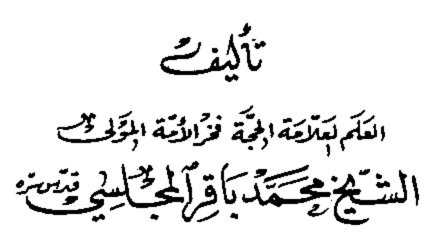






1 - - 9





## بحقِ ُ<u>وَ</u> وَتَصْحِبْحُ لِجنَة مَهْ لِمُكْماً وَوَالْمِحْقَقِينُ الْمُبْحَطَّا يُدِينُ

طبقة مُنقَّحة وَمُزدَّنة بِعَالِيقَ إِيجَةَ لِمَة بِشَخٍ عَلَيْ ابْتَمَارِي الشَّاهِ وُدِيًّة بِّسْرَ

الجزء التاسع

منشورات مؤمت ستدالأعلى للمطبوعات يتبروث - لبشينان ص ب : ۷۱۳۰

## الطبعَۃ الأولى جسيع الحقوق محفوظة ومسجلة للنامىشىر ١٤٢٩ ھ. - ٢٠٠٨ م



Published by Aalami Est.

Beirut Airport Road Tel:01/450426 Fax:01/450427 P.O.Box.7120

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت - طريق المطار - قرب سنتر زعرور هاتف:٤٥٠٤٢١ / ٥١ - فاكس:٤٥٠٤٢٧ / ١١ مىندوق بريد:٧١٢٠

E-mail:alaalami@yahoo.com http://www.alaalami.com بشير ألله الرَّحْسَنِ الرَّحِيمِ

الحمد لله الذي خلق الإنسان وعلّمه البيان، وسلك به سبل الهدى بعلم الدليل ومنار البرهان، واحتجّ على عباده برسله وأوصيائهم ليخرجوهم من ظلمات الكفر والضلالة إلى نور الهداية والإيمان، ونصر أعوان الدين وأنصار الحقّ واليقين بالبراهين الباهرة والحجج القاهرة على من ضلَّ وأضلَّ من سائر أهل الأديان، والصلاة على من جعل الصلاة عليه ذريعة للوصول إلى موائد الكرامة والإحسان، محمّد الّذي نوّر الله به صدور أنبيائه وأصفيائه بلوامع العرفان، وعلى أهل بيته الّذين أكمل الله بولائهم على عباده الامتنان، وجعلهم خزنة علم القرآن وسدنة بيت الإيقان.

أما بعد: فهذا هو المجلّد الرابع من كتاب بحار الأنوار في بيان ما احتجّ الله سبحانه وتعالى ورسوله وحججه صلوات الله عليهم أجمعين على المخالفين والمعاندين من أرباب الملل المختلفة والعقائد الزائغة عن الدين المبين، وذكر ما لا يخصّ باباً من أبواب الكتاب من جوامع علوم الدين وإن فرّقت أجزاؤها على الأبواب المناسبة لها تيسيراً للطالبين، من ولِّفات تراب أقدام المؤمنين محمد باقر بن محمد تقي حشرهما الله تعالى مع الأئمّة الطاهرين وجعلهم من أفزاع يوم الدين من الآمنين، وممّن يؤتى كتابه بفضل ربّه بيمين.

١ – باب احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم.

الآيات: المبقرة ٢٦، ﴿إِنَّ ٱلَّذِيبَ كَمَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمْ ءَامَدَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ نُدِرْمُ لَا يَوْمِنُونَ ﴾ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمَعِهِمْ وَعَلَى أَبْعَهْمِهِمْ غِنَدُوهُ وَلَهُمْ عَذَابً عَظِيمٌ ﴾ وَمِنَ النَّاس مَن يَقُولُ مامَنَا بِاللَّهِ وَبِالِيَوْمِ الأَخْرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ يُخْدِعُونَ اللَّه وَالَذِينَ مَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَا أَنْسَبُهُمْ وَمَا يَنْمَعُونَ فَي قُلُوبِهِم مَمَعٌ فَذَادَهُمُ اللَّهُ مَرَعَمًا وَلَهُمْ عَذَابً أَلِيمُ بِمَا كَانُوا وَمَا يَخْدَعُونَ إِلَا أَنْسَبُهُمْ وَمَا يَنْمَعُونَ فَي قُلُوبِهِم مَمَعٌ فَذَادَهُمُ اللَّهُ مَرَعَمًا وَلَهُمْ عَذَابً أَلِيمُ بِمَا كَانُوا يَعْدَعُونَ إِلَا أَنْفَسَهُمْ وَمَا يَعْمَعُونَ فَي قُلُوبِهِم مَمَعٌ فَذَادَهُمُ اللَّهُ مَرَعَمًا وَلَهُمْ عَذَابً أَلِيمُ مِمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَذِي فَانَا فِيلَ تَهُمْ لا نُفَسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا عَنْ مُعْلِعُونَ ﴾ أَنَّ التُعْمَة مُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَذِي لَا يَتْعُمُهُ، وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَا يُعْتَعُونُ وَا أَنْتَا عَنْ النَاسُ قَالُوا الْقَدِينَ عَامَوا الْوَا يَعْمَ مُنْهُ اللَّهُمَ مُمُ السُفْعَة أَنَهُ وَلَذِي لَا يَعْمَرُونَ فَي وَاذَا لَقُوا الَذِينَ مَا مَنْ النَاسُ قَالُوا الْقَوْمِ فَالَى الْتُعْمَاءُ أَلَا مَعْتَعْدُونَ وَاذَا عَلَى اللَهُ يَسْتَعْرُونُ فَاللَّهُ مَاللَهُ عَلَى الْنَعْمَة مَا مُعْمَنُونَ فَي أَنْ عَمَى مُنْ اللَّهُ مَا أَنْ عَمْدُوا اللَذِي يَعْدَرُنُهُمْ وَمَا كَانُهُ مُعَمَّيْنُهُ وَا الْقُوا الْذِي عَامَتُوا قَالُوا مُالَة مِنْ مَنْ عَالَي اللَهُ عَنْكُمُ واللَي الْعَمَاقُ واللَّهُ عَلَى مُوا يَعْدَرُنُهُمُ وَمَا كَانُوا مُعْتَدِينَ عَنْ وَالَكُنَ مَا عَالَكُمُ اللَهُ عَنْهُونَ اللَهُ عَلَى قَائُونُ اللَهُ عَلَى عَمَالَهُ عَلَى مَعْتَى مُنْتُنَهُ وَاللَكُونُ عَلَى الْنَا عَمْنُوا مَنْ عَنْ عَامَ مُوا اللَهُ عَنْ عَنْ عَلَى مُنَا اللَهُ عَلَى وَالَكُمُ وَا عَنْ عَلَى مَنْ عَائِنُ مَا عَنْهُ وَاللَيْ مَا عُنْعَامُ مُنَا مَا عُنَى مَا عَنْ عَالَهُ مَا مُنَا وَاللَّهُ مُنَا والْنُعُونُ وا عَنْ وَنَ كُنْ عَنْ مُنْ عَائَ مَنْ عَلَى مَا عَنْ وَا الْنَا عُنْتُو مَا مَا عَنْ الْنَا عَا عَنْ عَالَى مَا عَالَهُ مَا عَائ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ آلَمَة لَا يَسْتَحْيِ أَن يَعْدِبَ مَنَكَ مَا بَعُوضَة فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ مَتَعَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَهُ بِهَذَا مَتَكَ يُعِسَلُ بِهِ فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُّ مِن رَبِّعَمَ وَآمَا الَّذِينَ حَقَوُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَهُ بِهَذَا مَتَكَ يُعِسَلُ بِهِ حَيْرِكُ وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُعِسَلُ بِهِ إِلَا الْمَنْسِقِينَه (٢٦ ، وقال تعالى : ﴿ يَنَتَى إِنَّهُ لَهُ الْمَنْ مَقِينَ وَاللَّهُ مَادًا اللَهُ بَعَنَ أَنْهُ الْمَعْنَى إِنَا الْذَينَ الْمَعْدِينَ وَاللَّهُ المَالِي اللَّهُ المَالِحَ إِلَى الْمَرْوَلُونَ المَعْدَى اللَّهُ الْمَنْ عَلَيْكُمُ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أَوْفٍ بِعَهْدِكُمْ وَإِنَى فَائْقُونُ () وَقال تعالى : ﴿ يَنْهُ مِنَا اللَّ الْذَكُرُوا نِعْمَتِى الَي وَمَا تَعْلَى وَاللَّهُ الْحَقَى وَآذَنُ وَقَالَ الْحَقَى فَابَعَى فَائَقُونَ الْعَنْ وَلَكَنَ أَنْ مَعْدَى الْعَقَى وَأَنْتُمْ تَتَلُونَ الْعَتَى وَالْتَى فَائَقُونَ الْعَقَى وَأَنْتُ مَتَعْذَى اللَّهُ وَقَا يَعْهَى فَائَمُ وَقَالَ الْعَقَى وَالْتَعْ وَالْتَعْ فَقَائُمُ وَقَدْ الْعَالَى الْبُولُ الْعَنْ وَقَائُمُ وَمَا الْعَتَى أَنْفَا الْذِينَ عَامَانُ وَالْعَنْ الْمَعْنَى الْعَالَى الْنَهُ فَيْذَا الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْهُ الْحَقَى وَالْتُهُمُ وَقَدَى الْعَنْ الْعَقْونَ الْعَنْ الْحَقَى وَالْتَنْ الْمُونَ الْعَلَى الْعَنْ وَقَدْ عَالَكُمُ وَقَدْ يَعْتَى وَيَعْتَى وَالْمَا الْعَيْ وَقَالَى الْعَالَى وَالْتَ الْعَالَى وَقَالَا الْعَنْتَ مَا لَكَنَ وَقَالَى الْعَنْ وَقَدَى الْعَنْ الْعَنْ وَقَالَ الْعَاقُ وَقَالَ الْعَا الْقَاقُونَ الْعَنْ وَقَدْ الْعَنْ وَقَالَا لَكُونَ وَى الْعَالَقُونَ الْقَالَةُ عَلَى الْعَنْ وَى الْعَنْ وَالْعَامُ الْعَنْوَ وَقَا الْعَالَى الْعَالَى الْعَنْ وَلَى الْعَنْ وَلَنْ الْعَالَى وَالْتَعَالَى إِنْعَالَى الْكُونُ الْعَنْ وَلَقُونَ الْعَنْتَ وَالْتَقَالَ مَا الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَى وَتَعْتَنُونَ الْعَالَةُ مَالَكُ عَنْوالُولَ الْعَالَى وَالْتَنْ الْعَنْ وَقَوْنُ الْعَالَى وَالْعَالَى الْعَالَى وَالْعَالَى وَالْعَالَى الْعَالَى وَالْعَالَى الْعَاقُونَ الْعَالَقُنْ الْعَالَى وَ الْعَالَى وَنْ الْعَالَى وَالْعَا ال

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِبْنَقَ بَنِيٓ﴾ إلى قوله: ﴿ثُمَّ تَوَلَّيْسَتُمْ إِلَّا قَلِسِلًا يَسَكُمْ وَأَنتُم مُعْرِضُونَ ٢ ۖ قَادٍ أَخَذْنَا مِبْشَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِن دِيَكِرُهُ ثُمَّ أَفْرَرْتُمْ وَأَنْتُمْ نَشْهَدُوْنَ ٥ أَنْ أَنتُمْ هَوُلَاً. تَقْنُلُونَ أَنفُسَكُمُ وَتُخْرِجُونَ فَرِيقًا تِنكُم تِن دِيَزِهِمْ تَظْلَهَرُونَ عَلَيْهِم بِٱلْإِنْي وَٱلْعَدْوَنِ وَإِنَّ يَأْتُوَكُمْ أُسَتَرَىٰ تُنَنَدُوهُمْ وَلَهُوَ مُحَرَّمُ عَلَيْتُهُمْ إِخْرَاجُهُمْ أَفَنُوْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِنَبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ إلى قوله : ﴿ وَقَالُوا قُلُونُنَا غُلْفُ بَل لَعَنَهُمُ ٱللَّهُ بِكُفَرِهِمْ فَقَلِيلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ٥ ٢٠ وَلَمَّا جَآءَهُمْ كِنَبٌ مِنْ عِندِ ٱللَّهِ مُعَكَدِقٌ لِمَا مَعَهُمْ وَكَانُوا مِن قَبْلُ بَسْنَفْنِعُونَ عَلَى ٱلَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا جَاءَهُم مَّا عَرَفُوا حَفَرُوا بِدٍ فَلَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَنِبِينَ ٢ يَحْتُمُوا بِحَا أَنزَلَ اللَّهُ بَغَيًّا أَن يُنَزِّلَ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ. عَلَىٰ مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ فَبَآءُو بِعَضَبٍ عَلَى غَضَبٍّ وَلِلْكَنِمِنِ عَذَابٌ مُعِبُّ ٢٠ وَإِذَا جِلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ قَالُوا نُؤْمِنُ بِمَا أُنزِلَ عَلَيْنَا وَبَكْفُرُونُ بِمَا وَزَآءَمُ وَهُوَ ٱلْحَقُّ مُصَدِقًا لِّمَا مَعَهُمُ قُلْ فَلِمَ تَعْنُلُونَ أَنْبِيَآة ٱللَّهِ مِن فَبْلُ إِن كُنْـشُم مُؤْمِنِينَ ٢ إلى قوله: ﴿ قُلْ إِن كَانَتْ لَحَتُمُ ٱلدَّارُ ٱلْأَخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمَتَةُ مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن حُنتُمْ مُسَدِقِبِ ٢٠ وَلَن يَبْتَمَنَّوْمُ أَبَدًا بِمَا فَذَمَتَ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمُ بِالظَّالِمِينَ ٢٠ مَن كَانُ عَدُوًا لِبَجْبُرِيلَ فَإِنَّكُمْ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللَّهِ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ يَدْنِهِ وَلهُدًى وَبُشْرَئ لِلْمُؤْمِنِينَ ٢٠٠٠ إلى قوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا لَا تَتُولُوا رَعِنَتَا وَقُولُوا أنظرنا وَأَسْمَعُوأُ وَلِلْحَذِرِي عَنَذَابُ أَلِيهُ ٢ إلى قوله : ﴿ أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَّا سُبِلَ مُوسَى مِن قَبَلُ وَمَن يَتَبَدَّلِ الْحُفْرَ بِالْإِبْمَنِ فَقَدْ مَسَلَ سَوَآءَ الْتَكِيلِ ٢ يَرُدُونَكُم مِنْ بَعَدٍ إِيمَنِيكُمْ كُفَّارًا حَسَلًا مِنْ عِندٍ أَنفُسِهِم مِنْ بَعَدٍ مَا نَبَيَّنَ لَهُمُ أَلْحَقْ إلى قوله :

﴿وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَعَمَرُكُمْ تِلْكَ آمَانِيَّعُمَّ قُلْ هَمَاتُوا بُرْهَنتَكُمْ إِن كُنتُم مَندِفِين () إلى قوله: ﴿وَقَالَتِ آلَيْهُودُ لَيْسَتِ النَّمَنكَرَىٰ عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَكَرَىٰ الْيَهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُم يَتَلُونَ الْكِنَبَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَألَهُ يَحَكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَسَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِغُونَ () إلى قوله: ﴿وَقَالَتِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَألَقَهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِينَمَةِ وَيَمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِغُونَ () إلى قوله: ﴿وَقَالَتِ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ مِنْلَ قُولِهِمْ فَالَهُ ي وَيَمَا كَانُوا فِيهِ يَغْتَلِغُونَ () إلى قوله: ﴿وَقَالُوا أَغَنَدَ اللَّهُ وَلَكُمُ بَيْنَهُمْ يَعْمَ الْقِينَمَةِ وَالْأَرْيَشْ كُلُّوا فِيهِ يَغْتَلِغُونَ ()

وقال تعالى : ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ لَوْلَا يُكْلِمُنَا ٱللَهُ أَوْ تَأْزِينَا مَاتِةً كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِثْلَ فَوْلِهِمَ تَشْبَهَت قُلُوبُهُمُ قَدْ بَيَّنَا ٱلْآيَنتِ لِقَوْمِ بُوقِوْنِ (للَهُ أَزْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصْكَبِ لَلْمَحِيمِ (للَهُ وَلَن تَرْضَىٰ عَنَكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا النَّصَرَىٰ حَتَى تَنْبَعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنَّ عَدَى وَنَذِيرًا وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصْكَبِ لَلْمَحِيمِ (للَهُ وَلَى تَرْضَىٰ عَنَكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا النَّصَرَىٰ وَنَذِيرًا وَلَا تُسْتَلُ عَنْ أَصْكَبِ لَلْمَحِيمِ (لَكَ وَلَن تَرْضَىٰ عَنَكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا النَّصَرَىٰ حَقَ تَنْبَعَ مِلْتَهُمْ قُلْ وَنَذِيرًا وَلَا تُسْتَكُمُ عَنْ أَصْكَبِ لَلْمَحْسِمِ إِلَى وَلَى تَرْضَىٰ عَنَكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا النَّصَرَى حَتَى قَنْتُهُمُ قُلْ إِنَ وَنَذِيرًا وَلَا تُسْتَكُنُ عَلَى اللَّهُ فَوْلِهُمْ تَعْدَ الْمَعْتَعَ اللَهِ هُوَ الْمُكَنَى وَلَهُ وَلَا تُسْتَكُمُ عَنْ أَصْكَبِ لَلْعَصِيمِ اللَهُ وَلَنَ تَرْضَى عَنَكَ ٱلْيَهُو وَنَذِيرًا أَوَلَا تُسْتَذِينَ اللَهُ مُوالَ عَنْ أَعْكَمَ الْمَعْدَلُهُ أَوْ مَا اللَهُ مَا لَكُ مَنَ اللَهُ وَلَا عَشِيمَ وَلَى إِلَى الْتَشَرَى الْعَمَرَى الْبُهُ مُوالَعُهُ قُلْ إِنْ مُعَنَى اللَهُ لِعَنْ لَ وَقُولُ الْمُكَنَى وَلَكُنُولُ الْحَقَاءُ اللَهُ وَلَهُ مُوا هُودًا أَوْ نَصَدَرَى تَعَالُهُ أَقُو مِنَ اللَهُ مِنَ اللَهُ عَنَى اللَهُ مُولَى اللَهُ مُوالَى اللَهُ مُنْ

وقال تعالى: ﴿ لَمُ أَتْحَاجُونَنَا فِي اللَّهِ وَهُوَ رَبُّنَا وَرَبُّحُمْ وَلَنَآ أَعْمَنُكَنَا وَلَكُمْ أَعْمَنُكُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُنْلِصُونَ ۞ أَمْ نَقُولُونَ إِنَّ إِبَرَهِتْمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَسْقُوبَ وَٱلأَسْبَاطُ كَانُوا هُودًا أَوْ نَصَدَرُنْ قُلْ مَانَتُمْ أَعْلَمُ أَمِ اللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَدَةً عِندَمُ مِنَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ بِغَنِيلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ سَيَغُولُ ٱلشَّفَهَآءُ مِنَ ٱلنَّاسِ مَا وَلَنَهُمْ عَن قِبْلَئِهُمُ ٱلَّتِي كَافُوا عَلَيْهَا قُل لِلَهِ ٱلْمَشْرِقُ وَٱلْمَغْرِبُ يَهْدِى مَن يَثَآءُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ إلى قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَنُهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْرِفُونَهُ كَمَا بَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنْهُمْ لَيَكْلُمُونَ ٱلْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ ﴾

وقال تعالى : ﴿وَعِنَ النَّاسِ مَن يَنْخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَصُبِ اللَّهِ وَالَذِينَ مَامَنُوا أَشَدُ حُبَّا يَتَوُ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا وَأَنَ اللَهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ شَ إِذْ تَبَرَّأَ الَذِينَ اتَبِعُوا مِنَ الَذِينَ المَبْوَا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ وَنَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ شَ وَقَالَ الَذِينَ اتَبَعُوا لَوَ أَنَ لَنَهُ الَذِينَ اتَبِعُوا مِنَ الَذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ وَمَا لَهُ وَالَا الْعَكَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ الَذِينَ اتَبِعُوا مِنَ الَذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ وَمَا إِذَ يَرَوْنَ الْعَكَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ الَذِينَ اتَبْعُوا لَوَ أَنَ لَنَا الَذِينَ اللَّذِينَ اللَّهِ مَنْ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ أَعْمَالُهُمْ

وقال سبحانه : ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ انَّبِعُوا مَآ أَنزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَنَّبِعُ مَآ أَلْفَيْنَا عَلَنُو ،َابَآءَنَّأَ أَوَلَقُ كَانَ البَاؤُلُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ۞ وَمَتَـلُ الَّذِينَ كَغَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَا دُعَانُهُ وَنِدَاءٌ مُثُمَّ بُكُمُ عُمَى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ۞ ﴾

وقال تعالى: ﴿لَيْسَ ٱلْبِرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَئِكِنَ ٱلْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْدِ ٱلآخِرِ ﴾إلى قوله: ﴿وَأَوْلَتَبِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُوْنَ ﴾ ١٧٧٧.

وقال سبحانه : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ فِ الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْمِهِ. وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ (إِنَّ وَإِذَا تَوَلَى سَمَىٰ فِي الأَرْضِ لِيُغْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَاللَّسَلُ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الْفَسَادَ (لَكُ وَإِذَا فِيلَ لَهُ أَنَّقِ اللَّهُ آَخَذَتُهُ الْعِزَةُ بِالإِشْرِ فَحَسْبُهُ جَهَنَمُ وَلِيضَ الْعَرْثَ وَاللَّ بَنِ إِسَرَةٍ بِلَ لَهُ أَنَّقِ اللَّهُ آَخَذَتُهُ الْعِزَةُ بِالإِشْرِ فَحَسْبُهُ جَهَنَمُ وَلِيضِ الْعَمَادُ ا

۷

**آل عمران «٣»؛ ﴿نَإِنْ حَاجُوكَ فَقُلْ أَسْلَمْتُ وَجَهِمَ لِلَّهِ وَمَنِ اَتَّبَعَنُ وَقُل لِلَذِينَ أُوتُوا الْمِحَنَّبَ وَالْأَبْتِينَ** مَاسَلَمْتُمَرُّ فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدٍ الْمَتَكَدَأَ وَإِن نَوَلَوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَغُ وَاقَتُه بَعِسِيرًا بِآلِيبَادِ ٥ (٣٠، وقال تعالى : ﴿ أَثَرَ تَرَ إِلَى الَذِيكَ أُوتُوا نَعِيبُ مِّنَ الْحَجَنَّبِ يُنْعَوْنَ إِلَى كِنَبِ اللَّهُ وَالَّهُ تعالى : ﴿ أَثَرَ تَرَ إِلَى الَذِيكَ أُوتُوا نَعِيبُ مِّنَ الْحَجَنَبِ يُنْعَوْنَ إِلَى كِنَبِ اللَّهِ وَعَلَى يَنْهُمُ وَهُم مُعْرِضُونَ (٢) ذَلِكَ إِلَى اللَّذِيكَ أُوتُوا نَعَيبُ مِنَ الْحَجَنَبِ يُنْعَوْنَ إِلَى كِنَبُ اللَّهُ وَالَّهُ مَعْمَدُونَ وَ مِنْهُمُ وَهُم مُعْرِضُونَ (٢) ذَلِكَ بِإِنَّهُمْ قَالُوا لَن تَمَتَنَا النَّارُ إِلَا أَيَّامَا مَعْدُودَاتٍ وَ يَنْهُمُ وَعُلَى الْعَالَى اللَّذِيكَ أُوتُوا نَعَيبُ مِنَ الْحَجَنَبِ يُنْعَوْنَ إِلَى الْمَاعَةِ لِيَعْمَعُهُ وَالَقُولُ وَالَّهُ مَعْتَقَوْ يَنْهُمُ وَعُمُ مُعْرِضُونَ (٢) ذَلِكَ أُوتُوا نَعَيبُ مِنَ الْحَجَنَبِ يُنْعَوْنَ إِلَا أَنْ تَنَا لَقُو لِيَعْهُ وَلُنَ أَسَلَتُ وَجَعَى الْعَالُولُ وَقُولُ الْمَ

وقال سبحانه : ﴿إِنَّ مَثَلَ عِبَى عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ مَادَمٌ خَلَقَتُمُ مِن تُزَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُ ﴾ ٱلْحَقُّ مِن ذَيْكِ فَلَا تَكُن مِنَ ٱلْسُنَةِنِ ﴾ فَمَن حَلَجَك فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَآه كَ مِن ٱلْهِلْمِ فَقُلْ تَعَالَوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاه كُمْ وَنِسَاء مَا وَنِسَاء كُمْ وَأَنفُسَنا وَأَنفُسَكُم ثُمَ نَجْتِهِ فَ فَنَجْعَك لَمْنَتَ اللَّهِ عَلَى الْكَذِينِ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿قُلْ يَتَأَهُلُ ٱلْكِنَبِ تَعَالَوْا إِلَى حَلِمَةِ مَوَلَم بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا مَعْبَدُ إِلَى اللَّهُ وَلا شَيْنَا وَلا يَشْعَدُوا إِلَى عَلَى اللَّهُ وَلا يُشْعَدُنَ وَالفُسَكُمُ ثُمَةً مَوَلَمَ بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ أَلَا مَعْبَد قوله تعالى : ﴿قُلْ يَتَأَهُلُ ٱلْكِنْبِ تَعَالُوا إِلَى حَلِمَة مَوَلَم بَيْنَىنا وَبَيْنَكُمُ أَلَا مَعْبُدُ إِلاَ اللَّهُ وَلا نُشْرِكَ بِهِ قوله تعالى : ﴿قُلْ يَتَأَهُ الْمُعَنِينَةُ مَا أَرْبَابًا مِنْ أَنْهُ مَاوَا إِلَى حَلِيمَة مَوَلَم بَيْنَى وَبَيْنَكُمُ أَلَا مَعْبُدُ إِلَى الْكَالَة وَلا نُشْرِكَ بِهِ مُسَيَّعًا وَلا يَتَخِذُ بَعْشَا أَرْبَابًا مِن وَيَنَا فَلَنَهُ وَعَلَى أَعْهُمُ أَعْلَى الْمُ وَلا أَنَه وَلا تُسَيَّعُا وَلا يَتَخَذِه اللَّهُ وَلا يَتَعْبُ أَنَا يَكُمُ مَنْ أَنْهُ وَلا اللَهُ وَلا اللَّه وَلا اللَّه وَلا مُوله : ﴿ وَمَن يَبْتَغِ غَبَرَ الْإِنَا مُعْمَا أَنَهُ وَيْنَا فَلَنَا مُعْرَضُ وَعُولُوا اللَّهُ وَلا يَا مُسْسَلِعُونَ إِلَى الْ

وقال تعالى: ﴿كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ جِلًا﴾ إلى قوله: ﴿وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ ٩٣٩–٩٥٥.

وقال تعالى : ﴿قُلْ بَتَأَهْلَ الْكِنَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِعَايَنتِ اللَّهِ وَاللَّهُ شَهِيدُ عَلَىٰ مَا تَمْمَلُونَ ﴾ قُلْ بَتَأَهْلَ الْكِنَابِ لِمَ تُصُدُّونَ عَن سَبَيبلِ اللَّهِ مَنْ ءَامَنَ تَبْغُونَهَا عِوَجًا وَأَنتُمَ شُهْكَدَاَةً وَمَا اللَّهُ بِغَانِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ إلى قوله ﴿وَفِيحَتُمْ رَسُولُةٌ وَمَن يَعْنَمِهِم بِاللَّهِ فَقَدْ هُدِى إِلَى مِزَطِ تُسْنَقِيمٍ ﴾ ١٠١٠.

وقال تعالى: ﴿وَلَقَ مَامَنَ آهَلُ الْحِتَٰبِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَحْذَبُهُمُ الْغَنَسِقُونَ﴾ إلى قوله: ﴿وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ وَيُسَيَرِعُونَ فِي ٱلْخَيْرَتِ وَأَوْلَتَهِكَ مِنَ الْقَنَلِحِينَ﴾ ١١٤٥.

وقال تعالى : ﴿لَقَدْ سَيعَ اللهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوْا إِنَّ اللَّهَ فَفِيرٌ وَغَنُ أَغْنِيَاهُ سَنَكْنُهُ مَا قَالُوا وَقَنْلَهُمُ الأَنْبِيكَة بِغَيْرِ حَقِّ وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَاتِ الْحَرِيقِ ﴾ ١٨١٠ إلى قوله : ﴿فَلَا تَحْسَبُنَهُم بِمَقَازَة قِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ فَقُولُ عَذَاتِ الْحَرِيقِ ﴾ ١٨١٠ إلى قوله : ﴿فَلَا تَحْسَبُنَهُم بِمَقَازَة قِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيدٌ ﴿ فَقُولُ عَذَاتِ الْحَرِيقِ وَالأَرْضُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَىءٍ فَدِيرُ يَعَانِي : ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ الْحِنَبُ لَمُنَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَمَآ أَنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أَنزِلَ إِلَيْ يَعَانِي اللَّهُ قَمَنَا قَلِيلًا أُولَيْهِ عَنَى إِلَيْهُ وَعَالَهُ وَقَالَ

النساء؛ ﴿ أَنَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ أُونُوا نَصِيبُ بِنَ ٱلْكِنَبِ يَشْتَرُونَ الضَّلَالَةَ وَيُرِيدُونَ أَن تَضِلُوا السَّبِيلَ﴾ ٤٤٩، إلى قوله : ﴿ أَمْ لَهُمْ نَصِيبٌ مِنَ الْمُلْكِ فَإِذَا لَا يُؤَنُّونَ النَّاسَ نَقِيرًا ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَآ تَاتَدُهُمُ اللَهُ مِن فَشْبِلِمُ. فَقَدْ ءَاتَيْنَا حَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنَبَ وَالْجِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُمْ مُلَكًا عَظِيمًا ﴿ ).

وقال سبحانه : ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَّهُمْ ءَامَنُوا بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ يُرِيدُونَ أَن يَتَحَاكُمُوا إِلَى ٱلطَّاغُوتِ وَقَدْ أَمِرُوا أَن يَكْفُرُوا بِدٍ. وَتِبرِيدُ ٱلشَّبْطَانُ أَن يُغِبْلَهُمْ صَلَالًا بَعِيدًا ﴾ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَآ أَنْزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ رَأَيْتَ ٱلْمُنَافِقِينَ يَصُدُونَ عَنكَ صُدُودًا ٩

(1) فَكَمْفَ إِذَا أَمَكَبَنْهُم تُحْسِبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ آيَدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَخْلِغُونَ بِاللَّهِ إِنَ أَرَدْنَا إِلَا إخسكنا وَتَوْفِيقًا (1) أُوْلَتِهِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ وَقُل لَهُمْ فِتَ أَنْفُسِهِمْ فَوَلًا بَلِيخًا (1).

وقال تعالى : ﴿ وَيَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَرَزُوا مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِغَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ الَذِى تَقُولُ وَاللَهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّتُونٌ فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا () أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ القُرْءانُ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ اخْبِلَنْهَا حَيْثِكُمْ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمَرٌ مِنْ الأَمْنِ أَوِ الْخُوفِ أَذَاعُوا بِدٍ. وَلَوْ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَفْلِ الْأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ وَلَقَ لَا نَعْذَمُ اللَّهُ لَوَجَدُوا فِيهِ الْخُوفِ أَذَا حَيْثِكُمْ وَإِذَا جَآءَهُمْ أَمَرٌ مِنْ الْأَمْنِ أَوِ ال

وقال تعالى : ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِيهِ إِلَّا إِنَّنَا وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيْطِنَا مَرِيدًا ﴿ أَعْمَنَهُ اللَّهُ وَقَالَتُ لَأَخِذَنَ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَغْرُوضًا ﴿ وَلَا مِنْلَنَهُمْ وَلَأَمْنِنَهُمْ وَلَاَمُونَهُمْ فَلَبُنَتِكُنَ مَاذَاتُ الْأَنْعَامِ وَلَاَمُرَنَّهُمْ فَلَبُغَيْرُتَ خَلْقَ اللَّهُ وَمَن يَتَخِذِ الشَّيْطِنَ وَلِيتًا مِن دُونِ اللَّهِ فَقَدْ مَاذَاتُ الْأَنْعَامِ وَلَاَمُرَنَّهُمْ فَلَبُغَيْرُتَ خَلْقَ اللَّهُ وَمَن يَتَخِذِ الشَّيْطِنَ وَلِيتًا مِن دُونِ اللَّهِ فَقَدْ مَاذَاتُ الْأَنْعَامِ وَلَاَمُرَنَّهُمْ فَلَبُغَيْرُتُ خَلْقَ اللَّهُ وَمَن يَتَخِذِ الشَّيْطَنَ وَلِيتًا مِن

وقال تعالى: ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ الْكِنَكِ أَن تُنَزِّلَ عَلَيْهِمَ كِنَبُمَا يَنَ السَمَآءِ فَقَدْ مَتَأَلُوا مُومَى أَكْبَرُ مِن ذَلِكَ فَقَالُوا أَرِنَا اللَّهَ جَهْرَةَ فَأَخَذَنْهُمُ الصَّنعِقَةُ بِظْلَمِهِمْ ثُمَّ أَنْخَذُوا الْمِجْلَ مِنْ بَعْدِ مَا جَآهَ تَهُمُ ٱلْبَيْنَتُ فَعَفَوْنَا عَن ذَلِكَ وَمَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَنَا تُبِينَا﴾ ١٥٣٠؛ إلى قوله : ﴿ لَنَكِنِ الرَّسِخُونَ فِ الفِلْمِ مِنْهُمَ وَالمَوْمِنَةِ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا تَنْبَا مُوسَىٰ سُلْطَنَا تُبِينَا﴾ ١٥٣٠؛ إلى قوله : ﴿ لَنَكِنِ الرَّسِخُونَ فِ الْفِلْمِ مِنْهُمُ ٱلْبَيْنَكُ يُؤْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَآ أُنزِلَ مِن قَبْلِكُ وَالْمُؤْمَنِينَ الصَّحَدِينَ الصَلَوْةُ وَالْمُؤْتُونَ الْتَسَعَوْنَ عَانَ وَالْبُومَانَ اللَّهُ مُؤْمَعَ يُؤْمِنُونَ بِمَا بَعْدَى الْمُؤْمَنِينَ اللَّهِ وَمَاتَيْنَا مُوسَىٰ سُلْطَنَا تُبِينَاكِ يُؤْمِنُونَ عَا أَنْوِلَ إِلَيْكَ وَمَاتَيْنَا مُوسَى سُلْطَانَا تُبِينَاكَ الْمُعْذِينَ الصَابِ الْمُولَى اللَكُومِ الْمَ

المائدة (٥٥؛ ﴿وَلَقَدْ أَحْدَدُ ٱللَّهُ مِيثَنَى بَخِتَ إِسْرَةِ بِلَ إلى قوله : ﴿فَبِمَا نَقْعِنِهِم مِينَنَقَهُمْ لَمَنَّنُهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَنِسِيَةٌ يُحَرَّقُونَ الْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ. وَنَسُوا حَظًا مِمَا ذَكْرُوا بِذِ. وَلَا نَزَالُ نَطَلِعُ عَلَى خَآيَنَهُ مِنْهُمْ إِلَا قَلِيلاً مِنْهُمْ فَآعَفُ عَنْهُمْ وَآصَغَحُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ (٤) إلى قوله : فَرَالُ نَطَلِعُ عَلَى خَآيَنَهُ مِنْهُمْ إِلَا قَلِيلاً مِنْهُمْ فَآعَفُ عَنْهُمْ وَآصَغَحُ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُ ٱلْمُحْسِنِينَ (٤) إلى قوله : ﴿وَرَلِنَهِ مُلْكُ ٱلسَمَاؤَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْتُو ٱلْمَعْتُ وَإِنَّهُ مَعَنَّهُمُ وَأَعْفُ مَوْرَلِنَهُ مَعْلَى مَالَى المَحْسِنِينَ (٤) إلى قوله : مُوَرِلَةُ مَلْكُ ٱلسَمَاؤَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْتُو ٱلْمَعِيرُ (٤) يَتَاهُمُ الْكَنَبِ فَذَ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيْنُ مُورَلِكُمْ عَلَى مَالَى السَمَاؤَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَإِلَيْتُو الْمَعِيرُ (٤) يَتَاهُمُ الْكَانِ فَ

وقال سبحانه : ﴿وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَغْلُولَةً غُلَتْ آيَدِيهِمْ وَلِمِنُواْ بِمَا قَالُواْ بَلَ بَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنِفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ وَلَيَزِيدَتَ كَيْرًا يِنْهُم مَّآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ طُغْيَنَا وَكُفْرًا وَٱلْقَيْسَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَعْضَآة إِلَى يَوْمِ ٱلْفِينَمَةِ كُلَمَّا أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا وَٱللَّهُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُفْسِدِينَ ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْكِنَبِ ءَامَنُوا وَانْتَقَوْا لَكَفَرَّنَا عَنْهُمْ سَيِّتَاتِهِمْ وَلَاَخْلَنَهُمْ جَنَّتِ ٱلنَّعِبِ ﴿ وَلَوْ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَّوْرَنَةَ وَالْإِنِجِيلَ وَمَا أُنِزِلَ إِلَيْهِم مِن زَبِّهِمْ لَاَكَلُوا مِن فَوْقِهِدْ وَمِن غَمَّتِ آنَجْلِهِدُ مِنْهُمْ أَمَّذَ وَلَقَوْ التَّوْرَنَةَ سَلَة مَا يَعْمَلُونَ وَلَنَهُ أَمَنُوا مَا يَوْلَا أَنْزِلَ إِلَيْهِم مِن زَبِّهِمْ لَا لَحُوا مِنْ فَوْقِهِدْ وَمِن غَمَّتِ آنَجْلِهِدُ مِنْهُمْ أَمَّا لَنُهُ اللَّهُ وَلَوْ أَنَهُمُ اللَّهُ وَلَوْ أَنَّهُمُ أَ

وقال تعالى : ﴿ قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُعْيَمُوا ٱلتَّوَرَىنَةَ وَٱلْإِنِيسِلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَبِحُمُّ وَلَيَزِيدَتَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَنِكَ مُلْغَيْنَا وَكُفْراً فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ () إلى قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ حَفَرَ ٱلَذِيرَتَ قَالُوا إِنَّ ٱللَهُ هُوَ ٱلْمَسِيحُ أَيْنُ مَرْبَعً وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَبَخِي إِسْرَةُويلَ اعْبُدُوا اللَّهُ رَبِي وَرَبَحَتُمُ إِلَيْهُ مَن يُشْرِكَ فَالُوا إِنَّ ٱللَهُ هُوَ ٱلْمَسِيحُ أَيْنُ مَرْبَعُ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَبَخِي إِسْرَةُويلَ اعْبُدُوا اللَّهُ رَبِي وَرَبَحَتُمُ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ فَالُوا إِنَّ ٱللَهُ عَلَيْهِ الْمَعْنَدِ مِن المُسُدُوا اللَّهُ رَبِي وَمَا اللَهُ وَمَا لِلْغَالِينِينَ مِنْ الْعَلَيْ وَمَا الْغَالِينِينَ مِنْ المُسَادِ () لَقَدَرَ وَمَا لِلْغَالِينِينَ مِنْ المُسَادِ () لَقَدَرَ وَمَا لِلْغَالِينِينَ مَا لَهُ مَن يُشْرِكُ إِلَيْهِ فَقَدَ حَرَّمَ اللَهُ عَلَيْهِ الْحَنَةَ وَمَا مِنْ الْنَهِ أَنْ وَمَا لِلْغَالِينِينَ مِنْ الْمُعْوَلُهُ اللَهُ رَبِي وَلَكُمُ أَنَّهُ مَن يُشْرِكُ اللَّهُ فَقَدَ حَرَّمَ اللَهُ عَلَيْهِ الْحَنَّةَ وَمَا لَكَالَا لَكُمُ وَنَعْ مَعْهُ مَا يَعْذَبُهُوا الْعَسَادِ () لَقَالَكُولُ لَقَالَ إِلَى مَعْلَى الْقَالَةِ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَّهُ مَالَعُولُ الْكَافُونَ اللَهُ وَمَا اللَّهُ وَمَا يَدَ مَعْذَا عَمَا يَقُولُونَ لَيَ اللَّهُ مِنَ اللَّذِينَ عَلَى اللَهُ مَنْ اللَهُ الْمَعْنَى إِلَيْهُ وَمَا اللَهُ وَلَدُولُ الْمَالَةِ مَنْ اللَهُ مُولُولُ الْمَا الْنَولُ الْعَالِي اللَهُ مَعْلَى اللْعَالِي مَاللَهُ مَنْ اللَهُ وَمَا عَمَا يَعُولُونَ لَي الْعَالَةُ مَنْ الْذَيْنِ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ مَا مَنْ مَنْ مُنْهُ الْعَوْمِ الْعَالَةُ مَنْ مُوالَةً إِنْ مَا إِنَّهُ إِلَنْهُ مَا مَنْ مَالَةُ مَنْ وَلَكُنَهُ مَالَكُ مُنُولُونَ الْعَالَةُ مَنْ مَا مَنْ مَالَةُ مُنْعَالُ مَاللَهُ مَا مَنَ الْعَلَى الْعَ عَمْ عَلَى الْنُولُولُ الْمَالَةُ مَا مَا مَ الْعَنْمِ مَا مَا مَاللَهُ مَا مَا مَا مَعْذَرُولُ مَا مَا مَا مَا مَا مَالَةُ مَا مَال عَمْ مَا إِلَى الْعَالَ الْمَالَةُ مَا مَا مَا مَالَهُ مَا مَا مَا مُعَالُوا مَالَةُ مَائِعَ مَا م

وقال تعالى : ﴿ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ وَلَا مَتَآبِبَةٍ وَلَا وَمِسِلَةٍ وَلَا حَامِرٍ وَلَنَكِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَغْنُرُونَ عَلَى اللَّهِ الكَذِبُ وَآكَمَرُهُمْ لَا يَقْقِلُونَ () وَإِذَا قِيلَ لَحَدْ تَمَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَسَانُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ٱلكَذِبُ وَآكَمَرُهُمْ لَا يَقْقِلُونَ () وَإِذَا قِيلَ لَحَدْ تَمَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَسَانُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابَتَهَ مَا أَوَلَة كَانَ مَابَاتُهُمُ لَا يَعْقِلُونَ () وَإِذَا قِيلَ لَحَدْ تَمَالَوْا إِلَى مَا أَنزَلَ اللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَسَانُوا خَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابَتَهُ مَا أَوَلَة كَانَ مَابَاتُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ شَيْتًا وَلَا يَعْتَدُونَ () مَنْهُ وَإِذَا لَللَهُ وَعَانُوا مَسْبُحَدْنَا عَلَيْهِ مَابَاتَهُ أَوْلَة كَانَ مَابَاتُهُ مَا يَعْذَونِ وَأَنِي الْتُعَذِي مَا يَعْذَلُونَ اللَهُ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَنْتُ لَلْنَهُ مَا يَكُونُ إِنّا اللَّهُ وَإِذَ قَالَ ٱللَهُ وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابَاتُهُ مَا يَكُونُ لَكُذُ أَنْ أَعْذَلُ مَا يَعْتَنُهُ مَا يَكُونُ لِي اللَهُ وَلَا مَا مَنْ يَعْكَمُ أَنْ يَنْ مَنْهُ مَنْ يَنُونُ عَلَى اللَهُ مَا يَكُونُ لَكُمُ مَنْ مَا يَعْقَلُونَ اللَهُ مَا يَعْذَلُهُ مَ ي يَسْهُ لَنَهُ مَا يَكُونُ اللَهُ مَا إِلَى الْتُسُولُ اللَهُ مَا مَا يَعْتَدُونَ وَالَهُ عَلَيْهُ مَا يَعْ يَعْتُ

الأنعام دام، ﴿ الْمُسْدُ يَلَمُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالأَرْضَ الِّي قُولُه : ﴿ وَمَا تَأْلِيهِم مِنْ مَايَتِ وَيَهِمْ إِلَى قُولُه : ﴿ وَمَا تَأْلِيهِم مِنْ مَايَتِ وَيَهِمْ إِلَى تَوْلَى عَنَهُمْ مَسَوْدً عَنَى أَبَتُوْا مَا كَانُوْا بِهِ مَا يَتَهَدُونُ أَنْ اللَّمَ وَمَا يَعْتَمُ مُعْيَنِينَ أَعْدَى فَقَد كَذَبُوا بِالْحَقْ لَمَا جَاءَمُمْ مَسَوْدً عَلَيْهِم أَعْلَكُنَهُم وَ تَذَيْ مَدَنُونُ مَا لَمَ يُعَانُ السَّمَة عَدَى مَا يَعْتَمُ مَا لَكُونُ مَا لَدَ يُعَيِّمُ وَأَرَسَلُنَا السَّمَة عَايَتُهُمْ يَدُونُهُمْ وَالْنَقَانَ وَجَعَمَلُنَا اللَّيْعَلَى أَعْلَكُنَهُمُ مِنْدُونُهُمْ وَأَسْتَنَا عَالَيْهِم مَا لَدُونُ وَالْمَا لَمَ يَعْتَعُومُ وَأَوْ لَذَلَ السَّمَة عَلَيْ مَعْدَى أَعْتَكُنُونُ وَ أَنْ أَعْلَكُنُهُ مَا يَدْعَمُ مَا لَذَيْنَ كَفَرُوا إِنَّ هَذَا اللَّي تَعْذِي وَالْمَا لَذِي عَلَيْهِ مَا لَكُونُ وَلَكُولُكُونُ أَنْ وَتَعْتَى أَعْتَكُونُ وَالْنَا السَمَا يَعْتَعُومُ أَيْدِيمِهُ لَعَالَ اللَّيْنَ كَفَرُوا إِنَهُ مَنْ وَالْمَ وَقَالُوا لَوْلاَ أُولَى عَلَيْهِ مَا يَعْتَ مَاتَحُونُ وَلَعْ وَالْنَ الْنَعْدَى مَنْ أَعْلَكُونُ وَلَكُولُ وَلَكُولُ وَالَكُولُكُونَ وَنَ وَالْتَوْنَ وَتَعْتَى أَعْلَى مَاللَكُونُ وَالْعُمْ فَنْ وَالْتُ عَلَيْ مَالْكُونُ وَقَالُوا لَوْلاً أُولَى عَلَيْهِ مَا تَنْعُونُ وَلَكُولُ الْمَنْ مَنْتُ مَنْ وَالْعَنْ وَالْتَعْذَى أَعْتَى أَنْتُ مَا يَعْذَى أَنْ وَلَكُونُ وَالْنَا مَالْتُ مَا يَعْتَى أَعْتَى أَعْتَى أَنْ الْنَعْذَى مَنْ عَلَيْ مَا يَعْتَعْنُ وَلَكُمُ مَا لَكُونَ وَا يَعْتَى الْنَعْنَى أَعْنَى مَا يَعْتَعْنَ الْنَا مَا يَعْتَعْنُ وَالْتُ مَا يَعْتَعْنَ وَنْ وَالْتَعْتَى أَعْتَى وَا عَلَى وَالْنَا مَنْ مَا يَعْتَعْنَ وَالْنَا مَا يَعْتَعْنَ الْنَوْنُ مَنْ وَمَا يَعْتَعُونُ وَالْنَا مَنْ مَا يَعْتَعْنَ مَا مَا يَعْتَعْتَ مَا مَا يَعْتَعُونُ وَنَا أَعْنَ مَنْ يَعْتَعْتَ مَ أَعْنَ أَنْ مَا يَنْ الْتَعْتَعُ مَا يَنْ يَعْتَعْنَ مَ أَنْ أُنْ أَنْ يَنْ مَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ الْنَا مُونَ مَا يَعْتَعْهُ وَا يَنْ مَا يَعْ مَا يَعْ مَا يَعْ مَا يَنْ مَا يَعْنُ أَنْ أَنْ الْنَا مَا يَعْنُ أَنْ أَنْ أَنْ الْنَعْنَ مَا يَعْ يَعْتَعُ مَا يَعْنَا أَعْنَ أَنْ يَنْ مَا مَالْعَاع

يَقُولُ الَّذِينَ كَفَرُوّا إِنَّ هَذَا إِلَّا أَسْتِطِيرُ الْأَوَّلِينَ ٢٠ وَمُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنْقُوْنَ عَنْهُ وَإِنَّ يُقْدِكُونَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَنْعُرُونَ ٢٠٠٠ ﴾ إلى قوله : ﴿ذَ نَعَلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكُ ٱلَّذِي يَقُولُونَ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِبُونَكَ وَلَكِنَ ٱلظَّابِلِينَ بِتَابَنَتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ٢٠ وَلَقَدْ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَنْنُهُمْ نَعْرُنَأْ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ ٢٠ وَإِن كَانَ كَبْرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي ٱلسَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُم بِنَابَغُ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَ ٱلْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْجَعِلِينَ ٢ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ يَسْمَعُونَ وَٱلْمَوْتَى يَبْعَنْهُمُ ٱللَّهُ ثُمَّ إِلَيْهِ بُرْجَعُونَ ٢ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلُ ءَايَةُ وَلَنِكِنَّ أَحْفَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿قُلْ أَرَءَيْنَكُمْ إِنّ أَتَنكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَنَّكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُدْ مَندِفِينَ ٢٠ بَلْ إِنَّهُ نَدْعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ٢ ٢ إلى قوله : ﴿ لَ أَرَةَ يُنْدُ إِنَّ أَخَذَ ٱللَّهُ سَمَّتَكُمْ وَأَبْصَدْرَكُمْ وَخَنَّمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّن إِلَهُ غَيْرُ ٱللَّهِ يَأْتِيكُم بِدُ ٱنْظُرْ كَيْفَ نُعَتِّرِفُ ٱلْآبَنَتِ ثُمَّ مَعَدِنُونَ ٢ أَنَكُمْ عَذَابُ أَلَهِ بَغْنَةً أَوْ جَهْرَةً هَلْ يُعَلَّكُ إِلَا ٱلْقَوْمُ إِلَظْلِيُونَ ٢ عِندِي خَزَآبِنُ ٱللَّهِ وَلَا أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلاَ أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَا مَمَا يُوحَنَ إِلَى قُلْ هُلَ يَسْتَوِى ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَفَلَا تَنَفَكُرُونَ ٢٠ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَحَافُونَ أَن يُحْشَرُوا إِلَى دَتِبِهِمْ لَتِسَ لَهُم مِن دُونِهِ، وَإِنَّ وَلَا شَفِيحٌ لَعَلَمُهُمْ يَنْقُونَ () ﴾ إلى قوله: ﴿قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱنلَهِ قُل لَآ أَنْبَعُ أَهْوَأَهُ حُمْ قَدْ مُمَلَكُ ﴾ إذا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ ٢ قُلْ إِنَّى عَلَى بَيِّنَةٍ مِن زَبِّ وَكَذَبْنُم بِهِ، مَا عِندِي مَا نَسْتَعْطِلُونَ بِعِيَّةٍ إِنَّ ٱلْحُكْمُ إِلَّا بِلَغِ يَعْضُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْفَصِلِينَ ﴿ لَقَ قُلُ لَوَ أَنَّ عِندِى مَا نَسْتَعْطِلُونَ بِهِ لَقُضِيَ ٱلْأَمْرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمْ وَاللَّهُ أَعْدَمُ بِٱلظَّنِلِينَ ٢ ظُمُنَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ نَدْعُونَهُمْ نَضَرُهَا وَخُفْيَةً لَهِنْ أَنْجَنْنَا مِنْ هَٰذِهِ. لَتَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ ٢ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ٢ مُنَّ قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَتَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِّن فَوْقِكُمْ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجَلِكُمْ أَوْ بَلْبِسَكُمْ شِيَعًا وَيُدِينَ بَعْضَكُمْ بَأْسَ بَعْضٍ انْظُرْ كَيْفَ نُعَرِّفُ ٱلْآيَنَتِ لَعَلَّهُمْ يَغْفَهُونَ ٢٠ وَقُلُ وَهُوَ ٱلْحَقِّ قُل لَسْتُ عَلَيْكُم بِوَكِيلٍ ٢٠ لِكُلٍّ نَبْلُم مُسْتَغَرُّ وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ٢٠ وَإِذَا زَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَدِنَا فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِبَتْ غَيْرِةٍ وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيْطَانُ فَلَا نَقَعْدُ بَعْدَ ٱلذِّحْرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلْظَالِمِينَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿قُلْ أَنَدْعُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُنَا وَلَا يَضُرُّنَا وَنُرَدُّ عَلَى أَعقَابِنَا بَعْدَ إِذْ هَدَىٰنَا ٱللَّهُ كَأَلَدِى ٱسْتَهْوَتْهُ ٱلشَّيَنظِينُ فِي ٱلْأَرْضِ حَبْرَانَ لَهُۥ أَصْحَبٌ بَدْعُونَهُۥ إِلَى ٱلْهُدَى أقيناً قُلْ إِنَّ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَىٰ وَأُمِرْنَا لِنُسْلِمَ لِرَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴿ ﴾.

وقال سبحانه : ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَآ آنَزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَقَرُ قُلْ مَّن آنَزَلَ الْكِتَنَبَ الَذِي جَآهَ بِهِ مُوسَىٰ نُوَرًا وَهُدَى لِلنَّاسَ تَجْعَلُونَهُ فَرَاطِيسَ تُبَدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلِمَتُهُ مَا لَرَ تَعَلَّوُا أَنْنُدُ وَلَا مَابَاؤُكُمْ قُلُ اللَّهُ ثُمَ ذَرَهُم فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (١) وَهَاذَا كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ الَذِي بَتَن يَدَيُو وَلِلْنَذِرَ مَابَاؤُكُمْ قُلُ اللَّهُ ثُمَ ذَرَهُم فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (1) وَهَاذَا كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ الَذِي بَتِن يَتَن وَلَا مَابَاؤُكُمْ قُلُ اللَّهُ ثُمَ ذَرَهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (1) وَهَاذَا كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِقُ الَذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِلْنَذِرَ أَمَّ القُرَى وَمَنْ حَوْلَهُ أَنَهُ ثُلُكُمْ فَلُ وَالَذِي يَقُوضُهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ (1) وَعَانَ أَنْ يَعْذَلُونُ أَنْ أَنْ وَعُلَيْنَةُ وَلُكُمْ أُولُ اللَّهُ ثُمَ وَلَهُ مَنَا أَنْ وَعُلْمُ قُلُولُ أَنْتُو وَلُكُولُهُ أَنْ وَاللَهُ عَاؤَونَ وَقُذُونَ اللَّهُ عُنَ وَقُولُهُ وَاللَذِي بَنْ وَاللَذِي بَتْهُ فَلَ اللَّهُ مُوالَ الْتُ مُنَا قُولُنُهُمُ أَنْ وَعَلَى وَعَلَى وَالَذِي مُوسَى أَوَرُلُولُهُ أَي أَلْذَلُ عَامَتُونَ إِلَى قُولُهُ عَنْدُونَ وَقُولُعُونَ وَكَنْ مُولَ

بَعِيفُونَ ٢٠ ﴾ بَدِيعُ السَّمَنوَتِ وَالأَرْضِ أَنَّ بَكُونُ لَمْ وَلَدٌ وَلَدٍ تَكُن لَمُ صَنحِبَةً وَخَلَقَ كُلَّ شَيْؤٍ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ٢٠ إَلَى قوله : ﴿ قَدْ جَآءَكُمْ بَعَمَآبِرُ مِن زَيِّكُمْ فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِدُ وَمَنْ عَمِي فَعَلَتِهَأَ وَمَآ أَنَأَ عَلَيْكُمُ بِمَغِيظُ ٢٠٠ وَكَذَلِكَ نُصَرِفُ ٱلْآيَنَتِ وَلِبَعُولُواْ دَرَسْتَ وَلِنُبَيِّنَكُمُ لِقَوْمِ يَعْلَمُونَ ٢٠٠ أَوْجِيَ إِلَيْكَ مِن تَبْلِكُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ٢ أَتِمَنِيهُمْ لَهِن جَآءَتُهُمْ مَايَةٌ لَيُؤْمِنُنَّ بِهَأْ قُلْ إِنَّمَا ٱلْآيَنَتُ عِندَ آلَةٍ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنْهَا إِذَا جَآءَتَ لَا يُؤْمِنُونَ ٢ وَنُقَلِبُ أَنْتِدَنَّهُمْ وَأَبْصَدَرُهُمْ كَمَا لَرُ يُؤْمِنُوا بِدِهِ أَوَلَ مَرَّقٌ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْبَنِيهِد يَعْمَهُونَ ٢ إِلَيْهِمُ الْمَلَةِكَةَ وَكَلَّمَهُمُ الْمُؤْنَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبْلًا مَّا كَانُوا لِيُؤْمِنُوا إِلَا أَن يَشَآء اللهُ وَلَنَكِنَ أَحْذَرُهُمْ يَجْهَلُونَ ٢ إلى قوله: ﴿ أَفَضَرَرُ ٱللَّهِ أَبْتَنِي حَكْمًا وَقُوَ ٱلَّذِي أَنزَلَ إِلَيْحَكُمُ ٱلْكِنَبَ مُنْعَسَلًا وَالَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُمُ مُنَزَّلُ مِن زَبِكَ بِالْحَقِّ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُسْتَرِينَ ٢ كَلِمَتُ رَبِّكَ مِسْدَفًا وَعَدْلاً لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَنْتِنِدٍ وَهُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيدُ ٢ وَإِن تُعِلِّع أَحْتَزَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُعِنِيلُوكَ عَنِ سَبِيلِ ٱنَّهُ إِن يَتَّجِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنْ هُمْ إِلَّا يَخْرُصُونَ ٢ لَيُوحُونَ إِلَى أَوْلِيَآبِهِدْ لِيُجَدِلُوُكُمْ وَلِنْ أَطَعْتُمُوهُمْ إِنَّكُمْ لَمُشْكِوْنَ ٢ مَابَتُهُ فَالُوا لَن نُؤْمِنَ حَتَّى نُوْتَى مِشْلَ مَآ أُوتِ رُسُلُ اللَّهِ آعَلَمُ حَيْثُ بَجَعَلُ رِسَكَلَتُمُ سَيُصِبِ ٱلَّذِينَ أَجْرَبُوا صَغَارُ عِندَ ٱللَّهِ وَعَذَابٌ شَدِيدٌ بِمَا كَانُوا بَتَكُرُونَ ٢ ٱلرَّحْــمَةُ إِن يَشَــأُ بُدْهِبْكُمْ وَيَسْتَغَلِفْ مِنْ بَعَدِكُم مَّا يَشَكَهُ كَمَا أَنشَاكُم مِن ذُرِّبَتَةِ فَوْمِ مَاخَدِينَ ٢٠ إِنَّ مَا تُوْعَدُونَ لَاتٍ وَمَآ أَنشُد بِمُعْجِزِينَ ٢٠ ﴾ إلى قوله: ﴿وَقَالُوا هَدَدِيه أَنفَنَدُ وَحَرْثُ حِجْرٌ لَا يَعْلَمُهُمَا إِلَّا مَن نَشَاءُ بِرَعْبِهِمْ وَأَنْصَدُ حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا وَأَنْسَدُ لَا يَذْكُرُونَ أَسْدَ اللَّهِ عَلَيْهَا ٱفْتِزَاتَهُ عَلَيْدٍ سَبَعْزِيهِم بِمَا كَانُوا بَغْتَرُونَ ٢ لِلْحُحُونِا وَمُحَدَّمُ عَلَى أَزْوَبَحِنا ۖ وَإِن يَكُن مَتِسَنَةً فَهُمُ فِيهِ شُرَكَاهُ مُسَبَخِرِيهِمْ وَصْفَهُمْ إِنَّهُ حَكِيمُ عَلِيمٌ ٢٠ ٢٠ فَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَـنَلُوٓا أَوْلَىٰدَهُمْ سَغَهَا بِغَيْرٍ عِلْمٍ وَحَتَرَمُوا مِا رَزَفَهُمُ اللَّهُ ٱفْـنِرَآة عَلَى ٱللَّهُ قَدْ ضَيَلُوا وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَـادُوا حَزَمْنَا حُحَلَّ ذِى ظُلُمُرْ وَمِنَ ٱلْبَغَرِ وَٱلْغَنَـدِ حَرَّمَنَّ عَلَيْهِمْ شُحُومَهُمَا إِلَّا مَا حَمَلَتْ ظُلْهُورُهُمَا أَدِ ٱلْحَوَابِكَآ أَوْ مَا أَخْتَلُطُ بِعَظْمِ ذَالِكَ جَزَيْنَهُم بِنَغْبِهِمْ وَإِنَّا لَصَادِقُونَ ۞ فَإِن كَذَبُوكَ فَقُل زَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةِ وَاسِعَةِ وَلَا يُرَدُ بَأَسُتُم عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِبِينَ ٢ اللَّهِ سَيَعُولُ ٱلَّذِينَ أَشْرَؤُا لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَشْرَكُونَا وَلَآ مَابَنَاؤُنَا وَلَا حَرْمَنَا مِن شَيْمُ حَذَلِكَ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ حَتَّى ذَاقُوا بَأْسَكُمْ قُلْ هَلْ عِندَكُم مِنْ عِلْمٍ فَتُخْرِجُوهُ لَنَّا إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا ٱلظَّنَّ وَإِنَّ أَنتُدْ إِلَّا تَخْرُصُونَ ٥ اللَّهُ قُلْ فَلِلَّهِ ٱلْحُبَّةُ ٱلْبَلِغَةُ فَلَوَ شَاّة لَهَدَنِكُمْ أَجْمَعِينَ ٢ قُلْ هَلُمَّ شُهَدَاءَكُمُ ٱلَّذِينَ يَشْهَدُونَ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَنذاً فَإِن شَهِدُوا فَلَا تَشْهَدَد مَعَهُمٌ وَلَا تَنْبِعُ أَهْوَآهُ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِتَايَنِيْنَا وَٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَهُم بِرَبِّهِمْ يَعَدِلُونَ ٢ إلى قولُه : ﴿وَهَذَا كِنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَأَشِّعُوهُ وَآتَقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٢ أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أَنزِلَ ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآبٍغَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنْفِلِينَ ٢

وَهُوَ رَبُّ كُلِّ شَقَوْ وَلَا تَكْسِبُ كُلُ نَفْسٍ إِلَّا عَلَيْهَا وَلَا لَزِرُ وَازِرَةً وِزَرَ أَخْرَىٰ ثُمَ إِلَى رَبِّكُر مَهْجِعَكُرَ فَيُنَبِّهُكُمُ بِمَا كُنتُمَ فِيهِ تَغْلَلِفُونَ ٢٠ ﴾.

الأعراف ٧٧، ﴿ لَتَعَسَ ﴾ كِنَبُ أَنْزِلَ إِلَيْكُ فَلَا يَكُنُ فِي مَمَدْرِكَ حَمَعٌ مِنْهُ لِنُمَنذِرَ بِهِ. وَذِكْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ انَّبِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيْكُمْ وَلَا تَنْبِعُوا مِن دُونِهِ أَوْلِبَاءً قَلِلاً مَا تَذَكَرُونَ ﴾ وقال سبحانه : ﴿ وَإِذَا فَعَلُوا فَحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَ كَانَة لَا يَأْمُرُ بِالفَحْشَاءِ أَنَقُولُونَ عَلَ اللَّهِ مَا لا تَعْلَقُوا فَحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ عَلَ اللَّهِ مَا لا تَعْلَقُونُ فَعَلَوْا فَحِشَةً قَالُوا وَجَدْنَا عَلَيْهَا مَابَاءَنَا وَاللَّهُ أَمْرَنَا بِهَا قُلْ إِنَ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَ اللَّهِ مَا لا تَعْلَقُونُ وَاللَّهُ مَنْهُ وَاللَّهُ مَنْ عَلَيْهِمُ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ حَقْلِ مَسْعِدٍ وَآدَعُوهُ تُخْطِيرِينَ لَهُ ٱللَّهُ مَا لا تَعْلَقُونُ اللَّهُ مَا لا تَعْمَدُونَ إِنَّ فَرُيقًا هَذَى فَقُولُونَ لَهُ ٱللَّذِينَ كَمَا بَدَائَكُمْ تَقُودُونَ إِنَ فَرِيقًا هَدَى وَقَدِيقًا حَقَّ عَلَيْهِمُ الصَّلَكَةُ مُ يَنْتُ فَلَكُوا الشَيْطِينَ أَوَلِياتَه مِن دُونِ اللَّهِ وَتَعْسَبُونَ أَنَّهُ مُعَدَى فَوَيقًا هَذَى عَلَيْهِ اللَّيْ وَاللَهُ مَنْ وَلَيْتَهُمُ الْقَيْتُكُمُ أَنْ فَنْبَعُونُ أُولَوا اللَّي وَلَكَهُ وَرَحْمَةُ لَيْكُورُونَ اللَّهُ وَيُعْسَبُونَ أَنْتُهُ مُعْتَدُونَ أَلَقُولُونَهُ عَلَيْتُهُمْ الْتَعْذَى فَالْتُكُمُ أَنْتُولُولاً اللَّيَ عَلَيْ مُ مَنْ وَلَكُهُ مَا وَرَحْمَةُ لِيَعْوَى اللَهُ وَعَلَيْهُ مَا مُعَلَى أَنْ مُولَ اللَّهُ وَعَلَى الْعَنْتُ مَا مَالْمَا اللَّهُ مُعْتَنُهُ عَلَى عَلَيْ وَرَحْمَةُ فِي اللَّهُ وَعَلَى الْعُنْعُونُ عَنْتُ وَلَى إِلَى فَولَهُ اللَهُ عَالَكُهُ مَا عَنْ مَا عَنْ عَلَيْ وَرَعْنَ فَي مَعْنَ وَقُولَةُ وَقُولَةًا مُولُولُ الْعَلَيْتُ وَقُولُ الْعَنْهُ وَقُولُونُ كَلُ مَا اللَّهُ عَلَيْ وَا فَعَنُ مُوا اللَّ

وقال تعالى : ﴿قُلْ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ٱلَّذِى لَمُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ يُحِي. وَيُبِيتُ فَتَامِنُوا بِٱللَهِ وَرَسُولِهِ ٱلنَّبِيَ ٱلأَتِي ٱلأَتِي ٱلأَتِي ٱلَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَهِ رَكَلِنَتِهِ. وَاتَبِعُوهُ لَمَلَكُمُ تَهْـنَدُونَ﴾ ١٥٨٩.

وقال سبحانه : ﴿ أُوَلَمْ يَنَفَكُرُوا مَا بِصَاحِيهِم مِن حِنَّةُ إِنَّ هُوَ إِلَّا نَذِيرٌ مَبِينُ () أَوَلَمْ يَنَظُرُوا فِي مَلَكُوْتِ السَّمَوَتِ وَاللَآرضِ وَمَا خَلَقَ اللَهُ مِن شَىءٍ وَأَنَّ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَدِ أَقَلَمُ أَجَلُهُمْ فَيَايَ حَدِيثِ بَعَدَمُ يُوْمِنُونَ () إلى قوله : ﴿قُلْ لَا آَمَلِكُ لِنَفْسِ نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَّا مَا شَآَءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ أَلْفَيْبَ لَاسَتَحْذَتُ مِنَ الْحَدِي وَمَا مَشَنِي الشُوةُ إِنَّ أَمَا لَا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ () إلى وَلَا شَرًا إِلَى مَا اللَّهُ وَلَه : ﴿قُلْ لَا آَمَلِكُ لِنَفْسِ نَفْعًا وَلَا ضَرًا إِلَا مَا شَآَءَ اللَّهُ وَلَوْ كُنتُ أَعْلَمُ أَلْفَيْبَ لَاسَتَحْذَتُ مِنَ الْحَدِي وَمَا مَشَنِي الشُوةُ إِنَّ أَنَا إِلَا نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ () إلى قوله : ﴿ أَيَشْرَكُونَ مَا لَا يَعْلَقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ () وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَمُ مَعْمَرًا وَلَا أَنْعَ مَعْمَرُونَ () إلى قوله : ﴿ أَيَشْرَكُونَ مَا لا يَعْلَقُ شَيْعًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ () وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَمُ مَعْمَرُ وَلَا أَنْعَمُ مُنَعْمَا وَلَا أَنْ الْنَعْ أَنْ الْعَنْ أَنْ الْذَيْرَ فَيْ أَنْ أَوْلَهُ اللَّهُ وَلَهُ مُعَمَّى الللَّعْذَى إِلَا اللَّهُ وَلَا يَقْ اللَهُ مُولَى اللَّهُ مُعَمَّى مَعْرَبُ وَلَا الْعَنْتَنَهُ مُؤْتُ يَعْلَقُ شَيْعَا وَهُمْ يُعْلَقُونَ إِلَى قوله : وَقَالَ أَنَهُ مُعْلَى فَولَه : فَوَا أَنْعَامُ مُرَا لَ يَعْمَنُونَ مِنْ الْمُنْتَعَانُ مَنْ أَنَهُ إِلَيْ مَا أَنْتَعَامُ مَنْ أَنْ إِنَّا الْمَسْتَعِذَ إِلَيْ أَنْ أَنْ إِنَّهُ مُعْرًا وَيَ يَعْوَيُونَ وَلَنُ مُولَى وَلَا أَنُولَ الْعَالَةُ مَا الْشَيْطُونَ وَقَالا مَا أَنْوَلَا أَعْنَى مُعَالًا أَنُولُ أَنَهُ مَا مَا أَنْ أَنَهُ مُنْ أَنَ وَلَا أَنْهُ مُنَا مُ مُنَ أَنْتَهُ مُنْ أَنْ وَلَا الْمُعَنِي مُ اللللْعَنُ مَا لَا أَنْ أَنْذَى أَنْتُ مُوا أَنْوَ الْوَلَنَ مَا لَ يَ وَلَا عَالَهُ مُولَا أَوْلَا أَعْوَلَهُ مُعْتَانُهُمُ مُعْتَقُونُ مُنْ أَنْ أَنْتُ مُ لَكُ أَعْمَ مُ لَا أَنْ أَلُهُ مُولَا أَقُولُ الْمُ

الأنفال د٨، ﴿يَتَأَيَّبُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا اللَّهُ وَرَسُولَمُ وَلَا تَوَلَوْا عَنَهُ وَأَنتُد تَسْمَعُونَ ﴾ وَلَا تَتَكُونُوا كَالَذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ إِنَّ شَرَ الدَّوَآتِ عِندَ اللَّهِ الشُّمُ أَلْبَكُمُ الَذِينَ لَا يَتَحُونُوا كَالَذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ﴾ إِنَّ شَرَ الدَّوَآتِ عِندَ اللَّهِ الشُّمُ أَلْبَكُمُ الَذِينَ لَا يَتَعَلَمُونُ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيمْ خَيْرًا لَأَسْمَعُهُمْ وَلَوْ آَسْمَعُهُمْ لَنَوَلُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ يَتَعَلَمُ الَذِينَ المَنْوا السَمِعْنَا وَهُمْ مَعْرِضُونَ ﴾ وَلَوْ عَلِمَ اللَّهُ فِيمْ خَيْرًا لَأَسْمَعُهُمْ وَلَوْ آَسْمَعُهُمْ لَنَوْلُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ يَتَعَلَمُوا إِذَا دَعَاكُمُ لِمَ يُعْبِعُهُمْ وَلَتُو أَسْمَعُهُمْ لَنَوْلُوا وَهُم مُعْرِضُونَ ﴾ اللَّهُ فَيْعُولُ اللَّهُ وَالْمَنْهُ وَلَا يَعْتَعْبُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَدَى اللَّهُ وَقَائُوا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَهُ وَاللَّهُ وَالْدَوْ وَقَلْهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَالْعَلْ مَعْتَابُ وَقَائُمُ لِيما يَعْتَنُوا اللَّهُ وَالْتَهُ وَلَكُولُهُ وَلا اللَهُ وَاقَدَ سَمِعْنَا لَوْ نَعْلَى وَقَائُهُ وَلَكُونُ وَالَكُوبُ وَالْتُولُ اللَهُ وَقُعْمَ وَلَيْ مَعْنَ وَقَلْ اللَّذَ اللَّهُ وَ الْذَا هُذَا مَعْذَا إِنَّتَكُمُ وَلَيْ مَاللَهُ وَلَوْ اللَّهُ وَلَ اللَهُ مَالَا وَاللَّهُمَ إِلَيْ مَنْ عَنْكُ اللَهُ وَالْذَا وَ الْذَا وَ الْعَلْمُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَلَا عَنْ عَلَيْهُ وَالْعَنْ وَيَ الْتُعْذَى الْعَنْكَ مِنْ مَنْمَةُ وَلُولُوا اللَّهُ وَالَكُونُولُوا وَعُنْ عَنْتُ مُولَى الْتُعَالَى وَاللَهُ وَالْعَالَ وَقَالَ وَقُولُولُوا اللَهُ وَلَكُونُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَلَنَا وَاللَهُ وَلَا عَنْ وَا عَلَى وَالْنَهُ وَلَنَا وَ وَقُولُوا وَاللَهُ وَا عَذَى وَالَكُونُ وَ وَعَالَيْ وَاللَهُ وَلَكُونَ وَاللَهُ وَلَنَ اللَهُ اللَهُ وَقُولُوا اللَهُ وَا عَنْ الْتَعْتَ اللَهُ وَ الْعَنْ وَلُوا وَالْنُوا مَالَكُهُ وَ عَلَى وَالْهُ مُولَى وَالْ اللَهُ وَا عَالَ وَالْنُ وَا عَنْ وَ عَلَى اللُهُ الْعَامُ مُولَى وَ عَلَى وَا عَالَهُ مَا عُلُوا مَاللَهُ وَا عَنُ عَالَهُ مُولَى اللَهُ وَا عَالَهُ مَا مُولُ عَلَهُ مَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِـمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَغَرُوا إِن يَـنتَهُوا يُعْفَرُ لَهُم مَا قَدْ سَلَفٌ وَإِن يَعُودُوا فَقَدْ مَضَنَّتْ سُنَتْ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾.

التوبة ٢٩، ﴿وَقَالَتِ آلَيَهُودُ عُزَيْرُ آبَنُ اللَّهِ وَقَالَتِ الْتَمَسَرَى آلْمَسِيحُ أبْنُ اللَّهُ ذَالِكَ قَوْلُهُم بِأَنُولِهِهِمْ يُعْنَهُونَ قَوْلَ الَذِينَ كَعَرُوا مِن قَبْلُ قَدَنَلَهُمُ اللَّهُ أَنَّ يُؤْذَكُونَ أَنَ أَغَنَدُوَا آخبارَهُمْ وَرُهْبَنَهُمْ أَرْبَبَابَا مِن دُوبِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ أبْتَ مَتَرَيمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَا لِيَعْبُدُوا إِلَىهَا وَحِداً لَا إِلَهُ إِلَىهُ مَرْفَبَنَهُمْ أَرْبَبَابَا مِن دُوبِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ أبْتَ مَتَرَيمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَا لِيعَبُدُوا إِلَىهَا وَحِداً لَا إِلَهُ إِلَىهُ مَا رَبْبَابَهُ مِنْ دُوبِ اللَّهِ وَٱلْمَسِيحَ أبْتَ مَتَرَيمَ وَمَا أُمِرُوا إِلَا لِيعَبُدُوا إِلَىهُا وَحِداراً لَا إِلَهُ إِلَىهُ إِلَىهُ إِلَىهُ مَا يَعْدِينُهُ عَمَا يُسْرِيُونَ أَنْ مُوالَمُ اللَّهُ وَعَانَهُ وَيَاتِكَ اللَّهُ إِلَا أَن يُتِيمَ نُورَمُ وَلَوَ حَرَهُ وَلَوَ حَرَهُ الْمَعْنُولُ وَلَا لَهُ مَا اللَّهُ مَا الْحَقْ لِظْهِرُمُ عَلَى اللَهُ إِلَى مَعْدَا مُولَ اللَّهُ وَلَقُولَهِ وَمَا يَعْتَقُونَ عَلَيْهُ مُولَا أَنْ الْحَقْ لِعُلْهُ إِلَى اللَّهُ مَا لَذِينَ حَتَى أُنَهُ وَلَوْ حَكْرَهُ الْمُعْرُونَ عَنْ اللَهُ اللَّهُ وَلِكُونَ اللَهُ مَا الَذِينَ عَلَيْهُ مُعُولُونَ اللَّالَةِ مَعْتَى الْعَنْ وَلَهُ مَنْ اللَهُ اللَهُ وَلَ الْحَقَالَةُ إِلَى اللَّهُ الَذِينَ عَمْ الَذِينَ حَتَى أَوْنَ اللَهُ مِنْ وَلَ اللَّهُ وَالْمُعْرُونَ عَنْ يَتَيَعُونَهُ اللَهُ وَالَيْ الْعَنْ وَيَ الْحَجَارِ وَٱلَيْهِ إِلَى اللَهُ الَهُ أَنْ اللَهُ عَالَهُ إِلَى اللَهُ مَنْ اللَهُ اللَّهُ مَا اللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى وَلَا عَلَى اللَهُ مَا مُولَا عَامَ اللَهُ وَا عَالَةُ عَالَةُ الْتَعْنُ عَامًا عَامَ الْمَعْنُ الْعَالَةُ الْتَ الْعَامِ مُنْ الْعَالَى اللَهُ مَنْ مُنْ الْمُ مَنْ الْعَالَةُ مَا عَامًا إِنَا عَنْ عَامًا الْتَنْهِ مَنْ الْمُ عَنْ عَلَى الْمَا مُولَى الللَهُ مَنْ اللَهُ وَالْتَ الْتَنْهُ مَا الْمُ مُولَةً مُ مُولَى أَنْ اللَهُ مُنْ الْتُعْمَ الْمُ مُولَ الْمَا مُ مَنْ الْتُعْتَمُ مَا مُولَ اللَهُ الْعَالَى الْنَا الْتُ الْتَعْمَ الْتُعْتَى الْمُ مُولَا الْمُ الْتُعَامِ الْعَالَا الَهُ اللَهُ الْعَامِ مُولَا اللَهِ مُ اللَهُ الْعَالَةُ ال

وقال تعالى : ﴿وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةٌ فَيِنَهُم مَن يَقُولُ أَيَّكُمْ زَادَتُهُ هَلَاهِ إِيمَنَاً فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتَهُمْ إِيمَنَا وَهُرْ يَسْتَبْشِرُونَ () وَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضَ فَزَادَتْهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاتُوا وَهُمْ كَنِوُونَ () أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ بُفَتَنُونَ فِي صُلِ عَامِ مَتَرَةً أَوْ مَرَّتَقِي فَمُ لَا يَتُوبُونَ وَلَا مُمْ يَذَكَرُونَ () وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةً نَظَمَر بَعْشَهُمْ إِلَى عَامِ مَتَرَةً أَوْ مَرَّتَقِي فَمُ لَ مُمْ يَذَكَرُونَ اللَهُ قُلُوبَهُم بِأَنَهُمْ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُورَةً نَظَمَر بَعْشَهُمْ إِلَى بَعِيسِ مَ

**يونس «١٠»؛ (**آلَّرْ يَلْكَ مَايَنَتُ الْكِنَبِ الْحَكِمِيرِ ﴾ آكَانَ لِلنَّاسِ عَجَبًا أَنَّ أَوْحَيْنَآ إِلَى رَجُلِ مِنْهُمَ أَنَّ أَنَذِرِ النَّاسَ وَبَشِرِ الَذِينَ ، امَنُوَا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبِّهِمْ قَالَ الْكَفِرُونَ إِنَ هَنذَا لَسَخِرٌ شَبِنُ ﴾، وقال تعالى : ﴿وَإِذَا تُمْنَى عَلَيْهِمْ مَايَاتُنَا بَيِنَنَتِ قَالَ الَذِينَ لَا بَرْجُونَ إِنَّ هَذَا لَسَخِرُ شَبِنُ ﴾، وقال تعالى : ﴿وَإِذَا تُمْنَى عَلَيْهِمْ مَايَاتُنَا بَيِنَنَتِ قَالَ الَذِينَ لَا بَرْجُونَ إِنَّ هَذَا لَسَخِرُ شَبِنُ ﴾، أَوْ بَذِلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَا أَنْ أُبْتَذِلَهُ مِن تِسْلَقَابِي نَفْيِقَ إِنَّ أَنْبَعُ اللَّهِ مِعْدَى أَوْ بَذِلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَ أُبْتَذِلَهُ مِن تِسْلَقَاتِي نَفْيِقَ إِنَّ أَنَبِهُمُ اللَّذِينَ كَا وَقَالَ تَعْلَى الْعَالَ عَلَيْهُ وَالَّا الْمَا يَكُونُ لِي أَنَّ أُبْتَذِلَهُ مِن تَسْلَقَاتِي نَفْسِقُ إِنَّ وَقَالَ اللَّذِينَ لَا يَعْتَلُهُ عُلَى الْمَا يَكُونُ لِي أَنَ أَبْتَذِلَهُمُ مِن الْمَعْتَى الْنَا الْذِينَ وَقَالَ عَذَي عَنَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْنَا الْمَكْنَبُ لَعْتَيْتُ فَلَيْ مَا يَكُونُ لِيَتَ أَنَ أَنْ أَعْتَقُونُ الْنَالَقُولُ الْعَنْ إِنَّالَيْنَ مُوْعَى إِلَى الْنَاسَ وَيَنْ عَامَةً إِنَّهُ مُعَمَّيْنُ مُعَدَيْتُ مُعْذَا وَقَا عَالَ الْكَذِينَ عَلَى الْعَالَ عَالَمَ عَلَيْ إِلَى عَالَ الْعَالَ إِذَا عَمَنْ عَلَيْهُ مُ إِنَّا الْعَنْبُ مُوْعَالَ إِنَّهُ الْمَالَقُونُ عُ وَقَا عَانَ عَالَ عَلَيْ إِلَى عَالَ عَالَ إِلَى عَالَ الْعَنَابُ الْعَنْ الْعَالَ الْعَالَةُ عَلَى الْذَي عَلَيْ وَالَنَ ا

وقال تعالى : ﴿قُلْ مَن بَرْزُفْكُم مِنَ السَّمَاةِ وَالْأَرْضِ أَمَّن بَمَلِكُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَدَ وَمَن يُخْبُحُ أَلْحَى مِن الْمَتِنِ وَيُحْرَجُ الْمَتِت مِنَ الْحَي وَمَن يُدَبَرُ الأَمَنَ فَسَبَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا نَنْقُونَ (وَيَقُولُونَ مَتَى هذا الْوَعْدُ إِن كُنتُد مَندِفِينَ (لَكَ قُلُ لاَ أَمَلِكُ لِنَفَسِ مَنَزًا وَلا نَقْعَ إلاَ مَا شَآة اللَّهُ لِكُل أَمَنَة وَوَيَقُولُونَ مَتَى هذا الْوَعْدُ إِن كُنتُد مَندِفِينَ (لَكَ قُلُ لاَ أَمَلِكُ لِنَفَسِ مَنَزًا وَلا نَفَعَ إلا مَا شَآة اللَهُ لِكُل أَمَنة الجَلُ إذَا جَآة أَجَلُهُمُ هَذَا الْوَعْدُ إِن كُنتُد مَندِفِينَ (لَكَ قُلُ لاَ أَمَلِكُ لِنَفَسِ مَنَزًا وَلا المَتَعَجُولُونَ مَتَى هذا الْمُعْرِمُونَ (نَ أَنْهُ أَمَا وَقَعَ ءَامَنُمُ بِعُوهُ آلَكَ وَقَد كُنُمُ مِد تَسَتَعْجُلُونَ أَمَّ قَبَلَ لِلَذِينَ المَتُ إذَا جَآة اللَّهُ فَعُلَ اللَّهُ مَعَالَهُ مَعَالَهُ وَلَا يَسَتَعْجُولُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَعْدِمُونَ المَتُوا ذُوقُوا عَذَابَ الْفَلَدِ هُلَ تُعْزَوْنَ إِلَا بِمَا كُنُمُ تَحَمَّ مَنْ مَعْهُ وَقَعْ عَامَنُهُ مِنْ تَنْذُونُ وَقَد كُنُمُ مِهِ وَاللَّذَسِ أَنَ اللَهُ لَكُلُسُمُ وَلَكُنُ وَعَذَ وَمَنَا أَسَتَعَا وَالَكُولُونَ وَقُوا عَذَابَ الْفُنُدِ هُلَ تُحْزَوْنَ إِلَا بِمَا كُنُمُ تَنْمَ وَقَعَ عَامَنُهُ مُعْلُ وَقَدَا مَنْتُقُونَ أَنَقُولُونَ وَقَدُ اللَّهُ فَذُولُونَ الْذَي فَي فَي أَنْ أَنُونَ اللَهُ مُؤْتُ وَقُونَ وَقَدَ أَنَهُ فَقُلُ إِ

مَّلْ أَرَمَيْتُم مَنَّ أَسْرَلَ اللَّهُ لَكُمْ مِن رَزْنِ فَجَمَلُتُم يَنْهُ حَرَامًا وَمَلْلًا قُلْ مَآلَهُ أَذِي لَكُمْ أَمْ عَلَى تَعْذَبُكُ فَوَلَّهُمَ إِنَّ آلُو رَنَا يَقْدَ مَنْ أَلَى تَعْذَبُ عَدَرُبُكُ قُولُهُمَ إِنَّ آلُو رَنَا يَقْدَ مِنْ وَرَبِ اللَّهِ شَرَكَةً مُنْ أَلَى يَعْرَبُكُ وَلَكُمْ وَمَا يَتَجْعُ الَذِينَ يَسْعُون مِن دُوبِ اللَّهِ شَرَكَةً مَا يَتَجْعُ الَذِينَ يَسْتُعُون مِن دُوبِ اللَّهُ شَرَكَةً مَا يَتَجْعُ الَذِينَ يَسْتُعُون مِن دُوبِ اللَّهُ شَرَكَةً مَا يَتَعْبُونَ إِلَى اللَّهُ مَا لَكُمْ اللَّذَ وَإِن هُمْ إِلَا يَخْدَمُون شَلْ هُوَ الَذِي جَعَلَ لَكُمُ الَيْلَ لِنَسْتُحْنُون وَمَا يَتَجْعُون أَنْهُ مَنْ اللَّهُ وَالنَّهُ مَن اللَّهُ وَالنَّهُ مَن اللَّهُ وَالنَّهُ اللَّ مُعَوَى اللَّهُ وَلَكُمُ اللَّكُمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَن وَالنَّهُ مَن مُعْنَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَكُمُ اللَّي لِنَسْتُحْنُون فَي وَالنَّهُ لَهُ مَن اللَّهُ وَالنَّهُ مَن اللَّهُ وَالنَهُ مَن اللَّهُ وَالنَّهُ مَن اللَّهُ وَلَكُمُ اللَيْ لِنَسْتَحْنُونُ فَي أَنْهُ مَنْ مُن فَى اللَّذُينَ يَعْذَرُون عَلَى اللَّمُ مِن اللَّذِينَ عَمْدُون اللَهُ مَالَكُن يَعْذَلُ اللَهُ وَاللَهُ مَنْ اللَهُ وَا لَكُونُ وَلَى فَلْ اللَهُ وَالْنَهُ مَن أَنْ الْذِينَ عَنْتُولُون عَلَى اللَهُ وَاللَّهُ وَلَى اللَهُ وَالْنَا اللَعُنَ يَعْذَون اللَّهُ مَنْ مَا عُلَى مَا اللَهُ وَلَكُونُ عَلَى اللَهُ وَعَلَى أَنْ عَلَيْ عَلَى مَا لَن اللَذِينَ عَنْتُولُون عَلَى اللَهُ مَنْ الْعَن وَلَ اللَيْنُ اللَذِينَ وَا الْعَنْ يَعْتُونُ اللَي اللَهُ مَولَ اللَيْ وَلَكُونُ مَنْ فَ الْعَدَى مَنْ فَ الْعَنْ مَا عَنْ عَلَى مَولَ اللَي فَولَه مَنْ وَا لَكُونُ مُو الْكُونُ مَوْ مَا عَذَى مَنْ الْعَن مَن فَ الْتَنْولُ وَلَكُونُ وَلَ الْعَا مَنْ وَا مَا مَنْ وَ اللَكُونُ وَلَكُونُ مُو وَا لَكُونُ مُو الْعَن مَنْ أَنْ عَنْ الْعَرَن اللَهُ وَاللَهُ مَنْ وَ اللَكُونُ وَلَ الْعَنُونُ وَا لَكُونُ مَوْ مَا مَا مَن اللَهُ و وَقُولُ الْقُولُونُ مَا مَن وَا لَكُونُ وَا مَا وَا اللَعْنُ مَن وَ اللَكُونُ وَ مَا مَنْ مَا مُولَ مَا مَا لَكُ مُ الْعُنُ مَ مَا مُولَ مُ مَوْنُ مَ مَا مُ مَا مُولُ الْعُولُ مُ مَا مُون الْعُرُونُ مَا مُ مَا مُ مَ مُولَ الْعُوسُ مَ

هود (11، ﴿ الَّرْ كِنَبُ أُخْكِمَتْ مَابَنُتُمُ ثُمَّ فُعَنِكَتْ مِن لَدُنْ حَكِمٍ خَبِرٍ ﴾ أَلَّا تَعْبُدُوٓا إِلَّا اللَّهُ إِنَّنِي لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ ﴾ وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَيَكُو ثُمَّ نُوْبُوَا إلَيْهِ يُمَنِعْكُم مَنَنَعًا حَسَنًا إِلَّ أَجَلٍ تُسَمَّى وَيُوْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ فَصْلَةُ وَإِن نَوَلَوَا فَإِنِي آخَافُ عَلَيْكُو عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ ﴾ إلى اللَّهِ مَرْحِمَكُمْ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَتَى وَيُوْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ فَصْلَةُ وَإِن نَوَلَوَا فَإِنِي آخَافُ عَلَيْكُو عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ ﴾ إلى اللَّهِ مَرْحِمَكُمْ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَتَى وَيُوْتِ كُلَ ذِى فَضَلِ يَشْهُذُهُ مُدُورَهُمُ وَإِن نَوَلَوَا فَإِنِي آخَافُ عَلَيْكُمُ عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ ﴾ إلى اللَّهِ مَرْحِمَكُمْ وَهُو عَلَى كُلِ شَتَى وَقَدِيرُ ﴾ أَلَا إِنَّهُمْ يَشْهُونُ مُدُورَهُمُ لِي مَدُورَهُمُ لِيسَتَخْفُوا مِنَهُ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ بِيَابَهُمْ يَعْلَمُ مَا يُسَرُّونَ وَمَا يُقُلُونُ إِنَّهُ عَلَيهُمُ عَلَيهُمُ اللَّهُ مَنْ مُعَنَّا مُوالُكُونُ إِنَّا مَعْنَ مُوالَدُهُ عَلَيهُمُ اللَّالَةُ مَنْكُمُ مَنَ وَالَنُ وَنُولُ عَلَى مُوالَ اللَهُ عَلَى مَنِيمُ فَي فَلَهُمُ مَنْعَامُونُ وَ يَشْهُونُ مُسْدُورَهُمُ لِي مَنْهُ أَنَهُ عَلَيهُ إِنَّهُ أَنَهُ اللَّعُولُونَ عَلَى مُنَعْبُونُ إِنَّهُ عَلَيهُمُ يَعْمُ مَنَعْمَا مَنْتُ اللَّهُ مَا يُسَتُونُ وَيُولُونُ إِنَّهُ عَلَيهُمُ اللَهُ وَلُولُونَ اللَهُ مَنْ أَنَا مُعَلَيهُ مَا يُسَرُون يَوْمِيهُ إِنَّالَ اللَّهُ مَنِيمَةُ وَقُولُونَ إِنَى مُؤْتُ إِنَّهُ مَا لَيْ يَعْنُونُ إِنَّهُ مَا يُسْتَوْلُونُ

وقال تعالى : ﴿ نِلْكَ مِنْ أَنْبَآهِ ٱلْغَيْبِ نُوْجِيهَآ إِلَيْكَ مَا كُنتَ نَعْلَمُهَمَآ أَنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَذَأَ فَأَصْبِرُ إِنَّ ٱلْمَنِقِبَةَ لِلْمُنَقِي*نَ ﴾ ٤٩٠ وق*ال سبحانه : ﴿ وَكُلَّا نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فَوْادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ () وَقُلْا نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فَوْادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ () وَقُلْا نَقْشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآء الرُّسُلِ مَا نُثَبِّتُ بِهِ فَقُوَادَكَ وَجَآءَكَ فِي هَذِهِ ٱلْحَقُ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ () وَقُلْ لِلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ آعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَنِمِلُونَ وَمَا وَقُلْ لِلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ آعْمَلُوا عَلَى مَكَانَتِكُمْ إِنَّا عَنِمِلُونَ وَكُلَا وَقُلْ لِللَذِي وَلَنْعَلِمُوا إِنَّا مُنْظِرُونَ () وَلِقَو غَيْبُ ٱلسَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَإِلَيْهِ بُرَجَعُ ٱلأَمْرُ أَعْمَا مَتَعَانَةً وَنَوْعَا لَكُونَ وَالْنَقِيلُونَ الْعَامِ وَلَكُمُ الْنَاقِرُونَ الْمُوسَ وَعَنْهُ الْتَكْمُ إِنَّتُ مَعْلَمُوا عَلَى مَكَانَتِكُمُ إِنَ

يوسف؛ ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآهِ ٱلْغَيْبِ نُوْجِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُوْا أَتَرَهُمْ وَهُمْ يَتَكُرُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَا رِجَالًا نُوْحِى إِلَيْهِم مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَى أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِفِبَهُ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَدَارُ ٱلْآخِرَةِ خَبَرٌ لِلَذِينَ ٱنْقُوْأَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ .

الرعد؛ ﴿ الْمَرَ يَلْكَ مَايَنْتُ الْكِنَبُ وَالَّذِى أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِّكَ الْحَقُّ وَلَنَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِٱلسَّبِتَةِ فَبَتَلَ ٱلْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِمُ الْمَنْكَ مَعْفِرَةِ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمَّ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ وَيَقُولُ الَذِينَ كَفَرُوا لَوْلا

10

رَبَعُةُ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِقٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ إلى قوله : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى يُرِيحُمُ ٱلْبَرْفَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنفِئُهُ السَّمَابُ ٱلفِقَالَ ﴾ وَيُسَبِّعُ ٱلرَّعْدُ بِحَمَدِهِ. وَٱلْمَلَتِهَكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ. وَيُرْسِلُ المَمَوَعَقَ فَيُصِيبُ بِهما مَن يَشَآهُ وَهُمْ بُجُدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ اللَّحَالِ ﴾ لَهُ دَعَوَّهُ المَنَيَّ وَالَذِيَ يَدَعُونَ مِن دُونِهِ. لا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِنَعْهُ إِلَا كَنَسِطِ كَنَتِهِ إِلَى ٱلمَآهِ لِبَلْهُ مَا مُوعَاقٍ أَلَى لَهُ دَعَوَّةُ المَنْقَ يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِنَعْهُ إِلَا كَنَسِطٍ كَنَتِهِ إِلَى ٱلمَآهِ لِبَلْهُم وَاللَّهُم بِالْفَدُو وَمَا تُعَالَ يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِنَعْهُ وَلَا تَسْتَوْنِ وَالأَرْضِ فَوَعًا وَكَرَهَ وَهُو شَدِيلَةٍ وَمَا لَهُمُ الْمَدُونَ وَالأَرْضِ قُلِ وَلَهُ وَلَهُ مَنْ مَنْعَدُ مَن فِي السَمَوْنِ وَالأَرْضِ فَوَعًا وَكَرَهُ وَلِمَالِ ﴾ لَهُ مَا مَدَى وَاللَّهُم بِالْفَدُو وَالْمَالِ فَي فَلْ مَا تَعَالَى اللَّهُ وَلَقُونُ وَاللَّذِي وَالأَرْضِ فَلِ اللَّهُ مَا أَمْدُو وَاللَّعْنُونِ وَالأَرْضِ فَلِ اللَّهُ مَنْ وَاللَّذَى فَي اللَّهُ وَلَى أَنْهُ هُو اللَّذِي وَا أَنْتُمُ وَالْتَصَافِ اللَّعْمَةُ مَنْ أَنْعَالَا مَنْ وَاللَّعْنَى وَالْتَسَتَوْنِ وَالأَذُي مَا لَهُ وَاللَّهُمُ الْمُدُونَ وَي الْتُعَنِى وَالْتَعْمَى وَالْتَعْنَى وَاللَّهُمُ مَنْ اللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مَنْ وَالْتَعْوَى وَالْمَنْهُ مَنْ أَنْ أَنْهُ مَعْنَ وَاللَّذَى وَالْتَعْنَ السَّلُمُنَدُ وَالدُولُ الْمَنْحَدُونَ مَعْدَى وَاللَّهُ مَنْ وَلَيْ مَنْتَهُ مَا لَهُ الْمَالَكُنُ مَنْ وَاللَّهُ مَا أَنْهُ مَعْنَى وَالْتَعْنَ وَالْتَعْبُونَ وَالْوَنُو فَى وَاللَكُنُ وَلَنَ وَلَنَ اللَهُ مَنْ الْنَعْنَ وَلَكُنَ وَمَنْ وَا لَكُنَ فَقُولُو مُوالْعَانُ مُعَنَى وَالْتُولُ الْمَالَى وَعَنَ وَنُونُ وَلَنَا مُواللَهُ وَاللَهُ وَقُولُ وَالْوَنُونَ وَلَنَ وَالْمَنْعَالَ إِنَا لَهُ مُوالَعُونَ وَالْتَعْرَسُ وَاللَّنُونَ وَالْوَنُو مُولَ وَالْتُعْمَ وَلَنَ مَنْ وَاللَهُ وَاللَهُ وَعَنَى وَالْتُنُونُ وَالْوَالْنَهُ مَا مَا مَا وَالَكُونُ وَالْوَ وَالْوَنُو مُوْوَى مُعْتَى مَا مَا مَا مَعْتَى وَالْتَعْمَ وَالَنُعْمَانُ وَا أَنْوَا الْعُولُ والْعَا وَالْوَ الْعُولُ والْ

وقال تعالى : ﴿ وَيَقُولُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا لَوَلا أَزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن زَيَدٍ. فَلَ إِنَّى ٱللَّهَ يُعْبَأُ مَن يَسْتَاءُ وَبَهَدِ إلَيْهِ مَن أَنَابَ () إلى قوله تعالى : ﴿ كُذَلِكَ أَرْسَلَنَكَ فِي أَنَتُهِ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلَهَا أَمُمُ لِيَسْتَلُوا عَلَيْهِمُ الَذِينَ أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُم يَكْفُرُونَ بِالرَّحْنَيْ فَلْ هُوَ رَقٍ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَلْتُ وَإِلَىهِ مَتَاب اذَ قُرْعَانَا شَبْرَتَ بِهِ ٱلْحِبَالُ أَوَ قُطْعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَو كُمْ بِهِ ٱلْمَوْ تَقْدِيمُ مِيعًا أَلَمَهُ بَايَتِسَ أَلَابِ مَا مُتُوَا أَنْ شَبْرَتْ بِهِ ٱلْحِبَالُ أَوَ قُطْعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَو كُمْ بِي الْمَوْقَ بَل يَتَو الأَمَر مَيعًا أَلَمَ بَاعَتِ أَنْ أَنْ مَا مُتُوَا أَنَ تَقْرَ بَشَاء اللَهُ لَهُدَى النَّاسَ جَمِيعاً وَلا يَزَالُ الَذِينَ كَفَرُوا شَيدِبُهُمْ بِيا صَنعُوا قَارِعَةً أَوَ تَحُلُقُونَ مَا مَتُوا أَنَ لَقَ بَشَاء اللَهُ لَهُ لَهُدَى النَّاسَ جَمِيعاً وَلا يَزَالُ الَذِينَ كَفَرُوا شَعْدِبُهُمْ بِيا صَنعُوا قَارِعَةً أَوَ تَحُلُقُ قُبْلُ عَلَى اللَهِ وَعُقُوا أَنَّ يَعْذَلُهُمُ الْمَابِ مِنْ عَلَيْهِ شَرَقَةً مَنْ اللَهِ مَن مَن وَالْعَدِ اللَّذِينَ الْقَدْنُهُمْ أَنْهُ لَهُ لَهُ مَن اللَهُ فَى النَّاسَ جَمِيعاً وَلا يَزْلُ اللَذِينَ كَفَرُوا نُعْ فَرَعَى اللَهُ مَا لَمَ يَعْمَلُهُ الْمَابِي مَا تَسْتُوهُمُ أَمَ أَنْذَنْتُهُمْ الْنَهُ مُعْمَى اللَهُ فَاللَهُ مِنْ عَلَى اللَهُ مِنْ اللَذِينَ لَكُونُ اللَّذِينَ مَنْ عَلَى أَنْتَنْهُ الْمَدْنُعُونُهُ أَمْ أَنْذَتُهُ مَالَهُ مِنْ اللَهُ مَعْتَ مِنْ الْمَنْ أَنْ مَنْ يَعْذَى الْقُولُ اللَهُ مَا لَكُونُ اللَهُ مَا لَكُونُونَ اللَهُ عَلَى اللَهُ مَنْ يَعْذُوا مَنْكُولُ الْقُولُ اللَهُ الْعَرْضُ مَنْ يَعْذُونُ مَا أَنْ يَعْذَلُكُونُ الْتُعَامِ الْعَامِ اللَهُ مَنْ الْنَالَة الْنَا الْمُنَا اللَهُ مَنْ اللَهُ مَالَى اللَكُنِنَ الْنَا الْعَرْنَ الْنَا مَا عَنْهُ مَالَهُ مَنْ الْنَهُ مَنْ الْعَنْهُ مَالَكُونَ مَا مَنْ عَنْ الْعُنُونَ الْعَنْ مَالَهُ مَالَهُ مَا مَائَكُونُ مَا مَا مَنْ الْعَا عَالَكُونُ مَا مُوالَ الْتَنْ مَا مُنْ الْعُولُ الْنَا عَالَنَهُ مَا الْعَنْ عَنُو اللَا مُولَ الْنَا فَوْنَ مَا أَنْكَا الْنَا مَا الْعَا

**إبراهيم (١٤»؛ ﴿**الَّمْ كِتَنْبُ أَنزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَطِ الْعَزِيرِ الْحَيمِيدِ () إلى قوله : ﴿مَثَلُ الَّذِيرَ كَفَرُوا بِرَبِهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ أَشْتَدَتَ بِهِ الرَّيحُ في يَوْمِ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءُ ذَلِكَ هُوَ السَّكَالُ الْبَمِيدُ () آلَمَ تَرَ أَ السَمَوَنِ وَالأَرْضَ بِالحَقِّ إِن يَشَأْ يُذْهِبْكُمْ وَيَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيدٍ () وَمَا ذَلِكَ عَلَى اللَّهُ ال

وقال تعالى : ﴿ أَلَمْ نَرَ كَيْفَ ضَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَبِّمَةً كَشَجَرَةٍ طَبِّمَةٍ أَصْلُهَما ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي

السَّحَمَاءِ ٥) تُؤْتِ أُحُمَّلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذَنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللَّهُ الأَمَّنَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ بَنَدَكَرُونَ ﴾ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةِ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُنَّت مِن فَوْقِ الأَرْضِ مَا لَهَا مِن قَرَارِ ٢).

وقال سبحانه: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُوا يَعْمَتَ ٱللَهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ جَهَنَمَ يَصْلَوْنَهَمَّ وَبِنْسَ ٱلْغَـرَارُ ﴾ وَجَعَـلُوا لِلَهِ أَندَادًا لِيُفِيلُوا عَن سَبِيلِهِ. قُلْ تَمَتَعُوا فَإِنَّ مَعِـبَرَكُمْ إِلَى النَّارِ ﴾.

الحجر د١٥٠؛ ﴿ الَّرْ يَلْكَ مَايَنُ ٱلْكِنَٰبِ وَقُرْءَانِ قَبِينِ ﴾ زَيْمَا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوَ كَانُوا مُسْلِمِينَ ﴾ ذَرَهُمْ يَأْكُلُوا وَيَتَمَتَعُوا وَيُلْهِمُ الأَمَلُ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَفَالُوا يَتَآيَّهَا الَذِي نُزِلُ عَلَيْهِ الذِكْرُ إِنَّكَ لَمَحْنُونٌ ﴾ لَوَ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلَتِهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِفِينَ ﴾ مَا نُنَزِلُ الْذِي نُزِلُ عَلَيْهِ الذِكْرُ إِنَّكَ لَمَحْنُونٌ ﴾ لَوَ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلَتِهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِفِينَ ﴾ مَا نُنَزِلُ الْذِي نُزِلُ عَلَيْهِ الذِكْرُ إِنَّكَ لَمَحْنُونٌ ﴾ لَوَ مَا تَأْتِينَا بِالْمَلَتِهِكَةِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِفِينَ ﴾ مَا نُنَزِلُ الْذِي نُزِلُ عَلَيْهِ الذِكْرُ إِنَّكَ لَمَحْنُونُ ﴾ لَقُوما يَا يَعْنُ يَوْمَا الذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَيَعْظُونَ ﴾ الْمَلَتِيكَةُ إِلَا بِالْحَقِ وَمَا كَانُوا إِذَا مُنظَرِينَ ﴾ إِنَا عَمْنُ نَزَلْنَا الذِكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَيُعْظُونَ ﴾

النحل داًا»: ﴿ أَنَّ أَمَّرُ أَلَمَهِ فَلَا نَسْتَعْجِلُوهُ سُبْحَنَتُمُ وَبَعَالَىٰ عَمَّا بُثْرِكُونَ ﴾ بُنَزِلُ ٱلْمَلَتِهِكَة بِٱلرُّوحِ مِنْ أَمْرِهِ. عَلَى مَن يَشَآهُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنَذِرُوٓا أَنَـَّهُ لَا إِلَىٰهَ إِلَا أَنَا فَأَنْقُونِ ﴾ خَلَقَ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ تَعَدَّلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ٢٠ إلى قوله: ﴿ أَفَضَ يَغْلُقُ كَمَن لَا يَخْلُقُ أَفَلَا تَذَكَرُونَ ٢٠ إلى قُولُه : ﴿ وَٱلَّذِينَ يَدَعُونُ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَخْلَقُونَ شَبْنًا وَهُمْ مُخْلَقُونَ (٢) أَمَوَتُ غَيْرُ أَحْسَاً وَهُمَ يَشْعُرُوكَ أَيَّانَ يُبْعَنُونَ ٢ إِلَيْهُمْ إِلَيْهُ وَبَعِدٌ فَٱلَّذِيكَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ قُلُوبُهُمْ مُنكِرَةٌ وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ٢ حَرَمَ أَنَ ٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُون وَمَا يُعْلِنُونَ إِنَّمُ لَا يُحِبُ ٱلْمُسْتَكْمِينَ ٢ وَإِذَا فِسِلَ لَمُم مَّاذَا أَنزَلَ رَبْكُزُ قَالُوا أَسْطِيرُ آلأَوَّلِينَ ٢٠ لِيَ لِيَحْطِلُوا أَوْزَارَهُمْ كَامِلَةُ بَوْمَ آلْفِينَـمَةٍ وَمِن أَوْزَارِ ٱلَّذِينَ بُضِلُونَهُم بِغَيْرٍ عِلْمٍ أَلَا سَنَةَ مَا يَزِرُونَ ٢٠٠٠ إلى قوله : ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ أَسْرَكُوا لَوْ شَنَّهُ مَا عَبَدْنَا مِن دُونِهِ، مِن شَيْءٍ نَحْنُ وَلَا ءَابَاقُوْنَا وَلَا حَرَّمْنَا مِن دُونِهِ. مِن شَيْءٍ كَذَلِكَ فَعَلَ ٱلَذِيبَ مِن قَبْلِهِمْ فَهَلٍ عَلَى ٱلرُسُلِ إِلَا ٱلْبَلَنُحُ ٱلْشِينُ ٢٠٠٠ إلى قوله: ﴿ إِن تَحَرِض عَلَىٰ هُدَنِهُمْ فَإِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى مَن يُضِلُّ وَمَا لَهُم قِن نَسْصِرِبَ ٢٠٠٠ آلِي قوله : ﴿ وَيَجْعَلُونَ لِنَّهِ مَا يَكْرَهُونَ أَوْتَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱنْكَذِبَ أَنَ لَهُمُ الْمُسْتَنَى لَا جَحَرَمَ أَنَّ لَمُمَّ ٱلنَّارَ وَأُنَّهُم مُغْرَطُونَ ٢٠٠ إلى قوله: ﴿ وَمَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ إِلَّا لِشَبَتِينَ لَهُمُ ٱلَّذِي ٱخْلَلُغُوا فِيهِ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِغَوْمِ يُؤْمِّنُونَ ٢٠٠ إلى قوله : ﴿ وَٱتَّهُ فَضَلَ بَعْضَكُم عَلَى بَعْضٍ فِي ٱلرِّزْقِ فَمَا ٱلَّذِينَ فُصِّلُوا بِرَّدِي رِذْفِهِمْ عَلَىٰ مَا مَلَكَتْ أَيْنَنْهُمْ فَهُمْ فِيهِ سَوَآهُ أَفَبِيعْمَةِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ٢ قوله : ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِّنَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ شَبْنَا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ فَلَا تَغْدِيُواْ لِنَّهِ ٱلْأَمْثَالُ إِنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ وَأَنشَر لَا تَعْلَمُونَ ٢ زَزَقْنَنَهُ مِنَّا رِزْقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ مِرَّا وَجَهْرًا هَلْ بَسْنَوْنَ الْمُعَدُ لِتَعْ بَل أَحْفَزُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢ وَمَكْرَبَ اللَّهُ مَنْلَا زَجُمَاتِنِ أَحَدُهُمَا أَبْحَكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ حَكْلُ عَلَى مَوْلَىٰهُ أَيْسَمَا يُوَجِّهةُ لَا يَأْتِ بِخَيْرٍ هُلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدَلِ وَهُوَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ٢ ﴿ إِن تَوَلَّوْا فَإِنّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَعِنُ إِنَّى يَعْوِقُونَ يَعْمَتَ اللَّهِ ثُمَ يُنْكِرُونَمَا وَأَحْدُهُمُ ٱلْكَيْرُونَ إِلَى قُولُه : ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تَبْدَنَا لِكُلْ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةُ وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأَوَقُوا بِعَهْدِ اللَّهِ إِذَا عَهَدَتُمْ وَلَا نَتْعُضُوا الْأَيْنَنَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْكَيْبَا لَيْ وَلَهُ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَنْتَنَ بَعَدَ تَوْكِيدِهَا وَقَدْ جَعَلْتُهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْكَيْبَا لَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْكَيْبُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْعَيْدَةُ مَا تَعْمَلُونَ إِنَّا عَنْهُ عَلَيْ مَعْدَقُتُ عَزْلَهَا مِنْ بَعْدِ قُوْةٍ أَنَكَ اللَّهُ عَلَيْتُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ مَوْلَةً عَمَدُونَ اللَّهُ عَلَيْتُ مَعْدَلُهُ الْعَيْمَةُ الْعَيْمَةُ مَا يَتَعْدَوا اللَّهُ عَنْكُمُ أَنَهُ عَمْلُونَ اللَّهُ عَلَيْ الْمَعْمَانَ عَزْلَهَا مِنْ اللَّهُ بِعَدْ قُولُ اللَّهُ اللَّ عَنْ الْمَعْهُ الْعَيْعَةُ مَا الْعَيْعَاقُونَ اللَّهُ عَلَيْنُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَنْ الْعَنْهُ عَنْعَمَتْ عَزْلَهَا مَا عَنْتُونَ الْعَنْعَنُونَ اللَّهُ عَلَيْ الْعَنْعَانَةُ مَوْلَى الْعَنْقُلَالَةُ عَلَيْنَ الْعَنْعَاقُ مَنْ عَنْ الْعَنْ عَرَدَ عَذَى الْعَنْ عَلَيْ الْعَنْ عَلَى الْعَنْعَاقُ مَنْ الْعَنْهُ الْنَعْ عَلَيْ عَنْهُ مَعْذَلُكُونُ الْعَنْ الْعَنْتُ عَالَكُمُ مَنْ يَعْتُ مُعْذَلُهُ عَلَيْهُ الْعَنْعَانَ الْتُونَ الْعَنْ عَنْعَاقُ الْعَنْ عَنْ الْعَنْ عَالَكُونَ الْعَنْ الْعَنْ عَنْ عَنْ الْعَدَى مَنْ عَلَيْ الْعَنْ عَنْعَاقُ الْعَلَى عَلَيْ الْعَنْ الْعَنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى عَنْعَا عَنْعَالَ الْعَلَى عَلَيْ الْعَنْعَانَ الْعَنْ عَنْعَالَهُ عَلَيْ الْعَنْ الْعَنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى الْعَنْ عَوْلَةُ وَا عَنْكُمُ الْعَنْ الْعَنْتَ عَلَى عَلَى عَلَى عَنْ عَلَى عَنْ الْتَنْتُ عَلَى عَنْ عَنْ عَنْ عَالَهُ الْ الْحَ وَنَا عَنْذَلْ عَنْ اللَهُ عَلَيْ عَلَى الْنَهُ وَلَكُ الْعَالَى الْعَنْ عَالَهُ وَالْحَالَةُ الْعَالَةُ الْنَا عَالَهُ الْعَالَى الْعَنْ الْعَنْ عَنْ الْعَنْ الْعَالَى الْعَا الْحَالَةُ عَا عَا عَا عَا الْعَنْ الْعَا الْعَا عَا عَال

وقال سبحانه : ﴿ أَدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِمَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن ضَلَ عَن سَبِيلِهِ ۖ وَعُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُهْنَدِينَ ٢٢ إِلَى قوله : ﴿ وَأَصْبِرُ وَمَا صَبْرُكَ إِلَا بِٱلْتَوْ وَلَا تَحْرَنْ عَلَيْهِمْ وَلَا تَكُ فِي ضَبِقٍ مِمَّا بِمَكْرُونَ ٢٢ إِنَّ ٱللَهُ مَعَ ٱلَذِينَ ٱتَقَوْا وَٱلَذِينَ هُم تُحْسِنُونَ ٢

الإسراء ١٧٩، ﴿ إِنَّ هَذَا ٱلْقُرْمَانَ يَهْدِى لِلَّتِى مِنَ أَقُومُ وَيُنَثِّرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّلِحَتِ أَنَّ لَمُ أَجْرَ كَبِيرًا ﴿ وَأَنَّ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلآخِرَةِ آَعَنَدْنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ إِلَى قولُه : ﴿قُلِ ٱدْعُوْ الَذِينَ زَعَمْتُمُ مِن دُونِيهِ فَلَا يَعْلِكُونَ كَمَّفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ﴿ أَنَّ أَذَلَتِكَ ٱلَذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَعُونَ إِلَى وَيَهِدُ ٱلْوَسِيلَةُ أَبْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَةُ إِنَ عَذَابَ أَنِي كَانَ تَخْدُوا اللَّهِ أَنْ اللَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَعُونَ إِلَى رَبِهِدُ ٱلْوَسِيلَةُ أَبْهُمْ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَةُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ تَخْدُوا إِنِي إِلَى قولُه : وَوَاذٍ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبِّكَ أَهَامَ بِالنَّاسُ وَمَا جَعَلْنَا ٱلَّتُونَةُ إِنَّ عَذَابَ رَبِكَ كَانَ تَخْدُوا إِلَى قولُه : وَوَاذٍ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبِّكَ أَعَاطَ بِالنَّاسُ وَمَا جَعَلْنَا ٱلَتُونَةِ إِلَى قولُه : الْقُرْرَانِ وَيُخْتَعُونُهُمُ فَمَا يَرِيدُهُمُ إِلَنَاسُ وَمَا جَعَلْنَا ٱلَتُونَةِ إِلَى قولُه سِحانَهُ إِلَ

وقال تعالى: ﴿وَبِالْحَقِّ أَنزَلْنَهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا مُبَشِّرُا وَنَذِيرًا ﴿ وَقَرْءَانَا فَرَقْنَهُ لِنَقْرَأَمُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَهُ نَنزِيكَ ﴿ يَ فَلْ ءَامِنُوا بِهِ، أَوْ لَا تُؤْمِنُوا أَنِينَ أُونُوا الْعِلْمَ مِن فَبْلِهِ، إِذَا يُسْلَى عَلَيْهِمْ يَخِزُونَ النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَهُ نَنزِيكَ ﴿ يَ فَلْ ءَامِنُوا بِهِ، أَوْ لَا تُؤْمِنُوا أَنِينَ أُونُوا الْعِلْمَ مِن فَبْلِهِ، إِذَا يُسْلَى عَلَيْهِمْ يَخِزُونَ الذَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَهُ لَنزِيكَ ( يَ فَلْ ءَامِنُوا بِهِ، أَوْ لَا تُؤْمِنُوا أَنِي أَلَذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ مِن فَبْلِهِ، إِذَا يُسْلَى عَلَيْهِمْ يَخِزُونَ الذَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَلْنَهُ لَنزِيكَ ( يَ فَلْ عَامِنُوا بِهِ، أَوْ لَا تُؤْمِنُوا أَنَ الَذِينَ أُونُوا الْذَاتِ سُجَدًا إِنَّا مَعْتَبِهِمْ يَخِزُونَ اللَّهِ عَلَى مُكْبُ وَيَعْرُونَ مُنْعَالَهُ عَالَ

**الكهف: ﴿** الحَمْدُ لِنَّهِ ٱلَّذِى أَنَزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنَبَ وَلَمْ يَجْعَل لَّمُ عِوَجًا ﴾ قَيِّمًا لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ وَيُبَشِرَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٱلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلصَّلِحَٰتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا حَسَنًا ﴾ مَنكِثِينَ فِيهِ أَبَدًا ﴾ وَمُنذِرَ الَذِينَ قَالُوا اتَّخَسَدَ ٱللَّهُ وَلَدًا ﴾ مَا لَهُم بِهِ، مِنْ عِلْمِ وَلَا لِآبَآبِهِمْ كَبُرَتْ حَلِمَةُ تَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِهِمْ إِن

يَقُولُونَ إِلَّا كَذِبًا ﴿ فَلَعَلَكَ بَنَخِعٌ نَّفْسَكَ عَلَى ءَاتَنَرِهِمْ إِن لَمَر بُؤْمِنُوا بِهَندًا ٱلْحَدِيثِ أَسَفًا ﴾. وقال تعالى : ﴿وَأَثْلُ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن كِتَابِ رَبِكَ لَا مُبَدِلَ لِكَلِمَنِيهِ. وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ. مُلْتَحَدًا ﴾ إلى قوله : ﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَن ذُكْرَ بِنَايَتِ رَبِهِ. فَأَغَرَضَ عَنهَا وَنِسِيَ مَا قَدَمَتْ يَدَاهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَتُهُ أَن يَفْقَهُوهُ وَفِي ءَاذَابِهِمْ وَقُرُ قَإِن نَدْعُهُمْ إِلَى ٱلْهُدَىٰ فَلُن بَهِتَدُوّا إِذَا أَبَدًا هُوا عَلَى قُلُوبِهِمْ إلى قَالَ بَهْتَدُوا إِذَا أَبْدًا شِي فَا عَلَنَهُ مُعَنّا عَلَى فَلُوبِهِمْ

وقال سبحانه : ﴿أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا أَن يَنَجِدُوا عِبَادِى مِن دُونِ أَوَلِيَّةً إِنَّا أَعْنَدْنَا جَهَنَمُ لِلَكَفِينَ نُزُلًا () إلى قوله : ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ يَشْلَكُمْ يُوحَىٰ إِلَى أَنَمَا إِلَّهُكُمْ إِلَهُ وَخِذٌ فَمَن كَانَ يَرْجُوا لِقَآة رَبِهِ. فَلَيَعْمَلُ عَمَلًا صَئِلِحًا وَلَا يُشْرِكِ بِعِبَادَةِ رَبِهِ أَحَدًا ()

مريم دا؟؛ ﴿ذَلِكَ عِيسَى أَبْنُ مَرْيَمٌ قَوْلِتَ ٱلْحَقِّ ٱلَّذِى فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ مَا كَانَ لِلَهِ أَنْ يَنْجَذَ مِن وَلَدِّ سُبَحُنَهُ إِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَمُ كُن فَيَكُونُ ﴾ وَإِنَّ اللَّهُ رَبِي وَرَيْكُم فأعْبُدُوهُ هَٰذَا مِعَرَظٌ مُسْتَقِيمٌ ﴾ فَأَخْلَفَ الْأَحْزَابُ مِنْ بَيْنِيمٌ فَوَيْلُ لِلَذِينَ كَفَرُواْ مِن مَشْهَدٍ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾.

وقال تعالى : ﴿وَإِذَا نُتَلَىٰ عَلَيْهِمْ ءَايَنْنَا بَيَنَتَتِ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَى ٱلْفَرِيقَةِنِ خَيْرٌ مَقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيَّا إِنَّى وَكُرْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّن قَرْنٍ هُمَ أَحْسَنُ أَثَنَا وَرِءَيَا (إِنَّي قُلْ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَالَةِ فَلْبَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ مَدَّأَ حَتَّى إِذَا رَأَوْا مَا يُوْعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَاعَة فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرُّ مَكَانَا وَأَضْعَفْ جُندًا (إِلَى قوله : ﴿فَإِنَّا يَشَرْنَهُ بِلِسَافِلَتَ لِنْتَبَقِهِمْ مِن قَرْنٍ هُمَ أَحْسَنُ أَثَنَتَا وَرِعْيَا إِنَّى قُلْ

طه <٢٠٦ ﴿ وَكَذَلِكَ أَنَزَلْنَهُ قُرَمَانًا عَرَبِيَّا وَصَرَفْنَا فِيهِ مِنَ ٱلْوَعِيدِ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ أَوْ بُحَدِثُ لَهُمْ ذِكْرًا ﴾ فَنَعْلَى اللَّهُ الْمَلِكُ ٱلْحَقُّ وَلَا تَعْجَلْ بِٱلْقُرْمَانِ مِن قَبْلِ أَن يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُمُ وَقُل زَبِ زِدْنِي عِلْمًا ﴾ وقال سبحانه : ﴿وَقَالُوا لَوْلَا يَأْتِنَا بِتَايَةٍ مِن زَبِهِ أَوَلَمْ تَأْنِجِم بَيِّنَهُ مَا فِي ٱلصُحُفِ ٱلأولَى ﴾ أَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ. لَقَالُوا زَوْلَا يَأْتِنَا بِتَايَةٍ مِن زَبِهِ أَوَلَمْ تَأْنِجِم بَيِنَةُ مَا فِي ٱلصَّحُفِ ٱلأُولَى إِنَّ وَلَقُو أَنَّا أَهْلَكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ. لَقَالُوا زَوْلَا يَأْتِنَنَا بِتَايَةٍ مِن زَبِهِ أَوَلَمْ تَأْنِجُم أَوْ أَسْكُنَهُم بِعَذَابٍ مِن قَبْلِهِ. لَقَالُوا نَوْلَا يَأْتِنَ مِتَابِعُومَ مَن زَبِهِ أَوْلَمُ تَأْتِهِ الْتُعَ

الأنبياء (٢١٦، ﴿ أَفَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَعُمْ فِي غَفْلَة تُعْرِضُونَ ﴿ مَا يَأْنِبِهِم مِن ذِحْرٍ مِن رَبِّهِم تُحدَث إِلَّا ٱسْتَمَعُوهُ وَتُمْ يَلْعَبُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِذَا رَمَاكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا إِن يَنْخِذُونَكَ إِلَّا هُزُوا أَهَدَذَا ٱلَّذِى يَذْكُرُ عَالِهَ تَكُمْ وَقُم بِنِحْرِ ٱلْأَمْنِ هُمْ كَغِرُونَ ﴿ خُلُقَ ٱلإِنسَنُ مِنْ عَجَلُ سَأُورِيكُمْ ءَايَنِي فَلَا تَسْتَعْطُونِ ﴿ إِلَى قولَه ﴿ بَلْ مَنْعَنَا هُتُولَاتٍ وَعَابَآءَهُمْ حَتَى عَجَلُ سَأُورِيكُمْ عَايَنِي فَلَا تَسْتَعْطُونِ ﴾ إلى قولَه ﴿ بَلْ مَنْعَنَا هُتُولَاتٍ وَعَابَآءَهُمْ حَتَى المُمُورُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَا نَأْنِي آلَانَ اللَّذِي عَلَى إِلَى قولَه ﴿ بَلْ مَنْعَنَا هُتُولَاتٍ وَعَابَآءَهُمْ حَتَى طَالَ عَلَيْهِهُمُ المُحُوُّ أَفَلَا يَرُونِكُمْ عَايَنِي فَلَا تَسْتَعْطُونِ إِنَّى إِلَى قولَه ﴿ بَلْ مَنْعَنَا هُتُولَكَمُ مَالَ الْعُمُولُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَا نَأْنِي آلَانَ مَنْ الْعَرَضُ لَنْعَنَا عَالَهُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْ الْعُمُولُ أَفَلَا يَرَوْنُ أَنَا نَا أَنْ اللَهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِلَى قولَه وَاللَهُ مَا لَعُمُ مُ الْعَلَيْ عَلَى الْنَ الْعُمُولُ أَفَلَا يَرَوْنَ أَنَا نَا إِنَّهُ اللَّذَيْنَ تَعْتَعْهُمُ الْعَاقِ الْمَالَى الْمَالَا عَالَيْهُ مَ

وقال سبحانه : ﴿وَلَقَدْ كَتَبْنَكَا فِي ٱلْزَبُوُرِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِكْرِ أَتَ ٱلأَرْضَ بَرِثُهَا عِبَادِى ٱلضَالِحُونَ () إلى قوله : ﴿قُلَ رَبِّ آخْكُرُ بِٱلْحَقِّ وَرَبُنَا ٱلرَّحْنَنُ ٱلْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا نَصِفُونَ ().

الحج، ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِدُكُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَبَنَّبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَّرِيدِ ﴾ كُنِبَ عَلَيْهِ أَنَّهُ مَن نَوَلَاهُ فَأَنَّهُمْ يُعِيدُكُمُ وَيَهْدِبِهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدًى وَلَا كِنَسُ شَنِيرِ ﴾ قَانَ عِطْفِهِ لِيُعْبِلُ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ لَمُ فِي ٱلذَّيَا خِرْقٌ وَلَذِيقُهُ يَوْمَ ٱلْفِيَمَةِ عَذَابَ ٱلْحَبَقِ ﴾ ذَلِكَ بِمَا فَذَمَتْ يَدَاكَ وَأَنَّ ٱللَّهَ لَيْسَ بِطَلَّنُهِ لِلْعَبِدِ ﴾ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَه عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَسَابَهُ خَيْرُ أَطْمَأَنَ بِعِدْ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِنْنَةُ ٱنقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَمِرَ ٱلدُّنَا وَآلَا خِرَةً ذَلِكَ هُو عَلَى حَرْفٍ فَإِنْ أَسَابَهُ خَيْرُ أَطْمَأَنَ بِعِدْ وَإِنْ أَصَابَتُهُ فِنْنَةُ ٱنقَلَبَ عَلَى وَجْهِهِ خَمِرَ ٱلدُّنَا وَآلَا خِرَةً ذَلِكَ هُو المُسَرَّرُنُ ٱلْشِبِينُ إِنَّ يَدْعُوا مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَعْسُرُهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُمُ ذَلِكَ هُو يَدْعُوا لَمَن حَمَرُهُ أَقَرْبُ مِن نَقَعِدٍ لَيْنَ ٱلْمَوْلَى وَلَيْنَسَ ٱلْمَشِيلُ إِنَّهُ عَلَى فَولَهُ اللَّ يَدْعُوا لَمَن حَمَرُهُ أَقَرْبُ مِن نَقْعِدِ لَيْنَ ٱللَّهُ مَا لَا يَعْسَرُهُ وَمَا لَا يَنفَعُهُمُ ذَلِكَ هُو يَعْمُرُهُ ٱللَّهُ فِي ٱلدَّيْكَ وَٱلْأَخْرَةِ فَلَيْمَدُدُ بِسَبَ إِلَى ٱلسَيْبَ وَلَنْ أَنْ أَنْ يَعْمَرُهُ اللَّهُ فِي ٱلَذَيْنَا وَٱلاَخِرَةِ فَلَيْ مَدِيدًا إِلَى السَيَعَانُ أَنْ وَصَحْذَكُونُ اللَّهُ إِلَى اللَّذَيْنَ وَأَنَّهُ مَا يَعْهُ أَنْكُ أَنْ أَنَّ أَنَّهُ أَنْ أَنْ أَنَّهُ وَلَيْنَ عَلَى مُولَا اللَّهُ مِن أَنْ أَنَّى يَعْمَرُهُ ٱللَّهُ فِي ٱلَذَيْنَ وَأَنَّهُ أَسَابَهُ مَنْ أَنْ مَنْ أَنَهُ أَنْ أَنْ أَسَابَهُ وَلْنَهُ مَا لَكُنَ اللَهُ عَمْ يَعْبُو مَ وَكَذَيْ يَنْعَلَى أَنَيْكَ مُولَكُ وَاللَّهُ مَنْ وَاللَّهُ مَنْ وَاللَهُ مَنْ يَعْدُو أَنْ أَنْ أَنَهُ وَلَكُنُهُ وَلَكَ عَلَى مُولَعُهُ وَاللَهُ وَاللَهُ عَالَهُ مَنْ مَنْ أَنَهُ مُنْتُو مَنْ أَنْهُ مَنْ اللَهُ عَنْفُو مِنُولَ اللَهُ مَا مَا يَعْبُولُ أَنَ أَنَّ مَا عَتَنَهُ وَالْتُعَمُ وَعَوْ اللْتَعْمَنُ مَا اللَهُ مُنْ أَنَّ عَالَهُ مَنْ مَنْ أَنَ أَنَ أَنَ أَنَهُ مُنَا مَنُ مَا مَنْ أَنَ أَنَ وَاللَهُ أَنَ أَنَ أَنْ أَنَ أَنَهُ أَنَهُ وَالَنَ أَنْ أَنُو أَنْ أَنْ أَنَهُ مُوا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا اللَهُ مُوا إِنَا إِنَ أُنْ أَن وَالَقُنَا مَا لَهُ مَائُكُونُ وَالَنُ أَنَا أَنُو أَنَا مَا أُولُوا أَعْمَانُ أَذَا وا إِنَ

وقال سبحانه : ﴿وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَتْ مَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوَجِ وَعَادٌ وَنَمُودُ () وَقَوْمُ إِبَرِهِيمَ وَقَوْمُ لُوطِ () وَأَسْحَنْبُ مَدْيَنَ وَكُذِبَ مُومَى فَأَمْلَيْتُ الْكُفِرِينَ نُمَرَ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرِ () إلى قوله : ﴿ أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ ءَاذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنّهَا لَا تَعْمَى الأَبْصَدُرُ وَلَنَكِن نَعْمَى الْقُلُوبُ الَتِي فِي الصَّدُورِ () وَيَسْتَعْطُونَكَ بِآلَعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعَدَمُ وَإِنّي يَوْمَا عِندَ وَلَنَكِن نَعْمَى الْقُلُوبُ الَتِي فِي الصَّدُورِ () وَيَسْتَعْطُونَكَ بِآلَعَذَابِ وَلَن يُخْلِفَ اللَّهُ وَعَدَمُ وَإِنّي يَوْما عِندَ رَبِكَ وَلَنَكِن نَعْمَى الْقُلُوبُ الَتَى فِي الصَّدُورِ () وَيَسْتَعْطُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُغْلِفَ اللَّهُ وَعَدَمُ وَلَكَ يَوْما عِندَ رَبِكَ كَالَفِ سَنَةٍ مِعَا تَعُدُونَ () وَسَتَنْفِرِ إِنَّى وَسَتَعْطُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَن يُغْلِفَ اللَهُ وَعَدَمُ كَالَفِ سَنَة مِعَمَا اللَهُ وَعَدَمُهُ وَاكَنَ اللَّهُ وَعَدَابًا وَالَكُوبُ اللَهُ وَعَدَمُ أَنَا لَكُونُ مَ

المومنون د٢٣٣، فَنَدَرَمُ فِي غَمَرَتِهِتَرَ حَتَى حِينِ () أَيَحَسَبُونَ أَنَمَا نُمِدَّمُ بِهِ. مِن مَال وَبَنِنَ () نُسَاعُ لَمَتَمْ فِي لَذَيْرَتَ بَل لَا يَنْعُرُونَ () إلى قوله : ﴿وَلَا نُكْلِفُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا وَلَدَيْنَا كِنَبٌ يَنطِقُ بِالْحَقِ وَمُرَ لَا يُظْلَمُونَ () بَل قُلُوبُهُمْ فِي غَتَرَةٍ مِنْ هَذَا وَلَهُمْ أَعْمَلُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَنِيلُونَ () حَتَى إِنَّكُو مُتَرَفِيمٍ بِالْفَذَابِ إذَا هُمْ يَجْتَرُونَ () لا تَجْتَرُوا الْيَوْمُ إِنَّكُمْ أَعْمَلُ مِن دُونِ ذَلِكَ هُمْ لَهَا عَنِيلُونَ () حَتَى أَنْدَا مُتَرَفِيمِ بِالْفَذَابِ إذَا هُمْ يَجْتَرُونَ () لا تَجْتَرُوا الْيَوْمُ إِنَّكُمْ أَعْمَنُكُ مِن أَن يُنَعُمُونَ مُتَرَفِيمِ بِالْفَذَابِ إذَا هُمْ يَجْتَرُونَ () لا تَجْتَرُوا الْيَوْمُ إِنَّكُمْ مَنَا لا نُصَرُونَ () إلى قوله : ﴿ أَفَحَسِبْتُر مُتَرَفِيمِ بِالْفَذَابِ إذَا هُمْ يَجْتَرُونَ () لا تَجْتَمُونَ الْنَوْمَ إِنَى مَعْذَا وَلَكُمْ مَنْكُمُ مَن أَنَكُمَا خَلُونَ اللَّذَابِ أَذَا هُمْ يَجْتَرُونَ () لا يَحْتَفُونُ الْيَوْمُ إِنَّكُمْ مَا اللَذَى الْمُولُى أَنْ وَلَعْمَ الْمَعْتَلُقُ مُعْتَسَبُونَ الْنَهُ الْمُتُعُمُونَ () الْمَالُكُنُونُ الْنَائُمُ مُعَمَّا مَعْتَنُونَ الْ مُنَعْدَى اللَهُ مُنْ الْمُولُا الْعَالَى الْعُمَانُ الْمُعَالَى الْعَالَ الْتُنَ الْحَكَنِي مَعْلَى اللَّذَى الْعَمَرُونَ الْنَعْمَ وَلَنَ هُولُهُ مُعْذَى الْمَوْ الْمَعْنُ الْعَمَنُ الْعَنْلُ الْمُولُونَ الْكُمُونَ ا الْتَكْتِعُونُ مَعْنَى اللَهُ الْعَنْفُونُ مَائِعُونَ اللَّذَا لَهُ مُعْتَرُونَ الْنَعْ مُولُونَ الْتُعَالَيْ

**المنور د٢٤، ﴿**لَقَدُ أَنزَلْنَا ءَابَنَتِ تُمَبِنَنَتِ وَٱللَّهُ بَهَدِى مَن يَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ تُسْتَقِيمِ ﴾ إلى قوله : ﴿وَأَقِبِمُوا الصَّلَوْةَ وَمَانُوا الزَّكُوْةَ وَأَطِيعُوا الرَّمُولَ لَعَلَّكُم تُرْحَمُونَ ۞ لَا تَحْسَبَنَ الَذِينَ كَفَرُوا مُعْجِزِي فِى الأَرْضِ وَمَأْوَطِهُمُ النَّارُ وَلِبِثْسَ الْمَصِيرُ ۞ .

الفرقان ٢٢٥، ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ. لِيَكُونَ لِلْعَـٰلَمِينَ نَذِيرًا ﴾ ٱلَّذِى لَمُ مُلْكُ السَّمَنوَنِ وَٱلأَرْضِ وَلَثَر يَنَّخِذ وَلَـدًا وَلَمْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ حَصُلَ شَيْ فَ وَاتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ اللَّهِ لَمُ يَعْلَقُونَ شَيْتًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلَا يَعْلِكُونَ لِأَنفُسِهِمْ مَتَرًا وَلَا نَفْعَا وَلَا يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلَا حَيَوْةُ وَلَا نُشُورُ ﴾ وَقَالَ ٱلَذِينَ كَفَرُواْ إِنْ هَـٰذَا إِلَى الْعَلَى وَخَلَقَ حَصُلَ شَ

جَاءُو طْلُمَا وَزُوْلاً ﴾ وَقَالُوْا أَسْطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ أَحْتَنَبَهَا فَعِي تُعْلَىٰ عَلَيْهِ بُحَثَرَةً وَأَصِيلاً ﴾ أَنزَلَهُ ٱلَذِي يَعْلَمُ ٱلنِّرَ فِي ٱلسَمَوَنِ وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ حَانَ غَفُولاً تَحِما ﴾ وَقَالُوْ مَالِ هَذَا الرَّسُولِ بَأَحْتُلُهُ ٱلْذِي يَعْلَمُ ٱلنِيرَ فِي ٱلسَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ حَانَ غَفُولاً تَحِما ﴾ وَقَالُوْ مَالِ هَذَا الرَّسُولِ بَأَحْتُلُ الطَّعَارَ وَيَعْشِى فِي ٱلْنَشَوْنِ لَوْلاَ أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَتُ فَبَكُونَ مَعَمُ نَذِيرًا ﴾ أَو يُلْتَى إلي تَكُونُ لَمُ جَنَّةً يَأْحَتُلُ مِنْهَا وَقَصَالَ الظَّلِيلُونَ إِن تَنْبِعُونَ آلَا رَجُلاً مَسْحُولاً ﴾ أَن مَكُونُ لَمُ جَنَعَةً يَأْحَتُلُ مِنْهَا وَقَصَالَ الظَّلِيلُونَ إِن تَنْبِعُونَ إِلَى وَعَالَوْ مَال مَكُونُ لَمُ جَنَعَةً يَأْحَتُلُ مَنْهُولاً فَكَلا يَسْتَطِيعُونَ مِن تَنْبِعُونَ إِن تَنْبَعُونَ إِلَى مَعْرُو مَكُونُ لَكُو مَالَا مَنْكُلُونَ فَنَا لَمُولاً فَكَلاً يَسْتَطِيعُونَ مَنْ مَعْرَكُ فَي تَنْعَونُ اللَّهُ وَلُكُولُ الْمَالِقُونَ إِن تَنْبَعُونَ إِلَى مَعْتَلُولُ الْعَلْ لُلُونَ إِنْ تَنْعَالُولُ لَكُونُ أَنْ وَلُولاً الْعَالِيلُونَ إِن تَنْبَعُونَ إِنْ تَشَعْرُكُونَ مَن مَكُونُ لَكُو الْأَمَنُ لَمُولاً لَكَ ٱلْأَمْتُنَ فَضَلُوا فَكَلا يَسْتَطِيعُونَ مَكَانَ الْغَالِيلُونَ إِن تَنْكُونُ أَلَهُ مَنْ أَسُولاً لَكَ مَكُولًا لَكَ آلَا مَنْكَا فَتَنْ أَنْتُ مَنْ أَلَا مَنْ يَالَعُ مَنْ وَلَعُونَ اللَهُ مُولًا لَكَ آلا مَنْرَبُولُ لَكَ الْمَنْتُلُ فَضَلُوا فَكَلا يَسْتَطِيمُ أَنْتُونُ وَيَولا اللَ

الشعراء «٣٦» ﴿ طَتَمَة (لَي يَلْكَ مَايَنَتُ ٱلْكِنَكِ ٱلْمُبِينِ (لَهُ لَمَلَكَ بَنَخِعٌ نَعْسَكَ أَلَا بَكُونُوا مُؤْمِنِينَ (لَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ مِنَ النَّمَاءِ مَايَةً فَظَلَتْ أَعْنَتْتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ (لَي وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِنَ التَمَاءِ مَايَةً فَظَلَتْ أَعْنَتْتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ (لَي وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِنَ التَمَاءِ مَايَةً فَظَلَتْ أَعْنَتْتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ (لَي وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِنَ التَمَاءِ مَايَةً فَظَلَتْ أَعْنَتْتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ (لَي وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِنَ التَمَاءِ مَايَةً فَظَلَتْ أَعْنَتُتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ (لَ وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِن التَمَاءِ مَايَةً فَظَلَتْ أَعْنَتُتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ (لَكُولُ وَمَا يَأْنِيهِم مِن ذِكْرٍ مِن التَمَاءِ مَا كَانُوا عَنْهُ مُعْرِضِينَ (لَي فَقَدْ كَذَبُوا فَسَيَأْنِهِمْ أَنْبَتُوْا مَا كَانُوا بِعِهِ يَسْتَمَرِهُونَ أَوَلَمَ يَ كُلُ وَنَ كَلَمَ مَوْتِينِينَ (لَي فَقَدْ كَذَبُوا فَسَيَأْنِهِمْ أَنْبَتُوا مَا كَانُوا بِعِهِ يَسْتَمَرُهُونَ

وقال سبحانه : ﴿وَإِنَّهُمْ لَنَبَزِيلُ رَبِّ ٱلْمَنْكِينَ ﴾ نَنَزَلَ بِهِ ٱلْذِيحُ ٱلأَمِينُ ﴾ إلى قوله : ﴿وَمَا نَنَزَلَتْ بِهِ ٱلشَّيْنِطِينُ ﴾ وَمَا يَلْبَعَى لَمُتَمْ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ إِنَّهُمْ عَنِ ٱلتَّسْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ فَلَا نَدْعُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَىهَا مَاخَرَ مُنَكُوك مِنَ ٱلْمُعَذَبِينَ ﴾ وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلأَقْرَمِينَ ﴾ وَتَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ ٱلْبُعَك مِنَ ألْمُومِنِينَ عَصُولُهُ فَقُلْ إِنِي بَرِينَهُ يَعْمَ وَمَا يَسْتَطِيعُونَ ﴾ وَتَوَكُلُ عَلَى ٱلْمَعْذِينِ السَّمْعِ لَمَعْزُولُونَ ﴾ المُعَدَ عَصُولُهُ فَقُلْ إِلَى بَرِينَهُ بِينَ اللَّعْمَدِينَ إِلَى وَقَوَكُلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ الشَّيعَ لَمَعْزُولُونَ ﴾ وَالْمُؤْمِنِينَ عَصُولُهُ فَقُلْ إِلَى بَرِينَهُ بِينَ اللَّعْوَمِينِ ﴾ وَتَوَكُلُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ اللَّذِي يَرَىك مُصُولُهُ فَقُلْ إِلَى بَرِينَهُ فَعَمْلُونَ ﴾ وَتَعْتَقُومُ إِنَّهُ وَتَعَلَّقُ عَلَى ٱلْعَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ اللَّذِي يَرَىنَةُ مِنْ أَنْهُومُ إِلَى وَيَ السَّبِعِدِينَ إِلَى اللَهُ مَوَ اللَّذِي يَعْتَالُهُ مَعْ وَالْنَهُمُ إِنَا يَعْتَى وَتَعْتَعُلُكُونَ اللَهُ وَيَعْتَ الْتُعْتَعَلَيْنُ اللهُ اللهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّذِي يَرَينَهُ إِنَّى الللَهُ الْعَالَيْنُ اللَهُ مَا اللَّهُ وَيُولُكُلُهُمُ اللَّي وَتَعْتَعُهُ مَعْرُولُونَ الللَهُ عَلَي أَنَهُ وَلَا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّي اللَهُ عَذَي اللَهُ اللَهُ اللَّيْعَيْنَ اللَهُ أَنِي اللللَهُ اللَهُ عَنْتَكُمُ أَن

النمل «٣٧»: ﴿ لَمَتَنْ يَلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْقُرْءَانِ وَكِتَابٍ تُمِيعٍ ﴾ هُدَى وَيُشْرَىٰ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿وَلِنَكَ لَنَلَغَى ٱلْقُرْءَانَ مِن لَدُنْ حَكِمٍ عَلِيمٍ ﴾.

وقال تعالى : ﴿قُلِ ٱلْحَمَّدُ لِلَهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِينَ ٱصْطَغَنَّ ءَالَهُ خَبَرُ أَمَّا بُشْرِكُونَ () إلى قوله : ﴿ وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُن في ضَيْقٍ مِتَا يَحْكُرُونَ () إلى قوله : ﴿ وَإِنَّ رَيَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُ مُدُولُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ () إلى قوله : ﴿ إِنَّمَا أَمِرَتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَتِ هَـنَذِهِ ٱلْذِى حَرَّمَهَا وَلَمُ صُدُولُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ () إلى قوله : ﴿ إِنَّمَا أَمِرَتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَتِ هَـنَذِهِ ٱلْبَدَةِ الَذِى حَكُلُ مَنَ وَلَمْ أَعْدَى أَنَّهُ الْحَدَةِ فَيْ وَلَهُ : فَي إِنَّمَا أَمْرَتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَتِ هَـنَذِه فَقُلُ إِنَّهُ أَمَا يُعْلِنُونَ إِنَى فَقُولُهُ : فَيْ إِنَّهُمُ الْمُولَى الْمُعْمَا وَلَهُ

القصص ٢٨١، ﴿ وَلَوْلَا أَن تُصِبَبَهُم تُصِبِبَةُ بِمَا فَذَمَتْ آيَدِبِهِمْ فَبَغُولُوا رَبَّنَا لَوْلَا أَرْسَلْتَ إِلَيْنَا رَسُولًا فَنَنَيْعَ مَايَنِيْكَ وَنَكُوْتَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَلَمَّا حَمَاءَهُمُ الْحَقَّ مِنْ عِندِنَا قَالُوا لَوْلَا أُوتِ مِنْلَ مَا أُونِ مُوسَى أَوْلَمْ يَصَغْرُوا بِمَا أُولِيَ مُومَىٰ مِن قَبْلُ فَالُوا سِحْرَانِ تَظْنَهُمَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلْ كَفِرُونَ ﴾ فَلَ أُونِ مُوسَى أَوْلَمْ يَصَغْرُوا بِمَا أُولِيَ مُومَىٰ مِن قَبْلُ فَالُوا سِحْرَانِ تَظْنَهُمَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلْ كَفِرُونَ ﴾ فَلْ أُونِ مُوسَى أُولَمْ يَصَغْرُوا بِمَا أُولِيَ مُومَىٰ مِن قَبْلُ قَالُوا سِحْرَانِ تَظْنَهُمَا وَقَالُوا إِنَّا بِكُلْ كَفِرُونَ ﴾ فَلْ مَنْتُولُوا مَنْتَقَلْ بِكِنَبِ مِنْ عِندِ اللَّهِ هُوَ أَهْدَى مِنْهُمَا أَنْيَعْهُ إِن صَحْدَةُ مَائِيْهِ مَن انْقُولُ مِكْنَبُ مِنْ عَنْدُولُونَ أُنْعَامُ مَا يَعْذَى مِنْهُمَا أَنْيَعْهُمُ إِنَ عَنْقُولُونُ فَالْقُلْ مُ (٢) وَإِذَا يُنْلَى عَلَيْهِمْ قَالُواْ ءَامَنَا بِهِ إِنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن رَبِّنَا إِنَّا كُنَا مِن قَبْلِهِ مُسْلِمِينَ (٢) إلى قوله : ﴿قُلْ أَرَةَ يَشْرَ إِنْ جَمَكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الَيَّلَ سَرْعَدًا إِلَى يَوْمِ آلْقِيْنَةُ مَنْ إِلَّهُ غَيْرُ اللَّهِ بَأْتِيكُم بِضِيكَاً أَفَكَ تَسْمَعُونَ ﴿ قُلْ أَرَةَ يَشْرُ إِن جَمَكُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَتَرَمَدًا إِلَى يَوْمِ آلْقِيبَمَةِ مَنْ إِلَهُ عَ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَكَ تُبْعِبُونَ (٢).

وقال سبحانه : ﴿قُل زَنِي أَعْلَمُ مَن جَآة بِٱلْحُدَىٰ وَمَنْ هُوَ فِي ضَلَالٍ تُمِبِينِ ﴿ وَمَا كُنتَ تَرْجُوَا أَن يُلْقَنَ إِلَيْكَ الْكِتَنْبُ إِلَّا رَحْمَةٌ مِن زَيْكَ فَلَا تَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنفِرِينَ ﴿ وَلَا يَصُدُّنَكَ عَن مَايَنتِ اللَهِ بَعْدَ إِذِ أُنزِلَتْ إِلَيْكَ وَأَدْعُ إِلَى رَبِكَ وَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿ وَلَا تَذْعُ مَعَ اللَهِ إِلَى هُوَ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجْهَةٍ لَهُ المُتْكُرُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ فَلَهِ مَن الْمُشْرِكِينَ ﴾.

**العنكبوت «٣٩»؛ ﴿**وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَتَا بِٱللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي ٱللَّهِ جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ وَلَيْنِ جَآة نَصَرُّ مِن زَيْلِتَ لَيُقُولُنَ إِنَّا حُنَّنَا مَعَكُمُ أَوَ لَيْسَ ٱللَّهُ بِأَعْلَمَ بِمَا فِي صُدُورِ ٱلْعَلَمِينَ شَ وَلَيَعْلَمَنَ ٱللَّهُ ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيَعْلَمَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ شَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ حَكْمُ أَوَ لَيْسَ وَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيَعْلَمَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ شَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ حَكْمُ أَوَ لَيْسَ وَلْنَحْفِلَ خَطَيْبَكُمْ وَمَا هُم بِحَنِيلِينَ مِنْ خَطَيْبَهُم مِن شَيْءٍ إِنَّهُمْ وَاللَّهِ لَكُولُ اللَّذِينَ حَكْلُهُ وَلَيْعَالَمُ اللَّهُ وَلَيْعَامَ مَنِهُ وَ وَلَيَعْلَمُ اللَّهُ اللَّذِينَ عَامَنُوا وَلَيْعَلَمَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ شَيْ وَقَالَ ٱلَّذِينَ حَكْثُرُوا لِلَذِينَ عَامَنُوا اتَسِعُوا سَبِيكَ وَلَيَعْلَمُ اللَّهُ اللَذِينَ عَامَةُوا وَلَيْعَلَمَنَ ٱلْمُنْفِقِينَ شَ وَقَالَ ٱلَّذِينَ حَكْفُرُوا لِللَذِينَ

وقال سبحانه : ﴿مَثَلُ ٱلَذِمِنَ ٱتَحَدُوا مِن دُوبِ ٱللَهِ أَوْلِيمَاءَ كَمَثَلِ ٱلْمَنكَبُونِ ٱتَحَدَّذَ بَيْنَا وَإِنَّ أَوَهَنَ ٱلْبُيُوتِ لَبَيْتُ ٱلْمَنكَبُونِ لَوَ كَانُوا يَعْلَمُونَ () إِنَّ آلَة بَعْلَمُ مَا يَدْعُونَ مِن دُونِهِ مِن مَتَ وَهُوَ ٱلْمَزِيرُ ٱلْحَكِمُ () وَيَلْكَ ٱلأَمْنَ لَنَصْرِبُهَا لِلنَّامِ وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَا ٱلْمَكِلُونَ مَتَ وَهُوَ ٱلْمَذِيرُ ٱلْحَكِمُ () وَيَلْكَ ٱلأَمْنَ لَنَصْرِبُهَا لِلنَّامِ وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَا ٱلْمَكِلُونَ مَنْ وَهُوَ ٱلْمَذِيرُ الْحَكِمُ () وَيَلْكَ ٱلْآمْنَ لَنَصْرِبُهَا لِلنَّامِ وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَا ٱلْمَكِلُونَ مَنْ مَقَوْ وَهُوَ ٱلْمَذِيرُ الْحَكِمُ () وَيَلْكَ ٱلْآمَنُ لَنَصْرِبُهَا لِلنَّامِ وَمَا يَعْقِلُهُمَ إِلَا أَلْمَكِلُونَ مَا يَلْتُنُهُ السَمَنُوتِ وَٱلْمَنِيرُ الْحَكِمُ اللَّهِ وَيَلْكَ ٱلْأَمْنُ لَنَصْرِبُهُا لِلنَّامِنَ وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَا أَلْمَكِلُمُونَ () مَا يَلْقُلْكِ دَعَوْلَ ٱللَهُ مُعْلِمِينَ لَهُ اللّذِينَ فَلَمَا بَمَنْهُمُ إِلَى ٱلْبَرِ إِذَا هُمْ يُشْرِئُونَ اللَّهُ مِنْعَانَ مَعْلَمُ وَلَهِينَ مَعْلَولُ فَي الْفُلْكِ دَعَوْلِمَا اللَهُ مُعْلَمُونَ إِلَى الْعَمَانِينَ فَلَمَا يَعْمَنُهُمُ إِلَى الْعَمْلُكُونَ اللَهُ عُلَيْ اللَّهُ عَلَيْ مَالَكُونَ إِلَى الْعَلَى الْمَعْمَالِ الْفُلْكِ دَعَوْلُهُ مِنْعَمَةُ وَلَيْنَامُ اللَّهُ مُعْلَمُ وَالَكَ مَوْلَى الْمَنْ مَعْمَا لِللَهُ مِنْعَالًهُ مَعْلَمُ اللَّهُ مُعَلَى الْعَالَى الللَّهُ مُنْعَمُونَ وَيَعْمَونَ اللَهُ مُعْتَعُولُ اللْعَالِ اللللَّهُ مُنْعَا الْقُلْكِ يَعْلَمُونُ اللَّهُ مُعْلُولُهُ مَنْ أَنَا مَعْمَالُ اللَذِينَ فَلَمَا عَمَانَ عَمْنُهُ وَاللَّهُ مِنْ عَولُهُ الْعَالُ اللْعَامُ مِنْ عَوْلُولُ مَالَة مُعُولُونَ مُولَا اللَّهُ مُنُولُولُكُونُ واللَكُمُ مُنْ مَا مُنَاللَهُ مَاللَهُ مُعَلَى الْعَالَةُ مُعَالَيْنَ مَالَةُ مُولَالُكُمُ مُولَ الللَهُ مُعَامُ مَا مَا عَالَةُ مُولَى الْنَاسُ مِنْ مَعْتُ ولَكُولُ الْعَلْولُ مَاللَهُ مُولالُكُولُ مُعَالًا مُولَعُ مَاللَهُ مُعَامًا مُعَولُولُ الْعَالَةُ مُعَالُهُ مُعْتُولُ مُ

الروم ٢٠٠٠ ﴿ أَوَلَمْ بَنَفَكُرُوا فِي أَنفُسِمْ مَّا حَلَقَ اللَّهُ التَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِٱلْحَقِ وَأَجَل تُسَتَى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ بِلِقَآي رَبِيهِم لَكَغِرُونَ فِي أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِيبَهُمَ الَذِينَ مِن قَبْلِيهِمْ كَانُوا أَشَدَ مِنْهُمْ قُوَةً وَآثَارُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَحَتَرَ مِمَا عَمَرُوها وَيَمَاءَنَهُمْ رُسُلَهُم بِالَذِينَ مِن قَبْلِيهِمْ كَانَ اللَّهُ لِيظَلِمَهُمْ وَلَئِهُ وَأَثَارُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا أَحْتَرَ مِ فِي هَنذَا أَلْقَرْمَانِ مِن كُلُ مَثَلُ وَلَمِن جِمْتَهُمْ وَلَئِكُنَ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ آلَذِين فِي هُنذَا ٱلْقُرْمَانِ مِن كُلُ مَثَلُ وَلَمِن جَمْتَهُم بِتَابَةِ لَيَقُولَنَ ٱلَذِينَ كَعَرُوا إِن أَنْتُ لَ

لقمان (٣١»: ﴿لَمَ ۞ نِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِمِ ۞ هُدَى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ۞ إلى قوله : ﴿وَمِنَ ٱلنَّامِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِمِنْ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَخِذَهَا هُزُوًا أَوْلَيَهِكَ لَمُمْ عَذَابٌ شَهِينٌ ۞ وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِ ءَايَنْنَا وَلَى مُسْتَحْمِرُ كَأَن لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أَذْنَيْهِ وَقُرْآً فَبَشِرْهُ بِعَذَابٍ

أَلِسِمِ ﴾ إلى قوله: ﴿وَإِذَا غَشِيَهُم مَوْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوْا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللِّينَ فَلَمَّا بَحَنْهُمْ إِلَى الْبَرِ فَيِنْهُم مُقْنَصِدٌ وَمَا يَجْحَدُ بِعَابَنِيْنَا إِلَا كُلُّ خَتَارٍ كَغُورٍ ﴾ .

التنزيل [السجدة] ٢٣٢، ﴿ المَرْ ﴾ تَنْبِلُ الْكِتَكِ لَا رَبْ فِيهِ مِن رَّبِ الْمَعْلَمِينَ ﴾ أَمْ يَقُولُونَ الْفَتَرَيْلُهُ بَلْ هُوَ الْحَقَّ مِن رَّبِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَآ أَتَنْهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ بَهْتَدُونَ ﴾ أَمْرُ اللَّهُ الْذِيرِ عَن قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ بَهْتَدُونَ ﴾ أَنْهُم أَنَهُم مِن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ بَهْتَدُونَ ﴾ أَنَهُم أَنَهُمُ أَنَدُهُم مِن نَذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ بَهْتَدُونَ ﴾ أَنَهُمُ أَنْهُمُ أَنَدُهُم مِن نَذِيرِ مِن قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ بَهُ تَدُونَ ﴾ أَنَهُ أَلَهُ أَلَذِى خَلَقَ السَمَونِ وَأَلَانَ مَنْ يَعْذِيرِ مِن أَنْذَلُونَ أَنْهُمُ أَلَدُى خَلَقَ السَمَونِ وَأَلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما فِي مِسْتَةِ أَيَّامٍ ثُمَ أَسْتَوَى عَلَى أَلْعَرَشْ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَهُ ٱلَذِى خَلَقَ السَمَونِ وَأَلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي مِسْتَةِ أَيَّامٍ ثُمَّ أَسْتَوَى عَلَى أَلْعَرَشْ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مِن وَلِي وَلَا مَنِيغُ أَنَكُ نَتَذَكُرُونَ إِنَى إِلَى قُولُهُ اللَّهُ مِنْ أَنْذَ مَا لَكُمْ مِن دُونِهِ مَا الل

**الأحزاب «٣٣»؛ ﴿** يَتَأَيُّهَا النَّبِقُ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﷺ وَدَاعِبًا إِلَى ٱللَّهِ بِإِذَنِهِ۔ وَسِرَاجًا مُنِيرًا شُنِيرًا ۞ وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَمُم مِنَ ٱللَهِ فَضْلًا كَبِيرًا ۞ وَلَا نُطِعِ ٱلْكَنغِرِينَ وَٱلْمُنَغِفِينَ وَدَعْ أَذَنتُهُمْ وَتَوَحَـخُلُ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَهِ وَحِـيلًا ۞ .

فاطر ٢٣٥٠؛ ﴿ أَفَمَن زُبِّنَ لَمُ سُوَءٌ عَمَلِهِ. فَرَءَاهُ حَسَنًا فَإِنَّ اللَّهُ يُضِلُّ مَن يَشَآهُ وَبَهْدِى مَن يَشَآهُ فَلَا نَذْهَبْ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتٍ إِنَّ اللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا يَصْنَعُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأَفْسَمُواْ بِاللَهِ جَهْدَ أَيْنَنِهِمْ لَمِن جَآءَهُمْ نَذِيرٌ لَيَكُونُنَ أَهْدَىٰ مِنْ إِحْدَى الأَمَمَ فَلَمَا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَّا زَادَهُمْ إِلَا نُفُورًا (٢٠ السِيحَارَ فِي الأَرْضِ وَمَكْرَ السَيِّيُ وَلَا يَجِيقُ الْمَكُمُ السَيَّى إِلَا يَعْلَمُ عَلَمًا جَآءَهُمْ نَذِيرٌ مَا زَادَهُمْ إِلَ

يس «٣٦»؛ ﴿ يَسَ ٢٥ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْحَكِمِ ٢٥ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢٥ عَلَى مِسَرَطٍ مُسْتَقِبِمِ ٢٥ تَنزِيلَ الْعَزِيزِ ٱلرَّحِيمِ ٢٥ لِنُسْذِرَ فَوْمَامَا أُنذِرَ مَابَآؤُهُمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ٢٥ لَفَدْ حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَى أَكْثَرِهِمْ فَهُمْ غَنفِلُونَ ٢٥ لِلَهُ اللَّهُ اللَى قولُه : ﴿ وَاتَحْدُلُوا مِن دُونِ ٱللَهِ مَالِهَةَ لَمَلَهُمْ يُسْتَمُونَ ٢٥ لَفَدْ حَقَ جُندُ تُحْضَرُونَ ٢٠ فَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمُ إِنَّا تَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ الْمُولُمَ وَهُمْ لَمُ

الصافات (٣٧): ﴿ فَأَسْتَغْنِبِمَ أَمْمَ أَشَدُ خَلَقًا أَم مَّنْ خَلَقْنَأُ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّن طِيرِ لأَزِبِ ٢

عَجِبَتَ وَلِمَنْخُرُونَ فِي وَإِذَا ذَكْرُوا لَا بَنْكُرُونَ فِي وَإِنَا رَأَوْا مَابَةً يَسْتَسْخُرُونَ فِي وَقَالُوا إِنْ هَنَدًا إِلَّا سِخْرُ شَبِنُ فَكُمُ أَلْبَنُونَ فَقَال سبحانه : ﴿ فَأَسْتَفْتِهِمْ أَلَرَبِكَ ٱلْبَنَاتُ وَلَهُمُ ٱلْبَنُونَ فِي أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِكَة إِنَنَا وَهُمْ شَهِدُونَ فِي أَلَى فوله : ﴿ فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَى جِبْ فِي وَأَسْتَفْتِهِمْ أَلْبَنُونَ فِي أَمْ خَلَقْنَا ٱلْمَلَتِكَةُ إِنَنَا وَهُمْ شَهِدُونَ فِي أَلِي فوله : ﴿ فَنَوَلَ عَنْهُمْ حَتَى جِبْ فِي وَأَسْتَفْتِهِمْ أَلَمَنْ الْمَلَتِكَةُ إ فَكُمْ شَهِدُونَ فِي وَالِنَا الْمَاتَةِ عَنْهُمْ حَتَى جَبْ فَي وَأَسْتَفْتَوْمَ الْمَاتِكَةِ عَنْهُمْ مَتَوْنَ

ص ٢٨٨، ﴿ مَنْ وَالْقُرْمَانِ ذِى الْذِكْرِ () بَلِ الَذِينَ كَفَرُوا فِي عَزَةِ وَشِقَاقِ () إلى قوله : ﴿ أَرْ لَهُ مُ مُلْكُ السَّنَوَنِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَلْبَرْتَقُوا فِي الْأَسْبَنَبِ () جُندُ مَا هُمَالِكَ مَهْرُومُ مِنَ الأَحْزَابِ () . وقال سبحانه : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاة وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَعِلْلاً ذَلِكَ ظُنُ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيَلْ لِلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ وقال سبحانه : ﴿ وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاة وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَعِلَا ذَلِكَ ظُنُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ مَنْ أَمْ جَعَمُلُ الَذِينَ مَاسَنُوا وَعَصِلُوا الصَّلِحَتِ كَالْمُعْمِدِينَ فِي الأَرْضِ أَرْ جَعَمُلُ اللَّذِينَ كَانُفُجَارِ () كَنَبُ أَرْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْدَلَةُ لِيَتَبَرُوا وَعَصِلُوا الصَلِحَتِ كَالْمُعْمِدِينَ فِي الأَرْضِ أَرْ جَعَمُلُ اللَّذِينَ كَانُفُجَارِ () كَنَبُ أَرْزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبْدَلَةُ لِيَتَبَوْهِ وَمَعَمِلُوا الصَلِحَتِ كَالْمُعْمِدِينَ فِي الأَرْضِ أَرْ جَعَمُلُ اللَّقَينَ كَالْفُجَارِ () كَنَبُ إَنَهُ إِلَيْكَ مُبْدَلَةُ الْذِينَ اللَّعْذِينِ وَالْذَينِ وَالْعَلَيْ الْعَنْوَلَ الْمَنْفِرَ وَمَا مِنْ إَنَهُ الْذَا لَنَهُ الْوَعِدُ الْقَمَارُ فَي مَنُولُ وَلَيْ السَمَنَةِ وَالْقَالَةُ إِلَى مَا لَكُنَهُ الْنَهُ الْذَى الْمُعَنْتُ مُ مُوهُ إِنَّهُ الْوَعِدُ الْقَمَارُ اللَّهُ الوَعِدُ الْقَعَارُ إِنَهُ مَالَكُونِ وَالْأَنْفَ الْمَا الْعَلَيْنُ عَنْهُ مُعْرَشُونَ () مَا كَانَ لِي مِنْ عَلَمُ مَا مَانَ لِي مَنْ عَلَمُ الْنَهُ الْتَعَمَرُ الْ أَنَهُ الْتَعَانِ اللَّعْنَى الْعَنْ أَنَهُ الْعَلَى الْعَنْ مُولَا إِنَّينَ الْعَلَى عَنْهُ مُعَرِيسُونَ إِلَى مَا كَانَ لِي مَا مَنْ عَلَى مِنْ عَلَمُ الْعَنْ الْنَعْنَى الْنَهُ الْنَوْضِ أَنْ فَعَنْ مُو لَقُ عَنْهُ مُعْتَعْنُ الْنَهُ الْقُولُنَهُ الْنُومِ مَا كَانَ لِي مَنْ عَلَمُ مَائُونَ الْنَعْنَى الْنَالَمُ الْذَى عَنْهُ مُنْعُنُولُ مَعْ وَلُعَانَ الْنَاسَ مَاللَهُ عَلَى اللْنَاسُونُ مَا مَاسَلَتُ مَائَلُونُ مَا مَنْ مَالْعُولُ مُولَ الْنَالُكُونُ الْقُولُ الْقُولُولُ مَنْ مُولَة عَانُ عَالَ اللَهُ اللَهُ اللَاللَهُ اللَقُولُ مَا مَا عَالْعُنُولُ الْعَالَةُ مَعْ أَنْعَالُ مَالْعُولُولُ الْ الْعُول

الزمر ٣٩٥، ﴿ نَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْعَنِيزِ ٱلْحَكِمِ () إِنَّا أَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِ فَأَعْبُدِ اللَّهُ تُخْلِمُ اللَّهُ الَذِينَ () إلى قوله : ﴿ ٱلْيَسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةُ وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَذِينَ مِن دُونِهِ وَمَن يُضَمِيلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ الَذِينَ () لِمَ قوله : ﴿ ٱلْيَسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةُ وَيُحَوِّفُونَكَ بِالَذِينَ مِن دُونِهِ وَلَى يُضَمِيلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ حَادِ () وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِن تُضِلُ ٱللَّهُ مِعَزِيزِ ذِى ٱلنَّ سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَقَ السَمَوْتِ وَٱلأَرْضَ لَيُقُولُنَ اللَّهُ قُلْ أَغْرَهِ بَشِرِ أَ اللَّهُ مِنْ تُعْذِي يَشَرِ هَلَ هُنَ حَلَقَ السَمَوْتِ وَٱلأَرْضَ لَيُقُولُنَ اللَّهُ قُلْ أَغْرَهِ بَعْمَدُهُ مَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ إِن أَرَادَنِي اللَّهُ سَأَلْنَهُم مَنْ خَلَقَ السَمَوْتِ وَٱلأَرْضَ لَيُقُولُنَ اللَّهُ قُلْ أَغْرَهِ بَعْمَ مُ مَعْنَ مَعْنَ مَعْذِ بِشَرِ هَلَ هُنَ حَدْمَةِ مَنْ حَلَقَ السَمَوْتِ وَٱلأَرْضَ لَيْقُولُونَ اللَهُ قُلْ أَغْرَةِ بَعْتُ مُعْتَى مَ يَشَرِ هُلَ هُ مَن حَدَيْذِي اللَهُ عَنْ مَالَةُ مِنْ مَعْتَهِ أَنْهُ عَلَيْهِ إِنْ أَزَادَنِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّذَي عَلَيْهُ إِنَّهُ اللَهُ مَنَ حَلَقَ السَمَوْتِ وَالأَذِي بِرَحْمَةٍ هُلْ هُنَ مُعْتَى مُعْتَدُ أَنْهُونَ اللَهُ عَلَيْهِ اللَّذَي عَلْهُ إِنَّهُ عَلَيْهِ اللَهُ عَالَهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللللَهُ عَلَيْهِ عَنْ مُونَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّذِي عَلْهُ إِلَى اللَّهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْ الْعَنْعَانِ أَنَ مَنْ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَهُ عَلَيْ

المؤمن [غافر] (٤٤٠، (مَا يُجَدِلُ فِي مَابَتِ اللَّهِ إِلَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَا يَغْرُرُكَ نَقَلَّتُهُمْ فِي الْبِلَدِ ) حَذَبَتْ فَبْلَهُمْ فَوْمُ نُوح وَالْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ وَهَمَّتَ حَكُلُ أُمَنَمْ بِرَسُولِمِمْ لِبَالْحُدُوةُ وَجَدَدُلُوا بِالْبَطِلِ لِيُدْحِصُوا بِهِ الْمُتَى فَأَخَذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ إلى قوله : ﴿وَاللَّهُ يَفْضِى بِالْحَنِّ وَالَذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَىءًا إِنَّ اللَهُ هُوَ السَمِيعُ الْبَصِيحُ أَلَى أَوْلَمْ يَسِبُرُوا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَقِبَهُ دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَىءًا إِنَّ اللَهُ هُوَ السَمِيعُ الْبَصِيحُ أَلَى أَوَلَمْ يَسِبُرُوا فِي الْأَرْضِ فَينْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِعْبَهُ الْذِينَ كَانُوا فِي الْحَقِي فَائَذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ إلى قوله : ﴿وَاللَّهُ يَفْضِى بِالْحَنِّ وَالَذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَقْضُونَ بِشَيْءُ إِنَّى اللَهُ هُوَ السَمِيعُ الْبَصِيحُ أَوْلَمْ يَسِبُرُوا فِي الْأَرْضِ فَينَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِعْبَهُ الَذِينَ كَانُوا مِنْ يَعْمَنُوا لَيْ عَنْهُمَ أَمَّ أَسَدَ مِنْهُمْ فُوَةً وَعَاتَكُونُ فَى الْأَرْضِ فَائَقُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِعْبَهُ الَذِينَ كَانُوا مِنْ يَعْمَالُونُ فَي أَنَ اللَهُ هُوَ السَمِيعُ الْمَعْمَةِ فَي الْأَرْضِ فَائَذَهُمُ اللَهُ إِنَهُ فَي

وقال سبحانه: ﴿فَأَصْبِرَ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقَّ وَٱسْنَغْفِرُ لِذَبْلِكَ وَسَبِّعْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِٱلْعَشِيّ وَٱلْإِنْكَرِ ٢٠٠٠ إلى قوله: ﴿وَلَغَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ مِنْهُمُ مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَنْ لَمْ

نَقْصُصْ طَلَتِكُ وَمَا كَانَ لِرَسُولٍ أَن يَأْفِ بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ فَإِذَا جَمَاءَ أَمْرُ ٱللَهِ قُضِقَ بِٱلْحَقِّ وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ ٢٠٠٠ إلى آخر السورة.

السجدة [فصلت] دائة: (حمّ ) تَنزِيلٌ مِنَ الرَّحْنِ الرَّحِيمِ ) كَنَبُّهُ فَعَهمَ لَا يَسْمَعُونَ ) كَنَبُ فُعَملَتَ ،ايَنتُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِفَوْمِ يَعْلَمُونَ ) بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَحْتَمَرُهُمْ فَهُمْ لَا يَسْمَعُونَ ) وَقَالُوا قُلُوبُنَا فِى أَكِنَبُو يَمَا تَدْعُونَا إِلَيْهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقَرْ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابٌ فَاعْمَلَ إِنَّ أَكِنَبُو يَعْذَلُهُ يَعْمَلُونَ ) فَقَارُكُمُ فَعُمْ لَا يَسْمَعُونَ ) فَقُرُونَ الْأَمْرَنُ الْتَعْرَبُ وَيُلَكُمُ يُوحَى إِلَى أَنَمَا إِلَيْهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقَرْ وَمِنْ بَيْنِنَا وَبَيْنِكَ جِمَابٌ فَاعْمَلُ إِنَّا عَنِيلُونَ ) فَقُلُونَا فَقُوبُنَا وَتَنْكُمُ يُوحَى إِلَى أَنَهُ اللَّهِ وَفِي مَاذَانِنَا وَقُرْ وَمِنْ بَيْنِينَا وَبَيْنِكَ جَمَابٌ فَاعْمَلُ إِنَّا عَنِيلُونَ ) فَقُلُوبُنَا فِي وَنُلَكُمُ يُوحَى إِلَى أَنَهَا إِلَيْهِكُمُ إِلَى أَنَهُمُ الْنَعْمَالِ إِنَهُ مُولَعُهُ وَيَعْلُونَ الْتَعْمَلُ وَقُلْكُمُ يُوحَى إِلَى أَنَهُمْ إِلَيْهُ وَقُولُ اللَّهُ مَنْ الْنَا وَقُرْ وَمِنْ يَعْذَلُهُ وَقُولُ اللَهُ مَ

حمعسق [الشورى] ٤٤٦، ﴿وَالَذِينَ الْتَحَدُوا مِن دُونِهِ، أَوْلِيَاة اللَّهُ حَفِيظُ عَلَيْهِمْ وَمَا أَسَ عَلَيْهِم يَوَكِبُ لِ () وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قُرْمَانًا عَرَبِيَّا لِنُدَذِرَ أَمَّ الْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلَمَا وَنُدَذِرَ بَوْمَ الْمَتْعِ لَا رَبْبَ فِيدُ فَرِيقُ في الْجَنَدُ وَفَرِيقٌ في السّعِبرِ () إلى قوله : ﴿وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنت مَذَرِى مَا الْكُذَبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَذِينَ جَعَلَنَهُ نُورًا نَبْدِى بِهِ مَن نُسْآهُ مِنْ عِبَادِنَا وَالْذَي لُوَحَا مِنْ أَ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَذِينَ جَعَلَنَهُ نُورًا نَبْدِى بِهِ مَن نُسْآهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَى لَتَهُ رُوحًا مِن أَمَرِنَا مَا كُنت مَذَرِى مَا الْكُذَبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَذِي السَعِبرِ () وَتَعَيْنَا إِلَى قُولُهُ : وَوَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن وَلَا الْإِيمَانُ وَلَذِي جَعَلَنَهُ نُورًا نَبْدِى بِهِ مَنْ أَسْتَعِبرِ إِنَّا اللَّهُ مَنْ عَبَادِهُ أَوْتَعَ

الزخوف «٤٤٣ ﴿وَالْكِتَبِ الْمُبِينِ ﴾ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُوْءَنَا عَرَبِيًّا لَعَلَّصُمْ نَفْقِلُونَ ﴾ وَإِنَّهُ فِ أَيْرِ الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلِقُ حَكِيمُ ﴾ الْمَنْصَرِبُ عَنكُمُ الذِحْرَ مَنْحًا أَن حَتْنَتُمْ فَوْمَا تُسْرِفِينَ ﴾ وَلَكَمَ أَرْسَلْنَا مِن نَبِي فِي الْأَوَلِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿أَفَانَتَ نُسْعِمُ الضَّرَ أَوَ نَهَدِى المُعْمَى وَمَن كَانَ فِي صَلَكُلٍ تُبِيبِ ﴾ فَإِمَّا نَدْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمُ مُنْتَقِعُونَ ﴾ ألى قوله : وَأَفَانَتَ نُسْعِمُ اللَّهُ أَوْ نُمِينًا عَلَيْهِمَ وَمَن كَانَ فِي صَلَكُلٍ تُبِيبِ ﴾ فَإِمَّا نَدْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمْ مُنْتَقِعُونَ ﴾ ألى قوله : وَأَفَانَتَ نُسْعِمُ اللَّهُومَ أَقَانَتُ لَمُسْتَعَمُ أَوْ نَعْلَنَهُمْ وَالْعَاقِ كَانَ فِي صَلْكُلُ تُعْدِيبُ إِلَيْنَ وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَنْهُمْ مُنْتَقِعُونَ ﴾ وَلَعَ فَانَا عَلَيْهِمُ مُنْتَقِعُونَ إِنَّا أَوْ نُعْتَعْهُمُ فَإِذَا عَلَيْهِمُ مُنْتَعْمُونَ ﴾ وَالْقَانَتُ نُسْتِعُ الصَدَرَ أَقَانَ عَلَيْهِمُ وَلَعَ وَعَدَى فَ مُعْنَقِيمُونَ إِنَّهُ اللَا مُعَدِينَ إِلَى فَعَلَيْ عَنْهُمُ مُنْتَقِعُونَ إِلَيْ أَوْ يَعْتَعُونَ وَعَاقَانَ عُنَا عَلَيْهِمُ أَنْ عَلَيْنَ عَلَيْهُمُ فَإِذَا عَلَيْهِمُ أَنْ يَعْنَا عَلَيْهُ فَي مُ اللَّهُ مُنْ عَنْتَكُمُ أَنْ عَلَيْهُمُ أَن عُنْتَعْذَكُونُ فَى فَاسَتَعْتَ أَنْكَ عَالَيْنَا مَا عَنْ يَعْتَى إِنَا عَلَيْنَ إِلَى فَلَهُ أَعْتَنَهُ مُنْتَعْتَعُمُ أَوْ نَعْتَنُهُ الْعُنْ عَائَهُ مُنْتَعْتَكُمُ فَي مُنْتُنُ إِنَا عَائَتُهُ مُعَنَّى أَنْ عَائِينَ إِلَى عَلَيْهُ مُنْتَعْتَعْتَبُهُ مُنْتَ عُنَا عَلَيْنُ مُ

وقال تعالى : ﴿وَلَمَّا شَبِرِبَ ٱبْنُ مَرْيَمَ مَنَىلًا إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ بَعِبْدُونَ ﴿ وَقَالُوا مَأَلِهُمُنَا خَبُرُ أَتَر هُوَّ مَا ضَمَيْهُوُهُ لَكَ إِلَّا جَدَلًا بَلَ هُرَ قَوْمُ خَصِمُونَ ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا عَبْدُ أَنْعَمْنَا عَلَيْهِ وَحَمَلْنَهُ مَثَلًا لِبَنِيَ إَسْرَتُوبِلَ ۞ وَلَوَ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَتَهِكَةُ فِي ٱلأَرْضِ يَخْلُفُونَ ۞ إلى قوله : ﴿وَلَهِ سَأَنْتَهُم مَن السَرَتُوبِلَ ۞ وَلَوَ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنكُم مَلَتَهِكَةُ فِي ٱلأَرْضِ يَخْلُفُونَ ۞ إلى قوله : ﴿وَلَهِن سَأَنْتَهُم مَن خَلَقَهُمْ لَيُقُولُنَ ٱللَّهُ فَأَنَى يُوْفَكُونَ ۞ وَفِيلِهِ. يَنَرَبِ إِنَّ هَتُؤُلَا فَتَمْ لَا يُوْمِنُونَ

الدخان ٤٤٤، ﴿مَ ٢٠ وَالْكِنَبِ ٱلْمُبِينِ ﴾ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ تُبَـزَكَةٍ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴾ إلى قوله: ﴿بَلَ هُمْ فِي شَلْهِ بَلْعَبُونَ ﴾ إلى قوله: ﴿فَإِنَّمَا يَتَرْنَنُهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَنَكَ ﴾ فَارْتَفِبْ إِنَّهُم تُرْتَفِبُونَ ﴾.

**الجاثية: ﴿**مَمْ ٢) تَنزِيلُ الْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ الْمَزِيزِ الْمَكِبِرِ ﴾ إلى قوله: ﴿أَفَرَمَيْتَ مَنِ أَغْنَدَ إِلَيْهُمُ هَوَنَهُ وَأَمْلَهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَمَّمَ عَلَى سَمْعِهِ. وَقَلْبِهِ. وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ. عِنْنَوَةُ فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعْدِ اللَهُ أَفَلَا تَذَكَرُونَ ﴾ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَا جَانَنَا الدُّنِيَا نَسُوتُ وَتَحْيَا وَمَا يَهْلِكُمَّا إِلَا الدَّهُرُ وَمَا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمِ إِنَ هُمْ إِلَا يَظْنُونُ ﴾ الأحقاف دا 23: ﴿حمّ ﴾ تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْحَبِيزِ ٱلْحَبِيزِ ٱلْحَكِيرِ ﴾ مَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالحَقِ وَأَجَلٍ تُسَمَّى وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنذِرُوا مُعْرِضُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿قَاصَبِرَ كَمَا صَبَرَ أُوْلُوا ٱلْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَهُمْ كَأَنَهُمْ يَوْمَ بَرَوْنَ مَا يُوَعَدُونَ لَمْ يِلْنُوا إِلَى قوله : فَقَامَبِرَ كَمَا صَبَرَ يُهْلَكُ إِلَا آلْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلَا تَسْتَعْجِل لَمُمْ كَأَنَهُمْ يَوْمَ بَرَوْنَ مَا يُوَعَدُونَ لَ

محمد «2٧»: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بَنَمَنَعُوْنَ وَبَأَكْلُونَ كَمَا تَأَكُّلُ الْأَنْعَمُ وَالنَّارُ مَنُوى لَمُمْ ﷺ وَتَابِي قِن قَرْبَةٍ مِى أَشَدُ قُوْةُ مِن قَرْبَذِكَ الَّتِي أَخْرَجَنْكَ أَهْلَكْنَهُمْ فَلَا نَاصِرَ لَمُمْ ﷺ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن تَرَبِهِ. كَمَن زُيْنَ لَمُ سُوَمُ عَمَلِهِ. وَابْتُعَوَّا أَهْوَآ،ثُم ۞ إلى قوله : ﴿وَمِنْهُم مَن يَسْتَبِعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُواْ مِن عِندِكَ قَالُواْ لِلَّذِينَ أُوتُوا آلْعِلَمَ مَاذَا فَالَ الذَا أَوْلَيْهِكَ الَذِينَ طَبَعَ اللَهُ عَلَى قُلُولَهِ :

الفتح ٤٤٨٠ ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴾ لِتُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتُعَزِّرُوهُ وَتُوَقِّرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحَصَّرَةُ وَأَصِيلًا ﴾ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَابِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَابِعُونَ اللَه يَدُ اللَّهِ فَوْقَ أَيْدِيهِمْ فَمَن نَكَتَ فَإِنَّمَا بَنَكُنُ عَلَ نَفْسِهِ وَمَنْ أَوْفَى بِمَا عَنْهَدَ عَلَيْهُ ٱللَّهِ مَسَيُؤْتِيهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾.

الحجرات ٤٩٠، ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّ مِنْكُمْ رَسُولَ اللَّهُ لَوَ يُطِيعُكُمْ فِي كَثِيرِ مِنَ ٱلآَمَ لَمَيْتُمُ وَلَنَكُنَ أَلَهُ حَبَّبَ إلَيْكُمُ الإيمَنَ وَزَيَّنَهُ فِي فُلُويكُمْ وَكَنَ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْمِصْبَانُ أُوْلَتِكَ هُمُ الزَّشِدُونَ ﴿) وقال سبحانه : ﴿قَالَتِ الأَعْرَابُ مَامَنًا قُل لَمْ تُوْمِنُوا وَلَئِكُن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَا يَدَخُلِ الإيمَنُ فِ فُلُويكُمْ وَإِن تُطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ لَا يَلِيَكُمُ مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ زَحِيمُ ﴿) لَى قوله : ﴿قُل آ اللَّهُ وَرَسُولُهُ لَا يَلِيَكُمُ مَنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهُ عَفُورٌ زَحِيمُ ﴿) لَكُنَ وَلَعَا يَ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَالَكُنُ مَقَوْرَ وَعِيمُ أَلَهُ اللَّهُ عَفُورُ أَعْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَمَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَالَهُ بِكُلِ شَقٍ عَلَيمُ إِلَى قولُه : ﴿قُلْ أَسْلَمُوا وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَمَوْنَ وَمَا فَى ٱلْأَرْضِ وَالَكُمْ شَيْئًا إِنَّ

ق: فِقَ وَالْقُرْمَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ بَلْ عَجُوا أَن جَاءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ ٱلْكَنِمُونَ هَذَا شَىءُ عَجِبُ ﴾ أو ذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَاباً ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدٌ ﴾ إلى قوله : فَوَكَمَ أَهْلَتَنا فَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُمْ بَطْشًا فَنَقْبُوا فِي الْبِلَندِ هُلْ مِن تَحِميمِ ﴾ إلى قوله : فَوَكَمَ أَهْلَتَنا فَبْلَهُم مِن قَرْنٍ هُمْ أَشَدُ مِنْهُم بَطْشًا فَنَقْبُوا فِي الْبِلَندِ هُلْ مِن تَحِميمِ ﴾ إلى قوله : فَوَكَمَ أَهْلَتَنْ أَنْ أَوْ أَلْقَى السَّمَعَ وَهُوَ شَهِ جَدَ ﴾ إلى قوله : فَهْمَ أَعْلَمُ بِمَا بَقُولُونٌ وَمَا أَنْتَ عَلَيْهِم بِحَبَارٍ فَذَكِرَ إِلَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ

**الذاريات «٥١»، فوَنِفِرُ**وَا إِلَى ٱنَّذِهِ إِنِّى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ شَبِينُ ﴾ وَلَا جَتَمَلُوا مَعَ ٱنَّتِهِ إِلَىهَا مَاخَرٌ إِلَى لَكُمْ مِنْهُ نَذِيرٌ شَبِينٌ ﴾ كَذَلِكَ مَا أَنَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَسُولِ إِلَا قَالُوا سَاحِرُ أَوْ بَحْنُونُ ﴾ أَنَوَاسَوًا بِدٍ. بَلْ هُمْ قَوْمٌ طَاعُونَ ﴾ فَنَوَلٌ عَنْهُمْ فَمَا أَنَ الَذِينَ مِنْ وَذَكِرْ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفَعُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾.

الطور «٥٣» ﴿فَدَحَيِّرْ فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنِ وَلَا جَمْنُونِ ﴾ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّذَيَقُنُ بِهِ۔ رَبِّبَ ٱلْمَنُونِ ﴾ إلى قوله : ﴿وَأَصْبِرْ لِحُكْرِ رَبِكَ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَا ۖ وَسَبِّعْ بِحَدْدِ رَبِكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ وَمِنَ ٱلَيْلِ نَسَبِّعَهُ وَإِذْبَرَ ٱلنَّجُومِ ﴾.

النجم ٢٥٣٠؛ ﴿وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ ٢٠ مَا مَنَلَ مَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ٢٠ وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ٢٠ إِنْ هُوَ إِلَّا رَحْقٌ يُوحَىٰ ٢٠ عَلَمَهُ شَدِيدُ ٱلْفُوَىٰ ٢٠ ذُو مِرَةٍ فَآسَتَوَىٰ ٢٠ ﴾ إلى قوله : ﴿أَنَرَةَ بْتَ ٱلَذِي نُوَلَىٰ ٢٠ وَأَعْطَىٰ فَلِيلًا وَأَكْدَىٰ ﴾ آعِندَمُ عِلْمُ الْغَبَبِ فَهُوَ بَرَىٰ ۞ أَمْ لَمْ يُبَتَأْ بِمَا فِي صُحْفِ مُوسَىٰ ۞ وَإِبْرَهِيمَرَ الَذِى وَفَى ۞ ٱلَّا نَزِرُ وَزِرَةٌ وِزَرَ لُغَرَىٰ ۞ وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَكِنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ۞ وَأَنَ سَعْبَهُ سَوْفَ بُرَى ۞ ثُمَّ يُعْزَنهُ الْجَزَآة الأَوْفَ ۞ إلى آخر السورة.

القمر د202: ﴿ أَفَتَرَبَّتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْفَمَرُ ۞ وَإِن يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ ۞ وَكَذَبُوُا وَانَّبَعُوَّا أَهْوَآءَهُمْ وَكُمُ أَمَرٍ مُسْتَعِرٌ ۞ وَلَقَدْ جَمَاءَهُمْ مِنَ ٱلأَبْبَآءِ مَا فِيهِ مُرْدَجَرُ ۞ حِصَمَةٌ بَنِلِمَةٌ فَمَا تُغْنِ ٱلنَّذُرُ ۞ فَنُوَلَ عَنْهُمُهُ إلى قوله سبحانه : ﴿ وَلَفَدَ أَهْلَكُنَآ أَشِيَاعَكُمْ لَهُلَ مِن مُدَكِرٍ ۞ وَكُلُ شَىءٍ فَعَمْدُهُ فِي ٱلزُبُرِ ۞ وَكُلُ صَغِيرٍ وَكُلُ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُسْتَطَرُ

الرحمن (٥٥، ﴿ ٱلرَّحْمَنُ ٢ عَلَمَ ٱلْقُرْءَانَ ٢ اللهِ الحر السورة.

**الواقعة ٢٥٦٦: ﴿** أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴾ مَأَنْتُرَ نَظَفُونَهُ أَمَّ نَحْنُ الْخَلِقُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ إِنَّ هَاذَا لَمُوَ حَقُّ الْيَعِينِ ﴾ فَسَبِّغ بِأَمْمِ رَبِكَ الْمَطِيمِ ﴾ .

الحديد «٥٧»؛ ﴿ وَمَا لَكُوْ لَا نُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُوْ لِنُوْمِنُوا بِرَبِكُو وَقَدْ أَخَذَ مِشْقَكُوْ إِن كُنُمُ مُؤْمِنِينَ ﴿ هُوَ الَذِى يُنَزِلُ عَلَى عَبْدِهِ. مَايَنِتٍ بَيْنَنَتِ لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَهُ بِكُوْ لَرَمُونُ مُؤْمِنِينَ ﴾ هُوَ الَذِى يُنَزِلُ عَلَى عَبْدِهِ. مَايَنِتٍ بَيْنَنَتِ لِيُخْرِجَكُمْ مِّنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَهُ بِكُو لَرَمُونُ رَحِيمُ ﴾ إلى قوله : ﴿ يَنَايَّهُا الَذِينَ مَامَنُوا اتَتَقُوا اللَهُ وَمَامِئُوا بِرَسُولِهِ. يُؤْذِيكُمْ كَفَلَيْنِ مِن رَحْمَنِهِ. وَجَعَمَلُ اللَّهُ وَاللَهُ عَلَيْهِ وَاللَهُ عَقُورٌ تَحِيمُ ﴾ فَعَالَهُ وَمَامِنُوا اللَّهُ وَمَامِنُوا بِرَسُ لَحَكُمْ نُولُ نَمَشُونَ بِهِ. وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَهُ عَفُورٌ تَحِيمُ ﴾ فِعَالَةُ وَمَامِنُوا بِرَسُولِهِ. يُؤَذِيكُمْ كَفَلَيْنِ مِن رَحْمَنِهِ. لَحَكُمْ نُولُ نَمَشُونَ بِهِ. وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَهُ عَفُورٌ تَحِيمُ ﴾ فَعَالَةُ وَمَامِنُوا اللَهُ وَلَ

المجادلة د٥٨٩؛ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ كَبِّتُوا كَمَا كُبِتَ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَقَدَ أَنزَلْنَا ءَايَنَتِ بَنَنَنَتْ وَلِلْكَغِرِينَ عَذَابٌ مُهِينٌ (٢) إلى قوله : ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ فَأَنسَنَهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ أُوْلَيْهَكَ حِزْبُ الشَّيْطُنِي أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الشَيْطَنِي لَمُ الْمَنْسِرُونَ إِلَى قوله : ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطُنُ فَأَنسَنَهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ أُوْلَيْهَا حِزْبُ الشَيْطُنِي أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الشَيْطَنِي لَمُ الْمَنْسَرُونَ إِلَى قوله : ﴿ ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ الشَيْطَنُ

الممتحنة ٢٦٠، ﴿ قَـدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسَوَةً حَسَنَةً فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذَ قَالُواْ لِغَوْمِمْ إِنَّا بُرَءَ وَا يَنَكُمْ وَمِتَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ الْمَدَوَةُ وَالْمَعْسَلَةُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِسُوا بِاللَّهِ وَحْـدَهُ إِلَّا مِنَكُمْ وَمِتَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْمَدُوةُ وَالْمَعْسَلَةُ أَبْدًا حَتَى تُؤْمِسُوا بِاللَّهِ وَحْـدَهُ إِلَّا قُولَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِهِ لَأَسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن شَيْعَ وَتَلْمَعْمَى ال وَلِي الْمَرْعَمِ اللَّهِ مَعْتَى اللَّهِ مِنْ اللَّهِ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن الْكُفَارُ عَلَيْهِ لَا أَمَا أَنْهُ اللَّذِينَ مَامَنُوا لَا نَتَوَلُوا فَوْمًا غَضِبَ اللَهُ عَلَيْهِمْ وَلَيْ

الصف «٦١» ﴿ وَإِذْ قَالَ عِسَى آبَنُ مَرْبَمَ بَنَبَيْ إِسْرَهِ بِلَ إِنِ رَسُولُ آفَهِ إِلَيْكُم شُمَدِقًا لِمَتا بَبْنَ بَدَىَّ مِنَ ٱلنَّوَرَنَةِ وَمُبَشِّرًا مِرُسُولُو بَأْنِي مِنْ بَعْدِى آمْمُهُو أَحْدَّ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبَيْنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ شَبِينٌ () وَمَنْ أَظْلَمُ مِشَنِ ٱفْتَرَك عَلَى ٱللَّهِ وَمُبَشِّرًا مِرُسُولُو بَأْنِي مِنْ بَعْدِى آمْمُهُو أَحْدَّ فَلَمَّا جَآءَهُم بِٱلْبَيْنَتِ قَالُواْ هَذَا سِحْرٌ شَبِينٌ () وَمَنْ أَظْلَمُ مِشَنِ آفَتَرَك عَلَى ٱللَّهِ الكَذِبَ وَهُوَ بُدْعَى إِلَى آلْإِسْلَئِمُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِي آلْقَوْمِ الْقَائِمِينَ الْقَائِمِينَ فَاللَّ صَحْرِهُ آلْكَنِمُونَ فَنْهُ وَلَقَهُ مَنْ اللَّذِي وَلُولُهُ بِآلْهُ مِنْ الْقَائِمِينَ فَاللَّهُ مُعَالًا وَ

الجمعة «٦٢»: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَنَ فِي ٱلْأُمَتِتِينَ رَسُولًا يَنْهُمْ يَشْلُوا عَلَيْهِمْ مَايَنِيْهِ. وَيُوَكِّبُهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي صَلَالٍ تُمِينٍ ٢٠٠ إلى قوله : ﴿ قُلْ بَتَأَبُّهَا ٱلَذِيرَ كَاهُوا إِن زَعَمْتُهُمْ

۲۷

أَنَّكُمُ أَوْلِيَـاَءُ لِنَو مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِن كُنْمُ مَندِفِينَ ﴾ وَلَا يَنْمَنُوْنَهُ أَبَدًا بِمَا فَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِمِينَ ﴾ قُلْ إِنَّ الْمَوْتَ الَّذِى تَفِرُونَ مِنْهُ فَإِنَّهُ مُلَقِيحُتُمْ ثُمَّ تُرَدُونَ إِلَى عَالِمِ ٱلْمَيْتِ وَالشَّهَدَةِ فَيُنَبِّتُكُمْ بِمَا كُنُمُ تَعْمَلُونَ ﴾.

المنافقون (٦٣»: ﴿إِذَا جَآءَكَ ٱلْمُنَفِقُونَ﴾ إلى آخر السورة.

التغابين ١٤٦٤، ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَبَوُّا ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبْلُ فَذَاقُوا وَبَالَ أَمْرِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ ذَلِكَ بِأَنَّهُ كَانَت تَأْنِبِهمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَتِ فَقَالُوا أَبْنَكُمْ يَهْدُونَنَا فَكَفَرُوا وَتَوَلَّوا وَآسَتَغْنَ ٱللَهُ وَٱللَّهُ عَنِيُّ حَمِيدٌ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأَطِيعُوا اللَهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ فَإِن نَوَلَيْسَمُرْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلَخُ ٱلْمَبِين

الطلاق (10: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوْأَ قَدْ أَنَزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُرْ ذِكْرًا ﴾ رَسُولا يَنْلُوا عَلَيْكُرْ مَايَنِتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتِ لِيُخْرَجَ ٱلَذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ مِنَ ٱلظُّلُمَتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَهِ وَيَعْمَلْ صَلِحًا يُدْخِلْهُ جَنَّتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا ٱلأَنْهَرُ خَلِدِينَ فِيهَا آبَداً قَدْ أَحْسَنَ ٱللَّهُ لَهُ رِزْقًا ﴾ إلى آخر السورة.

المملك «٦٧»: ﴿هُوَ الَّذِى جَعَـكَ لَكُمُ آلأَرْضَ ذَلُولًا فَآمَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن زِزْقِهِ. وَإِلَيْهِ ٱلنَّشُورُ ()> إلى قوله: ﴿قُلْ أَرَمَيْتُمْ إِنْ أَسْبَحَ مَآؤُكُرُ غَوْرًا فَمَن يَأْتِيكُر بِمَلَو مَعِينٍ ()>

َ القَلْمَ (1۸، ﴿ فَ وَٱلْقَلَمُ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ مَا أَنتَ بِيعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَإِن بَكَادُ الَذِينَ كَثَرُوا لَبُزْلِتُونَكَ بِأَبْمَنَدِيرٍ لَنَا سَمِعُوا الذِّكْرَ وَيَتُولُونَ إِنَّهُ لَمَجْنُونُ ﴾ وَمَا هُوَ إِلَّا ذِكْرٌ الْغَلَمِينَ ﴾.

الحاقة: ﴿ فَلَا أَقْيَمُ بِمَا نُبْصِرُونَ ﴾ وَمَا لَا نُبْعِرُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَسَبَحْ بِاسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيرِ ﴾ . المعارج ٢٠١٥: ﴿ فَلَا أُنْيَمُ بِرَبِّ آلْمَنَنَدِنِ وَٱلْمَنَزِبِ إِنَّا لَقَنِدُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَسَبَحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيرِ ﴾ . إلمعارج ٢٠١٥: ﴿ فَلَا أُنْيَمُ بِرَبِّ آلْمَنَنِنِ وَٱلْمَنَزِبِ إِنَّا لَقَنِدُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَسَبَحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيرِ ﴾ المعارج ٢٠٩، إلى قوله : ﴿ فَسَبَحْ بَاسَمُ وَيَ

فوح ٧١١: ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَنَكُرُ وَلَا نَذَرُنَّ وَذَا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسَرًا ﴾ ١٢٣٠.

**الَجَن ٢٧٣٠؛ ﴿**قُلْ إِنَّمَآ أَدْعُواْ رَبِي وَلَا أَشْرِكُ بِعِ آَحَدًا ۞ قُلْ إِنِي لَا أَمْلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ۞ قُلْ إِنِّ لَن يُجِيرَنِي مِنَ آللَهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِ. مُلْتَحَدًا ۞ إِلَّا بَلَنَا مِنَ ٱللَهِ ﴾ إلى آخر السورة.

الممزمل «٧٣»: ﴿وَاذَكُر أَسْمَ رَبِكَ وَنَبَتَلَ إِلَيْهِ نَبْنِيلا ﴾ زَبُّ ٱلْمَسْرِقِ وَٱلْغَرِبِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ فَأَغَنِّذُهُ وَكِيلا ﴾ وَأَصْبِر عَلَ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا ﴾ وَذَرَنِ وَالْمَكَذِبِنَ أُولِ النَّعَمَةِ وَمَقِلْعُر قَلِيلًا ﴾ إلى قوله : ﴿إِنَّ هَٰذِهِ. نَذَكِرُهُ فَمَن شَآءَ ٱنَّخَذَ إِلَى رَبِهِ. سَبِيلًا ﴾.

المملثر «٧٤» ﴿ بَتَأَنَّبُ الْمُذَثِرُ ﴾ قُرْ فَأَذِرَ ﴾ إلى قوله : ﴿فَمَا لَمُنْمَ عَنِ النَّذَكِرَةِ مُعْرِضِينَ ﴾ كَأَنَهُمْ حُمُرٌ تُستتنبِرَةٌ ۞ فَزَت مِن فَسْوَرَةٍ ۞ بَلْ يُرِيدُ كُلُ امّرِي نِنْهُمْ أَن يُؤْتَ صُحْفًا تُنَشَرَةُ ۞ كَلَّا بَلَ لَا يَخَافُونَ ٱلْآخِرَةَ ۞ حَكَة إِنَّهُ تَذَكِرَةً ۞ فَمَن شَآة ذَكَرُهُ ۞ وَمَا يَذْكُرُونَ إِلَا أَن بَشَاة اللَّهُ هُوَ أَعْلُ النَّفَوَى رَاحَلُ الْمَنْفِرَة ۞ .

**القيامة (٧٥»؛ ﴿**لَا تُحَرِّكَ بِهِ، لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ. ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَتُمُ وَقُرَانَةٍ ۞ فَإِذَا قَرَأْنَتُهُ فَأَلَيْعَ قُرْمَانَةً<sub>.</sub> ۞ ثُمَّ إِذَ عَلَيْنَا بَيَـانَتُمُ ۞ كَلًا بَل تُجِبُونَ ٱلْعَاجِلَةَ ۞ وَتَذَرُونَ الْلَاخِرَةَ ۞ .

الإنسان (٧٦»؛ ﴿إِنَّا نَعَنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنْزِيلًا ٢٠٠٠ أَمْسَبِّر الْمُعْلِمُ وَلا تُطِعْ مِنْهُمْ مَاشِمًا أَوْ كَفُورًا

(1) إلى قوله : ﴿ إِنَ هَتُؤَلَاً، يُحِبُّونَ ٱلْعَاجِلَةَ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ بَوْمًا نَغِيلًا ﴿ غَنْ خَلْقَنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَشْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَدَلْنَا أَمْتَلَهُمْ تَبَدِيلًا ﴿ إِنَّ هَذِهِ أَشْرَهُمْ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ بَوْمًا نَغِيلًا ﴿ إِنَّ هَلَهُمْ وَشَدَدْنَا أَشْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَدَلْنَا أَمْتَلَهُمْ تَبْدِيلًا ﴿ إِنَّ هَذِهِ إِنَّ هَذِهِ أَشْرَهُمْ وَاللّهُ وَإِذَا شِئْنَا بَدَلْنَا أَمْتَلَهُمْ بَبَدِيلًا ﴿ إِنَّ هَاذِهِ يَعْبُونَ أَنْوَالَهُ وَيَذَرُونَ وَرَاءَهُمْ بَوْمًا نَغِيلًا ﴿ إِنَّ هَنَهُمْ وَشَدَدْنَا أَشْرَهُمْ وَإِذَا شِئْنَا بَدَلْنَا أَمْتَلَهُمْ بَبَدِيلًا ﴿ إِنَّ هَاذَهُمْ وَشَدَرُهُمْ وَاللّهُ وَا اللّهُ مَا أَنْ أَعْذَى أَنَهُمْ وَاللّهُ وَاللّهُ أَنْ أَنْ أَشْتَلَهُمْ بَبَدِيلًا ﴿ إِنَّ هَاذَهُ مَا أَنْ أَعْذَا اللّهُ وَا إِنَّ وَاللّهُ مَا أَنْ أَعْذَا اللّهُ أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْنَا بَذَا أَنْ أَمْتَنَا لَهُ أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَنْ أَمْ أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْ أَنْ أَنْذَا أَعْتَنُونُ أَنْعَالُهُ أَنْ أَنْرُونَ أَنَا مُعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْنَهُمُ أَعْذَا أَعْذَا اللهُ أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْنَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَنْ أَعْنُ أَعْذَا أَعْذَا أَعْمَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْنَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْتَنْنُهُمْ مَا أَعْذَا أَعْنَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أُعْذَا أُعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَنْ أَعْنَا أَعْذَا أُعْذَا أَعْذَا أَعْنَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْنَا أَعْذَاعُهُ أَنْ أَنَا أَعْذَا أُعْ أَنَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أ الما أَنْ أَنْ أَعْذَا الْعَالُهُ أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْ أَنْ أَنْ أَعْذَا الْنَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعُنْ أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أَعْذَا أُ أُنْ أَعْ

النبأ (٧٨»: ﴿ أَنَرْ جَعَلِ آلْأَرْضَ مِهَدُاكُ (٦) إلى آخر السورة.

النازعات (٧٩»؛ ﴿ مَأْنَتُمْ أَشَدُ خَلْنَا أَمِ النَّمَةُ بَنَنهَا ﴾ وَفَعَ سَتَكْمَا فَتَوَنّهَا ﴾ وَأَغْلَنَ لَيْلَهَا وَأَخْرَجَ شُمَنهَا ﴾ وَالأَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَنهَآ ﴾ أَخْرَجَ مِنْهَا مَاةَهَا وَمَرْعَنهَا ﴾ وَأَلِجَالَ أَرْسَنهَا ﷺ وَلِأَنْتَنِيكُو ﴾ .

عبس (٨٠، ﴿عَبَّسَ وَنُوَلَىٰ ١٠ إلى آخر السورة.

التكوير «٨٨١، ﴿قَلَا أَنْمِمُ بِلَغُنْشَ ۞ لَلْحَارِ الْكُنَنِ ۞ وَالَتِلِ إِذَا عَسْمَسَ ۞ وَالَتَّبِ إِذَا تَنْفَسَ ۞ إِنَّهُ لَقُوْلُ رَسُولُو كَرِمِ ۞ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى الْعَرَشِ مَكِينِ ۞ تُطَاعِ ثَمَّ أَمِينِ ۞ وَمَا مَاحِبُكُم بِمَعْنُونِ وَلَفَدْ رَمَاهُ بِالْأَنْيَ الْلَهِبِنِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِصَنِبِنِ ۞ وَمَا هُوَ بِعَوْلِ شَيْطُنِ تَحِمُ أَمِينِ ۞ وَلَا تُعَايَ إِنَّ هُوَ الْأَذِ يَنْعُرُ لِلْعَالِي تَشْهِبِنِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِصَنِبِنِ ۞ وَمَا هُوَ بِعَوْلِ شَيطنِ تَحِمُ أَمِينِ ۞ وَلَا تُعْسَمُ أَمَا الْعَقْبُ بِيَعْهُونَ ؟ وَلَفَدْ رَمَاهُ بِالْأَنْيَ الْلَهِبِنِ ۞ وَمَا هُوَ عَلَى الْغَيْبِ بِصَنِبِينَ

الانفطار «٨٢»: ﴿ يَتَأَيَّبُهَا ٱلْإِسْنَنُ مَا غَرَكَ بِرَبِكَ ٱلْحَدِيرِ ﴾ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىكَ فَعَدَلَكَ ﴾ فِ أَيَ صُورَةٍ مَا شَلَهُ زَكْبَكَ ﴾ .

الانشقاق د٨٤، ﴿ فَلَا أُقْسِمُ بِالشَّغَنِ ﴾ وَٱلَتِلِ وَمَا وَمَتَى ﴾ وَٱلْمَتِلِ وَمَا وَمَتَى ﴾ وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱنَّسَقَ ﴾ لَمَتَ عَنَى اللَّهُ عَنَى اللَّهُ وَمَا وَمَتَى ﴾ وَالْقَمَرِ إِذَا ٱنَّسَقَ ﴾ عَدَيْهُمُ بَعَا عَنَى مَن طَبَقَ عَن طَبَقِ ﴾ فَمَا لَمُتُم لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ وَإِذَا قُرِئَ عَلَيْهِمُ ٱلْقُرْءَانُ لَا يَسْجُدُونَ ﴾ بَلِ ٱلَذِينَ كُفَرُوا يُكَذِبُونَ ﴾ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ فَمَن اللَّهُ عَلَيْهُمُ بِعَذَاتٍ ٱلِيمٍ ﴾ إِلَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَةِ هُمُ أَعْرُى أَعْرَى أَعَنَ مَسْوُنِهِ ﴾ .

البروج ٨٥٥: ﴿ بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي تَكْذِيبِ ٢٠ وَالَقَهُ مِن وَزَآيِمٍ تَحِيطُ ٢٠ بَلْ هُوَ فَزَمَانٌ بَجِبَدُ ٢٠ فِي فِي لَتِي تَحْفُونِهِ ٢٠٠٠ .

الطارق (٨٦، ﴿ وَأَسْمَآءِ ذَاتِ ٱلَنَّجْ () وَالأَرْضِ ذَاتِ ٱلصَّنْعِ () إِنَّهُ لَقُوْلٌ هَمَّلٌ () وَمَا هُوَ بِالْمَزَلِ ()

**الأعلى «٨٧»؛** إلى آخر السورة.

**الغاشية: ﴿**أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ حَتِّفَ خُلِقَتْ ﴾ وَإِلَى ٱلتَّمَلَةِ كَيْتَ رُفِعَتْ ﴾ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ فَذَكْرُ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّنَا أَنْتَ مُذَكِرٌ أَنْ أَنْتَ مُذَكِرٌ أَنِي اللّهُ وَإِلَى ٱللَّذَيْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ فَذَكَرُ إِنَّنَا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّا لَيْتَ مُذَكِرٌ إِنَّا أَنْتَ مُذَكِرٌ أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّا اللَّهُ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ فَذَكْرُ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّا أَنْتَ مُذَكِرٌ إِنَّنَا إِنَّا أَنْتَ مُذَكِرٌ ﴾ لَنْتُ عَلَيْهِمْ بِمُعَيْتِطِرٍ ﴾ إِلَّا مَنْ تَوَلَّى وَكُفَرَ أَنِي فَيْمَذِبُهُ ٱللَّهُ ٱلْمَدَابَ ٱلْأَنْحَاسُ إِنَّا إِنَا إِلَى أَنَانَ أَنْهِ إِل

البلد (٩٠، ﴿لا أَنْسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ إلى آخر السورة.

- ألم نشرح دد ٩٤ إلى آخر السورة.
  - **والتين «٩٥»: إلى** آخر السورة.

تفسير؛ قال الطبرسيّ تلانة في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِبِكَ كَفَرُوا سَوَآهُ عَلَيْهِمَهُ ، قيل: نزلت في أبي جهل وخمسة من أهل بيته قتلوا يوم بدر ؛ وقيل : نزلت في قوم بأعيانهم من أحبار اليهود ممّن كفر بالنبيّ تلكي عناداً وكتم أمره حسداً ؛ وقيل : نزلت في مشركي العرب ؛ وقيل : هي عامّة في جميع الكفار أخبر الله تعالى بأنّ جميعهم لا يؤمنون<sup>(۱)</sup> . وفي قوله تعالى : وقيل : هي عامّة في جميع الكفار أخبر الله تعالى بأنّ جميعهم لا يؤمنون<sup>(۱)</sup> . وفي قوله تعالى : ومعتب بن قشير وأصحابهم ، وأكثرهم من اليهود<sup>(۲)</sup> . وفي قوله : ﴿ وَإِذَا خَلَوَا إِلَى شَيَطِينِوْمَهُ روي عن أبي جعفر الباقر عليهم ، وأكثرهم من اليهود<sup>(۳)</sup> . وفي قوله : ﴿ وَإِذَا خَلَوَا إِلَى شَيَطِينِوْمَهُ روي عن أبي جعفر الباقر عليهم ، وأكثرهم من اليهود<sup>(۳)</sup> . وفي قوله : ﴿ وَإِذَا خَلَوَا إِلَى شَيَطِينِوْمَهُ روي عن أبي جعفر الباقر عليهم ، وأكثرهم من اليهود<sup>(۳)</sup> . وفي قوله : ﴿ وَإِذَا خَلَوَا إِلَى شَيَطِينِوْمَهُ روي عن أبي جعفر الباقر عليهم كهانهم <sup>(۳)</sup> . وفي قوله : ﴿ إِنَّ اللَّهُ لَا يَسْتَخْبِهُ العوضة مَثَلًا مَا بَمُوضَعَةُ فَما فَوْقَهَاً ووي عن الصادق عَلَيْنَ أَلَّه قال : إِنَّما ضرب الله المثل بالبعوضة لأنَّ البعوضة على صغر حجمها خلق الله فيها جميع ما خلق في الفيل مع كبره وزيادة عضوين آخرين ، فأراد الله سبحانه أن ينبه بذلك المؤمنين على لطيف خلقه وعجيب صنعته<sup>(٤)</sup> . وفي قوله : ﴿ يَبَينَ إِسْرَةَ يَلَ أَذَكُرُواتُهُ الخطاب لليهود والنصارى ؛ وقيل : هو خطابٌ لليهود الذين كانوا بالمدينة وما حولها<sup>(٥)</sup>.

وفي قوله تعالى : ﴿وَلَا تَشْتَرُوا بِعَابَتِي ثَمَنَا قَلِيلَاكُ روي عن أبي جعفر عَلَيَتَمَنَّ في هذه الآية قال : كان حييّ بن أخطب وكعب بن الأشرف وآخرون من اليهود لهم مأكلة على اليهود في كلّ سنة فكرهوا بطلانها بأمر النبيّ عَنْيَةٍ ، فحرّفوا لذلك آيات من التوراة فيها صفته وذكره، فذلك الثمن الذي أريد في الآية<sup>(٣)</sup> . وفي قوله : ﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِٱلْبِرَكَ هذه الآية خطابٌ لعلماء اليهود وكانوا يقولون لأقربانهم من المسلمين : اثبتوا على ما أنتم عليه ولا يؤمنون هم<sup>(٧)</sup> . وفي قوله : ﴿ أَقَنَطْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْنَكَ قيل : إِنَّهُم علماء اليهود الذين يحرفون التوراة فيجعلون الحلال حراماً والحرام حلالاً اتّباعاً لأهواتهم وإعانةً لمن يرشونهم . وفي قوله : ﴿ وَإِنَّا

- (1) مجمع البيان، ج 1 ص ٩٣.
- (۳) مجمع البيان، ج ۱ ص ۱۰۷.
- (٥) مجمع البيان، ج ١ ص ١٨٣.
- (٧) مجمع البيان، ج ١ ص ١٩٢.

- (۲) مجمع البيان، ج ۱ ص ۹۸.
- (٤) مجمع البيان، ج ١ ص ١٣٥.
- (٦) مجمع البيان، ج ١ ص ١٨٦.

لَغُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا﴾ إلى قوله: ﴿ لِيُعَاجُوكُم بِدٍ. عِندَ رَبِّكُمٌ ﴾ روي عن أبي جعفر الباقر غَلِيَكُمُ قال: كان قومٌ من اليهود ليسوا من المعاندين المتواطنين إذا لقوا المسلمين حدّثوهم بما في التوراة من صفة محمّد ﷺ فنهاهم كبراؤهم عن ذلك، وقالوا: أتخبرونهم بما في التوراة من صفة محمّد ﷺ فيحاجّوكم به عند ربكم فنزلت الآية<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿ فَوَنِيلٌ لِلَذِينَ يَكْتُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِيمَ نُمَ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ قَبل: كتابتهم بأيديهم أنّهم عمدوا إلى التوراة وحرّفوا صفة النبي يَنْ ليوقعوا الشك بذلك على المستضعفين من اليهود، وهو المروي عن أبي جعفر الباقر الله وعن جماعة من أهل التفسير؛ وقيل: كان صفته في التوراة أسمر ربعة فجعلوه آدم طوالاً، وفي رواية عكرمة عن ابن عبّاس قال: إنّ أحبار اليهود وجدوا صفة النبي يَنْ مكتوبة في التوراة: أكحل أعين ربعة حسن الوجه، فمحوه من التوراة حسداً وبغياً فأتاهم نفر من قريش فقالوا: أتجدون في التوراة نبياً منا؟ قالوا: نعم نجده طويلاً أزرق سبط الشعر ذكره الواحدي بإسناده في الوسيط<sup>(٢)</sup>. وفي قوله: ﴿وَكَانُوا مِن مَبَلُ بَسَنَنِعُونَ عَلَى ٱلَذِينَ كَفَرُوا ها الن عبّاس: كانت اليهود يستفتحون أي يستنصرون على الأوس والخزرج برسول الله يُنْهَ قبل مبعثه، فلما بعثه اليهود يستفتحون أي يستنصرون على الأوس والخزرج برسول الله يُنْهَ قبل مبعثه، فلما بعثه النه من العرب ولم يكن من بني إسرائيل كفروا به وجحدوا ما كانوا يقولونه فيه فقال لهم معاذ النه من العرب ولم يكن من بني إسرائيل كفروا به وجحدوا ما كانوا يقولونه في مالي بنه معانه ابن جبل وبشر بن البراء بن معرور: يا معشر اليهود اتقوا الله وأسلموا، فقال لهم معاذ علينا بعر ولم يكن من بني إسرائيل كفروا به وجحدوا ما كانوا يقولونه فيه، فلما بعثه ابن جبل وبشر بن البراء بن معرور: يا معشر اليهود اتقوا الله وأسلموا، فقد كنتم تستفتحون الن حبل وبشر بن البراء بن معرور: يا معشر اليهود القوا الله وأسلموا، فقد كنتم تستفتحون الن من العرب ولم يكن من بني إسرائيل كفروا به وجحدوا ما كانوا يقولونه فيه، فلما بعثه النه من العرب ولم يكن من بني إسرائيل كفروا به وحدو الما كانوا يقولونه فيه معاه الم معاذ

وفي قوله : ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لِمِعْرِيلَ ﴾ عن ابن عبّاس قال : سبب نزول هذه الآية ما روي أنّ ابن صوريا وجماعة من يهود أهل فدك لمّا قدم النبيّ ﷺ إلى المدينة سألوه فقالوا : يا محمّد كيف نومك؟ فقد أخبرنا عن نوم النبيّ الّذي يأتي في آخر الزمان؛ فقال : تنام عيناي وقلبي يقظان، قالوا : صدقت يا محمّد فأخبرنا عن الولد يكون من الرجل أو المرأة؟ فقال : أمّا العظام والعصب والعروق فمن الرجل، وأمّا اللّحم والدم والظفر والشعر فمن المرأة، قالوا : صدقت يا محمّد فأخبرنا عن الولد يكون من الرجل أو يشبه أخواله أمّا العظام والعصب والعروق فمن الرجل، وأمّا اللّحم والدم والظفر والشعر فمن المرأة، وليس فيه من شبه أعمامه شيء؟ فقال : أيّهما علا ماؤه كان الشبه له، قالوا : صدقت يا محمّد، قالوا : فأخبرنا عن ربّك ما هو؟ فأنزل الله سبحانه : ﴿فُلْ هُوَ ٱللّهُ أَحَسَدُ ﴾ إلى آخر السورة، فقال له ابن صوريا : خصلةً واحدةً إن قلتها آمنت بك واتّبعتك : أيّ ملك يأتيك بما أنزل الله عليك؟ قال : فقال جبرئيل، قال : ذلك عدونا ينزل بالقتال والسدة والحرب، أنزل الله عليك؟ قال : فقال جبرئيل، قال : ذلك عدونا ينزل بالقتال والسدة والحرب،

- (۱) مجمع البيان، ج ۱ ص ۲۷۰. (۲) مجمع البيان، ج ۱ ص ۲۷۸.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱ ص ۳۰۰.

الآية جواباً لليهود وردًّا عليهم<sup>(١)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿لا تَقُولُوا رَعِنَتَا ﴾ كان المسلمون يقولون: يا رسول الله راعنا، أي استمع منّا، فحرّفت اليهود هذا اللّفظ فقالوا: يا محمّد راعنا، وهم يلحدون إلى الرعونة ويريدون به النقيصة والوقيعة، فلمّا عوتبوا قالوا: نقول كما يقول المسلمون، فنهى الله عن ذلك بقوله: ﴿لاَ تَقُولُوا رَعِنَتَا وَقُولُوا أَنْظَرْنَا ﴾ وقال قتادة: إنّها كلمة كانت تقولها اليهود على وجه الاستهزاء؛ وقال عطاء: هي كلمة كانت الأنصار تقولها في الجاهليّة فنهوا عنها في الإسلام؛ وقال السدّيّ: كان ذلك كلام بهوديّ بعينه يقال له: رفاعة بن زيد، يريد بذلك الرعونة فنهي المسلمون عن ذلك؛ وقال الباقر عليهما له: رفاعة بن زيد، يريد بذلك يذهبون. وقيل: كان معناه عندهم: اسمع لا سمعت. ومعنى انظرنا انتظرنا نفهم، أو فهّمنا وبيّن لنا، أو أقبل علينا<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿مَ تُربِيدُونَ أَنْ تَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ ﴾ اختلف في سبب نزولها، فروي عن ابن عبّاس أنّ رافع بن حرملة ووهب بن زيد قالا لرسول الله ﷺ : ائتنا بكتاب تنزله علينا من السماء نقرؤه، وفجر لنا أنهاراً نتّبعك ونصدّقك، فأنزل الله هذه الآية؛ وقال الحسن : عنى بذلك مشركي العرب وقد سألوا وقالوا : ﴿نَ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَى تَعْجُر لَنَا ﴾ إلى قوله : ﴿وَ تَأْتَى بَالَةِ وَالْمَلَتَكَةِ فَيَيلًا ﴾ وقالوا : ﴿نَوَ كَانَتَنَا ٱلْمَلَتَكَمَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنًا ﴾ وقال السدّي : سألت العرب وَالْمَلَتَكَةِ فَيَيلًا ﴾ وقالوا : ﴿نَوَ كَانَتَنَا ٱلْمَلَتَكَمَةُ أَوْ نَرَى رَبَّنًا ﴾ وقال السدّي : سألت العرب محمَّداً عَنْ أن يأتيهم بالله فيروه جهرة؛ وقال مجاهد : سألت قريش محمّداً على أن يجعل لهم الصفا ذهباً، فقال لهم : نعم ولكن يكون لكم كالمائدة لقوم عيسى – على نبينا وآله وعليه السلام – فرجعوا؛ وقال الجبائيّ : روي أنّ رسول الله على سأله قوم أن يجعل لهم ذات أنواط كما كان للمشركين ذات أنواط، وهي شجرة كانوا يعبدونها ويعلّقون عليها التمر وغيره من المأكولات كما سألوا موسى : اجعل لنا إلها<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَدَ كَثِيرٌ مِنَ أَهْـلِ ٱلْكِنَنِ ﴾ نزلت الآية في حيّي بن أخطب وأخيه أبي ياسر بن أخطب وقد دخلا على النبي ﷺ حين قدم المدينة، فلمّا خرجا قيل لحييّ : أهو نبيّ ؟ فقال : هو هو، فقيل : ما له عندك؟ قال : العداوة إلى الموت، وهو الّذي نقض العهد وأثار الحرب يوم الأحزاب، عن ابن عبّاس ؟ وقيل : نزلت في كعب بن الأشرف، عن الزهريّ ؟ وقيل : في جماعة من اليهود، عن الحسن<sup>(٤)</sup>. وفي قوله : ﴿وَقَالَتِ ٱلَبُهُودُ لَيْسَتِ التَمكرَىٰ عَلَ شَيْءٍ ﴾ قال ابن عبّاس : إنّه لمّا قدم وفد نجران من النصارى على رسول الله أتتهم أحبار اليهود فتنازعوا عند رسول الله ، فقال رافع بن حرملة : ما أنتم على شيء – وجحد

- مجمع البيان، ج ۱ ص ۳۱۵.
   مجمع البيان، ج ۱ ص ۳۳۵.
- (۳) مجمع البيان، ج ۱ ص ٣٤٤.
  (٤) مجمع البيان، ج ۱ ص ٣٤٧.

نبوّة عيسى وكفر بالإنجيل – فقال رجل من أهل نجران: ليست اليهود على شيء – وجحد نبوّة موسى وكفر بالتوراة – فأنزل الله تعالى هذه الآية. والّذين لا يعلمون: مشركو العرب قالوا لمحمّد ﷺ وأصحابه إنّهم ليسوا على شيء، أو قالوا: إنّ جميع الأنبياء وأممهم لم يكونوا على شيء<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَقَالُوا أَتَخْذَ اللَّهُ وَلَدَأَكَهِ نزلت في النصارى حيث قالوا : المسبح ابن الله، أو فيهم وفي مشركي العرب حيث قالوا : الملائكة بنات الله ﴿ سُبَحَنَةُمُ تنزيهاً له عن اتّخاذ الولد وعن القبائح والصفات الّتي لا تليق به ﴿ بَل لَمُوْ مَا فِي النَّسَكُوَنِ وَٱلأَزْعِنَّ مَلكاً، والولد لا يكون ملكاً للأب، لأنّ البنوّة والملك لا يجتمعان، أو فعلاً، والفعل لا يكون من جنس الفاعل، والولد لا يكون إلاّ من جنس أبيه<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ﴾ هم النصارى، عن مجاهد؛ واليهود، عن ابن عبّاس؛ ومشركو العرب، عن الحسن وقتادة؛ وهو الأقرب ﴿أَوْ تَأْتِينَآ ءَايَةٌ﴾ أي موافقة لدعوتنا ﴿قَدْ بَيَّنَا الْآيَنتِ لِعَوْمِ يُوقِنُونَ﴾ أى فيما ظهر من الآيات الباهرات الدالة على صدقه كفاية لمن ترك التعنّت والعناد، ولو علم الله في إظهار ما اقترحوه مصلحة لأظهرها<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا ﴾ عن ابن عبّاس أنّ عبد الله بن صوريا وكعب بن الأشرف ومالك بن الصيف وجماعة من اليهود ونصارى أهل نجران خاصموا أهل الإسلام كلّ فرقة تزعم أنّها أحقّ بدين الله من غيرها ، فقالت اليهود : نبيّنا موسى أفضل الأنبياء، وكتابنا التوراة أفضل الكتب ؛ وقالت النصارى : نبيّنا عيسى أفضل الأنبياء، وكتابنا الإنجيل أفضل الكتب ، وكلّ فريق منهما قالوا للمؤمنين : كونوا على ديننا ، فأنزل الله هذه الآية ؛ وقالت النصارى مثل قال لرسول الله يشيى : ما الهدى إلاّ ما نحن عليه فاتّبعنا يا محمّد تهتد ؛ وقالت النصارى مثل

وفي قوله تعالى: ﴿وَإِذَا فِيلَ لَمُهُمُ انَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ﴾ عن ابن عبّاس قال: دعا النبي ﷺ اليهود إلى الإسلام فقالوا: ﴿بَلْ نَنَبَعُ مَا وَجَدَنَا عَلَيْهِ مَابَآءَنَآً﴾ فهم كانوا أعلم منّا فنزلت هذه الآية؛ وفي رواية الضحّاك عنه أنّها نزلت في كفّار قريش<sup>(ه)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَثِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ﴾ قال الحسن: نزلت في المنافقين، وقال السديّ: نزلت في الأخنس بن شريق، كان يظهر الجميل بالنبيّ ﷺ والمحبّة له والرغبة في دينه ويبطن خلاف ذلك. وروي عن الصادق ﷺ أنّ المراد بالحرث في هذا الموضع الدين وبالنسل الناس<sup>(1)</sup>.

(٤) مجمع اليان، ج ١ ص ٤٠٢.

- مجمع البيان، ج ١ ص ٣٥٢.
   مجمع البيان، ج ١ ص ٣٥٢.
  - (٣) مجمع البيان، ج ١ ص ٣٦٥.
  - (٥) مجمع البيان، ج ١ ص ٤٧٠. (٦) مجمع البيان، ج ٢ ص ٥٥.

٣٣

وفي قوله : فيتَعَوَّنَ إِنَّ كِنَبُ أَقَوْ لِيَحَكُمُ بَيْنَهُمْ فَ أِي في نبوّة النبيّ عَنَى أو في أمر إبراهيم وأنَّ دينه الإسلام، أو في أمر الرجم، فقد روي عن ابن عبّاس أنَّ رجلاً وامرأة من أهل خيبر زنيا وكانا من ذوي شرف فيهم وكان في كتابهم الرجم فكرهوا رجمهما لشرفهما، ورجوا أن يكون عند رسول الله عنى رخصة في أمرهما، فرفعوا أمرهما إلى رسول الله عنى فحكم عليهما بالرجم، فقال له النعمان بن أوفى وبحري بن عمرو (نجر بن عمرو خ ل) جُرت عليهما يا محمّد ليس عليهما الرجم، فقال لهم رسول الله عنى : بيني وبينكما التوراة، قالوا : قد أنصفتنا، قال : فمن أعلمكم بالتوراة؟ قال : رجل أعور يسكن فذك يقال له ابن صوريا، فأرسلوا إليه فقدم المدينة وكان جبرئيل قد وصفه لرسول الله عنى، فقال له رسول الله عنيه: أنت ابن صوريا؟ قال : نعم، قال : أنت أعلم اليهود؟ قال : كذلك يزعمون، قال فدعا رسول الله عقدم المدينة وكان جبرئيل قد وصفه لرسول الله عنيه، فقال له رسول الله عنيه: أنت ابن صوريا؟ قال : نعم، قال : أنت أعلم اليهود؟ قال : كذلك يزعمون، قال الرجم وضع كفّه عليها وقرأ ما بعدها، فقال ابن سلام : يا رسول الله قد ما أتى على آية الرجم وضع كفّه عنها، وقرأ على رسول الله عنه، وعلى اليهود بأنّ المحصن والمحصنة إذا زنيا وقامت عليهما البينة رجما، فقال ابن سلام : يا رسول الله قد جاوزها، وقام إلى أن صوريا ورفع كفّه عنها، وقرأ على رسول الله ينه وعلى اليهود بأنّ المحصن والمحصنة إذا زنيا وقامت عليهما البينة رجما، وإن كانت المرأة حبلى انتظر بها حتى تضع ما في بطنها ؟ إذا زنيا وقامت عليهما البينة رجما، فعن النوا له ينهو وعلى اليهود بأنّ المحصن والمحصنة إذا زنيا وقامت عليهما البينة رجما، وإن كانت المرأة حبلى انتظر بها حتى تضع ما في بطنها ؟

وفي قوله: ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ ٱللَّوَ﴾ قيل نزلت في وفد نجران: العاقب والسيّد ومن معهما قالوا لرسول الله ﷺ: هل رأيت ولداً من غير ذكر؟ فنزلت ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ ﴾ الآيات فقرأها عليهم، عن ابن عبّاس وقتادة والحسن<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ ٱلْكِنَٰبِ تَمَالَوْا ﴾ نزلت في نصارى نجران؛ وقيل: في يهود المدينة، وقد رواه أصحابنا أيضاً؛ وقيل: في الفريقين من أهل الكتاب<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : هُوَلا يَتَخِذ بَعْنُمَنَا بَعْظَ أَرْبَابَا مِن دُونِ اللَّوْكِ أي لا يتخذ بعضنا عيسى ربّاً، أو لا يتخذ الأحبار أرباباً بأن يطيعوهم طاعة الأرباب؛ وروي عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال : ما عبدوهم من دون الله، ولكن حرّموا لهم حلالاً، وأحلّوا لهم حراماً، فكان ذلك اتّخاذهم أرباباً من دون الله<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله: ﴿يَتَأَهْلَ ٱلْعَكِنَكِ لِمَ تُحَاَجُونَ ﴾ قال ابن عبّاس وغيره: إنّ أحبار اليهود ونصارى نجران اجتمعوا عند رسول الله فتنازعوا في إبراهيم فقالت اليهود: ما كان إبراهيم إلاَ يهوديّاً، وقالت النصارى: ما كان إلاَ نصرانيّاً، فنزلت<sup>(ه)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَقَالَت ظُآبِهَةٌ ﴾ قال الحسن والسدّيِّ: تواطأ أحد عشر رجلاً من أحبار يهود

- مجمع البيان، ج ٢ ص ٢٦٥.
   مجمع البيان، ج ٢ ص ٢٦٩.
  - (٣) (٥) مجمع اليان، ج ٢ ص ٣١٤-٣١٦.

خيبر وقرى عرنية وقال بعضهم لبعض: ادخلوا في دين محمّد أوّل النهار باللّسان دون الاعتقاد، واكفروا به آخر النهار، وقولوا : إنّا نظرنا في كتبنا وشاورنا علماءنا فوجدنا محمّداً ليس بذلك وظهر لنا كذبه وبطلان دينه، فإذا فعلتم ذلك شكّ أصحابه في دينهم وقالوا : إنّهم أهل الكتاب وهم أعلم به منّا فيرجعون عن دينه إلى دينكم؛ وقال مجاهد ومقاتل والكلبتي : كان هذا في شأن القبلة لمّا حوّلت إلى الكعبة وصلّوا شقّ ذلك على اليهود فقال كعب بن الأشرف لأصحابه : آمنوا بما أنزل على محمّد من أمر الكعبة وصلّوا إليها وجه النهار، وارجعوا إلى قبلتكم آخره لعلّهم يشكّون<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَمِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَنِ﴾ عن ابن عبّاس قال : يعني بقوله : ﴿مَنْ إِن تَأْمَنَهُ بِقِنِطَارِ يُؤَدِّو إِلَيْكَ﴾ عبدالله بن سلام، أودعه رجل ألفاً ومائتي أوقية من ذهب فأدّاه إليه، وبالآخر فنحاص ابن عازوراء، وذلك أنّ رجلاً من قريش استودعه ديناراً فخانه؛ وفي بعض التفاسير : إنّ الّذين يؤدّون الأمانة في هذه الأمّة النصارى، والّذين لا يؤدّونها اليهود<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَشْتَرُونَ بِمَهْدِ ٱللَّهِ﴾ نزلت في جماعة من أحبار اليهود : أبي رافع وكنانة ابن أبي الحقيق وحييّ بن أخطب وكعب بن الأشرف، كتموا ما في التوراة من أمر محمّد ﷺ وكتبوا بأيديهم غيره وحلفوا أنّه من عند الله لئلا تفوتهم الرئاسة وما كان لهم على اتّباعهم، عن عكرمة ؛ وقيل : نزلت في الأشعث بن قيس وخصم له في أرض قام ليحلف عند رسول الله ﷺ فلمّا نزلت الآية نكل الأشعث واعترف بالحقّ وردّ الأرض<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَإِنَّ مِنْهُمَر لَفَرِيقًا﴾ قيل: نزلت في جماعة من أحبار اليهود كتبوا بأيديهم ما ليس في كتاب الله من نعت محمّد ﷺ وغيره وأضافوه إلى كتاب الله؛ وقيل: نزلت في اليهود والنصارى حرّفوا التوراة والإنجيل وضربوا كتاب الله بعضه ببعض وألحقوا به ما ليس منه، وأسقطوا منه الدين الحنيف، عن ابن عبّاص<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله : ﴿مَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾ قيل : إنّ أبا رافع القرظيّ من اليهود ورئيس وفد نجران قالا : يا محمّد أتريد أن نعبدك أو نتّخذك إلهاً؟ قال : معاذ الله أن أعبد غير الله أو آمر بعبادة غير الله ما بذلك بعثني ولا بذلك أمرني ، فنزلت ، عن ابن عبّاس وعطاء ؛ وقيل : نزلت في نصارى نجران ؛ وقيل : إنّ رجلاً قال : يا رسول الله نسلّم عليك كما يسلّم بعضنا على بعض ، أفلا نسجد لك؟ قال : لا ينبغي أن يسجد لأحد من دون الله ، ولكن أكرموا نبيّكم واعرفوا الحقّ لأهله ، فنزلت<sup>(a)</sup> .

وفي قوله تعالى : ﴿ كَيْنَ يَهْدِى اللهُ ﴾ قيل : نزلت في رجل من الأنصار يقال له الحارث بن

- (۱) مجمع البیان، ج ۲ ص ۳۲۲. (۲) مجمع البیان، ج ۲ ص ۳۲۵.
- (۳) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۲۷. (٤) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۲۹.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٣١.

سويد بن الصامت وكان قتل المحذر بن زياد البلويّ غدراً وهرب وارتدّ عن الإسلام ولحق بمكّة ثمّ ندم فأرسل إلى قومه أن يسألوا رسول الله يُثْنَى هل لي من توبة؟ فسألوا فنزلت الآيات إلى قوله: ﴿ إِلَّا الَذِينَ تَابُواَ فَحَمَلُهَا إليه رجل من قومه، فقال: إنّي لأعلم أنّك لصدوق، وأنّ رسول الله لأصدق منك، وأنّ الله تعالى أصدق الثلاثة، ورجع إلى المدينة وتاب وحسن إسلامه، وهو المرويُّ عن أبي عبد الله التي ؟ وقيل: نزلت في أهل الكتاب الذين كانوا يؤمنون بالنبيّ عَنْنَ قبل مبعثه ثمَّ كفروا بعد البعث حسداً وبغياً<sup>(1)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿ كُلُّ ٱلطَّمَامِ كَانَ حِلَاكَهِ أَنكر اليهود تحليل النبيّ ﷺ لحوم الإبل فقال ﷺ : كلّ ذلك كان حلاً لإبراهيم ﷺ ، فقالت اليهود : كلّ شيء نحرّمه فإنّه كان محرّماً على نوح وإبراهيم وهلمَّ جرًّا حتّى انتهى إلينا، فنزلت<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿لِمَ تَمُمُدُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ قيل: إنَّهم كانوا يغرون بين الأوس والخزرج يذكّرونهم الحروب الَّتي كانت بينهم في الجاهليّة حتّى تدخلهم الحميّة والعصبيّة فينسلخوا عن الدين فهي في اليهود خاصّة؛ وقيل: في اليهود والنصارى، ومعناها: لمَ تصدّون بالتكذيب بالنبيّ وأنّ صفته ليست في كتبكم<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿لَن يَفُرُّوكُمْ إِلَّا أَذَكَ ﴾ قال مقاتل: إنَّ رؤوس اليهود مثل كعب بن الأشرف وأبي رافع وأبي ياسر وكنانة وابن صوريا عمدوا إلى مؤمنيهم كعبدالله بن سلام وأصحابه فأنبوهم على إسلامهم، فنزلت<sup>(3)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿لَيْسُوا سَوَآهُ﴾ قيل: لمّا أسلم عبد الله بن سلام وجماعة قالت أحبار اليهود: ما آمن بمحمّد إلاّ أشرارنا فنزلت، عن ابن عبّاس وغيره؛ وقيل: نزلت في أربعين من أهل نجران، واثنين وثلاثين من الحبشة، وثمانية من الروم كانوا على عهد عيسى فصدّقوا محمّداً عَنْشِي ، عن عطاء<sup>(ه)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿لَقَدَ سَمِيعَ اللَّهُ ﴾ لمّا نزل ﴿مَن ذَا الَّذِي يُقَرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا﴾ قالت اليهود: إنَّ الله فقير يستقرض منّا ونحن أغنياء، قائله حيّ بن أخطب، عن الحسن ومجاهد؛ وقيل: كتب النبيّ عنهي مع أبي بكر إلى يهود بني قينقاع يدعوهم إلى إقامة الصلاة وإيتاء الزكاة وأن يقرضوا الله قرضاً حسناً؛ فدخل أبو بكر بيت مدارستهم فوجد ناساً كثيراً منهم اجتمعوا إلى رجل منهم يقال له فنحاص بن عازوراء فدعاهم إلى الإسلام والزكاة والصلاة، فقال فنحاص: إن كان ما تقول حقاً فإنّ الله إذاً لفقيرٌ ونحن أغنياء، ولو كان غنياً لما ستقرضنا

- (1) مجمع البيان، ج ۲ ص ۲۳۸.
- (۳) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۵۲. (٤) (٥) مجمع البيان، ج ۲ ص ٣٦٥-٣٦٦.

(٢) مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٤٤.

(٦) مجمع البيان، ج ٢ ص ٤٦٠.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

وفي قوله تعالى: ﴿ أَلَذِينَ قَالُوا إِنَّ آلَةَ عَهِدَ إِلَيْنَا ﴾ قيل: نزلت في جماعة من اليهود منهم كعب بن الأشرف ومالك بن الصيف ووهب بن يهودا وفنحاص بن عازوراء قالوا: يا محمّد إنّ الله عهد إلينا في التوراة أن لا نؤمن لرسول حتّى يأتينا بقربان تأكله النار، فإن زعمت أنّ الله بعثك إلينا فجننا به لنصدّقك، فأنزل هذه الآية، عن الكلبيّ ؛ وقيل: إنّ الله أمر بني إسرائيل في التوراة: من جاءكم يزعم أنّه نبيّ فلا تصدّقوه حتّى يأتي بقربان تأكله النار، فإن زعمت يأتيكم المسيح ومحمّد يُنْشَى ، فإذا أتياكم فأمنوا بهما بغير قربان في تمربان تأكله النار حتّى مكدوفينَ هذا تكذيب لهم في قولهم، ودلالة على عنادهم وعلى أنَّ النبيّ على أن أله عذرهم بالقربان المتقبّل كما أرادوا لم يؤمنوا به كما لم يؤمنوا آباؤهم، وإنّما لم يقطع الله عذرهم لعلمه سبحانه بأنّ في الإتيان به مفسدة لهم، والمعجزات تابعة للمصالح، وكان ذلك اقتراح في الأدلّة على الله، والذي يلزم في ذلك أن يزيح علّتهم بنصب الأدلة فقط<sup>(1)</sup>

وفي قوله تعالى: ﴿أَثَرَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُواً﴾ نزلت في رفاعة بن زيد بن السائب ومالك بن دخشم كانا إذا تكلّم رسول الله ﷺ لويا بلسانهما وعاباه، عن ابن عبّاس<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ يُزَكُّونَ أَنْعُسَهُمْ ﴾ قيل: نزلت في رجال من اليهود أتوا بأطفالهم إلى النبي ﷺ فقالوا: هل على هؤلاء من ذنب؟ قال: لا فقالوا: فوالله ما نحن إلاّ كهيئتهم، ما عملناه بالنهار كفر عنّا باللّيل وما عملناه باللّيل كفر عنّا بالنهار، فكذّبهم الله تعالى؛ وقيل نزلت في اليهود والنصارى حين قالوا: نحن أبناء الله وأحبّاؤه، وقالوا: لن يدخل الجنّة إلاّ من كان هوداً أو نصارى، وهو المرويّ عن أبي جعفر عليي (<sup>٣)</sup>

وفي قوله: ﴿ أَلَّرَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكَ أُوتُوا نَسِيبًا ﴾ قيل: كان أبو برزة كاهناً في الجاهليّة فسافر إليه ناس ممّن أسلم فنزلت؛ وقيل: إنّ كعب بن الأشرف خرج في سبعين راكباً من اليهود إلى مكّة بعد وقعة أحد ليحالفوا قريشاً على رسول الله عنه فينقضوا العهد الذي كان بينهم وبين رسول الله عنه ، فنزل كعب على أبي سفيان فأحسن مثواه ونزلت اليهود في دور قريش فقال أهل مكّة: إنّكم أهل كتاب ومحمّد صاحب الكتاب فلا تأمن أن يكون هذا مكراً منكم، فإن أردت أن نخرج معك فاسجد لهذين الصنمين وآمن بهما ففعل ، فذلك قوله : ﴿يُؤْمِنُونَ بِالْجِبْتِ وَالطَّنُوْتِ ﴾ ثمّ قال كعب : يا أهل مكة ليجيء منكم ثلاثون ومنّا ثلاثون نلصق أكبادنا بالكعب فتعاهد ربَّ البيت لنجهدن على قتال محمّد، ففعلوا ذلك. فلمّا فرغوا قال أبو سفيان لكعب : إنّك امرق تقرأ الكتاب وتعلم ونحن أُميّون لا نعلم ، فأيّنا أهدى طريقاً وأقرب إلى الحق : نحن فم محمّد؟ قال كعب : اعرضوا عليّ دينكم ، فقال أبو سفيان : نحن منحر منهما فرغوا ومنّا ثلاثون نلصق أكبادنا بالكعبة ونقا عمر محمّد على قتال محمّد، فنعلوا ذلك. فلما فرغوا قال أبو سفيان لكعب : إنّك امرق تقرأ الكتاب وتعلم ونحن أُميّون لا نعلم ، فأيّنا أهدى طريقاً وأقرب إلى الحق : نحن أم محمّد؟ قال كعب : اعرضوا عليّ دينكم ، فقال أبو سفيان : نحن ننحر للحجيج الكوماء ، ونصل المرق تقرأ الكتاب وتعلم ونحن أُميّون لا نعلم ، فأيّنا أهدى طريقاً وأقرب إلى الحق : نحن محمّد؟ قال كعب : اعرضوا عليّ دينكم ، فقال أبو سفيان : نحن ننحر للحجيج الكوماء ، ونسقيهم الماء ، ونقري الضيف ، ونفك العاني ، ونصل الرحم ، ونعمر بيت ربّنا ، ونطوف

- (۱) مجمع اليان، ج ۲ ص ٤٦٢. (۲) مجمع اليان، ج ۳ ص ۹۵.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٣ ص ١٠٤.

به، ونحن أهل الحرم؛ ومحمّد فارق دين آبائه، وقطع الرحم، وفارق الحرم، وديننا القديم، ودين محمّد الحديث؛ فقال كعب: أنتم والله أهدى سبيلاً ممّا عليه محمّد ﷺ فنزلت<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ يَرْعُمُونَ﴾ كان بين رجل من اليهود ورجل من المنافقين خصومة؛ فقال اليهوديّ: أخاصم إلى محمد - لأنّه علم أنّه لا يقبل الرشوة ولا يجور في الحكم - وقال المنافق: لا بل بيني وبينك كعب بن الأشرف - لأنّه علم أنّه يأخذ الرشوة -فنزلت؛ فالطاغوت هو كعب بن الأشرف. وقيل: إنّه كاهن من جهينة أراد المنافق أن يتحاكم إليه؛ وقيل: أراد به ما كانوا يتحاكمون فيه إلى الأوثان بضرب القداح؛ وعن الباقر والصادق ﷺ أنّ المعنيَّ به كلّ من يتحاكم إليه معن يحكم بغير الحقّ".

وفي قوله: ﴿لَوَجَدُوا فِيهِ أَخَلِنَكْنَا صَحَيْبِكَا﴾ أي تناقضاً من جهة حقّ وباطل، أو اختلافاً في الإخبار عمّا يسرّون، أو من جهة بليغ ومرذول، أو تناقضاً كثيراً، وذلك أنّ كلام البشر إذا طال وتضمّن من المعاني ما تضمّنه القرآن لم يخل من التناقض في المعاني والاختلاف في اللّفظ، وكلّ هذا منفيّ عن كتاب الله<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿إِن يَدْعُونَ مِن دُونِهِ إِلَّا إِنَّنَاكَهُ فِيه أَقُوالَ: أحدها: إِلاَّ أَوثَاناً، وكَانُوا يسمّون الأوثان باسم الإناث: اللّات والعزّى ومنات الثالثة الأخرى وأشاف<sup>(٤)</sup> ونائلة، عن أبي مالك والسدّيّ ومجاهد وابن زيد، وذكره أبو حمزة الثماليّ في تفسيره قال: كان في كلّ واحدة منهنّ شيطانة أنثى تتراءى للسدنة وتكلّمهم، وذلك من صنيع إبليس وهو الشيطان الّذي ذكره الله فقال: لعنه الله. قالوا: واللّات كان اسماً لصخرة والعزّى كان اسماً لشجرة إلاً [أنهم] نقلوهما إلى الوثن وجعلوهما علماً عليهما؛ وقيل: العزّى تأنيث الأخرى لفظة «الله» وقال الحسن: كان لكلّ حيّ من العرب وثن يسمّونه باسم الأثنى.

وثانيها: أنّ المراد: إلاّ مواتاً، عن ابن عبّاس والحسن وقتادة، فالمعنى: ما يعبدون من دون الله إلاّ جماداً ومواتاً لا يعقل ولا ينطق ولا يضرّ ولا ينفع، فدلّ ذلك على غاية جهلهم وضلالهم، وسمّاها إناثاً لاعتقاد مشركي العرب الأنوثة في كلّ ما اتّضعت منزلته، ولأنّ الإناث من كلّ جنس أرذله؛ وقال الزجّاج: لأنّ الموات يخبر عنها بلفظ التأنيث تقول: الأحجار تعجبني، ويجوز أن يكون سمّاها إناثاً لضعفها وقلّة خيرها وعدم نصرتها.

وثالثها : أنَّ المعنى : إلاَّ ملائكة لأنَّهم كانوا يزعمون أنَّ الملائكة بنات الله وكانوا يعبدون الملائكة ﴿وَإِن يَدْعُونَ إِلَّا شَيَطَنَا مَرِيدًا﴾ أي مارداً شديداً في كفره وعصيانه، متمادياً في شركه وطغيانه.

يُسأل عن هذا فيقال: كيف نفى في أوّل الكلام عبادتهم لغير الإناث، ثمّ أثبت في آخره

- (۱) مجمع البيان، ج ۳ ص ١٠٦. (۲) مجمع البيان، ج ۳ ص ١١٦.
- (٣) مجمع البيان، ج ٣ ص ١٤٢.
  (٤) الصحيح إساف كما في المصدر.

عبادتهم للشيطان، فأثبت في الآخر ما نفاه في الأوّل؟ أجاب الحسن عن هذا فقال: إنَّهم لم يعبدوا إلاَّ الشيطان في الحقيقة، لأنَّ الأوثان كانت مواتاً ما دعت أحداً إلى عبادتها، بل الداعي إلى عبادتها الشيطان فأضيفت العبادة إليه؛ وقال ابن عبَّاس : كان في كلَّ من أصنامهم شيطان يدعو المشركين إلى عبادتها فلذلك حسن إضافة العبادة إليهما ؛ وقيل : ليس في الآية إثبات المنفيّ، بل ما يعبدون إلاّ الأوثان وإلاّ الشيطان ﴿لَأَيَّخِذَنَّ مِنْ عِبَادِكَ نَصِيبًا مَّفَرُوضًا﴾ أي معلوماً، وروي أنَّ النبيِّ ﷺ قال: في هذه الآية من بني آدم تسعة وتسعون في النار وواحدٌ في الجنَّة. وفي رواية أخرى: من كلَّ ألف واحد لله وسائرهم للنار ولإبليس، أوردهما أبو حمزة الثماليّ في تفسيره ﴿وَلَأُمَنِّيَنَّهُمْ ﴾ يعني طول البقاء في الدنيا ويؤثرونها على الآخرة؛ وقيل: أقول لهم: ليس وراءكم بعثٌ ولا نشورٌ ولا جنَّة وِلا نارٌ فافعلوا ما شئتم؛ وقيل: معناه: أمنّينّهم بالأهواء الباطلة الداعية إلى المعصية، وأزيّن لهم شهوات الدنيا وزهراتها ﴿وَلَاَمُرَنَّهُمْ فَلَبُنَيْكُنَّ ءَاذَاكَ ٱلْأَنْعَامِ ﴾ أي ليشقَفنَ آذانهم ؛ وقيل : ليقطعنَّ الأذن من أصلها وهو المرويّ عن أبي عبد الله ﷺ، وهذا شيء قد كان مشركو العرب يفعلونه يجدعون آذان الأنعام، ويقال: كانوا يفعلونه بالبحيرة والسائبة ﴿وَلَاَمُ نَنْهُمْ فَلَيُغَيِّرُكَ خَلَقَ ٱللَّحِ ﴾ أي دين الله، عن ابن عبَّاس وغيره وهو المرويِّ عن أبي عبد الله ﷺ؛ وقيل : أراد معنى الخصاء وكرهوا الإخصاء في البهائم؛ وقيل: إنَّه الوشم؛ وقيل: إنَّه أراد الشمس والقمر والحجارة عدلوا عن الانتفاع بها إلى عبادتها<sup>(١)</sup>.

وفي قوله : ﴿لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ ﴾ قيل : تفاخر المسلمون وأهل الكتاب فقال أهل الكتاب : نبيّنا قبل نبيّكم، وكتابنا قبل كتابكم، ونحن أولى بالله منكم، فقال المسلمون : نبيّنا خاتم النبيّين، وكتابنا يقضي على الكتب، وديننا الإسلام، فنزلت الآية، فقال أهل الكتاب : نحن وأنتم سواء فأنزل الله تعالى الآية التي بعدها : ﴿وَمَن يَعْمَلَ مِنَ الْفَكَلِحَتِ مِن ذَكَرٍ أَوَ أَنْئَى وَهُوَ مُؤْمِنُ ﴾ ففلح المسلمون؛ وقيل : لمّا قالت اليهود : ﴿غَنَ أَبَنَتَوُا اللّهِ وَأَحِبَتَوُمُ ﴾، وقال أهل الكتاب : نحن

وفي قوله: ﴿يَسْتَلُكَ أَهْلُ ٱلْكِنَٰكِ ﴾ روي أنّ كعب بن الأشرف وجماعة من اليهود قالوا: يا محمّد إن كنت نبياً فأتنا بكتاب من السماء جملة كما أتى موسى بالتوراة جملة فنزلت؛ وقيل: إنّهم سألوا أن ينزل على رجال منهم بأعيانهم كتاباً يأمرهم الله فيه بتصديقه واتّباعه؛ وروي أنّهم سألوا أن ينزل عليهم كتاباً خاصًا لهم؛ قال الحسن: إنّما سألوا ذلك للتعنّت والتحكّم في طلب المعجزة، لا لظهور الحقّ، ولو سألوه ذلك استرشاداً لا عناداً لأعطاهم الله ذلك<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٣ ص ١٩٣.
   مجمع اليان، ج ٣ ص ١٩٢.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٣ ص ٢٢٨.

وفي قوله: ﴿ فَبِظُلْمِرٍ مِّنَ ٱلَّذِينَ هَادُواْ حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبَنَتٍ أُحِلَتَ لَمُتَهَى أي كانت حلالاً لهم قبل ذلك، فلمّا فعلوا ما فعلوا اقتضت المصلحة تحريم هذه الأشياء عليهم وهي ما بيّن في قوله سبحانه: ﴿ وَعَلَ ٱلَذِينَ هَـادُواْ حَرَّمَنَا كُلَّ ذِى ظُلُمَرْكِ الآية<sup>(1)</sup>.

وفي قوله تعالى : ﴿ يَتَأَهَلَ ٱلْكِنَدِي قَبَلَ : إِنَّه خطاب لليهود والنصارى لأنّ النصارى غلت في المسيح فقالوا : هو ابن الله، وبعضهم قال : هو الله، وبعضهم قال : هو ثالث ثلاثة : الأب، والابن، وروح القدس ؛ واليهود غلت فيه حتّى قالوا : ولد لغير رشدة، فالغلة لازم للفريقين ؛ وقيل : للنصارى خاصّة ﴿ وَلَا تَقُولُوا تَلَنَّهُ ﴾ هذا خطاب للنصارى، أي لا تقولوا : آلهتنا ثلاثة ؛ وقيل : هذا لا يصحّ لأنّ النصارى لم يقولوا بثلاثة آلهة، ولكنّهم يقولون : إله واحد ثلاثة أقانيم : أب وابن وروح القدس، ومعناه : لا تقولوا : الله ثلاثة، وقد شبّهوا وواحد ثلاثة أقانيم : أب وابن وروح القدس، ومعناه : لا تقولوا : الله ثلاثة، وقد شبّهوا واحد ثلاثة أقانيم : أب وابن وروح القدس، ومعناه : لا تقولوا : الله ثلاثة، وقد شبّهوا واحد ثلاثة أقانيم : أب وابن وروح القدس، ومعناه : لا تقولوا : الله ثلاثة ألياء : دهن وقطن واحد ثلاثة أقانيم : أب وابن وروح القدس، ومعناه : لا تقولوا : الله ثلاثة، وقد شبّهوا واحد أنه شيء واحد ثلاثة أقانيم بقولنا : سراج واحد، ثمّ نقول : إنه ثلاثة أشياء : دهن وقطن واله واحد أنّه شيء واحد، بل هو أشياء على الحقيقة ، وكذلك الشمس، كما تقول : عشرة واحدة، وإنسان واحد، ودار واحدة، وإنّما هي أشياء متغايرة ؛ فإن قالوا : إنّه شيء واحدًا واحدة، وإنسان واحد ، ودار واحدة ، وإنّما هي أشياء متغايرة ؛ فإن قالوا : إنّ الله شيء واحدًا واله واحدً حقيقة فقولهم : ثلاثة متناقضة ، وإذ قالوا : إنّه في الحقيقة أشياء كما ذكرناه فقد تركوا القول بالتوحيد والتحقوا بالمشبّهة ، وإلاً فلا واسطة بين الأمرين انتهى<sup>(٢)</sup>

وقال الرازيّ في تفسيره: المعنى: لا تقولوا: إنّ الله سبحانه واحدٌ بالجوهر ثلاثة بالأقانيم. واعلم أنّ مذهب النّصارى مجهول جدًّا، والّذي يتحصّل منهم أنّهم أثبتوا ذاتاً موصوفاً بصفات ثلاثة، إلاّ أنّهم وإن سمّوا تلك الصفات بأنّها صفات فهي في الحقيقة ذوات، بدليل أنّهم يجوّزون عليها الحلول في عيسى وفي مريم، ولولا أنّها ذوات قائمة بأنفسها لمّا جوّزوا عليها أن يحلّ في الغير وأن يفارق ذاتاً إلى أخرى، فهم وإن كانوا يستونها بالصفات إلا أنّهم في الحقيقة يثبتون ذواتاً متعدّدة قائمةً بأنفسها، وذلك محض الكفر.

ثم قال: اختلفوا في تعيين المبتدأ لقوله: ﴿ نَلَنَهُمُ على أقوال: الأوّل: ما ذكرناه، أي ولا تقولوا: الأقانيم ثلاثة؛ الثاني: قال الزجّاج: ولا تقولوا: آلهتنا ثلاثة، وذلك لأنّ القرآن يدلّ على أنّ النصارى يقولون: إنّ الله والمسيح ومريم ثلاثة آلهة، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿ مَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱغَنِدُونِ وَأَبْىَ إِلَىٰهَةٍنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ الثالث: قال الفرّاء: ولا تقولوا هم ثلاثة كقوله: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنَمُتُهُ وذلك لأنّ ذكر عيسى ومريم مع الله بهذه العبارة يوهم كونهما إلهين. وبالجملة فلا نرى مذهباً في الدنيا أشد ركاكة وبعداً عن العقل من مذهب النصارى<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٣ ص ٢٣٨.
   مجمع اليان، ج ٣ ص ٢٤٧.
  - (۳) تفسير الرازي، ج ۱۱ المجلد الثالث ص ۲۷۱.

وقال الطبرسيّ تظنَّهُ في قوله تعالى: ﴿فَأَغَرْبَنَا بَيْنَهُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَغْضَاءَ ﴾: أي بين اليهود والنصارى؛ وقيل: المرادبين أصناف النصارى خاصّة لأهوائهم المختلفة في الدين، وذلك أنّ النسطوريّة قالت: إنّ عيسى ابن الله، واليعقوبيّة: إنّ الله هو المسيح بن مريم، والملكانيّة وهم الروم قالوا: إنّ الله ثالث ثلاثة: الله، وعيسى، ومريم<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : فَضَنُ أَبْنَكُوا اللَّهِ ﴾: قيل : إنّ اليهود قالوا : نحن في القرب من الله بمنزلة الابن من أبيه، والنصارى كما قالوا : المسيح ابن الله جعلوا نفوسهم أبناء الله وأحبّاءه لأنّهم تأوّلوا ما في الإنجيل من قول المسيح : «أذهب إلى أبي وأبيكم» عن الحسن ؛ وقيل : إنّ جماعة من اليهود منهم : كعب بن الأشرف، وكعب بن أسيد، وزيد بن التابوه وغيرهم قالوا لنبيّ الله حين حذَّرهم بنقمات الله وعقوباته : لا تخوّفنا فإنا أبناء الله وأحبّاؤه، وإن غضب علينا فإنّما يخضب كغضب الرجل على ولده، يعني أنّه يزول عن قريب، عن ابن عبّاس ؛ وقيل : إنّه لمّا قال قوم : إنّ المسيح ابن الله أجرى ذلك على جميعهم كما تقول العرب : هذيل شعراء، أي فيهم شعراء<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَقَالَتِ آلَيُهُودُ يَدُ اللَّهِ مَعْلُولَةً ﴾ أي مقبوضة عن العطاء، ممسكة عن الرزق فنسبوه إلى البخل، عن ابن عبّاس وغيره، قالوا : إنّ الله كان قد بسط على اليهود حتّى كانوا من أكثر الناس مالاً، وأخصبهم ناحيةً، فلمّا عصوا الله في محمّد تشكر وكذّيوه كفّ الله عنهم ما بسط عليهم من السعة فقال عند ذلك فنحاص بن عازوراء: ﴿ يَدُ اللَّهِ مَعْلُولَةً ﴾ ولم يقل : إلى عنقه. قال أهل المعاني : إنما قال فنحاص ولم ينهه الآخرون ورضوا بقوله فأشركهم الله في ذلك، وقيل معناه: يد الله مكفوفةً عن عذابنا، فليس يعذّبنا إلاّ بما يبرّ به قسمه قدر ما عبد آباؤنا العجل؛ وقيل ذلك، المعاني : إنها قال فنحاص ولم ينهه الآخرون ورضوا بقوله فأشركهم الله في ذلك، وقيل معناه: يد الله مكفوفةً عن عذابنا، فليس يعذّبنا إلاّ بما يبرّ به قسمه قدر ما عبد آباؤنا العجل؛ وقيل ذلك، وقيل الله مكفوفةً عن عذابنا، فليس يعذّبنا إلاّ بما يبرّ به قسمه قدر ما عبد آباؤنا وقيل معناه: يد الله مكفوفةً عن عذابنا، فليس يعذّبنا إلاّ بما يبرّ به قسمه قدر ما عبد آباؤنا العجل؛ وقيل أنه استفهام وتقديره: أيد الله مغلولة عنّا حيث قتر المعيشة علينا؟ وقال أبو والتكذيب لهم، ويجوز أن يكون اليهود قالوا قولاً واعتقدوا مذهباً يؤدّي إلى أنّ الله تعالى والتكذيب لهم، ويجوز أن يكونوا قالوا ذلك على وجه الهزء من حيث لم يوسّع على والتكذيب لهم، ويجوز أن يكونوا قالوا ذلك على وجه الهزه من حيث لم يوسّع على ويتخذون العجل إلها أن يقولوا: إنّ الله يبخل تارة ويجود أخرى؛ وقال الحسن بن علي ويتخذون العجل إلها أن يقولوا: إنّ الله يبخل تارة ويجود أخرى؛ وقال الحسن بن علي المغربيّ: حدّلني بعض اليهود بمصر أنّ طائفة منهم قال ذلك".

**أقول:** قال الرازيّ : لعلّه كان فيهم من كان على مذهب الفلسفة؛ وهو أنَّ الله تعالى موجب لذاته وأنّ حدوث الحوادث عنه لا يمكن إلاّ على نهج واحد وسنن واحد وأنّه تعالى غير قادر

- (۱) مجمع البيان، ج ٣ ص ٢٩٩. (۲) مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٠٤.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٧٧.

على إحداث الحوادث على غير الوجوه الّتي عليها يقع ، فعبّروا عن عدم الاقتدار على التغيير والتبديل بغلّ اليد<sup>(۱)</sup> .

وقال الطبرسيّ يظلفه في قوله: ﴿غُلَّتَ آيَدِيهِمَ﴾: فيه أقوال: أحدها: أنّه على سبيل الإخبار، أي غلّت أيديهم في جهنّم. وثانيها: أن يكون خرج مخرج الدعاء كما يقال: قاتله الله. وثالثها: أنّ معناه: جعلوا بخلاء وألزموا البخل فهم أبخل قوم، فلم يُلق يهوديٌّ أبداً غير لئيم بخيل<sup>(٢)</sup>.

لأمَّمَا أَوَقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأُهَا ٱللَّهُ أي لحرب محمَّد عَنْيَ ، وفي هذا دلالة ومعجزة، لأن الله أخبر فوافق خبره المخبر، فقد كانت اليهود أشد أهل الحجاز بأساً، وأمنعهم داراً، حتى أنّ قريشاً تعتضد بهم، والأوس والخزرج تستبق إلى محالفتهم وتتكثّر بنصرتهم، فأباد الله خضراءهم، واستأصل شافتهم، واجتت أصلهم فأجلى النبي يتنهي بني النضير وبني قينقاع، وقتل بني قريظة، وشرد أهل خيبر، وغلب على فدك، ودان أهل وادي القرى، فمحا الله سبحانه آثارهم صاغرين<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿لَقَدَ كَغَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوَّا﴾ هذا مذهب اليعقوبيّة منهم لأنّهم قالوا إنّ الله تعالى اتّحد بالمسيح اتّحاد الذات فصارا شيئاً واحداً وصار الناسوت لاهوتاً .

وقال الرازيّ : في تفسير قول النصارى : ﴿ ثَالِتُ نَلَدَنَةُ ﴾ طريقان : الأوّل : قول المفسّرين وهو أنّهم أرادوا بذلك أنَّ الله ومريم وعيسى آلهة ثلاثة . والثاني : أنّ المتكلّمين حكوا عن النصارى أنّهم يقولون : جوهر واحد ثلاثة أقانيم : أب، وابن، وروح القدس، وهذه الثلاثة إله واحد، كما أنّ الشمس اسم يتناول القرص والشعاع والحرارة، وعنوا بالأب الذات، وبالابن الكلمة، وبالروح الحياة، وأثبتوا الذات والكلمة والحياة، وقالوا : إنّ الكلمة الني هي كلام الله اختلطت بجسد عيسى اختلاط الماء بالخمر والماء باللّبن، وزعمت أنّ الأب إله، والابن إله، والروح إله، والكلّ إله واحد؛ واعلم أنَّ هذا معلوم البطلان ببديهة العقل فإنّ الثلاثة لا تكون واحداً، وألواحد لا يكون ثلاثة، ولا نرى في الدنيا مقالة أشدّ فساداً من مقالة النصارى<sup>(1)</sup>.

وقال الطبرسيّ يحلنه في قوله تعالى: ﴿تَكَرَىٰ كَثِيْرًا مِنْهُـدَ﴾ أي من اليهود ﴿يَتَوَلَوْنَ ٱلَذِينَ كَفُرُوأَ﴾ يريد كفّار مكّة، يريد بذلك كعب بن الأشرف وأصحابه حين استحاشوا المشركين على رسول الله ﷺ كما مرّ؛ وقال أبو جعفر الباقر ﷺ: يتولّون الملوك الجبّارين ويزيّنون لهم أهواءهم ليصيبوا من دنياهم<sup>(ه)</sup>.

(٤) مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٩١.

- تفسير الرازي، ج ١٢ المجلد الثالث ص ٣٩٤.
   (٢) مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٧٨.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۳ ص ۳۷۸.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٩٧.

وفي قوله تعالى : ﴿ مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةٍ ﴾ يويد : ما حرّمها أهل الجاهليّة ، والبحيرة : هي الناقة كانت إذا نتجت خمسة أبطن وكان آخرها ذكراً بحروا أذنها وامتنعوا من ركوبها ونحرها ، ولا تطرد من ماء ، ولا تمنع من مرعى ، فإذا لقيها المعيي لم يركبها ؛ وقيل : إنّهم كانوا إذا نتجت الناقة خمسة أبطن نظروا في البطن الخامس فإن كان ذكراً نحروه فأكله الرجال والنساء جميعاً ، وإن كانت أنثى شقّوا أذنها فتلك البحيرة ، ثمَّ لا يجزُّ لها وبر ، ولا إن ينتفعن اسم الله إن ذكّيت ، ولا حمل عليها ، وحرّم على النساء أن يذقن من لبنها شيئاً ، ولا أن ينتفعن بها ، وكان لبنها ومنافعها للرجال خاصة دون النساء حتى تموت ، فإذا مات السائي الرجال والنساء في أكلها ، عن ابن عبّاس ؛ وقيل : إنَّ البحيرة بنت السائية .

وَلَا سَآيَبَتَرَكُ وهي ما كانوا يسيَبونه، فإنّ الرجل إذا نذر لقدوم من سفر أو لبرء من علّة أو ما أشبه ذلك فقال : ناقتي سائمة، فكانت كالبحيرة في أن لا ينتفع بها وأن لا تحلًّا عن ماء، ولا تمنع من مرعى، عن الزجّاج وعلقمة؛ وقيل : هي الّتي تسيّب للأصنام أي تعتق لها، وكان الرجل يسيّب من ماله ما يشاء فيجيء به إلى السدنة وهم خدمة آلهتهم فيطعمون من لبنها أبناء السبيل ونحو ذلك، عن ابن عبّاس وابن مسعود؛ وقيل : إنّ السائبة هي الناقة إذا تابعت بين عشر إناث ليس فيهنّ ذكر سيّبت فلم يركبوها، ولم يجزَّوا وبرها، ولم يشرب لبنها إلا ضيف، فما نتجت بعد ذلك من أنثى شقّ أذنها ثمَّ يخلّى سبيلها مع أمّها.

وَلَا وَصِيلَةِ وَهِي فِي الْغَنْم، كانت الشاة إذا ولدت أُنثى فهي لهم، وإذا ولدت ذكراً جعلوه لآلهتهم، فإن ولدت ذكراً وأُنثى قالوا : وصلت أخاها فلم يذبحوا الذكر لآلهتهم، عن الزجّاج ؛ وقيل : كانت الشاة إذا ولدت سبعة أبطن فإن كان السابع جدياً ذبحوه لآلهتهم، ولحمه للرجال دون النساء، وإن كانت عناقاً استحيوها وكانت من عرض الغنم، وإن ولدت في البطن السابع جدياً وعناقاً قالوا : إنّ الأخت وصلت أخاها فمحرَّمة علينا فحرّما جميعاً، وكانت المنفعة واللّبن للرجال دون النساء، عن ابن مسعود ومقاتل ؛ وقيل : الوصيلة : الشاة إذا أتأمت عشر إناث في خمسة أبطن ليس فيها ذكر جعلت وصيلة، فقالوا : قد وصلت، فكان ما ولدت بعد ذلك للذكور دون الإناث، عن محمّد بن إسحاق.

< وَلَا حَامِرُ وهو الذكر من الإبل، كانت العرب إذا نتجت من صلب الفحل عشرة أبطن قالوا : قد حمى ظهره، فلا يحمل عليه، ولا يمنع من ماء، ولا من مرعى، عن ابن عبّاس وابن مسعود وغيرهما ؛ وقيل : إنّه الفحل إذا لقح ولد ولده قيل : حمى ظهره فلا يركب، عن الفرّاء .

أعلم الله سبحانه أنّه لم يحوّم من هذه الأشياء شيئاً؛ وقال المفسّرون : روي عن ابن عبّاس عن النبيّ ﷺ أنّ عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف كان قد ملك مكّة، وكان أوّل من غيّر دين إسماعيل، فاتّخذ الأصنام، ونصب الأوثان، وبحر البحيرة، وسيّب السائبة، ووصل الوصيلة، وحمى الحامي، قال رسول الله ﷺ : فلقد رأيته في النار تؤذي أهل النّار ريح

٤٣

قصبه، ويروى: يجرّ قصبه في النار<sup>(۱)</sup>. وفي قوله : ﴿ وَلَوَ نَزَلَنَا عَلَيْكَ كِنَبُكَ نزلت في النضر بن الحارث وعبدالله بن أمية ونوفل بن خويلد قالوا : يا محمّد لن نؤمن لك حتّى تأتينا بكتاب من عند الله ومعه أربعة من الملائكة يشهدون عليه أنّه من عند الله وأنّك رسوله ﴿ وَلَوَ أَنزَلَنَا مَلَكًا لَقَنِيَ الأَمُ ثُمَّ ثُمَّ لا يُظُرُونَكَ أي لما آمنوا به، فاقتضت الحكمة استئصالهم وأن لا يمهلهم ﴿ وَلَوَ جَمَلَنَهُ مَكَ<sup>ع</sup>كَ</sup> أي الرسول، أو الذي ينزل عليه ليشهد بالرسالة ﴿ لَجَمَلَنَهُ رَجُلاً بعد التجسّم بالأجسام أن يروا الملك في صورته، لأنَّ أعين الخلق تحار عن رؤية الملائكة إلاّ بعد التجسّم بالأجسام الكثيفة ﴿ وَلَلَبَسَنا عَلَيْهِم مَا يَلْسُونَكَ قال الزَجَاج : كانوا هم يلبسون على ضعفتهم في أمر النبيّ يتحقهم من اللبس مثل ما لحق ضعفتهم منهم، وهذا احتجاج عليهم بأنَّ الذي طلبوه لا يلحقهم من اللبس مثل ما لحق ضعفتهم منهم، وهذا احتجاج عليهم بأنَّ الذي طلبوه لا يزيدهم بياناً ؛ وقيل : معناه : ولو أنزلنا ملكاً لما عرفوه إلاّ بالنه ولا كان في اللبس الذي كانوا فيه، وأضاف اللبس إلى نفسه لأنّه يقع عند إنزاله الملائكة.

وفي قوله : ﴿ قُلْ أَى نَتَى أَكَرُ شَهَدَةً قَالَ الكلبيّ : أتى أهل مكّة رسول الله ﷺ فقالوا : ما وجد الله رسولاً غيرك؟ ما نرى أحداً يصدّقك فيما تقول، ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك عندهم ذكر، فأرنا من يشهد أنّك رسول الله ﷺ كما تزعم، فأنزل الله تعالى عليه هذه الآية<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿ وَمَنْ بَلَغَ﴾ في تفسير العيّاشيّ : قال أبو جعفر وأبو عبدالله ﷺ : معناه : ومن بلغ أن يكون إماماً من آل محمّدﷺ ، فهو ينذر بالقرآن كما أنذر به رسول الله ﷺ <sup>(٤)</sup>.

وفي قوله : ﴿ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَآءَهُمْ ﴾ قال أبو حمزة الثماليّ : لمّا قدم النبيّ ﷺ المدينة قال عمر لعبدالله بن سلام : إنّ الله أنزل على نبيّه أنَّ أهل الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم، فكيف هذه المعرفة؟ قال : نعرف نبيَّ الله بالنعت الّذي نعته الله إذا رأيناه فيكم، كما يعرف أحدنا ابنه إذا رآه بين الغلمان، وأيم الله الذي يحلف به ابن سلام لأنا بمحمّد أشدُّ معرفةً منّي بابني، فقال له كيف؟ قال عبد الله : عرفته بما نعته الله لنا في كتابنا فأسهد أنّه هو ، فأمّا ابني فإنّي لا أدري ما أحدثت أمّه، فقال : قد وققت وصدقت وأصبت<sup>(م)</sup>.

وفي قوله: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَعِعُ إِلَيْكَ قَبِلَ: إِنَّ نَفَراً مَن مَشْرَكَي مَكَّة منهم النضر بن الحارث وأبو سفيان بن حرب والوليد بن مغيرة وعتبة بن ربيعة وأخوه شيبة وغيرهم جلسوا إلى رسول الله ﷺ وهو يقرء القرآن، فقالوا للنضر : ما يقول محمّد؟ فقال أساطير الأوّلين مثل ما كنت أحدَّثْكم عن القرون الماضية. وأساطير الأوّلين أحاديثهم الّتي كانوا يسطرونها ؛ وقيل :

(۲) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٢.

- (۱) مجمع البيان، ج ۳ ص ٤٣١.
- (٣) (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٢. (٥) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٣.

معنى الأساطير الترِّهات والبسابس مثل حديث رستم وإسفنديار وغيره ممَّا لا فائدة فيه<sup>(١)</sup>.

وفي قوله: ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونَّ ﴾ أي ما يقولون إنّك شاعرٌ أو مجنون وأشباه ذلك ﴿فَإِنَّهُمَ لَا بُكَذِبُونَكَ﴾ قرأ نافع والكسانيّ والأعشى عن أبي بكر: «لا يكذبونك» بالتخفيف، وهو قراءة عليّ ﷺ والمرويّ عن الصادق ﷺ، والباقون بفتح الكاف والتشديد. وفيه وجوه:

أحدها : لا يكذّبونك بقلوبهم اعتقاداً، وإن كانوا يظهرون بأفواههم التكذيب عناداً، وهو قول الأكثر، ويشهدله ما رواه سلام بن مسكين عن أبي يزيد المدنيّ أنّ رسول الله عنه لقي أبا جهل فصافحه أبو جهل، فقيل له في ذلك فقال : والله إنّي لأعلم أنّه صادق، ولكنّا متى كنا تبعاً لعبد مناف؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية . وقال السديّ : التقى أخنس بن شريق وأبو جهل بن هشام فقال له : يا أبا الحكم أخبرني عن محمد عنه أصادق هو أم كاذب؟ فإنّه ليس هنا أحد غيري وغيرك يسمع كلامنا، فقال أبو جهل : ويحك والله إنّ محمّداً لصادق وما كذب قط، ولكن إذ

وثانيها : أنّ المعنى : لا يكذّبونك بحجّة، ولا يتمكّنون من إبطال ما جنت به ببرهان ويدلُّ عليه ما روي عن عليّ ﷺ أنّه كان يقرء «لا يكذبونك» ويقول : إنّ المراد بها أنّهم لا يأتون بحقّ هو أحقُّ من حقّك .

وثالثها : أنَّ المراد : لا يصادفونك كاذباً كما تقول العرب : قاتلناكم فما أجبنّاكم أي ما أصبناكم جبناء، ولا يختصّ هذا الوجه بالقراءة بالتخفيف، لأنّ أفعلت وفعّلت يجوزان في هذا الموضع، وأفعلت هو الأصل فيه.

ورابعها : أنّ المراد : لا ينسبونك إلى الكذب فيما أتيت به، لأنّك كنت عندهم أميناً صدوقاً، وإنّما يدفعون ما أتيت به ويقصدون التكذيب بآيات الله، وروي أنّ أبا جهل قال للنبيّ ﷺ : لا نتّهمك ولا نكذّبك، ولكنّنا نتّهم الّذي جنت به ونكذّبه.

وخامسها : أنَّ المراد : لا يكذَّبونك بل يكذَّبونني، فإنَّ تكذيبك راجع إليّ ولست مختصّاً به، لأنّك رسولٌ، فمن ردّ عليك فقد ردَّ عليّ<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِى ﴾ أي تطلب وتتخذ ﴿نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ أي سرباً ومسكناً في جوف الأرض ﴿أَوْ سُلَمًا ﴾ أي مصعداً ﴿فِي ٱلسَّمَآءِ فَتَأْتِيَهُم بِتَايَةُ ﴾ أي حجّة تلجئهم إلى الإيمان فافعل؛ وقيل: فتأتيهم بآية أفضل ممّا أتيناهم به فافعل ﴿إِنّمَا يَسْتَجِبُ ٱلَذِينَ يَسْمَعُونُ ﴾ أي يصغون إليك ويتفكّرون في آياتك فإنّ من لم يتفكّر ولم يستدلُّ بالآيات بمنزلة من لم يسمع ﴿وَٱلْمَوْنَ يَبْمَنُهُمُ اللَهُ ﴾ يريد: إنّ الذين لا يصغون إليك ولا يتدبّرون بمنزلة الموتى فلا يجيبون

(۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ۲۸. (۲) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٢.

إلى أن يبعثهم الله يوم القيامة . ﴿وَقَالُواْ لَوَلَا نُزِلَ عَلَيَّهِ ءَايَةٌ مِّن رَّيِّخِمَ أي ما اقترحوا عليه من مثل آيات الأولين كعصا موسى وناقة ثمود ﴿وَلَكَكَنَّ أَصَّخَرَهُمْ لَا يَعْلَمُونَكُ ما في إنزالها من وجوب الاستئصال لهم إذا لم يؤمنوا عند نزولها ، وما في الاقتصار بهم على ما أوتوه من الآيات من المصلحة<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿ هَلَ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوَّمُ ٱلْظَلِمُونَ؟﴾ أي الَّذين يكفرون بالله ويفسدون في الأرض، فإن هلك فيه مؤمنٌ أو طفلٌ فإنَّما يهلك محنةً، ويعوضه الله على ذلك أعواضاً كثيرة يصغر ذلك في جنبها<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿ هُلَ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ أي العارف بالله سبحانه العالم بدينه ، والجاهل به وبدينه ، فجعل الأعمى مثلاً للجاهل ، والبصير مثلاً للعارف بالله وبنبيّه ، وفي تفسير أهل البيت عَنَيَيَد : هل يستوي من يعلم ومن لا يعلم . وفي قوله : ﴿ ٱلَّذِينَ يَحَافُونَ أَن يُحَشَرُوا إِلَىٰ رَبِهِمْ فَي يَوله : معناه : يعلمون ، وقال البيت عَنَيْنَ يَعَافُونَ أَن يُحَشَرُوا إِلَى الصادق عَنيَنِي : أنذر بالقرآن من يوجون الوصول إلى ربّهم برغبتهم فيما عنده ، فإن القرآن شافع مشفّع<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: فيما تَسْتَعْطُونَ بِعَنْمَ قَبِل: معناه: الّذي تطلبونه من العذاب كأن يقولون: يا محمّد ائتنا بالّذي تعدنا؛ وقيل: هي الآيات الّتي اقترحوها عليه استعجلوه بها، فأعلم الله سبحانه أنّ ذلك عنده<sup>(٤)</sup>. وفي قوله: فيّن فَوَقِكُمْ كه قيل: عنى به الصيحة والحجارة والطوفان والريح فأرّ مِن تَعَتِ أَرْجُلِكُمْ كه عنى به الخسف؛ وقيل: فيّن فَوَقِكُمْ كه أي من قبل كباركم فأرّ مِن تَحَتِ أَرْجُلِكُمْ كه من سفلتكم؛ وقيل: في فَوَقِكُمْ كه السلاطين الظلمة وفي تُقَتِ أَرْجُلِكُمْ كه العبيد السوء ومن لا خير فيه وهو المرويُّ عن أبي عبد الله تشكير: فأوّ يُلِسَكُمْ شِيّعَاكه أي يخلطكم فرقاً مختلفي الأهواء لا تكونون شيعة واحدة؛ وقيل: هو أن يكلهم إلى أنفسهم ويخليهم من ألطافه بذنوبهم السالفة؛ وقيل: عنى به : يضرب بعضهم ببعض بما يلقيه بينهم من العداوة والعصبية وهو المرويّ عن أبي عبد الله تشكير: فوأن يكلهم إلى أنفسهم ويخليهم من

وفي تفسير الكلبيّ : أنّه لمّا نزلت هذه الآية قام النبيّ ﷺ فتوضّاً، وأسبغ وضوءه، ثمّ قام وصلّى فأحسن صلاته، ثمّ سأل الله سبحانه أن لا يبعث على أمّته عذاباً من فوقهم ولا من تحت أرجلهم ولا يلبسهم شيعاً ولا يذيق بعضهم بأس بعض، فنزل جبرئيل ﷺ فقال : يا محمّد إنّ الله تعالى سمع مقالتك، وأنه قد أجارهم من خصلتين، ولم يجرهم من خصلتين :

- مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٥.
   مجمع البيان، ج ٤ ص ٥٥.
- (۳) مجمع البيان، ج ٤ ص ٥٩. (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ٦٩.

أجارهم من أن يبعث عليهم عذاباً من فوقهم أو من تحت أرجلهم، ولم يجرهم من الخصلتين الأخريين، فقال على الماعية عنها بقاء أمّتي مع قتل بعضهم بعضاً؟ فقام وعاد إلى الدعاء فنزل ﴿ الّمَ ۞ أَحَسِبَ النَّاسُ؟ الآيتين فقال: لا بدّ من فتنة تبتلى بها الأمّة بعد نبيّها ليتبيّن الصادق من الكاذب، لأنّ الوحي انقطع، وبقي السيف وافتراق الكلمة إلى يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

وقال أبو جعفر ﷺ : لمّا نزل ﴿ فَلَا نَقَعُدَ بَعَدَ اللِّكَرَىٰ مَعَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ﴾ قال المسلمون : كيف نصنع إن كان كلّما استهزأ المشركون بالقرآن قمنا وتركناهم فلا ندخل إذاً المسجد الحرام ولا نطوف بالبيت الحرام، فأنزل الله تعالى : ﴿ وَمَا عَلَى ٱلَّذِينَ يَنَقُونَ مِنْ حِسَابِهِـد تِن شَيْءٍ﴾ أم بتذكيرهم وتبصيرهم ما استطاعوا<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿ كَأَلَّنِى ٱسْتَهْوَنَّهُ ٱلشَّيَطِينُ فِي ٱلأَرْضِ حَيْرَانَ﴾ استهوته من قولهم: هوى من حالق: إذا تردّى، ويشبّه به الّذي زلّ عن الطريق المستقيم؛ وقيل: استغوته الغيلان في المهامه؛ وقيل: دعته الشياطين إلى اتباع الهوى؛ وقيل: أهلكته؛ وقيل: ذهبت به ﴿ لَهُ أَصَحَبُّ يَدْعُونَهُ إِلَى ٱلْهُدَى﴾ أي إلى الطريق الواضح، يقولون له: ﴿ آفَيِّنَاً﴾ ولا يقبل منهم ولا يصير إليهم لأنّه قد تحيّر لاستيلاء الشيطان عليه<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدَرُونَهُ جاء رَجل من اليهود يقال له: مالك بن الصيف يخاصم النبي على ، فقال له النبي يلك : أنشدك بالذي أنزل التوراة على موسى أما تجد في التوراة أنّ الله سبحانه يبغض الحبر السمين؟ - وكان سميناً - فغضب وقال : والله ما أنزل الله على بشر من شيء، فقال له أصحابه : ويحك ولا موسى؟ فنزلت الآية، عن سعيد بن جبير ؟ وفي رواية أخرى عنه : إنّها نزلت في الكفّار أنكروا قدرة الله عليهم، فمن أقرَّ أنّ الله على كلّ شيء قدير فقد قدر الله حقّ قدره ؟ وقيل : نزلت في مشركي قريش ، عن مجاهد ؟ وقيل : إنّ شيء قدير فقد قدر الله حقّ قدره ؟ وقيل : نزلت في مشركي قريش ، عن مجاهد ؟ وقيل : إنّ الرجل كان فنحاص بن عازوراه وهو قائل هذه المقالة ، عن السديّ ؟ وقيل : إنّ اليهود قالت : عن ابن عبّاس ﴿ تَعَمَلُونَهُ فَرَاطِسَ ﴾ أي كتباً وصحفاً متفرّقة ، أو ذا قراطيس ، أي تودعونه إيّاها عن ابن عبّاس ﴿ تَعَمَلُونَهُ فَرَاطِسَ أي كتباً وصحفاً متفرّقة ، أو ذا قراطيس ، أي تودعونه إيّاها عن ابن عبّاس ﴿ تَعَمَلُونَهُ فَرَاطِيسَ أي يكتباً وصحفاً متفرّقة ، أو ذا قراطيس ، أي تودعونه إيّاها الرسول يشك وقيل : أن كثيراً أي تبدون بعضها وتكتمون بعضها وهو ما في الكتب من صفات الرسول يشك وقيل : هو خطابً لليهود، أي علمتم التوراة فضيّعتموه، أو خا قرام بالقران ما لم المسلمين ؛ وقيل : هو خطابً لليهود، أي علمتم التوراة فضيّعتموه ، أو علمت بالقران ما لم الموسول هو أنه أنتُر أي الله أنزل ذلك ﴿ ثُمَّ ذَرَهُمْ في خَوْضِهُمْ أي في معهم القران ما لم واللمب، وهذا الأمر على التهديد<sup>(٤)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ٧٨. (۲) مجمع البيان، ج ٤ ص ٨٠.
- (۳) مجمع البيان، ج ٤ ص ٨٥. (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٠٨.

وفي قوله: ﴿وَجَعَلُوا لِنَو شُرَكَاءَ ٱلْجِنَّ المَاد بِالْجَنَّ الْمَلَائِكَة لَاستتارَهُم عَن الأَعين ؟ وقيل : إنَّ قَرِيشاً كَانُوا يقولون : إنَّ الله صاهر الْجَنَّ فحدث بينهم الملائكة ، فالمراد الجنّ المعروف ؟ وقيل : أراد بالجنّ الشياطين ، لأنّهم أطاعوا الشيطان في عبادة الأوثان ﴿وَخَلَقَهُم ﴾ الهاء والميم عائدة عليهم ، أي جعلوا للذي خلقهم شركاء لا يخلقون ، أو على الجنّ فالمعنى : والله خالق الجنّ فكيف يكونون شركاء ؟ ويجوز أن يكون المعنى : وخلق الجنّ والإنس جميعاً ، وقيل : إنّ المراد بالآية المجوس إذ قالوا : يزدان وأهرمن وهو الشيطان عندهم ، فنسبوا خلق المؤذيات والشرور والأشياء الضارّة إلى أهرمن ، ومثلهم الثنويّة القائلون بالنور والظلمة ﴿وَخَرَقُوا لَهُ بَنِينَ وَبَنَدَينَ ﴾ أي اختلقوا وموّهوا وافتروا الكذب على الله ينسبوا البنين والبنات إليه ، فإنّ المشركين قالوا : الملائكة بنات الله ، والنصارى قالوا : المسيح ابن الله ، والبنات إليه ، فإنّ المشركين قالوا : الملائكة بنات الله ، والنصارى قالوا : المسيح ابن الله ، والبنات إليه ، فإنّ المشركين قالوا : الملائكة بنات الله ، والنصارى قالوا : المسيح ابن الله ،

وفي قوله: ﴿وَلِيَقُولُواْ دَرَسَتَ﴾ ذلك يا محمّد، أي تعلّمته من اليهود، وهذه اللّام لام الصيرورة، أي أنّ السبب الّذي أدّاهم إلى أن قالوا: درست هو تلاوة الآيات<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّوِ﴾ قالت قريش : يا محمّد تخبرنا أنّ موسى كان معه عصا يضرب به الحجر فتنفجر منه اثنتا عشرة عيناً، وتخبرنا أنّ عيسى كان يحيي الموتى، وتخبرنا أنّ ثمود كانت له ناقة فأتنا بآية من الآيات حتّى نصدّقك، فقال رسول الله ﷺ : أيَّ شيء تحبّون أن آتيكم به؟ قالوا : اجعل لنا الصفا ذهباً، وابعث لنا بعض موتانا حتّى نسألهم عنك : أحقّ ما تقول أم باطل؟ وأرنا الملائكة يشهدون لك، أو اثننا بالله والملائكة قبيلاً؛ فقال رسول الله فإن فعلت بعض ما تقولون أتصدّقونني؟ قالوا : نعم والله لنن فعلت لنتبعتك أجمعين، وسأل المسلمون رسول الله يُشكر أن ينزّلها عليهم حتّى يؤمنوا، فقام رسول الله يدعو أن يجعل عذبتهم، وإن شنت تركتهم حتّى يتوب تائبهم ؟ فقال شيخ : بل يتوب تائبهم، فأنزل الله عذّبتهم، وإن شنت تركتهم حتّى يتوب تائبهم ؟ فقال عليها : بل يتوب تائبهم، فأنزل الله تعالى هذه الآية، عن الكلبيّ ومحمّد بن كعب.

وفي قوله: ﴿فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُتَمَرِينَ﴾ أي من الشاكّين في ذلك، والخطاب للنبيّ ﷺ

- مجمع البيان، ج ٤ ص ١٢٥.
   مجمع البيان، ج ٤ ص ١٢٥.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٣٢.

٤٩ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

والمرادبه الأمّة، وقيل: الخطاب لغيره، أي فلا تكن أيّها الإنسان أو أيّها السامع. ﴿وَإِنَّ هُمَّ إِلَّا يَخُوُمُونَ ﴾ أي ما هم إلاّ يكذبون، أو لا يقولون عن علم ولكن عن خرز وتخمين؛ وقال ابن عبّاس: كانوا يدعون النبيّ ﷺ والمؤمنين إلى أكل الميتة، ويقولون: أتأكلون ما قتلتم ولا تأكلون ما قتل ربّكم؟ فهذا إضلالهم<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوَحُونَ إِلَىٰ أَوَلِيَآيِهِمَ ﴾ يعني علماء الكافرين ورؤساءهم ﴿لِيُجَنِلُوُكُمٌ ﴾ في استحلال الميتة كما مرّ، وقال عكرمة: إنَّ قوماً من مجوس فارس كتبوا إلى مشركي قريش – فكانوا أوليائهم في الجاهليّة ~: إنّ محمّداً وأصحابه يزعمون أنّهم يتبعون أمر الله ثمَّ يزعمون أنَّ ما ذبحوه حلال وما قتله الله حرام فوقع ذلك في نفوسهم، فذلك إيحاؤهم إليهم؛ وقال ابن عبّاس: هم إبليس وجنوده ليوحون إلى أوليائهم من الإنس بإلقاء الوسوسة في قلوبهم<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَهَنَذَا لِشُرَكَمَ إِنَّاكَ يعني الأوثان، وإنّما جعل الأوثان شركاءهم لأنّهم جعلوا لها نصيباً من أموالهم. ﴿فَمَا كَانَ لِشُرَكَةٍ بِهِمْ فَكَلا يَصِلُ إِلَى اللَّوْيَ فيه أقوال: أحدها: أنّهم كانوا يزرعون لله زرعاً وللأصنام زرعاً، فكان إذا زكا الزرع الذي زرعوه لله ولم يزك الزرع الذي زرعوه للأصنام جعلوا بعضه للأصنام وصرفوه إليها، ويقولون: إنّ الله غنيّ والأصنام أحوج، وإن زكا الزرع الذي جعلوه للأصنام ولم يزك الزرع الذي زرعوه لله فن لم يجعلوا منه شيئاً لله تعالى، وقالوا: هو غنيّ، وكانوا يقسمون النعم فيجعلون بعضه للأصنام للأصنام، فما كان لله أطعموه الضيفان، وما كان للصنم أنفق على الصنم.

وثانيها : أنّه إذا كان اختلط ما جعل للأصنام بما جعل لله تعالى ردّوه، وإذا اختلط ما جعل لله بما جعل للأصنام تركوه، وقالوا : الله أغنى، وإذا تخرَّق الماء من الّذي لله في الّذي للأصنام لم يسدّوه، وإذا تخرَّق من الّذي للأصنام في الّذي لله سدُّوء، وقالوا : الله أغنى، عن ابن عبّاس وقتادة وهو المرويّ عن أثمّتنا ﷺ .

وثالثها : أنّه إذا هلك ما جعل للأصنام بدّلوه ممّا جعل لله، وإذا هلك ما جعل لله لم يبدّلوه ممّا جعل للأصنام<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿قَتَـلَ أَوْلَىٰدِهِمْ شُرَكَآؤُهُمْ﴾ يعني الشياطين الّذين زيّنوا لهم قتل البنات ووأدهنَّ أحياءً خيفة العيلة والفقر والعار؛ وقيل: كان السبب في تزيين قتل البنات أنّ النعمان ابن المنذر أغار على قوم فسبى نساءهم، وكان فيهنّ بنت قيس بن عاصم، ثمَّ اصطلحوا فأرادت كلّ امرأة منهنّ عشيرتها غير ابنة قيس فإنّها أرادت من سباها، فحلف قيس لا تولد له بنت إلاّ وأدها، فصار ذلك سنّة فيما بينهم<sup>(٤)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٤ ص ١٤٢.
   مجمع البيان، ج ٤ ص ١٥٠.
- (٣) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٦٩. (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٧١.

قوله : ﴿ حِجَرٌ ﴾ أي حرام، عنى بذلك الأنعام والزرع اللّذين جعلوهما لآلهتهم وأوثانهم ﴿ لَا يَعْلَمُهُمَا إِلَّا مَن نَشَآة بِرَعَمِهِمَ ﴾ أي لا يأكلها إلاّ من نشاء أن نأذن له في أكلها، وأعلم سبحانه أنّ هذا التحريم زعم منهم لا حجّة لهم فيه، وكانوا لا يحلّون ذلك إلاّ لمن قام بخدمة أصنامهم من الرجال دون النساء ﴿ وَأَنْمَنَهُ حُرَّمَتَ ظُهُورُهَا ﴾ أي الركوب عليها، وهي السائبة والبحيرة والحام ﴿ وَأَنْمَنَهُ لَا يَذْكُرُونَ آسَمَ اللّهِ عَلَيْهَا ﴾ قيل : كانت لهم من أنعامهم طائفة لا يذكرون اسم الله عليها ولا في شيء من شأنها ؛ وقيل : إنّهم كانوا لا يحجّون عليها ؛ وقيل : يذكرون اسم الله عليها ولا في شيء من شأنها ؛ وقيل : إنّهم كانوا لا يحجّون عليها ؛ وقيل : مي الّتي إذا ذكّوها أهلّوا عليها بأصنامهم فلا يذكرون اسم الله عليها ﴿ أَقْبَرَآة عَلَيَةً كُلُو كانوا يقولون : إنّ الله أمرهم بذلك ﴿ وَقَـالُوا مَا فِي بُطُونِ هَنذِهِ آلاً عَلَيها المائية والسيّب، عن ابن عبّاس وغيره ؛ وقيل : يعني أجنّة البحائر والسيّب ما ولد منها حيا والسيّب، عن ابن عبّاس وغيره ؛ وقيل : يعني أجنة البحائر والسيّب ما ولد منها حيا خالص للذكور دون النساء ، وما ولد ميتاً أكله الرجال والنساء ؛ وقيل : ألماميم ما لذهم منه حيا حالص للذكور دون النساء ، وما وله منه من أحما إله منه الله عليها وأقيراًة عليها في ألما والسيّب عنه الذكور دون النساء ، وما ولد ميتاً أكله الرجال والنساء ؛ وقيل : المراد به كلاهما خوتُمَكَمُ عَلَى أَذَيَجُوبُ أي إنه أي إنها النساء ، وما ولد ميتاً أكله الرجال والنساء ؛ وقيل : المراد به كلاهما

وفي قوله: ﴿ فَإِن شَهِـدُواْ فَلَا تَشْهَـكَدَ مَعَهُمُرُ﴾ معناه: فإن لم يجدوا شاهداً يشهد لهم على تحريمها غيرهم فشهدوا بأنفسهم فلا تشهد أنت معهم<sup>(٢)</sup>.

قوله: ﴿ عَلَى طَآبِفُتَيْنِ مِن قَبْلِنَا﴾ أي اليهود والنصارى ﴿ وَإِن كُنَّا عَن دِرَاسَتِهِمْ لَغَنفِلِينَ﴾ أي إنَّا كنَّا غافلين عن تلاوة كتبهم <sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُواْ دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعَا﴾ قرأ حمزة والكسانتي: «فارقوا» وهو المرويّ عن عليّ ﷺ .

واختلف في المعنيِّين بهذه الآية على أقوال: أحدها: أنَّهم الكفَّار وأصناف المشركين، ونسختها آية السيف؛ وثانيها: أنَّهم اليهود والنصارى لأنَّهم يكفَّر بعضهم بعضاً. وثالثها: أنَّهم أهل الضلالة وأصحاب الشبهات والبدع من هذه الأُمَّة، رواه أبو هريرة وعائشة وهو المرويِّ عن الباقر ﷺ : جعلوا دين الله أدياناً لإكفار بعضهم بعضاً؛ وصاروا أحزاباً وفرقاً فِلَسَتَ مِنْهُمٌ فِي شَيَّةٍ هذا خطاب للنبيَّ ﷺ وإعلام له أنَّه ليس منهم في شيء، وأنّه على المباعدة التامّة من أن يجتمع معهم في معنى من مذاهبهم الفاسدة؛ وقبل : أي لست من مخالطتهم في شيء؛ وقيل : لست من قتالهم في شيء فنسختها آية القتال<sup>(3)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿فَلَا يَكُن فِ صَدَرِكَ حَدَمَ مِنْهُ فِيه أقوال: أحدها: أنَّ معنى الحرج: الضيق، أي لا يضيق صدرك لتشعّب الفكر، خوفاً من أن لا تقوم بتبليغ ما أُنزل إليك حقّ القيام، فليس عليك أكثر من الإنذار. وثانيها: أنَّ معنى الحرج الشكّ، أي لا يكن في صدرك

- مجمع البيان، ج ٤ ص ١٧٢.
   مجمع البيان، ج ٤ ص ١٧٢.
- (۳) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٩٩.
  (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٠٢.

شكَّ فيما يلزمك من القيام بحقَّه . وثالثها : أنَّ معناه : فلا يضيقنَّ صدرك من قومك أن يكذَّبوك ويجبهوك (يجهموك خ ل) بالسوء فيما أنزل إليك، وقد روي أنَّ الله تعالى لمَّا أنزل القرآن على رسول الله قال: إنِّي أخشى أن يكذَّبني الناس ويثلغوا رأسي فيتركوه كالخبزة فأزال الله تعالى الخوف عنه بهذه الآية().

وفي قوله تعالى : ﴿وَإِذَا فَعَلُواْ فَلْحِشَةُ﴾ كنّي به عن المشركين الّذين كانوا يبدون سوأتهم في طوافهم، فكان يطوف الرجال والنساء عراة يقولون: نطوف كما ولدتنا أمّهاتنا، ولا نطوف في الثياب التي قارفنا فيها الذنوب؛ وهم الحمس. قال الفرّاء كانوا يعملون شيئاً من سيور مقطّعة يشدُّونه على حقويهم يسمّى حوفاً، وإن عمل من صوف سمّي رهطاً، وكانت تضع المرأة على قبلها النّسعة فتقول:

> ومبابيدا مبنيه فبلا احبليه اليوم يبدو بعضه أو كلّه تعنى الفرج، لأنَّ ذلك لا يستر ستراً تامَّاً (٢).

وفي قوله: ﴿فِتِ أَسْمَآءٍ سَنَّيْنُنُوْهَا أَنتُدْ وَءَابَآؤُكُمْ﴾ أي في أصنام صنعتموها أنتم وآباؤكم واخترعتم لها أسماء سمّيتموها آلهة وما فيها من معنى الإلهيّة شيء؛ وقيل: معناه: تسميتهم لبعضها أنَّه يسقيهم المطر، والآخر أنَّه يأتيهم بالرزق، والآخر أنَّه يشفي المرضى، والآخر أنَّه يصحبهم في السفر ﴿مَّا نَزَّلَ ٱللَّهُ بِهَمَا مِن سُلْطَنُنَّ﴾ أي حجَّة وبرهان ﴿فَأَلْنَظِرُوٓاً﴾ عذاب الله فإنّه نازلٌ بكم<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿رَكَلِمُنِيهِ﴾ أي الكتب المتقدَّمة والقرآن والوحي(). وفي قوله: ﴿أَوَلَمُ يَلَفَكُرُوا مَا بِصَاحِبِهٍ مِن جِنَّةٍ﴾ معناه: أولم يتفكّروا هؤلاء الكفّار المكذّبون بمحمّد ﷺ فيعلموا أنَّه ليس بمجنون، إذ ليس في أقواله وأحواله ما يدلَّ على الجنون، ثمَّ ابتدأ بالكلام فقال: ﴿مَا بِمُاحِبِهٍ مِّن جِنَّةٍ ﴾ أي ليس به جنون، وذلك أنَّ رسول الله ٢٠٠ صعد الصفا وكان يدعو قريشاً فخذاً فخداً إلى توحيد الله ويخوّفهم عذاب الله، فقال المشركون : إنَّ صاحبهم قد جنَّ، بات ليلاً يصوت إلى الصباح، فنزلت<sup>(ه)</sup>.

وفي قوله تعالى : ﴿ قُلِّ أَدْعُواْ شُرَّكَاً تَكُمْ ﴾ معناه أنَّ معبودي ينصرني ويدفع كيد الكائدين عنّي ، ومعبودكم لا يقدر على نصركم، فإن قدرتم لي على ضرَّ فاجتمعوا أنتم مع أصنامكم وتظاهروا على كيدي ولا تمهلوني في الكيد والإضرار ، فإنَّ معبودي يدفع كيدكم عنَّى ﴿وَإِن تَدْعُوهُمْ ﴾ أي الأصنام أو المشركين ﴿خُذِ ٱلْعَنُوَ ﴾ أي ما عفا وفضل من أموالهم، أو العفو من

- (١) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢١٣.
- (٣) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٨٧. (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ٣٧٥.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٠٢.

(۲) مجمع البيان، ج ٤ ص ۲۳۹.

أخلاق الناس واقبل الميسور منها؛ وقيل: هو العفو في قبول العذر من المعتذر وترك المؤاخذة بالإساءة ﴿وَأَمْرَ بِٱلْمُرْفِ﴾ أي بالمعروف ﴿وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾ أي أعرض عنهم عند قيام الحجّة عليهم والإياس من قبولهم ولا تقابلهم بالسفه.

ولا يقال: هي منسوخة بآية القتال، لأنّها عامّةٌ خصّ عنها الكافر الّذي يجب قتله بدليل. قال ابن زيد: لمّا نزلت هذه الآية قال النبيّ ﷺ: كيف يا ربّ والغضب؟ فنزل. قوله: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنزَغٌ﴾ أي إن نالك من الشيطان وسوسة ونخسة في القلب أو عرض لك من الشيطان عارض.

وفي قوله : ﴿وَإِذَا لَمْ تَأْتِهِم بِثَايَةٍ قَالُواْ لَوْلَا الْجَنَبَيْنَهَا ﴾ أي إذا جتتهم بآية كذبوا بها وإذا أبطأت عنهم يقترحونها ويقولون : هلًا جتتنا من قبل نفسك، فليس كلُّ ما تقوله وحياً من السماء؛ وقيل : إذا لم تأتهم بآية مقترحة قالوا : هلًا اخترتها من قبل نفسك فتسأل ربّك أن يأتيك بها<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله : ﴿ كَأَلَذِينَ قَالُوا سَمِعْنَا وَهُمْ لَا يَسَمَعُونَ ﴾ السماع هنا بمعنى القبول وهؤلاء هم المنافقون؛ وقيل : هم أهل الكتاب من اليهود وقريظة والنضير ؛ وقيل : إنّهم مشركو العرب، لأنّهم قالوا : قد سمعنا لو نشاء لقلنا مثل هذا ﴿ للله إِنَّ شَرَ ٱلدَّوَآتِ عِندَ اللَهِ ٱلصُّمُ ٱلَذِينَ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ يعني هؤلاء المشركين الذين لم ينتفعوا بما يسمعون من الحق ولا يتكلّمون به ولا يعتقدونه ولا يقرّون به فكأنّهم صمَّ بكمَّ لا يعقلون كالدواتِ قال الباقر عَلَيْ : نزلت الآية في بني عبد الدار لم يكن أسلم منهم غير مصعب بن عمير وحليف لهم يقال له : سويبط<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿ لَوَ نَشَآهُ لَقُلْنَا مِنْلَ هَنذاً ﴾ إنّما قالوا ذلك مع ظهور عجزهم عن الإتيان بمثله عدارة وعناداً ؛ وقيل : إنّما قالوا ذلك قبل ظهور عجزهم وكان قائل هذا النضر بن الحارث بن كلدة، وأسر يوم بدر فقتله رسول الله ينهي ، وعقبة بن أبي معيط وقتله أيضاً يوم بدر ﴿وَإِذَ قَالُوا اللَّهُمَ ﴾ القائل لذلك النضر بن الحارث أيضاً ؛ وقيل : أبو جهل . وفي قوله : ﴿لَا مُكَانَت قريش يطوفون بالبيت عراة يصفرون ويصفقون ، وصلاتهم معناه : دعاؤهم أي يقمون كانت قريش يطوفون بالبيت عراة يصفرون ويصفقون ، وصلاتهم معناه : دعاؤهم أي يقمون المكاء والتصدية مكان الدعاء والتسبيح ؛ وقيل : أراد : ليس لهم صلاة ولا عبادة وإنّما بالمكاء والتصدية مكان الدعاء والتسبيح ؛ وقيل : أراد : ليس لهم صلاة ولا عبادة وإنّما بالمكاء والتصدية مكان الدعاء والتسبيح ؛ وقيل : أراد : ليس لهم صلاة ولا عبادة وإنّما يحصل منهم ما هو ضرب من اللهو واللّعب ؛ وروي أنّ النبي ينهي كان إذا صلّى في المسجد بأيديهما ، فيخلطان عليه صلاته ، فقتلهم الله جميعاً ببدر ، ولهم يقول ولبقيّة بني عبد الدار : فِنَدُوُقُوا الْعَذَابَ في عني عذاب السيف يوم بدر ؛ وقيل : عذاب الآخرة . وفي قوله تعال : فُوَنُدُوقُوا أَلْعَذَابَ في عني عنه اللهو واللّعب ؛ وروي أنّ النبي في كان إذا صلّى في المسجد فوَنُدُوقُوا أَلْعَذَابَ في عنه صلاته ، فقتلهم الله جميعاً ببدر ، ولهم يقول ولبقيّة بني عبد الدار : فُوَنَدُوقُوا أَلْعَذَابَ في ينه منه السيف يوم بدر ؛ وقيل : عذاب الآخرة . وفي قوله تعالى : فُوَنَدُوقُوا أَلْعَذَابَ في عنه السيف يوم بدر ؛ وقيل : عذاب الذين<sup>(1)</sup> . وفي قوله :

- (۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤١٢-٤١٧. (۲) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٤٨.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٥٨.

﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُرَيْرُ أَبَنُ ٱللَّهِ قَالَ ابن عبّاس: القائل لذلك جماعة منهم جاؤوا إلى النبيّ عنه منهم سلام بن مشكم ونعمان بن أوفى وشاس بن قيس ومالك بن الصيف فقالوا ذلك؛ وقيل : إنّما قال ذلك جماعة منهم من قبل وقد انقرضوا، وإنّ عزيراً أملى التوراة من ظهر قلبه علمه جبرئيل عنه فقالوا: إنه ابن الله، إلا أنّ الله أضاف ذلك إلى جميعهم وإن كانوا لا يقولون ذلك اليوم، كما يقال : إنّ الخوارج يقولون بتعذيب أطفال المشركين، وإنّما معوا الا يقولون ذلك الى جميعهم وإن يقوله الأزارقة منهم خاصة، ويدل على أنّ هذا مذهب اليهود أنّهم لم ينكروا ذلك لما سموا يقوله الأزارقة منهم على تكذيب الرسول عنه في يقولون بتعذيب أطفال المشركين، وإنّما هذه الآية مع شدَّة حرصهم على تكذيب الرسول عنه في ينهون قول ألَذِينَ حكمَرُوا في عباد ألم الما معوا عنهم منوا معوا الأولانية مع شدَّة حرصهم على تكذيب الرسول عنه في يعنون بتعذيب أطفال المشركين، وإنّما هذه الآية مع شدَّة حرصهم على تكذيب الرسول عنه في يعبون أبي عبد الله إلى حميعهم وإن أخبا الأصنام في عبادتهم لها، أو في عبادتهم للملائكة، وقولهم : إنّهم بنات الله في أنّهما قالا : أما وألم الملائكة، وقولهم : إنهم بنات الله في أنهما قالا : أما والله معلوا يقبل في يعبد الله إلى أنهما قالا : أما وأما وله عنه أبي جعفر وأبي عبد الله يتنه أنهما قالا : أما والله ما حلوا لهم حراماً، وحرموا عليهم حلالاً أخباكمُم ورُفَبكنهُم أوَبكابا من دوري النبي وي عن أبي جعفر وأبي عبد الله إلى أنهما قال

وفي قوله: ﴿ إِنَّمَا ٱللَّيْنَةُ نِبِكَادَةٌ فِي ٱلْحَضْفَرَى يعني تأخير الأشهر الحرم عمّا رتبها الله سبحانه عليه، وكانت العرب تحرّم الأشهر الأربعة، وذلك ممّا تمسّكت به من ملّة إبراهيم وإسماعيل، وهم كانوا أصحاب غارات وحروب، فرتما كان يشقّ عليهم أن يمكنوا ثلاثة أشهر متوالية لا يغيرون فيها، فكانوا يؤخرون تحريم المحرّم إلى صفر فيحرّمونه ويستحلّون المحرّم فيمكثون بذلك زماناً، ثمَّ يزول التحريم إلى المحرّم ولا يفعلون ذلك إلاّ في ذي وحرّموا ما أحلّ الله، قال الفرّاء: والذي كان يقوم به رجل من كنانة يقال له نعيم بن تغلبة وحرّموا ما أحلّ الله، قال الفرّاء: والذي كان يقوم به رجل من كنانة يقال له نعيم بن تغلبة وكان رئيس الموسم، فيقول: أنا الذي لا أعاب ولا أخاب، ولا يردّ لي قضاء، فيقولون: نعم صدقت أنستنا شهراً وأخر عنّا حرمة المحرَّم واجعلها في صفر وأحلّ المحرّم، فيفعل وكان رئيس الموسم، وقول: أنا الذي لا أعاب ولا أخاب، ولا يردّ لي قال ابن عبّاس: نعم صدقت أنستنا شهراً وأخر عنّا حرمة المحرَّم واجعلها في صفر وأحلّ المحرّم، فيفعل وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني ذلك، والذي كان ينسؤها حين جاء الإسلام جنادة بن عوف بن أميّة الكنانيّ ؟ قال ابن عبّاس ذلك وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني وأوّل من سن النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وقال أبو مسلم: بل رجل من بني وأوّل من من النسيء عمرو بن لحيّ بن قمعة بن خندف؛ وي المور أبي المرجل في عامين، ثم

(۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٢.

العام القابل حجّة الوداع فوافقت في ذي الحجّة، فذلك حين قال النبيّ في خطبته: «ألا إنّ الزمان قد استدار كهيئته يوم خلق السماوات والأرض، السنة اثنا عشر شهراً، منها أربعة حرم، ثلاثة متواليات: ذو القعدة وذو الحجّة والمحرّم، ورجب مفطر الّذي بين جمادى وشعبان، وأراد عليك بذلك أنّ الأشهر الحرم رجعت إلى مواضعها وأعاد الحجّ إلى ذي الحجّة وبطل النسيء ﴿ لِمُوَاطِئُوا عِدَةَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ أي إنّهم لم يحلّوا شهراً من الحرام إلاّ حرّموا مكانه شهراً من الحلال، ولم يحرّموا شهراً من الحلال إلاّ أحلّوا مكانه شهراً من الحرام ليكون موافقة في العدد<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ إِي يَمْتَحْنُونَ ﴿ فَ حَكْلَ عَامِ مَرَةً أَوَ مَرَتَيْنَ ﴾ بالأمراض والأوجاع، أو بالجهاد مع رسوله الله ﷺ، وما يرون من نصرة الله رسوله، وما ينال أعداء من القتل والسبي ؛ وقيل : بالقحط والجوع؛ وقيل : بهتك أستارهم وما يظهر من خبث سرائرهم ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُوَرَةٌ ﴾ أي من القرآن وهم حضور مع النبي ﷺ كرهوا ما يسمعونه، و ﴿ نَظَرَر بَتَعْبُهُمْر إِلَى بَعَيْنٍ ﴾ نظراً يؤمون به : ﴿ مَلَ يَرَبْكُمُ قِرَنَ أَحَدٍ ﴾ وإنّما يفعلون ذلك يقومون فينصرفون، وإنّما يفعلون ذلك مخافة أن تنزل آية تفضحهم، وكانوا لايقولون ذلك يقومون فينصرفون، وإنّما يفعلون ذلك مخافة أن تنزل آية تفضحهم، وكانوا لايقولون ذلك بالسنتهم ولكن ينظرون نظرة من يقول لغيره ذلك ؛ وقيل : إنّ المنافقين كان ينظر بعضهم إلى بعض نظر تعنّت وطعن في القرآن، ثمّ يقولون : هل يرانا أحدٌ من المسلمين؟ فإذا تحقّق لهم أنّه لا يراهم أحدٌ من المسلمين بالغوا فيه، وإن علموا أنّه يراهم واحد كفوا عنه ﴿ أَنَّهُ مَنْكُونُ عَنْ وَالاً ا منظر تعنّت وطعن في القرآن، ثمّ يقولون : هل يرانا أحدٌ من المسلمين؟ فإذا تحقق لهم أنّه لا يراهم أحدٌ من المسلمين بالغوا فيه، وإن علموا أنّه يراهم واحد كفوا عنه ﴿ يُنَمَّ

وفي قوله: ﴿قَالَ ٱلَذِبِكَ لَا يَرْجُونَ لِقَمَّةَنَا﴾ أي لا يؤمنون بالبعث والنشور ﴿ أَنَّتِ بِقُرْءَانِ عَيَّرِ هَذَاكَ الَذي تتلوه علينا ﴿ أَوْ بَذِلَهُ فَاجعله على خلاف ما تقرؤه، والفرق بينهما أنّ الإتيان بغيره قد يكون معه، وتبديله لا يكون إلاّ برفعه؛ وقيل: معنى قوله: ﴿ بَذِلَهُ ﴾ غيِّر أحكامه من الحلال والحوام، أرادوا بذلك زوال الحظر عنهم وسقوط الأمر منهم وأن يخلّى بينهم وبين ما يريدون ﴿ وَلَا أَدَرَنكُم بِقِّهُ أي ولا أعلمكم الله به بأن لا ينزله عليّ ﴿ فَعَكَدُ لَبِنَتُ فِيصَمَّمُ عُمُرًا مِن قَبَلِهِ إِنَّى أَقَمَت بينكم دهراً طويلاً من قبل إنزال القرآن فلم أقرأه عليكم ولا أَدَعيت عُمُرًا مِن قَبَلِيَّة أي أَقمت بينكم دهراً طويلاً من قبل إنزال القرآن فلم أقرأه عليكم ولا أَدَعيت نبوّة حتى أكرمني الله به ﴿ وَيَقُولُونَ هَتُؤَلَاً شَفَعَتُونَا عِندَ أَنَوْ كَا أَخبر سبحانه عن هؤلاء الكفّار أنهم قالوا : إنّا نعبد هذه الأصنام لتشفع لنا عند الله، وإنّ الله أذن لنا في عبادتها، وإنّه سيشقعها فينا في الآخرة؛ وتوهموا أنّ عبادتها أشدُ في تعظيم الله سبحانه من قصده تعالى بالعبادة، فجمعوا في الآخرة؛ وتوهموا أنّ عبادتها أشدُ في تعظيم الله سبحانه من قصده تعالى بالعبادة، في معوا في الآخرة؛ وتوهموا أنّ عبادتها أشدُ في تعظيم الله سبحانه من قصده تعالى بالعبادة، فر معوا

مجمع البيان، ج ٥ ص ٥٣.
 مجمع البيان، ج ٥ ص ١٤٧.

معاشنا، عن الحسن، قال: لأنّهم كانوا لا يقرّون بالبعث بدلالة قوله تعالى: ﴿ وَأَقْسَمُوا بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَلِنِهِمْ لَا يَبْعَثُ ٱللَّهُ مَن يَمُوثُكُ . ﴿قُلْ أَنْنَبِتُونَ اللَّهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي الشَمَوَتِ وَلَا فِي ٱلأَرْضِ﴾ أي تخبرون الله بما لا يعلم من حسن عبادة الأصنام وكونها شافعة، لأنّ ذلك لو كان صحيحاً لكان تعالى به عالماً، ففي نفي علمه بذلك نفي المعلوم<sup>(1)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿ نَسَبَقُولُونَ اللَّهُ فيها دلالةً على أنّهم كانوا يقرُّون بالخالق وإن كانوا مشركين، فإنّ جمهور العقلاء يقرّون بالصانع سوى جماعة قليلة من ملحدة الفلاسفة، ومن أقرَّ بالصانع على هذا صنفان: موحّدٌ يعتقد أنّ الصانع واحدٌ لا يستحقّ العبادة غيره، ومشركٌ وهم ضربان: فضرب جعلوا لله شريكاً في ملكه يضادة ويناويه وهم الثنويّة والمجوس؛ ثمّ اختلفوا فمنهم من يثبت لله شريكاً قديماً كالمانويّة، ومنهم من يثبت لله شريكاً محدثاً كالمجوس، وضرب آخر لا يجعل لله شريكاً في حكمه وملكه، ولكن يجعل له شريكاً محدثاً العبادة يكون متوسطاً بينه وبين الصانع وهم أصحاب المتوسّطات، ثمّ اختلفوا فمنهم من العبادة يكون متوسطاً بينه وبين الصانع وهم أصحاب المتوسّطات، ثمّ اختلفوا فمنهم من الأجسام السفليّة كالأصنام ونحوها، تعالى الله عمّا يقول الزائغون عن سبيله علوًا كبيراً<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿ أَمَنَ لَا يَهِذِى إِلَّا أَن يُهْدَى كُلُّ الأَصنام لا تهتدي ولا تهدي أحداً وإن هديت، لأنّها موات من حجارة ونحوها، ولكنَّ الكلام نزل على آنها إن هديت اهتدت لأنّهم لمَّا اتَخذوها آلهة عبّر عنها كما يعبّر عمّن يعقل ووصفت بصفة من يعقل وإن لم تكن في وقوله: ﴿ فَادَعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِبُوا لَحَصُّمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِيَ ( اللَّهُمَ أَرَجُلُّ يَمَشُونَ يَهَا أَ الآية وكذا وقوله: ﴿ فَادَعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِبُوا لَحَصُّمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِيَ ( اللَّهُمَ أَرَجُلُّ يَمَشُونَ يَها أَ الآية وكذا توله: ﴿ فَادَعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِبُوا لَحَصُمْ إِن كُنْتُمْ صَدِقِيَ ( اللَّهُمَ أَرَجُلُّ يَمَشُونَ يَها أَ الآية وكذا وقوله: ﴿ فَادَعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِبُوا لَحَصُمْ إِن كُنْتُمُ صَدِقِينَ ( اللَّهُمَ أَرَجُلُّ يَمَشُونَ يَها أَ لاَية وقوله: ﴿ فَا تَدْعُوهُمْ فَلَيْسَتَجِبُوا لَحَصُمْ إِن كُنْتُمُ صَدِقِينَ ( اللَّهُمَ أَرَجُلُّ يَمَشُونَ يَها أَ لاَية وكذا وقوله: ﴿ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمُ وَلُو تُعَمَوا مَا اسْتَجَعَابُوا لَكُوْ ﴾ فأجري عليه اللفظ كما يجري على من يعلم؛ وقول: إن المعنى في قوله: ﴿ أَمَن لا يَعْذِي إِلَى اللَّهُ اللَّذِينَ يدعون إلى الكفر؛ وقيل: إنّ المعنى في قوله: ﴿ أَمَن لا يَعْذِي اللَّ اللَّهُمَ اللَذِينَ يعدون إلى الكفر؛ وقيل: النا المعنى في قوله: ﴿ أَمَنَ لا يَعْذِي إِلَى اللَّهُونَ الَذَينَ يعدم المراد منه بدليل ويحتاج إلى الفكر فيه، أو الرجوع إلى الرسول في معرفة مراده مثل يعلم المراد منه بدليل ويحتاج إلى الفكر فيه، أو الرجوع إلى المولي من معانه والما ما الما الما المثلاء والماء والماء والماء من معرفة مراده مثل وترتيبه، وهذا كما أنَّ الناس يعرفون الفاظ الشعر والخطب ومعانيها وما يمكنهم إبداعها المتشابه، فالكفار لمّا لم يعرفوا المراد بظاهره كذّبوا به؛ وقيل الم يعلموا من عمران ما الما الما والما ما والما وترتيبه، وهذا كما أنَّ الناس يعرفون الفاظ الشعر والخطب ومعانيها وما يمكنهم إبداعها وقيل: معناه: بل كذَبوا بما في القرآن من الجنّة والنار والبعث والنوان والمانُ ". ووقيل: معناه: بل كذَبوا بما في القرآن من الجنّة والنار والبعث والنوار الشواب .

- مجمع البيان، ج ٥ ص ١٦٦.
   مجمع البيان، ج ٥ ص ١٨٤.
  - (۳) مجمع ألبيان، ج ٥ ص ١٨٧.

وفي قوله: ﴿مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْمِئُونَ ﴾ هذا الاستفهام معناه التفظيع والتهويل كما يقول الإنسان لمن هو في أمر يستوخم عاقبته: ماذا تجني على نفسك؟ وقال أبو جعفر الباقر عَلِيَهُ : يريد بذلك عذاباً ينزل من السماء على فسقة أهل القبلة في آخر الزمان. ﴿ تُمُرُ إِذَا مَا وَقَعَ مَامَنُهُ بِهُ ﴾ هذا استفهام إنكار وتقديره : أحين وقع بكم العذاب المقدّر الموقّت آمنتم به أي بالله أو بالقرآن أو بالعذاب الذي كنتم تنكرونه؟ فيقال لكم : الآن تؤمنون به ﴿ وَقَدْ كُنُمُ بِدٍ ﴾ أي بالله أو بالقرآن أو بالعذاب الذي كنتم تنكرونه؟ فيقال لكم : الآن تؤمنون به ﴿ وَقَدْ كُنُمُ بِدٍ ﴾ أي بالعذاب ﴿ تَسْتَعَجِلُونَ ﴾ من قبل مستهزئين وفي قوله : ﴿ تُلْ بِفَضْلِ اللَّهِ وَبَرَحْمَنِهِ. ﴾ قبل الله الإسلام ورحمته القرآن أو مالحذاب الذي كنتم تنكرونه؟ فيقال لكم تؤلف تؤمنون به فوقد كُنُم بِد ﴾ الأسلام ورحمته القرآن أو مالعذاب الذي العكس ؟ وقال أبو جعفر الباقر عَلَيْكَ : فضل الله رسول عبّاس<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله: ﴿فَجَعَلْتُم مِنْهُ حَرَامًا وَحَلَلًا ﴾ يعني ما حرّموا من البحيرة والسائبة والوصيلة والحام وأمثالها<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَلَا يَحْزُنكَ قَوْلُهُمْ ﴾ أي أقوالهم المؤذية كقولهم: إنّك ساحر أو مجنون ﴿وَمَا يَتَبِعُ ٱلَذِينَ يَـدَعُونَ مِن دُوبِ اللَّهِ شَرَكَآءَ ﴾ يحتمل (ما) ههنا وجهين: أحدهما أن يكون بمعنى أيّ شيء، تقبيحاً لفعلهم؛ والآخر أن يكون نافية أي وما يتبعون شركاء في الحقيقة، ويحتمل وجهاً ثالثاً وهو أن يكون بمعنى الّذي ويكون منصوباً بالعطف على (من) ويكون التقدير: والّذي يتبع الأصنام الّذين يدعونهم من دون الله شركاء<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُمُ بِوَكِيلٍ ﴾ أي ما أنا بحفيظ لكم عن الإهلاك إذا لم تنظروا أنتم لأنفسكم، والمعنى أنّه ليس عليّ إلاّ البلاغ ولا يلزمني أن أجعلكم مهتدين وأن أنجيكم من النار كما يجب على من وكّل على متاع أن يحفظه من الضرر<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله: ﴿يُمَنِّعَكُمُ مَّنَعًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ يعني يمتّعكم في الدنيا بالنعم السابغة في الخفض والدعة والأمن والسعة إلى الوقت الذي قدّر لكم أجل الموت فيه ﴿وَنُوْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ فَمَّسْلَمٌ ﴾ أي ذي إفضال على غيره بمال أو كلام أو عمل جزاء إفضاله أو كلّ ذي عمل صالح ثوابه على قدر عمله ﴿الا إِنَّهُمْ يَنْنُونَ صُدُورَهُمْ ﴾ قيل : نزلت في الأخنس بن شريق وكان حلو الكلام يلقى رسول الله ﷺ بما يحت وينطوي بقلبه على ما يكره، عن ابن عبّاس ؛ وروى العيّاشيّ بإسناده عن أبي جعفر ﷺ قال : أخبرني جابر بن عبد الله أنّ المشركين إذا مرّوا برسول الله ﷺ طأطا أحدهم رأسه وظهره هكذا – وغطى رأسه بثوبه – حتى لا يراه رسول الله فأنزل الله تعالى هذه الآية . ﴿اَلَا إِنَّهُمْ ﴾ يعني الكفّار والمنافقين ﴿يَنُونُ صُدُورَهُمْ ﴾ أي

- مجمع البيان، ج ٥ ص ١٩٧.
   مجمع البيان، ج ٥ ص ١٩٧.
- (۳) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٠٦. (٤) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٣٨.

يطوونها على ما هم عليه من الكفر، عن الحسن؛ وقيل: معناه: يخفون صدورهم لكيلا يسمعوا كتاب الله وذكره؛ وقيل: يثنونها على عداوة النبي على ، وقيل: إنّهم كانوا إذا قعدوا مجلساً على معاداة النبي على والسعي في أمره بالفساد انضم بعضهم إلى بعض وثنى بعضهم صدره إلى صدر بعض يتناجون ﴿ لِيَسْتَخْفُوا مِنْهُمُ أي ليخفوا ذلك من الله تعالى على القول الأخير، وعلى الأقوال الأخر: ليستروا ذلك عن النبي على النبي : ﴿ أَلَا حِينَ يَسْتَغْشُونَ شِيَابَهُمَ مَ أي يتغطّون بثيابهم ثمّ يتفاوضون فيما كانوا يدبّرونه على النبي وعلى المؤمنين ويكتمونه؛ وقيل: كنّى باستغشاء ثيابهم عن اللّيل لأنّهم يتغطّون بظلمته<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله: ﴿ إِلَىٰ أُمَّةٍ مَعَدُودَةٍ﴾ أي إلى أجل مسمّى ووقت معلوم، عن ابن عبّاس ومجاهد؛ وقيل: أي إلى جماعة يتعاقبون فيصرّون على الكفر ولا يكون فيهم من يؤمن كما فعلنا بقوم نوح؛ وقيل: إنّ الأمّة المعدودة هم أصحاب المهديّ عجل الله فرجه في آخر الزمان، ثلاث مائة وبضعة عشر رجلاً كعدّة أهل بدر يجتمعون في ساعة واحدة كما يجتمع قزع الخريف، وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله بيني (<sup>٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿ فَلَمَلَكَ تَارِكُ روي عن ابن عبّاس أنّ رؤساء مكة من قريش أنوا رسول الله ين فقالوا: يا محمّد إن كنت رسولاً فحول لنا جبال المكة ذهباً، أو التنا بملائكة يشهدون لك بالنبوة، فأنزل الله تعالى: ﴿ فَلَمَلَكَ تَارِكُ الآية، وروى العيّاشي بإسناده عن أبي عبد الله ين أنَّ رسول الله ينه قال لعليّ بن أبي طالب عبي : إنّي سألت ربّي أن يواخي بيني ويينك ففعل، فسألت ربّي أن يجعلك وصيّي ففعل؛ فقال بعض القوم: والله لصاغ من بتمو في شنّ بال أحبّ إلينا ممّا سأل محمّد ربّه، فهلاً سأله ملكاً يعضده على عدوه؟ أو كنزاً يستعين به على فاقته ؟! فنزلت الآية ﴿ فَلَمَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَت إليّك وهو ما فيه سبّ يستعين به على فاقته ؟! فنزلت الآية ﴿ فَلَمَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَت إليّك وهو ما فيه سبّ يستعين به على فاقته ؟! فنزلت الآية ﴿ فَلَمَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَت إليّك وهو ما فيه سبّ يستعين به على فاقته ؟! فنزلت الآية و فَلَمَلَكَ تَارِكُ مَعْضَ مَا يُوحَت إليّك وهو ما فيه سبّ يستعين به على فاقته ؟! فنزلت الآية و فَلَمَاكَ تَارِكُ مَعْضَ ما يُوحَت إليّك موهو ما فيه سبّ يقولوا: ﴿ لَوَلَا أَنْزِلْ عَلَيْهِ مَنْهِ مَدَرُكُ مِ مَدَرُكَ أَن وَلَنَ يَقُولُونَ الله منه وهذا أو منافة أن وبما يلحقك من أذاهم وتكذيبهم ؛ وقيل: باقتراحاتهم في أن يُقُولُونه أي كراهة أو مخافة أن يقولوا: ﴿ لَوَلا أَنْزِلْ عَلَيْهِ كَنَرُهُ من المال ﴿ أَوْ جماءَ مَعْمُ مَلَكُ في يشهد له، وليس قوله : وفَلَمُلَكَه على وجه الشك، بل المراد به النهي عن ترك أداء الرسالة والحت عليه كما يقول أحدنا لغيره وقد علم من حاله أنّه يطيعه ولا يعصيه ويدعوه غيره إلى عصيانه : لعلّك تترك بعض ما آمرك به لقول فلان، وإنّما يقول ذلك ليؤنس من يدعوه إلى ترك أمر.

فَقُلُ فَأَنُوا بِعَشْرِ سُوَرٍ مِتْلِهِ. مُغْتَرَيَنَتِ﴾ أي إن كان هذا مفترى على الله كما زعمتم فأتوا بعشر سور مثله في النظم والفصاحة، مفتريات على زعمكم، فإنّ القرآن نزل بلغتكم، وقد نشأت أنا بين أظهركم، فإن لم يمكنكم ذلك فاعلموا أنّه من عند الله، وهذا صريح في التحدّي، وفيه دلالةٌ على جهة إعجاز القرآن وأنّها هي الفصاحة والبلاغة في هذا النظم المخصوص، لأنّه لو

(۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٤١. (۲) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٤٦.

٥V

كان جهة الإعجاز غير ذلك لما قنع في المعارضة بالافتراء والاختلاق، لأنّ البلاغة ثلاث طبقات، فأعلى طبقاتها معجز، وأدناها وأوسطها ممكنّ، فالتحدّي في الآية إنّما وقع في الطبقة العليا منها، ولو كان وجه الإعجاز الصرفة لكان الركيك من الكلام أبلغ في باب الإعجاز، والمثل المذكور في الآية لا يجوز أن يكون المراد به مثله في الجنس، لأنَّ مثله في الجنس يكون حكايته فلا يقع بها التحدّي، وإنّما يرجع ذلك إلى ما هو متعارفٌ بين العرب في تحدّي بعضهم بعضاً كما اشتهر من مناقضات امرئ القيس وعلقمة وعمرو بن كلثوم والحارث بن حلّزة وجرير والفرزدق وغيرهم.

وَوَادَعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُم مِن دُونو اللَّهِ ﴾ أي ليعينو كم على معارضة القرآن ﴿إِن كُنتُر مَكَدِفِينَ ﴾ في قولكم إنِّي افتريته، فهذا غاية ما يمكن في التحدي والمحاجّة، وفيه الدلالة الواضحة على إعجاز القرآن، لأنَّه إذا ثبت أنَّ النبي ﷺ تحدًاهم به وأوعدهم بالقتل والأسر بعد أن عاب دينهم وآلهتهم وثبت أنَّهم كانوا أحرص الناس على إبطال أمره حتّى بذلوا مهجهم وأموالهم في ذلك، فإذا قيل لهم : افتروا أنتم مثل هذا القرآن وأدحضوا حجّته فذلك أيسر وأهون عليكم من كلّ ما تكلّفتموه فعدلوا عن ذلك وصاروا إلى الحرب والقتل وتكلّف الأمور الشاقّة فذلك من أدلّ الدلائل على عجزهم، إذ لو قدروا على معارضته مع صهولة ذلك عليهم لفعلوه، لأنّ العاقل لا يعدل عن الأمر السهل إلى الصعب الشاق مع حصول الغرض بكلّ واحد منهما، فكيف ولو بلغوا غاية أمانيّهم في الأمر الشاق وهو قتله علي في لكان لا يحصل غرضهم، من إبطال أمره فإنّ المحقّ قد يقتل.

فإن قيل : لم ذكر التحدّي مرّة بعشر سور، ومرَّة بسورة، ومرَّة بحديث مثله؟ فالجواب أنّ التحدّي إنّما يقع بما يظهر فيه الإعجاز من منظور الكلام، فيجوز أن يتحدّى مرّة بالأقلّ، ومرّة بالأكثر فَوَإِلَّم يَستَجِيبُوا لَكُمْ ﴾قيل : إنّه خطابٌ للمسلمين؛ وقيل : للكفّار، أي فإن لم يستجب لكم من تدعونهم إلى المعاونة؛ وقيل : للرسول ﷺ، وذكره بلفظ الجمع تفخيماً<sup>(1)</sup>. وفي قوله : فِمَا كُنتَ تَعْلَمُهَا أنتَ وَلَا قَوْمُكَ مِن فَبِّلِ هَذَأً ﴾أي إنّ هذه الأخبار لم تكن تعلمها أنت

<sup>(</sup>١) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٤٩، في هامش النسخة المقروءة على المصنف: لما كانت المذاهب المشهورة في إعجاز القرآن مترددة بين أن يكون بالصرفة أو ببلوغه الدرجة القصوى من الفصاحة والبلاغة، أو اشتماله على العلوم الدقيقة، أو على القصص التي لا يعرفها إلا أهل الكتاب، أو على الاخبار بالمغيبات، أو عدم وجدان الاختلاف، أو بغاية البلاغة والنظم المخصوص معاً اختار الأخير واستدل بالخبار بالمغيبات، أو عدم وجدان الاختلاف، أو بغاية البلاغة والنظم المخصوص معاً اختار الأخير واستدل بالخبار بالمغيبات، أو عدم وجدان الاختلاف، أو بغاية البلاغة والنظم المخصوص معاً اختار الأخير واستدل بالآية عليه بانه لو كان لغير الفصاحة والنظم مدخلاً لما اكتفى بقوله: في أي أختار الأخير واستدل بالآية عليه بانه لو كان لغير الفصاحة والنظم مدخلاً لما اكتفى بقوله: في معارضة الخير به إذ الظاهر من الممائلة الممائلة، في النظم والفصاحة كما كان عادتهم في معارضة الكلام والتفاخر به، وهذا ينفي الصرفة أيضاً لأن مثله مخل في ذلك بل كان الانسب أن يقول: التوا بكلام أون من ذلك، وهذا ينفي الصرفة، أو مائل من أن يقول: التوا بكلام والتفاخر به، وهذا ينفي الصرفة أيضاً لأن مثلة مخل في ذلك بل كان الانسب أن يقول: التوا بكلام أدون من ذلك، وأيضاً الإنون بالركيك من الكلام كان الانسب أن يقول: التوا بكلام أدون من ذلك، وأيضاً الإن مئلة مخل في ذلك بل كان الانسب أن يقول: التوا بكلام أدون من ذلك، وأيضاً الإنون بالركيك من الكلام كان ادخل في الصرفة، وبعد فيه كلام للمتأمل (منه).

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

ولا قومك من العرب يعرفونها من قبل إيحاتنا إليك، لأنَّهم لم يكونوا من أهل كتاب وسير (١).

وفي قوله: ﴿مَا نُثَبِّتُ بِهِ، فَوَادَكَ﴾ أي ما نقوّي به قلبك، ونطيّب به نفسك، ونزيدك به ثباتاً على ما أنت عليه من الإنذار والصبر على أذى قومك<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَحْتُمُهُم بِاللَهِ إِلَّا وَهُم تُشْرِكُونَ﴾ فيه أقوال: أحدها: أنهم مشركو قريش كانو يقرّون بالله خالقاً ومحيباً ومميتاً، ويعبدون الأصنام ويدعونها آلهة، عن ابن عبّاس والجبائي.

وثانيها : أنّها نزلت في مشركي العرب إذا ستلوا : من خلق السماوات والأرض وينزل القطر؟ قالوا : الله، ثمّ هم يشركون وكانوا يقولون في تلبيتهم : لبّيك لا شريك لك إلاّ شريك هو لك تملكه وما ملك، عن الضحّاك.

وثالثها : أنّهم أهل الكتاب آمنوا بالله واليوم الآخر والتوراة والإنجيل، ثمّ أشركوا بإنكار القرآن ونبوّة نبيّنا ﷺ ، عن الحسن، وهذا القول مع ما تقدّمه رواه دارم بن قبيصة، عن عليّ بن موسى الرضا، عن جدّه أبي عبد الله ﷺ .

ورابعها : أنّهم المنافقون يظهرون الإيمان ويشركون في السرّ، عن البلخيّ . وخامسها : أنّهم : المشبّهة آمنوا في الجملة وأشركوا في التفصيل، وروي ذلك عن ابن عبّاس . وسادسها : أنَّ المراد بالإشراك شرك الطاعة لا شرك العبادة، أطاعوا الشيطان في المعاصي الّتي يرتكبونها ممّا أوجب الله عليها النار، فأشركوا بالله في طاعته ولم يشركوا بالله في عبادته عن أبي جعفر عليميًا .

وروي عن أبي عبد الله ظليميني أنه قال: قول الرجل: لولا فلان لهلكت ولولا فلان لضاع عبالي جعل لله شريكاً في ملكه يرزقه ويدفع عنه، فقيل له: لو قال: لولا أن منَّ الله عليّ بفلان لهلكت، قال: لا بأس بهذا. وفي رواية زرارة ومحمّد بن المسلم وحمران عنهما بين : إنّه شرك النعم. وروى محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الرضا غليمين قال: إنه شرك لا يبلغ به الكفر. ﴿ أَفَأَمِنُوا أَن تَأْتِيَهُمْ غَنِشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ ٱللَّهِ أَي عقوبة تغشاهم وتحيط بهم <sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿ وَيُسْتَعْجِلُوْنَكَ بِٱلسَّيْتَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ﴾ أي بالعذاب قبل الرحمة، عن ابن عبّاس وغيره. والمثلات: العقوبات<sup>(٤)</sup>.

إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرً وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ فيه أقوال: أحدها: إنّما أنت مخوّفٌ وهاد لكلّ قوم، وليس إليك إنزال الآيات، فأنت مبتدأ، ومنذر خبره، وهاد عطف على منذر. والثاني: أنَّ المنذر هو محمّد عليهم ، والهادي هو الله. والثالث: أنّ معناه: ولكلّ قوم نبيَّ يهديهم وداع

- (۱) مجمع البيان، ج ۵ ص ۲۸۷. (۲) مجمع البيان، ج ۵ ص ۳۵۲.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٦٢. (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٣.

09

يرشدهم. والرابع: أنّ المراد بالهادي كلّ داع إلى الحقّ؛ وعن ابن عبّاس قال: لمّا نزلت الآية قال رسول الله ﷺ: أنا المنذر، وعليّ الهادي من بعدي، يا عليّ بك يهتدي المهتدون. وروى مثله أبو القاسم الحسكانيّ بإسناده عن أبي بردة الأسلميّ<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿إِلَّا كَبَسِطِ كَفَيَّهِ هذا مثل ضربه الله لكلّ من عبد غير الله ودعاه رجاء أن ينفعه، فمثله كمثل رجل بسط كفيه إلى الماء من مكان بعيد ليتناوله ويسكن به غلّته وذلك الماء لا يبلغ فاه لبعد المسافة بينهما ، فكذلك ما كان يعبده المشركون من الأصنام لا يصل نفعها إليهم فلا يستجاب دعاؤهم ، عن ابن عبّاس ؛ وقيل : كباسط كفّيه إلى الماء أي كالّذي يدعو الماء بلسانه ويشير إليه بيده فلا يأتيه الماء ، عن مجاهد ؛ وقيل : كالّذي يبسط كفّيه إلى الماء في كالّذي عدع قبل أن يبلغ الماء فاه ؛ وقيل : إنّه يتمثّل العرب لمن يسعى فيما لا يدركه فيقول : هو كالقابض على الماء .

 إِذَا دُعَامُ ٱلْكَفِرِينَ إِلَّا فِي صَلَكِ أِي ليس دعاؤهم الأصنام من دون الله إلاّ في ذهاب عن الحق ا والصواب؛ وقيل: في ضلال عن طريق الإجابة والنفع ﴿وَلِنَّهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ يعنى الملائكة وسائر المكلِّفين ﴿ لَمَوْعَـ ا وَكَرْهَا ﴾ أي يجب السجود لله تعالى إلاَّ أنَّ المؤمن يسجّد له طوعاً، والكافر كرهاً بالسيف، أو يخضعون له إلاّ أنَّ الكافر يخضع له كرهاً لأنَّه لا يمكنه أن يمتنع عن الخضوع لله تعالى لما يحلُّ به من الآلام والأسقام ﴿وَظِلَنْلُهُم ﴾ أي ويسجد ظلالهم لله ﴿ بِٱلْغُدُرِّ وَٱلْأَصَالِ﴾ أي العشيّات قيل: المراد بالظلّ الشخص، فإنَّ من يسجد يسجد معه ظلَّه؛ قال الحسن : يسجد ظلَّ الكافر ولا يسجد الكافر، ومعناه عند أهل التحقيق أنَّه يسجد شخصه دون قلبه، لأنَّه لا يريد بسجوده عبادة ربَّه من حيث إنَّه يسجد للخوف؛ وقيل : إنَّ الظلال على ظاهرها ، والمعنى في سجودها تمايلها من جانب إلى جانب وانقيادها للتسخير بالطول والقصر ﴿ قُلْ هَلْ يَسْتَوِى الْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾ أي المؤمن والكافر ﴿ أَمْ هَلْ نَسْنَوِى ٱلظُّمُنَتُ وَٱلنُّورُ ﴾ أي الكفر والإيمان، أو الضلالة والهدى، أو الجهل والعلم ﴿أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَّكَة خَلَقُوا كَخَلْقِدِ ﴾ أي هل جعل هؤلاء الكفَّار شركاء في العبادة خلقوا أفعالاً مثل خلق الله تعالى من الأجسام والألوان والطعوم والروائح والقدرة والحياة وغير ذلك ﴿مُنَشَبَهُ ٱلْمَلْقُ عَلَيْهِمْ ﴾ أي فاشتبه لذلك عليهم ما الّذي خلق الله، وما الّذي خلق الأوثان، فظنُّوا أنَّ الأوثان تستحقَّ العبادة لأنَّ أفعالها مثل أفعال الله تعالى، فإذا لم يكن ذلك مشتبهاً إذ كان ذلك كلَّه لله لم يبق شبهة أنَّه الإله لا يستحق العبادة سواه<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله تعالى : ﴿فَمَالَتْ أَوَدِيَةٌ بِقَدَرِهَا﴾ يعني فاحتمل الأنهار الماء كلّ نهر بقدره : الصغير على قدر صغره، والكبير على قدر كبره ﴿فَاَحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدًا زَابِياً﴾ أي طافياً عالياً فوق الماء، شبّه سبحانه الحقّ والإسلام بالماء الصافي النافع للخلق، والباطل بالزبد الذاهب باطلاً ؟

مجمع البيان، ج ٦ ص ١٣.
 مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٤.

وقيل: إنَّه مثل للقرآن النازل من السماء، ثمَّ يحتمل القلوب حظِّها من اليقين والشكِّ على قدرها، فالماء مثلٌ لليقين والزبد مثلٌ للشكّ، عن ابن عبّاس؛ ثمّ ذكر المثل الآخر فقال: ﴿وَمِتَا يُوَقِدُونَ عَلَيْهِ فِي أَنْنَادٍ ﴾ وهو الذهب والفضَّة والرصاص وغيره ممَّا يذاب ﴿أَبْتِغَآهُ حِلَّيَةٍ ﴾ أي طلب زينة يتخذ منه كالذهب والفضَّة ﴿أَوَّ مَتَعِمٍ﴾ معناه: ابتغاء متاع ينتفع به، وهو مثل جواهر الأرض يتخذ منه الأواني وغيرها ﴿زَيَدٌ مِثْلَمُ﴾ أي مثل زبد الماء، فإنَّ هذه الأشياء الَّتي تستخرج من المعادن توقد عليها النار ليتميّز الخالص من الخبيث لها أيضاً زبد وهو خبئها ﴿كَنَالِكَ يَغْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْحَقِّ وَٱلْبَطِلَّ﴾ أي مثل الحقُّ والباطل ﴿فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَبَذْهَبُ جُفَكَةً ﴾ أي باطلاً متفرقاً بحيث لا ينتفع به ﴿وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ﴾ وهو الماء الصافي والأعيان التي ينتفع بها ﴿فَيَتَكُنُ فِي ٱلْأَرْضِّ﴾ فينتفع به الناس، فمثل المؤمن واعتقاده كمثل هذا الماء المنتفع به في نبات الأرض وحياة كلَّ شيء به، وكمثل نفع الفضَّة والذهب وسائر الأعيان المنتفع بها، ومثل الكافر وكفره كمثل هذا الزبد الذي يذهب جفاء، وكمثل خبث الحديد وما تخرجه النار من وسخ الذهب والفضّة الّتي لا ينتفع به ﴿ كَنَالِكَ يَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ ﴾ للناس في أمر دينهم، قال قتادة : هذه ثلاثة أمثال ضربها الله تعالى في مثل واحد : شبّه نزول القرآن بالماء الّذي ينزل من السماء، وشبّه القلوب بالأودية والأنهار فمن استقصى في تدبّوه وتفكّر في معانيه أخذ حظّاً عظيماً منه، كالنهر الكبير الّذي يأخذ الماء الكثير، ومن رضي بما أدّاه إلى التصديق بالحقّ على الجملة كان أقلّ حظّاً منه، كالنهر الصغير فهذا مثل.

ثم شبه الخطرات ووساوس الشيطان بالزبد يعلو على الماء، وذلك من خبث التربة لا من الماء، وكذلك ما يقع في النفس من الشكوك فمن ذاتها لا من ذات الحقّ، يقول: فكما يذهب الزبد باطلاً ويبقى صفوة الماء كذلك يذهب مخائل الشكّ باطلاً ويبقى الحقّ فهذا مثل ثانٍ؛ والمثل الثالث: قوله: ﴿وَيَمَا يُوَقِدُونَ عَلَيْهِ﴾ فالكفر مثل هذا الخبث الذي لا ينتفع به، والإيمان مثل الصافي الذي ينتفع به<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَلَوَ أَنَّ قُرْمَانَا﴾ جواب لو محذوف، أي لكان هذا القرآن؛ وقيل : أي لما آمنوا ﴿أَفَلَمْ يَأْتِسَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوَا﴾ أي أفلم يعلموا ويتبيّنوا، عن ابن عبّاس وغيره؛ وقيل : معناه : أولم يعلم الذين آمنوا علماً ينسوا معه من أن يكون غير ما علموه؟ وقيل : معناه : أفلم ييأس الذين آمنوا من إيمان هؤلاء الذين وصفهم الله بأنهم لا يؤمنون؟ ﴿قَارِعَةُ﴾ أي نازلة وداهية تقرعهم من الحرب والجدب والقتل والأسر ﴿أَوَ تَحُلُّ قَرِبًا مِن دَارِهِمَ ﴾ قيل : إنّ التاء في تحلّ للتأنيث، أي تحلّ تلك القارعة قريباً من دارهم فتجاورهم حتي تحصل لهم المخافة منها ؟ وقيل : إنَّ التاء للخطاب، أي تحلُّ أنت يا محمّد بنفسك قريباً من دارهم يعني مكة ﴿حَتَّى يَأْتِ

(۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۰.

﴿ فَأَمَّنَيْتُ لِلَذِينَ كَفَرُوْلَهُ أَي فَأَمَهَلَتَهُمَ وأَطلت مَدْتَهُم ليتوبوا أو ليتم عليهم الحجّة ﴿ فَكَفَ حكانَ عِقَابِ تَفْخِيمُ لذلك العقاب ﴿ أَفَمَنْ هُوَ قَآيِمٌ عَلَى كُلُ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتُ هُ أَي أَفَمَن هو قائم بالتدبير على كلّ نفس وحافظ على كلّ نفس أعمالها حتى يجازيها كمن ليس بهذه الصفة من الأصنام؟ ويدل على المحذوف قوله تعالى : ﴿ وَجَمَلُوا لِنَهِ شُرَكًا قُلْ سَتُوهُمُ هَ أَي بما يستحقون من الصفات، وإضافة الأفعال إليهم إن كانوا شركاء لله كما يوصف الله بالخالق والرازق والمحيي والمميت؟ وقيل : سمّوهم بالأسماء التي هي صفاتهم ثمّ انظروا هل تدلّ صفاتهم على جواز عبادتهم واتخاذهم آلهة؟ وقيل : معتاهم التي هي صفاتهم ثمّ انظروا هل تدلّ صفاتهم يما كل يقدَمُ وذلك استحقار لهم ؟ وقيل : معتوهم ماذا خلقوا؟ أو هل ضرّوا أو نفعوا؟ ﴿ أَمَ تُنْتُونُهُمُ يما كَانَ يَعْلَمُ فِي الذَيْضِ والمحي والمحين والما عنه الله بشريك له في اللهم اسم له مدخل في استحقاق إلى يقدم أن يقدم الهم ؟ وقيل : سمّوهم ماذا خلقوا؟ أو هل ضرّوا أو نفعوا؟ ﴿ أَمَ تُنْتُونُهُمُ على جواز عبادتهم واتخاذهم آلهة؟ وقيل : معتوهم ماذا خلقوا؟ أو هل ضرّوا أو نفعوا؟ ﴿ أَمْ تُنْتُونُهُمُ الإلهية، وذلك استحقار لهم ؟ وقيل : سمّوهم ماذا خلقوا؟ أو هل ضرّوا أو نفعوا؟ أَمَ تُنْتُونَبَهُ على ولو كان لعلم . ﴿ أَم يظنهر بِنَ ٱلقَوَلُ ﴾ أي أم تقولون مجازاً من القول وباطلاً لا حقيقة له، يما كو يمان ليهم المعناء الهم ؟ وقيل : سمّوهم ماذا خلقوا؟ أو هل ضرّوا أو نفعوا؟ أَم بظاهر كتاب ليس ولو كان لعلم . ﴿ أَم يظنهر بِنَ ٱلْقَرْلُ ﴾ أي أم تقولون مجازاً من القول وباطلاً لا حقيقة له، والمعنى أنه كلام ظاهر ليس له في الحقيقة باطنّ ومعنى فهو كلام فقط ؟ وقيل : أم بظاهر كتاب انزله الله سميتم الأصنام آلهة، فبين أنه ليس ههنا دليلٌ عقليٍ ولا معي يقلي وقيل : أم مناهم المعي أنهم وباطلاً لا الأصنام الإلهية ﴿ بَلْ رُبِنَ لِلَذِينَ أَنَهُ ليس هينا دليلٌ عقليً ولا سعيً يولم منوباً مناهم الكفر ، الأصنام الإلهية فربل رئينَ لِلَذِينَ كَفَرُوا مَكْرُهُمُ أي دع ذكر ما كنا فيه زين الشيطان لهم الكفر ، الأصنام الإلهية فربل منهم ؛ وقيل : بل زين لهم الرؤساء والغواة كذبهم وزورهم ألهم اله من المنور . من ما ما الرابي اله ما المهم ؛ وقيل : بن زينَ لهم الرؤساء والغواة كذبهم وزورا

وفي قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ مَانَيْنَنُهُمُ ٱلْكِتَنَبَ يَقْرَحُونَ﴾ المراد أصحاب النبيّ ﷺ الَّذين أُعطوا القرآن، أو مؤمنو أهل الكتاب<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُمُمَ ﴾ أي من نصر المؤمنين عليهم وتمكينك منهم بالقتل والأسر واغتنام الأموال ﴿أَوَ نَنَوَقَتَنَكَ﴾ أي نقبضك إلينا قبل أن نريك ذلك، وبيّن بهذا أنّه يكون بعض ذلك في حياته وبعضه بعد وفاته، أي فلا تنتظر أن يكون جميع ذلك في أيّام حياتك ﴿وَإِنَّمَا عَلَيْكَ ﴾ أن تبلغهم ما أرسلناك به إليهم، وعلينا حسابهم ومجازاتهم <sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَمَنْ عِندَمُ عِلْمُ ٱلْكِنَـٰبِ﴾ قيل: هو الله تعالى، وقيل: مؤمنو أهل الكتاب؛ وقيل: إنّ المراد به عليّ بن أبي طالب غليَّنلا وأئمّة الهدى غليَّنلا عن أبي جعفر وأبي عبد الله غِينَز بأسانيد<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله: ﴿مَثَلُ ٱلَذِيرَ> كَفَرُوا بِرَبِهِيْمَ ۖ أي مثل أعمالهم ﴿ كَرَمَادٍ ٱشْتَذَتْ بِهِ ٱلرَيِحُ ﴾ أي ذرّته ونسفته ﴿فِ يَوْمٍ عَاصِفٍ ﴾ أي شديد الريح، فكما لا يقدر أحد على جمع ذلك الرماد المتفرّق والانتفاع به فكذلك هؤلاء الكفّار ﴿لَا يَقْدِرُونَ مِتَا كَسَبُواْ عَلَ شَيْؤٍ ﴾ أي على الانتفاع بأعمالهم<sup>(a)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٤١.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ٤١.
- (۳) مجمع البيان، ج ٦ ص ٥٠.
  (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٥٠.
  - ٥) مجمع البيان، ج ٦ ص ٦٨.

وفي قوله: ﴿كَلِمَةُ طَيِّبَةُ ﴾ هي كلمة التوحيد؛ وقيل: كلُّ كلام أمر الله تعالى ﴿كَشَجَرَةِ طَيِّبَةٍ أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَّعُهَا فِي السَّكَمَةِ ﴾ أي شجرةٌ زاكيةٌ ناميةٌ راسخةٌ أُصولها في الأرض، عاليةٌ أغصانها وثمارها في السماء، وأراد به المبالغة في الرفعة، وهذه الشجرة قيل: هي النخلة؛ وقيل: شجرة في الجنّة.

وروى ابن عقدة عن أبي جعفر غليَّ أنَّ الشجرة رسول الله عني ، وفرعها عليّ غليَّ ». وغصن الشجرة فاطمة غليميًا، وثمارها أولادها، وأوراقها شيعتنا. ثمّ قال غليًّا: إنّ الرجل من شيعتنا ليموت فتسقط من الشجرة ورقة، وإنَّ المولود من شيعتنا ليولد فيورق مكان تلك الورقة ورقة.

فَنَوَقِتَ أَصُمَلُهَا ﴾ أي تخرج هذه الشجرة ما يؤكل منها فركل حين ﴾ أي في كل ستة أشهر، عن ابن عبّاس وأبي جعفر عليت ؛ وقيل : أي كلّ سنة ؛ وقيل : أي كلّ غداة وعشيّة ؛ وقيل : في جميع الأوقات ؛ وقيل : إنّه سبحانه شبّه الإيمان بالنخلة لثبات الإيمان في قلب المؤمن كثبات النخلة في منبتها ، وشبّه ارتفاع عمله إلى السماء بارتفاع فروع النخلة ، وشبّه ما يكسبه المؤمنون من بركة الإيمان وثوابه كلّ وقت وحين بما ينال من شمرة النخلة في أوقات السنة كلّها من الرطب والتمر ؛ وقيل : إنّ معنى قوله : في قوت المنتي كلّ حين باذن ريّبها كما يفتي به المؤمنون من بركة الإيمان وثوابه كلّ وقت وحين بما ينال من شمرة النخلة في أوقات السنة كلّها من الرطب والتمر ؛ وقيل : إنّ معنى قوله : في قوت أصري كلّ حين باذن ريّبها كما يفتي به الأئمة من آل محمّد شيعتهم في الحلال والحرام فومَثَلُ كلّ حين باذن ريّبها كما يفتي به والكفر ؛ وقيل : كلّ كلام في معصية الله كشجرة خبيثة غير زاكية وهي شجرة الحظل ؛ وقيل : إنّها شجرة هذه صفتها وهو أنّه لا قرار لها في الأرض ؛ وقيل : إنّها الكشوث . وروى أبو والتفر عن أبي جعفر عليت أنّ هذا مثل بني أمية في أحكمة ألمن في أي استؤصلت . والتعت جتمته من الأرض في أي هذا مثل بني أمية في أينة من فوق آلأرض به أي استؤصلت واقتلعت جمّته من الأرض في أنه لا قرار لها في الأرض ؛ وقيل : إنها الكشوث . وروى أبو واقتلعت جمّته من الأرض في أمي قرار في أمية وأجبني من فوق آلأرض به أي استؤصلت واقتلعت جمّته من الأرض في أنها من قرار في ما لتلك الشجرة من ثبات ، فإن الريح تنسفها وتذهب بها ، فكما أنّ هذه الشجرة لا ثبات لها ولا بقاء ولا ينتفع بها أحد فكذلك الكلمة الخبيثة لا ينتفع بها صاحبها<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿ لَهُمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ ٱللَهِ كُفْرُ ﴾ أي عرفوا نعمة الله بمحمّد أي عرفوا محمّداً ثمّ كفروا به فبدّلوا مكان الشكر كفراً . وروي عن الصادق ﷺ أنّه قال : نحن والله نعمة الله الّتي أنعم بها على عباده وبنا يفوز من فاز .

ويحتمل أن يكون المراد جميع نعم الله بدّلوها أقبح التبديل، إذ جعلوا مكان شكرها الكفر بها؛ واختلف في المعنيّ بالآية فروي عن أمير المؤمنين ﷺ وابن عبّاس وابن جبير وغيرهم أنّهم كفّار قريش كذّبوا نبيّهم ونصبوا له الحرب والعداوة.

وسأل رجلُ أمير المؤمنين ﷺ عن هذه الآية فقال: هما الأفجران من قريش: بنو أميّة وبنو المغيرة، فأمّا بنو أميّة فمتّعوا إلى حين، وأمّا بنو المغيرة فكفيتموهم يوم بدر. وقيل:

(۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ٧٤.

٦٣

إنّهم جبلة بن الأيهم ومن تبعه من العرب تنصّروا ولحقوا بالروم ﴿وَأَحَلُواْ قَوَمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ﴾ أي دار الهلاك<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله : ﴿رَئِبَمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواكِ أَي في الآخرة إذا صار المسلمون إلى الجنّة والكفّار إلى النار ﴿مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلحَقَى أي بالموت، أو بعذاب الاستئصال إن لم يؤمنوا، أو إلاّ بالرسالة ﴿وَمَا كَانُواْ إِذَاكِ أي حين تنزَّل الملائكة ﴿ مُنظَرِينَ﴾ أي لا يمهلون ساعة.

﴿ إِنَّا نَحَنُ نَزَّلُنَا الَذِكْرَ﴾ أي القرآن ﴿وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ﴾ عن الزيادة والنقصان والتغيير والتحريف؛ وقيل: نحفظه من كيد المشركين فلا يمكنهم إبطاله ولا يندرس ولا ينسى؛ وقيل: المعنى: وإنا لمحمّد حافظون.

وَوَلَوَ فَنَحْنَا عَلَيْهِمِ﴾ أي على هؤلاء المشركين ﴿ بَابًا مِنَ السَّمَآهِ﴾ ينظرون إليه ﴿فَظَلُوا فِيهِ يَعَرُجُونُ﴾ أي فظلَت الملائكة تصعد وتنزل في ذلك الباب؛ وقيل: فظلّ هؤلاء المشركون يعرجون إلى السماء من ذلك الباب وشاهدوا ملكوت السماوات ﴿لَقَالُوا إِنَمَا سُكِرَتَ أَبْعَہُدُنَا﴾ أي سدّت وغطّيت؛ وقيل: تحيّرت وسكنت عن أن تنظر ﴿بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَتَحُورُونَ﴾ سحرنا محمّد فيخيّل الأشياء إلينا على خلاف حقيقتها<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿لا تَمُدَنَّ عَبْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَّمَنَا بِدِء أَزَوَجَا مِنْهُمَ ﴾ أي لا ترفعنَ عينيك من هؤلاء الكفّار إلى ما متعناهم وأنعمنا عليهم به أمثالاً من النعم من الأموال والأولاد وغير ذلك من زهرات الدنيا، فيكون ﴿أَزْوَبَجَا﴾ منصوباً على الحال، والمراد به الأشياء والأمثال؛ وقيل: لا تنظرنَ ولا تعظمنَ في عينيك ولا تمدّهما إلى ما متعنا به أصنافاً من المشركين ﴿وَلَا تَحْزَنَ عَلَيْهِمَ إِن لَم يؤمنوا ونزل بهم العذاب ﴿وَلَخَفِضَ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ أي تواضع قيم م

أن أنزَنا عَلَى أَلْفُنْتَسِينَ أَي أُنزَلنا القرآن عليك كما أُنزَلنا على المقتسمين وهم اليهود والنصارى ﴿ أَلَذِينَ جَمَعُوا أَلْقُرْءَانَ عِضِينَ جَمع عضة، وأصله عضوة، والتعضية : التفريق، أي فرّقوه وجعلوه أعضاء، فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه ؛ وقيل : سمّاهم مقتسمين لأنّهم اقتسموا فرّقوه وجعلوه أعضاء، فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه ؛ وقيل : سمّاهم مقتسمين لأنّهم اقتسموا كتب الله فآمنوا ببعضها وكفروا ببعضه ؛ وقيل : سمّاهم مقتسمين لأنّهم اقتسموا فرّقوه وجعلوه أعضاء، فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه ؛ وقيل : سمّاهم مقتسمين لأنّهم اقتسموا فرّقوه وجعلوه أعضاء، فآمنوا ببعضه وكفروا ببعضه ؛ وقيل : سمّاهم مقتسمين لأنّهم اقتسموا المقام الله فآمنوا ببعضها وكفروا ببعضه ؛ وقيل : معناه : إنّي أُنذركم عذاباً كما أنزلنا على كتب الله فآمنوا ببعضها وكفروا ببعضها ؛ وقيل : معناه : إنّي أُنذركم عذاباً كما أنزلنا على كامة المقتسمين الذين اقتسموا طريق مكة ، يصدُّون عن رسول الله على والإيمان به ؛ قال مقاتل : كانوا ستّة عشر رجلاً بعثهم الوليد بن المغيرة أيّام الموسم يقولون لمن أتى مكة : لا تغترُوا بالخارج منا والمدّعي النبوة، فأنزل الله بهم عذاباً فماتوا شرّ ميتة ، ثمّ وصفهم فقال : ﴿ أَلَذِينَ جَعَلُوا الله بهم عذاباً فماتوا شرّ ميتة ، ثمّ وصفهم فقال : ﴿ أَلَذِينَ عَنْ ما له عنه أَن والمدّعي النبوة، فأنزل الله بهم عذاباً فماتوا شرّ ميتة ، ثمّ وصفهم فقال : ﴿ أَلَذِينَ جَعَلُوا اللهُ رَسُوا أَلْتُرْءانَ عِنِينَ الماري الناء بهم عذاباً فماتوا شرّ ميته ، ثمّ وصفهم فقال : ﴿ أَلَذِينَ عن ابن عبّاس<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٧٧.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ٧٧.
  - (۳) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٢٧-١٣١.

أَمَّاصَدَعُ بِمَا تُؤْمَرُ أَي أَظهر وأعلن وصرّح بما أمرت به غير خائف ﴿ وَأَعْرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ أي لا تخاصمهم إلى أن تؤمر بقتالهم، أو لا تلتفت إليهم ولا تخف منهم ﴿ حَتَّى يَأْنِيَكَ ٱلْيَقِينُ ﴾ أي الموت<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿أَمَوَنَّ غَيْرُ لَعْبَـآَوْ﴾ أي الأصنام أو الكفّار ﴿لَا جَرَمَ﴾ أي حقّاً وهو بمنزلة اليمين<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿أَوَ يَأْخُذُهُمْ فِي تَقَلِّبِهِمْ﴾ أي ياخذهم العذاب في تصرّفهم في أسفارهم وتجاراًتهم؛ وقيل: في تقلُّبهم في كلَّ الأحوال ليلاً ونهاراً فيدخل فيه تقلُّبهم على الفراش يميناً وشمالاً ﴿فَمَا هُم بِمُعَجِزِينَ ﴾ أي فليسوا بفائتين وما يريده الله بهم من الهلاك لا يمتنع عليه ﴿أَرْ بَأَخُذُهُمْ عَلَى تَخَوُّفِ﴾ قال الأكثر : أي على تنقّص إمّا بقتل أو بموت، أي ينقص من أطرافهم ونواحيهم يأخذ منهم الأوّل فالأوَّل حتّى يأتي على جميعهم؛ وقيل: في حال تخوّفهم من العذاب ﴿ يَنَفَيَّؤُا ظِلَنُهُمُ أي يتميّل ظلاله عن جانب اليمين وجانب الشمال، ومعنى سجود الظلِّ دورانه من جانب إلى جانب كما مرَّ؛ وقيل: المراد بالظلِّ هو الشخص بعينه، ولهذا الإطلاق شواهد في كلام العرب ﴿وَهُمْ دَخِرُونَ﴾ أي أذلة صاغرون، فنبِّه تعالى على أنَّ جميع الأشياء تخضع له بما فيها من الدلالة على الحاجة إلى واضعها ومدبّرها، فهي في ذلك كالساجد من العباد ﴿وَلَهُ ٱلَّذِينُ وَاصِبًا ﴾ أي له الطاعة دائمة واجبة على الدوام، من وصب الشيء وصوباً : إذا دام؛ وقيل: أي خالصاً ﴿نَصِيبًا يَمَّا رَزَقْنَهُمُ أي ما مرَّ ذَكره في سورة الأنعام من الحرث والأنعام وغيرها ﴿وَلَهُم مَّا يَشْتَهُونَ﴾ أي ويجعلون لأنفسهم ما يشتهونه ويحبُّونه من البنين ﴿وَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ أي ممتلئٌ غيظاً وحزناً ﴿ أَيُمَنِيكُمُ عَلَى هُوبِ أَمَّ يَدُسُّمُ فِي ٱلثَّرَابِ ﴾، أي يدبِّر في أمر البنت المولود له : أيمسكه على ذلَّ وهوان أم يخفيه في التراب ويدفنه حِيًّا؟ وهو الوأد الّذي كان من عادة العرب، وهو أنَّ أحدهم كان يحفر حفيرة صغيرة فإذا ولد له أنثى جعلها فيها وحثا عليها التراب حتى تموت تحته، وكانوا يفعلون ذلك مخافة الفقر ﴿ وَبَجْعَلُوْكَ لِنَّهِ مَا يَكْرُفُونَ﴾ أي البنات ﴿أَنَّ لَهُمُ لَلْسُنَيَّ﴾ أي البنون أو المثوبة الحسني في الآخرة ﴿ وَأَنَّهُم مُّفَرَّطُونَ ﴾ أي مقدّمون معجّلون إلى النار<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿فَمَا ٱلَّذِينَ فُعِبَلُوْاً﴾ فيه قولان : أحدهما : أنّهم لا يشركون عبيدهم في أموالهم وأزواجهم حتّى يكونوا فيه سواء ويرون ذلك نقصاً، فلا يرضون لأنفسهم به، وهم يشركون عبادي في ملكي وسلطاني ويوجّهون العبادة والقرب إليهم كما يوجّهونها إليّ . والثاني : أنّ معناه: فهؤلاء الّذين فضّلهم الله في الرزق من الأحرار لا يرزقون مماليكهم، بل الله رازق

- (۱) مجمع البيان، ج 7 ص ١٣٢-١٣٣. (۲) مجمع البيان، ج 7 ص ١٤٧.
  - (۴) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٦٢.

الملاّك والمماليك، فإنّ الّذي ينفقه المولى على مملوكه إنّما ينفقه ممّا يرزقه الله، فهم سواء في ذلك<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَمَن زَزَقْنَنَهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنَا؟ يريد حرًّا رزقناه وملكناه مالاً ونعمة ﴿فَهُوَ يُنِفَى مِنْهُ سِرًا وَجَهَرًا؟ لا يخاف من أحد ﴿ هَلَ يَسْتَوْرَتُ؟ يريد أنَّ الاثنين المتساويين في الخلق إذا كان أحدهما مالكاً قادراً على الإنفاق دون الآخر لا يستويان فكيف يسوّى بين الحجارة التي لا تعقل ولا تتحرّك وبين الله عزّ اسمه القادر على كلّ شيء والرازق لجميع خلقه؟! وقيل : إنّ هذا المثل للكافر والمؤمن، فإنّ الكافر لا خير عنده والمؤمن يكسب الخير فومَنُرَبَ اللهُ مَثَلًا رَجُمَلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْصَحُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَقَرِهِ من الكلام، لأنّه لا يفهم ولا وقيل : إنّ هذا المثل للكافر والمؤمن، فإنّ الكافر لا خير عنده والمؤمن يكسب الخير يفهم عنه؛ وقيل : معناه : لا يقدر أن يميّز أمر نفسه ﴿وَهُوَ حَكُمَ عَلَى مَوَلَنَهُ أَي ثقل ووبال على وليه الذي يتولّى أمره ﴿ أَيْنَمَا يُوَيَجَهةُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَقَرِهِ من الكلام، لأنّه لا يفهم ولا على وليه الذي يتولّى أمره ﴿ أَيْنَمَا يُوَيَجَهةُ لَا يَأْتِ خِعَيْرِهُ أَي لا منفعة لمولاه فيه أي ثقل ووبال حاجة لا يرجع بخير ولا يهتدي إلى منفعة ﴿ هَلَ يَشْتَنِهُ هُوَى عَلَى مَوَلَنَهُ أَي هذا الأبكم ﴿ وَمَن يَأْمُرُ وقيم وطريق واضح فيما يأتي ويذه الحق والصواب ﴿ وَهُو عَلَ أَن مثل مثل في مؤلم يؤمرُ يأمرُ فيمن يؤلم الخبر من جهته ومن لا يؤمل منه ، وأصل الخير كله من الله مثل عمل وين يأمرُ فيمن يؤمل الخير من جهته ومن لا يؤمل منه ، وأصل الخير كله من الله ، فكيف يسوّى بينه وبين شيء سواه في العبادة؟.

والآخر أنّه مثلٌ للكافر والمؤمن: فالأبكم: الكافر، والّذي يأمر بالعدل: المؤمن، عن ابن عبّاس؛ وقيل إنّ الأبكم أبيّ بن خلف، ومن يأمر بالعدل حمزة وعثمان بن مظعون، عن عطاء؛ وقيل: إنّ الأبكم هاشم بن عمرو بن الحارث القرشيّ وكان قليل الخير يعادي رسول الله ﷺ <sup>(۲)</sup>.

وفي قوله : ﴿ وَلَا نَنْقُضُوا آلَاَيْنَنَ بَعَدٌ نَوْكِيدِهَا ﴾ نزلت في الذين بايعوا النبي ﷺ على الإسلام، فقال سبحانه للمسلمين الذين بايعوه : لا يحملنكم قلّة المسلمين وكثرة المشركين على نقض البيعة، فإنّ الله حافظكم، أي اثبتوا على ما عاهدتم عليه الرسول وأكّدتموه بالأيمان ؛ وقيل : نزلت في قوم حالفوا قوماً فجاءهم قوم وقالوا : نحن أكثر منهم وأعزّ وأقوى فانقضوا ذلك العهد وحالفونا . ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَتِي نَقَضَتَ عَزَلَهَا ﴾ أي لا تكونوا كالمرأة التي غزلت ثمَّ نقضت غزلها من بعد إمرار وفتل للغزل، وهي امرأة حمقاء من قريش، كانت تغزل مع جواريها إلى انتصاف النهار ثمّ تأمرهن أن ينقضن ما غزلن ، ولا تزال ذلك دأبها، واسمها ريطة بنت عمرو بن كعب، وكانت تسمّى خرقاء مكّة ﴿ أَنَكَنَنَكُمُ وَلا تَنَكُمُ أي داني الغزل من وخيانة ومكراً ﴿ أَن تَكُونَ أُمَّةً فِي أَرْبَ مِنْ أَنْ وَلا تَنْعَضن ما غزلن ، وهو الغزل من وخيانة ومكراً ﴿ أَن تَكُونَ أُمَةً فَي مَا أَنْهَ العَدِل الغزل من

مجمع البيان، ج ٦ ص ١٧٩.
 مجمع البيان، ج ٦ ص ١٨٩.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

من أمَّة ﴿ فَنَزِّلَ قَدَمٌ بَعَدٌ ثُبُوتِهَا، أي فتضلُّوا عن الرشد بعد أن تكونوا على هدى (١).

وفي قوله : وَوَإِذَا بَدَلْنَا مَالِيَهُ مَصَحَاتَ مَالِمَوْمَ يعني إذا نسخنا آية وآتينا مكانها أخرى وقالُوا إِنَّمَا أَنَتَ مُفْتَرٍ فَال ابن عبّاس : كانوا يقولون : يسخر محمّد بأصحابه يأمرهم اليوم بأمر وغداً يأمرهم بأمر وإنه لكاذب، ويأتيهم بما يقول من عند نفسه . ووَلَقَدَ نَعَلَمُ أَنَّهُمْ يَفُولُونَ إِنَّمَا يُمُلِّمُهُ بَشَرُّ فَال ابن عبّاس : قالت قريش : إنّما يعلّمه بلعام وكان قيناً بمكة رومياً نصرانياً ؛ وقال الضحّاك : أرادوا به سلمان الفارسي، قالوا : إنه يتعلّم القصص منه ؛ وقال مجاهد وقتادة : أرادوا به عبداً لبني الحضرمي رومياً يقال له يعيش أو عائش صاحب كتاب، وأسلم وحسن إسلامه ؛ وقال عبد الله بن مسلم : كان غلامان في الجاهلية نصرانيّان من أهل عين التمر، اسم أحدهما يسار، والآخر جبير، وكانا صيقلين يقرآن كتاباً لهما بلسانهم، وكان رسول الله ينه ربّما مرّ بهما واستمع قراءتهما فقالوا : إنه يتعلّم منهما، ثمّ ألزمهم الله وكان رسول الله ينه وتال عبد الله بن مسلم : كان غلامان في الجاهليّة نصرانيّان من أهل وكان رسول الله ينه ويقال عبد الله بن مسلم ين وكانا صيقلين يقرآن كتاباً لهما بلسانهم، وكان رسول الله ينه وبقال عبد الله بن مسلم ين علم المان في الجاهليّة نصرانيّان من أهل وكان رسول الله ينه ويما واستمع قراءتهما فقالوا : إنما يتعلّم منهما، ثمّ ألزمهم الله وما المو يعيلون إليه القول أعجميّة ، والأعجميُ هو الذي لا يفصح وإن كان عربياً ويكنانا التعليم ويميلون إليه القول أعجميّة ، والأعجميُ هو الذي لا يفصح وإن كان عربياً ويكنانا وهو بلغتهم فكيف يأتي به الأعجميّ<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَلَا تَجَعَلُ مَعَ ٱللَّهِ إِلَّهًا ءَاخَرَكَ الخطاب للنبيّ ﴿ وَالْمُرَادَبِهُ غَيرِهُ ليكون أبلغ في الزجر . ﴿مَنَحُولًا ﴾ أي مطروداً مبعداً عن رحمة الله<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿ إِذَا لَاَبَنَغَوَّا إِلَىٰ ذِى ٱلْمَهْرِ سَبِيلَا ﴾ أي لطلبوا طريقاً يقرّبهم إلى مالك العرش لعلمهم بعلوه عليهم وعظمته، وقال أكثر المفسّرين : معناه : لطلبوا سبيلاً إلى معازَّة مالك العرش ومغالبته، فإنَّ الشريكين في الإلهيّة يكونان متساويين في صفات الذات، ويطلب أحدهما مغالبة صاحبه ليصفو له الملك فيكون إشارة إلى دليل التمانع<sup>(ع)</sup>.

وفي قوله : ﴿ وَلِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْمَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَقِي قال الكلبيّ : هم أبو سفيان والنضر بن الحارث وأبو جهل وأمّ جميل امرأة أبي لهب، حجب الله رسوله عن أبصارهم عند قراءة القرآن، فكانوا يأتونه ويمرّون به ولا يرونه ﴿ حِجَابًا مَتَتُورًا» أي ساتراً ؟ وقيل : مستوراً عن الأعين لا يبصر إنّما هو من قدرة الله ﴿ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحَدَمُ أي ذكرت الله بالتوحيد وأبطلت الشرك ﴿ وَلَوَا عَلَى آَدَبَرِهِمْ نُقُورُكُمُ أي أعرضوا عنك مدبرين نافرين، والمعنيُّ بذلك كفّار قريش ؟ وقيل : هم الشياطين ؟ وقيل : إذا سمعوا بسم الله الرحمن الرحيم ولوا ؟ وقيل : إذا سمعوا قول لا إله إلا الله .

- (۱) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٩٤. (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٠٠.
- (٣) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٣٧. (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٥٤.

٦٧.

فَقَنُ أَعَلَمُ بِمَا يَسْتَبِعُونَ بِعِد إِذْ يَسْتَبِعُونَ إِلَيْكَ ﴾ أي ليس يخفى علينا حال هؤلاء المشركين وغرضهم في الاستماع إليك ﴿وَإِذْ ثُمْ تَجَوَىٰ ﴾ أي متناجون، والمعنى : إنّا نعلمهم في حال ما يصغون إلى سماع قراءتك، وفي حال يقومون من عندك ويتناجون فيما بينهم، فيقول بعضهم : هو ساحر، وبعضهم : هو كاهن، وبعضهم : هو شاعر ؛ وقيل : يعني به أبا جهل وزمعة بن الأسود وعمرو بن هشام وخويطب بن عبد العزّى، اجتمعوا وتشاوروا في أمر النبتي يشكر ، فقال أبو جهل : هو مجنون، وقال زمعة : هو شاعر ، وقال خويطب : هو كاهن، ثمّ أتوا الوليد بن المغيرة وعرضوا ذلك عليه فقال : هو ساحر ً ﴿ إِذَ يَقُولُ ٱلظَّلِهُونَ إِن تَنَبَعُونَ إِلَا رَجُلا مَسْحُورًا أي سحر فاختلط عليه أمره ؛ وقيل : المسحور المخدوع والمعلّل، وقيل : أي ذا سَحْر ، أي رئة خلقه الله بشراً مثلكم ؛ وقيل : المسحور بمعنى الساحر كالمستور بمعنى الساتر <sup>(۱)</sup>.

وفي قوله: ﴿قُلِ آدَعُوا ٱلَذِينَ زَعَمْتُه ﴾ أي الملائكة والمسيح وعزير؛ وقيل: هم الجنّ لأنّ قوماً من العرب كانوا يعبدون الجنّ، عن ابن مسعود، قال: وأسلم أولئك النفر وبقي الكفّار على عبادتهم<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله: ﴿إِنَّ رَبَّكَ أَمَاطَ بِالنَّاسِ ﴾ أي أحاط علماً بأحوالهم وما يفعلونه من طاعة أو معصية ﴿وَمَا جَمَلُنَا ٱلرُّبَيَا ٱلَتِي أَرَيَّتَكَ ﴾ فيه أقوال: أحدها: أنّ المراد بالرؤيا رؤية العين، والمراد الإسراء وما رآه في المعراج. وثانيها: أنّها رؤيا نوم رآها أنّه سيدخل مكّة وهو بالمدينة فقصدها فصدّه المشركون في الحديبية حتّى شكّ قوم. وثالثها: أنّ ذلك رؤيا رآها النبي عنه في منامه أنّ قروداً تصعد منبره وتنزل، فساءه ذلك واغتمّ به، وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله بينية، وقالوا على هذا التأويل أنّ الشجرة الملعونة في القرآن هي بنو أمية، أخبره الله تعالى بنغلّبهم على مقامه وقتلهم ذرّيّته، وقيل: إنّ الشجرة الملعونة في القرآن هي بنو الزقوم، وإنّما سمّيت فتنة لأنّ المشركين قالوا: إنّ النار تحرق الشجر، فكيف تنبت الشجرة في النار؟ وصدق به المؤمنون<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَقَالُواْ لَن نُؤْمِرَى لَكَ ﴾ قال ابن عبّاس: إنّ جماعة من قريش وهم عتبة وشيبة ابنا ربيعة وأبو سفيان بن الحرب والأسود بن المطّلب وزمعة بن الأسود والوليد بن المغيرة وأبو جهل بن هشام وعبد الله بن أميّة وأُميّة بن خلف والعاص بن وائل، ونبيه ومنبّه ابنا الحجّاج والنضر بن الحارث وأبو البختريّ بن هشام اجتمعوا عند الكعبة، وقال بعضهم لبعض: ابعثوا إلى محمّد وكلّموه وخاصموه، فبعثوا إليه أن أشراف قومك قد اجتمعوا لك،

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٥٤.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٥٤.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۲ ص ۲٦۵.

فبادر – عليه وآله صلوات الله وسلامه – إليهم ظنًّا منه أنَّه بدا لهم من أمره، وكان حريصاً على رشدهم، فجلس إليهم فقالوا: يا محمّد إنَّا دعوناك لنعتذر إليك، فلا نعلم قوماً أدخل على قومه ما أدخلت على قومك، شتمت الآلهة، وعبت الدين، وسفَّهت الأحلام، وفرَّقت الجماعة، فإن كنت جنت بهذا لتطلب مالاً أعطيناك، وإن كنت تطلب الشرف سؤدناك علينا، وإن كانت علَّة غلبت عليك طلبنا لك الأطبَّاء! فقال ﷺ : ليس شيءٌ من ذلك، بل بعثني الله إليكم رسولاً وأنزل كتاباً، فإن قبلتم ما جئت به فهو حظَّكم في الدنيا والآخرة، وإن تردّوه أصبر حتَّى يحكم الله بيننا، قالوا: فإذاً ليس أحد أضيق بلداً منًّا، فاسأل ربَّك أن يسيَّر هذه الجبال ويجري لنا أنهاراً كأنهار الشام والعراق، وأن يبعث لنا من مضي، وليكن فيهم قُصيّ فإنَّه شيخ صدوق لنسألهم عمًّا تقول أحق أم باطل؟ فقال : ما بهذا بعثت، قالوا : فإن لم تفعل ذلك فاسأل ربِّك أن يبعث ملكاً يصدِّقك، ويجعل لنا جنَّات وكنوزاً وقصوراً من ذهب، فقال: ما بهذا بعثت وقد جنتكم بما بعثني الله تعالى به فإن قبلتم وإلاَّ فهو يحكم بيني وبينكم، قالوا فأسقط علينا السماء كما زعمت أنَّ ربَّك إن شاء فعل ذلك، قال: ذاك إلى الله إن شاء فعل؛ وقال قائلٍ منهم: لا نؤمن لك حتى تأتي بالله والملائكة قبيلًا، فقام النبيَّ ﷺ وقام معه عبدالله بن أميَّة المخزوميَّ ابن عمَّته عاتكة بنت عبد المطَّلب فقال: يا محمَّد – ﷺ – عرض عليك قومك ما عرضوا فلم تقبله، ثمَّ سألوك لأنفسهم أموراً فلم تفعل، ثمَّ سألوك أن تعجّل ما تخوّفهم به فلم تفعل، فوالله لا أؤمن بك أبدأ حتى تتخذ سلّماً إلى السماء ثمّ ترقى فيه وأنا أنظر، وتأتي معك نفرٌ من الملائكة يشهدون لك وكتاب يشهد لك. وقال أبو جهل: إنَّه أبي إلاَّ سبِّ الآلهة وشتم الآباء، وإنِّي أعاهد الله لأحملنَ حجراً فإذا سجد ضربت به رأسه؛ فانصرف رسول الله ﷺ حزيناً لما رأى من قومه فأنزل الله سبحانه الآيات.

﴿ مَتَى تَعْجُو لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعاً ﴾ أي تشقق لنا من أرض مكّة عيناً ينبع منه الماء في وسط مكّة ﴿ لَوَ نُسْقِطُ ٱلسَّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كَمَعًا ﴾ أي قطعاً قد تركب بعضها على بعض، ومعنى كما زعمت أي كما خوقتنا به من انشقاق السماء وانفطارها، أو كما زعمت أنّك نبي تأتي بالمعجزات ﴿ أَوْ تَأْتِى بِاللَهِ وَآلْمَلَتَهِكَةِ فَيَبِلَا ﴾ أي كفيلاً ضامناً لنا بما تقول؛ وقيل: هو جمع مع شركهم ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِن رَخْرُفٍ ﴾ أي مقابلين لنا، وهذا يدل على أنّ القوم كانوا مشبقة مع شركهم ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِن رَخْرُفٍ ﴾ أي من ذهب؛ وقيل : الزخوف : النقوش ﴿ أَوْ تَرْقَ نِيْ التبيلة، أي بالملائكة قبيلة قبيلة ؟ وقيل : أي مقابلين لنا، وهذا يدل على أنّ القوم كانوا مشبقة مع شركهم ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِن رُخْرُفٍ ﴾ أي من ذهب ؟ وقيل : الزخوف : النقوش ﴿ أَوْ تَرْقَ نِيْ السَّمَاءَ ﴾ أي تصعد ﴿وَلَن نُوْمِنَ لِمُونِكَ حَتَى تَنُزَلَ عَلَيْنَا يَكْنَا نَقْتُرُومُ ﴾ أي لو فعلت ذلك لم نصدقك متى تنزيها له من كلّ واحد منّا كتاباً من السماء شاهداً بصحة نبوتك نقرؤه ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبْ كَنِ أَيْ الله منزيها له من كلّ قبيح وسوء، وفي ذلك من الجواب : إنكم تتخيرون الآيات وهي إلى الله منزيها له من كلّ قبيح وسوء، وفي ذلك من الجواب : إنكم تتخيرون الآيات وهي إلى الله منزيها له من كلّ قبيح وسوء، وفي ذلك من الحواب : إنكم تتخيرون الآيات وهي إلى الله وقيل : أي تعظيماً له عن أن يحكم عليه عبيده، لأنّ له الطاعة عليهم ؟ وقيل : إنهم لمّا قالوا : أو تأتي بالله أو ترقى في السماء إلى عند الله لاعتقادهم أنّه سبحانه جسم، قال : قل : سبحان أو تأتي بالله أو ترقى في السماء إلى عند الله لاعتقادهم أنه سبحانه جسم، قال : قل : سبحان ربِّي عن كونه بصفة الأجسام حتّى يجوز عليه المقابلة والنزول؛ وقيل: معناه: تنزيهاً له عن أن يفعل المعجزات تابعاً للاقتراحات ( هَلَ كُنتُ إِلَّا بَشَرَ رَسُولُا) أي هذه الأشياء ليست في طاقة البشر فلا أقدر بنفسي أن آتي بها ﴿قُل لَوَ كَانَ فِي ٱلأَرْضِ مَلَ<del>ّتِكَ</del> يُمَشُونَ مُطْمَينَينَ في البشر فلا أقدر بنفسي أن آتي بها ﴿قُل لَوَ كَانَ فِي ٱلأَرْضِ مَلَ<del>ّتِكَ</del> يُ يَمْشُونَ مُطْمَينَينَ في طاقة ساكنين قاطنين ﴿ لَنَزَلْنَا عَلَيْهِم قِرَنَ ٱلسَّمَاءِ مَلَكَ وَ ٱلأَرْضِ مَنهم ؛ وقيل: معناه: مطمئنين إلى الدنيا ولذاتها غير خائفين ولا متعبّدين بشرع ؛ وقيل: معناه: لو كان أهل الأرض ملائكة لبعثنا إليهم ملكاً ليكونوا إلى الفهم إليه أسرع ؛ وقيل: إنّ العرب قالوا: كنّا ساكنين مطمئنين فجاء محمّد فأزعجنا وشوّش علينا أمرنا ، فبيّن الله سبحانه أنهم لو كانوا ملائكة مطمئنين إليهم إذ هم إليه أحوج من الملائكة.

وفي قوله : ﴿ خَشْيَةُ ٱلْإِنفَانِيَّهِ أي الفقر والفاقة ﴿ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ قَتُورًا ﴾ أي بخيلاً . وفي قوله : ﴿ وَقُرْءَانَا فَرَقَنتُهُ أي وأنزلنا عليك قرآناً فصلناه سوراً وآيات ؛ أو فرَّقنا به الحقّ عن الباطل ؛ أو جعلنا بعضه خبراً وبعضه أمراً وبعضه نهياً وبعضه وعداً وبعضه وعيداً ؛ أو أنزلناه متفرّقاً لم ننزله جميعاً ، إذ كان بين أوّله وآخره نيّف وعشرون سنة ﴿ لِنَفَرَأَمُ عَلَى ٱلنَّاسِ عَلَى مُكْنُ ﴾ أي على تثبّت وتؤدة ليكون أمكن في قلوبهم ؛ وقيل : لتقرأه عليهم مفرّقاً شيئاً بعد شيء ﴿ وَنَزَلْنَهُ نَزَيلَا ﴾ على حسب الحاجة ووقوع الحوادث ﴿قُلْ مَاينُوا لِمِنها أو لا نَوْسُواً سيئاً بعد شيء ﴿ وَنَزَلْنَهُ نَزِيلًا ﴾ على حسب الحاجة ووقوع الحوادث ﴿قُلْ مَاينُوا لِمِنها مِن قَلْمِيها أي أعطوا علم التوراة قبل نزول ينفع غيركم ، وهذا تهديدً لهم ﴿ إِنَّ الَيْنِ أُوتُوا الْفِلْمَ مِن قَبْلِيها أي أعطوا علم التوراة قبل نزول القرآن كعبد الله بن سلام وغيره ؛ وقيل : إنّهم أهل العلم من أهل الكتاب وغيرهم ؛ وقيل : إنهم أمّة محمّد عناق أن من سجد كان أقرب أوتُوا الْفِلْمَ مِن قَبْلِيها أي يسقطون على الوجوه ساجدين ، وإنّما خص الذقن لأنًا من سجد كان أقرب شيء منه إلى العلم من أهل الكتاب وغيرهم ؛ وقيل : إنهم أمّة محمّد عنها إذ

وفي قوله: ﴿ قِبَمَاكُه أي معتدلاً مستقيماً لا تناقض فيه، أو قيّماً على سائر الكتب المتقدّمة يصدّقها ويحفظها وينفي الباطل عنها وهو الناسخ لشرائعها؛ وقيل: قيّماً لأمور الدين يلزم الرجوع إليه فيها؛ وقيل: دائماً لا ينسخ ﴿ فَلَمَلَكَ بَنَخِعٌ نَّفَسَكَ عَلَىٰ ءَائَنِهِمْ ﴾ أي مهلك وقاتل نفسك على آثار قومك الّذين قالوا: لن نؤمن لك حتّى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً، تمرّداً منهم على ربهم ﴿ إِن لَمَ يُؤْمِنُوا بِهَنَدَا الْحَدِيثِ ﴾ أي بالقرآن ﴿ أَسَفًا﴾ أي حزناً وتلهفاً ووجداً بإدبارهم عنك وإعراضهم عن قبول ما آتيتهم به؛ وقيل: ﴿ عَلَىٰ مَائِهِمُ أي بعد موتهم أي الأرض ينبوعاً، تمرّداً

وفي قوله. ﴿إِلا أَنْ تَأْنِيهُمْ سَنَهُ الأُولِينَ؟ أَي إِلا طَلَبَ أَنْ تَأْتِيهُمُ الْعَادَة في الأولين مَنَ عذاب الاستئصال ﴿أَوْ كَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلَا؟ أي مقابلة من حيث يرونها، وتأويله أنّهم بامتناعهم عن الإيمان بمنزلة من يطلب هذا حتّى يؤمن كرهاً<sup>(ع)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٩٢.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٩٢.
- (۳) مجمع البيان، ج ٦ ص ٣١٠.
  (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٣٥٨.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ٧١

وفي قوله: ﴿أَفَحَسِبَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوَا﴾ أي أفحسب الّذين جحدوا توحيد الله ﴿أَن يَنْخِذُواْ عِبَادِى مِن دُوفِتَ﴾ أرباباً ينصرونهم ويدفعون عنهم عقابي، والمراد بالعباد المسيح والملائكة؛ وقيل: معناه: أفحسب الّذين كفروا أن يتخذوا من دوني آلهة وأنّي لا أغضب لنفسي عليهم ولا أعاقبهم؟ ﴿فَنَ كَانَ يَرْجُواْ لِقَاّةَ رَبِّهِ.﴾ أي يطمع في لقاء ثوابه<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿فَأَخْلَفَ ٱلْأَحْزَابُ مِنْ بَبْنِهِمْ﴾ أي الأحزاب من أهل الكتاب في أمر عيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام كما مرّ<sup>(٢)</sup>.

وفى قوله: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَى ٱلْفَرِيقَيْنِ أَي أَنحن أَم أَنتم ﴿خَيَرٌ مَقَامًا أَي منزلاً ومسكناً، أو موضع إقامة ﴿وَأَحْسَنُ نَذِيَّا أَي مَجلساً ﴿هُمَ آَحَسَنُ أَتَنا وَرِءَيَا فَال ابن عبّاس: الأثاث: المتاع وزينة الدنيا، والرثي: المنظر والهيئة؛ وقيل: المعنيّ بالآية النضر بن الحارث وذووه، وكانوا يرتجلون شعورهم ويلبسون أفخر ثيابهم ويفتخرون بشارتهم وهيئتهم على أصحاب النبيّ عَنْكَ فَنْبَنْدُ لَهُ ٱلزَّمَنَ مَدًا كَمَ أَمَو معناه الخبر، أي جعل الله جزاء ضلالته أن يمدّ له بأن يتركه فيها<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿أَفَرَةَيْنَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِنَائِدِنَا﴾ أفرأيت كلمة تعجيب. وهو العاص بن واثل؛ وقيل: الوليد بن المغيرة؛ وقيل: هو عامً ﴿وَقَالَ لَأُونَيَنَ مَالَا وَوَلَدًا﴾ أي في الجنّة استهزاءً، أو إن أقمت على دين آبائي وعبادة آلهتي أعطى في الدنيا مالاً وولداً ﴿وَنَمُدُ لَهُمْ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدَّا﴾ أي نصل له بعض العذاب فلا ينقطع أبداً ﴿وَنَرِثْهُمُ مَا يَقُولُ﴾ أي ما عنده من المال والولد<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله: ﴿لَقَـدَ جِنْتُمْ شَيْنًا إِذَا﴾ الإد: الأمر العظيم، أي لقد جئتم بشيء منكر عظيم شنيع ﴿تَكَادُ السَّمَوَتُ يَنْفَطَرْنَ مِنْهُ﴾ أي أرادت السماوات تنشق لعظم فريتهم وإعظاماً لقولهم ﴿وَتَخِنُرُ لَلِبَالَ﴾ أي تسقط ﴿مَدًا﴾ أي كسراً شديداً؛ وقيل: معناه: هدماً ﴿وَمَا يَنْبَغِي إلرَّهُنِ أَن يَنَجَذَ وَلَدًا﴾ أي لا يليق به، وليس من صفته اتخاذ الولد لأنه يقتضي حدوثه واحتياجه. وفي قوله: ﴿فَوَمَا لَذَا﴾ أي شداداً في الخصومة<sup>(ه)</sup>. وفي قوله: ﴿أَوَ يُحَدِثُهُمْ ذِكْرًا﴾ أي يجدد القرآن لهم عظة واعتباراً؛ وقيل: يحدث لهم شرفاً بإيمانهم به<sup>(٢)</sup>.

وَلَا تَعْجَلُ بِٱلْقُرْوَانِ ﴾ فيه وجوه: أحدها أنّ معناه: لا تعجل بتلاوته قبل أن يفرغ جبرئيل عليمًا من إبلاغه، فإنّه عليمًا كان يقرء معه ويعجل بتلاوته مخافة نسيانه، أي تفقم ما يوحى إليك إلى أن يفرغ الملك من قراءته ولا تقرأ معه. وثانيها: أنّ معناه: لا تقرئ به أصحابك ولا تمله حتّى يتبيّن لك معانيه. وثالثها: أنّ معناه: ولا تسأل إنزال القرآن قبل أن يأتيك وحيه، لأنّه تعالى إنّما ينزله بحسب المصلحة وقت الحاجة<sup>(٧)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۹۱.
- (٣) مجمع اليان، ج ٦ ص ٤٤٣.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٥٣.
- (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٤٧.
   (٦) (٧) مجمع البيان، ج ٧ ص ٦٠.

(٢) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٢٣.

وفي قوله: ﴿أَوَلَمْ تَأْتِهِم بَيِنَةُ مَا فِي الصَّحُفِ ٱلْأُولَىٰ﴾ أي أولم يأتهم في القرآن بيان ما في الكتب الأولى من أنباء الأمم الّتي أهلكناهم لمّا اقترحوا الآيات ثمَّ كفروا بها ﴿قُلْ كُلُ مُنَزَيَعُنُ﴾ أي كلّ واحد منّا ومنكم منتظر، فنحن ننتظر وعد الله لنا فيكم وأنتم تتربّصون بنا الدوائر<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿بَلْ قَالُواْ أَصْغَنْتُ أَحْلَمِهِ أَي قالوا: القرآن المجيد تخاليط أحلام رآها في المنام ﴿مَا مَامَنَتْ قَبْلَهُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَهَأَ ﴾ أي لم يؤمن قبل هؤلاء الكفّار من أهل قرية جاءتهم الآيات الّتي طلبوها، فأهلكناهم مصرّين على الكفر ﴿أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ؟ عند مجيئها فِنَسَتُلُوا أَهْلَ الذِكْرِ ﴾ قال عليّ ﷺ: نحن أهل الذكر. وقيل: أهل التوراة والإنجيل؛ وقيل: أهل العلم بأخبار الأُمم؛ وقيل: أهل القرآن ﴿فِيهِ ذِكْرُكُمْ ﴾ أي شرفكم من أول من أها قرار أو ذكر ما تحتاجون إليه من أمر دينكم ودنياكم <sup>(٣)</sup>.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿وَمَا خَلَقْنَا ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيَنَهُمَا لَعِبِينَ ﴾ وإنّما خلقناها مشحونة بضروب البدائع تبصرة للنظّار، وتذكرة لذوي الاعتبار ﴿لَوَ أَرَدْنَا أَن نَنْتَخِذَ لَمَوَا» ما يتلقى به ويلعب ﴿لَاَنْحَذْنَهُ مِن لَدُنَّاً ﴾ من جهة قدرتنا أو من عندنا ممّا يليق بحضرتنا من المجرّدات، لا من الأجسام المرفوعة، والأجرام المبسوطة، كعادتكم في رفع السقوف وتزويقها وتسوية الفروش وتزيينها ؛ وقيل : اللّهو : الولد بلغة اليمن ؛ وقيل : الزوجة ؛ والمراد الردّ على النصارى ﴿بَلَ نَقَذِفُ بِلَقَنِ عَلَى ٱلْبَطِلِ ﴾ الذي من عداده اللّهو ﴿وَمَنْ عِندانا ما لم يُسَحَّمُونَ عِندَمُ ﴾ يعني الملائكة المنزلين منه لكرامتهم بمنزلة المقرّبين عند الملوك ﴿وَلَا يَسْتَحْسِرُونَ في أَن عِندَمُ كَان عنه الما والات أعمارهم فحسبوا أن لا يزالوا : نتربّص به ريب مُعمحة . فَوَمَنْ عِندَمُ كَان عنه أَنْكَانَ مَقَذِفُ بَعْلَيْ عَلَى الذي من عداده اللهو في ذَمَعُهُمُ على والمراد الرد على النصارى في أَنْ يَلْقُونَ عَلَى أَنْقَذِفُ بِلْقَنْ عَلَى أَنْ يَلْعَان الذي من عداده اللهو المواد الرد على النصارى في أَنْ المان منه لكرامتهم بمنزلة المقرّبين عند الملوك فولًا يُسْتَحْسِرُونَ في أي ولا يتعبون منه فراني في أن ألمان أعمارهم فحسبوا أن لا يزالوا كذلك وأنه بسبب ما هم فيه (<sup>1</sup>).

وقال الطبرسيّ تقله في قوله تعالى: ﴿أَنَّا نَأْتِى ٱلْأَرْضَ نَنْقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَأَ ﴾ أي يأتيها أمرنا فينقصها من أطرافها بتخريبها وبموت أهلها؛ وقيل: بموت العلماء، وروي ذلك عن أبي عبد الله للبيَّ في قال: نقصانها: ذهاب عالمها. وقيل: معناه: ننقصها من أطرافها بظهور النبيّ في على من قاتله أرضاً فأرضاً وقوماً فقوماً، فيأخذ قراهم وأرضيهم<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَلَقَدْ كَتَبَنَكَا فِي ٱلْزَبُوُرِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِكْرِ ﴾ قيل: الزبور: كتب الأنبياء، والذكر: اللّوح المحفوظ؛ وقيل: الزبور: الكتب المنزلة بعد التوراة، والذكر: التوراة؛ وقيل: الزبور: زبور داود، والذكر: التوراة ﴿أَنَ آلَأَرْضَ يَرِثُهُا عِبَادِيَ ٱلْقَبَنِلِحُونَ﴾ قيل: يعني أرض

- (۱) مجمع البيان، ج ۷ ص ٦٨. (۲) مجمع البيان، ج ۷ ص ۷۲.
- (۳) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ١٠٨.

الجنّة يرثها عبادي المطيعون؛ وقيل: هي الأرض المعروفة يرثها أمّة محمّد بالفتوح؛ وقال أبو جعفر عليمي : هم أصحاب المهدي عجل الله فرجه في آخر الزمان ﴿فَقُـلَ ءَانَنَكُمْ عَلَى سَوَآَوَ اي أعلمتكم بالحرب إعلاماً يستوي نحن وأنتم في علمه، أو على سواء في الإيذان لم أُبيّن الحقّ لقوم دون قوم ﴿وَإِنّ أَدَرِيتَ أي ما أدري ﴿أَقَرِبُ أَمَ بَعِيدٌ مَا تُوْعَدُونَ ﴾ يعني أجل القيامة، أو الإذن في حربكم ﴿وَإِنّ أَدَرِيتَ ﴾ أي ما أدري ﴿أَقَرِبُ أَمَ بَعِيدٌ مَا تُوْعَدُونَ ﴾ يعني أجل القيامة، أو الإذن في حربكم ﴿وَإِنّ أَدَرِيتَ ﴾ أي ما أدري ﴿قَرَبِ أَمَ بَعِيدٌ مَا تُوْعَدُونَ ﴾ يعني أجل القيامة، أو الإذن في حربكم ﴿وَإِنّ أَدَرِيتَ ﴾ أي ما أدري وأقرباً أم بعيدٌ ما يو على سواء في الإيذان لم عمّا أنتم عليه ﴿وَمَنَتُهُ إِلَى حِبْرٍ ﴾ أي تمتعون به إلى وقت انقضاء آجالكم <sup>(1)</sup>

وفي قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ﴾ قيل: المراد به النضر بن الحارث، والمراد بالشيطان شيطان الإنس، لأنّه كان يأخذ من الأعاجم واليهود ما يطعن به على المسلمين<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿ ثَانِيَ عِطْفِهِ ﴾ أي متكبّراً في نفسه، تقول العرب : ثنّى فلان عطفه : إذا تكبّر وتجبّر، وعطفا الرجل : جانباه ؛ وقيل : معناه : لاوي عنقه إعراضاً وتكبراً ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَعْبُدُ اللَّهَ عَلَى حَرْفِ ﴾ أي على ضعف في العبادة كضعف القائم على حرف، أي على طرف جبل ونحوه ؛ وقيل : أي على شكّ ؛ وقيل : يعبد الله بلسانه دون قلبه قيل : نزلت في جماعة كانوا يقدمون على رسول الله يُنْتُي المدينة، فكان أحدهم إذا صحّ جسمه ونتجت فرسه وولدت امرأته غلاماً وكثرت ماشيته رضي به واطمأنَّ إليه، وإن أصابه وجع وولدت امرأته جارية قال : ما أصبت في هذا الدين إلاً شرًّا ﴿وَإِنَّ أَسَابَهُ فِنْنَةً ﴾ أي اختبار بجدب وقلة مال ﴿ أَنَعَلَبَ

وقال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿مَن كَانَ يَظُنُّ أَن لَنَ يَمْرَهُ ٱللَّهُ فِي ٱللَّأَنْيَا وَٱلْآخِرَةِ ﴾ المعنى أنَّ الله ناصر رسوله في الدنيا والآخرة، فمن كان يظنّ خلاف ذلك ويتوقّعه من غيظه ؛ وقيل : المراد بالنصر الرزق والضمير لمن ﴿فَلَيَمَدُدْ بِسَبَ إِلَى ٱلسَّمَاءِ ثُمَّ لَيُقْطَعُ ﴾ أي فليستقص في إزالة غيظه أو جزعه، بأن يفعل كلّ ما يفعله الممتلئ غضباً أو المبالغ جزعاً حتّى يمدّ حبلاً إلى سماء بيته فيختنق، من قطع : إذا اختنق فإنَّ المختنق يقطع نفسه بحبس مجاريه ؛ وقيل : فراة فَلَيَنظُرُ ﴾ فليتصوّر في نفسه فكل يُذَهِبَنَ كَيْدُوُ ﴾ فعله ذلك، وسمّاء على الأوَّل كيداً لأنّه رزقه فَلَيَنظُرَ ﴾ فليتصوّر في نفسه فكل يُذَهِبَنَ كَيْدُوُ فعله ذلك، وسمّاء على الأوَّل كيداً لأنّه منتهى ما يقدر عليه في أيضيا في غطه، أو الذي يغيظ من نصر الله ؛ وقيل : فليمد منتهى ما يقدر عليه في أي يغيظُ في غطه، أو الذي يغيظ من نصر الله ؛ وقيل : نوات في قوم مسلمين استبطؤوا نصر الله لاستعجالهم وشدة غيظهم على المشركين فيكارون يسمُون يألَّذِينَ يَتَلُونَ عَلَيْهِمْ مَايَنِيناً في يتبون ويبطشون بهم في منه على المُول في عابد

- مجمع البيان، ج ۷ ص ١١٩.
   مجمع البيان، ج ۷ ص ١٢٦.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ۱۳۰.

۷۳

الصنم ومعبوده، أو الذباب يطلب ما يسلب عن الصنم من الطيب، والصنم يطلب منه الذباب السلب، أو الصنم والذباب كانَه يطلبه ليستنقذ منه ما يسلبه، فلو حقّقت وجدت الصنم أضعف منه بدرجات (مَا قَكَرُوا اللَّهُ حَقَّ قَكَرُوعَ أي ما عرفوه حقّ معرفته ( فَذَرَعُمْ فِ غَرَيَهِمْ ) أي في جهالتهم، شبّهها بالماء الذي يغمر القامة، لأنّهم مغمورون فيها، أو لاعبون فيها ( حَقَّ يعِنِهُ أي إلى أن يقتلوا أو يموتوا ( أيحَسَبُونَ أَنَّمَا شِدُهُم يعِهُمُ إنَّ ما نعطيهم ونجعله مدداً لهم ( مِن مَالُ وَبَنِيْنُ بيانٌ لما وليس خبراً له، بل خبره ( نُمَايَعُ لَمَ فِ لَلَيْرَبَ والراجع محذوف، والمعنى : أنَّ الذي نمذهم به نسارع به فيما فيه خيرهم وإكرامهم؟ ( بَلَ يَنْعَرُونَ أن ذلك الإمداد استدراج أنَّ الذي نمذهم به نسارع به فيما فيه خيرهم وإكرامهم؟ ( بَلَ تُلُوبُهُمْ في غَيَرَوَ في في غفلة غامرة لها من هذا ووصف به هؤلاء، أو من كتاب الحفظة ( وَلَمُ أَعَانُ مُعاذون في معنا من والما من هذا الذي وصف به هؤلاء، أو من كتاب الحفظة ( وَلَمُ مُ أَعَانُ كُوبُهُمْ في عَفرَوَ في غفلة غامرة لها من هذا الذي وصف به أو منحظة عمّا هم عليه من الشرك ( مُعاني عَلمُ أَعَانُ مُعلية في مُعلية أو من والما من هذا

وقيل: لو اتبع الحق أهواءهم وانقلب باطلاً لذهب ما قام به العالم فلا يبقى، أو لو اتبع الحق الذي جاء به محمّد أهواءهم وانقلب شركاً لجاء الله بالقيامة وأهلك العالم من فرط غضبه، أو لو اتبع الله أهواءهم بأن أنزل ما يشتهونه من الشرك والمعاصي لخرج عن الألوهية، ولم يقدر أن يمسك السماوات والأرض (أَرْ نَسَئَلُهُمْ خَرَّحُهُ أَجراً على أداء الرسالة فَخَرَجُ رَبِّكَ رزقه في الدنيا وثوابه في العقبى (خَيَرُ لسعته ودوامه (وَلَوَ رَحْنَلُهُمْ وَكَشَنَا مَا يهم تِن شُرَ يعني القحط، روي أنّهم قحطوا حتى أكلوا العلهز، فجاء أبو سفيان إلى رسول الله يشي فقال: أنشدك الله والرحم، ألست تزعم أنّك بعثت رحمة للعالمين؟ قتلت الآباء بالسيف، والأبناء بالجوع، فنزلت: ﴿وَلَقَدَ أَخَذَنَهُم بِأَلْهَذَابِ يعني القتل يوم بدر (ذا عَذَابِ الآباء شَدِيدِ يعني القتل يوم بدر (ذا عَذَاب خير حتّى جاءك أعتاهم يستعطفك ﴿قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُوتُ حَتُلِ شَيْرٍ ﴾ أي ملكه غاية ما يمكن ؛ وقيل : خزائنه ﴿وَهُوَ يَجْبِرُ ﴾ يغيث من يشاء ويحرسه ﴿وَلَا يُجُبَارُ عَلَيْهِ ﴾ ولا يغاث أحد ولا يمنع منه ، وتعديته بعلى لتضمين معنى النصرة ﴿إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَيْمٍ بِمَا خَلَقَ ﴾ أي لو كان معه آلهةً كما يقولون لذهب كلّ إله منهم بما خلقه واستبدّ به وامتاز ملكه عن ملك الآخرين ، ووقع بينهم التحارب والتغالب ، كما هو حال ملوك الدنيا ، فلم يكن بيده وحده ملكوت كلّ شيء ، واللّازم باطلٌ بالإجماع والاستقراء ، وقيام البرهان على استناد جميع الممكنات إلى واجب<sup>(۱)</sup> .

وقال الطبرسيّ تلفة في قوله: ﴿وَيَقُولُونَ ءَامَنَا بِاللَّهِ قَبْلَ: نزلت الآيات في رجل من المنافقين كان بينه وبين رجل من اليهود حكومة، فدعاه اليهوديّ إلى رسول الله تلفي ودعاه المنافق إلى كعب بن الأشرف؛ وحكى البلخيّ أنّه كانت بين عليّ تلفيز وعثمان منازعة في أرض اشتراها من عليّ تلفيلا ، فخرجت فيها أحجارٌ وأراد ردّها بالعيب فلم يأخذها ، فقال : بيني وبينك رسول الله تلفي ، فقال الحكم بن أبي العاص : إن حاكمته إلى ابن عمّه حكم له فلا تحاكمه إليه ، فنزلت الآيات ، وهو المرويّ عن أبي جعفر نظير أو قريب منه ﴿وَلِن يَكُن لَمُهُ الْفَنَّ إِي وإِن علموا أنّ الحقّ يقع لهم ﴿يَأْتُوا إِلَيْهِ أَي إلى النبيّ تلفي مذعنين مسرعين طائعين ﴿أَنِي قُلُوبِهم مَرَضٌ إِن سُك في نبوّتك ونفاق؟ ﴿أَرِ آرَبَابُوا أَمَ يَخَلُونَ كُوا منك ما

وفي قوله: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمَ﴾ لمّا بيّن الله سبحانه كراهتهم لحكمه قالوا للنبيّ ﷺ : والله لو أمرتنا بالخروج من ديارنا وأموالنا لفعلنا فنزلت، والمعنى : حلفوا بالله أغلظ أيمانهم وقدر طاقتهم إنّك إن أمرتنا بالخروج إلى غزواتك لخرجنا ﴿قُلُ لَا نُقْسِمُواً ﴾ أي لا تحلفوا، وتمّ الكلام ﴿طَاعَةٌ مَعَرُوفَةٌ ﴾ أي طاعةٌ حسنةٌ للنبيّ ﷺ خالصةٌ صادقةٌ أفضل وأحسن من قسمكم ؛ وقيل : معناه : ليكن منكم طاعةٌ ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمَلُ ﴾ أي كلف وأمر<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمُ مَاخَرُونَ ﴾ قالوا: أعان محمّداً على هذا القرآن عداس مولى خويطب بن عبد العوّى، ويسار غلام العلاء بن الحضرمي، وحبر مولى عامر، وكانوا من أهل الكتاب؛ وقيل: إنّهم قالوا: أعانه قومٌ من اليهود ﴿فَقَدْ جَاءُو ظُلْمًا وَزُوْرًا ﴾ أي شركاً وكذباً، وإنّما اكتفى بذلك في جوابهم لتقدّم ذكر التحدي وعجزهم عن الإتيان بمثله ﴿وَقَالُوا أُسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ أي هذه أحاديث المتقدّمين وما سطروه في كتبهم ﴿ آحَتَنَبَهَا ﴾ انتسخها؛ وقيل: استكتبها ﴿فَعِي تُمَلَى عَلَيْهِ بُحَرَةٌ وَأَمِسِيلًا ﴾ أي تملى عليه طرفي نهاره حتى يحفظها وينسخها<sup>(٤)</sup>.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَّذِى يَعْلَمُ ٱلبِترَ فِي ٱلشَمَنوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾ لأنه

- تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٣٦-١٧٨.
   مجمع البيان، ج ٧ ص ٢٦٢.
- (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ٢٦٥. (٤) مجمع البيان، ج ۷ ص ٢٨١.

أعجزكم عن آخركم بفصاحته، وتضمّنه أخباراً عن مغيبات مستقبلة، وأشياء مكنونة لا يعلمها إلاّ عالم الأسرار، فكيف يجعلونه أساطير الأولين؟ ﴿وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا ٱلرَّسُولِ يَأْكُلُ الطَّعَـامَ> كما نأكل ﴿وَيَمَشِى فِــ ٱلْأَنَوَاقِ> لطلب المعاش كما نمشي، وذلك لعمههم وقصور نظرهم على المحسوسات، فإنّ تميّز الرسل عمّن عداهم ليس بأمور جسمانيّة، وإنّما هو بأحوال نفسانيّة<sup>(۱)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَجَعَلْنَا بَعْ*ضَحَمَّمَ* أي الناس ﴿ لِعَضِ فِتْنَةً﴾ أي ابتلاءً، ومن ذلك ابتلاء الفقراء بالأغنياء، والمرسلين بالمرسل إليهم ﴿ أَنَصَّبُرُونُ ﴾ علّة للجعل، والمعنى: وجعلنا بعضكم لبعض فتنةً لنعلم أيّكم يصبر؟<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿ كَذَلِكَ لِنَّبَتَ بِهِ فَوَادَكَ ﴾ أي كذلك أنزلناه متفرّقاً لنقوّي بتفريقه فؤادك على حفظه وفهمه، لأنّ حاله يخالف حال موسى وداود وعيسى حيث كان أُمّيّاً وكانوا يكتبون، فلو أُلقي إليه جملة لتعتى بحفظه، ولأنّ نزوله بحسب الوقائع يوجب مزيد بصيرة وخوض في المعنى، ولأنّه إذا نزل منجماً وهو يتحدّى بكلّ نجم فيعجزون عن معارضته زاد ذلك قوّة قلبه، ولأنّه إذا نزل به جبرئيل عليتك حالاً بعد حال يثبّت به فؤاده، ومنها معرفة الناسخ والمنسوخ، ومنها انضمام القرائن الحالية إلى الدلالات اللفظيّة فإنّه يعين على البلاغة ﴿وَرَنَّلْنَهُ نَرْيَيلَا﴾ أي وقرأناه عليك شيئاً بعد شيء على تؤدة وتمهل في عشرين سنة، أو في ثلاث وعشرين سنة، ﴿وَلَا يَأْتُونَكَ بِمَثَلٍ ﴾ بسؤال عجيب ﴿إِلَّا حِنْنَكَ بِالْعَقِيَّ الدامخ له في جوابه ﴿وَرَقَلْنَهُ نَرْيَيلَا﴾ أي مؤلّا معرفة الناسخ والمنسوخ، وقرأناه عليك شيئاً بعد شيء على تؤدة وتمهل في عشرين سنة، أو في ثلاث وعشرين سنة، وقرأناه عليك بسؤال عجيب ﴿إِلَا حِنْنَكَ بِالَعَقِيَّ الدامخ له في جوابه ﴿وَرَقَسَنَ تَقْسِرُاً

وفي قوله: ﴿وَكَانَ الْكَافِرُ عَلَى رَبِّهِ ظَهِيرًا ﴾ يظاهر الشيطان بالعداوة والشرك ﴿إِلَّا مَن شَكَآ، ﴾ أي إلا فعل من شاء ﴿أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِّهِ سَبِيلًا ﴾ أن يتقرَّب إليه، فصور ذلك بصورة الأجر من حيث إنّه مقصود فعله، واستثناه منه قلعاً لشبهة الطمع وإظهاراً لغاية الشفقة، حيث اعتدّ بإنفاعك نفسك بالتعرّض للثواب والتخلّص عن العقاب أجراً وافياً مرضيّاً به مقصوراً عليه ؛ وقيل : الاستثناء منقطع، معناه: لكن من شاء أن يتخذ إلى ربّه سبيلاً فليفار أ

وفي قوله : ﴿إِن نَنْنَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّمَلَةِ مَابَةُ ﴾ أي دلالةً ملجئة إلى الإيمان أو بليّة قاسرة إليه ﴿فَظَلَتَ أَعْنَنَهُهُمْ لَمَا خَضِحِينَ ﴾ أقحمت الأعناق لبيان موضع الخضوع وترك الخبر على أصله ؛ وقيل : لمّا وصفت الأعناق بصفات العقلاء أُجريت مجراهم ؛ وقيل : المراد بها الرؤساء أو الجماعات ﴿مِن كُلِّ زَيْجٍ ﴾ صنف ﴿كَرِيمُ ﴾ محمود كثير المنفعة <sup>(ه)</sup>.

(۲) – (۳) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۲۲۵.

- (1) تفسير اليضاوي، ج ٣ ص ٢١٧.
- (٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٣٣. (٥) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٤٠.

وفي قوله : ﴿وَإِنَّمُ لَغِي زُبُرٍ ٱلْأُوَّلِينَ ﴾ أي وإنَّ ذكره أو معناه لفي الكتب المتقدِّمة ﴿أَوَلَز بَكُن لَمُ اللهُ ﴾ عَلى صحّة القرآن أو نبوّة محمّد ﷺ ﴿أَن يَعْلَمُمُ عُلَمَتُوًّا بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ﴾ أن يعرفوه بنعته المذكور في كتبهم ﴿وَلَوَ نَزَّلْنَهُ عَلَىٰ بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ ﴾ كما هو زيادة في إعجازه، أو بلغة العجم ﴿فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِدٍ. مُؤْمِنِينَ﴾ لفرط عنادهم واستكبارهم، أو لعدم فهمهم واستنكافهم من اتَّباع العجم ﴿ كَنَالِكَ سَلَكْنَنُهُ أَي أَدخلنا القرآن ﴿وَمَا نُنَزَّلْتَ بِهِ﴾ أي بالقرآن ﴿ الشَّيَنطِينُ﴾ كما يزعمه بعض المشركين ﴿وَمَا يَنْبَغِي لَمُمْ﴾ إنزال ذلك ولا يقدرون عليه إنّهم مصروفون عن استماع القرآن ممنوعون بالشهب. ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتِكَ ٱلْأَقْرَبِينَ﴾ الأقرب منهم فالأقرب، فإنّ الاهتمام بشأنهم أهمم، وروي أنَّه لمَّا نزلت صعد الصفا وناداهم فخذاً فخذاً حتَّى اجتمعوا إليه، فقال: لو أخبرتكم أن بسفح هذا الجبل خيلاً أكنتم مصدِّقيَّ؟ قالوا: نعم، قال: فإنَّى نذيرٌ لكم بين يدي عذاب شديد. ﴿ وَأَخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَنِ أَنْبَعَكَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ ليّن جانبك لهم، مستعار من خفض الطائر جناحه إذا أراد أن ينحط ﴿ ٱلَّذِي يَرَينِكَ حِينَ تَقُوُّمُ ﴾ إلى التهجد ﴿ وَيَقَلُّبُكَ فِي ٱلسَّنجِدِينَ﴾ وترددك في تصفّح أحوال المجتهدين، كما روي أنّه ﷺ لمّا نسخ فرض قيام اللَّيل طاف تلك اللَّيلة ببيوت أصحابه لينظر ما يصنعون، حرصاً على كثرة طاعاتهم، فوجدها كبيوت الزنابير لما سمع من دندنتهم بذكر الله والتلاوة؛ أو تصرّفك فيما بين المصلّين بالقيام والركوع والسجود والقعود إذا أممتهم ﴿ نَنَزَّلُ عَلَىٰ كُلِّ أَفَّاكٍ أَيْبِرِ ﴾ لمّا بيّن أنّ القرآن لا يصحّ أن يكون ممّا تنزَّلت به الشياطين أكَّد ذلك بأن بيِّن أنَّ محمّداً لا يصلح أن يتنزّلوا عليه من وجهين: أحدهما: أنَّه إنَّما يكون على شرير كذَّاب كثير الإثم، فإنَّ اتَّصال الإنسان بالغائبات لما بينهما من التناسب والتواد، وحال محمّد ﷺ على خلاف ذلك. وثانيهما: قوله: ﴿ يُلْعُونَ ٱلسَّمْعَ ﴾ أي الأمَّاكون يلقون السمع إلى الشياطين فيتلقُّون منهم ظنوناً وأمارات لنقصان علمهم، فيضمّون إليها على حسب تخيّلاتهم أشياء لا يطابق أكثرها، ولا كذلك محمّد عظي الله على المعام الم فإنَّه أخبر عن مغيبات كثيرة لا تحصى، وقد طابق كلِّها، وقد فسَّر الأكثر بالكل لقوله : ﴿ عَنَ كُلِّ أَنَّاكِ﴾ والأظهر أنَّ الأكثريَّة باعتبار أقوالهم على معنى أنَّ هؤلاء قلَّ من يصدق منهم فيما يحكى عن الجنِّيَّ؛ وقيل: الضمائر للشياطين، أي يلقون السمع إلى الملأ الأعلى قبل أن رجموا فيخطفون منهم بعض المغيبات ويوحون به إلى أوليائهم، أو يلقون مسموعهم منهم إلى أولياتهم<sup>(١)</sup>.

وفي قوله : ﴿بَلْ هُمْ فَوْمٌ يَعَدِلُونَ﴾ أي عن الحقّ الّذي هو التوحيد<sup>(٢)</sup> . وفي قوله : ﴿وَلَوْلَا أَن نُصِيبَهُم تُصِيبَتُكُ لولا الأولى امتناعيّة، والثاني تحضيضيّة، والمعنى : لولا قولهم إذا أصابتهم عقوبةٌ بسبب كفرهم ومعاصيهم : ربّنا هلا أرسلت إلينا رسولاً يبلّغنا آياتك فنتّبعها ونكون من المصدّقين ما أرسلناك ﴿هُوَ أَهَدَىٰ مِنْهُمَآ﴾ أي ممّا أُنزل على موسى وعليًّ ﴿وَلَقَدَ

تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٦٥.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٨٦.

٧٧

وَصَّلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ﴾ أتبعنا بعضه بعضاً في الإنزال ليتصل التذكير، أو في النظم ليتقرّر الدعوة بالحجة والمواعظ بالمواعيد والنصائح بالعبر<sup>(١)</sup>. وفي قوله: ﴿جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ﴾ أي ما يصيبهم من أذيّتهم في الصرف عن الإيمان ﴿كَمَذَابِ ٱللَّهِ﴾ في الصرف عن الكفر ﴿وَلَنِن جَآَءُ نَصَّرٌ مِن رَبِّلِكَ﴾ فتح وغنيمة ﴿لَيَقُولُنَ إِنَّا صُّنًا مَعَكُمٌ ﴾ في الدين فأشركونا فيه، والمراد المنافقون، أو قوم ضعف إيمانهم فارتدوا من أذى المشركين ﴿وَلَبَحْبِكُ أَنْعَالَمُهُ أَي أَنْقَالَمُ العا المنافقون، أو قوم ضعف إيمانهم فارتدوا من أذى المشركين ﴿وَلَبَحْبِكَ أَنْعَالَمُ أَى أَنْقَالَمُ الله العالم المنافقون، أو قوم ضعف إيمانهم فارتدوا من أذى المشركين ﴿وَلَبَحْبِكَ أَنْقَالَمُهُ أَي أَنْقَالَ مَا

وفي قوله: ﴿مَثَلُ ٱلَّذِبِنَ ٱتَّحَدُوا مِن دُوبِ ٱللَهِ أَوْلِيَاءَ﴾ فيما اتّخذوه معتمداً ومتكلاً ﴿كَمَثَلِ ٱلْمَنكُبُونِ ٱتَحَدَثَ بَيَّتَآً﴾ فيما نسجه من الخور والوهن، بل ذلك أوهن، فإنّ لهذا حقيقة وانتفاعاً ما؛ أو مثلهم بالإضافة إلى الموحد كمثله بالإضافة إلى رجل يبني بيتاً من حجر وجصٌ؛ ويجوز أن يكون المراد ببيت العنكبوت دينهم، سمّاه به تحقيقاً للتمثيل، فيكون المعنى: وإنّ أوهن ما يعتمد به في الدين دينهم <sup>(٣)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَلَا تَجْدَدِلُوَا أَهْلَ ٱلۡعَكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَٰنِي هِى اَحْسَنُ﴾ أي بالخصلة الّتي هي أحسن، كمعارضة الخشونة باللّين، والغضب بالكظم؛ وقيل : منسوخ بآية السيف إذ لا مجادلة أشدّ منه، وجوابه أنّه آخر الدواء؛ وقيل : المراد به ذوو العهد منهم، ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ﴾ بالإفراط في الاعتداء والعناد، أو بإثبات الولد، وقولهم : يد الله مغلولة، أو بنبذ العهد ومنع الجزية ﴿فَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ آلَكِنَبَ يُؤْمِنُونَ بِدِنَهُ هم عبد الله بن سلام وأضرابه، أو من تقدّم عهد الرسول من أهل الكتاب ﴿وَمِنْ هَتَوْلَاً ﴾ أي ومن العرب، أو أهل مكتم في عهد منه المعد منه المع الحيد الله عليه وال

وقال الطبرسيّ تلقله في قوله تعالى: ﴿فِي مُدُورِ ٱلَذِينَ أُوتُوا ٱلْمِلَمَ؟ : هم النبيّ ﷺ والمؤمنون به، لأنّهم حفظوه ووعوه؛ وقيل: هم الأنمّة من آل محمّد ﷺ عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ <sup>(٥)</sup> ﴿وَيُنَخَطَّفُ ٱلنَّاصُ مِنْ حَوَّلِهِمٌ ﴾ أي يقتل الناس بعضهم بعضاً فيما حولهم وهم آمنون في الحرم ﴿أَفَيَآلَبَطِلِ يُؤْمِنُونَ﴾ أي يصدّقون بعبادة الأصنام وهي باطلة مضمحلّة<sup>(٢)</sup>.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿وَأَنَارُواَ ٱلْأَرْضَ﴾: أي قلّبوا وجهها لاستنباط المياء واستخراج المعادن وزرع البذور وغيرها<sup>(v)</sup>.

وفي قوله: ﴿ضَرَبَ لَكُمْ مَشَلَا﴾ في عبادة الأصنام ﴿ مِنْ أَنفُسِكُمْ﴾ أي منتزعاً من أحواله

(۱) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۰۷.
 (۲) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۰۱.
 (۳) - (٤) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۲۹-۳۳۱.
 (۵) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۳.
 (۲) مجمع البيان، ج ۸ ص ٤١.

الَّتِي هي أقرب الأُمور إليكم فِمَل لَكُم مِن مَا مَلَكَتْ أَيَّمَنْكُم مِن شُرَكَآ، فِي مَا رَزَقَنَكُمْ مَن الأموال وغيرها فِفَاَنَتُرْ فِيهِ سَوَآة ﴾ فتكونون سواء أنتم وهم فيه شركاء يتصرّفون فيه كتصرّفكم مع أنّه بشرَّ مثلكم وأنّها معارة لكم فِتَخَافُونَ ﴾ هم إن تستبدُّوا بتصرّف فيه فركَخِفَيَكُم أَنفُسَكُمُ كما تخاف الأحرار بعضهم من بعض فركَذَكِك نُفَيِّلُ ٱلأَيْنَتِ بَنينها فِلْقَوْرَ بِمَقِلُونَ كُم عملون عقولهم في تدبَّر الأمثال فرليكَفُرُوا بِمَا ءَائيَنَهُمُ في اللَّام فيه للعاقبة ؛ وقيل : للأمر بمعنى التهديد، كقوله : فِفَتَمَتُعُواً في غير أنّه التفت فيه مبالغة فِفَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة تمتعكم فأَم أَنزَلْنَا عَلَيْهِمْ سُلَطْنَاكُ أي حجة ؛ وقيل : ذا سلطان ، أي ملكاً معه برهان فيفُو بِيَشراكُمُ في تكلّم بالأمر الذي بسببه يشركون في ألوهيته<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿فَرَأَوْهُ مُصْغَرًا﴾ أي فرأوا الأثر أو الزرع، فإنّه مدلولٌ عليه بما تقدّم؛ وقيل: السحاب، لأنّه إذا كان مصفرًا لم يمطر ﴿فَإِنَّكَ لَا تُسْعِمُ الْمَوْنَى﴾ و الكفّار مثلهم لمّا سدّوا عن الحقّ مشاعرهم ﴿وَلَا تُتَبِمُ الشَّمَ الدُّعَلَّهَ إِذَا وَلَوْا مُدْبِينَ﴾ قيّد الحكم به ليكون أشدّ استحالة، فإنّ الأصمّ المقبل وإن لم يسمع الكلام تفطّن منه بواسطة الحركات شيئاً ﴿وَمَا أَنَ بِهَدِي الْفُمْي عَن ضَلَنَتَهِمُ إِن سمّاهم عمياً لفقدهم المقصود الحقيقيّ من الإبصار، أو لعمى قلوبهم ﴿وَلَا

وقال الطبرسيُّ تشنة : نزل قوله : ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ» في النضر بن الحارث، كان يتجر فيخرج إلى فارس فيشتري أخبار الأعاجم ويحدّث بها قريشاً، ويقول لهم : إنَّ محمّداً عَنْشَةٍ يحدَّثكم بحديث عاد وثمود، وأنا أحدَّثكم بحديث رستم وإسفنديار وأخبار الأكاسرة، فيستملحون حديثه ويتركون استماع القرآن، عن الكلبيّ ؛ وقيل : نزل في رجل اشترى جارية تغنيه ليلاً ونهاراً، عن ابن عبّاس ؛ وأكثر المفسّرين على أنّ المراد بلهو الحديث الغناء، وهو قول ابن عبّاس وابن مسعود وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله وأبي الحسن الرضا صلوات الله عليهم، قالوا : منه الغناء.

وروي أيضاً عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال: هو الطعن في الحقّ والاستهزاء به وما كان أبو جهل وأصحابه يجيؤون به، إذ قال: يا معشر قريش ألا أطعمكم من الزقّوم الّذي يخوّفكم به صاحبكم؟ ثمَّ أرسل إلى زبد وتمر وقال: هذا هو الزقّوم الّذي يخوّفكم به؛ قال أبو عبد الله ﷺ: ومنه الغناء، فعلى هذا فإنّه يدخل فيه كلّ شيء يلهي عن سبيل الله وعن طاعته وَيَتَخِذَهَا لهُ أي آيات القرآن أو سبيل الله فِهُزُوَّاً له يستهزئ بها فِركانَ فِن أَذُنَيَّهِ وَقَرَآً له أي ثقلاً يمنعه عن سماع الآيات.

- (1) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٤٤.
- (۳) مجمع البيان، ج ۸ ص ۷۶-۷۷.
- (٢) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٥٠.

وفي قوله : ﴿ بِغَيْرِ عَمَدٍ نَرَوْنَهَآْ ﴾ إذ لو كان لها عمد لرأيتموها، لأنّها لو كانت تكون أجساماً عظاماً حتّى يصحّ منها أن تقلّ السماوات، ولو كانت كذلك لاحتاجت إلى عمد أخر، فكان يتسلسل، فإذاً لا عمد لها ؛ وقيل : إنَّ المراد بغير عمد مرئيّة، والمعنى أنّ لها عمداً لا ترونها ﴿وَٱلْقَنَ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَمِوَكَ﴾ أي جبالاً ثابتة ﴿أَن نَبِيدَ بِحَكْمَ﴾ أي كراهة أن تميد بكم<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿ أَوَلَوْ كَانَ ٱلشَّيْطَنَ يَدْعُوهُمْ جواب لو محذوف، تقديره: أولو كان الشيطان يدعوهم إلى عذاب السعير لاتبعوهم ﴿وَمَن يُسَلِمْ وَجَهَهُم إِلَى اللَّهِ ﴾ أي ومن يخلص دينه لله ويقصد في أفعاله التقرّب إلى الله ﴿وَهُوَ مُسَبِّنَ ﴾ فيها فيفعلها على موجب العلم ومقتضى الشرع ﴿فَقَدَدِ آسْتَمْسَكَ بِٱلْعَرَةِ ٱلْوَثْقَيَ ﴾ أي فقد تعلّق بالعروة الوثيقة التي لا انفصام لها ﴿وَإِلَى الشرع ﴿فَقَدَدِ أَسَتَمْسَكَ بِالْعَرَةِ ٱلْوَثْقَيَ أَن فَقد تعلّق بالعروة الوثيقة التي لا انفصام لها ﴿وَإِلَى

وفي قوله: ﴿ كَالْظُلُلِ ﴾ شبّه الموج بالسحاب الّذي يركب بعضه على بعض ؛ وقيل : يريد كالجبال ﴿فَيَنَهُم مُقَنَصِدٌ ﴾ أي عدل في الوفاء في البرّ بما عاهد الله عليه في البحر من التوحيد له ، روى السدّيّ عن مصعب بن سعد عن أبيه قال : لمّا كان يوم فتح مكّة أمّن رسول الله الناس إلاّ أربعة نفر قال : اقتلوهم وإن وجدتموهم متعلّقين بأستار الكعبة : عكرمة بن أبي جهل ، وعبد الله بن أخطل ، وقيس بن سبابة ، وعبدالله بن أبي سرح ؛ فأمّا عكرمة فركب البحر فأصابتهم ريح عاصفة ، فقال أهل السفينة : أخلصوا فإنّ آلهتكم لا تغني عنكم شيئاً ههنا ، فقال عكرمة : لئن لم ينجني في البحر إلاّ الإخلاص ما ينجني في البرّ غيره ، اللّهمَّ إنَّ لك عليّ عهداً إن أنت عافيتني ممّا أنا فيه إتي آتي محمّداً حتى أضع يدي في يده ، فلأجدنّه عفواً كريماً ، فجاء فأسلم . والختر : أقبح الغدر<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿مَا أَنَىٰهُم مِن نَذِيرِ مِن قَبَلِكَ﴾ يعني قريشاً، إذ لم يأتهم نبيّ قبل نبيّنا ﷺ، وإن أتى غيرهم من قبائل العرب مثل خالد بن سنان العبسيّ، وقيل: يعني أهل الفترة بين عيسى ومحمد ﷺ لم يأتهم نبيَّ قبله ﴿في سِسَتَوَ أَيَّامِ﴾ أي فيما قدره ستة أيام ﴿ثُمَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَ الْمَرَشِ ﴾ بالقهر والاستعلاء<sup>(٤)</sup>.

وفي قوله: ﴿أُوَلَيَهِكَ فَمُمْ عَذَابٌ مِن رِجْزٍ ﴾ أي سَمِّئ العذاب ﴿أَفَلَرَ يَرَوْأَ إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم مِرَكَ السَّمَآهِ وَٱلأَرْضِ؟ كيف أحاطت بهم وذلك أنّ الإنسان حيثما نظر رأى السماء والأرض قدّامه وخلفه وعن يمينه وشماله، فلا يقدر على الخروج منها ﴿ كِسَعًا﴾ من السماء أي قطعة منها تغطّيهم وتهلكهم<sup>(a)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ٧٦-٧٧. (۲) مجمع البيان، ج ۸ ص ۸۹.
- (٣) مجمع البيان، ج ٨ ص ٩٤. (٤) مجمع اليان، ج ٨ ص ٩٨.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٨ ص ١٩٣.

۸۱

وَمَا لَمُو مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ ﴾ أي ليس له سبحانه منهم معاون على خلق السماوات والأرض ولا على شيء من الأشياء ﴿ وَإِنَّا أَوْ اِيَاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوْ فِي ضَلَالٍ تُبِينٍ ﴾ إنّما قال ذلك على وجه الإنصاف في الحجاج دون الشك، كما يقول القائل: أحدنا كاذب، وإن كان هو عالماً بالكاذب ﴿ثُمَرَ يَفْتَعُ بَيْنَنَا﴾ أي يحكم بالحق<sup>(۱)</sup>.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرُونِيَ ٱلَّذِينَ ٱلْحَقْتُمُ بِدٍ. شُرَكَآً، ﴾ : أي لأرى بأيّ صفة الحقتموهم بالله في استحقاق العبادة؟ وهو استفسار عن شبهتهم بعد إلزام الحجّة عليهم زيادة في تبكيتهم ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا كَافَةُ لِلنَّاسِ﴾ أي إلاّ رسالة عامّة لهم، من الكفّ فإنها إذا عمّتهم فقد كفّتهم أن يخرج منها أحد منهم، أو إلاّ جامعاً لهم في الإبلاغ، فهي حال من الكاف والتاء للمبالغة ﴿وَمَا ءَانَيْنَنْهُم تِن كُتُبٍ يَدْرُسُونَهَا ﴾ فيها دليل على صحّة الإشراك ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمْ قَبَّلُكَ مِن نَّذِيرٍ﴾ يدعوهم إليه وينذرهم على تركه، وقد بان من قبل أن لا وجه له فمن أين وَقع لهم هذه ٱلشبهة؟ ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِـدَةٍ﴾ أرشدكم وأنصح لكم بخصلة واحدة هي ما دلٌّ عليه ﴿ أَن تَقُومُواْ بِنُّهِ ﴾ وهو القيام من مجلس رسول الله عظيم ، أو الانتصاب في الأمر خالصاً لوجه الله معرضاً عن المراء والتقليد ﴿ مَنْنَى وَفُرَدَىٰ﴾ متفرّقين إثنين اثنين، وواحداً واحداً، فإنَّ الازدحام يشوُّش الخاطر ويخلُّط القول ﴿ ثُمَّ نَنَفَكَرُواً﴾ في أمر محمّد عظي وما جاء به لتعلموا حقيقته ﴿مَا بِصَاحِبِكُمْ مِّن جِنَّةٍ﴾ فتعلموا ما به جنون يحمله على ذلك، أو استئناف منبِّه لهم، على أنَّ ما عرفوا من رجاحة عقله كاف في ترجيح صدقه، فإنَّه لا يدعه أن يتصدّى لادّعاء أمر خطير من غير وثوق ببرهان فيفتضح على رؤوس الأشهاد ويلقي نفسه إلى الهلاك، فكيف وقد انضمَّ إليه معجزات كثيرة؟! وقيل: ما استفهاميَّة، والمعنى: ثمَّ تتفكُّروا أيَّ شيءٍ به من آثار الجنون؟ ﴿قُلْ مَا سَأَلَتُكُمْ مِّنَّ أَجَرِ ﴾ أيَّ شيء سألتكم من أجر على الرسالة ﴿ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ والمراد نفي السؤال؛ وقيل: ما موصولة يراد بها ما سألهم بقوله : ﴿مَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَىٰ رَفِهِ. سَبِيلاً وقوله : ﴿ لَا أَسْتَلْكُو عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى ﴾ واتّخاذ السبيل ينفعهم، وقرباء قرباهم ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي يَقْذِفُ بِٱلْحَقِّي كَلْعَيه وينزله على من يجتبيه من عباده أو يرمى الباطل فيدمغه، أو يرمى به إلى أقطار الأرض فيكون وعداً بإظهار الإسلام ﴿وَمَا يُبْدِئُ ٱلْبَطِلُ وَمَا يُعِبِدُهُ أي زهق الباطل أي الشرك بحيث لم يبق له أثر مأخوذ من هلاك الحيّ، فإنَّه إذا هلك لم يبق له إبداء ولا إعادة؛ وقيل: الباطل: إبليس أو الصنم، والمعنى: لا ينشئ خلقاً ولا يعيده، أو لا يبدئ خيراً لأهله ولا يعيده، وقيل: ما استفهاميّة منتصبة بما بعده<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿أَفَسَنَ زُبِّنَ لَمُ سُوَّهُ عَمَلِهِ. فَرَءَاهُ حَسَنَاً ﴾ أي كمن لم يزيّن له بل وفّق حتّى عرف الحقّ واستحسن الأعمال واستقبحها على ما هي عليه، فحذف الجواب لدلالة ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ بُضِلُّ

مجمع البيان، ج ٨ ص ٢١٤.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٠٧.

مَن يَشَاءُ وَيَهْدِى مَن يَشَاءُ ﴾ وقيل: تقديره: أفمن زين له سوء عمله ذهبت نفسك عليهم حسرة؟ فحذف الجواب لدلالة ﴿فَلَا نَذْهَبَ نَفْسُكَ عَلَيْهِمْ حَمَرَتٍ ﴾ عليه، ومعناه: فلا تهلك نفسك عليهم للحسرات على غيَّهم وإصرارهم على التكذيب ﴿مَا يُمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرٍ﴾ هو لفَّافة النواة ﴿وَلَوْ سَمِعُواْ﴾ على سبيل الفرض ﴿مَا ٱسْتَجَابُوْا لَكُرْ ﴾ لعدم قدرتهم على الإنفاع، أو لتبريهم منكم ممّا تدعون لهم ﴿وَيَوْمَ ٱلْقِيَحَةِ يَكْفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ ﴾ بإشراككم لهم يقرّون ببطلانه ، أو يقولون: ما كنتم إيَّانا تعبدون ﴿وَلَا يُنَبِّئُكَ مِثْلُ خَبِيرٍ﴾ ولا يخبرك بالأمر مخبر مثل خبير عالم به أخبرك وهو الله سبحانه، فإنَّه الخبير به على الحقيقة دون سائر المخبرين ﴿وَمَا يَسْتَوِي ٱلأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ ﴾ الكافر والمؤمن؛ وقيل: مثلان للصنم ولله جَرَيَجَكَ ﴿ وَلَا ٱلظُّلُمَنْتُ وَلَا ٱلنُّورُ ولا الباطل ولا الحقَّ ﴿وَلَا ٱلظِّلْقُ وَلَا ٱلْحَرُورُ ﴾ ولا النواب ولا العقاب ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخْبَآَ، وَلَا ٱلْأَمَوَتُ ﴾ تمثيلُ آخر للمؤمنين وإلكافرين أبلغ من الأوّل، ولذلك كرّر الفعل؛ وقيل: للعلماء والجهلاء ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآءُ ﴾ هدايته فيُوفِّقه لفهم آياته والاتِّعاظ بعظاته ﴿وَمَا أَنتَ بِمُسْبِعِ مَّن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ ترشيحٌ لتمثيل المصرّين على الكفر بالأموات ومبالغةٌ في إقناطه عنهم ﴿بِٱلْبَيِّنَكِ﴾ بالمعجزات الشاهدة على نبوتهم ﴿وَبِٱلزَّبْرِ﴾ كصحف إبراهيم ﴿وَبِٱلْكِتَكِ ٱلْمُنِيرِ﴾ كالتوراة والإنجيل على إرادة التفصيل دون الجمع، ويجوز أن يراد بهما واحد والعطف لتغاير الوصفين ﴿أَمَّ ءَانَبْنَكُمْ كِتَنَبُّكُمْ ينطق على أنَّا اتَّخذنا شركاء ﴿فَهُمْ عَلَى بَيِّنَتِ مِنْهُ على حجّة من ذلك الكتاب بأنَّ لهم شركة جعلية، ويجوز أن يكون (هم) للمشركين ﴿ وَلِا يَحِبُّ أَي لا يحيط ﴿فَهَلْ يَنْظُرُونَ ﴾ ينتظرون ﴿ إِلَّا سُنَّتَ ٱلْأَوَّلِينَّ ﴾ سنَّة الله فيهم بتعذيب مكذَّبيهم ﴿فَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَبْدِيلًا ﴾ ﴿وَلَن تَجِدَ لِسُنَّتِ ٱللَّهِ تَحْوِيلًا﴾ أي لا يبدّلها بجعل غير التعذيب تعذيباً ولا يحوّلها بأن ينقله من المكذّبين إلى غيرهم<sup>(١)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَإِذَا قِبْلَ لَهُمُ ٱنْقُوْا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ ﴾ الوقائع الّتي خلت والعذاب المعد في الآخرة أو نوازل السماء ونوائب الأرض، كقوله : ﴿أَلْمَرَ يَرَوَّا إِلَىٰ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْهُم يُرَبَ السَّمَاءِ وَأَلْأَرْضِ ﴾ أو عذاب الدنيا وعذاب الآخرة، أو عكسه، أو ما تقدّم من الذنوب وما تأخر ﴿وَإِذَا قِبَلَ لَمُمْ أَنفِقُوا مِمَا رَذَقَكُمُ أَلَهُ على محاويجكم ﴿قَالَ الَذِينَ كَفَرُوا ﴾ بالصائع يعني معطّلة كانوا بمكة ﴿لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ تهكماً بهم من إقرارهم به وتعليقهم الأمور بمشيّته ﴿أَنَفُهُمُ مَن لَو يَشَاءُ أَلَهُ أَلْمَعَمَهُ ﴾ على زعمكم وقبل : قاله مشركو قريش حين استطعمهم فقراء المؤمنين ، لو يَشَاءُ أَلَهُ أَلْمَعَمَهُ ﴾ على زعمكم وقبل : قاله مشركو قريش حين استطعمهم فقراء المؤمنين ، وها بأن ألله لما كان قادراً أن يطعمهم ولم يطعمهم فنحن أحق بذلك، وهذا من فرط جهالتهم، فإنَّ الله تعالى يطعم بأسباب منها حت الأغنياء على إطعام الفقراء وتوفيقهم له <sup>(٢</sup>).

القوران تفقيله السِعرية رد تقولهم. إن محمدا على شاعر، أي ما علمناه الشعر بتعليم القرآن فإنّه غير مقفّى ولا موزون، وليس معناه ما يتوخّاه الشعراء من التخيّلات المرغّبة

تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤١٨-٤٢٨.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٣٩.

٨٣ جاب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

والمنفّرة ﴿وَمَا يَلْبَغِى لَهُۥ﴾ وما يصحّ له الشعر ولا يتأتّى له إن أراد قرضه على ما اختبرتم طبعه نحواً من أربعين سنة؛ وقوله:

> أنا النبي لا كذب وأنا ابن عبد المطلب وقوله:

هل أنت إلاّ إصبع دميت وفي سبيل الله ما لقيت

اتّفاقيّ من غير تكلّف وقصد منه إلى ذلك، وقد يقع كثيراً في تضاعيف المنثورات، على أنَّ الخليل ما عدّ المشطور من الرجز شعراً، هذا وقد روي أنّه حرّك البائين وكسر التاء الأولى بلا إشباع، وسكن الثانية؛ وقيل: الضمير للقرآن، أي وما يصحّ للقرآن أن يكون شعراً ﴿إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرُ ﴾ عظةٌ وإرشادٌ من الله ﴿وَقُرَّانٌ مُبِينٌ ﴾ وكتابٌ سماويٌّ يتلى في المعابد ظاهر أنّه ليس كلام البشر لما فيه من الإعجاز ﴿ لِتُسْذِرَ ﴾ القرآن أو الرسول ﴿ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ عاقلاً فهماً، فإنَّ الغافل كالميّت، أو مؤمناً في علم الله، فإنّ الحياة الأبديّة بالإيمان، وتخصيص الإنذار به لاَنه المنتفع به ﴿وَيَحِقَّ الْقَوْلُ ﴾ ويجب كلمة العذاب ﴿عَلَ ٱلكَفِرِينَ ﴾ المصرّين على الكفر فواَ عُذُوا مِن دُوبِ اللهِ على اللهِ مؤمّراً أنه العاداب ﴿عَلَ ٱلكَفِرِينَ هو المعرّين على الكفر فيما حزبهم من الأمور والأمر بالعكس، لأنه في العبادة ﴿لَمَانَهُمْ مُعَمَّمُونَ ﴾ رجاء أن ينصروهم فيما حزبهم من الأمور والأمر بالعكس، لأنه في العبادة في النار<sup>(١)</sup>.

وفي قوله: ﴿ فَاَسَتَفْئِهِمْ ﴾ أي فاستخبرهم، والضمير لمشركي مكّة، أو لبني آدم ﴿ أَمْ أَشَدُ خَلَفًا أَم مَنْ خَلَقُناً ﴾ يعني ما ذكر من الملائكة والسماء والأرض وما بينهما والمشارق والكواكب والشهب الثواقب، ومن لتغليب العقلاء ﴿ إِنَّا خَلَقَنَهُم مِن طِينٍ لَآرِنِبٍ ﴾ والمراد إثبات المعاد ورد استحالتهم بأنّ استحالة ذلك إمّا لعدم قابليّة المادّة ومادّتهم الأصليّة هي الطين اللازب الحاصل من ضمّ الجزء المائتي إلى الجزء الأرضيّ وهما باقيان قابلان أو بقصّة آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام، وشاهدوا تولّد منه، إمّا لاعترافهم بحدوث العالم، مواقعة، فلزمهم أن يجوّزوا إعادتهم كذلك، وإمّا لعدم قدرة الفاعل، فإنّ من قدر على خلق مواقعة، فلزمهم أن يجوّزوا إعادتهم كذلك، وإمّا لعدم قدرة الفاعل، فإنّ من قدر على خلق مؤلفية، فلزمهم أن يجوّزوا إعادتهم كذلك، وإمّا لعدم قدرة الفاعل، فإنّ من قدر على خلق مؤلفية، فلزمهم أن يجوّزوا إعادتهم كذلك، وإمّا لعدم قدرة الفاعل، فإنّ من قدر على خلق مؤلفية، فلزمهم أن يجوّزوا إعادتهم كذلك، وإمّا لعدم قدرة الفاعل، فإنّ من قدر على خلق مؤلفية، فلزمهم أن يجوّزوا إعادتهم كذلك، وإمّا لعدم قدرة الفاعل، فإنّ من قدر على خلق مؤلمية، فري من قدر على ما لا يعتدّ به الإضافة إليها، سيّما ومن ذلك بدأهم أولاً، وقدرته ذاتية لا تنغير (بَكَ عَجِبَتَ) من قدرة الله وإنكارهم البعث (وَيَسْخَرُونَ) من تعجبك وتقريرك لا يتغير (بَكَ عَجِبَتَ) من قدرة الله وإنكارهم البعث (وَيَسْخَرُونَ) من تعجبك وتقريرك

وَجَعَلُوا بَيْنَمُ وَبَيْنَ الْمِنَّةِ نَسَبًا لَه يعني الملائكة، ذكرهم باسم جنسهم وضعاً منهم أن يبلغوا هذه المرتبة؛ وقيل: قالوا: إنّ الله صاهر الجنّ فخرجت الملائكة؛ وقيل: قالوا: الله والشيطان أخوان ﴿وَلَقَدْ عَلِمَتِ الْجِنَةُ إِنَّهُمْ ﴾ أن الكفرة أو الإنس أو الجنّة إن فسّرت بغير الملائكة

تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٤١.
 تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٤٢.

كَنُحْمَرُونُكُى في العذاب (مُنْبَحَنَ اللَّهِ عَمَّا يَعِيقُونَ من الولد والنسب ( إِلَا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَعِينَ)
 استثناء من المحضرين منقطع أو متصل إن فسّر الضمير بما يعمّهم وما بينهما اعتراض، أو من
 يصفون ( فَإِنَّكُرُ وَيَا تَنْبُلُونَ عود إلى خطابهم ( مَآ أَنتُم عَلَيْهِ في على الله ( ينْنِينَ ) مفسدين
 الناس بإغوائهم ( إلَّا مَنْ هُوَ مَالِ الْمَحْمَينَ اللَّه من سبق في علم الله تعالى أنه من أهل النار
 ويصلاها لا محالة، و(أنتم) ضمير لهم ولالهتهم، غلب فيه المخاطب على الغائب، ويجوز
 أن يكون ( وَمَا تَعْبُدُونَ ) لما فيه من معنى المقارنة سادًا مسد الخبر، أي إنكم وآلهتكم قرناء
 ويصلاها لا محالة، و(أنتم) ضمير لهم ولآلهتهم، غلب فيه المخاطب على الغائب، ويجوز
 أن يكون ( وَمَا تَعْبُدُونَ ) لما فيه من معنى المقارنة سادًا مسد الخبر، أي إنكم وآلهتكم قرناء
 لا تزالون تعبدونها ما أنتم على ما تعبدونه بفاتنين بباعثين على طريق الفتنة إلاّ ضالاً مستوجباً
 للنار مثلكم ( وَمَا يَقْم أَلْهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ حكاية اعتراف المادين على طريق الفتنه إلى مستوجباً
 أن يكون ( وَمَا يَقْم أَلْهُ مَعْنَاً معنونه بفاتنين بباعثين على طريق الفتنة إلاّ ضالاً مستوجباً
 أن يكون ( وَمَا يَقْم أَلْهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ حكاية اعتراف الملائكة بالعبودية للرد على عبدتهم،
 لا تزالون تعبدونها ما أنتم على ما تعبدونه بفاتنين بباعثين على طريق الفتنة إلاّ ضالاً مستوجباً
 للنار مثلكم ( وَمَا يَنَّ إلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعلومٌ في المعرفة والعبادة والائتهاء إلى أمر الله في تدبير
 والمعنى : وما منا أحد إلاً له مقامٌ معلومٌ في المعرفة والعبادة والائتهاء إلى أمر الله في تدبير
 والمعنى : وما منا أحد إلاً له مقامٌ معلومٌ في المعرفة والعبادة والائتهاء إلى أمر الله في تدبير
 أولَعني ألمني أنه أن يكون هذا وما قبله من قوله : ﴿ سُبَحَنَ أللَوْمُ من كلامهم ليتصل بقوله :
 رُولَعَدَ عَلِيَنَ المعرف من يُلْمُ مُنْ المام من كلامهم ليتصل بقوله :
 رُولَعَدَ عَلِيَنَ الْمُنْهُ ما يُنْمُ عَلُومٌ علومٌ من قوله : ﴿ سُبَحَنَ أَلْتُنْهُ من كلامهم ليتصل بقوله :
 رُولَعَنَ عَلِي أَلْهُ مَالُهُ ما مُ مُلُومُ من قوله : في مُنْعُنُ ما يُنْ ما لائم ما لائول في في تدبيس الماله المام، وي ما يلومُ أُلُهُ من عاله من قول

﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ الْمَنَاقُوْنَ﴾ في أداء الطاعة ومنازل الخدمة ﴿ وَإِنَّا لَنَحْنُ ٱلْمُنَبِّحُوْنَ﴾ المنزهون الله عمّا لا يليق به ﴿ وَإِن كَانُواْ لَبَقُوْلُوَنَّ﴾ يعني مشركي قريش ﴿ لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرًا مِنَ ٱلأَوَالِيَّ كتاباً من الكتب التي نزلت عليهم ﴿ لَكُنَّا عِبَادَ ٱللَّهِ ٱلْمُعْلَصِينَ﴾ لأخلصنا العبادة له ولم نخالف مثلهم ﴿ فَكَفَرُوا بِرَ أي لمّا جاءهم الذكر الذي هو أشرف الأذكار والمهيمن عليها ﴿ فَسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة أي لمّا جاءهم الذكر الذي هو أشرف الأذكار والمهيمن عليها ﴿ فَسَوَّفَ يَعْلَمُونَ ﴾ عاقبة كفرهم ﴿ فَنَوَلَ عَنَهُمْ حَتَى عِبْنِ أَي يوم بدر ؛ وقبل : يوم الفتح ﴿ وَأَنَو بَعَرَمُ ﴾ على ما ينالهم حينتذ فَسَوَفَ يُعْبَمُونَ هُمَا فَضَينا لك من التأييد والنصرة والثواب في الآخرة ﴿ أَفِعَذَابِنَا يَسْتَعْطِلُونَ ﴾ يقانون أنّه لمّا نزل ﴿ فَسَوَفَ يُبْعِرُونَ كُلُوا الله من التأييد والنصرة والثواب في الآخرة ﴿ أَذِعَذَابِنَا يَسْتَعْطِلُونَ ﴾ يفاتون أنّه لما نزل ﴿ فَسَوْفَ يُبْعِرُونَ اللهُ مَن التأييد والنصرة والثواب في الآخرة ﴿ أَفِيعَذَابِنَا لَعَن

وفي قوله: ﴿فِي عِزَّقِ﴾ أي استكبار عن الحقّ ﴿وَشِفَاقِ﴾ خلاف لله ولرسوله ﴿فَنَادَوَاَ﴾ استغاثة أو توبة واستغفاراً ﴿وَلَاتَ حِينَ مَنَاسِ﴾ أي ليس الحين حين مناص و(لا) هي المشبّهة بليس زيدت عليها تاء التأنيث للتأكيد؛ وقيل: هي النافية للجنس أي ولا حين مناص لهم؛ وقيل: للفعل والنصب بإضماره أي ولا أرى حين مناص<sup>(٢)</sup>.

وقال الطبرسيّ تلالله : قال المفسّرون : إنّ أشراف قريش – وهم خمسة وعشرون – منهم : الوليد بن المغيرة وهو أكبرهم وأبو جهل وأبيّ وأميّة – ابنا خلف – وعتبة وشيبة – ابنا ربيعة – والنضر بن الحارث أتوا أبا طالب وقالوا : أنت شيخنا وكبيرنا وقد أتيناك تقضي بيننا وبين ابن أخيك، فإنّه سفّه أحلامنا ، وشتم آلهتنا ، فدعا أبو طالب رسول الله يُثَنى وقال : يابن أخي هؤلاء قومك يسألونك، فقال : ماذا يسألونني؟ قالوا : دعنا وآلهتنا ندعك وإلهك، فقال يُثَنى : أتعطونني كلمة واحدة تملكون بها العرب والعجم؟ فقال له أبو جهل : لله إبوك

تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٧٣.
 تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٥.

نعطيك ذلك وعشر أمثالها، فقال: قولوا: لا إله إلاّ الله، فقاموا وقالوا: ﴿ أَجَعَلَ ٱلْأَلِمَةَ إِلَيْهَا وَجِدَّاْتُهِ فَنزلت هذه الآيات.

وروي أنَّ النبيَّ ﷺ استعبر ثمَّ قال : يا عمّ والله لو وضعت الشمس في يميني والقمر في شمالي ما تركت هذا القول حتّى أنفذه أو أقتل دونه ، فقال له أبو طالب : امض لأمرك فوالله لا أخذلك أبداً<sup>(1)</sup>.

وقال البيضاوي : ﴿ وَلَنَظَنَ ٱلْمَلَا مِنْهُمَهُ أَي وانطلق أشراف قريش من مجلس أبي طالب بعد ما بكتهم رسول الله يتلقي فرن آشتُوا وَآمَمُرُولَهُ واثبتوا فَكَ مَالِهَ مَرْهُ على عبادتها فرانَ هَذَا لَنَتَ مُ يُرَائُهُ إن هذا الأمر لشيء من ريب الزمان يراد بنا فلا مرد له ، أو إنّ هذا الرأي الذي يدّعيه من التوحيد أو يقصده من الرياسة والترقع على العرب والعجم لشيء يتمتى أو يريده كلَّ أحد ، أو إنّ دينكم يطلب ليؤخذ منكم فيما سَمِعنا بَهَذَلَهُ بالذي يقوله : ﴿ فِ الْلِنَةِ ٱلْأَخِرَبَهُ في الملّة الّتي أوركنا عليه آباءنا ، أو في ملّة عيسى التي هي آخر الملل ، فإنّ النصارى يتلثون ؛ ويجوز أن يكون حالاً من هذا ، أي ما سمعنا من أهل الكتاب ولا الكهان بالتوحيد كاتناً في الملّة المترقبة فران من هذا ، أي ما سمعنا من أهل الكتاب ولا الكهان بالتوحيد كاتناً في الملّة محدحلٌ في أصر هذا العالم الجسماني الذي هو جزء يسير من خزائنه، فمن أين لهم أن يتسولوا مدخلٌ في أمر هذا العالم الجسماني الذي هو جزء يسير من خزائنه، فمن أين لهم أن يتوصلوا فيها؟ في يستووا عليه ويدَّبروا أمر العالم فينزلوا الوحي إلى من يستصوبونه ، والسب في فيها؟ في المرقر حلي أي أن كان لهم ذلك فليصعدوا في المعارج التي يتوصل بها إلى مدخلٌ في أمر هذا العالم الجسماني الذي هو جزء يسير من خزائنه، فمن أين لهم أن يتصرفوا العرش حمّة وقي تصرّفهم حتى يتخيروا الما بنوا في فيلاموا في المعارج التي يتوصل بها إلى مدخلٌ في أمر هذا العالم الجسماني الذي هو جزء يسير من خزائنه، فمن أين لهم أن يتصرفوا منها؟ في أمر هذا العالم الجسماني الذي هو من ماؤوا وأمر ليكم شلك ألسَّتَوَني ها إلى منهم أنه مُنايت مقريب في أن كان لهم ذلك فليصعدوا في المعارج التي يتوصل بها إلى منهم أنه منايك مقدَرة أين ألمَّروا أمر العالم فينزلوا الوحي إلى من يستصوبونه ، والسب في فيها؟ في أسَر ما منان الموا الحراد بالأسب بالساوات لائها أسباب الحوادث السفلية و حُبْدُمُ مُنَالِكَ مَعَرُومٌ مِن ألمُ أن أمراد بالأسباب السماوات لائها أسباب الحوادث السفلية و منارع عما قريب ، فمن أين لهم التدابير الإلهية؟ أو فلا تكترث بما يقولون؟

إِنَّا هُوَ نَبَرًا عَظِيمٌ أَي ما أنبأتكم به من أنِّي نذير من عقوبة من هذه صفته وأنَّه واحدٌ في الأُلوهية ؟ وقيل : ما بعده من نبأ آدم فوما كَانَ لِلَ مِنْ عِلْمٍ بِٱلْكَلَمُ ٱلْأَطَلَ إِذْ بَخْتَمِبُونَ فَإِنَّ إخباره عن تقاول الملائكة وما جرى بينهم على ما وردت في الكتب المتقدّمة من غير سماع ومطالعة تقاول الملائكة وما جرى بينهم على ما وردت في الكتب المتقدّمة من غير سماع ومطالعة كتاب لا يتصوّر إلا بالوحي<sup>(٣)</sup> . فوما أنَّا بِنَ النَّكَلِ النَّكَلِ المتقدّمة من غير سماع ومطالعة على ما من من المالائكة وما جرى بينهم على ما وردت في الكتب المتقدّمة من غير سماع ومطالعة كتاب لا يتصوّر إلا بالوحي<sup>(٣)</sup> . فوما أنَّا بِنَ النَّكَلَمُ فِينَ مِنْ المتصنّعين بما لست من أهله على ما عرفتم من حين من أولي من المالية على ما عرفتم من خير ما ما ما ما ما من من من المالات من أهله على ما عرفتم من حالي فأنتحل النبوة وأتقول القرآن : في بَعَدَ جبن به بعد الموت، أو يوم القيامة، أو عنه من حير من حالي فأنتحل النبوة وأتقول القرآن : في بَعَدَ جبن به بعد الموت، أو يوم القيامة، أو عنه من حيد ظهور الإسلام<sup>(3)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَالَّذِينَ الْخُذُوا مِن دُونِيهِ أَوَلِيكَآءَ﴾ يحتمل المتّخذين من الكفرة، والمتّخذين من الملائكة وعيسى والأصنام، على حذف الراجع، وإضمار المشركين من غير

- مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٤٢.
   (۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٧.
  - (٣) (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢–٣٤.

۸٥

ذكر لدلالة المساق عليهم، وهو مبتدة خبره على الأوّل: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُعْزِيُونَآ إِلَى اللَّهِ زُلْفَى ﴾ بإضمار القول، أو ﴿إِنَّ اللَّهَ يَعْكُمُ بَبُنَهُمْ ﴾ وهو متعيّن على الثاني، وعلى هذا يكون القول المضمر بما في حيّزه حالاً أو بدلاً من الصلة، وزلفى مصدر أو حال ﴿لَوْ أَرَادَ اللَّهُ أَن يَتَخِذَ وَلَكُمُ كما زعموا ﴿لَاَصْطَعَنَ مِتَا يَخْذُلُهُ مَا يَشَكَآهُ ﴾ إذ لا موجود سواه إلاً وهو مخلوقه لقيام الدلالة على امتناع وجود واجبين، ووجوب استناد ما عدا الواجب إليه، ومن البيّن أنَّ أَلْمَهَكَارُ ﴾ فإن الألوهية الحقيقية تتبع الوجوب استناد ما عدا الواجب إليه، ومن البيّن أنَّ وَلَكُمُ فَوْنَ الألوهية الحقيقية تتبع الوجوب المستلزم للوحدة الذاتية، وهي تنافي المماثلة المخلوق لا يماثل الخالق فيقوم مقام الولدله. ثمّ قرّر ذلك بقوله سبحانه : ﴿هُوَ اللَّهُ ٱلْوَتِحِدُ المحلوق لا يماثل الخالق فيقوم مقام الولدله. ثمّ قرّر ذلك بقوله سبحانه : في هُو اللَّهُ ٱلْوَتِحِدُ المحلوق لا يماثل الخالق فيقوم مقام الولدله. ثمّ قرّر ذلك بقوله سبحانه : في هو الماثلة المحلوق لا يماثل الخالق فيقوم مقام الولد له. ثمّ قرّر ذلك بقوله سبحانه : في فو الماثلة المحموص، والقهارية المطلقة تنافي قبول الزوال المحوج إلى الولد في ماثيني يُواني يُنافي المماثلة المحصوص، والقهارية المطلقة تنافي قبول الزوال المحوج إلى الولد في ماكان يَدْعُوا المحصوص، والقهارية المطلقة تنافي قبول الزوال المحوج إلى الولد في مَاكان يَدْعُوا إلَّذِي أَنَهُ فَاتَ مَعْنَ الَّذِي كان يدعو الله إلى كشفه، أو ربه الذي كان يتضرّع إليه <sup>(١)</sup>.

أَنْمَن شَرَعَ اللَّهُ خبره محذوف دلَّ عليه قوله : ﴿فَوَيْلُ لِلْقَنَسِيَةِ قُلُوبُهُم مِّن ذِكْرِ اللَّهِ ﴾ اي من أجل ذكره<sup>(٢)</sup>.

مَنَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا﴾ للمشرك والموحد ﴿رَجُلًا فِيهِ شُرَّكَآةُ مُتَشَكِمُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَبُحُلِ﴾ مثَّل المشرك – على ما يدّعيه مذهبه من أن يدّعي كلّ واحد من معبوديه عبوديّته ويتنازعوا فيه – بعبد يتشارك فيه جمعٌ يتجاذبونه ويتعاورونه في المهامّ المختلفة في تحيّره وتوزّع قلبه، والموحّد بمن خلص لواحد ليس لغيره عليه سبيل<sup>(٣)</sup>.

وقال الطبرسيّ تظنّه في قوله تعالى : ﴿وَيُخَوِّفُونَكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِهِ ۖ ﴾ : كانت الكفّار تخيفه بالأوثان الّتي كانوا يعبدونها ، قالوا : أما تخاف أن تهلكك آلهتنا؟ وقيل : إنّه لمّا قصد خالد لكسر العزّى بأمر النبيّ ﷺ قالوا : إيّاك يا خالد فبأسها شديد! فضرب خالد أنفها بالفأس فهشمها فقال :

كفرانك يا عرّى لا سبحانك مسبحان من أهانك (٤)

أوَلَق صحَانُوا لَا يَمْلِكُونَ شَيْئًا، من الشفاعة ﴿وَلَا يَعْفِلُونَ ﴾ جواب هذا الاستفهام محذوف، أي أولو كانوا بهذه الصفة تتخذونهم شفعاء وتعبدونهم راجين شفاعتهم؟ ﴿قُل لِلَهُ الشَّفَعَةُ جَمِيعًا ﴾ أي لا يشفع أحد إلا بإذنه ﴿وَإِذَا ذَكِرَ اللَهُ وَحْدَهُ آشْمَأَزَتْ ﴾ أي نفرت؛ وقيل: انقبضت<sup>(ه)</sup>.

وقال البيضاويّ : ﴿وَٱتَّـبِعُوٓا أَحْسَنَ مَآ أُنَزِلَ إِلَيْكُمُ مِّن رَّبِّكُم﴾ أي القرآن؛ أو المأمور به دون المنهيّ عنه، أو العزائم دون الرخص؛ أو الناسخ دون المنسوخ؛ ولعلّه ما هو أنجى وأسلم

(1) - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢-٣٤.
 (٤) مجمع البيان، ج ٨ ص ٤٠٤.
 (٥) مجمع البيان، ج ٨ ص ٤٠٤.

كالإنابة والمواظبة على الطاعة<sup>(١)</sup>. ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي مَايَتِ ٱللَّهِ عامَ في كلّ مجادل مبطل وإن نزلت في مشركي مكة أو اليهود حين قالوا : لست صاحبنا ، بل هو المسيح ابن داود ، يبلغ سلطانه البرّ والبحر ، وتسير معه الأنهار ﴿إِن فِي مُتُورِهِمَ إِلَّا كَبَرَ ﴾ إلا تكبّر عن الحق ، وتعظّم عن التفكّر والتعلّم ، أو إرادة الرياسة ، أو أنّ النبوّة والملك لا يكون إلاّ لهم ﴿مّا هُم بِبَلِفِيهُ بِبالغي دفع الآيات أو المراد ﴿لَخَلَقُ ٱلشَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ أَكَبَرُ مِنْ خَلَقِ ٱلنَّاسِ فِي فمن قدر على خلقها أولاً من غير أصل قدر على خلق الإنسان ثانياً من أصل<sup>(١)</sup>.

﴿فَإِذَا جَمَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ﴾ أي بالعذاب في الدنيا والآخرة ﴿قُضِيَ بِٱلْحَقِّ﴾ بإنجاء المحقّ وتعذيب المبطل ﴿وَخَسِرَ هُنَالِكَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾ المعاندون باقتراح الآيات بعد ظهور ما يغنيهم عنها<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿قُلُوبُنَا فِى أَكَوَنَةِ﴾ أي في أغطية، وهذه تمثيلاتُ لنبوّ قلوبهم عن إدراك ما يدعوهم إليه واعتقاده، ومج أسماعهم له، وامتناع مواصلتهم وموافقتهم للرسول ﴿فَاعْمَلَ﴾ على دينك، أو في إبطال أمرنا ﴿إِنَّنَا عَنِمِلُونَ﴾ على ديننا، أو في إبطال أمرك<sup>(٤)</sup>.

وقال الطبرسيّ يَعْلَمُهُ : قيل : إنّ أبا جهل رفع ثوباً بينه وبين النبيّ ﷺ فقال : يا محمّد أنت من ذاك الجانب، ونحن من هذا الجانب، فاعمل أنت على دينك ومذهبك، إنّنا عاملون على ديننا ومذهبنا . ﴿فَاسْتَقِيمُوٓا إِلَيَهِ﴾ أي لا تميلوا عن سبيله وتوجّهوا إليه بالطاعة<sup>(ه)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَٱلْغَوَّا فِيهِ﴾ أي عارضوه باللّغو والباطل وبما لا يعتدُّ به من الكلام. ﴿لَعَلَكُرُ تَغَلِبُونَ﴾ أي لتغلبوه باللّغو والباطل، ولا يتمكن أصحابه من الاستماع؛ وقيل: الغوا فيه بالتخليط في القول والمكاء والصفير؛ وقيل: معناه: ارفعوا أصواتكم في وجهه بالشعر والرجز، عن ابن عبّاس والسدّيّ: لمّا عجزوا عن معارضة القرآن احتالوا في اللّبس على غيرهم وتواصوا بترك استماعه والإلغاء عند قراءته<sup>(1)</sup>.

وقال البيضاويّ في قوله : ﴿وَمَا يُلَقَّـٰهَاَ﴾ : أي ما يلقّى هذه السجيّة وهي مقابلة الإساءة بالإحسان ﴿إِلَّا ٱلَذِينَ صَبَرُواً﴾ فإنّها تحبس النفس عن الانتقام ﴿وَمَا يُلَقَّـٰهَآ إِلَّا ذُو حَظٍّ عَظِيمِ من الخير وكمال النفس؛ وقيل: الحظّ العظيم: الجنّة<sup>(٧)</sup>.

﴿وَلَقَ جَعَلْنَهُ قُرَمَانًا أَعْجَبِيًا﴾ جوابٌ لقولهم : هلّا نزل القرآن بلغة العجم ﴿لَقَالُواْ لَوَلَا فُصِّلَتْ اَيَنَنُهُ ﴾ بيّنت بلسان نفقهه ﴿ءَاْعَجَبِيٌّ وَعَرَفِيٌ ﴾ أكلام أعجميّ ومخاطب عربيّ؟ إنكار مقرّر للتخصيص ﴿أُوْلَنَهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ﴾ هو تمثيل لهم في عدم قبولهم واستماعهم له بمن تصيح به من مسافة بعيدة<sup>(٨)</sup>.

تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤١.
 (٢) - (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦٣-٧١.

(٦) مجمع البيان، ج ٩ ص ١٩.

- (٥) مجمع البيان، ج ٩ ص ٧.
- (۷) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٧٩.
   (۸) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٨٠.

﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ اللَّذِينِ أي شرع لكم دين نوح – على نبيّنا وآله وعليه السلام – ومحمّد على ومن بينهما من أرباب الشرائع عليهم الصلاة والسلام، وهو الأصل المشترك فيما بينهم المفسّر بقوله : ﴿ أَنَّ أَفِيُوا اللَّذِينَ وهو الإيمان بما يجب تصديقه والطاعة في أحكام الله ﴿ وَلا لنَّ مَنْزَقُوا فِيدًى ولا تختلفوا في هذا الأصل، أمّا فروع الشرائع فمختلفة ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ يعني الأمم السالفة ؛ وقيل : أهل الكتاب ﴿ وَلِنَّ الَذِينَ أُورِيُوا المَرائع فمختلفة ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ يعني الأمم السالفة ؛ وقبل : أهل الكتاب ﴿ وَلِنَّ الَذِينَ أُورِيُوا المَرائع فمختلفة ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ يعني الأمم السالفة ؛ وقبل : أهل الكتاب ﴿ وَلِنَّ الَذِينَ أُورِيُوا المَرائع فمختلفة ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ يعني الأمم السالفة ؛ وقبل : أهل الكتاب ﴿ وَلِنَّ الَذِينَ أُورِيُوا الذين أوريوا القرآن من بعد أهل الكتاب الذين في نافروع الشرائع فمختلفة ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ وقبل: أورانوا في هذا الأصل، أمّا فروع الشرائع فمختلفة ﴿ وَمَا نَفَرَقُوا ﴾ يعني الأمم السالفة ؛ وقبل : أهل الكتاب ﴿ وَلِنَّ الَذِينَ أُورِيُوا الذين أوريوا القرآن من بعد أهل الكتاب أنه في في أنه إلى إلى أوريوا القرآن من بعد أهل الكتاب الذين ﴿ وَلَنَائِبَ ﴾ أي فلاحق أو العلم الذي أوريوا القرآن من بعد أهل الكتاب أي لاعلم الذي أوريوا القرآن من بعد أهل الكتاب أو للغلم الذي أوريوا القرآن من بعد أهل الكتاب أي لاحجاج بمعنى لا خصومة، إذ الحق قد ظهر ولم يبق للمخاصمة مجال ﴿ وَالَذِينَ يُحَابَخُونَ فَي لَنَهُ في ذينه في دينه في نتقد ما أستُعِيبَ لَهُمُ من بعد ما استجاب له الناس ودخلوا فيه، أو من بعد أي استجاب الله لرسوله فأظهر دينه بنصره يوم بدر، أو من بعدما استجاب له أهل الكتاب بأن في أنبَ في نائع في ذين أمر أنها أسمر من بعدما استجاب الله لرسوله فأظهر دينه بنصره يوم بدر، أو من بعدما استجاب له ألما الكتاب بأن ألم أوروا بأنه أو من بعد أي في في أمروا في في ذي أمر ما يحمن مو يو بنه أوروا إله في مُنها أو من بعد أي أوروا بنبوته واستغار الله من بعدما استجاب له أو الكتاب بأن أله المنه أوروا أو من بعد أور أو من بعدما استجاب له أو ما بعنه أور أو من بعدما استجاب له أومن بعنه أور أو ما بنه أو من بعدما استجاب أو أو من بعنه أور أو من بعنه أو من بعدما استجاب أو أو من المرموا فاظهر ديه منه منه منه منه

﴿فَإِن يَشَإِ آللَهُ يَغْتِتَم عَلَى فَلَبِكُ﴾ استبعادٌ للافتراء عن مثله بالإشعار على أنّه إنّما يجترئ عليه من كان مختوماً على قلبه، جاهلاً بربّه، وكانّه قال: إن يشأ الله خذلانك يختم على قلبك لتجترئ بالافتراء عليه؛ وقيل: ﴿يَخْتِمْ عَلَى فَلْبِكُ﴾ يمسك القرآن والوحي عنه أو يربط عليه بالصبر فلا يشقّ عليك أذاهم<sup>(٢)</sup>.

وَقَكَنُلِكَ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمَرِنَاً بِعني ما أوحى إليه وسمّاه روحاً لأنَّ القلوب تحيى به ؛ وقيل : جبرئيل ظليمَني ، والمعنى : أرسلناه إليك بالوحي ذمّا كُنتَ نَدّرِى مَا الْكِنَبُ وَلَا الْإِيمَنَ ﴾ أي قبل الوحي ، وهو دليلٌ على أنّه لم يكن متعبّداً قبل النبوة بشرع ؛ وقيل : المراد هو الإيمان بما لا طريق إليه إلاّ السمع ﴿وَلَنَكِن جَعَلَنَهُ نُولاً ﴾ أي الروح ؛ أو الكتاب ؛ أو الإيمان<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَإِنَّهُ عطف على إِنَّا ﴿فِي أَثِرَ ٱلْكِتَبِ فِي اللَّوح المحفوظ، فإِنَّه أصل الكتب السماويّة ﴿لَدَيْنَا﴾ محفوظاً عندنا عن التغيير ﴿لَعَلِيُّ﴾ رفيع الشأن في الكتب السماويّة، لكونه معجزاً من بينها ﴿حَكِيمُ فَو حكمة بالغة، أو محكم لا ينسخه غيره ﴿أَفَنَضَرِبُ عَنكُمُ ٱلذِكَرَ صَفَحًا﴾ أفنذوده ونبعّده عنكم، مجازٌ من قولهم: ضرب الغرائب عن الحوض، والفاء للعطف على محذوف، أي أنهملكم فنضرب عنكم الذكر؟ وصفحاً مصدر من غير لفظه، فإنَّ تنحية الذكر عنهم إعراض؟ أو مفعول له؟ أو حال بمعنى صافحين وأصله أن تولي الشيء صفحة عنقك؟ وقيل: إنَّه بمعنى الجانب فيكون ظرفاً فإن كُنتُمَ ﴾ أي لئن كنتم ﴿فَأَهَلَكُنَا أَشَدَ مِنْهُم بَطَسًا﴾ أي من القوم المسرفين، لأنَه صرف الخطاب عنهم إلى

- تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٨٧.
   (٢) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩١.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩٨.

الرسول عنهم مخبراً عنهم ﴿وَمَعَنى مَتَلُ ٱلْأَوَّلِينَ» وسلف في القرآن قصّتهم العجيبة، وفيه وعدَّ للرسول عنه ، ووعيدٌ لهم بمثل ما جرى على الأوَّلين ﴿ وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزَّةً ﴾ أي ولداً فقالوا : الملائكة بنات الله، ولعلَّه سمّاه جزء كما سمّي بعضاً لأنَّه بضعة من الوالد، دلالة على استحالته على الواحد الحق في ذاته ﴿ وَهُوَ كَظِيمٌ ﴾ مملوء قلبه من الكرب ﴿ أَوَمَن يُنَشَّؤُا فِ الْمِلْيَةِ ﴾ أي أو جعلوا له، أو اتّخذ من يتربّى في الزينة يعني البنات ﴿ وَهُوَ فِ لَيْسَنَقُوا فِ الْمِلْيَةِ ﴾ أي أو جعلوا له، أو اتّخذ من يتربّى في الزينة يعني البنات ﴿ وَهُوَ فِ الْمَتَتَكِكَةُ الَذِينَ هُمَّ عِبَدُ الرَّحَنِ إِنَنتَاً ﴾ كفر آخر تضمّنه مقالهم شنع به عليهم ، وهو جعلهم أكمل العباد وأكرمهم على الله أنقصهم رأياً واخسّهم صنفاً ﴿ أَشَهِدُوا خَلَقَهُمْ ﴾ أحضروا خلق الله إيتا هذا العباد وأكرمهم على الله أنقصهم رأياً واخسّهم صنفاً ﴿ أَشَهِدُوا خَلَقَهُمْ ﴾ أصروا خلق الله ال

﴿ حَيْنَا مِن فَبْلِهِ. ﴾ أي من قبل القرآن ﴿ قَالَ أَوَلَوْ حِنْتُكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَتُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُ ﴾ أي أتتبعون آباءكم ولو جنتكم بدين أهدى من دين آبائكم، وهو حكاية أمرٍ ماض أوحي إلى النذير، أو خطاب لرسول الله ﷺ، ويؤيد الأول أنه قرأ ابن عامر وحفص قال: وقوله: ﴿ قَالُوا إِنَّا مِنْ أَوْ مَعْنَا مُوا لَنْهُ وَقُوْلُ أَوَلَوْ أَنَهُ قُوا ابْن عامر وحفص قال: وقوله: ﴿ قَالُوا إِنَّا يَعْذَى مَا مَنْ مَا لَهُ عَلَيْهِ مَا مَعْنَى أَوْ عَنْ النذير، أو خطاب لرسول الله ﷺ، ويؤيد الأول أنه قرأ ابن عامر وحفص قال: وقوله: ﴿ قَالُوا إِنَّا يَعْنَا مُنْ الْعَالَ مَا مَنْ وَعَنْ مَا أَنْسِلْتُهُ مَا مَا لَهُ عَلَيْهِ اللّهُ وَيُوْعَانَ اللّهُ وَعَانَ مَا أَنْ وَقُولُهُ عَامَا أَنْسِلْتُكُمْ مَا أَنْ يَعْذَى مَا أَنْ مَعْنَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْسِلْتُكُمْ وَقُولُهُ عَالًا لَانذير من أَن ينظروا ويتفكروا فيه ﴿ وَالَقُولُ إِنَّا مَا لَنَهُ مَا أَنْسِلْتُكُمُ وَاللّهُ وَالْعَالُ لَانذير مَا أَنْ يَعْذَرُوا ويتفكروا فيه ﴿ وَالَقُولُ إِنَّا مَا لَكُولُ أَنَهُ مَا أَنْسِلْتُكُمُ أَنْ يَنْظُرُوا ويتفكروا فيه ﴿ وَلَالَقُلُولُ إِنَا مَنْ يَعْذَى مَا أَنْهُ مُنْ أَنْ مَنْ مَا أَنْ مَا مَ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَعْنَا مَا لَا لَذَهُ مَنْ أَنْ مَنْ أَنْ مَا أَنْ عَامَ مَا مَا أَنْ مَا أَنْسِالْتُ عَالَ مَا أَنْ إِنْ كَانَ أُمْدَى إِقْنَا ما لَا لَالذي مَعْهُ وَاللَا لَا لَذَا مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَعْنَا مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْهُ مَا أَنْ مَا أَعْنَا مَا أَنْ قُوا فَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْهُ مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَعْتُ مَا مَا مَا أَنْ أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ مُ أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَوْ أَنْ أَعْ مَا مَا مَا أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَنْ أَعْذَا أَعْذَا مَا أَنْ أَعْذَا مَا أَنْ أُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْذَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْ

وقال الطبرسي تتلفة في قوله تعالى : ﴿وَقَالُوا لَوَلَا نَزِلَ هَذَا ٱلْفُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِن ٱلْقَرْيَتَيْن عَظِيمٍ يعنون بالقريتين مكة والطائف ، وبالرجل منهما الوليد بن المغيرة من مكة وعروة بن مسعود الثقفي من الطائف؛ وقيل : عتبة بن ربيعة من مكة وابن عبدياليل من الطائف ؛ وقيل : الوليد لان المغيرة من مكة وحبيب بن عمرو الثقفي من الطائف، عن ابن عبّاس ؛ وإنّما قالوا ذلك لأن الرجلين كانا عظيمين في قومهما وذوي الأموال الجسيمة فيهما ، فدخلت الشبهة عليهم حتّى اعتقدوا أنّ من كان كذلك كان أولى بالنبوة ، فقال سبحانه ردًا عليهم : ﴿قَمْرَ يَعْمِنُونَ رَحْمَتَ رَبِيكَ ﴾ يعني النبوة بين الخلق، ثمّ قال : ﴿نَحْنُ قَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ في أَلَمَ يَعْمِنُونَ من عمن المعنون من عنه النبوة بين الخلق، ثمّ قال : ﴿نَحْنُ قسمان بينهُم مَعِيشَتَهُمْ في الْحَيَوَةِ ٱلدَّيَا ﴾ أي رَحْمَتَ رَبِيكَ ﴾ يعني النبوة بين الخلق، ثمّ قال : ﴿نَحْنُ قسمان مصالح عبادنا ، فليس لأحد أن يتحكم في من من ذلك، فكما فضلنا بعضهم على حسب ما علمنا من مصالح عبادنا ، فليس لأحد أن يتحكم في شيء من ذلك، فكما فضلنا بعضهم على بعض في الرزق فكذلك اصطفينا للرسالة من شئنا في منها من ذلك ، فكما فضانا بعضهم على بعض وأغنينا البعض ولم نفوض ذلك إليهم مع في شيء من ذلك ، فكما فضلنا بعضهم على معض وأغنينا البعض ولم نفوض ذلك إليهم مع في شيء من ذلك ، فكما فضلنا بعضهم على معض وأغنينا المعض ولم نفوض ذلك إليهم مع في شيء من ذلك ، فكما فضلنا بعضهم على معض في الرزق فكذلك اصطفينا للرسالة من شئنا منها منوز في معنو ألك ، فكما فضان المعضه على معض في أمر العاد في الميق والسعة زيادة على ما فيه من المصلحة أنَّ في ذلك تسخيراً من بعض العباد لبعض بإحواجهم إليهم ، ليستخدم بعضهم من المصلحة أنّ في ذلك تسخيراً من معض العباد لبعض بإحواجهم إليهم ، يستخدم بعضهم على ما فيه من المية في أله في ألم في ألم المحدة إلى ألم معناه أن ألم العالم المي من المنه من المله من من المله في من المحمة أله في ألم في ألم معناه أله في ألم العالم ؛ وقيل : معناه : ليملك

(1) - (۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩٩-١٠٣.

بعضهم بعضاً بمالهم فيتّخذونهم عبيداً ومماليك ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيَرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ﴾ أي النواب، أو الجنّة، أو النبوّة<sup>(١)</sup>. ﴿فَإِمَّا نَذْهَبَنَّ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم تُمَنْفِعُونَ﴾ أي فإمّا نتوفينّك فإنّا منتقمون من أمّتك بعدك ﴿أَوَ نُرِيَنَكَ الَذِى وَعَدْنَهُمٌ ﴾ أي في حياتك ما وعدناهم من العذاب ﴿فَإِنَّا عَلَيَهِم مُعْنَدِرُونَ﴾ أي قادرون على الانتقام منهم وعقوبتهم في حياتك وبعد وفاتك، قال الحسن وقتادة: إنّا الله أكرم نبيّه بأن لم يره تلك النقمة ولم يو في أُمّته إلاّ ما قرت به عينه، وقد كان بعده نقمةٌ شديدةٌ.

وقد روي أنّه يشيئ أري ما يلقى أمّته بعده فما زال منقبضاً ولم ينبسط ضاحكاً حتّى لقي الله تعالى. وروى جابر بن عبد الله الأنصاري قال: إنّي لأدناهم من رسول الله يشيئ في حجّة الوداع بمنى قال: لا ألفينكم ترجعون بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض وأيم الله لنن فعلتموها لتعرفنني في الكتيبة الّتي تضاربكم، ثمّ التفت إلى خلفه فقال: أو عليّ أو عليّ ثلاث مرّات، فرأينا أنّ جبرئيل عليمًا غمزه فأنزل الله تعالى على أثر ذلك فوامًا نذهبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُمُ

وقيل: إنَّ النبي ﷺ أري الانتقام منهم، وهو ما كان من نقمة الله من المشركين يوم بدر بعد أن أخرجوه من مكّة ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ﴾ أي شرف ﴿وَسَوَفَ تُسْتَلُونَ ﴾ عن شكر ما جعله الله لكم من الشرف؛ وقيل : عن القرآن وعمّا يلزمكم من القيام بحقّه ﴿وَسَتَلَ مَنَ أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن تُسُلِناً ﴾ أي سل مؤمني أهل الكتاب، والتقدير : سل أمم من أرسلنا ؛ وقيل : معناه : وسل الأنبياء وهم الذين جمعوا له ليلة الإسراء وكانوا سبعين نبياً منهم موسى وعيسى – على نبينا وآله وعليهما السلام – ولم يسألهم لأنه كان أعلم بالله منهم"

وفي قوله تعالى : ﴿وَلَمَّا صُرِبَ أَبْنُ مَرَبَكِمَ مَشَلًا﴾ اختلف في المراد على وجوه : أحدها : أنّ معناه : ولمّا وصف ابن مريم شبهاً في العذاب بالآلهة ، أي فيما قالوه وعلى زعمهم ، وذلك أنّه لمّا نزل قوله : ﴿ إِنَّكَتُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾ قال المشركون : قد رضينا أ تكون آلهتنا حيث يكون عيسى ، وذلك قوله : ﴿ إِنَا قَوْمُكَ مِنَهُ يَعِبدُونَ ﴾ أي يضجون ضجيج المجادلة حيث خاصموك ، وهو قوله : ﴿ وَقَالُوا مَأَلِهَتُمَا خَبَرُ أَمَرَ هُوَ ﴾ أي ليست آلهتنا خيراً من عيسى فإن كان عيسى في النار بأنّه يعبد من دون الله فكذلك آلهتنا ، عن ابن عبّاس ومقاتل .

وثانيها : أنَّ معناه : لمَّا ضرب الله المسيح مثلاً بآدم في قوله : ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيمَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ ءَادَمٌ خَلَقَـكُم مِن نُرَابٍ﴾ اعترض على النبي ﷺ بذلك قوم من كفّار قريش فنزلت .

وثالثها : أنَّ النبيَّ ﷺ لمّا مدح المسيح وأمّه وأنّه كآدم في الخاصّيّة قالوا : إنّ محمّداً يريد أن نعبده كما عبدت النصارى عيسى، عن قتادة.

مجمع البيان، ج ٩ ص ٧٨.
 مجمع اليان، ج ٩ ص ٨٣.

<u>١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم</u>

ورابعها : ما رواه سادة أهل البيت عَبَيْنِ عن عليَّ عَلَيْتَهُمُ أَنَّه قَالَ : جَنْتَ إلى رسول الله عظيم يوماً فوجدته في ملأ من قريش فنظر إلى ثمَّ قال: يا عليَّ إنَّما مثلك في هذه الأمَّة كمثل عيسى بن مريم، أحبّه قومٌ فأفرطوا في حبّه فهلكوا، وأبغضه قومٌ وأفرطوا في بغضه فهلكوا، واقتصد فيه قومٌ فنجوا، فعظم ذلك عليهم وضحكوا وقالوا : يشبِّهه بالأنبياء والرسل فنزلت: ﴿وَقَالُوا مَأْلِهَتُمَا خَبَرُ أَمْرَ هُوَّى أَي المسبح، أو محمّد عَظِيمَ ، أو عليَّ غَلِيَهِ ﴿ لَجَعَلْنَا مِنكُرَكُ أي بدلاً منكم معاشر بني آدم ﴿ مَلَتَبِكَةُ فِي ٱلْأَرْضِ يَخْلُفُونَكُ بني آدم<sup>(١)</sup>.

﴿ أَمْ أَبْرَمُوا أَمَّرُ فَإِنَّا مُبْرِمُونَ﴾ أي بل أبرموا أمراً في كيد محمّد ﷺ والمكر به ﴿فَإِنَّا مُبْرِمُونَ﴾ أي محكمون أمراً في مجازاتهم ﴿أَمْ يَحْسَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَّهُمْ وَنَجَوَنِهُمْ﴾ السرُّ: ما يضمره الإنسان في نفسه ولا يظهره لغيره. والنجوي: ما يحدث به المحدّث غيره في الخفية<sup>(٢)</sup>.

وقال البيضاويّ : ﴿قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدُّ ﴾ فإنَّ النبيّ ﷺ يكون أعلم بالله وبما يصحّ له وما لا يصحُّ له، وأولى بتعظيم ما يوجب تعظيمه، ومن حقَّ تعظيم الوالد تعظيم ولده، ولا يلزم من ذلك صحّة كينونة الولد وعبادته له، إذ المحال قد يستلزم المحال؛ وقيل : معناه : إن كانُ له ولد في زعمكم ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ﴾ لله الموحّدين له؛ أو الآنفين منه أو من أن يكون له ولد، من عبد يعبد: إذا اشتد أنفه؛ أو ما كان له ولدٌ فأنا أوَّل الموحّدين من أهل مكّة ﴿ فَأَنَّ يُؤْفِّكُونَ﴾ يصرفون من عبادته إلى عبادة غيره ﴿ وَفِيلِهِ ﴾ وقول الرسول، ونصبه للعطف على ﴿سِرَّهُمْرِ﴾ أو على محلَّ الساعة، أو لإضمار فعله أي قال قيله، وجرَّه عاصم وحمزة عطفاً على الساعة ﴿ فَأَصْفَحْ عَنَّهُمْ فَأَعرض عن دعوتهم آيساً عن إيمانهم ﴿ وَقُلْ سَلَمْ ﴾ تسلُّم منكم ومتاركة<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله سبحانه : ﴿ فِأَيَّ حَدِيثٍ بَعَدَ ٱشَّهِ وَمَايَنِيهِ. يُؤْمِنُونَ﴾ أي بعد آيات الله، وتقديم اسم الله للمبالغة والتعظيم كما في أعجبني زيد وكرمه، أو بعد حديث الله وهو القرآن، وآياته : دلائله المتلوَّة أو القرآن، والعطف لتغاير الوصفين ﴿قُل لِلَّذِينَ ءَامَنُوا يَغْفِرُوا ﴾ أي يعفوا ويصفحوا ﴿ لِلَّذِيكَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ ٱللَّهِ﴾ لا يتوقَّعُون وقائعه بأعدائه، من قولهم: أيّام العرب: لوقائعهم، أو لا يأملون الأوقات الّتي وقّتها الله لنصر المؤمنين وثوابهم ووعدهم بها؛ وقيل: إنّها منسوخة بآية القتال ﴿ لِبَجْزِيَ قَوْمًا﴾ علَّة للأمر ﴿ ثُمَّ جَعَلَنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ، أي طريقة ﴿مِنَ ٱلأَمْرِ﴾ أي أمر الدين ﴿ هَٰذَا، أي القرآن أو اتْبَاع الشريعة ﴿ بَمَكَآبِرَ لِلنَّاسِ﴾ بيّنات تبصرهم وجه الفلاح (٤).

﴿ أَفَرَءَيْتَ مَنِ ٱنْخَذَ إِلَىٰهُمُ هَوَىٰهُ﴾ أي ترك متابعة الهدى إلى مطاوعة الهوى فكأنَّه يعبده، وقرئ

- (۱) مجمع البيان، ج ۹ ص ۸۹. (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ۹۲.
- (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١١٥. (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٢٧.

۹١

«آلهة هواه» لأنّه كان أحدهم يستحسن حجراً فيعبده، فإذا رأى أحسن منه رفضه إليه ﴿وَقَالُواْ مَا هِرَ ﴾ ما الحياة أو الحال ﴿إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنَيَا ﴾ الَتي نحن فيها ﴿نَبُوتُ وَعَيَا ﴾ نكون أمواتاً ونطفاً وما قبلها ونحيى بعد ذلك، أو نموت بأنفسنا ونحيى ببقاء أولادنا، أو يموت بعضنا ويحيى بعض، أو يصيبنا الموت والحياة فيها وليس وراء ذلك حياة، ويحتمل أنّهم أرادوا به التناسخ فإنّه عقيدة أكثر عبدة الأوثان ﴿وَمَا يُبْلِكُمَا إِلَا ٱلدَّعَرُ ﴾ إلاّ مرور الزمان ﴿وَمَا لَهُم إِدادوا به التناسخ نسبة الحوادث إلى حركات الأفلاك وما يتعلّق بها على الاستقلال، أو إنكار البعث، أو كليهما ﴿إِنَّ ثُمَ إِلَا يَظُنُونَ ﴾ إذ لا دليل لهم عليه، وإنّما قالوه بناءً على التقليد والإنكار لمّا لم يحسّوا به<sup>(1)</sup>.

وفي قوله: ﴿وَأَجَلُّ مُسَمًّى﴾ وبتقدير الأجل ينتهي إليه الكلِّ وهو يوم القيامة، أو كلِّ واحد وهو آخر مدّة بقائه المقدّر له ﴿أَوْ أَنْكَرَةِ مِّنْ عِلْمِ﴾ أو بقيّة من علم بقيت عليكم من علوم الأوَّلين، هل فيها ما يدلُّ على استحقاقهم للعبادة، أو الأمر بها ﴿وَمَنَّ أَمَسَلُ مِنَّن بَدْعُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ﴾ إنكار أن يكون أحد أضلَّ من المشركين حيث تركوا عبادة السميع المجيب القادر الخبير إلى عبادة من لا يستجيب لهم لو سمع دعاءهم، فضلاً أن يعلم سرائرهم ويراعي مصالحهم ﴿ إِنَّ يَوْمِ ٱلْقِيَدَمَةِ ﴾ ما دامت الدنيا ﴿وَهُمْ عَن دُعَآبِهِرْ غَنِنِلُونَ ﴾ لأنهم إِمَّا جمادات، وإمّا عباد مسخّرون مشتغلون بأحوالهم ﴿قُلْ إِنِ ٱفْتَرَيْتُهُ﴾ على الفرض ﴿فَلَا تَعَلِّكُونَ لِي مِنَ أُنْتَهِ شَيْئًا ﴾ أي إن عاجلني الله بالعقوبة فلا تقدرون على دفع شيء منها، فكيف أجترئ عليه وأعرض نفسي للعقاب من غير توقّع نفع ولا دفع ضرّ من قبلكم؟ ﴿هُوَ أَعَلَرُ بِمَا لْفِيضُونَ فِبْرُمُ تندفعون فيه من القدح في آياته ﴿قُلْ مَا كُنْتُ بِدْعَا مِّنَ ٱلرُّسُلِ﴾ بديعاً منهم أدعوكم إلى ما لا يدعون إليه، أو أقدر على ما لم يقدروا عليه وهو الإتيان بالمقترحات كلُّها ﴿وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِّنْ بَنِيَ إِسْرَدِيلَ﴾ أي عبد الله بن سلام؛ وقيل: موسى – على نبيّنا وآله وعليه السلام – وشهادته ما في التوراة من نعت الرسول ﷺ ﴿عَلَىٰ مِثْلِمِهِ ﴾ مثل القرآن، وهو ما في التوراة من المعاني المصدِّقة للقرآن المطابقة لها ، أو مثل ذلك وهو كونه من عند الله ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي ٱلْقَوَمَ ٱلظَّلِمِينَ﴾ استئناف مشعر بأنَّ كفرهم به لضلالهم المسبَّب عن ظلمهم، ودليل على الجواب المحذوف مثل ألستم ظالمين ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوا لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾ لأجلهم ﴿لَوْ كَانَ خَيْرًا الإيمان، أو ما أتى به محمّد ﷺ ﴿مَا سَبَعُونَا إِلَيْهِ﴾ وهم سقاط، إذ عامّتهم فقراء وموال ورعاة، وإنَّما قاله قريش؛ وقيل: بنو عامر وغطفان وأسد وأشجع لمَّا أسلم جهينة ومزنة وأسلم غفار، أو اليهود حين أسلم ابن سلام وأصحابه ﴿بَلَنَّهُ أَي هَذَا الَّذِي وَعَظْتُم بِهِ، أَو هذه السورة بلاغ، أي كفاية، أو تبليغ من الرسول(٢).

وقال الطبرسيّ ﷺ في قوله تعالى: ﴿مِن قَرْبَنِكَ ٱلَّتِيَ أَخْرَجُنُكَ﴾ أي أخرجك أهلها،

(1) تفسير اليضاوي، ج ٤ ص ١٣٠.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٣٤.

٩٣

والمعنى : كم من رجال هم أشدّ من أهل مكة ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيِنَةٍ مِن زَيّهِ ﴾ أي على يقين من دينه وعلى حجّة واضحة من اعتقاده في التوحيد والشرائع ﴿ كَمَن زُيّنَ لَهُ سُوَّهُ عَكِهِ ﴾ هم المشركون ؛ وقيل : هم المنافقون وهو المرويّ عن أبي جعفر عَنْ ﴿ وَيَنَهُم مَن يَسَتَعُمُ إِلَكٌ ﴾ يعني المنافقين ﴿ قَالُوا لِلَذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ ﴾ يعني الذين آتاهم الله العلم والفهم من المؤمنين ، عن الأصبغ بن نباتة عن عليّ عَنْ الله والذين أوتُوا العِلْمَ في الذين آتاهم الله العلم والفهم من المؤمنين ، عن الأصبغ بن نباتة عن علي تشكر قال : إنّا كنّا عند رسول الله عنه فيخبرنا بالوحي فأعيه أنا ومن يعيه ، فإذا خرجنا قالوا : ﴿ مَاذَا قَالَ مَانِياً ﴾ أي أي أي شيء قال الساعة ، وإنّما قالوا استهزاء وإظهاراً أنّا لم نشتغل بوعيه وفهمه ؛ وقيل : إنّما قالوا ذلك لأنّهم لم يفهموا معناه ولم يعلموا ما سمعوه ؛ وقيل : بل قالوا ذلك تحقيراً لقوله عنهي من قوله إلاً هذا مينا فيه فائدة ؛ ويحتمل أيضاً أن يكونوا سألوا رياءً ونفاقاً ، أي لم يذهب عني من قوله إلاً هذا ، فماذا قالوا ؟ أعده على أن يحفي أن يولا الوا

وفي قوله: ﴿وَتُعَـنَزِيُوهُ﴾ أي تنصروه بالسيف واللّسان ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ﴾ المراد بيعة الحديبية وهي بيعة الرضوان<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله : ﴿ لَمَنِنَمَ ﴾ أي لوقعتم في عنت وهو الإثم والهلاك<sup>(٣)</sup> . ﴿قَالَتِ ٱلأَعْرَابُ ،َامَنَاً ﴾ هم قوم من بني أسد أتوا النبي ﷺ في سنّة جدبة وأظهروا الإسلام ولم يكونوا مؤمنين في السرّ، إنّما كانوا يطلبون الصدقة، فأمره الله سبحانه أن يخبرهم بذلك ليكون آية معجزة له فقال : ﴿قُلْ لَم نُؤْمِنُوا ﴾ أي لم تصدّقوا على الحقيقة في الباطن ﴿وَلَئِكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا ﴾ أي استسلمنا مخافة السبي والقتل ﴿لَا يَلِتَكُم مِنْ أَعْمَلِكُم ﴾ أي لا ينقصكم من ثواب أعمالكم فِشَيْئًا ﴾ قالوا : فلمّا نزلت الآيتان أتوا رسول الله ﷺ يحلفون أنّهم مؤمنون صادقون في دعواهم الإيمان، فأنزل الله سبحانه : ﴿قُلْ أَشْمَلِمُونَ أَنَهَ بِدِينِكُم ﴾ أي لا ينقصكم من ثواب أعمالكم يقولون : آمنًا بك من غير قتال وقاتك أنه الله يُؤلو أنهم مؤمنون صادقون في الذي أنتم عليه، والمعنى أنه سبحانه : ﴿قُلْ أَشْمَلِمُونَ أَنْهَ بِدِينِكُم ﴾ أي أي أي أي أي أنه بالدين بقولون : آمنًا بك من غير قتال وقاتلك بنو فلان، فقال سبحانه : ﴿يَنُوا الله بالدين يقولون : آمنًا بك من غير قتال وقاتك بنو فلان، فقال سبحانه : في أنه أنهم مؤمنون أنه بالدين

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿وَكَرَ أَمْلَكُنَا قَبَلَهُمَ﴾: قبل قومك ﴿نِن قَرَنٍ هُمْ أَنَدُ مِنْهُم بَطْشَا﴾ أي قوّة كعاد وثمود ﴿فَنَنَبُوا فِي البِلَدِ﴾ فخرقوا في البلاد وتصرّفوا فيها، أو جالوا في الأرض كلّ مجال حذر الموت، وأصل التنقيب التنقير عن الشيء والبحث عنه ﴿هَلَ مِن يَحِيصِ﴾ أي لهم من الله، أو من الموت؛ وقيل: الضمير في ﴿فَنَنَبُواَ﴾ لأهل مكّة، أي ساروا في أسفارهم في بلاد القرون فهل رأوا لهم محيصاً حتّى يتوقّعوا مثله لأنفسهم ﴿لَنَ كَانَ لَهُ فَلَهُ ﴾ أي قلبٌ واعٍ يتفكّر في حقائقه ﴿أَوْ أَلْقَى اَلسَمَعَ ﴾ وأصغى لاستماعه ﴿وَهُوَ شَهِـيدٌ

- (۱) مجمع البيان، ج ۹ ص ١٦٦. (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ١٨٨.
- (۴) مجمع البيان، ج ۹ ص ۲۲۱. (٤) مجمع البيان، ج ۹ ص ۲۳۰.

حاضرٌ بذهنه ليفهم معانيه، أو شاهدٌ بصدقه فيتعظ بظواهره وينزجر بزواجره ﴿ وَمَآ أَنَ عَلَيْهِم يُجَبَّأَرِّهُ أي بمسلَّط تقهرهم على الإيمان أو تفعل بهم ما تريد وإنّما أنت داع<sup>(1)</sup>. ﴿ أَنَوَاصَوًا بِعِبَهُ أي كانَ الأولين والآخرين منهم أوصى بعضهم بعضاً بهذا القول حتّى قالوه جميعاً ﴿ بَلَ هُمْ قَوْمٌ طَاغُونَهُ إضراب عن أنَّ التواصي جامعهم لتباعد أيّامهم إلى أنَّ الجامع لهم على هذا القول مشاركتهم في الطغيان الحامل عليه ﴿ فَنَوَلَ عَنَهُمْ ﴾ فأعرض عن مجادلتهم فِ فَمَآ أَنتَ بِمَلُومِ ﴾ على الإعراض بعد ما بذلت جهدك في البلاغ<sup>(٢)</sup>.

﴿ فَمَا آنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ﴾ بحمد الله وإنعامه ﴿ بِكَاهِنِ وَلَا بَحْنُونِ﴾ كما يقولون ﴿ أَمْ يَقُولُونَ شَاعِرٌ نَّكُرَبَّصُ بِهِ. رَبِّبَ ٱلْمَنُونِينِ ما يقلق النفوس من حوادث الدهر ؛ وقيل : المنون : الموت ﴿ قُلْ تَرَبَّصُوا فَإِنِّي مَعَكُمُ تِسِ ٱلْمُتَرَبِّعِينِ﴾ أترتبص هلاككم كما تترتبصون هلاكي ﴿أَمْ تَأْمُرُهُمُ أَحْلَنُهُمُ﴾ عقولهم بهذا التناقض في القول فإن الكاهن يكون ذا فتنة ودقة نظر، والمجنون مغطّى عقله، والشاعر يكون ذا كلام موزون متسق مخيّل، ولا يتأتى ذلك من المجنون ﴿ أَمَّ هُمَّ قَوْمٌ طَاغُونَ محاوزون الحدِّ في العتاد ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُمْ ﴾ اختلقه من تلقاء نفسه ﴿ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ فيرمون بهذه المطاعن لكفرهم وعنادهم ﴿أَمْ خُلِغُواً مِنْ غَيْرٍ شَيْءٍ﴾ أم أحدثوا وقدروا من غير محدث ومقدّر فلذلك لا يعبدونه؟ أو من أجل لا شيء من عبادة ومجازاة ﴿ أَمَّ هُمُ ٱلْخَلِفُونَ﴾ يؤيّد الأوّل فإنّ معناه : أم خلقوا أنفسهم؟ ولذلك عقبه بقوله: ﴿ أَمْ خَلَفُواْ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَى وأَم في هذه الآيات منقطعة، ومعنى الهمزة فيها الإنكار ﴿بَل لَا يُوقِنُونَ﴾ أي إذا سئلوا : من خلقكم ومن خلق السماوات والأرض؟ قالوا : الله، إذ لو أيقنوا ذلك لما أعرضوا عن عبادته ﴿ أَمْ عِندَهُمْ خَزَآَيْنُ رَبِّكَ﴾ خزائن رزقه حتّى يرزقوا النبوّة من شاؤوا ، أو خزائن علمه حتّى يختاورا لها من شاؤوا ﴿ أَمْ هُمُ ٱلْمُعَيِّبِطِرُونَ ﴾ الغالبون على الأشياء يدبّرونها كيف شاؤوا ﴿ أَمْ لَمُمَّ سُلَمٌ ﴾ مرتقى إلى السماء ﴿أَمْ نَسْتَلْهُمُ أَجْرًا ﴾ على تبليغ الرسالة ﴿فَهُم مِّن مَّغْرَمِ ﴾ من التزام غرم ﴿ مُنْعَلُونَ ﴾ محملون الثقل فلذلك زهدوا في اتْباعك ﴿وَإِن يَرَوْأُ كِمُنْكُهُ قطعة ﴿ مِّنَ ٱلنَّمَآءِ سَاقِطاً يَقُولُوا ﴾ من فرط طغيانهم وعنادهم ﴿ سَحَابٌ مَّرَكُومٌ ﴾ هذا سحابٌ تراكم بعضه على بعض ﴿ فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِكَمْ فِي حفظنا بحيث نراك ونكلأك<sup>(٣)</sup>.

وقال الطبرسي <sub>تظلفه</sub> في قوله تعالى : ﴿أَفَرَءَيْتُمْ ٱلَّلَنَتَ وَٱلْمُزَى ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلنَّالِكَةَ ٱلأَخْرَى ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱلَّلَنَتَ وَٱلْمُزَى ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلنَّالِكَةَ ٱلْأَخْرَى ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱلَّلَنَتَ وَٱلْمُزَى ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلنَّالِكَةَ وتَزعمون أَنَّ أخبرونا عن هذه الآلهة الّتي تعبدونها من دون الله وتعبدون معها الملائكة وتزعمون أنَّ الملائكة بنات الله ؛ وقيل : معناه : أفرأيتم أيّها الزاعمون أنَّ اللّات والعزّى ومنات بنات الله ؟ لأنَّه كان منهم من يقول : إنَّما نعبد هؤلاء لأنَّهم بنات الله ؛ وقيل : زعموا أنَّ الملائكة بنات الله ؟ وصوَّروا أصنامهم على صورهم وعبدوها من دون الله ، واشتقّوا لها أسماء من أسماء الله

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٨٢.
   تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٩٢.
  - (۳) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٩٩.

٩٥ احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

فقالوا : اللّات من الله، والعزّى من العزيز؛ وقيل : إنّ اللّات صنم كانت ثقيف تعبده، والعزّى صنم أيضاً؛ وقيل : إنّها كانت شجرة سمرة عظيمة لغطفان يعبدونها فبعث إليها رسول الله ﷺ خالد بن الوليد فقطعها، وقال :

يا عزّ كفرانك لا سبحانك إنّي رأيت الله قد أهانك

عن مجاهد؛ وقال قتادة: كانت مناة صنماً لهذيل بين مكّة والمدينة؛ وقال الضحّاك والكلبيّ: كانت في الكعبة لهذيل وخزاعة يعبدها أهل مكّة، وقيل: اللّات والعزّى ومنات أصنام من حجارة كنت في الكعبة يعبدونها، ومعنى الآية: أخبروني عن هذه الأصنام هل ضرّت أو نفعت أو فعلت ما يجب أن يعدل بالله؟ ثمَّ قال سبحانه منكراً على كفّار قريش قولهم: الملائكة بنات الله وكذلك الأصنام: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكُرُ وَلَهُ الأَنْقَ إِنَّى يَلْكَ إِذَا قِسَمَةً ضِيرَى بالبنين قسمة غير معتدلة، يعني أنّ القسمة التي قسّمتم من نسبة الإناث إلى الله وإيثاركم

وفي قوله : ﴿ أَفَرَ، يَتَ ٱلَّذِى تَوَلَىٰ ﴾ : ونزلت الآيات السبع في عثمان بن عفّان كان يتصدّق وينفق ماله، فقال له أخوه من الرضاعة عبد الله بن سعد بن أبي سرح : ما هذا الّذي تصنع؟ يوشك أن لا يبقى لك شيء، فقال عثمان : إنّ لي ذنوباً وإنّي أطلب بما أصنع رضى الله وأرجو عفوه، فقال له عبد الله : أعطني ناقتك برحلها وأنا أتحمّل عنك ذنوبك كلّها ؛ فأعطاه وأشهد عليه وأمسك عن الصدقة فنزلت : ﴿ أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى تَوَكَىٰ آي يوم أُحد حين توك المركز وأعطى قليلاً ثمّ قطع نفقته . إلى قوله : ﴿ سَوْفَ يُرَىٰ فعاد عثمان إلى ما كان عليه، عن ابن عبّاس وجماعة من المفسّرين .

وقيل : نزلت في الوليد بن المغيرة وكان قد اتّبع رسول الله ﷺ على دينه فعيّره المشركون وقالوا : تركت دين الأشياخ وضلّلتهم وزعمت أنّهم في النار ، قال : إنّي خشيت عذاب الله ، فضمن له الّذي عاتبه إن هو أعطاه شيئاً من ماله ورجع إلى شركه أن يتحمّل عنه عذاب الله ففعل ، فأعطى الّذي عاتبه بعض ما كان ضمن له ثمّ بخل ومنعه تمام ما ضمن له ، فنزلت : ﴿ أَفَرَمَيْتَ ٱلَذِى نَوَكَ فِي عن الإيمان ﴿ وَأَعْطَىٰ صاحبه الضامن ﴿ قَلِيلًا وَأَكْمَكَ أَي بخل بالباقي ،

وقيل: نزلت في العاص بن واتل السهميّ وذلك أنّه ربّما كان يوافق رسول الله عني في بعض الأمور، عن السدّيّ، وقيل: نزلت في رجل قال لأهله: جهّزوني حتّى أنطلق إلى هذا الرجل – يريد النبيّ عني الله – فتجهّز وخرج فلقيه رجل من الكفّار فقال له: أين تريد؟ فقال محمّداً علي أصيب من خيره، قال له الرجل: أعطني جهازك وأحمل عنك إثمك، عن عطاء بن يسار، وقيل: نزلت في أبي جهل وذلك أنّه قال: والله ما يأمرنا محمّد علي إلاّ

(۱) مجمع البيان، ج ۹ ص ۲۹۳.

بمكارم الأخلاق فذلك قوله: ﴿وَأَعْطَىٰ قَلِبُلًا وَأَكْدَىٰٓ﴾ أي لم يؤمن به، عن محمّد بن كعب(١).

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿وَبَقُولُوا سِحَرٌ مُسْتَمِرٌ﴾ : أي مطّرد، وهو يدلُّ على أنّهم رأوا قبله آيات أخرى مترادفة حتّى قالوا ذلك، أو محكم من المرّة، أو مستبشع من استمرّ : إذا اشتدّت مرارته، أو مارّ ذاهب لا يبقى ﴿وَكُلُ أَمْهِ مُسْتَقِرٌ ﴾ منته إلى غاية من خذلان أو نصرة في الدنيا، وشقاوة أو سعادة في الآخرة<sup>(٢)</sup>.

أَمَرْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَبِيحٌ به جماعة أمرنا مجتمع ﴿ مُنْتَصِرٌ به ممتنع لا نوام، أو منتصر من الأعداء لا نغلب، أو متناصر ينصر بعضنا بعضاً ﴿ سَيُهْزَمُ لَلْمَتَعُ وَيُوَلُونَ الدُّبُرَ به أي الأدبار، وإفراده لإرادة الجنس، أو لأنّ كلّ واحد يولّي دبره وقد وقع ذلك يوم بدر ﴿وَلَقَدْ أَهْلَكُنَا أَشْيَاعَكُمْ ﴾

وفي قوله تعالى: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُسْؤُنَ﴾: أي ما تقذفونه في الأرحام من النطف ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تَحْرَنُونَ؟ تبذرون حبّه ﴿ءَأَنتُدْ تَزْرَعُونَهُ؟ تنبتونه ﴿لَجَعَلْنَهُ حُطَّمًا﴾ هُشيماً ﴿فَظَلْتُمْ تَفَكَّهُونَ﴾ تعجبون، أو تندمون على اجتهادكم فيه، أو على ما أصبتم لأجله من المعاصي فتتحدَّثون فيه. والتفكُّه: التنقُّل بصنوف الفاكهة، وقد استعير للتنقُّل بالحديث ﴿إِنَّا لَمُغَرَّمُونَ﴾ لملزمون غرامة ما أنفقنا، أو مهلكون لهلاك رزقنا، من الغرام ﴿بَلْ نَحَنُ مَحْرُومُونَ﴾ حرمنا رزقنا ﴿ ٱنْشَمَّ أَنْزَلْتُمُوهُ مِنَ ٱلْمُزْبِينِ﴾ من السحاب، واحدته مزنة؛ وقيل: المزن: السحاب الأبيض، وماؤه أعذب ﴿لَوَ نَشَاءُ جَعَلْنَهُ أَجَاجًا﴾ ملحاً، أو من الأجيج فإنَّه يحرق الفم ﴿فَلَوْلَا نَشْكُرُونَ﴾ أمثال هذه النعم الضرورية ﴿ أَفَرَهَ يَنْكُرُ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي تُورُونَ ﴾ تقدحون ﴿ أَلْنَدْ أَسْأَنُّمْ شَجَرَتُهَا أَمْ نَحْنُ ٱلْمُنشِئُونَ ﴾ يعني الشجرة التي منها الزناد ﴿نَحْنُ جَعَلْنَهَا﴾ جعلنا نار الزناد ﴿نَنْكِرَةُ﴾ تبصرة في أمر البعب، أو في الظَّلام، أو تذكيراً، أو أنموذجاً لنار جهنَّم ﴿وَمَتَنِعًا﴾ ومنفعة ﴿ لِلْمُقْوِينَ ﴾ لَلّذين ينزلون القواء وهي القفر، أو للَّذين خلت بطونهم أو مزاودهم من الطعام، من أقوت الدار : إذا خلت من ساكنيها ﴿ نَسَيِّحْ بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْمَظِمِ ﴾ فأحدث التسبيح بذكر اسمه أو بذكره ﴿ فَكَآ أَقْسِمُ ﴾ إذ الأمر أوضح من أن يحتاج إلى قسم، أو فأقسم ولا مزيدة للتأكيد، أو فلانا أقسم فحذف المبتدأ وأشبع فتحة لام الابتداء، ويدلُّ عليه أنَّه قرئ (فلأقسم) أو فلا ردَّ لكلام يخالف المقسم عليه ﴿ بِمَوَاقِعِ ٱلنُّجُومِ ﴾ بمساقطها، أو بمنازلها ومجاريها؛ وقيل: النجوم: نجوم القرآن، ومواقعها : أوقات نزولها ﴿وَإِنَّهُمْ لَفَسَمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ﴾ لما في القسم به من الدلالة على عظيم القدرة وكمال الحكمة وفرط الرحمة ﴿ إِنَّمُ لَقُرْءَانُ كَرِيمُ ﴾ كثير الَّنفع ﴿ فِي كِنَبِ تَكْنُونِ مصون وهو اللُّوح ﴿ لَا يَمَسُّهُ إِلَّا ٱلْمُطَهَرُونَ ﴾ لا يطلع على اللُّوح إلَّا المطهّرون من

- مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٩٨.
   (۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢١٢.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢١٨.

الكدورات الجسمانية وهم الملائكة، أو لا يمسّ القرآن إلاّ المطهّرون من الأحداث، فيكون نفياً بمعنى نهي، أو لا يطلبه إلاّ المطهّرون من الكفر ﴿أَفِيَهَذَا لَلَذِيثِ أَنَتُم تُدَهِنُونَ﴾ متهاونون به كمن يدهن في الأمر، أي يلين جانبه ولا يتصلّب فيه تهاوناً به ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزَقَكُمَ﴾ أي شكر رزقكم ﴿أَنَّكُمُ تُكَذِبُونَ﴾ أي بمانحه حيث تنسبونه إلى الأنواء<sup>(1)</sup>.

﴿ أَلَمَ بَأْنِ لِلَّذِينَ مَامَنُوَا﴾ ألم يأت وقته؟ يقال : أنى الأمر يأني أنياً وأناً وإناً : إذا جاء إناه ﴿وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِ﴾ أي القرآن، وهو عطف على الذكر عطف أحد الوصفين على الآخر، ويجوز أن يراد بالذكر أن يذكر الله ﴿فَطَالَ عَلَيْهُمُ آلأَمَدُ﴾ أي فطال عليهم الزمان بطول أعمارهم، أو آمالهم، أو ما بينهم وبين أنبيائهم <sup>(٣)</sup>.

وقال الطبرسيّ تقلله : قيل : إنّ قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ بَأَنِ لِلَّذِينَ ، امْتُوَا ﴾ الآية نزلت في المنافقين بعد الهجرة بسنة ، وذلك أنّهم سألوا سلمان الفارسيّ ذات يوم فقالوا : حدّثنا عمّا في التوراة فإنّ فيها عجائب ، فنزلت : ﴿ الَّرْ يَلَكَ مَايَنُ ٱلْكِنَبِ ٱلْثِينِ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ لَينَ ٱلْنَنْفِلِينَ ﴾ فخبَرهم أنّ هذا القرآن أحسن القصص وأنفع لهم من غيره ، فكفّوا عن سؤال سلمان ما شاء الله ، ثمّ عادوا فسألوا سلمان عن مثل ذلك فنزلت : ﴿ اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ لَلْفَدِينِ كِنَبُا ﴾ الآية فكفّو عن سؤال سلمان ما شاء وقيل : نزلت في المومنين ؛ وقال ابن مسعود : ما كان بين إسلامنا وبين أن عوتبنا بهذه الآية فعاتبهم على رأس ثلاث عشرة سنة من نزول القرآن بهذه الآية ، عن ابن عبّاس ؛ وقيل ؛ الصحابة بمكّة مجدبين ، فلمّا ها جروا أصابوا الريف والنعمة ، فتغيّروا عمّا كانوا عليه فقست فعاتبهم على رأس ثلاث عشرة سنة من نزول القرآن بهذه الآية ، عن ابن عبّاس ؛ وقيل : كانت الصحابة بمكّة مجدبين ، فلمّا ها جروا أصابوا الريف والنعمة ، فتغيّروا عمّا كانوا عليه فقست معاتبهم على رأس ثلاث عشرة سنة من نزول القرآن بهذه الآية ، عن ابن عبّاس ؛ وقيل : كانت الصحابة بمكّة مجدبين ، فلمّا ها جروا أصابوا الريف والنعمة ، فتغيّروا عمّا كانوا عليه فقست محمّد بن كعب<sup>(۳)</sup>.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ أي بالرسل المتقدّمة ﴿ أَتَّغُوا ٱللَّهَ ﴾ فيما نهاكم عنه ﴿وَمَامِنُوا بِرَسُولِهِ ﴾ محمّد ﷺ ﴿ يُؤَيِّكُمْ كَفَلَيْنِ ﴾ نصيبين ﴿ مِن رَحَمَتِهِ ﴾ لإيمانكم بمحمّد ﷺ ، وإيمانكم بمن قبله ، ولا يبعد أن يثابوا على دينهم السابق وإن كان منسوخاً ببركة الإسلام ؛ وقيل : الخطاب للنصارى الذين كانوا في عصره ﴿ وَبَحْمَل لَحَمْ نُورًا نَتَشُونَ بِهِ ﴾ يريد المذكور في قوله : ﴿ يَسْعَىٰ نُورُهُم ﴾ أو الهدى الذي يسلك به إلى جناب القدس ﴿ لِنَكَدُ بَعَمَرَ في الله ولا مزيدة ، ويؤيّده أنه قرئ : ليعلم ، ولا يعلم ، ولان يعلم بإدغام وَلِنَكَدُ بَعَمَرُ أَمَالُ الله عنه إلى من الله من قبله أو الهدى الذي يسلك به إلى جناب القدس ولِنَكَدُ بَعَمَرَ في اليا مَا أَهُ أَلَى يَعْدِوْنُ مَنْ يَقَوْمُو أَنَّهُ وَمَعْهُ أو الهدى الذي يسلك به إلى مناب القدس

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٣٦.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢٥.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۹ ص ۳۹٤.

لا ينالون شيئاً ممّا ذكر من فضله، لأنّهم لم يؤمنوا برسوله وهو مشروط بالإيمان به ﴿ أَلَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِن فَضَلِ اللَّهِ فَضلاً عن أن يتصرّفوا في أعظمه وهو النبوّة فيخصّونها بمن أرادوا؛ وقيل: لا غير مزيدة والمعنى: لئلا يعتقد أهل الكتاب أنّه لا يقدر النبيّ والمؤمنون به على شيء من فضل الله ولا ينالونه، فيكون ﴿ وَأَنَّ آلْفَضَلَ﴾ عطفاً على «أن لا يعلم»<sup>(۱)</sup>. وفي قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَذِ*بَنَ يُحَ*آدُونَ ٱللَهَ وَرَسُولَةِ﴾ : يعادونهما، فإنَّ كلاً مَن المتعاديين في حدّ غير حدّ الآخر؛ أو يضعون ويختارون حدوداً غير حدودهما ﴿ كُبُنُوا أو أُهلكوا،

عير حد الاخر؛ أو يضعون ويحتارون حدودا غير حدودهما 9 بِنَوَاع اخْزُوا أو أَهُ وأصل الكبت: الكبِّ<sup>(٢)</sup>.

أَنَّزُ نَزَ إِلَى ٱلَّذِينَ تَوَلُؤُهُ أي والوا قوماً غضب الله عليهم، يعني اليهود ﴿ مَا هُم مِنكُمْ وَلَا مِنْهُمْ ﴾ لأنّهم منافقون مذبذبون بين ذلك ﴿ وَيَحْلِفُونَ عَلَى ٱلْكَذِبِ ﴾ وهو ادّعاء الإسلام ﴿ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أنّ المحلوف عليه كذب، وروي أنّه ﷺ كان في حجرة من حجراته فقال: يدخل عليكم الآن رجل قلبه جبّار وينظر بعين شيطان، فدخل عبد الله بن نتيل المنافق وكان أزرق، فقال عليه وآله السلام: علامَ تشتمني أنت وأصحابك؟ فحلف بالله ما فعل، ثمّ جاء بأصحابه فحلفوا فنزلت.

﴿ ٱتَّخَذُوٓا أَيْمَنَهُمْ﴾ أي الَّتي حلفوا بها ﴿ جُنَّةَ﴾ وقاية دون دمائهم وأموالهم ﴿ فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ فصدّوا الناس في خلال أمنهم عن دين الله بالتحريش والتثبيط ﴿ آسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطَنُ﴾ أي استولى عليهم<sup>(٣)</sup>.

وفي قوله: ﴿لَا نُنَوَلُواْ فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَ﴾ : يعني عامّة الكفّار، أو اليهود إذ روي أنّها نزلت في بعض فقراء المسلمين كانوا يواصلون اليهو دليصيبوا من ثمارهم ﴿ فَدَيَبِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ﴾ لكفرهم بها، أو لعلمهم بأنّه لاحظٌ لهم فيها، لعنادهم الرسول المنعوت في التوراة المؤيّد بالآيات ﴿ كَمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَحْمَكِ ٱلْقُبُورِ﴾ أن يبعثوا أو يثابوا، أو ينالهم خيرٌ منهم <sup>(٤)</sup>.

وقال الطبرسيّ تقلله : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلْأَمْتِتَنَ﴾ يعني العرب، وكانت أمّة أُمّيّة لا تكتب ولا تقرء، ولم يبعث إليهم نبيّ؛ وقيل : يعني أهل مكّة لأنَّ مكّة تسمّى أُم القرى ﴿ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِنَبَ وَلَفِكْمَةَ﴾ الكتاب : القرآن، والحكمة : الشرائع؛ وقيل : إنَّ الحكمة تعمّ الكتاب والسنّة وكلّ ما أراده الله تعالى ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ هَادُوَاَ﴾ أي سمّوا يهوداً ﴿ إِن زَعَمَتُهُمَ أَنَّكُهُ أَوْلِيَاتَهُ لِلَهِ فِي إِن كنتم تظنّون على زعمكم أنكم أنصار الله وأنّ الله ينصركم ﴿ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كنتم تظنّون على زعمكم أنكم أنصار الله وأنّ الله ينصركم ﴿ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٥٠.
   ٢٥٣ من ٢٥٣.
- (۳) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٥٦.
  - (٥) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٦.

وقال البيضاويّ في قوله: ﴿قَدْ أَنَزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُرُ ذِكْرًا ۞ رَسُولًا ﴾: يعني بالذكر جبرئيل ﷺ لكثرة ذكره، أو لنزوله بالذكر وهو القرآن، أو لأنّه مذكور في السماوات؛ أو ذا ذكر أي شرف، أو محمّداً ﷺ لمواظبته على تلاوة القرآن أو تبليغه؛ وعبّر عن إرساله بالإنزال ترشيحاً، أو لأنّه مسبّب عن إنزال الوحي إليه، وأبدل عنه رسولاً للبيان، أو أراد به القرآن، ورسولاً منصوبٌ بمقدّر مثل أرسل أو ذكر، أو الرسول مفعوله أو بدله على أنّه بمعنى الرسالة <sup>(1)</sup>

وفي قوله: فيقو ألَذِى جَعَكُ لَكُمُ آلاَزَضَ ذَلُولا في ليّنة ليسهل لكم السلوك فيها فَأَتَشُوا في مَنَاكِباً في في جوانبها، أو جبالها فَلَاذا مِن تَشُورُ في تصطرب في كَيْف نَذير في أي كيف إنذاري فَتَكَيَّفَ حَكَانَ نَكِيرٍ في أي إنكاري عليهم بإنزال العذاب في مَنْفَنَتْ في باسطات أجنحتهنَّ في الجو عند طيرانها، فإنّهن إذا بسطنها صففن قوادمها فورَقَيضْنَ في ويضممنها إذا ضربن بها جنوبهن وقتاً بعد وقت للاستظهار به على التحرك في يُعْيمُهُنَ في الجو على خلاف الطبع فإلَّا الرَّحَنُ في الشامل رحمته كلّ شيء بأن خلقهن على أشكال وخصائص هياتهن للجري في الهواء فأمَّن هذا الأور معنه كلّ شيء بأن خلقهن على أشكال وخصائص هياتهن للجري في المحصلة والموصلة له إليكم فأفَن يَشِي ثَكِبًا عَلَى وَجَهمِته يقال: كبته فأكبّ، ومعنى مكبًا أنّه العثار فيمَن مِن كل ساعة ويخرُ لوجهه لوعورة طريقة ولذاك قابله بقوله: فأمَن يَشِي سُوبًا أن العثار فيمَن مِن كل ساعة ويخرُ لوجهه لوعورة طريقه ولذلك قابله بقوله: فأمَن يشي سويًا في سالماً من العثار فيمن ميزيل المسلكين ؛ وقبل: المراد بالمكر الجهة، والموحد والموحد بالسالكين، والديني بالمسلكين ؛ وقبل: المراد بالمكب الأعمى فإلى النار، ومن يمشي والسوي البعين بالمسلكين ؛ وقبل: المراد بالمكب الأعمى في النار، ومن يمشي بالسالكين، والدين بالمسلكين ؛ وقبل: المراد بالمكب الأعمى فإلى النار، ومن يمشي وبالسوي البعير ؛ وقبل: من يمشي مكبًا هو الذي يحشر على وجهه إلى النار، ومن يمشي سوياً الذي يحشر على قدميه إلى الجنة في أن أسبَع مَاؤكرًا في مائوا في الم في والمو بعيد لا معناله الدلاء، مصدر وصف به في أن يأتيكر بياء مَنوين به جار، أو ظاهر سهل المأخذ<sup>(17)</sup>.

فَنَّ هَمَن أسماء الحروف؛ وقيل: اسم الحوت، والمراد به الجنس؛ أو البهموت وهو الحوت الذي عليه الأرض؛ أو الدواة فإنّ بعض الحيتان يستخرج منه شيء أسود يكتب به فوَاَلْقَلَدِ هو الذي خطّ اللّوح، أو الذي يخطّ به، أقسم به لكثرة فوائده فومًا يَسْطُرُونَ ﴾ وما يكتبون همّا أنت بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْوُنِ ﴾ جواب القسم، والمعنى: ما أنت بمجنون منعّماً عليك بالنبوّة وحصافة الرأي فوليَّ لَكَ لَأَجَرًا ﴾ على الاحتمال أو الإبلاغ فيَرُ مَمْنُونِ ﴾ مقطوع؛ أو ممنون به عليك من الناس فياييّكُم المُنْتُونُ ﴾ أيكم الذي فتن بالجنون، والباء مزيدة؛ أو بأيّكم الجنون، على أنّ المفتون مصدر كالمعقول والمجلود أو بأيّ الفريقين منكم المجنون، أبفريق المؤمنين أو بفريق الكافرين؟ أي في أيّهما يوجد من يستحقّ هذا الاسم فردُوا لو أبفريق المؤمنين أو بفريق الكافرين؟ أي في أيّهما يوجد من يستحقّ هذا الاسم

تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٩٠.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٩٠.

الطعن والموافقة ﴿ وَلا نُتَلِعْ كُلَّ حَلَّافِ كَثير الحلف في الحقّ والباطل ﴿ مَعِينًا حقير الرأي ﴿ هُمَّانِ عيّاب ﴿ مَشَلَم بِنَعِيمِ فقّال للحديث على وجه السعاية ﴿ مَنَاع لِلْمَارِ كَبِي يمنع الناس عن الخير من الإيمان والإنفاق والعمل الصالح ﴿ مُعَتَيْ متجاوز في الظلم ﴿ أَنِيم كثير الأثام ﴿ عُتُلَ جاف غليظ ﴿ بَعْدِ ذَلِكَ بعد ما عدّ من مثالبه ﴿ زَنِيم َ دعيّ ، قيل : هو الوليد بن المغيرة، ادّعاه أبوه بعد ثماني عشرة من مولده؛ وقيل : الأخنس بن شريق أصله في ثقيف وعداده في زهرة ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ (١) إذَا تُتَلَى عَلَيْهِ مَايَدُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلأَوَلِينَ وعداده في زهرة ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ (١) إذَا تُتَلَى عَلَيْهِ مَايَدُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلأَوَلِينَ وعداده في زهرة ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ (١) إذَا تُتَلَى عَلَيْهِ مَايَدُنَا قَالَ أَسَطِيرُ أَلَا وَلِي وعداده في زهرة ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ (١) إذَا تُتَلَى عَلَيْهِ مَايَدُنَا قَالَ أَسَطِيرُ ٱلأَوَلِينَ وعداده في زهرة ﴿ أَن كَانَ ذَا مَالِ وَبَنِينَ (١) إذَا تُتَلَى عَلَيْهِ عالَمُ فوره، لكنَّ العامل مدلول قال لا نفسه، ذلك حينئذٍ لأنه كان متمولاً مستظهراً بالبنين من فرط غروره، لكنَّ العامل مدلول قال لا نفسه، لأنه ما بعد الشرط لا يعمل فيما قبله، ويجوز أن يكون علّة للا تطع، أي لا تطع من هذه مثالبه لأنه كان ذا مال ﴿ سَنَيمُ مَالَ في المَالِينِ أَن يُؤْلُومُ على الأنف، وقد أصاب أنف الوليد جراحة يوم بدر فبقي أثره؟ وقيل : هو عبارة عن أن يذله غاية الإذلال؟ أو يسوّد وجهه يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

وفي قوله: ﴿ بِمَا بَثِمِرُونَ ﴾ وَمَا لَا بَتَمِرُونَ ﴾ : أي بالمشاهدات والمغيبات؛ وذلك يتناول الخالق والمخلوقات بأسرها ﴿ وَلَوَ نَفَوَلَ عَلَيَّنَا بَعْضَ الأَقَاوِيلِ ﴾ سمّي الافتراء تقوُّلاً لأنه قول متكلّف ﴿ لَأَمَذَنَا مِنْهُ بِٱلْبَيِنِ ﴾ بيمينه ﴿ ثُمَّ لَفَلَمَنَا مِنْهُ آلَوَنِينَ أي نياط قلبه بضرب عنقه، وهو تصوير لإهلاكه بأفظع ما تفعله الملوك بمن يغضبون عليه، وهو أن يأخذ القتّال بيمينه ويكفحه بالسيف ويضرب جيده؛ وقيل : اليمين بمعنى القوّة ﴿ فَمَا مِنَكُمُ مِنْ أَمَوَ لَنَا مَ نياط قلبه بضرب عنقه، وهو إلى متول أو كَنْبَرُونَ عَنْهُ الملوك بمن يغضبون عليه، وهو أن يأخذ القتّال بيمينه ويكفحه بالسيف ويضرب جيده؛ وقيل : اليمين بمعنى القوّة ﴿ فَمَا مِنكُمُ مِنْ أَمَة لَقَال أو المقتول ﴿ حَنِبِزِينَ دافعين، وصف لأحد فإنّه عام والخطاب للناس ﴿ وَإِنَّهُ لَكَنْهِ الْكَفِيرِينَهُ

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٠٤.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٠٩.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣١٨.

١٠١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٠١

وفي قوله: ﴿عَلَىٰ أَن نُبَيْلَ خَبْرًا يَنْتُمُ أَي نَهلكهم وناتي بخلق أمثل منهم، أو نعطي محمّداً ﷺ بدلكم وهو خيرٌ منكم وهم الأنصار ﴿وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِـ مُلْتَحَدًا﴾ منحرفاً وملتجئاً ﴿إِلَا بَلَنَا مِنَ ٱللَّهِ﴾ استثناء من قوله: ﴿لَآ أَمْلِكُ﴾ فإنّ التبليغ إرشاد وإنفاع، أو من ﴿مُلْتَحَدَّكَ أو معناه: أن لا أبلغ بلاغاً، وما قبله دليل الجواب ﴿وَرِسَلَنِتِهِۦَى عطف على بلاغاً<sup>(1)</sup>.

﴿وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْيَىلَا﴾ أي انقطع إليه بالعبادة، وجرّد نفسك عمّا سواه ﴿ وَأَهْجُرَهُمْ هَجْرًا جَبِـلَا﴾ بأن تجانبهم وتدانيهم ولا تكافئهم وتكل أمرهم إلى الله ﴿أُولِى اَلنَّعَمَةِ﴾ أرباب التنعّم يريد صناديد قريش<sup>(۲)</sup>.

﴿ ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقَتُ وَحِدَاتُه نزل في الوليد بن المغيرة و ﴿ ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقَتُ وَحِيدَاتُه حال من الياه، أي ذرني وحدي معه فأنا أكفيكه؛ أو من التاء، أي ومن خلقته وحدي لم يشركني في خلقه أحد؛ أو من العائد المحذوف، أي من خلقته فريداً لا مال له ولا ولد؛ أو ذمّ فإنّه كان ألم ملقباً به فسماء الله تهتماً به؛ أو أراد أنّه وحيد في الشرارة، أو عن أبيه لأنّه كان زيماً ﴿ وَجَمَلَتُهُ مَلَقَباً به فسماء الله تهتماً به؛ أو أراد أنّه وحيد في الشرارة، أو عن أبيه لأنّه كان زيماً ﴿ وَجَمَلَتُهُ مَلَةً بَا به فسماء الله تهتماً به؛ أو أراد أنّه وحيد في الشرارة، أو عن أبيه لأنّه كان زيماً ﴿ وَجَمَلَتُهُ لَمُ مَلَكَ مَعْدَرُهُ مسوطاً كثيراً، أو ممذداً بالنماء، وكان له الزرع والضرع والتجارة ﴿ وَبَينَ شُهُونَا مع حضوراً معه بمكتة يتمتع بلقائهم لا يحتاجون إلى سفر لطلب المعاش استغناء بنعمته، شمَرُونا حضوراً معه بمكتم يتمنا بالعمار معالم منهم ثلاثة : خالد وعمارة وهشام ﴿ وَمَهَدَتُ لَمُ ولا يحتاج أن يرسلهم في مصالحه لكثرة خدمه، أو في المحافل والأندية لوجاهتهم، قيل : تُعَمِينا أو أكثر كلّهم رجال، فأسلم منهم ثلاثة : خالد وعمارة وهشام ﴿ وَمَهَدتُ لَمُ الويسة والتعقر بني أو أكثر كلّهم رجال، فأسلم منهم ثلاثة : خالد وعمارة وهشام ﴿ وَمَهَدتُ لَمُ الوياسة والتجاه العريض حتى لقب ريحانة قريش والوحيد، أي باستحقاق أو ليونيا أو أكثر كلّهم رجال، فأسلم منهم ثلاثة : خالد وعمارة وهشام ﴿ وَمَهَدتُ لَمُ الوياسة والتقدم ﴿ ثُرَيدَ على ما أوتيه، وهو استبعاد لطمعه، إما لأنّه لا مزيد على ما أوتي، أو لأنّه لا يناسبحقاق أوتي، أو لأنه لا مزياسه منه من لله ومعانه ومعاندة المنعم، ولذلك قال : ﴿ كُلًا أَنْهُونَى أو يُنْهُ مناه إله وتعام وتعليل للردع على سبيل الاستناف بمعاندة آيات أوتي، أو يُنْهُ لأنه ورع له عن الطمع وتعليل للردع على سبيل الاستناف بمعاندة آيات معردي يأ أوتي، أو أوتي، أو يؤني أي مؤدي أو أنه مؤدي له أن أوتيه، وهو استبعاد للمعه، ولذاتهما وأنه أو أنه لا مزيد على ما أوتيه، وهو استبعم في أنه أنه بعين أو أنه مؤدي في أولانه في نقصان ماله حتى هلك ف أزوعدائه أوله مؤوراه سامي من أو يسبين خريفي أنهما ملهم في أولانه أولائه مؤوله هذه المحم ومعانه ما له متى هلك ف أزوعيا موليا منا يا يسمي منا مناه متى هي نه أمنيه أو مؤانه مؤمي مؤما ما مؤميه مؤدانه أوله مؤم

﴿ إِنَّهُ فَكَرَ وَقَدَرَ» تعليل للوعيد، أو بيان للعناد، والمعنى: فكّر فيما يخيّل طعناً في القرآن، وقدّر في نفسه ما يقول فيه ﴿ فَقُنِلَ كَيْفَ فَنَّرَكِه تعجيب من تقديره استهزاءً به، أو لأنّه أصاب أقصى ما يمكن أن يقال عليه، من قولهم: قتله الله ما أشجعه!.

روي أنّه مر بالنبيّ ﷺ وهو يقرء حم السجدة، فأتى قومه وقال: قد سمعت من محمّد ﷺ أنفاً كلاماً ما هو من كلام الإنس والجنّ، إنَّ له لحلاوة وإنّ عليه لطلاوة، وإنّ أعلاه لمثمر، وإنّ أسفله لمغدق، وإنّه ليعلو ولا يُعلى، فقال قريش: صبأ الوليد، فقال ابن أخيه أبو جهل: أنا أكفيكموه، فقعد إليه حزيناً وكلّمه بما أحماه فقام فناداهم فقال: تزعمون

تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٩.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٣٩.

أنَّ محمَّداً – يَشْهُ – مجنون فهل رأيتموه يخنق؟ وتقولون : إنَّه كاهن فهل رأيتموه يتكهّن؟ وتزعمون أنَّه شاعر فهل رأيتموه يتعاطى شعراً؟ فقالوا : لا، فقال : ما هو إلاَ ساحر، أما رأيتموه يفرَّق بين المرء وأهله وولده ومواليه؟ ففرحوا به وتفرَّقوا مستعجبين منه هُمُّمَ قُبُل كَيْنَ قَدَرَكَ تكريرُ للمبالغة هُمَّ نَظَرَكَ أي في أمر القرآن مرّة بعد أخرى هُمُّ عَبَسَ قطب وجهه لمّا لم يجد فيه طعناً ولم يدر ما يقول، أو نظر إلى رسول الله يُشْبُ وقطب وجهه هوَيُبَرَ إتباع لعبس ويتعلّم هوَمَا هِيَ أي أي سقر أو نظر إلى رسول الله يُشْبُ وقطب وجهه هوَيُبَرَ إتباع لعبس ويتعلّم هوَمَا هِي أي سقر أو عدة الخزنة، أو السورة فإلاً ذِكْرَى لِلْبَشَرِ إلاّ تذكرة لهم هوَيُبَرَ يروى ردعٌ لمن أنكرها، أو إنكار لأن يتذكّروا بها ها أي نذيراً للمتمكنين من السبق إلى الخير، أو التخلّف عنه، أو لمن شاء خبر لأن يتقدّم.

﴿ كَأَنَهُمْ حُمُرٌ مُتَنَفِرَةً فِي فَرَتَ مِن قَسُورَةٍ فَي مُسَعَهم في إعراضهم ونفارهم عن استماع الذكر بحمر نافرة فرت من قسورة، أي أسد ﴿بَلْ يُرِيدُ كُلُّ أَمَرِي يِنَهُمَ أَن يُؤَتَى صُحْفًا مُنَشَرَةَ ﴾ قراطيس تنشر وتقرم، وذلك أنّهم قالوا للنبي عَنْ : لن نتبعك حتى تأتي كلاً منّا بكتاب من السماء فيها : من الله إلى فلان اتبع محمداً ﴿لا تُحَرَّفَ يا محمد ﴿يدٍ ﴾ بالقرآن ﴿ليانك لِتَعْبَل يدِي لتأخذه على عجلة مخافة أن ينفلت منك ﴿لاَ تُحَرَّفُ يا محمد ﴿يدٍ ﴾ بالقرآن ﴿ليانك لِتَعْبَل قراءته في لسانك، وهو تعليل للنهي ﴿فَذَا قَرَأَنَهُ بلسان جبرتيل عَلَيْ عليك عليك ﴿فَائَجَ قُرَانَهُ ﴾ قراءته وتكرّر فيه حتى يرسخ في ذهنك ﴿نَمَ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ بيان ما أشكل عليك من معانيه ؟ وقيل : الخطاب مع الإنسان المذكور ، والمعنى أنّه يؤتى كتابه فيتلجلج لسانه من سرعة قراءته وقواءته فيقال له : ﴿لا غُرَكَ بِهِ لِمَانكَ لِعَمَلُ هُوانَ عَلَيْنَا بِيانهما أَسْكل عليك من معانيه ؟

﴿وَشَدَدْنَا أَسَرَهُمْ ﴾ أي وأحكمنا ربط مفاصلهم بأعصاب ﴿وَإِذَا شِنْنَا بَدَلْنَا أَمْنَلَهُمْ بَبَدِيلًا﴾، وإذا شئنا أهلكناهم وبدّلنا أمثالهم في الخلقة وشدّة الأسر، يعني النشأة الثانية، ولذلك جيء بإذا، أو بدّلناهم غيرهم ممّن يطيع، وإذا لتحقّق القدرة وقوّة الداعية ﴿أَزَ غَنْلَعَكُم فِن مَآءِ تَهِينِ﴾ تطفة قذرة ذليلة ﴿فَجَعَلْنَهُ فِي قَرَارٍ تَكِينِ﴾ هو الرحم ﴿إِنَ قَدَرٍ مَّعَلُوهِ﴾ إلى مقدار معلوم من الوقت قدَّره الله تعالى للولادة ﴿فَتَدَرَّنَا﴾ أي فقدرنا على ردّ ذلك، أو فقدرناه ﴿فَيَمَ ٱلْغَدِرُنَ ﴾ نحن ﴿وَيْلَ يُوَمِيذٍ لِلْمَكَذِيبَ ) بقدرتنا على ذلك، أو على الإعادة ﴿أَرَ تَجْمَلُونَ كِنَاتًا ﴾ كافتة اسم لما يكفت، أي يضم ويجمع ﴿أَحْبَاءً وَأَمَوْنَا﴾ منتصبان على المفعولية ﴿وَجَعَلْنَا فِهَا رَوَسِيَ شَاءِ عَلَى وَ

أَنْ أَنْسِمُ بِلَمْنَشِ بالكواكب الرواجع، من خنس: إذا تأخر، وهي ما سوى النيّرين من

تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٤٤-٣٥٢.
 تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٦٢-٣٦٥.

السيّارات ولذلك وصفها بقوله: ﴿ لَمُؤَارِ آلَكُنَّسَ أَي السيّارات الَّتي تختفي تحت ضوء الشمس ﴿ وَالَيَّلِ إِذَا عَسْمَسَ اذا أقبل بظلامه أو أدبر ﴿ وَالصَّبْحِ إِذَا نَنَفَسَ أَي إذا أضاء ﴿ إِنَّتُهَ أَي القرآن ﴿ لَقَوْلُ رَسُولُو كَرِيمٍ كَ يعني جبرئيل عَلِيَتَنَ ﴿ مَكِينٍ ذي مكانة ﴿ شَطَاعٍ في ملائكته ﴿ تَ أَيْنِنِ على الوحي، وثمَّ يحتمل اتصاله بما قبله وما بعده ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ ﴾ رأى رسول الله جبرئيل ﴿ إِلَا نُوْنَ ٱلْبِينِ بمطلع الشمس الأعلى ﴿ وَمَا هُوَ وما محمد عَلَيْكَ ﴿ عَلَى ٱلْمَيْبِ على ما يخبره من الوحي اليه وغيره من الغيوب وبطنين بمتهم، وقرأ نافع وعاصم وحمزة وابن عامر ﴿ يَطْنِينِ من الضنّ وهو البخل، أي لا يبخل بالتبليغ والتعليم ﴿ وَمَا هُوَ إِنَّا عَامِ بقول بعض المسترقة للسمع وهو نفي لقولهم : إنّه لكهانة وسحر ﴿ فَأَنِي نَذَهُ وَنَا لَهُ مَوْلَا لَهُ مَعْنَ عَلَي على ما يعض المسترقة للسمع وهو نفي لقولهم : إنّه لكهانة وسحر ﴿ فَانَ عَذَهُ وَالَنَهُ وَمَا مَعْنَا وَ

(مَا غَرَّكَ بِرَيِكَ ٱلْكَرِيمِ) أيّ شيء خدعك وجرَّاك على عصيانه؟ ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلَكَ) التسوية : جعل الأعضاء سليمةً مسوّاةً معدّةً لمنافعها ، والتعديل : جعل البنية معتدلة متناسبة الأعضاء ، أو معدّلة بما يسعدها من القوى ﴿ فِ أَيْ صُورَزِ مَّا شَآهَ زَكَبَكَ﴾ أي ركْبك في أي صورة شاءها ، وما مزيدة (٢) .

أَنَّذَ أُنَسِمُ بِالشَّفَقِ الحمرة التي ترى في أَفق المغرب ﴿وَالَيَّلِ وَمَا وَسَقَ﴾ وما جمعه وستره من الدواب وغيرها ﴿وَالْفَمَرِ إِذَا اَنَّسَقَ﴾ اجتمع وتم بدراً ﴿لَنَرْكَبُنَ طَبَقًا عَن طَبَقٍ﴾ حالاً بعد حال مطابقة لأختها في الشدة؛ أو مراتب من الشدة بعد المراتب، وهي الموت وأهوال القيامة، أو هي وما قبلها من الدواهي على أنّه جمع طبقة ﴿لَا يَسَجُدُونَ﴾ أي لا يخضعون، أو لا يسجدون لقراءة آية السجدة.<

إما يُوعُونَ أي يضمرون في صدورهم من الكفر والعداوة ﴿غَيْرُ مَمْنُونِ أي مقطوع أو ممنون به عليهم<sup>(٣)</sup>. ﴿وَالتَمَاءِ ذَاتِ ٱلتَّبَعِ لَ تَرجع في كلّ دورة إلى الموضع الذي تحرَّكت عنه ؛ وقيل : الرجع : المطر ﴿وَالأَرْضِ ذَاتِ ٱلمَّنْعِ ما تتصدّع عنه الأرض من النبات، أو الشقّ بالنبات والعيون ﴿إِنَّهُ إِنَّ القرآن ﴿لَقَوْلٌ فَصَلَّ فَاصلٌ بين الحق والباطل ﴿أَسَفِنَهُمْ تُدَيَّأُ إمهالاً يسيراً<sup>(3)</sup>. ﴿لَسَتَ عَلَيْهِم بِمُعَيَّبِطٍ ﴾ بمتسلّط<sup>(٥)</sup>.

وقال الطبرسيّ تشلئة في قوله تعالى : ﴿أَهَلَكُتُ مَالَا لَبُدًا﴾ : أي أهلكت مالاً كثيراً في عداوة النبيّ ﷺ يفتخر بذلك؛ وقيل : هو الحارث بن عامر بن نوفل، وذلك أنّه أذنب ذنباً فاستفتى النبيّ ﷺ فأمره أن يكفّر، فقال : لقد ذهب مالي في الكفّارات والنفقات منذ دخلت في دين محمّد ﷺ ﴿اَيَحَسَبُ أَن لَمْ يَرَهُ أَحَدٌ ﴾ فيطالبه من أين اكتسبه وفيما أنفقه؟ وقيل : إنّه كان كاذباً

- (۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ۳۸۸.
- (٣) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٩٨.
  - (٩) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٠٤.
- (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٩.

(٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٩١.

لم ينفق ما قاله<sup>(۱)</sup>.

إِنَّ ٱلْإِنْمَانَ لَيْلُوَنَ آرَاءُ ٱسْتَغَيَّ فَنَ أَن أَن اللَّهُ مَن هَذَا إِلَى أَخر السورة فَإِنَّ إِلَى رَبَكَ الرَّحْوَى أَن إِلَى مَعْدًا إِلَى آخر السورة فَإِنَّ إِلَى رَبَكَ الرَّحْوَى أَن اللَّه مرجع كلَّ أحد فَرَرَيَتَ الَذِي يَتَعَنَّ فَ عَبْنا إِذَا سَنَّ فَ وَي أَن أَبا جهل قال : هل يعفّر محمد الله مرجع كلَّ أحد فَرَرَيَتَ الَذِي يَتَعَنَّ فَ عَبْنا إِذَا سَنَّ فَ وَ وَي أَن أَبا جهل قال : هل يعفّر محمد وجهه بين أظهركم؟ قالوا : نعم، قال : فبالذي يحلف به لئن رأيته يفعل ذلك لأطأنَّ على رقبته، فقيل له : ها هو ذلك يصلي ، فانطلق ليطأ على رقبته فما فاجأهم إلا وهو ينكص على عقبيه فقيل له : ها هو ذلك يصلي ، فانطلق ليطأ على رقبته فما فاجأهم إلا وهو ينكص على عقبيه ويتقي بيديه ، فقالوا : ما لك يا أبا الحكم؟ قال : إنَّ بيني وبينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، ويتقي بيديه ، فقلوا ا : ما لك يا أبا الحكم؟ قال : إنَّ بيني وبينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، ويتقي بيديه ، فقلوا : ما لك يا أبا الحكم؟ قال : إنَّ بيني وبينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، ويتقي بيديه ، فقالوا : ما لك يا أبا الحكم؟ قال : إنَّ بيني وبينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، وقال ني يا أبا الحكم؟ قال : إنَّ بيني وبينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، وقال ني أبا الحكم؟ قال : إنَّ بيني وبينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، وقال ني أوانه الله : وأنه بينه نا وينه خندقاً من نار وهو لا وأجنحة ، وقال ني الله : وأر أربَ الله : وأر أربَ الله : وأر أربَ أن يتفي بي محمداً عضواً ، فأنزل الله سبحانه : فارتربَتَ الذي ينفسي بيده لو دنا متي لاختطفته الملائكة عضواً عضواً ، فأنزل الله سبحانه : فارتربَتَ الذي يَنفي إلى آخر السورة فاردا بن كنَ عَل المَلْئكة عنه يعني محمداً على فاز أن أن على أمراء من من الم على محمداً على محمداً عنه إلى أن أن أن أمراء الله النه منه من ها مان ما من من الماني إلى أوري أوري أربي أوراء أمر أوران أبا الله الله فارد الذي يتفين أوراء أوراء أمراء ما أورو أوراء أمراء أوراء أبر أوروا ما أوراء أوراء أوروا أوراء أوراء أوروا ما أوروا ما أوراء أوراء أوروا ما أوروا ما أوروا ما أوروا أوراء أوروا أوراء أوروا أوروا ما أوروا ما أوروا أوروا ما أوروا أوروا أوروا أوروا ما أوروا ما أوروا أوروا أوروا أوروا أوروا أوروا ما أوروا أوروا أوروا أوروا أوروا أورو

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿لَمَ يَكُنُ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِنَ آهْلِ ٱلْكِنَّبِ﴾: اليهود والنصارى فإنّهم كفروا بالإلحاد في صفات الله ﴿وَلَلْمُنْبِكِينَ﴾ وعبدة الأصنام ﴿مُنفَكِّينَ﴾ عمّا كانوا عليه من دينهم، أو الوعد باتّباع الحقّ إذا جاءهم الرسول ﴿حَقَّ تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ﴾ الرسول، أو القرآن فإنّه مبيّن للحق ﴿رَسُولٌ مِنَ ٱللَهِ بِدلٌ من ﴿ٱلْبَيْنَةُ﴾ بنفسه، أو بتقدير مضاف، أو مبتدء ﴿يَنْلُوا صُعُمًا تُطَهَّرُهُ صفته أو خبره ﴿فِيهَا كُنُبٌ قَيِّمَةٌ ﴾ مكتوبات مستقيمة ﴿وَمَا نَفَرَقَ ٱلَذِينَ أُوتُوا الكفر ﴿إِلَا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآهَ نَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ إِلَى وَمَا أَمْرَوَا اللّهُ عَنْهُمُ اللّهِ فَي عنهما ال الكفر ﴿إِلَا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآهَ نَهُمُ ٱلْمَنْتِ قَيْمَةً ﴾ مكتوبات مستقيمة ﴿وَمَا نَفَرَقَ ٱلَذِينَ أُوتُوا الكفر ﴿إِلَا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآهَ نَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ إِلَى وَمَا أَمْرَوَا أَنُو وَاللّهُ عَلَيْهِ اللهُ فَي كُنُبُ قَيْمَةً ﴾ مكتوبات مستقيمة ورَمَا نَفَرَقَ ٱلَذِينَ أُوتُوا الكفر ﴿إِلَا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآهَ نَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ إِلَى وَمَا أَمْرُوا أَنْ وَ عَنْ وعدهم بالإصرار على الكفر ﴿إِلَا مِنْ بَعَدٍ مَا جَآهَ نَهُمُ ٱلْبَيْنَةُ إِلَى وَمَا أَمْرُوا أَنْ وَ عَنْ وعدهم اللهُ اللهُ فَوْلُمُ اللَذِينَ أُوتُوا الكفر في مُعَدًى اللهُ مَا عليه اللهُ مَن اللهُ اللهُ عنهما اللهُ في كتبهم بما فيها ﴿إِلَا لِيَعْبُدُوا اللهُ مُؤْتُوا اللهُ مُوالاً اللهُ مُولُولُوا الكفر فرالاً مِنْ اللَذِينَ أَنَهُ إِلَيْ وَمَا أَمَنُهُ أَلَقَيْعَة إِلَى وَمَا أَنْهُ مُؤْتَعُوا السَيَرُوا ال

﴿أَرَءَيَتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ﴾ بالجزاء، أو الإسلام ﴿فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُّ ٱلْبَنِيـدَ﴾ يدفعه دفعاً عنيفاً وهو أبو جهل كان وصيّاً ليتيم فجاءه عرياناً يسأله من مال نفسه فدفعه؛ أو أبو سفيان نحر جزوراً فسأله يتيم لحماً فقرعه بعصاه، أو الوليد بن المغيرة، أو منافق بخيل<sup>(٤)</sup>.

وقال الطبرسيّ تقليم: : نزلت سورة الجحد في نفر من قريش منهم الحارث بن قيس السهميّ والعاص بن وائل والوليد بن المغيرة والأسود بن عبد يغوث والأسود بن المطّلب بن أسد وأُميّة بن خلف، قالوا : هلمّ يا محمّد فاتّبع ديننا ونتّبع دينك، ونشركك في أمرنا كلّه، تعبد آلهتنا سنة ونعبد إلهك سنة، فإن كان الّذي جنت به خيراً ممّا بأيدينا كنّا قد شركناك فيه وأخذنا

- (۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳٦۲. (۲) مجمع اليان، ج ۱۰ ص ٤٠٠.
- (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٩.
  (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٥٤.

١٠٩ / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

بحظّنا منه، وإن كان الّذي بأيدينا خيراً ممّا في يديك كنت قد شركتنا في أمرنا وأخذت بحظّك منه، فقال: معاذ الله أن أشرك به غيره، قالوا: فاستلم بعض آلهتنا نصدّقك ونعبد إلهك، فقال: حتّى أنظر ما يأتي من عند ربّي، فنزل: ﴿قُلْ يَكَأَيُّهَا ٱلْكَثِرُونَكُ السورة، فعدل رسول الله يَشِي إلى المسجد الحرام وفيه الملأ من قريش فقام على رؤوسهم ثمّ قرأ عليهم حتّى فرغ من السورة، فأيسوا عند ذلك وآذوه وآذوا أصحابه، قال ابن عبّاس: وفيهم نزل قوله: ﴿ أَنَّهُ الْنَهُ يَتَابُونُ الْهُ

﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَكُه يريد قوماً معينين ﴿ لَا أَعْبُدُ مَا تَصْبُدُونَكُه أي لا أعبد آلهتكم الّتي تعبدونها اليوم وفي هذه الحال ﴿ وَلَا أَنتُمْ عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُه أي إلهي الّذي أعبده اليوم وفي هذه الحال ﴿ وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا عَبَدَتُمْ فيما بعد اليوم ﴿ وَلَا أَنتُمْ عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُه فيما بعد اليوم من الأوقات المستقبلة ؛ وقيل أيضاً في وجه التكرار : إنّ القرآن نزل بلغة العرب ومن عادتهم تكرير الكلام للتأكيد والإفهام ؛ وقيل أيضاً في وجه التكرار : إنّ القرآن نزل بلغة العرب ومن عادتهم تعبدونها ، ولا أنتم عابدون الله الذي أنا عابده إذا أشركتم به واتّخذتم الأصنام وغيرها تعبدونها من دونه وإنّما يعبد الله من أخلص العبادة له ، ﴿ وَلَا أَنَا عَابِدُهُ أَي لا أعبد عادتكم ، فتكون ما مصدرية ﴿ وَلَا أَنتُمْ عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُهُ أي وما تعبدونها ومن عادتهم والأول المعبود ، وفي الثاني العبادة ﴿ لَكُرُ وِينَكُو وَلِي أَيْ أَعْبَدُهُ أي والا أَعْبَدُ والول المعبود ، وفي الثاني العبادة ﴿ لَكُرُ وَيَنَكُو وَلِي أَيْ أَعْ عَبدُتُها أَنّ عابدون عادتي م والتهديد كفونه المن من الثاني العبادة في أنه عابده إذا أسركتم به واتّخذتم الأصنام وغيرها عادتكم ، فتكون ما مصدرية ﴿ وَلَا أَنتُمْ عَنِيدُونَ مَا أَعْبُدُهُ أَي وما تعبدون عادتي ، فأراد في والتهديد من وله المناني العبادة ﴿ لَكُمُ ولي ذين التو ولي أنا عابده إذا أُعْبَدُهُ أَنَا عابِدُ عادتي ، فاراد في والتهديد كقوله : ﴿ أَعْمَلُوا مَا شِنْتُنَمْ أو المراد بالذين الجزاء.

**أقول:** أكثر آيات القرآن الكريم مسوقة للاحتجاج، وإنّما اقتصرنا على ما أوردنا لكونها أظهر فيه، مع أنّا قد أوردنا كثيراً منها في كتاب التوحيد وكتاب العدل والمعاد، وسيأتي بعضها مع تفسير كثير ممّا أوردنا ههنا في كتاب أحوال نبيّنا علييًا .

١ - م: ﴿ الْمَرْ ﴾ ذَلِكُ ٱلْكِنْبُ لَا رَيْبُ فِيهُ هُدَى لِلْمُنْقِينَ ﴾ قال الإمام عنه: كذَّبت قريش واليهود بالقرآن وقالوا : سحرٌ مبين تقوَّله، فقال بَرَخْبَ : ﴿ الْمَرْ ﴾ ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ أي يا محمّد هذا الكتاب الذي أنزلته عليك وهو بالحروف المقطّعة التي منها ألف ولام وميم وهو بلغتكم وحروف هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين، فاستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم ؛ ثمَّ بين أنَّهم لا يقدرون عليه بقوله : ﴿ قُلُ لَيْ الْحَدَى الْمَاعَى أَنَ أَنْ كَنْبُ فَالَ بَرَحْبُ أي يا محمّد هذا الكتاب الذي أنزلته عليك وهو بالحروف المقطّعة التي منها ألف ولام وميم وهو بلغتكم وحروف هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين، فاستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم ؛ ثمَّ بين أنَّهم لا يقدرون عليه بقوله : ﴿ قُلُ لَيْ الْحَتَمَةِتِ ٱلْإِنْ وَأَلْحِنُّ عَلَى أَنَ يَأْتُوا لِمَنْله إن كنتم صادقين، فاستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم ؛ ثمَّ بين أنَّهم لا يقدرون عليه بقوله : ﴿ قُلُ لَيْ الْحَتَمَةِتِ ٱلْإِنْ وَأَلْحِنُّ عَلَى أَنَ يَأْتُوا لِمُنْل مَذَا أَلْقُرْبَانِ لَا يَأْتُونُ بِيشْلِهِ وَلَقْ كَانَ بَقْشَهُمْ لِيَعْضِ ظُهِيرًا وَالله تعالى : ﴿ الْحَدَى مَنها أَلْفُ الْهُ مُدَدًا الْقُرْبَي الْحَتَمَة ما بقوله : ﴿ قُلُ لَيْ الْحَتَمَة مالا يوالَحْ مَعْ الْنَقْل الله يُعْرَبُهُ أَنْ الْمُرْبَعُلُكُ أَنْ يَأْتُوا الله تعالى : ﴿ الْحَرَانِ مَاتَ أَلْحَرُبُ أَنْوَالُهُ عَلَيْنَ مَنْ الْعَرْمَ مِي أَنْهُ مالا الله تعالى : ﴿ الْحَرَ هو القرآن الذي الذي الذي أَنْ يَلْعُر الله يعالى أَنْ الْحَدَى أُخْبَر به موسى ومَن بعده من الأنبياء، الذي الذي الذي سأُنزله عليك يا محمّد كتاباً عربياً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه فاخبروا بني إسرائيل أني سأُنزله عليك يا محمّد كتاباً عربياً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه فاخبروا بني إسرائيل أني سأنزله عليك يا محمّد كتاباً عربياً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه فاخبروا بني إسرائيل أني سأُنزله عليك يا محمّد كتاباً عربياً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه فاخبروا بني إسرائيل أني سانوا له مالا من بين يديه ما ماله من بين يديه ماله ما ين ين يه ماله ماله من بين يديه فاخبروا بني إسرائيل أني سائوله عليك يا محمّد كتاباً عربياً عزيزاً لا يأتيه الما من بين يم ين يه ما ماله ماله مالهه ما أله ماله ما بين ين يا ما ماله ما ماله

(۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ٤٦٣.

ولا من خلفه تنزيلٌ من حكيم حميد ﴿لَا رَبِّبُ فِيهِ﴾ لا شكّ فيه لظهوره عندهم كما أخبرهم أنبياؤهم أنّ محمّداً ﷺ ينزل عليه الكتاب يقرؤه هو وأمّته على سائر أحوالهم<sup>(1)</sup>.

٢ - ٩: ﴿ إِنَّ ٱلَذِيرَ كَفَرُوا سَوَآهُ عَلَيْهِمَ الآية، قال الإمام عَنْ الذي الما هؤلاء المؤمنين ومدحهم ذكر المنافقين (الكافرين خ ل) المخالفين لهم في كفرهم فقال: ﴿ إِنَ الْمَوْمَنِينَ وَمَدْحَهُم ذَكَر الْمَنافقين (الكافرين خ ل) المخالفين لهم في كفرهم فقال: ﴿ إِنَّ الَذِيرَ كَفَرُوا كَفَرُوا كَمَ الله هؤلاء المؤمنون من توحيد الله، ونبوة محمّد رسول الله عليه ، وبوصية علي عَنْ ولي الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الله عنه ، ونبوة محمّد رسول الله عليه ، وبوصية علي عَنْ أَنْ وَلَيْ الله عنه مؤلاء المؤمنون من توحيد الله، ونبوة محمّد رسول الله عليه ، وبوصية علي عَنْ في الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الله عليه ، وبوعية مؤمن نه مؤلاء المؤمنون من توحيد الله ، ونبوة محمّد رسول الله عليه ، وبوصية علي عليه مؤلاء الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الله عليه ، وبوصية علي عليه مؤلم الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الله عليه ، وبوصية علي عليه مؤلمي الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الله عليه ، وبوصية علي عليه ولي الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين العاهرين خيار عباده الله عليه ، وبوصية علي عليه ولي الله ووصي رسوله وبالأئمة الطيبين الطاهرين خيار عباده الله عليه ، وبولي الله في ويوني من علي اله مؤلم أنه أنذرة منهم ، وهم الذين قد علم الله بمؤلم أنه له يؤمنون.

قال محمّد بن عليّ الباقر عني : إنَّ رسول الله عني لمّا قدم المدينة وظهرت آثار صدقه وآيات حقيّته وبيّنات نبوّته كادت اليهود أشدّ كيد وقصدوه أقبح قصد، يقصدون أنواره ليطمسوها، وحجّته ليبطلوها، فكان ممّن قصده للردّ عليه وتكذيبه مالك بن الصيف وكعب ابن الأشرف وحييّ بن أخطب وحدي بن أخطب وأبو ياسر بن أخطب، وأبو لبابة بن عبد المنذر، فقال مالك لرسول الله عني : يا محمّد تزعم أنّك رسول الله؟ قال رسول الله عني : كذلك قال الله خالق الخلق أجمعين، قال : يا محمّد لن نؤمن لك أنّك رسوله حتّى يؤمن لك هذا البساط الّذي تحتي<sup>(٢)</sup>. إلى آخر ما سيأتي في أبواب معجزاته عني .

﴿خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمَ وَعَلَى سَمْعِهِمٌ ﴾ الآية، قال عَلَيْنُة : أي وسمها بسمة يعرفها من يشاء من ملائكته إذا نظر إليها، بأنّهم الّذين لا يؤمنون ﴿وَعَلَى سَمْعِهِمٌ وَعَلَى أَبْعَسُوهِم غِشَوَةٌ ﴾ وذلك أنّهم لمّا أعرضوا عن النظر فيما كلّفوه وقصروا فيما أريد منهم جهلوا ما لزمهم الإيمان به، فصاروا كمن على عينيه غطاء لا يبصر ما أمامه، فإنّ الله تَرْتَصَلَى يتعالى عن العبث والفساد وعن مطالبة العباد بما قد منعهم بالقهر منه فلا يأمرهم بمغالبته ولا بالمسير إلى ما قد صدّهم بالعجز عنه ﴿وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ يعني في الآخرة العذاب المعدّ للكافرين، وفي الدنيا أيضاً لمن يريد أن يستصلحه بما ينزل به من عذاب الاستصلاح لينبّهه لطاعته، أو من عذاب الاصلام ليصيّره إلى عدله وحكمته").

٣ - فس، ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ، امَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا لَهُم بِمُؤْمِنِينَ ﴾ فإنها نزلت في قوم منافقين أظهروا لرسول الله ﷺ الإسلام، وكانوا إذا رأوا الكفار قالوا : ﴿إِنَّا مَعَكُمْ ﴾ وإذا لقوا المؤمنين أظهروا لرسول الله ﷺ وإذا لقوا إذا رأوا الكفار قالوا : ﴿إِنَّا مَعَكُمْ ﴾ وإذا لقوا المؤمنين أظهروا لرسول الله ﷺ الإسلام، وكانوا إذا رأوا الكفار قالوا : ﴿إِنَّا مَعَكُمْ ﴾ وإذا لقوا المؤمنين أظهروا لرسول الله ﷺ الإسلام، وكانوا إذا رأوا الكفار قالوا : ﴿إِنَّا مَعَكُمْ ﴾ وإذا لقوا المؤمنين أظهروا لرسول الله ﷺ

- (١) تفسير الإمام العسكري اللي ، ص ٢٢ ح ٣٢.
- (٢) تفسير الإمام العسكري ظلي ٥١ ص ٩١ ح ٥١.
- (٣) تفسير الإمام العسكري ٢٠٠٠ م ٩٨ ح ٥٣.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم - ١٠٧

في للمُغَيَّنِيهِمْ﴾ أي يدعهم ﴿أَوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرَوْا ٱلضَّلَالَةَ بِٱلْهُدَىٰ﴾ الضلالة ههنا : الحيرة، والهدى: البيان، واختاروا الحيرة والضلالة على البيان ﴿وَأَدْعُوا شُهَدَاً كُمْ﴾ يعني الّذين عبدوهم وأطاعوهم من دون الله<sup>(1)</sup>.

٤ - ٩: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبْبٍ مِتَمَا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾ الآية، قال العالم عَالَيَن فلما ضرب الله الأمثال للكافرين المجاهدين الدافعين لنبؤة محمد عظي والمناصبين المنافقين لرسول الله عظيما الدافعين ما قاله محمّد عظيم في أخيه عليّ للجلي والدافعين أن يكون ما قاله عن الله بَمَرَجْلُ وهي آيات محمّد ﷺ ومعجزاته لمحمّد ﷺ مضافة إلى آياته الّتي بيّنها لعليَّ ﷺ بمكّة والمدينة ولم يزدادوا إلاّ عتوًّا وطغياناً قال الله تعالى لمردة أهل مكّةً وعتاة أهل مدينة : ﴿ وَإِن كُنْتُمْ فِي رَبُّبٍ مِّمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾ حتى تجحدوا أن يكون محمّد رسول الله وأن يكون هذا المنزّل عليه كلامي مع إظهاري عليه بمكّة الباهرات من الآيات كالغمامة الّتي كان يظلُّه بها في أسفاره، والجمادات الَّتي كانت تسلَّم عليه من الجبال والصخور والأحجار والأشجار؛ وكدفاعه قاصديه بالقتل عنه وقتله إيّاهم، وكالشجرتين المتباعدتين اللّتين تلاصقتا فقعد خلفهما لحاجته ثمّ تراجعتا إلى أمكنتهما كما كانتا، وكدعائه للشجرة فجاءته مجيبةً خاضعة ذليلة ثمّ أمره لها بالرجوع فرجعت سامعة مطيعة قال : يا معاشر قريش واليهود ويا معاشر النواصب المنتحلين للإسلام الَّذين هم منه برآء، ويا معشر العرب الفصحاء البلغاء ذوي الألسن﴿ فَأَثُوا بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ.﴾ من مثل محمّد ﷺ ، من مثل رجل منكم لا يقرء ولا يكتب، ولم يدرس كتاباً، ولا اختلف إلى عالم، ولا تعلَّم من أحد، وأنتم تعرفونه في أسفاره وفي حضره، بقي كذلك أربعين سنة ثمَّ أوتي جوامع العلم حتَّى علم علم الأوَّلين والآخرين . ﴿ إِن كُنْتُمُ فِي رَبِّبِ﴾ من هذه الآيات ﴿ فَأَتُواْ﴾ من مثل هذا الرجل بمثل هذا الكلام ليبيّن أنّه كاذب، لأنَّ كلَّ ما كان من عند غير الله فسيوجد له نظيرٌ في سائر خلق الله ﴿ وَإِن كُنتُهُ﴾ معاشر قرّاء الكتب من اليهود والنصارى ﴿ فِي شَلِّهُ ممّا جاءكم به محمّد ﷺ من شرائعه ومن نصبه أخاء سيّد الوصيّين وصيّاً بعد أن أظهر لكم معجزاته الّتي منها أن كلّمته ذراع

مسمومة، وناطقه ذئب، وحنّ إليه العود وهو على المنبر؛ ودفع الله عنه السمّ الّذي دسّتَه اليهود في طعامهم، وقلب عليهم البلاء وأهلكهم به، وكثّر القليل من الطعام ﴿ فَأَنُوا بِسُورَةِ مِن يَنْلِهِ.﴾ يعني مثل القرآن من التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم والكتب الأربعة عشر فإنّكم لا تجدون في سائر كتب الله سورة كسورة من هذا القرآن، وكيف يكون كلام محمّدﷺ المتقوَّل أفضل من سائر كلام الله وكتبه يا معشر اليهود والنصارى؟ ثمّ قال لجماعتهم : ﴿ وَاَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ النَّوهِ ادعوا أصنامكم التي تعبدونها أيّها المشركون، وادعوا شياطينكم يا أيّها النصارى واليهود، وادعوا قرناءكم من الماحدين يا منافقي

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ٤٧.

المسلمين من النصّاب لآل محمّد الطيّبين ﷺ وسائر أعوانكم على إراداتكم ﴿إِن كُنتُرَ مَندِقِينَ ﴾ بأنَّ محمّداً تقوَّل هذا القرآن من تلقاء نفسه لم ينزله الله عليه، وأنَّ ما ذكره من فضل عليّ على جميع أمّته وقلّده سياستهم ليس بأمر أحكم الحاكمين.

ثم قال بَخَرَجَنَى : ﴿فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا ﴾ أي لم تأتوا يا أيتها المقرّعون بحجّة ربّ العالمين ﴿وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ أي ولا يكون هذا منكم أبداً ﴿فَاتَعُوا النَّارَ ٱلَتِي وَقُودُهَا النَّاسُ ﴾ أي حطبها ﴿وَلَلِمَجَارَةُ توقد تكون عذاباً على أهلها ﴿أُعِدَت لِلكَفِرِينَ ﴾ المكذّبين بكلامه وبنبيه ﷺ الناصبين العداوة لوليّه ووصيّه، قال : فاعلموا بعجزكم عن ذلك أنّه من قبل الله ولو كان من قبل المخلوقين لقدرتم على معارضته، فلمّا عجزوا بعد التقريع والتحدي قال الله : ﴿قُل لَمِن آخِينَ آلَانِ وَٱلْحِنُّ عَنَ أَن يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا ٱلْقُرَبَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوَ كَانَ مَن قبل اللهِ

٥ - م: ﴿إِنَّ آلَةٍ لَا يَسْتَحْيِ أَن يَضْرِبَ مَشَلًا مَّا بَعُوضَةُ فَمَا فَوْقَهَاً ﴾ الآية : قال الباقر عظيته: فلمَّا قال الله: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ ﴾ وذكر الذباب في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَن يَخْلُقُواْ دُبُكَابًا ﴾ الآية، ولمَّا قال : ﴿مَثَلُ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مِن دُوبِ ٱللَّهِ أَوْلِيكَآة كَمَشَلِ ٱلْعَنْكُبُونِ ﴾ الآية، وضرب مثلاً في هذه السورة بالّذي استوقد ناراً وبالصيّب من السماء قالت الكفَّار والنواصب: وما هذا من الأمثال فيضرب؟ يريدون به الطعن على رسول الله عظيه، فقال الله : يا محمّد ﴿إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَغِي ﴾ لا يترك حياء ﴿أَن يَضَمِرِبَ مَثَلًا ﴾ للحق يوضحه به عند عباده المؤمنين ﴿مَّا بَعُوضَةً﴾ ما هو بعوضة المثل ﴿فَمَا فَوْقَهَاً﴾ فوق البعوضة وهو الذباب، يضرب به المثل إذا علم أنَّ فيه صلاح عباده ونفعهم ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِبِنَ ءَامَنُواً﴾ بالله وبولاية محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، وسلّم لرسّول الله عظيم وللائمة أحكامهم وأخبارهم وأحوالهم، ولم يقابِّلهم في أمورهم، ولم يتعاط الدخول في أسرارهم، ولم يفشِّ شيئاً ممَّا يقف عليه منها إلا بإذنهم ﴿ فَبَعْلَمُونَ ﴾ يعلم هؤلاء المؤمنون الَّذين هذه صفتهم ﴿أَنَّهُ ﴾ المثل المضروب ﴿ ٱلْحَقُّ مِن زَبِّهِمٌّ ﴾ أراد به الحقّ وإبانته والكشف عنه وإيضاحه ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ﴾ كفروا بمحمّد بمعارضتهم له فِي عليّ بلمّ وكيف وتركهم الانقياد له في سائر ما أمر به ﴿ فَيَقُولُونَ مَاذَاً أَرَادَ أَلَمَهُ بِهَندًا مَنَكُ يُغِمِلُ بِدٍ حَيْدٍ أَوَيَهْدِي مِدٍ كَثِيرًا ﴾ يقول الذين كفروا : إنّ الله يضلُّ بهذا المثل كثيراً ويهدي به كثيراً، أي فلا معنى للمثل لأنَّه وإن نفع به من يهديه فهو يضرَّ به من يضلُّه، فردَّ الله تعالى عليهم قيلهم فقال: ﴿وَمَا يُغِسَلُ بِـدِ ﴾ أي وما يضلَّ الله بالمثل ﴿إِلَا ٱلْفَنَسِقِينَ ﴾ الجانين على أنفسهم بترك تأمّله وبوضعه على خلاف ما أمر الله بوضعه عليه(٢) .

**بيان: قوله ﷺ:** ما هو بعوضة ظاهره أنَّه ﷺ قرأ بالرفع كما قرئ به في الشواذَ،

- (١) تغسير الإمام العسكري عبي من ١٥١ ح ٧٦.
- ۲) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ۲۰۰ ح ۹۰.

١٠٩ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم - ١٠٩

فكلمة «ما» إمّا موصولة حذف صدر صلتها، أو موصوفة كذلك ومحلّها النصب بالبدليّة، أو استفهاميّة هي المبتدأ، والأظهر في الخبر الوجهان الأولان.

٦ - ٩ : وَيَبَقِ إِسْرَةٍ بَلَ أَذَكُرُوا كَالآية، قال الإمام عَلَيْكَر : قال الله بَحَرَق : وَيَبَق إِسْرَة بِمَ وَلَم وَلَد يعقوب إسرائيل فَاذَكُرُوا نِعَبَق الْغَمْتُ عَلَيْكُر كَالما بعثت محمّداً، وأقررته بمدينتكم، ولم أجشمكم الحظ والترحال إليه، وأوضحت علاماته ودلائل صدقه لئلا يشتبه عليكم حاله فَوَأَوَفُوا بِعَبَق كَالَدي أخذته على أسلافكم أنبياؤكم، وأمروهم أن يؤدوه إلى أخلافهم ليؤمننَ بمحمّد بعمدين كلم العربي العربي القرشي المتأتي بالآيات المؤيّد بالمعجزات التي منها : أن كلمته ذراع مسمومة، وناطقه ذئب، وحق إليه عود المنبر، وكثر الله له القليل من الطعام، وألان له العربي منها : أن كلمته ذراع مسمومة، وناطقه ذئب، وحق إليه عود المنبر، وكثر الله له القليل من الطعام، وألان له الصلب مسمومة، والذي جعل من آياته علي بن أبي طالب علي شيئة من أنبياته بدلالة إلا جعل له مثلها أو أفضل منها، والذي جعل من آياته علي بن أبي طالب علي شقيقه ورفيقه، عقله من عقله، وعلمه من الأحجار وصبت له المياه السيّالة، ولم يؤيّد نبياً من أنبياته بدلالة إلا جعل له مثلها أو أفضل منها، والذي جعل من آياته علي بن أبي طالب علي شقيقه ورفيقه، عقله من عقله، وعلمه من الأحجار وصبت له المياه السيّالة، ولم يؤيّد نبيا من أنبياته بدلالة إلا جعل له مثلها أو أفضل منها، والذي جعل من آياته علي بن أبي طالب علي شقيقه ورفيقه، عقله من عقله، وعلمه من علمه، وعلمه من أنبياته بدلالة إلا جعل له مثلها أو أفضل منها، والذي جعل من آياته علي بن أبي طالب علي شقيقه ورفيقه، عقله من عقله، وعلمه من حلمه، مؤيّد دينه بسيفه الباتر بعد أن قطع معاذير المعاندين بدليله القاهر وعلمه، والذي وضل وفضله الكامل فوف يتم يكم كي ألذي أوجبت به لكم نعيم الأبد في دار الكرامة وعلمه الفاضل وفضله الكامل فوف يتم يكم كي ألذي أوجبت به لكم نعيم الأبد في دار الكرامة وعلمه الفاضل وفضله الكامل فوف يتم يكم كي مالذي أوجبت به علم معاذير المعاندين بدليله من وعلمه أي والذي أي قريري في في مخالفة محمد علي فإلي القادر على صرف بلاء من وعلم من ماله من الكرامة وستقر الرحمة فورايتني قائمون على صرف انتقامي عنكم إذا آثرتم مخالفتي (<sup>11</sup>).

وَمَامِنُوا بِمَا آنَـزَلْتُ مُمَدِقًا لِمَا مَتَكُمْ وَلَا تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِرٍ بَدِّ ﴾ الآية، قال الإمام عَنْ ذكر نبوته، الله عَرَيَحَ لليهود: ﴿وَمَامِنُوا ﴾ أيّها اليهود ﴿مَا آَنـزَلْتُ ﴾ على محمّد عَنْ مَن ذكر نبوته، وإنباء إمامة أخيه عليّ وعترته الطاهرين ﴿مُمَدِقًا لِمَا مَتَكُمْ ﴾ فإنّ مثل هذا في كتابكم أنّ محمّداً النبيّ سيّد الأولين والآخرين المؤيّد بسيّد الوصيّين وخليفة رسول ربّ العالمين فاروق الأمّة، وباب مدينة الحكمة، ووصيّ رسول الرحمة ﴿لَا نَشْتُرُوا بِعَابَتِي ﴾ المنزلة بنبوّة محمّد وإمامة عليّ غليّي والطيّبين من عترته في قليلاً ﴾ بأن تجحدوا نبوّة النبيّ هواماة الإمام عليه عليّ في الماد الذي محمّد الله المواد الرحمة المؤلّة والماد المادين الماد الماد الله الماد الماد الم

وقال بَجَرَيِّكَ : ﴿ إِنِّنَى فَأَنَّقُونِ ﴾ في كتمان أمر محمّد ﷺ وأمر وصيّه، فإنّكم إن تتقوا لم تقدحوا في نبوّة النبيّ ولا في وصيّة الوصيّ، بل حجج الله عليكم قائمة، وبراهينه لذلك واضحة، وقد قطعت معاذيركم، وأبطلت تمويهكم، وهؤلاء يهود المدينة جحدوا نبوّة محمّد وخانوه وقالوا : نحن نعلم أنّ محمّداً نبيّ، وأن عليّاً وصيّه، ولكن لست أنت ذاك ولا هذا – يشيرون إلى عليّ – فأنطق الله ثيابهم الّتي عليهم، وخفافهم الّتي في أرجلهم، يقول كلّ واحد منها للابسه : كذبت يا عدوّ الله، بل النبيّ محمّد ﷺ هذا، والوصيّ عليّ هذا الذي نا ضغطناكم وعقرناكم وقتلناكم، وقال رسول الله ﷺ إنّ الله يمهلهم لعلمه بأنّه سيخرج من

<sup>(</sup>۱) تفسير الإمام العسكري 🚓، ص ۲۲۷ ح ۱۰۷.

أصلابهم ذرّيّات طيّبات مؤمنات، لو تزيّلوا لعذّب هؤلاء عذاباً أليماً، إنّما يعجل من يخاف الفوت<sup>(۱)</sup>.

٧ - فس، ﴿ أَنْنَظْمَعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْنُهُ الآية، فإنّها نزلت في اليهود قد كانوا أظهروا الإسلام، وكانوا منافقين، وكانوا إذا رأوا رسول الله في قالوا : إنّا معكم، وإذا لقوا اليهود قالوا : نحن معكم، وكانوا يخبرون المسلمين بما في التوراة من صفة محمّد رسول الله تشكر قالوا : نحن معكم، وكانوا يخبرون المسلمين بما في التوراة من صفة محمّد رسول الله تشكر قالوا : نحن معكم، وكانوا يخبرون المسلمين بما في التوراة من صفة محمّد رسول الله تشكر قالوا : إنّا معكم ، وإذا لقوا اليهود قالوا : نحن معكم، وكانوا يخبرون المسلمين بما في التوراة من صفة محمّد رسول الله تشكر وأصحابه : فقال لهم كبراؤهم وعلماؤهم : ﴿ أَتُحَدِّنُونَهُمْ بِمَا فَيَكَمُ التَّورَاة من صفة معمّد رسول الله تشكر وأصحابه : فقال لهم كبراؤهم وعلماؤهم : ﴿ أَتُحَدِّنُونَهُمْ بِمَا فَيَكَمُ أَلَنَهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَابَعُوكُم بِدِ عِندَ وأصحابه : فقال لهم كبراؤهم وعلماؤهم : ﴿ أَتُحَدِّنُونَهُمْ بِما فَي أَلَنَهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَابَعُوكُم بِدِ عِندَ وأصحابه : فقال لهم كبراؤهم وعلماؤهم : ﴿ أَتُحَدِّنُونَهُمْ بِما فِي أَلَنَهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَابَعُوكُم بِدِ عَندَ وأَعْمَدُونُهُمُ أَلَا لَهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَابُوكُم بِهِ عَندَ وأَعْلَمُ أَلَكُمُ أَلَنَهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَابُوكُمُ بِهِ عَنهُ أَنْكُمُ أَلَكُمُ أَلَكُ مُعَدِّرُهُمَ أَلُكُمُ لِيعُونُ أَنْ أَنْهُ عَلَيْهُ أَوْلَا يَعْبَدُونُ أَنْهُ أَنَهُ مَعْلَيُونَ وَمَا يُعْلِنُونَ .

وَمِنْهُمَ» أي من اليهود (أيتيُونَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنَٰبَ إِلَا أَمَانِيَّ وَإِنْ هُمَ إِلَا يَظُنُونَ» وكان قومٌ منهم يحرّفون التوراة وأحكامه ثمّ يدّعون أنّه من عند الله فأنزل الله تعالى فيهم : ﴿ فَوَيَلْ لِلَذِينَ يَكْنُبُونَ ٱلْكِنَٰبَ﴾ الآية .

٨-٩: ﴿ وَإِذْ أَخَذْنَا بِبِنَعْكُمْ لَا تَسْفِكُونَ وِمَاءَكُمْ ﴾ الآية: قال الإمام عَنِي : أي واذكروا يا بني إسرائيل حين أخذ ميثاقكم، أي أخذ الميثاق على أسلافكم وعلى كلّ من يصل إليه الخبر بذلك من أخلافهم الذين أنتم منهم ﴿ لَا تَسْفِكُونَ وِمَاءَكُمْ ﴾ لا يسفك بعضكم دماء بعض ﴿ وَلَا يَغْرِبُونَ أَنفُسَكُمْ مِن ديارهم ﴿ ثُمَّ أَفَرَرْتُمْ ﴾ بذلك الميثاق غلى أسلافكم وعلى كلّ من يصل إليه الخبر تُغْرِبُونَ أَنفُسَكُمْ مِن ديارهم ﴿ ثُمَّ أَفَرَرْتُمْ ﴾ بذلك الميثاق على أسلافكم وعلى كلّ من يصل إليه الخبر أخرون أنفسكم من ديارهم ﴿ ثُمَّ أَفَرَرْتُمْ ﴾ بذلك الميثاق كما أقرر به أسلافكم وقد من ديارهم ﴿ ثُمَ أَفَرَرْتُمْ ﴾ بذلك الميثاق ما من ديارهم ﴿ ثُمَ أَفَرَرْتُمْ ﴾ بذلك الميثاق وأنفسكم في أخذ من معضاً من ديارهم فرد أو تُغْرَبُونَ فَرِيتًا كما أورانه من ديارهم فرماً إلى أسلافكم وأنفسكم من معضاً من ديارهم فرماً أفرَرْتُمْ ﴾ معاشر اليهود ﴿ تَعْنَبُونَ أَنفُسَكُمْ ﴾ يقتل بعضكم بعضاً فوتَغْرُونَ فَرِيتًا من وأنفسكم في من ديارهم فرد في فريتكم في أسلافكم وأنفسكم من معضاً وقفر أورانه من من ديارهم فرد أن فأسكم في يظاهر بعضكم بعضاً على إخراج من يتناه من يناهم من ديرهم فضباً وقهراً في تقلونهم بغير حق ﴿ بَالامَ مَن ديارهم وقال من تقتلونهم بغير حق ﴿ بَالامَ في ترومون إخراجهم وقتله وتعاونون تخرجونه من ديارهم، وقتل من تقتلونهم بغير حق ﴿ بَالامَ أورون في تعاونون أوراجهم وتناه من ديارهم أولكم في يعني هؤلاء الذين تخرجونهم أي أورفي وألكم في يتعاونون في ألما إن يأتوكم في أسركري قد أسرهم أعداؤكم وأعداؤكم وأعداؤهم بغير حق في ألم أورون في ترومون إخراجهم وقتلهم وتناه وتنا في تومون إخراجهم وقتلهم في في أوله إلى أورون في تعاونون في ألما إن يأتوكم في أسلامان في في أولهم أورون في ما من يتعاونون في ألما إن يأتوكم في يعني هؤلاء الذين تخرجونهم أي من أورون في ما يتمون في أورومون إخراجهم وقتلهم في في في أولهم أورون في من أورون في أورون في أورون في أورون في أورون في من أورون في ما أورون في أورون في مرأ أولهم في ألما إلى إلم في أورون ف

تفسير الإمام العسكري عليه ، ص ٢٢٨ ح ١٠٨.
 تفسير القمي، ج ١ ص ٦٠.

١١١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١١١

الأسراء فما بالكم تطيعون في بعض وتعصون في بعض؟ كأنّكم (فإنّكم خ ل) ببعض كافرون، وببعض مؤمنون، ثمّ قال: ﴿فَمَا جَزَآهُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنصَّمُ له يا معشر اليهود ﴿إِلَّا خِزَىٰ ﴾ ذلّ في الحياة الدنيا جزية تضرب عليه يذلُّ بها ﴿وَيَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ يُرَدُّونَ إِلَى أَشَدِ آلْعَذَابُ ﴾ إلى جنس أشدّ العذاب، يتفاوت ذلك على قدر تفاوت معاصيهم ﴿وَمَا أَلَقَهُ بِغَنِهِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ يعمل هؤلاء اليهود ثمّ وصفهم فقال تعالى : ﴿أَوَلَتَهَكَ ٱلَّذِينَ ٱشْتَرُوا الْحَيَوْةَ ٱلذَّنيَّا بِالذَيا وحطامها بدلاً من نعيم الجنان المستحق بطاعات الله ﴿فَلَا يُحْفَقُ عَنْهُمُ أَلْمَدَابُ وَلَا هُمَّ

٩ - ٩: ﴿وَلَمَا جَاءَهُمْ كِنَبٌ مِنْ عِندِ ٱللَهِ ﴾ الآية قال الإمام ﷺ : ذمّ الله تعالى اليهود فقال : ﴿وَلَمَا جَاءَهُمْ ﴾ يعني هؤلاء اليهود الَّذين تقدّم ذكرهم وإخوانهم من اليهود جاءهم ﴿كِنَبٌ مِنْ عِندِ ٱللَهِ ﴾ القرآن ﴿مُعَمَدِقٌ ﴾ ذلك الكتاب ﴿لِمَا مَعَهُمْ ﴾ التوراة الّتي بيّن فيها أنّ محمّداً الأمين (الأُمّيّ خ ل) من ولد إسماعيل المؤيّد بخير خلق الله بعده عليّ وليّ الله محمّداً الأمين (الأُمّيّ خ ل) من ولد إسماعيل المؤيّد بخير خلق الله بعده عليّ وليّ الله ولي الله وفي الله وفي الله وفي الله وفي الله ولاء اليهود أنّد ولمعاني فيها أنّ محمّداً الأمين (الأُميّ خ ل) من ولد إسماعيل المؤيّد بخير خلق الله بعده عليّ وليّ الله في الله وفي الله وفي الله وفي الله وفي الله وفي الله بعده عليّ ولي الله في أله في أنّ أو مُعمّدي في أله فلهور محمّد ٢٠ وله الله وفي أله بعده عليّ ولي الله وفي الله في أله ولاء اليهود في قبلُ ﴾ ظهور محمّد ٢٠ والمالة في أله ولي الله وفي الله خ ل) الفتح والظفر فوعل ألمّين أعدائهم والمناوين لهم وكان الله يفتح لهم والله خ ل) الفتح والظفر فوعل ألمي أله من أعدائهم والماله ولما عنه ولاء اليه له من أعدائهم والما وي الله ج ل) الفتح والظفر فوعل ألمّين أله فله من أعدائهم والمناوين لهم وكان الله يفتح لهم والما وين موالله ج لهم وكان الله يفتح لهم وين معتم وينصرهم، قال الله تعالى : في فلكُ ألم أله في أي هؤلاء اليهود في عرفي ألمّي في أله ويفت لهم وكان الله يفتح لهم وينصرهم، قال الله تعالى : في فلكما ما أي هؤلاء اليهود في أله عله معمّد علي محمّد علي وصفته في حكوراً ولمن من الما الله تعالى : في في أله من أي هذا له وبغياً عليه (٢٠).

**أقول:** سيأتي تمامه في كتاب أحوال النبي على ا

١٠ - ٩: ﴿ بِنْسَمَا اللَّهُ مَوَا بِعِ أَنفُسُهُم ﴾ الآية قال الإمام عَنَى : ذَمَ اللَّه تعالى اليهود وعاب فعلهم في كفرهم بمحمّد على فقال : ﴿ بِنْسَمَا اللَّمَ وَأَ بِعِ أَنفُسُهُم ﴾ أي الستروها بعاليا والفضول التي كانت تصل إليهم، وكان الله أمرهم بشرائها من الله بطاعتهم له ليجعل لهم أنفسهم والانتفاع بها دائماً في نعيم الآخرة فلم يشتروها ، بل الشتروها بما أنفقوه في عداوة رسول الله على ليبقى لهم عزّهم في الدنيا ورياستهم على الجهال، وينالوا المحرّمات وأصابوا الفضولات من الله بطاعتهم له ليجعل عداوة رسول الله عنه لهم عزّهم في الدنيا ورياستهم على الجهال، وينالوا المحرّمات عداوة رسول الله عنه ليبقى لهم عزّهم في الدنيا ورياستهم على الجهال، وينالوا المحرّمات الضلالات، ثمَّ قال عَنَى : حَان يَحَفُرُوا بِمَا أَنْوَلَ مَن يَشَاهُ في معلى الجهال، وينالوا المحرّمات الضلالات، ثمَّ قال عَنَى : في نعيم من النها ومرفوهم على المهم على الجهال، وينالوا المحرّمات وأصابوا الفضولات من السفلة وصرفوهم عن سبيل الرشاد، ووقفوهم على طرق الضلالات، ثمَّ قال عَنَى : فَأَن يَحَفُرُوا بِمَا أَنْوَلَ اللَهُ بَغَيْكَ في عا أَنْول على موسى من وأصابوا الفضولات من السفلة وصرفوهم عن سبيل الرشاد، ووقفوهم على طرق تصديق محمّد عنه بغياً في يُنْ يَنْ يَعَانٍ عنه فَعْسَلِهِ عَلَى مَن يَشَاهُ مِنْ عَلى في بنوته وأَنْ ما أَنْ لَعْلَ مَنْ يَشَلَهُ مِنْ عَلَ عَنْ مَن يَشَاهُ من فضله على من الله على موسى من الله على محمّد عليه وحمد منه لما أنزل الله من فضله عليه وهو القرآن الذي أبان فيه نبوته وأظهر به تقدوهم بلي أَنْ أَنْهُ مَن يَشَاهُ عَلَى أَنْ يَ عَان وي إنه من الله على كفرهم بغيهم ومعجزته ؛ ثمّ قال : ﴿ بَالَهُ مِنْ عَلَ عَعَسَ في رَجعوا وعليهم الغضب من الله على كفرهم في أَنْ غضب، والغضب الأول حين كذيوا بعسى بن مريم، والغضب الناني حين غضب فضب في أن جم على خلول بعن مريم في فردة خاسئين ولعنهم على لسان غلي غضب في أنْ غضب، والغضب الأول حين كذيوا بعسى بن مريم، والغضب الثاني حين كذيوا بعسى بن مريم ألغض والغضب الناني حين كذيوا بعمى في أر غضب، والغضب الأول أن جعلهم قردة خاسئين ولعنهم على لسان خضب في أن غضبه عالى اله اله في أول في في أول أول في منول أول من اله على كذيوا بعرم في أور غضب ، والغضب الأول في في في في أول فيه مي من اله على كذيوا بعسى مر م قردة خاسئي الي

- (1) تفسير الإمام العسكري 🦉، ص ٣٦٧ ح ٢٥٧.
- (٣) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٣٩٣ ح ٢٦٨.

عيسى ﷺ ، والغضب الثاني حين سلّط عليهم سيوف محمّد وآله وأصحابه وأُمّته حتّى ذلّلهم بها، فإمّا دخلوا في الإسلام طائعين، وإمّا أدّوا الجزية صاغرين داخرين<sup>(1)</sup>.

١١ - ٩، ﴿ وَإِذَا قِبِلَ لَهُمْ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ الآية، قال الإمام على : ﴿ وَإِذَا قِبْلَ لَهُ لَعُولاً اليهود الذين تقدّم ذكرهم ﴿ مَامِنُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ على محمّد من القرآن المشتمل على الحلال والحرام والفرائض والأحكام ﴿ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنزَلَ علينا من التوراة ﴿ وَبَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَمُ والحرام والفرائض والأحكام ﴿ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنزَلَ علينا من التوراة ﴿ وَبَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَمُ والحرام والفرائض والأحكام ﴿ قَالُوا نُوْمِنُ بِمَا أُنزَلَ علينا من التوراة ﴿ وَبَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَمُ والحرام والفرائض والأحكام ﴿ قَالُوا نُوْمِنُ مَا أُنزَلَ علينا من التوراة ﴿ وَبَكْفُرُونَ بِمَا وَرَاءَ مُوَ الذي يقول هؤلاء اليهود أنه وراءه هو الحق، لأنه هو الناسخ للمنسوخ الذي تقدّمه، قال الله تعالى : ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ ﴾ ولم كان يقتل أسلافكم هو الناسخ للمنسوخ الذي تقدّمه، قال الله تعالى : ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ ﴾ ولم كان يقتل أسلافكم فو الناسخ للمنسوخ الذي تقدّمه، قال الله تعالى : ﴿ قُلْ فَلِمَ تَقْتُلُونَ ﴾ ولم كان يقتل أسلافكم وأَلَبِياءَ وَلَهُ أَلَبِياء مَا أَنْدِل عليكم من التوراة لأن فيها تحريم قتل الأنبياء، فإذا وذا لم تقتلون الأنبياء فما آمنتم بما أُنزل عليكم من التوراة لأن فيها تحريم قتل الأنبياء، وكذلك واذا لم تؤمنوا بمحمّد وبما أنزل عليكم من التوراة لأن فيها تحريم قتل الأنبياء، وكذلك إذا لم تؤمنوا بمحمّد وبما أنزل عليكم من التوراة لأن فيها تحريم قتل الأنبياء، وكذا إذا لم تؤمنوا بمحمد وبما أنزل عليكم من التوراة لأن فيها تحريم قتل الأنبياء، وكذا إذا لم تؤمنوا بمحمد وبما أنزل عليه وهو القرآن وفيه الأمر بالإيمان به فانتم ما آمنتم بعد ولا الم تومزوا تا مروراة أمن ما توراة فإن في أنهم والم الله ولا أنها مؤمن التوراة في أن من لا يؤمن بالقرآن فما آمن بالتوراة فإن قالم في قال أنهم مؤمن القرآن فما آمن بالتوراة فإن أنهم من التوراة فإن أنه من لا يؤمن بالقرآن فما آمن بالتوراة فإن أمن ما توراق أم واله أمر أمرول أم في أمن مؤمن القرآن فما آمن بالتوراة فان أمن ما يؤمن بالقرآن فما آمن بالتوراة فران أمن من لا يؤمن بالقرآن فما آمن بالتوراة أمن أمن ما أمن ما أمن بالتورا أمن ما أمن ما أمن ما أمن بالتوران أمن ما أمر مؤما أمن أمر أمر أمن ما أمن أمر أمن ما أمن بالتورا أمن ما أ

١٢ - ٩، ﴿ أَمْ نُرِيدُونَ أَنْ نَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ الآية، قال الإمام عَنْ العلي : قال علي بن محمد بن علي بن موسى عَنْ في : ﴿ أَمْ نُرِيدُونَ ﴾ بل تريدون يا كفّار قريش واليهود ﴿ أَنْ نَسْتَلُوا رَسُولَكُمْ ما تقترحونه من الآيات التي لا تعلمون هل فيها صلاحكم أو فسادكم ﴿ كمّا سُبِلَ مُوسَى مِن بَنْ عَلَى وافترح عليه لمّا قبل له : ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَقَى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتَكُمُ أَلفَن مِقَدًا مُوسَى مِن بنا علي من الآيات التي لا تعلمون هل فيها صلاحكم أو فسادكم ﴿ كمّا سُبِلَ مُوسَى مِن بَعْتَر حونه من الآيات التي لا تعلمون هل فيها صلاحكم أو فسادكم ﴿ كمّا سُبِلَ مُوسَى مِن بَعْنَ فَ مَنْ أَنْ وَافترح عليه لمّا قبل له : ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَقَى نَرَى اللّهُ جَهْرَةً فَأَخَذَتَكُمُ أَلفَن عَقَدُهُ مُوسَى مِن بَعْتَ لَهُ وافترح عليه لمّا قبل له : ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَقَى نَبَ مَا سأله لا يصلح اقتراحه على فومَن يَعْبَدُلُ الصَعْفَرُ وَالإيكَنِ بله عد جواب الرسول له أنّ ما سأله لا يصلح اقتراحه على الأنبياء، وبعد ما يظهر الله له ما اقترح إن كان صواباً ﴿ وَمَن يَتَبَدَلُ الصَعْفَرُ وَأَلإِيكَنِ بان لا يومن عند مشاهدة ما اقترح من الآيات، أو لا يؤمن إذا عرف أن ليس له أن يقترح وأنه يجب أن يكمن عند مشاهدة ما اقترح من الآيات، أو لا يؤمن إذا عرف أن ليس له أن يقترح وأنه يجب أن يومن عند مشاهدة ما اقترح من الايات، أو لا يؤمن إذا عرف أن ليس له أن يقترح وأنه يجب أن يكتفي بعاد أن يكتفي بما قد أقامه الله من الدلالات وأوضح من البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند أن يكتفي بعله إفقد مَنَلَ سَوَآء التَبْبِيلِ في أخطأ قصد الطرق المؤدية إلى النيران".

- (1) تفسير الإمام العسكري عليه، ص ٤٠١ ح ٢٧٢.
- (٢) تغسير الإمام العسكري عظي ، ص ٤٠٣ ح ٢٧٥.
- (٣) تفسير الإمام العسكري عظي ، ص ٤٩٦ ح ٣١٣.

١١٣ / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١١٣

فحينتذٍ تجلونهم من بلد مكّة ومن جزيرة العرب ولا تقرّون بها كافراً ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَ*ذِيرٌ*﴾ ولقدرته على الأشياء قدر على ما هو أصلح لكم في تعبّده إيّاكم من مداراتهم ومقابلتهم بالجدال بالّتي هي أحسن<sup>(1)</sup>.

**أقول:** وسيأتي تمامه في أبواب أحوال أصحاب النبيِّ ﷺ .

١٤ - ٩: قول نَتَرَجَلْ : ﴿ وَقَالَتِ آلْبَهُودُ لَيْسَبَ ٱلْتَمَسَرَىٰ عَلَى شَىْءٍ وَقَالَتِ النَّعَشَرَىٰ لَيْسَبَ آلْبَهُودُ عَلَى مَعَى وَهُمْ يَتَلُونَ ٱلْكِنَبُ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَّذِينَ لَا يَمْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ أَلْقِيدَمَةٍ فِيمَا كَانُوا فَي وَهُمْ يَتْلُونَ الْكَنَبُ كَذَلِكَ قَالَ ٱلَذِينَ لَا يَمْلَمُونَ مِثْلَ قَوْلِهِمْ فَاللَهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ أَلْقِيدَمَةٍ فِيمَا كَانُوا فِي يَعْتَمُونَ هِ وَقَالَتِ ٱلْبَهُودُ لَيْسَبَ ٱلنَّعَشَرَىٰ عَلَى شَى لَهُ مَن فَي وَمَا لَاللَهُ مَن فَي وَعَالَتُ الْبَهُودُ لَيْسَبَ ٱلنَّعَشَرَىٰ عَلَى شَى لَهُودُ عَلَى فَي فَي يَعْتَمُونَ هُوالاً وَكُفَرُ ﴿ وَجُمْ يَتْلُونَ ٱلْكَنَبَ التوراة ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّعَشَرَىٰ لَيْسَبَ ٱلْبَهُودُ عَلَى مَن الدين بل دينهم باطلٌ وكفرٌ ﴿ وَجُمْ يَتْلُونَ ٱلْكَنَبَ التوراة ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّعَشَرَىٰ لَيْسَبَ ٱلْبَهُودُ عَلَى مَن الدين بل دينهم باطلٌ وكفرٌ ﴿ وَجُمْ يَتْلُونَ ٱلْكَنَبَ التوراة ﴿ وَقَالَتِ ٱلنَّعَشَرَىٰ لَيْسَبَ ٱلْبَهُودُ عَلَى مَن الدين بل دينهم باطلٌ وكفرُ ﴿ وَجُمْ يَتْلُونَ ٱلْكَنَبَ الْعَمَنوا ما يوجبه فيتخلُموا من اله لاء معن الله معملوا بما يوجبه فيتخلصوا من الضلالة، مُعَنى هُون الذين المَعْذَلَكَ قَالَ اللَذِينَ لا يَعْلَمُونَ الْكَنَ قَوْلا يعملوا بما يوجبه فيتخلوا من الضلالة، معلون بلاحجة وهم يتلون الكتاب فلا يتأملونه ليعملوا بما يوجبه فيتخلصوا من الضلالة، مُعَالون بلاحجة وهم يتلون الكتاب فلا يتأملونه ليعملوا بما يوجبه فيتخلوا من الضلالة، مُعْنَ قَال اللَذِينَ لا يَعْلَمُونَهُ الحق ولم ينظروا فيه من حيث أمرهم الله، فقال بعضهم معن عوا وهم مختلون كقول اليهود والنصارى بعضهم لمعض، هؤلاء يكفّر هؤلاء، وهؤلاء يكفُونكُه في الماله يعلون الما على في مُنْ مَنْ يَعْمَى مَا مُون فَي فَعْمَ مُنْتُونَ فَي مَنْ يَعْمَى مُوالاء مُو مُولاء مَن مُنْ مُنْتُ مُنْتُهُ مَعْنَ مُنْ يَعْنَ مَنْ مَعْمَ مُو فَعْرُ مُعْمَ مَا مُون مَعْنَ مُنْ مُولاء م مُوالا في مُعْمَان الله معالاه منه معالى إلَيْ مَا مُون مُنْ مَا مُون مُنْ مَعْنَ مُومَ مُومَ مُومَ مُومَ مُومُ م مُوم مُوم مختلون كمون اليون كقول الهود والنصارى بعضهم ما معض مولاء موالاه مو فولاء مومَ وفوبه ما ما ماله ما ما م مُعْنُ

وقال الإمام الحسن بن عليّ بن أبي طالب عنه: إنّما أنزلت الآية لأنَّ قوماً من اليهود وقوماً من النصارى جاؤوا إلى رسول الله عنه فقالوا : يا محمّد اقض بيننا، فقال : قصّوا عليّ قصّنكم، فقالت اليهود : نحن المؤمنون بالإله الواحد الحكيم وأوليائه وليست النصارى على شيء من الدين والحقّ، وقالت النصارى : بل نحن المؤمنون بالإله الواحد الحكيم وليست اليهود على شيء من الدين والحق، فقال رسول الله بنه: : كلّكم مخطؤون مبطلون فاسقون عن دين الله وأمره، فقالت اليهود : فكيف نكون كافرين وفينا كتاب الله التوراة نقروه؟ وقالت النصارى : كيف نكون كافرين ولنا كتاب الله الإنجيل نقروه؟ فقال رسول الله بنه وقالت النصارى : كيف نكون كافرين ولنا كتاب الله الإنجيل نقروه؟ فقال رسول الله بنه: يتكم خالفتم أيّها اليهود والنصارى كتاب الله الإنجيل نقروه؟ فقال رسول الله بنه: يتكم خالفتم أيّها اليهود والنصارى كتاب الله أن يعملوا به، فلو كنتم عاملين بالكتابين لما وتلك النصارى : كيف نكون كافرين ولنا كتاب الله الإنجيل نقروه؟ فقال رسول الله يتكم خالفتم أيّها اليهود والنصارى كتاب الله فلم تعملوا به، فلو كنتم عاملين بالكتابين لما ووالت النصارى : كيف نكون كافرين ولنا كتاب الله ألزلها شفاء من العمى (الغي خ ل) وبياناً من إنكم خالفتم أيّها اليهود والنصارى كتاب الله فلم تعملوا به، فلو كنتم عاملين بالكتابين لما وبالاً عليكم، وحجة الله إلى صراط مستقيم، وكتاب الله إذا لم تعملوا بما كان فيه كان وبالاً عليكم، وحجة الله إلى صراط مستقيم، وكتاب الله إذا لم تعملوا بما كان فيه كان والمالكم الذين قال الله فيهم : ﴿ فَهُ ذَلَ الَذِينَ خلَكُمُوا وَلاً غَيْرَ الله وخلاف كتاب الله ما أصاب واوائلكم الذين قال الله فيهم : ﴿ فَهُ ذَلَ الَذِينَ خلَكُمُوا وَلاً غَيْرَ الله منه منا أسما، طاعوناً واوائلكم الذين قال الله فيهم : ﴿ فَرَ ذَلَ الَذِينَ خلَكُمُوا وَولاً غَيْرَ الله من السما، ها أسما، ما أساب واوائلكم الذين قال الله فيهم : ﴿ فَرَ ذَلَ الَذِينَ خلَكُمُوا وَولاً غَيْرَ الله منه عاله من السما، طاعوناً واولكم، قال الله تعالى : ﴿ فَأَيْزَلْتَ عَلَ الَذِينَ خلَكُمُوا وَولاً غَيْرَ عَيْرَ الله من السما، طاعوناً

(1) تفسير الإمام العسكري عليه ، ص ٥١٥ ح ٣١٥.

نزل بهم فمات منهم مائة وعشرون ألفاً، ثمّ أخذهم بعد ذلك فمات منهم مائة وعشرون ألفاً أيضاً، وكان خلافهم أنّهم لمّا بلغوا الباب رأوا باباً مرتفعاً فقالوا : ما بالنا نحتاج أن نركع عند الدخول ههنا، ظننا أنّه باب متطامن لا بدّ من الركوع فيه، وهذا بابٌ مرتفع، إلى متى يسخر هؤلاء؟ – يعنون موسى ويوشع بن نون – ويسجدونا في الأباطيل، وجعلوا أستاههم نحو الباب، وقالوا بدل قولهم : حطّة الّذي أمروا به : همطا سمقانا، يعنون حنطة حمراء، فذلك تبديلهم<sup>(۱)</sup>.

١٥ - فس: ﴿وَأَشْـرِبُواْ فِي قُلُوبِهِمُ آلْمِجْـلَ بِكُفْرِهِمْ ﴾ أي أحبّوا العجل حتّى عبدوه، ثمَّ قالوا : نحن أولياء الله، فقال الله بَرْزَعَاني : إن كنتم أولياء الله كما تقولون ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كَنتم أولياء الله يتمنّون الموت.

قوله تعالى : فَقُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ ﴾ الآية، فإنّها نزلت في اليهود الّذين قالوا لرسول الله ﷺ : إنَّ لنا من الملائكة أصدقاء وأعداء، فقال رسول الله ﷺ : من صديقكم؟ ومن عدوّكم؟ قالوا : جبرئيل عدوّنا لأنّه يأتي بالعذاب، ولو كان الّذي نزل عليك ميكائيل لآمنا بك، فإنّ ميكانيل صديقنا، وجبرئيل ملك الفظاظة والعذاب، وميكائيل ملك الرحمة، فأنزل الله تعالى : فَقُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ ﴾ إلى قوله : فَهَالَ آلذَه عَدُوَّ لِلَّاكَفِرِينَ ﴾ [1]

17 - م، فوَرِي النَّاسِ مَن يَنْفِذُ مِن دُونِ اللَّهِ آندَادَا ﴾ الآية، قال الإمام عَنْفَ : قال الله تعالى لما آمن المؤمنون وقبل ولاية محمد وعلي عَنْف العاقلون، وصدّ عنهما المعاندون : فوَرِي النَّاسِ مَن يَنْفِذُ مِن دُونِ اللَّهِ آندَادًا ﴾ أعداء يجعلونهم لله أمثالاً فيُعُونَهم كَمُت اللَّه فوَرِي النَّاسِ مَن يَنْفِذُ مِن دُونِ اللَّهِ آندَادًا ﴾ أعداء يجعلونهم لله أمثالاً فيُعُونَهم كَمُت اللَّه فوَرِي النَّا لانداد من الأصنام كحبّهم لله فواللَّذِينَ ، ماموًا المَدُ حُبَ يَنْعَ في من هولاء المتخذين يحبون تلك الأنداد من الأصنام كحبّهم لله فواللَّذِينَ ، ماموًا أمثلاً هُم عالى من هولاء المتخذين علمون الله الذاد مع الله، لأنّ المؤمنين يرون الربوبية لله لا يشركون ؛ ثمّ قال : يا محمد فورَلَة يَرَى الذين علما المناء أنداد من الأصنام كحبّهم لله فوالغبار أمثالاً لمحمد وعليّ صلوات الله عليهما في منظرين يرون الربوبية لله لا يشركون ؛ ثمّ قال : يا محمد فورَلَة يَرى الذين المعاد أورانه عليهما في منذا لا محمد وقرار يرفي الله عليهما في في يون الربوبية لله لا يشركون ؛ ثمّ قال : يا محمد فورَلَة يَرى الذين المن عليهما الأنداد مع الله ، لأن المومنين يرون الربوبية لله لا يشركون ؛ ثمّ قال : يا محمد فورَلَة يما عليهما في في يون الواقع بهم لكفرهم وعنادهم في أن ألفرة أنه يوني في لعلموا أنّ القوة لله عذب من يشاء، ويكرم من يشاء، لا قوة للكفّار يمتنعون بها عن عذابه فورانا ألذي أن يُعُوا في الوساء في أن الله شديد القاب الله شديد الموا الوساء في أن الله شدين أنهما عن عذابه فورانا ألي ألفي ألفي ألوساء في أن الله شدين ألما من عذابه فورانا الوساء في أن الله شدين ألما الله عليهم ولا يقما من على أن الله من عذاب الله بند علي ولعلموا أن الله شدين ألفي ألذي ألمي من ينها من على ألذي ألما من الذاد مع الله، ثمّ قال : في ذيبَ ألوسام في في ألما الموس في تعليم أله الله عن عذابه فوران الم علي أله النه الوسام في الذون على ألفسهم من على من على الله بين ألفي ألفي ألمي ألفي ألفي ألمي ألفي ألفي ألمي ألفي ألفي أله برون أعمال غيرهم الله في ألنا له يول الله بعن من على في أله الذيبَ عنه أله أله أله ألهم عملوا في الدنيا له يرز ألم من مي أله النه المون ألمي ألمي أله ألهم من مون في أله ألهم عموم في يوم أله ألهم ما أله برون أله النه المرون ألهه اله أله أله أل

تفسير الإمام العسكري تشير من ٥٤٤ ح ٣٢٥.
 تفسير القمي، ج ١ ص ٦٤.

١٩٥ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

لها إذ كانت لغير الله، وكانت على غير الوجه الّذي أمر الله، قال الله بَرَوَيَقِ<sup>نْ</sup> : ﴿ وَمَا لَهُم بِخَرْجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ عذابهم سرمد دائم، إذ كانت ذنوبهم كفراً لا يلحقهم شفاعة نبيّ ولا وصيّ ولا خير من خيار شيعتهم<sup>(۱)</sup>.

١٧ - فس، ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا كَمَثَلِ ٱلَّذِى يَنْعِقُ الآية، فإنَّ البهائم إذا زجرها صاحبها فإنَّها تسمع الصوت ولا تدري ما يريد، وكذلك الكفَّار إذا قرأت عليهم القرآن وعرضت عليهم الإيمان لا يعلمون مثل البهائم<sup>(٣)</sup>.

١٨ - م: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا ﴾ الآية، قال الامام عَنْتُمَا : قال الله بَرَتَكَ ٱلَّذِينَ حَفَرُوا ﴾ الأعنام واتخاذهم الأنداد من دون محمّد وعليّ صلوات الله عليهما حَفَرُوا ﴾ في عبادتهم الأصنام واتخاذهم الأنداد من دون محمّد وعليّ صلوات الله عليهما ﴿ كَنَتُلَ ٱلَذِى يَنْعِقُ بِمَا لا يَسْمَعُ ﴾ الموت بما لا يسمع ﴿ إِلَا دُعَامَ وَنِدَامَ ﴾ لا يفهم ما يراد منه فيتعب المستغيث به ويعين من استغاثه ﴿ صُمَّمَ بَكُم عُمَى ﴾ من الهدى في اتباعهم الأنداد من دون الله والأضداد لأولياء الله الذين سمّوهم بأسماء خيار خلفاء الله ولقبوهم بألقاب أفاضل الأئمة الذين نصبهم الله لإقامة دين الله ﴿ فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ أمر الله بَرَيَخ ، قال عليّ بن الحسين بيني : هذا في عباد الأصنام وفي النصّاب لأهل بيت محمّد على الله، هم أتباع إبليس وعتاة مردته، سوف يصبّرونهم إلى الهاوية (٣).

ام عنه ( يَسُ الْبَرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ الآية قال الإمام : قال عليّ بن الحسين ؟ أَن تُسُ رسول الله الله عليه الما فضل علياً وأخبر عن جلالته عند ربّه ؟ تَسَلَّ وأبان عن فضائل شيعته وأنصار دعوته ووبّخ اليهود والنصارى على كفرهم وكتمانهم محمّداً وعلياً عليهما الصلاة والسلام في كتبهم بفضائلهم ومحاسنهم فخرت اليهود والنصارى عليهم فقال اليهود : قد صليا إلى قبلتنا هذه الصلوات الكثيرة، وفينا من يحيي الليل صلاة إليها، وهي قبلة موسى صلينا إلى قبلتنا هذه الصلوات الكثيرة، وفينا من يحيي الليل صلاة إليها، وهي قبلة موسى صلينا إلى قبلتنا هذه الصلوات الكثيرة، وفينا من يحيي الليل صلاة إليها، وهي قبلة موسى صلينا إلى قبلتنا هذه الصلوات الكثيرة، وفينا من يحيي الليل صلاة إليها، وهي قبلة موسى التي أمرنا بها؛ وقالت النصارى : قد صلينا إلى قبلتنا هذه الصلوات الكثيرة، وفينا من يحيي الليل صلاة إليها، وهي قبلة موسى في أمرنا بها؛ وقالت النصارى : قد صلينا إلى قبلتنا هذه الصلوات الكثيرة، وفينا من يحيي الليل صلاة إليها، وهي قبلة موسى في أمرنا بها، وقال كلّ واحد من الفريقين : أترى ربنا الليل صلاة إليها، وهي قبلة عيسى التي أمرنا بها، وقال كلّ واحد من الفريقين : أترى ربنا وتن أمرانا بها ، وهي قبلة عيسى التي أمرنا بها، وقال كلّ واحد من الفريقين : أترى ربنا بها أعمان الما عمانا هذه الكثيرة، وفينا من يحيي يبطل أعمانا هذه الكثيرة وصلاتنا إلى قبلتنا لأنا لا نتبع محمداً على هواه في نفسه وأخيه؟! وتستحقون بها الغفران والرضوان (أن تُولُوا وُبُوعَكُم فيكُ المَشْرِقِه بصلاتكم أيها النصارى، وقبل المغرب أيها اليهود، وأنتم لأمر الله مخالفون، وعلى ولي الله مغتاظون (ولكينَ ألَيرَ مَن وقبل المغرب أيها اليهود، وأنتم لأمر الله مخالفون، وعلى ولي الله مغتاظون (ولكينَ ألَيرَ مَن وقبل المغرب أيها اليهود، وأنتم لأمر الله مخالفون، وعلى ولي ولم من يلناء، ويهين من يله، وينان منا ويها المنان ويها المغان وقبل أمرنا المغرب أيها اليهود، وألكونَ أولون أوبُوعَكُم فيكُ ألمَشْرِقِه بصلاتكم أيها المخان وقبل مان ما من أمناء، ويكره من يلناء ويها مغلون (ولكينَ ألَيرَ مَن ألله من يله، ويكره من يله، ويكم من يله، ويلكن ألفل من يله، ويلة، لا راة لأمر الله، ولا معقب لحكمه وآمن باليوم الآخر ويرم من يله، ويهين من يله، ويلدم أمن يله من ما من يأمل من من ما مئا ويل مالم من إله مي من م

- (١) تفسير الإمام العسكري ٢٤٠ م ٥٧٨ ح ٣٤٠. (٢) تغسير القمي، ج ١ ص ٧٣.
  - (٣) تفسير الإمام العسكري ١٩٣٠ ، ص ٥٨٤ ح ٣٤٦.

يوافيها محمّد سيّد النبيّين، وبعده عليّ أخوه وصفيّه سيّد الوصيّين، والّتي لا يحضرها من شيعة محمّد أحد إلاّ أضاءت فيها أنواره فصار فيها إلى جنّات النعيم هو وإخوانه وأزواجه وذرّيّاته والمحسنون إليه والدافعون في الدنيا عنه، ولا يحضرها من أعداء محمّد أحد إلآ غشيته ظلماتها فيسير فيها إلى العذاب الأليم هو وشركاؤه في عقده ودينه ومذهبه، والمتقرّبون كانوا في الدنيا إليه من غير تقيّة لحقتهم منه، الخبر<sup>(1)</sup>.

• ٢ - ٩: ﴿وَبَنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُمُ فِى ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنيَّا ﴾ الآية، قال الإمام ﷺ : لمّا أمر الله تَبْرَضِل في الآية المتقدّمة بالتقوى سرًّا وعلانية أخبر محمّداً تشكر أنّ في الناس من يظهرها ويسرّ خلافها وينطوي على معاصي الله، فقال : يا محمّد ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ في أَلْحَيَوْةِ ٱلْذَيْبَا ﴾ الورع والإحسان ﴿وَيُنْهِدُ فَقَالَ : يَا محمّد ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ في أَلْحَيَوْةِ ٱلْذَيْبَا ﴾ بإظهاره لك الدين والإسلام وتزيّنه في حضرتك بالورع والإحسان ﴿وَيُنْهِدُ اللهُ عَلَى مَا فَي عَلَى مَحْصَ الله، فقال : يا محمّد ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ في أَلْحَيَوْةِ ٱلدَّيْبَا ﴾ بإظهاره لك الدين والإسلام وتزيّنه في حضرتك بالورع والإحسان ﴿وَيُنْهِدُ اللهُ عَلَى مَا في قَلْمِهِ في أَنْهُ مَوْمَن مخلص مصدق لقوله بعمله ﴿وَإِذَا تَوَلَى عنك أَنَه عَلَى ما أَنْهُ عَلَى مَا في قَلْمِهِ في أَلْأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا ﴾ ويعصي بالكفر المخالف لما أظهر لك والظلم المباين لما أدبر ﴿سَكَنْ في أَلْمَرْضَ ليُفْسِدَ فِيهَا ﴾ ويعصي بالكفر المخالف لما أظهر لك والظلم المباين لما أدبر وْسَكَنْ في أَلْأَرْض لِيُفْسِدَ فِيهَا ﴾ ويعصي بالكفر المخالف لما أظهر لك والظلم المباين لما أدبر والتقل في أَلْأَرْض لِيُفْسِدَ فِيهَا ﴾ ويعصي بالكفر المخالف لما أظهر لك والظلم المباين لما وعد من نفسه بحضرتك ﴿وَيُهُوالَتُ ٱلْعَرْثَ ﴾ بأن يحرقه أو يفسده ﴿وَالنَّهُ لا يُحِبُ أَلْفَسَاذَ ﴾ لا يرضى به ولا يترك أن يعاقب عليه فواذا الحيوانات فيقطع نسلها ﴿وَائَلَهُ لا يُحِبُ أَلْفَسَاذَ ﴾ ودع سوء صنيعك ﴿ أَخْذَنْهُ أَسْ وَالله مواذا إلى شرّه شرًا ويضيف إلى ظلمه ظلما فوع سوء صنيعك فَاغَذَنْهُ أَلْمَانَ أَلْهُ مُنْ وَلَنْ أَلْعَنْ وَالَهُ مَا عَن قُولُونُهُ وَاللهُ في ما أَنْتُ في قَلْهُ أَنْ عَلْ أَلْعُنَ أَلْذَى أَنْهُ مواللهُ عَلْمُ موا إلى في قُلْما ورا مؤلم فيها إلى في عامله علما فيها أَنْ في قُلْما في ما أَنْ على موء وَلْهُ ما فوالا أَلْهُ مؤلم أله فولانات فيها أُن أَلْمَ أَنَهُ مَنْ وَلْعُولُهُ أَلْهُ مُولُهُ أَلْهُ في أَنْ في قُلْلكُ في في قُلْما في في قُلْ أُلْمُ أُلْعُ مؤلما في من ما في في أَنْ أَلْمُ أَنْهُ أَلْهُ أَنْ في قُلْعُ في فولُولُ أُلْعُ في في قُلْمُ أُلْمُ أُلُو في قُلْمُ في قُل

٢١ – فس: ﴿وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسَلُ﴾ قال: الحرث في هذا الموضع الدين، والنسل الناس، ونزلت في الثاني، ويقال: في معاوية<sup>(٣)</sup>.

٢٢ - شيء عن الحسين بن بشار قال : سألت أبا الحسن ﷺ عن قول الله : ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُعْجِبُكَ قُوْلُمُ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا﴾ قال : فلان وفلان ﴿وَيُهْلِكَ ٱلْحَرْثَ وَٱلنَّسْلُ﴾ هم الذريّة، والحرث : الزرع<sup>(ع)</sup>.

٢٣ - شي: عن زرارة، عن أبي جعفر وأبي عبدالله ﷺ قال: سألتهما عن قوله: ﴿وَإِذَا تَوَلَّى سَحَىٰ فِي ٱلأَرْضِ﴾ إلى آخر الآية، فقال: النسل: الولد، والحرث: الأرض، وقال أبو عبد الله ﷺ: الحرث: الذرّية<sup>(o)</sup>.

٢٤ - شي: عن أبي إسحاق السبيعي، عن علي ﷺ في قوله: ﴿وَإِذَا تَوَلَىٰ سَتَعَىٰ فِي الْأَرْضِ

(١) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٥٨٩ ح ٣٥٣.
 (٢) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٦١٧ ح ٣٦٢.
 (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١١٩ ح ٢٨٨ من سورة البقرة.
 (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ١١٩ ح ٢٨٩ من سورة البقرة.

١١٧ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١١٧

لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسَلُّ﴾ بظلمه وسوء سيرته ﴿وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ﴾<sup>(1)</sup>. ٢٥ – شيء: عن سعد الإسكاف، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ﴾ قال: اللّد: الخصومة<sup>(٢)</sup>.

٢٦ – **شي**؛ عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى : ﴿سَلَ بَنِيَ إِسْرَادِيلَ كَمَّ مَاتَيْنَهُمُ مِنْ مَايَةٍ بَيِّنَة**ُ**﴾ فمنهم من آمن، ومنهم من جحد، ومنهم من أقرّ ومنهم من أنكر<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه في قوله تعالى: ﴿وَقَالَتَ ظَآبِغَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ الوَوُا بِالَذِي أَزِنَ عَلَى ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَجَهَ النَّهَارِ وَأَكْفَرُوا مَاخِرُمُ لَعَلَّهُم يَرْجِعُونَ ﴾ فإنَّ رسول الله عنه لما قدم المدينة وهو يصلي نحو بيت المقدس أعجب ذلك اليهود، فلمّا صرفه الله عن بيت المقدس إلى البيت الحرام وجدت اليهود من ذلك، وكان صرف القبلة في صلاة الظهر، فقالوا: صلّى محمّد الغداة واستقبل قبلتنا فآمنوا بالذي أنزل على محمّد وجه النهار واكفروا آخره، يعنون القبلة حين استقبل رسول الله تشكر المسجد الحرام، لعلّهم يرجعون إلى قبلتنا<sup>(3)</sup>.

٢٨ - فس: ﴿ذَلِكَ بِأَنَهُمْ قَالُوا لَيْسَ عَلَيْنَا فِى ٱلْأَمْنِتِينَ سَبِيلُ ﴾ فإنّ اليهود قالوا : يحلّ لنا أن ناخذ مال الأميين، والأميون : الذين ليس معهم كتاب، فرد الله عليهم فقال : ﴿ وَيَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ ٱلْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ . قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْتَرُونَ بِعَهْدِ ٱللَّهِ وَآَيْمَنِيمٌ ثَمَنًا قَلِيلًا ﴾ قال : يتقرّبون إلى الناس بأنهم مسلمون فيأخذون منهم ويخونونهم وما هم بمسلمين على الحقيقة .

قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْهُمَ لَفَرِيقًا يَلْوُنَ أَلْسِنَتَهُم بِٱلْكِنَٰبِ﴾ الآية، قال كان اليهود يقرؤون شيئاً ليس في التوراة، ويقولون: هو في التوراة، فكذَّبهم الله. قوله: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرٍ﴾ الآية، أي أنّ عيسى لم يقل للناس: إنّي خلقتكم فكونوا عباداً لي من دون الله، ولكن قال لهم: كونوا ربّانيّين أي علماء. قوله: ﴿وَلَا يَأْمُرَكُمْ﴾ الآية، قال: كان قومٌ يعبدون الملائكة، وقومٌ من النصاري زعموا أنَّ عيسى ربّ، واليهود قالوا: عزيرٌ ابن الله، فقال الله: ﴿وَلَا يَأْمُرَكُمُ أَنَ

- (١) (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٢٠ ح ٢٩١-٢٩٢ من سورة البقرة.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٢٢ ح ٣٠٥ من سورة البقرة.
    - ٤) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٣.

تَنَّخِذُوا الْمُلَتَبِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَاب**اً ﴾ (**1) .

٢٩ – فس: ﴿أَفَغَيْرَ دِينِ ٱللَّو يَبْغُونَ﴾ قال: أغير هذا الّذي قلت لكم أن تقرُّوا بمحمّد ووصيّه ﴿وَلَهُ- أَسْـلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ طَوْعُـا وَكَرْهَا﴾ أي فرقاً من السيف<sup>(٢)</sup>.

٣٠ - فس: ﴿ كُلُّ ٱلطَّحَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِي إِسْرَءِيلَ﴾ الآية، قال: إنّ يعقوب كان يصيبه عرق النساء، فحرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود: إنَّ لحم الجمل محرّم في التوراة فقال النساء، فحرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود: إنَّ لحم الجمل محرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود: إنَّ لحم الجمل محرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود: إنَّ لحم الجمل محرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود، إنَّ لحم الجمل محرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود: إنَّ لحم الجمل محرّم في التوراة فقال النساء، فحرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود: إنَّ لحم الجمل محرّم على نفسه لحم الجمل، فقالت اليهود، إنَّ لحم الجمل محرّم في التوراة فقال النساء، فحرّم على نفسه لحم الجمل محرّم في التوراة فقال المرائيل على فقال المرائيل على نفسه، ولم يحرّمه على الناس<sup>(٣)</sup>.

٣١ – شمي، ابن أبي يعفور قال: سألت أبا عبد الله للميتي عن قول الله: ﴿ كُلُّ ٱلطَّحَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِي إِسَرَهِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةِ يِلُ عَلَى نَفْسِهِ ﴾ قال: إنَّ إسرائيل كان إذا أكل لحوم الإبل هيج عليه وجع الخاصرة، فحرَّم على نفسه لحم الإبل، وذلك من قبل أن تنزل التوراة، فلمّا أنزلت التوراة لم يحرّمه ولم يأكله<sup>(٤)</sup>.

٣٢ - شمي؛ عن سماعة قال: سمعت أبا عبد الله ظَلِيَنَا يقول في قول الله : ﴿قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِن قَبْلِي بِٱلْبَيِنَنَتِ وَبِٱلَذِى قُلْتُمْ فَلِمَ قَنَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمْ مَنَدِقِينَهُ : وقد علم أنَّ هؤلاء لم يقتلوا، ولكن لقد كان هواهم مع الذين قتلوا، فسمّاهم الله قاتلين لمتابعة هواهم ورضاهم بذلك الفعل<sup>(٥)</sup>.

٣٣ - شمي: عن محمّد بن هاشم، عمّن حدّثه، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهِ قال: لمّا نزلت هذه الآية: ﴿قُلْ قَدْ جَآءَكُمْ رُسُلٌ مِن قَبِّلِي بِٱلْبَكِنَنَتِ وَبِٱلَّذِى قُلْتُمَرِ فَلِمَ قَتَلَتُمُوهُمْ إن وقد علم أن قالوا: والله ما قتلنا ولا شهدنا، قال: وإنّما قيل لهم: ابرؤوا ممّن قتلهم، فأبوا<sup>(1)</sup>.

٣٤ **- فس: ﴿**لَقَدَ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوَا إِنَّ اللَّهَ فَقِيرٌ وَغَمَّنُ أَغْنِيَآلُكُ قال: والله مارأوا الله فيعلمون أنّه فقير، ولكنّهم رأوا أولياء الله فقراء فقالوا: لو كان الله غنيّاً لأغنى أولياءه، فافتخروا على الله بالغنى.

وأما قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُواْ إِنَّ اللَّهَ عَهِـدَ إِلَيْـنَآ ٱلَّا نُؤْمِنَ لِرَسُولٍ حَقَّى يَأْتِيَنَا بِقُرْبَانِ تَأْكُلُهُ فكان عند بني إسرائيل طست كانوا يقرّبون فيه القربان فيضعونه في الطست فنجيء نار فتقع فيه فتحرقه، فقالوا لرسول الله ﷺ : لن نؤمن لك حتى تأتينا بقربان تأكله النار كما كان لبني

- (۱) (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۱۴–۱۱۰ .
- (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٠٨ ح ٢٠٨ من سورة آل عمران.
- ۵) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲۳۲ ح ۱۸۰ من سورة آل عمران.
- (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣٣ ح ١٨٢ من سورة آل عمران.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١١٩

إسرائيل، فقال الله تعالى : قل لهم يا محمّد: ﴿قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِن فَبَلِي بِٱلْبَيِّنَكَتِ وَبِٱلَذِى قُلْتُمَر فَـلِمَ فَتَلْتُمُوهُمْ إِن كُنتُمَر صَندِقِينَ﴾.

وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿فَإِن كَذَبُوكَ فَقَدْ كُذِبَ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ جَآمُو بِٱلْبَيِّنَنَتِ﴾ الآيات ﴿وَٱلزَّبُرِ﴾ هو كتب الأنبياء ﴿وَالكِتَنِ ٱلْمُنِيرِ﴾ الحلال والحرام<sup>(1)</sup>.

٣٥ - فس، في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر غليتَهُ في قوله تعالى : ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ يَسِتَنَقُ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِتَنَبَ لَنُبَيِّنُنَهُ لِلنَّاسِ وَلَا تَكْتُمُونَهُ ﴾ ذلك أنّ الله أخذ ميثاق الذين أوتوا الكتاب في محمّد ﷺ لتبيّنته للناس إذا خرج ولا تكتمونه ﴿فَنَـبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمَ ﴾ يقول : نبذوا عهد الله وراء ظهورهم ﴿وَٱشْتَرَوْا بِهِ، ثَمَنَا قَلِيلًا ۚ فِيلْسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾ (٢).

٣٦ - شي: عمرو بن شمر، عن جابر قال: قال أبو جعفر غليمًا: نزلت هذه الآية على محمد فلي هكذا: ﴿يَتَأَيَّبَا الَّذِينَ أُونُوا الْكِنَنَبَ مَامِنُوا بِمَا نَزَلَنَا مُعَمَدِقًا لِمَا مَعَكُم مِن قَبْلِ أَن نَطَمِسَ وُجُوهُمَا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَذَبَارِهَا ﴾ الآية فأمّا قوله: ﴿مُعَمَدِقًا لِمَا مَعَكُم فِي مصدقًا برسول الله يَشِي <sup>(٣)</sup>.

- (۱) (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۳٤ ۱۳۲،
- (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٢ ح ١٤٨ من سورة النساء.
  - ٤) تفسير القمي، ج ١ ص ١٤٨–١٥٠.

٣٨ - فس، ﴿ يُرِيدُونَ أَن يَتَمَاكَمُوَا إِلَى الطَّلْغُوتِ﴾ نزلت في الزبير بن العوّام فإنّه نازع رجلاً من اليهود في حديقة فقال الزبير : ترضى بابن شيبة اليهوديّ؟ وقال اليهوديُّ : نرضى بمحمّد ﷺ ، فأنزل الله تعالى : ﴿أَلَمَ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَرْعُمُونَ أَنَهُمَّ ءَامَنُوا بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ﴾ إلى قوله : ﴿رَأَيْتَ الْمُنَنَفِقِينَ يَصُدُّونَ عَنكَ صُدُودَا﴾ هم أعداء آل محمّد – صلوات الله عليهم – كلّهم جرت فيهم هذه الآية<sup>(۱)</sup>.

٣٩ **- فس: أبي،** عن ابن أبي عمير، عن منصور، عن أبي عبد الله وأبي جعفر ﷺ قالا : المصيبة هي الخسف والله بالفاسقين عند الحوض قول الله : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا أَصَنَبَتَهُم تُمُسِيبَةٌ ﴾ الآية<sup>(٢)</sup>.

٤٠ - فس: ﴿ وَلَوْلَا فَخُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ قَالَ: الفضل رسول الله ﷺ ، والرحمة أمير المؤمنين صلوات الله عليه<sup>(٣)</sup>.

٤١ - فس: ﴿ لَيْسَ بِأَمَانِيَكُمْ وَلَا أَمَانِيَ أَهْلِ ٱلْكَتَنَبِ عَنِي ليس ما تتمنّون أنتم ولا أهل المحتاب، أي أن لا تعذّبوا بأفعالكم. قوله: ﴿ وَلَا يُظْلَمُونَ نَقِيرًا هِ هِي النقطة الّتي في النواة<sup>(٤)</sup>.

٤٢ – شمي: عن الحارث بن المغيرة، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿ وَإِن مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَـٰبِ إِلَا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ. قَبْلَ مَوْتِهِمْ وَتِيْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدُا﴾ قال: هو رسول الله ﷺ <sup>(٥)</sup>.

٢٣ – شيء عن المفضّل قال: سألت أبا عبد الله على عن قول الله: ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ ٱلْحَكِتَبِ الآية، فقال: هذه فينا نزلت خاصة، إنّه ليس رجلٌ من ولد فاطمة عَلَيْتَلَا يموت ولا يخرج من الدنيا حتّى يقر للإمام بإمامته، كما أقرّ ولد يعقوب ليوسف حين قالوا: ﴿ تَـاللَّهِ لَقَدٌ مَاتَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْسَنَا﴾ <sup>(1)</sup>.

٤٤ - شيء عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليه في قول الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ اللَّهِ فَي عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ اللَّهِ فَي عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي اللَّهِ فَي عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُول الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُول الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُول الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ عَلَيْ عَلَى اللَّهِ فَي عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُول الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ اللَّهُ في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهُ لَكَكَظَنِي الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ الله في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَهُ لِ اللَّكَذَا فَي قُولُ اللَّهِ فَي عَلَي مَنْ أَنَهُ إِنَّ مَنَ أَعْلَ الْحَكَظِيمُ فَي قُولُ اللَّهُ في عيسى : ﴿ وَإِنَّ مِنَ أَعْلَ الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ اللَّاقِ عَالَهُ عَلَي إِنّا إِنّا إِنّا إِنّا إِنّا إِنّا أَعْلِ الْحَكَظِيمَ فَي قُولُ اللَّهُ فَي عيسى اللَّذَاقِ إِنّا إِنّا إِنَا إِنّا إِنّا إِنّا إِنّا إِنَا إِنّا إِنّا إِنّا إِنّا إِنَا إِنَا إِنْ مَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ أَنْ إِنَا إِنَا إِنْ إِنَا إِنَا إِنَا إِنْ إِنْ أَنَ الْحَكَنَالُ إِنَّا إِنَّا إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِن إِنَا إِنْ إِنْ إِنْ إِنْ

- (۱) (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۵۸ ۱۵۰. (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۵۳.
  - ٤) تفسير القمي، ج ١ ص ١٦٠.
  - (٥) (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٠٩ ح ٢٩٨ ٢٩٠ من سورة النساء.

١٢٩ / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٢٩ -

قال: ويحك أنّى لك هذا؟ ومن أين جنت به؟ فقلت: حدّثني به محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب ﷺ ، فقال: جنت والله بها من عين صافية<sup>(1)</sup>.

٤٦ - فس؛ قوله تعالى: ﴿ فَيَظْلَمُ مِنَ ٱلَذِبِنَ عَادُوا ﴾ الآية، فإنّه حدّثني أبي، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن أبي يعفور قال: سمعت أبا عبد الله للظِيّل يقول: من زرع حنطة في أرض فلم تزك في أرضه وزرعه وخرج زرعه كثير الشعير فبظلم عمله في ملك رقبة الأرض، أو بظلم لمزارعه وأكرته، لأنّ الله يقول: ﴿ فَيَظْلَمُ مِنَ ٱلَذِبِنَ عَادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طَيّبَتِ أُحِلَت لَمُتَ أو بظلم لمزارعه وأكرته، لأنّ الله يقول: ﴿ فَيَظْلَمُ مِنَ ٱلَذِبِنَ عَادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طَيّبَتِ أُحِلَت لَمُتَ أو بظلم لمزارعه وأكرته، لأنّ الله يقول: ﴿ فَيَظْلَمُ مِنَ ٱلَذِبِنَ عَادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طَيّبَتِ أُحِلَت لَمُتَ أو بظلم لمزارعه وأكرته، لأنّ الله يقول: ﴿ فَيَظْلَمُ مِنَ ٱلَذِبِنَ عَادُوا حَرَّمنا عَلَيْهِم طَيْبَت أُحِلَت لَمُتَ مَع وَعِمَة مِن الله الله الله الله والبقر والغنم، هكذا أنزلها الله فاقرؤوها ويعمدُوم عن سَيبِيل ألله ليحل شيئاً في كتابه ثمّ يحرّمه بعد ما أحله، ولا يحرّم شيئاً ثمّ يحله بعد ما حرم أرمه، قداء أو والغنم، عكذا أنزلها الله فاقرؤوها حرَّمه، قداء الله يحل أينا في كثيراً في كتابه ثم يحرّمه بعد ما أحله، ولا يحرّم شيئاً ثم يحله بعد ما حرَّمه، قلب أنه وعن أو وقد عنه عنه عنه قدم أحله، ولا يحرّم عليه منه فاقرؤوها عنه كذا، وما كان الله ليحل شيئاً في كتابه ثم يحرّمه بعد ما أحله، ولا يحرّم شيئاً ثم يحله بعد ما حرّمه، قلت : وكذلك أيضاً : فقوله : ﴿ إلاً مَا حَرَّمَ إسَرَة على نفسه لحم الإبل، وذلك من قبل أن تنزل التوراة، فلما يقبل: التوراة الم يحرّمه ولم يأكله<sup>(٢)</sup>.

بيان: أقول: رواه العيّاشيّ، عن ابن أبي يعفور، وساقه إلى قوله: يعني لحوم الإبل والبقر والغنم، وقال: إنّ إسرائيل كان إذا أكل من لحم البقر، إلى آخر الخبر<sup>(٣)</sup>. ولعلّه إنّما أسقط الزوائد لإعضالها وعدم استقامة معناها بلا تكلّف، والّذي سنح لي في حلّه أنّه ﷺ قرأ: «حَرَمْنا عليْهم» بالتخفيف، أي جعلناهم محرومين من تلك الطيّبات، وإنّما عدّي بعلى بتضمين معنى السخط ونحوه، والحاصل أنّهم لمّا ظلموا أنفسهم بارتكاب المحرّمات سلبنا عنهم اللّطف والتوفيق حتّى ابتدعوا وحرّموا الطيّبات على أنفسهم.

ثم استدل على نبيّنا وآله وعليه السلام، ولم ينسخ التوراة كتاب بعده سوى الإنجيل، واليهود لم موسى على نبيّنا وآله وعليه السلام، ولم ينسخ التوراة كتاب بعده سوى الإنجيل، واليهود لم يعملوا بحكم الإنجيل، فتعيّن أن يكون التحريم من قبل أنفسهم فقوله ثمَّ يحرمه بعد ما أحلّه أي في غير هذا الكتاب وبعد ذهاب النبيّ الذي نزل عليه الكتاب، فلا ينافي نسخ الكتاب بالكتاب وبالسنّة، ثمَّ سأل السائل عن قوله: ﴿حَرَّمَنَ عَلَيْهِمْ شُحُومُهُمَاً ﴾ فقال عليه أيضاً كذلك بالتخفيف بهذا المعنى، وأمّا قوله تعالى: ﴿إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَءِيلُ عَلَى نَفْسِهِ هُو بالتشديد لأنّه مصرّح بأنّه إنّما حرّم على نفسه بفعله ولم يحرمه الله عليه ؛ ويحتمل على بعد أن يكون المعنى أنّه عليه لما استشهد بالآية على أنّ الله تعالى قد يذهب ببعض النعم لمعاصي العباد عرف السائل بأنّ المراد بالتحريم همنا ما يناسب هذا المعنى وهو ابتلاؤهم ببلاء لم

- (۱) (۲) تغسير القمي، ج ۱ ص ۱٦٥.
- (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١٠ ح ٣٠٣ من سورة النساء.

يمكنهم الانتفاع بها، إمّا بآفة، أو بأن يستولي الشيطان عليهم فيحرّموها على أنفسهم، ثمَّ أكّد ذلك بقوله : هكذا أنزلها الله، أي بهذا المعنى وإن لم يختلف اللّفظ فاقرؤوها هكذا، أي قاصدين هذا المعنى لا ما فهمه الناس، والأوّل أصوب، وأمّا قوله : «ولم يأكله» فالظاهر أنّ المراد به موسى على نبيّنا وآله وعليه السلام، أي لم يحرّمه موسى على نبيّنا وآله وعليه السلام، أو الكتاب، ولم يأكله موسى تنزّها، أو لاشتراك العلّة بينه وبين إسرائيل، ويحتمل أن يكون المعنى أنّه نزّل في التوراة أنّ إسرائيل لم يحرّمه ولم يأكله.

٤٧ – شيء عن عبد الله بن سليمان قال : قلت لأبي عبد الله عليمية قوله : ﴿قَدْ جَآءَكُمْ بُرَهَنَّ مِن تَنِكُمُ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوْرًا تُمِينُـا﴾ قال : البرهان محمّد علي ، والنور عليّ غليمة ، قال : قلت : قوله : ﴿مِرَطًا مُسْتَقِيمًا﴾ قال : الصراط المستقيم عليّ غليمية (<sup>(۱)</sup>.

٤٨ - فس: ﴿وَمِنَ ٱلَّذِينَ قَالُوا إِنَّا نَمَكَرَى أَخَذْنَا مِيثَنَعَهُمْ ﴾ قال: عنى أنَّ عيسى بن مريم عبد مخلوق فجعلوه رباً ﴿وَنَسُوا حَظًا مِعَا ذَكِرُوا بِيُهِ. ﴾.

قوله: ﴿يَتَأَهْلَ ٱلْحِنَكِ قَدْ جَاءَكُمُ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمُ كَنِيرًا يِمَّا كُنتُم تُحْفُونَ مِنَ ٱلْحِنَكِ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرُ قَالَ: يبين النبي ﷺ ما أخفيتموه ممّا في التوراة من أخباره ويدع كثيراً لا يبيّنه ﴿قَدْ جَاءَكُم مِنَ ٱللَهِ نُوَرٌ وَكِنَبٌ مُبِينٌ ﴾ يعني بالنور أمير المؤمنين والأنمة ﷺ .

قوله : ﴿قَدْ جَمَّةُ صُمَّمُ رَسُولُنَمَا يُبَيِّفُ لَكُمْ ﴾ مخاطبة لأهل الكتاب ﴿ يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتَرَقِ قِنَ ٱلرُّسُلِ ﴾ قال : على انقطاع من الرسل، ثمَّ احتج عليهم فقال : ﴿أَن تَقُولُوا ﴾ أي لنلا تقولوا .

قوله : ﴿ ٱذْكُرُواْ نِعْمَةَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ جَعَلَ فِيكُمْ ٱنْبِيَآ، وَجَعَـلَكُمْ مُلُوكًا﴾ يعني في بني إسرائيل لم يجمع الله لهم النبوّة والملك في بيت واحد، ثمَّ جمع الله لنبيّه ﷺ <sup>(٢)</sup>.

عن يعقوب بن شعيب قال: سألت أبا عبد الله عَلَيْتَلَا عن قول الله: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُوُدُ يَدُ ٱللَّهِ مَغَلُولَةً ﴾ قال: فقال لي: كذا – وقال: وأوماً بيده إلى عنقه – ولكنّه قال: قد فرغ من الأشياء. وفي رواية أخرى يعني قولهم: فرغ من الأمر<sup>(٣)</sup>.

وعن حمّاد عنه ظلِيمًا في قال: يعنون أنّه قد فرغ ممّا هو كاثن ﴿وَلَفِنُواْ بِمَا قَالُواْ﴾ قال الله بَجَزَيَمَكُ ﴿بَلَ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ﴾<sup>(٤)</sup>.

• • • • شي: عن جابر، عن أبي جعفر غليت في قوله: ﴿ كُلَما أَوْقَدُوا نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَاهَا اللَهُ ﴾ كلما أراد جبّار من الجبابرة هلكة آل محمد قصمه الله<sup>(٥)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١١ ح ٣٠٧ من سورة النساء.
 (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٢.
 (٣) من سورة المائدة.

١٢٣ / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٢٣

٥١ – شيء عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عشيَّةٍ في قوله تعالى: ﴿وَلَوَ أَنَّهُمْ أَقَامُوا التَوْرَيَةَ وَالْإِخِيلُ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن رَبِّهِمْ ﴾ قال: الولاية<sup>(1)</sup>.

٥٢ - شيء عن أبي الصهباء البكري قال: سمعت عليّ بن أبي طالب عليه ودعا رأس الجالوت وأسقف النصارى فقال: إنّي سائلكما عن أمر وأنا أعلم به منكما فلا تكتماني، ثمَّ دعا أسقف النصارى فقال: أنشدك بالله الذي أنزل الإنجيل على عيسى، وجعل على رجله البركة، وكان يبرئ الأكمه والأبرص، وأبرأ أكمه العين وأحيى الميّت، وصنع لكم من الطين طيررة، وكان يبرئ الأكمه والأبرص، وأبرأ أكمه العين وأحيى الميّت، وصنع لكم من الطين البركة، وكان يبرئ الأكمه والأبرص، وأبرأ أكمه العين وأحيى الميّت، وصنع لكم من الطين البركة، وكان يبرئ الأكمه والأبرص، وأبرأ أكمه العين وأحيى الميّت، وصنع لكم من الطين البركة، وكان يبرئ الأكمه والأبرص، وأبرأ أكمه العين وأحيى الميّت، وصنع لكم من الطين البركة، وكان يبرئ ألأكمه والأبرص، وأبرأ أكمه العين وأحيى الميّت، وصنع لكم من الطين البركة، وأنبأكم بما تأكلون وما تدخرون، فقال: دون هذا صدق، فقال عليّ ينتسب النين الميّت الميّت، وصنع لكم من الطين البرقت بنو إسرائيل بعد عيسى؟ فقال: لا والله إلا فرقة واحدة، فقال عليّ: كذبت والذي لا إله إلا هو، لقد العن إلى الله يقال: ينتسب الذي لا والله إلا فرقة واحدة، فقال عليّ ذين والذي لا إله إلا هو، أمّا واحدة، فقال عليّ ذين والذي لا أله إلا هو، لقد افترقت على اثنين وسبعين فرقة كلها في النار إلا فرقة واحدة، إنّا الله يقول: في إله إلا هو، أمّة ماتذي من ماته ما يتمكونك فهذه التي تنجو<sup>(٢)</sup>.

٥٣ - شيء عن حمران بن أعين، عن أبي جعفر غَلِيَّبِلا في قول الله تعالى : ﴿قُلْ يَتَأَهَلَ ٱلْكِنَبِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَقَّى تُقِيمُوا ٱلتَّوَرَىٰةَ وَٱلْإِضِيلَ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن رَّبِكُمُ وَلَيَزِيدَتَ كَيْئِرُا مِنْهُم مَّآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ طُغْبَنْنَا وَكُفْراً ﴾ قال هو ولاية أمير المؤمنين غَلِيَّبِكُمْ .

٤٤ - فسى: ﴿ وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ يَدُ ٱللَّهِ مَعْلُولَةٌ ﴾ الآية، قال: قالوا: قد فرغ الله من الأمر لا يحدث الله غير ما قدّره في التقدير الأول، فرد الله عليهم فقال: ﴿ بَلْ يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ يُنفِقُ كَيْفَ يَشَاهُ ﴾ أي يقدّم ويؤخر ويزيد وينقص وله البداء والمشيّة. قوله: ﴿ وَلَوَ أَنَهُمُ أَقَامُوا ٱلتَّوْرَيَةَ وَٱلإَنجِيلَ وَمَا أَزِلَ يَعَدّم ويؤخر ويزيد وينقص وله البداء والمشيّة. قوله: ﴿ وَلَوَ أَنَهُمُ أَقَامُوا ٱلتَوْرَيَةَ وَٱلاَنجِيلَ وَمَا أَزِلَ يَقَدّم ويؤخر ويزيد وينقص وله البداء والمشيّة. قوله: ﴿ وَلَوَ أَنَهُمُ أَقَامُوا ٱلتَوْرَيَةَ وَآلَا بِخِيلَ وَمَا أَزِلَ يَقَدّم ويؤخر ويزيد وينقص وله البداء والمشيّة. قوله: ﴿ وَلَوَ أَنَهُمُ أَقَامُوا ٱلتَوْرَيَة وَآلَا بِخِيلَ وَمَا أَزِلَ يَقَم مِن تَرَبِّمُ مِن تَعْرَيْهُ مَن أَيَعُم ويؤنَهُ إلا يولا الله والله والله والله عليهم فقال: مواله البولا التورية وألا يغيل وما أزال من يقدّم ويؤمن أَنَهُمُ أَقَامُوا ٱلتَوْرَيَة وأَلا يغيل وَمَا أَزِلَ لَهُمُ مِن تَرَبِّمُ مِن تَرَبِيمُ مِن تَعْتِ أَرْجُلِهِدُمُ قال: من فَوقِهم من ومن تَعْتِ أَرْجَلِهمُ مَن اليهود والنصارى ﴿ لَأَكُمُ أَمَاتُهُمُ أَمَاتُوا التَوْرَيَة والا: من فوقهم المطر، ومن تحت أرجلهم النبات. قوله: ﴿ مَنْهُمُ أَمَةٌ مُنَةً مُقَاتُوا أَ مَن مُولا إلى إلى الهود دخلوا في الإسلام فسمّاهم الله مقتصدة (٤).

٥٥ - شي، عن مروان، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ قال: ذكر النصارى وعداوتهم، فقلت: قول الله تعالى: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُمٌ فِتِبِسِينَ وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمَ لَا بَسْتَحْبُونَ قال: أولنك كانوا قوماً بين عيسى ومحمد عَلَيْهِ ينتظرون مجيء محمّد عَلَيْهِ (<sup>٥)</sup>.

٥٦ - شيء عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَمِيرَةِ وَلَا سَآيِبَتُو وَلَا وَمِبِيلَةِ وَلَا حَامِرِ ﴾ قال: إنَّ أهل الجاهليَّة كانوا إذا ولدت الناقة ولدين في بطن قالوا: وصلت فلا يستحلّون ذبحها ولا أكلها، وإذا ولدت عشراً جعلوها سائبةً فلا يستحلّون ظهرها ولا أكلها، والحام: فحل الإبل لم يكونوا يستحلّون، فأنزل الله: إنّ الله لم

- (١) (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٥٨-٣٥٩ ح ١٤٩-١٥٠ من سورة المائدة. (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٦٣ ح ١٥٧ من سورة المائدة. (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٨.
  - ٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٧٥-٣٧٦ ح ٢١٤ من سورة المائدة.

يحرّم شيئاً من هذا. وعن أبي عبد الله عَكْمَ قال: البحيرة إذا ولدت وولد ولدها بحرت<sup>(1)</sup>. **v** - **فس؛** قوله: ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ مِنْ بَحِيرَةَ ﴾ الآية، فإنّ البحيرة كانت إذا وضعت الشاة خمسة أبطن ففي السادسة قالت العرب: قد بحرت، فجلوها للصنم ولا تمنع ماءً ولا مرعى، والوصيلة إذا وضعت الشاة خمسة أبطن ثمَّ وضعت في السادسة جدياً وعناقاً في بطن واحد جعلوا الأنثى للصنم وقالوا: وصلت أخاها، وحرّموا لحمها على النساء، والحام كان إذا كان الفحل من الإبل جدّ الجدّ قالوا: حمى ظهره فسمّوه حاماً، فلا يركب ولا يمنع ماءً ولا مرعى ولا يحمل عليه شيء، فردّ الله عليهم فقال: ﴿مَا جَعَلَ اللهُ مِنْ بَعِيرَةٍ إلى قوله: ﴿ وَاكَرُهُمَّ لا يَمْتِلُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup>.

٥٩ - شيء عن ثعلبة، عن بعض أصحابنا، عن أبي جعفر علي في قول الله تبارك وتعالى لعيسى في مآنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ٱتْجِنْدُونِ وَأَكِمَ إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ اللَّقِيمُ قال: لم يقله وسيقوله، إنَّ الله إذا علم أنَّ شيئاً كائن أخبر عنه خبر ما كان<sup>(٤)</sup>.

وعن سليمان بن خالد، عن أبي عبد الله ﷺ أنّه سئل عن هذه الآية فقال: إنّ الله إذا أراد أمراً أن يكون قصّه قبل أن يكون كأن قد كان<sup>(ه)</sup>.

• ٦- شعى؛ عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر عليه في قوله : ﴿ تُعَمَّمُ مَا في نَفْسِ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ إِنَّكَ أَنْتَ عَلَمُ ٱلْفُيُوبِ قال : إنّ الاسم الأكبر ثلاثة وسبعون حوفاً فاحتجب الربّ تبارك وتعالى منها بحوف، فمن ثمَّ لا يعلم أحدًما في نفسه بَرَيْنَ أَن أعمل آدم اثنين وسبعين حوفاً من وتعالى منها بحوف، فمن ثمَّ لا يعلم أحدًما في نفسه بَرَيْنَ أَن أعمل آدم اثنين وسبعين حوفاً من الاسم الأكبر ثلاثة وسبعون حوفاً فاحتجب الربّ تبارك وتعالى منها بحوف، فمن ثمَّ لا يعلم أحدًما في نفسه بَرَيْنَ أَعمل آدم اثنين وسبعين حوفاً من الاسم توارثتها الأنبياء حتى صارت إلى عيسى، فذلك قول عيسى : ﴿ تَعَمَمُ مَا في نَفْسِهُ عَلَيْنَ اللّهُ من اللّهُ مَا في نَفْسِهُ بَرَيْنَ أَن أَعلم آحدًا أو أَعْلَمُ من أَن أَن أَعْسَى في نُعْما بحوف أو أَعمل آدم أنين وسبعين حرفاً من الاسم توارثتها الأنبياء حتى صارت إلى عيسى، فذلك قول عيسى : ﴿ تَعْمَمُ مَا في نَفْسِهُ إلله النّين وسبعين حرفاً من الاسم توارثتها الأنبياء حتى صارت إلى عيسى، فذلك قول عيسى : ﴿ تَعْمَمُ ما فِي نَفْسِهُ عالي أَن أَن نُفْعِي له عالي أول عيسى أول عيسى أول أما في نُفْسِهُ في في أُن أَعْلَمُ ما في نَفْسِهُ يعني أَن أَن أَعْرَبُهُ عن الاسم الأكبر، يقول : أنت علمتنيها فأنت تعلمها ﴿ وَلَا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكُ في فَتِي أَن أَن أَن أَعْلَى أَن أَن أَعْنَ أَعْرَبُهُ أَمْ أُول أَعْنَ أَنْ أَن أَعْلَمُ أَن أَن أَعْسَ أُنْ أَن أَعْنَ تعلمها أُول أَعْمَمُ أَلْ أَعْلَمُ أَن أَعْنَ أَعْنَ أَعْ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْن أُن أَعْن أُول أُعْن أُعْن أُعْن أُن أَعْن أَعْن أَعْلُ أَعْن أُن أَعْن أُعْن أَعْن أُن أَعْن أَعْن أَعْن أَعْن أَعْن أَعْن أَعْن أَعْن أُعْن أَعْن أُعْن أَعْن أَعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُعْن أَعْن أَعْن أُعْن أُعْن أَعْن أُعْن أُعْن أُعْن أَعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُعْ أُعْن أُعْن أُعْن أُعْن أُع

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٧٥-٣٧٦ ح ٢١٦ من سورة المائدة.
 (٢) - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٩٥-١٩٧.
 (٤) - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٧٩ ح ٢٢٩-٢٢٩ من سورة المائدة.
 (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٧٩ من سورة المائدة.

١٢٥ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٢٥ - ١٢٥

٢٢ - شي: عن ابن أبي يعفور قال : قال أبو عبد الله ﷺ : لبسوا عليهم لبس الله عليهم، فإنَّ الله يقول : ﴿ وَلَلَبَسُنَا عَلَيْهِم مَمَا يَلْبِسُونَ﴾ <sup>(٢)</sup>.

٦٣ - فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليتها في قوله تعالى : ﴿ قُلْ أَنَّ ثَنَى أَكْبُرُ شَهَدُ قُلُوا : يا محمّد ما وجد الله رسولا شَهَدَةٌ قُلُ اللَّهُ شَهِدُ بَنِي وَبَيْنَكُمْ وذلك أَنَّ مشركي أهل مكمة قالوا : يا محمّد ما وجد الله رسولا يرسله غيرك؟! ما نرى أحداً يصدقك بالذي تقول، وذلك في أوّل ما دعاهم وهو يومنذ بمكة، قالوا : ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك ذكر عندهم، فأتنا بمن يشهد أنّك رسولاً ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك ذكر عندهم، فأتنا بمن يشهد أنّك أنّ أن مشركي أهل مكمة قالوا : يا محمّد ما وجد الله رسولاً ولما نوى أحداً يصدقك بالذي تقول، وذلك في أوّل ما دعاهم وهو يومنذ بمكة، قالوا : ولقد سألنا عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك ذكر عندهم، فأتنا بمن يشهد أنّك رسول الله تشهد أنّك من والله قالوا : وقد سألنا عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك ذكر عندهم، فأتنا بمن يشهد أنّك رسول الله تشهد أنّي من ويتيد كُمْ والنه الله عنك اليهود والنصارى فزعموا أنّه ليس لك ذكر عندهم، فأتنا بمن يشهد أنّك رسول الله تشهد أنه أمركاني في ويَيْنَكُمْ الآية أن ويتها أول : وأينا بمن يشهد أنّك من ويتيانكُمْ الآية أول الله : ﴿ أَنَهُ مَنْ يُنْهُ أَنَ مَنْ أَنّهُ مَالهُ والله : ﴿ أَنَهُ شَبِيدُا بَيْنَ ويَيْنَكُمْ الآية، قال : ﴿ قُلْلَكُمْ لَتَشْهَدُونَ أَنَّكُمُ أَنَّهُ مَنْ أَنْهُ أَسَع أول الله : ﴿ أَنَهُ مَنْ يُولُ أَنْ أَنْ أَنْ أَذَى أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ إذ أول أنه لمحمد تشك : ﴿ فَلَ لَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُمُ أَنْهُ أَنْكُمُ أَنَهُ أَنْهُ مَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُمُ أُنْهُ أَنْ إِنَهُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ فَلْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أُنُهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْ أُنْ أ أُنْهُ مُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنُهُ أُنْهُ أُنْهُ أُولُ أُنْهُ أُنُوبُ أُنْ أُمُ أُنْ أُ

٢٤ - شي: عن زرارة وحمران، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿ وَأُوحِيَ إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأُنذِرْكُم بِدٍ. وَمَنْ بَلَغَ﴾ يعني الأئمة من بعده وهم ينذرون به الناس<sup>(٤)</sup>.

وعن أبي خالد الكابليّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: من بلغ أن يكون إماماً من ذرّيته الأوصياء فهو ينذر بالقرآن كما أنذر به رسول الله<sup>(ه)</sup>.

٦٥ -شي: عن عمّار بن ميشم، عن أبي عبد الله عَلِيَّهِ قال: قرأ رجل عند أمير المؤمنين: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِّبُونَكَ وَلَذِكِنَّ ٱلْظَلِمِينَ بِمَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ فقال: بلى والله لقد كذّبوه أشدّ المكذّبين ولكنّها مخفّفة، لا يكذبونك: لا يأتون بباطل يكذبون به حقّك<sup>(٦)</sup>.

(١) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٢.
 (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٥ ح ١٠ من سورة الأنعام.
 (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٢.
 (٤) - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٦ ح ٢٢ من سورة الأنعام.
 (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٩ ح ٢٠ من سورة الأنعام.

وعن الحسين بن المنذر، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿إَنَّهُمْ لَا يُكَذِبُونَكَ ﴾ قال: لا يستطيعون إبطال قولك<sup>(١)</sup>.

٦٦ – فس: قوله: ﴿قَدْ نَمَّلُمُ إِنَّهُمْ لِيَحُرُنُكَ ٱلَّذِى يَتُولُونَ ﴾ الآية، فإنّها قرئت على أبي عبد الله ﷺ فقال: بلى والله لقد كذّبوه أشدّ التكذيب، وإنّما نزلت: لا يكذبونك، أي لا يأتون بحق يبطلون حقّك.

حدَّثني أبي، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود المنقريّ، عن حفص بن غيات قال: قال أبو عبد الله ﷺ: يا حفص إنَّ من صبر صبر قليلًا، وإنَّ من جزع جزع قليلًا، ثمَّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنَّ الله بعث محمّداً عنهم وأمره بالصبر والرفق فقال: ﴿وَأَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَبِلًا ﴾ وقال : ﴿وَلَا شَتَوِى ٱلْحَسَنَةُ وَلَا ٱلسَّبِتَنَةُ ٱدْفَعَ بِٱلَّنِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُمُ عَدَوَةٌ كَأَنْتُمُ وَلِئٌ حَمِيكُ ﴾ فصبر رسول الله ﷺ حتّى قابلوه بالعظام ورموه بها، فضاق صدره فأنزل الله : ﴿وَلَقَدْ نَعَلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ صَدْرُكَ بِمَا يَقُولُونَ ﴾ ثمَّ كذَّبوه ورموه فحزن لذلك فأنزل الله : ﴿قَدْ نَعْلَمُ إِنَّمُ لَيَحْرُنُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونَ ۚ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِبُونَكَ وَلَنِكِنَ ٱلظَّايِلِيِينَ بِتَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ٢٠ وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِبُوا وَأُودُوا حَتَّى آنَنْهُمْ نَصْرُنًا ﴾ فألزم نفسه الصبر فقعدوا وذكروا الله تبارك وتعالى وكذَّبوه، فقال رسول الله عظيم: لقد صبرت في نفسي وأهملي وعرضي ولا صبر لي على ذكرهم إلهي، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَفْنَكَا ٱلْسَمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَنَا مِن لَغُوبٍ ٢ فَأَسْبِر عَلَى مَا بَقُولُونَ ﴾ فصبر عَظَي في جميع أحواله، ثمَّ بشَّر في الأثمَّة من عترته ووصفوا بالصبر فقال: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَّةُ بَهَدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْسُنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَبْرُتِ وَإِنَّامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَاءَ ٱلزَّكَوْةِ وَكَانُواْ لَنَا عَـبِدِينَ ﴾ فعند ذلك قال عنه: «الصبر من الإيمان كالرأس من البدن» فشكر الله له ذلك فأنزل الله عليه : ووَتَمَتَ كَلِمَتْ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَى بَغِيَّ إِسْرَةٍ بِلَ بِمَا صَبَرُوأَ وَدَمَّ رَنَا مَا كَانَ يَعْسَنُعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُتُمُ وَمَا كَانُوا يَعْرِشُونَ ﴾ فقال: آية بشرى وانتقام، فأباح الله قتل المشركين حيث وجدوا، فقتلهم على يدي رسول الله ﷺ وأحبَّاته، وعجَّل له ثواب صبره مع ما ادْخر له في الآخرة.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عَلَيَّة في قوله: ﴿وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاصُهُمَ ﴾ قال: كان رسول الله على يحبّ إسلام الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف دعاه رسول الله عَلَيَّة وجهد به أن يسلم، فغلب عليه الشقاء فشقّ ذلك على رسول الله فأنزل الله تعالى: ﴿وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ ﴾ إلى قوله: ﴿نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ يقول: سرباً.

وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿نَفَقًا فِي ٱلأَرْضِ أَوَّ سُلَّمًا فِي ٱلسَّمَآءِ ﴾؛ قال: إن قدرت أن تحفر الأرض أو تصعد السماء، أي لا تقدر على ذلك، ثمَّ قال: ﴿وَلَوَ شَاَءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَئُ ﴾ أي جعلهم كلّهم مؤمنين.

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٩ ح ٢١ من سورة الأنعام.

وقوله : ﴿ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْجَنِهِلِينَ﴾ مخاطبة للنبيّ ﷺ والمعنى للناس، ثمَّ قال : ﴿ إِنَّمَا يَسْتَجِيبُ ٱلَذِينَ يَسَمَعُونَ﴾ يعني يعقلون ويصدقون ﴿ وَٱلْمَوْنَى يَبْعَثُهُمُ ٱللَّهُ أي يصدِّقون بأنَّ الموتى يبعثهم الله ﴿ وَقَالُوا لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ءَايَةً﴾ أي هلا نزّل عليه آية ﴿قُلْ إِنَّ ٱللَّهُ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلَ ءَايَةً وَلَنَكِنَّ أَصَخَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ قال : لا يعلمون أنَّ الآية إذا جاءت ولم يؤمنوا بها لهلكوا (يهلكوا خ ل).

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلُ ءَايَةُ﴾ وسيريكم في آخر الزمان آيات، منها : دابّة الأرض، والدّجال، ونزول عيسى بن مريم، وطلوع الشمس من مغربها<sup>(1)</sup>.

7٧ - فس: قل لهم يا محمد ﴿قُلْ أَرَمَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُ أَنَدِ أَوْ أَتَنْكُمُ ٱلسَّاعَةُ أَغَيْرُ اللَهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُد صَدِيةِينَ ثَمَّ رد عليهم فقال : ﴿ بَلْ إِيَّاءُ تَدْعُونَ فَيَكَثِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآة وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ قال : تدعون الله إذا أصابكم ضرّ، ثمَّ إذا كشف عنكم ذلك تنسون ما تشركون، أي تتركون الأصنام<sup>(٢)</sup>.

74 - فسى: قوله: ﴿قُلْ أَرَةَيْتُمْ إِنَّ أَخَذَ أَلَنَهُ سَمَّتَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَهِ يَأْتِيكُم بِهُ أَنْظُرَ حَكَيْتُ نُعْدَرُ أَلَاً عَبْرُ ٱللَهِ تَعَالَى الله تعالى : قل لقريش : ﴿ إِنَّ أَخَذَ ٱللَهُ سَمَتَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَهِ يَأْتِيكُم بِهُ أَنظر حَكَيْفَ نُعْمَرِفُ ٱلآينتِ ثُمَةَ هُمَ يَصْدِفُونَ قَال الله تعالى : قل لقريش : ﴿ إِنَّ أَخَذَ ٱللَهُ سَمَتَكُمْ بُهُ أَنظُر حَكَيْفَ نُعْمَرِف ٱلآينتِ ثُمَةَ هُمَ يَصْدِفُونَ قَال الله تعالى : قل لقريش : ﴿ إِنَّ أَخَذَ ٱللَهُ سَمَتَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَّنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَهِ لَكُمْ يَعْدَى اللهُ تعالى : قل لقريش : ﴿ إِنَّ أَخَذَ ٱللَهُ سَمَتَكُمُ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَنُونَ أَعْذَ إِنَّ أَخَذَ اللَهُ سَمَتَكُمُ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم مَنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱللَهِ لا الله تعالى : قل لقريش : ﴿ إِنَّ أَخَذَ اللَهُ سَمَتَكُمُ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَأَبْصَنَرَكُمْ وَلَهُ قُلُوبَتُهُمْ مَنَ إِلَهُ غَيْرُ ٱلللهِ مُعَمَى وَاللهُ مُسْتَكُمُ وَخُنَهُ عَلَى مَعْتَكُمُ مَنْ إِلَهُ عَيْرُ أَلَهُ مِنْ أَنَهُ عَذَهُ أَنْ أَنْ أَنْتُ لَعُنَ إِلَهُ مُعَمَى إِنّهُ مَعْتَى إِلَهُ مَا أَنْ أَعْذَى إِنَهُ عَنْ إِنَهُ عَيْرُ أَنْتُهُ مَعْتَ إِنَهُ مَعْتَى إِلَهُ مَعْتَى إِلَهُ مُ مَنْ إِنَهُ مُعْتَقُونَ إِنَهُ مَعْتَكُمُ وَلَكُمُ مُ مَنَ إِلَهُ مُنَا إِنَهُ مُعَمَ مُ لِلا اللهُ والله والله والله فَرْنَ أَنْ أَنْ أَنَهُ مَنْ إِنَهُ مَنْ إِلَهُ مُ مَنَ إِنَهُ مُ مَنْ إِنَهُ مَعْتَ أَعْمَ مُ مُ مُ أَعْ أَنْهُ مُعَالًا اللهُ واللهُ قُلُهُ عُلَهُ مَنْ أَنْ أَنَهُ مُنَ أَنَهُ مُ مُ أَنَّهُ مَنْ أَنُ أَنَهُ مَنْ أَنَهُ مُ مُ أَنَهُ مُ مَنَ إِنَهُ مُ مُ أَنَهُ مُ مَنَ إِنَعُ والللهُ أَنْ أَنْ أَنُهُ أَنُ أَنَهُ مُ أَنَهُ مُ أَنَهُ مُ أَنُهُ أَنُهُ أَنْ أَنُ أَنْ أَنْ أَنُهُ مُ مُ أَنَا أَنَهُ مُ أَنُ أَنْ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنَ أَلُهُ مَ أَنُ أَنُعُ أَنُهُ مُ مُ أَنُهُ أَعْنُ أُعْنَ أَنْ أَنُ أَنُ أَنْ أَنُ أَنَهُ مُ مُ أَنَ أَنُ أَنَا أَنَهُ أَعُنُ أَعُ أَنُهُ إِنُهُ مَعْ أَنُهُ أَنُ أَنَا أَنُهُ مُ أَنُ أَنْ

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿ أَرَمَيْتُمَرْ إِنَّ أَخَذَ اللَّهُ سَمْتَكُمْ وَأَبْصَدَرُكُمْ وَخَنَمَ عَلَى قُلُوبِكُم﴾ يقول : أخذ الله منكم الهدى ﴿ ثُمَّ هُمْ يَصّدِفُونَ﴾ يقول : يعرضون .

قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَنْنَكُمْ عَذَابُ ٱللَهِ بَغَنَةً أَوْ جَهْرَةً هَلَّ يُهْلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ﴾ فإنها نزلت لمّا هاجر رسول الله يَثْنَكُمْ عَذَابُ المدينة، وأصاب أصحابه الجهد والعلل والمرض، فشكوا ذلك إلى رسول الله يَثْنَكُ فأنزل الله: ﴿قُلْ﴾ لهم يا محمّد ﴿ أَرَءَيْتَكُمْ إِنَّ أَنَنَكُمْ عَذَابُ ٱللَهِ بَغْنَةً أَوْ جَهْرَةً هَلَ يُهَلَكُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلظَّلِمُونَ﴾ أي إذ يصحبه الجهد والضرّ في الدنيا، فأمّا العذاب الأليم الذي فيه الهلاك فلا يصيب إلا القوم الظالمين<sup>(٣)</sup>.

74 - فس، قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىٰ أَن يَبْعَنَ عَلَيْكُمْ عَذَابًا مِن فَوْقِكُمْ ٥ قال: السلطان الجائر ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ٥ قال: السلطان الجائر ﴿ أَوْ مِن تَحْتِ أَرْجُلِكُمْ ٥ قال: العصبية ﴿ وَ مُن لا خير فيه ﴿ أَوْ يَلْسِنَكُمْ شِيَعَا، قال: العصبية ﴿ وَ يُلْمِنَكُمْ مَعْتَ أَرْجُلِكُمْ ٥ قال: العصبية ﴿ وَ مُؤْمَنَ بَعْضَكُمْ مَ قَالَ: العصبية ﴿ وَ مُؤْمَنَ مَعْتَ أَوْ مَن لا خير فيه ﴿ أَوْ مَا يَعْتَ أَرْجُلِكُمْ ٥ قَال: العصبية ﴿ وَ يُلْمِ مَعْتَ أَرْجُلِكُمْ ٥ قَال: العصبية ﴿ وَقُلْ هُوَ مَا يَعْتَ أَرْجُلُونُ مَ قَالَ: العصبية ﴿ وَ مُؤْمَنَ مَ عَنَّ مَ مَ أَنَّ مَ عَنْ أَنْ مَ أَعْنَ أَنْ أَنْ أَعْدَى مُ أَوْ أَنْ قَالَ اللَّهُ أَنْ مَ أَمْ أَعْدَ أَعْذَى أَعْنَ أَقُ وَوُلُذِينَ بَعْمَكُمُ مَ أَنْ مَعْتَى أَنْ عَنْهُ قَالَ: العَمَانَ اللهُ قُولُ مَ أَنْ مَ عَنْ أَنْ عَالَ إِنْ<</p>

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظليَتَلِلا في قوله : ﴿قُلْ هُوَ ٱلْقَادِرُ عَلَىّ أَن يَبْعَنَ عَلَيَّكُمْ عَذَابًا مِن فَوَقِكُمْ﴾ قال: هو الدّجال والصيحة ﴿أَوَ مِن تَحَتِ أَرْجُلِكُمْ﴾ وهو الخسف ﴿أَوَ بَلْسِتَكُمْ شِيَّاكِ وهو اختلاف في الدين، وطعن بعضكم على بعض ﴿وَيُنِيَّ بَتَضَكُرُ بَأْسَ بَعَضْ﴾ وهو أن

تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٤.
 (٢) - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٧-٢٠٨.

يقتل بعضكم بعضاً، وكلُّ هذا في أهل القبلة يقول الله: ﴿انْظُرْ كَيْفَ نُصَرِّفُ ٱلْأَبَنَتِ لَمَلَهُمْ يَفْقَهُونَ ٢٠ ٢٠ وَلَكُبَ بِدٍ قَوْمُكَ ﴾ وهم قريش. قوله: ﴿لِكُلِّ نَبَرٍ مُسْتَغَرٌّ ﴾ يقول: لكلّ نبأ حقيقة وَسَوْفَ تَعْلَمُونَ \$.

وقوله: ﴿لَعَلَّهُمْ بَغْقَهُونَ﴾ أي كي يفقهون. قوله: ﴿وَكَذَّبَ بِدِ قَوْمُكَ وَهُوَ ٱلْحَقُّ ﴾ يعني القرآن كذَّبت به قريش. قوله: ﴿لِكُلِّ نَبَرُ تُسْتَغَرُّ ﴾ أي لكلّ خبر وقتْ. قوله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَفُوضُونَ في مَايَنِنَا ﴾ يعني الّذين يكذّبون بالقرآن ويستهزؤون به . قوله : ﴿ كَالَّذِي ٱسْتَهَوَتَهُ ٱلشَّيَطِينُ ﴾ أي خدعته. قولهُ: ﴿لَهُ أَمْحَنُّ يَدْعُونَهُ إِلَى ٱلْهُدَى ٱنْتِنَاً ﴾ يعني ارجع إلينا، وهو كناية عن إبليس (۱).

 ٧ - شي: عن ربعي بن عبد الله، عمّن ذكره، عن أبي جعفر عليظ في قول الله: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُومُنُونَ فِي مَايَنِينًا﴾ قال: الكلام في الله والجدال في القرآن ﴿فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ حَقَّ بَخُومُنُوا فِي حَدِبِثٍ غَيْرِهِ ﴾ قال: منه القصّاص(٢).

**بيان:** قوله: منه القصّاص أي ناقلو القصص والأكاذيب، والمراد علماء المخالفين ورواتهم.

٧١ - فص: قوله سبحانه: ﴿وَمَا قَدَرُوا أَقَة حَتَّى قَدَرِيه ﴾ قال: لم يبلغوا من عظمة الله أن يصفوه بصفته ﴿إِذْ قَالُواْ مَا آنَزَلَ ٱنَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّن شَحَةٍ ﴾ وهم قريش واليهود، فردَّ الله عليهم واحتج وقال: ﴿قُلْ﴾ لهم يا محمّد ﴿مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتَنِبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ. مُوسَىٰ نُوَرًا وَهُدُى لِلنَّاسِ تَجَعَلُونَهُ فَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا﴾ يعني تقرّون ببعضها ﴿وَتُخْفُونَ كَنِيراً﴾ يعني من أخبار رسول الله ﷺ ﴿وَعَلِّمَتُم مَّا لَز تَعَلَّنُوا أَنتُدْ وَلَا ءَابَآؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ نُمَّ ذَرْهُمْ فِي خَوْضِهِمْ يَلْعَبُونَ﴾ يعني فيما خاضوا فيه من التكذيب، ثمَّ قال: ﴿وَهَٰذَا كِتَنَبُّ﴾ يعني القرآن ﴿أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَبِّهِ﴾ يعني التوراة والإنجيل والزبور ﴿ وَلِشُنذِدَ أَمَّ ٱلْقُرَىٰ وَمَنْ حَوْلُمَا ﴾ يعني مكّة، وإنّما سمّيت أمَّ القرى لأنَّها خلقت أوَّل بقعة < وَٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ يُؤْمِنُونَ بِجْـ ﴾ أي بالنبيّ والقرآن<sup>(٣)</sup>.

٧٢ - شي: عن عبد الله بن سنان قال : سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله تعالى : ﴿قُلْ مَنْ أَنْزَلَ ٱلْكِتَبَ ٱلَّذِي جَآءَ بِهِ. مُوسَىٰ نُوْرًا وَهُدَى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُمْ فَرَاطِيسَ تُبَدُونَهَا، قال: كانوا يكتمون ما شاؤوا ويبدون ما شاؤوا.

وفي رواية أخرى عنه عَلِيَهُمْ قال: كانوا يكتبونه في القراطيس ثمَّ يبدون ما شاؤوا ويخفون ما شاؤوا، وقال: كلّ كتاب أُنزل فهو عند أهل العلُّم<sup>(٤)</sup>.

- (۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۱۱. (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٢ ح ٣١ من سورة الأنعام.
  - - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٦.
- ٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٩٩ ح ٥٨ من سورة الأنعام.

وفي رواية أبي المجارود، عن أبي جعفر عليم في قوله: ﴿ وَنُقَلِّبُ أَفِئدَتَهُمْ وَأَبْعَكَرَهُمْ﴾ يقول: وننكس قلوبهم فيكون أسفل قلوبهم أعلاها، ونعمي أبصارهم فلا يبصرون الهدى ﴿ كَمَا لَرَ يُؤْمِنُواْ بِهِ أَوَّلَ مَرَّرٍ في يعني في الذرّ والميثاق ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُفْيَكِنِهِمْ يَسْمَهُونَ﴾ أي يضلّون، ثمَّ عرَّف الله نبيّه ﷺ ما في ضمائرهم وأنّهم منافقون فقال: ﴿ وَلَوَ أَنَّنَا زَزَّلْنَا إِلَيْهُمُ الْمَلَيُهِكَةَ إلى قوله: ﴿قُبُلَاكُ أي عياناً، الآية. قوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَذِي أَنَوَلَ إِلَيْكُمُ أَلَكَنَبَ مُنَصَّلًا في يفصل بين الحق والباطل. قوله: ﴿ وَقُلُوا لَنَ نُؤْتِنَ مِنَى أُنُولَ إِلَيْكُمُ أَلَكُنَبَ قال: قال الأكابر: لن نؤمن حتى نؤتى مثل ما أوتي الرسل من الوحي والتنزيل. قوله : ﴿ يُمُولُ اللهُ يَتَكُرُونُهُ أي كَانُوا يَسْكَرُونُهُ أي يعني يفصل بين الحق والباطل. قوله : ﴿ وَقُلُوا لَنَ نُؤْتِينَ مَتَى نُولَهُ مَنَ أُلْكَ

٧٤ - فس، قوله: ﴿وَجَعَلُوا بِنَهِ مِمَّا ذَرَآ مِنَ ٱلْحَرْبُ وَٱلْأَنْعَكِرِ نَوَالأَنْعَكِرِ نَواله إلى قوله تعالى: ﴿سَنَاءَ مَا بَحْكُبُونَ فَإِنَّ العرب كانت إذا زرعوا زرعاً قالوا: هذا لله وهذا لآلهتنا، وكانوا إذا سقوها فخرق الماء من الذي لله في الذي للأصنام لم يسدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي للأصنام لم يسدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله منام لم يسدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام لم يسدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي لله صنام في الذي لله في الذي للأصنام لم يسدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله سدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا وقع شيءٌ من الذي لله في الذي لله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله سدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله مدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله سدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله سدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله سدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا خرق من الذي للأصنام في الذي لله سدّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا وقع شيءٌ من الذي لله في الذي لله في الذي لله أغنى، وإذا وقع شيءٌ من الذي للأصنام في الذي لله أغنى، وإذا وقع شيءٌ من الذي للأصنام له يردّوه وقالوا: الله أغنى، وإذا وقع شيءٌ من الذي لله في الذي لله في ألذي لله في ألذي لله في ألذي الله في ذلك على نبيّه تشيءٌ من الذي لهم وقولهم فقال:

قوله: ﴿وَكَذَلِكَ زَنَّنَ لِكَثِيرِ مِنَ ٱلْمُنْكِينَ قَتْلَ أَوْلَـدِهِمْ شُرَكَآؤُهُمْ﴾ قال: يعني أسلافهم زيّنوا لهم قتل أولادهم ﴿ لِيُرَدُوهُمْ وَلِيَكَلِسُوا عَلَيَهِمْ دِينَهُمْ ﴾ يعني يغرّوهم ويلبسوا عليهم دينهم. قوله: ﴿وَقَالُوا هَـٰذِيءَ أَنْهَـُدُ وَحَرْثُ حِجْرٌ﴾ قال: الحجر: المحوَّم ﴿ لَا يَطْعَمُهُمَاً إِلَّا مَن نَشَآهُ بِرَعْمِيهِمْ﴾ قال: كانوا يحرَّمونها على قوم ﴿وَأَنْهَـُمُ حُرِّمَتْ طُهُورُهَا﴾ يعني الجيرة والسائبة والوصيلة والحام.

﴿وَقَـالُواْ مَا فِـ بُعَلُونِ هَـَذِهِ ٱلْأَنْمَنَمِ﴾ قال: كانوا يحرّمون الجنين الّذي يخرجونه من بطون الأنعام على النساء، فإذا كان ميتاً تأكله الرجال والنساء، ثمَّ قال: ﴿قَدَّ خَسِرَ ٱلَّذِينَ قَـتَلُوَّا أَوْلَنَدُهُمْ سَغَهَا بِغَيْرِ عِلْمِرِ﴾ أي بغير فهم ﴿وَحَرَّمُواْ مَا رَذَقَهُمُ ٱللَّهُ﴾ وهم قومٌ يقتلون أولادهم من

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۱۹.

البنات للغيرة، وقومٌ كانوا يقتلون أولادهم من الجوع<sup>(١)</sup>.

٧٥ - فس، ﴿وَعَلَ ٱلَذِبِنَ هَادُوا حَرَّمْنَا كُلَّ ذِى ظُفُرٍ بِعني اليهود حرَّم الله عليهم لحوم الطير وحرَّم عليهم الشحوم - وكانوا يحبونها - إلاّ ما كان على ظهور الغنم أو في جانبه خارجاً من البطن، وهو قوله: ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِم شُعُومَهُمَا إِلاّ ما كان على ظهور الغنم أو في جانبه خارجاً من البطن، وهو قوله: ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِم شُعُومَهُمَا إِلاّ ما كان على ظهور الغنم أو في جانبه خارجاً من البطن، وهو قوله: ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِم شُعُومَهُمَا إِلاّ ما كان على ظهور الغنم أو في جانبه خارجاً من البطن، وهو قوله: ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِم شُعُومَهُمَا إِلاّ ما كان على ظهور الغنم أو في جانبه خارجاً من البطن، وهو قوله: ﴿ حَرَّمْنَا عَلَيْهِم شُعُومَهُمَا إِلاّ ما حَمَلَتَ ظُلُهُورُهُمَا أَو الْحَوَابَ؟ في غارجاني في الجنين ﴿أَوْ مَا أَحْتَلَظَ بِعَظْمُ ذَلِكَ جَرَيْنَهُم مِنْعَبِهِم أَي كان ملوك بني إسرائيل يمنعون يعني في الجنين ﴿أَوْ مَا أَخْتَلَظَ مَعْظُمُ ذَلِكَ جَرَيْنَهُم مِنْعَبِهُمُ أَي كان ملوك بني إسرائيل يمنعون فقراءهم من أكل لحوم الطير والشحوم فحرَّم الله ذلك عليهم ببغيهم على فقرائهم <sup>(٢)</sup>.

٧٦ - فس، قوله: ﴿أَن تَقُولُوا إِنَّمَا أُنزِلَ ٱلْكِنَبُ عَلَى طَآبِفَتَيْنِ مِن قَبْلِنَا﴾ يعني اليهود والنصارى، وإن كنا لم ندرس كتبهم ﴿أَوْ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمُ يعني والنصارى، وإن كنا لم ندرس كتبهم ﴿أَوْ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمُ يعني والنصارى، وإن كنا لم ندرس كتبهم ﴿أَوْ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمُ يعني والنصارى، وإن كنا لم ندرس كتبهم ﴿أَوْ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمُ يعني وراسارى، وإن كنا لم ندرس كتبهم ﴿أَوْ تَقُولُوا لَوَ أَنَا أُنزِلَ عَلَيْنَا ٱلْكِنَبُ لَكُنَا أَهْدَى مِنْهُمُ وَعَنِي وَرَيْضَتُمُ وَالن قريشاً، قالوا : لو أُنزل علينا الكتاب لكنا أهدى وأطوع منهم ﴿فَقَدَ جَآءَ صَحْمٍ بَيْنَةٌ مِن رَبِعَتْمَةُ وَمَن وَهُدَى وَرَحْمَةٌ ﴾ يعني القرآن ﴿سَنَجْزِى ٱلَذِينَ يَصْدِقُونَ عَنَ مَايَئِنَا﴾ أي يدفعون ويمنعون عنها (<sup>(٢)</sup>.

٧٧ - فس، قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَرَقُوْا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعَا﴾ قال: فارقوا أمير المؤمنين للَّيَلَا وصاروا أحزاباً، حدَّثني أبي، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن المعلى بن خنيس، عن أبي عبد الله غليَـنَالا في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ فَرَقُوا دِينَهُمْ وَكَانُوا شِيَعَا﴾ قال: فارق القوم والله دينهم<sup>(٤)</sup>.

٧٨ - شيء عن كليب الصيداوي قال: سألت أبا عبد الله تشيئين عن قول الله: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ فَرُقُوا دِينَهُمَ وَكَانُوا شِيمَا هُ قَال: كَان علي تشيئين فارقوا دينهم، قال: فارق والله القوم دينهم.

٧٩ - فس، ﴿ الْمَتَسَ ﴾ كِنَبُ أُنزِلَ إِلَيْكَ مخاطبة لرسول الله ﷺ : ﴿ فَلَا يَكُن فِي مَتَدَرِكَ حَمَيَّةً مِنْهُ أِي ضيق ﴿ لِلْمَنذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ حدَّثني أبي، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر صلوات الله عليه قال: إنّ حييَّ بن أخطب وأبا ياسر بن أخطب ونفراً من اليهود من أهل نجران أتوا رسول الله ﷺ فقالوا له: أليس فيما تذكر فيما أنزل إليك ﴿ المَدَ ؟ قال: إلى معار من أهل نجران أتوا رسول الله تشكر فقالوا له: أليس فيما ياسر بن أخطب وأبا عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر صلوات الله عليه قال: إنّ حييَّ بن أخطب وأبا ياسر بن أخطب ونفراً من اليهود من أهل نجران أتوا رسول الله تشكر فقالوا له: أليس فيما تذكر فيما أنزل إليك ﴿ المَدَ ؟ قال: بلى، قالوا: أتاك بها جبرئيل عليه من عند الله؟ قال: علم، قالوا: فيما أنزل إليك ﴿ المَدَ ؟ قال: بلى، قالوا: أتاك بها جبرئيل عليه من عند الله؟ قال: منم، قالوا: لقد بعث أنياء قبلك ما نعلم نبياً منهم أخبرنا مدة ملكه وما أكل أمّته غيرك! قال: فعم، قالوا: منها منهم أخبرنا مدة ملكه وما أكل أمّته غيرك! قال: أمم، قاقبل حيي بن أخطب على أصحابه فقال لهم: الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم فأقبل حيي بن أخطب على أصحابه فقال لهم: الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون، فهذه إحدى وسبعون منة، فعجبٌ ممّن يدخل في دين مدة ملكه وأكل أمّته إحدى وسبعون منة، فعجبٌ ممّن يدخل في دين مدة ملكه وأكل أمّته إحدى وسبعون منة، فعجبٌ ممّن يدخل في دين مدة ملكه وأكل أمّته إحدى وسبعون منة، فعجبٌ ممّن يدخل في دين مدة ملكه وأكل أمّته إحدى وسبعون منة، فعجبٌ ممن يدخل في دين مدة ملكه وأكل أمنه إحدى وسبعون منة، فعال له ينه فقال له: يا محمد هل مع هذا غيره! قال: أم أقبل على رسول الله إلى فقال له: يا محمد هل مع هذا غيره! قال: أم أقبل على رسول الله إلى فقال له: يا محمد هل مع هذا غيره! إلى أولى أولى أول إله أله قلم فقال له: يا محمد هل مع هذا غيره! قال: أم أول إلى ألم أول إلى فقال له: يا محمد هل مع هذا غيره! قال: أمر واله أول إلى أول إله أول إلى أول إلى أول إله قلم أول إله أول إلهه أو

- تفسير القمي، ج ١ ص ٢٢٣.
   (٢) تفسير الفمي، ج ١ ص ٢٢٦.
  - (٣) (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٢٧-٢٢٨.
  - هسير العياشي، ج ١ ص ٤١٤ ح ١٣٠ من سورة الأنعام.

١ – باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم - ١٣١

نعم، قال: هاته، قال: ﴿الَمَسَى قال: هذا أنقل وأطول، الألف واحد، واللّام ثلاثون، والميم أربعون، والصاد تسعون، فهذه مائة وإحدى وستون سنة، ثمَّ قال لرسول الله هل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قال: هات، قال: ﴿الَّرَ ﴾ قال: هذا أثقل وأطول، الألف واحد، واللّام ثلاثون، والراء مائتان، ثمَّ قال: فهل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قال: هات، قال: ﴿المَتَرَ ﴾ قال: هذا أثقل وأطول، الألف واحد، واللّام ثلاثون، والميم أربعون، والراء مائتان، ثمّ قال: هل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قالوا: لقد التبس علينا أمرك فما ندري ما مائتان، ثمّ قال: هل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قالوا: لقد التبس علينا أمرك فما ندري ما أعطيت، ثمَّ قاموا عنه، ثمَّ قال أبو ياسر لحييّ أخيه وما يدريك لعلّ محمّداً قد جمع له فيهم هذا كلّه وأكثر منه، فقال أبو جعفر عليّه: : إنّ هذه الآيات أنزلت فيهم : ﴿ يَنْهُ مَائِنَ تُعْكَمَتُ هُنً أُمُ ٱلْكِنَبِ وَأَنُمُ مُتَمَنِهِمَنَّ ﴾ وهي تجري في وجوه أخر على غير ما تأول حيّ بن أخطب وأخوه وأصحابه، ثمَّ خاطب الله الخلق فقال: ﴿ آنَيْمُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمُ مِن زَيْكُو وَلَا تَنْبُوا مِن أُخلو

• ٨ - فس: ﴿وَإِذَا فَمَلُوا فَلْحِثَةُ فَالُوا﴾ أي عبدة الأصنام. وفي رواية أبي الجارود: قوله: ﴿كَمَا بَدَأَكُمْ تَقُودُونَ﴾ قال: خلقهم حين خلقهم مؤمناً وكافراً وشقياً وسعيداً، وكذلك يعودون يوم القيامة مهتد وضال<sup>(٢)</sup>.

٨١ – فس، قوله تعالى: ﴿لِمَا يُحَيِّبِكُمْ ﴾ قال: الحياة: الجنّة ﴿وَأَعْـلَمُوَا أَنَ ٱللَّهَ يَعُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْهِ وَقَلْبِهِ.﴾ أي يحول بين ما يريد الله وبين ما يريده.

حدَّثنا أحمد بن محمَّد، عن جعفر بن عبد الله، عن كثير بن عيّاش، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱسْتَجِيبُوا لِلَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُم لِمَا يُحَيِّيكُمٌ ﴾ يقول: ولاية عليّ بن أبي طالب ﷺ، فإنَّ اتّباعكم إيّاه وولايته أجمع لأمركم وأبقى للعدل فيكم.

وأمّا قوله: ﴿وَأَعْـلَمُوَا أَنَ ٱللَّهَ يَخُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَقَلْبِهِ.﴾ يقول: يحول بين المرء المؤمن ومعصيته أن تقوده إلى النار، ويحول بين الكافر وبين طاعته أن يستكمل بها الإيمان<sup>(٣)</sup>.

- تفسير القمي، ج ١ ص ٢٢٩.
   تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣٢.
  - (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۷۰.

كفرسي رهان، نحمل إذا حملوا، ونظعن إذا ظعنوا، ونوقد إذا أوقدوا، فلمّا استوى بنا وبهم الركب قال قائل منهم: منّا نبيّ، لا نرضى بذلك أن يكون في (من خ ل) بني هاشم، ولا يكون في (من خ ل) بني مخزوم، ثمَّ قال: غفرانك اللّهمّ، فأنزل الله في ذلك: ﴿وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ اللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ حين قال: غفرانك اللّهم، فلمّا هموا بقتل رسول الله يُحَدَّ وأخرجوه من مكة قال الله: ﴿وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبَهُمُ آللَهُ وَهُمْ يَصُدُونَ عَنِ ألمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَمَا كَانَ اللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ حين قال: غفرانك اللّهم، فلمّا هموا ألمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَمَا حَانُوا أَوْلِيَاَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَلُمْ يَعْنِ وَرَيا مَعْذَانَ اللهُ عَالَ الله أ

٨٣ **- فس،** لمّا اجتمعت قريش أن يدخلوا على النبيّ ليلاً فيقتلوه، وخرجوا إلى المسجد يصفرون ويصفقون ويطوفون بالبيت فأنزل الله : ﴿وَمَا كَانَ صَكَلَانُهُمْ عِندَ ٱلْبَيْتِ إِلَّا مُ<del>سَكَ</del>اًهُ وَتَصَدِيَهُ فالمكاء : التصفير، والتصدية : صفق اليدين<sup>(٢)</sup>.

٨٤ - فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفو عليته في قوله : ﴿ أَغْنَكُوْ أَحْبَكَارُهُمْ وَرُقْبَكُنَهُمُ أَرْبَكَابًا بِنَ دُوبِ اللَّهِ وَالْمَسِبَحُ أَبْنَ مَرْبَبَمَ ﴾ أمّا المسيح فعصوه وعظّموه في أنفسهم حين زعموا أنّه إله وأنّه ابن الله، وطائفة منهم قالوا : ثالث ثلاثة، وطائفة منهم قالوا : أنفسهم حين زعموا أنّه إله وأنّه ابن الله، وطائفة منهم قالوا : ثالث ثلاثة، وطائفة منهم قالوا : هو الله، وأمّا أحبارهم ورهبانهم فإنّهم أطاعوا وأخذوا بقولهم واتّبعوا ما أمروهم به ودانوا هو الله، وأمّا أحبارهم ورهبانهم فإنّهم أطاعوا وأخذوا بقولهم واتّبعوا ما أمروهم به ودانوا بما دعوهم إليه، فاتخذوهم أرباباً بطاعتهم لهم وتركهم أمر الله وكتبه ورسله فنبذوه وراء ظهورهم، وما أمرهم به الأحبار والرهبان اتبعوهم وأطاعوهم وأطاعوهم واعتبعوا ما أمروهم به ودانوا بما دعوهم إليه، فاتخذوهم أرباباً بطاعتهم لهم وتركهم أمر الله وكتبه ورسله فنبذوه وراء ظهورهم، وما أمرهم به الأحبار والرهبان اتبعوهم وأطاعوهم وأطاعوهم وعصوا الله، وإنّما ذكر هذا في كتابنا لكي نتعظ بهم، فعيّر الله بني إسرائيل بما صنعوا يقول الله : ﴿ وَمَا أَسُرُوا إلَّه بني إسرائيل بما صنعوا يقول الله : ﴿ وَمَا أَسُرُوا إلَّه لَكُوا لَعَ أَلُهُ مُنْهُمُ أَلُبُهُمُ أَسَرَكُونَ ﴾ (٣).

(۱) - (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۷٤-۲۷۵.
 (۳) - (٤) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۸۸.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم - ١٣٣

فكأنّما سقى مؤمناً من ظمأ<sup>(١)</sup>.

**بيان: ق**يل: الطلح: شجر الموز؛ وقيل: أُمّ غيلان؛ وقيل: كلّ شجر عظيم كثير الشوك، والخبر ينفي الأوّل، ويمكن أن يكون غضبهما مجازاً عن ظهور الغضب فيهما وكفى ذلك في شرفهما .

٨٧ - شي: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظليم في قوله تعالى : ﴿ أَنَّحْكَذُوَا أَحْبَكَارَهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمْ أَرْبَكَابًا مِن دُوبِ ٱللَّهِ ﴾ قال : ما دعوهم إلى عبادة أنفسهم ولو دعوهم ما أجابوهم، ولكنّهم أحلوا لهم حلالاً وحرّموا عليهم حراماً فأخذوا به فكانوا أربابهم من دون الله<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية أخرى: فكانوا يعبدونهم من حيث لا يشعرون.

٨٨ - فس: ﴿أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُغْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامِ ﴾ أي يمرضون. قوله: ﴿نَظَرَ بَسْهُمْرِ إِنَى بَعْضٍ ﴾ يعني المنافقين ﴿ثُمَّ انصَبَرَفُواً ﴾ أي تفرقوا ﴿مَرَفَتَ اللهُ قُلُوبَهُم ﴾ عن الحقّ إلى الباطل باختيارهم الباطل على الحقّ<sup>(٣)</sup>.

٨٩ – **فس:** أبي، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ، عن أبي عبد الله غل*يظلا في قوله*: ﴿قَدَمَ صِدْتِ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ قال: هو رسول الله ﷺ <sup>(٤)</sup>.

٩٠ - فس: ﴿ قَالَ الَذِيكَ لَا يَرْجُونَ لِقَمَاءَنَا أَنْتِ بِعُمْرَءَانٍ غَيْرِ هَذَا ﴾ فإنَّ قريشاً قالت لرسول الله ﷺ: اثتنا بقرآن غير هذا فإنَّ هذا شيء تعلّمته من اليهود والنصارى. قوله: ﴿ فَقَكَ لَمِنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهُ عَلَيْ هذا شيء تعلّمته من اليهود والنصارى. قوله: ﴿ فَقَكَ لَمِنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهُ عَلَيْهُ فَإِنَّ هذا شيء تعلّمته من اليهود والنصارى. قوله: ﴿ فَقَدَ لَمِنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ فَإِنّهُ المِعين سنة قبل أن يوحى إليَّ لم آتكم بشيء منه منه اليهود والنصارى. قوله: ﴿ فَقَدَ لَمِنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِن قَبْلِهُ عَالَهُ عَلَيْهُ فَعَنّ مَعْمًا عَنْ قَبْلَهُ عَلَيْهُ مَا تَعْم بندي منه منه قبل أن يوحى إليَّ لم آتكم بشيء منه حتّى أوحي إليّ، وأمّا قوله: ﴿ قَوْ بَدَلَهُ فَإِنّهُ أخبرني الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن حمّاد ابن عسى، عن أبي السفاتج، عن أبي عبد الله عَلَيْنَا في قوله تعالى: ﴿ أَنْتُ بِعُرْمَانٍ غَيْرِ هُذَا إِن عَسى، عن أبي السفاتج، عن أبي عبد الله عَلَيْنَا في قوله تعالى: ﴿ أَنْتُ بَعْتُرَوانِ غَيْرٍ هَذَا أَن عَسى، عن أبي السفاتج، عن أبي عبد الله عَلَيْنَا في قوله تعالى: ﴿ أَنْتُ بِقُدْرَانٍ غَيْرٍ هَا أَن السول اللهُ عَلَيْنَا في قوله تعالى: ﴿ أَنْ أَبَي بَلْمَ مَن اللهُ عَلَيْنَ فَولهُ فَقُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ عُمْرَانٍ غَيْرٍ هَاللهُ عَلَيْنَا في قوله تعالى: ﴿ أَنْ أَبْدَيلَهُ مِن عَلَيْ مَنْ أَسْ عَلَيْ عُلَى أَنْ أَبَي عَلَى أَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَلَيْ أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ فَي قوله تعالى اللهُ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى في قوله تعالى المؤمنين على ما على عالى أَنْ فَتْ عَي عَلَيْ أَنْ أَنْ عَلَيْ عُلَى أَنْ أَنْ عَلَى عَلَى عَنْ أَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَى أَنْ عَلَيْ عَلَى مَنْ أَنْ فَنْ عَلَى عَلَى أَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى في عَلَى في عَلَيْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى في قُلْهُ أَنْ أَنْ عَلَى عَلَى أَنْ أَنْ عَنْ عَالَ عَلَى عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى عَلَى عَلَى أَنْ فَوْلَهُ أَنْ أَنْ عَلَى مَنْ عَلَى في قُولُهُ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى عَلَى أَنْ عَلَى عَلَى في قُلْ في قُولُهُ أَنْ أَنْ أَنْ عَلَى في قُلْنُ عَلَى في قُلْنَا عَا عَا عَا عَا عَانَا عَا عَا عَا عَا عَاعَا ع

قوله: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضْرُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتَؤُلَاً. شُفَعَتَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ قال: كانت قريش يعبدون الأصنام ويقولون: إنّما نعبدهم ليقرّبونا إلى الله زلفى، فإنّا لا نقدر على عبادة الله، فردّ الله عليهم وقال: ﴿قُلْ ﴾لهم يا محمّد ﴿أَتُنَبِّثُونَ ٱللَّهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ ﴾أي ليس له شريك يعبد<sup>(٥)</sup>.

٩١ - فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظَلِيَّا في قوله: ﴿أَفَنَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقِّ أَحَقُّ أَن يُنَبَعَ ﴾ الآية، فأمّا من يهدي إلى الحقّ فهو محمّد وآل محمّد من بعده، وأمّا من لا

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٩٢ ح ٤٤ من سورة التوبة.
  - (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٩٢ ح ٤٧ من سورة التوبة.
- (۳) (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٨-٣٠٩.

يهدّي إلاّ أنّ يهدى فهو من خالف من قريش وغيرهم أهل بيته من بعده.

وفي رواية أبي الجارود عنه عليمين قوله : ﴿قُلْ أَرَمَيْتُمُ إِنَّ أَتَنَكُمُ عَذَابُهُم بَيَنَتَا» يعني ليلاً أو نهاراً ﴿مَاذَا يَسْتَعْجِلُ مِنْهُ ٱلْمُجْرِمُونَ» فهذا عذاب ينزل في آخر الزمان على فسقة أهل القبلة وهم يجحدون نزول العذاب عليهم<sup>(۱)</sup> . قوله : ﴿وَمَا أَنَا عَلَيْكُمُ بِوَكِيلِ» أي لست بوكيل عليكم أحفظ أعمالكم، إنّما عليّ أن أدعوكم<sup>(۲)</sup> .

٩٢ - فس: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر على (آر كِنَبُ أُخْرَمَتْ مَايَنْتُهُ) قال: هو القرآن فرين نَدُنْ حَكِيرٍ خَبِيرٍ قال: من عند حكيم خبير فوأن استَغْفِرُوا رَبَّكُو يعني المؤمنين، قوله: فوَيُوْتِ كُلْ ذِى فَضْلُو فَضْلَمُ فَهو عليّ بن أبي طالب على . قوله: فوإن تَوَلَوْ فَإِنَّ أَخَافُ عَلَيْكُو عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ يعني الدخان والصيحة، قوله: فألا إنتهم يَنْنُون صُدُورَهُ إِسَتَخْفُوا مِنَهُ يقول: يَوْمٍ كَبِيرٍ يعني الدخان والصيحة، قوله: فألا إنتهم يَنْنُون صُدُورَهُ لِيَسْتَخْفُوا مِنَهُ يقول: يكتمون ما في صدورهم من بغض عليّ على ، وقال رسول الله عنه : إنّ آية المنافق بغض عليّ عليه ، فكان قوم يظهرون المودة لعليّ عند عند النبيّ عنه ويسرّون بغضه، فقال: فألا حِبَن يَسْتَغْشُونَ بِبَابَهُمْ فَاذَهُ عَان إذا حدًّ بشيء من فضل عليّ أو تلا عليهم ما أنزل الله فيه نفضوا ثيابهم ثمّ قاموا، يقول الله : في مَنْ يُعْرُونَ . ويَعْذَبُون ما يُورُون .

قوله: ﴿وَلَهِنَ أَخَرُنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّتَرَ مَعَدُودَةٍ قَالَ : إِن مَتَّعَناهُم في هذه الدنيا إلى خروج القائم – عجل الله فرجه – فنردهم ونعذبهم ﴿لَيَتُولُنَ مَا يَحَسِّمُتُهُ أَي يقولون : أما لا يقوم القائم ولا يخرج؟ على حدّ الاستهزاء، فقال الله : ﴿أَلَا يَوْمَ يَآلِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ بِهِم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ . قوله : ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَىٰ بَيَنَةِ مِن رَبِهِمْ لَيَتُولُ عَانَى مَ بَيْم مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِءُونَ . قوله : ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةِ مِن رَبِهِمْ لَيَسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ وَحَاقَ أَبِي عمران، عن يونس، عن أبي بصير والفضيل، عن أبي جعفر ظَيَرٌ قال : إِنّه المُؤلمَّ اللهُ يَوْم أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَبِهِ عَنْ أَبِي بصير والفضيل، عن أبي جعفر ظَيرَ قال : إنّها أنزلت : ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيْنَةٍ مِن رَبِهِ عَنْ إِنّهُ عَانَهُ اللهُ عَنْ أَبِي فَعَنْ مَنْ مَنْ عَانَهُ وَمَاقًا

**بيان:** تفسير الاستغشاء بالنفض غريب لم أظفر به في اللّغة.

٩٣ - فس؛ قوله: ﴿وَكَأَيْن مِنْ ءَايَةٍ فِ ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلأَرْضِ﴾ قال: الكسوف والزلزلة والصواعق. قوله: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُوْنَ﴾ فهذا شرك الطاعة، أخبرنا أحمد ابن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن موسى بن بكر، عن الفضيل، عن أبي جعفر غليمًا في قول الله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَثَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ﴾ قال: شرك طاعة ليس بشرك عبادة، والمعاصي التي يرتكبون فهي شرك طاعة أطاعوا فيها الشيطان فأشركوا بالله في الطاعة لغيره، وليس بإشراك عبادة أن يعبدوا غير الله .

(۱) - (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۱۰-۳۲۵.

١٣٥ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٣٥

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿قُلْ هَٰذِهِ. سَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ أَتَبَعَنِي في يعني نفسه، ومن اتّبعه عليّ بن أبي طالب ﷺ وآل محمّد صلّى الله عليه وعليهم أجمعين<sup>(1)</sup>.

٩٤ – **فس:**قوله: ﴿قُوَ ٱلَّذِى يُرِيكُمُ ٱلْبَرْفَتَ خَوْفًا وَطَمَعًا﴾ يعني يخافه قوم ويطمع فيه قوم أن يمطروا ﴿وَيُنشِئُ ٱلسَّعَابَ ٱلِنِّفَالَ ﴾ يعني يرفعها من الأرض ﴿وَيُسَبِّحُ ٱلرَّعَدُ ﴾ أي الملك الّذي يسوق السحاب ﴿وَهُوَ شَدِيدُ ٱلِمَحَالِ ﴾ أي شديد الغضب.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظَلِيَّلا في قوله : ﴿وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ. لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُم بِنَقٍ ﴾ فهذا مثل ضربه الله للذين يعبدون الأصنام، والذين يعبدون الآلهة من دون الله لا يستجيبون لهم بشيء ولا ينفعهم إلاّ كباسط كفّيه إلى الماء ليتناوله من بعيد ولا يناله.

وحدَّثني أبي، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عَيَى قال: جاء رجل إلى النبي تَنْكَ فقال: يا رسول الله رأيت أمراً عظيماً، فقال: وما رأيت؟ قال: كان لي مريض ونعت له ماء من بئر الأحقاف يستشفى به في بوهوت، قال: فتهيَّات ومعي قربة وقدح لآخذ من مائها وأصبّ في القربة، إذا شيء (بشيء خ ل) قد هبط من جو السماء كهيئة السلسلة وهو يقول: يا هذا اسقني الساعة الساعة أموت، فرفعت رأسي ورفعت إليه القدح لأسقيه فإذا رجل في عنقه سلسلة، فلما ذهبت أناوله القدح اجتذب مني حتى علَق بالشمس، ثمَّ أقبلت على الماء أغترف إذ أقبل الثانية وهو يقول: العطش العطش يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت القدح لأسقيه فاجتذب مني حتى علق بالشمس، حتى فعل الماء أن الثائة، وشددت قربتي ولم أسقه، فقال رسول الله تُنْكَ : ذاك قابيل بن آدم الذي قتل أخاه، وهو قوله بَخَرَيْك : فَرَالَذِينَ يَدَعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِبُونَ لَهُر بِنَى إِنَّ كَنْ يَنْ الم

قوله: ﴿وَلِنَهِ يَسْجُدُ مَن فِي ٱلسَّمَنَوَنِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا وَظِلَنْلُهُم بِآلْنُدُوِ وَٱلْأَصَالِ﴾ قال: بالعشتي، قال: ظلّ المؤمن يسجد طوعاً، وظلّ الكافر يسجد كرهاً، وهو نموهم وحركتهم وزيادتهم ونقصانهم.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿وَلِقَهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾ الآية، قال : أمّا من يسجد من أهل السماوات طوعاً فالملائكة يسجدون طوعاً، ومن يسجد من أهل الأرض فمن ولد في الإسلام فهو يسجد له طوعاً، وأمّا من يسجد له كرهاً فمن جبر على الإسلام، وأمّا من لم يسجد فظلّه يسجد له بالغداة والعشيّ .

وقوله: ﴿ هُمَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرَ ﴾ يعني المؤمن والكافر ﴿ أَمْ هَلْ شَـنَوَى ٱلظُّلُمَتُ

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۵۸.

وَالنُّورُ فَهُ أَمَّا الظلمات فالكفر، وأمَّا النور فهو الإيمان. وقوله : ﴿ أَنزَلَ مِنَ السَّمَآةِ مَآة فَسَالَتَ أَوَرِبَةُ بِقَدَرِهَا ﴾ يقول : الكبير على قدر كبره، والصغير على قدر صغره. قوله : ﴿ آمَّة أَنزَلَ مِنَ السَّمَآة مَآة ﴾ يقول : أنزل الحقّ من السماء فاحتملته القلوب بأهوائها : ذو اليقين على قدر يقينه، وذو الشكّ على قدر شكّه، فاحتمل الهوى باطلاً كثيراً وجفاة، فالماء هو الحق، والأودية هي القلوب، والسيل هو الهوى، والزبد هو الباطل، والحلية والمتاع هو الحق ؛ قال الله : ﴿ كَذَلِكَ يَعْرَبُ آمَة أَلْحَقَّ وَٱلبَّطِلَ فَآمَا الزَبَدُ فَيَذَهَبُ جُعَاتًهُ وَأَمَّا مَا يَنْعَمُ ٱلنَّاسَ فَيْتَكُنُ فِي ٱلأَرَضَى قال الله : ﴿ كَذَلِكَ يَعْرَبُ آمَة أَلْحَقَ وَٱلبَّطِلَ فَآمَا الزَبَدُ فَيَذَهَبُ جُعَاتَهُ وَأَمَّا مَا يَنْعَمُ ٱلنَاسَ فَيْتَكُ فِي الأَرْضَ والأودية هي القلوب، والسيل هو الهوى، والزبد هو الباطل، والحلية والمتاع هو الحق ؛ قال الله : ﴿ كَذَلِكَ يَعْرَبُ آمَة أَلْحَقَ وَٱلبَّطِلَ فَآمَا الزَبَدُ فَيَذَهَبُ جُعَاتَهُ وَأَمَّا مَا يَنْعَمُ ٱلنَاسَ فَيْتَكُ فِي ٱلأَرَضَ الحق ؛ قال الله : وَ كَذَلِكَ يَعْرَبُ الله أَلْحَقَ وَٱلبَّطِلُ فَآمَا الزَبَدُ فَيَذَهَبُ جُعَاتَهُ وَأَمَّا مَا يَنْعَمُ النَابِهُ والمتاع هو الحق ؛ قال الله : وَ كَذَلِكَ يَعْدَرُ أَمَة الْحَقَ وَالبَطِلُ فَا أَنَا الزَبَدُ فَيَذَهُ بُعَالَهُ وَالمَا الذبلا وخبث الحليه فالزبد وخبث الحلية هو الباطل، والمتاع والحلية هو الحق، من أصاب الزبد وخبث الحلية في الدنيالم ينتفع به، وكذلك صاحب الباطل يوم القيامة لا ينتفع به، وأمّا الحلية والمتاع فهو الحق من أصاب الحلية والمتاع في الدنيا انتفع به، وكذلك صاحب الحق يوم القيامة ينفعه

قوله : ﴿ زَبَدَا تَأْبِياً﴾ أي مرتفعاً ﴿ وَيَمَا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي ٱلنَّارِ ٱبْتِفَاةَ حِلَيَةٍ﴾ يعني ما يخرج من الماء من الجواهر وهو مثل، أي يثبت الحق في قلوب المؤمنين، وفي قلوب الكفّار لا يثبت ﴿ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاتُهُ يعني يبطل ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُتُ فِي ٱلأَرْضَى وهذا مثل المؤمنين والمشركين فقال الله يَتَرَكِنُكَ يعني يبطل ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُتُ فِي ٱلأَرْضَى وهذا مثل المؤمنين والمشركين المه الله يَتَرَكَنُكَ يعني يبطل ﴿ وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُتُ فِي ٱلأَرْضَى وهذا مثل المؤمنين والمشركين فقال الله يَتَرَكَنُكَ : ﴿ كَنَابُكَ يَعْدِبُ ٱللَّهُ ٱلأَمَّالَ ( لَكَ لِلَذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهُمُ ٱلْحُسْنَى لا الله يَتَرَكُون فقال الله يَتَرَكَنُكَ : ﴿ كَنَابُكَ يَعْدِبُ ٱللَّهُ ٱلأَمَّالَ اللَّيُ لِلَذِينَ ٱسْتَجَابُوا لِرَبِّهُمُ ٱلحُسْنَى لا الله يَتَرَكُون المُومنين والمشركين الأرض فينبت النبات، والذي لا ينتفع به يكون مثل الزبد الذي تضربه الرياح فيبطل . قوله : ﴿ وَيُؤْلُوا ٱلأَلَنِهِ اللهُ عَالَهُ أَلَهُ أَنَابَ إِلَيْ عَالُهُ القَامَ وَاللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ فَ

٩٥ - فس: قوله : ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانًا ﴾ الآية ، قال : لو كان شيءٌ من القرآن كذلك لكان هذا . قوله : ﴿ قَارِعَةُ ﴾ أي عذاب .

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿وَلَا يَزَالُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُم بِمَا صَنَعُوا قَارِعَةُ﴾ وهي النقمة ﴿أَوَ تَحُلُّ قَرِيبًا مِن دَارِهِمَ﴾ فتحلّ بقوم غيرهم، فيرون ذلك ويسمعون به، والذين حلّت بهم عصاة كفّار مثلهم ولا يتعظ بعضهم ببعض ولن يزالوا كذلك ﴿حَتَّىٰ يَأْتِي وَعْدُ ٱللَّهُ﴾ الّذي وعد المؤمنين من النصر ويخزي الكافرين .

وقال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿ فَأَمَلَيْتُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا نُمَ أَخَذْتُهُمْ ﴾ : أي طوّلت لهم الأمل ثمَّ أهلكتهم (٢) .

٩٦ - فس: ﴿الَّرُ كِنَّبُ أَنَزَلْنَهُ إِلَيْكَ﴾ يا محمّد ﴿ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ الظُّلُمَنتِ إِلَى النُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ﴾ يعني من الكفر إلى الإيمان ﴿ إِلَىٰ مِنزَطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ﴾ والصراط الطريق الواضح، وإمامة الأئمة ﷺ . قوله: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُواَ﴾ الآية قال: من لم يقرَّ بولاية

تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦٣.
 (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦٣.

١٣٧ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٣٧

أمير المؤمنين ﷺ بطل عمله مثل الرماد الذي تجيء الريح فتحمله<sup>(١)</sup>.

في رواية أبي الجارود قال: كذلك الكافرون لا تصعد أعمالهم إلى السماء وبنو أميّة لا يذكرون الله في مجلس ولا في مسجد ولا تصعد أعمالهم إلى السماء إلاّ قليل منهم<sup>(٢)</sup>.

٩٨ – فس أبي، عن ابن أبي عمير، عن عثمان بن عيسى، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهِ قال: سألته عن قول الله تعالى: وأَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللَهِ كُفُرا ﴾ قال: نزلت في الأفجرين من سألته عن قول الله تعالى: وألمَ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفُرا ﴾ قال: نزلت في الأفجرين من قريش: بني أُمية، وبني المغيرة، فأمّا بنو المغيرة فقطع الله دابرهم يوم بدر وأمّا بنو أُمية فمتعوا إلى حين، ثمّ قال: نحن والله نعمة الله التي أُمية من عمل الله على عبد الله على عن أبي عبد الله علي من من قريش: من قول الله تعالى: وإلَمْ تَرَ إِلَى اللهِ بنّ بَذَلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفُرا في قال: نزلت في الأفجرين من قريش: بني أُمية، وبني المغيرة، فأمّا بنو المغيرة فقطع الله دابرهم يوم بدر وأمّا بنو أُمية فمتعوا إلى حين، ثمّ قال: نحن والله نعمة الله التي أنعم الله بها على عباده، وبنا يفوز من فاز<sup>(٣)</sup>.

٩٩ – شمي: عن عمرو بن سعيد قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله : ﴿ٱلَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفُراً ﴾ قال : فقال : ما تقولون في ذلك؟ فقال : نقول هما الأفجران من قريش : بنو أُميَّة، وبنو المغيرة، فقال : بلى هي قريش قاطبة، إنَّ الله خاطب نبيّه فقال : إنّي فضّلت قريشاً على العرب، وأنعمت عليهم نعمتي، وبعثت إليهم رسولاً، فبدَّلوا نعمتي وكذَّبوا رسولي<sup>(٤)</sup>.

(۱) - (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ٣٦٦ - ٣٧٣.
 (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ٣٦٦ - ٣٧٣.
 (٤) تفسير العياشي، ج ۲ ص ٣٤٦ ح ٢٢ من سورة إبراهيم.
 (٩) تفسير القمي، ج ۱ ص ٣٧٥.

**بيان:** الثاغية: الغنم. والراغية: الناقة. والدرقة بالتحريك: الترس إذا كان من جلود ليس فيه خشب.

١٠٢ – شمي؛ عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبدالله ﷺ في قوله : ﴿الَذِينَ جَمَـلُوا الْفُرْمَانَ عِضِينَ﴾ قال : هم قريش<sup>(٢)</sup>.

١٠٣ – شيء عن أبي بصير، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿وَلَا جَمَّهُرَ بِعَمَلَائِكَ وَلَا غُنَافِتَ بِهَا﴾ قال : نسختها : ﴿فَأَمْدَعَ بِمَا تُؤْمَرُ﴾<sup>(٣)</sup>.

١٠٤ - شيء عن أبان بن عثمان رفعه قال: كان المستهزؤون خمسة من قريش: الوليد بن المغيرة المخزومي، والعاص بن وائل السهمي، والحارث بن حنظلة، والأسود بن عبد يغوث بن وهب الزهري، والأسود بن المغيرة بن وهب الزهري، والأسود بن المقلب بن أسد؛ فلما قال الله تعالى: ﴿إِنَّا كَنَيْنَكَ يُغْوَنُ بن علم من وسول الله تقالى المعني فلما الله بشرّ ميتات (٤).

١٠٥ - فس: ﴿أَنَّ أَمَرُ أَنَدِ فَلَا تَسْتَعْجِلُوهُ﴾ قال: نزلت لمّا سألت قريش رسول الله ﷺ أن ينزّل عليهم العذاب.

قوله: ﴿ يُنَزِّلُ ٱلْمَلَنَبِكَةَ بِٱلرُّوحِ مِنَ أَمْرِهِ.﴾ يعني بالقوَّة الّتي جعلها الله فيهم؛ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿عَلَنَ مَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ أَنْ أَنذِرُوٓا أَنَّهُ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا أَنَا فَاتَقُوٰذِ﴾ يقول: بالكتاب والنبوَّة<sup>(ه)</sup>.

**بيان:** تأويل الروح بالقوَّة غريب، وسيأتي في الأخبار أنَّه خلق أعظم من الملائكة، ولعلَّه من بطون الآية، وقوله : يقول بالكتاب إمَّا تفسير للروح أيضاً كما ذكره المفسّرون، أو متعلَّق بالإنذار .

١٠٦ - فس: قال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ لِيَحْمِلُوا أَوَزَارَهُمَ كَامِلَةً بَوْمَ ٱلْقِيَــَمَةِ ﴾ الآية، قال: يعني يحملون آثامهم - يعني الذين غصبوا أمير المؤمنين غليتيًا - وآثام كلّ من

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧١ ح ٤٢ من سورة الحجر.
   (٢) (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧١ ح ٤٤-٤٦ من سورة الحجر.
  - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٤.

١٣٩ / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٣٩

اقتدى بهم. قوله: ﴿فِي تَقَلَبِهِـمْ فَالَ: إذا جاؤوا وذهبوا في التجارات وفي أعمالهم فيأخذهم في تلك الحالة ﴿أَوَ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوُّفِ﴾ قال: على تيقظ.

قوله: ﴿سُجَّدًا نِتَهِ وَهُرْ دَخِرُونَ﴾ قال: تحويل كلّ ظلّ خلقه الله هو سجوده لله لأنّه ليس شيء إلاّ له ظلّ يتحرَّك بتحريكه، وتحرُّكه سجوده. قوله: ﴿وَلَهُ اللَّذِينُ وَاصِبًاً﴾ أي واجباً. قوله: ﴿جَحْرُونَ﴾ أي تفزعون وترجعون ﴿وَعَجْعَلُونَ لِمَا لَا يَعْلَمُونَ نَعِيبُا مِّمّا رَذَقْنَهُمُ هو الّذي وصفناه ممّا كانت العرب يجعلون للأصنام نصيباً في زرعهم وإبلهم وغنمهم ﴿وَجَعَلُونَ لِلّهِ الْبَنَنِ ﴾ قال: قالت قويش: إنّ الملائكة هم بنات الله، فنسبوا ما لا يشتهون إلى الله، فقال الله تعالى سبحانه: ﴿وَلَهُم مَا يَشْتَهُونَ ﴾ يعني من البنين ؛ قوله: ﴿ وَلَهُ عَلَى هُونٍ ﴾ أي يستهين به. قوله: ﴿وَأَنَّهُم مُنْرَطُونَ أي معذّبون. قوله: ﴿وَلَهُ اللَّذِينَ فَضِلُوا إِلَى الله مَعالى الله وَله : وَوَاتَهُم مُنْرَطُونَ أي معذّبون. قوله: ﴿وَلَهُم اللَّذِينَ عَلَى مُونِهُ عَلَ الله وَعَالَ الله تعالى

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر علي قال: التي نقضت غزلها امرأة من بني تميم بن مرَّة ويقال لها رابطة بنت كعب بن سعد بن تيم بن كعب بن لؤي بن غالب، كانت حمقاء تغزل الشعر فإذا غزلته نقضته ثمَّ عادت فغزلته، فقال الله: ﴿كَالَتِي نَقَضَتَ غَزْلَهَا مِنْ بَعَدِ قُوَّةٍ أَنكَنَا نَتَخِذُونَ أَيْمَنَكُمُ دَخَلًا بَيْنَكُمُ ﴾ قال: إنَّ الله تعالى أمر بالوفاء ونهى عن نقض العهد فضرب لهم مثلاً.

قوله: ﴿وَإِذَا بَدَلْنَا ءَايَةُ مَصَحَاتَ ءَايَةٍ كَانَ قَالَ: كَانَ إِذَا نَسْخَتَ آيَة قَالُوا لُرسولَ الله ﴿أَنَتَ مُفْتَمٍ ﴾ فرد الله عليهم فقال: ﴿قُلْ﴾ لهم يا محمد ﴿نَزَلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن زَبِكَ بِٱلْحَقَ» يعني جبرئيل. وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿رُوحُ ٱلْقُدُسِ﴾ قَال هو جبرئيل ﷺ، والقدس: الطاهر ﴿ لِيُثَبِّتَ ٱلَذِينَ ءَامَنُواً﴾ هم آل محمد ﷺ

قوله: ﴿ لِسَانُ ٱلَّذِى بُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَكِيُّ﴾ قال: هو لسان أبي فكيهة مولى ابن الخضرميّ كان أعجميّ اللسان وكان قد اتّبع نبيّ الله وآمن به وكان من أهل الكتاب، فقالت قريش: إنّه يعلم محمّداً علمه بلسانه<sup>(۱)</sup>.

١٠٧ – شمي: عن سماعة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن قول الله: ﴿وَلَهُ اَلَدِينُ وَاصِبَّأَ﴾ قال: واجباً<sup>(٢)</sup>.

١٠٨ - فس: ﴿وَلا تَجْعَلَ مَعَ ٱللَّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ محاطبةٌ للنبي ﷺ والمعنى للناس، وهو قول الصادق ﷺ : إنّ الله بعث نبيّه بإيّاك أعني واسمعي يا جارة قوله : ﴿إِذَا لَاَبْنَغُوْ إِلَىٰ ذِى ٱلْمَشِ الصادق ﷺ : إنّ الله بعث نبيّه بإيّاك أعني واسمعي يا جارة قوله : ﴿إِذَا لَاَبْنَغُوْ إِلَىٰ ذِى ٱلْمَشِ الصادق ﷺ قال : لو كانت الأصنام آلهة كما يزعمون لصعدوا إلى العرش<sup>(٣)</sup>.

- (۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۸۵–۳۹۱.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٣ ح ٣٧ من سورة النمل.
   (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٠٨.

قوله: ﴿ وَلَةٍ هُمْ تَخُوَى؟ أي إذهم في سرّ يقولون: هو ساحر. قوله: ﴿ طَهِيرًا ﴾ أي معيناً. قوله: ﴿ وَقَالُوا لَن نُؤْمِرَ لَكَ حَتَى تَعْجُر لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعًا ﴾ فإنّها نزلت في عبد الله بن أبي أمية أخي أُمّ سلمة رحمة الله عليها، وذلك أنّه قال هذا لرسول الله عنه بمكّة قبل الهجرة، فلمّا خرج رسول الله إلى فتح مكّة استقبل عبد الله بن أبي أُميّة فسلّم على رسول الله عنه ، فلم يردّ السلام عليه فأعرض عنه ولم يجبه بشيء، وكانت أخته أمّ سلمة مع رسول الله عنه ، فلم يود إليها وقال : يا أختي إنّ رسول الله عنه الله بن أبي أُميّة فسلّم على رسول الله عنه ، فلم يردّ يقبلني كما قبل غيري، فلمّا دول الله عنه عنه وكانت أخته أمّ سلمة مع رسول الله عنه ، فلاحل يقبلني كما قبل غيري، فلمّا دخل رسول الله عنه على أمّ سلمة قالت : بأبي أنت وأمّي يا الناس كلّهم ورد إسلامي، فليس رسول الله سعد بك جميع الناس إلاّ أخي من بين قريش والعرب، رددت إسلامه وقلي إسلام الناس كلّهم إلاّ أخي، فقال رسول الله عنه : يا أمّ سلمة إنّ أخاك كذّبني تكذيباً لم يكذّبني أحد من الناس، هو الذي قال لي : ﴿ لَن نُؤْمِرَ لَكَ حَتَى تَعْجُر لَنَا مِن آلان منه إلى قوله : في كَذَبُ المّ آلم عليه ألم تقل : يا أمّ سلمة إلى كذّبني تكذيباً لم يكذّبني أحد من الناس، هو الذي قال لي : ﴿ لَن نُؤْمِرَ لَكَ حَتَى تَعْجُر لَنَا مِن آلان منه أبي قوله : كَذَبُ المَ مُعَال أبي قال إلى : ولمَ يُلْكُ حَتَى تَعْجُر لَنَا مِن آلارَضِ يَنُوعا إلى قوله : كان قبله؟ قال : نعم، فقبل رسول الله عنه إسلامه.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر لليتلاف في قوله : ﴿ لَن نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُر لَنَا بِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعُام أي عيناً ﴿ أَوْ تَكُوْنَ لَكَ جَنَّةً ﴾ أي بستان ﴿ مِن نَجْعِيلِ وَعِنَبٍ فَنُفَجِرَ ٱلأَنْهَارَ خِلَلَهَا تَفْجِيرًا ﴾ من تلك العيون ﴿ أَوْ تَتُعْطَ ٱلسَّمَآءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا ﴾ وذلك أنَّ رسول الله قال : إنّه سيسقط من السماء كسفاً لقوله : ﴿ وَإِن يَرَوَّا كِمَعْاً مِنَ ٱلنَّمَآةِ سَافِطاً يَقُولُوا سَحَاتٌ مَرَكُوم وقوله : ﴿ أَوْ تَأْتِي بِاللَّهِ وَالْمَلَتِكَةِ فَيَيلًا ﴾ والقبيل : الكثير ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن الم بالذهب ﴿ أَوْ تَأْتِي بِاللَّهِ وَالْمَلَتِكَةِ فَيَيلًا ﴾ والقبيل : الكثير ﴿ أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن أَخْرُوبُ ﴾ المزخرف بالذهب ﴿ أَوْ تَأْتِي بِاللَهِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُفِيكَ حَتَّى تُنَزِلَ عَلَيْنَا كَسَابُ مَرَوُقُولُ

قوله: ﴿وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوا إِذْ جَآءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ﴾ قال: قال الكفّار: لمَ لم يبعث الله إلينا الملائكة؟ فقال الله: لو بعثنا إليهم ملكاً لما آمنوا ولهلكوا، ولو كانت الملائكة في الأرض يمشون مطمئنين لنزّلنا عليهم ملكاً رسولاً.

قوله : ﴿قُلُ لَوْ أَنْتُمْ تَمَلِكُوْنَ﴾ الآية ، قال : لو كانت الأموال بيد الناس لما أعطوا الناس شيئاً مخافة الفناء ﴿وَكَانَ ٱلْإِنْسَنُ قَتُوْلَا﴾ أي بخيلاً . قوله : ﴿عَلَىٰ مُكْثِ﴾ أي على مهل<sup>(1)</sup> .

١٠٩ - فس: ﴿ وَلَمْ يَجْعَل لَمُ عِوَجًا ﴾ قَبِّسًا لِيُسْذِرَ» قال: هذا مقدَّم ومؤخّر، لأنَّ معناه: الّذي أنزل على عبده الكتاب قيّماً ولم يجعل له عوجاً، فقد قدَّم حرفاً على حرف﴿ لِيُسْذِرَ بَأْسَا شَدِيدًا مِن لَدُنْهُ﴾ يعني يخوّف ويحذّرهم من عذاب الله يَجَرَبُكُ

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ٤١٧–٤١٩.

١٤١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٤١

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر للتَنْبَرَ في قوله: ﴿ فَلَمَلَكَ بَنْخِعٌ نَّفَسَكَ﴾ يقول: قاتل نفسك ﴿ عَلَى مَاتَنِعِمٍ﴾ . قوله: ﴿ أَسَفُا﴾ أي حزناً <sup>(١)</sup>.

١١٠ – **فس:** قوله: ﴿ لَعَـَدْ حِنْتُمْ شَيْنًا إِذَا﴾ أي عظيماً . قوله: ﴿ قَوْمًا لَّذَا﴾ قال أصحاب الكلام والخصومة<sup>(٢)</sup>.

١١١ - فس: ﴿ أَمَنَأْتُوْتُ السِّحْرَ وَأَنتُمْ تَبْصِرُونَ ﴾ أي تأتون محمّداً ﷺ وهو ساحر ثمَّ قال: ﴿ قُلْ لَهم يا محمّد: ﴿ رَبِي يَعْلَمُ ٱلْقَوْلَ فِي ٱلسَّمَاءِ وَٱلْأَرْضِ يعني ما يقال في السماء والأرض؛ ثمَّ حكى الله قول قريش فقال: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلِ آفْتَرَىٰهُ أي هذا الذي يخبونا محمّد يواه في السماء والأرض؛ ثمَّ حكى الله قول قريش فقال: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلِ آفْتَرَىٰهُ أي هذا الذي يخبونا محمّد يواه في السَّماء والأرض؛ ثمَّ حكى الله قول قريش فقال: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلِ آفْتَرَىٰهُ أي هذا الذي يخبونا محمّد يواه في النوم، وقال بعضهم: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلِ آفْتَرَىٰهُ أي هذا الذي يخبونا محمّد يواه في النوم، وقال بعضهم: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلَ مَا فَعَنْ مَا يَعْذَلُهُ أي يكذب وقال بعضهم: ﴿ بَلْ قَالُوا مَعْنَاتُ مَا عَنْ مَنْ مَ حَكَى الله قول قريش فقال: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَحْلَنِم بَلَ فَالَنَه مَنْ مَا مَ عَنْ فَي النوم، وقال بعضهم: ﴿ بَلْ قَالُوا أَصْغَنْتُ أَعْلَنُهم أي يكذب، وقال بعضهم: ﴿ بَلْ عَالِي مَ عَلَيْنُ مَ عَنْ مَ عَنْ أَي يكذب، وقال بعضهم : ﴿ بَلْ هُو سَاعِرٌ فَلُهُمْ أَنْ عَنْ أَنْ يَعْذَلُهُ مِنْ فَلْ فَ أَلْسَمَاء أَنْ أَرْضَ أَنْ عَالَة عَلَيْ مَا عَنْ أَنْ عَمْ عَلَ عَلَيْ أَنْ فَقَالُ اللهُ عَلَيْهُم مِن فَرُ عَلَيْ أَنْكُونُهُ فَنْ عَلَيْ أَنْذَى يَعْرَبُهُ أَنْ عَلْ عَلَيْهُم فقال: ﴿ مَا عَلَهُ مِنْ عَرْ قَلْ عَلْ عَلْ عَلَى مَا عَلَ عَلَيْهُم مِنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى الْعَنْ عَلَى عَلَى عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَ عَلَ عَلَيْ مَا عَلَ عَلَى عَلْ عَلَى عَلَيْ أَسْ عَلَى أَنْ عَلَيْ عَالَى عَلَيْ عَالَ عَلَى عَلَى عَامَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَ عَلَى عَ الْعُلَكُنَا عَلَى عَلُ عَلَى عَلَى

قوله: ﴿فَسَنَلُوا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ﴾ قال: آل محمّد. قوله: ﴿وَمَا جَعَلَنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْخُلَدَ﴾ فإنّه لمّا أخبر الله نبيّه بما يصيب أهل بيته بعده وادعاء من ادّعى الخلافة دونهم اغتمّ رسول الله ﷺ ، فأنزل الله بَمَرَجَكْ : ﴿وَمَا جَعَلْنَا لِبَشَرِ مِن قَبْلِكَ ٱلْخُلَدُ أَفَـإِيْن مِتَ فَهُمُ ٱلْخَلِدُونَ ﴾ كُلُّ نَفْسٍ ذَآبِقَهُ ٱلْمَوْتُ وَنَبْلُوكُم بِٱلشَّرِ وَٱلْخَيْرِ فِتْنَةَ﴾ أي نختبرهم (<sup>٣)</sup>.

قوله : ﴿وَلِفَدَ كَتَبَنَكَا فِي ٱلْزَبُوُرِ مِنْ بَعَدِ ٱلذِكْرِ﴾ قال : الكتب كلّها ذكر ﴿ أَتَ ٱلأَرْضَ يَرِنُّهَا عِبَكَدِى ٱلْعَبَدَلِحُونَ﴾ قال : القائم عجّل الله فرجه وأصحابه، قال : والزبور فيه ملاحم وتحميد وتمجيد ودعاء . قوله : و﴿قَلَ رَبِّ اَحْكُرُ بِٱلْحَقَّ﴾ قال : معناه : لا تدع الكفّار ، والحق : الانتقام من الظالمين<sup>(3)</sup>.

١١٢ - فَسَ، ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلَمِ وَلَا هُدُى وَلَا كِنَبِ مُنِيرِ قَالَ: نزلت في أبي جهل ﴿ ثَانِي عِطْفِهِ ﴾ قال: تولّى عن الحق ﴿ لِيُضِلَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ ﴾ قال: عن طريق الله والإيمان. قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَى حَرْفِ ﴾ قال: على شكّ ﴿ فَإِنْ أَسَابَهُ خَيرً أَطْمَأَنَ بِيرٍ ﴾ الآية، فإنّه حدّثني أبي، عن يحيى بن أبي عمران، عن يونس، عن حمّاد، عن ابن طيّار، عن أبي عبد الله ظليمان قال: نزلت هذه الآية في قوم وحدوا الله وخلعوا عبادة من دون الله ، وخرجوا من الشرك، ولم يعرفوا أنّ محمّداً رسول الله عنه ، فهم يعبدون الله على شكّ في أنفسنا محمّد وما جاء به، فأتوا رسول الله يشكر فقالوا: ننظر فإن كثرت أموالنا وعوفينا في أنفسنا وأولادنا علمنا أنّه صادق وأنّه رسول الله يُشَكَر ، وإن كان غير ذلك نظرنا، فأنزل الله: وأولادنا علمنا أنّه صادق وأنّه رسول الله يُشَكَر ، وإن كان غير ذلك نظرنا، فأنزل الله:

- (١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢. (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٢.
- (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۰.

(1) يَدْعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَا لا يَعْسُرُهُ وَمَا لا يَنفَعُهُمُ انقلب مشركاً يدعو غير الله ويعبد غيره، فمنهم من يعرف ويدخل الإيمان قلبه فهو مؤمن، ويصدق ويزول عن منزلته من الشك إلى الإيمان، ومنهم من يلبث على شكّه، ومنهم من ينقلب إلى الشرك، وأمّا قوله: ﴿مَن كَانَ يَنْهُنُ أَن لَن يَنعُرُهُ اللَّهُ فِى الدُّيْنَ وَالاَضْخَرَةِ فِإِنّ الظنّ في كتاب الله على وجهين: ظنّ يقين، وظنّ شكّ، فهذا ظنّ شكة، قال: من شك أنَّ الله لا يثيبه في الدنيا والآخرة ﴿ فَلْمَدُدُ بِسَبَ إِلَى السَّمَانِ فَهذا ظنّ شك، قال: من شك أنَّ الله لا يثيبه في الدنيا والآخرة ﴿ فَلْمَدُدُ بِسَبَ إِلَى السَّمَانِ أي يعجعل بينه وبين الله دليلاً، والدليل على أنَّ السبب هو الدليل قول الله في سورة والدليل على أنَّ القطح هو التمييز قوله: ﴿ وَقَطَّمْنَهُمُ أَنَيْقَ عَمَراً أَسَبَاطًا أَمَاكَهُ أَي ميزناهم، والدليل على أنَّ القطح هو التمييز قوله: ﴿ وَقَطَّمْنَهُمُ أَنَيْقَ عَمَراً أَسَبَاطًا أَمَاكُهُ أَي ميزناهم، والدليل على أنَّ القطح هو التمييز قوله: ﴿ وَقَطَّمْنَهُمُ أَنَيْقَ عَمَراً أَسَبَاطًا أَمَاكُهُ أَي ميزناهم، والدليل على أنَّ القطح هو التمييز قوله: ﴿ وَقَطَّمْنَهُمُ أَنَيْقَ عَمَراً أَن العالم، وقال: وقما يعرفهم، والدليل على أنَّ القطع هو التمييز قوله: ﴿ وَقَطَعْنَهُمُ أَنَيْقَ عَمْراً السبب هو الدليل على أنَّ علي ميزهم، وقوله: ﴿ فُنَ لَيْقَطَعُ أَي يميز فَنْ مَانَ يُومَعُنُهُمُ أَنَيْقَ عَمَرة الله من وقاله، وقاله، وقالا على أنَّ والدليل على أن القطع هو التمييز قوله: ﴿ وَقَطَعْنَهُمُ أَنَيْقَ عَمْراً الله على قال الله فلي أَنَ الله بنهم، وقوله، وقوله التهم، وقوله التهما، والدليل على أنَّ المائين أي علي أن الله والله من الم يعينُونهما، وقوله الته فليلق على أنَّ مي على أنَّ الكبيرة، وقوله، وقوله التهم، والحيلة قوله تعالى : ﴿ كَذَيْكَ عَلَ أَنْهُ مَا مَا عَانَ مَ فَالهُ عَلَى الله فلي اللهما، وقوله الكي على أنَّ الحق موانا مو مون : فامًا ماله اله فليلة مواله، وميز دله على أن الكبون ، وأما العامة فالهم، ووله في ذلك أنه من لم يصدق بما قال الله فليلق حبلاً إلى سقف البيت ثم ليختق (ألهم روان).

١١٣ – فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر غليَّم في قوله : ﴿ أَوْلَيَهَكَ يُسَرِعُونَ فِي اللَّذِينَ وَكُمُ لَمَا سَلِعُونَ ﴾ يَقُولُه في غَرَرَ الْخَبَرَنِتِ وَكُمْ لَمَا سَلِعُونَ ﴾ يقول : هو عليّ بن أبي طالب لم يسبقه أحد، وقوله : ﴿ بَلْ قُلُوبُهُمْ فِي غَرَرَ مِنْ هَذَا ﴾ يعني من القرآن ﴿ وَلَهُمْ أَعْمَلُ مِن دُونِ ذَلِكَ ﴾ يقول : ما كتب عليهم في اللّوح ما هم لها عاملون قبل أن يخلقوا هم لذلك الأعمال المكتوبة عاملون .

وقال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿وَلَدَيْنَا كِنُبُّ يَعِلَقُ بِالْحَقِّ ﴾ أي عليكم، ثمَّ قال : ﴿بَلْ قُلُوبُهُم في غَمَرَة قِنْ هَذَا ﴾ أي في شكّ ممّا يقولون : ﴿حَقَّىٰ إِذَا أَخَذَنَا مُتَرَفِيهم ﴾ أي كبراءهم بالعذاب ﴿إِذَا هُمْ يَجْتَرُونَ ﴾ أي يضجون، فرد الله عليهم ﴿لَا تَجْتَرُوا الْيَوْمُ ﴾ إلى قوله : ﴿سَنِمِرًا نَهْجُرُونَ ﴾ أي جعلتموه سمراً وهجرتموه.

قوله: ﴿ أَمْرَ يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ ﴾ يعني برسول الله ﷺ . قوله: ﴿ وَلَوِ ٱتَّبَعَ ٱلْحَقَّ أَهْوَآَهُمْ ﴾ قال: الحقّ رسول الله وأمير المؤمنين ﷺ ، والدليل على ذلك قوله: ﴿قَدْ جَاءَكُمُ ٱلرَّسُولُ بِالْحَقِّ مِن رَبِّكُمْ ﴾ يعني ولاية أمير المؤمنين ﷺ ومثله كثيرٌ، والدليل على أنّ الحقّ رسول الله ﷺ وأمير المؤمنين ﷺ قول الله بَخْصَل : «ولو اتبع رسول الله ﷺ وأمير المؤمنين ﷺ قريشاً لفسدت السموات والأرض ومن فيهنّ، ففساد السماء إذا لم تمطر، وفساد الأرض إذا لم تنبت، وفساد الناس في ذلك.

قوله: ﴿وَإِنَّكَ لَتَدْعُوْمُ إِلَىٰ مِبْرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قال: إلى ولاية أمير المؤمنين ﷺ قال: ﴿وَإِنَّ

الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ عَنِ ٱلْصِّبَرَطِ لَنَكِبُونَ﴾ قال: عن الإمام لحادون. ثمّ ردّ على الثنويّة الّذين قالوا بإلهين فقال: فَمَا أَتَخَذَ أَلَنَّهُ مِن وَلَدِ وَمَا كَتَكَنَ مَعَمُ مِنْ إِلَيْهُ قال: لو كان إلهين من دون الله كما زعمتم لكانا يختلفان: فيخلق هذا ولا يخلق هذا، ويريد هذا ولا يريد هذا، ولطلب كلّ واحد منهما الغلبة، وإذا أراد أحدهما خلق إنسان وأراد الآخر خلق بهيمة فيكون إنساناً وبهيمة في حالة واحدة وهو محالٌ، فلمّا بطل هذا ثبت التدبير والصنع لواحد، ودلّ أيضاً التدبير وثباته وقوام بعضه ببعض على أنّ الصانع واحد جلّ جلاله، ثمَّ قال آنفاً: فيُسَبِّحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَعِبِغُونَ؟ . قوله: فوقُلْ زَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزَنِ ٱلنَّهِ كَانَ القال ع القلب من وسوسة الشيطان<sup>(۱)</sup>.

11٤ - فس، قوله: ﴿وَيَقُولُونَ مَامَنًا بِآلَةِ وَبِالرَّسُولِ وَأَطَعْنَا﴾ إلى قوله: ﴿وَمَا أَوَلَتَهِكَ بِالْمُؤْمِنِينَ ﴾ فإنه حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليه قال: نزلت هذه الآية في أمير المؤمنين صلوات الله عليه وعثمان، وذلك أنّه كان بينهما منازعة في حديقة، فقال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ترضى برسول الله عليه؟ فقال عبد الرحمن ابن عوف لعثمان: لا تحاكمه إلى رسول الله عليه : ترضى برسول الله عليك، ولكن حاكمه إلى ابن شيبة اليهوديّ، فقال عثمان لأمير المؤمنين عليه عليه : ترضى برسول الله عليك، ولكن حاكمه إلى ابن شيبة اليهوديّ، فقال عثمان لأمير المؤمنين غليه : لا أرضى إلاّ بابن شيبة اليهوديّ، فقال ابن شيبة ليهوديّ، فقال عثمان لأمير المؤمنين غليه : لا أرضى إلاّ بابن شيبة اليهوديّ، فقال أسوله : ﴿وَلِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ. لِبَحْكُمَ بَيْنَهُمُ إلى قوله : ﴿بَلَ أُولَتِكَ هُمُ الظَّلِفُونَ ﴾ ثمّة ذكر أمير المؤمنين صلوات الله عليه فقال : ﴿إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِنَا لاً عَنْهُ أَنْ اللهُ وَرَسُولِهِ. لِبَحْكُمُ بَيْنَهُمُ الى قوله : فَقُولُ الله عليه أَنْ أَنْ أَنْهُ على المؤمنين صلوله : وُوَلِنَا دُعُوا إِلَى اللهِ عليه فقال : المؤمنين المؤمنين عليه عليه فقال : في أَنْ كَانَ قَوْلَ الْمُؤْمِنِينَ إِنَا لَهُ عَلَى يَقُولُوا سَمِعْنَا وَأَلَمُعْنَا ﴾ إلى قوله : ﴿ فَقُالَ اللهُ عَنْهُ مُنْ الْفَالِعُونَ ؟ .

١١٥ – فس: قوله : ﴿وَأَعَانَهُ عَلَيَّهِ قَوْمٌ مَاخَرُونَ؟ ﴾ قالوا : إنَّ هذا الَّذي يقرؤه محمّد ويخبرنا به إنَّما يتعلّمه من اليهود ويستكتبه من علماء النصارى، ويكتب عن رجل يقال له : ابن قبطة (قبيطة خ ل) ينقله عنه بالغداة والعشيّ .

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿إِفْكُ آنْتَرَبَّدُ﴾ قال: الإفك: الكذب ﴿وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ ءَاخَرُونَتْ﴾ يعني أبا فهيكة وحبراً وعداساً وعابساً مولى حويطب.

قوله: ﴿أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ آحَتَنَبَهَا﴾ فهو قول النضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة قال: ﴿أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ آحَتَنَبَهَا﴾ محمّد ﴿فَهِي تُمْلَىٰ عَلَيْـهِ بُحَتَرَةُ وَأَصِـيلًا﴾<sup>(٣)</sup>.

١١٦ - فس: قوله: ﴿لَتَلَكَ بَنَيْعُ نَمْسَكَ ﴾ أي خادع. قوله: ﴿إِن نَشَأْ نُنَزِّلْ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّمَآءِ ءَايَةُ

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٦٧.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٨٣.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٨٧.

قوله: ﴿وَلِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ أي القرآن، وحدَّثني أبي، عن حسّان، عن أبي عبدالله ﷺ في قوله: ﴿وَلِنَّهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ إلى قوله: ﴿مِنَ ٱلْسُذِينِ ﴾ قال: الولاية الّتي نزلت لأمير المؤمنين ﷺ يوم الغدير .

قوله : ﴿وَلَوْ نَزَّلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَمِينَ﴾ قال الصادق ﷺ : لو نزِّل القرآن على العجم ما آمنت به العرب، وقد نزِّل على العرب فآمنت به العجم، فهذه فضيلة العجم.

وحدَّثني محمَّد بن الوليد، عن محمَّد بن الفرات، عن أبي جعفر ﷺ قال: ﴿ٱلَّذِى يَرَيْكَ حِينَ نَقُومُ﴾ في النبوّة ﴿وَتَقَلَّبُكَ فِي ٱلسَّنْجِدِينَ﴾ قال: في أصلاب النبيّين<sup>(1)</sup>.

١١٧ **- فس: ق**وله: ﴿وَقَالُوْا إِن نَنَّبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ﴾ قال: نزلت في قريش حين دعاهم رسول الله ﷺ إلى الإسلام والهجرة قالوا: ﴿إِن نَّنَبِعِ ٱلْمُدَىٰ مَعَكَ نُنَخَطَف مِنَ أَرْضِنَاً ﴾<sup>(٢)</sup>.

١١٨ - فس: قوله : ﴿جَعَلَ فِتْنَةَ ٱلنَّاسِ كَعَذَابِ ٱنتَهِ قال : إذا أذاه إنسانٌ أو أصابه ضرَّ أو فاقةٌ أو خوفٌ من الظالمين دخل معهم في دينهم، فرأى أنَّ ما يفعلونه هو مثل عذاب الله الّذي لا ينقطع.

قوله: ﴿وَلَبِن جَآءَ نَصْرٌ مِن زَبِّكَ﴾ يعني القائم عجّل الله فرجه. قوله: ﴿وَلَنَحْمِلَ خَطَيَكُمْ﴾ قال: كان الكفّار يقولون للمؤمنين: كونوا معنا فإنَّ الّذي تخافون أنتم ليس بشيء، فإن كان حقّاً فنحمل (نتحمل خ ل) نحن ذنوبكم، فيعذّبهم الله مرَّتين: مرَّة بذنوبهم، ومرَّة بذنوب غيرهم.

ثمَّ ضرب الله مثلاً فيمن اتّخذ من دون الله وليّاً (أولياء خ ل) فقال : ﴿مَثَلُ ٱلَذِبِ ٱتَحَدَّواً مِن دُوبِ ٱللَهِ أَوْلِيَآءَ كَمَثَلِ ٱلْعَنصَّبُونِ ٱتَحَدَّثَ بَيَّتَاً ﴾ وهو الّذي نسجه العنكبوت على باب الغار الّذي دخله رسول الله ﷺ، وهو أوهن البيوت، فكذلك من اتّخذ من دون الله وليّاً .

﴿وَمَا يَعْقِلُهُمَا إِلَّا ٱلْمَسْلِمُونَ﴾ يعني آل محمّد ﷺ . قوله : ﴿وَلَا تَجْدَلُوَا أَهْلَ ٱلْكَتَبِ﴾ قال : اليهود والنصارى ﴿إِلَّا بِٱلَتِي هِيَ آَحْسَنُ﴾ قال : بالقرآن . قوله : ﴿فَٱلَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يُؤْمِنُونَ بِدِ ﴾ يعني آل محمّد ﷺ ﴿وَمِنْ هَتَؤُلَآهِ مَن يُؤْمِنُ بِدِ ﴾ يعني أهل الإيمان من أهل القبلة . قوله : ﴿فِي سُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْعِلْمَ ﴾ قال : هم الأثمّة ﷺ (").

(1) - (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ٩٤-١٠٠.
 (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ١٢٦.

والنعمة لك والملك لا شريك لك. وهي تلبية إبراهيم عليم الأنبياء عليم ، فجاءهم إبليس في صورة شيخ فقال: ليست هذه تلبية أسلافكم، قالواً: وما كانت تلبيتهم؟ قال: كانوا يقولون: لبيك اللهم لبيك، لا شريك لك إلا شريك هو لك؛ فنفرت قريش من هذا القول فقال لهم إبليس: على رسلكم حتى آتي على آخر كلامي، فقالوا: ما هو؟ فقال: إلا شريك هو لك تملكه وما ملك ألا ترون أنّه يملك الشريك وما ملك؟ فرضوا بذلك وكانوا يلبّون بهذا قريش خاصة فلمّا بعث الله رسوله أنكر ذلك عليهم وقال: هذا شرك، فأنزل الله: ﴿ ضَرَبَ لَكُم مَشَلًا مِنْ أَنفُسِكُمُ ﴾ الآية، أي ترضون أنتم فيما تملكون أن يكون لكم فيه شريك؟ وإذا لم ترضوا أنتم أن يكون لكم فيما تملكونه شريك فكيف ترضون أن تجعلوا لي شريك؟ أملك؟<sup>(1)</sup>. قوله: ﴿ وَلَا يَسْتَخِفَنَكَ ٱلَّذِينَ لَا يُوقِنُونَ ﴾ أي لا يغضبنك<sup>(1)</sup>.

١٢٠ – فمس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَشْتَرِى لَهُوَ ٱلْحَكِدِيثِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ بِغَبَرِ عِلْمِ ﴾ فهو النضر بن الحارث بن علقمة بن كلدة من بني عبد الدار بن قصيّ، وكان النضر راوية لأحاديث الناس وأشعارهم.

قوله: ﴿هَٰذَا خَلْقُ ٱللَّوْ﴾ أي مخلوقه، لأنَّ الخلق هو الفعل والفعل لا يرى<sup>(٣)</sup> قوله: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ ٱنَّبِعُوا مَآ أَنزَلَ ٱللَّهُ ﴾ فهو النضر بن الحارث قال له رسول الله ﷺ: «اتبع ما أنزل إليك من ربك» قال: بل أتّبع ما وجدت عليه آبائي. قوله: ﴿فَيِنْهُم مُّقْنَصِلاً ﴾ أي صالح. و«الختار»: الخدّاع<sup>(٤)</sup>.

١٣١ – فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿قُلْ مَا سَأَلَنْكُمُ مِّنْ أَجَرِ فَهُوَ لَكُمُ ﴾ وذلك أنَّ رسول الله ﷺ سأل قومه أن يودّوا أقاربه ولا يؤذوهم وأمّا قوله: ﴿فَهُوَ لَكُمٌ ﴾ يقول: ثوابه لكم<sup>(٥)</sup>.

١٢٢ - فس، احتج الله على عبدة الأصنام فقال: ﴿إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُوا دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُوا مَا السَّبَجَابُولُ لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِيْمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرْحِكُمْ ﴾ يعني يجحدون بشرككم لهم يوم القيامة. قوله: ﴿وَمَا يَسْتَحِي ٱلْأَعْمَى وَٱلْقِيْمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرْحِكُمْ ﴾ يعني يجحدون بشرككم لهم يوم القيامة. قوله: ﴿وَمَا يَسْتَحِي ٱلْأَعْمَى وَٱلْقِيمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرْحِكُمْ ﴾ يعني يجحدون بشرككم لهم يوم القيامة. قوله: ﴿وَمَا يَسْتَحِي ٱلْأَعْمَى وَٱلْقِيمَةِ يَكْفُرُونَ بِشَرْحِكُمْ ﴾ يعني يجحدون بشرككم لهم يوم القيامة. قوله: ﴿وَمَا يَسْتَحِي ٱلْأَعْمَى وَٱلْقِمِيرُ ﴾ مثل ضَربه الله للمؤمن والكافر ﴿وَمَا آنَتَ بِمُسْمِع مَن فِي ٱلْتُبُورِ ﴾ قال: هؤالا: هؤلاء الكفار لا يسمعون منك كما لا يسمع أهل القبور. قوله: ﴿وَإِن مِن أَمَة إِلَا خَلَا فِيهَا قَالَ: هؤلاء الكفار لا يسمعون منك كما لا يسمع أهل القبور. قوله: ﴿وَانَ مِن أَمَة إِلَا خَلَا فِيها نَا لَهُ لَذَي عَلَى الله قال القبور. قوله: ﴿وَانَ مَن أَمَة إِلَا خَلَا فِيها مَا اللهُ عَلَى فَالَة عَلَى عَالَ اللهُ عَلَى قَالَ: هؤلاء الكفار لا يسمعون منك كما لا يسمع أهل القبور. قوله: ﴿وَانَ مَن أَمَة إِلَا خَلَا فِيها نَدِيرٌ عَالَ اللهُ عَدَى أَنْهُ أَنْتُ إِلَى عَمَدُ أَنْ يَسْرَعُونُ إِلَيْهُ حَمَ اللهُ عَلَى إِلَا عَامَ اللهُ عَمَانَ عَالَ عَامَ اللهُ عَلَيْ مَا عَلَى مَعْلَى إِلَيْ مَا عَانَ إِلَى أَمَالَ اللهُ عَدَى أَلَهُ عَمَ أَنْ يَعْمَى اللهُ عَلَى إِلَيْ مَا عَلَى إِلَيْ مَعْنَ إِلَيْ مَ عَلَى اللهُ عَلَى إلَى إلَهُ عَلَى إلَي مَا عَلَى إلَهُ عَلَيْ إلَهُ عَلَى إلَكُلُولُ مَا عَانَهُ مُنْ إِنَا مَا مَا عَلَى مَا أَنْ الْعَلَى إلَهُ عَلَى إلَهُ عَلَى إلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى إلَهُ عَلَى إلَنْ عَلَى اللهُ عَلَى إلَكُونُ أَمَامَ أَنْهُمُونُ أَنْ عَلَى أَنْهُ مَا عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى إلَهُ عَلَى إلَهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنْهُ إلَى أَنْ عَلَى مَا عَلَى إلَهُ عَلَى أَعْمَا عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ عَلَ الله عَلَيْ إلَى إلَهُ عَلَى إلَهُ عَلَى أَنْهُ إلَهُ عَلَى أَنْ أَنْهُ إلَهُ عَلَى إلَهُ إلَهُ عَلَى إلَهُ إلَهُ إلَى أَنْ أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا إِلَهُ الله عَلَى عَلَى أَنْ إلَهُ أَلَى أَنْ عَامَ أَنْ أَعْلَ

١٢٣ - فس: قال الصادق عليت : ﴿ بس ﴾ اسم رسول الله علي ﴿ عَلَى مِرَالٍ تُسْتَقِيمٍ ﴾

(۲) - (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۳۷.

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۳۱.
   (۵) تنبيل التحقيق ج ۲ ص ۱۳۱.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٤٣.
   (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٩.
  - (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨٣.

قال: على الطريق الواضح ﴿ تَنَزِيلَ الْمَزِيزِ الرَّحِيمِ ﴾ قال: القرآن ﴿لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ عَلَىّ أَكْثَرِهِمَ ﴾ يعني لمن نزل به العذاب. قوله: ﴿وَمَن نُمَيْرَهُ نُنَكَّسَتُهُ فِي الْخَلَقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ فإنّه ردّ على الزنادقة الذين يبطلون التوحيد، ويقولون: إنَّ الرجل إذا نكح المرأة وصارت النطفة في الرحم تلقته أشكال من الغذاء، ودار عليه الفلك، ومرَّ عليه الليل والنّهار فيولد الإنسان بالطبائع من الغذاء ومرور الليل والنّهار، فنقض الله عليهم قولهم في حرف واحد فقال: ﴿وَمَن نُّعَيَرُهُ نُنَكَسَتُهُ فِي المُغَلَقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ قال: لو كان هذا كما يقولون ينبغي أن يزيد الإنسان أبداً ما دامت الأشكال قائمة، والليل والنّهار، فنقض الله عليهم قولهم في حرف واحد فقال: ﴿وَمَن نُعَيَرُهُ كَلَما الذات المُنات الله النهاد الذي الله عليهم قولهم في حرف واحد فقال: فولانا أبداً ما كلما ازداد في الكبر إلى حدّ الطفولية ونقصان السمع والبصر والقوة والفقه والعلم والمنطق حتى ينقص وينتكس في الخلق؟ ولكن ذلك من خلق العزيز العليم وتقديره".

قوله : ﴿وَمَا عَلَمْنَنَهُ الشِّعْرَ وَمَا يَلْبَغِي لَهُ؟ قَالَ : كَانتَ قَرِيشَ تَقُولَ : إِنَّ هذا الَّذِي يقوله محمّد - يَنْكُ - شَعْرٌ، فردَ الله عليهم فقال : ﴿وَمَا عَلَمَنَنَهُ الشِّعْرَ ﴾ ولم يقل رسول الله يَنْكُ شعراً قط . قوله : ﴿لِيُنذِرَ مَن كَانَ حَيَّاً ﴾ يعني مؤمناً حيّ القلب ﴿وَيَحِقَّ الْقَوْلُ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ يعني العذاب .

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَأَشَّذُواْ مِن دُوبِ اللَّهِ اللَّهَةَ ﴾ إلى قوله: ﴿لا يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَهُمْ ﴾ أي لا يستطيع الآلهة لهم نصراً ﴿وَهُمْ لَهُمْ ﴾ للآلهة ﴿جُندٌ تُحْضَرُونَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿وَإِن كَانُواْ لَيَقُولُونَ ۚ إِلَى أَوَ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرُا مِّنَ الْأَوَلِيَّنِ ۖ لَكُنَا عِبَادَ اللَّهِ الْمُخْلَصِينَ ۗ فَلْهُمْ كَفَار قَرِيشْ كَانُوا يقولون : ﴿لَوْ أَنَّ عِندَنَا ذِكْرُ مِنَ ٱلْأَوَلِينِ ﴾ قاتل الله اليهود والنصارى كيف كذَّبوا أنبياءهم؟ أما والله لو كان عندنا ذكرٌ من الأوَّلين لكنّا عباد الله المخلصين، يقول الله : ﴿فَكَفَرُوا مِعْهِمْ حَيْنَ جاءهم محمّد ﷺ .

قوله: ﴿فَإِذَا نَزَلَ بِسَاحَبِمٍ فَسَآة صَبَاعُ ٱلْمُنذَرِينَ﴾ يعني العذاب إذا نزل ببني أُميّة وأشياعهم في آخر الزمان. قوله: ﴿فَنَوَلَ عَنّهُمْ حَتَّى حِيْرِ ۞ وَأَبْصِرُمُ فَسَوْفَ يُبْمِرُونَ ۞ فَذلك إذا أتاهم العذاب أبصروا حين لا ينفعهم البصر، فهذه في أهل الشبهات والضلالات من أهل القبلة<sup>(٤)</sup>.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨٦.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٢.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٥.

١٣٥ – **فس:** قوله تعالى: ﴿فِي عِزَّقِرَ وَشِفَاقِ﴾ يعني في كفر. قوله: ﴿ فَنَادُواْ ؤَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ﴾ أي ليس هو وقت مفرّ. قوله: ﴿إِلَّا اَخْلِلَنُّ﴾ أي تخليط. قوله: ﴿مِنَ ٱلْأَحْرَابِ﴾ يعني الّذين تحرِّبوا عليك يوم الخندق<sup>(١)</sup>.

حدَّثنا سعيد بن محمَّد، عن بكر بن سهل، عن عبد الغنيّ، عن موسى بن عبد الرحمن عن ابن جريح، عن عطاء، عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿قُلْ﴾ يا محمّد ﴿ لَآ أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ﴾ أي على ما أدعوكم إليه من مال تعطونيه ﴿وَمَآ أَنَا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ﴾ يريد ما أتكلف هذا من عندي ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكُرٌ ﴾ يريد موعظة ﴿ لِلْعَنلَمِينَ ﴾ يريد الخلق أجمعين ﴿ وَلَنَعَلَمُنَ ﴾ يا معشر المشركين ﴿ بَآَهُ بَمَدَ حِينٍ ﴾ يريد عند الموت وبعد الموت يوم القيامة <sup>(٣)</sup>.

١٢٦ **- فس: ق**وله : ﴿مَا نَعْبُدُهُمَ إِلَّا لِيُقَرِّبُونَآ إِلَى ٱللَّهِ زُلْفَيَ﴾ وذلك أنَّ قريشاً قالت : إنّما نعبد الأصنام ليقرّبونا إلى الله زلفي، فإنّا لا نقدر أن نعبد الله حقّ عبادته فحكى الله قولهم على لفظ الخبر ومعناه حكاية عنهم<sup>(٣)</sup>.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿قُلْ إِنَّ الْخَيَمِينَ ٱلَّذِينَ خَيِرُوَا أَنْفُسَهُمْ﴾ يعني غبنوا أنفسهم وأهليهم يوم القيامة<sup>(٤)</sup>.

١٢٧ – فس، قوله: ﴿مَا يُجَدِلُ فِي مَايَنَتِ اللَّهِ﴾ هم الأثمّة ﷺ . قوله: ﴿وَٱلأَخْرَابُ مِنْ بَعَدِهِمَّ﴾ هم أصحاب الأنبياء الذين تحزّبوا ﴿وَهَمَّتَ كُلُ أُمَّتِهِ بِرَسُولِهِمَ لِيَأْخُدُوهُ يعني يقتلوه ﴿وَجَدَلُوا بِٱلْبَعِلِي﴾ أي خاصموا ﴿ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْمَقَ فِي يبطلوه ويدفعوه<sup>(ه)</sup>.

المما الموانية الموانية عايمتُمُ أي بين حلالها وحرامها وأحكامها وسننها (بَشِيرًا وَنَذِيرًا) أي يبشّر المؤمنين وينذر الظالمين (فَأَعَرَضَ أَحَكَرُهُمَ بِعني عن القرآن. قوله: ﴿ فَ وَتَكَذَيرًا) أي يبشّر المؤمنين وينذر الظالمين (فَأَعَرَضَ أَحَكَرُهُمَ بِعني عن القرآن. قوله: ﴿ فَ الحَكَزَةُ قِماً المَتَعَيمُوا إلَيْهِ أي الحَكْزَةُ فَي العَرار المالمين (فَأَعَرَضَ أَحَكَرُهُمَ بِعني عن القرآن. قوله: ﴿ فَ الحَكْزَةُ قَمَا المَتَعَيمُوا إلَيْهِ أي الحَدِي أي تدعونا إلى ما لا نفهمه ولا نعقله. قوله: ﴿ فَآستَقِيمُوا إلَيْهِ أي الحَد أورا بالإسلام وأشركوا بالأعمال، أخبرنا أحمد ابن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي جميلة، عن أبان بن تغلب قال: إن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي جميلة، عن أبان بن تغلب قال: به حيث يقول: ﴿ وَوَيَزَلُ لِلْمُشْرِكِينَ إلَى اللَّهُ طلب من المشركين زكاة أموالهم وهم يشركون به حيث يقول: ﴿ وَوَيَزُلُ لِلْمُشْرِكِينَ إلَى الَذِينَ أَقَرُوا بالإسلام وأشركوا بالأعمال، أخبرنا أحمد بن أول إلى أبن أترى أن الله طلب من المشركين زكاة أموالهم وهم يشركون به حيث يقول: ﴿ وَوَيَزُلُ لِلْمُنْ لَهُ إلَى أَنْ وَيلًا لَعْنُونُونَ الزَّحَكُونَ وَحُمَ وَالاَحْمِن الله والما الأول به حيث يقول: ﴿ وَوَيَزُلُ لَلْمُنْ لَذِينَ أَلَ يُوْتُونَ الزَّحَكُونَ وَعُم وَالاَ فَي أَبن بن تغلب قال: وعل أول أول الله عبد الله عبد الله والما الأول به حيث يقول: ﴿ وَوَيَزُلُ لِلْمُسْرِكِينَ أَلْ اللَالما الأول به حيث يقول: ﴿ وَوَيَزْلُ لَلْمُنْ لَيْ يَنْ يُوْتُونَ الزَّحَكُونَ وَعُم وَالاَ مَن أَسركوا بالإمام الأول به عبد الله العباد إلى الإيمان الأول الله وبرسوله وهم بالأئمة الآخرين كافرون، يا أبان إنّما دعا الله العباد إلى الإيمان به فإذا آمنوا بالله وبرسوله وهم بالأئمة الأخرين كافرون، يا أبان إنّما دعا الله العباد إلى الإيمان به فإذا آمنوا بالله وبرسوله وعم عليهم الفرائض. قوله: ﴿ وَالنَوْلُ عَنْ يَعْذِي أَوْوَنَ عَلَنْ مَنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُلُونُ أُنْ يَنْ يَعْهُ في أور أور أول الله وبرسوله المور على عليهما الفرائض. قوله: ﴿ وَالْنُولُ عَلْقُولُ عَلُولُ أُولُمُ أُنْ أُنْ أُولُمُ أُنْ أُنْ أُولُون أول ما الله وبله الله العباد إلى الله ما لا أور أول اللههم ووب وبربوي المول اله ما ما الله العباد إلها وب

(۲) – (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۱۵.

- (1) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۰۲.
- ٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٩.
   (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢٦.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر غليَّظِرْ في قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بِٱلذِّكْرِ لَمَّا جَآءَهُمٌ ﴾ يعني القرآن ﴿لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ﴾ قال: لا يأتيه من قبل التوراة ولا من قبل الإنجيل والزبور، وأمّا ﴿مِنْ خَلْفِةٍ ﴾ لا يأتيه من بعده كتابٌ يبطله.

قوله: ﴿لَوْلَا فُصِّلَتْ ءَايَنُنُهُمَّ ءَأَعْمَعِيَّ وَعَرَيْقُ﴾ قال: لو كان هذا القرآن أعجميًّا لقالوا: كيف نتعلّمه ولساننا عربيّ وأتيتنا بقرآن أعجميّ؟ فأحبَّ الله أن ينزّل بلسانهم<sup>(١)</sup>.

١٢٩ - فس: قوله تعالى: ﴿أَنَ أَقِبُوا الدِينَ﴾ أي تعلّموا الدين يعني التوحيد وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم شهر رمضان وحج البيت والسنن والأحكام التي في الكتب والإقرار بولاية أمير المؤمنين ظليم وكبر عَلَى ٱلمُشْرِكِينَ مَا بَعَالَي أَمير المؤمنين ظليم وكبر عَلَى ٱلمُشْرِكِينَ مَا بَعَامُ مَن ذكر هذه الشرائع : ثمّ قال: ﴿ أَنَهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن ذِكر هذه الشرائع : ثمّ قال: ﴿ أَنَهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن ذِكر هذه الشرائع : ثمّ قال: ﴿ أَنَهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ أَي يحتار ﴿ وَلَا نَنْفَرَقُوا فِيمُ أَن أَن أَعْمَوا فِيهُ فَي الكتب والإقرار بولاية أمير المؤمنين ظليم (ولا تَنْفَرَقُوا فِيمُ أَن لا تختلفوا فيه ﴿ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا بَعَامُومُ مَن ذَكر هذه الشرائع ؛ ثمّ قال: ﴿ أَنَهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ أَي يحتار ﴿ وَبَعْ لِي الله الله الله الله الله الله الله عنه في أَنْهُ أَنْفَرَقُوا فِيمُ أَن لا تختلفوا فيه ﴿ كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ مَا بَنَعُومُهُمُ إِلَيْهُ مِن ذَكر هذه الشرائع ؛ ثمّ قال: ﴿ أَنَهُ يَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ أَي يختار ﴿ وَبَعْ لَوْلَ الله وَالَيْهِ مَن يُنْهِ مَن أَن أُمَ الله والله الله والما ما أَن أَنْهُ مُنْ يَعْتَبُومُ إِلَيْهُ مِنْ يَشَالُهُ عَالَ عَلَى إلَيْهُ مَن يُعَالُ أَن يختار هو وَبَهُ لا يَعْتَبُون أَنْهُ مَن يُنْ عَلَى أَنْ أَنْهُ مَا إِلَيْهُ مَن يُنْ يَشَامُ أَنْ مَا الله واختارهم الله واختارهم الله ما أَنْهُ مَن يُنْهُ مَنْ يُنِي أَنْهُ مَن يُنْهُ مَا أُنْهُ مَا أَنْهُ مَا أُنْهُ مَن مُنْ أَنْهُ مَا أَنْ أَنْهُ مَا أُنْهُ مَا أُنْهُ مَا أُنْهُ مَن يُنْهُ مِنْ يُنْهُ أَنْ أَنْهُ مُنْ مُنْ مُنْ مَا أُنْهُ مُنْ أَنْهُ مُنْهُ أَنْهُ مَا أُنْهُ مُنْهُ مَا أَنْهُ مَالا أُنْ فَا أُنْ مَا أُنْهُ أَنْهُ مَا أُنْهُ مَا أُنْ مَا أُنْ أَنْ مَا أُنْ أُنْهُ مُنْ أُنْهُ مُنْ مَا أُنْهُ والْحُون الما أُنْ أَنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ مُنْ أُنْهُ مَنْ أُنْهُ مُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ مُنْ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ مُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنُوا أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنُهُ أُنُهُ أُنْ أُنُهُ أُنُ أُنُهُ

قال: ﴿وَمَا نَفَرَقُوْا إِلَا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَهُمُ أَلِمِلْمُ بَنْيَا بَيْبَهُمْ ﴾ قال: لم يتفرَّقوا بجهل ولكنّهم تفرقوا لمما جاءهم العلم وعرفوه فحسد بعضهم بعضاً وبغى بعضهم على بعض لما رأوا من تفاضل أمير المؤمنين بأمر الله، فتفرقوا في المذاهب وأخذوا بالآراء والأهواء، ثمّ قال بَحَرَكَة : ﴿وَلَوَلَا كَلِمَةٌ سَبَعَتْ مِن زَيّكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقَضِى بَيْهُمْ ﴾ قال: لولا أنّ الله قد قدّر ذلك أن يكون في التقدير الأوّل لقضي بينهم إذا اختلفوا، وأهلكهم ولم ينظرهم، ولكن أخرهم إلى أجل مسمّى المقدور ﴿وَلِنَ الَذِينَ أُورِنُوا الْكِنَبَ مِنْ بَعَدِهِم لَنِي شَابِ مِنْهُ مَعِي لَهُهُ كناية عن الذين نقضوا أمر رسول الله يشكل ، ثمّ قال: ﴿ فَلِذَلِكَ فَانَعْ وَاستقم كما أمرت، ثمّ كناية عن الذين نقضوا أمر رسول الله يشكل ، ثمّ قال: ﴿ فَلِذَلِكَ فَانَعْ وَاستقم كما أمرت، ثمّ الأمور والدين الذي تقدم ذكره وموالاة أمير المؤمنين غليك فادع واستقم كما أمرت، ثمّ الرسل، فبعث الله الذي يقدم ذكره وموالاة أمير المؤمنين غليك فادع واستقم كما أمرت، ثمّ الرسل، فبعث الله إلى الما لوالكتب فغيروا وبذلوا، ثمّ يحتجون يوم القيامة في على على الله في على الله والي على المؤري على الذي عنه الذي يقدم ذكره وموالاة أمير المؤمنين غليك فادع واستقم كما أمرت، ثمّ تعليم على الذي يعث على ما أمرت، ثمّ الأمور والدين الذي تقدم ذكره وموالاة أمير المؤمنين غليك فادع واستقم كما أمرت، ثم عال بخري عنه الله ورولذي يُوَالَذِينَ يُعَاجُونَ في الله في أي أي يحتجون على الله بعد ما شاء الله أن يبعث عليه الرسل، فبعث الله إلى المورة أن ألمون أولكتب فغيروا وبذلوا، ثم يحتجون يوم القيامة في تحمد في أمرت، ثم يعني على السمر، عنه معت الله إينا ما ما منه الما إلى المؤم أنه منه على الله معا ما شاء الله أن يبعث على ما الس الم منه منه من معت الله إين الله منها الم الما إلى إلى ألم ألم بعن على الله عد ما شاء الله أمرت، عن عاصم بن الله فراحضي على النبوة في أله ألمونة في أله إلى أله منه عنه ما من أبي معمد في ألم أله ما إلى الله مناه بن ما ما ما ألم وما بن عن عاصم بن أستركمُ عَلَي أَخرًا إلا ألمَونَة في ألفَرينا من عنه أله بعفر غلي اله من من الم أله أله أله ما الله ما الله ما ما ما ما ألم أله ألم ألم أله ألم ألم أله ألما أله أله ألم أله أله أله أله أله أله أله أله أله ألم أله أل

قال: جاءت الأنصار إلى رسول الله في فقالوا: إنّا قد آوينا ونصرنا فخذ طائفة من أموالنا فاستعن بها على ما نابك، فأنزل الله تعالى: ﴿قُـل لَا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجَرًا ﴾ يعني على النبوة ﴿ إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى عِني في أهل بيته، ثمّ قال: ألا ترى أنّ الرجل يكون له صديق وفي نفس ذلك الرجل شيء على أهل بيته فلا يسلم صدره؟ فأراد الله أن لا يكون في نفس رسول

(1) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۳۳-۲۳۸.

١٤٩ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

الله شيء على أمّته، فعرض (ففرض خ ل) عليهم المودّة في القربى، فإن أخذوا أخذوا مفروضاً، وإن تركوا تركوا مفروضاً، قال: فانصرفوا من عنده وبعضهم يقول: عرضنا عليه أموالنا فقال: قاتلوا عن أهل بيتي من بعدي، وقالت طائفة: ما قال هذا رسول الله تظافر وجحدوه، وقالوا كما حكى الله: ﴿ أَمْ يَتُولُونَ آفَنَرَىٰ عَلَى اللَهِ كَذِبَّاً فقال الله تعالى: ﴿ فَإِن يَشَإِ آلَتَهُ يَغْنِبَرَ عَلَى قَلِيكُ قال: لو افتريت ﴿ وَبَمْحُ اللَهُ أَلْبَطِلَهُ يعني يبطله ﴿ وَبُحِقُ المَقَ يَعَلِي يعني بالأئمة والقائم من آل محمّد – في على الله : ﴿ أَنْ يَتُولُونَ آفَنَرَىٰ عَلَى اللهِ يعني يبطله ﴿ وَبُحِقُ المُق

١٣٠ - فس: قوله: ﴿ أَفَنَضَّرِبُ عَنكُمُ ٱلذِكْرَ صَفَحًا﴾ أي ندعكم مهملين لا نحتج عليكم برسول أو بإمام أو بحجج. قوله: ﴿ أَشَدَّ مِنْهُم بَطْشَا﴾ يعني من قريش. قوله: ﴿ وَجَعَلُوا لَمُ بِنَ عِبَادِهِ جُزَمًاً﴾ قال: قالت قريش: إنّ الملائكة هم بنات الله. قوله: ﴿ أَوَمَن يُنَشَوُّا فِي الْحِلْيَةِ﴾ أي في الذهب.

قوله: ﴿ عَلَىٰ أُمَنَةٍ﴾ أي على مذهب، ثمَّ حكى الله بَجَرَعِكِنَ قول قريش ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نَزِلَ﴾ أي هلا نزّل هذا القرآن ﴿ عَلَىٰ رَجُلٍ مِنَ ٱلْفَرْيَنَةِنِ عَظِيمٍ﴾ وهو عروة بن مسعود والقريتين: مكّة والطائف، وكان يحتمل الديات، وكان عمّ المغيرة بن شعبة، فردّ الله عليهم فقال: ﴿ أَهُرَ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَيِّكَمُ يعني النبوّة والقرآن حين قالوا: لمَ لم ينزَّل على عروة بن مسعود؟<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** سيأتي تفسير قوله: ﴿ وَمَتَخَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ﴾ في باب احتجاج الباقر ﷺ .

١٣٢ -فس: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَهُ يعني القرآن﴿ فِي لَيُـلَةٍ مُّبَـرَكَةٍ مُ وهي ليلة القدر، أنزل الله القرآن فيها إلى البيت المعمور جملة واحدة، ثمَّ نزل من البيت المعمور على رسول الله ﷺ في

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٦.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٤.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٣-٢٦٤.

طول عشرين سنة. قوله: ﴿ فَأَرْبَقِبْ إِنَّهُم مُرْبَقِبُونَ ﴾ أي انتظر إنَّهم منتظرون (١).

١٣٣ – فس: قوله: ﴿وَثِلُ لِكُلِّ أَنَّالِيهِ أَي كَذَابٌ. قوله: ﴿وَإِذَا عَلِمَ مِنْ ءَايَنِيَا شَيْئًا» يعني إذا رأى، فوضع العلم مكان الرؤية. قوله: ﴿عَذَابٌ مِن رِّجْزٍ أَلِيمُرُ﴾ قال: الشدَّة والسوء.

حدَّثنا أبو القاسم، عن محمّد بن عبّاس، عن عبيد الله بن موسى، عن عبد العظيم الحسنيّ، عن عمر بن رشيد، عن داود بن كثير، عن أبي عبد الله ظليتَيْرَ في قول الله بَحْرَيَجَانَ : فَتُلَ لِلَذِينَ مَامَنُواْ يَغْفِرُواْ لِلَّذِينَ لَا يَرَجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ قَال: قل للّذين مننّا عليهم بمعرفتنا أن يعلّموا الّذين لا يعلمون، فإذا عرَّفوهم فقد غفروا لهم.

قوله: ﴿أَفَرَمَيْتَ مَنِ أَنَّخَذَ إِلَىهُمُ هَوَنِهُ﴾ قال: نزلت في قريش كلّما هووا شيئاً عبدوه ﴿وَأَسَلَّهُ آلَهُ عَلَى عِلْمِ﴾ أي عذّبه على علم منه فيما ارتكبوا من أمر أمير المؤمنين غَلِيَهِ؟ ، وجرى ذلك بعد رسول الله ﷺ فيما فعلوه بعده بأهوائهم وآرائهم، وأزالوا الخلافة والإمامة عن أمير المؤمنين غَلِيَهِ؟ بعد أخذه الميثاق عليهم مرّتين لأمير المؤمنين.

وقوله تعالى: ﴿ أَنَحْنَدَ إِلَىٰهُمُ هَوَىٰهُ﴾ نزلت في قريش وجرت بعد رسول الله ﷺ في أصحابه الذين غصبوا أمير المؤمنين ﷺ ، واتخذوا إماماً بأهوائهم ، ثمَّ عطف على الدهريّة الذين قالوا : لا نحيا بعد الموت فقال : ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَبَانَا الدُّنِا نَمُوتُ وَغَيَا﴾ وهذا مقدّم ومؤخّر ، لأنَّ الدهريّة لم يقرّوا بالبعث والنشور بعد الموت ، وإنّما قالوا : «نحيا ونموت وما يهلكنا إلا الدهر» إلى قوله : ﴿يَظُنُونَ﴾ فهذا ظنَّ شكَ<sup>(٢)</sup>.

17٤ - فس: قوله : ﴿ وَالَذِينَ كَفَرُوا عَمَّا أَنذِرُوا مُعْرِضُونَ » يعني قريشاً عمّا دعاهم إليه رسول الله عنه شمَّ احتج (الله خ ل) عليهم فقال : قل لهم يا محمد : ﴿ آرَءَيْتُم مَا نَدَعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ » يعني الأصنام التي كانوا يعبدونها ؛ ثمّ قال : ﴿ وَمَنْ أَسَلُ مِمَّن يَدَعُوا مِن دُونِ اللَّهِ مَن لَا يَسْتَجِبُ لَهُ ﴾ قال : من عبد الشمس والقمر والكواكب والبهائم والشجر والحجر إذا حشر الناس كانت هذه الأشياء لهم أعداء وكانوا بعبادتهم كافرين ثمَّ قال : ﴿ أَمَ يَقُونُونَ ﴾ يا محمّد ﴿ افتراه ﴾ يعني القرآن أي وضعه من عنده، فقل لهم : ﴿ إِنِ أَفَتَرَيْتُهُ فَلَا تَمْلِكُونَ لِي مِنَ اللّهِ شَيْعَةً ﴾ إن أثابني أو عاقبني على ذلك ﴿ هُوَ أَعَلَرُ بِمَا يُفِيعُونَ فِيدٍ ﴾ أي تكذبون ، ثمَّ قال : ﴿ قُلْ هُولُونَ ﴾ لهم ﴿ مَا كُنتُ بِدَعَا مَن كَارُسُلُ ﴾ أي لم أكن واحداً من الرسل فقد كان قبلي أنبياء<sup>(٣)</sup>

١٣٥ – فس: قوله: ﴿وَمِنْهُم مَّن يَسْنَبِعُ إِلَيْكَ حَتَى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ» فإنّها نزلت في المنافقين من أصحاب رسول الله ﷺ ، ومن كان إذا سمع شيئاً منه لم يؤمن به ولم يعه، فإذا خرج قال للمؤمنين : ماذا قال محمّد آنفاً؟<sup>(3)</sup>.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٣-٢٦٤.
   (٢) (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٨-٢٧١.
  - ٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧٨.

١ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم - ١٥١

١٣٦ - فس: قوله: ﴿وَلَذَكِن قُولُوٓا أَسْلَمْنَا﴾ أي استسلمتم بالسيف ﴿وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِ تُلُوبِكُمٌ ﴾. قوله: ﴿لَا يَلِتَكُرُ﴾ أي لا ينقصكم.

قوله : ﴿ يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسْلَمُواً ﴾ نزلت في عثمان يوم الخندق وذلك أنّه مرَّ بعمّار بن ياسر وهو يحفر الخندق وقد ارتفع الغبار من الحفر فوضع عثمان كمّه على أنفه ومرَّ، فقال عمّار : لا يستوي من يبني المساجدا ينظلَ فيها راكعاً وساجدا كمن يمرَّ بـالـغـبـار حـائـدا يعرض عنه جـاحـداً معـانـدا

فالتفت إليه عثمان فقال: يابن السوداء إيّاي تعني؟ ثمَّ أتى رسول الله ﷺ فقال له: لم ندخل معك في الإسلام لتسبّ أعراضنا، فقال له رسول الله ﷺ : قد أقلتك إسلامك فاذهب، فأنزل الله ﷺ : ﴿يَمُنُونَ عَلَيْكَ أَنَّ أَسَلَمُواً ﴾ إلى قوله: ﴿إِن كُنتُمَ صَندِقِينَ ﴾ أي ليس هم صادقين<sup>(1)</sup>.

١٣٧ – فس: قوله: ﴿فَنَوَلَّ عَنْهُمْ فَمَآ أَنتَ بِمَلُومٍ﴾ قال: همَّ الله جلَّ ذكره بهلاك أهل الأرض فأنزل على رسوله: ﴿فَنَوَلَ عَنْهُمْ﴾ يا محمّد ﴿فَمَآ أَنتَ بِمَلُومٍ﴾ ثمَّ بدا له في ذلك فأنزل عليه: ﴿وَذَكِرٌ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْيَنِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

١٣٨ - فسى: ﴿لَمْ تَأْمُرُهُمْ أَحْلَنُهُمْ بِهَدَأَ ﴾ قال: لم يكن في الدنيا أحلم من قريش ثمَّ عطف على أصحاب رسول الله ﷺ فقال: ﴿لَمَ يَقُولُونَ﴾ يا محمّد ﴿نَقَوَلُهُ ﴾ يعني أمير المؤمنين ﷺ ﴿بَل لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ أنَّه لم يتقوّله ولم يقمه برأيه، ثمَّ قال: ﴿فَلِيَأْتُوا بِحَدِينٍ مِنْلِهِ ﴾ أي رجل مثله من عند الله ﴿إِن كَانُوا صَدِيقِينَ ﴾ ثمَّ قال: ﴿أَر تَسْتُلُهُمْ ﴾ يا محمّد ﴿فَلِيَأْتُوا بِحَدِين أي رجل مثله من عند الله ﴿إِن كَانُوا صَدِيقِينَ ﴾ ثمَّ قال: فَالَ عَلَيهُمْ اللهُ عَلَيهُمْ ﴾ يعني أمير

قوله: ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظُلَمُواً﴾ آل محمّد ﷺ حقّهم ﴿عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ﴾ قال: عذاب الرجعة بالسيف. قوله: ﴿فَإِنَّكَ بِأَعْيُنِنَاً ﴾ أي بحفظنا وحرزنا ونعمتنا ﴿وَسَبِّح بِحَدٍ رَبِّكَ حِينَ نَقُومُ ﴾ قال: لصلاة اللّيل ﴿فَسَبِّحْهُ﴾ قال: قبل صلاة اللّيل.

أخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن البزنطيّ، عن الرضا ﷺ قال: ﴿وَأَدْبَكَرَ ٱلشُجُودِ﴾ أربع ركعات بعد المغرب ﴿وَإِذْبَكَرَ ٱلنُّجُومِ﴾ ركعتين قبل صلاة الصبح<sup>(٣)</sup>.

١٣٩ - فس، ﴿وَالنَّجَرِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ قال: النجم رسول الله ﷺ ﴿إِذَا هَوَىٰ ﴾ لمّا أُسري به إلى السماء وهو في الهواء، وهو قسم برسول الله ﷺ، وهو فضل له على الأنبياء وجواب القسم هما مَنَلَ سَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ۞ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ ۞ أي لا يتكلّم بالهوى ﴿إِنَّ هُوَ ﴾ يعني القرآن ﴿إِلَا وَحَنَّ يُوحَىٰ ۞ عَلَمَهُ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ ۞ ﴾ يعني الله تَتَرَىٰ ﴾ يعني رسول الله ﷺ .

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٩٧.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٩٦.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٠٩.

قوله : ﴿وَهُوَ بِالْأُنْقِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ يعني رسول الله ﷺ ﴿مَ ذَنَا ﴾ يعني الرسول ﷺ من ربّه ﷺ : ﴿فَنَدَنَىٰ ﴾ قال : إنّما نزلت : ثمَّ دنا فتدانا ﴿فَكَانَ قَابَ قَوْمَتَنِ ﴾ قال : كان من الله كما بين مقبض القوس إلى رأس السية ﴿أَوَ أَدْنَ ﴾ قال : بل أدنى من ذلك ﴿فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبَدِهِ مَآ أَوْحَى ﴾ قال : وحي مشافهة<sup>(۱)</sup>.

قوله: ﴿إِذْ يَغْنَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْنَىٰ ﴾ قال: لما رفع الحجاب بينه وبين رسول الله غشي نوره السدرة. قوله: ﴿مَا زَلِغَ ٱلْبَعَبَرُ وَمَا طَغَىٰ ﴾ أي لم ينكر ﴿لَفَدَ رَأَىٰ مِنَ ءَايَنَتِ رَبِهِ ٱلْكُبَرَى جبرتيل على ساقه الدرّ مثل القطر على البقل له ستّمائة جناح قد ملاً ما بين السماء والأرض.

وأما قوله: ﴿ أَفَرَ، يَتُمُ اللَّنَتَ وَالْعُزَىٰ ﴾ قال: اللَّات: رجل، والعزّى: امرأة. قوله: ﴿ وَمَنَوْةَ النَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾ قال: كان صنم بالمسك خارج من الحرم على ستة أميال يسمّى المناة. قوله: ﴿ يَلْكَ إِذَا يَسْمَةُ ضِيرَىٰ ﴾ أي ناقصة، شمَّ قال: ﴿ إِنْ مِي ﴾ يعني اللّات والعزّى والمناة. ﴿ إِلَّا أَسْمَاءُ سَتَبَشُعُومَا أَشَرَ وَمَابَآؤُكُم مَّآ أَنْرَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَ ﴾ أي من حجّة <sup>(٢)</sup>. قوله: ﴿ يَلْكَ نُسَمَاءً فَوله: رَبِكَ نُسَمَاءً سَتَبَشُعُومَا أَشَرَ وَمَابَآؤُكُم مَّآ أَنْرَلَ اللَّهُ بِهَا مِن سُلْطَنَ ﴾ أي من حجّة <sup>(٢)</sup>. قوله: ﴿ يَلَهُ مَالَكَ نُسَمَاءً فَي مَنْ عَلَىٰ اللَّهُ مَنْ عَنْ مَعْتَى مَا اللَّهُ مَا أَنْرَلَ اللّهُ عَنْ مُعْلَىٰ ﴾ أي من حجّة <sup>(٢)</sup>. قوله: ﴿ يَلْكَ السَمَاءُ سَتَبَشُعُومَا أَنشُرُ وَمَابَآؤُكُم مَّآ أَنْرَلَ اللَهُ بِهَا مِن سُلُطَنَ ﴾ أي من حجّة <sup>(٢)</sup>. قوله: ﴿ يَابَعُ مَالَكُمُ مَا أَنْرَلُ اللّهُ عَنْ مَعْلَى اللّهُ اللهُ عَنْ مَعْتَى اللّهُ اللهُ عَنْ مَعْذَا أَنْهُ لَهُ مَنْ عَالَهُ اللّهُ عَنْ مَنْ أَلُولَ اللهُ أَنْ مَالَكُونُ أَنْ أَنْتُمُ اللَّهُ وَلَكُولُ اللَّهُ عَلَيْكَ اللَّهُ وَاللَهُ مَنْ أَنْتُكُومَا أَنْتُكُمُ مَا أَنْ أَنْكُولُ اللَهُ عَنْ مَنْمَالُولُ اللهُ عَلَى مَلْمُ مَا مَاللَهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَنْ أَنْهُ مُ مَنْ اللَهُ مَنْ أَنْقُصُمُ مَا أَنْ أَنْ مَنْ أَنْ مَاللَكُولُ اللّهُ عَنْ مَاللَكُولُ الللّهُ مَنْ مَنْ مَالَكُولُولُ اللهُ عَنْهُمُ أَنْ أَنْكُولُ اللهُ عَالَهُ مَنْ مَالُولُ إِلَ

**بیان:** هوی یکون بمعنی هبط ویمعنی صعد.

١٤٠ - فس: قوله: ﴿وَلَنْبَعُوَا آهْوَآ،َهُم ﴾ أي كانوا يعملون برأيهم ويكذّبون أنبياءهم. قوله: ﴿مَا فِبِهِ مُرْدَجَرُ ﴾ أي متعظ. قوله: ﴿وَلَقَدَ أَهْلَكُنَا أَشْيَاعَكُم ﴾ أي أتباعكم في عبادة الأصنام. قوله: ﴿وَكُلُّ شَى وَفَعَـلُوهُ فِي الزَّبُرِ ﴾ أي مكتوبٌ في الكتب ﴿وَكُلُ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ ﴾ يعني من ذنب ﴿مُسْتَطَرُ ﴾ أي مكتوبٌ <sup>(٤)</sup>.

1٤١ - فس: قوله: ﴿أَفَرَءَيْتُمُ مَّا تُمْنُونَ ﴾ يعني النطفة. قوله: ﴿يَنَ ٱلْمُزْنِ ﴾ قال: من السحاب. قوله: ﴿الْمُرَنِ ﴾ قال: من السحاب. قوله: ﴿الْمُرَانِ ﴾ أي توقدونها وتنتفعون بها. قوله: ﴿اللَّمُقَوِينَ ﴾ أي السحاب. قوله: ﴿اللَّهُ فَكَمَ أَنَّي تُورُونَ ﴾ أي توقدونها وتنتفعون بها. قوله: ﴿اللَّمُقَوِينَ ﴾ أي السحاب. قوله: ﴿اللَّهُ فَكَمَ أَقَيسَمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ ﴾ أي فأقسم<sup>(٥)</sup>.

حدَّثنا محمَّد بن أحمد بن ثابت، عن الحسن بن محمَّد بن سماعة وأحمد بن الحسن القزّاز جميعاً، عن صالح بن خالد، عن ثابت بن شريح، عن أبان بن تغلب، عن عبد الأعلى الثعلبي - ولا أراني إلاّ وقد سمعته من عبد الأعلى - قال: حدَّثني أبو عبد الرحمن السلميّ أنّ عليّاً عَلِيَّةٍ قرأ بهم الواقعة: فوتجعلون شكركم أنكم تكذّبون، فلمّا انصرف قال: إنّي عرفت أنّه سيقول قائل: لمَ قرءها هكذا؟ قرأتها لأنّي سمعت رسول الله عَنْ يقرؤها كذلك.

(۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۱۵.

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۱۱.
- (۳) نفسير القمي، ج ۲ ص ۳۱۷.
  (٤) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۱۹.
  - ۵) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۲۷.

١٥٣ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم

وكانوا إذا مطروا قالوا: مطرنا بنوء كذا وكذا، فأنزل الله: «وتجعلون شكركم أنَّكم تكذَّبون».

وحدَّثنا عليُّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن أبيه، عن ابن أبي عمير عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿ وَتَجَعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَكُ قال: بل هي: •وتجعلون شكركم أنكم تكذَّبونا<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الطبرستي تلفة : قرأ عليّ ظَيْنَةُ وابن عبّاس وروي عن النبيّ ﷺ : وتجعلون شكركم؛<sup>(٢)</sup>.

١٤٢ – فس: قوله: ﴿ أَلَمَ يَأْنِ﴾ يعني ألم يجب ﴿ أَن تَخْشَعَ قُلُوبُهُمَ» يعني الرهب. قوله: ﴿ يُؤْنِكُمُ كِفْلَيْنِ مِن تَرْحَمَتِهِ.﴾ قال: نصيبين من رحمته: أحدهما أن لا يدخله النار، والثانية أن يدخله الجنّة. قوله: ﴿ وَبَجْعَل لَكُمْ نُوَرًا نَتَشُونَ بِهِ.﴾ يعني الإيمان.

أخبرنا الحسين بن عليّ، عن أبيه، عن الحسن بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن القاسم ابن سليمان، عن سماعة بن مهران، عن أبي عبد الله لليُنظِيَّلا في قوله: ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنِ مِن رَحْمَنِهِ.﴾ قال: الحسن والحسين صلوات الله عليهما ﴿ وَيَجَعَل لَكُمَّ نُولًا نَمَشُونَ بِهِ.﴾ قال: إماماً تأتمون به<sup>(٣)</sup>.

١٤٣ - فس، قوله : ﴿ أَمَرْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قَوْلُوا قَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمَ قَال : نزلت في الثاني، لأنّه مرّبه رسول الله يشيخ وهو جالس عند رجل من اليهود يكتب خبر رسول الله يشيخ ، فأنزل الله جل ثناؤه : ﴿ أَمَرْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قَوْلُوا فَوْمًا غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مَّا هُم مِنكُمْ وَلَا مِنْهُمَ فَجاء الثاني إلى النبي يشيخ فقال له رسول الله يشيخ : رأيتك تكتب عن اليهود وقد نهى الله عن ذلك، فقال : يا رسول الله كتبت عنه ما في التوراة من صفتك، وأقبل يقرء ذلك على رسول الله يشيخ وهو غضبان، فقال له رجلٌ من الأنصار : ويلك أما ترى غضب النبي على عليك؟ فقال : أعوف بالله من غضب الله وغضب رسوله، إنّي إنّما كتبت ذلك لما وجدت فيه من خبرك، فقال له رسول الله يشيخ : يا فلان لو أنّ موسى بن عمران فيهم قائماً ثمّ أتيته رغبةً عمّا جنت به لكنت كافراً بما جنت به<sup>(3)</sup>.

١٤٤ - فس: قوله: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيَتِينَ رَسُولًا مِنْهُمُ ﴾ قال: الأُمَيّون الَّذين ليس معهم كتاب.

قال: فحدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿هُوَ ٱلَذِى بَعَثَ فِي ٱلْأُمِيِّتِنَ رَسُولًا مِنْهُمْ﴾ قال: كانوا يكتبون ولكن لم يكن معهم

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢٧. (٢) مجمع اليان، ج ٩ ص ٣٧٤.
- (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۳۱.

كتابٌ من عندالله ولا بعث إليهم رسولاً فنسبهم إلى الأُمَّتِين . قوله : ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمَ مُندِقِينَ﴾ قال : إنّ في التوراة مكتوباً : أولياء الله يتمنّون الموت<sup>(١)</sup>.

١٤٥ - فس: عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن ابن محبوب، عن أبي أيّوب، عن أبي خالد الكابليّ قال: سألت أبا جعفر عليّك عن قوله: ﴿فَكَامِنُوا بِلَقَهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُوْرِ الَذِي أَنَزَلْنَاً قال: يا أبا خالد النور والله الأثمة من آل محمّد عليه إلى يوم القيامة، هم والله نور الله الذي أنزل، الخبر<sup>(٢)</sup>. قوله: ﴿فَدَ أَنَزَلَ اللَّهُ إِلَّبَكُمَ ذِكْرًا قال: الذكر اسم رسول الله عليه ، وقالوا: نحن أهل الذكر<sup>(٣)</sup>. قوله: ﴿ذَلُولُا أي فراشاً ﴿فَامَشُوا فِ مَنَاكِبُهَا أي في أطرافها<sup>(٤)</sup>.

قوله: ﴿وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَتَكُمُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدَا﴾ قال: كان قومٌ مؤمنون قبل نوح – على نبيّنا وآله وعليه السلام – فماتوا فحزن عليهم الناس، فجاء إبليس فاتّخذ لهم صورهم ليأنسوا بها، فأنسوا بها، فلمّا جاءهم الشتاء أدخلوهم البيوت فمضى ذلك القرن وجاء القرن الآخر فجاءهم إبليس فقال لهم: إنّ هؤلاء آلهة كانوا آباؤكم يعبدونها فعبدوهم وضلّ منهم بشر كثير، فدعا عليهم نوح فأهلكهم الله. قوله: ﴿وَلَا نَذَرُنَ وَدًا وَلَا سُوَاعًا﴾ قال: والما مؤلن وحاء القرن الآخر

قوله: ﴿قُلْ إِنِي لَن يُجِبَزِنِ مِنَ ٱللَّهِ أَحَدٌّ﴾ إن كتمت ما أمرت به ﴿وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِ. مُلْتَحَدًا﴾ يعني ماوى ﴿إِلَّا بَلَنَا مِنَ ٱللَّهِ﴾ أبلّغكم ما أمرني الله به من ولاية علي ﷺ ﴿وَمَن يَقصِ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ﴾ في ولاية علي ﷺ ﴿فَإِنَّ لَمُ نَارَ جَهَنَمَ خَـٰلِدِينَ فِهَا أَبَدًا﴾.

١٤٧ – فس: ﴿يَنَانَهُمَا الْمُدَّئِّرُ﴾ قال: تدثّر الرسول ﷺ، فالمدّثّر يعني المتدثّر بثوبه ﴿قُرُ هَأَنذِرَ﴾ قال: هو قيامه في الرجعة ينذر فيها. قوله: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَغِرَ﴾ قال: تطهيرها: تشميرها، ويقال: شيعتنا يطهرون ﴿وَالرُّجَرَ هَآهَجُرَ﴾ الرجز: الخبيث. وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر غليتَنلا في قوله تعالى: ﴿وَلَا نَمَنُنَ نَسْتَكْثِرُ﴾ لا تعطي العطيّة تلتمس أكثر منها<sup>(٧)</sup>.

(٢) تغسير القمي، ج ٢ ص ٣٥٤.

(٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٦٤.

(٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٦٦-٣٧٩.

- (1) تفسير القمي، ج ۲ ص ٣٤٨.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٥٩.
- هي المصدر: لا يحجز عن الله أحد.
  - (۷) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۸٤.

**بيان:** قوله: ويقال: شيعتنا يطهّرون لعلّ المعنى أنّ الثياب كنايةٌ عن الشيعة، فأمر ﷺ بتطهيرهم عن الذنوب والأخلاق الذميمة، كما قالوا ﷺ لشيعتهم في مواطن: أنتم الشعار دون الدثار.

١٤٨ - فسوء قوله: ﴿ ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِددًا ﴾ فإنّها نزلت في الوليد بن المغيرة وكان شيخاً كبيراً مجرّباً من دهاة العرب وكان من المستهزئين برسول الله ﷺ وكان رسول الله ﷺ يقعد في الحجر ويقرء القرآن، فاجتمت قريش إلى الوليد بن المغيرة فقالوا : يا أبا عبد شمس ما هذا الّذي يقول محمّد؟ شعرٌ أم كهانة أم خطب؟ فقال: دعوني أسمع كلامه، فدنا من رسول الله عظيم فقال: يا محمّد أنشدني من شعرك، قال: ما هو شعر ولكنّه كلام الله الّذي ارتضاه الملائكة وأنبياؤه ورسله، فقال: اتل على منه شيناً، فقرأ عليه رسول الله ﷺ حم السجدة، فلمَّا بلغ قوله : ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ ﴾ يا محمّد قريش ﴿ نَقُلْ ﴾ لهم ﴿ أَنذَرْتُكُمْ صَحِقَةً مِثْل صَحِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ﴾ قال: فاقشعرَ الوليد وقامت كلَّ شعرة في رأسه ولحيته، ومرَّ إلى بيته ولم يرجع إلى قريش من ذلك فمشوا إلى أبي جهل فقالوا : يا أبا الحكم إنَّ أبا عبد شمس صبأ إلى دين مُحمّد أما تراه لم يرجع إلينا؟ فعدا أبو جهل إلى الوليد فقال له: يا عمّ نكست رؤوسنا وفضحتنا، وأشمتَّ بنا عدوَّنا، وصبوت إلى دين محمَّد، قال: ما صبوت إلى دينه، ولكنِّي سمعت كلاماً صعباً تقشعرٌ منه الجلود! فقال له أبو جهل: أخطبٌ هي (هو خ ل)؟ قال: لا، إنَّ الخطبُ كلام متَّصل، وهذا كلامٌ منثور ولا يشبه بعضه بعضاً، قال: فشعرٌ هو؟ قال: لا، أما إنِّي قد سمعت أشعار العرب بسيطها ومديدها ورملها ورجزها وما هو بشعر، قالوا : فما هو؟ قال : دعني أفكّر فيه، فلمّا كان من الغد قالوا له : يا أبا عبد شمس ما تقول فيما قلناه؟ قال : قولوا : هو سحرٌ فإنَّه أخذ بقلوب الناس، فأنزل الله على رسوله في ذلك: ﴿ ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِيدًا﴾ وإنَّما سمَّى وحيداً لأنَّه قال لقريش : أنا أوحَّد بكسوة البيت سنة وعليكم في جماعتكم سنة، وكان له مال كثير وحدائق، وكان له عشر بنين بمكَّة، وكان له عشر عبيد عند كلَّ عبد ألف دينار يتّجر بها، وتلك القنطار في ذلك الزمان، ويقال: إنَّ القنطار جلد ثور مملوء ذهبًا، ﴿ فأنزل الله : ﴿ ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِهدًا ﴾ إلى قوله : ﴿ صَعُودًا ﴾ قال : جبل يسمّى صعوداً (الصعود خ ل) ﴿ إِنَّمُ فَكَّرَ وَقَدَّرَ ٧٧﴾ فَقُنِلَ كَيْفَ فَذَرَ ٧٧﴾ ثُمَّ قُنِلَ كَيْفَ فَذَرَ ٧٧﴾ يعني قدَّره، كيف سواه وعدله ﴿ثُمَّ نَظَرَ () ثُمَّ عَبَسَ وَيَسَرَ () قال : عبس وجهه وبسر ، قال لوى شدقه ﴿ ثُمَّ أَذَبَرَ وَأَسْتَكْبَرَ الله فَقَالَ إِن هَٰذَا إِلَّا سِمْرٌ يُؤْثَرُ ٥ إلى قوله: ﴿سَقَرَ﴾ وادٍ في النار. قوله: ﴿فَرَّتْ مِن فَسُوَرَةٍ﴾ يعني من الأسد().

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿بَلْ يُرِيدُ كُلُّ ٱمْرِي يِنْهُمَ أَن يُؤَتَى صُحُفًا مُنَشَرَةَ ﴾ وذلك أنّهم قالوا : يا محمّد قد بلغنا أنَّ الرجل من بني إسرائيل كان يُذنب الذنب

(1) تفسير القمي، ج ۲ ص ٢٨٤.

فيصبح وذنبه مكتوبٌ عند رأسه وكفّارته، فنزل جبرئيل على نبيّ الله ﷺ وقال: يسألك قومك سنّة بني إسرائيل في الذنوب، فإن شاؤوا (شنناخ ل) فعلنا ذلك بهم وأخذناهم بما كنّا نأخذ به بني إسرائيل، فزعموا أنّ رسول الله ﷺ كره ذلك لقومه<sup>(1)</sup>.

١٤٩ - فس: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَمُ وَقُرْءَانَهُ ﴾ قال: على آل محمّد ﷺ جمع القرآن وقراءته (وقرآنه خ ل) ﴿إِذَا قَرَأَنَهُ فَأَلَيَّعْ قُرْءَانَهُ ﴾ قال: يعني اتّبعوا ماذا قرؤوه ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ ﴾ أي تفسيره. قوله: ﴿وَشَدَدَنَآ أَشْرَهُمْ ﴾ يعني خلقهم. قال الشاعر:

وضامرة شدة المعليك أسرها السفلها وظهرها وبطنها

قال : الضامرة يعني فرسه، شد المليك أسرها أي خلقها (تكاد مادّتها) قال : عنقها (تكون شطرها) أي نصفها<sup>(٢)</sup>.

**بيان:**قوله: (تكادمادّتها تكون شطرها) مصراع آخر لم يورده أوّلاً، فذكره عند التفسير، وفي بعض النسخ هذا المصراع مذكور بين المصراعين، والمادّة بمعنى العنق لم نجد في اللّغة، والظاهر أنّه كان (هاديها) والهادي: العنق، فيستقيم الوزن والمعنى.

١٥٢ – فس، قوله : ﴿وَأَغْطَشَ لَيْلَهَا ﴾ أي أظلم ﴿وَأَخْرَجَ شُمَنِهَا ﴾ أي الشمس ﴿وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَنُهَآ ﴾؟ أي بسطها ﴿وَالِجُبَالَ أَرْسَنُهَا ﴾؟ أي أثبتها<sup>(٥)</sup>.

قوله: ﴿وَقَضْبَا﴾ قال: القضب: القتَّ ﴿وَحَدَآبِنَ غُلْبًا﴾ أي بساتين ملتقَّة مجتمعة ﴿وَقَنَّكِهَةُ وَآبَاً﴾ قال: الأبّ: الحشيش للبهائم.

فسير القمي، ج ٢ ص ٣٨٧. وفي المصدر: يكاد ماذنها اسفلها وظهرها وبطنها.
 (٢) فسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٢.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٢.
 (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٢.

١٥٧ - باب / احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم ١٥٧

حدَّثنا سعيد بن محمّد، عن بكر بن سهل : عن عبد الغنيّ بن سعيد، عن موسى بن عبد الرحمن، عن مقاتل بن سليمان، عن الضحّاك، عن ابن عبّاس في قوله : ﴿مَنَعَا لَكُرُ وَلِأَنْمَنِكُ﴾ يريد منافع لكم ولأنعامكم<sup>(1)</sup>.

١٥٣ - فس: ﴿فَلَا أُفْسِمُ أَي أُقسم ﴿بِٱلْخُنَشِ وهو اسم النجوم ﴿ أَلْجَرَارِ آلْكُنَّسَ قَالَ: النجوم تكنس بالنهار فلا تبين ﴿وَالَيَّلِ إِذَا عَسْمَسَ فَقَالَ: إذا أُظلم ﴿وَٱلصَّبِح إِذَا نَنَفَسَ قَالَ: إذا ارتفع، وهذا كلّه قسمٌ وجوابه: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِهِ () ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي آلْعَرَش مَكِينِ () يعني ذا منزلة عظيمة عند الله مكين ﴿مُطَاعٍ ثَمَّ أَمِينِ فَهذا ما فضل الله به نبيّه عَشَى ولم يعط أحداً من الأنبياء مثله.

حدَّثنا جعفر بن أحمد، عن عبيد الله بن موسى، عن ابن البطائنيّ، عن أبيه، عن أبي البصير، عن أبي عبد الله علين في قوله: ﴿ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى الْمَرْشِ مَكِينِ قال: يعني جبرائيل، قلت: قوله: ﴿ تُطَلّع نَمَ أَمِينِهُ؟ قال: يعني رسول الله علي هو المطاع عند ربّه الأمين يوم القيامة، قلت: قوله: ﴿وَمَا صَاحِبُكُم يِمَجُونِهُ؟ قال: يعني النبيّ هو المطاع عند ربّه الأمين يوم أمير المؤمنين غليت علماً للناس، قلت: قوله: ﴿وَمَا هُوَ عَلَ ٱلْفَيْبِ يَضَنِينِهُ؟ قال: وما هو أمير المؤمنين غليت علماً للناس، قلت: قوله: ﴿وَمَا هُوَ عَلَ ٱلْفَيْبِ يَضَنِينِهُ؟ قال: وما هو تبارك وتعالى على نبيّه بغيبه بضنين عليه، قلت: ﴿وَمَا هُوَ عَلَ ٱلْفَيْبِ يَضَنِينِهُ؟ قال: يعني الكهنة الذين كانوا في قريش، فنسب كلامهم إلى كلام الشياطين الذين كانوا معهم يتكلّمون على وَنَرُرُّ لِلْمَلَمِينَ الذين كانوا أين تذهبون في علي عليه، قلت: قوله: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَ ٱلْفَيْبِ وَمَانَينَ كَ ألسنتهم، فقال: ﴿وَمَا هُوَ يَقَولُ شَيْطَنِ نَحِيمٍ كَامُ الْوَلَئِكَ، قلت: قوله: ﴿ وَمَا هُوَ عَلَ الذين كانوا معهم يتكلّمون على الذين كانوا في قريش، فنسب كلامهم إلى كلام الشياطين الذين كانوا معهم يتكلّمون على وَنُرُّ لِلْمَالِمِينَ لَكُنْ عَلَى ؟ قال: أين تذهبون في علي علين يعني ولايته، أين تفرّون منها؟ إن هو إلا ألستهم، فقال: في أمان أين تذهبون في علي علين يعني ولايته، أين تفرون منها؟ إن هو إلا وَنَكُرُ لِلْعَلَمِينَ هُولَا ذَيْعَلَى وَالْ مَعْنَ هُ على على ولايته، أين تفرون منها؟ إن هو إلا أن يستقيم في طاعة علي غلين والأنمة من بعده، قلت: قوله: ﴿وَمَا نَنَا مَنِ عَلَيْ أَنَ يَسْتَعَمَ ؟؟ قال: أن يستقيم في طاعة علي غلينا والأنمة من بعده، قلت: قوله: فوما يُن يُنُون أن يَسَاءَ ٱلذَ يَسْتَارُونُ أَنْ يَسْتَهُ مَنْهُ أَنْ عَلَى أَنْ عَنَا أَنْ

قوله: ﴿فَلَا أُقَسِمُ بِٱلشَّفَقِ﴾ أي الحمرة بعد غروب الشمس ﴿وَٱلَيْلِ وَمَا وَسَقَ﴾ يقول: إذا ساق كلّ شيء من الخلق إلى حيث يهلكون بها ﴿وَٱلْقَمَرِ إِذَا ٱنَّسَقَ﴾ إذا اجتمع ﴿لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ﴾ يقول: حالاً بعد حال، يقول: لتركبن سنّة من كان قبلكم حذو النعل بالنعل، والقذَّة بالقَذَّة، لا تخطؤون طريقهم ولا يخطئ، شبر بشبر، وذراع بذراع، وباع بباع، حتّى أن لو

تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٩.
 (٢) - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠١-٤٠٣.

كان من قبلكم دخل جحر ضبّ لدخلتموه، قالوا : اليهود والنصارى تعني يا رسول الله؟ قال : فمن أعني؟ لتنقضنَّ عرى الإسلام عروة عروة، فيكون أوَّل ما تنقضون من دينكم الأمانة وآخره الصلاة.

قال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿إِنَّهُ ظَنَّ أَن لَن يَحُوُرَ ﴾: بلى يرجع بعد الموت ﴿فَلَا أُنَّسِمُ بِٱلشَّفَقِ ﴾ قسم وجوابه : ﴿لَتَرَكَبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقٍ ﴾ أي مذهباً بعد مذهب ﴿وَانَهُ أَعْلَمُ بِمَا يُوعُونَ ﴾ أي بما يعي صدورهم ﴿لَهُمَ آخِرُ غَيْرُ مَمْنُونُو ﴾ أي لا يمنّ عليهم<sup>(١)</sup>.

**بيان: ق**وله: يقول: إذا ساق كلّ شيء بيان لحاصل المعنى مع رعاية الاشتقاق الكبير في اللِّفظ أيضاً، والهلاك مجاز عن النوم.

**بيان:** قوله: يعني ما مضى أي الضمير راجع إلى ما مضى من الآيات.

107 - فس: فَسَنِّج أَسْمَ رَبِكَ ٱلْأَعْلَى فَعَال: قل: سبحان ربي الأعلى ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَ فَسَوَىٰ ۞ وَٱلَّذِى قَذَرَ فَهَدَىٰ قَهَدَىٰ ۞ قَال: قَدْرَ فَهَدَىٰ ۞ قَال: قَدْرَ الأَشْيَاء في التقدير الأَوَل، ثمّ هدى إليها من يشاء. قوله: ﴿ وَٱلَّذِى آَخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ قَال: قَدْر الأَشياء في التقدير الأَوَل، ثمّ هدى إليها من يشاء. قوله: ﴿ وَٱلَذِى آَخْرَجَ ٱلْمَرْعَىٰ ﴾ قَال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءَ أَخْرَىٰ ﴾ قَال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءَ أَخْرَىٰ ﴾ قال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءَ أَخْرَىٰ ﴾ قال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءَ أَخْرَى ﴾ قال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاء أَخْرَى ﴾ قال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاء أَخْرَى الله الله إلى أَسَيْبَ الله الله إلى أَنْ أَلَى النبات ﴿ فَلَجَمَلَهُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءً أَخْرَى ﴾ قال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءَ أُحَرَى ﴾ قال: إلى النبات ﴿ فَجَمَلَمُ ﴾ بعد إخراجه ﴿ غُنَاءً الله إلى أَلَهُ إلى أَنْ إلَى النبات ﴿ فَالَهُ إلَهُ إلَى أَنَا إلَى أَنَا إِلَى أَنَا إِلَىٰ إلَهُ إِلَىٰ إلَىٰ أَلَ إلَهُ إلَهُ إلَىٰ أَلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَىٰ إلَهُ إلَى أَلَهُ إلَى أَلَهُ إلَى إلَهُ إلَى إلَهُ إلَهُ إلَيْ إلَى إلَهُمَ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَى أَنَهُ إلَهُ إلَهُ إلَى إلَهُ إلَى إلَهُ إلَهُ إلَهُهُ إلَى إلَهُ إلَهُ إلَى إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَى قُلْمُ إلَى إلَهُ إلَى إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَى إلَهُ إلَىٰ إلَهُ إلَى إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَهُ إلَى إلَهُ إلَى إلَهُ إل إلهُ إلهُ إلَهُ إ

قوله : ﴿ سَنُقَرِئُكَ فَلَا تَسَى ﴾ أي نعلّمك فلا تنسى ، ثمّ استثنى فقال : ﴿ إِلَّا مَا شَمَاءَ ٱللَّهُ ﴾ لأنّه لا يؤمن النسيان ، لأنّ الّذي لا ينسى هو الله ﴿ وَيُنَبِّرُكَ لِلْبُسَرَى ﴿ فَذَكِرَ ﴾ يا محمّد ﴿ إِن نَفَعَتِ ٱلذِكْرَى ﴾ سَيَذَكُرُ مَن يَعْنَى ﴾ بذكرك إيّاه ، ثمّ قال : ﴿ وَيَنَجَنَبُهُ يعني ما يذكّر به ﴿ ٱلأَسْنَى ﴿ ﴾ ٱلَّذِي يَصَلَ ٱلنَّارَ ٱلكَبَى ﴾ قال : ناريوم القيامة ﴿ تُمَ لَا يَسُوتُ فِيهَا وَلَا يَعْيَى كَي يعني في النار فيكون كما قال الله : ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن حَلِ مَكَانِ وَمَا هُوَ سِمَيَتَ ﴾ . قوله : ﴿ وَيَنْجَنَبُهُ يعني ما يذكر به ﴿ ٱلأَسْنَى إِلَى الَذِي قال الله : ﴿ وَيَأْتِيهِ ٱلْمَوْتُ مِن حَلَ مَكَانِ وَمَا هُوَ سِمَيَتَ ﴾ . قوله : ﴿ وَيَأْتَكُمُ مَن تَزَكَى ﴾ قال : زكاة الفطرة فإذا أخرجها قبلت صلاة العيد ﴿وَذَكَرَ آسَدَ رَبِهِ فَعَلَى ﴾ قال : صلاة الفطر والأضحى ﴿ إِنَّ مَنَا لَعْذِي عني ما قد تلوته من القرآن ﴿ لَنِي ٱلشَحْفِ ٱلأُولَى إِنَّ مُعُفِ إِبَرَهِمَ وَمُوسَى إِنَّ كَمَا مَذَا بِعني ما قد تلوته من القرآن ﴿ لَنِي السَحْفِ الْأُولَى إِلَهُ مُعُنِي إِنَهُ عَلَى مَا مَن الله عنه النار منه هُذَا ﴾ يعني ما قد تلوته من القرآن ﴿ لَنِي ٱلشَحْفِ ٱلأُولَى إِنَهُ مُعُنُ إِبَرَهِمَ وَمُوسَى إِنَّ كَوْنُ

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠٧.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١١.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٣.

وبهذا الإسناد عن ابن عبّاس في قوله: ﴿أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ حَيِّفَ ظُلِفَتْ﴾ يريد الأنعام إلى قوله: ﴿وَلِكَ ٱلِجْبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ﴾ يقول بَجَرَحَان : يقدر أحد أن يخلق مثل الإبل ويرفع مثل السماء وينصب مثل الجبال ويسطّح مثل الأرض غيري؟ ويفعل مثل هذا الفعل أحد سواي؟ قوله: ﴿فَذَكِرٌ إِنَّمَا آنَتَ مُذَكِرً أي فعظ يا محمّد إنّما أنت واعظ. قال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿فَذَكِرٌ إِنَّمَا آنَتَ مُذَكِرً فِي قَال: لست بحافظ ولا كَان كان عليهم.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ﴾ يقول : من لم يتعظ ولم يصدّقك وجحد ربوبيّتي وكفر نعمتي ﴿فَهُنَذِبُهُ ٱلْقَدَابَ آلاَكَبَرَ﴾ يريد العذاب الشديد الدائم ﴿إِنَّ إِلَيْنَآ إِيَابَهُمَ﴾ يريد مصيرهم ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم﴾ أي جزاءهم<sup>(١)</sup>.

١٥٧ - فس: ﴿لَا أُقْسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ﴾ أي مكَّة ﴿وَأَنَتَ مِلْ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ﴾ قال: كانت قريش لا يستحلّون أن يظلموا أحداً في هذا البلد ويستحلّون ظلمك فيه ﴿وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ﴾ قال: آدم وما ولد من الأنبياء والأوصياء ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ﴾ أي منتصباً ولم يخلق مثله شيء ﴿يَقُولُ أَهَلَكُتُ مَالَا لَبُدَا﴾ أي مجتمعاً.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالَا لَبُدًا﴾ قال : هو عمرو بن عبدود حين عرض عليه عليَّ بن أبي طالب ﷺ الإسلام يوم الخندق وقال : فأين ما أنفقت فيكم مالاً لبداً؟ وكان قد أنفق مالاً في الصدّ عن سبيل الله، فقتله عليّ ﷺ .

وأخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن إسماعيل بن عبّاد، عن الحسين بن أبي يعقوب، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفو غيم في قوله تعالى : وأيَحْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ يعني نعثل في قتله ابنة النبي عليه في قول أهلكتُ مَالا لَبُدًا ﴾ يعني الذي جهز به النبي عنه في جيش العسرة وأيَحَسَبُ أَن لَمْ يَرُمُ أَحَدُ ﴾ قال : في فساد كان في نفسه وألَّمَ جَعَل لَمُ عَبَنَيْنِ ﴾ رسول الله ين وليسانا ﴾ يعني أمير المؤمنين غير وتشفنيتي ﴾ يعني ألم الحسن والحسين وتعدينية النَجْدَيْن إلى ولا يتهما وفلا أفنكم المقبنة (لي وَمَا أَدَرَىكَ مَا أَلَعْلَمُهُ أَنَ يقول : ما أعلمك ؛ وكلّ شيء في القرآن ما أدراك فهو ما أعلمك ويَنِما ذا مقربَة ﴾ يعني رسول الله يقتى ، والمقربة : قرباه وأذ يستكيناذا متَرْبَغ يعني أمير المؤمنين غيبي هذا كان في نفسه الله عنه من العلمك ؛ وكلّ شيء في القرآن ما أدراك فهو ما أعلمك ويَنِما ذا مقربَة ﴾ يعني رسول

**بيان:** نعثل هو عثمان، قال الجوهرئي: نعثل اسم رجل كان طويل اللّحية وكان عثمان إذا نيل منه وعيب شبّه بذلك الرجل لطول لحيته. قوله: ما أعلمك لعلّه جعل ما للتعجّب، ويحتمل على بعد أن يكون إشارة إلى ما قيل: إنَّ كلّ موضع في القرآن فيه ﴿مَا أَذَرَنكَ﴾ فهو ما قد بيّنه الله وما كان ﴿وَمَا يُدْرِبِكَ﴾ لم يبيّنه. قوله: مترب بالعلم على بناء الفاعل أي مستغن، يقال: أترب الرجل: إذا استغنى كأنّه صار له من المال بقدر التراب، ذكره الجوهريّ.

تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٣-٤١٦.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٠.

قال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿ أَفَرَأْ بِأَسَرِ رَبِّكَ﴾ قال : اقرء باسم الله الرحمن الرحيم ﴿ الَّذِي خَلَقَ () خَلَقَ اللاِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ () قال : من دم ﴿ أَمَرْأَ وَرَقُكَ الأَكْرَمُ () الَّذِي عَلَمَ بِالفَلَمِ () قال : علّم الاِنسان الكتابة التي بها يتم أمور الدنيا في مشارق الأرض ومغاربها ، ثمّ قال : ﴿ كَلَا إِنَّ الاِنسَنَ لَيَغْنَيْ () أَن رَمَاءُ اسْتَغَيَّ () قال : إنّ الاِنسان إذا استغنى يكفر ويطغى وينكر ﴿ إِنَّ إِلَى رَبِّكَ الرُّحْوَى قوله : ﴿ أَرَبَيْتَ الَذِي بَنَعَنَ () عَدًا إذا سَتَغَى اللهِ قال : إنّ الاِنسان إذا استغنى يكفر ويطغى وينكر ﴿ إِنَّ إِلَى رَبَّكَ الرُّحْوَى قوله : ﴿ أَرَبَيْتَ الَذِي بَنَعَنَ () عَدًا إذا سَتَخَ عن الصلاة وأن يطاع الله ورسوله فقال الله تعالى : ﴿ أَرَبَيْتَ الَذِي بَنَعَنَ () عَذَا اللّه تعالى : قوله : ﴿ كَلَاً لَهُ نَذَي اللهِ واللهِ في الناصية فنلقيه في النار .

قوله: ﴿ فَلَيَدَعُ نَادِيَمُ ﴾ قال: لمّا مات أبو طالب عَلَيْتُ فنادى أبو جهل والوليد - عليهما لعائن الله - : هلمَّ فاقتلوا محمّداً فقد مات الّذي كان ناصره، فقال الله : ﴿ فَلَيْدَعُ نَادِيَمُ ﴿ سَكَنَيْعُ الزَّبَانِيَةَ ﴿ يَعْلَى قَالَ : كما دعا إلى قتل رسول الله ﷺ نحن أيضاً ندع الزبانية ثمَّ قال : ﴿ كَلَّا لَا نُطِعْهُ وَاسَجُدُ وَاقْتَرِبَ أي لم يطيعوه لما دعاهم إليه، لأنَّ رسول الله ﷺ أجاره مطعم بن عدي ابن نوفل بن عبد مناف، ولم يجسر عليه أحد<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** أي لم يطيعوه على هذا التأويل لعلّه خبر في صورة النهي، أي قلنا بالخطاب العامّ: ﴿لَا نُطِعْمُ﴾ ولم نوفّقهم لذلك.

١٥٩ - **فس: ﴿**لَمْ بَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَّبِ﴾ يعني قريشاً ﴿ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ﴾ قال: هم في كفرهم ﴿حَقَّنَ تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ﴾ .

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ قال: البيّنة: محمّد ﷺ .

وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿وَمَا نَفَرَقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَقَدِ مَا جَآءَنَهُمُ الْبَيْنَةُ﴾ قال: لمّا جاءهم رسول الله ﷺ بالقرآن خالفوه وتفرّقوا بعده.

قوله: ﴿ حُنَفَآَةَ﴾ أي طاهرين. قوله: ﴿وَذَلِكَ دِينُ ٱلْغَيِّمَةِ﴾ أي دين قيّم قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَّدَ﴾ قال: أنزل الله عليهم القرآن فارتدوا وكفروا وعصوا أمير المؤمنين غَلِيَنَلِأَ أَوْلَيْكَ هُمْ شَرُّ ٱلْبَرِيَةِ﴾. قوله: ﴿ إِنَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَبَمِلُوا ٱلقَـٰلِحَتِ

تفسير القمي، ج ۲ ص ٤٣٠.

أَوْلَبَتِكَ هُمَّ خَبَرُ ٱلْبَرِيَّةِ﴾ قال: نزلت في آل محمّد ﷺ (^).

١٦٠ – فس: ﴿أَرَمَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّبِ﴾ قال: نزلت في أبي جهل وكفَّار قريش ﴿فَذَالِكَ ٱلَّذِى يَدُعُّ ٱلْمِيَسِمَ﴾ أي يدفعه، يعني عن حقّه ﴿وَلَا يَمُشُ عَلَى طَعَامِ آلْمِسْكِينِ﴾ أي لا يرغب في إطعام المسكين<sup>(٢)</sup>.

171 - فسىء أبي، عن ابن أبي عمير قال: سأل أبو شاكر أبا جعفر الأحول عن قول الله : وقُلَّ يَتَأَيُّهُا الصَّئِرُونَ () لا أَعْبُدُ مَا تَصْبُدُونَ () وَلا أَنتُد عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُ () وَلا أَنا عَابِدُ مَا عَبَدُ أَن وَلا أَنتُد عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُ () فهل يتكلّم الحكيم بمثل هذا القول ويكرّره مرّة بعد مرَّة؟ فلم يكن عند أبي جعفر الأحول في ذلك جواب، فدخل المدينة فسأل أبا عبد الله عنه عن ذلك، يكن عند أبي جعفر الأحول في ذلك جواب، فدخل المدينة فسأل أبا عبد الله عنه عن ذلك، فقال : كان سبب نزولها وتكرارها أنَّ قريشاً قالت لر صول الله عنه : تعبد إلهنا سنة ونعبد إلهك سنة، وتعبد إلهنا سنة ونعبد إلهك سنة، فأجابهم الله بمثل ما قالوا، فقال فيما قالوا : تعبد إلهنا سنة : وقُلَّ يَتَأَيُّبا ٱلصَّغِرُونَ () لاَ أَعْبُدُ مَا تَصْبُدُونَ () وفيما قالوا : ونعبد إلها المنة عني فقال : كان سبب نزولها وتكرارها أنَّ قريشاً قالت لر صول الله ينه : منة ، وتعبد إلهنا سنة ونعبد إلهك سنة ، فأجابهم الله بمثل ما قالوا ، فقال فيما قالوا : تعبد إلهنا سنة ، وقُل يَتَأَيُّبا ٱلصَّغِرُونَ () لاَ أَعْبُدُ مَا تَصْبُدُونَ () وفيما قالوا : تعبد إلهنا سنة ، وقول يتأيم ألم المواد : تعبد إلهنا سنة : وقُل يَتَأَيُبا الصَعْرُونَ () لاَ أَعْبُدُ مَا تَصْبُدُونَ () وفيما قالوا : ونعبد إله منة : فولاً أَتُتُمْ عَنِيدُونَ مَا أَعْبُدُهُ وفيما قالوا : تعبد إلهنا سنة : فولاً أنا عابِدُ مَا عَابُوا : وربد ولي في الها سنة : إلهك سنة فولاً أَنتُمُ عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُ () لَكُرُ دِينَكُرُ وَلَى دِينِ () قال : فرجع أبو جعفر الأحول إلهك سنة فولاً أنتُمُ عندالك ، فقال أبو شاكر : هذا حملته الإبل من الحجاز () .

**أقول:** سيأتي كثير من تفاسير تلك الآيات في الأبواب الآتية.

## أبواب احتجاجات الرسول ﷺ ١ – باب ما احتج ﷺ به على المشركين والزنادقة

## وسانر أهل الملل الباطلة

ا - م: قوله بَرَسَلا : ﴿ وَقَالُوا لَن يَدْخُلُ ٱلْجَنَّةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَعْمَرُكُمْ تِلْكَ أَمَانِيَّهُمْ قُلْمُ حَمَانُوا بُرْهَنْ حَمَّهُمْ إِنَّهُ وَعَلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُم اللَّهُ وَهُوَ مُحَسِنٌ فَلَهُ أَبْرُهُ عِندَ رَبِّهِ حَمَانُوا بُرْهَنْ حَمَّمَ إِن حَصَّنْتُمْ مَندِقِينَ إِلَى مَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُم اللَّهُ وَهُوَ مُحَسِنٌ فَلَهُ أَبْرُهُ عِندَ رَبِّهِ مَا تُولا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ إَن عَالَ الإمام عَنْ أَسْلَمَ وَجَهَهُم اللَّهُ وَهُوَ مُحَسِنٌ فَلَهُ أَبْرُهُمْ عِندَارَةٍ وَلَا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ إَن قَالَ الإمام عَنْ إَن اللَّهُ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ إَن كَ عَلَى اللَّهُ وَقَالُولُهُ وَلا خَوْقُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ إَلْكُ عَالَ الإمام عَنْ إَنْهُ عَالَهُ المواني عَنْ عَلَى الموراني اللَهُ عَلَى المودي إِلَى يَعْوَدياً ، وَقَالُولُهُ عَنْ الْيَعْذَى أَنْ عَمَدُى إِلَى يَعْوديا ، وَقُولُهُ إِن عَنْ يَعْذَى أَنْ عَلَى الله وَيْ إِلَى مَنْ كَانَ هُودًا إِن عَنْ عَنْ عَلَى اللَهُ وَوقَالُولُهُ عَنْ عَلَى الْعَنْ الْعَنْ عَنْ عَلَى عَوْدًا إِنْعَمَانَ عَالَ اللَهُ وَقُولُهُ عَمْ أَنْ عَمَدُى مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَلَى الْعَنْ عَلَى عَنْ الْعَمَانَةُ إِلَى عَنْ كَانَ هُودًا إِنْ عَمْدُى عَلَى اللَهُ مَنْ عَلَى الْعَنْ الْعَنْ عَلَى الْعَنْ عَنْ عَدْ عَنْ عَيْنَ الْكُنَهُ إِنْ عَمَانَ عَلَى الْعَنْ الْعَنْ عَنْ عَالَكُهُ مَا عَنْ عَالَ أَيْ عَمْ مَالَ اللهُ عَلَى عَنْ عَالَ اللَهُ عَامَ اللَهُ عَلَى اللَهُ عَالُ اللَهُ عَالَ اللَهُ عَالَ اللَهُ عَلَى عَنْ عَلَى الْحَدَرُ الْعُنَا الْعَنْ عَنْ عَلَى الْعَنْ عَالَ الْحَوْلَ عَنْ عَالَ عَنْ عَلَى الْنَا الْعَنْ عَالَهُ عَالَ عَنْ عَالَ عَنْ عَالَهُ عَالَ عَمْ عَلَى عَنْ عَالَ الْحَامُ الْحَامِ الْعَامِ الْحَدَى عَلَى عَلَى الْحَدَى الْعَامَ عَلَى الْحَامَ الْعَامَ الْعَامَ الْ عَنْ عَالَ عَامَ مَا عَا عَالَ الْ الْع الْعَامُ عَالَ عَالَ عَنْ عَالَ عَامَ الْعَامِ مَا عَالَ عَالَهُ مَا عَالَهُ عَالَ الْعَامِ مَا عَالُ عَامَ عَا عُنْ عَا عَالَ الْعُنْ عَالُ الْعَامِ الْعَامِ عَالَ عَالَ عَا عَامَ الْعَامَ الْعَامَ عَالَ عَا عَامَ مَ عَالَ الْعَنْ عَ

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٣٣.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٤٦.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٤٨.

يتمنُّونها ﴿ قُلْ لهم ﴿ كَانُوا بُرْكَنَكُمْ على مقالتكم ﴿ إِن كُنتُرْ صَدِقِينَ ﴾ (١).

وقال الصادق غليتي - وقد ذكر عنده الجدال في الدين، وأنّ رسول الله والأثمّة غليتي قد نهوا عنه - فقال الصادق غليتي : لم ينه عنه مطلقاً، ولكنّه نهى عن الجدال بغير التي هي أحسن أما تسمعون الله يقول : ﴿وَلَا تُجَدِلُوٓا أَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ إِلَّا بِٱلَنِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ ؟ وقوله تعالى : ﴿آدْعُ إِلَىٰ سَبِيلِ رَبِّكَ بِٱلْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلَنِي هِيَ أَحْسَنُهُ؟

فالجدال بالّتي هي أحسن قد قرنه العلماء بالدين، والجدال بغير الّتي هي أحسن محرّم حرّمه الله على شيعتنا، وكيف يحرّم الله الجدال جملة وهو يقول: ﴿وَقَالُوا لَن يَدْخُلَ ٱلْجَنَّةَ إِلَّا مَن كَانَ هُودًا أَوْ نَمَنُرُئُكُ قال الله تعالى: ﴿تِلْكَ أَمَانِيُّهُمْ قُلْ هَحَاتُوا بُرْهَنَكُمُمْ إِن كُن مَندِقِينَ؟؟ فجعل علم الصدق الإتيان بالبرهان، وهل يؤتى بالبرهان إلاّ في الجدال بالّتي هي أحسن؟ قيل: يا ابن رسول الله فما الجدال بالّتي هي أحسن والّتي ليست بأحسن؟

قال: أمّا الجدال الّذي بغير الّتي هي أحسن فأن تجادل مبطلاً فيورد عليك باطلاً فلا تردّه بحجّة قد نصبها الله، ولكن تجحد قوله أو تجحد حقّاً يريد ذلك المبطل أن يعين به باطله، فتجحد ذلك الحقّ مخافة أن يكون له عليك فيه حجّة، لأنّك لا تدري كيف المخلص منه، فذلك حرامٌ على شيعتنا أن يصيروا فتنةً على ضعفاء إخوانهم وعلى المبطلين، أمّا المبطلون فيجعلون ضعف الضعيف منكم إذا تعاطى مجادلته وضعف ما (من خ ل) في يده حجّة له على باطله، وأمّا الضعفاء منكم فتعمى قلوبهم لما يرون من ضعف المحقّ في يد المبطل.

وأمّا الجدال بالّتي هي أحسن فهو ما أمر الله تعالى به نبيّه أن يجادل به من جحد البعث بعد الموت وإحياءه له، فقال الله تعالى حاكياً عنه : ﴿ وَمَنَرَبَ لَنَا مَنْكَلَا وَنَبِى خَلْقَتُمْ قَالَ مَن يُحَي الْيَطْمَ وَهَى رَمِيسَمُ فَقَال الله تعالى في الردّ عليه : ﴿ قُلْ يا محمّد ﴿ يُعِيبَها الَّذِي آنسَاهَا آوَلَ مَرَةً وَهُو بَكُلُ خَلْقٍ عَلِيمُ ( ) الَّذِي جَعَلَ لَكُر يَنَ الشَّجَرِ الْأَخْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَشُر يِنَهُ تُوقِدُونَ الله من نبيّه أن يجادل المبطل الَّذي قال : كيف يجوز أن يبعث هذه العظام وهي رميم؟ فقال الله من نبيّه أن يجادل المبطل الَّذي قال : كيف يجوز أن يبعث هذه العظام وهي رميم؟ فقال الله : ﴿ قُلْ يُعْيبُها الَذِي آنسَاها آوَلَ مَرَقًرُ فَيعجز من ابتدا به لا من شيء أن يعيده بعد أن يبلى؟ إذا كان قد كمن النار الحارة في الشجر الأخضر الرطب ثم يستخرجها فعرفكم زاك أي وَهُو إذا كان قد كمن النار الحارة في الشجر الأخضر الرطب ثم يستخرجها فعرفكم أنه على إعادة من بلي أقدر ، ثمَّ قال : ﴿ أَوَلَيْسَ الَذِي خَالَ : ﴿ اللَّذِي جَعَلَ لَكُر مِنَ النَّذَي يَالًا في عاد ان بال ابتداؤه أصعب عندكم من إعادته؛ ثمَّ قال : ﴿ الَذِي جَعَلَ لَكُر مِنَ النَّهُ جَدِ الْأَصْعَرِ نَاكَ أَي وَالا عنه بلي أقدر ، ثمَّ قال : ﴿ أَوَلَيْسَ اللَّذِي خَالَ الله على الله عنه من على إعادة من بلي أقدر ، ثمَّ قال : ﴿ أَوَلَيْسَ الله منه الموات والارض أعلام وقل المام من يقديم على إعادة والاً عنه على أقدر ، ثمَّ قال : ﴿ أَوَلَيْسَ الَذِي خَلَقَ السَمَوتِ وَالأَرْضَ يَعْدَدٍ عَلَى أَن يَعْلَق مِنْكُمُ بَلَ وَهُو وقدر تكم خ ل أن يقدروا عليه من إعادة البالي فكيف جوزتم من الله خلق الأعجب عندكم ووقدرتكم خ ل) أن يقدروا عليه من إعادة البالي فكيف جوزتم من الله خلق الماميم وقدركم والأصعب لديكم ، ولم تجوزوا منه ما هو أسهل عندكم من إعادة البالي؟

تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٥٢٦ ح ٣٢١.

قال الصادق ﷺ : فهذا الجدال بالَتي هي أحسن، لأنَّ فيها قطع عذر الكافرين وإزالة شبههم ؛ وأمّا الجدال بغير الَتي هي أحسن فأن تجحد حقّاً لا يمكنك أن تفرّق بينه وبين باطل من تجادله، وإنّما تدفعه عن باطله بأن تجحد الحقّ، فهذا هو المحرّم لأنّك مثله، جحد هو حقّاً وجحدت أنت حقّاً آخر .

وقال أبو محمد الحسن بن عليّ العسكريّ بَنْيَكُمُ : فقام إليه رجل آخر فقال : يابن رسول الله أفجادل رسول الله؟ فقال الصادق للمُنْكَمَ : مهما ظننت برسول الله بَنْكَمَ من شيء فلا تظنّنَ به مخالفة الله، أليس الله قد قال : ﴿وَجَدِلْهُم بِٱلَتِي هِيَ أَحْسَنُكُ وقال : ﴿قُلْ يُعْبِيهَا ٱلَّذِي آنشاَهَآ أَوَّلَ مَتَرَقٌ كُلمن ضرب لله مثلاً، أفتظنَ أنَّ رسول الله بَنْكَمَ خالف ما أمره الله به، فلم يجادل ما أمر الله به، ولم يخبر عن الله بما أمره أن يخبر به؟<sup>(١)</sup>.

ولقد حدَّثني أبي الباقر، عن جدَّي عليّ بن الحسين زين العابدين، عن أبيه الحسين سيّد الشهداء، عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهم أجمعين أنّه اجتمع يوماً عند رسول الله ﷺ أهل خمسة أديان: اليهود، والنصارى، والدهريّة، والثنويّة، ومشركو العرب، فقالت اليهود: نحن نقول: عزيرٌ ابن الله، وقد جنناك يا محمّد لننظر ما تقول، فإن اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

وقالت النصارى: نحن نقول: المسيح ابن الله اتّحد به، وقد جئناك لننظر ما تقول، فإن اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

وقالت الدهريّة : نحن نقول : الأشياء لا بدء لها وهي دائمة، وقد جئناك لننظر ما تقول، فإن اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

وقالت الثنويّة : نحن نقول : إنَّ النور والظلمة هما المدبّران، وقد جنناك لننظر ما تقول، فإن اتّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

وقالت مشركو العرب: نحن نقول: إنَّ أوثاننا آلهة وقد جئناك لننظر ما تقول، فإن اتَّبعتنا فنحن أسبق إلى الصواب منك وأفضل، وإن خالفتنا خصمناك.

فقال رسول الله ﷺ : آمنت بالله وحده لا شريك له، وكفرت بالجبت وبكلّ معبود سواه؛ ثمّ قال لهم : إنَّ الله تعالى قد بعثني كافّة للنّاس بشيراً ونذيراً حجّة على العالمين، وسيردّ كيد من يكيد دينه في نحره؛ ثمّ قال لليهود : أجتتموني لأقبل قولكم بغير حجّة؟ قالوا : لا، قال : فما الّذي دعاكم إلى القول بأنّ عزيراً ابن الله؟ قالوا : لأنّه أحيا لبني إسرائيل التوراة بعد ما ذهبت، ولم يفعل بها هذا إلاّ لأنّه ابنه.

فقال رسول الله ﷺ : فكيف صار عزيرٌ ابن الله دون موسى وهو الَّذي جاءهم بالتوراة

(١) تفسير الإمام العسكري ٢٢٢ - ٣٢٢.

ورثي منه من المعجزات ما قد علمتم؟ فإن كان عزير ابن الله لما أظهر من الكرامة بإحياء التوراة فلقد كان موسى بالبنوة أحقّ وأولى، ولئن كان هذا المقدار من إكرامه لعزير يوجب أنّه ابنه فأضعاف هذه الكرامة لموسى توجب له منزلة أجلّ من البنوّة، وإن كنتم إنّما تريدون بالبنوّة الولادة على سبيل ما تشاهدونه في دنياكم هذه من ولادة الأمّهات الأولاد بوطء آبائهم لهنّ فقد كفرتم بالله وشبّهتموه بخلقه، وأوجبتم فيه صفات المحدثين، ووجب عندكم أن يكون محدّثاً مخلوقاً، وأن يكون له خالقٌ صنعه وابتدعه، قالوا : لسنا نعني هذا، فإنَّ هذا كفر علمائنا لمن يريد إكرامه وإبانته بالمنزلة عن غيره : يا بنيّ، وإنّه ابني ولادته علمائنا لمن يريد إكرامه وإبانته بالمنزلة عن غيره : يا بنيّ، وإنّه ابني؛ لا على إثبات ولادته منه، لأنّه قد يقول ذلك لمن هو أجنبيّ لا نسب بينه وبينه، وكذلك لمّا فعل الله بعزير ما فعل منه، لأنّه قد يقول ذلك لمن هو أجنبيّ لا نسب بينه وبينه، وكذلك لمّا فعل الله بعزير ما فعل منه، لأنّه قد يقول ذلك لمن هو أجنبيّ لا نسب بينه وبينه، وكذلك لمّا فعل الله بعزير ما فعل منه، لأنّه قد الحرامة لا على الولادة؛ فقال رسول الله تلكير أن الله يفضح كل إن وجب على هذا الوجه أن يكون عزير ابنه فإنّ هذا المواذة لموسى أولى، وإنّ اله يفضح كان ولان قد اتّخده ابناً على الكرامة لا على الولادة بنه وينه، وكذلك لما فعل الله بعزير ما فعل منه بلأنه قد يقول ذلك لمن هو أجنبيّ لا نسب بينه وبينه، وكذلك لما فعل الله بعزير ما فعل منه بلأنه ولاره ويقلب على الكرامة لا على الولادة فقال رسول الله تلكيرا أنه ينه كلم : إنه منه إن وجب على هذا الوجه أن يكون عزير ابنه فإنّ هذه المنزلة لموسى أولى، وإنّ الله يفضح كلّ

وأمّا ما احتججتم به يؤدّيكم إلى ما هو أكبر ممّا ذكرته لكم، لأنكم قلتم : إنّ عظيماً من عظمائكم قد يقول لأجنبي لا نسب بينه وبينه : يا بنيَّ، وهذا ابني، لا على طريق الولادة، فقد تجدون أيضاً هذا العظيم يقول لأجنبيّ آخر : هذا أخي، ولآخر : هذا شيخي وأبي، ولآخر : هذا سيّدي ويا سيّدي على سبيل الإكرام، وإنّ من زاده في الكرامة زاده في مثل هذا القول، فإذاً يجوز عندكم أن يكون موسى أخاً لله أو شيخاً له أو أباً أو سيّداً لأنّه قد زاده في الإكرام ممّا لعزير، كما أنّ من زاد رجلاً في الإكرام قال له يا سيّدي ويا شيخي ويا عمّي ويا رئيسي على طريق الإكرام، وإنّ من زاده في الكرامة قاده في مثل هذا القول، أفيجوز عندكم أن يكون موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو عمّاً أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؟ لأنّه قد زاده في الإكرام على موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو عمّاً أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؟ لأنّه قد زاده في الإكرام على موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو عمّاً أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؟ لأنّه قد زاده في الإكرام على موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو عمّاً أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؟ لأنّه قد زاده في الإكرام على موسى أخاً لله، أو شيخاً، أو عمّاً أو رئيساً، أو سيّداً، أو أميراً؟ لأنّه قد زاده في الإكرام على وتحيّروا وقالوا : يا محمّد أجلنا نتفكّر فيما قلته لنا، فقال : انظروا فيه بقلوب معتقدة للإنصاف يهدكم الله.

ثم أقبل على النصارى فقال: وأنتم قلتم: إنّ القديم بَرَقَ المحد بالمسيح ابنه، فما الذي أردتموه بهذا القول؟ أردتم أنّ القديم صار محدثاً لوجود هذا المحدث الذي هو عيسى؟ أو المحدث الذي هو عيسى صار قديماً لوجود القديم الذي هو الله؟ أو معنى قولكم: إنّه اتّحد به أنّه اختصّه بكرامة لم يكرم بها أحداً سواه؟ فإن أردتم أنّ القديم تعالى صار محدثاً فقد أبطلتم، لأنّ القديم محالٌ أن ينقلب فيصير محدثاً، وإن أردتم أنّ المحدث صار قديماً فقد أحلتم، لأنّ المحدث أيضاً محال أن ينقلب فيصير محدثاً، وإن أردتم أنّ المحدث مار قديماً واصطفاه على سائر عباده فقد أقررتم بحدوث عيسى وبحدوث المعنى الذي اتّحد به من أجله، لأنّه إذا كان عيسى محدثاً وكان الله اتّحد به بأن أحدث به معنى صار به أكرم الخلق عنده فقد صار عيسى وذلك المعنى محدثين، وهذا خلاف ما بدأتم تقولونه، قال: فقالت النصارى: يا محمّد إنّ الله تعالى لمّا أظهر على يد عيسى من الأشياء العجيبة ما أظهر فقد اتّخذه ولداً على جهة الكرامة. فقال لهم رسول الله ﷺ: قد سمعتم ما قلته لليهود في هذا المعنى الّذي ذكرتموه، ثمّ أعاد ﷺ ذلك كلّه، فسكتوا إلاّ رجلاً واحداً منهم قال له: يا محمّد أولستم تقولون: إنّ إبراهيم خليل الله؟ قال: قد قلنا ذلك، فقال إذا قلتم ذلك فلمَ منعتمونا من أن نقول: إنّ عيسى ابن الله؟.

فقال رسول الله عظيم: إنَّهما لم يشتبها، لأنَّ قولنا : إنَّ إبراهيم خليل الله فإنَّما هو مشتقٌ من الخُلَّة أو الخُلَّة، فأمَّا الخلَّة فإنَّما معناها الفقر والفاقة، وقد كان خليلاً إلى ربَّه فقيراً، وإليه منقطعاً، وعن غيره متعفَّفاً معرضاً مستغنياً، وذلك لمّا أُريد قذفه في النار فرمي به في المنجنيق فبعث الله تعالى جبرئيل ﷺ وقال له: أدرك عبدي، فجاءه فلقيه في الهواء فقال: كلَّفني ما بدا لك فقد بعثني الله لنصرتك، فقال: بل حسبي الله ونعم الوكيل، إنَّى لا أسأل غيره ولا حاجة لي إلاَّ إليه؛ فسماه خليله أي فقيره ومحتاجه والمنقطع إليه عمَّن سواه. وإذا جعل معنى ذلك من الخلَّة (الخلل خ ل) وهو أنَّه قد تخلَّل معانيه ووقف على أسرار لم يقف عليها غيره كان معناه العالم به وبأموره، ولا يوجب ذلك تشبيه الله بخلقه، ألا ترون أنَّه إذا لم ينقطع إليه لم يكن خليله؟ وإذا لم يعلم بأسراره لم يكن خليله؟ وأنَّ من يلده الرجل وإن أهانه وأقصاًه لم يخرج عن أن يكون ولده؟ لأنَّ معنى الولادة قائم؛ ثمَّ إن وجب لأنَّه قال : إبراهيم خليلي أنَّ تقيسوا أنتم فتقولوا : إنَّ عيسى ابنه وجب أيضاً أن تقولوا له ولموسى : إنَّه ابنه، فإنَّ الَّذي معه من المعجزات لم يكن بدون ما كان مع عبسي، فقولوا : إنَّ موسى أيضاً ابنه، وإنَّه يجوز أن تقولوا على هذا المعنى: إنَّه شيخه وسيَّده وعمَّه ورئيسه وأميره كِما ذكرته لليهود. فقال بعضهم لبعض: وفي الكتب المنزلة أنَّ عيسى قال: أذهب إلى أبي، فقال رسول الله ﷺ : فإن كنتُم بذلك الكتَّاب تعملون فإنَّ فيه: أذهب إلى أبي وأبيكم، فقولوا: إنَّ جميع الَّذين خاطبهم عيسي كانوا أبناء الله كما كان عيسي ابنه من الوجه الَّذي كان عيسي ابنه، ثمَّ إنَّ ما في هذا الكتاب يبطل عليكم هذا الّذي زعمتم أنَّ عيسى من جهة الاختصاص كان ابناً له، لأنكم قلتم: إنَّما قلنا: إنَّه ابنه لأنَّه اختصَه بما لم يختصَ به غيره، وأنتم تعلمون أنَّ الَّذي خصَّ به عيسي لم يخصّ به هؤلاء القوم الَّذين قال لهم عيسي : أذهب إلى أبي وأبيكم، فبطل أن يكون الاختصاص لعيسي، لأنَّه قد ثبت عندكم بقول عيسي لمن لم يكن له مثل اختصاص عيسي وأنتم إنَّما حكيتم لفظة عيسى وتأوَّلتموها على غير وجهها، لأنَّه إذا قال: أبي وأبيكم فقد أراد غير ما ذهبتم إليه ونحلتموه، وما يدريكم لعلَّه عني : أذهب إلى آدم أو إلى نوح إنَّ الله يرفعني إليهم ويجمعني معهم، وآدم أبي وأبيكم وكذلك نوح، بل ما أراد غير هذا؛ فسكتت النصاري وقالوا : ما رأينا كاليوم مجادلاً ولا مخاصماً وسننظر في أمورنا .

ثم أقبل رسول الله على الدهرية فقال : وأنتم فما الّذي دعاكم إلى القول بأنَّ الأشياء

لا بدء لها وهي دائمة لم تزل ولا تزال؟ فقالوا : لأنَّا لا نحكم إلَّا بما نشاهد ولم نجد للأشياء محدثاً فحكمنا بأنَّها لم تزل، ولم نجد لها انقضاء وفناءً فحكمنا بأنَّها لا تزال، فقال رسول الله عنه: الموجدتم لها قدماً أم وجدتم لها بقاءً أبد الأبد؟ فإن قلتم : إنَّكم وجدتم ذلك أثبتَم لأنفسكم أنكم لم تزالوا على هيئتكم وعقولكم بلا نهاية ولا تزالون كذلك، ولئن قلتم هذا دفعتم العيان وكذِّبكم العالمون الَّذين يشاهدونكم، قالوا : بل لم نشاهد لها قدماً ولا بقاءً أبد الأبد، قال رسول الله عنه الله عنه صرتم بأن تحكموا بالقدم والبقاء دائماً؟ لأنكم لم تشاهدوا حدوثها وانقضاءها أولى من تارك التميّز لها مثلكم، فيحكم لها بالحدوث والانقضاء والانقطاع، لأنَّه لم يشاهد لها قدماً ولا بقاءً أبد الأبد، أوَلستم تشاهدون اللَّيل والنَّهار وأحدهما بعد الآخر؟ فقالوا : نعم، فقالوا : أفترونهما لم يزالا ولا يزالان؟ فقالوا : نعم، قال: أفيجوز عندكم اجتماع اللَّيل والنَّهار؟ فقالوا : لا، فقال عَنْ إذا ينقطع أحدهما عن الآخر فيسبق أحدهما ويكون الثاني جارياً بعده، فقالوا : كذلك هو، فقال: قد حكمتم بحدوث ما تقدّم من ليل ونهار ولم تشاهدوهما فلا تنكروا لله قدرة (قدرته خ ل) ثمّ قال ﷺ : أتقولون ما قبلكم من اللَّيل والنَّهار متناه أم غير متناه؟ فإن قلتم : غير متناه فقد وصل إليكم آخر بلا نهاية لأوَّله، وإن قلتم: إنَّه متناه فقد كان ولا شيء منهمًا، قالوا : نعم، قال لهم: أقلتم: إنَّ العالم قديم غير محدث وأنتم عارفون بمعنى مَا أقررتم به وبمعنى ما جحدتموه؟ قالوا: نعم، قال رسول الله عنها: الذي نشاهده من الأشياء بعضها إلى بعض مفتقر، لأنَّه لا قوام للبعض إلَّا بما يتصل به، كما ترى البناء محتاجاً بعض أجزائه إلى بعض وإلاَّ لم يتَّسق ولم يستحكم، وكذلك سائر ما نرى، قال: فإذا كان هذا المحتاج بعضه إلى بعض لقوته وتمامه هو القديم فأخبروني أن لو كان محدثاً كيف كان يكون؟ وماذا كانت تكون صفته؟ قال: فصمتوا وعلموا أنَّهم لا يجدون للمحدث صفة يصفونه بها إلَّا وهي موجودة في هذا الّذي زعموا أنّه قديم، فوجموا وقالوا : سننظر في أمرنا ـ

ثم أقبل رسول الله على الشوية الذين قالوا : النور والظلّمة هما المدبّران فقال : وأنتم فما الذي دعاكم إلى ما قلتموه من هذا؟ فقالوا : لأنّا قد وجدنا العالم صنفين : خيراً وشرًا، ووجدنا الخير ضدًّا للشرّ، فأنكرنا أن يكون فاعل واحد يفعل الشيء وضدّه . بل لكلّ واحد منهما فاعل، ألا ترى أنّ الثلج محال أن يسخن كما أنّ النار محالٌ أن تبرد، فأثبتنا لذلك صانعين قديمين : ظلمة ونوراً، فقال لهم رسول الله عليه : أفلستم قد وجدتم سواداً ويباضاً وحمرة وصفرة وخضرة وزرقة؟ وكلّ واحد ضدّ لسائرها لاستحالة اجتماع اثنين منها في محلّ واحد، كما كان الحرّ والبرد ضدّين لاستحالة اجتماع اثنين منها نعم، قال : فهلّا أثبتّم بعدد كلّ لون صانعاً قديماً ليكون فاعل كلّ ضدّ من هذه الألوان غير فاعل الضدّ الآخر؟! قال : فسكتوا .

ثمَّ قال: وكيف اختلط هذا النور والظلمة وهذا من طبعه الصعود وهذا من طبعه النزول؟

أرايتم لو أنَّ رجلاً أخذ شرقاً يمشي إليه والآخر غَرباً يمشي إليه أكان يجوز أن يلتقيا ما داما سائرين على وجوههما؟ قالوا : لا ، فقال : وجب أن لا يختلط النور والظلمة ، لذهاب كلَّ واحد منهما في غير جهة الآخر ، فكيف حدث هذا العالم من امتزاج ما هو محال أن يمتزج؟ بل هما مدبِّران جميعاً مخلوقان ، فقالوا : سننظر في أُمورنا .

ثمَّ أقبل على مشركي العرب وقال: وأنتم فلمَ عبدتم الأصنام من دون الله؟ فقالوا: نتقرّب بذلك إلى الله تعالى، فقال: أوَهي سامعة مطيعة لربّها، عابدة له، حتّى تتقرّبوا بتعظيمها إلى الله؟ فقالوا: لا، قال: فأنتم الذين نحتّموها بأيديكم فلأن تعبدكم هي لو كان يجوز منها العبادة أحرى من أن تعبدوها إذا لم يكن أمركم بتعظيمها من هو العارف بمصالحكم وعواقبكم والحكيم فيما يكلّفكم، قال: فلمّا قال رسول الله يشيئ هذا اختلفوا فقال بعضهم: إنّ الله قد حلّ في هياكل رجال كانوا على هذه الصور فصوّرنا هده الصور نعظّمها لتعظيمنا تلك الصور التي حلّ فيها ربّنا.

وقال آخرون منهم: إنَّ هذه صور أقوام سلفوا كانوا مطيعين لله قبلنا، فمثّلنا صورهم وعبدناها تعظيماً لله. وقال آخرون منهم: إنّ الله لمّا خلق آدم وأمر الملائكة بالسجود له كنّا نحن أحقّ بالسجود لآدم من الملائكة، ففاتنا ذلك فصوّرنا صورته فسجدنا له تقرّباً إلى الله تعالى كما تقرّبت الملائكة بالسجود لآدم إلى الله تعالى، وكما امرتم بالسجود بزعمكم إلى جهة مكّة (كعبة خ ل) ففعلتم، ثمَّ نصبتم في ذلك البلد بأيديكم محاريب سجدتم إليها وقصدتم الكعبة لا محاريبكم، وقصدكم بالكعبة إلى الله أبَّرُيَّنِ لا إليها.

فقال رسول الله عنه: أخطأتم الطريق وضللتم، أمّا أنتم – وهو يخاطب الذين قالوا : إنّ الله يحلّ في هياكل رجال كانوا على هذه الصور التي صوّرناها، فصوّرنا هذه نعظّمها لتعظيمنا لتلك الصور التي حلّ فيها ربّنا - فقد وصفتم ربّكم بصفة المخلوقات، أو يحلّ ربّكم في شي، حتّى يحيط به ذلك الشيء؟ فأيّ فرق بينه إذا وبين سائر ما يحلّ فيه من لونه وطعمه ورائحته ولينه وخشونته وثقله وخفّته؟ ولمَ صار هذا المحلول فيه محدثاً وذلك قديماً دون أن يكون ذلك محدثاً وهذا قديماً؟ وكيف يحتاج إلى المحال من لم يزل قبل المحال وهو بمرّت لا كما م يزل؟ وإذا وصفتموه بصفة المحدثات في الحلول فقد لزمكم أن تصفوه بالزوال، أمّا ما وصفتموه بالزوال والحدوث فصفوه بالفناء، لأنّ ذلك أجمع من صفات الحال والمحلول فيه، وجميع ذلك يغيّر الذات، فإن كان لم يتغيّر ذات الباري بمرّت بحلوله في شيء جاز أن لا يتغيّر بأن يتحرّك ويسكن ويسود ويبيضً ويحمرً ويصفرً وتحلّه الصفات الحال والمحلول الموصوف بها حتى يكون فيه جميع صفات المحدثين، ويكون محدثاً – عزّ الله تعالى عن الموصوف بها حتى يكون فيه جميع صفات المحدثين، ويكون محدثاً – عزّ الله تعالى عن فلك – ثمَّ قال رسول الله عليه المول الفناء، لأن ذلك أجمع من صفات الحال والمحلول فيه، وجميع ذلك يغيّر الذات، فإن كان لم يتغيّر ذات الباري أن يحلوله في شيء جاز أن عليه قولكم، قال رسول الله عني الذات، فإذ كان الم يتغيّر ذات الباري عرفون محدثاً بعرا الله عالى عن

ثمَّ أقبل على الفريق الثاني فقال: أخبرونا عنكم إذا عبدتم صور من كان يعبد الله فسجدتم

له وصلّيتم فوضعتم الوجوه الكريمة على التراب بالسجود لها فما الّذي أبقيتم لربّ العالمين؟ أما علمتم أن من حقّ من يلزم تعظيمه وعبادته أن لا يساوى به عبده؟ أرأيتم ملكاً أو عظيماً إذا ساويتموه بعبيده في التعظيم والخشوع والخضوع أيكون في ذلك وضع من الكبير كما يكون زيادة في تعظيم الصغير؟ فقالوا : نعم ، قال : أفلا تعلمون أنّكم من حيث تعظّمون الله بتعظيم صور عباده المطيعين له تزرون على ربّ العالمين؟ قال : فسكت القوم بعد أن قالوا : سننظر في أمورنا .

ثم قال رسول الله الله الله المعاد المعادي الثالث : لقد ضربتم لنا مثلاً وشبّهتمونا بانفسكم ولا سواء، وذلك لأنا عباد الله مخلوقون مربوبون نأتمر له فيما أمرنا، وننزجر عمّا زجرنا، ونعبده من حيث يريده منّا، فإذا أمرنا بوجه من الوجوه أطعناه ولم نتعذ إلى غيره ممّا لم يأمرنا ولم يأذن لنا، لأنّا لا ندري لعلّه أراد منا الأول وهو يكره الثاني، وقد نهانا أن نتقدّم بين يديه، فلمّا أمرنا أن نعبده بالتوجّه إلى الكعبة أطعنا ثمّ أمرنا بعبادته بالتوجّه نحوها في سائر البلدان الّتي نكون بها فأطعنا، فلم نخرج في شيء من ذلك عن اتباع أمره، والله تكل حيث أمرنا بالسجود لآدم لم يأمر بالسجود لصورته التي هي غيره، فليس لكم أن تقيسوا ذلك عليه، لأنكم لا تدرون لعلّه يكره ما تفعلون إذلم يأمركم به، ثمّ قال لهم رسول الله تشيئ : أرأيتم لو أذن لكم رجل في دخول داره يوماً بعينه ألكم أن تدخلوها بعد ذلك بغير أمره؟ أو لكم أن تدخلوا داراً له أخرى مثلها بغير أمره؟ أو وهب لكم رجلٌ ثوباً من ثيابه أو عبداً من عبده أو تدخلوا داراً له أخرى مثلها بغير أمره؟ أو وهب لكم رجلٌ ثوباً من ثيابه أو عبداً من عبده أو ناذن لكم رجل في دخول داره يوماً بعينه ألكم أن تدخلوها بعد ذلك بغير أمره؟ أو لكم أن أذن لكم رجل في دخول داره يوماً بعينه ألكم أن تدخلوها بعد ذلك بغير أمره؟ أو لكم أن منه تنخلوا داراً له أخرى مثلها بغير أمره؟ أو وهب لكم رجلٌ ثوباً من ثيابه أو عبداً من عبيده أو أذن لكم رجل في دخول داره يوماً بعينه الكم أن تدخلوها بعد ذلك بغير أمره؟ أو لكم أن تدخلوا داراً له أخرى مثلها بغير أمره؟ أو وهب لكم رجلٌ ثوباً من ثيابه أو عبداً من عبيده أو أذن لكم رجل في دخول داره يوماً بعينه الكم أن تدخلوها بعد ذلك بغير أمره؟ أو لكم أن تدخلوا داراً له أخرى مثلها بغير أمره؟ أو وهب لكم رجلٌ ثوباً من ثيابه أو عبداً من عبيده أو نوباً من يوابة أو عبداً من الأول، قال لم تأخذوه أخذتم آخر مثله قالوا: لا، لأنه لم يأذن نا في الثاني كما أذن لنا في الأول، قال لم تأخروني أ شار ولى بأن لا يتقدًا من عبيره أو أو غلم أو نا أل النه أولى بأن لا يتصرف في ملكه بغير أمره أو يعض المام وكين؟ قال أله أولى بأن لا يتصرف في ملكه بغير إذه أله أول؛ فلم أمره أو بعض المملوكين؟ قالوا: بل الله أولى بأن لا يتصرف في ملكه بغير إذه أله أول؛ فلم أمره أو معض المملوكين؟ قالوا: بل الله أولى أن لا يتصرف في ماما ما من علي أمرانا

ومان الطادي عصير . فواندي بغنه بالحق نبيا ما الت على جماعتهم إلا ثلاثه إيام حتى أتوا رسول الله عني فأسلموا، وكانوا خمسة وعشرين رجلاً من كلّ فرقة خمسة، وقالوا : ما رأينا مثل حجّتك يا محمّد، نشهد أنّك رسول الله ينهي <sup>(٢)</sup>.

وقال الصادقﷺ : قال أمير المؤمنينﷺ : فأنزل الله تعالى : ﴿ الْحَمَّدُ لِلَهِ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَّتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَنتِ وَالنُّورُ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِهِمَ يَعَدِلُونَ؟ فكان في هذه الآية ردًّا على ثلاثة أصناف منهم، لما قال : ﴿ الْحَمَّدُ لِلَهِ الَذِي خَلَقَ السَّمَوَّتِ وَالأَرْضَهُ فكان رداً على الدهرية الذين قالوا : الأشياء لا بدء لها وهي دائمة، ثمَّ قال : ﴿ وَجَعَلَ الظُّلُمَنتِ وَالنُورُ فكان رداً

- (١) أقول: يظهر منه أن حرمة الغصب والتصرف في مال الغير بغير إذنه ورضاه عقلي والشارع أرشد وذكرهم بحكم العقول [النمازي].
  - (۲) تفسير الإمام العسكري تلتي ، ص ٥٣٠ ح ٣٢٣.

على الثنويّة الّذين قالوا : إنّ النور والظلمة هما المدبّران، ثمّ قال : ﴿ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ يَقَدِلُونَ ﴾ فكان ردًا على مشركي العرب الّذين قالوا : إنّ أوثاننا آلهة، ثمّ أنزل الله تعالى : ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ ﴾ إلى آخرها، فكان ردًا على من ادّعى من دون الله ضدًا أو ندًا.

قال: فقال رسول الله ين لأصحابه: قولوا: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ ﴾ أي نعبد واحداً لا نقول كما قالت الدهرية: إنّ الأشياء لا بدء لها وهي دائمة، ولا كما قالت الثنوية الذين قالوا: إن النور والظلمة هما المدبّران، ولا كما قال مشركو العرب: إنّ أوثاننا آلهة، فلا نشرك بك شيئاً، ولا ندّعي من دونك إلهاً كما يقول هؤلاء الكفّار، ولا نقول كما قالت اليهود والنصارى: إنّ لك ولداً، تعاليت عن ذلك. قال: فذلك قوله: ﴿وَقَالُوا لَنَ يَدْخُلُ ٱلْجَنَةَ إِلَا مَن كَانَ هُودًا أَذَ نَعَبُرُئُ ﴾ وقال غيرهم من هؤلاء الكفّار ما قالوا قال الله: يا محمّد ﴿وَلَى النّسُولِ بَا المُودِينَ هُودًا أَذَ نَعَبُرُئُ ﴾ وقال غيرهم من هؤلاء الكفّار ما قالوا قال الله: يا محمّد ﴿وَلَكُونَ المَانِينَهُمُ ﴾ التي يتمنّونها بلا حجّة ﴿قُلْ هَمَاتُوا بُرُعَنَكُمُ ﴾ وحجّتكم على دعواكم ﴿إن كُنتُر مَكوفينَ بُكما أتى محمّد ببراهينه التي سمعتموها، ثمّ قال: ﴿نَوْ مَن آسَلَمَ وَجَهَهُ لِلَهِ ﴾ يعني مملوقينَ كما أتى محمّد ببراهينه التي سمعتموها، ثمّ قال: ﴿نَوْ مَنْ مَنَا أَسَلَمُ وَجَهَهُ لِلَهِ فِي عَنْكُ عمله لله ﴿ فَلَهُ الذين آمنوا برسول الله الله القضاء ﴿وَلَا حَوْفَ عَلَي مَا يَاكَ مُعْرَدُهُ أَي فَعَنْ مَ في عمله له فولاء الذين آمنوا برسول الله ينه لما قولها القضاء ﴿وَلَا خَوْفَ عَلَي مَا أَن الما إِنْ كُنتُرُ

ج؛ بإسناده إلى أبي محمّد عليمًا قال: ذكر عند الصادق عليمًا الجدال في الدين وأنّ رسول الله عليمي والأثمّة عليميًا قد نهوا عنه. وساق الحديث إلى قوله: وقالوا: ما رأينا مثل حجّتك يا محمّد نشهد أنّك رسول الله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله في الفقر والحلة أو الخُلّة) والأولى بالفتح وهي بمعنى الفقر والحاجة، والثانية بالضمّ وهي بمعنى غاية الصداقة والمحبّة، اشتقّ من الخلال، لأنّ المحبّة تخلّلت قلبه فصارت خلاله، أي في باطنه، وقد ذكر اللّغويّون أنّه يحتمل كون الخليل مشتقاً من الخلّة بالفتح أو الضمّ .

قوله يشيح: «قد حكمتم بحدوث ما تقدَّم من ليل ونهار» تدرّج عَلَيْكُ في الاحتجاج فنزّلهم أوَّلاً عن مرتبة الإنكار إلى مدرجة الشكّ بهذا الكلام، وحاصله أنّكم كثيراً ما تحكمون بأشياء لم تروها كحكمكم هذا بعدم اجتماع اللّيل والنّهار فيما سبق من الأزمان، فليس لكم أن تجعلوا عدم مشاهدتكم لشيء حجّة للجزم بإنكاره. (فلا تنكروا لله قدرة) أي فلا تنكروا أنّ الأشياء مقدورة لله تعالى وأنّ الله خالفها أو لا تنكروا قدرة الله على إحدائها من كتم العدم ومن غير مادة؛ ثمَّ أخذ عَشْني في إقامة البرهان على حدوثها وهو يحتمل وجهين :

(١) تفسير الإمام العسكري ٢٢٤ - ٥٤٢ - ٢٢٤ - ٢٢٤ .

الأول: أن يكون إلى آخر الكلام برهاناً واحداً، حاصله أنّه لا يخلو من أن يكون اللّيل والنهار أي الزمان غير متناه من طرف الأزل منتهياً إلينا، أو متناهياً من طرف الأزل أيضاً، فعلى الثاني فالأشياء لحدوثها لا بدَّ لها من صانع يتقدّمها ضرورة فهذا معنى قوله: (فقد كان ولا شيء منهما) أي كان الصانع قبل وجود شيء منهما؛ ثمَّ أخذ تشكَّ في إبطال الشقّ الأوّل بأنكم إنّما حكمتم بقدمها لنلا تحتاج إلى صانع، والعقل السليم يحكم بأنّ القديم الذي لا يحتاج إلى صانع لا بدَّ أن يكون مبايناً في الصفات والحالات للحادث الذي يحتاج إلى الصانع، مع أنَّ ما حكمتم بقدمه لم يتميّز عن الحادث في شيء من التغيّرات والصفات والحالات، أو المعنى أنّ ما يوجب الحكم في الحادث بكونه محتاجاً إلى الصانع من التركّب واعتوار الصفات المتضادة عليه وكونها في معرض الانحلال والزوال كلّها موجودة فيما حكمتم بقدمه وعدم احتياجه إلى الصانع، في معرض الانحلال والزوال كلّها موجودة فيما حكمتم بقدمه وعدم احتياجه إلى الصانع، في معرض الانحلال والزوال كلّها موجودة فيما حكمتم بقدمه وعدم احتياجه إلى الصانع، في معرض الانحلال والزوال كلّها موجودة

الثاني: أن يكون قوله: (أتقولون) إلى قوله: (قال لهم أقلتم) برهاناً واحداً بأن يكون قوله: (فقد وصل إليكم آخر بلا نهاية لأوَّله) إبطالاً للشقّ الأوَّل بالإحالة على الدلائل الَّتي أُقيمت على إبطال الأمور الغير المتناهية المترتَبة، بناءً على عدم اشتراط وجودها معاً في إجرائها كما زعمه أكثر المتكلّمين، ويكون بعد ذلك دليلاً واحداً كما مرّ سياقه؛ ويمكن أن يقرّر ما قبله أيضاً برهاناً ثالثاً على إثبات الصانع بأن يكون المراد بقوله ﷺ: (حكمتم بحدوث ما تقدّم من ليل ونهار) لبيان أنَّ حكمهم بحدوث كلّ ليل ونهار يكفي لاحتياجها إلى الصانع ولا ينفعكم قدم طبيعة الزمان، فإنّ كلّ ليل وكلّ لها ونهار يكفي لاحتياجها إلى الصانع ولا ينفعكم قدم طبيعة الزمان، فإنّ كلّ ليل وكلُّ نهار لحدوثه بشخصه يكفي لإثبات ذلك.

قوله عنه : «وكيف اختلط هذا النور والظلمة» إشارة إلى ما ذكر، المانوية من الثنوية وهو أن العالم مصنوع مرتحب من أصلين قديمين : أحدهما نور ، والآخر ظلمة ، وأنّهما أبديّان لم يزالا ولا يزالان ، ثمّ اختلفوا في المزاج وسببه فقال بعضهم : كان ذلك بالخبط والاتفّاق ، وقال بعضهم وجوهاً ركيكة أخرى ، وقالوا : جميع أجزاء النور أبداً في الصعود والارتفاع ، وأجزاء الظلمة أبداً في النزول والتسفّل ، فردّ النبيّ عليهم بأنّكم إذا اعترفتم بأنّ النور يقتضي بطبعه الصعود والظلمة تقتضي بطبعها النزول ولا تعترفون بصانع يقسرهما على الاجتماع والامتزاج فمن أين جاء امتزاجهما واختلاطهما ليحصل هذا العالم؟ وكيف يتأتى الخبط والاتفاق مع كون الطبيعتين قاسرتين لهما على الافتراق؟ وتفصيل القول وبسط الكلام الخبط والاتفاق مع كون الطبيعتين قاسرتين لهما على الافتراق؟ وتفصيل القول وبسط الكلام الخبط والاتفاق مع كون الطبيعتين قاسرتين لهما على الافتراق؟ وتفايان الفول وبسط الكلام الخبط والاتفاق مع كون الطبيعتين قاسرتين لهما على الافتراق؟ وتفصيل القول وبسط الكلام الخبط وي أنك النور عن موضوع الكتاب ، وإنّما نكتفي بإسارات مقنعة لأولي الألباب في كلّ باب .

۲ - م، ج: بالإسناد إلى أبي محمد العسكري ﷺ أنّه قال: قلت لأبي عليّ بن محمد بليّن أنّه قال: قلت لأبي عليّ بن محمد بليتي أنه قال: هل كان رسول الله ﷺ يناظر اليهود والمشركين إذا عاتبوه ويحاجمهم؟ قال: بلى مراراً كثيرة: منها ما حكى الله تعالى من قولهم: ﴿وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا الرَّسُولِ يَأْكُمُ الطَّعَـامَ بلى مراراً كثيرة: منها ما حكى الله تعالى من قولهم: ﴿وَقَالُواْ مَالِ هَـٰذَا الرَّسُولِ يَأْكُمُ الطَّعَـامَ بلى محمد العسكريّ أنه عليّ إلى أبي عليّ بن محمد بليتي إلى محمد بليتي إلى من محمد أنه منها ما حكى الله تعالى من قولهم المالية أنه من أنه من أبي مالي من أنه منها ما حكى الله تعالى أن ألمّان ألمّا أبيّ محمد المالي من أبي محمد ألمّان ألمّان أله من ألمّان ألمان ألمن ألمن ألمن ألمان ألمن ألمن ألمن ألمن ألمّان ألمّان ألمن ألمن ألمّان ألمّان ألمان ألمّان ألمن ألمان ألمّان ألمّان ألمّان ألمّان ألمّان ألمّان ألمّان ألمّان ألمّان ألمان ألمان ألمن ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمّان ألمّان ألمان ألمّان ألمّان ألمّان ألمألمان ألمان المان ألمان ألم ألمان ألممان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان أ وَيَمَشِى فِ ٱلْأَسَرَاقِ لَوْلَا أُنزِلَ إِلَيْهِ مَلَكٌ ﴾ إلى قوله : ﴿رَجُلَا مَسْحُورًا﴾<sup>(١)</sup>﴿وَقَالُوا لَوْلَا نُزِلَ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ ٱلْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾<sup>(٢)</sup>﴿وَقَالُوا لَن نُؤْمِرَت لَكَ حَتَّى تَفَجُر لَنَا مِنَ ٱلأَرْضِ يَنْبُوعًا﴾ إلى قوله : ﴿ كِنَبَا نَقَرَؤُمُّ﴾<sup>(٣)</sup> ثمَّ قيل له في آخر ذلك : لو كنت نبيًا كموسى لنزلت علينا الصاعقة في مسألتنا إليك، لأنّ مسألتنا أشدّ من مسائل قوم موسى لموسى.

قال: وذلك أنَّ رسول الله عَنْهُ كان قاعداً ذات يوم بمكَّة بفناء الكعبة إذ اجتمع جماعة من رؤساء قريش منهم : الوليد بن المغيرة المخزوميّ ، وأبو البختريّ بن هشام ، وأبو جهل بن هشام ، والعاص بن وائل السهميّ ، وعبد الله بن أبي أُميَّة المخزوميّ وكان معهم جمع ممّن يليهم كثير ، ورسول الله عَنْهُ في نفر من أصحابه يقرء عليهم كتاب الله ويؤدّي إليهم عن الله أمره ونهيه ، فقال المشركون بعضهم لبعض : لقد استفحل أمر محمّد وعظم خطبه ، فتعالوا نبدء بتقريعه وتبكيته وتوبيخه والاحتجاج عليه وإبطال ما جاء به ليهون خطبه على أصحابه ويصغر قدره عندهم ، فلعلّه أن ينزعه عمّا هو فيه من غيّه وباطله وتمرّده وطغيانه ، فإن انتهى وإلاّ عاملناه بالسيف الباتر .

قال أبو جهل : فمن الذي يلي كلامه ومجادلته؟ قال عبد الله بن أبي أمية المخزوميّ : أنا إلى ذلك، أفما ترضاني له قرناً حسيباً ومجادلاً كفيّاً؟ قال أبو جهل بلى فأتوه بأجمعهم، فابتدأ عبد الله من أبي أُميّة المخزوميّ فقال : يا محمّد لقد ادّعيت دعوى عظيمة وقلت مقالاً هائلاً، زعمت أنّك رسول ربّ العالمين، وماينبغي لربّ العالمين وخالق الخلق أجمعين أن يكون مثلك رسوله! بشراً مثلنا، تأكل كما نأكل، وتمشي في الأسواق كما نمشي، فهذا ملك الروم وهذا ملك الفرس لا يبعثان رسولاً إلا كثير مال عظيم حال، له قصور ودور وفساطيط وخيام وعبيد وخدّام، وربّ العالمين فوق هؤلاء كلّهم وهم عبيده، ولو كنت نبيّاً لكان معك ملك يصدّقك ونشاهده، بل لو أراد الله أن يبعث إلينا نبيّاً لكان إنّما يبعث إلينا ملكاً لا بشراً

فقال رسول الله يشكر : هل بقي من كلامك شيء؟ قال : بلى لو أراد الله أن يبعث إلينا رسولاً لبعث أجلّ من فيما بيننا مالاً وأحسنه حالاً، فهلاً نزّل هذا القرآن الّذي تزعم أنّ الله أنزله عليك وابتعثك به رسولاً على رجل من القريتين عظيم : إمّا الوليد بن المغيرة بمكّة ، وإمّا عروة بن مسعود الثقفي بالطائف، فقال رسول الله يشكر : هل بقي من كلامك شيءٌ يا عبد الله؟ فقال : بلى، لن نؤمن لك حتّى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً بمكّة هذه فإنّها ذات أحجار وعرة وجبال، تكسح أرضها وتحفرها وتجري فيها العيون فإنّنا إلى ذلك محتاجون،

- (۱) سورة الفرقان، الآيتان: ۷–۸. (۲) سورة الزخرف، الآية: ۳۱.
  - (٣) سورة الإسراء، الآية: ٩٠.

أو تكون لك جنّة من نخيل وعنب فتأكل منها وتطعمنا وتفجّر الأنهار خلالها – خلال تلك النخيل والأعناب – تفجيراً، أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً، فإنّك قلت لنا : ﴿وَإِن يَرَوَّا كِنْفَا يَنَ ٱلنَّمَاءِ سَاقِطاً يَقُولُوا سَمَاتٌ مَرَكُومٌ (<sup>(1)</sup> فلعلنا نقول ذلك، ثمَّ قال : أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً، تأتي به وبهم وهم لنا مقابلون، أو يكون لك بيتٌ من زخرف تعطينا منه وتغنينا به فلعلنا نطغى، فإنّك قلت لنا : ﴿كَلَا إِنَّ ٱلإِنسَنَ لَيَطَنَّ فَي أَنَ رَّمَاءُ ٱستَنْقَ فَعَان الله ترقى في السماء، أي تصعد في االسماء، ولن نؤمن لوقيك، أي لصعودك حتى تنزّل علينا ترقى في السماء، أي تصعد في االسماء، ولن نؤمن لوقيك، أي لصعودك حتى تنزّل علينا بمحمّد بن عبد الله العزيز الحكيم إلى عبد الله بن أبي أميّة المخزومي ومن معه بأن آمنوا أدري يا محمّد إذا فعلت هذا كلّه أؤمن بك أو لا أؤمن بك، بل لو رفعتنا إلى السماء وفتحت أبوابها وأدخلتناها لقلنا : إنّما سكّرت أبصارنا أو سحرتنا .

فقال رسول الله ﷺ : يا عبد الله أبقي شيءٌ من كلامك؟ فقال : يا محمّد أوَليس فيما أوردته عليك كفاية وبلاغ؟ ما بقي شيء، فقل ما بدا لك وافصح عن نفسك إن كانت لك حجّة، وأتنا بما سألناك.

- سورة الطور، الآية: ٤٤.
   ٣) سورة الإسرام، الآية: ٤٨.
  - (٣) سورة الفرقان، الآية: ١٠. (٤) سورة هود، الآية: ١٢.
    - (٥) سورة الأنعام، الآيتان: ٨-٩.

رادِّين، وله في أحكامه منازعين وبه كافرين، ولكان جوابه لهم: أنا الملك الخافض الرافع المغني المفقر المعزّ المذلّ المصحّع المسقم، وأنتم العبيد ليس لكم إلاّ التسليم لي والانقياد لحكمي، فإن سلّمتم كنتم عباداً مؤمنين، وإن أبيتم كنتم بي كافرين وبعقوباتي من الهالكين، ثمّ أنزل الله عليه: يا محمّد ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ به يعني آكل الطعام ﴿يُوحَق إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَيَعَنَّهُمُ أَنزل الله عليه: يا محمّد ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ به يعني آكل الطعام ﴿يُوحَق إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَيَعَنَّهُمُ أَنزل الله عليه: يا محمّد ﴿قُلْ إِنَمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ به يعني آكل الطعام ﴿يُوحَق إِلَى أَنَمَا إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَيَعَنَّهُمُ أَنزل الله عليه عليه أَن المحمّد وقُلْ إِنَمَا أَنَا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ والكن رَبِي خصّني النوعام ويوحَق إِلَى أَنَمَا ال وَنُعَدُّهُمُ أَنزل الله عليه عليه أَن المهم : أنا في البشرية مثلكم، ولكن رَبِي خصّني بالنبوّة دونكم، كما يخصّ

ثم قال رسول الله ينهي : وأمّا قولك : هذا ملك الروم وملك الفرس لا يبعثان رسولاً إلا كثير المال عظيم الحال له قصور ودور وفساطيط وخيام وعبيد وخدّام، وربّ العالمين فوق هؤلاء كلّهم فإنّهم عبيده، فإنّ الله له التدبير والحكم، لا يفعل على ظنّك وحسبانك ولا باقتراحك، بل يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد وهو محمود، يا عبدالله إنّما بعث الله نبيّه ليعلّم الناس دينهم ويدعوهم إلى ربّهم، ويكدّ نفسه في ذلك آناء ليله ونهاره، فلو كان صاحب قصور يحتجب فيها وعبيد وخدم يسترونه عن الناس أليس كانت الرسالة تضيع والأمور تتباطا؟ أوّما ترى الملوك إذا احتجبوا كيف يجري الفساد والقبائح من حيث لا يعلمون به ولا يشعرون؟ يا عبد الله إنّما بعثني الله ولا مال لي ليعرّفكم قدرته وقوّته وأنّه هو الناصر لرسوله، لا تقدرون على قتله ولا منعه من رسالته، فهذا أبين في قدرته وفي عجزكم، وسوف يظفرني الله بكم فأوسعكم قتلاً وأسراً، ثمّ يظفرني الله ببلادكم، ويستولي عليها المؤمنون من دونكم ودون من يوافقكم على دينكم .

ثمَّ قال رسول الله يحيى : وأمّا قولك : ولو كنت نبيًا لكان معك ملك يصدّقك ونشاهده، بل لو أراد أن يبعث إلينا نبيًا لكان إنّما يبعث لنا ملكاً لا بشراً مثلنا، فالملك لا تشاهده حواسّكم، لأنّه من جنس هذا الهواء لا عيان منه، ولو شاهدتموه بأن يزاد في قوى أبصاركم لقلتم : ليس هذا ملكاً، بل هذا بشرّ، لأنّه إنّما كان يظهر لكم بصورة البشر الذي قد ألفتموه لتفهموا عنه مقالته وتعرفوا خطابه ومراده، فكيف كنتم تعلمون صدق الملك وأنّ ما يقوله حقَّ بل إنّما بعث الله بشراً وأظهر على يده المعجزات التي ليست في طبائع البشر الذين قد علمتم ضمائر قلوبهم، فتعلمون بعجزكم عمّا جاء به أنّه معجزة، وأنّ ذلك شهادة من الله بالصدق له، ولو ظهر لكم ملك وظهر على يده ما يعجز عنه البشر لم يكن في ذلك ما يدلكم أنّ التي تطير ليس في طبائع سائر أجناسه من الملائكة حتّى يصير ذلك معجزاً، ألا ترون أنّ الطيور كليرانها كان ذلك معجزاً، فالله بموجز لأنّ لها أجناساً يقع منها مثل طيرانها، ولو أنّ آدمياً طار كطيرانها كان ذلك معجزاً، فالله بموجز لاناً لها أجناساً يقع منها مثل طيرانها، ولو أنّ آدمياً عار وأنتم تقترحون علم الصعب الذي لا حجّة فيه. ثمّ قال رسول الله يُشْتَحُدُ : وأمّا قولك : ما أنت إلاّ رجل مسحور فكيف أكون كذلك وقد تعلمون أنّي في صحّة التمييز والعقل فوقكم؟ فهل جرّبتم عليّ منذ نشأت إلى أن استكملت أربعين سنة خزية أو ذلّة أو كذبة أو جناية (خناء خ ل) أو خطأً من القول، أو سفهاً من الرأي؟ اتظنّون أنّ رجلاً يعتصم طول هذه المدّة بحول نفسه وقوّتها أو بحول الله وقوّته؟ وذلك ما قال الله تعالى : ﴿ أنظُرَ كَيْفَ مَكَرُواْ لَكَ ٱلْأَمْنَالَ فَهَنَلُواْ فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا﴾ إلى أن يبتوا عليك عمى بحجّة أكثر من دعاويهم الباطلة الّتي يبيّن عليك التحصيل بطلانها .

ثمَّ قال رسول الله عظيم : وأمَّا قولك : لولا نزَّل هذا القرآن على رجل من القريتين عظيم : الوليدُ بن المغيرة بمكَّة، أو عروة بالطائف، فإنَّ الله ليس يستعظم مال الدنيا كما تستعظمه أنت، ولا خطر له عنده كما له عندك، بل لو كانت الدنيا عنده تعدل جناح بعوضة لما سقى كافراً به مخالفاً له شربة ماء، وليس قسمة رحمة الله إليك، بل الله هو القاسم للرحمات والفاعل لما يشاء في عبيده وإمائه، وليس هو ﴾﴿وَجَلَّ مَمَّن يخاف أحداً كما تخافه أنت لماله وحاله، فعرفته (فتعرفه خ ل) بالنبوّة لذلك، ولا ممّن يطمع في أحد في ماله أو حاله كما تطمع فتخصُّه بالنبوَّة لذلك، ولا ممَّن يحبُّ أحداً محبَّة الهوى كما تحبُّ فيقدِّم من لا يستحقَّ التقديم، وإنَّما معاملته بالعدل فلا يؤثر لأفضل مراتب الدين وخلاله إلاَّ الأفضل في طاعته والأجدُّ في خدمته، وكذا لا يؤخِّر في مراتب الدين وخلاله إلاَّ أشدَّهم تباطئاً عن طاعته، وإذا كان هذا صفته لم ينظر إلى مال ولا إلى حال، بل هذا المال والحال من تفضّله، وليس لأحد من عباده عليه ضريبة لازمة، فلا يقال له: إذا تفضّلت بالمال على عبد فلا بدَّ أن تتفضّل عليه بالنبوَّة أيضاً، لأنَّه ليس لأحد إكراهه على خلاف مراده، ولا إلزامه تفضِّلاً، لأنَّه تفضَّل قبله بنعمة، ألا ترى يا عبد الله كيف أغنى واحداً وقبّح صورته؟ وكيف حسّن صورة واحد وأفقره؟ وكيف شرّف واحداً وأفقره؟ وكيف أغنى واحداً ووضعه؟ ثمّ لِيس لهذا الغنيّ أن يقول : هلّا أضيف إلى يساري جمال فلإن؟ ولا للجميل أن يقول: هلا أضيف إلى جمالي مال فلان؟ ولا للشريف أن يقول: هلا أضيف إلى شرفي مال فلان؟ ولا للوضيع أن يقول: هلا أضيف إلى ضعتي شرف فلان؟ ولكنَّ الحكم لله، يقسم كيف يشاء، ويفعل كما يشاء، وهو حكيم في أفعاله، محمود في أعماله، وذلك قوله: ﴿ وَقَالُوا لَوْلَا نُزِّلَ هَنَذَا الْقُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ ٱلْقَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ﴾ قال الله تعالى : ﴿ أَهُمُ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكَ﴾ يا محمّد ﴿ نَحْنُ مَّسَمّنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا﴾ فأحوجنا بعضاً (بعضهم خ ل) إلى بعض: أحوج (أحوجنا خ ل) هذا إلى مال ذلك، وأحوج (أحوجنا خ ل) ذلك إلى سلعة هذا وإلى خدمته، فترى أجلَّ الملوك وأغنى الأغنياء محتاجاً إلى أفقر الفقراء في ضرب من الضروب: إمَّا سلعة معه ليست معه، وإمَّا خدمة يصلح لها لا يتهيَّأ لذلك الملك أن يستغني إلاَّ به، وإمَّا بابٌ من العلوم والحكم هو فقير إلى أن يستفيدها من هذا الفقير الّذي يحتاج إلى مال ذلك الملك الغنيّ وذلك الملك يحتاج إلى علم هذا الفقير أو رأيه أو معرفته، ثمَّ ليسَّ للملك أن يقول : هلَّا اجتمع إلى مالي علم هذا الفقير؟ ولا للفقير أن يقول: هلّا اجتمع إلى رأيي وعلمي وما أتصرّف فيه من فنون الحكم مال هذا الملك الغنيّ؟ ثمّ قال: ﴿وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنتِ لِيَـتَخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخَرِيَّاً ﴾ ثمّ قال: يا محمّد قل لهم: ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيَرٌ مِمَّا يَجَمَعُونَ﴾ أي ما يجمعه هؤلاء من أموال الدنيا.

ثمّ قال رسول الله ﷺ : وأمّا قولك : لن نؤمن لك حتّى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً إلى آخر ما قلته، فإنّك اقترحت على محمّد رسول الله أشياء : منها ما لو جاءك به لم يكن برهاناً لنبوّته، ورسول الله يرتفع أن يغتنم جهل الجاهلين، ويحتجّ عليهم بما لا حجّة فيه.

ومنها ما لو جاءك به كان معه هلاكك، وإنّما يؤتى بالحجج والبراهين ليلزم عباد الله الإيمان بها لا ليهلكوا بها، فإنّما اقترحت هلاكك وربّ العالمين أرحم بعباده وأعلم بمصالحهم من أن يهلكهم بما (كما خ ل) يقترحون.

ومنها المحال الّذي لا يصحّ ولا يجوز كونه، ورسول ربّ العالمين يعرّفك ذلك ويقطع معاذيرك ويضيّق عليك سبيل مخالفته، ويلجئك بحجج الله إلى تصديقه حتّى لا يكون لك عند ذلك محيد ولا محيص.

ومنها ما قد اعترفت على نفسك أنَّك فيه معاند متمرّد، لا تقبل حجّة ولا تصغي إلى برهان، ومن كان كذلك فدواؤه عذاب الله النازل من سمائه أو في جحيمه أو بسيوف أوليائه.

وأمّا قولك يا عبد الله : لن نؤمن لك حتّى تفجر لنا من الأرض ينبوعاً بمكّة هذه فإنّها ذات حجارة وصخور وجبال، تكسح أرضها وتحفرها، وتجري فيها العيون فإنّنا إلى ذلك محتاجون، فإنّك سألت هذا وأنت جاهل بدلائل الله، يا عبد الله أرأيت لو فعلت هذا كنت من أجل هذا نبيّاً؟ قال : لا، قال : أرأيت الطائف الّتي لك فيها بساتين؟ أما كان هناك مواضع فاسدة صعبة أصلحتها وذلّلتها وكسحتها وأجريت فيها عيوناً استنبطتها؟ قال : بلى، قال : وهل لك فيها (في هذا خ ل) نظراء؟ قال : بلى، قال : أفصرت بذلك أنت وهم أنبياء؟ قال : لا، قال : فكذلك لا يصير هذا حجّة لمحمّد لو فعله على نبوّته، فما هو إلاً كقولك : لن نؤمن لك حتّى تقوم وتمشي على الأرض، أو حتّى تأكل الطعام كما يأكل الناس .

وأمّا قولك ياعبدالله : أو تكون لك جنّة من نخيل وعنب فتأكل منها وتطعمنا وتفجّر الأنهار خلالها تفجيراً، أوَليس لأصحابك ولك جنّات من نخيل وعنب بالطائف تأكلون وتطعمون منها، وتفجّرون الأنهار خلالها تفجيراً؟ أفصرتم أنبياء بهذا؟ قال: لا، قال: فما بال اقتراحكم على رسول الله ﷺ أشياء لو كانت كما تقترحون لما دلّت على صدقه، بل لو تعاطاها لدلّ تعاطيها على كذبه، لأنّه حينئذٍ يحتجّ بما لا حجّة فيه، ويختدع الضعفاء عن عقولهم وأديانهم، ورسول ربّ العالمين يجلّ ويرتفع عن هذا.

ثم قال رسول الله ﷺ: يا عبد الله وأمّا قولك: أو تسقط السماء كما زعمت علينا كسفاً فإنَّك قلت: ﴿وَإِن يَرَزَأ كِمَنْهَا مِنَ السَّمَآءِ سَافِطاً يَقُولُوا سَحَابٌ مَرَكُومٌ ﴾ فإنّ في سقوط السماء عليكم هلاككم وموتكم، فإنّما تريد بهذا من رسول الله عنها أن يهلكك، ورسول ربّ العالمين أرحم بك من ذلك، لا يهلكك ولكنّه يقيم عليك حجج الله، وليس حجج الله لنبيّه على حسب اقتراح عباده لأنّ العباد جهّال بما يجوز من الصلاح وبما لا يجوز من (منه خ ل) الفساد، وقد يختلف اقتراحهم ويتضاد حتّى يستحيل وقوعه، والله لا يجري تدبيره على ما يلزم به المحال. ثمَّ قال رسول الله عنها: وهل رأيت يا عبد الله طبيباً كان دواؤه للمرضى على حسب اقتراحاتهم؟ وإنّما يفعل به ما يعلم صلاحه فيه، أحبّه العليل أو كرهه، فأنتم المرضى والله طبيبكم، فإن أنفذتم لدوائه شفاكم، وإن تمرّدتم عليه أسقمكم، وبعد فمتى رأيت يا عبد الله مدّعي حقّ من قبل رجل أوجب عليه حاكم من حكّامهم فيما مضى بيّنة على دعواه على حسب ومظلوم ولا بين صادق وكاذب فرق.

ثمَّ قال: يا عبد الله وأمَّا قولك: أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً يقابلوننا، ونعاينهم فإنَّ هذا من المحال الّذي لا خفاء به، لأنَّ ربّنا بَخَرَجَكَ ليس كالمخلوقين يجيء ويذهب ويتحرّك ويقابل شيئاً حتّى يؤتى به، فقد سألتموه بهذا المحال، وإنَّما هذا الَّذي دعوت إليه صفة أصنامكم الضعيفة المنقوصة التي لاتسمع ولا تبصر ولا تعلم ولا تغني عنكم شينأ ولا عن أحد، يا عبدالله أوليس لك ضياع وجنَّات بالطائف وعقار بمكَّة وقوَّام عليها؟ قال: بلي، قال: أفتشاهد جميع أحوالها بنفسك أو بسفراء بينك وبين معامليك؟ قال بسفراء، قال: أرأيت لو قال معاملوك وأكرتك وخدمك لسفرائك : لا تصدّقكم في هذه السفارة إلا أن تأتونا بعبدالله بن أبي أميّة لنشاهده فنسمع ما تقولون عنه شفاهاً كنت تسوّغهم هذا، أو كان يجوز لهم عندك ذلك؟ قال: لا، قال: فما الَّذي يجب على سفراتك؟ أليس أن يأتوهم عنك بعلامة صحيحة تدلُّهم على صدقهم يجب عليهم أن يصدِّقوهم؟ قال: بلي، قال: يا عبد الله أرأيت سفيرك لو أنَّه لمَّا سمع منهم هذا عاد إليك وقال : قم معي فإنَّهم قد اقترحوا عليَّ مجيئك معي أليس يكون لك مخالفاً؟ وتقول له: إنَّما أنت رسولٌ لا مشيرٌ وآمرٌ؟ قال: بلي، قال: فكيفُ صرت تقترح على رسول ربّ العالمين ما لا تسوّغ على أكرتك ومعامليك أن يقترحوه على رسولك إليهم؟ وكيف أردت من رسول ربّ العالمين أن يستذمّ على ربّه بأن يأمر عليه وينهى وأنت لا تسوّغ مثل هذا على رسولك إلى أكرتك وقوّامك؟ هذه حجّة قاطعة لإبطال جميع ما ذکرته فی کلّ ما اقترحته یا عبد الله .

وأمّا قولك يا عبد الله : أويكون لك بيت من زخرف - وهو الذهب – أما بلغك أنّ لعظيم مصر بيوتاً من زخرف؟ قال : بلى، قال : أفصار بذلك نبيّاً؟ قال : لا، قال : فكذلك لا توجب لمحمّد لو كانت له نبوّة<sup>(۱)</sup> ومحمّد لا يغتنم جهلك بحجج الله.

(1) في الاحتجاج هنا زيادة: فكذلك لا توجب لمحمد نبوة لو كانت له بيوت.

وأمّا قولك يا عبد الله : أو ترقى في السماء، ثمّ قلّت : ولن نؤمن لرقيّك حتّى تنزّل علينا كتاباً نقرؤه، يا عبد الله الصعود إلى السماء أصعب من النزول عنها، وإذا اعترفت على نفسك أنّك لا تؤمن إذا صعدت فكذلك حكم النزول، ثمّ قلت : حتّى تنزّل علينا كتاباً نقرؤه، ثمّ من بعد ذلك لا أدري أؤمن بك أو لا أؤمن بك، فأنت يا عبد الله مقرّ بأنّك تعاند حجّة الله عليك، فلا دواء لك إلاّ تأديبه على يد أوليائه البشر، أو ملائكته الزبانية، وقد أنزل الله عليّ حكمة جامعة لبطلان كلّ ما اقترحته، فقال تعالى : ﴿قُلْ يا محمّد : ﴿سُبّحانَ رَبّي هـمَا لا يَحْوَرُ هُمَا رَسُولاً ما أبعد ربّي عن أن يفعل الأشياء على ما تقترحه الجهّال بما يجوز وبما لا يجوز ﴿مَلْ كُنْتُ إلاَ بَشَرَ زَسُولاً لا أمر على ربي ولا أنهى ولا أشير، فأكون الذي بعثه ملك إلى قوم من مخالفيه فرجع إليه يأمره أن يفعل بهم ما اقترحوه عليه.

فقال أبو جهل : يا محمّد ههنا واحدة ، ألست زعمت أنّ قوم موسى احترقوا بالصاعقة لمّا سألوه أن يريهم الله جهرةً؟ قال : بلى ، قال : فلو كنت نبيّاً لاحترقنا نحن أيضاً ، فقد سألنا أشدّ ممّا سأل قوم موسى ، لأنّهم زعمت أنّهم قالوا : ﴿أَرِنَا أَلَمَهُ جَهْرَةً ﴾ ونحن نقول (قلنا خ ل) : لن نؤمن لك حتّى تأتي بالله والملائكة قبيلاً نعاينهم! .

فقال رسول الله عنه : يا أبا جهل أما علمت قصة إبراهيم الخليل غير لما رفع في الملكوت؟ وذلك قول ربي : ﴿وَكَذَلِكَ زُرَى إِبَرْهِيمَ مَلَكُوتَ السَّكَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مَلِيكُونَ وَ اَنُمُوفِنِينَ فوى الله بصره لمّا رفعه دون السماء حتّى أبصر الأرض ومن عليها ظاهرين ومستترين، فرأى رجلاً وامرأة على فاحشة فدعا عليهما بالهلاك فهلكا، ثمّ رأى آخرين فدعا عليهما بالهلاك فهلكا ثمّ رأى آخرين فهمّ بالدعاء عليهما فأوحى الله إليه : أن يا إبراهيم اكفف دعوتك عن عبادي وإمائي، فإنّي أنا الغفور الرحيم الجبّار الحليم، لا تضرّني ذنوب عبادي وإمائي كما لا تنفعني طاعتهم، ولست أسوسهم بشفاء الغيظ كسياستك، فاكفف دعوتك عن عادي، فإنّما أنت عبد نذير، لا شريك في المملكة، ولا مهيمن علي، وعبادي معي بين علال ثلاث : إمّا تابوا إليّ فتبت عليهم وغفرت ذنوبهم وسترت عيوبهم ؛ وإمّا كففت عنهم عذابي لعلمي بأنّه سيخرج من أصلابهم ذرّيّات مؤمنون، فأرفق بالآباء الكافرين، وأتأنى بالأمّهات الكافرات وأرفع عنهم عذابي ليخرج ذلك المؤمن من أصلابهم، فإذا تزايلوا حق بهم عذابي وحاق بهم بلائي ؟ وإن لم يكن هذا ولا هذا فإن أن أني يا إبراهي عنه بهم عذابي وحاق بهم بلائي ؟ وإن لم يكن هذا ولا هذا فإن ألذي أعدته لهم من عذابي أعظم بهم عذابي وحاق بهم بلائي ؟ وإن لم يكن هذا ولا هذا فإن ألذي أعدته لهم من عذابي أعظم بهم عذابي وحاق بهم بلائي وإن لم يكن هذا ولا هذا فإن ألذي أعدته من علي من وينائي مما تريده بهم، فإن عذابي لعبادي على حسب جلالي وكبريائي، يا إبراهيم فخل بيني وبين عبادي، فإني أرحم بهم منك، وخل بيني وبين عبادي فإني أنا الجبّار الحليم الحكيم،

ثمَّ قال رسول الله عنه: إنَّ الله يا أبا جهل إنَّما دفع عنك العذاب لعلمه بأنَّه سيخرج من

صلبك ذرية طيبة : عكرمة ابنك، وسيلي من أمور المسلمين ما إن أطاع الله فيه كان عند الله جليلاً، وإلاّ فالعذاب نازل عليك، وكذلك سائر قريش السائلين لمّا سألوا من هذا إنّما أمهلوا لأنّ الله علم أنّ بعضهم سيؤمن بمحمّد وينال به السعادة فهو لا يقتطعه عن تلك السعادة ولا يبخل بها عليه، أو من يولد منه مؤمن فهو ينظر أباه لإيصال ابنه إلى السعادة، ولولا ذلك لنزل العذاب بكافّتكم، فانظر نحو السماء، فنظر إلى أكنافها وإذا أبوابها مفتحة، وإذا النيران نازلةٌ منها مسامتة لرؤوس القوم تدنو منهم حتّى وجدوا حرّها بين أكتافهم، فارتعدت فرائص أبي جهل والجماعة فقال رسول الله تشعن : لا تروعنكم فإنّ الله لا يهلككم بها، وإنّما أظهرها عبرةً لكم ثمّ نظروا وإذا قد خرج من ظهور الجماعة أنوار قابلتها ورفعتها ودفعتها قد علم الله أنّه سيسعده بالإيمان بي منكم من بعد، وبعضها أنوار من قد علم الله أنّه سيسعده بالإيمان بي منكم من بعد، وبعضها أنوار ذرّية طيبة ستخرج من بعضكم ممّن لا يؤمن وهم يؤمنون<sup>(1)</sup>.

توضيح: استفحل الأمر: تفاقم وعظم. قوله: (تكسح أرضها) أي تكنسها عن تلك الأحجار. قوله: (فلعلنا نقول ذلك) لعلَّ الأظهر: فلعلنا لا نقول ذلك، ويحتمل أن يكون المعنى: افعل ذلك لعلنا نقول ذلك، فيكون مصدقاً لقولك وحجّة لك علينا. وكذا الكلام في قوله: فلعلنا نطغى. والضريبة: ما يؤدّي العبد إلى سيّده من الخراج المقدّر عليه. ويقال: استذمَّ الرجل إلى إلناس أي أتى بما يذمّ عليه.

(١) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٥٠٠ ح ٣١٤ والاحتجاج ص ٢٩-٣٦.

(٢) سورة يس، الآيتان: ٧٨-٧٩.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ١٩ مجلس ١ ح ٢٢.

٤ - يج: روي أنَّ أعرابياً أتى النبي فقال: إنّي أريد أن أسألك عن أشياء فلا تغضب، قال: سل عمّا بدا لك فإن كان عندي أجبتك وإلا سألت جبرتيل، فقال: أخبرنا عن الصليعاء، وعن القريعاء، وعن أوّل دم وقع على وجه الأرض، وعن خير بقاع الأرض، وعن شرّها ؛ فقال: يا أعرابي هذا ما سمعت به ولكن يأتيني جبرئيل فأسأله، فهبط فقال: هذه أسماء ما سمعت بها قطّ، فقال: أخبرنا عن أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أن الصليعاء، وعن أوّل دم وقع على وجه الأرض، وعن خير بقاع الأرض، وعن شرّها ؛ فقال: يا أعرابي هذا ما سمعت به ولكن يأتيني جبرئيل فأسأله، فهبط فقال: هذه أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء ما سمعت بها قطّ، فعرج إلى السماء ثمّ هبط فقال: أخبر الأعرابي أنّ الصليعاء هي أسماء التي يزرعها أهلها فتنبت المساخ التي يزرعها أهلها فني أنها القريعاء فالأرض التي يزرعها أهلها فتنبت المساخ التي يزرعها أهلها فني أسماء أنه وخير بقاع الأرض المساجد، وشرّها المساجد ألتي يزرعها أماة فلا يرجع إلى أهلها نفقاتهم، وخير بقاع الأرض المساجد، وشرّها الأسواق وهي ميادين إبليس إليها يغدو، وإنّ أوّل دم وقع على الأرض مشيمة حوّاء حين ولدت قابيل بن آدم<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: في حديث عليّ ﷺ : (إنّ أعرابيّاً سأل النبيّ ﷺ عن الصليعاء والقريعاء) الصليعاء تصغير الصلعاء: الأرض الّتي لا تنبت، والقريعاء: أرض لعنها الله، إذا أنبتت أو زرع فيها نبت في حافتيها ولم ينبت في متنها شيء.

قال عليّ بن الحسين بشكلًا : طلب هؤلاء الكفّار الآيات ولم يقنعوا بما أتاهم به منها بما فيه الكفاية والبلاغ حتّى قيل لهم : ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱنَّهُ﴾ أي إذا لم يقنعوا بالحجّة

- الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١١٠ ح ١٨٥.
   (٢) سورة الإسراء، الآيات: ٩٠-٩٢.
  - (٣) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٦٢٩ ح ٣٦٧.

الواضحة الدافعة فهل ينظرون إلاّ أن يأتيهم الله، وذلك محالٌ، لأنّ الإتيان على الله لا يجوز<sup>(۱)</sup>.

<sup>7</sup> - كنز الكراجكي، جاء في الحديث أنّ قوماً أتوا رسول الله فقالوا له: ألست رسول الله؟ قال لهم: بلى، قالوا له: وهذا الفرآن الذي أتيت به كلام الله؟ قال: نعم، قالوا: فأخبرني عن قوله: ﴿ إِنَّكْتُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَمُ أَنْتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ فأخبرني عن قوله: ﴿ إِنَّكْتُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَمُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ فأخبرني عن قوله: ﴿ إِنَّكْتُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَمُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ فأخبرني عن قوله: ﴿ إِنَّكْتُمْ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَمُ أَنتُمْ لَهَا وَرِدُونَ ﴾ إذا كان معبودهم معهم في النار فقد عبدوا المسيح، أفتقول: إنّه في النار؟ فقال لهم رسول الله عنه : إذ إنّ الله سبحانه أنزل القرآن عليّ بكلام العرب والمتعارف في لغتها أنّ (ما) لما لا يعقل : إنّ الله سبحانه أنزل القرآن عليّ بكلام العرب والمتعارف في لغتها أنّ (ما) لما لا يعقل و(من) لمن يعقل، و(الذي) يصلح لهما جميعاً، فإن كنتم من العرب فأنتم تعلمون هذا، يعقل و(من) لما يعلى : ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبَبُونَ عليّ بكلام العرب والمتعارف في لغتها أنّ (ما) لما لا يعقل و(من) لمن يعقل، و(الذي) يصلح لهما جميعاً، فإن كنتم من العرب فأنتم تعلمون هذا، قال الله تعالى : ﴿ إِنَّكُمُ وَمَا تَعْبَبُدُونَ ﴾ يريد الأصنام التي عبدوها وهي لا تعقل، والمسيح على التي عبدوها وهي لا تعقل، والمسيح غيني لا يدخل في جملتها، فإنّه يعقل، ولو كان قال: (إنكم ومن تعبدون) لدخل والمسيح في الجملة، فقال القوم : صدقت يا رسول الله <sup>(٢)</sup>.

٢ – باب احتجاج النبي ﷺ على اليهود في مسائل شتى

١ – م، ج، بالإسناد إلى أبي محمد العسكري عنه قال: قال جابر بن عبد الله الأنصاري: سأل رسول الله عنها عبد الله بن صوريا – غلام أعور يهودي تزعم اليهود أنه أعلم يهودي بكتاب الله وعلوم أنبيائه – عن مسائل كثيرة يعتنه فيها، فأجابه عنها رسول الله عنها وسول الله عنها وعلوم أنبيائه – عن مسائل كثيرة يعتنه فيها، فأجابه عنها رسول الله عنها وعلوم أنبيائه – عن مسائل كثيرة يعتنه فيها، فأجابه عنها رسول الله عنها وعلوم أنبيائه – عن مسائل كثيرة يعتنه فيها، فأجابه عنها رسول الله عنها بهودي بكتاب الله وعلوم أنبيائه – عن مسائل كثيرة يعتنه فيها، فأجابه عنها رسول الله عنها وعلوم أنبيائه – عن مسائل كثيرة يعتنه فيها، فأجابه عنها رسول الله عنه بيها له يا محمد: من يأتيك بهذه الأخبار عن الله تعالى؟ قال: جبرئيل، قال: لو كان غيره يأتيك بها لآمنت بك، ولكن جبرئيل عدونا من الله تعالى؟ قال: جبرئيل، قال: لو كان غيره يأتيك بها لآمنت بك، ولكن جبرئيل عدونا من الله تعالى؟ قال: جبرئيل، قال: لو كان غيره سوى جبرئيل يأتيك بها لآمنت بك، ولكن جبرئيل عدونا من الله تعالى؟ قال: جبرئيل مكائيل أو غيره سوى جبرئيل يأتيك بها لآمنت بك، ولكن جبرئيل ودفع بين الملائكة، ولو كان ميكائيل أو غيره سوى جبرئيل يأتيك بها لآمنت بك، فقال رسول الله عنها : ولم اتخذتم جبرئيل عدوًا؟ قال: لأنه نزل بالبلاء والشدة على بني إسرائيل، ودفع دانيال عن قتل بخت نصر حتى قوي أمره، وأهلك بني إسرائيل، وكنه بي إسرائيل، وكرابوليا إلا جبرئيل، وميكائيل يأتينا بالرحمة.

فقال رسول الله ين : ويحك أجهلت أمر الله؟ وما ذنب جبرئيل إن أطاع الله فيما يريده بكم؟ أرأيتم ملك الموت أهو عدوّكم وقد وكله الله بقبض أرواح الخلق الذي أنتم منه؟ أرأيتم الآباء والأمّهات إذا أوجروا الأولاد الأدوية الكريهة لمصالحهم أيجب أن يتخذهم أولادهم أعداء من أجل ذلك؟ لا، ولكنكم بالله جاهلون وعن حكمته غافلون، أشهد أنّ جبرئيل وميكائيل بأمر الله عاملان، وله مطيعان، وأنّه لا يعادي أحدهما إلاّ من عادى الآخر، وأنّه من زعم أنه يحبّ أحدهما ويبغض الآخر فقد كذب، وكذلك محمّد رسول الله وعليّ أخوان،

(١) تفسير الإمام العسكري عظيم، ص ١٣٠ ح ٣٦٨. (٢) كنز الفوائد، ج ٢ ص ١٨٦.

أعداء الله، ومن أبغض أحدهما وزعم أنّه يحبّ الآخر فقد كذب، وهما منه بريئان، وكذلك من أبغض واحداً منّي ومن عليّ ثمَّ زعم أنّه يحبّ الآخر فقد كذب، وكلانا منه بريئان والله تعالى وملائكته وخيار خلقه منه برآء<sup>(1)</sup>.

٢ - م: قوله بَرْوَيْنُ : ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ ٱللّهِ مُصَدِقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْبُو وَهُدُى وَيُشْرَف لِلْمُؤْمِنِينَ ٢ مَن كَانَ عَدُوًا لِلَّهِ وَمُلَتَهِكَتِهِ. وَرُسُـلِهِ. وَجِبْرِيلَ وَمِيكَـٰلَ فَإِنَّ ٱللَّهَ عَدُوٌّ لِلْكَنِرِينَ () قال الإمام عَنِين : قال الحسين بن علي بن أبي طالب عَنِين : إنَّ الله تعالى ذمَّ اليهود في بغضهم لجبرتيل الَّذي كان ينفذ قضاء الله فيهم بما يكرهون، وذمَّهم أيضاً وذمَّ النواصب في بغضهم لجبرئيل وميكانيل ﷺ وملائكة الله النازلين لتأييد على بن أبي طالب ١٠٠٠ على الكافرين حتّى أذلُّهم بسيفه الصارم، فقال: ﴿قُلْهُ يَا مَحَمَّدُ ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ﴾ من اليهود لدفعه عن بخت نصّر أن يقتله دانيال من غير ذنب كان جناه بخت نصّر حتّى بلغ كتاب الله في اليهود أجله وحلَّ بهم ما جرى في سابق علمه، ومن كان أيضاً عدوًّا لجبرتيل من سائر الكافرين ومن أعداء محمّد وعليّ الناصبين لأنَّ الله تعالى بعث جبرئيل لعلي عني في مؤيداً وله على أعدائه ناصراً، ومن كان عدوًا لجبرئيل لمظاهرته محمّداً وعليّاً عليهما الصلاة والسلام ومعاونته لهما وإنفاذه لقضاء ربّه ﷺ في إهلاك أعدائه على يد من يشاء من عباده ﴿ فَإِنَّهُ ﴾ يعني جبر ثيل ﴿ نَزَّلُهُ ﴾ يعني نِزَّل هذا القرآن ﴿ عَلَى قَلْبِكَ ﴾ يا محمّد ﴿ بِإِذْنِ ٱللَّهِ﴾ بأمر الله، وهو كقوله: ﴿ نَزَلَ بِهِ ٱلْأُمِحُ ٱلْأَمِينُ ٢ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينَ ٢ يلِسَانٍ عَرَفِي مَبِينِ ٢٠ ٢٠ ٢ مُصَدِقًا لِما بَيْنَ يَدَيْهِ فَ نَزْلَ هذا القرآن جبرتيل على قلبك يا محمّد مصدّقاً موافقاً لما بين يديه من التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وكتب شيث وغيرهم من الأنبياء<sup>(٣)</sup>.

ثم قال: ﴿مَن كَانَ عَدُوًّا يَلَتَوَ لِإِنعامه على محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، وهؤلاء الّذين بلغ من جهلهم أن قالوا: نحن نبغض الله الذي أكرم محمّداً وعليّاً بما يدّعيان وجبرئيل، ومن كان عدوًا لجبريل لأنّه جعله ظهيراً لمحمّد وعليّ عليهما الصلاة والسلام على أعداء الله وظهيراً لسائر الأنبياء والمرسلين كذلك ﴿وَمَلَتَهِكَنِهِ يعني ومن كان عدوًا لملائكة الله المبعوثين لنصرة دين الله وتأييد أولياء الله، وذلك قول بعض النصّاب والمعاندين: برئت من جبرئيل الناصر لعليّ عليها وهو قوله: ﴿وَرُسُلِهِ ومن كان عدوًا لرسل الله موسى وسائر الناصر لعليّ عليها الى نبوة محمّد عليهما ومن كان عدوًا لما تكه الله المبعوثين ومن كان عدوًا لجبرئيل وميكائيل وذلك كقول من كان عدوًا لما يرئت من جبرئيل ومن كان عدوًا لله وتأليد أولياء الله، وذلك قول بعض النصّاب والمعاندين والله موسى وعيسى وسائر

- (۱) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٤٠٦ ح ۲۷۷.
  - (٢) سورة الشعراء، الآيات: ١٩٣-١٩٥.
- (٣) تفسير الإمام العسكري ١٩٣٪ ، ص ٤٤٨ ح ٢٩٦.

عليّ عَلَيّ عَلَيْ الله عن يعينه، وميكائيل عن يساره، وإسرافيل من خلفه، وملك الموت أمامه، والله تعالى من فوق عرشه ناظر بالرضوان إليه ناصره، قال بعض النواصب : فأنا أبرء من الله ومن جبرئيل وميكائيل والملائكة الذين حالهم مع عليّ عَلَيْ ها قاله محمّد عَلَيْ ، فقال : من كان عدوًا لهؤلاء تعصباً على عليّ بن أبي طالب عَلَيْتَهُ ﴿ فَإِنَ ٱللّهَ عَدُوٌ لِلْكَفِرِينَ﴾ فاعل بهم ما يفعل العدو بالعدو من إحلال النقمات وتشديد العقوبات .

وكان سبب نزول هاتين الآيتين ما كان من اليهود أعداء الله من قول سيّئ في جبرئيل وميكاتيل، وما كان من أعداء الله النصَّاب من قول أسوأ منه في الله وفي جبرئيل وميكائيل وسائر ملائكة الله، وأمّا ما كان من النصّاب فهو أنَّ رسول الله عظيم لمّا كان لا يزال يقول في عليَّ عَلِيَّ الفضائل الَّتي خصَّه الله بَرْزَعِلا بها والشرف الَّذي أَهْلُهُ الله تعالى له، وكان في كلّ ذلك يقول: "أخبرني به جبرتيل عن الله" ويقول في بعض ذلك: "جبرتيل عن يمينه وميكائيل عن يساره ويفتخر جبرئيل على ميكائيل في أنَّه عن يمين عليَّ ظَلِيَّا الَّذي هو أفضل من اليسار، كما يفتخر نديم ملك عظيم في الدنيا يجلسه الملك عن يمينه على النديم الآخر الّذي يجلسه على يساره ويفتخران على إسرافيل الّذي خلفه في الخدمة، وملك الموت الّذي أمامه بالخدمة وأنَّ اليمين والشمال أشرف من ذلك كافتخار حاشية الملك على زيادة قرب محلَّهم من ملكهم، وكان يقول رسول الله ﷺ في بعض أحاديثه: ﴿إِنَّ الملائكة أَشْرِفُهَا عَنْدَ الله أشدِّها لعليَّ بن أبي طالب حبًّا، وإنَّ قسم الملائكة فيما بينها : والَّذي شرَّف عليًّا على جميع الوري بعد محمّد المصطفى؛ ويقول مرّة : •إن ملائكة السماوات والحجب ليشتاقون إلى رؤية عليّ بن أبي طالب كما تشتاق الوالدة الشفيقة إلى ولدها البارّ الشفيق آخر من بقي عليها بعد عشرة دفنتهم؛ فكان هؤلاء النصّاب يقولون: إلى متى يقول محمّد: جبرئيل وميكائيل والملائكة، كلِّ ذلك تفخيم لعليَّ وتعظيم لشأنه؟ ويقول: الله تعالى خاصَّ لعليَّ دون سائر الخلق؟ برننا من ربٍّ ومن ملائكة ومن جبرئيل وميكانيل هم لعليٍّ عليَّ اللَّهِ بعد محمَّد عَظِيمًا مفضّلون؛ وبرتنا من رسل الله الّذين هم لعليّ ﷺ بعد محمّد ﷺ مفضّلون.

وأمّا ما قاله اليهود فهو أنّ اليهود أعداء الله فإنّه لمّا قدم النبيّ على المدينة أتوه بعبدالله بن صوريا، فقال: يا محمّد كيف نومك؟ فإنّا قد أخبرنا عن نوم النبيّ الذي يأتي في آخر الزمان، فقال رسول الله على : تنام عيني وقلبي يقظان، قال: صدقت يا محمّد، قال: أخبرني يا محمّد: الولد يكون من الرجل أو من المرأة؟ فقال النبيّ على : أمّا العظام والعصب والعروق فمن الرجل، وأمّا اللّحم والدم والشعر فمن المرأة، قال: صدقت يا محمّد، ثقال بن في قال : يا محمّد فما بال الولد يشبه أعمامه ليس فيه من شبه أخواله شيء ويشبه أخواله ليس فيه من شبه أعمامه شيء؟ فقال رسول الله يحمّد أيّهما علا ماؤه ماء صاحبه كان الشبه له، قال: صدقت يا محمّد، فال : إذ من المراد بن المرأة ماء صاحبه كان الشبه له، قال: أي إذا احمرّت وكدرت – وإذا كانت صافية ولدله، فقال: أخبرني عن ربّك ما هو؟ فنزلت فَقُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكَدُكَ إلى آخرها، فقال ابن صوريا صدقت يا محمّد، بقيت خصلة إن قلتها آمنت بك واتبعتك: أيّ ملك يأتيك بما تقوله عن الله؟ قال: جبرئيل، قال ابن صوريا: كان ذلك عدوّنا من بين الملائكة، ينزل بالقتل والشدّة والحرب، ورسولنا ميكائيل يأتي بالسرور والرخاء، فلو كان ميكائيل هو الّذي يأتيك آمنّا بك، لأنّ ميكائيل كان يشدُّ ملكنا، وجبرئيل

فقال له سلمان الفارسيّ : فما بدء عداوته لك؟ قال : نعم يا سلمان عادانا مراراً كثيرة، وكان من أشدّ ذلك علينا أنّ الله أنزل على أنبياته أنّ بيت المقدس يخرب على يد رجل يقال له : بخت نصّر وفي زمانه، وأخبرنا بالخين الّذي يخرب فيه، والله يحدث الأمر بعد الأمر فيمحو ما يشاء ويثبت، فلمّا بلغنا ذلك الحين الّذي يكون فيه هلاك بيت المقدس بعث أوائلنا رجلاً من أقوياء بني إسرائيل وأفاضلهم نبيّاً كان يعدُّ من أنبيائهم يقال له دانيال في طلب بخت نصّر ليقتله، فحمل معه وقر مال لينفقه في ذلك، فلمّا انطلق في طلبه لقيه ببابل غلاماً ضعيفاً مسكيناً ليس له قوّة ولا منعة فأخذه صاحبنا ليقتله فدفع عنه جبرئيل، وقال لصاحبنا : إن كان ربّكم هو الّذي أمر بهلاككم فإنّه لا يسلّطك عليه، وإن لم يكن هذا فعلى أيّ شيء تقتله؟ فصدّقه صاحبنا وتركه ورجع إلينا وأخبرنا بذلك، وقوي بخت نصّر وملك وغزانا وخرَّب بيت المقدس ؛ فلهذا نتّخذه عدوًا، وميكائيل عدوًّ لجبرئيل.

فقال سلمان: يا ابن صوريا بهذا العقل المسلوك به غير سبيله ضللتم، أرأيتم أوائلكم كيف بعثوا من يقتل بخت نصّر وقد أخبر الله تعالى في كتبه وعلى ألسنة رسله أنّه يملك ويخرب بيت المقدس؟ أرادوا تكذيب أنبياء الله تعالى في أخبارهم واتّهموهم في أخبارهم أو صدّقوهم في الخبر عن الله ومع ذلك أرادوا مغالبة الله؟ هل كان هؤلاء ومن وجّهوه إلاّ كفّاراً بالله؟ وأيّ عداوة تجوز أن يعتقد لجبرئيل وهو يصدّ عن مغالبة الله بَخْرَضَلُ وينهى عن تكذيب ما يشاء وينبي عن الله موريا : قد كان الله تعالى أخبر بذلك على ألسن أنبيائه، لكنّه يمحو ما يشاء ويثبت .

قال سلمان: فإذاً لا تثقوا بشيء ممّا في التوراة من الأخبار عمّا مضى وما يستأنف فإنّ الله يمحو ما يشاء ويثبت، وإذاً لعلّ الله قد كان عزل موسى وهارون عن النبوّة وأبطلا في دعوتهما لأنّ الله يمحو ما يشاء ويثبت، ولعلّ كلّ ما أخبراكم أنّه يكون لا يكون، وما أخبراكم أنّه لا يكون يكون، وكذلك ما أخبراكم عمّا كان لعلّه لم يكن، وما أخبراكم أنّه لم يكن لعلّه كان، ولعلّ ما وعده من الثواب يمحوه، ولعلّ ما توعّد به من العقاب يمحوه فإنّه يمعو ما يشاء ويثبت، إنّكم جهلتم معنى يمحو الله ما يشاء ويثبت ؛ فلذلكم أنتم بالله كافرون، ولأخباره عن الغيوب مكذّبون، وعن دين الله منسلخون. ثم قال سلمان: فإنّي أشهد أنّ من كان عدوًا لجبرئيل فإنّه عدوّ لميكائيل، وأنّهما جميعاً عدوّان لمن عاداهما، سلمان لمن سالعهما، فأنزل الله تعالى عند ذلك موافقاً لقول سلمان رحمة الله عليه: ﴿قُلْ مَن كَانَ عَدُوًا لَجِبْرِيلَ﴾ في مظاهرته لأولياء الله على أعدائه ونزوله بفضائل عليّ ولي الله من عند الله ﴿فَإِنَّهُ نَزَلَهُ﴾ فإنّ جبرئيل نزّل هذا القرآن ﴿عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ الشَّرِهِ وأمره ﴿مُعَدِقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ من سائر كتب الله ﴿وَهُدَى من الضلالة ﴿وَتُشْرَئ السَّرِهُ وأمره ﴿مُعَدِقًا لَمَا بَيْنَ يَدَيْهِ من سائر كتب الله ﴿وَهُدَى من الضلالة ﴿وَتُشْرَئ يلْمُؤْمِنِينَ بابترة محمّد عليه وولاية عليّ ومن بعده من الأئمة بأنّهم أولياء الله حقاً إذا ماتوا على موالاتهم لمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين. ثمَّ قال رسول الله عنها : يا سلمان إنّ الله صدّق قيلك ووفق رأيك فإنّ جبرئيل عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان في ودادك ووداد عليّ أخيل عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان في ودادك ووداد عليّ أخيل عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان من عادى محمّداً وعليّا عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان من ودادك ووداد عليّ أخيل عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان من ودادك ووداد عليّ أخيل ورسيل عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان مو دادك ووداد عليّ أخيل ورسيّل عن الله يقول: يا محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان متصافيان في ودادك ووداد عليّ أخيل عن الله يقول: ما محمّد إنّ سلمان والمقداد أخوان ماتوا في الله ما مانكة عدوّان لمن أبغض أحدهما، ولو أحبَّ أهل الأرض سلمان والمقداد كما تحبّهما الملائكة السماوات والحجب والكرسيّ والعرش لمحض ودادهما لمحمّد وعليّ وموالاتهما مارئكة السماوات والحجب والكرسيّ والعرش المحض ودادهما محمّد وعليّ وموالاتهما ما ملائكة السماوات والحجب والكرسيّ والعرش المحض ودادهما لمحمّد وعليّ وموالاتهما مارئكة السماوات والحجب والكرسيّ والعرش المحض ودادهما محمّ وماده والمقدان ما

**بيان:** قوله: (إنّكم جهلتم معنى يمحو الله ما يشاء) لعلّ مراده – رضوان الله عليه – أنّ البداء إنّما يكون فيما لم يخبر به الأنبياء والأوصياء ﷺ على سبيل الجزم والحتم وإلآ يلزم تكذيبهم، وهذا ممّا كانوا أخبروا به على الحتم، وأيضاً الأمر الّذي يكون فيه البداء لا يمكن رفعه بالمغالبة والمعارضة، بل بما يتوسّل به إلى جنابه تعالى من الدعاء والصدقة والتوبة وأمثالها كما مرّ تحقيقه في باب البداء. والله يعلم.

٣ - ج: عن ابن عبّاس تعليم قال: خرج من المدينة أربعون رجلاً من اليهود قالوا: انطلقوا بنا إلى هذا الكاهن الكذّاب حتى نوبّخه في وجهه ونكذّبه فإنّه يقول: أنا رسول ربّ العالمين، فكيف يكون رسولاً وآدم خيرٌ منه ونوح خير منه؟ وذكروا الأنبياء عليه؟ فقال النبي عليه لعبدالله بن سلام: التوراة بيني وبينكم، فرضيت اليهود بالتوراة؛ فقالت اليهود: آدم خيرٌ منه ونوح خير منه؟ وذكروا الأنبياء عليه؟ فقال النبي عليه لعبدالله بن سلام: التوراة بيني وبينكم، فرضيت اليهود بالتوراة؛ فقالت اليهود: آدم خيرٌ منه ونوح خير منه؟ وذكروا الأنبياء عليه؟ فقال النبي عليه؟ لعبدالله بن سلام: التوراة بيني وبينكم، فرضيت اليهود بالتوراة؛ فقالت اليهود: آدم خيرٌ منه ونوح خير منه؟ وذكروا الأنبياء عليه؟ فقال النبي عليه؟ لعبدالله بن سلام: التوراة بيني وبينكم، فرضيت اليهود بالتوراة؛ فقالت اليهود: آدم خيرٌ منك لأنّ الله تعالى خلقه بيده ونفخ فيه من روحه، فقال النبي عليه؟ المنادي ينادي كلّ وقد أعطيت أنا أفضل ممّا أعطي آدم، فقالت اليهود: ما ذلك؟ قال: إنّ المنادي ينادي كلّ وقد أعطيت أنا أفضل ممّا أعطي آدم، فقالت اليهود: ما ذلك؟ قال: إنّ المنادي ينادي كلّ وقد أعطيت أنا أفضل منا أعطي آدم، فقالت اليهود: ما ذلك؟ قال: إنّ المنادي ينادي كلّ وقد أعطيت أنا أفضل مما أعطي آدم، فقالت اليهود: ما ذلك؟ قال: إنّ المنادي ينادي كلّ وقد أعطيت أنا أفضل منا أله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، ولم يقل: آدم رسول الله، ولواء الحمد بيدي يوم القيامة وليس بيدآدم، فقالت اليهود: صدقت يا محمّد وهو مكتوب في ولواء الحمد بيدي يوم القيامة وليس بيدآدم، فقالت اليهود: صدقت يا محمّد وهو مكتوب في التوراة؛ قال: هذه واحدة.

قالت اليهود: موسى خيرٌ منك، قال النبيُّ ﷺ: ولمَ ذلك؟ قالوا: لأنَّ الله ﴿ كَلَّمَهُ

(١) تفسير الإمام العسكري ١

بأربعة آلاف كلمة ولم يكلّمك بشيء، فقال النبيّ عنهم: : لقد أعطيت أنا أفضل من ذلك، فقالوا : وما ذاك؟ قال : قوله تعالى : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِي آَسْرَىٰ بِمَبْدِهِ. لَيَلاً مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَاءِ إِلَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْمَا الَّذِي بَنَرَكَنَا حَوْلَةُ وحملت على جناح جبرئيل حتّى انتهيت إلى السماء السابعة فجاوزت سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى حتّى تعلّقت بساق العرش، فنوديت من ساق العرش : إنّي أنا الله لا إله إلا أنا السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر الرؤوف الرحيم، فرأيته بقلبي وما رأيته بعيني، فهذا أفضل من ذلك؛ فقالت اليهود : صدقت يا محمّد وهو مكتوب في التوراة؛ قال رسول الله ينهم: : هذا أنفان النان.

قالوا: نوح خير منك، قال النبي ﷺ : ولم ذلك؟ قالوا : لأنّه ركب السفينة فجرت على الجوديّ، قال النبيّ ﷺ : لقد أعطيت أنا أفضل من ذلك، قالوا : وما ذلك؟ قال : إنّ الله ﷺ أعطاني نهراً في السماء مجراه تحت العرش، عليه ألف ألف قصر، لبنة من ذهب ولبنة من فضّة، حشيشها الزعفران، ورضراضها الدرّ والياقوت، وأرضها المسك الأبيض، فذلك خيرٌ لي ولأمّتي، وذلك قوله تعالى : ﴿ إِنَّا أَعْطَيَنَكَ ٱلْكَوْنَرَكَ قالوا : صدقت يا محمّد وهو مكتوب في التوراة، هذا خيرٌ من ذاك؟ قال النبيّ في النبيّ : هذه ثلاثة.

قالوا: إبراهيم خيرٌ منك، قال: ولمَ ذلك؟ قالوا: لأنَّ الله تعالى اتّخذه خليلاً قال النبيِّ عَنْيَةُ : إن كان إبراهيم عَنْيَةُ خليله فأنا حبيبه محمّد؛ قالوا: ولمَ سمّيت محمّداً؟ قال: سمّاني الله محمّداً، وشقَ اسمي من اسمه هو المحمود وأنا محمّد وأمّتي الحامدون قالت اليهود: صدقت يا محمّد هذا خيرٌ من ذاك؛ قال النبيِّ عَنْيَهُ : هذه أربعة.

قالت اليهود : عيسى خيرٌ منك، قال : ولمَ ذاك؟ قالوا : لأنّ عيسى ابن مريم كان ذات يوم بعقبة بيت المقدس فجاءته الشياطين ليحملوه، فأمر الله بَرَسَل جبرتيل عَلَيْن أن أضرب بجناحك الأيمن وجوه الشياطين وألقهم في النار، فضرب بأجنحته وجوههم وألقاهم في النار، قال النبي عنه : لقد أُعطيت أنا أفضل من ذلك، قالوا : وما هو؟ قال : أقبلت يوم بدر من قتال المشركين وأنا جائع شديد الجوع، فلمّا وردت المدينة استقبلتني امرأة يهوديّة وعلى رأسها جفنة، وفي الجفنة جدي مشويّ وفي كمّها شيء من سكّر، فقالت : الحمد لله الذي منحك السلامة، وأعطاك النصر والظفر على الأعداء، وإنّي قد كنت نذرت لله نذراً إن أقبلت سالماً غانماً من غزاة بدر لأذبحنَّ هذا الجدي ولأشوينّه ولأحملته إليك لتأكله، فقال سالماً غانماً من غزاة بدر لأذبحنَّ هذا الجدي ولأشوينة ولاحملته إليك لتأكله، فقال النبيّ فنزلت عن بغلتي الشهباء، وضربت بيدي إلى الجدي لآكله فاستنطق الله تعالى النبيّ هنوى على أربع قوائم وقال : يا محمّد لا تأكلني فإنّي مسموم؛ قالوا : صدقت يا محمّد هذا خيرٌ من ذلك، قال النبيّ

قالوا : بقيت واحدة ثمّ نقوم من عندك، قال : هاتوا، قالوا : سليمان خير منك قال : ولمَ ذاك؟ قالوا : لأنّ الله تعالى ﷺ سخّر له الشياطين والإنس والجنّ والرياح والسباع؛ فقال النبيّ عنهما : فقد سخّر الله لي البراق، وهو خيرٌ من الدنيا بحذافيرها، وهي دابّة من دوابّ الجنّة، وجهها مثل وجه آدميّ، وحوافرها مثل حوافر الخيل، وذنبها مثل ذنب البقر، فوق الحمار ودون البغل، سرجه من ياقوتة حمراء، وركابه من درّة بيضاء، مزمومة بسبعين ألف زمام من ذهب، عليه جناحان مكلّلان بالدرّ والجوهر والياقوت والزبرجد، مكتوبٌ بين عينيه : لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، محمّد رسول الله تشكيم ؛ قالت اليهود : صدقت يا محمّد وهو مكتوب في التوراة هذا خيرٌ من ذاك، يا محمّد نشهد أن لا إله إلاّ الله وأنّك رسول الله.

فقال لهم رسول الله عنه : لقد أقام نوح في قومه ودعاهم ألف سنة إلا خمسين عاماً، ثمّ وصفهم الله بَتَرَجَّل فقلَلهم فقال : ﴿وَمَا مَامَنَ مَعَهُ إِلَا ظَيلُ ولقد تبعني في سنّي القليل وعمري اليسير ما لم يتبع نوحاً في طول عمره وكبر سنّه، وإنّ في الجنّة عشرين ومانة صفت أمّتي منها ثمانون صفاً، وإنّ الله بَتَرَجَّل جعل كتابي المهيمن على كتبهم، الناسخ لها، ولقد جنت بتحليل ما حرّموا وتحريم بعض ما أحلّوا، من ذلك أنّ موسى جاء بتحريم صيد الحيتان يوم السبت حتى أنّ الله تعالى قال لمن اعتدى منهم : ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَسِيبَنَ ﴾ فكانوا، ولقد جنت السبت حتى أنّ الله تعالى قال لمن اعتدى منهم : ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَسِيبَنَ فكانوا، ولقد جنت بتحليل صيدها حتى صار صيدها حلالاً، قال الله بَتَرَكَّنُ : ﴿ أَيلَ لَكُمْ مَتَيدُ ٱلْبَحَرِ وَمَلْمَائُمُ مَنَكُ يتحليل صيدها حتى صار صيدها حلالاً، قال الله بَتَرَكَّنُ : ﴿ أَيلَ لَكُمْ مَتَيدُ أَنَعَانُهُ مَنَكُمَ يتحليل صيدها حتى صار صيدها حلالاً، قال الله بَتَرَكْنُ : ﴿ أَيلَ لَكُمْ مَتَيدُ أَلْبَحْرِ وَمَلْمَائُمُ مَنَكُ يتحليل صيدها حتى صار صيدها حلالاً، قال الله بَتَرَكْنُ : ﴿ أَيلَ لَكُمْ مَتَيدُ أَنْمَوْلَا مُ مُنْهُ الله يتركُمُ (<sup>1)</sup> وجنت بتحليل الشحوم كلها وكنتم لا تأكلونها، ثمّ إنّ الله بَتَرَكْنُ صلّى عليَّ في كتابه قال الله بَتَرَكْنُ الله وصفني الله تعالى بالرافة والرحمة وذكر في كتابه : ﴿ لَقَدَ جَامَتُوا عَلَيْهِ وَسَلِمُوا يتن أَنْفُوسَتُمَ عَزيزُ عَلَيْهُ عَلَيْهُونَ عَلَى النّيقَ بِتَابَعُهُ الله يَتَرَجُنُوا يتن أَنْفُوسَتُمْ عَذَي أَنه تعالى بالرافة والرحمة وذكر في كتابه : ﴿ لَقَدَد جَامَتُهُ والله الله بَتَرَيمَ أَنْ الله يَوْمَنُوا الله بَتَرَجَعْنُ الله يَتَعَدَّ مَنْ عَنْهُ مَالَة بَتَرَبُوا الله بَتَرَبُو أَنْ يَعْنَدُو مَنْ يَتَبَعُنُو مَنْ أَنْ مَنْ أَنْ الله بَتَرَجُونُ أَنْ الله بَتَرَبُوا الله بَتَرْعَانُ أَنْ الله بَتَرَيمُ فَنَيْتُو مَا يَعْنَهُ مَانَهُ إِنْ فَالله بَتَرَبُو أَنْ أَنْ مَائُونُ أَنْ أَنْ الله بَتَرَبُو أَنْ أَنْ مَنْ أَنْ أَنْ مَائُونُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُنْ أَنْ الله بَتَرَبُونُ أَنْ أَنْ أَنْ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَائُونُ أَنْ أَنْ مُنْ مُنْ أَنْ أَنْ أَنْ مُنْ أَنْ مُ أَنْ مَائُو أَنْ مُنْ

**بيان؛** لعلّ ذكرهم لعيسى على نبيّنا وآله وعليه السلام كان من جانب النصارى وبزعمهم، وإقباله ﷺ على أكل الجدي كان قبل نزول حرمة ذبائح أهل الكتاب، أو كان لظهور المعجزة لا لقصد الأكل، أو كان أخبر أنّه ذبحه مسلم.

- سورة المائدة، الآية: ٩٦.
   سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.
- (٣) سورة التوبة، الآية: ١٢٨. (٤) سورة المجادلة، الآية: ١٢.
  - (٥) الاحتجاج، ص ٨٨.

كبد الحوت، قال: فما طعامهم على أثر ذلك؟ قال: كبد الثور، قال: فما شرابهم على أثر ذلك؟ قال: السلسبيل، قال: صدقت يا محمّد أسألك عن شيء لا يعلمه إلاّ نبيّ، قال: وما هو؟ قال: عن شبه الولد أباه وأمّه، قال: ماء الرجل أبيض غليظ وماء المرأة أصفر رقيق، فإذا علا ماء الرجل ماء المرأة كان الولد ذكراً بإذن الله بَرَرَجَكِ ومن قبل ذلك يكون الشبه، وإذا علا ماء المرأة ماء الرجل خرج الولد أنثى بإذن الله عزوجل، ومن قبل ذلك يكون الشبه. ثمّ قال يُنْكِ : والّذي نفسي بيده ما كان عندي شيء ممّا سألتني عنه حتّى أنبأنيه الله بَرَرَجَكِ في مجلسي هذا<sup>(1)</sup>.

ع؛ الدقّاق، عن حمزة بن القاسم العلويّ، عن عليّ بن الحسين البزّاز، عن إبراهيم بن موسى الفرّاء، عن محمّد بن ثور، عن معمّر بن يحيى، عن يحيى بن أبي كثير، عن عبد الله بن مرّة، عن ثوبان أنَّ يهوديّاً جاء. الخبر، إلاّ أنّ فيه: «كبد الحوت قال فما شرابهم»<sup>(٢)</sup>.

• • لي، ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن أبي الحسن عليّ بن الحسين البرقيّ، عن عبد الله بن جبلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبد الله، عن أبيه، عن جدّه الحسن ابن عليّ بن أبي طالب عليه قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عليه فقال: يا محمّد أنت الذي تزعم أنّك رسول الله وأنّك الذي يوحى إليك كما أوحي إلى موسى بن عمران؟ فسكت النبيّ عليه ساعة ثمّ قال: نعم أنا سيّد ولد آدم ولا فخر، وأنا خاتم النبيّين وإمام المتقين ورسول ربّ العالم ين عبد أنه عن عمران؟ فسكت الذي تزعم أنّك رسول الله وأنّك الذي يوحى إليك كما أوحي إلى موسى بن عمران؟ فسكت الذي تزعم أنّك رسول الله وأنّك الذي يوحى إليك كما أوحي إلى موسى بن عمران؟ فسكت النبيّ عنه ساعة ثمّ قال: نعم أنا سيّد ولد آدم ولا فخر، وأنا خاتم النبيّين وإمام المتقين ورسول ربّ العالمين، قالوا: إلى من؟ إلى العرب أم إلى العجم أم إلينا؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية وقلّ كي يا محمّد إلى العرب أم إلى العجم أم إلينا؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية وقلّ كي يا محمّد فيتأيّها النّاس إلى رسول أنة إليّكم بم يميما ك<sup>(٣)</sup> قال اليهوديُّ الذي كان أعلمهم: يا محمّد فيتأيّها النّاس إلى رسول أمة إلى العجم أم إلينا؟ فأنزل الله تعالى هذه الآية وقلّ كي يا محمّد فيتأيّها النّاس إلى رسول أم إلى العجم أم إلى العجم أم إلينا؟ فأنول الله تعالى هذه الآية وقلّ كي يا محمّد فيتأيّها النّاس إلى رسول أنه ولك مقرب، قال اليهوديُ الذي كان أعلمهم: يا محمّد إلى ألكاس إلى رسول أو ملك مقرب، قال النبي عمران في البقعة المياركة حيث ناجاه لا يعلمها إلا نبيّ مرسل أو ملك مقرب، قال النبي عليها : سلني قال: أخبرني يا محمّد عن الكلمات التي اختارهن الله لابراهيم عليه: حيث بنى البيت، قال النبيّ يتني : عم قسبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر».

قال اليهوديّ : فبأيّ شيء بنى هذه الكعبة مربّعة؟ قال النبيّ ﷺ : بالكلمات الأربع، قال : لأيّ شيء سميت الكعبة؟ قال النبيّ : لأنّها وسط الدنيا، قال اليهوديّ : أخبرني عن تفسير «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر» قال النبيّ ﷺ : علم الله بَرَوْظ أنَّ بني آدم يكذّبون على الله فقال : ﴿سُبَحَنَ ٱللَهِ ﴾ تبرّياً ممّا يقولون، وأمّا قوله : ﴿الْحَـمَدُ لِلَهِ ﴾ فإنّه علم أنَّ العباد لا يؤدون شكر نعمته فحمد نفسه قبل أن يحمدوه، وهو أوّل الكلام، لولا ذلك لما أنعم الله على أحد بنعمته، فقوله : ﴿لَآ إِلَهُ إِلَىٰهَ إِلَهُ أَلَهُ ﴾ يعني وحدانيّته، لا يقبل الله

- (۱) الاحتجاج، ص ٤٨-٥٠.
- (٣) سورة الأعراف، الآية: ١٥٨.

\_\_\_\_\_

174

(٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١١٩ باب ٨٥ ح ٥.

الأعمال إلاّ بها وهي كلمة التقوى يثقل الله بها الموازين يوم القيامة، وأما قوله : «اللهُ أكبر، فهي كلمة أعلى الكلمات وأحبّها إلى الله بَتَرَجَعٌ ، يعني أنّه ليس شيء أكبر منّي، لا تفتتح الصلاة إلاّ بها لكرامتها على الله وهو الاسم الأعزّ الأكرم؛ قال اليهوديّ : صدقت يا محمّد فما جزاء قائلها؟ قال : إذا قال العبد : ﴿سُبَحَنَ ٱللَّهِ ﴾ سبّح معه ما دون العرش فيعطى قائلها عشر أمثالها، وإذا قال : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ أنعم الله عليه بنعيم الدنيا موصولاً بنعيم الآخرة، عشر أمثالها، وإذا قال : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ﴾ أنعم الله عليه بنعيم الدنيا موصولاً بنعيم الآخرة، وهي الكلمة التي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها، وينقطع الكلام الذي يقولون في الدنيا ما خلا ألحَمَدُ لِلَهِ ﴾ وذلك قوله بَرَتَخُ أنعم الله عليه منعيم الدنيا موصولاً بنعيم الاخرة، ومي الكلمة التي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها، وينقطع الكلام الذي يقولون في الدنيا ما خلا وهي الكلمة ألتي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها، وينقطع الكلام الذي يقولون في الدنيا ما خلا وَ ٱلْحَمَدُ لِلَهِ ﴾ وذلك قوله بَرَتَخُ اللهُ في المُعَنَكَ ٱللَّهُمَ وَيَعَيَّتُهُمُ فيها سَلَنمُ ومَاخِرُ دعَوَنهُمْ أَنُ ٱلمَعَدُ لِلَهِ وَنِ المَالِهُ إِنَّا اللهُ اللهُ الحالة إله اللهُ عليه منعيم الذي يقولون في الدنيا ما خلا مُومَن مُعامَد الذي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها، وينقطع الكلام الذي يقولون في الدنيا ما خلا ومي الكلمة ألم ألم أله وذلك قوله بَرَتَهُمُ فيها سُبَعَنك اللهُمَ وَيَعَيْنَهُمُ والذي وذلك قوله بَرَتَعُونهُ في مُومَلُ جُرَاءُ ٱلْمُعاني إلا الله إلا الجنّة؟ يقول : هل جزاء من قال : لا إله إلا الله إلا الجنّه؟ .

فقال اليهوديّ: صدقت يا محمّد، قد أخبرت واحدة فتأذن لي أن أسألك الثانية. فقال النبيّ ﷺ : سلني عمّا شئت، وجبرئيل عن يمين النبيّ ﷺ ، وميكائيل عن يساره يلقنانه.

فقال اليهوديّ : لأي شيء سمّيت محمّداً وأحمد وأبا القاسم وبشيراً ونذيراً وداعياً؟ فقال النبيّ ﷺ : أمّا محمّد فإنّي محمود في الأرض، وأمّا أحمد فإنّي محمود في السماء، وأمّا أبو القاسم فإنّ الله ﷺ يفسّم يوم القيامة قسمة النار، فمن كفر بي من الأوّلين والآخرين ففي النار، ويقسّم قسمة الجنّة، فمن آمن بي وأقرّ بنبوّتي ففي الجنّة، وأمّا الداعي فإنّي أدعو الناس إلى دين ربّي، وأمّا النذير فإنّي أنذر بالنار من عصاني، وأمّا البشير فإنّي أبشر بالجنّة من أطاعني .

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن الله لأيّ شيء وقّت هذه الخمس الصلوات في خمس مواقيت على أُمّتك في ساعات اللّيل والنّهار؟ قال النبيّ عَنْشَوْ : إنّ الشمس عند الزوال لها حلقة تدخل فيها، فإذا دخلت فيها زالت الشمس فيسبّح كلّ شيء دون العرش لوجه ربّي، وهي الساعة الّتي يصلّي عليّ فيها ربّي، ففرض الله بَرَشَلا عليّ وعلى أُمّتي فيها الصلاة، وقال: ﴿ أَفِرِ ٱلْمَدَلَوَةِ ٱلنَّمَسِ إِلَى غَسَقِ ٱلَيَّلِ (<sup>1)</sup> وهي الساعة الّتي يؤتى فيها بجهنّم يوم القيامة، فما من مؤمن يوفق تلك الساعة أن يكون ساجداً أو راكعاً أو قائماً إلاّ حرّم الله بَرَشَلا جسده على النار، وأمّا صلاة العصر فهي الساعة الّتي أكل فيها آدم من الشجرة فأخرجه الله تعالى من الجنّة فأمر الله ذرّيته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، واختارها لأمّتي، فأخرجه الله تعالى من الجنّة فأمر الله ذرّيته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، واختارها لأمّتي، المغرب فهي الساعة التي تاب الله فيها على آدم غليّيًا أن أحفظها من بين الصلوات؛ وأمّا صلاة المغرب فهي الساعة التي تاب الله فيها على آدم غليّين ، وكان بين ما أكل من الشجرة وبين ما

سورة يونس، الآية: ١٠.
 ٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٨.

وقت صلاة العصر إلى العشاء، فصلّى آدم ثلاث ركعات: ركعة لخطينته، وركعة لخطينة حوّاء، وركعة لتوبته، فافترض الله بَرَكَنَّ هذه الثلاث الركعات على أُمّتي، وهي الساعة الّتي يستجاب فيها الدعاء، فوعدني ربّي أن يستجيب لمن دعاه فيها، وهذه الصلوات الّتي أمرني بها ربي بَرَكَنَّ فقال: ﴿ فَسُبَحْنَ اللَّهِ حِينَ تُسُونَ وَحِينَ تُصَبِحُونَ﴾ <sup>(1)</sup>، وأمّا صلاة العشاء الآخرة فإنّ للقبر ظلمة، وليوم القيامة ظلمة، أمرني الله وأُمّتي بهذه الصلاة في ذلك الوقت لتنوَّر لهم القبور وليعطوا النور على الصراط، وما من قدم مشت إلى صلاة العتمة إلاً حرّم الله تعالى جسدها على النار، وهي الصلاة التي اختارها الله للمرسلين قبلي؛ وأمّا صلاة الفجر فإنّ الشمس إذا طلعت تطلع على قوني الشيطان فأمرني الله بَوَيَنَ أن أصلي صلاة الفجر قبل طلوع الشمس وقبل أن يسجد لها الكافر فتسجد أُمّتي لله، وسرعتها أحبّ إلى الله، وهي الصلاة التي تشهدها ملائكة الليل وملائكة النهار.

قال: صدقت يا محمّد فأخبرني لأيّ شيء توضّأ هذه الجوارح الأربع وهي أنظف المواضع في الجسد؟ قال النبيّ ﷺ : لمّا أن وسوس الشيطان إلى آدم ودنا آدم من الشجرة ونظر إليها ذهب ماء وجهه، ثمّ قام وهو أوّل قدم مشت إلى الخطيئة، ثمّ تناول بيده، ثمّ مسّها، فأكل منها فطار الحليّ والحلل عن جسده، ثمّ وضع يده على أمّ رأسه وبكى، فلمّا تاب الله ﷺ عليه فرض الله ﷺ عليه وعلى ذرّيّته الوضوء على هذه الجوارح الأربع، وأمره أن يغسل الوجه لما نظر إلى الشجرة، وأمره بغسل الساعدين إلى المرفقين لما تناول منها، وأمره بمسح الرأس لما وضع يده على رأسه، وأمره بمسح القدمين لما مشى إلى الخطيئة ثمّ سنّ على أمّتي المضمضة لتنقي القلب من الحرام، والاستنشاق لتحرم عليهم رائحة النار ونتنها.

قال اليهوديّ: صدقت يا محمّد فما جزاء عاملها؟ قال النبيّ ﷺ : أوّل ما يمسّ الماء يتباعد عنه الشيطان، وإذا تمضمض نوّر الله قلبه ولسانه بالحكمة، فإذا استنشق أمنه الله من النار ورزقه رائحة الجنّة، فإذا غسل وجهه بيّض الله وجهه يوم تبيضُّ فيه وجوه وتسودُ فيه وجوه، وإذا غسل ساعديه حرّم الله عليه أغلال النار، وإذا مسح رأسه مسح الله عنه سيّئاته، وإذا مسح قدميه أجازه الله على الصراط يوم تزلّ فيه الأقدام.

قال: صدقت يا محمّد فأخبرني عن الخامسة: لأيّ شيء أمر الله بالاغتسال من الجنابة ولم يأمر من البول والغائط؟ قال رسول الله ﷺ : إنّ آدم لما أكل من الشجرة دبّ ذلك في عروقه وشعره وبشره؛ فإذا جامع الرجل أهله خرج الماء من كلّ عرق وشعرة، فأوجب الله على ذرّيّته الاغتسال من الجنابة إلى يوم القيامة، والبول يخرج من فضلة الشراب الّذي يشربه الإنسان، والغائط يخرج من فضلة الطعام الّذي يأكله، فعليهم منهما الوضوء. قال اليهوديّ : صدقت يا محمّد، فأخبرني ما جزاء من اغتسل من الحلال؟ قال النبيّ ﷺ : إنّ المؤمن إذا جامع أهله بسط سبعون ألف ملك جناحه وتنزل الرحمة فإذا اغتسل بنى الله له بكلّ قطرة بيتاً في الجنّة، وهو سرّ فيما بين الله وبين خلقه، – يعني الاغتسال من الجنابة –.

قال اليهوديّ : صدقت يا محمّد، فأخبرني عن السادس : عن خمسة أشياء مكتوبات في التوراة أمر الله بني إسرائيل أن يقتدوا بموسى فيها من بعده. قال النبيّ ﷺ : فأنشدتك بالله إنّ أنا أخبرتك تقرّ لي؟ قال اليهوديّ : نعم يا محمّد .

قال: فقال النبي يشيئ: أوّل ما في التوراة مكتوب: محمّد رسول الله يُنْكُو وهي بالعبرانيّة اطاب، ثمَّ تلا رسول الله يشيئ هذه الآية: ﴿يُجَدُونَـهُم مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي ٱلْتَوْرَىنَةِ وَٱلْإَنِجِبَلِ﴾<sup>(1)</sup> ﴿وَمُبَيِّزًا بِرَسُولِ يَأْنِ مِنْ بَعَدِى أَمَّهُم أَحَدُّ آبي طالب، والثالث والرابع مبطيّ: الحسن والحسين، وفي السطر الثاني اسم أمّهما فاطمة سيّدة نساء العالمين – صلوات الله عليها – وفي التوراة اسم وصبّي اليا، واسم السبطين السبور وشبير، وهما نورا فاطمة عليها – وفي التوراة اسم وصبّي اليا، واسم السبطين السبور

قال اليهوديّ : صدقت يا محمّد فأخبرني عن فضلكم أهل البيت . قال النبيّ عنه: لي فضلٌ على النبيّين، فما من نبيّ إلاّ دعا على قومه بدعوة وأنا أخرت دعوتي لأمّتي لأسفع لهم يوم القيامة، وأما فضل أهل بيتي وذرّيّتي على غيرهم كفضل الماء على كلّ شيء، وبه حياة كلّ شيء، وحبّ أهل بيتي وذرّيّتي استكمال الدين؛ وتلا رسول الله عنيه هذه الآية : ﴿الْبَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَنْمَتْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلَمَ دِينَا ﴾ إلى آخر الآية .

قال اليهوديّ: صدقت يا محمّد فأخبرني بالسابع: ما فضل الرجال على النساء؟ قال النبيّ ﷺ: كفضل السماء على الأرض، وكفضل الماء على الأرض، فبالماء يحيى الأرض، وبالرجال تحيى النساء، لولا الرجال ما خلق النساء لقول الله بَخْرَيَّظ : ﴿الرِّبَالُ قَوَّمُونَ عَلَ ٱلنِّسَاءِ بِمَا فَضَكَلَ ٱللَّهُ بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴾<sup>(٤)</sup>.

قال اليهوديّ: لأيّ شيء كان هكذا؟ قال النبيّ ﷺ: خلق الله ﷺ آدم من طين، ومن فضلته وبقيّته خلقت حوّاء وأول من أطاع النساء آدم، فأنزله الله من الجنّة، وقد بيّن فضل الرجال على النساء في الدنيا، ألا ترى إلى النساء كيف يحضن ولا يمكنهنّ العبادة من القذارة، والرجال لا يصيبهم شيء من الطمث.

قال اليهوديُّ: صدقت يا محمَّد، فأخبرني لأيَّ شيء فرض الله ﷺ الصوم على أمَّتك

- سورة الأعراف، الآية: ١٥٧.
   سورة الصف، الآية: ٢.
- (٣) سورة المائدة، الآية: ٣. (٤) سورة النساء، الآية: ٣٤.

بالنهار ثلاثين يوماً، وفرض على الأمم أكثر من ذلك؟ قال النبيّ ﷺ : إنَّ آدم لمّا أكل من الشجرة بقي في بطنه ثلاثين يوماً، وفرض (ففرض خ ل) الله على ذرّيّته ثلاثين يوماً الجوع والعطش، والذي يأكلونه باللّيل تفضّل من الله ﷺ عليهم، وكذلك كان على آدم، ففرض الله على أمّتي ذلك؛ ثمّ تلا رسول الله ﷺ هذه الآية : ﴿كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلقِمِيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى الذِيبَ مِن قَبْلِكُمْ لَمَلْكُمْ تَنَقُونَ ۞ أَيّتَامًا مَعْدُودَنَقٍ (<sup>1)</sup>.

قال اليهوديّ: صدقت يا محمّد، فما جزاء من صامها؟ فقال النبيّ ﷺ : ما من مؤمن يصوم شهر رمضان احتساباً إلاّ أوجب الله له سبع خصال:

أوّلها : يذوب الحرام في جسده . والثانية : يقرب من رحمة الله . والثالثة : يكون قد كفّر خطيئة أبيه آدم . والرابعة : يهوّن الله عليه سكرات الموت . والخامسة : أمان من الجوع والعطش يوم القيامة . والسادسة : يعطيه الله براءة من النار . والسابعة : يطعمه الله من ثمرات الجنّة .

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن التاسعة: لأيّ شيء أمر الله بالوقوف بعرفات بعد العصر؟ قال النبيّ يَشْتُنَي : إنّ العصر هي الساعة الّتي عصى فيها آدم ربّه، وفرض الله يَتَرَبِّن على أُمّتي الوقوف والتضرّع والدعاء في أحبّ المواضع إليه، وتكفّل لهم بالجنّة والساعة الّتي ينصرف فيها الناس هي الساعة الّتي تلقى فيها آدم من ربّه كلمات فتاب عليه إنّه هو التوّاب الرحيم، ثمَّ قال النبيّ يَشْتُو : والّذي بعثني بالحقّ بشيراً ونذيراً إنّ لله باباً في السماء الدنيا يقال له باب الرحمة، وباب التوبة، وباب الحاجات، وباب التفضّل، وباب ومن الله في ذلك الوقت هذه الخصال، وإنّ لله يَتَوَكَنُ مائة ألف ملك مع كلّ ملك مائة وعشرون من الله في ذلك الوقت هذه الخصال، وإنّ لله يَتَوَكَنُ مائة ألف ملك مع كلّ ملك مائة وعشرون ألف ملك ولله رحمة على أهل عرفات ينزلها على أهل عرفات، فإذا انصرفوا أشهد الله مغورين، فقد أرضيتموني ورضيت عنكم .

قال اليهوديّ: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن العاشرة: عن سبع خصال أعطاك الله تعالى من بين النبيّين، وأعطى أمّتك من بين الأمم. فقال النبيّ ﷺ: أعطاني الله ﷺ الكتاب، والأذان، والجماعة في المسجد، ويوم الجمعة والإجهار في ثلاث صلوات، والرخص لأمّتي عند الأمراض والسفر، والصلاة على الجنائز، والشفاعة لأصحاب الكبائر من أمّتي؛ قال اليهوديُّ: صدقت يا محمّد، فما جزاء من قرأ فاتحة الكتاب.

قال رسول الله ﷺ : من قرأ فاتحة الكتاب أعطاه الله بعدد كلّ آية أنزلت من السماء فيجزى بها ثوابها .

(١) سورة البقرة، الآيتان: ١٨٣-١٨٤.

وأمّا الأذان فإنّه يحشر المؤذّنون من أمّتي مع النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين. وأمّا الجماعة فإنّ صفوف أمّتي في الأرض كصفوف الملاتكة في السماء والركعة في الجماعة أربع وعشرون ركعة، كلّ ركعة أحبّ إلى الله من عبادة أربعين سنة<sup>(1)</sup>.

وأمًا يوم الجمعة فيجمع الله فيه الأوّلين والآخرين للحساب، فما من مؤمن مشى إلى الجماعة (الجمعة خ ل) إلاّ خفّف الله بَجَرَبَتِلج عليه أهوال يوم القيامة ثمّ يأمر به إلى الجنّة.

وأمًا الإجهار فإنّه يتباعد منه لهب النار بقدر ما يبلغ صوته، ويجوز على الصراط ويعطى السرور حتّى يدخل الجنّة.

وأمّا السادس فإنّ الله بَجَرَيَكِ يخفّف أهوال يوم القيامة لأُمّتي كما ذكر الله بَجَرَيَكِ في القرآن، وما من مؤمن يصلّي على الجنائز إلاّ أوجب الله له الجنّة إلا أن يكون منافقاً أو عاقاً . وأمّا شفاعتي فهي لأصحاب الكبائر ما خلا أهل الشرك والظلم .

قال : صدقت يا محمّد، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّك عبده ورسوله خاتم النبيّين، وإمام المتقين، ورسول ربّ العالمين، فلمّا أسلم وحسن إسلامه أخرج رقّاً أبيض فيه جميع ما قال النبيّ في ، وقال : يا رسول الله والّذي بعثك بالحقّ نبيّاً ما استنسختها إلاّ من الألواح الّتي كتبها الله بَرَيَك لموسى بن عمران، ولقد قرأت في التوراة فضلك حتّى شككت فيها، يا محمّد ولقد كنت أمحو اسمك منذ أربعين سنة من التوراة كلّما محوته وجدته مثبتاً فيها، ولقد قرأت في التوراة أنّ هذه المسائل لا يخرجها غيرك، وأنَّ في الساعة الّتي ترد عليك فيها هذه المسائل يكون جبرئيل عن يمينك وميكائيل عن يسارك ووصيّك بين يديك.

فقال رسول الله ﷺ : صدقت، هذا جبرئيل عن يميني، وميكائيل عن يساري ووصتّي عليّ بن أبي طالب ﷺ بين يديَّ؛ فآمن اليهوديّ وحسن إسلامه<sup>(٢)</sup>.

**ل:** بالإسناد المذكور عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب في حديث طويل قال : جاء نفرٌ من اليهود إلى رسول الله ﷺ فسأله أعلمهم عن مسائل، فكان فيما سأله : أخبرنا عن سبع خصال أعطاك الله من بين النب<u>س</u>ن إلى آخر الخبر<sup>(٣)</sup>.

ع: بالإسناد المذكور إلى الحسن عَلِيَّةِ : قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عَنْيَةِ فسأله أعلمهم فقال له: أخبرني عن تفسير سبحان الله إلى قوله: قال: هل جزاء من قال: لا إله إلاّ الله إلاّ الجنّة؟ فقال اليهوديّ صدقت يا محمّد<sup>(٤)</sup>.

ع: بالإسناد المذكور قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عني فسأله أعلمهم عن

(1) والروايات في ذلك كثيرة راجع كتاب لثالئ الأخبار باب ٨.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ١٥٧ مجلس ٣٥ ح ١.
 (٣) أمالي الصدوق، ص ١٥٧ مجلس ٣٥ ح ١.
 (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٩٣ باب ١٨٢ ح ٨.

مسائل، فكان فيما سأله أن قال: أخبرني عن الله بَمَرَمَى لا يَّ شيء فرض هذه الخمس صلوات؟ إلى قوله: تشهدها ملائكة اللّيل وملائكة النهار، قال: صدقت يا محمّد<sup>(1)</sup>.

ختص؛ عبد الرحمن بن إبراهيم، عن الحسين بن مهران، عن الحسن (الحسين خ ل) بن عبد الله، عن أبيه، عن جدّه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه الحسين بن عليّ بن أبي طالب ﷺ مثله. قص ٣٣.

**أقول:** سيأتي شرح أجزاء الخبر في الأبواب المناسبة لها .

٦ - ع، وهب اليماني قال: إنّ يهودياً سأل النبي فقال: يا محمد أكنت في أمّ الكتاب نبياً قبل أن تخلق؟ قال: إنّ يهودياً سأل النبي يشيئ فقال: يا محمد أكنت في أمّ الكتاب نبياً قبل أن تخلق؟ قال: نعم، قال: وهؤلاء أصحابك المؤمنون مثبتون معك قبل أن يخلقوا؟ قال: نعم، قال: فما شأنك لم تتكلم بالحكمة حين خرجت من بطن أمّك كما تكلم عيسى بن مريم على زعمك وقد كنت قبل ذلك نبياً؟

فقال النبي ﷺ : إنّه ليس أمري كأمر عيسى بن مريم، إنَّ عيسى بن مريم خلقه الله من أمّ ليس له أب، كما خلق آدم ﷺ من غير أب ولا أمّ، ولو أنّ عيسى حين خرج من بطن أُمّه لم ينطق بالحكمة لم يكن لأمّه عذر عند الناس وقد أتت به من غير أب، وكانوا يأخذونها كما يأخذون به مثلها من المحصنات، فجعل الله ﷺ منطقه عذراً لأمّه<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلَّ غرض اليهوديّ من الكلام بحيث يسمع عامّة الناس، فلذا لم يذكر على الله الذي على السائل مع كلامه الذي خصّ بسماعه أهله الأدنون، أو لم يتعرّض له لعدم إمكان إثباته على السائل مع إنكاره.

٧ - ع: الطالقاني، عن محمّد بن يوسف الحلال، عن أبي جعفر محمّد بن الخليل المحرمي، عن عبد الله بن بكر المسمعي، عن حميد الطويل، عن أنس بن مالك قال: سمع عبد الله بن سلام بقدوم رسول الله عنه وهو في أرض يحترث، فأتى النبي عنه فقال، إنمي عبد الله عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبي، أو وصيّ نبي، ما أول أشراط الساعة؟ وما أول طعام أهل الجنة؟ وما ينزع الولد إلى أبيه أو إلى أمه؟.

قال على الحبوني بهنَّ جبرئيل على آنفاً . قال : هل أخبرك جبرئيل؟ قال نعم ، قال : ذلك عدوُّ اليهود من الملائكة . قال : ثمّ قرأ هذه الآية : فوقُلْ مَن كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلُهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذَنِ ٱللَّهِ أَمّا أوَّل أشراط الساعة فنار تحشر الناس من المشرق إلى المغرب ، وأمّا أوّل طعام يأكله أهل الجنّة فزيادة كبد الحوت ، وإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد إليه ؛ فقال : أشهد أن لا إله إلاّ الله ، وأشهد أنّك رسول الله إنّ اليهود قوم بهت ، وإنّهم إن علموا بإسلامي قبل أن تسألهم عنّي بهتوني .

(۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۳ باب ۳۲ ح ۱. (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۰۰ باب ۷۰ ح ۱.

فجاءت اليهود فقال : أيّ رجل عبد الله بن سلام؟ قالوا : خيرنا وابن خيرنا وسيّدنا وابن سيّدنا . قال : أرأيتم إن أسلم عبد الله؟ قالوا : أعاذه الله من ذلك، فخرج عبد الله وقال : أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله . قالوا : شرّنا وابن شرّنا وانفضّوا (وانقطعوا خ ل) قال : فقال : هذا الّذي كنت أخاف منه يا رسول الله<sup>(1)</sup>.

**توضيح:** زيادة الكبد: هي القطعة المنفردة المتعلّقة بالكبد، وهي أهنأها وأطيبها ذكر. الكرمانيّ في شرح البخاريّ وقال: نزع الولد إلى أبيه ونحوه: أشبهه. وقال الجزريّ: في حديث ابن سلام إنّهم قوم بهت جمع بهوت من بناء المبالغة كصبور وصبّر ثمّ يسكن تخفيفاً.

قال صدقت يا محمّد فما بال النجوم تستبين صغاراً وكباراً ومقدارها سواء؟ قال: لأنّ بينها وبين السماء الدنيا بحاراً يضرب الريح أمواجها فلذلك تستبين صغاراً وكباراً، ومقدار النجوم كلّها سواء. قال: فأخبرني عن الدنيا لمَ سميت الدنيا؟ قال: لأنّ الدنيا دنيئة خلقت من دون الآخرة، ولو خلقت مع الآخرة لم يفن أهلها كما لا يفني أهل الآخرة.

قال: فأخبرني عن القيامة لمَ سميت القيامة؟ قال: لأنّ فيها قيام الخلق للحساب. قال: فأخبرني لمَ سميت الآخرة آخرة؟ قال: لأنّها متأخّرة تجيء من بعد الدنيا، لا توصف سنينها، ولا تحصى أيّامها، ولا يموت سكّانها.

قال: صدقت يا محمّد أخبرني عن أوّل يوم خلق الله بَتَوَكِّن ؟ قال: يوم الأحد. قال: ولمَ

- (1) علل الشرائع، ج ١ ص ١١٧ باب ٨٥ ح ٣. (٢) سورة الإسراء، الآية: ١٢.
  - (٣) سورة النبأ، الآيتان: ١٠–١١.

سمّي يوم الأحد؟ قال: لأنّه واحدٌ محدودٌ. قال فالاثنين؟ قال هو اليوم الثاني من الدنيا. قال: فالثلثاء؟ قال: الثالث من الدنيا، قال: فالأربعاء؟ قال: اليوم الرابع من الدنيا. قال: فالخميس؟ قال: هو يوم خامس من الدنيا وهو يوم أنيس، لعن فيه إبليس، ورفع فيه إدريس تشيئي، قال: فالجمعة؟ قال: هو يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود، وهو يوم شاهد ومشهود. قال: فالسبت؟ قال: يوم مسبوت، وذلك قوله بَخَرَيَكَ في القرآن: ﴿وَلَقَدٌ خَلَقَنَكَ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ﴾ فمن الأحد إلى الجمعة ستّة أيام، والسبت

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم لمَ سمّي آدم؟ قال: لأنّه خلق من طين الأرض وأديمها. قال: فآدم خلق من الطين كلّه أو من طين واحد؟ قال: بل من الطين كلّه، ولو خلق من طين واحد لما عرف الناس بعضهم بعضاً، وكانوا على صورة واحدة. قال: فلهم في الدنيا مثل؟ قال: التراب فيه أبيض وفيه أخضر وفيه أصفر (أشقر خ ل) وفيه أغبر وفيه أحمر وفيه أزرق، وفيه عذب وفيه ملح وفيه خشن وفيه ليّن وفيه أصهب، فلذلك صار الناس فيهم ليّن وفيهم خشن وفيهم أبيض وفيهم أصفر وأحمر وأصهب فالدلك مار الناس فيهم

قال: فأخبرني عن آدم خلق من حوّاء أو خلقت حوّاء من آدم؟ قال: بل حوّاء خلقت من آدم علي الله على الله على من حوّاء لكان الطلاق بيد النساء ولم يكن بيد الرجال. قال: فمن كلَّه خلقت أم من بعضه؟ قال: بل من بعضه، ولو خلقت من كلَّه لجاز القصاص في النساء كما يجوز في الرجال. قال: فمن ظاهره أو باطنه؟ قال: بل من باطنه، ولو خلقت من ظاهره لانكشفن النساء كما ينكشف الرجال، فلذلك صارت النساء مستترات. قال: فمن يمينه أو من شماله؟ قال: بل من شماله، ولو خلقت من يمينه لكان للأُنثى حظّ كحظّ الذكر من الميراث، فلذلك صار للأُنثى سهم وللذكر سهمان، وشهادة امرأتين مثل شهادة رجل واحد. قال: فمن أله فمن أين خلقت؟ قال: من الطينة التي فضلت من ضلعه الأيسر.

قال: صدقت يا محمّد فأخبرني عن الوادي المقدّس لمَ سمّي المقدّس؟ قال: لأنّه قدّست فيه الأرواح، واصطفيت فيه الملائكة، وكلّم الله بَحْرَيَّكَ موسى تكليماً. قال: فلمَ سميّت الجنّة جنّة؟ قال: لأنّها جنينة خيرة نقيّة وعند الله تعالى ذكره مرضيّة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: (لأنّه يلايل الرجال) يظهر منه أنّ الملايلة كان في الأصل بمعنى الملابسة أو نحوها، وليس هذا المعنى فيما عندنا من كتب اللّغة. قال الفيروزآباديّ: لايلته: استأجرته لليلة، وعاملته ملايلة كمياومة. قوله ﷺ : (من دون الآخرة) أي في الرتبة أو بعدها زماناً . قوله ﷺ : (يوم مسبوت) قال الجزريّ : قيل : سمّي يوم السبت لأنَّ الله تعالى خلق العالم

(1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۸۰ باب ۲۲۲ ح ۲۳.

في ستَّة أيَّام آخرها الجمعة وانقطع العمل فسمِّي اليوم السابع يوم السبت.

وقال الفيروزآباديّ: السبت: الراحة والقطع. وقال: الأشقر من الدوابّ: الأحمر فيُ مغرة حمرةٌ يحمر منها العرف والذنب، ومن الناس من تعلو بياضه حمرة. وقال: الصهب محرّكة: حمرة، أو شقرة في الشعر، والأصهب بعير ليس بشديد البياض. قوله ﷺ : الأنّها جنينة، أي مستورة عن الخلق ولا يستر إلاّ ما كان خيرة.

قالوا : عن الشبه كيف يكون من المرأة وإنّما النطفة للرجل؟ فقال : أنشدكم بالله أتعلمون أنّ نطفة الرجل بيضاء غليظة؟ وأنَّ نطفة المرأة حمراء رقيقة؟ فأيّتهما غلبت صاحبتها كانت لها الشبه؟ قالوا : اللّهمّ نعم .

قالوا : فأخبرنا عمّا حرّم إسرائيل على نفسه من قبل أن تنزّل التوراة؟ قال : أنشدكم بالله هل تعلمون أنّ أحب الطعام والشراب إليه لحوم الإبل وألبانها فاشتكا شكوى ، فلمّا عافاه الله منها حرّمها على نفسه ليشكر الله به؟ قالوا : اللّهمّ نعم .

فقالوا : أخبرنا عن نومك كيف هو؟ قال : أنشدكم بالله هل تعلمون من صفة هذا الرجل الذي تزعمون أنّي لست به تنام عينه وقلبه يقظان؟ قالوا : اللّهمّ نعم . قال : وكذا نومي . قالوا : فأخبرنا عن الروح . قال : أنشدكم بالله هل تعلمون أنّه جبرئيل عَظِيَلًا ؟ قالوا : اللّهمّ نعم ، وهو الذي يأتيك وهو لنا عدقٌ ، وهو ملك إنّما يأتي بالغلظة وشدة الأمر ولولا ذلك لاتّبعناك . فأنزل الله تعالى : ﴿قُلْ مَن كَابَ عَدُوًا لِجِبْرِيلَ ﴾ إلى قوله : ﴿ أَوَسَحُلْما عَهَدُوا عَهْدًا

١٠ - ٩، قوله بَمَرْضَل : ﴿وَلا تَلْبِسُوا الْحَقَى بِالْنَطِل وَتَكْمُهُوا الْحَقَ وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ فَي وَأَقِيمُوا الْحَقَ وَالْتَمْ وَآَنتُمْ نَتْلُونَ الْكِنَبُ أَذَلَا السَّبَلَوْةَ وَمَاتُوا الْتَقُوةَ وَآرَتَمُوا مَعَ الزَيْحِينَ فَي أَنْأَمُهُونَ النَّاسَ بِالْبِر وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَآَنتُمْ نَتْلُونَ الْكِنَبُ أَذَلَا تَعْقِلُونَ فَي وَأَسْتَعْيَنُوا بِاللَّذِينَ يَظْنُونَ الْكِنَبُ أَذَلَا تَعْقَلُونَ فَي وَأَسْتَعِينُوا بِالصَّبِينُوا بِالصَّبِي وَالسَّبَعِينُوا بِاللَّهُ مُلْتَعُوا رَبْتُمْ لَنْكُونَ الْكَنَبُ أَذَلَا تَعْقَلُونَ فَي وَأَسْتَعْيَنُوا بِالصَّبِينُوا بِالصَّبْعِينُوا بِالصَّبْعِ وَالصَلَوْةُ وَإِنّهَا لَكَبِرَةً إِلَا عَلَى الْمَنْشِعِينَ فَ الْذِينَ يَظْنُونَ الْمَنْ مُنْتُعُوا رَبْتِهِ وَأَنْتَمْ الْنَعْذَا أَنْتُ وَأَنْتُ وَأَنْهُ مُنْتَعُوا رَبْعَ وَأَنْتُ وَأَنْتُ وَالْمَنْتُ وَالْنَعْوا رَبْعَ وَالْنَعْوا رَبْعَ وَالْنَعْوا رَبْعَ وَأَنْهُمُ الْنَدُونَ فَي وَالْمَنْعُونَ الْذَينَ بَعْنُونَ الْمُونَ أَنْ وَأَنْتُ وَأَنْتُ وَأَنْتُ وَأَنْنُ مُعْتَلُونَ أَنْتُ وَوالْنَا لِعُنُونَ الْتَنْعَالَى وَلَا وَتَعْتُمُ الْمُونَ فَالْتُمْ مُعْتُونَ الْتَنْقُولُ وَالْتَعْتُقُونُ وَالْتَعْتُمُ الْمُونَ فَي الْنَاقُ وَالْتَعْتُ الْعَنْوَى الْتَوْ الْتَعْوَى الْتَعْتُعُونَ الْتَنْكُونَ وَيْ أَعْتُمُونَ وَالْتَعْتُ وَالْتُعْتَعُونَ وَيْنَا لَكُمُ مَاتَتُهُ مَنْتُونَ لَكُنُونَ وَالْتُعْتُقُولُ وَنَا لَعْتَقُونَ أَنْتُ وَالْتُعْتُ وَالْتُونَ الْتَنْتُ الْعَالَيْنُ الْتَنْتُ وَا لَعْنُونَ الْتَعْتَى إِنْ أَعْتَقُونَ وَالْتَعْتُ وَالْتُنُونَ الْنَاعُونَ أَنْ أَنْ لَكُنُونُ الْتَعْتَعَا وَلَا مَعْتُ مُونَ وَالْتُعْتُعُونَ الْنَا وَلَكُنُونُ وَالْتُعْتُ وَالْتُعْتَعُونَ الْعَاقُ وَالْتَعْتُ الْمَنْتُ الْعَالَى وَالْتَعْتُعُونَ وَالْنَا وَالْتُعْتُونَ الْتَعْتُونَ الْتَعْتُ وَا الْتُعْتُ وَالْتُنُونَ الْتُعْتُنَا وَ وَالْتُعْتُ وَالْتُ وَالْتُنُونَ أَنْ وَالْ وَالْتُعْذَى الْذَيْنُ الْنُونَ الْتُعْتَ وَالْتُعْتُ الْتُعْتُ الْعُنْتُ أَنْ أَنْتُعْتُ أَنْ وَالْتُعْتُ الْتُنُونَ مَا الْعُنْتُ الْنُونُ الْتُنْتُ الْتُعْتُ الْعُونُ الْعَنْ الْنُعُونَ الْنُعُنَا الْعُنُونَ الْنُونَ الْنُعُولُ وَن

قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٩٦.
 (٢) سورة البقرة، الآيات: ٤٢-٤٩.

قال الإمام ﷺ: خاطب الله بها قوماً يهوداً لبّسوا الحقّ بالباطل بأن زعموا أنّ محمّداً ﷺ نبيَّ، وأنّ عليّاً وصيَّ، ولكنّهما يأتيان بعد وقتنا هذا بخمسمائة سنة، فقال لهم رسول الله ﷺ: أترضون التوراة بيني وبينكم حكماً؟ قالوا: بلى.

فجاؤوا بها وجعلوا يقرؤون منها خلاف ما فيها، فقلّب الله ﷺ الطومار الذي منه كانوا يقرؤون وهو في يد قارئين منهم، مع أحدهما أوله ومع الآخر آخره، فانقلب ثعباناً لها رأسان وتناول كلّ رأس منهما يمين من هو في يده وجعلت (جعل خ ل) ترضّضه وتهشّمه، ويصيح الرجلان ويصرخان، وكانت هناك طوامير أخر فنطقت وقالت: لا تزالان في هذا العذاب حتى تقرآ ما فيها من صفة محمّد ﷺ ونبوّته وصفة عليّ الليّ وإمامته على ما أنزل الله فيه، فقرآه صحيحاً وآمنا برسول الله ﷺ واعتقدا إمامة عليّ ولي الله ووصيّ رسول الله، فقال الله تعالى: ﴿وَلَا تَلْبِسُوا آلْحَقَّ بِالْبَطِلِ ؟ بأن تقرّوا بمحمّد وعليّ من وجه وتجحدوا من وجه رويتكُنُبُوا آلْحَقَ ؟ من نبوّة هذا وإمامة هذا إمامة عليّ ولي الله ووصيّ رسول الله، فقال الله محمّد أوكَلا تَلْبِسُوا آلْحَقَ بِالْبَطِلِ ؟ بأن تقرّوا بمحمّد وعليّ من وجه وتجحدوا من وجه رويتكُنُبُوا آلْحَقَ كم نبوّة هذا وإمامة هذا في تقرّوا بمحمّد وعليّ من وجه وتجحدوا من وجه رويتكُنُبُوا آلْحَقَ عن نبوّة هذا وإمامة هذا في تقرّوا بمحمّد وعليّ من وجه وتحدوما من وجه رويتكُنُبُوا آلْحَقَ عن نبوة هذا وإمامة هذا في تقرّوا بمحمّد وعليّ من وجه وتجحدوا من وجه رويتكُنُبُوا آلْحَقَ من نبوة هذا وإمامة هذا في قال الله علي أن من وجه وتحدوما من وجه من مع من وجه وتحدوا من وجه موتيتكُنُبُوا آلْحَقَ من نبوة هذا وإمامة هذا في والمام في أنكم تكتمونه وتكابرون علومكم حجته بل يقيمها من غير حجتكم، فلا تقدّروا أنكم تغالبون ربكم وتقاهرونه<sup>(١)</sup>.

ثمَّ قال تَكْلَى لقوم من مردة اليهود ومنافقيهم المحتجنين لأموال الفقراء، المستأكلين للأغنياء، الذين يأمرون بالخير ويتركونه، وينهون عن الشرّ ويرتكبونه، فقال يا معاشر اليهود: ﴿ أَنَّأَمُرُهُنَ الْنَاسَ بِأَنْبِرَ ﴾ بالصدقات وأداء الأمانات ﴿ وَتَسَوَّنَ أَنفُتَكُمْ ﴾ فلا تفعلون ما به تأمرون ﴿ وَأَنَتُم نَتْلُونَ الْكِنَبَ ﴾ : التوراة الآمرة بالخيرات، الناهية عن المنكرات، المخبرة عن عقاب المتمرّدين، وعن عظيم الشرف الذي يتطول الله به على الطائعين المجتهدين ﴿ أَفَلَا من عقاب المتمرّدين، وعن عظيم الشرف الذي يتطول الله به على الطائعين المجتهدين ﴿ أَفَلَا منهمكون، وكان هؤلاء قومٌ من رؤساء اليهود وعلمائهم احتجنوا أموال الصدقات والمبرّات فأكلوها واقتطعوها، ثمَّ حضروا رسول الله الله وقد حرّشوا عليه عواقهم، يقولون: إنّ محمّداً قد تعدّى طوره وادّعى ما ليس له، فجاؤوا بأجمعهم إلى حضرته وقد اعتقد عامّتهم أن فلكا حضروه وكانوا بين يديه قال له رؤساؤهم وقد واطؤوا عوامَهم على العالمين المحبولان إن محمّداً فلم حضروا رسول الله يشير وقد حرّشوا عليه عواقهم، يقولون: إنّ محمّداً قد تعدّى طوره وادّعى ما ليس له، فجاؤوا بأجمعهم إلى حضرته وقد اعتقد عامّتهم أن فلما حضروه وكانوا بين يديه قال له رؤساؤهم وقد واطؤوا عوامَهم على أنهم به الدهر محمّداً وضعوا عليه سيوفهم، فقال رؤساؤهم وقد واطؤوا عوامَهم على أنهم يقا لم معمداً وضعوا عليه سيوفهم، فقال رؤساؤهم عرفة واطؤوا عوامَهم على أنهم إذا ألموموا معمداً وضعوا عليه ميوفهم، فقال رؤساؤهم عمان يا محمد تزعم أنك رسول ربّ العالمين فلم معمداً وضعوا عليه ميوفهم، فقال رؤساؤهم عمر وقد واطؤوا عوامَهم على أنهم إذا ألموموا معمداً وضعوا عليه ميوفهم، فقال رؤساؤهم على أصحابه لا يبالون بما أتاهم به الدهر معمداً وضعوا عليه ميوفهم، فقال رؤساؤهم على أمنو من أصحابه الا يبان يسول الله علي المامين فلم معمداً وضعوا عليه ميوفهم، فقال رؤساؤهم وقد واطؤوا عوامَهم على أنهم إذا ألموموا نظير موسى و(سائر خ ل) الأنبياء المتقدّمين؟ فقال رسول الله عربي عام أمل ما مولين المقرل يابي رام من قد ين ألم فضلك على جميع النبيين والمرسلين عظمه الله نعم، وأمّا أن أقول: إلى قال ربي يا محمد إن فضلك على جميع النبيين والمرسلين

(١) تفسير الإمام العسكري عظم ٢٣٠ ح ١٠٩.

والملائكة المقرّبين كفضلي – وأنا ربّ العزّة – على سائر الخلق أجمعين وكذلك قال الله تعالى لموسى غلّيَم للله لمّا ظنّ أنّه قد فضّل على جميع العالمين؛ فغلظ ذلك على اليهود وهمّوا أن يقتلوه فذهبوا يسلّون سيوفهم فما منهم أحد إلاّ وجد يديه إلى خلفه كالمكتوف يابساً لا يقدر أن يحرّكهما وتحيّروا، فقال رسول الله يشي – وقد رأى ما بهم من الحيرة –: لا تجزعوا فخير أراد الله تعالى بكم، منعكم من الوثوب على وليّه وحبسكم على استماع حجّته في نبوّة محمّد ووصيّة أخيه عليّ.

ثمّ قال رسول الله ﷺ : يا معاشر اليهود هؤلاء رؤساؤكم كافرون، ولأموالكم محتجنون، ولحقوقكم باخسون، ولكم في قسمه من بعد ما اقتطعوه ظالمون يخفضون ويرفعون.

فقالت رؤساء اليهود: حدّث عن مواضع الحجّة: حجّة نبوّتك ووصيّة عليّ أخيك، هذا دعواك الأباطيل وإغراؤك قومنا بنا. فقال رسول الله عنه: ولكنّ الله بَرَيْل قد أذن لنبيّه أن يدعو بالأموال الّتي خنتموها هؤلاء الضعفاء ومن يليهم فيحضرها ههنا بين يديه، وكذلك يدعو حسباناتكم فيحضرها لديه ويدعو من واطأتموه على اقتطاع أموال الضعفاء فتنطق باقتطاعهم جوارحهم، وكذلك تنطق باقتطاعكم جوارحكم. ثمّ قال رسول الله ينه: يا ملائكة ربّي احضروني أصناف الأموال الّتي اقتطعها هؤلاء الظالمون لعوامّهم، فإذا الدراهم في الأكياس والدنانير وإذا الثياب والحيوانات وأصناف الأموال منحدرة عليهم من حالق

ثم قال رسول الله عنه : ايتوني بحسبانات هؤلاء الظالمين الذين غالطوا بها هؤلاء الضعفاء فإذا الأدراج تنزل عليهم، فلما استقرّت على الأرض قال : خذوها، فأخذوها وقرؤوا فيها : نصيب كلّ قوم كذا وكذا، فقال رسول الله عنه : يا ملائكة ربّي اكتبوا تحت اسم كلّ واحد من هؤلاء ما سرقوه منه وبيّنوه، فظهرت كتابة بيّنة : لا بل نصيب كل قوم (واحد خل) كذا وكذا، فإذا أنّهم قد خانوهم عشرة أضعاف (أمثال خل) ما دفعوا إليهم، ثمّ قال رسول الله عنه : يا ملائكة ربّي ميّزوا بين هذه الأموال الحاضرة كلّ ما فضل عمّا بيّنه هؤلاء الظالمون التودّي إلى مستحقّه، فاضطربت تلك الأموال الحاضرة كلّ ما فضل عمّا بيّنه هؤلاء الظالمون أجزاءً كما ظهرت في الكتاب المكتوب وبيّن أنّهم سرقوه واقتطعوه، فدفع رسول الله من حضر من عوامّهم نصيبه وبعث إلى من غاب منهم فأعطاه وأعطى ورثة من قد مات، وفضح من حضر من عوامّهم نصيبه وبعث إلى من غاب منهم فأعطاه ورفق الله بعضهم.

فقال له الرؤساء الّذين همّوا بالإسلام: نشهديا محمّد أنّك النبيّ الأفضل وأنّ أخاك هذا وصيّك هو الوصيّ الأجلّ الأكمل، فقد فضحنا الله بذنوبنا، أرأيت إن تبنا ممّا اقتطعنا (أقلعنا خ ل) ماذا يكون حالنا؟. ٢ - باب / احتجاج النبي 🎎 على اليهود في مسائل شتى

قال رسول الله عني الذا أنتم في الجنان رفقاؤنا ، وفي الدنيا وفي دين الله إخواننا ويوسّع الله أرزاقكم ، وتجدون في مواضع هذه الأموال الّتي أُخذت منكم أضعافها وينسى هؤلا . الخلق فضيحتكم حتّى لا يذكرها أحد منهم .

فقالوا : فإنّا نشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنّك يا محمّد عبده ورسوله وصفّيه وخليله، وأنّ عليّاً أخوك ووزيرك والقيّم بدينك والنائب عنك والمناضل دونك، وهو منك بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّه لا نبيّ بعدك؛ فقال رسول الله ﷺ : فأنتم المفلحون<sup>(1)</sup>.

ثمَّ قال الله تعالى : ﴿ يَنَبَيْ إِسْرَهِ بِلَ أَذَكُرُواْ نِعْبَقَ ٱلَّيَ آَنَعْتُ عَلَيْكُو ﴾ أن بعثت موسى وهارون إلى أسلافكم بالنبوّة فهديناهم إلى نبوّة محمّد ﷺ ووصيّة عليّ ﷺ وإمامة عترته الطيّبين، وأخذنا عليكم بذلك العهود والمواثيق الّتي إن وفيتم بها كنتم ملوكاً في جنانه، مستحقّين لكراماته ورضوانه ﴿وَأَنِي فَضَّنْتُكُرَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ هناك، أي فعلته بأسلافكم فضلتهم ديناً ودنيا، أمّا تفضيلهم في الدين فلقبولهم ولاية محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، وأمّا في الدنيا فبأن ظللت عليهم الغمام، وأنزلت عليهم المنّ والسلوى وسقيتهم من حجر ماءً عذباً، وفلقت لهم البحر فأنجيتهم وأغرقت أعداءهم فرعون وقومه وفضّلتهم بذلك على عالمي زمانهم الذين خالفوا طرائقهم وحادوا عن سبيلهم.

ثمَّ قال يَجَرَّبُنُ لهم: فإذا كنت قد فعلت هذا بأسلافكم في ذلك الزمان لقبولهم ولاية محمَّد يُنْشَى فبالأحرى أن أزيدكم فضلاً في هذا الزمان إذا أنتم وفيتم بما أُخذ من العهد والميثاق عليكم، ثمَّ قال الله بَجَرَيَنَة : ﴿وَاَنَعُوْا يَوْمًا لَا تَجَرِى نَفَسٌ عَن نَفْسٍ شَيْئًا ﴾ لا تدفع عنه (عنها خ ل) عذاباً قد استحقّه عند النزع ﴿وَلَا يُقْبَلُ مِنْهَا شَغَنَهَ ﴾ ولا تشفع لها بتأخير الموت عنها ﴿وَلَا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلُ ﴾ لا يقبل فداءً مكانه يمات ويترك هو .

قال الصادق ﷺ : وهذا يوم الموت فإنَّ الشفاعة والفداء لا يغني عنه، وأمّا في القيامة فإنَّا وأهلنا نجزي عن شيعتنا كلّ جزاء<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله: (احتجنوا) بالنون قال الجوهريّ: حجنت الشيء واحتجنته: إذا جذبته بالمحجن إلى نفسك، ومنه قول قيس بن عاصم: عليكم بالمال واحتجانه هو ضمّكه إلى نفسك وإمساكك إيّاه.

وقال الجزريُّ: فيه: (ما أقطعك العقيق لتحتجنه) أي تملكه دون الناس، والاحتجان جمع الشيء وضمّه إليك؛ ومنه: واحتجناه دون غيرنا انتهى.

وفي بعض النسخ بالباء، أي احتجبوا بالأموال، والأوّل أظهر. ويقال: اقتطع من ماله

- (۱) تفسير الإمام العسكري 🚓، ص ۲۳۳ ح ۱۱٤.
- (٢) تفسير الإمام العسكري عليه، ص ٢٤٠ ح ١١٨.

قطعة: أخذه. والحالق: الجبل المرتفع، ويقال: جاء من حالق أي من مكان مشرف.

قوله ﷺ : (ما سرقوه منه وبيّنوه) أي وما بيّنوه وأظهروه وأعطوه مستحقّه، أو هو بصيغة الأمر خطاباً للملائكة وهو أظهر . والمناضلة : المراماة : والمراد هنا مطلق الجهاد . قوله : (وحادوا) أي مالوا .

11 - م: قوله بَمْزَيْنَا : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُونِكُم مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْجِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً وَإِذَ مِنَ الججازة لمَا يُنَفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْأَنْهَزُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَعَّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَآةُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَتَهِطُ مِنْ خَشْبَةِ اللَّهِ وَمَا اللهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ﴾ (١) قال الإمام ﷺ : قالَ الله ﷺ : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ فُلُونِكُم ﴾ عست وجفَّت ويبست من الخير والرحمة قلوبكم معاشر اليهود ﴿ مِّنْ بَعَدِ ذَلِكُ مِن بعد ما بيّنت من الآيات الباهرات في زمان موسى، ومن الآيات المعجزات التي شاهدتموها من محمّد ٢٠ وَقِمِيَ كَأَلْجِجَارَةٍ﴾ اليابسة لا ترشح برطوبة ولا ينتفض منها ما ينتفع به، أي أنكم لا حقَّ الله تؤدُّون، ولا من أموالكم ولا من حوَّاشيها تتصدَّقون، ولا بالمعروف تتكرَّمون وبه تجودون، ولا الضيف تقرون، ولا مكروباً تغيثون، ولا بشيء من الإنسانيَّة تعاشرون وتعاملون ﴿ أَوْ أَشَدُ فَسُوَةً ﴾ إنّما هي في قساوة الأحجار أو أشدّ قسوة أبهم على السامعين ولم يبيِّن لهم، كما يقول القائل: أكلتُ خَبَرَاً أو لحماً، وهو لا يريد به أنِّي لا أدري ما أكلت، بلّ يريد أن يبهم على السامع حتى لا يعلم ماذا أكل وإن كان يعلم أنَّه ما قدَّ أكل، وليس معناه: بلَّ أشدَّ قسوة، لأنَّ هذا استدراك غلط، وهو جَرَجَكَ يرتفع أن يغلط في خبر ثمَّ يستدرك على نفسه الغلط، لأنَّه العالم بما كان وبما يكون وما لا يكون أنَّ لو كان كيف كان يكون، وإنَّما يستدرك الغلط على نفسه المخلوق المنقوص؛ ولا يريد به أيضاً : فهي كالحجارة أو أشدّ قسوة، أي وأشدّ قسوة، لأنَّ هذا تكذيب الأوَّل بالثاني، لأنَّه قال: فهي كَالحجارة في الشدَّة لا أشدّ منها ولا ألين، فإذا قال بعد ذلك: أو أشدّ فقد رجع عن قوله الأوّل، لأنّه ليس بأشدّ، وهذا مثل لمن يقول: لا يجيء من قلوبكم خير لا قليل ولا كثير، فأبهم ٢٠٠٠ في الأوّل حيث قال: ﴿ أَوْ أَشَدُّكُ وبِيِّن فِي الثانِي أَنَّ قلوبِهِم أَشَدَ قسوة من الحجارة لا بقوله: ﴿ أَوْ أَشَدُّ فَسَوَةً ﴾ بل بقوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنَ ٱلْجِجَارَةِ لَمَا يَنْفَجَّرُ مِنْهُ ٱلْآنْهَارُ﴾ أي فهي في القساوة بحيث لا يجيء منها الخير، وفي الحجارة ما يتفجّر منه الأنهار فيجيء بالخير والغياث لبني آدم ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا﴾ من الحجارة ﴿ لَمَا يَشَغُّقُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ ٱلْمَآةَ ﴾ وهو ما يقطّر منها الماء، فهو خيرٌ منها دون الأنهار الَّتي يتفجَّر من بعضها، وقلوبهم لا يتفجَّر منها الخيرات ولا يشقّق فيخرج منها قليل من الخيرات وإن لم يكن كثيراً، ثمَّ قال بَرْرَجَكَ : ﴿ وَإِنَّ مِنْهَا﴾ يعني من الحجارة ﴿ لَمَا يَهْبِطُ مِن خَشْيَةِ ٱللَّهِ﴾ إذا أقسم عليها بأسم الله وبأسماء أوليائه: محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والطيِّبين من آلهم صلَّى الله عليهم، وليس في قلوبكم شيء من هذه الخيرات ﴿وَمَا

(١) سورة البقرة، الآية: ٧٤.

اللَّهُ بِغَنْفِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ \$ بل عالم به يجازيكم عنه بما هو به عادل عليكم وليس بظالم لكم، يشدّد حسابكم ويؤلم عقابكم، وهذا الذي وصف الله تعالى به قلوبهم ههنا نحو ما قال في سورة النساء ﴿أَمَّ لَهُمْ نَمِيبٌ مِّنَ ٱلْمُلْكِ فَإِذَا لَا يُؤَنُّونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا ﴾<sup>(١)</sup> وما وصف به الأحجار ههنا نحو ما وصف في قوله تعالى : ﴿لَوَ أَنزَلْنَا هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَرَأَيْتَمُ خَشِعًا تُتَصَدِعًا مِّن المُعْلَى وَالْعَامِ وَاللَّهُ مَعْذَا لَهُ وَعَالَى به قلوبهم هما نحو ما قال في سورة وصف في قوله تعالى : ﴿لَوَ أَنزَلْنَا هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَىٰ جَبَلِ لَرَأَيْتَمُ خَشِعًا تُتَصَدِعًا مِنْ و وهذا التقريع من الله تعالى لليهود والنواصب، واليهود جمعوا الأمرين واقترفوا الخطيئتين، فغلظ على اليهود ما وبّخهم به رسول الله عَنْهُ .

فقال جماعة من رؤسائهم وذوي الألسن والبيان منهم: يا محمّد إنّك تهجونا وتدّعي على قلوبنا ما الله يعلم منها خلافه، إنّ فيها خيراً كثيراً: نصوم ونتصدّق ونواسي الفقراء.

فقال رسول الله ﷺ : إنّما الخير ما أريد به وجه الله تعالى وعمل على ما أمر الله تعالى به، وأمّا ما أريد به الرياء والسمعة ومعاندة رسول الله ﷺ وإظهار العناد له والتمالك والشرف عليه فليس بخير، بل هو الشرّ الخالص، وبال على صاحبه يعذّبه الله به أشدّ العذاب .

فقالوا له : يا محمّد أنت تقول هذا ونحن نقول : بل ما ننفقه إلاّ لإبطال أمرك ودفع رياستك ولتفريق أصحابك عنك، وهو الجهاد الأعظم نؤمّل به من الله الثواب الأجل الأجسم، وأقل أحوالنا أنا تساوينا في الدعوى معك، فأيّ فضل لك علينا؟ فقال رسول الله عنه: يا إخوة اليهود إنّ الدعاوي يتساوى فيها المحقّون والمبطلون ولكن حجج الله ودلائله تفرّق بينهم فتكشف عن تمويه المبطلين، وتبيّن عن حقائق المحقّين، ورسول الله محمّد لا يغتنم جهلكم ولا يكلّفكم التسليم له بغير حجّة، ولكن يقيم عليكم حجّة الله التي لا يمكنكم دفاعها ولا تطيقون الامتناع من موجبها، ولو ذهب محمّد يريكم آية من عنده للمكتم وقلتم : إنّه متكلّف مصنوع محتال فيه معمول أو متواطأ عليه، وإذا اقترحتم أنتم فأراكم ما تقتر حون لم يكن لكم أن تقولوا : معمول أو متواطأ أو متأتى بحيلة ومقدمات، فما الذي تقترحون لم يكن لكم العالمين قد وعدني أن يظهر لكم ما تقترحون ليقطع معاذير الكافرين منكم، ويزيد في بصائر المؤمنين منكم.

قالوا : قد أنصفتنا يا محمّد، فإن وفيت بما وعدت من نفسك من الإنصاف وإلاً فأنت أوّل راجع من دعواك النبوّة، وداخل في غمار الأُمّة، ومسلم لحكم التوراة لعجزك عمّا نقترحه عليك وظهور باطل دعواك فيما ترومه من جهتك. فقال رسول الله ﷺ : الصدق بيني وبينكم لا الوعيد، اقترحوا ما أنتم مقترحون، ليقطع معاذيركم فما تسألون.

فقالوا له: يا محمّد زعمت أنّه ما في قلوبنا شيء من مواساة الفقراء ومعاونة الضعفاء والنفقة في إبطال الباطل وإحقاق الحقّ، وأنّ الأحجار ألين من قلوبنا، وأطوع لله منّا، وهذه

سورة النساء، الآية: ٥٣.
 سورة الحشر، الآية: ٢١.

الجبال بحضرتنا فهلمَّ بنا إلى بعضها فاستشهده على تصديقك وتكذيبنا، فإن نطق بتصديقك فأنت المحقّ يلزمنا اتّباعك، وإن نطق بتكذيبك أو صمت فلم يردّ جوابك فاعلم أنّك المبطل في دعواك المعاند لهواك فقال رسول الله ﷺ : نعم هلمّوا بنا إلى أيّها شئتم فأستشهده ليشهد لي عليكم، فخرجوا إلى أوعر جبل رأوه.

فقالوا : يا محمّد هذا الجبل فاستشهده، فقال رسول الله يشي للجبل : إنّي أسألك بجاه محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم خفّف الله العرش على كواهل ثمانية من الملائكة بعد أن لم يقدروا على تحريكه – وهم خلق كثير لا يعرف عددهم غير الله يَتَرَق –، وبحق محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم تاب الله على آدم وغفر خطيئته وأعاده إلى مرتبته، وبحق محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنّة مكاناً علياً لما محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنّة مكاناً علياً لما محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنّة مكاناً علياً لما محمّد وآله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنّة مكاناً علياً لما محمّد وأله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنّة مكاناً علياً لما محمّد أله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنّة مكاناً علياً لما محمّد وأله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنة مكاناً علياً لما محمّد وأله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنة مكاناً علياً لما محمّد وأله الطيّبين الذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس في الجنة مكاناً علياً لما محمّد أسهد أنك رسول الله يتكن ، فتحرك الجبل وتزلزل وفاض عنه الماء ونادى : يا محمّد أشهد أنك رسول ربّ العالمين ، وسيّد الخلائق أجمعين ، وأشهد أنّ قلوب هؤلاء محمّد أسهد أنك رسول ربّ العالمين ، وسيّد الخلائق أجمعين ، وأشهد أنّ قلوب هؤلاء محمّد أسهد أنّ مما لحجارة لا يخرج منها خير كما قد يخرج من الحجارة الماء سيلاً أو تفجراً، وأشهد أنّ هؤلاء كاذبون عليك فيما به يقذفونك من الفرية على ربّ العالمين<sup>(1)</sup>.

**توضيح: أ**قول: تمامه في أبواب معجزات النبيّ ﷺ . ويقال: عسا الشيء: إذا يبس وصلب. قوله: (الصدق بيني وبينكم) أي يجب أن نصدّق فيما نقول ونأتي به ولا نكتفي بالوعد والوعيد، وفي بعض النسخ: ينبئ عنكم وهو أظهر.

١٢ - ٩ قوله تعالى : ﴿ أَنْنَظْمَوْنُ أَن يُؤْيِنُوا لَكُمْ ﴾ الآية ، قال الإمام عَنْدَى : فلما بهر رسول الله عنى مواجعة في حجّته الله عنى هولاء اليهود بمعجزته وقطع معاذيرهم بواضح دلالته لم يمكنهم مراجعته في حجّته ولا إدخال التلبيس عليه في معجزاته قالوا : يا محمّد قد آمنا بأنك الرسول الهادي المهدي ، وأنّ علياً أخوك هو الوصيّ والوليّ ، وكانوا إذا خلوا باليهود الآخرين يقولون لهم : إنَّ إظهارنا وأنّ علياً أخوك هو الوصيّ والوليّ ، وكانوا إذا خلوا باليهود الآخرين يقولون لهم : إنَّ إظهارنا ما يعتقادهم أنّنا معهم يقفوننا على أسرارهم ولا يكتموننا شيئاً ، فنُطلع عليهم أعداءهم له الإيمان به أمكن لنا من مكروهه ، وأعون على اصطلامه واصطلام أصحابه ، لأنّهم عند اعتقادهم أنّنا معهم يقفوننا على أسرارهم ولا يكتموننا شيئاً ، فنُطلع عليهم أعداءهم فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات اشتغالهم واضطرابهم وأحوال تعذّر المدافعة والمدان من الأليهود الإخبار فيقولون على مائر معلي مائر اليهود الأخرين يقولون لهم : إن إظهارنا على أسرارهم ولا يكتموننا شيئاً ، فنُطلع عليهم أعداءهم اعتقادهم أنّنا معهم يقفوننا على أسرارهم ولا يكتموننا شيئاً ، فنُطلع عليهم أعداءهم فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات اشتغالهم واضطرابهم وأحوال تعذّر المدافية والمان على مائر اليهود الإخبار فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات اشتغالهم واضطرابهم وأحوال تعذّر المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم ، وكانوا مع ذلك ينكرون على سائر اليهود الإخبار المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم ، وكانوا مع ذلك ينكرون على مائر اليهود الإخبار المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم ، وكانوا مع ذلك ينكرون على مائر اليهود الإخبار المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم ، وكانوا مع ذلك ينكرون على مائر اليهود الإخبار المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم ، وكانوا مع ذلك ينكرون على مائر اليهم معمداً رسوله على قبح المدافعة والوا يشاهدونه من آياته ويعاينونه من معجزاته ، فأظهر الله محمداً ما شاهده من اعتقادهم وسوء دخيلاتهم (دخلاتهم خل) وعلى إنكارهم على من اعترف بما شاهده من اعتوف بما شاهده ما ضاهم مال إلى المرف ما في معلى ما مالم محمد الما ما معلى مرما ما مالهم ما ما مالم مالم ما ما مالم ما مالهم ما ما ما ما ما ما مالم ما مالم ما مالم ما مالمولهم ما ما ما مالم ما ما مالم مالم مالمم ما

(١) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٢٨٣ ح ١٤١.

آيات محمّد وواضح بيّناته وباهر معجزاته، فقال كَمَوَكَمَة : ﴿أَنَنَتَلْمَعُونَ﴾ أنت وأصحابك من عليّ عليه السلام وآله الطيّبين ﴿أَن يُؤْمِنُوا لَكُمُ﴾ هؤلاء اليهود الّذين هم بحجج الله قد بهرتموهم، وبآيات الله ودلائله الواضحة قد قهرتموهم ﴿أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ﴾ ويصدّقوكم بقلوبهم ويبدوا في الخلوات لشياطينهم شريف أحوالكم ﴿وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمَ﴾ يعني من هؤلاء اليهود من بني إسرائيل ﴿يَسْمَعُونَ كَلَمَ اللَّهِ﴾ في أصل جبل طور سيناء وأوامره ونواهيه ﴿تُمَوَّ

ثم أظهر الله على نفاقهم الآخر فقال: ﴿وَإِذَا لَعُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ كانوا إذا لقوا سلمان والمقداد وأبا ذرّ وعمّاراً قالوا : ﴿ مَامَنًا ﴾ كإيمانكم إيماناً بنبوّة محمّد عليهما وناً بالإيمان بإمامة أخيه عليّ بن أبي طالب ﷺ، وبأنَّه أخوه الهادي، ووزيره المؤاتي، وخليفته على أُمَّتُه، ومنجز عدته والوافي بذمَّته، والناهض بأعباء سياسته، وقيَّم الخلق، الذابَّ لهم عن سخط الرحمن، الموجب لهم إن أطاعوه رضي الرحمن، وأنَّ خلفاءه من بعده هم النجوم الزاهرة، والأقمار النيّرة، والشمس المضيئة الباهرة، وأنَّ أولياءهم أولياء الله، وأنَّ أعداءهم أعداء الله، ويقول بعضهم: نشهد أنَّ محمَّداً صاحب المعجزات، ومقيم الدلالات الواضحات – وساق الحديث كما سيأتي في أبواب معجزات الرسول ﷺ، وباب غزوة بدر إلى قوله –: فلمَّا أفضى بعض هؤلاء اليهود إلى بعض قالوا: أيَّ شيء صنعتم؟ أخبّرتموهم بما فتح الله عليكم من الدلالات على صدق نبوّة محمّد ﷺ وإمامة أخيه عليّ بن أبي طالب عَظِيَرٍ ﴿ لِيُعَاجُوكُم بِدٍ، عِندَ رَبِّكُمْ ﴾ بأنكم كنتم قد علمتم هذا وشاهدتموهم فلم تؤمنوا به ولم تطيعوه، وقدّروا بجهلهم أنَّهم إن لم يخبروهم بتلك الآيات لم يكن له عليهم حجّة في غيرها ، ثمّ قال بَجْرَجَة : ﴿أَفَلَا تَمْعِلُونَ ﴾ أنَّ هذا الّذي يخبرونهم به ممّا فتح الله عليكم من دلائل نبوّة محمّد ﷺ حجّة عليكم عند ربّكم، قال الله تعالى : ﴿أَوَلَا يَعْلَمُونَ ﴾ يعني أولا يعلم هؤلاء القائلون لإخوانهم: أتحدَّثونهم بما فتح الله عليكم ﴿أَنَّ ٱللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُبِرُّونَ ﴾ من عداوة محمّد ﷺ ويضمرونه من أنَّ إظهارهم الإيمان به أمكن لهم من اصطلامه وإبادة أصحابه ﴿وَمَا يُعَلِنُونَ ﴾ من الإيمان ظاهراً ليؤنسوهم ويقفوا به على أسرارهم فيذيعونها بحضرة من يضرِّهم، وأن الله لما علم ذلك دبَّر لمحمَّد عليه تمام أمره ببلوغ غاية ما أراده الله ببعثه، وأنَّه يتمُّ أمره وأنَّ نفاقهم وكيدهم لا يضرَّه<sup>(١)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ أَمِنِيُّونَ ﴾ الآية، قال الإمام ﷺ: ثمَّ قال الله تعالى: يا محمّد ومن هؤلاء اليهود أُمَيَّون لا يقرؤون الكتاب ولا يكتبون كالأُمَّتي، منسوب إلى الأمّ (أُمَّة خ ل) أي هو كما خرج من بطن أُمَّه لا يقرء ولا يكتب، لا يعلمون الكتاب المنزل من السماء ولا

(١) تفسير الإمام العسكري عَظِيْرٍ، ص ٢٩١ ح ١٤٢.

المتكذّب به ولا يميّزون بينهما ﴿ إِلَّا أَمَافِيَّ﴾ أي إلاّ أن يقرأ عليهم ويقال لهم : إنّ هذا كتاب الله وكلامه، ولا يعرفون إن قرئ من الكتاب خلاف ما فيه ﴿ وَإِنْ هُمَ إِلَّا يَظُنُّونَ﴾ أي ما يقول لهم رؤساؤهم من تكذيب محمّد ﷺ في نبوّته وإمامة عليّ ﷺ سيّد عترته يقلدونهم مع أنّه محرّم عليهم تقليدهم<sup>(1)</sup>.

ثم قال بَرْكِنْ : ﴿ فَوَيَنْ يَلْذِينَ يَكْذُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيدِينَهُ <sup>(٣)</sup> الآية، قال الإمام عَنَهُ الله بَمَرْضُ لقوم من هؤلاء اليهود كتبوا صفة زعموا أنّها صفة النبي يشكر وهو خلاف صفته، وقالوا للمستضعفين : هذه صفة النبي المبعوث في آخر الزمان : إنّه طويل، عظيم البدن والبطن، أصهب الشعر، ومحمّد بخلافه، وهو يجيء بعد هذا الزمان بخمسمائة سنة، وإنّما أرادوا بذلك لتبقى لهم على ضعفائهم وياستهم، وتدوم لهم منهم إصاباتهم، ويكفّوا أنفسهم وأردوا بنا أرادوا بذلك لتبقى لهم على معفائهم وياستهم، وتدوم لهم منهم إصاباتهم، ويكفّوا أنفسهم أرادوا بذلك لتبقى لهم على ضعفائهم وياستهم، وتدوم لهم منهم إصاباتهم، ويكفّوا أنفسهم مؤونة خدمة رسول الله بحد منه الما الله بن المعنان المونة خدمة مرسول الله بحد منه الما المعن وأعمل خاصته، فقال الله بحد الفسهم مؤونة خدمة رسول الله بحد منه الما المعن وخدمة علي نظري وأهل خاصته، فقال الله بحن : فوديل المونة مؤونين أيني وينقو أنفسهم مؤونة خدمة رسول الله بحد منهم إصاباتهم، ويكفوا أنفسهم مؤونة خدمة رسول الله بحد منه إساباتهم ويكفوا أنفسهم مؤونة خدمة رسول الله بحد وخدمة علي نظري وأهل خاصته، فقال الله بحن : فوديل ون ولي وغيني أرادوا بذلك لتبقى لهم على ضعفائهم وياستهم، وتدوم لهم منهم إصاباتهم، ويكفوا أنفسهم مؤونة خدمة رسول الله بحد وخدمة علي نظري وأهل خاصته، فقال الله بحن : فوديل وفي أن وغيني أين وغيني ألي من المعن المعر وأنه وخدمة علي نظري وأمهم على وعلي يتند المخالفات لصفة محمد ينه وعلي نظري ، الشدة لهم من العذاب في أسوأ بقاع جهنم فوديني ألهم الله الله ورغيني ألي ألم م المنا وي أن يكبرونه من الأموال التي يأخذونها إذ أبتوا عوامهم على الموال التي يأخذونها إلى ألمولى فوماً يكبرونه من الأموال التي يأخذونها إذ أبتوا عوامهم على الكفر بمحمد رسول الله بحد ، والجحد لوصية أخيه علي ولي الله الله إلى المؤلي ومنا يكبرونه من من الموال التي يأخذ ولي اله الله الله الله المولى فوماً يكبرونه من الأموال التي يأخذ علي من الموال التي يأخذ ولي ألم من الموال التي يأخوال ولي ألم من المولي ولي المولي ولي المولي ألموال ولي ألموال ولي أمولي ولي ألموال المولي ولي ألموال المولي ولي ألموال ولي ألمواله ولي ألمولي ولي ألمواله ولي ألموالي ولي ألموال

وقالوا : ﴿ لَن تَمَسَّنَا النَّكَارُ إِلَمَ أَسَكَامًا تَعْسَدُونَةُ الآية ، قال الإمام عَنِي الله الله بَخَرَك : ﴿ وَقَالُولُه يعني اليهود المظهرين للإيمان ، المسرّين للنّفاق ، المدبّرين على رسول الله يَنْ وذويه بما يظنّون أنّ فيه عطبهم ﴿ لَن تَمَسَّنَا النَّكَارُ إِلَا أَسَكَامًا تَعْسَدُونَهُ وذلك أنّه كان لهم أصهار وإخوة رضاع من المسلمين يسرّون كفرهم عن محمّد وصحبه وإن كانوا به عارفين ، صيانة لهم لأرحامهم وأصهارهم ، قال لهم هؤلاء : ولمَ تفعلون هذا النفاق الذي تعلمون أنّكم به عند الله مسخوطً عليكم معذّبون؟ أجابهم هؤلاء اليهود بأنّ مدة ذلك العذاب نعذّب به لهذه الذنوب أيّاماً معدودة تنقضي ، ثمّ نصير بعد في النعمَة في الجنان ، فلا نتعجّل المكروه في الدنيا للعذاب الذي هو بقدر أيّام ذنوبنا ، فإنّها تفنى وتنقضي ، ونكون قد حصّلنا لذّات الحرّية من الخدمة ولذّات نعمة الدنيا ، ثمّ لا نبالي بما

فقال الله بَرْضَكَ : ﴿قُلْهُ يا محمّد ﴿ أَشَّذَتُمْ عِندَ اللَهِ عَهدًا﴾ أنّ عذابكم على كفركم بمحمّد ﷺ ودفعكم لآياته في نفسه وفي عليّ ﷺ وسائر خلفاته وأوليائه منقطع غير دائم؟ بل ما هو إلاّ عذابٌ دائمٌ لا نفاد له، فلا تجتروا على الآثام والقبائح من الكفر بالله وبرسوله وبوليّه المنصوب بعده على أمّته، ليسوسهم ويرعاهم سياسة الوالد الشفيق الرحيم

- تفسير الإمام العسكري عليه ، ص ٢٩٩ ح ١٤٣.
   (٢) سورة البقرة، الآية: ٧٩.
  - (٣) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٣٠٢ ح ١٤٥.

الكريم لولده، ورعاية الحدب المشفق على خاصّته ﴿فَلَن يُخْلِفَ ٱللَّهُ عَهْدَهُ ۖ عَهده، فلذلك أنتم بما تدّعون من فناء عذاب ذنوبكم هذه في حرز ﴿أَمْ لَغُولُونَ عَلَ ٱللَّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ﴾ بل أنتم في أيّهما ادّعيتم كاذبون<sup>(1)</sup>.

١٣ - م: ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ وَقَفَيْتَ مَنْ بَعَدِهِ بِالرُّسُلِ ﴾ الآية، قال الإمام عَنَى قال الله بَحْظٌ وهو يخاطب هؤلاء اليهود الذين أظهر محمد على الطيبين المعجزات لهم عند تلك الجبال ويوبّخهم : ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ ﴾ التوراة المشتمل على أحكامنا وعلى عند تلك الجبال ويوبّخهم : ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ ﴾ التوراة المشتمل على أحكامنا وعلى ذكر فضل محمد وآله الطيبين، وإمامة عليّ بن أبي طالب وخلفائه بعده، وشرف أحوال المسلمين له، وسوء أحوال المخالفين عليه ﴿وَقَعَيْتَ مَنْ بَي طالب وخلفائه بعده، وشرف أحوال المسلمين له، وسوء أحوال المخالفين عليه ﴿وَقَعَيْتَ مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلَ ﴾ وجعلنا رسولاً في أثر رسول ﴿وَمَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ ﴾ التوراة المشتمل على أحكامنا وعلى أثمر رسول هوء أحوال المخالفين عليه ﴿وَقَعَيْتَ مِنْ بَعْدِهِ بِالرُّسُلَ ﴾ وجعلنا رسولاً في أثر رسول ﴿وَمَاتَيْنَا ﴾ أعطينا ﴿وعلى مَرْبَمَ ٱلْبَيْنَتِ ﴾ الآيات الواضحات : إحياء الموتى، أثر رسول ﴿وَمَاتَيْنَا ﴾ أعطينا ﴿عليسَ أَبْنَ مَرْبَمَ ٱلْبَيْنَتِ ﴾ الآيات الواضحات : إحياء الموتى، وإبراء الأثر رسول ﴿وَمَاتَيْنَا ﴾ أعطينا ﴿عِيسَى أَبْنَ مَرْبَمَ ٱلْبَيْنَتِ ﴾ الآيات الواضحات : إحياء الموتى، وإبراء الأر ما يدون وما يدخرون في بيوتهم ﴿وَأَيْدَنَهُ بِرُوح ٱلْقُدُسُ ﴾ وهو جبرئيل غَلَقُدْ أَنْ مَرْبَمَ أَبْنَ مِنْ مَنْ مَرْبَعُ مَنْ ما يدخرون في بيوتهم ووَأَيْدَنَهُ بِرُوح آلْقُدُسُ ﴾ وهو جبرئيل غَلْبُول ما يدلا منه من روزنة بيته إلى السماء، وألقى شبهه على من رام قتله فقتل بدلاً منه ، وقيل : هو المسيح (٢).

18 - م: قوله بَمَرْتِيل : ﴿وَقَالُوا غُلُونًا غُلُقًا بَل لَمَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمْ فَقَلِبِلاً مَّا يُؤْمِنُونَ ﴾<sup>(7)</sup> قال الإمام علي : قال الله تعالى : ﴿وَقَالُوا ﴾ يعني اليهود الذين أراهم رسول الله تشكل المعجزات المدكورات عند قوله : ﴿فَهَمَى كَالْجُمَارَةِ ﴾ الآية : فقلوبنا غُلف أوعية للخير ، والعلوم قد أحاطت بها واشتملت عليها ، ثمّ هي مع ذلك لا تعرف لك يا محمّد فضلاً مذكوراً في شيء من أحاطت بها واشتملت عليها ، ثمّ هي مع ذلك لا تعرف لك يا محمّد فضلاً مذكوراً في شيء من أحاطت بها واشتملت عليها ، ثمّ هي مع ذلك لا تعرف لك يا محمّد فضلاً مذكوراً في شيء من أحاطت بها واشتملت عليها ، ثمّ هي مع ذلك لا تعرف لك يا محمّد فضلاً مذكوراً في شيء من أوعية للعلوم ولا نه ، ولا على لسان أحد من أنبياء الله ، فقال الله تعالى ردًا عليهم : ﴿بَل ﴾ ليس كما يقولون أوعية للعلوم ولكن قد ﴿لَعَنَهُمُ اللَهُ ﴾ أبعدهم الله من الخير ﴿فَقَلِيلاً مَا يُؤْمِنُونَ ﴾ قليل إيمانهم ، يومنون بعض ما أنزل الله ويكفرون ببعض ، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول فقد صار ما يومنون ببعض ما أنزل الله ويكفرون ببعض ، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول فقد صار ما يؤمنون بعض ما أنزل الله ويكفرون بعض، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول فقد صار ما يومنون ببعض ، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول فقد صار ما يومنون بعض ، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول فقد صار ما يؤمنون ببعض ما أنزل الله ويكفرون ببعض ، فإذا كذّبوا محمّداً في سائر ما يقول فقد صار ما يؤمنون ببعض ما أنزل الله تعالى : ﴿وَقَالُوا قُلُونُنا في آلوا : قلوبنا غلف ، في غطاء فلا نفهم كذَبوا بهذا وبينا يلف ، في غطاء فلا نفهم ومَن بنين وقرينا بنينا وقرينا في ينهم في في قاد تعالى : ووقالُوا قُلُونُنا في آلوا بهذا وبهذا جميعاً (<sup>0)</sup> وكلا القراءتين حق ، وقد قالوا بهذا وبهذا جميعاً (<sup>0)</sup> .

ثمّ قال رسول الله ﷺ : معاشر اليهود أتعاندون رسول ربّ العالمين؟ وتأبون الاعتراف بأنكم كنتم بذنوبكم من الجاهلين؟ إنّ الله لا يعذُّب بها أحداً ولا يزيل عن فاعل هذا عذابه أبداً، إنّ آدم ﷺ لم يقترح على ربّه المغفرة لذنبه إلاّ بالتوبة، فكيف تقترحونها أنتم مع عنادكم؟<sup>(1)</sup>.

تفسير الإمام العسكري عليه، ص ٣٠٣ ح ١٤٦.
 تفسير الإمام العسكري عليه، ص ٣٧٣ ح ٢٦٠.
 تفسير الإمام العسكري عليه، ص ٣٧١ ح ٢٦٠.
 سورة البقرة، الآية: ٥.
 سورة فصلت، الآية: ٥.
 (٥) - (٦) تفسير الإمام العسكري عليه، ص ٣٩٠ ح ٢٦٦ - ٢٦٧.

**توضيح:** قال الطبرسيّ ت<sup>ي</sup>لَمَّة : القراآت المشهورة ﴿غُلْفُكُم بسكون اللّام، وروي في الشواذ المُحُلُفٌ، بضمّ اللّام عن أبي عمرو، فمن قرأ بتسكين اللّام فهو جمع الأغلف، يقال للسيف إذا كان في غلاف: أغلف، ومن قرأ بضمّ اللّام فهو جمع غلاف فمعناه: أنّ قلوبنا أوعية العلم فما بالها لا تفهم؟<sup>(۱)</sup>.

١٥ - م: قوله بَثَرَيْنَ : ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَحَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمَتَةً ﴾ إلى قوله: < وَأَلَنَهُ بَعِيدٍ إِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> قال الإمام عَالَيَةِ : قال الحسن بن على بن أبي طالب عَالَي إنّ الله تعالى لمّا وبخّ هؤلاء اليهود على لسان رسول الله محمّد ﷺ وقطع معاذيرهم، وأقام عليهم الحجج ألواضحة بأنَّ محمَّداً عليهم النبيِّين وخير الخلائق أجمعين، وأنَّ عليًّا ﷺ سيّد الوصيّين وخير من يخلفه بعده من المسلمين، وأنَّ الطيّبين من آله هم القوّام بدين الله والأئمّة لعباد الله ٢٠٠٠ ، وانقطعت معاذيرهم وهم لا يمكنهم إيراد حجّة ولا شبهة فجاؤوا إلى أن كابروا فقالوا : لا ندري ما تقول، ولكنَّا نقول : إنَّ الجنَّة خالصة لنا من دونك يا محمّد ودون عليّ ودون أهل دينك وأمّتك، وإنَّا بكم مبتلون وممتحنون، ونحن أولياء الله المخلصون وعباده الخيّرون، ومستجاب دعاؤنا غير مردود علينا بشيء من سؤالنا ربّنا، فلمّا قالوا ذلك قال الله تعالى لنبيَّه عليه الصلاة والسلام : ﴿ قُلْ ﴾ يا محمَّد لهؤلاء اليهود ﴿ إِن كَانَتَ لَحَــُهُمُ ٱلـدَّارُ ٱلْآخِرَةُ﴾ الجنَّة ونعيمها ﴿خَالِعَنــَةُ فِنَ دُونِ ٱلنَّـاسِ﴾ محمَّد وعليَّ والأثمّة عليهم الصلاة والسلام وسائر الأصحاب ومؤمني الأممة وأنكم بمحمّد وذرّيّته ممتحنون، وانَّ دعاءكم مستجاب غير مردود ﴿فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ﴾ للكاذبين منكم ومن مخالفيكم، فإنَّ محمَّداً وعليّاً وذرّيّتهما يقولون: إنّهم أولياء الله بَرْرَيِّكْ من دون الناس الّذين يخالفونهم في دينهم، وهم المجاب دعاؤهم، فإن كنتم معاشر اليهود كما تدّعون فتمنّوا الموت للكاذبين منكم ومن مخالفيكم ﴿إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ بأنكم أنتم المحقون، المجاب دعاؤكم على مخالفيكم، فقولوا: اللَّهمَّ أمت الكاذب منَّا ومن مخالفينا، ليستريح منه الصادقون، ولتزداد حجَّتك وضوحاً بعد أن قد صحّت ووجبت.

ثمّ قال لهم رسول الله في بعد ما عرض هذا عليهم: لا يقولها أحدّ منكم إلاّ قد غصّ بريقه فمات مكانه – وكانت اليهود علماء بأنّهم هم الكاذبون، وأنَّ محمّداً في وعليّاً عَنِينَ ومصدقيهما هم الصادقون – فلم يجسروا أن يدعوا بذلك لعلمهم بأنّهم إن دعوا فهم الميّتون، فقال تعالى: ﴿وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِبِهُمَ يعني اليهود لن يتمنّوا الموت للكاذب بما قدّمت أيديهم من الكفر بالله، وبمحمّد رسوله ونبيّه وصفيّه، وبعليّ أخي نبيّه ووصيّه، وبالطاهرين من الأثمّة المنتجبين، قال الله تعالى: ﴿وَلَالَهُ عَلِيمُ بِالظَّالِيبَ ﴾ اليهود إن يتمنّوا الموت للكاذب بما يجسرون أن يتمنّوا الموت للكاذب بعالهم من الخفر بالله، وبعليّ أخي نبيّه ووصيّه،

مجمع البيان، ج ١ ص ٢٩٦.
 (١) مورة البقرة، الأيات: ٩٤-٩٢.

بحجّتك، وتأمرهم أن يدعوا على الكاذب ليمتنعوا من الدعاء ويتبيّن للضعفاء أنّهم هم الكاذبون. ثمّ قال: يا محمّد ﴿وَلَنَجِدَنَهُمْ ﴾ يعني هؤلاء اليهود ﴿ أَعْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَوْقِ ﴾ وذلك لإياسهم من نعيم الآخرة لانهماكهم في كفرهم الذي يعلمون أنّهم لا حظّ لهم معه في شيء من خيرات الجنّة ﴿وَمِنَ الَذِينَ أَشْرَكُوا ﴾ قال تعالى: هؤلاء اليهود أحرص الناس على حياة، وأحرص من الذين أشركوا على حياة، يعني المجوس لأنّهم لا يرون النعيم إلاّ في حياة، وأحرص من الذين أشركوا على حياة، يعني المجوس لأنّهم لا يرون النعيم إلاّ في الدنيا، ولا يؤملون خيراً في الآخرة، فلذلك هم أشد الناس حرصاً على حياة ؛ ثمّ وصف اليهود فقال: ﴿يَوَةُ أَحَدُهُمْ ﴾ يتمنّى أحدهم ﴿نَوْ يُعَمّرُ أَلَفَ سَنَةٍ وَمَا هُوَ ﴾ أي التعمير ألف سنة أيمود فقال: في يُمَرَّزُ في الآخرة، فلذلك هم أشد الناس حرصاً على حياة ؛ ثمّ وصف اليهود فقال: في يؤمرُ في الآخرة، فلذلك هم أشد الناس حرصاً على حياة ؛ ثمّ وصف ألمَذابِ أَن يُمَمَرُّ ولم يقل: وما هو بمزحزحه فقط، لأنّه لو قال: ووَمَا هُو يمُزَعْزِيهِ مِن العذاب والله بصير لكان يحتمل أن يكمرُ أن يعمرُ ما هو يعني وده وتمنيه بمزحزحه، فلما أراد وما تعلي وال وما هو بمزحزحه أن يعمرُ من قال : وما هو بمزحزحه ما وما تعميره قال : وما هو بمزحزحه أن يعمرُ ألف سنة لو قال : وما ما راد الف سنة وما تعميره قال : وما هو بمزحزحه أن يعمرُ من قال : ﴿وَالَنَهُ بَعَمَرُ في يَعْمَوُ كُوا الحام من وما تعميره قال : وما هو بمزحزحه أن يعمر ، ثمّ قال : ﴿وَالَنَهُ بَعِيمَرُ بِعَا يَعْمَلُونَ ﴾ فعلى حسبه وما تعميره قال : وما هو بمزحزحه أن يعمر ، ثمّ قال : ﴿وَالَنَهُ بَعِيمَرُ بِنا يعملون كان يحمل من يعلى حسبه العل

قال الحسن بن عليّ غليّيًة : لمّا كاعت اليهود عن هذا التمني وقطع الله معاذيرهم قالت طائفة منهم – وهم بحضرة رسول الله ﷺ وقد كاعوا وعجزوا – : يا محمّد فأنت والمؤمنون المخلصون لك مجاب دعاؤكم؟ وعليَّ أخوك ووصيّك أفضلهم وسيّدهم؟ قال رسول الله ﷺ : بلى.

قالوا : يا محمّد فإن كان هذا كما زعمت فقل لعليّ يدعو الله لابن رئيسنا هذا فقد كان من الشباب جميلاً نبيلاً وسيماً قسيماً، لحقه برص وجذام وقد صار حمى لا يقرب، ومهجوراً لا يعاشر، يناول الخبز على أسنّة الرماح. فقال رسول الله عنه: : ايتوني به، فأتي به، فنظر رسول الله عنهي وأصحابه منه إلى منظر فظيع سمج قبيح كريه، فقال رسول الله عنه: : يا أبا حسن ادع الله له بالعافية، فإنَّ الله يجيبك فيه، فدعا له فلمّا كان بعد (عند خ ل) فراغه من دعائه إذا الفتى قد زال عنه كلّ مكروه وعاد إلى أفضل ما كان عليه من النبل والجمال والوسامة والحسن في المنظر.

فقال رسول الله ﷺ للفتى : يا فتى آمن بالّذي أغائك من بلائك . قال الفتى : قد آمنت – وحسن إيمانه – فقال أبوه : يا محمّد ظلمتني وذهبت منّي بابني ، يا ليته كان أجذم أبرص كما كان ولم يدخل في دينك ، فإنّ ذلك كان أحبّ إليّ .

قال رسول الله عنه: الكنَّ الله عَرَيَّة قد خلّصه من هذه الآفة وأوجب له نعيم الجنّة. قال أبوه: يا محمّد ما كان هذا لك ولا لصاحبك، إنّما جاء وقت عافيته فعوفي، فإن كان صاحبك

(١) تفسير الإمام العسكري عَلِيَهِ، ص ٤٤٢ ح ٢٩٤.

هذا – يعني عليّاً – مجاباً في الخير فهو أيضاً مجاب في الشرّ فقل له: يدعو عليّ بالجذام والبرص، فإنّي أعلم أنّه لا يصيبني، ليتبيّن لهؤلاء الضعفاء الّذين قد اغترُّوا بك أنّ زواله عن ابني لم يكن بدعائه.

فقال رسول الله عنه : يا يهودي اتق الله وتهنّا بعافية الله إيّاك، ولا تتعرّض للبلاء ولما لا تطيقه، وقابل النعمة بالشكر، فإنّ من كفرها سلبها، ومن شكرها امترى مزيدها. فقال اليهوديّ : من شكر نعم الله تكذيب عدة الله المفتري عليه، وإنّما أريد بهذا أن أعرّف ولدي أنّه ليس ممّا قلت له وادَّعيته قليل ولا كثير، وأنّ الّذي أصابه من خير لم يكن بدعاء عليّ صاحبك. فتبسّم رسول الله ين وقال : يا يهوديّ هبك قلت : إنّ عافية ابنك لم يكن بدعاء عليّ عليّ عليّ ، وإنّما صادف دعاؤه وقت مجيء عافيته، أرأيت لو دعا عليّ عليك بهذا عليّ عليّ البلاء الذي اقترحته فأصابك أتقول : إنّ ما أصابه من خير لم يكن بدعاء عليّ عليّ عليه ، وإنّما صادف دعاؤه وقت مجيء عافيته، أرأيت لو دعا عليّ غليه عليك بهذا البلاء الذي اقترحته فأصابك أتقول : إنّ ما أصابني لم يكن بدعائه، ولكنّه صادف دعاؤه وقت بلائي؟ قال : لا أقول هذا، لأنَّ هذا احتجاج منّي على عدوّ الله في دين الله واحتجاج منه البلاء الذي اقترحته من أن يجيب إلى مثل هذا فيكون قد فتن عباده ودعاهم إلى تصديق عليّ، والله أحكم من أن يجيب إلى مثل هذا فيكون قد فتن عباده ودعاهم إلى تصديق الكاذبين.

فقال رسول الله ﷺ : فهذا في دعاء عليّ ﷺ لابنك كهو في دعائه عليك، لا يفعل الله تعالى ما يلبس به على عباده دينه ويصدّق به الكاذب عليه؛ فتحيّر اليهوديّ لما بطلت عليه شبهته وقال: يا محمّد ليفعل عليّ هذا بي إن كنت صادقاً .

فقال رسول الله عنى لعليّ نظيمًا : يا أبا حسن قد أبى الكافر إلاّ عتوًا وتمرّداً وطغياناً، فادع عليه بما اقترح، وقل: اللّهم ابتله ببلاء ابنه من قبل، فقالها فأصاب اليهوديّ داء ذلك الغلام مثل ما كان فيه الغلام من الجذام والبرص، واستولى عليه الألم والبلاء، وجعل يصرخ ويستغيث ويقول: يا محمّد قد عرفت صدقك فأقلني.

فقال رسول الله يُشْكَى : لو علم الله صدقك لنجّاك، ولكنه عالم بأنّك لا تخرج عن هذا الحال إلاّ ازددت كفراً، ولو علم أنّه إن نجّاك آمنت به لجاد عليك بالنجاة، فإنّه الجواد الكريم.

ئمٌ قال ﷺ : فبقي اليهوديّ في ذلك الداء والبرص أربعين سنة آية للناظرين، وعبرةً للمعتبرين، وعلامةً وحجّةً بيّنةً لمحمّد ﷺ باقيةً للغابرين، وعبرةً للمتكبّرين، وبقي ابنه كذلك معافى صحيح الأعضاء والجوارح ثمانين سنة عبرةً للمعتبرين، وترغيباً للكافرين في الإيمان، وتزهيداً لهم في الكفر والعصيان.

وقال رسول الله ﷺ حين حلّ البلاء باليهوديّ بعد زوال البلاء عن ابنه : عباد الله إيّاكم والكفر لنعم الله فإنّه مشوم على صاحبه، ألا وتقرّبوا إلى الله بالطاعات يجزل لكم المثوبات، وقصّروا أعماركم في الدنيا بالتعرّض لأعداء الله في الجهاد لتنالوا طول أعمار الآخرة في النعيم الدائم الخالد، وابذلوا أموالكم في الحقوق اللازمة ليطول غناؤكم في الجنّة. فقام ناس فقالوا : يا رسول الله نحن ضعفاء الأبدان قليلو الأعمار الأموال<sup>(١)</sup> لا نفي بمجاهدة الأعداء، ولا تفضل أموالنا عن نفقات العيالات، فماذا نصنع؟ قال رسول الله ﷺ : ألا فليكن صدقاتكم من قلوبكم وألسنتكم.

قالوا : كيف يكون ذلك يا رسول الله؟ قال على القلوب فتقطعونها (فتعقدونها خ ل) على حبّ الله وحبّ محمّد رسول الله وحبّ عليّ وليّ الله ووصيّ رسول الله، وحبّ المنتجبين للقيام بدين الله، وحبّ شيعتهم ومحبّيهم، وحبّ إخوانكم المؤمنين، والكفّ عن اعتقادات العداوات والشحناء والبغضاء، وأمّا الألسنة فتطلقونها بذكر الله تعالى بما هو أهله، والصلاة على نبيّه محمّد وآله الطيّبين، فإنّ الله تعالى بذلك يبلّغكم أفضل الدرجات وينيلكم به المراتب العاليات (٢).

**بيان:** كاع عنه أي هاب وجبن. والوسيم: الحسن الوجه، وكذا القسيم بمعناه. ويقال: هذا شيء حمى على فعل أي محظور لا يقرب، ويقال: امترى الريح السحاب أي استدرّه.

11 - م: قوله بَرْضَل : ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ مَايَنَتٍ بَيْنَتُ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا إِلاَ الْفَنسِقُونَ (<sup>7</sup>) قال الإمام على : ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ مَايَنَتٍ بَيْنَتُ وَمَا يَكْفُرُ بِها إِلاّ الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ مَايَنَتٍ بَيْنَتُ وَمَا يَكْفُرُ بِها إِلاّ الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أَنزَلْنَا إِلَيْكَ مَايَتَكَ يَا محمد ﴿ ءَايَنَتٍ بَيْنَتُ مُوضحات عن صدقك في نبوتك، مبيّنات عن إمامة علي علي المحمد ﴿ وَصيك وصفيك، موضحات عن كفر من شك فيك أو في أخيك أو قابل أمر واحد منكما بخلاف القبول والتسليم. ثمّ قال : ﴿ وَمَا يَكْفُرُ بِها بَعْنَ اللّهُ بَعْدَكَ مَا مَعْتَ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ مَا مَعْتَ عَلَيْنَ أَخْتَكَ وَصفيك وصفيك، موضحات عن كفر من شك فيك أو في أخيك أو قابل أمر واحد منكما بخلاف القبول والتسليم. ثمّ قال : ﴿ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا بِهذه الآيات الدالات على تفضيلك وتفضيل علي عَلَيْ عَلَيْ وَمَا يَ مَعْتَ فَي فَيْ فَيْلُ أَنْ فَيْ عَلَيْ أَنْ قَال الله وَقَابِ أَمَر واحد منكما بخلاف القبول والتسليم. ثمّ قال : ﴿ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا في فيك أو في أخيك أو قابل أمر واحد منكما بخلاف القبول والتسليم. ثمّ قال : ﴿ وَمَا يَكْفُرُ بِهَا بِهذه الآيات الدالات على تفضيلك وتفضيل علي عَلَيْ عَلَيْنِ أَنْ مَال أَنْ الْعَنْسِقُونَ اللهُ الله الله والله والله والما علي عَلَيْ عَلَيْ أَلْهُ مَال على الماليهود الكاذيين، والنواصب الورى ﴿ إِلَا ٱلْغَسِقُونَ الله الخارجون عن دين الله وطاعته من اليهود الكاذيين، والنواصب المنسمين بالمسلمين أنا.

قال الإمام ﷺ : قال عليّ بن الحسين ﷺ : وذلك أنَّ رسول الله ﷺ : محمّد عبد الله بن سلام بعد مسائله الّتي سألها رسول الله ﷺ وجوابه إيّاء عنها قال له : يا محمّد بقيت واحدة وهي المسألة الكبرى والغرض الأقصى : مَن الّذي يخلفك بعدك ويقضي ديونك وينجز عداتك ويؤدي أماناتك ويوضح عن آياتك وبيّناتك؟

فقال رسول الله ﷺ : أولئك أصحابي قعود، فامض إليهم فسيدلّك النور الساطع في دائرة غرَّة وليّ عهدي وصفحة خدّيه، وسينطق طومارك بأنّه هو الوصيّ وستشهد جوارحك بذلك.

- الظاهر أن الأموال بدل من الأعمار في نسخة ثانية.
- (٢) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٤٤٤ ح ٢٩٥.
   (٣) سورة البقرة، الآية: ٩٩.
  - ٤) تفسير الإمام العسكري فليظهر ، ص ٤٥٩ ح ٣٠٠.

فصار عبدالله بن سلام إلى القوم فرأى عليّاً عَلَيّاً عَلَيْتَكَمْ يسطع من وجهه نور يبهر نور الشمس، ونطق طوماره وأعضاء بدنه كلَّ يقول : يا ابن سلام هذا عليّ بن أبي طالب عَلَيْتَكْمُ المالئ جنان الله بمحبّيه ونيرانه بشانئيه، الباث دين الله في أقطار الأرض وآفاقها، والنافي الكفر عن نواحيها وأرجائها، فتمسّك بولايته تكن سعيداً، وأثبت على التسليم له تكن رشيداً.

فقال عبدالله بن سلام : أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمّداً عَلَيَّا عبده ورسوله المصطفى، وأمينه المرتضى، وأميره على جميع الورى، وأشهد أنَّ عليًا عَلَيْ ا أخوه وصفيّه، ووصيّه القائم بأمره، المنجز لعداته، المؤدّي لأماناته، الموضح لآياته وبيّناته، الدافع للأباطيل بدلائله ومعجزاته، وأشهد أنكما اللّذان بشّر بكما موسى ومن قبله من الأنبياء، ودلّ عليكما المختارون من الأصفياء، ثمَّ قال لرسول الله عني : قد تمّت الحجج وانزاحت العلل وانقطعت المعاذير فلا عذر لي إن تأخّرت عنك، ولا خير فيَّ إن تركت التعصّب لك.

ثمَّ قال: يا رسول الله إنّ اليهود قوم بهت، وإنّهم إن سمعوا بإسلامي وقعوا فيَّ، فاخبأني عندك، وإذا جاؤوك فسلهم عنّي لتسمع قولهم فيَّ قبل أن يعلموا بإسلامي وبعده لتعلم أحوالهم؛ فخبأه رسول الله ﷺ في بيته ثمّ دعا قوماً من اليهود فحضروه وعرض عليهم أمره فأبوا، فقال: بمن ترضون حكماً بيني ويينكم؟ قالوا: بعبد الله بن سلام. قال: وأيّ رجل هو؟ قالوا: رئيسنا وابن رئيسنا، وسيّدنا وابن سيّدنا، وعالمنا وابن عالمنا، وورعنا وابن ورعنا، وزاهدنا وابن زاهدنا.

فقال رسول الله عنه : أرأيتم إن آمن بي أتؤمنون؟ قالوا : قد أعاذه الله من ذلك ثمّ أعادها وأعادوها . فقال : اخرج عليهم يا عبد الله وأظهر ما قد أظهره الله لك من أمر محمّد عنه ، فخرج عليهم وهو يقول : أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله المذكور في التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وسائر كتب الله ، المدلول فيها عليه وعلى أخيه عليّ بن أبي طالب غليًه ، فلمّا سمعوه يقول ذلك قالوا : يا محمّد سفيهنا وابن سفيهنا ، وشرّنا وابن شرّنا ، وفاسقنا وابن فاسقنا ، وجاهلنا وابن جاهلنا ، كان غائباً عنّا فكرهنا أن نغتابه .

فقال عبد الله : هذا الَّذي كنت أخافه يا رسول الله، ثمَّ إنَّ عبد الله حسن إسلامه ولحقه القصد الشديد من جيرانه من اليهود، وكان رسول الله عنى في حمارَة القيظ في مسجده يوماً إذ دخل عليه عبد الله بن سلام وقد كان بلال أذَن للصلاة والناس بين قائم وقاعد وراكع وساجد فنظر رسول الله عنى إلى وجه عبد الله فرآه متغيّراً وإلى عينيه دامعتين، فقال : مالك يا عبد الله؟ فقال : يا رسول الله قصدتني اليهود وأساءت جواري، وكلّ ماعون لي استعاروه منّي كسروه وأتلفوه، وما استعرت منهم منعونيه، ثمّ زاد أمرهم بعد هذا فقد اجتمعوا وتواطؤوا تحالفوا على أن لا يجالسني منهم أحد، ولا يبايعني ولا يشاريني ولا يكلّمني ولا يخالطني، وقد تقدّموا بذلك إلى من في منزلي، فليس يكلّمني أهلي، وكلّ جيراننا يهود وقد استوحشت منهم، فليس لي أُنس بهم، والمسافة ما بيننا ويين مسجدك هذا ومنزلك بعيدة، فليس يمكنني في كلّ وقت يلحقني ضيق صدر منهم أن أقصد مسجدك أو منزلك، فلمّا سمع ذلك رسول الله يَشْبُ غشيه ما كان يغشاه عند نزول الوحي عليه من تعظيم أمر الله تعالى، ثمّ سُري عنه وقد أُنزل عليه : ﴿إِنَّا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَالَذِينَ مَامَنُوا الَذِينَ يُقِيمُونَ الصَلَوَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ (<sup>00</sup>)

قال: يا عبد الله بن سلام ﴿ إِنَّهَا وَلِيَّكُمُ اللَّهُ ﴾ وناصركم على اليهود القاصدين بالسوء لك ﴿ وَرَسُولُمُ ﴾ إِنَّما وليِّك وناصرك ﴿ وَالَّذِينَ مَامَنُوا الَذِينَ ﴾ صفتهم أنَّهم ﴿ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤَثُونَ الزَّكُوْةَ وَهُمُ رَكِعُونَ ﴾ أي وهم في ركوعهم، ثمَّ قال: يا عبد الله بن سلام ﴿وَمَن يَتُوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَمُ وَالَذِينَ مَامَنُوا من تولَاهم ووالى أولياءهم وعادى أعداءهم ولجأ عند المهمّات إلى الله ثمّ إليهم ﴿ فَيَوَنُونَ التَّفَوُ اللَّوَ جنده ﴿ هُمُ الْفَلِبُونَ ﴾ لليهود وسائر الكافرين، أي فلا يهمّنك ياابن سلام ، فإنّ الله ثمّ إليهم وهؤلاء أنصارك ؛ وهو كافيك شرور أعدائك وذائد عنك مكائدهم، فقال رسول الله تعالى وهؤلاء أنصارك ؛ وهو كافيك شرور أعدائك وذائد عنك مكائدهم، فقال رسول الله يا عبد الله بن سلام ابشر فقد جعل الله لك أولياء خيراً منهم : الله ورسوله والذين آمنوا الله ي يقيمون الصلاة ويؤتون الزكاة وهم راكعون .

فقال عبد الله : من هؤلاء الذين آمنوا؟ فنظر رسول الله يحمد إلى سائل فقال : هل أعطاك أحد شيئاً الآن؟ قال : نعم ذلك المصلّي ، أشار إليّ بإصبعه : أن خذ الخاتم ، فأخذته فنظر إليه وإلى الخاتم فإذا هو خاتم عليّ ، فقال رسول الله يحمد الله أكبر هذا وليّكم بعدي وأولى الناس بعدي عليّ بن أبي طالب تليّلا ، قال : ثمَّ لم يلبث عبد الله إلاّ يسيراً حتّى مرض بعض جيرانه وافتقر وباع داره فلم يكن لها مشترياً غير عبد الله ، وأُسر آخر من جيرانه فألجئ إلى بيع داره فلم يجد لها مشترياً غير عبد الله ، ثمّ لم يقل عبر انه من اليهود أحد إلاّ دهته داهية واحتاج من أجلها إلى بيع داره، فملك عبد الله تلك المحلّة ، وقلع الله تعالى شافة اليهود وحوّل عبد الله إلى تلك الدور قوماً من خيار المهاجرين وكانوا له أنّاساً وجلّاساً ، وردّ الله يود في نحورهم ، وطيّب الله عيش عبد الله بإيمانه برسوله وموالاته لعليّ وليّ

قوله بَمَرَيَّكَ : ﴿ أَوَكُلَمَا عَنَهَدُوا عَهْدًا نَبَذَهُ فَرِيقٌ مِنْهُمْ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٣)</sup> قال الإمام لِلِيَّلَا : قال الباقر لَلِيَّلا : قال الله تعالى وهو يوبّخ هؤلاء اليهود الّذين تقدّم ذكرهم وعنادهم وهؤلاء النصاب الّذين نكثوا ما أخذ من العهد عليهم فقال : ﴿ أَوَكُلَماً عَنهَدُوا عَهْدَا﴾ وواثقوا وعاقدوا ليكوننَّ لمحمّد طائعين ولعليّ بعده مؤتمرين وإلى أمره صابرين

- (١) سورة المائدة، الآيتان: ٥٥-٥٦.
- (٢) تفسير الإمام العسكري ١٩٣٨ ، ص ٤٦٠ ح ٣٠١. (٣) سورة البقرة، الآية: ١٠٠.

﴿نَبَذَهُ بَذِ العهد ﴿فَرِيقٌ مِنْهُمْ وَخَالَفَه، قَالَ الله تَعَالَى : ﴿بَلَ أَكْثُرُهُمْ ﴾ أكثر هؤلاء اليهود والنواصب ﴿لا يُؤَمِنُونَ؟ ﴾ في مستقبل أعمارهم لا يرعون ولا يتوبون مع مشاهدتهم للآيات ومعاينتهم للدلالات.

قال رسول الله يحيى: اتقوا الله عباد الله، واثبتوا على ما أمركم به رسول الله على من توحيد الله ومن الإيمان بنبوة محمد على رسول الله، ومن الاعتقاد بولاية علي على ولي الله، ولا يغرّنكم صلاتكم وصيامكم وعبادتكم السالفة إنّما تنفعكم إن وافيتم العهد والميثاق، فمن وفا وفي له وتفضّل بالإفضال عليه، ومن نكث فإنّما ينكث على نفسه والله ولي الانتقام منه، وإنّما الأعمال بخواتيمها، هذه وصيّة رسول الله على لكلّ أصحابه وبها أوصى حين صار إلى الغار<sup>(1)</sup>.

**بيان:** حمارّة القيظ بتشديد الراء : شدّة حرّه . وفي المثل : استأصل الله شأفته أي أذهبه الله .

١٧ - م: قوله نَتْزَيْنَا : ﴿وَلَمَا جَمَاءَهُمْ رَسُولٌ مِنْ عِندِ ٱللهِ ﴾ إلى قوله : ﴿لَمَثُوبَةٌ مِن عِندِ اللهِ خَبَرُ لَوْ كَانُوا يَعْـلَمُونَ ﴾ قال الإمام ﷺ : قال الصادق ﷺ : ﴿وَلَمَّا جَآءَهُم ﴾ جاء اليهود ومن يليهم من النواصب ﴿رَسُولٌ مِّنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ مصدّق لما معهم القرآن مشتملاً على فضل محمّد وعليّ بَشِيَنِهِ ، وإيجاب ولايتهما وولاية أولياتهما وعداوة أعداتهما فَبَبَدَ فَرِيقٌ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ كِتَبَ ٱللَّهِ﴾ اليهود التوراة وكتب أنبياء الله عليهم الصلاة والسلام وَرَاتَ مُلْهُودِهِمْ تَركوا العمل بما فيها وحسدوا محمّداً على نبوّته، وعليّاً على وصيِّته، وجحدوا ما وقفوا عليه من فضائلهما كأنَّهم لا يعلمون، وفعلوا فعل من جحد ذلك والردِّ له، فعل من لا يعلم، مع علمهم بأنَّه حقَّ ﴿وَاتَّبَعُوا ﴾ هؤلاء اليهود والنواصب ﴿وَمَا نَتْلُوْاَ﴾ ما تقرء ﴿الشَّيَنطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَّ ﴾ وزعموا أنَّ سليمان بذلك السحر والتدبير والنيرنجات نال ما ناله من الملك العظيم فصدّوهم به عن سبيل الله، وذلك أنَّ اليهود الملحدين والنواصب المشركين (المشاركين خ ل) لهم في إلحادهم لمّا سمعوا من رسول الله صلى الله عليّ وشاهدوا منه ومن عليّ للجيج المعجزات التي أظهرها الله تعالى لهم على أيديهما أفضى بعض اليهود والنصَّاب إلى بعض وقالوا : ما محمَّد إلاَّ طالب الدنيا بحيل ومخاريق وسحر ونيرنجات تعلّمها وعلّم عليّاً بعضها، فهو يريد أن يتملّك علينا حياته، ويعقد الملك لعليّ بعده، وليس ما يقوله عن الله بشيء، إنَّما هو تقوُّله، فيعقد علينا وعلى ضعفاء عباد الله بالسحر والنيرنجات الَّتي تعلَّمها، وأوفر الناس حظًّا من هذا السحر سليمان بن داود الَّذي ملك بسحره الدنيا كلُّها من الجنَّ والإنس والشياطين، ونحن إذا تعلَّمنا بعض ما كان تعلُّمه سليمان بن داود تمكَّنا من إظهار مثل ما أظهره محمّد وعليّ، وادّعينا لأنفسنا ما يجعله

(١) تفسير الإمام العسكري عِنْ ، ص ٤٦٤ ح ٣٠٢.

محمّد لعليّ، وقد استغنينا عن الانقياد لعليّ، فحينئذ ذمّ الله الجميع من اليهود والنواصب فقال بَكْرَيَّلَ : ﴿بَسَدَ فَرِيقٌ مِنَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا آلَكِنَنَبَ كِتَبَ ٱللَّهِ الأمر بولاية محمّد وعليّ اللَّي ﴿وَرَآءَ ظُلُهُورِهِمْ فلم يعملوا به ﴿وَاتَبَعُوا مَا تَنْلُوا ﴾ كفرة ﴿ الشَّيَطِينَ ﴾ من السحر وعليّ الليرنجات ﴿عَلَى مُلْكِ سُلَيَمَنَنَ ﴾ الّذين يزعمون أنّ سليمان ملك به، ونحن أيضاً به نظهر والنيرنجات حتى تنقاد لنا الناس ونستغني عن الانقياد لعليّ، قالوا : وكان سليمان كافراً وساحراً ماهراً، بسحره ملك ما ملك وقدر على ما قدر، فردّ الله تعالى عليهم وقال : ﴿وَمَا يَمُوَكُنَ سُلَيْمَنُ ﴾ ولا استعمل السحر كما قاله هؤلاء الكافرون ﴿وَلَكَنَ اللَّبَطِينَ كَفَرُوا يُمُوَنُونَ النَّاسَ آلسِّحَرَ أي بتعليمهم الناس السحر الذي نسبوه إلى سليمان كفروا (<sup>(١)</sup>).

1۸ – م، قوله بمجللاً : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِبِرَى مَامَنُوا لَا تَتُولُوا رَعِنَا وَقُولُوا انظُرْنَا وَاسْمَعُوْ رَلِيَعْذِبُ عَدَابً أَلِي رَبَعْ () قال الإمام عليه : قال موسى بن جعفر بجبه : إن رسول الله يَشْهُ لما قدم المدينة وكثر حوله المهاجرون والأنصار وكثرت عليه المسائل وكانوا يناطبونه بالخطاب الشريف العظيم الذي يليق به يَشْهُ ، وذلك أن الله تعالى كان قال لهم وينا بالمعلونة بالخطاب الشريف العظيم الذي يليق به يَشْهُ ، وذلك أن الله تعالى كان قال لهم في ينا معنو بين عمل الله يناطبونه بالخطاب الشريف العظيم الذي يليق به يَشْهُ ، وذلك أن الله تعالى كان قال لهم وينا بينا المين ما مؤلف المونة مون الذي وكثر حوله المهاجرون والأنصار وكثرت عليه المسائل وكانوا وينا معنون بين معفر بين معلوفاً ، وفي عنا أعمانكم وأنتر لا تَتُمُرُونَ (\*) وكان رسول الله بيني بهم رحيماً ، وعليهم عطوفاً ، وفي تعتبكم وأنتر لا تتُمُرُونَ لا تَتْمَرُونَ إلى على من ان يكون أعمان عنهم رحيماً ، وعليهم عطوفاً ، وفي موته مقبط أعمانكم وأنتر لا تتُمُرُونَ (\*) وكان رسول الله بيني بهم رحيماً ، وعليهم عطوفاً ، وفي موته موته معه معله على أن يكون أينا عنه ما توعده الله به من إجاط أعماله ، حتى أن رجلاً أعرابياً إزالة الأثام عنهم مجتهداً ، حتى أنه كان ينظر إلى كل من كان يخاطبه فيعمل على أن يكون موته موته موته موته ليزيل عنه ما توعده الله به من إحباط أعماله ، حتى أن رجلاً أعرابياً يريدان لا يأم منهم معين على أن يكون الماله يول الماله الأعرابي بارتفاع صوته ، فقال له الأعرابي : أخبرني عن التوبة إلى متى تقبل بي يريد أن لا يأثم الأعرابي بارتفاع صوته ، فقال له الأعرابي : أخبرني عن التوبة إلى متى تقبل بي يريد أن لا يأثم الله يشي : أخبر على من موته ، فول بيني تقبل بي الماس من مغربها ، وذلك قوله تعالى : ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إلاً أن تأتيني أنه أنه ينه ينه أن أنه بي ينه من موله ، فقال رسول الله عن مورف الله من موزه ، فربي بي بي من موزه أول المام عن مورف المام عان مول الله المول ون ماله الله المول إلى من من مول إلى أن مالم عن مورف أله المول ول ماله المول ول مام على من مورف أله المول ول مام علي بي بي بي بي بن معمل ماله من مغربها ، وذلك قوله تعالى : ﴿ هل يَظُرون إلى أن أنهم من مغربها ، وذلك قوله تعالى : ﴿ هل ينظرون والم مام من مغربها أولا ينه بي أله أله الله ينه أله ألم

وقال موسى بن جعفر عنه : فكانت (وكانت خ) هذه اللفظة : •راعنا، من ألفاظ المسلمين الذين يخاطبون بها رسول الله عنه يقولون : راعنا، أي ارع أحوالنا واسمع منا نسمع منك، وكان في لغة اليهود : اسمع لا سمعت، فلما سمع اليهود المسلمين يخاطبون بها رسول الله يقولون : راعنا ويخاطبون بها قالوا : كنّا نشتم محمّداً عنه إلى الآن سرّاً فتعالوا الآن نشتمه جهراً، وكانوا يخاطبون رسول الله عنه ويقولون : راعنا، يريدون شتمه، فتفظن لهم سعد بن معاذ الأنصاري فقال : يا أعداء الله عليكم لعنة الله، أراكم تريدون سبّ رسول

تفسير الإمام العسكري ١٩٢٤ م ٢٧٤ م ٢٠٤ م ٢٠٤.
 تفسير الإمام العسكري ١٩٤٤ ، ص ٢٧٤ م ٢٠٤.
 سورة الأنعام، الآية: ٢٥.

114

الله توهمونا أنكم تجرون في مخاطبته مجرانا والله لا سمعتها (أسمعها خ ل) من أحد منكم إلا ضربت عنقه، ولولا أنّي أكره أن أقدم عليكم قبل التقدّم والاستئذان له ولأخيه ووصيّه عليّ بن أبي طالب عَلَيْهُ القيّم بأمور الأمّة نائباً عنه لضربت عنق من قد سمعته منكم يقول هذا، فأنزل الله تعالى : يا محمّد فيّنَ الَذِينَ هَادُوا يُمَرَقُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَوَاضِعِهِ. وَيَقُولُونَ سَمِّنَا وَعَصَيْنَا وَآسَمَعَ غَبَرَ مُسَجَع وَرَعِنَا لَيَّا بِالسَيْنِيم وَطَعْنًا في الدِينِ وَلَوَ أَنَهُم قَالُوا سَمِّنَا وَأَطْعَا وَأَسْمَع مُسَجَع وَرَعِنَا لَيَّا بِالسَيْنِيم وَطَعْنًا في الدِينِ وَلَوَ أَنَهُم قَالُوا سَمِّنَا وَأَطْعَا وَأَسْمَعَ وَلَذِينَ لَمَنُهُمُ اللَّهُ يَكْفُرُهم فَلَا يُولاً يَعْمَلُوا لَنَه مَعْنَا وَأَنفَع وَانفَرَ لَكَانَ خَبُرًا لَمُهُمَ وَأَنْوَا وَلَذِينَ لَمَنْهُمُ اللهُ يَعْفِرُهم فَلَا يُولاً يَعْ يَعْدَالُ أَلِيمُ فالوا سَمِّنَا وَأَسْمَعَ وَاسْمَعُ وَ وَلَذِينَ لَمَنْهُمُ اللهُ يَعْفَرُهم فَلَا يُولينَا عَلَى لَكُمْ مُ أَلُوا سَمِعا أَنفراً لا تَعُولُوا رَعِنَت وَقُولُوا أَنظرنَا وَآسَمَعُواً وَلِعَنْفِي عَدَالًا أَلِيمَ وانزل : فيتائِعُها الذيري مامَنُوا لا تَعُولُوا رَعِنت من اليهود إلى سب رسول الله يشتم وسلكم وستمكم، وقولوا : اعنا فظة يتوصل بها أعداؤكم من اليهود إلى سب رسول الله عنه وسبكم وستمكم، وقولوا : انظرنا، أي قولوا بهذه اللفظة لا بلفظة راعنا فإنه ليس فيها ما في قولكم : راعنا ، ولا يمكنهم أن يتوصلوا بها إلى من اليهود إلى سب رسول الله عنه وسبكم وستمكم ، وقولوا : انظرنا، أي قولوا بهذه عادوا الشتمهم ، وفي الآخرة ليس فيها ما في قولكم : راعنا ، ولا يمكنهم أن يتوصلوا بها إلى

ثمّ قال رسول الله ينهي : يا عباد الله هذا سعد بن معاذ من خيار عباد الله آثر رضى الله على سخط قراباته وأصهاره من اليهود، أمر بالمعروف، ونهى عن المنكر، وغضب لمحمّد ينهي رسول الله ولعليّ وليّ الله ووصيّ رسول الله ينهي أن يخاطبا بما لا يليق بجلالتهما، فشكر الله له لتعصّبه (لغضبه خ ل) لمحمّد ينهي وعليّ وبوَّاه في الجنّة منازل كريمة وهيّا له فيها خيرات واسعة لا تأتي الألسن على وصفها ولا القلوب على توهّمها والفكر فيها، ولسلكة من مناديل موائده في الجنّة خيرٌ من الدنيا بما فيها وزينتها ولجينها وجواهرها وسائر أموالها ونعيمها، فمن أراد أن يكون فيها رفيقه وخليطه فليتحمّل غضب الأصدقاء والقرابات وليؤثر لهم رضى الله في الغضب لمحمّد رسول الله ينهى والغرب القلوب على توهّمها رأى الحقّ متروكاً ورأى الباطل معمولاً به، وإيّاكم والهوينا فيه مع التمكن والقدرة وزوال

19 - م: قوله بَتَرْجَلْ : ﴿مَا يَوَدُ ٱلَّذِبِنَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَلَا ٱلْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ يَتَتَمُ وَٱللَهُ دُو ٱلْفَضْلِ ٱلْمُعْلِمُ فَاللَهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتِهِ مَن يَتَتَآهُ وَٱللَهُ دُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾<sup>(٤)</sup> قال عَلَيْحَتْم مِنْ خَيْر فِن تَيْكَآهُ وَاللَهُ يَعْنَصُ وَرَحْمَتِهِ مَن يَتَكَآهُ وَٱللَهُ دُو ٱلْفَضْلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾<sup>(٤)</sup> قال الإمام عَلَيْتَهُ : قال عليَّ بن موسى الرضا بَيْنَةُ : إنَّ الله ذمَّ اليهود والمشركين والنواصب. فقال نَقْطَلُهُ يُوَدُ أَنْهُ مَنْ وَالنواصب. فقال عليَّ بن موسى الرضا بَيْنَةُ : إنَّ الله ذمَّ اليهود والمشركين والنواصب. فقال : ﴿مَا يَوَدُ ٱلْذَيْنَ مِنْ أَهْلُ اللهُ وَلَا اللهُ ذَمَّ اليهود والمشركين والنواصب. فقال : ﴿مَا يَوَدُ ٱلَذَيْنَ مِنْ أَهْلُ اللهُ وَمَ اللهُ وَمَا يَعْتَقُونُ اللهُ فَقَالَ : ﴿مَا يَعْذَى مَا لَهُ فَاللَهُ مَنْ اللهُ وَالنواصب. فقال : ﴿مَا يَوْدُ ٱلَذِينَ مَا مَنْ أَهْلُ اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَالنواصب. فقال : ﴿مَا يَوَدُ ٱلَذِينَ مَا يَقْلُ اللهُ وَمَا يَوْدُ ٱللهُ وَلَا مُنْ يَوْدُ أَلَهُ مَنْ وَالنواصب. فقال : ﴿مَا يَوْدُ ٱلَذِينَ مَنْ أَهْلُ الْمُنْزَلِينَ أَنْ مُعَنْ فَالْنَا مَالَهُ مُولا مَنْ أَصْلُ الْعَلَيْ وَلَا مُنْ اللهُ وَلَا مَنْ أَلْنَهُ مَنْ وَالنواصب. وَلَمَ يَوْدُ ٱلَذِينَ مَ مَنْ أَعْلِ الْعَالَ وَلَى أَنْ عَلَيْ مَنْ أَنْتُولُ مِنْ أَعْلَ الْمُعْرَيْنَ أَنْ مَا مَنْ أَعْنَ الْمُنْ مَا يُوْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مُعْنَ أَنْ عَلَى الْعَالِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَالَى مَالَ عَلَيْ عَلَيْ أَلْهُ وَمَ الْهُ وَالَمُ مَا مَالَ عَلَيْ عَلَيْ مَا يَ أَنْهُ مَا الْعَلْ عَلَى مَالَ مَا مَنْ أَلْ مَالَ مَالَكُونَ مَالْ مَالَهُ مَا عَلَيْ وَالْ مَا مَنْ أَنْ مَاللهُ مَا مُولَ مَا مُولَ مَا مَا مَا مَالُكُونَ مَا مَاللَهُ مَا مَالُ مَا مَا مُ مَا مُعْلَ الْعَامَ مَا مُنْ مَا مَا مُولَ مَا مَا مَا مَا مَالَ مَا مَا مُنْ مَا مُولا مَا مُنْ أَلْ مَ مُنَا مُولا مَا عَالَ مَا مَا مُولا مَا مُنْ مَا مُ مُولا مُولا مُنْ مُولا مُولا مَا مُولا مُولا مُولا مَا مُولا مُولا مُعْلُ مُولا مُولا مُعْلَى مُولا مُعْلَى مُولا مُولا مُولا مُولا مَا مُولا مُولا مُولا مُولا مُولا مُولا مُولا مُولا

(٤) سورة البقرة، الآية: ١٠٥.

- (1) سورة النساء، الآية: ٤٦.
- (٢) تفسير الإمام العسكري عظيم ، ص ٤٧٧ ح ٣٠٥.
- (٣) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٤٧٩ ح ٣٠٦.

شريف فضله ومحلّه ﴿أَن يُـنَزَلَ عَلَيْكُم مِّنْ خَيْرِ مِن زَيِّكُمْ ﴾ من الآيات الزائدات في شرف محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين عليهم صلوات الله وسلامه، ولا يودُون أن ينزل دليل معجز من السماء يبيّن عن محمّد ﷺ وعليّ ﷺ ، فهم لأجل ذلك يمنعون أهل دينهم من أن يحاجّوك مخافة أن تبهرهم حجّتك وتفحمهم معجزاتك فيؤمن بك عوامّهم أو يضطربون على رؤسائهم، فلذلك يصدُّون من يريد لقاءك يا محمّد، ليعرف أمرك بأنّه لطيف خلّاق ساحر اللّسان، لا تراك ولا يراك خير لك، وأسلم لدينك ودنياك، فهم بمثل هذا يصدُّون العوامَّ عنك .

ثمَّ قال الله بَجَرَكُ : ﴿وَاللَّهُ يَخْتَصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو ٱلْفَضَلِ ٱلْعَظِيمِ ﴾ على من يوفِّقه لدينه ويهديه إلى موالاتك وموالاة أخيك عليّ بن أبي طالب عَلَيَكِ . قال فلمّا قرّعهم بهذا رسول الله عَنْكَ حضره منهم جماعة فعاندوه (فكذّبوه خ ل) وقالوا : يا محمّد إنّك تدّعي على قلوبنا خلاف ما فيها ، ما نكره أن ينزل عليك حجّة تلزم الانقياد لها فننقاد ، فقال رسول الله عَنْكَ : أما إن عاندتم محمّداً ههنا فستعاندون ربّ العالمين إذا أنطق صحائفكم بأعمالكم ، وتقولون : ظلمتنا الحفظة وكتبوا علينا ما لم نجرمه (نجزمه خ ل) فعند ذلك يستشهد جوارحكم فتشهد عليكم .

فقالوا : لا تبعد شاهدك فإنّه فعل الكذّابين، بيننا وبين القيامة بعدٌ، أرنا في أنفسنا ما تدّعي لنعلم صدقك، ولن تفعله لأنّك من الكذّابين.

فقال رسول الله ﷺ لعليّ ﷺ : استشهد جوارحهم، فاستشهدها عليّ ﷺ فشهدت كلّها عليهم أنّهم لا يودّون أن ينزل على أمّة محمّد ﷺ على لسان محمّد ﷺ خيرٌ من عند ربّهم آية بيّنة وحجّة معجزة لنبوَّته وإمامة أخيه عليّ ﷺ مخافة أن تبهرهم حجّته، ويؤمن به عوامهم، ويضطرب عليه كثير منهم.

فقالوا: يا محمد لسنا نسمع هذه الشهادة الَّتي تدّعي أَنَّها تشهد بها جوارحنا. فقال ﷺ : يا عليّ هؤلاء من الَّذين قال الله : ﴿ إِنَّ اَلَٰذِ*بِ* حَقَّتَ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونُ ۞ وَلَوَ جَآءَتْهُمْ كُلُ مَايَةٍ﴾<sup>(1)</sup> ادع عليهم بالهلاك، فدعا عليهم عليّ ﷺ بالهلاك، فكلّ جارحة نطقت بالشهادة على صاحبها انفتقت حتّى مات مكانه.

فقال قوم آخرون حضروا من اليهود: ما أقساك يا محمّد قتلتهم أجمعين! فقال رسول الله ﷺ : ما كنت ألين على من اشتدّ عليه غضب الله، أما إنّهم لو سألوا الله بمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين أن يمهلهم ويقيلهم لفعل بهم، كما كان فعل بمن كان قبل من عبدة العجل لمّا سألوا الله بمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، وقال لهم على لسان موسى : لو كان دعا بذلك على من قتل لأعفاه الله من القتل كرامة لمحمّد وعليّ وآلهما الطيّبين عليّيًا <sup>(٢)</sup>.

سورة يونس، الآيتان: ٩٦-٩٧.
 (٢) تفسير الإمام العسكري علي من ٤٨٨ ح ٣١٠.

• ٢ - ختص : عن ابن عبّاس قال : لمّا بعث محمّد عليه أن يدعو الخلق إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له فأسرع الناس إلى الإجابة ، وأنذر النبيّ عليه الخلق ، فأمره جبرئيل عليه أن يكتب إلى أهل الكتاب – يعني اليهود والنصارى – ويكتب كتاباً وأملى جبرئيل عليه أن يكتب إلى أهل الكتاب – يعني اليهود والنصارى – ويكتب كتاباً وأملى جبرئيل عليه على النبيّ على كتابه ، وكان كاتبه يومئذ سعد بن أبي وقاص ، فكتب إلى يهود خيبر ، أمّا بعد بين أبي وقاص ، فكتب إلى يهود خيبر : بسم الله الرحمن الرحيم من محمّد بن عبد الله الأمّي رسول الله إلى يهود خيبر ، أمّا بعد خيبر : بسم الله الرحمن الرحيم من محمّد بن عبد الله الأمّي رسول الله إلى يهود خيبر ، أمّا بعد فإنّ الأرض لله يورئها من يشاء من عباده والعاقبة للمتقين ، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ فإنّ العظيم ؛ ثمَّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم العظيم ؛ ثمَّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم هذا الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم هذا الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم هذا الكتاب إلى يقال له عبد الله الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم هذا الكتاب إلى عبد الله العليّ العظيم ؛ ثمَّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم العظيم ؟ ثمّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم العظيم ؟ ثمّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم العظيم ؟ ثمّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم العظيم ؟ ثمّ وجه الكتاب إلى يهود خيبر ، فلمّا وصل الكتاب إليهم حملوه وأتوا به رئيساً لهم هذا الكتاب؟

قالوا: نرى علامة وجدناها في التوراة، فإن كان هذا محمّد الّذي بشّر به موسى وداود وعيسى ﷺ سيعطّل التوراة ويحلّ لنا ما حرّم علينا من قبل، فلو كنّا على ديننا كان أحبّ إلينا. فقال عبد الله بن سلام: يا قوم اخترتم الدنيا على الآخرة والعذاب على الرحمة؟ قالوا: لا. قال: وكيف لا تتّبعون داعي الله؟ قالوا: يا ابن سلام وما علّمنا أنَّ محمّداً صادق فيما يقول؟ قال: فإذاً نسأله عن الكائن والمكوّن والناسخ والمنسوخ، فإن كان نبيّاً كما يزعم فإنّه سيبيّن كما يبيّن الأنبياء من قبل. قالوا: يا ابن سلام سر إلى محمّد حتّى تنقض كلامه وتنظر كيف يردّ عليك الجواب؟.

فقال: إنّكم قوم تجهلون، لو كان هذا محمّد الّذي بشّر به موسى وعيسى بن مريم وكان خاتم النبيّين فلو اجتمع الثقلان: الإنس والجنّ على أن يردّوا على محمّد حرفاً واحداً أو آيةً ما استطاعوا بإذن الله. قالوا: صدقت يابن سلام فما الحيلة؟ قال: عليّ بالتوراة فحملت التوراة إليه فاستنسخ منها ألف مسألة وأربع مسائل، ثمَّ جاء بها إلى النبيّ عليّ حتّى دخل عليه يوم الاثنين بعد صلاة الفجر، فقال: السلام عليك يا محمّد.

فقال النبي عنها : وعلى من اتّبع الهدى ورحمة الله وبركاته، من أنت؟ فقال : أنا عبد الله ابن سلام من رؤساء بني إسرائيل وممّن قرأ التوراة وأنا رسول اليهود إليك مع آيات من التوراة، تبيّن لنا ما فيها نراك من المحسنين . فقال النبي عنه : الحمد لله على نعمائه، يا ابن سلام جنتني سائلاً أو متعنّتاً؟ قال : بل سائلاً يا محمّد . قال : على الضلالة أم على الهدى؟ قال : بل على الهدى يا محمّد .

فقال النبيّ ﷺ : فسل عمّا تشاء. قال: أنصفت يا محمّد، فأخبرني عنك أنبيّ أنت أم رسول؟ قال: أنا نبيّ ورسول، ذلك قوله تعالى في القرآن: ﴿مِنْهُم مَن قَصَصْنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ﴾<sup>(1)</sup>.

(١) سورة غافر، الآية: ٧٨.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كلّمك الله قبلاً؟ قال: ما لعبد أن يكلّمه الله إلاّ وحياً أو من وراء حجاب. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني تدعو بدينك أم بدين الله؟ قال بل أدعو بدين الله وما لي دين إلاّ ما ديّننا الله. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني إلى ما تدعو؟ قال: إلى الإسلام والإيمان بالله. قال: وما الإسلام؟ قال: شهادة أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الساعة آتية لا ريب فيها وأنّ الله يبعث من في القبور.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم دين لربّ العالمين؟ قال: دينٌ واحدٌ، والله تعالى واحدٌ لا شريك له. قال: وما دين الله؟ قال: الإسلام. قال: وبه دان النبيّون من قبلك؟ قال: نعم قال: فالشرائع؟ قال: كانت مختلفة وقد مضت سنّة الأوّلين.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أهل الجنّة يدخلون فيها بالإسلام أو بالإيمان أو بالعمل؟ قال: منهم من يدخل بالثلاثة يكون مسلماً مؤمناً عاملاً فيدخل الجنّة بثلاثة أعمال؛ أو يكون نصرانياً أو يهودياً أو مجومياً فيسلم بين الصلاتين ويؤمن بالله ويخلع الكفر من قلبه فيموت على مكانه ولم يخلف من الأعمال شيئاً فيكون من أهل الجنّة، فذلك إيمان بلا عمل؛ ويكون يهودياً أو نصرانياً يتصدَّق وينفق في غير ذات الله فهو على الكفر والضلالة يعبد المخلوق دون الخالق، فإذا مات على دينه كان فوق (مع خ ل) عمله في النار يوم القيامة لأنَّ المذلوق دون الخالق، فإذا مات على دينه كان فوق (مع خ ل) عمله في النار يوم القيامة لأنَّ الذ لا يتقبَّل إلاً من المتقين. قال: صدقت يا محمّد. قال: فأخبرني هل أنزل عليك كتاباً؟ قال: نعم. قال: وأي كتاب هو؟ قال: الفرقان. قال: ولمَ سمّاء فرقاناً؟ قال: لأنَّه منفرق الأيات والسور، أنزل في غير الألواح وغير الصحف، والتوراة والإنجيل والزبور أنزلت كلّها جملاً في الألواح والأوراق.

فقال صدقت يا محمّد، فأخبرني أيّ شيء مبتدؤ القرآن؟ وأيّ شيء مؤخّره؟ قال : مبتدؤه «بسم الله الرحمن الرحيم» ومؤخّره «أبجد» قال : ما تفسير أبجد؟ قال : الألف : آلاء الله، والباء : بهاء الله، والجيم : جمال الله، والدال : دين الله وإدلاله على الخير ؛ هوّز : الهاوية ؛ حطّي : حطوط الخطايا والذنوب ؛ سعفص : صاعاً بصاع، حقاً بحق، فضاً بفض، يعني جوراً بجور ؛ قرشت : سهم الله المنزل في كتابه المحكم . بسم الله الرحمن الرحيم سنّة الله سبقت رحمة الله غضبه، قال : لمّا عطس آدم صلّى الله عليه قال : الحمد لله ربّ العالمين ، فأجابه ربّه : يرحمك ربّك يا آدم، فسبقت له<sup>(۱)</sup> الحسنى من ربّه من قبل أن يعصي الله في الجنّة .

فقال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أربعة أشياء خلقهنَ الله تعالى بيده. قال: خلق الله جنّات عدن بيده، ونصب شجرة طوبى في الجنّة بيده، وخلق آدم عظيمًا بيده، وكتب التوراة بيده. قال: صدقت يا محمّد: قال: فمن أخبرك بهذا؟ قال: جبرئيل عظيمًا . قال: جبرئيل

(١) الصواب: بذلك.

عمّن؟ قال: عن ميكائيل. قال: ميكانيل عمّن؟ قال: عن إسرافيل. قال: إسرافيل عمّن؟ قال: عن اللّوح المحفوظ. قال: اللّوح عمّن؟ قال: عن القلم، قال: القلم عمّن؟ قال: عن ربّ العالمين.

قال صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني عن جبرئيل في زيّ الإناث أم في زيّ الذكور؟ قال: في زيّ الذكور ليس في زيّ الإناث. قال: فأخبرني ما طعامه؟ قال: طعامه التسبيح، وشرابه التهليل. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما طول جبرئيل؟ قال: إنّه على قدر بين الملائكة ليس بالطويل العالي، ولا بالقصير المتداني، له ثمانون ذؤابة، وقصّته جعدة، وهلال بين عينيه، أغرّ، أدعج محجّل، ضوؤه بين الملائكة كضوء النهار عند ظلمة اللّيل، له أربع وعشرون جناحاً خضراً مشبّكة بالدرّ والياقوت، مختّمة باللّؤلؤ، وعليه وشاح بطانته الرحمة، إزاره الكرامة، ظهارته الوقار، ريشه الزعفران، واضح الجبين، أقنى الأنف، سائل الخدّين، مدوّر اللّحيين، حسن القامة، لا يأكل ولا يشرب، ولا يملّ ولا يسهو، قائم بوحي الله إلى يوم القيامة.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما الواحد؟ وما الاثنان؟ وما الثلاثة؟ وما الأربعة؟ وما الخمسة؟ وما السنّة؟ وما السبعة؟ وما الثمانية؟ وما التسعة؟ وما العشرة؟ وما الأحد عشر؟ وما الاثنا عشر؟ وما الثلاثة عشر؟ وما الأربعة عشر؟ وما الخمسة عشر؟ وما السنّة عشر؟ وما السبعة عشر؟ وما الثمانية عشر؟ وما التسعة عشر؟ وما العشرون؟ وما الأحد وعشرون؟ وما الاثنان وعشرون؟ وثلاثة وعشرون؟ وأربعة وعشرون؟ وخمسة وعشرون؟ وما الأثنان وسنّة وعشرون؟ وما الاثنان وعشرون؟ وثلاثة وعشرون؟ وأربعة وعشرون؟ وخمسة وعشرون؟ وما الأثنان وعشرون؟ وما الثمانية وعشرون؟ وما الثنان وعشرون؟ وما الثنان وعشرون؟ وما الثمانية وعشرون؟ وما الثنان وعشرون؟ وثما التسعة وعشرون؟ وما العشرون؟ وما الأثنان وعشرون؟ وما الثمانية وعشرون؟ وأربعة وعشرون؟ وخمسة وعشرون؟ وما الأربعون؟ وما الثنان وعشرون؟ وما الأثنان وعشرون؟ وثمانية وعشرون؟ وتسعة وعشرون؟ وما الثلاثون؟ وما الأربعون؟ وما الخمسون؟ وما الشيون؟ وما المائة؟

قال: نعم ياابن سلام، أمّا الواحد: فهو الله الواحد القهار لا شريك له ولا صاحبة ولا ولد له، يحيي ويميت، بيده الخير وهو على كلّ شيء قدير.

وأما الاثنان: فآدم وحوّاء كانا زوجين في الجنّة قبل أن يخرجا منها.

وأمًا الثلاثة: فجبرئيل وميكائيل وإسرافيل، وهم رؤساء الملائكة وهم على وحي ربّ العالمين.

وأمَّا الأربعة: فالتوراة والإنجيل والزبور والفرقان.

وأمّا الخمسة : أنزل عليَّ وعلى أمّتي خمس صلوات لم تنزل على من قبلي ، ولا تفترض على أمّة بعدي لأنّه لا نبيّ بعدى .

وأمّا السبعة: فسبعة سماوات شداد وذلك قوله تعالى: ﴿وَبَنَيْنَنَا فَوَقَكُمْ سَبَّمَا شِدَادًا﴾. [ترا السبعة: فسبعة سماوات شداد وذلك قوله تعالى: ﴿وَبَنَيْنَنَا فَوَقَكُمْ سَبَّمَا شِدَادًا﴾.

وأمَّا الثمانية: يحمل عرش ربَّك فوقهم يومنذٍ ثمانية يومنذٍ تعرضون.

وأمّا التسعة : آتينا موسى تسع آيات بيّنات . وأمّا العشرة : تلك عشرة كاملة . وأمّا الأحد عشر : قول يوسف لأبيه : ﴿يَتَأَبَّتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَؤَكْبًا﴾ . وأمّا الأثنا عشر : فالسنة تأتي كلّ عام اثنا عشر شهراً جديداً . وأمّا الثلاثة عشر كوكباً : فهم إخوة يوسف . وأمّا الشمس والقمر فالأم والأب . وأمّا الأربعة عشر : فهي أربعة عشر قنديلاً من نور معلّقاً بين العرش والكرسيّ طول كلّ قنديل مسيرة مائة سنة .

وأمّا الخمسة عشر : فإنّ القرآن (الفرقان خ ل) أُنزل عليَّ آيات مفصّلات في خمسة عشر يوماً خلا من شهر رمضان الّذي أُنزل فيه القرآن هدى للناس وبيّنات من الهدى والفرقان . وأمّا الستة عشر فستّة عشر صفّاً من الملائكة حافّين من حول العرش وذلك قوله تعالى : ﴿ حَافِيٰنَ مِنْ حَوّل ٱلْعَرَشِ﴾ .

وأمّا السبعة عشر : فسبعة عشر اسماً من أسماء الله تعالى مكتوباً بين الجنّة والنار ، ولولا ذلك لزفرت جهنّم زفراً فتحرق من في السماوات ومن في الأرض .

وأمّا الثمانية عشر فثمانية عشر حجاباً من نور معلّق بين الكرستي والحجب، ولولا ذلك لذابت صمّ الجبال الشوامخ، فاحترقت الإنس والجنّ من نور الله.

قال: صدقت يا محمّد.

قال: وأمّا التسعة عشر: فهي سقر لا تبقي ولا تذر لوّاحة للبشر عليها تسعة عشر. وأمّا العشرون: أُنزل الزبور على داود في عشرين يوماً خلون من شهر رمضان وذلك قوله تعالى في القرآن: ﴿وَمَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَنُوَرًا﴾.

وأممًا أحد وعشرون: فتلا سليمان بن داود وسبّحت معه الجبال.

وأمّا الاثنان والعشرون: تاب الله على داود وغفر له ذنبه وليّن له الحديد يتّخذ منه السابغات وهي الدروع.

> وأمّا الثلاثة والعشرون: أنزل المائدة فيه من شهر الصيام على عيسى على وأمّا الأربعة والعشرون: كلّم الله موسى تكليماً. وأمّا الأربعة والعشرون: كلّم الله موسى ولبني إسرائيل. وأمّا الخمسة والعشرون: أنزل الله على موسى التوراة. وأمّا السبعة والعشرون: ألقت الحوت يونس بن متّى من بطنها. وأمّا الثمانية والعشرون: ردّ الله بصر يعقوب عليه.

وأمّا الثلاثون: وواعدنا موسى ثلاثين ليلة وأتممناها بعشر فتمّ ميقات ربّه أربعين ليلة. وأمّا الخمسون: يوماً كان مقداره خمسين ألف سنة. وأمّا الستّون: فالأرض لها ستّون عرقاً، والناس خلقوا على ستّين يوماً (نوعاً خ ل). وأمّا السبعون: فاختار موسى قومه سبعين رجلاً لميقاتنا. وأمّا الثمانون: فشارب الخمر يجلد بعد تحريمه ثمانين سوطاً. وأمّا التسعة والتسعون: له تسعة وتسعون نعجة.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم ﷺ كيف خلق؟ ومن أيّ شيء خلق؟ قال: نعم إنّ الله سبحانه وبحمده وتقدّست أسماؤه ولا إله غيره خلق آدم من الطين، والطين من الزبد، والزبد من الموج، والموج من البحر، والبحر من الظلمة، والظلمة من النور، والنور من الحرف، والحرف من الآية، والآية من السورة، والسورة من الياقوتة، والياقوتة من كن،

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم للعبد من الملائكة؟ قال: لكلّ عبد ملكان: ملك عن يمينه وملك عن شماله، الّذي عن يمينه يكتب الحسنات، والّذي عن شماله يكتب السيّئات. قال: فأين يقعد الملكان؟ وما قلمهما؟ وما دواتهما؟ وما لوحهما؟ قال: مقعدهما كتفاه، وقلمهما لسانه، ودواتهما حلقه، ومدادهما ريقه، ولوحهما فؤاده، يكتبون أعماله إلى مماته. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما خلق الله بعد ذلك؟ قال: ﴿نَ وَٱلْفَلَرِ ﴾. قال: وما تفسير ن والقلم. قال: النون: اللّوح المحفوظ، والقلم: نور ساطع، وذلك قوله تعالى: ﴿نَ وَٱلْفَلَرِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾.

قال : صدقت يا محمّد، فأخبرني ما طوله؟ وما عرضه؟ وما مداده؟ وأين مجراه؟ قال : طول القلم خمسمائة سنة، وعرضه مسيرة ثمانين سنة، يخرج المداد من بين أسنانه يجري في اللّوح المحفوظ بأمر الله وسلطانه.

قال : صدقت يا محمّد، فأخبرني عن اللّوح المحفوظ ممّا هو؟ قال : من زمرّدة خضراء أجوافه اللّولوْ، بطانته الرحمة . قال : صدقت يا محمّد، فأخبرني كم لحظة لربّ العالمين في اللّوح في كلّ يوم وليلة؟ قال : ثلاث مائة وستّون لحظة .

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني أين هبط آدم ﷺ؟ قال: بالهند. قال: حوّاء؟ قال: بجدّة. قال: إبليس؟ قال: بإصفهان. قال: فما كان لباس آدم حيث انزل من الجنّة؟ قال ورقات من ورق الجنّة، كان متّزراً بواحدة، مرتدياً بالأخرى، ومعتمّاً بالثالث. قال: فما كان لباس حوّاء؟ قال: شعرها كان يبلغ الأرض. قال: فأين اجتمعا؟ قال: بعرفات.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أوّل ركن وضع الله تعالى في الأرض. قال: الركن

الَّذي بمكَّة وذلك قوله تعالى في القرآن : ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتَ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِي بِبَكَّةَ مُبَازَكًا﴾ (١)

قال: صدقت يا محمّد. قال: فأخبرني عن آدم خلق من حوّاء، أو حوّاء خلقت من آدم؟ قال: بل خلقت حوّاء من آدم، ولو أنّ آدم خلق من حوّاء لكان الطلاق بيد النساء ولم يكن بيد الرجال. قال: من كلّه أو بعضه؟ قال: بل من بعضه، ولو خلقت حوّاء من كلّه لجاز القصاص في النساء كما يجوز في الرجال قال: فمن ظاهره أو من باطنه؟ قال: بل من باطنه، ولو خلقت من ظاهره لكشفت النساء كما ينكشف الرجال، فلذلك النساء مستترات. قال: من يمينه أو من شماله؟ قال: بل من شماله، ولو خلقت من يمينه لكان حظّ الذكر والأنثى واحداً، لذلك للذكر سهمان، وللأنثى سهم، وشهادة امرأتين برجل واحد. قال: فمن أيّ

قال: من سكن الأرض قبل آدم؟ قال: الجنّ. قال: وبعد الجنّ؟ قال: الملائكة. قال: وبعد الملائكة؟ قال: آدم. قال: فكم كان بين الجنّ وبين الملائكة؟ قال: سبعة آلاف سنة. قال: فبين الملائكة وبين آدم؟ قال: ألفي ألف سنة.

قال صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم حجّ البيت؟ قال: نعم. قال: من حلق رأس آدم؟ قال: جبرئيل. قال: من ختن آدم؟ قال: اختتن بنفسه. قال: ومن اختتن بعد آدم؟ قال: إبراهيم خليل الرحمن ﷺ . قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن رسول لا من الإنس ولا من الجنّ ولا من الوحش. قال: بعث الله غراباً يبحث في الأرض.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن بقعة أضاءته الشمس مرّة ولا تعود أخرى إلى يوم القيامة؟ قال: لمّا ضرب موسى البحر بعصاه انفلق البحر باثني عشر قطعة، وأضاءت الشمس على أرضه، فلمّا غرَّق الله فرعون وجنوده أطبق البحر ولا تضيء الشمس إلى تلك البقعة إلى يوم القيامة.

قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن بيت له اثنا عشر باباً، أخرج منه اثنا عشر رزقاً لاثني عشر ولداً. قال: لمّا دخل موسى البحر مرّ بصخرة بيضاء مربّعة كالبيت، فشكا بنو إسرائيل العطش إلى موسى فضربها بعصاه فانفجرت منها اثنا عشر عيناً من اثني عشر باباً<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** إلى هنا انتهى ما وجدنا من الخبر، وقد كان سقط منه أشياء في المنقول منه، وكان فيه بعض التصحيف فنقلنا كما وجدنا.

بيان: قوله ﷺ : «منهم من قصصنا» كأنّها نقلت بالمعنى، وفي القرآن هكذا : ﴿ وَرُسُلَا قَدْ فَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ﴾ <sup>(٣)</sup> أي كلّ من هؤلاء رسول نبيّ مثلي .

- سورة آل عمران، الآية: ٩٦.
   (۲) الاختصاص، ص ٤٢.
  - (٣) سورة النساء، الآية : ١٦٤.

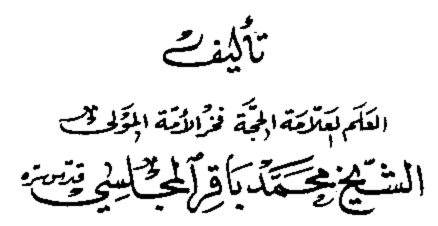
قوله يهيئي : «ومؤخّره أبجد» لعلّ المراد بالتأخّر التأخّر بحسب الرتبة، أو أنّه يلزم تعلّم معانيه بعد تعلّم القرآن، وأكثر ما في الخبر مبنيّ على ما كان مشهوراً بين أهل الكتاب ومن خصائصهم لا يعلمها إلاّ الأنبياء والأوصياء غَنِيَنِي ومن أخذ عنهم.

۳ – باب نادر

ا **- ب: ه**ارون، عن ابن زياد، عن جعفر، عن أبيه ﷺ قال: مرّ بعض الصحابة براهب فكلّمه بشيء فقال له الراهب: يا عبد الله إنّ دينك جديد وديني خلق، فلو قد خلق دينك لم يكن شيء أحبّ إليك من مثلها<sup>(۱)</sup>.







تحقيق وكتضحيح لجنبة متراتجكما ووالمحققين الأخصّايتين

طبقة منقحة ومزدانة بتغاليق المِعَلَّمَة البَيْخ عَلَيُ النِّمَازِيُ الشَّاهرُوُدِيَّ <sup>تَسْنَ</sup>

الجزء العاشر

منثورات مؤمت سةالأعلى للمطبوعات يشيروث - كبشينان ص ب : ۷۱۳۰

بسير ألله الرّحمن الرّحيير

أبواب احتجاجات أمير المؤمنين صلوات الله عليه وما صدر عنه من جوامع العلوم

> ۱ – باب احتجاجه صلوات الله عليه على اليهود فى أنواع كثيرة من العلوم ومسائل شتى

١ - ل، عليّ بن أحمد بن موسى، عن أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان، عن بكر بن عبد الله بن حبيب، عن عبد الرحيم بن عليّ بن سعيد الجبليّ الصيدنانيّ، وعبد الله بن الصلت – واللّفظ له – عن الحسن بن نصر الخزّاز، عن عمرو بن طلحة، عن أسباط بن نصر، عن سماك بن حرب، عن عكرمة، عن عبد الله بن عبّاس قال: قدم يهوديّان أخوان من رؤساء اليهود إلى المدينة، فقالا : يا قوم إنَّ نبيّاً حدّثنا عنه أنّه قد ظهر بتهامة نبيّ يسفّه أحلام اليهود، ويطعن في دينهم، ونحن نخاف أن يزيئا حدّثنا عنه أنّه قد ظهر بتهامة نبيّ يسفّه أحلام اليهود، اليهود إلى المدينة، فقالا : يا قوم إنَّ نبيّاً حدّثنا عنه أنّه قد ظهر بتهامة نبيّ يسفّه أحلام اليهود، ويطعن في دينهم، ونحن نخاف أن يزيلنا عمّا كان عليه آباؤنا، فأيّكم هذا النبيّ؟ فإن يكن الذي بشّر به داود آمنّا به واتّبعناه، وإن لم يكن يورد الكلام على ائتلافه ويقول الشعر يقهرنا الذي بشر به داود آمنّا به واتّبعناه، وإن لم يكن يورد الكلام على ائتلافه ويقول الشعر يقهرنا معريني بلسانه جاهدناه بأنفسنا وأموالنا، فأيّكم هذا النبيّ؟ فقال المهاجرون والأنصار : إنّ نبيّا محمّداً يقم إلى يمن المهاجرون والأنصار : إن نبيّن الميانه بحمّداً أن يؤل يكن معرانه بنا يقال المهاجرون والأنصار : إن نبيّنا معمّداً يؤم إلى وصيّه؟ فعال المهاجرون والأنصار : إن نبيّنا معمّا أور وصيّه؟ فما بعث الله بترون والأنصار الن بلينا معما أور وصيّه؟ فما بعث الله برون والأنصار إلى نبيّنا معربينا معما أمره ربّه، فأومأ المهاجرون والأنصار إلى أبي وله وصيّه؟ فما أور إلى أبي أوله ولميّ يؤمي يؤري يؤمي إلى أورى بكر، فقالوا : هذا (هو خ ل) وصيّه.

فقالا لأبي بكر: إنّا نلقي عليك من المسائل ما يلقى على الأوصياء، ونسألك عمّا تسأل الأوصياء عنه. فقال لهما أبو بكر: ألقيا ما شتتما أخبركما بجوابه إن شاء الله تعالى. فقال أحدهما: ما أنا وأنت عند الله بَرَيَخَة ؟ وما نفس في نفس ليس بينهما رحم ولا قرابة ؟ وما قبر سار بصاحبه ؟ ومن أين تطلع الشمس ؟ وفي أين تغرب (تغيب خ ل) ؟ وأين طلعت الشمس ثمّ لم تطلع فيه بعد ذلك؟ وأين تكون الجنّة ؟ وأين تكون النار ؟ وربّك يَحمل أو يُحمل ؟ وأين يكون وجه ربّك؟ وما اثنان شاهدان، واثنان غائبان، واثنان متباغضان ؟ وما الواحد ؟ وما الاثنان ؟ وما الثلاثة ؟ وما الأربعة ؟ وما الحمسة ؟ وما الستّة ؟ وما السبعة ؟ وما الواحد ؟ وما الاثنان ؟ العشرة ؟ وما الأربعة ؟ وما الخمسة ؟ وما الستّة ؟ وما السبعة ؟ وما المانية ؟ وما الاثنان ؟ المسوة ؟ وما الأربعة ؟ وما الخمسة ؟ وما الستّة ؟ وما السبعة ؟ وما الثمانية ؟ وما الأثنان ؟ العشرة ؟ وما الأحد عشر ؟ وما المنا عشر ؟ وما العشرون ؟ وما الثمانية ؟ وما الأربعون ؟ وما الخمسون ؟ وما الستّون ؟ وما السبعون ؟ وما الثمانون ؟ وما المائة ؟ .

قال : فبقي أبو بكر لا يردّ جواباً ، وتخوَّفنا أن يرتدّ القوم عن الإسلام ، فأتيت منزل عليّ ابن أبي طالب غيِّيَجَيرٌ فقلت له : يا عليّ إنّ رؤساء اليهود قد قدموا المدينة وألقوا على أبي بكر مسائل فبقي أبو بكر لا يردُّ جواباً، فتبسّم عليّ عَلَيْ ضاحكاً ثمّ قال : هو اليوم الّذي وعدني رسول الله عظيم به، فأقبل يمشي أما مي، وما أخطأت مشيته من مشية رسول الله عظيم شيئاً حتّى قعد في الموضع الّذي كان يقعد فيه رسول الله عظيم ، ثمّ التفت إلى اليهوديّين فقال غليم : يا يهوديّان ادنوا منّي وألقيا عليّ ما ألقيتماه على الشيخ .

فقال اليهوديّان: ومن أنت؟ فقال لهما: أنا عليّ بن أبي طالب بن عبد المطّلب أخو النبيّ ﷺ ، وزوج ابنته فاطمة، وأبو الحسن والحسين، ووصيّه في حالاته كلّها، وصاحب كلّ منقبة وعزّ، وموضع سرّ النبيّ ﷺ .

فقال له أحد اليهوديّين : ما أنا وأنت عندالله؟ قال ﷺ : أنا مؤمن منذ عرفت نفسي، وأنت كافر منذ عرفت نفسك، فما أدري ما يحدث الله فيك يا يهوديّ بعد ذلك.

فقال اليهوديّ: فما نفس في نفس ليس بينهما رحمٌ ولا قرابةٌ؟ قال عَظِيرٌ : ذاك يونس عَظِيرٌ في بطن الحوت. قال له: فما قبر سار بصاحبه؟ قال: يونس حين طاف به الحوت في سبعة أبحر. قال له: فالشمس من أين تطلع؟ قال: من قرني الشيطان. قال: فأين تغرب (تغيب خ ل)؟ قال: في عين حامئة، قال لي حبيبي رسول الله عَظِيرُ : لا تصلّي في إقبالها ولا في إدبارها حتّى تصير مقدار رمح أو رمحين.

قال: فأين طلعت الشمس ثمّ لم تطلع في ذلك الموضع؟ قال: في البحر حين فلقه الله لقوم موسى عَلَيْتَمَالَا . قال له: فربّك يَحمل أو يُحمل؟ قال: إنّ ربّي يَتَرَكَنَكُ يحمل كلّ شيء بقدرته ولا يحمله شيء. قال: فكيف قوله بَتَرَكَنَكَ : ﴿وَيَجَلُ عَرَشَ رَبِكَ فَوَفَهُمْ يَوَمَهِذٍ نَمَنِينَةٌ ﴾ <sup>(1)</sup>؟ قال: يا يهوديّ ألم تعلم أنّ لله ما في السماوات وما في الأرض وما بينهما وما تحت الثرى؟ فكلّ شيء على الثرى، والثرى على القدرة، والقدرة به تحمل كلّ شيء.

قال: فأين تكون الجنّة؟ وأين تكون النار؟ قال: أمّا الجنّة ففي السماء، وأمّا النار ففي الأرض. قال: فأين يكون وجه ربّك؟ فقال عليّ بن أبي طالب غيّيًة لي: يا ابن عبّاس ائتني بنار وحطب، فأتيته بنار وحطب فأضرمها، ثمّ قال: يا يهوديّ أين يكون وجه هذه النار؟ قال: لا أقف لها على وجه. قال: فإنّ ربّي بَرْيَنْكُ عن هذا المثل وله المشرق والمغرب فأينما تولّوا فئمّ وجه الله. فقال له: ما اثنان شاهدان؟ قال: السماوات والأرض لا يغيبان ساعة. قال: فما اثنان غائبان؟ قال: الموت والحياة لا يوقف عليهما.

قال: فما اثنان متباغضان؟ قال: اللَّيل والنَّهار.

قال: فما الواحد؟ قال: الله يَتَوَيَّظُ : قال: فما الاثنان؟ قال: آدم وحوّاء. قال: فما الثلاثة؟ قال: كذبت النصارى على الله بَتَوَيَّظُ قالوا: ثالث ثلاثة، والله لم يتّخذ صاحبةً ولا

<sup>(</sup>١) سورة الحاقة، الآية: ١٧.

ولداً . قال: فما الأربعة؟ قال: القرآن والزبور والتوراة والإنجيل . قال: فما الخمسة؟ قال: خمس صلوات مفترضات . قال: فما الستّة؟ قال: خلق الله السماوات والأرض وما بينهما في ستّة أيّام .

قال: فما السبعة؟ قال: سبعة أبواب النار متطابقات. قال: فما الثمانية؟ قال: ثمانية أبواب الجنّة. قال: فما التسعة؟ قال تسعة رهط يفسدون في الأرض ولا يصلحون. قال: فما العشرة؟ قال: عشرة أيّام العشر. قال: فما الأحد عشر؟ قال: قول يوسف لأبيه: ﴿ يَتَأَبَّتِ إِنِّى رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوَكَبًا وَالشَّمَسَ وَٱلْقَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنِمِدِينَ <sup>(1)</sup>. قال: فما الاثنا عشر؟ قال: شهور السنة. قال: فما العشرون؟ قال: بيع يوسف بعشرين درهماً. قال: فما الثلاثون؟ قال: ثلاثون يوماً شهر رمضان صيامه فرضٌ واجبٌ على كلّ مؤمن إلاّ من كان مريضاً أو على سفر. قال: فما الأربعون؟ قال: كان ميقات موسى غليما الاثنون ليلة فأتمها الله بَكَرَيْكَ بعشر، فتمّ ميقات ربّه أربعين ليلة.

قال: فما الخمسون؟ قال: لبث نوح ﷺ في قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً.

قال: فما الستون؟ قال: قول الله تَتَمَرَيَّكُ في كفّارة الظهار: ﴿فَمَن لَمَر يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِنِّينَ مِسْكِمُنَاً﴾ <sup>(٢)</sup> إذا لم يقدر على صيام شهرين م<del>ت</del>تابعين.

قال: فما السبعون: قال: اختار موسى من قومه سبعين رجلاً لميقات ربّه بَرْرَيْنُ . قال: فما الثمانون؟ قال: قرية بالجزيرة يقال لها ثمانون، منها قعد نوح عَلِيَنْ في السفينة

واستوت على الجوديّ وأغرق الله القوم .

قال: فما التسعون؟ قال: الفلك المشحون، اتَّخذ نوح ﷺ فيه تسعين بيتاً للبهائم. قال: فما المائة؟ قال: كان أجل داود ﷺ ستّين سنة فوهب له آدم ﷺ أربعين سنة من عمره، فلمّا حضرت آدم الوفاة جحد فجحدت ذرّيّته.

فقال له: يا شابّ صف لي محمّداً كأنّي أنظر إليه حتّى أؤمن به الساعة؛ فبكى أمير المؤمنين عليم شمّ قال: يا يهودي هيّجت أحزاني، كان حبيبي رسول الله عنه صلت الجبين، مقرون الحاجبين، أدعج العينين، سهل الخدّين، أقنى الأنف، دقيق المسربة، كتّ اللّحية، برّاق الثنايا، كأنّ عنقه إبريق فضّة، كان له شعيرات من لبته إلى سرّته ملفوفة كأنّها قضيب كافور لم يكن في بدنه شعيرات غيرها، لم يكن بالطويل الذاهب ولا بالقصير النزر، كان إذا مشى مع الناس غمرهم نوره، وكان إذا مشى كأنّه ينقلع من صخر أو ينحدر من صبب، كان مدوّر الكعبين، لطيف القدمين، دقيق الخصر، عمامته السحاب، وسيفه ذوالفقار، وبغلته دلدل، وحماره اليعفور، وناقته العضباء، وفرسه لزاز، وقضيبه الممشوق، كان عليه الصلاة والسلام أشفق الناس على الناس، وأرأف الناس بالناس، كان بين كتفيه خاتم النبوّة

سورة يوسف، الآية: ٤.
 ٣) سورة المجادلة، الآية: ٤.

مكتوب على الخاتم سطران: أمّا أوّل سطر: فلا إله إلاّ الله، وأما الثاني: فمحمّد رسول الله ﷺ، هذه صفته يا يهوديّ.

فقال اليهوديّان: نشهد أن لا إله إلآ الله، وأن محمّداً رسول الله – ﷺ – وأنّك وصيّ محمّد حقّاً. فأسلما وحسن إسلامهما ولزما أمير المؤمنين ﷺ فكانا معه حتّى كان من أمر الجمل ما كان، فخرجا معه إلى البصرة فقتل أحدهما في وقعة الجمل، وبقي الآخر حتّى خرج معه إلى صفّين فقتل بصفّين<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله عليمية : (والقدرة تحمل كلّ شيء) أي ليست القدره شيئاً غير الذات بها تحمل الذات الأشياء، بل معنى حمل القدرة أنّ الذات سبب لوجود كلّ شيء وبقائه، قوله عليمية : (الموت والحياة لا يوقف عليهما) أي على وقت حدوثهما وزوالهما .

قوله: (متطابقات) أي مغلقات على أهلها، أو موافقات بعضها لبعض. قوله: (أيّام العشر) أي عشر ذي الحجّة، أو العشرة بدل الهدي كما سيأتي.

**أقول:** تفسير سائر أجزاء الخبر مفرّق في الأبواب المناسبة لها .

۲ - ل: أبي، عن سعد، عن أحمد بن الحسين بن سعيد، عن أبيه، عن جعفر بن يحيى، عن أبيه، عن جعفر بن يحيى، عن أبيه رفعه إلى بعض الصادقين من آل محمد عليه قال : جاء رجلان من يهود خيبر ومعهما التوراة منشورة يريدان النبي قوجداه قد قبض، فأتيا أبا بكر فقالا إنا قد جئنا نريد النبي لنسأله عن مسألة فوجداه قد قبض.

فقال: وما مسألتكما؟ قالا: أخبرنا عن الواحد، والاثنين، والثلاثة، والأربعة، والخمسة والستّة، والسبعة، والثمانية، والتسعة، والعشرة، والعشرين، والثلاثين، والأربعين، والخمسين، والستّين، والسبعين، والثمانين، والتسعين، والمائة. فقال لهما أبو بكر: ما عندي في هذا شيء! ايتيا عليّ بن أبي طالب غَلِيَّهُمْ.

قال: فأتياه فقصًا عليه القصّة من أوّلها ومعهما التوراة منشورة، فقال لهما أمير المؤمنين غَلِيَمَنِين غَلِيَمَنِين غَلِيمَنِين غَلِيمَنِين غَلِيمَنِين غَلِيمَنِين غَلِيمَنِين غَلِيمَنِين

قال: أمّا الواحد: فهو الله وحده لا شريك له.

وأمَّا الاثنان: فهو قول الله بَجَرَيَةٍ : ﴿ لَا نَنَخِذُوٓا إِلَىٰهَيْنِ آسَيَنَّ إِنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَنَعِدُّ

وأمّا الثلاثة والأربعة والخمسة والستة والسبعة والثمانية فهنّ : قول الله بَرْزَيَبِكْ في كتابه في أصحاب الكهف : ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلَنَتُهُ زَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَمْسَةُ سَادِمُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِٱلْغَبَبِّ وَيَقُولُونَ سَبْعَةُ وَثَامِنُهُمْ حَكَلْبُهُمْ ﴾ <sup>(٣)</sup>.

الخصال، ص ٩٩٥ باب الواحد إلى المائة ح ١.
 ٣) سورة الكهف، الآية: ٢٢.

وأمما النسعة : فهو قول الله ؟ تَرَيَّنْ في كتابه : ﴿وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ تِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

وأمّا العشرة: فقول الله بَخَرَيَّكَ : ﴿يَلْكَ عَشَرَةً كَامِلَةً ﴾. وأمّا العشرون: فقول الله بَجَرَيَكَ في كتابه: ﴿إِن يَكُنُ مِنكُمْ عِشْرُونَ مُسَنِيرُونَ يَفْلِبُوا مِائَنَتِنِ﴾<sup>(٢)</sup>.

وأمَّا الثلاثون والأربعون: فقول الله ﷺ في كتابه: ﴿وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَثِيْتِكَ لَبَـلَةُ وَأَنْسَمْنَهَا بِعَشْرٍ فَخَمَّ مِيقَنتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيَـلَةُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

وأمَّا الخمسون: فقول الله يَتَرْتِينَ : ﴿ فِي يَوْمِرِ كَانَ مِعْدَارُمُ خَسِبَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (٤).

وأمَّا السنون: فقول الله ﷺ في كتابه: ﴿فَمَن لَمْرَ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّبِنَ مِسْكِمُاً ﴾ (•).

وأمَّا السبعون: فقول الله ﷺ في كتابه: ﴿وَٱخْلَارَ مُوْسَىٰ فَوْمَعُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَنِينًا ﴾(١).

وأمما الشمانون: فقول الله لَيَمَرَّجَكَ في كتابه: ﴿وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَدَتِ ثُمَّ لَرَ يَأْتُوْأَ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَّة فَاجْلِدُوْهُرَ ثَمَنْنِينَ جَلَدَةُ﴾<sup>(٧)</sup>.

وأمَّا التسعون: فقول الله بَتَرَيَّظٌ في كتابه: ﴿ إِنَّ هَٰذَآ أَخِى لَهُ تِبْعُ وَيَتْعُونَ نَجْمَةُ ﴾ (^).

وأمّا المائة: فقول الله بَجْرَيَنِكَ في كتابه: ﴿ٱلزَّانِيَةُ وَٱلزَّانِي فَأَجْلِدُوا كُلَّ وَبَعِدٍ مِنْهُمَا مِأَنَةَ جَلَدُوًّ ﴾<sup>(٩)</sup>. قال: فأسلم اليهوديّان على يدي أمير المؤمنين ﷺ <sup>(١٠)</sup>.

٣-ل، أبي، عن سعد، عن محمد العظار، عن الأشعريّ، عن أبي عبد الله الرازيّ، عن أبي الحسن عيسى بن محمّد بن عيسى بن عبد الله المحمديّ من ولد محمّد بن الحنفيّة، عن محمّد بن جابر، عن عطاء، عن طاوس قال: أتى قومٌ من اليهود عمر بن الخطّاب وهو يومئذٍ وال على الناس، فقالوا له: أنت والي هذا الأمر بعد نبيّكم، وقد أتيناك نسألك عن أشياء إن أنت أنت أنت أنت عمر : سلوا عمّا بدا لكم.

قالوا : أخبرنا عن أقفال السماوات السبع ومفاتيحها، وأخبرنا عن قبر سار بصاحبه، وأخبرنا عمّن أنذر قومه ليس من الجنّ ولا من الإنس، وأخبرنا عن موضع طلعت فيه الشمس ولم تعد إليه، وأخبرنا عن خمسة لم يخلقوا في الأرحام، وعن واحد، واثنين، وثلاثة، وأربعة، وخمسة، وستة، وسبعة، وعن ثمانية، وتسعة، وعشرة، وحادي عشر، وثاني عشر. قال : فأطرق عمر ساعة ثمّ فتح عينيه ثمّ قال : سألتم عمر بن الخطّاب عمّا ليس له به علم،

- (١) سورة النمل، الآية: ٤٨.
- (٣) سورة الاعراف، الآية: ١٤٢.
  - (٥) سورة المجادلة، الآية: ٤.
    - (٧) سورة النور، الآية: ٤.
      - (٩) سورة النور، الآية: ٢.

- (٢) سورة الانقال، الآية: ٦٥.
- (٤) سورة المعارج، الآية: ٤.
   (٦) سورة الأعراف، الآية: ١٥٥.
  - (٨) سورة ص، الآية: ٢٣.
- (١٠) الخصال، ص ٥٩٩ باب الواحد إلى المائة ح ٢.

ولكن ابن عمّ رسول الله يخبركم بما سألتموني عنه، فأرسل إليه فدعاه فلمّا أتاه قال له : يا أبا الحسن إنّ معشر اليهود سألوني عن أشياء لم أجبهم فيها بشيء، وقد ضمنوا لي إن أخبرتهم أن يؤمنوا بالنبيّ ﷺ .

فقال لهم عليّ عَلِيَّةٍ : يا معشر اليهود اعرضوا عليّ مسائلكم. فقالوا له مثل ما قالوا لعمر. فقال لهم عليّ عَلِيَّةٍ : أتريدون أن تسألوا عن شيء سوى هذا؟ قالوا : لا يا أبا شبر وشبير. فقال لهم عليّ غَلِيَّةٍ : أمّا أقفال السماوات : فالشرك بالله . ومفاتيحها : قول لا إله إلاّ الله .

وأمّا القبر الّذي سار بصاحبه: فالحوت سار بيونس في بطنه البحار السبعة. وأمّا الّذي أنذر قومه ليس من الجنّ ولا من الإنس: فتلك نملة سليمان بن داود ﷺ.

وأمّا الموضع الذي طلعت فيه الشمس فلم تعد إليه : فذاك البحر الّذي أنجى الله ﷺ فيه موسى غَلِيَـاً وغرق فيه فرعون وأصحابه.

وأمّا الخمسة الّذين لم يخلقوا في الأرحام : فآدم وحوّاء وعصا موسى وناقة صالح وكبش إبراهيم عُكِمْ ا

وأمّا الواحد: فالله الواحد لا شريك له.

- وأمّا الاثنان: فآدم وحوّاء.
- وأمما الثلاثة: فجبرتيل وميكاتيل وإسرافيل.

وأمّا الأربعة: فالتوراة والإنجيل والزبور والفرقان.

وأمَّا الخمس فخمس صلوات مفروضات على النبيَّ ﷺ .

وأمّا الستّة : فقول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَلَعَدْ خَلَقْنُكَ ٱلسَّمَنُوَنِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَّةِ أَيَّامِ﴾ . وأمّا السبعة : فقول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَبَنَيْنَا فَوَقَكُمْ سَبَعًا شِدَادًا﴾ .

وأمَّا الشمانية: فقول الله بَتَرْتَجَكَ : ﴿وَيَجْلُ عَرْشَ رَبِّكَ فَوَفَهُمْ يَوْمَبِذٍ ثَمَّنِيَةً ﴾ .

- وأمَّا التسعة: فالآيات المنزلات على موسى بن عمران ﷺ .
- وأمَّا العشر : فقول الله يَجْرَبُكُ : ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ تُلَثِيْكَ لَيْـلَةُ وَأَتْمَمْنَنَهَا بِعَشْرِ ﴾ .
- وأمَّا الحادي عشر: فقول يوسف لأبيه ﷺ : ﴿ إِنِّ رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكِبَا﴾ .

وأمَّا الاثنا عشر : فقول الله ؟؟؟؟ لموسى ﷺ : ﴿ أَسْرِب بِمُعَمَّاكَ ٱلْحَجَرُ فَانفَجَـرَتْ مِنْهُ ٱنْنَتَا عَشْرَةَ عَيْـنَاً﴾ .

قال : فأقبل اليهود يقولون : نشهد أن لا إله إلاّ الله، وأن محمّداً رسول الله، وأنّك ابن عمّ رسول الله – عنه أقبلوا على عمر فقالوا : نشهد أنَّ هذا أخو رسول الله، وأنّه أحقّ بهذا المقام منك، وأسلم من كان معهم وحسن إسلامهم<sup>(1)</sup>.

الخصال، ص ٤٥٦ أبواب الاثني عشرح ١.

٤ – ٤، ٤ أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن الحكم بن مسكين الثقفيّ، عن صالح بن عقبة، عن جعفر بن محمّد ﷺ قال: لمّا هلك أبو بكر واستخلف عمر رجع عمر إلى المسجد فقعد فدخل عليه رجل فقال: يا أمير المؤمنين إنّي رجلٌ من اليهود وأنا علّامتهم وقد أردت أن أسألك عن مسائل إن أجبتني فيها أسلمت. قال: ما هي؟ قال: ثلاث، وثلاث وواحدة، فإن شئت سألتك وإن كان في القوم أحد أعلم منك أرشدني إليه.

قال : عليك بذلك الشابّ – يعني عليّ بن أبي طالب للآيَّلا – فأتى عليّاً للآيَّلا فسأله فقال له : لمَ قلت : ثلاثاً وثلاثاً وواحدة؟ ألا قلت سبعاً؟ قال : إنّي إذاً لجاهل، إن لم تجبني في الثلاث اكتفيت . قال : فإن أجبتك تسلم؟ قال : نعم . قال : سل .

قال: أسألك عن أوّل حجر وضع على وجه الأرض، وأوّل عين نبعت، وأوّل شجرة نبتت. قال: يا يهوديّ أنتم تقولون: إنّ أوّل حجر وضع على وجه الأرض الحجر الّذي في البيت المقدّس وكذبتم، هو الحجر الّذي نزل به آدم غلائِ من الجنّة. قال: صدقت والله إنّه لبخطّ هارون وإملاء موسى.

قال : وأنتم تقولون : إنّ أوّل عين نبعت على وجه الأرض العين الّتي ببيت المقدس وكذبتم، هي عين الحياة الّتي غسل فيها يوشع بن نون السمكة، وهي العين الّتي شرب منها الخضر، وليس يشرب منها أحد إلاّ حيّ (حيي خ ل) قال : صدقت والله إنّه لبخط هارون وإملاء موسى . قال : وأنتم تقولون : إنّ أوّل شجرة نبتت على وجه الأرض الزيتون وكذبتم ؛ هي العجوة الّتي نزل بها آدم عليم من الجنّة معه . قال : صدقت والله إنّه لبخط هارون وإملاء موسى .

قال: والثلاث الأخرى: كم لهذه الأمّة من إمام هدى لا يضرّهم من خذلهم؟ قال: اثنا عشر إماماً. قال: صدقت والله إنّه لبخط هارون وإملاء موسى.

قال: فأين يسكن نبيّكم من الجنّة؟ قال: في أعلاها درجة وأشرفها مكاناً في جنّات عدن. قال: صدقت والله إنّه لبخط هارون وإملاء موسى. ثمَّ قال: فمن ينزل معه في منزله؟ قال: اثنا عشر إماماً. قال: صدقت والله إنّه لبخط هارون وإملاء موسى غَلِيَـّلاً.

ثم قال: السابعة فأسلم: كم يعيش وصيّه بعده؟ قال: ثلاثين سنة. قال: ثمَّ مه يموت أو يقتل؟ قال: يقتل يضرب على قرنه وتخضب لحيته. قال: صدقت والله إنّه لبخط هارون وإملاء موسى غليَــــلاً.

قال الصدوق تظلمُه في **ل؛** وقد أخرجت هذا الحديث من طرق في كتاب الأوائل<sup>(١)</sup>. ك: حدَّثنا أبي وابن الوليد معاً، عن سعد مثله. «ص ٢٨٤ باب ٢٦». ج: عن صالح بن عقبة مثله. «ص ٢٢٦».

(۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ٥٦ باب ٦ ح ١٩، والخصال، ص ٤٧٦ أبواب الاثني عشر ح ٤٠.

٥ - ن: الحسين بن محمد الأشناني الرازي العدل ببلخ قال: حدّثنا عليّ بن مهرويه القزوينيّ قال: حدّثنا داود بن سليمان الفرّاء قال: حدّثنا عليّ بن موسى الرضا ظَلِيَلَة عن أبيه، عن آباته، عن الحسين بن عليّ ظلّيَلَة قال: إنّ يهوديّاً سأل عليّ بن أبي طالب ظليّة فقال: أخبرني عمّا ليس لله، وعمّا ليس عندالله، وعمّا لا يعلمه الله.

فقال عليّ ﷺ : أمّا ما لا يعلمه الله فهو قولكم يا معشر اليهود: إنّ عزيراً ابن الله، والله تعالى لا يعلم له ولداً، وأمّا قولك، ما ليس لله فليس لله شريك، وأمّا قولك: ما ليس عند الله تعالى فليس عند الله ظلم للعباد.

فقال اليهوديّ: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله – عَنْهُ (<sup>()</sup>–. ن: بالأسانيد الثلاثة عن الرضا عَظِیْر مثله. اج ۲ باب ۳۱ ح ۱۷۲. صح: عنه عَظِیْر مثله. اص ٤٠ ح ٥٥.

٦ - ٩ا: شيخ الطائفة، عن أبي محمّد الفحّام السرّمرّائتي، عن أبي الحسن محمّد بن أحمد ابن أحمد ابن عبيد الله المنصوري، عن علي بن محمّد العسكري، عن آباته ﷺ أنّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ﷺ فقال: أخبرني عمّا ليس لله، وعمّا ليس عند الله، وعمّا لا يعلمه الله.

فقال: أمّا ما لا يعلمه الله فلا يعلم أنَّ له ولداً تكذيباً لكم حيث قلتم: عزيرٌ ابن الله.

وأمّا قولك: (ما ليس لله) فليس له شريك. وأمّا قولك: (ما ليس عند الله) فليس عند الله ظلم العباد. فقال اليهوديّ: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، وأشهد أنّك الحقّ ومن أهل الحقّ وقلت الحقّ؛ وأسلم على يده<sup>(٢)</sup>.

٧-ع: حدَّثنا عليّ بن أحمد بن محمد تلتي قال: حدَّثنا محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن محمّد بإسناده رفعه قال: أتى عليّ بن أبي طالب تشيئ يهوديّ فقال: يا أمير المؤمنين إنّي أسألك عن أشياء إن أنت أخبرتني بها أسلمت. قال عليّ تشيئي : سلني يا يهوديّ عمّا بدالك، فإنّك لا تصيب أحداً أعلم منّا أهل البيت.

فقال له اليهوديّ : أخبرني عن قرار هذه الأرض على ما هو؟ وعن شبه الولد أعمامه وأخواله؟ ومن أيّ النطفتين يكون الشعر واللّحم والعظم والعصب؟ ولمّ سميت السماء سماء؟ ولمّ سميت الدنيا دنياً؟ ولمّ سميت الآخرة آخرة؟ ولمّ سمّي آدم آدم؟ ولمّ سميت حوّاء حوّاء؟ ولمّ سمّي الدرهم درهماً؟ ولمّ سمّي الدينار ديناراً؟ ولمّ قيل للفرس : أجد؟ ولمّ قيل للبغل : عد؟ ولمّ قيل للحمار : حر؟ .

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۱۲۸ باب ۱۱ ح ٤٠.
  - (٢) أمالي الطوسي، ص ٢٧٥ ح ٥٢٧.

فقال على الملك الملك على فقال على عانق ملك، وقدما ذلك الملك على صخرة، والصخرة على قرن ثور، والثور قوائمه على ظهر الحوت في اليم الأسفل، واليم على الظلمة، والطلمة، على العقيم، والعقيم على الثرى، وما يعلم تحت الثرى إلا الله يَرْصَل . وأما شبه الولد أعمامه وأخواله فإذا سبق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أعمامه وأخواله فإذا سبق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أعمامه وأخواله فإذا سبق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرحم نخرج شبه الولد إلى أعمامه وأخواله فإذا سبق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرحم خرج شبه الولد أعمامه وأخواله فإذا سبق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرحم نخرج شبه الولد إلى أخواله، ومن نطفة الرجل يكون النظر والعصب، وإذا سبق نطفة المرأة المرأة المرأة المؤلمة الرجل إلى أعمامه؛ ومن نطفة الرجل يكون العظم والعصب، وإذا سبق نطفة المرأة المرأة المرأة المؤلمة المرأة المرأة المرأة المؤلمة الرجل إلى أعمامه؛ ومن نطفة الرجل يكون العظم والعصب، وإذا سبق نطفة المرأة المرأة المؤلمة المرأة المرأة المرأة المرأة المؤلمة الرجل إلى أعمامه؛ ومن نطفة الرجل يكون العظم والعصب، وإذا سبق نطفة المرأة المرأة المرأة المرأة المؤلمة الرجل إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أخواله، ومن نطفة الرجل يكون النفر والجلد واللحم والجلد واللحم المؤلمة الرجل إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أخواله، ومن نطفتها يكون الشعر و المجلد واللحم نطفة الرأة الميا الماء موان واللحم والجل إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أخواله، ومن نطفتها يكون الشعر والماء واللحم المؤلمة الماء موالة المؤلمة المؤلمة المؤلمة والمؤلمة المؤلمة المؤلمة من الماء موالي الماء موالماء والماء والمؤلمة المؤلمة المؤلمة مؤلفة المؤلمة موالم ألماء موالمؤلمة مؤلمة الدن من أله المؤلمة مالماء موالمؤلمة مؤلمة المؤلمة مؤلمة المؤلمة مؤلمة ألماء موالة ألماء المؤلمة المؤلمة ألمة مؤلمة المؤلمة مؤلمة المؤلمة مؤلمة ألمة مؤلمة المؤلمة مؤلمة المؤلمة المؤلمة ألمة موالمؤلمة مؤلمة ألمة مؤلمة المؤلمة المؤلمة المؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة المؤلمة ألمة مؤلمة ألمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة مؤلمة ألمة

وذلك أنَّ الله تبارك وتعالى بعث جبرئيل عَلِيَهِ وأمره أن يأتيه من أديم الأرض بأربع طينات: طينة بيضاء، وطينة حمراء، وطينة غبراء، وطينة سوداء، وذلك من سهلها وحزنها، ثمَّ أمره أن يأتيه بأربع مياه: ماء عذب، وماء ملح، وماء مر، وماء منتن؛ ثمَّ أمره أن يفرغ الماء في الطين وأدمه الله بيده فلم يفضل شيءً من الطين يحتاج إلى الماء، ولا من الماء شيءً يحتاج إلى الطين، فجعل الماء العذب في حلقه، وجعل الماء المالح في عينيه، وجعل الماء المرّ في أذنيه، وجعل الماء العذب في أنفه. وإنّما سميت حوّاء حوّاء لأنّها خلقت من الحيوان وإنّما قيل للفرس أجد، لأنّ أول من ركب الخيل قابيل يوم قتل أخاه هابيل، وأنشأ يقول:

أجسد السيسوم ومسا استسرك السنساس دمسا

فقيل للفرس أجد لذلك؛ وإنّما قيل للبغل: عد لأنّ أوّل من ركب البغل آدم عني وذلك لأنّه كان له ابن يقال له: معد، وكان عشوقاً للدواب، وكان يسوق بآدم عني، فإذا تقاعس البغل نادى: يا معد سقها، فألفت البغلة اسم معد، فترك الناس معد وقالوا: عد؛ وإنّما قيل للحمار حرّ لأنّ أوّل من ركب الحمار حوّاء، وذلك أنّه كان لها حمارة وكانت تركبها لزيارة قبر ولدها هابيل، وكانت تقول في مسيرها: واحرّاه، فإذا قالت هذه الكلمات سارت الحمارة، وإذا أمسكت تقاعست، فترك الناس ذلك وقالوا: حر؛ وإنّما سمّي الدرهم درهماً لأنّه دار همّ من جمعه ولم ينفقه في طاعة الله أورثه النار؛ وإنّما سمّي الدينار لأنّه دار النار من جمعه ولم ينفقه في طاعة الله أورثه النار؛ وإنّما سمّي الدينار ديناراً لأنّه دار النار من جمعه ولم ينفقه في طاعة الله تعالى أورثه النار.

فقال اليهوديّ : صدقت يا أمير المؤمنين، إنّا لنجد جميع ما وصفت في التوراة؛ فأسلم على يده ولازمه حتّى قتل يوم صفّين<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله عظيمة: (لأنَّه وسم الماء) يدلُّ على أنَّ السماء مشتقٍّ من السمة الَّتي أصلها

(۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۱ باب ۱ ح ۱.

الوسم وهو بمعنى العلامة، وإنّما عبّر عنها بالمعدن لأنَّ معدن كلّ شيء علامة له. قال الفيروز آباديّ: اسم الشيء بالضمّ والكسر وسمه وسماه مثلّثتين: علامته. قوله ﷺ : (لأنّه أدنى من كلّ شيء) أي أقرب إلينا، أو أسفل، أو أخسّ. قوله : (لأنّ فيها الجزاء) أي والجزاء متأخّر عن العمل.

وقال الجوهريّ : وربّما سمّي وجه الأرض أديماً، وقال : الأدم : الألفة والاتّفاق، يقال : أدم الله بينهما أي أصلح وألّف .

قوله : (أجد اليوم) كأنّه من الإجادة أي أجد السعي لأنّ الناس لا يتركون الدم بل يطلبونه متّي إن ظفروا بي، أو من الوجدان أي أجد الناس اليوم لا يتركون الدم، أو بتشديد الدال من الجدّ والسعي فيرجع إلى الأوّل، ويمكن أن يكون في الأصل مكان (وما) قوله : (دماً) أي أجد اليوم أخذت لنفسي دماً وانتقمت من عدوّي فيكون (ترك الناس دماً) كلام الإمام عليه .

ثمَّ إنَّ القول للفرس الظاهر أنَّه يقال له ذلك عند زجره، قال الفيروزآباديّ : إجد بكسرتين ساكنة الدال زجر للإبل، وقال : عدعد زجر للبغل . قوله ﷺ : (لأنَّه دارهم) لعلَّه كان أصله هكذا فصار بكثرة الاستعمال درهماً .

٨ - مع، محمّد بن القاسم المفسّر، عن يوسف بن محمّد بن زياد، وعليّ بن محمّد بن سيّار، عن أبويهما، عن الحسين بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن سيّار، عن أبويهما، عن الحسين بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن محمّد بن عليّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهم أجمعين أنّه قال: كذبت قريش واليهود بالقرآن وقالوا: سحرٌ مبين تقوّله، فقال الله: ﴿ الْمَرْ الْ ذَلِكُ الْكُنَبُ أَي يا محمّد من ما الله عليهم أجمعين أنّه قال: كذبت قريش هذا الكتاب الذي أنزلته عليك هو بالحروف المقطّعة التي منها: ألف لام، ميم، وهو بلغتكم وحروف هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيّن وحروف هجائكم قاتوا بمثله إن كنتم صادقين واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيّن يمنيو، وكوف هجائكم قاتوا بمثله إن كنتم صادقين واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيّن يمنيو، لا يتأول كذك بمعمّد فأتوا بمثله إن كنتم صادقين واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيّن يمنيو، وكوف هجائكم قائوا بمثله إن كنتم صادقين واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمّ بيت يعنيفر، لا يأتون كنت محمد ولا ينتي مناية، في يقول أن يأتول كذا الفريان لا يأتون يعنيون ولي في قال أنه : ﴿ الْمَرَى علي أول أن محمد ولا يسائر لهدائكم من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ولا عليك الكتاب الذي المين عليهم عليه من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ولا ربّ في في لا لذي قيرو، فوفي لا يأتون محمد كنا بالذي المورة عندهم كما أخبرهم أنبياؤهم أن محمدان الذي عليه كتاب لا علي يا محمد كتاباً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ولا ربّ فيفي لا شلق في للهوره عندهم كما أخبرهم أنبياؤهم أن محمدا بن عليه كتاب لا علي يقون المورة هو وأمتهم على سائر أحوالهم فعلى أنه من خلي بن عمدان بن من علية من وين عليه كتاب لا ربّ ين يقون المورة هو وأمتهم على سائر أحوالهم فعدي في بين من الضلالة في ينتأيّوبك وربّ في يموون البلي يقون المويوا ما يوجب لهم رضى ربّهم على أنفسهم حتى إذا علموا ما يوب عليهم عليهم من يوبه عليهم منهم ملوا با يوب عليهم عليهم على أنفسهم حتى إذا علموا ما يوب عليه ملمى ربّهم عليهم على أنفسهم حتى إذا علموا ما يحب عليهم عليه عليه علمو الما يوب المومى ربّهم عليه ما علمه علي أن

قال: وقال الصادق عَلَيْكَلا : ثمّ الألف حرف من حروف قولك: (الله) دلّ بالألف على قولك: الله، ودلّ باللام على قولك: الملك العظيم القاهر للخلق أجمعين، ودلّ بالميم على أنّه المجيد المحمود في كلّ أفعاله، وجعل هذا القول حجّة على اليهود، وذلك أنّ الله لمّا بعث موسى بن عمران عليه ثمّ من بعده من الأنبياء عليه إلى بني إسرائيل لم يكن فيهم قوم إلاّ أخذوا عليهم العهود والمواثيق ليؤمننّ بمحمّد العربيّ الأميّ المبعوث بمكّة الذي يهاجر إلى المدينة، يأتي بكتاب بالحروف المقطّعة افتتاح بعض سوره يحفظه أمّته فيقرؤونه قياماً وقعوداً ومشاة وعلى كلّ الأحوال، يسهّل الله بَرَيَن حفظه عليهم، ويقرنون بمحمّد أخاه ووصيّه عليّ بن أبي طالب عليه الآخذ عنه علومه التي علمها، والمتقلّد عنه لأمانته أخاه ووصيّه عليّ بن أبي طالب عليه الآخذ عنه علومه التي علمها، والمتقلّد عنه لأمانته أخاه ووصيّه عليّ بن أبي طالب عليه الآخذ عنه علومه التي علمها، والمتقلّد عنه لأمانته من التي قلّدها، ومذلّل كلّ من عاند محمّداً عليه بسيفه الباتر، ومفحم كلّ من حاوله وخاصمه بدليله القاهر، يقاتل عباد الله على تنزيل كتاب الله حتى يقودهم إلى قبوله طائعين وكارهين، ثمّ اذا صار محمّد عليه إلى رضوان الله بمَرَيَّل وارتد كثير ممّن كان أعطاه ظاهر الإيمان وحرّفوا تأويلاته وغيّروا معانيه ووضعوها على خلاف وجوهها قاتلهم بعد على تأويله حتى يكون إبليس الغاوي لهم هو الخاسر الذليل المطرود المغلول.

قال: فلمّا بعث الله محمّداً وأظهره بمكّة ثمَّ سيّره (هاجرخ ل) منها إلى المدينة وأظهره بها ثمّ أنزل عليه الكتاب وجعل افتتاح سورته الكبرى بالم يعني ﴿الَمَ ﴿) ذَلِكَ ٱلْكِنْبُ ﴾ وهو ذلك الكتاب الذي اخبرت أنبيائي السالفين أنّي سأنزله عليك يا محمّد ﴿لا رَيّبُ فِيهِ ﴾ فقد ظهر كما أخبرهم به أنبياؤهم أنّ محمّداً ينزل عليه كتاب مبارك لا يمحوه الباطل، يقرؤه هو وأمّته على سائر أحوالهم، ثمّ اليهود يحرّفونه عن جهته، ويتأولونه على غير وجهه، ويتعاطون التوصّل إلى علم ما قد طواه الله عنهم من حال أجل (آجال خ ل) هذه الأمّة، وكم مدّة ملكه (ملكهم خ ل) فجاء إلى رسول الله منهم جماعة فولّى رسول الله مخاطبتهم، فقال قائلهم: إن كان ما يقول محمّد منهم جماعة فولّى رسول الله مخاطبتهم، فقال قائلهم: إن كان ما يقول محمّد ألمّة منهم جماعة فولّى رسول الله يُعْمَى علياً

فقال عليّ ﷺ : فما تصنعون بالمص وقد أُنزلت عليه؟ قالوا : هذه إحدى وستّون ومائة سنة، قال : فماذا تصنعون (بالر) وقد أُنزلت عليه؟ فقالوا : هذه أكثر هذه مائتان وإحدى وثلاثون سنة.

فقال عليّ ﷺ : فما تصنعون بما أنزل إليه (المر)؟ قالوا : هذه مائتان وإحدى وسبعون سنة . فقال عليّ ﷺ : فواحدة من هذه له او جميعها له؟ فاختلط كلامهم فبعضهم قال : له واحدة منها ، وبعضهم قال : بل يجمع له كلّها ، وذلك سبعمائة وأربع وثلاثون سنة ، ثمّ يرجع الملك إلينا – يعني إلى اليهود – .

فقال عليّ ﷺ : أكتاب من كتب الله نطق بهذا، أم آراؤكم دلّتكم عليه؟ فقال بعضهم : كتاب الله نطق به، وقال آخرون منهم : بل آراؤنا دلّت عليه.

فقال عليّ ﷺ : فأتوا بالكتاب من عند الله ينطق بما تقولون؛ فعجزوا عن إيراد ذلك؛ وقال للآخرين: فدلّونا على صواب هذا الرأي؛ فقالوا : صواب رأينا دليله أنّ هذا حساب الجمل. فقال علي القرير : كيف دلّ على ما تقولون وليس في هذه الحروف ما اقترحتم بلا بيان؟ أرأيتم ان قيل لكم : إنّ هذه الحروف ليست دالّة على هذه المدّة لملك أمّة محمّد علي ، ولكنّها دالّة على أنّ كلّ واحد منكم قد لعن بعدد هذا الحساب ، أو أنّ عند كلّ واحد منكم ديناً بعدد هذا الحساب دراهم أو دنانير ، أو أنّ لعلى كلّ واحد منكم ديناً عدد ماله مثل عدد هذا الحساب؟ قالوا : يا أبا الحسن ليس شيء ممّا ذكرته منصوصاً عليه في الم والمص والر والمر .

فقال عليّ عليمي عليه : ولا شيء ممّا ذكرتموه منصوص عليه في الم والمص والر والمر، فإن بطل قولنا لما قلتم بطل قولكم لما قلنا . فقال خطيبهم ومنطيقهم : لاتفرح يا عليّ بأن عجزنا عن اقامة حجّة فيما نقوله على دعوانا، فأيّ حجّة لك في دعواك، إلاّ أن تجعل عجزنا حجّتك؟ فإذاً مالنا حجّة فيما نقول ولا لكم حجّة فيما تقولون . قال عليّ عليميّه: لا سواء، إنّ لنا حجّة هي المعجزة الباهرة؛ ثمّ نادى جمال البهود : يا أيّتها الجمال اشهدي لمحمّد ولوصيّه، فتبادر الجمال : صدقت صدقت يا وصيّ محمّد وكذب هؤلاء اليهود.

فقال عليَّ عَلَيْ الله عنهم الله ون الشهود، يا ثياب اليهود التي عليهم اللهدي لمحمّد ولوصيّه، فنطقت ثيابهم كلّها : صدقت صدقت يا عليّ نشهد أنّ محمّداً رسول الله حقّاً، وأنّك يا عليّ وصيّه حقّاً، لم يثبت محمّداً قدماً في مكرمة إلاّ وطئت على موضع قدمه بمثل مكرمته، فانتما شقيقان من السرف انوار الله فميّزتما النين، وأنتما في الفضائل شريكان إلاّ أنّه لا نبيّ بعد محمّد عنه ، فعند ذلك خرست اليهود، وآمن بعض النظّارة منهم برسول الله بني، وغلب الشقاء على اليهود وسائر النظّارة الآخرين، فذلك ما قال الله تعالى : ﴿لَا رَبّ فِيهُ إنّه كما قال محمّد ووصيّ محمّد عن قول محمّد عنه عن قول ربّ العالمين، ثمّ قال : أنّه كما قال محمّد ووصيّ محمّد عن قول محمّد عنه وعليّ عنهم ، إنهم اتقوا أنواع وهُدُى به بيان وشفاء ﴿لِلْمُنَقِبِينَ فِي من شيعة محمّد عنه وعليّ عليهم ، إنهم اتقوا أنواع الكفر فتركوها، واتقوا الذنوب الموبقات فرفضوها، واتقوا اظهار أسرار الله وأسرار أزكياء عباده الأوصياء بعد محمّد عن فكتموها، واتقوا اطهار أسرار الله وأسرار أزكياء ومنهم (فيهم خ ل) نشروها<sup>(1)</sup>.

(۱) معاني الأخبار، ص ۲۲ ح ٤.

فقال أحدهما لصاحبه: هل تعرف صاحب الأمر من بعد هذا النبيّ؟ قال الآخر لا أعلمه إلاّ بالصفة الّتي أجدها في التوراة: هو الأصلع المصفر فإنّه كان أقرب القوم من رسول الله عنيه ، فلمّا دخلا المدينة وسألا عن الخليفة أرشدا إلى أبي بكر فلمّا نظرا إليه قالا : ليس هذا صاحبنا ، ثمّ قالا له : ما قرابتك من رسول الله؟ قال : إنّي رجل من عشيرته ، وهو زوج ابنتي عائشة.

قالا : هل غير هذا؟ قال : لا . قالا : ليست هذه بقرابة، فأخبرنا أين ربّك؟ قال فوق سبع سماوات . قال : هل غير هذا؟ قال : لا . قالا : دلّنا على من هو أعلم منك، فإنّك أنت لست بالرجل الّذي نجد في التوراة أنّه وصيّ هذا النبيّ وخليفته . قال فتغيّظ من قولهما وهمّ بهما ، ثمّ أرشدهما إلى عمر – وذلك أنّه عرف من عمر أنّهما إن استقبلاه بشيء بطش بهما فلمّا أتياه قالا : ما قرابتك من هذا النبيّ؟ قال : أنا من عشيرته وهو زوج ابنتي حفصة .

قالا : هل غير هذا؟ قالا : ليست هذه بقرابة وليست هذه الصفة التي نجدها في التوراة، ثمّ قالاله : فأين ربّك؟ قال : فوق سبع سماوات، قالا : هل غير هذا؟ قال : لا قالا : دلّنا على من هو أعلم منك ؛ فأرشدهما إلى عليّ ﷺ، فلمّا جاآه فنظرا إليه قال أحدهما لصاحبه : إنّه الرجل الذي صفته في التوراة أنّه وصيّ هذا النبيّ وخليفته وزوج ابنته، وأبو السبطين، والقائم بالحقّ من بعده.

ثمَّ قالا لعليِّ عَلَيْ أَيَّها الرجل ما قرابتك من رسول الله؟ قال هو أخي، وأنا وارثه ووصيَّه وأوّل من آمن به، وأنا زوج ابنته قالا : هذه القرابة الفاخرة والمنزلة القريبة وهذه الصفة الَّتي نجدها في التوراة؛ فأين ربَّك تَكْنَ ؟ قال لهما عليَّ عَلَيْنَا: إن شنتما أنبأتكما بالَّذي كان على عهد نبيّكما موسى عَلَيْنَ ، وإن شنتما أنبأتكما بالَّذي كان على عهد نبيّنا محمّد عَلَيْ .

قالا : أنبئنا بالذي كان على عهد نبيّنا موسى عَلَيْ قال عليَّ عَلَيْ : أقبل أربعة أملاك : ملك من المشرق، وملك من المغرب، وملك من السماء وملك من الأرض، فقال صاحب المشرق، لصاحب المغرب : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربّي، وقال صاحب المغرب لصاحب المشرق : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربّي، وقال النازل من السماء للخارج من الأرض : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربّي، وقال النازل من السماء للخارج من الأرض : من أين أقبلت؟ قال : أقبلت من عند ربّي، وقال النازل من بالمرض للنّازل من السماء : من أين اقبلت؟ قال اقبلت من عند ربّي، فهذا ماكان على عهد نبيّكما موسى عَلَيْنَ وأمّا ماكان على عهد نبيّنا على فذلك قوله في محكم كتابه : فما يُحَوُثُ مِن نَبُوَى ثَلَثَةٍ إلّا هُوَ رَابِعُهُرَ وَلَا خَسَبَةٍ إلاً هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدْنَ مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْبَرُ إِلَا هُوَ مُعَهُرُ أَيْنَ مَا كَانُوْلُ أَنَ الآية.

(١) سورة المجادلة، الآية: ٧.

قال اليهوديّان: فما منع صاحبيك أن يكونا جعلاك في موضعك الّذي أنت أهله؟ فوالّذي أنزل التوراة على موسى عَلِيَهَةِ إِنّك لأنت الخليفة حقّاً نجد صفتك في كتبنا، ونقرؤه في كنائسنا، وإنّك لأنت أحقّ بهذا الأمر وأولى به ممّن قد غلبك عليه. فقال عليّ غَلِيَهَةِ : قدّما وأخّرا وحسابهما على الله عَمَرَجَة يوقفان ويسألان<sup>(١)</sup>.

**بيان:** المصفر كمعظم : الجائع، واصفرَّ : افتقر وفي بعض النسخ بالغين المعجمة وعلى التقادير لعلَّه كناية عن المغصوبيَّة والمظلوميَّة قوله : (قدَّما) أي من أخّره الله عن رتبة الإمامة (وأخّرا) أي عن الإمامة من جعله الله أهلاً لها .

١٠ - ٢: محمّد بن الفضيل، عن زكريًا بن يحيى، عن عبد الله بن مسلم، عن إبراهيم بن يحيى الأسلميّ، عن عمّار بن جوين، عن أبي الطفيل عامر بن واثلة قال : شهدنا الصلاة على أبي بكر ثمّ اجتمعنا إلى عمر بن الخطّاب فبايعناه وأقمنا أيّاماً نختلف إلى المسجد إليه حتّى سمّوه أمير المؤمنين، فبينا نحن جلوس عنده يوماً إذجاء يهوديّ من يهود المدينة وهو يزعم أنّه من ولد هارون أخي موسى عليه حتّى وقف على عمر فقال له اليهوديّ : يا أميرالمؤمنين فبيا أميرالمؤمنين عامر بن واثلة قال : شهدنا الصلاة على الله مرّه اجتمعنا إلى عمر بن الخطّاب فبايعناه وأقمنا أيّاماً نختلف إلى المسجد إليه حتّى مرّه أمير المؤمنين، فبينا نحن جلوس عنده يوماً إذجاء يهوديّ من يهود المدينة وهو يزعم أنّه من ولد هارون أخي موسى عليه حتّى وقف على عمر فقال له اليهوديّ : يا أميرالمؤمنين أبي أيّكم اعلم بعلم نبيّكم وكتاب ربّكم حتّى اسأله عمّا أريد؟ فأشار عمر إلى عليّ بن أبي طالب عليّة فقال له اليهوديّ : أكثر المي عليّ بن أبي أيّكم اعلم بعلم نبيّكم وكتاب ربّكم حتّى اسأله عمّا أريد؟ قال له اليهوديّ : يا أميرالمؤمنين أبي أيّكم اعلم بعلم نبيّكم وكتاب ربّكم حتّى اسأله عمّا أريد؟ فأشار عمر إلى عليّ بن أبي طالب عليّة فقال له اليهوديّ : ألى عليّ بن أبي ألي علي الله علي ألي أريد؟ فأشار عمر إلى عليّ بن أبي ألي ألي علي ألم أله الهم بعلم نبيّكم وكتاب ربّكم حتّى اسأله عمّا أريد؟ فأشار عمر إلى عليّ بن أبي ألب غليّة فقال له اليهوديّ : أكذلك أنت يا عليّ؟ قال عليّ : نعم سل عمّا تريد.

قال: إنّي أسألك عن ثلاث، وعن ثلاث، وواحدة فقال له عليّ ﷺ: لمّ لا تقول: إنّي أسألك عن سبع؟ قال له اليهوديّ: أسألك عن ثلاث فإن أصبت فيهنّ سألتك عن الثلاث الأخرى، فإن أصبت سألتك عن الواحدة، وإن أخطأت في الثلاث الأولى لم أسألك عن شيء. فقال له عليّ ﷺ: وما يدريك إذا سألتني فأجبتك أصبت أم أخطأت؟ فضرب بيده إلى كمّه فاستخرج كتاباً عتيقاً فقال: هذا ورثته عن آبائي وأجدادي إملاء موسى بن عمران وخطّ هارون، وفيه هذه الخصال التي أريد أن أسألك عنها.

فقال له عليّ ﷺ إنّ عليك إن أجبتك فيهنّ بالصواب أن تسلم؟ فقال اليهوديّ : والله إن أجبتني فيهنّ بالصواب لأسلمنّ الساعة على يديك قال له عليّ ﷺ : سل .

قال: أخبرني عن أوّل حجر وضع على وجه الأرض، وأخبرني عن أوّل شجرة نبتت على وجه الأرض، وأخبرني عن أوّل عين نبعت على وجه الأرض فقال له عليّ عليّه؟ : يا يهوديّ أمّا أوّل حجر وضع على وجه الأرض فإنّ اليهود يزعمون أنّها صخرة بيت المقدس وكذبوا، ولكنّه الحجر الأسود نزل به آدم عليّه؟ من الجنّة فوضعه في ركن البيت والناس يتمسّحون به ويقبّلونه ويجدّدون العهد والميثاق فيما بينهم وبين الله عَرَيَج؟ قال اليهوديّ : أشهد بالله لقد صدقت.

(۱) التوحيد، ص ۱۸۰ باب ۲۸ ح ۱۵.

قال له عليّ غليّـظيّـلا: وأمّا أوّل شجرة نبتت على وجه الأرض فإنّ اليهود يزعمون أنّها الزيتونة وكذبوا. ولكنّها النخلة من العجوة نزل بها آدم غليَّلا معه من الجنّة، فأصل النخل كلّه من العجوة قال له اليهوديّ أشهد بالله لقد صدقت.

قال له عليّ ﷺ وأمّا أوّل عين نبعت على وجه الأرض فإنّ اليهود يز عمون أنّها العين الّتي نبعت تحت صخرة بيت المقدس وكذبوا، ولكنّها عين الحياة الّتي نسي عندها صاحب موسى السمكة المالحة، فلمّا أصابها ماء العين عاشت وسربت فاتّبعها موسى وصاحبه فلقيا الخضر. قال له اليهوديّ: أشهد بالله لقد صدقت.

قال له عليّ غليّظ سل. قال: أخبرني عن هذه الأمّة كم لهابعد نبيّها من إمام عادل؟ وإخبرني عن منزل محمّد أين هو من الجنّة؟ ومن يسكن معه في منزله؟ قال له عليَّ غليظًر: يا يهودي يكون لهذه الأمّة بعد نبيّها اثنا عشر إماماً عدلاً لا يضرُّهم خلاف من خالف عليهم. قال له اليهوديّ أشهد لقد صدقت.

قال له عليّ ﷺ : وأمّا منزل محمّد ﷺ من الجنّة في جنّة عدن، وهي وسط الجنان وأقربها إلى عرش الرحمن جلّ جلاله قال له أشهد بالله لقد صدقت.

قال له عليّ ظلِيمَة والّذين يسكنون معه في الجنّة هؤلاء الاثنا عشر إماماً . قال له اليهوديّ : أشهد بالله لقد صدقت . قال له عليّ ظلِيمَة : سل . قال : أخبرني عن وصيّ محمّد ظليه من أهله كم يعيش من بعده؟ وهل يموت موتاً أويقتل قتلاً؟ فقال له عليّ ظلِيمَة : يا يهوديّ يعيش بعده ثلاثين سنة ويخضب منه هذه من هذا – وأشار إلى رأسه .

قال: فوثب إليه اليهوديّ فقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله ﷺ، وأنّك وصيّ رسول الله<sup>(۱)</sup>.

١١ - **ني؛** ابن عقدة، عن محمّد بن الفضل، عن ابراهيم بن مهزم عن خاقان بن سليمان، عن إبراهيم بن أبي يحيى المدنيّ، عن أبي هارون العبديّ عن عمر بن أبي سلمة ربيب رسول الله ١٩٢٠؛ وعن أبي الطفيل قالا : شهدنا الصلاة على أبي بكر؛ وساقا الحديث إلى آخره<sup>(٢)</sup>.

**ك:** ماجيلويه، عن محمّد بن الهيثم، عن البرقيّ، عن أبيه، عن عبد الله بن القاسم، عن حيّان السرّاج، عن داود بن سليمان، عن ابي الطفيل مثله<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – **ك**، أبي وابن الوليد معاً، عن سعد ومحمّد العطّار وأحمدبن إدريس جميعاً عن البرقيّ وابن يزيد وابن هاشم جميعاً، عن ابن فضّال، عن أيمن بن محرز عن محمّد بن سماعة، عن إبراهيم بن أبي يحيى المدنيّ، عن أبي عبد الله عَظِيّلاً مثله<sup>(٤)</sup>.

- (1) كمال الدين، ص ٢٧٩ باب ٢٦ ح ٣.
   (٢) الغيبة للنعماني، ص ٦٥.
  - (۳) (٤) كمال الدين ص ٢٨٣ باب ٢٦ ح ٦ و٥.

وقد أوردنا الخبر بهذين السندين في باب نصّ أمير المؤمنين ﷺ على الاثني عشر صلوات الله عليهم، وقد أوردنا هناك خبراً آخر قريباً ممّا أوردنا ههنا .

١٣ -ني: ابن عقدة عن حميد بن زياد، عن جعفر بن إسماعيل، عن ابن أبي نجران، عن إسماعيل بن عليّ البصريّ، عن أبي أيّوب المؤدّب، عن أبيه – وكان مؤدّباً لبعض ولد جعفر ابن محمّد بين الله عليّ الما توقي رسول الله الله ينه دخل المدينة رجل من ولد داود على دين اليهوديّة فرأى السكك خالية، فقال لبعض أهل المدينة : ما حالكم؟ فقيل له : توقي رسول الله ينهي .

فقال الداوديّ : أما إنّه توفّي اليوم الّذي هو في كتابنا ثمّ قال : فأين الناس؟ فقيل له : في المسجد، فأتى المسجد فاذا أبو بكر وعمر وعثمان وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة بن الجرّاج والناس قد غصَّ المسجد بهم فقال : أوسعوا حتّى أدخل، وأرشدوني إلى الّذي خلّفه نبيّكم، فأرشدوه إلى أبي بكر فقال له : إنني من ولد داود على دين اليهوديّة، وقد جئت لأسأل عن أربعة أحرف، فإن خبّرت بها أسلمت، فقالوا له : انتظر قليلاً، وأقبل أمير المؤمنين عليّ أبن أبي طالبﷺ من بعض ابواب المسجد. فقالوا له : انتظر قليلاً، وأقبل أمير المؤمنين عليّ قال له : أنت عليّ بن أبي طالب؟

فقال له عليّ عليّ انت فلان بن داود؟ قال: نعم، فأخذ على يده وجاء به إلى أبي بكر فقال له اليهوديّ: إنّي سألت هؤلاء عن أربعة أحرف فأرشدوني إليك لأسألك قال: اسأل.

قال: ما أوّل حرف كلّم الله تعالى به نبيّكم لمّا أُسري به ورجع من عند ربّه؟ وخبّرني عن الملك الّذي زحم نبيّكم ولم يسلّم عليه، وخبّرني عن الأربعة الّذين كشف عنهم مالك طبقاً من النار وكلّموا نبيّكم، وخبّرني عن منبر نبيّكم أيّ موضع هي من الجنّة؟ .

قال عليّ السَّنَ الرَّسُولُ بِمَا كَلَّم الله به نبيّنا ﷺ قول الله تعالى : ﴿ ءَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُخْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ﴾ <sup>(1)</sup>؟ قال: ليس هذا أردت قال فقول رسول الله ﷺ : ﴿ وَالْمُؤْمِنُونُ كُلُّ ءَامَنَ بِٱللَهِ﴾ قال: ليس هذا أردت قال: اترك الأمر مستوراً .

قال لتخبرني أولست أنت هو؟ قال : أمّا إذ أبيت فإنّ رسول الله عنه لمّا رجع من عند ربّه والحجب ترفع له قبل أن يصير إلى موضع جبرئيل عنه ناداه ملك : يا أحمد قال : لبّيك قال : إنَّ الله تعالى يقرء عليك السلام ويقول لك : اقرء على السيّد الوليّ . فقال الملك : عليّ ابن أبي طالب عليمي . قال اليهوديّ : صدقت والله إنّي لأجد ذلك في كتاب أبي .

 واعتذر، وقال: يا رسول الله إنّي أتيت ملكاً جبّاراً قد تكلّم بكلام عظيم فغضبت لله ولم أعرفك، فعذره؛ وأمّا الأربعة الذين كشف عنهم مالك طبقاً من النار فإنّ رسول الله وآله مرّ بمالك ولم يضحك قطّ فقال جبرئيل عنه يا مالك هذا نبيّ الرحمة، فتبسّم في وجهه، فقال رسول الله ينه : مره يكشف طبقاً من النار، فكشف طبقاً فإذا قابيل ونمرود وفرعون وهامان فقالوا : يا محمّد اسأل ربّك أن يردّنا إلى دارالدنيا حتّى نعمل صالحاً، فغضب جبرئيل وقال بريشة من ريش جناحه فردّ عليهم طبق النار ؛ وأمّا منبر رسول الله فإنّ مسكن رسول الله ينه عدن، وهي جنّة خلقها الله تعالى بيده ومعه فيها اثنا عشر وصيّاً، وفوقه قبّة يقال لها الرضوان، وفوق قبّة الرضوان منزل يقال له الوسيلة، وليس في الجنّة منزل يشبهه، هو منبر رسول الله ينها.

قال اليهوديّ : صدقت والله إنّه لفي كتاب أبي داوديتوارثونه واحدّ بعد واحد حتّى صار إليّ ، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله ، وأنّ محمّداً رسول الله ، وأنّه الّذي بشّر به موسى عظيظٍ وأشهد أنّك عالم هذه الأمّة ووصيّ رسول الله عظيم . قال : فعلّمه أمير المؤمنين شرائع الدين<sup>(۱)</sup> .

١٤ - يل، فض؛ بالإسناد يرفعه إلى أنس بن مالك قال : دخل يهوديّ في خلافة أبي بكر وقال : أريد خليفة رسول الله يشاك فجاؤوا به إلى أبي بكر فقال له اليهود : أنت خليفة رسول الله يشيئ؟ فقال : نعم أما تنظرني في مقامه ومحرابه؟! فقال له : إن كنت كما تقول يا أبا بكر أريد أن أسألك عن أشياء قال : اسأل عمّا بدا لك وما تريد.

فقال اليهوديّ : أخبرني عمّا ليس لله، وعمّا ليس عند الله، وعمّا لا يعلمه الله. فقال عند ذلك أبو بكر : هذه مسائل الزنادقة يا يهوديّ؛ فعند ذلك همَّ المسلمون بقتله، وكان فيمن حضر ابن عبّاس رَظِيْ فزعق بالناس وقال: يا أبا بكر امهل في قتله.

قال له : أما سمعت ماقد تكلّم به؟ فقال ابن عبّاس : فإن كان جوابه عندكم وإلا فاخرجوه حيث شاء من الأرض قال : فأخرجوه وهو يقول : لعن الله قوماً جلسوا في غير مراتبهم، يريدون قتل النفس الّتي قد حرم الله بغير علم.

قال: فخرج وهو يقول: أيّها الناس ذهب الإسلام حتّى لا يجيبون، اين رسول الله ﷺ؟ وأين خليفة رسول الله؟.

قال: فتبعه ابن عبّاس وقال له: اذهب إلى عيبة علم النبوّة إلى منزل عليّ بن أبي طالب ﷺ قال فعند ذلك أقبل أبو بكر والمسلمون في طلب اليهوديّ فلحقوه في بعض الطرق فأخذوه وجاؤوا به إلى أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ فاستأذنوا عليه ثمَّ دخلوا عليه وقد ازدحم الناس، قومٌ يبكون، وقوم يضحكون.

کتاب الغيبة للنعماني، ص ٦٧.

قال: فقال أبو بكر: يا أبا الحسن إنَّ هذا اليهوديّ سألني عن مسألة من مسائل الزنادقة. فقال الإمام ﷺ: ما تقول يا يهوديّ؟.

فقال اليهوديّ: أسأل وتفعل بي مثل ما فعل بي هؤلاء. قال: وأيّ شيء أرادوا يفعلون بك؟ قال: أرادوا أن يذهبوا بدمي فقال الإمام ﷺ: دع هذا واسأل عمّا شئت.

فقال: سؤالي لايعلمه إلاّ نبيّ أووصيّ نبيّ. قال: اسأل عمّا بدا لك. فقال اليهوديّ: أجبني عمّا ليس لله، وعمّا ليس عند الله، وعمّا لا يعلمه الله. فقال له عليّ ﷺ: على شرط يا أخا اليهود. قال: وما الشرط؟ قال: تقول معي قولاً عدلاً مخلصاً: لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله. فقال: نعم يامولاي.

فقال ﷺ : يا أخا اليهود أمّا قولك : ما ليس لله فليس لله صاحبة ولا ولد. قال : صدقت يا مولاي. وأمّا قولك : ما ليس عند الله فليس عند الله الظلم. قال : صدقت يا مولاي.

وأمّا قولك: ما ليس يعلمه الله فإنّ الله لايعلم أنَّ له شريكاً ولا وزيراً وهو على كلّ شيء قدير. فعند ذلك قال: مدّ يدك فأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً ﷺ رسول الله، وأنَّك خليفته حقّاً ووصيّه ووارث علمه، فجزاك الله عن الإسلام خيراً.

قال: فضجَّ الناس عند ذلك. فقال أبو بكر: يا كاشف الكربات يا عليّ أنت فارج الهمّ. قال: فعند ذلك خرج أبو بكر ورقي المنبر وقال: أقيلوني أقيلوني أقيلوني، لست بخيركم وعليّ فيكم. قال: فخرج إليه عمر وقال: أمسك يا أبا بكر عن هذا الكلام فقد ارتضيناك لأ نفسنا، ثمّ أنزله عن المنبر فأخبر بذلك أمير المؤمنين عَلِيَكِلاً<sup>(1)</sup>. **بيان:** الزعق: الصياح.

> ۲ – باب آخر في احتجاجه صلوات الله عليه على بعض اليهود بذكر معجزات النبي ﷺ

١ - ج، روي عن موسى بن جعفر عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي علي الذ ان يهودياً من يهود الشام وأحبارهم كان قد قرأ التوراة والإنجيل والزبور وصحف الأنبياء علي وعرف دلائلهم جاء إلى مجلس فيه أصحاب رسول الله على وفيهم علي بن أبي طالب علي وابن عبّاس وأبو معبد الجهني، فقال : يا أمّة محمّد ما تركتم لنبي درجة ولا لمرسل فضيلة إلا نحلتموها نبيكم، فهل تجيبوني عمّا أسالكم عنه؟ فكاع القوم عنه.

فقال عليّ بن أبي طالب ﷺ: نعم ما أعطى الله ﷺ نبيّاً درجة ولا مرسلاً فضيلة إلاّ وقد جمعها لمحمّد ﷺ، وزاد محمّداً ﷺ على الأنبياء أضعافاً مضاعفة.

فقال له اليهوديّ: فهل أنت مجيبني؟ قال له: نعم، سأذكرلك اليوم من فضائل رسول

الفضائل لابن شاذان، ص ١٣٠.

الله يُشْكُنُ ما يقرّ الله به أعين المؤمنين، ويكون فيه إزالة لشكّ الشاكّين في فضائله إنّه عليه الصلاة والسلام كان إذا ذكر لنفسه فضيلة قال: ولا فخر، وأنا أذكر لك فضائله غير مزر بالأنبياء ولا منتقص لهم، ولكن شكراً لله بَرَيَخِكَ على ما أعطى محمّداً شَكْنِ مثل ما أعطاهم، ومازاده الله وما فضّله عليهم.

فقال له اليهوديّ : إنّي أسألك فأعدّ له جواباً فقال له عليّ ﷺ : هات. قال له اليهوديّ : هذا آدم ﷺ أسجد الله له ملائكته، فهل فعل بمحمّد شيئاً من هذا؟ فقال له عليّ ﷺ : لقد كان ذلك، ولئن أسجد الله لآدم ملائكته فإنّ سجودهم لم يكن سجود طاعة أنّهم عبدوا آدم من دون الله ﷺ أسجد الله لادم ملائكته فإنّ سجودهم لم يكن سعود طاعة أنّهم عبدوا آدم من ومحمّد ﷺ أعطي ما هو افضل من هذا، إنّ الله تعالى صلّى عليه في جبروته، والملائكة بأجمعها، وتعبّد المؤمنين بالصلاة عليه فهذه زيادة له يا يهوديّ.

قال له اليهوديّ : فإنّ آدم تاب الله عليه من بعد خطيئته قال له عليّ ﷺ لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ نزل فيه ما هو اكبر من هذا من غير ذنب أتى، قال الله بَخْرَجَكُ : ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ اللهُ مَا نَعَذَمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾ إنّ محمّداً غير مواف القيامة بوزر ولا مطلوب فيها بذنب.

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا إدريس غليمًا رفعه الله بَرَوَكُ مكاناً عليّاً وأطعمه من تحف الجنّة بعد وفاته . قال له عليّ غليمًا لقد كان كذلك، ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ الله جلّ ثناؤه قال فيه : ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَهُ فَكَفَى بِهذا من الله رفعة، ولنن أُطعم إدريس من تحف الجنّة بعد وفاته فإنَّ محمّداً عليها أُطعم في الدنيا في حياته بينما يتضوّر جوعاً فأتاه جبرئيل بجام من الجنّة فيه تحفةٌ، فهلّل الجام وهلّلت التحفة في يده وسبّحا وكبّرا وحمّدا، فناولها أهل بيته ففعل الجام مثل ذلك، فهمّ أن يناولها بعض أصحابه فتناولها جبرئيل غقال له : كلها فإنّها تحفة من الجنّة أتحفك الله بها، وإنّها لاتصلح إلاّ لنبيّ أو وصيّ نبيّ، فأكل عليها وأكلنا معه (منه خ ل) وإنّي لأجد حلاوتها ساعتي هذه<sup>(١)</sup>.

فقال له اليهوديّ : فهذا نوح عليه على خات الله بَمَرَضَ وأعذر قومه إذ كذَّب. قال له عليّ عليّ عليه : لقد كان كذلك، ومحمّد عليه صبر في ذات الله وأعذر قومه إذ كذَّب وشرد وحصب بالحصى وعلاه أبولهب بسلا شاة، فأوحى الله تبارك وتعالى إلى جابيل ملك الجبال: أن شقّ الجبال، وانته إلى أمر محمّد عليه ، فأتاه فقال له : إنّي قد أمرت لك بالطاعة، فإن أمرت أن أطبق عليهم الجبال فأهلكتهم بها.

(١) الرواية من طرق العامة في نزول الجام لهم من الجنة وفيها فاكهة الجنة فلما صار في يد النبي قال الجام : سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر. ثمّ دفعه إلى علي علي فقال مثل ذلك، الجام: سبحان الله، والحسين علي الحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر. ثمّ دفعه إلى علي علي علي فقال مثل ذلك، وهكذا في يد الحسن والحسين علي الحمد في إحقاق الحق ج ٩ ص ٢٤٣. [مستدرك السفينة ج٢ لغة الجوم].

قال عليه الصلاة والسلام : إنّما بعثت رحمةً، ربّ اهد أُمّتي فإنّهم لا يعلمون، ويحك يا يهوديّ إنّ نوحاً لمّا شاهد غرق قومه رقّ عليهم رقّة القرابة وأظهر عليهم شفقة، فقال : ﴿رَبّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي ﴾فقال الله تبارك وتعالى اسمه : ﴿إِنَّهُمَ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُمُ عَمَلُ غَيْرُ ذكره أن يسلّيه بذلك، ومحمّد ﷺ لمّا علنت من قومه المعاندة شهر عليهم سيف النقمة ولم تدركه فيهم رقّة القرابة، ولم ينظر إليهم بعين مقة.

قال له اليهوديّ فإنّ نوحاً دعا ربّه فهطلت له السماء بماء منهمر. قال له عَنْهَمر رحمةً، كذلك وكانت دعوته دعوة غضب، ومحمّد عن هطلت له السماء بماء منهمر رحمةً، إنّه عَنْ لمّا هاجر إلى المدينة أتاه اهلها في يوم جمعة، فقالوا له: يا رسول الله عنه احتبس القطر، واصفرّ العود، وتهافت الورق، فرفع يده المباركة حتّى رثي بياض إبطيه، وما ترى في السماء سحابة، فما برح حتّى سقاهم الله، حتّى أنّ الشابّ المعجب بشبابه لتهمّه نفسه في الرجوع إلى منزله فما يقدر من شدّة السيل، فدام أسبوعاً، فأتوه في الجمعة الثانية فقالوا : يا رسول الله لقد تهدّمت الجدر، واحتبس الركب والسفر، فضحك عليه الصلاة والسلام وقال : هذه سرعة ملالة ابن آدم، ثمّ قال : «اللّهم حوالينا ولا علينا، اللّهم في أصول الشيح ومراتع البقع» فرثي حوالي المدينة المطر يقطر قطراً، وما يقع في المدينة قطرة لكرامته على الله تحري ال

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا هود عَمَدَ قد انتصر الله له من أعدائه بالريح، فهل فعل بمحمّد عَمَد شيئاً من هذا؟ قال له عليّ عَمَدَ لقد كان كذلك، ومحمّد عَمَد أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ الله عزَّ وجلَّ ذكره قد انتصر له من أعدائه بالريح يوم الخندق إذ أرسل عليهم ريحاً تذرو الحصى، وجنوداً لم يروها، فزاد الله تبارك وتعالى محمّداً على هود بثمانية آلاف ملك، وفضّله على هود بأنّ ريح عاد ريح سخط، وريح محمّد عَمَد أرسَل رحمة، قال الله تبارك وتعالى : ﴿يَتَأَبُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا اذَكُرُوا يَسْمَةَ اللهِ عَلَيَكُمُ إِذَ جَاءَتَكُمْ جُنُودٌ فَأَرْسَلَنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُنُودُا لَمْ تَرَوْعَاً فِنْ

قال له اليهوديّ: فإنّ هذا صالح أخرج الله له ناقة جعلها لقومه عبرة. قال عليّ عَظِيرًا لله كان كذلك، ومحمّد عليه وآله السلام أعطي ما هو أفضل من ذلك، إنّ ناقة صالح لم تكلّم صالحاً ولم تناطقه ولم تشهد له بالنبوّة ومحمّد عَظيمَ بينما نحن معه في بعض غزواته إذا هو ببعير قد دنا ثمّ رغا، فأنطقه الله بَخَرَجَن فقال: يا رسول الله إنّ فلاناً استعملني حتّى كبرت ويريد نحري، فأنا أستعيذ بك منه؛ فأرسل رسول الله عَظيمَ إلى صاحبه فاستوهبه منه فوهبه له وخلاه، ولقد كنّا معه فإذا نحن بأعرابيّ معه ناقة له يسوقها وقد استسلم للقطع لما زوّر عليه

<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب، الآية: ٩.

من الشهود، فنطقت له الناقة فقالت: يا رسول الله إنَّ فلاناً منّي بريء، وإنَّ الشهود يشهدون عليه بالزور، وإنَّ سارقي فلان اليهوديّ .

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا إبراهيم قد تيقّظ بالاعتبار على معرفة الله تعالى، وأحاطت دلالته بعلم الإيمان به قال له عليّ عليّ لقد كان كذلك، وأعطي محمّد علي أفضل من ذلك قد تيقّظ بالاعتبار على معرفة الله تعالى وأحاطت دلالته (دلائله خ ل) بعلم الإيمان به، وتيقّظ إبراهيم وهو أبن خمسة عشرة سنة، ومحمّد علي كان ابن سبع سنين، قدم تجّار من النصارى فنزلوا بتجارتهم بين الصفا والمروة، فنظر إليه بعضهم فعرفه بصفته ونعته وخبر مبعثه وآياته علي أ

فقالوا له: ياغلام ما اسمك؟ قال: محمّد قالوا: ما اسم أبيك؟ قال: عبد الله. قالوا: ما اسم هذه؟ – وأشاروا بأيديهم إلى الأرض – قال: الأرض. قالوا: فما اسم هذه؟ – وأشاروا بأيديهم إلى السماء – قال: السماء قالوا: فمن ربّهما؟ قال: الله، ثمّ انتهرهم وقال: أتشكّكونني في الله بَتَوَيَّك ؟ ويحك يا يهوديّ لقد تيقّظ بالاعتبار على معرفة الله بَتَوَيَّك مع كفر قومه إذ هو بينهم يستقسمون بالأزلام ويعبدون الأوثان، وهو يقول: لا إله إلاّ الله.

قال اليهوديّ : فإنّ إبراهيم عَلَيْتُ حجب عن نموود بحجب ثلاثة . فقال عليّ عَلَيْ عَلَيْ الله كان كذلك، ومحمد عَلَيْ حجب عمّن أراد قتله بحجب خمس، فثلاثة بثلاثة، واثنان فضل، كان كذلك، ومحمد عَلَيْ حجب عمّن أراد قتله بحجب خمس، فثلاثة بثلاثة، واثنان فضل، قال الله تَتَرَقَّلُ وهويصف أمر محمد عَلَيْ فقال : ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيَدِسٍمْ سَكَاكَ فهذا الحجاب الأوّل ﴿وَمِنَ خَلْفِهِمْ سَكَاكَ فهذا الحجاب الثاني ﴿ فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يَبْعِرُونَ فَهذا الحجاب الثالث، ثمّ قال : ﴿وَلِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلَاخِر

قال له اليهوديّ : فإنَّ إبراهيم ﷺ قد بهت الّذي كفر ببرهان نبوّته قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أتاه مكذّب بالبعث بعد الموت وهو أبيّ بن خلف الجمحيّ، معه عظم نخر ففركه ثمّ قال : يا محمّد ﴿مَن يُحَي ٱلْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيـمُرُ فأنطق الله محمّداً بمحكم آياته وبهته ببرهان نبوّته، فقال : ﴿يُعَيِّيهَا ٱلَذِي أَنسَاها أَوَلَ مَتَرَقٍّ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيـمُ فانصرف مبهوتاً.

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا إبراهيم جذّ أصنام قومه غضباً لله تَتَرَيَّكُ . قال له عليّ ﷺ لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ قد نكس عن الكعبة ثلاث مائة وستّين صنماً، ونفاها من جزيرة العرب، وأذلّ من عبدها بالسيف.

قال له اليهوديّ: فإنّ هذا إبراهيم عليَّة قدأ ضجع ولده وتلّه للجبين فقال له عليّ عليّ الله لقد كان كذلك ولقد أعطي إبراهيم عليَّة بعد الإضجاع (الاضطجاع خ ل) الفداء، ومحمّد عليه أصيب بأفجع منه فجيعة، إنّه وقف عليه وآله الصلاة والسلام على عمّه حمزة أسدالله، وأسدرسوله، وناصر دينه، وقد فرّق بين روحه وجسده، فلم يبيّن عليه حرقة، ولم يفض عليه عبرة، ولم ينظر إلى موضعه من قلبه وقلوب أهل بيته، ليرضي الله ﷺ ويستسلم لأمره في جميع الفعال، وقال ﷺ: لولا أن تحزن صفيّة لتركته حتّى يحشر من بطون السباع وحواصل الطير، ولولا أن يكون سنّة بعدي لفعلت ذلك.

قال له اليهوديّ : فإنّ إبراهيم عَلَيْتَلا قد أسلمه قومه إلى الحريق فصبر فجعل الله بَرْتَجَلَّ النار عليه برداً وسلاماً فهل فعل بمحمّد شيئاً من ذلك؟ قال له عليّ غَلِيَّلا : لقد كان كذلك ومحمّد ﷺ لمّا نزل بخيبر سمّته الخيبريّة فستّر الله السمّ في جوفه برداً وسلاماً إلى منتهى أجله، فالسمّ يحرق إذا استقرّ في الجوف، كما أنّ النار تحرق؛ فهذا من قدرته لا تنكره.

قال له اليهوديّ: فإنّ هذا يعقوب ظَيَّلا أعظم في الخير نصيبه، إذ جعل الأسباط من سلالة صلبه، ومريم ابنة عمران من بناته قال له عليّ ظَيَّلا لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعظم في الخير نصيباً منه، إذجعل فاطمة ﷺ سيّدة نساء العالمين من بناته والحسن والحسين من حفدته.

قال له اليهوديّ : فإنّ يعقوب على قد صبر على فراق ولده حتّى كاد يحرض من الحزن قال عليّ عليمي القد كان كذلك، وكان حزن يعقوب حزناً بعده تلاق ومحمّد على قبض ولده إبراهيم قرّة عينه في حياة منه، وخصّه بالاختبار ليعظم له الاذخار، فقال النفس، ويجزع القلب، وإنّا عليك يا إبراهيم لمحزونون ولا نقول ما يسخط الربّ. في كلّ ذلك يؤثر الرضا عن الله عزّ ذكره والاستسلام له في جميع الفعال.

فقال اليهوديّ : فإنَّ هذا يوسف عَلِيَنَهُ قاسى مرارة الفرقة، وحبس في السجن توقيًا للمعصية، فألقي في الجبّ وحيداً. قال له عليَّ عَلَيْهُ : لقد كان كذلك، ومحمّد عنه قاسى مرارة الغربة، وفارق الأهل والأولاد والمال مهاجراً من حرم الله تعالى وأمنه فلمّا رأى الله عَرَيَنَ كابته واستشعاره الحزن أراه تبارك وتعالى اسمه رؤيا توازي رؤيا يوسف عَلَيْهُ في تأويلها، وأبان للعالمين صدق تحقيقها، فقال : ﴿لَقَدَ صَدَفَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّذيَا بِالحَقِّ لَتَنَخْلُنَ السَّنْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَآة اللهُ عامينيَ مُوَلِيَّة وَمُقَضِّرِينَ لَا تَخَافُونَ ﴾ ولئن كان وقطع منه أقاربه وذوو الرحم، وألجؤوه إلى أضيق المضيق، فلقد كادهم الله عز ذكره له كيداً مستبيناً، إذ بعث أضعف خلقه فأكل عهدهم الذي كتبوه بينهم في قطيعة رحمه، ولين كان يوسف عليه ألقي في الحبّ فلقد حبس محمّد عنه نفسه في الشعب ثلاثة سنين ، وقطع منه أقاربه وذوو الرحم، وألجؤوه إلى أضيق المضيق، فلقد كادهم الله عز ذكره له كيداً مستبيناً، إذ بعث أضعف خلقه فأكل عهدهم الذي كتبوه بينهم في قطيعة رحمه، ولين كان يوسف غير ألقي في الحبّ فلقد حبس محمّد في نفسه مني الغار حتى وال كان

فقال له اليهوديّ : فهذا موسى بن عمران عَلَيْكُمْ آتاه الله التوراة الّتي فيها حكم قال له عليَّ عَلِيَّ عَلِيَهُ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعطي ما هو أفضل منه، أعطى محمّداً ﷺ سورة البقرة والمائدة بالإنجيل، وطواسين وطه ونصف المفصّل والحواميم بالتوراة، وأعطى نصف المفصّل والتسابيح بالزبور، وأعطى سورة بني إسرائيل وبراءة بصحف إبراهيم عَظِيَرًا وصحف موسى عَظِيَرًا، وزاد الله عزذكره محمّداً عَظِيمَ السبع الطوال، وفاتحة الكتاب وهي السبع المثاني والقرآن العظيم وأعطى الكتاب والحكمة.

قال له اليهوديّ: فإنّ موسى ﷺ ناجاء الله ﷺ على طور سيناء. قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ولقد أوحى الله ﷺ إلى محمّد ﷺ عند سدرة المنتهى، فمقامه في السماء محمود، وعند منتهى العرش مذكور.

قال له اليهوديُّ: فلقد ألقى الله على موسى عَلِيَّةِ محبّة منه. قال له عليَّ عَلَيَّ عَلَيْهُ لَقَد كان كذلك، ولقد أعطى الله محمّداً عَنْشَهُ ما هو أفضل منه، لقد ألقى الله بَخْرَجَة عليه محبّة منه، فمن هذا الذي يشركه في هذا الاسم إذ تَم من الله بَخْرَجَة به الشهادة فلا تتمّ الشهادة إلاّ أن يقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أن محمّداً رسول الله، ينادى به على المنابر، فلا يرفع صوت بذكر الله بَخَرَجَة إلاّ رفع بذكر محمّد عَنْهُ معه.

قال له اليهوديّ : لقد أوحى الله إلى أُمّ موسى لفضل منزلة موسى عَنْدَ الله بَحْرَضَ . قال عليّ عَلَيْ عَلَيْهِ : لقد كان كذلك، ولقد لطف الله جلّ ثناؤه لأُمّ محمّد عَنْهُ بأن أوصل إليها اسمه حتّى قالت : أشهد والعالمون أنّ محمّداً عَنْهُ منتظر، وشهد الملائكة على الأنبياء أنّهم أثبتوه في الأسفار، وبلطف من الله بَحَرَقَة ساقه إليها ووصل إليها اسمه لفضل منزلته عنده حتّى رأت في المنام أنّه قيل لها : إنّما في بطنك سيّد فإذا ولدته فسمّيه محمّداً على الأنبياء

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا موسى بن عمران قد أرسله إلى فرعون وأراه الآية الكبرى. قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أرسله إلى فراعنة شتّي، مثل أبي جهل بن هشام، وعتبة بن ربيعة، وشيبة، وأبي البختريّ، والنضربن الحارث وأبيّ بن خلف، ومنبّه ونبيه ابني الحجّاج، وإلى الخمسة المستهزئين : الوليدين المغيرة المخزوميّ، والعاص بن وائل السهميّ، والأسود بن عبد يغوث الزهريّ، والأسود بن المطلب، والحارث بن الطلاطلة فأراهم الآيات في الآفاق وفي أنفسهم حتّى تبيّن لهم أنّه الحقّ.

قال له اليهوديّ : لقد انتقم الله لموسى عَلَيْكُ من فرعون. قال له عليّ عَلَيْ الله كان كذلك، ولقد انتقم الله جلّ اسمه لمحمّد عَلَيْكُ من الفراعنة، فأمّا المستهزؤون فقد قال الله تعالى: ﴿إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُشْتَهَزِينَ﴾ فقتل الله كلّ واحد منهم بغيرقتلة صاحبه في يوم واحد، فأمّا الوليد بن المغيرة فمرّ بنبل لرجل من خزاعة قد راشه ووضعه في الطريق فأصابه شظيّة منه فانقطع أكحله حتّى أدماه فمات وهو يقول: قتلني ربّ محمّد – عَنَيْنَ مَ

وأمّا العاص بن وائل فإنّه خرج في حاجة له إلى موضع فتدهده تحته حجر فسقط فتقطّع قطعة قطعة فمات وهو يقول: قتلني ربّ محمّد – ﷺ –. وأمّا الأسودين عبديغوث فإنّه خرج يستقبل ابنه زمعة فاستظلّ بشجرة فأتاه جبرتيل ﷺ فأخذ رأسه فنطح به الشجرة، فقال لغلامه: امنع عنّي هذا، فقال: ما أرى أحداً يصنع بك شيئاً إلاّ نفسك فقتله وهو يقول: قتلني ربّ محمّد.

وأمّا الأسود بن المطّلب فإنّ النبيّ ﷺ دعا عليه أن يعمي الله بصره وأن يثكله ولده فلمّا كان في ذلك اليوم خرج حتّى صار إلى موضع فأتاه جبرئيل بورقة خضراء فضرب بها وجهه فعمي وبقي حتّى أنكله الله بَرْرَيْلَ ولده.

وأمّا الحارث بن الطلاطلة فإنّه خرج من بيته في السموم فتحوّل حبشيّاً فرجع إلى أهله فقال: أنا الحارث فغضبوا عليه فقتلوه وهو يقول: قتلني ربّ محمّد – ﷺ –.

وروي أنّ الأسود بن الحارث أكل حوتاً مالحاً فأصابه العطش فلم يزل يشرب الماء حتّى انشقَ بطنه فمات وهو يقول : قتلني ربّ محمّد كلّ ذلك في ساعة واحدة ، وذلك أنّهم كانوا بين يدي رسول الله يشيخ فقالوا له : يا محمّد ننتظر بك إلى الظهر فإن رجعت عن قولك وإلآ قتلناك ، فدخل النبي يشيخ في منزله فأغلق عليه بابه مغتماً لقولهم فأتاه جبرئيل نشيخ عن الله ساعته فقال له : يا محمّد السلام يقرء عليك السلام وهو يقول : ﴿فَآصَدَعَ بِمَا نُؤْمَرُ وَأَعَرِضَ عَنِ السُمُرِكِينَ﴾<sup>(1)</sup> يعني أظهر أمرك لأهل مكة وادعهم إلى الإيمان .

قال: يا جبرڻيل کيف أصنع بالمستهزئين وما أوعدوني؟ قال له: ﴿ إِنَّا كَفَيَّنَكَ ٱلْمُسَتَهْزِهِينَ﴾<sup>(٢)</sup>. قال: يا جبرئيل کانوا الساعة بين يديَّ قال قد کفيتهم، فأظهر أمره عند ذلك، وأمّا بقيّتهم من الفراعنة فقتلوا يوم بدر بالسيف، وهزم الله الجمع وولّوا الدبر.

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا موسى بن عمران قد أُعطي العصا فكانت تتحوّل ثعباناً . قال له عليَّ عَلَيْ عَلَيْ : لقد كان كذلك ومحمد على أُعطي ما هو افضل من هذا ، إنّ رجلاً كان يطالب أبا جهل بن هشام بدين ثمن جزور قد اشتراه، فاشتغل عنه وجلس يشرب، فطلبه الرجل فلم يقدر عليه فقال له بعض المستهزئين : من تطلب؟ قال : عمروبن هشام – يعني أبا جهل – لي عليه دين ، قال : فأدلك على من يستخرج الحقوق؟ قال : نعم ، فدلّه على النبيّ هذا له ال أبو جهل يقول : ليت لمحمد إليّ حاجة فأسخر به وأرده، فأتى الرجل النبيّ فقال له : يا محمد بلغني أنّ بينك وبين عمرو بن هشام حسن ، وأنا أستشفع بك إليه، فقام معه رسول الله علي فأتى بابه، فقال له : قم يا أبا جهل فأذّ إلى الرجل حقّه ، وإنّما كنّاه أبا جهل ذلك اليوم، فقام مسرعاً حتّى أدى إليه حقّه، فلما رجع إلى مجلسه قال له بعض أصحابه : فعلت ذلك فرقاً من محمد، قال : ويحكم أعذروني ، إنّه لمّا أقبل رأيت عن يمينه رجالاً بأيديهم خراب تتلالاً ، وعن يساره ثعبانان تصطكُ أسنانهما وتلمع النيران من أبصارهما ، لو المنعت لم آمن أن يبعجوا بالحراب بطني ويقضمني الثعبانان، هذا أكبر ممّا أُعطي، ثعبان بثعبان موسى عنه ، وزاد الله محمّداً عنه ثعباناً وثمانية أملاك معهم الحراب، ولقد كان النبي تنه يؤذي قريشاً بالدعاء، فقام يوماً فسفّه أحلامهم، وعاب دينهم، وشتم أصنامهم، وضلّل آباءهم فاغتموا من ذلك غمّاً شديداً، فقال أبو جهل : والله للموت خير لنا من الحياة، فليس فيكم معاشر قريش أحد يقتل محمّداً فيقتل به؟ فقالوا له : لا، قال : فأنا أقتله، فإن شاءت بنو عبد المطّلب قتلوني به، وإلا تركوني، قالوا : إنّك إن فعلت ذلك اصطنعت إلى أهل الوادي معروفاً لا تزال تذكر به.

قال: إنّه كثير السجود حول الكعبة فإذا جاء وسجد أخذت حجراً فشدخته به، فجاء رسول الله عنه فطاف بالبيت أسبوعاً، ثمَّ صلّى وأطال السجود، فأخذ أبو جهل حجراً فأتاه من قبل رأسه، فلمّا أن قرب أقبل فحل من قبل رسول الله فاغراً فاه نحوه، فلمّا أن رآه أبو جهل فزع منه وارتعدت يده، وطرح الحجر فشدخ رجله فرجع مدمّى متغير اللّون يفيض عرقاً فقال له أصحابه: ما رأينا كاليوم؛ قال: ويحكم أعذروني فإنّه أقبل من عنده فحل فاغراً فاه فكاد يبتلعني فرميت بالحجر فشدخت رجلي .

قال له اليهوديّ : فإنّ موسى ﷺ قدأُعطي اليد البيضاء، فهل فعل بمحمّد شيء من هذا؟ قال له عليّ ﷺ لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أُعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ نوراً كان يضيء عن يمينه حيثما جلس، وعن يساره أينما جلس، وكان يراه الناس كلّهم.

قال له اليهوديّ : فإنّ موسى عَظِيرٌ قد ضرب له في البحر طريق، فهل فعل بمحمّد شيء من هذا؟ فقال له عليّ عَظِيرٌ لقد كان كذلك، ومحمّد عَظَيرُ أعطي ما هو أفضل من هذا، خرجنا معه إلى حنين فإذا نحن بواد يشخب، فقدّرناه فإذا هو أربع عشرة قامة، فقالوا : يا رسول الله العدوّ من ورائنا والوادي أمامنا، كما قال أصحاب موسى : إنّا لمدركون، فنزل رسول الله عَظِيرُ ثمَّ قال : اللّهم إنّك جعلت لكلّ مرسل دلالة فأرني قدرتك. وركب يُظيرُ

قال له اليهوديّ : فإنّ موسى عنه قد أعطي الحجر فانبجست منه اثنتا عشرة عيناً . قال له عليّ عليه : لقد كان كذلك، ومحمد عنه لما نزل الحديبية وحاصره أهل مكّة قد أعطي ما هو أفضل من ذلك، وذلك أنّ أصحابه شكوا إليه الظمأ وأصابهم ذلك حتّى التفّت خواصر الخيل، فذكروا له ينه ذلك فدعا بركوة يمانيّة ثمّ نصب يده المبار كة فيها فتفجّرت من بين أصابعه عيون الماء، فصدرنا وصدرت الخيل رواء، وملانا كلّ مزادة وسقاء، ولقد كنّا معه بالحديبية وإذا ثمّ قليب جافّة، فأخرج عنه سهماً من كنانته فناوله البراء بن عازب فقال له : اذهب بهذا السهم إلى تلك القليب الجافّة فاغرسه فيها ففعل ذلك فتفجّرت منه عبراً من تحت السهم، ولقد كان يوم الميضاة عبرة وعلامة للمنكرين لنبوّته كحجر موسى حيث دعا بالميضاًة فنصب يده فيها ففاضت بالماء وارتفع حتّى توضّاً منه ثمانية آلاف رجل، وشربوا حاجتهم، وسقوا دوابهم وحملوا ما أرادوا.

قال له اليهوديّ : فإنّ موسى عليه قد أعطي المنّ والسلوى، فهل أعطي محمّد عليه نظير هذا؟ قال له عليّ عليه لقد كان كذلك، ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ الله تَخْرَيَنُ أحلّ له الغنائم ولأمّته ولم تحلّ لأحد قبله، فهذا أفضل من المنّ والسلوى، ثمّ زاده أن جعل النيّة له ولامّته عملاً صالحاً، ولم يجعل لأحد من الأمم ذلك قبله فإذا همّ أحدهم بحسنة ولم يعملها كتبت له حسنة، وإن عملها كتبت له عشرة.

قال له اليهوديّ: فإنّ موسى للَّيَنِينِ قد ظلّل عليه الغمام. قال له عليّ للَيَنِينَ القد كان كذلك، وقد فعل ذلك لموسى للَيَنِينِ في التيه، وأعطي محمّد لللَّينَ أفضل من هذا، إنّ الغمامة كانت تظلّله من يوم ولد إلى يوم قبض في حضره وأسفاره، فهذا أفضل ممّا أُعطي موسى لَلْيَنَانِ .

قال له اليهوديّ : فهذا داود قد ألان الله عَمَرَيَّ له الحديد فعمل منه الدروع . قال له عَلَيَّهُ لقد كان كذلك، ومحمّد عَلَيْهُ أُعطي ما هو أفضل منه إنّه ليّن الله عَمَرَيَّ له الصمّ الصخور الصلاب وجعلها غاراً، ولقد غارت الصخرة تحت يده ببيت المقدس ليّنة حتّى صارت كهيئة العجين، قد رأينا ذلك والتمسناه تحت رايته .

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا داود بكى على خطيئته حتى سارت الجبال معه لخوفه . قال له عليّ عليه لقد كان كذلك، ومحمد عليه أعطي ما هو افضل من هذا، إنّه كان إذا قام إلى الصلاة سمع لصدره وجوفه أزيز كأزيز المرجل على الأثافيّ من شدّة البكاء وقد أمّنه الله تركل من عقابه، فأراد أن يتخشّع لربّه ببكائه، ويكون إماماً لمن اقتدى به ولقد قام عليه وآله السلام عشر سنين على أطراف أصابعه حتى تورّمت قدماه واصفرّ وجهه، يقوم اللّيل أجمع حتى عوتب في ذلك فقال الله تكرّل : (مله (ل) ما أزلاً عَلَيْكَ آلفُرْهَانَ لِنتَعْقَ لتسعد به، ولقد كان يبكي حتى يغشى عليه، فقيل له : يا رسول الله أليس الله تكرّل التقوّن لله عنور لك ما تقدم من ذنبك وما تأخّر؟ قال : بلى أفلا أكون عبداً شكوراً؟ ولئن سارت الجبال وسبّحت معه لقد عمل محمّد عليه ما هو أفضل من هذا إذ كنّا معه على جبل حراء إذ تحرّك الجبل معه لقد عمل محمّد يكني ما هو أفضل من هذا إذ كنّا معه على جبل حراء إذ تحرّك الجبل فقال له : قرّ فليس عليك إلاّ نبيّ وصدّيق شهيد، فقرّ الجبل مجيباً لأمره ومنتهياً إلى طاعته، ولقد مردنا معه بجبل وإذا الدموع تخرج من بعضه فقال له النبيُ على أليه الناس والحبان والبحبل فقال : يا رسول الله كان المسيح مرّ بي وهو يخوّف الناس بنار وقودها الناس والحجارة فأنا فقال : يا رسول الله كان المسيح مرّ بي وهو يخوّف الناس بنار وقودها الناس والحجارة فأنا ولقد مردنا معه بجبل وإذا الدموع تخرج من بعضه فقال له النبيُ على أمري ومنتهياً إلى طاعته، ولقد المرد المعه بحبل وإذا الدموع تخرج من بعضه فقال له النبيُ وقردها الناس والحجارة فأنا ولقال : يا رسول الله كان المسيح مرّ بي وهو يخوّف الناس بنار وقودها الناس والحجارة فأنا وهذا، وأجاب لقوله عليه .

قال له اليهوديّ: فإنَّ هذا سليمان، أعطي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده. فقال له

عليّ علي الله لقد كان كذلك، ومحمّد الله أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّه هبط إليه ملك لم يهبط إلى الأرض قبله وهو ميكائيل، فقال له : يا محمّد عش ملكاً منعماً، وهذه مفاتيح خزائن الأرض معك، وتسير معك جبالها ذهباً وفضّة، لاينقص لك فيما اذخر لك في الآخرة شيء، فأوماً إلى جبرئيل عليه – وكان خليله من الملائكة – فأشار إليه : أن تواضع فقال : بل أعيش نبيًا عبداً، آكل يوماً ولا آكل يومين، وألحق بإخواني من الأنبياء من قبلي فزاده الله تعالى الكوثر، وأعطاه الشفاعة، وذلك أعظم من ملك الدنيا من أوّلها إلى آخرها سبعين مرّة، ووعده المقام المحمود، فإذا كان يوم القيامة أقعده الله تعالى على العرش فهذا أفضل مما

قال له اليهودي : فإنّ هذا سليمان قد سخّرت له الرياح فسارت به في بلاده غدوها شهر ورواحها شهرٌ فقال له علي علي الله لقد كان كذلك ومحمد علي أعطي ما هو أفضل من هذا إنّه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقلَّ من ثلث ليلة حتّى انتهى إلى ساق العرش فدنا بالعلم فتدلّى، فدلّي له من الجنّة رفرف أخضر وغشي النور بصره فرأى عظمة ربّه بَتَرَبَّلُ بفواده ولم يرها بعينه فكان كقاب قوسين بينها وبينه أو أدنى، فأوحى إلى عبده ما أوحى، فكان فيما أوحى إليه الآية التي في سورة البقرة قوله تعالى : ﴿ يَنَهُ مَا يُوَالَى عَبْدَهُمُ ألمَّ عَلَى حَكُلَ مَنْ الحَمَّ أَوْ تُعْعَوُهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ النَّهُ فَيَدْغِرُ لِمَن يَئْنَهُ وَيُعَذَبُ مَن يَنْكَهُ وحى، فكان فيما أوحى إليه الآية التي في سورة البقرة قوله تعالى : ﴿ يَنَهُ مَنْ يَنْكَهُ وَيُعَذِبُ مَن يَنْكَهُ وَالَّذُمِنُ وَلَن تُبْدُوا مَا فِي أَنْسُسِكُمْ أَوْ تُعْعَوُهُ يُحَاسِبَكُم بِهِ اللَّهُ فَيَدْغِرُ لِمَن يَئْنَهُ وَيُعَذَبُ مَن يَنْكَهُ وَالَّهُ عَلَى صَحَلَ قَوْرَ عَنْ أَنْسُسِكُمْ أَوْ وكانت الآية قد عرضت على الأنبياء من لدن آدم غلي إلى أن رسول الله تشرو الله تقري وعرضها على أمته فقبلوها، فلما رأى الله تبارك وماني القول الى أن رسول الله تعارك اسمه محمداً على وعرضت على الأمم فأبوا أن يقبلوها من أوقها أوقبلها رسول الله تعليو وعرضها على أمته فقبلوها، فلما رأى الله تبارك وتعالى منهم القبول علم يما أنيم لا يطبقونها، فلما أن صار إلى ساق العرش كرّر عليه الكلام ليفهمه فقال : ﴿ وَالْمُؤْيِنُونُ كُلُ مَامَنَ وَالَنُ وَسُولُ انهم لا يطبقونها، فلما أن صار إلى ساق العرش كرّر عليه الكلام ليفهمه فقال : ﴿ وَالْمُؤْينُونُ كُلُ مَامَنَ وَالَنُ وَنُولُ والمن والله وما من يُولا الله تبارك الما ما في عالم ما في عنهما فقال : ﴿ وَالْمُؤْيَسُونُ كُلُ ما مَا يُولُ عَلْمُ فَعْنُولُ النه وما والله وقبلها وقما أنهما والله منهم القبول علم وَمُنْتُكَوْبُو وَرُسُولُهُ مَا أَن صار إلى ساق العرش كرّر عليه الكلام ليفهمه فقال : ﴿ وَالْمُؤْيَسُونُ عُلْ ما فرسي فا في أنهو ونه أنهم فقال : في وَالْمُؤْينُونُ كُلُ مامَنَ وَالَهُو ونه أَنْ ما فا والله وقمن أَمَنُ والما واله في أول واله واله وال

فقال النبيّ ﷺ : أمّا إذا فعلت بنا ذلك ﴿ عُفَرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ﴾ يعني المرجع في الآخرة قال: فأجابه الله جلّ ثناؤه: وقد فعلت ذلك بك وبأمّتك.

ثمّ قال بَخْرَجَكَ ٪ أمّا إذا قبلت الآية بتشديدها وعظم ما فيها وقد عرضتها على الأمم فأبوا أن يقبلوها وقبلتها أمّتك فحق عليّ أن أرفعها عن أمّتك. فقال: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفَسًا إِلَا وُسْعَهَاً لَهَا مَا كَسَبَتَهُ من خير ﴿ وَعَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْهُ من شرّ.

(١) - (٣) سورة البقرة، الآيات: ٢٨٤-٢٨٤.

فقال النبيّ ﷺ لممّا سمع ذلك : أمّا إذ فعلت ذلك بي وبأمتي فزدني قال : سل. قال : ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَا أَوَ أَخْطَكَأْناً ﴾ قال الله ﷺ : لست أوّاخذ أمّتك بالنسيان والخطا لكرامتك عليّ، وكانت الأمم السالفة إذا نسوا ما ذكّروا به فتحت عليهم أبواب العذاب، وقد رفعت ذلك عن أمّتك، وكانت الأمم السالفة إذا أخطؤوا أخذوا بالخطأ وعوقبوا عليه وقد رفعت ذلك عن أمّتك لكرامتك عليّ.

فقال النبيّ عظيم: : اللُّهم إذ أعطيتني ذلك فزدني فقال الله تعالى له : سل قال : ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْنَاً ﴾ إِسْرًا كَمَا حَمَلْتُمُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَاً ﴾ <sup>(1)</sup> يعني بالإصر الشدائد الّتي كانت على من كان قبلنا فأجابه الله إلى ذلك فقال تبارك اسمه : قد رفعت عن أمّتك الآصار الّتي كانت على الأمم السالفة، كنت لا أقبل صلاتهم إلاَّ في بقاع من الأرض معلومة اخترتها لهم وإن بعدت وقد جعلت الأرض كلُّها لأمّتك، مسجداً وطهوراً، فهذه من الأصار الّتي كانت على الأمم قبلك فرفعتها عن أمّتك، وكانت الأمم السالفة إذا أصابهم أذى من نجاسة قرضوها من أجسادهم، وقد جعلت الماء لأمتك طهوراً، فهذه من الآصار الَّتي كانت عليهم فرفعتها عن أُمّتك، وكانت الأمم السالفة تحمل قرابينها على أعناقها إلى بيت المقدس فمن قبلت ذلك منه إرسلت عليه ناراً فأكلته فرجع مسروراً، ومن لم أقبل ذلك منه رجع مثبوراً وقد جعلت قربان أُمّتك في بطون فقرائها ومساكينها فمن قبلت ذلك منه أضعفت ذلك له أضعافاً مضاعفة ، ومن لم أقبل ذلك منه رفعت عنه عقوبات الدنيا ، وقد رفعت ذلك عن أُمّتك وهي من الآصار الّتي كانت على من كان قبلك، وكانت الأمم السالفة صلاتها مفروضة عليها في ظلم اللَّيل وأنصاف النهار، وهي من الشدائد الَّتي كانت عليهم فرفعتها عن أُمَّتك وفرضت عليهم صلواتهم في أطراف اللَّيل والنهار وفي أوقات نشاطهم، وكانت الأمم السالفة قد فرضتُ عليهم خمسين صلاة في خمسين وقتاً وهي من الآصار التي كانت عليهم فرفعتها عن أمتك وجعلتها خمساً في خمسة أوقات وهي إحدى وخمسون ركعة، وجعلت لهم أجر خمسين صلاة، وكانت الأمم السالفة حسنتهم بحسنة وسيَّتتهم بسيَّتة وهي من الأصار التي كانت عليهم فرفعتها عن أمتك وجعلت الحسنة بعشرة والسيئة بواحدة؛ وكانت الأمم السالفة إذا نوى أحدهم حسنة ثمّ لم يعملها لم تكتب له، وإن عملها كتبت له حسنة، وإنَّ أمّتك إذا همّ أحدهم بحسنة ولم يعملها كتبت له حسنة وإن عملها كتبت له عشراً، وهي من الأصار الَّتي كانت عليهم فرفعتها عن أمّتك، وكانت الأمم السالفة إذا همَّ أحدهم بسيَّة ثمَّ لم يعملها لم تكتب عليه وإن عملها كتبت عليه سيَّة، وإنَّ أمَّتك إذا همَّ أحدهم بسيَّنة ثمَّ لم يعملها كتبت له حسنة، وهذه من الأصار التي كانت عليهم فرفعت ذلك عن أمّتك؛ وكانت الأمم السالفة إذا أذنبوا كتبت ذنوبهم على أبوابهم وجعلت توبتهم من الذنوب أن حرّمت عليهم بعد التوبة أحبّ الطعام إليهم، وقدرفعت ذلك عن أمّتك وجعلت ذنوبهم فيما بيني وبينهم، وجعلت عليهم ستوراً كثيفة، وقبلت توبتهم بلاعقوبة، ولا أعاقبهم بأن أحرّم عليهم أحبّ الطعام إليهم؛ وكانت الأمم السالفة يتوب أحدهم من الذنب الواحد مائة سنة أو ثمانين سنة أو خمسين سنة ثمّ لا أقبل توبته دون أن أعاقبه في الدنيا بعقوبة وهي من الآصار الّتي كانت عليهم فرفعتها عن أمّتك وإنّ الرجل من أمّتك ليذنب عشرين سنة أو ثلاثين سنة أو أربعين سنة أو مائة سنة ثمّ يتوب ويندم طرفة العين فأغفر له ذلك كلّه.

فقال النبيّ في اللهم إذ أعطيتني ذلك كلّه فزدني. قال سل قال: ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَكِيْلُنَا مَا لَا مَافَحَةُ لَنَا بِعِبْمُهُ فَقَالَ تبارك اسمه: قد فعلت ذلك بأمتك، وقد رفعت عنهم عظم بلايا الأمم، وذلك حكمي في جميع الأمم أن لا أكلّف خلقاً فوق طاقتهم فقال النبيّ في : ﴿وَاعْفُ عَنَا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْعَمَنَاً أَنتَ مَوْلَدَ نَاهٍ.

قال الله بَجَرَيَجُلَة : قد فعلت ذلك بتائبي (بناجي خ ل) أُمّتك ثمّ قال : ﴿ فَأَنْعُمُ رَنَا عَلَى الْفَوْمِ الْكَفِرِينَ في قال الله عز اسمه : إنّ أُمّتك في الأرض كالشامة البيضاء في الثور الأسود، هم القادرون وهم القاهرون، يَستخدمون ولا يُستخدمون لكرامتك عليّ وحقّ عليّ أن أُظهر دينك على الأديان حتّى لا يبقى في شرق الأرض وغربها دين إلا دينك، أو يؤدون إلى أهل دينك الجزية.

قال له اليهوديّ : فإنَّ هذا سليمان عَنْ سَخَرت له الشياطين، يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل. قال له عليَّ عَنْ : لقد كان كذلك، ولقد أعطي محمّد في أفضل من هذا، إنَّ الشياطين سخَرت لسليمان وهي مقيمة على كفرها، وقد سخّرت لنبوّة محمّد الشياطين بالإيمان فأقبل إليه الجنّ التسعة من أشرافهم من جنّ نصيبين واليمن من بني عمرو ابن عامر من الأحجّة منهم : شضاة، ومضاة، والهملكان، والمرزبان، والمازمان، ونضاة، ابن عامر من الأحجّة منهم : شضاة، ومضاة، والهملكان، والمرزبان، والمازمان، ونضاة، وهاصب، وهاضب وعمرو، وهم الذين يقول الله تبارك اسمه فيهم : فواذ مَرَفَنا إلَيْكَ نَفَرًا يَن السِيْفِ وهم التسعة في تَسْتَعُونَ القُرْمَانَ في فاقبل إليه الجنّ والنبيّ قلب بطن النخل فاعتذروا بانّهم ظنّوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ؛ ولقد أقبل إليه احد وسبعون ألفاً منهم فبايعوه بانّهم ظنّوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ؛ ولقد أقبل إليه احد وسبعون ألفاً منهم فبايعوه بانّهم ظنّوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ؛ ولقد أقبل إليه احد وسبعون ألفاً منهم فبايعوه بانّهم ظنّوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ؛ ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم فبايعوه بانّهم ظنّوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ؛ ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم فنايعوه بانّهم ظنوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً ولقد أقبل إليه معلمين، فاعتذروا بأنهم قالوا على على الصوم والصلاة والز كاة والحج والجهاد ونصح المسلمين، فاعتذروا بأنهم قالوا على الله شططاً وهذا أفضل مما أعطي سليمان سبحان من سخّرها لنبوة محمّد عنه بعد أن كانت تتمرّد وتزعم أنَ لله ولداً، فلقد شمل مبعثه من الجنّ والإنس مالا يحصى .

قال له اليهوديّ : فهذا يحيى بن زكريّا يقال : إنّه أُوتي الحكم صبيّاً والحلم والفهم، وإنّه كان يبكي من غير ذنب، وكان يواصل الصوم.

قال له عليّ ﷺ لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ يحيى ابن زكريًا كان في عصر لا أوثان فيه ولا جاهليّة، ومحمّد ﷺ أوتي الحكم والفهم صبيّاً بين عبدة الأوثان وحزب الشيطان، ولم يرغب لهم في صنم قطّ، ولم ينشط لأعيادهم، ولم ير منه كذب قطَّ ﷺ، وكان أميناً صدوقاً حليماً، وكان يواصل صوم الأسبوع والأقل والأكثر، فيقال في ذلك فيقول: إنّي لست كأحدكم، إنّي أظلّ عند ربّي فيطعمني ويسقيني، وكان يبكي ﷺ حتّى يبتلّ مصلاًه خشية من الله ﷺ من غير جرم.

قال له اليهوديّ: فإنّ هذا عيسى بن مريم يزعمون أنّه تكلّم في المهد صبيّاً. قال له عليّ عليّ القد كان كذلك، ومحمّد علي سقط من بطن أمّه واضعاً يده اليسرى على الأرض، ورافعاً يده اليمنى إلى السماء يحرّك شفتيه بالتوحيد، وبدا من فيه نور رأى أهل مكّة منه قصور بصرى من الشام وما يليها، والقصور الحمر من أرض اليمن وما يليها، والقصور البيض من إصطخر وما يليها، ولقد أضاءت الدنيا ليلة ولد النبيُّ عليه حتّى فزعت الجنّ والإنس والشياطين، وقالوا: حدث في الأرض حدث، ولقد رئيت الملائكة ليلة ولد تصعد في السماء لما رأى من الأعاجيب في تلك الليلة، وكان له مقعد في السماء الثالثة، والشياطين يسترقون السمع، فلمّا رأوا الأعاجيب أرادوا أن يسترقوا السمع فإذا هم قد حجبوا من السماوات كلّها ورموا بالشهب دلالة لنبوّته

قال له اليهوديَّ : فإنَّ عيسى يزعمون أنَّه قد أبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله بَرَيَنَ فقال له عليَّ عَلِيَ عَلِينَ : لقد كان كذلك، ومحمَّد عَلَي أُعطي ما هو أفضل من ذلك، أبرأ ذا العاهة من عاهته، فبينما هو جالس يَنْي إذ سأل عن رجل من أصحابه فقالوا : يا رسول الله إنَّه قد صار من البلاء، كهيئة الفرخ لا ريش عليه، فأتاه عَلَيْنَ فإذا هو كهيئة الفرخ من شدَّة البلاء، فقال : قد كنت تدعو في صحتك دعاءً؟ قال : نعم، كنت أقول : يا ربّ أيّما عقوبة معاقبي بها في الآخرة فعجَلها لي في الدنيا .

فقال النبي ينهذ : ألا قلت : «اللّهم آتنا في الدنيا حسنة، وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار،؟ فقالها فكأنما نشط من عقال وقال صحيحاً وخرج معنا. ولقد أتاه رجل من جهينة أجذم يتقطّع من الجذام، فشكا إليه ينهي فأخذ قدحاً من ماء فتفل فيه ثمّ قال : امسح به جسدك ففعل فبرئ حتّى لم يوجد فيه شيء. ولقد أتى أعرابيّ أبرص فتفل من فيه عليه فما قام من عنده إلاّ صحيحاً. ولئن زعمت أنّ عيسى غليه أبراً ذوي العاهات من عاهاتهم فإنّ محمّداً عنه بينما هو في بعض أصحابه إذا هو بامرأة فقالت : يا رسول الله إنّ ابني قد أشرف على حياض الموت، كلّما أتيته بطعام وقع عليه التثاؤب فقام النبيّ ينهي وقمنا معه فلما أتيناء على حياض الموت، كلّما أتيته بطعام وقع عليه التثاؤب فقام النبيّ هذه معنا معه فلما أتيناء على حياض الموت، كلّما أتيته بطعام وقع عليه التثاؤب فقام النبيّ وقمنا معه فلمّا أتيناء فال له : جانب يا عدوً الله وليّ الله فأنا رسول الله، فجانبه الشيطان فقام صحيحاً وهو معنا في عسكرنا، ولئن زعمت أنّ عيسى غليه أبراً العميان فإنّ محمّداً حدقته فأخذها بيده، ثمَّ أتى بها النبيّ ﷺ فقال: يا رسول الله إنّ امرأتي الآن تبغضني؛ فأخذها رسول الله ﷺ من يده ثمّ وضعها مكانها، فلم تكن تعرف إلاّ بفضل حسنها وفضل ضوئها على العين الأخرى.

ولقد جرح عبد الله بن عتيك وبانت يده يوم ابن أبي الحقيق فجاء إلى النبيّ ﷺ ليلاً فمسح عليه يده، فلم تكن تعرف من اليد الأخرى.

ولقد أصاب محمّد بن مسلمة يوم كعب بن الأشرف مثل ذلك في عينه ويده، فمسحه رسول الله فلم تستبينا . ولقد أصاب عبد الله بن أنيس مثل ذلك في عينه فمسحها فما عرفت من الأخرى فهذه كلّها دلالة لنبوّته ﷺ .

قال له اليهوديّ : فإنّ عيسى بن مريم يزعمون أنّه قد أحيى الموتى بإذن الله تعالى . قال له عليّ المجلي : لقد كان كذلك ، ومحمّد المجلى سبّحت في يده تسع حصيات تسمع نغماتها في جمودها ولاروح فيها لتمام حجّة نبوّته ولقد كلّمته الموتى من بعد موتهم واستغاثوه ممّا خافوا من تبعته . ولقد صلّى بأصحابه ذات يوم فقال : ما ههنا من بني النجّار أحد وصاحبهم محتبس على باب الجنّة بثلاثة دراهم لفلان اليهوديّ؟ وكان شهيداً .

ولئن زعمت أنّ عيسى عليمًا كلّم الموتى فلقد كان لمحمّد على ما هو أعجب من هذا، إنّ النبيّ الله لمّا نزل بالطائف وحاصرأهلها بعثوا إليه بشاة مسلوخة مطليّة (مطبوخة خ ل) بسمّ فنطق الذراع منها فقالت : يا رسول الله لا تأكلني فإنّي مسمومة، فلو كلّمته البهيمة وهي حيّة لكانت من أعظم حجج الله تَتَكَلّ على المنكرين لنبوّته، فكيف وقد كلّمته من بعد ذبح وسلخ وشيّ؛ ولقد كان تَتَك يدعو بالشجرة فتجيبه، وتكلّمه البهيمة، وتكلّمه السباع وتشهدله بالنبوّة وتحذّرهم عصيانه، فهذا أكثر ممّا أعطي عيسى نَتَكَلْن .

قال له اليهوديّ : إنّ عيسى يزعمون أنّه أنبأ قومه بما يأكلون وما يدّخرون في بيوتهم. قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ فعل ما هو أكثر من هذا، إنّ عيسى ﷺ أنبأ قومه بما كان من وراء حائط، ومحمّد ﷺ أنبأ عن مؤتة وهو عنها غائب، ووصف حربهم ومن استشهد منهم، وبينه وبينهم مسيرة شهر.

وكان يأتيه الرجل يريد أن يسأله عن شيء فيقول ﷺ : تقول أو أقول؟ فيقول : بل قل يا رسول الله، فيقول: جنتني في كذا وكذا حتّى يفرغ من حاجته.

ولقد كان عنها يخبر أهل مكّة بأسرارهم بمكّة حتى لايترك من أسرارهم شيئاً، منها ماكان بين صفوان بن أميّة وبين عميربن وهب إذ أتاه عمير فقال : جئت في فكاك ابني . فقال له : كذبت بل قلت لصفوان وقد اجتمعتم في الحطيم وذكرتم قتلى بدر : والله للموت خير لنا من البقاء مع ماصنع محمّد شيك بنا، وهل حياة بعد أهل القليب؟ فقلت أنت : لولا عيالي ودين عليّ لأرحتك من محمّد فقال صفوان : عليّ أن أقضي دينك وأن أجعل بناتك مع بناتي يصيبهنّ ما يصيبهنّ من خير أوشرّ . فقلت أنت : فاكتمها عليَّ وجهّزني حتّى أذهب فأقتله، فجئت لتقتلني فقال : صدقت يا رسول الله، فأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنَّك رسول الله . وأشباه هذا ممّا لا يحصى .

قال له اليهوديّ : فإنّ عيسى يزعمون أنّه خلق من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله بَمَرَيَّكَ فقال له عليّ للَيَّنِي : لقد كان كذلك، ومحمّد على قد فعل ما هو شبيه بهذا، أخذ يوم حنين حجراً فسمعنا للحجر تسبيحاً وتقديساً، ثمَّ قال في الله للحجر : انفلق فانفلق ثلاث فلق، نسمع لكلّ فلقة منها تسبيحاً لايسمع للأخرى.

ولقد بعث إلى شجرة يوم البطحاء فأجابته ولكلّ غصن منها تسبيح وتهليل وتقديس، ثمَّ قال لها : انشقّي فانشقّت نصفين، ثمّ قال لها : التزقي فالتزقت، ثمّ قال لها : اشهدي لي بالنبوّة فشهدت، ثمّ قال لها : ارجعي إلى مكانك بالتسبيح والتهليل والتقديس ففعلت، وكان موضعها بجنب الجزّارين بمكّة.

قال له اليهوديّ: فإنّ عيسى يزعمون أنّه كان سيّاحاً. فقال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ كانت سياحته في الجهاد، واستنفر في عشر سنين مالا يحصى من حاضر وباد، وأفنى فتاماً من العرب مَن منعوت بالسيف، لا يداري بالكلام ولا ينام إلاّ عن دم، ولا يسافر إلاّ وهو متجهّز لقتال عدوه.

قال له اليهوديّ : فإنّ عيسى يزعمون أنّه كان زاهداً . قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أزهد الأنبياء ﷺ كان له ثلاث عشرة زوجة سوى من يطيف به من الإماء مارفعت له مائدة قط وعليها طعام، وما أكل خبز برّ قطّ، ولا شبع من خبز شعير ثلاث ليال متواليات قطّ، توفّي ودرعه مرهونة عند يهوديّ بأربعة دراهم، ماترك صفراء ولابيضاء مع ماوطئ له من البلاد ومكّن له من غنائم العباد، ولقد كان يقسّم في اليوم الواحد ثلاث مائة ألف وأربعمائة ألف، ويأتيه السائل بالعشيّ فيقول : والّذي بعث محمّداً بالحقّ ما أمسى في آل محمّد صاع من شعير ولا صاع من برّ ولا درهم ولا دينار .

قال له اليهوديّ : فإنّي أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً ﷺ رسول الله وأشهد أنّه ما أعطى الله نبيّاً درجةً ولا مرسلاً فضيلة إلاّ وقد جمعها لمحمّد ﷺ، وزاد محمّدًا ﷺ على الأنبياء صلوات الله عليهم أضعاف درجة<sup>(1)</sup>.

فقال ابن عبّاس لعليّ بن أبي طالب ﷺ : أشهد يا أبا الحسن أنّك من الراسخين في العلم فقال: ويحك ومالي لا أقول ما قلت في نفس من استعظمه الله تعالى في عظمته جلّت فقال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾<sup>(٢)</sup>.

(1) في المصدر: أضعاف ذلك درجات.
 (۲) الاحتجاج، ص ۲۱۰.

**إيضاح؛** المقة بكسر الميم: المحبّة والتهافت: التساقط والشيح بالكسر: نبت تنبت بالبادية. قوله صلوات الله عليه: (ومراتع البقع) البقع بالضمّ جمع الأبقع وهو ما خالط بياضه لون آخر، ولعلّ المراد الغراب الأبقع فإنّه يفرُّ من الناس ويرتع في البوادي ويحتمل أن يكون في الأصل البقيع أولفظ آخر، والظاهر أنّ فيه تصحيفاً.

قوله: (بحجب ثلاثة) لعلّ المراد البطن والرحم والمشيمة، حيث أخفى حمله عن نمرود؛ أو في الغار بثلاثة حجب؛ أو أحدها عند الحمل والثاني في الغار والثالث في النار والمقمح: الغاضّ بصره بعد رفع رأسه، واختلف في تفسير الآية فقيل: إنّه مثل ضربه الله تعالى للمشركين في إعراضهم عن الحقّ، فمثلهم كمثل رجل غلّت يداه إلى عنقه لا يمكنه أن يبسطهما إلى خير، ورجل طامع برأسه لايبصر موطئ قدميه. وقيل: إنّ المعنيّ بذلك ناسٌ من قريش همّوا بقتل النبيّ عليه فصاروا هكذا، وهذا الخبر يدلّ على الأخير. والسبع الطوال على المشهور من البقرة إلى الأعراف، والسابعة سورة يونس أو الأنفال وبراءة جميعاً، لأنّهما سورة واحدة عند بعض، والمراد هنا مايبقى بعد إسقاط البقرة والمائدة وبراءة.

وقوله : (والقرآن العظيم) أريد به بقيّة القرآن، أو المراد به الفاتحة أيضاً وقوله : (وأعطي الكتاب) إشارة إلى البقيّة .

قوله علي الذي هذا الاسم) يحتمل أن يكون المعنى أنّ اسمه علي يدلّ على أنّ الله تعالى ألقى محبّته على العباد لدلالته على كونه محموداً في السماء والأرض؛ أويكون المراد بالاسم الذكر، فكثيراً مايطلق عليه مجازاً، أو أنّ قوله: (إذ تمّ) في قوّة البدل من الاسم، والحاصل أنّه مَن الّذي يشركه في أن لا يتمّ الشهادة لله بالوحدانيّة إلاّ بذكر اسمه والشهادة له بالنبوّة، كلّ هذا إذا قرئ (من) بالفتح، ويمكن أن يقرء بالكسر فيوجّه بأحد الوجهين الأخيرين والنبل: السهام العربيّة ويقال: رشت السهم، إذ أنتهم، إذ قتم عليه الريش والشبطيّة:

قوله : (وروي) الظاهر أنَّه كلام الطبرسيِّ ع<sub>َظَلَمَ</sub> أدخله بين الخبر قوله : أن يبعجوا بفتح العين أي أن يشقّوا والشدخ : كسر الشيء الأجوف، أي شدخت رأسه به ويقال : فغر فاه، أي فتحه .

قوله: (وحتّى التفّت خواصر الخيل) أي جنبتاها من شدّة العطش قوله ﷺ: (وجعلها غاراً) يدلّ على أنّه ﷺ ليلة الغار أحدث الغار ودخل فيه ولم يكن ثمّة غار، وأمّا صخرة بيت المقدس فكان ليلة المعراج.

وأمّا قوله : (قد رأينا ذلك والتمسناه تحت رايته) أي رأينا تحت رايته عليه الصلاة والسلام أمثال ذلك كثيراً والمراد بالراية العلامة أي رأى بعض الصحابة ذلك تحت علامته في بيت المقدس ؛ ويلوح لي أنّ فيه تصحيفاً ، وكان في الأصل (وجعلها هاراً) فيكون إشارة إلى ماسياتي في أبواب معجزاته عظيمة أنّ في غزوة الأحزاب بلغوا إلى أرض صلبة لا تعمل فيها المعاول، فصبٍّ عليها ماءً فصارت هائرة متساقطة فقوله: (قد رأينا ذلك) إشارة إلى هذا.

وقال الجزريّ: فيه: (إنّه كان يصلّي ولجوفه أزيز كأزيز المرجل من البكاء) أي خنين من الجوف بالخاء المعجمة وهو صوت البكاء؛ وقيل: هوأن يجيش جوفه ويغلي بالبكاء انتهى والمرجل كمذبر: القدر. والأثافيّ: الأحجار يوضع عليها القدر. والرفرف: ثياب خضر يتّخذ منها المحابس وتبسط، وكسرالخباء، وجوانب الدرع وما تدلّى منها، وما تدلّى من أغصَان الأيكة. وفضول المحابس والفرش وكلّ ما فضل فثنى والفراش، ذكرها الفيروزآباديّ.

قوله ظليما : (فكان فيما أوحى إليه) لعلّ المعنى أنّه كانت تلك الآية فيما أوحى الله إليه قبل تلك اللّيلة ليتأتّى تبليغها أمّنه وقبولهم لها، فيكون ذكرها لبيان سبب ما أوحى إليه عليه في هذا الوقت، ويحتمل أن يكون التبليغ إلى أمير المؤمنين غليما من ذلك المكان في تلك اللّيلة قبل الوصول إلى ساق العرش، ويحتمل أن يكون التبليغ بعد النزول ويكون قوله : (فلمّا رأى الله تعالى منهم القبول) أي علم الله منهم أنّهم سيقبلونها . والأوّل أظهر . والثبور : الهلاك والخِسران .

قوله الميلية : من الأحجّة جمع حجيج بمعنى مقيم الحجّة على مذهبه، وفي بعض النسخ : من الأجنحة، أي الرؤساء، أواسم قبيلة منهم . قوله الميلية : (وشتّ) أي بعد ما كان مشويًا مطبوخاً . ومؤتة بضمّ الميم وسكون الهمزة وفتح التاء : اسم موضع قتل فيها جعفر بن أبي طالب، وسيأتي قصّته وكيف أخبر النبيّ اللهي عن شهادته وغيرها، والفئام بالكسر مهموزاً : الجماعة الكثيرة كما ذكره اللّغويّون، وقد فسّر في بعض أخبارنا بمائة ألف .

قوله ﷺ : (مع ما وطئ له من البلاد) على بناء المجهول من باب التفعيل، أي مهّد وذلّل ويسّر له فتحها والاستيلاء عليها، من قولهم: فراش وطيء أي لا يؤذي جنب النائم.

قوله ﷺ : (جلت) معترضة ثنائيّة، أي جلّت عظمته عن البيان، والأظهر أنّه كان في الأصل احيث قال» فصحّف، وكذا الأظهر أنّ قوله: انفس، تصحيف نعت أو وصف.

## ٣ - باب احتجاجاته صلوات الله عليه على النصاري

١ - ج: روي أنّه وفد وفد من بلاد الروم إلى المدينة على عهد أبي بكر وفيهم راهب من رهبان النصارى، فأتى مسجد رسول الله يشير ومعه بختيّ موقر ذهباً وفضّة، وكان أبو بكر حاضراً وعنده جماعة من المهاجرين والأنصار، فدخل عليهم وحيّاهم ورحب بهم وتصفّح وجوههم، ثمّ قال: أيّكم خليفة رسول الله – يُشير منيكم وأمين دينكم؟ فأومئ إلى أبي بكر فأقبل عليه بوجهه.

ثمّ قال: أيّها الشيخ ما اسمك؟ قال: اسمي عتيق. قال: ثمّ ماذا؟ قال: صدّيق قال: ثمّ ماذا؟ قال: ما أعرف لنفسي اسماً غيره؛ قال: لست بصاحبي فقال له: وما حاجتك؟ قال: أنا من بلاد الروم جئت منها ببختيّ موقراً ذهباً وفضّة لأسأل أمين هذه الأُمّة عن مسألة، إن أجابني عنها أسلمت، وبما أمرني أطعت، وهذا المال بينكم فرّقت، وإن عجز عنها رجعت إلى الوراء بمامعي ولم أسلم.

فقال له أبو بكر : سل عمّا بدا لك فقال الراهب : والله لا أفتح الكلام مالم تؤمني من سطوتك وسطوة أصحابك . فقال أبو بكر : أنت آمن وليس عليك بأس قل ما شئت . فقال الراهب : أخبرني عن شيء ليس لله ، ولا من عند الله ، ولا يعلمه الله . فارتعش أبو بكر ولم يحر جواباً ، فلمّا كان بعد هنيئة قال لبعض أصحابه : ايتني بأبي حفص ، فجاء به فجلس عنده ثمّ قال : أيّها الراهب اسأله ، فأقبل الراهب بوجهه إلى عمر وقال له مثل ما قال لأبي بكر فلم يحر جواباً ثمَّ أتي بعثمان فجرى بين الراهب وبين عثمان ما جرى بينه وبين أبي بكر وعمر فلم يحر جواباً قال الراهب الله ، فأقبل الراهب وبين عثمان ما جرى بينه وبين أبي بكر وعمر فلم يحر جواباً فقال الراهب : أشياخ كرام ذوو رتاج لإسلام ، ثمَّ نهض ليخرج فقال أبو بكر : يا عدوّ الله لولا العهد لخضبت الأرض بدمك .

فقام سلمان الفارسيّ تعليّ وأتى عليّ بن أبي طالب عليّ وهو جالس في صحن داره مع الحسن والحسين عليه وقصّ عليه القصّة، فقام عليّ عليّ فخرج ومعه الحسن والحسين عليّ حتى أتى المسجد، فلمّا رأى القوم عليّاً عليّيًلا كبّروا الله وحمدوا الله وقاموا إليه بأجمعهم، فدخل عليّ عليّ اليّلا وجلس، فقال أبو بكر: أيّها الراهب سائله فإنّه صاحبك وبغيتك.

فأقبل الراهب بوجهه إلى عليّ ﷺ ثمّ قال: يا فتى ما اسمك؟ فقال: اسمي عند اليهود إليا، وعند النصارى إيليا، وعند والدي عليّ، وعند أُمّي حيدرة. فقال: ما محلك من نبيّكم؟ قال: أخي وصهري وابن عمّي. قال الراهب: أنت صاحبي وربّ عيسى، أخبرني عن شيء ليس لله، ولا من عندالله، ولايعلمه الله.

قال عليّ ﷺ: على الخبير سقطت، أمّا قولك: ما ليس لله فإنّ الله تعالى أحد ليس له صاحبةٌ ولا ولدٌ. وأمّا قولك: ولا من عند الله فليس من عند الله ظلم لأحد. وأمّا قولك: لا يعلمه الله لا يعلم له شريكاً في الملك.

فقام الراهب وقطع زنّاره وأخذ رأسه وقبّل ما بين عينيه، وقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله، وأشهد أنّك الخليفة وأمين هذه الأمّة، ومعدن الدين والحكمة، ومنبع عين الحجّة، لقد قرأت اسمك في التوراة إليا، وفي الإنجيل إيليا، وفي القرآن عليّاً، وفي الكتب السالفة حيدرة، ووجدتك بعد النبيّ عظي وصيّاً، وللإمارة وليّاً، وأنت أحقّ بهذا المجلس من غيرك، فأخبرني ما شأنك وشأن القوم؟ فأجابه بشيء، فقام الراهب وسلّم المال إليه بأجمعه، فما برح عليّ ﷺ من مكانه حتّى فرَّقه في مساكين أهل المدينة ومحاويجهم، وانصرف الراهب إلى قومه مسلماً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: (ذوورتاج) قال الجوهريُّ: أرتج على القارئ – على ما لم يسمَّ فاعله – إذا لم يقدر على القراءة كأنَّه أُطبق عليه كما يرتج الباب، من الرتج، ولا تقل: ارتجّ عليه بالتشديد ورتج الرجل في منطقه بالكسر: إذا استغلق عليه الكلام. والرتاج الباب العظيم انتهى.

**أقول:** يحتمل أن يكون مراده أنّهم صاحب باب علوم الإسلام وعندهم مفاتيحه على سبيل التهكّم، وأن يكون المعنى أنّه يرتج عليهم الكلام في المسائل الّتي يسأل عنهم في الإسلام، أو يسدّون باب الإسلام فلا يدخله أحد لجهلهم، ولعلّه أظهر .

٢- ماء المفيد، عن عليّ بن خالد، عن العبّاس بن الوليد، عن محمّد بن عمر الكنديّ، عن عبد الكريم بن إسحاق الرازيّ، عن بندار، عن سعيد بن خالد، عن إسماعيل بن أبي إدريس، عن عبد الرحمن بن قيس البصريّ قال : حدّثنا زاذان عن سلمان الفارسيّ رحمة الله عليه قال : لمّا قبض النبيّ في وتقلّد أبو بكر الأمر قدم المدينة جماعة من النصارى يتقدّمهم عليه قال : لمّا قبض النبيّ في وتقلّد أبو بكر الأمر قدم المدينة جماعة من النصارى يتقدّمهم جائليق لهم، له سمت ومعرفة بالكلام ووجوهه، وحفظ التوراة والإنجيل وما فيهما فقصدوا أبا بكر فقال له المائي قال الفارسيّ رحمة الله عليه قال : لمّا قبض النبيّ في وتقلّد أبو بكر الأمر قدم المدينة جماعة من النصارى يتقدّمهم جائليق لهم، له سمت ومعرفة بالكلام ووجوهه، وحفظ التوراة والإنجيل وما فيهما فقصدوا أبا بكر فقال له المائليق : إنّا وجدنا في الإنجيل رسولاً يخرج بعد عيسى وقد بلغنا خروج محمّد بن عبد الله يذكر أنّه ذلك الرسول ففزعنا إلى ملكنا فجمع وجوه قومنا، وأنفذنا في التماس الحقّ فيما اتصل بنا، وقد فاتنا نبيكم محمّد، وفيما قرأناه من كتبنا أنّ الأنبياء لا يخرجون من الدنيا إلاً بعد إقامة أوصياء لهم، يخلفونهم في أممهم يقتبس منهم الضياء لا يممّد التماس الحق فيما المائلية أسمالية الرسول ففزعنا إلى ملكنا فجمع وجوه قومنا، وأنفذنا في يخرجون من الدنيا إلاً بعد إقامة أوصياء لهم، يخلفونهم في أممهم يقتبس منهم الضياء في يخرجون من الدنيا إلى المي وصيّة لنمائلي عمّا أنهمهم يقتبس منهم الضياء فيما أسكل فأنت أيها الأمير وصيّه لنسألك عمّا نحتاج إليه؟.

فقال عمر : هذا خليفة رسول الله ينه ، فجئا الجائليق لركبتيه وقال له : خبّرنا أيّها الخليفة عن فضلكم علينا في الدين فإنّا جئنا نسأل عن ذلك فقال أبو بكر : نحن مؤمنون وأنتم كفّار، والمؤمن خير من الكافر، والإيمان خير من الكفر . فقال الجائليق : هذه دعوى يحتاج إلى حجّة، فخبّرني أنت مؤمن عند الله أم عند نفسك؟ فقال أبو بكر أنا مؤمن عند نفسي ولا علم لي بما عند الله فقال الجائليق : فهل أنا كافر عندك على مثل ما أنت مؤمن أم أنا كافر عند الله؟ فقال : أنت عندي كافر، ولا علم لي بحالك عند الله .

فقال الجاثليق : فما أراك إلاّ شاكاً في نفّسك وفيَّ، ولست على يقين من دينك فخبَرني ألك عند الله منزلة في الجنّة بما أنت عليه من الدين تعرفها؟ فقال : لي منزلة من الجنّة أعرفها بالوعد، ولا أعلم هل أصل إليها أم لا . فقال له : فترجو لي منزلة من الجنّة؟ قال : أجل أرجو ذلك . فقال الجاثليق : فما أراك إلاّ راجياً لي وخائفاً على نفسك، فما فضلك عليّ في العلم؟ .

ثمَّ قال له: أخبرني هل احتويت على جميع علم النبيِّ المبعوث إليك؟ قال: لا، ولكنِّي

(۱) الاحتجاج، ص ۲۰۵.

٣ - باب / احتجاجاته صلوات الله عليه على النصاري

أعلم منه ماقضى لي علمه . قال : فكيف صرت خليفة للنبيّ وأنت لا تحيط علماً بما يحتاج إليه أمّته من علمه؟ وكيف قدّمك قومك على ذلك؟ .

فقال له عمر : كفّ أيّها النصرانيّ عن هذا العتب وإلاّ أبحنا دمك! فقال الجاثليق ما هذا عدل على من جاء مسترشداً طالباً .

قال سلمان رحمة الله عليه : فكأنَّما ألبسنا جلباب المذلّة فنهضت حتّى أتيت عليّاً ﷺ فأخبرته الخبر فأقبل – بأبي وأمّي – حتّى جلس والنصرانيّ يقول : دلّوني على من أسأله عمّا أحتاج . فقال له أمير المؤمنين ﷺ: سل يا نصرانيّ، فوالّذي فلق الحبّة وبرأ النسمة لا تسألني عمّا مضى ولا ما يكون إلاّ أخبرتك به عن نبيّ الهدى محمّد ﷺ.

فقال النصرانيّ : أسألك عمّا سألت عنه هذا الشيخ، خبّرني أمؤمن أنت عند الله أم عند نفسك؟ فقال أمير المؤمنين غليَّنيِّ: أنا مؤمن عند الله كما أنا مؤمن في عقيدتي.

فقال الجائليق : الله أكبر هذا كلام وثيق بدينه، متحقّق فيه بصحّة يقينه، فخبّرني الآن عن منزلتك في الجنّة ما هي؟ فقال ﷺ : منزلتي مع النبيّ الأُمّيّ في الفردوس الأعلى لا أرتاب بذلك ولا أشكّ في الوعد به من ربّي .

قال النصرانيُّ: فبماذاعرفت الوعد لك بالمنزلة الَّتي ذكرتها؟ فقال أمير المؤمنين ﷺ بالكتاب المنزل وصدق النبيّ المرسل. قال: فبما علمت صدق نبيّك؟ قال: بالآيات الباهرات والمعجزات البيّنات.

قال الجائليق : هذا طريق الحجّة لمن أراد الاحتجاج ، خبّرني عن الله تعالى أين هو اليوم؟ فقال ﷺ يا نصرانيّ إنّ الله تعالى يجلّ عن الأين ، ويتعالى عن المكان كان فيما لم يزل ولا مكان وهو اليوم على ذلك، لم يتغيّر من حال إلى حال .

فقال: أجل أحسنت أيّها العالم وأوجزت في الجواب، فخبّرني عن الله تعالى أمدرك بالحواسّ عندك فيسألك المسترشد في طلبه استعمال الحواسّ أم كيف طريق المعرفة به إن لم يكن الأمر كذلك؟ فقال أمير المؤمنين عَظِيَّلا: تعالى الملك الجبّار أن يوصف بمقدار، أو تدركه الحواسّ، أو يقاس بالناس، والطريق إلى معرفته صنائعه الباهرة للعقول الدالّة ذوي الاعتبار بما هو منها مشهود ومعقول.

قال الجائليق: صدقت هذا والله هو الحقّ الّذي قد ضلّ عنه التائهون في الجهالات، فخبّرني الآن عمّا قاله نبيّكم في المسيح وأنّه مخلوق من أين أثبت له الخلق، ونفى عنه الإلهيّة، وأوجب فيه النقص، وقد عرفت ما يعتقد فيه كثير من المتديّنين؟ فقال أمير المؤمنين عصي النقص، الخلق بالتقدير الّذي لزمه والتصوير والتغيّر من حال إلى حال، والزيادة الّتي لم ينفك منها والنقصان، ولم أنف عنه النبوّة ولا أخرجته من العصمة والكمال والتأييد، وقد جاءنا عن الله تعالى بأنّه مثل آدم خلقه من تراب ثمَّ قال له : كن فيكون. فقال له الجاثليق: هذا ما لا يطعن فيه الآن، غير أن الحجاج ممّا يشترك فيه الحجّة على الخلق والمحجوج منهم، فبمَ بنت أيّها العالم من الرعيّة الناقصة عندي؟ قال: بما أخبرتك به من علمي بما كان وما يكون.

قال الجائليق: فهلمّ شيئاً من ذكر ذلك أتحقّق به دعواك. فقال أمير المؤمنين ﷺ: خرجت أيّها النصرانيّ من مستقرّك مستفزّاً لمن قصدت بسؤالك له مضمراً خلاف ما أظهرت من الطلب والاسترشاد، فأريت في منامك مقامي وحدّثت فيه بكلامي وحذرت فيه من خلافي، وأُمرت فيه باتّباعي.

قال: صدقت والله الّذي بعث المسيح، وما اطلع على ما أخبرتني به إلّا الله تعالى، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله ﷺ، وأنّك وصتي رسول الله وأحق الناس بمقامه. وأسلم الّذين كانوا معه كإسلامه، وقالوا: نرجع إلى صاحبنا فنخبره بما وجدنا عليه هذا الأمر وندعوه إلى الحقّ.

فقال له عمر : الحمد لله الّذي هداك أيّها الرجل إلى الحقّ، وهدى من معك إليه غير أنّه يجب أن تعلم أنّ علم النبوّة في أهل بيت صاحبها، والأمر بعده لمن خاطبت أوَّلاً برضى الأُمّة واصطلاحها عليه، وتخبر صاحبك بذلك وتدعوه إلى طاعة الخليفة. فقال : عرفت ما قلت أيّها الرجل وأنا على يقين من أمري فيما أسررت وأعلنت.

وانصرف الناس وتقدّم عمر أن لا يذكر ذلك المقام بعد، وتوعّد على من ذكره بالعقاب، وقال : أما والله لولا أنّني أخاف أن يقول الناس : قتل مسلماً لقتلت هذا الشيخ ومن معه، فإنّني أظنّ أنّهم شياطين أرادوا الإفساد على هذه الأمّة وإيقاع الفرقة بينها! .

فقال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: يا سلمان أترى كيف يظهر الله الحجّة لأوليائه وما يزيد بذلك قومنا عنّا إلا نفوراً؟<sup>(1)</sup>

**بيان** قوله: (مستفرّاً) أي كان غرضك من خروجك إزعاج المسؤول ومباهتته ومغالبته وتشكيكه في دينه لا قبول الحقّ منه، قال في القاموس: استفرّه: استخفّه، وأخرجه من داره؛ وأزعجه؛ أفززته: أفزعته.

٣ - يل، فض: بالإسناد يرفعه إلى أنس بن مالك أنّه قال: وفد الأسقف النجرانيّ على عمر بن الخطّاب لأجل أدائه الجزية فدعاء عمر إلى الإسلام، فقال له الأسقف: أنتم تقولون: إنّ لله جنّة عرضها السماوات والأرض، فأين تكون النار؟ قال: فسكت عمر ولم يردّ جواباً.

قال : فقال له الجماعة الحاضرون : أجبه يا أمير المؤمنين حتّى لا يطعن في الإسلام قال :

(1) أمالي الطوسي، ص ٢١٨ مجلس ٨ ح ٣٨٢.

فأطرق خجلاً من الجماعة الحاضرين ساعة لايردُّ جواباً، فإذا بباب المسجد رجل قد سدَّه بمنكبيه فتأمّلوه وإذا به عيبة علم النبوّة عليّ بن أبي طالب غَشِيَّلاً قد دخل، قال: فضجَّ الناس عند رؤيته.

قال: فقال عمر بن الخطّاب والجماعة على أقدامهم وقال: يا مولاي أين كنت عن هذا الأسقف الّذي قد علانا منه الكلام؟ أخبره يا مولاي بالعجل إنّه يريد الإسلام فأنت البدر التمام، ومصباح الظلام، وابن عمّ رسول الأنام.

فقال الإمام علي الذي ما تقول يا أسقف؟ قال: يافتى أنتم تقولون: إنّ الجنّة عرضها السماوات والأرض، فأين تكون النار؟ قال له الإمام علي اذا جاء اللّيل أين يكون النهار؟ فقال له الأسقف: من أنت يا فتى؟ دعني حتّى أسأل هذا الفظّ الغليظ أنبئني يا عمر عن أرض طلعت عليها الشمس ساعة ولم تطلع مرّة أخرى قال عمر: اعفني عن هذا، واسأل عليّ بن أبي طالب علي ثمّ قال: أخبره يا أبا الحسن فقال علي عليتي الذاعة ولم تطلع عليها قبل الله تعالى لموسى حتّى عبر هو وجنوده فوقعت الشمس عليها تلك الناعة ولم تطلع عليها قبل ولا بعد وانطبق البحر على فرعون وجنوده.

فقال الأسقف: صدقت يا فتى قومه وسيّد عشيرته، أخبرني عن شيء هوفي أهل الدنيا، تأخذ الناس منه مهما أخذوا فلا ينقص بل يزداد. قال ﷺ هو القرآن والعلوم.

فقال: صدقت أخبرني عن أوّل رسول أرسله الله تعالى لامن الجنّ ولا من الإنس فقال ﷺ: ذلك الغراب الّذي بعثه الله تعالى لمّا قتل قابيل أخاه هابيل، فبقي متحيّراً لا يعلم ما يصنع به فعند ذلك بعث الله غراباً يبحث في الأرض ليريه كيف يواري سوأة أخيه.

قال : صدقت يا فتى، فقد بقي لي مسألة واحدة أريد أن يخبرني عنها هذا - وأوماً بيده إلى عمر - فقال له : يا عمر أخبرني أين هو الله؟ قال : فغضب عند ذلك عمر وأمسك ولم يردَّ جواباً .

قال فالتفت الإمام عليّ ظَيْئَةٍ وقال: لا تغضب يا أبا حفص حتّى لا يقول: إنّك قد عجزت فقال: فأخبره أنت يا أبا الحسن، فعند ذلك قال الإمام غَيْئَةٍ: كنت يوماً عند رسول الله يَشْهُؤ إذاقبل إليه ملك فسلّم عليه فردّ عليه السلام، فقال له: أين كنت؟ قال: عند ربّي فوق سبع سماوات.

قال: ثمَّ أقبل ملك آخر فقال: أين كنت؟ قال: عند ربّي في تخوم الأرض السابعة السفلى، ثمَّ أقبل ملك آخر ثالث فقال له: أين كنت؟ قال: عند ربّي في مطلع الشمس، ثمَّ جاء ملك آخر فقال: أين كنت؟ قال: كنت عند ربّي في مغرب الشمس، لأنّ الله لا يخلومنه مكان، ولا هو في شيء، ولا على شيء، ولا من شيء، وسع كرسيّه السماوات والأرض، ليس كمثله شيء وهوالسميع البصير، لا يعزب عنه مثقال ذرّة في الأرض ولا في السماء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر، يعلم ما في السماوات وما في الارض، مايكون من نجوى ثلاثة إلاّ هو رابعهم ولا خمسة إلاً هو سادسهم ولا أدنى من ذلك ولا أكثر إلاً هو معهم أينما كانوا. قال: فلمّا سمع الأسقف قوله قال له: مدّ يدك فإنّي أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله، وأنّك خليفة الله في أرضه ووصيّ رسوله، وأنّ هذا الجالس الغليظ الكفل المحبنطئ ليس هولهذا بأهل، وإنّما أنت أهله، فتبسّم الإمام عليتي <sup>(1)</sup>. بيان: المحبنطئ الممتلئ غيظاً.

فكتب إلى قيصر: من عليّ بن أبي طالب صهر محمّد عليهم، ووارث علمه، وأقرب الخلق إليه، ووزيره، ومن حقّت له الولاية، وأمر الخلق من أعدائه بالبراءة، قرّة عين رسول الله عليهم، وزوج ابنته، وأبو ولده، إلى قيصر ملك الروم:

أمّا بعد فإنّي أحمد الله الذي لا إله إلآ هو، عالم الخفيّات، ومنزل البركات، من يهدي الله فلا مضلّ له، ومن يضلل الله فلا هادي له، ورد كتابك واقرأ نيه عمر بن الخطّاب، فأمّا سؤالك عن اسم الله تعالى فإنّه اسم فيه شفاء من كلّ داء، وعون على كلّ دواء، وأمّا الرحمن فهو عون لكلّ من آمن به، وهو اسم لم يسمّ به غير الرحمن تبارك وتعالى وأمّا الرحيم فرحم من عصى وتاب وآمن وعمل صالحاً .

وأمّا قوله : ﴿ ٱلْحَكْمَدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَـٰلَمِينَ﴾ فذلك ثناءً منّا على ربّنا تبارك وتعالى بما أنعم علينا وأما قوله : ﴿ مـٰلِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِنِ﴾ فإنّه يملك نواصي الخلق يوم القيامة، وكلّ من كان في الدنيا شاكاً أوجبّاراً أدخله النار، ولا يمتنع من عذاب الله شاكُّ ولا جبّار، وكلُّ من كان في الدنيا طائعاً مديماً محافظاً إيّاه أدخله الجنّة برحمته.

الفضائل لابن شاذان، ص ١٤٧.
 (٢) سورة آل عمران، الآية: ٨٥.

وأمّا قوله: ﴿آهَدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾فذلك الطريق الواضح، من عمل في الدنيا عملاً صالحاً فإنّه يسلك على الصراط إلى الجنّة.

وأمّا قوله: ﴿ صِبَرَطُ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾فتلك النعمة الّتي أنعمها الله ﷺ على من كان قبلنا من النبيّين والصدّيقين، فنسأل الله ربّنا أن ينعم علينا كما أنعم عليهم.

وأمّا قوله: ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ ﴾ فأولنك اليهود بذلوا نعمة الله كفراً فغضب عليهم فجعل منهم القردة والخنازير، فنسأل الله تعالى أن لا يغضب علينا كما غضب عليهم.

وأمّا قوله: ﴿وَلَا أَلُضَكَآلَيْنَ ﴾فأنت وأمثالك يا عابد الصليب الخبيث ضللتم من بعد عيسى ابن مريم عَلِيَجَلِا فنسأل الله ربّنا أن لا يضلّنا كما ضللتم.

وأمّا سؤالك عن الماء الّذي ليس من الأرض ولا من السماء، فذلك الّذي بعثته بلقيس إلى سليمان بن داود ﷺ وهو عرق الخيل إذا جرت في الحرب.

وأمَّا سؤالك عمَّا يتنفَّس ولا روح له فذلك الصبح إذا تنفَّس.

وأمّا سؤالك عن عصى موسى ﷺ ممّا كانت؟ وما طولها؟ وما اسمها؟ وما هي؟ فإنّها كانت يقال لها : البرنية الرايدة وكانت إذا كان فيها الروح زادت، وإذا خرجت منها الروح نقصت، وكان من عوسج، وكانت عشرة أذرع، وكانت من الجنّة أنزلها جبرائيل ﷺ.

وأمّا سؤالك عن جارية تكون في الدنيا لأخوين وفي الآخرة لواحد، فتلك النخلة في الدنيا هي لمؤمن مثلي ولكافر مثلك، ونحن من ولد آدم علي الله، وفي الآخرة للمسلم دون وَرَمَّانَ مَنْ المشرك، وهي في الجنّة ليست في النار، وذلك قوله بَرَكَن : فَنِهمَةً وَخَلَّ وَرَمَّانَ مَنْ المشرك، وهي في الجنّة ليست في النار، وذلك قوله بَرَكَن : فَنِهمَة وأسلم ودعا أهل مملكته إلى الإسلام والإيمان بمحمّد على فاجتمعت عليه النصارى وهمّوا بقتله فجاء أهل مملكته إلى الإسلام والإيمان بمحمّد على فاجتمعت عليه النصارى وهمّوا بقتله فجاء فقد حمدت الآن أمركم عند الاختبار فاسكنوا واطمئنوا، فقالوا : كذلك الظنّ بك؛ وكتم فقد حمدت الآن أمركم عند الاختبار فاسكنوا واطمئنوا، فقالوا : كذلك الظنّ بك؛ وكتم وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، ومحمّد على نيق به : إنّ عيسى، عبد الله ورسوله بمحمّد على القاها إلى مريم وروح منه، ومحمّد على نيق به النار عيسى، عبد الله ورسوله ومات قيصر على القول الذي من أدركه منكم فليفراه مني السلام، فإنّه أخي وعبدالله ورسوله ومعات المار ومعاله ورسوله ورسوله ورسوله المارة والي مريم وروح منه، ومحمّد على السلام، فإنه أنه ورسوله ورسوله ورسوله ورين ولي مريم وروح منه، ومحمّد على السلام، في وعبدالله ورسوله ورلي ورسوله ورول ورله ورسوله ورسوله وررول ورسوله ورسوله ورول ورسوله ورسوله ورسوله ورسوله ورسولهه ورر خواصّ قيصر وخدمه وأهله على هذا الرأي كتموه، وهرقل أظهر النصرانيّة وقوي أمره. والحمد لله وحده وصلّى الله على محمّد وآله<sup>(1)</sup>.

٥ - ومن الكتاب المذكور بحذف الإسناد: قال سهل بن حنيف الأنصاري أقبلنا مع خالد ابن الوليد فانتهينا إلى دير فيه ديراني فيما بين الشام والعراق، فأشرف علينا وقال: من أنتم؟ قلنا: نحن المسلمون أمّة محمّد عنهما ، فنزل إلينا فقال: أين صاحبكم؟ فأتينا به إلى خالد بن الوليد، فسلم على خالد فرد عليه السلام، قال: وإذا هو شيخ كبير.

فقال له خالد: كم أتى عليك؟ قال: مائتا سنة وثلاثون سنة. قال: منذكم سكنت ديرك هذا؟ قال: سكنته منذ نحو من ستّين سنة قال: هل لقيت أحداً لقي عيسى؟ قال: نعم لقيت رجلين قال: وما قالا لك؟ قال: قال لي أحدهما: إنّ عيسى عبد الله ورسوله وروحه وكلمته ألقاها إلى مريم أمته، وإنّ عيسى مخلوق غير خالق؛ فقبلت منه وصدّقته، وقال لي الآخر: إنّ عيسى هو ربّه فكذّبته ولعنته فقال خالد: إنّ هذا لعجبٌ كيف يختلفان وقد لقيا عيسى؟ قال الديرانيّ: اتّبع هذا هواه وزيّن له الشيطان سوء عمله، واتّبع ذلك الحقّ وهداه الله بَرَوَيَّلْ

قال: هل قرأت الإنجيل؟ قال: نعم قال: فالتوراة؟ قال: نعم. قال: فآمنت بموسى؟ قال: نعم. قال: فهل لك في الإسلام أن تشهد أنّ محمّداً رسول الله عنه وتؤمن به؟ قال: آمنت قبل أن تؤمن به، وإن كنت لم أسمعه ولم أره. قال: فأنت الساعة تؤمن بمحمّد عنه وبما جاء به؟ قال: وكيف لا أؤمن به وقد قرأته في التوراة والإنجيل وبشّرني به موسى وعيسى. قال: فما مقامك في هذا الدير؟ قال فأين أذهب وأنا شيخ كبير ولم يكن لي عمر أنهض به، وبلغني مجيئكم فكنت أنتظر أن ألقاكم وألقي إليكم إسلامي وأخبركم أني على ملتكم، فما فعل نبيّكم؟ قالوا: توفّي تلكي قال: فأنت وصيّه؟ قال: لا ولكن من عشيرته وممّن صحبه.

قال : فمن بعثك إلى ههنا؟ وصيّه؟ قال : لا ولكن خليفته، قال غير وصيّه؟ قال : نعم . قال : فوصيّه حيّ؟ قال : نعم . قال : فكيف ذلك؟ قال : اجتمع الناس على هذاالرجل وهو رجل من غير عشيرته ومن صالحي الصحابة . قال : وما أراك إلا أعجب من الرجلين اللّذين اختلفا في عيسى ولقد لقياه وسمعا به، وهو ذا أنتم قد خالفتم نبيّكم وفعلتم مثل مافعل ذلك الرجل .

قال : فالتفت خالد إلى من يليه وقال : هو والله ذاك، اتّبعنا هوانا والله، وجعلنا رجلاً مكان رجل، ولولا ما كان بيني وبين عليّ من الخشونة على عهد النبيّ ﷺ ما مالات عليه أحداً . فقال له الأشتر النخعيّ مالك بن الحارث : ولمّ كان ذلك بينك وبين عليّ؟ وما كان؟

(١) إرشاد القلوب، ص ٣٦٥. قصة أخرى فيها مكاتبة ملك الروم إلى عمر وفيها مسائله وعجز، وجواب أمير المؤمنين في عنها راجع كتاب الغديرج ٦ ص ٢٤٧ [النمازي]. قال خالد: نافسته في الشجاعة ونافسني فيها، وكان له من السوابق والقرابة مالم يكن لي، فداخلني حميّة قريش فكان ذلك، ولقد عاتبتني في ذلك أُمّ سلمة زوجة النبيّ ﷺ وهي لي ناصحة فلم أقبل منها .

ثمَّ عطف على الديرانيّ فقال: هلمّ حديثك وما تخبر به قال: أخبرك أنّي كنت من أهل دين كان جديداً فخلق حتّى لم يبق منهم من أهل الحق إلاّ الرجلان أو الثلاثة، ويخلق دينكم حتّى لا يبقى منه إلاّ الرجلان أو الثلاثة، واعلموا أنّه بموت نبيكم قدتركتم من الإسلام درجة، وستتركون بموت وصيّ نبيّكم من الإسلام درجة أخرى حتّى إذا لم يبق أحد رأى نبيّكم، وسيخلق دينكم حتّى تفسد صلاتكم وحجّكم وغزوكم وصومكم، وترتفع الأمانة والزكاة منكم، ولن تزال فيكم بقيّة ما بقي كتاب ربّكم يُرَيَّك فيكم، وما بقي فيكم أحد من أهل بيت نبيّكم، فإذا ارتفع هذان منكم لم يبق من دينكم إلاّ الشهادتان: شهادة التوحيد وشهادة أن محمّداً رسول الله يشيّك ، فعند ذلك تقوم قيامتكم وقيامة غيركم، ويأتيكم ما توعدون، ولم تقم الساعة إلاّ عليكم لأنكم آخر الأمم، بكم تختم الدنيا وعليكم تقوم الساعة.

فقال له خالد: قد أخبرنا بذلك نبيّنا فأخبرنا بأعجب شيء رأيته منذ سكنت ديرك هذا وقبل أن تسكنه قال لقد رأيت مالا أحصي من العجاتب وأقبلت ما لا أحصي من الخلق .

قال: فحدَّثنا بعض ما تذكره قال: نعم كنت أخرج بين اللّيالي إلى غدير كان في سفح الجبل أتوضَوْ منه وأتزوّد من الماء ما أصعد به معي إلى ديري، وكنت أستريح إلى النزول فيه بين العشائين فأنا عنده ذات ليلة فإذا أنا برجل قد اقبل فسلّم فرددت عليه السلام فقال: هل مرّ بك قوم معهم غنم وراعي أوحسستهم؟ قلت: لا. قال: إنّ قوماً من العرب مرّوا بغنم فيها مملوك لي يرعاها فاستاقوا وذهبوا بالعبد. قلت: ومن أنت؟ قال: أنا رجل من بني إسرائيل. قال فما دينك؟ قلت: أنت فما دينك؟ قال: ديني اليهوديّة قلت: وأنا ديني النصرانيّة،

قال لي : ما لك فإنّكم أنتم ركبتم الخطأ ودخلتم فيه وتركتم الصواب، ولم يزل يحاورني فقلت له، هل لك أن نرفع أيدينا ونبتهل فأيّنا كان على الباطل دعونا الله أن ينزل عليه ناراً تحرقه من السماء؟ فرفعنا أيدينا فما استتمّ الكلام حتّى نظرت إليه يلتهب ناراً وما تحته من الأرض ؛ فلم ألبث أن أقبل رجل فسلّم فرددت عليه السلام فقال : هل رأيت رجلاً من صفته كيت وكيت؟ قلت : نعم وحدّثته قال : كذبت ، ولكنّك قتلت أخي يا عدوّ الله وكان مسلماً ، فجعل يسبّني ، فجعلت أرد عن نفسي بالحجارة ، وأقبل يشتمني ويشتم المسيح ومن هو على دين المسيح ، فبينا هو كذلك إذ نظرت إليه يحترق ، وقد أخذته النار التي أخذت أخاه ، ثمّ هوت به النار في أسمر من الأرض ، فبينما أنا كذلك قائماً أتعجّب إذ أقبل رجل ثالث فسلّم فرددت عليه النار في الأرض، فبينما أنا كذلك قائماً أتعجّب إذ أقبل رجل ثالث فسلّم فرددت عليه السلام .

فقال : هل رأيت رجلين من حالهما وصفتهما كيت وكيت؟ قلت : نعم وكرهت أن أخبره كما

قلت: الحمد لله الذي هداك قال فإنّي أواخيك في الله، وإنّ لي أهلاً وولداً وغنيمةً، ولولاهم لسحت معك في الأرض، ولكن مفارقتي عليهم شديدة، وأرجو أن أكون في القيامة بهم مأجوراً، ولعلّي أنطلق فآتي بهم فأكون بالقرب معك، فانطلق فغاب عنّي ليلاً (ليالي خ ل) ثمّ أتاني فهتف بي ليلة من اللّيالي، فإذا هو قد جاء ومعه أهله وغنمه، فضرب له خيمة ههنا بالقرب منّي فلم أزل أنزل إليه في آناء اللّيل وأتعاهده وألاقيه وكان أخ صدق في الله، فقال لي ذات ليلة : يا هذا إنّي قرأت في التوراة، فإذا هو صفة محمّد النبيّ الأميّ، فقلت : وأنا قرأت صفته في التوراة والإنجيل فآمنت به، وعلّمته به من الإنجيل، وأخبرته بصفته في الإنجيل، فآمنا أنا وهو وأحببناه وتمنّينا لقاءه.

قال: فمكث كذلك زماناً وكان من أفضل ما رأيت، وكنت استأنس إليه، وكان من فضله أنّه يخرج بغنمه يرعاها فينزل بالمكان المجدب فيصير ماحوله أخضر من البقل، وكان إذا جاء المطر جمع غنمه فيصير حوله وحول غنمه وخيمته مثل الإكليل من أثر المطر ولا يصيب خيمته ولاغنمه منه، فإذا كان الصيف كان على رأسه أينما توجّه سحابة وكان بيّن الفضل، كثير الصوم والصلاة.

قال: فحضرته الوفاة فدعيت إليه فقلت له: ما كان سبب مرضك ولم أعلم به؟ قال: إنّي ذكرت خطيئة كنت قارفتها في حداثتي فغشي عليَّ ثمّ أفقت ثمَّ ذكرت خطيئةً أخرى فغشي عليَّ وأورثني ذلك مرضاً، فلست أدري ما حالي، ثمّ قال لي: فإن لقيت محمّداً ﷺ نبيّ الرحمة فاقرئه منّي السلام، وإن لم تلقه ولقيت وصيّه فاقرئه منّي السلام وهي حاجتي إليك ووصيّتي . قال الديرانيّ : وإنّي مودعكم إلى وصيّ محمّدﷺ منّي ومن صاحبي السلام .

قال سهل بن حنيف : فلمّا رجعنا إلى المدينة لقيت عليّاً ﷺ فأخبرته خبر الديرانيّ وخبر خالد وما أودعنا إليه الديرانيّ من السلام منه ومن صاحبه قال : فسمعته يقول : وعليهما وعلى من مثلهما السلام، وعليك يا سهل بن حنيف السلام، وما رأيته اكترث بما أخبرته من خالد ابن الوليد وما قال، وما ردَّ عليّ فيه شيئاً غير أنّه قال : يا سهل بن حنيف : إنَّ الله تبارك وتعالى بعث محمّداً شيئًا فلم يبق في الأرض شيء إلاّ علم أنّه رسول الله إلاّ شقيّ الثقلين وعصاتهما .

قال سهل : وما في الأرض من شيء فاخره إلاّ شقيّ الثقلين وعصاتهما ، قال سهل : فعبرنا زماناً ونسيت ذلك، فلمّا كان من أمر عليّ عظيمَة ماكان توجّهنا معه فلمّا رجعنا من صفّين نزلنا أرضاً قفراً ليس بها ماء فشكونا ذلك إلى عليّ ﷺ فانطلق يمشي على قدميه حتّى انتهينا إلى موضع كان يعرفه فقال: احفروا ههنا فحفرنا فاذا بصخرة صمّاء عظيمة قال: اقلعوها، قال: فجهدنا أن نقلعها فما استطعنا.

قال: فتبسّم أمير المؤمنين صلوات الله عليه من عجزنا عنها، ثمّ أهوى إليها بيديه جميعاً، كأنّما كانت في يده كرة، فإذا تحتها عين بيضاء كأنّها من شدّة بياضها اللّجين المجلوّ فقال دونكم فاشربوا واسقوا وتزوّدوا ثمَّ آذنوني بها. قال ففعلنا ثمّ أتيناه فأقبل يمشي إليها بغير رداء ولاحذاء، فتناول الصخرة بيده، ثمّ دحى بها في فم العين فألقمها إيّاها، ثمّ حثا بيده التراب عليها، وكان ذلك بعين الديرانيّ، وكانت بالقرب منها ومنّا، يراناً ويسمع كلامنا قال: فنزل فقال أين صاحبكم؟ فانطلقنا به إلى عليّ غيرً فقال أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله عني وانك وصيّ محمّد فقال أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ صاحب لي مات كان أوصاني بذلك مع جيش لكم منذ كذاو كذا من السنين.

قال سهل: فقلت يا أمير المؤمنين: هذا الديرانيّ الّذي كنت أبلغتك عنه وعن صاحبه السلام. قال وذكر الحديث يوم مررنا مع خالد. فقال له عليّ علي عليه علي، وكيف علمت أتي وصيّ رسول الله؟ قال: أخبرني أبي وكان قد أتى عليه من العمر مثل ما أتى عليّ، عن أبيه، عن جدّه، عمّن قاتل مع يوشع بن نون وصيّ موسى، حين توجّه فقاتل الجبّارين بعد موسى بأربعين سنة أنّه مرّ بهذا المكان وأصحابه عطشوا، فشكوا إليه العطش، فقال: أما إنّ بقربكم عيناً نزلت من الجنّة استخرجها آدم فقام إليها يوشع بن نون فنزع عنها الصخرة، ثمّ شرب وشرب أصحابه وسقوا ثمّ قلب الصخرة وقال لأصحابه: لا يقلبها إلاّ نبيّ أو وصيّ نبيّ، قال: فتخلّف نفر من أصحاب يوشع بعد ما مضى فجهدوا الجهد على أن يجدوا موضعها فلم وشرب أصحابه وسقوا ثمّ قلب الصخرة وقال لأصحابه: الا يقلبها إلاّ نبيّ أو وصيّ نبيّ، قال: فتخلّف نفر من أصحاب يوشع بعد ما مضى فجهدوا الجهد على أن يجدوا موضعها فلم يجدوه وإنّما بني هذا الدير على هذه العين وعلى بركتها وطلبتها، فعلمت حين استخرجتها أنّك وصيّ رسول الله أحمد الذي كنت أطلب، وقد أحببت الجهاد معك.

قال: فحمله على فرس وأعطاء سلاحاً وخرج مع الناس، وكان ممّن استشهد يوم النهر قال: وفرح أصحاب عليّ بحديث الديرانيّ فرحاً شديداً. قال: وتخلّف قوم بعد ما رحل العسكر وطلبوا العين فلم يدروا أين موضعها، فلحقوا بالناس.

وقال صعصعة بن صوحان : وأنا رأيت الديرانيّ يوم نزل إلينا حين قلب عليَّ الصخرة عن العين وشرب منها الناس، وسمعت حديثه لعليّ ﷺ وحدّثني ذلك اليوم سهل بن حنيف بهذا الحديث حين مرّوا مع خالد<sup>(۱)</sup>.

**بيان:**المنافسة: المغالبة في الشيء النفيس.

(۱) اعلام الدين، ص ۳٦٨.

٤ - باب احتجاجه صلوات الله عليه على الطبيب اليوناني وما ظهر منه شيني من المعجزات الباهرات

ا حم، ج، بالإسناد إلى أبي محمّد العسكري عليه ، عن زين العابدين عليه أنّه قال: كان أمير المؤمنين عليه قاعداً ذات يوم فأقبل إليه رجل من اليونانيين المدّعين للفلسفة والطب، فقال له: يا أبا الحسن بلغني خبر صاحبك وأنّ به جنوناً وجئت لأعالجه فلحقته وقد مضى لسبيله وفاتني ما أردت من ذلك، وقد قيل لي: إنّك ابن عمّه وصهره، وأرى بك صفاراً قد علاك، وساقين دقيقين ما أراهما يقلآنك، فأمّا الصفار فعندي دواؤه، وأمّا الساقان الدقيقان فلا حيلة لي لتغليظهما، والوجه أن ترفق بنفسك في المشي تقلّله ولا تكثره، وفيما تحمله على ظهرك وتحتضنه بصدرك أن تقلّلهما ولا تكثرهما، فإنّ ساقيك دقيان لا يؤمن عند ممل ثقيل انقصافهما، وأمّا الصفار فدواؤه عندي وهو هذا، وأخرج دواء وقال هذا لا يوذيك ولا يخيّبك، ولكنه يلزمك حميةً من اللّحم أربعين صباحاً ثمّ يزيل صفارك.

فقال له عليّ بن أبي طالب ﷺ : قد ذكرت نفع هذا الدواء لصفاري، فهل عرفت شيئاً يزيد فيه ويضرّه؟ فقال الرجل : بلى حبّة من هذا، وأشار إلى دواء معه وقال : إن تناوله الإنسان وبه صفار أماته من ساعته وإن كان لا صفار به صار به صفار حتّى يموت في يومه.

فقال عليّ بن أبي طالب ﷺ : فأرني هذا الضارّ، فأعطاه إيّاه فقال له : كم قدر هذا؟ قال له : قدر مثقالين سمّ ناقع، قدر حبّة منه يقتل رجلاً ؛ فتناوله عليّ ﷺ فقمحه وعرق عرقاً خفيفاً، وجعل الرجل يرتعد ويقول في نفسه : الآن أوخذ بابن أبي طالب ويقال : قتله ولا يقبل منّي قولي : إنّه هو (لهو خ) الجاني على نفسه .

فتبسّم عليّ ﷺ وقال: يا عبد الله أصح ماكنت بدناً الآن لم يضرّني ما زعمت أنّه سمّ فغمّض عينيك، فغمّض ثمّ قال: افتح عينيك ففتح ونظر إلى وجه عليّ ﷺ فإذا هو أبيض أحمر مشرب حمرة، فارتعد الرجل لمّا رآه، وتبسّم عليّ ﷺ وقال: أين الصفار الّذي زعمت أنّه بي؟ فقال: والله لكأنّك لست من رأيت من قبل، كنت مصفراً فأنت الآن مورّد.

قال عليّ عليمًا : فزال عنّي الصفار بسمّك الّذي تزعم أنّه قاتلي، وأما ساقاي هاتان – ومدّرجليه وكشف عن ساقيه – فإنّك زعمت أنّي أحتاج إلى أن أرفق ببدني في حمل ما أحمل عليه لئلا ينقصف الساقان، وأنا أريك (أدلّك خ ل) أنّ طبّ الله بَتَرَيَّظ خلاف طبّك، وضرب بيديه إلى أُسطوانة خشب عظيمة على رأسها سطح مجلسه الّذي هو فيه، وفوقه حجرتان : إحداهما فوق الأخرى، وحرّكها واحتملها فارتفع السطح والحيطان وفوقهما الغرفتان، فغشي على اليونانيّ فقال أمير المؤمنين غليًا صبّوا عليه ماء، فصبّوا عليه ماء فأفاق وهو يقول : والله ما رأيت كاليوم عجباً.

فقال له عليٌّ اللِّيَّلِيرُ : هذه قوَّة الساقين الدقيقتين واحتمالهما في طبِّك هذا يا يوناني . فقال

اليونانيُّ: أمثلك كان محمّد؟ فقال عليّ ظَلِيَلا: وهل علمي إلاّ من علمه؟ وعقلي إلاّ من عقله؟ وقوّتي إلاّ من قوّته؟ لقد أتاه ثقفيًّ كان أطبّ العرب فقال له: إن كان بك جنون داويتك. فقال له محمّد ﷺ: أتحبّ أن أريك آية تعلم بها غناي عن طبّك، وحاجتك إلى طبّي قال: نعم. قال: أيّ آية تريد؟ قال: تدعو ذلك العذق وأشار إلى نخلة سحوق فدعاها فانقلع أصلها من الأرض وهي تخذ الأرض خداً حتّى وقفت بين يديه.

فقال له: أكفاك؟ قال: لا. قال فتريد ماذا؟ قال: تأمرها أن ترجع إلى حيث جاءت منه، وتستقرّ في مقرّها الّذي انقلعت منه، فأمرها فرجعت واستقرّت في مقرّها فقال اليونانيّ لأمير المؤمنين عَلِيَجَلاً: هذا الّذي تذكره عن محمّد عَلَيْكَ غائب عنّي، وأنا أقتصر منك على أقلّ من ذلك: أنا أتباعد عنك فادعني وأنا لا أختار الإجابة، فإن جئت بي إليك فهي آية.

فقال أمير المؤمنين ﷺ : هذا إنّما يكون آية لك وحدك، لأنّك تعلم من نفسك أنّك لم ترده، وأنّي أزلت اختيارك من غير أن باشرت منّي شيئاً، أو ممّن أمرته بأن يباشرك، أو ممّن قصد إلى إجبارك وإن لم آمره إلاّ ما يكون من قدرة الله تعالى القاهرة، وأنت يا يونانيّ يمكنك أن تدَّعي ويمكن غيرك أن يقول : إنّي واطأتك على ذلك، فاقترح إن كنت مقترحاً ما هو آية لجميع العالمين.

قال له اليونانيّ : إذا جعلت الاقتراح إليَّ فأنا أقترح أن تفصّل أجزاء تلك النخلة وتفرّقها وتباعد ما بينها ثمَّ تجمعها وتعيدها كما كانت فقال عليَّ ﷺ : هذه آية وأنت رسولي إليها – يعني إلى النخلة – فقل لها : إنّ وصيَّ محمّد رسول الله ﷺ يأمر أجزاءك أن تتفرَّق وتتباعد، فذهب فقال لها ، فتفاصلت وتهافنت وتنثَّرت وتصاغرت أجزاؤها حتّى لم يرلها عينٌ ولا أثرً ، حتّى كأن لم يكن هناك نخلة قطّ ، فارتعدت فوائص اليونانيّ فقال : يا وصيّ محمّد قل العليتني اقتراحي الأوّل فأعطني الآخر ، فأمرها أن تجتمع وتعود كما كانت .

فقال: أنت رسولي إليها بعد فقل لها: يا أجزاء النخلة إنّ وصيَّ محمَّد رسول الله يأمرك أن تجتمعي وكما كنت تعودي، فنادى اليونانيّ فقال ذلك فارتفعت في الهواء كهيئة الهباء المنثور، ثمَّ جعلت تجتمع جزء جزء منها حتّى تصوّر لها القضبان والأوراق وأصول السعف وشماريخ الأعذاق، ثمَّ تألّفت وتجمّعت واستطالت وعرضت واستقرَّ أصلها في مقرّها، وتمكّن عليها ساقها، وتركّب على الساق قضبانها، وعلى القضبان أوراقها، في أمكنتها أعذاقها، وكانت في الايتداء شماريخها متجرّدة لبعدها من أوان الرطب والبسر والخلال. فقال اليونانيّ : وأخرى أحبُّ أن تخرج شماريخها خلالها، وتقلبها من خضرة إلى صفرة وحمرة وتراطيب وبلوغ ليؤكل وتطعمني ومن حضرك منها. فقال عليَّ غلائها رسولي إليها بذلك فمرها به.

فقال لها اليونانيّ: يأمرك أمير المؤمنين ﷺ بكذا وكذا فأخلّت وأبسرت واصفرّت واحمرَت وترطّبت وثقلت أعذاقها برطبها. فقال اليونانيُّ : وأخرى أحبّها يقرب من يدي أعذاقها ، أوتطول يدي لننالها ، وأحبّ شيء إليّ أن تنزل إليَّ إحداها ، وتطول يدي إلى الأخرى الّتي هي أختها .

فقال أمير المؤمنين عليمًا مد اليد التي تريد أن تنالها وقل : «يا مقرب البعيد قرب يدي منها» واقبض الأخرى التي تريد أن تنزل العذق إليها وقل : «يا مسهل العسير سهل لي تناول ما يبعد عني منها» ففعل ذلك وقاله فطالت يمناء فوصلت إلى العذق وانحطت الأعذاق الأخرى فسقطت على الأرض وقد طالت عراجينها ، ثمَّ قال أمير المؤمنين عليمًا إنّك إن أكلت منها ولم تؤمن بمن أظهر لك عجائبها عجّل الله بَرَيَّنَا من العقوبة التي يبتليك بها مايعتبر بها عقلاء خلقه وجهّالهم.

فقال اليوناني : إنّي إن كفرت بعد مارأيت فقد بلغت في العناد وتناهيت في التعرُّض للهلاك، أشهد أنّك من خاصّة الله، صادق في جميع أقاويلك عن الله، فأمرني بما تشاء أطعك. قال علي علي عن : آمرك أن تقرّ لله بالوحدانية، وتشهد له بالجود والحكمة وتنزّهه عن العبث والفساد، وعن ظلم الإماء والعباد، وتشهد أنّ محمّداً الّذي أنا وصيّه سيّد الأنام، وأفضل بريّة في دار السلام، وتشهد أنّ عليّاً الّذي أراك ما أراك وأولاك من النعم ما أولاك خير خلق الله بعد محمّد رسول الله، وأحقّ خلق الله بمقام محمّد عليه بعده، والقيام بشرائعه وأحكامه، وتشهد أنّ أولياءه أولياء الله، وأنّ أعداءه أعداء الله، وأنّ المؤمنين المشاركين لك فيما كلفتك المساعدين لك على ما به أمرتك خير أمّة محمّد عليه، وأنّ المؤمنين المشاركين لك فيما كلفتك

وآمرك أن تواسي إخوانك المطابقين لك على تصديق محمّد على وتصديقي والانقياد له ولي ممّا رزقك الله وفضّلك على من فضّلك به منهم تسد فاقتهم، وتجبر كسرهم وخلّتهم، ومن كان منهم في درجتك في الإيمان ساويته في مالك بنفسك، ومن كان منهم فاضلاً عليك في دينك آثرته بمالك على نفسك حتّى يعلم الله منك أنّ دينه آثر عندك من مالك، وأنّ أولياءه أكرم إليك من أهلك وعيالك، وآمرك أن تصون دينك وعلمنا الذي أودعناك وأسرارنا الّتي حملناك، فلا تبد علومنا لمن يقابلها بالعناد، ويقابلك من أجلها بالشتم واللّعن والتناول من العرض والبدن، ولا تفش سرّنا إلى من يشنّع علينا عند الجاهلين بأحوالنا، ويعرّض أولياءنا العرض والبدن، ولا تفش سرّنا إلى من يشنّع علينا عند الجاهلين بأحوالنا، ويعرّض أولياءنا العرض والبدن، ولا تفش سرّنا إلى من يشنّع علينا عند الجاهلين الحوالنا، ويعرّض أولياءنا وقد أذنت لك في تفضيل أعدائنا على تشعمل التقيّة في دينك فإنّ الله بَكْرَان الموادر الجهّال، وآمرك أن تستعمل التقيّة في دينك فإنّ الله بَكَرَان وقد أذنت لك في تفضيل أعدائنا عليناإن ألجاك خوف إليه، وفي إظهار البراءة منّا إن حملك الوجل إليه، وفي ترك الصلوات المكتوبات إذا خشيت على حشاشتك الآفات والعاهات، عملك الوجل إليه، وفي ترك الصلوات المكتوبات إذا خشيت على حشاشتك الآفات علم الما على الما عملك فإنّ تفضيلك أعداءنا علينا عند خوفك لاينفعهم ولايضرُنا، وإنّ إظهارك والعاهات، عند فإنّ تفضيلك أعداءنا علينا عند خوفك لاينفعهم ولايضرُنا، وإنّ إظهارك براءتك منا عند تقيّتك لا يقدح فينا ولا ينقصنا، ولأن تبرأ منّا ساعة بلسانك وأنت موال لنا بجنانك لتبقي على نفسك روحها الّتي بها قوامها، ومالها الّذي به قيامها، وجاهها الّذي به تماسكها، وتصون من عرف بذلك وعرفت به من أوليائنا وإخواننا وأخواتنا من بعد ذلك بشهور وسنين إلى أن تنفرج تلك الكربة وتزول به تلك الغمّة، فإنّ ذلك أفضل من أن تتعرّض للهلاك<sup>(۱)</sup>، وتنقطع به عن عمل في الدين وصلاح إخوانك المؤمنين؛ وإيّاك ثمَّ إيّاك أن تترك التقيّة الّتي أمرتك بها فإنّك شائط بدمك ودماء إخوانك، معرض لنعمك ونعمهم للزوال، مذلّ لهم في أيدي أعداء دين الله، وقد أمرك الله بإعزازهم فإنك إن خالفت وصيّتي كان ضررك على نفسك وإخوانك أشدّ من ضرر المناصب لنا الكافر بنا<sup>(۲)</sup>.

**بيان:** (قوله: ولا يخيِّبك) في نسخ التفسير: **«ولا يخيِّسك» من خاس بالعهد، أي نقض،** كناية عن عدم النفع. وقال الجوهريّ: قمحت السويق وغيره بالكسر: إذا استففته وقال: القصف: الكسر، والتقصّف: التكسّر. وقال: السحوق من النخل: الطويلة. وقال: الحشاشة: بقيّة الروح في المريض. وقال: شاط فلان أي ذهب دمه هدراً، وأشاطه بدمه وأشاط دمه أي عرّضه للقتل.

٥ – بأب أسئلة الشامي عن أمير المؤمنين
 صلوات الله عليه في مسجد الكوفة

١ - ٥، ع: محمّد بن عمر بن عليّ بن عبد الله البصريّ، عن محمّد بن عبد الله بن أحمد ابن عبد الله بن أحمد ابن جبلة، عن عبد الله بن أحمد بن عامر الطائيّ، عن أبيه، عن الرضا عن آبائه، عن الحسين ابن عليّ ﷺ، عن عبد الله بن أحمد بن عامر الطائيّ ، عن أبيه، عن الرضا عن آبائه، عن الحسين أبن عليّ ﷺ، عن عبد الله بن أحمد بن عامر الطائيّ ، عن أبيه، عن الرضا عن آبائه، عن الحسين أبن عليّ ﷺ، عن عليّ ﷺ، عن الرضا عن أبائه، عن الحسين أبن عليّ أبن عليّ بن أحمد بن عامر الطائيّ ، عن أبيه، عن الرضا عن آبائه، عن الحسين أبن عليّ عبد الله بن أحمد بن عامر الطائيّ ، عن أبيه، عن الرضا عن آبائه، عن الحسين أبن عليّ ﷺ، عن عبد الله بن أحمد بن عامر الطائيّ ، عن أبيه، عن أبيه، عن الرضا عن آبائه، عن الحسين أبن عليّ ﷺ، عليّ إلى أبي عليّ إلى أول النام فقال : يا أمير المؤمنين إلي أسألك عن أشياء فقال : سل تفقّهاً ولا تسأل تعنّتاً، فأحدق الناس بأبصارهم.

فقال: أخبرني عن أوَّل ما خلق الله تبارك وتعالى. فقال: خلق النور. قال: فممّ خلق السماوات؟ قال: من بخار الماء قال: فممّ خلق الأرض؟ قال: من زبد الماء. قال: فممّ خلقت الجبال؟ قال: من الأمواج. قال: فلمَ سميت مكّة أُمَّ القرى؟ قال لأنّ الأرض دحيت من تحتها. وسأله عن سماء الدنيا ممّا هي؟ قال: من موج مكفوف وسأله عن طول الشمس والقمر وعرضهما قال: تسعمائة فرسخ في تسعمائة فرسخ في تسعمائة فرسخ. وسأله كم طول الكوكب وعرضه؟ قال: اثنا عشر فرسخاً في اثني عشر فرسخاً. وسأله عن ألوان

- (١) أقول: يظهر من هذه الرواية رجحان السبّ والبراءة عند التقيّة لحفظ دمه كما صنع عمّار فنزل في حقّه إلا مَنْ أُصحَرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَعٍنُ إِلَابِيمَنِ ﴾. [النمازي].
  - (٢) تفسير الإمام العسكري عليته، ص ١٧٠ ح ٨٤ والاحتجاج ص ٢٣٥.

السموات السبع وأسمائها فقال له : امسم السماء الدنيا : رفيع، وهي من ماء ودخان ؛ واسم السماء الثانية : قيدرا، وهي على لون النحاس، والسماء الثالثة اسمها : الماروم وهي على لون الشبه ؛ والسماء الرابعة اسمها : ارفلون وهي على لون الفضة ؛ والسماء الخامسة اسمها : هيعون وهي على لون الذهب ؛ والسماء السادسة اسمها : عروس، وهي ياقوتة خضراء ؛ والسماء السابعة اسمها : عجماء، وهي درّة بيضاء .

وسأله عن الثور ما باله غاضٌّ طرفه ولا يرفع رأسه إلى السماء؟ قال : حياءً من الله ﷺ ، لمّا عبد قوم موسى العجل نكس رأسه.

وسأله عن المدّ والجزر ما هما؟ قال : ملك موكّل بالبحار يقال له رومان فإذا وضع قدميه في البحر فاض وإذا أخرجهما غاض .

وسأله عن اسم أبي الجنّ . فقال : شومان الّذي خلق من مارج من نار . وسأله هل بعث الله نبيّاً إلى الجنّ؟ فقال : نعم بعث إليهم نبيّاً يقال له يوسف فدعاهم إلى الله فقتلوه .

وسأله عن اسم إبليس ماكان في السماء؟ فقال: كان اسمه الحارث.

وسأله لمَ سمّي آدم آدم؟ قال: لأنَّه خلقٍ من أديم الأرض.

وسأله لمَ صارالميراث للذكر مثل حظ الأنثيين؟ فقال : من قبل السنبلة، كان عليها ثلاث حبّات فبادرت إليها حوّاء فأكلت منها حبة، وأطعمت آدم حبّتين، فمن أجل ذلك ورث الذكر مثل حظّ الأُنثيين.

وسأله عمّن خلق الله من الأنبياء مختوناً. فقال: خلق الله آدم مختوناً، وولد شيث مختوناً، وإدريس، ونوح، وإبراهيم، وداود، وسليمان، ولوط، وإسماعيل، وموسى وعيسى، ومحمّد صلّى الله عليه وعليهم أجمعين<sup>(1)</sup>.

وسأله كم كان عمر آدم؟ فقال: تسعمائة سنة وثلاثين سنة.

وسأله عن أوَّل من قال الشعر فقال: آدم. قال: وما كان شعره؟ قال: لمّا أنزل إلى الأرض من السماء فرأى تربتها وسعتها وهواها وقتل قابيل هابيل قال آدم عَلَيْتَلا: تغيّرت البلاد ومن عليها فوجه الأرض مغبرٌ قبيح تغيّر كلُّ ذي لون وطعم وقلّ بشاشة الوجه المليح فأجابه إبليس:

> تنتِّ عن البلاد وساكنيها ففي الفردوس ضاق بك الفسيح وكنت بهاوزوجك في قرار وقلبك من أذى الدنيا مريح

(1) في المجمع، في لغة اختنَّ عدَّهم أربعة عشر مع اختلاف مع ما ذكر، وهذا الخبر أصح كما هو واضح. فلم تنفكَّ من كيدي ومكري إلى أن فاتك الثمن الربيح فلولا رحمة الجبّار أضحى بكفّك من جنان الخلد ريح

وسأله كم حجّ آدم ﷺ من حجّة؟ فقال له: سبعين حجّة ماشياً على قدميه، وأوَّل حجّة حجّها كان معه الصرد، يدلّه على مواضع الماء، وخرج معه من الجنّة، وقد نهي عن أكل الصرد والخطاف.

وسأله ماباله لا يمشي على الأرض؟ قال: لأنّه ناح على بيت المقدس فطاف حوله أربعين عاماً يبكي عليه، ولم يزل يبكي مع آدم ﷺ، فمن هناك سكن البيوت ومعه تسع آيات من كتاب الله ﷺ ممّا كان آدم يقرؤها في الجنّة، وهي معه إلى يوم القيامة: ثلاث آيات من أوَّل الكهف، وثلاث آيات من سبحان، وهي ﴿وَإِذَا قَرَأَتَ آلْقُرْمَانَ﴾<sup>(1)</sup> وثلاث آيات من يس:

وسأله عن أوَّل من كفر وأنشأ الكفر فقال: إبليس لعنه الله . وسأله عن اسم نوح ما كان؟ فقال: كان اسمه السكن، وإنَّما سمّي نوحاً لأنَّه ناح على قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً .

وسأله عن سفينة نوح ﷺ ما كان عرضها وطولها فقال: كان طولها ثمانمائة ذراع، وعرضها خمسمائة ذراع، وارتفاعها في السماء ثمانون ذراعاً.

ثمَّ جلس الرجل وقام إليه آخر فقال: يا أمير المؤمنين أخبرنا عن أوَّل شجرة غرست في الأرض فقال: العوسجة ومنها عصا موسى عليتي . وسأله عن أوَّل شجرة نبتت في الأرض فقال: هي الدبا وهو القرع وسأله عن أوَّل من حجّ من أهل السماء. فقال له : جبرئيل عليت . وسأله عن أوَّل بقعة بسطت من الأرض أيّام الطوفان. فقال له : موضع الكعبة وكان زبرجدة خضراء. وسأله عن أكرم واد على وجه الأرض. فقال له : واد يقال له سرنديب، سقط فيه آدم عليتي من السماء.

وسأله عن شرّ واد على وجه الأرض. فقال: واد باليمن يقال له برهوت، وهو من أودية جهنّم وسأله عن سجن سار بصاحبه فقال: الحوت سار بيونس بن متى ظيئير . وسأله عن ستّة لم يركضوا في رحم فقال: آدم، وحوّاء، وكبش إبراهيم، وعصا موسى، وناقة صالح، والخفّاش الّذي عمله عيسى بن مريم وطار بإذن الله ﷺ .

وسأله عن شيء مكذوب عليه ليس من الجنّ ولا من الإنس فقال الذئب الّذي كذب عليه إخوة يوسف ﷺ . وسأله عن شيء أوحى الله ﷺ إليه ليس من الجنّ ولا من الإنس. فقال: أوحى الله ﷺ إلى النحل. وسأله عن موضع طلعت عليه الشمس ساعةً من النهار ولا تطلع عليه أبداً . قال: ذلك البحر حين فلقه الله ﷺ لموسى ﷺ ، فأصابت أرضه

سورة الإسراء، الآية: ٤٥.
 (٢) سورة يس، الآية: ٩.

الشمس، وأُطبق عليه الماء فلن تصيبه الشمس. وسأله عن شيء شرب وهو حيّ، وأكل وهو ميّت فقال: تلك عصا موسى.

وسأله عن نذير أنذر قومه ليس من الجنّ ولا من الإنس. فقال: هي النملة وسأله عن أوّل من أمر بالختان. قال: إبراهيم. وسأله عن أوّل من خفض من النساء فقال: هاجر أمّ إسماعيل خفضتها سارة لتخرج من يمينها.

وساله عن أوّل امرأة جرّت ذيلها . فقال : هاجر لمّا هربت من سارة . وسأله عن أوّل من جرّ ذيله من الرجال . فقال : قارون . وسأله عن أوّل من لبس النعلين . فقال إبراهيم عَظِيَرٌ . وسأله عن أكرم الناس نسباً . فقال : صدّيق الله يوسف بن يعقوب إسرئيل الله ، ابن إسحاق ذبيح الله ابن إبراهيم خليل الله .

وسأله عن ستّة من الأنبياء لهم اسمان فقال: يوشع بن نون وهو ذو الكفل، ويعقوب وهو إسرائيل، والخضر وهو تاليا، ويونس وهو ذو النون، وعيسى وهو المسيح، ومحمّد وهو أحمد صلوات الله عليهم. وسأله عن شيء تنفّس ليس له لحم ولادم فقال: ذاك الصبح إذا تنفّس. وسأله عن خمسة من الأنبياء تكلّموا بالعربيّة فقال: هود، وشعيب، وصالح، وإسماعيل، ومحمّد صلّى الله عليه وعليهم.

ثمَّ جلس وقام رجل آخر فسأله وتعنَّته فقال: يا أمير المؤمنين أخبرنا عن قول الله ﷺ ﴿يَوْمَ يَغِرُّ الْمَرْءُ مِنْ أَخِهِ ۞ وَأُبَهِ وَ۞ وَمَنْجَئِهِ وَيَنِهِ ۞<sup>(١)</sup> من هم؟ فقال: قابيل يفرّ من هاببل، والذي يفرّ من أمّه موسى، والذي يفرّ من أبيه إبراهيم، والذي يفرّ من صاحبته لوط، والذي يفرّ من ابنه نوح يفرّ من ابنه كنعان.

وسأله عن أوّل من مات فجأة . فقال : داود ﷺ مات على منبره يوم الأربعاء . وسأله عن أربعة لا يشبعن من أربعة فقال : أرض من مطر ، وأُنثى من ذكر ، وعين من نظر ، وعالم من علم .

وسأله عن أوّل من وضع سكك الدنانير والدراهم. فقال: نمرود بن كنعان بعد نوح. وسأله عن أوّل من عمل عمل قوم لوط. فقال: إبليس فإنّه أمكن من نفسه. وسأله عن معنى هدير الحمام الراعبيّة. فقال: تدعو على أهل المعازف والقينات<sup>(٢)</sup> والمزامير والعيدان.

وسأله عن كنية البراق. فقال: يكنّى أبا هزال. وسأله لمَ سمّي تبّع تبّعاً؟ قال: لأنّه كان غلاماً كاتباً فكان يكتب لملك كان قبله فكان إذا كتب كتب: بسم الله الّذي خلق صبحاً وريحاً

- (1) سورة عبس، الأيات: ٣٤، ٣٦.
- (٢) بيان: المعازف: الملاهي كالعود والطنبور، وواحده معزف كمنبر. والقينات جمع القينة: الأمة المغنية. والراعبي: طائر متولّد بين الورشان والحمام، وقيل: طائر متولّد بين الفاختة والحمامة [النمازي].

فقال الملك: اكتب وابده باسم ملك الرعد، فقال: لاأبده إلاّ باسم إلهي، ثمّ اعطف على حاجتك؛ فشكر الله ﷺ له ذلك، وأعطاه ملك ذلك الملك فتابعه الناس على ذلك فسمّي تبّعاً. وسأله ما بال الماعز مفرقعة الذنب، بادية الحياء والعورة؟ فقال: لأنّ الماعز عصت نوحاً لمّا أدخلها السفينة فدفعها فكسر ذنبها، والنعجة مستورة الحياء والعورة لأنّ النعجة بادرت بالدخول إلى السفينة فمسح نوح ﷺ يده على حياها وذنبها فاستوت الألية.

وساله عن كلام أهل الجنّة فقال: كلام أهل الجنّة بالعربيّة. وسأله عن كلام أهل النار فقال: بالمجوسيّة. ثمّ قال أمير المؤمنين غلَيْظَلا : النوم على أربعة أصناف: الأنبياء تنام على أقفيتها مستلقية وأعينها لاتنام متوقّعة لوحي ربّها، والمؤمن ينام على يمينه مستقبل القبلة، والملوك وأبناؤها تنام على شمالها ليستمرؤوا ما يأكلون، وإبليس وإخوانه وكلّ مجنون وذي عاهة ينام على وجهه منبطحاً.

ثم قام إليه رجل آخر فقال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن يوم الأربعاء وتطيرنا منه وثقله وأيّ أربعاء هو؟ قال: آخر أربعاء في الشهر وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل أخاه، ويوم الأربعاء ألقي إبراهيم في النار، ويوم الأربعاء وضعوه في المنجنيق، ويوم الأربعاء غرَّق الله تَتَكَنَّ فرعون، ويوم الأربعاء جعل الله عاليها سافلها، ويوم الأربعاء مارسل الله تَتَكَنَّ فرعون، ويوم الأربعاء جعل الله عاليها سافلها، ويوم الأربعاء ماله الله تَتَكَنَّ فرعون، ويوم الأربعاء جعل الله عاليها سافلها، ويوم الأربعاء سلط الله على نمرود البقة، ويوم الأربعاء طلب فرعون موسى تَتَكَنَّ ليقتله، ويوم الأربعاء خرّ عليهم على نمرود البقة، ويوم الأربعاء أمر فرعون بذبح الغلمان، ويوم الأربعاء خرّ عليهم السقف من فوقهم، ويوم الأربعاء أمر فرعون بذبح الغلمان، ويوم الأربعاء خرب بيت المقدس، ويوم الأربعاء أحرق مسجد سليمان بن داود بإصطخر من كورة فارس، ويوم الربعاء قتل يحيى بن زكريًا، ويوم الأربعاء أظل قوم فرعون أول العذاب، ويوم الأربعاء يوسف السجن، ويوم الأربعاء ابتلي أيوب بذهاب ماله وولده، ويوم الأربعاء أدخل الأربعاء أخذتهم السجن، ويوم الأربعاء على تحرف النه برابعا ماله وولده، ويوم الأربعاء معن نسجيل، ويوم الأربعاء على أيوب بذهاب ماله وولده، ويوم الأربعاء أدخل الأربعاء أخذتهم الصحة، ويوم الأربعاء عقرت الناقة، ويوم الأربعاء أدخل الأربعاء أخذتهم العبن ويوم الأربعاء على تحرف النه تربي في يوم الأربعاء أدخل المربعاء أخذتهم العبدي ويوم الأربعاء عقرت الناقة، ويوم الأربعاء أدخل الأربعاء أخذتهم الصيحة، ويوم الأربعاء عقرت الناقة، ويوم الأربعاء أمطر عليهم حجارة وكست البعاء أحذل الأربعاء أخذ والما الله تربعا علي وكست رباعيته، ويوم الأربعاء أدخل المرابعاء أدخل الأربعاء أخذ وليوم الأربعاء عليه حمارة والوا والذاب أمطر عليهم حبارة الأربعاء أخذ ويوم الأربعاء أدبع وليه وكست من ويوم الأربعاء أدخل المر عائم أربعاء أخذ والأربعاء عقرت الناقة، ويوم الأربعاء أمطر عليهم حبارة الأربعاء أخذت الأربعاء أخذتهم الصيحة، ويوم الأربعاء أخذت الأربعاء أخذت الألي المي ويوم الأربعاء أخذت الأربعاء أخذتهم الله ويوم الأربعاء أخذت الأربعاء أخذت الأربعاء أخذته ويوم الأربعاء أخذتهم الربعاء أخذته الله اله الله أربعا علي ماله ويوم الأربعاء أخذت ألم عليهم حبارة ألما الله أخذت الم

وسأله عن الأيّام وما يجوز فيها من العمل فقال أمير المؤمنين: يوم السبت يوم مكر وخديعة. ويوم الأحديوم غرس وبناء ويوم الاثنين يوم سفر وطلب، ويوم الثلثاء يوم حرب ودم، ويوم الأربعاء يوم شؤم فيه يتطيّر الناس ويوم الخميس يوم الدخول على الامراء وقضاء الحوائج ويوم الجمعة يوم خطبة ونكاح<sup>(٢)</sup>.

(١) سورة النمل، الآية : ٥١.

(٢) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢١٨ باب ٢٤ ح ١ وعلل الشرائع ج ٢ ص ٣١٧ باب ٣٨٥ ح ٤٤.

**بيان:** قوله: (بشاشة الوجه المليح) لعلَّ رفع المليح للقطع بالمدح، ويمكن أن يقرء بشاشة بالنصب على التمييز، وفي بعض النسخ بعده:

ومالي لا أجود بسكب دمع وهابيل تضمّنه الضريح قتل قابيل هابيلاً أخاه فواحزنا لقد فقد المليح ( ) ال لا م ) أمان النان منها ال

قوله: (ما باله لا يمشي) أي الخطّاف. وقال الجوهريّ: العوسج: ضرب من الشوك، الواحدة عوسجة. وقال الفيروزآباديّ: رعبت الحمامة رفعت هديلها وشدّدته.

قوله: (مفرقعة الذنب) قال الفيروزآباديّ: فوقع فلاناً: لوّى عنقه، والافرنقاع عن الشيء: الانكشاف عنه والتنحي.

**أقول:** وفي بعض النسح: معرقبة الذنب أي مقطوعة، مجازاً من قولهم: عرقبه فقطع عرقوبه، وفي بعضها: مرفوعة الذنب وهو أظهر، والحياء بالمدّ: الفرج من ذوات الخفق والظلف والسباع وقد يقصر، وبطحه كمنعه: ألقاه على وجهه فانبطح. **أقول:** سيأتي تفسير أجزاء الخبر في مواضعها إن شاء الله تعالى.

7 - باب نوادر احتجاجاته صلوات الله عليه

وبعض ما صدر عنه من جوامع العلوم

ا - ج: عن الأصبغ قال : سأل ابن الكوّاء أمير المؤمنين عليميّ فقال : أخبرني عن بصير باللّيل بصير باللهار ، وعن بصير باللّيل بصير باللهار ، وعن أعمى باللهار ، وعن بصير باللّيل أعمى باللهار ، وعن أعمى بال

فقال له أمير المؤمنين عليمي : ويلك سل عمّا يعنيك ولا تسأل عمّا لايعنيك، ويلك أمّا بصير باللّيل بصيرٌ بالنهار فهورجل آمن بالرسل والأوصياء الّذين مضوا، وبالكتب والنبيّين، وآمن بالله وبنبيّه محمّد ﷺ، وأقرّلي بالولاية فأبصر في ليله ونهاره.

وأمّا الأعمى باللّيل أعمى بالنهار فرجل جحد الأنبياء والأوصياء والكتب الّتي مضت، وأدرك النبيّ ﷺ فلم يؤمن به، ولم يقرّ بولايتي، فجحد الله ﷺ ونبيّه ﷺ فعمي باللّيل وعمي بالنهار . وأمّا بصير باللّيل أعمى بالنهار فرجل آمن بالأنبياء والكتب وجحد النبيّ ﷺ وولايتي، وأنكرني حقّي فأبصرباللّيل وعمي بالنهار .

وأمّا أعمى باللّيل بصير بالنهار فرجل جحد الأنبياء الّذين مضوا والأوصياء والكتب وأدرك النبيّ ﷺ ، فآمن بالله ورسوله محمّد ﷺ وآمن بإمامتي وقبل ولايتي فعمي باللّيل وأبصر بالنهار، ويلك يا ابن الكوّاء فنحن بنو أبي طالب بنا فتح الله الإسلام وبنا يختمه .

قال الأصبغ : فلمّا نزل أمير المؤمنين ﷺ من المنبر تبعته فقلت : سيّدي يا أمير المؤمنين قوّيت قلبي بما بيّنت، فقال لي : يا أصبغ من شكّ في ولايتي فقد شكّ في إيمانه، ومن أقرّ بولايتي فقد أقرّ بولاية الله ﷺ ، وولايتي متّصلةٌ بولاية الله كهاتين – وجمع بين أصابعه – يا أصبغ من أقرّ بولايتي فقد فاز، ومن أنكر ولايتي فقد خاب وخسر وهوى في النار، ومن دخل النار لبث فيها أحقاباً<sup>(۱)</sup>.

٢ - قب: كتب ملك الروم إلى معاوية يسأله عن خصال فكان فيما سأله : أخبرني عن لا شيء فتحيّر، فقال عمرو بن العاص : وجّه فرساً فارهاً إلى معسكر عليّ ليباع ؛ فإذا قيل للذي هو معه : بكم؟ فيقول : بلا شيء، فعسى أن تخوّج المسألة فجاء الرجل إلى عسكر عليّ إذ مرّ به عليَّ عَلَيْتَ ومعه قنبر فقال : بلا شيء، فعسى أن تخوَّج المسألة فجاء الرجل إلى عسكر عليّ إذ مرّ به عليَّ عَلَيْتَ ومعه قنبر فقال : يا قنبر ساومه، فقال : بكم الفرس؟ قال : بلا شيء، قال : يا قنبر ساومه، فقال : بكم الفرس؟ قال : بلا شيء، قال : يا قنبر خد منه، قال : بكم الفرس؟ قال : بلا شيء، قال : يا قنبر ساومه، فقال : بكم الفرس؟ قال : بلا شيء، قال : يا قنبر خد منه، قال : بكم الفرس؟ قال : بلا شيء، قال : يا قنبر خد منه، قال : أعطني لا شيء فأخرجه إلى الصحراء وأراه السراب، فقال : ذاك لا شيء، قال : أما سمعت يقول الله تعالى : في تُعْسَبُهُ

٣ – الأصبغ كتب ملك الروم إلى معاوية: إن أجبتني عن هذه المسائل حملت إليك الخراج، وإلا حملت أنت فلم يدر معاوية، فأرسلها إلى أمير المؤمنين علي فأجاب عنها فقال: أوّل ما اهتز على وجه الأرض النخلة، وأوّل شيء صيح عليها واد باليمن وهو أوّل واد فقال: أوّل ما اهتز على وجه الأرض النخلة، وأوّل شيء صيح عليها واد باليمن وهو أوّل واد فار فيه الماء، والقوس أمان لأهل الأرض كلها عند الغرق مادام يرى في السماء، والمجرّة فار في فار فيه الذار فيه الماء، وأوّل شيء صيح عليها واد باليمن وهو أوّل واد فقال: أوّل ما اهتز على وجه الأرض النخلة، وأوّل شيء صيح عليها واد باليمن وهو أوّل واد فقال: أوّل ما اهتز على وجه الأرض كلها عند الغرق مادام يرى في السماء، والمجرّة فار فيه الماء، والقوس أمان لأهل الأرض كلها عند الغرق مادام يرى في السماء، والمجرّة فار فيه أبواب فتحها الله على قوم ثمَّ أغلقها فلم يفتحها. قال: فكتب بها معاوية إلى ملك الروم فقال: والله ما خرج هذا إلاً من كنز نبوّة محمّد في في فخرج إليه الخراج.

ع – الرضا للَّيُنَّلَّةِ، عن آبائه للَّيَنَّلُهُ سئل أميرالمومنين لَكِنَّهُ عن المدّ والجزر ماهما؟ فقال لَكِنَّهُ : ملك موكّل بالبحار يقال له رومان فإذا وضع قدمه في البحر فاض وإذا أخرجها غاض<sup>(٥)</sup>.

٥ - وسأله علي ابن الكواء: كم بين السماء والأرض؟ فقال: دعوة مستجابة؛ قال وما طعم الماء؟ قال: طعم الحياة. وكم بين المشرق والمغرب؟ فقال علي العيمة يوم للشمس.

وما أخوان ولدا في يوم وماتا في يوم، وعمرأحدهما خمسون ومائة سنة، وعمر الآخر خمسون سنة؟ فقال: عزير وعزرة أخوه، لأنَّ عزيراً أماته الله تعالى مائة عام ثمّ بعثه.

وعن بقعة ما طلعت عليها الشمس إلاّ لحظة واحدة. فقال: ذلك البحر الّذي فلقه الله لبني إسرائيل. وعن إنسان يأكل ويشرب ولا يتغوّط؟ قال ﷺ: ذلك الجنين.

وعن شيء شرب وهو حيٍّ وأكل وهو ميّت؟ قال ﷺ : ذاك عصا موسى ﷺ شربت

- الاحتجاج، ص ۲۲۸.
   (۲) سورة النور، الآية: ۳۹.
  - (۳) (۵) مناقب ابن شهر آشوب ج ۲ ص ٤٢٦.

وهي في شجرتها غضّة، وأكلت لمّا لقفت حبال السحرة وعصيّهم. وعن بقعة علت على الماء في أيّام طوفان فقال ﷺ: ذلك موضع الكعبة لأنّها كانت ربوة.

وعن مكذوب عليه ليس من الجنّ ولا من الإنس فقال: ذاك الذئب إذ كذب عليه إخوة يوسف غليﷺ . وعمّن أوحي إليه ليس من الجنّ ولا من الإنس فقال غليﷺ وأوحى ربّك إلى النحل. وعن أطهر بقعة من الأرض لا تجوز الصلاة عليها فقال غليﷺ ذلك ظهر الكعبة.

وعن رسول ليس من الجنّ والإنس والملائكة والشياطين فقال للجّيَّة : الهدهد ﴿أَذَهَبَ يَكِتَنِي هَـَذَا﴾ وعن مبعوث ليس من الجنّ والإنس والملائكة والشياطين فقال للجّيَّة : ذلك الغراب ﴿نَبَعَتَ أَلَنَهُ غُرَابًا﴾.

وعن نفس في نفس ليس بينهما قرابة ولا رحم فقال ﷺ: ذاك يونس النبيّ ﷺ في بطن الحوت ومتى القيامة؟ قال ﷺ: عند حضور المنيّة وبلوغ الأجل.

وما عصا موسى غلیﷺ؟ فقال غلیﷺ: كان يقال لها الأربية، وكانت من عوسج طولها سبعة أذرع بذراع موسى غلیﷺ، وكانت من الجنّة أنزلها جبرئيل غلیﷺ على شعيب غلیﷺ <sup>(۱)</sup>.

٦ – ابن عبّاس أنّ أخوين يهودتين سألا أمير المؤمنين عَلَيْتَلا عن واحد لا ثاني له، وعن ثان لا ثالث له إلى مائة متصلة نجدها في التوراة والإنجيل وهي في القرآن تتلونه. فتبسّم أمير المؤمنين عَلَيْتَلا وقال: أمّا الواحد: فالله ربّنا الواحد القهّار لا شريك له.

وأمّا الاثنان : فآدم وحوّاء لأنّهما أوّل اثنين . وأمّا الثلاثة : فجبرتيل وميكائيل وإسرافيل ، لأنّهم رأس الملائكة على الوحي . وأمّا الأربعة : فالتوراة والإنجيل والزبور والفرقان . وأمّا الخمسة : فالصلاة أنزلها الله على نبيّنا وعلى أمّته ، ولم ينزلها على نبيّ كان قبله ولا على أمّة كانت قبلنا ، وأنتم تجدونه في التوراة . وأمّا الستّة : فخلق الله السماوات والأرض في ستّة أيّام .

وأمّا السبعة: فسبع سماوات طباقاً. وأمّا الثمانية: ويحمل عرش ربّك فوقهم يومئذ ثمانية. وأمّا التسعة: فآيات موسى التسع. وأمّا العشرة: فتلك عشرةٌ كاملةٌ.

وأمّا الأحد عشر : فقول يوسف ﷺ لأبيه : إنّي رأيت أحد عشر كوكباً وأمّا الاثنا عشر : فالسنة اثنا عشر شهراً وأمّا الثلاثة عشر : قول يوسف ﷺ لأبيه : والشمس والقمر رأيتهم لي ساجدين، فالأحد عشر إخوته، والشمس أبوه، والقمر أُمّه.

وأمّا الأربعة عشر : فأربعة عشر قنديلاً من النور معلّقة بين السماء السابعة، والحجب تسرج بنور الله إلى يوم القيامة . وأمّا الخمسة عشر : فأنزلت الكتب جملة منسوخة من اللّوح المحفوظ إلى سماء الدنيا بخمسة عشر ليلة مضت من شهر رمضان .

(۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۲ ص ٤٣٦.

<u> ۳ - باب / نوادر احتجاجاته</u> صلوات الله عليه وبعض ما صدر عنه...

وأمًا الستّة عشر: فستّة عشر صفّاً من الملائكة حافّين من حول العرش. وأمّا السبعة عشر: فسبعة عشر اسماً من أسماء الله مكتوبة بين الجنّة والنار، لولا ذلك لزفرت زفرة أحرقت من في السماوات والأرض.

وأمًا الثمانية عشر : فثمانية عشر حجاباً من نور معلّقة بين العرش والكرستي، لولا ذلك لذابت الصمّ الشوامخ، واحترقت السماوات والأرض وما بينهما من نور العرش.

وأما التسعة عشر: فتسعة عشر ملكاً خزنة جهنّم. وأمّا العشرون فأنزل الزبور على داود ١٩ ذي عشرين يوماً خلون من شهر رمضان. وأمّا الأحد والعشرون فألان الله لداود فيها الحديد. وأمّا في اثنين وعشرين: فاستوت سفينة نوح ١٩ في . وأمّا ثلاثة وعشرون: ففيه ميلاد عيسى ١٩ في أثنين وعشرين: فاستوت سفينة نوح ١٩ في أربع وعشرين: فردّ الله على يعقوب بصره. وأمّا خمسة وعشرون: فكلّم الله موسى تكليماً بوادي المقدّس، كلّمه خمسة وعشرين يوماً. وأمّا سنّة وعشرون: فمقام إبراهيم ١٩ في ألنار، وأقام فيها حيث صارت برداً وسلاماً.

وأمّا سبعة وعشرون: فرفع الله إدريس مكاناً عليّاً وهو ابن سبع وعشرين سنة. وأمّا ثمانية وعشرون: فمكث يونس في بطن الحوت وأمّا الثلاثون: ﴿وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَثِثِينَ لَيَـلَةُ﴾.

وأمّا الأربعون: تمام ميعاده ﴿وَأَتْمَمْنَنَهَا بِعَشْرِ﴾ وأمّا الخمسون: خمسين ألف سنة. وأمّا الستّون: كفّارة الإفطار ﴿فَنَن لَرَ يَسْتَطِعَ فَإِظْعَامُ سِنِتِينَ مِسْكِينَاً﴾ وأمّا السبعون: سبعون رجلاً لميقاتنا؛ وأمّا الثمانون: ﴿ فَأَجْلِدُوثُرَ ثَمَنَنِينَ جَلَدَهُ﴾ وأمّا التسعون: فتسع وتسعون نعجة. وأمّا المائة فاجلدوا كلّ واحد منهما مائة جلدة.

فلمّا سمعا ذلك أسلما فقتل أحدهما في الجمل والآخر في صفّين<sup>(1)</sup>.

٧ - وقال علي عن جواب سائل: وأمّا الزوجان اللذان لا بذ لأحدهما من صاحبه ولا حياة لهما فالشمس والقمر. وأمّا النور الذي ليس من الشمس ولا من القمر ولا من النجوم ولا المصابيح فهو عمود أرسله الله تعالى لموسى علي في التيه. وأمّا الساعة التي ليس من الليل ولا من النهار فهي الساعة التي قبل طلوع الشمس.

وأمّا الابن الّذي أكبرمن أبيه وله ابن أكبر منه فهو عزير بعثه الله وله أربعون سنة ولابنه مائة وعشر سنين. وما لا قبلة له فالكعبة. وما لا أب له فالمسيح. ومالا عشيرة له فآدم<sup>(٢)</sup>.

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۲ ص ٤٢٧.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ۲ ص ٤٢٧.

لأسألك عن عشر خصال كتب إليه بها صاحب الروم، فقال: إن أجبتني فيها حملت إليك الخراج وإلاّ حملت إليّ أنت خراجك، فلم يحسن معاوية أن يجيبه فبعثني إليك أسألك. قال عليّ ﷺ : وما هي؟ قال: ما أوّل شيء اهتزّ على وجه الأرض؟ وأوّل شيء ضجّ على الأرض؟ وكم بين الحقّ والباطل؟ وكم بين المشرق والمغرب؟ وكم بين الأرض والسماء؟ وأين تأوي أرواح المسلمين؟ وأين تأوي أرواح المشركين؟ وهذه القوس ما هي؟ وهذه المجرّة ما هى؟ والخنثى كيف يقسّم لها الميراث؟.

فقال له عليّ ﷺ أمّا أوّل شيء اهتزّ على الأرض فهي النخلة، ومثلها مثل ابن آدم إذا قطع رأسه هلك، وإذا قطع رأس النخلة إنّما هي جذع ملقى وأوّل شيء ضجّ على الأرض واد باليمن، وهو أوّل واد فار منه الماء.

وبين الحقّ والباطل أربع أصابع، بين أن تقول: رأت عيني، وسمعت مالم يسمع. وبين السماء والأرض مدّ البصر ودعوة المظلوم. وبين المشرق والمغرب يوم طراد للشمس.

وتأوي أرواح المسلمين عيناً في الجنّة تسمّى سلمى. وتأوي أرواح المشركين في جبّ النار تسمّى برهوت. وهذه القوس أمان الأرض كلّها من الغرق إذا رأوا ذلك في السماء.

وأمَّا هذه المجرَّة فأبواب السماء فتحها الله على قوم نوح ثمَّ أغلقها فلم يفتحها .

وامّا الخنثى فإنّه يبول فإن خرج بوله من ذكره فسنّته سنّة الرجل، وإن خرج من غير ذلك فسنّته سنّة المرأة.

فكتب بها معاوية إلى صاحب الروم فحمل إليه خراجه وقال: ما خرج هذا إلاً من كتب نبوّة، هذا فيما أنزل الله من الإنجيل على عيسى بن مريم<sup>(1)</sup>.

٨ - وعن شيخ من فزارة أنَّ عليّاً عَلَيّاً قَال: إنَّ مما صنع الله لكم أنَّ عدوكم يكتب إليكم في معالم دينهم<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** الطراد من الأيّام: الطويل، ولعلّ المراد به هنا التامّ.

## ٧ - باب ما علمه صلوات الله عليه من أربعمائة باب مما يصلح للمسلم في دينه ودنياه

ا **--ل:** أبي، عن سعد، عن اليقطينيّ، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن أبي بصير، ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله غليتَمايز قال: حدّثني أبي، عن جدّي عن آبائه عليمَنيز أن أمير المؤمنين غليتَمايز علّم أصحابه في مجلس واحد أربعمائة باب ممّا يصلح للمؤمن في دينه ودنياه.

(۱) - (۲) الغارات، ص ۱۱۱.

قال عليمًا إنَّ الحجامة تصحح البدن، وتشدَّ العقل. والطيب في الشارب من أخلاق النبي عليمًا وكرامة الكاتبين. والسواك من مرضاة الله عَرَض ، وسنّة النبي عَنْهُ، ومطيّبة للفم. والدهن يليّن البشرة، ويزيد في الدماغ، ويسهّل مجاري الماء، ويذهب القشف، ويسفّر اللّون. وغسل الرأس يذهب بالدرن وينفي القذا. والمضمضة والاستنشاق سنّة وطهور للفم والأنف والسعوط مصحّةً للرأس، وتنقية للبدن وسائر أوجاع الرأس والنورة نشرة وطهور للجسد.

استجادة الحذاء وقايةٌ للبدن وعون على الطهور والصلاة. تقليم الأظفار يمنع الداء الأعظم، ويدرّ الرزق ويورده، نتف الإبط ينفي الرائحة المنكرة، وهو طهورٌ وسنّة ممّا أمر به الطيّب ﷺ. غسل اليدين قبل الطعام وبعده زيادةٌ في الرزق. وإماطة للغمر عن الثياب، ويجلو البصر. قيام اللّيل مصحة للبدن، ومرضاة للربّ ﷺ ، وتعرّضٌ للرحمة، وتمسّكٌ بأخلاق النبيّين. أكل التفّاح نضوحٌ للمعدة. مضغ اللّبان يشد الأضراس، وينفي البلغم، ويذهب بريح الفم.

الجلوس في المسجد بعد طلوح الفجر إلى طلوع الشمس أسرع في طلب الرزق من الضرب في الأرض. أكل السفرجل قوّةٌ للقلب الضعيف، ويطيب المعدة، ويذكّي الفؤاد، ويشجع الجبان، ويحسن الولد.

أحد وعشرون زبيبة حمراء في كلّ يوم على الريق تدفع جميع الأمراض إلاّ مرض الموت . يستحبّ للمسلم أن يأتي أهله أوّل ليلة من شهر رمضان ، يقول الله تبارك وتعالى : ﴿ يُحَلَّمُ لَيْلَةَ ٱلعِسِيَامِ ٱلرَّفَتُ إِلَى فِسَآبِكُمُ ﴾<sup>(1)</sup> والرفث المجامعة .

لاتختموا بغير الفضّة فإنَّ رسول الله ﷺ قال: ما طهرت يد فيها خاتم حديد<sup>(٢)</sup> ومن نقش على خاتمه اسم الله ﷺ فليحوّله عن اليد الّتي يستنجي بها في المتوضّاً.

- (١) سورة البقرة، الآية: ١٨٧.
- (٢) أقول: روى صاحب الدعائم عن رسول الله عنه: أنه رأى رجلاً في إصبعه خاتم من حديد، فقال: هذا حلية أهل النار فاقذفه عنك أما إني أجد ريح المجومية وسنتها فيك، فرماه وتختم بخاتم من ذهب نقال: إن إصبعك في النار ما كان فيها هذا الخاتم، فقال: يا رسول الله أفلا أتخذ خاتماً؟ قال: نعم، فاتخذه إن شئت من ورق ولا تبلغ به مثقالاً . وفي كشكول شيخنا البهائي عن عبد الله بن عباس قال: إن رسول الله عنه: رأى خاتماً من ذهب في يد رجل فنزعه من يده وطرحه وقال: يعمد أحدكم إلى جمرة من نار فيجعلها في يده؟ فقيل للرجل بعد ما ذهب رسول الله عنه: خذ خاتمك وانتفع به، فقال: لا أخذ شيئاً طرحه رسول الله عنه: وذكر بعض ما يتعلق بالخاتم . وليعلم أنه كانت الدول القديمة في أخذ شيئاً طرحه رسول الله عنه: وذكر بعض ما يتعلق بالخاتم . وليعلم أنه كانت الدول القديمة في أخذ شيئاً طرحه رسول الله عنه: وذكر بعض ما يتعلق بالخاتم . وليعلم أنه كانت الدول القديمة في أخذ شيئاً طرحه رسول الله عنه: وذكر بعض ما يتعلق بالخاتم . وليعلم أنه كانت الدول القديمة في أخذ شيئاً طرحه رسول الله عنه: وذكر بعض ما يتعلق بالخاتم . وليعلم أنه كانت الدول القديمة في أخذ شيئاً طرحه رسول الله عنه: وذكر بعض ما يتعلق بالخاتم . وليعلم أنه كانت الدول القديمة في المشرق تختم على مكان اللصق بخاتم منقوش قد غمس في مداف من الطين معد لذلك صبغه أحمر المشرق الختم عليه وكان هذا الطين في الدولة العبامية يعرف بطين الختم ويجلب من سيراف وهذا الخاتم الذي هو العلامة المكتوبة أو النقش للسداد والحزم للكتب خاص بديوان الرسائل . [النمازي].

إذا نظر أحدكم في المرآة فليقل : الحمد لله الّذي خلقني فأحسن خلقي ، وصوّرني فأحسن صورتي ، وزان منّي ما شان من غيري ، وأكرمني بالإسلام . ليتزيّن أحدكم لأخيه المسلم إذا أتاه كما يتزيّن للغريب الّذي يحبّ أن يراه في أحسن الهيئة .

صوم ثلاثة أيّام من كلّ شهر أربعاء بين خميسين وصوم شعبان يذهب بوسواس الصدر وبلابل القلب. والاستنجاء بالماء البارد يقطع البواسير. غسل الثياب يذهب بالهمّ والحزن وهو طهور للصلاة لا تنتفوا الشيب فإنّه نور المسلم، ومن شاب شيبته في الإسلام كان له نوراً يوم القيامة.

لا ينام المسلم وهو جنب، ولا ينام إلاّ على طهور، فإن لم يجد الماء فليتيمّم بالصعيد، فإنّ روح المؤمن ترفع إلى الله تبارك وتعالى فيقبلها ويبارك عليها، فإن كان أجلها قد حضر جعلها في كنوز رحمته وإن لم يكن أجلها قد حضر بعث بها مع أمناته من ملائكته فيردّونها في جسدها. لا يتفل المؤمن في القبلة فإن فعل ذلك ناسياً فليستغفر الله يَتَوَيَّك منه. لا ينفخ الرجل في موضع سجوده. ولا ينفخ في طعامه ولا في شرابه ولا في تعويذه. لا ينام الرجل على المحجّة ولا يبولنّ من سطح في الهواء، ولا يبولنّ في ماء جار فإن فعل ذلك فأصابه شيء فلا يلومن إلا نفسه فإنّ للماء أهلاً وللهواء أهلاً.

لا ينام الرجل على وجهه، ومن رأيتموه نائماً على وجهه فأنبهوه ولا تدعوه. ولا يقومنّ أحدكم في الصلاة متكاسلاً ولا ناعساً، ولا يفكّرن في نفسه فإنّه بين يدي ربّه لِخَرَيَّاتًا ، وإنّما للعبد من صلاته ما أقبل عليه منها بقلبه.

كلوا ما يسقط من الخوان فإنّه شفاء من كلّ داء بإذن الله تَجَوَيَنُ لمن أراد أن يستشفي به إذا أكل أحدكم طعاماً فمص أصابعه الّتي أكل بها قال الله تَجَوَيَنُ : بارك الله فيك. البسوا ثياب القطن فإنّها لباس رسول الله تشكير وهو لباسنا، ولم يكن يلبس الشعر والصوف إلاّ من علّة. وقال : إنّ الله تَجَوَيَنُ جميل يحبّ الجمال، ويحبّ أن يرى أثر نعمته على عبده. صلوا أرحامكم ولو بالسلام، يقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَاَنَّقُوا اللَّهُ ٱلَذِي نَسَآةَلُونَ بِهِ. وَالأَزْمَامَ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيَكُمُ رَفِيبًا﴾<sup>(١)</sup>. لا تقطعوا نهاركم بكذا وكذا وفعلنا كذا وكذا، فإنّ معكم حفظة يحفظون علينا وعليكم. اذكروا الله في كلّ مكان فإنّه معكم.

صلّوا على محمّد وآل محمّد فإنّ الله عَرَيَج يقبل دعاءكم عند ذكر محمّد ودعائكم له وحفظكم إيّاه ﷺ أقرّوا الحارّ حتّى يبرد، فإنّ رسول الله ﷺ قرب إليه طعام حارّ فقال : أقرّوه حتّى يبرد ويمكن أكله، ما كان الله عَرَيَج ليطعمنا النار والبركة في البارد. إذا بال أحدكم فلا يطمحنَّ ببوله (في الهواءخ ل) ولا يستقبل ببوله الريح. علّمو اصبيانكم ما ينفعهم

(١) سورة النساء، الآية: ١.

الله به لا يغلب عليهم المرجئة برأيها . كفّوا السنتكم وسلّموا تسليماً تغنموا . أدّوا الأمانة إلى من ائتمنكم ولو إلى قتلة أولاد الأنبياء ﷺ . أكثروا ذكر الله ﷺ إذا دخلتم الأسواق وعند اشتغال الناس فإنّه كفّارة للذنوب وزيادة في الحسنات، ولا تكتبوا في الغافلين .

ليس للعبد أن يخرج في سفر إذا حضر شهر رمضان لقول الله بَجَوَعَلَا : ﴿فَمَن شَهِدَ مِنكُمُ ٱلشَّهْرَ فَلْيَصُمْتُهُ <sup>(١)</sup> ليس في شرب المسكر والمسح على الخفين تقيّة . إيّاكم والغلوّفينا ، قولوا إنّا عبيد مربوبون، وقولوا في فضلنا ما شتتم من أحبّنا فليعمل بعملنا وليستعن بالورع فإنّه أفضل ما يستعان به في أمر الدنيا والآخرة. لا تجالسوا لنا عائباً ولا تمتدحوا بنا عند عدوّنا معلنين بإظهار حبّنا فتذلّوا أنفسكم عند سلطانكم.

الزموا الصدق فإنّه منجاة . وارغبوا فيما عند الله بَخَرَجَنَ ، واطلبوا طاعته واصبروا عليها ، فما أقبح بالمؤمن أن يدخل الجنّة وهو مهتوك الستر . لا تعنونا في الطلب والشفاعة لكم يوم القيامة فيما قدّمتم . لا تفضحوا أنفسكم عند عدوّكم في القيامة ولا تكذّبوا أنفسكم عندهم في منزلتكم عند الله بالحقير من الدنيا . تمسّكوا بما أمركم الله به فما بين أحدكم وبين أن يغتبط ويرى ما يحبّ إلا أن يحضره رسول الله يَثْنَي ، وما عند الله خيرٌ وأبقى له ، وتأتيه البشارة من الله بَحَرَينَا:

لا تحقروا ضعفاء إخوانكم فإنّه من احتقر مؤمناً لم يجمع الله بَرْصَلْ بينهما في الجنّة إلاّ أن يتوب. لا يكلّف المؤمن أخاه الطلب إليه إذا علم حاجته. توازروا وتعاطفوا وتباذلوا ولا تكونوا بمنزلة المنافق الذي يصف ما لا يفعل. تزوّجوا فإنّ رسول الله عنه كثيراً ما كان يقول: من كان يحبّ أن يتبع ستتي فليتزوّج، فإنّ من ستتي التزويج، واطلبوا الولد فإنّي أكاثر بكم الأمم غداً، وتوقّوا على أولادكم لبن البغيّ من النساء والمجنونة فإنّ اللّبن يعدي. تنزّهوا عن أكل الطير الذي ليست له قائصة ولا صيصية ولا حوصلة، واتقوا كلّ ذي ناب من السباع ومخلب من الطير. ولا تأكلوا الطحال فإنّه بيت الدم الفاسد.

لا تلبسوا السواد فإنّه لباس فرعون. اتّقوا المغدد من اللّحم فإنّه يحرّك عرق الجذام. لا تقيسوا الدين فإنّ من الدين ما لا ينقاس، وسيأتي أقوام يقيسون وهم أعداء الدين، وأوّل من قاس إبليس. لا تتّخذوا الملسّن فإنّه حذاء فرعون وهو أوّل من حذا الملسّن. خالفوا أصحاب المسكر وكلوا التمر فإنّ فيه شفاء من الأدواء. اتّبعوا قول رسول الله يُؤْتي فإنّه قال: من فتح على نفسه باب مسألة فتح الله عليه باب فقر. أكثروا الاستغفار تجلبوا الرزق وقدموا ما استطعتم من عمل الخير تجدوه غداً. إيّاكم والجدال فإنّه يورث الشك.

من كانت له إلى ربَّه يَجْرَجُكُ حاجة فليطلبها في ثلاث ساعات: ساعة: في يوم الجمعة،

(١) سورة البقرة، الآية: ١٨٥.

وساعة تزول الشمس حين تهبُ الرياح وتفتح أبواب السماء وتنزل الرحمة ويصوّت الطير، وساعةٌ في آخر اللّيل عند طلوع الفجر فإنّ ملكين يناديان : هل من تائب يتاب عليه؟ هل من سائل يعطى؟ هل من مستغفر فيغفر له؟ هل من طالب حاجة فتقضى له؟ فأجيبوا داعي الله واطلبوا الرزق فيما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس فإنّه أسرع في طلب الرزق من الضرب في الأرض، وهي الساعة الّتي يقسّم الله فيها الرزق بين عباده.

انتظروا الفرج، ولا تيأسوا من روح الله فإنّ أحبّ الأعمال إلى الله بَمَرْتِكْ انتظار الفرج، وما دام عليه العبد المؤمن. توكّلوا على الله بَمَرْتِكْ عند ركعتي الفجر إذا صلّيتموها ففيها تعطوا الرغائب. لا تخرجوا بالسيوف إلى الحرم، ولا يصلّينّ أحدكم وبين يديه سيف فإنّ القبلة أمن. أتمّوا برسول الله يَشْتَكْ حجّكم إذا خرجتم إلى بيت الله، فإنّ تركه جفاء وبذلك أمرتم، وبالقبور الّتي ألزمكم الله يَتَرَيَّكْ حقّها وزيارتها واطلبوا الرزق عندها.

ولا تستصغروا قليل الآثام فإنّ الصغير يحصى ويرجع إلي الكبير، وأطيلوا السجود فما من عمل أشدّ على إبليس من أن يرى ابن آدم ساجداً لأنّه أمر بالسجود فعصى وهذا أمر بالسجود فأطاع فنجا . أكثروا ذكر الموت، ويوم خروجكم من القبور، وقيامكم بين يدي الله ﷺ تهون عليكم المصائب.

إذا اشتكا أحدكم عينيه فليقرأ آية الكرسيّ وليضمر في نفسه أنّها تبرء فإنّها تعافى إن شاء الله . توقّوا الذنوب فما من بليّة ولا نقص رزق إلاّ بذنب حتّى الخدش والكبوة والمصيبة . قال الله يَجَوَيَّكُ : ﴿وَمَآ أَمَنَبَكُم مِن مُصِيبَكَةٍ فَبِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمُ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرٍ ﴾ أكثروا ذكر الله يَجَوَيَكُ على الطعام ولا تطغوافيه فإنّها نعمة من نعم الله ورزق من رزقه يجب عليكم فيه شكره وحمده . أحسنوا صحبة النعم قبل فراقها فإنّها تزول وتشهد على صاحبها بما عمل فيها . من رضي عن الله يَجَوَيَكُ باليسير من الرزق وتغيَّق بالقليل من العمل .

إيّاكم والتفريط فتقع الحسرة حين لا تنفع الحسرة . إذا لقيتم عدوّكم في الحرب فأقلّوا الكلام، وأكثروا ذكر الله بَجْرَيَجَكْ ، ولا تولّوهم الأدبار فتسخطوا الله ربّكم وتستوجبوا غضبه . وإذا رأيتم من إخوانكم في الحرب الرجل المجروح أو من قد نكل أو من قد طمع عدوّكم فيه فقوه بأنفسكم .

اصطنعوا المعروف بما قدرتم على اصطناعه فإنّه يقي مصارع السوء ومن أراد منكم أن يعلم كيف منزلته عند الله فلينظر كيف منزلة الله منه عند الذنوب، كذلك منزلته عند الله تبارك وتعالى . أفضل مايتخذه الرجل في منزله لعياله الشاة، فمن كانت في منزله شاة قدّست عليه الملائكة في كلّ يوم مرّة، ومن كانت عنده شاتان قدّست عليه الملائكة مرّتين في كلّ يوم، كذلك في الثلاث تقول: بورك فيكم . إذا ضعف المسلم فليأكل اللّحم واللّبن فإنّ الله كَرَيَّنٌ جعل القوّة فيهما إذا أردتم الحجَّ فتقدّموا في شراء الحوائج ببعض ما يقوّيكم على ٧ - باب / ما علمه صلوات الله عليه من أربعهائة باب ممًا يصلح للمسلم - ٢٨٧

السفر فإنَّ الله بَجَرَيَجَكِ يقول: ﴿ وَلَوْ أَرَادُوا ٱلْخُــرُوجَ لَأَعَدُوا لَمُ عُدَّةً﴾ (١).

وإذا جلس أحدكم في الشمس فليستدبرها بظهره فإنّه تظهر الداء الدفين. إذا خرجتم حجّاجاً إلى بيت الله بَرْزَيَجْلِ فأكثروا النظر إلى بيت الله فإنّ لله تعالى مائة وعشرين رحمة عند بيته الحرام: منها ستّون للطائفين، وأربعون للمصلّين، وعشرون للناظرين.

أقرّوا عند الملتزم بما حفظتم من ذنوبكم وما لم تحفظوا فقولوا : وما حفظته علينا حفظتك ونسيناه فاغفره لنا ، فإنّه من أقرّ بذنبه في ذلك الموضع وعدّه وذكره واستغفر الله منه كان حقّاً على الله نِجَزَيَبِلا أن يغفره له .

تقدّموا بالدعاء قبل نزول البلاء. تفتح لكم أبواب السماء في خمس مواقيت: عند نزول الغيث، وعند الزحف، وعند الأذان، وعند قراءة القرآن، ومع زوال الشمس وعند طلوع الفجر. من غسل منكم ميّتاً فليغتسل بعد ما يلبسه أكفانه.

لا تجمروا الأكفان ولا تمسحوا موتاكم بالطيب إلاَّ الكافور، فإنَّ الميَّت بمنزلة المحرم.

مروا أهاليكم بالقول الحسن عند موتاكم فإنَّ فاطمة بنت محمَّد عَنَيْتَمَرُ لمَّا قبض أبوها عَنَيْهُمُ ساعدتها جميع بنات بني هاشم، فقالت: دعوا التعداد وعليكم بالدعاء. زوروا موتاكم فإنَّهم يفرحون بزيارتكم. وليطلب الرجل حاجته عند قبر أبيه وأُمَّه بعد ما يدعو لهما. المسلم مرآة أخيه فإذا رأيتم من أخيكم هفوة فلا تكونوا عليه وكونوا له كنفسه وأرشدوه وانصحوه وترققوا به وإيَّاكم والخلاف فتمزقوا. وعليكم بالقصد تزلفوا وتؤجروا (وترجوا خ ل).

من سافر منكم بدابّة فليبدء حين ينزل بعلفها وسقيها . لا تضربوا الدوابّ على وجوهها فإنّها تسبح ربّها . ومن ضلّ منكم في سفر أو خاف على نفسه فليناد : «يا صالح أغثني» فإنّ في إخوانكم من الجنّ جنّيّاً يسمّى صالحاً يسيح في البلاد لمكانكم محتسباً نفسه لكم ، فإذا سمع الصوت أجاب وأرشد الضالّ منكم ، وحبس عليه دابّته .

من خاف منكم الأسد على نفسه أو غنمه فليخط عليها خطة وليقل: «اللّهم ربّ دانيال والجبّ وربّ كلّ أسد مستأسد احفظني واحفظ غنمي، ومن خاف منكم العقرب فليقر، هذه الآيات : ﴿ سَلَئُمْ عَلَىٰ نُوجٍ فِي ٱلْعَلَمِينَ (٢) إِنَّا كَذَلِكَ نَجْرِي ٱلْمُحْسِنِينَ (٢) إِنَّمْ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ (<sup>٢)</sup> من خاف منكم الغرق فليقره : ﴿ يُسْسِمِ اللَّهِ <u>مَجْرِئِهَا</u> وَمُرْسَلَها أَبَّ رَبِّي لَنَفُورٌ رَجِمْ بسم الله الملك الحق ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ. وَٱلأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتْتُمُ يَوْمَ ٱلْقِيَسَمَةِ وَالسَّمَوُنُ مَطْوِيَنَتُ إِسَّى اللَّهُ الملك مُبْحَنَكُمُ وَنَعَلَىٰ عَمَّا يُمْرِكُونَ مَطْوِيَنَتُ إِنَّهُ عَمِينِهِ عَلَيْهُ مَوْ يَعْمَلُونُ مَعْلِينَ

عقّوا عن أولادكم يوم السابع وتصدّقوا إذا حلقتموهم بزنة شعورهم فضّة على مسلم،

- سورة التوبة، الآية: ٤٦.
   سورة الصافات، الآيات: ٧٩-٨١.
  - (٣) سورة الزمر، الآية: ٦٧.

وكذلك فعل رسول الله يشتخ بالحسن والحسين بيت وسائر ولده. إذا ناولتم السائل الشيء فاسألوه أن يدعو لكم فإنّه يجاب فيكم ولا يجاب في نفسه لأنّهم يكذبون. وليرد الّذي يناوله يده إلى فيه فيقبّلها فإنّ الله بَجَرَيَةٍ يأخذها قبل أن تقع في يد السائل، كما قال الله بَجَرَيَةٍ : وِأَلَمْ يَعْلَبُوَأَ أَنَّ اللَهَ هُوَ يَقْبَلُ التَّوَبَةَ عَنْ عِبَادِهِ. وَيَأْخُذُ الصَّدَقَنَتِ لِ<sup>(1)</sup>.

تصدّقوا باللّيل فإنّ الصدقة باللّيل تطفئ غضب الربّ جلّ جلاله. احسبوا كلامكم من أعمالكم. يقلّ كلامكم إلاّ في خير. أنفقوا ممّا رزقكم الله يَ<sub>تَقَرَّ</sub>كِنْ فإنّ المنفق بمنزلة المجاهد في سبيل الله، فمن أيقن بالخلف سخت نفسه بالنفقة. من كان على يقين فشكّ فليمض على يقينه فإنّ الشكّ لا ينقض اليقين.

لا تشهدوا قول الزور ولا تجلسوا على مائدة يشرب عليها الخمر فإنّ العبد لا يدري متى يؤخذ. إذا جلس أحدكم على الطعام فليجلس جلسة العبد. ولا يضعن أحدكم إحدى رجليه على الأخرى ويربّع فإنّها جلسة يبغضها الله ويمقت صاحبها .

عشاء الأنبياء بعد العتمة. لا تدعوا العشاء فإنّ ترك العشاء خراب البدن. الحمّى قائد الموت وسجن الله في الأرض، يحبس فيه من يشاء من عباده، وهي تحتّ الذنوب كما يتحاتّ الوبر من سنام البعير ليس من داء إلاّ وهو من داخل الجوف إلاّ الجراحة والحمّى فإنّهما يردان على الجسد وروداً.

اكسروا حرَّ الحمّى بالبنفسج والماء البارد، فإنَّ حرَّها من فيح جهنَّم. لا يتداوى المسلم حتّى يغلب مرضه صحّته. الدعاء يردَّ القضاء المبرم فاتَخذوه عدَّة. الوضوء بعد الطهور عشر حسنات فتطهّروا. إيّاكم والكسل فإنَّه من كسل لم يؤدَّ حقَّ الله بَجَرَيَكِ . تنظّفوا بالماء من المنتن الريح الذي يتأذّى به. تعهّدوا أنفسكم فإنَّ الله بَجَرَيَكِ يبغض من عباده القاذورة الذي يتأنّف به من جلس إليه. لا يعبث الرجل في صلاته بلحيته ولا بما يشغله عن صلاته. بادروا

المؤمن نفسه منه في تعب، والناس منه في راحة . ليكن جلّ كلامكم ذكر الله ﴾ الذنوب فإنّ العبد ليذنب فيحبس عنه الرزق . داووا مرضاكم بالصدقة . حصّنوا أموالكم بالزكاة . الصلاة قربان كلّ تقيّ . الحجّ جهاد كلّ ضعيف .

جهاد المرأة حسن التبعّل الفقر هو الموت الأكبر، قلّة العيال أحد اليسارين. التقدير نصف العيش. الهمّ نصف الهرم ما عال امرؤّ اقتصد، وما عطب امرؤّ استشار.

لا تصلح الصنيعة إلاّ عند ذي حسب أودين . لكلّ شيء ثمرة وثمرة المعروف تعجيله . من أيقن بالخلف جاد بالعطيّة . من ضرب يديه على فخذيه عند مصيبة حبط أجره . أفضل أعمال

(١) سورة التوبة، الآية: ١٠٤.

٧ - باب / ما عليه صلوات الله عليه من أربعهائة باب مبّا يصلح للمسلم 👘 ٢٨٩

المرء انتظار فرج الله ١٩٢٢ من أحزن والديه فقد عقَّهما . استنزلوا الرزق بالصدقة .

ادفعوا أمواج البلاء عنكم بالدعاء قبل ورود البلاء، فوالَّذي فلق الحبَّة وبرأ النسمة للبلاء أسرع إلى المؤمن من انحدار السيل من أعلى التلعة إلى أسفلها ومن ركض البراذين. سلوا الله العافية من جهد البلاء، فإنَّ جهد البلاء ذهاب الدين. السعيد من وعظ بغيره فاتّعظ. روَّضوا أنفسكم على الأخلاق الحسنة فإنَّ العبد المسلم يبلغ بحسن خلقه درجة الصائم القائم. ومن شرب الخمر وهو يعلم أنّها حرام سقاه الله من طينة خبال وإن كان مغفوراً له. لا نذر في معصية، ولا يمين في قطيعة. الداعي بلا عمل كالرامي بلاوتر. لتطيّب المرأة المسلمة لزوجها. المقتول دون ماله شهيد. المغبون غير محمود ولا مأجور. لا يمين لولد مع والده، ولا للمرأة مع زوجها. لا صمت يوماً إلى اللّيل إلاّ بذكر الله بيّريّيّ . لا تعرّب بعد الهجرة.

تعرّضوا للتجارة فإنّ فيها غنى لكم عمّا في أيدي الناس فإنّ الله يحبّ المحترف الأمين. ليس عمل أحبّ إلى الله بَرَوَيَك من الصلاة فلا يشغلنكم عن أوقاتها شيءٌ من أمور الدنيا، فإنّ الله يَرَوَيَك ذمّ أقواماً فقال: ﴿ ٱلَّذِينَ هُمَّ عَن صَلَائِهِمَ سَاهُونَ لا يعني أنّهم غافلون استهانوا بأوقاتها. اعلموا أنّ صالحي عدوّكم يرائي بعضهم بعضاً، ولكنّ الله بَرَوَيَك لا يوفّقهم ولا يقبل إلاّ ما كان له خالصاً. البرّ لا يبلى والذنب لا ينسى والله الجليل مع الذين اتقوا والذين هم محسنون.

المؤمن لا يغشّ أخاه ولا يخونه ولا يخذله ولا يتّهمه ولا يقول له : أنا منك بريء . اطلب لأخيك عذراً، فإن لم تجد له عذراً فالتمس له عذراً مزاولة قلع الجبال أيسر من مزاولة ملك مؤجّل واستعينوا بالله واصبروا إنّ الأرض لله يورثها من يشاء من عباده والعاقبة للمتّقين . لا تعاجلوا الأمر قبل بلوغه فتندموا ، ولا يطولنَ عليكم الأمد فتقسو قلوبكم .

ارحموا ضعفاءكم واطلبوا الرحمة من الله بَتَرَكَظ بالرحمة لهم. إيّاكم وغيبة المسلم، فإنّ المسلم لا يغتاب أخاه وقد نهى الله بَتَرَكَظ عن ذلك فقال تعالى: ﴿وَلَا يَغْتَب بَتَضُكُم بَتَضَاً أَيُحِبُ أَحَدُكُم أَن يَأَكُلَ لَحَمَ أَخِهِ مَيَتًا﴾<sup>(1)</sup> لا يجمع المسلم يديه في صلاته وهو قائم بين يدي الله يَتَرَكُظ يتشبّه بأهل الكفر – يعني المجوس – ليجلس أحدكم على طعامه جلسة العبد، وليأكل على الأرض ولا يشرب قائماً إذا أصاب أحدكم الدابّة وهو في صلاته فليدفنها ويتفل عليها، أو يصيّرها في ثوبه حتّى ينصرف. الالتفات الفاحش يقطع الصلاة، وينغي لمن يفعل ذلك أن يبتدئ الصلاة بالأذان والإقامة والتكبير.

من قرأ قل هو الله أحد قبل أن تطلع الشمس إحدى عشرة مرّة ومثلها إنّا أنزلناه ومثلها آية

<sup>(</sup>١) سورة الحجرات، الآية: ١٢.

الكرسيّ منع ماله ممّا يخاف. من قرأ قل هوالله أحد قبل أن تطلع الشمس لم يصبه في ذلك اليوم ذنبٌ وإن جهد إبليس. استعيذوا بالله من ضلع الدين وغلبة الوجال من تخلّف عنّا هلك. تشمير الثياب طهور لها، قال الله تبارك وتعالى: ﴿وَثِيَابَكَ فَطَغِرَ﴾ يعني فشمّر<sup>(۱)</sup>.

لعق العسل شفاءً من كلّ داء قال الله تبارك وتعالى : ﴿ يَغَرُّجُ مِنْ بُطُونِهَا شَرَابٌ غُنْلِكُ أَلْوَنُهُ فِيهِ شِفَاَةٌ لِلنَّاسِ؟<sup>(٢)</sup> وهو مع قراءة القرآن .

مضغ اللبان يذيب البلغم. ابدؤوا بالملح في أوّل طعامكم، فلو يعلم الناس ما في الملح لاختاروه على الترياق المجرَّب؛ من ابتدأ طعامه بالملح ذهب عنه سبعون داء وما لا يعلمه إلاّ الله يَتَوَكِّن . صبّوا على المحموم الماء البارد في الصيف فإنّه يسكّن حرّها. صوموا ثلاثة أيّام في كلّ شهر فهي تعدل صوم الدهر. ونحن نصوم خميسين بينهما الأربعاء لأنّ الله يَتَوَكَن خلق جهنّم يوم الأربعاء. إذا أراد أحدكم حاجة فليبكر في طلبها يوم الخميس، فإنّ رسول الله يَتَوَكَن اللهم بارك لأُمتي في بكورها يوم الخميس».

وليقرء إذا خرج من بيته الآيات من آل عمران وآية الكرسيّ وإنّا أنزلناه وأُمّ الكتاب، فإنّ فيها قضاء حوائج الدنيا والآخرة. عليكم بالصفيق من الثياب فإنّه من رقّ ثوبه رقّ دينه. لا يقومنَّ أحدكم بين يدي الربّ جلّ جلاله وعليه ثوب يشفّ. توبوا إلى الله بَرَوَيَيْنُ وادخلوا في محبّته فإنّ الله يحبّ التوّابين ويحبّ المتطهّرين. والمؤمن توّاب. إذا قال المؤمن لأخيه: أفّ انقطع ما بينهما، فإذا قال له: أنت كافر كفر أحدهما، وإذا اتّهمه انماث الإسلام في قلبه كما يماث الملح في الماء.

باب التوبة مفتوح لمن أرادها فتوبوا إلى الله توبة نصوحاً، عسى ربّكم أن يكفّر عنكم سيّناتكم. وأوفوا بالعهد إذا عاهدتم. فما زالت نعمة ولا نضارة عيش إلاّ بذنوب اجترحوا إنّ الله ليس بظلاّم للعبيد، ولو أنّهم استقبلوا ذلك بالدعاء والإنابة لما تنزل، ولو أنّهم إذا نزلت بهم النقم وزالت عنهم النعم فزعوا إلى الله يَتَوَيَّكُ بصدق من نيّاتهم ولم يهنوا ولم يسرفوا لأصلح الله لهم كلّ فاسد، ولردّ عليهم كلّ صالح.

إذا ضاق المسلم فلا يشكونَ ربّه بَتَرَيَّكَ ، وليشك إلى ربّه الّذي بيده مقاليد الأمور وتدبيرها . في كلّ امرئ واحدة من ثلاث : الطيرة، والكبر، والتمنّي؛ إذا تطيّر أحدكم فليمض على طيرته وليذكر الله بَتَرَيَّكَ ؛ وإذا خشي الكبر فليأكل مع خادمه وليحلب الشاة؛ وإذا تمنّى فليسأل الله بَتَرَيَّكَ وليبتهل إليه ولا تنازعه نفسه إلى الإثم.

خالطوا الناس بما يعرفون، ودعوهم ممّا ينكرون، ولا تحملوهم على أنفسكم وعلينا. إنّ أمرنا صعب مستصعب لا يحتمله إلاّ ملك مقرّبٌ، أو نبيّ مرسلٌ، أو عبد قد امتحن الله قلبه

ستر ثوبه عن ساقيه: ٦٩.
 شتر ثوبه عن ساقيه: رفعه.

٧ - باب / ما علمه صلوات الله عليه من أربعهائة باب ممّا يصلح للمسلم

للإيمان. إذا وسوس الشيطان إلى أحدكم فليتعوّذ بالله وليقل: آمنت بالله وبرسوله مخلصاً له الدين. إذا كسا الله ﷺ مؤمناً ثوباً جديداً فليتوضّ وليصلّ ركعتين يقرء فيهما أُمّ الكتاب وآية الكرستي وقل هوالله أحد وإنّا أنزلناه في ليلة القدر، ثمّ ليحمد الله الّذي ستر عورته، وزيّنه في الناس، وليكثر من قول: لا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ العظيم، فإنّه لا يعصي الله فيه وله بكلّ سلك فيه ملك يقدّس له ويستغفر له ويترحّم عليه.

اطرحوا سوء الظنّ بينكم فإنَّ الله بَتَرَضَلا نهى عن ذلك. أنا مع رسول الله عَنْ ومعي عترتي على الحوض، فمن أرادنا فليأخذ بقولنا، وليعمل بعملنا، فإنَّ لكلّ أهل بيت نجيب ولنا شفاعة، ولأهل مودّتنا شفاعة، فتنافسوا في لقاتنا على الحوض فإنَّا نذود عنه أعداءنا، ونسقي منه أحبّاءنا وأولياءنا، ومن شرب منه شربة لم يظمأ بعدها أبداً. حوضنا مترع فيه مثعبان ينصبّان من الجنّة: أحدهما من تسنيم والآخر من معين، على حافتيه الزعفران وحصاه اللَّولؤ والياقوت، وهو الكوثر.

إنَّ الأُمور إلى الله ﴾﴿وَجَلَى ليست إلى العباد، ولو كانت إلى العباد ما كانوا ليختاروا علينا أحداً، ولكنَّ الله يختص برحمته من يشاء، فاحمدوا الله على ما اختصّكم به من بادئ النعم -أعني طيب الولادة – .

كلِّ عين يوم القيامة باكية، وكلَّ عين يوم القيامة ساهرةٌ إلاّ عين من اختصّه الله بكرامته، وبكى على ما ينتهك من الحسين وآل محمّد ﷺ . شيعتنا بمنزلة النحل، لو يعلم الناس ما في أجوافها لأكلوها . لا تعجلوا الرجل عند طعامه حتّى يفرغ، ولا عند غائطه حتّى يأتي على حاجته . إذا انتبه أحدكم من نومه فليقل : لا إله إلاّ الله الحليم الكريم الحيّ القيّوم وهو على كلّ شيء قدير، سبحان ربّ النبيّين وإله المرسلين، ربّ السماوات السبع وما فيهنّ، وربّ الأرضين السبع وما فيهنّ، وربّ العرش العظيم، والحمد لله ربّ العالمين . فإذا جلس من نومه فليقل قبل أن يقوم : حسبي الله حسبي الربّ من العباد، حسبي الذي هو حسبي منذ كنت، حسبي الله ونعم الوكيل .

إذا قام أحدكم من اللّيل فلينظر إلى أكناف السماء وليقرء: ﴿ إِنَّ فِي خَلَقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ﴾ إلى قوله: ﴿ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ ٱلِمِيمَادَ﴾<sup>(١)</sup> الاطلاع في بئر زمزم يذهب الداء فاشربوا من مائها ممّا يلي الركن الّذي فيه الحجر الأسود، فإنّ تحت الحجر أربعة أنهار من الجنّة: الفرات، والنيل، وسيحان، وجيحان، وهما نهران. لا يخرج المسلم في الجهاد مع من لا يؤمن على الحكم ولا ينفذ في الفيء أمر الله بَرَوَجَكَ ، فإن مات في ذلك كان معيناً لعدونا في حبس حقوقنا، والإشاطة بدمائنا، وميتنه مينة جاهليّةً.

(١) سورة آل عمران، الأيات: ١٩٠-١٩٤.

ذكرنا أهل البيت شفاء من العلل والأسقام ووسواس الريب، وجهتنا رضى الربّ بحمّل . والآخذ بأمرنا معنا غداً في حظيرة القدس . والمنتظر لأمرنا كالمتشحط بدمه في سبيل الله . من شهدنا في حربنا أوسمع واعيتنا فلم ينصرنا أكبّه الله على منخريه في النار . نحن باب الغوث إذا بغوا وضاقت المذاهب، نحن باب حطّة وهو باب السلام من دخله نجا ومن تخلّف عنه هوى، بنا يفتح الله وبنا يختم الله ، وبنا يمحو ما يشاء، وبنا يثبت، وبنا يدفع الله الزمان الكلب، وبنا ينزل الغيث، فلا يغرّنكم بالله الغرور . ما أنزلت السماء قطرة من ماء منذ حبسه الله بحل ، ولو قد قام قائمنا لأنزلت السماء قطرها ، ولأخرجت الأرض نباتها ، ولذهبت الشحناء من قلوب قد قام قائمنا لأنزلت السماء قطرها ، ولأخرجت الأرض نباتها ، ولذهبت الشحناء من قلوب العباد، واصطلحت السباع والبهائم حتّى تعشي المرأة بين العراق إلى الشام، لا تضع قدميها إلاً على النبات ، وعلى رأسها زينتها ، لا يهيجها سبع ولا تخافه . ولو فقدتمون ما لكم في مقامكم بين عدوكم وصبركم على ما تسمعون من الاذى لقرت أعينكم ، ولو فقدتمون ل اليتم من بعدي أموراً يتمتى أحدكم الموت معا يرى من أهل الجحود والعدوان من الأثرة والاستخاء من قلوب بين عدوكم وصبركم على ما تسمعون من الاذى لقرت أعينكم ، ولو فقدتمون لرايتم من بعدي أموراً يتمتى أحدكم الموت مع يرى من أهل الجحود والعدوان من الأثرة والا ستخفاف بعق وعليكم بالصبر والصلاة والتقية .

اعلموا أنّ الله تبارك وتعالى يبغض من عباده المتلوّن فلا تزولوا عن الحقّ وولاية أهل الحقّ فإنّ من استبدل بنا هلك وفاتته الدنيا وخرج منها . إذا دخل أحدكم منزله فليسلّم على أهله يقول : السلام عليكم، فإن لم يكن له أهل فليقل : السلام علينا من ربّنا ، وليقرء قل هو الله أحد حين يدخل منزله ، فإنّه ينفي الفقر .

علّموا صبيانكم الصلاة، وخذوهم بها إذا بلغوا ثمان سنين: تنزّهوا عن قرب الكلاب، فمن أصاب الكلب وهو رطب فليغسله، وإن كان جافّاً فلينضح ثوبه بالماء.

إذا سمعتم من حديثنا مالا تعرفون فردّوه إلينا وقفوا عنده وسلّموا حتّى يتبيّن لكم الحقّ، ولا تكونوا مذاييع عجلى، إلينا يرجع الغالي، وبنا يلحق المقصّر الّذي يقصر بحقّنا، من تمسّك بنا لحق، ومن سلك غير طريقنا غرق، لمحبينا أفواج من رحمة الله، ولمبغضينا أفواج من غضب الله، وطريقنا القصد، وفي أمرنا الرشد.

لا يكون السهو في خمس: في الوتر، والجمعة، والركعتين الأوليين من كلّ صلاة، وفي الصبح، وفي المغرب. ولا يقرء العبد القرآن إذا كان على غير طهور حتّى يتطهّر. أعطوا كلّ سورة حظّها من الركوع والسجود إذا كنتم في الصلاة. لا يصلّي الرجل في قميص متوشّحاً به، فإنّه من أفعال قوم لوط يجزي للرجل الصلاة في ثوب واحد يعقد طرفيه على عنقه، وفي القميص الضيّق يزرّه عليه.

لا يسجد الرجل على صورة ولا على بساط فيه صورة، ويجوز له أن تكون الصورة تحت قدمه أو يطرح عليه ما يواريها . ولا يعقد الرجل الدراهم الّتي فيها صورة في ثوبه وهو يصلّي، ويجوز أن يكون الدراهم في هميان أو في ثوب إذا خاف ويجعلها إلى (في خ ل) ظهره. لا يسجد الرجل على كدس حنطة ولا شعير ولا على لون ممّا يؤكل ولا يسجد على الخبز لا يتوضّأ الرجل حتّى يسمّي يقول قبل أن يمسّ الماء : بسم الله وبالله، اللّهمّ اجعلني من التوّابين واجعلني من المتطهّرين. فإذا فرغ من طهوره قال : أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً – عليه السولة فعندها يستحقّ المغفرة.

من أتى الصلاة عارفاً بحقّها غفر له لا يصلّي الرجل نافلة في وقت فريضة إلاّ من عذر، ولكن يقضي بعد ذلك إذا أمكنه القضاء، قال الله تبارك وتعالى: ﴿الَّذِينَ هُمَ عَلَىٰ صَلَاتِهِمَ دَآيِئُونَ﴾<sup>(1)</sup> يعني الّذين يقضون ما فاتهم من اللّيل بالنهار، وما فاتهم من النهار باللّيل. لا تقضى النافلة في وقت فريضة ابدء بالفريضة ثمّ صلّ ما بدا لك.

الصلاة في الحرمين تعدل ألف صلاة. ونفقة درهم في الحجّ تعدل ألف درهم. ليخشع الرجل في صلاته فإنّه من خشع قلبه لله بَرَرَيَّلَ خشعت جوارحه فلا يعبث بشيء. القنوت في صلاة الجمعة قبل الركوع الثانية؛ ويقرء في الأولى الحمد والجمعة، وفي الثانية الحمد والمنافقين اجلسوا في الركعتين حتّى تسكن جوارحكم، ثمّ قوموا فإنّ ذلك من فعلنا.

إذا قام أحدكم في الصلاة فليرجع يده حذاء صدره. وإذا كان أحدكم بين يدي الله جلّ جلاله فليتحرّى بصدره وليقم صلبه ولا ينحني. إذا فرغ أحدكم من الصلاة فليرفع يديه إلى السماء ولينصب في الدعاء.

فقال عبد الله بن سبأ : يا أمير المؤمنين أليس الله في كلّ مكان؟ قال : بلى . قال : فلمَ يرفع العبد يديه إلى السماء؟ قال : أما تقرء : ﴿وَفِي ٱلنَّمَآةِ رِزْفُكُرُ وَمَا تُوْعَدُونَ﴾ فمن أين يطلب الرزق إلآ من موضعه؟ وتموضع الرزق وما وعد الله كَبَرَيَجُكْ السماء . لاينفتل العبد من صلاته حتّى يسأل الله الجنّة، ويستجير به من النار، ويسأله أن يزوّجه من الحور العين .

إذا قام أحدكم إلى الصلاة فليصلّ صلاة مودّع لا يقطع الصلاة التبسّم ويقطعها القهقهة . إذا خالط النوم القلب وجب الوضوء . إذا غلبتك عينك وأنت في الصلاة فاقطع الصلاة ونم ، فإنّك لا تدري تدعو لك أو على نفسك .

من أحبّنا بقلبه وأعاننا بلسانه وقاتل معنا أعداءنا بيده فهو معنا في الجنّة في درجتنا، ومن أحبّنا بقلبه وأعاننا بلسانه ولم يقاتل معنا أعداءنا فهو أسفل من ذلك بدرجة، ومن أحبّنا بقلبه ولم يعنّا بلسانه ولا بيده فهو في الجنّة، ومن أبغضنا بقلبه وأعان علينا بلسانه ويده فهو مع عدوّنا في النار، ومن أبغضنا بقلبه ولم يعن علينا بلسانه ولا بيده فهو في النار، ومن أبغضنا بقلبه وأعان علينا بلسانه فهو في النار.

<sup>(</sup>١) سورة المعارج، الآية: ٢٣.

إنَّ أهل الجنّة لينظرون إلى منازل شيعتنا كما ينظر الإنسان إلى الكواكب في السماء. إذا قرأتم من المسبّحات الأخيرة فقولوا : •سبحان الله الأعلى • وإذا قرأتم : ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ وَمَلَهَكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّبِي**َّى (**<sup>1)</sup> فصلّوا عليه في الصلاة كنتم أو في غيرها . ليس في البدن شيء أقلَّ شكراً من العين فلا تعطوها سؤلها فتشغلكم عن ذكر الله بَجَزَيَكِنَ . وإذا قرأتم ﴿ وَٱلَنِينِ فقولوا في آخرها : ونحن على ذلك من الشاهدين .

وإذا قرأتم قوله : ﴿ مَامَنًا بِأَنْمِهِ فَقُولُوا : آمنا بالله حتى تبلغوا إلى قوله : ﴿ مُسَلِمُونَ ﴾ إذا قال العبد في التشهد في الأخيرتين وهو جالس : «أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله وأن الساعة آتية لا ريب فيها وأن الله يبعث من في القبور» ثمّ أحدث حدثاً فقدتمّت صلاته . ما عبد الله بشيء أفضل من المشي إلى بيته .

اطلبوا الخير في أخفاف الإبل وأعناقها صادرةً وواردةً إنّما سمّي السقاية لأنّ رسول الله ﷺ أمر بزبيب أتي به من الطائف أن ينبذ ويطرح في حوض زمزم لأنّ ماءها مرّ فأراد أن يكسر مرارته فلا تشربوه إذا عتق.

إذا تعرّى الرجل نظر إليه الشيطان فطمع فيه فاستتروا . ليس للرجل أن يكشف ثيابه عن فخذه ويجلس بين قوم . من أكل شيئاً من المؤذيات بريحها فلا يقربنَّ المسجد . ليرفع الرجل الساجد مؤخّره في الفريضة إذا سجد .

إذا أراد أحدكم الغسل فليبدء بذراعيه فليغسلهما . إذا صلّيت فأسمع نفسك القراءة والتكبير والتسبيح . إذا انفتلت من الصلاة فانفتل عن يمينك .

تزوّد من الدنيا فإنّ خير ما تزوّدت منها التقوى. فقدت من بني إسرائيل أُمّتان: واحدة في البحر، وأخرى في البرّ، فلا تأكلوا إلاّ ما عرفتم.

من كتم وجعاً أصابه ثلاثه أيّام من الناس وشكا إلى الله كان حقّاً على الله أن يعافيه منه. أبعد ما كان العبد من الله إذا كان همّه بطنه وفرجه. لا يخرج الرجل في سفر يخاف فيه على دينه وصلاته. أعطي السمع أربعة: النبيّ في ، والجنّة، والنار، وحور العين؛ فإذا فرغ العبد من صلاته فليصلّ على النبيّ في ويسأل الله الجنّة، ويستجير بالله من النار، ويسأله أن يزوّجه من الحور العين، فإنّه من صلّى على النبيّ في رفعت دعوته، ومن سأل الجنّة قالت الجنّة : يا ربّ أعط عبدك ما سأل. ومن استجار من النار قالت النار : يا ربّ أجر عبدك ممّا استجارك، ومن سأل الحور العين قلن الحور : يا ربّ أعط عبدك ما سأل.

الغناء نوح إبليس على الجنّة . إذا أراد أحدكم النوم فليضع يده اليمني تحت خدّه الأيمن وليقل : •بسم الله، وضعت جنبي لله على ملّة إبراهيم ودين محمّد ﷺ وولاية من افترض ٧ – باب / ما علمه صلوات الله عليه من أربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم 👘 ٢٩٥

الله طاعته، ما شاء الله كان ومالم يشألم يكنَّ فمن قال ذلك عندمنامه حفظ من اللَّصّ والمغير والهدم واستغفرت له الملائكة . من قرأ قل هو الله أحد حين يأخذ مضجعه وكّل الله المَرْرَيَجَكَ به خمسين ألف ملك يحرسونه ليلته .

إذا أراد أحدكم النوم فلا يضعن جنبه على الأرض حتى يقول : «أعيذ نفسي وديني وأهلي ومالي وخواتيم عملي وما رزقني ربّي وخوّلني بعزَّة الله وعظمة الله وجبروت الله وسلطان الله ورحمة الله ورأفة الله وغفران الله وقوّة الله وقدرة الله وجلال الله وبصنع الله وأركان الله، وبجمع الله وبرسول الله يشيئ ، ويقدرة الله على ما يشاء من شرّ السامّة والهامّة ، ومن شرّ الجنّ والإنس، ومن شرّ ما يدبّ في الأرض وما يخرج منها ، وما ينزل من السماء وما يعرج فيها ، ومن شر كلّ دابّة ربي آخذ بناصيتها إنّ ربّي على صواط مستقيم ، وهو على كلّ شيء قدير ، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ العظيم» فإنّ رسول الله يقوّذ بها الحسن والحسين بشير ، وبذلك أمرنا رسول الله يشيئ .

ونحن الخزّان لدين الله، ونحن مصابيح العلم، إذا مضى منّا عَلَمٌ بدا عَلَمٌ، لا يضلّ من اتّبعنا، ولا يهتدي من أنكرنا، ولا ينجو من أعان علينا عدوّنا، ولا يعان من أسلمنا، فلا تتخلّفوا عنّا لطمع دنيا وحطام زائل عنكم وأنتم تزولون عنه، فإنّ من آثر الدنيا على الآخرة واختارها علينا عظمت حسرته غداً، وذلك قول الله بَحَوَيَنَ يَقُولَ نَفْسٌ بَحَتَرَنَى عَلَى مَا وَرَحْتَارها علينا عظمت حسرته غداً، وذلك قول الله بَحَوَيَنَ في نَقُولَ نَفْسٌ بَحَتَرَنَى عَلَى مَا واختارها علينا عظمت حسرته غداً، وذلك قول الله بَحَوَيَنَ في نَقُولَ نَفْسٌ بَحَتَرَنَى عَلَى مَا واختارها علينا عظمت دي واله يُعَتَرِينَ التَنجِرِينَ عنه أنه الله بَحَوَيَنَ من الغمر، فإنّ الشياطين تشمّ أَخْرَطْتُ فِي جَنُبِ اللَّهِ وَإِن كُنْتُ لَمِنَ التَنجَرِينَ في أَنَّ اغسلوا صبيانكم من الغمر، فإنّ الشياطين الغمر فيفزع الصبيّ في رقاده، ويتأذى به الكاتبان لكم أوّل نظرة إلى المرأة فلا تتبعوها بنظرة أخرى، واحذروا الفتنة. مدمن الخمر يلقى الله بَحَرَيَنَ حين يلقاه كعابد وثن. فقال حجربن عديّ : يا أمير المؤمنين ما المدمن؟ قال: الذي إذا وجدها شربها.

من شرب المسكر لم تقبل صلاته أربعين يوماً وليلة . من قال لمسلم قولاً يريد به انتقاص مروّته حبسه الله ليَجَرَيَك في طينة خبال حتى يأتي ممّا قال بمخرج . لا ينام الرجل مع الرجل "ولا المرأة مع المرأة في ثوب واحد فمن فعل ذلك وجب عليه الأدب وهو التعزير . كلوا الدبّاء فإنّه يزيد في الدماغ وكان رسول الله ليُحَكَّز يعجبه الدبّاء . كلوا الأترج قبل الطعام وبعده فإنّ آل محمّد صلوات الله عليهم أجمعين يفعلون ذلك الكمثري يجلو القلب ويسكّن أوجاع الجوف .

إذا قام الرجل إلى الصلاة أقبل إبليس ينظر إليه حسداً لما يرى من رحمة الله الّتي تغشاه . شرّ الأمور محدثاتها ، وخير الأمور ما كان لله ﷺ رضى. من عبد الدنيا وآثرها على الآخرة استوخم العاقبة .

اتَّخذوا الماء طيباً . من رضي من الله ﴿ يَجْزَيُ بِما قسم له استراح بدنه . خسر من ذهبت حياته

(١) سورة الزمر، الآية: ٥٦.

وعمره فيما يباعده من الله بَرْرَيَنَ . لو يعلم المصلّي ما يغشاه من جلال الله ما سرّه أن يرفع رأسه من سجو ده .

إيَّاكم وتسويف العمل، بادروا به إذا أمكنكم. وما كان لكم من رزق فسيأتيكم على ضعفكم، وما كان عليكم فلن تقدروا أن تدفعوه بحيلة. مروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر، واصبروا على ما أصابكم.

سراج المؤمن معرفة حقّنا . أشدّ العمى من عمي عن فضلنا وناصبنا العداوة بلا ذنب سبق إليه منّا ، إلاّ أنّا دعوناه إلى الحقّ ، ودعاه من سوانا إلى الفتنة والدنيا فأتاهم ونصب البراءة منّا والعداوة لنا . لنا راية الحقّ من استظلّ بها كنّته ، ومن سبق إليها فاز ، ومن تخلّف عنها هلك ، ومن فارقها هوى ، ومن تمسّك بها نجا . أنا يعسوب المؤمنين ، والمال يعسوب الظلمة . والله لا يحبّني إلاّ مؤمن ، ولا يبغضني إلاّ منافق .

إذا لقيتم إخوانكم فتصافحوا وأظهروا لهم البشاشة والبشر تتفرّقوا وما عليكم من الأوزار قد ذهبت. إذا عطس أحدكم فسمّتوه قولوا : يرحمكم الله، ويقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَإِذَا حُيِّيَهُم بِنَجِيَّتِر فَجَيُّواً بِآحَسَنَ مِنْهَآ أَوْ رُدُوهَأَ ﴾(١).

صافح عدوّك وإن كره فإنّه ممّا أمر الله تَتَزَيَّكُ به عباده يقول: ﴿ آدَفَعَ بِٱلَّنِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُمُ عَدَوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيُّ حَمِيحٌ (٢) وَمَا يُلَقَّنُهَآ إِلَا ٱلَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّنُهَآ إِلَّا ذُو حَقّلٍ عَظِيمِ (٢) ما تكافي عدوك بشيء أشدٌ عليه من أن تطيع الله فيه، وحسبك أن ترى عدوّك يعمل بمعاصي الله تَتَزَيَّكُ . الدنيا دول فاطلب حظك منها بأجمل الطلب حتى تأتيك دولتك .

المؤمن يقظان مترقّب خائف ينتظر إحدى الحسنيين، ويخاف البلاء حذراً من ذنوبه، راجى رحمة الله بَجَوَيَنْ ، لا يعرى المؤمن من خوفه ورجائه، يخاف ممّا قدّم ولا يسهو عن طلب ما وعده الله، ولا يأمن ممّا خوّفه الله بَجَوَيَنْ أنتم عمّار الأرض الذين استخلفكم الله بَجَوَيْنُ فيها لينظر كيف تعملون، فراقبوه فيما يرى منكم. عليكم بالمحجّة العظمى فاسلكوها، لا يستبدل بكم غيركم.

من كمل عقله حسن عمله ونظره لدينه. سابقوا إلى مغفرة من ربّكم وجنّة عرضها السماوات والأرض أُعدّت للمتقين، فإنّكم لن تنالوها إلاّ بالتقوى.

من صدئ بالإثم عشي عن ذكر الله بَرَوَيَكِ من ترك الأخذ عن أمر الله بطاعته قيّض الله له شيطاناً فهو له قرين . ما بال من خالفكم أشدّ بصيرةً في ضلالتهم وأبذل لما في أيديهم منكم؟ ما ذاك إلاّ أنكم ركنتم إلى الدنيا فرضيتم بالضيم ، وشححتم على الحطام ، وفرّطتم فيما فيه عزّكم وسعادتكم وقوّتكم على من بغى عليكم ، لا من ربّكم تستحيون فيما أمركم به ، ولا لأنفسكم

سورة النساء، الآية: ٨٦.
 سورة فصلت، الآيتان: ٣٤–٣٥.

٧ - باب / ما علمه صلوات الله عليه من أربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم - ٢٩٧

تنظرون، وأنتم في كلّ يوم تضامون، ولا تنتبهون من رقدتكم، ولا ينقضي فتوركم، أما ترون إلى بلادكم و (إلى خ ل) دينكم كلّ يوم يبلى وأنتم في غفلة الدنيا؟ يقول الله بَجَوَيَجَكَ : ﴿ وَلَا نَزَكَنُوَّا إِلَى ٱلَذِينَ ظَـكُمُوا هَتَمَسَكُمُ ٱلنَّارُ وَمَا لَحَـثُم مِّن دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلِبَآهَ ثُمَرَ لَا نُعُمُرُونَكُهُ <sup>(1)</sup>.

سمّوا أولادكم، فإن لم تدروا أذكرُ هم أم أنثى فسمّوهم بالأسماء الّتي تكون للذكر والأُنثى، فإنّ أسقاطكم إذا لقوكم في القيامة ولم تسمّوهم يقول السقط لأبيه: ألا سمّيتني وقد سمّى رسول الله ﷺ محسناً قبل أن يولد.

إيّاكم وشرب الماء من قيام على أرجلكم فإنّه يورث الداء الّذي لا دواء له، أو يعافي الله يَتَرَجَك . إذا ركبتم الدواب فاذكروا الله يَتَرَجَك وقولوا : ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى سَخَرَ لَنَا هَدَا وَمَا حَتُنَا لَمُ مُقْرِنِينَ () وَإِنَّا لَكَ رَبَّا لَسُفَلِوُنَ () (\*) إذا خرج أحدكم في سفر فليقل : «اللّهم أنت الصاحب في السفر، والحامل على الظهر، والخليفة في الأهل والمال والولد» وإذا نزلتم منزلاً فقولوا : «اللّهم أنزلنا منزلاً مباركاً وأنت خير المنزلين». إذا اشتريتم ما تحتاجون إليه من السوق فقولوا : «اللّهم أنزلنا منزلاً مباركاً وأنت خير المنزلين». إذا اشتريتم ما تحتاجون إليه من السوق فقولوا حين تدخلون الأسواق : «أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، اللّهم إني أعوذ بك من صفقة خاسرة، ويمين فاجرة، وأعوذ بك من يوار الأيم» . المنتظر وقت الصلاة بعد الصلاة من زوّار الله بَرَيَك ، وحق على الله تعالى أن يكرم زائره وأن يعطيه ما سأل . الحاج والمعتمر وفد الله وحدة على الله تعالى أن يكرم وفده ويحبوه بالمغفرة.

من سقى صبيًا مسكراً وهو لايعقل حبسه الله تعالى في طينة الخبال حتّى يأتي ممّا صنع بمخرج. الصدقة جُنّة عظيمة من النار للمؤمن، ووقاية للكافر من أنّ يتلف ماله تعجّل له الخلف ودفع عنه البلايا وما له في الآخرة من نصيب. باللّسان كبّ أهل النار في النار، وباللّسان أعطي أهل النور النور، فاحفظوا ألسنتكم واشغلوها بذكر الله بَمَوَيَخِكْ . أخبت الأعمال ما ورث الضلال، وخير ما اكتسب أعمال البرّ. إيّاكم وعمل الصور فتسألوا عنها يوم القيامة. إذا اخذت منك قذاة فقل: أماط الله عنك ما تكره.

إذا قال لك أخوك وقد خرجت من الحمّام: «طاب حمّامك وحميمك» فقل: «أنعم الله بالك». إذا قال لك أخوك: «حيّاك الله بالسلام» فقل أنت «فحيّاك الله بالسلام، وأحلّك دار المقام» لا تبل على المحجّة، ولا تتغوّط عليها.

السؤال بعد المدح، فامدحوا الله ثمّ سلوا الحوائج، أثنوا على الله بَتَرَيَّظ وامدحوه قبل طلب الحوائج، يا صاحب الدعاء لا تسأل ما لا يكون ولا يحلّ. إذا هنّاتم الرجل عن مولود ذكر فقولوا : «بارك الله لك في هبته، وبلّغه أشدّه، ورزقك برّه».

سورة هود، الآية: ١١٣.
 سورة الزخرف، الآيتان: ١٣-١٤.

إذا قدم أخوك من مكمة فقبّل بين عينيه وفاه الّذي قبل به الحجر الأسود الّذي قبّله رسول الله ﷺ ، والعين الّتي نظربها إلى بيت الله ﷺ ، وقبّل موضع سجوده ووجهه ، وإذا هنّا تموه فقولوا : «قبل الله نسكك، ورحم سعيك، وأخلف عليك نفقتك، ولا جعله آخر عهدك ببيته الحرام».

احذروا السفلة فإنَّ السفلة من لا يخاف الله ﷺ ، فيهم قتلة الأنبياء، وفيهم أعداؤنا.

إنَّ الله تبارك وتعالى اطّلع إلى الأرض فاختارنا واختار لنا شيعة ينصروننا ويفرحون لفرحنا ويحزنون لحزننا ويبذلون أموالهم وأنفسهم فينا ، أولئك منّا وإلينا ما من الشيعة عبدٌ يقارف أمرأ نهينا عنه فيموت حتّى يبتلى ببليّة تمحّص بها ذنوبه إمّا في ماله ، وإمّا في ولده ، وإمّا في نفسه حتّى يلقى الله يَحْرَيَنُ وما له ذنبٌ ، وإنّه ليبقى عليه الشيء من ذنوبه فيشدّد به عليه عند موته .

الميّت من شيعتنا صدّيق شهيد، صدّق بأمرنا، واحبّ فينا، وأبغض فينا يريد بذلك الله يَتَرَيَّكُ ، مؤمن بالله وبرسوله، قال الله يَتَرَيَّكُ : ﴿وَٱلَّذِينَ المَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِمِ أَوْلَتَهَكَ هُمُ السِّدِيفُونَ وَٱلشَّهَنَاتُهُ عِندَ رَتِبِمَ لَهُمَ أَجَرُهُمَ وَنُورُهُمٌ ﴾<sup>(1)</sup> افترقت بنو إسرائيل على اثنتين وسبعين فرقة، وستفترق هذه الأمّة على ثلاث وسبعين فرقة، واحدة في الجنّة من أذاع سرّنا أذاقه الله بأس الحديد اختتنوا أولادكم يوم السابع، لا يمنعكم حرّ ولا برد فإنّه طهور للجسد، وإنّ الأرض لتضج إلى الله تعالى من بول الأغلف السكر أربع سكرات: سكر الشراب، وسكر المال، وسكر النوم، وسكر الملك. إذا أراد أحدكم النوم فليضع يده اليمنى تحت خذه الأيمن فإنّه لا يدري أينتبه من رقدته أم لا

أحبّ للمؤمن أن يطلي في كلّ خمسة عشر يوماً من النورة . أقلّوا من أكل الحيتان فإنّها تذيب البدن وتكثر البلغم وتغلظ النفس . حسو اللبن شفاء من كلّ داء إلاّ الموت . كلوا الرمان بشحمه فإنّه دباغ للمعدة ، وفي كلّ حبّة من الرمّان إذا استقرّت في المعدة حياة للقلب وإنارة للنفس ، وتمرض وسواس الشيطان أربعين ليلة . نعم الإدام الخلّ يكسر المرّة ويحيي القلب . كلوا الهندباء فما من صباح إلاّ وعليه قطرة من قطر الجنّة .

اشربوا ماء السماء فإنّه يطهّر البدن ويدفع الأسقام، قال الله تبارك وتعالى : ﴿وَبُنَزِلُ عَلَيْكُمُ مِّنَ ٱلسَّمَاءَ لِيُطَهِّرَكُم بِهِـ وَيُذْهِبَ عَنكُرُ رِجْرَ الشَّيْطَنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُنَبِّتَ بِهِ ٱلْأَقْدَامَ﴾<sup>(٢)</sup> ما من داء إلاّ وفي الحبّة السوداء منه شفاء إلا السام .

لحوم البقر داء، وألبانها دواء، وأسمانها شفاء. ما تأكل الحامل من شيء ولا تتداوى به أفضل من الرطب، قال الله بَتَرَيَّكُ لمريم ﷺ : ﴿وَهُزِّى إِلَيْكِ بِحِنْعِ ٱلنَّخْلَةِ شَنْقِطْ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِبَّا ۞ مَكْلِي وَأَشْرَبِي وَقَرِّى عَيْنَاً ﴾<sup>(٣)</sup> حنكوا أولادكم بالتمر فهكذا فعل رسول الله ﷺ

- سورة الحديد، الآية: ١٩.
   سورة الأنفال، الآية: ١١
  - (٣) سورة مريم، الآية: ٢٥.

٧ - باب / ما علمه صلوات الله عليه من أربعمائة باب مما يصلح للمسلم ٢٩٩

بالحسن والحسين . إذا أراد أحدكم أن يأتي زوجته فلا يعجّلها فإنّ للنساء حوائج . إذا رأى أحدكم امرأة تعجبه فليأت أهله فإنّ عند أهله مثل ما رأى، ولا يجعلنَ للشيطان إلى قلبه سبيلاً، وليصرف بصره عنها ، فإن لم تكن له زوجة فليصلّ ركعتين ويحمد الله كثيراً ، ويصلّي على النبيّ وآله، ثمّ ليسأل الله من فضله فإنّه يبيح له برأفته ما يغنيه إذا أتى أحدكم زوجته فليقلّ الكلام، فإنّ الكلام عند ذلك يورث الخرس. لا ينظرنَّ أحدكم إلى باطن فرج امرأته لعله يرى ما يكره ويورث العمى .

إذا أراد أحدكم مجامعة زوجته فليقل: «اللهمّ إنّي استحللت فرجها بأمرك، وقبلتها بأمانتك، فإن قضيت لي منها ولداً فاجعله ذكراً سويّاً، ولا تجعل للشيطان فيه نصيباً ولا شركاً» الحقنة من الأربع، قال رسول الله ﷺ إنّ أفضل ما تداويتم به الحقنة، وهي تعظم البطن، وتنقي داء الجوف، وتقوّي البدن. استعطوا بالبنفسج وعليكم بالحجامة.

إذا أراد أحدكم أن يأتي أهله فليتوق أوّل الأهلة وأنصاف الشهور، فإنّ الشيطان يطلب الولد في هذين الوقتين، والشياطين يطلبون الشرك فيهما فيجيؤون ويحبلون. توقّوا الحجامة والنورة يوم الأربعاء، فإنّ يوم الأربعاء يوم نحس مستمرّ، وفيه خلقت جهنّم. وفي الجمعة ساعة لا يحتجم فيها أحد إلاّ مات<sup>(1)</sup>.

ف، مرسلاً مثله بتغيير ما. وإنّما اعتمدنا على ما في الخصال لأنّه كان أصحّ سنداً ونسخةً، وفيه: قال عليمًة : إذا أراد أحدكم الخلاء فليقل: «بسم الله اللّهمّ امط عنّي الأذى وأعذني من الشيطان الرجيم» وليقل إذا جلس: «اللّهمّ كما أطعمتنيه طيّباً وسوّغتنيه فاكفنيه» فإذا نظر بعد فراغه إلى حدثه فليقل «اللّهمّ ارزقني الحلال، وجنّبني الحرام» فإنّ رسول الله عني قال: ما من عبد إلاّ وقد وكل الله به ملكاً يلوي عنقه إذا أحدث حتّى ينظر إليه، فعند ذلك ينبغي له أن يسأل الله الحلال، فإنّ الملك يقول: يا ابن آدم هذا ما حرصت عليه، انظر من أين أخذته وإلى ما ذا صار<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** ورأيت رسالة قديمة قال فيها : حدَّثنا الشيخ الفقيه أبو جعفر محمد بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه القميّ تقلق، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله بن أبي خلف قال : حدَّثنا أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ، ومحمّد بن عيسى اليقطينيّ، عن القاسم بن يحيى؛ وحدَّث أيضاً عن أبيه ومحمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ، عن القاسم بن يحيى بن حسن بن راشد، عن جدّه، عن أبي عن أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ، عن القاسم بن يحيى بن عسن بن واشد، عن جدّه، عن أبي المير ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله وأبي جعفو عظيمَ قال : حدَّثنا أبي، عن جدّي، عن آبائه عليها مأخوذة من الكتاب القديم ولا يشتبه بما في نسخ الخصال .

الخصال، ص ٦١٠ باب المائة فما فوق ح ١٠.
 ٢) تحف العقول، ص ٧٢.

ثمّ اعلم أنّ أصل هذا الخبر في غاية الوثاقة والاعتبار على طريقة القدماء، وإن لم يكن صحيحاً بزعم المتأخّرين، واعتمد عليه الكلينيّ يَتَنَشَّ، وذكر أكثر أجزائه متفرّقة في أبواب الكافي، وكذا غيره من أكابر المحدّثين. وشرح أجزاء الخبر مذكور في المواضع المناسبة لها فلانعيدها ههنا مخافة التكرار.

۸ – باب ما تفضل صلوات الله عليه به على الناس بقوله:

سلوني قبل أن تفقدوني وفيه بعض جوامع العلوم ونوادرها ١ - يد، لي، الدقاق، والقطان، والسناني جميعاً، عن أحمد بن زكريا القطان، عن محمّد بن العبّاس، عن محمّد بن أبي السريّ، عن أحمد بن عبد الله بن يونس، عن سعد بن طريف الكنانيّ، عن الأصبغ بن نباتة قال: لمّا جلس عليّ عنه في الخلافة وبايعه الناس خرج إلى المسجد متعمّماً بعمامة رسول الله عنه ، لا بساً بردة رسول الله، متنعّلاً نعل رسول الله، متقلّداً سيف رسول الله، فصعد المنبر فجلس عليه متمكناً ثم شبّك بين أصابعه فوضعها أسفل بطنه ثمّ قال: يا معاشر الناس سلوني قبل أن تفقدوني، هذا سفط العلم، هذا لعاب رسول الله عنه ، هذا ما زقّني رسول الله عنه زقاً زقاً، سلوني فإنّ عندي علم الأوّلين والآخرين، أما والله لو ثنيت لي وسادة فجلست عليها لأفتيت أهل التوراة بتوراتهم حتى تنطق بانجيلهم حتى ينطق الإنجيل فيقول: صدق عليّ ما كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله فيً ؛ وأنتيت أهل القرآن بقرآنهم حتى ينطق القرآن فيقول: صدق عليّ ما كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله فيّ. وأنتم تتلون القرآن ليلاً ونهاراً، فهل فيكم أحد يعلم ما زل الله فيً ؛ أنزل الله فيّ. وأنتم تنون القرآن ليلاً ونهاراً، فعل في كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله فيً ؛ وأفتيت أهل القرآن بقرآنهم حتى ينطق القرآن فيقول: صدق عليّ ما كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله في ؛ وأنتيت أهل القرآن بقرآنهم حتى ينطق القرآن فيقول: صدق عليّ ما كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله في ؛ منازل الله فيّ وأنتم تتلون القرآن ليلاً ونهاراً، فهل فيكم أحد يعلم ما نزل فيه ؟ ولولا آية في التون الله بمريّ لأخرينه، وما كان وبما يكون وبما هو كائن إلى يوم القيامة، وهي هذه الآزل الله فيّ القيامة، وهي هذه أنكام بما الزال الله في ؟ ولولا آية في القرآن ليلاً ونهاراً، فهل فيكم أحد يعلم ما نزل فيه ؟ ولولا آية في ولائية ما يُنام ما كذب، ها كذب ونهاراً، في والتوران إلى يوم القيامة، وهي هذه ما تزل الله فيّ القيامة، وهي ما كذب أليوا أي أن ويما يكون وبما هو كائن إلى يوم القيامة، وهي هذه الآيت الله بركياً ويُنابية ما يكان وبما يكون وبما هو كائن إلى يوم القيامة، وهي هذه الله الله ال

ثمّ قال: سلوني قبل أن تفقدوني، فوالّذي فلق الحبّة وبرأ النسمة لو سألتموني عن أيّة آية في ليل أُنزلت أو في نهار أُنزلت، مكّيّها ومدنيّها، سفريّها وحضريّها، ناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشابهها، وتأويلها وتنزيلها لأخبرتكم.

فقام إليه رجل يقال له ذعلب، وكان ذرب اللّسان، بليغاً في الخطب، شجاع القلب فقال: لقد ارتقى ابن أبي طالب مرقاةً صعبةً لأخجلنه اليوم لكم في مسألتي إيّاه، فقال: يا أمير المؤمنين هل رأيت ربّك؟ فقال: ويلك يا ذعلب لم أكن بالّذي أعبد ربًّا لم أره. قال: فكيف رأيته؟ صفه لنا.

(١) سورة الرعد، الآية: ٣٩.

قال عليميني : ويلك لم تره العيون بمشاهدة الأبصار، ولكن رأته القلوب بحقائق الإيمان، ويلك يا ذعلب إنّ ربّي لا يوصف بالبعد ولا بالحركة ولا بالسكون، ولا بقيام قيام انتصاب، ولا بجيئة ولا بذهاب، لطيف اللّطافة لا يوصف باللّطف، عظيم العظمة لا يوصف بالعظم، كبير الكبرياء لا يوصف بالكبر، جليل الجلالة لا يوصف بالغلظ رؤوف الرحمة لا يوصف بالرقّة، مؤمن لا بعبادة، مدرك لا بمجسّة، قائل لا بلفظ، هو في الأشياء على غير ممازجة، خارجٌ منها على غير مباينة، فوق كلّ شيء ولا يقال شيء فوقه، أمام كلّ شيء ولا يقال له أمام، داخلٌ في الأشياء لا كشيء في شيء داخل، وخارج منها لا كشيء من شيء خارج.

ثم قال على الله الموني قبل أن تفقدوني، فقام إليه الأشعث بن قيس فقال: يا أمير المؤمنين كيف تؤخذ من المجوس الجزية ولم ينزل عليهم كتاب ولم يبعث إليهم نبيّ؟ فقال: بلى يا أشعث قد أنزل الله تعالى عليهم كتاباً وبعث إليهم نبيّاً، وكان لهم ملك سكرذات ليلة فدعا بابنته إلى فراشه فارتكبها، فلمّا أصبح تسامع به قومه فاجتمعوا إلى بابه فقالوا: أيّها الملك دنّست علينا ديننا فأهلكته، فاخرج نطهّرك ونقم عليك الحدّ.

فقال لهم: اجتمعوا واسمعوا كلامي فإن يكن لي مخرج ممّا ارتكبت وإلاّ فشأنكم، فاجتمعوا فقال لهم: هل علمتم أنّ الله بَرَوَحِكَ لم يخلق خلقاً أكرم عليه من أبينا آدم وأمّنا حوّاء؟ قالوا: صدقت أيّها الملك. قال: أفليس قد زوّج بنيه من بناته وبناته من بنيه؟ قالوا: صدقت هذا هو الدين. فتعاقدوا على ذلك، فمحا الله ما في صدورهم من العلم، ورفع عنهم الكتاب، فهم الكفرة يدخلون النار بلا حساب، والمنافقون أشدّ حالاً منهم. فقال الأشعث: والله ماسمعت بمثل هذا الجواب والله لا عدت إلى مثلها أبداً.

ثمّ قال: سلوني قبل أن تفقدوني. فقام إليه رجل من أقصى المسجد متوكّياً على عكازة فلم يزل يتخطّى الناس حتّى دنا منه فقال: يا أمير المؤمنين دلّني على عمل إذا أنا عملته نجاني الله من النار. فقال له: اسمع يا هذا ثمّ افهم ثمّ استيقن؛ قامت الدنيا بثلاثة: بعالم ناطق مستعمل لعلمه، وبغنيّ لا يبخل بماله على أهل دين الله بَرَوَجَلا ، وبفقير صابر. فإذا كتم العالم علمه وبخل الغنيّ ولم يصبر الفقير فعندها الويل والثبور، وعندها يعرف العارفون بالله أنّ الدار قد رجعت إلى بدئها – أي إلى الكفر بعد الإيمان –.

أيّها السائل فلا تغترنَّ بكثرة العساجد وجماعة أقوام أجسادهم مجتمعة وقلوبهم شتّى، أيّها الناس إنّما الناس ثلاثة : زاهد، وراغب، وصابر ؛ فأمّا الزاهد فلا يفرح بشيء من الدنيا أتاه ولا يحزن على شيء منها فاته، وأمّا الصابر فيتمنّاها بقلبه فإن أدرك منها شيئاً صرف عنها نفسه لما يعلم من سوء عاقبتها ؛ وأمّا الراغب فلا يبالي من حلّ أصابها أم من حرام.

قال: يا أمير المؤمنين فما علامة المؤمن في ذلك الزمان؟ قال: ينظر إلى ما أوجب الله

عليه من حقّ فيتولاّه، وينظر إلى ماخالفه فيتبرء منه وإن كان حبيباً قريباً . قال : صدقت والله يا أمير المؤمنين . ثمّ غاب الرجل فلم نره، فطلبه الناس فلم يجدوه، فتبسّم عليّ للسَّلِّ على المنبر ثمّ قال : ما لكم هذا أخي الخضر للِشَلِّ .

ثمّ قال عليمية : سلوني قبل أن تفقدوني ؛ فلم يقم إليه أحد، فحمد الله وأثنى عليه، وصلّى على نبيّه عليية ، ثمّ قال للحسن عليمة : يا حسن قم فاصعد المنبر فتكلّم بكلام لا يجهلك قريش من بعدي فيقولون : الحسن لا يحسن شيئاً . قال الحسن عليمة : يا أبه كيف أصعد وأتكلّم وأنت في الناس تسمع وترى؟ قال له : بأبي وأمّي أواري نفسي عنك وأسمع وأرى ولا تراني .

فصعد الحسن عليمي المنبر فحمد الله بمحامد بليغة شريفة، وصلّى على النبيّ وآله صلاة موجزة، ثمّ قال : أيّها الناس سمعت جدّي رسول الله - علي الله علي أنا مدينة العلم وعليَّ بابها، وهل تدخل المدينة إلاّ من بابها ثمّ نزل فوثب إليه عليّ عليّ فتحمّله وضمّه إلى صدره. ثمّ قال للحسين غليّتي : يا بنيّ قم فاصعد فتكلّم بكلام لايجهلك قريش من بعدي فيقولون : إنّ الحسين بن عليّ غليّ لا يبصر شيئاً، وليكن كلامك تبعاً لكلام أخيك.

فصعد الحسين عليم فحمد الله وأثنى عليه، وصلّى على نبيّه وآله صلاة موجزة، ثمّ قال: معاشر الناس سمعت رسول الله علي وهو يقول: إنّ عليّاً – عليّه – مدينة هدى فمن دخلها نجا، ومن تخلّف عنها هلك. فوثب إليه عليّ عليّه فضمّه إلى صدره وقبّله، ثمّ قال: معاشر الناس اشهدوا أنّهما فرخا رسول الله عليّ ووديعته الّتي استودعنيها. وأنا أستودعكموها معاشر الناس ورسول الله سائلكم عنهما<sup>(1)</sup>.

**ختص:** عليّ بن محمّد الشعرانيّ، عن الحسن بن عليّ بن شعيب، عن عيسى بن محمّد العلويّ، عن محمّد بن العبّاس مثله<sup>(٢)</sup>.

**ج:** مرسلاً إلى قوله: أخي الخضر ﷺ، وأسقط سؤال ذعلب<sup>(٣)</sup>.

**بيمان؛** السفط معرّب معروف. ويقال: زقّ الطائر فرخه يزقّه أي أطعمه بفيه. وثني الوسادة: جعل بعضها على بعض لترتفع فيجلس عليها كما يصنع للأكابر والملوك. وههنا كناية عن التمكّن في الأمر والاستيلاء على الحكم وأمّا إفتاء أهل الكتاب بكتبهم فيحتمل أن يكون المراد به بيان أنّه في كتابهم هكذا لا الحكم بالعمل به، أو أريد به الإفتاء فيما وافق شرع الإسلام وإلزام الحجّة عليهم فيما ينكرونه من أصول دين الإسلام وفروعه. قوله عليجة: والمنافقون أشدً حالًا منهم) تعريض بالسائل لأنّه كان منهم. والعكاز : عصا ذات زجّ.

- أمالي الصدوق، ص ٢٨٠ مجلس ٥٥ ح ١.
- (۲) الاختصاص، ص ۲۳۰. (۳) الاحتجاج، ص ۲۰۸.

٢ - ج: عن الأصبغ بن نباتة قال: خطبنا أمير المؤمنين علي على منبر الكوفة فحمد الله وأثنى عليه ثمّ قال: أيتها الناس سلوني قبل أن تفقدوني فإنّ بين جوانحي علماً جمّاً. فقام إليه ابن الكواء فقام إليه أبن الكواء فقال: إنها الناس سلوني قبل أن تفقدوني فإنّ بين جوانحي علماً جمّاً. فقام إليه أبن الكواء فقال: إنها الناس المؤمنين ما الذاريات ذرواً؟ قال: الرياح. قال: فما الحاملات وقراً؟ قال: السحاب. قال: فما الجاريات يسرأ؟ قال: السفن. قال: المقدوني قال: الموانحي علماً جمّاً. فقام إليه أبن الكواء فقال: إنها الناس سلوني قبل أن تفقدوني فإنّ بين جوانحي علماً جمّاً. فقام إليه أبن الكواء فقال: إن أمير المؤمنين ما الذاريات ذرواً؟ قال: الرياح. قال: فما الحاملات وقراً؟ قال: الماديات. قال: فما الحاملات قال: الملائكة.

قال: يا أمير المؤمنين وجدت كتاب الله ينقض بعضه بعضاً . قال: ثكلتك أُمَّك يا ابن الكوّاء كتاب الله يصدّق بعضه بعضاً، ولا ينقض بعضه بعضاً، فسل عمّا بدا لك.

قال: يا أمير المؤمنين سمعته يقول: ﴿فَلَا أَفْيَمُ رَبَّ ٱلْمَشَرَقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ وقال في آية أخرى: ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ وقال في آية أخرى: ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ قال: ثكلتك أُمّك يا ابن الكوّاء هذا المشرق وقال في آية أخرى: ﴿رَبُّ ٱلْمَشْرِقِ وَآلْمَغْرِبِ ﴾ قال: ثكلتك أُمّك يا ابن الكوّاء هذا المشرق وهذا المغرب. وأمّا قوله: ﴿رَبُّ ٱلْشَرِقِينِ وَرَبُ ٱلْفَزِيَيْنِ ﴾ فإنّ مشرق الشتاء ولمتاء هذا المغرب. وأمّا قوله: ﴿رَبُ ٱلْمَشْرِقِ وَآلْمَغْرِبِ ﴾ قال: ثكلتك أُمّك يا ابن على حدة، ومشرق المغرب. وأمّا قوله: ﴿رَبُ ٱلْمَشْرِقِينَ وَرَبُ ٱلْفَزِيَيْنِ ﴾ فإنّ مشرق الشتاء على حدة، أما تعرف ذلك من قرب الشمس وبعدها؟ وأمّا قوله: ﴿رَبُ المَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ ﴾ قال يعدا إلى عرف على حدة، أما تعرف ذلك من قرب الشمس وبعدها؟ وأمّا قوله : ﴿رَبَ ٱلْمَشْرِقِينَ وَاللّهُ فَيْ يَعْنَ عَلَى عَلَى عَلَى حدة، أما تعرف ذلك من قرب الشمس وبعدها؟ وأمّا قوله : ﴿رَبَ ٱلْمَشْرِقِينَ وَٱلْمَنْزَبِي فا أَمْنَ الله على حدة، أما تعرف ذلك من قرب الشمس وبعدها؟ وأمّا قوله : ﴿رَبَ ٱلْمَنْزَنِ وَٱلْمَنَوْنَ لها ثلاث مائة وستين برجاً تطلع كلّ يوم من برج وتغيب في آخر ولا يعود إليه إلا من قابل في ذلك اليوم قال: يا أمير المؤمنين كم بين موضع قدمك إلى عرش رَبِكَ؟ قال: يَعْرِبُ قال يا تكلتك أُمّك يا ابن الكواء سل متعلماً ولا تسأل متعتناً، من موضع قدمي إلى عرش رَبْك؟ قال: يأن أن يقول قائل مخلصاً : لا إله إلا الله .

قال: يا أمير المؤمنين فما ثواب من قال: لا إله إلاّ الله؟ قال عَلَيْكَلاً: من قال مخلصاً: لا إله إلاّ الله طمست ذنوبه كما يطمس الحرف الأسود من الرقّ الأبيض؛ فإذا قال ثانية: لا إله إلاّ الله مخلصاً خرقت أبواب السماوات وصفوف الملائكة حتّى يقول الملائكة بعضها لبعض: اخشعوا لعظمة الله؛ فإذا قال ثالثة: لا إله إلاّ الله مخلصاً لم تنهنه دون العرش؛ فيقول الجليل: اسكني فوعزّتي وجلالي لأغفرنَّ لقائلك بما كان فيه، ثمَّ تلا هذه الآية في يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّبِيَّبُ وَالْعَمَلُ الصَّنِلِحُ بَرْفَعُهُمُ هُ<sup>(1)</sup> يعني إذا كان عمله خالصاً ارتفع قوله وكلامه.

قال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن قوس قزح قال: ثكلتك أُمّك يا ابن الكوّاء لا تقل: قوس قزح فإنّ قزح اسم شيطان، ولكن قل: قوس الله، إذا بدت يبدو الخصب والريف. قال: أخبرني يا أمير المؤمنين عن المجرّة الّتي تكون في السماء، قال: هي شرج السماء وأمان لأهل الأرض من الغرق، ومنه أغرق الله قوم نوح بماء منهمر.

قال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن المحو الّذي يكون في القمر. قال ﷺ : الله أكبر الله أكبر رجل أعمى يسأل عن مسألة عمياء، أما سمعت الله تعالى يقول: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلَّتَلَ وَٱلنَّهَارَ مَايَنَتِنِ فَمَحَوَّنَا مَايَةَ ٱلَيَّلِ وَجَعَلْنَا مَايَةَ ٱلنَّهَارِ مُتِعِبَرَةُ ﴾<sup>(٢)</sup>؟ قال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن

سورة فاطر، الآية: ١٠.
 سورة الإسرام، الآية: ١٢.

أصحاب رسول الله ﷺ . قال: عن أيّ أصحاب رسول الله تسألني؟ قال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن أبي ذرّ الغفاريّ. قال ﷺ : سمعت رسول الله ﷺ يقول: «ما أظلت الخضراء ولا أقلت الغبراء ذا لهجة أصدق من أبي ذرّ.

قال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن سلمان الفارسيّ قال: بخ بخ، سلمان منّا أهل البيت، ومن لكم بمثل لقمان الحكيم، علم علم الأوّل وعلم الآخر. قال: يا أمير المؤمنين فأخبرني عن حذيفة بن اليمان. قال: ذاك امرؤٌ علم أسماء المنافقين، إن تسألوه عن حدود الله تجدوه بها عارفاً عالماً.

قال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن عمّار بن ياسر . قال : ذاك امرؤّ حرّم الله لحمه ودمه على النار وأن تمسّ شيئاً منهما . قال : يا أمير المؤمنين فأخبرني عن نفسك قال : كنت إذا سئلت أعطيت، وإذا سكتُ ابتديت .

قال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن قول الله بَحَرَّتِنَ : ﴿قُلْ هُلْ نُنَيِّنَكُمْ بِٱلْأَخْسَرِينَ أَعْنَلًا﴾ <sup>(١)</sup> الآية. قال: كفرة أهل الكتاب: اليهود والنصارى، وقد كانوا على الحقّ فابتدعوا في أديانهم وهم يحسبون أنّهم يحسنون صنعاً. ثمّ نزل عن المنبر وضرب بيده على منكب ابن الكوّاء ثمّ قال: يا ابن الكوّاء وما أهل النهروان منهم ببعيد. فقال: يا أمير المؤمنين ما أريد غيرك ولا أسأل سواك. قال: فرأينا ابن الكوّاء يوم النهروان فقيل له: ثكلتك أمّك، بالأمس كنت تسأل أمير المؤمنين غُلِيَنِيرِ عمّا سألته وأنت اليوم تقاتله! فرأينا رجلاً حمل عليه فطعنه فقتله <sup>(٢)</sup>

**توضيح: ق**وله ﷺ : (أن يقول قائل مخلصاً : لا إله إلاّ الله) لعلَّ المعنى أنّ القائل إذا قال ذلك يصل إلى العرش في أقرب من طرف العين . والحاصل أنّ السؤال عن قدر المسافة لا ينفعكم، بل ينبغي أن تسألوا عمّا يصل إلى العرش ويقبله الله تعالى من الأعمال .

وقال الجزريّ : فيه : «فما نهنهها شيء دون العرش» أي مامنعها وكفّها عن الوصول إليه . والريف بالكسر : أرض فيها زرع وخصب والسعة في المأكل والمشرب .

قوله: (هي شرج السماء) بالجيم قال الفيروزآباديّ: الشرج محرّكة: العرى. ومنفسح الوادي ومجرّة السماء وفرج المرأة. وانشقاق في القوس والشرج: الفرقة ومسيل ماء من الحرّة إلى السهل وشدّ الخريطة. انتهى.

**أقول:** لعله شبّه بالخريطة الّتي تجعل في رأس الكيس يشدّ بها ، أو بمسيل الماء لشباهته به ظاهراً، أو لكونه منه أغرق الله قوم نوح ظَلِيَـَلِا وسيأتي شرح أجزاء الخبر في مواضعها .

٣ - وروى هذا الخبر إبراهيم بن محمّد الثقفيّ في كتاب الغارات بأسانيده عن أبي عمرو الكنديّ وابن جريح وغيرهما وزاد فيه قال : فما معنى السماء ذات الحبك؟ قال : ذات الخلق

سورة الكهف، الآية: ١٠٣.
 الاحتجاج، ص ١٠٣.

الحسن. قال: فكم بين المشرق والمغرب؟ قال مسيرة يوم للشمس تطلع من مطلعها فتأتي مغربها، من حدَّثك غير ذلك كذبك.

فسأله من الّذين بدّلوا نعمة الله كفراً . فقال : دعهم لغيّهم هم قريش . قال : فما ذو القرنين؟ قال : رجل بعثه الله إلى قومه فكذّبوه وضربوه على قرنه فمات ، ثمّ أحياه الله فبعثه إلى قومه فكذّبوه وضربوه على قرنه فمات ، ثمّ أحياه الله ، فهو ذو القرنين ثمّ قال : وفيكم مثله .

وقال: أيّ خلق الله أشدً؟ قال إنّ أشدّ خلق الله عشرة: الجبال الرواسي، والحديد تنحت به الجبال، والنار تأكل الحديد، والماء يطفئ النار، والسحاب المسخّر بين السماء والأرض يحمل الماء، والريح تقلّ السحاب، والإنسان يغلب الريح يتقيها بيديه ويذهب لحاجته، والسكر يغلب الإنسان، والنوم يغلب السكر، والهمّ يغلب النوم، فأشدّ خلق ربّك الهمّ<sup>(1)</sup>.

٤ - ج: عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عنها ، عن عليّ صلوات الله عليه قال: سلوني عن كتاب الله، فوالله ما نزلت آية في كتاب الله في ليل ولا نهار ولا مسير ولا مقام إلا وقد أقرأني إياها رسول الله عنها وعلّمني تأويلها، فقام ابن الكوّاء فقال: يا أمير المؤمنين فما كان ينزل عليه من القرآن وأنت غائب عنه؟ قال: كان رسول الله عنه ما كان ينزل عليه من القرآن وأنا غائب عنه حتّى أقدم عليه فيقرأنيه ويقول لي: يا عليّ أنزل الله عليَّ بعدك كذا وكذا، وتأويله كذا وكذا فيعلّمني تأويله وتنزيله<sup>(٢)</sup>.

<sup>6</sup> - ج: وجاء في الآثار أنّ أمير المؤمنين عليه كان يخطب فقال في خطبته: سلوني قبل أن تفقدوني، فوالله لا تسألوني عن فئة تضلّ مائة وتهدي مائة إلاّ أنبأتكم بناعقها وسائقها إلى يوم القيامة. فقام إليه رجل فقال: أخبرني كم في رأسي ولحيتي من طاقة شعر؟ فقال أمير المؤمنين عليه : والله لقد حدّثني خليلي رسول الله عنه بما سألت عنه، وأنّ على كلّ طاقة شعر في رأسي ولحيتي من طاقة شعر؟ فقال أمير شعر في نشع في رأسي ولحيتي من طاقة شعر؟ فقال أمير المؤمنين عليه المؤمنين عليه الله مع الله مع مع أنه والله لا تسألوني عن فئة تضلّ مائة وتهدي مائة إلاّ أنبأتكم بناعقها وسائقها إلى يوم القيامة. فقام إليه رجل فقال: أخبرني كم في رأسي ولحيتي من طاقة شعر؟ فقال أمير شعر في رأست عنه، وأنّ على كلّ طاقة شعر في رأسك ملكاً يلعنك، وعلى كلّ طاقة شعر في لحيتك شيطاناً يستفرّك، وأنّ على كلّ طاقة معر في رأسك ملكاً يلعنك، وعلى كلّ طاقة شعر في لحيتك شيطاناً يستفرّك، وأنّ على علّ طاقة معر في رأسك ملكاً يلعنك، وعلى كلّ طاقة شعر في لحيتك شيطاناً يستفرك، وأنّ على علّ طاقة معر في رأسك ملكاً يلعنك، وعلى كلّ طاقة شعر في لحيتك شيطاناً يستفرتك، وأنّ على علل ماحة معر في لحيتك شيطاناً يستفرن وأنّ على كلّ طاقة معر في رأسك ملكاً يلعنك، وعلى كلّ طاقة شعر في لحيتك شيطاناً يستفرك، وأنّ في بيتك محلوا يقتل ابن رسول الله عنه، أية ذلك مصداق ما خبّرتك به ولولا أنّ الذي سألت يعسر برهانه لأخبرتك به، ولكن آية ذلك ما أنبأتك به من لعنك وسخلك الملعون. وكان ابنه في برهانه الوقت صبياً صغيراً يحبو، فلما كان من أمر الحسين عليه ما كان تولّي قتله، وكان الأمر كما قال أمير المؤمنين عليه (<sup>(۳)</sup>).

٦ – من إرشاد القلوب بحذف الإسناد روي أنَّ قوماً حضروا عند أمير المؤمنين عَظِيَّةٍ وهو يخطب بالكوفة ويقول: سلوني قبل أن تفقدوني، فأنا لا أسأل عن شيء دون العرش إلاّ أجبت فيه، لا يقولها بعدي إلاّ مدّع أو كذّاب مفتر. فقام إليه رجل من جنب مجلسه، وفي

- (۱) كتاب الغارات، ص ۱۰۳. (۲) الاحتجاج، ص ۲٦۱.
  - (٣) الاحتجاج، ص ٢٦١.

عنقه كتاب كالمصحف، وهو رجل آدم ظربّ طوال جعد الشعر، كأنّه من يهود العرب، فقال رافعاً صوته لعليّ عليميّ : يا أيها المدّعي لما لا يعلم والمتقدّم لما لا يفهم أنا سائلك فأجب.

قال: فونب إليه أصحابه وشيعته من كلّ ناحية وهمّوا به، فنهرهم عليَّ عَلَيْنَة وقال: دعوه ولا تعجلوه، فإنّ العجل والطيش لا يقوم به حجج الله، ولا بإعجال السائل تظهر براهين الله تعالى. ثمّ التفت إلى السائل فقال: سل بكلّ لسانك ومبلغ علمك أجبك إن شاء الله تعالى بعلم لا تختلج فيه الشكوك، ولا تهيجه دنس ريب الزيغ، ولا حول ولا قوة إلاّ بالله العليّ العظيم. ثمّ قال الرجل: كم بين المشرق والمغرب؟ قال عليّ عَلَيْنَة : مسافة الهواء. قال الرجل: وما مسافة الهواء؟ قال عَلَيْنَة : دوران الفلك، قال الرجل: وما دوران الفلك؟ قال عليّ عند حضور المنية : دوران الفلك، قال الرجل: وما دوران الفلك؟ وبلوغ الأجل. قال الرجل: صدقت فكم عمر الدنيا؟ قال عليّ يقال : سبعة آلاف ثمّ لا وبلوغ الأجل. قال الرجل : صدقت فكم عمر الدنيا؟ قال عليّ المان : منع تعلي الفرض تحديد. قال الرجل : صدقت فكم عمر الدنيا؟ قال عليّ الذي النه تعالى : سبعة الاف ثمّ لا موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم سمّيت مكة؟ قال عليّ المن : ملة الحرم، وبكّة موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم سمّيت مكة؟ قال عليّ الذي الله تعالى الرض موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم مسمّيت مكة؟ قال عليّ الذي الله تعالى مكّ الأرض موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم معمو من من علي عليها ، عمة الغان الحرم، وبكة موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم معمو من مني النه ما عليّ المن المان الحرم، وبكّة موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم معمو من مني النه منه منه أن الله تعالى مكة الأرض موضع البيت. قال الرجل : صدقت فلم معمو من من منه ، ولانها منه مان الأرض من تحتها. قال: علم سميت بنه المن علي عنها من ينهم ، ولان منه مان المرض من تحتها. قال : صدقت. قال : فأين كان الله قبل أن يخلق عرشه؟ فقال غليتي : سبحان من من تحتها. قال : صدقت . قال : فأين كان الله قبل أن يخلق عرشه؟ فقال غليتي : من من من منه من منه منه من منه ، ولا الملائكه المقربون ما مدرك كنه صفته حملة العرش على قرب ربواتهم من كرسي كرامته، ولا الملائكه المقربون من أنوار سبحات جلاله، ويحك لا يقال : الله أين، ولا فيم، ولا أي، ولا كيف .

قال الرجل: صدقت، فكم مقدار مالبث عرشه على الماء من قبل أن يخلق الأرض والسماء؟ قال عليّ ﷺ: أتحسن أن تحسب؟ قال الرجل: نعم. قال للرجل لعلّك لا تحسن أن تحسب. قال الرجل: بلى إنّي أحسن أن أحسب.

قال عليّ ﷺ: أرأيت إن صبّ خردل في الأرض حتّى يسدّ الهواء وما بين الأرض والسماء ثمّ أذن لك على ضعفك أن تنقله حبّة حبّة من مقدار المشرق إلى المغرب ومدّ في عمرك وأعطيت القوّة على ذلك حتّى نقلته وأحصيته لكان ذلك أيسر من إحصاء عدد أعوام مالبث عرشه على الماء من قبل أن يخلق الله الأرض والسماء، وإنّما وصفت لك عشر عشر العشير من جزء من مائة ألف جزء، وأستغفر الله عن (من خ) التقليل والتحديد. فحرّك الرجل رأسه وأنشأ يقول:

> أنت أهل العلم يا هادي الهدى تجلو من الشكّ الغياهيبا حزت أقاصي العلوم فما تبصر إذّ غولبت مغلوبا لا تنشني عن كلّ أشكولة تبدي إذا حلّت أعاجيبا شدر العلم من صاحب يطلب إنساناً ومطلوبا<sup>(۱)</sup>

(۱) إرشاد القلوب، ص ۳۷٦.

٩ – باب / مناظرات الحسن والحسين صلوات الله عليهما واحتجاجاتهما 👘 ٣٠٧

**إيضاح:** قال الجوهريّ : رجل ظربّ مثال عتلّ : القصير اللّحيم .

أقول: المراد هنا اللّحيم الغليظ. وقد رويناه بتغيير ما في كتاب السماء والعالم في باب العوالم.

٧ – **نهج:** قال أمير المؤمنين ﷺ أيّها النّاس سلوني قبل أن تفقدوني، فلأنا بطرق السماء أعلم منّي بطرق الأرض، قبل أن تشغر برجلها فتنة تطأ في خطامها، وتذهب بأحلام قومها<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قال ابن عبد البرّ في الاستيعاب وغيره: أجمع الناس كلّهم على أنّه لم يقل أحد من الصحابة ولا أحد من العلماء هذا الكلام<sup>(٢)</sup>.

وقال ابن ميثم: كنّى بشغر رجلها عن خلوّ تلك الفتنة من مدبّر. قال الجوهريُّ بلدة شاغرة برجلها : إذا لم تمنع من غارة أحد. وشغر البلد أي خلا من الناس. وقال ابن الأثير : شغر الكلب رفع إحدى رجليه ليبول وقيل : الشغر : البعد. وقيل الاتّساع، ومنه حديث عليّ غَلِيَّةٍ : قبل أن تشغر برجلها فتنة. انتهى.

وقوله علي الناقة التي أرسلت المعارية المن ميثم: استعارة بوصف الناقة التي أرسلت خطامها وخلت عن القائد في طريقها فهي تخبط وتعثر وتطأ من لقيت من الناس على غير نظام من حالها . وتذهب بأحلام قومها ؛ قال بعض الشارحين : أي يتحيّر أهل زمانها فلا يهتدون إلى طريق التخلّص عنها ؛ ويحتمل أن يريد أنّهم يأتون إليها سراعاً رغبةً ورهبةً من غير معرفة بكونها فتنةً .

٩ - بأب مناظرات الحسن والحسين صلوات الله عليهما واحتجاجاتهما

ا – ل: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر عليّيًة قال: بينا أمير المؤمنين عليّيًة في الرحبة والناس عليه متراكمون فمن بين مستفت ومن بين مستعد إذ قام إليه رجل فقال: السلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته؛ فنظر إليه أمير المؤمنين عليّيًا بعينيه هاتيك العظيمتين ثمّ قال: وعليك السلام

- نهج البلاغة، ص ٣٨٧ خطبة ١٨٧.
- (٢) الرّوايات الكثيرة من طرق العامّة في قوله : سلوني قبل أن لا تسألوني ولن تسألوا بعدي مثلي . وقوله : سلوني قبل أن تفقدوني ، ونحو ذلك . كتاب الغدير ط٢ ج٦ ص١٩٣ . ١٩٥ . وما تفوه بهذا المقال أحد بعد مولانا أميرالمؤمنين عليتي إلا فُضح على رؤوس الأشهاد منهم ستّة ذكرهم العلامة الاميني في كتاب الغدير ج٦ ص١٩٥ و١٩٦ ، وكذا في كتاب فضائل الخمسة في فضائل علي عليتي ج٢ ص٢٢ . ١٩٣ ، وكتاب احقاق الحق ج٧ ص ٢٤ و ٩٩.٥٨٥ وبيان اختصاصه بهذه الكلمة فيه ص ١٩٣ . وجملة من موارده فيه الى ص٦٢٢ . [مستدرك السفينة ج٣ لغة اخطب].

ورحمة الله وبركاته من أنت؟ فقال : أنا رجل من رعيّتك وأهل بلادك . قال : ما أنت من رعيّتي ولا من أهل بلادي ، ولو سلّمت عليّ يوماً واحداً ما خفيت عليّ . فقال : الأمان يا أمير المؤمنين . فقال أمير المؤمنين غليّلا : هل أحدثت في مصري هذا حدثاً منذ دخلته؟ قال : لا . قال : فلعلّك من رجال الحرب قال : نعم . قال : إذا وضعت الحرب أوزارها فلا بأس . قال : أنا رجل بعثني إليك معاوية متغفّلاً لك أسألك عن شيء بعث فيه ابن الأصفر وقال له : إن كنت أحقّ بهدا الأمر والخليفة بعد محمّد – يتي – فأجبني عمّا أسألك فإنّك إذا فعلت ذلك اتبعتك وبعثت إليك مالجائزة ، فلم يكن عنده جواب وقد أقلقه ذلك ، فبعثني إليك لأسألك عنها .

فقال أمير المؤمنين عليمين : قاتل الله ابن آكلة الأكباد ما أضلّه وأعماه ومن معه! والله لقد أعتق جارية فما أحسن أن يتزوّج بها، حكم الله بيني وبين هذه الأمّة، قطعوا رحمي، وأضاعوا أيّامي، ودفعوا حقّي، وصغّروا عظيم منزلتي، وأجمعوا على منازعتي، عليَّ بالحسن والحسين ومحمّد، فأحضروا، فقال: يا شاميّ هذان ابنا رسول الله وهذا ابني، فاسأل أيّهم أحببت؛ فقال: أسأل ذا الوفرة يعني الحسن عليم وكان صبياً، فقال له الحسن عليمين : سلني عمّا بدا لك. فقال الشاميّ : كم بين الحقّ والباطل؟ وكم بين السماء والأرض؟ وكم بين المشرق والمغرب؟ وما قوس قزح؟ وما العين الّتي تأوي إليها أرواح المشركين؟ وما العين التي تأوي إليها أرواح المؤمنين؟ وما المؤنّي؟ وما عشرة أشياء بعضها أسدّ من بعض؟.

فقال الحسن بن عليّ ﷺ : بين الحقّ والباطل أربع أصابع، فما رأيته بعينك فهو الحقّ وقد تسمع بأذنيك باطلاً كثيراً. قال الشاميّ : صدقت. قال : وبين السماء والأرض دعوة المظلوم ومدّ البصر، فمن قال لك غير هذا فكذّبه. قال : صدقت يا ابن رسول الله. قال : وبين المشرق والمغرب مسيرة يوم للشمس، تنظر إليها حين تطلع من مشرقها وحين تغيب في مغربها . قال الشاميّ : صدقت، فما قوس قزح؟ قال : ويحك لا تقل : قوس قزح، فإنّ قزح اسم شيطان، وهو قوس الله وعلامة الخصب وأمان لأهل الأرض من الغرق.

وأمّا العين الّتي تأوي إليها أرواح المشركين فهي عين يقال لها برهوت، وأمّا العين الّتي تأوي إليها أرواح المؤمنين فهي عين يقال لها سلمى، وأمّا المؤنّث فهو الّذي لا يدرى أذكر هو أو أُنثى، فإنّه ينتظر به فإن كان ذكراً احتلم، وإن كانت أنثى حاضت وبدا ثديها، وإلاّ قيل له : بُل على الحائط فإن أصاب بوله الحائط فهو ذكر، وإن انتكص بوله كما ينتكص بول البعير فهي امرأة. وأمّا عشرة أشياء بعضها أشدّ من بعض : فأشدّ شيء خلقه الله بَرَوَيَّلْ الحجر، وأشدّ من الحجر الحديد يقطع به الحجر، وأشدُّ من الحديد النار تذيب الحديد، وأشدّ من النار الماء يطفئ النار، وأشدّ من الماء السحاب يحمل الماء، وأشدّ من السحاب ألريح يحمل السحاب، وأشدّ من الريح الملك الّذي يرسلها، وأشدّ من الملك ملك الموت الّذي يميت الملك، وأشدّ من ملك الموت الموت الّذي يميت ملك الموت، وأشدّ من الموت أمر الله ربّ العالمين الّذي يميت الموت.

فقال الشاميّ : أشهد أنّك ابن رسول الله حقّاً، وأن عليّاً أولى بالأمر من معاوية، ثمّ كتب هذه الجوابات وذهب بها إلى معاوية فبعثها معاوية إلى ابن الأصفر فكتب إليه ابن الأصفر : يا معاوية لمّ تكلّمني بغير كلامك، وتجيبني بغير جوابك؟ أقسم بالمسيح ما هذا جوابك، وما هو إلاّ من معدن النبوّة وموضع الرسالة، وأمّا أنت فلو سألتني درهماً ما أعطيتك<sup>(1)</sup>.

**ضه، ج؛** مرسلاً مثله<sup>(۲)</sup>.

**بيان:** سيأتي مثله بزيادة وتغيير في كتاب الفتن. قوله: (بعث فيه ابن الأصفر) أي ملك الروم، وإنّما سمّي الروم بنو الأصفر لأنّ أباهم الأوّل كان أصفر اللّون، وهو روم بن عيص ابن إسحاق بن إبراهيم، كذا ذكره الجزريّ. قوله ﷺ: (قطعوا رحمي) أي لم يراعوا الرحم الّتي بيني وبين رسول الله ﷺ، أو بيني وبينهم، فالمراد به القريش والأوّل أظهر.

قوله غليم : (وأضاعوا أيّامي) أي ما صدر منّي من الغزوات وغيرها ممّا أيد الله به الدين ونصر به المسلمين، وما أظهر الله ورسوله من مناقبي، فكثيراً ما يطلق الأيّام ويراد بها الوقائع المشهورة الواقعة فيها، وقال المفسّرون في قوله تعالى : ﴿وَذَكِرَهُم بِأَيَّنَمِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(٣)</sup> أي نعمه. وسيأتى في بعض الروايات : (وأصغوا إنائي) أي أمالوه لينصبَّ ما فيه. والوفرة : الشعر المجتمع على الرأس، أو ما سال على الأذنين منه، أو ما جاوز شحمة الأذن. قوله : (وكان صبياً) أي حدث السنّ، فإنّه غليظ كان في زمن خلافة أمير المؤمنين غليظة الثلاثين.

قوله ﷺ (فمن قال غير هذا فكذَّبه) أي لا يعلم أكثر الناس ولا يصلحهم أن يعلموا بغير هذا الوجه، فلا ينافي ما ورد من تحديده في بعض الأخبار لبعض المصالح وسيأتي في كتاب السماء والعالم، وسيأتي تفصيل أجزاء الخبر في مواضعها .

٢ **- فس:** الحسين بن عبد الله السكينيّ، عن أبي سعيد البجليّ، عن عبد الملك بن هارون، عن أبي عبد الله، عن آبائه علي الله علي المع ملك الروم أمر أمير المؤمنين علي الله ومعاوية وأخبر أنَّ رجلين قد خرجا يطلبان الملك فسأل من أين خرجا؟ فقيل له: رجل بالكوفة ورجل بالشام، فأمر الملك وزراءه فقال: تخلّلوا هل تصيبون من تجّار العرب من

- (١) الخصال، ص ٤٤٠ باب العشرة ح ٣٣.
- (٢) الاحتجاج، ج ٣ ص ٢٦٧، وروضة الواعظين، ص ٥٥.
  - (٣) سورة إبراهيم، الآية: ٥.

يصفهما لي، فأتي برجلين من تجّار الشام، ورجلين من تجّار مكّة فسألهم عن صفتهما، فوصفوهما له، ثمّ قال لخزّان بيوت خزائنه: أخرجوا إليّ الأصنام فأخرجوها فنظر إليها فقال: الشاميّ ضالّ، والكوفيّ هاد. ثمّ كتب إلى معاوية: أن ابعث إلي أعلم أهل بيتك، وكتب إلى أمير المؤمنين عليميّلا: أن ابعث إليّ أعلم أهل بيتك فأسمع منهما، ثمَّ أنظر في الإنجيل كتابنا ثمَّ أخبركما من أحقُّ بهذا الأمر، وخشي على ملكه. فبعث معاوية يزيد ابنه، وبعث أمير المؤمنين عليمية الحسن عليمة الأمر، فلمّا دخل يزيد على الملك أخذ بيده فقبّلها ثمّ قبّل رأسه، ثمّ دخل عليه الحسن بن عليّ صلوات الله عليهما فقال:

الحمد لله الذي لم يجعلني يهودياً ولا نصرانياً ولا مجوسياً، ولا عابد الشمس والقمر، ولا الصنم والبقر، وجعلني حنيفاً مسلماً ولم يجعلني من المشركين، تبارك الله ربّ العرش العظيم، والحمد لله ربّ العالمين؛ ثمّ جلس لا يرفع بصره، فلمّا نظر ملك الروم إلى الرجلين أخرجهما ثمّ فرّق بينهما ثمّ بعث إلى يزيد فأحضره، ثمّ أخرج من خزائنه ثلاثمائة وثلاثة عشر صندوقاً فيها تماثيل الأنبياء وقد زيّنت بزينة كلّ نبيّ مرسل، فأخرج صنماً فعرضه على يزيد فلم يعرفه، ثمّ عرض عليه صنماً صنماً فلا يعرف منها شيئاً ولا يجيب منها بشيء، ثمَّ سأله عن أرزاق الخلائق، وعن أرواح المؤمنين أين تجتمع؟ وعن أرواح الكفّار أين تكون إذا ماتوا؟ فلم يعرف من ذلك شيئاً؛ ثمّ دعا الحسن بن عليّ بيني فقال : إنّما بدأت بيزيد بن معاوية كي فلم يعرف من ذلك شيئاً؛ ثمّ دعا الحسن بن عليّ بيني فقال : إنّما بدأت بيزيد بن معاوية كي الإنجيل فرأيت فيه محمّداً رسول الله الإنجيل فرأيت فيه محمّداً رسول الله عنها والوزير علياً، ونظرت في الأوصياء فرأيت فيها أباك وصيّ محمّد.

فقال له الحسن علي الموالة عمّا بدا لك ممّا تجده في الإنجيل، وعمّا في التوراة، وعمّا في القرآن أخبرك به إن شاء الله تعالى، فدعا الملك بالأصنام، فأوّل صنم عرض عليه في صفة القمر فقال الحسن علي (: فهذه صفة آدم أبو البشر؛ ثمّ عرض عليه آخر في صفة الشمس فقال الحسن علي (: هذه صفة حوّاء أمّ البشر؛ ثمّ عرض عليه آخر في صفة حسنة فقال : هذه صفة شيث بن آدم وكان أوّل من بعث وبلغ عمره في الدنيا ألف سنة وأربعين عاماً؛ ثمّ عرض عليه صنم آخر فقال : هذه صفة نوح صاحب السفينة، وكان عمره ألفاً وأربعمائة سنة ولبث في قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً؛ ثمّ عرض عليه مند وأربعين عاماً؛ ثمّ عرض الصدر، طويل الجبهة؛ ثمّ أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إبراهيم عريض أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة اسماعيل؛ ثمّ أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ؛ ثمّ أخرج صنم آخر فقال : هذه صفة إبراهيم عريض أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إسماعيل ؛ ثمّ أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة موسى بن أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إسماعيل ؛ ثمّ أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة موسى بن أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إسماعيل ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة مومان ، وكان عمره ماتين وأربعين سنة ، وكان بينه وبين إبراهيم خمسمائة عام ؛ ثم أخرج عمران ، وكان عمره ماتين وأربعين سنة ، وكان بينه وبين إبراهيم خمسمائة عام ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إسماعيل ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ؛ ثم أخرج صنم آخر فقال : هذه صفة موسى بن أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إسماعيل ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة عمران ، وكان عمره ماتين وأربعين سنة ، وكان بينه وبين إبراهيم خمسمائة عام ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة داود صاحب الحرب ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة إليه صنم آخر فقال : هذه صفة داود صاحب الحرب ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة النه عمره نه نه نه نه نه منه داود صاحب الحرب ؛ ثم أخرج إليه صنم آخر فقال : هذه صفة أسمي بن شعيب ، ثمّ زكريًا ثم يحيى ثمّ عيسى بن مريم روح الله وكلمته وكان عمره في الدنيا ثلائة وثلاثون سنة، ثمّ رفعه الله إلى السماء، ويهبط إلى الأرض بدمشق، وهو الّذي يقتل الدَّجَال، ثمَّ عرض عليه صنم صنم فيخبر باسم نبيّ نبيّ، ثمّ عرض عليه الأوصياء والوزراء فكان يخبرهم باسم وصيّ وصيّ ووزير وزير، ثمّ عرض عليه أصنام بصفة الملوك فقال الحسن ﷺ : هذه أصنام لم نجد صفتها في التوراة ولا في الإنجيل ولا في الزبور ولا في القرآن، فلعلّها من صفة الملوك.

فقال الملك: أشهد عليكم يا أهل بيت محمّد أنَّكم قد أعطيتم علم الأوَّلين والآخرين وعلم التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم وألواح موسى، ثمّ عرض عليه صنم يلوح فلمًا نظر إليه بكي بكاءً شديداً فقال له الملك : ما يبكيك؟ فقال : هذه صفة جدّي محمّد ﷺ كنَّ اللَّحية، عريض الصدر، طويل العنق، عريض الجبهة، أقنى الأنف، أفلج الأسنان، حسن الوجه، قطط الشعر، طيّب الريح، حسن الكلام، فصيح اللّسان، كان يأمر بالمعروف، وينهى عن المنكر، بلغ عمره ثلاثاً وستِّين سنَّة، ولم يُخلُّف بعده إلَّا خاتم مكتوب عليه: لا إله إلاَّ الله، محمَّد رسول الله؛ وكان يتختِّم في يمينه، وخلَّف سيفه ذا الفقار، وقضيبه، وجبّة صوف وكساء صوف كان يتسرول به لم يقطعه ولم يخطه حتّى لحق بالله. فقال الملك: إنَّا نجد في الإنجيل أنَّه يكون له ما يتصدَّق على سبطيه، فهل كان ذلك؟ فقال له الحسن عَلَيْتَهُمْ : قد كان ذلك، فقال الملك: فبقى لكم ذلك؟ فقال: لا، فقال الملك : لَهذه أوّل فتنة هذه الأمّة عليها ، ثمّ على ملك نبيّكم واختيارهم على ذرّيّة نبيّهم ، منكم القائم بالحق، الآمر بالمعروف، والناهي عن المنكر. قال: ثمَّ سأل الملك الحسن ﷺ عن سبعة أشياء خلقها الله لم تركض في رحم، فقال الحسن عَلَيَّ : أوَّل هذا آدم، ثمَّ حوًّاء، ثمّ كبش إبراهيم، ثمّ ناقة صالح ثمّ إبليس الملعون ثمّ الحيّة، ثمّ الغراب الّتي ذكرها الله في القرآن. ثمَّ سأله عن أرزاق الخلائق فقال الحسن عَلِيَّهُ : أرزاق الخلائق في السماء الرابعة، تنزل بقدر، وتبسط بقدر، ثمَّ سأله عن أرواح المؤمنين أين يكونون إذا ماتوا؟ قال: تجتمع عند صخرة بيت المقدس في كلٍّ ليلة جمعة، وهو عرش الله الأدني، منها يبسط الله الأرض، وإليه يطويها، ومنها المحشر، ومنها استوى ربَّنا إلى السماء، والملائكة. ثمَّ سأله عن أرواح الكفَّار أين تجتمع؟ قال: تجتمع في وادي حضرموت وراء مدينة اليمن، ثمَّ يبعث الله ناراً من المشرق ونارأ من المغرب ويتبعهما بريحين شديدتين فيحشر الناس عند صخرة بيت المقدس، فيحشر أهل الجنَّة عن يمين الصخرة، ويزلف المتَّقين، ويصير جهنَّم عن يسار الصخرة في تخوم الأرضين السابعة، وفيها الفلق والسجين، فيعرف الخلائق من عند الصخرة، فمن وجبت له الجنَّة دخلها، ومن وجبت له النار دخلها، وذلك قوله: ﴿ فَرِيقٌ فِي أَلْجَنَّةِ وَفَرِيْقٌ فِي ٱلسَّعِيرِ¢<sup>(1)</sup>.

(۱) سورة الشورى، الآية: ۷.

فلمّا أخبر الحسن عليم بصفة ما عرض عليه من الأصنام وتفسير ما سأله التفت الملك إلى يزيد بن معاوية وقال : أشعرت أنّ ذلك علم لا يعلمه إلآ نبيّ مرسل ، أو وصيّ مؤازر قد أكرمه الله بمؤازرة نبيّه ، أو عترة نبيّ مصطفى؟ وغيره المعادي فقد طبع الله على قلبه ، وآثر دنياه على آخرته أو هواه على دينه ، وهو من الظالمين . قال : فسكت يزيد وخمد ، قال : فأحسن الملك جائزة الحسن علي وأكرمه وقال له : ادع ربّك حتّى يرزقني دين نبيّك ، فإنّ حلاوة الملك قد حالت بيني وبين ذلك ، وأظنّه شقاء مردياً وعذاباً أليماً . قال : فرجع يزيد إلى معاوية وكتب إليه الملك : أنّه يقال : من آتاه الله العلم بعد نبيّكم وحكم بالتوراة وما فيها والإنجيل وما فيه والزبور وما فيه والفرقان وما فيه فالحق والخلافة له ، وكتب إلى عليّ بن أبي طالب علي : أنّ الحقّ والخلافة لك ، ويت النبوة فيك وفي ولدك ، فقاتل من قاتك يعذّبه الله بيدك ، ثمّ يخلّده الله نار جهنّم ، فإنّ من قاتلك نجده في الإنجيل أنّ عليه لعنة الما يعذّبه والناس أجمعين ، وعليه لعنة أهل السماوات والأرضين <sup>(1)</sup>

**بيان:** كنَّ الشيء : أي كنْف. والقنا في الأنف طوله ودقَّة أرنبته مع حدب في وسطه . والفلج بالتحريك : فرجة ما بين الثنايا والرباعيّات . ويقال : جعد قطط أي شديدة الجعودة . ويقال : سرولته أي ألبسته السراويل فتسرول . قوله : ما يتصدّق على سبطيه يعني فدكاً . واستواء الربّ من صخرة بيت المقدس إلى السماء كناية عن عروج الملائكة بأمره تعالى من ذلك الموضع إلى السماء لتسويتها . وسيأتي تفسير سائر أجزاء الخبر .

٣- ٥: كتب الحسن البصري إلى الحسن بن علي بيني : أمّا بعد فأنتم أهل بيت النبوة، ومعدن الحكمة، وأنّ الله جعلكم الفلك الجارية في اللّجج الغامرة، يلجأ إليكم اللاجئ، ويعتصم بحبلكم الغالي، من اقتدى بكم اهتدى ونجا، ومن تخلّف عنكم هلك وغوى، وإنّي كتبت إليك عندالحيرة واختلاف الأمّة في القدر، فتفضي إلينا ما أفضاه الله إليكم أهل البيت فنأخذ به.

فكتب إليه الحسن بن عليّ بَيْنَاهِ : أمّا بعد فإنّا أهل بيت كما ذكرت عند الله وعند أوليائه، فأمّا عندك وعند أصحابك فلو كنّا كما ذكرت ما تقدّمتمونا ولا استبدلتم بنا غيرنا، ولعمري لقد ضرب الله مثلكم في كتابه حيث يقول : ﴿ لَنَنْ بَبُوْنَ ٱلَّذِى هُوَ أَدْفَ بِٱلَّذِى هُوَ خَيْرٌ ﴾ هذا لأوليائك فيما سألوا ولكم فيما استبدلتم، ولولا ما أريد من الاحتجاج عليك وعلى أصحابك ما كتبت إليك بشيء ممّا نحن عليه، ولئن وصل كتابي إليك لتجدن الحجّة عليك وعلى أصحابك مؤكّدة، حيث يقول الله بَحَرَيَّكَ : ﴿ أَفَسَ بَهْدِي إِلَى الْحَقِ أَخَقُ أَنَ يُنْبَعَ أَسَ لَا يَ إِلَا أَن يُهْدَى أَن لَا يَهْذِى إِلَى اللهِ عَرَيْتُكُورُ اللهُ المُؤْتَى يَهْدِي إِلَيْكَ لَا مَعْ أَن يُنْبَعُ أَسَ لَا عَدِيكَ إِلَا أَن يُهْدَى أَن الحَدِي مَعْنَا اللهُ عَرَيْتُكُونَ عَدَى اللهُ عَالَيْكَ اللهُ عَدَى اللهُ العَدِي أَنْ

تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤١.
 ٣٤ ص ٢٤١.

خيره وشرّه فقد كفر، ومن حمل المعاصي على الله فقد فجر، إنّ الله ﷺ لا يطاع بإكراء، ولا يعصى بغلبة، ولا يهمل العباد من الملكة، ولكنّه المالك لما ملّكهم، والقادر على ما أقدرهم، فإن التمروا بالطاعة لن يكون عنها صاداً مثبّطاً، وان التمروا بالمعصية فشاء أن يحول بينهم وبين ما التمروا به فعل، وإن لم يفعل فليس هو حملهم عليها ولا كلّفهم إيّاها جبراً، بل تمكينه إيّاهم وإعذاره إليهم طرّقهم ومكّنهم فجعل لهم السبيل إلى أخذما أمرهم به وترك مانهاهم عنه، ووضع التكليف عن أهل النقصان والزمانة والسلام<sup>(1)</sup>.

٤ - ف: جوابه على عن مسائل سأله عنها ملك الروم حين وفد إليه ويزيد بن معاوية في خبر طويل اختصرنا منه موضع الحاجة، سأله عن المجرّة، وعن سبعة أشياء خلقها الله لم تخلق في رحم ؛ فضحك الحسين على فقال له : ما أضحكك؟ قال : لأنّك سألتني عن أشياء ماهي من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء لم ماهي من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء لم ماهي من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء لم ماهي من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء لم تخلق في رحم في رحم العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء لم تخلق في رحم العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء ماهي من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء ماهي من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي قوس الله، وسبعة أشياء من من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، أمّا المجرّة فهي أبراهيم، وناقة الله، وعصا مع من منتهى العلم إلا كالقذى في عرض البحر، والغراب، وكبش إبراهيم، وناقة الله، وعصا موسى، والطير الذي خلقه عيسى بن مريم. ثمّ سأله عن أرزاق الخلائق، فقال: أرزاق العباد في السماء الرابعة ينزلها الله بقدر ويبسطها بقدر.

ثمّ سأله عن أرواح المؤمنين أين تجتمع؟ قال: تجتمع تحت صخرة بيت المقدس ليلة الجمعة؛ وهو عرش الله الأدنى، منها بسط الأرض، وإليها يطويها، ومنها استوى إلى السماء؛ وأمّا أرواح الكفّار فتجتمع في دار الدنيا في حضرموت وراء مدينة اليمن، ثمّ يبعث الله ناراً من المشرق وناراً من المغرب بينهما (معهما ظ) ريحان، فيحشران الناس إلى تلك الصخرة في بيت المقدس فتحبس في يمين الصخرة، وتزلف الجنّة للمتقين، وجهنّم في يسار الصخرة في تخوم الأرضين، وفيها الفلق وسجّين، فتفرق الخلائق من عند الصخرة في بيت المقدس، فمن وجبت له الجنّة دخلها من عند الصخرة، ومن وجبت له النار دخلها من عند الصخرة ألم المقدس فتحبس أن عنه الفلق وسجّين الصخرة، ومن والمات الماتين من عند الصخرة في الم

**أقول:** الظاهر أنَّ هذا الخبر مختصر من الخبر السابق، وإنّما اشتبه اسم أحد السبطين بالآخر صلوات الله عليهما وإن أمكن صدور. منهما جميعاً .

<sup>(</sup>۱) العدد القوية، ص ۳۳. (۲) تحف العقول، ص ۱۷۲.

للخلافة أهلاً ولم يرنفسه لها أهلاً، وقد أتانا ليبايع طوعاً، ثمَّ قال: قم يا حسن، فقام الحسن ﷺ فخطب فقال:

الحمد لله المستحمد بالآلاء، وتتابع النعماء، وصارف الشدائد والبلاء عند الفهماء وغير الفهماء، المذعنين من عباده لامتناعه بجلاله وكبريائه، وعلوّه عن لحوق الأوهام ببقائه، المرتفع عن كنه طيّات المخلوقين من أن تحيط بمكنون غيبه رويّات عقول الرائين، وأشهد أن لا إله إلاّ الله وحده في ربوبيّته ووجوده ووحدانيّته، صمداً لا شريك له، فرداً لا ظهير له، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، اصطفاه وانتجبه وارتضاه، وبعثه داعياً إلى الحقّ سراجاً منيراً، وللعباد ممّا يخافون نذيراً، ولما يأملون بشيراً، فنصح للأمّة، وصدع بالرسالة، وأبان لهم درجات العمالة، شهادة عليها أمات وأحشر، وبها في الآجلة أقرَّب وأحبر.

وأقول معشر الخلائق فاسمعوا، ولكم أفئدة وأسماع فعوا، إنّا أهل بيت أكرمنا الله بالإسلام واختارنا واصطفانا واجتبانا فأذهب عنّا الرجس وطهرنا تطهيراً والرجس هو الشكّ، فلا نشكّ في الله الحقّ ودينه أبداً، وطهرنا من كلّ أفن وغيّة مخلصين إلى آدم نعمة منه، لم يفترق الناس قطَّ فرقتين إلاّ جعلنا الله في خيرهما، فأدّت الأُمور وأفضت الدهور إلى أن بعث الله محمّداً يشيّخ للنبوّة، واختاره للرسالة، وأنزل عليه كتاباً، ثمَّ أمره بالدعاء إلى الله بمترّض فكان أبي غليتي أوّل من استجاب لله تعالى ولرسوله يشيّن ، وأوّل من آمن وصدّق أله بمترّض فكان أبي غليتي أوّل من استجاب لله تعالى ولرسوله يشيّه، وأوّل من آمن وصدّق الله بمترّض فكان أبي غليتي أوّل من استجاب لله تعالى ولرسوله يشتر ، وأوّل من آمن وصدّق رَيْدِهِ. وَيَتْلُوهُ شكاهدٌ مِنّاه تعالى في كتابه المنزل على نبيّه المرسل : فأفَنَن كَانَ عَلَى بَيْنَدَةٍ مِن منه، وقد قال الله تعالى في كتابه المنزل على نبيّه المرسل : فأفَنَن كَانَ عَلَى بَيْنَدَةٍ مِن منه، وقد قال الله تعالى في كتابه المنزل على نبيّه المرسل : فأفَنَن كَانَ عَلَى بَيْنَدَةٍ مِن منه، وقد قال له رسوله يشتق حين أمره أن يسير إلى مكة والموسم ببراءة : «سر بها يا علي منه، وقد قال له رسوله يشتي حين أمره أن يسير إلى مكة والموسم ببراءة : «سر بها يا علي منه ؛ وقال له النبيّ حين قضى بينه وبين أخيه جعفر بن أبي طالب ومولاه زيد بن حارثة في ابنة منه ؛ وقال له النبيّ حين قضى بينه وبين أخيه جعفر بن أبي طالب ومولاه زيد بن حارثة في ابنة الله يشيمي ما مابقاً ووقاه بنفسه.

ثمّ لم يزل رسول الله في كلّ موطن يقدّمه، ولكلّ شديد يرسله ثقة منه به وطمأنينة إليه، لعلمه بنصيحة الله ورسوله، وأنّه أقرب المقرّبين من الله ورسوله، وقد قال الله يَتَرَجَك : ﴿وَالسَّنِيقُونَ السَّنِيقُونَ (لَهُ أَوْلَتَهَكَ ٱلْمُقَرَّبُونَ (لَهُ فَكَانَ أَبِي سَابِق السَّابِقينَ إلى الله تعالى وإلى رسوله عنه وأقرب الأقربين، وقد قال الله تعالى : ﴿لَا يَسْنَوِى مِنكُم مَنَ أَنفَقَ مِن قَبَلِ ٱلْفَنَتِ وَقَنَنَلُ أُوْلَتِيكَ أَعْظَمُ دَرَبَعَةُ <sup>(٢)</sup> فأبي كان أولهم إسلاماً وإيماناً، وأولهم إلى الله ورسوله هجرة ولحوقاً، وأولهم على وجده ووسعه نفقة، قال سبحانه : ﴿وَالَذِينَ جَاءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْنِرَ النَّذِينَ وَلِإِخْوَيْنَا ٱلَذِينَ مَا يَقُولُونَ

سورة هود، الآية: ١٧.
 سورة الحديد، الآية: ١٠.

رَّحِمُ ﴾<sup>(1)</sup> فالناس من جميع الأمم يستغفرون له بسبقه إيّاهم إلى الإيمان بنبيّه ﷺ ، وذلك أنّه لم يُسبقه إلى الإيمان به أحدٌ، وقد قال الله تعالى: ﴿وَٱلسَّنِيغُونَ ٱلْأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِينَ وَٱلأَنصَارِ وَٱلَّذِينَ ٱتَّبَعُوهُم بِإِحْسَنِ﴾<sup>(٢)</sup> فهو سابق جميع السابقين، فكما أنَّ الله لَيَزَيَّكُ فضّل السابقين على المتخلِّفين والمتأخرين فكذلك فضَّل سابق السابقين على السابقين وقد قال الله تعالى: ﴿أَجَعَلْتُمْ سِقَايَةَ ٱلْحَآجَ وَيَحْمَارَةَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ كَمَنْ ءَامَنَ بِأَنْتَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَجَنْهَدَ فِي سَبِيلِ ٱنْتُوْ﴾<sup>(٣)</sup> فهو المجاهد في سبيل الله حقًّا، وفيه نزلت هذه الآية، وكان ممَّن استجاب لرسول الله ﷺ عمَّه حمزة وجعفر ابن عمّه، فقتلا شهيدين نظينها في قتلي كثيرة معهما من أصحاب رسول الله عظيم، فجعل الله تعالى حمزة سيّد الشهداء من بينهم، وجعل لجعفر جناحين يطير بهمامع الملائكة كيف يشاء من بينهم وذلك لمكانهما من رسول الله عظي ومنزلتهما وقرابتهما منه، وصلَّى رسول الله على حمزة سبعين صلاة من بين الشهداء الَّذين استشهدوا معه، وكذلك جعل الله تعالى لنساء النبتي اللجي للمحسنة منهنِّ أجرين، وللمسينة منهنَّ وزرين ضعفين لمكانهنٍّ من رسول الله عظيم ، وجعل الصلاة في مسجد رسول الله عظيم بألف صلاة في سائر المساجد إلاّ مسجد الحرام مسجد خليله إبراهيم عظي المكة، وذلك لمكان رسول الله عظيمَ من ربَّه، وفرض الله بَجْرَيْنُ الصلاة على نبيَّه على كافَّة المؤمنين، فقالوا : يا رسول الله كيف الصلاة عليك؟ فقال : قولوا : اللَّهمَّ صلَّ على محمّد وآل محمّد فحقّ على كلّ مسلم أن يصلّي علينا مع الصلاة على النبيّ ﷺ فريضة واجبة.

وأحلّ الله تعالى خمس الغنيمة لرسوله في وأوجبها له في كتابه، وأوجب لنا من ذلك ما أوجب له، وحرّم عليه الصدقة وحرّمها علينا معه، فأدخلنا – وله الحمد – فيما أدخل فيه نبيّه في ، وأخرجنا ونزّهنا ممّا أخرجه منه ونزّهه عنه كرامة أكرمنا الله بتمرّض بها، وفضيلة فضّلنا بها على سائر العباد، فقال الله تعالى في حين جحده كفرة أهل الكتاب وحاجوه : ففُقُلْ تَمَالَوَا نَدَعُ أَبْنَاءَكُمُ وَأَنتَاءَكُمُ وَلَنْعُسَنَا وَأَنفُسَكُمُ ثُمَ نَبَيّهِ فَ فَنجَعك لَمَنتَ اللَهِ عَلَى فضلنا بها على سائر العباد، فقال الله تعالى في حين جحده كفرة أهل الكتاب وحاجوه : ففُقُلْ تَمَالَوَا نَدَعُ أَبْنَاءَكُمُ وَأَنتَاءَكُمُ وَلَنفُسَكُمُ وَأَنفُسَكُمُ ثُمَ نَبَيّهِ فَ فَنجَعك لَمَنتَ اللَهِ عَلَى الصَّذِيبِ فَ فَاخرج رسول الله في من الأنفس معه أبي، ومن البنين أناو أخي، ومن النساء أمّي فاطمة من الناس جميعاً فنحن أهله ولحمه ودمه ونفسه ونحن منه وهومنّا، وقد قال النساء أمّي فاطمة من الناس جميعاً فنحن أهله ولحمه ودمه ونفسه ونحن منه وهومنّا، وقد قال الله تعالى : ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللهُ ليُنْهِ أَن وأَخري عَنصَكُمُ الرَحْسَ أَهُ الْبَيْتِ وَيُطْهَرُكُمُ تُعَلِيمًا في في عليه الله علي ومن المنساء أمي واطمة من الناس جميعاً فنحن أهله ولحمه ودمه ونفسه ونحن منه وهومنّا، وقد قال النساء أمي فاطمة من الناس جميعاً فنحن أهله ولحمه ودمه ونفسه ونحن منه وهومنّا، وقد قال النساء أمي واطمة من الناس جميعاً فنحن أهله ولحمه ودمه ونفسه ونحن منه وهومنّا، وقد قال الله تعالى : في إنه من الناس جميعاً فنحن أهله ولحمه ودمه ونفسه ونحن منه وهومناً وقد قال الله تعالى : وذلك في حجرتها وفي يومها فقال: اللهم هؤلاء أهل بيتي، وهؤلاء أهلي وعرتي فاذهب عنهم الرجس وطهوهم تطهيراً، فقالت أُمَّ سلمة تعيني : أدخل معهم يا رسول الله؟ قال

- سورة الحشر، الآية: ١٠.
   سورة التوبة، الآية: ١٠٠.
- (٣) سورة التوبة، الآية: ١٩.
  (٤) سورة آل عمران، الآية: ٦٠.
  - (٥) سورة الأحزاب، الآية: ٣٣.

لها رسول الله ﷺ : يرحمك الله أنت على خير وإلى خير وما أرضاني عنك! ولكنَّها خاصَّة لي ولهم.

ثمَّ مكث رسول الله يحمد بعد ذلك بقيّة عمره حتى قبضه الله إليه، يأتينا في كلّ يوم عند طلوع الفجر فيقول: الصلاة يرحمكم الله ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُهُ الرَّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطْهَرُكُو نَظْهِيرًا ﴾ وأمر رسول الله في بسد الأبواب الشارعة في مسجده غير بابنا، فكلّموه في ذلك فقال: أما إتي لم أسدَّ أبوابكم ولم أفتح باب عليّ من تلقاء نفسي، ولكني أتّبع ما يوحى إليّ، وإنَّ الله أمر بسدَّها وفتح بابه؛ فلم يكن من بعدذلك أحد تصيبه جنابة في مسجد رسول الله يحير ويولد فيه الأولاد غير رسول الله يحي وأبي عليّ بن أبي طالب نتري تكرمة من الله تبارك وتعالى لنا، وفضلاً اختصابا به على جميع الناس، وهذا باب أبي قرين باب رسول الله يحير في مسجده، ومنزلنا بين منازل رسول الله يحيب وإذا الله أمر نبيّه يحير أن يبني مسجده فبنى فيه عشرة أبيات تسعة لبنيه وأزواجه، وعاشرها وهو متوسّطها لأبي، وها هو بسبيل مقيم ؛ والبيت هو المسجد المطهر وهو الذي قال الله تعالى : أبيّيتًا في أن يبني مسجده فبنى فيه عشرة أبيات تسعة لبنيه وأزواجه، وعاشرها وهو متوسّطها أبي أبي أبي أله تعالى : أوليت هو البيت هو المسجد المطهر وهو الذي قال الله تعالى : أُمْلَ

أيّها الناس إنّي لو قمت حولاً فحولاً أذكر الّذي أعطانا الله ليَمَوّيك وخصّنا به من الفضل في كتابه وعلى لسان نبيّه ﷺ لم أحصه . وأنا ابن النبيّ النذير البشير والسراج المنير ، الّذي جعله الله رحمة للعالمين ، وأبي عليّ لليّلا وليّ المؤمنين ، وشبيه هارون .

وإنّ معاوية بن صخر زعم أنّي رأيته للخلافة أهلاً، ولم أرنفسي لها أهلاً، فكذب معاوية وأيم الله لأنّا أولى الناس بالناس في كتاب الله وعلى لسان رسول الله عنه غير أنّا لم نزل أهل البيت مخيفين مظلومين مضطهدين منذ قبض رسول الله، فالله بيننا وبين من ظلمنا حقّنا، ونزل على رقابنا، وحمل الناس على أكتافنا، ومنعنا سهمنا في كتاب الله من الفيء والغنائم، ومنع أمّنا فاطمة عليما إرثها من أبيها، إنّا لا نسمّي أحداً ولكن أقسم بالله قسماً تألياً لو أنّ الناس سمعوا قول الله ورسوله لأعطتهم السماء قطرها، والأرض بركتها، ولما اختلف في هذه الأمة سيفان، ولأكلوها خضراء خضرة إلى يوم القيامة، وإذاً ما طمعت يا معاوية فيها، ولكنّها لمّا أخرجت سالفاً من معدنها وزحزحت عن قواعدها تنازعتها قريش بينها وترامتها كترامي الكرة حتّى طمعت فيها أنت يا معاوية وأصحابك من بعدك.

وقد قال رسول الله ﷺ : «ما ولت أمّة أمرها رجلاً قطّ وفيهم من هو أعلم منه إلاّ لم يزل أمرهم يذهب سفالاً حتّى يرجعوا إلى ما تركوا» وقد تركت بنو إسرائيل وكانوا أصحاب موسى ﷺ هارون أخاه وخليفته ووزيره، وعكفوا على العجل وأطاعوا فيه سامريّهم، وهم يعلمون أنّه خليفة موسى ﷺ، وقد سمعت هذه الأمّة رسول الله ﷺ يقول ذلك لابي : إنّه منّي بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّه لا نبيّ بعدي» وقد رأوا رسول الله ﷺ لهم بغدير خمّ، وسمعوه ونادى له بالولاية ثمّ أمرَهم أن يبلّغ الشاهد منهم الغائب وقد خرج رسول الله عنه حذراً من قومه إلى الغار لمّا أجمعوا على أن يمكروا به، وهو يدعوهم لمّا لم يجد عليهم أعواناً ولو وجد عليهم أعواناً لجاهدهم، وقد كف أبي يده وناشدهم واستغاث أصحابه فلم يغث ولم ينصر، ولو وجد عليهم أعواناً ما أجابهم، وقد جعل في سعة كما جعل النبيّ عنه في سعة، وقد خذلتني الأمّة وبايعتك يا ابن حرب، ولو وجدت عليك أعواناً يخلصون ما بايعتك، وقد جعل الله بَرَيَن هارون في سعة حين استضعفه قومه وعادوه، كذلك أنا وأبي في سعة من الله حين تركتنا الأمّة وبايعت غيرنا ولم نجد عليه أعواناً، وإنّما هي السن والأمثال يتبع بعضها بعضاً.

أيّها الناس إنّكم لو التمستم بين المشرق والمغرب رجلاً جدّه رسول الله عظيم وأبو وصي رسول الله لم تجدوا غيري وغير أخي ، فاتّقوا الله ولا تضلّوا بعد البيان ، وكيف بكم وأنّى ذلك منكم؟ ألا وإنّي قد بايعت هذا – وأشار بيده إلى معاوية وإن أدري لعلّه فتنة لكم ومتاع إلى حين .

أيها النّاس إنّه لا يعاب أحد بترك حقّه، وإنّما يعاب أن يأخذ ما ليس له، وكلّ صواب نافعٌ، وكل خطأ ضارٌ لأهله، وقد كانت القضيّة ففهّمها سليمان فنفعت سليمان ولم تضرّ داود بين ، فأمّا القرابة فقد نفعت المشرك وهي والله للمؤمن أنفع، قال رسول الله بين لعمّه أبي طالب وهو في الموت : قل : «لا إله إلاّ الله» أشفع لك بها يوم القيامة، ولم يكن رسول الله بين يقول له ويعد إلاّ ما يكون منه على يقين، وليس ذلك لأحد من الناس كلّهم غير شيخنا - أعني أبا طالب - يقول الله بَرْوَبَلا : ﴿ وَلَيْسَتِ النَّوَبَةُ لِلَذِيبَ يَعْمَلُونَ السَّيَيْتَاتِ حَمَّةَ إذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ المَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ الْتَنْ وَلَا الَذِينَ يَمُوتُونَ وَهُمَ حَكُفًا أُولَتَهِكَ أَعْتَدُنَا

أيّها الناس اسمعوا وعوا واتّقوا الله وراجعوا وهيهات منكم الوجعة إلى الحقّ وقد صارعكم النكوص وخامركم الطغيان والجحود، أنلزمكموها وأنتم لها كارهون، والسلام على من اتّبع الهدى. قال: فقال معاوية: والله ما نزل الحسن حتّى أظلمت عليّ الأرض، وهممت أن أبطش به، ثمّ علمت أنّ الإغضاء أقرب إلى العافية<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** الطيّة بالكسر: النيّة والقصد. والأفن بالتحريك: ضعف الرأي. وبالفتح: النقص. والغيّة: الزنا. والتألّي على التفعّل: الحكم بالجزم، والحلف على الشيء. وزحزحته عن كذا أي باعدته عنه. قوله غليّتُلا: (وقد كانت القضيّة) لعلَّ المراد بيان أنّ الأوصياء والأنبياء وعترتهم غليّتَلا ليسوا كسائر الخلق في أحوالهم كما أن عدم إصابة

- (١) سورة النساء، الآية: ١٨.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٥٦١ مجلس ٢١ ح ١١٧٤.

داود عليتي القضيّة لمصلحة لم يضرّه، ومن سائر الخلق الخطأ ضارّ. وقضيّة أبي طالب غليًّا الله العُقَاني المُعَاني لعلّها إلزام على العامّة القائلين بكونه كافراً، وأمّا التوبة فقد مضى القول فيها. والنكوص: الإحجام عن الشيء. ونكص: رجع. والمخامرة: المخالطة.

**أقول:** سيأتي سائر احتجاجاتهما صلوات الله عليهما في أبواب تاريخهما، وكتاب الفتن، وإنّما أوردنا ههنا قليلاً منها.

## ۱۰ – باب مناظرات على بن الحسين ﷺ واحتجاجاته

**بيان؛** هذا أحد بطون الآية الكريمة، فالمراد بالقرى التي باركنا فيها الأئمّة ﷺ إمّا بتأويل أهل القرى، أو كنّي عنهم بها لأنّهم مجمع العلوم، كما قال النبيّ ﷺ أنا مدينة العلم وعلي بابها، وبالقرى الظاهرة سفراؤهم وخواص أصحابهم الّذين يوصلون علومهم إلى من دونهم كما صرّح به في بعض الأخبار، وروي في بعضها أنّ سير الشيعة آمنين في زمن القائم عجّل الله فرجه.

٢ - ج، وروي أنّ زين العابدين عليّ بن الحسين عن مرّ على الحسن البصريّ وهو يعظ الناس بمنى فوقف عليه ثمّ قال: امسك أسألك عن الحال الّتي أنت عليها مقيم، أترضاها لنفسك فيما بينك وبين الله للموت إذا نزل بك غداً؟ قال: لا، قال: أفتحدّث نفسك بالتحوّل والانتقال عن الحال الّتي ترضاها؟ ؟ والانتقال عن الحال الّتي قال: فأطرق مليّاً ثمّ والانتقال عن الحال الّتي أول بك غداً؟ قال التي ترضاها؟ ؟ والانتقال عن الحال الّتي لا ترضاها لنفسك إلى الحال الّتي ترضاها؟ ؟ والانتقال عن الحال الّتي أنت عليها مقيم، أترضاها والانتقال عن الحال التي لا ترضاها لنفسك إلى الحال الّتي ترضاها؟ ؟ قال التي ترضاها؟ ؟ قال عن الحال التي لا ترضاها لنفسك إلى الحال التي ترضاها؟ قال التي ترضاها؟ قال التي المرق مليّاً ثمّ قال : إنّي أقول ذلك بلا حقيقة، قال الفسك إلى الحال الّتي ترضاها؟ قال التي أول ذلك بلا حقيقة من الذال الترجو نبيّاً بعد محمّد يكون لك معه سابقة؟ قال : لا. قال أفترجو داراً غير الدار التي أنت فيها ترد إليها فتعمل فيها؟ قال : لا، قال ! أفرأيت أحداً به قال أفترجو مسكة عمل أبها؟ قال التي أخرابه على محمّد يكون لك معه سابقة؟ قال الا.

(٢) سورة الطلاق، الآية: ٨.

- (١) سورة سبا، الآية: ١٨.
- (٣) سورة يوسف، الآية: ٨٢.
   (٤) الاحتجاج، ص ٣١٣.

بالانتقال إلى حال ترضاها على حقيقة، ولا ترجو نبيّاً بعد محمّد، ولا داراً غير الدار الّتي أنت فيها فترد إليها فتعمل فيها، وأنت تعظ الناس! وفي رواية أُخرى: فلمَ تشغل الناس عن الفعل وأنت تعظ الناس؟ قال: فلمّا ولّى ﷺ قال الحسن: من هذا؟ قالوا: عليّ بن الحسين ﷺ، قال: أهل بيت علم. فما رئي الحسن بعد ذلك يعظ الناس<sup>(1)</sup>.

٣ - أقول: وروى السيد المرتضى تتلفة في كتاب الفصول عن الشيخ بإسناد، قال: سأل رجل عليّ بن الحسين بين فقال له: أخبرني يا ابن رسول الله بماذا فضلتم الناس جميعاً وسدتموهم؟ فقال له: أنا أخبرك بذلك، اعلم أنّ الناس كلّهم لا يخلون من أن يكونوا أحد ثلاثة : إمّا رجل أسلم على يد جدّنا رسول الله فهو مولانا ونحن ساداته وإلينا يرجع بالولاء، أو رجل قاتلنا فقتلنا، أو رجل أخذنا منه الجزية عن يد وهو صاغر ! ولا رابع أو رجل قاتلنا فقتل أو من أن يرجع بالولاء، أو رجل عليّ من أن يكونوا أحد ثلاثة : إمّا رجل أسلم على أن أخبرك بذلك، اعلم أنّ الناس كلّهم لا يخلون من أن يكونوا أحد ثلاثة : إمّا رجل أسلم على يد جدّنا رسول الله فهو مولانا ونحن ساداته وإلينا يرجع بالولاء، أو رجل قاتلنا فقتلناه فمضى إلى النار، أو رجل أخذنا منه الجزية عن يد وهو صاغر ! ولا رابع أو رجل قاتلنا فقتلناه فمضى إلى النار، أو رجل أخذنا منه الجزية عن يد وهو صاغر ! ولا رابع أو رجل قاتلنا فقتلناه فمضى إلى النار، أو رجل أخذنا منه الجزية عن يد وهو صاغر ! ولا رابع القوم، فأي فضل لم نحزه وشرف لم نحصّله بذلك؟ .

١١ - باب نادر في احتجاج أهل زمانه على المخالفين

فقال له الحجّاج: أنت تزعم أنّك زعيم العراق؟ قال يحيى: أنا فقيه من فقهاء العراق، قال: فمن أيّ فقهك زعمت أنّ الحسن والحسين من ذرّيّة رسول الله! قال ما أنا زاعم ذلك، بل قائله بحق، قال: وبأيّ حقّ قلته؟ قال: بكتاب الله يَرْوَضِل ، فنظر إليّ الحجّاج وقال: اسمع ما يقول، فإنّ هذا ممّا لم أكن سمعته عنه، أتعرف أنت في كتاب الله يَرْوَضِل أنّ الحسن والحسين من ذرّيّة محمّد رسول الله يَشْكُو فجعلت أفكّر في ذلك، فلم أجد في القرآن شيئاً يدلُّ على ذلك، وفكّر الحجّاج مليّاً ثمّ قال ليحيى: لعلّك تريد قول الله تعالى: في مَنبَبَهَكُمْ وَأَنفُسَكُمْ شُمَ أَنبَ

319

(۱) الاحتجاج، ص ۳۱۳.

فَنَجْعَكُ لَمَّنَتَ اللَّهُ عَلَى ٱلْكَلِبِينَ ﴾<sup>(١)</sup> وأنَّ رسول الله ﷺ خرج للمباهلة ومعه عليّ وفاطمة والحسن والحسين؟ قال الشعبيّ : فكأنّما أهدى إلى قلبي سروراً وقلت في نفسي : قد خلص يحيى، وكان الحجّاج حافظاً للقرآن، فقال له يحيى : والله إنّها لحجّة في ذلك بليغة، ولكن ليس منها أحتجّ لما قلت، فاصفرَّ وجه الحجّاج وأطرق مليّاً ثمّ رفع رأسه إلى يحيى وقال له : إن أنت جئت من كتاب الله بغيرها في ذلك فلك عشرة آلاف درهم وإن لم تأت بها في حلّ من دمك، قال : نعم .

قال الشعبيّ : فغمّني قوله، وقلت : أما كان في الّذي نزع به الحجّاج ما يحتجّ به يحيى ويرضيه بأنّه قد عرفه وسبقه إليه ويتخلّص منه حتّى ردَّ عليه وأفحمه؟ فإن جاءه بعد هذا بشيء لم آمن أن يدخل عليه فيه من القول ما يبطل به حجّته لنلا يقال أنّه قد علم ما قد جهله هو ، فقال يحيى للحجّاج : قول الله تعالى : ﴿وَمِن ذُرَيّتَمِهِ. دَاوُرَدَ وَمُسْلَبَمَنَ ﴾ من عنى بذلك؟ قال الحجّاج : إبراهيم عليك ، قال : فوار وسليمان من ذرّيته؟ قال : نعم ، قال يحيى : ومن نص الله عليه بعدهذا أنّه من ذرّيته؟ فقرأ الحجّاج ﴿وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُنرُونً وَكَذَاكِ غَمّر الله عليه بعدهذا أنّه من ذرّيته؟ فقرأ الحجّاج ﴿وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُنرُونً وَكَذَاكِ غَمّر الله عليه بعدهذا أنّه من ذرّيته؟ فقرأ الحجّاج ﴿وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُنرُونً وَكَذَاكِ غَمّر الله عليه بعدهذا أنّه من ذرّيته؟ فقرأ الحجّاج ﴿وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُنرُونً وَكَذَاكَ غَمّري من الله عليه معدهذا أنّه من ذرّيته؟ فقرأ الحجّاج ﴿وَأَيُوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُن أين كان عيسى من ذرّية إبراهيم عليه ولا أب له؟ قال : مؤورَكَرَيَا وَعَتَى وَعِيسَىٰ ﴾ قال يحيى : ومن أين كان عيسى من إبراهيم عليه أم فاطمة من محمّد عنه؟ وعيسى من إبراهيم ، والحسن والحسين غين من من واله عليه الله عليه قال الشعبيّ : فكانّها ألقمه حجراً، فقال : أطلقوه قبّحه الله، وادفعوا إليه مشرة آلاف درهم لا بارك الله له فيها . ثمّ أقبل عليّ فقال : قد كان رأيك صواباً ولكنا أبيناه، ودعا بجزور فنحره وقام فدعا بالطعام فأكل وأكلنا معه، وما تكلّم بكلمة حتى انصرفنا ولم يزل مما احتج به يحيى بن يعمر واجماً<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: استوفز في قعدته: إذا قعد قعوداً منتصباً غير مطمئنّ. وفي القاموس: وجم كوعد وجماً ووجوماً: سكت على غيظ. والشيء: كرهه.

## ١٢ – باب مناظرات محمّد بن علي الباقر واحتجاجاته عَلِيَهُ

١ – فسى: حدّثني أبي، عن إسماعيل بن أبان، عن عمرو بن عبد الله الثقفيّ قال أخرج هشام بن عبد الملك أبا جعفر محمّد بن عليّ ﷺ من المدينة إلى الشام، وكان ينزله معه، فكان يقعد مع الناس يسألونه إذ نظر إلى فكان يقعد مع الناس في مجالسهم، فبينا هو قاعد وعنده جماعة من الناس يسألونه إذ نظر إلى النصارى يدخلون في جبل هناك فقال: ما لهؤلاء القوم؟ ألهم عيد اليوم؟ قالوا لا يا ابن رسول الله، ولكنهم يأتون عالماً لهم في هذا الجرج ونفر إلى من المدينة إلى الشام، وكان ينزله معه، فكان يقعد مع الناس في مجالسهم، فبينا هو قاعد وعنده جماعة من الناس يسألونه إذ نظر إلى النصارى يدخلون في جبل هناك فقال: ما لهؤلاء القوم؟ ألهم عيد اليوم؟ قالوا لا يا ابن رسول الله، ولكنهم يأتون عالماً لهم في هذا اليوم في خرجونه رسول الله، ولكنهم يأتون عالماً لهم في هذا الجبل في كلّ سنة في هذا اليوم فيخرجونه ويسألونه عماري من أعلم؟

سورة آل عمران، الآية: ٦١.
 (٢) كنز الفوائد، ج ١ ص ٣٥٧.

الناس، قد أدرك أصحاب الحواريين من أصحاب عيسى عليه الله ، قال : فهلمَّ أن نذهب إليه، فقالوا : ذلك إليك يا ابن رسول الله، قال فقنّع أبو جعفر رأسه بثوبه ومضى هو وأصحابه، فاختلطوا بالناس حتى أتوا الجبل، قال : فقعد أبو جعفر وسط النصارى هو وأصحابه، فأخرج النصارى بساطاً ثمَّ وضعوا الوسائد، ثمَّ دخلوا فأخرجوه ثمَّ ربطوا عينيه فقلب عينيه كأنّهما عينا أفعى، ثمَّ قصد نحو أبي جعفر عليه فقال له أمنا أنت أو من الأمّة المرحومة؟ فقال أبو جعفر عليه : من الأمّة المرحومة، قال : أفمن علمائهم أنت أو من جهّالهم؟ قال : لست من جهّالهم، قال النصراني أسألك أو تسألني؟ قال أبو جعفر عليه أنت أو من جهّالهم؟ قال : يا معشر النصارى رجل من أمّة محمّد يقول : سلني ! إنّ هذا لعالم بالمسائل .

ثم قال: يا عبد الله أخبرني عن ساعة ماهي من الليل ولا هي من النهار أيّ ساعة هي؟ قال أبو جعفر على النهار : ما بين طلوع الفجر إلى طلوع الشمس، قال النصرانيّ : فإذا لم يكن من ساعات الليل ولا من ساعات النهار فمن أيّ الساعات هي؟ فقال أبو جعفر عليه : من ساعات الجنّة وفيها تفيق مرضانا، فقال النصرانيّ : أصبت، فأسألك أو تسألني؟ قال أبو جعفر عليه : سلني، قال : يا معاشر النصارى إنّ هذا لمليّ بالمسائل أخبرني عن أهل الجنّة كيف صاروا يأكلون ولا يتغوّطون أعطني مثله في الدنيا، فقال أبو جعفر عليه : هو هذا الجنين في بطن أمّه يأكل ممّا تأكل أمّه ولا يتغوّط، قال النصرانيّ : أصبت، أم تقل : ما أنا من علمائهم؟ قال أبو جعفر عليه : إنّما قلت لك : ما أنا من جهّالهم، قال النصرانيّ : فأسألك أو تسألني؟ .

قال: يا معشر النصارى والله لأسألنه يرتطم فيها كما يرتطم الحمار في الوحل، فقال: اسأل، قال: أخبرني عن رجل دنا من امرأته فحملت بابنين جميعاً، حملتمها في ساعة واحدة وماتا في ساعة واحدة، ودفنا في ساعة واحدة في قبر واحد، فعاش أحدهما خمسين ومائة سنة، وعاش الآخر خمسين سنة، من هما؟ قال أبو جعفر عليتي : هما عزير وعزرة، كان حمل أمّهما ما وصفت، ووضعتهما على ما وصفت، وعاش عزرة وعزير، فعاش عزرة وعزير ثلاثين سنة، ثمّ أمات الله عزيراً مائة سنة وبقي عزرة يحيا، ثمّ بعث الله عزيراً فعاش مع عزرة عشرين سنة، قم أمات الله عزيراً مائة سنة وبقي عزرة يحيا، ثمّ بعث الله عزيراً فعاش مع عزرة عشرين سنة. قال النصرانيّ يا معشر النصارى ما رأيت أحداً قط أعلم من هذا الرجل، لا تسألوني عن حرف وهذا بالشام، ردّوني، فردّوه إلى كهفه ورجع النصارى مع أبي جفر علي عن الله النصراني ما ما من منه ما ومني الي كهفه ورجع النصارى مع أبي

**بيان:** قوله: (وربطوا عينيه) أي قدكانوا ربطوهما قبل أن يخرجوه، فلمّا حلّوا الرباط قلّبهما ونظر إليهم، ويحتمل أن يكونوا ربطوا جفني عينيه العلياوين إلى فوق ليتمكّن من النظر من كثرة الكبر . ويقال: رطمه: إذا أدخله في أمر لا يخرج منه فارتطم. والوحل: الطين.

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۰۲.

٢ - يو: محمّد بن الحسين، عن البزنطيّ، عن عبد الكريم، عن محمّد بن مسلم قال دخلت أنا وأبو جعفر علي مسجد الحرام فإذا طاوس اليمانيّ يقول لأصحابه: تدرون متى قتل نصف الناس؟ فسمعه أبو جعفر علي يقول: نصف الناس، قال: إنّما هو ربع الناس، قتل نصف الناس؟ فسمعه أبو جعفر علي يقول: نصف الناس، قال: إنّما هو ربع الناس، إنما هو آدم، وحوّاء، وقابيل، وهابيل؟ قال: صدقت يا ابن رسول الله، قال: أتدري ما صنع بالقاتل؟ قال: لا، قال محمّد بن مسلم: قلل: صنعي هذه والله مسألة قال: أندري ما صنع منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فعد أني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إن منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى مسلم إلى منالة قال: لا، قال: عندوت إليه في منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ولا يا منه من أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى منزله فلبس ثيابه وأسرج له قال: فبدأني بالحديث قبل أن أسأله فقال: يا محمّد بن مسلم إلى الهند أو بتلقاء الهند رجل يلبس المسوح مغلولة يده إلى عنقه، موكّل به عشرة رهط، تفنى الناس ولا يفنون، كلّما ذهب واحد جعل مكانه آخر يدور مع الشمس حيث ما دارت، يعذّب الناس ولا يفنون، كلّما ذهب واحد جعل مكانه آخر يدور مع الشمس حيثي ما دارت، يعذّب بحرّ الشمس وزمهرير البرد حتى تقوم الساعة قال: وقلت: ومن ذا جعلني الله فداك؟ قال:

٣- مجج: روي عن الصادق عليت أنّ عبد الملك بن مروان كتب إلى عامله بالمدينة - في رواية هشام بن عبد الملك -: أن وجه إليّ محمّد بن عليّ ، فخرج أبي وأخرجني معه فمضينا حتى أتينا مدين شعيب ، فإذا نحن بدير عظيم وعلى بابه أقوام عليهم ثياب صوف خشنة ، فألبسني والدي ولبس ثياباً خشنة ، فأخذ بيدي حتى جتنا وجلسنا عند القوم فدخلنا مع القوم الدير ، فرأينا شيخاً قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر ، فنظر إلينا فقال لأبي : أنت منا أم من هذه الدير ، فرأينا شيخاً قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر ، فنظر إلينا فقال لأبي : أنت منا أم من هذه الدير ، فرأينا شيخاً قد سقط حاجباه على عينيه من الكبر ، فنظر إلينا فقال لأبي : أنت منا أم من هذه الأمة المرحومة ، قال : عن علمائها أو من جهالها ؟ هذه الأمة المرحومة ، قال : عن علمائها أو من جهالها ؟ قال أبي : من علمائها ، قال : لا بل من هذه الأمة المرحومة ، قال : عن علمائها أو من جهالها ؟ قال أبي : من علمائها ، قال : ألم من هذه الأمة المرحومة ، قال : عن علمائها أو من جهالها ؟ من الكبر ، فنظر إلينا فقال لأبي : أنت منا أم من منه الأبي : من علمائها أو من جهالها ؟ قال أبي : من علمائها ، قال : أسالك عن مسألة ؟ قال : سل ، قال : أخبرني عن أهل الجنة إذا من دخلوها وأكلوا من نعيمها هل ينقص من ذلك شي ؟ قال : سل ، قال الشيخ : ما نظيره ؟ قال من دخلوها وأكلوا من نعيمها هل ينقص من ذلك شي ؟ قال : لا ، قال الشيخ : ما نظيره ؟ قال أبي : أيس التوراة والإنجل والزبور والفرقان يؤخذ منها ولاينقص منها شي ؟ قال : أنت من منها أبي : أليس التوراة والإنجل والزبور والفرقان يؤخذ منها ولاينقص منها شي ؟ قال : أنت من منها أبي : أليس الجنين في بطن أمة يأكل ويشرب ولا يبول والغانط ؟ قال أبي : لا ، قال وما نظير ذلك ؟ قال ؟ قال أبي : أليس الجنين في بطن أمة يأكل ويشرب ولا يبول ولا يتغوط ؟ قال : صدقت . فلك ؟ قال : وسأل عن مسائلة يأكل ويشرب ولا يبول ولا يتغوط؟ قال أبي : صدقت . فلك ؟ قال أبي : أليس الجنين في بطن أمة يأكل ويشرب ولا يبول ولا يتغوط؟ قال أبي : ألما ما عن مسائل فأجاب أبي .

ثمّ قال الشيخ : أخبرني عن توأمين ولدا في ساعة، وماتا في ساعة، عاش أحدهما مائة وخمسين سنة، وعاش الآخر خمسين سنة، من كانا؟ وكيف قصّتهما؟ قال أبي : هما عزير وعزرة، أكرم الله تعالى عزيراً بالنبوّة عشرين سنة، وأماته مائة سنة، ثمّ أحياه فعاش بعده ثلاثين سنة، وماتا في ساعة واحدة، فخرّ الشيخ مغشيّاً عليه، فقال : فقام أبي وخرجنا من الدير، فخرج إلينا جماعة من الدير وقالوا : يدعوك شيخنا فقال أبي : ما لي بشيخكم من حاجة، فإن كان له عندنا حاجة فليقصدنا، فرجعوا ثمّ جاؤوا به وأجلس بين يدي أبي فقال : ما اسمك؟ قالغيّيَيني : محمّد، قال : أنت محمّد النبيّ؟ قال لا أنا ابن بنته؟ قال : ما اسم أُمّك؟ قال: أُمّي فاطمة، قال: من كان أبوك؟ قال: اسمه عليّ، قال: أنت ابن إليا بالعبرانيّة وعليّ بالعربيّة؟ قال: نعم، قال: ابن شبر أو شبير؟ قال: إنّي ابن شبير، قال الشيخ: أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له وأنّ جدّك محمّداً – عظيم – رسول الله.

ثمَّ ارتحلنا حتَّى أتينا عبد الملك، فنزل مِن سريره واستقبل أبي وقال: عرضت لي مسألة لم يعرفها العلماء فأخبرني إذا قتلت هذه الأمّة إمامها المفروض طاعته عليهم أيّ عبرة يريهم الله في ذلك اليوم؟ قال أبي : إذا كان كذلك لا يرفعون حجراً إلاَّ ويرون تحته دماً عبيطاً ، فقبَّل عبد الملك رأس أبي وقال: صدقت، إنَّ في يوم قتل فيه أبوك عليَّ بن أبي طالب عَلِيَّ إِذَان على باب أبي مروان حجر عظيم فأمر أن يرفعوه فرأينا تحته دماً عبيطاً يغلي، وكان لي أيضاً حوض كبير في بستاني وكان حافّته حجارة سوداء فأمرت أن ترفع ويوضع مكانها حجارة بيض، وكان في ذلك اليوم قتل الحسين ﷺ فرأيت دماً عبيطاً يغلي تحتها . أتقيم عندنا ولك من الكرامة ما تشاء أم ترجع؟ قال أبي : بل أرجع إلى قبر جدّي، فأذن له بالانصراف، فبعث قبل خروجنا بريداً يأمر أهل كلِّ منزل أن لا يطعمونا شيئاً ولا يمكنونا من النَّزول في بلد حتّى نموت جوعاً، فكلّما بلغنا منزلاً طردونا وفني زادنا حتّى أتينا مدين شعيب، وقد أغلقٍ بابه فصعد أبي جبلاً هناك مطلاً على البلد أو مكاناً مرتفعاً عليه فقراً : ﴿ وَإِلَىٰ مَدَيَّنَ أَخَاهُرُ شُعَيّباً قَالَ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَحَكُم مِّنْ إِلَىٰهٍ غَبْرُةٌ وَلَا نَنْقُصُوا الْمِحْبَالَ وَالْمِيزَانَ إِنِّي أَرْبَحْكُم بِخَبْرٍ وَإِنَّ أَخَانُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ نَجْحِيطٍ ۞ وَبَغَوْمِ أَوْفُواْ الْمِكْبَالَ وَالْمِبْزَاتَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا تَسْخُسُوا ٱلنَّاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا نَعْنَوَا فِ ٱلْأَرْضِ مُغْسِدِينَ ٢٠ بَقِيَتُ ٱللَّهِ خَبَّرُ لَكُمْ إِن كُنتُد تمؤينِينً ﴾(١) ثم رفع صوته وقال: والله أنا بقيَّة الله، فأخبروا الشيخ بقدومنا وأحوالنا فحملوه إلى أبي وكان لهم معهم من الطعام كثير فأحسن ضيافتنا، فأمر الوالي بتقييد الشيخ فقيّدوه ليحملوه إلى عبد الملك لأنَّه خالف أمره، قال الصادق ﷺ: فاغتممت لذلك وبكيت، فقال والدي: ولا بأس من عبد الملك بالشيخ ولا يصل إليه فإنَّه يتوفَّى أوَّل منزل ينزله، وارتحلنا حتَّى رجعنا إلى المدينة بجهد<sup>(۲)</sup> .

- (۱) سورة هود، الآيات: ۸۲-۸۲.
- (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٩١ باب ٦ ح ٢٥.

قال أبو حمزة: فجلست بحيث أسمع الكلام وحوله عالم من الناس، فلمّا قضى حوائجهم وانصرفوا التفت إلى الرجل فقال له: من أنت؟ فقال: أنا قتادة بن دعامة البصريّ ؛ فقال له أبو جعفر غليتك : أنت فقيه أهل البصرة؟ قال: نعم، فقال له أبو جعفر غليت : ويحك يا قتادة إنّ الله تعالى خلق خلقاً من خلقه، فجعلهم حججاً على خلقه، وهم أوتاد في أرضه، قوّام بأمره، نجباء في علمه، اصطفاهم قبل خلقه أظلّة عن يمين عرشه. قال: فسكت قتادة طويلاً ثمَّ قال: أصلحك الله والله لقد جلست بين يدي الفقهاء وقدّام ابن عبّاس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما اضطرب قدّامك! فقال أبو جعفر غليت : أتدري أين أنت؟ بين يدي وَلَا بَيْمَ عَن ذِكْرِ آلَقُ وَإِقَارِ المَّلَمَةِ وَإِينَاً النَّمُهُ يُسَيّحُ لَمُ فِيها أَنْ تَرْفَعَ وَأَن وَلَا بَيْعَ عَن ذِكْرِ آلَقُ وَإِقَارِ المَلَمَةِ وَإِيناً النَّمُهُ يُسَيّحُ لَمُ فِيها أَنْ تُرْفِع وَالله فقال قتادة : صدقت وَلا بَيغٌ عَن ذِكْرِ آلَقُ وَإِقَارِ المَلَمَةِ وَإِيناً النَّمُهُ يُسَيّحُ لَمْ فانت ثمّ، ونحن أولئك، فقال قتادة : صدقت

قال قتادة : فأخبرني عن الجبن، فتبسّم أبو جعفر عليماً وقال : رجعت مسائلك إلى هذا؟ قال : ضلّت عنّي فقال : لا بأس به، فقال : إنّه ربّما جعلت فيه أنفحة الميّت، قال : ليس بها بأس إنّ الأنفحة ليست لها عروق ولا فيها دم ولا لها عظم، إنّماتخرج من بين فرث ودم، ثمّ قال : وإنّما الأنفحة بمنزلة دجاجة ميتة خرجت منها بيضة، فهل تأكل تلك البيضة؟ فقال القتادة : لا ولا آمر بأكلها، فقال له أبو جعفر عليماً : ولمَ؟ قال : لأنّها من الميتة، قال له : فإن حضنت تلك البيضة فخرجت منها دجاجة أتأكلها؟ قال : نعم، قال : فما حرّم عليك البيضة وأحلّ لك الدجاجة؟ ثمّ قال : فكذلك الأنفحة مثل البيضة، فاستر الجبن من أسواق البيضة وأحلّ لك الدجاجة؟ ثمّ قال : فكذلك الأنفحة مثل البيضة، فاستر الجبن من أسواق المسلمين من أيدي المصلّين ولا تسأل عنه إلاً أن يأتيك من يخبرك عنه<sup>(٢)</sup>.

(٢) فروع الكافي، ج ٦ ص ١٠٣٣ باب ١٨٠ ح ١.

- (١) سورة النور، الآية: ٣٦.
- (٣) سورة الواقعة، الآيات: ٥٢-٥٥.

3 Y Y

وفي خبر آخر عنه فقال : وهم في النار لا يشغلون عن أكل الضريع وشرب الحميم وهم في العذاب، كيف يشغلون عنه في الحساب؟<sup>(١)</sup>.

، ٣ - قب، سأل طاوس اليمانيّ الباقر ﷺ : متى هلك ثلث الناس؟ فقال ﷺ يا أبا عبد الرحمن لم يمت ثلث الناس قطّ، يا شيخ أردت أن تقول : متى هلك ربع الناس؟ وذلك يوم قتل قابيل هابيل، كانوا أربعة : آدم، وحوّاء، وهابيل، وقابيل، فهلك ربعهم، قال : فأيّهما كان أبا الناس؟ القاتل أو المقتول؟ قال : لا واحد منهما، أبوهم شيث.

وسأله عن شيء قليله حلالٌ وكثيرة حرامٌ في القرآن، قال : نهر طالوت إلاّ من اغترف غرفة بيده وعن صلاة مفروضة بغير وضوء، وصوم لا يحجز عن أكل وشرب فقال عليميني : الصلاة على النبيّ، والصوم قوله تعالى : ﴿إِنِّي نَذَرَتُ لِلرَّمْنَنِ صَوَمًا ﴾<sup>(٢)</sup> وعن شيء يزيد وينقص، فقال عليميني : القمر، وعن شيء يزيد ولا ينقص فقال : البحر، وعن شيء ينقص ولا يزيد فقال : العمر، وعن طائر طار مرّة ولم يطر قبلها ولا بعدها، قال عليميني : طور سيناء قوله تعالى : ﴿وَإِذْ نَنَقَنَا ٱلجَبَلَ فَوَقَهُمَ كَأَنَّهُ ظُلَةٌ ﴾<sup>(٣)</sup> وعن قوم شهدوا بالحق وهم كاذبون، قال عليميني : المنافقون حين قالوا : نشهد إنّك لرسول الله<sup>(٤)</sup>

٧ - محمّد بن المنكدر : رأيت الباقر عليم وهو متكئ على غلامين أسودين، فسلمت عليه فرد عليّ على بهر، وقد تصبّب عرقاً فقلت : أصلحك الله لو جاءك الموت وأنت على هذه الحال في طلب الدنيا؟ فخلّى الغلامين من يده وتساند وقال : لو جاءني أنا في طاعة من طاعات الله أكفُ بها نفسي عنك وعن الناس، وإنّما كنت أخاف الله لو جاءني وأنا على معصية من معاصي الله، فقلت : رحمك الله أردت أن أعظك فوعظتني<sup>(ه)</sup>.

٨ - وكان عبد الله بن نافع بن الأزرق يقول: لو عرفت أنّ بين قطريها أحداً تبلغني إليه الإبل يخصمني بأنّ عليّاً غليّتً قتل أهل النهروان وهو غير ظالم لرحلتها إليه، قيل له: إيت ولده محمّداً الباقر غليّتًا غليّتًا قتل أهل النهروان وهو غير ظالم لرحلتها إليه، قيل له: إيت ولده محمّداً الباقر غليتًا غليتًا ف فسأله فقال غليتًا بعد كلام: الحمد لله الذي أكرمنا بنبوته، والده محمّداً الباقر غليتًا م فأتاه فسأله فقال غليتًا بعد كلام: الحمد لله الذي أكرمنا بنبوته، والده محمّداً الباقر غليتًا الله من الله فقال غليتًا بعد كلام: الحمد لله الذي أكرمنا بنبوته، والخصينا بولايته، يا معشر أولاد المهاجرين والأنصار من كان عنده منقبة في أمير المؤمنين غليتًا فليتي في أمير المؤمنين غليتًا في معشر أولاد المهاجرين والأنصار من كان عنده منقبة في أمير المؤمنين غليتي فليته وليته، يا معشر أولاد المهاجرين والأنصار من كان عنده منقبة في أمير المؤمنين غليتي في المير المؤمنين غليتي في أليه معشر أولاد المهاجرين والأنصار من كان عنده منقبة في أمير المؤمنين غليتي في ألمي المؤمنين غليتي في المير المؤمنين غليتي في أليه وليته، يا معشر أولاد المهاجرين والأنصار من كان عنده منقبة في أمير المؤمنين غليتي في المير المؤمنين غليتي في المي قوله: الأعطينَ المؤمنين غليتي الماله أبو جعفر غليته عن صحته فقال: هو حق لاشك فيه ولكن علياً أحدث الكفر بعد.

فقال أبو جعفر عليمًا : أخبرني عن الله أحبّ عليّ بن أبيطالب عَليمَةٍ يوم أحبّه وهو يعلم أنّه يقتل أهل النهروان، أم لم يعلم؟ إن قلت : لا كفرت فقال : قد علم، قال : فأحبّه على أن

- (١) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٥٤ ح ٥٤ من سورة إبراهيم.
- (٢) سورة مريم، الآية: ٢٦. (٢) سورة الأعراف، الآية: ١٧١.
  - (٤) (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢١٧.

يعمل بطاعته، أم على أن يعمل بمعصيته؟ قال : على أن يعمل بطاعته، فقال أبو جعفر عَلَيْهِ : قم مخصوماً، فقام وهو يقول : ﴿ حَقَّ يَتَبَيَّنَ لَكُرُ ٱلْخَيْطُ ٱلأَبْيَضُ مِنَ ٱلْخَيْطِ ٱلْأَسَوَدِ**﴾**<sup>(1)</sup> الله يعلم حيث يجعل رسالته<sup>(7)</sup>.

٩ - وفي حديث نافع بن الأزرق أنّه سأل الباقر ظليتاية عن مسائل منها قوله تعالى : ﴿وَسَتَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن أَرْسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْنَنِ ءَالِهَةُ يُعْبَدُونَ (<sup>(T)</sup> من الذي يسأله محمّد، مَن أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن أَلَدي يسأله محمّد، وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال فقرأ أبو جعفر ظليتين : ﴿ سُبْحَنَ ٱلذي يسأله محمّد، وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال فقرأ أبو جعفر ظليتين : ﴿ سُبْحَانَ مِن دُمُولَا أَجْعَلْنَا مِن دُونِ أَلَزَحْنَنِ ءَالِهُ لَهُ مُعْبَدُونَ مَنْ الذي يسأله محمّد، وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال فقرأ أبو جعفر ظليتين : ﴿ سُبْحَانَ أَلَدَى يَسْأَلُهُ مَعْدَى أَرْسَلُنَا مِن قَبْلُولُ مِنْ الذي يسأله محمّد، وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال فقرأ أبو جعفر ظليتين : أو سُبْحَانَ أَلَذِي أَنْدَى لِعَبْدِهِ.

١٠ – وتكلم بعض رؤساء الكيسانية مع الباقر علي في حياة محمّد بن الحنفية قال له: ويحك ما هذه الحماقة؟ أنتم أعلم به أم نحن؟ قد حدّثني أبي عليّ بن الحسين علي ان مريم موته وغسله وكفنه والصلاة عليه وإنزاله في قبره، فقال: شبّه على أبيك كما شبّه عيسى بن مريم على اليهود، فقال له الباقر عليه إنزاله في قبره، فقال: شبّه على أبيك كما شبّه عيسى بن مريم أرأيت اليهود الذين شبّه عيسى عليهم كانوا أولياءه أو أعداءه قال: بل كانوا أعداءه، قال: فكان أبي عدو محمّد بن الحنفية فشبّه له؟ قال: لا، وانقطع ورجع عمّا كان عليه<sup>(٥)</sup>.

11 - وجاءه رجل من أهل الشام وسأله عن بدء خلق البيت، فقال عليه تعالى وساق لما قال للملائكة : (إِنَّ جَاعِلُ في الأَرْضِ خَلِيهَ فَهُ فردوا عليه بقولهم : (أَجَمَعُ لَ فِيهَ) وساق الكلام إلى قوله تعالى : (وَمَا كُمْتُمْ تَكْنُهُونَ فعلموا أنّهم وقعوا في الخطيئة فعاذوا بالعرش فطافوا حوله سبعة أشواط، يسترضون ربّهم يَتَوَجَل فرضي عنهم، وقال لهم : اهبطوا إلى فطافوا حوله سبعة أشواط، يسترضون ربّهم يَتَوَجَل فرضي عنهم، وقال لهم : اهبطوا إلى فطافوا حول من عائم أَنتم حول مرشي فطافوا حوله سبعة أشواط، يسترضون ربّهم يَتَوَجَل فرضي عنهم، وقال لهم : اهبطوا إلى فارض فابنوا لي بيتاً يعوذ به من أذنب من عبادي ويطوف حوله كما طفتم أنتم حول عرشي فأرض عنه ما يتم مول عرشي فأرض عنه ما رضيت عنكم، فبنوا هذا البيت، فقال له الرجل : صدقت يا أبا جعفر، فما بدؤ هذا المحر؟ قال نه الرجل : صدقت يا أبا جعفر، فما من الزبد، ثمَّ أمر القلم فاستمد من ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو كائن إلى يوم القيامة، ثم من الزبد، ثمَّ أمر القلم فاستمد من ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو كائن إلى يوم القيامة، ثم ألقم ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو كائن إلى يوم القيامة، ثم ألقم ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو كائن إلى يوم القيامة، ثم ألقم ذلك الكتاب هذا الحجر، فهذا الاستلام الذي ترى إنّها هو بيعة على إقرارهم، وكان ألقم ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو كائن إلى يوم القيامة، ثم ألقم ذلك الكتاب هذا الحجر، فهذا الاستلام الذي ترى إنّها هو بيعة على إقرارهم، وكان ألقم ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو يعة على إقرارهم، وكان ألقم ذلك النهر وكتب إقرارهم وما هو يعة على إقرارهم، وكان ألقم ذلك الكتاب هذا الحجر، فهذا الاستلام الذي ترى إنّها هو بيعة على إقرارهم، وكان أبي إذا استلم الركن قال: «اللهم أمانتي أديتها، وميثاقي تعاهدته ليشهد لي عندك بالوفاء ألقم ذلك الكتاب هذا الحجر، في قام فلما ولي قري قلقي قرارهم في قرارهم، وكان أبي إذا استلم الركن قال: «اللهم أمانتي أديتها، وميثاقي تعاهدته ليشهد لي عندك بالوفاء أبي إذا استلم الركن قال: «اللهم أمانتي أقيتها، وميثاقي تعاهدته ليشهد لي عندك بالوفاء أبي أنه إلى إلى في فقال الباقر غيريت زي أراه الحضر غيري زيري زي زير الكن غربي ي ألما ورى ألم ألم أرس ألما ورى ألما ولى ألما ور ألما ورى ألما ولم غربي ألما ور ألما ولم غر غيبي ألما ورى ألما ولم غرب غلم غرب أل

١٢ - كش، محمّد بن قولويه، عن محمّد بن بندار القميّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن

- سورة البقرة، الآية: ١٨٧.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢١٧.
- (٣) سورة الزخرف، الآية: ٤٥.
  (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢١٨.
  - (٥) (٦) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢١٨-٢١٩.

أحمد بن النضر، عن عبّاد بن بشير، عن ثوير بن أبي فاختة قال: خرجت حاجّاً فصحبني عمر ابن ذرّ القاضي وابن قيس الماصر والصلت بن بهرام وكانوا إذا نزلوا منزلاً قالوا: انظر الآن فقد حرّرنا أربعة آلاف مسألة نسأل أبا جعفو عَظِيَرَة منها عن ثلاثين كلّ يوم، وقد قلّدناك ذلك، قال ثوير: فغمّني ذلك حتّى إذا دخلنا المدينة فافترقنا فنزلت أنا على أبي جعفو فقلت له: جعلت فداك إنّ ابن ذرّ وابن قيس الماصر والصلت صحبوني وكنت أسمعهم يقولون: قد حرّرنا أربعة آلاف مسألة نسأل أبا جعفو عَظِيَرَة عنها فغمّني ذلك، فقال أبو جعفو عَظِيرَة يغمّك من ذلك؟ فإذا جاؤوا فأذن لهم.

فلما كان من غد دخل مولى لأبي جعفر غير فقال: جعلت فداك إنَّ بالباب ابن ذرَ ومعه قوم، فقال لي أبو جعفر غير في يا ثوير قم فأذن لهم، فقمت فأدخلتهم، فلما دخلوا سلّموا وقعدوا ولم يتكلّموا، فلما طال ذلك أقبل أبو جعفر غير يستفتيهم الأحاديث وأقبلوا لا يتكلّمون، فلما رأى ذلك أبو جعفر غير قال لجارية له يقال لها سرحة : هاتي الخوان فلما جاءت به فوضعته قال أبو جعفر غير الحمد لله الذي جعل لكلّ شيء حداً ينتهي إليه حتّى أنّ لهذا الخوان حداً ينتهي إليه، فقال ابن ذرّ : وما حدّه؟ قال : إذا وضع ذكر اسم الله، وإذا رفع معد الله، قال : ثمَّ أكلوا . ثمّ قال أبو جعفر غير الذي جعل لكلّ شيء حداً ينتهي إليه حتّى أنّ يده الذوان حداً ينتهي إليه، فقال ابن ذرّ : وما حدّه؟ قال : إذا وضع ذكر اسم الله، وإذا رفع عمد الله، قال : ثمَّ أكلوا . ثمّ قال أبو جعفر غير التي المقيني فجاءته بكوز من أدم فلما صار في يده قال : الحمد لله الذي جعل لكلّ شيء حداً ينتهي إليه حتّى أنّ يده قال : إذا وضع ذكر اسم الله، وإذا رفع يده قال الخوان حداً ينتهي إليه، فقال ابن ذرّ : وما حدّه؟ قال : إذا وضع ذكر اسم الله، وإذا رفع حمد الله، قال : ثمَّ أكلوا . ثمّ قال أبو جعفر غير اله عليه إله حتّى أنّ لهذا الكوز من أدم فلما صار في يده قال : الحمد لله الذي جعل لكلّ شيء حداً ينتهي إليه حتّى أنّ لهذا الكوز حداً ينتهي إليه، يدم قال ابن ذرّ : وما حدّه؟ قال : يذكر اسم الله عليه إذا شرب، ويحمد الله عليه إذا فرغ، ولا يشرب من عند عروته، ولا من كسر إن كان فيه.

قال: فلممّا فرغوا أقبل عليهم يستفتيهم الأحاديث فلا يتكلمون، فلمّا رأى ذلك أبو جعفر عليم قال: يا ابن ذرّ ألا تحدّثنا ببعض ما سقط إليكم من حديثنا؟ قال: بلى يا ابن رسول الله، قال: إنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من آخر: كتاب الله، وأهل بيتي، إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا. فقال أبو جعفر عليم : يا ابن ذرّ إذا لقيت رسول الله على في فقال: ما خلّفتني في الثقلين؟ فماذا تقول؟ قال: فبكى ابن ذرّ حتى رأيت دموعة تسيل على لحيته، ثم قال: أمّا الأكبر فمزقناه، وأمّا الأصغر فقتلناه، فقال أبو جعفر عليم : إذا تصدّقه يا ابن ذرّ، قال: أمّا الأكبر فمزقناه، وأمّا الأصغر فقتلناه، فقال أبو جعفر عليم : إذا تصدّقه يا ابن ذرّ، تسببه وفيما أنفقه، وعن حبّنا أهل البيت. قال: فقاموا وخرجوا، فقال أبو جعفر عليم اكتسبه وفيما أنفقه، وعن حبّنا أهل البيت. قال: فقاموا وخرجوا، فقال أبو جعفر عليم لمولى له: اتّبعهم فانظر ما يقولون، قال: فتبعهم ثمّ رجع فقال: جعلت فداك قد سمعتهم يقولون لابن ذرّ: ما على هذا خرجنا معك فقال: ويلكم اسكتوا ما أقول إنّ رجلاً يزعم أنّ الله يسألني عن ولايته، وكيف أسأل رجلاً يعلم حدّ الخوان وحد الكران.

١٣ - فس:أبي، عن ابن محبوب، عن الثماليّ، عن أبي الربيع قال: حججت مع أبي

(۱) رجال الكشي، ص ٤٨٣ ح ٣٩٤.

جعفر علي السنة التي حجَّ فيها هشام بن عبد الملك، وكان معه نافع بن الأزرق مولى عمر بن الخطّاب فنظر نافع إلى أبي جعفر في ركن البيت وقد اجتمع عليه الناس، فقال لهشام : يا أمير المؤمنين من هذا الذي يتكافأ عليه الناس؟ فقال : هذا نبيّ أهل الكوفة! هذا محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهم أجمعين فقال نافع : لآتيته ولأسالنه عن مسائل لا يجيبني فيها إلاّ نبيّ أو وصيّ نبيّ أو ابن وصيّ نبيّ، فقال هشام : فاذهب إليه فسله فلعلّك أن تخجله فجاء نافع فاتكاً على الناس ثمّ أشرف على أبي جعفر علي التي فقال : يا محمّد بن عليّ إتي قد قرأت التوراة والإنجيل والزبور والفرقان، وقد عرفت حلالها وحرامها وقد جنت أسألك عن مسائل لا يجيبني فيها إلاّ نبيّ، أو وصيّ نبيّ، أو ابن وصيّ نبيّ.

فرفع إليه أبو جعفر غليم رأسه فقال: سل. فقال: أخبرني كم بين عيسى ومحمّد من سنة؟ قال: أخبرك بقولي أم بقولك؟ قال: أخبرني بالقولين جميعاً، قال: أمّا بقولي فخمسمائة سنة، وأمّا بقولك فستمائة سنة. قال: فأخبرني عن قول الله تعالى: ﴿وَمَثَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِناً أَجَمَلَنا مِن دُونِ الرَّحَنِ اللَهُ يُعْبَدُونَ من الّذي سأل محمّد بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال: فتلا أبو جعفر غليم هذه الآية: ﴿سُبْحَنَ الَذِي آمَرَى مِعْبَدُو، لَيْلاً مِسَجِدِ أَحَرَامٍ إِلَى الْنَسْجِدِ الْأَقْمَا الَذِي بَرَرُكَنا حَوَلَهُ لِلْبِيَمُ مِنّ الله الأَولِين الآيات الذي أراها الله محمّداً يقل فتلا أبو جعفر غليم هذه الآية: ﴿سُبْحَنَ اللَّذِي آمَرَى والآخرين من النبين والمرسلين، ثمّ أمر جبرتيل غليمة فاذن شفعاً وأقام شفعاً ثمّ قال في إقامته: حيّ على غير العمل، ثم تقدم محمّد عليه فصلى بالقوم، فأنزل الله تعالى عليه: ووَسَنَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِناً أَجَمَلْنا مِن محمّد عليه فاذن شفعاً واقام شفعاً ثمّ قال في إقامته: حيّ على غير العمل، ثمّ أمر جبرتيل غليمة فاذن شفعاً وأقام شفعاً ثمّ قال في إقامته: حيّ على من النبين والمرسلين، ثمّ أمر جبرتيل غليمة فاذن شفعاً وأنول الله تعالى عليه: ووَسَنَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنا أَجَمَلْنا مِن دُونِ الرَّحَنِ عاليهة يُعْبَدُونَ أن فقال لهم رسول إقامته : حيّ على خير العمل، ثمّ تقدم محمّد على فصلي بالقوم، فأنزل الله تعالى عليه: ووَسَنَلْ مَنْ أَرْسَلْنا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنا أَجْمَلْنا مِن دُونِ ألرَّحَنِ عاليهة يُعْبَدُونَ أَنْ فقال لهم رسول الله وحده الله، أخذت على ذلك مواثيقنا وعهودنا، قال نافع : صدقت يا ابن رسول الله له، وأنك رسول الله، أخذت على ذلك مواثيقنا وعهودنا، قال نافع : صدقت يا ابن رسول الله له، وأنك رسول الله، أخذت على ذلك مواثيقنا وعهودنا، قال نافع : صدقت يا ابن رسول الله له، وأنك رسول الله، أخذت على ذلك مواثيقنا وعهودنا، قال نافع : صدقت يا ابن رسول الله له، وأنك رسول الله، أخذت على ذلك مواثيقنا وعهودنا، قال نافع الماؤكم في الإنجيل وفي الربور وفي القرآن، وأنتم أحق بالأمر من غيركم <sup>(٢)</sup>.

1٤ – أقول: وروى السبد المرتضى تلفة في كتاب الفصول عن السبخ تقلفة عن أحمد بن محمّد بن الوليد، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بكير بن أعين قال : جاء رجل إلى أبي جعفر غليتنا فقال له : يا أبا جعفر : ما تقول في امرأة تركت زوجها وإخوتها لأمتها وأختها لأبيها؟ فقال أبو جعفر غليتنا للزوج النصف ثلاثة أسهم تركت زوجها وإخوتها لأمتها وأختها لأبيها؟ فقال أبو جعفر غليتنا للزوج النصف ثلاثة أسهم من سنة أسبم، من ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن ابكير بن أعين قال : جاء رجل إلى أبي جعفر غليتنا فقال له : يا أبا جعفر : ما تقول في امرأة تركت زوجها وإخوتها لأمتها وأختها لأبيها؟ فقال أبو جعفر غليتنا للزوج النصف ثلاثة أسهم من سنة أسبم، وللإخوة من الأمة الثلث سهمان من سنة، وللأخت من الأب ما بقي وهو السدس سهم من سنة.

سورة الزخرف، الآية: ٤٥.
 ٢٥٧ تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٧.

ذلك يا أبا جعفر، يقولون: للأخت من الأب ثلاثة أسهم من ستة إلى ثمانية، فقال له أبو جعفر، عليم الله : ولم قالوا ذلك؟ قال: لأن الله تعالى يقول: ﴿إِنَّ أَمَرُهُا هَلَكَ لَيْسَ لَمُ وَلَدَّ وَلَهُ وَ أَخَتَّ فَلَهَمَا يَعْمَفُ مَا تَرَكَعُ (<sup>(1)</sup> فقال أبو جعفر عليم : فإن كان الأخت أخاً؟ قال: ليس له إلا السدس، فقال أبو جعفر عليم : فما لكم نقصتم الأخ إن كنتم تحتجون للأخت بأن الله تعالى قدسم لها النصف فإن الله تعالى قد سمّى للأخ أيضاً الكلّ، والكلّ أكثر من النصف، قال الله تعالى: ﴿فَلَهُمَا يَعْمَفُ مَا تَرَكَ وَمُو يَرِئُهُمَا إن لَمْ يَكُن لَمَا والكلّ أكثر من النصف، قال الله تعالى: ﴿فَلَهُمَا يَعْمَفُ مَا تَرَكَ وَمُو يَرِئُهُمَا إن لَمْ يَكُن لَمَا وَكَدًا فلا تعطون الذي جعل الله له تعالى: فَفَلَهُمَا يَعْمَفُ مَا تَرَكَ وَمُو يَرِئُهُمَا إن لَمْ يَكُن لَمَا والكلّ أكثر من النصف، قال الله الجميع في فرائضكم شيئاً، وتعطونه السدس في موضع، وتعطون الذي جعل الله له النصف تاماً؟! فقال الرجل: وكيف نعطي الأخت أصلحك الله النصف ولا نعطي الأخ شيئاً؟ فقال أبو جعفر عليم : تقولون في أمّ وزوج وإخوة لأمّ وأخت لأب فتعلون الذي جعل الله تعالى له النصف تاماً؟! فقال الرجل: وكيف نعطي الأخت أصلحك الله النصف ولا نعطي الأخ شيئاً؟ النصف تاماً؟! فقال الرجل : وكيف نعطي الأخت أصلحك الله النصف ولا نعلي الأخ شيئاً؟ النصف تاماً؟! فقال الرجل : وكيف نعطي الأخت أصلحك الله النصف ولا نعلي الأخ شيئاً؟ النصف تاماً؟! فقال الرجل : وكيف نعطي الأخت أصلحك الله النصف ولا نعلي الأخ شيئاً؟ الم النصف ثلاثة يرتفع من ستة إلى تسعة، والأمّ السدس، والإخوة من الأمّ الثلث والأخت من أخاً لأب؟ قال : ليس له شيء، فقال الرجل لأبي جعفر علي يتولون، فقال : إن كانت الأخت أخاً لأب؟ قال : ليس له شيء، فقال الرجل لأبي جعفر علي على الم أله من الم أله من الم قال أخت أله والأخت أخاً لأب؟ قال: في له شيء، فقال الرجل لأبي جعفر علي الله في الم في أله من الأم شيء.

> ١٣ - باب احتجاجات الصادق صلوات الله عليه على الزنادقة والمخالفين ومناظراته معهم

١ - مع: المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن أحمد بن أحمد، عن سليمان ابن الخصيب قال : حدّثني الثقة قال : حدّثنا أبو جمعة رحمة بن صدقة، قال : أتى رجل من بني أُميّة وكان زنديقاً جعفر بن محمّد بيتي فقال : قول الله بَتَرَيَّكَ في كتابه والنّصَ أيّ أيّ شيء أراد بهذا؟ وأيّ شيء في من الحلال والحرام؟ وأيّ شيء فيه ممّا ينتفع به الناس؟ قال : أراد بهذا؟ وأيّ شيء فيه من الحلال والحرام؟ وأيّ شيء فيه ممّا ينتفع به الناس؟ قال : فول الله بتريك في كتابه والنّصَ أيّ أيّ شيء أراد بهذا؟ وأيّ شيء فيه من الحلال والحرام؟ وأيّ شيء فيه ممّا ينتفع به الناس؟ قال : فاغتاظ من ذلك جعفر بن محمّد بيت فقال : أمسك ويحك، الألف واحد، واللام ثلاثون، فاغتاظ من ذلك جعفر بن محمّد بيت فقال : أمسك ويحك، الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والصاد تسعون، كم معك؟ فقال الرجل : أحد وثلاثون ومائة، فقال له جعفر بن محمّد بيت فقال : فنظرنا والميم أربعون، والماد تسعون، كم معك؟ فقال الرجل : أحد وثلاثون ومائة، فقال له جعفر بن محمّد بيت فقال : أمسك ويحك الألف واحد، واللام ثلاثون، والميم أربعون، والصاد تسعون، كم معك؟ فقال الرجل : أحد وثلاثون ومائة، فقال له جعفر بن محمّد بيت في فقال الرجل : أحد وثلاثون ومائة، فقال له جعفر فقال الميم أربعون، والغان والمي معمّد بيت في فقال الرجل : أحد وثلاثون ومائة، فقال له جعفر فقال الميم أربعون، واله معان فقال الرجل : أحد وثلاثون ومائة، فقال له جعفر فقال الميم أربعون، والغان ومائة القضى ملك أصحابك، قال : فنظرنا بن محمّد بيت إلى ومائة القضى ملك أصحابك، قال : فنظرنا فلمّا القضت سنة إحدى وثلاثين ومائة العرواء دخل المسوّدة الكوفة وذهب ملكهم (٢).

بيان: هذا الخبر لا يستقيم إذا حمل على مدة ملكهم لعنهم الله، لأنّه كان ألف شهر، ولا على تاريخ الهجرة مع بعد ابتنائه عليه لتأخّر حدوث هذا التاريخ عن زمن الرسول على ، ولا على تاريخ عام الفيل لأنّه يزيد على أحد وستّين ومائة، مع أنّ أكثر نسخ الكتاب أحد وثلاثون ومائة، وهو لايوافق عدد الحروف.

وقد أشكل عليَّ حلَّ هذا الخبر زماناً حتَّى عثرت على اختلاف ترتيب الأباجاد في كتاب

سورة النساء، الآية: ١٧٦.
 معاني الأخبار، ص ٢٨.

عيون الحساب، فوجدت فيه أنّ ترتيب أبجد عند المغاربة هكذا: أبجد، هوّز، حقلي، كلمن، صعفض، قرست، ثخذ، ظغش؛ فالصاد المهملة عندهم ستّون، والضاد المعجمة تسعون، والسين المهملة ثلاثمائة، والظاء المعجمة ثمان مائة، والغين المعجمة تسعمائة، والشين المعجمة ألف؛ فحينتذ يستقيم ما في أكثر النسخ من عدد المجموع، ولعلّ الاشتباه في قوله: والصاد تسعون من النسّاخ لظنّهم أنّه مبنيّ على المشهور، وحينتذ يستقيم إذا بني على البعثة، أو على نزول الآية كما لا يخفى على المتأمّل، والله يعلم.

٢- جود من سؤال الزنديق الذي سأل أبا عبد الله غليما عن مسائل كثيرة أن قال: كيف يعبد الله الخلق ولم يروه؟ قال غليما : رأته القلوب بنور الإيمان، وأثبتته العقول بيقظتها إثبات العيان، وأبصرته الأبصار بما رأته من حسن التركيب وإحكام التأليف، ثم الرسل وآياتها والكتب ومحكماتها، واقتصرت العلماء على ما رأت من عظمته دون رؤيته، قال: أليس هو قادراً أن يظهر لهم حتى يروه ويعرفوه فيعبد على يقين؟ قال: ليس للمحال جواب، أليس هو قادراً أن يظهر لهم حتى يروه ويعرفوه فيعبد على يقين؟ قال: ليس للمحال جواب، قال: فمن أين أثبت أنبياء ورسلاً؟ قال غليما : إنّا لما أثبتنا أنّ لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنا أليس هو قادراً أن يظهر لهم حتى يروه ويعرفوه فيعبد على يقين؟ قال: ليس للمحال جواب، وعن جميع ما خلق وكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا أن يلامسوه ولا أن وعن جميع ما خلق وكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا أن يلامسوه ولا أن وعن جميع ما خلق وكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا أن يلامسوه ولا أن مصالحهم ويما قوكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا أن يلامسوه ولا أن معالجم ويما معنى ين أثبت أنبياء ورسلاً؟ قال غليمي أن له سفراء في خلقه وعباده يدلونهم على وعن جميع ما خلق وكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا أن يلامسوه ولا أن العليم في خلقه، وثبت عند ذلك أنّ له معبّرين وهم الأنبياء وصفوته من خلقه، حكماء مؤذبين مصالحهم ومانه يقاؤهم وفي تركه فناؤهم، فنبت الأمرون والناهون عن الحكيم العليم في خلقه، وثبت عند ذلك أنّ له معبّرين وهم الأنبياء وصفوته من خلقه، حكماء مؤذبين معنا الحكيم معلى مشاركتهم لهم في الخلق العليم في خلقه، معرفين عنه، مشاركين للناس في أحوالهم على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيم، مؤدين عنه، مشاركين للناس في أحوالهم على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيم، والتركيم، والتركيم والم في أحوالهم على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيب، مؤدين عنه، مشاركين للناس في أحوالهم على مشاركتهم بهم في الخلق والترمي، وإبراء الأكمه والأركين للناس في أحوالهم على مشاركتهم، مؤدين منه، معندالحكيم العليم بالحكمة والدلائل والبراهين والسواهد من إحياء والتركيم، والربوس، فلا تحلوا الرمي من حجة يكون معه علم يدل على مدق أحيا، مؤلم مي من حجة يكون معه علم يدل على مقال الموس ووجوب عدالته.

ثمّ قال عليما بعد ذلك: نحن نزعم أنّ الأرض لا تخلو من حجّة، ولا تكون الحجّة إلا من عقب الأنبياء، ما بعث الله نبياً قطّ من غير نسل الأنبياء، وذلك أنّ الله تعالى شرع لبني آدم طريقاً منيراً، وأخرج من آدم نسلاً طاهراً طيّباً، أخرج منه الأنبياء والرسل، هم صفوة الله، وحلّص الجوهر، طهّروا في الأصلاب، وحفظوا في الأرحام، لم يصبهم سفاح الجاهليّة ولا شاب أنسابهم، لأنّ الله بَرَيَيَكَ جعلهم في موضع لا يكون أعلى درجةً وشرفاً منه، فمن كان خازن علم الله وأمين غيبه ومستودع سرّه وحجّته على خلقه وترجمانه ولسانه لا يكون إلا بهذه الصفة، فالحجّة لا يكون إلاّ من نسلهم يقوم مقام النبيّ في الخلق بالعلم الذي عنده وورثه عن الرسول، إن جحده الناس سكت، وكان بقاء ما عليه الناس قليلاً ممّا في أيديهم من علم الرسول على اختلاف منهم فيه، قد أقاموا بينهم الرأي والقياس، إن هم أقرّوا به وأطاعوه وأخذوا عنه ظهر العدل، وذهب الاختلاف والتشاجر، واستوى الأمر، وأبان وأطاعوه وأخذوا عنه ظهر العدل، وذهب الاختلاف والتشاجر، واستوى الأمر، وأبان مضى رسول ولا نبيّ قطّ لم يختلف أمّته من بعده، وإنّما كان علّة اختلافهم خلافهم على الحجّة وتركهم إيّاه قال : فما يصنع بالحجّة إذا كان بهذه الصفة؟ قال : قد يقتدى به ويخرج عنه الشيء بعد الشيء ممّا فيه منفعة الخلق وصلاحهم، فإن أحدثوا في دين الله شيئاً أعلمهم، وإن زادوا فيه أخبرهم، وإن نقصوا منه شيئاً أفادهم.

ثمّ قال الزنديق: من أيّ شيء خلق الأشياء؟ قال علي الامن شيء، فقال: فكيف يجيء من لا شيء شيء؟ قال علي الأشياء لا تخلو أن تكون خلقت من شيء أومن غير شيء فإن كانت خلقت من شيء كان معه فإنّ ذلك الشيء قديم، والقديم لا يكون حديثاً ولا يفنى ولا يتغيّر، ولا يخلو ذلك الشيء من أن يكون جوهراً واحداً ولوناً واحداً، فمن أين جاءت هذه الألوان المختلفة والجواهر الكثيرة الموجودة في هذا العالم من ضروب شتى؟ ومن أين جاء الموت إن كان الشيء الذي أنشئت منه الأشياء حيّاً؟ أو من أين جاءت الحياة إن كان ذلك الشيء ميتاً؟ ولا يجوز أن يكون من حيّ وميّت قديمين لم يزالا، لأنّ الحيّ لا يجيء منه ميّت وهو لم يزل حيّاً، ولا يجوز أن يكون من حيّ وميّت قديمين لم يزالا، لأنّ الحيّ لا يجيء الموت، لأنّ الميّت لا قدرة له ولا بقاء.

قال: فمن أين قالوا أنَّ الأشياء أزليَّة؟ قال: هذه مقالة قوم جحدوا مدبّر الأشياء فكذّبوا الرسل ومقالتهم والأنبياء وما أنبؤوا عنه، وسمّوا كتبهم أساطير الأوّلين، ووضعوا لأنفسهم ديناً بآرائهم واستحسانهم، إنَّ الأشياء تدلّ على حدوثها من دوران الفلك بما فيه وهي سبعة أفلاك، وتحرّك الأرض ومن عليها، وانقلاب الأزمنة واختلاف الوقت والحوادث الّتي تحدث في العالم من زيادة ونقصان وموت وبلى واضطرار النفس إلى الإقرار بأنّ لها صانعاً ومدبّراً، أما ترى الحلو يصير حامضاً والعذب مرّاً، والجديد بالياً، وكلّ إلى تغيّر وفناء؟.

فخلق ما علم يرن صائع العالم عالمًا بالاحداث التي احدثها ال يحدثها؟ قال: لم يزل يعلم فخلق ما علم. قال: أمختلفٌ هو أم مؤتلف؟ قال: لا يليق به الاختلاف ولا الائتلاف، إنّما يختلف المتجزّئ، ويأتلف المتبعّض، فلا يقال له: مؤتلفٌ ولا مختلفٌ.

قال: فكيف هو الله الواحد؟ قال: واحد في ذاته، فلا واحد كواحد، لأنَّ ما سواه من الواحد متجزّئ، وهو تبارك وتعالى واحد لامتجزّئ ولا يقع عليه العدّ.

قال: فلأي علّة خلق الخلق وهو غير محتاج إليهم، ولا مضطرّ إلى خلقهم، ولا يليق به العبث بنا؟ قال: خلقهم لإظهار حكمته، وإنفاذ علمه، وإمضاء تدبيره.

قال: وكيف لا يقتصر على هذه الدار فيجعلها دار ثوابه ومحتبس عقابه؟ قال: إنّ هذه الدار دار ابتلاء، ومتجر الثواب، ومكتسب الرحمة، ملئت آفات، وطبّقت شهوات ليختبر فيها عبيده بالطاعة، فلا يكون دار عمل دار جزاء.

قال: أفمن حكمته أن جعل لنفسه عدوًا وقد كان ولا عدوّ له؟ فخلق كما زعمت إبليس

فسلَّطه على عبيده يدعوهم إلى خلاف طاعته، ويأمرهم بمعصيته، وجعل له من القوّة كما زعمت يصل بلطف الحيلة إلى قلوبهم فيوسوس إليهم فيشكّكهم في ربّهم ويلبّس عليهم دينهم، فيزيلهم عن معرفته حتّى أنكر قوم لمّا وسوس إليهم ربوبيّته وعبدوا سواه، فلمَ سلَّط عدوّه على عبيده وجعل له السبيل إلى إغوائهم؟.

قال: إنّ هذا العدوّ الّذي ذكرت لا يضرّه عداوته، ولا ينفعه ولا يته؛ عداوته لا تنقص من ملكه شيئاً، وولايته لا تزيد فيه شيئاً، وإنّما يتقى العدوّ إذا كان في قوّة يضرّ وينفع، إن همّ بملك أخذه، أو بسلطان قهره، فأمّا إبليس فعبد خلقه ليعبده ويوحّده، وقد علم حين خلقه ما هو وإلى ما يصير إليه، فلم يزل يعبده مع ملائكته حتّى امتحنه بسجود آدم فامتنع من ذلك حسداً وشقاوةٌ غلبت عليه فلعنه عند ذلك وأخرجه عن صفوف الملائكة، وأنزله الأرض ملعوناً مدحوراً، فصار عدوّ آدم وولده بذلك السبب، وما له من السلطنة على ولده إلاّ الوسوسة والدعاء إلى غير السبيل، وقد أقرّ مع معصيته لربّه بربوبيّته.

قال: أفيصلح السجود لغير الله؟ قال: لا قال: فكيف أمر الله الملائكة بالسجود لآدم؟ قال: إنّ من سجد بأمر الله فقد سجد لله، فكان سجوده لله إذ كان عن أمر الله.

قال: فمن أين أصل الكهانة؟ ومن أين يخبر الناس بما يحدث؟ قال: إنَّ الكهانة كانت في الجاهليَّة في كلّ حين فترة من الرسل، كان الكاهن بمنزلة الحاكم يحتكمون إليه فيما يشتبه عليهم من الأمور بينهم فيخبرهم بأشياء تحدث وذلك في وجوه شتى: من فراسة العين، وذكاء القلب، ووسوسة النفس، وفطنة الروح مع قذف في قلبه، لأنّ ما يحدث في الأرض من الحوادث الظاهرة فذلك يعلم الشيطان ويؤذيه إلى الكاهن ويخبره بما يحدث في الأرض والأطراف، وأمّا أخبار السماء فإنّ الشياطين كانت تقعد مقاعد استراق السمع إذ ذاك وهي لا تحجب ولا ترجم بالنجوم، وإنّما منعت من استراق السمع لئلاً يقع في الأرض سبب يشاكل الوحي من خبر السماء وليّس على أهل الأرض ما جاءهم عن الله لإثبات الحجة ونفي الشبه، وكان الشيطان يسترق الكلمة الواحدة من خبر السماء بما يحدث من الله في خلقه فيختطفها ثمً الوحي من خبر السماء وليّس على أهل الأرض ما جاءهم عن الله لإثبات الحجة ونفي الشبه، وكان الشيطان يسترق الكلمة الواحدة من خبر السماء بما يحدث من الله في خلقه فيختطفها ثمً الوحي من خبر السماء وليّس على أهل الأرض ما جاءهم عن الله يثبات الحجة ونفي الشبه، وكان الشيطان يسترق الكلمة الواحدة من خبر السماء بما يحدث من الله في خلقه فيختلط الحق والو أبيط به الرض فيقذفها إلى الكاهن، فإذا قد زاد من كلمات عنده فيختلط الحق والبوم إنّما تؤدي المناه من خبر مما كان يخبر به فهو ما أداه إليه شيطانه مما معه، وما يعبط بها إلى الأرض فيقذفها إلى الكاهن، فإذا قد زاد من كلمات عنده فيختلط الحق والبوم إنّما تؤدي الشياطين إلى كهانها أخباراً للناس مما يحدثون به وما يحدثونه، وما والبوم إنّما تؤدي الشياطين إلى كهانها أخباراً للناس مما يتحدثون به وما يحدثونه، والسياطين تؤدي إلى الشياطين الى ما يحدث في البعد من الحوادث من سارق سرق، وقاتل والشياطين تؤدي إلى الشياطين ما يحدث في الماد أرض ما حاوده من المراق المع ماقطعت الكهانة،

فقال: كيف صعدت الشياطين إلى السماء وهم أمثال الناس في الخلقة والكثافة، وقد كانوا يبنون لسليمان بن داود من البناء ما يعجز عنه ولد آدم؟ قال غلّظوا لسليمان كما سخّروا، وهم خلق رقيق غذاؤهم التنسّم، والدليل على ذلك صعودهم إلى السماء لاستراق السمع، ولا يقدر الجسم الكثيف على الارتقاء إليها إلاّ بسلّم أو سبب.

قال: فأخبرني عن السحر ما أصله؟ وكيف يقدر الساحر على ما يوصف من عجائبه وما يفعل؟ قال إنّ السحر على وجوه شتّى: وجه منها بمنزلة الطبّ كما أنّ الأطبّاء وضعوا لكلّ داء دواءً فكذلك علم السحر احتالوا لكلّ صحّة آفة، ولكلّ عافية عاهة، ولكلّ معنى حيلة. ونوع منه آخر خطفة وسرعة ومخاريق وخفّة. ونوعٌ منه ما يأخذ أولياء الشياطين عنهم.

قال: فعن أين علم الشياطين السحر؟ قال: من حيث عرف الأطبّاء الطبّ، بعضه تجربة، وبعضه علاج. قال: فما تقول في الملكين: هاروت وماروت وما يقول الناس بأنّهما يعلّمان الناس السحر؟ قال: إنّهما موضع ابتلاء وموقف فتنة، تسبيحهما: اليوم لو فعل الإنسان كذا وكذا لكان كذا، ولو يعالج بكذا وكذا لصار كذا، أصناف سحر فيتعلّمون منهما ما يخرج عنهما فيقولان لهم: إنّما نحن فتنة فلا تأخذوا عنّا ما يضرّكم ولا ينفعكم.

قال: أفيقدرالساحر أن يجعل الإنسان بسحره في صورة الكلب والحمار أو غير ذلك؟ قال: هو أعجز من ذلك وأضعف من أن يغيّر خلق الله، إنّ من أبطل ماركّبه الله وصوّره وغيّره فهو شريك لله في خلقه، تعالى عن ذلك علوّاً كبيراً، لو قدر الساحر على ما وصفت لدفع عن نفسه الهموم والآفة والأمراض، ولنفى البياض عن رأسه والفقر عن ساحته؛ وإنّ من أكبر السحر النميمة، يفرَّق بها بين المتحابّين، ويجلب العداوة على المتصافيين، ويسفك بها الدماء، ويهدم بها الدور، ويكشف الستور، والنمّام أشرّ من وطئ على الأرض بقدم، فأقرب أقاويل السحر من الصواب أنّه بمنزلة الطبّ، أنّ الساحر عالج الرجل فامتنع من مجامعة النساء، فجاء الطبيب فعالجه بغير ذلك العلاج فأبرئ.

قال: فما بال ولد آدم فيهم شريف ووضيع؟ قال: الشريف: المطيع، والوضيع: العاصي، قال: أليس فيهم فاضل ومفضول؟ قال: إنّما يتفاضلون بالتقوى.

قال: فتقول: إنّ ولد آدم كلّهم سواء في الأصل لا يتفاضلون إلاّ بالتقوى؟ قال: نعم إنّي وجدت أصل الخلق التراب، والأب آدم، والأم حوّاء، خلقهم إلهٌ واحدٌ وهم عبيده، إنّ الله يَتَرَيَّنِيُّ اختار من ولد آدم أناساً طهّر ميلادهم، وطيّب أبدانهم، وحفظهم في أصلاب الرجال وأرحام النساء، أخرج منهم الأنبياء والرسل، فهم أزكى فروع آدم فعل ذلك لا لأمر استحقّوه من الله يَتَرَيَّنُ ، ولكن علم الله منهم حين ذراهم أنّهم يطيعونه ويعبدونه ولا يشركون به شيئاً، فهؤلاء بالطاعة نالوا من الله الكرامة والمنزلة الرفيعة عنده، وهؤلاء الّذين لهم الشرف والفضل والحسب، وسائر الناس سواء، ألا من اتّقى الله أكرمه ومن أطاعه أحبّه،

قال: فأخبرني عن الله عَبْرَجَة كيف لم يخلق الخلق كلُّهم مطيعين موحَّدين وكان على ذلك

قادراً؟ قالﷺ : لو خلقهم مطيعين لم يكن لهم ثواب، لأنّ الطاعة إذاً ما كانت فعلهم، ولم تكن جنّة ولا نار، ولكن خلق خلقه فأمرهم بطاعته ونهاهم عن معصيته، واحتجَّ عليهم برسله وقطع عذرهم بكتبه ليكونوا هم الذين يطيعون ويعصون ويستوجبون بطاعتهم له الثواب وبمعصيتهم إيّاه العقاب.

قال: فالعمل الصالح من العبد هو فعله؟ والعمل الشرّ من العبد هو فعله؟ قال: العمل الصالح العبد يفعله والله به أمره، والعمل الشرّ العبد يفعله والله عنه نهاه. قال: أليس فعله بالآلة الّتي ركّبها فيه؟ قال: نعم ولكن بالآلة الّتي عمل بها الخير قدر بها على الشرّ الّذي نهاه عنه. قال: فإلى العبد من الأمر شيء؟ قال: ما نهاه الله عن شيء إلاّ وقد علم أنّه يطيق تركه، ولا أمره بشيء إلاّ وقد علم أنّه يستطيع فعله، لأنّه ليس من صفته الجور والعبث والظلم وتكليف العباد ما لا يطيقون.

قال : فمن خلقه الله كافراً يستطيع الإيمان وله عليه بتركه الإيمان حجّة؟ قال عَلَيَكَة : إنّ الله خلق خلقه جميعاً مسلمين، أمرهم ونهاهم، والكفر اسم يلحق الفعل حين يفعله العبد، ولم يخلق الله العبد حين خلقه كافراً، إنّه إنّما كفر من بعد أن بلغ وقتاً لزمته الحجّة من الله تعالى، فعرض عليه الحقّ فجحده، فبإنكار الحقّ صار كافراً.

قال : فيجوز أن يقدّر على العبد الشرّ ويأمره بالخير وهو لا يستطيع الخير أن يعمله ويعذّبه عليه؟ قال : إنّه لا يليق بعدل الله ورأفته أن يقدّر على العبد الشرّ ويريده منه، ثمَّ يأمره بما يعلم أنّه لا يستطيع أخذه والانتزاع عمّا لا يقدر على تركه، ثمَّ يعذّبه على تركه أمره الّذي علم أنّه لا يستطيع أخذه.

قال: فبماذا استحقّ الذين أغناهم وأوسع عليهم من رزقه الغنى والسعة؟ وبماذا استحقّ الفقراء التقتير والضيق؟ قال: اختبر الأغنياء بما أعطاهم لينظر كيف شكرهم، والفقراء إنّما منعهم لينظر كيف صبرهم، ووجه آخر أنّه عجّل لقوم في حياتهم، ولقوم آخر ليوم حاجتهم إليه، ووجه آخر أنّه علم احتمال كلّ قوم فأعطاهم على قدر احتمالهم، ولو كان الخلق كلّهم أغنياء لخربت الدنيا وفسد التدبير وصار أهلها إلى الفناء، ولكن جعل بعضهم لبعض عوناً، وجعل أسباب أرزاقهم في ضروب الأعمال وأنواع الصناعات، وذلك أدوم في البقاء وأصحّ في التدبير؛ ثمّ اختبر الأغنياء باستعطاف الفقراء كلّ ذلك لطف ورحمة من الحكيم الذي لا يعاب تدبيره.

قال : فبما استحقّ الطفل الصغير مايصيبه من الأوجاع والأمراض بلا ذنب عمله ولا جرم سلف منه؟ قال : إنّ المرض على وجوه شتّى : مرض بلوى، ومرض العقوبة، ومرض جعل عليه الفناء وأنت تزعم أنّ ذلك من أغذية رديئة، وأشربة وبيئة، أو من علّة كانت بأمّه، وتزعم أنّ من أحسن السياسة لبدنه وأجمل النظر في أحوال نفسه وعرف الضارّ ممّا يأكل من النافع لم يمرض، وتميل في قولك إلى من يزعم أنّه لا يكون المرض والموت إلاّ من المطعم والمشرب، قد مات أرسطاطاليس معلّم الأطبّاء، وأفلاطون رئيس الحكماء، وجالينوس شاخ ودقّ بصره، وما دفع الموت حين نزل بساحته، ولم يألوا حفظ نفسهم والنظر لما يوافقها، كم من مريض قد زاده المعالج سقماً! وكم من طبيب عالم وبصير بالأدواء والأدوية ماهر مات، وعاش الجاهل بالطبّ بعده زماناً! فلا ذاك نفعه علمه بطبّه عند انقطاع مدّته وحضور أجله، ولا هذا ضره الجهل بالطبّ مع بقاء المدّة وتأخر الأجل.

ثم قال ﷺ: إنّ أكثر الأطبّاء قالوا : إنّ علم الطب لم يعرفه الأنبياء، فما نصنع على قياس قولهم بعلم زعموا ليس تعرفه الأنبياء الّذين كانوا حجج الله على خلقه، وأمناءه في أرضه، وخزّان علمه وورثة حكمته، والأدلاء عليه، والدعاة إلى طاعته؟ ثمّ إنّي وجدت أكثرهم يتنكّب في مذهبه سبل الأنبياء ويكذّب الكتب المنزلة عليهم من الله تبارك وتعالى، فهذا الّذي أزهدني في طلبه وحامليه.

قال فكيف تزهد في قوم وأنت مؤدّبهم وكبيرهم؟ قال: إنّي لمّا رأيت الرجل منهم الماهر في طبّه إذا سألته لم يقف على حدود نفسه، وتأليف بدنه وتركيب أعضائه، ومجرى الأغذية في جوارحه ومخرج نفسه، وحركة لسانه، ومستقرّ كلامه، ونور بصره، وانتشار ذكره، واختلاف شهواته، وانسكاب عبراته، ومجمع سمعه، وموضع عقله، ومسكن روحه، ومخرج عطسته، وهيج غمومه، وأسباب سروره، وعلّة ما حدث فيه من بكم وصمم وغير ذلك لم يكن عندهم في ذلك أكثرمن أقاويل استحسنوها وعلل فيما بينهم جوّزوها.

قال: فأخبرني عن الله ﷺ لله شريك في ملكه، أومضادً له في تدبيره؟ قال: لا، قال: فما هذا الفساد الموجود في هذا العالم من سباع ضارية، وهوامّ مخوفة، وخلق كثير مشوّهة، ودود وبعوض وحيّات وعقارب، وزعمت أنّه لا يخلق شيئاً إلاّ لعلّة لأنّه لا يعبث؟.

قال: ألست تزعم أنّ العقارب تنفع من وجع المثانة والحصاة، ولمن يبول في الفراش، وأنّ أفضل الترياق ما عولج من لحوم الأفاعي، وأنّ لحومها إذا أكلها المجذوم بشب نفعه، وتزعم أنّ الدود الأحمر الذي يصاب تحت الأرض نافع للأكلة؟ قال: نعم، قال عَلَيَكَيْنَ فأمّا البعوض والبق فبعض سببه أنّه جعل أرزاق الطير، وأهان بها جبّاراً تمرّد على الله وتجبّر وأنكر ربوبيّته، فسلّط الله عليه أضعف خلقه ليريه قدرته وعظمته وهي البعوض فدخلت في منخره حتى وصلت إلى دماغه فقتلته. واعلم أنّا لو وقفنا على كلّ شيء خلقه الله لم خلقه ولأي شيء أنشأه لكنّا قد ساويناه في علمه، وعلمنا كلّ ما يعلم واستغنينا عنه وكنّا وهو في العلم سواء.

قال: فأخبرني هل يعاب شيء من خلق الله وتدبيره؟ قال: لا، قال: فإنَّ الله خلق خلقه غرلاً، أذلك منه حكمة أم عبث؟ قال: بل حكمة منه؟ قال: غيّرتم خلق الله وجعلتم فعلكم في قطع القلفة أصوب ممّا خلق الله لها وعبتم الأقلف، والله خلقه، ومدحتم الختان وهو فعلكم، أم تقولون: إنّ ذلك من الله كان خطأ غير حكمة؟! قال ظيمًا : ذلك من الله حكمة وصوابٌ غير أنّه سن ذلك وأوجبه على خلقه، كما أنّ المولود إذا خرج من بطن أمّه وجدنا سرّته متصلة بسرّة أمّه كذلك خلقها الحكيم، فأمرالعباد بقطعها وفي تركها فسادٌ بيّن للمولود والأمّ، وكذلك أظفار الإنسان أمر إذا طالت أن تقلم، وكان قادراً يوم دبّر خلقة الإنسان أن يخلقها خلقة لا تطول، وكذلك الشعر من الشارب والرأس يطول فيجزّ، وكذلك الثيران خلقها فحولة وإخصاؤها أوفق، ليس في ذلك عيب في تقدير الله تعالى .

قال: ألست تقول: يقول الله: ﴿ أَدْعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُمْ وقد نرى المضطرّ يدعوه أحد إلا يستجاب له، والمظلوم يستنصره على عدوه فلا ينصره. قال عليمي : ويحك ما يدعوه أحد إلا استجاب له، أمّا الظالم فدعاؤه مردود إلى أن يتوب إليه، وأمّا المحقّ فإنّه إذا دعاه استجاب له وصرف عنه البلاء من حيث لا يعلمه، واذخرله ثواباً جزيلاً ليوم حاجته إليه، وإن لم يكن الأمر الذي سأل العبد خيرة له إن أعطاه أمسك عنه، والمؤمن العارف بالله ربما عزّ عليه أن يدعوه فيما لا يدري أصواب ذلك أم خطأ، وقد يسأل العبد ربّه إهلاك من لم ينقطع مدّته، ويسأل المطر وقتاً، ولعلّه أوان لا يصلح فيه المطر لأنّه أعرف بتدبير ما خلق من خلقه، وأشباه ذلك كثيرة؛ فافهم هذا.

قال: فأخبرني أيّها الحكيم ما بال السماء لا ينزل منها إلى الأرض أحدٌ، ولا يصعد من الأرض إليها بشرٌ، ولا طريق إليها ولا مسلك؟ فلو نظر العباد في كلّ دهر مرّة من يصعد إليها وينزل لكان ذلك أثبت في الربوبيّة، وأنفى للشكّ، وأقوى لليقين وأجدر أن يعلم العباد أنّ هناك مدبّراً، إليه يصعد الصاعد، ومن عنده يهبط الهابط!.

قال علي المناه ومنها ما ترى في الأرض من التدبير إنّما هو ينزل من السماء ومنها ما يظهر، أما ترى الشمس منها تطلع، وهي نور النهار، وفيها قوام الدنيا، ولو حبست حار من عليها وهلك؟ والقمر منها يطلع، وهو نور اللّيل، وبه يعلم عدد السنين والحساب والشهور والأيّام، ولو حبس لحار من عليها وفسد التدبير؟ وفي السماء النجوم الّتي يهتدى بها في ظلمات البرّ والبحر، ومن السماء ينزل الغيث الّذي فيه حياة كلّ شيء من الزرع والنبات والأنعام، وكلّ الخلق لو حبس عنهم لما عاشوا، والريح لو حبست أيّاماً لفسدت الأشياء جميعاً وتغيّرت؛ ثمّ الغيم والرعد والبرق والصواعق كلّ ذلك إنّما هو دليل على أنّ هناك مدبّراً يدبّر كلّ شيء ومن عنده ينزل، وقد كلّم الله موسى غليّة وناجاه، ورفع الله عيسى بن مريم، والملائكة تنزل من عنده غير أنّك لا تؤمن بما لم تره بعينك، وفيما تراه بعينك كفاية أن تفهم وتعقل.

قال : فلو أنَّ الله ردِّ إلينا من الأموات في كلَّ مائة عام لنسأله عمّن مضى منَّا إلى ما صاروا وكيف حالهم وماذا لقوا بعد الموت وأيّ شيء صنع بهم ليعمل الناس على اليقين اضمُحلَّ الشك وذهب الغلّ عن القلوب قال: إنّ هذه مقالة من أنكر الرسل وكذّبهم، ولم يصدّق بما جاءوا به من عند الله إذ أخبروا وقالوا : إنّ الله أخبر في كتابه بَرَوَمَن على لسان الأنبياء حال من مات منّا، أفيكون أحد أصدق من الله قولاً ومن رسله؟ وقد رجع إلى الدنيا ممّن مات خلق كثير، منهم أصحاب الكهف أماتهم الله ثلاث مائة عام وتسعة ثمّ بعثهم في زمان قوم أنكروا البعث ليقطع حجّتهم وليريهم قدرته وليعلموا أنّ البعث حقّ، وأمات الله ارميا النبيّ الذي نظر إلى خراب بيت المقدس وما حوله حين غزاهم بخت نصّر فقال : أنّى يحيي هذه الله بعد موتها، غراب بيت المقدس وما حوله حين غزاهم بخت نصر فقال : أنّى يحيي هذه الله بعد موتها، وعروقه كيف توصل، فلمّا استوى قاعداً قال : أعلم أنّ الله على كلّ شيء قدير، وأحيا الله قوماً خرجوا عن أوطانهم هاربين من الطاعون لا يحصى عددهم فأماتهم الله دهراً طويلاً حتى بليت عظامهم وتقطّعت أوصالهم وصاروا تراباً، فبعث الله تعلى كلّ شيء قدير، وأحيا الله قوماً نبيّاً يقال له : حزقيل فدعاهم فاحتمت أبدانهم ورجعت فيها أرواحهم، وقاموا كليت يوم الي الله قوماً يقامهم وتقطّعت أوصالهم وصاروا تراباً، فبعث الله تعالى في وقت أحبَّ أن يري خلقه قدرته نبيّاً يقال له : حزقيل فدعاهم فاجتمعت أبدانهم ورجعت فيها أرواحهم، وقاموا كبيت يوم ماتوا لا يفتقدون من أعدادهم رجلاً فعاشوا بعد ذلك دهراً طويلاً، وأن الله أمات قوماً خرجوا من الي يقال له : حزقيل فدعاهم فاجتمعت أبدانهم ورجعت فيها أرواحهم، وقاموا كهيئة يوم ماتوا موسى حين توجّه إلى الله فقالوا : أرنا الله جهرة، فأماتهم الله ثمّ أحياهم.

قال: فأخبرني عمّن قال بتناسخ الأرواح من أيّ شيء قالوا ذلك؟ وبأيّ حجّة قاموا على مذاهبهم؟ قال: إنَّ أصحاب التناسخ قد خلَّفوا وراءهم منهاج الدين وزيَّنوا لأنفسهم الضلالات، وأمرجوا أنفسهم في الشهوات، وزعموا أنَّ السماء خاوية مافيها شيء ممَّا يوصف، وأنَّ مدبَّر هذا العالم في صورة المخلوقين بحجَّة من روى أنَّ الله بَجَرَجَكَ خلق آدم على صورته، وأنَّه لا جنَّة ولا نار ولا بعث ولا نشور، والقِيامة عندهم خروج الروح من قالبه وولوجه في قالب آخر، إن كان محسناً في القالب الأوّل أُعيد في قالب أفضّل منه حسناً في أعلى درجة الدنيا وإن كان مسيئاً أو غير عارف صار في بعض الدوابّ المتعبة في الدنيا أو هوام مشوّهة الخلقة، وليس عليهم صوم ولا صلاة ولا شيء من العبادة أكثر من معرفة من تجب عليهم معرفته، وكلَّ شيء من شهوات الدنيا مباح لهم من فروج النساء وغير ذلك من نكاح الأخوات والبنات والخالات وذوات البعولة، وكذلك الميتة والخمر والدم، فاستقبح مقالَتهم كلِّ الفرق ولعنهم كلِّ الأمم، فلمَّا سألوا الحجَّة زاغوا وحادوا، فكذَّب مقالتهم التوراة، ولعنهم الفرقان، وزعموا مع ذلك أنَّ إلههم ينتقل من قالب إلى قالب، وأنَّ الأرواحُ الأزلية هي الَّتي كانت في آدم، ثمَّ هلمَّ جرًّا تجري إلى يومنا هذا في واحد بعد آخر، فإذا كان الخالق في صورة المخلوق فبما يستدلَّ على أنَّ أحدهما خالق صاَّحبه؟ وقالوا : إنَّ الملائكة من ولد آدم، كلِّ من صار في أعلى درجة دينهم خرج من منزلة الامتحان والتصفية فهو ملك؛ فطوراً تخالهم نصاري في أشياء، وطوراً دهريَّة يقولون: إنَّ الأشياء على غير الحقيقة؛ قد كان يجب عليهم أن لا يأكلوا شيئاً من اللّحمان، لأنَّ الدوابَّ عندهم كلّها من ولد آدم حوَّلوا من صورهم، فلا يجوز أكل لحوم القرابات. قال: ومن زعم أنَّ الله لم يزل ومعه طينة مؤذية فلم يستطع التفصّي منها إلَّا بامتزاجه بها ودخوله فيها، فمن تلك الطينة خلق الأشياء قال: سبحان الله وتعالى ما أعجز إلهاً يوصف بالقدرة لا يستطيع التفصّي من الطينة؟ إن كانت الطينة حيّة أزليّة فكانا إلهين قديمين فامتزجا ودبّرا العالم من أنفسهما ، فإن كان ذلك كذلك فمن أين جاء الموت والفناء؟ وإن كانت الطينة ميتة فلابقاء للميَّت مع الأزليّ القديم، والميَّت لا يجيء منه حيٍّ، هذه مقالة الديصانيَّة أشدّ الزنادقة قولاً وأهملهم مثلاً، نظروا في كتب قد صنَّفتها أوائلهم وحبَّروها لهم بألفاظ مزخرفة من غير أصل ثابت ولا حجّة توجب إثبات ما ادّعوا، كلّ ذلك خلافاً على الله وعلى رسله وتكذيباً بما جاؤوا به عن الله، فأمّا من زعم أنَّ الأبدان ظلمة والأرواح نور وأنَّ النور لا يعمل الشرَّ والظلمة لا تعمل الخير فلا يجب عليهم أن يلوموا أحداً على معصية، ولا ركوب حرمة ولا إتيان فاحشة، وأنَّ ذلك على الظلمة غير مستنكر، لأنَّ ذلك فعلها، ولا له أن يدعو ربًّا ولا يتضرّع إليه، لأنَّ النور ربَّ، والربِّ لا يتضرّع إلى نفسه ولا يستعيذ بغيره، ولا لأحد من أهل هذه المقالة أن يقول: أحسنت أو أسات، لأنَّ الإساءة من فعل الظلمة وذلك فعلها، والإحسان من النور ولا يقول النور لنفسه: أحسنت يا محسن، وليس هناك ثالث فكانت الظلمة على قياس قولهم أحكم فعلاً وأتقن تدبيراً وأعزَّ أركاناً من النور، لأنَّ الأبدان محكمة، فمن صوّر هذا الخلق صورة واحدة على نعوت مختلفة؟ وكلَّ شيء يرى ظاهراً من الزهر والأشجار والثمار والطير والدواب يجب أن يكون إلهاً، ثمّ حبست النور في حبسها والدولة لها .

وأمّا ما ادّعوا بأنَّ العاقبة سوف تكون للنور فدعوى، وينبغي على قياس قولهم أن لا يكون للنور فعل لأنّه أسير، وليس له سلطان فلا فعل له ولا تدبير، وإن كان له مع الظلمة تدبير فما هو بأسير بل هو مطلق عزيز، فإن لم يكن كذلك وكان أسير الظلمة فإنّه يظهر في هذا العالم إحسان وخير مع فساد وشرّ فهذا يدلّ على أنَّ الظلمة تحسن الخير وتفعله كما تحسن الشرّ وتفعله، فإن قالوا محال ذلك فلا نور يثبت ولا ظلمة وبطلت دعواهم ورجع الأمر إلى أنّ الله واحد وما سواه باطلٌ، فهذه مقالة ماني الزنديق وأصحابه، وأمّا من قال: النور والظلمة بينهما حكم، فلا بدّ من أن يكون أكبر الثلاثة الحكم، لأنّه لا يحتاج إلى الحاكم إلّا مغلوب أو جاهل أو مظلوم، وهذه مقالة المدقونيّة، والحكاية عنهم تطول.

قال: فما قصّة ماني؟ قال: متفحّص أخذ بعض المجوسيّة فشابها ببعض النصرانيّة، فأخطأ الملّتين ولم يصب مذهباً واحداً منهما، وزعم أنّ العالم دبّر من إلهين: نور وظلمة، وأنّ النور في حصار من الظلمة على ما حكينا منه، فكذّبته النصارى وقبلته المجوس.

قال : فأخبرني عن المجوس أبعث الله إليهم نبيّاً؟ فإنّي أجد لهم كتباً محكمة ومواعظ بليغة وأمثالاً شافية يقرّون بالثواب والعقاب ولهم شرائع يعملون بها . قال : ما من أمّة إلاّ خلا فيها نذير وقد بعث إليهم نبيّ بكتاب من عند الله فأنكروه وجحدوا لكتابه . قال : ومن هو فإنّ الناس يزعمون أنّه خالد بن سنان؟ قال ظلِّظَلا : إنّ خالداً كان غريباً بدويّاً ما كان نبيّاً وإنّما ذلك شيء يقوله الناس.

قال: أفزردشت؟ قال: إنَّ زردشت أتاهم بزمزمة وادّعي النبوّة فآمن منهم قوم وجحده قوم فأخرجوه فأكلته السباع في برّيّة من الأرض.

قال: فأخبرني عن المجوس كانوا أقرب إلى الصواب في دهرهم أم العرب؟ قال: العرب في الجاهليّة كانت أقرب إلى الدين الحنيفيّ من المجوس وذلك أنّ المجوس كفرت بكلّ الأنبياء وجحدت كتبها وأنكرت براهينها ولم تأخذ بشيء من سننها وآثارها، وأنّ كيخسرو ملك المجوس في الدهر الأوّل قتل ثلاثمائة نبيّ، وكانت المجوس لا تغتسل من الجنابة والعرب كانت تغتسل والاغتسال من خالص شرائع الحنيفيّة وكانت المجوس لا تغتسل من الجنابة من سنن الأنبياء، وإنّ أوّل من فعل ذلك إبراهيم خليل الله وكانت المجوس لا تغتسل موتاهم والعرب كانت تعتسل والاغتسال من خالص شرائع الحنيفيّة وكانت المحوس لا تغتلك موتاهم والعرب كانت المجوس في الدهر الأوّل من فعل ذلك إبراهيم خليل الله وكانت المحوس لا تغسل موتاهم والعرب كانت العرب تفعل ذلك؟ وكانت المجوس ترمي الموتى في الصحارى والنواويس والعرب تواريها في قبورها وتلحدلها وكذلك السنة على الرسل إنّ أوّل من حفرله قبر آدم أبو البشر وألحد له لحد، وكانت المجوس تأتي الأمّهات وتنكح البنات والأخوات وحرَّمت ذلك العرب، وأنكرت المجوس بيت الله الحرام وسمّته بيت الشيطان والعرب كانت تحجّه وتعظّمه وتقول: بيت ربّنا؟ وتقر بالتوراة والإنجيل وتسأل أهل الكتاب وتأخذ عنهم، وكانت العرب في كلّ الأسباب أقرب إلى الدين الحنيفيّ من المجوس.

قال: فإنّهم احتجّوا بإتيان الأخوات أنّها سنّة من آدم قال: فما حجّتهم في إتيان البنات والأُمّهات وقد حرّم ذلك آدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى وسائر الأنبياء ﷺ وكلّ ما جاء عن الله ﷺ .

قال : فلمَ حرَّم الله تعالى الخمر ولا لذَّة أفضل منها؟ قال : حرّمها لأنها أمّ الخبائث أوليس كلّ شيء يأتي على شاربها ساعة يسلب لبه ولا يعرف ربّه ولا يترك معصية إلاّ ركبها ولا حرمة إلاّ انتهكها ولا رحماً ماسّة إلاّ قطعها ولا فاحشة إلاّ أتاها ، والسكران زمامه بيد الشيطان إن أمره أن يسجد للأوثان سجد وينقاد حيث ما قاده .

قال: فلمَ حرّم الدم المسفوح؟ قال: لأنّه يورث القساوة، ويسلب الفؤاد رحمته، ويعفّن البدن، ويغيّر اللّون، وأكثر ما يصيب الإنسان الجذام يكون من أكل الدم.

قال : فأكل الغدد؟ قال : يورث الجذام . قال : فالميتة لمَ حرّمها؟ قال : ﷺ فرقاً بينها وبين ما يذكر عليه اسم الله والميتة قد جمد فيها الدم وتراجع إلى بدنها فلحمها تقيل غير مريء لأنّها يؤكل لحمها بدمها .

قال: فالسمك ميتة؟ قال: إنَّ السمك ذكاته إخراجه حيًّا من الماء ثمَّ يترك حتَّى يموت من ذات نفسه وذلك أنَّه ليس له دم وكذلك الجراد. قال: فلمَ حرّم الزنا؟ قال: لما فيه من الفساد وذهاب المواريث وانقطاع الأنساب لا تعلم المرأة في الزنا من أحبلها ولا المولود يعلم من أبوه ولا أرحام موصولة ولا قرابة معروفة. قال: فلمَ حرّم اللّواط؟ قال: من أجل أنّه لو كان إتيان الغلام حلالاً لاستغنى الرجال عن النساء، وكان فيه قطع النسل وتعطيل الفروج وكان في إجازة ذلك فساد كثير.

قال: فلمَ حرَّم إتيان البهيمة؟ قال عَلَيَّلا: كره أن يضيّع الرجل ماءه ويأتي غير شكله ولو أباح ذلك لربط كلّ رجل أتاناً يركب ظهرها ويغشى فرجها فكان يكون في ذلك فساد كثير فأباح ظهورها وحرّم عليهم فروجها وخلق للرجال النساء ليأنسوا بهنّ ويسكنوا إليهنّ ويكنَّ موضع شهواتهم وأمّهات أولادهم.

قال: فما علَّة الغسل من الجنابة وإنَّ ما أتى حلال وليس في الحلال تدنيس؟ قال عَلَى إِنَّ الجنابة بمنزلة الحيض، وذلك أنَّ النطفة دم لا تستحكم، ولا يكون الجماع إلاَّ بحركة شديدة وشهوة غالبة، وإذا فرغ تنفس البدن ووجد الرجل من نفسه رائحة كريهة فوجب الغسل لذلك، وغسل الجنابة مع ذلك أمانة ائتمن الله تعالى عليها عبيده ليختبرهم بها. قال: أيتها لذلك، وغسل الجنابة مع ذلك أمانة ائتمن الله تعالى عليها عبيده ليختبرهم بها. قال: أيتها لذلك، وغسل الجنابة مع ذلك أمانة ائتمن الله تعالى عليها عبيده ليختبرهم بها. قال: أيتها الحكيم فما تقول فيمن زعم أنَّ هذا التدبير الذي يظهر في هذا العالم تدبير النجوم السبعة؟ الحكيم فما تقول فيمن زعم أنَّ هذا التدبير الذي يظهر في هذا العالم تدبير النجوم السبعة؟ قال: يحتاجون إلى دليل أنَّ هذا العالم الأكبر والعالم الأصغر من تدبير النجوم التي تسبح في الفلك وتدور حيث دارت متعبةً لا تفتر، وسائرة لا تقف. ثمّ قال: وإنَّ كلَّ نجم منها موكل الفلك وتدور حيث دارت متعبةً لا تفتر، فلو كانت قديمة أزليّة لم تتغيّر من حال إلى حال. الفلك وتدور حيث دارت منعبة لا تفتر، وسائرة لا تقف. ثمّ قال: وإنَّ كلَّ نجم منها موكل من الفلك وتدور حيث دارت منعبة لا تفتر، وسائرة لا تقف. ثمّ قال: وإنَّ كلَّ نجم منها موكل مدبّر فهي بمنزلة العبيد المامورين المنهيّين، فلو كانت قديمة أزليّة لم تتغيّر من حال إلى حال. وال فمن قال بالطبائع؟ قال: من لم يملك البقاء ولا صرف الحوادث وغيّرته الأيّام واللّيالي لا يردُّ الهرم ولا يدفع الأجل ما تصنع به؟.

قال: فأخبرني عمّن زعم أنّ الخلق لم يزل يتناسلون ويتوالدون، ويذهب قرن ويجيء قرن، تفنيهم الأمراض والأعراض وصنوف الآفات، يخبرك الآخر عن الأوّل وينبئك الخلف عن السلف والقرون عن القرون أنّهم وجدوا الخلق على هذا الوصف بمنزلة الشجر والنبات، في كلّ دهر يخرج منه حكيمٌ عليمٌ بمصلحة الناس بصيرٌ بتأليف الكلام، ويصنّف كتاباً قد حبّره بفطنته، وحسّنه بحكمته، قد جعله حاجزاً بين الناس، يأمرهم بالخير ويحتّهم عليه، وينهاهم عن السوء والفساد ويزجرهم عنه، لئلاّ يتهاوشوا ولا يقتل بعضهم بعضاً.

قال عَلَيَكَ ويحك إنّ من خرج من بطن أمّه أمس ويرحل عن الدنيا غداً لا علم له بما كان قبله ولا ما يكون بعده، ثمّ إنّه لا يخلو الإنسان من أن يكون خلق نفسه، أو خلقه غيره، أو لم يزل موجوداً، فما ليس بشيء لا يقدر على أن يخلق شيئاً وهو ليس بشيء، وكذلك ما لم يكن فيكون شيئاً يُسأل فلا يعلم كيف كان ابتداؤه، ولو كان الإنسان أزليّاً لم تحدث فيه الحوادث، لأنّ الأزليّ لا تغيّره الأيّام ولا يأتي عليه الفناء، مع أنّا لم نجد بناءً من غير بان، ولا أثراً من غير مؤثّر، ولا تأليفاً من غير مؤلّف، فمن زعم أنّ أباه خلقه قيل : فمن خلق أباه؟ ولو أنّ الأب ١٢ - باب / احتجاجات الصادق صلوات الله عليه على الزنادقة...

هو الّذي خلق ابنه لخلقه على شهوته، وصوّره على محبّته، ولملك حياته، ولجاز فيه حكمه؛ مرض فلم ينفعه، ومات فعجز عن ردّه، إنّ من استطاع أن يخلق خلقاً وينفخ فيه روحاً حتّى يمشي على رجليه سويّاً يقدر أن يدفع عنه الفساد.

قال: فما تقول في علم النجوم؟ قال: هو علم قلّت منافعه وكثرت مضرّاته لأنّه لا يدفع به المقدور، ولا يتقى به المحذور، إن أخبر المنجّم بالبلاء لم ينجه التحرّز من القضاء، وإن أخبر هو بخير لم يستطع تعجيله، وإن حدث به سوء لم يمكنه صرفه، والمنجّم يضادّ الله في علمه بزعمه أنّه يرد قضاء الله عن خلقه.

قال: فالرسول أفضل أم الملك المرسل إليه؟ قال: بل الرسول أفضل. قال: فما علّة الملائكة الموكّلين بعباده يكتبون عليهم ولهم، والله عالم السرّ وما هو أخفى؟ قال: استعبدهم بذلك وجعلهم شهوداً على خلقه، ليكون العباد لملازمتهم إيّاهم أشدّ على طاعة الله مواظبةً، وعن معصيته أشدّ انقباضاً، وكم من عبد يهمُ بمعصية فيذكر مكانها فارعوى وكفّ، فيقول: ربّي يراني وحفظتي عليَّ بذلك تشهد، وإنّ الله برأفته ولطفه أيضاً وكلهم بعباده يذبّون عنهم مردة الشياطين، وهوام الأرض، وآفات كثيرة من حيث لا يرون بإذن الله إلى أن يجيء أمر الله بَتَرْبَيْلُ

قال: فخلق الخلق للرحمة أم للعذاب؟ قال: خلقهم للرحمة وكان في علمه قبل خلقه إيّاهم أنّ قوماً منهم يصيرون إلى عذابه بأعمالهم الردينة وجحدهم به. قال: يعذّب من أنكر فاستوجب عذابه بإنكاره، فبمَ يعذّب من وحّده وعرفه؟ قال: يعذّب المنكر لإلهيّته عذاب الأبد، ويعذّب المقرّ به عذاباً عقوبة لمعصيته إيّاه فيما فرض عليه، ثمّ يخرج ولا يظلم ربّك أحداً. قال: فبين الكفر والإيمان منزلة؟ قال: لا. قال: فما الإيمان وما الكفر؟ قال: الإيمان أن يصدّق الله فيما غاب عنه من عظمة الله لتصديقه بما شاهد من ذلك وعاين، والكفر الجحود. قال: فما الشرك وما الشكّ؟ قال: الشرك أن يضمّ إلى الواحد الذي ليس كمثله شيء آخر، والشكّ ما لم يعتقد قلبه شيئاً.

قال: أفيكون العالم جاهلاً؟ قال: عالم بما يعلم، وجاهل بما يجهل. قال: فما السعادة وما الشقاوة؟ قال السعادة سبب خير تمسّك به السعيد فيجرّه إلى النجاة، والشقاوة سبب خذلان تمسّك به الشقيّ فيجرّه إلى الهلكة، وكلٌّ بعلم الله تعالى.

قال: أخبرني عن السراج إذا انطفأ اين يذهب نوره؟ قال: يذهب فلا يعود. قال: فما أنكرت أن يكون الإنسان مثل ذلك إذا مات وفارق الروح البدن لم يرجع إليه أبداً كما لا يرجع ضوء السراج إليه أبداً إذا انطفاً؟ قال: لم تصب القياس، إنّ النار في الأجسام كامنة والأجسام قائمة بأعيانها، كالحجر والحديد، فإذا ضرب أحدهما بالآخر سطعت من بينهما نار يقتبس منهما سراج له الضوء، فالنار ثابتةٌ في أجسامها والضوء ذاهب؛ والروح جسمٌ رقيقٌ قد أُلبس قالباً كثيفاً، وليس بمنزلة السراج الَّذي ذكرت، إنَّ الَّذي خلق في الرحم جنيناً من ماء صاف وركّب فيه ضروباً مختلفةً من عروق وعصب وأسنان وشعر وعظام وغير ذلك هو يحييه بعد موته ويعيده بعد فنائه.

قال: فأين الروح؟ قال: في بطن الأرض حيث مصرع البدن إلى وقت البعث. قال: فمن صلب أين روحه؟ قال: في كفّ الملك الّذي قبضها حتّى يودعها الأرض. قال: فأخبرني عن الروح أغير الدم؟ قال: نعم الروح على ما وصفت لك مادّته من الدم، ومن الدم رطوبة الجسم، وصفاء اللّون، وحسن الصوت، وكثرة الضحك، فإذا جمد الدم فارق الروح البدن. قال: فهل يوصف بخفّة وثقل ووزن؟ قال: الروح بمنزلة الريح في الزقّ إذا نفخت فيه امتلاً الزقّ منها فلا يزيد في وزن الزقّ ولوجها فيه ولا ينقصها خروجها منه، كذلك الروح ليس لها ثقل ولا وزن.

قال: فأخبرني ما جوهر الريح؟ قال: الريح هواء إذا تحرّك سمّي ريحاً، فإذا سكن سمّي هواءً، وبه قوام الدنيا، ولو كفّت الريح ثلاثة أيّام لفسد كلّ شيء على وجه الأرض ونتن، وذلك أنّ الريح بمنزلة المروحة تذبُّ وتدفع الفساد عن كلّ شيء وتطيّبه، فهي بمنزلة الروح إذا خرج عن البدن نتن البدن وتغيّر، تبارك الله أحسن الخالقين<sup>(1)</sup>.

قال : أفيتلاشى الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باق؟ قال : بل هو باق إلى وقت ينفخ في الصور ، فعند ذلك تبطل الأشياء وتفنى فلا حسّ ولا محسوس ، ثمّ أُعيدت الأشياء كما بدأها مدبّرها ، وذلك أربعمائة سنة تسبت فيها الخلق وذلك بين النفختين .

قال : وأنّى له بالبعث والبدن قد بلي، والأعضاء قد تفرّقت، فعضو ببلدة يأكلها سباعها، وعضو بأخرى تمزقه هوامّها، وعضو قد صار تراباً بني به مع الطين حائط؟.

قال: إنّ الذي أنشأه من غير شيء وصوَّره على غير مثال كان سبق إليه قادر أن يعيده كما بدأه. قال: أوضح لي ذلك. قال: إنّ الروح مقيمة في مكانها: روح المحسن في ضياء وفسحة، وروح المسيء في ضيق وظلمة، والبدن يصير تراباً منه خلق، وما تقذف به السباع والهوام من أجوافها ممّا أكلته ومزقته كلّ ذلك في التراب محفوظ عند من لا يعزب عنه مثقال ذرة في ظلمات الأرض، ويعلم عدد الأشياء ووزنها، وإنّ تراب الروحانيّين بمنزلة الذهب في التراب، فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النشور فتربو الأرض ثمّ تمخض مخض السقاء فيصير تراب البشر كمصير الذهب من التراب إذا غسل بالماء، والزبد من اللّبن إذا مخض فيجتمع تراب كلّ قالب فينقل بإذن القادر إلى حيث الروح، فتعود الصور بإذن المصوّر كهيئتها وتلج الروح فيها، فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه شيئاً.

 (١) بيان: كون هذا الهواء متحرّكاً ليس لذاته ولا من لوازم ذاته، وإلا لدامت الحركة بدوام ذاته، فلا بدّ أن يكون بتحريك الفاعل المختار، وهو الله جلّ جلاله. [النمازني]. قال: أخبرني عن الناس يحشرون يوم القيامة عراة؟ قال: بل يحشرون في أكفانهم. قال: أنّى لهم بالأكفان وقد بليت؟ قال: إنّ الّذي أحيا أبدانهم جدّد أكفانهم.

قال: فمن مات بلا كفن؟ قال: يستر الله عورته بما شاء من عنده.

قال: فيعرضون صفوفاً؟ قال: نعم هم يومئذ عشرون ومائة ألف صف في عرض الأرض. قال: أوليس توزن الأعمال؟ قال عظيئة : لا، إنّ الأعمال ليست بأجسام، وإنّما هي صفة ما عملوا، وإنّما يحتاج إلى وزن الشيء من جهل عدد الأشياء ولا يعرف ثقلها وخفّتها، وإنّ الله لا يخفي عليه شيء. قال: فما الميزان؟ قال: العدل. قال: فما معناه في كتابه: ﴿فَمَن ثَقَلَتَ مَوَزِينُهُمُ ؟ قال: فمن رجح عمله.

قال : فأخبرني أوليس في النار مقنع أن يعذب خلقه بها دون الحيّات والعقارب؟ قال : إنّما يعذّب بها قوماً زعموا أنّها ليست من خلقه، إنّما شريكه الّذي يخلقه، فيسلّط الله تعالى عليهم العقارب والحيّات في النار ليذيقهم بها وبال ما كانوا عليه فجحدوا أن يكون صنعه .

قال : فمن أين قالوا : إنّ أهل الجنّة يأتي الرجل منهم إلى ثمرة يتناولها ، فإذا أكلها عادت كهيئتها؟ قال : نعم ذلك على قياس السراج يأتي القابس فيقتبس منه فلا ينقص من ضوئه شيء وقد امتلات الدنيا منه سرجاً . قال : أليسوا يأكلون ويشربون وتزعم أنّه لا تكون لهم الحاجة؟ قال : بلى لأنّ غذاءهم رقيق لا ثفل له ، بل يخرج من أجسادهم بالعرق .

قال: فكيف تكون الحوراء في كلّ ما أتاها زوجها عذراء؟ قال: لأنّها خلقت من الطيب لا تعتريها عاهة، ولا تخالط جسمها آفة، ولا يجري في ثقبها شيء، ولا يدنسها حيض، فالرحم ملتزقة، إذليس فيه لسوى الإحليل مجرى. قال: فهي تلبس سبعين حلّة ويرى زوجها مخ ساقها من وراء حللها وبدنها؟ قال: نعم كما يرى أحدكم الدراهم إذا ألقيت في ماء صاف قدره قيد رمح.

قال: فكيف ينعّم أهل الجنّة بما فيها من النعيم وما منهم أحد إلاّ وقد افتقد ابنه أو أباه أو حميمه أو أُمّه؟ فإذا افتقدوهم في الجنّة لم يشكّوا في مصيرهم إلى النار، فما يصنع بالنعيم من يعلم أنّ حميمه في النار يعذّب؟ قال ﷺ : إنّ أهل العلم قالوا : إنّهم ينسون ذكرهم، وقال بعضهم : انتظروا قدومهم ورجوا أن يكونوا بين الجنّة والنار في أصحاب الأعراف.

قال : فأخبرني عن الشمس أين تغيب؟ قال : إنّ بعض العلماء قالوا : إذا انحدرت أسفل القبّة دار بها الفلك إلى بطن السماء صاعدة أبداً إلى أن تنحطَّ إلى موضع مطلعها – يعني أنّها تغيب في عين حامنة ثمَّ تخرق الأرض راجعة إلى موضع مطلعها – فتحير تحت العرش حتّى يؤذن لها بالطلوع، ويسلب نورها كلّ يوم ويتجلّل نوراً آخر .

قال: فالكرستي أكبر أم العرش؟ قال: كلّ شيء خلقه الله تعالى في جوف الكرستي خلا عرشه فإنّه أعظم من أن يحيط به الكرستي.

قال: فخلق النهار قبل اللَّيل؟ قال: نعم خلق النهار قبل اللَّيل، والشمس قبل القمر، والأرض قبل السماء، ووضع الأرض على الحوت، والحوت في الماء، والماء في صخرة مجوّفة، والصخرة على عاتق ملك، والملك على الثري، والثري على الريح العقيم، والريح على الهواء، والهواء تمسكه القدرة، وليس تحت الريح العقيم إلاَّ الهواء والظلمات ولا وراء ذلك سعة ولا ضيق ولا شيء يتوقم، ثمّ خلق الكرسيّ فحشاه السماوات والأرض، والكرسيّ أكبر من كلّ شيء خلق، ثمّ خلق العرش فجعله أكبر من الكرسي<sup>(١)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر وإن كان مرسلاً لكنَّ أكثر أجزائه أوردها الكلينيُّ والصدوق متفرقة في المواضع المناسبة لها، وسياقه شاهد صدق على حقّيته.

قوله غليتُما: (إثبات العيان) أي كإثبات العيان والمشاهدة. قوله غليتَما: (وأبصرته) الإسناد مجازيّ، أو المراد بالأبصارالبصائر. قوله ﷺ: (ليس للمحال جواب) أي ما فرضت من ظهوره تعالى للأبصار محالٌ، ومن أتى بالمحال ليس له جواب، وفي بعض النسخ: «ليس للمحيل جواب» أي لمن أتى بالمحال، وفي بعضها «للمحلّ» أي لا يمكن الجواب عن تلك المسألة على وجه يوافق فهمك، لأنَّك سألت عن قدرة الله على المحال، فإن أجبت بأنَّه محال توهَّمت أنَّ ذلك من نقص القدرة.

قوله عَلَيْتُهُمُ : (والقديم لا يكون حديثاً) أي ما يكون وجوده أزليًّا لا يكون محدثاً معلولاً، فيكون واجب الوجود بذاته فلا يعتريه التغيّر والفناء، وقد نسب إلى بعض الحكماء أنَّه قال: المبدع الأوّل هو مبدع الصور فقط دون الهيولي، فإنَّها لم تزل مع المبدع، فأنكر عليه سائر الحكماء وقالوا : إنَّ الهيولي لو كانت أزليَّة قديمة لما قبلت الصور ، ولما تغيَّرت من حال إلى حال، ولما قبلت فعل غيرها، إذ الأزليّ لا يتغيّر.

قوله عَلِيَّةٍ : (فمن أين جاءت هذه الألوان المختلفة) لعلَّ هذا الكلام مبنيَّ على ما زعموا من أنَّ كلَّ حادث لا بدَّ له من منشأ ومبدء يشاكله ويناسبه في الذات والصفات، فألزمه عَلِيَّهِ ما يعتقده؛ أو المراد أنَّ الاحتياج إلى المادَّة إن كان لعجز الصانع تعالى عن إحداث شيء لم يكن فلا بدّ من وجود الأشياء بصفاتها في المادّة حتّى يخرجها منها، وهذا محالٌ لاستلزامه كون المادّة ذات حقائق متباينة، واتّصافها بصفات متضادّة، وإن قلتم: إنّها مشتملة على بعضها فقد حكمتم بإحداث بعضها من غير مادّة فليكن الجميع كذلك، وإن قلتم: إنَّ جوهر المادّة يتبدّل جوهراً آخر وأعراضها أعراضاً أخر فقد حكمتم بفناءما هو أزليٍّ وهذا محال كما مرَّ، وبحدوث شيء آخر من غير شيء وهذا مستلزمٌ للمطلوب.

وأمّا ما ذكره عَلِيَّةٍ في الحياة والموت فيرجع إلى ما ذكرنا، وملخّصه أنَّه لا يخلو إمّا أن

تكون مادّة الكلّ حيّاً بذاته أو ميّتاً بذاته، أو تكون الأشياء من أصلين : أحدهما حيّ بذاته، والآخر ميّت بذاته، وهذا أيضاً يحتمل وجهين : أحدهما أن يكون كلّ شيء مأخوذاً من كلّ من الحيّ والميّت، والثاني أن يكون الحيّ مأخوذاً من الحيّ والميّت ماخوذاً من الميّت، فأبطل عيري الأوّل بأنّه لو حصل الميّت بذاته عن الحيّ بذاته يلزم زوال الحياة الأزليّة عن هذا الجزء من المادة وقد مرّ امتناعه، أو تبدّل الحقيقة الّتي يحكم العقل بديهة بامتناعه ولو قيل بإعدام الحيّ وإنشاء الميّت فيلزم المفسدة الأولى مع الإقرار بالمدّعى وهو حدوث الشيء لا من شيء وبهذا يبطل الثاني وكذا الثالث، لأنّ الجزء الحيّ من المار إلى الرابع سبق إذا حصل منه ميّت وأشار إليه بقوله : (لأنّ الحي لا يجيء منه ميّت) وأشار إلى الرابع بقوله : (ولا يجوز أن يكون الميّت قديماً) وبه يبطل الثاني والثالث أيضاً، وتقريره أنّ الأزليّ لا بدَّ أن يكون واجب الوجود بذاته كاملاً بذاته، لشهادة العقول بأنّ الاحتياج والنقص من شواهد الإمكان المحوج إلى المؤثر والموجد فلا يكون الثالي إيراني الرابع

قوله غَلِيَّةِ: (واضطرار النفس) عطف على دوران الفلك. قوله: (أمختلف هو أم مؤتلف) أي أهو مركّب من أجزاء مختلفة الحقيقة، أم من أجزاء متّفقة الحقيقة، فأجاب غَلِيَّةٍ بنفيهما.

قوله على العمل دار عمل دار جزاء) أي لا يصلح كون دار العمل دار جزاء، لأنّ الاختيار والتكليف يقتضي كون دار العمل مشوباً بالراحة والآلام والصحّة والأسقام، ولا تكون ذات نعم خالصة لتصلح لكونها محلّ جزاء للمطيعين، ولا تكون عقوباتها خالصةً وإلآ لزم الإلجاء وينافي التكليف فلا يصلح كونها دار عقاب للعاصين والكافرين.

قوله عليمي : (أنه بمنزلة الطب) أي أنَّ الله تعالى كما جعل لبعض الأدوية المضرَّة تأثيراً في البدن ثمَّ جعل في بعض الأدوية ما يدفع ضرر تلك الأدوية فكذلك جعل لبعض الأعمال تأثيراً في أبدان الخلق وعقولهم، فهذا هو السحر، وأجرى على لسان الأنبياء والأوصياء آيات وأدعية وأسماء وأعمالاً تدفع ضرر ذلك عنهم، فالمراد بقوله : (فجاء الطبيب) أي العالم بما يدفع السحر بالآيات والأدعية؛ ويحتمل أن يكون بعض أنواع السحر يدفع بعمل الطب أيضاً.

قوله ﷺ : (إنَّ المرض على وجوه شتَى) لعلَّه ﷺ جعل مرض الأطفال من القسم الأوّل، لأنَّه ابتلاء للأبوين لينظر كيف صبرهم وشكرهم، والحاصل أنَّه ﷺ أبطل ما توهّمه السائل وبنى عليه كلامه من أنَّ المرض لا يكون إلاَّ عقوبة لذنب.

قوله علي الله في الله عنه الله عنه الموابة الله الماعون، وأصله الهمز . قوله : (شاخ) أي صار شيخًا؛ ودق بصره أي ضعف، أو على بناء المجهول أي عمي قوله علي : (ولم يألوا) أي ولم يقصروا . قوله ﷺ: (غرلاً) هو جمع الأغرل بمعنى الأقلف: الّذي لم يختنن. ويقال: مرجت الدابّة أمرجها بالضمّ مرجاً: إذا أرسلتها ترعى، وقال قوم: فعل وأفعل فيه بمعنى.

قوله ﷺ: (أكثر من معرفة من تجب عليه معرفته) أي الطبيعة الّتي يقولون إنّها الصانع، أو الدهر، ويحتمل أن يكون هذا بيان مذاهب جماعة منهم يقولون بالصانع وأنّه حلّ في الأجسام كما يدلّ عليه ما ذكره آخراً.

قوله عليماني : (على غير الحقيقة) أي بغير صانع ومدبّر، لأنّ ما جعلوه صانعاً فهو ليس بصانع حقيقةً، وأمّا شباهتهم بالنصارى فمن جهة قولهم بالحلول، وأنّ الأرواح بعد كمالها تتصل بالأجرام الفلكيّة. قوله: (لم يزل ومعه طينة مؤذية) قال صاحب الملل والنحل: الديصانيّة أصحاب ديصان أثبتوا أصلين: نوراً وظلاماً، فالنور يفعل الخير قصداً واختياراً، والظلام يفعل الشرّ طبعاً واضطراراً، فما كان من خير ونفع وطيب وحسن فمن النور، وما كان من شرّ وضرّ ونتن وقبح فمن الظلام، واختلفوا في المزاج والخلاص فزعم بعضهم أن النور داخل الظلمة والظلمة تلقاه بخشونة وغلظ فتأذى بها وأحبّ أن يرقّقها ويليّنها ثم يتخلّص منها، وليس ذلك لاختلاف جسمها، ولكن كما أنّ المنشار جنسه حديد وصفيحته ليّنة وأسنانه خشنة فاللّين في النور، والخشونة في الظلمة، وهما جنس واحد فتلطف للنور بلينة حتى يدخل تلك الفرج، فما أمكنه إلا بتلك الخشونة، فلا يتصوّر الوصول إلى كمال

وقال بعضهم: بل الظلام احتال حتّى تشبّت بالنور من أسفل صفيحته فاجتهد النور حتّى يتخلّص منه ويدفعها عن نفسه فاعتمد عليه فلحج فيه، وذلك بمنزلة الإنسان الّذي يريد الخروج من وحل وقع فيه فيعتمد على رجله ليخرج فيزداد ولوجاً فيه، فاحتاج النور إلى زمان ليعالج التخلّص منه والتفرّد بعالمه.

وقال بعضهم: إنّ النور إنّما دخل الظلام اختياراً ليصلحها ويستخرج منها أجزاءً صالحة لعالمه، فلمّا دخل تشبّث به زماناً فصار يفعل الجور والقبيح اضطراراً لا اختياراً، ولو انفرد في عالمه ماكان يحصل منه إلاّ الخير المحض والحسن البحت، وفرق بين الفعل الضروريّ وبين الفعل الاختياريّ انتهى.

وقد مرّ منّا القول في بيان اختلاف مذاهبهم وتطبيق الخبر عليها في كتاب التوحيد.

قوله عَلَيْتَنَا: (أتاهم بزمزمة) الزمزمة: الصوت البعيد له دويّ، والمراد أنّه أتاهم بكلام غير مفهوم بعيد عن الأذهان مباين للحق. قوله عَلَيْتَنَا: (فرقاً بينهما) لمّا كانت الميتة نوعين: إحداهما ما أخلّ فيها بأصل الذبح، والثانية ما أُخلّ فيها بشرائط الذبح فأشار عَلَيْتَنَا إلى الثانية بقوله: (فرقاً بينها) والحاصل أنّ الحكمة فيه غرض يتعلّق بأديان الناس لا بأبدانهم، وأشار إلى الأولى بقوله: (والميتة قد جمد فيها الدم) وتنفّس البدن كناية عن العرق. قوله علي ( إنّ من خرج من بطن أمّه أمس) حاصله أنّ الأنبياء يخبرون الناس بما كان وما يكون، فلو كان كما زعمه السائل أنّى لهم علم ذلك؟ . قوله : (فما ليس بشيء لا يقدر على أن يخلق شيئاً وهو ليس بشيء) هذا إبطال للشق الأوّل وهو أن يكون خلق نفسه، وهو مبنيّ على ما يحكم به العقل من تقدّم العلّة على المعلول بالوجود، ولمّا كان الشقّ الثاني متضمناً لما هو المطلوب وهو كون الصانع سوى هذه الممكنات الحادثة، ولما هو غير المطلوب وهو كون صانعه مثله في الحدوث أبطل هذا بقوله : (وكذلك ما لم يكن فيكون) أي لا يمكن أن يكون صانعه شيئاً لم يكن فوجد، وهو بحيث إذا ستل لا يعلم كيف ابتدأ نفسه، لأنّ الممكن الذي اكتسب الوجود من غيره وهو في معرض الزوال لا يتأتى منه إيجاد غيره.

ويحتمل أن يكون ضمير «ابتداؤه» راجعاً إلى المعلول، أي كيف يكون إنسان موجداً لإنسان آخر مع أنّه إذا سئل لا يعلم كيف كان ابتداء خلق هذا الآخر، ويحتمل أن يكون على الوجه الأوّل دليلاً آخر على إبطال الشقّ الأوّل، أي لا يكون الإنسان موجداً لنفسه وإلاّ لكان يعلم ابتداء خلقه. وقوله: (مع أنّا لم نجد) دليلٌ آخر على إبطال ما سبق، مبنيّاً على ما يحكم به العقل من أنّ التركيب والتأليف يوجب الاحتياج إلى المؤثّر.

ثمّ قال: فلو قيل: إنّ خالق الابن هو الأب ننقل الكلام إلى الأب حتّى ينتهي إلى صانع غير مؤلّف ولا مركّب لا يحتاج إلى صانع آخر، وإنّما خصّ الأب لأنّه أقرب الممكنات إليه، ثمّ أبطل كون الأب خالقاً بوجه آخر وهو أنّه لو كان خالقاً لابنه لخلقه على ما يريده ويشتهيه ولملك حياته وبقاءه إلى آخر ما ذكره غَلِيَهِمْ

قوله: (يعذّب المنكر لإلهيّته) منكر كلّ من أصول الدين داخل في ذلك. قوله عليهما: (إنّ النار في الأجسام كامنة) ظاهره يدلّ على مذهب الكمون والبروز، ويمكن أن يكون المراد أنّها جزءٌ للمركّبات؛ أو لمّا كان من ملاقات الأجسام يحصل النار حكم بكمونها فيها مجازاً، وحاصل ما ذكره عليمًا من الفرق أنّ ما يعدم عند انطفاء السراج هو الضوء، وأمّا جسم النار فهو يستحيل هواءً ولا ينعدم، والروح ليس بعرض مثل الضوء حتّى ينعدم بتغيّر محلّه ولا يعود، بل هو جسم باق بعد انفصاله عن البدن حتّى يعود إليه، ثمَّ أزال عليما استبعاده إعادة البدن وإعادة الروح إليه بقوله: (إنّ الّذي خلق في الرحم).

قوله عليميًة: (فتربو الأرض) أي ترتفع، وظاهر الخبر انعدام الصور ثمّ عودها بعد فنائها وبقاء موادّ الأبدان.

قوله ﷺ : (لا ينكر من نفسه شيئاً) أي يعرف أجزاء بدنه كما كان لم يتغيّر شيء منها . قوله ﷺ : (قيد رمح) بالكسر أي قدره.

قوله: (وقال بعضهم: انتظروا) لعلّ في هذا التبهيم مصلحة، وأحدهما قول المعصوم، والآخر قول غيره، ويحتمل أن يكون بعضهم ينسون وبعضهم ينتظرون، وكلّ معصوم ذكر حال بعضهم. قوله ﷺ : (ثمّ تخرق الأرض) أي تذهب تحتها . قوله : (ولا وراء ذلك سعةٌ ولا ضيقٌ) أي سوى السماوات، أي ليس بين تلك الفضاء المظلم وبين السماء شيء، والله يعلم.

٣ - يد: الدقاق، عن أبي القاسم العلويّ، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن، عن إبراهيم بن هاشم القميّ، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ، عن هشام بن الحكم في حديث الزنديق الذي أتى أبا عبد الله عليّا فكان من قول أبي عبد الله عليّا له له : لا يخلو قولك : إنّهما الزنديق الذي أتى أبا عبد الله عليّا فكان من قول أبي عبد الله عليّا له نه : لا يخلو قولك : إنّهما النان من أن يكونا قديمين قويين أو يكونا ضعيفين، أو يكون أحدهما قوياً والآخر ضعيفاً، فإن الثنان من أن يكونا قديمين قويين أو يكونا ضعيفين، أو يكون أحدهما قوياً والآخر ضعيفاً، فإن كانا قويين فلم لا يدفع كلّ واحد منهما صاحبه وينفرد بالتدبير؟ وإن زعمت أن أحدهما قوي كانا قويين في في في فان من كانا قويين فلم لا يدفع كلّ واحد منهما صاحبه وينفرد بالتدبير؟ وإن زعمت أن أحدهما قوي من أب يخل في في في فانا في في فانا في فلم لا يدفع كلّ واحد منهما صاحبه وينفرد بالتدبير؟ وإن زعمت أن أحدهما قوي من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا الخلق منتظماً والفلك من أن يكونا متفقين من كلّ جهة، أو مفترقين من كلّ جهة، فلمّا رأينا أور على أن من أور حلام ما وأي أبي عاري أن من فصارت الفرجة بينهما قديماً معهما فليزمك ثلاثة، وإن ادّعيت ثلاثة لزمك ما قلنا في الاثنين حتى يكون ثالثاً بينهما قديماً معهما فليزمك ثلاثة، وإن ادّعيت ثلاثة لزمك ما قلنا في الائين حي يكون ألما بينهما فرجتان فيكون خمل موجتان في الانين ما في الكثرة.

قال هشام: فكان من سؤال الزنديق أن قال: فما الدليل عليه؟ قال أبو عبد الله للي الله عليه؟ قال أبو عبد الله للي ا وجود الأفاعيل التي دلّت على أنّ صانعاً صنعها، ألا ترى أنّك إذا نظرت إلى بناء مشيّد مبنيّ علمت أنَّ له بانياً وإن كنت لم تر الباني ولم تشاهده؟ .

قال: فما هو؟ قال هو شيء بخلاف الأشياء، ارجع بقولي: شيء إلى إثبات معنى وأنّه شيء بحقيقة الشيئيّة، غير أنّه لا جسم ولا صورة، ولا يحسّ ولا يجسّ، ولا يدرك بالحواسّ الخمس، لا تدركه الأوهام، ولا تنقصه الدهور، ولا يغيّره الزمان.

قال السائل فتقول: إنّه سميع بصير؟ قال: هو سميعٌ بصيرٌ، سميع بغير جارحة، وبصير بغير آلة، بل يسمع بنفسه، ويبصر بنفسه، ليس قولي: إنّه يسمع بنفسه ويبصر بنفسه أنّه شيء والنفس شيء آخر، ولكن أردت عبارة عن نفسي إذكنت مسؤولاً، وإفهاماً لك إذكنت سائلاً، وأقول: يسمع بكلّه، لا أنّ الكلّ منه له بعضٌ، ولكنّي أردت إفهامك والتعبير عن نفسي، وليس مرجعي في ذلك إلاّ إلى أنّه السميع البصير العالم الخبير بلا اختلاف الذات ولا اختلاف المعنى.

قال السائل: فما هو؟ قال أبو عبد الله ﷺ : هو الربّ، وهو المعبود، وهو الله، وليس قولي: (الله) إثبات هذه الحروف: ألف، لام، لاه ولكنّي أرجع إلى معنى هو شيء خالق الأشياء وصانعها، وقعت عليه هذه الحروف، وهو المعنى الّذي يسمّى به الله والرحمن والرحيم والعزيز وأشباه ذلك من أسمائه، وهو المعبود ﷺ .

قال السائل: فإنَّا لم نجد موهوماً إلاَّ مخلوقاً. قال أبو عبد الله عَلِيَّة : لو كان ذلك كما

تقول لكان التوحيد عنّا مرتفعاً، لأنّا لم نكلّف أنّ نعتقد غير موهوم، ولكنّا نقول: كلّ موهوم بالحواس مدرك، فما تحدُّه الحواس وتمثّله فهو مخلوق، ولا بدّ من إثبات صانع للأشياء خارج من الجهتين المذمومتين: إحداهما النفي إذ كان النفي هو الإبطال والعدم، والجهة الثانية التشبيه من صفة المخلوق الظاهر التركيب والتأليف، فلم يكن بدّ من إثبات الصانع لوجود المصنوعين، والاضطرار منهم إليه ثبت أنّهم مصنوعون، وأنّ صانعهم غيرهم وليس مثلهم إذكان مثلهم شبيهاً بهم في ظاهر التركيب والتأليف وفيما يجري عليهم من حدوثهم بعد أن لم يكونوا، وتنقّلهم من صغر إلى كبر وسواد إلى بياض وقوة إلى ضعف وأحوال موجودة لاحاجة بنا إلى تفسيرها لثباتها ووجودها.

قال السائل: فقد حدّدته إذ أثبتَّ وجوده، قال أبو عبد الله ﷺ : لم أُحدّده ولكن أثبتَه، إذ لم يكن بين الإثبات والنفي منزلة.

قال السائل: فله إنّية ومائيّة؟ قال: نعم لا يثبت الشيء إلاّ بإنّيّة ومائيّة. ولكن لا بدّ من الخروج من جهة التعطيل والتشبيه، لأنّ من نفاه أنكره ودفع ربوبيّته وأبطله، ومن شبّهه بغيره فقد أثبته بصفة المخلوقين المصنوعين الّذين لا يستحقّون الربوبيّة، ولكن لا بدّ من إثبات ذات بلا كيفيّة لا يستحقّها غيره ولا يشارك فيها ولا يحاط بها ولا يعلمها غيره.

قال السائل: فيعاني الأشياء بنفسه؟ قال أبو عبد الله ﷺ : هو أجلّ من أن يعاني الأشياء بمباشرة ومعالجة، لأنّ ذلك صفة المخلوق الّذي لا تجيء الأشياء إليه إلآ بالمباشرة والمعالجة، وهو تعالى نافذ الارادة والمشيّة، فعّال لما يشاء.

قال السائل: فله رضى وسخط؟ قال أبو عبد الله تلايي الله عليه، وليس ذلك على ما يوجد في المخلوقين، وذلك أنّ الرضى والسخط دخال يدخل عليه فينقله من حال إلى حال، وذلك صفة المخلوقين العاجزين المحتاجين، وهو تبارك وتعالى العزيز الرحيم لا حاجة به إلى شيء ممّا خلق، وخلقه جميعاً محتاجون إليه، وإنّما خلق الأشياء من غير حاجة ولا سبب

قال السائل: فقوله: «الرحمن على العرش استوى»؟ قال أبو عبد الله غلي : بذلك وصف نفسه، وكذلك هو مستول عى العرش، بائن من خلقه، من غير أن يكون العرش حاملاً له، ولا أن يكون العرش حاوياً له، ولا أنّ العرش محتاز له، ولكنّا نقول: هو حامل العرش، وممسك العرش، ونقول من ذلك ما قال: ﴿ وَمِيعَ كُرْسِيَّهُ اَلسَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضَى فَئبَتنا من العرش والكرسيّ ما ثبته، ونفينا أن يكون العرش أو الكرسيّ حاوياً له، وأن يكون بخلق محتاجاً إلى

قال السائل: فما الفرق بين أن ترفعوا أيديكم إلى السماء وبين أن تخفضوها نحو الأرض؟ قال أبو عبد الله غَلِيَـَلاٍ: ذلك في علمه وإحاطته وقدرته سواء، ولكنّه بَمَرَيَّكُ أمر أولياءه وعباده برفع أيديهم إلى السماء نحو العرش لأنّه جعله معدن الرزق، فثبّتنا ما ثبّته القرآن والأخبار عن الرسول ﷺ حين قال: «ارفعوا أيديكم إلى الله ﷺ وهذا يجمع عليه فرق الأمّة كلّها.

قال السائل: فمن أين أثبتَّ أنبياءً ورسلاً؟ قال أبو عبد الله غلي (إذ إنّا لمّا أثبتنا أنّ لنا خالقاً صانعاً متعالياً عنّا وعن جميع ما خلق وكان ذلك الصانع حكيماً لم يجز أن يشاهده خلقه ولا يلامسوه، ولا يباشرهم ولا يباشروه، ويحاجّهم ويحاجّوه فثبت أنّ له سفراء في خلقه وعباده يدلّونهم على مصالحهم ومنافعهم ومابه بقاؤهم وفي تركه فناؤهم: فثبت الآمرون والناهون عن الحكيم العليم في خلقه، وثبت عند ذلك أن له معبّرين وهم الأنبياء وصفوته من خلقه، حكماء مؤدّبين بالحكمة، مبعوثين بها، غير مشاركين للناس في أحوالهم على مشاركتهم لهم في الخلق والتركيب، مؤيّدين من عند الحكيم العليم بالحكمة والدلائل والبراهين والشواهد: من إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، فلا تخلو أرض الله من حجّة يكون معه علم يدلّ على صدق مقال الرسول ووجوب عدالته<sup>(1)</sup>.

**أقول:**في بعض نسخ التوحيد بعد قوله: (فرق الأُمّة كلّها) زيادة: قال السائل فتقول: إنّه ينزل إلى السماء الدنيا؟ قال أبو عبد الله <sub>غلا</sub>يتين: نقول ذلك لأنّ الروايات قد صحّت به والأخبار.

قال السائل: وإذا نزل أليس قد حال عن العرش، وحؤوله عن العرش انتقال؟ قال أبو عبد الله عليتي : ليس ذلك على ما يوجد من المخلوق الذي ينتقل باختلاف الحال عليه والملالة والسأمة، وناقل ينقله ويحوّله من حال إلى حال، بل هو تبارك وتعالى لا يحدث عليه الحال، ولا يجري عليه الحدوث، فلا يكون نزوله كنزول المخلوق الذي متى تنحّى عن مكان خلا منه المكان الأولي، ولكنّه ينزل إلى سماء الدنيا بغير معاناة ولا حركة فيكون هو كما في السماء السابعة على العرش كذلك هو في سماء الدنيا، إنّما يكشف عن عظمته ويري أولياءه نفسه حيث شاء، ويكشف ما شاء من قدرته، ومنظره في القرب والبعد سواء.

**أقول:**وفي تلك النسخة الّتي فيها تلك الزيادة زيادة أخرى بعد تمام الخبر وهي هذه : قال مصنِّف هذا الكتاب قوله ﷺ: (إنَّه على العرش) ليس بمعنى التمكّن فيه، ولكنَّه بمعنى التعالي عليه بالقدرة، يقال: فلان على خير، واستعانه على عمل كذا وكذا، ليس بمعنى التمكّن فيه والاستقرار عليه، ولكن ذلك بمعنى التمكّن منه والقدرة عليه.

وقوله : (في النزول) ليس بمعنى الانتقال وقطع المسافاة ، ولكنّه على معنى إنزال الأمر منه إلى سماء الدنيا ، لأنّ العرش هو المكان الّذي ينتهي إليه بأعمال العباد من السدرة المنتهي

(۱) التوحيد، ص ۲٤۳ باب ۲۲ ح ۱.

١٢ - باب / احتجاجات الصادق صلوات الله عليه على الزنادقة...

إليه، وقد يجعل الله ﷺ السماء الدنيا في الثلث الأخير من اللّيل وفي ليالي الجمعة مسافة الأعمال في ارتفاعها أقرب منها في سائر الأوقات إلى العرش.

وقوله: (يري أولياءه نفسه) فإنّه يعني بإظهار بدائع فطرته، فقد جرت العادة بأن يقال للسلطان إذا أظهر قوّة وقدرةً وخيلاً ورجلاً : قد أظهر نفسه؛ وعلى ذلك دلّ الكلام ومجاز اللّفظ . انتهى .

**أقول:** قدمضي تفاسير أجزاء الخبر في كتاب التوحيد، وهذا الخبر جزءٌ من الخبر السابق أيضاً فلا تغفل.

٤ - من كتاب الغرر للسيد المرتضى تنافي : قيل : إنّ الجعد بن درهم جعل في قارورة ماء وتراباً فاستحال دوداً وهواماً فقال لأصحابه : أنا خلقت ذلك، لأنّي كنت سبب كونه، فبلغ ذلك جعفر بن محمّد بي قال : ليقل : كم هي؟ وكم الذكران منه والإناث إن كان خلقه؟ وكم وزن كلّ واحد منهنّ؟ وليأمر الذي سعى إلى هذا الوجه أن يرجع إلى غيره، فانقطع وهرب<sup>(1)</sup>.

٥ - قب؛ يونس في حديثه قال : سأل ابن أبي العوجاء أبا عبد الله في عنه الما اختلفت منيًات الناس فمات بعضهم بالبطن وبعضهم بالسلّ؟ فقال ثليتيًا : لو كانت العلّة واحدة أمن الناس حتى تجيء تلك العلّة بعينها، فأحب الله أن لا يؤمن على حال.

قال: ولمَ يميل القلب إلى الخضرة أكثر ممّا يميل إلى غيرها؟ قال: من قبل أنَّ الله تعالى خلق القلب أخضر، ومن شأن الشيء أن يميل إلى شكله.

ويروى أنّه لمّا جاء إلى أبي عبد الله عليمان قال له: ما اسمك؟ فلم يجبه، وأقبل علي عن على غيره، فانكفأ راجعاً إلى أصحابه، فقالوا: ما وراءك؟ قال: شرّ ابتدأني، فسألني عن اسمي، فإن كنت قلت: عبد الكريم فيقول: من هذا الكريم الّذي أنت عبده؟ فإمّا أقرّ بمليك، وإمّا أظهر منّي ما أكتم، فقالوا: انصرف عنه، فلمّا انصرف قال عليمان وأقبل ابن أبي العوجاء إلى أصحابه محجوجاً قد ظهر عليه ذلة الغلبة فقال من قال منهم: إنّ هذه للحجّة الدامغة، صدق وإن لم يكن خيرٌ يرجى ولا شرّ يتقى فالناس شرعٌ سواء، وإن يكن منقلب إلى ثواب وعقاب فقد هلكنا؛ فقال ابن أبي العوجاء لأصحابه: أو ليس بابن الذي نكل بالخلق، وأمر بالحلق، وشوّه عوراتهم، وفرَّق أموالهم، وحرّم نساءهم؟<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ الخضرة في القلب كناية عن كونه مأموراً بالعلم والحكمة ومحلاً لإزهار المعرفة، وقد مرّ في كتاب التوحيد أنَّ الخضرة صورة ومثال للمعرفة.

٦- فس: روي أنّه لمّا سأل رجل من الزنادقة أبا جعفر الأحول فقال: أخبرني عن قول

المناقب لابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢٧٠.
 (٢) المناقب لابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢٧٨.

الله تعالى : ﴿ فَأَنَكِحُوْا مَا طَابَ لَكُمْ يَنَ ٱلنِّسَلَةِ مَنْنَ وَنُلَكَ وَزُبَنَّمَ فَإِنّ خِفْتُمَ أَلَّا نَمَلِلُوا فَوَخِدَةً ﴾ <sup>(1)</sup> وقال تعالى في آخر السورة : ﴿وَلَن تَسْتَطِيعُوَا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ ٱللِّسَلَةِ وَلَوَ حَرَّصَتُمَ فَكَ تَمِيلُوا كُلَ الْمَيْـلِ﴾<sup>(٢)</sup> فبين القولين فرق، فقال أبو جعفر الأحول : فلم يكن في ذلك عندي جواب، فقدمت المدينة فدخلت على أبي عبد الله غليتَن فسألته عن الآيتين فقال : أمّا قوله : ﴿فَإِنْ خِفَنُمُ أَلَا نَعْلِلُوا فَوَخِدَةً ﴾ فإنّما عنى في النفقة، وقوله : ﴿وَلَن تَسْتَطِيعُوا أَن تَعْدِلُوا بَيْنَ اللَّ

٧ - كا: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار قال: قال أبو عبد الله عَشِيَرَ لأبي حنيفة : يا أبا حنيفة ما تقول في بيت سقط على قوم وبقي منهم صبيّان : أحدهما حرّ، والآخر مملوك لصاحبه فلم يعرف الحرُّ من المملوك؟ فقال أبو حنيفة : يعتق نصف هذا، ويعتق نصف هذا، ويقسّم المال الحرُّ من المملوك؟ فقال أبو حنيفة : يعتق نصف هذا، ويعتق نصف هذا، ويقسّم المال بينهما، فقال أبو عبد أله على قوم وبقي منهم صبيّان : أحدهما حرّ، والآخر مملوك لصاحبه فلم يعرف في بيت سقط على قوم وبقي منهم صبيّان : أحدهما حرّ، والآخر مملوك لصاحبه فلم يعرف الحرُّ من المملوك؟ فقال أبو حنيفة : يعتق نصف هذا، ويعتق نصف هذا، ويقسّم المال ويقسّم المال ويعتق نصف هذا، ويعتق نصف هذا، ويقسّم المال ويعتق هذا فقال أبو عبد الله علييّان : أحدهما حرّ، فمن أصابته القرعة فهو الحرّ، ويعتق هذا فيجعل مولى له<sup>(3)</sup>.

٨ - ختص، محمّد بن عبيد، عن حمّاد، عن محمّد بن مسلم قال: دخل أبو حنيفة على أبي عبد الله علي فقال: إنّي رأيت ابنك موسى يصلّي والناس يمرّون بين يديه فلا ينهاهم وفيه ما فيه، فقال أبو عبد الله علي : ادع، فلمّا جاءه قال: يا بنيّ إنّ أبا حنيفة يذكر أنّك وفيه ما فيه، فقال أبو عبد الله علي : ادع، فلمّا جاءه قال: يا بنيّ إنّ أبا حنيفة يذكر أنّك تصلّي والناس يمرّون بين يديه فلا ينهاهم وفيه ما فيه، فقال أبو عبد الله علي : ادع، فلمّا جاءه قال: يا بنيّ إنّ أبا حنيفة يذكر أنّك تصلّي والناس يمرّون بين يديه فلا ينهاهم وفيه ما فيه، فقال أبو عبد الله علي : ادع، فلمّا جاءه قال: يا بنيّ إنّ أبا حنيفة يذكر أنّك تصلّي والناس يمرّون بين يديك فلا تنهاهم، قال: نعم يا أبه، إنّ الّذي كنت أصلّي له كان أقرب إليّ منهم، يقول الله تعالى: ﴿ وَنَمَنُ أَفَرَبُ إليّهِ مِنْ حَبّلِ آلوَرِيدِهُ قال: فضمّه أبو عبد الله علي الله علي الله علي الله علي الله علي الله الله الله المالي الله المالي ال

فقال أبو عبد الله عَلِيَةِ : يا أبا حنيفة القتل عندكم أشدّ أم الزنا؟ فقال : بل القتل قال : فكيف أمر الله تعالى في القتل بالشاهدين وفي الزنا بأربعة؟ كيف يدرك هذا بالقياس؟ يا أبا حنيفة ترك الصلاة أشدّ أم ترك الصيام؟ فقال : بل ترك الصلاة، قال : فكيف تقضي المرأة صيامها ولا تقضي صلاتها؟ كيف يدرك هذا بالقياس؟ ويحك يا أبا حنيفة النساء أضعف عن المكاسب أم الرجال؟ فقال : بل النساء، قال : فكيف جعل الله تعالى للمرأة سهماً وللرجل سهمين؟ كيف يدرك هذا بالقياس؟ يا أبا حنيفة الغائط أقذر أم المنيّ؟ قال : بل الغائط، قال : فكيف يستنجى من الغائط ويغتسل من المنيّ؟ كيف يدرك هذا بالقياس؟ تقول : سأنزل مثل ما أنزل الله؟ قال : أعوذ بالله أن أقوله . قال : بلي تقوله أنت وأصحابك من حيث لا تعلمون .

- (١) سورة النساء، الآية: ٣.
- (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٦٢.
  - (٥) سورة ق، الآية: ١٦.

- (٢) سورة النساء، الآية: ١٢٩.
- (٤) فروع الكافي، ص ١٢٧٥ ج ٧ باب ٧٥ ح ٧.

قال أبو حنيفة : جعلت فداك حدّثني بحديث أرويه عنك، قال : حدّثني أبي محمّد بن عليّ، عن أبيه عليّ بن الحسين، عن جدّه الحسين بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهم أجمعين قال : قال رسول الله عنيه : إنّ الله أخذ ميثاق أهل البيت من أعلى علّيّين، وأخذ طينة شيعتنا منه، ولو جهد أهل السماء وأهل الأرض أن يغيّروا من ذلك شيئاً ما استطاعوه. قال : فبكى أبو حنيفة بكاءً شديداً وبكى أصحابه ثمّ خرج وخرجوا<sup>(1)</sup>.

٩ - ع، ل؛ الطالقانيّ، عن الحسن بن عليّ العدويّ، عن عباد بن صهيب، عن أبيه، عن جدّه، عن الربيع صاحب المنصور قال: حضر أبو عبد الله جعفر بن محمّد الصادق عنده مجلس المنصور يوماً وعنده رجل من الهند يقرء كتب الطبّ، فجعل أبو عبد الله الصادق جعفر بن محمّد الله الصادق جعفر بن محمّد المادق متيا مجلس المنصور يوماً وعنده رجل من الهند يقرء كتب الطبّ، فجعل أبو عبد الله الصادق جعفر بن محمّد الله المادق مجلس المنصور يوماً وعنده رجل من الهند يقرء كتب الطبّ، فجعل أبو عبد الله الصادق متيا محمّد المادق محمّد المادق محمّد الله المادق عنده رجل من الهند يقرء كتب الطبّ، فجعل أبو عبد الله المادق جعفر بن محمّد إلى ينصب لقراءته، فلمّا فرغ الهنديّ قال له: يا أبا عبد الله أتريد ممّا معي شيئاً؟ قال: لا، فإنَّ ما معي خير ممّا معك.

قال: وما هو؟ قال: أداوي الحارّ بالبارد، والبارد بالحارّ، والرطب باليابس، واليابس بالرطب، وأردّ الأمر كلّه إلى الله كَبَرَيَنَكِ ، وأستعمل ما قاله رسول الله كَنْبَيْجَ: (واعلم أنّ المعدة بيت الداء والحمية هي الدواء) وأعوّد البدن ما اعتاد. فقال الهنديّ: وهل الطبّ إلاّ هذا؟ فقال الصادق غَلِيَنِكِ : أفتراني عن كتب الطبّ أخذت؟ قال: نعم، قال: لا والله ما أخذت إلاّ عن الله سبحانه، فأخبرني أنا أعلم بالطبّ أم أنت؟ فقال الهنديّ: لا بل أنا.

قال الصادق ﷺ : فأسألك شيئاً، قال : سل، قال : أخبرني ياهنديّ كم كان في الرأس شؤون؟ قال : لا أعلم. قال : فلمَ جعل الشعر عليه من فوقه؟ قال : لا أعلم. قال : فلمَ خلت الجبهة من الشعر؟ قال : لا أعلم. قال : فلمَ كان لها تخطيط وأسارير؟ قال : لا أعلم.

قال: فلمَ كان الحاجبان من فوق العينين؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ جعلت العينان كاللّوزتين؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ جعل الأنف فيما بينهما؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ كان ثقب الأنف في أسفله؟ قال: لا أعلم.

قال: فلمَ جعلت الشفة والشارب من فوق الفم؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ احتدّ السنّ، وعرض الضرس، وطال الناب؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ جعلت اللّحية للرجال؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ خلت الكفّان من الشعر، قال: لا أعلم. قال: فلمَ خلا الظفر والشعر من الحياة؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ كان القلب كحبّ الصنوبر؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ كانت الرية قطعتين، وجعل حركتها في موضعها؟ قال: لا أعلم. قال: فلم كانت الكبد حدباء؟ قال: لا أعلم.

قال: فلمَ كانت الكلية كحبّ اللّوبيا؟ قال: لا أعلم. قال: فلمَ جعل طيّ الركبتين إلى خلف؟ قال لا أعلم. قال: فلم تخصّرت القدم؟ قال: لا أعلم.

(۱) الاختصاص، ص ۱۸۹.

فقال الصادق عليم : لكنّي أعلم، قال : فأجب . قال الصادق عليم : كان في الرأس شؤون لأنّ المجوَّف إذا كان بلا فصل أسرع إليه الصداع ، فإذا جعل ذا فصول كان الصداع منه أبعد . وجعل الشعر من فوقه لتوصل بوصوله الأدهان إلى الدماغ ، ويخرج بأطرافه البخار منه ، ويرد الحرّ والبرد الواردين عليه . وخلت الجبهة من الشعر لأنّها مصبَّ النور إلى العينين . وجعل فيها التخطيط والأسارير ليحتبس العرق الوارد من الرأس عن العين قدر ما يميطه الإنسان عن نفسه ، كالأنهار في الأرض الّتي تحبس المياه . وجعل الحاجبان من فوق العينين ليرد عليهما من النور قدر الكفاف ، ألا ترى يا هنديّ أنَّ من غلبه النور جعل يده على عبنيه ليرد عليهما قدر كفايتهما منه ؟ .

وجعل الأنف فيما بينهما ليقسّم النور قسمين إلى كلّ عين سواء. وكانت العين كاللّوزة ليجري فيها الميل بالدواء، ويخرج منها الداء، ولو كانت مربّعة أو مدوّرة ما جرى فيها الميل، وما وصل إليها دواء، ولا خرج منها داء. وجعل ثقب الأنف في أسفله لتنزل منه الأدواء المنحدرة من الدماغ، ويصعد فيه الأراييح إلى المشامّ، ولو كان في أعلاه لما أنزل داء، ولا وجد رائحة. وجعل الشارب والشفة فوق الفم لحبس ما ينزل من الدماغ عن الفم لئلاً يتنعّص على الإنسان طعامه وشرابه فيميطه عن نفسه. وجعلت اللّحية للرجال ليستغنى بها عن الكشف في المنظر ويعلم بها الذكر من الأنثى. وجعل السنّ حاداً الأنّ به يقع العض وجعل الضرس عريضاً لأنّ به يقع الطحن والمضغ . وكان الناب طويلاً ليسند الأضراس والأسنان كالاسطوانة في البناء.

وخلا الكفّان من الشعر لأنّ بهما يقع اللّمس، فلو كان فيهما شعر ما درى الإنسان ما يقابله ويلمسه. وخلا الشعر والظفر من الحياة لأنّ طولهما سمج وقصّهما حسن، فلو كان فيهما حياة لألم الإنسان لقصّهما. وكان القلب كحبّ الصنوبر لأنّه منكس فجعل رأسه دقيقاً ليدخل في الرية فتروّح عنه ببردها، لئلاّ يشيط الدماغ بحرّه.

وجعلت الرئة قطعتين ليدخل بين مضاغطها فيتروّح عنه بحركتها . وكانت الكبد حدباء لتثقل المعدة ويقع جميعها عليها فيعصرها ليخرج ما فيها من البخار .

وجعلت الكلية كحبّ اللّوبيا لأنّ عليها مصبّ المنيّ نقطةً بعد نقطة، فلو كانت مربّعةً أو مدوّرةً احتبست النقطة الأولى إلى الثانية فلا يلتذّ بخروجها الحيّ، إذ المنيُّ ينزل من فقار الظهر إلى الكلية، فهي كالدودة تنقبض وتنبسط، ترميه أوّلاً فأوّلاً إلى المثانة كالبندقة من القوس. وجعل طيّ الركبة إلى خلف لأنّ الإنسان يمشي إلى ما بين يديه فيعتدل الحركات، ولولا ذلك لسقط في المشي؛ وجعلت القدم مخصَّرة لأنّ الشيء إذا وقع على الأرض جميعه ثقل حجر الرحى، فإذا كان على حرفه دفعه الصبيّ وإذا وقع على وجهه صعب نقله على الرجال.

فقال له الهندي : من أين لك هذا العلم؟ فقال عَلَيْهُمْ : أخذته عن آبائي عَلَيْهُمْ عن رسول

الله ﷺ، عن جبرئيل، عن ربّ العالمين جل جلاله الّذي خلق الأجساد والأرواح. فقال الهنديّ : صدقت وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله وعبده، وأنّك أعلم أهل زمانك<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال ابن سينا في التشريح : أمّا الجمجمة فهي من سبعة أعظم : أربعة كالجدران، وواحد كالقاعدة، والباقيات يتألّف منها القحف، وبعضها موصول إلى بعض بدروز يقال لها الشؤون. وقال الجوهريّ : السِرَر واحد أسرار الكفّ والجبهة وهي خطوطها، وجمع الجمع أسارير. وقال : رجل فحَّصُر القدمين : إذا كانت قدمه تمسّ الأرض من مقدّمها وعقبها، وتخوى أخمصها مع دقّة فيه.

قوله: (بوصوله) أي بسبب وصول الشعر إلى الدماغ تصل إليه الأدهان، ولعلّه كان بدله (بأصوله) لمقابلة قوله: (بأطرافه).

قوله : (في المنظر) متعلّق بقوله : (يستغنى) أي ليستغنى في النظر بسبب اللّحية عن كشف العورة لاستعلام كونه ذكراً أو أُنثى .

قوله ﷺ : ليسند الأضراس والأسنان لعلّ ذلك لكونه طويلاً يمنع وقوع الأسنان بعضها على بعض في بعض الأحوال، كما أنّ الأسطوانة تمنع وقوع السقف؛ أو لكونه أقوى وأثبت من سائر الأسنان فيحفظ سائرها بالالتصاق به، كما يجعل بين الأسطوانتين المثبتتين في الأرض أخشاب دقاق فتمسكانها . وقال الجوهريّ : شاط السمن : إذا نضج حتّى يحترق .

قوله: (لأنّ الإنسان يمشي إلى ما بين يديه) لعلّ المعنى أنّ الإنسان يميل في المشي إلى قدّامه بأعالى بدنه، وإنّما ينحني أعاليه إلى هذه الجهة كحالة الركوع مثلاً، فلو كان طيّ الركبة من قدّامه أيضاً لكان يقع على وجهه، فجعلت الأعالي ماثلة إلى القدّام والأسافل ماثلة إلى الخلف لتعتدل الحركات، فلا يقع في المشي ولا في الركوع وأمثالهما، فقوله: (يمشي إلى ما بين يديه) أي ماثلاً إلى ما بين يديه، وسيأتي مزيد توضيح لهذا الخبر في كتاب السماء والعالم إن شاء الله تعالى .

١٠ - كنز، روى الشيخ المفيد قدّس الله روحه بإسناده إلى محمّد بن السائب الكلبيّ قال: لمّا قدم الصادق عليمين العراق نزل الحيرة فدخل عليه أبو حنيفة وسأله عن مسائل وكان ممّا سأله أن قال له: جعلت فداك ما الأمر بالمعروف؟ فقال عليمين : المعروف يا أبا حنيفة المعروف في أهل السماء المعروف في أهل الأرض وذاك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليمين . قال : جعلت فداك فما المنكر؟ قال : اللذان ظلماء حقّه وابترّاه أمره، وحملا الناس على كتفه. قال : ألا ما هو أن ترى الرجل على معاصي الله فتنهاه عنها؟ فقال أبو عبد الله عليمين : ليس ذاك أمر بمعروف ولا نهي عن منكر إنّما ذاك خير قداد خيرة .

(۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۲۲ باب ۸۷ ح ۱.

قال أبو حنيفة : أخبرني جعلت فداك عن قول الله بَرَيَخِكَ : ﴿ تُمَرَّ لَتُسْتُلُنَّ يَوْمَهِ نِعَنِ ٱلنَّعِبَ هِ قال : فما هو عندك يا أبا حنيفة؟ قال، الأمن في السرب، وصحّة البدن، والقوت الحاضر. فقال : يا أبا حنيفة لئن وقفك الله أو أوقفك يوم القيامة حتّى يسألك عن كلّ أكلة أكلتها وشربة شربتها ليطولنّ وقوفك . قال : فما النعيم جعلت فداك؟ قال : النعيم نحن ؛ الذين أنقذ الله الناس بنا من الضلالة، ويصّرهم بنا من العمى، وعلّمهم بنا من الجهل . قال : جعلت فداك فكيف كان القرآن جديداً أبداً؟ قال : لأنّه لم يجعل لزمان دون زمان فتخلقه الأيّام، ولو كان كذلك لفني القرآن قبل فناء العالم<sup>(١)</sup>.

١١ - شا؛ جعفر بن محمّد بن قولويه، عن الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن العبّاس بن عمرو الفقيميّ أنّ ابن أبي العوجاء وابن طالوت وابن الأعمى وابن المقفّع في نفر من الزنادقة كانوا مجتمعين في الموسم بالمسجد الحرام، وأبو عبد الله جعفر بن محمّد عنه فيه إذ ذاك يفتي الناس، ويفسّر لهم القرآن، ويجيب عن المسائل بالحجج والبيّنات، فقال فيه إذ ذاك يفتي الناس، ويفسّر لهم القرآن، ويجيب عن المسائل بالحجج والبيّنات، فقال القوم لابن أبي العوجاء: وابن فقال بن أبي العوجاء: وابن المائل بالحجج والبيّنات، فقال منه إذ ذاك يفتي الناس، ويفسّر لهم القرآن، ويجيب عن المسائل بالحجج والبيّنات، فقال القوم لابن أبي العوجاء: هل لك في تغليط هذا الجالس وسؤاله عمّا يفضحه عند هؤلاء المحيطين به؟ فقد ترى فتنة الناس به، وهو علاّمة زمانه ؛ فقال لهم ابن أبي العوجاء: نعم، ثمّ تقدّم ففرّق الناس وقال: أبا عبد الله إنّ المجالس أمانات، ولا بد لكلّ من كان به سعال أن يسعل، فتان أبي العوجاء: يعم، ثمّ المحيطين به؟ فقد ترى فتنة الناس به، وهو علاّمة زمانه ؛ فقال لهم ابن أبي العوجاء: العم، ثمّ تقدّم ففرّق الناس وقال: أبا عبد الله إنّ المجالس أمانات، ولا بد أبي العوجاء: من من أبي العوجاء: من من أبي العوجاء: من من أبي العوجاء: من من أبي العوجاء؛ فقال لهم ابن أبي العوجاء: يعم، ثمّ المحيطين به فقال لهم أبن أبي العوجاء: نعم، ثمّ المحيطين به فقال لهم أبن أبي العوجاء: نعم، ثمّ المحيطين به فقال لهم أبن أبي العوجاء: نعم، ثمّ يقدّم ففرّق الناس وقال: أبا عبد الله إنّ المجالس أمانات، ولا بد لكلّ من كان به سعال أن أبل من أن أبي أبي ألموال؟

فقال أبو عبد الله للجيئية : سل إن شئت، فقال ابن أبي العوجاء : إلى كم تدوسون هذا البيدر، وتلوذون بهذا الحجر، وتعبدون هذا البيت المرفوع بالطوب والمدر، وتهرولون حوله هرولة البعير إذا نفر؟ من فكّر في هذا وقدَّر علم أنّه فعل غير حكيم ولا ذي نظر؛ فقل فإنّك رأس هذا الأمر وسنامه، وأبوك أسّه ونظامه.

فقال له الصادق على الله عن أمن أضله الله وأعمى قلبه استوخم الحقّ ولم يستعذبه، وصار الشيطان وليّه وربّه، ويورده موارد الهلكة ولا يصدره، وهذا بيت استعبد الله به خلفه ليختبر طاعتهم في إتيانه، فحقّهم على تعظيمه وزيارته، وجعله قبلة للمصلّين له، فهو شعبة من رضوانه، وطريق يؤدّي إلى غفرانه، منصوب على استواء الكمال، ومجمع العظمة والجلال، خلقه الله تعالى قبل دحو الأرض بألفي عام، فأحقّ من أُطيع فيما أمر وانتهي عمّا زجر الله المنشئ للأرواح والصور.

فقال له ابن أبي العوجاء: ذكرت أبا عبد الله فأحلت على غائب. فقال الصادق عَلَيْتُهِ: كيف يكون يا ويلك غائباً من هو مع خلقه شاهدٌ، وإليهم أقرب من حبل الوريد، يسمع كلامهم، ويعلم أسرارهم، لا يخلو منه مكان، ولا يشغل به مكان، ولا يكون من مكان أقرب من مكان، يشهد له بذلك آثاره، ويدلّ عليه أفعاله، والّذي بعثه بالآيات المحكمة

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٦ تأويل آيات من سورة التكاثر.

والبراهين الواضحة محمّد ﷺ جاءنا بهذه العبادة فإن شككت في شيء من أمره فسل عنه أوضحه لك. قال: فأبلس ابن أبي العوجاء ولم يدر ما يقول، وانصرف من بين يديه، فقال لأصحابه: سألتكم أن تلتمسوا لي جمرة فألقيتموني على جمرة. فقالوا له: اسكت فوالله لقد فضحتنا بحيرتك وانقطاعك، وما رأينا أحقر منك اليوم في مجلسه. فقال: ألي تقولون هذا؟ إنّه ابن من حلق رؤوس من ترون – وأوماً بيده إلى أهل الموسم<sup>(۱)</sup>–.

**بيان:** الطوب بالضمّ : الآجرّ، ويقال : طعام وخيم أي غير موافق. واستوخمه : أي لم يستمره.

وقوله : (الله المنشئ) خبر لقوله : أحقّ . ويقال : أبلس أي يئس وتحيّر . والجمرة بالفتح : النار المتّقدة، والحصاة . والمراد بالأوّل الثاني، وبالثاني الأوّل . أي سألتكم أن تطلبوا لي حصاة ألعب بها وأرميها فألقيتموني في نار متّقدة لم يمكنّي التخلّص منها .

١٢ - شاءروي أنّ أبا شاكر الديصانيّ وقف ذات يوم في مجلس أبي عبد الله على فقال له: إنّك لأحد النجوم الزواهر، وكان آباؤك بدوراً بواهر، وأمّهاتك عقيلات عباهر، وعنصرك من أكرم العناصر، وإذا ذكر العلماء فعليك تثنى الخناصر، خبّرنا أيّها البحر الزاخر: ما الدليل على حدوث العالم؟.

فقال أبو عبد الله عليمية: من أقرب الدليل على ذلك ما أذكره لك؛ ثمّ دعا ببيضة ثمّ وضعها في راحته وقال: هذا حصن ملموم داخله غرقيّ رقيقٌ يطيف به كالفضّة السائلة والذهبة المائعة، أتشكُّ في ذلك؟ فقال أبو شاكر: لا شكّ فيه. قال أبو عبد الله عليه: ثمّ إنّه تنفلق عن صورة كالطاووس، أدخله شيء غير ما عرفت؟ قال: لا. قال: فهذا الدليل على حدوث العالم قال أبو شاكر: دللت أبا عبد الله فأوضحت وقلت فأحسنت، وذكرت فأوجزت، وقد علمت أنّا لا نقبل إلاّ ما أدركناه بأبصارنا، أو سمعناه بآذاننا، أو ذقناه بأفواهنا، أو شممناه بآنافنا، أو لمسناه ببشرتنا. فقال أبو عبد الله عليه: الخمس وهي لا تنفع في الاستنباط إلاّ بدليل، كما لا تقطع الظلمة بغير مصباح.

يريد به ﷺ أنَّ الحواسَّ بغير عقل لا يوصل إلى معرفة الغانبات، وأنَّ الَّذي أراه من حدوث الصورة معقول بني العلم به على محسوس<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد مرّ شرح الخبر في كتاب التوحيد.

١٣ – **قب:**أبو جعفر الطوسيّ في الأمالي وأبو نعيم في الحلية وصاحب الروضة بالإسناد – والرواية يزيد بعضها على بعض – عن محمّد الصيرفي، وعن عبد الرحمن بن سالم أنّه دخل ابن شبرمة وأبو حنيفة على الصادق ﷺ فقال لأبي حنيفة : اتّق الله ولا تقس الدين برأيك،

(۱) الارشاد، ص ۲۸۰. (۲) الارشاد، ص ۲۸۱.

فإنّ أوّل من قاس إبليس، إذ أمره الله تعالى بالسجود فقال : أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين، ثمّ قال : هل تحسن أن تقيس رأسك من جسدك؟ قال : لا . قال : فأخبرني عن الملوحة في العينين، والمرارة في الأذنين، والبرودة في المنخرين، والعذوبة في الشفتين لأيّ شيء جعل ذلك؟ قال : لا أدري .

فقال على فقال المينيز : إنَّ الله تعالى خلق العينين فجعلهما شحمتين، وجعل الملوحة فيهما منَّاً على بني آدم، ولولا ذلك لذابتا؛ وجعل المرارة في الأذنين منَّا منه على بني آدم ولولا ذلك لقحمت الدواب فأكلت دماغه؛ وجعل الماء في المنخرين ليصعد النفس وينزل ويجد منه الريح الطيَّبة والرديثة؛ وجعل العذوبة في الشفتين ليجد ابن آدم لذَّة مطعمه ومشربه.

ثمّ قال له : أخبرني عن كلمة أوّلها شرك وآخرها إيمان . قال : لا أدري . قال : «لا إله إلاّ الله» ثمَّ قال : أيّما أعظم عند الله تعالى القتل أو الزنا؟ فقال : بل القتل . قال : فإنّ الله تعالى قد رضي في القتل بشاهدين ولم يرض في الزنا إلاّ بأربعة .

ثمّ قال: إنّ الشاهد على الزنا شهد على اثنين، وفي القتل على واحد، لأنّ القتل فعل واحد، والزنا فعلان. ثمّ قال: أيّما أعظم عند الله تعالى: الصوم أو الصلاة؟

قال: لا بل الصلاة، قال: فما بال المرأة إذا حاضت تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ ثمّ قال: لأنّها تخرج إلى صلاة فتداومها ولا تخرج إلى صوم. ثمّ قال: المرأة أضعف أم الرجل؟ قال: المرأة. قال: فما بال المرأة وهي ضعيفة لها سهم واحد، والرجل قويّ له سهمان. ثمّ قال: لأنّ الرجل يجبر على الإنفاق على المرأة، ولا تجبر المرأة على الإنفاق على الرجل. ثمّ قال: البول أقذر أم المنيّ؟ قال: البول. قال: يجب على قياسك أن يجب الغسل من البول دون المنيّ، وقد أوجب الله تعالى الغسل من المنيّ دون البول. ثمّ قال: لأنّ المنيّ اختيار ويخرج من جميع الجسد ويكون في الأيّام، والبول ضرورة ويكون في اليوم مرّات. قال أبو حنيفة: كيف يخرج من جميع الجسد والله يقول: ﴿ يَغْرُمُ مِنْ بَنِنِ المُنْكِ وَالْذَابِي م قال أبو عبد الله عليهي الغلي الفال: لا يخرج من غير هذين الموت على المؤلي والألماني والم

ثمَّ قال ﷺ : لمَ لا تحيض المرأة إذا حبلت؟ قال: لا أدري، قال عليه السلام والصلاة: حبس الله تعالى الدم فجعله غذاءً للولد. ثمّ قال ﷺ : أين مقعد الكاتبين؟ قال: لا أدري، قال: مقعدهما على الناجذين، والفم الدواة، واللسان القلم، والريق المداد. ثم قال: لمَ يضع الرجل يده على مقدّم رأسه عند المصيبة والمرأة على خدّها؟ قال: لا أدري، فقال ﷺ : اقتداءً بآدم وحوّاء حيث أهبطا من الجنّة، أما ترى أنّ من شأن الرجل الاكتاب عند المصيبة، ومن شأن المرأة رفعها رأسها إلى السماء إذا بكت.

ثمّ قال ﷺ : ما ترى في رجل كان له عبد فتزوّج وزوّج عبده في ليلة واحدة ثمّ سافرا وجعلا امرأتيهما في بيت واحد فسقط البيت عليهم فقتل المرأتين وبقي الغلامان، أيّهما في رأيك المالك؟ وأيّهما المملوك؟ وأيّهما الوارث؟ وأيّهما الموروث؟ ثمّ قال : فما ترى في رجل أعمى فقاً عين صحيح، وأقطع قطعَ يد رجل كيف يقام عليهما الحدّ؟ ثمّ قال عَلَيْتَهُ: فأخبرني عن قول الله تعالى لموسى وهارون حين بعثهما إلى فرعون : فَلْمَلَّمُ يَتَذَكَّرُ أَوْ يَخْشَى هُ لعلّ منك شكّ؟ قال : نعم، قال : وكذلك من الله شكّ إذ قال : فَلْمَلَمُ كَ؟ ثمّ قال أخبرني عن قول الله تعالى : فوفكَرْذَا فِيهَا السَّيْرُ سِيرُوا فِيهَا لَيَالَى وَأَيَّامًا مَامِنِينَ كُ<sup>(1)</sup> أيّ موضع هو؟ قال : هو ما بين مكّة والمدينة، قال نقيميًا السَّيْرُ سيرُوا فِيهَا لَيَالَى وَأَيَّامًا مَامِنِينَ كُ<sup>(1)</sup> أيّ موضع هو؟ قال : هو ما بين مكّة والمدينة، قال عليكَيْلا : نشدتكم بالله هل تسيرون بين مكّة والمدينة لا تأمنون على دمائكم من القتل، وعلى أموالكم من السرق؟ ثمّ قال : وأخبرني عن قول الله تعالى : فومَن دمَنْكُمُ كَانَ مَامِنًا في أيّ موضع هو؟ قال : ذاك بيت الله الحرام، فقال : نشدتكم بالله هل تعلمون أنّ عبد الله بن الزبير وسعيد بن جبير دخلاه فلم يأمنا القتل؟ قال : فاعفني يا ابن رسول الله ؟ أنّ عبد الله بن الزبير وسعيد بن جبير دخلاه فلم يأمنا القتل؟ قال : فاعفني يا ابن رسول الله ؟ مما تلك فانت الذي تقول : سأنزل مثل ما أنزل الله، قال : أعوذ بالله من هذا القول ؟ قال : فاعفني يا ابن رسول الله ؟ كذَلَكُ عبد الله بن الزبير وسعيد بن جبير دخلاه فلم يأمنا القتل؟ قال : فاعفني يا ابن رسول الله ؟ أنّ عبد الله بن الزبير وسعيد بن جبير دخلاه فلم يأمنا القتل؟ قال : فاعفني يا ابن رسول الله ؟ كما تلك فانت الذي تقول : سأنزل مثل ما أنزل الله، قال : أعوذ بالله من هذا القول ؟ قال : إذا مثلت فما تصنع؟ قال : أجيب عن الكتاب، أو السنة، أو الاجتهاد، قال : إذا القول ؟ قال : إذا رأيك وجب على المسلمين قبوله؟ قال : نعم، قال : وكذلك وجب قبول ما أنزل الله تعالى، وكأنك قلت : سأنول مثل ما أنزل الله، قال : وكذلك وجب قبول ما أنزل الله تعالى،

الله المع حديث محمّد بن مسلم أنّ الصادق ﷺ قال لأبي حنيفة : أخبرني عن هاتين النكتتين اللّتين في يدي حمارك، ليس ينبت عليهما شعرٌ؟ قال أبو حنيفة : خلق كخلق أذنيك في جسدك وعينيك . فقال له : ترى هذا قياساً، إنّ الله تعالى خلق أذنيَّ لأسمع بهما، وخلق عينيَّ لأبصر بهما، فهذا لما خلقه في جميع الدوابٌ وما ينتفع به؟ فانصرف أبو حنيفة معتباً .

فقلت : أخبرني ما هي؟ قال : إنّ الله تعالى يقول في كتابه : ﴿لَفَدَ خَلَقُنَا ٱلْإِنسَنَ فِي كَبَدٍ ﴾ يعني منتصباً في بطن أمّه، غذاؤه من غذائها ممّا تأكل وتشرب أمّه، ههنا ميثاقه بين عينيه، فإذا أذن الله بَخَرَجَكَ في ولادته أتاه ملك يقال له حيوان، فزجره زجرة انقلب ونسي الميثاق، وخلق جميع البهائم في بطون أمّهاتهن منكوسةً مؤخّرةً إلى مقدّم أمّه، كما يأخذ الإنسان في بطن أمّه، فهاتان النكتتان السوداوان اللّتان ترى ما بين الدوابّ هو موضع عيونها في بطن أمّها، فليس ينبت عليه الشعر، وهو لجميع البهائم ما خلا البعير، فإنّ عنق البعير طال فتقدّم رأسه بين يديه ورجليه.

بيان: قوله عليمين: (لأنّها تخرج إلى صلاة) لعلّه مبنيّ على وجهين: أحدهما أنّ الصلاة فعلُّ والصوم تركُّ، والثاني أنّ الصلاة تكون دائماً والصوم يكون في السنة مرّة؛ ويمكن أن يقرء يحرج – بالحاء المهملة – قوله عليميًة: (فما بال الناس يغتسلون من الجنابة) لمّا حكم أبو حنيفة بأرجسيّة البول بناءً على ما زعمه من طهارة محلّ المنيّ بالفرك ألزم عليمية هذا ذلك، وإلاّ فالمنيُّ أرجس عندنا. قوله غليمَنيْ: (أما ترى أنّ من شأن الرجل) أي علّة هذا

سورة سبأ، الآية: ١٨.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢٧٤.

أيضاً مثل علّة تلك، أي أكبّ آدم ﷺ عند هبوطه، ورفع حوّاء رأسها عند خروجها. وسيأتي شرح تلك العلل في مواضعها إن شاء الله تعالى<sup>(1)</sup>.

١٥ - قب؛ ابن جريربن رستم الطبري، عن إسماعيل الطوسي، عن أحمد البصري عن أبيه، عن أبي خنيس الكوفي قال: حضرت مجلس الصادق عليه الصلاة والسلام وعنده جماعة من النصارى فقالوا: فضل موسى وعيسى ومحمد عنه سواء لأنهم صلوات الله عليهم أصحاب الشرائع والكتب؛ فقال الصادق غليتين : إنَّ محمداً عنه أفضل منهما عليهم أصحاب الشرائع والكتب؛ فقال الصادق غليتين : إنَّ محمداً عنه أفضل منهما وأعلم ولقد أعطاء الله تبارك وتعالى من العلم ما لم يعط غيره؛ فقالوا آية من كتاب الله تعالى وأعلم ولقد أعطاء الله تبارك وتعالى من العلم ما لم يعط غيره؛ فقالوا آية من كتاب الله تعالى وأعلم ولقد أعطاء الله تبارك وتعالى من العلم ما لم يعط غيره؛ فقالوا آية من كتاب الله تعالى وأعلم ولقد أعطاء الله تبارك وتعالى من العلم ما لم يعط غيره؛ فقالوا آية من كتاب الله تعالى وقوله تعالى لليتين : إذ محمداً عنه تما في وقوله تعالى الله تعالى وقوله تعالى الله يعلم غيرة؛ فقالوا آية من كتاب الله تعالى وأعلم ولقد أعطاء الله تبارك وتعالى من العلم ما لم يعط غيره؛ فقالوا آية من كتاب الله تعالى وقوله تعالى ليسيد : فو وكلم يُنْ ألكُم يُوم أليتيني ألم في ألألوج ين حكل شى وي (1) وقوله تعالى الله يعلى في هذا؟ قال غليتين : إذ نعم قوله تعالى : فو وكمتينا لله في قالوا آية من كتاب الله تعالى وقوله تعالى : وقوله تعالى الله يعلى في من ألوجيم وألوك ين حكل شى وي (1) وقوله تعالى : وقوله تعالى السيد وقوله تعالى للسيد المصطفى عنه : فو وليكيني ألكُم يُوم أليتينية ولكن منهما ولم على ذو وحشما يلك شهيدا على مكوني ولان المصطفى غلم في ألم أن قد أبلغوا رسائت رئيم وألماط بما لديم وألموني في ألم في عدينا إلكن في وله إلى وقوله تعالى السيد وقوله تعالى : فو يتمكر أن قد أبلغوا رسائت رئيم وألماط بما لديم وألحمي في ألمو والله المصطفى غلى ذو يتمكر أن قد أبلغوا رسائت رئيم وألماط بما لذيم وألموين في في ألمو والله المصلة ورفي ألموي وألموي في ألمو والله المصطفى غلى : فو يتمكر أن قد أبلغوا رسائت رئيم وألماط بما لذيم وأحمو من من معمر موسى وعيسى بحضرتي وسالاني لأجبتهما وسائتهما ما أجابا (1).

١٧ - كنز الفوائد للكراجكي؛ ذكروا أنّ أبا حنيفة أكل طعاماً مع الإمام الصادق جعفر ابن محمّد عليهما الصلاة والسلام فلمّا رفع الصادق علي يده من أكله قال: الحمد لله رب العالمين، اللهمّ هذا منك ومن رسولك علي ، فقال أبو حنيفة: يا أبا عبد الله أجعلت مع الله شريكاً؟! فقال غلي له: ويلك إنّ الله تبارك يقول في كتابه: ﴿وَمَا نَقَمُوا إِلَا أَنَ أَغْنَىٰهُمُ اللهُ

- (١) المحاسن، ص ٣٠٤.
- (٣) سورة النحل، الآية: ٩٢.
- (٥) سورة الجن، الآية: ٢٨.
   (٦) مناقد
  - (٧) سورة الأنعام، الآية: ١٤٣.
- (٢) سورة الأعراف، الآية: ١٤٥.
  - (٤) سورة النحل، الآية: ٨٩.
- (٦) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢٨٤.
  - (٨) الاختصاص، ص ٥٤.

وَرَسُولُمُ مِن فَضَلِهِ كَ<sup>(1)</sup> ويقول بَتَرَكَنَ<sup>6</sup> في موضع آخر : ﴿وَلَوَ أَنَّهُمَ رَضُوا مَا مَاتَسْهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَقَـالُوا حَسَبُنَـا اللَّهُ سَكِيُوَتِينَـا اللَّهُ مِن فَضَلِهِ. وَرَسُولُمُ <sup>(٢)</sup> فقال أبو حنيفة : والله لكاني ما قرأتهما قطّ من كتاب الله ولا سمعتهما إلاّ في هذا الوقت . فقال أبو عبد الله غَلِيَّةِ : بلى قد قرأتهما وسمعتهما ولكنّ الله تعالى أنزل فيك وفي أشباهك : ﴿أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْعَالُهُمَ وقال مَا يَ وَقَالُ أَبُو إِكَلَا بَلَ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِم مَّا كَانُوا يَكَيبُونَ ﴾

1۸ - كتاب الاستدراك: بإسناده عن الحسين بن محمّد بن عامر بإسناده أنّ أبا عبد الله جعفر بن محمّد الصادق عليه الصلاة والسلام استحضره المنصور في مجلس غاص بأهله فأمره بالجلوس، فأطرق ملياً ثمّ رفع رأسه وقال له: يا جعفر إنّ النبي على قال لأبيك علي ابن أبي طالب على يوماً: «لولا أن تقول فيك طوائف من أمّتي ما قالت النصارى في المسيح لقلت فيك قولاً لا تمر بملا إلا أخذوا من تراب قدميك يستشفون به، وقال المسيح لقلت فيك قولاً لا تمر بملا إلا أخذوا من تراب قدميك يستشفون به، وقال المسيح لقلت فيك قولاً لا تمر بملا إلا أخذوا من تراب قدميك يستشفون به، وقال المسيح لقلت فيك قولاً لا تمر بملا إلا أخذوا من تراب قدميك يستشفون به، وقال علي علي علي علي علي علي علي المسيح لقلت فيك قولاً لا تمر بملا إلا أخذوا من تراب قدميك يستشفون به، وقال المسيح لقلت فيك أثنان: محبّ مفرط، ومبغض مفرط، فالاعتذار منه أن لا يرضى بما المسيح لنه المفرط، ولعمري إنّ عبسى بن مريم بكن لو سكت عمّا قالت فيه النصارى لعذبه يقول فيه المفرط، ولعمري إنّ عبسى بن مريم بكن لو سكت عمّا قالت فيه النصارى لعذبه منه، وقد نيه المفرط، ولمعري إنّ عبسى بن مريم بكن لو سكت عمّا قالت فيه النصارى لعذبه منه، وقد نيه، وقد نيه، وقد نيه، وقد نيه المفرط، ولعمري إنّ عبسى بن مريم بكن لو سكت عمّا قالت فيه النصارى لعذبه منه، وقد نيه المذبو اليه، وقد نعلم ما يقال فيك من الزور والبهتان، وإمساكك عمّن يقول ذلك فيك ورضاك به منه، وقد نيه منه وغذا المام وأوباش العراق أنك حبر الدهر وناموسه، وحجّة المعبود وترجمانه، وعيبة علمه وميزان قسطه، ومصباحه الذي يقطع به الطالب عرض الظلمة إلى وترجمانه، وعيبة علمه وميزان قسطه، ومصباحه الذي يقطع به الطالب عرض الظلمة إلى وترجمانه، وعيبة علمه وميزان قسطه، ومصباحه الذي يقطع به الطالب عرض الظلمة إلى وترجمانه، وقده وينا وينال من عامل جهل حقك في الدنيا عملاً، ولا يرفع له وترجمانه، وعبة علمه وميزان قسطه، ومصباحه الذي يقطع به الطالب عرض الظلمة إلى ونهاء النور، وأنّ الله تبارك وتعالى لا يقبل من عامل جهل حقك في فقل فإنّ أول من قال الحق فضاء النور، وأنّ الله تبارك ويم له فيك ما ليس فيك، فقل فإنّ أول من قال الحق يومانه العرد، وأول من صدقه عليه أبوك غيره، فانت حريّ بأن تقتص آثارهما، وتسلك مي المنا ويرة أول الله تبارك وينه منه مام حوي بإن يقنص آثرم من قال الحق فيان أول من قال الح

فقال أبو عبد الله عليمينية : أنا فرع من فروع الزيتونة، وقنديل من قناديل بيت النبوة، وسليل الرسالة، وأديب السفرة، وربيب الكرام البررة، ومصباح من مصابيح المشكاة التي فيها نور النور، وصفوة الكلمة الباقية في عقب المصطفين إلى يوم الحشر<sup>(2)</sup>. فالتفت المنصور إلى جلسائه فقال : قد أحالني على بحر موّاج لا يدرك طرفه، ولا يبلغ عمقه، تغرق فيه السبحاء ويحار فيه العلماء، ويضيق بالسامع عرض الفضاء، هذا الشجا المعترض في حلوق الخلفاء الذي لا يحلّ قتله، ولا يجوز نفيه، ولولا ما تجمعني وإيّاه من شجرة مباركة طاب أصلها وبسق فرعها وعذب ثمرها بوركت في الذرّ وتقدّست في الزبر لكان منّي إليه ما لا يحمد في

- سورة التوبة، الآية: ٧٤.
   سورة التوبة، الآية: ٥٩.
  - (۳) کنز الفوائد، ج ۲ ص ۳٦.
- (٤) أقول: إشارة إلى تأويل آية النور بهم وأنه فرع من فروع الشجرة المباركة إبراهيم الخليل ورسول الله وأمير المواني الموانين وفاطمة على وقنديل من قناديل بيت الرسالة والنبوة، ومؤدب بآداب أجداده السفرة المرام البررة ومصباح من مصابيح المشكاة التي فيها نور السماوات والأرض. [النمازي].

العواقب، لما يبلغني من شدّة عيبه لنا، وسوء القول فينا.

فقال أبو عبد الله للي المنار، فإنّ النمّام شاهد زور، وشريك إبليس في الإغراء بين الناس، عليه الجنّة وجعل مأواه النار، فإنّ النمّام شاهد زور، وشريك إبليس في الإغراء بين الناس، وقد قال الله تبارك وتعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوًا إِن جَاءَكُمُ فَاسِنُ بِنَبَالِ الآية، ونحن لك أنصار وأعوان، ولملكك دعائم وأركان، ما أمرت بالمعروف والإحسان، وأمضيت في الرعيّة أحكام القرآن، وأرغمت بطاعتك أنف الشيطان، وإن كان يجب عليك في سعة فهمك وكرم حلمك ومعرفتك بآداب الله أن تصل من قطعك وتعطي من حرمك، وتعفو عمّن ظلمك، فإنّ المكافئ ليس بالواصل، إنّما الواصل من إذا قطعت رحمه وصلها، فصل يزد الله في عمرك ويخفّف عنك الحساب يوم حشرك.

فقال أبو جعفر المنصور : قد قبلت عذرك لصدقك، وصفحت عنك لقدرك، فحدّثني عن نفسك بحديث أتّعظ به، ويكون لي زاجر صدق عن الموبقات. فقال أبو عبد الله عَلَيْتَمَمَمَ : عليك بالحلم فإنّه ركن العلم، واملك نفسك عند أسباب القدرة، فإنّك إن تفعل كلّ ما تقدر عليه كنت كمن شفى غيظاً، أو أبدى حقداً، أو يحب أن يذكر بالصولة، واعلم أنّك إن عاقبت مستحقّاً لم يكن غاية ما توصف به إلاّ العدل، ولا أعلم حالاً أفضل من حال العدل، والحال الّتي توجب الشكر أفضل من الحال الّتي توجب الصبر.

فقال أبو جعفر المنصور : وعظت فأحسنت وقلت فأوجزت، فحدّثني عن فضل جدّك عليّ بن أبي طالب عليه الطلاة والسلام حديثاً لم تروه العامّة. فقال أبو عبد الله غلي : حدّثني أبي، عن جدّي أنّ رسول الله علي قال : ليلة أُسري بي إلى السماء فتح لي في بصري غلوة كمثال ما يرى الراكب خرق الإبرة مسيرة يوم، وعهد إليّ ربّي في عليّ ثلاث كلمات، فقال : يا محمّد، فقلت : لبّيك ربّي فقال : إنّ عليّاً إمام المتقين، وقائد الغرّ المحجّلين ويعسوب المؤمنين، والمال يعسوب الظلمة، وهو الكلمة الّتي ألزمتها المتقين، وكانوا أحقَّ بها وأهلها فبشّره بذلك ؛ قال : فبشّره النبيّ عليّاً بذلك فقال : يا رسول الله وإتي أذكر هناك؟ فقال : نعم إنّك لتذكر في الرفيع الأعلى . فقال المنصور : ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء<sup>(1)</sup>

19 - ها: جماعة، عن أبي المفضّل، عن الحسن بن عليّ بن عاصم، عن سليمان بن داود الشاذكونيّ، عن حفص بن غياث قال: كنت عند سيّد الجعافر جعفر بن محمّد ﷺ لمّا أقدمه المنصور فأتاه ابن أبي العوجاء وكان ملحداً فقال له: ما تقول في هذه الآية: ﴿كُلَمَا أَقَدَمه المنصور فأتاه ابن أبي العوجاء وكان ملحداً فقال له: ما تقول في هذه الآية: ﴿كُلَمَا أَقَدَمه المنصور فأتاه ابن أبي العوجاء وكان ملحداً فقال له: ما تقول في هذه الآية: ﴿كُلَمَا أَقَدَمه المنصور فأتاه ابن أبي العوجاء وكان ملحداً فقال له: ما تقول في هذه الآية: ﴿كُلَمَا أَقَدَمه المنصور فأتاه ابن أبي العوجاء وكان ملحداً فقال له: ما تقول في هذه الآية: ﴿كُلَمَا نَضِبَتَ جُلُودُهُم بَدَلَنَهُمَ جُلُودًا غَيْرَهَاكُمُ (٢)؟

- أمالي الصدوق، ص ٤٨٩ مجلس ٨٩ ح ٩ بفارق يسير.
  - (٢) سورة النساء، الآية: ٥٦.

أرأيت لو أنَّ رجلاً عمد إلى لبنة فكسرها ثمَّ صبَّ عليها الماء وجبلها ثمَّ ردِّها إلى هيئتها الأُولى، ألم تكن هي هي وهي غيرها؟ فقال: بلى أمتع الله بك<sup>(1)</sup>.

•٢ - أقول: وجدت بخط بعض الأفاضل نقلاً من خط الشهيد رفع الله درجته قال: قال أبو حنيفة النعمان بن ثابت جنت إلى حجّام بمنى ليحلق رأسي، فقال: ادن ميامنك، واستقبل القبلة، وسمَّ الله، فتعلّمت منه ثلاث خصال لم تكن عندي، فقلت له: مملوك أنت أم حرَّ فقال: مملوك، قلت: لمن؟ قال: لجعفر بن محمّد العلوي عليه، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فقال: مملوك، قلت: لمن؟ قال: لجعفر بن محمّد العلوي عليه، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فقال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فقال: ماهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فقال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: شاهد؛ فصرت إلى بابه واستأذنت عليه فحجبني، وجاء قومٌ من أهل الكوفة فاسب؟ قال: الله، فدخلت معهم، فلمًا صرت عنده قلت له: يا ابن رسول الله لو أرسلت يشمونهم، فقال: لا يقبلون متي، فقلت: ومن لا يقبل منك وأنت ابن رسول الله يشبي؟ إلى أهل الكوفة فنهيتهم أن يشتموا أصحاب محمد ينه فإلى وجلست بغير أمري، وتكلمت بغير ونقال: أنت ممن لم تقبل متي، دخلت داري بغير إذني وجلست بغير أمري، وتكلمت بغير رأيي، وقد بلغني أنك تقول بالقياس، قلت: نعم به أقول، قال: ويحك يا نعمان أول من رأيي، وقد بلغني أنك تقول بالقياس، قلت: نعم به أقول، قال: ويحمن يا وركلمت بغير أيما أكبر يا نعمان القتل أمره بالسجود لآدم عليه وقال: خلقتني من نار وخلقته من طين، وألى من وألي من ورحمة من طين، رأيي، وقد بلغني أنك يقول بالقياس، قلت: نعم به أقول، قال: ويحق يا من الله منا أول من أيما أكبر يا نعمان القتل أمره بالسجود لآدم عليه وقال: خلقتني من نار وخلقته من طين، وأس الله تعالى إبليس لك هذا؟ قلت: لام.

قال: فأيّما أكبر البول أو المنتي؟ قلت: البول، قال: فلمَ أمر الله في البول بالوضوء، وفي المنتي بالغسل؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: لا. قال: فأيّما أكبر الصلاة أو الصيام؟ قلت: الصلاة، قال: فلمَ وجب على الحائض أن تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: لا. قال: فأيّما أضعف المرأة أم الرجل؟ قلت: المرأة، قال: فلمَ جعل الله تعالى في الميراث للرجل سهمين، وللمرأة سهماً؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: لا.

قال: فلمَ حكم الله تعالى فيمن سرق عشرة دراهم بالقطع، وإذا قطع رجلٌ يد رجلٍ فعليه ديتها خمسة آلاف درهم؟ أينقاس لك هذا؟ قلت: لا .

قال: وقد بلغني أنّك تفسّر آية في كتاب الله وهي ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَمُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيـمِ﴾ أنّه الطعام الطيّب والماء البارد في اليوم الصائف. قلت نعم، قال له: دعاك رجل وأطعمك طعاماً طيّباً، وأسقاك ماءً بارداً، ثمَّ امتنَ عليك به ما كنت تنسبه إليه؟ قلت: إلى البخل، قال: أفيبخل الله تعالى؟! قلت: فما هو؟ قال: حبّنا أهل البيت.

۲۱ – ومنه: قال: دخل طاوس على الصادق صلوات الله عليه فقال له: يا طاوس ناشدتك الله هل علمت أحداً أقبل للعذر من الله تعالى؟ قال: اللهم لا، قال: هل علمت أحداً

(١) أمالي الطوسي، ص ٥٨١، مجلس ٢٤ ح ١٢٠٤.

أصدق ممّن قال: لا أقدر وهو لا يقدر؟ قال: اللّهمّ لا . قال: فلمَ لا يقبل من لا أقبل للعذر منه ممّن لا أصدق في القول منه؟ فنفض ثوبه فقال: ما بيني وبين الحقّ غداوة.

٢٢ - دعائم الإسلام: روينا عن جعفر بن محمّد صلوات الله عليهما أنّه قال لأبي حنيفة وقد دخل عليه فقال له: يا نعمان ما الّذي تعتمد عليه فيما لم تجد فيه نصّاً في كتاب الله ولا خبراً عن الرسول عليه فقال له: يا نعمان ما الّذي تعتمد عليه فيما لم تجد فيه نصاً في كتاب الله ولا خبراً عن الرسول عليه فقال له: يا نعمان ما الّذي تعتمد عليه فيما لم تجد فيه نصاً في كتاب الله ولا خبراً عن الرسول عليه فقال: أقيسه على ما وجدت من ذلك، قال له: أوَّل من قاس إبليس، فأخطأ إذ أمره الله بم تجد فيه نصاً في كتاب الله ولا خبراً عن الرسول عليه فقال: أقيسه على ما وجدت من ذلك، قال له: أوَّل من قاس إبليس، فأخطأ إذ أمره الله بَرْزَيْن بالسجود لآدم عليها.

وأيّهما أعظم عند الله الزنا أم قتل النفس؟ قال: قتل النفس، قال: فقد جعل الله بَرَحِلٌ في قتل النفس الشاهدين، وفي الزنا أربعة، ولو كان على القياس لكان الأربعة الشهداء في القتل، لأنّه أعظم. وأيّهما أعظم عند الله الصلاة أم الصوم؟ قال: الصلاة، قال: فقد أمر رسول الله يشيئ الحائض بأن تقضي الصوم ولا تقضي الصلاة، ولو كان على القياس لكان الواجب أن تقضي الصلاة؛ فاتّق الله يا نعمان ولا تقس فإنّا نقف غداً نحن وأنت ومن خالفنا بين يدي الله بَرَسَلٌ فيسألنا عن قولنا ويسألهم عن قولهم فنقول: قلنا: قال الله وقال رسول الله بني يدي الله بَرَسَلٌ فيسألنا عن قولنا ويسألهم عن قولهم فنقول الله بنا وبكم ما يشاء<sup>(1)</sup>.

٢٣ – وروينا عن بعض الأئمة الطاهرين عنه والصلاة أنّه قال: أتى أبو حنيفة إلى أبي عبد الله جعفر بن محمّد عليه أفضل الصلاة والسلام، فخرج إليه يتوكّو على عصا، فقال له أبو حنيفة : ما هذه العصا يا أبا عبدالله؟ ما بلغ بك من السنّ ما كنت تحتاج إليها، قال: أجل ولكنّها عصا رسول الله ينه فأردت أن أتبرّك بها، قال: أما إنّي لو علمت ذلك وأنّها عصا رسول الله ينه فأردت أن أتبرّك بها، قال: أما إنّي لو علمت ذلك وأنّها عصا رسول الله ينه فأردت أن أتبرّك بها، قال: أما إنّي لو علمت ذلك وأنّها عصا رسول الله ينه فأردت أن أتبرّك بها، قال: أما إنّي لو علمت ذلك وأنّها عصا رسول الله ينه فأردت أن أتبرّك بها، قال: أما إنّي لو علمت ذلك وأنّها عصا رسول الله ينه فأردت أن أتبرّك بها، قال أما إنّي لو علمت ذلك وأنّها عصا رسول الله ينه وقبلتها. فقال أبو عبد الله عليه الصلاة والسلام: سبحان الله وحسر من ذراعه وقال: والله ينه المان لقد علمت أنّ هذا من شعر رسول الله ينه ومن بشره فما قلية الما ينه وحسر عن ذراعه وقال: والله ينه إلى ما من الله ينه ومن بشره في أن هذا من شعر رسول الله ينه ومن بشره فما عن ذراعه وقال أبو حنيفة ليقال أبو عبد الله عليه الصلاة والسلام.

## ١٤ – باب ما بَين ﷺ من المسائل في أُصول الدين وفروعه برواية الأعمش

ا **-ل:** حدّثنا أحمد بن محمّد بن الهيثم العجليّ، وأحمد بن الحسن القطّان، ومحمّد بن أحمد السنانيّ، والحسين بن إبراهيم بن أحمد بن هشام المكتب، وعبد الله بن محمّد

دعائم الأسلام، ج ١ ص ٨٧.
 دعائم الإسلام، ج ١ ص ٩٠.

الصائغ، وعليّ بن عبد الله الورّاق على قالوا: حدّثنا أبو العبّاس أحمد بن يحيى بن زكريّا القطّان قال: حدّثنا بكر بن عبد الله بن حبيب، قال: حدّثنا تميم بن بهلول قال: حدّثني أبو معاوية، عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد علي قال: هذه شرائع الدين لمن تمسّك بها وأراد الله تعالى هداه: إسباغ الوضوء كما أمر الله بَرَحَلَّ في كتابه الناطق، غسل الوجه واليدين إلى المرفقين، ومسح الرأس والقدمين إلى الكعبين – مرّة مرّة ومرّتان جائز – ولا ينقض الوضوء إلاّ البول والريح والنوم والغائط والجنابة، ومن مسح على الخفّين فقد خالف الله تعالى ورسوله علي وكتابه، ووضوؤه لم يتمّ، وصلاته غير مجزية.

والأغسال منها : غسل الجنابة، والحيض، وغسل الميّت، وغسل من مسّ الميّت بعد ما يبرد، وغسل من غسّل الميّت، وغسل يوم الجمعة، وغسل العيدين، وغسل دخول مكّة، وغسل دخول المدينة، وغسل الزيارة، وغسل الإحرام، وغسل يوم عرفة، وغسل ليلة سبع عشرة من شهر رمضان، وغسل ليلة تسع عشرة من شهر رمضان، وغسل ليلة إحدى وعشرين منه، وليلة ثلاث وعشرين منه؛ أمّا الفرض فغسل الجنابة؛ وغسل الجنابة والحيض واحد.

وصلاة الفريضة : الظهر أربع ركعات، والعصر أربع ركعات؛ والمغرب ثلاث ركعات، والعشاء الآخرة أربع ركعات، والفجر ركعتان فجملة الصلوات المفروضة سبع عشرة ركعة. والسنَّة أربع وثلاثون ركعة، منها أربع ركعات بعد المغرب، لا تقصير فيها في سفر ولا حضر، وركعتان من جلوس بعد العشاء الآخرة تعدّان بركعة، وثمان ركعات في السحر وهي صلاة اللَّيل، والشفع ركعتان، والوتر ركعة، وركعتا الفجر بعد الوتر، وثمان ركعات قبل الظهر، وثمان ركعات قبل العصر. والصلاة تستحبُّ في أوَّل الأوقات. وفضل الجماعة على الفرد بأربعة وعشرين . ولا صلاة خلف الفاجر . ولا يقتدي إلاَّ بأهل الولاية . ولا يصلِّي في جلود الميتة وإن دبغت سبعين مرَّة ولا في جلود السباع . ولا يسجد إلاَّ على الأرض ، أوما أنبتت الأرض إلاّ المأكول والقطن والكتَّان. ويقال في افتتاح الصلاة: تعالى عرشك، ولا يقال: تعالى جدَّك. ولا يقال في التشهَّد الأوَّل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، لأنَّ تحليل الصلاة هو التسليم وإذا قلت هذا فقد سلَّمت. والتقصير في ثمانية فراسخ، وهو بريدان. وإذا قصّرت أفطرت. ومن لم يقصّر في السفر لم تجز صلاته، لأنَّه قد زاد في فرض الله ﴾ ﴿ إِلَّى اللَّهُ عَلَيْهُ الصَّلُواتُ سَنَّةٌ وَاجَبَةٌ فِي الرَّكْعَةُ الثَّانية قبل الركوع وبعد القراءة. والصلاة على الميَّت خمس تكبيرات، فمن نقص منها فقد خالف السنَّة. والميَّت يسلِّ من قبل رجليه سلًّا، والمرأة تؤخذ بالعرض من قبل اللّحد. والقبور تربّع ولا تسنمً. والإجهار ببسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة واجب. وفرائض الصلاة سبع: الوقت، والطهور، والتوجِّه، والقبلة، والركوع، والسجود، والدعاء.

والزكاة فريضة واجبةٌ على كلّ ماتتي درهم خمسة دراهم، ولا تجب فيمادون ذلك من

الفضَّة. ولا تجب على مال زكاة حتَّى يحول عليه الحول من يوم ملكه صاحبه. ولا يحلُّ أن تدفع الزكاة إلاَّ إلى أهل الولاية والمعرفة. وتجب على الذهب الزكاة إذا بلغ عشرين مثقالاً فيكون فيه نصف دينار . وتجب على الحنطة والشعير والتمر والزبيب - إذا بلغ خمسة أوساق – العشر إن كان سقى سيحاً، وإن سقى بالدوالي فعليه نصف العشر؛ والوسق ستّون صاعاً. والصاع أربعة أمداد. وتجب على الغنم الزكاة إذا بلغت أربعين شاة فتكون فيها شاة، فإذا بلغت مائة وعشرين وتزيد واحدة فتكون فيها شاتان إلى مائتين، فإن زادت واحدة ففيها ثلاث شياه إلى ثلاثمائة، ثمّ بعد ذلك تكون في كلِّ مائة شاةٍ شاةٌ . وتجب على البقر الزكاة إذا بلغت ثلاثين بقرة تبيعة حوليَّة، فتكون فيها تبيع حوليَّ إلى أن تبلغ أربعين بقرة، ثمَّ يكون فيها مسنَّة إلى ستِّين، ففيها تبيعان إلى أن تبلغ سبعين، ففيها تبيع ومسنَّة إلى أن تبلغ ثمانين ثمَّ يكون فيها مسنَّتان إلى تسعين، ثمَّ يكون فيها ثلاث تبايع، ثمَّ بعد ذلك في كلَّ ثلاثين بقرة تبيع، وفي كلِّ أربعين مسنة. ويجب على الإبل الزكاة إذا بلغت خمسة فيكون فيها شاة، فإذا بلغت عشرة فشاتان، فإذا بلغت خمسة عشر فثلاث شياه، فإذا بلغت عشرين فأربع شياه، فإذا بلغت خمساً وعشرين فخمس شياه، فإذا زادت واحدة ففيها بنت مخاض، فإذا بلغت خمساً وثلاثين وزادت واحدة ففيها بنت لبون، فإذا بلغت خمساً وأربعين وزادت واحدة ففيها حقّة، فإذا بلغت ستيّن وزادت واحدة ففيها جذعة إلى ثمانين، فإن زادت واحدة ففيها ثني إلى تسعين، فإذا بلغت تسعين ففيها ابنتا لبون، فإن زادت واحدة إلى عشرين ومائة ففيها حقّتان طروقتا الفحل، فإذا كثرت الإبل ففي كلِّ أربعين بنت لبون، وفي كلِّ خمسين حقَّة؛ ويسقط الغنم بعد ذلك؛ ويرجع إلى أسنان الإبل.

وزكاة الفطرة واجبةً على كلّ رأس صغير أو كبير، حرّ أو عبد، ذكر أو أنثى أربعة أمداد من الحنطة والشعير والتمر والزبيب وهو صاع تام، ولا يجوز دفع ذلك أجمع إلآ إلى أهل الولاية والمعرفة. وأكثر أيّام الحيض عشرة أيّام، وأقلّها ثلاثة أيّام، والمستحاضة تغتسل وتحتشي وتصلّي، والحائض تترك الصلاة ولا تقضيها، وتترك الصوم وتقضيه.

وصيام شهر رمضان فريضة يصام لرؤيته، ويفطر لرؤيته. ولا يصلّى التطوّع في جماعة لأنّ ذلك بدعة وضلالةً، وكلّ ضلالة في النار. وصوم ثلاثة أيّام في كلّ شهر سنّة، وهو صوم خميسين بينهما أربعاء: الخميس الأوّل من العشر الأوّل، والأربعاء من العشر الأوسط، والخميس الأخير من العشر الأخير. وصوم شعبان حسن لمن صامه لأنّ الصالحين قد صاموه ورغبوا فيه، وكان رسول الله يُشْكِني يصل شعبان بشهر رمضان. والفائت من شهر رمضان إن قضي متفرّقاً جاز، وإن قضي متتابعاً فهو أفضل.

وحجّ البيت واجب لمن استطاع إليه سبيلاً، وهو الزاد والراحلة مع صحّة البدن وأن يكون للإنسان ما يخلفه على عياله وما يرجع إليه بعد حجّه، ولا يجوز الحجّ إلاً تمتّعاً، ولا يجوز الإقران والإفراد إلاّ لمن كان أهله حاضري المسجد الحرام ولا يجوز الإحرام قبل بلوغ الميقات، ولا يجوز تأخيره عن الميقات إلاّ لمرض أو تقيّة، وقد قال الله تَتَرَجَّل : ﴿وَآيَتُوَا لَمُتَجَ وَٱلْمَتَرَةَ يَتَمَ<sup>ع</sup>ُهُ وتمامها اجتناب الرفث والفسوق والجدال في الحجّ. ولا يجزي في النسك الخصيّ لأنّه ناقص، ويجوز الموجوء إذا لم يوجد غيره وفرائض الحج : الإحرام، والتلبية الأربع، وهي : «لبيّك اللّهم لبيّك، لبيّك لا شريك لك لبيك، إنّ الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك» والعواف بالبيت للعمرة فريضة، وركعتاه عند مقام إبراهيم علي فريضة. والسعي بين الصفا والمروة فريضة. وطواف الحجّ فريضة، وركعتاه عند المقام فريضة، والسعي بين الصفا والمروة فريضة، وطواف الحجّ فريضة، وركعتاه عند المقام فريضة. والسعي بين الصفا والمروة فريضة، وطواف الحجّ فريضة، وركعتاه منذ المقام فريضة. والسعي بين الصفا والمروة فريضة، وطواف الحجّ فريضة، وركعتاه منذ مقام إبراهيم عليك فريضة.

والجهاد واجبٌ مع إمام عادل. ومن قتل دون ماله فهو شهيد. ولا يحلّ قتل أحد من الكفّار والنصّاب في دار التقيّة إلاّ قاتل أوساع في فساد، وذلك إذا لم تخف على نفسك ولا على أصحابك. واستعمال التقيّة في دار التقيّة واجب، ولا حنث ولا كفّارة على من حلف تقيّة يدفع بذلك ظلماً عن نفسه<sup>(1)</sup>.

والطلاق للسنّة على ما ذكره الله لَجَرَيَّكُ في كتابه وسنّة نبيّه، ولا يجوز طلاق لغير السنّة، وكلّ طلاق مخالف للكتاب فليس بطلاق، كما أنّ كلّ نكاح يخالف السنّة فليس بنكاح. ولا يجمع بين أكثر من أربع حرائر، وإذا طلّقت المرأة للعدّة ثلاث مرّات لم تحلَّ للرجل حتّى تنكح زوجاً غيره، وقد قال للايَئَلِيُّ: واتّقوا تزويج المطلّقات ثلاثاً في موضع واحد، فإنّهنّ ذوات أزواج.

والصلاة على النبيّ ﷺ واجبةٌ في كلّ المواطن وعند العطاس والرياح وغير ذلك.

وحبّ أولياء الله واجبٌ، والولاية لهم واجبةٌ، والبراءة من أعدائهم واجبةٌ، ومن الّذين ظلموا آل محمّد صلّى الله عليهم، وهتكوا حجابه، وأخذوا من فاطمة بي فدك، ومنعوها ميراثها، وغصبوها وزوجها حقوقهما، وهمّوا بإحراق بيتها، وأسّسوا الظلم، وغيّروا سنّة رسول الله عليه والبراءة من الناكثين والقاسطين والمارقين واجبةٌ، والبراءة من الأنصاب والأزلام أئمّة الضلال وقادة الجور كلّهم أوّلهم وآخرهم واجبةٌ، والبراءة من أشقى الأولين والآخرين شقيق عاقر ناقة ثمود قاتل أمير المؤمنين علي واجبةٌ، والبراءة من جميع قتلة أهل

والولاية للمؤمنين الّذين لم يغيّروا ولم يبدّلوا بعد نبيّهم واجبة، مثل سلمان الفارسيّ،

(١) أما الروايات الدالة على جواز الحلف مطلقاً عند الضرورة لدفع الظلم عن نفسه أو عن أخيه فهي مثل قوله :
 لا حرج على مضطر . وقوله ﷺ: ما من شيء حرمه الله إلا وقد أحله لمن اضطر إليه [النمازي].

وأبي ذرّ الغفاريّ، والمقداد بن الأسود الكنديّ، وعمّار بن ياسر، وجابر بن عبد الله الأنصاريّ، وحذيفة بن اليمان، وأبي الهيثم بن التيّهان، وسهل بن حنيف، وأبي أيّوب الأنصاريّ، وعبدالله بن الصامت، وعبادة بن الصامت، وخزيمة بن ثابت ذي الشهادتين، وأبي سعيد الخدريّ ومن نحا نحوهم وفعل مثل فعلهم، والولاية لأتباعهم والمقتدين بهم وبهداهم واجبةً.

ويرّ الوالدين واجبٌ، فإن كانا مشركين فلا تطعهما ولا غيرهما في المعصية، فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. والأنبياء وأوصياؤهم لا ذنوب لهم لأنّهم معصومون مطهّرون. وتحليل المتعتين واجب كما أنزلهما الله تعالى بَرَرَجَلا في كتابه وسنّهما رسول الله : متعة الحجّ، ومتعة النساء. والفرائض على ما أنزل الله تبارك وتعالى. والعقيقة للولد الذكر والأنثى يوم السابع، ويسمّى الولد يوم السابع، ويحلق رأسه، ويتصدَّق بوزن شعره ذهباً أو فضّة، والله بَرَرَجَلا لا يكلّف نفساً إلا وسعها، ولا يكلّفها فوق طاقتها.

وأفعال العباد مخلوقة خلق تقدير لا خلق تكوين، والله خالق كلّ شي،، ولا تقول بالجبر ولا بالتفويض، ولا يأخذ الله بممركة البري، بالسقيم، ولا يعذّب الله بممركة الأطفال بذنوب الآباء<sup>(۱)</sup> فإنّه تعالى قال في محكم كتابه: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِنَدَ أُخْرَكُمْ وقال بممرحة لا يَقْرَض لِلإِسْكَنِ إِلَا مَا سَعَىٰ ﴾ ولله بممركة كتابه: ﴿وَلَا نَزِرُ وَازِرَةٌ وِنَدَ أُخْرَكُمْ ﴾ وقال بمرحة الله بمرح الله بمرحة إلا ما سَعَىٰ ﴾ ولله بمرحكم كتابه: فوت في في ولي الله بمرحة المرحة الله بمرحة الله بمرحة الله بمرحة الله بمرحة الله بعن والله بمرحة الله بمرحة الله بمرحة الله بمرحة الله بمرحة الله بمرحة على عباده طاعة من يعلم أنّه يغويهم ويضلّهم ولا يختار لرسالته ولا يصطفي من عباده من يعلم أنه يكفر به ويعبد الشيطان دونه، ولا يتخذ على خلقه حجة إلا معصوماً، والإسلام غير الإيمان، وكلّ مؤمن مسلم وليس كلّ مسلم مؤمناً . ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن ولا يزني الزاني وهو مؤمن . وأصحاب الحدود مسلمون، لا مؤمنون ولا كافرون، فإنّ الله تبارك وتعالى لا يدخل النار مؤمناً وقد وعده الجنّة، ولا يخرج من النار كافراً وقد وعده النار والخلود فيها ، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، فأصحاب الحدود فساق لا مؤمنون ولا مؤلون الذاتي والخلود فيها ، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، فأصحاب العدود فساق والمستضعفين إذا ارتضى الله بمركزة وينها ، ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء، فأصحاب الحدود فساق وللمستضعفين إذا ارتضى الله بمركز وينهم ، مؤلم النار ويخرجون منها يوماً ما ، والشفاعة جائزة لهم

والقرآن كلام الله تعالى ليس بخالق ولا مخلوق . والدار اليوم دار تقيّة وهي دار الإسلام لا دار كفر ولا دار إيمان، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان على من أمكنه ولم يخف على نفسه ولا على أصحابه . والإيمان هو أداء الفرائض واجتناب الكبائر، والإيمان هو معرفة بالقلب، وإقرار باللّسان، وعمل بالأركان، والإقرار بعذاب القبر ومنكر ونكير

(١) أقول: لعلّ المراد عذاب الآخرة، فلا ينافي ما عن أبي عبد الله على أنه: لما أقام العالم الجدار أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى اتي مجازي الأبناء بسعي الآباء، إن خيراً فخيراً وإن شراً فشراً. [مستدرك السفينة ج ٦ لغة الطفل»].

والبعث بعد الموت والحساب والصراط والميزان، ولا إيمان بالله إلاّ بالبراءة من أعداء الله عَزَيَجَة .

والتكبير في العيدين واجب، أمّا في الفطر ففي خمس صلوات يبتدء به من صلاة المغرب ليلة الفطر إلى صلاة العصر من يوم الفطر، وهو أن يقال: «الله أكبر، الله أكبر، لا إله إلاّ الله والله أكبر، الله أكبر ولله الحمد، الله أكبر على ما هدانا، والحمد لله على ما أبلانا» لقوله بَكَرَصَلَا : ﴿وَلِتُحَمِّلُوا ٱلَمِدَةَ وَلِتُحَمِّرُوا ٱللَهَ عَلَى مَا هَدَنكُمُ ﴾ وفي الأضحى بالامصار في دبر عشر صلوات، يبتدء به من صلاة الظهر يوم النحر إلى صلاة الغداة يوم الثالث، ويزاد في خمس عشرة صلاة، يبتدء به من صلاة الظهر يوم النحر إلى صلاة الغداة يوم الثالث، ويزاد في هذا التكبير «والله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام».

والنفساء لا تقعد أكثر من عشرين يوماً إلاّ أن تطهر قبل ذلك، وإن لم تطهر بعد العشرين اغتسلت واحتشت وعملت عمل المستحاضة. والشراب فكلّ ما أسكر كثيره فقليله وكثيره حرام. وكلّ ذي ناب من السباع وذي مخلب من الطير فأكله حرامٌ. والطحال حرامٌ لأنّه دم، والجرّيّ والمارماهي والطافي والزمّير حرامٌ. وكلّ سمك لا يكون له فلوسٌ فأكله حرام، ويؤكل من البيض ما اختلف طرفاه، ولا يؤكل ما استوى طرفاه. ويؤكل من الجراد ما استقل بالطيران، ولا يؤكل منه الدبي لأنّه لا يستقلّ بالطيران. وذكاة السمك والجراد أخذه.

والكبائر محرّمة، وهي : الشرك بالله بَمَرَّخَلُ ، وقتل النفس الَّتي حرم الله تعالى، وعقوق الوالدين، والفرار من الزحف، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الربا بعد البيّنة، وقذف المحصنات. وبعد ذلك : الزنا، واللّواط، والسرقة، وأكل الميتة، والدم، ولحم الخنزير، وما أهلَ لغير الله به من غير ضرورة، وأكل السحت، والبخس في المكيال والميزان، والميسر، وشهادة الزور، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، وترك معاونة المظلومين، والركون إلى الظالمين، واليمين الغموس، وحبس الحقوق من غير عسر، واستعمال الكبر والتجبّر، والكذب، والإسراف، والتبذير، والخيانة، والاستخفاف بالحجّ، والمحاربة لأولياء الله يَتَوَكَّل . والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله تبارك وتعالى مكروهة ، كالغناء وضرب الأوتار، والإصرار على صغائر الذنوب. ثمّ قال غليقيني : إنّ في هذا لبلاغاً لقوم عابدين.

قال الصدوق: الكبائر هي سبع، وبعدها فكلّ ذنب كبيرٌ بالإضافة إلى ما هو أصغر منه، وصغير بالإضافة إلى ما هو أكبر منه، وهذا معنى ما ذكره الصادق غليَّمَا في هذا الحديث من ذكر الكبائر الزائدة على السبع ولا قوّة إلاّ بالله<sup>(۱)</sup>.

**أقول:** أجزاء الخبر مشروحة مفرّقة على الأبواب المناسبة لها .

(١) الخصال، ص ٦٠٣ باب المائة فما فوق ح ٩.

ما تقول يا أبا حنيفة في رجل قال: إنّه طلق امرأته على سنّة الشيطان؟ أيجوز له ذلك الطلاق؟ قال أبو حنيفة: فقد خالف السنّة، وبانت منه امرأته، وعصى ربّه. قال أبو جعفر: فهو كما قلنا، إذا خالف سنّة الله عمل بسنّة الشيطان، ومن أمضى بسنّته فهو على ملّته ليس له في دين الله نصيب. قال أبو حنيفة: هذا عمر بن الخطّاب وهو من أفضل أئمّة المسلمين قال: إنّ الله جلّ ثناؤه جعل لكم في الطلاق أناة فاستعجلتموه، وأجزنا لكم ما استعجلتموه. قال أبو جعفر: إنّ عمر كان لا يعرف أحكام الدين، قال أبو حنيفة: وكيف ذلك؟ قال أبو جعفر: ما أقول فيه ما تنكره، أمّا أوّل ذلك فإنّه قال: لا يصلّي الجنب حتّى يجد الماء ولو سنة! والأمّة على خلاف ذلك، وأتاه أبو كيف العائذيّ فقال: يا أمير المؤمنين إنّي غبت فقدمت أولى بها، وهذا حكم لا يعرف والأمّة على خلافه.

وقضى في رجل غاب عن أهله أربع سنين أنّها تتزوّج إن شاءت، والأُمّة على خلاف ذلك، إنّها لا تتزوج أبداً حتّى تقوم البيّنة أنّه مات أو طلّقها؛ وأنّه قتل سبعة نفر من أهل اليمن برجل واحد، وقال: لولا ما عليه أهل صنعا لقتلتهم به، والأُمّة على خلافه؛ وأتي بامرأة حبلى شهدوا عليها بالفاحشة فأمر برجمها، فقال له عليّ عليه: إن كان لك السبيل عليها فما سبيلك على مافي بطنها؟ فقال لولا عليَّ لهلك عمر؛ وأتي بمجنونة قد زنت فأمر برجمها، فقال له عليَّ عليها: أما علمت أنّ القلم قد رفع عنها حتّى تصحّ؟ فقال: لولا عليّ لهلك عمر؛ وإنّه لم يدر الكلالة فسأل النبيّ

(١) سورة الطلاق، الآية: ١.

أن تسأل النبيّ عن الكلالة فسألته، فقال لها : أبوك أمرك بهذا؟ قالت : نعم، فقال لها : إنّ أباك لا يفهمها حتّى يموت! فمن لم يعرف الكلالة كيف يعرف أحكام الدين؟<sup>(١)</sup>.

٢ - أقول: قال السيد تنتي في كتاب الفصول: أخبرني الشيخ أدام الله عزه مرسلاً قال: مرَّ الفضّال بن الحسن بن فضّال الكوفيّ بأبي حنيفة وهو في جمع كثير يملي عليهم شيئاً من فقهه وحديثه، فقال لصاحب كان معه : والله لا أبرح أو أخجل أبا حنيفة، قال صاحبه : إنَّ أبا حنيفة ممّن قد علت حاله وظهرت حجّته، قال : مه هل رأيت حجّة كافر علت على مؤمن؟ ثمّ دنا منه فسِلُّم عليه فردَّ وردَّ القوم السلام بأجمعهم، فقال: يا أبا حنيفة رحمك الله إنَّ لي أخاً يقول: إنَّ خير الناس بعد رسول الله ﷺ عليَّ بن أبي طالب ﷺ ، وأنا أقول: إنَّ أبا بكر خير الناس وبعده عمر، فما تقول أنت رحمك الله؟ فأطرق مليًّا ثمَّ رفع رأسه فقال: كفي بمكانهما من رسول الله عظيمًا كرماً وفخراً، أما علمت أنَّهما ضجيعاه في قبره، فأيُّ حجَّة أوضح لك من هذه؟ فقال له فضَّال: إنِّي قد قلت ذلك لأخي، فقال: والله لنن كان الموضع لرسول الله عظيمة دونهما فقد ظلما بدفنهما في موضع ليس لهما فيه حقٍّ، وإن كان الموضع لهما فوهباه لرسول الله عظيم فقد أساءا وما أحسناً إذ رجعاً في هبتهما ونكثا عهدهما؛ فأطرق أبو حنيفة ساعة ثمَّ قال له: لم يكن له ولا لهما خاصَّة، ولكنَّهما نظرًا في حقَّ عائشة وحفصة فاستحقًّا الدفن في ذلك الموضع بحقوق ابنتيهما، فقال له فضَّال قد قلت له ذلك فقال: أنت تعلم أنَّ النبيِّ ﷺ مات عن تسع حشايًا، ونظرنا فإذا لكلِّ واحدة منهنَّ تسع الثمن، ثمَّ نظرنا في تسع الثمن فإذا هو شبر في شبر فكيف يستحقَّ الرجلان أكثر من ذلك؟ وبعد فما بال حفصة وعائشة ترثان رسول الله ﷺ وفاطمة بنته تمنع الميراث؟ فقال أبو حنيفة: يا قوم نحّوه عنّى فإنّه والله رافضيّ خبيث<sup>(٢)</sup>.

٣ – وممّا حكى الشيخ ﷺ قال : قال الحارث بن عبد الله الربعيّ : كنت جالساً في مجلس المنصور وهو بالجسر الأكبر وسوّار القاضي عنده، والسيّد الحميريُّ ينشده :

إنَّ الإله الَّذي لا شيء يشبهه آتاكم الملك للدنيا وللدين آتاكم الله ملكاً لا زوال له حتى يقاد إليكم صاحب الصين وصاحب الهند مأخوذ برمته وصاحب الترك محبوس على هون

حتّى أتى على القصيدة والمنصور مسرور . فقال سوّار : إنَّ هذا والله يا أمير المؤمنين يعطيك بلسانه ما ليس في قلبه، والله إنّ القوم الّذين يدين بحبّهم لغيركم، وإنّه لينطوي على عداوتكم؛ فقال السيّد : والله إنّه لكاذب، وإنّني في مدحتك لصادق، وإنّه حمله الحسد إذ رآك على هذه الحال، وإنَّ انقطاعي إليكم ومودّتي لكم أهل البيت لمعرق فيها من أبويّ، وإنّ هذا وقومه لأعداؤكم في الجاهليّة والإسلام، وقد أنزل الله عَرَيَّ على نبيّه عليه الصلاة

الاختصاص، ص ١٠٩.
 الفصول المختارة، ص ٤٤.

والسلام في أهل بيت هذا : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ ٱلْحُجُزَتِ أَحْفَرُهُمْ لَا يَعْقِلُونَ﴾<sup>(1)</sup> فقال المنصور : صدقت .

فقال السيّد : يا أمير المؤمنين إنه يقول بالرجعة ، ويتناول الشيخين بالسبّ والوقيعة فيهما ، فقال السيّد : أمّا قوله : إنّي أقول بالرجعة فإنّي أقول بذلك على ما قال الله تعالى : ﴿ وَجَمَرَتُهُمْ فَلَمُ مِن حُلَى أَمَّةٍ فَوْمًا مِنَن يُكَذِبُ يتَايَتِنَا فَهُمْ يُوَزَعُونَ ﴾ <sup>(٢)</sup> وقد قال في موضع آخر : ﴿ وَحَمَرَتُهُمْ فَلَمُ نُنَاذِرَ مِنهُمْ أَحَدًا هُ<sup>(٣)</sup> فعلمنا أنّ ههنا حشرين : أحدهما عام ، والآخر خاص ، وقال سبحانه : ﴿ رَبَّنَا آمَنَنَا آمَنَنَيْنَ وَأَحَيَتَنَا أَمَّنَتَيْنَ فَأَعْرَفُنَا مِدُنُومَ فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَبِيلِ ﴾ <sup>(٤)</sup> وقال سبحانه : ﴿ رَبَّنَا آمَنَنَا آمَنَنَيْنِ وَأَحَيَتَنَا أَمَّنَتَيْنَ فَأَعْرَفُنَا مِدُنُومَ أَنَهُ مَن رَجُوحٍ مِن سَبِيلٍ ﴿ وَقَال تعالى : فَوَالَمَا لَهُ مَائَة مَارَ مَنْهُ مَمَنَهُ ﴾ <sup>(٥)</sup> وقال تعالى : ﴿ أَلَمْ تَسَرَ إِلَى أَذُوبَ خَرُجُوا مِن دِينَهِمْ وَهُمْ أُلُونُ حُذَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ أَمَدُهُ مُعْتُونًا ثُمَّ أَحْتَهُمْ أُنْ فَعَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَبِيلٍ مَذَرَ الْمُوتِ فَقَالَ لَهُمُ أَمَدَهُ مُعَنَّةُ مُعْتُوا ثُمَ أَعْتَكُمُ أُمَن وقال تعالى : فَالَمْ تَسَرَ إِلَى أَنْدِينَ خَرَجُوا مِن دِينَهِمْ وَهُمْ أُلُونُ مَذَرَ الْقُوتِ فَقَالَ لَهُمُ أَمَدَهُ مُلَكُمُ أَمَا لَهُ مُعْتُوا ثُمَ أَحَيْهُمَ أَنْ فَيْ أَعْتَ اللهُ تعالى ، وقد قال رسول مُذَرَ الْعَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ أَمَة مُوتُوا ثُمَّ أَحَيْهُمَ أَنَ فَعَدَ إِلَيْ مَا مُنْعَالَا اللَّهُ مِنْ اللهُ تعالى ، وقد قال رسول الله عنه الله على الله عالى الله تعالى ، وقد قال عنهما وقال منه الله عالى ، وقد قال رسول إسرائيل شيء إلا ويكون في أُمَتي مثله حتى الحسف والمسخ والقذف وقال حذيفة : والله ما أبعد أن يمسخ الله بَخْرون في أُمَتي مثله حتى الحسف والمسخ والقذف وقال حالي أُنهما فواله ما أبعد أن يمسخ الله بَحَيون في أُمَتي مثله حتى الحسف والمسخ والقذف ووقال حديفة : والله ما أبعد أن يمسخ الله بَحَيرا من هذه الأُمَة قردة وخنازير . فالرجعة التي أذهب إليها ما نظ أبعد أن يوجاءت به السنّة ، وإتى ما هذه الأمة قردة وخنازير فائه عنهما السن والله المَن موالا الما فضحك المنصور وأنشأ السيا المودا أو حنزيرا أو ذرة، فإنه والله متجبر متكبر كافو! قال فضحك الما منحك المنمور وأشأ السيا يورا إله الما السي

> جاثيت سوّاراً أبا شملة عند الإمام الحكم العادل فسقسال قسولأ خسطسلأ كسله عند الورى الحافي والناعل ما ذبّ عمّا قلت من وصمة في أهله بل لجّ في الباطل وبان للمنصور صدقي كما قدبان كذب الأنوك الجاهل يبغض ذا العرش ومن يصطفى من رسله بالنير الفاضل وينشأ الحبر الجواد الذي فضل بالفضل على الفاضل ويعتدي بالحكم في معشر أدوا حقوق الرسل للراسل فسبيتي الله تسزاويسقسه فصار مثل الهائم الهامل

فقال المنصور : كفّ عنه، فقال السيّد: يا أمير المؤمنين البادئ أظلم، يكفَّ عنّي حتّى أكفّ عنه، فقال المنصور لسوّار : قد تكلّم بكلام فيه نصفة، كفّ عنه حتّى لا يهجوك<sup>(٧)</sup>.

(٢) سورة النمل، الآية: ٨٣.

(٤) سورة غافر، الآية: ١١.

(٦) سورة البقرة، الآية: ٢٤٣.

- (١) سورة الحجرات، الآية: ٤.
- (٣) سورة الكهف، الآية: ٤٧.
- (٥) سورة البقرة، الآية: ٢٥٩.
- (٧) الغصول المختارة، ص ٦١.

\*\*\*

11 - باب احتجاجات موسى بن جعفر ﷺ على أرباب الملل والخلفاء

وبعض ما روي عنه من جوامع العلوم

١ – يد: أبي، عن أحمد بن إدريس، ومحمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن ابن هاشم، عن محمّد بن حمّاد، عن الحسن بن إبراهيم، عن يونس، عن هشام بن الحكم، عن جاثليق من جثالقة النصارى يقال له بريهة، قد مكث جاثليق في النصرانية سبعين سنة، فكان يطلب الإسلام ويطلب من يحجّ عليه ممّن يقرء كتبه ويعرف المسيح بصفاته ودلائله وآياته، قال: وعرف بذلك حتّى اشتهر في النصرانية سبعين سنة، فكان يطلب وعرف بذلك حتّى اشتهر في النصارى والمسلمين واليهود والمجوس حتى افتخرت به الإسلام ويطلب من يحجّ عليه ممّن يقرء كتبه ويعرف المسيح بصفاته ودلائله وآياته، قال: وعرف بذلك حتى اشتهر في النصارى والمسلمين واليهود والمجوس حتى افتخرت به النصارى وقالت: لو لم يكن في دين النصرانية إلا بريهة لأجزأنا، وكان طالباً للحق والإسلام مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يُسرُّ إليها ضعف النصرانية وضعف مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يُسرُّ إليها ضعف النصرانية وضعف مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يُسرُّ اليها ضعف النصرانية وضعف مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يُسرُّ اليها ضعف النصرانية وضعف النصارى وقبل يسأل عن أئمة مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يُسرُّ اليها ضعف النصرانية وضعف النصرانية وضعف الميري وقبل يسأل عن أئمة مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يُسرُّ اليها ضعف النصرانية وضعف النصرانية وضعف النصري وقبل يسأل عن أئمة مع ذلك، وكانت معه امرأة تخدمه طال مكثها معه، وكان يستقرئ فرقة فرقة لا يجد عند حجتها، قال: فعرفت ذلك منه، فضرب بريهة الأمر ظهراً لبطن وأقبل يسأل عن أئمة المسلمين وعن صلحائهم وعلمائهم وأهل الحجى منهم، وكان عندكم بعض الحق؛ فوصفت له القوم شيئاً، وقال: لو كانت أئمتكم أئمة على الحق لكان عندكم بعض الحق؛ فوصفت له القوم شيئاً، وقال: لو كانت أئمتكم أئمة على الحق لكان عندكم بعض الحق؛ فوصفت له القوم شيئاً، وقال: وكانت أئمتكم أئمة على الحق لكان عندكم بعض الحق؛ فوصفت له الشوم شيئاً، ووال اله هشام بن الحكم.

فقال يونس بن عبد الرحمن فقال لي هشام : بينما أنا على دكماني على باب الكرخ جالس وعندي قوم يقرؤون عليَّ القرآن فإذا أنا بفوج النصارى معه ما بين القسّيسين إلى غيرهم نحو من مائة رجل عليهم السواد والبرانس، والجاثليق الأكبر فيهم بريهة، حتّى نزلوا حول دكماني، وجعل لبريهة كرسيَّ يجلس عليه، فقامت الأساقفة والرهابنة على عصيّهم، وعلى رؤوسهم برانسهم، فقال بريهة : ما بقي في المسلمين أحدٌ ممّن يذكر بالعلم بالكلام إلاّ وقد ناظرته في النصرانيَّة فما عندهم شيء، فقد جثت أناظرك في الإسلام، قال : فضحك هشام فقال : يا بريهة إن كنت تريد منّي آيات كآيات المسيح فليس أنا بالمسيح ولا مثله ولا أدانيه، ذلك روح طيّبة خميصة مرتفعة، آياته ظاهرة، وعلاماته قائمة ؛ فقال بريهة : فأعجبني الكلام فقال : يا بريهة إن كنت تريد منّي آيات كآيات المسيح فليس أنا بالمسيح ولا مثله ولا أدانيه، فقال الم من المسيح فليس أنا بريهة : ما نسبة نبيكم فقال المات عليهم مرتفعة، آياته ظاهرة، وعلاماته قائمة ؛ فقال بريهة : فأعجبني الكلام هذا من المسيح نسبة الأبدان؟ قال هشام : ابن عمّ جدّه لأمّه، لأنه من ولد إسحاق، هذا من المسيح نسبة الأبدان؟

قال بريهة : وكيف تنسبه إلى أبيه؟ قال هشام : إن أردت نسبته عندكم فأخبرتكم ، وإن أردت نسبته عندنا أخبرتك؟ قال بريهة : أريد نسبته عندنا ، وظننت أنّه إذا نسبه نسبتنا أغلبه ، قلت : فانسبه بالنسبة الّتي ننسبه بها قال هشام : نعم يقولون : إنّه قديم من قديم ، فأيّهما الأب وأيّهما الابن؟ قال بريهة : الّذي نزل إلى الأرض الابن ، قال بريهة : الابن رسول الأب ، قال هشام : إنّ الأب أحكم من الابن ، لأنّ الخلق خلق الأب ، قال بريهة : إنّ الخلق خلق الأب وخلق الابن ، قال هشام ما منعهما أن ينزلا جميعاً كما خلقا إذ اشتركا؟ قال بريهة : كيف يشتركان وهما شيء واحد؟ إنّما يفترقان بالاسم، قال هشام: إنّما يجتمعان بالاسم، قال بريهة: جهل هذا الكلام، قال هشام: عرف هذا الكلام، قال بريهة: إنَّ الابن متّصل بالأب، قال هشام: إنّ الابن منفصل من الأب، قال بريهة: هذا خلاف ما يعقله الناس قال هشام: إن كان ما يعقله الناس شاهداً لنا وعلينا فقد غلبتك، لأنَّ الأب كان ولم يكن الابن، فتقول هكذا يا بريهة؟ قال: لا ما أقول هكذا، قال: فلم استشهدت قوماً لا تقبل شهادتهم لنفسك؟! قال بريهة : إنّ الأب اسم والابن اسم بقدرة القديم.

قال هشام: الاسمان قديمان كقدم الأب والابن؟ قال بريهة: لا ولكنَّ الأسماء محدئة، قال: فقد جعلت الأب ابناً والابن أباً، إن كان الابن أحدث هذه الأسماء دون الأب فهو الأب، وإن كان الأب أحدث هذه الأسماء فهو الابن والابن أب، وليس ههنا ابن، قال بريهة: إنَّ الابن اسم للروح حين نزلت إلى الأرض، قال هشام: فحين لم تنزل إلى الأرض فاسمها ما هو؟ قال بريهة: فاسمها ابن نزلت أولم تنزل، قال هشام: فقبل النزول هذه الروح اسمها كلّها واحدة، أو اسمها اثنان؟ قال بريهة: هي كلّها واحدة روح واحدة، قال: رضيت أن تجعل بعضها ابناً وبعضها أباً؟ قال بريهة: لا، لأنَّ اسم الأب واسم الابن واحد، قال أن تجعل بعضها ابناً وبعضها أباً؟ قال بريهة الا، لأنَّ اسم الأب واسم الابن واحد، قال الميام: فالابن أبو الأب، والأب أبو الابن، فالأب والابن واحد، قال الأساقفة بلسانها لبريهة: ما مرَّ بك مثل ذا قطّ تقوم، فتحيّر بريهة وذهب يقوم فتعلّق به هشام قال: ما يمنعك من الإسلام؟ أفي قلبك حزازة فقلها، وإلاّ سألتك عن النصرانية مسألة واحدة تبيت عليها ليلتك هذه فتصبح وليست لك همة غيري؟ قالت الأساقفة : لا ترد هذه المسألة لعلّها تشكل، قال هذه فتصبح وليست لك همة غيري؟ قالت الأساقفة : لا ترد هذه المسألة لعلّها تشكل، قال

قال هشام : أفرأيتك الابن يعلم ما عند الأب؟ قال : نعم، قال : أفرأيتك الأب يعلم كلَّ ما عند الابن؟ قال : نعم، قال : أفرأيتك تخبر عن الابن، أيقدر على كلّ ما يقدر عليه الأب؟ قال : نعم، قال : أفرأيتك عن الأب أيقدر على كلِّ ما يقدر عليه الابن؟ قال : نعم، قال : فكيف يكون واحدٌ منهما ابن صاحبه وهما متساويان؟ وكيف يظلم كلّ واحد منهما صاحبه؟ قال بريهة ليس منهما ظلم، قال هشام : من الحقّ بينهما أن يكون الابن أب الأب، والأب ابن الابن، بت عليها يا بريهة وافترق النصارى وهم يتمنّون أن لا يكونوا رأوا هشاماً ولا أصحابه.

قال: فرجع بريهة مغتماً مهتماً حتّى صار إلى منزله، فقالت امرأته الّتي تخدمه: ما لي أراك مهتماً مغتماً؟ فحكى لها الكلام الّذي كان بينه وبين هشام، فقالت لبريهة: ويحك أتريد أن يكون على حقّ أو على باطل؟ قال بريهة: بل على الحقّ، فقالت له: أينما وجدت الحقّ فمل إليه، وإيّاك واللّجاجة فإنّ اللّجاجة شكّ، والشكّ شوْم، وأهله في النار.

قال: فصوّب قولها وعزم على الغدوّ على هشام، قال: فغدا إليه وليس معه أحد من أصحابه، فقال: يا هشام ألك من تصدر عن رأيه فترجع إلى قوله وتدين بطاعته؟ قال هشام: 300

نعم يا بريهة، قال : وما صفته؟ قال هشام : في نسبه أو دينه؟ قال فيهما جميعاً صفة نسبه وصفة دينه، قال هشام : أمّا النسب خير الأنساب : رأس العرب وصفوة قريش، وفاضل بني هاشم، كلّ من نازعه في نسبه وجده أفضل منه، لأنّ قريشاً أفضل العرب، وبنو هاشم أفضل القريش، وأفضل بني هاشم خاصّهم وديّنهم وسيّدهم، وكذلك ولد السيّد أفضل من ولد غيره، وهذا من ولد السيّد؛ قال : فصف دينه، قال هشام : شرائعه أو صفة بدنه وطهارته؟ قال صفة بدنه وطهارته، قال هشام : معصوم فلا يعصي وسخيّ فلا يبخل، وشجاع فلا يجبن، وما استودع من العلم فلا يجهل، حافظ للدين قائم بما فرض عليه من عترة الأنبياء وجامع علم الأنبياء، يحلم عند الغضب، وينصف عند الظلم، ويعين عند الرضى وينصف من العدوّ والولتي، ولا يسألك شططاً في عدوة ولا يمنع إفادة وليّه، يعمل بالكتاب، ويحدّث بالأعجوبات من أهل الطهارات، يحكي قول الأئمة الأصفياء، لم ينقض له حجّة، ولم يجهل مسألة، يفتي في كلّ سنّة ويجلو كلّ مدلهمة، قال بريهة : وصفت المسيح في صفاته، واثبته بحججه وآياته إلاً أنّ الشخص بائن عن شخصه، والوصف قائم بوصفه، في مناته، واثبته بحججه وآياته إلاً أنّ الشخص بائن عن شخصه، والوصف قائم بوصفته، وله يعتى من العدق وأثبتة بحججه وآياته إلاً أنّ الشخص بائن عن شخصه، والوصف قائم بوصفه، المي يوضعنه، ويحمل العرب واثبته برصه منالة، يفتي في كلّ سنّة ويجلو كلّ مدلهمة، قال بريهة : وصفت المسيح في صفاته، واثبته برحبو في الته، قال هشام : إن تؤمن ترشد، وإن تتبع الحقّ لا تؤني.

ثم قال هشام: يا بريهة ما من حجّة أقامها الله على أوّل خلقه إلاّ أقامها في وسط خلقه وآخر خلقه، فلا تبطل الحجج ولا تذهب الملل، ولا تذهب السنن، قال بريهة: ما أشبه هذا بالحقّ وأقربه بالصدق! هذه صفة الحكماء يقيمون من الحجّة ما ينفون به الشبهة، قال هشام: نعم؛ فارتحلا حتّى أتيا المدينة والمرأة معهما وهما يريدان أبا عبد الله عليك فلقيا موسى بن جعفر عليك فحكى له هشام الحكاية، فلمّا فرغ قال موسى بن جعفر عليك : يا بريهة كيف علمك بكتابك؟ قال: أنا به عالم، قال: كيف ثقتك بتأويله؟ قال: ما أوثقني بعلمي به! قال: فابتدأ موسى عليم يقرء الإنجيل، قال بريهة : والمسيح لقد كان يقرؤها هكذا، وما قرأ هذه القراءة إلاّ المسيح ؛ قال بريهة : إيّاك كنت أطلب منذ خمسين سنة أو مثلك، قال: فآمن وحسن إيمانه، وآمنت المرأة وحسن إيمانها.

قال: فدخل هشام وبريهة والمرأة على أبي عبد الله عَلَيَّة فحكى هشام الحكاية والكلام الذي جرى بين موسى عَلَيَّة وبريهة، فقال أبو عبد الله عَلَيَّة: «ذرّيّة بعضها من بعض والله سميعٌ عليمٌ» قال بريهة: جعلت فداك أنّى لكم التوراة والإنجيل وكتب الأنبياء؟ قال: هي عندنا وراثة من عندهم، نقرؤها كما قرؤوها، ونقولها كما قالوها، إنّ الله لا يجعل حجّة في أرضه يسأل عن شيء فيقول: لا أدري، فلزم بريهة أبا عبد الله عَلَيَّة حتى مات أبو عبد الله عَلَيَّة، ثمّ لزم موسى بن جعفر عَلَيَّة حتى مات في زمانه، فغسّله وكفّنه بيده، وقال: هذا حواريّ من حواريّي المسبح يعرف حقّ الله عليه، فتمنّى أكثر أصحابه أن يكونوا مثله<sup>(1)</sup>.

(۱) التوحيد، ص ۲۷۰ باب ۳۷ ح ۱.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ : الجاثليق بفتح الثاء المثلّثة : رئيس للنصارى في بلاد الإسلام بمدينة السلام، ويكون تحت يد بطريق أنطاكية، ثمّ المطران تحت يده، ثمَّ الأسقف يكون في كلّ بلد من تحت المطران، ثمّ القسّيس ثمّ الشمّاس.

قوله: (خميصة) أي جائعة، نسب الجوع إلى الروح مجازاً، والمراد أنَّه كان مرتاضاً لله؛ أو كناية عن الخفاء، أي مخفيَّة كيفيّة حدوثها عن الخلق، وقيل: ساكنة مطمئنَّة، من خمص الجرح: إذا سكن ورمه.

قوله : (إن أردت الحجاج فههنا) في بعض النسح افها هيّن؛ فكلمة ها للإجابة، وهيّن خبر مبتدأ محذوف، أي هو عندنا هيّن يسير .

قوله: (إنّما يجتمعان بالاسم) أي العقل يحكم بمغايرة الشخصين واستحالة اتّحادهما، وإنّما اجتمعا حيث سمّيتهما باسم واحد كالقديم والإله والخالق ونحوها؛ أو المعنى أنّه لا يعقل اتّحادهما إلاّ باتّحاد اسمهما، واختلاف الاسم دليل على تغاير المسمّيات، والأوّل أوجه، فقال بريهة: هذا الكلام مجهول غير معقول، قال هشام: بل هو معروف عند العقلاء موجّه، فقال: إنَّ الابن متّصل بالأب، أي متّحد معه، فقال: بل الابن يكون جزءً من الأب

قوله: (هذا خلاف ما يعقله الناس) لعلّه بني الكلام على المغالطة فإنّ الناس يقولون: إنّ الابن متّصل بالأب غير منفصل عنه، أي هو متحد معه في الحقيقة مرتبط به يشتركان في الأحوال غالباً، فحمله على الوحدة الحقيقيّة، فغيّر هشام الكلام إلى مالا يحتمل المغالطة، فقال: لو كان شهادة الناس حجّة فهم يحكمون بأنّ الأب متقدّم وجوده زماناً على وجود الابن فلمَ لا تقول به؟.

قوله: (بقدرة القديم) أي حصل هذان الاسمان بقدرة القديم، فسأله هشام عن قدم الاسمين فقال: لا بل هما محدثان، فاستدل هشام على بطلان الاتّحاد بمنبّهات فسأله عن محدث الأسماء، ثمّ قال: إن قلت: إنَّ المحدث هو الابن دون الأب فالحكم بالاتّحاد يقتضي أن يكون الأب أيضاً محدثاً وهو خلاف الفرض، وكذا العكس، فأراد التفصّي عن ذلك فقال: الروح لمّا نزلت إلى الأرض سمّيت بالابن، ثمّ ندم عن ذلك ورجع وقال: قبل النزول أيضاً كانت ابناً.

ويحتمل أن يكون مراده أنّها من حيث النزول والاتّصال بالبدن سمّيت ابناً فسبب التسمية حادث، والتسمية قديم، فسأله هشام : هل كان قبل النزول شيئان لهما اسمان؟ فقال : لا بل كانت روح واحدة، ولمّا كان كلامه متهافتاً متناقضاً وجّهه هشام بأنّه يكون بعضه مسمّى بالابن، وبعضه مسمى بالأب، فلم يرض بذلك فحكم باتّحاد الاسمين أيضاً كاتّحاد المسمّيين؛ ويحتمل أن يكون مراده بالاسم ههنا المسمّى فقال هشام : الابن أمر إضافيّ لا بدّ له من أب والحكم بالاتّحاد يقتضي أن يكون الابن أباً للأب، والحال أنّ الأب لا بدّ أن يكون أباً لابن فكيف يكون الأب والابن واحداً؟ ولا يبعد أن يكون في الأصل : ففالابن ابن الأب» أي البنوّة الإضافيّة تقتضي أباً، والأبوَّة تقتضي ابناً فكيف تحكم باتّحادهما؟ أو اتّحاد الاسمين على الاحتمال الأوّل مع تغاير المفهومين؟ فقوله : فالأب والابن واحد استفهام على الإنكار .

قوله: (وهما متساويان) حاصل الكلام أنّ الحكم بأنّ أحدهما ابن والآخر أب يقتضي فرقاً بينهما حتّى يحكم على أحدهما بالأبّوة الّتي هي أقوى وفيها جهة العلّيّة، وعلى الآخر بالبنوّة الّتي هي أضعف وفيها جهة المعلوليّة، فإذا حكمت بأنّهما متساويان من جميع الجهات لا يتأتّى هذا الحكم، وأمّا الظلم فهو من حيث إنّ الأبّوة شرافة، وبحكم الاتّحاد يتصف الابن بأبوّة الأب وهذا ظلم للأب، وكذا العكس، والحكم بالظلم من الطرفين أيضاً مبنيّ على الاتّحاد. ويحتمل أن يكون المراد غصب ما هو حقّ له، سواءً كان أشرف أم لا.

<sup>K</sup> - ف: من كلام موسى بن جعفر على الرشيد في خبر طويل ذكرنا منه موضع الحاجة إليه: دخل إليه وقد عمد على القبض عليه لأشياء كذبت عليه عنده، فأخرج طومارا طويلاً فيه مذاهب وشنعة نسبها إلى شيعته فقراء ثمّ قال له: يا أمير المؤمنين نحن أهل بيت منينا بالتقوُّل علينا وربنا غفورٌ ستورٌ، أبى أن يكشف أسرار عباده إلاّ في وقت محاسبته، يوم لا ينفع مال ولا بنون إلاّ من أتى الله بقلب سليم.

ثمّ قال: حدّثني أبي، عن أبيه، عن عليّ، عن النبيّ صلوات الله عليهم: الرحم إذا مسّت الرحم اضطربت ثمّ سكنت؛ فإن رأى أمير المؤمنين أن تمسّ رحمي رحمه ويصافحني فعل. فتحوّل عند ذلك عن سريره ومدّيمينه إلى موسى فأخذه بيمينه ثمّ ضمّه إلى صدره فاعتنقه وأقعده عن يمينه، وقال: أشهد أنّك صادق، وأبوك صادق، وجدّك صادق، ورسول الله – صادق، ولقد دخلت وأنا أشدّ الناس عليك حنقاً وغضباً لما رقي إليَّ فيك، فلمّا تكلّمت بما تكلّمت وصافحتني سري عنّي، وتحوَّل غضبي عليك رضى. وسكت ساعة ثمّ قال له:

أريد أن أسألك عن العبّاس وعليّ بما صار عليّ أولى بميراث رسول الله يُعْنى من العبّاس، والعبّاس عمّ رسول الله يُحْنى وصنو أبيه؟ فقال له موسى : اعفني، قال : لا والله لا أعفيتك فأجبني، قال : فإن لم تعفني فأمّنّي، قال : أمّنتك، قال : إنّ النبيّ عليّاً آمن وهاجر، قدر على الهجرة فلم يهاجر (وخ ل) إنّ أباك العبّاس آمن ولم يهاجر، وإنّ عليّاً آمن وهاجر، وقال الله : ﴿وَلَلَذِينَ مَامَنُوا وَلَمَ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُمْ مِن وَلَيْبَهِم مِن شَيّ عَنْ يَهَاجِرُواً فالنّه وهو وتغيّر وقال الله : ﴿وَلَلَذِينَ مَامَنُوا وَلَمَ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُمْ مِن وَلَيْبَهِم مِن شَيْء عَنَ يُتَ

(١) سورة الأنفال، الآية: ٧٢.

۳۷۷

جدّكم؟ فقال موسى غليماً : إنّ الله نسب المسيح عيسى بن مريم إلى خليله إبراهيم بأمّه مريم البكر البتول التي لم يمسّها بشر في قوله تعالى : ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِهِ دَاوُرَدَ وَسُلَيَّمَنَ وَأَيُوُبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُدَرُونَ وَكَذَلِكَ بَحَرِى ٱلْمُحْسِنِينَ (لَكَي وَزَكَرِيَّا وَيَحْيَى وَعِبْسَىٰ وَإِلَّيَاشٌ كُلَّ مِّنَ الصَّلِحِينَ (<sup>1)</sup> فنسبه بأمّه وحدها إلى خليله إبراهيم كما نسب داود وسليمان وأيّوب ويوسف وموسى وهارون بآبانهم وأمّهاتهم فضيلةً لعيسى ومنزلة رفيعة بأمّه وحدها ، وذلك قوله تعالى في قصة مريم : ﴿إِنَّ اللَّهُ آمْعَلَمَكِ وَطَهَرَكِ وَأَمْطَطَكَكَ عَلَى نِيرَةِ الْمَكْمِينَ الْمَعْمَى المَعْذِرِين وكذلك اصطفى ربّنا فاطمة غليبًا وطهرها وفضّلها على نساء العالمين بالحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنة.

فقال له هارون وقد اضطرب وساءه ما سمع : من أين قلتم : الإنسان يدخله الفساد من قبل النساء ومن قبل الآباء لحال الخمس الذي لم يدفع إلى أهله؟ فقال موسى غليتك : هذه مسألة ما سأل عنها أحد من السلاطين غيرك أمير المؤمنين ولا تيم ولا عديّ ولا بنو أُميّة، ولا سئل عنها أحد من آبائي فلا تكشفني عنها . قال : فإنّ الزندقة قد كثرت في الإسلام، وهؤلاء الزنادقة الذين يرفعون إلينا في الأخبار هم المنسوبون إليكم، فما الزنديق عندكم أهل البيت؟ فقال غليتي : الزنديق هو الراد على الله وعلى رسوله ؛ وهم الذين يحادُون الله ورسوله، قال الله : ﴿لَا يَجَدُ قَوْمَا يُؤْمِنُونَ بِلَنَهِ وَالَيْوَمِ ٱلآخِرِ بُوَادُونَ مَنْ حَاذَ أَللَهُ وَرَسُولُهُ وَلَوَ كَانُوا مَالاً الله الله . أو أَبْنَامَهُمُ أَوَ إِخُونَهُمُ أَوَ عَشِيرَتُهُمُ (٢) إلى آخر الآية، وهم الذين يحادُون الله ورسوله، قال إلى الإلحاد .

فقال هارون: أخبرني عن أوّل من ألحد وتزندق؟ فقال موسى عَلَيْتُمْ أوّل من ألحد وتزندق في السماء إبليس اللّعين، فاستكبر وافتخر على صفيّ الله ونجيّه آدم، فقال اللّعين: «أنا خير منه خلقتني من نار وخلقته من طين، فعتا عن أمر ربّه وألحد فتوارث الإلحاد ذرّيّته إلى أن تقوم الساعة. فقال: ولإبليس ذرّيّة؟ فقال: نعم، ألم تسمع إلى قول الله: ﴿ إِلَا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنَ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِيمَةُ أَفَنَتَّخِذُونَهُ وَذُرَيَّتُهُ أَوَلِيمَاءَ مِن دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّ بِثَن لِلطَّالِمِينَ بَدَلا مِنَ ٱلْجِنَ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِيمَةُ أَفَنَتَخِذُونَهُ وَذُرَيَّتُهُ أَوَلِيمَاءَ مِن دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّ بِثَن لِلطَّالِمِينَ بَدَلا مِنَ ٱلْجِنَ فَفَسَقَ عَنَ أَمْرِ رَبِيمَةُ أَفَنتَخِذُونَهُ وَذُرَيَّتُهُ أَوَلِيمَاءَ مِن دُونِ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوًّا بِثَن لِلطَّالِمِينَ بَدَلا مِنَ الْجِينَ هَنَا أَشْهَدتُهُمْ عَلَقَ السَّعَوْتِ وَٱلأَرْضِ وَلَا خَلَقَ ٱنفُسِيمَ وَمَا كُنْتُ مُتَخِذً ٱلْشُولِينَ عَعْدًا إلَنَ لاَنْهُ عَامَ أَسَعَدَيْهُمْ عَلَقَ السَمَوْتِ وَٱلأَرْضِ وَلا خَلَقَ أَنفُسِيمَ وَمَا كُنْتُ مُتَخِذً الْمُعْذَا إِنَّ

- سورة الأنعام، الآيتان: ٨٤-٨٨.
   سورة آل عمران، الآية: ٤٢.
- (٤) سورة الكهف، الآيتان: ٥٠-٥١.
- (٣) سورة المجادلة، الآية: ٢٢.
   (٩) سورة لقمان، الآية: ٢٥.

١٦ - باب / احتجاجات موسى بن جعفر ﷺ على أرباب الملل والخلفاء ٢٧٩

فيه. لأنّه جاهل غير عالم. وكان له مع أبي يوسف القاضي كلام طويل ليس هذا موضعه. ثمّ قال الرشيد: بحقّ آبائك لمّا اختصرت كلمات جامعة لما تجاريناه، فقال: نعم، وأتي بدواة وقرطاس فكتب:

بسم الله الرحمن الرحيم جميع أمور الأديان أربعة : أمر لا اختلاف فيه وهو إجماع الأمّة على الضرورة الّتي يضطرّون إليها ، والأخبار المجمع عليها وهي الغاية المعروض عليها كلّ شبهة ، والمستنبط منها كلّ حادثة ؛ وأمرّ يحتمل الشكّ والإنكار فسبيله استيضاح أهله لمنتحليه بحجّة من كتاب الله مجمع على تأويلها ؛ وسنّة مجمع عليها لا اختلاف فيها ؛ أو قياس تعرف العقول عدله ويسع خاصّة الأمّة وعامّتها الشكّ فيه والإنكار له ، وهذان الأمران من أمر التوحيد فمادونه وأرش الخدش فما فوقه ، فهذا المعروض الذي يعرض عليه أمر الدين ، فما ثبت لك برهانه اصطفيته ، وما غمض عليك صوابه نفيته ، فمن أورد واحدة من هذه الثلاث فهي الحجّة البالغة التي بيّنها الله في قوله لنبيّه : فوقًل فَلِنَهِ الحَلْجَةُ ٱلْبَلِنَةُ فَلَوَ شَآه هذه الثلاث فهي الحجّة البالغة التي بيّنها الله في قوله لنبيّه : كما يعلمه العالم بعلمه ، لأن الذين ، فما ثبت لك برهانه اصطفيته ، وما غمض عليك صوابه نفيته ، فمن أورد واحدة من هذه الثلاث فهي الحجّة البالغة التي بيّنها الله في قوله لنبيّه : هوقًل فَلِنَهِ الحالم بعلمه ، لأنّ الذين معلمه الأن الم علمه ، لأنّ وينكرون . فأجازه الرشيد وردّه ، والخبر طويل<sup>(٢)</sup> .

**أقول:** سيأتي الخبر بإسناد آخر في أبواب تاريخه ﷺ بتغيير، واعلم أنّ عدم توريث من لم يهاجر غير مشهور بين علمائنا، وسيأتي القول فيه في كتاب الميراث، وقد مرّ شرح آخر الخبر في كتاب العلم.

<sup>٣</sup> - يج: روي أنّ قوماً من اليهود قالوا للصادق عنهم: : أيّ معجز يدلّ على نبوّة محمّد عنهي؟ ؟ قال: كتابه المهيمن الباهر لعقول الناظرين مع ما أُعطي من الحلال والحرام وغيرهما ممّا لو ذكرناه لطال شرحه، فقال اليهود: كيف لنا أن نعلم أنّ هذا كما وصفت؟ فقال لهم موسى بن جعفر عنه – وهو صبي وكان حاضراً – : وكيف لنا بأن نعلم ما تذكرون من آيات موسى أنّها على ما تصفون؟ قالوا: علمنا ذلك بنقل الصادقين ؟ قال لهم موسى بن جعفر عنهم ما تذكرون من آيات حاضراً – : وكيف لنا بأن نعلم ما تذكرون من آيات موسى أنّها على ما تصفون؟ قالوا: علمنا ذلك بنقل الصادقين ؟ قال لهم موسى بن موسى أنّها على ما تصفون؟ قالوا: علمنا ذلك بنقل الصادقين ؟ قال لهم موسى بن معفر على على ما تصفون؟ قالوا: علمنا ذلك بنقل الصادقين ؟ قال لهم موسى بن معفر عنه على ما تصفون؟ قالوا: علمنا ذلك بنقل الصادقين ؟ قال لهم موسى بن معفر على حالموا صدق ما أنبأتكم به بخبر طفل لقنه الله تعالى من غير تعليم ولا معرفة عن الناقلين، فقالوا: نشهد أن لا إله إلا الله، وأنّ محمداً رسول الله، وأنّكم الأثمة الهادية والحجج من عند الله على حلق ما أنبأتكم به بخبر طفل لقنه الله تعالى من غير تعليم ولا معرفة عن من على منافير تعليم ولا معرفة عن من عند الله على حلقه. فوثب أبو عبد الله غيري فقبل بين عيني موسى بن جعفر عنه ألها: الناقلين، ثمّ قال: أنت القائم من بعدي . فلهذا قالت الواقفة : إنّ موسى بن جعفر عنهم حي وأنّه القائم، ثمّ من عند الله وهذا له وهب لهم وانصرفوا مسلمين . ولا شبهة في ذلك لأنّ كلّ إمام يكون قائماً أنت القائم الذي يملا الأرض عدلاً فهوالمهديُ بن الحسن العسكري<sup>(۳)</sup>.

- سورة الأنعام، الآية: ١٤٩.
   (٢) تحف العقول، ص ٢٩٦.
  - (٣) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١١١ ح ١٨٦.

**أقول:** سيأتي احتجاجه على اليهود في بيان معجزات النبيّ ﷺ بطوله في أبواب معجزاته ﷺ .

بيان: الرضخ: العطاء القليل.

٥ – ف: قال عبد الله بن يحيى: كتبت إليه في دعاء: «الحمد لله منتهى علمه» فكتب: لا تقولن منتهى علمه فإنه ليس لعلمه منتهى ولكن قل: «الحمد لله منتهى رضاء»<sup>(٢)</sup>.

٦ – وسأله رجل عن الجواد فقال : إنّ لكلامك وجهين : فإن كنت تسأل عن المخلوق فإنّ الجواد الذي يؤدي ما افترض الله عليه ، والبخيل من بخل بما افترض الله عليه ؛ وإن كنت تعني الخالق فهو الجواد إن أعطى وهو الجواد إن منع ، لأنّه إن أعطاك أعطاك ما ليس لك ، وإن منعك منعك ما ليس لك<sup>(٣)</sup>.

٧ - وقال له وكيله: والله ما خنتك، فقال له: خيانتك وتضييعك عليّ مالي سواء،
 والخيانة شرّهما عليك<sup>(٤)</sup>.

٨ – وقال علي الله عن تكلم في الله هلك، ومن طلب الرياسة هلك، ومن دخله العجب هلك<sup>(٥)</sup>.

٩ – وقال: اشتدت مؤونة الدنيا والدين، فأمّا مؤونة الدنيا فإنّك لا تمدّ يدك إلى شيء منها
 إلاّ وجدت فاجراً قد سبقك إليه، وأمّا مؤونة الآخرة فإنّك لا تجد أعواناً يعينونك عليه<sup>(٢)</sup>.
 ١٠ – وقال: أربعة من الوسواس: أكل الطين، وفتَّ الطين، وتقليم الأظفار بالأسنان،

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٠٩ ح ٩٠ من سورة آل عمران.
   (٣) د ٢٠٠ من العداد مدينا مدي مدينا مدين مدينا مدينامدينا مدي مدينا مدينا مدينا مدينا مدينا مدينا مدينا مدينا مدي
  - (٢) (٦) تحف العقول، ص ٢٩٩.

١٦ - باب / احتجاجات موسى بن جعفر ﷺ على أرباب الملل والخلفاء - ٣٨١

وأكل اللّحية. وثلاث يجلين البصر : النظر إلى الخضرة، والنظر إلى الماء الجاري، والنظر إلى الوجه الحسن<sup>(۱)</sup>.

١١ – وقال ﷺ : إذا كان الجور أغلب من الحقّ لم يحلّ لأحد أن يظنّ بأحد خيراً حتّى يعرف ذلك منه<sup>(٢)</sup>.

١٢ - وقال على الفيه على الفم إلا للزوجة والولد الصغير<sup>(٣)</sup>.

١٣ – وقال ﷺ : تفقّهوا في دين الله، فإنّ الفقه مفتاح البصيرة، وتمام العبادة، والسبب إلى المنازل الرفيعة، والرتب الجليلة في الدين والدنيا، وفضل الفقيه على العابد كفضل الشمس على الكواكب، ومن لم يتفقّه في دينه لم يرض الله له عملاً<sup>(1)</sup>.

١٤ - وقال غلبت لعلي بن يقطين : كفّارة عمل السلطان الإحسان إلى الإخوان<sup>(٥)</sup>.

١٥ - وقال عليمية: إذا كان الإمام عادلاً كان له الأجر وعليك الشكر، وإذا كان جائراً كان عليه الوزر وعليك الصبر<sup>(1)</sup>.

١٦ - وقال أبو حنيفة: حججت في أيّام أبي عبد الله الصادق عليّ فلما أتيت المدينة دخلت داره فجلست في الدهليز أنتظر إذنه إذخرج صبّي يدرج، فقلت: يا غلام أين يضع الغريب الغائط من بلدكم؟ قال: على رسلك، ثمّ جلس مستنداً إلى الحائط ثمّ قال: توق شطوط الأنهار، ومساقط الثمار، وأفنية المساجد، وقارعة الطريق، وتوار خلف جدار، شطوط الأنهار، ومساقط الثمار، وأفنية المساجد، وقارعة الطريق، وتوار خلف جدار، الضبي فقلت ذي ماسمعت من أسبي في ماسمعت من شطوط الأنهار، ومساقط الثمار، وأفنية المساجد، وفارعة الطريق، وتوار خلف جدار، وشل ثوبك، ولا تستقبل القبلة ولا تستدبرها، وضع حيث شئت. فأعجبني ماسمعت من الصبي فقلت له: المسبي فقلت ذي المعنية من محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ الصبي فقلت له: أبي طالب عليه من المعمية؟ فقال: أنا موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ الصبي فقلت له: أمّا أن تكون من الله – وليست منه – فلا ينبغي للربّ أن يعذّب العبد على ما لا المريك، وإما أبي طالب عليه من المعمية؟ فقال: أنا موسى بن جعفر بن محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ ابن أبي طالب عليه من الله معن المعصية؟ فقال: أن السيّنات لا تخلو من ابن أبي طالب في من الله حول من محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ ابن أبي طالب في أن الدينات له: ولا معن من جعفر بن محمّد بن عليّ بن العبين ما لا الن أبي طالب في أبي من الله حوليست منه من المعصية؟ فقال: إنّ السيّنات لا تخلو من ابن أبي طالب في أن تكون من الله – وليست منه – فلا ينبغي للربّ أن يعذّب العبد على ما لا المريك، وإمّا أن تكون من الله – وليست منه – فلا ينبغي للربّ أن يعذّب العبد على ما لا الشريك الضيف وإما أن تكون من العبد – وليست كذلك فلا ينبغي للشريك القويّ أن يظلم المريك الضيفي أن يلم السريك الضيفي أن تكون من العبد – وليست كذلك فلا ينبغي الشريك القوي أن يظلم الشريك الضيفي أن تكون من العبد – وليست كذلك فلا ينبغي الشريك القويّ أن يظلم الشريك الضيفي أن يظلم الشريك الضيفي أن تكون من العبد – وهي منه - فإن عفا فبكرمه وجوده، وإن عاقب الشريك العبد وجريرته. قال أبو حنيفة: فا نصرفت ولم ألق أبا عبد الله غينية واسبقينيت بعا مسعت.

(۱) - (۲) تحف العقول، ص ۲۹۹. (۳) - (۷) تحف العقول، ص ۳۰۰.

يعذّب عبيده على فعل قد شاركهم فيه، وإن كانت أفاعيل العباد من العباد فإن عذّب فبعدله، وإن غفر فهو أهل التقوى وأهل المغفرة. ثمَّ أنشأ يقول (شعر): لم تخل أفعالنا اللآتي نذمّ بها إحدى ثلاث معان حين نأتيها إمّا تفرّد بارينا بصنعتها فيسقط الذمّ عنّا حين ننشيها أو كان يشركنا فيها فيلحقه ما سوف يلحقنا من لائم فيها أو لم يكن لإلهي في جنايتها ذنب فما الذنب إلا ذنب جانيها<sup>(1)</sup> **أول م** يكن لإلهي في جنايتها ذنب فما الذب الا ذنب مايما مدر عنه من جوامع العلوم في كتاب الروضة.

١٧ – باب ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى ﷺ بغير رواية الحميري، نقلناها مجتمعة لمّا بينها وبين أخبار الحميري من اختلاف يسير، وفرقنا ما ورد برواية الحميري على الأبواب

١ – أخبرنا أحمد بن موسى بن جعفر بن أبي العبّاس قال: حدّثنا أبو جعفر بن يزيد بن النضر الخراسانيّ من كتابه في جمادى الآخرة سنة إحدى وثمانين ومائتين قال: حدّثنا عليّ ابن الحسن بن عليّ بن أبي طالب عليّ عن عليّ بن ابن الحسن بن عليّ بن أبي طالب عليّ من عليّ بن عليّ بن ابن الحسن بن عليّ من محمّد عن عليّ بن ابن الحسن بن محمّد، عن أخيه موسى بن جعفر عليّ قال: سألت أبي جعفر بن محمّد عن رجل جعفر بن محمّد، عن أخيه موسى بن جعفر عليّ قال: يطوّف النفر الخرة منة إحدى وثمانين ومائتين قال: حدّثنا عليّ ابن الحسن بن عليّ من كتابه في جمادى الآخرة سنة إحدى وثمانين ومائتين قال: حدّثنا عليّ ابن الحسن بن عليّ من عليّ بن عمر بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليّ عن عليّ بن ابن الحسن بن عليّ محمّد، عن أحيه موسى بن جعفر عليّ قال: سألت أبي جعفر بن محمّد عن رجل واقع أمرأته قبل طواف النساء متعمّداً ما عليه؟ قال: يطوف وعليه بدنة.

وسألته عن رجل أخذ وعليه ثلاثة حدود: الخمر، والسرقة، والزنا، فما فيها من الحدود؟ قال: يبدء بحدّ الخمر، ثمّ السرقة، ثمّ الزنا.

وسألته عن خنثي دلّس نفسه لامرأته ما عليه؟ قال : يوجع ظهره وأذيق تمهيناً ، وعليه المهر كاملاً إن كان دخل بها ، وإن لم يكن دخل بها فعليه نصف المهر .

وسألته عن ذبيحة اليهوديّ والنصرانيّ هل تحلّ؟ قال: كل ممّا ذكر اسم الله عليه.

وسألته عن رجل أصاب شاة في الصحراء هل تحلُّ له : قال : قال رسول الله ﷺ: هي لك أو لأخيك أو لذئب، خذها فعرّفها حيث أصبتها، فإن عرفت فردّها على صاحبها، وإن لم تعرفها فكلها، وأنت ضامن لها إن جاء صاحبها ويطلبها أن تردّ عليه ثمنها .

وسألته عن رجل صام من ظهار ثمّ أيسر وقد بقي عليه من صومه يومان أو ثلاثة كيف يصنع؟ قال: إن صام شهراً ودخل في الثاني أجزأه الصوم ويتمّ صومه ولا عتق عليه.

وسألته عن رجل تتابع عليه رمضانان لم يصحّ فيهما ثمّ صحَّ بعد، كيف يصنع؟ قال: يقضي الآخر بصوم ويقضي عن الأوّل بصدقة كلّ يوم مدّاً من طعام. ١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى 🚓 🛪 ٣٨٣

وسألته عن رجل خوج بطير من مكّة حتّى ورد به الكوفة كيف يصنع؟ قال : يردّه إلى مكّة ، وإن مات يتصدّق بثمنه .

وسألته عن رجل ترك طوافه حتّى قدم بلده وواقع النساء كيف يصنع؟ قال : يبعث ببدنة إن كان تركه في حجّ بعث بها في حجّ ، وإن كان تركه في عمرة بعث في عمرة ووكّل من يطوف عنه عمّا كان ترك من طوافه .

وسألته عن رجل كان له أربع نسوة فماتت إحداهنّ، هل يصلح له أن يتزوّج مكانها أخرى قبل أن تنقضي عدّة المتوفّى؟ قال : إذا ماتت فليتزوّج متى أحبّ.

وسألته عن صلاة الخوف كيف هي؟ قال: يقوم الإمام فيصلّي ببعض أصحابه ركعة، ثمّ يقوم في الثانية ويقوم أصحابه فيصلّون الثانية معه، ثمّ يخفّفون وينصرفون، ويأتي أصحابه الباقون فيصلّون معه الثانية، فإذا قعد في التشهّد قاموا فصلّوا الثانية لأنفسهم، ثمّ قعدوا فتشهّدوا معه، ثمّ سلّم وانصرف وانصرفوا.

وسألته عن صلاة المغرب في الخوف كيف هي؟ قال: يقوم الإمام فيصلّي ببعض أصحابه ركعة، ثمّ يقوم في الثانية ويقومون فيصلّون ركعتين يخفّفون وينصرفون، ويأتي أصحابه الباقون فيصلّون معه الثانية، ثمّ يقوم بهم في الثانية فيصلّي بهم فتكون للإمام الثالثة وللقوم الثانية، ثمّ يقعد ويتشهّد ويتشهّدون معه، ثمّ يقوم أصحابه والإمام قاعد فيصلّون الثالثة ويتشهّدون، ثمّ يسلّم ويسلّمون.

وسألته عن المتعة في الحجّ من أين إحرامها وإحرام الحجّ؟ قال: قد وقّت رسول الله ﷺ لأهل العراق من العقيق، ولأهل المدينة وما يليها من الشجرة، ولأهل الشام وما يليها من الجحفة، ولأهل الطائف من قرن، ولأهل اليمن من يلملم، فليس ينبغي لأحد أن يعدو عن هذه المواقيت إلى غيرها.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يصيد حمام الحرم في الحلّ فيذبحه فيدخله في الحرم فيأكله؟ قال: لا يصلح أكل حمام الحرم على حال.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن ينتف إبطه في رمضان وهو صائم؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل أيصلح له أن يصبّ الماء من فيه فيغسل به الشيء يكون في ثوبه؟ قال: لا بأس. وسألته عن امرأة توقّي عنها زوجها وهي حامل فوضعت وتزوَّجت قبل أن ينقضي أربعة أشهر وعشراً ما حالها؟ قال: إن كان دخل بها زوجها فرّق بينهما فاعتدت ما بقي عليها من زوجها الأوّل، ثمّ اعتدت عدّة أُخرى من الزوج الأخير، ثمّ لا تحلّ له أبداً؛ وإن تزوّجت غيره فإن لم يكن دخل بها فرّق بينهما واعتدت ما بقي عليها من عليها من المتوفى عنها وهو خاطب من الخطّاب.

وسألته عن الدبي من الجراد هل يحلّ له أكله؟ قال: لا يحلّ أكله حتّى يطير. وسألته عن رجل أتاه رجلان يخطبان ابنته فهوى الجدّ أن يزوّج أحدهما، وهوى أبوها الآخر، أيّهما أحقّ أن ينكح؟ قال: الّذي هوى الجدّ أحقّ بالجارية لأنّها وأباها لجدّها. وسألته عن رجل كان له غنم وكان يعزل من جلودها الّذي من الميّت فاختلطت فلم يعرف الذكيّ من الميّت، هل يصلح له بيعه؟ قال: يبيعه ممّن يستحلّ بيع الميتة منه، ويأكل ثمنه ولا بأس. وسألته عن المرأة هل يصلح لها أن تعنق الرجل في شهر رمضان وهي صائمة، فتقبّل بعض جسده من غير شهوة؟ قال: لا بأس. وسألته عن المرأة يصلح لها أن تمسح على الخمار؟ قال: لا يصلح حتى تمسح على رأسها.

وسألته عن الصائم هل يصلح له أن يصبّ في اذنه الدهن؟ قال: إذا لم يدخل حلقه فلا بأس. وسألته عن رجل وطئ جارية فباعها قبل أن تحيض، فوطئها الّذي اشتراها في ذلك الطهر فولدت له لمن الولد؟ قال: الولد للّذي هي عنده، فليصر لقول رسول الله ﷺ : «الولد للفراش».

وسألته عن امرأة أرضعت مملوكها ما حاله؟ قال: إذا أرضعت عتق.

وسألته عن المرأة هل يصلح لها أن تأكل من عقيقة ولدها؟ قال: لا يصلح لها الأكل منه فليتصدَّق بها كلّها . وسألته عن مولود ترك أهله حلق رأسه في اليوم السابع هل عليه بعد ذلك حلقه والصدقة بوزنه؟ قال: إذا مضى سبعة أيّام فليس عليهم حلقه، إنّما الحلق والعقيقة والاسم في اليوم السابع .

وسألته عن الحجّ مفرداً هو أفضل أو الإقران؟ قال: إقران الحجّ أفضل من الإفراد.

وسألته عن المتعة والحجّ مفرداً وعن الإقران أيّهما أفضل؟ قال: المتمتّع أفضل من المفرد ومن القارن السائق. ثمّ قال: إنَّ المتعة هي الّتي في كتاب الله والّتي أمر بها رسول الله يَشْكِي ، ثمَّ قال: إنّ المتعة دخلت في الحجّ إلى يوم القيامة. ثمّ شبك أصابعه بعضها في بعض، قال: كان ابن عبّاس يقول: من أبى مخالفته.

وسألته عن الرجل يسجد فيضع يده على نعله هل يصلح ذلك له؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الرجل هل يصلح أن يزوّج ابنته بغير إذنها؟ قال: نعم ليس يكون للولد مع الوالد أمر إلاّ أن تكون امرأة قد دخل بها ذلك فتلك لا يجوز نكاحها إلاّ أن تستأمر.

وسألته عن الرجل هل يحلَّ له أن يصلي خلف الإمام فوق دكَّان؟ قال: إذا كان مع القوم في الصفّ فلا بأس.

وسألته عن المرأة هل يصلح لها أن تصلّي في ملحفة ومقنعة ولها درع؟ قال: لا يصلح لها إلاّ أن تلبس درعها . وسألته عن المرأة هل يصلح لها أن تصلّي في إزار وملحفة ومقنعة ولها درع؟ قال: إذا وجدت فلا يصلح لها الصلاة إلاّ وعليها درع .

وسالته عن المرأة هل تصلح لها أن تصلّي في إزار وملحفة تقنّع بها ولها درع؟ قال: لا يصلح لها أن تصلّي حتّى تلبس درعها . ١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى على الله الله الموسى الم

۳۸٥

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يؤمّ في سراويل ورداء؟ قال: لا بأس.

وسألته عن قيام شهر رمضان هل يصلح؟ قال: لا يصلح إلاّ بقراءة القرآن، تبدء فتقرء فاتحة الكتاب، ثمّ تنصت لقراءة الإمام، فإذا أراد الركوع قرأت قل هو الله أحد وغيرها، ثمّ ركعت أنت إذا ركع، فكبّر أنت في ركوعك وسجودك كما تفعل إذا صلّيت وحدك، وصلاتك وحدك أفضل.

وسألته عن السراويل هل تجزي مكان الإزار؟ قال: نعم. وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يصلّي في إزار وقلنسوة وهو يجد رداءً؟ قال: لا يصلح.

وسألته عن الرجل هل يصلح أن يؤمَّ في سراويل وقلنسوة؟ قال: لا يصلح.

وسألته عن المحرم هل يصلح له أن يعقد إزاره على عنقه في صلاته؟ قال : لا يصلح أن يعقد ولكن يثنيه على عنقه ولا يعقده.

وسألته عن الرجل هل يصلح أن يجمع طرفي ردانه على يساره؟ قال: لا يصلح جمعهما على اليسار ولكن اجمعهما على يمينك أو دعهما متفرّقين.

وسألته عن الجرّيّ هل يحلّ أكله؟ قال: إنّا وجدنا في كتاب عليّ أمير المؤمنين ﷺ حرام. وسألته عن رجل ضرب بعظم في أذنه فادّعى أنّه لا يسمع. قال: إذا كان الرجل مسلّماً صدّق.

وسألته عن المكارين الّذين يختلفون إلى النيل هل عليهم تمام الصلاة؟ قال: إذا كان مختلفهم فليصوموا وليتمّوا الصلاة إلاّ أن يجدّ بهم السير فليفطروا وليقصروا.

وسألته عن رجل نكح امرأته وهو صائم في شهر رمضان ما عليه؟ قال : عليه القضاء وعتق رقبة ، فإن لم يجد فصيام شهرين متتابعين ، فإن لم يستطع فإطعام ستّين مسكيناً ، فإن لم يجد فليستغفر الله .

وسألته عن الرجل هل يصلح له وهو صائم في رمضان أن يقلّب الجارية فيضرب على بطنها وفخذها وعجزها؟ قال: إن لم يفعل ذلك بشهوة فلا بأس به، فأمّا الشهوة فلا يصلح.

وسألته عن الصدقة فيما هي؟ قال: قال رسول الله ينهي : في تسعة : الحنطة، والشعير، والتمر، والزبيب، والذهب، والفضّة، والإبل، والبقر، والغنم، وعفي عمّا سوى ذلك. وسألته عن الرجل المسلم هل يصلح له أن يسيح في الأرض أو يترهّب في بيت لا يخرج منه £ . قال: لا. وسألته عن الرجل يقع ثوبه على حمار ميّت هل يصلح له الصلاة فيه قبل أن يغسله؟

وسألته عن الرجل يقع ثوبه على كلب ميّت هل يصلح له الصلاة فيه؟ قال : ينضحه ويصلّي فيه فلا بأس . وسألته عن رجل يدرك تكبيرة أو ثنتين على ميّت كيف يصنع؟ قال : يتمّ ما بقي من تكبيره، ويبادر الرفع ويخفّف . وسألته عن الوباء يقع في الأرض هل يصلح للرجل أن يهرب منه؟ قال : يهرب منه ما لم يقع في مسجده الذي يصلّي فيه، فإذا وقع في أهل مسجده الذي يصلّي فيه فلا يصلح له الهرب منه . وسألته عن الرجل يستاك وهو صائم فتقيّاً ما عليه؟ قال : إن كان تقيّاً متعمّداً فعليه قضاؤه، وإن لم يكن تعمّد ذلك فليس عليه شيء . وسألته عن الدواء هل يصلح بالنبيذ؟ قال : لا .

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يصلّي في قميص واحد وقباء واحدة؟ قال : ليطرح على ظهره شيئاً . وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يؤمّ في ممطر وحده أوجبّة وحدها؟ قال : إذا كان تحتها قميص فلا بأس . وسألته عن المحرم هل يصلح له أن يصارع؟ قال : لا يصلح مخافة أن يصيبه جرح أو يقع بعض شعره .

وسألته عن المحرم هل يصلح له أن يستاك؟ قال: لا بأس، ولا ينبغي أن يدمي فمه. وسألته عن رجل أصاب ثوبه خنزير فذكر وهو في صلاته، قال: فليمض فلا بأس، وإن لم يكن دخل في صلاته فلينضح ما أصاب من ثوبه إلا أن يكون فيه أثر فيغسله.

وسألته عن الرجل هل يصلح أن يؤمَّ في قباء وقميص؟ قال: إذا كانا ثوبين فلا بأس.

وسألته عن الرجل يوعف وهو يتوضّو فيقطر قطرة في إنائه هل يصلح له الوضوء منه؟ قال: لا . وسألته عن رجل رعف فامتخط فطار بعض ذلك الدم قطراً قطراً صغاراً فأصاب إناءه هل يصلح الوضوء منه؟ قال: إن لم يكن شيء يستبين في الماء فلا بأس، وإن كان شيئاً بيّناً فلا يتوضّو منه . وسألته عن ذبيحة الجارية هل تصلح؟ قال: إذا كانت لا تنخع ولا تكسر الرقبة فلا بأس . وقال: قد كانت لأهل عليّ بن الحسين جارية تذبح لهم<sup>(1)</sup>.

وسألته عن رجل محرم أصاب نعامة ما عليه؟ قال : عليه بدنة، فإن لم يجد فليتصدّق على ستِّين مسكيناً، فإن لم يجد فليصم ثمانية عشر يوماً . وسألته عن محرم أصاب بقرة ما عليه؟ قال : بقرة، فإن لم يجد فليتصدّق على ثلاثين مسكيناً، فإن لم يجد فليصم تسعة أيّام . وسألته عن محرم أصاب ظبياً ما عليه؟ قال : عليه شاة، فإن لم يجد فليتصدّق على عشرة مساكين، فإن لم يجد فليصم ثلاثة أيّام .

وسألته عن رجل قال لآخر : هذه الجارية لك خيّرتك، هل يحلّ فرجها له؟ قال : إن كان حلّ له بيعها حلّ له فرجها، وإلاّ فلا يحلّ له فرجها .

وسألته عن رجل جعل عليه عتق نسمة أيجزي عنه أن يعتق أعرج وأشلّ؟ قال : إذا كان ممّا يباع أجزأ عنه، إلاّ أن يكون وقّت على نفسه شيئاً فعليه ما وقّت .

(١) قال في الجواهر: لا خلاف في أنه يجوز أن تذبح المسلمة والخصي فضلاً عن الخنثى والمجبوب والجنب والحائض وولد المسلم وإن كان طفلاً إذا أحسن ذلك والأعمى وولد الزنا والأغلف، ولا إشكال بل يمكن تحصيل الإجماع عليه لإطلاق الأدلة انتهى. وسألته عن الحرّ تحته المملوكة هل عليه الرجم إذا زنى؟ قال: نعم. وسألته عن الرجل يسلف في الفلوس أيصلح له أن يأخذ كفيلاً؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل يسلم في النخل قبل أن يطلع أيحلّ ذلك؟ قال: لا يصلح السلم في النخل. وسألته عن بيع النخل. قال: إذا كان زهواً واستبان البسر من الشيص حلّ شراؤه وبيعه. وسألته عن السلم في البرّ أيصلح؟ قال: إذا اشترى منك كذا وكذا فلا بأس. وسألته عن السلم في النخل قال: لا يصلح؛ وإن اشترى منك هذا النخل فلا بأس – أي كيلاً مسمّى بعينه –.

وسألته عن الرجلين يشتر كان في السلم أيصلح لهما أن يقتسما قبل أن يقبضا؟ قال: لا بأس. وسألته عن الحيوان بالحيوان نسيئة وزيادة دراهم، ينقد الدراهم ويؤخّر الحيوان أيصلح؟ قال: إذا تراضيا فلا بأس. وسألته عن الرجل يكاتب مملوكه على وصفاء ويضمن عند ذلك أيصلح؟ قال: إذا سمّى خماسيّاً أو رباعيّاً أو غيره فلا بأس.

وسألته عن الرجل يشتري الجارية فيقع عليها، أيصلح له أن يبيعها مرابحة؟ قال: لا بأس. وسألته عن رجل له على آخر حنطة، أيأخذ بكيلها شعيراً؟ قال إذا رضيا فلا بأس. وسألته عن رجل له على آخر تمر أو شعير أو حنطة أياخذ قيمته الدراهم؟ قال إذا قوَّمه دراهم فسد، لأنَّ الأصل الَذي اشتراه دراهم، فلا يصلح دراهم بدراهم.

وسألته عن الرجل يشتري الطعام، أيحلُّ له أن يولّي منه قبل أن يقبضه؟ قال: إذا لم يربح عليه شيء فلا بأس، وإن ربح فلا يصلح حتّى يقبضه.

وسألته عن الرجل يشتري الطعام أيصلح له بيعه قبل أن يقبضه؟ قال : إذا ربح لم يصلح حتّى يقبض، وإن كان يوليه فلا بأس. وسألته عن رجل اشترى سمناً ففضل له أيحلَ له أن يأخذ مكانه رطلاً أو رطلين زيتاً؟ قال : إذا اختلفا وتراضيا فليأخذ ما أحب فلا بأس.

وسألته عن رجل استأجر أرضاً أو سفينةً بدرهمين فآجر بعضها بدرهم ونصف وسكن فيما بقي، أيصلح ذلك؟ قال: لا بأس.

وسألته عن مملوكة بين رجلين زوّجها أحدهما والآخر غائب هل يجوز النكاح؟ قال : إذا كره الغائب لم يجز النكاح .

وسالته عن رجل استاجر بيتاً بعشرة دراهم، فأتاه خيّاط أو غيره فقال: اعمل فيه الأجر بيني وبينك، وما ربحت فلي ولك، فربح أكثر من أجر البيت أيحلّ له ذلك؟ قال: لا بأس. وسألته عن رجل قال لرجل: أعطيك عشرة دراهم وتعلّمني عملك وتشاركني هل يحلّ ذلك له؟ قال: إذا رضي فلا بأس به. وسألته عن رجل أعطى رجلاً مائة درهم يعمل بها على أن يعطيه خمسة دراهم أو أقلّ أو أكثر، أيحلّ ذلك؟ قال: لا، هذا الربا محضاً.

وسألته عن رجل أعطى عبده عشرة دراهم على أن يؤدِّي إليه كلِّ شهر عشرة دراهم، أيحلَّ

ذلك؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل يعطي عن زكاته عن الدراهم دنانير، وعن الدنانير دراهم بالقيمة، أيحلُّ ذلك؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل يبيع السلعة ويشترط أنَّ له نصفها ثمّ يبيعها مرابحة أيحلّ ذلك؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الرجل استأجر داراً بشيء مسمّى على أنَّ عليه بعد ذلك تطيينها وإصلاح أبوابها، أيحلّ ذلك؟ قال: لا بأس. وسألته عن رجل باع بيعاً إلى أجل فحلّ الأجل والبيع عند صاحبه فأتاه البيّع فقال: بعني الّذى اشتريت منّي وحطّ لي كذا وكذا فأقاصّك من مالي عليك، أيحلّ ذلك؟ قال: إذا رضيا فلا بأس.

> وسألته عن الأضحى بمنى كم هو؟ قال: ثلاثة أيّام. مد ألته عن الأخر مد ذر فر من من عربه عالم معمقة

وسألته عن الأضحى في غير منى كم هو؟ قال: ثلاثة أيّام.

وسألته عن رجل كان مسافراً فقدم بعد الأضحى بيومين أيضحّي في اليوم الثالث؟ قال: نعم.

وسألته عن رجل كان له على آخر عشرة دراهم فقال له : اشتر ثوباً فبعه واتّضع ثمنه وما اتّضعت فهو عليّ، أيحلّ ذلك؟ قال : إذا تراضيا فلا بأس.

وسألته عن رجل باع ثوباً بعشرة دراهم إلى أجل ثمّ اشتراه بخمسة دراهم بنقد قال : إذا لم يشترط ورضيا فلا بأس .

وسألته عن الرجل يكون خلف الإمام يجهر بالقراءة وهو يقتدي به هل له أن يقرأ خلفه؟ قال: لا، ولكن لينصت للقرآن.

وسألته عن الرجل يكون خلف الإمام يقتدي به في الظهر والعصو يقرء خلفه؟ قال: لا، ولكن يسبّح ويحمد ربّه ويصلّي على النبيّ – ﷺ – وعلى أهل بيته.

وسألته عن الخاتم فيه نقش تماثيل سبع أو طير أيصلَّى فيه؟ قال: لا .

وسألته عن الرجل أيحلّ له أن يفضّل بعض ولده على بعض؟ قال : قد فضّلت فلاناً على أهلي وولدي فلا بأس .

> وسألته عن قوم اجتمعوا على قتل آخر ما حالهم؟ قال: يقتلون به. •

وسألته عن قوم أحرار اجتمعوا على قتل مملوك ما حالهم؟ قال: يردّون ثمنه.

وسألته عن امرأة تزوّجت قبل أن تنقضي عدّتها . قال : يفرّق بينها وبينه، ويكون خاطباً من الخطّاب . وسألته عن رجل تزوّج جارية أخيه أو عمّه أو ابن أخيه فولدت، ما حال الولد؟ قال : إذا كان الولد يرث ممن يملكه شيئاً عتق .

وسألته عن نصرانيّ يموت ابنه وهو مسلم هل يرثه؟ قال: لا يرث أهل ملَّة ملَّة.

وسالته عن لحوم الحمر الأهليّة قال: نهى رسول الله ﷺ، وإنّما نهى عنها لأنّهم يعملون عليها، وكره أكل لحومها لئلاّ يفنوها. ١٧ – باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى عني الله 🛛 🕬

وسألته عن المرأة أتحف الشعر عن وجهها؟ قال: لا بأس. وسألته عن المرأة تزوّج على عمّها أو خالها؟ قال: لا . وسألته عن الرجل يحلف على اليمين ويستثني، ما حاله؟ قال: هو على ما استثنى. وسألته عن تفريج الأصابع في الركوع أسنّة هو؟ قال: إن شاء فعل، وإن شاء ترك. وسألته عن المطر يجري في المكان فيه العذرة فيصيب الثوب أيصلّى فيه قبل أن يغسل؟ قال: إذا جرى به المطر فلا بأس.

وسألته عن الثوب يقع في مربط الدابّة على بولها وروثها كيف يصنع؟ قال: إن علق به شيء فليغسله وإن كان جافًاً فلا بأس. وسألته عن الطعام يوضع على السفرة أو الخوان قد أصابه الخمر، أيؤكل؟ قال: إن كان الخوان يابساً فلا بأس.

وسألته عن أكل السلحفاة والسرطان والجرّيّ قال: أمّا الجريّ فلا يؤكل، ولا السلحفاة ولا السرطان. وسألته عن اللّحم الّذي يكون في أصداف البحر والفرات أيؤكل؟ قال: ذلك لحم الضفدع فلا يصلح أكله. وسألته عن الطين يطرح فيه السرقين يطيّن به المسجد أو البيت، أيصلّى فيه؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الجصّ يطبخ بالعذرة أيصلح أن يجصّص به المسجد؟ قال: لا بأس. وسألته عن البوريا تبلّ فيصيبها ماء قذر فيصلّى عليها؟ قال: إذا يبس فلا بأس.

وسألته عن امرأة أسلمت ثمَّ أسلم زوجها وقد تزوّجت غيره ما حالها؟ قال: هي للَّذي تزوّجت، ولا تردُّ على الأوَّل. وسألته عن امرأة أسلمت ثمَّ أسلم زوجها، تحلّ له؟ قال: هو أحقّ بها مالم تتزوّج، ولكنّها تخيّر فلها ما اختارت.

وسألته عن حدّ ما يقطع فيه السارق وما هو؟ قال: قطع أمير المؤمنين ﷺ في ثمن بيضة حديد درهمين أو ثلاثة . وسألته عن رجل سرق جارية ثمّ باعها هل يحل فرجها لمن اشتراها؟ قال: إذا اتّهم أنّها سرقة فلا تحلّ له، وإن لم يعلم فلا بأس.

وسألته عن الكلب والفأرة إذا أكلا من الجبن أو السمن أيؤكل؟ قال: يطرح ما شمّاء ويؤكل ما بقي. وسألته عن فأرة أو كلب شرب من سمن أو زيت أو لبن أيحلّ أكله؟ قال: إن كان جرّة أو نحوها فلا يأكله، ولكن ينتفع به في سراج أو غيره، وإن كان أكثر من ذلك فلا بأس بأكله إلاّ أن يكون صاحبه موسر. فليهرقه ولا ينتفعن به في شيء.

وسألته عن رجل تصدّق على بعض ولده بصدقة ثمَّ بدا له أن يدخل فيها غيره مع ولده، أيصلح ذلك له؟ قال: يصنع الوالد بمال ولده ما شاء، والهبة من الوالد بمنزلة الصدقة لغيره.

وسالته عن رجلين نصرانيّين باع أحدهما صاحبه خنزيراً أو خمراً إلى أجل مسمّى فأسلما قبل أن يقبض الثمن، هل يحلّ له ثمنه بعد إسلامه؟ قال: إنّما له الثمن فلا بأس بأخذه. وسألته عن رجل شهد عليه ثلاثة رجال أنّه زنى بفلانة، وشهد الرابع أنّه قال لا أدري بمن زنى بفلانة أو غيرها. قال: ما حال الرجل إن كان أحصن أو لم يحصن لم يتمَّ الحديث. وسألته عن رجل طلّق قبل أن يدخل بامرأته فادّعت أنّها حامل منه، ما حالها؟ قال: إن قامت البيّنة أنّه أرخى ستراً ثمَّ أنكو الولد لاعنها وبانت منه، وعليه المهر كاملاً. وسألته عن الخبز أيصلح أن يطيّن بالسمن؟ قال: لا بأس.

وسألته عن ثياب النصرانيّ واليهوديّ أيصلح أن يصلّي فيه المسلم؟ قال: لا.

وسألته عن رجل قذف امرأته ثم طلّقها ثمّ طلبت بعد الطلاق قذفه إيّاها ، قال إن أقرّ جلد، وإن كانت في عدّة لاعنها . وسألته عن رجل مسلم تحته يهوديّة أونصرانيّة أو أمة نفى ولدها وقذفها هل عليه لعان؟ قال : لا .

وسألته عن رجل قال لأمته وأراد أن يعتقها ويتزوّجها : أعتقتك وجعلت عتقك صداقك، قال : عتقت، وهي بالخيار إن شاءت تزوَّجت وإن شاءت فلا، وإن تزوَّجته فليعطها شيئاً، وإن قال : تزوَّجتك وجعلت مهرك عتقك جاز النكاح، وإن أحبّ يعطيها شيئاً . وسألته عن مكاتب بين قوم أعتق بعضهم نصيبه، ثمَّ عجز المكاتب بعد ذلك ما حاله؟ قال : عتق بما عتق منه ويستسعى فيما بقي .

وسألته عن رجل كاتب مملوكه وقال بعد ما كاتبه : هب لي بعض مكاتبتي وأعجل بعض مكاتبتي لك مكاني أيحلُّ ذلك؟ قال : إذا كانت هبة فلا بأس ؛ وإن قال : حطّ عنّي وأعجل لك فلا يصلح . وسألته عن مكاتب أذى نصف مكاتبته أو بعضها ثمّ مات وترك ولداً ومالاً كثيراً ما حاله؟ قال : إذا أذى النصف عتق ويؤذي مكاتبته من ماله وميراثه لولده.

وسألته عن المسلم هل يصلح له أن يأكل مع المجوسيّ في قصعة واحدة، ويقعد معه على فراشه أو في مسجده أو يصافحه؟ قال: لا .

وسألته عن المكاتب جني جناية على من هي؟ قال: هي على المكاتب.

وسألته عن المكاتب عليه فطرة رمضان، أو على من كاتبه، أوتجوز شهادته؟ قال: الفطرة عليه، ولا تجوز شهادته.

وسألته عن رجل أعتق نصف مملوكه وهو صحيح ما حاله؟ قال: يعتق النصف، ويسعى في النصف الآخر يقوّم قيمة عدل.

وسألته عن الرجل أيصلح له أن يلبس الطيلسان فيه ديباج، والبرّكان عليه حرير؟ قال: لا. وسألته عن الديباج أيصلح لباسه للناس؟ قال: لا.

وسألته عن الخلاخيل أيصلح لبسها للنساء والصبيان؟ قال: إن كنّ صمّاً فلا بأس، وإن يكن لها صوت فلا. ١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى على السب ١٧

وسألته عن الرجل أيصلح أن يركب دابّة عليها الجلجل؟ قال : إن كان له صوت فلا ، وإن كان أصمّ فلا بأس .

وسألته عن الفأرة تموت في السمن والعسل الجامد أيصلح أكله؟ قال: اطرح ما حول مكانها الّذي ماتت فيه، وكل ما بقي ولا بأس.

وسألته عن الماشية تكون لرجل فيموت بعضها ، أيصلح له بيع جلودها ودباغها ويلبسها؟ قال : لا ، وإن لبسها فلا يصلّي فيها .

وسألته عن الدابّة أيصلح أن يضرب وجهها أو يسمها بالنار؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الرجل أيصلح أن يأخذ من لحيته؟ قال: أمّا من عارضيه فلا بأس وأمّا من مقدَّمه فلا يأخذ. وسألته عن أخذ الشاربين أسنَة هو؟ قال: نعم. وسألته عن النثر للسكر في العرس أو غيره أيصلح أكله؟ قال: يكره أكل ما انتهب.

وسألته عن جعل(١) الآبق والضالة، قال: لا بأس. وسألته عن بيع الولاء يحلُّ؟ قال: لا .

وسألته عن الرجل هل يصلح أن يصلّي في مسجد وحيطانه كوى كلّه قبلته وجانبيه وامرأة تصلّي حياله يراها ولا تراه؟ قال: لا بأس. وسألته عن المرأة تكون في صلاتها قائمة يبكي ابنها إلى جنبها، هل يصلح لها أن تتناوله وتحمله وهي قائمة؟ قال: لا تحمل وهي قائمة.

وسالته عن الأضحيّة، قال: ضعّ بكبش أملح أقرن فحلاً سميناً، فإن لم تجد كبشاً سميناً فمن فحولة المعزى وموجوء من الضأن أو المعزى، فإن لم تجد فنعجة من الضأن سمينة. وكان عليّ ﷺ يقول: ضحّ بثنيّ فصاعداً، واشتره سليم الأذنين والعينين، واستقبل القبلة، وقل حين تريد أن تذبح: «وتجهت وجهي للذي فطر السماوات والأرض حنيفاً مسلماً وما أنا من المشركين إنّ صلاتي ونسكي ومحياي ومماتي لله ربّ العالمين، لا شريك له وبذلك أمرت وأنا من المسلمين، اللهم منك ولك، اللّهمّ تقبّل منّي، بسم الله الذي لا إله إلاّ هو والله أكبر وصلى الله على محمّد وعلى أهل بيته، ثمّ كل وأطعم.

وسألته عن التكبير في أيّام التشريق، قال : يوم النحر صلاة الأولى إلى آخر أيّام التشريق من صلاة العصر يكبّر يقول : «الله أكبر الله أكبر لا إله إلاّ الله والله أكبر ولله الحمد الله أكبر على ما هدانا الله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام».

وسألته عن الرجل يكون لولده الجارية أيطؤها؟ قال: إن أحبّ أن يقوّمها على نفسه قيمة، ويشهد شاهدين على نفسه بثمنها، فيطؤها إن أحبّ، وإن كان لولده مال وأحبَّ أن يأخذ منه فليأخذ، وإن كانت الأمّ حيّة فلا أحب أن تأخذ منه شيئاً إلاّ قرضاً.

(١) الجعل بالضم: هو الأجر على شيء يفعله، والجعالة مثلَّثة والجعيلة جمعها جعائل: أجر العامل؛ كذا في المنجد. وسألته عن الرجل يذبح على غير قبلة قال: لا بأس إذا لم يتعمّد، وإن ذبح ولم يسمّ فلا بأس أن يسمّي إذا ذكر بسم الله على أوّله وآخره ثمّ يأكل. وسألته عن الزكاة أيعطاها من له المائة؛ قال: نعم، ومن له الدار والعبد، فإنَّ الدار ليس نعدُّها مالاً. وسألته عن الحائض قال: يشرب من سؤرها ولا يتوضّؤ منه.

وسألته عن المملوك يعطى من الزكاة؟ قال: لا.

وسألته عن الصرورة يحجّه الرجل من الزكاة؟ قال: نعم، وليس ينبغي لأهل مكّة أن يمنع الحاجّ شيئاً من الدور ينزلونها .

وسألته عن قول الله نِجَوَيَجَكِ : ﴿وَاَذْكُرُواْ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ قال: قلت: من ذكر الله مائتي مرّة أكثير هو؟ قال: نعم. وسألته عن النوم بعد الغداة، قال: لا حتّى تطلع الشمس.

قال: وذكر الخاتم قال: إذا اغتسلت فحوّله من مكانه، وإن نسيت حتّى تقوم في الصلاة فلا آمرك أن تعيد الصلاة. وذكر ذو القرنين قلت: عبداً كان أم ملكاً؟ قال: عبد أحبّ الله فأحبّه، ونصح لله فنصحه الله.

وسألته عن الاختلاف في القضاء عن أمير المؤمنين علي في أشياء من المعروف أنّه لم يأمر بها ولم ينه عنها إلآ أنّه نهى عنها نفسه وولده؛ فقلت : كيف يكون ذلك؟ قال : أحلّتها آية، وحرّمتها آية. فقلت : هل يصلح إلاّ بأنَّ إحداهما منسوخة أم هما محكمتان ينبغي أن يعمل بهما؟ قال : قد بيّن إذ نهى نفسه وولده. قلت له : فما منع أن يبيّن للناس؟ قال : خشي أن لا يطاع، ولو أنَّ أمير المؤمنين غليتَك ثبتت قدماه أقام كتاب الله كلّه، والحق كلّه. وصلّى حسن وحسين وراء مروان ونحن نصلي معهم.

وسألته عمّن يروي عنكم تفسيراً وثوابه عن رسول الله عني في قضاء أو طلاق أو في شيء لم نسمعه قطّ من مناسك أو شبهه في غير أن يسمّى لكم عدوّاً، أو يسعنا أن نقول في قوله : الله أعلم إن كان محمّد يقولونه، قال : لا يسعكم حتّى تستيقنوا .

وسألته عن نبيّ الله هل كان يقول على الله شيئاً قطّ، أو ينطق عن هوىّ، أو يتكلّف؟ فقال: لا، فقلت: أرأيتك قوله لعليّ غليّك : من كنت مولاه فعليّ مولاه، الله أمره به؟ قال: نعم، قلت: فأبرء إلى الله ممّن أنكر ذلك منذ يوم أمر به رسول الله عليّ؟ قال: نعم، قلت: هل يسلم الناس حتّى يعرفوا ذلك؟ قال: لا، إلاّ المستضعفين من الرجال والنساء والولدان الذين لا يستطيعون حيلةً ولا يهتدون سبيلًا. قلت: من هو؟ قال: أرأيتم خدمكم ونساءكم ممّن لا يعرف ذلك أتقتلون خدمكم وهم مقرّون لكم؟ وقال: من عرض عليه ذلك فأنكره فأبعده الله وأسحقه لا خير فيه.

وسألته عن رجل يقول: إن اشتريت فلاناً فهو حرّ، وإن اشتريت هذا الثوب فهو صدقة، وإن نكحت فهي طلاق، قال: ليس ذلك بشيء. وسألته عن الرجل يطلّق امرأته في غير عدّة، فقال: انّ ابن عمر طلّق امرأته على عهد رسول الله ﷺ وهي حائض، فأمره رسول الله ﷺ أن يراجعها ولم يحسب تلك التطليقة. وسألته عن الرجل يقول لامرأته: أنت عليّ حرام. قال: هي يمين يكفّرها، قال الله تعالى لمحمّد ﷺ : ﴿يَنَائِهُا النَّيُّ لِمَ غُرِّمُ مَآ لَمَلَ اللَّهُ لَكَ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَاللَّهُ غُفُرٌ رَجِمٌ ۞ فَدْ فَرُضَ المَحمّد ﷺ الله يَشْبُ وَاللَّهُ مَوْلَكُمٌ فَيْعِمُ مَا لَمَلَ اللَّهُ لَكَ تَبْنَغِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكَ وَاللَّهُ غُفُرٌ رَجِمٌ هَ

وسألته بما يكفّر يمينه؟ قال إطعام عشرة مساكين. فقلت: كم إطعام كلّ مسكين؟ فقال: مدّ مدّ. وسألته عن رجل أكل رباً لا يرى إلاّ أنّه حلال، قال: لا يضرّه حتّى يصيبه متعمّداً فهو رباء. وسألته عن هذه الآية: ﴿أَو كِسْوَتْهُمَرَ ﴾ للمساكين؟ قال: ثوب يواري به عورته. وسألته عن رجل يقول: عليَّ نذرٌ، ولا يسمّى شيئاً، قال: ليس بشيء.

وسألته عن الصيام في الحضر، قال: ثلاثة أيّام في كلّ شهر: الّخميس في جمعة، والأربعاء في جمعة، والخميس في جمعة.

وسألته عن الرجل يموت وله أمّ ولد وله معها ولد، أيصلح للرجل أن يتزوّجها؟ قال: أخبرك ما أوصى عليّ ﷺ في أمّهات الأولاد؟ قلت: نعم، قال: إنّ عليّاً أوصى: أيّما امرأة منهنَّ كان لها ولد فهي من نصيب ولدها.

وسألته عن كسب الحجّام، قال: إنَّ رجلاً أتى رسول الله ﷺ يسأله عنه، فقال له: هل لك ناضح؟ قال: نعم، قال: اعلفه إيّاه.

وسألته عن الرجل يتعمّد الغناء يجلس إليه؟ قال: لا .

وسألته عن الرجل يتصدّق على ولده أيصلح له أن يردّها؟ قال: قال رسول الله ﷺ : الّذي يتصدّق بصدقة ثمّ يرجع فيها مثل الّذي يقيء ثمّ يرجع في قيته.

وسألته عن رجل يمرّ على ثمرة فيأكل منها؟ قال: نعم، قد نهى رسول الله ﷺ أن تستر الحيطان برفع بنائها . وسألته عن الرجل يعطي الأرض على أن يعمرها ويكري أنهارها بشيء معلوم، قال: لا بأس. وسألته عن أهل الأرض أيأكل في إنائهم إذا كانوا يأكلون الميتة والخنزير؟ قال: لا، ولا في آنية الذهب والفضّة.

وسالته عن الكبائر الّني قال الله ؟ ﴿ إِن تَجْتَنِبُوا كَمَا نُهْهَوْنَ عَنْـهُ﴾ قال: الّتي أوجب الله عليها النار. وسألته عن الرجل يصرم أخاه وذا قرابته ممّن لا يعرف الولاية؟ قال: إن لم يكن عليه طلاق أو عتق فليكلّمه.

وسألته عمّن يرى هلال شهر رمضان وحده لا يبصره غيره، أله أن يصوم؟ قال: إذا لم يشكّ فيه فليصم وحده، ويصوم مع الناس إذا صاموا.

وسألته عن رجل طاف فذكر أنّه على غير وضوء فكيف يصنع؟ قال: يقطع طوافه، ولا يعتدّ بما طاف، وعليه الوضوء. وسألته عن الرجل أيصلح أن يلمس ويقبّل وهو يقضي شهر رمضان؟ قال: لا . وسألته عن الرجل يمشي في العذرة وهي يابسة فتصيب ثيابه أو رجله ، أيصلح له أن يدخل المسجد فيصلّي ولم يغسل ما أصابه؟ قال : إذا كان يابساً فلا بأس .

وسألته عن الرجل يؤذّن أو يقيم وهو على غير وضوء أيجزيه ذلك؟ قال : أمّا الأذان فلا بأس، وأمّا الإقامة فلا يقيم إلاّ على وضوء، قلت : فإن أقام وهو على غير وضوء أيصلّي بإقامته؟ قال : لا .

وسألته عن الرجل يكسر بيض الحمام أو بعضه وفي البيض فراخ تتحرّك، ما عليه؟ قال: يتصدّق عمّا تحرّك منه بشاة، يتصدّق بلحمها إذا كان محرماً، وإن لم يتحرَّك الفراخ تصدّق بثمنه دراهم أو شبهه، أو اشترى به علفاً لحمام الحرم.

وسألته عن رجل أصاب بيض نعام فيه فراخ قد تحرَّكت، ما عليه؟ قال: لكلّ فرخ بعيرٌ ينحره بالمنحر. وسألته عن النضوح يجعل فيه النبيذ أيصلح للمرأة أن تصلّي وهو على رأسها؟ قال: لا حتّى تغتسل منه.

وسألته عن الكحل يصلح أن يعجن بالنبيذ؟ قال: لا .

وسألته عن الرجل يلبس الثوب المشبع بالعصفر، قال: إذا لم يكن فيه طيب فلا بأس. وسألته عن المرأة وهي مختضبة بالحنّاء والوسمة، قال: إذا برز الفم والمنخر فلا بأس. وسألته عن الرجل لبس فراء الثعالب والسنانير، قال: لا بأس، ولا يصلّى فيه.

وسألته عن لبس السمور والسنجاب والفنك والقاقم، قال: لا بأس، ولا يصلّى إلّا أن يكون ذكيّاً .

وسألته عن الإقران بين التين والتمر وسائر الفواكه أيصلح؟ قال: نهى رسول الله ﷺ عن الإقران، فإن كنت وحدك فكل ما أحببت، وإن كنت مع قوم فلا تقرن إلاّ بإذنهم.

وسألته عن الرجل يقعد في المسجد ورجله خارج منه، أو انتقل من المسجد وهو في صلاته، أيصلح له؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الفضّة في الخوان والصحفة والسيف والمنطقة وبالسرج أو اللّجام يباع بدراهم أقلّ من الفضّة أو أكثر يحلّ؟ قال: يبيع الفضّة بدنانير، وما سوى ذلك بدراهم.

وسألته عن السرج واللّجام فيه الفضّة أيركب به؟ قال: إن كان مموّهاً لا تقدر أن تنزع منه شيئاً فلا بأس وإلاّ فلا تركب به.

وسالته عن السيف يعلّق في المسجد؟ قال : أمّا في القبلة فلا ، وأمّا في جانبه فلا بأس . وسألته عن ألبان الأتن ، أيشرب لدواء أو يجعل لدواء؟ قال : لا بأس . وسألته عن الشرب في الإناء يشرب فيه الخمر ، قدح عيدان أو باطية أيشرب فيه؟ قال : إذا ١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى عنه 🛪 ٢٩٥

غسل فلا بأس . وسألته عن الرجل يغتسل في المكان من الجنابة أو يبول ثم يجفّ، أيصلح له أن يفترش؟ قال : نعم إذا كان جافاً .

وسألته عن الرجل يمرّ بالمكان فيه العذرة فتهب الريح فتسفى عليه من العذرة فيصيب ثوبه ورأسه، أويصلّي قبل أن يغسله؟ قال : نعم ينفضه ويصلّي فلا بأس .

وسألته عن الخمر يكون أوّله خمراً ثمَّ يصير خلاً، أيؤكل؟ قال. نعم إذا ذهب سكره فلا بأس.

وسألته عن حبّ الخمر أيجعل فيه الخلّ والزيتون أو شبهه؟ قال: إذا غسل فلا بأس. وسألته عن العقيقة عن الغلام والجارية ما هي؟ قال: سواء كبش كبش، ويحلق رأسه في السابع، ويتصدّق بوزنه ذهباً أو فضّة، فإن لم يجد رفع الشعر أو عرف وزنه فإذا أيسر تصدّق بوزنه.

وسألته عن الرجل يدعو وحوله إخوانه يجب عليهم أن يؤمّنوا؟ قال : إن شاؤوا فعلوا ، وإن شاؤرا سكتوا ، فإن دعا بحقّ وقال لهم : أمّنوا وجب عليهم أن يفعلوا .

وسألته عن الغناء أيصلح في الفطر والأضحى والفرح؟ قال: لا بأس ما لم يزمر به.

وسألته عن شارب الخمر ما حاله إذا سكر منها؟ قال: من شرب الخمر فمات بعده بأربعين يوماً لقي الله كعابد وثن.

> وسألته عن النوح على الميّت أيصلح؟ قال: يكره. وسألته عن الشعر أيصلح أن ينشد في المسجد؟ قال: لا بأس. وسألته عن الضالّة أيصلح أن تنشد في المسجد؟ قال: لا بأس.

وسألته عن فطرة شهر رمضان على كلّ إنسان هي ، أم على من صام وعرف الصلاة؟ قال : كلّ صغير وكبير ممّن يعول .

وسألته عن قتل النملة أيصلح؟ قال: لا تقتلها إلاَّ أن تؤذيك.

وسألته عن قتل الهدهد، قال: لا تؤذيه ولا تذبحه فنعم الطير هو.

وسألته عمّن ترك قراءة أمّ القرآن ما حاله؟ قال : إن كان متعمّداً فلا صلاة له، وإن كان نسي فلا بأس . وسألته عن الضبّ واليربوع أيحلّ أكله؟ قال : لا .

وسألته عمّن كان عليه يومان من شهر رمضان كيف يقضيهما؛ قال: يفصل بينهما بيوم، وإن كان أكثر من ذلك فلا يقضيه إلاّ متوالياً .

وسألته عن الرجل يلاعب المرأة أو يجرّدها أو يقبّلها فيخرج منه الشيء ما عليه؟ قال : إن جاءت الشهوة وخرج بدفق وفتر لخروجه فعليه الغسل، وإن كان إنّما هو شيء لا يجد له شهوة ولا فترة لا غسل عليه، ويتوضّو للصلاة. وسألته عن المرأة ألها أن تعطي من بيت زوجها شيئاً بغير إذنه؟ قال: لا إلاّ أن يحلّلها. وسألته عن الرجل يطوف بعد الفجر أيصلّي الركعتين خارجاً من المسجد؟ قال: يصلّي في مكّة لا يخرج منها إلاّ أن ينسى فيخرج فيصلّي، فإذا رجع إلى المسجد فليصلّ أيّ ساعة شاء ركعتي ذلك الطواف.

وسألته عن الرجل يطوف الأسبوع ولا يصلّي ركعتيه حتّى يبدو له أن يطوف أُسبوعاً ، هل يصلح ذلك؟ قال: لا حتّى يصلّي ركعتي الأُسبوع الأوّل، ثمّ ليطف إن شاء ما أحبّ.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يقف بعرفات على غير وضوء؟ قال: لا يصلح له إلاّ وهو على وضوء. وسألته عن الرجل هل يصلح أن يقف على شيء من المشاعر وهو على غير وضوء؟ قال: لا يصلح إلاّ على وضوء. وسألته عن الرجل هل يصلح أن يقضي شيئاً من المناسك وهو على غير وضوء؟ قال: لا يصلح إلاّ على وضوء.

وسألته عن الرجل يكون له الثوب قد أصابته الجنابة فلم يغسله، هل يصلح النوم فيه؟ قال: يكره.

وسألته عن الرجل يعرق في الثوب يعلم أنّ فيه جنابة كيف يصنع؟ هل يصلح له أن يصلّي قبل أن يغسل؟ قال : إذا علم أنّه إذا عرق أصاب جسده من تلك الجنابة الّتي في الثوب فليغسل ما أصاب جسده من ذلك، وإن علم أنّه قد أصاب جسده ولم يعرف مكانه فليغسل جسده كلّه.

وسألته عن القعود في العيدين والجمعة والإمام يخطب كيف هو؟ أيستقبل الإمام أو القبلة؟ قال: يستقبل الإمام. وسألته عن العجوز والعاتق هل عليهما من التزيّن والتطيّب في الجمعة والعيدين ما على الرجال؟ قال: نعم.

وسألته عن الرجل يسهو فيبني على ما ظنّ كيف يصنع؟ أيفتح الصلاة أو يقوم فيكبّر ويقرء؟ وهل عليه أذان وإقامة؟ وإن كان قد سها في الركعتين الأخراوين وقد فرغ من قراءته هل عليه أن يسبّح أو يكبّر؟ قال : يبني على ما كان صلّى إن كان فرغ من القراءة، فليس عليه قراءة وليس عليه أذان ولا إقامة، ولا سهو عليه.

وسألته عن التكبير أيّام التشريق هل ترفع فيه الأيدي أم لا؟ قال : ترفع يدك شيئاً أو تحرّكها . وسألته عن التكبير أيّام التشريق أواجب هو؟ قال : يستحبّ، فإن نسيه فليس عليه شيء .

وسألته عن النساء هل عليهنّ التكبير أيّام التشريق؟ قال: نعم ولا يجهرن به.

وسألته عن الرجل يدخل مع الإمام وقد سبقه بركعة فيكبّر الإمام إذا سلّم أيّام التشريق كيف يصنع الرجل؟ قال: يقوم فيقضي ما فاته من الصلاة، فإذا فرغ كبّر.

وسألته عن الرجل يصلّي وحده أيّام التشريق هل عليه تكبير؟ قال: نعم، وإن نسيه فلا بأس. وسألته عن القول أيّام التشريق ما هو؟ قال: يقول: «الله أكبر الله أكبر لا إله إلاّ الله والله أكبر ولله الحمد، الله أكبر على ما هدانا، الله أكبر على ما رزقنا من بهيمة الأنعام». ١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى عليه الله الم

وسألته عن النوافل أيّام التشريق هل فيها تكبير؟ قال: نعم، وإن نسي فلا بأس.

وسألته عن الرجل يسمع الأذان فيصلّي الفجر ولا يدري طلع الفجر أم لا، ولا يعرفه غير أنّه يظنّ أنّه لمكان الأذان قد طلع هل يجزيه ذلك؟ قال: لا يجزيه حتّى يعلم أنّه قد طلع. وسألته عن المسلم العارف يدخل بيت أخيه فيسقيه النبيذ أو شراباً لا يعرفه، هل يصلح له

شربه من غير أن يسأله عنه؟ قال: إذا كان مسلماً عارفاً فاشرب ما أتاك به إلا أن تنكره.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يتختّم بالذهب؟ قال: لا.

وسألته عن اللّعب بأربعة عشر وشبهها، قال: لا تستحبّ شيئاً من اللّعب غير الرهان والرمي.

وسألته عن الرجل يفتتح السورة فيقرء بعضها ثمّ يخطئ فيأخذ في غيرها حتّى يختمها ، ثمّ يعلم أنّه قد أخطأ ، هل له أن يرجع في الّذي افتتح وإن كان قد ركع وسجد؟ قال : إن كان لم يركع فليرجع إن أحبّ ، وإن ركع فليمض .

وسألته عن الأضحيّة يخطئ الّذي يذبحها فيسمّي غير صاحبها، هل تجزي صاحب الأضحيّة؟ قال: نعم إنّما له ما نوى.

وسألته عن الرجل يشتري الأضحيّة عوراء ولا يعلم إلاّ بعد شرائها ، هل تجزي عنه؟ قال : نعم إلاّ أن يكون هدياً فإنّه لا يجوز ناقص الهدي .

وسألته عن قوم في سفينة لا يقدرون أن يخرجوا إلاّ إلى الطين وماء هل يصلح لهم أن يصلّوا الفريضة في السفينة؟ قال: نعم.

وسألته عن قوم صلّوا جماعة في سفينة أين يقوم الإمام؟ وإن كان معه نساء كيف يصنعون؟ أقياماً يصلّون أو جلوساً؟ قال : يصلّون قياماً، فإن لم يقدروا على القيام صلّوا جلوساً، ويقوم الإمام أمامهم والنساء خلفهم، فإن ضاقت السفينة قعدن النساء وصلّى الرجال، ولا بأس أن تكون النساء بحيالهم.

وسألته عن الرجل يخطئ في التشهّد والقنوت، هل يصلح أن يردّده حتّى يذكره، أو ينصت ساعة ويتذكّر؟ قال: لا بأس أن يتردّد وينصت ساعة حتّى يذكر، وليس في القنوت سهو كما في التشهّد.

وسألته عن الرجل يخطئ في قراءته، هل له أن ينصت ساعة ويتذكّر؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل أراد سورة فقرأ غيرها، هل يصلح له بعد أن يقرأ نصفها أن يرجعها إلى الّتي أراد؟ قال: نعم مالم تكن قل هو الله أحد وقل يا أيّها الكافرون.

وسألته عن رجل قرأ سورة واحدة في ركعتين من الفريضة وهو يحسن غيرها وإن فعل فما عليه؟ قال : إذا أحسن غيرها فلا يفعل، وإن لم يحسن غيرها فلا بأس، وإن فعل فلا شيء عليه ولكن لا يعود. وسألته عن الرجل يقوم في صلاته هل يصلح له أن يقدّم رجلاً ويؤخّر أخرى من غير مرض ولا علّة؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الرجل يكون في صلاة فريضة فيقوم في الركعتين الأوليين، هل يصلح له أن يتناول جانب المسجد فينهض يستعين به على القيام من غير ضعف ولا علّة؟ قال: لا بأس. وسألته عن المتمتّع يقدم يوم التروية قبل الزوال كيف يصنع؟ قال: يطوف ويحلّ فإذا صلّى الظهر أحرم.

وسألته عن الرجل يصيب اللَّقطة دراهم أو ثوباً أودابَّة كيف يصنع؟ قال : يعرِّفها سنة ، فإن لم يعرِّفها جعل في عرض ماله حتّى يجيء طالبها فيعطيه إيَّاها ، وإن مات أوصى بها ، وهو لها ضامنٌ . وسألته عن الرجل يصيب اللَّقطة فيعرِّفها سنة ثمّ يتصدّق بها ، ثمّ يأتيه صاحبها ، ما حال الَّذي تصدّق بها ولمن الأجر؟ قال : عليه أن يردّها على صاحبها أو قيمتها . قال : هو ضامن لها والأجر له إلاّ أن يرضى صاحبها فيدعها وله أجره .

وسألته عن المرأة تكون في صلاة فريضة وولدها إلى جنبها فيبكي وهي قاعدة، هل يصلح لها أن تناوله فتقعده في حجرها تسكنه أو ترضعه؟ قال: لا بأس.

وسألته عن المرأة تكون بها الجروح في فخذها أو بطنها أو عضدها هل يصلح للرجل أن ينظر إليه يعالجه؟ قال: لا<sup>(1)</sup>.

وسألته عن الرجل يكون ببطن فخذه أو إليته جرحٌ، هل يصلح للمرأة أن تنظر إليه وتداويه؟ قال: إذا لم تكن عورة فلا بأس.

وسألته عن الدقيق يقع فيه خرؤ الفأر هل يصلح أكله إذا عجن مع الدقيق؟ قال: إذا لم يعرفه فلا بأس، فإذا عرفه فليطرحه من الدقيق.

وسألته عن جلود الأضاحي هل يصلح لمن ضحّى بها أن يجعلها جراباً؟ قال: لا يصلح أن يجعلها جراباً إلاّ أن يتصدّق بقيمته.

وسألته عن الرجل يكون على المصلّى أو على الحصير فيسجد فيقع كفّه على المصلّى، أو أطراف أصابعه وبعض كفّه خارج عن المصلّى على الأرض، قال: لا بأس.

وسألته عن الرجل يقرء في الفريضة بفاتحة الكتاب وبسورة في النفس الواحد، هل يصلح ذلك له؟ وما عليه إن فعل؟ قال: إن شاء قرأ في نفس واحد، وإن شاء أكثر فلا شيء عليه. وسألته عن الرجل يكون في صلاة فيسمع الكلام أو غيره فينصت ويستمع، ما عليه إن فعل ذلك؟ قال: هو نقص في الصلاة وليس عليه شيء. وسألته عن الرجل يقرء في صلاته هل يجزيه أن لا يخرج وأن يتوهم توهماً؟ قال: لا بأس.

(1) والمنع محمول على الكراهة أو عدم الإضطرار. [النمازي].

١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى على 1٧

وسألته عن الرجل يصلح له أن يقرأ في الفريضة فيمرّ بالآية فيها التخويف فيبكي ويردّد الآية؟ قال: يردّد القرآن ما شاء، وإن جاءه البكاء فلا بأس.

وسألته عن المرآة هل يصلح له أن يعمل بها إذا كانت لها حلقة فضّة؟ قال : نعم إنّما كره إناء شرب فيه أن يستعمل .

وسألته عن الرجل يحلّ له أن يكتب القرآن في الألواح والصحيفة وهو على غير وضوء؟ قال: لا . وسألته عمّا أصاب المجوس من الجراد والسمك أيحلّ أكله؟ قال : صيده ذكاته لا بأس .

وسألته عن الصبيّ يسرق ما عليه؟ قال: إذا سرق وهو صغير عفي عنه، فإن عاد قطعت أنامله، وإن عاد قطع أسفل من ذلك أو ما شاءالله.

وسألته عن الصلاة في معاطن الإبل أتصلح؟ قال: لا تصلح إلاّ أن تخاف على متاعك ضيعة، فاكنس ثمّ انضح بالماء ثمّ صلّ.

وسألته عن معاطن الغنم أتصلح الصلاة فيها؟ قال: نعم لا بأس به.

وسألته عن شراء النخل سنتين أو أربعة أيحلّ؟ قال: لا بأس، يقول: إن لم يخرج العام شيئاً أخرج القابل إن شاء الله.

وسألته عن شراء النخل سنة واحدة أيصلح؟ قال: لا يشترى حتّى تبلغ.

وسألته عن الإحرام بحجّة ما هو؟ قال: إذا أحرم فقال: بحجّة فهي عمرة تحلّ بالبيت فتكون عمرة كوفيّة وحجّة مكّيّة.

وسألته عن العمرة متى هي؟ قال: يعتمر فيما أحبّ من الشهور .

وسألته عن القيام خلف الإمام في الصفّ ما حدَّه؟ قال: قم ما استطعت، فإذا قعدت فضاق المكان فتقدّم أو تأخّر فلا بأس.

وسألته عن الرجل يكون في صلاته أيضع إحدى يديه على الأخرى بكفّه أو ذراعه؟ قال : لا يصلح ذلك، فإن فعل فلا يعود له.

قال عليّ : قال موسى سألت أبي جعفراً عَلَيْكُمَ عن ذلك فقال : أخبرني أبي محمّد بن عليّ ، عن أبيه عليّ بن الحسين ، عن أبيه الحسين بن عليّ ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب عَلَيْكُم قال : ذلك عملٌ وليس في الصلاة عمل . وسألته عن الدوديقع من الكنيف على الثوب أيصلّى فيه؟ قال : لا بأس إلاّ أن يرى عليه أثراً فيغسله . وسألته عن اليهوديّ والنصرانيّ يدخل يده في الماء أيتوضّو منه في الصلاة؟ قال : لا إلاّ أن يضطرّ إليه .

وسألته عن النصرانيّ واليهوديّ يغتسل مع المسلمين في الحمّام؟ قال: إذا علم أنّه نضرانيَّ اغتسل بغير ماء الحمّام إلاّ أن يغتسل وحده على الحوض فيغسله ثمّ يغتسل. وسألته عن اليهوديّ والنصرانيّ يشرب من الدورق أيشرب منه المسلم؟ قال: لا بأس. وسألته عن الكوز والدورق والقدح والزجاج والعيدان أيشرب منه قبل عروته؟ قال: لا يشرب من قبل عروة كوز ولا إبريق ولا قدح، ولا يتوضّؤ من قبل عروته.

وسألته عن المريض إذا كان لا يستطيع القيام كيف يصلّي؟ قال: يصلّي النافلة وهو جالس، ويحسب كلَّ ركعتين بركعة، وأمّا الفريضة فيحتسب كلّ ركعة بركعة وهو جالس إذا كان لا يستطيع القيام.

وسألته عن حدّ ما يجب على المريض ترك الصوم، قال: كلّ شيء من المرض أضرّ به الصوم فهو يسعه ترك الصوم.

وسألته عن الرجل ذبح فقطع الرأس قبل أن تبرد الذبيحة كان ذلك منه خطأ أو سبقه السكّين، أيؤكل ذلك؟ قال: نعم ولكن لا يعود. وسألته عن الغلام متى يجب عليه الصوم والصلاة؟ قال: إذا راهق الحلم وعرف الصوم والصلاة. وسألته عن رجل قطع عليه أو غرق متاعه فبقي عرياناً وحضرت الصلاة، كيف يصلّي؟ قال: إن أصاب حشيشاً يستر به عورته أتم صلاته بركوع وسجود، وإن لم يصب شيئاً يستربه عورته أوماً وهو قائم.

وسألته عن المرأة ليس لها إلاّ ملحفة واحدة كيف تصلّي فيها؟ قال: تلتفّ فيها وتغطّي رأسها وتصلّي، فإن خرجت رجلها ولم تقدر على غير ذلك فلا بأس.

وسألته عن الرجل يكون في صلاة في جماعة فيقرء إنسان السجدة كيف يصنع؟ قال يومئ برأسه . وسألته عن الصلاة في الأرض السبخة أيصلّى فيها؟ قال : لا إلاّ أن يكون فيها نبت إلاّ أن يخاف فوت الصلاة فيصلّى .

وسألته عن الرجل يلقاه السبع وقد حضرت الصلاة فلا يستطيع المشي مخافة السبع، وإن قام يصلّي خاف في ركوعه وسجوده والسبع أمامه على غير القبلة، فإن توجّه الرجل أمام القبلة خاف أن يثب عليه الأسد كيف يصنع؟ قال: يستقبل الأسد ويصلّي ويومئ إيماءً برأسه وهو قائم وإن كان الأسد على غير القبلة.

وسألته عن الرجل يكون في صلاته فيقرء آخر السجدة، قال يسجد إذا سمع شيئاً من العزائم الأربع، ثمّ يقوم فيتمّ صلاته إلاّ أن يكون في فريضة فيومئ برأسه إيماءً.

وسألته عن الحديث بعد ما يصلِّي الرجل العشاء الآخرة، قال: لا بأس.

وسألته عن الدمّل يسيل منه القيح كيف يصنع؟ قال : إن كان غليظاً وفيه خلط من دم فاغسله كلّ يوم مرّتين غداةً وعشيّةً، ولا ينقض ذلك الوضوء، فإن أصاب ثوبك قدر دينار من الدم فاغسله ولا تصلّ فيه حتّى تغسله.

وسألته عن الرجل يقول هو : أهدي كذا وكذا ، ما لا يقدر عليه ، قال : إذا كان جعله نذراً

١٧ – باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى ١٧ ٧ / ٤٠١

لله ولا يملكه فلا شيء عليه، وإن كان ممّا يملك غلام أو جارية أوشبهه باعه واشترى بثمنه طيباً يطيّب به الكعبة، وإن كانت دابّة فليس عليه شيء.

وسألته عن رجل له امرأتان قالت إحداهما : ليلتي ويومي لك يوماً أوشهراً وما كان نحو ذلك، قال: إذا طابت نفسها أو اشترى ذلك منها فلا بأس.

وسألته عن الرجل يكون في صلاته في الصفّ هل يصلح له أن يتقدّم إلى الثاني أو الثالث أو يتأخر وراءً في جانب الصفّ الآخر؟ قال: إذا رأى خللاً فلا بأس به.

وسألته عن الأذان والإقامة أيصلح على الدابّة؟ قال: أمّا الأذان فلا بأس، وأمّا الإقامة فلا حتّى ينزل على الأرض.

وسألته عن الغراب الأبقع والأسود أيحلّ أكله؟ قال: لا يصلح أكل شيء من الغربان زاغ ولا غيره. وسألته عن صوم الثلاثة أيّام في الحجّ والسبعة أيصومها متوالية أو يفرّق بينهما؟ قال: يصوم الثلاثة، لا يفرّق بينها ولا يجمع السبعة والثلاثة معاً.

وسألته عن كفَّارة صوم اليمين يصومها جميعاً أو يفرّق بينها؟ قال: يصومها جميعاً.

وسألته عن الرجل أيصلح له أن يقبّل الرجل؟ أو المرأة تقبّل المرأة؟ قال: الأخ والابن والأخت والابنة ونحو ذلك فلا بأس.

وسألته عن الرجل أيصلح له أن ينام في البيت وحده؟ قال: تكره الخلوة وما أُحبّ أن يفعل. وسألته عن الرجل يكون في إصبعه أو في شيء من يده الشيء ليصلحه، له أن يبلّه ببصاقه ويمسحه في صلاته؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل يبول في الطست يصلح له الوضوء فيها؟ قال: إذا غسلت بعد بوله فلا بأس. وسألته عن المسك والعنبر يصلح في الدهن؟ قال: إنّي لأضعه في الدهن ولا بأس.

وسألته عن الرجل اذا همّ بالحجّ يأخذ من شعر رأسه وشاربه ولحيته ما لم يحرم؟ قال: لا بأس. وسألته عن حمل المسلمين إلى المشركين التجارة، قال: إذا لم يحملوا سلاحاً فلا بأس.

وسألته عن رجل نسي القنوت حتّى ركع ما حاله؟ قال: تمّت صلاته ولا شيء عليه. وسألته عن الجزور والبقرة عن كم يضحّى بها؟ قال: يسمّي ربّ البيت نفسه، وهو يجزي عن أهل البيت إذا كانوا أربعة أو خمسة.

وسألته عمّا حسر عنه الماء من صيد البحر وهو ميّت أيحلّ أكله؟ قال: لا .

وسألته عن صيد البحر يحبسه فيموت في مصيدته، قال: إذا كان محبوساً فكل فلا بأس. وسألته عن ظبي أو حمار وحش أو طير صرعه رجل ثمّ رماه بعد ما صرعه غيره فمات أيؤكل؟ قال: كله ما لم يتغيّر إذا سمّى ورمى.

وسألته عن رجل يلحق الظبي أو الحمار فيضربه بالسيف فيقطعه نصفين، هل يحلَّ أكله؟

قال: إذا سمّى. وسألته عن رجل يلحق حماراً أو ظبياً فيضربه بالسيف فيصرعه أيؤكل؟ قال: إذا أدرك ذكاته ذكّاه، وإن مات قبل أن يغيب عنه أكله.

وسألته عن رجل مسلم اشترى مشركاً وهو في أرض الشرك، فقال العبد: لا أستطيع المشي؛ فخاف المسلم أن يلحق العبد بالقوم أيحلّ قتله؟ قال: إذا خاف أن يلحق بالقوم -يعني العدوّ – حلّ قتله.

وسألته عن رجل كان له على آخر دراهم فجحده ثمّ وقعت للجاحد مثلها عند المجحود، أيحلّ أن يجحده مثل ما جحده؟ قال: نعم ولا يزداد.

وسألته عن الرجل يتصدّق على الرجل بجارية هل يحلّ فرجها له ما لم يدفعها إلى الّذي تصدّق بها عليه؟ قال: إذا تصدّق بها حرمت عليه.

وسألته عن الصلاة على الجنازة إذا احمرّت الشمس أيصلح؟ قال: لا صلاة إلاّ في وقت صلاة، وإذا وجبت الشمس فصلّ المغرب ثمّ صلّ على الجنازة.

وسألته عن الرجل يكون خلف الإمام فيطول في التشهّد فيأخذه البول، أو يخاف على شيء يفوت، أو يعرض له وجع كيف يصنع؟ قال: يسلّم. وينصرف ويدع الإمام. ان

وسألته عن المرأة ألها أن تخرج بغير إذن زوجها؟ قال: لا.

وسألته عن المرأة ألها أن تصوم بغير إذن زوجها؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الدين يكون على قوم مياسير إذا شاء صاحبه قبضه هل عليه زكاة؟ قال : لا حتّى يقبضه ويحول عليه الحول .

قال أبو الحسن عليّ بن جعفر عن أخيه موسى : يضمّ أسبوعين فثلاثة ثمّ يصلّي لها ولا يصلّى عن أكثر من ذلك .

وسألته عن المريض أيكوى أو يسترقى؟ قال: لا بأس إذا استرقي بما يعرف. وسألته عن المطلّقة ألها نفقة على زوجها حتّى تنقضي عدّتها؟ قال: نعم.

وسألته عن امرأة بلغها أنَّ زوجها توقي فاعتدّت ثمّ تزوّجت فبلغها بعد أن تزوَّجت أنَّ زوجها حيّ، هل تحلّ للآخر؟ قال: لا.

وسألته عن الرجل ينسى صلاة اللّيل فيذكر إذا قام في صلاة الزوال، كيف يصنع؟ قال: يبدء بالزوال، فإذا صلّى الظهر قضى صلاة اللّيل والوتر ما بينه وبين العصر أو متى ما أحبّ. وسألته عن رجل احتجم فأصاب ثوبه فلم يعلم به حتّى كان من غد كيف يصنع؟ قال: إن كان رأى فلم يغسله فليقض جميع ما فاته على قدر ما كان يصلّي لا ينقص منه شيئاً، وإن كان رآه وقد صلّى فليبدء بتلك الصلاة ثمّ ليقض صلاته تلك. ٤٠٣ ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى ٢٠٤

وسألته عن فراش الحرير أو مرفقة الحرير أو مصلّى حرير ومثله من الديباج يصلح للرجل التكاءة عليه والصلاة؟ قال: يفترشه ويقوم عليه ولا يسجد عليه.

وسألته عن الرجل يسهو في السجدة الآخرة من الفريضة، قال: يسلّم. ثمّ يسجدها وفي النافلة مثل ذلك.

وسألته عن رجل افتتح الصلاة فبدأ بسورة قبل فاتحة الكتاب ثمّ ذكر بعد ما فرغ من السورة كيف يصنع؟ قال: يمضي في صلاته ويقرء فاتحة الكتاب فيما يستقبل.

وسألته عن رجل افتتح بقراءة سورة قبل فاتحة الكتاب هل يجزيه ذلك إذا كان خطأ؟ قال : نعم. وسألته عن الرجل هل يجزيه أن يسجد في السفينة على القير؟ قال : لا بأس.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن ينظر وهو في صلاته في نقش خاتمه كأنّه يريد قراءته، أو في صحيفة أو في كتاب في القبلة؟ قال: ذلك نقص في الصلاة وليس يقطعها.

وسألته عن الرجل هل يصلح (له خ ل) أن يقرأ في ركوعه أو سجوده الشيء يبقى عليه من السورة يكون يقرؤها؟ قال: أمّا في الركوع فلا يصلح، وأمّا في السجود فلا بأس.

وسألته عن الرجل هل يصلح أن يقرأ في ركوعه أو سجوده من سورة غير سورته الّتي كان يقرؤها؟ قال: إن نزع بآية فلا بأس في السجود.

وسألته عن رجل نسي أن يضطجع على يمينه بعد ركعتي الفجر فذكر حين أخذ في الإقامة كيف يصنع؟ قال: يقوم ويصلّي ويدع ذلك فلا بأس. وسألته عن رجل يكون في صلاته وإلى جانبه رجل راقد فيريد أن يوقظه يسبّح ويرفع صوته لا يريد إلاّ ليستيقظ الرجل، هل يقطع ذلك صلاته؟ أو ما عليه؟ قال: لا يقطع صلاته ولا شيء عليه ولا بأس به.

وسألته عن رجل يكون في صلاته فيستأذن إنسان على الباب فيسبّح فيرفع صوته ليسمع خادمه فتأتيه فيريها بيده أنّ على الباب إنساناً ، هل يقطع ذلك صلاته؟ وما عليه؟ قال : لا بأس .

وسألته عن الرجل يكون على غير وضوء فيصيبه المطر حتّى يسيل من رأسه وجبهته ويديه ورجليه، هل يجزيه ذلك من الوضوء؟ قال: إن غسله فهو يجزيه ويتمضمض ويستنشق.

وسألته عن الرجل يجنب هل يجزيه من غسل الجنابة أن يقوم في المطر حتّى يسيل رأسه وجسده وهو يقدر على الماء سوى ذلك؟ قال : إن كان يغسله كما يغتسل بالماء أجزأه ذلك إلاّ أنّه ينبغى له أن يتمضمض ويستنشق، ويمرّ يده على ما نالت من جسده.

وسألته عن الرجل تصيبه الجنابة فلا يقدر على الماء فيصيبه المطر هل يجزيه ذلك؟ أو عليه التيمّم؟ قال: إن غسله أجزأه أن لا يتيمّم.

وسألته عن الرجل الجنب أو على غير وضوء لا يكون معه ماء وهو يصيب ثلجاً وصعيداً أيّهما أفضل : التيمّم، أو يمسح بالثلج وجهه وجسده ورأسه؟ قال : الثلج إن بلّ رأسه وجسده أفضل، فإن لم يقدر على أن يغتسل بالثلج فليتيمّم . وسألته عن الرجل أيصلح له أن يغمض عينيه متعمّداً في صلاته؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل يكون في صلاته فيعلم أنّ ريحاً خرجت منه ولا يجد ريحاً ولا يسمع صوتاً كيف يصنع؟ قال: يعيد الصلاة والوضوء ولا يعتدُّ بشيء ممّا صلّى إذا علم ذلك يقيناً. وسألته عن رجل وجد ريحاً في بطنه فوضع يده على أنفه فخرج من المسجد متعمّداً حتّى خرجت الريح من بطنه، ثمّ عاد إلى المسجد فصلّى ولم يتوضّا أيجزيه ذلك؟ قال: لا يجزيه ذلك حتّى يتوضّاً، ولا يعتدُّ بشيء ممّا صلّى.

وسألته عن القيام من التشهّد في الركعتين الأوليين كيف يقوم؟ يضع يديه وركبتيه على الأرض ثمَّ ينهض؟ أو كيف يصنع؟ قال: كيف شاء فعل ولا بأس.

وسألته عن الرجل هل يجزيه أن يسجد فيجعل عمامته أو قلنسوته بين جبهته وبين الأرض؟ قال: لا يصلح حتّى تقع جبهته على الأرض.

وسألته عن رجل ترك ركعتي الفجر حتّى دخل المسجد والإمام قائم في الصلاة كيف يصنع؟ قال: يدخل في صلاة القوم ويدع الركعتين، فإذا ارتفعت الشمس قضاها.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يرفع طرفه إلى السماء وهو في صلاته؟ قال: لا بأس. وسألته عن المرأة المغاضبة زوجها هل لها صلاة؟ أو ما حالها؟ قال: لا تزال عاصية حتّى يرضى عنها .

وسألته عن القوم يتحدّثون حتّى يذهب ثلث اللّيل أو أكثر أيّهما أفضل: أيصلّون العشاء جميعاً، أو في غير جماعة؟ قال: يصلّونها في جماعة أفضل.

وسألته عن الرجل يقرء في الفريضة بسورة النجم يركع بها ثمّ يقوم بغيرها، قال : يسجد بها ثمَّ يقوم فيقرء بفاتحة الكتاب ثمّ يركع وذلك زيادة في الفريضة فلا يعودنَّ يقرء السجدة في الفريضة . وسألته عن رجل يكون في صلاته فيظنُّ أنَّ ثوبه قد انخرق، أو أصابه شيء، هل يصلح له أن ينظر فيه ويفتَشه وهو في صلاته؟ قال : إن كان في مقدّم الثوب أو جانبيه فلا بأس، وإن كان في مؤخره فلا يلتفت فإنّه لا يصلح له.

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يصلّي خلف النخلة فيها حملها؟ قال: لا بأس. وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يصلّي في الكرم وفيه حمله؟ قال: لا بأس.

وسألته عن رجل مسَّ ظهر سنَّور هل يصلح له أن يصلَّي قبل أن يغسل يده؟ قال : لا بأس . وسألته عن إمام أمَّ قوماً مسافرين كيف يصلَّي المسافرون؟ قال : يصلّون ركعتين ويقوم الإمام فيتمّ صلاته، فإذا سلّم فانصرف انصرفوا .

وسألته عن رجل هل يصلح له أن يصلّي وأمامه حمار واقف؟ قال : يضع بينه وبينه قصبة أو عوداً أو شيئاً يقيمه بينهما ثمّ يصلّي فلا بأس . قلت : فإن لم يفعل وصلّى أيعيد صلاته؟ أو ما عليه؟ قال : لا يعيد صلاته ولا شيء عليه . وسألته عن رجل جعل ثلث حجّته لميّت وثلثها لحيّ، قال: للميّت، فأمّا الحيّ فلا. وسألته عن رجل جعل عليه أن يصوم بالكوفة شهراً وبالمدينة شهراً وبمكّة شهراً فصام أربعة عشر يوماً بمكّة، أله أن يرجع إلى أهله فيصوم ما عليه بالكوفة؟ قال: نعم لا بأس، وليس عليه شيء، وسألته عن رجل زوّج ابنته غلاماً فيه لين وأبوه لا بأس به، قال: إن لم تكن به فاحشة فيزوّجه – يعني الخنث –. وسألته عن قوم أحرار ومماليك اجتمعوا على قتل مملوك ما حالهم؟ قال: يقتل من قتله من المماليك، وتفديه الأحرار.

وسألته عن رجل قال: إذا متُّ ففلانة جاريتي حرّة، فعاش حتّى ولدت الجارية أولاداً ثمّ مات ما حالهم؟ قال: عتقت الجارية، أولادها مماليك.

وسألته عن الرجل يتوشّح بالثوب فيقع على الأرض أو يجاوز عاتقه أيصلح ذلك؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الرجل يقول لمملوكه: يا أخي ويا ابني، أيصلح ذلك؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الدابّة تبول فيصيب بوله المسجد أو حائطه، أيصلّي فيه قبل أن يغسل؟ قال: إذا جفّ فلا بأس. وسألته عن الرجل يجامع أو يدخل الكنيف وعليه خاتم فيه ذكر الله، أو شيءٌ من القرآن، أيصلح ذلك؟ قال: لا.

وسألته عن القعود والقيام والصلاة على جلود السباع وبيعها وركوبها أيصلح ذلك؟ قال : لا بأس مالم يسجد عليها .

وسألته عن الرجل يكون عليه الصيام الأيّام الثلاثة من كلّ شهر، أيصومها قضاءً وهو في شهر لم يصم أيّامه؟ قال: لا بأس.

وسألته عن رجل يؤتخر صوم الأيّام الثلاثة من الشهر حتّى يكون في آخر الشهر فلا يدرك الخميس الآخر إلاّ أن يجمعه مع الأربعاء، أيجزيه ذلك؟ قال: لا بأس.

وسألته عن صوم ثلاثة أيّام من الشهر يكون على الرجل يقضيها متوالية، أو يفرّق بينها؟ قال: أيّ ذلك أحبّ.

وسألته عن رجل طلّق أو ماتت امرأته ثمَّ زني هل عليه رجم؟ قال: نعم.

وسألته عن امرأة طلّقت ثمَّ زنت بعدما طلّقت سنة أو أكثر هل عليها الرجم؟ قال: نعم.

وسألته عن الرجل يطوف بالبيت وهو جنب فيذكر وهو في طوافه هل عليه أن يقطع طوافه؟ قال : يقطع طوافه، ولا يعتدّ بشيء ممّا طاف.

وسألته عن الجنب يدخل يده في غسله قبل أن يتوضّأ وقبل أن يغسل يده ما حاله؟ قال : إذا لم يصب يده شيئاً من الجنابة فلا بأس ؛ قال : وأن يغسل يده قبل أن يدخلها في شيء من غسله أحبّ إليّ . وسألته عن ولد الزناء تجوز شهادته أو يؤمّ قوماً؟ قال: لا تجوز شهادته ولا يؤمّ. وسألته عن اللّقطة إذا كانت جارية هل يحلّ لمن لقطها فرجها؟ قال: لا، إنّما حلّ له بيعها بما أنفق عليها.

> وسألته عن فضل الشاة والبقر والبعير أيشرب منه ويتوضَّو قال: لا بأس. أن

وسألته عن الكنيف يصبّ فيه الماء فينتضح على الثوب ما حاله؟ قال: إذا كان جافًاً فلا بأس. وسألته عن الجراد يصيده فيموت بعدما يصيده أيؤكل؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الجراد يصيبه ميّتاً في البحر أو في الصحراء أيؤكل؟ قال: لا تأكله. .

وسألته عن الفراش يكون كثير الصوف فيصيبه البول كيف يغسل؟ قال : يغسل الظاهر ثمَّ يصبّ عليه الماء في المكان الذي أصابه البول حتّى يخرج الماء من جانب الفراش.

وسألته عن الكنيف يكون فوق البيت فيصيبه المطر فيكف فيصيب الثياب أيصلّي فيها قبل أن يغسل؟ قال: إذا جرى من ماء المطر فلا بأس يصلّي فيها .

وسألته عن الفأرة تصيب الثوب أيصلّى فيه؟ قال: إذا لم تكن الفأرة رطبة فلا بأس، وإن كانت رطبة فاغسل ما أصاب من ثوبك، والكلب مثل ذلك.

وسألته عن فضل الفرس والبغل والحمار أيشرب منه ويتوضَّو للصلاة؟ قال: لا بأس.

وسألته عن الصلاة على بواري النصارى واليهود الَّتي يقعدون عليها في بيوتهم أيصلح؟ قال: لا تصلِّ عليها .

وسألته عن الفأرة والدجاجة والحمامة أو أشباههنّ تطؤ على العذرة ثمَّ تطؤ الثوب، أيغسل؟ قال: إن كان استبان من أثره شيء فاغسله وإلآ فلا بأس.

وسألته عن الدجاجة والحمامة والعصفور وأشباهه تطؤ في العذرة، ثمَّ تدخل في الماء أيتوضَوْ منه؟ قال: لا إلاّ أن يكون ماءً كثيراً قدر كرّ.

وسألته عن العظاية والوزغ والحيّة تقع في الماء فلا تموت أيتوضّق منه للصلاة؟ قال: لا بأس . وسألته عن العقرب والخنفساء وشبهه يموت في الجبّ والدنّ أيتوضّق منه؟ قال: لا بأس . وسألته عن الرجل يدركه رمضان في السفر فيقيم في المكان هل عليه صوم؟ قال: لا حتّى يجمع على مقام عشرة أيّام، فإذا أجمع صام وأتمّ الصلاة.

وسألته عن الرجل يكون عليه أيّام من شهر رمضان وهو مسافر هل يقضي إذا أقام في المكان؟ قال: لا حتّى يجمع على مقام عشرة أيّام.

وسألته عن صلاة الكسوف ما حدّها؟ قال : يصلّي متى ما أحبّ، ويقرء ما أحبّ، غير أنّه يقرء ويوكع، ويقرء ويوكع، ويقرء ويركع أربع ركعات، ويسجد في الخامسة، ثمّ يقوم فيفعل مثل ذلك . ١٧ - باب / ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى على الله ٧

وسألته عن المطلّقة كم عدّتها؟ قال: ثلاث حيض، وتعتدّ من أوّل تطليقة.

وسألته عن الرجل يطلّق تطليقة أو تطليقتين ثمّ يتركها حتّى تنقضي عدّتها ما حالها؟ قال: إذا تركها على أنّه لا يريدها بانت منه، فلم تحلّ له حتّى تنكح زوجاً غيره، وإن تركها على أنّه يريد مراجعتها ثمَّ مضى لذلك منه سنة فهو أحقّ برجعتها.

وسألته عن الصدقة إذا لم تقبض هل يجوز لصاحبها؟ قال: إذا كان أب تصدَّق بها على ولد صغير فإنّها جائزة لأنّه يقبض لولده إذا كان صغيراً، وإذا كان ولداً كبيراً فلا يجوز له حتّى يقبض. وسألته عن رجل تصدّق على رجل بصدقة فلم يحزها هل يجوز ذلك؟ قال: هي جائزة حيزت أو لم تحز.

وسألته عن رجل استأجر دابّة إلى مكان فجاز ذلك فنفقت الدابّة ما عليه؟ قال: إذا كان جاز المكان الّذي استأجر إليه فهو ضامن.

وسألته عن رجل استأجر دابّة فأعطاها غيره فنفقت ما عليه؟ قال: إن كان شرط أن لا يركبها غيره فهو ضامن لها، وإن لم يسمّ فليس عليه شيء.

وسألته عن رجل استأجر دابّة فوقعت في بتر فانكسرت ما عليه؟ قال: هو ضامن، كان يلزمه أن يستوثق منها، وإن أقام البيّنة أنّه ربطها واستوثق منها فليس عليه شيء.

وسألته عن بختيّ مغتلم قتل رجلاً فقام أخو المقتول فعقر البختيّ وقتله ما حالهم؟ قال: على صاحب البختيّ دية المقتول، ولصاحب البختيّ ثمنه على الّذي عقر بختيّه.

وسألته عن رجل تحته مملوكة بين رجلين فقال أحدهما : قد بدا لي أن أنزع جاريتي منك وأبيع نصيبي، فباعه، فقال المشتري : أريد أن أقبض جاريتي، هل تحرم على الزوج؟ قال : إذا اشتراها غير الذي كان أنكحها إيّاء فالطلاق بيده، إن شاء فرّق بينهما، وإن شاء تركها معه، فهي حلال لزوجها، وهما على نكاحهما حتّى ينزعها المشتري، وإن أنكحها إيّاه نكاحاً جديداً فالطلاق إلى الزوج، وليس إلى السيّد الطلاق.

وسألته عن الرجل زوّج ابنه وهو صغير فدخل الابن بامرأته، على من المهر؟ على الأب أو على الابن؛ قال: المهر على الغلام، وإن لم يكن له شيء فعلى الأب يضمن ذلك على ابنه أولم يضمن إذا كان هو أنكحه وهو صغير.

وسألته عن رجل حرّ وتحته مملوكة بين رجلين أراد أحدهما نزعها منه هل له ذلك؟ قال: الطلاق إلى الزوج، لا يحلّ لواحد من الشريكين أن يطلّقها فيستخلص أحدهما .

وسألته عن حبّ ماء فيه ألف رطل وقع فيه وقية بول هل يصلح شربه أو الوضوء منه؟ قال : لا يصلح . وسألته عن قدر فيها ألف رطل ماء فطبخ فيها لحم وقع فيها وقية دم هل يصلح أكله؟ قال : إذا طبخ فكل فلا بأس . وسألته عن فأرة وقعت في بثر فماتت هل يصلح الوضوء من مائها؟ قال : انزع من مائها سبع دليّ ، ثمّ توضّاً ولا بأس . وسألته عن فأرة وقعت في بثر فأخرجت وقد تقطّعت، هل يصلح الوضوء من مائها؟ قال: ينزح منها عشرون دلواً إذا تقطعت ثمّ يتوضّوْ ولا بأس.

وسألته عن صبيٍّ بال في بنرهل يصلح الوضوء منها؟ فقال: ينزح الماء كلُّه.

وسألته عن رجل مسّ ميّتاً عليه الغسل؟ قال: إن كان الميّت لم يبرد فلا غسل عليه، وإن كان قد برد فعليه الغسل إذا مسّه. وسألته عن بتر صبّ فيها الخمر هل يصلح الوضوء من مانها؟ قال: لا يصلح حتّى ينزح الماء كلّه.

وسألته عن الصدقة يجعلها الرجل لله مبتوتة ، هل له أن يرجع فيها؟ قال : إذا جعلها لله فهي للمساكين وابن السبيل، فليس له أن يرجع فيها .

وسألته عن الرجل هل يصلح له أن يصلّي أو يصوم عن بعض موتاه؟ قال: نعم فيصلّي ما أحبّ ويجعل ذلك للميّت، فهو للميّت إذا جعل له<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قوله: (قال: سألت أبي) يدلّ على أنّ السائل في تلك المسؤولات الكاظم عَظِيرًا، والمسؤول أبوه عَظِيمًا، وفي قرب الإسناد وسائر كتب الحديث السائل عليّ بن جعفر، والمسؤول أخوه الكاظم، وهو الصواب، ولعلّه اشتبه على النسّاخ أو الرواة، ويدلّ عليه التصريح بسؤال عليّ عن أخيه في أثناء الخبر مراراً.

قوله : (الله أعلم إن كان محمّد يقولونه) كانت النسخ هنا محرفة مصحّفة ، والأظهر أنّه كان هكذا : (وسألته عمّن يروي عنكم تفسيراً أو رواية عن رسول الله ﷺ في قضاء أو طلاق أو عتق أو شيء لم نسمعه قطّ من مناسك أو شبهه من غير أن يسمّى لكم عدواً أيسعنا أن نقول في قوله : «الله أعلم إن كان آل محمد ﷺ يقولونه، فكلمة «إن» نافية ، والحاصل أنّه هل يجوز تكذيب مثل هذه الرواية؟ فأجاب ﷺ بأنّه لا يجوز تكذيبه حتّى يستيقن كذبه . ويحتمل أن تكون كلمة «إن» شرطيّة ، أي إن كان آل محمّد يقولونه فنحن نقول به ، فالجواب أنّه لا يجوز التصديق به حتّى يستيقن ، فالمراد باليقين ما يشمل الظنَّ المعتبر شرعاً .

قوله : «قال أبو الحسن عليّ بن جعفر» لعلّه إنّما أعاد اسمه إشعاراً لما سقط من بين الخبر، لثلاً يتوهّم اتّصاله بما قبله، كما يدلّ عليه الابتداء من وسط جواب قد سقط سؤاله رأساً .

ثمّ اعلم أنّا لمّا شرحنا أجزاء الخبر في أبوابها برواية الحميريّ فلم نعد شرحها ههنا حذراً من التكرار، وكذلك تركنا بعض ما فيها من التصحيفات ليرجع من أراد تصحيحها إلى ما أوردنا منه في أبوابها .

(۱) قرب الإسناد، ص ۱۷٦ – ۲۹۲.

١٨ - باب احتجاجات أصحابه علي المخالفين

١ – قال السيد المرتضى تعليم في كتاب الفصول: أخبرني الشيخ أيده الله قال: دخل ضرار بن عمرو الضبّي على يحيى بن خالد البرمكيّ فقال له: يا أبا عمرو هل لك في مناظرة رجل هو ركن الشيعة؟ فقال ضرار: هلمّ من شنت، فبعث إلى هشام بن الحكم فأحضره فقال: يا أبا محمّد هذا ضرار، وهو من قد علمت في الكلام والخلاف لك فكلمه في الإمامة، فقال: يا أبا محمّد هذا ضرار، وهو من قد علمت في الكلام والخلاف لك فكلمه في والبراءة؟ على الله محمّد هذا ضرار، وهو من قد علمت في الكلام والخلاف لك فكلمه في الإمامة، فقال: يا أبا محمّد هذا ضرار، وهو من قد علمت في الكلام والخلاف لك فكلمه في الإمامة، فقال: يا أبا محمّد هذا ضرار، وهو من قد علمت في الكلام والخلاف لك فكلمه في الإمامة، فقال: يا أبا محمّد هذا ضرار، وهو من قد علمت في الكلام والخلاف لك فكلمه في والبراءة؟ على الظاهر أم على الباطن؟ فقال ضرار: بل على الظاهر فإنّ الباطن لا يدرك إلا بالوحي، فقام هشام: صدقت، فخبّرني الآن أيّ الرجلين كان أذبّ عن وجه رسول الله ينهم بالوحي، فقال في فقال: يا أبا عمرو خبّرني على ما تجب الولاية بالوحي، فقام هشام: صدقت، فخبّرني الآن أيّ الرجلين كان أذبّ عن وجه رسول الله ينهي بالوحي، فقال في البليف؟ وأقتل لأعداء الله يتربي السيف؟ وأقتل لأعداء الله يتربي الآن أيّ الرجلين كان أذبّ عن وجه رسول الله ينهي بالسيف؟ وأقتل لأعداء الله يتربي يديه؟ وأكثر آثاراً في الجهاد؟ عليّ بن أبي طالب أو أبو بلديف؟ وأقتل لأعداء الله يتربي على أبا بكر كان أشدّ يقيناً، فقال هشام: هذا هو الباطن بكر؟ فقال: يو قدا عرفت لعليّ يتربي الله عمله من الولاية ما لم يجب لأبي بكر؟ فقال ضرار: هذا الظاهر نعم.

ثمّ قال هشام: أفليس إذا كان الباطن مع الظاهر فهو الفضل الّذي لا يدفع؟ فقال ضرار: بلى، فقال هشام: ألست تعلم أنّ النبيّ في قال لعليّ غَلِيَكِير : إنّه منّي بمنزلة هارون من موسى إلاّ أنّه لا نبي بعدي؟ فقال ضرار: نعم، فقال له هشام: أيجوز أن يقول له هذا القول إلاّ وهو عنده في الباطن مؤمن؟ قال: لا، فقال هشام: فقد صحّ لعليّ غَلِيَكِير ظاهره وباطنه، ولم يصحّ لصاحبك ظاهر ولا باطن والحمد لله<sup>(۱)</sup>.

٢ - قال: وأخبرني الشيخ أدام الله تأييده قال: سأل يحيى بن خالد البرمكيّ هشام بن الحكم رحمة الله عليه بحضرة الرشيد فقال له: أخبرني يا هشام عن الحقّ هل يكون في جهتين مختلفتين؟ فقال هشام : لا، قال فخبّرني عن نفسين اختصما في حكم في الدين وتنازعا واختلفا هل يخلوان من أن يكونا محقّين أو مبطلين، أويكون أحدهما مبطلاً والآخر محقاً؟ واختلفا هل يخلوان من أن يكونا محقّين أو مبطلين، أويكون أحدهما مبطلاً والآخر محقاً؟ واختلفا هل يخلوان من أن يكونا محقّين أو مبطلين، أويكون أحدهما مبطلاً والآخر محقاً؟ واختلفا هل يخلوان من أن يكونا محقّين أو مبطلين، أويكون أحدهما مبطلاً والآخر محقاً؟ واختلفا هل يخلوان من أن يكونا محقّين أو مبطلين، أويكون أحدهما مبطلاً والآخر محقاً؟ وقال هشام : لا يخلوان من ذلك، وليس يجوز أن يكونا محقّين على ما قدَّمت من الجواب. فقال هشام : لا يخلوان من ذلك، وليس يجوز أن يكونا محقّين على ما قدَّمت من الجواب. فقال هشام : لا يخلوان من ذلك، وليس يجوز أن يكونا محقّين على ما قدَّمت من الجواب. فقال له يحيى بن خالد : فخبّرني عن عليّ والعبّاس لما اختصما إلى أبي بكر في الميراث أيهما فقال له يحيى بن خالد : فخبّرني عن عليّ والعبّاس لما اختصما إلى أبي بكر في الميراث أيهما فقال له يحيى بن خالد : فخبّرني عن عليّ والعبّاس لما اختصما إلى أبي بكر في الميراث أيتما كان المحقّ من المبطل؟ إذ كنت لا تقول : إنّهما كانا محقين ولا مبطلين . فقال هشام : فنظرت إذا إنتي إن قلت : إنّ عليّاً عليك كان مبطلاً كفرت وخرجت عن مذهبي، وإن قلت : إنّ كان المحق من المبطل؟ إذ كنت لا تقول : إنهما كانا محقين ولا مبطلين . فقال هشام : فنظرت ولا أحددت لها جواباً، فذكرت قول أبي عبد الله غليتي وهو يقول لي : يا هشام لا تزال مؤيّداً ولا أعددت لها جواباً، فذكرت قول أبي عبد الله غليتي وهو يقول لي : يا هشام لا تزال مؤيّداً ولا أعددت لها جورباً من فلامي وهما كان مبطاة لم أكن سئلت عنها قبل ذلك الوقت، ولا أعددت لها جواباً، فذكرت قول أبي عبد الله غليتي وهو يقول لي : يا هرأ من من مرحد لها مؤيّداً مولا وعنًا لي الحواب في الحال فقلت بروح القدس ما نصرتنا بلسانك، فعلمت أني لا أخذل، وعنَّ لي الحواب في الحال فقلت له مؤين من أحدهما خطأ وكانا جميعاً محقّين، ولهذا نظير قد نطق به القرآن في قصة له ن من مرم من أحدهما خطأ وكانا جميعاً محقّين، ولهذا نظير قد نه مؤير ما أحما مي كان

داود ظليمًا حيث يقول الله جلّ اسمه : ﴿وَهَلْ أَنَّنَكَ نَبُوُا ٱلْخَصَمِ إِذَ تَسَرَّرُوا ٱلْمِحْرَبَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿خَصَّمَانِ بَغَى بَعْضَىٰ عَلَى بَعْضٍ ﴾<sup>(١)</sup> فأي الملكين كان مخطئاً؟ وأيّهما كان مصيباً؟ أم تقول : إنّهما كانا مخطنين؟ فجوابك في ذلك جوابي بعينه، فقال يحيى : لست أقول : إنّ الملكين أخطآ، بل أقول : إنّهما أصابا، وذلك أنّهما لم يختصما في الحقيقة ولا اختلفا في الحكم، وإنّما أظهرا ذلك لينبّها داود ظليمًا على الخطيئة، ويعرّفاه الحكم ويوقفاه عليه، قال : فقلت له : كذلك عليّ والعبّاس لم يختلفا في الحكم ولم يختصما في الحقيقة ولا اختلفا في أظهرا الاختلاف والخصومة لينبّها أبا بكر على غلطه، ويوقفاه على خطيئته، ويدلّاه ما يم ظلمه لهما في الميراث، ولم يكونا في ريب من أمرهما، وإنّما كان ذلك منهما على حدًا كان من الملكين . فلم يحرجواباً واستحسن ذلك الرشيد.

٣ – وأخبرني الشيخ أيضاً قال: أحبّ الرشيد أن يسمع كلام هشام بن الحكم مع الخوارج، فأمر بإحضار هشام بن الحكم وإحضار عبد الله بن يزيد الأباضي وجلس بحيث يسمع كلامهما ولا يرى القوم شخصه، وكان بالحضرة يحيى بن خالد، فقال يحيى لعبد الله ابن يزيد: سل أبا محمد – يعني هشاماً عن شيء، فقال هشام: لا مسألة للخوارج علينا، فقال عبد الله بن يزيد: وكيف ذلك؟ فقال هشام: لأنكم قوم قد اجتمعتم معنا على ولاية رجل وتعديله والإقرار بإمامته وفضله، ثمّ فارقتمونا في عداوته والبراءة منه، فنحن على إجماعنا وشهادتكم لنا، وخلافكم علينا غير قادح في مذهبنا، ودعواكم غير مقبولة علينا، إذ الاختلاف لا يقابل الأتفاق، وشهادة الخصم لخصمه مقبولةً، وشهادته عليه مردودة.

قال يحيى بن خالد: لقد قرَّبت قطعه يا أبا محمّد، ولكن جاره شيئاً، فإنَّ أمير المؤمنين أطال الله بقاه يحبّ ذلك، قال: فقال هشام: أنا أفعل ذلك، غير أنَّ الكلام ربّما انتهى إلى حدّ يغمض ويدقّ على الأفهام، فيعاند أحد الخصمين أو يشتبه عليه، فإن أحبّ الانصاف فليجعل بيني وبينه واسطة عدلاً إن خرجت عن الطريق ردَّني إليه، وإن جار في حكمه شهد عليه، فقال عبد الله بن يزيد: لقد دعا أبو محمّد إلى الإنصاف، فقال هشام: فمن يكون هذه الواسطة؟ وما يكون مذهبه؟ أيكون من أصحابي، أو من أصحابك، أو مخالفاً للملّة لنا جميعاً؟ قال عبد الله بن يزيد: الخد من أصحابي، أو من أصحابك، أو مخالفاً للملّة لنا ولا عليه، فقال عبد الله بن يزيد: اختر من شئت فقد رضيت به، قال هشام: أمّا أنا فأرى أنّه إن جميعاً؟ قال عبد الله بن يزيد: اختر من شئت فقد رضيت به، قال هشام: أمّا أنا فأرى أنّه إن وان كان من أصحابي لم يؤمن عليه العصبيّة لي، وإن كان من أصحابك لم آمنه في الحكم عليً، وإن كان من أصحابي لم يؤمن عليه العصبيّة لي، وإن كان من أصحابك لم آمنه في الحكم عليً ورجلاً من أصحابك، فينظران فيما بيننا ويحكمان علينا بموجب الحق ومحض الحكم بالعدل، فقال عبد الله بن يزيد: فقد أنصفت يا أبا محمّد، وكنت أنتظر هذا من أصحابي،

فأقبل هشام على يحيى بن خالد فقال له : قد قطعته أيَّها الوزير ، ودمّرت على مذاهبه كلُّها

(١) سورة ص، الآية: ٢٢.

بأهون سعي، ولم يبق معه شي، واستغنيت عن مناظرته، قال فحرّك الستر الرشيد، وأصغى يحيى بن خالد فقال : هذا متكلّم الشيعة واقف الرجل مواقفة لم يتضمّن مناظرة، ئمّ اذعى عليه أنّه قد قطعه وأفسد مذهبه، فمره أن يبيّن عن صحّة ما ادّعاه على الرجل، فقال يحيى بن خالد لهشام : إنّ أمير المؤمنين يأمرك أن تكشف عن صحّة ما ادّعيت على هذا الرجل، قال : فقال هشام تقتية : إنّ هؤلاء القوم لم يزالوا معنا على ولاية أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليي حتى كان من أمر الحكمين ما كان، فأكفروه بالتحكيم وضلّلوه بذلك، وهم الذين اضطّروه إليه، والآن فقد حكّم هذا الشيخ وهو عماد أصحابه مختاراً غير مضطرّ رجلين مختلفين في مذهبهما : أحدهما يكفّره، والآخر يعدّله، فإن كان مصيباً في ذلك فأمير المؤمنين أولى بالصواب، وإن كان مخطئاً كافراً فقد أراحنا من نفسه بشهادته بالكفر عليها، والنظر في كفره وإيمانه أولى من النظر في إكفاره علياً على نفسه بشهادته بالكفر عليها، والنظر في كفره وإيمانه أولى من النظر في إكفاره علياً على نفسه بشهادته بالكفر عليها، والنظر في كفره وإيمانه أولى من النظر في إكفاره علياً على يقد أراحنا من نفسه بشهادته بالكفر عليها، والنظر في كفره وإيمانه أولى من النظر في إكفاره علياً على نفسه بشهادته بالكفر الرشيد وأمر بصلته وجائزته<sup>(1)</sup>.

٤ - وقال الشيخ أدام الله عزّه: وهشام بن الحكم من أكبر أصحاب أبي عبد الله جعفر بن محمّد بي ، وكان فقيهاً، وروى حديثاً كثيراً، وصحب أبا عبد الله عليه ، وبعده أبا الحسن موسى غليه ، وكان يكنى أبا محمّد وأبا الحكم، وكان مولى بني شيبان، وكان مقيماً بالكوفة، وبلغ من مرتبته وعلوه عند أبي عبد الله جعفر بن محمّد بي أنه دخل عليه مقيماً بالكوفة، وبلغ من مرتبته وعلوه عند أبي عبد الله جعفر بن محمّد بي أنه دخل عليه مقيماً بالكوفة، وبلغ من مرتبته وعلوه عند أبي عبد الله جعفر بن محمّد بي أنه دخل عليه معيماً بالكوفة، وبلغ من مرتبته وعلوه عند أبي عبد الله جعفر بن محمّد بي أنه دخل عليه معيماً بالكوفة، وبلغ من مرتبته وعلوه عند أبي عبد الله جعفر بن محمّد بي أنه دخل عليه الماصر ويونس بن يعقوب وأبي جعفر الأحول وغيرهم، فرفعه على جماعتهم، وليس فيهم بلاً من هو أكبر سناً منه، فلما رأى أبو عبد الله عليه أن ذلك الفعل كبر على أصحابه قال: الماصر ويونس بن يعقوب وأبي جعفر الأحول وغيرهم، فرفعه على جماعتهم، وليس فيهم الماصر ويونس بن يعقوب وأبي جعفر الأحول وغيرهم، فرفعه على جماعتهم، وليس فيهم بلاً من هو أكبر سناً منه، فلما رأى أبو عبد الله عنهم أن ذلك الفعل كبر على أصحابه قال: الماصر ويونس بن يعقوب وأبي جعفر الأحول وغيرهم، فرفعه على جماعتهم، وليس فيهم الأمن هو أكبر سناً منه، فلما رأى أبو عبد الله عنهم أن ذلك الفعل كبر على أصحابه قال: الله من هو أكبر سناً منه، فلما رأى أبو عبد الله عنهما فهماً تدفع به أعدامنا الملحدين مع هذا الله بخرين ؟

قال الشيخ أدام الله عزّه: وقد روى عن أبي عبد الله علي ثمانية رجال، كلّ واحد منهم يقال له هشام، فمنهم أبو محمد هشام بن الحكم مولى بني شيبان هذا، ومنهم هشام بن سالم مولى بشربن مروان وكان من سبي الجوزجان، ومنهم هشام الكفريّ الّذي يروي عنه عليّ بن الحكم، ومنهم هشام المعروف بأبي عبد الله البزّاز، ومنهم هشام الصيدنانيّ كلّنه، ومنهم هشام الخيّاط «رحمة الله عليه»، ومنهم هشام بن يزيد رحمة الله عليه، ومنهم هشام بن المئنّى الكوفيّ «رحمة الله عليه».

٥ - قال: ومن حكايات الشيخ أدام الله عزَّه قال: سئل هشام بن الحكم رحمة الله عليه

الفصول المختارة، ص ٢٧.
 (۲) الفصول المختارة، ص ٢٧.

عمّا يرويه العامّة من قول أمير المؤمنين غليمًا قبض عمر وقد دخل عليه وهو مسجّى: لوددت أن ألقى الله تعالى بصحيفة هذا المسجّى، وفي حديث آخر : إنّي لأرجو أن ألقى الله تعالى بصحيفة هذا المسجّى. فقال هشام : هذا حديث غير ثابت ولا معروف الإسناد، وإنّما حصل من جهة القصّاص وأصحاب الطرقات، ولو ثبت لكان المعنى فيه معروفاً، وذلك أنّ عمر واطأ أبا بكر والمغيرة وسالماً مولى أبي حذيفة وأبا عبيدة على كتب صحيفة بينهم يتعاقدون فيها على أنه إذا مات رسول الله تشكر لم يورثوا أحداً من أهل بيته ولم يولّوهم مقامه من بعده وكانت الصحيفة لعمر إذ كان عماد القوم، فالصحيفة التي وذَّ أمير المؤمنين غليمًا

والدليل على ذلك ماروته العامّة عن أُبيّ بن كعب أنّه كان يقول في مسجد رسول الله ﷺ بعد أن أفضى الأمر إلى أبي بكر بصوت يسمعه أهل المسجد : ألا هلك أهل العقدة، والله ما آسى عليهم إنّما آسى على من يضلّون من الناس . فقيل له : يا صاحب رسول الله من هؤلاء أهل العقدة وما عقدتهم؟ فقال : قوم تعاقدوا بينهم إن مات رسول الله ﷺ لم يورثوا أحداً من أهل بيته ولم يولّوهم مقامه، أما والله لئن عشت إلى يوم الجمعة لأقومنَّ فيهم مقاماً أبيّن للناس أمرهم، قال : فما أتت عليه الجمعة<sup>(1)</sup>.

7 - ختص؛ أحمد بن الحسن، عن عبد العظيم بن عبد الله قال: قال هارون الرشيد لجعفر بن يحيى البرمكي: إنّي أحبُّ أن أسمع كلام المتكلّمين من حيث لا يعلمون بمكاني في حيث بعض ما يريدون، فأمر جعفر المتكلّمين فأحضروا داره، وصار هارون في مجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص مجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص المجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص المجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص المجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص المجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص المجلس يسمع كلامهم، وأرخى بينه وبين المتكلّمين ستراً، فاجتمع المتكلّمون وغص المجلس باهله ينتظرون هشام بن الحكم، فدخل عليهم هشام وعليه قميص إلى الركة وسراويل إلى نصف الساق، فسلّم على الجميع ولم يخصّ جعفراً بشيء، فقال له رجل من القوم: لمَ فضلت علياً على أبي بكر، والله يقول: ﴿ ثَانِي النّينين إذْ هُما فِي النكار إذ يَ تَقُولُ القوم: لم فضل ما على أبي بكر، والله يقول: ﴿ ثَانِي مان حزانه في ذلك الوقت أكان لله رضى أم غير رضى؟ فسكت فقال هشام: إن زعمت أنه كان لله زمى فلم نهاه رسول الله رضى أم غير رضى؟ فسكت، فقال هشام: إن زعمت أنه كان لله غير رضى فلم نهاه رسول الله رضى أم غير رضى؟ فنهاه عن طاعة الله ورضاه؟ وإن زعمت أنه كان لله غير رضى وقد علمت ما قال الله تبارك وتعالى حين قال: ﴿ فَأَنْزَلَ الله مَعْرَبُهُ عَلَى رُسُولِهِ. وَعَلَ ألهاه عن طاعة الله ورضاه؟ وإن زعمت أنه كان لله غير رضى فلم نها رسول الله تبارك وتعالى حين قال: ﴿ فَأَنْزَلَ الله تبارك وتعالى حين قال: ﴿ فَأَنْزَلَ الله مَعْر رُسْي كان لله غير رضى وقد علمت ما قال الله تبارك وتعالى حين قال: ﴿ فَانَوْنُ لم نها منها من الله تبارك وتعالى حين قال: ﴿ فَأَنْزَلَ الله سَحِبُنُهُ عَلَى رُسُون في حرفى وقد علمت ما قال الله تبارك وتعالى حين قال: ﴿ فَأَنْزَلَ الله مَعْنُ مُعْلُى مَنْ مَاله في وقال الله تبارك وقللى وقالت العامة: الحية المور في في مُعْلُم ولمى أم على رُسْي ما على على على ماله على مُعْهُ مُوْلُولُو في في ألم ماله على أمْ مُنْ مُنْ مُنْ مُعْلُ وقالت العامة: الحية الموا وراي في أربي من ما ماله

- الفصول المختارة، ص ٥٨.
   (٢) سورة التوبة، الآية: ٤٠.
  - (٣) سورة التوبة، الآية: ٢٦.

١٩ – باب / مناظرات الرضا علي بن موسى صلوات الله عليه...

الغفاريّ فأرى صاحبنا قد دخل مع هؤلاء في هذه الفضيلة، وتخلّف عنها صاحبكم، ففضّلنا صاحبنا على صاحبكم بهذه الفضيلة.

وقلتم وقلنا وقالت العامّة : إن الذابّين عن الإسلام أربعة نفر : عليّ بن أبي طالب عَلِيَّة، والزبير بن العوّام، وأبو دجانة الأنصاريّ، وسلمان الفارسيّ، فأرى صاحبنا قد دخل مع هؤلاء في هذه الفضيلة وتخلّف عنها صاحبكم، ففضّلنا صاحبنا على صاحبكم بهذه الفضيلة .

وقلتم وقلنا وقالت العامّة: إنّ القرّاء أربعة نفر: عليُّ بن أبي طالب ﷺ، وعبدالله بن مسعود، وأبيّ بن كعب، وزيد بن ثابت، فأرى صاحبنا قد دخل مع هؤلاء في هذه الفضيلة، وتخلّف عنها صاحبكم، ففضّلنا صاحبنا على صاحبكم بهذه الفضيلة.

وقلتم وقلنا وقالت العامّة: إنّ المطهّرين من السماء أربعة نفر: عليّ بن أبي طالب وفاطمة، والحسن، والحسين ﷺ، فأرى صاحبنا قد دخل مع هؤلاء في هذه الفضيلة، وتخلّف عنها صاحبكم، ففضّلنا صاحبنا على صاحبكم بهذه الفضيلة.

وقلتم وقلنا وقالت العامّة : إنَّ الأبرار أربعة : عليّ بن أبي طالب، وفاطمة، والحسن، والحسين ﷺ، فأرى صاحبنا قد دخل مع هؤلاء في هذه الفضيلة وتخلّف عنها صاحبكم، ففضّلنا صاحبنا على صاحبكم بهذه الفضيلة.

وقلتم وقلنا وقالت العامّة : إنّ الشهداء أربعة نفر : عليّ بن أبي طالب، وجعفر، وحمزة وعبيدة بن الحارث بن عبد المطّلب، فأرى صاحبنا قد دخل مع هؤلاء في هذه الفضيلة، وتخلّف عنها صاحبكم، ففضّلنا صاحبنا على صاحبكم بهذه الفضيلة.

قال: فحرّك هارون الستر وأمر جعفر الناس بالخروج، فخرجوا مرعوبين، وخرج هارون إلى المجلس فقال: من هذا ابن الفاعلة؟ فوالله لقد هممت بقتله وإحراقه بالنار<sup>(1)</sup>،

**أقول:** سيأتي سائر احتجاجات هشام في أبواب تاريخ الكاظم ﷺ .

14 – باب مناظرات الرضا علي بن موسى صلوات الله عليه، واحتجاجه على أرباب الملل المختلفة والأديان المتشتتة في مجلس المأمون وغيره

ا - **يد، ن: ح**دَّننا أبو محمد جعفر بن عليّ بن أحمد الفقيه القميّ ثمّ الأيلاقيّ ﷺ ، قال أخبرنا أبو محمد الحسن بن محمّد بن عليّ بن صدقة القميّ ، قال : حدَّثني أبو عمرو محمّد بن أخبرنا أبو محمد الحسن بن محمّد بن عليّ بن صدقة القميّ ، قال : حدَّثني أبو عمرو محمّد بن عمر بن عبد العزيز الأنصاريّ الكجيّ ، قال : حدَّثني من سمع الحسن بن محمّد النوفلي ثمّ الهاشميّ يقول : لمّا قدم عليّ بن موسى الرضا ﷺ على المأمون أمر الفضل بن سهل أن يجمع له أصحاب المقالات مثل الجائليق ، ورأس الجالوت ، ورؤساء الصابئين ، والهربذ الأكبر، وأصحاب ذرهشت، ونسطاس الروميّ والمتكلّمين ليسمع كلامه وكلامهم. فجمعهم الفضل بن سهل ثمّ أعلم المأمون باجتماعهم، فقال المأمون: أدخلهم عليّ ففعل فرحّب بهم المأمون. ثمّ قال لهم: إنّي إنّما جمعتكم لخير وأحببت أن تناظروا ابن عمّي هذا المدنيّ القادم عليّ فإذا كان بكرة فاغدوا عليّ ولا يتخلّف منكم أحد. فقالوا: السمع والطاعة يا أمير المؤمنين نحن مبكرون إن اشاء الله.

قال الحسن بن محمّد النوفليّ : فبينا نحن في حديث لنا عند أبي الحسن الرضا عَلَيْتُمْ إذ دخل علينا ياسر، وكان يتولّى أمر أبي الحسن الرضا عَلَيْتَمَمْ فقال له : يا سيّدي إنّ أمير المؤمنين يقرئك السلام ويقول : فداك أخوك، إنّه اجتمع إليّ أصحاب المقالات وأهل الأديان والمتكلّمون من جميع الملل فرأيك في البكور علينا إن أحببت كلامهم، وإن كرهت ذلك فلا تتجشّم وإن أحببت أن نصير إليك خفّ ذلك علينا . فقال أبو الحسن عَلَيْتَمَمْ : أبلغه السلام وقل له قد علمت ماأردت وأنا صائر إليك بكرة إن شاء الله .

قال الحسن بن محمّد النوفليّ : فلمّا مضى ياسر التفت إلينا ثمّ قال لي : يا نوفليّ أنت عراقيّ ورقّة العراقيّ غير غليظة، فما عندك في جمع ابن عمّك علينا أهل الشرك وأصحاب المقالات؟ فقلت : جعلت فداك يريد الامتحان ويحبّ أن يعرف ما عندك، ولقد بنى على أساس غير وثيق البنيان، وبئس والله ما بنى، فقال لي : وما بناؤه في هذا الباب؟ قلت : إن أصحاب الكلام والبدع خلاف العلماء، وذلك أنّ العالم لا ينكر غير المنكر، وأصحاب المقالات والمتكلّمون وأهل الشرك أصحاب إنكار ومباهتة، إن احتججت عليهم بأنّ الله واحد قالوا : صحّح وحدانيّته، وإن قلت : إنّ محمّداً رسول الله، قالوا : أثبت رسالته، ئم ياهتون الرجل وهو يبطل عليهم بحجّته ويغالطونه حتّى يترك قوله، فاحذرهم جعلت فداك، عليك قطّ وإنّي لأرجو أن يظفرك الله بهم إن شاء الله . فقال لي : يا نوفلي أتحبّ أن تعلم متى ياهتون الرجل وهو يبطل عليهم بحجّته ويغالطونه حتّى يترك قوله، فاحذرهم جعلت فداك، عليك قطّ وإنّي لأرجو أن يظفرك الله بهم إن شاء الله . فقال لي : يا نوفلي أتحبّ أن تعلم متى الإنجيل بإنجيلهم، وعلى أهل الزبور بزبورهم، وعلى الصابتين بعبرانيتهم، وعلى أهل بفارسيّتهم، وعلى أهل الزبور بزبورهم، وعلى الصابتين بعرانيتهم، وعلى أهل بفارسيّتهم، وعلى أهل الزبور بزبورهم، وعلى الصابتين بعرانيتهم، وعلى الهرابذة يندم المأمون؟ قلت : نعم، قال : إذا سمع احتجاجي على أهل التوراة بتوراتهم، وعلى أهل يندم المأمون؟ قلت : نعم، قال : إذا سمع احتجاجي على أهل التوراة بتوراتهم، وعلى أهل يندم المأمون؟ قلت : نعم، قال : إذا سمع احتجاجي على أهل التوراة بتوراتهم، وعلى أهل يندم المؤمون؟ قلت : نعم، قال : إذا سمع احتجاجي على أهل التوراة بتوراتهم، وعلى أهل يندم الإنجيل بإنجيلهم، وعلى أهل الزبور بزبورهم، وعلى أصحاب المقالات بلغاتهم، وعلى أهل بفارسيتهم، وعلى أهل الوره بروميّتهم، وعلى أصحاب المقالات بلغاتهم، وعلى الهرابذة بفارسيتهم، وعلى أهل الورم بروميّتهم، وعلى أصحاب المقالات بلغاتهم، فإذا قطعت كلّ منف ودحضت حجته وترك مقالته ورجع إلى قولي علم المأمون أنّ الموضع الذي هو بسبيله ليس بمستحقّ له، فعند ذلك تكون الندامة منه، ولا حول ولا قوّة إلاً بالله العليّ العلي العلي العلي .

فلَّمًا أصبحنا أتانا الفضل بن سهل فقال له: جعلت فداك ابن عمّك ينتظرك وقد اجتمع القوم فما رأيك في إتيانه؟ فقال له الرضا ﷺ : تقدّمني فإنّي صائر إلى ناحيتكم إن شاء الله، ثمّ توضّأ ﷺ وضوءه للصلاة، وشرب شربة سويق وسقانا منه، ثمّ خرج وخرجنا معه حتّى دخلنا على المأمون، فإذا المجلس غاصّ بأهله، ومحمّد بن جعفر في جماعة الطالبيّين ١٩ – باب / مناظرات الرضا علي بن موسى صلوات الله عليه...

والهاشميّين والقوّاد حضور، فلمّا دخل الرضا ﷺ قام المأمون وقام محمّد بن جعفر وجميع بني هاشم، فما زالوا وقوفاً والرضا ﷺ جالس مع المأمون حتّى أمرهم بالجلوس فجلسوا، فلم يزل المأمون مقبلاً عليه يحدّثه ساعة.

ثمّ التفت إلى الجائليق فقال: يا جائليق هذا ابن عمّي عليّ بن موسى بن جعفر، وهو من ولد فاطمة بنت نبيّنا، وابن عليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهما فأحبّ أنّ تكلّمه وتحاجّه وتنصفه، فقال الجائليق: يا أمير المؤمنين كيف أُحاجُ رجلاً يحتجّ عليّ بكتاب أنا منكره، ونبيّ لا أؤمن به؟ فقال له الرضا غليّيًلا : يا نصرانيّ فإن احتججت عليك بإنجيلك أتقرُّ به؟ قال الجائليق : وهل أقدر على دفع ما نطق به الإنجيل . نعم والله أقرُّ به على رغم أنفي ، فقال له الرضا غليّيًلا : سل عمّا بدا لك وافهم الجواب .

قال الجائليق: ما تقول في نبوّة عيسى وكتابه؟ هل تنكر منهما شيئاً؟ قال الرضا عَيْسَيْنَا؟ أنا مقرّ بنبوّة عيسى وكتابه وما بشّر به أُمّته وأقرّت به الحواريّون وكافر بنبوّة كلّ عيسى لم يقرّ بنبوّة محمّد عَنْهُ وبكتابه ولم يبشّر به أُمّته، قال الجائليق: أليس إنّما تقطع الأحكام بشاهدي عدل؟ قال: بلى، قال: فأقم شاهدين من غير أهل ملّتك على نبوّة محمّد ممّن لا تنكره النصرانيّة، وسلنا مثل ذلك من غير أهل ملّتنا.

قال الرضا عَلَيْتَهُمُ الآن جنت بالنصفة يا نصراني ، ألا تقبل منّي العدل المقدّم عند المسيح عيسى بن مريم؟ قال الجاثليق: من هذا العدل؟ سمَّه لي، قال: ما تقول في يوحنَّا الديلميَّ؟ قال: بخ بخ، ذكرت أحبَّ الناس إلى المسيح، قال عَابَ المسمت عليك هل نطق الإنجيل أنَّ يوحنَّا قال: إنَّ المسيح أخبرني بدين محمّد العربيّ، وبشّرني به أنَّه يكون من بعده فبشّرت به الحورايِّين فآمنوا به؟ قال الجاثليق : قد ذكر ذلك يوحنَّا عن المسيح وبشَّر بنبوَّة رجل وبأهل بيته ووصيَّه ولم يلخُّص متى يكون ذلك، ولم يسمَّ لنا القوم فنعرفهم، قال الرضا عَظِيَّة: فإن جنناك، بمن يقرء الإنجيل فتلا عليك ذكر محمّد وأهل بيته وأمّته أتؤمن به؟ قال : شديداً، قال الرضا ﷺ لنسطاس الروميّ : كيف حفظك للسفر الثالث من الإنجيل؟ قال : ما أحفظني له ا ثمَّ التفت إلى رأس الجالوت فقال : ألست تقرء الإنجيل؟ قال : بلي لعمري، قال : فخذ عليّ السفر الثالث، فإن كان فيه ذكر محمّد وأهل بيته وأمّته فاشهدوا لي، وإن لم يكن فيه ذكره فلا تشهدوا لي، ثمَّ قرأ غَلِيَهُمْ السفر الثالث حتَّى إذا بلغ ذكر النبيِّ عَظْمَةٍ وقف، ثمَّ قال: يا نصرانيّ إنّي أسألك بحقّ المسيح وأمّه أتعلم أنّي عالم بالإنجيل؟ قال: نعم، ثمّ تلا علينا ذكر محمّد وأهل بيته وأمّته، ثمّ قال : ماتقول يا نصراني؟ هذا قول عيسى بن مريم، فإن كذّبت ما ينطق به الإنجيل فقد كذَّبت موسى وعيسي ﷺ ومني أنكرت هذا الذكر وجب عليك القتل، لأنَّك تكون قد كفرت بربَّك وبنبيِّك وبكتابك؛ قال الجائليق: لا أنكر ما قد بان لي في الإنجيل، وإنَّى لمقرَّ به، قال الرضا ﷺ: اشهدوا على إقراره. ثمّ قال: يا جائليق سل عمّا بدا لك، قال الجائليق: أخبرني عن حواريّي عيسى ابن مريم كم كان عدّتهم؟ وعن علماء الإنجيل كم كانوا؟ قال الرضا ﷺ : على الخبير سقطت، أمّا الحواريّون فكانوا اثني عشر رجلاً، وكان أفضلهم وأعلمهم ألوقا، وأمّا علماء النصارى فكانوا ثلاثة رجال: يوحنّا الأكبر بأجّ ويوحنّا بقرقيسا ويوحنّا الديلميّ بزجار، وعنده كان ذكر النبيّ ﷺ ، وذكر أهل بيته وأمّته، وهو الّذي بشّر أمّة عيسى وبني إسرائيل به.

ثمّ قال له : يا نصرانيّ والله إنّا لنؤمن بعيسى الّذي آمن بمحمّد عليه وما ننقم على عيساكم شيئاً إلاّ ضعفه وقلّة صيامه وصلاته، قال الجاثليق : أفسدت والله علمك، وضعّفت أمرك، وما كنت ظننت إلاّ أنّك أعلم أهل الإسلام، قال الرضا عليّي : وكيف ذلك؟ قال الجاثليق : من قولك : إنّ عيسى كان ضعيفاً قليل الصيام، قليل الصلاة، وما أفطر عيسى يوماً قطّ، ولا نام بليل قطّ، وما زال صائم الدهر، قائم اللّيل، قال الرضا علي : فلمن كان يصوم ويصلّي؟ قال : فخرس الجاثليق وانقطع .

قال الرضا عليمية : يا نصراني أسألك عن مسألة، قال : فإن كان عندي علمها أجبتك ؛ قال الرضا عليمية : ما أنكرت أنّ عيسى كان يحيي الموتى بإذن الله يَرْكَبْن ؟ قال الجائليق أنكرت ذلك من قبل أن من أحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص فهورب مستحق لأن يُعبد، قال الرضا عليمية : فإنّ اليسع قد صنع مثل ما صنع عيسى : مشى على الماء، وأحيا الموتى، وأبرأ الأكمه والأبرص فلم تتخذه أمّته ربّاً، ولم يعبده أحد من دون الله بَرَوَيْن ، ولقد صنع حزقيل النبيّ مثل ما صنع عيسى بن مريم فأحيا خمسة وثلاثين ألف رجل من بعد موتهم بستين سنة . ثمّ التفت إلى رأس الجالوت فقال له : يا رأس الجالوت أتجد هؤلاء في شباب بني إسرائيل في التوراة؟ اختارهم بخت نصر من سبي بني إسرائيل حين غزابيت المقدس ثمّ انصرف بهم إلى بابل فأرسله الله تعالى بَرَوَيْن إليهم فأحياهم الله، هذا في التوراة لا يدفعه إلا كافر منكم، قال رأس الجالوت : قد سمعنا به وعرفناه، قال صدقت، ثمّ قال : يا يهوديّ خذ علي هذا السفر من التوراة، فتلا عليم عليما من التوراة آيات فاقبل اليهوديّ يترجّح لقراء قي هذا السفر من

ثم أقبل على النصراني فقال: يا نصراني أفهؤلاء كانوا قبل عيسى أم عيسى كان قبلهم؟ قال: بل كانوا قبله، قال الرضا علي : لقد اجتمعت قريش إلى رسول الله عن فسألوه أن يحيي لهم موتاهم، فوجّه معهم علي بن أبي طالب غير فقال له: اذهب إلى الجبّانة فناد بأسماء هؤلاء الرهط الذين يسألون عنهم بأعلى صوتك: يا فلان، ويا فلان، ويا فلان، يقول لكم محمّد رسول الله: قوموا بإذن الله بَرَوَعَلَى ، فقاموا ينفضون التراب عن رؤوسهم، فأقبلت قريش تسألهم عن أمورهم، ثم أخبروهم أنّ محمّداً على قد بعث نبيّاً وقالوا: وددنا أنّا أدركناه فنؤمن به، ولقد أبرأ الأكمه والأبرص والمجانين، وكلمه البهائم والطير والجنّ والشياطين، ولم نتّخذه ربّاً من دون الله بَرَحَنَ ، ولم ننكو لأحد من هؤلاء فضلهم، فمتى

اتْخذتم عيسى ربّاً جاز لكم أن تتّخذوا اليسع والحزقيل، لأنّهما قد صنعا مثل ما صنع عِيسي من إحياء الموتى وغيره، وإنَّ قوماً من بني إسرائيل هربوا من بلادهم من الطاعون وهم ألوف حذر الموت فأماتهم الله في ساعة واحدة، فعمد أهل تلك القرية فحظروا عليهم حظيرة فلم يزالوا فيها حتّى نخرت عظامهم وصاروا رميماً، فمرَّ بهم نبيٍّ من أنبياء بني إسرائيل فتعجّب منهم ومن كثرة العظام البالية، فأوحى الله عَرَبَجَنَّ إليه: أتحبُّ أن أحييهم لك فتنذرهم؟ قال: نعم يا ربّ، فأوحى الله بَجْرَيْنِ إليه: أن نادهم، فقال: أيّتها العظام البالية قومي بإذن الله المَجْرَجَانِ ، فقاموا أحياءً أجمعون، ينفضون التراب عن رؤوسهم، ثمَّ إبراهيم خليل الرحمن حين أخذ الطير فقطّعهنّ قطعاً، ثمّ وضع على كلّ جبل منهنّ جزءً، ثمَّ ناداهنّ فأقبلن سعياً إليه؛ ثمَّ موسى بن عمران وأصحابه السبعون الَّذين اختارهم صاروا معه إلى الجبل فقالوا له : إِنَّكَ قد رأيت الله سبحانه، فأرناه كما رأيته، فقال لهم: إنِّي لم أره، فقالوا: لن نؤمن لك حتَّى نرى الله جهرة فأخذتهم الصاعقة فاحترقوا عن آخرهم، وبقي موسى وحيداً فقال: يا ربٍّ إنِّي اخترت سبعين رجلاً من بني إسرائيل فجنت بهم وأرجع وحدي فكيف يصدّقني قومي بما أخبرهم به؟ فلو شئت أهلكتهم من قبل وإيّاي، أتهلكنا بما فعل السفهاء منَّا؟ فأحَّياهم الله ليَمَرْضِلا من بعد موتهم؛ وكلَّ شيء ذكرته لك من هذا لا تقدر على دفعه، لأنَّ التوراة والإنجيل والزبور والفرقان قد نطقت به، فإن كان كلّ من أحيا الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص والمجانين يتّخذ ربّاً من دون الله فاتّخذ هؤلاء كلّهم أرباباً، ما تقول يا يهوديّ؟ قال الجاثليق : القول قولك، ولا إله إلاَّ الله.

ثم النفت عليم إلى رأس الجالوت فقال: يا يهودي أقبل عليّ أسألك بالعشر الآيات التي أنزلت على موسى بن عمران، هل تجد في النوراة مكتوباً نبأ محمّد وأُمّته: (إذا جاءت الأُمّة الأخيرة أتباع راكب البعير يسبّحون الربّ جداً جداً تسبيحاً جديداً في الكنائس الجدد فليفزع بنو إسرائيل إليهم وإلى ملكهم لتطمئن قلوبهم، فإنّ بأيديهم سيوفاً ينتقمون بها من الأُمم الكافرة في أقطار الأرض) أهكذا هو في التوراة مكتوب؟ قال رأس الجالوت: نعم إنّا لنجده كذلك. ثمّ قال للجائليق: يا نصرانيّ كيف علمك بكتاب شعيا؟ قال: أعرفه حرفاً حرفاً، قال لهما: أتعرفان هذا من كلامه: إيا قوم إليّ رأيت صورة راكب الحمار لابساً جلابيب النور، ورأيت راكب البعير ضوؤه مثل ضوء القمرة؟ فقالا: قد قال ذلك شعيا.

قال الرضا ﷺ: يا نصرانيّ هل تعرف في الإنجيل قول عيسى: «إنّي ذاهب إلى ربّكم وربّي والبارقليطا جاء، هو الّذي يشهد لي بالحقّ كما شهدت له، وهو الّذي يفسّر لكم كلّ شيء، وهو الّذي يبدي فضائح الأمم، وهو الّذي يكسر عمود الكفرّ؟ فقال الجائليق: ما ذكرت شيئاً في الإنجيل إلاّ ونحن مقرّون به، قال: أتجد هذا في الإنجيل ثابتاً يا جائليق؟ قال: نعم.

قال الرضا ﷺ: ياجائليق ألا تخبرني عن الإنجيل الأوّل حين افتقدتموه عند من

وجدتموه؟ ومن وضع لكم هذا الإنجيل؟ قال له : ما افتقدنا الإنجيل إلاّ يوماً واحداً حتى وجدناه غضاً طريّاً فأخرجه إلينا يوحنّا ومتى، فقال له الرضا عليّه : ما أقلّ معرفتك بسرّ الإنجيل وعلمائه؟ فإن كان هذا كما تزعم فلم اختلفتم في الإنجيل؟ وإنّما وقع الاختلاف في هذا الإنجيل الذي في أيديكم اليوم، فلو كان على العهد الأوّل لم تختلفوا فيه، ولكتي مفيك علم ذلك، اعلم أنّه لمّا افتقد الإنجيل الأوّل اجتمعت النصارى إلى علمائهم فقالوا لهم : قتل عيسى بن مريم، وافتقدنا الإنجيل وأنتم العلماء فما عندكم؟ فقال لهم ألوقا ومرقابوس : إنّ الإنجيل في صدورنا ونحن نخرجه إليكم سفراً سفراً في كلّ أحد فلا تحزنوا عليه، ولا تخلو الإنجيل في صدورنا ونحن نخرجه إليكم سفراً سفراً في كلّ أحد فلا تحزنوا عليه، ولا تخلو ويوحنا ومتى فوضعوا لكم هذا الإنجيل بعد ما افتقدتم الإنجيل الأوّل، وإنّما كان هؤلا الأربعة تلاميذ التلاميذ الأولين، أعلمت ذلك؟ قال الجائليق : أمّا هذا فلم أعلمه، وقد علمته ويوحنا ومتى فوضعوا لكم هذا الإنجيل، وسمعت أشياء مما علمة هذا وقر وتابوس الأربعة تلاميذ التلاميذ الأولين، أعلمت ذلك؟ قال الجائليق : أمّا هذا فلم أعلمه، وقد علمته ونوحنا وقد بان لي من فضل علمك بالإنجيل، وسمعت أشياء مما علمه أوقا ومرقابوس ما أربعة تلاميذ التلاميذ الأولين، أعلمت ذلك؟ قال الجائليق : أمّا هذا فلم أعلمه، وقد علمته وما تربعة تلاميذ النوم الكم هذا الإنجيل، وسمعت أشياء مما علمه أولاه أنها حق الأربعة تلاميذ التلاميذ الأولين، أعلمت ذلك؟ قال الجائليق : أمّا هذا فلم أعلمه، وقد علمته وقد علمته وقد بان لي من فضل علمك بالإنجيل، وسمعت أشياء مما علما ألم أعلمه، وقد علمته من أول بيته ومن غيراً من الفهم، فقال له الرضا غليتي : فكيف شهادة هؤلاء عندك؟ قال : جائزة، من أهل بيته ومن غيراً من الفهم، فقال له الرضا غليتي : فكيف شهادة هؤلاء عندك؟ قال : جائزة،

ثمّ قال للجاثليق : بحقّ الابن وأمّه هل تعلم أنّ متى قال : «إنّ المسيح هو ابن داود بن إبراهيم بن إسحاق بن يعقوب بن يهودا بن حضرون» وقال مرقابوس في نسبة عيسى بن مريم : «إنّه كلمة الله أحلّها في الجسد الآدميّ فصارت إنساناً» وقال ألوقا : «إنّ عيسى بن مريم وأمّه كانا إنسانين من لحم ودم فدخل فيهما روح القدس» ثمّ إنّك تقول من شهادة عيسى على نفسه : «حقاً أقول لكم يا معشر الحواريّين : إنّه لا يصعد إلى السماء إلاّ من نزل منها إلاّ راكب البعير خاتم الأنبياء فإنّه يصعد إلى السماء وينزل فما تقول في هذا القول؟ قال الجائليق : هذا قول عيسى لا ننكره، قال الرضا غليتيني : فما تقول في شهادة ألوقا ومرقابوس ومتى على عيسى وما نسبوه إليه؟ قال الجائليق : كذبوا على عيسى، قال الرضا غليتيني : يا قوم أليس قد زكاهم وشهد أنّهم علماء الإنجيل وقولهم حق؟ .

فقال الجائليق: يا عالم المسلمين أحبّ أن تعفيني من أمر هؤلاء، قال الرضا ﷺ : فإنّا قد فعلنا، سل يا نصرانيّ عمّا بدا لك، قال الجائليق ليسألك غيري، فلاوحقّ المسيح ما ظننت أنّ في علماء المسلمين مثلك.

فالتفت الرضا ﷺ إلى رأس الجالوت فقال له : تسألني أو أسألك؟ فقال : بل أسألك، ولست أقبل منك حجّة إلاً من التوراة، أو من الإنجيل، أو من زبور داود، أو بما في صحف إبراهيم وموسى، قال الرضا ﷺ : لا تقبل منّي حجّة إلاّ بما تنطق به التوراة على لسان موسى بن عمران، والإنجيل على لسان عيسى بن مريم، والزبور على لسان داود؛ فقال رأس

الجالوت: من أين تثبت نبوّة محمّد؟ قال الرضا عَلَيْ الله المهد بنبوّته موسى بن عمران وعيسي ابن مريم وداود خليفة الله عَرْضِكْ في الأرض، فقال له: ثبّت قول موسى بن عمران، قال الرضا ﷺ: هل تعلم يا يهوديّ أنَّ موسى بن عمران أوصى بني إسرائيل فقال لهم: إنَّه سيأتيكم نبيّ من إخوانكم، فبه فصدّقوا ومنه فاسمعوا، فهل تعلم أنَّ لبني إسرائيل إخوة غير ولد إسماعيل، إن كنت تعرف قرابة إسرائيل من إسماعيل، والنسب الَّذي بينهما من قبل إبراهيم؟ فقال رأس الجالوت: هذا قول موسى لا ندفعه، فقال له الرضا عَلِيَّةٍ: هل جاءكم من إخوة بني إسرائيل نبيٍّ غير محمّد؟ قال: لا، قال الرضا ﷺ: أفليس قد صحّ هذا عندكم؟ قال: نعم ولكنِّي أحب أن تصحّحه لي من التوراة، فقال له الرضا ﷺ: هل تنكر أنَّ التوراة تقول لكم : «قد جاء النور من جبل طور سيناء وأضاء لنا من جبل ساعير، واستعلن علينا من جبل فاران، قال رأس الجالوت: أعرف هذه الكلمات وما أعرف تفسيرها، قال الرضا عَلِيَنَهِ: أنا أخبرك به، أمّا قوله: اجاء النور من قبل طور سيناء؛ فذلك وحي الله تبارك وتعالى الّذي أنزله على موسى على جبل طور سيناء، وأمّا قوله: ﴿وأضاء لنا من جبل ساعير؛ فهو الجبل الّذي أوحى الله ﴿ يَرْبَعُكَ إِلَى عَيْسَى بِن مَرْيَمٍ وَهُو عَلَيْهُ، وأَمَّا قُولُهُ: قواستعلن علينا من جبل فاران؛ فذاك جبل من جبال مكَّة بينه وبينها يوم. وقال شعيا النبيَّ فيما تقول أنت وأصحابك في التوراة: «رأيت راكبين أضاء لهما الأرض، أحدهما على حمار، والآخر على جمل» فمن راكب الحمار؟ ومن راكب الجمل؟ قال: رأس الجالوت لا أعرفهما فخبّرني بهما، قال ١٠٠٠ أمّا راكب الحمار فعيسي، وأمّا راكب الجمل فمحمّد، أتنكر هذا من التوراة؟ قال: لا، ما أنكره.

ثمّ قال الرضا عَلَيْهِ: هل تعرف حيقوق النبيّ؟ قال: نعم إنّي به لعارف، قال عَلَيْهُ: فإنّه قال وكتابكم ينطق به : «جاء الله بالبيان من جبل فاران، وامتلأت السماوات من تسبيح أحمد وأمّته، يحمل خيله في البحر كما يحمل في البرّ، يأتينا بكتاب جديد بعد خراب بيت المقدس، يعني بالكتاب القرآن، أتعرف هذا وتؤمن به؟ قال رأس الجالوت: قد قال ذلك حيقوق النبيّ ولا ننكر قوله، قال الرضا عَلَيْهُ: فقد قال داود في زبوره وأنت تقرؤه : «اللّهمّ ابعث مقيم السنّة بعد الفترة» فهل تعرف نبيّاً أقام السنّة بعد الفترة غير محمّد؟ قال رأس الجالوت هذا قول داود نعرفه ولا ننكره، ولكن عنى بذلك عيسى، وأيّامه هي الفترة، قال لو الرضا عَلَيْهُ: جهلت، إنّ عيسى لم يخالف السنّة، وكان موافقاً لسنّة التوراة حتّى رفعه الله إليه، وفي الإنجيل مكتوب : إنّ ابن البرّة ذاهب والبارقليطا جاء من بعده، وهو يخفّف بالتأويل، أتؤمن بهذا في الإنجيل؟ قال: نعم، لا أنكره: فقال له الرضا على المثل المثل المال من بعده، وهو ينكم مالجالوت هذا قول داود نعرفه ولا ننكره، ولكن عنى بذلك عيسى، وأيّامه هي الفترة، قال له الرضا على الإنجيل مكتوب : إنّ ابن البرّة ذاهب والبارقليطا جاء من بعده، وهو يخفّف إليه، وفي الإنجيل مكتوب : إنّ ابن البرّة ذاهب والبارقليطا جاه من بعده، وهو ينكم بالتأويل، أتؤمن بهذا في الإنجيل؟ قال: نعم، لا أنكره: فقال له الرضا عنها: يا رأس بالتأويل، أتؤمن بهذا في الإنجيل؟ قال: نعم، لا أنكره: فقال له الرضا عنهم، واله من بعده، وهو يأتيكم والما وس ثبت نبوّته؟ قال اليهوديّ : إنّه جاء بما لم يجئ به أحد من الأنبياء قبله، قال له : مثل ماذا؟ قال: مثل فلق البحر، وقلبه العصا حيّة تسعى، وضربه الحجر فانفجرت منه العيون، وإخراجه يده بيضاء للناظرين، وعلامات لا يقدر الخلق على مثلها.

قال له الرضا عَظِيَّانِ : صدقت في أنَّه كانت حجّته على نبوتُه أنَّه جاء بما لا يقدر الخلق على مثله، أفليس كلِّ من ادّعي أنَّه نبيَّ ثمَّ جاء بما لا يقدر الخلق على مثله وجب عليكم تصديقه؟ قال: لا، لأنَّ موسى لم يكن له نظير لمكانه من ربَّه، وقربه منه، ولا يجب علينا الإقرار بنبوَّة من ادْعاها حتّى يأتي من الأعلام بمثل ما جاء به، قال الرضا عَلِيَّةٍ : فكيف أقررتم بالأنبياء الَّذين كانوا قبل موسى ولم يفلقوا البحر، ولم يفجَّروا من الحجر اثنتي عشرة عيناً، ولم يخرجوا بأيديهم مثل إخراج موسى يده بيضاء، ولم يقلّبوا العصاحيّة تسعى؟ قال له اليهوديّ: قد خبّرتك أنّه متى ما جاؤوا على نبوّتهم من الآيات بما لا يقدر الخلق على مثله ولو جاؤوا بما لم يجئ به موسى أو كان على غير ما جاء به موسى وجب تصديقهم، قال: قال الرضاً ﷺ : يا رأس الجالوت فما يمنعك من الإقرار بعيسى بن مريم وقد كان يحيي الموتى، ويبرئ الأكمه والأبرص، ويخلق من الطين كهيئة الطير ثمّ ينفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله؟ قال رأس الجالوت: يقال: إنه فعل ذلك، ولم نشهده، قال الرضا عَلِيَتَهِيْ : أرأيت ما جاء به موسى من الآيات شاهدته؟ أليس إنَّما جاءت الأخبار من ثقات أصحاب موسى أنَّه فعل ذلك؟ قال: بلي، قال: فكذلك أيضاً أتتكم الأخبار المتواترة بما فعل عيسى بن مريم، فكيف صدّقتم بموسى ولم تصدّقوا بعيسى؟ فلم يحر جواباً، قال الرضا ﷺ : وكذلك أمر محمّد عليه وما جاء به، وأمر كلُّ نبيّ بعثه الله، ومن آياته أنَّه كان يتيماً فقيراً راعياً أجيراً لم يتعلُّم كتاباً ولم يختلف إلى معلَّم ثمَّ جاء بالقرآن الَّذي فيه قصص الأنبياء وأخبارهم حرفاً حرفاً، وأخبار من مضى ومن بقي إلى يوم القيامة، ثمَّ كان يخبرهم بأسرارهم وما يعملون في بيوتهم، وجاء بآيات كثيرة لا تحصى، قال رأس الجالوت: لم يصحّ عندنا خبر عيسي ولا خبر محمّد؟ ولا يجوز لنا أن نقرّ لهما بما لم يصح، قال الرضا غَلِيَّةٍ : فالشاهد الّذي شهد لعيسي ولمحمّد صلّي الله عليهما شاهد زور؟ فلم يحر جواباً .

ثمّ دعى بالهربذ الأكبر فقال له الرضا ﷺ : أخبرني عن ذرهشت الّذي تزعم أنّه نبيّ ما حجّتك على نبوّته؟ قال: إنّه أتى بما لم يأتنا به أحد قبله ولم نشهده ولكنَّ الأخبار من أسلافنا وردت علينا بأنّه أحلّ لنا ما لم يحلّه غيره فاتّبعناه، قال: أفليس إنّما أتتكم الأخبار فاتّبعتموه؟ قال: بلى، قال: فكذلك سائر الأمم السالفة أتتهم الأخبار بما أتى به النبيّون وأتى به موسى وعيسى ومحمّد صلوات الله عليهم، فما عذركم في ترك الإقرار لهم؟ إذ كنتم إنّما أقررتم بزرهشت من قبل الأخبار المتواترة بأنّه جاء بما لم يجئ به غيره، فانقطع الهربذ مكانه.

فقال الرضا ﷺ : يا قوم إن كان فيكم أحد يخالف الإسلام وأراد أن يسأل فليسأل غير محتشم، فقام إليه عمران الصابئ وكان واحداً من المتكلّمين فقال : يا عالم الناس لو لا أنّك دعوت إلى مسألتك لم أقدم عليك بالمسائل، فلقد دخلت الكوفة والبصرة والشام والجزيرة ولقيت المتكلمين فلم أقع على أحد يثبت لي واحداً ليس غيره قائماً بوحدانيّته، أفتأذن لي أن أسألك؟ قال الرضا غليتي : إن كان في الجماعة عمران الصابئ فأنت هو، قال : أنا هو، قال : سل يا عمران وعليك بالنصفة، وإيّاك والخطل والجور، قال : والله يا سيّدي ما أريد إلاّ أن تثبت لي شيئاً أتعلّق به فلا أجوزه، قال : سل عمّا بدا لك، فازدحم الناس وانضمّ بعضهم إلى بعض، فقال عمران الصابئ : أخبرني عن الكائن الأوّل وعمّا خلق، قال : سألت فافهم، أمّا الواحد فقال عمران الصابئ : أخبرني عن الكائن الأوّل وعمّا خلق، قال : سألت فافهم، أمّا الواحد فلم يزل واحداً كائناً لا شيء معه بلا حدود ولا أعراض، ولا يزال كذلك، ثمّ خلق خلقاً مبتدعاً مختلفاً بأعراض وحدود مختلفة، لا في شيء أقامه، ولا يزال كذلك، ثمّ خلق خلقاً مبتدعاً ومثّله له، فجعل الخلق من بعد ذلك صفوة وغير صفوة، واختلافاً وائتلافاً، وألواناً وذوقاً وطعماً، لا لحاجة كانت منه إلى ذلك، ولا لفضل منزلة لا يبلغها إلاً به، ولا رأى لنفسه فيما خلق زيادة ولا نقصاناً، تعقل هذا يا عمران؟ قال : نعم والله يا سيّدي .

قال : واعلم يا عمران أنّه لوكان خلق ما خلق لحاجة لم يخلق إلاّ من يستعين به على حاجته ، ولكان ينبغي أن يخلق أضعاف ما خلق ، لأنّ الأعوان كلّما كثروا كان صاحبهم أقوى ، والحاجة يا عمران لا يسعها لأنّه لم يحدث من الخلق شيئاً إلاّ حدثت فيه حاجة أُخرى ، ولذلك أقول : لم يخلق الخلق لحاجة ، ولكن نقل بالخلق الحواتج بعضهم إلى بعض ، وفضّل بعضهم على بعض بلا حاجة منه إلى من فضل ، ولا نقمة منه على من أذلّ فلهذا خلق .

قال عمران: يا سيّدي هل كان الكائن معلوماً في نفسه عند نفسه؟ قال الرضا عَيَيَةِ: إنّما يكون المعلمة بالشيء لنفي خلافه، وليكون الشيء نفسه بما نفي عنه موجوداً، ولم يكن هناك شيء يخالفه فتدعوه الحاجة إلى نفي ذلك الشيء عن نفسه بتحديد ما علم منها، أفهمت يا عمران؟ قال: نعم والله يا سيّدي، فأخبرني بأيّ شيء علم ما علم؟ أبضمير أم بغير ذلك؟ قال الرضا عَيَيَةِ: أرأيت إذا علم بضمير هل تجد بداً من أن تجعل لذلك الضمير حداً تنتهي إليه معرفة؟ قال عمران: لا بدّ من ذلك، قال الرضا عَيَيَةٍ: فما ذلك الضمير؟ فانقطع عمران ولم يحر جواباً. قال الرضا عَيَيَةٍ: لا بأس إن سألتك عن الضمير نفسه تعرّفه بضمير آخر، فقلت : نعم أفسدت عليك قولك ودعواك، يا عمران أليس ينبغي أن تعلم أنّ الواحد ليس يوصف بضمير وليس يقال له أكثر من فعل وعمل وصنع؟ وليس يتوهم منه مذاهب وتجربة كمذاهب المخلوقين وتجربتهم؟ فاعقل ذلك وابن عليه ما علمت صواباً.

قال عمران: يا سيّدي ألا تخبرني عن حدود خلقه كيف هي؟ وما معانيها؟ وعلى كم نوع تكون؟ قال: قد سألت فافهم، إنّ حدود خلقه على ستّة أنواع: ملموس وموزون ومنظور إليه وما لا ذوق له وهو الروح، ومنها منظور إليه وليس له وزن ولا لمس ولا حسّ ولا لون ولا ذوق والتقدير والأعراض والصور والطول والعرض، ومنها العمل والحركات الّتي تصنع الأشياء وتعملها وتغيّرها من حال إلى حال وتزيدها وتنقصها ، فأمّا الأعمال والحركات فإنّها تنطلق لأنّه لا وقت لها أكثر من قدر ما يحتاج إليه، فإذا فرغ من الشيء انطلق بالحركة وبقي الأثر، ويجري مجرى الكلام الّذي يذهب ويبقى أثره.

قال له عمران : يا سيّدي ألا تخبرني عن الخالق إذا كان واحداً لا شيء غيره ولا شيء معه أليس قد تغيّر بخلقه الخلق؟ قال له الرضا ظَلِيَلَا : لم يتغيّر بَحَرَيَّلَ بخلق الخلق، ولكنَّ الخلق يتغيّر بتغييره. قال عمران : فبأيّ شيء عرفناه؟ قال : بغيره. قال : فأيّ شيء غيره؟ قال الرضا ظَلِيَّلا : مشيّته واسمه وصفته وما أشبه ذلك، وكلّ ذلك محدث مخلوق مدبّر، قال عمران : يا سيّدي فأيّ شيء هو؟ قال : هو نور بمعنى أنّه هاد لخلقه من أهل السماء وأهل الأرض، وليس لك عليّ أكثر من توحيدي إيّاه.

قال عمران: يا سيّدي أليس قد كان ساكتاً قبل الخلق لا ينطق ثمّ نطق؟ قال الرضا عَلَيْكِلاً: لا يكون السكوت إلاّ عن نطق قبله. والمثل في ذلك أنّه لا يقال للسراج: هو ساكت لا ينطق، ولا يقال: إنّ السراج ليضيء فيما يريد أن يفعل بنا؟ لأنّ الضوء من السراج ليس بفعل منه ولا كون، وإنّما هو ليس شيء غيره فلمّا استضاء لنا قلنا: قد أضاء لنا حتّى استضانا به، فهذا تستبصر أمرك.

قال عمران: يا سيّدي فإنّ الّذي كان عندي أنّ الكائن قد تغيّر في فعله عن حاله بخلقه الخلق، قال الرضا عليمي : أحلت يا عمران في قولك : إنّ الكائن يتغيّر في وجه من الوجوه حتّى يصيب الذات منه ما يغيّره، يا عمران هل تجد النار يغيّرها تغيّر نفسها؟ أوهل تجد الحرارة تحرق نفسها؟ أو هل رأيت بصيراً قطّ رأى بصره؟ قال عمران : لم أر هذا، ألا تخبرني يا سيّدي أهو في الخلق أم الخلق فيه؟ قال الرضا عليمي : جلّ يا عمران عن ذلك، ليس هو في الخلق ولا الخلق فيه، تعالى عن ذلك، وسأُعلّمك ما تعرفه به ولا قوّة إلاّ بالله، أخبرني عن المرآة أنت فيها أم هي فيك؟ فإن كان ليس واحد منكما في صاحبه فبأيّ شيء استدللت بها على نفسك؟ قال عمران بضوء بيني وبينها، قال الرضا عليمي فأرناه، فلم يحر الضوء في المرآة أكثر ممّا تراه في عينك؟ قال : نعم، قال الرضا عليمي فأرناه، فلم يحر واحد منكما في من غير أنه بعر ون في يحر الضوء في المرآة أكثر ممّا تراه في عينك؟ قال : نعم، قال الرضا عليمي فأرناه، فلم يحر الضوء في المرآة أكثر ممّا تراه في عينك؟ قال : نعم، قال الرضا عليمي فأرناه، فلم يحر واحد منكما من في أن يكر ممّا تراه في عينك؟ قال : نعم، قال الرضا عليمي فأرناه، فلم يحر الموء في المرآة أكثر مما تراه في عينك؟ قال : نعم، قال الرضا عليمي فارناه، فلم يحر واحد منكما ، ولهذا أمثال كثيرة غير هذا لا يجد الجاهل فيها مقالاً، ولله المثل الأعلى.

ثمّ التفت إلى المأمون فقال: الصلاة قد حضرت، فقال عمران: يا سبّدي لا تقطع عليّ مسألتي فقد رقّ قلبي، قال الرضا غلّيَنلا: نصلّي ونعود، فنهض ونهض المأمون فصلّى الرضا غليما: داخلاً، وصلّى الناس خارجاً خلف محمّد بن جعفر، ثمّ خرجا فعاد الرضا غليما: إلى مجلسه ودعا بعمران فقال: سل يا عمران، قال: يا سبّدي ألا تخبرني عن الله عَرَيْن هل يوحد بحقيقة أو يوحد بوصف؟ قال الرضا غليما: إنّ الله المبدئ الواحد

الكائن الأوّل لم يزل واحداً لا شيء معه، فرداً لا ثاني معه، لا معلوماً ولا مجهولاً، ولا محكماً ولا متشابهاً، ولا مذكوراً ولا منسياً، ولا شيئاً يقع عليه اسم شيء من الأشياء غيره، ولا من وقت كان، ولا إلى وقت يكون، ولا بشيء قام، ولا إلى شيء يقوم، ولا إلى شيء استند، ولا في شيء استكنّ، وذلك كلَّه قبل الخلق إذ لا شيء غيره، وما أوقعت عليه من الكلِّ فهي صفات محدثة وترجمة يفهم بها من فهم، واعلم أنَّ الإبداع والمشيَّة والإرادة معناها واحد وأسماؤها ثلاثة وكان أؤل إبداعه وإرادته ومشيّته الحروف التي جعلها أصلاً لكلِّ شيء، ودليلاً على كلِّ مدرك، وفاصلاً لكلِّ مشكل، وبتلك الحروف تفريق كلِّ شيء من اسم حقَّ وباطل، أو فعل أو مفعول، أو معنى أو غير معنى، وعليها اجتمعت الأمور كلُّها، ولم يجعل للحروف في إبداعه لها معنى غير أنفسها يتناهى ولا وجود لها لأنِّها مبدعة بالإبداع، والنور في هذا الموضع أوَّل فعل الله الَّذي هو نور السماوات والأرض، والحروف هي المفعول بذلك الفعل، وهي الحروف التي عليها الكلام والعبارات كلُّها من الله بَجْرَيَجَكِ ، علَّمها خلقه وهي ثلاثة وثلاثون حرفاً، فمنها ثمانية وعشرون حرفاً تدلَّ على لغات العربيَّة، ومن الثمانية والعشرين اثنان وعشرون حرفاً تدلّ على لغات السريانيّة والعبرانيّة، ومنها خمسة أحرف متحرّفة في سائر اللّغات من العجم لأقاليم اللّغات كلّها، وهي خمسة أحرف تحرّفت من الثمانية والعشرين الحرف من اللّغات فصارت الحروف ثلاثة وثلاثين حرفاً، فأمّا الخمسة المختلفة فحجج لا يجوز ذكرها أكثر مما ذكرناه، ثمّ جعل الحروف بعد إحصائها وإحكام عدّتها فعلاً منه كقوله بَرْوَجَكَ : ﴿ حَتُن فَيَكَوُنَّ﴾ وكن منه صنع، وما يكون به المصنوع، فالخلق الأوّل من الله يَجْرَجَكِ الإبداع لا وزن له ولا حركة ولا سمع ولا لون ولاحسّ، والخلق الثاني الحروف لا وزن لها ولا لون وهي مسموعة موصوفة غير منظور إليها، والخلق الثالث ما كان من الأنواع كلُّها محسوساً ملموساً ذاذوق منظور إليه، والله تبارك وتعالى سابق للإبداع لأنَّه ليس قبله ﷺ شيء، ولا كان معه شيء، والإبداع سابق للحروف والحروف لا تدلّ على غير نفسها.

قال المأمون: وكيف لا تدلّ على غير نفسها؟ قال الرضا ﷺ : لأنّ الله تبارك وتعالى لا يجمع منها شيئاً لغير معنى أبدأ، فإذا ألّف منها أحرفاً أربعة أو خمسة أو ستّة أو أكثر من ذلك أو أقلّ لم يؤلفها لغير معنى، ولم يك إلاّ لمعنى محدث لم يكن قبل ذلك شيئاً .

قال عمران : فكيف لنا بمعرفة ذلك؟ قال الرضا عَظِيَرٌ : أمّا المعرفة فوجه ذلك وبيانه أنّك تذكر الحروف إذا لم ترد بها غير نفسها ذكرتها فرداً فقلت : ١ ب ت ث ج ح خ حتّى تأتي على آخرها، فلم تجد لها معنى غير أنفسها، فإذا ألّفتها وجمعت منها أحرفاً وجعلتها اسماً وصفة لمعنى ما طلبت ووجه ما عنيت كانت دليلة على معانيها، داعيةً إلى الموصوف بها، أفهمته؟ قال : نعم، قال الرضا عَظِيَرٌ : واعلم أنّه لا تكون صفة لغير موصوف، ولا اسم لغير معنى، الإحاطة، كما تدلّ علّى الحدود الّتي هي التربيع والتثليث والتسديس، لأنّ الله بَمَوَكِل تدرك معرفته بالصفات والأسماء، ولا تدرك بالتحديد بالطول والعرض والقلّة والكثرة واللّون والوزن وما أشبه ذلك، وليس يحلّ بالله جل وتقدّس شيء من ذلك حتّى يعرفه خلقه بمعرفتهم أنفسهم بالضرورة الّتي ذكرنا، ولكن يدلّ على الله بَمَوَكِل بصفاته، ويدرك بأسمائه، ويستدلُ عليه بخلقه حتّى لا يحتاج في ذلك الطالب العرتاد إلى رؤية عين ولا استماع أذن ولا لمس كفّ ولا إحاطة بقلب، فلو كانت صفاته جلَّ ثناؤه لا تدلّ عليه وأسماؤه لا تدعو إليه والمعلمة من الخلق لا تدركه لمعناه كانت العبادة من الخلق لأسمائه وصفاته دون معناه، فلو لا أنَّ من الخلق لا تدركه لمعناه كانت العبادة من الخلق لأسمائه وصفاته دون معناه، فلو لا أنَّ من الخلق يردني.

قال الرضا عليم : إيّاك وقول الجهّال أهل العمى والضلال الذين يزعمون أنَّ الله جلّ وتقدّس موجود في الآخرة للحساب والثواب والعقاب، وليس بموجود في الدنيا للطاعة والرجاء، ولو كان في الوجود لله يَرْوَيَن نقص واهتضام لم يوجد في الآخرة أبداً، ولكنَّ القوم تاهوا وعموا وصمّوا عن الحقّ من حيث لا يعلمون، وذلك قوله يَرْوَيَن كانَ في هُذِبِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِ ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَمَنُلُ سَبِيلًا (<sup>1)</sup> يعني أعمى عن الحقائق الموجودة، وقد علم ذوو الألباب أنَّ الإستدلال على ما هناك لا يكون إلاً بما ههنا، من أخذ علم ذلك برأيه وطلب وجوده وإدراكه عن نفسه دون غيرها لم يزدد من علم ذلك إلا بعداً، لأنَّ الله يَرْوَيَن جعل علم ذلك خاصة عند قوم يعقلون ويعلمون ويفهمون.

قال عمران: يا سيّدي ألا تخبرني عن الإبداع أخلق هو أم غير خلق؟ قال له الرضا ظلِّظَلا : بل خلق ساكن لا يدرك بالسكون، وإنّما صار خلقاً لأنّه شيء محدث، والله الذي أحدثه فصار خلقاً له، وإنّما هو الله تَتَوَكَن وخلقه لا ثالث بينهما، ولا ثالث غيرهما، فما خلق الله تَتَوَكَن لم يعد أن يكون خلقه، وقد يكون الخلق ساكناً ومتحرّكاً ومختلفاً ومؤتلفاً ومعلوماً ومتشابهاً، وكلّ ما وقع عليه حدّ فهو خلق الله تَتَوَكَن ، واعلم أنَّ كلّ ما أوجدتك الحواسُّ فهو معنى مدرك للحواس، وكلّ حاسّة تدلّ على ما جعل الله يَتَوَيَك لها في إدراكها، والفهم من القلب بجميع ذلك كلّه.

واعلم أنَّ الواحد الَّذي هو قائم بغير تقدير ولا تحديد خلق خلقاً مقدّراً بتحديد وتقدير، وكان الَّذي خلق خلقين اثنين : التقدير والمقدّر، وليس في واحد منهما لون ولا وزن ولا ذوق فجعل أحدهما يدرك بالآخر، وجعلهما مدركين بنفسهما، ولم يخلق شيئاً فرداً قائماً بنفسه دون غيره للّذي أراد من الدلالة على نفسه وإثبات وجوده، فالله تبارك وتعالى فردٌ واحدٌ لا ثاني معه يقيمه ولا يعضده ولا يكنّه، والخلق يمسك بعضه بعضاً بإذن الله ومشيّته، وإنّما

(۱) سورة الإسراء، الآية: ۷۲.

اختلف الناس في هذا الباب حتّى تاهوا وتحيّروا وطلبوا الخلاص من الظلمة بالظلمة في وصفهم الله بصفة أنفسهم فازدادوا من الحقّ بعداً، ولو وصفوا الله كَبَرَيَجْكَ بصفاته ووصفوا المخلوقين بصفاتهم لقالوا بالفهم واليقين ولما اختلفوا، فلمّا طلبوا من ذلك ما تحيّروا فيه ارتبكوا فيه والله يهدي من يشاءإلى صراط مستقيم.

قال عمران: يا سيّدي أشهد أنّه كما وصفت، ولكن بقيت لي مسألة، قال: سل عمّا أردت قال: أسألك عن الحكيم في أيّ شيء هو؟ وهل يحيط به شيء؟ وهل يتحوّل من شيء إلى شيء أو به حاجة إلى شيء؟ قال الرضا عَلَيَهِ: أخبرك يا عمران فاعقل ما سألت عنه فإنّه من أغمض ما يرد على المخلوقين في مسائلهم، وليس يفهمه المتفاوت عقله العازب حلمه، ولا يعجز عن فهمه أولو العقل المنصفون، أما أوّل ذلك فلو كان خلق ما خلق لحاجة منه لجاز لقائل أن يقول: يتحوّل إلى ما خلق لحاجته إلى ذلك ولكنّه بَرَوَمَل لم يخلق شيئاً لحاجة، ولم يزل ثابتاً لا في شيء ولا على شيء إلاّ أنَّ الخلق يمسك بعضه بعضاً، ويدخل بعضه في ينفن، ويخرج منه، والله جلّ وتقدّس بقدرته يمسك ذلك كله، وليس يدخل في شيء ولا يخرج منه، ولا يووده حفظه، ولا يعجز عن إمساكه، ولا يعرف أحد من الخلق كيف ذلك إلاً الله بَرَوَمَن أ ما من حليه من رسله، وأهل سرّه والمستحفظين لأمره، وخزّانه القائمين وإرادته، وليس شيء من خلقه أقرب إليه من شيء، ولا شيئاً فإنّما يقول له: كن فيكون بمشيته معران؟ قال: من المعه عليه من رسله، وأهل سرّه والمستحفظين لأمره، وخزّانه القائمين عمران؟ قال: نعم يا سيّدي قد فهمت، وأشهد أنَّ الله على ما وصفته ووله، من يتم القائمين عمران؟ قال: من أله من حلقه أقرب إليه من شيء، ولا شيء أبعد منه من شيء أنهمت يا عمران؟ قال: نعم يا سيّدي قد فهمت، وأشهد أنَّ الله على ما وصفته ووحدته، وأنَّ محمّداً عمران؟ قال: منه يا سيّدي قد فهمت، وأشهد أنَّ الله على ما وصفته ووحدته، وأنَّ محمّداً

قال الحسن بن محمّد النوفليّ فلمّا نظر المتكلّمون إلى كلام عمران الصابئ وكان جدلاً لم يقطعه عن حجّته أحد قطّ لم يدن من الرضا علي الحدّ منهم، ولم يسألوه عن شيء، وأمسينا، فنهض المأمون والرضا علي فدخلا وانصرف الناس، وكنت مع جماعة من أصحابنا إذبعث إليّ محمّد بن جعفر فأتيته فقال لي : يا نوفليّ أما رأيت ماجاء به صديقك، لا والله ما ظننت أنّ عليّ بن موسى بمتشرّ خاض في شيء من هذا قطّ ولا عرفناه به، إنّه كان يتكلّم بالمدينة أو يجتمع إليه أصحاب الكلام؟ قلت : يواتيه يحاجه . من حلالهم وحرامهم فيجيبهم، وربّما كلّم من يأتيه يحاجه .

فقال محمّد بن جعفر : يا أبا محمّد إنّي أخاف عليه أن يحسده هذا الرجل فيسمّه أو يفعل به بليّة فأشر عليه بالإمساك عن هذه الأشياء، قلت : إذاً لا يقبل منّي، وما أراد الرجل إلآ امتحانه ليعلم هل عنده شيء من علوم آبائه عَنْهَنْمَ ، فقال لي : قل له : إنّ عمّك قد كره هذا الباب وأحبّ أن تمسك عن هذه الأشياء لخصال شتّى . فلمّا انقلبت إلى منزل الرضا عَنْهُمُ أخبرته بما كان من عمّه محمّد بن جعفر فتبسّم ثمّ قال : حفظ الله عمّى ما أعرفني به، لمّ كره ذلك؟ يا غلام صر إلى عمران الصابئ فأتني به، فقلت: جعلت فداك أنا أعرف موضعه وهو عند بعض إخواننا من الشيعة، قال: فلا بأس، قرّبوا إليه دابّة، فصرت إلى عمران فأتيته به فرحّب به ودعا بكسوة فخلعها عليه وحمله ودعا بعشرة آلاف درهم فوصله بها، فقلت: جعلت فداك حكيت فعل جدّك أمير المؤمنين غليّة، قال: هكذا يجب. ثمّ دعا غليّة بالعشاء فأجلسني عن يمينه، وأجلس عمران عن يساره حتّى إذا فرغنا قال لعمران: انصرف مصاحباً، وبكّر علينا نطعمك طعام المدينة. فكان عمران بعد ذلك يجتمع إليه المتكلّمون من أصحاب المقالات فيبطل أمرهم حتّى اجتنبوه، ووصله المأمون بعشرة آلاف درهم، وأعطاه الفضل مالاً وحمله، وولاًه الرضا غليّة صدقات بلخ فأصاب الرغائب<sup>(1)</sup>.

**ج:** مرسلاً مثله إلاّ أنّه أسقط بعض المطالب الغامضة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ : الهرابذة قومة بيت النار للهند، أو عظماء الهند، أو علماؤهم، أو خدم نار المجوس، الواحد كزبرج. وقال: نسطاس بالكسر علم، وبالروميّة : العالم بالطب.

قوله ﷺ : (ورقّة العراقيّ غير غليظة) لعلّ المراد بالرقّة سرعة الفهم، أي هو قليل الفهم أو كثيره، أي ليس في دقّة فهمه غلظة، بل هو في غاية الدقّة، ويمكن أن يقرأ «رقة» بتخفيف القاف كعدة وهي الأرض الّتي يصيبها المطرفي القيظ فتنبت فتكون خضراء فتكون في الكلام استعارة، أي ليس فيما ينبت في ساحة ضميره من المعاني غلظة، وفي بعض النسخ : رية العراقي، وهذا مثل مشهور بين العرب والعجم يعبّر به عن الجبن، ولعلّه أظهر وإن اتّفقت أكثر نسخ الكتب الثلاثة على الأوّل. وقال الجوهريّ : المنزل غاصٌّ بالقوم أي ممتلئّ بهم.

قوله: (شديداً) أي أؤمن إيماناً شديداً، وفي بعض النسخ بالسين المهملة على فعيل، أو يكون «سد» أمراً من ساد يسود، و «يداً» تمييزاً، أو يكون أصله «اسد يداً» أي أنعم علينا، وعلى المعجمة أيضاً يحتمل أن يكون شدّ بالتشديد أمراً، ويداً مفعولاً، لكنّه بعيد.

قوله ﷺ : (على الخبير سقطت) منهم من قرأ على الجبير بالجيم، أي وقعت من السطح على من يقدر جبر كسرك، والأشهر بالخاء العجمة. قوله : (وما ننقم) بكسر القاف أي ما نعيب.

قوله ﷺ : (أتجد هؤلاء في شباب بني إسرائيل) أي هؤلاء الّذين أحياهم حزقيل كانوا من تلك الشباب؛ ويحتمل أن يكون اسم الإشارة راجعاً إلى حزقيل واليسع، وما ذكره ﷺ أخيراً من قوله: (إنّ قوماً من بني إسرائيل هربوا) هي قصة إحياء حزقيل كما سيأتي في باب أحواله في أخبار كثيرة أنّ الّذي أحياهم كان حزقيل، وإن كان ظاهر الخبر أنّه غيره.

التوحيد، ص ٤١٧ ياب ٩٥ ح ١، عيون أخبار الرضاج ١ ص ١٣٩-١٥٨ باب ١٢ ح ١.
 الاحتجاج، ص ٤١٥.

قوله ﷺ : (يترجّح لقراءته) أي يتحرّك ويميل يميناً وشمالاً من كثرة التعجّب قال الفيروزآباديّ : ترجّحت به الأرجوحة : مالت . وترجّح : تذبذب . وفي بعض النسخ بالجيمين أي يضطرب . والغضّ : الطريّ .

قوله ﷺ : (فيما تقول أنت وأصحابك في التوراة) أي في الأسفار الملحقة بالتوراة، وإلاّ فشعيا مؤخّر عن موسى ﷺ ، ولذا قال: فيما تقول أنت وأصحابك. أي تدّعون أنّها حقّ وملحقة بالتوراة.

قوله: غَلِيَهُ (يحمل خيله في البحر) إشارة إلى إجراء النبيّ ﷺ وأصحابه خيلهم على الماء كما مرّ في خبر معجزاته ﷺ وسياتي.

قوله ﷺ : (إنّ عيسى لم يخالف السنّة) لعلّ المعنى أنّ ظاهر قوله : (مقيم السنّة) أنّه يأتي بسنّة جديدة، وعيسى لم ينسخ شرعة التوراة، بل أحلّ لهم بعض الّذي حرّم عليهم. قوله ﷺ : (لا في شيء أقامه) أي في مادّة قديمة كما زعمته الفلاسفة. قوله : (ومثّله له)

أي مثّل أوّلاً ذلك الشيء للشيء الكانن، ثمَّ خلق الكانن على حذوه كما هو شأنّ المخلوقين؛ ويحتمل أن يكون ضمير (له) راجعاً إلى الصانع تعالى.

قوله غليمي : (والحاجة يا عمران لا يسعها) أي لا يسع الخلق الحاجة ولا يدفعها، لأنّ كلّ من خلق لو كان على وجه الاحتياج لكان يحتاج لحفظه وتربيته ورزقه ودفع الشرور عنه إلى أضعافه من الخلق وهكذا . قوله : (هل كان الكائن معلوماً في نفسه عند نفسه) أقول : هذا الكلام وجوابه في غاية الإغلاق وقد خطو بالبال في حلّه وجوه لا يخلو كلّ منها من شيء :

الأول: أن يكون المراد بالكائن الصانع تعالى، والمعنى أنّ الصانع تعالى هل كان معلوماً في نفسه عند نفسه قبل وجوده؟ فأجاب عظيمًة بأنّ المعلمة قبل الشيء إنّما يكون لشيء يوجده غيره فيصوّره في نفسه حتّى يدفع عنه ما ينافي وجوده وكماله ثمَّ يوجده على ما تصوّره، والواجب الوجود بذاته ذاته مقتض لوجوده، ولا مانع لوجوده حتّى يحتاج إلى ذلك، فلذلك هو أزليَّ غير معلول.

الثاني: أن يكون المراد بالكائن الصانع أيضاً، ويكون المعنى: هل هو معلومً عند نفسه بصورة حاصلة في ذاته؟ ولذا قال: في نفسه، فأجاب عظي بأنّ الصورة الحاصلة إنّما تكون لشيء يشترك مع غيره في شيء من الذاتيّات، ويخالفه في غيرها فيحتاج إلى الصورة الحاصلة لتعيّنه وتشخّصه وامتيازه عمّا يشاركه، فأمّا البسيط المطلق الذي تشخّصه من ذاته ولم يشارك غيره في شيء من الذاتيّات فلا يحتاج لمعرفة نفسه إلى حصول صورة، بل هو حاضر بذاته عند ذاته، فقوله: (ولم يكن هناك شيء يخالف) أي شيء يخالف في بعض الذاتيّات فتدعوه الحاجة إلى نفي ذلك الشيء عن نفسه بتحديد ما علم من ذاته بجنس وفصل وتشخّص.

الثالث: أن يكون المراد بالكائن الحادث المعلول، والمراد معلوميَّته عند الصانع بصورة

حاصلة منه فيه، وحاصل الجواب على هذا أنّ المخلوق إذا أراد صنع شيء يصوّره أوَّلاً في نفسه لعجزه عن الإتيان بكلّ ما يريد، ولإمكان وجود ما يخالفه ويعارضه فيما يريده، فيصوّره في نفسه على وجه لا يعارضه شيء في حصول ما أراد منه وينفي الموانع عن نفسه بتحديد ما علم منه، وأمّا الصانع تعالى فهو لا يحتاج إلى ذلك لكمال قدرته، ولعدم تخيّل الموانع عن الإيجاد ئمّة، بل إنّما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له: كن فيكون، فليس المراد نفي العلم رأساً، بل نفي العلم على الوجه الذي تخيّله السائل بوجه يوافق فهمه، وضمير «منها» راجع إلى الشيء الكائن باعتبار النفس أو إلى النفس، أي علماً ناشئاً من النفس.

الرابع: أن يكون المراد الحادث معلوماً لنفسه عند نفسه قبل وجوده، لا كونه معلوماً لصانعه، فالجواب أنَّ الشيء بعد وجوده وتشخّصه يكون معلوماً لنفسه على وجه يمتاز عن غيره، وأمّا الأعدام ففي مرتبة عدمها لا يكون بينها تمييز حتّى يحتاج كلَّ عدم إلى العلم بامتيازه عن غيره، والحاصل أنّ الامتياز العينيّ للشيء لا يكون إلاّ بعد وجوده، لافتقار وجوده إلى التميّز عن غيره ممّا يخالفه في ذاته وتشخّصه، وأمّا امتيازه في علمه تعالى فليس على نحو الوجود العينيّ، فلا يستلزم علم كلّ حادث هناك بنفسه، كما يكون لذوي العقول بعد وجودها.

قوله علي : (بأي شي، علم ما علم؟ بضمير أم بغير ذلك؟) أي بصورة ذهنية حصلت في الذهن أم بغيرها؟ فأجاب علي بأنّ العلم لو لم يكن إلاّ بحصول صورة لشي، فالعلم بالمعلوم لا بدَّ أن يكون موقوفاً على العلم بالصورة الّتي هي آلة ملاحظة المعلوم وتحديدها وتصويرها، قال عمران: لا بدّ من ذلك؟ فقال علي لا بدّ لك أن تعرف تلك الصورة وحقيقتها فيتن لنا حقيقتها، فلمّا عجز عن الجواب ألزم علي عليه الإيراد بوجه آخر : وهو أنّه على قولك إنّه لا بدّ لكلّ معلوم أن يعرف بصورة فالصورة أيضاً معلوم لا بدّ أن تعرف بصورة أخرى، وهكذا إلى ما لا نهاية له، وإن قلت : إنّ الصورة تعرف بنفسها بالعلم الحضوريّ من غير احتياج إلى صورة أخرى فلمّ لا يجوز أن يكون علمه تعالى بأصل الأشياء على وجه لا يحتاج إلى صورة وضمير؟ .

ثمّ لمّا أفسد ﷺ الأصل الّذي هو مبنى كلام السائل أقام البرهان على امتناع حلول الصور فيه، واتّصافه بالضمير، لمنافاته لوحدته الحقيقيّة، واستلزامه التجزّي والتبعّض، وكونه متّصفاً بالصفات الزائدة، وكلّ ذلك ينافي وجوب الوجود، فليس فيه تعالى عند إيجاد المخلوقين سوى الثأثير من غير عمل ورويّة وتفكّر وتصوير وخطور وتجربة وذهاب الفكر إلى المذاهب، وسائر ما يكون في الناقصين العاجزين من الممكنات.

قوله ﷺ: (على ستّة أنواع) لعلّ الأوّل ما يكون ملموساً وموزوناً ومنظوراً إليه، والثاني: ما لا يكون له تلك الأوصاف كالروح، وإنّما عبّر عنه بما لا ذوق له اكتفاءً ببغض صفاته، وفي بعض النسخ: «وما لا لون له وهو الروح» وهو أظهر للمقابلة. والثالث: ما يكون منظوراً إليه، ولا يكون ملموساً ولا محسوساً ولا موزوناً ولا لون له كالهواء أو السماء، فالمرادبكونه منظوراً إليه أنّه يظهر للنظر بآثاره، أو قديرى ولا لون له بذاته، أو يراد به الجنّ والملك وأشباههما، والظاهر أنّ قوله: «ولا لون» زيد من النسّاخ. والرابع: التقدير ويدخل فيه الصور والطول والعرض.

والخامس: الأعراض القارّة المدركة بالحواسّ، كاللّون والضوء، وهو الّذي عبّر عنه بالأعراض. والسادس: الأعراض الغير القارّة كالأعمال والحركات الّتي تذهب هي وتبقى آثارها. ويمكن تصوير التقسيم بوجوه أُخر تركناها لمن تفكّر فيه.

قوله ﷺ : (مشيّته واسمه وصفته) يحتمل أن يكون المعنى آثار المشيّة والصفات، فإنّها قد عرفنا الله بها وهي محدثات، أو المعنى أنّ كلّ ما نتعقّل من صفاته تعالى وندركه بأذهاننا فهي مخلوقة مصنوعة، والله تعالى غيرها، وقد مرَّ تحقيق ذلك في كتاب التوحيد.

قوله ﷺ : (وليس لك عليَّ أكثر من توحيدي إيّاه) أي لا يمكنني أن أُبيّن لك من ذات الصانع وصفاته إلاّ ما يرجع إلى توحيده تعالى وتنزيهه عن مشابهة من سواه؛ أولا يلزمني البيان لك في هذا الوقت إلاّ توحيده، لترجع عمّا أنت عليه من الشرك.

قوله ﷺ : (لا يكون السكوت إلاّ عن نطق قبله) حاصله أنّ السكوت عدم ملكة، فلا يقال للسراج : إنّه ساكت، حيث لا ينطق، إذ ليس من شأنه النطق، وكذلك الله سبحانه لا يوصف بالنطق بالمعنى الّذي فهمت وهو مزاولته بلسان وشفة أو بغير ذلك ممّا يوجب التغيّر في ذاته، بل كلامه هو إيجاده للأصوات والحروف في الأجسام.

ثمَّ لمَّا كان هذا أيضاً موهماً لنوع تغيّر في ذاته تعالى بأن يتوهّم أنّ إيجاده بمزاولة الجوارح والآلات والأعمال أزال ذلك التوهّم بأنّ الألفاظ كثيراً ما تطلق في بعض الموارد مقارناً لبعض الأشياء. فيتوهّم اشتراط تلك المقارنات في استعمالها وليس كذلك، والخلق والإيجاد كذلك، فإنّهما يطلقان في المخلوقين غالباً مقارناً لمزاولتهم الأعمال وتحريكهم الجوارح واستعانتهم بالآلات، فيتوهّم الجهّال أنّهما لا يطلقان إلاّ بذلك، فبيّن ذلك بالتشبيه بالسراج أيضاً، فإنّه يقال: إنّه يضيء، وليس معنى إضاءته أنّه يفعل فعلاً يزاول فيه الأعمال والجوارح والمتعانتهم بالآلات، فيتوهّم الجهّال أنّهما لا يطلقان إلاّ بذلك، فبيّن ذلك بالتشبيه والجوارح والآلات، أو أنّه يحدث له عند ذلك إرادة وخطور بال كما يكون في ضرب زيد وقتل عمرو، بل ليس إلاّ استتباع ضوئه لاستضاءتنا، فكذلك الصانع تعالى ليس إيجاده بما يوجب تغييراً في ذاته من حدوث أمر فيه، أو مزاولة عمل أورويّة أو تفكّر أو استعمال جارحة أو آلة كما يكون في المخلوقين غالباً، وليس الغرض التشبيه الكامل في ذلك حتى يلزم عدا ورابة كما يكون في المخلوقين غالباً، وليس الغرض التشبيه الكامل في ذلك حتى يلزم عدا

فقوله ١٠٠٠ (ولا يقال: إنَّ السراج ليضيء فيما يريد أن يفعل بنا) النفي فيه راجع إلى

القيد، أي لا يطلق إضاءة السراج على فعل يويده أن يفعل بنا لأنّ الضوء من السراج ليس بفعل منه، ولا كون وإحداث، وإنّما هو السراج حسب، ليس معه إرادة ولا فعل ولا مزاولة عمل، فلمّا استضأنا به وحصل الضوء فينا من قبله نسبنا إليه الإضاءة وقلنا : قد أضاء، فلا يشترط في استعمال تلك الأفعال إلّا الاستتباع والسببيّة من غير اشتراط شيء آخر، والأظهر بدل افلمّا استضاء لنا، قوله : افلمّا استضأنا به، كما لا يخفى .

قوله علي الشير : (هل تجد النار يغيّرها تغيّر نفسها) حاصله أنَّ الشيء لا يؤثّر في نفسه بتغيير وإفناء وتأثير، بل إنّما يتأثّر من غيره، فالنار لا تتغيّر إلاّ بتأثير غيرها فيها، والحرارة لا تحرق نفسها، والبصر لا ينطبع من نفسه، بل من صورة غيره، فالله سبحانه لا يمكن أن يتأثّر ويتغيّر بفعل نفسه، وتأثير غيره تعالى فيه محال، وأمّا الإنسان إذا ضرب عضواً منه على عضو آخر فيتأثّر فليس من ذلك، لأنَّ أحد العضوين مؤثّر والآخر متأثّر، أو يقال: الإنسان أثّر في نفسه المطلقة، فلا يعقل منه، والله سبحانه لا يتأتى فيه ذلك لوحدته الحقيقية وبساطته المطلقة، فلا يعقل تغيره بفعل نفسه بوجه، ثمّ لمّا توهم عمران أنَّ الخلق والتأثير لا يكون إلا المطلقة، فلا يعقل تغيّره بفعل نفسه بوجه، ثمّ لمّا توهم عمران أنَّ الخلق والتأثير لا يكون إلا بكون المؤثّر في الأثر أو الأثر في المؤثّر أجاب بذكر بعض الشرائط والعلل الناقصة على التنظير، فمثّل بالمرآة حيث يشترط انطباع صورة البصر في المرآة وانطباع صورة المرآة في البصر بوجود ضوء قائم بالهواء المتوسّط بينهما، فالضوء علّة ناقصة لتأثّر الصر والمرآة مع عدم حصوله في شيء منهما وعدم حصول شيء منهما فيه، فلمّ لا يجوز تأثير الصليا في علم حصوله في شيء منهما وعدم حصول شيء منهما فيه، فلمّ كان والماع والمان في المرآة مع البصر بوجود ضوء قائم بالهواء المتوسّط بينهما، فالضوء علّة ناقصة لتأثر البصر والمرآة مع علم حصوله في شيء منهما وعدم حصول شيء منهما فيه، فلمّ لا يجوز تأثير الصانع في العالم مع عدم حصول العالم فيه ولا حصوله في العالم؟ .

قوله: (هل يوحد بحقيقة) بالحاء المهملة المشدّدة المفتوحة، أي هل يتأتّى توحيده مع تعقّل كنه حقيقته، أو إنّما يوحّد مع تعقّله بوجه من وجوهه وبوصف من أوصافه؟ وفي بعض النسخ «يوجد» بالجيم من الوجدان، أي يعرف، وهو أظهر، فأجاب عظيمًا بأنّه إنّما يعرف بالوجوه الّتي هي محدثة في أذهاننا، وهي مغايرة لحقيقته تعالى، وما ذكره أوّلاً لبيان أنّه قديم أزليَّ والقديم يخالف المحدثات في الحقيقة، وكلّ شيء غيره فهو حادث.

قوله على الله علوماً) تفصيل للثاني، أي ليس معه غيره لا معلوم ولا مجهول والمراد بالمحكم ما يعرف حقيقته، وبالمتشابه ضدّه، ويحتمل أن يكون إشارة إلى نفي قول من قال بقدم القرآن، فإنّ المحكم والمتشابه يطلقان على آياته، وهذا الخبر أيضاً يدل على أنّ إرادته تعالى من صفات الفعل وهي عين الإبداع وهي محدثة، وقد مرَّ الأخبار في ذلك وشرحها في كتاب التوحيد، ويدلّ على أنّ أوّل مبدعاته تعالى الحروف.

قوله ﷺ : (ولم يجعل للحروف في إبداعه لها معنى) أي إنّما خلق الحروف المفردة الّتي ليس لها موضوع غير أنفسها، ولم يجعل لها وضعاً ولا معنى ينتهي إليه ويوجد ويعرف بذلك الحرف؛ ويحتمل أن يكون المراد بالمعنى الصفة، أي أوّل ما خلقها كان غير موصوف بمعنى وصفة ينتهى إليها ويوجد، لأنّها كانت مبدعة بمحض الإبداع ولم يكن هناك شيء غير الإبداع والحروف حتّى يكون معنى للحروف أو صفة لها، والمراد بالنور الوجود إذ به يظهر الأشياء كما تظهر الموجودات للحسّ بالنور، فالإبداع هو الإيجاد، وبالإيجاد تصير الأشياء موجودة، فالإبداع هو التأثير، والحروف هي الأثر موجودة بالتأثير، وبعبارة أخرى: الحروف محلُّ التأثير يعبّر عنه بالمفعول والفعل، والأثر هو الوجود.

قوله ﷺ: (وأمّا الخمسة المختلفة فبحجج) كذا في النسخ، أي إنَّما حدثت تلك الحروف بحجج، جمع الحجّة، أي أسباب وعلل من انحراف لهجات الخلق واختلاف منطقهم لا ينبغى ذكرها، والأظهر أنَّه ﷺ كان ذكر تلك الحروف فاشتبه على الرواة وصحفوها، فالخمسة: الكاف الفارسيَّة في قولهم: «بكوا بمعنى تكلُّم، والجيم الفارسيَّة المنقوطة بثلاث نقاط كما في قولهم : اچه ميگوڻي، والزاي الفارسيّة المنقوطة بثلاث نقاط كما يقولون: «ژاله» والباء المنقوطة بثلاث نقاط كما في «پياله وپياده» والتاء الهنديّة . ثمّ ركّب الحروف وأوجد بها الأشياء وجعلها فعلاً منه، كما قال: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيَّا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُوْنُ ﴾فكن صنع وإيجاد للأشياء، وما يوجد به هو المصنوع، فأوَّل صادر عنه تعالى هو الإيجاد وهو معنى لا وزن له ولا حركة، وليس بمسموع ولا ملوَّن ولا محسوس، والخلق الثاني يعني الحرف غير موزون ولا ملوَّن، لكنَّها مسموعة موصوفة ولا يمكن إبصارها، والخلق الثالث وهو ما وجد بهذه الحروف من السماوات والأرضين وغيرهما فهي محسوسة ملموسة مذوقة مبصرة، فالله مقدَّم بوجوده على الإبداع الَّذي هو خلقه الأوَّل، لأنَّه ليس شيء قبله حتّى يسبقه أيضاً إبداع، ولا كان شيء دائماً معه، والإبداع متقدّم على الحروف لوجودها به، ومعنى كون الحروف غير دالَّة على معنى غير نفسها هو أنَّ الحروف المفردة إنَّما وضعت للتركيب، وليس لها معنى تدلَّ عليه إلاَّ بعد التركيب، وظاهر كلامه عَظِّيًّا أنَّ كلَّ معنى يدلّ عليه الكلمات ويوضع بإزائها الألفاظ إنَّما هي محدثة، وأمَّا الأسماء الدالَّة على الربِّ تعالى فإنَّما وضعت لمعان محدثة ذهنيَّة، وهي تدلُّ عليه تعالى، ولم توضع أوَّلاً لكنه حقيقته المقدَّسة، ولا لكنه صفاته الحقيقيَّة، لأنَّها إنَّما وضعت لمعرفة الخلق ودعائهم، ولا يمكنهم الوصول إلى كنه الذات والصفات، ولذا قال: (لم يك إلاَّ لمعنى لم يكن قبل ذلك شيئاً) وإن أمكن أن يكون المراد بها غير أسمائه تعالى .

قوله ﷺ: (والصفات والأسماء كلّها تدلّ على الكمال والوجود) أي صفات الله وأسماؤه كلّها دالّة على وجوده وكماله، لا على ما يشتمل على النقص كالإحاطة وقوله: (كما تدلُّ) بيان للمنفيّ، أي كأن يدلّ على الحدود الّتي هي التربيع والتثليث والتسديس؛ ويحتمل أن يكون المعنى: لأنَّ الإحاطة تدلّ على أنَّ المحاط مشتمل على الحدود.

قوله ﷺ: (بمعرفتهم أنفسهم) أي على نحو ما يعرفون أنفسهم، أو بسبب معرفة

أنفسهم. قوله ظليمًا : (بالضرورة الّتي ذكرنا) أي لأنّه ضروريّ أنّه لايحدُّ بالحدود ولا يوصف بها، أو المعنى أنّه تعالى لا يعرف بالتحديد لأنّه لا يحلّ فيه الحدود، وقد ذكرنا أنّه ضروريّ أنّه لا حدّ لغير محدود، فلو عرِّف بالحدود يلزم كونه محدوداً بها، ولعلّ غرضه تنزيهه تعالى عن صفات تلك المعرِّفات بأنَّ الحروف وإن دلّت عليه لكن ليس فيه صفاتها، والمعاني الذهنيّة وإن دلّتنا عليه لكن ليس فيه حدودها ولوازمها.

ثمَّ استدلَّظَيَّلاً بأنَّه لا بدَّ أن ينتقل الناس من تلك الأسماء والصفات الَّتي يدركونها إلى ذاته تعالى بوجه وإلاَّ يلزم أن يكون الخلق عابدين للأسماء والصفات لا لله تعالى، لأنَّ صفاته وأسماءه المدركة غيره تعالى، فهذه الصفات المدركة وإن كانت مخالفة بالحقيقة له تعالى لكنّها آلة لملاحظته ووسيلة للانتقال إليه وتوجّه العبادة نحوه. والمعلمة: محلّ العلم والإدراك من القوى والمشاعر، ويمكن أن يقرأ على صيغة اسم الفاعل.

قوله: (لمعناه) الضمير راجع إلى الخلق، أي لقصد الخلق إليه، أو إلى الله فيكون بدلاً من الضمير، والأظهر: (لا تدرك معناه). قوله: (إنَّ الله جلّ وتقدّس موجود في الآخرة) مأخوذ من الوجدان، أي يعرفونه ويجدونه بالبصر، واستدلّ عَلِيَّةٍ على ذلك بأنّه لو كان إدراكه بالبصر نقصاً له كما هو الواقع لم يدرك في الآخرة أيضاً به، ولو كان كمالاً له لكان مبصراً في الدنيا أيضاً. قوله: (عن الحقائق الموجودة) أي المدركة.

قوله: (على ما هناك) أي ما عند الله تعالى من صفاته إلاّ بما ههنا أي لا يمكن الاستبداد في معرفته تعالى بالعقل، بل لا بدّ من الرجوع في ذلك إلى ما أوحى إلى أنبيائه ﷺ، ويحتمل أن يكون المراد بقوله: (هناك) الآخرة، وبقوله: (ههنا) الدنيا، أي إنّما يقاس أحوال الآخرة بالدنيا، فكيف يجوز رؤيته تعالى في الآخرة مع استحالته في الدنيا، والأوَّل أظهر كما يدلّ عليه ما بعده.

قوله علي الله علي الله علي الكن أي نسبة وإضافة بين العلّة والمعلول، فكأنّه ساكن فيهما، أو عرض قائم بمحلّ لا يمكنه مفارقته.

وقوله: (لا يدرك بالسكون) أي أمر اعتباريّ إضافيّ ينتزعه العقل ولا يشار إليه في الخارج، وإنّما قلنا : إنّه خلق لأنَّ هذه النسبة والتأثير غيره تعالى، وهو محدث، وكلّ محدث معلول، فلا تتوهّم أنّه خلق يحتاج إلى تأثير آخر، وهكذا حتّى يتسلسل، بل ليس في الحقيقة إلاّ الربّ ومخلوقه الذي أوجده، والايجاد معنى صار سبباً لوجود المعلول بتأثيره تعالى، فكلّ شيء خلقه الله لم يعد ولم يتجاوز أن يصدق عليه أنّ الله خلقه، فهذا هو معنى الإبداع لا غير، وهذا المعنى يقع عليه حدّ، وكلّ ما يقع عليه حدّ فهو خلق الله .

قوله ﷺ : (وكان الّذي خلق خلقين اثنين) لعلّه إشارة إلى الخلق الأوَّل وهي الحروف، ففي خلق الحروف يخلق شيئان: حرف وتحديد وتقدير قائم به، وليس شيء من الحرف والعرض القائم به ذا لون ووزن وذوق (وجعل أحدهما يدرك بالآخر) أي الحرف يعرف بالحدود القائمة به، فيعرف بأنّه شيء محدود؛ أو المعنى أنّه لو لم يكن محدوداً لم يكن مدركاً بالحواس، وجعل الحرف وحدّه كليهما مدركين بنفسهما لا بآثارهما، فإنَّ الأُمور المحسوسة إنّما تدرك بأنفسها لا بآثارها (ولم يخلق شيئاً فرداً) عن الحدود والتقديرات (قائماً بنفسه دون غيره) أي من غير أن يخلق معه غيره كالحدود لأنّه أراد أن يكون حروفاً وأصواتاً دالّة على نفسه وإثبات وجوده، وما يكون دالاً على المعاني هادياً للنّاس إلى المعرفة لا يكون إلا محسوساً، وكلّ محسوس يكون محدوداً؛ والمعنى أنّه أراد أن يكون محدوداً لا يكون على هذه الحالة على إمكانه وافتقاره إلى الصانع، فيكون بوجوده بنفسه دالاً على الصانع لا باعتبار مدلوله.

قوله ﷺ : (ولا يكنّه) أي لا يستره. وقال الجوهريُّ: ارتبك الرجل في الأمر أي نشب فيه ولم يكد يتخلّص منه. قوله : (المتفاوت عقله) أي المتباعد عنه عقله، من التفاوت بمعنى التباعد أو بمعنى الاختلاف، أي لا يثبت عقله على أمر ثابت، بل يكون دائماً في الشكّ والتردد.

**أقول:** هذا الخبر من متشابهات الأخبار التي لا يعلم تأويلها إلاّ الله والراسخون في العلم، ولا يلزمنا فيها سوى التسليم، وإنّما ذكرنا فيها ما ذكرنا على سبيل الاحتمال على قدر ما يصل إليه فهمي الناقص، مع أنَّ في تلك الأخبار الطويلة المشتملة على المعاني المعضلة كثيراً ما يقع التحريف والإسقاط من الرواة. والله يعلم وحججه صلوات الله عليهم حقائق كلامهم.

٢ - يد، ٥، بالإسناد المتقدّم عن الحسن بن محمّد النوفليّ قال: قدم سليمان المروزيّ متكلّم خراسان على المأمون فأكرمه ووصله، ثمَّ قال له : إنَّ ابن عمّي عليّ بن موسى قدم عليّ من الحجاز وهو يحبّ الكلام وأصحابه، فلا عليك أن تصير إلينا يوم التروية لمناظرته؟ فقال سليمان : يا أمير المؤمنين إتي أكره أن أسأل مثله في مجلسك في جماعة من بني هاشم فينتقص عند القوم إذا كلّمني ولا يجوز الاستقصاء عليه، قال المأمون : إنّما وتجهت إليك أن تصير إلينا يوم التروية لمناظرته؟ فقال سليمان : يا أمير المؤمنين إتي أكره أن أسأل مثله في مجلسك في جماعة من بني هاشم فينتقص عند القوم إذا كلّمني ولا يجوز الاستقصاء عليه، قال المأمون : إنّما وتجهت إليك أمير المعرفتي بقوتك، وليس مرادي إلا أن تقطعه عن حجّة واحدة فقط، فقال سليمان : حسبك يا أمير المؤمنين، اجمع بيني وبينه وخلّني والذم، فوجّه المأمون إلى الرضا عليك في فعال أمير المومنين، اجمع بيني وبينه وخلّني والذم، فوجة المأمون إلى الرضا عليك في معبك يا أمير المومنين الحل من أهل مرو وهو واحد خراسان من أصحاب الكلام، فإن خفّ عليك أن تتجشم المصير إلينا فعلت، فنهض عليك للوضوء وقال لنا : تقدموني، وعمران الصابئ معنا أمير المومنين الحل إن خفّ عليك أن المعرا إلي الباب فأخذ ياسر وحالد بيدي فائد، فوجة المأمون إلى الرضا علي فقال : إنّه قد تتجشّم المصير إلينا فعلت، فنهض عليك للوضوء وقال لنا : تقدموني، وعمران الصابئ معنا أخر أبو الحسن أبقاه الله؟ قلت : خلّفته يلبس ثيابه، وأمرنا أن نتقدم، ثمَّ قلت : يا أمير أمرميني إنَّ عمران مولاك معي وهو بالباب، فقال : من عمران؟ قلت : الصابئ أمير المؤمنين إنَّ عمران مولاك معي وهو بالباب، فقال : من عمران؟ قلت : الصابئ أمير المؤمنين إنَ عمران مولاك معي وهو بالباب، فقال : من عمران؟ قلت : الصابئ منا على يديك، قال ذلك المان معلي ولمن من مولاك معي وهو بالباب، فقال : من عمران؟ المادي يا أميران أمر مان علي الذي أمر مت حتى المؤمنين إنَّ عمران مولاك معي وهو بالباب، فقال : من عمران؟ قلت : الصابئ الذي أمير ما عمران لم نمت حتى على يديك، قال : فليدخل فدخل فرحب به المأمون، ثمَّ قال له : يا عمران لم مت حتى على يديك، قال : من عمران موا لم عمران لم مت حتى على يديك، قال : من عمران الم عمران لم مت حتى على يديك. ثما ما من الم ممت مي مي ما مولاك مولاك مو الم مولا الم مرما مولاك مع موم الباب، فقال : م

صرت من بني هاشم، قال: الحمد لله الذي شرّفني بكم يا أمير المؤمنين، فقال له المأمون: يا عمران هذا سليمان المروزي متكلّم خراسان، قال عمران: يا أمير المؤمنين إنّه يزعم أنّه واحد خراسان في النظر وينكر البداء! قال: فلمَ لا تناظره؟ قال عمران: ذاك إليه، فدخل الرضا عليم فقال: في أيّ شيء كنتم؟ قال عمران: يا ابن رسول الله هذا سليمان المروزي، فقال سليمان: أترضى بأبي الحسن وبقوله فيه؟ قال عمران: قد رضيت بقول أبي الحسن في البداء على أن يأتيني فيه بحجة أحتج بها على نظرائي من أهل النظر، قال المأمون: يا أبا الحسن ما تقول فيما تشاجرا فيه؟ قال: وما أنكرت من الما النظر، قال المأمون: يا أبا الحسن ما تقول فيما تشاجرا فيه؟ قال: وما أنكرت من البداء يا سليمان؟ والله بمَؤْتَنَا يقول: فَمَرَ يُعِبدُوُ ويقول: في من قبل وَلَدَ يَكُ شَيْتًا ك<sup>(1)</sup> ويقول بمَؤْتَن في الميان؟ يقول: يُوَبُ عَلَيْهِمَ في ويقول: في أيّ السَمَوَيَّت وَأَلأَرْضَ بُ<sup>(1)</sup> ويقول بمَرْتَن في الميان؟ أن يُمَانًا عُمَدًا أن عُمَانَهُ من أما النظر، قال المأمون: يا أبا ويقول: فويكر ألم نسَن ألمَا عَلَقْنَهُ مِن قبلُ وَلَدَ يَكُ شَيْتًا ك<sup>(1)</sup> ويقول بمَرْتَن في ألمَد يُما يُما يُن يُعَمِن في ألمَن من أبي المون: ويقول: في يُعَمَرُهُ ويقول: في ألمَن من قبلُ وَلَدَ يَكُ شَيْتًا ك<sup>(1)</sup> ويقول بمَرْتَن في ألما يُما يَسْنَامً في ويقول: في يُعَمَرُهُ المَاني مِن طِين كو ويقول بمَرَّتُ في ألمَن عُمُون يُعَمَر في عُمَيَهُم وَإِناً يُعَذَبُهُم وَإِناً يُعَذَبُهُم وَإِناً يُعَذَبُهُمْ وَلِناً عُمَنَاً مُن عُمَوه إلما يُعَذَبُهُمْ وَلِناً مَولان عُمَنَاً في يُمَاناً أن في يُنامًا في يُعَمَر في عُمَوه إلما يمان عُنوب في ألما يماناً في يَنامًا ما يما يَعْرَبُهُم وَإِناً يُعَذَبُهُمُ وَلِناً ألمان من عُمُوه إلما يما يما يُعال عمران في يما يماناً في يماناً في يما مراناً في ألما ألمان في عالم في عُمَوه إلما ويقوان عمرة عُمون عالم في عُمَوها عام يما يماناً في يما من علي في ألما ألمان في عُمون عال عمران في قاليا عمراناً في عنا عمراني في عُمرة في في عُممَن عُموي في عُمرة من عُمرون عمرة عُمرون ألما يما يما مي عُمرة علي من ألما الما مو من علي في ألما من علي في ألما مرانا في من عمرون في ألما ألما الما المون في مؤمن ألما مي من عمرون في ألما مما ما على مو ما علي ألما ما علي ألم

قال سليمان: هل رويت فيه عن آباتك شيئاً؟ قَال: نعم رويت عن أبي، عن أبي عبد الله عَنْ أَنَّه قال: : إنَّ لله بَخَرَكَ علمين: علماً مخزوناً مكنوناً لا يعلمه إلاً هو، من ذلك يكون البداء، وعلماً علمه ملائكته ورسله، فالعلماء من أهل بيت نبيّك يعلمونه، قال سليمان: أُحبُّ أن تنزعه لي من كتاب الله بَخَرَكَ ، قال: قول الله تعالى لنبيّه عَنَهُمَ فَمَا أَنَتَ بِمَلُومِ ﴾ أراد هلاكهم ثمَّ بدا لله تعالى فقال: فوَذَكَرَ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنعَمُ المُؤْوِينَ ﴾ قال سليمان: زدني جعلت فداك، قال الرضا على فقال: فوَذَكَرَ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنعَم أَلْتُوْبِينَ ﴾ قال سليمان: زدني جعلت فداك، قال الرضا على فقال: فوذكَرَ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنعَم أَلْتُوْبِينَ ﴾ قال مسليمان: وني جعلت فداك، قال الرضا عَن قد أخبرني أبي، عن آبائه عنه أن رسول الله عنكي قال: إنَّ الله بَرَكَكَ أوحى إلى نبيّ من أنبيائه: أن أخبر فلان الملك أنِّي متوفّيه إلى كذا وكذا، فأتاه ذلك النبيّ فأخبره فدعا الله الملك وهو على سريره حتى سقط من السرير وقال: يا ربّ أجلني حتى يشبّ طفلي وأقضي أمري، فأوحى الله بَرَكَكَ إلى ذلك النبيّ: أن انت فلان الملك فأعلمه أتي قد أنسيت أجله، وزدت في عمره خمس عشرة سنة، فقال ذلك النبيّ: يا ربّ إنك لتعلم أتي لم أكذب قط، فأوحى الله بَرَكَكَ إلى ذلك النبيّ: أن النبيّ: يا ربّ إنك لتعلم أتي لم أكذب قط، فأوحى الله بَرَكَكَ إلى ذلك النبيّ: يا ربّ إنك لتعلم أتي لم أكذب قط، فأوحى الله بَرَكَكَ إلى ذلك النبيّ فال ذلك فأبلغه ذلك والله لا يسأل عمّا يفعل.

ثم التفت إلى سليمان فقال: أحسبك ضاهيت اليهود في هذا الباب، قال: أعوذ بالله من ذلك، وما قالت اليهود؟ قال: قالت اليهود: «يد الله مغلولة» يعنون أنّ الله تعالى قد فرغ من الأمر فليس يحدث شيئاً، فقال الله يَتَزَيَّبُكُ : ﴿غُلَتَ أَيَدِيهِمْ وَلُهِنُوا بِمَا قَالُواُ ﴾ ولقد سمعت قوماً سألوا أبي موسى بن جعفر عن البداء فقال: وما ينكر الناس من البداء، وأن يقف الله قوماً يرجئهم لأمره؟ قال سليمان: ألا تخبرني عن ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدَرِ ﴾ في أيّ شيء أنوات؟

- سورة مريم، الآية: ٦٧.
   ٣) سورة الروم، الآية: ٢٧.
- (٣) سورة التوبة، الآية: ١٠٦. (٤) سورة فاطر، الآية: ١١.

قال: يا سليمان ليلة القدر يقدّر الله ﷺ فيها ما يكون من السنة إلى السنة من حياة أو موت أو خير أو شرّ أو رزق، فما قدّره في تلك اللّيلة فهو من المحتوم.

قال سليمان: الآن قد فهمت جعلت فداك فزدني، قال: يا سليمان إنَّ من الأمور أموراً موقوفة عندالله تبارك وتعالى يقدّم منها ما يشاء ويؤخّر ما يشاء، يا سليمان إنَّ عليّاً عَظِيَّةً كان يقول: العلم علمان: فعلم علّمه الله ملائكته ورسله فما علّمه ملائكته ورسله فإنّه يكون ولا يكذّب نفسه ولا ملائكته ولا رسله، وعلمٌ عنده مخزون لم يطلع عليه أحداً من خلقه، يقدّم منه ما يشاء، ويؤخّر ما يشاء، ويمحو ما يشاء، ويثبت ما يشاء. قال سليمان للمأمون: يا أمير المؤمنين لا أُنكر بعد يومي هذا البداء ولا أكذّب به إن شاء الله.

فقال المأمون: يا سليمان سل أبا الحسن عمّا بدا لك وعليك بحسن الاستماع والإنصاف، قال سليمان: يا سيّدي أسألك؟ قال الرضا ع الله : سل عمّا بدا لك، قال: ما تقول فيمن جعل الإرادة اسماً وصفة مثل حيّ وسميع وبصير وقدير؟ قال الرضا ع الله : إنّما قلتم: حدثت الأشياء واختلفت لأنّه شاء وأراد، ولم تقولوا: حدثت واختلفت لأنّه سميع بصير، فهذا دليل على أنّها ليست مثل سميع ولا بصير ولا قدير، قال سليمان: فإنه لم يزل مريداً؟ قال: يا سليمان فإرادته غيره؟ قال: نعم، قال فقد أثبتَّ معه شيئاً غيره لم يزل! قال سليمان: ما أثبتُ، قال الرضا ع ي محدثة؟ قال سليمان: لا ما هي محدثة، فصاح به المأمون وقال: يا سليمان مثله يعايا أو يكابر؟! عليك بالإنصاف، أما ترى من حولك من أهل النظر؟.

ثم قال: كلّمه يا أبا الحسن فإنّه متكلّم خراسان، فأعاد عليه المسألة فقال: هي محدثة يا سليمان، فإنَّ الشيء إذا لم يكن أزليًا كان محدثاً، وإذا لم يكن محدثاً كان أزليًا، قال سليمان: إرادته منه كما أنَّ سمعه منه وبصره منه وعلمه منه؟ قال الرضا عَظِيرًة : فإرادته نفسه؟ قال: لا، قال فليس المريد مثل السميع والبصير، قال سليمان: إنّما أراد نفسه كما سمع نفسه وأبصر نفسه وعلم نفسه، قال الرضا عَظِيرًا : ما معنى أراد نفسه؟ أراد أن يكون شيئاً، أو أراد أن يكون حيّاً أو سميعاً أو بصيراً أو قديراً؟ قال: نعم، قال الرضا عَظِيرًا : أفإرادته كان ذلك؟ قال سليمان: نعم، قال الرضا عَظِيرًا : ما معنى أراد نفسه؟ أراد أن يكون شيئاً، أو أراد معنى إذا لم يكن ذلك بإرادته، قال الرضا عَظِيرًا : فليس لقولك : أراد أن يكون حياً سميعاً بصيراً معنى إذا لم يكن ذلك بإرادته، قال سليمان : بلى قد كان ذلك بإرادته، فضحك المأمون ومن حوله، وضحك الرضا غَظِيرًا علم الهم : ارفقوا بمتكلّم خراسان، فقال : يا سليمان فقل : حال عندكم عن حاله وتغير عنها، وهذا ما لا يوصف الله يَرَبَّن به، فان فقال : يا سليمان المان الم

ثمَّ قال الرضا ﷺ : يا سليمان أسألك مسألة، قال : سل جعلت فداك، قال : أخبرني عنك وعن أصحابك تكلّمون الناس بما تفقهون وتعرفون أو بما لا تفقهون ولا تعرفون؟ قال : بما نفقه ونعلم، قال الرضا ﷺ : فالّذي يعلم الناس أنَّ المريد غير الإرادة وأنَّ المريد قبل الإرادة، وأنَّ الفاعل قبل المفعول، وهذا يبطل قولكم: إنَّ الإرادة والمريد شيء واحد، قال: جعلت فداك ليس ذاك منه على ما يعرف الناس ولا على ما يفقهون، قال: فأراكم ادّعيتم علم ذلك بلا معرفة، وقلتم: الإرادة كالسمع والبصر وإذا كان ذلك عندكم على ما لا يعرف ولا يعقل، فلم يحر جواباً.

ثمَّ قال الرضا ﷺ : يا سليمان هل يعلم الله جميع ما في الجنَّة والنار<sup>(١)</sup>؟

قال سليمان: نعم، قال: فيكون ما علم الله ٢٠٠٠ أنَّه يكون من ذلك؟ قال: نعم، قال: فإذا كان حتّى لا يبقى منه شيء إلاَّ كان أيزيدهم أو يطويه عنهم؟ قال سليمان: بل يزيدهم، قال: فأراه في قولك قد زادهم ما لم يكن في علمه أنَّه يكون، قال جعلت فداك فالمزيد لا غاية له، قال: فليس يحيط علمه عندكم بما يكون فيهما إذا لم يعرف غاية ذلك، وإذا لم يحط علمه بما يكون فيهما لم يعلم ما يكون فيهما أن يكون، تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً. قال سليمان: إنَّما قلت: لا يعلمه لأنَّه لا غاية لهذا، لأنَّ الله عَزَّيَّنَّ وصفهما بالخلود، وكرهنا أن نجعل لهما انقطاعاً، قال الرضا عَلِيَهُمْ: ليس علمه بذلك بموجب لا نقطاعه عنهم، لانَّه قد يعلم ذلك ثمَّ يزيدهم ثمَّ لا يقطعه عنهم، وكذلك قال ﷺ في كتابه ﴿كُمَّا نَغِجَتَ جُلُودُهُم بَدَلْنَهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ ﴾ وقال لأهل الجنَّة : ﴿عَطَآة غَيْرَ تَجَذُونُر ﴾ وقال ﷺ : وَنَنْكِهُوَ كَتِبَرُوَ ٢٠ لَكُ مُعْطُوعَةٍ وَلَا مَمْتُوعَةٍ ٢٠ فهو بَحْرَمَنْ يعلم ذلك ولا يقطع عنهم الزيادة، أرأيت ما أكل أهل الجنَّة وما شربوا أليس يخلف مكانه؟ قال : بلي، قال : أفيكون يقطع ذلك عنهم وقد أخلف مكانه؟ قال سليمان: لا، قال فكذلك كلَّما يكون فيها إذا أخلف مكانه فليس بمقطوع عنهم، قال سليمان: بل يقطعه عنهم ولا يزيدهم، قال الرضا عَلِيَهِ: إذاً يبيد ما فيهما، وهذا يا سليمان إبطال الخلود وخلاف الكتاب، لأنَّ الله بَرْتَخَالَ يقول: ﴿لَمُ مَا يَشَآءُونَ نِيهُمَّ وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ﴾ ويقول بَجْرَجَكَ : ﴿عَطَآة غَبَرَ مَجْدُونِ ﴾ ويقول بَجْرَجَكَ : ﴿وَمَا هُم يَنْهَا بِسُخْرَجِينَ﴾ ويقول كَمَرْتِينَ : ﴿خَلِدِينَ فِيهَآ أَبَداً﴾ ويقول كَمَرْتِينَ : ﴿وَفَنَكِهَوْ كَثِبَرَةِ ۞ لَا مَقْطُوعَةِ وَلَا مَمْنُوْعَةِ ٢

ثمَّ قال الرضا عَلَيَّ : يا سليمان ألا تخبرني عن الإرادة فعل هي أم غير فعل؟ قال : بلي

(١) قال المصنف في الهامش: لعل هذا السؤال والجواب مبني على أن الغير المتناهي اللايقفي يستحيل وجود أفراده بالفعل، وخروجه من القوة إلى الفعل، لا لإستحالة وجود غير المتناهي، بل لأن حقيقة اللايقفية تقتضي ذلك، فإنه لو خرج جميع أفرادها إلى الفعل ولو كانت غير متناهية يقف ما فرضنا أنه لا يقف، ويلزم في أجزاء الجسم الجزء الذي لا يتجزىء كما لزم على النظام، وفي المراتب العددية أن لا يقف، ويلزم في أجزاء الجسم الجزء الذي لا يتجزىء كما لزم على النظام، وفي المراتب العددية أن لا يقف، ويلزم في أجزاء الجسم الجزء الذي لا يتجزىء كما لزم على النظام، وفي المراتب العددية أن لا يتصور فوقه عدد آخر وهو خلاق البديهة بل مفهوم الجميع ومفهوم اللايقف متنافيان كما قرروه في يتصور فوقه عدد آخر وهو خلاق البديهة بل مفهوم الجميع ومفهوم اللايقف متنافيان كما قرروه في يتحول لا يتجزى، في الإحاطة به، فلعله يكون على أبول المراتب العددية أن لا يتحرز فوقه عدد آخر وهو خلاق البديهة بل مفهوم الجميع ومفهوم اللايقف متنافيان كما قرروه في يتصور فوقه عدد آخر وهو خلاق البديهة بل مفهوم الجميع ومفهوم اللايقف متنافيان كما قرروه في يتصور فوقه عدد آخر وهو خلاق البديهة بل مفهوم الجميع ومفهوم اللايقف متنافيان كما قرروه في يتحول موضعه، وأما نحو علمه سبحانه بها، فهو مجهول الكيفية لا يمكن الإحاطة به، فلعله يكون على نحو لا موضعه، وأما نحو علمه سبحانه بها، والله يعلم (منه رحمه الله).

هي فعل، قال: فهي محدثة، لأنَّ الفعل كلَّه محدث، قال ليست بفعل، قال: فمعه غيره لم يزل، قال سليمان: الإرادة هي الإنشاء، قال: يا سليمان هذا الَّذي عبتموه على ضرار وأصحابه من قولهم: إنَّ كلَّ ما خلق الله ﷺ في سماء أو أرض أو بحر أو برَّ من كلب أو خنزير أو قرد أو إنسان أو دابَّة إرادة الله، وإنَّ إرادة الله تحيا وتموت وتذهب وتأكل وتشرب وتنكح وتلد وتظلم وتفعل الفواحش وتكفر وتشرك، فنبرؤ منها ونعاديها، وهذا حدَّها، قال سليمان: إنَّها كالسمع والبصر والعلم، قال الرضا عَلَيْظَلا: قد رجعت إلى هذا ثانية، فأخبرني عن السمع والبصر والعلم أمصنوع؟ قال سليمان: لا، قال الرضا عَلَيْظَلا: فكيف نفيتموه؟ فمرّة قلتم لم يرد، ومرّه قلتم أراد وليست بمفعول له؟ قال سليمان: إنَّما ذلك كقولنا : مرّة علم، ومرّة لم يعلم، قال الرضا ﷺ : ليس ذلك سواء، لأنَّ نفي المعلوم ليس بنفي العلم، ونفي المراد نفي الإرادة أن تكون، لأنَّ الشيء إذا لم يرد لم يكن إرادة، وقد يكون العلم ثابتاً وإن لم يكن المعلوم، بمنزلة البصر فقد يكون الإنسان بصيراً وإن لم يكن المبصر، ويكون العلم ثابتاً وإن لم يكن المعلوم، قال سليمان: إنَّها مصنوعة، قال: فهي محدثة ليست كالسمع والبصر، لأنَّ السمع والبصر ليسا بمصنوعين وهذه مصنوعة، قال سليمان : إنَّها صفة من صفاته لم تزل، قال: فينبغي أن يكون الإنسان لم يزل، لأنَّ صفته لم تزل، قال سليمان: لا، لأنَّه لم يفعلها، قال الرضا ﷺ : يا خراساني ما أكثر غلطك! أفليس بإرادته وقوله تكون الأشياء؟ قال سليمان: لا، قال: فإذا لم تكن بإرادته ولا مشيَّته ولا أمره ولا بالمباشرة فكيف يكون ذلك؟ تعالى الله عن ذلك، فلم يحر جواباً .

ثمَّ قال الرضا عَلَيْنُ : ألا تخبرني عن قول الله تَخْتَلُ : ﴿وَإِذَا أَرَدْنَا أَن نُتَمَلِكَ فَرَيَةً أَمَرَنا مُتَرَفِبهَا فَلَكَ اللَّهُ عَنْ قَالَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن ذَلك ، قال اللَّهُ عام منه باطلاً ، لأنّه لا يكون أن يحدث نفسه ولا يتغيّر عن حاله ، تعالى الله عن ذلك ، قال سليمان : إنّه لم يكن عنى بذلك أنّه يحدث إرادة ، قال : فما عنى به ؟ قال : الله عن ذلك ، قال سليمان : إنّه لم يكن عنى بذلك أنّه يحدث إرادة ، قال : فما عنى به ؟ قال : عنى به فعل الشيء ، قال الرضا عَلَيْ اللهُ عن مترد هذه المسألة وقد أخبرتك أنَّ الإرادة محدثة ، لأنَّ فعل الشيء محدث ؟! قال : فليس لها معنى ! قال الرضا عَلَيْ الإرادة بعن بعن الله معنى الله معنى الله معنى المسألة وقد أخبرتك أنَّ الإرادة عنى به عنى به فعل الشيء ، قال الرضا على الله عنى له معنى الله معنى الله معنى الله معنى الله معنى الله معنى المسألة وقد أخبرتك أنَّ الإرادة محدثة ، لأنَّ فعل الشيء محدث ؟! قال : فليس لها معنى ! قال الرضا على الله عنه محدثة ، لأنَّ فعل الشيء محدث ؟! قال : فليس لها معنى ! قال الرضا على الله عن وصف نفسه محدثة ، لأنَّ فعل الشيء محدث ؟! قال : فليس لها معنى ! قال الرضا على اله معنى قديم ولا حديث بطل عندكم حتى وصفها بالإرادة بما لا معنى له ، فإذا لم يكن لها معنى قديم ولا حديث بطل عندكم متى الله لم يزل مريداً ، قال سليمان : إنّما عنيت أنّها فعل من الله لم يزل ، قال : ألا تعلم أنَّ ما لم يزل لا يكون مفعولاً وقديماً حديثاً في حالة واحدة ؟ فلم يحر جواباً . الله ما يزل ما يكن يه معولاً وقديماً حديثاً في حالة واحدة؟ فلم يحر بوابل.

قال الرضا ﷺ : لا بأس أتمم مسألتك، قال سليمان : قلت : إنَّ الإرادة صفة من صفاته، قال الرضا ﷺ : كم تردّد عليّ أنّها صفة من صفاته، فصفته محدثة أو لم تزل؟ قال سليمان : محدثة، قال الرضا ﷺ : الله أكبر فالإرادة محدثة، وإن كانت صفة من صفاته لم

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ١٦.

تزل فلم يرد شيئاً، قال الرضا ﷺ : إنَّ ما لم يزل لا يكون مفعولاً، قال سليمان: ليس الأشياء إرادة، ولم يرد شيئاً، قال الرضا ﷺ : وسوست يا سليمان، فقد فعل وخلق ما لم يزل خلقه وفعله، وهذه صفة من لا يدري ما فعل، تعالى الله عن ذلك.

قال سليمان : يا سيّدي فقد أخبرتك أنّها كالسمع والبصر والعلم، قال المأمون : ويلك يا سليمان كم هذا الغلط والترداد؟ اقطع هذا وخذ في غيره إذلست تقوى على غير هذا الردّ، قال الرضا عَلِيَّهِ : دعه يا أمير المؤمنين لا تقطع عليه مسألته فيجعلها حجّة، تكلّم يا سليمان، قال : قد أخبرتك أنَّها كالسمع والبصر والعلم، قال الرضا عَلَيْتَهُمْ : لا بأس، أخبرني عن معنى هذه، أمعني واحدًّ أو معاني مختلفةً؟ قال سليمان : معنى واحد، قال الرضا عَلِيَّهِ: فمعنى الإرادات كلُّها معنى واحد؟ قال سليمان: نعم، قال الرضا ﷺ : فإن كان معناها معنى واحداً كانت إرادة القيام إرادة القعود، وإرادة الحياة إرادة الموت، إذ كانت إرادته واحدة لم يتقدّم بعضها بعضاً، ولم يخالف بعضها بعضاً، وكان شيئاً واحداً، قال سليمان : إنَّ معناها مختلف، قال : فأخبرني عن المريد أهو الإرادة أو غيرها؟ قال سليمان : بل هو الإرادة، قال الرضا عَلِيَّةٍ : فالمريد عندكم مختلف إذكان هو الإرادة، قال: يا سبّدي ليس الإرادة المريد، قال: فالإرادة محدثة وإلاّ فمعه غيره، أفهم وزد في مسألتك، قال سليمان: فإنَّها اسم من أسمائه، قال الرضا عَلِينا : هل سمّى نفسه بذلك؟ قال سليمان : لا لم يسمُّ نفسه بذلك، قال الرضا عَلِينا : فليس لك أن تسميه بما لم يسمُّ به نفسه، قال: قد وصف نفسه بأنَّه مريد، قال الرضا عَلِيَهُ : ليس صفته نفسه أنَّه مريد إخباراً عن أنَّه أراده، ولا إخباراً عن أنَّ الإرادة اسم من أسمائه، قال سليمان: لأنَّ إرادته علمه، قال الرضا ﷺ : يا جاهل فإذا علم الشيء فقد أراده؟ قال سليمان : أجل، قال : فإذا لم يرده لم يعلمه؟ قال سليمان : أجل، قال : من أين قلت ذاك؟ وما الدليل على أنَّ إرادته علمه؟ وقد يعلم ما لا يريده أبداً، وذلك قوله عَرَّجَانَ : ﴿ وَلَبِن شِنْنَا لَنَذَهَ بَنَ بِٱلَّذِي أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ فِهو يعلم كيف يذهب به، ولا يذهب به أبداً، قال سليمان : لأنَّه قد فرغ من الأمر فليس يزيد فيه شيئاً! قال الرضا عَائِكَةٍ : هذا قول اليهود، فكيف قال: ﴿ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُرُ ٢٠ قال سليمان : إنَّما عنى بذلك أنَّه قادر عليه ، قال : أفيعد ما لا يفي به؟ فكيف قال : ﴿ بَزِيد فِي ٱلْخَلَقِ مَا يَشَآمُ ؟ وقال بَرْوَيَنْ : ﴿ يَمْحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْبِتُ وَجِندَهُ أَمُّ ٱلْحَكِتَبِ (1) وقد فرغ من الأمر؟ فلم يحو جواباً .

قال الرضا ﷺ : يا سليمان هل يعلم أنَّ إنساناً يكون ولا يريد أن يخلق إنساناً أبداً؟ أو أنَّ إنساناً يموت ولا يريد أن يموت اليوم؟ قال سليمان : نعم، قال الرضا ﷺ : فيعلم أنَّه يكون ما يريد أن يكون، أو يعلم أنَّه يكون ما لا يريد أن يكون؟ قال : يعلم أنَّهما يكونان جميعاً، قال الرضا ﷺ : إذاً يعلم أنَّ إنساناً حيّ ميَّت قائم قاعد أعمى بصير في حالة

(١) سورة الرعد، الآية: ٢٩.

واحدة، وهذا هو المحال، قال: جعلت فداك فإنّه يعلم أن يكون أحدهما دون الآخر، قال: لا بأس، فأيّهما يكون؟ الذي أراد أن يكون؟ أو الذي لم يرد أن يكون؟ قال سليمان: الذي أراد أن يكون، فضحك الرضا عَلَيْتَمَ والمأمون وأصحاب المقالات، قال الرضا عَلَيْتَمَ: غلطت وتركت قولك: إنه يعلم أنّ إنساناً يموت اليوم وهو لا يريد أن يموت اليوم، وإنّه يخلق خلقاً وأنّه لا يريد أن يخلقهم، وإذا لم يجز العلم عندكم بما لم يرد أن يكون فإنّما يعلم أن يكون ما أراد أن يكون.

قال سليمان: فإنّما قولي : إنَّ الإرادة ليست هو ولا غيره، قال الرضا غليمًة : يا جاهل إذا قلت : ليست هو فقد جعلتها غيره، فإذا قلت : ليست هي غيره فقد جعلتها هو ، قال سليمان : فهو يعلم كيف يصنع الشيء؟ قال : نعم، قال سليمان : فإنَّ ذلك إثبات للشيء، قال الرضا غليمًة : أحلت، لأنَّ الرجل قد يحسن البناء وإن لم يبن ، ويحسن الخياطة وإن لم يخط ، ويحسن صنعة الشيء وإن لم يصنعه أبداً ، ثمّ قال له : يا سليمان هل يعلم أنّه واحد لا شيء معه؟ قال : نعم، قال : أفيكون ذلك إثباتاً للشيء، قال سليمان : ليس يعلم أنّه واحد لا شيء معه، قال الرضا غليمية : أفتعلم أنت ذاك؟ قال : نعم، قال اليمان ال نسي علم أنّه واحد لا شيء معه، قال الرضا غليمية : أفتعلم أنت ذاك؟ قال : نعم، قال ال فأنت يا سليمان أعلم منه يحيرُ حكيمٌ قادرٌ؟ قال : نعم، قال : فكيف أخبر بمُؤكل أنّه واحد لا شيء معه، وأنّه سميعٌ بصيرٌ حكيمٌ قادرٌ؟ قال : نعم، قال : فكيف أخبر بمُؤكل أنّه واحد لا شيء معه، وأنه سميعٌ عليمٌ خبيرٌ وهو لا يعلم ذلك؟ وهذا ردّ ما قال وتكذيبه تعالى الله عن ذلك، ثمّ قال له عليمٌ خبيرٌ وهو لا يعلم ذلك؟ وهذا ردّ ما قال وتكذيبه تعالى الله عن ذلك، ثمّ قال له الرضا غليم خبيرٌ وهو لا يعلم ذلك؟ وهذا ردّ ما قال وتكذيبه تعالى الله عن ذلك، ثمّ قال له يصنع الشيء قال الرضا في منه مال : فكيف أخبر بمُؤكل أنّه واحد لا شيء معه، وأنّه سميعٌ بعيرٌ حكيمٌ قادرٌ؟ قال : نعم، قال : فكيف أخبر بمؤكل أنّه واحد و شيء معه، وأنّه سميعٌ بعيرٌ حكيمٌ قادرٌ؟ قال : نعم، قال : فكيف أخبر بمؤكل أنّه واحد مي سيعٌ معيرٌ حكيمٌ قادرٌ بعنيمٌ خير أن يصنعه وإنّها هو متحير ، تعالى الله عن ذلك، ثمّ قال له يصنع الشيء قبل أن يصنعه فإنّها هو متحيّر ، تعالى الله عن ذلك .

قال سليمان: فإنَّ الإرادة: القدرة، قال الرضا عَلَيَّةِ: وهو تَخَرَّيَكُ يقدر على ما لا يريده أبداً ولا بدّ من ذلك، لأنّه قال تبارك وتعالى: ﴿وَلَمِن شِنْنَا لَنَذَهَ بَنَ بِٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ﴾ فلو كانت الإرادة هي القدرة كان قد أراد أن يذهب به لقدرته، فانقطع سليمان: قال المأمون عند ذلك: يا سليمان هذا أعلم هاشمتي، ثمّ تفرّق القوم<sup>(1)</sup>.

**ج:** مرسلاً مثله إلاّ أنّه أسقط بعض الخبر اختصاراً<sup>(٢)</sup>.

بيان: اعلم أنَّه لمَّا كان للبداء معان أثبتها عَلَيْ المعانيها :

الاول: أن يكون المرادبه إحداث أمر لم يكن، وإيجاد شيء بعد عدمه، وهذا الّذي نسب إلى اليهود نفيه، حيث قالوا: خلق جميع الأشياء في الأزل وفرغ من الأمر، ولذا قالوا: يد الله مغلولة؛ وإلى نفيه أشار بقوله: ﴿أَوَلَمَرَ يَرَ ٱلْإِنسَنُ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَهُوَ الَذِي يَبْدَؤُا ٱلْخَلْقَ ﴾ وقوله: ﴿بَدِيعُ ٱلسَمَوَيَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ وقوله: ﴿وَبَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَنِ ﴾ وقوله: ﴿وَهُوَ الَذِي مُرْجَوْنَ ﴾.

(۱) التوحيد، ص ٤٤١ بإب ٦٦ ح ١. (۲) الإحتجاج، ص ٤٠١.

الثاني: نسخ الأحكام وإليه أشار بقوله: ﴿وَذَكِّرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نُنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾.

والثالث: تقدير الأشياء وإثباتها في الألواح السماويّة ومحوها وتغييرها بحسب المصالح، وإليه أشار بقوله: ﴿وَمَا يُعَمَّرُ مِن مُّعَمَّرٍ وَلَا يُنَقِصُ مِنْ عُمُرُومِ ﴾<sup>(1)</sup> وغيرها ممّا ذكره، والمعروف من البداء هو المعنى الأخير كما مرّ بيانه في بابه، ويمكن تطبيق بعض الآيات السابقة عليه أيضاً بأن يواد بالخلق التقدير لا الإيجاد.

قوله: (وأن يقف الله قوماً يرجئهم لأمره) يحتمل أن يكون تفسيراً للبداء لأنّه أيضاً نوع من البداء، حيث لا يظهر أوّلاً في التقدير كونهم معذّبين أو مرحومين، ثمّ يظهر للخلق بعد ذلك، ويحتمل أن يكون أمراً آخر كانوا ينكرونه، ذكره عَلِيَّلا استطراداً لشباهته بالبداء، وذكر الآية الدالّة عليه سابقاً يؤيّد الأوّل. (قوله: اسماً وصفة مثل حيّ) أي جعلوها من الصفات الذاتيّة القديمة، لا من صفات الفعل الحادثة.

قوله: (مثله يعايا) أي تتكلّم معه على سبيل المباهتة والمغالطة، قال الجوهريّ: المعاياة أن تأتي بشيء لا يهتدي له .

قوله: (فأعاد عليه المسألة) أي أعاد المروزيّ سؤال الحدوث والقدم عنه عليَّة ويحتمل أن يكون المراد أنّه عليَّة أعاد السؤال السابق فأجاب المروزيّ بمثل جوابه سابقاً فردّ الإمام عليَّة عليه وقال: هي محدثة، ويحتمل أن يكون (فقال) بياناً للإعادة.

قوله : (أفبإرادته كان ذلك قال سليمان : نعم) كذا في أكثر نسخ الكتب الثلاثة ، وفي بعض نسخ التوحيد : (قال سليمان : لا) وهو الأظهر ، وعلى ما في أكثر النسخ يكون حاصل جوابه ﷺ أنَّ ما ذكرت من كون حياته وسمعه وبصره محدثاً مسبوقاً بالإرادة معلوم الانتفاء كما أوضحه أخيراً وبيّنه بأنّه يوجب التغيّر في ذاته تعالى وكونه محلاً للحوادث .

قوله ﷺ : (فأراكم ادّعيتم علم ذلك) لعلّ المعنى أنّك لمّا ادّعيت أنّ ذلك على خلاف ما يعقله الناس فلم يحصل لك من ذلك سوى احتمال أن يكون كذلك ولم يقم دليلاً على ذلك، ومحض الاحتمال لا يكفي في مقام الاستدلال؛ أو المعنى أنّه إذا كان هذا الأمر على خلاف ما يعقله الناس ويفهمونه فلا يمكن التصديق به إذ التصديق فرع تصوّر الأطراف.

قوله: (الإرادة هي الإنشاء) لعلّه كان مراده أنّها عين المنشأ. ثمّ اعلم أنّ ما نسبه المتكلّمون إلى ضرار هو كون إرادته تعالى عين ذاته لا عين المخلوقات، ولعلّه كان قائلاً بأحدهما ثمّ رجع إلى الآخر.

قوله: (كقولنا مرّة علم ومرّة لم يعلم) لعلّه أراد أنَّ العلم أيضاً يمكن نفيه قبل حصول المعلوم، فأجاب ٢٢٢ ببطلان ذلك، ويحتمل أن يكون أشار بذلك إلى ما في بعض الآيات

(۱) سورة فاطر، الآية: ۱۱.

من قوله: ﴿لِنَعْلَمَ مَن يَنَّبِعُ ٱلرَّسُولَ ﴾<sup>(١)</sup> وأمثاله، فأجاب ﷺ بأنّها مأوّلة بالعلم بعد الحصول وإلاّ فأصل العلم لا يتوقّف على الحصول؛ ويحتمل أن يكون مراده أنّه لا يمكن نفي الإرادة كما لا يمكن نفي العلم.

قوله: (لأنّ صفته لم تزل) الظاهر "صنعته" بدل "صفته" أي لا يتوقّف صنعه وإيجاده إلاّ على إرادته تعالى إيجاده، فإذا كانت الإرادة قديمة كان المراد أيضاً قديماً ولو كان "صفته" فالمراد أيضاً ما ذكرنا بنوع من التكلّف، أي صفة إيجاده بإرجاع الضمير إلى الإنسان، أو إلى الله تعالى، فأجاب الخراساني: بأنّ قدم الإرادة لا يستلزم قدم المراد، إذ الإيجاد فعل فلعلّه مع وجود الإرادة لم يفعله، فأجاب عليكيّر: بأنّ إرادته تعالى لا يتخلّف عن الإيجاد لقوله تعالى: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا آَزَادَ شَيْئًا أَن يَقُولَ لَهُ كُن فَيكَوُنُ ﴾<sup>(٢)</sup> ثمّ أجاب أخيراً بأنّ إيجاده تعالى يتفلى عن الإرادة كان الإيجاد لقوله فعلى أيّ شيء يتوقّف.

قوله : (حتّى وصفها بالإرادة بما لا معنى له) أي كيف يعقل أن يقال : إنّ الإرادة لا معنى لها ، والحال أنّ الله تعالى وصف نفسه بها وذكرها في كتابه ، وهل يجوز أن يذكر الله شيئاً لا معنى له؟ .

قوله علي الأردة كما مرّ في الأخبار، أو الإرادة الأزلية إمّا أن يتعلّق بقديم، فالقديم لا يكون مسبوقاً بالإرادة كما مرّ في الأخبار، أو بحادث فيلزم تخلف المراد عن الإرادة وهو غير جائز كما مرّ في هذا الخبر، أو هو بالتشديد من الردّ، أي لم يردّ الخراسانيُّ جواباً، فكلمة «إن» وصلية. قوله : (ليس الأشياء إرادة ولم يرد شيئاً) أي ليست الأشياء عين الإرادة كما قال ضرار، ولم يتعلّق إرادته أيضاً بشيء، ويحتمل أن يكون كلمة «إلاّ» استثناءً كما في بعض النسخ، أي ليس إلا شيئا واحداً أراده وهو أصل الخلق من غير تفصيل أو الإرادة، فقال علي الله عنه الم يرد على بناء المجهول، أي وسوس إليك الشيطان حتى تكلمت بذلك، أو خبط الشيطان عقلك حيث تتكلّم بهذه الخرافات، ثمّ بيّن ضعف قوله بأنّه على قولك : إنه أراد الإرادة القديمة ولم يرد غيرها أن يكون الإرادة متعلّقة بأمر قديم لم يزل مع الله، وتأثير الشيء فيما يكون معه دائماً لا يكون على وجه الإرادة والاختيار، بل يكون على ورك : إنه أراد الإرادة القديمة ولم يرد غيرها أن بهذه الخرافات، ثمّ بيّن ضعف قوله بأنّه على قولك : إنه أراد الإرادة القديمة ولم يرد غيرها أن يكون الإرادة متعلّقة بأمر قديم لم يزل مع الله، وتأثير الشيء فيما يكون معه دائماً لا يكون على وجه الإرادة معلّة بأمر قديم لم يزل مع الله، وتأثير الشيء فيما يكون معه دائماً لا يكون على وجه الإرادة والاختيار، بل يكون على وجه الاضطرار كإحراق النار، وفي بعض نسخ التوحيد : «ما لم يرد خلقه» وهو أظهر، أي يلزم على قولك أن يكون صدور الأشياء عنه تعالى بغير إرادة، وهذه صفة من لا يدري ما فعل كالنار في إحراقه، تعالى الله عن ذلك.

قوله: (وإلاّ فمعه غيره) أي يلزم تعدّد القدماء. (قوله: لأنّ إرادته علمه) أي ما نسب إلى نفسه بلفظ الإرادة أراد به العلم، والظاهر أنّ اللاّم زيد من النسّاخ، والسائل رجع عن كلامه

سورة البقرة، الآية: ١٤٣.
 سورة يس، الآية: ٨٢.

السابق لعجزه عن جواب ما يرد عليه إلى كلام آخر . قوله: (فإنَّ ذلك إثبات للشيء) أي في الأزل، إنَّما قال ذلك ظنّاً منه أنَّ العلم بالشيء يستلزم وجوده.

**أقول؛** قد مرّ شرح بعض أجزاء الخبر في كتاب التوحيد. وقال الصدوق رحمة الله عليه في الكتابين بعد إيراد هذا الخبر : كان المأمون يجلب على الرضا على من متكلمي الفرق وأهل الأهواء المضلّة كلّ من سمع به حرصاً على انقطاع الرضا على من الحجّة مع واحد منهم، وذلك حسداً منه له ولمنزلته من العلم، فكان لا يكلّمه أحد إلاّ أقرّ له بالفضل والتزم الحجّة له عليه، لأنّ الله تعالى ذكره يأبي إلاّ أن يعلي كلمته ويتمّ نوره وينصر حجّته، وهكذا وعد تبارك وتعالى في كتابه فقال : ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوَةِ الدُّئيامُ <sup>(1)</sup> يعني بالذين آمنوا ما ثمة الهداة على ذكره يأبي يلاّ أن يعلي كلمته ويتمّ نوره وينصر حجّته، وهكذا وعد تبارك وتعالى في كتابه فقال : ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَذِينَ ءَامَنُوا فِي الْحَيَوَةِ الدُّئيامُ <sup>(1)</sup> يعني بالذين آمنوا منه من المداة عليه الذي وأنباعهم العارفين بهم والآخذين عنهم، ينصرهم بالحجّة على مخالفيهم

٣-ن، الهمداني والمكتب والورّاق، عن أبيه، عن عليّ، عن صفوان بن يحيى صاحب السابريّ قال: سألني أبو قرَّة صاحب الجاثليق أن أوصله إلى الرضا عليه في فاستأذنته في ذلك، فقال: أدخله عليّ، فلمّا دخل عليه قبّل بساطه وقال: هكذا علينا في ديننا أن نفعل بأشراف أهل زماننا، ثمّ قال له: أصلحك الله ما تقول في فرقة ادّعت دعوى فشهدت لهم فرقة أخرى معدّلون؟ قال: الدعوى لهم، قال: فادّعت فرقة أخرى دعوى فلم يجدوا شهوداً من غيرهم؟ قال: لا شيء لهم قال له: أصلحك الله ما تقول في فرقة ادّعت دعوى فشهدت لهم فرقة أخرى معدّلون؟ قال: الدعوى لهم، قال: فادّعت فرقة أخرى دعوى فلم يجدوا شهوداً من غيرهم؟ قال: لا شيء لهم قال له: أصلحك الله ما تقول في فرقة ادّعت دعوى فلم يجدوا شهوداً من غيرهم؟ قال: الدعوى لهم، قال: فادّعت فرقة أخرى دعوى فلم يجدوا شهوداً من غيرهم؟ قال: لا شيء لهم قال فإنّا نحن ادعينا أنّ عيسى روح الله وكلمته، فوافقنا على ذلك أمسلمون، وادّعى المسلمون أنّ محمّداً نبيّ فلم نتابعهم عليه، وما أجمعنا عليه خير ممّا المسلمون، وادّعى المسلمون أنّ محمّداً نبيّ فلم نتابعهم عليه، وما أجمعنا عليه خير مما المسلمون، وادّعى المسلمون أنّ محمّداً نبيّ فلم نتابعهم عليه، وما أجمعنا عليه خير مما المسلمون، وادّعى المسلمون أنّ محمّداً نبيّ فلم نتابعهم عليه، وما أجمعنا عليه خير مما المتوقنا فيه، فقال له الرضا غيتين : ما اسمك؟ قال يوحنا، قال: يا يوحنا إنّ آمنا بعيسى روح الله وكلمته الذي كان عيسى المنه وكلمته الذي كان يؤمن بمحمّد ويبشّر به ويقرّ على نفسه أنّه عبد مربوب: فإن كان عيسى الله وكلمته الذي كان يؤمن بمحمّد ويبشّر به ويقرّ على نفسه أنّه عبد مربوب نفإن كان عيسى الله وكلمته الذي ورح الله وكلمته ليس هو الذي آمن بمحمّد وبشّر به، ولا هو الذي أقرّ لله الذي أقرّ لله الذي أقر المن المورية فنحن منه برآه، فأين اجتمعنا، فقام فقال لصفوان بن بحيى: قم فما كان عيسى ألذي هذا لموران بن عنه من ما كان عيسى الذي هو عندك روح الله وكلمته ليس هو الذي آمن بمحمّد وبشّر به، ولا هو الذي أقرّ لله الذي أقرّ لله الذي أقرّ لمنه منه برآه، فأين اجتمعنا، فقام فقال لصفوان بن بحيى: قم فما كان أمنانا عن هذا المجلس<sup>(٣)</sup>.

- سورة غافر، الآية: ٥١.
   (٢) التوحيد، ص ٤٥٤ باب ٦٦ ح ١.
  - (٣) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٥٤ باب ٥٦ ح ١.

شيء قدير، ثمَّ رفع العرش بقدرته ونقله فجعله فوق السماوات السبع، ثمّ خلق السماوات والأرض في ستّة أيّام وهو مستولٍ على عرشه، وكان قادراً على أن يخلقها في طرفة عين، ولكنّه يَتَزَيَّنُ خلقها في ستّة أيّام ليظهر للملائكة ما يخلقه منها شيئاً بعد شيء فتستدلّ بحدوث ما يحدث على الله تعالى ذكره مرّة بعد مرّة، ولم يخلق الله العرش لحاجة به إليه، لأنّه غنيّ عن العرش وعن جميع ما خلق، لا يوصف بالكون على العرش لأنّه ليس بجسم، تعالى عن صفة خلقه علواً كبيراً .

وأمَّا قوله بَيْرَيِّكَ : ﴿ لِيَبْلُوَكُمْ أَخْسَنُ عَمَلًا ﴾ فإنَّه بَتَرَيِّكَ خلق خلقه ليبلوهم بتكليف طاعته وعبادته لا على سبيل الامتحان والتجربة، لأنَّه لم يزل عليماً بكلَّ شيء. فقال المأمون: فرّجت عنّي يا أبا الحسن فرَّج الله عنك، ثمّ قال له: يا ابن رسول الله فما معنى قول الله جلِّ ثناؤه: ﴿وَلَوْ شَاَة رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيمًا أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى بَكُولُوا مُؤْمِنِينَ ٢ وَمَا كَانَ لِنَغْسٍ أَن تُؤْمِنَ إِلَا بِإِذْنِ ٱنْتُوْلُ<sup>(١)</sup> فقال الرضا ﷺ : حدّثني أبي موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمّد، عن أبيه محمّد بن علىّ، عن أبيه علىّ بن الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ، عن أبيه عليّ بن أبي طالب ١٠٠٠ قال: إنَّ المسلمين قالوا لرسول الله ﷺ : لو أكرهت يا رسول الله من قدرت عليه من الناس على الإسلام لكثر عددنا وقوينا على عدوَّنا ، فقال رسول الله : ما كنت لألقى الله ﷺ ببدعة لم يحدث إليَّ فيها شيئاً وما أنا من المتكلِّفين، فأنزل الله بَتَرَيِّكَ عليه: يا محمّد ﴿وَلَوْ شَاَءَ رَبُّكَ لَاَمَنَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ كُلُهُمْ جَبِيعًاً﴾ على سبيل الإلجاء والاضطرار في الدنيا كما يؤمنون عند المعاينة ورؤية البأس في الآخرة، ولو فعلت ذلك بهم لم يستحقُّوا منَّى ثواباً ولا مدحاً، ولكنَّى أريد منهم أن يؤمنوا مختارين غير مضطرّين ليستحقّوا منّي الزلفي والكرامة ودوام الخلود في جنّة الخلد، ﴿أَفَأَنتَ تُكْرِهُ ٱلنَّاسَ حَتَّى يَكُونُواْ مُؤْمِنِينَ﴾ وأمَّا قوله ؟ تَؤَجَّكُ : ﴿وَمَا كَانَ لِنَفْسٍ أَن تُؤْمِنِ إِلَّا بِإِذْنِ ٱللَّهِ﴾ فليس ذلك على سبيل تحريم الإيمان عليها، ولكن على معنى أنَّها ما كانت لتؤمن إلَّا بإذن الله، وإذنه أمره لها بالإيمان ما كانت مكلِّفة متعبِّدة، وإلجاؤه إيَّاها إلى الإيمان عند زوال التكليف والتعبّد عنها، فقال المأمون: فرَّجت عنّي يا أبا الحسن فرّج الله عنك، فأخبرني عن قول الله بَجْرَيَكَ : ﴿ ٱلَّذِينَ كَانَتَ أَعَيْنُهُمْ فِي غِطَآهٍ عَن ذِكْرِي وَكَانُواْ لَا يَسْتَطِيعُونَ سَمْعًا ﴾ (\*) فقال: إنَّ غطاء العين لا يمنع من الذكر ، الذكر لا يرى بالعين، ولكن الله بَرْتُكُلْ شبّه الكافرين بولاية على بن أبي طالب عظيمًا بالعميان لأنَّهم كانوا يستنقلون قول النبي عظيم فيه ولا يستطيعون له سمعاً ، فقال المأمون: فرّجت عنّى فرج الله عنك<sup>(٣)</sup>.

**ج:** الهرويّ مثله<sup>(٤)</sup>.

سورة يونس، الآيتان: ٩٩–١٠٠.
 سورة الكهف، الآية: ١٠١.
 سورة الكهف، الآية: ١٠١.
 الإحتجاج، ص ٤١٢.

٥: عن صفوان بن يحيى قال: سألني أبو قرَّة المحدَّث صاحب شبرمة أن أدخله إلى أبي الحسن الرضا على فاستأذنته فأذن له، فدخل فسأله عن أشياء من الحلال والحرام والفرائض والأحكام حتى بلغ سؤاله إلى التوحيد فقال له: أخبرني جعلني الله فداك عن كلام الله لموسى، فقال: الله أعلم بأي لسان كلّمه، بالسريانية أم بالعبرانية فأخذ أبو قرَّة بلسانه فقال: إنه أعلم بأي لسان كلّمه، بالسريانية أم بالعبرانية فأخذ أبو قرَّة بلسانه فقال: إلله الله عن أله الله عن أله الله عن كلام الله موسى، فقال: الله أعلم بأي لسان كلّمه، بالسريانية أم بالعبرانية فأخذ أبو قرَّة بلسانه فقال: إنه أعلم بأي لسان كلّمه، بالسريانية أم بالعبرانية فأخذ أبو قرَّة بلسانه فقال: إنه أعلم بأي لسان، فقال أبو الحسن علي الله عمان الله عمان تقول، ومعاذ الله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنّه تبارك وتعالى ليس كمثله شيء، ولا الله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنّه تبارك وتعالى ليس كمثله شيء، ولا معاذ أله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنّه تبارك وتعالى ليس كمثله شيء، ولا الله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنّه تبارك وتعالى ليس كمثله شيء، ولا الله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنّه تبارك وتعالى ليس كمثله ميه، ولا معاد أله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنّه تبارك وتعالى ليس كمثله ميه، ولا الله أن يشبه خلقه أو يتكلّم بمثل ما هم متكلّمون، ولكنة تبارك وتعالى ليس كمثله ميه، ولا منه أن أم أم المخلوق لمخلوق ليس كمثله المعام به موسى كمثله قائل فاعل، قال: كلم الخالق لمخلوق ليس كمثله موسى من من فير تردّد في نفس.

فقال أبو قرّة: فما تقول في الكتب؟ فقال أبو الحسن عليم : التوراة والإنجيل والزبور والفرقان وكلّ كتاب أنزل كان كلام الله تعالى، أنزله للعالمين نوراً وهدى وهي كلّها محدثة وهي غير الله، حيث يقول : فأَوْ نُمَيْتُ لَهُمْ ذِكْرَكَهُ وقال : فَمَا يَأْنِيهم مِّن ذِصحَر مِّن رَبِّهِم تُحَدَث إلاَّ اسْتَمُوهُ وَمُ يَلْمَبُونَهُ<sup>(١)</sup> والله أحدث الكتب كلّها التي أنزلها، فقال أبو قرَّة : فهل يفنى؟ فقال أبو حسن عليم : فالله أحدث الكتب كلّها التي أنزلها، فقال أبو قرَّة : فهل يفنى؟ والتوراة والإنجيل والزبورو الفرقان فعل الله تعالى، ألم تسمع الناس يقولون : ربّ القرآن؟ وإنَّ القرآن يقول يوم القيامة : يا ربّ هذا فلان – وهو أعرف به – قد أظمأت نهاره، وأسهرت ليله، فشفّعني فيه؟ وكذلك التوراة والإنجيل والزبور كلّها محدثة مربوبة، أحدثها من ليس وات القرآن يقول يوم القيامة : يا ربّ هذا فلان – وهو أعرف به – قد أظمأت نهاره، وأسهرت ليله، فشفّعني فيه؟ وكذلك التوراة والإنجيل والزبور كلّها محدثة مربوبة، أحدثها من ليس واحد، وأنّ الكلام لم يزل معه وليس له بدء وليس بإله، قال أبو قرَّة : وإنّا الكتب كلّها تجيء يوم القيامة والناس في صعيد واحد، صفوف قيام لربّ العالمين، ينظرون حتى ترجع فيه، لأنها منه وهي جزء منه فإليه تصير، قال أبو الحسن غليم إله النا والسمس، ينظرون حتى في المسيح : إنّه روحه جزء منه ويرجع فيه، وكذلك قالت المجوس في النار والسمس : إنهما في المسيح : إنه روحه جزء منه ويرجع فيه، وكذلك قالت المجوس في النار والسمس : لابًا كلّ متجزء منه والمان أن يكون متجزئاً أو مختلفاً، وإنّما يختلف ويأتلف المتجزئ في المرجع فيه، تعلم والقالة والكثرة مخلوقة دائم على خالق خلقها . في المرجع فيه، تعلي متوهم والقلة والكثرة مخلوقة دائم على خالق خلقها .

فقال أبو قرّة: فإنّا روينا أنّ الله قسّم الرؤية والكلام بين نبيّين، فقسّم لموسى الكلام، ولمحمّد ﷺ الرؤية، فقال أبو الحسن ﷺ: فمن المبلّغ عن الله إلى الثقلين من الجنّ والإنس أنّه لا تدركه الأبصار، ولا يحيطون به علماً، وليس كمثله شيء؟ أليس محمّد؟ قال: بلى، قال أبو الحسن ﷺ: فكيف يجيء رجل إلى الخلق جميعاً فيخبرهم أنّه جاء من عند الله، وأنّه يدعوهم إلى الله بأمر الله ويقول: إنّه لا تدركه الأبصار، ولا يحيطون به علماً،

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآية: ٢.

وليس كمثله شيء، ثمّ يقول: أنا رأيته بعيني، وأحطت به علماً، وهو على صورة البشر؟ أما تستحيون؟ ما قدرت الزنادقة أن ترميه بهذا أن يكون أتى عن الله بأمر ثمّ يأتي بخلافه من وجه آخر! فقال أبو قرَّة: فإنَّه يقول: ﴿ وَلَقَدَ رَمَاهُ نَزَلَةً أُخْرَىٰ﴾ فقال أبو الحسن غليمًا : إنَّ بعد هذه الآية ما يدلّ على ما رأى حيث يقول: ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَىٰٓ ﴾ يقول: ما كذب فؤاد محمّد يلكي ما رأت عيناه، ثمّ أخبر بما رأت عيناه فقال: ﴿ لَقَدَ رَأَى مِنْ اللهُ عَلَى مِنْ اللهِ عَلَى الله فآيات الله غير الله. وقال: ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلَمَا﴾ فإذا رأته الأبصار فقد أحاطت به العلم ووقعت المعرفة، فقال أبو قرَّة فتكذّب بالرواية؟ فقال أبو الحسن غليمي : إذا كانت الرواية مخالفة للقرآن كذّبتها، وما أجمع المسلمون عليه أنّه لا يحاط به علماً، ولا تدركه الأبصار، وليس كمثله شيء.

وسأله عن قول الله: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ. لَيَلَا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ﴾ فقال أبو الحسن: قد أخبر الله تعالى أنّه أسرى به، ثمّ أخبر لم أسرى به فقال: ﴿ لِنُرِيَةٍ مِنَ مَايَنِنَأَ ﴾ فآيات الله غير الله، لقد أعذر وبيّن لمَ فعل به ذلك وما رآه، فقال: ﴿ فِلَمَ يَعْدِ آلْتَهِ وَمَايَنِيهِ يُؤْمِنُونَ <sup>(1)</sup> فأخبر أنّه غير الله.

فقال أبو قرّة: فأين الله؟ فقال أبو الحسن ﷺ : الأين مكان، وهذه مسألة شاهد عن غائب، والله تعالى ليس بغائب، ولا يقدمه قادم، وهو بكلّ مكان موجود، مدبّر صانع حافظ ممسك السماوات والأرض.

فقال أبو قرَّة : أليس هو فوق السماء دون ما سواها؟ فقال أبو الحسن عَلَيْتَلَا : هو الله في السماوات وفي الأرض، وهو الذي في السماء إله وفي الأرض إله، وهو الذي يصوّركم في الأرحام كيف يشاء، وهو معكم أينما كنتم، وهو الذي استوى إلى السماء وهي دخان، وهو الذي استوى إلى السماء فسوّاهن سبع سماوات، وهو الذي استوى على العرش، قد كان ولا خلق، وهو كما كان إذ لا خلق، لم ينتقل مع المنتقلين.

فقال أبو قرّة: فما بالكم إذا دعوتم رفعتم أيديكم إلى السماء؟ فقال أبو الحسن عليمي : إنّ الله استعبد خلقه بضروب من العبادة، ولله مفازع يفزعون إليه ويستعبد فاستعبد عباده بالقول والعلم والعمل والتوجيه ونحو ذلك، استعبدهم بتوجيه الصلاة إلى الكعبة، ووجّه إليها الحجّ والعمرة، واستعبد خلقه عند الدعاء والطلب والنضرّع ببسط الأيدي ورفعها إلى السماء لحال الاستكانة وعلامة العبوديّة والتذلّل له.

فقال أبو قرّة: فمن أقرب إلى الله؟ الملائكة أو أهل الأرض؟ قال أبو الحسن ﷺ : إن كنت تقول بالشبر والذراع فإنّ الأشياء كلّها بابٌ واحدٌ هي فعله، لا يشتغل ببعضها عن بعض، يدبّر أعلى الخلق من حيث يدبّر أسفله، ويدبّر أوّله من حيث يدبّر آخره، من غير عناء

(١) سورة الجائبة، الآية: ٦.

ولا كلفة ولا مؤونة ولا مشاورة ولا نصب، وإن كنت تقول: من أقرب إليه في الوسيلة؟ فأطوعهم له، وأنتم تروون أنّ أقرب ما يكون العبد إلى الله وهو ساجد، ورويتم أنّ أربعة أملاك التقوا أحدهم من أعلى الخلق، وأحدهم من أسفل الخلق، وأحدهم من شرق الخلق، وأحدهم من غرب الخلق، فسأل بعضهم بعضاً فكلّهم قال: من عند الله، أرسلني بكذا وكذا، ففي هذا دليل على أنّ ذلك في المنزلة دون التشبيه والتمثيل.

فقال أبو قرَّة: أتقرَّ أنَّ الله تعالى محمولٌ؟ فقال أبو الحسن ﷺ: كلَّ محمول مفعولٌ ومضاف إلى غيره محتاجٌ، فالمحمول اسم نقص في اللفظ، والحامل فاعلٌ، وهو في اللفظ ممدوح، وكذلك قول القائل: فوق وتحت وأعلى وأسفل، وقد قال الله تعالى: ﴿وَلِلَهِ آلاَسَمَاً المُسْنَىٰ فَأَدْعُوهُ بِهَا ﴾ ولم يقل في شيء من كتبه أنّه محمول، بل هو الحامل في البرّ والبحر، والممسك للسماوات والأرض، والمحمول ما سوى الله، ولم نسمع أحداً آمن بالله وعظمه قط قال في دعائه: يا محمول.

قال أبو قرَّة : أفتكذّب بالرواية : إنَّ الله إذا غضب إنّما يعرف غضبه، إنَّ الملائكة الّذين يحملون العرش يجدون ثقله على كواهلهم فيخرُّون سجّداً، فإذا ذهب الغضب خفّ فرجعوا إلى مواقفهم؟ فقال عَلِيَكِلاً : أخبرني عن الله تبارك وتعالى منذ لعن إبليس إلى يومك هذا وإلى يوم القيامة غضبان هو على إبليس وأولياته أو راض عنهم؟ فقال : نعم هو غضبان عليه، قال فمتى رضي فخفّف وهو في صفتك لم يزل غضبان عليه وعلى أتباعه؟! ثمّ قال : ويحك كيف تجترئ أن تصف ربّك بالتغيّر من حال إلى حال، وأنّه يجري عليه ما يجري على المخلوقين؟ سبحانه لم يزل مع الزائلين، ولم يتغيّر مع المتغيّرين . قال صفوان : فتحيّر أبو قرَّة ولم يحو جواباً حتى قام وخرج<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: (وليس له بدء) أي ليس للكلام علّة، لأنّ القدم غير مصنوع (وليس بإله) أي والحال أنّ الكلام ليس بإله حتّى لا يحتاج إلى الصانع، أو الصانع يلزم أن لا يكون إلهاً لوجود الشريك معه في القدم. وفي بعض النسخ: «وليس بآلة» بالتاء أي يلزم أن لا يكون الكلام آلة للتفهيم، وليس في بعض النسخ قوله: «وليس له بدء» والأظهر حينئذ كون الضمير راجعاً إلى الصانع كما مرّ في الوجه الثاني.

قوله: (لأنّ كلّ متجزّء متوهّم) كأنّه على سبيل القلب: أي كلّ ما يتوهّم فيه العقل الاختلاف والائتلاف يكون متجزّئاً، أو المعنى: أنّ كلّ متجزئ يتوهّم فيه العقل القلّة والكثرة والزيادة والنقصان، وهذه صفات الإمكان والمخلوقيّة. قوله: (وما أجمع المسلمون) معطوف على القرآن. **أقول:** قد مرّ شرح أجزاء الخبر في كتاب التوحيد.

<sup>7</sup> - قب: روى ابن جرير بن رستم الطبري، عن أحمد الطوسي، عن أشياخه في حديث أنه انتدب للرضا علي قوم يناظرون في الإمامة عند المأمون فأذن لهم، فاختاروا يحيى بن الضحاك السمر قندي فقال: سل يا يحيى، فقال يحيى: بل سل أنت يا ابن رسول الله لتشرّفني بذلك، فقال علي : يا يحيى ما تقول في رجل ادّعى الصدق لنفسه وكذَّب الصادقين؟ أيكون صادقاً محقاً في دينه أم كاذباً؟ فلم يحر جواباً ساعة، فقال المأمون: أجبه يا يحيى، فقال: معاد قام محقاً في رجل ادّعى الصدق لنفسه وكذَّب الصادقين؟ أيكون مادقاً محقاً في دينه أم كاذباً؟ فلم يحر جواباً ساعة، فقال المأمون: أجبه يا يحيى، فقال: معادقاً محقاً في دينه أم كاذباً؟ فلم يحر جواباً ساعة، فقال المأمون: أجبه يا يحيى، فقال: قطعني يا أمير المؤمنين، فالنفت إلى الرضا علي فقال: ما هذه المسألة التي أفرًا يحيى بالانقطاع فيها؟ فقال على منبر الرسول: «وليتكم ولست بخيركم» والأمير خير من الرعية؛ وإن بالمنعين أي ينفسه فقال على منبر الرسول: «وليتكم ولست بخيركم» والأمير خير من الرعية؛ وإن أعم يحيى أنه صدّق الصادقين فلا إمامة لمن شهد بالعجز زعم يحيى أنه صدّق الصادقين فلا إمامة لمن شهد بالعجز زعم يحيى أنه صدّق الصادقين فا إمامة لمن شهد بالعجز زعم يحيى أنه صدّق الصادقين فا إمامة لمن شهد بالعجز زعم يحيى أنه صدّق الصادقين فا إمامة لمن أفرًا يحيى من الرعية؛ وإن أيم يحيى أنه صدق المامة لمن أفرًا على نفسه على منبر الرسول علي العجز زعم يحيى أنه صدق الصادقين فا إمامة أمن أفرا على نفسه على منبر الرسول عنها؛ وإن زعم يحيى أنه صدق الصادقين فا إمامة لمن أفرًا على نفسه على منبر الرسول عنها؛ وإن أمم يعيى أنه صدق الصادقين فا إمامة لمن أفرًا على نفسه على منبر الرسول عنها؛ وإن أيم يحيى أنه صدق الصادقين فا إمامة لمن أفرًا على نفسه على منبر الرسول عنها؛ وإن أول ن عم يحيى أنه مردق المادقين فا إمامة أمن أفرا على في يعيى أنه مدق الماد أمري أول الماد المادة إلى أبي يم أمل أفر ألما النه أبن الماد أفر عليه من علم رسول الله شرال الى ألي ألي ألي ألمن أفر عليه ماحر المامون عليه فقان في فا أمامة أبي بكر فلته وقى الماد أمل أل لا ألمن أفر الماد المون عليه فقان هوا، من عامم ما علم رسول الله على ألها ألى أله ألن العل ألما أله ألها ألما أله ألها ألها ألهم أله ألهم ألفا ألهم ألهم ألهم ألهم ما مرما مول الله مرام ألما ألهم ألها ألهم أل ألهم أله ألم

٧ - وفي كتاب الصفوانيّ أنّه قال الرضا ﷺ لابن قرَّة النصرانيّ : ما تقول في المسيح؟ قال : يا سيّدي إنّه من الله، فقال : وما تريد بقولك : «من» و «من» على أربعة أوجه لا خامس لها، أتريد بقولك : «من» و من» على أربعة أوجه لا خامس لها، أتريد بقولك : من الله، فقال : وما تريد من الكلّ فيكون مبتضاً، أو كالخلّ من اللهم فيكون على مبيل الاستحالة، أو كالولد من الصانع مبيل المانع و مبيل المناكحة، أو كالولد من الصانع فيكون على سبيل المناكحة، أو كالخلّ من الله، فيكون على أربعة أوجه لا خامس في أربعة أوجه لا خامس في أربعة أوجه لا خامس لها، أتريد بقولك : «من» و «من» على أربعة أوجه لا خامس لها، أتريد بقولك : «من على أربعة أوجه لا خامس في أربعة أوجه لا خامس في أربعة أوجه لا خامس في أربعة أو كالبعض من الكلّ فيكون مبيضاً، أو كالخلّ من الخمر فيكون على سبيل الاستحالة، أو كالولد من الوالد فيكون على سبيل المناكحة، أو كالصنعة من الصانع فيكون على مبيل المناكحة، أو كالولد من الوالد فيكون على مبيل المناكحة، أو كالولد من الحالق، أو عندك وجه آخر فتعرّفناه؟ فانقطع<sup>(٢)</sup>.

٨ - أبو إسحاق الموصلي : إن قوماً من ماوراء النهر سألوا الرضا على عن الحور العين مم خلقن؟ وعن أهل الجنة إذا دخلوها ما أوّل ما يأكلون؟ وعن معتمد ربّ العالمين أين كان وكيف كان إذ لا أرض ولا سماء ولا شيء؟ فقال على : أمّا الحور العين فإنّهن خلقن من الزعفران والتراب لا يفنين، وأمّا أوّل ما يأكلون أهل الجنّة فإنّهم يأكلون أوّل ما يذكن من الزعفران والتراب لا يفنين، وأمّا أوّل ما يأكلون أهل الجنّة فإنّهم يأكلون أوّل ما يأكلون؟ وعن معتمد ربّ العالمين أين كان وكيف كان إذ لا أرض ولا سماء ولا شيء؟ فقال على الجنّة فإنّهم يأكلون أوّل الحور العين فإنّهن خلقن من الزعفران والتراب لا يفنين، وأمّا أوّل ما يأكلون أهل الجنّة فإنّهم يأكلون أوّل ما يدخلونها من كبد الحوت التي عليها الأرض، وكنه الأول ما ينخلون أهل الجنّة فإنّهم يأكلون أوّل ما يدخلونها من وإنّ ربّي عليها الأرض، وأمّا أوّل ما يأكلون أهل الجنّة فإنّهم يأكلون أوّل ما يدخلونها من وإنّ ربّي عليها الأرض، وكنه معتمد الربّ بَخْرَجَك فإنّه أيّن الأين، وكيف الكيف، وإنّ ربّي بلا أين ولا كيف وكنه معتمد على قدرته سبحانه وتعالى (").

٩ - أقول: وروي السيّد المرتضى تعليّه في كتاب الفصول عن شيخه المفيد تقليه أنّه قال: روى أنّه لما يسيران المأمون إلى خراسان وكان معه الرضا عليّ بن موسى بشيّ فبينا هما يسيران

- (۱) (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۳۸۰.
  - (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۳۸٤.

إذ قال له المأمون: يا أبا الحسن إنّي فكّرت في شيء فنتج لي الفكر الصواب فيه، فكّرت في أمرنا وأمركم ونسبنا ونسبكم فوجدت الفضيلة فيه واحدة، ورأيت اختلاف شيعتنا في ذلك محمولاً على الهوى والعصبيّة، فقال له أبو الحسن غليّن : إنّ لهذا الكلام جواباً إن شئت ذكرته لك، وإن شئت أمسكت، فقال له المأمون : إنّي لم أقله إلاّ لأعلم ما عندك فيه، قال له الرضا غليمي : أنشدك الله يا أمير المؤمنين لو أنّ الله بعث نبيّه محمّداً علي فخرج علينا من وراء أكمة من هذه الآكام يخطب إليك ابنتك كنت مزوّجه إيّاها؟ فقال : يا سبحان الله وهل يرغب أحد عن رسول الله يشكم أقال له الرضا غليمي : أفتراء كان يحلّ له أن يخطب إلي؟

قال الشيخ : وإنّما المعنى في هذا الكلام أنّ ولد عبّاس يحلّون لرسول الله عليه؟ كما تحلّ له البعداء في النسب منه، وأنّ ولد أمير المؤمنين عليته؟ من فاطمة عليه؟ ومن أمامة بنت زينب ابنة رسول الله عليه؟ يحرمن عليه، لأنّهنَّ من ولده في الحقيقة، فالولد ألصق بالوالد وأقرب وأحرز للفضل من ولد العمّ بلا ارتياب بين أهل الدين، وكيف يصحّ مع ذلك أن يتساووا في الفضل بقرابة رسول الله عليه؟ فنبّهه الرضا عليه؟ على هذا المعنى وأوضحه له<sup>(1)</sup>.

قال: فقال له المأمون: أليس قد ذكر الله تعالى الأبناء بلفظ الجمع وإنّما دعا رسول الله ابنيه خاصة؟ وذكر النساء بلفظ الجمع وإنّما دعا رسول الله عني ابنته وحدها؟ فألا جاز أن يذكر الدعاء لمن هو نفسه، ويكون المراد نفسه في الحقيقة دون غيره فلا يكون لأمير المؤمنين غيّت ما ذكرت من الفضل؟ قال: فقال له الرضا غيّت : ليس يصحّ ما ذكرت يا أمير المؤمنين، وذلك أنّ الداعي إنّما يكون داعياً لغيره، كما أنّ الآمر آمر لغيره، ولا يصحُ أن يكون داعياً لنفسه في الحقيقة، كما لا يكون آمرًا لها في الحقيقة، وإذا لم يدع رسول الله عنهم أن يكون داعياً لنفسه في أمير المؤمنين غير الماه الرضا في الحقيقة مو أمر لغيره، ولا يصحُ أن يكون داعياً لنفسه في الحقيقة، كما لا يكون آمرًا لها في الحقيقة، وإذا لم يدع رسول الله عنه وجعل حكمه ذلك في

الفصول المختارة، ص ١٦.
 (٢) سورة آل عمران، الآية: ٦١.

تنزيله، قال: فقال المأمون: إذا ورد الجواب سقط السؤال().

11 – الدرّة الباهرة من الأصداف الطاهرة : قال للرضا عليتان الصوفيّة : إنّ المأمون قدردً إليك هذا الأمر وأنت أحق الناس به إلا أنّه تحتاج أن تلبس الصوف وما يحسن لبسه، وقال عليتان : ويحكم إنّما يراد من الإمام قسطه وعدله، إذا قال صدق، وإذا حكم عدل، وإذا وعد أنجز، قال الله تعالى : وقُلّ مَنْ حَرَّمَ نِينَة أَلَهِ أَلَهِ مَا أَنَهِ مَحْدًا أَلَهُ مَحْدًا إِلَى الصوف وما يحسن لبسه، وقال عليتي : ويحكم إنّما يراد من الإمام قسطه وعدله، إذا قال صدق، وإذا حكم عدل، وإذا وعد أن تلبس الصوف وما يحسن لبسه، وقال عليتي : ويحكم إنّما يراد من الإمام قسطه وعدله، إذا قال صدق، وإذا حكم عدل، وإذا وعد أنجز، قال الله تعالى : وقُلّ مَنْ حَرَّمَ نِينَة أَلَهُ أَلَهِ أَلَيْ أَنَتَ أَخْرَجَ لِيبَادٍ.

١٢ – وأراد المأمون قتل رجل فقال له: ما تقول يا أبا الحسن؟ فقال: إنَّ الله لا يزيد لحسن العفو إلاّ عزّاً، فعفا عنه<sup>(٣)</sup>.

١٣ – وأتي المأمون بنصرانيّ زنى بهاشميّة، فلمّا رآه أسلم، فقال الفقهاء : أهدر الإسلام ما قبله، فسأل الرضا ﷺ فقال : اقتله فإنّه ما أسلم حتّى رأى البأس قال الله تعالى : ﴿ فَلَمَّا رَأَوًا بَأَسَنَاكُهِ الآيتان<sup>(٤)</sup>.

۲۰ – باب ما كتبه صلوات الله عليه للمأمون من محض الإسلام

## وشرائع الدين وسائر ما روي عنه عليه المن جوامع العلوم

ا **من:** حدَّثنا عبد الواحد بن محمَّد بن عبدوس النيسابوري <sub>تعل</sub>ي بنيسابور في شعبان سنة النتين وخمسين وثلاثمائة، قال حدَّثنا عليّ بن محمَّد بن قتيبة النيسابوريّ عن الفضل بن شاذان قال: سأل المأمون عليّ بن موسى الرضا غَلِيَهِ أن يكتب له محض الإسلام على الإيجاز والاختصار فكتب غَلِيَهَيْ:

إنّ محض الإسلام شهادة أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له إلهاً واحداً أحداً صمداً قيّوماً سميعاً بصيراً قديراً قديماً باقياً، عالماً لا يجهل، قادراً لا يعجز، غنيًا لا يحتاج، عدلاً لا يجور، وأنّه خالق كلّ شيء، وليس كمثله شيء، لا شبه له ولا ضدّ له ولا كفو له، وأنّه المقصود بالعبادة والدعاء والرغبة والرهبة، وأنّ محمّداً يشيئ عبده ورسوله، وأمينه وصفيّه، وصفوته من خلقه، وسيّد المرسلين وخاتم النبيّين، وأفضل العالمين، لا نبيّ بعده، ولا تبديل لملّته، ولا تغيير لشريعته، وأنّ جميع ما جاء به محمّد بن عبد الله هو الحقّ المبين، والتصديق به وبجميع من مضى قبله من رسل الله وأنبيانه وحججه، والتصديق بكتابه الصادق العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، وأنّه المهيمن على الكتب كلّها، وأنّه حقّ من فاتحته إلى خاتمته، نؤمن بمحكمه ومتشابهه وخاصّه وعامّه ووعده ووعيده وناسخه ومنسوخه وقصصه وأخباره، لا يقدر أحد من المخلوقين أن يأتي بعثه، وعامة منها،

- (1) الفصول المختارة، ص ١٧.
- (٢) (٤) الدرة الباهرة، ص ٥٢ ح ١٠٦ و١٠٩ و١١٠.

وأنّ الدليل بعده والحجّة على المؤمنين والقائم بأمر المسلمين والناطق عن القرآن والعالم بأحكامه أخوه وخليفته ووصيّه ووليّه، الذي كان منه بمنزلة هارون من موسى عليّ بن أبي طالب علي أمير المؤمنين، وإمام المتّقين وقائد الغرَّ المحجّلين، وأفضل الوصيّين، ووارث علم النبيّين، والمرسلين؛ وبعده الحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة، ثمَّ عليّ ابن الحسين زين العابدين، ثمَّ محمّد بن عليّ باقر علم الأولين، ثمَّ جعفر بن محمّد الصادق وارث علم الوصيّين، ثمَّ محمّد بن عليّ باقر علم الأولين، ثمَّ جعفر بن محمّد الصادق عليّ، ثمَّ عليّ ملوسى بن جعفر الكاظم، ثمَّ عليّ بن موسى الرضا، ثمَّ محمّد بن عليّ، ثمَّ عليّ بن محمّد، ثمَّ الحسن بن عليّ، ثمَّ الحجّة القائم المنتظر ولده صلوات الله عليّ، ثمَّ عليّ بن محمّد، ثمَّ الحسن بن عليّ، ثمَّ الحجّة القائم المنتظر ولده صلوات الله عليّ، ثمَّ عليّ المنفر لهم بالوصيّة والإمامة، وأنّ الأرض لا تخلو من حجّة الله تعالى على خلقه كلّ عصر وأوان، وأنّهم العروة الوثقى، وأئمة الهدى، والحجّة على أهل الدنيا إلى أن

وأنّ كلّ من خالفهم ضالٌ مضلٌ، تارك للحقّ والهدى، وأنّهم المعبّرون عن القرآن، والناطقون عن الرسول عليم بالبيان، من مات ولم يعرفهم مات ميتة جاهليّة، وأنَّ من دينهم الورع والعفّة، والصدق والصلاح، والاستقامة والاجتهاد، وأداء الأمانة إلى البرّ والفاجر، وطول السجود، وصيام النهار، وقيام اللّيل، واجتناب المحارم، وانتظار الفرج بالصبر، وحسن العزاء، وكرم الصحبة.

ثمَّ الوضوء كما أمر الله بَتَرَجَّكَ في كتابه: غسل الوجه واليدين إلى المرفقين. ومسح الرأس والرجلين مرّة واحدة، ولا ينقض الوضوء إلاّ غائط أو بول أو ريح أو نوم أو جنابة، وإن مسح على الخفّين فقد خالف الله تعالى ورسوله ﷺ وترك فريضته وكتابه.

وغسل يوم الجمعة سنّةٌ، وغسل العيدين وغسل دخول مكّة والمدينة وغسل الزيارة وغسل الإحرام وأوَّل ليلة من شهر رمضان وليلة سبعة عشر وليلة تسعة عشر وليلة إحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان هذه الأغسال سنّةٌ، وغسل الجنابة فريضةٌ، وغسل الحيض مثله.

والصلاة الفريضة الظهر أربع ركعات، والعصر أربع ركعات، والمغرب ثلاث ركعات، والعشاء الآخرة أربع ركعات، والغداة ركعتان، هذه سبع عشرة ركعة؛ والسنّة أربع وثلاثون ركعة : ثمان ركعات قبل فريضة الظهر، وثمان ركعات قبل العصر، وأربع ركعات بعد المغرب، وركعتان من جلوس بعد العتمة تعدّان بركعة وثمان ركعات في السحر، والشفع والوتر ثلاث ركعات تسلّم بعد الركعتين، وركعتا الفجر.

والصلاة في أوّل الوقت، وفضل الجماعة على الفرد أربع وعشرون، ولا صلاة خلف الفاجر، ولا يقتدى إلاّ بأهل الولاية، ولا يصلّى في جلود السباع، ولا يجوز أن تقول في التشهّد الأوّل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحين، لأنّ تحليل الصلاة التسليم فإذا قلت هذا فقد سلّمت . والتقصير في ثمانية فراسخ وما زاد، وإذا قصّرت أفطرت، ومن لم يفطر لم يجزعنه صومه في السفر وعليه القضاء لأنّه ليس عليه صوم في السفر، والقنوت سنّة واجبة في الغداة والظهر والعصر والمغرب والعشاء الآخرة . والصلاة على الميّت خمس تكبيرات، فمن نقص فقد خالف، والميّت يسل من قبل رجليه ويرفق به إذا أدخل قبره . والإجهار ببسم الله الرحمن الرحيم في جميع الصلوات سنّة .

والزكاة الفريضة في كلّ مائتي درهم خمسة دراهم، ولا يجب فيمادون ذلك شيء ولا تجب الزكاة على المال حتّى يحول عليه الحول، ولا يجوز أن يعطى الزكاة غير أهل الولاية المعروفين، والعشر من الحنطة والشعير والتمر والزبيب إذا بلغ خمسة أوساق، والوسق ستّون صاعاً، والصاع أربعة أمداد؛ وزكاة الفطر فريضة، على كلّ رأس صغير أو كبير حرّ أو عبد ذكر أو أنثى من الحنطة والشعير والتمر والزبيب صاع، وهو أربعة أمداد، ولا يجوز دفعها إلاّ على أهل الولاية.

وأكثر الحيض عشرة أيّام، وأقلّه ثلاثة أيّام، والمستحاضة تحتشي وتغتسل وتصلّي، والحائض تنرك الصلاة ولا تقضي، وتنرك الصوم وتقضي.

وصيام شهر رمضان فريضةٌ، يصام للرؤية ويفطر للرؤية، ولا يجوز أن يصلّى تطوّع في الجماعة، لأنّ ذلك بدعة، وكلّ بدعة ضلالة، وكلّ ضلالة في النار، وصوم ثلاثة أيّام في كلّ شهر سنّة، في كلّ عشرة أيّام يوم أربعاء بين خميسين. وصوم شعبان حسن لمن صامه، وإن قضيت فوانت شهر رمضان متفرّقاً أجزاً.

وحجّ البيت فريضة على من استطاع إليه سبيلاً، والسبيل: الزاد والراحلة مع الصحّة، ولا يجوز الحجّ إلاّ تمتّعاً، ولا يجوز القران والإفراد الذي يستعمله العامّة إلاّ لأهل مكّة وحاضريها، ولا يجوز الإحرام دون الميقات، قال الله بَمَوَيَّبُكَ : ﴿وَلَيْئُوا لَلْمَجَ وَالْمُتُرَةَ بِلَةً ﴾ ولا يجوز أن يضحّى بالخصيّ لأنّه ناقص، ويجوز الوجيء. والجهاد واجب مع الإمام العادل، ومن قتل دون ماله فهو شهيد، ولا يجوز قتل أحد من الكفّار والنصّاب في دار التقيّة إلاّ قاتل أو ساع في فساد، وذلك إذا لم تخف على نفسك وعلى أصحابك، والتقيّة في دار التقيّة واجبة، ولا حنث على من حلف تقيّة يدفع بها ظلماً عن نفسه.

والطلاق للسنّة على ما ذكره الله بَمَرْضَك في كتابه وسنّة رسوله عنه ، ولا يكون طلاق لغير السنّة، وكلّ طلاق يخالف الكتاب فليس بطلاق، كما أنّ كلّ نكاح يخالف الكتاب فليس بنكاح، ولا يجوز الجمع بين أكثر من أربع حوائر، وإذا طلّقت المرأة للعدّة ثلاث مرّات لم تحلّ لزوجها حتّى تنكح زوجاً غيره.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : اتّقوا تزويج المطلّقات ثلاثاً في موضع واحد، فإنّهنَّ ذوات أزواج. والصلاة على النبيّ وآله ﷺ واجبةٌ في كلّ موطن وتحند العطاس والذبائح وغير ذلك. وحبّ أولياء الله ﷺ واجب، وكذلك بغض أعداء الله والبراءة منهم ومن أنمّتهم. وبرّ الوالدين واجبٌ وإن كانا مشركين، ولا طاعة لهما في معصية الخالق ولا لغيرهما، فإنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق. وذكاة الجنين ذكاة أمّه إذا أشعر وأوبر.

وتحليل المتعتين اللّتين أنزلهما الله ﷺ في كتابه وسنّهما رسول الله عليه وعلى آله السلام: متعة النساء ومتعة الحجّ. والفرائض على ما أنزل الله ﷺ في كتابه، ولا عول فيها، ولا يرث مع الولد والوالدين أحد إلآ الزوج والمرأة، وذو السهم أحقّ ممّن لا سهم له، وليست العصبة من دين الله ﷺ .

والعقيقة عن المولود الذكر والأنثى واجبةً، وكذلك تسميته، وحلق رأسه يوم السابع، ويتصدّق بوزن الشعر ذهباً أو فضّة، والختان سنّة واجبة للرجال، ومكرمة للنساء.

وأنَّ الله تبارك وتعالى لا يكلّف نفساً إلاَّ وسعها، وأنَّ أفعال العباد مخلوقة لله خلق تقدير لا خلق تكوين، والله خالق كلّ شيء، ولا يقول بالجبر والتفويض، ولا يأخذ الله نَتَمَكَنُ البريء بالسقيم، ولا يعذّب الله تعالى الأطفال بذنوب الآباء، ولا تزر وازرة وزر أحرى، وأن ليس للإنسان إلاّ ما سعى، ولله نَتَكَنَكُ أن يعفو ويتفضّل ولا يجور ولا يظلم لأنّه تعالى منزَّه عن ذلك، ولا يفرض الله تعالى طاعة من يعلم أنّه يضلّهم ويغويهم، ولا يختار لرسالته ولا يصطفي من عباده من يعلم أنّه يكفربه وبعبادته ويعبد الشيطان دونه.

وأنَّ الإسلام غير الإيمان، وكلّ مؤمن مسلم، وليس كلّ مسلم مؤمناً، ولا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يزني الزاني حين يزني وهو مؤمن، وأصحاب الحدود مسلمون لا مؤمنون ولا كافرون، والله عَنَيَكُ لا يدخل النار مؤمناً وقد وعده الجنّة، ولا يخرج من النار كافراً وقد أوعده النار والخلود فيها، ولا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء ومذنبو أهل التوحيد يدخلون في النار ويخرجون منها، والشفاعة جائزة لهم، وإنّ الدار اليوم دار تقيّة وهي دار الإسلام، لا دار كفر ولا دار إيمان، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان إذا أمكن ولم يكن خيفة على النفس، والإيمان هو أداء الأمانة، واجتناب جميع الكبائر، وهو معرفة بالقلب، وإقرار باللسان، وعمل بالأركان.

والتكبير في العيدين واجب في الفطر في دبر خمس صلوات، ويبدء به في دبر صلاة المغرب ليلة الفطر ؛ وفي الأضحى في دبر عشر صلوات، يبدء به من صلاة الظهر يوم النحر ويمني في دبر خمس عشرة صلاة.

وَالنفساء لا تقعد عن الصلاة أكثر من ثمانية عشر يوماً، فإن طهرت قبل ذلك صلّت وإن لم تطهر حتّى تجاوزت ثمانية عشر يوماً اغتسلت وصلّت وعملت ما تعمل المستحاضة.

وتؤمن بعذاب القبر ومنكر ونكير والبعث بعد الموت والميزان والصراط. والبراءة من الذين ظلموا آل محمّد ﷺ وهمّوا بإخراجهم وسنّوا ظلمهم وغيّروا سنّة نبيّهم ﷺ والبراءة من الناكثين والقاسطين والمارقين الذين هتكوا حجاب رسول الله عليهم واجبة، إمامهم وأخرجوا المرأة وحاربوا أمير المؤمنين علي وقتلوا الشيعة رحمة الله عليهم واجبة، والبراءة ممّن نفى الأخيار وشرّدهم وآوى الطرداء اللعناء وجعل الأموال دولة بين الأغنياء واستعمل السفهاء مثل معاوية وعمرو بن العاص لَعيني رسول الله عليه، والبراءة من أشياعهم الذين حاربوا أمير المؤمنين علي وقتلوا الأنصار والمهاجرين وأهل الفضل والصلاح من السابقين، والبراءة من أهل الاستثار ومن أبي موسى الأشعري وأهل ولايته الذين ضل سعيهم في الحياة الدنيا وهم يحسبون أنهم يحسنون صنعاً، أولئك الذين كفروا بآيات ربهم وبولاية أمير المؤمنين ولقائه علي ، كفروا بأن لقوا الله بغير إمامته، فحبطت أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً فهم كلاب أهل النار، والبراءة من الأنعان والأزلام أعمالهم فلا نقيم لهم يوم القيامة وزناً فهم كلاب أهل النار، والبراءة من الأنعاب والأزلام أشياء الفلال وقادة الجور كلهم أولهم وآخرهم، والبراءة من أشباه عاقري الناقة أسقياء الأولين والآلين والزائة أليا ولهم يحسبون أنها النوا بي موسى الأسعري وأهل ولايته الذين عفروا

والولاية لأمير المؤمنين والذين مضوا على منهاج نبيّهم على ولم يغيّروا ولم يبدّلوا مئل سلمان الفارسيّ، وأبي ذرّ العفاريّ، والمقداد بن الأسود، وعمّار بن ياسر، وحذيفة بن اليمان، وأبي الهيثم بن التيّهان وسهل بن حنيف، وعبادة بن الصامت، وأبي أيّوب الأنصاريّ، وخزيمة بن ثابت ذي الشهادتين، وأبي سعيد الخدريّ وأمثالهم علم ، والولاية لأتباعهم وأشياعهم والمهتدين بهداهم السالكين منهاجهم رضوان الله عليهم ورحمته.

وتحريم الخمر قليلها وكثيرها، وتحريم كلّ شراب مسكر قليله وكثيره، وما أسكر كثيره فقليله حرام، والمضطرّ لا يشرب الخمر لأنّها تقتله.

وتحريم كلّ ذي ناب من السباع، وكلّ ذي مخلب من الطير، وتحريم الطحال فإنّه دم، وتحريم الجرّيّ والسمك الطافي والمارماهي والزمّير وكلّ سمك لا يكون له فلس.

واجتناب الكبائر وهي قتل النفس الّتي حرّم الله ﷺ ، والزناء، والسرقة، وشرب الخمر، وعقوق الوالدين، والفرار من الزحف، وأكل مال اليتيم ظلماً، وأكل الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهل لغير الله به من غير ضرورة، وأكل الربا بعد البيّنة، والسحت، والميسر وهو القمار، والبخس في المكيال والميزان، وقذف المحصنات، واللّواط، وشهادة الزور، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، ومعونة الظالمين، والركون إليهم، واليمين الغموس، وحبس الحقوق من غير عسر، والكذب، والكبر، والإسراف، والتبذير، والخيانة، والاستخفاف بالحجّ، والمحاربة لأولياء الله تعالى، وحدَّثني بذلك حمزة بن محمَّد بن أبي جعفر بن محمَّد بن زيد بن عليّ بن الحسين بن عليّ ابن أبي طالب ﷺ قال : حدَّثني أبو نصر قنبر بن عليّ بن شاذان، عن أبيه، عن الفضل بن شاذان، عن الرضا ﷺ إلاّ أنّه لم يذكر في حديثه أنّه كتب ذلك إلى المأمون، وذكر فيه : الفطرة مدين من حنطة وصاع من الشعير والتمر والزبيب. وذكر فيه : أنّ الوضوء مرّة مرّة فريضة، واثنتان إسباغ. وذكر فيه : أنّ ذنوب الأنبياء ﷺ صغائرهم موهوبة. وذكر فيه : أنّ الزكاة على تسعة أشياء : على الحنطة والشعير والتمر والزبيب والزبيب والإبل والبقر والغنم والذهب والفضّة<sup>(1)</sup>.

وحديث عبد الواحد بن محمّد بن عبدوس رَتِيْتَنِي عندي أصحّ ولا قوّة إلاّ بالله . وحدّثنا الحاكم أبو محمّد جعفر بن نعيم بن شاذان رَتِيْتَنِي عن عمّه أبي عبد الله محمّد بن شاذان، عن الفضل بن شاذان، عن الرضا غَلِيَتَنِيرَ مثل حديث عبد الواحد بن محمّد بن عبدوس<sup>(۲)</sup>.

**بيان:** قوله غليظير: (من أهل الاستثنار) أي الاستبداد بالخلافة من غير استحقاق، وإنّما أجمل ذلك تقيّة، وفي بعض النسخ : «من أهل الاستثارة من أبي موسى» بدون الواو، فالمراد البراءة من أبي موسى وأنباعه الّذين طلبوا إثارة الفتنة بالتحكيم، فكلمة (من) للبيان.

٢ - ف، روي أنّ المأمون بعث الفضل بن سهل ذا الرياستين إلى الرضا عَلَيْتَهَا فقال له : إنّي أُحبّ أن تجمع لي من الحلال والحرام والفرائض والسنن، فإنّك حجّة الله على خلقه ومعدن العلم، فدعا الرضا عَلَيْتَهَا بدواة وقرطاس وقال للفضل : اكتب :

بسم الله الرحمن الرحيم حسبنا شهادة أن لا إله إلاّ الله أحداً صمداً لم يتخذ صاحبة ولا ولداً، قيّوماً سميعاً بصيراً قويّاً قائماً باقياً نوراً، عالماً لا يجهل، قادراً لا يعجز، غنيّاً لا يحتاج، عدلاً لا يجور، خلق كلّ شيء، ليس كمثله شيء، لا شبه له ولا ضدّ ولا نذ ولا كفو، وأنّ محمّداً عبده ورسوله وأمينه وصفوته من خلقه، سيّد المرسلين، وخاتم النبيّين، وأفضل العالمين، لا نبيّ بعده، ولا تبديل لملته ولا تغيير، وأنّ جميع ما جاء به محمّد الحقّ المبين، نصدّق به وبجميع من مضى قبله من رسل الله وأنبيائه وحجعه، ونصدّق بكتابه الصادق الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد، وأنّه كتابه وعامّه ووعده ووعيده وناسخه ومنسوخه وقصصه وأخباره، لا يقدر واحد من المخلوقين أن وعامّه ووعده ووعيده وناسخه من بعده عليّ أمير المؤمنين، والقائم بأمور المسلمين، يأتي بمثله؛ وأنّ الدليل والحجّة من بعده عليّ أمير المؤمنين، والقائم بأمور المسلمين، والناطق عن القرآن، والعالم بأحكامه، أخوه وخليفته ووصيّه، والذي كان منه بمنزلة هارون من موسى عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين، وإمام المتّقين، وإنا منه ومنبانه منه وخاصه والناطق عن القرآن، والعالم أحكامه، أخوه وخليفته ووصيّه، والذي كان منه بمنزلة هارون

(۱) - (۲) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۱۲۹ باب ۳۵ ح ۲-۳.

ويعسوب المؤمنين، وأفضل الوصيّين بعد النبيّين، وبعده الحسن والحسين بي واحد بعد واحد إلى يومنا هذا عترة الرسول، وأعلمهم بالكتاب والسنّة، وأعدلهم بالقضيّة، وأولاهم بالإمامة كلّ عصر وزمان، وأنّهم العروة الوثقى، وأئمّة الهدى والحجّة على أهل الدنيا، حتّى أن يرث الله الأرض ومن عليها وهو خير الوارثين، وأنّ كلّ من خالفهم ضالّ مضلّ، تارك للحقّ والهدى، وأنّهم المعبّرون عن القرآن، الناطقون عن الرسل بالبيان، من مات لا يعرفهم ولا يتولّاهم بأسمائهم وأسماء آبائهم مات ميتة جاهليّة، وأنَّ من دينهم الورع والعفّة والصدق والصلاح والاجتهاد وأداء الأمانة إلى البرّ والفاجر، وطول السجود، والقيام بالليل، واجتناب المحارم، وانتظار الفرج بالصبر، وحسن الصحبة، وحسن الجوار، وبذل المعروف وكفّ الأذى، وبسط الوجه والنصيحة والرحمة للمؤمنين.

ثم الوضوء كما أمر الله تعالى في كتابه غسل الوجه والبدين ومسح الرأس والرجلين، واحد فريضة واثنان إسباغ، ومن زاد أثم ولم يؤجر، ولا ينقض الوضوء إلاّ الريح والبول والغائط والنوم والجنابة، ومن مسح على الخفّين فقد خالف الله ورسوله وكتابه، ولم يجز عنه وضوؤه، وذلك أنَّ عليّاً خالف القوم في المسح على الخفّين، فقال له عمر: رأيت النبيّ عليه يمسح، فقال عليّ غليه: قبل نزول سورة المائدة أو بعدها؟ قال: لا أدري، قال عليّ غليه لكنّني أدري، إنّ رسول الله عليه لم يمسح على خفيه منذ نزلت سورة المائدة. والاغتسال من الجنابة والاحتلام والحيض، وغسل من غسّل الميّت فرض، والغسل يوم الجمعة والعيدين ودخول مكّة والمدينة وغسل الزيارة وغسل الإحرام ويوم عرفة وأوّل ليلة من شهر رمضان وليلة تسع عشرة منه وإحدى وعشرين وثلاث وعشرين منه سنة.

وصلاة الفريضة : الظهر أربع ركعات، والعصر أربع ركعات، والمغرب ثلاث ركعات، والعشاء الآخرة أربع ركعات، والفجر ركعتان، فذلك سبع عشرة ركعة، والسنّة أربع وثلاثون ركعة : منها ثمان قبل الظهر، وثمان بعدها، وأربع بعد المغرب، وركعتان من جلوس بعد عشاء الآخرة تعدّان بواحدة، وثمان في السحر، والوتر ثلاث ركعات، وركعتان بعد الوتر، والصلاة في أوّل الأوقات، وفضل الجماعة على الفرد بكلّ ركعة ألفي ركعة، ولا تصلّ خلف فاجر، ولا تقتدِ إلاً بأهل الولاية، ولا تصلّ في جلود الميتة ولا جلود السباع، والتقصير في أربع فراسخ بريد ذاهب، وبريد جاء اثنا عشر ميلاً، وإذا قصرت أفطرت، والتقصير في أربع صلوات : في الغداة، والمغرب، والعتمة، ويوم الجمعة صلاة الظهر، وكلّ القنوت قبل الركوع وبعد القراءة، والمغرب، والعتمة، ويوم الجمعة صلاة الظهر، وكلّ القنوت قبل الركوع وبعد القراءة، والمغرب، والعتمة، ويوم الجمعة ملاة الظهر، في ملاة الجنائز تسليم، لأنّ التسليم في صلاة الركوع والسجود، وليس لصلاة الجنازة ركوع ولا مجود؛ ويربّع قبر الميّت ولا يسنّم، والجهر ببسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة مع قائحة الجنائز تسليم، لأنّ التسليم في صلاة الركوع والسجود، وليس لمرحمن المعارة م فاتحة الكتاب.

والزكاة المفروضة من كلِّ مائتي درهم خمسة دراهم، ولا تجب فيما دون ذلك، وفيما زاد

في كلّ أربعين درهماً درهم ولا يجب فيما دون الأربعينات شيء، ولا تجب حتّى يحول الحول، ولا تعطى إلاّ أهل الولاية والمعرفة، وفي كلّ عشرين ديناراً نصف دينار .

والخمس من جميع المال مرّة واحدة، والعشر من الحنطة والشعير والتمر والزبيب وكلّ شيء يخرج من الأرض من الحبوب إذا بلغت خمسة أوسق ففيه العشر إن كان يسقى سيحاً، وإن كان يسقى بالدوالي ففيها نصف العشر للمعسر والموسر، ويخرج من الحبوب القبضة والقبضتان، لأنّ الله لا يكلّف نفساً إلاّ وسعها، ولا يكلّف العبد فوق طاقته، والوسق: ستّون صاعاً، والصاع: ستّة أرطال وهو أربعة أمداد، والمدُّ رطل وربع برطل العراقيّ، وقال الصادق عليمي : هي تسعة أرطال بالعراقيّ، وستّة أرطال بالمدنيّ، وزكاة الفطر فريضةٌ على رأس كلّ صغير أو كبير، حرّ أو عبد، من الحنطة نصف صاع، ومن التمر والزبيب صاع، ولا يجوز أن تعطى غير أهل الولاية لأنّها فريضةٌ، وأكثر الحيض عشرة أيّام، وأقله ثلاثة أيّام، والمستحاضة تغتسل وتصلّي، والحائض تترك الصلاة ولا تقضي، وتترك الصيام وتقليه.

ويصام شهر رمضان لرؤيته، ويفطر لرؤيته، ولا يجوز التراويح في جماعة، وصوم ثلاثة أيّام في كلّ شهر من كلّ عشرة أشهر شهر، خميس من العشر الأوّل، والأربعاء من العشر الأوسط، والخميس من العشر الآخر؛ وصوم شعبان حسن وهو سنّة، قال رسول الله ﷺ : شعبان شهري، وشهر رمضان شهر الله. وإن قضيت فائت شهر رمضًان متفرّقاً أجزاك.

وحج البيت من استطاع إليه سبيلا، والسبيل زاد وراحلة، ولا يجوز الحجّ إلاّ متمتّعاً، ولا يجوز الإفراد والقران الّذي يعمله العامّة، والإحرام دون الميقات لا يجوز، قال الله : ﴿وَأَتِنُوَا الْحَجَّ وَالْمُبْرَةَ لِلَهِ فِي ولا يجوز في النسك الخصيّ لانّه ناقص ويجوز الموجوء.

والجهاد مع إمام عادل، ومن قاتل فقتل دون ماله ورحله ونفسه فهو شهيد ولا يحلّ قتل أحد من الكفّار في دار التقيّة إلاّ قاتل أو باغ، ذلك إذا لم تحذر على نفسك، ولا أكل أموال الناس من المخالفين وغيرهم، والتقيّة في دار التقيّة واجبة. ولا حنث على من حلف تقيّة يدفع بها ظلماً عن نفسه.

والطلاق بالسنّة على ما ذكر الله بَرَوَيَكُ وسنّه نبيّه، ولا يكون طلاق بغير سنّة، وكلّ طلاق يخالف الكتاب فليس بطلاق، وكلّ نكاح يخالف السنّة فليس بنكاح، ولا تجمع بين أكثر من أربع حرائر، وإذا طلّقت المرأة ثلاث مرّات للسنّة لم تحلّ له حتّى تنكح زوجاً غيره، وقال أمير المؤمنين غليَتَكِلا : اتّقوا المطلقات ثلاثاً فإنّهنّ ذوات أزواج .

والصلاة على النبيّ ﷺ في كلّ المواطن عند الرياح والعطاس وغير ذلك. وحبُّ أولياء الله وأوليائهم وبغض أعدائه والبراءة منهم ومن أثمّتهم.

وبرَّ الوالدين وإن كانا مشركين فلا تطعهما ، وصاحبهما في الدنيا معروفاً لأنَّ الله يقول : ﴿أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوُلِدَيْكَ إِلَىَّ ٱلْمَصِيرُ ۞ وَإِن جَنهَدَاكَ عَلَىَ أَن تُشْرِكِ بِي مَا نَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلَا نُطِعَهُمَاً ﴾<sup>(1)</sup> قال أمير المؤمنين عَلِيَّةِ : ما صاموا لهم ولا صلّوا ولكن أمروهم بمعصية الله فأطاعوهم، ثمَّ قال: سمعت رسول الله يُقول: من أطاع مخلوقاً في غير طاعة الله بَرَيَّة فقد كفر واتّخذ إلهاً من دون الله. وذكاة الجنين ذكاة أمّه. وذنوب الأنبياء عَلَيَةِ صغار موهوبة لهم بالنبوَّة.

والفرائض على ما أمر الله لا عول فيها، ولا يرث مع الوالدين والولد أحد إلاّ الزوج والمرأة، وذو السهم أحقّ ممّن لا سهم له، وليست العصبة من دين الله.

والعقيقة عن المولود الذكر والأنثى يوم السابع، ويحلق رأسه يوم السابع، ويسمّى يوم السابع، ويتصدَّق بوزن شعره ذهباً أو فضّة يوم السابع.

وأنّ أفعال العباد مخلوقة خلق تقدير لا خلق تكوين، ولا تقل بالجبر ولا بالتفويض، ولا يأخذ الله البريء بجرم السقيم، ولا يعذّب الله الأبناء والأطفال بذنوب الآباء، وإنّه قال: ﴿ أَلَا نَزِرُ وَزِرَةٌ وِزِرَ أُخْرَىٰ (٢) وَأَن لَيْسَ لِلإِنسَنِ إِلَا مَا سَعَىٰ (٢) والله يغفر ولا يظلم، ولا يفرض الله على العباد طاعة من يعلم أنّه يظلمهم ويغويهم، ولا يختار لرسالته ويصطفي عباده من يعلم أنّه يكفر ويعبد الشيطان من دونه.

وأنّ الإسلام غير الإيمان، كلّ مؤمن مسلم، وليس كلّ مسلم مؤمناً، لا يسرق السارق حين يسرق وهو مؤمن، ولا يشرب الشارب حين يشرب الخمر وهو مؤمن، ولا يقتل النفس الّتي حرّم الله بغير الحقّ وهو مؤمن، وأصحاب الحدود لا مؤمنون ولا كافرون وأنّ الله لا يدخل النار مؤمناً وقد وعده الجنّة والخلود فيها، ومن وجبت له النار بنفاق أو فسق أو كبيرة من الكبائر لم يبعث مع المؤمنين ولا منهم، ولا تحيط جهنّم إلاّ بالكافرين، وكلّ إثم دخل صاحبه بلزومه النار فهو فاسق، ومن أشرك أو كفر أو نافق أو أتى كبيرة من الكبائر، والشفاعة

والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر باللّسان واجب. والإيمان أداء الفرائض، واجتناب المحارم، والإيمان هو معرفة بالقلب، وإقرار باللّسان، وعمل بالأركان.

والتكبير في الأضحى خلف عشر صلوات يبتدؤ من صلاة الظهر من يوم النحر، وفي الفطر في خمس صلوات يبتدؤ بصلاة المغرب من ليلة الفطر.

والنفساء تقعد عشرين يوماً لا أكثر منها، فإن طهرت قبل ذلك صلّت وإلاّ فإلى عشرين يوماً ثمَّ تغتسل وتصلّي وتعمل عمل المستحاضة.

وتؤمن بعذاب القبر، ومنكر ونكير، والبعث بعد الموت والحساب، والميزان، والصراط، والبراءة من أئمّة الضلال وأتباعهم، والموالاة لأولياء الله، وتحريم الخمر قليلها

سورة لقمان، الآيتان: ١٤-١٥.
 ٣٨-٣٩.

وكثيرها، وكلُّ مسكر خمرٌ، وكلُّ ما أسكر كثيره فقليله حرامٌ، والمضطرّ لا يشرب الخمر فإنّها تقتله، وتحريم كلَّ ذي ناب من السباع، وكلّ ذي مخلب من الطير، وتحريم الطحال فإنّه دم، والجرّيّ والطافي والمارماهي والزمير، وكلّ شيء لا يكون له قشور، ومن الطير ما لا يكون قائصة له، ومن البيض كلّ ما اختلف طرفاه فحلال أكله، وما استوى طرفاه فحرام أكله، واجتناب الكبائر : وهي قتل النفس التي حرّم الله، وشرب الخمر، وعقوق الوالدين، والفرار من الزحف، وأكل مال اليتامى ظلماً، وأكل الميتة والدم ولحم الخنزير وما أهلّ لغير الله به من غير ضرورة به، وأكل الربا والسحت بعد البيّنة، والميسر، والبخس في الميزان والمكيال، وقذف المحصنات، والزنا، واللواط، وشهادات الزور، واليأس من روح الله، والأمن لمكر الله والقنوط من رحمة الله، ومعاونة الظالمين والركون إليهم، واليمين والمكيال، المقادة، والملاهي التي عمر ، والمكر والكفر، والإسراف، والبنير، والمين الموار الله، والمادهي من يو عسر، والمكر والكفر، والإسراف، والبذير، والمين على المهادة، والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله مثل الغناء وضرب الأوتار، والإصرار وكتمان الشهادة، والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله مثل الغناء وضرب الموار، والإصرار وكتمان الشهادة، والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله مثل الغناء وضرب الموار، والإصرار وكتمان الشهادة، والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله مثل الغناء وضرب الأوتار، والإصرار وكتمان الشهادة، والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله مثل الغناء وضرب الأوتار، والإصرار وكتمان الشهادة، والملاهي التي تصدّ عن ذكر الله مثل الغناء وضرب الأوتار، والإصرار

**أقول:** ورأيت هذا الخبر برواية أخرى عن أبي عليّ محمّد بن الحسين بن الفضل عن أحمد بن عليّ بن حاتم، عن أبيه، عن عليّ بن جعفر، عن عليّ بن أحمد بن حمّاد، والفضل ابن سنان الهاشميّ عن محمّد بن يقطين، وإبراهيم بن محمّد رووا كلّهم عن الرضا غليّغَيْز، وجمع بين الروايتين وإن كانت بالأخيرة أوفق، تركناها حذراً من التكرار، وأوّل الرواية هكذا : أمّا بعد أوّل الفرائض شهادة أن لا إله إلاّ الله.

٣ - **وأقول:** وجدت بخطّ الشيخ محمّد بن عليّ الجبائيّ نقلاً من خطّ الشيخ الشهيد محمّد ابن مكّي قدّس الله روحهما ما هذه صورته :

يروي السيّد الفقيه الأديب النسّابة شمس الدين أبو عليّ فخار بن معد جزءً فيه أحاديث مسندة عن عليّ بن موسى الرضا الإمام المعصوم عليه الصلاة والسلام قراءة على الشيخ أبي طالب عبد الرحمن بن محمّد بن عبد السميع الهاشميّ الواسطيّ وأنهاه في ذي الحجّة سنة أربع عشرة وستّمائة في منزل الشيخ بقرى واسط، ورأيت خطّه له بالإجازة وإسناد الشيخ عن أبي الحسن عليّ بن أبي سعد محمّد بن إبراهيم الخبّاز الأزجيّ بقراءته عليه عاشر صفر سنة بي وخمسين وخمسمائة، عن الشيخ أبي عبد الله الحسين بن عبد الملك بن الحسين الخلال بقراءة غيره عليه وهو يسمع في يوم الجمعة رابع صفر سنة ثلاث عشرة وخمس مائة، عن الشيخ أبي أحمد حمزة بن فضالة بن محمّد الهرويّ بهراة، عن الشيخ أبي إسحاق إبراهيم بن محمّد بن عبد الله بن يزداد بن عليّ بن عبد الله الرازيّ ثمّ البخاريّ ببخارى قرئ عليه في داره في صفر سنة سبع وتسعين وثلاثمائة، قال حدّثنا أبو الحسن عليّ بن محمّد بن مهرويه القزوينيّ بقزوين، قال: حدّثنا داود بن سليمان بن يوسف بن أحمد الغازيّ، قال: حدّثني عليّ بن موسى الرضا عليك ، عن أبيه، عن آبائه علي بأسمائهم في كلّ سند إلى رسول الله عليّ : الإيمان إقرار باللسان، ومعرفة بالقلب، وعمل بالأركان<sup>(۱)</sup>. قال عليّ بن مهرويه: قال أبو حاتم محمّد بن إدريس الرازيّ: قال أبو الصلت عبد السلام بن صالح الهرويّ : لو قرئ هذا الإسناد على مجنون لأفاق. قال الشيخ أبو إسحاق : سمعت عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازيّ يقول: كنت مع أبي بالشام فرأيت رجلاً مصروعاً فذكرت هذا الإسناد فقلت : أجرّب هذا فقرأت عليه هذا الإسناد فقام الرجل ينفض ثيابه ومرّ.

٤ - وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : ليس منّا من غشّ مسلماً، أو ضرّه، أو ماكره<sup>(٢)</sup>.

٥ – وبهذا الإسناد قال رسول الله عن الله عن ربّي تعالى فيقول: ربّي يفرئك السلام ويقول لك: يا محمّد بشر المؤمنين الذين يعملون الصالحات ويؤمنون بك وبأهل بيتك بالجنّة فلهم عندي جزاء الحسنى وسيدخلون الجنّة<sup>(٣)</sup>.

٦ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : مثل المؤمن عند الله كمثل ملك مقرّب وإنّ المؤمن أغلى عند الله من ملك مقرّب، وليس أحد أحبّ إلى الله من تائب مؤمن أو مؤمنة تاثبة<sup>(٤)</sup>.

٧ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : إيّاكم ومخالطة السلطان فإنّه ذهاب الدين،
 وإيّاكم ومعونته فإنّكم لا تحمدون أمره.

٨ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ من مرّ على المقابر وقرأ قل هو الله أحد احدى عشرة مرّة ثمّ وهب أجره للأموات أعطي أجره بعدد الأموات.

٩ – وبهذا الإسناد كان النبي ٢٠٠٠ : إذا أصابه صداع أو غير ذلك بسط يديه وقرأ الفاتحة والمعودتين ومسح بهما وجهه فيذهب عنه ما كان يجد.

النظر في ثلاثة أشياء عبادة: النظر في ثلاثة أشياء عبادة: النظر في وجه الوالدين، وفي المصحف، وفي البحر.

صحيفة الإمام الرضا ﷺ ، ص ٤١ ح ٦.

- ۲) صحيفة الإمام الرضا تشيئ ، ص ۸۹، ح ۱۵۳.
  - (٣) صحيفة الإمام الرضا علي ، ص ٧١ ح ٨١.
  - (٤) صحيفة الإمام الرضا غَلِيَهُ ، ص ٧١ ح ٧٩.

١١ - وبهذا الإسناد قال رسول الله ينهج : من ترك معصية مخافة من الله أرضاه الله يوم القيامة.

١٢ – وبهذا الإسناد قال رسول الله عن الولد الصالح ريحان من رياحين الجنة.
١٢ – وبهذا الإسناد قال رسول الله عن العلم خزائن ومفاتحه السؤال، فاسألوا يرحمكم الله فإنه يؤجر أربعة: السائل، والمعلم، والمستمع، والمحبّ لهم.

١٣ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : إنَّ الله يبغض الرجل يدخل عليه بيته فلا يقاتل<sup>(١)</sup>.

١٤ - وبهذا الإسناد عن عليّ غليتًة؛ لو رأى العبد أجله وسرعته إليه لأبغض الأمل وطلب الدنيا<sup>(٢)</sup>.

العامين المتناد عن رسول الله على أمتي من بعدي : الضلالة العالمين على أمتي من بعدي : الضلالة بعد المعرفة، ومضلات الفتن، وشهوة البطن والفرج<sup>(٣)</sup>.

١٦ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : أربعة أنا شفيع لهم يوم القيامة ولو أتوا بذنوب أهل الأرض : الضارب بسيفه أمام ذرّيّتي، والقاضي لهم حوائجهم، والساعي لهم في حوائجهم عند ما اضطرّوا إليه، والمحبُّ لهم بقلبه ولسانه<sup>(٤)</sup>.

١٧ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : يا عليّ إذا كان يوم القيامة تعلّقت بحجزة الله وأنت متعلّق بحجزتي، وولدك متعلّقون بحجزتك، وشيعة ولدك متعلّقون بحجزتهم، فترى أين يؤمر بنا<sup>(0)</sup>.

الله الإسناد قال رسول الله عنه: كَانَي قد دعيت فأجبت وإنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أعظم من الآخر : كتاب الله حبلٌ ممدودٌ من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، فانظروا كيف تخلفوني فيهم<sup>(٦)</sup>.

الج – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : عليكم بحسن الخلق فإنّ حسن الخلق في الجنّة لا محالة، وإيّاكم وسوء الخلق فإنّ سوء الخلق في النار لا محالة<sup>(v)</sup>.

(1) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ٩٠ ح ١٥٩.
 (٢) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ١٠١ ح ١٩١.
 (٣) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ٩٥ ح ١٦٢.
 (٤) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ٢٢ ح ٥٥.
 (٥) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ٢٢ ح ٢٢.
 (٦) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ٢٢ ح ٢٢.

(٧) صحيفة الإمام الرضا ﷺ، ص ٧٢ ح ٨٥.

٢٠ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ: لو يعلم العبد ما في حسن الخلق لعلم أنَّه محتاج أن يكون له خلق حسن<sup>(١)</sup>.

٢١ - وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : من قال حين يدخل السوق : «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد، يحيي ويميت وهو حيّ لا يموت، بيده الخير وهو على كلّ شيء قدير) أعطي من الأجر بعدد ما خلق الله يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

٢٢ – وبهذا الإسناد قال رسول الله ﷺ : حافظوا على الصلوات الخمس، فإنّ الله تبارك وتعالى إذا كان يوم القيامة يدعو بالعبد، فأوّل شيء يسأل عنه الصلاة فإن جاء بها تامّاً وإلاّ زج في النار<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - وبهذا الإسناد قال رسول الله عندنا في عقلب جناح طائر في الهواء إلاّ له عندنا فيه علم (٤). علم (٤).

**بيان:** في النهاية: (زخّ به في النار) أي دفع ورمي.

## ٢١ – باب مناظرات أصحابه وأهل زمانه صلوات الله عليه

١ – قال السيد المرتضى تقلله في كتاب الفصول: سأل عليّ بن ميثم تقلله أبا الهذيل العلاف فقال: ألست تعلم أنّ إبليس ينهى عن الخير كلّه ويأمر بالشرّ كلّه؟ فقال: بلى، قال: فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ فقال: بلى، قال فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ فقال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه؟ قال: لا، فقال له فيجوز أن يأمر بالشرّ كلّه وهو لا يعرفه؟ وينهى عن الخير كلّه، قال أبو الهذيل: أجل، قال: لا، فقال له أبو الحسن: فقد ثبت أنّ إبليس يعلم الشرّ والخير كلّه، قال أبو الهذيل: أجل، قال: لا، قال له: عن إمامك الذي تأتم به بعد الرسول يتحجه هم يعلم الخير كلّه، قال أبو الهذيل: أجل، قال: لا، قال له: إبو المحسن: فقد ثبت أنّ إبليس يعلم الشرّ والخير كلّه، قال أبو الهذيل: أجل، قال: لا، قال برني عن إمامك الذي تأتم به بعد الرسول يتحجه هل يعلم الخير كلّه، قال أبو الهذيل: أجل، قال: لا، قال له: إبو الهذيل أبم بن إمامك الذي تأتم به بعد الرسول علي العلم الخير كلّه، قال أبو الهذيل أمر كله؟ قال: لا، قال له: في إمامك الذي أمامك إذاً من قائم قطع أبو الهذيل (<sup>0)</sup>.

٢ – وقال أبو الحسن عليُّ بن ميئم يوماً آخر لأبي الهذيل: أخبرني عمّن أقرَّ على نفسه بالكذب وشهادة الزور هل يجوز شهادته في ذلك المقام على آخر؟ فقال أبو الهذيل: لا يجوز ذلك، قال أبو المدين: أفلست تعلم أنَّ الأنصار ادّعت الإمرة لنفسها ثمَّ أكذبت نفسها في ذلك المقام، وشهدت بالزور، ثمَّ أقرَّت بها لأبي بكر وشهدت بها له؟ فكيف تجوز شهادة قوم أكذبت نفسها في ذلك المقام، وشهدت بالزور، ثمَّ أقرَّت بها لأبي بكر وشهدت بها له؟ في ذلك؟ المقام على آخر؟ فقال أبو الهذيل المعام في ذلك من قلل أبو الهذيل المعام في ذلك المقام على آخر؟ فقال أبو الهذيل المعام في ذلك؟ المقام على آخر؟ فقال أبو الهذيل المعام في ذلك؟ ما أنَّ الأنصار ادّعت الإمرة لنفسها ثمَّ أكذبت نفسها في ذلك؟

وقال لي الشيخ أدام الله حراسته : هذا كلام موجز في البيان، والمعنى فيه على الإيضاح أنّه إذا كان الدليل عند من خالفنا على إمامة أبي بكر إجماع المهاجرين عليه فيما زعمه

- (١) صحيفة الإمام الرضا عليه ، ص ٧٢ ح ٨٦.
  - (٢) صحيفة الإمام الرضا ﷺ، ص ٤٠ ح ٢.
- (٣) صحيفة الإمام الرضا عليه ، ص ٥٠ ح ٢٠.
- (8) صحيفة الإمام الرضا يتيني ، ص ٩٩ ح ١٨٢.
   (٥) الفصول المختارة، ص ٦٠.

والأنصار وكان معترفاً ببطلان شهادة الأنصار من حيث أقرّت على نفسها بباطل ما ادّعته من استحقاق الإمامة فقد صار وجود شهادتهم كعدمها، وحصل الشاهد بإمامة أبي بكر بعض الأُمّة لا كلّها، وبطل ما ادّعوه من الإجماع عليها، ولا خلاف بيننا وبين خصومنا أنّ إجماع بعض الأُمّة ليس بحجّة فيما ادّعاه، وأنّ الغلط جائز عليه، وفي ذلك فساد الاستدلال على إمامة أبي بكر بما ادّعاه القوم، وعدم البرهان عليها من جميع الوجوه<sup>(1)</sup>.

٣ – قال: وأخبرني الشيخ أيضاً قال: جاء ضرار إلى أبي الحسن عليّ بن ميثم تغلَّش فقال له: يا أبا الحسن قد جُتتك مناظراً، فقال له أبو الحسن: وفيمَ تناظرني؟ قال: في الإمامة، قال: ما جنتني والله مناظراً ولكنِّك جنت متحكِّماً، قال ضرار: ومن أين لك ذلك؟ قال أبو الحسن : عليَّ البيان عنه، أنت تعلم أنَّ المناظرة ربَّما انتهت إلى حدٍّ يغمض فيه الكلام فيتوجِّه الحجّة على الخصم، فيجهل ذلك أو يعاند وإن لم يشعر بذلك منه أكثر مستمعيه بل كلّهم، ولكنِّني أدعوك إلى منصفة في القول، اختر أحد الأمرين : إمَّا أن تقبل قولي في صاحبي وأقبل قولكٌ في صاحبك فهذه وأحدة، فقال ضرار : لا أفعل ذلك، قال له أبو الحسن : ولمَ لا تفعل؟ قَال: لأنَّني إذا قبلت قولك في صاحبك قلت لي: إنَّه كان وصيَّ رسول الله ﷺ، وأفضل من خلِّفه، وخليفته على قومه، وسيَّد المسلمين؛ فلا ينفعني بعد ذلك مثل أن أقول: إنَّ صاحبي كان صدّيقاً واختاره المسلمون إماماً، لأنَّ الَّذي قبلته منك يفسد عليَّ هذا، قال أبو الحسن: فاقبل قولي في صاحبك، وأقبل قولك في صاحبي، قال ضرار: وهذا لا يمكن أيضاً لأنِّي إذا قبلت قولك في صاحبي قلت لي : كان ضالاً مضلاً ظالماً لآل محمّد ﷺ قعد غير مجلسه، ودفع الإمام عن حقّه، وكان في عصر النبي عظيم منافقاً، فلا ينفعني قبولك قولي فيه: إنَّه كانَ خيراً فاضلاً، وصاحباً أميناً، لأنَّه قد انتقض بقبولي قولك فيه: إنَّه كان ضالاً مضلًا، فقال له أبو الحسن ﷺ : فإذا كنت لا تقبل قولك في صاحبك ولا قولي فيه فما جئتني إلاّ متحكّماً، ولم تأتني مناظراً<sup>(٢)</sup>.

٤ - قال : وأخبرني الشيخ أيده الله قال : قال أبو الحسن عليّ بن ميثم تقله لرجل نصرانيّ : لمَ علّقت الصليب في عنقك؟ قال : لأنّه شبه الشيء الذي صلب عليه عيسى عليه قال أبو الحسن : أفكان عليه في عنقك؟ قال : لأنّه شبه الشيء الذي صلب عليه عيسى أكان يركب الحمار ويمضي عليه في حوائجه؟ قال : لا ، قال فأخبرني عن عيسى أكان يركب الحمار ويمضي عليه في حوائجه؟ قال : نعم . قال : أفكان يحبّ بقاء الحمار حتى يبلغ عليه حاجته؟ قال : نعم ، قال : أفكان يركب الحمار ويمضي عليه في حوائجه؟ قال : ويمضي عليه في حوائجه؟ قال : ويمثل به؟ قال : لا ، قال فأخبرني عن عيسى أكان يركب الحمار ويمضي عليه في حوائجه؟ قال : نعم . قال : أفكان يحبّ بقاء الحمار حتى يبلغ عليه حاجته؟ قال : نعم ، قال : نعم ، قال : أفكان يركبه في حياته بمحبّة منه ، وعمدت قال : نعم ، قال : فتركت ما كان يحبّ عيسى بقاءه وما كان يركبه في حياته بمحبّة منه ، وعمدت إلى ما حمل عليه عيسى عليه في حياته بالكره ، وأركبه بالبغض له فعلقته في عنقك ، فقد كان ينبغي على هذا القياس أن تعلّق الحمار في عنقك وتطرح الصليب وإلا فقد تجاهلت.

- الفصول المختارة، ص ٦.
   (۲) الفصول المختارة، ص ١٠.
  - (٣) الفصول المختارة، ص ٣٢.

٤٦٢

٥ – قال: وأخبرني الشيخ أدام الله عزَّه قال: سئل أبو الحسن عليَّ بن ميثم تغلُّنهُ فقيل له: لمَ صلَّى أمير المؤمنين ﷺ خلف القوم؟ قال: جعلهم بمثل سواري المسجد، قال السائل: فلمَ ضرب الوليد بن عقبة الحد بين يدي عثمان؟ فقال: لأنَّ الحدَّ له وإليه فإذا أمكنه إقامته أقامه بكلِّ حيلة، قال: فلمَ أشار على أبي بكر وعمر؟ قال: طلباً منه أن يحيي أحكام الله ويكون دينه القيّم كما أشار يوسف على ملك مصر نظراً منه للخلق؛ ولأنَّ الأرضُّ والحُكم فيها إليه، فإذا أمكنه أن يظهر مصالح الخلق فعل، وإذا لم يمكنه ذلك بنفسه توصَّل إليه على يدي من يمكنه طلباً منه لإحياء أمر الله تعالى، قال: فلمَ قعد عن قتالهم؟ قال: كما قعد هارون ابن عمران ﷺ عن السامريّ وأصحابه وقد عبدوا العجل، قال: أفكان ضعيفاً؟ قال: كان كهارون حيث يقول: يا ﴿ أَبَّنَ أَمَّ إِنَّ ٱلْقَوْمَ لَمُتَمْعَنُونِ وَكَادُوا يَعْنُلُونَنِي ﴾ وكان كنوح غيَّة إذ قال: ﴿ أَنِّي مَغْلُوبٌ فَأَنْتَصِرُ ﴾ وكان كلوط عَلَيْتَلِيرُ إذ قال: ﴿ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ فُؤَةً أَوْ مَاوِى إِلَى زُكْنِ شَدِيدٍ ﴾ وكان كهارون وموسى ﷺ إذ قال: ﴿رَبِّ إِنِّي لَا أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِقُ ﴾ قال: فلَمَ قعد في الشورى؟ قال: اقتداراً منه على الحجّة، وعلماً منه بأنَّ القوم إن ناظروه وأنصفوه كان هو الغالب، ولو لم يفعل وجبت الحجّة عليه، لأنَّه من كان له حقٌّ فدعي إلى أن يناظر فيه فإن ثبت له الحجّة أعطيه فلم يفعل بطل حقّه وأدخل بذلك الشبهة على الخلُّق، وقد قال يومئذ: اليوم أدخلت في باب إن أنصفت فيه وصلت إلى حقّي يعني أنَّ أبا بكر استبدَّ بها يوم السقيفة ولم يشاور، قال: فلمَ زوّج عمر بن الخطّاب ابنته؟ قال: لإظهاره الشهادتين، وإقراره بفضل رسول الله عظيم، وأراد بذلك استصلاحه وكفَّه عنه، وقد عرض لوط عَلِيَّةٍ بناته على قومه وهم كفَّار ليردِّهم عن ضلالهم، فقال: ﴿ هَتَؤُلَآهِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ۖ فَأَنَّقُوا اللَّهَ وَلَا تُخَزُونِ فِي ضَيْغِيَّ أَلَيْسَ مِنكُرُ رَجُلُ رَّشِيد**ٌ ﴾**<sup>(1)</sup>.

٦ - قال: وأخبرني الشيخ أدام الله عزه أيضاً قال: دخل أبو الحسن عليّ بن ميثم تتملله على الحسن بن سهل وإلى جانبه ملحد قد عظّمه والناس حوله فقال: لقد رأيت ببابك عجباً، قال: وما هو؟ قال: رأيت سفينة تعبر بالناس من جانب إلى جانب بلا ملاّح ولا ماصر! فقال له صاحبه الملحد وكان بحضرته: إنّ هذا أصلحك الله لمجنون! قال: قلت وكيف ذاك؟ قال: خشب جماد لا حيلة له ولا قوة ولا حياة فيه ولا عقل كيف تعبر بالناس؟! قال: فقال أبو صاحبه الملحد وكان بحضرته: إنّ هذا أصلحك الله لمجنون! قال: قلت وكيف ذاك؟ قال: خشب جماد لا حيلة له ولا قوة ولا حياة فيه ولا عقل كيف تعبر بالناس؟! قال: فقال أبو ضاحب الملحد وكان بحضرته: إنّ هذا أصلحك الله لمجنون! قال: قلت وكيف ذاك؟ قال: خشب جماد لا حيلة له ولا قوة ولا حياة فيه ولا عقل كيف تعبر بالناس؟! قال: فقال أبو الحسن: وأيّما أعجب؟ هذا أو هذا الماء الذي يجري على وجه الأرض يمنة ويسرة بلا روح ولا حيلة ولا قوى؟ وهذا النبات الذي يخرج من الأرض؟ والمطر الذي ينزل من السماء؟ ولا مياء؟ أنه أنت أنه لا مدبر لهذا كله وتنكر أن تكون سفينة تتحرّك بلا مدبر وتعبر بالناس! قال: فقال أبو منه أنت أنه لا مدبر لهذا كله وتنكر أن تكون سفينة تتحرّك بلا مدبر وتعبر بالناس! قال: قله الماء؟

٧ - قال: وأخبرني الشيخ أدام الله عزَّه قال: سأل أبو الهذيل العلاَّف عليَّ بن ميثم ﷺ

الفصول المختارة، ص ٤١.
 (٢) الفصول المختارة، ص ٤٦.

عند عليّ بن رياح فقال له : ما الدليل على أنَّ عليّاً عَلَيْهَ كان أولى بالإمامة من أبي بكر؟ فقال له : الدليل على ذلك إجماع أهل القبلة على أنَّ عليّاً عَلَيْهَ كان عند وفاة رسول الله عَلَيْهُ مؤمناً عالماً كافياً، ولم يجمعوا بذلك على أبي بكر، فقال له أبو الهذيل : ومن لم يجمع عليه عافاك الله؟ قال له أبو الحسن : أنا وأسلافي من قبل وأصحابي الآن، قال له أبو الهذيل : فأنت وأصحابك ضلاّل تائهون! فقال له أبو الحسن : ليس جواب هذا الكلام إلاّ السباب واللّطام<sup>(1)</sup>.

٨ - وقال تنتيج : ومن حكايات الشيخ أدام الله عزّه قال : سئل أبو محمّد الفضل بن شاذان النيسي فقيل له : ما الدليل على إمامة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب نشيخ؟ النيسابوري تظنه فقيل له : ما الدليل على إمامة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب نشيخ؟

فأمّا كتاب الله تبارك وتعالى فقوله بَتَرَجَلا : ﴿يَمَا يَهُوا اللَّهُ وَالمِيمُوا اللَّهُ وَالْمِيمُوا اللَّهُ وَاللَّهُ وَوَجِدَاهِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالللَّهُ وَنَقْرَلُوا فِي أَقَاوِيلُ الأَمَة فوجدناهم قد اختلفوا في أُولي الأمر، وأجمعوا في الآية على ما يوجب كونها في عليّ بن أبي طالب عَنْنَهُ ، فقال بعضهم: أولي الأمر هم أمر السلام، فنظرنا في أقاويل الأمة فوجدناهم قد اختلفوا في أولي الأمر، وأجمعوا في الأمر ون على ما يوجب كونها في عليّ بن أبي طالب عَنْنَهُ، فقال بعضهم: أمر والله موالله موالله موالله موالله موالله موالله موالله موالله موالله ما يوجب كونها في عليّ بن أبي طالب عَنْنَهُ، من القوام على الناس، والآمرون أمراءالسرايا، وقال بعضهم: هم العلماء، وقال بعضهم: هم أمير المومنين عليّ بن أبي طالب أمراءالسرايا، وقال بعضهم: هم أمير المومنين عليّ بن أبي طالب أمراء السرايا؛ فقالوا: بلى، فقلنا للثانية: ألم يكن عَنْ اللهم: أليس عليّ بن أبي طالب عنه من الثالثة من ذرّيته عن أبي ها اللهم اللائمة من ذرّيته عن أبي عاليا من الأمراء السرايا؟ فقالوا: بلى، فقلنا للثانية: ألم يكن عَنْ ما اللمور بالمعروف والنهي عن المنكر؟ أمراء السرايا؟ فقالوا: بلى، فقلنا للثانية: ألم يكن عَنْ أمراء السرايا؟ فقالوا: بلى، فقلنا للثانية: ألم يكن عَنْ أمراء من العلماء؟ قالوا: بلى، فقلنا للثالثة يأليا ما بالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر؟ أمراء السرايا؟ فقالوا: بلى المومنين عَنْ معني معينا اللهم معنا اللهم والله مورفة الأمر والله مرالمعروف والنهي عن المنكر؟ أمراء السرايا؟ فقالوا: بلى ؟ فصار أمير المومنين عَنْ معني معيا، فوجب ألا م والم ما مواما أمراء والموافق على أن مورفي ألم والله والله معنيًا ما أمر والموافق عليها، فوجب أله يكن والمامة والموافق الموافق عليها، فوجب أله يكر والمامة المورولالا في في في أله ما موله والله مود الله موله بي معرفة أله مومامة موما أمر وماماه موله الله عيره والاعتراف بولهم وام

وأمّا السنّة فإنّا وجدنا النبيّ ﷺ استقضى عليّاً ﷺ على اليمن، وأمّره على الجيوش، وولاّه الأموال، وأمره بأدانها إلى بني جذيمة الّذين قتلهم خالد بن الوليد ظلماً، واختاره لأداء رسالات الله سبحانه والإبلاغ عنه في سورة براءة، واستخلفه عند غيبته على من خلّف، ولم نجد النبيّ ﷺ سنّ هذه السنن في أحد غيره، ولا اجتمعت هذه السنن في أحد بعد النبيّ ﷺ كما اجتمعت في عليّ ﷺ، وسنّة رسول الله ﷺ بعد موته واجبة كوجوبها

(١) الفصول المختارة، ص ٥٥.

في حياته، وإنّما يحتاج الأمّة إلى الإمام بهذه الخصال الّتي ذكرناها، فإذا وجدناها في رجل قد سنّها الرسول ﷺ فيه كان أولى بالإمامة ممّن لم يسنّ النبيّ فيه شيئاً من ذلك.

وأمّا الاجماع فإنّ إمامته ثبتت من جهته من وجوه: منها أنّهم قد أجمعوا جميعاً أنّ عليّاً ﷺ قد كان إماماً ولو يوماً واحداً، ولم يختلف في ذلك أصناف أهل الإمامة ثمّ اختلفوا فقالت طائفة: كان إماماً في وقت كذا وكذا، وقالت طائفة: بل كان إماماً بعد النبيّ ﷺ في جميع أوقاته، ولم يجمع الأُمّة على غيره أنّه كان إماماً في الحقيقة طرفة عين، والإجماع أحقّ أنّ يتبع من الاختلاف.

ومنها أنّهم أجمعوا جميعاً على أنّ عليّاً عَلَيّه كان يصلح للإمامة، وأنّ الإمامة تصلح لبني هاشم، واختلفوا في غيره، وقالت طائفة: لم يكن تصلح لغير عليّ بن أبي طالب عَلَيْه ، ولا تصلح لغير بني هاشم، والإجماع حقّ لا شبهه فيه، والاختلاف لا حجّة فيه. ومنها أنّهم أجمعوا على أنّ عليّاً غَلَيْه كان بعد النبيّ عَنَى ظاهر العدالة واجبة له الولاية، ثمَّ اختلفوا فقال قوم: كان مع ذلك معصوماً من الكبائر والضلال، وقال آخرون: لم يك معصوماً ولكن كان عدلاً برّاً تقيّاً على الظاهر، لا يشوب ظاهره الشوائب؛ فحصل الإجماع على عدالته غليه في واختلفوا في نفي العصمة عنه غليه . ثمَّ أجمعوا جميعاً على أنّ أبا بكر لم يكن معصوماً، واختلفوا في نفي العصمة عنه غليه . ثمَّ أجمعوا جميعاً على أنّ أبا بكر لم المنات الته غليه الخلفوا في نفي العصمة عنه غليه . ثمَّ أجمعوا جميعاً على أنّ أبا بكر لم يكن معصوماً، واختلفوا في نفي العصمة عنه غليه . ثمَّ أجمعوا جميعاً على أنّ أبا بكر لم المن معصوماً، واختلفوا في نفي العصمة عنه غليه . ثمَّ أجمعوا جميعاً على أنّ أبا بكر لم يكن معصوماً، واختلفوا في عدالته فقالت طائفة : كان عدلاً، وقال آخرون : لم يكن عدلاً، واختلفوا في عدالته وأحموا على عدالته واختلفوا في عصمته أولى بالإمامة وأحق متن اختلفوا في عدالته وأحموا على عدالته واختلفوا في عصمته أولى بالإمامة وأحق متن

٩ - ثمَّ قال: ومن حكايات الشيخ وكلامه قال: سئل الفضل بن شاذان تشرَّ عمَّا روته الناصبة عن أمير المؤمنين عليمًا آنه قال: الأوتى برجل يفضّلني على أبي بكر وعمر إلا جلدته حدَّ المفتري، فقال: إنّما روى هذا الحديث سويد بن غفلة وقد أجمع أهل الآثار على أنّه كان كثير الغلط، وبعد فإنَّ نفس الحديث متناقض، لأنَّ الأمَّة مجمعة على أن عليًا على أنّه كان على أنّه كان كثير الغلط، وبعد فإنَّ نفس الحديث متناقض، لأنَّ الأمَّة مجمعة على أن عليًا على أنّه كان على أنّه على أبي بكر وعمر إلا أنّه كان كثير الغلط، وبعد فإنَّ نفس الحديث مويد بن غفلة رقد أجمع أهل الآثار على أنّه كان كثير الغلط، وبعد فإنَّ نفس الحديث متناقض، لأنَّ الأمَّة مجمعة على أنّ عليًا على أنّه كان عدلاً في قضيته، وليس من العدل أن يجلد حدّ المفتري من لم يفتر، لأنَّ هذا جور على كان عدلاً في قضيته، وعلي بن أبي طالب عليكي عندنا بريء من ذلك.

قال الشيخ أدام الله عزه: وأقول: إنّ هذا الحديث إن صحّ عن أمير المؤمنين عَلِيَكِ – ولن يصحَّ بأدلَة أذكرها بعد – فإنّ الوجه فيه أنَّ الفاضل بينه وبين الرجلين إنّما وجب عليه حدّ المفتري من حيث أوجب لهما بالمفاضلة ما لا يستحقّانه من الفضل، لأنّ المفاضلة لا يكون إلّا بين مقاربين في الفضل، وبعد أن يكون في المفضول فضل، وإذا كانت الدلائل على أنّ من لا طاعة معه لا فضل له في الدين، وأنّ المرتدَ عن الإسلام ليس فيه شيء من الفضل

(١) الفصول المختارة، ص ٨٣.

الدينيّ وكان الرجلان بجحدهما النصَّ قبلُ قد خرجا عن الإيمان بطل أن يكون لهما فضل في الإسلام، فكيف يحصل لهما من الفضل ما يقارب فضل أمير المؤمنين عَلِيَّهِ؟! ومتى فضَّل إنسان أمير المؤمنين ﷺ عليهما فقد أوجب لهما فضلاً في الدين، فإنَّما استحقَّ حدَّ المفتري الّذي هو كاذب، دون المفتري الّذي هو راجم بالقبيح، لأنَّه افترى بالتفضيل لأمير المؤمنين عليمًا من حيث كذب في إثبات فضل لهما في الدين، ويجري في هذا الباب مجرى من فضّل البرّ التقيّ على الكافر المرتدّ الخارج عن الدين، ومجرى من فضّل جبرئيل على إبليس، ورسول الله على أبي جهل بن هشام، في أنَّ المفاضلة بين من ذكرناه يوجب لمن لا فضل له على وجه فضلاً مقارباً لفضل العظماء عند الله تعالى، وهذا بيِّن لمن تأمِّله . مع أنَّه لو كان هذا الحديث صحيحاً وتأويله على ما ظنَّه القوم يوجب أن يكون حدّ المفتري واجباً على الرسول ﷺ، وحاشا له من ذلك، لأنَّ رسول الله ﷺ قد فضل أمير المؤمنين غَشِيَّة على سائر الخلق، وآخي بينه وبين نفسه، وجعله بحكم الله في المباهلة نفسه، وسدٍّ أبواب القوم إلاَّ بابه، وردٍّ أكثر الصحابة عن إنكاحهم ابنته سيَّدة نساء العالمين ١٩٢٢ وأنكحه، وقدَّمه في الولايات كلُّها ولم يؤخِّره، وأخبر أنَّه يحبَّ الله ورسوله ويحبُّه الله ورسوله، وأنَّه أحبَّ الخلق إلى الله تعالى، وأنَّه مولى من كان مولاه من الأنام، وأنَّه منه بمنزلة هارون من موسى بن عمران، وأنَّه أفضل من سيَّدي شباب أهل الجنَّة، وأنَّ حربه حربه وسلمه سلمه، وغير ذلك ممّا يطول شرحه إن ذكرناه.

وكان أيضاً يجب أن يكون غليمًا قد أوجب الحدّ على نفسه إذ أبان فضله على سائر أصحاب الرسول في حيث يقول: «أنا عبد الله وأخو رسول الله، لم يقلها أحد قبلي ولا يقولها أحدّ بعدي إلاّ مفتر كذّاب، صلّيت قبلهم سبع سنين، وفي قوله لعثمان وقد قال له: أبو بكر وعمر خير منك فقال: «بل أنا خير منك ومنهما، عبدتُ الله يَخْرَيَّك قبلهما وعبدته بعدهما، وكان أيضاً قد أوجب الحدّ على ابنه الحسن وجميع ذرّيّته وأشياعه وأنصاره وأهل بيته، فإنّه لا ريب في اعتقادهم فضله على سائر الصحابة، وقد قال الحسن غليك صبيحة اللّيلة التي قبض فيها أمير المومنين غليك: «لقد قبض اللّيلة رجل ما سبقه الأولون بعمل، ولا أدركه الآخرون» وهذه المقالة متهافتة جداً.

وقال الشيخ أيّده الله : ولست أمنع العبارة بأنَّ أمير المؤمنين ﷺ كان أفضل من أبي بكر وعمر على معنى تسليم فضلهما من طريق الجدل، أو على معتقد الخصوم في أنَّ لهما فضلاً في الدين، وأمّا على تحقيق القول في المفاضلة فإنّه غلطٌ وباطلٌ .

قال الشيخ: وشاهد ما أطلقت من القول ونظيره قول أمير المؤمنين ﷺ في أهل الكوفة: «اللّهم إنّي قد مللتهم وملّوني، وستمتهم وستموني، اللّهمَّ فأبدلني بهم خيراً منهم، وأبدلهم بي شراً منّي». ولم يكن في أمير المؤمنين في شرّ، إنّما أخرج الكلام على اعتقادهم فيه، ومثله قول حسّان بن ثابت وهو يعني رسول الله ﷺ : أنهجوه ولست لـه بكفو فخيركما لشرَّكما الفداء

ولم يكن في رسول الله علي شرَّ، وإنَّما أخرج الكلام على معتقد الهاجي فيه، وقوله تعالى : ﴿وَإِنَّا أَوَ إِيَّاكُمْ لَعَلَىٰ هُدًى أَوَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ﴾ ولم يكن الرسول على ضلال<sup>(1)</sup>.

١٠ - ثمَّ قال تَعْنَى : ومن حكايات الشيخ وكلامه : قال الشيخ أيده الله : وقد كان الفضل ابن شاذان تشه استدل على إمامة أمير المؤمنين عَنْنَهُ بقول الله تعالى : ﴿ وَأُوْلُوا ٱلأَرْحَامِ بَمَضْهُمُ مَاذَلُ سَنَدُلْ على إمامة أمير المؤمنين عَنْنَهُ بقول الله تعالى : ﴿ وَأُوْلُوا ٱلأَرْحَامِ بَمَضُهُمُ أَوْلَى بِبَعْض فِي حَيْنَ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُهَجِينَ الله تعالى : وإذا أوجب الله تعالى للأقرب برسول الله يحتب الله يحتب الله وحكم بأنه أولى به من غيره وجب أنَّ أمير المؤمنين عَنْنَهُ كان أولى بمقام رسول الله يحتب الله يحتب الله وحكم بأنه أولى به من غيره وجب أنَّ أمير المؤمنين عَنْهُ كان أولى بمقام رسول الله يحتب من كان أحد، قال الفضل : فإن قال قائل : فإن العبّاس كان أقرب إلى رسول الله يحتب من علي علي عليه أولى به من غيره وجب أنَّ أمير المؤمنين عَنْهُ كان أولى بمقام رسول الله يحتب من كلّ أحد، قال الفضل : فإن قال قائل : فإنّ العبّاس كان أقرب إلى رسول الله يحتب من علي عليه في أنه أولى به من غيره وجب أنَّ أمير المؤمنين عَنْهُ كان أولى بمقام رسول الله يحتب من كلّ أحد، قال الفضل : فإن قال قائل : فإنّ العبّاس كان أقرب إلى رسول الله يحتب من علي عنه قبل له : إنَّ الله تعالى لم يذكر الأقرب بالنبي يحد دون أن معليه بي وأنه بي عنه أولول المؤتونين أولى عليه بي وأزونكم أمن أنه بي من علي علي يحد قبل له : إنَّ الله تعالى لم يذكر الأقرب بالنبي يحد دون أن معلم بعض في حكم أنه بي أولى بالمؤينين من أنفسيم أولوكوني أولول الأردام بتعنبهم أولوكون الموسول الله بي في حوال المولى بالموسول الله يحب أولول بالموسول الله بي في حكم أولوكوني ولا كانت له هجرة بائماق المولى بالرسول الإيمان والهجرة، ولم يكن العباس من المهاجرين ولا كانت له هجرة بائماق .

قال الشيخ تلفيه : وأقول : إنّ أمير المؤمنين في كان أقرب إلى رسول الله عنه العبّاس وأولى بمقامه منه إن ثبت أنّ المقام موروث، وذلك أنّ عليّاً غيّت كان ابن عم رسول الله لابيه وأمّه والعبّاس تقدّم عمّه لأبيه، ومن تقرّب بسببين كان أقرب ممّن يتقرّب بسبب الله لأبيه وأمّه والعبّاس تقدّم عمّه لأبيه، ومن تقرّب بسببين كان أقرب ممّن يتقرّب بسبب واحد. وأقول : إنّه لو لم تكن فاطمة غيت موجودة بعد رسول الله يشيئ لكن أمير المومنين أوحد . وأقول : إنّ أمير المقام موروث ، وذلك أنّ عليّاً غير كان ابن عم رسول الله لأبيه وأمّه والعبّاس تقدّم عمّه لأبيه، ومن تقرّب بسببين كان أقرب ممّن يتقرّب بسبب واحد. وأقول : إنّه لو لم تكن فاطمة غير موجودة بعد رسول الله يشيئ لكان أمير المومنين أحق بتركته من العبّاس تقدم ، ولو ورث مع الولد أحد غير الأبوين والزوج والزوجة لكان أمير المومنين أحق بتركته من العبّاس تقدم ، وله ورث مع الولد أحد غير الأبوين والزوج والزوجة لكان أمير المومنين ، وحق بتركته من العبّاس تقدم ، وله ورث مع الولد أحد غير الأبوين والزوج والزوجة لكان أمير المؤمنين أحق بميرانه يتقرب ، ولو ورث مع الولد أحد غير الأبوين والزوج والزوجة لكان أمير المؤمنين أحق بين والزوج والزوجة لكان أمير المؤمنين أحق بميرانه يتنه ، ولو ورث مع الولد أحد غير الأبوين والزوج والزوجة لكان أمير المؤمنين أحق بميرانه يتنه مع فاطمة بين من العبّاس بما قدّمت من انتظامه القرابة من المؤمنين ، واختصاص العبّاس بها من جهة واحدة.

قال الشيخ أيّده الله : ولست أعلم بين أهل العلم خلافاً في أنّ عليّاً عَيْمَةً ابن عمّ رسول الله يَشْبُهُ لأبيه وأمّه، وأنّ العبّاس تنتي كان عمّه لأبيه خاصّة، ويدلُّ على ذلك ما رواه نقلة الآثار وهو أنّ أبا طالب تنته مرّ على رسول الله يُشْبُهُ وعليّ عَيْمَةً إلى جنبه، فلمّا سلّم قال : ما هذا يا ابن أخ؛ فقال له رسول الله يُشْبُهُ : شيء أمرني به رَبّي يقرّبني إليه، فقال لابنه جعفر : يا بنيّ صل جناح ابن عمّك، فصلى رسول الله يُشْبُ بعليّ وحلول : فكانت أوّل صلاة جماعة في الإسلام؛ ثمَّ أنشأ أبو طالب يقول:

إنَّ عسليمًا وجسعسف أشقستسي عسند مسلسم السزمسان السكرب والله لا أخسبذل السنسبسيتي ولا يسخسذلسه مسن بسنسيّ ذو حسسب

الفصول المختارة، ص ١٣٦.
 (٢) سورة الأحزاب، الآية: ٦.

لا تـخـذلا وانصرا ابـن عـمكـما اخـي لأمّي مـن بـيـنـهـم وأبـي ومن ذلك ما رواه جابر بن عبد الله الأنصاري تظنه قال : سمعت عليّاً ظينة ينشد ورسول الله يسمع : أنا أخو المصطفى لا شكّ في نسبي معه ربيت وسبطاهـما ولـدي جـذي وجـذ رسـول الله مـنـفـرد وفـاطـمة زوجـتي لا قـول ذي فـنـد

ف الحمد لله شكراً لا شريك له البرّ ب العبد والباقي ب لا أمد قال : فتبسّم رسول الله علي وقال له : صدقت يا عليّ . وفي ذلك أيضاً يقول الشاعر : إنّ عسلييّ بسن أبسي طسالسب جسسدًا رسسول الله جسسدًاه أبسو عسليّ وأبسو السمصطفى مسن طبيسنسة طسيّسبها الله<sup>(1)</sup>

٢٢ -- باب احتجاجات أبي جعفر الجواد ومناظراته صلوات الله عليه

ا - فسى: محمّد بن الحسن، عن محمّد بن عون النصيبيّ قال: لمّا أراد المامون أن يزوّج أبا جعفر محمّد بن عليّ بن موسى عن بنه أم الفضل اجتمع عليه أهل بيته الأدنين منه فقالوا: يا أمير المؤمنين ننشدك الله أن تخرج عنّا أمراً قد ملكناه، وتنزع عنّا عزّاً قد ألبسنا الله، فقالوا: يا أمير المؤمنين ننشدك الله أن تخرج عنّا أمراً قد ملكناه، وتنزع عنّا عزّاً قد ألبسنا الله، فقد عرفت الأمر الذي بيننا وبين آل عليّ عليته قديماً وحديثاً، فقال المأمون: اسكتوا فوالله فقد عرفت الأمر الذي بينه الأدنين منه مقد عرفت الأمر الذي بيننا وبين آل عليّ عليته قديماً وحديثاً، فقال المأمون: اسكتوا فوالله فقد عرفت الأمر الذي بيننا وبين آل عليّ عليته قديماً وحديثاً، فقال المأمون: اسكتوا فوالله لا قبلت من أحد منكم في أمره، فقالوا: يا أمير المؤمنين أفتزوج قرة عينك صبياً لم يتفقه في عشر سنين، أو إحدى عشرة من سنة، ولا يميّز بين الحق والباطل؟ – ولأبي جعفر عليه يومنذ من أمر سنين، أو إحدى عشرة من منة، ولا يميّز بين الحق والباطل؟ – ولأبي جعفر عليه وعند من منة، فقال النه، ولا يعرف فرضاً من منة، وأعره، مؤالم بالله وبرسوله وفرائضه وسننه وأحكام، منة، وأورجكام، منته، وأعرم، وإعمام بالله وبرسوله وفرائضه وسننه وأحكام، منة، فقال لهم المأمون: والله إنه أفقه منكم، وأعلم بالله وبرسوله وفرائضه ومننه وأحكام، منه، منكم، فأسلوه بالمامون: والله إنه أفقه منكم، وأعلم بالله وبرسوله وفرائضه ومننه وأحكام، وأقرء لكتاب الله، وأعلم بمحكمه ومتشابهه وخاصة وعامة وناسخه ومنسوخه وتنزيله وتأويله منه، منكم، فأسالوه فإن كان الأمر كما قلتم قبلت منكم في أمره، وإن كان كما قلت علمتم أن وأقرء لكتاب الله، وأعلم بمحكمه ومتشابهه وخاصة وعامة ونامة وناسخه ومنسوخه وتنزيله وتأويله منه، وأقرء لكتاب الله، وأعلم بمحكمه ومتشابهه وخاصة وعامة ونامو، وإن كان كما قلت علمة قبلت منكم في أمره، وإن كان كما قلت علمتم أن وأقرء لكتاب الله، ولا يحمن منه وغلم قبله قبله مالمون إذا يحمن من أكثم وأقلمعوه في هدايا أن يحتال على منكم، فأسالوه فإن كان الأمر كما قلت مقبله ويحمي بن أكم وأطمعوه في هدايا أن يحمر مان يحمل منهم وحضر غليت وأقره وين كان الأمر كما قلت مقبله ويله، وإلى مور، وإن كان كما قلت علمة مالحوا ويله عند المامون إذا يحمو غليته وألوا: يا أمر المومن والموى ماله ويمم أن يحمو وين ين كمم وأله يحمي بن أكم وألهم ما

فقال يحيى : يا أبا جعفر أصلحك الله ما تقول في محرم قتل صيداً؟ فقال أبو جعفر عَلَيْهِ : قتله في حلّ أو في حرم؟ عالماً أو جاهلاً؟ عمداً أو خطاً؟ عبداً أو حراً، صغيراً أو كبيراً مبدئاً أو معيداً؟ من ذوات الطير أو من غيرها؟ من صغار الصيد أو من كبارها؟ مصرّاً عليها أو نادماً؟ باللّيل في وكرها أو بالنهار عياناً؟ محرماً للحجّ أو للعمرة؟ قال: فانقطع يحيى بن أكثم انقطاعاً لم يخف على أهل المجلس، وكثر الناس تعجّباً من جوابه، ونشط المأمون، فقال: تخطب يا أبا جعفر؟ فقال أبو جعفر عليتي : نعم يا أمير المؤمنين، فقال المأمون: النحمد لله إقراراً بنعمته، ولا إله إلاّ الله إخلاصاً لعظمته، وصلى الله على محمّد عند ذكره، وقد كان من فضل الله على الأنام أن أغناهم بالحلال عن الحرام فقال: ﴿وَأَنكِحُوا ٱلأَيْفَى مِنكُر وَالْصَلِحِينَ مِنْ مِبَادِكُمُ وَإِمَا يَحْمُ أَن يَكُونُوا فَقَرَاءً يُعْنِهِمُ الله مِن الحرام فقال: ﴿وَأَنكِحُوا ٱلأَيْفَى مِنكُر وَالْصَلِحِينَ مِنْ مَا الله على الأنام أن أغناهم بالحلال عن الحرام فقال: ﴿وَأَنكِحُوا ٱلأَيْفَى مِنكُر وَالْصَلِحِينَ مِنْ أَمَّ الفضل الله على الأنام أن أغناهم بالحلال عن الحرام فقال: فوازيكورا ٱلأَيْفَى مِنكُر وَالصَلِحِينَ مِنْ أَمَّ الفضل بنت عبدالله، وبذل لها من الصداق خمس مائة درهم، وقد زوّجت، فهل قبلت يا أم الفضل بنت عبدالله، وبذل لها من الصداق خمس مائة درهم، وقد زوّجت، فهل قبلت يا أم أولم عليه المأمون، وجاء الناس على مراتبهم في الخاصّ والعام، قال فينا نحن كذلك إذ معناكلاماً كأنّه كلام الملاحين في مجاوباتهم، فإذا نحن بالخدم يجرّون سفينة من فضة فيها معناكلاماً كأنّه كلام الملاحين في مجاوباتهم، فإذا نحن بالخدم يجرّون سفينة من فضة فيها منائج من أبر يسم مكان القلوس، والسفينة مملوءة غالية فضمخوا لحى أهل الخاصّ بها ئمَّ مدّوها إلى دار العامة فطيّبوهم.

فلمًا تفرّق الناس قال المأمون: يا أبا جعفر إن رأيت أن تبيّن لنا ما الّذي يجب على كلّ صنف من هذه الأصناف الَّتي ذكرت في قتل الصيد، فقال أبو جعفر ﷺ: نعم يا أمير المؤمنين، إنَّ المحرم إذا قتل صيداً في الحلِّ والصيد من ذوات الطير من كبارها فعليه شاة وإذا أصابه في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً، وإذا قتل فرخاً في الحلِّ فعليه حمل قد فطم، وليس عليه قيمته لأنّه ليس في الحرم، وإذا قتله في الحرم فعليه الحمل وقيمته لأنّه في الحرم، فإذا كان من الوحوش فعليه في حمار وحش بدنة، وكذلك في النعامة، فإن لم يقدر فإطعام ستِّين مسكيناً، فإن لم يقدر فصيام ثمانية عشر يوماً، وإن كانت بقرة فعليه بقرة، فإن لم يقدر فعليه إطعام ثلاثين مسكيناً، فإن لم يقدر فليصم تسعة أيّام، وإن كان ظبياً فعليه شاة، فإن لم يقدر فعليه إطعام عشرة مساكين، فإن لم يقدر فصيام ثلاثة أيّام، وإن كان في الحرم فعليه الجزاء مضاعفاً هدياً بالغ الكعبة حقّاً واجباً عليه أن ينحره، فإن كان في حجّ بمنى حيث ينحر الناس، وإن كان في عمرة ينحره بمكَّة، ويتصدَّق بمثل ثمنه حتَّى يكون مضاعفاً، وكذلك إذا أصاب أرنباً فعليه شاة، وإذا قتل الحمامة تصدّق بدرهم، أو يشتري به طعاماً لحمام الحرم، وفي الفرخ نصف درهم، وفي البيضة ربع درهم، وكلَّ ما أتى به المحرم بجهالة فلا شيء عليه فيه إلاَّ الصيد، فإنَّ عليه الفداء بجهالة كان أو بعلم، بخطأ كان أو بعمد، وكلَّ ما أتى العبد فكفَّارته على صاحبه بمثل ما يلزم صاحبه، وكلَّ ما أتى به الصغير الَّذي ليس ببالغ فلا شيء عليه فيه، وإن كان ممَّن عاد فهو ممَّن ينتقم الله منه، ليس عليه كفَّارة، والنقمة في الآخرة، وإن دلَّ على الصيد وهو محرم فقتل فعليه الفداء، والمصرَّ عليه يلزمه بعد الفداء عقوبة في الآخرة، والنادم عليه لا شيء عليه بعد الفداء، وإذا أصاب ليلاً في وكرها خطأً فلا شيء عليه إلاّ أن يتعمّده، فإن تعمّد بليل أو نهار فعليه الفداء، والمحرم للحجّ ينحر الفداء بمنى حيث ينحر الناس، والمحرم للعمرة ينحر بمكّة.

فأمر المأمون أن يكتب ذلك كلّه عن أبي جعفر عليم الله : ثمَّ دعا أهل بيته الّذين أنكروا تزويجه عليه فقال لهم : هل فيكم أحد يجيب بمثل هذا الجواب؟ قالوا : لا والله ولا القاضي، ثمّ قال : ويحكم أهل هذا البيت خلو منكم ومن هذا الخلق، أو ما علمتم أنَّ رسول الله عنه بايع الحسن والحسين بتنك وهما صبيّان غير بالغين، ولم يبايع طفلاً غيرهما؟ أو ما علمتم أنَّ أباه عليًا عليم آمن بالنبي عنه وهو ابن اثني عشرة سنة؟ وقبل الله ورسوله منه إيمانه ولم يقبل من طفل غيره، ولا دعا رسول الله ينك طفلاً غيره إلى الإيمان؟ أو ما علمتم أنّها ذريّة بعضها من بعض يجري لآخرهم مثل ما يجرى لأولهم؟ فقالوا : صدقت يا أمير المؤمنين كنت أنت أعلم به منًا .

قال: ثمَّ أمر المأمون أن ينثر على أبي جعفر ﷺ ثلاثة أطباق رقاع زعفران ومسك معجون بماء الورد، وجوفها رقاع، على طبق رقاع عمالات، والثاني ضياع طعمة لمن أخذها، والثالث فيه بدر، فأمر أن يفرّق الطبق الذي عليه عمالات على بني هاشم خاصّة، والّذي عليه ضياع طعمة على الوزراء، والّذي عليه البدر على القوّاد، ولم يزل مكرماً لأبي جعفر ﷺ أيّام حياته حتى كان يؤثره على ولده<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: القلس: حبل ضخم من ليف أو خوص من قلوس السفن والبدر بكسر الباء وفتح الدال: جمع بدرة الّتي يجعل فيها الدراهم والدنانير. **ف:** مرسلاً مثله. «ص ٣٣٣».

**ختص:** عليّ بن إبراهيم رفعه وذكر مثله<sup>(٢)</sup>.

٢ - ف: قال المأمون ليحيى بن أكثم: اطرح على أبي جعفر محمّد بن الرضا على مسألة تقطعه فيها، فقال يحيى: يا أبا جعفر ما تقول في رجل نكح امرأة على زنى أتحل له أن يتزوّجها؟ فقال على في : يدعها حتى يستبرأها من نطفته ونطفة غيره، إذ لا يؤمن منها أن تكون قد أحدثت مع غيره حدثاً كما أحدثت معه، ثمَّ يتزوج بها إن أراد، فإنّما مثلها مثل نخلة أكل رجل منها حراماً ثم اشتراها فأكل منها حرمت معه، ثمَّ يتزوج بها إن أراد، فإنّما مثلها مثل نخلة أكل معمد معه، ثمَّ يتزوج بها إن أراد، فإنّما مثلها مثل نخلة أكل رجل منها حراماً ثمّ اشتراها فأكل منها حرمت معه، ثمَّ يتزوج بها إن أراد، فإنّما مثلها مثل نخلة أكل معها حرمت عليه الما من الفلم يحيى، فقال له أبو جعفر عليه: يا أبا محمّد ما تقول في رجل حرمت عليه امرأة بالغداة، وحلّت له ارتفاع النهار، وحرمت عليه محمّد ما تقول في رجل حلّت له الظهر، ثمّ حرمت عليه العصر، ثمّ حلّت له المغرب، ثمّ حرمت عليه نصف النهار، ثمّ حلّت له المغرب، ثمّ حرمت عليه نصف النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارمات عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له نصف الفهر، ثمّ حرمت عليه نصف النهار، ثمّ حلّت له الفهر، ثمّ حرمت عليه العصر، ثمّ حلّت له النهار، ثمّ حلّت له الفهر، ثمّ حرمت عليه نصف النهار، ثمّ حلّت له الظهر، ثمّ حرمت عليه العصر، ثمّ حلّت له المغرب، ثمّ حرمت عليه نصف النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له نصف النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له نصف النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارمن عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له نصف عليه نصف الليل، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفري المرة من من منه مع الفجر، ثمّ حرمت عليه ارتفاع النهار، ثمّ حلّت له مع الفلمر، ثمّ حرمت مي أمّ مرات مي أمر من من مع من من من مي مي من مي من ميما مع الفم ما أول من من ما مع مع ما

۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۸۹.
 ۲) الإختصاص، ص ۹۸.

النهار؟ فبقي يحيى والفقهاء بلساً خرساً، فقال المأمون: يا أبا جعفر أعزّك الله بيّن لنا هذا، قال: هذا رجل نظر إلى مملوكة لا تحلُّ له فاشتراها فحلّت له، ثمّ أعتقها فحرمت عليه، ثمّ تزوّجها فحلّت له، فظاهر منها فحرمت عليه، فكفّر للظهار فحلّت له، ثمّ طلّقها تطليقة فحرمت عليه، ثمّ راجعها فحلّت له، فارتدّ عن الإسلام فحرمت عليه، فتاب ورجع إلى الإسلام فحلّت له بالنكاح الأوّل، كما أقرّ رسول الله ﷺ نكاح زينب مع أبي العاص بن الربيع حيث أسلم على النكاح الأوّل.

٢٣ – باب احتجاجات أبي الحسن علي بن محمّد النقي - صلوات الله عليه -وأصحابه وعشائره على المخالفين والمعاندين

١ - ف، قال موسى بن محمّد بن الرضا : لقيت يحيى بن أكثم في دار العامّة فسألني عن مسائل فجئت إلى أخي عليّ بن محمّد فدار بيني وبينه من المواعظ ما حملني وبصّرني طاعته، فقلت له : جعلت فداك إنّ ابن أكثم كتب يسألني عن مسائل لأفتيه فيها ، فضحك ثمّ قال : فهل فقلت له : جعلت فداك إنّ ابن أكثم كتب يسألني عن مسائل لأفتيه فيها ، فضحك ثمّ قال : فهل أفتيته؟ قلت له : حملت فداك إنّ ابن أكثم كتب يسألني عن مسائل لأفتيه فيها ، فضحك ثمّ قال : فهل أفتيته؟ قلت له : جعلت فداك إنّ ابن أكثم كتب يسألني عن مسائل لأفتيه فيها ، فضحك ثمّ قال : فهل أفتيته؟ قلت : لا ، قال : ولمَ علي على أمر علي عن قول أفتيته؟ قلت : لا ، قال : ولمَ علي أن أكثم كتب يسألني عن مسائل لأفتيه فيها ، فضحك ثمّ قال : فهل أفتيته؟ قلت : لا ، قال : ولمَ علي أنه أكثم كتب يسألني عن مسائل أفتيه فيها ، قلت : كتب يسألني عن قول أفتيته؟ قلت : لا ، قال : ولمَ أفل الذي أنا عاليك به ، قال : وما هي؟ قلت : كتب يسألني عن قول الله : في قلك ألَيك عند أن أكثم كان محتاجاً

وعن قوله تعالى: ﴿وَرَفَعَ أَبَوَيَّهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ وَخَرُواْ لَمُ سُجَداً﴾<sup>(٣)</sup> أسجد يعقوب وولده ليوسف وهم أنبياء؟ وعن قوله: ﴿فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْئَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ﴾<sup>(٤)</sup> من المخاطب بالآية؟ فإن كان المخاطب النبي ﷺ فقد شكّ وإن كان المخاطب غيره فعلى مَن إذاً أُنزل الكتاب؟

وعن قوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَصْ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَنُمُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّمُ مِنْ بَعَدِهِ سَبَعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتْ ٱللَّهِ ما هذه الأبحر؟ وأين هي؟ وعن قوله تعالى: ﴿وَفِيهَا مَا تَشْتَهِـيهِ ٱلأَنفُسُ وَتَلَذُ ٱلْأَعْيُنُ ﴾ فاشتهت نفس آدم أكل البرّ فأكل وأطعم فكيف عوقب؟ وعن قوله: ﴿أَوَ يُرَوِجُهُمْ ذَكَرَانَا وَإِنَـثَاً ﴾ يزوّج الله عباده الذكران فقد عاقب قوماً فعلوا ذلك؟! .

وعن شهادة المرأة جازت وحدها وقد قال الله : ﴿وَأَشْهِدُواْ ذَوَى عَدَلٍ مِّنكُوْ ﴾.

وعن الخنثي وقول عليّ : «يورث من المبال» فمن ينظر إذا بال إليه مع أنّه عسى أن يكون امرأة وقد نظر إليها الرجال، أو عسى أن يكون رجلاً وقد نظرت إليه النساء وهذا ما لا يحلّ .

وشهادة الجارّ إلى نفسه لا تقبل . وعن رجل أتى إلى قطيع غنم فرأى الراعي ينزو على شاة منها ، فلمّا بصر بصاحبها خلّى سبيلها فدخلت بين الغنم ، كيف تذبح؟ وهل يجوز أكلها أم لا؟

- تحف العقول، ص ٣٣٤.
   ٣٣٤ سورة النمل، الآية: ٤٠.
- (٣) سورة يوسف، الآية: ١٠٠. (٤) سورة يونس، الآية: ٩٤.

وعن صلاة الفجر لمَ يجهر فيها بالقراءة وهي من صلاة النهار ، وإنّما يجهر في صلاة اللّيل . وعن قول عليّ ﷺ لابن جرموز : «بشّر قاتل ابن صفيّة بالنار» فلمَ لم يقتله وهو إمام؟ .

وأخبرني عن عليّ ﷺ لمَ قتل أهل صفّين وأمر بذلك مقبلين ومدبرين، وأجاز على الجرحى، وكان حكمه يوم الجمل أنّه لم يقتل مولّياً، ولم يجز على جريح، ولم يأمر بذلك، وقال: "من دخل داره فهو آمن، ومن ألقى سلاحه فهو آمن؛ لمَ فعل ذلك؟ فإن كان الحكم الأوّل صواباً فالثاني خطأ. وأخبرني عن رجل أقرّ باللّواط على نفسه أيحدّ أم يدرء عنه الحدّ؟. قال: اكتب إليه، قلت: وما أكتب؟ قال: اكتب:

بسم الله الرحمن الرحيم، وأنت فألهمك الله الرشد أتاني كتابك وما امتحنتنا به من تعنّتك لتجد إلى الطعن سبيلاً إن قصّرنا فيها، والله يكافئك على نيّتك، وقد شرحنا مسائلك فأصغ إليها سمعك، وذلّل لها فهمك، واشغل بها قلبك، فقد لزمتك الحجّة، والسلام.

سألت عن قول الله نَبْرَصَلَى : ﴿قَالَ ٱلَّذِي عِندُمُ عِلَرٌ مِنَ ٱلْكِنَبِ﴾ فهو آصف بن برخيا، ولم يعجز سليمان عن معرفة ما عرف آصف، لكنّه صلوات الله عليه أحبّ أن يعرف أمّته من الجنّ والإنس أنّه الحجّة من بعده، وذلك من علم سليمان غَلِيَمَا أودعه آصف بأمر الله ففهّمه ذلك لتلاّ يختلف عليه في إمامته ودلالته، كما فهّم سليمان في حياة داود بُنِيَهَ لتعرف نبوّته وإمامته من بعده لتأكّد الحجّة على الخلق.

وأمّا سجوديعقوب وولده كان طاعة لله ومحبّة ليوسف، كما أنّ السجود من الملائكة لآدم لم يكن لآدم وإنّما كان ذلك طاعة لله ومحبّة منهم لآدم، فسجد يعقوب ﷺ وولده ويوسف معهم شكراً لله باجتماع شملهم، ألم تره يقول في شكره ذلك الوقت : ﴿رَبِّ فَدَ ءَاتَبْتَنِي مِنَ الْمُلْكِ وَعَلَمْتَنِي مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَمَادِيثِ﴾<sup>(١)</sup> إلى آخر الآية.

وأمّا قوله : ﴿ فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِنَا أَنزَلْنَا إلَيْكَ فَسْئِلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِنَبَ فَإِنّ المخاطب به رسول الله ﷺ ، ولم يكن في شكّ ممّا أُنزل إليه ؛ ولكن قالت الجهلة : كيف لم يبعث الله نبيّاً من الملائكة إذ لم يفرِّق بين نبيّه وبيننا في الاستغناء عن المآكل والمشارب والمشي في الأسواق؟ فأوحى الله تعالى إلى نبيّه : ﴿فَسَئِلَ ٱلَذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ﴾ بمحضر الجهلة هل بعث الله رسولاً قبلك إلاً وهو يأكل الطعام، ويمشي في الأسواق، ولك بهم أسوة، وإنّما قال : ﴿فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ﴾ ولم يكن ولكن للنصفة، كما قال تعالى : ﴿تَمَاتَوَا نَذَعُ ٱبْنَاءَكُمُ وَنِسَآهَنَا وَنِسَآءَكُمُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِ فَي مَعْتَكُ أَعْدَى الله يعم أسوة، وإنّما فكذلك عن الله رسولاً قبلك إلى المائل في ولكن المعام، ويمشي في الأسواق، ولك بهم أسوة، وإنّما قال : وَنَينَاءَكُمُ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِ فَي مَاتِكُ الْعَامِ والله يعم أسوة، وإنّما فكذلك عرف الم يحبوا إلى المباهلة، وقد علم الله أنّ نبيّه يؤدي عنه رسالاته وما هو من الكاذبين، فكذلك عرف النبي قلبي أنه صادق فيما يقول، ولكن أحما يقول، ولكن أحمان التعالى في في الأسكن في ألكَرُوبُ

سورة يوسف، الآية: ١٠١.
 سورة آل عمران، الآية: ٦١.

وأمّا قوله: ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَضِ مِن شَجَرَةِ أَقَلَنُمُ وَٱلْبَحْرُ بِمُدَّمُ مِنْ بَعَدِهِ سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَنْتُ ٱللَّهِ فهو كذلك، لو أنّ أشجار الدنيا أقلام والبحر يمدّه سبعة أبحر وانفجرت الأرض عيوناً لنفدت قبل أن تنفد كلمات الله، وهي : عين الكبريت، وعين النمر، وعين البرهوت وعين طبريّة، وحمّة ماسبذان، وحمّة إفريقيّة يدعى لسان، وعين بحرون؛ ونحن كلمات الله الّتي لا تنفد ولا تدرك فضائلنا .

وأمّا الجنّة فإنّ فيها من المآكل والمشارب والملاهي ما تشتهي الأنفس وتلذّ الأعين، وأباح الله ذلك كلّه لآدم، والشجرة الّتي نهى الله عنها آدم وزوجته أن يأكلا منها شجرة الحسد، عهد إليهما أن لا ينظر إلى من فضّل الله على خلائقه بعين الحسد، فنسي ونظر بعين الحسد ولم نجد له عزماً.

وأمّا قوله: ﴿أَوْ يُزُوِجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنَـثَمَّاً ﴾ أي يولد له ذكور، ويولد له إناث، يقال لكلّ اثنين مقرنين: زوجان، كلُّ واحد منهما زوج، ومعاذ الله أن يكون عنى الجليل ما لبّست به على نفسك، تطلب الرخص لارتكاب المآثم، ومن يفعل ذلك يلق أثاماً يضاعف له العذاب يوم القيامة ويخلد فيه مهاناً إن لم يتب.

وأمّا شهادة المرأة وحدها الّتي جازت فهي القابلة جازت شهادتها مع الرضى، فإن لم يكن رضى فلا أقلَّ من امرأتين، تقوم المرأة بدل الرجل للضرورة، لأنَّ الرجل لا يمكنه أن يقوم مقامها، فإن كانت وحدها قبل قولها مع يمينها.

وأمّا قول عليّ ﷺ في الخنثى فهي كما قال: ينظر قوم عدول يأخذ كلّ واحد منهم مرآة ويقوم الخنثى خلفهم عريانة وينظرون في المرايا فيرون الشبح فيحكمون عليه.

وأمّا الرجل الناظر إلى الراعي وقد نزا على شاة فإن عرفها ذبحها وأحرقها ، وإن لم يعرفها قسّم الغنم نصفين وساهم بينهما فإذا وقع على أحد النصفين فقد نجا النصف الآخر ، ثمّ يفرّق النصف الآخر فلا يزال كذلك حتّى تبقى شاتان فيقرع بينهما فأيّها وقع السهم بها ذبحت وأحرقت ونجا سائر الغنم . وأمّا صلاة الفجر فالجهر فيها بالقراءة ، لأنّ النبيّ عظي كان يغلّس بها فقراءتها من اللّيل .

وأمّا قول عليّ ﷺ : •بشّر قاتل ابن صفيّة بالنار، فهو لقول رسول الله ﷺ وكان ممّن خرج يوم النهر فلم يقتله أمير المؤمنين ﷺ بالبصرة لأنّه علم أنّه يقتل في فتنة النهروان.

وأمّا قولك: إنّ عليّاً قتل أهل صفّين مقبلين ومدبرين، وأجاز على جريحهم وأنّه يوم الجمل لم يتبع مولّياً ولم يجز على جريح، ومن ألقى سلاحه آمنه، ومن دخل داره آمنه، فإنّ أهل الجمل قتل إمامهم، ولم تكن لهم فئة يرجعون إليها، وإنّما رجع القوم إلى منازلهم غير محاربين ولا مخالفين ولا منابذين، رضوا بالكف عنهم، فكان الحكم فيهم رفع السيف عنهم والكف عن أذاهم، إذ لم يطلبوا عليه أعواناً، وأهل صفّين كانوا يرجعون إلى فئة مستعدّة، وإمام يجمع لهم السلاح والدروع والرماح والسيوف، ويسني لهم العطاء، ويهيئ لهم الأنزال، ويعود مريضهم ويجبر كسيرهم ويداوي جريحهم، ويحمل راجلهم، ويكسو حاسرهم، ويرّدهم فيرجعون إلى محاربتهم وقتالهم؛ فلم يساو بين الفريقين في الحكم لما عرف من الحكم في قتال أهل التوحيد لكنّه شرح ذلك لهم فمن رغب عرض على السيف أو يتوب من ذلك.

وأمّا الرجل الّذي اعترف باللّواط فإنّه لم تقم عليه بيّنة، وإنّما تطوّع بالإقدار من نفسه، وإذا كان للإمام الّذي من الله أن يعاقب عن الله كان له أن يمنّ عن الله، أما سمعت قول الله : ﴿هَٰذَا عَطَآؤُنَّا﴾ الآية قد أنبثناك بجميع ما سألتناه فاعلم ذلك<sup>(١)</sup>.

**ختص:** محمّد بن عيسي بن عبيد البغداديّ، عن محمّد بن موسى مثله<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد أوردنا هذه الأجوبة بأدنى تغيير في أبواب تاريخه عَلَيْتُمْ ، وشرح أجزاء الخبر مفرَّق على الأبواب المناسبة لها .

۲ - وروى السيّد المرتضى ﷺ عن شيخه المفيد تينتي قال: دخل أبو هاشم داود بن القاسم الجعفريّ على محمّد بن طاهر بعد قتل يحيى بن عمر المقتول بشاهي فقال له: أيّها الأمير إنّا قد جنناك لنهنّتك بأمر لو كان رسول الله ﷺ حيّاً لعزّيناه به<sup>(٣)</sup>.

٣ – قال السيّد المرتضى تغيّق : أخبرني الشيخ أدام الله عزّه مرسلاً عن محمّد بن عيسى بن عبيد اليقطينيّ، عن سعيد بن جناح، عن سليمان بن جعفر قال: قال لي أبو الحسن العسكريّ غَلِيَظِيرٌ : نمت وأنا أفكّر في بيت ابن أبي حفصة:

أتمى يكون وليس ذاك بكائن لبني البنات وراثة الأعمام

فإذا إنسان يقول لي :

قد كان إذ نزل القرآن بفضله ومضى القضاء به من الحكّام انّ ابن فاطمة المنوّه باسمه حاز الوراثة عن بني الأعمام وبقى ابن نثلة واقفاً متحبّراً يبكي ويسعده ذوو الأرحام<sup>(٤)</sup>

**بيان:** نثلة اسم أُمّ العباس، ويقال: نثيلة. ولعلّ المراد بابن فاطمة أمير المؤمنين عَلِيَّهِ، ويحتمل أن يكون المراد بفاطمة البتول غَلِيَّة وبابنها جنس الابن، أو القائم عَلِيَّهِ، والأوّل أظهر.

٤ - كتاب الاستدراك: قال: نادى المتوكل يوماً كاتباً نصرانياً: أبا نوح، فأنكروا كنى الكتابيين، فاستفتى فاختلف عليه، فبعث إلى أبي الحسن فوقع غاليه؟ بسم الله الرحمن

- (1) تحف العقول، ص ۳۵۱.
   (۲) الإختصاص، ص ۹۱.
- (٣) الفصول المختارة، ص ٢٠.

الرحيم: ﴿ تَبَتُّ بَدَآ أَبِي لَهَبٍ﴾ فعلم المتوكُّل أنَّه يحلَّ ذلك لأنَّ الله قد كنَّى الكافر .

٢٤ - باب احتجاج أبي محمّد الحسن بن علي العسكري عَلَي العُسكري

١ - قب، أبو القاسم الكوفي كتاب التبديل إنّ إسحاق الكنديّ كان فيلسوف العراق في زمانه، أخذ في تأليف تناقض القرآن وشغل نفسه بذلك وتفرّد به في منزله، وإنّ بعض تلامذته دخل يوماً على الإمام الحسن العسكريّ عليم في فقال له أبو محمّد عليمي : أما فيكم رجل رشيد يردع أستادكم الكنديّ عمّا أخذ فيه من تشاغله بالقرآن؟ فقال التلميذ : نحن من تلامذته كرشيد يردع أستادكم الكنديّ عمّا أخذ فيه من تشاغله بالقرآن؟ فقال التلميذ : نحن من تلامذته كرفي يرمي في يردع أستادكم الكنديّ عمّا أخذ فيه من تشاغله بالقرآن؟ فقال التلميذ : نحن من تلامذته كرفي يرمي كله في ومن الما يردع أستادكم الكنديّ عمّا أخذ فيه من تشاغله بالقرآن؟ فقال التلميذ : نحن من تلامذته كرفي يحفي ذما فيكم رجل كرفي يجوز منّا الاعتراض عليه في هذا أو في غيره، فقال له أبو محمّد عليمي : أتوذي إليه ما ألقيه إليك؟ قال: نعم، قال: فصر (فسر خ) إليه وتلطف في مؤانسته ومعونته على ما هو بسبيله، فإذا وقعت المؤانسة في ذلك فقال: قد حضرتني مسألة، أسألك عنها؟ فإنّه يستدعي غير المعاني التي قد خلف المات القرآن هل يجوز أن يكون مراده بما تكلّم به منه بسبيله، فإذا وقعت المؤانسة في ذلك فقال: قد حضرتني مسألة، أسألك عنها؟ فإنّه يستدعي غير المعاني التي قد ظننتها أنك ذهبت إليها؟ فإنه سيقول: إنه من الجائز، لأنّه رجل يفهم إذا فير المعاني التي قد ظننتها أنك ذهبت إليها؟ فإنّه سيقول: إنه من الجائز، لأنّه رجل يفهم إذا مسعم، فإذا أوجب ذلك فقل له: فما يدريك لعلّه قد أراد غير الذي ذهبت أنت إليه، فتكون منهم إذا واضعاً لغير معانيه. فصار الرجل إلى الكنديّ وتلطف إلى أن ألقى عليه هذه المسألة، فقال له: أعد علي مناني، في فيرانه، في أنه أله في أنه أله في منوانية، في النار<sup>(1)</sup>

ا**قول؛ قد** اوردنا وتسورد عمده احتجاجاتهم عليتي وسمعها في ابواب ناريخهم عشوف الله عليهم، وأبواب المواعظ والحكم، وأبواب التوحيد والعدل والمعاد، وسائر أبواب الكتاب، وإنّما أوردنا ههنا ما لا يخصُّ باباً من الأبواب، وسيأتي احتجاجات القائم وماروي عنه غليتي من جوامع العلوم في كتاب الغيبة إن شاء الله تعالى.

٢٥ – باب نادر فيما بيَّن الصدوق محمّد بن بابويه رحمة الله عليهما من مذهب الامامية، وأملى على المشايخ في مجلس واحد على ما أورده في كتاب المجالس

فقال تنتيجي : دين الإماميّة هوالإقرار بتوحيد الله تعالى ذكره، ونفي التشبيه عنه، وتنزيهه عمّا لا يليق به، والإقرار بأنبياء الله ورسله وحججه وملائكته وكتبه، والإقرار بأن محمداً عليجي هو سيّد الأنبياء والمرسلين، وأنّه أفضل منهم ومن جميع الملائكة المقرّبين، وأنّه خاتم النبيّين فلا نبيّ بعده إلى يوم القيامة، وأنّ جميع الأنبياء والرسل والأئمّة عَلَيْجَا

(1) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٤٥٧. وبعد ذلك كما في المناقب فقال: أقسمت إليك إلا أخبرتني من أين لك٩ فقال: إنه شيء عرض بقلبي فأوردته عليك. فقال: كلاً ما مثلك من اهتدى إلى هذا ولا من بلغ هذه المنزلة فعرفني من أين لك هذا. فقال: أمرني به أبو محمّد فقال الآن جنت به وما كان ليخرج مثل هذا إلاً من ذلك البيت. ثمّ أنه دعا بالنار وأحرق جميع ما كان ألفه. [النمازي].

أفضل من الملائكة، وأنّهم معصومون مطهّرون من كلّ دنس ورجس، لا يهمّون بذنب صغير ولا كبير ولا يرتكبونه، وأنّهم أما ن لأهل الأرض، كما أنّ النجوم أمان لأهل السماء.

وأنّ الدعائم الّتي بني الإسلام عليها خمس: الصلاة، والزكاة، والصوم، والحجّ، وولاية النبيّ والأئمّة بعده صلوات الله عليهم، وهم اثنا عشر إماماً: أوّلهم أمير المؤمنين عليّ ابن أبي طالب عظيمًا، ثمّ الحسن، ثمّ الحسين، ثمّ عليّ بن الحسين، ثمّ الباقر محمّد بن عليّ، ثمّ الصادق جعفر بن محمّد، ثمّ الكاظم موسى بن جعفر، ثمّ الرضا عليّ بن موسى، ثمّ الجواد محمّد بن عليّ، ثمّ الهادي عليّ بن محمّد، ثمّ العسكريّ الحسن بن عليّ، ثمّ الحجّة ابن الحسن بن عليّ عليّ أنهم الهادي عليّ بن محمّد، ثمّ العسكريّ الحسن بن عليّ، ثمّ الحجّة

والإقرار بأنّهم أولو الأمر الّذين أمر الله نَجْزَيَنِ الله معصية معتهم فقال: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّوُلَ وَأَوْلِ الأَمَّنِ مِنكُرُكُ وأَنَّ طاعتهم طاعة الله، ومعصيتهم معصية الله ووليّهم وليّ الله، وعدوّهم عدوّ الله نَجَزَيَنُ ، ومودّة ذرّية النبيّ تَثَلَيْنَ إذا كانوا على منهاج آبائهم الطاهرين فريضةٌ واجبةٌ في أعناق العباد إلى يوم القيامة، وهي أجر النبوَّة لقول الله نَجَزَيَنِكَ : ﴿ قُل لَا آسَنَكُمُ عَلَيْهِ أَعَلَى إِ

والإقرار بأنَّ الإسلام هو الإقرار ابالشهادتين، والإيمان هو إقرار باللّسان، وعقد بالقلب، وعمل بالجوارح، لا يكون الإيمان إلاّ هكذا.

ومن شهد الشهادتين فقد حقن ماله ودمه إلا بحقّهما، وحسابه على الله بَمَرَضَى . والإقرار بالمساء لة في القبر حين يدفن الميّت وبمنكر ونكير، وبعذاب القبر، والإقرار بخلق الجنّة والنار، وبمعراج النبيّ علي إلى السماء السابعة، ومنها إلى سدرة المنتهى، ومنها إلى حجب النور، وبمناجاة الله بَمَرَضَ إيّاه، وأنّه عرج به بجسمه وروحه على الصّحة والحقيقة لاعلى الرؤيا في المنام، وأنَّ ذلك لم يكن لأنَّ الله بَمَرَضَكَ في مكان هناك، لأنّه متعال عن المكان، ولكنّه بَمَرَضَ عرج به علي تشريفاً له، وتعظيماً لمنزلته، وليريه ملكوت السماوات كما أراه ملكوت الأرض، ويشاهد ما فيها من عظمة الله بَمَرَضَكَ ، وليخبر أمّته بما شاهد في العلو من الآيات والعلامات.

والإقرار بالحوض والشفاعة للمذنبين من أصحاب الكبائر، والإقرار بالصراط والحساب والميزان واللّوح والقلم والعرش والكرستي .

والإقرار بأنَّ الصلاة عمود الدين، وأنها أوّل ما يحاسب عليه العبد يوم القيامة من الأعمال، وأوّل ما يسأل عنه العبد بعد المعرفة، فإن قبلت قبل ما سواها، وإن ردّت ردّ ما سواها، وأنّ المفروضات من الصلوات في اليوم واللّيلة خمس صلوات، وهي سبع عشرة ركعة: الظهر أربع ركعات، والعصر أربع ركعات، والمغرب ثلاث ركعات، والعشاء الآخرة أربع ركعات، والغداة ركعتان.

وأمّا النافلة فهي مثلا الفريضة: أربع وثلاثون ركعة: ثمان ركعات قبل الظهر، وثمان بعدها قبل العصر، وأربع ركعات بعد المغرب، وركعتان من جلوس بعد العشاء الآخرة يحسبان بركعة، وهي وتر لمن لم يلحق الوتر آخر اللَّيل، وصلاة اللَّيل ثماني ركعات، كلَّ ركعتين بتسليمة، والشفع ركعتان بتسليمة، والوتر ركعة واحدة، ونافلة الغداة ركعتان، فجملة الفرائض والنوافل في اليوم واللّيلة إحدى وخمسون ركعة، والأذان والإقامة مثنى مثنى، وفرائض الصلاة سبع: الوقت، والطهور، والتوجِّه، والقبلة، والركوع والسجود، والدعاء. والقنوت في كلِّ صلاة فريضة ونافلة في الركعة الثانية قبل الركوع وبعد القراءة، ويجزي من القول في القنوت : ﴿رَبِّ اغفر وارحم وتجاوز عمَّا تعلم إنَّك أنت الأعزَّ الأجلَّ الأكرم، ويجزي فيه أيضاً ثلاث تسبيحات، وإن أحبّ المصلّي أن يذكر الأثمّة ١٩٨٨ في قنوته ويصلّي عليهم فيجملهم. وتكبيرة الافتتاح واحدة، وسبع أفضل. ويجب الجهر ببسم الله الرحمن الرحيم في الصلاة عند افتتاح الفاتحة، وعند افتتاح السورة بعدها، وهي آية من القرآن، وهي أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها . ويستحبُّ رفع اليدين في كلَّ تكبيرة في الصلاة وهو زين الصلاة . والقراءة في الأوليين من الفريضة الحمد وسورة ، ولا تكون من العزائم الّتي يسجد فيها، وهي سجدة لقمان، وحم السجدة، والنجم، وسورة اقرء باسم ربَّك. ولا تكن السورة أيضاً لإيلاف أو ألم تر كيف أو الضحي أو ألم نشرح، لأنَّ الإيلاف وألم تركيف سورة واحدة، والضحى وألم نشرح سورة واحدة، فلا يجوز التفرّد بواحدة منها في ركعة فريضة، فمن أراد أن يقرأ بها في الفريضة فليقرأ لإيلاف وألم تركيف في ركعة، والضحى وألم نشرح في ركعة ولا يجوز القران بين سورتين في الفريضة، فأمَّا في النافلة فلا بأس بأن يقرأ الرجل ما شاء، ولا بأس بقراءة العزائم في النوافل لأنَّه إنَّما يكره ذلك في الفريضة .

ويجب أن يقرأ في صلاة الظهر يوم الجمعة سورة الجمعة والمنافقين فبذلك جرت السنّة، والقول في الركوع والسجود ثلاث تسبيحات، وخمس أحسن، وسبع أفضل، وتسبيحة تامّة تجزي الركوع والسجود للمريض والمستعجل، فمن نقص من الثلاث تسبيحات في ركوعه أو في سجوده تسبيحة ولم يكن بمريض ولا مستعجل فقد نقص ثلث صلاته، ومن ترك تسبيحتين فقد نقص ثلثي صلاته، ومن لم يسبّح في ركوعه وسجوده فلا صلاة له إلاّ أن يهلّل أو يكبّر أو يصلّي على النبيّ علي النبيّ بعدد التسبيح، فإنّ ذلك يجزيه.

ويجزي في التشهّد الشهادتان، فمازاد فتعبّد. والتسليم في الصلاة يجزي مرّة واحدة مستقبل القبلة، ويميل بعينه إلى يمينه، ومن كان في جمع من أهل الخلاف سلّم تسليمتين: عن يمينه تسليمة، وعن يساره تسليمة كما يفعلون، للتقيّة.

وينبغي للمصلّي أن يسبّح بتسبيح الزهراء فاطمة ﷺ في دبر كلّ فريضة، وهي أربع

وثلاثون تكبيرة، وثلاث وثلاثون تسبيحة، وثلاث وثلاثون تحميدة، فإنه من فعل ذلك بعد الفريضة قبل أن يثني رجليه غفر الله له، ثمَّ يصلِّي على النبيّ والأئمّة ﷺ، ويدعو لنفسه بما أحبّ، ويسجد بعد فراغه من الدعاء سجدة الشكر يقول فيها ثلاث مرّات : «شكراً لله» ولا يدعها إلاّ إذا حضر مخالف للتقيّة .

ولا يجوز التكفير في الصلاة، ولا قول آمين بعد فاتحة الكتاب، ولا وضع الركبتين على الأرض في السجود قبل اليدين، ولا يجوز السجود إلاّ على الأرض أو ما أنبتته الأرض إلاّ ما أكل أو لبس، ولا بأس بالصلاة في شعر ووبر كلّ ما أكل لحمه، وما لا يؤكل لحمه فلا يجوز الصلاة في شعره ووبره إلاّ ما خصّته الرخصة وهي الصلاة في السنجاب والسمّور والفنك والخزّ، والأولى أن لا يصلّى فيها، ومن صلّى فيها جازت صلاته، وأمّا الثعالب فلا رخصة فيها إلاّ في حال التقيّة والضرورة.

والصلاة يقطعها الريح إذا خرج من المصلّي، أو غيرها ممّا ينقض الوضوء، أو يذكر أنّه على غير وضوء، أو وجد أذى أو ضرباناً لا يمكنه الصبر عليه، أو رعف فخرج من أنفه دم كثير، أو التفت حتّى يرى من خلفه. ولا يقطع صلاة المسلم شيء ممّا يمرّ بين يديه من كلب أو امرأة أو حمار أو غير ذلك.

ولا سهو في النافلة، فمن سها في نافلة فليس عليه شيء فليبن على ما شاء، وإنّما السهو في الفريضة، فمن سها في الأوليين أعاد الصلاة، ومن شكّ في المغرب أعاد الصلاة، ومن شكّ في الغداة أعاد الصلاة. ومن شكّ في الثانية والثالثة أو في الثالثة والرابعة فليبن على الأكثر، فإذا سلّم أتمّ ما ظنَّ أنّه قد نقص. ولا تجب سجدتا السهو على المصلّي إلاّ إذا قام في حال قعوده، أو قعد في حال قيامه، أو ترك التشهد، أو لم يدر زاد في صلاته أو نقص منها، وهما بعد التسليم في الزيادة والنقصان، ويقال فيهما : قبسم الله وبالله السلام عليك أيتها النبيّ ورحمة الله وبركاته، وأمّا سجدة العزائم فيقال فيهما : قاب الا الله حقاً حقاً، لا إله إلاّ الله ورحمة الله وبركاته، وأمّا سجدة العزائم فيقال فيها : قال إله إلاّ الله حقاً حقاً، لا إله إلاّ الله يماناً وتصديقاً، لا إله إلاّ الله عبوديّة ورقاً، سجدت لك يا ربّ تعبّداً ورقاً لا مستنكفاً ولا مستكبراً، بل أنا عبد ذليل خائف مستجير، ويكبّر إذا رفع رأسه. ولا يقبل من صلاة العبد إلاّ ما أقبل عليه منها بقلبه حتى أنّه ربما قبل من صلاته ربعها أو ثلثها أو نصفها أو قلّ من مستنكفاً ولا مستكبراً، بل أنا عبد ذليل خائف مستجير، ويكبّر إذا رفع رأسه. ولا يقبل من صلاة العبد إلاً ما أقبل عليه منها بقلبه حتى أنّه ربما قبل من صلاته ربعها أو ثلثها أو نصفها أو أقلَّ من ذلك أو أكثر، ولكنَّ الله بتمليه بالنوافل.

وأولى الناس بالتقدّم في جماعة أقرؤهم للقرآن، فإن كانوا في القرآن سواء فأقدمهم هجرةً، فإن كانوا في الهجرة سواء فأسنّهم، فإن كانوا في السنّ سواء فأصبحهم وجهاً، وصاحب المسجد أولى بمسجده، ومن صلّى بقوم وفيهم من هو أعلم منه لم يزل أمرهم إلى سفال إلى يوم القيامة. والجماعة يوم الجمعة فريضة واجبة، وفي سائر الأيام سنّة، من تركها رغبةً عنها وعن جماعة المسلمين من غير علّة فلا صلاة له. ووضعت الجمعة عن تسعة: عن الصغير، والكبير، والمجنون، والمسافر، والعبد، والمرأة، والمريض، والأعمى، ومن كان على رأس فرسخين. ويفضل صلاة الرجل في جماعة على صلاة الرجل وحده خمس وعشرين درجة في الجنّة.

وفرض السفر ركعتان إلاّ المغرب، فإنّ رسول الله ﷺ تركها على حالها في السفر والحضر. ولا يصلّى في السفر من نوافل النهار شيء، ولا يترك فيه من نوافل اللّيل شيء، ولا يجوز صلاة اللّيل من أوّل اللّيل إلاّ في السفر، وإذا قضاها الإنسان فهو أفضل له من أن يصلّيها من (في خ ل) أوّل اللّيل.

وحد السفر الذي يجب فيه التقصير في الصلاة والإفطار في الصوم ثمانية فراسخ، فإن كان سفر الرجل أربعة فراسخ ولم يرد الرجوع من يومه فهو بالخيار إن شاء أتمّ وإن شاء قصّر، وإن أراد الرجوع من يومه فالتقصير عليه واجب، ومن كان سفره معصية فعليه التمام في الصوم والصلاة، والمتمّم في السفر كالمقصّر في الحضر، والذين يجب عليهم التمام في الصلاة والصوم في السفر : المكاري والكري والاشتقان وهو البريد والراعي والملاّح لأنّه عملهم، وصاحب الصيد إذا كان صيده بطراً وأشراً وإن كان صيده ممّا يعود به على عياله فعليه التقصير في السفر وليس من البرّ أن يصوم الرجل في سفره تطوّعاً، ولا يجوز للمفطر في السفر في شهر رمضان أن يجامع.

والصلاة ثلاثة أثلاث: ثلث طهور، وثلث ركوع، وثلث سجود، ولا صلاة إلاّ بطهور. والوضوء مرّة مرّة، ومن توضّأ مرّتين فهو جائز إلاّ أنّه لا يؤجر عليه. والماء كلّه طاهر حتّى يعلم أنّه قذر، ولا يفسد الماء إلاّ ما كانت له نفس سائلة، ولا بأس بالوضوء بماء الورد، والاغتسال به من الجنابة، وأمّا الماء الذي تسخنه الشمس فلا بأس بالوضوء منه، وإنّما يكره الوضوء به وغسل الثياب والاغتسال لأنّه يورث البرص، والماء إذا كان قدر كرّ لم ينجسه شيء، والكرّ ألف رطل ومائتا رطل بالمدنيّ<sup>(1)</sup>.

وروي أنّ الكرّ هو ما يكون ثلاثة أشبار طولاً في ثلاثة أشبار عرضاً في ثلاثة أشبار عمقاً ، وماء البئر طهور كلّه ما لم يقع فيه شيء ينجَسه، وماء البحر طهور كلّه.

ولا ينقض الوضوء إلاّ ما خرج من الطرفين من بول أو غائط أو ريح أو منيّ، والنوم إذا ذهب بالعقل ولا يجوز المسح على العمامة، ولا على القلنسوة، ولا يجوز المسح على الخفّين والجوربين إلاّ من عدوّ يتّقى، أو ثلج يخاف منه على الرجلين، فيقام الخفّان مقام الجبائر فيمسح عليهما .

وروت عائشة عن النبيِّ عَنْ أَنَّه قال: أَشدَ الناس حسرة يوم القيامة من رأى وضوءه على

(1) وفي نسخة بالعراقي وهو يطابق ما عليه المشهور.

جلد غيره. وقالت عائشة : لأن أمسح على ظهر عير بالفلاة أحبّ إليّ من أن أمسح على خفّي . ومن لم يجد الماء فليتيمّم كما قال الله بَرَرَضٍ : ﴿ فَتَيَمَّمُوا مَعِيدًا طَبِّبَا﴾ والصعيد : الموضع المرتفع، والطيّب : الذي ينحدر عنه الماء، فإذا أراد الرجل أن يتيمّم ضرب بيديه على الأرض مرّة واحدة ثمَّ ينفضهما فيمسح بهما وجهه، ثمَّ يضرب بيده اليسرى الأرض فيمسح بها يده اليمنى من المرفق إلى أطراف الأصابع ، ثمّ يضرب بيمينه الأرض فيمسح بها يساره من المرفق إلى أطراف الأصابع ، ثمّ يضرب بيمينه الأرض فيمسح بها على ظهر كفّيه، وعليه مضى مشايخنا علي ، وما ينقض الوضوء ينقض التيمّم ، والنظر إلى الماء ينقض التيمّم ، ومن تيمّم وصلّى ثمّ وجد الماء وهو في وقت الصلاة أو قد خرج الوقت فلا إعادة عليه، لأنّ التيمّم أحد الطهورين ، فليتوضاً لصلاة أخرى . ولا بأس أن يصلّي الرجل بوضوء واحد صلاة الليل والنهار كلّها ما لم يحدث ، وكذلك التيمّم ما لم يحدث أو يسب ماء .

والغسل في سبعة عشر موطناً: ليلة سبع عشرة من شهر رمضان، وليلة تسع عشرة، وليلة إحدى وعشرين، وليلة ثلاث وعشرين، وللعيدين، وعند دخول الحرمين، وعند الإحرام، وغسل الزيارة، وغسل الدخول إلى البيت، ويوم التروية، ويوم عرفة، وغسل الميّت، وغسل من عُسّل ميّتاً أو كفّنه أو مسّه بعدما برد، وغسل يوم الجمعة، وغسل الكسوف إذا احترق القرص كلّه ولم يعلم به الرجل، وغسل الجنابة فريضةٌ، وكذلك غسل الحيض، لأنّ الصادق عيتين قال: اغسل الجنابة والحيض واحدا وكلّ غسل فيه وضوء في أوّله إلاً غسل الصادق عيتين قال: المن الجنابة والحيض واحدا وكلّ غسل فيه وضوء في أوّله إلاً غسل الجنابة لأنّه فريضة، وإذا اجتمع فرضان فأكبرهما يجزي عن أصغرهما. ومن أراد الغسل من الجنابة لأنه فريضة، وإذا اجتمع فرضان فأكبرهما يجزي عن أصغرهما. ومن أراد الغسل من يدخلهما الإناء، ثمّ يستنجي وينقي فرجه، ثمّ يضع على رأسه ثلاث أكفت من ماء، ويميز الشعر بأنامله حتّى يبلغ الماء أصل الشعر كلّه، ثمّ يناول الإناء بيده ويصبّه على رأسه وبدنه مرّتين، ويمرّ يده على بدنه كلّه، ويخلّل أذنيه بإصبعيه، وكلّ ما أصابه الماء فقد طهر، وإذا التعر بأنامله حتّى يبلغ الماء أصل الشعر كلّه، ثمّ يناول الإناء بيده ويصبّه على رأسه وبدنه مرّتين، ويمرّ يده على بدنه كلّه، ويخلّل أذنيه بإصبعيه، وكلّ ما أصابه الماء فقد طهر، وإذا الشعر بأنامله حتّى يبلغ الماء أصل الشعر كلّه، ثمّ يناول الإناء بيده ويصبّه على رأسه وبدنه مرّتين، ويمرّ يده على بدنه كلّه، ويخلّل أذنيه بإصبعيه، وكلّ ما أصابه الماء فقد طهر، وإذا الشعر بأنامله حتّى يلغ الماء أصل الشعر كلّه، ثمّ يناول الإناء بيده ويصبّه على رأسه وبدنه مرّتين ويمرّ يده على بدنه كلّه، ويخلّل أذنيه بإصبعيه، وكلّ ما أصابه الماء فقد طهر، وإذا ولنع رابع برائمل حتّى يلغ الماء أصل الشعر كلّه من عسلم، وإذا ألما ويمانه ويديما فقد طهر، وإذا مرتين ويمرّ يده على من غسله، ومن أحبّ أن يتمضم من عسله، وإذا أولا ويما والما ويديم الماء ويرا وإذا ولنع رائم ويما ومن أحبّ أن يتمضمض ويستنشق في غسل الجنابة فليفعل، وليس فلك بواجب، لأن الغسل على ما ظهر لا على ما بطن، غير أنه إذا أراد أن يأكل أو يشرب قبل الغسل لم يجزله إلاً أن يغسل يديه ويتمضمض ويستنشق، فإنّه إن أكل أو شرب قبل ذلك خيف

(١) في هامش الكتاب: فإذا أراد الرجل أن يتيمم ضرب بيده على الأرض ضربة للوضوء ثم ينفضهما فيمسح بهما وجهه من قصاص شعر الرأس إلى طرف الأنف الأعلى، وإلى الأسفل أولى، ثم يمسح بيده اليسرى يده اليمنى، ثم يمسح ظهر يده اليسرى كذلك، ويضرب بدل غسل الجنابة مرتين ضربة يمسح وجهه، وضربة أخرى يمسح بها ظهر كفيه. ٢٥ – باب / نادر فيما بيَّن الصدوق محمَّد بن بابويه رحمة الله عليهما...

عليه البرص، وإذا عرق الجنب في ثوبه وكانت الجنابة من حلال فحلالُ الصلاة في الثوب، وإن كانت من حرام فحرامٌ الصلاة فيه.

وأقلّ الحيض ثلاثة أيّام، وأكثرها عشرة أيّام، وأقلّ الطهر عشرة أيّام، وأكثره لا حدّ له، وأكثر أيّام النفساء الّتي تُقعد فيها عن الصلاة ثمانية عشر يوماً، وتستظهر بيوم أو يومين إلاّ أن تطهر قبل ذلك.

والزكاة على تسعة أشياء: على الحنطة والشعير والتمر والزبيب والإبل والبقر والغنم والذهب والفضّة، وعفى رسول الله ﷺ عمّا سوى ذلك.

ولا يجوز دفع الزكاة إلاّ إلى أهل الولاية، ولا يعطى من أهل الولاية الأبوان والولد والزوج والزوجة والمملوك وكلّ من يجبر الرجل على نفقته.

والخمس واجبٌ في كلّ شيء بلغ قيمته ديناراً، من الكنوز والمعادن والغوص والغنيمة، وهو لله ﷺ ولرسوله ﷺ ولذي القربى من الأغنياء والفقراء واليتامى والمساكين وابن السبيل من أهل الدين.

وصيام السنّة ثلاثة أيّام في كلّ شهر : خميس في أوّله، وأربعاء في وسطه، وخميس في آخره، وصيام شهر رمضان فريضةٌ وهو بالرؤية، وليس بالرأي ولا التظنّي، ومن صام قبل الرؤية أو أفطر قبل الرؤية فهو مخالف لدين الإماميّة.

ولا تقبل شهادة النساء في الطلاق، ولا في رؤية الهلال، والصلاة في شهر رمضان كالصلاة في غيره من الشهور، فمن أحبّ أن يزيد فليصلّ كلّ ليلة عشرين ركعة : ثماني ركعات بين المغرب والعشاء الآخرة، واثنتا عشرة ركعة بعد العشاء الآخرة إلى أن يمضي عشرون ليلة من شهر رمضان، ثمَّ يصلّي كلّ ليلة ثلاثين ركعة : ثمان ركعات منها بين المغرب والعشاء، واثنين وعشرين ركعة بعد العشاء الآخرة، ويقرء في كلّ ركعة منها الحمد وما تيسر له من القرآن، إلاّ في ليلة إحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين فإنّه يستحبّ إحياؤهما وأن يصلّي الإنسان في كلّ ليلة ماحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين فإنّه يستحبّ إحياؤهما وأن يصلّي الإنسان في كلّ ليلة منهما مائة ركعة، يقرء في كلّ ركعة الحمد مرّة وقل هو الله أحد عشر مرّات، ومن أحيا هاتين اللّيلتين بمذاكرة العلم فهو أفضل، وينبغي للرجل إذا كان ليلة عشر مرّات، ومن أحيا هاتين اللّيلتين بمذاكرة العلم فهو أفضل، وينبغي للرجل إذا كان ليلة مصطفي محمّد وناصره، صلّ على محمّد وآل محمّد واغفر لي كلّ ذنب أذنبته ونسيته وهو الفطر أن يصلّي المغرب ثلاثاً ثمّ يسجد ويقول في سجوده: في ذا الطول، يا ذا الحول، يا عندك في كتاب مبين ثمّ يقول مائة مرّة : فأتوب إلى الله يُمَرَيَني المغرب والعشاء عندك في كتاب مبين أنه منوا مائة مرة : فأتوب إلى الله يَمَرَيَني المغرب والعشاء عندك في كتاب مبين الله والعلم والعصر كما يكبّر أيّام التشريق، ويقول: «الله أكبر الله الآخرة وصلاة الغداة والعيد والظهر والعصر كما يكبّر أيّام التشريق، ويقول: «الله أكبر الله أكبر لا إله إلاً الله والله أكبر الله أكبر ولله الحمد والله أكبر على ما هدانا والحمدلله على ما أكبر لا إله إلاً الله والله أكبر الله أكبر ولله الحمد والله أكبر على ما هدانا والحمدلله على ما

وزكاة الفطرة واجبةٌ تجب على الرجل أن يخرجها عن نفسه وعن كلِّ من يعول من صغير

وكبير وحرّ وعبد وذكر وأنثى صاعاً من تمر، أو صاعاً من زبيب، أو صاعاً من برّ، أو صاعاً من شعير، وأفضل ذلك التمر؛ والصاع أربعة أمداد، والمدّ وزن مائتين واثنين وتسعين درهماً ونصف، يكون ذلك ألفاً ومائة وسبعين وزنة ولا بأس بأن يدفع قيمته ذهباً أو ورقاً، ولا بأس بأن يدفع عن نفسه وعمّن يعول إلى واحد، ولا يجوز أن يدفع ما يلزم واحداً إلى نفسين، ولا بأس بإخراج الفطرة في أوّل يوم من شهر رمضان إلى آخره، وهي زكاة إلى أن يصلّي العيد، فإن أخرجها بعد الصلاة فهي صدقة، وأفضل وقتها آخر يوم من شهر رمضان، ومن كان له مملوكً مسلمٌ أو ذمّيَّ فليدفع عنه الفطرة، ومن ولد له مولودٌ يوم الفطرة قبل الزوال فليدفع عنه الفطرة، وإن ولد بعد الزوال فلا فطرة عليه، وكذلك إذا أسلم الرجل قبل الزوال أو بعده فعلى هذا.

والحاج على ثلاثة أوجه: قارن، ومفرد، ومتمتّع بالعمرة إلى الحجّ، ولا يجوز لأهل مكّة وحاضريها التمتّع بالعمرة إلى الحجّ، وليس لهم إلا الإقران والإفراد لقول الله بَخَرَسَكَ : لِنَن لَمْ يَكُن أَهْلُهُ مَاضِري ٱلمَتَحِدِ ٱلْحَرَمَ هِ<sup>(1)</sup> وحد حاضري المسجد الحرام أهل مكّة وحواليها على ثمانية وأربعين ميلاً، ومن كان خارجاً من هذاالحد فلا يحجّ إلاّ متمتّعاً بالعمرة إلى الحجّ ولا يقبل الله غيره. وأوّل الإحرام المسلخ، وآخره ذات عرق، وأوّله أفضل، فإنّ رسول الله وقت لأهل العراق العقيق، ووقّت لأهل الطائف قرن المنازل، ووقت لأهل اليمن يلملم، ووقت لأهل السام المهيعة وهي الجحفة، ووقّت لأهل المدينة ذا الحليفة وهو مسجد الشجرة؛ ولا يجوز الإحرام قبل بلوغ الميقات، ولا يجوز تأخيره عن الميقات إلاّ لعلّة أو تفيّة. وفرائض ووقّت لأهل الشام المهيعة وهي الجحفة، ووقّت لأهل المدينة ذا الحليفة وهو مسجد الشجرة؛ وموقّت لأهل الشام المهيعة وهي الجحفة، ووقّت لأهل المدينة ذا الحليفة وهو مسجد الشجرة ولا يجوز الإحرام، والتلبيات الأربع، وهي : «لبيّك اللّهمّ لبيك لبّيك لا شريك لك لبيك إنّ الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك لبّيك، وغير ذلك من التالبية سنة . وينبغي للملبّي أن يكثر من قوله : «لبيك ذا المعارج لبّيك» فإنّها تلبية النبي عنه، والمواف بالبيت فريضةٌ، والركعتان عند مقام إبراهيم غلامة من عنه المي عنه الم عن الملبة منه المارة أن الحمة أن والركعتان عند مقام إبراهيم غلامي لك لبّيك وأنها تلبية النبي والمواف بالبيت فريضةٌ،

والوقوف بالمشعر فريضةً، وهدي التمتّع فريضةٌ، وما سوى ذلك من مناسك الحجّ سنّةٌ، ومن أدرك يوم التروية عند زوال الشمس إلى اللّيل فقد أدرك المتعة، ومن أدرك يوم النحر مزدلفة وعليه خمسة من الناس فقد أدرك الحجّ.

ولا يجوز في الأضاحي من البدن إلاّ الثنيّ، وهو الّذي تمّ له خمس سنين ودخل في السادسة، ويجزي في المعز والبقر الثنيّ، وهو الّذي تمّ له سنة ودخل في الثانية، ويجزي من الضأن الجذع لسنة، ولا يجزي في الأضحيّة ذات عوار، ويجزي البقرة عن خسمة نفر إذا كانوا من أهل بيت، والثور عن واحد، والبدنة عن سبعة والجزور عن عشرة متفرّقين، والكبش عن الرجل وعن أهل بيته، وإذا عزّت الأضاحي أجزأت شاة عن سبعين. ويجعل الأُضحيّة ثلاثة أثلاث: ثلث يؤكل، وثلث يهدى، وثلث يتصدّق به.

(١) سورة البقرة، الآية: ١٩٦.

ولا يجوز صيام أيّام التشريق فإنّها أيّام أكل وشرب وبعال، وجرت السنّة في الإفطار يوم النحر بعد الرجوع من الصلاة، وفي الفطر قبل الخروج إلى الصلاة. والتكبير في أيّام التشريق بمنى وفي دبر خمس عشرة صلاة: من صلاة الظهر يوم النحر إلى صلاة الغداة يوم الرابع، وبالأمصار في دبر عشر صلوات: من صلاة الظهر يوم النحر إلى صلاة الغداة يوم الثالث.

وتحلّ الفروج بثلاثة وجوه: نكاح بميراث، ونكاح بلا ميراث، ونكاح بملك اليمين، ولا ولاية لأحد على المرأة إلآ لأبيها ما دامت بكراً، فإذا كانت ثيّباً فلا ولاية لأحد عليها، ولا يزوّجها أبوها ولا غيره إلاّ بمن ترضى بصداق مفروض، ولا يقع الطلاق إلاّ على الكتاب والسنّة، ولا يمين في طلاق ولا في عتق، ولا طلاق قبل نكاح، ولا عتق قبل ملك، ولا عتق إلاّ ما أريد به وجه الله يَجَوَيَها .

والوصيّة لا يجوز إلاّ بالثلث، ومن أوصى بأكثر من الثلث ردّ إلى الثلث، وينبغي للمسلم أن يوصي لذوي قرابته ممّن لا يرث بشيء من ماله قلَّ أم كثر، ومن لم يفعل ذلك فقد ختم عمله بمعصية.

سهام المواريث لا تعول على ستّة، ولا يرث مع الولد والأبوين أحد إلاّ زوج أو زوجة، والمسلم يرث الكافر ولا يرث الكافر المسلم، وابن الملاعنة لا يرثه أبوه ولا أحد من قبل أبيه، وترثه أمّه، فإن لم تكن له أمّ فأخواله وأقرباؤه من قبل أمّه، ومتى أقرّ الملاعن بالولد بعد الملاعنة ألحق به ولده، ولم ترجع إليه امرأته، فإن مات الأب ورثه الابن وإن مات الابن لم يرثه الأب.

ومن شرائط دين الإمامية اليقين والإخلاص والتوكّل والرضا والتسليم والورع والاجتهاد والزهد والعبادة والصدق والوفاء وأداء الأمانة إلى البرّ والفاجر ولو إلى قاتل الحسين عليمي ، والبرّ بالوالدين واستعمال المروّة والصبر والشجاعة واجتناب المحارم وقطع الطمع عمّا في أيدي الناس والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والجهاد في سبيل الله بالنفس والمال على شرائطه، ومواساة الإخوان والمكافاة علي الصنائع، وشكر المنعم، والثناء على المحسن، والقناعة، وصلة الرحم، وبرّ الآباء والأمّهات، وحسن المجاورة، والإيثار، ومصاحبة الأخيار، ومجانبة الأشرار، ومعاشرة الناس بالجميل، والتسليم على جميع الناس مع الاعتقاد بأنّ سلام الله لا ينال الظالمين، وإكرام المسلم ذي الشيبة، وتوقير وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال الظالمين، وإكرام المسلم ذي الشيبة، وتوقير وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال الظالمين، وإكرام المسلم ذي الشيبة، وتوقير وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وحسن المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وحسن المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وتوقير المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وتفوير المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وتفوير المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وحسن المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وحسن المحابة، وتلاوة القرآن والدعاء، والإغضاء، والاحتمال، والمجاملة، والتقية، وحسن المحابة، وتلام الغيظ، والعطف على الفقراء والمساكين ومشاركتهم في المعيشة، وتقوى الله في وحضن الظنّ بالله يكريم لا من النه والذيب، واستعمال السخاء والجود، والاعتراف وحسن الظنّ بالله يكرينا م والذم على الذنب، واستعمال السخاء والجود، والاعتراف بالتقصير، والديما جميع مكارم الأفعال والأخلاق للدين والدنيا والجناب مذاتها في الجملة والتفصيل؛ واجتناب الغضب والسخط والحميّة والعصبيّة والكبر، وترك التجبّر واحتقار الناس والفخر والعجب والبذاء والفحش والبغي وقطيعة الرحم والحسد والحرص والشره والطمع والخرق والجهل والسفه والكذب والخيانة والفسق والفجور واليمين الكاذبة وكتمان الشهادة والشهادة بالزور والغيبة والبهتان والسعاية والسباب واللّعان والطعان والمكر والخديعة والغدر والنكث والقتل بغير حقّ والظلم والقساوة والجفاء والنفاق والرياء والزناء واللّواط والرباء، والفرار من الزحف والتعرّب بعد الهجرة، وعقوق الوالدين، والاحتيال على الناس، وأكل مال اليتيم ظلماً، وقذف المحصنة.

هذا ما اتّفق إملاؤه على العجلة من وصف دين الإماميّة. وقال: وسأملي شرح ذلك وتفسيره إذا سهّل الله عزّ اسمه لي العود من مقصدي إلى نيسابور إن شاء الله، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ العظيم، وصلّى الله على محمّد وآله وسلّم<sup>(1)</sup>.

**أقول:** سيأتي بيان ما يخالف المشهور من عقائده وبسط القول في كلّ منها في أبوابها إن شاء الله تعالى، وإنّما أوردناها لكونه من عظماء القدماء التابعين لآثار الأثمّة النجباء الّذين لا يتّبعون الآراء والأهواء، ولذا ينزل أكثر أصحابنا كلامه وكلام أبيه تنفّيًة منزلة النصّ المنقول والخبر المأثور .

## ۲٦ – باب نوادر الاحتجاجات والمناظرات من علمائنا رضوان الله عليهم في زمن الغيبة

١ - ج: دخل أبو العلاء المعرّيّ الدهريّ على السيّد المرتضى قدّس الله سرّه فقال له : أيّها السيّد ما قولك في الكلّ؟ فقال السيّد : ما قولك في الجزء؟ فقال : ما قولك في الشعرى؟ فقال ما قولك في التدوير؟ فقال : ما قولك في التدوير؟ فقال : ما قولك في التحيّز والناعورة؟ ما قولك في التدوير؟ قال : ما قولك في التدوير؟ قال : ما قولك في التريي من السبع؟ فقال : ما قولك في فقال : ما قولك في التحيّز والناعورة؟ فقال : ما قولك في التدوير؟ قال : ما قولك في عدم الانتهاء فقال : ما قولك في التحيّز والناعورة؟ فقال : ما قولك في التدوير؟ قال : ما قولك في عدم الانتهاء فقال : ما قولك في التحيّز والناعورة؟ فقال : ما قولك في التدوير؟ قال : ما قولك في الزائد البريّ من السبع؟ فقال : ما قولك في الأربع؟ فقال : ما قولك في الواحد والاثنين؟ فقال : ما قولك في المؤثّر؟ فقال ما قولك في الربع؟ فقال : ما قولك في الربع؟ فقال : ما قولك في الواحد والاثنين؟ فقال : ما قولك في المؤثّر؟ فقال ما قولك في الأربع؟ فقال : ما قولك في الزائد البريّ من السبع؟ فقال ما قولك في الأربع؟ فقال : ما قولك في الزائد البريّ من السبع؟ فقال : ما قولك في الأربع؟ فقال : ما قولك في الزائد البريّ من السبع؟ فقال اله قولك في الأربع؟ فقال : ما قولك في الواحد والاثنين؟ فقال : ما قولك في المؤتر؟ فقال : ما قولك في المؤثّر؟ فقال ما قولك في المؤثّر فقال : ما قولك في المؤتر؟ فقال : ما قولك في المؤثّر؟ فقال ما قولك في المؤثّر فقال : ما قولك في السعدين؟ فقال المزين يُغال : ما قولك في السعدين؟ فقال : ما قولك في السعدين؟ فقال ؛ في السعدين؟ فيهت أبو العلاء؛ فقال السيّد المرتضى تغيَّني عند ذلك : ألا كلّ ملحد ملهد.

وقال أبو العلاء: أخذته من كتاب الله لَتَمَرَّكُ ﴿يَبُمَنَىَ لَا نُشْرِكَ بِٱللَّهِ إِنَّ ٱلقِرْكَ لَظُلْرُ عَظِيرٌ﴾<sup>(٢)</sup> وقام وخرج، فقال السيّد تتليُّه : قد غاب عنّا الرجل وبعد هذا لا يرانا.

فسئل السيّد تظنيمه عن شرح هذه الرموز والإشارات فقال : سألني عن الكلّ وعنده الكلّ قديم، ويشير بذلك إلى عالم سمّاه العالم الكبير، فقال لي : ما قولك فيه؟ أراد أنّه قديم، وأجبته عن ذلك وقلت له : ما قولك في الجزء؟ لأنَّ عندهم الجزء محدث وهو المتولّد عن

أمالي الصدوق، ص ٥٠٩ مجلس ٩٣ ح ١.
 (٢) سورة لقمان، الآية: ١٣.

العالم الكبير، وهذا الجزء هو العالم الصغير عندهم، وكان مرادي بذلك أنّه إذا صحّ أنّ هذا العالم محدث فذلك الّذي أشار إليه إن صحّ فهو محدث أيضاً، لأنّ هذا من جنسه على زعمه، والشيء الواحد والجنس الواحد لا يكون بعضه قديماً وبعضه محدثاً، فسكت لمّا سمع ما قلته.

وأمّا الشعرى أراد أنّها ليست من الكواكب السيّارة، فقلت له: ما قولك في التدوير؟ أردت أنّ الفلك في التدوير والدوران، فالشعرى لا يقدح في ذلك.

وأمّا عدم الانتهاء أراد بذلك أنّ العالم لا ينتهي لأنّه قديم، فقلت له: قد صحّ عندي التحيّز والتدوير وكلاهما يدلأن على الانتهاء.

وأمّا السبع أراد بذلك النجوم السيّارة الّتي هي عندهم ذوات الأحكام، فقلت له: هذا باطل بالزائد البري الّذي يحكم فيه بحكم لا يكون ذلك الحكم منوطاً بهذه النجوم السيّارة الّتي هي الزهرة والمشتري والمرّيخ وعطارد والشمس والقمر وزحل.

وأمًا الأربع أراديها الطبائع، فقلت له : ما قولك في الطبيعة الواحدة الناريّة يتولّد منها دابّة بجلدها تمسُّ الأيدي، ثمَّ تطرح ذلك الجلد على النار فيحترق الزهومات ويبقى الجلد صحيحاً، لأنّ الدابّة خلقها الله على طبيعة النار، والنار لا تحرق النار، والثلج أيضاً يتولّد فيه الديدان وهو على طبيعة واحدة، والماء في البحر على طبيعتين تتولّد عنه السموك والضفادع والحيّات والسلاحف وغيرها، وعنده لا يحصل الحيوان إلاّ بالأربع فهذا مناقض لهذا. وأمّا المؤثّر أراد به الزحل فقلت له : ما قولك في المؤثّرات؟ أردت بذلك أنّ المؤثّرات

وأمّا النحسين أراد بهما أنّهما من النجوم السيّارة إذا اجتمعا يخرج من بينهما سعد، فقلت له: ما قولك في السعدين إذا اجتمعا خرج من بينهما نحس؟ هذا حكم أبطله الله تعالى ليعلم الناظر أنّ الأحكام لا تتعلّق بالمسخّرات، لأنّ الشاهد يشهد على أنّ العسل والسكّر إذا اجتمعا لا يحصل منهما الحنظل والعلقم، والحنظل والعلقم إذا اجتمعا لا يحصل منهما الدبس والسكّر، هذا دليل على بطلان قولهم.

وأمّا قولي : ألاكلّ ملحد ملهد أردت أنّ كلّ مشرك ظالم، لأنّ في اللّغة : ألحد الرجل عن الدين : إذا عدل عن الدين، وألهد : إذا ظلم، فعلم أبو العلاء ذلك وأخبرني عن علمه بذلك فقرأ : ﴿يَبُنَىَّ لَا تُشَرِكَ بِٱللَّهِ﴾ الآية.

وقال: إنّ المعرّيّ لمّا خرج من العراق سئل عن السيّد المرتضى تَنْتَخْ فقال: يا سائلي عنه لمّا جئت أسأله ألا هو الرجل العاري من العار لو جئته لرأيت الناس في رجل والدهر في ساعة والأرض في دار<sup>(1)</sup> بيان؛ الناعورة: الدولاب، واستعير هنا للفلك الدوّار.

٢ - أقول: قال السيّد المرتضى تنتق في كتاب الفصول: اتفق للشيخ أبي عبد الله المفيد رحمة الله عليه اتفاق مع القاضي أبي بكر أحمد بن سيّار في دار الشريف أبي عبد الله محمّد بن محمّد بن محمّد بن طاهر الموسوي تنتق ، وكان بالحضرة جمع كثير يزيد عددهم على مائة إنسان، وفيهم أشراف من بني عليّ وبني العبّاس ومن وجوه الناس والتجار حضروا في قضاء حقّ الشريف كتاب ، فجرى من جماعة من القوم خوض في ذكر النصّ على أمير المؤمنين عليت ، وكان بالحضرة جمع كثير يزيد عددهم على مائة إنسان، وفيهم أشراف من بني عليّ وبني العبّاس ومن وجوه الناس والتجار حضروا في قضاء حقّ الشريف كتاب ، فجرى من جماعة من القوم خوض في ذكر النصّ على أمير المؤمنين عليت ، وتكلّم الشريف كتاب ، فجرى من جماعة من القوم خوض في ذكر النصّ على أمير المؤمنين عليت ، وتكلّم الشيخ أبو عبد الله أيّده الله في ذلك بكلام يسير على ما اقتضته الحال، فقال له القاضي أبو بكر بن سيّار : خبّرني ما النصّ في الحقيقة ؟ وما معنى هذه اللفظة ؟ فقال الشيخ أيّده الله في ذلك بكلام يسير على ما اقتضته الحال، فقال له القاضي أبو بكر بن سيّار : خبّرني ما النصّ في الحقيقة ؟ وما معنى هذه اللفظة ؟ فقال الشيخ أيّده الله في ذلك بكلام يسير على ما اقتضته الحال، فقال له القاضي أبو بكر بن سيّار : خبّرني ما النصّ في الحقيقة ؟ وما معنى هذه اللفظة ؟ فقال الشيخ أيّده الله : من جملة النور من أبو عبد الله أيّده الله في ذلك بكلام يسير على ما اقتضته الحال، فقال له القاض أبو بكر بن سيّار : خبّرني ما النصّ في الحقيقة ؟ وما معنى هذه اللفظة ؟ فقال الشيخ أيّده الله : من جملة البو بري ما النصّ في الحقيقة ؟ وما معنى هذه اللفظة ؟ فقال الشيخ أينه الله من من النه في فلان قد نص قلوصه : إذا أبانها بالسير ، وأبرزها من حملة على ما ذكرناه، ومن ذلك أيضاً قولهم : قد نصّ من حملة على ما ذكرناه، ومن ذلك أولهم : قد نصّ فلومه : ومن ذلك أبوالم ما ماله من منه قولهم : قد نصّ من جملة الجماعة، فلما أظهره المفرش سمي منصة على ما ذكرناه، ومن ذلك أيضاً قولهم : قد نصّ ما حملة ما ما ذكرناه، ومن ذلك أيضاً مولهم : قد نصّ فلان ما ما ما ما ما ما يه : إذا أظهره وأبانه، ومنه قول الشاعر :

وجيد كجيد الريم ليس بفاحش إذا نمصت ولا بمعطل

يريد إذا هي أظهرته، وقد قيل: نصبته، والمعنى في هذا يرجع إلى الإظهار، فأمّا هذه اللَّفظة فإنَّها قد جعلت مستعملة في الشريعة على المعنى الَّذي قدّمت، ومتى أردت حدَّ المعنى منها قلت: حقيقة النصّ هو القول المنبئ عن المقول فيه على سبيل الإظهار.

فقال القاضي : ما أحسن ما قلت! ولقد أصبت فيما أو ضحت وكشفت، فخبّرني الآن إذا كان النبي فقد نص على إمامة أمير المؤمنين عنه فقد أظهر فرض طاعته، وإذا أظهره استحال أن يكون مخفيًا، فما بالنا لا نعلمه إن كان الأمر على ما ذكرت في حدّ النص وحقيقته؟ فقال الشيخ أيده الله : أمّا الإظهار من النبي عنه فقد وقع ولم يك خافياً في حال ظهوره، وكلّ من حضره فقد علمه ولم يرتب فيه ولا اشتبه عليه، وأمّا سؤالك عن علّة فقدك العلم به الآن وفي هذا الزمان فإن كنت لا تعلمه على ما أخبرت به عن نفسك فذلك لدخول الشبهة عليك في طريقه، لعدولك عن وجهة النظر في الدليل المفضي بك إلى حقيقته، ولو تأمّلت الحجة فيه بعين الإنصاف لعلمته، ولو كنت حاضراً في وقت إظهار النبيّ له أخللت بعلمه، ولكنّ الغيقة في ذهابك عن اليقين فيه وما وصفناه.

فقال: وهل يجوز أن يظهر النبيّ عليه شيئاً في زمانه فيخفى عمّن ينشأ بعد وفاته حتّى لا يعلمه إلاّ بنظر ثاقب واستدلال عليه؟ فقال الشيخ أيّده الله تعالى: نعم يجوز ذلك، بل لا بذ منه لمن غاب عن المقام في علم ما كان منه إلى النظر والاستدلال وليس يجوز أن يقع له به علم الاضطرار لأنّه من جملة الغائبات، غير أنّ الاستدلال في هذا الباب يختلف في الغموض والظهور والصعوبة والسهولة على حسب الأسباب المعترضات في طرقه، وربّما عرى طريق ذلك من سبب فيعلم بيسير من الاستدلال على وجه يشبه الاضطرار ، إلاّ أنَّ طريق النصّ حصل فيه من الشبهات للأسباب الّتي اعترضته ما يتعذّر معها العلم به إلاّ بعد نظر ثاقب وطول زمان في الاستدلال .

فقال: فإذا كان الأمر على ما وصفت فما أنكرت أن يكون النبيّ ﷺ قد نصّ على نبيّ آخر معه في زمانه، أو نبيّ يقوم من بعده مقامه، وأظهر ذلك وشهره على حدّ ما أظهر به إمامة أمير المؤمنين غليًـﷺ فذهب عنّا علم ذلك كما ذهب عنّا علم النصّ وأسبابه؟ .

فقال له الشيخ أيده الله : أنكرت ذلك من قبيل أنّ العلم حاصل لي ولكلّ مقرّ بالشرع ومنكر له بكذب من ادّعى ذلك على رسول الله ﷺ، ولو كان ذلك حقّاً لما عمّ الجميع على بطلانه وكذب مدّعيه ومضيفه إلى النبيّ ﷺ، ولو تعرّى بعض العقلاء من سامعي الأخبار عن علم ذلك لا حتجت في إفساده إلى تكلّف دليل غير ما وصفت، لكنّ الّذي ذكرت يغنيني عن اعتماد غيره فإن كان النصّ على الإمامة نظيره فيجب أن يعمّ العلم ببطلانه جميع سامعي الأخبار حتى لا يختلف في اعتقاد ذلك اثنان، وفي تنازع الأمّة فيه واعتقاد جماعة صحّته والعلم به واعتقاد جماعة بطلانه دليل على فرق ما بينه وبين ما عارضت به .

ثمَّ قال له الشيخ أدام الله حراسته : ألا أنصف القاضي من نفسه والتزم ما ألزمه خصومه فيما شاركهم فيه من نفي ما تفرّدوا به؟ ففصّل بينه وبين خصومه في قوله : إنَّ النبيّ ﷺ قد نصّ على رجم الزاني وفعله، وموضع قطع السارق وفعله، وعلى صفة الطهارة والصلاة وحدود الصوم والحجّ والزكاة وفعل ذلك وبيّنه وكرّره وشهره، ثمّ التنازع موجود في ذلك، وإنّما يعلم الحقّ فيه وما عليه العمل من غيره بضرب من الاستدلال، بل في قوله : إنَّ انشقاق القمر لرسول الله ﷺ كان ظاهراً في حياته ومشهوراً في عصره وزمانه، وقد أنكر ذلك جماعة من المعتزلة وغيرهم من أهل الملل والملحدة، وزعموا أنّ ذلك من توليد أصحاب السير ومؤلّفي المعتزلة وناقلي الآثار، وليس يمكننا أن ندَّعي على من خالفنا فيما ذكرنا علم الاضطرار وإنّما نعتمد على غلطهم في الاستدلال، فما يؤمنه أن يكون النبيّ من العلم على سبيل الاضطرار، وبمّ يدفع أن يكون النبيّ من العلم على سبيل الاضطرار، وبمّ يدفع أن يكون قد حصلت شبهات حالت بينه وبين العلم بذلك كما حصل لخصومه فيما عددناه ووصفناه، وهذا ما لا فصل في قرار موان على المعتزلة

فقال له: ليس يشبه النصّ على أمير المؤمنين ﷺ جميع ما ذكرت، لأنّ فرض النصّ عندك فرض عامّ، وما وقع فيه الاختلاف فيما قدّمت فروض خاصّة، ولو كانت في العموم كهو لما وقع فيها الاختلاف.

فقال الشيخ أيّده الله: فقد انتقض الآن جميع ما اعتمدته، وبان فساده، واحتجت في الاعتماد إلى غيره، وذلك أنّك جعلت موجب العلم وسبب ارتفاع الخلاف ظهور الشيء في زمان ما واشتهاره بين الملأ، ولم تضمَّ إلى ذلك غيره ولا شرطت فيه موصوفاً سواه، فلمّا نقضناه عليك ووضح عندك دماره عدلت إلى التعلّق بعموم الفرض وخصوصه، ولم يك هذا جارياً فيما سلف، والزيادة في الاعتلال انقطاع، والانتقال من اعتماد إلى اعتماد أيضاً انقطاع، على أنّه ما الّذي يؤمنك أن ينصّ على نبيّ يحفظ شرعه فيكون فرض العمل<sup>(1)</sup> به خاصًاً في العبادة كما كان الفرض فيما عددناه خاصّاً، فهل فيها من فصل يعقل؟ فلم يأت بشيء تجب حكايته<sup>(۲)</sup>.

٣ – قال: وروى الشيخ أنّه قال بعض الشيعة لبعض الناصبة في محاورته له في فضل آل محمّد عليه الله عليه الله محمّد عليه الله عنه الله نبيه عنها الله نبيه أين ترى كان يحطّ رحله وثقله؟ قال: فقال له الناصب: كان يحطه في أهله وولده، قال: فقال له الناصب: كان يحطه في أهله وثقله<sup>(٣)</sup>.

٤ - ومن كلام الشيخ أدام الله كفايته في إبطال إمامة أبي بكر من جهة الإجماع سأله المعروف بالكتبيّ فقال له : ما الدليل على فساد إمامة أبي بكر؟ فقال له : الدلالة على ذلك كثيرة، فأنا أذكر لك منها دليلاً يقرب من فهمك، وهو أنّ الأمّة مجتمعة على أنّ الإمام لا يحتاج إلى إمام، وقد أجمعت الأمّة على أنّ أبا بكر قال على المنبر : «وليتكم ولست بخيركم، فإن استقمت فاتّبعوني، وإن اعوججت فقوّموني فاعترف بحاجته إلى رعيّته وفقره بخيركم، فإن استقمت فاتبعوني، وإن اعوججت فقوّموني فاعترف بحاجته إلى رعيّته وفقره إليهم في تدبيره، ولا خلاف بين ذوي العقول أنّ من احتاج إلى رعيّته فهو إلى الإمام الحوج، بخيركم، فإن استقمت فاتّبعوني، وإن اعوججت فقوّموني فاعترف بحاجته إلى رعيّته وفقره إليهم في تدبيره، ولا خلاف بين ذوي العقول أنَّ من احتاج إلى رعيّته فهو إلى الإمام أحوج، وإذا ثبت حاجة أبي بكر إلى الإمام بطلت إمامته بالإجماع المنعقد على أنّ الإمام لا يحتاج إلى الإمام، فلم يدر الكتبيّ بمَ يعترض، وكان بالحضرة من المعتولة أبي من العقول أنَّ من احتاج إلى رعيّته فهو إلى الإمام أحوج، وإذا ثبت حاجة أبي بكر إلى الإمام بطلت إمامته بالإجماع المنعقد على أنّ الإمام أحوج، وإذا ثبت حاجة أبي بكر إلى الإمام بطلت إمامته بالإجماع المنعقد على أنّ الإمام لا يحتاج إلى الإمام، فلم يدر الكتبيّ بمّ يعترض، وكان بالحضرة من المعتزلة رجل يعرف بعرزالة إلى الإمام، فلم يدر الكتبيّ بمّ يعترض، وكان بالحضرة من المعتزلة رجل يعرف بعرزالة وقال: ما أنكرت على من قال لك : إن الأمّة أيضاً مجتمعة على أنّ القاضي لا يحتاج إلى فقال : ما أمير، فيجب على هذا الأصل أن يوجب عصمة الأمراء، أو يخرج من الإجماع.

فقال له الشيخ : إنّ سكوت الأوّل أحسن من كلامك هذا، وما كنت أظنّ أنّه يذهب عليك الخطأ في هذا الفصل، أو تحمل نفسك عليه مع العلم بوهنه، وذلك أنّه لا إجماع في ما ذكرت، بل الإجماع في ضدّه، لأنَّ الأُمّة متفقة على أنّ القاضي الّذي هو دون الإمام يحتاج إلى قاض هو الإمام، وذلك يسقط ما تعلّقت به، اللّهمّ إلاّ أن تكون أشرت بالأمير والقاضي إلى نفس الإمام، فهو كما وصفت غير محتاج إلى قاض يتقدّمه أو أمير عليه، وإنّما استغنى عن ذلك لعصمته وكماله، فأين موضوع إلزامك عافاكَ الله؟ فلم يأت بشيء<sup>(3)</sup>.

٥ – ومن كلام الشيخ أدام الله نعماه أيضاً : سأله رجل من المعتزلة يعرف بأبي عمرو

- (1) في نسخة فرض العلم.
   (۲) الفصول المختارة، ص ١.
- (٣) الفصول المختارة، ص ٢٠.

الشوطيّ فقال له : أليس قد اجتمعت الأمّة على أنَّ أبا بكر وعمر كان ظاهرهما الإسلام؟ فقال له الشيخ : نعم قد أجمعوا على أنّهما كانا على ظاهر الإسلام زماناً، فأمّا أن يكونوا مجمعين على أنّهما كانا في سائر أحوالهما على ظاهر الإسلام فليس في هذا إجماع، لاتّفاق أنّهما كانا على الشرك، ولوجود طائفة كثيرة العدد تقول : إنّهما كانا بعد إظهارهما الإسلام على ظاهر كفر بجحد النصّ، وإنّه قد كان يظهر منهما النفاق في حياة النبيّ تشكيرًا

فقال الشوطيّ : قد بطل ما أردت أن أورده على هذا السؤال بما أوردت، وكنت أظنّ أنَّك تطلق القول على ما سألتك. فقال له الشيخ : قد سمعت ما عندي، وقد علمت ما الَّذي أردِت فلم أمكّنك منه، ولكّني أنا أضطرّك إلى الوقوع فيما ظننت أنَّك توقع خصمك فيه، أليس الأمَّة مجتمعة على أنَّه من أعترف بالشكَّ في دين الله بَجَوَظٍ والرِيب في نبوَّة رسول الله ﷺ فقد اعترف بالكفر وأقرَّ به؟ فقال: بلي، فقال له الشيخ: فإنَّ الأمَّة مجتمعة لا خلاف بينها على أنَّ عمر بن الخطّاب قال: ما شككت منذ أسلمت إلاَّ يوم قاضي رسول الله على أهل مكَّة، فإنَّي جنت إليه فقلت له: يا رسول الله ألست بنبيَّ؟ فقال: بلي، فقلت: ألسنا بالمؤمنين؟ قال: بلي، فقلت له: فعلامَ تعطي هذه الدنيَّة من نفسك؟ فقال: إنَّها ليست بدنيَّة، ولكنَّها خيرٌ لك، فقلت له: أفليس وعدتنا أنَّك تدخل مكَّة؟ قال: بلي، قلت: فما بالنا لا ندخلها؟ قال: وعدتك أن تدخلها العام؟ قلت: لا، قال: فستدخلها إن شاء الله تعالى. فاعترف بشكَّه في دين الله بَبَرْيَجْلُ ونبوّة رسوله، وذكر مواضع شكوكه وبيّن عن جهاتها، وإذا كان الأمر على ما وصفناه فقد حصل الإجماع على كفره بعد إظهار الإيمان واعترافه بموجب ذلك على نفسه، ثمَّ ادّعي خصوم من الناصبة أنَّه تيقَّن بعد الشكِّ ورجع إلى الإيمان بعد الكفر ، فاطرحنا قولهم لعدم البرهان منهم، واعتمدنا على الإجماع فيما ذكرناه، فلم يأت بشيء أكثر من أن قال: ما كنت أظنُّ أنَّ أحداً يدَّعي الإجماع على كفر عمر بن الخطَّاب حتَّى الآن، فقال الشيخ : فالآن قد علمت ذلك وتحقّقته، ولعمري إنَّ هذا ممّا لم يسبقني إلى استخراجه أحد، فإن كان عندك شيء فأورده، فلم يأت بشيء<sup>(1)</sup>.

٦ - ومن كلام الشيخ أدام الله علوّه أيضاً : حضر في دار الشريف أبي عبد الله محمّد بن محمّد بن طاهر تقله وحضر رجل من المتفقّهة يعرف بالورثانيّ وهو من فهمائهم، فقال له الورثانيّ أليس من مذهبك أنّ رسول الله تشخير كان معصوماً من الخطأ، مبرّاً من الزلل، مأموناً عليه السهو والغلط، كاملاً بنفسه، غنيّاً عن رعيّته؟ فقال له الشيخ : بلى كذلك كان ما مول الله تشخير كان معصوماً من الخطأ، مبرّاً من الزلل، مأموناً عليه السهو والغلط، كاملاً بنفسه، غنيّاً عن رعيّته؟ فقال له الشيخ : بلى كذلك كان مول الله تشخير كان معصوماً من الخطأ، مبرّاً من الزلل، مأموناً عليه السهو والغلط، كاملاً بنفسه، غنيّاً عن رعيّته؟ فقال له الشيخ : بلى كذلك كان رسول الله تشخير كان معصوماً من الخطأ، مبرّاً من الزلل، مأموناً عليه السهو والغلط، كاملاً بنفسه، غنيّاً عن رعيّته؟ فقال له الشيخ : بلى كذلك كان رسول الله تشخير من المول الله تشخير عن رعيّته؟ فقال له الشيخ : بلى كذلك كان رسول الله تشخير من الرأيّ فإذا عَزَمْتَ فَتَوَكَلَ عَلَى رسول الله إلى الله الشيخ : بلى كذلك كان رسول الله تشخير ، قال : فما تصنع في قول الله بمرّين : فوريتهم في ألأمن فإذا عَزَمْتَ فتوكلًا على رسول الله الشيخ : بلى كذلك كان رسول الله تشخير ، قال : فما تصنع في قول الله بمرّين : فوريتاورهم في ألأمن فإذا عَزَمْتَ فتوكلًا على رسول الله علي ألمرة الله تعالى بالاستعانة بهم في الرأي، وأفقره إليهم؟ فكيف يصح لك ما الشوي الله رالمرا الله إلى الما وراله الشيخ : إنَّا رسول الله يشاور الكما الميت مع ظاهر القرآن وما فعله النبي شيئي؟

الفصول المختارة، ص ٨.
 (٢) سورة آل عمران، الآية: ١٥٩.

أصحابه لفقر منه إلى رأيهم، ولا حاجة دعته إلى مشورتهم من حيث ظننت وتوهَّمت بل لأمر آخر إنَّا نذكره لك بعد الإيضاح عمَّا خبَّرتك به، وذلك أنَّا قد علمنا أنَّ رسول الله ﷺ كان معصوماً من الكبائر، وإن خالفت أنت في عصمته من الصغائر، وكان أكمل الخلق بأتَّفاق أهل الملَّة وأحسنهم رأياً، وأوفرهم عقلاً، وأحكمهم تدبيراً، وكانت الموادَّ بينه وبين الله تعالى متصلة، والملائكة تتواتر عليه بالتوقيف عن الله سبحانه والتهذيب، والإنباء له عن المصالح، وإذا كان بهذه الصفات لم يصحّ أن يدعوه داع إلى اقتباس الرأي من رعيّته، لأنَّه ليس أحد منهم إلاَّ وهو دونه في سائر ما عددناه، وإنَّما يستشير الحكيم غيره على طريق الاستفادة والاستعانة برأيه إذا تيقَّن أنَّه أحسن رأياً منه، وأجود تدبيراً، وأكمل عقلاً، أو ظنَّ ذلك، فأمَّا إذا أحاط علماً بأنَّه دونه فيما وصفناه لم يكن لاستعانته في تدبيره برأيه معنى، لأنّ الكامل لا يفتقر إلى الناقص فيما يحتاج فيه إلى الكمال، كما لا يفتقر العالم إلى الجاهل فيما يحتاج فيه إلى العلم، والآية ينبُّه متضمنها على ذلك، ألا ترى إلى قوله بَكْرَيُّكُ : ﴿ وَشَاوِرَهُمْ فِ ٱلأَمْرِ فَإِذَا عَنَهْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَ ٱللَّهِ فعلَق وقوع الفعل بعزمه دون رأيهم ومشورتهم؟ ولو كان إنّما أمره بمشورتهم للاستضاءة بوأيهم لقال له: فإذا أشاروا عليك فاعمل، وإذا اجتمع رأيهم على أمر فأمضه، فكان تعلَّق فعله بالمشورة دون العزم الَّذي يختصَّ به، فلمَّا جاء الذكر بما تلوناه سقط ما توهَّمته. وأمَّا وجه دعائه لهم إلى المشورة عليه صلوات الله عليه فإنَّ الله يَجْرَجُكُ أمره بتألفهم بمشورتهم وتعلَّمهم ما يصنعونه عند عزماتهم ليتأذبوا بأدب الله نَجْرَجُكَ فاستشارهم لذلك لا لحاجة إلى رأيهم؛ على أنَّ ههنا وجهاً آخر بيِّناً : وهو أنَّ الله سبحانه أعلمه أنَّ في أمَّته من يبتغي له الغوائل ويتربِّص به الدوائر ، ويسرُّ خلافه ، ويبطن مقته ، ويسعى في هدم أمره، وينافقه في دينه، ولم يعرفه أعيانهم ولا دلَّه عليهم بأسمائهم فقال جلَّ جلاله : ﴿ وَمِنْ أَهْلِ ٱلْمَدِينَةِ مَرَدُواً عَلَى ٱلنِّغَاقِ لَا تَعْلَمُهُمْ خَنْ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَذِبُهُم مَّرَّتَيْنِ ثُمَّ بُوَدُوْرَك إِلَىٰ عَذَابٍ عَظِيمٍ (1).

وقال جلّ اسمه : ﴿ وَإِذَا مَا أُنزِلَتَ سُوَرَةٌ نَظَمَرَ بَعْضُهُمْرِ إِلَىٰ بَعْضٍ هَـلَ يَرَىٰكُم مِّـنَ أَحَدِ ثُمَّ انصَرَفُواً مَترفَت الله تُلُوبَهُم بِأَنَهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَهُ <sup>(٢)</sup> وقال تبارك اسمه : ﴿ يَخْلِفُونَ لَكُمْ لِنَرْضَوُا عَنْهُمٌ فَـلِن تَرْضَوًا عَنْهُمْ فَلِتَ ٱللهَ لَا يَتَرْضَىٰ عَنِ ٱلْغَوْرِ ٱلْفَسِيقِينَهُ <sup>(٣)</sup> وقال تعالى : ﴿ وَتَعْلِفُونَ لَكُمْ لِنَرْضَوًا إِنَّهُمْ لَينِكُمْ وَمَا هُم مِنكُرُ وَلَكِنَهُمْ فَوَمٌ يَفْرَقُونَهُ <sup>(٤)</sup>.

وقال بَجْرَيَّكَ : ﴿وَإِذَا رَأَيْنَهُمْ تُعَجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِن يَغُولُوا نَسْمَعْ لِغَولِجُمْ كَأَنَهُمْ خُسُبُ مُسَنَّدُهُ يَحْسَبُونَ كُلُ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُرُ الْعَدُقُ فَأَحْدَرْهُمْ قَنْلَهُمُ اللَّهُ أَنَ يُؤْفَكُونَهُ <sup>(٥)</sup> وقال جل جلاله : ﴿وَلَا يَأْنُونَ

- (١) سورة التوبة، الآية: ١٠١. (٢) سورة التوبة، الآية: ١٢٧.
  - (٣) سورة التوبة، الآية: ٩٦. (٤) سورة التوبة، الآية: ٥٦.
    - ه. المنافقون، الآية: ٤.

الصَّبَكُوَةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَالَىٰ وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَنِ**هُونَ ﴾**<sup>(1)</sup>.

وقال تبارك وتعالى : ﴿وَإِذَا قَامُواْ إِلَى الصَّلَوْةِ قَامُواْ كُسَانَى يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قِلِيلَا ﴾<sup>(٢)</sup> . وقال سبحانه بعد أن نبّأه عنهم في الجملة : ﴿وَلَوْ نَشَآءُ لَأَرْنِنَكَهُمْ فَلَعَرَفْنَهُم بِسِمَهُمُ رَلَنَعْرِفَنَهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوْلِ ﴾<sup>(٣)</sup> .

فدل عليهم بمقالهم، وجعل الطريق له إلى معرفتهم ما يظهر من نفاقهم في لحن قولهم، شم أمره بمشورتهم ليصل ما يظهر منهم إلى علم باطنهم، فإنَّ الناصح يبدو نصيحته في مشورته، والغاش المنافق يظهر ذلك في مقاله، فاستشارهم علي لذلك، ولأن الله جلّ جلاله جعل مشورتهم الطريق إلى معرفتهم، ألا ترى أنّهم لما أشاروا ببدر عليه عليه في الأسرى فصدرت مشورتهم عن نيّات مشوبة في نصيحته كشف الله ذلك له، وذمّهم عليه، وأبان عن إدغالهم فيه، فقال جلّ اسمه : فما كات ليَيَ أن يَكُونَ لَهُ أَسَرَىٰ حَتَى يُشْخِرَ في الأَرْضَ تَرِيدُونَ عَرَضَ الدُّنِيَا وَاللَّهُ يُرِيدُ الأَخْخِرَةُ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيرٌ أَن يَكُونَ لَهُ أَسَرَىٰ حَتَى يُشخر في الأَرْضِ تَرِيدُونَ عَظِيمٌ في الذَينا وَاللَهُ يُرِيدُ الأَخْخِرَةُ وَاللَهُ عَزِيزُ حَكِيرٌ أَن يَكُونَ لَهُ أَسَرَىٰ حَتَى يُشخر في الأَرْضَ تُرَيدُونَ عَظِيمٌ في الذَينا وَاللَهُ يُرِيدُ الأَخْخِرَةُ وَاللَهُ عَزِيزُ حَكِيرٌ في لوَلا كِنَبٌ مِن اللهِ سَبَقَ لَمَتكُمْ فيما أَخْذَمُ عَذَابًا عَرَضَ الذَينا وَاللَهُ يُرِيدُ الأَخْخِرَةُ وَاللَهُ عَزِيزُ حَكِيرٌ في لوَلا كِنَبٌ مِن اللهِ معل المروا عَرَضَ الدُينا وَاللَهُ يُوعَهم التوبيخ إليهم، والتعنيف على رأيهم، وأبان لوسوله عنه علهم، عَنهم أن المنورة لهم لم يكن للفقر إلى رأيهم، واكن لما ذكن الهم، وأبان لوسوله في عام حالهم، فيعلم أنَّ المشورة لهم لم يكن للفقر إلى رأيهم، ولكن كانت لما ذكرناه.

فقال شيخ من القوم يعرف بالجراحيّ وكان حاضراً : يا سبحان الله أترى أنّ أبا بكر وعمر كانا من أهل نفاق؟ كلاً ما نظنّك أيّدك الله تطلق هذا، وما رأيناه عظيم استشار ببدر غيرهما، فإن كانا هما من المنافقين فهذا ما لا نصبر عليه ولا نقوى على استماعه، وإن لم يكونا من جملة أهل النفاق فاعتمد على الوجه الأوّل، وهو أنّ النبيّ عظيم أراد أن يتألفهم بالمشورة، ويعلمهم كيف يصنعون في أمورهم.

فقال له الشيخ أدام الله نعماءه : ليس هذا من الحجاج أيّها الشيخ في شيء، وإنّما هو في استكبار واستعظام معدول به عن الحجّة والبرهان، ولم نذكر إنساناً بعينه وإنّما أتينا بمجمل من القول ففصّله الشيخ وكان غنيّاً عن تفصيله .

وصاح الورثانيّ وأعلى صوته بالصياح يقول : الصحابة أجلّ قدراً من أن يكونوا من أهل النفاق ولا سيّما الصدّيق والفاروق! وأخذ في كلام نحو هذا من كلام السوقة والعامّة وأهل الشغب والفتن .

فقال له الشيخ أيّده الله : دع عنك الضجيج وتخلّص ممّا أوردته عليك من البرهان واحتل لنفسك وللقوم، فقد بان الحقّ وزهق الباطل بأهون سعي، والحمد لله رب العالمين<sup>(ه)</sup>.

- (٢) سورة النساء، الآية: ١٤٥.
- (٤) سورة الانفال، الآيتان: ٢٢-٦٨.

- (1) سورة التوبة، الآية: ٥٤.
   (٣) سورة محمد، الآية: ٣٠.
- (1) فتوره محمد الديد .
- (٥) الفصول المختارة، ص ١١.

٧ - ومن كلام الشيخ أدام الله تأييده أيضاً : سأله بعض أصحابه فقال له : إنّ المعتزلة والحشويّة يدَّعون أنَّ جلوس أبي بكر وعمر مع رسول الله عنى في العريش كان أفضل من جهاد أمير المؤمنين عليتي بالسيف، لأنّهما كانا مع النبيّ عني في مستقرّه يدبّران الأمر معه عنى ، أمير المؤمنين عليتي ولو لا أنّهما أفضل الخلق عنده ما اختصهما بالجلوس معه فبأيّ شيء تدفع هذا؟ .

فقال له الشيخ : سبيل هذا القول أن يعكس وهذه القضيَّة أن تقلب، وذلك أنَّ النبيِّ عَظَمَ لو علم أنَّهما لوكانا من جملة المجاهدين بأنفسهما يبارزان الأقران ويقتلان الأبطال ويحصل لهما جهاد يستحقّان به الثواب لما حال بينهما وبين هذه المنزلة الّتي هي أجلّ وأشرف وأعلى وأسنى من القعود على كلِّ حال بنص الكتاب، حيث يقول الله سبحانه . ﴿ لَّا يَسْنَوِى ٱلْقَنْعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُوْلِي ٱلضَّرَدِ وَٱلْمُجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فَضَّلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَهِدِينَ بِأَمَوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ عَلَى ٱلْقَنْعِدِينَ دَرَجَةٌ وَكُلًا وَعَدَ ٱللَّهُ ٱلْحُسْنَىٰ وَفَضَلَ ٱللَّهُ ٱلْمُجَعِدِينَ عَلَ ٱلْفَنِعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا﴾ (١) فلمّا رأينا الرسول يهي قد منعهما هذه الفضيلة وأجلسهما معه علمنا أنَّ ذلك لعلمه بأنَّهما لو تعرَّضا للقتال أو عرضا له لأفسدا، إمّا بأن ينهزما، أو يولّيا الدبر كما صنعا يوم أحد وخيبر وحنين، وكان يكون في ذلك عظيم الضرر على المسلمين، ولا يؤمن وقوع الوهن فيهم بهزيمة شيخين من جملتهم، أو كانا من فرط ما يلحقهما من الخوف والجزع يصيرانٍ إلى أهل الشرك مستأمنين، أو غير ذلك من الفساد الّذي يعلمه الله تعالى، ولعلَّه لطف للأمَّة بأن أمر رسول الله عنه المعاعن القتال، فأمّا ما توهموه من أنَّه حبسهما للاستعانة برأيهما فقدئبت أنَّه كان كاملاً وكانا ناقصين عن كماله، وكان ﷺ معصوماً وكانا غير معصومين، وكان مؤيّداً بالملائكة وكانا غير مؤيّدين، وكان يوحي إليه وينزل القرآن عليه ولم يكونا كذلك، فأيّ فقر يحصل له مع ما وصفناه إليهما لو لا عمى القلوب وضعف الرأي وقلّة الدين؟! والّذي يكشف لك عن صحّة ما ذكرته أنفأ في وجه إجلاسهما معه في العِريش قول الله سبحانه : ﴿ إِنَّ ٱلْلَهَ أَشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنفُسَهُمْ وَأَمْوَلَهُمُ بِأَتَ لَهُمُ ٱلْجَنَنَةُ بُقَنْنِلُونَ فِي سَبِيلِ ٱنَّهِ فَيَغْلُلُونَ وَيُعْمَلُونَ وَعَدًا عَلَيْهِ حَقًّا فِ ٱلتَّوْرَسَةِ وَٱلْإَنْجِسِلِ وَٱلْقُرْرَانِ (\*) فلا يخلو الرجلان من أن يكونا مؤمنين أو غير مؤمنين، فقد اشترى الله بَرْرَجَكِ أنفسهما منهما بالجنَّة على شرط القتال المؤدِّي إلى القتل منهما لغيرهما أو قتل غيرهما لهما، ولو كان ذلك كذلك لما حال النبيّ بينهما وبين الوفاء بشرط الله عليهما من القتل، وفي منعهما من ذلك دليل على أنَّهما بغير الصفة الَّتي يعتقدها فيهما الجاهلون؛ فقد وضح بما بيِّنَّاه أنَّ العريش وبالٌ عليهما، ودليلٌ على نقصهما، وأنَّه بالضدَّ مما توهَّموه؛ والمنَّة لله تعالى<sup>(٣)</sup>.

٨ - وقال الشيخ أدام الله عزَّه: قال أبو الحسن الخيَّاط جاءني رجل من أصحاب الإمامة

- سورة النساء، الآية: ٩٥.
   سورة التوبة، الآية: ١١١.
  - (٣) الفصول المختارة، ص ١٤.

عن رئيس لهم زعم أنّه أمره أن يسألني عن قول النبيّ ﷺ لأبي بكر : ﴿لَا يَحْــزَنْ﴾ أطاعةً خوف أبي بكر أم معصية؟ قال : فإن كان طاعة فقد نهاه عن الطاعة، وإن كان معصية فقد عصي أبو بكر .

قال فقلت له : دع الجواب اليوم ولكن ارجع إليه واسأله عن قول الله تعالى لموسى عَلَيْهُ : وَلَا تَخَفَ كُه أَيخلو خوف موسى عَلَيْهُمْ من أَن يكون طاعة أم معصية؟ فإن يك طاعة فقد نهاه عن الطاعة ، وإن يك معصية فقد عصى موسى عَلَيْتَمْ ، قال : فمضى ثمّ عاد إليّ فقلت له : رجعت إليه؟ قال : نعم ، فقلت له : ما قال؟ قال : قال لي : لا تجلس إليه .

قال الشيخ أدام الله عزه: ولست أدري صحّة هذه الحكاية، ولا أبعّد أن يكون من تخرّص الخيَّاط، ولو كان صادقاً في قوله: إنَّ رئيساً من الشيعة أنفذ مسألة عن هذا السؤال لما قصر الرئيس عن إسقاط ما أورده من الاعتراض، ويقوى في النفس أنَّ الخيَّاط أراد التقبيح على أهل الإمامة في تخرُّص هذه الحكاية، غير أنِّي أقولُ له ولأصحابه: الفصل بين الأمرين واضح، وذلك أنِّي لو خلَّيت وظاهر قوله تعالى لموسى غَلِيَّةٍ: ﴿لَا تَخَفَّ وقوله تعالى أنَّه نهي لهم عن قبيح يستحقُّون عليه الذمَّ، لأنَّ في ظاهره حقيقة النهي من قوله : «لا تفعل؛ كما أنَّ في ظاهر خلافه ومقابله في الكلام حقيقة الأمر إذا قال له : «افعل» لكنَّني عدلت عن الظاهر لدلالة عقليَّة أوجبت عليَّ العدول، كما يوجب الدلالة على المرور مع الظاهر عند عدم الدليل الصارف عنه، وهي ماثبت من عصمة الأنبياء ﷺ الَّتي ينبئ عن اجتنابهم الآثام، وإذا كان الاتَّفاق حاصلاً على أنَّ أبا بكر لم يكن معصوماً كعصمة الأنبياء ﷺ وجب أن يجري كلام الله تعالى فيما ضمّنه من قصّته على ظاهر النهى وحقيقته وقبح الحال التي كان عليها فتوجّه النهي إليه عن استدامتها، إذ لا صارف يصرف عن ذلك من عصمته، ولا خبر عن الله سبحانه فيه، ولا عن رسوله عنه، فقد بطل ما أورده الخيّاط وهو في الحقيقة رئيس المعتزلة، وبان وهي اعتماده، ويكشف عن صحّة ما ذكرناه ما تقدّم به مشايخناً رحمهم الله وهو أنَّ الله سبحانه لم ينزل السكينة قطَّ على نبيَّه ٢٠٠٠ في موطن كان معه فيه أحد من أهلُ الإيمان إلاَّ عمَّهم بنزول السكينة وشملهم بها، بذلك جاء القرآن قال الله سبحانه: ﴿وَيَوْمَ حُنَدِيْ إِذْ أَعْجَبَنْكُمْ كَثْرُنُكُمْ فَلَمْ تُعْنِ عَنَكُمْ شَبْنَا وَمَهَافَتْ عَلَيْكُمُ ٱلأَرْضُ بِمَا رَجْبَتْ ثُمَّ وَلَيْسَتُم مُدْبِرِينَ ٢ أَنْ أَمَرَ أَمَرَ أَمَدُ سَكِينَتُهُ عَلَى رَسُولِدٍ. وَعَلَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (١) ولما لم يكن مع النبي يُنْ في الغار إلا أبو بكر أفرد الله سبحانه نبيَّه بالسكينة دونه، وخصَّه بها ولم يشركه معه، فقال عزَّ اسمه: ﴿فَأَسْزَلَ ٱللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْتُهِ وَأَيَتَدَمُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهُمَا ﴾<sup>(٢)</sup> فلو كان الرجل مؤمناً لجرى مجرى المؤمنين في عموم السكينة لهم، ولولا أنَّه أحدث بحزنه في الغار

سورة التوبة، الآيتان: ٢٥-٢٦.
 ٢) سورة التوبة، الآية: ٤٠.

منكراً لأجله توجّه النهي إليه عن استدامته لما حرمه الله تعالى من السكينة ما تفضّل به على غيره من المؤمنين الذين كانوا مع رسول الله ﷺ في المواطن الأخر على ما جاء في القرآن ونطق به محكم الذكر بالبيان، وهذا بيّن لمن تأمّله .

قال الشيخ أيدَه الله : وقد حيّر هذا الكلام جماعة من الناصبة وضيّق صدورهم فتشعّبوا واختلفوا في الحيلة في التخلّص منه، فما اعتمد منهم أحد إلاّ على ما يدلُّ على ضعف عقله وسخف رأيه وضلاله عن الطريق، فقال قوم منهم : إنَّ السكينة إنّما نزلت على أبي بكر واعتلّوا في ذلك بأنّه كان خائفاً رعباً، ورسول الله ﷺ كان آمناً مطمئناً، قالوا : والآمن غنيّ عن السكينة، وإنّما يحتاج إليها الخائف الوجل.

قال الشيخ أيّده الله : فيقال لهم : قد جنيتم بجهلكم على أنفسكم بطعنكم في كتاب الله بهذا الضعيف الواهي من استدلالكم، وذلك أنّه لو كان ما اعتللتم به صحيحاً لوجب أن لا تكون السكينة نزلت على رسول الله تشكر في يوم بدر ولا في يوم حنين، لأنّه لم يك تشكر في هذين الموضعين خائفاً ولا جزعاً، بل كان آمنا مطمئنا متيقناً بكون الفتح له، وأنَّ الله تعالى يظهره على الدين كلّه ولو كره المشركون، وفيما نطق به القرآن من تنزيل السكينة عليه ما يدقر على هذا الاعتلال.

فإن قلتم : إنَّ النبيِّ ﷺ كان في هذين المقامين خائفاً وإن لم يبد خوفه فلذلك نزلت السكينة عليه فيهما وحملتم أنفسكم على هذه الدعوى قلنا لكم : وهذه كانت قصته ﷺ في الغار فلمَ تدفعون ذلك؟ .

فإن قلتم: إنّه عنه قد كان محتاجاً إلى السكينة في كلّ حال لينتفي عنه الخوف والجزع ولا يتعلّقان به في شيء من الأحوال نقضتم ما سلف لكم من الاعتلال، وشهدتم ببطلان مقالكم الذي قدّمناه، على أنّ نصّ التلاوة يدلّ على خلاف ما ذكر تموه وذلك أنّ الله سبحانه قال: ﴿ فَأَسْزَلَ اللهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ وَأَيْتَدَهُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهَكَ ﴾ فأنبا الله بَتَرَجَلا خلقه أنّ الذي تزلت عليه السكينة هو المؤيّد بالملائكة، وإذا كانت الهاء التي في التأييد تدلّ على ما دلّت عليه الهاء التي في نزول السكينة وكانت هاء الكناية من مبتدأ قوله: ﴿ إِلَّا نَعْسُرُوهُ فَقَدْ نَعْسَرُهُ اللّهُ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَأَيْتَكَدُمُ بِجُنُودٍ لَمْ تَرَوْهُكا ﴾ عن مكتى واحد، ولم يجز أن تكون عن الذي غيرين، كما لا يجوز أن يقول القائل: لقيت زيداً فأكرمته وكلّمته، فيكون الكلام لزيد بهاء الكناية، ويكون الكرامة لعمرو أو خالد أو بكر، وإذا كان المؤيّد بالملائكة رسول الله يَشْهُ

وقال قوم منهم: إنَّ السكينة وإن اختصّ بها النبيّ ﷺ فليس يدلُّ ذلك على نقص الرجل، لأنّ السكينة إنّما يحتاج إليها الرئيس المتبوع دون التابع، فيقال لهم: هذا ردّ على الله سبحانه، لأنّه قد أنزلها على الأتباع المرؤوسين ببدر وحنين وغيرهما من المقامات، فيجب على ما أصلتموه أن يكون الله سبحانه فعل بهم ما لم يكن بهم الحاجة إليه، ولو فعل ذلك لكان عابثاً، تعالى الله عمّا يقول المبطلون علوّاً كبيراً.

قال الشيخ أدام الله عزّه: وههنا شبهة يمكن إيرادها هي أقوى ممّا تقدّم، غير أنّ القوم لم يهتدوا إليها، ولا أظنّ أنّها خطرت ببال أحد منهم، وهو أن يقول قائل: قد وجدنا الله سبحانه ذكر شيئين ثمّ عبّر عن أحدهما بالكناية، فكانت الكناية عنهما معاً دون أن يختصّ بأحدهما، وهو مثل قوله سبحانه: ﴿وَٱلَذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَّهَبَ وَٱلْفِضَـةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ ٱللَهِ ﴾<sup>(1)</sup> فأورد لفظة الكناية عن الفضّة خاصّة، وإنّما أرادهما جميعاً معاً، وقد قال الشاعر:

نحن بما عندنا وأنت بما 👘 عندك راض والأمر مختلف

وإنّما أراد: نحن بما عندنا راضون، وأنت راض بما عندك، فذكر أحد الأمرين فاستغنى عن الآخر، كذلك يقول سبحانه: ﴿فَأَسَزَلَ اللَّهُ سَكِيلَتَهُ عَلَيْهِ ﴾ ويريدهما جميعاً دون أحدهما .

والجواب عن هذا وبالله التوفيق : أنّ الاختصار بالكناية على أحد المذكورين دون عموم الجميع مجازٌ واستعارةٌ واستعمله أهل اللّسان في مواضع مخصوصة، وجاءبه القرآن في أماكن محصورة، وقد ثبت أنّ الاستعارة ليست بأصل يجري في الكلام ولا يصحّ عليها القياس، وليس يجوز لنا أن نعدل عن ظواهر القرآن وحقيقة الكلام إلاّ بدليل يلجئ إلى ذلك، ولا دليل في قوله تعالى : ﴿فَأَنْ زَلَ ٱللَهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ ﴾ فنتعدّى من أجله المكنّى عنه إلى غيره.

وشيء آخر: وهو أنّ العرب إنّما تستعمل ذلك إذا كان المعنى فيه معروفاً، والالتباس عنه مرتفعاً، فتكتفي بلفظ الواحد عن الاثنين للاختصار، ولأمانها من وقوع الشبهة فيه والارتباب، فأمّا إذا لم يكن الشيء معروفاً وكان الالتباس عند أفراده متوهّماً لم يستعمل ذلك، ومن استعمله كان عندهم ملغزاً معمّياً، ألا ترى أنّ الله سبحانه لمّا قال: ﴿وَٱلَذِينَ يَكْنِزُونَ ٱلذَهَبَ وَٱلْفِضَدَةَ وَلَا يُنفِقُونَهَا﴾ علم كلّ سامع للخطاب أنّه أرادهما معاً، مع ما قدمه من كراهة كنزهما المانع من إنفاقهما، فلمّا عمّ الشيئين بذكر ينتظمهما في ظاهر المقال بما من كراهة كنزهما المانع من إنفاقهما، فلمّا عمّ الشيئين بذكر ينتظمهما في ظاهر المقال بما يدلّ على معنى ما أخره من ذكر الإنفاق اكتفى بذكر أحدهما للاختصار، وكذلك قوله تعالى: فورَذَا رَأَوَا يَجْذَرَة أَوَ هُوَا أَنفَشُوا إِلَيْهَا﴾ وإنّما اكتفى بذكر أحدهما للاختصار، وكذلك قوله تعالى: في ذكرهما من دليل ما تضمّنه الدلالة فقال تعلى بالكناية عن أحدهما في ذكر هما معاً لما قدمه في ذكرهما من دليل ما تضمّنه الدلالة فقال تعلى بالكناية عن أحدهما في ذكر ما الرؤية على الشيئين جميعاً، وجعلهما سبباً للاشتغال بما وقعت عليه منهما عن ذكر الله مبحانه والصلاة، وليس يجوز أن يقع الالتباس في أنّه أراد أحدهما مع ما قدم من الذكر، إذ مراوية على الشيئين جميعاً، وجعلهما سبباً للاشتغال بما وقعت عليه منهما عن ذكر الله كذلك قوله سبحانه : ﴿وَالَنهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرَضُومُ لما تقدّم من الذكر، إذ كذلك قوله سبحانه : ﴿وَالَنَهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُ أَن يُرَضُومُ لما تقدَم ذكر الله عام بذلك يجزي في الإشارة إليه وذكر رسوله يشيئ على البيان دلَّ على أنَّ الحقَّ في الرضا لهما جميعاً، وإلاّ لم يكن ذكرهما جميعاً معاً يفيد شيئاً على الحدّ الذي قدمناه، وكذلك قول الشاعر : «وأنت بما عندك راض والأمر مختلف لو لم يقدّم قبله «نحن بما عندنا» لم يجز الاقتصار على الثاني، لانّه لو حمل الأوَّل على إسقاط المضمر من قوله : «راضون» لخلا من الفائدة، فلمّا كان سائر ما ذكرناه معلوماً عند من عقل الخطاب جاز الاقتصار فيه على أحد المذكورين للإيجاز والاختصار، وليس كذلك قوله تعالى : ﴿فَأَسَرَلَ اللَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ لأَنَّ الكلام يتم فيها وينتظم في وقوع وليس كذلك قوله تعالى : ﴿فَأَسَرَلَ المَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ لأَنَ الكلام يتم فيها وينتظم في وقوع معكوماً عند من عقل الخطاب جاز الاقتصار فيه على أحد المذكورين للإيجاز والاختصار، وليس كذلك قوله تعالى : ﴿فَأَسَرَلَ المَّهُ سَكِينَتُهُ عَلَيْهِ لأَنَ الكلام يتم فيها وينتظم في وقوع مع كونهما في الحقيقة كتابة عن واحد في الذكر وظاهر اللسان، ولو أرادهما للجميع لحصل الالتباس والتعمية والإلغاز، لأنّه كما يكون اللبس واقعاً عند دليل الكلام على انتظامهما على الواحد في الدور الكائن معه في الغار، ولا يفتقر إلى رد الهاء عليهما معاً واصلاً إذا أريد بها الواحد مع عدم الفائدة لو لم يرجع على الجميع كذلك يكون التلبس على الواحد في المراد، ألا ترى أنَّ قائلاً لو قال: «لقيت زيداً ومعه عمرو فخاطبت زيداً وناظرته» وأراد بذلك مناظرة الجميع لكان ملغزاً معياً، لأنّه لم يكن في كلامه ما يفتقر إلى عموم الكناية عنهما، ولو جعل هذا نظير الآيات التي تقدّمت لكان جاهلاً بفرق ما بينها وبينه مما شرحناه، فتعلم أنّه لا نسبة بين الأمرين.

وشيء آخر: وهو أنّه سبحانه كنّى بالهاء التالية للهاء الّتي في السكينة عن النبيّ يَشَهُ خاصّة، فلم يجز أنّ يكون أراد بالأولة غير النبيّ عنه ، لأنّه لا يعقل في لسان القوم كناية عن مذكورين بلفظ واحد، وكناية ترد فيها على النسق عن واحد من الاثنين، وليس لذلك نظير في القرآن ولا في الأشعار ولا في شيء من الكلام فلمّا كانت الهاء في قوله تعالى: ﴿ وَأَيْتَكَةُمُ بِجُنُوبِ لَمَ تَكَرَّوْهُكَ كَناية عن النبيّ يَشَى الاتفاق ثبت أنّ الّتي قبلها من قوله : ﴿ فَأَسْرَلَ اللّهُ سَكِينَتُمُ عَلِيهِ كَناية عنه يَشْبُ خاصَة، وبان مفارقة ذلك لجميع ما تقدّم ذكره من الآي والشعر الذي استشهد. والله الموقق للصواب<sup>(١)</sup>.

٩ - ومن كلام الشيخ أدام الله عزَّه: قال له رجل من أصحاب الحديث ممّن يذهب إلى مذاهب الكرابيسيّ : ما رأيت أجسر من الشيعة فيما يدَّعونه من المحال، وذلك أنّهم زعموا أنّ قول الله بَرَيَحْلُ : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُمُ الرَّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ نَظْهِ رَامَ<sup>(1)</sup> أَنْ قول الله بَرَيَحْلَ : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُمُ الرَّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهّرَكُمْ نَظْهِ رَامَ<sup>(1)</sup> أَنْ قول الله بَرَيَحْلَ : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُمُ الرَّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ <sup>(1)</sup> أَنْ قول الله بَرَيَحْلَ الله عَرَيْتُ الله عَرَيْتُ الله عَرَيْتُهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُهُمُ الرَّحْسَ أَهْلَ الْبَيْتِ وَيُطَهِرَكُمْ <sup>(1)</sup> أَنْ قول الله يَرْيَحْلُ عنه والحسن والحسين عَنْتَكُمُ ما قول الله على الله على الله على الله عنها والحسن والحسين عَنْتَكُمُ ما قول عامو الآية أَنْها نزلت في أزواج نزلت في علي وفاطمة والحسن والحسين عَنْتَكْمُ ، مع ما في ظاهر الآية أنها نزلت في أزواج النبيّ عَنْتَكْمُ ، وذلك أنّك إذا الله يُعْرَقُون الله عن علي وفاطمة والحسن والحسين عَنْتَكْمَ ، مع ما في ظاهر الآية أنها نزلت في أزواج النبيّ عَنْتَقْسَ ، وذلك أنّك إذا تأملت الآية من أولها إلى آخرها وجدتها منتظمة لذكر الأزواج خاصة، ولن تجد لمن ادتية الله ذكراً.

الفصول المختارة، ص ٢٠.
 (٢) سورة الأحزاب، الآية: ٣٣.

قال الشيخ أدام الله عزّه : أجسر الناس على ارتكاب الباطل وأبهتهم وأشدّهم إنكاراً للحقّ وأجهلهم من قام مقامك في هذا الاحتجاج، ودفع ما عليه الإجماع والاتَّفاق، وذلك أنَّه لا خلاف بين الأمّة أنَّ الآية من القرآن قد تأتي وأوَّلها في شيء وآخرها في غيره، ووسطها في معنى وأوَّلها في سواه، وليس طريق الاتَّفاق في المعني إحاطة وصف الكلام في الآتي، فقد نقل الموافق والمخالف أنَّ هذه الآية نزلت في بيت أمَّ سلمة صَلَّيْتُمَّ ، ورسول الله ﷺ في البيت، ومعه عليٌّ وفاطمة والحسن والحسين ﷺ وقد جلُّلهم بعباءة خيبريَّة وقال: اللُّهُمَّ هؤلاء أهل بيتي، فأنزل الله لَجَرَيَّةٍ عليه: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلبَيْنِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِـ بِرَكُ فتلاها رسول الله عَظْنَي، فقالت أمَّ سلمة تَظْنُيُّهُ : يا رسول الله ألست من أهل بيتك؟ فقال لها : إنَّك إلى خير، ولم يقل لها : إنَّك من أهل بيتي، حتَّى روى أصحاب الحديث أنَّ عمر سئل عن هذه الآية قال: سلوا عنها عائشة، فقالت عائشة: إنَّها نزلت في بيت أختى أمّ سلمة فسلوها عنها فإنَّها أعلم بها منِّي، فلم يختلف أصحاب الحديث من الناصبة وأصحاب الحديث من الشيعة في خصوصها فيمن عددناه، وحمل القرآن في التأويل على ما جاء به الأثر أولى من حمله على الظنَّ والترجيم، مع أنَّ الله سبحانه قد دلَّ على صحَّة ذلك بمتضمَّن هذه الآية حبث يقول: ﴿إِنَّمَا بُرِبِدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّخْسَ أَهْلَ ٱلْبَنْتِ وَيُطَهِّرُكُرُ تَطْهِيرًا ﴾ وإذهاب الرجس لا يكون إلاَّ بالعصمة من الذنوب، لأنَّ الذنوب من أرجس الرجس، والخبر عن الإرادة ههنا إنَّما هو خبر عن وقوع الفعل خاصَّة، دون الإرادة الَّتي يكون بها لفظ الأمر أمراً، لا سيّما على ما أذهب إليه في وصف القديم بالإرادة، وأُفرّق بينً الخبر عن الإرادة ههنا والخبر عن الإرادة في قوله سبحانه: ﴿رُبِدُ انَّهُ لِيُسَبَيِّنَ لَكُمُ﴾(١) وقوله : ﴿ يُرِيدُ ٱللهُ بِحَثْمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَ ﴾ (٢) إذ لو جرت مجرى واحداً لم يكن لتخصيص أهل البيت بها معنى، إذ الإرادة الَّتي يقتضي الخبر والبيان يعمَّ الخلق كلُّهم على وجهها في التفسير ومعناها، فلمّا خصّ الله تبارك وتعالى أهل البيت ﷺ بإرادة إذهاب الرجس عنهم دلّ على ما وصفناه من وقوع إذهابه عنهم، وذلك موجب للعصمة على ما ذكرناه، وفي الاتِّفاق على ارتفاع العصمة عن الأزواج دليلٌ على بطلان مقال من زعم أنَّها فيهنّ، مع أنَّ من عرف شيئاً من اللّسان وأصله لم يرتكب هذا القول ولا توهّم صحّته، وذلك أنَّه لا خلاف بين أهل العربيَّة أنَّ جمع المذكِّر بالميم، وجمع المؤنَّث بالنون، وأنَّ الفصل بينهما بهاتين العلامتين، ولا يجوز في لغة القوم وضع علامة المؤنَّث على المذكَّر، ولا وضع علامة المذكّر على المؤنّث، ولا استعملوا ذلك في الحقيقة ولا المجاز، ولمّا وجدنا الله سبحانه قد بدأ في هذه الآية بخطاب النساء وأورد علامة جمعهنَّ من النون في خطابهنَّ فقال : ﴿ يَلِيَآةِ ٱلنَّبِي لَسْتُنَّ حَالَمَدٍ مِّنَ ٱللِّسَآءِ إِنِ ٱنَّقَيْتُنَّ فَلَا تَخْضَعْنَ بِٱلْقُولِ فَيَطْمَعُ ٱلَّذِي فِي قَلْبِهِ. مَرَضٌ ﴾ إلى

سورة النساء، الآية: ٣٦.
 ٣٦) سورة البقرة، الآية: ١٨٥.

قوله : ﴿ وَأَطِعْنَ ٱللَّهُ وَرَسُولُهُ اللَّهُ مَ عَدَلَ بِالكلام عنهن بعد هذا الفصل إلى جمع المذكر فقال : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيُذَهِبَ عَنصَكُمُ ٱلرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطْهِرُمُ تَطْهِ بِرًا ﴾ فلمّا جاء بالميم وأسقط النون علمنا أنّه لم يتوجّه هذا القول إلى المذكور الأول بما بينّاه من أصل العربيّة وحقيقتها ، ثمَّ رجع بعد ذلك إلى الأزواج فقال : ﴿ وَٱذْكُرْنَ مَا يُتَلَىٰ فِي بُوُيَكُمُ مِنْ آمل العربيّة وحقيقتها ، أللَّهُ كَانَ لَطِيفًا خَبِيرًا ﴾ فدلّ بذلك على إفراد من ذكرناه من آل محمّد عَلَيْهَ إلى المذعوا أنّ حكم الطهارة الموجبة للعصمة وجليل الفضيلة ، وليس يمكنكم معشر المخالفين أن تدَّعوا أنّه كان في الأزواج مذكوراً رجل غير النساء ، أو ذكر ليس برجل ، فيصح التعلق منكم بتغليب المذكر على المؤنّث إذ كان في الجمع ذكرً ، وإذا لم يمكن العاء ذلك وبطل أن يتوجه إلى المذكر على المؤنّث إذ كان في الجمع ذكر ، وإذا لم يمكن الماء ذلك وبطل أن يتوجه إلى المذكر على المؤنّث إذ كان في الجمع ذكر ، وإذا لم يمكن الماء ذلك وبطل أن يتوجه إلى المؤوراج فلا غير لهن توجّهت إليه إلا من ذكرناه من جاء فيه الأثر وبطل أن يتوجه إلى

١٠ - ومن كلام الشيخ أدام الله عزَّه أيضاً في الدلالة على أنَّ أمير المؤمنين صلوات الله عليه وتسليمه لم يبايع أبا بكر : قال الشيخ قد اجتمعت الأمّة على أنَّ أمير المؤمنين غَلِيَّهُ تأخر عن بيعة أبي بكر، فالمقلِّل يقول: كَان تأخَّره ثلاثة أيَّام، ومنهم من يقول: تأخَّر حتَّى ماتت فاطمة عَيْقَا ثمَّ بايع بعد موتها، ومنهم من يقول: تأخَّر أربعين يوماً، ومنهم من يقول: تأخر ستة أشهر، والمحقِّقون من أهل الإمامة يقولون: لم يبايع ساعة قطٍّ؛ فقد حصل الإجماع على تأخّره عن البيعة، ثمَّ اختلفوا في بيعته بعد ذلك على ما قدَّمنا به الشرح، فما يدلّ على أنَّه لم يبايع البتَّة أنَّه ليس يخلو تأخَّره من أن يكون هدى وتركه ضلالًا، أو يكون ضلالاً وتركه هدى وصواباً، أو يكون صواباً وتركه صواباً، أو يكون خطأً وتركه خطأً، فلو كان التأخر ضلالاً وباطلاً لكان أمير المؤمنين عَلِيَّا قد ضلَّ بعد النبيِّ عَظْهُ بترك الهدى الَّذي كان يجب عليه المصير إليه، وقد أجمعت الأمَّة على أنَّ أمير المؤمَّنين عَلِيَّةٍ لم يقع منه ضلال بعد النبي عظي في طول زمان أبي بكر وأيّام عمر وعثمان وصدراً من أيّامه حتى خالفت الخوارج عند التحكيم وفارقت الأمَّة، فبطل أن يكون تأخَّره عن بيعة أبي بكر ضلالاً، وإن كانَ تأخّره هدى وصواباً وتركه خطأً وضلالاً فليس يجوز أن يعدل عن الصواب إلى الخطأ، ولا عن الهدى إلى الضلال، ولا سيِّما والإجماع واقع على أنَّه لم يظهر منه ضلال في أيّام الذين تقدّموا ، ومحال أن يكون التأخّر خطاء وتركه خطاءً للإجماع على بطلان ذلك أيضاً، ولما يوجبه القياس من فساد هذا المقال، وليس يصحُّ أن يكون صواباً وتركه صواباً لأنَّ الحقِّ لا يكون في جهتين ولا على وصفين متضادِّين، ولأنَّ القوم المخالفين لنا في هذه المسألة مجمعون على أنَّه لم يكن إشكالٌ في جواز الاختيار وصحَّة إمامة أبي بكر، وإنَّما الناس بين قائلين : قائل من الشيعة يقول : إنَّ إمامة أبي بكر كانت فاسدة فلا يصحّ القول بها أبداً، وقائل من الناصبة يقول : إنَّها كانت صحيحة، ولم يكن على أحد ريب في صوابها، إذ

(1) سورة الأحزاب، الآيات: ٣٢-٣٤.
 (٢) الفصول المختارة، ص ٣٩.

جهة استحقاق الإمامة هو ظاهر العدالة والنسب والعلم والقدرة على القيام بالأمور، ولم يكن هذه الأمور ملتبسة على أحد في أبي بكر عندهم، وعلى ما يذهبون إليه فلا يصحّ مع ذلك أن يكون المتأخّر عن بيعته مصيباً أبداً، لأنّه لا يكون متأخّراً لفقد الدليل، بل لا يكون متأخّراً لشبهة، وإنّما يتأخّر إذا ثبت أنّه تأخّر للعناد، فثبت بما بينّاه أنَّ أمير المؤمنين غليّة لم يبايع أبا بكر على شيء من الوجوه كما ذكرناه وقدّمناه. وقد كانت الناصبة غافلة عن هذا الاستخراج، مع موافقتها على أنّ أمير المؤمنين غليّة تأخّر عن البيعة وقتاً ما، ولو فطنت له لسبقت بالخلاف فيه عن الإجماع، وما أبعد أنّهم سيرتكبون ذلك إذا وقفوا على هذا الكلام، غير أنّ الإجماع السابق لمرتكب ذلك يحجّه ويسقط قوله، فيهون قصّته ولا يحتاج معه إلى الإكثار<sup>(1)</sup>.

11 - قال: وأخبرني الشيخ أيده الله قال: قال أبو القاسم الكعبي: سمعت أبا الحسين المخيّاط يحتج في إبطال قول المرجئة في الشفاعة بقوله تعالى: ﴿ فَمَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمَةُ أَلَمَنَابِ أَفَانَتُ نُنْفِذُ مَن في النَّارِ ﴾<sup>(٢)</sup> قال: والشفاعة لا تكون إلاّ لمن استحق العقاب. فيقال له ما كان أغفل أبا الحسين وأعظم رقدته! أترى أنّ المرجئة إذا قالت: إنّ النبي عنه يشفع فيشفع فيمن يستحق العقاب قالوا: إنّه هو الذي ينقذ من في النار، أم يقولون: إنّ الله سبحانه هو فيمن يمن يمن يستحق العقاب. فيقال له ما كان أغفل أبا الحسين وأعظم رقدته! أترى أنّ المرجئة إذا قالت: إن النبي عنه يشفع فيشفع فيمن يستحق العقاب قالوا: إنّه هو الذي ينقذ من في النار، أم يقولون: إنّ الله سبحانه هو الذي أنقذه بفضله ورحمته، وجعل ذلك إكراماً لنبيته عنه، في في نوجه الحجّة فيما تلاه؟ أو ما علم أنّ من مذهب خصومه القول بالوقف في الأخبار، وأنّهم لا يقطعون بالظاهر على العموم علم أنّ من مذهب خصومه القول يتضمن نفي خروج أحد من النار لماكان ذلك ظاهراً ولا والاستيعاب، فلو كان القول يتضمن نفي خروج أحد من النار لماكان ذلك ظاهراً ولا وأفَنَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلِمةُ أَلَعَذَابِ في وإنس العموم بقوله تعالى؟ في أفَنَن حقق عليه ورحمته، وجعل ذلك إكراماً لنبيته عنه، في فا ين وجه الحجة فيما تلاه؟ أو ما علم أنّ من مذهب خصومه القول بالوقف في الأخبار، وأنّهم لا يقطعون بالظاهر على العموم الالاستيعاب، فلو كان القول يتضمن نفي خروج أحد من النار لماكان ذلك ظاهراً ولا وأفَنَنْ حَقَ عَلَيْهِ مَنْ يَعْنَ وي أَنّهم لا يقطعون بالظاهر على العموم بقوله تعالى؟ في أفَنَنْ حَقَّ عَلَيْهِ كَلَمةً أَلَعْذَابِ والاستيعاب، فلو كان القول يتضمن نفي خروج أحد من النار لماكان ذلك ظاهراً ولا الاجماع على أن من منده، وقد حصل هاقول به تعلق إلى ألكنا بعل من المراد بذلك بدليل دون نفسه، وقد حصل في ذلك أي أفرن أو العموم بقوله تعالى؟ في فيكون ما تعلق به الخياط حجة عليه، ثمّ قال أبو القاسم : وكان أبو الحسين يعني الخياط يتلو فيكون أبو ألحين أي أنا ين شنيوين أن في منكل شربي ين أبو العليه، وقل ألهاء أولا ما يمان في أبني أبو ألفام ، وكان أبو الحمام ، وكان أبو الحمام ، وكان أبو ألحمام ، وكان أبو ألحسين يعني الخياط ينه في في في في ذلك في في ذلك في من ألك أبي في أبن أبو ألفامي أبي أبوبي أبوبي في أبي ألهياما، في في في أب

قال الشيخ أدام الله عزّه: فيقال له: ما رأيت أعجب منكم يا معشر المعتزلة، تتكلّمون في ما قد شارككم الناس فيه من العدل والتوحيد أحسن كلام، حتّى إذا صرتم إلى الكلام في الإمامة والإرجاء صرتم فيهما عامّة حشويّة، تخبطون خبط عشواء، لا تدرون ما تأتون وما تذرون، ولكن لا أعجب من ذلك وأنتم إنّما جوّدتم فيما عاونكم عليه غيركم واستفدتموء من سواكم، وقصرتم فيما تفرّدتم به لا سيّما في نصرة الباطل الّذي لا يقدر على نصرته في الحقيقة قادر، ولكنَّ العجب منكم في ادّعائكم الفضيلة والبينونة بها من سائر الناس، ولو

- الفصول المختارة، ص ٣١.
   (١) الفصول المختارة، ص ٣١.
  - (٣) الفصول المختارة، ص ٤٧ والآيات من سورة الشعراء.

والله حكى عنكم هذا الإستدلال مخالف لكم لارتبنا بحكايته، ولكن لا ريب وشيوخكم يحكونه عن مشايخهم، ثمّ لا يقنعون حتى يوردوه على سبيل التبجّج به والاستحسان له، وأنت أيُّها الرجل من غلوَّك فيه جعلته أحد الغرر، وأنت وإن كنت أعجميَّ الأصل والمنشأ فأنت عربيّ اللّسان صحيح الحسّ، وظاهر الآية في الكفّار خاصّة، لا يخفي ذلك على الأنباط فضلاً عن غيرهم، حيث يقول الله لَيَرْتَبَكُ حاكياً عن الفرقة بعينها وهي تعني معبوداتها من دون الله تعالى وتخاطبها فيقول : ﴿ إِذْ نُسَوِّيكُم بَرَبْ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ فيعترفون بالشَّرك بالله بجَرَيَجان ، ثمّ يقولون: ﴿وَمَا أَضَلَّنَا ۖ إِلَّا ٱلْمُجْرِئُونَ﴾ وقبل ذلك يقسمون فيقولون: ﴿ تَأَلَبُهِ إِن كُنَّ لَغِي ضَكَلِ مَّبِّينِ﴾ فهل يا أبا القاسم أصلحك الله تعرف أحداً من خصومك في الإرجاء والشفاعة يذهب إلى جواز الشفاعة لعبّاد الأصنام المشركين بالله بَجْرَجْنُ ، والكفَّار برسله ١٠٠٠ حتَّى استحسنت استدلال شيخك بهذه الآية على المشبّهة زعمت والمجبّرة ومن ذهب مذهبهم من العامّة؟! فإن ادّعيت علم ذلك تجاهلت، وإن زعمت أنَّه إذا بطلت الشفاعة للكفَّار فقد بطلت في الفسّاق أتيت بقياس طريف من القياس الّذي حكي عن أبي حنيفة أنَّه قال: «البول في المسجد أحياناً أحسن من بعض القياس، وكيف تزعم ذلك وأنت إنَّما حكيت مجرَّد القول في الآية، ولم تذكر وجه الاستدلال منها، وإنَّ ما توهَّمت أنَّ الحجَّة في ظاهرها غفلة عظيمة حصلت منك على أنَّه إنَّما يصحِّ القياس على العلل والمعاني دون الصور والألفاظ، والكفَّار إنَّما بطل قول من ادَّعي الشفاعة لهم أن لو ادْعاها مدّع بصريح القرآن لا غير، فيجب أن لا تبطل الشفاعة لفسّاق الملَّة إلاَّ بنصّ القرآن أيضاً، أو قول من الرسول عليه؟ يجري مجرى القرآن في الحجّة، وإذا عدم ذلك بطل القياس فيه، مع أنَّا قد بيَّنَّا أنَّك لم تقصد القياس وإنَّما تعلَّقت بظاهر القرآن، وكشفنا عن غفلتك في التعلُّق به، فليتأمَّل ذلك أصحابك وليستحيوا لك منه، على أنَّه قد روي عن الباقر محمَّد بن عليَّ بن الحسين بن عليَّ بن أبي طالب ﷺ أنَّه قال: في هذه الآية دليل على وجود الشفاعة، قال: وذلك أنَّ أهل النار لو لم يروا يوم القيامة الشافعين يشفعون لبعض من استحقّ العقاب فيشفّعون ويخرجون بشفاعتهم من النار أو يعفون منها بعد الاستحقاق لما تعاظمت حسراتهم ولا صدر عنهم هذا المقال، لكنهم لمّا رأوا شافعاً يشفع فيشفّع وصديقاً حميماً يشفع لصديقه فيشفّع عظمت حسرتهم عند ذلك وقالوا : ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنفِعِينَ ٢٠ وَلَا صَدِيقٍ حَمِيم ٢٠ فَلَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّهُ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِدِينَ ٢٠ ولعمري إنَّ مثل هذا الكلام لا يرد إلاَّ عن إمام هدى، أو من أخذ من أثمَّة الهدى على الله ما حكاه أبو القاسم الكعبيّ فيليق بمقال الخيّاطين، ونتيجة عقول السخفاء والضعفاء في الدين<sup>(١)</sup>. ١٢ – ومن كلام الشيخ أدام الله عزَّه: ستل في مجلس الشريف أبي الحسن أحمد بن القاسم العلويّ المحمّديّ أدام الله عزّه فقيل له : ما الدليل على أنَّ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليمًا كان أفضل الصحابة؟ فقال: الدليل على ذلك قول النبيّ اللهمّ التني بأحبٌ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر، فجاء أمير المؤمنين غليمًا وقد ثبت أنّ أحبَّ الخلق إلى الله تَخْرَيْكُ أعظمهم ثواباً عند الله تعالى، وأنّ أعظم الناس ثواباً لا يكون إلّ لأنّه أشرفهم أعمالاً وأكثرهم عبادةً لله تعالى، وفي ذلك برهان على فضل أمير المؤمنين غليمًا على الخلق كلّهم سوى الرسول عليه وآله السلام.

فقال له السائل : ما الدليل على صحّة هذا الخبر وما أنكرت أن يكون غير معتمد لأنّه إنّما رواه أنس بن مالك وحده، وأخبار الآحاد ليست بحجّة فيما يقطع على الله بَرَمَى بصوابه ؟ . فقال الشيخ أدام الله عزّه : هذا الخبر وإن كان من أخبار الآحاد على ما ذكرت من أنّ أنس بن مالك رواه وحده فإنّ الأمّة بأجمعها قد تلقّته بالقبول ، ولم يروا أنّ أحداً ردّه على أنس ولا أنكر صحّته عند روايته ، فصار الإجماع عليه هو الحجّة في صوابه ، ولم يخلَّ ببرهانه كونه من أخبار الآحاد بما شرحناه ، مع أنّ التواتر قد ورد بأنّ أمير المؤمنين عليه احتجّ به في مناقبه يوم الدار ، عقال : «أنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله عليه احتجّ به في مناقبه يوم الدار ، فقال : «أنشدكم الله هل فيكم أحد قال له رسول الله عليه : اللّهمَّ اتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر فجاء أحد غيري ؟ قالوا : اللّهمَّ لا ، قال : اللّهمَ التني بأحبّ خلقك إليك يأكل بصحّته ، ولم يك أمير المؤمنين عليه ليحتجَّ بباطل ، لا سيّما وهو في مقام المنازعة والتوصّل بفضائله إلى أعلى الرتب التي هي الإمامة والخلافة للرسول يشيم : معام المنازعة والتوصّل بفضائله إلى أعلى الرتب التي هي الإمامة والخلافة للرسول يشيم : معير معترف الجميع بفضائله إلى أعلى الرتب التي هي الإمامة والخلافة للرسول يشيم : وإحاطة علمه بأنّ الحاضرين معه في الشورى يريدون الأمر دونه ، مع قول النبي يشيم : «علي مع الحقّ والحق مع عليّ يدور حيثما دار وإذا كان الأمر على ما وصفناه دلّ على صحّة الخبر حسبما بيّاه .

فاعترض بعض المجبّرة فقال: إنّ احتجاج الشيعة برواية أنس من أطرف الأشياء وذلك أنّهم يعتقدون تفسيق أنس بل تكفيره، فيقولون: إنّه كتم الشهادة في النصّ حتّى دعا عليه أمير المؤمنين ﷺ ببلاء لا يواريه الثياب، فبرص على كبر السنّ ومات وهو أبرص، فكيف يستشهد برواية الكافرين؟.

فقالت المعتزلة : قد أسقط هذا الكلام الرجل ولم يجعل الحجّة في الرواية أنساً، وإنّما جعلها الإجماع، فهذا الّذي أوردته هذيان وقد تقدّم إبطاله.

فقال السائل : هب أنّا سلّمنا صحّة الخبر ما أنكرت أن لا يفيد ما ادّعيت من فضل أمير المؤمنين عَلِيَكِ على الجماعة؟ وذلك أنّ المعنى فيه : اللّهمّ اتتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي ، يريد أحبّ الخلق إلى الله بَحَرَيَكَ في الأكل معه ، دون أن يكون أراد أحبّ الخلق إليه في نفسه لكثرة أعماله ، إذ قد يجوز أن يكون الله سبحانه يحبّ أن يأكل مع نبيّه من غيره أفضل منه ، ويكون ذلك أحبّ إليه للمصلحة ؛ فقال الشيخ أدام الله عزّه : هذا الّذي اعترضت به ساقط ، وذلك أنّ محبّة الله تعالى ليست ميل الطباع ، وإنّما هي الثواب ، كما أنّ بغضه وغضبه ليسا باهتياج ، وإنّما هما العقاب ولفظ أفعل في أحبّ وأبغض لا يتوجه إلاّ إلى معناهما من الثواب والعقاب، ولا معنى على هذا الأصل لقول من زعم أنّ أحبّ الخلق إلى الله بَتَرَيِّكِ يأكل مع رسول الله ﷺ توجه إلى محبّة الأكل والمبالغة في ذلك بلفظ أفعل، لأنّه يخرج اللّفظ عمّا ذكرناه من الثواب إلى ميل الطباع، وذلك محال في صفة الله سبحانه.

وشي • آخر: وهو أنّ ظاهر الخطاب يدلّ على ما ذكرنا ، دون ما عارضت به أن لو كانت المحبّة على غير معنى الثواب ، لأنّه علي قال : «اللّهمَّ ائتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر ، وقوله : بأحبّ خلقك إليك كلام تام ، وبعده : يأكل معي من هذا الطائر كلامً مستأنفٌ ولا يفتقر الأوّل إليه ، ولو كان أراد ما ذكرت لقال : اللّهمّ ائتني بأحبّ خلقك إليك في الأكل معي ، فلمّا كان اللّفظ على خلاف هذا وكان على ما ذكرناه لم يجز العدول عن الظاهر إلى محتمل على المجاز .

وشيء آخر : وهو أنّه لو تساوى المعنيان في ظاهر الكلام لكان الواجب عليك تحميلهما اللّفظ معاً دون الاقتصار على أحدهما إلاّ بدليل، لأنّه لا يتنافى الجمع بينهما فيكون أراد بقوله : «أحبّ خلقك إليك» في نفسه وللأكل معي، وإذا كان الأمر على ما بيّنّاه سقط اعتراضك .

فقال رجل من الزيدية – كان حاضراً – للسائل: هذا الاعتراض ساقط على أصلك وأصلنا، لأنّا نقول جميعاً إنّ الله تعالى لا يريد المباح، والأكل مع النبيّ ﷺ مباحٌ وليس بفرض ولا نفل، فيكون الله يحبّه فضلاً عن أن يكون بعضه أحبّ إليه من بعض، وهذا السائل من أصحاب أبي هاشم فلذلك أسقط الزيديّ كلامه على أصله، إذ كان يوافقه في الأصول على مذهب أبي هاشم.

فخلَط السائل هنيئة ثمّ قال للشيخ أدام الله عزّه : فأنا أعترض باعتراض آخر : وهو أن أقول ما أنكرت أن يكون هذا القول إنّما أفاد أنَّ عليّاً عليّيًا كان أفضل الخلق في يوم الطائر ، ولكن بمّ تدفع أن يكون قد فضله قوم من الصحابة عند الله تعالى بكثرة الأعمال والمعارف بعد ذلك؟ وهذا الأمر لا يعلم بالعقل ، وليس معك سمع في نفس الخبر يمنع من ذلك فدلّ على أنّه عيته؟ أفضل من الصحابة كلّهم إلى وقتنا هذا ، فإنّا لم نسألك عن فضله عليهم وقتاً بعينه؟ فقال الشيخ أدام الله عزّه : هذا السؤال أوهن ممّا تقدّم ، والجواب عنه أيسر ، وذلك أنّ الأُمّة مجمعة على إبطال قول من زعم أنّ أحداً اكتسب أعمالاً زادت على الفضل الذي حصل لأمير المؤمنين غيتي على الجماعة ، من قبل أنّهم بين قائلين : فقائل يقول : إنَّ أمير المؤمنين غيت كان أفضل من الكلّ في وقت الرسول تشكر لم يساوه أحد بعد ذلك ، وهم المؤمنين غيت كان أفضل من الكلّ في وقت الرسول تشكر لم يساوه أحد بعد ذلك ، وهم المؤمنين غيت كان أفضل من الكلّ في وقت الرسول تشكر لم يساوه أحد بعد ذلك ، وهم الشيعة الإمامية والزيدية وجماعة من شيوخ المعتزلة وجماعة من أصحاب الحديث ؛ وقائل يقول : إنّه لم يبن لأمير المونين غيت في في وقت من الأوقات فضلً على سائر الصحابة يقطع به على الله تعلى الموانية وتجماعة من شيوخ المعتزلة وجماعة من أصحاب الحديث ؛ وقائل الشيعة الإمامية والزيدية وجماعة من شيوخ المعتزلة وجماعة من أصحاب الحديث ؛ وقائل المومنين الم تعالى ويجزم الشهادة بصحته ، ولا بان لأحد منهم فضل عليه ، وهم الواقفة في يقول : إنّه لم يبن لأمير المومنين غيرة وأبو هاشم وأتباعهما ؛ وقائل يقول : إنّ أبا بكر كان أفضل من أمير المؤمنين عليمًا في وقت الرسول عليمًا وبعده، وهم جماعة من المعتزلة وبعض المرجنة وطوائف من أصحاب الحديث؛ وقائل يقول: إنّ أمير المؤمنين عليمًا خرج عن فضله بحوادث كانت منه فساواه غيره، وفضل عليه من أجل ذلك مَن لم يكن له فضل عليه، وهم الخوارج وجُميعة من المعتزلة، منهم: الأصمّ والجاحظ وجماعة من أصحاب الحديث أنكروا قتال أهل القبلة؛ ولم يقل أحد من الأمّة أنّ أمير المؤمنين عليمًا كان أفضل عند الله سبحانه من الصحابة كلّهم ولم يخرج عن ولاية الله بتخري ولا أحدث معصية لله تعالى ثمّ فضل عليه غيره بعمل زاد به ثوابه على ثوابه، ولا جوّز ذلك فيكون معتبراً، فإذا بطل الاعتبار به للاتفاق على خلافه سقط، وكان الإجماع حجّة يقوم مقام قول الله تعالى في صحّة ما ذهبنا إليه ؛ فلم يأت بشيء.

وذاكرني الشيخ أدام الله عزّه هذه المسألة بعد ذلك فزادني فيها زيادة ألحقتها : وهي أن قال : إنَّ الَذي يسقط ما اعترض به السائل من تأويل قول النبي على : «اللّهم التني بأحبّ خلقك إليك» على المحبة للأكل معه دون محبّته في نفسه بإعظام ثوابه بعد الذي ذكرناه في إسقاطه : أنّ الرواية جاءت عن أنس بن مالك أنّه قال : «لمّا دعا رسول الله عنه أن ياتيه الله تعالى بأحبّ الخلق إليه قلت : اللّهمّ اجعله رجلاً من الأنصار ليكون لي الفضل بذلك ، فجاء علي تعلى فرددته ، وقلت له : رسول الله على شغل ، فمضى ثمّ عاد ثانية فقال لي : استأذن على رسول الله ينهى ، فقلت له : إنه على شغل ، فمضى ثمّ عاد ثانية فقال لي : استأذن على رسول الله ينهى ، فقلت له : إنّه على شغل ، فجاء ثالثة فاستأذنت له ودخل ، فقال له على رسول الله ينهى ، فقلت له : إنّه على شغل ، فجاء ثالثة فاستأذنت له ودخل ، فقال له على رسول الله ينهى ، فقلت له : إنّه على شغل ، فجاء ثالثة فاستأذنت له ودخل ، فقال له على النه يمني الثالثة لا قسمت على الله تمني أن يأتيني بك ، فلو لا أنّ النبي ينه سأل الله الذ أن يأتيه بأحبّ خلقه إليه في نفسه وأعظمهم ثواباً عنده وكانت هذه من أجل الفضائل لما أثر أنس أن يختص بها قومه ، ولو لا أنَّ أنساً فهم ذلك من معنى كلام الرسول الله يتني لما دافع أمير المؤمنين عليني عن الدخول ، ليكون ذلك الفضل لرجل من الأنصار فيحصل له جزء منه .

وشي أخر : وهو أنه لو احتمل معنى لا يقتضي الفضيلة لأمير المؤمنين عليه للما احتج به أمير المؤمنين عليه يوم الدار، ولا جعله شاهداً على أنه أفضل من الجماعة، وذلك أنّه لو لم يكن الأمر على ما وصفناه وكان محتملاً لما ظنّه المخالفون من أنّه سأل ربّه تعالى أن يأتيه باحبّ الخلق إليه في الأكل معه لما أمن أمير المؤمنين عليه من أن يتعلّق بذلك بعض خصومه في الحال، أو يشتبه ذلك على إنسان، فلمّا احتجّ به عليه على القوم واعتمده في البرهان دلّ على أنّه لم يك مفهوماً منه إلا فضله، وكان إعراض الجماعة أيضاً عن دفاعه عن ذلك بتسليم ما ادّعى دليلاً على صحّة ما ذكرناه، وهذا بعينه يسقط قول من زعم أنّه يجوز مع إطلاق النبيّ على أمير المؤمنين عليه ما يقتضي فضله عند الله تعالى على الكافة وجود من هو أفضل منه في المستقبل، لأنه لو حاز ذلك لما عدل القوم على الكافة وجود شبهة في منعه ممّا ادّعاه من القطع على نقصانهم عنه في الفضل، وفي عدول القوم عن ذلك دليل على أنّ القول مفيد بإطلاقه فضله ﷺ ، ومؤمن من بلوغ أحد منزلته في الثواب بشيء من الأعمال، وهذا بيّن لمن تدبّره<sup>(1)</sup>.

١٣ – ومن حكايات الشيخ أدام الله عزّه وكلامه : حضرالشيخ مجلس أبي منصور بن المرزبان وكان بالحضرة جماعة من متكلّمي المعتزلة، فجرى كلام وخوض في شجاعة الإمام فقال أبو بكر بن صراما : عندي أنّ أبا بكر الصديق كان من شجعان العرب ومتقدّميهم في الشجاعة! فقال أبو بكر بن صراما : عندي أنّ أبا بكر الصديق كان من شجعان العرب ومتقدّميهم في الشجاعة! فقال الشيخ أدام الله عزّه : من أين حصل ذلك عندك؟ وبأيّ وجه عرفته؟ فقال : في الدليل على ذلك أنّ أما بكر الصديق كان من شجعان العرب ومتقدّميهم الدليل على ذلك أنّ رأى قتال أهل الردة وحده في نفر معه، وخالفه على رأيه في ذلك جمهور الدليل على ذلك أنّه رأى قتال أهل الردة وحده في نفر معه، وخالفه على رأيه في ذلك جمهور العصحابة وتقاعدوا عن نصرته، فقال : أما والله لو منعوني عقالاً لقاتلتهم، ولم يستوحش من الصحابة وتقاعدوا عن نصرته، فقال : أما والله لو منعوني عقالاً لقاتلتهم، ولم يستوحش من الصحابة على حربهم، فلولا أنّه كان من الصحابة على حربهم، فلولا أنّه كان من الشجاعة على حد يقم من التصميم على حربهم، فلولا أنّه كان من الشجاعة على حد يقم النه عن من الشجاعة على حربهم من القرم من الشرعة على حربهم الما النه كان من الشجاعة على حربهم من المعتوض من من المحابة منه على حربهم من الموا أنه كان من الشرعة من القرم معه من التصميم على حربهم من الما من الشجاعة على حد يقصر الشجعان عنه لما أظهر هذا القول عند خذلان القوم له!.

فقال الشيخ أدام الله عزه: ما أنكرت على من قال لك: إنَّك لم تلجأ إلى معتمد عليه في هذا الباب، وذلك أنَّ الشجاعة لا تعرف بالحسَّ لصاحبها فقط ولا بادِّعاتها، وإنَّما هي شيء في الطبع يمدِّه الاكتساب، والطريق إليها أحد الأمرين : إمَّا الخبر عنها من جهة علاَّم الغيوب المطّلع على الضمائر جلّت عظمته، فيعلم خلقه حال الشجاع وإن لم يبد منه فعل يستدل به عليها، والوجه الآخر أن يظهر منه أفعال يعلم بها حاله كمبارزة الأقران، ومقاومة الشجعان، ومنازلة الأبطال، والصبر عند اللَّقاء، وترك الفرار عند تحقَّق القتال، ولا يعلم ذلك أيضاً بأوّل وهلة، ولا بواحدة من الفعل حتّى يتكرّر ذلك على حدّ يتميّزبه صاحبه ممّن حصل له ذلك اتَّفاقاً، أو على سبيل الهوج والجهل بالتدبير، وإذا كان الخبر عن الله سبحانه بشجاعة أبي بكر معدوماً وكان هذا الفعل الدال على الشجاعة غيرموجود للرجل فكيف يجوز لعاقل أن يدّعي له الشجاعة بقول قاله ليس من دلالتها في شيء عند أحد من أهل النظر والتحصيل؟ لا سيّما ودلائل جبنه وهلعه وخوفه وضعفه أظهر من أن يحتاج فيها إلى التأمّل، وذلك أنَّه لم يبارز قطّ قرناً ولا قاوم بطلاً ولا سفك بيده دماً، وقد شهد مع رسول الله ﷺ مشاهده، فكان لكلِّ أحد من الصحابة أثر في الجهاد إلاَّ له، وفرَّ في يوم أحد، وانهزم في يوم خيبر، وولَّى الدبر يوم التقى الجمعان، وأسلم رسول الله عظيمَة في هذه المواطن مع ما كتب الله ﷺ عليه من الجهاد! فكيف تجتمع دلائل الجبن ودلائل الشجاعة لرجل واحد في وقت واحد لولا أنَّ العصبيَّة تميل بالعبد إلى الهوى؟ .

وقال رجل من طيّاب الشيعة كان حاضراً: عافاك الله أيّ دليل هذا؟ وكيف يعتمد عليه

وأنت تعلم أنَّ الإنسان قد يغضب فيقول: لو سامني السلطان هذا الأمر ما قبلته؛ وإنَّ عندنا لشيخاً ضعيف الجسم، ظاهر الجبن، يصلّي بنا في مسجدنا فما يحدث أمر يضجره وينكره إلاّ قال: والله لأصبرنَ على هذا أو لأجاهدنَ فيه ولواجتمعت فيه ربيعة ومضر!.

فقال: ليس الدليل على الشجاعة ما ذكرت دون غيره، والذي اعتمدنا عليه يدلُّ كما يدلُّ الفعل والخبر، ووجه الدلالة فيه أنَّ أبا بكر باتَفاق لم يكن مؤوف العقل، ولا غبّياً ناقصاً، بل كان بالإجماع من العقلاء، وكان بالاتفاق جيّد الآراء، فلولا أنَّه كان واثقاً من نفسه عالماً بصبره وشجاعته لما قال هذا القول بحضرة المهاجرين والأنصار وهو لا يأمن أن يقيم القوم على خلافه فيخذلونه، ويتأخّرون عنه ويعجز هو لجبنه أن لو كان الأمر على ما ادّعيتموه عليه فيظهر منه الخلف في قوله، وليس يقع هذا من عاقل حكيم، فلمّا ثبتت حكمة أبي بكر دلّ مقاله الذي حكيناه على شجاعته كما وصفناه.

فقال الشيخ أدام الله عزّه ليس تسليمنا لعقل أبي بكر وجودة رأيه تسليماً لما ادّعيت من شجاعته بما رويت عنه من القول، ولا يوجب ذلك في عرف ولا عقل ولا سنَّة ولا كتاب، وذلك أنَّه وإن كان ما ذكرت من الحكمة فليس يمنع أن يأتي بهذا القول من جبنه وخوفه وهلعه ليشجّع أصحابه، ويحضّ المتأخّرين عنه على نصرته، ويحقّهم على جهاد عدوّه، ويقوّي عزمهم في معونته، ويصرفهم عن رأيهم في خذلانه، وهكذا تصنع الحكماء في تدبيراتهم، فيظهرون من الصبر ما ليس عندهم، ومن الشجاعة ما ليس في طبائعهم حتّى يمتحنوا الأمر وينظروا عواقبه، فإن استجاب المتأخرون عنهم ونصرهم الخاذلون لهم وكلوا الحرب إليهم وعقلوا الكلفة بهم، وإن أقاموا على الخذلان واتَّفقوا على ترك النصرة لهم والعدول عن معونتهم أظهروا من الرأي خلاف ما سلف، وقالوا : قد كانت الحال موجبة للقتال، وكان عزمنا على ذلك تاماً فلمّا رأينا أشياعنا وعامّة أتباعنا يكرهون ذلك أوجبت الضرورة إعفاءهم ممّا يكرهون، والتدبير لهم بما يؤثرون، وهذا أمر قد جرت به عادات الرؤساء في كلِّ زمان، ولم يك تنقِّلهم من رأي إلى رأي مسقطاً لأقدارهم عند الأنام، فلا ينكر أن يكون أبو بكر إنَّما أظهر التصميم على الحرب لحثَّ القوم على موافقته في ذلك، ولم يبد لهم جزعه لنلأ يزيد ذلك في فشلهم، ويقوّي به رأيهم، واعتمد على أنَّهم إن صاروا إلى أمره ونجع هذا التدبير في تمام غرضه فقد بلغ المراد، وإن لم ينجع ذلك عدل عن الرأي الأوّل! كما وصفناه من حال الرؤساء في تدبيراتهم؛ على أنَّ أبا بكر لم يقسم بالله تعالى في قتال أهل الردَّة بنفسه، وإنَّما أقسم بأنصاره الّذين اتّبعوه على رأيه، وليس في يمينه بالله سبحانه لينفذنّ خالداً وأصحابه ليصلوا بالحرب دليل على شجاعته في نفسه .

وشيء آخر : وهو أنَّ أبا بكر قال هذا القول عند غضبه لمباينة القوم له، ولا خلاف بين ذوي العقول أنّ الغضبان يعتريه عند غضبه من هيجان الطباع ما يفسد عليه رأيه حتّى يقدم من القول على ما لا يفي به عند سكون نفسه، ويعمل من الأعمال ما يندم عليه عند زوال الغضب عنه، ولا يكون وقوع ذلك منه دليلاً على فساد عقله، ووجوب إخراجه عن جملة أهل التدبير، وقد صرّح بذلك الرجل في خطبته المشهورة عنه الّتي لا يختلف اثنان فيها، وأصحابه خاصّة يصولون بها، ويجعلونها من مفاخره، حيث يقول: «إنّ رسول الله خرج من الدنيا وليس أحد يطالبه بضربة سوط فما فوقها وكان عنه معصوماً من الخطأ، يأتيه الملائكة بالوحي، فلا تكلّفوني ما كنتم تكلّفونه فإنّ لي شيطاناً يعتريني عند غضبي، فإذا رأيتموني مغضباً فاجتنبوني، لا أؤثر في أشعاركم وأبشاركم، فقد أعذر هذا الرجل إلى القوم فيما يأتيه عند غضبه من قول وفعل، ودلّهم على الحال فيه، فلذلك أمن من نكير المهاجرين والأنصار عليه مقاله عند غضبه مع إحاطة العلم منهم بما لحقه في الحال من خلاف المخالفين عليه حتّى بعثه على ذلك المقال. فلم يأت بشيء.

18 – قال الشيخ أدام الله حراسته : كان يختلف إليَّ حدث من أولاد الأنصار يتعلّم الكلام فقال لي يوماً : اجتمعت البارحة مع الطبرانيّ شيخ من الزيديّة فقال لي : أنتم يا معشر الإمامية حنبليّة وأنتم تستهزؤون بالحنبليّة! فقلت له : وكيف ذلك؟ فقال لأنّ الحنبليّة تعتمد على حنبليّة وأنتم كذلك، والحنبليّة تعتمد على المنامات وأنتم كذلك، والحنبليّة تدعي المعجز لأكابرها وأنتم كذلك، والحنبليّة ترى زيارة المنامات والامامات والامامات وأنتم تستهزؤون بالحنبليّة فقلت له : وكيف ذلك؟ فقال لي المن الحنبليّة تعتمد على المنامات وأنتم تستهزؤون بالحنبليّة فقلت له : وكيف ذلك؟ فقال لأنّ الحنبليّة تعتمد على المنامات وأنتم كذلك، والحنبليّة المعجز لأكابرها وأنتم كذلك، والحنبليّة ترى زيارة المنامات وأنتم كذلك، فما الجواب؟.

(۱) سورة يوسف، الآيتان: ٤–٥. (۲) سورة يوسف، الآية: ٣٦.

آلأَحَلَنِم بِعَلِيبَ (1) (1) ثمّ فسّرها يوسف غَلِينَهُ فكان الأمر كما قال. وقال سبحانه في قصّة إبراهيم وإسماعيل بين : ﴿فَلَنَا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْيَ قَحَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمَنَامِ أَنِّ أَذَبُحُكَ فَأَنظُر مَاذَا تَرَحَتُ قَالَ يَتَأْبَتِ انْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَتَعِدُنِ إِن شَآة اللَّهُ مِنَ الصَّدِمِينَ (<sup>1)</sup> فأثبتا بين الرؤيا وأوجبا الحكم بها، ولم يقل إسماعيل لأبيه غَلِينٍ : يا أبت لا تسفك دمي برؤيا رأيتها، فإنّ الرؤيا قا تكون من حديث النفس وأخلاط البدن وغلبة الطباع بعضها على بعض، كما ذهبت إليه المعتزلة، فقول الإمامية في هذا الباب ما نطق به القرآن، وقول هذا الشيخ هو قول الملأ من أصحاب الملك حين قالوا : ﴿أَضَغَنْ أَ حَلَنَرٍ ومع ذلك فإنّا لسنا نثبت الأحكام الدينية من

فأمًا قولنا في المعجزات فهو كقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَأَوَحَيْنَا إِلَى أَثِرَ مُوسَى أَنَ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَصَأَلَفِيهِ فِي ٱلْبَدِ وَلَا تَحَافِ وَلَا تَحَزَقَ إِنَّا رَآدُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن الْمُرْسَلِينَ ﴾<sup>(\*)</sup> فضمّن هذا القول تصحيح المنام، إذ كان الوحي إليها في المنام يعلمها بما كان قبل كونه. وقال سبحانه في قصّة مريم عَلَيْتَلا : ﴿فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي آلْمَهْدِ صَبِيتًا (<sup>\*)</sup> قالَ إِنِي عَبْدُ ٱلَقو تصحيح المنام، إذ كان الوحي إليها في المنام يعلمها بما كان قبل كونه. وقال سبحانه في قصّة مريم عَلَيْتَلا : ﴿فَأَشَارَتْ إِلَيْهِ قَالُوا كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا قالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَنِنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَى بِبَيْتَا (<sup>\*)</sup> قالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَنِنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَى بِيَتَا (<sup>\*)</sup> قالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ ءَاتَنِنِي ٱلْكِنَبَ وَجَعَلَى بِيَتَا (<sup>\*)</sup> قالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ عَاتَنِنِي الْكِنَبَ وَجَعَلَى بِيتَا (<sup>\*)</sup> قالَ إِنِي عَبْدُ ٱللَّهِ عَاتَنِنِي الْكِنَبَ وَجَعَلَى بِيتِيَا (<sup>\*)</sup> فكان نطق المسيح معجزاً لمويم على الله الذي عاد الله الماهداً ببراءة ساحتها، وأُمَّ موسى ومريم لم تكونا نبيتين ولا مرسلتين، ولكنّهما كانتا من عباد الله الصالحين، فعلى مذهب هذا الشيخ كتاب الله تعالى يصحيح الحنبلية.

وأمّا زيارة القبور فقد أجمع المسلمون على زيارة قبر النبيّ عنه ، حتّى أنّه من حجَّ ولم يزره فقد جفاه وثلم حجّه بذلك الفعل، وقد قال رسول الله عني : «من سلّم عليّ من عند قبري سمعته، ومن سلّم عليّ من بعيد بلّغته عليه سلام الله ورحمته وبركاته. وقال عنه للحسن عني : «من زارك بعد موتك أوزار أباك أوزار أخاك فله الجنّة وقال له عنيه أيضاً في حديث له أوّل مشروح في غير هذا الكتاب : «تزورك طائفة من أمّتي يريدون به برّي وصلتي، فإذا كان يوم القيامة زرتها في الموقف فأخذت بأعضادها فأنجبتها من أهواله وشدائده، ولا خلاف بين الأمّة أنّ رسول الله ينه لمّا فرغ من حجّة الوداع لاذ بقبر قد درس فقعد عنده طويلاً ثمَّ استعبر، فقيل له : يا رسول الله ما فرغ من حجّة الوداع لاذ بقبر قد درس وهب، سألت الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنه الموقف فأخذت بأعضادها فأنجبتها من أهواله فقعد عنده طويلاً ثمَّ استعبر، فقيل له : يا رسول الله ما فرغ من حجّة الوداع لاذ بقبر قد درس وهب، سألت الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنه القبر؟ فقال : «هذا قبر أمي آمنة بنت وهب، سألت الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنه المنه منه القبر؟ فقال : هذا قبر أمي آمنة بنت وهب، سألت الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنه المن القبر؟ فقال : وقد الم يشتر الم يشتم الم وقد بله بنت وعبر الته الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنه عنه القبر؟ فقال : ميتكم عن زيارة القبور ألا وعب، سألت الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنه الم اله منه والم يؤمن وقال عربت الم الم الم يتكم عن زيارة القبور ألا وعب، سألت الله في زيارتها فأذن لي، وقال عنهم عن وقال عنه منه منه الم الم الم الم الم ينه بنت مي الم ينه بن ما مر

- سورة يوسف، الآيتان: ٤٣-٤٤.
   سورة الصافات، الآية: ١٠٢.
- (٣) سورة القصص، الآية: ٧.
  (٤) سورة مريم، الآيات: ٢٩-٣١.

وفاته ﷺ تغدو إلى قبره وتروح، والمسلمون يناوبون على زيارته وملازمة قبره، فإن كان ما تذهب إليه الإماميّة من زيارة مشاهد الأثمّة ﷺ حنبليّة وسخفاً من العقل فالإسلام مبنيّ على الحنبليَّة، ورأس الحنبليَّة رسول الله ﷺ، وهذا قولٌ متهافتٌ جدًّا يدلُّ على قلَّة دينَ قائله وضعف رأيه وبصيرته . ثمَّ قلت له : يجب أن تعلمه أنَّ الَّذي حكيت عنه قد حرَّف القول وقبِّحه ولم يأت به على وجه، والَّذي نذهب إليه في الرؤيا أنَّها على أضرب، فضرب منها يبشَّر الله به عباده ويحذَّرهم، وضرب تحزين من الشيطان وكذب يخطره ببال النائم، وضرب من غلبة الطباع بعضها على بعض، ولسنا نعتمد على المنامات كما حكى، لكنَّا نأنس بما يبشَّر به، ونتخوف ممّا يحذر فيها، من وصل إليه شيء من علمها عن ورثة الأنبياء عظيمًا ميّز بين حقّ تأويلها وباطله، ومن لم يصل إليه شيء من ذلك كان على الرجاء والخوف، وهذا يسقط ما لعلَّه سيتعلَّق به في منامات الأنبياء ﷺ من أنَّها وحي لأنَّ تلك مقطوعٌ بصحّتها، وهذه مشكوكٌ فيها، مع أنَّ منها أشياء قد اتَّفق ذوو العادات على معرفة تأويلها حتَّى لم يختلفوا فيه ووجدوه حسناً، وهذا الشيخ لم يقصد بكلامه الإماميَّة، لكنَّه قصد الأمَّة ونصر البراهمة والملحدة، مع أنَّى أعجب من هذه الحكاية عنه، وأنا أعرفه يميل إلى مذهب أبي هاشم ويعظِّمه ويختاره، وأبو هاشم يقول في كتابه المسألة في الإمامة : إنَّ أبا بكر رأى في المنام كان عليه ثوباً جديداً عليه رقمان، ففسَّره على النبي عليه، فقال له: «إن صدقت رؤياك فستخبر بولد وتلي الخلافة سنتين؛ فلم يرض شيخه أبو هاشم أن أثبت المنامات حتّى أوجب له الخلافة، وجعلها دلالة على الإمامة! فيجب على قول هذا الشيخ الزيديّ عند نفسه أن يكون أبو هاشم رئيس المعتزلة عنده حنبليّاً، بل يكون أبو بكر حنبليّاً، بل رسول الله يهيهي ! لأنّه صحّح المنام وأوجب به الأحكام هذا من بهرج المقال<sup>(١)</sup>.

١٥ - ثمّ قال تظنيم : ومن حكايات الشيخ أيّده الله قال : حضرت مجمعاً لقوم من الرؤساء، وكان فيهم شيخ من أهل الري معتزلتي يعظّمونه لمحل سلفه وتعلّقه بالدولة، فسئلت عن شيء من الفقه فأفتيت فيه على المأثور عن الأثمّة على المأثور عن الأثمّة على المأثور عن الأثمة عمل المأثور عن الأثمة عمل المأثور عن الأثمة عمل المأثور عن الأثمة على المؤلف الشيخ : هذه الفتيا عن شيء من الفقه فأفتيت فيه على المأثور عن الأثمة على المأثور عن الأثمة على المأثور عن الأثمة على المأثور عن الأثمة عمل المأثور عن الأثمة عمل المأثور عن الأثمة عمل المعروفين بالفتيا يخالف الإجماع، فقلت له : عافاك الله من تعني بالإجماع؟ فقال : الفقهاء المعروفين بالفتيا في الحلال والحرام من فقهاء الأمصار، فقلت : هذا أيضاً مجمل من القول، فهل تدخل آل في الحلال والحرام من فقهاء الأمصار، فقلت : هذا أيضاً مجمل من القول، فهل تدخل آل محمد عليكي فقال : الفقهاء المعروفين بالفتيا محمد عليكي في الحلال والحرام من فقهاء الأمصار، فقلت : هذا أيضاً مجمل من القول، فهل تدخل آل محمد عليكي في الحلال والحرام من فقهاء الأمصار، فقلت : هذا أيضاً مجمل من القول، فه على صدر ألفقهاء، ولي تخرجهم من الإجماع؟ فقال : بل أجعلهم في صدر الفقهاء، ولو صحّ عنهم ما تروونه لما خالفناه.

فقلت له : هذا مذهب لا أعرفه لك ولا لمن أومأت إليه ممّن جعلتهم الفقهاء، لأنّ القوم بأجمعهم يرون الخلاف على أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ وهو سيّد أهل البيت في كثير ممّا قد صحّ عنه من الأحكام، فكيف تستوحشون من خلاف ذرّيّته وتوجبون على أنفسكم

الفصول المختارة، ص ٩٣.

قبول قولهم على كلّ حال؟! فقال: معاذا لله ما نذهب إلى هذا ولا يذهب إليه أحد من الفقها، وهذه شناعة منك على القوم بحضرة هؤلاء الرؤساء، فقلت له: لم أحك إلاّ ما أقيم عليه البرهان، ولا ذكرت إلاّ معروفاً لا يمكن أحداً من أهل العلم دفعي عنه لما هو عليه من فقلت: لا خلاف عند شيوخ هذا الرجل وأئمّته وفقهاته وسادته أنَّ أمير المؤمنين عليه فلا يجوز عليه الخطأ في شيء يصيب فيه عمرو بن العاص زيادة على ما حكيت عنه من المقال، فاستعظم القوم ذلك وأظهروا البراءة من معتقده وأنكره هو وزاد في الإنكار، فقلت له: أولا من مذهبك ومذهب هؤلاء الفقهاء أنّ علياً عليه من المقال، بلى قلت: فلم لا يجوز عليه الخطأ في شيء يصيب فيه عمرو بن العاص زيادة على ما حكيت عنه من المقال، فاستعظم القوم ذلك وأظهروا البراءة من معتقده وأنكره هو وزاد في الإنكار، فقلت له: أليس من مذهبك ومذهب هؤلاء الفقهاء أنّ علياً عليه في من الأحكام؟ فسكراً معصوماً كعصمة النبي

ثمَّ قلت له : أليس عندكم أنَّ أمير المؤمنين عَلِيَّ في الله في كثير من الأحكام؟ وأنَّ عمرو بن العاص وأبا موسى الأشعريِّ والمغيرة بن شعبة كانوا من أهل الاجتهاد؟ قال : بلي، قلت له: فما الّذي يمنع من إصابة هؤلاء القوم ما يذهب على أمير المؤمنين عَلَيْتُهُ من جهة الاجتهاد مع ارتفاع العصمة عنه وكون هؤلاء القوم من أهل الاجتهاد؟ فقال : ليس يمنع من ذلك مانع، قلت له: فقد أقررت بما أنكرت الآن، ومع هذا فليس من أصلك أنَّ كلَّ أحد بعد النبي يُنْ الله يوخذ من قوله ويترك إلاً ما انعقد عليه الإجماع؟ قال: بلي، قلت له: أفليس هذا يسوّغكم الخلاف على أمير المؤمنين للشِّلا في كثير من أحكامه الّتي لم يقع عليه الإجماع؟! وبعد فليست لي حاجة إلى هذا التعسّف ولا فقر فيما حكيت إلى هذا الاستدلال، لأنَّه لا أحد من الفقهاء إلاَّ وقد خالف أمير المؤمنين ﷺ في بعض أحكامه، ورغب عنها إلى غيرها، وليس فيهم أحد وافقه في جميع ما حكم به من الحلال والحرام، وإنَّى لأعجب من إنكارك ما ذكرت، وصاحبك الشافعي يخالف أمير المؤمنين ﷺ في الميراث والمكاتب ويذهب إلى قول زيد فيهما! ويروى عنه أنَّه كان لا يرى الوضوء من مسَّ الذكر، ويقول هو : إنَّ الوضوء منه واجبٌ، وأنَّ عليًّا عَلِيًّا خَالف الحكم فيه بضرب من الرأي! وحكى الربيع عنه في كتابه المشهور أنَّه لا بأس بصلاة الجمعة والعيدين خلف كلَّ أمين وغير مأمون ومتغلُّب، صلَّى عليٌّ بالناس وعثمان محصور، فجعل الدلالة على جواز الصلاة خلف المتغلُّب على أمر الأمَّة صلاة الناس خلف عِليٍّ في زمن حصر عثمان، فصرَّح بأنَّ عليًّا كان متغلَّبًا! ولا خلاف أنَّ المتغلُّب على أمر الأُمَّة فاسقٌ ضالٌّ، وقال: لا بأسَّ بالصلاة خلف الخوارج لأنَّهم متأوَّلون وإن كانوا فاسقين، فمن يكون هذا مذهبه ومقالة إمامه وفقيهه يزعم معه أنَّه لو صحَّ له عن أمير المؤمنين شيء أو عن ذرَّيْته لدان به، لولا أنَّ الذاهب إلى هذا يريد التلبيس، وليس في فقهاء الأمصار سوى الشافعيّ إلاّ وقد شارك الشافعيّ في الطعن على أمير المؤمنين ﷺ، وتزييف كثير من قوله والردّ عليه في أحكامه حتّى أنَّهم يصرَّحون بأنَّ الَّذي يذكره أمير المؤمنين عَلِيَّةٍ في الأحكام معتبر، فإن أسنده إلى النبق ﷺ قبلوه منه على

ظاهر العدالة كما يقبلون من أبي موسي الأشعريّ وأبي هريرة والمغيرة بن شعبة ما يسندوه إلى النبي ي العدالة ما يقبلون من حمّال في السوق على ظاهر العدالة ما يرويه مسنداً إلى النبي يهيم، فأمّا ما قال أمير المؤمنين عظيمًا من غير إسناد إلى رسول الله عظيم كان موقوفاً على سيرهم ونظرهم واجتهادهم فإن وضع صوابه فيه قالوا به من حيث النظر، لا من حيث حكمه به وقوله، وإن عثروا على خطيئة فيه اجتنبوه وردّوه عليه وعلى من اتّبعه فيه، فزعموا أنَّ آراءهم هي العيار على قوله عظيمًا، وهذا ما لا يذهب إليه من وجد في صدره جزءٌ من مودّته ﷺ وحقّه الواجب له وتعظيمه الّذي فرضه الله تعالى ورسوله ﷺ، بل لا يذهب إلى هذا القول إلاَّ من ردَّ على رسول الله ﷺ قوله : •عليَّ مع الحقَّ والحقَّ مع عليَّ يدور حيثما دار، وقوله ٢٠٠٠ • أنا مدينة العلم وعليَّ بابها، وقوله ٢٠٠٠ • «علي أقضاكم» وقول أمير المؤمنين علي الله المرب رسول الله على على صدري وقال : اللهم اهد قلبه، وثبت لسانه، فما شككت في قضاء بين اثنين؛ فلمَّا ورد عليه هذا الكلام تحيَّر وقال: هذه شناعات على الفقهاء، والقوم لهم حجج على ما حكيت عنهم، فقال له بعض الحاضرين : نحن نبرؤ إلى الله من هذا المقال وكلِّ دأتن به، وقال له آخر: إن كان مع القوم حجج على ما حكاه الشيخ فهي حجج على إبطال ما ادّعيت أوّلاً من ضدّ هذه الحكاية، ونحن نعيذك بالله أن تذهب إلى هذا القول، فإنَّ كلَّ شيء تظنُّه حجَّة عليه فهو كالحجَّة في إبطال نبوَّة النبيُّ عَظَّرُ، فسكت مستحيياً ممّا جرى، وتفرّق الجمع<sup>(١)</sup>.

١٦ – قال الشيخ أدام الله عزّه: قال لي يوماً بعض المعتزلة: لو كان ما تدّعونه من هذا الفقه الذي تضيفونه إلى جعفر بن محمّد وأبيه وابنه عنيت حقاً وأنتم صادقون في الحكاية عنهم لوجب أن يقع لنا معشر مخالفيكم العلم الضروري بصحّة ذلك، حتى لا نشك فيه، كما وقع لكم صحّة الحكاية عن أبي حنيفة وما لك والشافعي وداود وغيرهم من فقهاء الأمصار برواية أصحابهم عنهم، فلما لم نعلم صحّة ما تدعونه مع سماعنا لأخباركم وطول مجالستنا لرواية أصحابهم على متحمّد وأبيه وابنه عنيت وداود وغيرهم من فقهاء الأمصار وقع لكم صحّة الحكاية عن أبي حنيفة وما لك والشافعي وداود وغيرهم من فقهاء الأمصار وتع لكم صحّة الحكاية عن أبي حنيفة وما لك والشافعي وداود وغيرهم من فقهاء الأمصار وتع لكم صحّة الحكاية عن أبي حنيفة وما لك والشافعية وداود وغيرهم من فقهاء الأمصار قد برواية أصحابهم عنهم، فلما لم نعلم صحّة ما تدعونه مع سماعنا لأخباركم وطول مجالستنا لكم دل على أنكم متخرصون في ذلك؛ وبعد فما بال كلّ من عددنا من فقهاء الأمصار قد التفاض عنهم القول في الفتيا استفاضة منعت من الريب في مذاهبهم وأنتم أنمتكم أعظم استفاض عنهم القول في الفتيا استفاضة منعت من الريب في مذاهبهم وأنتم أنمتكم أعظم المتفاض عنهم القول في الفتيا استفاضة منعت من الريب في مذاهبهم وأنتم أنمتكم أعظم عليم المنا علم معام النه في مذاهبهم وأنتم أنمتكم أعظم المتفاض عنهم القول في الفتيا استفاضة منعت من الريب في مذاهبهم وأنتم أنمتكم أعظم المنا من هؤلاء وأجل خطراً، لا سيّما مع ما تعتقدونه فيهم من العصمة وعلو المنزلة والفضل على جميع البرية، والبينونة من الخلق بالمعجزة، وما اختصوا به من خلافة الرسول عليه وآله السلام، وفرض الطاعة على الجنّ والإنس، وإنّ هذا لشيء عجيب.

قال الشيخ أدام الله عزّه: فقلت له: إنّ الجواب عن هذا السؤال قريبٌ جدّاً، غير أنّي أُقلّبه عليك فلا يمكنك الإنفصال منه إلاّ بإخراج من ذكرت من جملة أهل العلم ونفي المعرفة عنهم، وإسقاط مقال من زعمت أنّهم كانوا من أصحاب الفتيا، والعلم الضروريّ حاصل

(١) الفصول المختارة، ص ٩٧.

لكلّ من سمع الأخبار بضدّ ذلك وخلافه، وأنّهم عَنَى كانوا من أجلّة أهل الفتيا، وذلك أنّنا وإن كنّا كاذبين على قولك فلابدّ لهؤلاء القوم عَنَيْ من مقال في الفتيا يتضمّن بعض ما حكيناه عنهم، فما بالنا معشر الشيعة بل ما بالكم معشر الناصبة لا تعلمون مذاهبهم على الحقيقة بالضرورة كما تعلمون مذاهب أهل الحجاز وأهل العراق ومن ذكرت من فقهاء الأمصار؟ فإن زعمت أنّك تعلم لهم في الفتيا مذهباً بخلاف ما نحكيه عنهم علم اضطرار مع تديّننا بكذبك في ذلك لم نجد فرقاً بيننا وبينك إذا ادّعينا أنّنا نعلم صحّة ما نحكيه عنهم على الخصلور، وأنّك

فقال: إنّما لم نعلم مذهبهم باضطرار، لأنّه مبثوث في مذاهب الفقهاء، إذا كانوا ﷺ يختارون ما اختاروا من قول الصحابة والتابعين، فتفرّق مجموع أخبارهم في مذاهب الفقهاء. فقلت له: فإنّ هذا بعينه موجود في مذهب مالك وأبي حنيفة والشافعيّ ومن عددت، لأنّ هؤلاء تخيّروا من أقوال الصحابة والتابعين، فكان يجب أن لا نعلم مذاهبهم باضطرار، على أنّك إن قنعت بهذا الاعتلال فإنّا نعتمد عليه في جوابك فنقول: إنّنا إنّما تعرّينا من علم الاضطرار بمذاهبهم ﷺ، لأنّ الفقهاء تقسّموا مذاهبهم المنصوصة عندنا فدانوا بها على سبيل الاختيار، لأنّ قولهم متفرّق في مقال الفقهاء فلذلك لم يقع العلم به باضطرار.

فقال: فهب أنَّ الأمر كما وصفت، ما بالنا لا نعلم ما رويتم عنهم من خلاف جميع الفقهاء علم اضطرار؟ فقلت له: ليس شيء ممّا تومئ إليه إلاّ وقد قاله صحابيَّ أو تابعيّ وإن اتّفق من ذكرت من فقهاء الأمصار على خلافه الآن، فلمّا قدّمنا ممّا رضيته من الاعتلال لم يحصل علم الاضطرار، مع أنّك تقول لا محالة بأنّ قولهم عَلَيَه في هذه الأبواب بخلاف ما عليه غيرهم فيها، وهو ما أجمع عليه عندك فقهاء الأمصار من الصحابة والتابعين بإحسان فما بالنا لا نعلم ذلك من مقالهم علم اضطرار؟ وليس هو ممّا تحدّثته مذاهب الفقهاء ولا اختلف في عندك من أهل الإسلام أحدّ، فبأيّ شيء تعلّقت في ذلك تعلّقنا به في إسقاط سؤالك، والله الموفّق للصواب. فلم يأت بشيء تجب حكايته، والحمد لله .

قال السيّد تعليّي : وقلت للشيخ عقيب هذه الحكايته لي : إن حمل هؤلاء القوم أنفسهم على أن يقولوا : إنَّ جعفر بن محمّد وأباه محمّد بن عليّ وابنه موسى بن جعفر عليّيًة لم يكونوا من أهل الفتيا، لكنّهم كانوا من أهل الزهد والصلاح؟ .

قال: يقال لهم: هب أنّا سامحناكم في هذه المكابرة وجوّزناها لكم، أليس من قولكم وقول كلِّ مسلم وذمّيّ وعدوّ لعليّ بن أبي طالب ﷺ ووليّ له أن أمير المؤمنين ﷺ كان من أهل الفتيا؟ فلا بدّ من أن يقولوا: بلى، فيقال لهم: فما بالنا لا نعلم جميع مذاهبه في الفتياكما نعلم جميع مذاهب من عددتموه من فقهاء الأمصار بل من الصحابة كزيد وابن مسعود وعمر بن الخطّاب؟ إن قالوا: إنكم تعلمون ذلك باضطرار قلنا لهم: وذلك هو ما تحكونه أنتم عنه أو ما نحكيه نحن ممّا يوافق حكايتنا عن ذرّيّته على فإن قالوا : هو مانحكيه دونكم قلنا لهم : ونحن على أصلكم في إنكار ذلك مكابرون، وإن قالوا : نعم قلنا لهم بل العلم حاصل لكم بما نحكيه عنه خاصة، وأنتم في إنكار ذلك مكابرون، وهذا ما لا فصل فيه، وهو أيضاً يسقط اعتلالهم في عدم العلم الضروريّ بمذاهب الذرّيّة لما ذكروه من تقسيم الفقهاء لها، لأنَّ أمير المؤمنين عليّتي قد سبق الفقهاء الذين أشاروا إليهم، وكان مذهب عليّ عليّ عليّ منفرداً فإن اعتلوا بأنّه كان منقسماً في قول الصحابة فهم أنفسهم ينكرون ذلك لروايتهم عنه الخلاف، مع أنّه يجب أن لا يعرف مذهب عمر وابن مسعود، لأنّهما كانا منقسمين في مذاهب الصحابة وهذا فاسد من القول بيّن الاضمحلال.

قال الشيخ أدام الله عزّه: وهذا كلامٌ صحيحٌ، ويؤيّده علمنا بمذاهب المختارين من المعتزلة والزيديّة والخوارج مع انبثاثها في أقوال الصحابة والتابعين وفقهاء الأمصار.

وقال الشيخ أدام الله حراسته : وقد ذكرت الجواب عمّا تقدّم من السؤال في هذا الباب في كتابي المعروف بتقرير الأحكام، ووجوده هناك يغني عن تكراره ههنا، إذ هو في موضعه مستقصى عن البيان<sup>(۱)</sup>.

١٧ - ثمَّ قال: قال الشيخ أدام الله تأييده: سألني أبو الحسن عليّ بن نصر الشاهد بعكبرا في مسجده وأنا متوجّه إلى سرّ من رأى، فقال: أليس قد ثبت عندنا أنّ أمير المؤمنين عن كان أعلم الصحابة كلّها وأعرفها بمعالم الدين، وكانوا يستفتونه ويتعلّمون منه لفقرهم إليه، وكان غنياً عنهم لا يرجع إلى أحد منهم في علم ولا يستفيد غليمًا منهم؟ فقلت: نعم هذا قولنا وهو الواضح الذي لاخفاء به، ولا يمكن عاقلاً دفعه ولا يقدم أحد على إنكاره إلاّ أن يرتكب البهت والمكابرة، فقال أبو الحسن: فإنّ بعض أهل الخلاف قد احتجّ عليّ في دفع هذا بأن ولقد حدّثني أبو بكر وصدق أبو بكر؟ فلو كان يعلم غلير الخلاف قد احتجّ عليّ في دفع هذا بأن ولقد حدّثني أبو بكر وصدق أبو بكر؟ فلو كان يعلم غليما حميع الدين ولا يفتمر إلى غيره لما ولقد حدّثني أبو بكر وصدق أبو بكر؟ فلو كان يعلم غليما يمينه ليصحّ عنده علم ما أخبر به، وقد احتاج إلى استحلاف من يحدّثه، ولا الاستظهار في يمينه ليصحّ عنده علم ما أخبر به، وقد روي أيضاً أنه صلوات الله عليه حكم في شيء فقال له شابّ من القوم : أخطأت يا أمير المؤمنين فقال غليما ترفي أبو الكرم؟ فلو كان يعلم غليما يمن الم عنه بالدين ولا يفتمر إلى غيره لما وري أيضاً أنه صلوات الله عليه حكم في شيء فقال له شابّ من القوم : أخطأت يا أمير المؤمنين فقال غليما الله عليه حكم في شيء فقال له شابّ من القوم : أخطأت يا أمير المؤمنين فقال عليما الما عليه حكم في شيء فقال له شابّ من القوم : أخطأت يا أمير المؤمنين فقال عليم مله النه ولي أنه والت الله عليه حدة أنه ولا يقتر إلى غيره لما المؤمنين فقال عليم عليه أنت وأخطأت! فماذا يكون الجواب عن هذا الكلام؟ وكيف الطريق إلى حله.

فقلت : أوّل مافي هذا الكلام أنّ الأخبار لا تتقابل ويحكم بعضها على بعض حتّى تتساوى في الصفة، فيكون الظاهر المستفيض مقابلاً لمثله في الاستفاضة، والمتواتر مقابلاً لمثله في التواتر، والشاذّ مقابلاً لمثله في الشذوذ، وما ذكرناه عن مولانا أمير المؤمنين ﷺ

(١) الفصول المختارة، ص ١٥٧.

مستفيضٌ قد تواتر به الخبر على التحقيق، وما ذكره هذا الرجل عنه ﷺ من الحديثين فأحدهما شاذٌ واردٌ من طريق الآحاد غير مرضيّ الإسناد، والآخر ظاهر البطلان لا نقطاع إسناده، وعدم وجوده في نقل معروف من الثقات، وليس يجوز المقابلة في مثل هذه الأخبار، بل الواجب إسقاط الظاهر منها الشاذّ وإبطال المتواتر ما ضادّه من الآحاد.

والثاني : أنّه لما ذكره الخصم من الحديث الأوّل عن أمير المؤمنين ﷺ غير وجه يلائم ما ذكرناه من فضل مولانا أمير المؤمنين ﷺ في العلم على سائر الأنام.

منها؛ أنّه صلوات الله عليه إنّما كان يستحلف على الأخبار لئلاّ يجترئ مجترئٌ على الإضافة إلى رسول الله ﷺ بسماع ما لم يسمعه منه، وإنّما ألقي إليه عنه فحصل عنده بالبلاغ. ومنها: أنّه ﷺ كان يستحلف مع العلم بصدق المخبر ليتأكّد خبره عند غيره من السامعين فلا يشكّ فيه ولا يرتاب.

ومنها: أنَّه ﷺ استحلف فيما عرفه يقيناً ليكون ذلك حجّة له إذا حكم على أهل العناد، ولا يقول منهم قائل عند حكمه بذلك: قد حكم بالشاذّ.

ومنها: أن يكون استحلافه صلوات الله عليه للمخبر بما لا يتضمّن حكماً في الدين، ويتضمّن أدباً وموعظةً ولفظة حكمة، أو مدحة لإنسان، أو مذمّة، فلا يجب إذا علم ذلك من غيره أن يكون فقيراً في علم الدين إليه وناقصاً في العلم عن رتبته، على أنَّ لفظ الحديث: «ما حدّثني أحد بحديث إلاّ استحلفته» فهذا يوجب بالضرورة أنّه كان يستحلف على ما يعلم، لأنّه محال أن يكون كلّ من حدَّثه حدَّثه بما لا يعلم، فإذا ثبت أنّه قد استحلف على علم لأحد ما ذكرناه أو لغيره من العلل بطل ما اعتمده هذا الخصم.

وأمّا الحديث الثاني فظهور بطلانه أو ضح من أن يخفى، وذلك أنّه قال فيه : إنّ شابّاً قال له : ليس الحكم فيه ذلك، فقال أمير المؤمنين عليه على ما زعم الخصم : أصبت أنت وأخطأت، وهذا واضح السقوط على ما بيّناه، لأنّه لا يخلو مولانا أمير المؤمنين عليه أن يكون حكم بالخطاء مع علمه بأنّه خطاء، أو يكون حكم بالخطاء وهو يظنّ أنّه صواب، فإن كان حكم بالخطاء على أنّه خطاء عائد في دين الله، وضلّ بإقدامه على تغيير حكم الله، وهو صلوات الله عليه يجلّ عن هذه الرتبة، ولا يعتقد مثل هذا فيه الخوارج فضلاً عمّن دونهم في عداوته من الناصبة، وإن كان حكم بالخطاء وهو يظنّ أنّه صواب، فإن المؤات الله عليه يجلّ عن هذه الرتبة، ولا يعتقد مثل هذا فيه الخوارج فضلاً عمّن دونهم في عداوته من الناصبة، وإن كان حكم بالخطاء وهو يظنّ أنّه صواب فكيف زال ظنّه عن ذلك فانتقل عنه بقول رجل واحد لا يعضده برهان؟ فهذا ما لا يتوهّم على أحد من أهل الأديان، على أنّه لو كان لهذا الحديث أصلّ أوكان معروفاً عند أحد من أهل الآثار لكان الرجل مشهوراً معروفاً بالعين والنسب، مشهور القبيلة والمكان، ولكان أيضاً الحكم الذي جرى فيه هذا الأمر مشهوراً عندالفقهاء ومدوّناً عند أصحاب الأخبار، وفي عدم معرفة الرجل وتعيّن الحكم وعدمه من الأصول دليلٌ على بطلانه كما بيّناه، على أنّ ألذي معرفة الرجل وتعيّن الحكم وعدمه من الأصول دليلٌ على بطلانه كما بيّناه، على أنّ ألمة قد اتفقت عنه صلوات الله عليه أنّه قال: فضرب رسول الله علي بيده على صدري، وقال: اللّهم اهد قلبه، وثبّت لسانه، فما شككت في قضاء بين اثنين؟ وهذا مضاد لوقوع الخطأ منه في الاحكام، ومانع لدخول الشكّ عليه في شيء منها والارتياب، وأجمعوا أنّ النبيَّ علي قال: فعليّ مع الحقّ والحقّ مع عليّ يدور حيثما دار؟ وليس يجوز أن يكون من هذا وصفه يخطئ في الدين أو يشكّ في الأحكام، وأجمعوا أنّ النبيّ عليه قال: فعليّ أقضاكم؟ وأقضى الناس ليس يجوز أن يخطئ في الأحكام ولا يكون غيره أعلم منه بشيء من الحكم، فدلّ ذلك على بطلان ما اعترض به الخصم، وكشف عن وهيه على البيان، وبالله التوفيق وإيّاه لنستهدي إلى سبيل الرشاد<sup>(1)</sup>.

١٨ – وقال السيّد المرتضى تنظير : وحضر الشيخ أبو عبد الله أدام الله عزّه بمسجد الكوفة فاجتمع إليه من أهلها وغيرهم أكثر من خمسمائة إنسان، فابتدر له رجل من الزيديّة أراد الفتنة والشناعة فقال : بأيّ شيء استجزت إنكار إمامة زيد بن عليّ؟ فقال له الشيخ : إنّك قد ظننت عليّ ظناً باطلاً، وقولي في زيد لا يخالفني عليه أحد من الزيديّة، فلا يجب أن يتصوّر مذهبي في ذلك بالخلاف.

فقال له الرجل: وما مذهبك في إمامة زيد بن عليّ؟ فقال له الشيخ: أنا أُنْبت من إمامة زيد <sub>كلّله</sub> ما تثبته الزيديّة، وأنفي عنه من ذلك ما تنفيه، فأقول: إنَّ زيداً رحمة الله عليه كان إماماً في العلم والزهد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وأنفي عنه الإمامة الموجبة لصاحبها العصمة والنصّ والمعجز، وهذا ما لا يخالفني عليه أحد من الزيديّة حيثما قدمت، فلم يتمالك جميع من حضر من الزيديّة أن شكروه، ودعوا له، وبطلت حيلة الرجل فيما أراد من التشنيع والفتنة<sup>(٢)</sup>.

14 – وقال تظني : ومن الحكايات : قلت للشيخ أبي عبد الله أدام الله عزّه : إنّ المعتزلة والحشوية يزعمون أنَّ الذي نستعمله من المناظرة شيء يخالف أصول الإمامية ويخرج عن إجماعهم، لأنّ القوم لا يرون المناظرة ديناً وينهون عنها، ويروون عن أئمّتهم تبديع فاعليها وذمّ مستعمليها، فهل معك رواية عن أهل البيت يشيئ في صحّتها لم تعتمد على حجج العقول ولا تلتفت إلى ما خالفها، وإن كان عليه إجماع العصابة؟ .

فقال: أخطأت المعتزلة والحشويّة في ما ادَّعوه علينا من خلاف جماعة مذهبنا في استعمال المناظرة، وأخطأ من ادّعى ذلك من الإماميّة أيضاً وتجاهل، لأنّ فقهاء الإماميّة ورؤساءهم في علم الدين كانوا يستعملون المناظرة ويدينون بصحّتها وتلقّى ذلك عنهم الخلف ودانوا به، وقد أشبعت القول في هذا الباب وذكرت أسماء المعروفين بالنظر وكتبهم

الفصول المختارة، ص ٢٧٤.
 (٢) الفصول المختارة، ص ٢٧٧.

مدانح الأنمّة ﷺ لهم في كتاب الكامل في علوم الدين وكتاب الأركان في دعائم الدين، وأنا أروي لك في هذا الوقت حديثاً من جملة ما أوردت في ذلك إن شاء الله:

أخبرني أبو الحسن أحمد بن محمّد بن الحسن بن الوليد، عن أبيه، عن سعد بن عبد الله عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرحمن مولى آل يقطين، عن أبي جعفر محمّد بن النعمان، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد ﷺ قال : قال لي : «خاصموهم وبيّنوا لهم الهدى الّذي أنتم عليه، وبيّنوا لهم ضلالتهم، وباهلوهم في عليّ ﷺ ؟.

قلت: فإنّي لا أزال أسمع المعتزلة يدَّعون على أسلافنا أنّهم كانوا كلّهم مشبّهة وأسمع المشبّهة من العامّة يقولون مثل ذلك، وأرى جماعةً من أصحاب الحديث من الإماميّة يطابقونهم على هذه الحكاية، ويقولون: إنّ نفي التشبيه إنّما أخذناه من المعتزلة، فأحبّ أن تروي لي حديثاً يبطل ذلك، فقال: هذه الدعوى كالأولة، ولم يكن في سلفنا رحمهم الله من تديّن بالتشبيه من طريق المعنى، وإنّما خالف هشام وأصحابه جماعة أصحاب أبي عبد الله عليميز بقوله في الجسم، وزعم أنّ الله تعالى جسم لا كالأجسام وقد روي أنّه رجع عن هذا القول بعد ذلك، وقد اختلفت الحكايات عنه، ولم يصحّ منها إلّا ما ذكرت، وأمّا الردّ على هشام والقول بنفي التشبيه فهو أكثر من أن يحصى من الرواية عن آل محمّد عليميز .

أخبرني أبو القاسم جعفر بن محمّد بن قولويه تقلقه ، عن محمّد بن يعقوب ، عن محمّد بن أبي عبد الله ، عن محمّد بن إسماعيل ، عن الحسين بن الحسن ، عن بكر بن صالح . والحسين ابن سعيد ، عن عبد الله بن المغيرة ، عن محمّد بن زياد قال : سمعت يونس بن ظبيان يقول : دخلت على أبي عبد الله عنه فقلت له : إنّ هشام بن الحكم يقول في الله يَرْضَلا قولاً عظيماً ، إلا أنّي أختصر لك منه أحرفاً ، يزعم أنّ الله تعالى جسم ، لأنّ الأشياء شيئان : جسم ، وفعل الجسم ، فلا يجوز أن يكون الصانع بمعنى الفعل ، ويجب أن يكون بمعنى الفاعل . فقال أبو عبد الله عني : يا ويحه ! أما علم أنّ الله تعالى جسم محدود متناء محتمل للزيادة والنقصان وما الجسم ، فلا يجوز أن يكون الصانع بمعنى الفعل ، ويجب أن يكون بمعنى الفاعل . فقال أبو عبد الله عني : يا ويحه ! أما علم أنّ الجسم محدود متناء محتمل للزيادة والنقصان وما احتمل ذلك كان مخلوقاً ، فلو كان الله تعالى جسماً لم يكن بين الخالق والمخلوق فرق ؟ فهذا قول أبي عبد الله علي الله تعلي الم يمن اعتل به من المقال ، فكيف نكون قد أخذنا

قلت: فإنّهم يدّعون أنّ الجماعة كانت تدين بالجبر والقول بالرؤية، حتّى نقل جماعة من المتأخّرين منهم المعنزلة عن ذلك، فهل معنا رواية بخلاف ما ادّعوه؟ فقال: هذا أيضاً كالأوّل، ما دان أصحابنا قطّ بالجبر إلاّ أن يكون عامّيّاً لا يعرف تأويل الأخبار، أو شاذاً عن جماعة الفقهاء والنظّار، والرواية في العدل ونفي الرؤية عن آل محمّد ﷺ أكثر من أن يقع عليها الإحصاء.

أخبرني أبو محمّد سهل بن أحمد الديباجيّ قال : حدّثنا أبو محمّد قاسم بن جعفر بن يحيى

المصريّ قال: حدّثنا أبو يوسف يعقوب بن عليّ، عن أبيه، عن حجّاج بن عبد الله قال: سمعت أبي يقول: سمعت جعفر بن محمّد ﷺ - وكان أفضل من رأيت من الشرفاء والعلماء وأهل الفضل - وقد سئل عن أفعال العباد فقال: كلّ ما وعد الله وتواعد عليه فهو من أفعال العباد.

وقال: قال: حدّثني أبي، عن أبيه عليّ بن الحسين عليه قال: قال رسول الله عليه في بعض كلامه: «إنّما هي أعمالكم ترة إليكم، فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومنّ إلاّ نفسه، فأمّا نفي الرؤية عن الله بَرَصَل بالأبصار فعليه إجماع الفقهاء والمتكلّمين من العصابة كافّة إلاّ ما حكي عن هشام في خلافه، والحجج عليه مأثورة عن الصادقين عليه ، فمن ذلك حديث أحمد بن إسحاق وقد كتب إلى أبي الحسن الثالث عليه يسأله عن الرؤية، فكتب جوابه: ليس يجوز الرؤية ما لم يكن بين الرائي والمرئيّ هواء ينفذه البصر، فمتى انقطع الهواء وعدم الضياء لم يصح الرؤية، وفي وجود اتصال الضياء بين الرائي والمرئيّ وجوب الاشتباه، والله يتعالى عن الأشباه، فثبت أنّه سبحانه لا يجوز عليه الرؤية بالأبصار.

فهذا قول أبي الحسن غليمًا وحجّته في نفي الرؤية، وعليها اعتمد جميع من نفى الرؤية من المتكلّمين، وكذلك الخبر المرويّ عن الرضا غليمًا ، وفي ثبوته مع نظائره في كتابيَّ المقدّم ذكرهما غنى عن إيراده في هذا المكان<sup>(۱)</sup>.

**أقول:** احتجاجات أصحابنا ومناظراتهم رحمة الله عليهم على المخالفين أكثر من أن تحصى، ولنكتف في هذا المجلّد بما أوردناه.

وقد وقع الفراغ منه على يدي مؤلّفه ختم الله له بالحسنى في شهر ربيع الثاني من شهور سنة ثمانين بعد الألف من الهجرة، والحمد لله أوّلاً وآخراً، وصلّى الله على أشرف المرسلين محمّد وعترته الطاهرين المنتجبين المكرّمين.



<sup>(1)</sup> الفصول المختارة، ص ٢٨٤.

فهرس الجزء التاسع

| غ <b>دة</b> .<br> | 11<br>                                                       | الموضوع |
|-------------------|--------------------------------------------------------------|---------|
| ٥                 | احتجاج الله تعالى على أرباب الملل المختلفة في القرآن الكريم  | ۱ – باب |
| 171               | ما احتج بي به على المشركين والزنادقة وسائر أهل الملل الباطلة | ۱ – باب |
| ۱۸۰               | احتجاج النبي على اليهود في مسائل شتى                         | ۲ – باب |
| ***               | ئادر                                                         | ۳ – باب |

فهرس الجزء العاشر

| 220 | ١ - باب احتجاجه صلوات الله عليه على اليهود في أنواع كثيرة من العلوم ومسائل شتى   |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------|
|     | ٢ - باب آخر في احتجاجه صلوات الله عليه على بعض اليهود بذكر معجزات                |
| 252 | النبي ﷺ                                                                          |
| ۲٥٨ | ۳ - <sub>با</sub> ب احتجاجاته صلوات الله عليه على النصاري۳                       |
|     | ٤ - باب احتجاجه صلوات الله عليه على الطبيب اليوناني وما ظهر منه عليه من          |
| ۲۷۰ | المعجزات الباهرات                                                                |
| ۲۷۳ | ه – <sub>با</sub> ب أسئلة الشامي عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه في مسجد الكوفة |
| ۲۷۸ | ٦ - باب نوادر احتجاجاته صلوات الله عليه وبعض ما صدر عنه من جوامع العلوم          |
| 171 | ٧ - باب ما علمه صلوات الله عليه من أربعمائة باب ممّا يصلح للمسلم في دينه ودنياه  |
|     | ٨ - باب ما تفضل صلوات الله عليه به على الناس بقوله : سلوني قبل أنَّ تفقدوني وفيه |
| ۳., | بعض جوامع العلوم ونوادرها                                                        |
| ۳۰۷ | ۹ - باب مناظرات الحسن والحسين صلوات الله عليهما واحتجاجاتهما                     |
| *11 | <ul> <li>١٠ - باب مناظرات علي بن الحسين بيني واحتجاجاته</li> </ul>               |
| 319 | ١١ - باب نادر في احتجاج أهل زمانه على المخالفين                                  |
| ۳۲٠ | ١٢ – باب مناظرات محمّد بن علي الباقر واحتجاجاته ﷺ                                |
|     |                                                                                  |

|     | ١٣ - باب احتجاجات الصادق صلوات الله عليه على الزنادقة والمخالفين ومناظراته          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 419 | معهم                                                                                |
| ۳٦٤ | ١٤ - باب ما بَّين عليته من المسائل في أصول الدين وفروعه برواية الأعمش               |
| ۳۷۰ | ١٥ - باب احتجاجات أصحابه ﷺ على المخالفين                                            |
|     | ١٦ - باب احتجاجات موسى بن جعفر ﷺ على أرباب الملل والخلفاء وبعض ما                   |
| ۳۷۳ | روي عنه من جوامع العلوم                                                             |
|     | ١٧ - باب ما وصل إلينا من أخبار علي بن جعفر، عن أخيه موسى عَظِيَةٍ بغير رواية        |
|     | الحميري، نقلناها مجتمعة لمّا بينها وبين أخبار الحميري من اختلاف يسير،               |
| ቸለኘ | وفرقنا ما ورد برواية الحميري على الأبواب                                            |
| ٤٠٩ | ۱۸ – باب احتجاجات أصحابه ﷺ على المخالفين                                            |
|     | ١٩ - باب مناظرات الرضا علي بن موسى صلوات الله عليه، واحتجاجه على أرباب              |
| ٤١٣ | الملل المختلفة والأديان المتشتتة في مجلس المأمون وغيره                              |
|     | ٢٠ - باب ما كتبه صلوات الله عليه للمأمون من محض الإسلام وشرائع الدين وسائر ما       |
| 559 | روي عنه ﷺ من جوامع العلوم                                                           |
| ٤٦١ | ۲۱ – باب مناظرات أصحابه وأهل زمانه صلوات الله عليه                                  |
| ٤٦٨ | ٢٢ - باب احتجاجات أبي جعفر الجواد ومناظراته صلوات الله عليه                         |
|     | ٢٣ - باب احتجاجات أبي الحسن علي بن محمّد النقي - صلوات الله عليه -                  |
| ٤٧١ | وأصحابه وعشائره على المخالفين والمعاندين                                            |
| ٤٧٥ | ٢٤ - باب احتجاج أبي محمّد الحسن بن علي العسكري علي المعري م                         |
|     | ٢٥ - باب نادر فيما بيَّن الصدوق محمَّد بن بابويه رحمة الله عليهما من مذهب الامامية، |
| ٤٧٥ | وأملى على المشايخ في مجلس واحد على ما أورده في كتاب المجالس                         |
|     | ٢٦ - باب نوادر الاحتجاجات والمناظرات من علمائنا رضوان الله عليهم في زمن             |
| ٤٨٤ | الغيبة                                                                              |

## رموز الكتاب

| • . n. n. St .                               |                | at att 11 1 .                        |                | in Mr. et a                       |           |
|----------------------------------------------|----------------|--------------------------------------|----------------|-----------------------------------|-----------|
| : لأمالي الصدوق.                             | لي             | : لعلل الشرائع .<br>الماني بالاليان  | ٤              | : لقرب الاستاد.                   | ب         |
| : لتفسير الإمام العــكري (ع).<br>دقي بن بن د | ۴              | : لدعائم الأسلام.                    | عا             | : لبشارة المصطفى.                 | بشا       |
| : لأمالي الطوسي .                            | ما             | : للعقائد.                           | عد             | : لفلاح السائل.                   | تم        |
| : للتمحي <i>ص</i> .                          | محصر           | : لعدة الداعي .                      | عدة            | : لثواب الأعمال .                 | ثو        |
| : للعمدة .                                   | هد.            | : لاعلام الوري.                      | <del>ع</del> م | : للاحتجاج .                      | 5         |
| : لمصباح الشريعة.                            | مص             | : للعيون والمحاسن.                   | عين            | : لمجالس المغيد.                  | جا        |
| : للمصباحين.                                 | مصبا           | : للغرر والدرر.                      | غر             | : لفهرست النجاشي .                | جش        |
| : لمعاني الأخبار .                           | <del>م</del> خ | : لغيبة الشيخ الطوسي.                | غط             | : لجامع الاخبار .                 | جع        |
| : لمكارم الأخلاق.                            | مکا            | : لغوالي اللئالي.                    | غو             | : لجمال الاسبوع.                  | جم        |
| : لكامل الزيارة.                             | مل             | : لتحف العقول.                       | ف              | : للجنة الواقية.                  | جنة       |
| : للمنهاج .                                  | متها           | : لفتح الأبواب.                      | فتح            | : لفرحة الغري.                    | حة        |
| : لمهج الدعوات.                              | مهج            | _<br>: لتفسير فرات الكوفي.           | فر             | : لكتاب الإختصاص.                 | ختص       |
| : لعيون أخبار الرضا (ع).                     | ن              | : لتفسير علي بن ابراهيم.             | فس             | : لمنتخب البصائر .                |           |
| : لتنبيه الخاطر .                            | نبه            | : لكتاب الروضة .                     | فض             | : للعدد القوية .                  |           |
| : لكتاب النجوم.                              | نجم            | : للكتاب العتيق الغروي .             | ق              | : للسرائر .                       | سر        |
| : للكفاية .                                  | نص             | : لمناقب ابن شهرآشوب .               | قب             | : للمحاسن.                        | سن        |
| : لنهج البلاغة.                              | نهج            | : لقيس المصياح .                     | قبس            | : للإرشاد.                        | سان<br>شا |
| : لغيبة النعماني.                            | ني             | : لقضاء الحقوق.                      | قطبا<br>قطبا   | : لكشف اليقين .                   | شف        |
| : للهداية.                                   | هد             | : ليصاد المعون.<br>: لإقبال الأعمال. | سب.<br>قل      | : لتفسير العياشي.                 |           |
| : للتهذيب .                                  | يب             |                                      | -              | ÷                                 | <b>شي</b> |
| : للخرائج .                                  | 5              | : للدروع الواقية .<br>. الصاليات     | قية            | : لقصص الأنبياء.<br>د الاحسر ا    | ص         |
| : للتوحيد.                                   | يد             | : لإكمال الدين .<br>الإكمان          | ك              | : للإستيصار .<br>بالاستيار الأراد | صا        |
| : لبصائر الدرجات.                            | ير             | : للكافي .<br>محمد الك               | کا             | : لمصياح الزائر .                 | صبا       |
| : للطرائف .                                  | يف             | : لرجال الكشي.                       | کش             | : لصحيفة الرضا (ع) .              | صح        |
| : للفضائل.                                   | يل             | : لكشف الغمة.                        | كشف            | : لفقه الرضا (ع) .                | ضا        |
| : لكتابي الحسين بن سعيد                      | ين             | : لمصباح الكفعمي .                   | كف             | : لضوء الشهاب.                    | ضوء       |
| أو لكتابه والنوادر .                         |                | : لكنز جامع الفوائد وتأويل           | کنز            | : لروضة الواعظين.                 | ضه        |
| : لمن لا يحضره الفقيه                        | يە             | الآيات الظاهرة معاً .                |                | : للصراط المستقيم.                | ط         |
|                                              |                | : للخصال.                            | J              | : لامان الأخطار .                 | طا        |
|                                              |                | : للبلد الأمين.                      | ىد             | : لطب الأثمة.                     | طب        |
|                                              |                |                                      |                |                                   |           |