





.

11 - 21

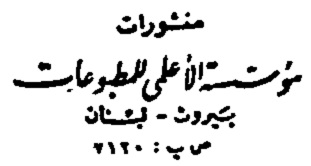




## يحقِ بَق وَتِص<del>َحِجَ</del> لِجَنَة مَدْلِعُكْماً وَوَالْمِحَقَقِينَ الْأَجْصَائِينَ

طبقة مُنقّحة وَمُزدَّنة بِعَالِيقَ إيْعَالَمَة إِسْبَحْ عَلَيْ الِتَّمَارِي الشَّاهِ وَدِي َ<sup>مَسْنَ</sup>

الجزء الحادي عشر



## الطبعَة الأولى جبيع الحقوق محفوظة ومسجلة للناست. ١٤٢٩ ه. - ٢٠٠٨ م



## Published by Aalami Est.

Beirut Airport Road Tel:01/450426 Fax:01/450427 P.O.Box.7120 E-mail-alaalar مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت – طريق المطار – قرب منتر زعرور هاتف:٤٥٠٤٢١ / ٥١ – فاكس:٤٥٠٤٢٧ / ٥١ مندوق بريد:٧١٢٠

E-mail:alaalami@yahoo.com http://www.alaalami.com بِسَــعِ ٱللَّهِ ٱلرَّحِمَـٰنِ ٱلرَّحِيعِ الحمد لله الذي اصطفى من عباده رسلاً فبعثهم مبشَرين ومنذرين، واختار منهم خيرةً من خلقه محمّداً فجعله سيّد المرسلين وخاتم النبيّين، فصلوات الله عليه وعلى أهل بيته المنتجبين، وعلى كلّ من ابتعثه لإقامة شرائع الدين.

**إما يعد؛ فهذا ه**و المجلّد الخامس من كتاب بحار الأنوار تأليف الخاطىء الخاسر القاصر عن نيل المفاخر والمآثر محمّد المدعوّ بباقر ابن الشيخ العالم الزاهد البارع الرضيّ محمّد الملقّب بالتقيّ غفر الله لهما وحشرهما مع مواليهما .



١ – بأب معنى النبوة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم
 وجمل أحوالهم وجوامعها صلوات الله عليهم أجمعين

الآيات: المبقرة (٢): ﴿وَقَالُوا حَكُونُوا هُودًا أَوْ نَمَكَرَىٰ تَهْتَدُواْ قُلْ بَلْ مِلَةَ إِبَرَهِتَرَ حَيْيَغُاً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ () قُولُوا مَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَىٰ إِبْرَهِتَمَ وَلِسْمَنِيلَ وَاسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَأَلْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِى مُوسَىٰ وَعِيسَىٰ وَمَا أُوتِى النَّبِيُّونَ مِن زَيْهِتَمَ لَا نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ () بِينْلِ مَا مَامَنُهُ بِهِ. فَقَدِ أَهْ تَدَوا قَرْنِ نَوْلُوا فَإِنَّا هُمْ فِي شِقَاقٍ مُنْتَخِيحُهُمُ اللَهُ

وقال تعالى : ﴿ أَمَرْ نَقُولُونَ إِنَّ إِبَرَهِمَرَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطَ كَانُوا هُودًا أَق نَمَسُرَئْ قُلْ ءَأَنتُمْ أَعْلَمُ أَمِر اللَّهُ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن كَتَمَرَ شَهَكَدَةً عِندَمُ مِنَ اللَّهُ وَمَا اللَّهُ بِغَنفِلٍ عَمَا تَعْمَلُونَهُ ١٤٠٩ وقال تعالى : ﴿ كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَمِيدَة فَبَعَتَ اللَّهُ النَّبِيتِينَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِينَ وَأَنزَلَ مَمَهُمُ الْكِنَبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا أَخْتَلَفُوا فِيهُ وَمَا الْخَدِينَ وَأَنزَلَ الْبَيْنَتُ بَعْنِهُمُ الْكِنَبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا أَخْتَلَفُوا فِيهُ وَمَا الْحَدَى وَمَرَطُ مُسْتَقِيمِهُ الْكِنَبَ عَالَى : مُعَالَى : الْأَلْنَهُ الْمَا أَحْتَلَفُوا فِيهُ وَمَا الْحَدَى اللَّهُ مَمَا الْبَيْنَتُ بَعْنِهُمُ الْكِنَبَ بِالْحَقِ لِيَحْكُمُ بَيْنَ النَّاسِ فِيمَا أَخْتَلَفُوا فِيهُ وَمَا الْحَلَفَ فِيهِ إِلَا الَذِينَ أُولُوهُ مِنْ بَعَدِمَا جَاءَنْهُمُ الْبَيْنَتُ بَعْنِي اللَّهُ فَيْهَمُ الْمَعْنَى لِيَعْتُمُ مَيْنَ النَّاسِ فِيمَا الْحَلَعَانِ وَأَمَ الْحَقَلُقُ

وقال تعالى: ﴿ يَلْكَ ٱلرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ مِّنْ كَلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَاتٍ وَءَاتَيْنَا

عِيسَى أَنِّ مَرْيَمَ ٱلْبَيِنَىٰتِ وَأَيَّدْنَهُ بِرُوجِ ٱلْقُدُسُ وَلَقَ شَمَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَمَتَلَ ٱلَذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَنْتُ وَلَنَكِنِ ٱخْتَلَفُواْ فَمِنْهُم مِّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَن كَفَرُّ وَلَوَ شَمَاءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَمَتَلُواْ وَلَنَكِنَ ٱللَّهُ يَعْدَلُ مَا يُرِيدُنِهِ ٢٥٣٣.

آل عمران (٣»؛ ﴿إِنَّ أَقَدَ أَمْطَغَنَ مَادَمَ وَنُوْمًا وَمَالَ إِبْرَدِهِيمَ وَمَالَ عِمْزَنَ عَلَ ٱلْمَلَمِينَ ﴾ ذُرِّيَّةً بَعْنُهَا مِنْ بَعَضِ وَأَقَهُ سَمِيعٌ عَلِيمُ ﴾.

وقال تعالى: ﴿قُلْ مَامَنَنَا بِمَافَةِ وَمَا أُمَنِلَ عَلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ عَلَيْ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَنَ وَيَعْقُوبُ وَالأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِ مُومَىٰ وَعِيمَىٰ وَالنَّبِنُونَ مِن تَيْهِمْ لَا نُفَزَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ 448 وقال تعالى: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْذِيهُ اللَّهُ الكِنَبُ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَةَ نُمَ يَقُول مُسْلِمُونَ 458 وقال تعالى: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرِ أَن يُؤْذِيهُ اللَّهُ الكِنَبُ وَالْحُكْمَ وَالنَّبُوَةَ نُمَ يَقُول لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لَى مِن دُونِ اللَّهِ وَلَذِي كُونُوا رَبَيْنَتِنَ مِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكَنَبُونَ وَالمُحْمَمَ وَالنَّبُونَةُ نُمَ يَقُول لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لَى مِن دُونِ اللَّهِ وَلَذِي كُونُوا رَبَيْنِينَ مِمَا كُنْتُمْ تُعَلِمُونَ الْكِنَبُ وَالمُحْمَمَ وَالنَّبُونَ مَنْ لَنِي وَلا يَأْمَرُكُمْ أَن تَنَفِيدُوا اللَّهَ وَلَذِي كُونُوا رَبَيْنِينَ مَا كُنْتُمْ تُعَلِمُونَ الْكِنَبُونَ وَعَكْمَ عَمَا كُنْتُمْ وَالا يَعْذَى وَالْمَنْتُ وَلَيْ مَا كُنْتُ وَالْتَنْتُونَ عَالَ وَالْمَعْتُ مَ وَلا يَعْذَنُهُ وَلا يَأْمُرُكُمُ أَن تَنَعْذُوا الْلَتَتَ مَن وَلَيْ وَيَنْ وَالاً مُعْمَدُهُ وَالْتَيْعَةُ وَالْتَعْبَعُونَ أَوَا أَوْنَ مُومَنُونَ مُعَالَى وَالَيْنُونَ مِن وَيَعْتُ وَالْتُعْذَى بَعْنُ وَ وَلَا يَعْمَرُنُهُ قَالَ مَا مَعْمَدُهُ أَنَ مَا مَا يَعْمَانُهُ وَا يَشَرِي وَعِنْتُ وَيَعْتُ وَالْكَنَبُ وَالْ مُمَا تُولَى مُعْمَدُهُ أَنْ مُعْمَدُهُ أَنَ مَا مَعْمَانُهُ مَا مَعْنُونَ عَنْ وَا لَنْتَنْهُ وَلَا الْمَنْتُ اللْعُنُونَ وَا مَعْتَنُهُ مُنَ وَالْتَنِي وَا مُولَة مُعَانَا مُ مَعْمَدُونَ وَالْتَعْذَى إِنْ وَقُلْ مُعْتُقُولُ مُعْتُ مُنْتُ مُنْ وَنُ

النساء (2)؛ ﴿إِنَّا أَوْحَبْنَا إِلَىكَ كُمَّا أَوْحَبْنَا إِلَى نُوْجِ وَالنَّبِيتِنَ مِنْ بَعْدِهِ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَهِيهُ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَيَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَرُونَ وَسُلَيْهُنَ وَءَانَيْنَا دَاوُ.دَ زَبُورًا وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَيَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهَرُونَ وَسُلَيْهُنَ وَءَانَيْنَا دَاوُ.دَ زَبُورًا وَيُسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالأَسْبَاطِ وَيَعِيسَىٰ وَأَيُّوبَ وَيُونُسَ وَهُدُونَ وَسُلَيْهُنَ وَ وَيُسْمَنِيلَ وَيَسْكُونَ وَمُنذِينَ وَمُنْذِينَ يَتَنَا مَنْ مَعْتَكَ مِنْ فَبْلُ وَرُسُلًا لَمَ نَقْتُمُ عَلَيْكُ وَكُلَمَ اللَهُ مُوسَى تَ رُسُلًا مُبَيْمِينَ وَمُنذِينَ لِنَكُمُ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمَ نَعْتُهُمْ عَلَيْكُ وَكُلَمَ اللَهُ

الأنعام دام: ﴿وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَى وَيَصْغُوبُ حُكَلًا هَدَيْنَا وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيَنَيْهِ. دَاوُدَ وَسُلَيْمُنَ وَأَبُوُبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُندُونَ وَكَذَلِكَ جَمْرِى الْتُحْسِنِينَ () وَزَكَرِيَا وَيَعْنَى وَعِبْسَى وَإِلْبَاشَ كُلُّ مِنَ المُنْلِجِينَ () وَلِسُمَنِعِيلَ وَالْبَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطاً وَحُكُد فَضَلَتَ عَلَ الْمَنْلَمِينَ مَابَآبِهِمْ وَذُرِيَنَهُمْ وَإِخْرَبَهُمْ وَاجْنَبَيْنَهُمُ وَمُعَدَيْتُهُمْ إِلَى مِرَطٍ مُسْتَغِيمٍ () وَحُكُد فَضَلَتَ عَلَ الْمَنْلِعِينَ () وَيَن مَابَآبِهِمْ وَذُرِيَنَهُمْ وَإِخْرَبَهُمْ وَاجْنَبَيْنَهُمُ وَعَدَيْتُهُمْ إِلَى مِرَطٍ مُسْتَغِيمٍ () وَعَنْ يَنْ عَبَادِهِ وَلُو أَشْرَكُوا لَحَوْنَهُمْ وَاجْنَبَيْنَهُمُ وَاعْدَيْتُهُمْ إِلَى مِرَعْلِ مُسْتَغِيمِ () وَي يَنْ عَبَادِهُ مَانَعَنَهُمُ الْمَنْتُونَ أَعْرَبُهُمْ وَاخْرَبَهُمْ وَاغْتَنَهُمُ الْمَنْكُونَ الْمَنْكُونُ وَكُولُوماً وَعُنَا مَنْ وَلُوماً وَعَنْهُمُ الْمَنْكَانَ الْمُنْكُونَ وَيُنْ يَنْ عَبَادِهُ وَلُو أَشَرَكُوا لَحَبُولَهُ مَعْنَيْهُمُ عَالَيْهُ وَاجْنَبَهُمُ وَالْحَنَ الْمُعْلَقُ مُكْبَعُ يَنْ يَعْبَادُونَ الْمَنْتُونُ الْمُنْكُوا لَحَوْنَهُمْ عَنْهُونَهُمْ الْمُنْتُونُ الْتُوبُونُ وَلُعُونُ وَعَنْ يَعْنُونُ عَبَادُولُكُونَ الْمُنْتُعُولُ الْمُولَةُ وَلَقَا يَعْمَدُ وَعَا لَيْنُوا لَيْتُ وَلُولَتُهُمُ الْلَعْنَ وَالْتُولُونُ الْمُولُولَةُ الْمَالُونُ الْمُولُولُ مِنْكُلُونَ عَنْكَنَا الْمَنْلُولُونُ الْعَنوبُولُ الْمُولُولُ مُولَعُونُ وَالْتُعَامُ وَالْتُهُ وَا

التوبة (٩٦: ﴿أَلَمَ فَأَنَحِمْ نَبَأُ الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَوَرِ نُوجٍ وَعَادٍ وَثَمُودَ وَقَوْرِ إِبْرَهِمَ وَأَسْحَنْبِ مَدْيَنَ وَلْمُؤْذِكَنَةُ أَنْنَهُمْ رُسُلَهُم بِٱلْبَيْنَتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمُهُمْ وَلَنكِنَ كَانُواً أَنْشُمُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ ٧٠٥.

يوسف ١٢٥»: ﴿حَقَّ إِذَا ٱسْتَيْشَى ٱلرُّسُلُ وَظَنُوا أَنَهُمْ قَدْ كَذِبُوا جَاءَهُمْ نَصْرُنَا فَنُجِى مَن نَشَآةً وَلَا يُرَدُّ بَأْسُنَا عَنِ ٱلْقَوْمِ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ د١١٠٠.

الموعد ١٣٥، ﴿وَلَفَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ وَحَطَنَا لَمُتُمْ أَزْوَجًا وَذُرِّيَّةً وَمَا كَانَ لِرَسُولِ أَن يَأْتِي بِتَايَةٍ إِلَّا بِإِذْنِ النَّهُوَ ١٣٨. إبراهيم د12، فومًا أَرْسَلْنَا مِن رَسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ لِلْبَبَيْنِ لَمَّمْ فَيْضِلُ اللَّهُ مَن يَشَآهُ وَبَهْدِى مَن يَشَآهُ وَهُوَ الْمَزِيزُ الْحَكِيمُ ٤، ٤، وقال تعالى : فَالَدَ بَأَيْكُمْ بَنَوًا الَذِينَ مِن مَرَدُوًا أَيدِيَهُمْ فِ أَفَوَهِهِمْ وَمَالُوا وَتَمُودُ وَالَذِينَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَسْتُمُهُمْ إِلَا اللَّهُ جَاءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِالْبَيْنَتِ مَرَدُوًا أَيدِيَهُمْ فِ أَفَوَهِهِمْ وَمَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَزْسِلْتُم بِهِ. وَإِنَّا لَنِي شَكْ مَ تَعْمَرُنَا إِلَيْهِ مُرْبِ مَاتَ رُسُلُهُمْ فِي الْفَرْهِهِمْ وَمَالُوا إِنَّا كَفَرْنَا بِمَا أَزْسِلْتُهُ بِهِ. وَإِنَّا لَنِي شَكْ مَ تَنْ تَعْوَنُكُمْ وَيُوَخِحُكُمْ مَاتَ رُسُلُهُمْ أَنِي اللَّهِ شَكْ قَاطِرِ السَّمَوْنِ وَالأَرْضِ يَدْعُونُمُ لِيَعْذِرُ لَحَمْ مِنْ وَيُوَخِحُكُمْ وَلَكَ أَجْلِ مُسَمَّى قَالُوا إِنَّ أَنْتُهُ وَعَلَى السَمَوْنِ وَالأَوْنِ الْتَعْمَرُ وَاللَّوْنَ الْنَعْ مَن بِيَ اللَّهُ مَنْ يَعْدُونَا عَمَالَةُ مَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْهُ مَاتَ وَعَلَى اللَّهُ مَنْ يَعْتُكُمْ وَيُولُعُنُ وَوَقَوْضَكُمْ وَيُولُونَ وَالْأَنُونَ يَتْعُونُونَ وَالأَوْنَا بَسَلَطَنِنَ مُعْدَونا مَالَكُنُ مَنْ اللَهُ مَعْنَى الْتَعْمَ وَعُولَةُ إِنَى الْمَعْدُمُ وَمَا مَاللَهُ فَنْ وَالْتُ مَا يَعْهُ وَلَكُمْ الْذِي أَعْدَوْنَ مَالَكُونُ الْمُوسَنَى فَعَالُوا إِنْ أَسَتَمُ وَنَا لَةُ مُنْعَنُونَ مَعْمَى مَا يَعْتَهُمُ وَنَا لَعْنُ مَعْنَا وَعَلَى اللَهُ وَقَدَ مَدَى اللَهُ وَقَدْ هَدَيْتُو فَ اللَهُ وَقَدَ هَا لَكُومُنُونَ الْنَا الْمُعَالَى اللَهُ وَلَي وَاللَكُونُ الْمُ عَلَيْ وَعَلَى اللَهُ وَلَعَنْ مَنْ يَعْتَهُ مُنْهُمُ أَنَا وَالْتُو وَقَدَ هُ مَاتَنَ هُونَ الْنَا وَنَعْنُونُ الْمُ عَلَيْ وَعَلَى اللَهُ وَلَنَ عَلَى وَعَلَى اللَهُ مُنْ مَنْ مَا يَنْ اللَهُ مَنْ يَعْتَو مَنْكُو وَمَا اللَّهُ وَقَتَ وَعَنْ مَا يَعُونُ مَا يَعْ وَنُ مَنْ يَعْتَ مَنْ مَا الْعَالِي وَالْ الْنُوسُونُ وَاللَهُ مَا اللَهُ وَقَتَ مَا لَقُونَ أَنْ وَالْتُونِ الْعَنْ مَا مَا يَنْ الْنَا الْنَا الْنَا الْمَالَقُونُ أَنْ الْعَالِي وَالْ الْ وَعَانَ مَا مَا مَوْ وَقَدْ وَالْنُو وَقَتْ الْعَالَةُ الْنُونَا إِنَا الْعُوسَنَا مُوا وَ أَنْ الْعُوسُ مَا مُو م

الحجر دامه: ﴿وَمَا أَهْلَكْنَا مِن قَرْبَةٍ إِلَّا وَلَمَّا كِنَابٌ مَعَلُومٌ ﴾ مَا تَسْبِقُ مِنْ أَمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَنْجُرُونَ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى شِيَعِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ وَمَا يَأْتِبِم قِن زَسُولِ إِلَّا كَانُواْ بِهِ- يَسْتَهْزِءُونَ ﴾ .

النحل دامًا: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا رِجَالًا نُوْحِقَ إِلَيْهِمْ مَسْتَلُوًا أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُشُرْ لَا تَعَلَمُونُ شَي إِلَيْبَنَتِ وَالزُبُرُ ٢٠٠٠

الإسراء (١٧»: ﴿وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبِيِّعَنَ عَلَىٰ بَشَنٍّ ﴾ (٥٥٥.

الكهف د١٨، ﴿وَمَا نُرْسِلُ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينً ﴾ ٢٥٦٠.

صريم «١٩» ﴿أُوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم نِنَ ٱلَّبَبِيِّنَ مِن ذُرِيَّةِ ءَادَمَ وَمِتَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوج وَمِن ذُرِيَّةِ إبْرَهِيمَ وَإِسْرَهِ بِلَ وَمِتَنْ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَأَ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ عَايَتُ ٱلرَّحْمَنِي خُرُوا سُجَّدًا وَيُكِيَّا فَيَ غُلُفَ مِنْ بَعَدِيمْ خَلْفُ أَضَاعُوا الصَلَوَةَ وَٱتَبَعُوا ٱلشَّهَوَاتِ فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّ الْكَبِيمَ .

الأنبياء (٢١، ﴿مَا مَامَنَتْ فَبَلَهُم مِن قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَهُمَّ أَفَهُمْ يُؤْمِنُونَ ﴾ وَمَا أَرْسَلْنَا فَبَلَكَ إِلَا رِجَالًا نُوحِق إِلَيْهِمْ فَسَنُلُوا أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ وَمَا جَمَلَنَهُمْ جَسَدًا لَا يَأْكُلُونَ الطَحَامَ وَمَا كَانُواً خَلِدِينَ ﴾ ثُمَّ مَدَقْنَهُمُ آلوَعْدَ فَأَنجَيْنَهُمْ وَمَن نَشَآهُ وَأَهْلَحُنَا آلشرِفِينَ ﴾.

الحج ٢٢٦، ﴿وَإِن يَكْذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَتْ مَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ وَعَادٌ وَنَسُودُ فِي وَقَوْمُ إِنَزُهُمَ وَقَوْمُ أُوطِ فَ وَأَصْحَنْهُ مَدْبَنَ وَكُذِبَ مُوسَى فَآمَلَيْتُ الْكَفِرِينَ ثُمَرَ أَخَذَتُهُمْ فَكَنْفَ كَانَ نَكِيرٍ فَي فَكَأَيِّن مِن فَرْرِينِهِ أَهْلَكْنَهَا وَهِي ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهِمَا وَبِثْرِ مُمَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدِي،

المومنون د٢٣٣: ﴿ يَتَأَيَّبُهَا ٱلرُّسُلُ كُلُوا مِنَ ٱلطَّبِّبَتِ وَاعْمَلُوا مَسْلِحًا إِنِي بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ ﴾ وَإِنَّ هَذِبِهِ أُمَّتَكُرُ أُمَّةُ وَبِعِدَةً وَأَنَا رَيُحَتُمْ فَٱنْقُونِ ﴾ فَتَقَطَّعُوا أَمْرَهُمُ بَيْنَهُمْ زُبُراً كُلُ حِزْبٍ بِمَا لَدَتِهِمْ فَرِحُونَ ﴾. الفرقان د٢٥، ﴿وَمَا أَرْسَلْمَا قَبْلَكَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ ٱلطَّمَامَ وَيَمْشُونَ فِي الأَسُوانِ ﴾ ٢٠٠ وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ مَاتَيْنَا مُوسَ ٱلْحِتَبَ وَحَمَلْنَا مَعَهُ أَخَاهُ هَـرُونَ وَزِيرًا ﴿ فَقُلْنَا ٱذْهَبَا إِلَى ٱلقَوْرِ ٱلَذِينَ كَذَبُوا بِعَايَنَيْنَا فَدَمَرْنَبُهُمْ تَدْمِيرُ ﴿ وَفَقُمْ نُوح لَمَا حَذَبُوا الرُّسُلَمَ أَغْرَفْنَهُمْ وَجَمَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَة وَأَعْتَدَنَا لِلطَّلِمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا ﴿ وَعَادَا وَتَمُوذَا وَأَسْرَبَا الفَرْفَنَهُمُ وَجَمَلْنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَة وَأَعْتَدَنَا لِلطَّلِمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا إِنَّ أَنْهُ مَعْرُونَ وَيُورَا الرُّسُلَمَ وَعَادَا وَتَعْوَدُا وَأَسْمَى اللَّذِينَ كَذَبُوا الْمُعْتَذِينَا فَذَمَرْنَعُهُمْ تَدْمِيرُ إِنَّي وَقَوْمَ نُوح لَمَ الْقُرْفَنَهُمُ وَجَمَلْنَهُمْ وَعَمَلُنَهُمْ لِلنَّاسِ ءَايَة وَأَعْتَدَنَا لِلطَّلِمِينَ عَذَابًا أَلِيمًا إِن

العنكبوت (٢٩، فولن تُكَذِبُوا نَقَدْ كَذَبُ أَمَرُ مِن مَبْكُمٌ وَمَا عَلَ الرَّسُولِ إِلَا ٱلبَّلِع السُبِثُ (١٨، وقال تعالى : ﴿وَعَادًا وَيَمُودًا وَقَد نَبَيَّن لَحَم مِن مَسَكِنِهِمْ وَزَقِنَ لَهُم الشَّبَطُنُ أَعْدَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِلِ وَكَانُوا مُسْتَعِمِينَ فِي وَقَدُرُت وَفِرْعَوْت وَهَنَنَ الشَّبَطُنُ أَعْدَلَهُمْ فَصَدَّهُمْ عَنِ السَّبِلِ وَكَانُوا مُسْتَعِمِينَ فَي وَقَدَرُوت وَفِرْعَوْت وَهَنَن مَاتَ عَلَنُهُم تُومَى بِالبَيِنَنِ فَلَمَتَكَبُرُهُ فِي النَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَعِمِينَ فَي وَقَدُرُوت وَفَ مَاتَ عَمَدَهُم تُومَى بِالبَيْنَتِ فَلَمَتَكَبُرُهُ فِي السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَعِمِينَ فَي وَقَدَرُوت وَفَرْعَوْت وَعَمَنَ أَنْ مَاتَ عَلَنَهُم تُومَى بِالبَيْنَةِ عَلَيْهُمْ عَنِ السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَعِينَ فَي وَقَدَرُوت وَفِرْعَوْن وَنَعَمَ مَنْ اللَّهُ عَلَيْهُم تُومَى بِالْبَيْنَةِ عَلَيْهُمْ عَن السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتَعِينَ فَي وَقَدُوت وَمَا عَلَنَهُم تَع مَاتَ عُمَا مُومَى بِالْبَيْنَةِ مَاسَبَةُ فَعَنْهُمْ عَن السَّبِيلِ وَكَانُوا مُسْتِعَيْنَ وَلَكُلًا الْفَذَى

الروم ٣٠٠، ﴿ أُولَمَر بَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَيَنْظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِيهِمْ كَانَ أَشَدَ مِنْهُمُ قُوَّةُ وَأَنَارُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهَمَا آَحَتْمَرُ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاةِنْتُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَتِ فَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمُهُ وَلَكِن كَانُوا ٱلأَرْضَ وَعَمَرُوهِمَا آَحَتْمَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاةِنْتُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَتِ فَمَا وَلَكِن كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ فَ نُتَرَ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَذِينَ آَسَتُوا الشُوَاَى أَن حَتَذَهُمْ يَسْتَهْزِمُونَ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ فَ نُتَرَ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَذِينَ آَسَتُوا الشُوَاَى أَن حَتَّقُوا يَسْتَهْزِمُونَ وَالَكُنَ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ فَ نُتَرَ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَذِينَ آَسَتُوا الشُوَاَ يَسْتَهُوا وَالَكُنَ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ إِنَّهُ أَنْفَتَسُهُمْ يَعْلِمُونَ إِ

**الأحزاب ٣٣٥»: ﴿**وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيِّفَنَ مِثَنَقَهُمْ وَمِنْكَ وَمِن نُوجٍ وَإِبْرَاهِيمَ وَمُومَىٰ وَعِيسَى أَبْنِ مَرْيَمًّ وَإَخَذَنَا مِنْهُم مِينَنَقًا غَلِيظُـالَهِ ٢٧٠.

فاطر دُمْتَهُ: ﴿وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدَ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكُ وَإِلَى اللَّهِ نُرْجَعُ ٱلأُمُورُ ﴾ ٤٠ وقال تعالى ﴿وَإِن مِنْ أُمَنَةٍ إِلَا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴿ كَنَا وَإِن يُكَذِبُوكَ فَقَدْ كَذَبَ الَّذِيبَ مِن قَبْلِهِمْ جَآءَتْهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيْنَةِ وَبِٱلزُّبُرِ وَبِٱلْكِنَٰبِ ٱلْسُنِيرِ ﴾ ثُرٌ أَخَذَتُ الَذِينَ كَفَرُوا فَكَنْ كَانَ نَكِيرِ إِلَى

يس ٢٣٦، ﴿ يَحَسَرُهُ عَلَى ٱلْعِبَادِ مَا يَأْتِيهِـ مِن رَسُولٍ إِلَّا كَانُواْ بِهِ. يَسْتَهْزِءُونَ ﴿ ٱلْتَر بَرَوْا كَمْ أَهْلَكْنَا فَبَلَهُم مِنَ ٱلْقُرُونِ أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ .

الصافات ٢٧٠، ﴿ وَلِفَدْ مَمَلَ قَبْلَهُمْ أَحْثَرُ ٱلأَوَّلِينَ ﴾ وَلَقَدْ أَرْسَكْنَا فِيمٍ تُمَنذِينَ ﴾ قَانظُمُ حَتَيْفَ كَانَ عَنقِبَةُ ٱلْمُنذَدِينَ ﴾ إِلَّا عِبَادَ اللَّهِ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِسُهُ لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ ١٨١٠. الْمُرْسَلِينَ ﴾ ١٨١٠.

ص (٣٨»: ﴿ كَرَ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم نِن قَرْنِ فَنَادَوا وَلَاتَ حِينَ مَنَامِرٍ﴾ (٣» وقال تعالى : ﴿ كَذَبَتَ فَبْلُهُمْ فَوَمُ نُوجٍ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ ذُو الْأَوْلَادِ ﴾ وَنَمُودُ وَقَوْمُ لُوطٍ وَأَصْحَنْبُ لَتَيْكُذُ أُوْلَتِهِكَ الأَحْزَابُ ﴾ إن كُلُّ إِلا حَـذَبَ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابٍ ﴾. <u>١ - باب/ معنى النبوّة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم </u>

المؤمن [ غافر] (23): ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجِ وَٱلْأَخْزَابُ مِنْ بَعَدِهِمْ وَهَمَتَ كُلُ أُمَّتَهِ يَرُسُوهُمْ لِيَاخُدُوهُ وَجَدَلُوا بِالْبَطِلِ لِيَدْحِسُوا بِهِ الْمَعْقَ فَأَخَذَتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ (٥) وقال تعالى : ﴿ أَوَلَمْ بَيِبُوا فِي ٱلأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَنِبَهُ ٱلَذِينَ كَانُوا مِن قَبْلِهِمْ كَانُوا هُمْ آسَدَ مِنْهُمْ فَوَّةً وَمَاذَارُ فِي ٱلأَرْضِ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِدُنُوبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴾ (٥) وقال تعالى : إلَّذَيْنِ فَكَفَرُوا فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ قَوْتُ شَدِيدُ ٱلْفِقَابِ ﴾ (٥) وقال تعالى : ﴿ إِنَّا لَنَصُرُ رُسُلَهُم وَالْذَيْنَ وَمَاذَكُمُ اللَّهُ لِمُنْوَبِهِمْ وَمَا كَانَ لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَاقِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّا لَنَصُرُ رُسُلَتُهُ وَالَذِينَ وَنَكْفَرُوا فَأَخَذَهُمُ ٱللَهُ إِنَّهُ قَوْقٌ شَدِيدُ ٱلْفِقَابِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّا لَنَصُرُ رُسُلَتُهُ وَالَذِينَ مَامَوْ فِي الْحَيْوُ اللَّذَينَ وَيَوْمَ يَعْتُمُ أَلَا لَهُ مِنْ أَنْهُ إِنَّهُ قَوْقُ وَمَا كَانُونُ وَقَالَ عَالَى : ﴿ إِنَّا لَنَهُمُ رُسُلَهُمُ وَالَذَيْنَ مَنْهُمُ وَقَالَ مُنْ اللَّهُ إِنْهُ مُؤَمَّةُ أَنُوبُهُمُ وقال تعالى : ﴿ إِنَّا لَنَكُمُ وَلَكُنُهُ عَنْوا لِنَا لَعَنْ فَقُوهُ أَنْهُ مَعْتَى اللَّذَينَ وَعَنْهُ وَقَالَةًا مَنْ اللَّهُ فَيَنْهُ فَيْ الْذَى عَنْتُنُعُولُ الْعَالَى الْمَعْفَى اللَهُ فَيَنْ مُوالَ اللَّذَينَ مَنْعَالُهُ مَاللَهُ مِنْهُمُ عَنْقُوا لَهُ الْمَالَا اللَّنُ مَاللَهُ مُعَنَى اللَهُ وَعَنْ يَعْتُومُ أَنَ أَنَهُمُ مَنْ اللَّهُ وَيَعْنَ مُنْ اللَهُ مَعْتَى إِنْ عَالَى الْعَنْوا لَكُنُونُ مَا مَنْتَ وَيَعْنُ وَيَعْ فَقُولُ الْعَالَى فَي فَعْنَا عَالَى اللَّذَينَ فَيَعْهُ وَاذَا حَالَى اللَّهُ وَقَانَ اللَهُ وَعَنَى مَنْ مُ لَنُ الْعُنُونَ الْعَنْ مَنْ مَنْ فَقُوا لَقُولُ فَا عَالَى اللَهُ الْمَنْعُمُ مُنْتُ أَنَهُ مَانَا وَالَكُنَهُ وقَالَ وَالَهُ اللَهُ مَالا عَانَهُ مُ فَي فَوْنَ مَنْ مَالَكُونُ الْعُنُولُ اللَهُ مِنْ أَنْ الْعَانُوا لَقُونُ فَانُوا مُوالَ اللَهُ مَائَ مُنْ أَعْنَ مُوالًا مُ اللَّنُ الْعُنُونُ مُعْتَمُ مَائِنَهُ مَا مُوالَعُونَ مَا مَا عَنْ عَائُولُ مُ مَالَنُ مُ مَا والَا عَانَ و

حمعسق [الشورى] «٤٤٢ ﴿ شَرَعَ لَكُمْ مِنَ الَذِينِ مَا وَمَنْ بِهِ نُوحًا وَالَّذِي أَوْحَيْـنَآ إِلَيْكَ وَمَا وَصَيْنَا بِهِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِسَنَّ أَنْ أَقِبُواْ الَذِينَ وَلَا نَنَفَرَقُوْا فِيوْمُ «١٣» وقال بَتَزَيَخُ : ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَا وَحَيَّا أَوْ مِن وَزَآيٍ حِجَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَكَآنُهُ إِنَّهُ عَلِيُّ حَكِيرُ ﴾.

ق (٥٠٠: ﴿ كَذَبَتْ قَبْلَهُمْ فَوْمٍ نُوْجٍ وَأَصْحَبُ ٱلرَّيْنِ وَنَمُوُدُ ۞ وَعَادٌ وَفِرْعَوْنُ وَإِخْوَنُ لُوطٍ ۞ وَأَصْحَبُ ٱلأَبَكَةِ وَفَوْمُ نُبَيِّح كُلُّ كَذَبَ ٱلرُسُلَ لَحَقٌ وَعِبدِ ۞﴾.

النجم ٢٥٣٦: ﴿وَأَنَهُ أَهْلَكَ عَادًا ٱلْأُولَى فِنْ وَنَمُودًا فَآ أَبْعَى فِنْ وَقَوْمَ نُوحٍ مِن قَبَلٌ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَطْلَمَ وَأَمْلَنَ فِنْ وَالْمُؤْلَفِكَةَ أَهْوَى فَنَ فَنَشَنْهَا مَا غَشَى فِنْ 4.

الحديد (٢٥٧، ﴿لَفَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنَزَلْنَا مَعَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ بِٱلْقِسْطِّ ﴾ ٢٥٧، وقال تعالى : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوْحًا وَإِبْرَهِيمَ وَجَعَلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِمَا ٱلنُّبُوَةَ وَٱلْكِنَبَّ فَمِنْهُمُ مُهْنَدٍ وَحَكَنَبٌ وَحَكَثِرٌ مِنْهُمَ فَنسِقُونَ (٢) ثُمَّ فَقَيَّنَا عَلَى مَاتَكِهِم وَبَعَلْنَا وَقَفَيْنَا فِي أَنِي مَرْبَعُ فَمِنْهُمُ

المجادلة (٥٨»: ﴿ حَنَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَّا وَرُسُلِنَّ إِنَّ ٱللَّهَ فَوِقً عَزِيرٌ ﴾ ٢١٠.

الحاقة (19، ﴿وَجَانَ فِرْعَوْنُ وَمَن نَبْلَتُمْ وَٱلْمُؤْنَئِكُتُ بِلَلْمَاطِنَةِ ٢٠ فَمَصَوْا رَبِيهُمْ فَأَخَذَهُمْ أَخْذَهُ رَابِيَةُ ﴾.

الجن (٧٢»: ﴿عَـٰلِمُ ٱلْغَـنِّبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ. أَحَدًا ﴿ إِلَا مَنِ آرْتَضَىٰ مِن رَسُولِ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ. رَصَدًا ﴿ لَيُعَلَّرَ أَن قَدْ أَبْلَغُوا رِسَنَكَتِ رَبِّهِمَ وَأَحَاطَ بِمَا لَدَيْهِمْ وَأَحْصَىٰ كُلَّ شَيْءٍ عَدَنًا ﴿ ﴾.

البروج «٨٥، ﴿مَلْ أَنْنَكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ ٢ فِرْعَوْنَ وَثَمُودَ ٢

الفجر (٨٩٩؛ ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِمَادٍ ٢٠ إِرَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ٢٠ ٱلَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَادِ

﴾ وَتَمُودَ ٱلَّذِينَ جَابُوا ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ ﴾ وَفِرْعَوْنَ ذِى ٱلْأَوْنَادِ ﴾ ٱلَّذِينَ طَغَوًا فِي ٱلْبِلَندِ ﴾ فَأَكْثَرُوا فِيهَا ٱلْمَسَادَ ﴾ فَصَبَّ عَلَيْهِتْ رَبُّكَ سَوْطَ عَذَابٍ ﴾.

تفسير؛ قال الطبرسيُّ ت<sub>ظلم</sub> في قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا﴾ : أي قالت اليهود كونوا هوداً، وقالت النصارى كونوا نصارى ﴿بَلَ مِلَةَ إِبَرَهِمَرَ ﴾ أي بل نتبع دين إبراهيم ﴿وَالأَسْبَاطِ﴾ أي يوسف وإخوته بنو يعقوب، ولد كلّ واحد منهم أُمّة من النّاس، فسمّوا بالأسباط، وذكروا أسماء الاثني عشر : يوسف، وابن يامين، وروبيل ويهودا، وشمعون، ولاوي، ودان، وقهاب، ويشجر، ونفتالي، وجاد، وأسر.

قال كثيرٌ من المفسّرين: إنّهم كانوا أنبياء، والّذي يقتضي مذهبنا أنّهم لم يكونوا أنبياء بأجمعهم لعدم عصمتهم لما فعلوا بيوسف. وقوله: ﴿وَمَآ أَنزِلَ إِلَيْهِمَ﴾ لا يدلّ على أنّهم كانوا أنبياءَ، لأنّ الإنزال يجوز أن يكون على بعضهم، ويحتمل أن يكون مثل قوله: ﴿وَمَآ أَنزِلَ إِلَيْنَا﴾ وإن كان المنزل على النبيّ ﷺ خاصّة، لكنّ المسلمين لمّا كانوا مأمورين بما فيه أُضيف الإنزال إليهم.

وقد روى العياشيّ عن حنان بن سدير، عن أبيه، عن أبي جعفر غليَّ قال: قلت له: أوكان ولد يعقوب أنبياء؟ قال: لا، ولكنّهم كانوا أسباطاً أولاد الأنبياءِ، ولم يكونوا فارقوا الدنيا إلاّ سعداءَ، تابوا وتذكّروا ما صنعوا ﴿لَا نُفَرِّقُ بَبْنَ أَحَدٍ مِنْهُمُ أي بأن نؤمن ببعضهم ونكفر ببعض، كما فعله اليهود والنصارى ﴿وَنَحْنُ لَهُ ﴾ أي لما تقدّم ذكره أو لله ﴿تُسْلِئُونَ﴾ خاضعون بالطاعة، مذعنون بالعبوديّة ﴿في شِتَاقٍ ﴾ أي في خلاف، وقريب منه ما روي عن الصادق غليتي أنّه قال: في كفر؛ وقيل: في منازعة ومحاربة ﴿نَبَكْنِيكُمُ أللَهُ ﴾ وعد بالنصر وهو من معجزات نبيّنا على <sup>(1)</sup>.

﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَبَعِدَةً ﴾ أي ذوي أُمّة واحدة، أي أهل ملّة واحدة، واختلف في أنّهم على أيّ دين كانوا، فقيل: إنّهم كانوا على الكفر، فقال الحسن: كانوا كفّاراً بين آدم ونوح، وقيل: بعد نوح إلى أن بعث الله إبراهيم والنبيّين بعده، وقيل: قبل مبعث كلّ نبيّ، وهذا غير صحيح.

فإن قيل: كيف يجوز أن يكون الناس كلّهم كفّاراً ولا يجوز أن يخلو الأرض من حجّة؟ قلنا : يجوز أن يكون الحقّ هناك في واحد أو جماعة قليلة لم يمكنهم إظهار الدّين خوفاً وتقيّة فلم يعتدّ بهم، وقال آخرون : إنّهم كانوا على الحقّ، فقال ابن عبّاس كانوا بين آدم ونوح على شريعة من الحقّ فاختلفوا بعد ذلك، وقيل : هم أهل سفينة نوح غيّيًة ، فالتقدير حينتذ : كانوا أُمّةً واحدةً فاختلفوا وبعث الله النبيّين، وقال المجاهد : المراد به آدم كان على الحقّ إماماً لذريّته فبعث الله النبيّين في ولده، وروى أصحابنا عن الباقر غيّية أنّه قال : إنّه كانوا قبل نوح

۱.

١ - باب/ معنى النبوّة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم

أُمّة واحدة على فطرة الله لا مهتدين ولا ضلاًلاً فبعث الله النبيّين، وعلى هذا فالمعنى أنّهم كانوا متعبّدين بما في عقولهم غير مهتدين إلى نبوَّة ولا شريعة.

﴿ فَبَعَنَ اللَّهُ النَّبِيتِينَ السُرائع لما علم أنَّ مصالحهم فيها ﴿ مُبَشِرِينَ لمن أطاعهم بالجنّة ﴿ وَمُنذِرِينَ لمن عصاهم بالنار ﴿ وَأَنزَلَ مَعَهُمُ الْكِنَبَ أي مع بعضهم ﴿ لِيَحَكُمُ أي الربّ تعالى، أو الكتاب ﴿ إِلَّا الَّذِينَ أُوتُوهُ أي أعطوا العلم بالكتاب ﴿ مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَتُهُمُ أَبْيَنَتُ أي الربّ تعالى، الواضحة، وقيل: التوراة والإنجيل، وقيل: معجزات محمّد ﷺ ﴿ بَعَنيَا أي ظلماً وحسداً ﴿ لِمَا اَخْتَلَغُوا فِيهِ أي للحق الّذي اختلف فيه من اختلف ﴿ بِإِذَنِهِ أَي بعلمه أو بلطفه <sup>(١)</sup>.

فَنِنْهُم مَن كُلَّمَ اللَّهُ وهو موسى اللَّهُ أو موسى ومحمد هذا وَرَفَعَ بَعْمَهُمْ دَرَجَنَتُ قال مجاهد: أراد به محمد على فإنه فضله على أنبيائه بأن بعثه إلى جميع المكلفين من الجن والإنس بأن أعطاه جميع الآيات الَّتي أعطاها من قبله من الأنبياء، وبأن خصّه بالقرآن وهو المعجزة القائمة إلى يوم القيامة، وبأن جعله خاتم النبيّين ﴿ ٱلْبَيْنَنَتِ أي المعجزات ﴿ وَلَوَ شَنَة اللَّهُ مَا أَقْتَنَتَلَ الَّذِينَ مِنْ بَعَدِهِمَ أي من بعد الرُّسل، بأن كان يلجئهم إلى الإيمان، لكنه ينافي التكليف؛ وقيل : معناه : لو شاء الله ما أمرهم بالقتال في بمَد بقد من آمن قبل القتال ﴿ وَلَوَ بَعَد وضوح الحجّة، فإنّ المقصود من بعثة الرسل قد حصل بإيمان من قبل القتال ﴿ وَلَوَ شَنَة اللَّهُ مَا ٱقْتَنَتَلُوْ كَرّر تأكيداً؛ وقيل : الأول مشيّة الإكراه، والثاني الأمر للمؤمنين بالكف بعد وضوح الحجّة، فإنّ المقصود من بعثة الرسل قد حصل بإيمان من قبل القتال ﴿ وَلَوَ

إِنَّ اللَّهُ اَمْتَعْلَىٰ أَي اختار واجتبى ( المَ وَتُوَحَا لَ الْنِياءِ منهم ؛ وقيل : اختار دينهم ؛ وقيل :
 أَلْمَلَيْمِينَ أَي على عالمي زمانهم ، بأن جعل الأنبياء منهم ؛ وقيل : اختار دينهم ؛ وقيل :
 اختارهم بالتفضيل على غيرهم بالنبوَّة وغيرها من الأمور الجليلة لمصالح الخلق . وقوله :
 ( وَمَالَ إِبْرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ قَيل : أراد نفسهما ، وقيل : آل إبراهيم أولاده، وفيهم من فيهم ، ووَمَالَ إِبْرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ قَيل :
 منهم ، وقيل : ( وَعَوله : الحتارهم بالتفضيل على غيرهم بالنبوَّة وغيرها من الأمور الجليلة لمصالح الخلق . وقوله :
 ( وَمَالَ إِبْرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ قَيل : أراد نفسهما ، وقيل : آل إبراهيم أولاده، وفيهم من فيهم من الأنبياء ، وفيهم نيتنا عشي ، وقيل : هم المتمسّكون بدينه ، وأمّا آل عمران فقيل : هم من الأنبياء ، وأمّا آل عمران فقيل : هم من المنستكون بدينه ، وأمّا آل عمران فقيل : هم من المنه من الإبراهيم أيضاً ، فهم موسى وهارون ابنا عمران ، وهو عمران بن يصهو بن ماهث بن لاوي ابن يعقوب ؛ وقيل يعني بآل عمران مريم وعيسى وهو عمران بن يصهو بن أمون من ولد الي الميمان عليهم : إن أسما من أمون من ولد الميمان عليهم : إن أيراهيم أول محمد على العالمين » الن يعقوب ؛ وقيل يعني بآل عمران مريم وعيسى وهو عمران بن أشهم بن أمون من ولد وقالوا أيضاً : إن آل إبراهيم هم آل محمد الذين هم أهله ، ويجب أن يكون الذين اصطفاهم وقالوا أيضاً : إن آل إبراهيم هم آل محمد الذين هم أهله ، ويجب أن يكون الذين اصطفاهم وقالوا أيضاً : إن آل إبراهيم هم آل محمد الذين هم أهله ، ويجب أن يكون الذين اصطفاهم وقالوا أيضاً : إن آل إبراهيم هم آل محمد الذين هم أهله ، ويجب أن يكون الذين اصطفاهم وقالوا أيضاً : إن آل إبراهيم هم آل محمد الذين هم أهله ، ويجب أن يكون الذين اصطفاهم وقالوا أيضاً : إن آل من من كان منهما هما ، فعلى هذا يختص الا من كان كذلك ، ويكون ظاهره مثل باطنه في الطهارة والعصمة ، فعلى هذا يختص الا مطفاء على وجهين كان منكون أل من آل إبراهيم وآل عمران سواء كان نبياً أو إماماً ، ويقال : الاصطفاء على وجهين :

(۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ٦٥. (۲) مجمع البيان، ج ۲ ص ١٥٤.

أحدهما أنّه اصطفاء لنفسه، أي جعله خالصاً له يختصّ به، والثاني أنّه اصطفاء على غيره، أي اختصّه بالتفضيل على غيره، وعلى هذا الوجه معنى الآية، وفيها دلالة على تفضيل الأنبياءِ على الملائكة فودُرِيَّةُ فه أي أولاداً وأعقاباً فوبَسَّنُهَا مِنْ بَعَضِ في أي في التناصر في الدين، أو في التناسل والتوالد، والأخير هو المرويّ عن أبي عبد الله علي لانّه قال: الّذين اصطفاهم الله بعضهم من نسل بعض<sup>(1)</sup>.

ومَا كَانَ لِبَشَرٍ أي لا يجوز ولا يحلُّ له ﴿أَن يُؤْتِيَهُ اللَّهُ أي يعطيه ﴿ أَلَكِنَّبُ وَٱلْحُكَمَ وَٱلنَّـبُوَةَ ﴾ أي العلم والرسالة إلى الخلق ﴿تُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُوْنُوا عِبَكَادًا لِى مِن دُونِ ٱللَّهِ أي اعبدوني من دونه، واعبدوني معه، ﴿ رَيَّكِنِتِينَ ﴾ أي حكماء أتقياء، أو معلّمين الناس من علمكم ؛ وقيل: الربّاني: العالم بالحلال والحرام والأمر والنّهي وما كان وما يكون<sup>(٢)</sup>.

﴿بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ ٱلْكِنَبَ﴾ قال البيضاويّ: أي بسبب كونكم معلّمين الكتاب وبسبب كونكم دارسين له، فإنّ فائدة التعليم والتعلّم معرفة الحقّ والخير للاعتقاد والعمل<sup>(٣)</sup>.

وَوَإِذَ أَخَذَ اللَّهُ مِبِئَقَ النَّبِيَّيَنَ﴾ قال الطبرسيّ : روي عن أمير المؤمنين وابن عبّاس وقتادة أنّ الله تعالى أخذ الميثاق على الأنبياءِ قبل نبيّنا على أن يخبروا أممهم بمبعثه ونعته، ويبشّروهم به، ويأمروهم بتصديقه. وقال طاوس : أخذ الله الميثاق على الأنبياءِ على الأوّل والآخر، فأخذ ميثاق الأوّل لتؤمننَ بما جاء به الآخر، وقال الصادق على : تقديره : وإذ أخذ الله ميثاق أمم النبيّين بتصديق نبيّها والعمل بما جاءهم به، وأنّهم خالفوه بعدما جاؤوا وما وفوا به، وتركوا كثيراً من شريعته، وحرّفوا كثيراً منها ﴿ وَلَتَنْمُرُنَّهُ فَي النّسِد : ويأمرهم بنصديق والحجّة، أو أنّ الميثاق أخذ على الأنبياءِ ليأخذوه على أممهم بتصديق والحجّة، أو أنّ

**أقول:** سيأتي عن أنمّتنا ﷺ أنَّ النصرة في الرَّجعة.

وقال في قوله: ﴿وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِمَسِىٰ ٤ : أي قبلتم على ذلك عهدي، وقيل: معناه: وأخذتم العهد بذلك على أممكم ﴿قَالُوا ﴾ أي قال أممهم. قال الله : ﴿فَاشَهُدُوا ﴾ بذلك على أممكم ﴿وَأَنَا مَمَكُم مِنَ الشَّنهِدِينَ ﴾ عليكم وعلى أممكم، عن عليّ غَلِيَهِ ، وقيل : ﴿فَاشَهُدُوا ﴾ أي فاعلموا ذلك ﴿وَأَنَا مَمَكُم ﴾ أعلم ؛ وقيل : معناه : ليشهد بعضكم على بعض ؛ وقيل : قال الله للملائكة : اشهدوا عليهم، وقد روي عن عليّ غَلِيَهِ أنّه قال : لم يعث عليّ الله على بعض ، وقيل الله نبياً آدم ومن بعده إلا أخذ عليه العهد على أن بعث الله محمّداً وهو حيّ ليؤمننّ به ولينصرنّه، وأمره بأن يأخذ العهد بذلك على قومه<sup>(٥)</sup>.

(۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۲۷۷.
 (۲) مجمع البيان، ج ۲ ص ۲۳۱.
 (۳) تغسير البيضاوي، ج ۱ ص ۲۳۷.
 (۶) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۳۹.

١ - باب/ معنى النبوة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم

﴿ كُمَّا أَوَحَيِّنَا إِلَى نُوْجٍ﴾ قدّم نوحاً لأنّه أبو البشر، وقيل: لأنّه كان أطول الأنبياءِ عمراً وكانت معجزته في نفسه، لبث في قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً، لم يسقط له سنّ، ولم تنقص قوته، ولم يشب شعره؛ وقيل: لأنّه لم يبالغ أحد منهم في الدعوة مثل ما بالغ فيها، ولم يقاس أحد من قومه ما قاساه، وهو أوَّل من عذّبت أُمّته بسبب أن ردّت دعوته<sup>(1)</sup>.

﴿وَرُسُلَا﴾ أي قصصنا رسلاً، أو أرسلنا رسلاً ﴿قَدَ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبَّلُ﴾ بالوحي في غير القرآن، أو في القرآن ﴿وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ﴾ هذا يدل على أنّ لله رسلاً كثيراً لم يذكرهم في القرآن<sup>(۲)</sup>.

﴿ حُجَّةٌ بَعَدَ ٱلرُّسُلِّ﴾ بأن يقولوا : لو أرسلت إلينا رسولاً آمنا بك ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَزِيزًا﴾ أي مقتدراً على الانتقام ممّن يعصيه ﴿ حَكِيمًا﴾ فيما أمر به عباده (٣) .

﴿وَمِن ذُرِيَتَتِهِ، كَانَ البيضاويَ: الضمير لإبراهيم، وقيل: لنوح لأنّه أقرب، ولأنّ يونس ولوطاً ليسا من ذرّيّة إبراهيم، فلو كان لإبراهيم اختص البيان بالمعدودين في تلك الآية والّتي بعدها، والمذكورن في الآية الثالثة عطف على ﴿نُوسًا ﴾ ومن آبائهم عطف على كَلاً أو نوحاً، ومن للتبعيض، فإنّ منهم من لم يكن نبيّاً ولا مهديّاً ﴿ ذَلِكَ هُدَى اللّهِ ﴾ إشارة إلى ما دانوا به ﴿ وَلَوَ اَشْرَكُوْاَ ﴾ أي هؤلاءِ الأنبياء مع علوّ شأنهم فكيف غيرهم. ﴿ وَلَلْمَكْرَ ﴾ : الحكمة، أو فصل الأمر على ما يقتضيه الحقّ ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا ﴾ أي بهذه الثلاثة ﴿ هَتُوُلاً ﴾ يعني قريشاً ﴿ فَقَدَ وَكُلُنَ يَهَا ﴾ أي بمراعاتها ﴿ قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَفِرِينَ ﴾ وهم الأنبياء المذكورون ومتابعوهم، وقيل: هم الأنصار، أو أصحاب النبيّ عليه أو كلّ من آمن به، أو الفُرس، وقيل: الملائكة. ﴿ فَبُهُ دَنِهُمُ أَشَدَدٍهُ إِنّ إِ

﴿وَٱلْمُؤْتَنِكَنِّ﴾ قال الطبرستي: أي المنقلبات، وهي ثلاثة قرى كان فيها قوم لوط ﴿يَأَلْبَيِّنَنَتِ﴾ أي بالبراهين والمعجزات<sup>(ه)</sup>.

إلا بطِسَانِ قَوْمِهِ مه أي لم يرسل فيما مضى من الأزمان رسولاً إلا بلغة قومه حتى إذا بين

- مجمع البيان، ج ٣ ص ٢٤١.
   (٢) (٣) مجمع البيان، ج ٣ ص ٢٤٢.
  - (٤) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣١. (٥) مجمع اليان، ج ٥ ص ٨٦.
    - (٦) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٨.

لهم فهموا عنه ولا يحتاجون إلى مترجم، وقد أرسل الله نبيّنا ﷺ إلى الخلق كافّة بلسان قومه، قال الحسن: امتنّ الله على نبيّه ﷺ أنّه لم يبعث رسولًا إلّا إلى قومه، وبعثه خاصّة إلى جميع الخلق؛ إنّ معناه: كما أرسناك إلى العرب بلغتهم لتبيّن لهم الدين ثمّ إنّهم يبيّنونه للناس كذلك أرسلنا كلَّ رسول بلغة قومه ليظهر لهم الدين<sup>(1)</sup>.

إِلا يَعْلَمُهُمْ إِلَا اللَّهُ أَي لا يعلم تفاصيل أحوالهم وعددهم وما فعلوه وفعل بهم من
 العقوبات إلا الله، قال ابن الأنباري: إنّ الله أهلك أمماً من العرب وغيرها فانقطعت
 أخبارهم وعفت آثارهم، فليس يعرفهم أحد إلاّ الله. وكان ابن مسعود إذا قرأ هذه الآية قال:
 تخبارهم وعفت آثارهم، فليس يعرفهم أحد إلاّ الله. وكان ابن مسعود إذا قرأ هذه الآية قال:
 فَرَدُوَّا أَيْدِيَهُمْ فِي هذا يكون قوله: ﴿وَأَلَّذِبِكَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَعْمَهُمْ إِلَى أَعْوَا النسابون؛ فعلى هذا يكون قوله: ﴿وَأَلَذِبِكَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَعْمَمُهُمْ إِلَى أَنْوَا النسابون؛ فعلى هذا يكون قوله: ﴿وَأَلَذِبِكَ مِنْ بَعَدِهِمْ لَا يَعْلَمُهُمْ إِلَى أَنْتُهُ مبتدء وخبراً
 فَرَدُوَّا أَيْدِيَهُمْ فِي أَقَوْهِهِمْ أَي عضوا على أصابعهم من شدة الغيظ، أو جعلوا أيديهم في
 أوواه الأنبياء تكذيباً لهم، أي أشاروا بأيديهم إلى أفواه الرسل تسكيناً لهم، أو وضعوا أيديهم في
 أواه الأنبياء تكذيباً لهم، أي أشاروا بأيديهم إلى أفواه الرسل تسكيناً لهم، أو وضعوا أيديهم على
 أفواه الأنبياء تكذيباً لهم، أي أشاروا بأيديهم إلى أفواه الرسل تسكيناً لهم، أو وضعوا أيديهم
 على أفواه الأنبياء تكذيباً لهم، أي أشاروا بأيديهم إلى أفواه الرسل تسكيناً لهم، أو وضعوا أيديهم
 أوناه الرسل تسكيناً لهم، أو معوها على أفواههم ليسكتوا فسكتوا عنهم لما يئسوا منهم، هذا كله
 أخذوا أيدي الرسل فوضعوها على أفواههم ليسكتوا فسكتوا عنهم لما يئسوا منهم، هذا كله
 أخذوا أيدي الرسل من الحجج، أي فردوا حجمهم في حيث جاءت، لأنها تخرج من
 ما نطقت به الرسل من الحجج، أي فردوا حجمهم في حيث جاءت، لأنها تخرج من
 الأواه. أو مثله من الوجوه.

أربي أي يوقعنا في الريب بكم أنكم تطلبون الرئاسة وتفترون الكذب. ﴿ مِن ذُنُوبِكُمْ أَي بِعضها ، لأنّه لا يغفر الشرك؛ وقيل : وضع البعض موضع الجميع توسّعاً ﴿ إِنَّ أَجَلِ مُسَمَّىُ أَي إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ العض موضع الجميع توسّعاً ﴿ إِنَّ أَجَلِ مُسَمَّىُ أَي إِلَى الوقت الذي ضربه الله لكم أن يميتكم فيه ، ولا يؤاخذكم بعاجل العقاب ﴿ بِسُلَطَنِ تُبِينِ أَي إلى الوقت الذي ضربه الله لكم أن يميتكم فيه ، ولا يؤاخذكم بعاجل العقاب مُسَمَعًى إلى أي إلى الوقت الذي ضربه الله لكم أن يميتكم فيه ، ولا يؤاخذكم بعاجل العقاب إسْلَطَنِ تُبِينِ أي إلى الحقت الذي أن الله لكم أن يميتكم فيه ، ولا يؤاخذكم بعاجل العقاب أي يسُلطَن تُبين ما يعتمدوا أنّ ما جاءت به الرّسل من إسْلموجزات ليست بمعجزة ولا دلالة؛ وقيل : إنّهم طلبوا معجزات مقترحات سوى ما ظهرت فيما بينهم .

وَلَئِكُنَّ أَلَمَ يَمُنَى أَي ينعم عليهم بالنبوة والمعجزات وَقَدَ هَدَىٰنَا سُبُلَنَا أَي عرّفنا طريق التوكل، أو هدانا إلى معرفته وتوجيه العبادة إليه وَذَلِكَ لِمَنْ خَافَكَ أَي ذَلْكَ الفوز لمن خاف وقوفه للحساب بين يديَّ وَعَنَاكَ وَعِيدِه أي عقابي، وإنّما قالوا : ﴿ أَوَ لَتَعُودُنَهُ وَهم لم يكونوا وقوفه للحساب بين يديَّ ﴿ وَخَافَ وَعِيدِه أَي عقابي، وإنّما قالوا : ﴿ أَوَ لَتَعُودُنَهُ وهم لم يكونوا على ملّتهم قطر؟ إلى معرفته وتوجيه العبادة إليه في تَلِكَ لِمَنْ خَافَكَهُ أَي ذَلْكَ الفوز لمن خاف وقوفه للحساب بين يديَّ ﴿ وَخَافَ وَعِيدِه أَي عقابي، وإنّما قالوا : ﴿ أَوَ لَتَعُودُنَهُ وهم لم يكونوا على ملّتهم قطر؟ إمّا لأنّهم توهموا على غير حقيقة أنّهم كانوا على ملّتهم، وإمّا لأنّهم مؤلّوا النوا النهم قطر؟ إمّا النهم توهموا على غير حقيقة أنّهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على ماليهم النوا الذي أنهم أنهم ما يكونوا على ملتهم قطر؟ إمّا لأنّهم توهموا على غير حقيقة أنّهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على ملتهم وأمّا أنّهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على أنهم كانوا على أنّهم كانوا على أنهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على ملتهم أنّهم فلّوا النشوء بينهم أنّهم كانوا على أنهم كانوا على أنهم كانوا على ملتهم أنّوا على ملّتهم أنّوا على أنّهم كانوا على أنهم كانوا على أنهم كانوا على ملّتهم أنّهم كانوا على أنّهم كانوا عليها .

أَسْتَغَنَّحُولُهُ أي طلب الرسل الفتح والنصر من الله؛ وقبل: هو سؤالهم أن يحكم الله بينهم وبين أممهم، لأنّ الفتح الحكم؛ وقيل: معناه: واستفتح الكفّار العذاب﴿ وَخَابَ كُلُ جَبَرَارٍ عَنِهِهِ أي خسر كلّ متكبر معاند مجانب للحقّ دافع له. وَرَمَّا أَهْلَكُنَا ﴾أي لم نهلك أهل قرية فيما مضى على وجه العقوبة إلاّ وكان لهم أجلٌ معلومٌ مكتوب لا بدّ أن سيبلغونه، فلا يغرّنَّ هؤلاءِ الكفّار إمهالي إيّاهم وتمَّا تَسَبِقُ مِنْ أَشَـةٍ ﴾أي لم تكن أُمّة فيما مضي تسبق أجلها فتهلك قبل ذلك، ولا تتأخّر عن أجلها وفي شِيَع ٱلأَوَّلِينَ ﴾ الشيع: الفرق والأمم<sup>(1)</sup>.

وَإِلَّا رِجَالًا نُوَجِي إِلَيْهِم ﴾ وذلك أنّ كفّار قريش كانوا ينكرون أن يرسل إليهم بشرٌ مثلهم، فبيَّن سبحانه أنّه لا يصلح أن يكون الرسل إلى الناس إلا من يشاهدونه ويخاطبونه ويفهمون عنه، وأنّه لا وجه لاقتراحهم إرسال الملك فَفَسَنَاتًا أَهْلَ الذِّكْرِ ﴾ أي أهل العلم بأخبار من مضى من الأمم، أو أهل الكتاب، أو أهل القرآن، لأنّ الذكر القرآن، يقرب منه مارواه جابر ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عَلَيْكَ أنه قال : نحن أهل الذكر . وقد سمّى الله رسوله ذكراً في قوله : فَوَكَرا في كَتُولًا ﴾ على أحد الوجهين . وقوله : في إلَيْتَنَبَ وَالدَّبُو لَهُ العامل فيه قوله : في قوله : في كَرا في ألم العامل فيه قوله : في المالك وفات الرامل في الذكر . والمُولا يُسمّى الله رسوله ذكراً في توله : في المال العامل فيه قوله : في قوله : في كُرا في تُسُولاً ﴾ على أحد الوجهين . وقوله : في المراهين والكتب إلاً رجالاً ، وقيل : في الكلام إضمار ، والتقدير : وما أرسلنا بالبيّنات والزبر أي البراهين والكتب إلاً رجالاً ، وقيل : في الكلام إضمار ، والتقدير : أرسلناهم بالبيّنات <sup>(٢)</sup>.

وَأُوَلَتِهَكَ ﴾ أي الّذين تقدّم ذكرهم والَذِينَ أَنَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم ﴾ بالنبوّة وغيرها وَمَنَ ٱلنَّبِيّنَ مِن ذُرِيَّةِ النسب، فكان لإدريس شرف القرب من آدم، وكان إبراهيم من ذرّيّة من حمل مع نوح، وكان إسماعيل وإسحاق ويعقوب من ذرّيّة إبراهيم لمّا تباعدوا من آدم حصل لهم شرف إبراهيم، وكان موسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى من ذرّيّة إسرائيل ووَمِتَن هَدَيْنَا ﴾ قبل : إنّه تمَّ الكلام عند قوله : فوايشرَّوبَلَ ﴾ ثم ابتدأ وقال : فوَمِتَنَ هَدَيْنَا وَأَجْبَيْيَنَا ﴾ من الأمم قوم ﴿إِنَا نُنْلَ عَلَيْمُ عَايَنَة الذين تقدّم ذكرية عن علي من الحسين عند تقام ، وكان إبراهيم من ذريّة من حمل مع نوح، وكان وكان موسى وهارون وزكريا ويحيى وعيسى من ذرّيّة إسرائيل ووَمِتَن هَدَيْنَا ﴾ قبل : إنّه تمَّ الكلام عند قوله : فوايشرَّوبَلَ ﴾ ثم ابتدأ وقال : فوَمِتَنَ هَدَيْنَا وَأَجْبَيْيَنَا ﴾ من الأمم قوم فإذا نُنْلَى عَلَيْمُ عائد الرَّحْنَنِ ﴾ وروي عن عليّ بن الحسين عليه أنّه قال : نحن عنينا بها . وقيل : بل المراد به الأنبياء الذين تقدّم ذكرهم فَخُرُوا سُجَدَا ﴾ لله فوَرَيْكَا ﴾ أي باكين في فَعَلَكَ مِن بَعَدِهِم هُ أَنْدَا لَكُلُوا الذين تقدّم ذكرهم فَخَرُوا سُجَدًا ﴾ له فوريكَ ي أنه قال : نحن عنينا بها . وقيل : بل المراد به الأنبياء ولذين تقدّم ذكرهم فَخُرُوا سُجَدَا ﴾ له فورَيْكَا ﴾ أي باكين في فَعَلَكَ مِن بقد هم فَنْتَ أَنْ أَنْ مَالَا لان الذين تقد فركرهم في فَرُوا سُجَدا إذه قال : نحن عنينا بها . وقيل : بل المراد به الأنبياء ولدين قوم أو أنه من اله فروري قوم سوء من اليهود ومن تبعهم فَاسَاعُوا الصَائوة ﴾ أي اللذين عد موها أو أخروها عن مواقيتها وهو المروي عن أبي عبدالله غليتين في قائمية أو ألشَائوة كاني عليهم فَسَرَق يَلْقَوْنَ عَيَّاكُ أي مجازاة الغي، وقيل : أي شرّ أو خيبة <sup>(٣)</sup>

وماً ءَامَنَتْ قَبْلَهُمِهُ أي لم يؤمن قبل هؤلاءِ الكفّار ومِّنِهُ أهل وقَرْيَتَوَهُ جاءتهم الآيات الّتي طلبوها فأهلكناهم مصرّين على الكفر وأَفَهُمْ يُؤْمِنُونَكَه عند مجيئها، هذا إخبار عن حالهم وأنّ سبيلهم سبيل من تقدّم من الأمم طلبوا الآيات فلم يؤمنوا بها وأهلكوا، فهؤلاءِ أيضاً لو أتاهم ما اقترحوا لم يؤمنوا واستحقّوا عذاب الاستئصال، وقد حكم الله في هذه

- (۱) مجمع البيان، ج ٦ ص ٦٢. (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٥٨.
  - (۳) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٣١.

الأمّة أن لا يعذّبهم عذاب الاستئصال فلذلك لم يجبهم في ذلك؛ وقيل: ما حكم الله سبحانه بهلاك قرية إلاّ وفي المعلوم أنّهم لا يؤمنون، فلذلك لم يأت هؤلاءِ بالآيات المقترحة.

وَكُمَا جَعَلَنَهُمْ جَسَدًا ﴾ الجسد: المجسّد الذي فيه الروّح ويأكل يشرب؛ وقيل ما لا يأكل ولا يشرب فُتُمَّ صَدَقْنَهُمُ ٱلْوَعَدَ ﴾ أي أنجزنا ما وعدناهم به من النصر والنجاة والظهور على الأعداء، وما وعدناهم به من الثواب فَخَآَنِجَيَنَهُمْ وَمَن نَشَآهُ ﴾ أي من المؤمنين بهم فواًقلَكَنَا ٱلْمُسْرِفِينَ ﴾ على أنفسهم بتكذيبهم الأنبياء<sup>(1)</sup>.

فَوَاَمَلَيْتُ لِلْكَفِرِينَ ﴾ أي أخرت عقوبتهم وأمهلتهم فَمُ أَخَذَنُهُمٌ ﴾ أي بالعذاب فَوَكَيْفَ حَكَانَ نَكِيرٍ ﴾ استفهام للتقرير، أي فكيف أنكرت عليهم ما فعلوا من التكذيب، فأبدلتهم بالنعمة نقمةٌ، وبالحياة هلاكاً؟ فَوَكَاَيَن مِّن قَتْرَيَةٍ ﴾ أي وكم من قرى فَآهَلَكُنَهَا وَهِ ظَالِمَةٌ ﴾ أي وأهلها ظالمون بالتكذيب والكفر فَفَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا ﴾ أي خاليةٌ من أهلها، ساقطةٌ على سقوفها فويثرٍ مُعَطَّلَةٍ ﴾أي وكم من بر باد أهلها وغار ماؤها، وتعطّلت من دلائها فوقَصْرٍ مَشِيدٍ ﴾ أي وكم من قصر رفيع مجصص تداعى للخراب بهلاك أهله، واصحاب الآبار ملوك البدو، وأصحاب القصور ملوك الحضر، وفي تفسير أهل البيت عَشِيَلَةٍ : كم من بثر معطّلة أي عالم لا يرجع إليه ولا ينتفع بعلمه <sup>(٢)</sup>.

وَكُلُوا مِنَ ٱلطَّنِبَنَتِ ﴾ خطاب للرسل كلّهم أمرهم أن يأكلوا من الحلال ﴿إِنَّ هَـٰذِهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةُ وَحِدَةً ﴾ أي دينكم دينٌ واحدٌ ؛ وقيل : هذه جماعتكم وجماعة من قبلكم واحدةٌ كلّكم عباد الله ﴿فَنَتَطَعُوا أَشَرَهُم زُبُراً ﴾ أي تفرقوا في دينهم وجعلوه كتباً دانوا بها وكفروا بما سواها ، كاليهود كفروا بالإنجيل والقرآن ، والنصارى بالقرآن ، وقيل : أحدثوا كتباً يحتجون بها لمذاهبهم ﴿كُلُّ حِرْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرِحُونَ ﴾أي كلّ فريق بما عندهم من الحلال في الله هو الله عنه الم على الحق أن الله في الما يوني ألما الما يعام الموا الموا الما الموا الما من الحال الما يعا وكفروا بما

وَزِيرًا ﴾: أي معيناً على تبليغ الرسالة ﴿فَدَمَرَنَهُمْ تَدْمِيرًا ﴾ أي أهلكناهم إهلاكاً بأمر فيه أُعجوبة ﴿وَكُلاً مَمَرَنَا لَهُ ٱلأَمْنَالَ ﴾ أي بينا لهم أنّ العذاب نازلٌ بهم إن لم يؤمنوا ؛ وقيل : بينّا لهم الأحكام في الدين والدنيا ﴿وَكُلاً تَبَرْنَا تَنْبِيرُ ﴾ أي أهلكنا إهلاكاً على تكذيبهم ﴿وَلَقَدْ أَتَوَا عَلَ ٱلْفَرَيَةِ ٱلَّتِي أَمْطِرَتْ ﴾ يعني قوم لوط أُمطروا بالحجارة ﴿أَكْلَمَ يَكُونُوا بَرَوْنَهَمَاً ﴾ في أسفارهم إذا مرّوا بهم فيعتبروا ﴿بَل كَانُوا لَا يَرْجُرُكَ أَسُورُ كِانَ مَلِي الرار والعام ما يعتبروا لأنهم لا يخافون البعث أنهم الله في الذي الما الما الما إذا يرار الما الما الما كاني الما الما الما في الذي الم

<<p>وَوَكَانُوا مُسْتَبْعِمِينَ ﴾ أي كانوا عقلاء يمكنهم التمييز بين الحقّ والباطل بالنظر أو يحسبون

- مجمع البيان، ج ۷ ص ۷۳.
   مجمع البيان، ج ۷ ص ۱۵۹.
- (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ١٩٤.
   (٤) مجمع البيان، ج ۷ ص ٢٩٦.

أنّهم على هدى. ﴿وَمَا كَانُوا سَبِقِينَ﴾ أي فائتين الله كما يفوت السابق ﴿حَاصِبُا﴾ أي حجارة؛ وقيل: ريحاً فيها حصباً، وهم قوم لوط؛ وقيل: هم عاد ﴿وَمِنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصَّبْحَةُ﴾ وهم قوم شعيب ﴿وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا﴾ وهم قوم قارون. ﴿وَمِنْهُم مَنْ أَغْرَقْنَاً﴾ قوم نوح، وفرعون وقومه<sup>(1)</sup>.

﴿وَأَنَارُوا ٱلْأَرْضَ﴾ أي قلبوها وحرثوها لعمارتها ﴿تُمَرَ كَانَ عَنِقِبَةَ ٱلَّذِينَ أَسَتَنُواً﴾ إلى نفوسهم بالكفر بالله وتكذيب رسله ﴿الشُوَاَىٓ﴾ أي الخلّة الّتي تسوء صاحبها إذا أدركها وهي عذاب النار ﴿أَنَ كَذَبُواَ﴾ أي لتكذيبهم ﴿وَكَانَ حَفًّا عَلَيْنَا نَصْرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ أي دفعنا السوء والعذاب عن المؤمنين، وكان واجباً علينا نصرهم بإعلاءِ الحجّة ودفع الأعداءِ عنهم"

﴿وَإِذَ أَخَذَنَا﴾ أي واذكر يا محمّد حين أخذ الله الميثاق ﴿مِنَ ٱلنَّبِيَتِنَ﴾ خصوصاً بأن يصدّق بعضهم بعضاً ويتبع بعضهم بعضاً؛ وقيل : أخذ ﴿مِثَنَعَهُمْ﴾ على أن يعبدوا الله، ويدعوا إلى عبادة الله، أن يصدّق بعضهم بعضاً؛ وأن ينصحوا لقومهم ﴿وَمِنكَ وَمِن نُوجٍ﴾ خصّ هؤلاءِ بالذكر لأنّهم أصحاب الشرائع ﴿وَأَخَذَنَا مِنْهُم مِيَثَقًا غَلِيظاً﴾ أي عهداً شديداً على الوفاءِ بما حملوا من أعباءِ الرّسالة؛ وقيل : على أن يعلنوا أنّ محمّداً رسول الله يتعلن محمد عليه أن لا نبيّ بعده<sup>(٣)</sup>.

فَوَإِلَى اللَّهِ تُرْجَعُ ٱلْأُمُورُ فيجازي من كَذَّب رسله، وينصر من كُذَّب من رسله<sup>(٤)</sup>. ﴿وَإِن مِنَ أُمَّةٍ أي وما من أُمَّة من الأمم الماضية ﴿إِلَّا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ﴾ أي إلا مضى فيها مخوّف يخوّفهم، وفي هذا دلالة على أنَّه لا أحد من المكلّفين إلا وقد بعث إليه الرسول وأنَّه سبحانه أقام الحجّة على جميع الأمم بالبيّنات<sup>(٥)</sup>. قال البيضاويّ : بالمعجزات الشاهدة على نبوَّتهم وَوَيَالَزُيُرُ ﴾ كصحف إبراهيم ﴿وَيَالَكِتَكِ ٱلْمُنِيرِ ﴾ كالتوراة والإنجيل على إرادة التفصيل دون الجمع، ويجوز أن يراد بهما واحد والعطف لتغاير الوصفين ﴿وَكَنَفَ مَكَانَ نَكِيرٍ ﴾ أي إنكاري بالعقوبة<sup>(٢)</sup>.

ذِيَحَمَّرَةً ﴾ قال الطبرستي : أي يا ندامةً ﴿عَلَى ٱلْعِبَادِ ﴾ في الآخرة باستهزائهم بالرسل في الدنيا ﴿أَنَهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ ﴾ أي ألم يروا أنّ القرون الّتي أهلكناهم لا يرجعون إلى الدّنيا<sup>(٧)</sup> .

﴿وَلِفَدٌ سَبَغَتْ كَلِمَنْنَا﴾ أي سبق الوعد منّا ﴿إِنَّهُمْ لَمُتُمُ الْمَصُورُونَ﴾ في الدنيا والآخرة على الأعداءِ بالقهر والغلبة وبالحجّة الظاهرة؛ وقيل: معناه: سبقت كلمتنا لهم بالسعادة، ثمّ ابتدأ فقال: ﴿إِنَّهُمْ﴾ أي إنّ المرسلين ﴿لَمُمُ ٱلْمَصُورُونَ﴾ وقيل: عنى بالكلمة قوله: ﴿لَأَغْلِبَكَ أَنَا

- (۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ۲۲. (۲) مجمع البيان، ج ۸ ص ٤٧.
- (٤) مجمع البيان، ج ٨ ص ٢٣٢.
- (٩) مجمع البيان، ج ٨ ص ٢٤٠.
   (٦) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٢٣.
  - (۷) مجمع البيان، ج ۸ ص ۲۷۰.

(۳) مجمع البيان، ج ۸ ص ۱۲۳.

وَرُسُلِنَّ ﴾<sup>(1)</sup> قال الحسن : المراد بالآية نصرتهم في الحرب فإنّه لم يقتل نبيَّ قطَّ في الحرب، وإن مات نبيّ أو قتل قبل النصرة فقد أجرى الله تعالى العادة بأن ينصر قومه من بعده، فيكون في نصرة قومه نصرة له. وقال السدّيّ : المراد النصرة بالحجّة ﴿وَلِنَّ جُندَنَا﴾ أي المؤمنين، أو المرسلين ﴿لَمُ ٱلْغَلِبُونَ﴾ بالقهر أو بالحجّة ﴿وَمَنكَمُ عَلَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ أي سلامٌ وأمانٌ لهم من أن ينصر عليهم أعداؤهم ؛ وقيل : هو خبر ومعناه أمر، أي سلّموا عليهم كلّهم كلّهم كلّهم لا تفرّقوا بينهم <sup>(٢</sup>).

وَزَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ﴾ قال البيضاويّ : أي ليس الحين حين مناص، زيدت عليها تاء التأنيث للتأكيد ﴿أُوَلَنَهِكَ ٱلْأَحْزَابُ﴾ يعني المتحزّبين على الرّسل الّذين جعل الجند المهزوم منهم ﴿فَحَقَ<sub>َ مِ</sub>عَابِ﴾ أي فوجب عليهم عقابي<sup>(٣)</sup>.

أَأَلَأَخْزَابُ مِنْ بَعْدِهِمٌ ﴾ والذين تخرّبوا على الرّسل وناصبوهم بعد قوم نوح ﴿وَهَمَّتَ حَكُلُ أُمَّيَةٍ ﴾ من هؤلاء ﴿لِيَأْخُدُوهُ ﴾ ليتمكنوا من إصابته بما أرادوا من تعذيب وقتل من الأخذ بمعنى الأسر ﴿لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْمَقَ ﴾ ليزيلوه به ﴿فَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ ﴾ فإنّكم تمرّون على ديارهم، وهو تقرير فيه تعجيب<sup>(3)</sup>.

وَمِيْنَهُم مَن لَمْ نَقْصُصْ عَلَيْكَ ﴾ قال الطبرسيّ <sub>تقلله</sub> : روي عن عليّ غَلَيْ أنّه قال : بعث الله نبيّاً أسود لم يقصّ علينا قصّته . واختلف الأخبار في عدد الأنبياءِ فروي في بعضها أنّ عددهم مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً ، وفي بعضها أنّ عددهم ثمانية آلاف نبيّ : أربعة آلاف من بني إسرائيل ، وأربعة آلاف من غيرهم ﴿يِتَابَةٍ﴾ أي بمعجزة ودلالة<sup>(ه)</sup> .

﴿فَإِذَا جَمَاءَ أَمْرُ ٱللَّهِ﴾ قال البيضا ويّ : أي بالعذاب في الدنيا والآخرة ﴿قُضِىَ بِٱلْحَقَ ﴾ بإنجاءِ المحقّ وتعذيب المبطل<sup>(1)</sup> .

فَوَجُولُ بِمَا عِندَهُم واستحقروا علم الرسل، والمراد بالعلم عقائدهم الزائغة وشبههم الداحضة أو علم الأنبياء، وفرحهم به ضحكهم منه واستهزاؤهم به، ويؤيده ووَحَاقَ بِهِم مَا كَانُواْ بِهِ. يَسَتَهْزِءُونَ وقيل : الفرح أيضاً للرّسل شكراً لله على ما أوتوا من العلم وبَأَسُنَا أي شدّة عذابنا وفَلَرْ يَكُ يَنفَعُهُم لا متناع قبوله حيننذ وسُنَّة أللَه على ما أوتوا من العلم وبَأَسُنَا أي شدّة عذابنا وفَلَرْ يَكُ يَنفَعُهُم لا متناع قبوله حيننذ وسُنَّة أللَه على ما أوتوا من العلم وبَأَسُنَا وم في العباد . وشَرَعَ لكُم مِنَ الذِينِ مَا وَحَىٰ أي شرع لكم من الدين دين نوح ومحمّد بينهما من أرباب الشرائع، وهو الأصل المشترك فيما بينهما المفسّر بقوله : وأنَ أَفِيُواْ الذِينَ وهو الإيمان بما يجب تصديقه، والطاعة في أحكام الله وولاً مُنفَوَّقُوا فِيوْنُ ولا تختلفوا في هذا الأصل، أمّا فروع الشرائع فمختلفةً<sup>(٧)</sup> وومًا كَانَ لِبَشَرِ وما صحّ له وما صحّ له وأن يُنفَقُوا فِيوْ والا تختلفوا في هذا

- (١) سورة المجادلة، الآية: ٢١.
- (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦.
- (٥) مجمع البيان، ج ٨ ص ٤٥٨.
- (۷) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦٧.
- (۲) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۳۸.
- ٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٩.
- (٦) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦٧.

كلاماً خفيًا يدركه بسرعة، لأنّه تمثل، ليس في ذاته مركّباً من حروف مقطّعة تتوقّف على تموّجات متعاقبة، وهو ما يعمّ المشافه به كما روي في حديث المعراج، والمهتف به كما اتفق لموسى في طوى والطور، لكن عطف قوله : ﴿أَوَّ مِن وَرَآي حِجَابٍ عليه يخصّه بالأوّل ؛ وقيل : المراد به الإلهام والإلقاء في الرّوع، والوحي المنزل به إلى الرّسل، فيكون المراد بقوله : ﴿أَوَ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآمُ أَو يرسل إليه نبياً فيبلغ إليه وحيه كما أمره،

﴿ وَلِخُونُ لُوطِ ﴾ أي قومه، لأنّهم كانوا أصهاره ﴿ فَنَ وَعِدِ فَوجب وحلّ عليه وعيدي<sup>(٢)</sup>
 ﴿ عَادًا ٱلْأُولَىٰ ﴾ القدماء لأنّهم أولى الأمم هلاكاً بعد نوح ؛ وقيل : عاد الأولى قوم هود، وعاد
 ﴿ عَادًا ٱلْأُولَىٰ ﴾ القدماء لأنّهم أولى الأمم هلاكاً بعد نوح ؛ وقيل : عاد الأولى قوم هود، وعاد
 الأخرى إرم ﴿ فَآ آبَتَىٰ ﴾ الفريقين ﴿ أَطْلَمَ وَأَطْنَىٰ ﴾ أي من الفريقين لأنّهم كانوا يؤذونه وينفرون
 عنه ويضربونه حتى لا يكون به حراك ﴿ وَالْمُؤَنَفِكَةَ ﴾ قرى قوم لوط ﴿ أَهْوَىٰ ﴾ بعد أن رفعها فقلبها
 عنه ويضربونه حتى لا يكون به حراك ﴿ وَالْمُؤَنَفِكَةَ ﴾ قرى قوم لوط ﴿ أَهْوَىٰ ﴾ بعد أن رفعها فقلبها
 ﴿ فَنَشَنْهَا مَا غَنَىٰ ﴾ فيه تهويلُ وتعميمٌ لما أصابهم<sup>(٣)</sup>.

حَتَبَ الله في اللّوح 
 لأَغْلِبُ أي بالحجة 
 (\*).

إَلَهُ اللَّاطِنَةِ أي الخطاءِ، أو بالفعلة، أو الأفعال ذات الخطاء ﴿ أَخْذَهُ رَّابِيَةٌ ﴾ زائدة في الشدّة زيادة أعمالهم في القبح<sup>(٢)</sup>.

- (۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ۹۷.
- (٣) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢١٠.
- (٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣١٤.

- (۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ۱۷۷.
   (۲) مسير البيضاوي، ج ٤ ص ۱۷۷.
- (٤) (٥) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٤٨–٢٥٨.

تسترقه الشياطين فتلقيه إلى الكهنة؛ وقيل: رصداً من بين يدي الرسول ومن خلفه، وهم الحفظة من الملائكة يحرسونه عن شرّ الأعداء وكيدهم؛ وقيل: المراد به جبرئيل عليمي ، أي يجعل من بين يديه ومن خلفه رصداً كالحجاب تعظيماً لما تحمّله من الرسالة، كما جرت عادة الملوك بأن يضمّوا إلى الرّسول جماعةً من خواصهم تشريفاً له، وهذا كما روي أنّ سورة الأنعام نزلت ومعها سبعون ألف ملك ﴿ لِيَمَارَ أَنَ قَدْ أَبَلَمُوا رِسَلَنَتِ يَ يعني الملائكة، قال سعيد ابن جبير : ما نزل جبرئيل بشيء من الوحي إلاّ ومعه أربعة من الملائكة حفظة فيعلم الرسول أن قد أبلغ الرّسالة على الوجه الذي قد أمر به؛ وقيل : ليعلم من كذّب الرسل أنّ الرّسل قد أو قد أبلغ الرّسالة على الوجه الذي قد أمر به؛ وقيل : ليعلم من كذّب الرسل أنّ الرّسل قد أبلغوا رسالات الله؛ وقيل : ليعلم محمّد أنّ الرّسل قبله قد أبلغوا رسالات ربّهم كما أبلغ هو أو كانوا محروسين محفوظين بحفظ الله وقيل : ليعلم الله أن قد أبلغهم كما أبلغ هو أو كانوا محروسين محفوظين بحفظ الله وقيل : ليعلم الله أن قد أبلغوا، ومعناه : ليظهر توسّعاً، كما يقول الإنسان : ما علم الله ذلك مني أي ما كان ذلك أصلاً، لأنه لو كان لعلم الله ووالما يما أبلغوا، واللات الله وعناه عالماً به وقيل المعلوا في علم أبلغهم كما أبلغ هو أمعنوا محروسين محفوظين بحفظ الله وقيل اليعلم الله أن قد أبلغوا، ومعناه : ليظهر أمعنوا معنوا الإنسان : ما علم الله ذلك مني أي ما كان ذلك أصلاً، لأنه لو كان لعلم الله ووالماذ بِما لذَيْبَمْ في أي أحاط الله علماً بما لدى الأنبياء والخلائق في ألماني أن ألم أله أله أحصى ما خلق الله وعرف عددهم، لم يفته علم شيء حتى مثاقيل الذر والخردل<sup>(1)</sup>.

لَا لَمَنَكَ حَدِيثُ ٱلجُنُودِ﴾ أي هل بلغك أخبار الجنود الَّذين تجنَّدوا على أنبياءِ الله؟ وقيل: أراد قد أتاك<sup>(٢)</sup>.

وُسَوَّطَ عَذَابٍ﴾ أي فجعل سوطه الّذي ضربهم به العذاب، أو قسط عذاب كالعذاب بالسوط الّذي يعرف مقدار ما عذّبوا به، وقيل: أجرى على العذاب اسم السوط مجازاً، شبّه الله العذاب الّذي أحلّه بهم بانصباب السوط وتواتره على المضروب<sup>(٣)</sup>.

١ - فس: ﴿ كَانَ آلنَاسُ أَمَّةً وَاحِدَةً ﴾ قال: قبل نوح على مذهب واحد فاختلفوا فبعث الله النبيّين مبشّرين ومنذرين<sup>(٤)</sup>.

٢ - فس: ﴿إِنَّ اللَّهَ أَصْطَلَىٰ﴾ الآية، لفظ الآية عام ومعناه خاص وإنَّما فضّلهم على عالمي زمانهم. وقال العالم ﷺ : نزل: «وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين» فأسقطوا آل محمّد من الكتاب<sup>(٥)</sup>.

٣ - فس: ﴿ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَرَادًا لِي ﴾ أي أنَّ عيسى ظَلِيَنَهُ لم يقل للناس: إنّي خلقتكم فكونوا عباداً لي من دون الله ﴿وَلَكَمِنَ ﴾ قال لهم: ﴿كُونُوا رَبَّنَنِيْحَنَ ﴾ أي علماء. قوله: خلقتكم فكونوا عباداً لي من دون الله ﴿وَلَكَمِن ﴾ قال لهم: ﴿كُونُوا رَبَّنَنِيْحَنَ ﴾ أي علماء. قوله: ﴿وَلَا يَأْمُرَكُمُ ﴾ قال: كان قوم يعبدون الملائكة وقوم من النصارى زعموا أنَّ عيسي رب، واليهود قالوا: عزير ابن الله، فقال الله : ﴿وَلَا يَأْمُرَكُمُ أَن تَشَخِذُوا اللهي تَقْدَرُ أَن عالماً . قوله:

- مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٥٥.
   مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٥٩.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳۵۱.
     (٤) تفسير القمي، ج ۱ ص ۷۹.
  - ۵) تفسير القمي، ج ۱ ص ١٠٨.
     (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٤.

<u>١ - باب/ معنى النبوّة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم</u>

٤ - فس، فواذ أخذ أنذ الله الآية، فإن الله أخذ ميثاق نبيه على الأنبياء أن يؤمنوا به وينصروه، ويخبروا أممهم بخبره، حدثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن مسكان، عن أبي عبد الله عليه قال: ما بعث الله نبياً من لدن آدم فهلم جراً إلا ويرجع إلى الذنيا وينصر أمير المؤمنين عليه في قال: ما بعث الله نبياً من لدن آدم فهلم جراً إلا ويرجع إلى الذنيا وينصر أمير المؤمنين عليه في قال: ما بعث الله نبياً من لدن آدم فهلم جراً إلا ويرجع إلى الذنيا وينصر أمير أمير مالمؤمنين عليه في قال: ما بعث الله نبياً من لدن آدم فهلم جراً إلا ويرجع إلى الذنيا وينصر أمير المؤمنين عليه في الذر: في ماقد أنه نبياً من لدن آدم فهلم جراً إلا ويرجع إلى الذنيا وينصر أمير المؤمنين عليه في الذر: في ماقررتُه وأخذتُم على ذلكم إصري الله وكتنفيري أمير المؤمنين عليه ، من الله في قالوا أقررتُم وأخذتُم على ذلكم إصري أي أي عهدي في قالوا أقررتاً قالها الله في الذر: في ماقررتُهم وأخذتُم على ذلكم إصري أي أي عهدي في عدي في قالوا أقررتاً قالها الله في الذر: في أقررتُهم وأخذتُم على ذلكم إصري في أي عهدي في عهدي في قالوا أقررتاً قالها الله في الذر: في ماقد أنه أنه يومي وهذه مع الآية التي في سورة الأحزاب في قوله : في أذلكم ومنك وهذه مع الآية التي في سورة الأحزاب في قوله : في أذلكم ومنك ومن في وهذه مع الآية التي في سورة الأحزاب في قوله : في أذلكم ومنك ومن في وهذه مع الآية التي في سورة الأحزاب في قوله : في أذلك من أبني عادم من النيبي من عليه ومنك ومن في أي وهذه مع الآية التي في سورة الأحزاب في قوله : في أو أذلاً منه ومنك ومن في علي والآية التي في مورة الأعراف قوله : في أذلك من أبني عادم من من أنهو وهذه مع الآية التي في مورة الأعراف قوله : في أذلك من أبني عادم من في علم ومن في هذه ومنك ومن في على في مورة الأعراف قوله : في أو أذلك من أبني من على في مورة أذيني أميران ما على من من من ما من من من من من علي من منه مو من من من في مور أن من أبني عادم من من أنهو وم قد كتب هذه الثلات آيات في ثلاث سور أله .

• - فس: ﴿وَلَوْ أَشَرَكُواْ يعني الأنبياء الذين قد تقدّم ذكرهم ﴿ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَتَوْلَاً ﴾ يعني أصحابه وقريشاً والذين أنكروا بيعة أمير المؤمنين غليتما ﴿ فَقَدْ وَكَلَنَا بَهَا قَوْمًا ﴾ يعني شيعة أمير المؤمنين غليتما ﴿ فَقَدْ وَكَلَنَا بَهَا قَوْمًا ﴾ يعني شيعة أمير المؤمنين غليتما إ

٧ - فس: ﴿ إِلَّا وَلَهُ الْكَابُ مَعْلُومُ ﴾ أي أجلٌ مكتوب<sup>(٤)</sup>.

٨ - فس: ﴿ فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلَفٌ ﴾ وهو الرديء، والدليل على ذلك قوله: ﴿ أَضَاعُوا الصَّلَوْةَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

٩ - فس: ﴿أَفَهُمْ يُؤْسُونَ ﴾ أي كيف يؤمنون ولم يؤمن من كان قبلهم بالآيات حتى هلكوا؟ ﴿فَسَنَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِكْرِ قَال: آل محمد<sup>(١)</sup>.

١٠ – **فس:** أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، عن جعفر، عن غياث، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿وَكُلَّا تَبَرَّنَا تَنْبِيرُا﴾ يعني كسّرنا تكسيراً، قال: هي بالقبطيّة<sup>(٧)</sup>.

11 - فس: ﴿ فَمِنْهُم مَّن أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ وهم قوم لوط ﴿ وَمِنْهُم مَّن أَخَذَتُهُ الصَّبْحَةُ ﴾

- (1) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٤.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٦.
   (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦٩.
   (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢.
   (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢.
  - (٧) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩٠.

وهم قوم شعيب وصالح ﴿وَيِنْهُم مَنْ خَسَفْنَنَا بِهِ ٱلْأَرْضَى﴾ وهم قوم هود ﴿وَيَنْهُم مَنْ أَغْرَفْنَأَ﴾ فرعون وأصحابه، ثمّ قال نَبْرَيَبَكَ تأكيداً ورداً على المجبّرة ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلِنَكِن كَانُوَا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

١٢ - فس: ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ ٱلنَّبِيَـنَ مِبْنَغَهُمْ وَمِنكَ ﴾ قال: هذه الواو زيادة في قوله: ﴿وَمِنكَ ﴾ وإنّما هو "منك ومن نوح" فأخذ الله الميثاق لنفسه على الأنبياء، ثمّ أخذ لنبيّه على الأنبياء والأثمة عَنْبَيْنِ ثمّ أخذ للانبياء على رسول الله عنى (<sup>٢)</sup>.

١٣ - فس: ﴿ وَلَاتَ حِينَ مَناصِ ﴾ أي ليس هو وقت مفرّ <sup>(٣)</sup>.

١٤ - فس: ﴿وَٱلْأَخْرَابُ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ هم أصحاب الأنبياءِ الذين تحرّبوا ﴿وَهَمَتْ كُلُ أَتَيْمَ بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُدُوهُ ﴾ يعني يقتلوه ﴿وَجَدَدُلُوا بِٱلْبَطِلِ ﴾ أي خاصموا ﴿ لِيُدْحِضُوا بِهِ ٱلْحَقَ ﴾ أي يبطلوه ويدفعوه<sup>(٤)</sup>. قوله: ﴿مِن وَافِ ﴾ أي من دافع<sup>(٥)</sup>.

قوله: ﴿وَءَاتَارًا فِي ٱلْأَرْضِ﴾ يقول: أعمالاً في الأرض (٧).

١٦ - فس: ﴿ شَرَعَ لَكُم مِنَ الدِينِ ﴾ مخاطبة لمحمد ﷺ : ﴿ أَنَ أَفِبُوا الدِينَ ﴾ أي تعلّموا الدِين يعني التوحيد، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وصوم شهر رمضان، وحجّ البيت، والسنن والأحكام التي في الكتب، والإقرار بولاية أمير المؤمنين عليت ﴿ وَلَا لَنَفَرَقُوا فِيهُ أَوْ فِيهُ أَن لَا يَعْدَوُوا فَيهُ أَوْ لَعَدَ أَوْ لَا يَعْدَى اللّهِ مَا اللّه مَا اللّهُ عَلَى اللّهُ مَا المُعْلَمُ مَا اللّهُ مُوا مُنهُ مَا اللّهُ مُواللهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا الْتُقَالُهُ مَا اللّهُ ما اللّهُ ما اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مُواللهُ مُواللهُ مُعْلَمُ اللّهُ مَا اللّهُ ما اللهُ ما اللّهُ ما اللهُ من اللهُ من الللهُ أَمْ اللهُ مَا ما اللهُ من اللهُ ما اللهُ ما اللهُ ما اللهُ ما اللهُ من اللهُ من اللهُ من اللهُ ما اللهُ ما اللهُ ما اللهُ ما اللهُ ما اللهُ ما اللهُ م أى لا تختلفوا فيه (٨).

قوله : ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمُهُ أَلَنَهُ إِلَّا وَحَيَّا﴾ قال : وحي مشافهة ووحي إلهام، وهو الّذي يقع في القلب ﴿أَوَ مِن وَرَآيٍ حِجَابٍ﴾ كما كلّم الله نبيّه ﷺ ، وكما كلّم الله موسى من النار ﴿أَوَ يُرْسِلَ رَسُولَا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ، مَا يَشَآءُ ﴾ قال : وحي مشافهة، يعني إلى الناس<sup>(1)</sup> .

(۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۹۲.

(٤) تفسير القمى، ج ٢ ص ٢٢٦.

(٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣٠.

۸) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲٤٥.

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۲۷.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٠٢.
- (٥) تغسير القمي، ج ٢ ص ٢٢٩.
- (٧) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣٢.
- (٩) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٢.

بيان؛ يمكن إرجاع ما ذكره إلى بعض ما مرّ في كلام المفسّرين بأن يكون قوله : ووحي إلهام عطف تفسير لقوله : وحي مشافهة ، وقوله آخراً : وحي مشافهة المراد به وحي الملك ، فإنّ النبيّ يشافه الملك ، أو وحي الله إلى الملك ، فيكون المشافهة بالمعنى الأوّل أو المراد وحي النبيّ إلى النّاس فإنّ سماع الناس الوحي إنّما يكون مشافهة من النبيّ ، ويؤيّده قوله : يعني إلى الناس ، فعلى هذا يحتمل أن يكون المراد بوحي المشافهة في الأوّل وحي الملك مشافهة إلى النبيّ ، ولعلّ هذا يحتمل أن يكون المراد بوحي المشافهة في الأوّل وحي الملك على التقادير غير خفيّ على المتام المحتملات ، وإرجاع الضمير المستتر في قوله في ألوير

١٧ – **– فس: ﴿**وَالْمُؤْلَفِكَةَ أَهْوَىٰ ﴾ قال: المؤتفكة: البصرة، والدليل على ذلك قول أمير المؤمنين ﷺ: يا أهل البصرة وياأهل المؤتفكة – إلى قوله ﷺ –: ائتفكت بأهلها مرّتين، وعلى الله تمام الثالثة وتمام الثالثة في الرّجعة<sup>(1)</sup>.

14 - فس: ﴿وَٱلْمِيزَانَ ﴾ قال: الميزان: الإمام<sup>(٢)</sup>.

عد؛ اعتقادنا في عدد الأنبياءِ أنّهم مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ ومائة ألف وصيّ وأربعة وعشرون ألف وصيّ، لكلّ نبيّ منهم وصيّ، أوصى إليه بأمر الله تعالى، ونعتقد فيهم أنّهم جاؤوا بالحقّ من عند الحقّ، وأنّ قولهم قول الله تعالى، وأمرهم أمر الله تعالى، وطاعتهم طاعة الله ومعصيتهم معصية الله، وأنّهم ﷺ لم ينطقوا إلاّ عن الله تعالى عن وحيه؛ وأنّ سادة الأنبياءِ خمسة الذين عليهم دارت الرحى، وهم أصحاب الشرائع من أتى بشريعة مستأنفة نسخت شريعة من تقدّمه، وهم خمسة : نوح، وإبراهيم، وموسى وعيسى، وصدّق المرسلين<sup>(۲)</sup>.

**أقول:** سيأتي الكلام في تفضيلهم على الملائكة في كتاب السماءِ والعالم.

١٩ – مع ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن حمدان بن سليمان، عن أحمد بن فضلان عن سليمان بن جعفر المروزيّ، عن ثابت بن أبي صفيّة، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس قال : قال أعرابيّ لرسول الله ﷺ : السلام عليك يا نبيء الله، قال : لست نبيء الله، ولكنّي نبيّ الله .

النبوّة لفظ مأخوذ من النبوة، وهو ما ارتفع من الأرض، فمعنى النبوّة الرفعة، ومعنى النبيّ الرفيع، سمعت ذلك من أبي بشر اللّغويّ بمدينة السلام<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ : فيه : أنّ رجلاً قال له : يا نبيء الله ، فقال لا تنبر اسمي فإنّما أنا نبيّ الله . النبيّ فعيل بمعنى فاعل للمبالغة من النبأ : الخبر ، لأنّه أنبأ عن الله أي أخبر ، ويجوز فيه

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٦.
   (١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٧.
  - (٣) اعتقادات الصدوق، ص ٩٦.

تحقيق الهمزة وتخفيفه، يقال: نبأ ونبّاً وأنباً، قال سيبويه: ليس أحد من العرب إلاّ ويقول: تنبّاً مسيلمة - بالهمز - غير أنّهم تركوا الهمز في النبيّ كما تركوه في الذرّيّة والبريّة والخابية إلاّ أهل مكّة فإنّهم يهمزون هذه الأحرف الثلاثة ولا يهمزون غيرها، ويخالفون العرب في ذلك. قال الجوهريّ: يقال: نبأت على القوم: إذا طلعت عليهم، ونبأت من أرض إلى أرض إذا خرجت من هذه إلى هذه، قال: وهذا المعنى أراد الأعرابيّ بقوله: يا نبيء الله، لأنّه خرج من مكّة إلى المدينة، فأنكر عليه الهمز لأنّه ليس من لغة قريش، وقيل: إنّ النبيّ مشتق من النباوة وهى الشيء المرتفع.

وقال الجزريّ في النبر بالراءِ المهملة : فيه : قيل له : يا نبيء الله، فقال : إنّا معشر قريش لا ننبر، وفي رواية : لا تنبر باسمي، النبر : همز الحروف، ولم تكن قريش تهمز في كلامها .

ع: حمزة بن محمّد العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن العبّاس بن عمر الفقيميّ مثله<sup>(٢)</sup> ج: مرسلاً مثله «ص ٣٧٧».

قال دارم : وحدّثني بذلك عبدالله بن محمّد بن سليمان بن عبدالله بن الحسن ، عن أبيه ، عن جدّه، عن زيد بن عليّ ، عن أبيه عليّ بن الحسين ، عن أبيه، عن أمير المؤمنين ﷺ <sup>(٣)</sup> .

- التوحيد للصدوق، ص ٢٤٩ باب ٣٦ ح ١.
   (٢) علل الشرائع ج ١ ص ١٢١ باب ٩٩ ح ٣.
  - (٣) الخصال، ص ٦٤١ باب ما بعد الألف ح ١٨ وأمالي الصدوق، ص ١٩٦ مجلس ٤١ ح ١١.

١ - باب/ معنى النبوة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم

٢٢ - ها؛ ابن بسران، عن عثمان بن أحمد بن الدقّاق، عن الحسن بن سلام السوّاق، عن زكريًا بن عديّ، عن مسلم بن خالد، عن زياد بن سعد، عن محمّد بن المنكدر، عن صفوان ابن سليم، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ : بعثت على أثر ثمانية آلاف نبيّ، منهم أربعة آلاف من بني إسرائيل<sup>(١)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد هنا عظماء الأنبياءِ ﷺ لئلاً ينافي الخبر السابق واللاّحق.

٢٣ – شمى: عن عبد الله بن سنان قال : سئل أبو عبد الله ﷺ عن قول الله : ﴿وَلَوَ شَآءَ رَبُّكَ لَجَعَلَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَبَحِدَةٌ وَلَا يَزَالُونَ مُغْلَلِفِينٌ ﴾ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكَ ﴾ قال : كانوا أُمّة واحدةً فبعث الله النبيِّين ليتخذ عليهم الحجّة<sup>(٢)</sup>.

بيان: ذكر المفسّرون أنّ المراد بجعلهم أمَّةً واحدةً جبرهم على الإسلام ليكونوا جميعاً مسلمين، وقوله على الآية المامة واحدة، لعلّه إشارة إلى قوله تعالى : ﴿كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَبِعِدَةً بَعَتَ اللَّهُ النَّبِيِّنَ» الآية، وظاهره أنَّ المراد أنّهم كانوا جميعاً على الشرك والضلالة، ولو شاء لتركهم كذلك ولكن بعث الله النبيّين ليتّخذ عليهم الحجّة، فأسلم بعضهم فلذا صاروا مختلفين، وإن احتمل أن يكون المراد أنّهم كانوا في زمن آدم عليهم على التكليف كلّهم مؤمنين.

ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن الأهوازيّ، عن النضر، عن ابن سنان مثله<sup>(٣)</sup>.

٢٤ – مع، ل: عليَّ بن عبد الله الأسواريّ، عن أحمد بن محمّد بن قيس، عن عمروبن حفص عن عبد الله بن محمّد بن أسد، عن الحسين بن إبراهيم، عن يحيى بن سعيد البصريّ، عن ابن جريح، عن عطاء، عن عتبة الليثيّ، عن أبي ذرّ تشنه قال: قلت: يا رسول الله كم عن ابن جريح، عن عطاء، عن عتبة وعشرون ألف نبيّ، قلت: كم المرسلون منهم؟ قال: ثلاث مائة وثلاثة عشر جمّاً غفيراً، قلت: من كان أوّل الأنبياء؟ قال: آدم، قلت: وكان من الأنبياء مائة وثلاثة عشر جمّاً غفيراً، قلت: من كان أوّل الأنبياء؟ قال: آدم، قلت: وكان من الأنبياء مائة وثلاثة عشر جمّاً غفيراً، قلت: من كان أوّل الأنبياء؟ قال: آدم، قلت: وكان من الأنبياء موسلاً؟ قال: نعم، خلقه الله بيده ونفخ فيه من روحه. ثمّ قال: يا أباذر أربعة من الأنبياء مرسلاً؟ قال: نعم، خلقه الله بيده ونفخ فيه من روحه. ثمّ قال: يا أباذر أربعة من الأنبياء ورسلاً؟ قال: آدم، وشيث، وأخنوخ وهو إدريس وهو أوّل من خط بالقلم، ونوح. وأربعة من الأنبياء وأخرهم يربي، وشيث، وأخنوخ وهو إدريس وهو أوّل من خط بالقلم، ونوح. وأربعة من الأنبياء وأخرهم عيسى، وستثمائة نبيّ. قلت: يا رسول الله كم أنزل الله تعالى من كتاب؟ قال: مائة الله موسى، وأخروخ وهو إدريس وهو أوّل من خط بالقلم، ونوح. وأربعة من وأخرم وأخرم وأمري محمد يشيّ وأول من خط بالقلم، ونوح. وأربعة من وأخرهم عيسى، وستمائة نبيّ. قلت: يا رسول الله كم أنزل الله تعالى من كتاب؟ قال: مائة وأخرم عيسى، وستمائة نبيّ. قلت: يا رسول الله كم أنزل الله تعالى من كتاب؟ قال: مائة وأخرم على أيش شيث يشيّ خصين صحيفة، وعلى إدريس ثلاثين صحيفة، وأنزل التوراة والإنجيل والزبور والفرقان؟ الخبر<sup>(٤)</sup>.

أمالي الطوسي، ص ٣٩٧ مجلس ١٤ ح ٨٨٠.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٠ ح ٨١ من سورة هود.
 (٣) علل الشرائع ج ١ ص ١٢١ باب ٩٩ ح ٢.
 (٣) معاني الأخبار، ص ٣٣٣ والخصال ص ٩٢٤ باب العشرون ح ٢٠.

**بيان:** قال الجزريّ: في حديث أبي ذرّ قلت: يا رسول الله كم الرسل؟ قال: ثلاث مائه وخمسة عشر، وفي رواية: ثلاث عشر جمّ الغفير، هكذا جاءت الرّواية، قالوا: والصواب جمّاً غفيراً، والجماء الغفير وجمّاء غفيراً أي مجتمعين كثيرين، ثمّ قال: وأصل الكلمة من الجموم والجمّة، وهو الاجتماع والكثرة. والغفير من الغفر وهو التغطية والستر، فجعلت الكلمتان في موضع الشمول والإحاطة.

وقوله على عيسى أي ستّمائة نبيّ) يحتمل أن يكون معطوفاً على عيسى أي ستّمائة نبيّ بعد عيسى، ويمكن أن يكون المراد إنّه كان غير موسى وعيسى من أنبياءِ بني إسرائيل ستّمائة نبيّ، فالمراد عظماؤهم لئلاً ينافي الخبر السابق.

٢٥ - مل أبي وجماعة مشايخي، عن سعد، عن الحسن بن عليّ الزيتونيّ وغيره، عن أحمد بن هلال، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عني: والحسن بن محبوب، عن أبي حمزة، عن عليّ بن الحسين عنه قالا : من أحبّ الله عنيي: والحسن بن محبوب، عن أبي حمزة، عن عليّ بن الحسين بن قالا : من أحبّ أنّ يصافحه مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن أحبّ أنّ يصافحه مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن عليّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن أحبّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن عبد الله الحسين بن عليّ من أحبّ أنّ يصافحه مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن والزي في وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن وأدن بن أحبّ علي عبد الله الحسين بن من أحبّ ألف يصافحه مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر قبر أبي عبد الله الحسين بن علي عبد الله أولو النبين عبد أبي عبد الله في زيارته فيؤذن الهم، منهم خمسة أولو العزم من الرسل؛ قلنا : من هم؟ قال : نوح، وإبراهيم، وموسى، وعربها، جنّها وإنسها (<sup>1)</sup>.

**بيان:** يدلّ على أنّ موسى وعيسى ﷺ كانا مبعوثين إلى كافّة الخلق، وينافيه بعض الأخبار .

٢٦ - لي:ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن البزنطيّ، عن أبان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر عليّيًا قال: أُولو العزم من الرسل خمسة: نوح، وإبراهيم، وموسى، وعيسى، ومحمّد صلّى الله عليهم أجمعين<sup>(٢)</sup>.

٧٧ – البرسيّ في مشارق الأنوار، عن عليّ بن عاصم الكوفيّ قال: دخلت على أبي محمّد العسكريّ في مشارق الأنوار، عن عليّ بن عاصم الكوفيّ قال: دخلت على بساط قد جلس محمّد العسكريّ في فنوالمرسلين والأثمّة الرّاشدين، ثمّ قال: ادن منّي فدنوت منه، فمسح يده عليه كثير من النبيّين والمرسلين والأثمّة الرّاشدين، ثمّ قال: ادن منّي فدنوت منه، فمسح يده على وجهي فصرت بصيراً، قال: فرأيت في البساط أقداماً وصوراً، فقال: هذا أثر قدم آدم في في وموضع جلوسه، وهذا أثر هابيل، وهذا أثر شيث، وهذا أثر نوح، وهذا أثر قدم قيليني ومذا أثر مهلائيل، وهذا أثر شيث، وهذا أثر فوجهي فصرت بصيراً، قال: فرأيت في البساط أقداماً وصوراً، فقال: هذا أثر قدم آدم في وموضع جلوسه، وهذا أثر هابيل، وهذا أثر شيث، وهذا أثر نوح، وهذا أثر قيدار، وهذا أثر مهلائيل، وهذا أثر خنوح وهذا أثر إدريس، وهذا أثر متوشلغ وهذا أثر معاديل، وهذا أثر هابيل، وهذا أثر هذه الراميث، وهذا أثر إدريس، وهذا أثر فرما في البساط أقداماً وموراً، فقال الذي فرا أثر قدم أدم في البساط أقداماً وموراً، فقال الذي وهذا أثر قدم أوم في البساط أقداماً وصوراً، فقال وهذا أثر قدم أدم في البساط أقداماً وموراً، فقال منه وهذا أثر قدم أي قدام في أثر في أبي شيث، وهذا أثر نوح، وهذا أثر قدم في أي أثر أثر شيث، وهذا أثر فوم وهذا أثر فوم وهذا أثر أدم في أثر أدم في أثر أثر في وهذا أثر أشر ومونه مؤلفا أثر أدم في أدم في أثر شيث، وهذا أثر أدم في أبيل أدم وهذا أثر أدم في أبي أدم في أدم في أدم في أدم في أدم في أبي أدم وهذا أثر أدم فورا أثر أدم في أبي أدم في أدم في أدم في أدم فوراً أثر أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم في أدم في أدم في أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم أدم في أدم في أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم في أدم أدم أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم أدم أدم في أدم أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم أدم أدم في أدم في أدم في أدم أدم في أدم في أدم أدم أدم أدم في أدم في أدم أدم أدم أدم في أدم أدم في أ

<sup>(1)</sup> كامل الزيارات، ص ٣٣٣ باب ٧٢ ح ٢. (٢) الخصال، ص ٣٠٠ باب الخمسة ح ٢٣.

لقمان، وهذا أثر إبراهيم، وهذا أثر لوط، وهذا أثر إسماعيل وهذا أثر إلياس، وهذا أثر إسحاق، وهذا أثر يعقوب، وهذا أثر يوسف، وهذا أثر شعيب وهذا أثر موسى، وهذا أثر يوشع بن نون، وهذا أثر طالوت، وهذا أثر داود، وهذا أثر سليمان، وهذا أثر الخضر، وهذا أثر دانيال، وهذا أثر اليسع، وهذا أثر ذي القرنين الإسكندر، وهذا أثر شابور بن أردشير، وهذا أثر لوي، وهذا أثر كلاب، وهذا أثر قصيّ وهذا أثر عدنان، وهذا أثر عبد مناف، وهذا أثر عبد المقلب، وهذا أثر عبد الله وهذا أثر سيّدنا رسول الله أثر عبد المقلب، وهذا أثر عبد الله وهذا أثر ميّدنا رسول الله أثر عبد المقلب، وهذا أثر الأوصياء من بعده إلى المهديّ التي لأنه قد وطئ وجلس عليه، المؤمنين الميّلا، وهذا أثر الأرمياء من بعده إلى المهديّ التي لأنه قد وطئ وجلس عليه، مُمّ قال : انظر إلى الآثار، واعلم أنّها آثار دين الله، وأنّ الشاكّ فيهم كالشّاك في الله، ومن جحد فيهم كمن جحد الله ثمّ قال : اخفض طرفك يا عليّ، فرجعت محجوباً كما كنت<sup>(1)</sup>.

٢٨ - ن: الطالقاني، عن أحمد الهمداني، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه، عن أبي الحسن الرّضا علي قال: إنّما ستي أولو العزم أولي العزم لأنّهم كانوا أصحاب العزائم والشرائع، وذلك أنّ كلّ نبيّ كان بعد نوح علي كان على شريعته ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن إبراهيم الخليل، وكلّ نبيّ كان بعد نوح علي كان على شريعته ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن إبراهيم الخليل، وكلّ نبيّ كان في أيّام إبراهيم وبعده كان على شريعته ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى والشرائع، وذلك أنّ كلّ نبيّ كان بعد نوح علي كان على شريعته ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن إبراهيم الخليل، وكلّ نبيّ كان في أيّام إبراهيم وبعده كان على شريعته إبراهيم ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى وتابعاً لكتابه إلى ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن موسى، وكلّ نبيّ كان في زمن موسى وبعده كان على شريعته إبراهيم ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن موسى، وكلّ نبيّ كان في زمن موسى وبعده كان على مريعة إبراهيم ومنهاجه ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن موسى، وكلّ نبيّ كان في زمن موسى وبعده كان على شريعة إبراهيم ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى زمن موسى، وكلّ نبيّ كان في زمن موسى وبعده كان على مريعة موسى ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى أيّام عيسى وكان في أيّام إبراهيم ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى أيّام عيسى وكل نبيّ كان في أيّام عيسى وبعده كان على منهاج ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى أيّام عيسى وكل نبيّ كان في أيّام عيسى وبعده كان على منهاج ومنهاجه وتابعاً لكتابه إلى أين مينينا محمد إلى فهؤلاء الخمسة أولو العزم وهم عيسى وشريعته وتابعاً لكتابه إلى زمن نبيّنا محمد إلى يوم القيامة، ولا نبيّ بعده إلى يوم أفضل الأنبياء والرّسل عليك ، وشريعة محمد لا تنسخ إلى يوم القيامة، ولا نبيّ بعده إلى يوم أفضل الأنبياء والرّسل عليك ، وشريعة محمد لا تنسخ إلى يوم القيامة، ولا نبيّ بعده إلى يوم أفضل الأنبياء والرّسل على منها مرابية محمد لا تنسخ إلى يوم القيامة، ولا بي بعده إلى يوم أفضل الأنبياء والرّسل على المرة ما ألى بعد القرآن بكتاب فدمه مباحٌ لكلّ من سمع ذلك منه الله من التي مي المي مي ألى بعد القرآن بكتاب فدمه مباحٌ لكلّ من سمع ذلك منه أسمرالة القيامة، فمن ادّعى منه مي أو ألى من مي اله مي القيام محمد القرآن بكتاب فدهم مباحٌ لكلّ من سمع ملك ملك من سمع ذلك منه ألى ألى ألم ألى ما مريواله ميما ألها مي مي أله مي ما مي مي ماله مي أله مي ما مي إ

۲۹ - ص: في رواية سماعة قال: قلت لأبي عبد الله علي قوله تعالى: ﴿ فَأَصْبِرَ كُمَا صَبَرَ أَوْلُوا الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ، قال: هم أصحاب الكتب، إنّ نوحاً جاء بشريعة؛ وذكر مثل ما مرّ<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛** كون هؤلاء الخمسة عن أولي العزم هو المرويّ في أخبارنا المستفيضة، وروى المخالفون أيضاً عن ابن عبّاس وقتادة؛ وذهب بعضهم إلى أنّهم ستّة: نوح، وإبراهيم وإسحاق، ويعقوب، ويوسف، وأيّوب، وقيل: هم الّذين أمروا بالجهاد والقتال، وأظهروا المكاشفة، وجاهدوا في الدّين؛ وقيل: هم أربعة: إبراهيم، ونوح، وهود ورابعهم محمد في ولا عبرة بأقوالهم بعد ورود النصوص المعتبرة عن أهل البيت غليًا .

- (1) مشارق أنوار اليقين، ص ١٠٠.
- (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٨٦ باب ٢٢ ح ١٣.
  - (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٧٧.

نبيّ كان قبلهم ويعدهم، وعزموا على الصبر مع التكذيب لهم والأذى<sup>(1)</sup>.

٣١ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن المفضّل بن صالح، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر عليّ في قول الله بَرْرَضَى : هُوَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَى وَلَمْ نَجِدَ لَمُ عَزْمًا كِمَال : عهد إليه في محمد والأثمة من بعده فترك، ولم يكن له عزم فيهم أنّهم هكذا، وإنّما سمّي أولو العزم لأنّهم عهد إليهم في محمد والأوصياءِ من بعده والمهديّ وسيرته فاجمع عزمهم أنّ ذلك كذلك والإقرار به (٢).

**فس:** أبي، عن ابن عيسى مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛** لعلّ المراد عدم الاهتمام والعزم التامّ الّذي كان مندوباً إليه في مثل ذلك . ثبر بند من من الله المراد عدم الأن الم تكلّ

بيان؛ كون ذي الكفل هو يوشع علي خلاف المشهور، ولكنّه أحد الأقوال فيه، وسيأتي في باب ذكر أحواله علي تحقيق ذلك، قال الرّازيّ في تفسير الكبير: قيل: إنّ ذا الكفل زكريّا، وقيل: يوشع، وقيل: إلياس، ثمّ قالوا: خمسة من الأنبياء علي سمّاهم الله باسمين: إسرائيل ويعقوب، إلياس وذو الكفل، عيسى والمسيح، يونس وذو النون، محمّد وأحمد علي انتهى.

وقال بعض المؤرِّخين : إنَّه حزقيل، وقيل : إنَّه وصيَّ اليسع بن الخطوب .

٣٣ – لي: ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليشكريّ، عن محمّد بن زياد الأزديّ عن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن سفيان بن أبي ليلي، عن الحسن بن عليّ ﷺ في حديث طويل إنّ ملك الرّوم سأله عن سبعة أشياء خلقها الله ﷺ لم تخرج من رحم، فقال:

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧٥.
   (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١٤٨ باب ١٠١ ح ١.
  - (٣) تفسير القمي ح ٢ ص ٣٩.
- (٤) الخصال، ص ٣١٩ باب الخمسة ح ١٠٣ وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢١٩ باب ٢٤ ح ١. وعلل
   الشرائع، ص ٣١٧ باب ٣٨٥ ح ٤٤.

١ - باب/ معنى النبوّة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم

آدم وحوّاء وكبش إبراهيم وناقة صالح وحيّة الجنّة والغراب الّذي بعثه الله عَرَيّجَان يبحث في الأرض وإبليس لعنه الله<sup>(۱)</sup>.

**فس:** الحسين بن عبد الله السكينيّ، عن أبي سعيد البجليّ، عن عبد الملك بن هارون، عن أبي عبد الله، عن آبائه صلوات الله عليهم مثله<sup>(٢)</sup>.

٣٥ - ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن الحسين بن عليّ، عن عمرو بن أبي المقدام، عن إسحاق بن غالب، عن أبي عبد الله عليكَمَرَ في كلام له يقول فيه : الحمد لله المحتجب بالنور دون خلقه في الأفق الطامح، والعزّ الشامخ، والملك الباذخ، فوق كلّ شيء علا، ومن كلّ شيء دنا، فتجلّى لخلقه من غير أن يكون يُرى، وهو يَرى وهو بالمنظر الأعلى، فأحبّ الاختصاص بالتوحيد إذ احتجب بنوره، وسما في علوه، واستتر عن خلقه، لتكون له الحجّة البالغة، وابتعث فيهم النبيّين مبشّرين ومنذرين ليهلك من هلك عن بيّنة، ويحيى من حيّ عن بيّنة، وليعقل العباد عن ربّهم ما جهلوا، وعرفوه بربوبيّته بعدما أنكروا،

**بيان:** المحتجب بالنور أي بكونه نوراً، أي مجرّداً لا تدركه الحواسُّ والعقول فليس حجابه إلاّ تقدّسه وكماله. والطامح والشامخ: المرتفع. والباذخ: العالي، والفقرات الثلاث كنايات عن أنّه تعالى أرفع من أن يدرك بالحواسّ والأوهام والعقول.

فوق كلّ شيء علا أي قدرة وشرفاً . ومن كلّ شيء دنا أي لطفاً وجوداً ورحمةً وتربيةً . فتجلّى أي ظهر لخلقه بإظهار جوده وقدرته وعلمه في كلّ شيء . والمنظر : الموضع المرتفع

- (1) الخصال، ص ٣٥٣ باب السبعة ح ٣٤.
   (٢) تفسير القمي ج ١ ص ٣٤٤.
- (۳) مصباح الشريعة، ص ٦٦ باب ٢٧.
  (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ١٤٥ باب ٩٩ ح ١.

الذي ينظر إليه، أي هو بمحلّ من الرّفعة والعلوّ هو أعلى من أنّ يدركه أبصار العقول، فأحبّ واقتضى حكمته البالغة أن يعرفه خلقه بالتوحيد ويخصّوه به، ولم يكن ذلك ممكناً إلّا بإرسال الرّسل لما قد تمهّد من كمال علوّه ونهاية سموّه وانحطاط درجة المكلّفين وجهلهم وعجزهم، فلذا جعل بينه وبين خلقه سفراء يفيض عليهم من جهة كمالهم، ويفيضوا على الخلق من جهة بشريّتهم ومجانستهم لهم. وقد أوردنا تحقيق ذلك على وجه أبسط في الفوائد الطريفة.

٣٦ - شيء عن الثمالي، عن أبي جعفر علي قال: كان ما بين نوح من الأتقياءِ مستخفين، ولذلك خفي ذكرهم في القرآن، فلم يسمّوا كما سمّي من استعلن من الأنبياءِ وهو قول الله: فوَرُسُلاً لَمْ نَعْصُصْهُمْ عَلَيْكَ وَكَلَّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَصْطِيعًا كه يعني لم أُسمَّ المستخفين كما سمّيت المستعلنين من الأنبياءِ<sup>(1)</sup>.

٣٨ - يه: عن يونس بن عبد الرحمن، عن ابن حميد، عن ابن قيس، عن أبي جعفر عن الله: إنّ اسم النبيّ في صحف إبراهيم الماحي، وفي توراة موسى الحادّ، وفي إنجيل عيسى أحمد، وفي الفرقان محمّد؛ قيل: فما تأويل الماحي؟ فقال: الماحي صورة الأصنام، وماحي الأوثان والأزلام وكلّ معبود دون الرّحمن؛ قيل: فما تأويل الماحي؟ فقال: الماحي صورة الأصنام، وماحي الأوثان والأزلام وكلّ معبود دون الرّحمن؛ قيل: فما تأويل الماحي؟ فقال: الماحي صورة الأصنام، وماحي الأوثان والأوثان محمّد؛ قيل: فما تأويل الماحي؟ فقال: الماحي صورة الأصنام، وماحي الأوثان والأزلام وكلّ معبود دون الرّحمن؛ قيل: فما تأويل الماحي؟ فقال: الماحي صورة الأصنام، وماحي الأوثان والأزلام وكلّ معبود دون الرّحمن؛ قيل: فما تأويل الحادي؟ قال: يحادُّمن حادً الله ودينه قريباً كان أو بعيداً؛ قيل: فما تأويل أحمد؟ قال: حسن ثناء الله عليه في الكتب بما حمد من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: الماحي مراحي أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فالم عليه في الكتب بما حمد من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فا تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وحميع أنبيائه ورسله ورسله ورسله وحميع أممهم من أفعاله؛ قيل: فما تأويل محمّد؟ قال: إنّ الله وملائكته وجميع أنبيائه ورسله وجميع أممهم وحمدونه ويصلون عليه، وإنّ اسمه المكتوب على العرش محمّد رسول الله. الحديث <sup>(٣</sup>)</sup>.

٣٩ - ع: أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن غير واحد، عن الحسين بن نعيم الصحّاف : قلت لأبي عبد الله عليتيكيز : أيكون الرّجل مؤمناً قد ثبت له الإيمان ثمَّ ينقله الله بعد الإيمان إلى الكفر؟ قال : إنّ الله هو العدل، وإنّما بعث الرسل ليدعوا الناس إلى الإيمان بالله، ولا يدعوا أحداً إلى الكفر، قلت : فيكون الرجل كافراً قد ثبت له الكفر عند الله فينقله الله بعد ذلك من الكفر إلى الإيمان؟ قال : الله تجرّبَن خلق الناس على الفطرة التي فطرهم الله

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١١ ح ٣٠٥ من سورة النساء.
  - (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱٤۷ باب ۹۹ ح ٤.
- (٣) من لا يحضره الفقيه، ص ٧٠٥ كتاب الوصية ح ٥٤٠٥.

١ - باب/ معنى النبوّة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم

عليها، لا يعرفون إيماناً بشريعة، ولا كفراً بجحود، ثمَّ ابتعث الله الرسل إليهم يدعونهم إلى الإيمان بالله حجّةً لله عليهم، فمنهم من هذاه الله ومنهم من لم يهده<sup>(1)</sup>.

• ٤ - ع، ن: في علل الفضل، عن الرضا علي فإن قال: فلم وجب عليهم معرفة الرسل والإقرار بهم والإذعان لهم بالطاعة؟ قيل: لأنه لمّا لم يكن في خلقهم وقواهم ما يكملوا لمصالحهم وكان الصانع متعالياً عن أن يُرى وكان ضعفهم وعجزهم عن إدراكه ظاهراً لم يكن برّ من رسول بينه وبينهم معصوم يؤدي إليهم أمره ونهيه وأدبه ويقفهم على ما يكون به إحراز من منافعهم ودفع مضارّهم إذ لم يكن منافعهم ما يعرفون به ما يحملوا برّ من رسول بينه وبينهم معصوم يؤدي إليهم أمره ونهيه وأدبه ويقفهم على ما يكون به إحراز من منافعهم ودفع مضارّهم إذ لم يكن في خلقهم ما يكون به إحراز من رسول بينه وبينهم معصوم يؤدي إليهم أمره ونهيه وأدبه ويقفهم على ما يكون به إحراز منافعهم منافعهم ودفع مضارّهم إذ لم يكن في خلقهم ما يعرفون به ما يحتاجون إليه من منافعهم منافعهم ما يعرفون به ما يحتاجون إليه من منافعهم ومضارّهم، فلو لم يجب عليهم معرفته وطاعته لم يكن لهم في مجيء الرسول منفعة ولا سد حاجة، ولكان يكون إتيانه عبثاً لغير منفعة ولا صلاح، وليس هذا من صفة الحكيم الذي أتقن حاجة، ولكان يكون إتيانه عبثاً لغير منفعة ولا صلاح، وليس هذا من صفة الحكيم الذي أتقن كل شيء ".

٤١ عدًّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن البزنطيّ، عن ثعلبة، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن البزنطيّ، عن ثعلبة، عن زرارة قال: النبيّ سألت أبا جعفر عليه عن قول الله بَرَوَجَلْ : ﴿وَكَانَ رَسُولا بَبِيَاكِهِ ما الرّسول وما النبيّ؟ قال: النبيّ الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ويرى الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ويرى الذي يرى في منامه ويسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ولا يعاين الملك، والرسول الذي يسمع الصوت ولا يعاين الملك، ما الرسول الذي يرى ولا يرى ولا يعاين الملك، أن من مول الذي يسمع الصوت ويرى المنام ويعاين الملك، ثمَّ تلا هذه الآية : «وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي ولا محدًن".

٤٢ - ٢٤ عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن إسماعيل بن مرار قال: كتب الحسن بن العبّاس المعروفيّ إلى الرضا عليك : جعلت فداك أخبرني ما الفرق بين الرسول والنبيّ والإمام؟ قال: فكتب أو قال: الفرق بين الرسول والنبيّ والإمام؟ قال: فكتب أو قال: الفرق بين الرسول والنبيّ والإمام؟ فيرا، ويسمع كلامه وينزل عليه الوحي، وربّما رأى في منامه نحو رؤيا إبراهيم عليك ، والنبيّ والنبيّ ربّما يسمع الكلام وربّما رأى في منامه مله مو الذي يسمع الكلام ولا يربي ، والإمام؟ فيرا، ويسمع كلامه وينزل عليه وربّما رأى في منامه نحو رؤيا إبراهيم عليه المربول والنبيّ والإمام أنّ الرسول الذي ينزل عليه جبرئيل في فيرا، ويسمع كلامه وينزل عليه الوحي، وربّما رأى في منامه نحو رؤيا إبراهيم عليك ، والنبيّ ربّما يسمع الكلام وربّما رأى الشخص عليه وربّما رأى الشخص أي المربول المربول ولا يرى الشخص وله الذي يسمع الكلام ولا يرى المربول المربول المربول والنبيّ المربول والزمام مو الذي يسمع الكلام ولا يرى المربول الشخص أي المربول المربول ولم يسمع، والإمام مو الذي يسمع الكلام ولا يرى إلى المربول والنبيّ المربول والنبيّ والإمام هو الذي يسمع الكلام ولا يرى المربول والنبي المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول المربول النبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ والنبيّ المربول المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول والنبيّ المربول ولا يرى المربول المربول المربول والنبيّ المربول ولا يرى المربول والمربول والنبيّ المربول والمربول المربول ولا يرى المربول إلى المربول إلى المربول إلى المربول والمربول والمربول والمربول إلى المربول والمربول إلى المربول إلى المربول والمربول إلى المربول والمربول إلى المربول إلى المربول والمربول إلى المربول إلى المربول إلى المربول والمربول إلى المربول إلى المربول والنبي إلى المربول إلى

٣3 - يوء أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبد الرَّحمن بن بكير الهجريّ عن أبي جعفر الشيّلا قال : قال رسول الله عليه: : إنّ أوّل وصيّ كان على وجه الأرض هبة الله بن آدم، وما من نبيّ مضى إلاّ وله وصيّ، كان عدد جميع الأنبياءِ مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرين ألف نبيّ، خمسة منهم أولو العزم : نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد عليه وإنّ عليّ بن

(1) علل الشرائع، ج ١ ص ١٤٧ باب ٩٩ ح ٥.
 (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٩٥ باب ١٨٢ ح ٩ وعيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٠٧ باب ٣٤ ح ١.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٩٩ كتاب الحجة باب الفرق بين الرسول والنبي ح ١.
 (٤) المصدر السابق، ح ٢.

أبي طالب كان هبة الله لمحمّد، ورث علم الأوصياءِ وعلم من كان قبله، أما إنّ محمّداً ورث علم من كان قبله من الأنبياءِ والمرسلين<sup>(1)</sup>. **بيان:** أي كان بمنزلة هبة الله بالنسبة إلى محمّد ﷺ ، أو كان ﷺ هبةً وعطيّةً وهبه الله له .

ع حص، بالإسناد إلى الصدوق، عن ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عمّن ذكره، عن العلاءِ، عن الفضيل قال: قال أبو عبد الله عنية: لم يبعث الله بَرَيَجَك من العرب إلاّ خمسة أنبياء: هوداً، وصالحاً، وإسماعيل، وشعيباً، ومحمّداً خاتم النبيين عني (٢).

**بيان:** هذا الخبر وخبر الشامي يدلأن على كون إسماعيل من العرب، ويظهر من خبر أبي ذرّ أنّه ليس منهم، وهذان أقوى سنداً منه لكون أكثر رجاله من العامّة لكن سيأتي خبر آخر عن الفضيل على وفق خبر أبي ذرّ، ويمكن الجمع بينهما بأن يكون إسماعيل قد يتكلّم بغير العربيّة أيضاً، أو يكون علّم قومه العربيّة، ولم يكونوا قبل ذلك عارفين بها. والله تعالى يعلم.

٤٥ – ٤٠ أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن إسحاق بن جرير، عن ابن أبي الديلم قال : قال الصادق ﷺ : يا عبد الحميد إنَّ لله رسلاً مستعلنين، ورسلاً مستخفين، فإذا سألته بحقّ المستعلنين فسله بحقّ المستخفين<sup>(٣)</sup>.

**ئ:** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن ابن عيسى، وعليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرو بن سعيد، عن الجريريّ، عن ابن أبي الديلم مثله.

عن جماعة، عن العلامِ، عن الفضيل عن العلامِ، عن جماعة، عن العلامِ، عن الفضيل عن الصدوق بإسناده عن الفضيل عن الصادق عن المادق عن المادق عن الفضيل عن الصادق عن الله قال: لم يبعث الله من العرب إلاّ أربعة: هوداً، وصالحاً، وشعيباً، ومحمّداً صلوات الله عليهم<sup>(٤)</sup>.

٤٧ – وروي أنّهم خمسة وإسماعيل بن إبراهيم منهم، وقال: إنّ الوحي ينزل من عند الله بَجَرَبَيْل بالعربية، فإذا أتى نبيّاً من الأنبياءِ أتاه بلسان قومه<sup>(ه)</sup>.

٤٨ - ختص: روي عن ابن عبّاس أنّه قال: أوّل المرسلين آدم، وآخرهم محمّد صلى الله عليه وآله وعليهم وكانت الأنبياء مائة ألف وأربعة وعشرين ألف نبيّ، الرّسل منهم ثلاث مائة، وخمسة منهم أولو العزم: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد صلى الله عليهم؟ وخمسة منهم أولو العزم: وصالح، وشعيب، وإسماعيل، ومحمّد صلى الله عليهم. وخمسة من العرب: آدم، وشيث وإدريس، ونوح، وإبراهيم عليهم.

بصائر الدرجات، ص ١٢٦ ج ٣ باب ٣ ح ١ من نوادر الباب.
 (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٤٥.
 (٢) قصص الأنبياء، لامراديا، ص ٢٧٨.

وأوّل أنبياءِ بني إسرائيل موسى، وآخرهم عيسى. والكتب الّتي أُنزلت على الأنبياءِ ﷺ مائة كتاب وأربعة كتب، منها على آدم خمسون صحيفة، وعلى إدريس ثلاثون، وعلى إبراهيم عشرون، وعلى موسى التوراة، وعلى داود الزّبور، وعلى عيسى الإنجيل، وعلى محمّد الفرقان؛ صلّى الله عليهم<sup>(1)</sup>.

٤٩ - ٤، الطالقاني، عن أحمد بن محمد الهمداني، عن عليّ بن الحسن بن فضّال عن أبيه، عن محمّد بن الفضيل، عن الثمالي، عن أبي جعفر عليه قال: إنّ الله بَرَوَكَ عهد إلى آدم عليه أن لا يقرب الشجرة، فلمّا بلغ الوقت الذي كان في علم الله تبارك وتعالى أن يأكل منها نسي فأكل منها، وهو قول الله تبارك تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى عام الله تبارك وتعالى أن يأكل منها نسي فأكل منها، وهو قول الله تبارك تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى عام الله تبارك وتعالى أن يأكل منها نسي فأكل منها، وهو قول الله تبارك تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى عام الله تبارك وتعالى أن يأكل منها نسي فأكل منها، وهو قول الله تبارك تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى عام الله تبارك وتعالى أن يأكل منها نسي فأكل منها، وهو قول الله تبارك تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدْناً إِلَى عام الله تبارك ها يقربا فراناً، وكان ها يقربا م وولد له عابيل وأخته توام، ثمّ إن آدم أمر هابيل وقابيل أن يقربا قرباناً، وكان هابيل صاحب غنم، وكان قابيل من أوليل من زرعه ما لم ينتى، وكان كبش فركان قابيل من أوضل غاني أوليا في أكثر من أخبي أوليا أوليا ما منه، وكان كبش ما على ما على منتى أوليا أوليا أن يقربا قرباناً، وكان هابيل صاحب غنم، وكان قابيل من أوضل غنى أحمد إلى عائم منى أكثيراً فَنْتُقْبَلَ مِنْ أُحمد فرك في معمد قابيل من زرعه ما لم ينتى، وكان كبش وهو قوله بَرَيْن : ﴿وَلَا تَعْدَبُ ما يُوليان ها يأرم من أوليا ما عام منه، وكان قربان إذا قبل غار منتى أوليا من أوليا من أوليا من أوليا من أوليا من أوليا ما يأكثون أوليا أكثوبي أكثيبي أنه أبتيبي أبنا أول من وهو قوله بَرْيَان الذي أينا أولي من أولي من أوليا أولي من أكثوبي أوليا أولي من ألكثوبي لها الله الميوس في أوليا أوليا من أكثوبي أوليا أولي من ألكثوبي أوليا أوليا أولي من أوليا أوليا أوليا أوليا أولي من للنار البيوت، وقال: لا عبدن هذه النار حتى تقبل قرباني، ثمّ إن عدة أوليا من أول من ين للنار البيوت، وقال إلى أوليا أوليا أوليا أول من أكثوبي أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أولي من أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا ألكش أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا من أكثوبي أوليا أولييا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا أوليا

ثم إنّ آدم سأل ربّه بَرَوَطُ أن يهب له ولداً فولد له غلامً فسمّاء هبة الله، لأنّ الله بَرَطَ وتعالى له، فأحبّه آدم حبّاً شديداً، فلمّا انقضت نبوّة آدم عَلَيْ واستكمل أيّامه أوحى الله تبارك وتعالى إليه أن يا آدم إنّه قد انقضت نبوّتك، واستكملت أيّامك فاجعل العلم الّذي عندك والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار النبوّة في العقب من ذرّيّتك عند ابنك هبة الله، فإنّي لن أقطع العلم والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار النبوّة من العقب من ذرّيّتك عند ابنك هبة الله، فإنّي لن أقطع ولن أدع الأرض إلاّ وفيها عالم يعرف به ديني وتعرف به طاعتي، فيكون نجاةً لمن يولد فيما بينك وبين نوح، وذكر آدم نوحاً وقال : إنّ الله تبارك وتعالى باعث نبياً اسمه نوح وإنّه يدعو إلى الله فيكذّبونه فيقتلهم الله بالطوفان، وكان بين آدم ونوح عشرة آباء كلّهم أنبياء الله، وأوصى آدم إلى هبة الله : أن من أدركه منكم فليؤمن به وليتّبعه وليصدّق به فإنّه ينجو من الغرق.

- الاختصاص، ص ٢٦٤.
   الاختصاص، ص ٢٦٤.
  - (٣) سورة المائدة، الآية: ٢٧.

ثمَّ إنَّ آدم مرض المرضة الَّتي قبض فيها فأرسل إلى هبة الله فقال له : إن لقيت جبرئيل أو من لقيت من الملائكة فاقرئه السلام وقل له : إنَّ أبي يستهديك من ثمار الجنّة، ففعل، فقال له جبرئيل : يا هبة الله إنَّ أباك قد قبض، وما نزلت إلاَّ للصلاة عليه فارجع، فرجع فوجد أباه قد قبض، فأراه جبرئيل كيف يغسّله فغسّله حتّى إذا بلغ الصلاة عليه قال هبة الله : يا جبرئيل تقدّم فصلَّ على آدم، فقال له جبرئيل : يا هبة الله إنَّ الله تبارك وتعالى أمرنا أن نسجد لأبيك في الجنّة، وليس لنا أنَّ نؤمً أحداً من ولده، فتقدَّم هبة اللله فصلّى على آدم وجبرئيل عليه وحزب من الملائكة وكبّر عليه ثلاثين تكبيرة، فأمر جبرئيل فرفع من ذلك خمس وعشرون تكبيرة، فالسنّة اليوم فينا خمس تكبيرات، وقد كان يكبّر على أهل بدر سبعاً وتسعاً .

ثمَّ إنَّ هبة الله لمّا دفن آدم أتاه قابيل فقال له : يا هبة الله إنِّي قد رأيت آدم أبي قد خصَّك من العلم بما لم أخصّ به، وهو العلم الَّذي دعا به أخوك هابيل فتقبّل قربانه وإنَّما قتلته لكيلا يكون له عقب فيفتخرون على عقبي فيقولون : نحن أبناء الَّذي تقبِّل قربانه، وأنتم أبناء الَّذي لم يتقبِّل قربانه، وإنَّكُ إن أظهرت من العلم الَّذي اختصَك به أبوك شيئاً قتلتك كما قتلت أخاك هابيل، فلبث هبة الله والعقب منه مستخفين بما عندهم من العلم والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة حتّى بعث نوح ﷺ وظهرت وصيّة هبة الله حين نظروا في وصيّة آدم فوجدوا نوحاً قد بشّر به أبوهم آدم ﷺ فآمنوا به واتّبعوه وصدّقوه، وقد كان آدم أوصى هبة الله أن يتعاهد هذه الوصيّة عند رأس كلّ سنة فيكون يوم عيد لهم، فيتعاهدون بعث نوح في زمانه الّذي بعث فيه، وكذلك جرى في وصيّة كلّ نبيّ حتّى بعث الله تبارك وتعالى محمّداً عظيم وإنّما عرفوا نوحاً بالعلم الّذي عندهم وهو قول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوُمَّهُ (١) إلى آخر الآية، وكان ما بين آدم ونوح من الأنبياءِ مستخفين ومستعلنين، ولذلك خفي ذكرهم في القرآن فلم يسمّوا كما سمّي من استعلن من الأنبياءِ، وهو قول الله تعالى : ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَهُمْ عَلَيْكَ مِنْ قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ (٢) يعني من لم يسمّهم من المستخفين كما سمّى المستعلنين من الأنبياءِ. فمكث نوح في قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً، لم يشاركه في نبوَّته أحدٍّ، ولكنَّه قدم على قوم مكذَّبين للأنبياءِ الَّذين كانوا بينه وبين آدم، وذلك قوله : ﴿ كَذَّبَتْ قَوْمُ نُبِي ٱلْمُرْسَلِينَ؟ (٣) يعني من كان بينه وبين آدم إلى أن انتهى إلى قوله : ﴿ وَإِنَّ رَبَّك لَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلرِّحِيْرُ﴾ .

ثمَّ إنَّ نوحاً لمَّا انقضت نبوّته واستكملت أيّامه أوحى الله يَجْرَيَكُ إليه: يا نوح قد انقضت نبوّتك واستكملت أيّامك، فاجعل العلم الّذي عندك والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة في العقب من ذرّيّتك عند سام، كما لم أقطعها من بيوتات الأنبياءِ الّذين بينك

- سورة هود، الآية: ٢٥.
   سورة النسام، الآية: ١٦٤.
  - (٣) سورة الشعراء، الآية: ١٠٥.

وبين آدم، ولن أدع الأرض إلاّ وعليها عالمٌ يعرف به ديني، وتعرف به طاعتي، ويكون نجاةً لمن يولد فيما بين قبض النبيّ إلى خروج النبيّ الآخر، وليس بعد سام إلاّ هود، فكان بين نوح وهود من الأنبياءِ مستخفين ومستعلنين .

وقال نوح : إنَّ الله تبارك وتعالى باعث نبيًّا يقال له هود، وإنَّه يدعو قومه إلى الله تبارك وتعالى فيكذَّبونه، وإنَّ الله بَجْرَيَةٍ مهلكهم، فمن أدركه منكم فليؤمن به وليتَّبعه، فإنَّ الله عزَّ ذكره ينجيه من عذاب الرّيح، وأمر نوح ابنه ساماً (سام خ) أن يتعاهد هذه الوصيّة عند رأس كلِّ سنة، ويكون يوم عيد لهم فيتعاهدون فيه بعث هود وزمانه الَّذي يخرج فيه، فلمَّا بعث الله تبارك وتعالى هودأ نظروا فيما عندهم من العلم والإيمان وميراث العلم والاسم الأكبر وآثار علم النبوّة فوجدوا هوداً نبيّاً قد بشّرهم به أبوهم نوح، فآمنوا به وصدّقوه واتّبعوه، فنجوا من عذاب الرّبح وهو قول الله : ﴿وَإِلَىٰ عَادٍ أَخَالُمُ هُوَدًا ﴾ (أ) وقوله : ﴿ كَذَبَتْ عَادُ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ أَخُوهُمْ هُوُدُ أَلَّا نَنْقُونَ ٢٠٠ وقال الله يَتَزَيَّكِ : ﴿وَوَصَّىٰ بِهَآ إِبْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ﴾ (٣) وقوله : ﴿ 
 وَوَوَجَبْنَا لَهُ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ صَحُلًا هَدَيْنَ ﴾ لنجعلها في أهل بيته ، وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ ﴾
 (٤) لنجعلها في أهل بيته، فآمن العقب من ذرّيّة الأنبياءِ من كان قبل إبراهيم لإبراهيم، وكان بين هود وإبراهيم من الأنبياءِ عشرة أنبياء وهو قوله بَجَرَيَخِكَ : ﴿وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِّنكُم بِبَعِيدٍ﴾<sup>(ه)</sup> وقوله : ﴿ فَعَامَنَ لَمُ لُوطٌ كَوَالَ إِنِّي مُهَاجِرُ إِلَى رَبِّي أَنْمُ ﴾ (٢) سيهدين وقوله تعالى : ﴿ وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱتَّقُوهُ ذَالِڪُمْ خَبَرٌ لَكُمْ ﴾(٧) فجرى بين كلّ نبيّ ونبيّ عشرة آباء وتسعة آباء، وثمانية آباء كلُّهم أنبياء، وجرى لكلَّ نبيٍّ ما جرى لنوح، وكما جرى لآدم وهود وصالح وشعيب وإبراهيم صلوات الله عليهم حتى انتهى إلى يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم ثمَّ صارت بعد يوسف في الأسباط إخوته حتَّى انتهت إلى موسى بن عمران وكان بين يوسف وموسى بن عمران عشرة من الأنبياءِ، فأرسل الله بَرْرَيِّلا موسى وهارون إلى فرعون وهامان وقارون، ثمَّ أرسل الله الرَّسل تترى ﴿كُلَّ مَا جَآءَ أَمَّةُ رَسُولُمُمَّا كَذَّبُوهُ فَأَتَّبْعَنَا بَعضَهُم بَعضُا وَجَعَلْنَهُمْ أَحَادِيثُ**﴾<sup>(^)</sup> فكانت بنو إسرائيل تقتل في اليوم نبيِّين وثلاثة وأربعة، حتَّى أنَّه كان يقتل في اليوم** الواحد سبعون نبيًّا، ويقوم سوق بقلهم في آخر النهار فلمًّا أُنزلت التوراة على موسَّى بن عمران تبشّر بمحمّد ﷺ وكان بين يوسف وموسى من الأنبياءِ عشرة، وكان وصيّ موسى بن عمران يوشع بن نون، وهو فتاه الَّذي قال فيه ﷺ ، فلم تزل الأنبياء تبشَّر بمحمَّد ﷺ وذلك قوله: ﴿ يَجِدُونَهُ ﴾ يعنى اليهود والنصاري، يعنى صفة محمّد واسمه ﴿ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ

- (١) سورة الأعراف، الآية: ٦٥.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ١٢٧.
    - (٥) سورة هود، الآية: ٨٩.
- (٧) سورة العنكبوت، الآية: ١٦.

- (٢) سورة الشعراء، الآيتان: ١٢٤-١٢٤.
  - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٨٤.
  - (٦) سورة العنكبوت، الآية: ٢٦.
  - ت، الآية: ١٦. (٨) سورة المؤمنون، الآية: ٤٤.

فِي ٱلتَّوْرَسَةِ وَٱلْإَنجِيلِ يَأْمُرُهُم بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَنْهُمْ عَنِ ٱلْمُنكَرِ ﴾<sup>(١)</sup> وهو قول الله تعالى يحكى عن عيسى بن مريم : ﴿وَمُبَشِّرًا بِرَسُولُو بَأَتِي مِنْ بَعَدِى آمَهُمُ أَخَذُ ﴾ (٢) فبشَّر موسى وعيسى بمحمّد صلّى الله عليهم أجمعين كما بشرت الأنبياء بعضهم بعضاً حتّى بلغت محمّداً عليهم فلمّا قضي محمّد ﷺ نبوته واستكمل أيّامه أوحى الله تبارك وتعالى إليه: أن يا محمّد قد قضيت نبؤتك، واستكملت أيّامك، فاجعل العلم الَّذي عندك والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوة عند عليّ بن أبي طالب خصِّ ، فإنَّى لن أقطع العلم والإيمان والاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة من العقب من ذرّيّتك، كمّا لم أقطعها من بيوتات الأنبياءِ الَّذين كانوا بينك وبين أبيك آدم، وذلك قوله تعالى : ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱمْطَغَنَ ءَادَمَ وَنُوحًا وَءَالَ إَسْرَدِيهُمُ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ٢٠ ذُرِيَّةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَأَلَهُ سَمِيعُ عَلِيمُ ٢٠ فإنَّ الله تبارك وتعالى لم يجعل العلم جهلًا، ولم يكل أمره إلى ملك مقرَّب، ولا إلى نبق مرسل، ولكنَّه أرسل رسولاً من ملائكته إلى نبيَّه فقال له كذا وكذا، فأمره بما يحبِّ ونهاه عمَّا ينكر، فقصّ عليه ما قبله وما بعده بعلم فعلَّم ذلك العلم أنبياؤه وأصفياؤه من الآباءِ والإخوان بالذرّيَّة الَّتي بعضها من بعض، فذلك قوله : ﴿فَقَدْ ءَاتَيْنَا ۖ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ وَٱلْجِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾ فأمَّا الكتاب فالنبوَّة، وأمَّا الحكمة فهم الحكماء من الأنبياءِ والأصفياءِ من الصفوة، وكلُّ هؤلاءِ من الذرّيّة الّتي بعضها من بعض، الّذين جعل الله تبارك وتعالى فيهم النبوّة وفيهم العاقبة وحفظ الميثاق حتّى ينقضي الدنيا، فهم العلماء، وولاة الأمر وأهل استنباط العلم والهداة، فهذا بيان الفضل في الرّسل والأنبياءِ والحكماءِ وأنمّة الهدى والخلفاءِ الّذين همّ ولاة أمر الله، وأهل استنباط علم الله، وأهل آثار علم الله عَزَّيْطٍ؛ من الذرَّيَّة الَّتي بعضها منَّ بعض من الصفوة بعد الأنبياءِ من الآل والإخوان والذرّيّة من بيوتات الأنبياءِ، فمن عمل بعلمهم انتهى إلى إبراهيم فجاء بنصرهم، ومن وضع ولاية الله وأهل استنباط علمه في غير أهل الصفوة من بيوتات الأنبياءِ فقد خالف أمر الله، وجعل الجهَّال ولاة أمر الله والمتكلِّفين بغير هدى، وزعموا أنَّهم أهل استنباط علم الله، فقد كذبوا على الله وزاغوا عن وصيَّة الله وطاعته، فلم يضعوا فضل الله حيث وضعه الله تبارك وتعالى فضلُّوا وأضلُّوا أتباعهم، ولم يكن لهم يوم القيامة حجّة، إنَّما الحجّة في آل إبراهيم لقول الله تبارك وتعالى : ﴿فَقَدَ ءَاتَيْنَا ٓ ءَالُ إبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ وَالْمِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾ فالحجّة الأنبياءِ وأهل بيوتات الأنبياء حتى تقوم الساعة، لأنَّ كتاب الله ﴾ ﴿ يُنطق بذلك، ووصيَّة الله خبَّرت بذلك في العقب من البيوت الَّتي رفعها الله تبارك وتعالى على الناس فقال: ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ ٱللَّهُ أَنَّ تُرْفَعَ وَيُذِّكَحَرَ فِيهَا أَسْمُتُمُ ﴾<sup>(ه)</sup> وهي بيوت الأنبياءِ والرّسل الحكماءِ وأثمّة الهدى، فهذا بيان عروة الإيمان الّتي

- (١) سورة الأعراف، الآية: ١٥٧.
- (۴) سورة آل عمران، الأيتان: ۲۴ و۳٤.
  - (٥) سورة النور، الآية: ٣٦.

(٢) سورة الصف، الآية: ٦.
 (٤) سورة النساء، الآية: ٤٤.

نجا بها من نجا قبلكم، وبها ينجو من اتّبع الهدى وقد قال الله تبارك وتعالى في كتابه: ﴿ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبَ صَحُلًا هَدَيْنَا وَنُوْحًا هَدَيْنَا مِن فَبْلُ وَمِن ذُرِّيَنَّيْهِ. دَاؤُدَ وَسُلَبْحَنَ وَأَيُوُبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَحَدَرُونَ وَكَذَلِكَ غَرْبِي ٱلْمُحْسِنِينَ 🚳 وَزَكَرِيَا وَبِحَتِي وَعِيسَىٰ وَإِلْبَاشٌ كُلُّ يِنَ ٱلصَّلِحِينَ ٢٠ ۖ وَإِسْمَنِعِيلَ وَٱلْبَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطُأً وَكُلًا فَضَّـلْنَا عَلَ ٱلْمَـٰلَمِينَ ٢٠ وَمِنْ ءَابَآبِهِمْ وَذُرِيَنَتِهِمْ وَإِخْرَبِهُمْ وَآجْنَبَيْنَكُمْ وَهَدَيْنَهُمْ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ٢ عِبَادِهِ وَلَوْ أَشْرَكُواْ لَحَبِطَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يَسْمَلُونَ ٢٠ أَوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَهُمُ الْكِنَبَ وَلَلْكُرَ وَالنُّبُوَّةُ فَإِن يَكْفُرُ بِهَا هَتُؤَلَّمَ فَقَدْ وَكُلْنَا بِهَا قَوْمًا لَّيْسُوا بِهَا بِكَنغِرِينَ ٢٠ ﴾ ( ) فإنه وكلَّ بالفضل من أهل بيته من الأنبياء والإخوان والذرّيّة، وهو قول الله ﴿ يَرْجَلُ فِي كتابِهِ : فإن يكفرِ بِها أُمّتك يقول : فقد وكَلنا أهل بيتك بالإيمان الّذي أرسلتك به فلا يكفرون بها أبداً، ولا أُضيع الإيمان الّذي أرسلتك به، وجعلت أهل بيتك بعدك علماً عنك وولاة من بعدك، وأهل أستنباط علمي الَّذي ليس فيه كذبٌ ولا إنمٌ ولا وزرَّ ولا بطرَّ ولا رناء، هذا تبيان ما بيَّنه الله ﴿ وَعَلَّى مَن أمر هذه الأُمَّة بعد نبيِّها، إنَّ الله تبارك وتعالى طهَّر أهل بيت نبيَّه، وجعل لهم أجر المودَّة، وأجرى لهم الولاية، وجعلهم أوصياءه وأحبّاءه وأثمته في أمّته من بعده، فاعتبروا أيّها الناس وتفكّروا فيما قلت حبث وضع الله ﷺ ولايته وطاعته ومودَّته واستنباط علمه وحجَّته فإيَّاه فتعلَّموا، وبه فاستمسكوا تنجوا، ويكون لكم به حجّة يوم القيامة والفوز، فإنّهم صلةً بينكم وبين ربّكم، ولا تصل الولاية إلى الله ﷺ إلاَّ بهم، فمن فعل ذلك كان حقًّا على الله أن يكرمه ولا يعذَّبه، ومن يأت بغير ما أمره كان حقًّا على الله أن يذلُّه ويعذَّبه.

وإنّ الأنبياء بعثوا خاصّةً وعامّةً، فأمّا نوح فإنّه أرسل إلى من في الأرض بنبوة عامّة ورسالة عامّة، وأمّا هود فإنّه أرسل إلى عاد بنبوّة خاصّة، وأمّا صالح فإنّه أرسل إلى ثمود قرية واحدة وهي لا تكمل أربعين بيناً على ساحل البحر صغيرة وأمّا شعيب فإنّه أرسل إلى مدين وهي لا تكمل أربعين بيتاً، وأمّا إبراهيم فنبوّته بكوثى ربا، وهي قرية من قرى السواد فيها مبدأ أوّل أمره، ثمَّ هاجر منها، وليست بهجرة قتال، وذلك قوله تعالى: ﴿وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ

وأمّا إسحاق فكانت نبوّته بعد إبراهيم، وأمّا يعقوب فكانت نبوّته في أرض كنعان ثمّ هبط إلى أرض مصر فتوفّي فيها، ثمَّ حمل بعد ذلك جسده حتّى دفن بأرض كنعان، والرؤيا الّتي رأى يوسف الأحد عشر كوكباً والشمس والقمر له ساجدين، فكانت نبوّته في أرض مصر بدؤها، ثمّ كانت الأسباط اثني عشر بعد يوسف، ثمَّ موسى وهارون إلى فرعون وملته إلى مصر وحدها، ثمَّ إنّ الله تعالى أرسل يوشع بن نون إلى بني إسرائيل من بعد موسى، فنبوّته بدؤها في البريّة الّتي تاه فيها بنو إسرائيل. ثمَّ كانت أنبياء كثيرون: منهم من قصّه الله بَرَيَجَة على محمّد ﷺ ، ومنهم من لم يقصّه عليه .

ثمَّ إنَّ الله عَرَضَلُ أرسل عيسى بن مريم إلى بني إسرائيل خاصّة فكانت نبوته ببيت المقدِّس، وكان من بعده الحواريّون اثني عشر، فلم بزل الإيمان يستسرُّ في بقيّة أهله منذ رفع الله عيسى عَلَيْنَ ، وأرسل الله تبارك وتعالى محمّداً عَنْ إلى الجنّ والإنس عامّة، وكان خاتم الأنبياءِ، وكان من بعده الاثني عشر الأوصياء، منهم من أدركنا ومنهم من سبقنا، ومنهم من بقي، فهذا أمر النبوّة والرسالة، وكلّ نبيّ أرسل إلى بني إسرائيل خاصّ أو عامّ له وصيّ جرت به السنّة، وكان الأوصياء الذين بعد محمّد على منهم من أدركنا ومنهم من سبقنا، ومنهم من المؤمنين عَنْ على سنّة المسيح، وهذا تبيان السنّة وأمثال الأوصياءِ بعد الأنبياءِ<sup>(1)</sup>.

**شيء** عن الثماليّ بعض الخبر مع اختصار<sup>(٢)</sup>، ورواه في الكافي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن محمّد بن فضيل، عن الثماليّ<sup>(٣)</sup>.

بيان؛ قوله: (والاسم الأكبر) أي الاسم الأعظم أوكتب الأنبياءِ وعلومهم كما فسّر به في خبر أورده في الكافي . قوله عَلِيَنَيْز : (وهو قوله بَخَرَيَّك : ﴿وَمَا قَوْمُ لُوطِ ) لعلّ المراد الإشارة إلى الآيات الدالة على بعثة إبراهيم عليتي ومن آمن به من الأنبياءِ، لأنَّ لوطاً عَلِيَنَيْ كان بعثته بعد بعثة إبراهيم عَلِيَنَيْ وكان معاصراً له لا متقدّماً عليه . قوله غَلِيَنَيْ : (وجرى لكلّ نبيّ ما جرى لنوح) أي الوصية والأمر بتعاهدها وكتمانها .

قوله ﷺ : (تترى) أي متواترين واحداً بعد واحد من الوتر وهو الفرد، والتاء بدل من الواو، والألف للتأنيث، لأنّ الرّسل جماعة ﴿فَأَنْبَعْنَا بَعْضَهُم بَعْضَهُا﴾ أي في الإهلاك ﴿ وَبَحَمَلْنَهُمْ أَحَادِينَهُ أي لم يبق منهم إلاّ حكايات يسمر بها .

قوله ﷺ : (ويقوم سوق بقلهم) أي كانوا لا يبالون بذلك بحيث كان يقوم بعد قتل سبعين نبيًا جميع أسواقهم حتّى سوق بقلهم إلى آخر النهار . قوله ﷺ : (حتّى بلغت) أي سلسلة الأنبياء أو النبوّة أو البشارة .

قوله علي العيبة المجهول. قوله على بناء الخطاب المعلوم، أو الغيبة المجهول. قوله على المعلوم، أو الغيبة المجهول. قوله على المعلوم، أو الغيبة المجهول. قوله على المعلم (وذلك قوله تعالى) أي آل إبراهيم هم آل محمّد على ، وهم الذرّية التي بعضها من بعض قوله على الم يجعل العلم جهلاً) أي لم يجعل العلم مم آل محمّد على العلم مبنياً على الجهل، بأن يكون أمر الحجة مجهولاً، أو لم يجعل العلم مخلوطاً بالجهل، بل لا بدّ أن يكون المراحيم ما المعلم على العلم مخلوطاً بالعلم مبنياً على الجهل، بأن يكون أمر الحجة مجهولاً، أو لم يجعل العلم مخلوطاً بالجهل، بل لا بدّ أن يكون المراحيم ما يحمي الحجة مجهولاً، أو لم يجعل العلم مخلوطاً بالجهل، بل لا بدّ أن يكون العالم عالماً بحميع ما يحمي الحجة مجهولاً، أو لم يجعل العلم مخلوطاً بالجهل، بل لا بدّ أن يكون العالم عالماً بحميع ما يحتاج إليه الخلق.

(1) كمال الدين، ص ٢٠٤ باب ٢٢ ح ٢.
 (٢) تفسير العياشي ج ١ ص ٣٣٨ ح ٧٨.
 (٣) روضة الكافي ح ٩٢.

قوله ﷺ (وفيهم العاقبة) إشارة إلى قوله تعالى ﴿ وَٱلْعَنِقِبَةُ لِلْمُتَّقِيرِ﴾ قوله ﷺ : (فهذا بيان الفضل) وفي الكافي : شأن الفضل، فيمكن أن يقرأ بضمّ الفاءِ وتشديد الضاد المفتوحة جمع فاضل .

قوله علي : (والمتكلّفين) عطف على الجهّال. قوله علي : (وزاغوا) أي مالوا وانحرفوا. قوله علي : (فإنّه وكل بالفضل) يمكن أن يقرأ (وكل) بالتخفيف، ويكون الباء بمعنى (إلى) والفضل على صيغة الجمع، أي وكل الإيمان والعلم إلى الأفضل من أهل بيته، وبالتشديد على سبيل القلب، أو بتخفيف الفضل فيكون قوله: من أهل بيته مفعولاً لقوله : وكل، أي وكل جماعة من أهل بيته بالفضل وهو العلم والإيمان. قوله علي التي المسيح المي سنّة المسيح) أي بسبب افتراق الأمّة فيه ثلاث فرق.

•• - ير؛ ابن يزيد، عن محمّد بن الحسين، عن حمّاد، عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر علي الله الله الله المعلم على خمسة أنواع: منهم من يسمع الصوت مثل صوت السلسلة فيعلم ما عني به، ومنهم من يُنبًّا في منامه مثل يوسف وإبراهيم على المعمم من يعاين، ومنهم من يعاين، ومنهم من يعاين، ومنهم من ينك ويوقر في أذنه (<sup>1)</sup>.

**شى؛** عن زرارة مثله .

**بيان:** لعلّه كان مكان خمسة أربعة، أو النقر في الأذن هو الخامس.

٥١ – يو: أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن الأحول قال: سمعت زرارة يسأل أبا جعفر علي قال: أخبرني عن الرّسول والنبيّ والمحدَّث: فقال أبو جعفر علي الرسول الذي يأتيه جبرئيل قبلاً فيراه ويكلّمه فهذا الرسول، وأمّا النبيّ فإنّه يرى في منّامه على الرسول الذي يأتيه جبرئيل قبلاً فيراه ويكلّمه فهذا الرسول، وأمّا النبيّ فإنّه يرى في منّامه على نحو ما رأى إبراهيم، ونحو ما كان رأى رسول الله من أسباب النبوة قبل الوحي حتى أتاه جبرئيل من عند الرّسول، وأمّا النبيّ فإنّه يرى في منّامه على المرسول الذي يأتيه جبرئيل قبلاً فيراه ويكلّمه فهذا الرسول، وأمّا النبيّ فإنّه يرى في منّامه على نحو ما رأى إبراهيم، ونحو ما كان رأى رسول الله من أسباب النبوة وجاءته الرسالة من عند جبرئيل من عند الله بالرسالة، وكان محمّد علي حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يجبئه بها جبرئيل ويكلّمه بها قبلاً ؛ ومن الأنبياء من جمع له النبوة ويرى في منامه، يأتيه الروح في منامه، يأتيه جبرئيل من عند الله بالرسالة، وكان محمّد علي حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يجبئه بها جبرئيل ويكلّمه بها قبلاً ؛ ومن الأنبياء من جمع له النبوة ويرى في منامه، يأتيه الله يجبئه بها جبرئيل ويكلّمه بها قبلاً ؛ ومن الأنبياء من جمع له النبوة ويرى في منامه، يأتيه الروح في كلّمه بها ولاً ؛ ومن الأنبياء من جمع له النبوة ويرى في منامه، يأتيه الله يجبئه يو يحدّنه من غير أن يكون رآه في اليقظة، وأمّا المحدَّث فهو الذي يحدَّث فيسمع ولا يعاين ولا يرى في منامه.

بيان: اعلم أنّ العلماء اختلفوا في الفرق بين الرّسول والنبيّ فمنهم من قال: لا فرق بينهما، وأمّا من قال بالفرق فمنهم من قال: إنّ الرّسول من جمع إلى المعجزة الكتاب المنزل عليه، والنبيّ غير الرّسول من لم ينزل عليه كتابٌ وإنّما يدعو إلى كتاب من قبله؛ ومنهم من قال: إنّ من كان صاحب المعجز وصاحب الكتاب ونسخ شرع من قبله فهو الرّسول، ومن لم يكن مستجمعاً لهذه الخصال فهو النبيّ غير الرّسول، ومنهم من قال: إنّ من جاءه الملك

- (1) بصائر الدرجات، ص ٣٤٦ ج ٨ باب ١ ح ٦.
- (٢) يصائر الدرجات، ص ٣٤٧ ج ٨ باب ١ ح ٩.

ظاهراً وأمره بدعوة الخلق فهو الرّسول، ومن لم يكن كذلك بل رأى في النوم فهو النبيّ، كذا ذكره الرّازيّ وغيره وقد ظهرلك من الأخبار فساد ما سوى القول الأخير لما قد ورد من عدد المرسلين والكتب، وكون من نسخ شرعه ليس إلاّ خمسة، فالمعوّل على هذا الخبر المؤيّد بأخبار كثيرة مذكورة في الكافي.

**بيان:** لعلَّ التشبيه بلوط ﷺ في محض كون الإمام عليه، فإنَّه ﷺ قد عاين الملك وبعث إلى قومه. قوله ﷺ : (في ولده كلّهم) أي في كلّ صنف وقبيلة منهم، ويحتمل كون فريزَكه في الآية ابتدائيّة.

٥٣ – يو. الحسن بن عليّ بن النعمان، عن يحيى بن عمر، عن أبان الأحمر، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إنّا معاشر الأنبياءِ تنام عيوننا ولا تنام قلوبنا، ونرى من خلفنا كما نرى بين أيدينا<sup>(٤)</sup>.

٥٤ - مين؛ محمّد بن عيسى اليقطينيّ، عن عبيد الله بن عبد الله الذهقان، عن درست، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن أبي الحسن موسى بن جعفر ﷺ قال: ما بعث الله نبيّاً قطّ إلآ عاقلاً وبعض النبيّين أرجح من بعض، وما استخلف داود سليمان حتّى اختبر عقله، واستخلف داود سليمان وهو ابن ثلاثة عشر سنة، ومكث في ملكه أربعين سنة، وملك ذو القرنين وهو ابن اثني عشر، ومكث في ملكه ثلاثين سنة<sup>(ه)</sup>.

٥٥ - سن: عثمان بن عيسى، عن سماعة قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : قول الله : ﴿ نَاصَبِرَ كَمَا سَبَرَ أُوْلُوا الْمَزْيِرِ مِنَ الرُّسُلِ﴾ فقال: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد صلوات

- سورة الصافات، الآية: ١٤٧.
   سورة البقرة، الآية: ١٢٤.
  - (۳) بصائر الدرجات، ص ۳٤٩ ج ۸ باب ۱ ح ۲۰.
- (٤) بصائر الدرجات، ص ٣٩١ ج ٩ باب ١ ح ٨.
   (٥) المحاسن للبرقي، ص ١٩٣.

١ - باب/ معنى النبوة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم

الله عليهم وعلى جميع أنبياء الله ورسله، قلت: كيف صاروا أولي العزم؟ قال: لأنّ نوحاً بعث بكتاب وشريعة، فكلّ من جاء بعد نوح أخذ بكتاب نوح وشريعته ومنهاجه حتّى جاء إبراهيم علي بالصحف وبعزيمة ترك كتاب نوح لا كفراً به، فكلّ نبيّ جاء بعد إبراهيم جاء بشريعته ومنهاجه وبالصحف حتّى جاء موسى بالتوراة وبعزيمة ترك الصحف، فكلّ نبيّ جاء بعد موسى أخذ بالتوراة وشريعته ومنهاجه حتّى جاء المسيح بالإنجيل وبعزيمة ترك شريعة موسى ومنهاجه، فكلّ نبيّ جاء بعد المسيح أخذ بشريعته ومنهاجه حتّى جاء محمّد على فجاء بالقرآن وشريعته ومنهاجه، فحلاله حلالً إلى يوم القيامة، وحرامه حرامً إلى يوم القيامة فهؤلاء أولو العزم من الرّسل<sup>(1)</sup>.

٥٦ – **سن:**أبي، عن محمّد بن سنان، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قلت له: كيف علمت الرسل أنّها رسلٌ؟ قال: كشف عنها الغطاء؛ الخبر<sup>(٢)</sup>.

٥٧ - ختص ، محمّد بن جعفر المؤدّب ، عن البرقي ، عن أبيه ، عن ابن فضّال ، عن عمر بن أبان ، عن بعضهم قال : كان خمسة من الأنبياء سريانيّون : آدم وشيث وإدريس ونوح وإبراهيم ، وكان لسان آدم العربيّة ، وهو لسان أهل الجنّة<sup>(٣)</sup> ، فلمّا عصى ربّه أبدله بالجنّة ونعيمها الأرض والحرث ، وبلسان العربيّة السريانيّة ، قال : وكان خمسة عبرانيون : إسحاق ويعقوب وموسى وداود وعيسى ، وخمسة من العربيّة السريانيّة ، قال : وكان خمسة عبرانيون : إسحاق ويعقوب وموسى وداود وعيسى ، وبلسان العربية السريانيّة ، قال : وكان خمسة عبرانيون : إسحاق ويعقوب وموسى وداود وعيسى ، وخمسة من العرب : هود وصالح وشعيب وإسماعيل ومحمّد على ، وخمسة من العرب : هود وصالح وشعيب وإسماعيل ومحمّد على ، وخمسة الأرض بعثوا في زمن واحد : إبراهيم وإسحاق ويعقوب ولوط ، بعث الله إبراهيم وإسحاق إلى الأرض المقدّسة ، وبعث يعقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث يعقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث يعقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث يعقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث ليقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث يعقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث يعقوب إلى أرض مصر ، وإسماعيل إلى أرض جرهم وكانت جرهم حول المقدّسة ، وبعث لوط إلى أربع مدائن : سدوم وعامور وصنعا وداروما ؛ وثلاثة من الأنبياء نوح عليك ، وبعث لوط إلى أربع مدائن : سدوم وعامور وصنعا وداروما ؛ وثلاثة من الأنبياء نوح عليك ، يوسف وداود وسليمان ، وملك الدنيا مؤمنان وكافران : فالمؤمنان : ذو القرنين فرسليون ، فرسليون ، فرابيان ، ينتسم ، وأممان ، وأممان ، وأممان ، وأممان ، وملك ، مومان ، وكافر من مان ، فرانيون ، فريس من مولوك نور مواد وسليون ، فران المؤمنان ؛ فو القرنين ، فربو ، فريسان ، فريسي وأمر ، فران ، وملك ، وملك ، فرمان ، فران ، فران ، فران ، فران ، فرل ، فرل ، فرل ، فرم ، فران ، فران ، فران ، فرم مولوك ، وأمما الكافر ، فرم ، فرم ، فران ، فرم مومل ، وأممان ، ورمن ، فران ، فرمان ، فربون ، فرم مومل ، وومن ، فران ، فرم مومل ، فران ، فرم ، فران ، فران ، فرم ، فرم ، فرم ، فرم ، فران ، فرم ، فرم ، فرم ، فران ، فرم ، فرم ،

٥٨ – كا دالعدة، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن أبي داود، عن عبد الله بن أبان قال: دخلنا على أبي عبد الله عليم فسألنا : أفيكم أحد عنده علم عمّي زيد بن عليّ؟ فقال رجل من القوم : أنا عندي علم من علم عمّك : كنّا عنده ذات ليلة في دار معاوية بن إسحاق الأنصاريّ إذ قال : انطلقوا بنا نصلّي في مسجد السهلة، فقال أبو عبد الله عليّه: وفعل؟ فقال : لا، جاءه أمرٌ فشغله عن الذهاب، فقال : أما والله لو أعاذ الله به (له خ ل) حولاً لأعاذه، أما

- (۱) المحاسن، ص ۲۲۹. (۲) المحاسن، ص ۳۲۸.
- (٣) ويدل على ذلك تفسير قوله تعالى: ﴿مُرَبًّا أَتَرَابًا ﴾فإنه قال القمي: أي يتكلمون بالعربية [النمازي]. (٤) الاختصاص، ص ٢٦٤.

٤١

علمت أنّه موضع بيت إدريس النبيّ الّذي كان يخيط فيه، ومنه سار إبراهيم ﷺ إلى اليمن بالعمالقة<sup>(۱)</sup>، ومنه سار داود إلى جالوت، وإنَّ فيه لصخرةً خضراء فيها مثال كلَّ نبيّ، ومن تحت تلك الصخرة أُخذت طينة كلّ نبي، وإنّه لمناخ الرّاكب؟ قيل: من الراكب؟ قال: الخضر ﷺ <sup>(۲)</sup>.

٥٩ – **يب؛** أحمد بن محمّد، عن يعقوب بن عبدالله، عن إسماعيل بن زيد، عن الكاهلتي عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ : مسجد الكوفة صلّى فيه سبعون نبيّاً وسبعون وصيّاً أنا أحدهم<sup>(٣)</sup>.

٦٠ – **يب:** عليّ بن إبراهيم، عن صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير، عن أبي عبد الرحمن الحذّاءِ، عن أبي أسامة، عن أبي عبيدة، عن أبي جعفر ﷺ قال: مسجد كوفان صلّى فيه ألف نبيّ وسبعون نبيّاً، وفيه عصا موسى، وشجرة يقطين، وخاتم سليمان ومنه فار التنّور، ونجرت السفينة، وهي سرّة بابل، ومجمع الأنبياءِ<sup>(٤)</sup>.

٦١ - قل: بالإسناد إلى محمّد بن داود القميّ بإسناده إلى الحسن بن محبوب، عن الثماليّ قال: سمعت عليّ بن الحسين بين يقول: من أحبّ أن يصافحه مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر الحسين نين ليلة النصف من شعبان، فإنَّ أرواح النبيّين يستأذنون الله في زيارته فيأذن لهم، فطوبى لمن صافحهم وصافحوه؛ ومنهم خمسة أولو العزم من المرسلين: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد صلّى الله عليه وعليهم أجمعين، قللت ولمّ من المرسلين المرسلين العربي ومحمّد بالنه النصف من شعبان، فإنَّ أرواح النبيّين وأربعة وعشرون ألف نبيّ فليزر الحسين نين الله النصف من شعبان، فإنَّ أرواح النبيّين وأربعة وعشرون ألف نبيّ ويارته فيأذن لهم، فطوبى لمن صافحهم وصافحوه؛ ومنهم خمسة أولو العزم من المرسلين: نوح وإبراهيم وموسى وعيسى ومحمّد صلّى الله عليه وعليهم أجمعين، قلت: ولمّ مموا أولي العزم؟

٦٢ - فر: جعفر بن محمد بن سعيد معنعناً عن أبي مريم قال : سمعت أبان بن تغلب قال : سألت جعفر بن محمد عليمي عن قول الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ الطَّيِبَنَتِ ﴾ قال : الرزق الحلال<sup>(٦)</sup>.

٦٣ - ماء ابن عبدون، عن ابن الزّبير، عن عليّ بن فضّال، عن العبّاس بن عامر، عن عليّ ابن معمّر، عن رجل من جعفى قال: كنّا عند أبي عبد الله ﷺ فقال رجل: اللّهمّ إنّي أسألك رزقاً طيّباً، قال: فقال أبو عبد الله ﷺ : هيهات هيهات هذا قوت الأنبياءِ، ولكن سل ربّك

- في المجمع: والعمالقة من ولد عمليق (كقنديل) ابن لاوز بن ارم بن سام بن نوح وهم أمم تفرقوا في البلاد. وفي الفقيه: العمالقة الجبابرة الذين كانوا بالشام من بقية قوم نوح وعاد. وفي دعاء السمات دعا يرشع عليهم حين حاربوه فأصبحوا موتى [النمازي].
   (٢) الكافي، ج ٣ ص ٢٥٧ باب ٢٧٤ ح ١.
  - (٣) تهذيب الأحكام، ج ٣ ص ٥٧٥ باب ٢٥ ح ٩ وللحديث صدر وذيل.
  - (8) تهذيب الأحكام، ج ٣ ص ٥٧٥ باب ٢٥ ح ١١.
     (٥) اقبال الأعمال، ص ٢٢٥.
    - (٦) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٧٧ ح ٣٧٥.

رزقاً لا يعذّبك عليه يوم القيامة، هيهات إنَّ الله يقول: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرُّسُلُ كُلُواْ مِنَ ٱلطَّيِّبَنَتِ وَأَعْمَلُواْ صَلِي**حًا ﴾**(<sup>1)</sup>.

٦٤ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: نزلت التوراة في ستّ مضت من شهر رمضان، ونزل الإنجيل في اثنتي عشرة ليلة مضت من شهر رمضان، ونزل الزبور في ليلة ثماني عشرة مضت من شهر رمضان، ونزل القرآن في ليلة القدر<sup>(٢)</sup>.

70 **- أقول:** في المصباح والإقبال في دعاءِ أمّ داود : اللّهمّ صلّ على هابيل وشيث وإدريس ونوح وهود وصالح وإبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب ويوسف والأسباط ولوط وشعيب وأيّوب وموسى وهارون ويوشع وميشا والخضر وذي القرنين ويونس وإلياس واليسع وذي الكفل وطالوت وداود وسليمان وزكريّا وشعيا ويحيى وتورخ ومتّى وأرميا وحيقوق ودانيال وعزير وعيسى وشمعون وجرجيس والحواريّين والأتباع وخالد وحنظلة ولقمان<sup>(٣)</sup>.

٦٦ **- ختص:** محمّد بن عليّ، عن أبيه، عن سعد، عن الحسن بن موسى، عن إسماعيل ابن مهران، عن عليّ بن عثمان، عن أبي الحسن موسى ﷺ قان: إنَّ الأنبياء وأولاد الأنبياءِ وأتباع الأنبياءِ خصّوا بثلاث خصال: السقم في الأبدان، وخوف السلطان، والفقر<sup>(٤)</sup>.

7۷ **- ختص:** جماعة من أصحابنا، عن محمّد بن جعفر المؤدّب، عن عدّة من أصحابه عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن أسباط، عن الحسن بن زياد، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبد الله ﷺ قال : قال لي : يا صفوان هل تدري كم بعث الله من نبي؟ قال : قلت : ما أدري قال : بعث الله مائة ألف نبيّ وأربعة وأربعين ألف نبيّ ومثلهم أوصياء بصدق الحديث وأداء الأمانة والزّهد في الدنيا، وما بعث الله نبيّاً خيراً من محمّد ﷺ، ولا وصياً خيراً من وصيّه<sup>(ه)</sup>.

٦٨ - ختص؛ أحمد بن محمد بن يحيى، عن أبيه، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن علي بن مطهّر، عن الحسن بن الميثميّ، عن رجل، عن أبي عبد الله عليه قال: قال أبو ذرّ: يا رسول الله كم بعث الله من نبيّ؟ فقال: ثلاث مائة ألف نبيّ وعشرين ألف نبيّ، قال: يا رسول الله فكم المرسلون؟ فقال: ثلاث مائة ألف نبيّ وعشرين ألف نبيّ، قال: يا رسول الله فكم المرسلون؟ فقال: ثلاث مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم المرسلون؟ فقال: ثلاث مائة ألف نبيّ وعشرين ألف نبيّ، قال: يا رسول الله فكم بعث الله من نبيّ؟ فقال: ثلاث مائة ألف نبيّ وعشرين ألف نبيّ، قال: يا رسول الله فكم المرسلون؟ فقال: ثلاث مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم المرسلون؟ فقال: ثلاث مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم أنزل الله من كتاب؟ فقال: أنزل على إدريس خمسين صحيفة، وهو من كتاب؟ فقال: مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم أنزل الله من كتاب؟ فقال: مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم أنزل الله فكم أنزل الله فكم المرسلون؟ فقال: ثلاث مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم أنزل الله من كتاب؟ فقال: ثلاث مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم أنزل الله من كتاب؟ فقال: ثلاث مائة وبضعة عشر، قال: يا رسول الله فكم أنزل الله من كتاب؟ فقال: مائة كتاب وأربعة وعشرين كتاباً: أنزل على إدريس خمسين صحيفة، وهو أخوخ، وهو أول من خطّ بالقلم، وأنزل على نوح وأنزل على إبراهيم عشراً، وأنزل التوراة على موسى، والزبور على داود، والإنجيل على عيسى، والقرآن على محمّد يكنا؟

(٤) الاختصاص، ص ٣١٢.

(٦) الاختصاص، ص ٢٦٤.

(١) الأمالي للطوسي، ص ٦٧٨ مجلس ٢٧ ح ١٤٣٨. (٢) الكافي، ج ٤ ص ٣٧٧ باب ١١٣ ح ٥. (٣) مصباح المتهجد، ص ٥٦٠ واقبال الأعمال ص ١٦٣. (٥) الاختصاص، ص ٢٦٣. 7٩ - ختص: ابن عيسى، عن ابن معروف، عن ابن المغيرة، عن أبي حفص العبديّ عن أبي حفص العبديّ عن أبي هم العبديّ عن أبي هارون العبديّ، عن أبي سعيد الخدريّ قال: رأيت رسول الله عنهي وسمعته يقول يا عليّ ما بعث الله نبيّاً إلاّ وقد دعاه إلى ولايتك طائعاً أو كارهاً<sup>(١)</sup>.

•٧ - تهجج: قال أمير المؤمنين على في خطبة طويلة يذكر فيها آدم على الوحي ميثاقهم وعلى دار البلية، وتناسل الذرّية، واصطفى سبحانه من ولده أنبياء، أخذ على الوحي ميثاقهم وعلى تبليغ الرسالة أمانتهم، لمّا بدّل أكثر خلقه عهد الله إليهم فجهلوا حقّه واتّخذوا الأنداد معه، واجتالتهم الشياطين عن معرفته، واقتطعتهم عن عبادته فبعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه، ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويتعلم منسيّ نعمته، ويحتجوا عليهم بالتبليغ، ويثروا لهم واجتالتهم الشياطين عن معرفته، واقتطعتهم عن عبادته فبعث فيهم رسله وواتر إليهم أنبياءه، ليستأدوهم ميثاق فطرته، ويذكروهم منسيّ نعمته، ويحتجوا عليهم بالتبليغ، ويثيروا لهم دفائن العقول، ويروهم آيات المقدرة من سقف فوقهم مرفوع ومهاد تحتهم موضوع، ومعايش تحييهم، وآجال تفنيهم، وأوصاب تهرمهم، وأحداث تتتابع عليهم، ولم يخل الله منحانة العقول، ويروهم آيات المقدرة من سقف فوقهم مرفوع ومهاد تحتهم موضوع، ومعايش تحييهم، وآجال تفنيهم، وأوصاب تهرمهم، وأحداث تتتابع عليهم، ولم يخل الله معايش تحييهم، ولا يقم مرضوع فرقتهم، وأحداث تتابع عليهم، ولم يخل الله ومعايش تحييهم، وآجال تفنيهم، وأوصاب تهرمهم، وأحداث تتابع عليهم، ولم يخل الله معايش تحييهم، وآجال تفنيهم، وأوصاب تهرمهم، وأحداث تتابع عليهم، وام يخل الله منحانة عددهم، وأد المائمة، رسل لا يقصر ومعايش تحييهم، ولا كثرة المكذيين لهم، من سابق سمّي له من بعده، أو غابر عرفه من قبله، مبحانه خلقه من نبيّ مرسل، أو كتاب منزل، أو حجة لازمة، أو محجة قائمة، رسل لا يقصر مبحانه خلقه من نبيّ مرسل، أو كتاب منزل، أو حجة لازمة، أو محجة قائمة، رسل لا يقصر عمرة من عليهم، ولا كثرة المكذيين لهم، من سابق سمّي له من بعده، أو غابر عرفه من قبله، مبحان فرك النه، وله نبي مرسل، أو كتاب منزل، أو حجة لازمة، أو محجة قائمة، رسل لا يقصر مبحان من من مان من من مان أو محجة قائمة، رسل لا يقسم عليهم، من من من من منهم، وأم ينجان من مربيهم، وأله من بعده، أو غابر عرفه من قبله، مبحان فرك النه محمداً الأورن، ومضت الذهور، وسلفت الأباء، وخلفت الأبناء إلى أن بعث الله مبحانه محمداً لإنجاز عدته، وتمام نبوته، إلى آخر الخطبة أله.

**بيان:** على الوحي أي على أدانه. واجتالتهم أي أدارتهم تارةً هكذا وتارةً هكذا. وواتر إليهم أي أرسلهم وتراً بعد وتر. والإضافة في دفائن العقول بتقدير (في) أي العلوم الكامنة في العقول، أو بيانيّة أي العقول المغمورة في الجهالات. والأوصاب: الأمراض. والأحداث: المصائب. على ذلك نسلت أي درجت ومضت.

> ۲ - باب نقش خواتيمهم وأشغالهم وأمزجتهم وأحوالهم في حياتهم وبعد موتهم صلوات الله عليهم

الاختصاص، ص ٣٤٣.
 نهج البلاغة، ص ٤٤ الخطبة الأولى...

سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال: فلمّا استوى نوح ومن معه في السفينة ورفع القلس عصفت الرّيح عليهم، فلم يأمن نوح الغرق فأعجلته الريح فلم يدرك أن يهلّل ألف مرّة، فقال بالسريانيّة: «هلوليا ألفاً ألفاً يا ماريّا أتقن» قال: فاستوى القلس، واستمرّت السفينة، فقال نوح ﷺ : إنَّ كلاماً نجّاني الله به من الغرق لحقيقٌ أن لا يفارقني، قال: فنقش في خاتمه لا إله إلاّ الله ألف مرّة يا ربّ أصلحني.

قال: وإنَّ إبراهيم عَلَيْنَ لَمَّا وضع في كَفَّة المنجنيق غضب جبرئيل عَلَيْنَ فأوحى الله بَرَنَيْن إليه: ما يغضبك يا جبرئيل؟ قال: يا ربّ خليلك ليس من يعبدك على وجه الأرض غيره سلّطت عليه عدوك وعدوه؛ فأوحى الله إليه بَرَنَيْن : اسكت، إنّما يعجل العبد الذي يخاف الفوت مثلك، فأمّا أنا فإنّه عبدي آخذه إذا شنت، قال: فطابت نفس جبرئيل عَلَيْن التفت إلى إبراهيم عَلَيْن فقال: هل لك من حاجة؟ فقال: أمّا إليك فلا فأهبط الله بَرَنَيْن عندها خاتماً فيه ستة أحرف، ولا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، لا حول ولا قوّة إلا بالله، فوّضت أمري إلى الله أسندت ظهري إلى الله، حسبي الله فأوحى الله جلّ جلاله إليه أن تختّم بهذا الخاتم فإنّي أجعل النّار عليك برداً وسلاماً.

قال: وكان نقش خاتم موسى عليما حوفين اشتقهما من التوراة: «اصبر تؤجر اصدق تنج، قال: وكان نقش خاتم سليمان عليما : «سبحان من ألجم الجن بكلماته» وكان نقش خاتم عيسى عليما حوفين اشتقهما من الإنجيل: «طوبى لعبد ذكر الله من أجله وويل لعبد نسي الله من أجله، وكان نقش خاتم محمد عليما : «لا إله إلا الله محمد رسول الله، وكان نقش خاتم أمير المؤمنين عليما : «الملك لله، وكان نقش خاتم الحسن عليما العزة لله، وكان نقش خاتم أمير المؤمنين عليما : «الملك لله، وكان نقش خاتم الحسن عليما ، وكان نقش خاتم أمير المؤمنين عليما : «الملك لله، وكان نقش خاتم الحسن عليما ، وكان نقش خاتم أمير المؤمنين عليما ، وكان نقش خاتم الحسن عليما ، وكان نقش خاتم أمير المؤمنين عليما ، وكان نقش خاتم الحسن عليما ، وكان نقش خاتم أمير المؤمنين عليما ، وكان نقش خاتم الحسين عليما ، وكان نقش خاتم الحسين عليما ، وكان محمد بن علي يتختم بخاتم الحسين عليما ، وكان نقش خاتم المعين عليما ، وكان محمد بن علي عليما ، وكان علي بن الحسين عليما ، وكان نقش خاتم الحسين عليما ، وكان محمد بن علي يتختم بخاتم الحسين عليما ، وكان نقش خاتم أبيه جعفر بن محمد عليما ، وكان محمد بن علي وعصمتي من خلقه، وكان نقش خاتم أبيا الحسن محمد عليما ، وكان نقش خاتم أبيه جعفر بن محمد عليما ، وكان محمد بن علي وعصمتي من خلقه، وكان نقش خاتم أبي الحسن موسى بن الحسين هو ، محمد عليما ، وكان الله ولتي وعصمتي من خلقه، وكان نقش خاتم أبي الحسن موسى بن الما ينه بنا ، محمد عليما ، إليه النقش (١).

٢ - ل: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن عبد الله بن أحمد، عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ، عن الحسين بن خالد قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر عليّ : ما كان عليّ الصيرفيّ، عن الحسين بن خالد قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر عليّ : ما كان نقش خاتم آدم عليّ : ما كان نقش خاتم آدم عليّ : ما كان نقش خاتم آدم علي الحديث إلى قوله: برداً وسلاماً (<sup>٢)</sup>.

(1) عيون اخبار الرضا، ج ٢ ص ٥٩ باب ٣٨ ح ٢٠٦، وأمالي الصدوق، ص ٣٦٩ مجلس ٧٠ ح ٥.
 (۲) الخصال، ص ٣٣٩ باب الستة ح ٣٦.

**بيان:** قال الفيروزآبادي: القلس: حبلٌ ضخم من ليف أو خوص أو غيرهما من قلوس سفن البحر. وما خرج من الحلق ملء الفم أو دونه. وغنيان النفس. وقذف الكأس والبحر امتلاء، انتهى

**أقول:** الظّاهر أنّ المرادهنا هو الأوّل، أي تسوية شراع السفينة، وإن احتمل الأخير على بعد. وضمير من أجله في الموضعين راجع إلى العبد، ويحتمل إرجاعه في الأوّل إلى الله إن قرئ على بناءِ المعلوم، ولا يخفى بعده.

٣ – **فس:** ياسر، عن أبي الحسن ﷺ قال: ما بعث الله نبيّاً إلاَّ صاحب مرَّة سوداء صافية<sup>(١)</sup>.

**بيان:** لمّا كان صاحب هذه المرّة في غاية الحذق والفطانة والحفظ لكن قد يجامعها الخيالات الفاسدة والجبن والغضب والطيش فلذا وصفها غيَّيَّر بالصافية، أي صافية عن هذه الأمور الّتي تكون في غالب من استولى عليه هذه المرّة من الأخلاق الردينة.

٤ - ها: ابن الصلت، عن ابن عقدة، عن عليّ بن محمّد الحسنيّ، عن جعفر بن محمّد بن عيسى، عن عبيد الله بن عليّ، عن الرضا، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: رؤيا الأنبياءِ وحي<sup>(٢)</sup>.

٥ - مع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن محمّد البرقيّ، عمّن ذكره، عن حفص بن غياث، عن أبي عبد الله عليتين في قول الله بَتَزَيَّظ : ﴿ وَكُلَّا تُمَرَّنَا تَنْبِيرُكُ قَالَ : يعني كسّرنا تَكْسِرُا، قَالَ : وهي بالنبطية (٣).

٦ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سنان، عن محمّد بن عطيّة قال: سمعت أبا عبد الله عليتيز يقول: إنّ الله عَرَبَين أحبّ لأنبيائه عليتيز من الأعمال الحرث والرعي، لئلا يكرهوا شيئاً من قطر السماء<sup>(٤)</sup>.

٧ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن فضال، عن مروان بن مسلم، عن عقبة، عن أبي عبد الله شيئيز قال: ما بعث الله نبياً قطّ حتى يسترعيه الغنم يعلّمه بذلك رعيه الناس<sup>(٥)</sup>.

٨ - ع: بالإسناد إلى وهب في قضة زكريًا ﷺ : ثمَّ بعث الله الملائكة فغسلوا زكريًا وصلّوا عليه ثلاثة أيّام من قبل أن يدفن، وكذلك الأنبياء لا يتغيّرون ولا يأكلهم التراب، ويصلّى عليهم ثلاثه أيّام ثمَّ يدفنون<sup>(٦)</sup>.

٩ - فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿ فَإِن كَذَبُوُكَ فَتَدً

تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١١.
 أمالي الطوسي، ص ٣٣٨ مجلس ١٢ ح ٦٨٩.

(٣) معاني الأخبار، ص ٢٢٠.
 (٤) - (٥) علل الشرائع، ص ٤٦ ج ١ باب ٢٩ ح ١ و٢.

(٦) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠١ باب ٧١ ح ١.

كُذِبَ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ جَاءُو بِٱلْبَيْنَتِ﴾ الآيات ﴿وَٱلزُّبُرِ﴾ هو كتب الأنبياءِ بالنبوَّة ﴿وَٱلكِتَنَبِ ٱلْمُنِيرِ﴾ الحلال والحرام<sup>(1)</sup>.

١٠ - ٤: أبي، عن أحمد بن إدريس ومحمد العطّار معاً، عن الأشعريّ، عن محمّد بن يوسف التميميّ، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه ﷺ عن رسول الله ﷺ قال : عاش آدم أبو البشر تسعمائة وثلاثين سنة، وعاش نوح ألفي سنة وأربع مائة سنة وخمسين سنة، عاش آدم أبو البشر تسعمائة وثلاثين سنة، وعاش نوح ألفي سنة وأربع مائة سنة وخمسين سنة، وعاش إبراهيم ﷺ مائة وخمسين سنة، وعاش أبراهيم ﷺ مائة منة وخمسين سنة، وعاش أبراهيم ﷺ مائة منة وخمسين سنة، وعاش أبوح ألفي سنة وأربع مائة سنة وخمسين سنة، عاش آدم أبو البشر تسعمائة وثلاثين سنة، وعاش نوح ألفي سنة وأربع مائة سنة وخمسين سنة، وعاش إبراهيم ﷺ مائة وخمسين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم ﷺ مائة سنة وحمسين مائة سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم علي مائة سنة وعشرين مائة مائة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم علي مائة سنة مائة سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم على مائة سنة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم علي مائة سنة وعشرين مائة سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم علي مائة سنة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم على مائة سنة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم على مائة سنة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم معمد وعشرين مائة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل بن إبراهيم على مائة سنة وعشرين سنة، وعاش إسماعيل مائة وعشرين مائة وعشرين سنة، وعاش موسى على مائة وعشرين وعشرين سنة، وعاش موسى على مائة وعشرين مائة وعشرين سنة، وعاش موسى على مائة وعشرين وعشرين مائة مائة مائة، وعاش موسى على مائة ومشرين مائة وعشرين مائة وعشرين مائة مائة مائة، وعاش موسى عمد مائة وعشرين مائة مائه، وعاش مائة مائه، وعاش مائة مائة مائه، وعاش مائم، مائة مائه، وعاش مائم، مائة مائه، وعاش مائم، مائة مائم، مائم، مائم، مائم، مائم، مائم، مائه، مائم، مائه، مائه، مائه، مائة مائه، مائم، مائه، مائم، مممم، مائم، مائم، مممم، مائم، مائم، مائم، مائم، مائم، مائم، مائم، مائم، مممم، مائم، مائم، مائم، مممم، مممم، مائم، مممم، مممم، مائم

١١ - جاء محمّد بن محمّد بن طاهرالموسويّ، عن ابن عقدة، عن يحيى بن زكريّا، عن محمّد بن سنان، عن أحمد بن سليمان القميّ قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالمعطش النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعطش حتى يموت جوعاً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعطش حتى يموت حتى يموت حتى يموت جوعاً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعطش حتى يموت حتى يموت محمّد بن ما النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالموع حتى يموت حوعاً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعطش حتى يموت مع من يمن من الأنبياء ليبتلى بالموع حتى يموت حوعاً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعطش حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعطش من الأنبياء ليبتلى بالعطور عمق من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالعراء حتى يموت عرياناً، وإن كان النبيّ من الأنبياء ليبتلى بالسقم والأمراض حتى تتلفه، وإن كان النبيّ ليأتي قومه فيقوم فيهم يأمرهم بطاعة الله ويدعوهم إلى توحيد الله، وما معه مبيت ليلة فما يتركونه يفرغ من كلامه ولا يستمعون إليه حتى يقتلوه، وإنّما يبتلي الله تبارك وتعالى عباده على قدر منازلهم عنده (<sup>(٣)</sup>).

١٢ - كا: عدّةً من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن موسى بن عمر الصيقل، عن محمّد ابن عيسى، عن السكونتي، عن عليّ بن إسماعيل الميثميّ، عن رجل، عن أبي عبد الله عَظِيَرُ قال: ما بعث الله عَرَضَةٍ نبيّاً إلاّ حسن الصوت<sup>(٤)</sup>.

١٣ – **كاء** عدّةٌ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه أو غيره، عن سعد ابن سعد، عن الحسن بن الجهم، عن أبي الحسن ﷺ قال: من أخلاق الأنبياءِ التنظّف والتطيّب وحلق الشعر وكثرة الطروقة<sup>(ه)</sup>.

الحسن عن جدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن ابن راشد، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ : عشاء الأنبياءِ بعد العتمة<sup>(1)</sup>.

- تفسير القمي، ج ١ ص ١٣٥.
   ٢) كمال الدين، ص ٤٧٤.
  - (٣) أمالي المفيد، ص ٣٩.
  - (٤) أصول الكافي، ج ٢ ص ٦٤١ باب ترتيل القرآن بالصوت الحسن، ح ١٠.
- ٥) الكافي، ج ٥ ص ٨٩٣ باب النوادر ح ٥٠.
   (٦) الكافي، ج ٦ ص ١٠٤٩ باب ٢١٤ ح ١.

١٥ – **كاء** عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن أبي الحسن الرّضا ﷺ قال: ما من نبيّ إلاّ وقد دعا لأكل الشعير وبارك عليه، وما دخل جوفاً إلاّ وأخرج كلّ داءِ فيه، وهو قوت الأنبياءِ وطعام الأبرار، أبي الله تعالى أن يجعل قوت أنبياته إلاّ شعيراً<sup>(١)</sup>.

١٦ **- كاء** عليّ بن محمّد بن بندار ، عن أحمد بن عبدالله ، عن عثمان بن عيسى ، عن خالد ابن نجيح ، عن أبي عبد الله غليتي قال : السويق طعام المرسلين ، أو قال : النبيّين<sup>(٢)</sup> .

١٧ – كي عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عَظِيَّةِ قال: اللّحم باللّبن مرق الأنبياء عَلَيْتَهِ <sup>(٣)</sup>.

ا - كاء عليَّ، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان أحبّ الأصباغ إلى رسول الله الخلّ والزيت، وقال: هو طعام الأنبياء<sup>(٤)</sup>.

ا ٩ – وبهذا الإسناد قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: ما افتقر أهل بيت يأتدمون بالخلّ والزيت وذلك أدم الأنبياء<sup>(ه)</sup>.

۲۰ كا، محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد والحسين ابن سعيد جميعاً، عن القاسم بن عروة، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهُو قال: السواك من سنن المرسلين<sup>(1)</sup>.

٢١ – كاءمحمد، عن أحمد، عن عليّ بن الحكم، عن الحسين بن أبي العلاءِ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ الله ﷺ لم يبعث نبيّاً إلاّ بصدق الحديث وأداءِ الأمانة إلى البرّ والفاجر<sup>(٧)</sup>.

٢٢ – كا:عدة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن زياد بن أبي الحلال، عن أبي عبد الله علييتي قال: ما من نبيّ ولا وصيّ نبيّ يبقى في الأرض أكثر من ثلاثة أيّام حتّى يرفع روحه وعظمه ولحمه إلى السماء، وإنّما يؤتى مواضع آثارهم، ويبلّغونهم من بعيد السلام، ويسمعونهم في مواضع آثارهم من قريب<sup>(٨)</sup>.

٣٣ – كاءمحمّد بن يحيى، عن ابن عيسى، عن معمّر وعليّ بن محمّد بن بندار، عن البرقيّ عن محمّد بن عيسى، عن معمّر بن خلاّد، عن أبي الحسن ﷺ قال: نظر أبو جعفر ﷺ إلى رجل وهو يقول: اللّهمّ إني أسألك من رزقك الحلال، فقال أبو

- (۱) الکافي، ج ٦ ص ١٠٥٩ باب ٢٢٢ ح ١.
   (۲) الکافي، ج ٦ ص ١٠٥٩ باب ٢٢٤ ح ٤.
   (٣) الکافي، ج ٦ ص ١٠٦٥ باب ٢٣٧ ح ١.
  - (٤) (٥) الكافى، ج ٦ ص ١٠٧٣ باب ٢٤٨ ح ٦ و٧.
    - (٦) الكافي، ج ٦ ص ١١٦٦ باب ٢٨٣ ح ٢.
  - (٧) أصول الكافي، ج ٢ ص ٣٨٨ باب الصدق وإداء الأمانة ح ١.
    - (٨) الكافي، ج ٤ ص ٥٨١ باب ٢٥٣ ح ١.

٢ - باب/ نقش خواتيمهم وأشغالهم وأمزجتهم وأحوالهم...

جعفر ﷺ سألت قوت النبيّين؛ قل: اللّهمّ إني أسألك رزقاً واسعاً طيّباً من رزقك<sup>(۱)</sup>. ٢٤ – كاءعليّ بن محمّد، عن سهل رفعه قال: قال أبو عبد الله ﷺ: إنّ الله جعل أرزاق أنبيانه في الزّرع والضرع لئلًا يكرهوا شيئاً من قطر السماءِ<sup>(٢)</sup>.

٢٥ – يو: أحمد بن محمد، عن أبي عبد الله البرقي يرفعه إلى أبي عبد الله عليه قال: إنَّ الله عَرَضَى جعل اسمه الأعظم على ثلاثة وسبعين حرفاً، فأعطى آدم منها خمسة وعشرين حرفاً، وأعطى منها إبراهيم على تمانية أحرف، حرفاً، وأعطى منها إبراهيم عليه ثمانية أحرف، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى عيسى منها حرفين، وكان يحيي بهما الموتى، وأعطى موسى منها أبي عبد الله عليه وعشرين مرفاً، وأعطى نوحاً منها خمسة وعشرين حرفاً، وأعطى منها إبراهيم عليه ثمانية أحرف، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى ميها إبراهيم عليها الموتى، وأعطى موسى منها أبين وحيي بهما الموتى، وأعطى موسى منها أربعة أحرف، وأعطى عيسى منها حرفين، وكان يحيي بهما الموتى، ويبرئ بهما الأكمه والأبرص، وأعطى محمداً اثنين وسبعين حرفاً، واحتجب حرفاً لئلاً يُعلم ما في نفسه ويُعلم ما في نفس العباد").

۲٦ – **يو:**محمّد بن عبد الجبّار، عن أبي عبد الله البرقتي، عن فضالة، عن عبد الصمد بن بشير، عن أبي عبد الله عليكيلا قال: كان مع عيسى بن مريم حرفان يعمل بهما، وكان مع موسى عليكلا أربعة أحرف، وكان مع إبراهيم ستة أحرف، وكان مع آدم خمسة وعشرون حرفاً، وكان مع نوح ثمانية، وجمع ذلك كلّه لرسول الله عليها، إنَّ اسم الله ثلاثة وسبعون حرفاً، وحجب عنه واحد<sup>(٤)</sup>.

٢٧ - ص: بإسناده عن ابن فضّال، عن الرّضا ﷺ قال: لمّا أشرف نوح على الغرق دعا الله بحقّنا فدفع الله عنه الغرق، ولمّا رمي إبراهيم في النار دعا الله بحقّنا فجعل الله النار عليه برداً وسلاماً، وإنّ موسى ﷺ لمّا ضرب طريقاً في البحر دعا الله بحقّنا فجعله يبساً، وإنَّ عيسى ﷺ لمّا أراد اليهود قتله دعا الله بحقّنا فنجاه من القتل ورفعه إليه<sup>(ه)</sup>.

٢٨ - في: عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليمير في وصف القائم عليمير قال: فإذا نشر راية رسول الله عنيمي هبط لها تسعة آلاف ملك وثلاثمائة وثلاثة عشر ملكاً وهم الّذين كانوا مع نوح في السفينة، والّذين كانوا مع إبراهيم حين ألقي في النار، وهم الّذين كانوا مع موسى لمّا فلق البحر، والّذين كانوا مع عيسى لمّا رفعه الله إليه. الخبر<sup>(1)</sup>.

وفي آخر عنه ﷺ مثله، وفيه: ثلاثة عشر ألفاً وثلاث مائة وثلاثة عشر ملكاً<sup>(٧)</sup>.

۲۹ – ما الحسين بن إبراهيم القزوينيّ، عن محمّد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسين بن عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن

أصول الكافي، ج ٢ ص ٢٠٢ باب الدعاء للرزق ح ٨.
 الكافي، ج ٥ باب ١٥٦ ح ٢.
 الكافي، ج ٥ باب ٢٠٢ ح ٢.
 بصائر الدرجات، ج ٤ ص ٢٠٤ ح ٤ باب ٢٢ ح ٤.
 بصائر الدرجات، ص ٢٠٤ ج ٤ باب ٢٢ ح ٤.
 بصائر النياء للراوندي، ص ٢٠٦.
 الغيبة للنعماني، ص ٢٠٢.

أبي عبد الله عظيمة قال: إنَّ أَشدَ الناس بلاء الأنبياء صلوات الله عليهم ثمَّ الَّذين يلونهم، ثمَّ الأمثل فالأمثل<sup>(1)</sup>.

٣ - بأب علة المعجزة وأنه لم خص الله كلّ نبي بمعجزة خاصة ١ - ع، ن: ابن مسرور، عن ابن عامر، عن أبي عبد الله السيّاريّ، عن أبي يعقوب البغداديّ قال : قال ابن السكّيت لأبي الحسن الرّضا عظيّة : لماذا بعث الله موسى بن عمران بيده البيضاء والعصا وآلة السحر؟ وبعث عيسى بالطبّ؟ وبعث محمّداً عظيمَ بالكلام والخطب؟ .

فقال له أبو الحسن عليما إنَّ الله تبارك وتعالى لمّا بعث موسى عليما كان الأغلب على أهل عصره السحر، فأتاهم من عندالله تَرَكَن بما لم يكن في وسع القوم مثله، وبما أبطل به سحرهم وأثبت به الحجّة عليهم، وإنَّ الله تبارك وتعالى بعث عيسى في وقت ظهرت فيه الزمانات واحتاج الناس إلى الطبّ، فأتاهم من عند الله تَرَكَن بما لم يكن عندهم مثله، وبما أحيا لهم الموتى وأبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله، وأثبت به الحجّة عليهم، وإنَّ الله تبارك وتعالى بعث محمّداً في وقت كان الأغلب على أهل عصره الخطب والكلام – وأظنّه قال: والشعر – فأتاهم من كتاب الله تَرَكَن ومواعظه وأحكامه بما أبطل به قولهم وأثبت الحجّة عليهم، فقال ابن السكّيت: تالله ما رأيت مثل اليوم قطّ، فما الحجّة على الخلق اليوم؟ فقال عليهم، فقال ابن السكّيت. تالله ما رأيت مثل اليوم قطّ، فما الحجّة على الخلق اليوم؟ السكّيت: هذا والله الجواب<sup>(٢)</sup>.

**ج** ۽مرسلا مثله<sup>(٣)</sup>.

٢ - ع علي بن أحمد، عن محمّد بن أبي عبدالله، عن موسى بن عمران، عن عمّه، عن علي عن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عَظِيرًا: لأيّ علّة أعطى الله عَزَيرًا أنبياءه ورسله وأعطاكم المعجزة؟ فقال: ليكون دليلاً على صدق من أتى به، والمعجزة علامة لله لا يعطيها إلا أنبياءه ورسله وحججه ليعرف به صدق الصادق من كذب الكاذب<sup>(3)</sup>.

## ٤ - باب عصمة الأنبياء عَالَيَ ، وتأويل ما يوهم خطأهم وسهوهم

**عد:**اعتقادنا في الأنبياء والرسل والأئمّة والملائكة صلوات الله عليهم أنّهم معصومون مطهّرون من كلّ دنس، وأنّهم لا يذنبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً، ولا يعصون الله ما أمرهم

- (1) أمالي الطوسي، ص ٦٥٩ مجلس ٢٥ ح ١٣٦٣.
- (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱٤٧ باب ۹۹ ح ٦، عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٨٥ باب ٣٢ ح ١٢.
- (۳) الاحتجاج ص ۱٤٨.
   (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ١٤٨ باب ١٠٠ ح ١.

٤ - باب/ عصمة الأنبياء ﷺ، وتأويل ما يوهم خطأهم وسهوهم

ويفعلون ما يؤمرون، ومن نفى عنهم العصمة في شيء من أحوالهم فقد جهلهم، واعتقادنا فيهم أنّهم موصوفون بالكمال والتمام والعلم من أوائل أمورهم إلى أواخرها، لا يوصفون في شيء من أحوالهم بنقص ولا جهل<sup>(1)</sup>.

فقال مولانا الرّضا عَلَيْتِكَان : ويحك يا عليّ اتّق الله ولا تنسب إلى أنبياء الله الفواحش ولا تتاوّل كتاب الله برأيك، فإنّ الله بَرَوَيَكَ يقول : ﴿وَمَا يَمْـلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللَّهُ وَالنَّسِخُونَ في الْمِلْرِكُ<sup>(ه)</sup> أما قوله بَرَوَيَك في آدم عَلَيْتِك : ﴿وَعَمَى مَادَمُ رَبَّهُ فَنَوَى في فإنّ الله بَرَوَيك خلق آدم حجّة في أرضه، وخليفته في بلاده، لم يخلقه للجنة، وكانت المعصية من آدم في الجنّة لا في الأرض لتتم مقادير أمر الله بَرَوَيك ، فلما أهبط إلى الأرض وجعل حجّة وخليفة عصم بقوله بَرَوَيَك : في إذَ الله بَرَوَيك ، فلما أهبط إلى الأرض وجعل حجة وخليفة عصم بقوله بَرَوَيك :

وأمّا قوله بَجَرَيَخِكَ : ﴿وَذَا ٱلنُّونِ إِذ ذَهَبَ مُغَنَضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقَدِرَ عَلَيْهِ﴾ إنّما ظنّ أن الله بَجَرَيَخِكَ لا يضيق عليه رزقه ألا تسمع قول الله بَجَرَيَخِكَ : ﴿وَأَمَّآ إِذَا مَا ٱبْنَكَنُهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَتُمُ﴾؟ أي ضيّق عليه، ولو ظنّ أنّ الله لا يقدر عليه لكان قد كفر.

وأمّا قوله يَجْزِيَجِكْ في يوسف: ﴿وَلَقَدْ هَمَّتْ بِوُ. وَهَمَّ بِهَا﴾ فإنّها همّت بالمعصية، وهمّ يوسف بقتلها إن أجبرته لعظم ما داخله، فصرف الله عنه قتلها والفاحشة، وهو قوله: ﴿كَذَلِكَ لِنَصَرِفَ عَنْهُ ٱلشَّوَءَ﴾ يعني القتل ﴿وَٱلْفَحْسَآهِ﴾ يعني الزّنا .

وأمّا داود فما يقول من قبلكم فيه؟ فقال عليّ بن الجهم: يقولون: إنّ داود كان في محرابه يصلّي إذ تصوّر له إبليس على صورة طير أحسن ما يكون من الطّيور، فقطع صلاته وقام ليأخذ الطّير فخرج إلى الدار، فخرج في أثره فطار الطير إلى السّطح، فصعد في طلبه فسقط الطّير في دار أوريا بن حنّان، فاطّلع داود في أثر الطّير فإذا بامرأة أوريا تغتسل، فلمّا نظر إليها هواها،

- اعتقادات الصدوق، ص ٩٩.
   (۲) سورة طه، الآية: ۱۳۱.
- (٣) سورة الأنبياء، الآية: ٨٧.
  - ه) سورة أل عمران، الآية: ٧.

وكان أوريا قد أخرجه في بعض غزواته، فكتب إلى صاحبه أن قدّم أوريا أمام الحرب، فقدّم فظفر أوريا بالمشركين، فصعب ذلك على داود، فكتب الثّانية أن قدّمه أمام التّابوت، فقتل أوريا تشني ، وتزوّج داود بامرأته، فضرب الرّضا علي بيده على جبهته وقال : إنّا لله وإنّا إليه راجعون، لقد نسبتم نبياً من أنبياء الله إلى التّهاون بصلاته حتّى خرج في أثر القلر، ثمّ بالفاحشة، ثمّ بالقتل ! فقال : يا بن رسول الله فما كانت خطيئته؟ فقال : ويحك إنّ داود إنّما ظنّ أنّ ما خلق الله بَرَوَيَن خلقاً هو أعلم منه ، فبعث الله بَرَوَي إليه الملكين فتسورا المحراب فظن أنّ ما خلق الله بَرَوَين خلقاً هو أعلم منه ، فبعث الله بَرَوَين إليه الملكين فتسورا المحراب فقال : ( خصّمان بَعَن بَعْمُنا عَلَ بَعْن فَآمَكُم بَيْنَا بَالحَق وَلا نُنْطِط وَآهَدِناً إلى مَرَبِ الله حراب فقال : فعجل الله بتروي فقدة وقال أكثر يُوَين أولي أولي أله مراب الملكين فتسورا المحراب فقال : فع مقال : في نعم منه منه منه ، فبعث الله بمراب الملكين فتسورا المحراب فقال : فع مقبل المحراب المحراب ألم ما خلق الله بتروي أله مُرَبًا إلى مَراب ألم ما حلي اله مراب ألم ما علي فقال : أولى لم يقبل على المدعى عليه فقال أكثر بينيا بالعوب وتمر في أيم مراب ألم مراب المحراب على المدعى عليه فقال : في لقدة فقال أكثر ينينيا وتمري أن فعام في أن فع مراب المدي في أن فع مراب المدعى المية على فلك، ألم تعلى المدعى عليه فقال : في لقدة في مناب وتم يكن أكن يتابونه (<sup>(1)</sup> فلم يسأل المدتمى البينة على فلك، ولم يقبل على المدعى عليه فيقول : م ينداور في أينا مولي فكان هذا خطيئة حكمه، لا ما ذهبتم إليه، ألا تسمع قول الله بترضي يقول : في ينداور الله فما قصته مع أوريا؟ فقال الرضا يتي إلي إليه، ألا تسمع قول الله بترضي يقول : م ينداور أله فما قصته مع أوريا؟ فعال الرضا يتي الناس المرأة في أيام داود كانت إذا مات بعلها أو قتل لا تتزوج بعده أبداً، وأول من أباح المرأة في أيام داود كانت إذا مات بعلها أو قتل لا تتزوج بعده أبداً، وأول من أباح الله بَرَوَي له أله أن يتزوج بامرأة قتل بعلها داود، فذلك الذي شق على أوريا .

وأمّا محمّد نبيّه عني وقول الله بَرَحَل له: ﴿ وَتُحْنِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبَدِيهِ وَتَحْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنُهُ <sup>(٤)</sup> فإن الله بَرَحَل عرَّف نبيّه أسماء أزواجه في دار الذّيا، وأسماء أزواجه في الآخرة، وأنّهن أمّهات المؤمنين، وأحد من سمّى له زينب بنت جحش وهي يومئذ تحت زيد بن حارثة، فأخفى يشي اسمها في نفسه ولم يبد له لكيلا يقول أحد من المنافقين، إنّه قال في امرأة في بيت رجل : إنّها أحد أزواجه من أمّهات المؤمنين، وخشي قول المنافقين، إنّه قال الله بَرَحَي : ﴿ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَنُهُ في نفسه ولم يبد له لكيلا يقول أحد من المنافقين، إنّه قال الله بَرَحَي الله عنه ولم الله عنه ولم يبد له لكيلا يقول أحد من المنافقين، إنّه قال الله بَرَحَي الله عنه ولي الله عنه وله الله بَرَحَي الما فقين ، إنّه قال الله بَرَحَي الله عنه أحد أزواجه من أمّهات المؤمنين ، وخشي قول المنافقين ، في الله عنه المرأة في الله أحد أذواجه من أمّهات المؤمنين ، وخشي قول المنافقين ، قال الله بَرَحَي الله عنه أله أحد أذواجه من أمّهات المؤمنين ، وخشي قول المنافقين ، في علم علي الله بَرَحَي الله الله بَرَحَي الله أحد أذواجه من أمّهات المؤمنين ، وخشي قول المنافقين ، قال الله بَحَرَي الله بَرَحَي أَنهُ أَحَقُ أَن تَخْشَنُهُمُ في نفسك ، وإنّ الله بَرَحَي ما تولى تزويج أحد من خلقه إلا تزويج حواء من آدم، وزينب من رسول الله إذا تائه بالي الله بَرَض اله اله بَرَسُن ما تولى اله بَرَص علي ال فبكى علي بن الجهم وقال : يا بن رسول الله أنا تائب إلى الله بَرَض إن أنه بَرَض اله بَرَض اله بَرَص اله الله بَرَض اله الله بَرَض اله الله بَرَض اله أن أنسان .

**ن:** الهمدانيّ والمكتّب والورّاق جميعاً عن عليّ بن إبراهيم إلى آخر الخبر<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله عليميني : (وكانت المعصية من آدم في الجنّة) ظاهره يوهم تجويز الخطيئة عليه على بعض الجهات، إمّا لأنّها كانت في الجنّة وإنّما تجب عصمتهم في الدنيا، أو لأنّها كانت قبل البعثة وإنّما تجب عصمتهم بعد النبوّة، وكلاهما خلاف ما أجمعت عليه الإماميّة رضوان

- (١) (٣) سورة ص، الأيات: ٢٢–٢٢. (٤) سورة الأحزاب، الآية: ٣٧.
- (٥) أمالي الصدوق، ص ٨٢ مجلس ٢٠ ح ٣. (٦) عيون أخبار الرضاج ١ ص ١٧٠ باب ١٤ خ ١.

٤ - باب/عصمة الأنبياء عليه، وتأويل ما يوهم خطأهم وسهوهم

الله عليهم من وجوب عصمتهم على جميع الأحوال، ودلّت عليه الأخبار المستفيضة على ما سيأتي في هذا الكتاب وكتاب الإمامة وغيرهما، فيمكن أن يحمل كلامه على الله المراد بالخطيئة ارتكاب المكروه ويكونون بعد البعثة معصومين عن مثلها أيضاً، ويكون ذكر الجنّة لبيان كون النهي تنزيهياً وإرشادياً إذ لم تكن دار تكليف حتّى يتصوّر فيها النهي التحريميّ .

ويحتمل أن يكون إيراد الكلام على هذا النحو لنوع من التقيّة مماشاة مع العامّة لموافقة بعض أقوالهم كما سنشير إليه، أو على سبيل التنزّل والاستظهار ردًا على من جوّز الذّنب مطلقاً عليهم صلوات الله عليهم. وفي تنزيه يونس علي في العيون زيادة وهي قوله: (إنّما ظنّ بمعنى استيقن أنّ الله لن يضيق عليه رزقه) ففي تفسير الظنّ باليقين فائدتان: إحداهما أنّه لو لم يستيقن ذلك لما خرج من بين القوم وإن كان مغاضباً لهم، الثانية أنّ لا يتوهّم فيه نسبة خطأ ومنقصة على هذا التفسير أيضاً بأنّه لم يستيقن رزّاقيّته تعالى لا سيّما بالنسبة إلى أوليائه. وأمّا ظنّ داود علي في في من بين القوم وإن كان مغاضباً لهم، الثانية أنّ لا يتوهّم فيه نسبة وأمّا ظنّ داود علي هذا التفسير أيضاً بأنّه لم يستيقن رزّاقيّته تعالى لا سيّما بالنسبة إلى أوليائه. إلا أنّه لما كان مصادفاً لنوع من العجب نبّهه الله تعالى بإرسل الملكين، وعلى تقدير أن يكون المراد ظنّ أنّه أعلم من السابقين أيضاً فيحتمل أن يكون المراد التجويز والاحتمال بأن يقال: لم يكن ظهو عليه بعد أعلميّتهم بالنسبة إليه، أو يخصّ بعلم المحاكمة، أو يكون ذلك الظن لم يكن ظهر عليه بعد أعلميّتهم بالنسبة إليه، أو يخصّ بعلم المحاكمة، أو يكون ذلك الظن بظلم المداد عليه قبل البيّنة، إذ المراد الترفع فليس المالكين، وعلى نقال: مكنايةً عن نهاية الإعجاب بعلمه، وأمّا تعجيله علي في علم المحاكمة، أو يكون ذلك الظن بظلم المدَّعى عليه قبل البيّنة، إذ المراد الترفع فليس المراد أنه حكم بظلم المدَّعى عليه قبل البيّنة، إذ المراد بقوله في أنّة أيما المراد الترفع فليس المراد أنه حكم بنالم المدَّعى عليه قبل البيّنة، إذ المراد بقولة في أينا ألم المي المالكية أنه أو كان كما تقول فقد ظلمك،

٢ **-ل:** أبي، عن أحمد بن إدريس ومحمّد العطّار معاً، عن الأشعريّ رفعه إلى أبي عبد اللهﷺ قال: ثلاث لم يعر منها نبيّ فمن دونه: الطّيرة، والحسد، والتّفكّر في الوسوسة في الخلق.

قال الصدوق تقليم : معنى الطّيرة في هذا الموضع هو أن يتطيّر منهم قومهم ، فأمّا هم عَنَيْ فلا يتطيّرون ، وذلك كما قال الله بَمْرَضَل عن قوم صالح : ﴿ قَالُوا أَطْبَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَتَبِرُكُمْ عِندَ اللّهِ عَن قوم صالح : ﴿ قَالُوا أَطْبَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَتَبِرُكُمْ عِن قوم صالح : ﴿ قَالُوا أَطْبَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَتَبِرُكُمْ عِندَ اللّهِ عَن قوم صالح : ﴿ قَالُوا أَطْبَرْنَا بِكَمْ لَهِن أَرَ وَكَما قَال الله بَمْرَضِل عن قوم صالح : ﴿ قَالُوا أَطْبَرْنَا بِكَ وَبِمَن مَعَكَ قَالَ طَتَبِرُكُمْ عِن قَالَ اللّه بَعْرَضَل اللّه عَن قوم صالح : ﴿ قَالُوا أَطْبَرُهُ اللّهُ عَنْهُ عَنْ اللّهِ مَا اللّه بَعْرَضَل اللّه عَن وَامًا الله بَمُوضا هو أن يحسَدوا ، لا أنّهم يحسدون غيرهم ، وذلك كما قال الله بَمُوض : ﴿ أَمَ يَعْسُدُونَ عُنْ عَنْ مَ مَن فَعَن اللّهُ عَذَي اللّهُ عَد الله على ما الله بَمُوضا هو أَمْ يَعْسَلُهُ مَا اللّه بَعَن عَن قَصْلُول اللّهُ عَن عَن عم من وذلك كما قال الله بَمُوضل : ﴿ أَمَ يحسدون غيرهم ، وذلك كما قال الله بَمُوضل : فَقُلُ أَمْ يَعْشَدُونَ أَنَ عَن عَن هذا الموضع هو أن يحسَدوا ، لا أنّهم يحسدون غيرهم ، وذلك كما قال الله بَمُوضل : فَقُلُمُ أَمَ عَن أَمَ عَنْ مَ مُالًا مَ عَن هُ أَمَ عَنْ عَن الْحَلْق فَقُلُ مَا مَالمَ عَن مَا اللّهُ عَن اللهُ عَن مَن اللهُ عم عن الحلق فهو بلواهم عَن أَمَ عَن الْعَلَ مَن مُن عُن مُن اللهُ عن أَمَ عَنْ يُ أَمَ عَن الْعُلْمَ مَ مُلْكُمُ وَاللهُ عَن الْعُن مُ مُلْكُمُ وَاللهُ عن الْعُلْقُ مُعْنُ الْعُن مُ عَن اللهُ عن اللهُ عن الحلق فهو بلواهم عَن أَمَ عال الله عم والك ، والله عن الله عم وذلك ، والله عن الله عن الوليد بن المغيرة المخزومي : ﴿ إِنَهُ مَكْرَ وَقَدَرَ إِن مَن اللهُ عن الهُ عن اللهُ عن اللهُ عن اللهُ عن اللهُ عن اللهُ عن اللهُ عن الهُ مُوال مُول اللهُ عن اللهُ عن ال

(٢) سورة يس، الآية: ١٨.

(٤) سورة المدثر، الآيتان: ١٨-١٩.

- (١) سورة النمل، الآية: ٤٧.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٥٤.

٥٣

يعني قال للقرآن : ﴿إِنْ هَٰذَآ إِلَّا بِخُرٌ يُؤْثَرُ ٢٠٠ إِنَّ هَٰذَآ إِلَّا فَوَلُ ٱلْبَشَرِ ٢٠٠٠ .

بيان؛ ما ذكره تتلقية توجيةٌ وجيةٌ، لكن في الكافي وغيره ورد فيه تتمّة تأبى عنه، وهي : لكنَّ المؤمن لا يظهر الحسد . ويمكن أن يكون المراد بالحسد أعمّ من الغبطة ، أو يقال : القليل منه مع عدم إظهاره ليس بمعصية . والطيرة : هي التشوّم بالشيء وانفعال النفس بما يراه أو يسمعه مما يتشأمّ به، ولا دليل على أنّه لا يجوز ذلك على الأنبياء، والمراد بالتفكّر في الوسوسة في الخلق التفكّر فيما يحصل في نفس الإنسان من الوساوس في خالق الأشياء، وكيفيّة خلقها وخلق أعمال العباد، والتفكّر في الحكمة في خلق بعض الشرور في العالم من غير استقرار في النفس وحصول شكّ بسببها، ويحتمل أن يكون المراد بالخلق المخلوقات وبالتفكّر في الوساوس التفكّر وحديث النفس بعيوبهم وتفتيش أحوالهم، ويؤيّد كلاً من الوجهين بعض الأخبار، كما سيأتي في أبواب المكارم، وبعض أفراد هذا الأخير أيضاً على الوجهين لا يستبعد عروضها لهم نيسيًا .

٣ - ٢، فيما كتب الرّضا ﷺ للمأمون من دين الإماميّة : لا يفرض الله طاعة من يعلم أنّه يضلّهم ويغويهم، ولا يختار لرسالته ولا يصطفي من عباده من يعلم أنّه يكفر به وبعبادته ويعبد الشيطان دونه(٢) .

**ج:** مرسلاً مثله إلى قوله: مرتاداً<sup>(0)</sup>.

الخصال، ص ٨٩ باب الثلاثة ح ٢٧.
 عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٣٢ باب ٣٥ ح ١.
 سورة الأنبياء، الآية: ٦٣.
 معاني الأخبار، ص ٢٥٠.
 الاحتجاج ص ٣٥٤.

٥ź

٤ - باب/ عصمة الأنبياء ﷺ، وتأويل ما يوهم خطأهم وسهوهم

**بيان:** قوله: (وكلّ ميّت سقيم) لعلّ المراد أنّه عند الإشراف على الموت يعرض السقم لا محالة بوجه إمّا بمرض أو بجرح.

• - فس: سئل أبو عبد الله ﷺ عن قول إبراهيم: «هذا رتبي، لغير الله، هل أشرك في قوله: «هذا رتبي، في فقال: من قال هذا اليوم فهو مشرك، ولم يكن من إبراهيم شرك، وإنّما كان في طلب ربّه، وهو من غيره شرك<sup>(1)</sup>.

٦ - فس: ﴿ وَمَا كَانَ آسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِإَبِهِ إِلَا عَن مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَآ إِنَّاهُ ﴾ قال إبراهيم لأبيه: إن لم تعبدالأصنام استغفرت لك، فلما لم يدع الأصنام تبرّأ منه<sup>(٢)</sup>.

٧ - فس: ﴿ فَنَظَرَ نَظْرَةً فِ ٱلنَّجُورِ ﴾ فَقَالَ إِنِّى سَقِيمٌ ﴾ فقال أبو عبد الله ﷺ : والله ما كان سقيماً وما كذب، وإنّما عنى سقيماً في دينه مرتاداً.

۸ - ن: تميم القرشي، عن أبيه عن حمدان بن سليمان، عن علي بن محمد بن الجهم قال: حضرت مجلس المأمون وعنده الرِّضا عليَّ بن موسى عَلِيَّهِ فقال له المأمون: يابن رسول الله أليس من قولك إنَّ الأنبياء معصومون؟ قال : بلي، قال : فما معنى قول الله عَزَيَّة : ﴿وَعَمَىٰ ءَادَمُ رَبَّئُمُ فَغَوَىٰ﴾؟ فقال ﷺ : إنَّ الله تبارك وتعالى قال لآدم : ﴿ اَسَكُنْ أَنتَ وَزَوْجُكَ ٱلجُنَّةَ وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ (٣) وأشار لهما إلى شجرة الحنطة ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلْظَلِمِينَ﴾ ولم يقل لهما لا تأكلا من هذه الشجرة، ولا ممّا كان من جنسها، فلم يقربا تلك الشجرة، وإنَّما أكلا من غيرها لمَّا أن وسوس الشيطان إليهما وقال: ﴿مَا نَهَنَكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَنذِهِ ٱلشَّجَرَةِ ﴾ وإنَّما نهاكما أن تقربا غيرها ، ولم ينهكما عن الأكل منها ﴿ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ أَو تَكُونَا مِنَ ٱلْحَنَلِدِينَ ٢٠٠٠ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّصِحِبَ ٢٠٠٠ ولم يكن آدم وحوّاء شاهدا قبل ذلك من يحلف بالله كاذباً ﴿ فَدَلَّنْهُمَا بِغُرُورً ﴾ (٤) فأكلا منها ثقةً بيمينه بالله، وكان ذلك من آدم قبل النبوَّة ولم يكن ذلك بذنب كبير استحقَّ به دخول النَّار، وإنَّما كان من الصغائر الموهوبة الَّتي تجوز على الأنبياء قبل نزول الوحي عليهم، فلمّا اجتباه الله وجعله نبيّاً كان معصوماً لا يذنب صغيرة ولا كبيرة، قال الله بَجْرَيْنِهِ : ﴿وَعَمَىٰ ءَادَمُ رَبَّمُ فَعَوَىٰ ٢ أُمَّ آجْنَبَنُهُ رَبُّمُ فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ ٢ وقال بَجْوَيَجْنَ : ﴿ ٢ إِذْ آلْتَهُ أَسْطَغَنَ مَادَمَ وَنُوْحًا وَءَالَ إِبْرَدِهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ﴾ فقال له المأمون: فما معنى قول الله بَمْؤَيِّينَ : ﴿فَلَمَّآ ءَاتَنَهُمَا مَنْلِحًا جَعَلَا لَمُ شُرَّكَمَ فِيمَآ ءَاتَنَهُمَأً﴾ (٥)؟ فقال الرضا ﷺ : إنَّ حوًّاء ولدت لآدم خمسمانة بطن، في كلِّ بطن ذكراً وأنثى، وإنَّ آدم وحوّاء عاهدا الله بَجْرَيِّلْ ودعواه، وقالا : ﴿لَبِنَ ءَاتَيْتَنَا صَلِلُحًا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّلِجِينَ﴾ فلما آتاهما صالحاً من النسل خلقاً سويّاً بريّاً من الزّمانة والعاهة كان ما آتاهما صنفين: صنفاً ذكراناً

(۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۰٦.

(٤) سورة الأعراف، الآيات: ٢٠-٢٢.

- (۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۱٤.
  - (٣) سورة طه، الآية: ١٢١.
  - (٥) سورة الأعراف، الآية: ١٩٠.

وصنفاً إناثاً، فجعل الصنفان لله تعالى ذكره شركاء فيما آتاهما، ولم يشكراه كشكر أبويهما له ﷺ، قال الله ﷺ: فَوَيَجْكَ : فَجَنَعَنَكَ ٱللَّهُ عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴾.

فقال المأمون: أشهد أنّك ابن رسول الله حقّاً، فأخبرني عن قول الله بَرَتَى في إبراهيم عَلَيْهِ: ﴿ لَمَنْ مَا تَعَدَّمُ مَا يَ رَمَّا كَوَنَكُمْ قَالَ هَذَا رَبَى هُ<sup>(1)</sup> فقال الرّضا عَلَيْهِ: إنّ الشّمس، وذلك حين خرج من السرب الذي أخفي فيه، فلمّا جنّ عليه اللّيل فرأى الترّهرة وصنف يعبد الشّمس، وذلك حين خرج من السرب الذي أخفي فيه، فلمّا جنّ عليه اللّيل فرأى الترّهرة فقال: ﴿ فَلَذَا رَبَى هُمُ اللّهُ عَلَيْهُ أَنَّ مَنْ المَّذِهِ اللّهُ أَصناف: صنف يعبد الزّهرة، وصنف يعبد القمر، وصنف يعبد الشّمس، وذلك حين خرج من السرب الذي أخفي فيه، فلمّا جنّ عليه اللّيل فرأى الزّهرة فقال: ﴿ فَلَذَا رَبَى كُمَ عَلَى المَاتِ الحدث لا من صفات القدم فيلماً رَمَا المَنْتَكَرَ بَازِعَا قَالَ هَذَا رَبَى كُولُول المَاتَخَار وَلَمَ أَنْ الْحُول مَنْ صفات الحدث لا من صفات القدم فيلماً أفل كالكوك فقال لا أول من أول المُحدث لا من صفات القدم فيلماً أفل كالكوك فقال لا أول من صفات الحدث لا من صفات القدم فيلماً أفل قال لمن لما من مفات الحدث لا من صفات القدم فيلماً أفل قال لمن لما من منات الحدث لا من صفات العدم فيلماً أفل قال لما في أول من مول الله عنه بنا أول من صفات الحدث لا من صفات القدم وقلماً أفل قال لمن لما يهذا رَقْ في على الإنكار والاستخبار في ألما أن أن من منا القوم الضالين في ألما كان من في المنات بن أن أن يترب من الموا الما يهذا رَبْعُ قال أول الما يه الما إلى أول الما يهذا رَبْ ولا ألما والاستخبار لا على الإخبار والإقرار في ألما ألك أول ألما أول الما من الترهمة والقد من عبدة الزهرة والقدم والما من ما ألما الما والاستخبار لا على الإخبار والإقرار في ألما أراد إبراهيم بما قال أن يبين لهم بطلان دينهم، ويشما وما أن العبادة ألم يُوم ألما أراد إبراهيم بما قال أن يبين لهم بطلان دينهم، ويشما ما أن العبادة ألما أراد إبراهيم بما قال أن يبين لهم بطلان دينهم، ويشما والى أن العبادة ألم يك أول أن أن ألك أن ما أراد إبراهيم ما قال أن يبين لهم بطلان دينهم، ويشما ال العما وال المُنو أل ألما أول ألما أول ألما أول أول ألما ألما والن يبين لهم بطلان دينهم، ويشما أول الماوات الماوات ألم أول ألما أراد إبراهيم ما قال أن يبين لهم بطلان دينهم، ويما ما أراد إبراهيم ألما ألما والما ما وحبق ألما ألما أول أول ألمما ألم بربن ما ما ألمما ألم بوريما ما أول أول ألم أول

فقال المأمون : لله درُّك يابن رسول الله ، فأخبرني عن قول إبراهيم : ﴿رَبِّ أَدِنِي حَيْفَ تُعْي اَلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِن نَيْطَمَينَ قَلْي ﴾<sup>(٢)</sup> قال الرّضا عليمَة : إنّ الله تبارك وتعالى كان أوحى إلى إبراهيم عليمة : إنّي متخذَّ من عبادي خليلاً إن سألني إحياء الموتى أجبته ؛ فوقع في نفس إبراهيم عليمة أنه ذلك الخليل ، فقال : ﴿رَبَ أَرِنِي حَيْفَ تُعْي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَ وَلَكِن لِيَعْلَمُونَ قَالَ بَلَىٰ هُ على الخليل ، فقال : ﴿رَبَ أَرِنِي حَيْفَ تُعْي ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَ وَلَكِن لِيَعْلَمُونَ قَالَ أَنَهُ ذَلك الخليل ، فقال : ﴿رَبَ أَرِنِي حَيْفَ تُعْي ٱلْمُونَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَ وَلَكِن لِيَعْلَمُونَ أَنَهُ ذَلك الخليل ، فقال : ﴿رَبَ أَرِنِي حَيْفَ تُعْي ٱلْمُونَى قَالَ أَوَلَمْ تُوْمِنْ قَالَ بَلَ وَلَكِن لِيَعْلَمُونَ أَمَنَ أَنَّهُ على الخلة : ﴿قَالَ فَخُذَ أَرْبَعَةُ مَنْ اللَذِرِ فَمُرَهُنَ إِلَكَ ثُمَ آَجْعَلَ عَلَى كُلُ عَبَل وَلَكِن لِيعْلَمُونَ عَالَ وَبِعَا وَلَكِن لِيعْلَمُهُ مَنْ يَاتِينَكَ سَعْياً وَاعَلَمْ أَنَّ اللَه عَزِيرُ عَكِيمٌ ﴾ فأخذ إبراهيم عَلَيْنَة نسراً وبطا وطاورساً وديكاً ، فقطعهن وخلطهن ثم جعل على كل جبل من الجبال التي حوله – وكانت عشرة – منهن جزء ، وجعل مناقيرهن بين أصابعه ، ثم دعاهن بأسمانهن ووضع عنده حبًا وماء ، فتطايرت تلك الأجزاء بعضها إلى بعض حتى استوت الأبدان ، وجاء كل بدن حتى وماء ، فتطايرت تلك الأجزاء بعضها إلى بعض حتى استوت الأبدان ، وجاء كل بدن حتى انضم إلى رقبته ورأسه ، فخلى إبراهيم غليمان عن مناقيرهن ، فطرن ثم وقعن فشربن من ذلك الماء والتقطن من ذلك الحبّ، وقلن : يا نبي الله أحين مناقيرهن ، فطرن ثم وقعن فشربن من ذلك الماء والتقطن من ذلك الحب ، وقلن : يا نبي الله أحينا أس أحيانا أحياك الله ، فقال إبراهيم غليما : بل

الآية وما بعدها من سورة الأنعام، ٧٦–٨٢.
 (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٠٦.

قال المأمون : بارك الله فيك يا أبا الحسن، فأخبرني عن قول الله بَرْتَعْلَ : ﴿ فَرْكَرُمُ مُومَىٰ فَتَضَىٰ عَلَيْ قَالَ هَذَا مِنْ عَلَي الشَّيْطَنْيُ قال الرَّضَا غَلَيْنَهُ : إِنَّ موسى غَلِيَهُ دخل مدينةً من مدائن فرعون على حين غفلة من أهلها وذلك بين المغرب والعشاء ﴿ فَرَجَدَ فِهَا رَجُلَيْ يَقْتَنِكُونِ هَذَا مِن شِيئِيهِ وَهَذَا مِنْ عَدَيْرَةُ قَاسَتَغَنَّهُ الَذِي مِن شِيعَنِهِ عَلَ الَذِي مِنْ عَدَوِهِ فَقضى موسى غَلِيَهُ مَعْمَنُو مَكْذَا مِنْ عَدَيْرَةُ فَاسْتَغَنَّهُ اللَّذِي مِن شِيعَنِهِ عَلَ اللَّذِي مَن عَدَو شِيئِيهِ وَهَذَا مِنْ عَدَيْرَةُ فَاسْتَغَنَّهُ اللَّذِي مِن شِيعَنِهِ عَلَ القَدْعِي الشَيطان ﴿ عَدَرَ مُوفَى بحكم الله تعالى ذكره ﴿ فَرَكَرَهُ فَمَاتَ فَقَلَ هَذَا مِنْ عَلَ القَدْعِان لَا قتال الذي كان وقع بين الرجلين، لا ما فعله موسى غَلِيَهُ من قتله ﴿ إِنَّهُ يعني الشيطان ﴿ عَدُرَّ مُوسَى المأمون : فما معنى قول موسى ذكرَتِ إِنِي ظَلَمْتُ نَعْنِي فَالَ مِعني الشيطان ﴿ عَدُرَّ مُوسَى نفسي غير موضعها بدخولي هذه المدينة ﴿ فَاغَفَرْ لِهُ أَي استرني من أعدائك لئلا يظفووا بي نفسي غير موضعها بدخولي هذه المدينة ﴿ فَاغَفَرْ لِهُ أَي استرني من أعدائك لئلا يظفووا بي رجلاً بوكزة ﴿ فَلَنَ أَكُونَ ظَهِبُلَ لِلْمَعْمِينَ بِل أُجاهد في سَينيكَ مِنْ أَنْهُ عَنْهُ مَن القوة حتى تعلت موسى في المُون أله من الغوة حتى قتلت موسى في المَدِينَة أَعْمَاكَ مَنْ الْمُعْمِينَ بل أُجاهد في سبيلك بهذه القوة حتى ترضى فَقَعْمَ مُو موسى في المُون أو مَن أَعْمَ مَعْه فَا المَنْ مَنْ مَدَيْتَ مَنْ مَنْ مَنْ عَلَى مَن اعدائك اللَّه لَغْمَ مُو موسى في المَد من أَعْمَ أَنْ مَنْ مُعْمَ إِن أَيْنَ مَنْ عَدْمَ مُو فَا أَنْهُو فَا مَنْ أَعْمَ مَنْ اللَّعْنُ مُو فَا أَنْهُ لَنُهُ الْمَنِي موسى في ألمَن أَنْهُ مَنْ مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ عَلَى أَنْ فَوْنَ مَنْ مُعْنَ مُوْمَ فَا أَنْ مَنْ مَا مُعْنَ مُنْعَالَ مَا مَا مُو فَا أَنْهُ عَلَى ما أُعْنَا مُوْنَ مَا مُن مُعْنَ فَنْ مُنْ مَا مَا مُنْ مُنْ مُومَ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مُنْ مُنْ مُوْم موسى في قُوْنُ أَنْهُو مَا مُوْنَ أَنْهُ مُوْعَ مُوْمِ مُوْمُ مُنْهُ مُنْهُ مُوْمُ مُوْم مُنْ مُوْم مُوْلُنَا أَنُوا أَنْ مُوْمِ مُوْع مُوْنُ فَا مُوْم مُوْمُ أُنُونُ م

قال المأمون : جزاك الله خيراً يا أبا الحسن، فما معنى قول موسى لفرعون : ﴿ فَعَلَنْهَا إِذَا وَأَنَا مِنَ الضَّآلِيَنَهِ قال الرِّضا ﷺ : إنَّ فرعون قال لموسى لمّا أتاه : ﴿ وَفَعَلْتَ فَعَلَتَكَ ٱلَّتِي فَعَلْتَ وَأَنتَ مِنَ ٱلْكَفِرِينَهِ لي، قال موسى : ﴿ فَمَلَنْهَا إِذَا وَأَنَا مِنَ ٱلضَّآلِينَهِ عن الطريق بوقوعي إلى مدينة من مدائنك ﴿ فَفَرَرْتُ مِنكُمْ لَنَا خِفَتُكُمْ فَوَهَبَ لِي رَبِي حُكًا وَجَعَلَنِي مِنَ ٱلْمُرْعَلِينَهُ وقد قال الله ﷺ محمد النّاس؟ ﴿ وَوَجَدَكَ مَآلًا مِعني عند قومك ﴿ فَهَدَى أَن عَاول: ألم يجدك وحيداً فآوى إليك النّاس؟ ﴿ وَوَجَدَكَ مَآلًا بِعَني عند قومك ﴿ فَهَدَى أَي هذاهم إلى معرفتك؟ ﴿ وَوَجَدَكَ عَآيَا فَأَغْنَهُمُ يقول: أعناك بأن جعل دعاءك مستجاباً .

قال المأمون : بارك الله فيك يابن رسول الله، فما معنى قول الله بَرَمَيْنَ : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ مُوسَىٰ لِمِيقَنَىٰنَا وَكَلَّمَهُ رَبُّهُ قَالَ رَبِّ أَرِقِ أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَمَنِيْهُ <sup>(1)</sup> الآية، كيف يجوز أن يكون كليم الله موسى بن عمران لا يعلم أنّ الله تعالى ذكره لا تجوز عليه الرؤية حتّى يسأله هذا السؤال؟ فقال الرّضا عَنَيْنَ : إنّ كليم الله موسى بن عمران عَنَيْنَ علم أنّ الله تعالى أعز من أن يُرى بالأبصار، ولكنّه لمّا كلّمه الله بَرَصَل وقرّبه نجياً رجع إلى قومه فأخبرهم أنّ الله بَرَرَضًا كَلْمه رقرّبه وناجاه فقالوا : لن نؤمن لك حتّى نسمع كلامه كما سمعت، وكان القوم سبعمائة ألف رجل، فاختار منهم سبعين ألفاً، ثمّ اختار منهم سبعة آلاف، ثمّ اختار منهم مبعنة، ثمّ اختار منهم مسعين رجلاً لميقات ربّه، فخرج بهم إلى طور سيناء فأقامهم في سفح الجبل

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٤٣.

وصعد موسى نظيم إلى الطور، وسأل الله تبارك وتعالى أن يكلّمه ويسمعهم كلامه، فكلّمه الله تعالى ذكره وسمعوا كلامه من فوق وأسفل ويمين وشمال ووراء وأمام، لأنّ الله بَتَرَكَ أحدثه في الشجرة وجعله منبعثاً منها حتى سمعوه من جميع الوجوه، فقالوا: فإن نُوْيَنَ لَكَ كُو بَانَ هذا الذي سمعناه كلام الله فحقَّ نَرَى اللَهَ جَهَرَتُ فَ فلمّا قالوا هذا القول العظيم واستكبروا وعتوا بعث الله بتَتَرَك عليهم صاعقة فأخذتهم بظلمهم فماتوا، فقال موسى: يا ربّ ما أقول لبني إسرائيل إذا رجعت إليهم وقالوا: إنّك ذهبت بهم فقتلتهم لأنّك لم تكن صادقاً فيما اذعيت من منّاجاة الله إيّك؟ فأحياهم الله وبعثهم معه، فقالوا: إنّك لو سألت الله صادقاً فيما اذعيت من منّاجاة الله إيّك؟ فأحياهم الله وبعثهم معه، فقالوا: إنّك لو سألت الله مادقاً فيما الموسى غليتي إسرائيل إذا رجعت إليهم وقالوا: إنّك ذهبت بهم فقتلتهم لأنك لم تكن أن يريك تنظر إليه لأجابك، وكنت تخبرنا كيف هو نعوفه حقّ معوفته، فقالوا: إنّك لو سألت الله قوم إنّ الله لا يرى بالأبصار ولا كيفيّة له، وإنّما يعرف بآياته ويعلم بأعلامه، فقالوا: لن نؤمن الك حتى تسأله، فقال موسى غليتي : يا ربّ إنك قد سمعت مقالة بني إسرائيل وأنت أعلم بصلاحهم، فأوحى الله جل جلاله إليه : يا موسى سلني ما سألوك فلن أوين أسما على فون وهو يهوي فنسَوْف ترَيْني فَلَمًا بي قال أنه يقله بني معن منها ، فعند فلك قال موسى: وربّ أوني أنظر إليك قال ن ترّنين واليكي أنظر إلى ألجبل فإن أستقرًر مصكانهُ في المُؤيرينيك منهم بأنك لا ترى ألما بي يقول : رجعت إلى معرفتي بك عن جهل قومي هواً أولًا أولًا المُؤيريني منهم بأنك لا ترى .

فقال المأمون: لله درك يا أبا الحسن، فأخبرني عن قول الله بَجَرَبَيِّ : ﴿وَلَقَدْ هَمَّتَ بِدٍّ. وَهَمَّ يَهَا لَوَلَا أَن رَمَا بُرْهَدُنَ رَبِّعُهُ (<sup>1)</sup> فقال الرّضا ﷺ: لقد همت به ولولا أن رأى برهان ربّه لهم بها كما همت، لكنّه كان معصوماً، والمعصوم لا يهم بذنب ولا يأتيه، ولقد حدّثني أبي عن أبيه الصّادق ﷺ أنّه قال: همّت بأن تفعل، وهم بأن لا يفعل.

فقال المأمون : لله درّك يا أبا الحسن، فأخبرني عن قول الله بَمَرَيَّكِ : ﴿وَذَا ٱلنَّوْنِ إِذِ ذَهَبَ مُغَنَضِبًا فَظَنَّ أَن لَن نَقَدِرَ عَلَيْهِ كَقال الرضا غَلَيَّكِر : ذاك يونس بن متى غَلِيَتَكِر ﴿ذَهَبَ مُغَضِبًا ﴾ لقومه ﴿فَظَنَّ ﴾ بمعنى استيقن ﴿أَن لَن نَقْدِرَ عَلَيْهِ ﴾ أن لن نضيّق عليه رزقه، ومنه قول الله بَمَرَيَّكِ : ﴿وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ أي ضيّق وقتر ﴿فَنَكَدَى فِي الظُلُمَتِ ﴾ ظلمة الله بَمَرَيَّكِ : ﴿وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ أي ضيّق وقتر ﴿فَنَكَدَى فِي الظُلُمَتِ ﴾ ظلمة الله بَمَرَيَّكِ : ﴿وَأَمَّا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُ ﴾ أي ضيق وقتر ﴿فَنَكَدَى فِي الظُلُمَتِ ﴾ ظلمة الله يَمَرَيَكُ : ﴿وَلَمَا إِذَا مَا ٱبْنَلَنَهُ فَقَدَرَ عَلَيْهِ رِزْقَهُمُ أَى ضَيْق وقتر ﴿فَنَكَدَى فِي الظُلُمَتِ ﴾ ظلمة الله يَمَرَيَّكُن الله الله الله المالة الما الحوت ﴿أَن لَا إِلَهُ إِلَى اللّهُ اللهُ عَنَكَ إِنّي صَيْفًا لَعُ وقال الله يَمَرَيُن بتركي مثل هذه العبادة الَتي قد فرَغتني لها في بطن الحوت، فالله له الله له وقال يَمَرَيُكُمُ الله الله الهُ إِنَا مَا مَوْنَا أَنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْفُلُمَتِ فَاللهُ لَهُ وَقُلُنَهُ إِلَى اللهُ له

فقال المأمون: لله درّك يا أبا الحسن، فأخبرني عن قول الله ﷺ : ﴿حَتَّى إِذَا ٱسْتَبْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَنُوًا أَنَّهُمْ قَدْ كُذِبُواْ جَمَاءَهُمْ نَعْبُرُنَا﴾<sup>(٣)</sup> قال الرّضا ﷺ: يقول ﷺ : حتّى إذا

- سورة يوسف، الآية: ٢٤.
   سورة الصافات، الآيتان: ١٤٣ و١٤٤.
  - (٣) سورة يوسف، الآية: ١١٠.

٤ - باب/ عصمة الأنبياء ﷺ، وتأويل ما يوهم خطأهم وسهوهم

استيأس الرّسل من قومهم وظنّ قومهم أنَّ الرّسل قد كذبوا جاء الرّسل نصرنا .

فقال المأمون: لله درَّك يا أبا الحسن، فأخبرني عن قول الله بَجَرَبَيُّكُ : ﴿عَنَا ٱللَّهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْرَهُ<sup>(٣)</sup> قال الرَّضا ﷺ : هذا ممَّا نزلُ بإيَّاك أعني واسمعي يا جارة، خاطب الله عَزَيَجَةِ بَذلك نبيَّه عَلَيْهِ وأراد به أمَّته، فكذلك قوله عَزَيَجَةٍ : ﴿ لَبِنَّ أَشَرَّكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْحَسِرِينَ﴾ وقوله بَرْزَيْنَ : ﴿وَلَوْلَا أَن تُبْنَنْكَ لَقَدْ كِدَتَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنَا قَلِيلًا﴾ قال: صدقت يابن رسول الله، فأخبرني عن قول الله عَزَيَجَكَ : ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنَّعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَـمْتَ عَلَيْهِ فِمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتَّقِ ٱللَّهُ وَتُخْفِي فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنُهُ ﴾ قال الرّضا ﷺ : إنَّ رسول الله ﷺ قصد دار زيد بن حارثة بن شراحيل الكلبيّ في أمر أراده، فرأى امرأته تغتسل، فقال لها : سبحان الّذي خلقك، وإنّما أراد بذلك تنزيه الله تبارك وتعالى عن قول من زعم أنَّ الملائكة بنات الله. فقال الله بَجَرَيْبَكَ : ﴿ أَفَأَسْفَنَكُرُ رَيُْكُم بِٱلْبَنِينَ وَٱنْحَذَ مِنَ ٱلْمَلَتِكَةِ إِنَّنَّا ۖ إِنَّكُرَ لَنَقُولُونَ قَوْلًا عَظِيمًا﴾<sup>(٥)</sup> فقال النبتي ﷺ لمّا رآها تغتسلُ: سبحان الّذي خلقك أن يتّخذ ولداً يحتاج إلى هذا التّطهير والاغتسال، فلمّا عاد زيد إلى منزله أخبرته امرأته بمجيء رسول الله عظيم وقوله لها : سبحان الَّذي خلقك، فلم يعلم زيد ما أراد بذلك، وظنَّ أنَّه قال ذلك لما أعجبه من حسنها، فجاء إلى النَّبيَّ عَظَّهُ فقال له: يا رسول الله إنَّ امرأتي في خلقها سوءٌ وإنِّي أريد طلاقها ، فقال له النَّبيِّ عَظَّةٍ : «أمسك عليك زوجك واتَّق الله \* وقد كان الله بَرْوَيَن عرَّفه عدد أزواجه، وأنَّ تلك المرأة منهن، فأخفى ذلك في نفسه ولم يبده لزيد، وخشى النَّاس أن يقولوا : إنَّ محمّداً يقول لمولاه : إنَّ امرأتك ستكون

- (١) سورة الفتح، الآية: ٢. (٢) سورة ص، الأيات: ٥-٧.
- (٣) سورة التوبة، الآية: ٤٣.
  (٤) سورة الأحزاب، الآية: ٣٧.
  - (٥) سورة الإسراء، الآية: ٤٠.

لى زوجة فيعيبون بذلك فأنزل الله بَمَرَحِلا : ﴿ وَإِذْ تَقُولُ لِلَذِي أَنَعَمَ ٱللَّهُ عَلَيَهِ ﴾ يعني بالإسلام ﴿ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ ﴾ يعني بالعتق ﴿ مَسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَتَقِ ٱللَّهُ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنَهُ ﴾ ثم إنّ زيد بن حارثة طلقها واعتدت منه، فزوّجها الله بَمَرَحِلا من نبيّه محمد ﷺ وأنزل بذلك قرآناً فقال بَمَرَخِلا : ﴿ وَلَمْ اللَّهُ وَتُخْفِى فِي نَفْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ زَوَجَفَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَنَهُ ﴾ ثم إنّ زيد بن حارثة طلقها واعتدت منه، فزوّجها الله بَمَرَحَلا من نبيّه محمد ﷺ وأنزل بذلك قرآناً فقال بَمَرَخلا : ﴿ وَلَمَا وَطَلَ زَوَجَعَنَكُهَا لِكَنَ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَبَجٌ فِي أَزَوْتِهِ أَزَوْتِهِ أَنْوَلَنَهُ مَالَةًا فَضَوْأَ مِنْهُنَ وَطَلًا مَقُولاً كُنْ عَلَهُ اللَهُ عَرَضَ اللَهُ عَلَيْهُ أَعَنَى أَنْمُؤْمِنِينَ حَبَجٌ فِي أَزَوْتِهِ أَزَوْتِهِ أَذَعَنَا يَتَعْشَلاً وَكَانَ أَمُرُ اللَهِ مَقُولاً هُ ثَمَا لَكُهُ مُنْهُ أَنَّ أَنَّهُ أَنَّهُ مَعْهُ وَانونُ عَلَى اللهُ وَعَنَ عَلَيْ وَلَنَهُ عَلَيْ

فقال المأمون: لقد شفيت صدري يابن رسول الله وأوضحت لي ما كان ملتبساً عليّ، فجزاك الله عن أنبيائه وعن الإسلام خيراً.

قال عليّ بن محمّد بن الجهم: فقام المأمون إلى الصّلاة، وأخذ بيد محمّد بن جعفر بن محمّد وكان حاضر المجلس وتبعتهما، فقال له المأمون: كيف رأيت ابن أخيك؟ فقال: عالم ولم نره يختلف إلى أحد من أهل العلم.

فقال المأمون: إنّ ابن أخيك من أهل بيت النييّ الّذين قال في فيهم: (ألا إنّ أبرار عترتي وأطايب أرومتي أحلم النّاس صغاراً، وأعلم الناس كباراً، لا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم، لا يخرجونكم من باب هدى، ولا يدخلونكم في باب ضلال) وانصرف الرّضا عَلِيَه إلى منزله، فلمّا كان من الغد غدوت عليه وأعلمته ما كان من قول المأمون وجواب عمّه محمّد بن جعفر له، فضحك غَلِيَهُوْنُمَّ قال: يا بن الجهم لا يغرَّنْك ما سمعته منه فإنّه سيغتالني والله ينتقم لي منه.

قال الصدوق ﷺ: هذا الحديث عجيب من طريق عليّ بن محمّد بن الجهم مع نصبه وبغضه وعداوته لأهل البيت ﷺ<sup>(۱)</sup>. مُسر(1)

**ج** ۽مرسلاً مثله<sup>(۲)</sup>.

بيان أقول ما ذكره في خطيئة آدم ﷺ قريب ممّا ذكره بعض العامّة من أنّه تعالى أشار لهما حين نهاهما إلى شجرة واحدة، وكان المراد نوع تلك الشجرة، فوسوس إليهما الشّيطان أنّ المرادكان ذلك الشّخص من الشّجرة فقبلا ذلك منه، وهذا مثل ماورد في الخبر السّابق في مخالفة الأصول، والتوجيه مشتركٌ، ولعلّ ذكر هذا الوجه لبيان علّة ارتكاب ترك الأولى، لا أن يكون جواباً مستقلاً، والضّمير في قوله: (عن الاكل منها) راجع إلى غيرها، ويحتمل أن يكون راجعاً إلى هذه الشّجرة بأن يكون الاستثناء منقطعاً، أي ليست هذه الشّجرة منهيّة، بل هي سبب لكونكما ملكين أو خالدين إذا أكلتما منها، وقال الجوهريّ: يقال في المدح. ثقر درّه أي عمله. وقال الشّيخ الرضيّ رئيّة: الدرّ في الأصل ما يدرّ، أي ينزل من الضّرع من

عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٧٤ باب ١٥ ح ١.
 (٢) الاحتجاج ص ٤٢٦.

اللّبن، ومن الغيم من المطر، وهو ههنا كناية عن فعل الممدوح الصّادر عنه، وإنّما نسب فعله إليه تعالى قصداً للتّعجّب، وأنّ الله منشئ العجائب، فكلّ شيء عظيم يريدون التّعجّب منه ينسبونه إليه تعالى نحو قولهم: لله أنت، ولله أبوك، فمعنى لله درّه، ما أعجب فعله.

قوله تعالى : فوَطَنُوًا أَنَهُمْ قَدْ كَذِبُوَا كَا الشيخ أمين الذين الطبرسيّ : قرأ أهل الكوفة وأبو جعفر فكذبوا كما التخفيف وهي قراءة عليّ وزين العابدين ومحمد بن عليّ وجعفر بن محمد التي وزيد بن عليّ وابن عبّاس وابن مسعود وسعيد بن جبير وعكرمة والضحاك والأعمش، قورا الباقون (كُذُبوا) بالتشديد وهي قراءة عائشة والحسن وعطاء والزهريّ وقتادة، ثمَّ قال : والمعنى : إنّا أخّرنا العقاب عن الأمم السّالفة المكذّبة لرسلنا كما أخرناه عن أمّتك يا محمد حتّى إذا بلغوا إلى حالة يأس الرّسل عن إيمانهم، وتحقق يأسهم بإخبار الله عن أمّتك يا محمد حتّى إذا بلغوا إلى حالة يأس الرّسل عن إيمانهم، وتحقق يأسهم بإخبار الله عن أمّتك يا محمد حتى إذا بلغوا إلى حالة يأس الرّسل عن إيمانهم، وتحقق يأسهم بإخبار الله تعالى إيّاهم الطنوا أنهم قد كُذُبوا، أي تيقن الرّسل أن قومهم قد كذبوهم تكذيباً عاماً حتى أنّ الأمم أنّ الرسل كذبوهم فيما أخبروهم به من نصر الله تعالى إيّاهم، وإهلاك أعدائه، عن الأمم أنّ الرسل كذبوهم فيما أخبروهم به من نصر الله تعالى إيّاهم، وقعل أن الذين الأمم أنّ الرسل كذبوهم فيما أخبروهم به من نصر الله تعالى إيّاهم، وقبل أن الذين ابن عباس وابن مسعود وابن جبير ومجاهد وابن زيد والضحاك وأبي مسلم. وقيل : يجوز أن يكون الضمير في فلنَوا كم راجعاً إلى الرّسل أيضاً، ويكون معناه : وروي أنّ سعيد وعدوهم الإيمان من قومهم أخلفوهم، أو كذبوا فيما أظهروه من الإيمان، وروي أنّ سعيد وعدوهم الإيمان من قومهم أخلفوهم، أو كذبوا فيما أظهروه من الإيمان، وروي أنّ سعيد ومؤطنُواً أنهُمْ قد صحيداً إذ من سعن معند بن جبير عن هذه الآية كيف تقرؤها؟ فقال : في رُطنُواً أنهم قد الرّسل كذبوهم، في راحلت في هذه إليهم أنّ الرسل كذبوهم، فقال الضحاك ما رأيت كاليوم قط، لو رحلت في هذه إلى اليمن كان قليلاً.

وروى ابن مليكة، عن ابن عبّاس قال : كانوا بشراً فضعفوا ويثسوا وظنّوا أنّهم أخلفوا، ثمّ أخلفوا، ثمّ تلا قوله تعالى : ﴿حَقَّى يَغُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَذِينَ ءَامَنُوا مَعَمُ مَتَى نَقَرُ ٱقَوْ ﴾ الآية، وهذا باطل لا يجوز أن ينسب مثله إلى الأنبياءِ ﷺ انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:**ما ذكره ﷺ غير تلك الوجوه وتوجيهه واضحٌ، ويمكن إرجاعه إلى أوّل وجهي التخفيف كما روي عن ابن عبّاس، بأن يقرأ «كَذَبوا» على المعلوم، فيكون بياناً لحاصل المعنى، لكنّه بعيدٌ.

وأمّا ما ذكره عَظِيمًا في قوله تعالى : ولِلَغَفِرَ لَكَ اقَتُهُ فَكْفَالظَاهِرِ أَنَّ الْعَفْرِ فيه بمعنى الستركما هو معناه في أصل اللّغة، وسيأتي الكلام فيه وفي غيره في مواضعها مفصّلاً إن شاء الله تعالى، وسيجيء بعض أخبار هذا الباب في ذكر أحوال الأنبياء عَلَيْهِم، وسيجيء خبر آدم وأنّه وهب عمره لداود في خبر النّمالي، ويدلّ على جواز السّهو على بعض الأنبياء عَلَيْهُم مَعْرُنًا كه فإنّه ٩ - فس: قوله : ﴿مَنَى إِذَا ٱسْتَيْعَسَ ٱلرُّسُلُ وَطَنَبُوا أَنَّهُمْ قَدَ حَكْذِبُوا جَمَاءَهُمْ نَقَبُونَا كُوالًا حدّثني أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: وكلهم الله إلى أنفسهم فظنّوا أنّ الشيطان قد تمثّل لهم في صورة الملائكة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** لعلّ هذا الخبر محمول على التقيّة كما عرفت، أو المراد بالظنّ محض خطور البال، أو المراد أن النّصر تأخّر عنهم حتّى كان مظنّة أن يتوهّموا ذلك، وإرجاع الضمير المنصوب في (وكلهم) والمرفوع في (فظنوا) إلى الأمم بعيدٌ جدًاً.

ا - الشي:عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما ﷺ قال في إبراهيم ﷺ إذ رأى كوكباً قال : إنّما كان طالباً لربّه ولم يبلغ كفراً وإنّه من فكّر من النّاس في مثل ذلك فإنّه بمنزلته<sup>(٢)</sup>.

٢٢ – شيء عن حجر قال: أرسل العلاء بن سيّابة يسأل أبا عبد الله عظيمة عن قول إبراهيم غليمية: •هذا رتبي، وقال: إنّه من قال هذا اليوم فهو عندنا مشرك، قال غليمية: لم يكن من إبراهيم شركُ إنّما كان في طلب ربّه، وهو من غيره شركٌ<sup>(٤)</sup>.

١٣ - شيء عن محمّد بن حمران قال : سألت أبا عبد الله عَلَيْتَمَا عن قول الله فيما أخبر عن إبراهيم ﴿فَذَا رَبِّي ﴾ قال : لم يبلغ به شيئاً أراد غير الّذي قال<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** (لم يبلغ به شيئاً) أي كفراً ولا فسقاً ، بل أراد غير الّذي كان ظاهر كلامه إمّا بأنّه كان في مقام النّظر والتفكّر ، وإنّما قال ذلك على سبيل الفرض ليتفكّر في أنّه هل يصلح لذلك أم لا ، أو قال ذلك على سبيل الإنكار ، أو على سبيل الاستفهام وسيأتي تمام القول فيه .

- (1) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۵۹.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٤ ح ٣٨ من سورة الأنعام.
- (٣) (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٥ ح ٤٠ ٤٤ من سورة الأنعام.

18 – شيء عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن بعض أصحابه قال: قال أبو عبد الله عليه : ما يقول النّاس في قول الله : ﴿ وَمَا كَانَ آسَتِغْنَارُ إِبْرَهِيمَ لِإَبِهِ إِلَّا عَن مَوَعِـدَةٍ وَعَدَهَا إِتَّاهُ قلت : يقولون : إبراهيم وعد أباه ليستغفر له، قال : ليس هو هكذا، وإنَّ إبراهيم وعده أن يسلم، فاستغفر له، فلمّا تبيّن له أنّه عدو لله تبرّأ منه<sup>(١)</sup>.

١٥ - شيء عن أبي إسحاق الهمداني، عن رجل قال: صلّى رجل إلى جنبي فاستغفر لأبويه وكانا ماتا في الجاهلية، فقلت: تستغفر لأبويك وقد ماتا في الجاهليّة؟ فقال: قد استغفر إبراهيم لأبيه، فلم أدر ما أرد عليه، فذكرت ذلك للنبي تشكي ، فأنزل الله: ﴿ وَمَا كَانَ آسْتِغْفَارُ إِبْرَهِبِمَ لإَبِيهِ إِلَا عَن مَوْعِـدَةٍ وَعَدَهَا إِيّاهُ فَلَمَا بَيَنَ لَدُر أَنَّهُ عَدُقٌ لِلّهِ تَبْرَأَ مِنْهُ قال: لمّا مات تبيّن أنه عدو لله فلم يستغفر له<sup>(٢)</sup>.

**بيمان؛** قال الشّيخ الطّبرسيّ تنتَقْبُ : أي لم يكن استغفاره له إلاّ صادراً عن موعدة وعدها إيّاه، واختلف في صاحب هذه الموعدة هل هو إبراهيم أو أبوه، فقيل : إنّ الموعدة كانت من الأب وعد إبراهيم أنّه يؤمن إن يستغفر له فاستغفر له لذلك، فلمّا تبيّن له أنّه عدوّ لله ولا يفي بما وعد تبرّاً منه وترك الدّعاء له، وهو المرويّ عن ابن عبّاس ومجاهد وقتادة إلاّ أنّهم قالوا : إنّما تبيّن عداوته لمّا مات على كفره. وقيل : إنّ الموعدة كانت من إبراهيم قال لأبيه : إنّ لاستغفر لك ما دمت حيّاً، وكان يستغفر له مقيّداً بشرط الإيمان، فلمّا أيس من إيمانه تبرّاً منه، وهذا يوافق قراءة الحسن فإلاً عن موعدة وعدها أباه، بالباء، ويقويه قوله : في قرآ إبْرَعِمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرُنَّ لَكَهُ <sup>(٣)</sup>.

١٦ **- شيء** عن سلمان بن عبد الله الطّلحي قال : قلت لأبي عبد الله ظلِّظَلا : ما حال بني يعقوب فهل خرجوا من الإيمان؟ قال : نعم، قلت له : فما تقول في آدم؟ قال : دع آدم<sup>(٤)</sup>. **بيان:** أقول : لمّا أوردنا بعض الأخبار الدالّة على عصمة الأنبياءِ المتضمّنة لتأويل ما

يوهم صدور الذّنب والخطاء عنهم فلنتكلّم عليها جملة إذ تفصيل القول في ذلك يوجب الإطناب ويكثر حجم الكتاب:

اعلم أنّ الاختلاف الواقع في هذا الباب بين علماء الفريقين يرجع إلى أقسام أربعة: أحدها ما يقع في باب العقائد وثانيها ما يقع في التّبليغ وثالثها ما يقع في الأحكام والفتيا، ورابعها في أفعالهم وسيرهم ﷺ . وأمّا الكفر والضّلال في الاعتقاد فقد أجمعت الأمّة على عصمتهم عنهما قبل النّبوّة وبعدها، غير أنّ الأزارقة من الخوارج جوّزوا عليهم الذّنب، وكلّ ذنب عندهم كفر، فلزمهم تجويز الكفر عليهم، بل يحكى عنهم أنّهم قالوا : يجوز أن يبعث الله نبيّاً علم أنّه يكفر بعد نبوَّته!.

- (۱) (۲) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۲۰ ح ۱٤٦ و١٤٨ من سورة التوبة. (۳) مجمع البيان، ج ٥ ص ١٣٢.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٦ ح ٧٥ من سورة يوسف.

وأمّا النّوع النّاني وهو ما يتعلّق بالتّبليغ فقد اتّفقت الأُمّة بل جميع أرباب الملل والشّرائع على وجوب عصمتهم عن الكذب والتّحريف فيما يتعلّق بالتّبليغ عمداً وسهواً إلّا القاضي أبو بكر فإنّه جوّز ما كان من ذلك على سبيل النّسيان وفلتات اللّسان . أمّا النوع الثّالث وهو ما يتعلّق بالفتيا فأجمعوا على أنّه لا يجوز خطاؤهم فيه عمداً وسهواً إلآ شرذمة قليلة من العامّة . وأمّا النوع الرابع وهو الّذي يقع في أفعالهم فقد اختلفوا فيه على خلى خمسة أقوال :

الأوّل: مذهب أصحابنا الإماميّة وهو أنّه لا يصدر عنهم الذّنب لا صغيرةً ولا كبيرةً ولا عمداً ولا نسياناً ولا لخطاء في التأويل ولا للإسهاء من الله سبحانه، ولم يخالف فيه إلاّ الصّدوق وشيخه محمّد بن الحسن بن الوليد رحمهما الله، فإنّهما جوّزا الإسهاء لا السّهو الّذي يكون من الشّيطان، وكذا القول في الأثمّة الطّاهرين عَشِيْنِي .

الثاني: أنّه لا يجوز عليهم الكبائر ويجوز عليهم الصّغائر إلاّ الصغائر الخسيسة المنفّرة، كسرقة حبّة أو لقمة، وكلّ ما ينسب فاعله إلى الدّناءة والضّعة، وهذا قول أكثر المعتزلة.

الثالث: أنّه لا يجوز أن يأتوا بصغيرة ولا كبيرة على جهة العمد، لكن يجوز على جهة التّأويل أو السّهو، وهو قول أبي عليّ الجباثيّ.

الرابع : أنّه لا يقع منهم الذنب إلاّ على جهة السّهو والخطأ، لكنّهم مأخوذون بما يقع منهم سهواً وإن كان موضوعاً عن أممهم لقوّة معرفتهم وعلوّ رتبتهم وكثرة دلائلهم وإنّهم يقدرون من التّحفّظ على ما لا يقدر عليه غيرهم، وهو قول النّظام وجعفر بن مبشّر ومن تبعهما. الخامس: أنّه يجوز عليهم الكبائر والصّغائر عمداً وسهواً وخطأً، وهو قول الحشويّة وكثير من أصحاب الحديث من العامّة.

ثمّ اختلفوا في وقت العصمة على ثلاثة أقوال:

الأوّل: أنّه من وقت ولادتهم إلى أن يلقوا الله سبحانه، وهو مذهب أصحابنا الإماميّة. الثاني: أنّه من حين بلوغهم، ولا يجوز عليهم الكفر والكبيرة قبل النبوّة، وهو مذهب كثير من المعتزلة.

الثّالث: أنّه وقت النّبوّة، وأمّا قبله فيجوز صدور المعصية عنهم، وهو قول أكثر الأشاعرة ومنهم الفخر الرازيّ وبه قال أبو هذيل وأبو عليّ الجبائيّ من المعتزلة.

إذا عرفت فاعلم أنّ العمدة فيما اختاره أصحابنا من تنزيه الأنبياءِ والأئمّة ﷺ من كلّ ذنب ودناءة ومنقصة قبل النّبوّة وبعدها قول أئمّتنا سلام الله عليهم بذلك المعلوم لنا قطعاً بإجماع أصحابنا رضوان الله عليهم، مع تأيّده بالنّصوص المتظافرة حتّى صار ذلك من قبيل الضّروريّات في مذهب الإماميّة.

وقد استدلّ عليه أصحابنا بالدّلائل العقليّة، وقد أوردنا بعضها في شرح كتاب الحجّة، ومن أراد تفصيل القول في ذلك فليرجع إلى كتاب الشّافي وتنزيه الأنبياءِ وغيرهما من كتب أصحابنا، والجواب مجملاً عمّا استدلّ به المخطّئون من إطلاق لفظ العصيان والذنب فيما صدر عن آدم ﷺ هو أنّه لمّا قام الدّليل على عصمتهم نحمل هذه الألفاظ على ترك المستحبّ والأولى، أو فعل المكروه مجازاً، والنكتة فيه كون ترك الأولى ومخالفة الأمر الندبيّ وارتكاب النّهي التنزيهيّ منهم ممّا يعظم موقعه لعلوّ درجتهم وارتفاع شأنهم، ولنذكر بعض ما احتجّ به المنزّهون من الفريقين على سبيل الإجمال، ولهم في ذلك مسالك :

الأوّل: ما أورده السيّد المرتضى قدّس الله سرّه في كتاب تنزيه الأنبياء حيث قال: اعلم أنَّ جميع ما ننزّه الأنبياء عليم عنه ونمنع من وقوعه منهم يستند إلى دلالة العلم المعجز إمّا بنفسه أو بواسطة، وتفسير هذه الجملة أنَّ العلم المعجز إذا كان واقعاً موقع التصديق لمدّعي النّبوّة والرّسالة وجارياً مجرى قوله تعالى له: صدقت في أنّك رسولي ومؤدّ عنّي فلا بدّ من أن يكون هذا المعجز مانعاً من كذبه على الله تعالى فيما يؤدّيه، لأنّه تعالى لا يجوز أن يصدّق الكذّاب، لأنّ تصديق الكذّاب قبيحٌ كما أنَّ الكذب قبيح، فأمّا الكذب في غير ما يؤدّيه وسائر الكبائر فإنّما دل المعجز على نفيها من حيث كان دالاً على وجوب اتّباع الرّسول وتصديقه فيما يؤدّيه فإنّما دل المعجز على نفيها من حيث كان دالاً على وجوب اتّباع الرّسول وتصديقه فيما يؤدّيه وقبوله منه لأنّ الغرض في بعثة الأنبياء عليمي وتصديقهم بالأعلام المعجزة هو أن يمتثل بما يأتون به، فما قدح في الامتثال والقبول وأثّر فيهما يجب أن يمنع المعجز منه، فلهذا قلنا: إنّ

فإن قيل: لم يبق إلآ أن يدلّوا على أنّ تجويز الكبائر يقدح فيما هو الغرض بالبعثة من القبول والامتثال قلنا: لا شبهة في أنّ من نجوّز عليه كبائر المعاصي ولا نأمن منه الإقدام على الذّنوب لا تكون أنفسنا ساكنةً إلى قبول قوله واستماع وعظه سكونها إلى من نجوّز عليه شيئاً من ذلك، وهذا هو معنى قولنا: إنّ وقوع الكبائر ينفّر عن القبول والمرجع فيما ينفّر ولا ينفّر إلى العادات واعتبار ما يقتضيه، وليس ذلك ممّا يستخرج بالأدّلة والمقاييس، ومن رجع إلى العادة علم ماذكرناه، وأنّه من أقوى ما ينفّر عن قبول القول، وأنّ حظّ الكبائر في هذا الباب إن لم يزد عن حظّ السّخف والمجون والخلاعة لم ينقص منه.

فإن قيل: أليس قد جوّز كثيرٌ من النّاس على الأنبياء ﷺ الكبائر مع أنّهم لم ينفّروا عن قبول أقوالهم والعمل بما شرّعوه من الشّرائع، وهذا ينقض قولكم: إنّ الكبائر منفّرة؟ قلنا: هذا سؤال من لم يفهم ما أوردناه، لأنّا لم نرد بالتّنفير ارتفاع التصديق وأن لا يقع امتثال الأمر جملةً، وإنّما أردنا ما فسّرناه من أنّ سكون النّفس إلى قبول قول من يجوّز ذلك عليه لا يكون على حدّ سكونها إلى من لا نجوّز ذلك عليه، وإنّا مع تجويز الكبائر نكون أبعد من قبول القول، كما أنّا مع الأمان من الكبائر نكون أقرب إلى القبول، وقد يقرب من الشّيء من الشّيء ما لا يحصل الشّيء عنده، كما يبعد عنه ما لا يرتفع عنده.

ألا ترى أنَّ عبوس الدّاعي للنَّاس إلى طعامه وتضجّره وتبرّمه منفّر في العادة عن حضور

دعوته وتناول طعامه، وقد يقع مع ما ذكرناه الحضور والتناول، ولا يخرجه من أن يكون منفّراً، وكذلك طلاقة وجهه واستبشاره وتبسّمه يقرب من حضور دعوته وتناول طعامه وقد يرتفع الحضور مع ما ذكرناه، ولا يخرجه من أن يكون مقرّباً، فدلّ على أنّ المعتبر في باب المنفّر والمقرّب ما ذكرناه، دون وقوع الفعل المنفّر عنه أو ارتفاعه.

فإن قيل: فهذا يقتضي أنَّ الكبائر لا تقع منهم في حال النبوّة، فمن أين أنّها لا تقع منهم قبل النبوّة وقد زال حكمها بالنبّوّة المسقطة للعقاب والذمّ، ولم يبق وجه يقتضي التّنفير؟ قلنا : الطريقة في الأمرين واحدة، لأنّا نعلم أنّ من نجوّز عليه الكفر والكبائر في حال من الأحوال وإن تاب منه وخرج من استحقاق العقاب به لا نسكن إلى قبول قوله مثل سكوننا إلى من لا نجوّز ذلك عليه في حال من الأحوال ولا على وجه من الوجوه، ولهذا لا يكون حال الواعظ لذا الذاعي إلى الله تعالى ونحن نعرفه مقارفاً للكبائر مرتكباً لعظيم الذّنوب وإن كان قد فارق جميع ذلك وتاب منه عندنا وفي نفوسنا كحال من لم يعهد منه إلاّ النزاهة والطّهارة، ومعلوم ضرورة الفرق بين هذين الرجلين فيما يقتضي السّكون والنّفور، ولهذا كثيراً ما يعيّر النّاس من ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منها، ويجعلون ذلك عيباً ونقصاً وقادحاً ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منغضاً عن تجويزها في حال النبّوة وناقصاً ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منها، ويجعلون ذلك عيباً ونقصاً وقادحاً عن رتبته في باب التنفير وجب أن لا يكون فيه شيء من التنفير، لأنّ الشّينين قد يشتركان في ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منغا عن تجويزها في حال النبّوة وناقصاً ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منغضاً عن تجويزها في حال النبّوة وناقصاً ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منخفضاً عن تجويزها في حال النبّوة وناقصاً ومؤثّراً، وليس إذا كان تجويز الكبائر قبل النبّوة منخفضاً عن تجويزها في حال النبّوة وناقصاً عن رتبته في باب التنفير وجب أن لا يكون فيه شيء من التنفير، لأنّ الشّينين قد يشتركان في ومؤثّراً، وليس إذا كان أوى تحمان قوى من صاحبه، ألا ترى أن كثير السخف والمجون والاستمرار عليه والانهماك فيه منغّر لا محالة، وإنّ القليل من السخف الذي لا يق إلاً حيان والأوقات المتباعدة منفّر أيضاً، وإن فارق الأوّل في قوّة التنفير ولم يخرجه نقصانه في هذا الباب عن الأوّل من أن يكون منفّراً في نفسه.

فإن قيل: فمن أين أنّ الصغائر لا تجوز على الأنبياء ﷺ في حال النبّوة وقبلها؟ قلنا : الطريقة في نفي الصغائر في الحالين هي الطريقة في نفي الكبائر في الحالين عند التّأمّل لأنّا كما نعلم أنّ من نجوّز كونه فاعلاً لكبيرة متقدّمة قد تاب منها وأقلع عنها ولم يبق معه شيء من استحقاق عقابها وذمّها لا يكون سكوننا إليه سكوننا إلى من لا نجوّز ذلك عليه، فكذلك أنَّ من نجوّز عليه من الأنبياء ﷺ أن يكون مقدماً على القبائح مرتكباً للمعاصي في حال نبوّته أو قبلها وإن وقعت مكفّرة لا يكون سكوننا إليه سكوننا إلى من نامن منه كلّ المعاصي في حال نبوّته عليه فعل شيء منها . انتهى ما أردنا إيراده من كلامه قدّس الله روحه<sup>(1)</sup>.

**أقول؛** لا يخفى عليك أنّ من جوّز صدور الصّغائر عن الأنبياء ولو نفى صدور الخسيسة منها يلزمه تجويز أكثر الذّنوب وعظائمها عليهم، بل لا فرق كثيراً بينه وبين من يجوّز جميعها، إذ الكبائر على مارووه عن النبيّ ﷺ سبعٌ، ورووا عن ابن عمر أنّه زاد فيها اثنتين، وعن ابن مسعود أنّه زاد على قول ابن عمر ثلاثة، ولا شكّ أنّ كثيراً من عظائم الذّنوب الّتي سوى ما ذكروه ليست من الصغائر الخسيسة كسرقة درهم، والتطفيف بحبّة، فيلزمهم تجويز ما لم يكن من الصنفين المذكورين كالاشتغال بأنواع المعازف والملاهي وترك الصلاة وأصناف المعاصي الّتي تقارفها ملوك الجور على رؤوس الأشهاد وفي الخلوات، فهؤلاء أيضاً مخطَّئون للأنبياء ولكن في لباس التنزيه، ولا يرتاب عاقل في أنّ من هذا شأنه لا يصلح لرئاسة الذين والذّنيا، وأنّ النقوس تتنفّر عنه، بل لا يجوّز أحد أن يكون مثله صالحاً لأن يكون واعظاً وهادياً للخلق في أدنى قرية، فكيف يجوّز أن يكون ممّن قال تعالى فيهم : ﴿اللَّهُ يَمَسَطَفِي مِنَ آلمَكَيَكَةِ رُسُلًا وَيَرَ النَّاسِ أَنْ وإذا بُت بطلان هذا النوع من التنزيه أمكن على سبيل السّهو والنسيان من حين الولادة إلى الوفاة بالإجماع الموكس على من التنزيه أمكن على سبيل السّهو والنسيان من حين الولادة إلى الوفاة بالإجماع المركّب، ولا يضر على شاذً من المعروفين من أصحابنا بعد تحقيق الإجماع.

الثاني : أنّه لو صدر عن النبيّ ذنبٌ لزم اجتماع الضّدّين وهما وجوب متابعته ومخالفته، أمّا الأوّل فللإجماع ولقوله تعالى : ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ ٱللَهُ فَانَيَّعُونِ يُحَبِّبَكُمُ ٱللَّهُ ﴾<sup>(٢)</sup> وإذا ثبت في حقّ نبيّنا ﷺ ثبت في حقّ باقي الأنبياءِ ﷺ ، لعدم القائل بالفرق، أمّا الثاني فلأنّ متابعة المذنب حرامٌ.

الثالث: أنّه لو صدر عنه ذنبٌ لوجب منعه وزجره والإنكار عليه لعموم أدلّة الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، ولكنّه حرامٌ لاستلزام إيذائه المحرّم بالإجماع، ولقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَذِينَ يُؤَذُونَ اللّهَ وَرَسُولَلُمُ لَعَنَهُمُ اللّهُ فِي الدُّنِيَا وَالْآخِرَةِ﴾<sup>(٣)</sup>.

الرابع: أنّه لو أقدم على الفسق لزم أن يكون مردود الشهادة لقوله تعالى : ﴿ إِن جَاءَكُمْ فَاسِقُ يُبَا فَتَبَيَّنُوْ ﴾<sup>(٤)</sup> وللإجماع على عدم قبول شهادة الفاسق، فيلزم أن يكون أدون حالاً من آحاد الأُمَّة، مع أنَّ شهادته تقبل في الدين القويم، وهو شاهدٌ على الكلّ يوم القيامة، قال الله تعالى : ﴿ لِنَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا ﴾<sup>(٥)</sup>.

الخامس: أنّه يلزم أن يكونوا أقلّ درجة من عصاة الأمّة، فإنّ درجاتهم في غاية الرّفعة والجلالة، ونعم الله سبحانه بالاصطفاءِ على النّاس وجعلهم أمناءَ على وحيه وخلفاء في عباده وبلاده وغير ذلك عليهم أتمُّ وأبلغ، فارتكابهم المعاصي والإعراض عن أوامر ربّهم ونواهيه للذّة فانية أفحش وأشنع من عصيان هؤلاءِ، ولا يلتزمه عاقل.

السادس : أنَّه يلزم استحقاقه العذاب واللَّعن واستيجابه التوبيخ واللُّوم لعموم قوله تعالى :

- سورة الحج، الآية: ٧٥.
   ٣١ سورة آل عمران، الآية: ٣١.
- (٣) سورة الأحزاب، الآية: ٥٧.
   (٤) سورة الحجرات، الآية: ٦.
  - (٥) سورة البقرة، الآية: ١٤٣.

< وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَمُ يُدْخِلَهُ نَــَارًا خَـَلِدًا فِيهَمَا وَلَمُ عَذَابٌ شَهِيمٌ، (١) وقوله تعالى : ﴿ أَلَا لَعْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلْلِمِينَ﴾ وهو باطلٌ بالضرورة والإجماع .

السابع: أنّهم كانوا يأمرون النّاس بطاعة الله، فهم لو لم يطيعوا لدخلوا تحت قوله تعالى : ( ) أَنَّامُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنتُمْ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ بإلاجماع، ولكونه من أعظم المنفّرات، فإنّ كلّ واعظ لم يعمل بما يعظ النّاس به لا يرغب النّاس في الاستماع منه وحضور مجلسه ولا يعبؤون بقوله.

الثامن: أنّه تعالى حكى عن إبليس قوله: ﴿ فَبِعِزَنِكَ لَأَغَوِيَنَهُمُ أَجَمَعِينُ ﴾ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ أَلْمُخْلَعِينَ ﴾ <sup>(٣)</sup> فلو عصى نبي لكان ممن أغواه الشيطان ولم يكن من المخلصين، مع أنّ الأنبياء من المخلصين للإجماع ولأنّه تعالى قال: ﴿ وَأَذَكُرْ عِبَدَنَا إِبَرِهِمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ أَوَلِي آلْأَبْدِى وَٱلْأَبْعَنِي ﴾ إِنَّا أَخْلَصْنَكُم بِخَالِمَة ذِحَكَرَى ٱلدَّارِ ﴾ وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِن الْمُعْطَنَيْنَ أَلْنَعَينَ مَن المُعْلِمِينَ مَعَ أَنْ وَإِنَّهُمْ عِندَا لِعَن الْعَضَينَ مَعْنَ اللَّهُ عَالَ عَالَ عَلَى قَالَ الْمُعْطَنيَ أَلْعُمَعَلَيْنَ وَلَا

التاسع: أنّه يلزم أن يكون من حزب الشيطان وقال الله تعالى: ﴿ أَلَآ إِنَّ حِزْبَ ٱلْنَيْطَنِنِ ثُمُ الْمَنْيَرُينَ﴾ <sup>(٥)</sup> ولا يقول به إلاّ الخاسرون.

العاشر : أنّ الرّسول أفضل من الملك لقوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ آَمْطَغَيَّ ءَادَمَ وَثُوحًا وَءَالَ إِبْـرَهِيمَ وَءَالَ عِـمَرَنَ عَلَ آلْعَلَيمِينَ﴾ <sup>(٦)</sup> وأفضلية البعض يدل على أفضليّة الكلّ للإجماع المركّب، ولو صدرت المعصية عنه لامتنع كونه أفضل لقوله تعالى : ﴿ أَمْ نَجْعَلُ ٱلْمُنَّقِينَ كَأَلْفُجَّارِكَ .

الحادي عشر : النبيّ لو كان غاصباً لكان من الظّالمين، وقد قال الله تعالى : ﴿لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِلِمِينَ﴾ .

قال الرّازيّ في تفسيره : المراد بهذا العهد إمّا عهد النبوّة، أو عهد الإمامة، فإن كان المراد عهد النبوّة ثبت المطلوب، وإن كان المراد عهد الإمامة فكذلك، لأنّ كلّ نبيّ لا بدّ أن يكون إماماً يؤتمُّ به ويقتدى به، فالآية على جميع التقديرات تدلّ على أنّ النبيّ لا يكون مذنباً.

الثاني عشر: أنّه تعالى قال: ﴿وَلَقَدْ مَهَدَىَ عَلَيْهِمَ إِبْلِيسُ ظُنَـهُمْ فَأَتَّبَعُوهُ إِلَّا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(٧)</sup> والأنبياء من ذلك الفريق بالاتفاق. وقد ذكروا وجوهاً أخر وفيما ذكرناه كفايةً لمن كان له قلبٌ أو ألقى السّمع وهو شهيدٌ. وأمّا الجواب عن حجج المخطئة فسنذكر في كلّ باب ما يناسبه إن شاء الله تعالى.

(٢) سورة البقرة، الآية: ٤٤.

(٤) سورة ص، الآيات: ٤٥-٤٧.

(٦) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.

- (١) سورة النساء، الآية: ١٤.
- (٣) سورة ص، الآيتان: ٨٢-٨٣.
  - (٥) سورة المجادلة، الآية: ١٩.
    - (٧) سورة سبا، الآية: ٢٠.

٦٨

## أبواب قصص آدم وحواء وأولادهما صلوات الله عليهما

١ - باب فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما
 وبدء خلقهما وسؤال الملائكة في ذلك

الآيات: البقرة ٢٦، ﴿وَإِذْ قَالَ رَبَّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ قَالَ إِنِي آَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ فَ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلأَسْمَآء كُلَهَا ثُمَّ عَمَيْهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتِهِكَةِ فَقَالَ آلْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَـُؤُلَاً، إِن كُنتُم مَندِقِينَ فَ قَالُوا يَسْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَا مَا عَلَمْتَنَاً إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ فَالَ يَقَادَمُ أَلَيْتُونَ سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَى عَلَمَ عَمَى ٱلْمَلَتِيكَةِ فَقَالَ آلْبِتُونِ بِأَسْمَآءِ هَـؤُلَاً، إِن كُنتُم مَندِقِينَ فَ قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَى عَلَمَ عَلَى ٱلْمَلَتِيكَةِ فَقَالَ آلْبِعُونِي بِأَسْمَآءٍ هَـؤُلَاً، إِن كُنتُم مَندِقِينَ فَ مُوَالَقُونُ وَالَنُهُمُ اللَّامَةِ عَلَيْهُمُ عَلَى ٱلْمَاتِيمَةً عَلَى الْمَاعَةُ إِنَى قَالُوا سُبْحَنكَ لَا عِلْمَ اللَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَّا مَا عَلَمْتَنَا إِنَى أَنْتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْمَكِيمُ وَالَقَامُ مَا الْمُوالَا الْمُنَاقِهُمُ فَلُكُمُ الْمَاعَانَهُمُ

> كَثِيرًا وَلَسَآءُ ﴾ ١٧.. **الرحمن (٥٥): ﴿**خَلَقَ ٱلْإِنْسَنَ مِنِ صَلْصَـٰلِ كَٱلْفَخَّارِ ﴾ ١٤.

تفسير. ﴿إِنِّ جَاءِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةً ﴾ قال البيضاويّ: الخليفة من يخلف غيره وينوب منابه، والتاء للمبالغة ﴿قَالُوا أَتَجَعَلُ فِيهَا﴾ تعجَّبُ من أن يستخلف لعمارة الأرض وإصلاحها أمن يُغْسِدُ فِيهَا \$ أو يستخلف مكان أهل الطّاعة أهل المعصية، واستكشاف عمّا خفي عليهم من الحكمة الَّتي بهرت تلك المفاسد، واستخبار عمَّا يرشدهم ويزيح شبهتهم، وليس باعتراض على الله ولا طعن في بني آدم على وجه الغيبة، فإنَّهم أعلى من أن يظنَّ بهم ذلك، وإنَّما عرفوا ذلك بإخبار من الله أو تلقَّ من اللُّوح المحفوظ، أو استنباط عمَّا ركز في عقولهم أنَّ العصمة من خواصَهم، أو قياس لأحد الثقلين على الآخر ﴿وَغَنْ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ ﴾ حال مقرّرة لجهة الإشكال، وكأنَّهم علموا أنَّ المجعول خليفة ذو ثلاث قوى عليها مدار أمره: شهويَةٌ وغضبيَّة تؤدِّيان به إلى الفساد وسفك الدمَّاءِ، وعقليَّةٌ تدعوه إلى المعرفة والطّاعة، ونظروا إليها مفردةً وقالوا : ما الحكمة في استخلافه وهو باعتبار تينك القوَّتين لا تقتضى الحكمة إيجاده فضلاً عن استخلافه؟ وأمّا باعتبار القوّة العقليّة فنحن نقيم بما يتوقّع منها سليماً عن معارضة تلك المفاسد، وغفلوا عن فضيلة كلِّ واحدة من القوّتين إذا صارت مهذَّبةً مطواعة للعقل متمرَّنةً على الخير كالعفَّة والشِّجاعة ومجاهدة الهوى والإنصاف، ولم يعلموا أنَّ التركيب يفيد ما يقصر عنه الآحاد كالإحاطة بالجزئيَّات، واستنباط الصِّناعات، واستخراج منافع الكائنات من القوَّة إلى الفعل الَّذي هو المقصود من الاستخلاف، وإليه أشار تعالى إجمالاً بقوله: ﴿قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ والتسبيح تبعيد الله عن السّوء، وكذلك التقديس، و ﴿ بِحَمَّدِكَ في موضع الحال، أي متلبَّسين بحمدك على ما ألهمتنا معرفتك ووققتنا لتسبيحك ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلُّهَا﴾ إمّا بخلق علم ضروري بها فيه، أو إلقاء في روحه، ولا يفتقر إلى سابقة اصطلاح ليتسلسل، والاسم: ما يكون علامة للشيء ودليلاً يرفعه إلى الذِّهن من الألفاظ والصِّفات والأفعال، واستعماله عرفاً في اللُّفظ الموضوع لمعنى، سواء كان مركّباً أو مفرداً مخبراً عنه أو خبراً أو رابطةً بينهما، واصطلاحاً في المعنى المعروف؛ والمراد في الآية إمّا الأوّل أو الثاني وهو يستلزم الأوّل، لأنَّ العلم بالأَلفاظ من حيث الدلالة متوقِّف على العلم بالمعاني، والمعنى أنَّه تعالى خلقه من أجزاء مختلفة، وقوى متباينة، مستعدًّا لإدراك أنواع المدركات من المعقولات والمحسوسات والمتخيِّلات والموهوبات، وألهمه معرفة ذوات الأشياءِ وخواصَّها وأسمائها وأصول العلم وقوانين الصناعات وكيفية آلاتها ﴿ ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَتَهِكَةِ ﴾ الضّمير للمسمّيات المدلول عليها ضمناً ﴿فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَآءٍ هَـُؤُلَاهِ تَبْكَيتُ لَهُم وتنبيه على عجزهم عن أمر الخلافة فإنَّ التصرّف والتدبير وإقامة المعدلة قبل تحقق المعرفة والوقوف على مراتب الاستعدادات وقدر الحقوق محال، وليس بتكليف ليكون من باب التكليف بالمحال ﴿ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ في زعمكم أنكم أحقًّاء بالخلافة لعصمتكم، أو أنَّ خلقهم واستخلافهم وهذه صفتهم لا يليق بالحكيم <i>
 قَالُوا سُبْحَنَكَ لا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلَمْتَنَا ﴾ اعتراف بالعجز والقصور، وإشعار بأن سؤالهم كان استفساراً ﴿قَالَ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ﴾ استحضارٌ لقوله: ﴿أَعْلَمُ مَا لَا نُعْلَمُونَ﴾ لكنّه جاء به على وجه أبسط ليكون كالحجّة عليه، فإنَّه تعالى لمّا علم ما خفي عليهم من أمور السماوات والأرض وما ظهر لهم من الأحوال الظاهرة والباطنة علم ما لا يعلمون، وفيه تعريضٌ بمعاتبتهم على ترك الأولى وهو أن يتوقَّفوا مترصَّدين لأن يبيَّن لهم. وقيل: ﴿مَا لَبُدُونَ﴾ قولهم: ﴿أَتَجْعَلُ فِيهَا﴾ وهُمَا تَكُتُمُونَ﴾ استبطانهم أنّهم أحقاء بالخلافة وأنّه تعالى لا يخلق خلقاً أفضل منهم. وقيل: ما أظهروا من الطّاعة وأسرّ منهم إبليس من المعصية<sup>(١)</sup>.

**أقول:** سيأتي تمام الكلام في تفسير تلك الآيات وسائر الآيات الواردة في ذلك ودفع الشّبه الواردة عليها في كتاب السّماءِ والعالم.

قوله: ﴿مِن نَغْسِ وَحِدَةٍ﴾ قال الطبرسي ﷺ : المراد بالنّفس هنا آدم ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ ذهب أكثر المفسّرين إلى أنّها خلقت من ضلع من أضلاع آدم، ورووا عن النبي ﷺ أنّه قال : «خلقت المرأة من ضلع إن أقمتها كسرتها، وإن تركتها وفيها عوج استمتعت بها» وروي عن أبي جعفر الباقر ﷺ : أنّ الله خلق حوّاء من فضل الطّينة الّتي خلق منها آدم. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم : أنّها خلقت من أسفل أضلاعه<sup>(٢)</sup>.

﴿ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِن صَلَّصَلُو ﴾ قال البيضاويّ : الصّلصال الطّين اليابس الّذي له صلصلة، والفخّار : الخزف، وقد خلق الله آدم من تراب جعله طيناً ثمّ حماً مسنوناً ثمّ صلصالاً فلا يخالف ذلك قوله : ﴿خَلَقَـكُمُ مِن تُرَابٍ ﴾ ونحوه <sup>(٣)</sup>.

- (۱) تفسير البيضاوي، ج ۱ ص ۸۱.
   (۲) مجمع البيان، ج ۳ ص ۸.
  - (٣) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢٢.

١ - فس؛ فقال الله ﴿ يَكَادَمُ أَنْبِنْهُم بِأَسْمَآتِهِمْ ﴾ فأقبل آدم يخبرهم، فقال الله : ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ ﴾ الآية فجعل آدم حجة عليهم<sup>(١)</sup>.

٢ - **فس: ﴿**خَلَقَكُرُ ثِن نَغْسِ رَبِعِدَةٍ﴾ يعني آدم ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ يعني حوّاء برأها من أسفل أضلاعه<sup>(٢)</sup>.

٣ – جيء عن أبي بصير قال : سأل طاوس اليمانيّ أبا جعفر ﷺ : لمّ سمّي آدم آدم؟ قال : لأنّه رفعت طينته من أديم الأرض السّفلى، قال : فلمّ سمّيت حوّاء حوّاء؟ قال : لأنّها خلقت من ضلع حيّ، يعني ضلع آدم<sup>(٣)</sup>.

٤ – ع: أبي عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبان، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّما سمّي آدم آدم لأنّه خلق من أديم الأرض.

قال الصدوق يَظْفَهُ : اسم الأرض الرابعة أديم، وخلق آدم منها فلذلك قيل : خلق من أديم الأرض<sup>(1)</sup>.

**بيان:** اختلف في اشتقاق اسم آدم فقيل: اسم أعجميّ لا اشتقاق له كآزر، وقيل: اشتقّ من الأدمة بمعنى السّمرة لأنّه ﷺ كان أسمر اللّون، وقيل: من الأدمة بالفتح بمعنى الأسوة، وقيل: من أديم الأرض أي وجهها، وقد روي هذا في أخبار العامّة أيضاً، وقيل: من الإدام بمعنى ما يؤتدم به، وقيل: من الأدم بمعنى الألفة والاتّفاق، وما ورد في الخبر هو المتّبع. وأمّا ما ذكره الصّدوق ﷺ من كون الأديم اسماً للأرض الرّابعة فلم نجد له أثراً في كتب اللّغة، ولعلّه وصل إليه بذلك خبر.

وأمّا اشتقاق حوّاء من الحيّ أو الحيوان لكون الأولى واويّاً والأخريان من الياتيّ يخالف القياس، ويمكن أن يكون مبنيّاً على قياس لغة آدم ﷺ، أو يكون مشتقاً من لفظ يكون في لغتهم بمعنى الحياة، مع أنّه كثيراً ما يرد الاشتقاق في لغة العرب على خلاف قياسهم فيسمّونه سماعيّاً وشاذاً فليكن هذا منها .

٢ - عوفي خبر ابن سلام أنه سأل النبي عن آدم لم سمي آدم؟ قال: لأنه خلق من طين الأرض وأديمها، قال: فآدم خلق من الطين كلّه أو من طين واحد؟ قال: بل من الطين

- تفسير القمي، ج ١ ص ٥٦.
   تفسير القمي، ج ١ ص ١٣٨.
- (٣) الاحتجاج ص ٣٢٨. (٤) علل الشرائع، ص ٢٦ ج ١ باب ١٠.
  - (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٨ باب ١٤.

كله، ولو خلق من طين واحد لما عرف النّاس بعضهم بعضاً، وكانوا على صورة واحدة، قال: فلهم في الدنيا مثل؟ قال: التراب فيه أبيض وفيه أخضر وفيه أشقر وفيه أغبر وفيه أحمر وفيه أزرق وفيه عذب وفيه ملح وفيه خشن وفيه ليّن وفيه أصهب، فلذلك صار النّاس فيهم ليّن وفيهم خشن وفيهم أبيض وفيهم أصفر وأحمر وأصهب وأسود على ألوان التراب. قال: فأخبرني عن آدم خلق من حوّاء أو خلقت حوّاء من آدم؟ قال: بل حوّاء خلقت من

آدم، ولو كان آدم خلق من حوّاء لكان الطّلاق بيد النساءِ، ولم يكن بيد الرجال.

قال : فمن كلّه خلقت أم من بعضه؟ قال : بل من بعضه ، ولو خلقت من كلّه لجاز القصاص في النّساء كما يجوز في الرّجال .

قال: فمن ظاهره أو باطنه؟ قال: بل من باطنه، ولو خلقت من ظاهره لا نكشفن النساء كما ينكشف الرّجال، فلذلك صار النّساء مستترات.

قال: فمن يمينه أو من شماله؟ قال: بل من شماله، ولو خلقت من يمينه لكان للأنثى كحظّ الذكر من الميراث، فلذلك صار للأنثى سهمٌ وللذّكر سهمان، وشهادة امرأتين مثل شهادة رجل واحد.

قال: فمن أين خلقت؟ قال: من الطينة التي فضلت من ضلعه الأيسر<sup>(١)</sup>.

**بيان:** الأشقر: الشديدالحمرة. وقال الفيروزآباديّ: الصّهب محرّكة: حمرة أو شقرة في الشعر كالصّهبة. والأصهب: بعير ليس بشديد البياض، والصيهب كصيقل: الصخرة الصّلبة، والموضع الشديد، والأرض المستوية، والحجارة.

٧-ع: الدقّاق، عن الكلينيّ، عن علاّن رفعه قال: أتى أمير المؤمنين يهوديّ فقال: لمَ سَمِّي آدم آدم، وحوّاء حوّاء؟ قال: إنّما سمّي آدم آدم لأنّه خلق من أديم الأرض، وذلك أنّ الله تبارك وتعالى بعث جبرتيل عليمية وأمره أن يأتيه من أديم الأرض بأربع طينات: طينة بيضاء، وطينة حمراء، وطينة غبراء، وعينة سوداء، وذلك من سهلها وحزنها، ثمّ أمره أن يأتيه بأربع مياه: ماه عراء، وطينة موداء، وذلك من سهلها وحزنها، ثمّ أمره أن يأتيه بأربع مياه، وطينة بيضاء، وعلينة حمراء، وطينة عبراء، وعلينة موداء، وذلك أنّ الله وطينة حمراء، وطينة موداء، وذلك من سهلها وحزنها، ثمّ أمره أن يأتيه بأربع مياه، ماه أمره أن يأتيه بأربع مياه، ماه أمره أن يأتيه من أديم الأرض بأربع طينات: طينة بيضاء، وعلينة حمراء، وطينة غبراء، وطينة سوداء، وذلك من سهلها وحزنها، ثمّ أمره أن يأتيه بأربع مياه، ماه أمره أن يأتيه بأربع مياه، ماه أمره أن يأتيه بأربع مياه، وأمره أن يأتيه بأربع مياه، وطينة غبراء، وحماء مرة، وماء من منهاها وحزنها، ثمّ أمره أن يأتيه بأربع مياه، ماه عذب ، وماء ملح، وماء مرة، وماء منتن، ثمّ أمره أن يفرغ الماء في الظين، وأدمه الله مياه، عاه يفضل شيء من الطين، وأدمه الله مياه، أمره أن يفرغ الماء في الظين، وأدمه الله بيده فلم يفضل شيء من الظين يحتاج إلى الماء، ولا من الماء شيء يحتاج إلى الطين، فجعل بيده فلم يفضل شيء من الظين يحتاج إلى الماء، ولا من الماء شيء يحتاج إلى الطين، فجعل الماء العذب في حليل، وجعل الماء المالح في عينيه، وجعل الماء الماره، وإنّه، وإنّها سميت حوّاء حوّاء لأنها خلقت من الحيوان. الخبر (٢).

**بيان:** قال الجوهريّ: الأدم: الألفة والاتّفاق، يقال: آدم الله بينهما، أي أصلح وألّف، وكذلك أدم الله بينهما، فعل وأفعل بمعنى؛ انتهى. واليد هنا بمعنى القدرة.

- علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۸۲ باب ۲۲۲ ح ۳۳ والحديث طويل.
- (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۲ باب ۱ ح ۱ وللحديث صدر وذيل.

١ - باب/ فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما

٨ - ختص: المعلّى بن محمّد، عن بعض أصحابنا رفعه إلى أبي عبد الله على قال: إنّ أوّل من قاس إبليس، فقال: في مَلْقَنَهُ بِن طَبِوْ ﴾ ولو علم إبليس ما جعل الله في آدم لم يفتخر عليه، ثمّ قال: إنّ الله عَرَضَلْ خلق الملائكة من نور، وخلق الجانَّ من النّار، وخلق الجنّ صنفاً من الجمّن من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجانَّ من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجمّن من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجانَ من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجزّم من نور، وخلق الجانَّ من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجانَ من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجزّمين من الماء، وخلق الجنّ من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجانَ من النّار، وخلق الجنّ منفاً من الجنّ من الماء، وخلق الجانَّ من النّار أكل وشرب، منفاً من الحرق في آدم النّور والنّار والرّيح والماء، فبالنّور أبصر وعقل وفهم، وبالنّار أكل وشرب، ولولا أنّ النّار في المعدة لم يطحن المعدة الطّعام، ولولا أنّ الرّيح في جوف ابن آدم تلهب النّار ولولا أنّ النّار في المعدة لم يطحن المعدة الطّعام، ولولا أنّ الرّيح في جوف ابن آدم تلهب النّار ولولا أنّ النّار في المعدة لم يطحن المعدة الطّعام، ولولا أنّ الرّيح في جوف ابن آدم تلهب النّار ولولا أنّ الرّيح في جوف ابن آدم تلهب النّار ألماء في المعدة الطّعام، ولولا أنّ الرّيح في جوف ابن آدم تلهب النّار ولولا أنّ النّار في المعدة لم يطحن المعدة الطّعام، ولولا أنّ الرّيح في جوف ابن آدم تلهب النّار ألماء في أدم الماء في جوف ابن آدم يطفئ حرّ نار المعدة لأحرقت النّار جوف ابن آدم، فجمع الله ذلك في آدم الخمس خصال، وكانت في إبليس خصلة فافتخر بها (<sup>11)</sup>.

٩ - ع: أبي، عن الحميري، عن أحمد بن محمّد، عن البزنطي، عن أبان، عن محمّد الحلبي، عن أبي، عن أبان، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبد الله علي قال: إنّ القبضة التي قبضها الله بَرَتَيل من الطّين الّذي خلق منه آدم علي أرسل إليها جبرئيل علي أن يقبضها، فقالت الأرض: أعوذ بالله أن تأخذ مني شيئاً، فرجع إلى ربّه فقال: يا ربّ تعوّذت بك مني، فأرسل إليها إسرافيل فقالت مثل ذلك، شيئاً، فرجع إلى ربّه فقال: يا ربّ تعوّذت بك مني، فأرسل إليها ميكان أن يأخذ مني فأرسل إليها إسرافيل فقالت مثل ذلك، شيئاً، فرجع إلى ربّه فقال: يا ربّ تعوّذت بك مني، فأرسل إليها إسرافيل فقالت مثل ذلك، شيئاً، فرجع إلى ربّه فقال: يا ربّ تعوّذت بك مني، فأرسل إليها إسرافيل فقالت مثل ذلك، فأرسل إليها إسرافيل فقالت مثل ذلك، شيئاً، فرجع إلى ربّه فقال: يا ربّ تعوّذت بك مني، فأرسل إليها ملك الموت فتعوّذت بالله أن يأخذ منها أرسل إليها ميكانيل فقالت مثل ذلك، فأرسل إليها ملك الموت فتعوّذت بالله أن يأخذ مني أرسل إليها مرافيل فقالت مثل ذلك، فأرسل إليها ميكانيل فقالت مثل ذلك، فأرسل إليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها أرسل إليها ميكانيل مقالت مثل ذلك، فأرسل إليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها فأرسل إليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها فأرسل إليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها أرسل إليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها أرسل إليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها أرسل أليها ملك الموت فتعوذت بالله أن يأخذ منها أرسل أليها ملك الموت أول أرسل إليها أرسل أليها ملك الموت أول أرسل إليها أرسل أليه حلق من أديم الأرض (٢).

(۱) الاختصاص، ص ۱۰۹.

(٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٠٣ باب ٣٨٥ ح ٩.

مِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكُ، فقال جلّ وعزّ : ﴿ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ﴾ إِنِّي أريد أن أخلق خلقاً بيدي، وأجعل من ذرّيته أنبياء ومرسلين، وعباداً صالحين، وأنمّة مهتدين، أجعلهم خلفاء على خلقي في أرضى ينهونهم عن معصيتي، وينذرونهم من عذابي، ويهدونهم إلى طاعتي، ويسلكون بهم سبيلي، وأجعلهم لي حجّة عليهم وعذراً ونذراً، وأبين النّسناس عن أرضى وأطهّرها منهم، وأنقل مردة الجنّ العصاة عن بريّتي وخلقي وخيرتي، وأسكنهم في الهواءِ وفي أقطار الأرض فلا يجاورون نسل خلقي، وأجعل بين الجنَّ وبين خلقي حجاباً فلا يرى نسل خلقي الجنّ ولا يجالسونهم ولا يخالطونهم، فمن عصاني من نسل خلقي الَّذين اصطفيتهم أسكنتهم مساكن العصاة وأوردتهم مواردهم ولا أبالي . قال : فقالت الملائكة : يا ربَّنا افعل ما شئت ﴿لَا عِلْمَ لَنَّا إِلَّا مَا عَلَّمْتَنَآ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ﴾ قال: فباعدهم الله من العرش مسيرة خمسمائة عام، قال: فلاذوا بالعرش فأشاروا بالأصابع، فنظر الرِّبِّ جلَّ جلاله إليهم ونزلت الرّحمة فوضع لهم البيت المعمور فقال: طوفوا به، ودعوا العرش فإنَّه لي رضا . فطافوا به وهو البيت الذي يدخله كلِّ يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه أبدأً ، فوضع الله البيت المعمور توبةً لأهل السِّماء، ووضع الكعبة توبة لأهل الأرض، فقال الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنِّي خُلِقٌ بَشَكَرًا مِّن صَلْعَنْلٍ مِّنْ حَكَمٍ مَّسْنُونِ ٢٠٠ فَإِذَا سَوَّيْتُهُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي فَقَعُوا لَهُ سَنْجِدِينَ () قال: وكان ذلك من الله تقدمة في آدم قبل أن يخلقه واحتجاجاً منه عليهم، قال: فاغترف ربّنا تبارك وتعالى غرفة بيمينه من الماء العذب الفرات - وكلتا يديه يمين -فصلصلها في كفِّه حتى جمدت، فقال لها : منك أخلق النبيِّين والمرسلين وعبادي الصَّالحين والأئمة المهتدين والدّعاة إلى الجنّة وأتباعهم إلى يوم القيامة ولا أبالي . ولا أسأل عمّا أفعل وهم يسألون، ثمَّ اغترف غرفة أخرى من الماء المالح الأجاج فصلصلها في كفَّه فجمدت ثمَّ قال لها : منك أخلق الجبّارين والفراعنة والعتاة وإخوان الشّياطين والدّعاة إلى النّار إلى يوم القيامة وأشياعهم ولا أبالي ولا أسأل عمّا أفعل وهم يسألون، قال: وشرط في ذلك البداء فيهم، ولم يشترط في أصحاب اليمين البداء، ثمّ خلط الماتين جميعاً في كفّه فصلصلهما ثمّ كفأهما قدّام عرشه وهما سلالة من طين، ثمَّ أمر الملائكة الأربعة : الشَّمال والجنوب والصِّبا والدبور أن يجولوا على هذه السلالة من الظين فأبدوها وأنشؤوها ثمّ أبروها وجزّوها وفصّلوها وأجروا فيها الطّبائع الأربعة : الرّيح والدّم والمرّة والبلغم، فجالت الملائكة عليها وهي الشّمال والجنوب والصبا والذبور وأجروا فيها الطّبائع الأربعة فالريح في الطبائع الأربعة من البدن من ناحية الشّمال، والبلغم في الطّبائع الأربعة من ناحية الصّبا، والمرّة في الطّبائعُ الأربعة من ناحية الدبور، والدم في الطبائع الأربعة من ناحية الجنوب، قال: فاستقلَّت النِّسمة وكمل البدن، فلزمه من ناحية الرَّيح حبَّ النِّساءِ وطول الأمل والحرص، ولزمه من ناحية البلغم حبّ الطّعام والشّراب والبرّ والحلم والرّفق، ولزمه من ناحيَّة المرَّة ١ - باب/ فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما

الغضب والسفه والشيطنة والتجبّر والتمرُّد والعجلة، ولزمه من ناحية الدم حبُّ النساءِ واللَّذَات وركوب المحارم والشهوات؛ قال أبو جعفر ﷺ : وجدنا هذا في كتاب أمير المؤمنين ﷺ <sup>(۱)</sup>.

ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن جابر مثله<sup>(٣)</sup>. وقد أوردناه بلفظه في باب قوام بدن الإنسان.

ا ا **- فس؛** ذكر بعد الخبر المتقدّم : فخلق الله آدم فبقي أربعين سنة مصوّراً، وكان يمرّ به إبليس اللّعين فيقول : لأمر ما خلقت ؛ فقال العالم ﷺ فقال إبليس : لئن أمرني الله بالسّجود لهذا لعصيته، قال : ثمّ نفخ فيه فلمّا بلغت فيه الرّوح إلى دماغه عطس فقال : الحمد لله، فقال الله له : يرحمك الله، قال الصّادق ﷺ : فسبقت له من الله الرّحمة<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** سيأتي تمام الخبر في الباب الآتي . ويقال : كشطت الغطاء عن الشيء : أي كشفته عنه . والنّسناس : حيوان شبيه بالإنسان يقال : إنّه يوجد في بعض بلاد الهند وقال الجوهريّ : جنس من الخلق يثب أحدهم على رجل واحدة . وأسف : غضب وزناً ومعنى . والصّلصال قيل : إنّه المتغيّر وقيل : الطين الحرّ خلط بالرمل ، وقيل : الطين اليابس ، يصلصل أي يصوت إذا نقر ، أو لأنّه كانت الرّيح إذا مرّت به سمعت له صلصلة وصوت . والحماً : الطين الأسود . والمسنون : المتغيّر المنتن .

قوله ﷺ : (وكلتا يديه يمين) قال الجزريّ : أي أنّ يديه تبارك وتعالى بصفة الكمال لا نقص في واحدة منهما ، لأنّ الشّمال تنقص عن اليمين، وإطلاق هذه الأسماء إنّما هو على سبيل المجاز والاستعارة، والله منزّه عن التشبّه والتّجسّم انتهى.

**أقول:** يمكن توجيهه بوجوه ثلاثة :

الأوّل: أن يكون المراد باليد القدرة، واليمين كنايةٌ عن قدرته على اللّطف والاحسان والرّحمة، والشّمال كنايةٌ عن قدرته على القهر والبلايا والنقمات، والمراد بكون كلّ منها يميناً كون قهره ونقمته وبلائه أيضاً لطفاً وخيراً ورحمةً.

والثاني : أن يكون المراد على هذا التأويل أيضاً أنَّ كلاً منهما كامل في ذاته لا نقص في شيء منهما .

والثالث: أن يكون المراد بيمينه يمين الملك الّذي أمره بذلك، وبكون كلتا يديه يميناً مساواة قوّة يديه وكمالهما .

وسلالة الشيءِ: ما انسلَ منه واستخرج بجذب ونزع. قوله ﷺ: (فأبروها) يمكن أن

- (١) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٩. (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١٢٩ باب ٩٦ ح ١.
  - (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ٥٢.

يكون مهموزاً من برأه الله أي خلقه، وجاء غير المهموز أيضاً بهذا المعنى فيكون مجازاً، أي اجعلوها مستعدَّة للخلق كما في قوله: انشؤوها، ويحتمل أن يكون من البري بمعنى النحت كناية عن التفريق، أو من التأبير من قولهم: أبّر النخل أي أصلحه، والمراد بالرّيح السّوداء، وبالمرّة الصفراء أو بالعكس، أو المراد بالرّيح الرّوح الحيوانيّ وبالمرّة الصفراء والسّوداء معاً، إذ تطلق عليهما، وتكرار حبّ النّساء لمدخليّتهما معاً فيه، وليس في بعض النّسخ الأخير، وفي بعضها «حبّ الفساد» وهو أصوب، وقد مرّ بيان الطينة ومعناها في كتاب

الم الرّضا ﷺ قد مرّ في خبر الحسين بن خالد، عن الرّضا ﷺ قال: كان نقش خاتم آدم ﷺ الرّضا ﷺ . آدم ﷺ الا إله إلا الله محمّد رسول الله؛ هبط به معه من الجنّة<sup>(٢)</sup>.

١٦ –ع؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن النّخعيّ، عن النّوفليّ، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : لأيّ علّة خلق الله ﷺ آدم ﷺ من غير أب وأمّ، وخلق عيسى من غير أب؟ وخلق سائر النّاس من الآباءِ والأُمّهات فقال: ليعلم النّاس تمام قدرته وكمالها، ويعلموا أنّه قادر على أن يخلق خلقاً من أنثى من غير ذكر، كما هو قادرٌ على أن يخلقه من غير ذكر ولا أنثى، وأنّه ﷺ فعل ذلك ليعلم أنّه على كلّ شيء قدير<sup>(ه)</sup>.

- (1) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣١٨ باب ٣٨٥ ح ٤٤، وعيون أخبار الرضاج ١ ص ٢١٩ باب ٢٤ ح ١.
  - (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٠ باب ٣٦ ح ٢٠٦ وأمالي الصدوق، ص ٣٧٠ مجلس ٧٠ ح ٥.
    - (۳) نوادر الراوندي، ص ١٠٥ ح ٧٦.
      (٤) قرب الإسناد، ص ٧٩ ح ٢٥٧.
      - (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٦ باب ١٢ ح ١.

سألني عن مسألتك أحد قط قبلك، إنّ الله بَرَسَل لمّا قال للملائكة : ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيهَ فَه ضَجّت الملائكة من ذلك وقالوا : يا ربّ إن كنت لا بدّ جاعلاً في أرضك خليفة فاجعله منّا ممن يعمل في خلقك بطاعتك، فردّ عليهم ﴿ إِنّ أَعْلَمُ مَالا لَعْلَمُونَ فظنّت الملائكة أنّ ذلك سخط من الله بَرَسَل عليهم، فلاذوا بالعرش يطوفون به، فأمر الله بَرَسَل لهم بيت من مرمر سقفه ياقوتة حمراء، وأساطينه الزّبرجد، يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك لا يدخلونه بعد ذلك إلى يوم الوقت المعلوم، قال : ويوم الوقت المعلوم يوم ينفخ في الصّور نفخة واحدة، فيموت إبليس ما بين النّفخة الأولى والثّانية. وأمّا (نون) فكان نهراً في الجنّة أسدّ بياضاً من الثلج وأحلى من العسل، قال الله بَرَسَل له : كن مداداً، فكان مداداً، ثمّ أخذ شجرة فغرسها بيده – ثمّ قال : واليد : القوّة، وليس بحيث تذهب إليه المشبّهة – ثمّ قال لها : كوني قلماً، ثمّ قال له : اكتب، فقال : يا ربّ وما أكتب؟ قال : ما هو كان إلى يوم القيامة، فنعل ذلك، ثمّ خلم عليه وقال : لا تنطقن إلى يوم الوقت المعلوم ألها :

14 - فس: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْكَنُ مِنْ عَجَلُ، قَال: لَمَا أَجْرَى الله الرّوح من قدميه فبلغت إلى ركبتيه أراد أن يقوم فلم يقدر، فقال الله يَجْزَيَجَكَ : ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْكَنُ مِنْ عَجَلُ، <sup>(٢)</sup>.

١٩ -ع؛ الدقّاق، عن الأسديّ، عن النّخعيّ، عن عمّه النّوفليّ، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمّيت المرأة مرأة لأنّها خلقت من المرء، يعني خلقت حوّاء من آدم<sup>(٣)</sup>.

۲۰ - ع: أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جاء الله عن الله عن الله عن الله المعاميل بن جابر وعبد الكريم بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله عليه في حديث طويل قال: سمّي النّساء نساء لأنّه لم يكن لآدم أنس غير حوّاء<sup>(3)</sup>. بيان: كأنّه مبنيّ على القلب أو على الاشتقاق الكبير.

٢١ - ل: عن أبي لبابة، عن النبي قال: خلق الله آدم في يوم الجمعة<sup>(٥)</sup>.
أقول: سيجيء الخبر بتمامه في فضائل الجمعة.

٢٢ – ع: الدقّاق، عن الأسديّ، عن سهل، عن عبد العظيم الحسنيّ قال: كتبت إلى أبي جعفر النّاني ﷺ أسأله عن علّة الغائط ونتنه، قال: إنّ الله ﷺ خلق آدم ﷺ وكان جسده طيّباً، وبقي أربعين سنة ملقىّ تمرّ به الملائكة فتقول: لأمر ما خلقت وكان إبليس يدخل في فيه، ويخرج من دبره، فلذلك صار ما في جوف آدم ﷺ منتناً خبيئاً غير طيّب<sup>(٢)</sup>.

(۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۰۵ باب ۱٤۲ ح ۲.
 (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۸ باب ۱۵ و ۱٦.
 (۵) الخصال، ص ۲۱٦، باب الخمسة ح ۹۷.
 (٦) علل الشرائع، ج ۱ ص ۳۱۹ باب ۱۸۳ ح ۲.

٢٣ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليّ بن حديد، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما عنه أنه سئل عن ابتداء الطواف، فقال: إنّ الله تبارك وتعالى لما أراد خلق آدم عنه قال للملائكة ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيدَهُم فقال ملكان من الملائكة : فما أراد خلق آدم عنها قال للملائكة ﴿ إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيدَهُم فقال ملكان من الملائكة : فما أراد خلق آدم عنها في أويسَفِكُ ٱلدِمَآة فوقعت الحجب فيما بينهما وبين الله تجرّين ، وكان تبارك وتعالى فراة أراد خلق آدم عن أحدهما عنها ويسَفِكُ ألدِمَآة فوقعت الحجب فيما بينهما وبين الله تجرّين ، وكان تبارك وتعالى نوره ظاهراً للملائكة، فلما وقعت الحجب فيما بينهما علما أنه سخط وكان تبارك وتعالى نوره ظاهراً للملائكة، فلما وقعت الحجب بينه وبينهما علما أنه سخط قولهما، فقالا للملائكة : ما حيلتنا؟ وما وجه توبتنا؟ فقالوا : ما نعرف لكما من التوبة إلاً أن تلوذا بالعرش، قال : فلاذا بالعرش حتى أنزل الله تجرّين توبتهما ورفعت الحجب فيما ورفعت الحجب فيما بينه وبينهما علما أنه سخط قولهما، فقالا للملائكة : ما حيلتنا؟ وما وجه توبتنا؟ فقالوا : ما نعرف لكما من التوبة إلاً أن تلوذا بالعرش، قال : فلاذا بالعرش حتى أنزل الله تجرّين توبتهما ورفعت الحجب فيما بينه وبينهما علما أنه سخط قولهما، فقالا الملائكة : ما حيلتنا؟ وما وجه توبتنا؟ فقالوا : ما نعرف لكما من التوبة إلاً أن توليها ، وأحرش، قال : فلاذا بالعرش حتى أنزل الله تجرّين توبتهما ورفعت الحجب فيما بينه وبينهما، وأحب الله تبارك وتعالى أن يعبد بتلك العبادة فخلق الله البيت في الأرض وجعل وبينهما، وأحب الله تبارك وتعالى أن يعبد بتلك العبادة فخلق الله البيت في الأرض وجعل على العباد الطواف حوله، وخلق البيت المعمور في السماء يدخله كل يوم سبعون ألف ملك لا يعودون إليه إلى يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

**بيان:** المراد بنوره تعالى إمّا الأنوار المخلوقة في عرشه، أو أنوار الأئمّة صلوات الله عليهم، أو أنوار معرفته وفيضه، فالمراد بالحجب على الأخير الحجب المعنويّة.

٢٤ – ع، ن، في علل محمّد بن سنان قال: كتب الرّضا عَنْشَا إليه: علّة الطواف بالبيت أنّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: ﴿إِنّي جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسَدُ فَيهَا مَن يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسَدِّ أَنّ الله تبارك وتعالى هذا الجواب، فعلموا أنّهم أذنبوا فندموا فلاذوا بالعرش واستغفروا، فأحبّ الله تبارك وتعالى هذا الجواب، فعلموا أنّهم أذنبوا فندموا فلاذوا بالعرش واستغفروا، فأحبّ الله تبارك وتعالى هذا الجواب، فعلموا أنّهم أذنبوا فندموا فلاذوا بالعرش واستغفروا، فأحبّ الله تبارك وتعالى هذا الجواب، فعلموا أنّهم أذنبوا فندموا فلاذوا بالعرش واستغفروا، فأحبّ الله تبارك وتعالى هذا الجواب، فعلموا أنّهم أذنبوا فندموا فلاذوا بالعرش واستغفروا، فأحبّ الله تجرّيَن أن يتعبّد بمثل ذلك العباد، فوضع في السماء الرّابعة بيتاً بحذاء العروب بحذاء بيتاً بحذاء العروب من منهمي الضراح، ثمّ وضع في السماء الدياء بيتاً بحذاء العرش يسمّى الضراح، ثمّ وضع في السماء الدياء بيتاً بحذاء العرف بحذاء اليت المعمور، ثمّ أمر آدم غَلَيْ أمر آدم غَلَيْ فلاف به، فتا معمور بحذاء بيتاً بحذاء العرف يسمّى الضراح، ثمّ وضع في السماء الديا بيتاً يسمّى المعمور بحذاء بيتاً بحذاء داليت بحذاء اليت المعمور، ثمّ أمر آدم غَلَيْ فيليه فطاف به، فتاب الله عليه وجرى ذلك في ولده إلى يوم القيامة (٢).

٢٥ – ع: عليّ بن حاتم، عن القاسم بن محمّد، عن حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عن حنّان بن سدير، عن الثماليّ، عن عليّ بن الحسين عليه قال: قلت لأبي: لم صار الطواف سبعة أشواط؟ قال: لأنَّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: ﴿إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ حَمَد أَبُوافُ سبعة أشواط؟ قال: لأنَّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: ﴿إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ حَمَد أَبُوافُ سبعة أشواط؟ قال: لأنَّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: ﴿إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ حَمَد أَبُوافُ سبعة أشواط؟ قال: لأنَّ الله تبارك وتعالى قال للملائكة: ﴿إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ حَليهُ فَردوا على الله تبارك وتعالى: و ﴿قَالُوا أَجَمَعَلُ فِيهَا مَن يُغْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ ٱلدِمَاءَ كَال الله الله : ﴿ إِنَّ جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ حَليهُ أَن أَن الله تبارك وتعالى: و فَالُوا أَجَمَعَلُ فِيها مَن يُغْسِدُ فِيها وَيَسْفِكُ ٱلدِمَاءَ كَال الله : ﴿ إِنِي أَعْلَمُ مَا لا نَعْلَمُونَ وَكَان لا يحجبهم عن نوره، فحجبهم عن نوره سبعة آلاف عام، فلاذوا بالعرش سبعة آلاف سنة، فرحمهم وتاب عليهم وجعل لهم البيت المعمور الذي في فلاذوا السماء الرابعة فجعله مثابة وأمناً ووضع البيت الحرام تحت البيت المعمور فجعله مثابة السماء الله وأمناً، فصار الطواف سبعة أشواط واجباً على العباد لكلَ ألف سنة الذوا الذي في السماء الرابعة فحمله مثابة وأمناً ووضع البيت الحرام تحت البيت المعمور ألذي في السماء الرابعة فصار الطواف سبعة أشواط واجباً على العباد لكلَ ألف سنة شوطاً واحداً ".

- (۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۰٦ باب ۱٤۲ ح ۳.
- (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٠٩ باب ١٤٢ ح ٧، وعيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٩٨ باب ٣٣ ح ١.
  - (۳) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۱۰ باب ۱٤۳ ح ۱.

**بيان:** مثابةً أي مرجعاً، أو محلاً لحصول الثواب.

**أقول:** سيأتي بعض الأخبار المناسبة لهذا الباب في باب قوام بدن الإنسان، وقد مرّ معنى قوله تعالى : ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ وقول النبيّ ﷺ : «خلق الله آدم على صورته» في كتاب التوحيد لأنّها كانت أنسب بتلك الأبواب، وكذا أوردنا بعض الأخبار المناسبة لهذا الباب في باب العوالم وما خلق الله قبل آدم غَلِيَّلاً .

٢٦ **- ل:** ابن الوليد عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل، عن الحسن ابن ظريف، عن أبي عبد الرحمن، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الآباء ثلاثة : آدم ولد مؤمناً، والجانّ ولد كافراً، وإبليس ولد كافراً، وليس فيهم نتاج، إنّما يبيض ويفرخ، وولده ذكورٌ ليس فيهم إناث<sup>(١)</sup>.

٢٧ **-ل،** أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن الحسن ابن زياد، عن داود الرقميّ، عن أبي عبد الله غليّــَلا قال: الصرد كان دليل آدم غليّـَلا من بلاد سرانديب إلى بلاد جدّة شهراً. الخبر<sup>(٢)</sup>.

٢٨ - ع: بإسناد العلويّ، عن أمير المؤمنين عَظِيَرُ أنّ النبيّ عَظِيرَ مسئل كيف صارت الأشجار بعضها مع أحمال وبعضها بغير أحمال؟ فقال: كلّما سبّح الله آدم تسبيحةً صارت له في الدنيا شجرة مع حمل، وكلّما سبّحت حوّاء تسبيحة صارت في الدنيا شجرة من غير حمل<sup>(٣)</sup>.

• ٣ - فس: أبي، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن المفضّل بن صالح، عن جابر، عن أبي جعفر ظيئة في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ مَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَى وَلَمْ نَجَدْ لَعُر عَـزْمَا ﴾ جابر، عن أبي جعفر ظيئة في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ مَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَى وَلَمْ نَجَدْ لَعُر عَـزْمَا ﴾ حابر، عن أبي جعفر ظيئة في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ مَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَى وَلَمْ نَجَدُ لَعُر عَـزْمَا ﴾ حابر، عن أبي جعفر ظيئة في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ مَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَى وَلَمْ نَجَدُ لَعُر عَـزْمَا ﴾ قال: عهد إليه في محمد ظيئة والأئمة من بعده فترك ولم يكن له عزمٌ فيهم أنّهم هكذا، وإنّما سمّوا أولو العزم لأنه عهد إليهم في محمّد ظيئة والأئمة من بعده فترك ولم يكن له عزمٌ فيهم أنّهم هكذا، وإنّما سمّوا أولو العزم لأنّه عهد إليهم في محمّد ظيئة والإثما سمّوا أولو العزم في من بعده في محمّد ظيئة وأوصيائه ظيئين من بعده والقائم ظيئين وسمورته، فأجمع عزمهم أنّ ذلك كذلك والإقرار به (<sup>م)</sup>.

ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسي، عن عليّ بن الحكم مثله اج ١ باب ١٠١ ح ٤١. ٣١ **- فس:** أبي، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن بريد العجليّ، عن أبي عبد

(٢) الخصال، ص ٣٢٧ باب الستة ح ١٨.

- (۱) الخصال، ص ۱۵۲ باب الثلاثة ح ۸٦.
- (۳) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۹٦ باب ۳۷٤ ح ۲.
- (٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٩٨ باب ٣٧٦ ح ٢. (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩.

الله عليمة قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاَءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُمْ نَسَكُ وَصِهْراً ﴾ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى خلق آدم من الماء العذب، وخلق زوجته من سنخه، فبرأها من أسفل أضلاعه، فجرى بذلك الضلع بينهما سبب نسب، ثمّ زوّجها إيّاه فجرى بسبب ذلك بينهما صهر، فذلك قولك: ﴿نَسَبًا وَصِهْراً ﴾ فالنسب يا أخا بني عجل ما كان من نسب الرجال، والصهر ما كان من سبب النساءِ<sup>(1)</sup>.

٣٢ - ص: الصدوق، عن ابن المتوكّل وماجيلويه معاً عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن عمرو بن عثمان، عن العبقريّ، عن عمرو بن ثابت، عن أبيه، عن حبّة العونيّ، عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عَلِيَنِي قال: إنّ الله تعالى خلق آدم عَلِيَنَ من أديم الأرض فمنه السباخ والمالح والطيّب، ومن ذرّيته الصالح والطالح وقال: إنّ الله تعالى لمّا خلق آدم ونفخ فيه من روحه نهض ليقوم فقال الله : ﴿وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولُا ﴾.

وهذا علامة للملائكة أنَّ من أولاد آدم ﷺ يكون من يصير بفعله صالحاً، ومنهم من يكون طالحاً بفعله، لا أنَّ من خلق من الطيَّب لا يقدر على القبيح، ولا أنَّ من خلق من السبخة لا يقدر على الفعل الحسن<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله: (وهذا علامة) كلام الرّاونديّ ذكره لتأويل الخبر.

٣٣ - ص: بالإسناد، عن الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عَلِيَهَا قال: كانت الملائكة تمرّ بآدم عَلَيَها – أي بصورته – وهو ملقى في الجنّة من طين – فتقول: لأمر ما خلقت<sup>(٣)</sup>.

٣٤ – ص: بالإسناد، عن ابن أبي عمير، عن أبان، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبد الله عَلَيْ قال : إنَّ القبضة التي قبضها الله تعالى من الطين الذي خلق آدم عَلَيْ منه أرسل الله الله عَلَيْن أن يأخذ منها إن شاء، فقالت الأرض : أعوذ بالله أن تأخذ مني شيئاً، فرجع فقال : يا رب تعوّذت بك، فأرسل الله فقال : يا رب تعوّذت بك، فأرسل الله تعالى إليها إسرافيل وخيّره فقالت مثل ذلك فرجع، فقال : يا رب تعوّذت بك، فأرسل الله تعالى إليها إسرافيل وخيّره فقالت من الطين أن يا خذ مني شيئاً، فرجع فقال : يا رب تعوّذت بك، فأرسل الله تعالى إليها إسرافيل وخيّره فقالت مثل ذلك فرجع، فقال : يا رب تعوّذت بك، فأرسل الله تعالى إليها إسرافيل وخيّره فقالت مثل ذلك فرجع، فأرسل الله إليها ملك الموت فأرسل الله إليها ميكانيل وخيّره أيضاً فقالت مثل ذلك فرجع فأرسل الله إليها ميكانيل وخيّره أيها ملك الموت فأرسل الله إليها ميكانيل وخيّره أيضاً فقالت مثل ذلك فرجع أرسل الله إليها ميكانيل وخيّره أيها ملك الموت فأرسل الله إليها ملك الموت فأرسل الله إليها ملك الموت وأمر ما الله أن يأخذ منها فقالت مثل ذلك فرجع أرسل الله إليها ميكانيل وخيّره أيضاً فقالت مثل ذلك فرجع فأرسل الله إليها ملك الموت فأرسل الله إليها ملك الموت فأرسل الله إليها ميكانيل وخيّره أيضاً فقالت من ذلك فرجع أرسل الله إليها ملك الموت فأرسل الله إليها ملك الموت أمر ما يأم أن يأخذ منها فقال ملك الموت : وأنا أعوذ بالله أن أرجع إليه فأمره على آخذ منك قبضة، وإنّما سمّي آدم لأنه أخذ من أديم الإرض (٤).

٣٥ - وقال: إنّ الله تعالى خلق آدم من الطين، وخلق حوّاء من آدم، فهمّة الرجال الأرض، وهمّة النساء الرجال، وقيل: أديم الأرض: أدنى الأرض الرابعة إلى اعتدال لأنّه خلق وسط بين الملائكة والبهائم<sup>(ه)</sup>.

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۱.
- (۱) (۵) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤١ ٥٠.

١ - باب/ فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما

٣٦ **- ص:** بالإسناد عن الصدوق بإسناده عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله الصادق عليميني قال: لمّا بكي آدم عليميني على الجنّة وكان رأسه في باب من أبواب السماء وكان يتأذّى بالشمس فحط من قامته<sup>(1)</sup>.

٣٧ – **وقال:** إنَّ آدم ﷺ لمَّا أُهبط من الجنّة وأكل من الطعام وجد في بطنه ثقلاً، فشكا ذلك إلى جبرئيل ﷺ فقال: يا آدم فتنح فنحاه فأحدث وخرج منه الثقل<sup>(٢)</sup>.

٣٨ **- ص:** بالإسناد عن الصدوق، عن ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن عبد الرّحمن بن الحجّاج، عن القاسم بن محمّد، عن أبي جعفر عليّاً قال: أتى آدم هذا البيت ألف أتيّة على قدمين منها سبعمائة حجّة وثلاثمائة عمرة<sup>(٣)</sup>.

٣٩ – ص: المرتضى بن الذاعي، عن جعفر الذوريستي، عن أبيه، عن الصدوق، عن الحسين بن محمّد بن سعيد، عن فرات بن إبراهيم، عن الحسن بن الحسين، عن إبراهيم بن الفضل، عن الحسن بن عليّ الزعفرانيّ، عن سهل بن سنان، عن أبي جعفر بن محمّد الطائفيّ عن محمّد بن عبدالله، عن محمّد بن إسحاق، عن الواقديّ، عن الهذيل، عن مكحول، عن عن محمّد بن عبدالله، عن محمّد بن إسحاق، عن الواقديّ، عن الهذيل، عن مكحول، عن طاوس عن ابن عبّاس رياني قال: قال رسول الله عني : لمّا أن خلق الله تعالى آدم وقفه بين طاوس عن ابن عبّاس رياني قال: قال رسول الله عني : لمّا أن خلق الله تعالى آدم وقفه بين عن محمّد بن عبدالله، عن محمّد بن إسحاق، عن الواقديّ، عن الهذيل، عن مكحول، عن طاوس عن ابن عبّاس رياني قال: قال رسول الله عني : لمّا أن خلق الله تعالى آدم وقفه بين أن الموس عن أبي محمّد بن الله عنه : لمّا أن خلق الله تعالى آدم وقفه بين أريد فعطس فالهمه الله أن حمده، فقال: يا آدم أحمدتني، فوعزّتي وجلالي لولا عبدان أريد أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال ينا أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال المائية إلى أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال الن أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال المائي : يا آدم الملهما في أن أرحم من والاهما وأعذبي محمّد نبيّ أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال محمّد نبي أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال الن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال محمّد نبي أن أخلقهما في آخر الزمان ما خلقتك، قال آدم : يا ربّ بقدرهم عندك ما اسمهما؟ فقال تعالى : يا آدم المرض ين ألهم اللهما وأعد بي ألهما وأعذ بي أن أرحم من والاهما وأعذ بي محمّد نبي ألم عاداهماء على نفسي أن أرحم من والاهما وأعذ بي مائم عاداهماء ألها.

٤٠ - عن بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن الفزاريّ، عن محمّد ابن عمران، عن اللَّولَئيّ، عن ابن بزيع، عن ابن ظبيان قال: قال أبو عبد الله عليه المائكة ولد آدم في بيت فتشاجروا، فقال بعضهم: خير خلق الله أبونا آدم، وقال بعضهم: الملائكة المقرّبون وقال بعضهم: حملة العرش، إذ دخل عليهم هبة الله فقال بعضهم: لقد جاءكم من يفرّج عنكم فسلّم ثمّ جلس فقال: في أيّ شيء كنتم؟ فقالوا: كنّا نفكّر في خير خلق الله أبونا آدم، وقال بعضهم: الملائكة المقرّبون وقال بعضهم: الملائكة المقرّبون وقال بعضهم: حملة العرش، إذ دخل عليهم هبة الله فقال بعضهم: لقد جاءكم من يفرّج عنكم فسلّم ثمّ جلس فقال: في أيّ شيء كنتم؟ فقالوا: كنّا نفكّر في خير خلق الله فقال بعضهم المائكة المقرّبون وقال بعضهم: العرش، إذ دخل عليهم هبة الله فقال بعضهم، القد جاءكم من يفرّج عنكم فسلّم ثمّ جلس فقال: في أيّ شيء كنتم؟ فقالوا: كنّا نفكّر في خير خلق الله فأخبروه، فقال: اصبروا لي قليلاً حتى أرجع إليكم، فأتى أباه فقال: يا أبت إتي دخلت على الخري وهم يتشاجرون في خير خلق الله فسألوني فلم يكن عندي ما أخبرهم، فقلت: اصبروا المائروا لي قليلاً حتى أرجع إليكم، فأتى أباه فقال: يا أبت إتي دخلت على أخروي وهم يتشاجرون في خير خلق الله فسألوني فلم يكن عندي ما أخبرهم، فقلت: اصبروا المائروا لي قليلاً حتى أرجع إليكم، فأتى أباه فقال: يا أبت إتي دخلت على أخروي وهم يتشاجرون في خير خلق الله فسألوني فلم يكن عندي ما أخبرهم، فقلت: اصبروا إخروم إلى مائر على أخروم الله مرورة من يورم من الله الرّحمن الرّحيم محمّد وآل محمّد خير من برأ الله أله.

(١) – (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤١–٥٠. (٤) – (٥) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٢. ٤١ - ص: بالإسناد إلى الصدوق عن عليّ بن عبد الله الأسواريّ، عن عليّ بن أحمد عن محمد عن محمد بن محمد بن ميمون، عن الحسن، عن أبيّ بن كعب قال : قال رسول الله عنه: إنّ أباكم كان طوّ الأكالنّخلة السحوق ستّين ذراعاً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: الطوال بالضمّ الطويل، فإذا أفرط في الطول قيل: طوّال بالتشديد. وقال: السحوق من النخل: الطويلة. انتهى.

**أقول:** هذا الخبر عاميّ، وعلى تقدير صحّته يمكن الجمع بينه وبين ما سيأتي باختلاف الأذرع، وسيظهر لك عند إيراد ذلك الخبر بعض الوجوء، وأمّا ما قيل : إنَّ ستّين ذراعاً صفة للنّخلة والتشبيه في أصل الطول لا في مقداره فلا يخفى بعده.

٤٢ - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى وهب قال: إنّ الله تعالى خلق حوّاء من فضل طينة آدم على صورته، وكان ألقى عليه النعاس وأراه ذلك في منامه، وهي أوّل رؤيا كانت في الأرض فانتبه وهي جالسة عند رأسه فقال بَرَضَل : يا آدم ما هذه الجالسة؟ قال: الرؤيا التي أريتني في منامي، في منامي، فأنس وحمد الله، فأوحى الله تعالى إلى آدم: إنّي أجمع لك الرؤيا التي أريتني في منامي، فأنس وحمد الله، فأوحى الله تعالى إلى آدم: إنّي أجمع لك العلم كلّه في أريتني في منامي، وهي أوّل رؤيا الرؤيا التي أريتني في منامي، وهي جالسة عند رأسه فقال بَرَضَل : يا آدم ما هذه الجالسة؟ قال: الرؤيا التي أريتني في منامي، فأنس وحمد الله، فأوحى الله تعالى إلى آدم: إنّي أجمع لك العلم كلّه في أريع كلمات: واحدةً لي، وواحدةً لك، وواحدةً فيما بيني وبينك، وواحدةً فيما بينك وبين النّاس، فأما التي لي فتعبدني لا تشرك بي شيئاً، وأما التي لك فأجزيك بعملك اليك وبين النّاس، فأما التي فيما بيني وبينك فعليك الدّعاء وعليّ الرحابة، وأما التي فيما التي فيما بيني وبينك، وأما التي فيما بينك وبين النّاس، فأما التي فيما بيني وبينك فعليك الدّعاء وعليّ الدي إلى الم التي فيما التي فيما بيني وبينك، وواحدةً فيما بينك وبين النّاس، فأما التي لي فتعبدني لا تشرك بي شيئاً، وأما التي لك فأجزيك بعملك أحوج ما تكون إليه، وأمّا التي فيما بيني وبينك فعليك الدّعاء وعليّ الإجابة، وأمّا التي فيما بينك وبينك فعليك الدّعاء وعلي الإجابة، وأمّا التي فيما بينك وبين الناس فترضى للناس ما ترضى لنفسك<sup>(٢)</sup>.

**٤٣ - شيء** عن محمّد بن عيسى العلويّ، عن أبيه، عن جدّه، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: خلقت حوّاء من قصيرا جنب آدم – والقصيرا هو الضلع الأصغر – وأبدل الله مكانه لحما<sup>ً(٣)</sup>.

٤٤ - وبإسناده عن أبيه، عن آبائه ﷺ، قال: خلقت حوّاء من جنب آدم وهو راقد<sup>(٤)</sup>.

عن أبي عليّ الواسطيّ قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إنّ الله خلق آدم من الماء والطين، فهمّة آدم في الماء والطين، وإنّ الله خلق حوّاء من آدم فهمّة النساءِ في الرجال، فحصّنوهنّ في البيوت<sup>(o)</sup>.

٢٦ - شيء عن عمروبن أبي المقدام، عن أبيه قال : سألت أبا جعفر عليه : من أيّ شيء خلق الله حوّاء؟ فقال : أيّ شيء يقول هذا الخلق؟ قلت : يقولون : إنَّ الله خلقها من ضلع من أضلاع آدم، فقال : كذبوا، أكان يعجزه أن يخلقها من غير ضلعه؟ فقلت : جعلت فداك يابن رسول الله من أيّ شيء خلقها؟ فقال : أخبرني أبي، عن آبائه عليه قال : قال رسول الله : إنّ

- (١) (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦٩.
- (٣) (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤١ ح ٢ و٤ من سورة النساء.

۱ – باب/ فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما

الله تبارك وتعالى قبض قبضة من طين فخلطها بيمينه – وكلتا يديه يمين – فخلق منها آدم، وفضلت فضلة من الطين فخلق منها حوّاء<sup>(١)</sup>.

بيان؛ فالأخبار السابقة إمّا محمولة على التقيّة أو على أنّها خلقت من طينة ضلع من أضلاعه وقال بعض أصحاب الأرثماطيق : إنّ عدد التسعة بمنزلة آدم، فإنّ للآحاد نسبة الأبوّة إلى سائر الأعداد، والخمسة بمنزله حوّاء، فإنّها التي يتولّد منها، فإنّ كلّ عدد فيه خمسة إذا ضرب فيما فيه الخمسة فلا بد من وجود الخمسة بنفسها في حال الضرب البتّة وقالوا في قوله تعالى : فرطد في : إشارة إلى آدم وحوّاء، وكلّ من هذين العددين إذا جمع من الواحد إليه على النظم الطبيعيّ اجتمع ما يساوي عدد الاسم المختص له فإذا جمعا من الواحد إلى التسعة كان خمسة وأربعين وهو عدد آدم، وإذا جمعنا من الواحد إلى التسعة عدد حوّاء، وقد تقرّر في الحساب أنّه إذا ضرب عدد في عدد يقال لكلّ من المضروبين ضلعا النظم الطبيعيّ اجتمع ما يساوي عدد الاسم المختص له فإذا جمعنا من الواحد إلى التسعة وللحاصل مربّعاً، وإذا ضربنا الخمسة والتسعة حصل خمسة وأربعون، وهي عدد آدم وضلعاه وللحاصل مربّعاً، وإذا ضربنا الخمسة والتسعة حصل خمسة وأربعون، وهي عدد آدم وضلعاه الخمسة والتسعة، قالوا : وماورد في لسان الشارع غليكي من قوله : خلقت من الضلع الأيسر لأدم إنّما ينكشف سرّه بما ذكرناه، فإنّ الخمسة هي الضلع الأيسر لأدم إنّما ينكشف سرّه بما ذكرناه، فإنّ الخمسة هي الضلع الأيسر الخمسة والتسعة، قالوا : وماورد في لسان الشارع غليكي من قوله : خلقت من الضلع الأيسر لأدم إنّما ينكشف سرّه بما ذكرناه، فإنّ الخمسة هي الضلع الأيسر للخمسة والأربعين والتسعة الضلع الأحم الأمي ينكشف سرّه بما ذكرناه، فإنّ الخمسة هي الضلع الأيسر للخمسة والأربعين والتسعة الضلع الأمي إذا مربعاً من اليسر وهو القليل لا من اليسار .

٤٧ – شمي؛ عن هشام بن سالم قال: قال أبو عبد الله ﷺ وما علم الملائكة بقولهم: ﴿أَجَمْعَلُ فِيهَا مَن يُغْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ ٱلدِّمَآءَ﴾ لولا أنَّهم قد كانوا رأوا من يفسد فيها ويسفك الدِّماء<sup>(٢)</sup>.

- تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤١ ح ٧ من سورة النساء.
- (۲) تفسير العياشي، ج ۱ ص ٤٧ ح ٤ من سورة البقرة.

بِحَمْدِكَ انترَّهك عمّا لا يليق بك من الصّفات ﴿ وَنُقَدِّسُ لَكَ ﴾ نطهر أرضك ممّن يعصيك ، قال الله تعالى : ﴿ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَ ﴾ إنِّي أعلم من الصِّلاح الكائن فيمن أجعلهم بدلاً منكم ما لا تعلمون، وأعلم أيضاً أنَّ فيكم من هو كافر في باطنه ما لا تعلمونه وهو إبليس – لعنه الله – ثمَّ قال: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ ٱلْأَشْمَآءَ كُلُّهَا﴾ أسماء أنبياءِ الله وأسماء محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والطيِّبين من آلهما، وأسماء رجال من خيار شيعتهم وعصاة أعدائهم ﴿ثُمَّ عَرَضُهُمْ ﴾ عرض محمّداً وعليّاً والأئمّة ﴿عَلَى الْمَلَتَهِكَةِ﴾ أي عرض أشباحهم وهم أنوار في الأظلّة ﴿فَقَالَ أَنْبِئُونِي بِأَسْمَآءٍ هَـٰؤُلَآءٍ إِن كُننُمْ مَندِقِينَ﴾ أنّ جميعكم تسبّحون وتقدّسون، وأنَّ ترككم ههنا أصلح من إيراد من بعدكم، أي فكما لم تعرفوا غيب من في خلالكم فبالحريّ أن لا تعرفوا الغيب الّذي لم يكن كِما لا تعرفون أسماء أشخاص ترونها، قالت الملائكة: ﴿سُبْحَنَّكَ لَا عِلْمَ لَنَّا إِلَّا مَا عَلَّمْنَنَّآ إِنَّكَ أَنتَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ العليم بكلّ شيء، الحكيم المصيب في كلِّ فعل، فقال الله تعالى: ﴿يُكَادَمُ﴾ أنبئ هؤلاءِ الملائكة ﴿بِأَسْمَآبِهِمْ﴾ أسماء الأنبياءِ والأثمة المنتج فَلَمَّا أَلْبَأْهُم ﴾ فعرفوها أخذ عليهم العهد والميثاق بالإيمان بهم والتقضيل لهم، قال الله تعالى عند ذلك: ﴿ أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ سرّهما ﴿ وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنُتُمْ تَكْنُبُونَ ﴾ ما كان يعتقده إبليس من الإباءِ على آدم إن أمر بطاعته وإهلاكه إن سلِّط عليه، ومن اعتقادكم أنَّه لا أحد يأتي بعدكم إلاَّ وأنتم أفضل منه، بل محمَّد وآله الطيَّبون أفضل منكم الذين انباكم آدم باسمائهم<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله غليمًا: (ابتدائي هذا الخلق) يدلّ على أنّ هذا غير ما خلقه الله في بدءِ الخلق عند خلق السماءِ والأرض، وينافيه ظاهراً قوله تعالى : ﴿ثُمَّ اَسْتَوَىّ إِلَى اَلسَكَمَآءِ ﴾ وتوجيهه أنّه يمكن أن يكون على هذا المراد بتسوية السّماوات تعميرها وتدبيرها وإسكان الملائكة فيها بعد رفعهم عن الأرض وبه يظهر وجه لرفع ما يتوهّم من التّنافي بين هذه الآية وبين قوله تعالى : ﴿وَاللاَرْضَ بَعَدَ ذَلِكَ دَحَنهَآ ﴾ وسيأتي تحقيقه في كتاب السماءِ والعالم.

٤٩ - شي: عن سلمان الفارسي تغيني قال: إنّ الله لمّا خلق آدم فكان أوّل ما خلق عيناه، فجعل ينظر إلى جسده كيف يخلق، فلمًا حانت أن يتبالغ الخلق في رجليه أراد القيام فلم يقدر، وهو قول الله: الخلق الإنسان عجولاً وإنّ الله لمّا خلق آدم ونفخ فيه لم يلبث أن تناول عنقوداً فأكله<sup>(٢)</sup>.

٥٠ - شيء عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليتين قال: لمّا خلق الله آدم نفخ فيه من روحه وثب ليقوم قبل أن يستتمّ خلقه فسقط، فقال الله نَتَزَيَّنَة : «خلق الإنسان عجو لاً»<sup>(٣)</sup>.

- (۱) تفسير الإمام العسكري، ص ۱۷۲ ح ۱۰۰.
- (٢) (٣) تفسير العياشي، ج٢ ص ٣٠٦ ح ٢٦ و٢٧ من سورة الأنبياء والآية هي : ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنْكُنُ مِنْ عَبَلُ ﴾.

١ - باب/فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما

ها: الحسين بن إبراهيم القزوينيّ، عن محمّد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن علي الزّعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام مثله إلاّ أنّ فيه: قبل أن تستتمّ فيه الرّوح<sup>(1)</sup>.

٥١ – شي: عن جميل بن درّاج، عن أبي عبد الله على قال: سألته عن إبليس أكان من الملائكة؟ وهل كان يلي من أمر السماء شيئاً؟ قال: لم يكن من الملائكة، ولم يكن يلي من أمر السماء شيئاً؟ قال: لم يكن من الملائكة، ولم يكن يلي من أمر السماء شيئاً؟ قال الم يكن من الملائكة، ولم يكن أمر أمر السماء شيئاً؟ قال الم يكن من الملائكة، وكان الله أمر السماء شيئاً؟ قال الله الملائكة، وكان أنه منها، وكان الله أمر السماء شيئاً؟ قال الذي كان من الملائكة، وهل كان من أمر السماء شيئاً؟ قال الله يكن من الملائكة، ولم يكن يلي من أمر السماء شيئاً؟ قال الم يكن من الملائكة، ولم يكن أمر أمر السماء شيئاً؟ قال الله أمر السماء شيئاً؟ قال الله عن أمر الملائكة، وكان من الملائكة ترى أنه منها، وكان الله أمر السماء شيئاً، كان من أمر بالسجود كان منه الذي كان<sup>(٢)</sup>.

٥٢ - شمي: عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله الجَّارِي قال: أمر الله إبليس بالسجود لآدم مشافهةً، فقال: وعزّتك لنن أعفيتني من السجود لآدم لأعبدنّك عبادةً ما عبدها خلقٌ من خلقك<sup>(٣)</sup>.

٥٣ – وفي رواية أخرى عن هشام عنه ﷺ : ولمّا خلق الله آدم قبل أن ينفخ فيه الرّوح كان إبليس يمرُّ به فيضربه برجله فيدبّ فيقول إبليس: لأمر ما خلقت<sup>(٤)</sup>.

36 - كا: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن أبي عبّاد عمران بن عطيّة، عن أبي عبد الله عليّ قال: بينا أبي عليّ وأنا في الطواف إذ أقبل رجل سرحب من الرّجال – فقلت: وما السرّحب أصلحك الله؟ فقال: الطويل – فقال: السلام سرحب من الرّجال – فقلت: وما السرّحب أصلحك الله؟ فقال: الطويل – فقال: السلام عليكم وأدخل رأسه بيني وبين أبي، قال: فالتفت إليه أبي وأنا فرددنا عليه السلام ثمَّ قال: أسألك رحمك الله؟ فقال نها في الطواف دخلنا عليه السلام ثمَّ قال: السلام عليكم وأدخل رأسه بيني وبين أبي، قال: فالتفت إليه أبي وأنا فرددنا عليه السلام ثمَّ قال: أسألك رحمك الله؟ فقال له أبي: نقضي طوافنا ثمّ تسألني، فلما قضى أبي الطواف دخلنا أسألك رحمك الله؟ فقال له أبي: القرحان ثمّ التفت فقال: أين الرّجل يا بنيً؟ فإذا هو وراءه قد صلّى، فقال: ممن الرّجل؟ فقال: أسألك محمل الرّجل؟ فقال له أبي: نقضي طوافنا ثمّ تسألني، فلما قضى أبي الطواف دخلنا الحجر فصلينا الرّكمات ثمّ التفت فقال: أين الرّجل يا بنيً؟ فإذا هو وراءه قد صلّى، فقال: المحمن الرّجل؟ فقال: من أهل الشام، فقال: ومن أيّ أهل الشام؟ فقال ممن يسكن بيت المقدس، فقال: قرأت الكتابين، قال: مم مقال: سل عمّا بدا لك، فقال: أسألك عن بده من الرّجل؟ فقال: قرأت الكتابين، قال: نعم، قال: سل عمّا بدا لك، فقال: أسألك عن بده يهذا البيت، وعن قوله: في أن قالم؟ وكان ينظري في أسل ما مع حديثنا ولا تكذب علينا، فإنّ من كذب علينا في قيني أي في أنه من كذب على الله عذبه الله ألك ، ومن كذب على رسول الله فقد كذب على الله، ومن كذب على الله عذبه الله ألك ، فما بده هذا البيت فإن اله تبارك وتعالى قال علينا في شيء فإنّه كذب على الله عذبه أله، ومن كذب على الله عذبه الله ألك من مدهم فلما بده من كذب على ماله، ومن كذب على من كذب على الله عذبه الله ألك من مدهم فلما المع حديثنا ولا تكذب علينا، فإنّ من كذب علينا في مي ألم عذب على ألله، ومن كذب على الله، ومن كذب على الله عذبه الله ألك ألك من مدخطه فلاذت الم قد كذب على من كذب على الله، ومن كذب على الله، ومن كذب على الله، ومن كذب على الله ألك من مذمولها: فإنّ من كذب على قال عليه، ومن كذب على الله أرض من كذب على ألله، ومن كذب على ألله، ومن كذب على الله، ومن كذب على الله، ومن كذب على الله، ومن كذب على الله، ومن كذب على ماله، ومن كذب على ما من كذب على من كذب على قال

(١) الأمالي للطوسي، ص ٦٥٩ مجلس ٣٥ ح ١٣٦١.
 (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٥٢ ح ١٦ من سورة البقرة.
 (٣) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٥٤ ح ٣٧ و٣٨ من سورة الكهف.
 (٥) سورة المعارج، الآيتان: ٢٤ و٣٥.

ملكاً من الملائكة أن يجعل له بيتاً في السّماءِ السادسة يسمّى الضّراح بإزاءِ عرشبه فصيّره لأهل السّماءِ يطوفون به، يطوف به سبعون ألف ملك في كلّ يوم لا يعودون ويستغفرون، فلمّا أن هبط آدم إلى الذنيا أمره بمرمّة هذا البيت وهو بإزاءِ ذلك، فصيّره لآدم وذرّيّته كما صيّر ذلك لأهل السّماءِ، قال: صدقت يابن رسول الله<sup>(۱)</sup>.

٥٥ - أقول وقال السيد ابن طاوس في كتاب سعد السعود : من صحائف إدريس النبي عليه قال في صفة خلق آدم : إنّ الأرض عرّفها الله جلّ جلاله أنه يخلق منها خلقاً ، فمنهم من يطيعه ومن يعصيه ، فاقشعرت الأرض واستعطفت الله ، وسالته أن لا يأخذ منها من يعصيه ويدخل النّار ، وإنّ جبرئيل أتاها ليأخذ منها طيئة آدم علي فسألته ، وسالته أن لا يأخذ منها من يعصيه ويدخل ومن يعصيه ، فاقشعرت الأرض واستعطفت الله ، وسالته أن لا يأخذ منها من يعصيه ويدخل النّار ، وإنّ جبرئيل أتاها ليأخذ منها طيئة آدم علي فسألته بعزة الله أن لا يأخذ منها شيئاً حتى وتضرّع إلى الله تعالى وإن جبرئيل أتاها ليأخذ منها طيئة آدم علي فسألته بعزة الله أن لا يأخذ منها شيئاً حتى وتضرّع إلى الله تعالى وتضرّعت فأمره الله تعالى بالانصراف عنها ، فأمر الله ميكائيل فاقشعرت وتضرّعت وسألت فأمره الله تعالى بالانصراف عنها ، فأمر الله ميكائيل فاقشعرت وسألت وتضرّعت فأمره الله تعالى بالانصراف عنها ، فأمر الله إسرافيل بذلك فاقشعرت وسألت وتضرّعت فأمره الله تعالى بالانصراف عنها ، فأمر الله إسرافيل بذلك فقشعرت وسألت وتضرّعت فأمره الله تعالى بالانصراف عنها ، فأمر الله إسرافيل بذلك فاقشعرت وسألت فأمره الله بالانصراف عنها ، فأمر عزرائيل فاقشعرت وتضرّعت فأمره الله بالانصراف عنها ، فأمر عزرائيل فاقشعرت وتضرّعت فقال : قد أمرني رتي وتضرّعت فأمره الله بالانصراف عنها ، فأمر عزرائيل فاقشعرت وتضرّعت فقال الله وتضرّعت فأمره الله ، سرَّك ذلك أم ساءك ، فقبض منها كما أمر الله ، ثم صعدبها إلى موقفه فقال الله له : كما وليت قبضها من الأرض معانه ، فم حلما كما أمر الله ، ثم ضعدبها إلى موقفه فقال الله اله المر أنا ماض له ، سرَّك ذلك أم ساءك ، فقبض منها كما أمر الله ، ثم ضعمها جمل عنه ، ثم خمرها أربعين سنة ، ثم جعلها قضيت عليه الموا الله ملكاً فعجن طينة آدم فضاما كان صباح يوم الأحد النايي اليوم النامن من نا له خلق الذي أمر أنا ما ما أمر الله مان أرضا من ما أدا الذيا فأمر الله ملكاً فعجن طينة آدم في علمها بعضى ، ثم خمرها أربعين سنة ، ثم علم عال خلق الذي أرزا من أربا من ما أدوم الما ما أي كانه ما ما أدا للزبان من أربا من ما ما أدا لذيب من ما ما أدا لذي منيبي ما ما ما كانها في أدمر الله ما ما أي لازبا من ما ما أي أذا سَوّي أور الله ملكاً أومر أرمو وما في ألم منيميدين ألى كولما ما ما ما ما ما للملائكة بعد عشرين

يقول عليّ بن طاوس: فأسقط بعض المسلمين بعض هذا الكلام وقال: (إن الله خلق آدم على صورته) فاعتقد الجسم، فاحتاج المسلمون إلى تأويلات الحديث.

وقال في الصّحف : ثمّ جعلها جسداً ملقى على طريق الملائكة الّتي (الّذي خ ل) تصعد فيه إلى السّماء أربعين سنة . ثمّ ذكر تناسل الجنّ وفسادهم ، وهرب إبليس منهم إلى الله وسؤاله أن يكون مع الملائكة وإجابة سؤاله ، وما وقع من الجنّ حتّى أمر الله إبليس أن ينزل مع الملائكة لطرد الجنّ فنزل وطردهم عن الأرض الّتي أفسدوا فيها ، وشرح كيفّية خلق الرّوح في أعضاء آدم واستوائه جالساً ، وأمر الله الملائكة بالسجود فسجدوا له إلاّ إبليس كان من الجنّ فلم يسجد له . فعطس آدم فقال الله : يا آدم قل : الحمد لله ربّ العالمين فقال : الحمد لله ربّ العالمين ، قال الله : رحمك الله، لهذا خلقتك لتوتحدني وتعبدني وتحمدني وتؤمن بي ، ولا تكفر بي ولا تشرك بي شيئاً<sup>(٢)</sup>.

الكافي، ج ٤ ص ٣٩٣ باب ١٢٩ ح ١.
 (٢) سعد السعود، ص ٧١.

**أقول:** تمامه في كتاب السّماء والعالم.

٥٦ – **نهج:** في صفة خلق آدم<sup>(١)</sup>: ثمّ جمع سبحانه من حزن الأرض وسهلها وعذبها وسبخها تربة سنها بالماء حتى خلصت، ولاطها بالبلَّة حتَّى لزبت، فجبل منها صورة ذات أحناء ووصول وأعضاء وفضول، أجمدها حتّى استمسكت، وأصلدها حتّى صلصلت، لوقت معدود، وأجل معلوم، ثمّ نفخ فيها من روحه فمثلت إنساناً ذا أذهان يجيلها، وفكر يتصرّف بها، وجوارح يختدمها، وأدوات يقلّبها، ومعرفة يفرّق بها بين الحقّ والباطل، والأذواق والمشاتم والألوان والأجناس معجونا بطينة الألوان المختلفة، والأشباة المؤتلفة، والأضداد المتعادية، والأخلاط المتباينة، من الحرّ والبرد، والبلَّة والجمود والمساءة والسّرور، واستأدى الله سبحانه وتعالى الملائكة وديعته لديهم، وعهد وصيّته إليهم في الإذعان بالسجود له، والخنوع لتكرمته، فقال سبحانه وتعالى: اسجدوا لآدم فسجدوا إلاّ إبليس وقبيله اعترتهم الحميّة، وغلبت عليهم الشقوة، وتعزّزوا بخلقة النار، واستوهنوا خلق الصلصال، فأعطاه الله النظرة استحقاقاً للسخطة، واستتماماً للبليَّة، وإنجازاً للعدة، فقال: ﴿فَإِنَّكَ مِنَ ٱلْمُنْظَرِينَ ۖ ٢٠٠ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ٢٠٠ ثمَّ أسكن سبحانه آدم دارا أرغد فيها عيشه وآمن فيها محلته، وحذَّره إبليس وعداوته، فاغترَّه عدوَّه نفاسةً عليه بدار المقام، ومرافقة الأبرار، فباع اليقين بشكُّه، والعزيمة بوهنه، واستبدل بالجدل وجلًا، وبالاغترار ندماً، ثمّ بسط الله سبحانه له في توبته، ولقَّاه كلمة رحمته، ووعده المردّ إلى جنَّته، فأهبطه إلى دار البليّة، وتناسل الذرّيّة. إلى آخر الخطبة<sup>(٣)</sup>.

بيان؛ الحزن بالفتح: المكان الغليظ الخشن. والسّهل ضدّه. وسنّ الماء صبّه من غير تفريق. وخلصت أي صارت طينةً خالصةً، وفي بعض النّسخ (خضلت) بالخاء المعجمة والضاد المعجمة المكسورة أي ابتلت. ولاطها بالبلّة أي جعلها ملتصقاً بعضها ببعض بسبب البلّة. ولزبت بالفتح أي لصقت كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقَنَهُم مِّن طِيزٍ لَآرَنِبٍ﴾ وجبل بالفتح أي خلق. والأحناء: الأطراف جمع حنو بالكسر. والوصول هي الفصول، والاعتبار مختلف. وأجمدها أي جعلها جامدة. وأصلدها أي صيّرها صلبة. وصلصلت أي صارت صلصالاً. واللاّم في قوله غيرية: (لوقت) إمّا متعلّق بجبل، أي خلقها لوقت نفخ الصّور، أو ليوم القيامة أو بمحذوف أي كائنة لوقت فينفخ حينئذ روحه فيه، ويحتمل أن يكون الوقت مدّة الحياة، والأجل منتهاها، أو يوم القيامة، ومثلت بضمّ النّاء وفتحها أي قامت منتصباً.

 روى البحراني في البرهان في تفسيره لسورة الحجر رواية شريفة مفصلة في خلقة آدم عن كتاب تحفة الإخوان للسيد ابن طاووس لم يذكرها العلامة المجلسي في البحار [النمازي].
 (٢) من من ما قدم مدهم مدهم (٢) من الما يدم مدهم (٢) من الما يدم من مدهم (٢) مدهم (٢) من مدهم (٢) مدهم (٢) م مدهم (٢) مدهم (٢ (٢) مدهم (٢) مدم (٢) مدم (٢) مدم (٢) مده (٢) (إنساناً) أو حال عنه . وطينة الإنسان خلقته وجبلته، ولعلَّ المراد بالألوان الأنواع . واستأدى وديعته، أي طلب أداءها . والخنوع : الذَّلَّ والخضوع .

والمراد بقوله عليما : قوقبيله إمّا ذرّيته بأن يكون له في السّماء نسل وذرّيةٌ وهو خلاف ظواهر الأثر، أو طائفةٌ خلقها الله في السّماء غير الملائكة، أو يكون الإسناد إلى القبيل مجازيّاً لرضاهم بعد ذلك بفعله. واعترتهم أي غشيتهم. والشّقوة بالكسر : نقيض السّعادة. والتعزّز التّكبّر. والنظرة بكسر الظاء : التأخير والإمهال. والبليّة : الابتلاء. وإنجاز عدته : إعطاؤه ما وعده من الثّواب على عبادته، وقيل : قد وعده الله الإبقاء. وأرغد عيشته أي جعلها رغداً، والرغد من الثّواب على عبادته، وقيل : قد وعده الله الإبقاء. وأرغد عيشته أي جعلها مجازيّ . واغترّه أي طلب غفلته وأتاه على غرّة وغفلة منه. ونفست عليه الشيء وبالشيء -بالكسر – نفاسة إذا لم تره له أهلاً . ونفست به – بالكسر أيضاً – أي بخلت به. والمقام بالكسر – نفاسة إذا لم تره له أهلاً . ونفست به – بالكسر أيضاً – أي بخلت به. والمقام

الأوّل: أنّ معيشة آدم في الجنّة كانت على حال يعلمها يقيناً، وما كان يعلم كيف يكون معاشه بعد مفارقتها.

الثاني : أنَّ ما أخبره الله من عداوة إبليس بقوله : ﴿إِنَّ هَٰذَا عَدُوٌّ لَكَ وَلِزَوْجِكَ ﴾ كان يقيناً فباعه بالشَّكَ في نصح إبليس إذ قال : ﴿إِنِّ لَكُمَا لَمِنَ ٱلنَّصِحِيَ ﴾.

الثالث: أنّ هذا مثل قديم للعرب لمن عمل عملاً لا ينفعه وترك ما ينبغي له أن يفعله. الرابع: أنّ كونه في الجنّة كان يقيناً فباعه بأن أكل من الشّجرة فأُهبط إلى دار التّكليف الّتي من شأنها الشّكّ في أنّ المصير منها إلى الجنّة أو إلى النّار.

وجذل كفرح لفظاً ومعنى، وسيتّضح لك ما تضمّنته الخطبة في الأبواب الآتية. بسط مقال لرفع شبهة وإشكال

اعلم أنّه أجمعت الفرقة المحقّة وأكثر المخالفين على عصمة الملائكة صلوات الله عليهم أجمعين من صغائر الذّنوب وكبائرها، وسيأتي الكلام في ذلك في كتاب السماء والعالم، وطعن فيهم بعض الحشويّة بأنّهم قالوا: (أتجعل) والاعتراض على الله من أعظم الذّنوب وأيضاً نسبوا بني آدم إلى القتل والفساد وهذا غيبة وهي من الكبائر، ومدحوا أنفسهم بقولهم: هُوَنَحُنُ نُسَيِّحُ بِحَمَّدِكَ ﴾ وهو عجب، وأيضاً قولهم: فإلا عِلَمَ لَنآ إلاّ مَا عَلَّمَتَنَآ ﴾ اعتذارً والعذر دليل الذنب، وأيضاً قوله: فإن كُنتُرّ صَندِقِينَ ﴾ دلّ على أنّهم كانوا كاذين فيما قالوه، وأيضاً قوله: فإلَمَ أقُل لَكُمٌ ﴾ يدلّ على أنّهم كانوا مرتابين في علمه تعالى بكلّ المعلومات، وأيضاً علمهم بالإفساد وسفك الدّماء إمّا بالوحي وهو بعيدٌ وإلاّ لم يكن لإعادة الكلام فائدة، وإما بالاستنباط والظنّ وهو منهيّ عنه.

وأجيب عن اعتراضهم على الله بأنّ غرضهم من ذلك السّؤال لم يكن هو الإنكار ولا تنبيه الله على شيء لا يعلمه، وإنّما المقصود من ذلك أمور : منها : أنَّ الإنسان إذا كان قاطعاً بحكمة غيره ثمَّ رآه يفعل فعلاً لا يهتدي ذلك الإنسان إلى وجه الحكمة فيه استفهم عن ذلك متعجّباً، فكأنَّهم قالوا : إعطاء هذا النّعم العظام من يفسد ويسفك لا تفعله إلاّ لوجه دقيق وسرّ غامض، فما أبلغ حكمتك! .

ومنها : أنَّ إبداء الإشكال طلباً للجواب غير محظور ، فكانَّه قيل : إلهنا أنت الحكيم الَّذي لا تفعل السَّفه البتّة ، وتمكين السَّفيه من السَّفه قبيحٌ من الحكيم ، فكيف يمكن الجمع بين الأمرين؟ أو أنَّ الخيرات في هذا العالم غالبةٌ على شرورها ، وترك الخير الكثير لأجل الشَّرَ القليل شرَّ كثيرٌ ، فالملائكة نظروا إلى الشَّرور ، فأجابهم الله تعالى بقوله : ﴿ إِنَّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَكُهُ أَي من الخيرات الكثيرة الَّتي لا يتركها الحكيم لأجل الشَّرور القليلة .

ومنها : أنَّ سؤالهم كان على وجه المبالغة في إعظام الله تعالى، فإنَّ العبد المخلص لشدّة حبَّه لمولاه يكره أن يكون له عبدٌ يعصيه.

ومنها : أنَّ قولهم : «أتجعل» مسألة منهم أن يجعل الأرض أو بعضها لهم إن كان ذلك صلاحاً ، ونحو قول موسى : ﴿ أَتَهْلِكُنَا بِمَا فَعَلَ ٱلسُّفَهَاءُ مِنَّاً ﴾ أي لا تهلك ، فقال تعالى : ﴿ إِنِّ أَعْلَمُ مَا لَا نَعْلَمُونَكُ من صلاحكم وصلاح هؤلاء ، فبيَّن أنَّه اختار لهم السّماء ولهؤلاء الأرض ليرضى كلّ فريق بما اختار الله له .

ومنها: أنَّ هذا الاستفهام خارج مخرج الإيجاب كقول جرير: (ألستم خير من ركب المطايا) أي أنتم كذلك وإلاّ لم يكن مدحاً. فكأنّهم قالوا: إنّك تفعل ذلك ونحن مع هذا نسبّح بحمدك، لأنّا نعلم في الجملة أنّك لا تفعل إلاّ الصّواب والحكمة، فقال تعالى: ﴿ إِنِّ أَعَلَمُ مَا لَا نُعَلَمُونَكُ فأنتم علمتم ظاهرهم وهو الفساد والقتل، وأنا أعلم ظاهرهم ومافي باطنهم من الأسرار الخفيّة الّتي يقتضي اتّخاذهم.

والجواب عن الغيبة أنَّ من أراد إيراد السؤال وجب أن يتعرّض لمحلَّ الإشكال، فلذلك ذكروا الفساد والسّفك، مع أنَّ المراد أنَّ مثل تلك الأفعال يصدر عن بعضهم، ومثل هذا لا يعدّ غيبةً، ولو سلّم فلا نسلّم ذلك في حقّ من لم يوجد بعد، ولو سلّم فيكون غيبة للفسّاق وهي مجوّزةٌ، ولو سلّم فلا نسلّم أنَّ ذكر مثل ذلك لعلاّم الغيوب يكون محرماً، لا سيّما من الملائكة الذين جماعة منهم مأمورون بتفتيش أحوال الخلائق وإثباتها في الصحف وعرضها على الباري جلّ اسمه.

وعن العجب بأنَّ مدح النفس غير ممنوع منه مطلقاً، كما قال تعالى: ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةِ رَبِّكَ. فَحَدِثْ﴾ على أنّهم إنّما ذكروه لتتمّة تقرير الشّبهة.

وعن الاعتذار بأنّه لا يستلزم الذّنب بل قد يكون لترك الأولى. ثمّ إنّ العلماء ذكروا في إخبار الملائكة عن الفساد والسّفك وجوهاً : منها : أنّهم قالوا ذلك ظنّاً لما رأوا من حال الجنّ الّذين كانوا قبل آدم ﷺ في الأرض، وهو المرويّ عن ابن عبّاس والكلبيّ، ويؤيّده ما رويناه عن تفسير الإمام ﷺ سابقاً، أو أنّهم عرفوا خلقته وعلموا أنّه مركّب من الأركان المتخالفة والأخلاط المتنافية الموجبة للشّهوة الّتي منها الفساد والغضب الّذي منه سفك الدّماءِ.

ومنها أنّهم قالوا ذلك على اليقين، لما يروى عن ابن مسعود وغيره أنّه تعالى لمّا قال للملائكة : ﴿إِنَى جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ قالوا : ربّنا وما يكون الخليفة؟ قال : تكون له ذرّيّة يفسدون في الأرض، ويتحاسدون، ويقتل بعضهم بعضاً، فعند ذلك قالوا : ربّنا أتجعل فيها ؟ أو أنّه تعالى كان قد أعلم الملائكة أنّه إذا كان في الأرض خلق عظيمٌ أفسدوا فيها ، ويسفك الدماء ؟ أو أنّه لمّا كتب القلم في اللّوح ما هو كائن إلى يوم القيامة فلعلّهم طالعوا اللّوح فعرفوا ذلك ؟ أو لأنّ معنى الخليفة إذا كان النّائب عن الله في الحكم والقضاء، والاحتياج إنّما يكون عند التنازع والنظالم، كانَ الإخبار عن وجود الخليفة إخبارٌ عن وقوع الفساد والشَرّ باطريق الالتزام، وقيل : لمّا خلق الله النّار خافت الملائكة خوفاً شديداً فقالوا : لم خلق عذه النّار ؟ قال : لمن عصاني من خلقي، ولم يكن يومئذ لله خلق إلا الملائكة، فلما قال : في الخذم باعريق الالتزام وقيل الما حلق الله النّار خافت الملائكة خوفاً شديداً فقالوا : لم خلقت هذه النّار ؟ قال : لمن عصاني من خلقي، ولم يكن يومئذ لله خلق إلا الملائكة، فلما قال : في ألّ بالنّار ؟ قال : لمن عصاني من خلقي ، ولم يكن يومئذ لله خلق إلا الملائكة ، فلما قال : فراني بالنّوص وإجماع الفرقة المحقة عصمة الملائكة لا بذ من تأويل ما يوم الذل أنه لما ثبت ما يقم على نحو ما مرّ في عصمة الأنياء على الملائكة لا بذ من تأويل ما يوهم صدور المعصية منهم على نحو ما مرّ في عصمة الأنياء عليقية .

٥٧ - ص؛ بالإسناد إلى الصدوق بإسناده عن ابن محبوب، عن مقاتل بن سليمان قال: سألت أبا عبد الله علي الله علي بينا وآله وعليه السلام حين هبط به إلى الأرض وكم كان طول حوّاء؟ قال: وجدنا في كتاب علي علي الله بمَرَضَ لما أهبط آدم وزوجته حوّاء على الأرض كانت رجلاه على ثنيّة الصفا، ورأسه دون أفق السّماء وأنّه شكا إلى الله ما يصيبه من حرّ الشمس فصيّر طوله سبعين ذارعاً بذراعه، وجعل طول حوّاء خمسة وثلاثين ذراعاً بذراعها<sup>(۱)</sup>.

كاءعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب مثله إلى قوله: من حرّ الشمس، فأوحى الله ﷺ إلى جبرتيل ﷺ: إنّ آدم قد شكا ما يصيبه من حرّ الشمس، فاغمزه غمزة وصيّر طوله سبعين ذراعاً بذراعه، واغمز حوّاء غمزةً فصير طولها خمسة وثلاثين ذراعاً بذراعها<sup>(٣)</sup>.

**إيضاح:**اعلم أنَّ هذا الخبر من مشكلات الأخبار ومعضلات الآثار، والإعضال فيه من وجهين:

(١) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٠.
 (٢) الروضة من الكافي الموجود مع الاصول ص ٧٨٢ ح ٣٠٨.

١ - باب/ فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما

أحدهما : أنّ طول القامة كيف يصير سبباً للتأذّي بحرّ الشمس؟ والثاني أنّ كونه ﷺ سبعين ذراعاً بذراعه يستلزم عدم استواءِ خلقته على نبيّنا وآله وعليه السلام، وأن يتعسّر بل يتعذّر عليه كثيرٌ من الأعمال الضروريّة.

والجواب عن الأوّل بوجهين : **الأوّل** : أنّه يمكن أن يكون للشمس حرارة من غير جهة الانعكاس أيضاً، ويكون قامته طويلةً جدّاً بحيث تتجاوز الطّبقة الزّمهريريّة ويتأذّى من تلك الحرارة، ويؤيّده ما اشتهر من قصّة عوج بن عناق أنّه كان يرفع السمّك إلى عين الشمس ليشويه بحرارتها .

والثاني : أنّه لطول قامته كان لا يمكنه الاستظلال ببناء ولا جبل ولا شجر ، فكان يتأذّى من حرارة الشمس لذلك .

وأمّا الثاني فقد أُجيب عنه بوجوه: الأوّل: ما ذكره بعض الأفاضل أنّ استواء الخلقة ليس منحصراً فيما هو معهود الآن، فإنّ الله تعالى قادر على خلق الإنسان على هيئات أخر كلّ منها فيه استواء الخلقة، وذراع آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام يمكن أن يكون قصيراً مع طول العضد، وجعله ذا مفاصل، أو ليّناً بحيث يحصل الارتفاق به والحركة كيف شاء.

الثاني: ما ذكره أيضاً وهو أن يكون المراد بالسبعين سبعين قدماً أو شبراً، وترك ذكرهما لشيوعهما، والمراد الأقدام والأشبار المعهودة في ذلك الزمان، فيكون قوله: ذراعاً بدلاً من السبعين، بمعنى أنَّ طوله الآن وهو السبعون بقدر ذراعه قبل ذلك، وفائدته معرفة طوله أوَّلاً فيصير أشدّ مطابقةً للسؤال كما لا يخفى. وأمّا ما ورد في حوّاء على فالمعنى أنّه جعل طولها خمسة وثلاثين قدماً بالأقدام المعهودة، وهي ذراع بذراعها الأوّل، فيظهر أنّها كانت على النّصف من آدم.

الثالث: ما ذكره أيضاً وهو أن يكون سبعين بضمّ السين تثنية سبع أي صيّر طوله بحيث صار سبعي الطول الأوّل، والسّبعان ذراع، فيكون الذراع بدلاً أو مفعولاً بتقدير أعني، وكذا في حوّاء جعل طولها خمسه بضمّ الخاءِ، أي خمس ذلك الطّول، وثلثين تثنية ثلث، أي ثلثي الخمس، فصارت خمساً وثلثي خمس، وحينئذ التفاوت بينهما قليلٌ إن كان الطّولان الأوّلان متساويين، وإلاّ فقد لا يحصل تفاوتٌ، ويحتمل بعيداً عود ضمير خمسه وثلثيه إلى آدم، والمعنى أنّها صارت خمس آدم الأوّل وثلثيه، فتكون أطول منه، أو بعد القصر فتكون أقصر، وفيه أنّ الخمس وثلثي الخمس يرجع إلى الثلث، ونسبة التعبير عن الثلث بتلك العبارة إلى أفصح الفصحاءِ بعيد عن العلماءِ.

الرابع: ما يروى عن شيخنا البهائيّ قدّس الله روحه من أنَّ في الكلام استخداماً بأن يكون المراد بآدم حين إرجاع الضمير إليه آدم ذلك الزّمان من أولاده، ولا يخفى بعده عن استعمالات العرب ومحاوراتهم، مع أنَّه لا يجري في حوّاء إلاّ بتكلّف ركيك، ولعلّ الرواية غير صحيحة. الخامس: ما خطر بالبال بأن تكون إضافة الذّراع إليهما على التوسعة والمجاز، بأن نسب ذراع صنف آدم ﷺ إليه، وصنف حوّاء إليها، أو يكون الضميران راجعين إلى الرّجل والمرأة بقرينة المقام.

السادس: ما حلّ ببالي أيضاً وهو أن يكون المراد الذّراع الّذي وضعه ﷺ لمساحة الأشياء وهذا يحتمل وجهين: أحدهما: أن يكون الذراع الّذي عمله آدم على نبيّناً وآله وعليه السلام للرجال غير الّذي وضعته حوّاء للنّساء. وثانيهما: أن يكون الذّراع واحداً، لكن نسب في بيان طول كلّ منهما إليه لقرب المرجع.

السابع: ما سمحت به قريحتي أيضاً وإن أتت ببعيد عن الأفهام، وهو أن يكون المعنى: اجعل طول قامته بحيث يكون بعد تناسب الأعضاء طوله الأوَّل سبعين ذراعاً بالذراع الذي حصل له بعد الغمز، فيكون المراد بطوله الأوَّل ونسبة التسيير إليه باعتبار أنّ كونه سبعين ذراعاً إنّما يكون بعد حصول ذلك الذراع، فيكون في الكلام شبة قلب، أي اجعل ذراعه بحيث يصير جزءً من سبعين جزء من قامته قبل الغمز، ومثل هذا قد يكون في المحاورات وليس تكلّفه أكثر من بعض الوجوه التي تقدَّم ذكرها، وبه تظهر النّسبة بين القامتين، إذ طول قامة مستوي الخلقة ثلاثة أذرع ونصف تقريباً، فإذا كان طول قامته الأولى سبعين بذلك الذراع تكون السبعان معنم العشر، وينطبق الجواب على السؤال، إذ الظّاهر منه أن الذراع تكون السبع بنهما نصف العشر، وينطبق الجواب على السؤال، إذ الظّاهر منه أن عرض السائل استعلام قامته الأولى، فلعلّه كان يعرف طول القامة الثّانية بما اشتهر بين أهل

الثامن: أن يكون الباءِ في قوله: (بذراعه) للملابسة، أي كما قصرمن طوله قصر من ذراعه لتناسب أعضائه، وإنّما خصّ بذراعه لأنّ جميع الأعضاءِ داخلة في الطول بخلاف الذراع، والمراد حينئذ بالذّراع في قوله ﷺ: سبعين (ذراعاً) إمّا ذراع من كان في زمن آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام أو من كان في زمان من صدر عنه الخبر، وهذا وجهٌ قريبٌ.

التاسع : أن يكون الضّمير في قوله : (بذراعه) راجعاً إلى جبرئيل ظِيَرَي ، ولا يخفى بعده وركاكته من وجوه شتّى لا سيّما بالنظر إلى ما في الكافي . ثمَّ اعلم أنَّ الغمز يمكن أن يكون باندماج الأجزاءِ وتكائفها ، أو بالزيادة في العرض ، أو بتحلّل بعض الأجزاء بإذنه تعالى ، أو بالجميع ، وقد بسطنا الكلام في ذلك في المجلّد الآخر من كتاب مرآة العقول .

## ٢ - باب سجود الملائكة ومعناه ومدة مكثه على الجنّة،

## وأنها أية جنة كانت، ومعنى تعليمه الأسماء

**الآيات: البقرة ٢٦، ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْبَلَتَبِكَةِ أَسْجُدُوا لِآدَمَ مُسَجَدُوًا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَى وَأَسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ** الْكَنِرِينَ ﴾ ٣٤٥. الأعراف ٧٥، ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَ حَمَّمَ ثُمَّ مَتَوَرَنَكُمْ ثُمَّ قُلْنَ الْمُلَكَمَ كُو أَسْجُدُوا الآدَمَ فَسَجَدُوَا إِلَّا إِبِلِيسَ لَرَ يَكُن مِنَ السَّنعِدِينَ () قَالَ مَا مَنْعَكَ أَلَا فَسَجُدَ إِذَ أَمَرْتَكُ قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْهُ خَلَقَنَنِي مِن ذَارٍ وَخَلَقَنَهُ مِن طِينِ () قَالَ فَأَهْبِطْ مِنْهَا فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن نَتَكَبَّرَ فِيهَا فَلَحْنَ إِنَّكَ مِنَ الصَّنعِينَ () قَالَ أَ قَالَ فَأَهْ عَلَيْ مِنْ السَّنعِدِينَ () قَالَ مَا مَنْعَكَ أَلَا فَسَجُدَ إِذَ أَمَرْتَكُ قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْهُ خَلَقَنِي مِن ذَارٍ وَخَلَقَنَهُ مِن طِينِ قَالَ فَأَهُ عَلَيْ مِنَ السَّنعِدِينَ () قَالَ أَن نَتَكَبَّرَ فِيهَا فَلَحْنُ إِنَّكَ مِنَ الصَّنعِينَ () قَالَ فَا لَمَنْ عَلَى اللَّذَعْذِي أَنْ أَعْدَيْنَهُ مَا يَكُونُ لَكَ أَن نَتَكَبَّبُونَ فَي قَالَ أَنْظِنُونَ إِنَّكَ مِنَ السَّنعِينَ السَّنظِينَ إِلَى قَالَ فَيما أَعْوَيْنَنِي لَكُونُ لَكَ أَن مَتَكَبَّبُونَ فَي قَالَ وَعَنْ أَنْصَنعَتِينَ السَّنعِينَ اللَّهُ فَقَا فَقُونَا فَي قَالَ فَي مَا يَعْذَينَ اللَّعَنْ عَوْلَ الْعَلْقَةِ مِنْ اللَّعَنْ فَي قَالَ أَنْ مَنْكَبُونَ فَي قَالَ الْعَلْبُهُ مَنْ الْعُرُولُ ال وَمَنْ أَنَ السَنظِينَ مَنْ السَنعَةِ مَنْ مَنْ السَنعَةِ مَن اللَّالَةُ مَنْ عَلَى إِلَا الْعَنْهُ مَا يَنْ فَلُكُولُ اللَّهُ عَنْ مَنْهُ مَنْ يَعْنُ مَنْ أَن

الحجر (10، ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن مَنْصَلِ مِنْ حَمَّ مَسْتُونِ () وَلَجَآنَ خَلَقَنَهُ مِن قَبَلُ مِن نَادِ السَّمُومِ () وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِيكَةِ إِنِي خَلِقُ بَسَكُمَ مِنْ مَنْمَنل مِن حَمَّ مَسْتُونِ () وَلَا تَسْتُونُو يَه مِن تُومِي فَتَعُوا لَمُ سَجِدِينَ () فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِيكَةُ حَمَّلُهُمُ أَجْمَعُونَ () إِلَا آلِيلِسَ أَن أَن بَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () قَالَ يَتَإِلِيسُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () قَالَ لَمَ أَكُن لِأَسْجَد لِلسَم السَّجِدِينَ () قَالَ يَتَإِلِيسُ مَا لَكَ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () قَالَ لَمَ أَكُن لِأَسْجَد لِلسَم السَّجِدِينَ () قَالَ يَتَالِيسَ أَنَ أَنَّ تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () قَالَ لَمَ أَكُن لِأَسْجَد لِلسَم حَلَق السَّجِدِينَ اللَّذِينَ عَلَى قَالَ مَنْعَدُ اللَّهُ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () قَالَ لَمَ أَكُن لِأَسْجَد لِلسَم حَلَقَتُهُ مِن مَا عَلَى السَّجِدِينَ () قَالَ يَتَالِيسُ أَنَ أَنَّ تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () قَالَ مَا لَكُ أَلَا مَنْ أَلَنُ أَعْنَ السَّجِدِينَ () قَالَ يَتَابِلِيسُ أَنَ أَلَنَهُ مَعْ اللَهُ أَلَا تَكُونَ مَعَ السَّجِدِينَ () وَلَا اللَّهُ أَنْهُ اللَّهُ مُعَالِي السَّجَدِينَ إِلَى آلَا يَتَالِيلُكُنُ لِلْمَائِينَ اللَّهُ مَنْ لَكُونَ مَعَ اللَّهُ الْمَعْنَ الْمُ الْمُعْذَى الْمُعْذَى إِلَى يَوْمِ الْذِينِ الْتُعَالَى مَالَكُونَ مَن الْمُنْطَنِينَ الْمُعْ الْمُعْتَمُ الْمُعْدَى الْمُعْذَى الْ اللَهُ مُنْ أَعْوَيْ مَعْتَلُكُونِ الْنَ قَالَ مَنْ الْعُنْ مَا لَكُونَ مَنْ عَوْنَ الْمُعْنَ مُ الْمُعْلَقِ أَلْ مَنْ أَعْمَنَةُ لَكُونَ الْمُعْذِينَ لَعُمْ الْمُعْذَى إِنَ اللَكُنُ مَا لَعْنَ الْمُعْذَى مُولَى الْعُنْ

الإسراء (١٧»؛ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَةِكَةِ ٱسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوَا إِلَّا إِلِيسَ قَالَ مَآسَجُدُ لِمَنْ خَلَقَتَ طِيـنَا (\*\*\*) قَالَ أَرَمَيْنَكَ هَذَا ٱلَّذِى حَتَرَمْتَ عَلَى لَهِنْ أَخَرَتَنِ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَنَمَةِ لَأَحْسَنِكَنَ ذُرِيَّنَتُهُ إِلَا قَلِـلَا قَالَ ٱذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاةُ مُوَقُورًا (\*\*) وَالْقِينَمَةِ لَأَحْسَنِكَنَ ذُرِيَّنَتُهُ إِلَا قَلِـلَا قَالَ ٱذْهَبْ فَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ فَإِنَّ جَهَنَّمَ جَزَاةُ مُوَقُورًا (\*\*) وَالسَتَفْزِرُ مَنِ ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبَ عَلَيْهِم بِعَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَائِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَلِ وَٱلْأَوْلَكِ وَيَعْدَهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ ٱلْسَتَطَعْتَ مِنْهُم بِصَوْتِكَ (\*\*\*\*) إِنَّا عَلَى مَعْذَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَإِنَّ جَهَةَ لَمْ وَلَا أَوْكُو وَٱلْقَلُكُونَ وَالسَتَفْزِرُ مَن ٱسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَالْجَوْلِ عَلَيْهِ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَتَعَمَّى وَتَعَالَى الْمُعْتَلُونَ وَالْقَوْلُونَ وَالْتَعْهُمُ وَكُونَ

الكهف دا1٨، ﴿وَإِذْ قُلْنَا الْمَلَتَهِكَةِ أَسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِ فَفَسَقَ عَنْ أَمْرِ رَبِهِتُهُ د٥٠٠.

ص، ﴿إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِيكَةِ إِنِّي خَلِقٌ بَشَرًا مِن طِينِ ﴾ فَإِذَا سَوَّيَتُهُ وَنَفَحْتُ فِبِهِ مِن زُوحِي فَفَعُوا لَهُ سَمِعِدِنَ ﴾ فَسَجَدَ الْمَلَتِيكَةُ حُمَّلُهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ إِلَّا إلِيسَ اسْتَكْبَرَ وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ ﴾ قَالَ بَتَإِنِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِبَدَتْ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْ الْكَفِرِينَ ﴾ قَالَ بَتَابِلِيسُ مَا مَنَعَكَ أَن نَسْجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِبَدَتْ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْعَالِينَ ﴾ قَالَ أَنَا خَبَرُ طِينِ ﴾ قَالَ فَنْشَرَ مِنْ أَلَى مَعْمَدُ إِلَى يَوْمِ لِينَ مَنْ الْعَالِينَ ﴾ قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْ أَلَو عِلَى قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْهُمُ عَالَهُ فَالَكَ بَعَهُ إِلَى يَوْمِ أَنَا لِمَعْتُونَ عِلَى قَالَ أَنَا خَبَرُ مِنْ اللَّهُ مَعْمَدُ إِنَّهُ عَلَيْكَ وَعَمْهُمُ أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ اللَا عِلِينِ إِنَا قَالَ وَاللَّهُ عَالَهُ مَا لَكُنْ مَنْ أَلَكَ وَمَعْهُ فَالَكَ مَنْ أَنْ الْمَنْعَالُ عَلَى قَالَ وَبِعَالَ اللَهُ إِلَى اللَهُ إِلَى قَالَ أَنْعَمْتِ مِينَا أَنْهُ وَا يَعْلَى مَا لَكُولُ الْعَنْ عَانَ عَوْمِ الَذِينِ إِنَّهُ فَالَهُ مَا أَوْتِي أَنْهُ الْمُعْتَى مِنْ أَنْ الْمَدْتُ الْتَعْمَةُ مُعْتُونَ أَعْمَعُونَ الْمُعْتَى مَنْ أَنْ تَكْبَرُ مَا أَنَ عَالَكُهُ مِنْ فَالَ قَالَةُ عَالَى مَا الْعَلَى مَنْ الْمُعْلَى إِنَا اللَّهُ الْمَنْ أَسْتَكْبُونَ إِلَهُ عَنْ مَنْ أَلُكُلُونُ الْعَالَ الْمُعْلَقِي فَقَالَ الْ الْعَالَ مَا لَعَالَ مَا لَهُ مَعْتَى أَنَ الْسَعْلَي مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا الْمُعْلَى مَ

تفسير؛ قال الطّبرسيّ ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْبَلَّيَكَةِكَةٍ بِعد ذكر ما سيأتي من الخلاف في معنى السجود حقيقه إبليس وأنّ المأمورين هل كانوا كلّ الملائكة أو بعضهم واختار الأوّل: روى عن ابن عبّاس أنّ الملائكة كانت تقابل الجنّ فسبي إبليس وكان صغيراً وكان مع الملائكة فتعبّد معها بالأمر بالسجود لآدم فسجدوا وأبى إبليس فلذلك قال الله تعالى: ﴿ إِلَا إِبْلِيسَ كَانَ مِنَ ٱلْجِنِّ﴾ .

وروى مجاهد وطاوس عنه أيضاً أنّه كان إبليس قبل أن يرتكب المعصية ملكاً من الملائكة اسمه عزازيل، وكان من سكّان الأرض، وكان سكّان الأرض من الملائكة يسمّون الجنّ، ولم يكن من الملائكة أشدّ اجتهاداً وأكثر علماً منه، فلمّا تكبّر على الله وأبى السجّود لآدم وعصاه لعنه وجعله شيطاناً وسمّاه إبليس ﴿وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنِفِيِكَ﴾ أي كان كافراً في الأصل، أو كان في علمه تعالى منهم، أو صار منهم<sup>(1)</sup>.

﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمَّ مَتَوَرْنَكُمْ﴾ أي خلقنا أباكم وصوّرناه، وقيل: خلقنا آدم ثمّ صوّرناكم في ظهره، وقيل: إنَّ الترتيب وقع في الإخبار، أي ثمَّ نخبركم أنَّا قلنا للملائكة اسجدوا ﴿مَا مَنَعَكَ أَلَّا تَسْجُدُ لا زائدة، أو المعنى: ما دعاك إلى أن لا تسجد؟ ﴿ خَلَقْنَنِي بِن نَّارِ ﴾ قال ابن عبَّاس أوَّل من قاس إبليس فأخطأ القياس، فمن قاس الدِّين بشيء من رأيه قرنه الله بإبليس، ووجه دخول الشبهة على إبليس أنَّه ظنَّ أنَّ النَّار إذا كانت أشرف من الطِّين لم يجز أن يسجد الأشرف للأدون، وهذا خطأ، لأنَّ ذلك تابع لما يعلم الله سبحانه من مصالح العباد؛ وقد قيل أيضاً : إنَّ الطين خيرٌ من النَّار، لأنَّه أكثر منافع للخلق من حيث إنَّ الأرض مستقرَّ الخلق وفيها معايشهم ومنها تخرج أنواع أرزاقهم، والخيريَّة إنَّما يراد بها كثرة المنافع ﴿فَآهَبِطَهُ أَي انزل وانحدر ﴿مِنْهَا﴾ أي من السماءِ، وقيل: من الجنَّة، وقيل: انزل عمَّا أنت عليه من الدرجة الرفيعة إلى الدرجة الدنيَّة الَّتي هي درجة العاصين ﴿ فَمَا يَكُونُ لَكَ أَن تَنْكَبَّرَ ﴾ عن أمر الله ﴿ فِيهاً ﴾ أي الجنَّة أو في السماءِ، فإنَّها ليست بموضع المتكبِّرين ﴿ فَأَخْرُجُ ﴾ من المكان الَّذي أنت فيه، أو المنزلة التي أنت عليها ﴿إِنَّكَ مِنَ ٱلصَّنغِينَ﴾ أي من الأذلاِّ بالمعصية، وهذا الكلام إنَّما صدر من الله سبحانه على لسان بعض الملائكة، وقيل: إنَّ إبليس رأى معجزةً تدلَّه على أنَّ ذلك كلام الله ﴿قَالَ أَنظِرْنِ ﴾ أي أخرني في الأجل ﴿ إِنَّ يَوْمِ يُبْمَنُونَ ﴾ أي من قبورهم للجزاء، قال الكليي: أراد الخبيث أن لا يذوق الموت في النِّفخة الأولى، وأجيب بالإنظار إلى يوم الوقت المعلوم، وهي النِّفخة الأولى ليذوق الموت بين النفختين وهو أربعون سنة ﴿فَبِمَآ أَغَوَيْتَنِي﴾ أي بما خيّبتني من رحمتك وجنّتك، أو امتحنتني بالسجود لآدم فغويت عنده، أو حكمت بغوايتي، أو أهلكتني بلعنك إيَّاي؛ ولا يبعد أن يكون إبليس اعتقد أنَّ الله يغوي الخلق ويكون ذلك من جملة ما كان اعتقده من الشرَّ ﴿ لَأَقْنُدَنَّ لَمُهُهُ أَي لأولاد آدم ﴿مِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ﴾ أي على طريقك المستوي لأصدّهم عنه بالإغواءِ.

إِنَّ نَاكَتِنِهُم مِّنُ بَيْنِ أَيْدِسِم الآية فيه أقوال: أحدها أنَّ المعنى: من قبل دنياهم وأخرتهم،

ومن جهة حسناتهم وسيّئاتهم، أي أُزيّن لهم الدّينا، وأُشكّكهم في الآخرة، وأُنْبّطهم عن الحسنات، وأُحبّب إليهم السيّئات.

وثانيها : أنَّ معنى ﴿مِنْ بَيْنِ أَيَّدِيهِمَ﴾ ﴿وَعَنَّ أَيْسَنِهِمَ﴾ من حيث يبصرون، ﴿وَمِنْ خَلَفِهِمَ﴾ ﴿وَعَن شَمَآيلِهِمُّ﴾ من حيث لا يبصرون.

وَلَقَدَ خَلَقَنَا ٱلإِنسَنَى يعني آدم فِن مَلَمَنلِ أي من طين يابس تسمع له عند النّقر صلصلة أي صوتاً، وقيل : طين صلب يخالطه الكثيب، وقيل : منتن فرّين حَوَى أي من طين متغيّر فَتَسَوُنو أي مصبوب . كانّه أفرغ حتّى صار صورة ، كما يصبّ الذّهب والفضّة ، وقيل : إنّه الرّطب، وقيل : مصوّر ، عن سيبويه قال : أخذ منه سنة الوجه فروَلَكَانَ أي إبليس ، أو هو أبو الجنّ ، وقيل : هم الجنّ نسل إبليس فرين قَبَلُ خلق آدم فرين نّار السّمُور أي من نار لها ريح حارة تقتل ، وقيل : مار لا دخان لها والصّواعق تكون منها ، وقيل : السّموم : النّار الملتهبة ، وأصل آدم كان من تراب وذلك قوله : في تُعَكمُ مِن تُوَابِ ثمّ جعل التّراب طيناً ، وذلك قوله : فرَنَلَقَتَوُ مِن طِينِ مَنْ من تراب وذلك قوله : في تُوَابِ ثمّ جعل التراب طيناً ، وذلك قوله : ترك حتّى جفّ وذلك قوله : في مناز إلى من منار لي من أو منها ، وقيل : السّموم المان الملتهبة ، وأصل آدم كان من تراب وذلك قوله : في تُوَابِ ثمّ جعل التراب طيناً ، وذلك قوله : فريَلَقَتَوُ مِن طِينِهُ ثمّ ترك ذلك الطّين حتّى تغيّر واسترخى وذلك قوله : فرين من ولك قوله : ترك حتّى جفّ وذلك قوله : في مناخين علي أو من منا أو منوا لا تناقض فيها إذ هي إخبار عن ترك حتى جف وذلك قوله : في منافر إلى فهذه الأقوال لا تناقض فيها إذ هي إخبار عن فولانا المختلفة . في مُنكراً في يعني آدم وستي بشراً لأنه ظاهر الجلد لا يواريه شعر ولا صوف فولانا سَرَتُتُمُ بإكمال خلقه <sup>(٢)</sup>.

وَنَعَنَّفُتُ فِيهِ مِن زُوحِيكِ قال البيضاويّ : أصل النّفخ إجراء الريح في تجويف جسم آخر، ولمّا كان الرّوح يتعلّق أوّلاً بالبخار اللّطيف المنبعث من القلب ويفيض عليه القوّة الحيوانيّة فيسري حاملاً لها في تجاويف الشّرايين إلى أعماق البدن جعل تعليقه بالبدن نفخاً، وإضافة الرّوح إلى نفسه للتشريف ﴿فَآخَرُجَ مِنْهَا﴾ أي من الجنّة أو من السّماء، أو زمر الملائكة ﴿فَإِنَّكَ رَحِيمٌ﴾ مطرودٌ من الخير والكرامة، أو شيطان يرجم بالشّهب ﴿وَإِنَّ عَلَيْكَ ٱلْعَنْـةَ﴾ هذا

مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٢٣-٢٢٨.
 مجمع البيان، ج ٦ ص ١١٤.

الطّرد والإبعاد ﴿ إِنَّ يَوْرِ ٱلَذِينِ ﴾ فإنّه منتهى أمد اللّعن، لأنّه يناسب أيّام التكليف، وقيل: إنّما حدّ اللّعن به لأنّه أبعد غاية تضربها النّاس، أو لأنّه يعذّب فيه بما ينسى اللّعن معه فيصير كالزّائل ﴿ إِنَى يَوْرِ ٱلْوَفْتِ ٱلْمَعْلُورِ ﴾ المستى فيه أجلك عند الله أو انقراض النّاس كلّهم وهو النّفخة الأولى، أو يوم القيامة ﴿رَبَّ يَمَّا أَغَوَيَّنَنِ ﴾ الباء للقسم، وما مصدريّة، وجوابه ﴿ لأَزَيَنَنَ لَهُمَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ والمعنى: أقسم بإغوائك إيّاي لأزيّنن لهم المعاصي في الدّنيا الّتي هي دار الغرور، وقيل: للسببيّة، والمعتزلة أوّلوا الإغواء بالنّسبة إلى الغيّ أو التسبّب له بأمره إيّاه بالسّجود، أو بالإضلال عن طريق الجنّة، واعتذروا عن إمهال الله تعالى له وهو سبب لزيادة غيّه وتسليطه له على بني آدم بأنّ الله علم منه وممّن تبعه أنّهم يموتون على الكفر أمهل أو لم يمهل، وأنّ في إمهاله تعريضاً لمن خالفه لاستحقاق مزيد التي أو لم

وَهَذَا مِرَطُّ عَلَىٰ مُسْتَقِيمُ فَ قَالَ الطَّبَرِسَيِّ فيه وجوه : أحدها : أنّه على جهة التهديد له ، كما تقول لغيرك : افعل ما شنت وطريقك عليّ أي لا تفوتني . وثانيها : معناه أنّ ما تذكره من أمر المخلصين والغاوين طريق ممرّه عليّ ، أي ممرّ من سلكه مستقيم لا عدول فيه عنّي ، وأجازي كلاً من الفريقين بما عمل . وثالثها : هذا دين مستقيم عليّ بيانه والهداية إليه ﴿لَيْسَ لَكَ عَلَيْهِمْ سُلَطَنَهُ أي قدرة على إكراههم على المعصية .

﴿ إِلَّا مَنِ أَنَّبَعَكَ﴾ لأنّه إذا قبل منه صار عليه سلطان بعدوله الهدى إلى ما يدعوه إليه، وقيل : الاستثناء منقطع والمراد : ولكن من اتبعك من الغاوين جعل لك على نفسه سلطاناً<sup>(٢)</sup> .

﴿ مَأَسَّمُدُ لِمَن خَلَقَتَ طِيـنَاكُ استفهام إنكار ﴿ هَذَا ٱلَّذِى حَرَّمَتَ ﴾ أي فضّلته ﴿ عَلَى المعاصي على نبيّنا وآله وعليه السلام ﴿ لَأَحْتَنِكَنَ ﴾ أي لأغوينَ ﴿ ذُرَيِّتَنَهُ ﴾ وأقودنّهم معي إلى المعاصي كما يقاد الذابّة بحنكها إذا شد فيه حبل تجرُّ به ﴿ إَلَّا قَلِـلَاكَ وهم المخلصون، وقيل: الاحتنكنهم \* أي لأستولينَ عليهم، وقيل: لأستأصلنّهم بالإغواء من احتناك الجراد الزّرع، وهو أنّ يأكله ويستأصله ﴿ وَأَسَتَغْزِزَ ﴾ الاستفزاز: الإزعاج والاستنهاض على خفّة وإسراع فيسَوَيْكَ ﴾ أي أضلّهم بدعائك ووسوستك، من قولهم: صوّت فلان بفلان: إذا دعاه، وهذا ويسَوَيْكَ أي أضلّهم بدعائك ووسوستك، من قولهم: صوّت فلان بفلان: إذا دعاه، وهذا يدعى به إلى الفساد فهو من صوت الشياطين ﴿ وَأَجَلِبْ عَلَيْهِم بِعَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ الإجلاب: يدعى به إلى الفساد فهو من صوت الشياطين ﴿ وَأَجَلِبْ عَلَيْهِم بِعَيْلِكَ وَرَجِلِكَ ﴾ السوق بجلبة وهي شدة الصوت، أي أجمع عليهم ما قدرت عليه من مكائدك وأتباعك وذرّيّتك وأعوانك، فالباء مزيدة، وكلُ راكب أو ماش في معصية الله من مكائدك وأتباعك وذرّيّتك وأعوانك، فالباء مزيدة، وكل راكب أو ماش في معصية اله من الإنس والجز فهو من خليل إبليس ورجله ؛ وقيل: هو من أجلب القوم وجلبوا أي صاحوا، أي صحر بخيلك من خليل إبليس ورجله ؛ وقيل: هو من أجلب القوم وجلبوا أي صاحوا، أي صح بخيلك من خليل إبليس ورجله ؛ وقيل: هو من أجلب القوم وجلبوا أي صاحوا، أي صح بخيلك من خليل إبليس ورجله ؛ وقيل: هو من أجلب القوم وجلبوا أي صاحوا، أي صح بخيلك ورجلك فاحشرهم عليهم بالإغواء فوشَارِكُهُرٌ في الأَتَوَلِ وَالاَتَكْنَ وهو كلّ مال أصيب من

(1) تفسير اليضاوي، ج ٢ ص ٣٧٧.
 (٢) مجمع اليان، ج ٦ ص ١١٧.

حرام، وكلُّ ولد زنا عن ابن عبّاس، وقيل : مشاركته في الأموال أنَّه أمرهم أن يجعلوها سائبة وبحيرة ونحو ذلك، وفي الأولاد أنَّه هوّدهم ونصّرهم ومجّسهم؛ وقيل : إنَّ المراد بالأولاد تسميتهم عبد شمس وعبدالحارث ونحوهما؛ وقيل : قتل الموؤودة من أولادهم ﴿وَعِدَهُمَّهُ ومنّهم البقاء وطول الأمل وأنَّهم لا يبعثون، وكلَّ هذا زجرٌ وتهديدٌ في صورة الأمر ﴿وَكَنَى يَرَيِّكَ وَكِيلاً ﴾ أي حافظاً لعباده من الشَّرك<sup>(1)</sup>.

أَنَا مِنَ أَلْجِنَ هذا دليلُ من قال: إنّه ليس من الملائكة، وقال الآخرون: أي كان من الذين يستترون عن الأبصار من الجنّ وهو السّتر<sup>(٢)</sup>.

لِيَا خَلَقَتُ بِبَدَئَّ ﴾ أي تولَيت خلقه بنفسي من غير واسطة، وذكر اليدين لتحقيق الإضافة لخلقه إلى نفسه؛ وقيل : أي خلقته بقدرتي ﴿أَسْتَكْبَرْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ ٱلْعَالِينَ ﴾ أي أرفعت نفسك فوق قدرك وتعظّمت عن امتثال أمري أم كنت من الّذين تعلو أقدارهم عن السّجود فتعاليت عنه<sup>(٣)</sup>.

١ - ٩، ج، بالإسناد إلى أبي محمّد العسكري علي في خبر طويل يذكر فيه أمر العقبة : إنّ المنافقين قالوا لرسول الله عنه : أخبرنا عن علي علي الله أهو أفضل أم ملائكة الله المقربون؟ فقال رسول الله عنه : وهل شرّفت ملائكة الله إلا بحبّها لمحمّد وعليّ، وقبولها لولايتهما؟ إنّه لا أحد من محبّي علي علي نظف قلبه من قذر الغشّ والدغل والغلّ ونجاسة الذّنوب إلاّ لكان أطهر وأفضل من الملائكة، وهل أمر الله الملائكة بالسجود لآدم إلاّ لما كانوا قد وضعوه في نفوسهم أنّه لا يصير في الذيا خلق بعدهم إذا رفعوا عنها إلاّ وهم – يعنون أنفسهم – أفضل منهم في الذين فضلاً، وأعلم بالله وبدينه علماً، فأراد الله أن يعرّفهم أنّهم قد أخطأوا في ظنونهم واعتقاداتهم، فخلق آدم وعلمه الأسماء كلّها ثمّ عرضها عليهم فعجزوا عن معرفتها، فأمر آدم أن ينبّنهم بها وعرّفهم فضله في العلم عليهم.

ثم أخرج من صلب آدم ذرّية منهم الأنبياء والرّسل والخيار من عباد الله أفضلهم محمّد ثمّ آل محمّد، ومن الخيار الفاضلين منهم أصحاب محمّد وخيار أمّة محمّد، وعرّف الملائكة بذلك أنّهم أفضل من الملائكة إذ احتملوا ما حمّلوه من الأثقال وقاسوا ماهم فيه من تعرّض أعوان الشّياطين، ومجاهدة النّفوس واحتمال أذى ثقل العيال والاجتهاد في طلب الحلال ومعاناة مخاطرة الخوف من الأعداء من لصوص مخوّفين، ومن سلاطين جورة قاهرين، وصعوبة في المسالك في المضائق والمخاوف والأجزاع والجبال والتلال لتحصيل أقوات الأنفس والعيال من الطيب الحلال، عرّفهم الله بَرَيَّنَ أنّ خيار المؤمنين يحتملون هذه البلايا

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٦٨.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ٣٥٥.
  - (۴) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۷۸.

ويغلبونها مع ما ركّب فيهم من شهوة الفحولة وحبّ اللّباس والطّعام، والعزّ والرّئاسة والفخر والخيلاء، ومقاساة العناء والبلاء من إبليس لعنه الله وعفاريته، وخواطرهم وإغوائهم واستهوائهم، ودفع ما يكيدونه من ألم الصبر على سماع الطّعن من أعداء الله، وسماع الملاهي والشّتم لأولياء الله، ومع ما يقاسونه في أسفارهم لطلب أقواتهم، والهرب من أعداء دينهم، أو الطّلب لما يألمون معاملته من مخالفيهم في دينهم، قال الله بَحَرَّ : يا ملائكتي وأنتم من جميع ذلك بمعزل: لا شهوات الفحولة تزعجكم، ولا شهوة الطعام تحفزكم، ولا خوف من أعداء دينكم ودنياكم ينخب في قلوبكم، ولا لإبليس في ملكوت سماواتي وأرضي شغلً على إغواء ملائكتي الّذين قد عصمتهم منهم، يا ملائكتي فمن أطاعني منهم وسلم دينه من هذه الآفات والنكبات فقد احتمل في جنب محبّتي ما لم تحملوا، واكتسب من القربات إليّ ما لم تكتسبوا، فلمّا عرّف الله ملائكته فضل خيار أمّة محمّد على وشيعة عليّ وخلفائه تلكين بالفضل عليهم، واحتمل في جنب محبّتي ما لم

ثمّ قال: فلذلك فاسجدوا لآدم لمّا كان مشتملاً على أنوار هذه الخلائق الأفضلين، ولم يكن سجودهم لآدم، إنّما كان آدم قبلةً لهم يسجدون نحوه لله تَتَكَنَّنُ وكان بذلك معظّماً مبجّلاً له، ولا ينبغي لأحد أن يسجد لأحد من دون الله، يخضع له خضوعه لله، ويعظّمه بالسّجود له كتعظيمه لله، ولو أمرت أحداً أن يسجد هكذا لغير الله لأمرت ضعفاء شيعتنا وسائر المكلّفين من شيعتنا أن يسجدوا لمن توسّط في علوم رسول الله تَنْكَنَّ ، ومحض وداد خير خلق الله علي بعد محمّد رسول الله، واحتمل المكاره والبلايا في التصريح بإظهار حقوق الله، ولم ينكر علي حقّاً أرقبه عليه قد كان جهله أو أغفله . الخبر<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** المقاساة: المكابدة وتحمّل الشدّة في الأمر، والأجزاع جمع الجزع بالكسر وقد يفتح وهو منعطف الوادي ووسطه أو مفتتحه، أو مكان بالوادي لا شجر فيه، وربما كان رملاً . والعفريت: الخبيث المنكر والنّافذ في الأمر المبالغ فيه مع دهاء. وخفزه أي دفعه من خلفه . والنخب: النزع، ورجل نخب بكسر الخاءِ أي جبان لا فؤاد له، ذكره الجوهريّ.

وقوله ﷺ : (أرقبه عليه) أي أرصده له وأنتظر رعايته منه، أو من قولهم : رقبه أي جعل الحبل في رقبته .

٢ - ج: في جواب مسائل الزنديق عن أبي عبد الله تشيئين أنه سأل أيصلح السجود لغيرالله؟ قال: لا، قال: فكيف أمر الله الملائكة بالسجود؟ فقال: إنّ من سجد بأمر الله فقد سجد لله فكان سجوده لله إذ كان عن أمر الله. ثم قال تشيئين : فأمّا إبليس فعبدٌ خلقه ليعبده

تفسير الإمام العسكري فليتنبئ، ص ٣٨٣ والاحتجاج ص ٥٢.

ويوحّده، وقد علم حين خلقه ما هو وإلى ما يصير، فلم يزل يعبده مع ملائكته حتّى امتحنه بسجود آدم، فامتنع من ذلك حسداً وشقاوةً غلبت عليه فلعنه عند ذلك، وأخرجه عن صفوف الملائكة، وأنزله إلى الأرض مدحوراً، فصار عدوّ آدم وولده بذلك السبب، وما له من السّلطنة على ولده إلاّ الوسوسة والدّعاء إلى غير السبيل، وقد أقرّ مع معصيته لربّه بربوبيّته<sup>(1)</sup>.

٣ - ص: بالإسناد عن الصّدوق، عن ابن المتوكّل وماجيلويه معاً، عن محمّد العطّار، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سيف، عن أخيه، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: سجدت الملائكة لآدم ﷺ ووضعوا جباههم على الأرض؟ قال: نعم تكرمةً من الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

٤ – في: عن أبي الحسن الثالث ﷺ قال: إنَّ السَّجود من الملائكة لآدم لم يكن لآدم وإنّما كان ذلك طاعةً لله ومحبّة منهم لآدم<sup>(٣)</sup>.

٥ - جوء عن موسى بن جعفر، عن آبائه على أن يهوديا سأل أمير المؤمنين على عن معجزات النبي في مقابلة معجزات الأنبياء، فقال : هذا آدم أسجد الله له ملائكته، فهل فعل معجزات النبي في مقال علي عني عن أسجد الله له ملائكته، فهل فعل بمحمّد شيئاً من هذا؟ فقال علي عن المحمّد شيئاً من هذا؟ فقال علي عن عن معجزات الأنبياء، فقال : هذا آدم أسجد الله له ملائكته، فهل فعل بمحمّد شيئاً من هذا؟ فقال علي عن عن علي عن الذلك، ولكن أسجد الله له ملائكته، فهل فعل معجزات النبي في مقال علي عن المحمّد شيئاً من هذا؟ فقال علي عن عن علي أنبياء، فقال : هذا آدم أسجد الله له ملائكته، فهل فعل بمحمّد شيئاً من هذا؟ فقال علي عن علي عن علي أمد كان ذلك، ولكن أسجد الله لآدم ملائكته، فإن سجودهم لم يكن سجود طاعة إنهم عبدوا آدم من دون الله عربي من عن المراه المرافي وعلا بالفضيلة، ورحمة من الله له، ومحمّد علي أعطي ما هو أفضل من هذا، إن الله جل وعلا ملى عليه في جبروته والملائكة بأجمعها، وتعبّد المؤمنون بالصلاة عليه، فهذه زيادة له يهودي (٤).

٦- ن الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشمي، عن فرات بن إبراهيم، عن محمّد بن أحمد ابن عليّ الهمدانيّ، عن العبّاس بن عبد الله البخاريّ، عن محمّد بن القاسم بن إبراهيم، عن أبي الصلت الهرويّ، عن العبّاس بن عبد الله البخاريّ، عن أمير المؤمنين عنه قال: قال رسول أبي الصلت الهرويّ، عن الرّضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عنه قال: قال رسول الله عنه إنّ الله على وله ما عن أبي الصلت الهرويّ، عن الرّضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين على قال: قال رسول أبي الصلت الهرويّ، عن الرّضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عنه أبي قال: قال رسول أبي الصلت الهرويّ، عن الرّضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عنه أبي قال: قال رسول الله عنه إنّ الله فضل أنبياء المرسلين على ملائكته المقربين، وفضلني على جميع النبيّين والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ وللأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ والمرسلين، والفضل بعدي لك يا عليّ ولأئمة من بعدك – وساق الحديث إلى أن قال – : ثمّ وكراماً وكان سجودهم لله بَرْزَيْن علي عبوديةً ولآدم إكراماً وطاعةً، لكوننا في صلبه، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلّهم أجمعون؟ الخبر<sup>(ه)</sup>.

تحقيق: اعلم أنَّ المسلمين قد أجمعوا على أنَّ ذلك السّجود لم يكن سجود عبادة لأنَّها لغير الله تعالى توجب الشرك، ثمَّ اختلفوا على ثلاثة أقوال:

- الاحتجاج، ص ٣٣٨.
   قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٢.
  - (٣) تحف العقول، ص ٣٤٧. (٤) الاحتجاج، ص ٢١١.
    - (٥) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٣٧ باب ٢٦ ح ٢٢.

الأوّل: أنّ ذلك السجود كان لله تعالى، وآدم على نبيّنا وآله وعليه السلام كان قبلةً، وهو قول أبي عليّ الجبائيّ وأبي القاسم البلخيّ وجماعة.

والثاني : أنّ السّجود في أصل اللّغة هو الانقياد والخضوع، قال الشاعر : ترى الأكم فيها سجّداً للحوافر . أي الجبال الصّغار والتلال كانت مذّللة لحوافر الخيول، ومنه قوله تعالى : ﴿وَلَلْنَجْمُ وَالشَّجَرُ يَسْجُدَانِهُ وأُورد عليه بأنّ المتبادر من السجود وضع الجبهة على الأرض فيجب الحمل عليه ما لم يدلّ دليلٌ على خلافه، ويؤيّده قوله تعالى : ﴿فَقَعُواْ لَمُ سَجِدِنَهُ ويدلّ عليه صريحاً بعض الأخبار المتقدّمة.

والثالث: أنّ السجود كان تعظيماً لآدم على نبيّنا وآله وعليه السلام وتكرمةً له، وهو في الحقيقة عبادة لله تعالى لكونه بأمره، وهو مختار جماعة من المفسّرين، وهو الأظهر من مجموع الأخبار الّتي أوردناها، وإن كان الخبر الأوّل يؤيّد الوجه الأوّل.

ثمّ اعلم أنّه قد ظهر ممّا أوردنا من الأخبار أنّ السجود لا يجوز لغير الله ما لم يكن عن أمره، وأنّ المسجود له لا يكون معبوداً مطلقاً ، بل قد يكون السّجود تحيّةً لا عبادةً وإن لم يجز إيقاعه إلاّ بأمره تعالى ، وأنّ أمره سبحانه للملائكة بالسجود لآدم على نبيّنا وآله وعليه السلام يدلّ على أفضليّته وتقدّمه عليهم ، لا كما زعمه الجبائيّ وغيره من أنّه لا يدلّ على أفضليّة آدم غليًا.

٧- فس: خلق الله آدم فبقي أربعين سنة مصوراً، وكان يمرُّ به إبليس اللّعين فيقول: لأمر ما خلقت، فقال العالم عَلِيَّةٍ : فقال إبليس لنن أمرني الله بالسَّجود لهذا لعصيته، قال : ثمَّ نفخ فيه فلمَّا بلغت فيه الروح إلى دماغه عطس فقال: الحمد لله، فقال الله له: يرحمك الله، قال الصادق عَلِيَّةٍ : فسبقت له من الله الرحمة، ثمَّ قال الله تبارك وتعالى للملائكة : اسجدوا لآدم فسجدواله، فأخرج إبليس ما كان في قلبه من الحسد، فأبي أن يسجد فقال الله بَجْرَجَكِ : ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلَّا نَسَجُدَ إِذْ أَمَرْتُكُ فَقال : ﴿ أَنَا خَيرٌ مِّنْهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارٍ وَخَلَقْتَمُ مِن طِبِنِ ك قال الصادق عَلِيتَن : فأوّل من قاس إبليس واستكبر، والاستكبار هو أوّل معصية عصي الله بها، قال: فقال إبليس: يا ربّ اعفني من السّجود لآدم وأنا أعبدك عبادةً لم يعبدكها ملكٌ مقرّبٌ ولا نبيٌّ مرسلٌ، فقال الله : لا حاجة لي إلى عبادتك، إنَّما أريد أن أعبد من حيث أريد لا من حيث تريد، فابي أن يسجد فقال الله تبارك وتعالى : ﴿ فَأَخْرُجْ مِنْهَا فَإِنَّكَ رَجِيمٌ ۞ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَتِي إِلَى يَوْمِ ٱلَّذِينِ إبليس: يا ربٍّ فكيف وأنت العدل الَّذي لا تجور فتواب عملي بطل؟ قال: لا ولكن سلني من أمر الدُّنيا ما شنت ثواباً لعملك أعطك، فأوَّل ما سأل البقاء إلى يوم الدِّين، فقال الله: قد أعطيتك، قال: سلَّطني على ولد آدم، قال: سلَّطتك، قال: أجرني منهم مجرى الدَّم في العروق، قال: قد أجريتك، قال: لا يولد لهم واحد إلاَّ ولد لي اثنان، وأراهم ولا يروني، وأتصوّر لهم في كل صورة شئت، فقال: قد أعطيتك، قال: يا ربّ زدني قال: قد جعلت لك ولذرّيتك صدورهم أوطاناً، قال: ربّ حسبي، قال إبليس عند ذلك: ﴿ قَالَ فَبِعِزَّنِكَ لَأُغَوِيَنَّهُمْ أَجْمَعِينُ (٢) إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَعِينَ (٢) ﴿ ثُمَّ لَاَيَبَنَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ وَعَنْ أَيْمَنِيهِمْ وَعَن شَمَآمِلِهِمْ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِمِنَ﴾ (١) .

٨- فسي، أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن زرارة، عن أبي عبد الله على قال: لمّا أعطى الله تبارك وتعالى إبليس ما أعطاه من القوّة قال آدم: يا ربّ سلطت إبليس على ولدي، أجريته فيهم مجرى الدّم في العروق، وأعطيته ما أعطيته، فما لي ولولدي؟ فقال: لك ولولدك السيّنة بواحدة والحسنة بعشرة أمثالها، قال: يا ربّ زدني، قال: التوبة مبسوطة إلى أن تبلغ السيّنة بواحدة والحسنة بعشرة أمثالها، قال: يا ربّ زدني، قال: التوبة مبسوطة إلى أن تبلغ السيّنة بواحدة والحسنة بعشرة أمثالها، قال: يا ربّ سلطت إبليس على ولدي، مرينة فيهم مجرى الدّم في العروق، وأعطيته ما أعطيته، فما لي ولولدي؟ فقال: لك ولولدك السيّنة بواحدة والحسنة بعشرة أمثالها، قال: يا ربّ زدني، قال: التوبة مبسوطة إلى أن تبلغ النيّنة الحلقوم، قال: يا ربّ زدني، قال: أعفر ولا أبالي، قال: حسبي. قال: قلت: جعلت فذاك بماذا استوجب إبليس من الله أن أعطاه ما أعطاه؟ فقال: بشيء كان منه شكره الله عليه، قلت: وما كان منه جعلت فداك؟ قال: ركعتين ركعهما في السّماء في أربعة آلاف سنة<sup>(٢)</sup>.

٩ - كتاب فضائل الشيعة للصدوق تلفة بإسناده عن أبي سعيد الخدري قال: كنا جلوساً مع رسول الله بتلكي إذ أقبل إليه رجل فقال: يا رسول الله أخبرني عن قول الله بتمريخ فقال رسول (أستكُبَرَتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ أَلْعَالِينَ فَمَن هم يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة؟ فقال رسول الله بتكريت أمْ كُنْتَ مِنَ أَلْعَالِينَ فَمَن هم يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة؟ فقال رسول الله بتكريت أمْ كُنْتَ مِنَ أَلْعَالِينَ فَمَن هم يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة؟ فقال رسول الله بتكريت أمْ كُنْتَ مِنَ أَلْعَالِينَ فَمَن هم يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة؟ فقال رسول الله بتكريت أمْ كُنْتَ مِنَ أَلْعَالِينَ فَمَن هم يا رسول الله الذين هم أعلى من الملائكة؟ فقال رسول الله بتنه بنه : أنا وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، كنّا في سرادق العرش نسبّح الله وتسبّح الله وتسبّح الله بتنه: : أنا وعليّ وفاطمة والحسن والحسين، كنّا في عام، فلمّا خلق الله بتكريخ آدم أمر الملائكة بتسبيحنا قبل أن خلق الله بتكريخ آدم بألفي عام، فلمّا خلق الله بتكريخ آدم أمر الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس فإنه الملائكة أن يسجدوا له ولم يأمرنا بالسّجود، فسجدت الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس فإنه الملائكة أن يسجدها له تبارك وتعالى : في أستكبرت أم كُنْتَ مِنَ أَلْعَالِينَ أي من هؤلاء الحمس الملائكة ملهم أجمعون إلا إبليس فإنه الملائكة أن يسجدوا له ولم يأمرنا بالسّجود، فسجدت الملائكة كلهم أجمعون إلا إبليس فإنه أبي أن يسجد، فقال الله تبارك وتعالى : في أستكبرت أم كُنْتَ مِنَ أَلْكالِينَ أي أي من هؤلاء الخمس المكتوب أسماؤهم في سرادق العرش؛ الخبر").

١٠ - **ل:** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن ابن عيسى والبرقيّ وابن أبي الخطّاب جميعاً، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ، عن آبائه، عن عليّ ﷺ، عن رسول الله ﷺ قال : إنّما كان لبث آدم وحوّاء في الجنّه حتّى أخرجا منها سبع ساعات من أيّام الذنيا حتّى أهبطهما الله من يومهما ذلك<sup>(٤)</sup>.

11 - ع:بالإسناد إلى وهب قال: لمما أسجد الله بَجَوَيَن الملائكة لآدم عَلَيْتَ وأبى إبليس أن يسجد قال له ربّه بَجَوَيَن : ﴿فَأَخْرَج مِنها فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿نَ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَبَى إِلَى يَوْمِ الدِّبِنِ ﴾ ثمّ قال يسجد قال له ربّه بَجَوَيَن : ﴿فَأَخْرَج مِنها فَإِنَّكَ رَحِيمٌ ﴿نَ وَإِنَّ عَلَيْكَ لَعْنَبَى إِلَى يَوْمِ الدِّبِنِ ﴾ ثمّ قال يسجد قال له ربّه بتم ورحمة الله وبركانه، قال يَجَوَيَن لا لام عليكم ورحمة الله وبركانه، في قال يُحَرَّمُ إلى يَوْم الدِبِنِ ﴾ ثمّ قال يُجَوَي لا ما يتبع لام ما يعتبي إلى يوم ألم ينها فَإِنَّكَ رَحِيمٌ إِن وَإِنَ عَلَيْكَ لَعْنَبَى إِلَى يَوْم الدِبِنِ فَي أَن مَ تُمَ قَال يَجْوَي إِلَى مَوْلاً عمن الملائكة فقل : السلام عليكم ورحمة الله وبركانه، فسلّم عليهم فقالوا : وعليك السلام ورحمة الله وبركانه، فلمّا رجع إلى ربّه بَجَرَيم قال له ربّه فسلّم عليهم فقالوا : وعليك السلام ورحمة الله وبركانه، فلمّا رجع إلى ربّه بَجَرَيم قال له ربّه فسلّم عليهم فقالوا : وعليك السلام ورحمة الله وبركانه، فلمّا رجع إلى ربّه بَجَرَيم قال له ربّه بنارك الله وبنه الله وبركانه، وبركانه، فلللهم عليهم فقالوا : وعليك السلام ورحمة الله وبركانه، فلما رجع إلى ربّه بمَرَيم قال له ربّه بنارك وبما ي منها إلى يوم القيامة.

١٢ - ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن عثمان، عن الحسن بن

- (۱) (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۵۳–۵۳.
   (۳) فضائل الشيعة للصدوق، ص ۵۰.
- (٤) الخصال، ص ٣٩٧ باب السبعة ح ١٠٣. (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ١٢٦ باب ٩٠ ح ١.

الملائكة ترى أنَّه منها، وكان الله يعلم أنَّه ليس منها، فلمَّا أُمر بالسجود كان منه الَّذي كان<sup>(١)</sup>.

إيضاح؛ اعلم أنَّ العلماء اختلفوا في أنَّه هل كان إبليس من الملائكة أم لا ، فذهب أكثر المتكلّمين لا سيّما المعتزلة وكثيرٌ من أصحابنا كالشيخ المفيد قدّس سرّه إلى أنَّه لم يكن من الملائكة بل كان من الجنّ ، قال : وقد جاءت الأخبار به متواترة عن أئمّة الهدى سلام الله عليهم وهو مذهب الإماميّة ، وذهب جماعةٌ من المتكلّمين وكثيرٌ من فقهاء الجمهور إلى أنَّه منهم ، واختاره شيخ الطائفة تقليّه في التبيان قال : وهو المرويّ عن أبي عبد الله تقيّ والظاهر في تفاسيرنا ، ثمّ اختلفت الطائفة الأخيرة فقيل : إنّه كان خازناً للجنان ، وقيل : كان له سلطان سماء الدنيا وسلطان الأرض ، وقيل : كان يسوس ما بين السماء والأرض ، والحقّ ما اختاره المفيد تقليه ، وسنورد الأخبار في ذلك في كتاب السماء والعالم .

١٥ - ص: بالإسناد عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن الصادق على قال: أمر إبليس بالسجود لآدم، فقال: يا رب وعزتك إن أعفيتني من السجود لآدم لأعبدنك عبادة ما عبدك أحد قط مثلها، قال الله جل جلاله: إنّي أحب أن أطاع من حيث أريد. وقال: إنّ إبليس رنّ أربع رنّات أولهن يوم لعن، ويوم أهبط إلى الأرض، وحيث بعث محمد تشكي على فترة من الرسل، وحين أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم من الشجرة، وحين أهبط من الرسل، وعن أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم من الشجوة من الشجوة من المعبدة ما من الربيل معن ويوم أهبط إلى الأرض، وحيث بعث محمد تشكي على فترة من الرسل، وحين أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم من الشجرة، وحين أهبط من المعبدة مع مع من المعبدة مع مع من المعبدة من الربيل من الرسل، وحين أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم من الشجرة، وحين أهبط من الربيل من الجنّة. وقال ذا من المعبدة مع مع من مع من المعبدة من المعبدة من المعبدة من المعبدة من المعبدة من المعبدة من الربيل من الربيل، وحين أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم من الشجرة، وحين أهبط من الربيل من الربيل، وقال في قوله تعالى: ﴿ فَبَكَتْ لهما شرة، تُهُما كما كانت سوآتهما لا ترى فصارت ترى بارزة. وقال في قوله تعالى: علي عنها آدم هي السنبلة (٢).

**توضيح؛** الرنّة: الصوت، يقال. رنّت المرأة ترنّ رنيناً وأرنّت أيضاً أي صاحت. والنخير: صوتٌ بالأنف.

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٢.
   قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٢.
  - (٣) كمال الدين، ص ٢٥.

١٧ - فس: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَاءَ كُلُهَا ﴾ قال: أسماء الجبال والبحار والأودية والنبات والحيوان<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الشيخ أمين الدين الطبرسي يظنه: ﴿وَعَلَمَ مَادَمَ ٱلْأَسْمَآة كُلُّهَا ﴾ أي علمه معانى الأسماء، إذ الأسماء بلا معان لا قائدة فيها ولا وجه لإشادة الفضيلة بها، وقد نبَّه الله الملائكة على ما فيها من لطيف الحكمة فأقرّوا عندما ستلوا عن ذكرها والإخبار عنها أنّه لا علم لهم بها، قال الله تعالى: ﴿يَكَادَمُ أَنْبِنَّهُم بِأَسْمَآتِهِمْ ﴾ عن قتادة؛ وقيل: إنَّه سبحانه علّمه جميع الأسماء والصناعات وعمارة الأرضين والأطعمة والأودية واستخراج المعادن وغرس الأشجار ومنافعها وجميع ما يتعلّق بعمارة الدين والدنيا، عن ابن عبّاس ومجاهد وسعيد بن جبير وعن أكثر المتأخِّرين؛ وقيل: إنَّه عنَّمه أسماء الأشياء كلِّها ما خلق وما لم يخلق بجميع اللِّغات الَّتي يتكلُّم بها ولده بعده، عن أبي عليَّ الجبائيِّ وعليَّ بن عيسى وغيرهما، قالوا : فأخذ عنه ولده اللِّغات فلمَّا تفرَّقوا تكلُّم كلَّ قوم بلسان ألفوه واعتادوه، وتطاول الزمان على ما خالف ذلك فنسوه، ويجوز أن يكونوا عالمين بجميع تلك اللّغات إلى زمن نوح على نبيّنا وآله وعليه السلام، فلمّا أهلك الله الناس إلاَّ نوحاً ومن تبعه كانوا هم العارفين بتلك اللّغات، فلمّا كثروا وتفرّقوا اختار كلّ قوم منهم لغةً تكلّموا بها وتركوا ما سواه ونسوه، وقد روي عن الصادق عَلَيْتَهُمُ أَنَّه سنل عن هذه الآية فقال: الأرضين والجبال والشعاب والأودية؛ ثمَّ نظر إلى بساط تحته فقال: وهذا البساط ممّا علّمه. وقيل: إنَّه علّمه أسماء الملائكة وأسماء ذرّيّته، عن الربيع؛ وقيل: إنّه علّمه ألقاب الأشياءِ ومعانيها وخواصّها، وهو أنَّ الفرس يصلح لماذا، والحمار يصلح لماذا، وهذا أبلغ لأنَّ معاني الأشياء وخواصَّها لا تتغيَّر بتغيَّر الأزمنة والأوقات، وألقاب الأشياءِ تتغيّر على طول الزمان انتهى(٢).

**أقول:** الأظهر الحمل على المعنى الأعمّ، وما ذكر في خبر ابن محرز بيان لبعض أفراد المسمّيات وأشرفها وأرفعها .

١٨ - سن: الحسن بن عليّ بن يقطين، عن الحسين بن ميّاح عن أبيه، عن أبي عبد الله ظليَّ قال: إنّ إبليس قاس نفسه بآدم فقال: ﴿ فَلَقَنَبَى بِن نَارٍ وَخَلَقْتَهُ مِن طِبِنٍ ﴾ فلو قاس الجوهر الّذي خلق الله منه آدم بالنار كان ذلك أكثر نوراً وضياءً من النار<sup>(٣)</sup>.

19 - شيء عن أبي العبّاس، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن قول الله: ﴿وَعَلَمَ عَادَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُهُما ﴾ ماذا علّمه؟ قال: الأرضين والجبال والشعاب والأودية؛ ثم نظر إلى بساط تحته فقال: وهذا البساط مما علّمه<sup>(٤)</sup>.

- (۱) تغسير القمي، ج ۱ ص ٥٦. (۲) مجمع البيان، ج ۱ ص ١٥٢.
  - (٣) المحاسن للبرقي، ص ٢١١. –
  - ٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٥١ ح ١١ من سورة البقرة.

٢ - شي: عن الفضل بن عبّاس، عن أبي عبد الله عليتيني قال: سألته عن قول الله عَرْبَطْنَ : وَعَمَّمَ ءَادَمَ ٱلأَسْمَاءَ كُلُهَا، ما هي؟ قال: أسماء الأودية والنبات والشجر والجبال من الأرض<sup>(۱)</sup>.

۲۱ **- شي:** عن داود بن سرحان العطّار قال: كنت عند أبي عبد الله عَلَيْتَمَا فَدَعا بِالخوان فتغدِّينا، ثمّ جاؤوا بالطشت والدست سنانه، فقلت جعلت فداك: قوله: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلأَسْمَآءَ كُلُهَا﴾ الطست والدست سنانه منه؟ فقال: الفجاج والأودية وأهوى بيده كذا وكذي<sup>(٢)</sup>.

٢٢ - شيء عن حريز، عمّن أخبره، عن أبي عبد الله عليتي قال: لمّا أن خلق الله آدم أمر الملائكة أن يسجدوا له. فقالت الملائكة في أنفسها: ما كنّا نظن أنّ الله خلق خلقاً أكرم عليه منا. فنحن جيرانه ونحن أقرب خلقه إليه. فقال الله: ﴿ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنّي أَعْلَمُ غَيّبَ السَّهَاوَتِ مَنّا. فنحن جيرانه ونحن أقرب خلقه إليه. فقال الله: ﴿ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنّي أَعْلَمُ غَيّبَ السَّهَاوَتِ مَنّا. فنحن جيرانه ونحن أقرب خلقه إليه. فقال الله: ﴿ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنّي أَعْلَمُ غَيّبَ السَّهَاوَتِ مَنّا. فنحن جيرانه ونحن أقرب خلقه إليه. فقال الله: ﴿ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنّي أَعْلَمُ غَيّبَ السَّهَاوَتِ مُنّا. فنحن جيرانه ونحن أقرب خلقه إليه. فقال الله: ﴿ أَلَمَ أَقُل لَكُمْ إِنّي أَعْلَمُ غَيّبَ السَّهَوَتِ ف فَالأَرْضِ وَأَعْلَمُ مَا نُبْدُونَ وَمَا كُنْتُمْ تَكْنُهُونَ فيما أبدوا من أمر بني الجانّ، وكتموا ما في أنفسهم.

٢٣ - شي؛ عن جميل بن درّاج قال سألت أبا عبد الله على المليس أكان من الملائكة اوكان يلي شيئاً من أمر السماء؟ فقال : لم يكن من الملائكة ، وكانت الملائكة ترى أنّه منها ، وكان الله يعلم أنّه ليس منها ، ولم يكن يلي شيئاً من أمر السماء ولا كرامة ، فأتيت الطّيّار فكان الله يعلم أنّه ليس منها ، ولم يكن يلي شيئاً من أمر السماء ولا كرامة ، فأتيت الطّيّار فأخبرته بما سمعت فأنكر ، وقال : كيف لا يكون من الملائكة والله يقول للملائكة : فأخبرته بما سمعت فأنكر ، وقال : كيف لا يكون من الملائكة والله يقول للملائكة : فأخبرته بما سمعت فأنكر ، وقال : كيف لا يكون من الملائكة والله يقول للملائكة : فأخبرته بما سمعت فأنكر ، وقال : كيف لا يكون من الملائكة والله يقول للملائكة : فأخبرته بما سمعت فأنكر ، وقال : كيف لا يكون من الملائكة والله يقول للملائكة : فوالله يترتبن ! أمنوا في فدخل عليه الطيّار فسأله وأنا عنده فقال له : جعلت فداك فول الله يترتبن ! في أيني أي ألما وأنا عنده فقال له : جعلت فداك فول الله يترتبن ! في أي أي ألم ألم ألما ألما الما أول في غير مكان في مخاطبة المؤمنين أيدخل في هذه المنافقون؟ فقال : نعم يدخلون في هذه المنافقون والضلال وكلّ من أقر بالدعوة الظاهرة <sup>(1)</sup> . المنافقون؟ فقال : نعم يدخلون في هذه المنافقون والضلال وكلّ من أقر بالدعوة الظاهرة <sup>(2)</sup> .

تفسير العياشي، ج ١ ص ٥١ ح ١٢ من سورة البقرة.

- - (٣) (٤) تفسير العياشي ج ١ ص ٥١ ح ١٤ ١٥ من سورة البقرة.

ظاهراً منهم ومظهراً لصفاتهم، كما أنَّ خطاب يا أيَّها الَّذين آمنوا يشمل المنافقين لكونهم ظاهراً من المؤمنين، وأمّا ظنّ الملائكة فيحتمل أن يكون المراد أنّهم ظنّوا أنّه منهم في الطّاعة وعدم العصيان، لأنّه يبعد أن لا يعلم الملائكة أنّه ليس منهم مع أنّهم رفعوه إلى السماء وأهلكوا قومه، فيكون من قبيل قولهم ﷺ : «سلمان منا أهل البيت» على أنّه يحتمل أن يكون الملائكة ظنّوا أنّه كان ملكاً جعله الله حاكماً على الجانّ، ويحتمل أن يكون هذا الظنّ من بعض الملائكة الذين لم يكونوا بين جماعة منهم قتلوا الجانّ ورفعوا إبليس .

٣٤ - شيء عن أبي بصير قال : قال أبو عبد الله ﷺ : إنَّ أوّل كفر كفر بالله ، حيث خلق الله آدم كفر إبليس حيث ردّ على الله أمره، وأوّل الحسد حيث حسد ابن آدم أخاه، وأوّل الحرص حرص آدم، نهي عن الشجرة فأكل منها فأخرجه حرصه من الجنّة<sup>(1)</sup>.

٢٥ - شيء: عن بدر بن خليل الأسديّ، عن رجل من أهل الشام قال: قال أمير المؤمنين غليَتَلاِ: أوّل بقعة عبد الله عليها ظهر الكوفة لمّا أمرالله الملائكة أن يسجدوا لآدم سجدوا على ظهر الكوفة<sup>(٢)</sup>.

فأمّا عسكره ففارقوه، وأمّا أهله الأدنون من أقربائه فأبوا وقالوا : لا نفارقك ويحزننا ما يحزنك، ويصيبنا ما يصيبك، وإنّا أقرب ما نكون إلى الله إذا كنّا معك، فقال لهم : فإن كنتم قد وظنتم أنفسكم على ما وظنت نفسي عليه فاعلموا أنّ الله إنّما يهب المنازل الشريفة لعباده باحتمال المكاره، وأنّ الله وإن كان خصّني مع من مضى من أهلي الّذين أنا آخرهم بقاءً في الدنيا من الكرامات بما يسهل عليَّ معها احتمال المكرهات فإنّ لكم شطر ذلك من كرامات الله تعالى، واعلموا أنّ الدنيا حلوها ومرّها حلمٌ، والانتباه في الآخرة، والفائز من فاز فيها، والشقيُّ من شقي فيها، أولا أحدَّتكم بأوّل أمرنا وأمركم معاشر أوليائنا ومحبّينا والمتعصّبين لنا ليسهل عليكم احتمال ما أنتم له مقرّون؟ قالوا : بلى يابن رسول الله قال : إنّ الله تعالى لمّا خلق آدم وسوّاه وعلّمه أسماء كلّ شيء وعرضهم على الملائكة جعل محمّداً وعلياً وفاطمة والحسن والحسين أشباحاً خمسةً في ظهر آدم، وكانت أنوارهم تضيء في الآفاق من السماوات والحجب والجنان والكرسيّ والعرش، فأمر الله الملائكة بالسجدة لآدم تعظيماً له أنّه قد فضّله بأن جعله وعاء لتلك الأشباح الّتي قد عمّ أنوارها في الآفاق، فسجدوا إلآ إبليس أبى أن يتواضع لجلال عظمة الله وأن يتواضع لأنوارنا أهل البيت وقد تواضعت لها الملائكة كلّها فاستكبر وترفّع وكان بإبائه ذلك وتكبّره من الكافرين.

قال عليّ بن الحسين صلوات الله عليهما : حدّثني أبي، عن أبيه، عن رسول الله عليَّه قال: قال: يا عباد الله: إنَّ آدم لمَّا رأى النور ساطعاً من صلبه إذ كان الله قد نقل أشباحنا من ذروة العرش إلى ظهره رأى النور ولم يتبيَّن الأشباح، فقال: يا ربِّ ما هذه الأنوار؟ قال الله بَمْرَصِّلًا ٪ أنوار أشباح نقلتهم من أشرف بقاع عرشي إلى ظهرك، ولذلك أمرت الملائكة بالسّجود لك إذ كنت وعاءً لتلك الأشباح، فقال آدم: يا ربّ لو بيّنتها لي، فقال الله تعالى: انظر يا آدم إلى ذروة العرش، فنظر آدم – ووقع نور أشباحنا من ظهر آدم – على ذروة العرش فانطبع فيه صور أنوار أشباحنا كما ينطبع وجه الإنسان في المرآة الصافية، فرأى أشباحنا فقال: ما هذه الأشباح يا ربٍّ؟ فقال الله : يا آدم هذه الأشباح أفضل خلائقي وبريَّاتي : هذا محمّد وأنا الحميد والمحمود في أفعالي شققت له اسماً من اسمي، وهذا عليّ وأنا العليّ العظيم شققت له اسماً من اسمي، وهذه فاطمة وأنا فاطر السماوات والأرض فاطم أعدائي عن رحمتي يوم فصل قضائي، وفاطم أوليائي عمّا يعتريهم ويشينهم فشققت لها اسماً من اسمي، وهذا الحسن وهذا الحسين وأنا المحسن المجمل شققت لهما إسماً من اسمي، هؤلاء خيار خليقتي وكرام بريتي، بهم آخذ وبهم أعطي وبهم أعاقب وبهم أثيب، فتوسِّل إليّ بهم يا أدم، وإذا دهتك داهيةٌ فاجعلهم إليّ شفعاءك، فإنِّي آليت على نفسي قسماً حقًّا لا أخيَّب بهم آملًا، ولا أردّ بهم سائلاً فلذلك حين نزلت منه الخطينة (وخ) دعا الله بَرْتَطِلْ بهم فتاب عليه وغفر له<sup>(۱)</sup>.

**أقول:** قال السيّد ابن طاوس في سعد السعود: رأيت في صحف إدريس على نبيّنا وآله وعليه السلام في ذكر سؤال إبليس وجواب الله له قال: ربّ فأنظرني إلى يوم يبعثون، قال: لا ولكنّك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم، فإنّه يوم قضيت وحتمت أن أطهر الأرض ذلك اليوم من الكفر والشرك والمعاصي، وأنتخب لذلك الوقت عباداً لي امتحنت قلوبهم للإيمان وحشوتها بالورع والإخلاص واليقين والتقوى والخشوع والصدق والحلم والصبر والوقار والزهد في الدنيا، والرغبة فيما عندي يدينون بالحق وبه يعدلون، أولئك أوليائي حقاً، اخترت لهم نبياً مصطفى، وأميناً مرتضى، فجعلته لهم نبياً ورسولاً وجعلتهم له أولياء وأنصاراً، تلك أمّة اخترتها للنّبيّ المصطفى وأميني المرتضى، ذلك وقت حجبته في علم غيبي، ولا بدَّ أنَّه واقع، أبيدك يومنذ وخيلك ورجلك وجنودك أجمعين، فاذهب فإنَّك من المنظرين إلى يوم الوقت المعلوم، ثمَّ قال الله لآدم: قم فانظر إلى هؤلاء الملائكة الَّذين قبالك، فإنَّهم من الَّذين سجدوا لك، فقل: السِّلام عليكم ورحمة الله وبركاته، فأتاهم فسلَّم عليهم كما أمره الله، فقالوا : وعليك السلام يا آدم ورحمة الله وبركاته، فقال الله : هذه تحيّتك يا آدم وتحيَّة ذرَّيْتك فيما بينهم إلى يوم القيامة . ثمَّ ذكر شرح خلق ذرَّيَّة آدم وشهادة من تكلُّف منهم بالربوبيَّه والوحدانيَّة لله جلَّ جلاله ثمَّ قال: ونظر آدم إلى طائفة من ذرَّيْته يتلألأ نورهم يسعى، قال آدم: ما هؤلاءٍ؟ قال: هؤلاء الأنبياء من ذرَّيْتك، قال: كم هم يا ربَّ؟ قال: هم مائة ألف نبيٍّ وأربعة وعشرون ألف نبيٍّ، المرسلون منهم ثلاثمائة وخمسة عشر نبيًّا مرسلًا، قال: يا ربّ فما بال نور هذا الأخير ساطعاً على نورهم جميعاً؟ قال: لفضله عليهم جميعاً، قال: ومن هذا النبِّي يا ربٍّ؟ وما اسمه؟ قال: هذا محمّد نبيّي ورسولي وأميني ونجيبي ونجتي وخيرتي وصفوتي وخالصتي وحبيبي وخليلي وأكرم خلقي علتي، وأحبَّهم إليَّ، وآثرهم عندي، وأقربهم منّى، وأعرفهم لي، وأرجحهم حلماً وعلماً وإيماناً ويقيناً وصدقاً وبراً وعفافاً وعبادةً وخشوعاً وورعاً وسلماً وإسلاماً، أخذت له ميثاق حملة عرشي فما دونهم من خلائقي في السماوات والأرض بالإيمان به والإقرار بنبوَّته فآمن به يا آدم تزد منَّى قربة ومنزلةً وفضلاً ونوراً ووقاراً قال آدم : آمنت بالله وبرسوله محمّد، قال الله : قد أوجبت لك يا آدم وقد زدتك فضلاً وكرامة أنت يا آدم أوَّل الأنبياءِ والمرسلين، وابنك محمَّد خاتم الأنبياءِ والرسل، وأوَّل من تنشق الأرض عنه يوم القيامة، وأوَّل من يكسى ويحمل إلى الموقف، وأوَّل شافع وأوَّل مشفِّع، وأوَّل قارع لأبواب الجنان، وأوَّل من يفتح له، وأوَّل من يدخل الجنَّة، قد كنِّيتك به فأنت أبو محمّد، فقال آدم : الحمد لله الَّذي جعل من ذرّيتي من فضله بهذه الفضائل وسبقني إلى الجنَّة ولا أحسده.

ثمَّ ذكر مشاهدة آدم لمن أخرج الله جلَّ جلاله من ظهره من جوهر ذرّيّته إلى يوم القيامة، واختياره للمطيعين وإعراضه غَلِيَّلا عن العصاة له سبحانه، وذكر خلق حوّاء من ضلع آدم غَلِيَّلا <sup>(1)</sup>.

٢٧ - فس: (ثُمَّ لَآيَنِنَهُم مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمَ الآية أمّا بين أيديهم فهو من قبل الآخرة لأخبرنهم أنّه لا جنّة ولا نار ولا نشور، وأمّا خلفهم يقول: من قبل دنياهم آمرهم بجمع الأموال وآمرهم أن لا يتفقوا على ذراريهم، أن لا يصلوا في أموالهم رحماً ولا يعطوا منه حقاً، وآمرهم أن لا يتفقوا على ذراريهم، وأخوفهم على الضيعة، وأمّا عن أيمانهم يقول: من قبل دنياهم أن لا يتفقوا على ذراريهم، وأخوفهم على أنوالهم رحماً ولا يعطوا منه حقاً، وآمرهم أن لا يتفقوا على ذراريهم، وأن لا يصلوا في أموالهم رحماً ولا يعطوا منه حقاً، وآمرهم أن لا يتفقوا على ذراريهم، وأخوفهم على الضيعة، وأمّا عن أيمانهم يقول: من قبل دينهم فإن كانوا على ضلالة زيّنتها وأخوفهم على الضيعة، وأمّا عن أيمانهم يقول: من قبل دينهم فإن كانوا على ضلالة زيّنتها وأخوفهم على الفيدة، وأمّا عن أيمانهم منه، وأمّا عن أيمانهم يقول: من قبل دينهم فإن كانوا على ضلالة زيّنتها والمرهم، وإن كانوا على اللذات لهم، وأن المانهم يقول: من قبل دينهم فإن كانوا على ضلالة زيّنتها وأخوفهم على الضيعة، وأمّا عن أيمانهم يقول: من قبل دينهم فإن كانوا على ضلالة زيّنتها وأخوفهم، وإن كانوا على ألذات إلى أنهم، وأمّا عن أيمانهم يقول: من قبل دينهم فإن كانوا على ضلالة زيّنتها وأخوفهم، وإن كانوا على الهدى أخرجهم منه، وأمّا عن شمائلهم يقول: من قبل الذّات والهم، وإن كانوا على الهدى أخرجهم منه، وأمّا عن شمائلهم يقول: من قبل الذّات والشهوات، يقول الله:

قوله: ﴿ آخُرُجْ مِنْهَا مَدْءُومًا مَتَحُولًا﴾ فالمذؤوم المعيب، والمدحور المقصيّ أيّ ملقى في جهنّم<sup>(۱)</sup>.

۲۸ – **فس: ﴿**ين مَنْمَسُلِ﴾ قال: الماء المتصلصل بالطين ﴿يَنْ حَلِّ مَسْنُونِ﴾ قال: حمأ متغير ﴿وَأَلجَآنَ﴾ قال: أبو إبليس<sup>(۲)</sup>.

٢٩ ~ **فس:** محمّد بن أحمد بن ثابت، عن القاسم بن اسماعيل الهاشميّ، عن محمّد بن سيّار، عن الحسين بن المختار، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليّظِير قال: لو أنَّ الله خلق الخلق كلّهم بيده لم يحتج في آدم أنَّه خلقه بيده فيقول: ﴿مَا مَنَعَكَ أَن نَسَجُدَ لِمَا خَلَقَتُ بِبَدَقٌ﴾ أفترى الله يبعث الأشياء بيده!<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** أفترى الله إنّما ذكر ذلك لئلاّ يحمل اليد على الحقيقة، أو المعنى أنّه لو كان خلقه تعالى الأشياء بالجوارح لكان خلق الجميع بها فلا وجه للاختصاص.

٣١ **- فس:** أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن يونس، عن رجل، عن أبي عبد الله عَلِيَـَلا في قول الله تبارك وتعالى : ﴿إِلَىٰ يَوَرِ ٱلْوَقْتِ ٱلْمَعْلُومِ ﴾ قال : يوم الوقت المعلوم يوم يذبحه رسول الله ﷺ على الصخرة التي في بيت المقدس .

قال عليّ بن إبراهيم: فقال الله: ﴿فَالَحَقُ﴾ أي إنّك تفعل ذلك، ﴿وَالْحَقَ أَقُولُ ۞ لَأَمَلَأَنَّ جَهَنَمَ مِنكَ وَمِتَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ۞ ﴾<sup>(ه)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿فَالَحَنَّ وَلَغَنَّ أَقُولُ﴾: أي فأحقّ الحقّ وأقوله، وقيل: إنّ الحقّ اسم الله، ونصبه بحذف حرف القسم وجوابه ﴿لَأَمَلَأَنَّ ﴾ وما بينهما اعتراض، وقرأ عاصم وحمزة برفع الأوَّل على الابتداءِ، أي الحقّ يميني أو قسمي، أو الخبر أي أنا الحقّ. انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** ما ذكره عليّ بن إبراهيم يصح على القراءتين فلا تغفل .

- تغسير القمي، ج ١ ص ٢٣١.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٧٧.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٤.
   (٤) (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٥.
  - (٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٤.

## ۳ - باب ارتكاب ترك الأولى ومعناه وكيفيته

## وكيفية قبول توبته والكلمات التي تلقاها من ربه

**الآيات: المبقوة ٢٦، ﴿** وَقُلْنَا يَتَادَمُ اسْكُنْ أَنَتَ وَزَوْجُكَ الْجَنَّةَ وَكُلَا مِنْهَمَا رَعَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَغْرَبَا هَاذِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظَّلِلِمِينَ (٢) فَأَرْلَهُمَا الشَّيْطَنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيوْ وَقُلْنَا الْهَبِطُولُ بَعْضَكُر لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُرْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَنَتُحُ إِلَى حِبْرِ ٢٦) فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن تَنِهِ. كَلِنَتِ فَنَابَ عَلَيْهُ أَنْ الْفَرْعَةِ فَلَنَا الْمُبْطُنُ عَنْهَا وَلَكُرْ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَنَتُحُ إِلَى حِبْرِ ٢٦) فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن تَنِهِ. كَلِنَتِ فَلَابَ عَلَيْهُ إِذَهُ هُوَ النَّوَابُ الرَّحِيمُ عَنْهُ وَلَكُرُ فِي الْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَنَتُحُ إِلَى حِبْرِ ٢٦) فَلَلْقَتْنَ عَادَمُ مِن تَنِهِ كَلِيَتِ فَلَكُرُ

الأعراف ٧٩، ﴿ وَبَعَادَمُ أَسَكُنْ أَنَ وَزَوْعِكَ ٱلْجَنَةَ فَكُلا مِنْ حَيْثُ سِنْتُنَا وَلا نَقْرَباً هَذِهِ النَّجَرَةُ مَنكُونا مِنَ الظَّلَامِينَ () فَوَسَوَسَ لَهُمَا الشَّبْطَنُ لِبُسِينَ لَمَا مَنوَ يَعْمَا مِن سَوْهُ يَعْمَا وَقَالَ مَا تَهَدَكُما وَنَكُما عَنْ هَلَذِهِ النَّنجَرَة مَنكُونا مِن الطَّلَامِينَ () فَوَسَوَسَ لَهُمَا الشَّبْطَنُ لِبُسِينَ هَذَا مَوْدَيْهِما وَمَا مَعْمَا الشَّبَعَلَى لَبُسُوى لَمُما الشَّبَطُنُ وَتَعْرَبُهُ مَا وَرِي عَنْهُمَا مِن سَوْهُ يَعْما وَقَالَ مَا تَهَدَكُما وَمَن هُمَا الشَّبَطُنُ لِبُسُوى لَمُهُمَا مَا تَعْدَلُنَهُ مَا يَعْهُونُ السَّجَرَة إِلَا أَن تَكُونا مَلكَمْنِ أَوْ تَكُونا مِنَ الْحَيْطِينَ () وَقَاسَمَهُمَا إِنْ لَكُما لِمِن النَّصِيعِينَ () فَذَلُوما مِعْهُما مِعْهُونُ مَلْتَعْذِي فَقَا يَعْضِيفا مَعْهُما مِعْهُونُ وَقَاسَمَهُمَا إِنَّهُ وَالسَمَعُونَ المَنْتَعْمَا وَقَالسَمَهُمَا إِنْ لَكُما لَمُ وَقَالَ اللَّعَرَةُ بَعْدَلُهُما مِعْهُونُ مَا يَعْهُونُ مَنْ يَعْهُونُ مَنْ فَيَعْ مَعْيَ وَقَالسَمُهُمَا إِن اللَّعَرَةُ وَعَالَ مَعْهُ وَعَا يَعْتَعْمَ وَقَالَ وَقَاعُ مَا مَعْهُ وَكُلَا مِن الْتَعْمِينَ الْنَعْهُ وَقَالَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَنَا يَعْتُ مِنْعُنُونَ وَي الْمُعْرَبُونُ وَعَلَى مَالَيْهُ وَلَكُنُونَ وَعَا اللَّهُ مَعْنُ وَ الشَجَرَة وَاللَّنَا اللَّهُ مَنْ مَا أَنْ الْمُعَا مَعْدُو مُعْنُونَ وَعَا عَصْمِعا مَن وَلَكُونَ مَن وَلَكُونُ الصَحَرَة وَالَتُ وَاللَهُ مَعْنُ اللَهُ عَلَى اللَّهُ مَعْنُ لَكُمَا إِنْ مَعْتُ وَعَا عَنْ وَلَكُونَ مَنْ وَي

وقال تعالى: ﴿يَبَنِيَ مَادَمَ لَا يَفْنِنَتَكُمُ ٱلشَّبْطَنُ كَمَّا أَخْرَجَ أَبُوَتِكُم مِنَ ٱلْجَنَّةِ يَنِيعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوَءَنِهِماً ٢٠٠٠.

طه ٢٠٠٤ ﴿وَلَنَدْ عَهِدْنَا إِلَى مَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِى وَلَمْ نِجِدْ لَمُ عَـزُمَا ﷺ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِيكَةِ اسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِلِيسَ أَبَى ۞ فَقُلْنَا يَتَادَمُ إِنَّ هَذَا عَدُوُّ لَكَ وَلِزُوْجِكَ فَلَا يُخْرِحَنَّكُما مِنَ الْجَنَّةِ فَتَشْفَى ۞ إِنَّ لَكَ أَلَّا تَجُوعَ فِيها وَلَا تَعْرَى ۞ وَأَنَكَ لَا تَظْمَوُا فِيها وَلَا تَضْحَى ۞ فَوَسُوسَ إِلَيْهِ الشَّيْطَنُ قَالَ يَتَادَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْدِ وَمُلْكِ لَا يَظْمَوُا فِيها وَلَا تَضْحَى ۞ وَلَنَكَ لا تَظْمَوُنَ فِيهَا وَلَا يَضْحَرَةُ عَلَى اللَّهُ عَمْرَةُ عَمَى وَالَكَ لَا تَظْمَوُا فِيها وَلَا وَمُوَاتَتُهُ وَمُنْوَسَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَمُوْتَ الْمُنْعَى وَالْنَكَ لَا يَعْذَى وَمُواتَ الشَيْطَنُ قَالَ يَتَعَدَمُ هَلْ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الْخُلْذِ وَمُلْكِ لَا يَبْنَ ﴾ فَالَتُكَلا مِنْهُ فَوَسُوسَ وَمَوْ تُعْمَدُ وَمُلْكُ أَنَّا مَعْلَى أَلَا يَعْلَى عَلَيْهُما مِن وَرَقِ لَلْخَذَةِ وَعَمَى مَادَمُ رَبَعُ فَنَوى فَا مَعْتَى وَالَهُ عَلَى اللَّعْذَابَ عَذَابًا عَلَيْهُما وَهُدَى إِلَى قَالَ الْعَمَا وَطَعْفَا يَغْرَمُ عَلَى عَلَيْهُما مِن وَرَقِ لَلْمَنْتُ وَعُمَنَى مَا مَنْهُ مُنَهُ مَنْ الْمُعْنَى اللْنُقُلْ عَلَى عَلَمُ وَمُعْتَى مَدْتُ هُمَ

تفسير؛ قال الطبرسيّ تَنْلَنَهُ : ﴿ اسْكُنْ أَنَ وَزَقَبُكَ اَلْمَنَةَ ﴾ أي اتّخذاها مسكناً وروي عن ابن عبّاس وابن مسعود أنّه لمّا أخرج إبليس من الجنّة ولعن بفي آدم وحده فاستوحش إذ ليس معه من يسكن إليه خلقت حوّاء ليسكن إليها ، وروي أنَّ الله تعالى ألقى على آدم النوم وأخذ منه ضلعاً فخلق منه حوّاء فاستيقظ آدم فإذا عند رأسه امرأة فسألها من أنت؟ قالت : امرأة ، قال : لمَ خلقت؟ قال : لتسكن إليّ ، فقالت الملائكة : ما اسمها يا آدم؟ فقال : حوّاء ، قالوا : ولمَ سمّيت حوّاء؟ قال : لأنّها خلقت من حيّ . فعندها قال الله : ﴿ أَسَكُنْ أَنَتَ وَزَقَبُكَ اَلَمَنَهُ وقيل : إنّها خلقت قبل أن يسكن إليه نقالت الملائكة : ما اسمها يا آدم؟ فقال : حوّاء ، قالوا : ولمَ سمّيت حوّاء؟ قال : لأنّها خلقت من حيّ . فعندها قال الله : ﴿ أَسَكُنْ أَنتَ وَزَقَبُكَ اَلْمَنَةَ ﴾ وقيل :

وفي كتاب النبوّة أنَّ الله تعالى خلق آدم من الطين وخلق حوّاء من آدم فهمّة الرّجال الماء والطين، وهمّة النساء الرّجال. قال أهل التحقيق : ليس يمتنع أن يخلق الله حوّاء من جملة جسد آدم بعد أن لا يكون ممّا لا يتمَّ الحيِّ حيًّا إلاَّ معه، لأنَّ ما هذه صفته لا يجوز أن ينقل إلى غيره، أو يخلق منه حيّ آخر من حيث يؤدّي إلى أن لا يمكن إيصال الثواب إلى مستحقَّه ﴿ رَغَدُا ﴾ أي كثيراً واسعاً لا عناء فيه وَلَا نَغْرَبَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ أي لا تأكلا منها وهو المرويّ عن الباقر ﷺ، وكان هذا نهي تنزيه ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلْظَلِمِينَ﴾ يجوز أن يقال لمن يبخس نفسه الثواب: إنَّه ظالمٌ لنفسه ﴿فَأَزَلَهُمَا﴾ أي حملهما على الزلَّة ﴿عَنَّهَا﴾ أي عن الجنَّة ﴿فَأَخْرَجَهُمَا مِتَمَا كَانَا فِيرُّ﴾ من النعمة والدَّعة، أو من الجنَّة، أو من الطاعة، وإنَّما أخرج من الجنَّة لا على وجه العقوبة، بل لأنَّ المصلحة قد تغيّرت بتناوله من الشجرة فاقتضت الحكمة إهباطه إلى الأرض وابتلاءه والتكليف بالمشقّة، وسلبه ما ألبسه من ثياب الجنَّة لأنَّ إنعامه بذلك كان على وجه التفضِّل والامتنان، فله أن يمنع ذلك تشديداً للبلوى والامتحان، كما له أن يفقر بعد الإغناء ويميت بعد الإحياء ويسقم بعد الصحة ﴿وَقُلْنَا ٱلْهَبِعُواْ﴾ الخطاب لآدم وحوًّاء وإبليس وإن كان إبليس قد أخرج قبل ذلك لأنَّهم قد اجتمعوا في الهبوط وإن كانت أوقاتهم متفرَّقة؛ وقيل: أراد آدم وحوَّاء والحيَّة؛ وقيل: أراد آدم وحوًّاء وذرّيّتهما؛ وقيل: خاطب الاثنين خطاب الجمع ﴿ بَعْضُكُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌّ ﴾ يعني آدم وذرّيته، وإبليس وذرّيته ﴿مُسْنَقَرٌ ﴾ أي مقرُّ ومقامٌ وثبوتٌ ﴿وَمَتَنُّمُ﴾ أي استمتاع ﴿إِنَى حِينِ﴾ أي إلى الموت أو إلى القيامة ﴿فَنَلَقَّنَ ﴾ أي قبل وأخذ ﴿مِن زَبِّهِ كَلِمَتِ ﴾ وأغنى قوله : ﴿فَنَلَقَّنَ ﴾ عن أن يقول : فرغب إلى الله بهنّ ، أو سأله بحقّهنّ لأنَّ التلقي يفيد ذلك واختلف في الكلمات فقيل: هي قوله: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَآ أَنفُسَنَا﴾ الآية؛ وقيل: هي قوله: «اللَّهمَّ لا إله الآ أنت سبحانك وبحمدك، ربّ إنّي ظلمت نفسي فاغفرلي إنَّك خير الغافرين اللَّهمّ لا إله إلاَّ أنت سبحانك وبحمدك ربّ إنّي ظلمت نفسي فتب عليّ إنَّك أنت التَّوَّاب الرَّحيم، وهو المرويّ عن الباقر ﷺ ، وقيل، بل هي «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاَّ الله والله أكبر» وقيل – وهي رواية تختص بأهل البيت عَلَيْتُهُ -: إنَّ آدم رأى مكتوباً على العرش أسماء مكرِّمة معظِّمة، فسأل عنها فقيل له: هذه أسماء أجلَّة الخلق عند الله منزلةً، والأسماء: محمَّد وعليَّ وفاطمة والحسن والحسين المَنْيَنِيْ فتوسَّل آدم إلى ربَّه بهم في قبول توبته ورفع منزلته ﴿فَنَابَ عَلَيْتُوْ إِ تاب آدم فتاب الله عليه، أي قبل توبته، وقيل: أي وفَّقه للتَّوبة وهداه إليها ﴿إِنَّهُ هُوَ ٱلنَّوَّابُ ﴾ أي كثير القبول للتُّوبة، وإنَّما قال: ﴿فَنَابَ عَلَيْغُ﴾ ولم يقل: (عليهما) لأنَّه اختصر وحذف للإيجاز والتغليب. وقال الحسن لم يخلق الله أدم إلاَّ للأرض، ولو لم يعص لأخرجه إلى الأرض على غير تلك الحال. وقال غيره: يجوز أن يكون خلقه للأرض إن عصى، ولغيرها إن لم يعص وهو الأقوى. ﴿قُلْنَا آهْبِعُواً ﴾ قيل: الهبوط الأوّل من الجنّة إلى السّماء، وهذا من السّماء إلى الأرض وقيل: إنَّما كرَّر للتأكيد؛ وقيل: لاختلاف الحالين فقد بيَّن بالأوَّل أنَّ الإهباط إنَّما كان حال عداوة بعضهم لبعض، وبهذا أنَّ الإهباط للابتلاءِ والتكليف ﴿فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِّنِّي مُدَى، أي بيانٌ ودلالةٌ، وقيل: أنبياء ورسلٌ، وعلى الأخير يكون الخطاب في ﴿ أَهْبِطُوْلَهُ لاَدم وحوّاء وذرّيتهما ﴿ فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ، أي اقتدى برسلي ﴿ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ، في القيامة من العقاب ﴿ وَلَا هُمْ يَمْزَنُونَهُ على فوات التّواب<sup>(١)</sup>.

إلمُبَدِى لَمُمَاكُ قال البيضاوي: أي ليظهر لهما، واللاّم للعاقبة أو للغرض، على أنّه أراد أيضاً بوسوسته أن يسوأهما بانكشاف عورتهما، ولذلك عبّر عنها بالسّوءة فرمًا وُرِى عَنْهُمًا بِن سَوْءَنِهِمَاكُ أي ما غطّي عنهما من عوراتهما وكانا لا يريانها من أنفسهما ولا أحدهما من الآخر فإلاَّ أن تَكُوناكُ إلاّ كراهة أن تكونا فرمَلكَةَنِ أَوْ تَكُونا مِنَ الْخَيْلِيِنَكُ الّذين لا يموتون أو يخلدون في الجنّة، واستدلّ به على فضل الملائكة على الأنبياء، وجوابه أنّه كان من المعلوم أنّ الحقائق لا تنقلب، وإنّما كان رغبتهما في أن يحصل لهما أيضاً ما للملائكة من الكمالات الفطريّة والاستغناء عن الأطعمة والأشربة، وذلك لا يدلّ على فضلهم مطلقاً فروَقاسَمَهُمَاكَه أي أقسما عليه لهما، وأخرجه على زنة المفاعلة للمبالغة، وقيل : أقسم لهما بالقبول؛ وقيل : أقسما عليه بالله : فرو إنّي لكمًا لينَ النّهيمِينَ في وأقسم لهما فجعل ذلك مقاسمة.

﴿فَدَلَّنَهُمَا﴾ فنزّلهما إلى الأكل من الشّجرة نبّه به على أنّه أهبطهما بذلك من درجة عالية إلى رتبة سافلة، فإنّ التّدلية والإدلاء إرسال الشّيء من أعلى إلى أسفل ﴿ بِغُرُورًا﴾ بِما غرّهما به من القسم، فإنّهما ظنّا أنّ أحداً لا يحلف بالله كاذباً، أو متلبّسين بغرور<sup>(٢)</sup>.

فَنَمَا ذَاقَا الشَّجَرَةَ ﴾ قال الطبرسيّ : أي ابتدآ بالأكل ونالا منها شيئاً يسيراً على خوف شديد هِبَدَتْ لَهُمَا سَوَّءَ تُهُمَا ﴾ قال الكلبيُّ : فلمّا أكلا منها تهافت لباسهما عنهما ، فأبصر كلّ منهما سوأة صاحبه فاستحيا ﴿وَطَنِفَا يَغْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَفِ لَلْمَنَّةِ ﴾ أي أخذا يجعلان ورقةً على ورقة ليسترا سوآتهما ؛ وقيل : جعلا يرقعان ويصلان عليهما من ورق الجنّة وهو ورق التين حتّى صار كهيئة التوب، والخصف أصله الضمّ والجمع، ومنه خصف النّعل ﴿طَلَنَا أَنفُسَنَا﴾ أي بخسناها الثواب، بترك المندوب إليه ؛ وقيل : ظلمنا أنفسنا بالنّزول إلى الأرض ومفارقة العيش الرغد ﴿وَإِن لَمْ تَقْفِرْ لَنَا﴾ أي وإن تستر علينا ﴿وَتَرَحَمَنَا﴾ أي ولم تتفضّل عليا بنعمتك التي تتمّ بها ما فوتناه نفوسنا من الثواب ﴿لَنَكُونَنَ مِنَ آلَخَسِرِينَ أي مَن جومًا من ورق التّوا على ورق التي تتم بها ما فوتناه نفوسنا من الثواب ﴿لَنَكُونَنَ مِنَ آلَخَسِرِينَ أي أي مَن أي ما من ورق التقين عرفي الع

كُمَّا أَخْرَجَ أَبَوَيَكُم في نسب الإخراج إليه لما كان بإغوائه ﴿ لِبَاسَهُمَا في قيل : كان لباسهما الظّفر عن ابن عبّاس، أي كان شبه الظّفر وعلى خلقته؛ وقيل : كان نوراً، عن وهب<sup>(٤)</sup>.

﴿وَلَغَدْ عَهِدْنَآ إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْـلُ﴾ أي أمرناه وأوصينا إليه أن لا يقرب الشَّجرة ﴿فَنَسِىَ﴾ أي فترك الأمر ﴿وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَـزْمَا﴾ ثابتاً، وقيل: فنسي من النّسيان ﴿وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَـزْمَا﴾ على

- مجمع البيان، ج ١ ص ١٦٧-١٧٩.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٧١.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٣٤. (٤) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٣٩.

الذّنب لأنّه لم يتعمّد ( فَنَشْفَيْنَ أي فتقع في تعب العمل وكذ الاكتساب والنّفقة على زوجتك، ولذلك قال: ( فَنَتَشْقَيْ ولم يقل: «فتشقيا» وقيل: لأنّ أمرهما في السبب واحد فاستوى حكمهما؛ وقيل: ليستقيم رؤوس الآي؛ قال ابن جبير: أهبط على آدم ثور أحمر فكان يحرث عليه ويرشح العرق عن جبينه فذلك هو الشقاوة ( إِنَّ لَكَ أَلَا تَجُوَعَ فِهَا وَلَا نَتَرَىٰ أي في الجنة لسعة طعامها وثيابها ( وَأَنَكَ لَا تَظْمَوُا فِبَهَا وَلَا تَضْحَىٰ في أي لا تعطش ولا يصيبك حرّ الشمس فإنّه ليس في الجنة شمس وإنّما فيها ضياء ونورٌ وظلٌ ممدودٌ ( عَلَى شَجَرَةِ أَخْلَا يُحَافِ أي من أكل منها لم يمت ( وَمُنْكِ لَا يَبْلَى جديد لا يفني ( وَعَمَى عَادَمُ رَبَّهُ فَنَوَى أي خاك ما أمره به ربّه فخاب من ثوابه ( مُمَّ أَجْلَبُهُ رَبُعُهُ أي اختاره للرسالة ( فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ في المره به ربّه الدنيا ( وَلا يَسْعَن هي الحَدَة مُوالاً منها منها ضياء ونورٌ وظلٌ ممدودٌ ( عَلَى شَجَرَةِ الخُلْدِي أي من أكل منها لم يمت ( وَمُنْكِ لَا يَبْلَى جديد لا يفني ( وَعَمَى عَادَمُ رَبَّهُ فَنَوَى في أي خاك ما أمره به ربّه وهذاب من ثوابه ( مُمَّ أَجْلَبُهُ رَبُعُهُ أي اختاره للرسالة ( فَنَابَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ في قبل توبته وهداه الدينا ( وَلا يَسْعَن هي الحَدَة مُ ما القور هو في أي أي أو عنه أي أي في قبل توبته وهداه عذاب الدينا ( وَلا يَشْقَى ) أي في الآخرة ( فَانَ لَهُ مَعِيشَةُ مَنكانَ عَلَيْهِ وَهَدَىٰ أي في الدّنيا ، أو هي الكلمات التي تلقاها منه ( قَالَ أَهْ يَطْلَهُ يعني آدم وحواء ( فَالَا يُولا يُعْسَلُهُ أي في الدَنيا ، أو طعام الضريع والزقوم في جهنم (<sup>1</sup>)</sup>.

ا – **فس:** أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه، عن أبي عبدالله ﷺ في قول الله: ﴿ فَبَكَتْ لَهُمَا سَوْءَ تُهُمَلُهُ قَالَ: كانت سوآتهما لا تبدو لهما فبدت، يعني كانت من داخلِ<sup>(٣)</sup>.

٢ - فس: ﴿ أَهْبِطُواْ بَعْضُكُرْ لِبَعْضٍ عَدُقُمْ عِنِي آدم وإبليس ﴿ إِلَىٰ حِينِ﴾ يعني إلى القيامة<sup>(٣)</sup>. ٣ - فس: ﴿ فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ ضَنكُا﴾ أي ضيقة<sup>(٤)</sup>.

٤ - ع، لي، ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن عليّ بن الحسين البرقيّ، عن عبد الله ابن جبلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسن بن عبدالله، عن أبيه، عن جدّه الحسن بن عليّ بن أبي طالب عمر قال: جاء نفر من اليهود إلى رسول الله عن فسألوه عن مسائل فكان فيما سألوه: أخبرني عن الله لأيّ شيء وقّت هذه الصلوات الخمس في خمس مواقيت على أمّتك في ساعات الليل والنّهار؟ فأجاب عن إلى أنّ قال: وأمّا صلاة العصر فهي الساعة التي في ساعات الليل والنّهار؟ فأجاب عن الى أن قال: وأمّا صلاة العصر فهي الساعة التي في ساعات الليل والنّهار؟ فأجاب عنه، فن الجنّة، فأمر الله ذرّيّته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، في ساعات الليل والنّهار؟ فأجاب عنه إلى أنّ قال: وأمّا صلاة العصر فهي الساعة التي واكل فيها آدم من الشجرة فأخرجه الله من الجنّة، فأمر الله ذرّيّته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، أكل فيها آدم من الشجرة فأخرجه الله من الجنّة، فأمر الله ذرّيته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، واختارها لأمّتي فهي من أحبّ الصلاة ألى الله بترتي وأوصاني أن أحفظها من بين الصلوات، وأمّا صلاة العصر فلها من أكل فيها آدم من الشجرة فأخرجه الله من الجنّة، فأمر الله ذرّيته بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، واختارها لأمّتي فهي من أحبّ الصلوات إلى الله بترتية بهذه الصلاة إلى يوم القيامة، واختارها لأمّتي فهي من أحبّ الصلوات إلى الله بترتية وأوصاني أن أحفظها من بين الصلوات، وأمّا الله فيها على آدم، وكان بين ما أكل من والتسلوات، وأمّا صلاة المغرب فهي السّاعة التي تاب الله فيها على آدم، وكان بين ما أكل من وقت صلاة العصر إلى العشاء، فصلّى آدم ثلاث ركعات: ركعة لخطيئته، وركعة لخطيئة وحوّاء، وركعة لنوبته، فافترض الله بترتين هم أيّام الذيا وفي أيّام الآخية، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة الخطيئة، وركمة الخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة المن من من أيّام الذيا وفي أيّام الآخرة يوم كالف سنة من ورحوق صالوات، وأمّ ومن السنة من أيّام الذيا وفي أيّام الآخرة يوم كالف سنة من وركمة المؤمن الله برّيت أله منه من أله مرحوق وركمة الخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة الخطيئة، وركمة الفرض اله بروروم والله بروروم ألف من ما أكل من وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئورم أله وركمة الخلي أله، وركمة لخطيئة، وركمة لخطيئة، وركمة

- مجمع البيان، ج ٧ ص ٦٠-٦٤.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣١.
  - (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ٥٤.
    (٤) تفسير القمي، ج ۲ ص ٣٥.
    - ٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٣ باب ٣٦ ح ١.

ثم قال : فأخبرني لأيّ شيء تُوضًا هذه الجوارح الأربع وهي أنظف المواضع في الجسد؟ قال النبيّ ﷺ : لمّا أن وسوس الشّيطان إلى آدم ودنا آدم من الشجرة ونظر إليها ذهب ماء وجهه، ثمّ قام وهو أوَّل قدم مشت إلى الخطيئة، ثمّ تناول بيده ثمَّ مسّها فأكل منها فطار الحليُّ والحلل عن جسده، ثمّ وضع يده على أمّ رأسه وبكى، فلمّا تاب الله ﷺ عليه فرض الله ﷺ عليه وعلى ذرّيّته الوضوء على هذه الجوارح الأربع، وأمره أن يغسل الوجه لمّا نظر إلى الشّجرة، وأمره بغسل السّاعدين إلى المرفقين لمّا تناول منها، وأمره بمسح الرأس لمّا وضع يده على رأسه، وأمره بمسح القدمين لمّا مشى إلى الخطيئة .

ثمَّ قال أخبرني لأي شيء فرض الله بَجْرَيَك الصّوم على أُمّتك بالنّهار ثلاثين يوماً، وفرض على الأمم أكثر من ذلك؟ قال النبي في إنّ آدم لمّا أكل من الشجرة بقي في بطنه ثلاثين يوماً، وفرض الله على ذرّيته ثلاثين يوماً الجوع والعطش، والّذي يأكلونه تفضّل من الله يَجَرَك عليهم، وكذلك كان على آدم ففرض الله بَجَرَيَك على أُمّتي ذلك، ثمّ تلا رسول الله يَجَرَب هذه الآية : وكُنِبَ عَلَيْصَتُمُ ٱلقِبِيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَذِي مِن قَبْلِصَتُمُ لَمَا تُعُونَ إلله يَجَرَبُ عليهم، وكذلك كان على آدم ففرض الله بَجَرَيَك على أُمّتي ذلك، ثمّ تلا رسول الله يَجَرَبُ عليهم، مَدَدنيَة عَلَيْتُ عَلَيْتُ أَلَيْبَ عَلَى أُمَتِي أَلَيْ الله على أُمّتي ذلك، ثمّ تلا رسول الله يَجْرَبُ عليهم، وكذلك كان على آدم ففرض الله بَجَرَبَ على أُمّتي ذلك، ثمّ تلا رسول

<sup>0</sup> - فس: أبي رفعه قال: سنل الصادق عليتا عن جنّة آدم، أمن جنان الذّيا كانت أم جنان الآخرة؟ فقال: كانت من جنان الذيا تطلع فيها الشّمس والقمر، ولو كانت من جنان الآخرة ما خرج منها أبداً، قال: فلمّا أسكنه الله الجنّة أتى جهالة إلى الشجرة، لأنّه خلق خلقة الآخرة ما خرج منها أبداً، قال: فلمّا أسكنه الله الجنّة أتى جهالة إلى الشجرة، لأنّه خلق خلقة لا تبقى إلاّ بالأمر والنّهي والغذاء واللبّاس والإكنان والتناكح، ولا يدرك ما ينفعه ممّا يضرّه لا تبقى إلاّ بالأمر والنّهي والغذاء واللبّاس والإكنان والتناكح، ولا يدرك ما ينفعه ممّا يضرّه لا تبقى إلاّ بالأمر والنّهي والغذاء واللبّاس والإكنان والتناكح، ولا يدرك ما ينفعه ممّا يضرّه الآ بالترقيف، فجاءه إبليس فقال له: إنكما إن أكلتما من هذه الشجرة التي نهاكما الله عنها مرتما ملكين ويقيتما في الجنّة أبداً، وإن لم تأكلا منها أخرجكما الله من الجنّة وحلف لهما أنه لهما ناصح، كما قال الله تعالى حكاية عنه: (ما تبكنكا رَبُكُما عَنْ هُنو الشّجرة إلاّ أن ذكونا مَلكين ورفينا من الجنّة وحلف لهما أو تتكونا مِنْ كان من هذه الشجرة التي نهاكما الله عنها مرتما ملكين ويقيتما في الجنة أبداً، وإن لم تأكلا منها أخرجكما الله من الجنّة وحلف لهما أنه لهما ناصح، كما قال الله تعالى حكاية عنه: (ما تبكما رَبُكُما عَنْ هُنو الشّجرة إلاّ أن ذكونا مَلكين أنتوجب إلى أن فقرنا ما أنه لهما الله من الجنّة وحله من الشجرة أنه لي تتكونا ما أبسهما الله تعالى من السّجرة وكان كونا ما تكين التوجب إلى أن فقرنا ما أبسهما الله تعالى من السّجرة وركان كما حكى الله وبدت هو كاندينهما رأته فيما ما ألبسهما الله تعالى من لباس الجنة، وكان كما حكى الله وبدت من ما أنه أمن أنهما من تلكما من تلكما أنهم من أن ألنتيكين وكان كما حكى الله توجب وكان كما حكى الله توجب وكان كما حكى الله تعالى من الشجرة أن كما من من ورق الجنة وكان من عنهما ما ألبسهما ما ألبسهما الله تعالى من لباس الجنة، وأقبلا عسترران من ورق الجنة وكان من عنهما : (ربّنا علكنا أنفُنا أنفُنكما وأول أكما أن أربُكما من أنهم من أن أنفيت ما وأله أكما أن أذيب من مرق ألفن ألهما وكان كما حكى الله تربي أنهما أو أبنا علكنا أنفرين علينا أنفاني ألفيت وأول أكما من من ورق الجنة وكانهما منهما : (ربّنا علكنا أنفُنكما من وألفُني ألفين أو أولهما من وألفُني ألفيم أو ألهما أو ألفهم أو أول أكما من

قوله : ﴿فَأَزَلَهُمَا ٱلشَّيْطَنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِتَا كَانَا فِيوْ وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُواْ بَعْضَكُمْ لِبَعْضٍ عَدُقٌ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْلَقُرٌ وَمَتَنُعُ إِلَى حِبْوِ ﴾ قال : فهبط آدم على الصفا وإنّما سمّيت الصفا لأنّ صفوة الله نزل عليها ،

- علل الشرائع، ج ٢ ص ٧٩ باب ١٠٩ ح ١، وأمالي الصدوق، ص ١٥٧ مجلس ٣٥ ح ١.
  - (٢) سورة الأعراف، الآيتان: ٢٠-٢١.

ونزلت حوّاء على المروة وإنّما سمّيت المروة لأنّ المرأة نزلت عليها، فبقي آدم أربعين صباحاً ساجداً يبكي على الجنّة، فنزل عليه جبرئيل ﷺ فقال: يا آدم ألم يخلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وأسجد لك ملائكته؟ قال: بلى، قال: وأمرك أن لا تأكل من الشّجرة فلمَ عصيته؟ قال: يا جبرئيل إنّ إبليس حلف لي بالله إنّه لي ناصح، وما ظننت أنّ خلقاً يخلقه الله يحلف بالله كاذباً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله غليمًة: (لأنّه خلق) إمّا تعليل لأنّه وكله الله تعالى إلى نفسه حتّى قصد الشجرة، أي كان خلق للدنيا لا للجنّة، أو لقبول وسوسة الشيطان، أو للمرور جهالة إلى الشجرة حتّى وسوس إليه الشيطان.

قوله تعالى: ﴿إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ﴾ قال الشيخ الطبرسيّ: والمعنى أنّه أوهمهما أنّهما إذا أكلا من هذه الشجرة تغيّرت صورتهما إلى صورة الملك، وأنَّ الله تعالى قد حكم بذلك وبأن لا تبيد حياتهما إذا أكلا منها؛ وروي عن يحيى بن أبي كثير أنّه قرأ (ملكين) بكسر اللآم. قال الزّجّاج : قوله ﴿هَلَ أَدُلُكَ عَلَى شَجَرَةِ ٱلْخُلَدِ وَمُلْكِ لَا يَبْلَى) يدلّ على ملكين، وأحسبه قد قرئ به، ويحتمل أن يكون المراد بقوله : ﴿إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَيْنِ أَنّه أوهمهما أنّ المنهيّ عن تناول الشجرة الملائكة خاصة والخالدين دونهما، فتكون كما يقول أحدنا لغيره : ما نهيت عن كذا إلا أن تكون فلاناً، وإنّما يريد أنَّ المنهيَّ إنّما هو فلان دونك، ذكره المرتضى قدّس الله سرّه وروحه انتهى<sup>(٢)</sup>، والخبر يؤيّد الأول.

7 - فسى: أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن مسكان، عن أبي عبد الله عليه قال: إنَّ موسى سأل ربّه أن يجمع بينه وبين آدم عليه فجمع فقال له موسى: يا أبه ألم يخلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه، وأسجد لك ملائكته، وأمرك أن لا تأكل من الشجرة فلم عصيته؟ قال: يا موسى بكم وجدت خطيئتي قبل خلقي في التوراة؟ قال: بثلاثين سنة، قال: فهو ذلك، قال الصادق عليه إنه أدم موسى بكتير (<sup>7</sup>).

**بيان:** وجدان الخطينة قبل الخلق إمّا في عالم الأرواح بأن يكون روح موسى غليَتَلا اطّلع على ذلك في اللّوح، أو المراد أنّه وجد في التوراة أنّ تقدير خطيئة آدم غليمَّلا كان قبل خلقه بثلاثين سنة، ويدلّ على الأخير ما سيأتي في خبر مسعدة، وقوله غليمَلا : (فحجَّ) أي غلب عليه في الحجّة، وهذا يرجع إلى القضاء والقدر، وقد مرّ تحقيقهما.

٧ - فس: روي عن أبي عبد الله ظليني قال: لما أخرج آدم من الجنة نزل عليه جبرئيل ظليني فقال: يا آدم أليس الله خلقك بيده، ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته

- تفسير القمي، ج ١ ص ٥٣.
   مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٣٢.
- (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٥٤. وتجد احتجاج آدم وموسى في صحيح البخاري ج ٣ كتاب التوحيد [النمازي].

وزوَّجك حوّاء أمته، وأسكنك الجنّة وأباحها لك ونهاك مشافهة أن لا تأكل من هذه الشجرة فأكلت منها وعصيت الله؟ فقال آدم ﷺ : يا جبرئيل إنَّ إبليس حلف لي بالله إنَّه لي ناصحٌ، فما ظننت أنَّ أحداً من خلق الله يحلف بالله كاذباً<sup>(1)</sup>.

٩ - مع، ٤، ٤، ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن حمدان بن سليمان، عن الهروي قال: قلت للرضا عليه: يا ابن رسول الله أخبرني عن الشجرة التي أكل منها آدم وحوّاء ما كانت؟ فقد اختلف الناس فيها: فمنهم من يروي أنّها الحنطة، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها الحنطة، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها الحنطة، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها العنب، ومنهم من يروي أنّها شجرة الحسد، فقال: كل ذلك حقّ. قلت: فما معنى هذه الوجوه على اختلافها؟ فقال: يا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست فقال: يا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست فقال: يا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست فقال: يا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست فقال: يا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست منهم الذيا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست فقال: يا أبا الصلت إنَّ شجر الجنّة تحمل أنواعاً فكانت شجرة الحنطة وفيها عنبٌ، وليست فقال كشجر الذيا، وإنَّ آدم عليها لما أكرمه الله تعالى ذكره بإسجاد ملائكته له وبإدخاله الجنّة قال منهي نفسه، فناداه: ارفع في نفسه: هل خلق الله بشراً أفضل متي؟ فعلم الله بترالي ما وقع في نفسه، فناداه: ارفع رأسك يا آدم فانظر إلى ساق العرش فوجد عليه مكتوباً ذل ألسك يا آدم فالغل إلى الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المومنين، وزوجه فاطمة سيّدة نساء رأسك يا آدم فالغل إله إلا الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المومنين، وزوجه فاطمة ميّدها مناء ألها العرش فوجد عليه مكتوباً ذلك بن ألها لين من هولاء؟ ألم الله الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المومنين، وزوجه فاطمة سيّدة نساء العال بن من العرفين بناء ولله بتريّن اله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المومنين، وزوجه فاطمة ميّدة نساء ألها العلين، وزوجه فقال أمي ألهم ما خيري من هولاء؟ ألما العالمين من وزوجك وهم خير منك ومن جميع خلقي، ولولاهم ما خلقتك ولاءية والا بتريتا والابيري المي مما ما خليقال

تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣١.
 عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٧٤ باب ١٥ ح ١.

فنظر إليهم بعيد الحسد وتمنّى منزلتهم فتسلّط الشيطان عليه حتّى أكل من الشجرة الّتي نهي عنها . وتسلّط على حوّاء لنظرها إلى فاطمة ﷺ بعين الحسد حتّى أكلت من الشجرة كما أكل آدم فأخرجهما الله ﷺ عن جنّته، وأهبطهما عن جواره إلى الأرض<sup>(1)</sup>.

ص: بالإسناد إلى الصدوق عن ابن عبدوس إلى قوله: (وليست كشجر الدنيا)<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** اعلم أنّهم اختلفوا في الشجرة المنهيّة فقيل : كانت السنبلة رووه عن ابن عبّاس، ويدلّ عليه ما سيأتي ورواية ابن الجهم؛ وقيل : هي الكرمة رووه عن ابن مسعود والسدّيّ وسيأتي ما يدلّ عليه؛ وقيل : هي شجرة الكافور؛ وقال الشيخ في التبيان : روي عن عليّ ظيّرً أنّه قال : شجرة الكافور؛ وقيل : هي التينة؛ وقيل : شجرة العلم : علم الخير والشرّ؛ وقبل هي شجرة الخلد الّتي كانت تأكل منها الملائكة، وهذه الرواية تجمع بين الروايات وأكثر الأقوال، وسيأتي خبر آخر<sup>(٣)</sup> هو أجمع وأصرح في الجمع، والمراد بالحسد الغبطة الّتي لم تكن تنبغي له ظيّرًا ، ويؤيده قوله ظيّرًا : (وتمنّى منزلتهم).

ا • ۱ – ع: أبي، عن سعد، عن عبد الله بن محمّد، عن أبيه، عن أحمد بن النضر، عن عمر ابن مصعب، عن فرات بن أحنف، عن أبي جعفر الباقر ﷺ قال: لولا أنّ آدم أذنب ما أذنب مؤمن أبداً، ولولا أنّ الله ﷺ تاب على آدم ما تاب على مذنب أبداً<sup>(٤)</sup>.

١١ – ع، ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقي، عن فضالة، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبد الله علي قال: لمّا هبط آدم من الجنة ظهرت فيه شامة سوداء في وجهه من قرنه إلى قدمه، فطال حزنه وبكاؤه على ما ظهر به، فأتاه جبرئيل علي فقال له: ما يبكيك من قرنه إلى قدمه، فطال حزنه وبكاؤه على ما ظهر به، فأتاه جبرئيل علي فقال له: ما يبكيك ما تردم؟ قال: لهذه الشامة التي ظهرت بي، قال: قم فصل فهذا وقت الأولى، فقام فصل فانحقت الشامة إلى صدره، فجاءه في الصلاة الثانية فقال: يا آدم؟ قال: لهذه الشامة التي ظهرت بي، قال: قم فصل فهذا وقت الأولى، فقام فصل فانحقت الشامة إلى صدره، فجاءه في الصلاة الثانية فقال: يا آدم قم فصل فهذه وقت الصلاة الثانية، فقال: يا آدم قم فصل فهذه وقت الصلاة في في وقب الثانية، فقام فصلى فهذه وقت الصلاة الثانية، فقام فصلى فانحقت الشامة إلى سرته، فجاء في الصلاة الثانية فقال: يا آدم قم فصل فهذه وقت الصلاة الرابعة، فقام فصلى فانحقت الشامة إلى ركبتيه، فجاءه في الصلاة الرابعة، فقام فصلى فنهذه وقت الصلاة الرابعة، فقال فصلى فانحقت الشامة إلى ركبتيه، فحاءه في الصلاة الرابعة، فقال ذي يا آدم قم فصلى فهذا وقت الصلاة الخامسة، فقام فصلى فقال: يا آدم قم فصل فهذا وقت الصلاة الخامسة، فقام فصلى فخرج منها، فحمد الله وأثنى عليه، فقال جبرئيل: يا آدم مثل ولدك في هذه الصلوات كمثلك فحمد الشامة من من ولدك في كل يوم وليلة خمس صلوات خرج من ذلوبه كما خرجج من ذلوبه كما خرجت .

١٢ –ع: أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن

- معاني الأخبار، ص ١٢٤ وعيون أخبار الرضاج ١ ص ٢٧٤ باب ٢٨ ح ٦٢.
- (٢) قصص الأنبياء للراوندي ص ٤٣ .
  (٣) لعله ح ٤٧ من هذا الباب [النمازي].
- (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠٥ باب ٧٨ ح ١. (٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٤ باب ٣٦ ح ٢.

جابر وعبد الكريم بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبد الله علي قال: سمّي الأبطح أبطح لأنَّ آدم أمر أن ينبطح في بطحاء جمع فتبطّح حتّى انفجر الصّبح، ثمَّ أمر أن يصعد جبل جمع وأمر إذا طلعت الشمس أن يعترف بذنبه ففعل ذلك آدم فأرسل الله يَتَزَيَّنِكُ ناراً من السماءِ فقبضت قربان آدم صلّى الله عليه<sup>(1)</sup>.

١٣ – ع، **ن:** سأل الشّاميّ أمير المؤمنين ﷺ لمَّ صار الميراث للذّكر مثل حظَّ الأُنثيين؟ قال: من قبل السنبلة كان عليها ثلاث حبّات فبادرت إليها حوّاء فأكلت منها حبّة، وأطعمت آدم حبّتين، فمن أجل ذلك ورث الذكر مثل حظّ الأُنثيين<sup>(٢)</sup>.

١٤ – ع: الدقّاق، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن عليّ بن سالم عن أبيه قال: سألت أبا عبد الله غليظير : كيف صار الميراث للذكر مثل حظّ الأنثيين؟ فقال: لأنَّ الحبّات الّتي أكلها آدم وحوّاء في الجنّة كانت ثمانية عشر، أكل آدم منها اثني عشر حبّة، وأكلت حوّاء ستاً فلذلك صار الميراث للذكر مثل حظّ الأنثيين<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** يمكن الجمع بينه وبين ما سبق بحمل ما تقدّم على أوّل سنبلة أخذاه، ثمَّ أخذا كذلك حتّى صارت ثمانية عشر؛ أو المراد أنَّها كانت على كلّ شعبة منها ثلاث حبّات وكانت الشعب ستّة.

10 - ع: أبي، عن عليّ بن سليمان الرّازيّ، عن ابن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر وعبد الكريم بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله عليه في قال : إنَّ الله تبارك وتعالى لمّا أراد أن يتوب على آدم عليه أرسل إليه جبرئيل فقال لله عليه قال : إنَّ الله تبارك وتعالى لمّا أراد أن يتوب على آدم عليه أن الله تبارك وتعالى بعثني لهم : السلام عليك يا آدم الصابر على بليّته، التائب عن خطيئته، إنَّ الله تبارك وتعالى بعثني إليك لأ علمك الماسل إليه جبرئيل فقال له : السلام عليك يا آدم الصابر على بليّته، التائب عن خطيئته، إنَّ الله تبارك وتعالى بعثني إليك لأ علمك المناسك التي يريد أن يتوب عليك بها، وأخذ جبرئيل بيده وانطلق به حتى أتى الله تبارك وتعالى من البيت فنزل عليه غمامة من السماء فقال له جبرئيل غليه : خط برجلك حيث أطلك هذا البيت فنزل عليه غمامة من السماء فقال له جبرئيل غليه : خط برجلك حيث اظلك هذا الغمام، ثمَّ انطلق به حتى أتى بع منى فأراه موضع مسجد منى فخطه، وخط الحرم بعدما خط الغمام، ثمَّ انطلق به حتى أتى به منى فأراه موضع مسجد منى فخطه، وخط الحرم بعدما خط الغمام، ثمَّ انطلق به حتى أتى به منى فأراه موضع مسجد منى فخطه، وخط الحره بعدما خط الغمام، ثمَّ انطلق به حتى أتى به منى فأراه موضع مسجد منى فخطه، وخط عربت الشمس فاعترف مكان البيت ثمَّ انطلق به إلى عرفات فأقامه على العرف وقال له : إذا غربت الشمس فاعترف ندنبك سبع مرّات، ففعل ذلك آدم ولذلك سمّي المعرف لأن آدم اعترف عليه بذنبه، فجعل ذلك سنة في ولده يعترفون بذنوبهم كما اعترف أبوهم، ويسألون الله بترضي الي التوبة كما سألها بذنبك سبع مرّات، ففعل ذلك آدم من عرفات فمرً على الجبال السبعة، فأمره أن يكبر أبوهم آدم على الحبال السبعة، فأمره أن يكبر أبوهم، ويسألون الله بتري عرفي أبي بن على كل مبل أربع تكبيرات ففعل ذلك آدم، ثمَّ انتهى به إلى جمع ثلث اللي فجمع فيها بن على أبي عبر الي عبر أبي عبل أربع تكبيرات ففعل ذلك آدم، ثمَّ انتهى به إلى جمع ثلث الليل فجمع فيها بن أبوهم أبي كر جبل أربع تكبيرات ففعل ذلك آدم، ثمَّ انتهى به إلى جمع ثلث الليل فجمع فيها بن أبي مريم على كلّ جبل أربع تكبيرات ففعل ذلك آدم، فمَّ انتهى به إلى جمع ثلث اللي فجمع فيها بن المغرب وبين صلاة العشاء الآخرة، فلالك سميت جمعاً لأن آدم مرع فيها بين الصري با المغرب وبين صلاة العشاء الآخرة، فل

- (1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۵۲ باب ۱۹۶ ح ۱.
- (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣١٨ باب ٣٨٥ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضاج ١. ص ٢١٩ باب ٢٤ ح ١.
  - (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٩٤ باب ٣٧٢ ح ٤.

فهو وقت العتمة تلك اللَّيل ثلث اللَّيل في ذلك الموضع، ثمَّ أمره أن ينبطح في بطحاء جمع فتبطّح حتّى انفجر الصبح، ثمَّ أمره أن يصعد على الجبل جبل جمع وأمره إذا طلعت الشّمس أن يعترف بذنبه سبع مرّات ويسأل الله بَرْوَيِّنَّ التوبة والمغفرة سبع مرّات، ففعل ذلك آدم كما أمره جبرثيل، وإنَّما جعل اعترافين ليكون سنَّة في ولده، فمن لم يدرك عرفات وأدرك جمعاً فقد وفي بحجه، فأفاض آدم من جمع إلى مني فبلغ مني ضحي فأمره أن يصلّي ركعتين في مسجد مني، ثمَّ أمره أن يقرَّب إلى الله بَرْرَيَّكِ قرباناً ليقبل الله منه ويعلم أنَّ الله قد تاب عليه، ويكون سنَّة في ولده بالقربان، فقرَّب آدم ﷺ قرباناً فقبل الله منه قربانه وأرسل الله ١٠ أَنْ إِنَّا مَن السماء فقبضت قربان آدم، فقال له جبر ثيل : إنَّ الله تبارك وتعالى قد أحسن إليك إذ علَّمك المناسك الَّتي تاب عليك بها وقبل قربانك فاحلق رأسك تواضعاً لله بَجْرَيَهِ إِذ قبل قربانك، فحلق آدم رأسه تواضعاً لله تبارك وتعالى ثمّ أخذ جبرثيل بيد آدم فانطلق به إلى البيت فعرض له إبليس عند الجمرة فقال له : يا آدم أين تريد؟ قال جبرتيل : يا آدم ارمه بسبع حصيات وكبّر مع كلّ حصاة تكبيرة، ففعل آدم ذلك كما أمره جبرتيل فذهب إبليس، ثمَّ أخذ بيده في اليوم الثاني فانطلق به إلى الجمرة فعرض له إبليس فقال له جبرئيل: ارمه بسبع حصيات وكبّر مع كلّ حصاة تكبيرةً، ففعل آدم ذلك فذهب إبليس، ثمَّ عرض له عند الجمرة الثانية فقال له: يا آدم أين تريد؟ فقال له جبرئيل: ارمه بسبع حصيات وكبّر مع كلّ حصاة تكبيرة، ففعل ذلك آدم فذهب إبليس، ثمّ عرض له عند الجمرة الثالثة فقال له: يا آدم أين تريد؟ فقال له جبرئيل: ارمه بسبع حصيات وكبّر مع كلّ حصاة تكبيرة، ففعل ذلك آدم فذهب إبليس، ثمَّ فعل ذلك به في اليوم الثالث والرَّابع فذهب إبليس، فقال له جبرتيل : إنَّك لن تراه بعد مقامك هذا أبدأً، ثمَّ انطلق به إلى البيت فأمره أن يطوف بالبيت سبع مرَّات ففعل ذلك آدم، فقال له جبرئيل: إنَّ الله تبارك وتعالى قد غفر لك وقبل توبتك وحلَّت لك زوجتك<sup>(١)</sup>.

١٦ – ص، بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله عليه عن قال: منان، عن إسماعيل بن جابر، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله عليه، قال الله تعالى: هبط آدم عليه على الصفا ولذلك سمي الصفا، لأنّ المصطفى هبط عليه، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ أَمْعَلَمُنَ مَادَمَ وَنُوحًا﴾ وهبطت حوّاء على المروة وإنّما سمّيت المروة لأنّ المصطفى هبط عليه، قال الله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهُ أَمْعَلَمُنَ مَادَمَ وَنُوحًا﴾ وهبطت حوّاء على المروة وإنّما سمّيت المروة لأنّ المراة هبطت عليه، قال الله تعالى: عليها، وهما جبلان عن يمين الكعبة وشمالها، فاعتزلها آدم حين فرّق بينهما فكان يأتيها عليها، وهما جبلان عن يمين الكعبة وشمالها، فاعتزلها آدم حين فرق بينهما فكان يأتيها ماليها وليها وهما جبلان عن يمين الكعبة وشمالها، واعتزلها آدم حين فرق بينهما فكان يأتيها ماليها، وهما جبلان عن يمين الكعبة وشمالها، واعتزلها آدم حين فرق بينهما فكان يأتيها ماليها، وهما جبلان عن يمين الكعبة وشمالها، واعتزلها آدم حين فرق بينهما فكان يأتيها والنها وهما جبلان عن يمين الكعبة وشمالها، واعتزلها آدم حين فرق بينهما فكان يأتيها بالنهار فيتحدين عندها فإذا كان الليل خشي أن تغلبه نفسه فيرجع فمكث بذلك ما شاء الله، ثم أرسل إليه جبرئيل عليها فقال: السّلام عليك يا آدم. وساق الحديث كما مرّ<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** بطحه كمنعه: ألقاء على وجهه فانبطح، ولعلّ المراد به هنا الاستلقاء، والمراد بالبطحاء أرض المشعر لا الأبطح المشهور وسيأتي الكلام فيه.

علل الشرائع، ج ٢ ص ١٠٣ باب ١٤٢ ح ١. (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٥.

١٧ - ع: عن عليّ بن الحاتم، عن حميد بن زياد، عن عبيدالله بن أحمد، عن عليّ بن الحسن الطّاهريّ، عن محمّد بن زياد، عن أبي خديجة قال : سمعت أبا عبد الله عَلَيْ يقول : مرَّ بأبي عَلَيْتَهْرُ رجل وهو يطوف فضرب بيده على منكبه ثمَّ قال: أسألك عن خصال ثلاث لا يعرفهنّ غيرك وغير رجل آخر، فسكت عنه حتّى فرغ من طوافه، ثمّ دخل الحجر فصلّى ركعتين وأنا معه فلمّا فرغ نادي : أين هذا السائل؟ فجاء وجلس بين يديه فقال له : سل فسأله عن ﴿ نَّ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ فأجابه، ثمَّ قال: حدَّثني عن الملائكة حين ردّوا على الربّ حيث غضب عليهم كيف رضي عنهم؛ فقال: إنَّ الملائكة طافوا بالعرش سبع سنين يدعونه ويستغفرونه ويسألونه أن يرضى عنهم فرضي عنهم بعد سبع سنين، فقال: صدقت، ثمَّ قال: حدَّثني، عن رضى الربِّ عن آدم، فقال: إنَّ آدم أنزل فنزل في الهند وسأل ربَّه عَزَرَجَكْ هذا البيت فأمره أن يأتيه فيطوف به أسبوعاً ويأتي منى وعرفات فيقضي مناسكه كلُّها، فجاء من الهند وكان موضع قدميه حيث يطأ عليه عمران، وما بين القدم إلى القدم صحاري ليس فيها شيء، ثمَّ جاء إلى البيت فطاف أسبوعاً وأتى مناسكه فقضاها كما أمره الله فقبل الله منه التَّوبة وغفر له، قال: فجعل طواف آدم لما طافت الملائكة بالعرش سبع سنين، فقال جبرئيل: هنيئاً لك يا آدم قد غفر لك، لقد طُفتُ بهذا البيت قبلك بثلاث آلاف سنة، فقال آدم: يا ربّ اغفر لي ولذرّيتي من بعدي، فقال: نعم من آمن منهم بي وبرسلي. فقال: صدقت ومضى، فقال أبي عَالِيَهُ : هذا جبرئيل أتاكم يعلّمكم معالم دينكم (١).

**بيان:** لعلّ المراد بالرّجل الآخر الصّادق عَلَيْنَا، وقوله عَلَيْنَا: (فجعل طواف آدم لما طافت الملائكة) أي كانت العلّة في جعل طواف آدم وسيلة لقبول توبته طواف الملائكة قبل ذلك وتوسّلهم بذلك إلى قبول التّوبة، وفيه إيماء إلى علّة عدد السبع أيضاً كما سيأتي، ويمكن الجمع بين ما ورد في هذا الخبر من كون قبول توبتهم بعد سبع سنين وما ورد في خبر الثّماليّ في الباب الأوّل من سبعة آلاف سنة بحمل هذا على أصل القبول وحمل ذلك على كماله، ثمّ إنّ هذا الخبر يدلّ على أنّ الملائكة كانوا يظهرون لأثمّتنا على وينافيه بعض الأخبار، وسيأتي الجمع بينهما في كتاب الإمامة.

<sup>(1)</sup> علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۱۰ باب ۱٤٣ ح ۲.

٣ - باب/ ارتكاب ترك الأولى ومعناه وكيفيته وكيفيّة قبول توبته...

الأرض مسوداً، فلمّا رأته الملائكة ضجّت وبكت وانتحبت وقالت: يا ربّ خلقاً خلقته، ونفخت فيه من روحك، وأسجدت له ملائكتك، بذنب واحد حوّلت بياضه سوادا!.

فنادى مناد من السمّاءِ : صم لربّك اليوم فصام فوافق يوم الثّالث عشر من الشهر فذهب ثلث السّواد، ثمّ نودي يوم الرّابع عشر : أن صم لربّك اليوم فصام فذهب ثلث السّواد، ثمّ نودي في يوم خمسة عشر بالصّيام فصام وقد ذهب السّواد كلّه، فسمّيت أيّام البيض للّذي ردّ الله يَخْرَبُنُكُ فيه على آدم من بياضه، ثمّ نادى مناد من السّماء : يا آدم هذه الثلاثة أيّام جعلتها لك ولولدك، من صامها في كلّ شهر فإنّما صام الدّهر .

قال جميل: قال أحمد بن عبد الواحد: وسمعت أحمد بن شيبان البرمكيّ يقول: وزاد الحميديُّ في الحديث: فجلس آدم ﷺ جلسة القرفصاء ورأسه بين ركبتيه كثيباً حزيناً فبعث تبارك وتعالى جبرئيل فقال: يا آدم ما لي أراك كثيباً حزيناً؟ فقال: لا أزال كثيباً حزيناً حتّى يأتي أمر الله، فقال: إنّي رسول الله اليك وهو يقرئك السلام ويقول: يا آدم حيّاك الله وبيّاك، قال: أمّا حيّاك الله فأعرفه، فما بيّاك؟ قال: أضحكك، قال: فسجد آدم فرفع رأسه إلى السّماء وقال: يا ربّ زدني جمالاً، فأصبح وله لحيةً سوداء كالحمم فضرب بيده إليها فقال: يا ربّ ما هذه؟ فقال: هذه اللّحية زيّنتك بها أنت وذكور ولدك إلى يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: القرفصاء: ضرب من القعود ويمدّ ويقصر، وهو أن يجلس على ركبتيه منكباً ويلصق بطنه بفخذيه ويتأبّط كفّيه وهي جلسة الأعراب. وقال الجزريّ: هي جلسة المحتبي بيديه. وقال: فيه (إنّ الملائكة قالت لآدم على نبيّنا وآله وعليه السلام: حيّاك الله وبيّاك) معنى حيّاك أبقاك من الحياة، وقيل: هو من استقبال المحيّا وهو الوجه، وقيل: ملّكك وفرَّحك، وقيل: سلام عليك وهو من التحيّة السّلام، وقال: بيّاك قيل: هو إتباع لحيّاك، وقيل: اعتمدك بالملك، وقيل: أجل لك ما تحب، وقيل: اعتمدك بالملك، وقيل: تعمّدك بالتحيّة، وقيل: أصله بوّاء مهموزاً فخفّف وقلب، أي أسكنك منزلاً في الجنّة وهيأك له انتهى. والحمم كصرد: الفحم.

(۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۸۰ باب ۱۱۱ ح ۱.

ومحلُّهم من عظمتي عذَّبته عذاباً لا أعذَّبه أحداً من العالمين، وجعلته والمشركين في أسفل درك من ناري، ومن أقرّ بولايتهم ولم يدع منزلتهم منّي ومكانهم من عظمتي جعلته معهم في روضات جنَّاتي، وكان لهم فيها ما يشاؤون عندي وأبحتهم كرامتي، وأحللتهم جواري، وشفِّعتهم في المذنبين من عبادي وإمائي، فولايتهم أمانةً عند خلقي، فأيَّكم يحملها بأثقالها ويدّعيها لنفسه دون خيراتي؟ فأبت السّماوات والأرض والجبال أنّ يحملنها وأشفقن من ادْعاءِ منزلتها وتمنِّي محلُّها من عظمة ربُّها، فلمَّا أسكن الله ﴾﴿وَجَلاً آدم وزوجته الجنَّة قال لهما : ﴿وَكُلَا مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا وَلَا نَغَرَيَا هَاذِهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ يعني شجرة الحنطة ﴿فَتَكُونَا مِنَ الظَّللِعِينَ﴾ فنظرا إلى منزلة محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة بعدهم فوجداها أشرف منازل أهل الجنَّة فقالًا: يا رَبَّنا لمن هذه المنزلة؟ فقال الله جلَّ جلاله: ارفعا رؤوسكما إلى ساق عرشى، فرفعا رؤوسهما فوجدا اسم محمّد وعلى وفاطمة والحسن والحسين المتنفي والأثمة صلوات الله عليهم مكتوبة على ساق العرش بنور من نور الجبّار جلّ جلاله، فقالا : يا ربّنا ما أكرم أهل هذه المنزلة عليك! وما أحبِّهم إليك! وما أشرفهم لديك! فقال الله جلِّ جلاله : لولاهم ما خلقتكما ، هؤلاءِ خزنة علمي وأمنائي على سرِّي ، إيَّاكما أن تنظرا إليهم بعين الحسد، وتتمنّيا منزلتهم عندي، ومحلّهم من كرامتي فتدخلا بذلك في نهيي وعصياني ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلْظَلِمِينَ﴾ قالا : ربّنا ومن الظّالمون؟ قال : المدّعون لمنزلتهم بغير حقّ، قالاً : ربّنا فأرنا منازل ظالميهم في نارك حتّى نراها كما رأينا منزلتهم في جنّتك، فأمر الله تبارك وتعالى النَّار فأبرزت جميع ما فيها من ألوان النكال والعذاب، وقال الله عَزَيْجَكَ : مكان الظَّالمين لهم المدّعين لمنزلتهم في أسفل درك منها كلّما أرادوا أن يخرجوا منها أعيدوا فيها وكلَّما نضجت جلودهم بدَّلوا سواها ليذوقوا العذاب، يا آدم ويا حوَّاء لا تنظرا إلى أنواري وحججي بعين الحسد فأهبطكما عن جواري وأحلَّ بكما هواني ﴿فَوَسَوَسَ لَمُمَا الشَّيْطَنُ لِيُبْدِىَ لَمُهَا مَا وُبِرِيَ عَنْهُمَا مِن سَوْءَ بِهِمَا وَقَالَ مَا نَهَنكُمَا رَبُكُمَا عَنْ هَلَذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَتِنِ أَوَ تَكُونَا مِنَ ٱلْحَنْلِدِينَ ﴿ وَقَاسَمَهُمَا إِنِّي لَكُمَّا لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ ٢ اللهُ فَدَلَّنْهُمَا بِغُهُوْرٍ ﴾ وحملهما على تمنّي منزلتهم فنظرا إليهم بعين الحسد فخذلا حتّى أكلا من شجرة الحنطة، فعاد مكان ما أكلا شعيراً، فأصل الحنطة كلُّها ممّا لم يأكلاه، وأصل الشعير كلَّه ممّا عاد مكان ما أكلاه، فلمّا أكلا من الشجرة طار الحلق والحلل عن أجسادهما وبقيا عريانين ﴿وَطَنِقَا يَخْصِفَانِ عَلَيْهِمَا مِن وَرَفِ ٱلجَنَّةِ وَنَادَنهُمَا رَبُّهُمَا ٱلَرَ أَنْهَكُما عَن تِلْكُما الشَّجَرَةِ وَأَقُل لَكُمَّآ إِنَّ الشَّيْطَنَ لَكُما عَدُوٌّ شِبِنَّ ٢ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ٢٠ الله قال: اهبطا من جواري فلا يجاورني في جنّتي من يعصيني فهبطا موكولين إلى أنفسهما في طلب المعاش، فلمّا أراد الله عَزَيَّةٍ أن يتوب عليهما جاءهما جبر ثيل فقال لهما : إنَّكما إنَّما ظلمتما أنفسكما بتمنِّي منزلة من فضَّل عليكما فجزاؤكما ما قد عوقبتما به من الهبوط من جوار الله بَجَرَيَجَكَ إلى أرضه، فسلا ربَّكما بحقَّ الأسماء الَّتي

رأيتموها على ساق العرش حتى يتوب عليكما، فقالا : «اللّهم إنّا نسألك بحق الأكرمين عليك : محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة إلاّ تبت علينا ورحمتنا، فتاب الله عليهما إنّه هو التوّاب الرّحيم، فلم تزل أنبياء الله بعد ذلك يحفظون هذه الأمانة ويخبرون بها أوصياءهم والمخلصين من أممهم فيأبون حملها، يشفقون من ادّعائها وحملها الإنسان الّذي قد عرف، فأصل كلّ ظلم منه إلى يوم القيامة، وذلك قول الله بَتَرَجَلَة : ﴿ إِنَّا عَرَضَنَا ٱلأَمَانَة عَلَى ٱلسَّوَاتِ

**بيان؛** لا يتوهم أنّ آدم عَلَيْنَ صار بتمنّي منزلتهم من الظّالمين المدّعين لمنزلتهم على الحقيقة حتّى يستحق بذلك أليم النكال، فإنّ في عدّه من الظالمين في هذا الخبر نوعاً من التجوّز، فإنّ من تشبّه بقوم فهو منهم، وتشبّهه عليم بهم في التمنّي ومخالفة الأمر الندبي لا في التجوّز، فإنّ من تشبّه بقوم فهو منهم، وتشبّهه عليم بهم في التمنّي ومخالفة الأمر الندبي لا في ادْعاء المنزلة، ويظهر منها أنّ حمل الأمانة غير حفظها، يرشدك إليه قوله عليم النكال، فإن في عدّ من الظالمين في هذا الخبر نوعاً من في التجوّز، فإنّ من تشبّه بقوم فهو منهم، وتشبّهه عليم بهم في التمنّي ومخالفة الأمر الندبي لا في ادْعاء المنزلة، ويظهر منها أنّ حمل الأمانة غير حفظها، يرشدك إليه قوله عليم الندبي الفي الزل أنبياء الله يحفظون هذه الأمانة) إلى قوله: (فيأبون حملها) فالمراد بحملها ادْعاؤها بغير حقّ، قال الزجّاج الأمانة فقد الأمانة فقد حملها، ومن لم يحمل الأمانة فقد آداها، حق، قال الزجّاج الأمانة فقد أدها، ومن لم يحمل الأمانة فقد آداها، حق، قال الزجّاج الأمانة فقد حملها، ومن لم يحمل الأمانة فقد أداها، حق، قال الزجّاج الأمانة فقد حملها، ومن لم يحمل الأمانة فقد آداها، من حق، قال الزجّاج الأمانة فقد حملها، ومن لم يحمل الأمانة فقد أداها، عن حق، قال الأمانة على ما ذهب إليه بعض المفسّرين وفسّروا الإنسان فقد على ما ذهب إليه بعض المفسّرين وفسّروا الإنسان الذم على عرف هو أبو بكر كما تدلّ عليه أخبارً كثيرةً، وسيأتي تمام القول في ذلك مع الأخبار الواردة فيه في كتاب الإمامة إن شاء الله.

• ٢ - شق، محمّد بن عليّ الكاتب الإصفهانيّ، عن عليّ بن إبراهيم القاضي، عن أبيه، عن جدّه، عن أبي أحمد الجرجانيّ، عن عبد الله بن محمّد الذهقان، عن إسحاق بن إسرائيل، عن حجّاج، عن إبن أبي نجيح، عن مجاهد، عن ابن عبّاس تنفي قال لمّا خلق الله تعالى آدم ونفخ فيه من روحه عطس فالهمه الله : الحمد لله ربّ العالمين، فقال له ربّه : يرحمك ربّك، فلما أسجد له الملائكة تداخله العجب فقال : يا ربّ خلقت خلقا أحبّ إليك مني يرحمك ربّك، فلما أسجد له الملائكة تداخله العجب فقال : يا ربّ خلقت خلقا أحبّ إليك مني ي فلم يجب، ثمّ قال الله، عن حجاج، عن مجاهد، عن مجاهد، عن ابن عبّاس تنفي قال لمّا خلق الله ربّه : يرحمك ربّك، فلما أسجد له الملائكة تداخله العجب فقال : يا ربّ خلقت خلقا أحبّ إليك مني ؟ فلم يجب، ثمّ قال الله يَرْبَيْن له : نعم ولولاهم ما خلقتك، فقال : يا رب فلما أسمين المائنة فلم يجب، ثمّ قال الله يَرْبَيْن له : نعم ولولاهم ما خلقتك، فقال : يا رب فارنيهم، فأوحى الله يَرْبَيْن له : نم ولولاء، عن مولاء؟ وهذا عليّ أمير المؤمنين ابن عمّ أبير، فقال : يا ربّ من هؤلاء؟ الولاء؟ ولولاهم ما خلقتك، فقال : يا رب فأرنيهم، فأوحى الله يَرْبَيْن إلى ملائكة الحجب : أن منهي إلى ملائكة الحجب : أن منهي ؟ فلم يجب، ثمّ قال الثائة فلم يجب، ثمّ قال الثائة فلم يجب، ثمّ قال الثاليُ فلم يجب، ثمّ قال الله يَرْبَيْن له المع ولولاء؟ ولولاهم ما خلقتك، فقال : يا رب من هؤلاء ي أوحى الله يَرْبَيْن إلى ملائكة الحجب : أن ارفعوا الحجب . فلما رفعت إذا آدم بخمسة أسباح قدام العرش، فقال : يا ربّ من هؤلاء؟ ولولاء يبتي ووهذا الحجب . فلما رفعت إذا ي ربّ أمير المؤمنين ابن عمّ نبتي ووصيّه، وهذه فاطمة ابنة ارفعو بذلك، يا آدم هذا محمّد نبتي : وهذان الحسن والحسين لما المنا يحق محمد وعلي وفاطمة والحسن والحسين لما نبتي وهذان الحسن والحسين ابنا علي وولدا نبتي . ثمّ قال : يا آدم هم ولدك ففرح بذلك، ينبتي وهذان الحسن والحسين لما نبتي وهذان الحسن والحسين الما نبتي وهذان الحسن والحسين الما نبتي ووهذان الحسن والحسين لما الما يرفي من المائة يؤترين : يرم مان ي قبلمة والحسن والحسين الما غفرت لي فغفر الله له يوني أيس مي المائم يربي ي قبلم ي من والحسن الحسن على معممة درسول الله وعلي أمي ألما ميتي أي يني أمير الما ماع خاتما فنقش عليه محمة درسول الله وعليي أمي أمينينين، ويكني ي يني ي من مولي ا

(١) معاني الأخبار، ص ١٠٨. وتوسل آدم بالنبي وآله ﷺ من طريق العامة أحاديث كثيرة راجع كتاب الغدير ج ٢ ص ٣٠٠. [النمازي].

آدم بأبي محمّد<sup>(۱)</sup>.

٢١ – مع: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقتي، عن البزنطتي، عن أبان، عن ابن سيّابة، عن أبي عبد الله عَلَيَ قال: لقد طاف آدم عَلَي بالبيت مائة عام ينظر إلى حوّاء ولقد بكى على الجنّة حتّى صار على خدّيه مثل النّهرين العجّاجين العظيمين من الدّموع، ثمّ أتاه جبرئيل عَلي فقال: حيّاك الله وبيّاك فلمّا أن قال له: حيّاك الله تبلّج وجهه فرحاً وعلم أنّ الله جبرئيل على عنه، قال: حيّاك الله وبيّاك فلمّا أن قال له: حيّاك الله تبلّج وجهه فرحاً وعلم أنّ الله جبرئيل على عبرئيل على خدّيه مثل النّهرين العجّاجين العظيمين من الدّموع، ثمّ أتاه جبرئيل على على على حديث على خديلة مثل النّهرين العجّاجين العظيمين من الدّموع، ثمّ أتاه جبرئيل علي فقال: حيّاك الله وبيّاك فلمّا أن قال له: حيّاك الله تبلّج وجهه فرحاً وعلم أنّ الله على عنه، قال: وبيّاك فضحك – وبيّاك: أضحكك – قال: ولقد قام على باب الكعبة قد رضي عنه، قال: وبيّاك فضحك – وبيّاك: أضحكك – قال: ولقد قام على باب الكعبة أن الله بلود الإبل والبقر فقال: «اللهم أقلني عثرتي، واغفرلي ذنبي، وأعدني إلى الدّار التي أخرجتني منها» فقال الله بيخريني على عربتي، وغفرت لكن والمور فقال: «اللهم أقلني عثرتي، واغفرلي ذنبي، وأعدني إلى الدّار التي أخرجتني منها» فقال الله بيري إلى الذول الذي عثرتي، واغفرلي ذنبي، وأعدني إلى الدّار التي أخرجتني منها» فقال الله بيري إلى اللهم أقلني عثرتي، وإغفرلي ذنبي، وأعدني ألى الدّار التي أخرجتني منها» فقال الله بيري إلى الذول الذي عثرتي، وغفرت لك ذنبك، وسأعيدك إلى الدّار التي أخرجتني منها عنها منها.

**بيان: ق**ال الجزريّ : في حديث الخيل : (إن مرّت بنهر عجّاج) أي كثير الماءِ كأنّه يعجّ من كثرته وصوت تدفّقه .

**أقول؛** لا يخفى أنَّ هذا الخبر ممّا يدلّ على أنَّ جنّة آدم هي جنّة الخلد، وكذا خبر المفضّل حيث قال : فنظر إلى منزلة محمّد وعليّ، إذ الظّاهر أنَّه رأى منازلهم في جنّة الخلد إلاَّ أن يقال كان جنّته في الأرض الجنّة الَّتي تأوي اليها أرواح المؤمنين في البرزخ كما تدلّ عليه الأخبار، والمراد بالعود إليهما في البرزخ، وكذا المراد برؤية المنازل رؤية منازلهم في تلك الجنّة.

٢٢ – مع، ل: حدّثنا أبو الحسن عليّ بن الفضل بن العبّاس البغداديّ قال: قرأت على أحمد بن محمّد بن سليمان بن الحارث قلت: حدّثكم محمّد بن عليّ بن خلف العطّار، قال: حدّثنا الحسين بن الأشقر قال: حدّثنا عمروبن أبي المقدام، عن أبيه، عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس قال: سألت النبيّ عن الكلمات التي تلقي آدم من ربّه فتاب عليه قال: سأله بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلاّ تبت عليّ فتاب عليه <sup>(٣)</sup>.

٣٣ – مع : ابن المتوكّل، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن ابن معروف، عن بكر بن محمّد، عن أبي سعيد المدائنيّ يرفعه في قول الله كَبَرَيَجَكَن : ﴿فَلَلَقَى ءَادَمُ مِن زَيْدٍ. كَلِمَنتٍ ﴾ قال : سأله بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين ﷺ <sup>(٤)</sup>.

ص: مرسلاً مثله (ص ١٥٤. ]

٢٤ - مع: الدقّاق، عن حمزة العلويّ، عن الفزاريّ، عن محمّد بن الحسين الزيّات، عن الأزديّ، عن المفضّل، عن الصّادق جعفر بن محمد ﷺ قال: سألته عن قول الله ﷺ ﴿وَإِذِ ٱبْتَلَىٰٓ إِبَرَهِيمَر رَئِيُمُ بِكَلِبَنتِ﴾ ما هذه الكلمات؟ قال: هي الكلمات الّتي تلقّاها آدم من ربّه

اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ٣٠.
 معاني الأخبار، ص ٢٢٩.
 معاني الأخبار، ص ١٢٥ والخصال ص ٢٧٠ باب الخمسة ح ٨.
 معاني الأخبار، ص ١٢٥.

فتاب عليه وهو أنّه قال: «يا رب أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلّا تبت عليّ، فتاب الله عليه إنّه هو التوّاب الرّحيم، فقلت له: يا ابن رسول الله فما يعني بَرْوَيَكْ بقوله: ﴿فَأَنَهُمُنَّهُ؟ قال: يعني أتمهنّ إلى القائم غَلِيَكْنِ النا عشر إماماً تسعة من ولد الحسين غَلِيَكْنِ الخبر<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿فَنَلَقَىٰ مَادُمُ مِن زَيِّهِ كَلِمُنَتِكَهُ: استقبلها بالأخذ والقبول والعمل بها حين علّمها، وقرأ ابن كثير بنصب آدم ورفع الكلمات على أنّها استقبلته وبلّغته، وهو قوله: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَكَهُ الآية، وقيل «سبحانك اللّهم وبحمدك، وتبارك اسمك، وتعالى جدّك، لا إله إلاّ أنت، ظلمت نفسي فاغفر لي إنّه لا يغفر الذنوب إلاّ أنت» وعن ابن عبّاس قال: يا ربّ ألم تخلقني بيدك؟ قال: بلى، قال: يا ربّ ألم تنفخ فيَّ الروح من روحك؟ قال: بلى، قال: ألم تسكني جنتك؟ قال: بلى، قال: يا ربّ إن تبت وأصلحت أراجعي أنت إلى الجنّة؟ قال: نعم، انتهى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** المعتمد ماورد في الأخبار المعتبرة الّتي أوردتها في هذا الباب، والجمع بينها بالحمل على الجمع بينها وإن كانت العمدة ما دلّ عليه أكثرها وهو التّوسّل بأنوار الأثمّة ﷺ .

٢٥ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله عَظَيَةٍ قال إنّ آدم ﷺ بقي على الصفا أربعين صباحاً ساجداً يبكى على الجنَّة وعلى خروجه من جوار الله يَجْزَجُكِ ، فنزل عليه جبرئيل عَلِيَهُمْ فقال: يا آدم ما لك تبكي؟ قال: يا جبرئيل ما لي لا أبكي وقد أخرجني الله من جواره وأهبطني إلى الذنيا، قال: يا آدم تب إليه، قال: وكيف أتوب؟ فأنزل الله عليه قبَّةً من نور في موضع البيت فسطع نورها في جبال مكَّة فهو الحرم، فأمر الله جبرئيل أن يضع عليه الأعلام، قال : قم يا آدم فخرج به يوم التروية، وأمره أن يغتسل ويحرم وأخرج من الجنَّة أوَّل يوم من ذي القعدة، فلمَّا كان يوم الثَّامن من ذي الحجَّة أخرجه جبرتيل عظيمة إلى منى فبات بها، فلمّا أصبح أخرجه إلى عرفات وقد كان علُّمه حين أخرجه من مكَّة الإحرام وأمره بالتَّلبية، فلمَّا زالت الشَّمس يوم العرفة قطع التَّلبية وأمره أن يغتسل، فلمّا صلّى العصر وقمفه بعرفات وعلّمه الكلمات الّتي تلقّى بها ربّه وهو «سبحانك اللّهمّ وبحمدك لا إله إلا أنت عملت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي إنَّك أنت الغفور الرّحيم سبحانك اللّهمّ وبحمدك لا إله إلا أنت عملت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفرلي إنَّك أنت خير الغافرين سبحانك اللَّهمَّ وبحمدك لا إله إلاَّ أنت عملت سوءاً وظلمت نفسي واعترفت بذنبي فاغفر لي إنَّك أنت التَّوَّاب الرَّحيم؛ فبقي إلى أن غابت الشَّمس رافعاً يديه إلى السماء يتضرّع ويبكي إلى الله، فلمّا غابت الشّمس ردّه إلى المشعر فبات بها، فلمّا أصبح قام على المشعر الحرام فدعا الله تعالى بكلمات وتاب عليه، ثمَّ أفضى إلى مني، وأمره

معاني الأخبار، ص ١٢٦.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٩٠.

جبرئيل عليم أن يحلق الشعر الذي عليه فحلقه ثمَّ ردّه إلى مكّة فأتى به عند الجمرة الأولى فعرض إبليس له عندها فقال : يا آدم أين تريد؟ فأمره جبرئيل أن يرميه بسبع حصيات وأن يكبر مع كلّ حصاة تكبيرةً ففعل، ثمّ ذهب فعرض له إبليس عند الجمرة الثانية فأمره أن يرميه بسبع حصيات فرمى وكبّر مع كلّ حصاة تكبيرةً، ثمّ مضى به فعرض له إبليس عند الجمرة الثالثة وأمره أن يرميه بسبع حصيات فرمى وكبّر مع كلّ حصاة تكبيرة فذهب إبليس وقال له جبرئيل عليمي : إنّك لن تراه بعد هذا أبداً، فانطلق به إلى البيت الحرام وأمره أن يطوف به سبع مرّات ففعل، فقال له : إنّ الله قد قبل توبتك وحلّت لك زوجتك، فقال : فلمّا قضى آدم حجه لقيته الملائكة بالأبطح فقالوا : يا آدم برّ حجك أما إنّا قد حججنا قبلك هذا البيت بألفي عام<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** لعلّ المراد بالأربعين ما يقرب منه تجوّزاً لئلاً ينافي ما بعده.

٢٦ - ص: الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام، عن الصادق عليظير أنّه قال في قوله تعالى : ﴿فَبَدَتَ لَهُمَا سَوْءَ نُهُمَاكُم : كانت سوآتهما لا ترى فصارت ترى بارزة، وقال : الشجرة التي نهي عنها آدم هي السنبلة<sup>(٢)</sup>.

٢٧ – وفي رواية أخرى عنه ﷺ أنّه قال: إنّ الشجرة الّتي نهي عنها آدم هي شجرة العنب<sup>(٣)</sup>.

**بیان:** باء بذنبه: اعترف به.

٣٠ **- ص:** بهذا الإسناد، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عَظِيمَةِ» قال: لمّا أفاض آدم من عرفات تلقّته الملائكة عَلَيْهَنِمَةِ فقالوا له: برّ حجّك يا آدم، أما إنّا قد حججنا هذا البيت قبلك بألفي عام<sup>(٦)</sup>.

(٢) - (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٣.

- (١) تفسير القمي، ج ١ ص ٥٦.
- (٤) (٥) قصص الأنياء للراوندي، ص ٤٧.
   (٦) قصص الأنياء للراوندي، ص ٤٨.

٣**١ - ص:** إنّ آدم ﷺ لمّا كثر ولده كانوا يتحدّثون عنده وهو ساكت، فقالوا : يا أبه ما لك لا تتكلّم؟ فقال : يا بنيّ إنّ الله جلّ جلاله لمّا أخرجني من جواره عهد إليّ وقال : أقلّ كلامك ترجع إلى جواري<sup>(١)</sup>.

٣٢ **ص:** بالإسناد عن الصدوق بإسناده، عن إبراهيم بن محرز، عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليه الصلاة والسلام قال: إنَّ آدم عَلَيْتَلَا نزل بالهند فبنى الله تعالى له البيت وأمره أن يأتيه فيطوف به أسبوعاً، فيأتي منى وعرفات ويقضي مناسكه كما أمر الله، ثمّ خطا من الهند فكان موضع قدميه حيث خطا عمران، وما بين القدم والقدم صحارى ليس فيها شيء، ثمّ جاء إلى البيت فطاف به أسبوعاً وقضى مناسكه فقضاها كما أمر الله، فقبل الله منه توبته وغفر له، فقال آدم عَلَيْتَلا : يا ربّ ولذرّيّتي من بعدي، فقال : نعم من آمن بي وبرسلي<sup>(٢</sup>).

بيان؛ المشهور في أخبار أهل البيت ﷺ أنّ نزول آدم ﷺ كان على الصفا، ونزول حوّاء على المروة، وهذا الخبر وأمثاله يخالفها، ويمكن حملها على التقيّة، إذ المشهور بين العامّة أنّ آدم ﷺ هبط على جبل في سرنديب يقال له: نوذ، وحوّاء هبطت في جدّة، ويمكن الجمع أيضاً بأن يكون هبوطهما على الصفا والمروة بعد دخولهما مكّة من قبيل (أمّيِطُوا مِعْسَرًا).

٣٣ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن هاني بن محمّد، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد بن بطّة عن أبيه، عن محمّد بن عبد الولهاب، عن أبي الحارث الفهريّ، عن عبد الله بن إسماعيل، عن عبد الرحمن بن أبي زيد بن أسلم، عن أبيه، عن جدّه، عن عمر بن الخطّاب قال : قال رسول الله تشكر : لمّا أكل آدم من الشجرة رفع رأسه إلى السماء فقال : أسألك بحقّ محمّد إلاّ رحمتني ؛ فأوحى الله إليه : ومن محمّد؟ فقال : تبارك اسمك لمّا خلقتني رفعت رأسي إلى عرشك فإذا فيه مكتوب : «لا إله إلا الله محمّد رسول الله ؛ فعلمت أنّه ليس أحد أعظم عندك قدراً ممّن جعلت اسمه مع اسمك ؛ فأوحى الله إليه : يا آدم إنّه لآخر النبيّين من

٣٤ **ص:** بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن ابن عليّ الخزّاز، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله غليّتَلا قال: قال آدم غليّتا: • «يا ربّ بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلاّ تبت عليّ • فأوحى الله تعالى إليه: يا آدم وما علمك بمحمّد؟ فقال: حين خلقتني رفعت رأسي فرأيت في العرش مكتوباً: محمّد رسول الله عليّ أمير المؤمنين غليّتَان؟

٣٥ - ص: بالإسناد إلى الصدوق عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن

(۱) - (۲) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٨-٤٩. (۳) - (٤) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٥-٥١. البزنطيّ، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عظيمَة قال: الكلمات الَّتي تلقّى بهنّ آدم ربّه فتاب عليه، قال: اللّهم لا إله إلاّ أنت سبحانك وبحمدك إنّي عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي إنّك أنت التوّاب الرّحيم لا إله إلاّ أنت سبحانك وبحمدك عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي إنّك أنت خير الغافرين<sup>(1)</sup>.

٣٦ - شي: عن عطاء، عن أبي جعفر ﷺ، عن أبيه، عن آبائه، عن علي ﷺ عن رسول الله عظيمية قال : إنَّما كان لبث آدم وحوَّاء في الجنَّه حتَّى خرج منها سبع ساعات من أيَّام الدِّنيا حتَّى أكلا من الشَّجرة، فأهبطهما الله إلى الأرض من يومهما ذلك، قال: فحاجَّ آدم ربَّه فقال: يا ربٍّ أرأيتك قبل أن تخلقني كنت قدّرت على هذا الذَّنب وكلّ ما صرت وأنا صائر إليه، أو هذا شيء فعلته أنا من قبل لم تقدّره عليّ، غلبت عليّ شقوتي فكان ذلك منّي وفعلي لا منك ولا من فعلُّك؟ قال له : يا آدم أنا خلقتك وعلَّمتك أنِّي أُسكنك وزوجتك الجنَّة ، وبنعمتي وما جعلت فيك من قوتي قويت بجوارحك على معصيتي، ولم تغب عن عيني، ولم يخل علمي من فعلك ولا ممّا أنت فاعله، قال آدم: يا ربّ الحجّة لك عليّ، يا ربّ فحين خلقتني وصوّرتني ونفخت فيَّ من روحي، وأسجدت لك ملائكتي، ونوّهت باسمك في سماواتي، وابتدأتك بكرامتي، وأسكنتك جنّتي، ولم أفعل ذلك إلاَّ برضيّ منّي عليك أبلوك بذلك من غير أن تكون عملت لي عملاً تستوجب به عندي ما فعلت بك<sup>(٢)</sup>، قال آدم : يا ربّ الخير منك والشرِّ منَّى. قال الله: يا آدم أنا الله الكريم، خلقت الخير قبل الشَّرَّ، وخلقت رحمتي قبل غضبي، وقدّمت بكرامتي قبل هواني، وقدّمت باحتجاجي قبل عذابي، يا آدم ألم أنهك عن الشَّجرة؟ وأخبرك أنَّ الشيطان عدَّو لك ولزوجتك؟ وأحذَّر كما قبل أن تصيرًا إلى الجنَّة، وأعلَّمكما أنكما إن أكلتما من الشَّجرة كنتما ظالمين لأنفسكما عاصيين لي؟ يا آدم لا يجاورني في جنَّتي ظالمٌ عاص لي، قال: فقال: بلي يا ربِّ الحجَّة لك علينا، ظلمنا أنفسنا وعصينا وإلاَّ تغفر لنا وترحمنا نكن من الخاسرين، قال: فلمَّا أقرَّا لربَّهما بذنبهما وأنَّ الحجَّة من الله لهما تداركهما رحمة الرّحمن الرّحيم فتاب عليهما ربّهما إنّه هو التّوّاب الرحيم.

قال الله : يا آدم اهبط أنت وزوجك إلى الأرض، فإذا أصلحتما أصلحتكما، وإن عملتما لي قوّيتكما، وإن تعرّضتما لرضاي تسارعت إلى رضاكما، وإن خفتما منّي آمنتكما من سخطي، قال : فبكيا عند ذلك وقالا : ربّنا فأعنّا على صلاح أنفسنا وعلى العمل بما يرضيك عنّا، قال الله لهما : إذا عملتما سوءاً فتوبا إليّ منه أتب عليكما وأنا الله التوّاب الرّحيم. قال : فأهبطنا برحمتك إلى أحبّ البقاع إليك ؛ قال : فأوحى الله إلى جبرئيل : أن أهبطهما إلى البلدة المباركة مكّة، قال : فهبط بهما جبرئيل فألقى آدم على الصّفا، وألقى حوّاء على المروة،

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٣.
- (٢) الظاهر كما في نسخة البرهان: ونفخت فيَّ من روحك، قال الله تعالى: يا آدم أسجدت لك. . . ٢.

قال: فلمّا ألقيا قاما على أرجلهما ورفعا رؤوسهما إلى السّماءِ وضجّا بأصواتهما بالبكاء إلى الله تعالى وخضعا بأعناقهما، قال: فهتف الله بهما: ما يبكيكما بعد رضاي عنكما؟ قال: فقالاً : ربّنا أبكتنا خطيئتنا، وهي أخرجتنا عن جوار ربّنا، وقد خفي عنّا تقديس ملائكتك لك ربّنا؛ وبدت لنا عوراتنا واضطرَّنا ذنبنا إلى حرث الدّنيا ومطعمها ومشربها، ودخلتنا وحشةٌ شديدةٌ لتفريقك بيننا، قال: فرحمهما الرّحمن الرّحيم عند ذلك وأوحى إلى جبرئيل: أنا الله الرّحمن الرّحيم، وإنّي قد رحمت آدم وحوّاء لمّا شكيا إلىّ فاهبط عليهما بخيمة من خيام الجنَّة، وعزَّهما عنِّي بفراق الجنَّة، واجمع بينهما في الخيمة فإنِّي قد رحمتهما لبكائهما ووحشتهما ووحدتهما، وانصب لهما الخيمة على الترعة التي بين جبال مكَّة، قال: والترعة مكان البيت وقواعده التي رفعتها الملائكة قبل ذلك ، فهبط جبرئيل على آدم بالخيمة على مقدار أركان البيت وقواعده فنصبها، قال: وأنزل جبرتيل آدم من الصّفا وأنزل حوًّاء من المروة وجمع بينهما في الخيمة، قال: وكان عمود الخيمة قضيب ياقوت أحمر فأضاء نوره وضوؤه جبال مكَّة وما حولها، قال: وامتدِّضوء العمود فجعله الله حرماً فهو مواضع الحرم اليوم، كلِّ ناحية من حيث بلغ ضوء العمود فجعله الله حرماً لحرمة الخيمة والعمود لأنَّهما من الجنَّة، قال: ولذلك جعل الله الحسنات في الحرم مضاعفةً والسبِّنات فيه مضاعفة، قال: ومدَّت أطناب الخيمة حولها فمنتهى أوتادها ما حول المسجد الحرام، قال: وكانت أوتادها من غصون الجنَّة، وأطنابها من ظفائر الأرجوان، قال: فأوحى الله إلى جبرئيل: اهبط على الخيمة سبعين ألف ملك يحرسونها من مردة الجنّ، ويؤنسون آدم وحوّاء، ويطوفون حول الخيمة تعظيماً للبيت والخيمة، قال: فهبطت الملائكة فكانوا بحضرة الخيمة يحرسونها من مردة الشياطين والعتاة، ويطوفون حول أركان البيت والخيمة كلٍّ يوم وليلة كما كانوا يطوفون في السّماء حول البيت المعمور، قال وأركان البيت الحرام في الأرض حيال البيت الَّذي في السَّماءِ .

قال: ثمّ إنّ الله أوحى إلى جبرئيل بعد ذلك : أن اهبط إلى آدم وحوّاء فنحّهما عن مواضع قواعد بيتي فإنّي أريد أن أهبط في ظلال من ملائكتي إلى أرضي فأرفع أركان بيتي لملائكتي ولخلقي من ولد آدم، قال : فهبط جبرئيل على آدم وحوّاء فأخرجهما من الخيمة ونحّاهما عن ترعة البيت الحرام ونحى الخيمة عن موضع الترعة، قال : ووضع آدم على الصّفا، ووضع حوّاء على المروة، ورفع الخيمة إلى السماء، فقال آدم وحوّاء : يا جبرئيل بسخط من الله حوّلتنا وفرّقت بيننا أم برضي تقديراً من الله علينا؟ فقال لهما : لم يكن ذلك سخطاً من الله عليكما، ولكنَّ الله لا يسأل عمّا يفعل، يا آدم : إنّ السّبعين ألف ملك الذين أنزلهم الله إلى عليكما، ولكنَّ الله لا يسأل عمّا يفعل، يا آدم : إنّ السّبعين ألف ملك الذين أنزلهم الله إلى عليكما وضع الترعة المباركة حيال البيت والخيمة سألوا الله أن يبني لهم مكان الخيمة بيتاً على موضع الترعة المباركة حيال البيت المعمور فيطوفون حوله كما كانوا يطوفون في السّماء حول البيت المعمور، فأوحى الله إلى أن أنتحيك وحواء وأرفع الخيمة إلى السّماء، فقال آدم : وضينا بتقدير الله ونافذ أمره فينا، فكان آدم على المواء عما الذين أنزلهم الله إلى لفراق حوّاء وحشةٌ شديدةٌ وحزنٌ قال: فهبط من الصّفا يريد المروة شوقاً إلى حوّاء وليسلّم عليها وكان فيما بين الصّفا والمروة واد وكان آدم يرى المروة من فوق الصّفا ، فلمّا انتهى إلى موضع الوادي غابت عنه المروة فسعى في الوادي حذراً لما لم يرالمروة مخافة أن يكون قد ضلَّ عن طريقه، فلمَّا أن جاز الوادي وارتفع عنه نظر إلى المروة فمشي حتَّى انتهى إلى المروة فصعد عليها فسلم على حوّاء، ثمَّ أقبلا بوجههما نحو موضع التَّرعة ينظران هل رفع قواعد البيت ويسألان الله أن يردِّهما إلى مكانهما حتَّى هبط من المروة فرجع إلى الصفا فقام عليه وأقبل بوجهه نحو موضع التّرعة فدعا الله، ثمَّ إنَّه اشتاق إلى حوّاء فهبط من الصّفا يريد المروة ففعِل مثل ما فعله في المرّة الأولى، ثمّ رجع إلى الصّفا ففعل عليه مثلٍ ما فعل في المرّة الأولى، ثمَّ إنَّه هبط من الصَّفا إلى المروة ففعل مثل ما فعل في المرِّتين الأوليين، ثمَّ رجع إلى الصّفا فقام عليه ودعا الله أن يجمع بينه وبين زوجته حوّاء، قال: فكان ذهاب آدم من الصّفا إلى المروة ثلاث مرّات ورجوعه ثلاث مرّات فذلك ستّة أشواط، فلمّا أن دعيا الله وبكيا إليه وسألاه أن يجمع بينهما استجاب الله لهما من ساعتهما من يومهما ذلك مع زوال الشَّمس، فأتاه جبرنيل وهو على الصّفا واقفٌ يدعو الله مقبلاً بوجهه نحو التّرعة فقال له جبرتيل ﷺ : انزل يا آدم من الصّفا فالحق بحوّاء، فنزل آدم من الصّفا إلى المروة ففعل مثل ما فعل في الثلاث المرّات حتّى انتهى إلى المروة فصعد عليها وأخبر حوّاء بما أخبره جبرئيل غَلِيَتَهِ؟ ففرحا بذلك فرحاً شديداً وحمدا الله وشكراه، فلذلك جرت السنَّة بالسَّعي بين الصِّفا والمروة، ولذلك قال الله: ﴿إِنَّ ٱلْعَبْفَا وَٱلْمَرْوَةَ مِن شَعَآبِرِ ٱللَّهِ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ أغتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَظَوَفَ بِهِمَاً ﴾<sup>(1)</sup>.

قال: ثمّ إنّ جبرئيل أتاهما فأنزلهما من المروة وأخبرهما أنّ الجبّار تبارك وتعالى قد هبط إلى الأرض فرفع قواعد البيت الحرام بحجر من الصفا، وحجر من المروة وحجر من طور سيناء، وحجر من جبل السّلام وهو ظهر الكوفة، فأوحى الله إلى جبرئيل أن ابنه وأتمّه، قال: فاقتلع جبرئيل الأحجار الأربعة بأمر الله من مواضعهن بجناحيه فوضعهما حيث أمره الله في أركان البيت على قواعده التي قدّرها الجبّار ونصب أعلامها، ثمّ أوحى الله إلى جبرئيل أن ابنه وأتممه بحجارة من أبي قبيس، واجعل له بابين: باب شرقيّ، وباب غربيّ، قال: فأتمّه جبرئيل، فلمّا أن فرغ منه طافت الملائكة حوله، فلمّا نظر آدم وحوّاء إلى الملائكة يطوفون حول البيت انطلقا فطافا بالبيت سبعة أشواط، ثمّ خرجا يطلبان ما يأكلان وذلك من يومهما الّذي هبط بهما فيه<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** التّرعة بالتّاء المثنّاة من فوق والراء المهملة : الدرجة والرّوضة في مكان مرتفع، ولعلّ المراد هنا الدّرجة لكون قواعد البيت مرتفعة، وفي بعض النّسخ بالنّون والزّاي

سورة البقرة، الآية: ١٥٨.
 تفسير العياشي، ج ١ ص ٥٣ ح ٢١ من سورة البقرة.

المعجمة، أي المكان الخالي عن الأشجار والجبال تشبيهاً بنزعة الرّاس. وظفائر الأرجوان في أكثر نسخ الحديث بالظّاءِ، ولعلّه تصحيف الضّاد، قال الجزريّ: الضّفر: النّسج، والضّفائر: الذّوائب المضفورة. والضّفير: حبل مفتول من شعر انتهى. والأرجوان صبغ أحمر شديد الحمرة وكانّه معرّب أرغوان. وهبوطه تعالى كنايةٌ عن توجّه أمره واهتمامه بصدور ذلك الأمر كما قال تعالى: ﴿هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِبَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلٍ قِنَ ٱلْفَسَارِ وَأَلْمَلَتِكَةُ والظلال: ما أظلّك من شيء، وهمنا كناية عن كثرة الملائكة واجتماعهم، أي الآخرة ما جمّ غفير من الملائكة . واليوم المذكور في آخر الخبر لعلّ المراد به اليوم من أيّام الآخرة كما مرّ. وقد سقط فيما عندنا من نسخ العيّاشي من أوّل الخبر شيء تركناه كما وجدناه.

٣٧ - شي، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر علي قال: قال: الكلمات الّتي تلقّاهن آدم من ربّه فتاب عليه وهدى قال: اسبحانك اللّهم وبحمدك إنّي عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي إنّك الغفور الرّحيم اللّهم إنّه لا إله إلاّ أنت سبحانك وبحمدك إنّي عملت سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي إنّك أنت خير الغافرين اللّهم إنّه لا إله إلاّ أنت سبحانك إنّي عملت سوءاً سوءاً وظلمت نفسي فاغفر لي إنّك أنت الغفور الرّحيم"<sup>(٢)</sup>.

٣٨ - وقال الحسن بن راشد : إذا استيقظت من منامك فقل الكلمات الّتي تلقّى بها آدم من ربّه : سبّوح قدّوس ربّ الملائكة والرّوح ، سبقت رحمتك غضبك ، لا إله إلاّ أنت إنّي ظلمت نفسي فاغفر لي وارحمني إنّك أنت التّوّاب الرّحيم الغفور<sup>(٣)</sup>.

٣٩ - شيء عن عبد الرّحمن بن كثير، عن أبي عبد الله عليمية قال: إنّ الله تبارك وتعالى عرض على أدم في الميثاق ذرّيته، فمرّ به النّبيّ عليمي وهو متكى على عليّ عليمية، وفاطمة صلوات الله عليهما تتلوهما، والحسن والحسين عليمي يتلوان فاطمة، فقال الله : يا آدم إيّاك أن تنظر إليه بحسد أهبطك من جواري، فلمّا أسكنه الله الجنّة مثّل له النّبيّ وعليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم فنظر إليهم بحسد ثمّ عرضت عليه الولاية فأنكرها فرمته الجنّة بأوراقها، فلمّا تاب إلى الله من حسده وأقرّ بالولاية ودعا بحقّ الخمسة : محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم فنظر إليهم بحسد ثمّ عرضت عليه الولاية فأنكرها فرمته الجنّة بأوراقها، فلمّا تاب إلى الله من حسده وأقرّ بالولاية ودعا بحقّ الخمسة : محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم غفر الله له، وذلك قوله : ﴿ فَلَلَهَنّ عَادَمُ مِن رَبِّهِ

٤٠ **- شي:** عن محمّد بن عيسى بن عبد الله العلويّ، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ قال: الكلمات الّتي تلقّاها آدم من ربّه قال: يا ربّ أسألك بحقّ محمّد لمّا تبت عليّ، قالً: وما علمك بمحمّد؟ قال: رأيته في سرادقك الأعظم مكتوباً وأنا في الجنّة<sup>(0)</sup>.

(١) سورة البقرة، الآية: ٢١٠.
 (٢) - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٥٩-٦٠ ح ٢٥-٢٨ من سورة البقرة.

٤١ - شمي: عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفو تَثَلَيَّا في قوله : ﴿ وَلَا نَقْرَبَا هَلَاهِ ٱلْشَجَرَةَ﴾ يعني لا تأكلا منها<sup>(١)</sup>.

٤٢ – **شي:** عن موسي بن محمّد بن عليّ، عن أخيه أبي الحسن الثالث ظلِيَّلاً قال: الشّجرة الّتي نهى الله آدم وزوجته أن يأكلا منها شجرة الحسد، عهد إليهما أن لا ينظرا إلى من فضل الله عليه وعلى خلائقه بعين الحسد، ولم يجد الله له عزماً<sup>(٢)</sup>.

**٢٣ -شي:** عن جميل بن درّاج، عن بعض أصحابنا، عن أحدهما قال: سألته كيف أخذ الله آدم بالنّسيان؟ فقال: إنّه لم ينس وكيف ينسى وهو يذكره ويقول له إبليس: ﴿ مَا نَهَنكُمَا رَبُكُمَا عَنْ هَنذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلكَيْنِ أَوْ نَكُونَا مِنَ الْحَنِلِي**؟** <sup>(٣)</sup>.

**بيان:** فالنّسيان بمعنى التّرك كما ورد في اللّغة .

33 - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله عليه رفعه إلى النبي عنه أنّ موسى سأل ربّه أن يجمع بينه وبين أبيه آدم حيث عرج إلى السّماء في أمر الصّلاة ففعل، فقال له موسى : يا آدم أنت الذي خلقك الله بيده، ونفخ فيك من روحه، وأسجد لك ملائكته، وأباح لك حبّته، وأسكنك جواره، وكلّمك قُبُلاً، ثمّ نهاك عن شجرة واحدة فلم تصبر عنها حتى أهبطت إلى الأرض بسببها فلم تستطع أن تضبط نفسك عنها حتى أغراك إبليس فأطعته، فأنت الذي أخرجتنا من الجنة بمعصيتك. فقال له آدم : اوفق فيك من روحه، وأسجد لك ملائكته، وأباح الك جنّته، وأسكنك جواره، وكلّمك قُبُلاً، ثمّ نهاك عن شجرة واحدة فلم تصبر عنها حتى أهبطت إلى الأرض بسببها فلم تستطع أن تضبط نفسك عنها حتى أغراك إبليس فأطعته، فأنت الذي أخرجتنا من الجنّة بمعصيتك. فقال له آدم : اوفق بأبيك أي بني فيما لقي في أمر هذه الذي أخرجتنا من الجنّة بمعصيتك. فقال له آدم : اوفق بأبيك أي بني فيما لقي في أمر هذه الذي أخرجتنا من الجنة بمعصيتك. فقال له آدم : اوفق بأبيك أي بني فيما لقي في أمر هذه إله من الذي أخرجتنا من الجنة بمعصيتك. فقال له آدم : اوفق بأبيك أي بني فيما لقي في أمر هذه إنه لمن النات بني إنّ عدقوي أتاني من وجه المكر والخديعة فحلف لي بالله إنه في مشورته علي إنه لمن التاصحين، وذلك أنه قال لي منتصحاً : إني لشانك يا آدم لمغموم، قلت : وكيف؟ قال : قد كنت أنست بك وبقربك مني، وأنت تخرج مما أنت في إلى ما ستكرهه، فقلت له : وما الحيلة؟ فقال : إنّ الحيلة هوذا هو معك، أفلا أدلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى؟ فلا نال الحيلة؟ فقال : إنّ الحيلة هوذا هو معك، أفلا أدلك على شجرة الخلد وملك لا يبلى؟ فلمن النّاصحين، ولم أظنّ يا موسى أنّ أحداً يحلف بالله كاذباً فوثقت بيمينه، فهذا عذري، فكلا منها أنت وزوجك فتصيرا معي في الجنة أبداً من الخالدين، وحلف لي بالله كاذباً إنه فكلا منها أنت وزوجك فنصيرا معي في الجنة أبداً من الخالدين، وحلف لي بالله كاذباً إنه في المن الناصحين، ولم أظنّ يا موسى أنّ أحداً يحلف بالله كاذباً فوثقت بيمينه، فهذا عذري، فكلا منها أنت وزوجك فتصيرا معي في الحداً يحلف بي كاننة من قبل أن أخلق؟ قال له موسى نالمن الناصحين، ولم أظنّ يا موسى أنّ أحداً يحلف بي كاننة من قبل أن أخلق؟ قال له وسى باله كاذباً ونقت بيمينه، فهذا عذري، بن المن الناصحين يا بني هل نمن الله كاذباً قال مرس من من ألل أنك أيل أي ألمي والحي أله ب

عن عبد الله بن سنان قال : سئل أبو عبد الله على حاضر : كم لبث آدم ورحه في الجنمي : عن عبد الله بن سنان قال : سئل أبو عبد الله على وأنا حاضر : كم لبث آدم ورحه وزوجه في الجنّة حتّى أخرجهما منها خطيئتهما؟ فقال : إنّ الله تبارك وتعالى نفخ في آدم روحه بعد زوال الشّمس من يوم الجمعة ، ثمّ برأ زوجته من أسفل أضلاعه ، ثمّ أسجد له ملائكته وأسكنه جنّته من يومه ذلك ، فوالله ما استقرّ فيها إلاّ ستّ ساعات في يومه ذلك حتّى عصى الله

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٥٣ ح ٢٠ من سورة البقرة.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٣ ح ٨ من سورة الأعراف.
 (٣) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٣ - ١٤ ح ٩ - ١٠ من سورة الأعراف.

فأخرجهما الله منها بعد غروب الشّمس، وما باتا فيها وصيّرا بفناء الجنّة حتّى أصبحا فبدت لهما سوآتهما وناداهما ربّهما ألم أنهكما عن تلكما الشّجرة؟ فاستحيى آدم من ربّه وخضع، وقال: ربّنا ظلمنا أنفسنا واعترفنا بذنوبنا فاغفر لنا، قال الله لهما: اهبطا من سماواتي إلى الأرض فإنّه لا يجاورني في جنّتي عاص ولا في سماواتي، ثمّ قال أبو عبد الله ظيّنة: إنّ آدم لمّا أكل من الشّجرة ذكر ما نهاء الله عنها فندم فذهب ليتنحّى من الشجرة فأخذت الشجرة برأسه فجرّته إليها وقالت له: أفلا كان فرارك من قبل أن تأكل منيً؟

**بيان:** هذا الخبر مصرّح بكون جنّتهما في السّماء.

الله عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله للمُظْيَمَا في قول الله: ﴿ فَبَدَتْ لَهُمَا سَوْءَ<sup>ا</sup>نُهُمَا الله عَلَيْتَكَمَ الله عَلَيْتَكَمَ الله عَلَيْتَكَرَ الله عَلَيْتَكَرَ الله عَلَيْتَكَرَ الله عَلَيْتَكَرَ الله عَلَيْتَكَرُ عَلَيْ عَبْدَ الله عَلَيْتَكَرُ الله عَلَيْكَكُرُ عَلَيْ عَلَيْتَكَمَ اللهُ عَلَيْتَكَكُرُ اللهُ عَلَيْتَكُمُ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْتَكُمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَي سَوْءَانَهُ عَلَيْتَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْتَ عَلَيْ عَلَيْتَ مِنْ دَاخِلُ اللهُ عَل

٤٧ -م: قوله بَجْزَيَمَانَ : ﴿ وَقُلْنَا يَتَادَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَوْجُكَ ٱلْجَنَّةَ وَكُلًا مِنْهَا رَعَدًا حَيْثُ شِنْتُمَا وَلَا نَقْرَبَا هَندِهِ ٱلشَّجَرَةُ فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّنالِمِينَ ٢ فَأَرَلَهُمَا ٱلشَّبْطَنُ عَنّهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَانَا فِيوْ وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُوا بَعْضَكُرْ لِبَعْضٍ عَدُوَّ وَلَكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ مُسْنَقَرٌ وَمَتَنَّعُ إِلَى حِينٍ ٢ فَنَلَغَنَ ءَادَمُ مِن رَنِهِ كَلِمَتِ فَنَابَ عَلَيْهُ لِمَوَ ٱلنَّوَابُ ٱلرِّحِيمُ ٧٢﴾ قُلْنَا آهْبِطُوا مِنْهَا بَمِيعًا فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُم مِنْي هُدَى فَسَ تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ٢٠ وَٱلَّذِينَ كَفُرُوا وَكَذَبُوا بِتَايَنِيْنَا أُوْلَتِهِكَ أَصْحَنُبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِبِهَا خَلِدُونَ ٢٠ قَال الإمام غَلِيتَلا : وإنّ الله يَجْرَبُنُ لما لعن إبليس بإبائه وأكرم الملائكة لسجودها لآدم وطاعتهم لله بَجْرَبُنُ أمر بآدم وحوّاء إلى الجنّة وقال: يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنّة وكلا من الجنّة رغداً واسعاً حيث شئتما بلا تعب، ولا تقربا هذه الشَّجرة، شجرة العلم، شجرة علم محمَّد وآل محمَّد، آثرهم الله تعالى به دون سائر خلقه، فقال الله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْرَبَا هَٰذِهِ ٱلشَّجَرَةَ﴾ شجرة العلم فإنَّها لمحمّد وآله خاصّة دون غيرهم، لا يتناول منها بأمر الله إلاّ هم ومنها ما كان يتناوله النّبي عليهم أجمعين بعد إطعامهم والحسين صلوات الله عليهم أجمعين بعد إطعامهم المسكين واليتيم والأسير حتمى لم يحشوا بعد بجوع ولا عطش ولا تعب ولا نصب، وهي شجرة تميّزت من بين أشجار الجنّة أنَّ سائر أشجار الجنّة كان كلِّ نوع منها يحمل نوعاً من الثمار والمأكول، وكانت هذه الشَّجرة وجنسها تحمل البُرَّ والعنب والتَّين والعنَّاب وسائر أنوار الثمار والفواكه والأطعمة، فلذلك اختلف الحاكون بذكر الشَّجرة فقال بعضهم: هي بُرِّة، وقال آخرون: هي عنبة، وقال آخرون: هي تينة وقال آخرون: هي عنَّابة، وقال الله: ﴿ وَلَا نَقْرَيَا هَٰذِهِ ٱلشَّجَرَةَ﴾ تلتمسان بذلك درجة محمّد وآل محمّد في فضلهم، فإنّ الله يَجْرَجُكُ خصّهم بهذه الدرّجة دون غيرهم، وهي الشّجرة الّتي من تناول منها بإذن الله ألهم علم الأوَّلين والآخرين من غير تعلَّم، ومن تناول منها بغير إذن الله خاب من مراده وعصى ربَّه

- تغسير العياشي، ج ٢ ص ١٤ ح ١١ من سورة الأعراف.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٥ ح ١٢ من سورة الأعراف.

﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلْظَلِمِينَ﴾ بمعصيتكما والتماسكما درجة قد أوثر بها غيركما إذا رمتما بغير حكم الله، قال الله تعالى: ﴿ فَأَذَلَّهُمَا ٱلشَّيْطَنُ عَنَهَا﴾ عن الجنَّة بوسوسته وخديعته وإيهامه وغروره بأن بدأ بآدم فقال : ﴿مَا نَهَنكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَلَذِهِ ٱلشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنِ إن تناولتما منها تعلمان الغيب وتقدران على ما يقدر عليه من خصَّه الله تعالى بالقدرة ﴿أَوْ تَكُوْنَا مِنَ ٱلْحَكِلِدِينَ﴾ لا تموتان أبدأ ﴿وَقَاسَمَهُمَآ﴾ حلف لهما ﴿إِنَّى لَكُمَّا لَمِنَ ٱلنَّصِحِينَ﴾ وكان إبليس بين لحيي الحيَّة أدخلته الجنَّة ، وكان آدم يظنِّ أنَّ الحيَّة هي الَّتي تخاطبه، ولم يعلم أنَّ إبليس قد اختبأ بين لحييها، فردَّ آدم على الحيَّة : أيَّتها الحيَّة هذا من غرور إبليس كيف يخوننا ربَّنا؟ أم كيف تعظَّمين الله بالقسم به وأنت تنسبينه إلى الخيانة وسوءِ النَّظر وهو أكرم الأكرمين؟ أم كيف أروم التوصّل إلى ما منعني منه ربِّي وأتعاطاه بغير حكمة؟ فلمَّا أيس إبليس من قبول آدم منه عاد ثانيةً بين لحيي الحيَّة فخاطب حوّاء من حيث يوهمها أنَّ الحيَّة هي الَّتي تخاطبها وقال : يا حوّاء أرأيت هذه الشجرة الَّتي كان الله يَجْرَبُهُ حرَّمها عليكما قد أحلُّها لكما بعد تحريمها لما عرف من حسن طاعتكما له وتوقير كما إيّاه؟ وذلك أنَّ الملائكة الموكِّلين بالشجرة الَّتي معها الحراب يدفعون عنها سائر حيوانات الجنَّة لا يدفعونكما عنها إن رمتما فاعلما بذلك أنَّه قد أُحلَّ لك، وأبشري بأنَّك إنَّ تناولتها قبل آدم كنت أنت المسلِّطة عليه، الآمرة الناهية فوقه. فقالت حوَّاء: سوف أجرَّب هذا، فرامت الشجرة فأرادت الملائكة أن يدفعوها عنها بحرابها فأوحى الله إليها: إنَّما تدفعون بحرابكم ما لا عقل له يزجره، وأمّاما جعلته ممكّناً مميّزاً مختاراً فكلوه إلى عقله الّذي جعلته حجَّةً عليه فإن أطاع استحقَّ ثوابي، وإن عصى وخالف أمري استحقَّ عقابي وجزائي، فتركوها ولم يتعرّضوا لها بعدما همّوا بمنعها بحرابهم، فظنّت أنَّ الله نهاهم عن منعها لأنَّه قد أحلُّها بعدماً حرَّمها، فقالت: صدقت الحيَّة، وظنَّت أنَّ المخاطب لها هي الحيَّة، فتنأولت منها ولم تنكر من نفسها شيئاً، فقالت لآدم: ألم تعلم أنَّ الشجرة المحرَّمة علينا قد أبيحت لنا؟ تناولت منها ولم تمنعي أملاكها، ولم أنكر شيئاً من حالي، فلذلك اغترّ آدم وغلط فتناول فأصابهما ما قال الله تعالى في كتابه : ﴿فَأَزَلَهُمَا ٱلنَّيْطَنُ عَنْهَا﴾ بوسوسته وغروره ﴿فَأَخْرَجَهُمَا مِتَا كَانَا فِيَثْرِ ﴾ من النعيم.

وَقَلْنَاكَ يَا آدم ويا حوّاء ويا أينها الحيّة ويا إبليس ﴿ أَهْبِطُوا بَعْضَكُر لِبَعَيْن عَدُقٌ كَهِ آدم وحوّاء وولدهما عدو للحيّة وإبليس، والحيّة وأولادهما أعداؤكم ﴿وَلَكُرْ فِي ٱلأَرْضِ مُسْنَعَرٌ كَم منزلٌ ومقرَّ للمعاش ﴿وَمَتَنَمُ منفعة ﴿إِنَ حِينِ الموت، قال الله تعالى: ﴿فَنَلَقَنَ ءَادَمُ مِن زَبِّهِ كَلِمَتِ كَ يقولها فقالها ﴿فَنَابَ الله ﴿عَلَيْهَ كَم الموت، قال الله تعالى: ﴿فَنَلَقَنَ ءَادَمُ مِن زَبِهِ كَلِمَتِ كَلَ مالتّاثبين ﴿قُلْنَا آهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا كَان أَمر في الأوّل الزَّحِيمُ التوّاب القابل التوبات، الرّحيم بالتّاثبين ﴿قُلْنَا آهْبِطُوا مِنْهَا جَمِيعًا كَان أَمر في الأوّل أنْ يعبطا، وفي الثّاني أمرهم أن يهبطوا جميعاً لا يتقدّم أحدهم الآخر، والهبوط إنّما هو هبوط آدم وحوّاء من الجنّة، وهبوط الحيّة أيضاً منها فإنّها كانت من أحسن دوابتها، وهبوط إبليس من حواليها فإنّه كان محرماً عليه دخول الجنّة ﴿فَلَمَا يَا يَنْ عَنِي هُدَى كَانَ أُولادَهُ مَا وَلادكم من بعدكم من الجنّة، وهبوط الحيّة فَمَن تَبِعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَمْزَنُونَ لا خوف عليهم حين يخاف المخالفون، ولا يحزنون إذا يحزنون، قال: فلمًّا زالت من آدم الخطيئة اعتذر إلى ربَّه ﴾ ﴿ وقال: ربَّ تب عليّ، واقبل معذرتي، وأعدني إلى مرتبتي، وارفع لديك درجتي فلقد تبيّن نقص الخطيئة وذَّلها في أعضائي وسائر بدني، قال الله تعالى : يا آدم أما تذكر أمري إيَّاك أن تدعوني بمحمَّد وآله الطيِّبين عند شدائدك ودواهيك وفي النَّوازل تبهظك؟ قال آدم: يا ربَّ بلي، قال الله بَجْرَيْظٍ فبهم وبمحمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم خصوصاً فادعني أجبك إلى ملتمسك، وأزدك فوق مرادك، فقال آدم: يا ربّ يا إلهي وقد بلغ عندك من محلُّهم أنَّك بالتوسُّل إليك بهم تقبل توبتي وتغفر خطيئتي وأنا الَّذي أسجدت له ملائكتك، وأبحته جنَّتك، وزوّجته حوّاء أمتك، وأخدمته كرام ملائكتك؛ قال الله تعالى: يا آدم إنَّما أمرت الملائكة بتعظيمك بالسّجود لك إذ كنت وعاءً لهذه الأنوار، ولو كنت سألتني بهم قبل خطيئتك أن أعصمك منها وأن أفطنك لدواعي عدوّك إبليس حتى تحترز منها لكنت قد جعلت لك، ولكنَّ المعلوم في سابق علمي يجري موافقاً لعلمي، فالآن فادعني بهم لأجيبك، فعند ذلك قال آدم : «اللّهم بجاه محمّد وآله الطيّبين، بجاه محمّد وعلىّ وفاطمة والحسن والحسين والطيِّبين من آلهم لمّا تفضَّلت بقبول توبتي وغفران زلَّتي وإعادتي من كرامتك إلى مرتبتي، قال الله لِيَرْكِينُكُ : قد قبلت توبتك، وأقبلت برضواني عليك، وصرفت آلاتي ونعماني إليك، وأعدتك إلى مرتبتك من كراماتي، ووفَّرت نصيبك من رحماتي، فذلك قوله ﴿ وَنَكَلَقَى مَادَمُ مِن زَبِّهِ كَلِمَتٍ فَنَابَ عَلَيْةٍ لِمَهُ هُوَ ٱلْنَوَّابُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ ثم قال الله تعالى للّذين أهبطهم من آدم وحوّاء وإبليس والحيَّة ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْأَدْضِ مُسْتَقَرٌّ ﴾ مقامٌ فيها تعيشون، وتحتَّكم لياليها وأيَّامها إلى السّعي للآخرة، فطوبي لمن يروضها لدار البقاء ﴿وَمَتَنَّعُ إِلَىٰ حِينٍ ﴾ لكم في الأرض منفعةً إلى حين موتكم، لأنَّ الله تعالى منها يخرج زروعكم وثماركم وبها ينزِّهكم وينعمكم، وفيها أيضاً بالبلايا يمتحنكم، يلذَّذكم بنعيم الذَّنيا تارةً لتذكروا نعيم الأخرى الخالص ممَّا ينغَّص نعيم الدَّنيا ويبطله ويزهَّد فيه ويصغَّره ويحقِّره، ويمتحنكم تارة ببلايا الدنيا الَّتي قد تكون في خلالها الرحمات، وفي تضاعيفها النِّعم الَّتي تدفع عن المبتلى بها مكاره ليحذَّركم بذلك عذاب الأبد الَّذي لا يشوبه عافيةً، ولا يقع في تضاعيفه راحةٌ ولا رحمةٌ ﴿وَقُلْنَا ٱلْهَبِطُواَ﴾ قد فسَّر، ثمَّ قال الله يَجْزَيُّكُ : ﴿وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ وَكَذَبُواْ بِتَايَنِيِّنَآ﴾ الدالات على صدق محمّد على ما جاء به من أخبار القرون السّالفة وعلى ما أدّاه إلى عباد الله منٍ ذكر تفضيله لعليّ ﷺ وآله الطيِّبين خير الفاضلين والفاضلات بعد محمّد سيّد البريّات ﴿ أَوْلَيَّهِكَ ﴾ الدّافعون لصدق محمّد في إنبائه والمكذّبون له في تصديقه لأوليائه عليّ سيّد الأوصياء والمنتجبين من ذرّيّته الطيّبين الطّاهرين().

(١) تفسير الإمام العسكري، ص ٢٢١ ح ١٠٣.

بيان؛ تبهظك أي تثقل عليك من قولهم: بهظه الحمل يبهظه بهظاً أي أثقله وعجز عنه. قوله ﷺ : (يروضها) من راض الدابّة أي علّمها وذلّلها، ولمّا شبه ﷺ الأيّام واللّيالي بالمركب الّذي يسرع بنا إلى الأجل نسب إليها الرّوض ترشيحاً، فمن سعى للآخرة فكانّما راض هذه الدابّة للتّوجّه إلى الآخرة وتحصيل سعاداتها. ونغّص عيشه: كدّره.

ثم اعلم أنّه اختلف في كيفيّة وصول إبليس إلى آدم وحوّاء حتّى وسوس إليهما وإبليس كان قد أخرج من الجنّة حين أبى السجود وهما في الجنّة، فقيل : إنَّ آدم كان يخرج إلى باب الجنّة وإبليس لم يكن ممنوعاً من الدنّو منه فكان يكلّمه، وكان هذا قبل أن يهبط إلى الأرض وبعد أن أخرج من الجنّة؛ وقيل : إنّه كلّمهما من الأرض بكلام عرفاه وفهماه منه؛ وقيل : إنّه دخل في فقم الحيّة وخاطبهما من فقمها، والفقم : جانب الشدق، قال صاحب الكامل : إنّ إبليس أراد دخول الجنّة فمنعته الخزنة، فأتى كلّ دابّة من دوابّ الأرض وعرض نفسه عليها أن تحمله حتى يدخل الجنّة ليكلّم آدم وزوجه فكلّ الدوابّ أبى عليه ذلك حتى أتى الحيّة وقال لها : أمنعك من ابن آدم فأنت في ذمّتي إن أنت أدخلتني، فجعلته ما بين نابين من أنيابها ثمّ دخلت به وكانت كاسية على أربع قوائم من أحسن دابّة خلقها الله تعالى كأنّها بختيّة فأعراها الله تعالى وجعلها تمشي على أربع قوائم من أحسن دابّة خلقها الله تعالى كأنّها بختيّة فاعراها على المشافهة، وهذا الخبر يدلّ على الثالث.

٨٤ - كاء عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الحسين بن يزيد، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي إبراهيم، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهِ قال: إنَّ الله يَتَزَجِّكُ لَمَّا أصاب آدم وزوجته الخطيئة أخرجهما من الجنّة وأهبطهما إلى الأرض فأهبط آدم على الصفا وأهبطت حوّاء على المروة، وإنَّما سمَّى الصفا صفا لأنَّه شقَّ له من اسم آدم المصطفى، وذلك لقول الله بَجْزَيَجَكَ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱصْطَغَىٰ مَادَمَ وَنُوْحًا﴾ وسمّيت المروة مروة لأنَّه شقَّ لها من اسم المرأة، فقال آدم: ما فرّق بيني وبينها إلاّ لأنَّها لا تحلَّ لي، ولو كانت تحلَّ لي هبطت معي على الصّفا، ولكنّها حرمت عليّ من أجل ذلك وفرّق بيني وبينها، فمكث آدم معتزلاً حوّاء فكان يأتيها نهاراً فيتحدّث عندها على المروة، فإذا كان اللّيل وخاف أن تغلبه نفسه يرجع إلى الصفا فيبيت عليه، ولم يكن لآدم أنس غيرها، ولذلك سمّين النساء من أجل أنَّ حوّاء كانت أنسأً لآدم، لا يكلُّمه الله ولا يرسل إليه رسولًا، ثمَّ إنَّ الله يَؤْرِّطِنُّ منَّ عليه بالتوبة وتلقَّاه بكلمات، فلمّا تكلّم بها تاب الله عليه وبعث إليه جبرتيل عَلَيْتَهُمْ فقال: السلام عليك يا أدم التائب من خطيئته، الصابر لبليّته إنَّ الله يَجْزَيِّنا أرسلني إليك لأُعلّمك المناسك الّتي تطهر بها، فأخذ بيده فانطلق به إلى مكان البيت، وأنزل الله عليه غمامة فأظلّت مكان البيت، وكانت الغمامة بحيال البيت المعمور، فقال: يا آدم خطَّ برجلك حيث أظلّت عليك هذه الغمامة، فإنَّه سيخرج لك بيتاً من مهاة يكون قبلتك وقبلة عقبك من بعدك، ففعل آدم عَيْنَهُ وأخرج الله له تحت الغمامة بيتاً من مهاة، وأنزل الله الحجر الأسود فكان أشدَّ بياضاً من ٣ - باب/ ارتكاب ترك الأولى ومعناه وكيفيته وكيفيّة قبول توبته...

اللّبن، وأضوأ من الشمس وإنّما اسودٌ لأنّ المشركين تمسّحوا به، فمن نجس المشركين اسودٌ الحجر، وأمره جبرئيل عليما في ان يستغفر الله من ذنبه عند جميع المشاعر ويخبره أنّ الله يَتَوَصَلَ قد غفر له، وأمره أن يحمل حصيات الجمار من المزدلفة، فلمّا بلغ موضع الجمار تعرّض له ابليس فقال له : يا آدم أين تريد؟ فقال له جبرئيل : لا تكلّمه وارمه بسبع حصيات وكبّر مع كلّ حصاة، ففعل آدم حتّى فرغ من رمي الجمار، وأمره أن يقرّب القربان وهو الهدي قبل رمي الجمار، وأمره أن يحلق رأسه تواضعاً لله تجرئين ففعل آدم ذلك، ثمّ أمره بزيارة البيت وأن يطوف به سبعاً، و (أن خ ل) يسعى بين الصفا والمروة أسبوعاً يبدأ بالصفا ويختم بالمروة، ثمَّ يطوف بعد ذلك أسبوعاً بالبيت وهو طواف النساء لا يحلّ لمحرم أن يباضع حتّى يطوف طواف النساء، ففعل آدم، فقال له جبرئيل : إنّ الله تَتَوَعَى قد غفر ذنبك، وقبل توبتك، وأحلً لك زوجتك، فانطلق آدم وقد غفر له ذنبه، وقبلت منه توبته وحلّت له زوجته<sup>(1)</sup>.

٤٩ – كاء الحسين بن محمّد، عن المعلّى، عن جعفر بن محمّد بن عبيدالله، عن محمّد بن عيسى القميّ، عن محمّد بن سليمان، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : ولقد عهدنا إلى آدم من قبل كلمات في محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأنمّة من ذرّيتهم فنسي، هكذا والله أنزلت على محمّد ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٥٠ – كا: محمّد بن يحيى وغيره، عن أحمد بن محمّد، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ ابن مهزيار، عن الحسين بن سعيد، عن إبراهيم بن أبي البلادقال : حدّثني أبو بلال المكّي قال : رأيت أبا عبد الله عَلَيَظِيرًا عاف بالبيت ثمَّ صلّى فيما بين الباب والحجر الأسود ركعتين، فقلت له : ما رأيت أحداً منكم صلّى في هذا الموضع . فقال : هذا المكان الذي تيب على آدم فيه <sup>(٣)</sup> .

٥١ – كاء محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن محمّد العلويّ قال : سألت أبا جعفر ﷺ عن آدم حيث حجّ ممّا حلق رأسه؟ فقال : نزل عليه جبرئيل ﷺ بياقوتة من الجنّة فأمرَّها على رأسه فتناثر شعره<sup>(٤)</sup>.

٥٢ – **أقول:** روى السيّد في كتاب سعد السعود أنّه رأى في صحف إدريس تظيّر : أمر الله الملائكة فحملت آدم وزوجته حوّاء على كرسيّ من نور وأدخلوهما الجنّة فوضعا في وسط الفردوس من ناحية المشرق. ثمَّ ذكر حديث إقامة آدم لظيَّلا خمس ساعات من نهار ذلك اليوم في الجنّة وأكله من الشجرة.

وذكر حديث إخراجه من الجنّة وهبوط آدم بأرض الهند على جبل اسمه باسم على واد اسمه نهيل بين الدّهنج والمندل بلدي الهند، وهبطت حوّاء بجدة، ومعاينة الله جلّ جلاله

(۱) الكافي، ج ٤ ص ٣٩٤ باب ١٣١ ح ١.
 (۲) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٨ باب فيه نكت ونتف من التنزيل.
 (٣) – (٤) الكافي، ج ٤ ص ٣٩٧ باب ١٣١ ح ٥ و٦.

177

لهما، ثمّ قال الله لهما: قد بتّما ليلتكما هذه لا يعرف أحدكما مكان صاحبه وأنتما بعيني وحفظي، أنا جامع بينكما في عافية، وإنّ أفضل أوقات العباد الوقت الذي أدخلتك وزوجتك الجنّة عند زوال الشمس، فسبّحتما فيها فكتبتها صلاة وسمّيتها لذلك الأولى، وكانت في أفضل الأيّام يوم الجمعة ثمَّ أهبطتكما إلى الأرض وقت العصر فسبّحتماني فيها فكتبتها لكما أيضاً صلاة وسمّيتها لذلك بصلاة العصر، ثمّ غابت الشمس فصلّيت لي فيها فسمّيتها صلاة المغرب، ثمّ جلست لي حين غاب الشفق فسمّيتها صلاة العشاء، وقد فرضت عليك وعلى نسلك في كلّ يوم وليلة خمسين ركعة فيها مائة سجدة، فصلّها يا آدم أكتب لك ولمن صلاّها من نسلك ألفين وخمسمائة صلاة، وهذا شهر نيسان المبارك فصمه لي، فصام آدم ثلاثة أيّام من شهر نيسان.

وذكر حديث فطوره وحديث حجّ آدم علي الله الكعبة وما أمره الله به من بناء الكعبة، وسؤال الملائكة أن يشركها معه، وأنه قال: الأمر إلى الله، فشركها الله جلّ جلاله معه، ثمّ قال: ونادت الجبال يا آدم اجعل لنا في بناء قواعد بيت الله نصيباً، فقال: ما لي فيه من أمر، الأمر إلى ربّ البيت يشرك فيه من أحبّ، فأذن الله للجبال بذلك فابتدر كلّ جبل منها بحجارة منه، وكان أوّل جبل شقّ بحجارة منه أبو قبيس لقربه منه، ثمّ حراء ثمّ ثور ثمّ ثبير ثمّ ورقان ثمّ حمون ثمّ صبرار ثمّ أحد ثمّ طور سيناء ثمّ طور دينا ثمّ لبنان ثمّ جوديّ، وأمر الله آدم أن يأخذ من كلّ جبل حجراً فيضعه في الأساس ففعل. ثمّ ذكر شرح حجّ آدم علي في واجتماعه بحواء من كلّ جبل حجراً فيضعه في الأساس ففعل. ثمّ ذكر شرح حجّ آدم علي واجتماعه بحواء من عمره، وحديث هابيل وقابيل وأولاد آدم وأولادهم مائة وعشرين بطناً في سبعمائة سنة من عمره، وحديث وصيّته إلى شيث بعد قتل هابيل<sup>(1)</sup>.

تذنيب: اعلم أنَّ أعظم شبه المخطّئة للأنبياءِ ﷺ الّتي تمسّكوا بها قصّة آدم ﷺ ، واستدلّوا بما ورد فيها بوجوه:

الأول: أنّه كان عاصياً لقوله تعالى: ﴿ وَعَمَىٰٓ ءَادَمُ رَبَّعُهُ والعاصي لا بدّ أن يكون صاحب كبيرة لقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَعْمِى اللَّهَ وَرَسُولُمُ فَإِنَّ لَمُ نَـارَ جَهَنَـّمَهُ ولاَنّ العاصي اسم ذمّ فوجب أن لا يتناول إلاّ صاحب الكبيرة.

وأجاب عنه السيّد علم الهدى تعليم بأنّ المعصية مخالفة الأمر، والأمر من الحكيم تعالى يكون بالواجب وبالندب، وليس يمتنع أن يسمّى تارك النّفل عاصياً كما يسمّى بذلك تارك الواجب، ولهذا يقولون : أمرت فلاناً بكذا وكذا من الخير فعصاني وخالفني وإن لم يكن ما أمر به واجباً . واعترض عليه بأنّه مجازٌ والأصل في الإطلاق الحقيقة . وأجيب بمنع كونه مجازاً فيه ؛ والأظهر أن يقال : على تقدير تسليم كونه مجازاً لا بدّ من أن يصار إليه عند معارضة الأدلّة القطعيّة، بل قد يوتكب المجاز عند معارضة دليل ظنّي أيضاً . ٣ - باب/ أرتكاب ترك الأولى ومعناه وكيفيته وكيفيّة قبول توبته...

وأجاب المجوّزون للذّنب عليهم عليمً عليه عنه النبوّة بأنّ آدم عليمًا لم يكن نبياً حين صدرت المعصية عنه ثمّ بعد ذلك صار نبياً ولا محذور فيه. وأجيب أيضاً بأنّ المعصية كانت عن آدم عليمًا في الجنّة لا في الأرض التي هي دار التكليف فلا يلزم صدور المعصية عنهم عليمًا قبل النبوّة ولا بعدها في دار التكليف، وقد عرفت ممّا أوردنا في باب العصمة ضعفهما وعدم استقامتهما على أصول الإماميّة، مع أنّ الأخير لا ينطبق على شيء من المذاهب، وقد ذكرنا ههنا تأويل الخبرين اللّذين يوهمانهما ؛ وأجيب أيضاً بأنّ معصيته كانت من دون الكبائر، وهو جواب أكثر المعتزلة وقد عرفت ضعفه.

وأجبب أيضاً بأنّه لمّا نهي عن الأكل من الشجرة ظنّ أنّ النهي عن عين الشجرة لا عن نوعها، وكان الله سبحانه أراد نهيه عن نوعها، ولكنّه لم يقل لهما : لا تقربا هذه الشجرة ولا ما كان من جنسها، واللفظة قد يراد بها النوع كما روي عن النبيّ عنها أنّه أشار إلى حرير وذهب وقال : «هذان حرامان على رجال أمتي» وكان ظنّه ذلك لأنّ إبليس حلف لهما بالله كاذباً إنّه لهما لمن الناصحين، ولم يكن شاهد قبل ذلك من يحلف بالله كذلك، فأكل من شجرة أُخرى من نوعها، وكان ذلك من قبيل الخطاء في الاجتهاد، وليس من كبائر الذنوب

واعترض عليه بوجوه: **أوّلها**: أنّ اسم الإشارة موضوعٌ للأشخاص، والإشارة به إلى النّوع مجازٌ، فإذا حمل آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام اللّفظ على حقيقته فأيّ خطاء يلحقه؟ ولماذا أُخرج من الجنّة؟ وأجيب عنه بأنّ اللّفظ وإن كان موضوعاً للشخص إلاّ أنّه كان قد قرنه بما يدلّ على أنّ المراد به النّوع .

وثانيها : أنّه سبحانه لو كلّفه على الوجه المذكور من دون قرينة تدلّ على المراد لزم تكليف ما لا يطاق، ومع القرينة يلزمه الإخلال بالنّظر والتقصير في المعرفة ويلزمه الخطاء قصداً، فلم يفد هذا الجواب إلاّ تغيير الخطيئة، وكون الخطيئة على تقدير صغيرة أو ارتكاباً لخلاف الأولى وعلى غيره كبيرة تعسّف. وأجيب بأنّه ﷺ لعلّه عرف القرينة في وقت الخطاب ثمّ غفل عنها ونسي لطول المدّة أو غيره كما قال تعالى : ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى مَادَمَ مِن فَبْلُ فَنَسِيَ وهذا مبنيّ على سهوهم وهو منفيٍّ عنهم، وقد وردت الأخبار بأنّ المراد بالنّسيان الترك

وثالثها : أنَّ الأنبياء ﷺ لا يجوز عليهم الاجتهاد والعمل بالظَّن لتمكّنهم من العلم، والعمل بالظَّنَ مع التَّمكَن من تحصيل العلم غير جائز عقلاً وشرعاً . ويمكن الجواب بأنَّا لا نسلّم أنَّ آدم على نبيَّنا وآله وعليه السلام كان وقت الخطاب نبيّاً كما يدلّ عليه الرّواية فلا محذور في عمله بالظَنِّ حينتذ، فإنَّ تمكنه من العلم واليقين ممنوعٌ، وفيه إشكال .

الوجه الثاني : أنَّه تعالى سمَّاه غاوياً بقوله : ﴿فَغَوَىٰ﴾ والغيّ خلاف الرَّشد لقوله تعالى : ﴿فَدَ تَبَيَّنَ ٱلرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيِّ﴾ والغاوي يكون صاحب كبيرة خصوصاً إذا وقع تأكيداً للعاصي . وأجاب السيد <sub>كظلف</sub> بأنّ معنى فُغَوَّئ ﴾ أنّه خاب، لأنّا نعلم أنّه لو فعل ما ندب إليه من ترك التّناول من الشجرة لاستحقّ الثّواب العظيم، فإذا خالف الأمر ولم يصر إلى ما ندب إليه فقد خاب لا محالة من حيث لم يصر إلى الثّواب الّذي كان يستحقّ بالامتناع ولا شبهة في أنّ لفظ فُغَوَّئَ ﴾ يحتمل الخيبة؛ قال الشاعر :

فمن يلق خيراً يحمد النَّاس أمره \_ ومن يغو لا يعدم على الغيَّ لائما

انتهى<sup>(1)</sup>. وقال الجوهريّ: الغيّ: الضّلال والخيبة. وقال: خاب الرّجل يخيب خيبة: إذا لم ينل ما طلب، وفي المثل: الهيبة خيبة. وقال الجزري: في حديث موسى وآدم على نبيّنا وآله وعليهما السلام: (لأغويت النّاس) أي خيّبتهم. يقال: غوى الرّجل: إذا خاب وأغواه غيره، وحينئذ لا يكون قوله تعالى: ﴿فَنَوَىٰ ﴾ تأكيداً للعصيان، بل يكون المعنى: ترك ما أمر به ندباً فحرم من الثّواب الّذي كان يستحقّه لو فعله.

ويمكن أن يجاب على تقدير كون الغواية بمعنى الضّلال وضدّ الرّشاد بأنّ الرّشد هو التوصّل بشيء إلى شيء، وسلوك طريقة موصلة إلى المطلوب، فمن ارتكب ما يبعده عن مطلوبه كان ضالاً غاوياً، ولو كان بمخالفة أمر ندبيّ أو ارتكاب نهي تنزيهيّ، ولذا يقال لكلّ من بعد عن الطّريق: إنّه ضلّ، ولو سلّم أنَّ الغواية لا يستعمل حقيقة إلاّ فيما زعمه المستدلّ نقول: لا بدّ من حمله في الآية على ما ذكرناه ولو على سبيل المجاز لدلائل العصمة. وأُجيب أيضاً بأنَّ فُنُنَوَىٰ ﴾ ههنا بمعنى بشم من كثرة الأكل أي اتّخم.

وقال السيّد تتليّن في جواب المسائل الّتي وردت عليه من الري : فإن قالوا : ما المانع من أن يريد (وَعَمَى ) أي لم يفعل الواجب من الكف عن الشّجرة والواجب يستحقّ بالإخلال به حرمان الثّواب كالفعل المندوب إليه فكيف رجّحتم ما ذهبتم إليه على ما ذهبنا نحن؟ قلنا : الترجيح لقولنا ظاهر ، إذ الظاهر من قوله تعالى : (وَعَمَىٰ ) (فَفَنَوَىٰ ) أنّ الّذي دخلته الفاء جزاء على المعصية، وأنّه كلّ الجزاء المستحقّ بالمعصية، لأنّ الظّاهر من قول القائل : سرق فقطع ، وقذف فجلد ثمانين أنَّ ذلك جميع الجزاء لا بعضه ، وكذلك إذا قال القائل : من دخل داري فله درهم حملناه على أنّ الدّرهم جميع جزائه، ولا يستحقّ بالدّخول سواه، ومن لم يفعل الواجب استحقّ الذّم والعقاب وحرمان الثّواب ، ومن لم يفعل المندوب إليه فهو غير مستحقّ لشيء كان تركه للندب سبباً فيه إلاّ حرمان الثواب فقط ، وبيّنا أنّ من لم يفعل الواجب ليس كذلك ، وإذا كان الظّاهر يقتضي أنَّ ما دخلته الفاء جميع الجزاء بم يع الغاء من لم يفعل الواجب إلاّ بما قلناه من من منه وهذا والغام وحرمان التواب ومن لم يفعل المندوب إليه فهو غير

الوجه الثالث: أنَّه عَلَيْتَلَا تاب والنَّائب مذنب، أمَّا أنَّه تائب فلقوله تعالى: ﴿فَلَلَقَىٰ ءَادَمُ مِن زَيْهِ- كَلِمَتَوْ فَنَابَ عَلَيْةٍ ﴾ وأمَّا أنَّ التّائب مذنبٌ فلانَ التائب هو النّادم على فعل الذَّنب، والنّادم على فعل الذنب مخبرٌ عن كونه فاعلاً للذنب، فإن كذب في ذلك الإخبار فهو مذنبٌ بالكذب، وإن صدق فيه فهو المطلوب. وأجاب عنه السّيّد <sub>تغل</sub>يني : بأنّ التوبة عندنا وعلى أصولها غير موجبة لإسقاط العقاب، وإنّما يسقط الله تعالى العقاب عندنا تفضّلاً، والذي توجبه التوبة هو استحقاق الثواب، فقبولها على هذا الوجه هو ضمان النّواب عليها، فمعنى قوله : وفَنَابَ عَلَيَوْ كه أنّه ضمن ثوابها، ولا بدّ لمن ذهب إلى أنّ معصية آدم على نبيّنا وآله وعلي السلام صغيرةٌ من هذا الوجه، لأنّه إذا قيل له : كيف تقبل توبته ويغفر له ومعصيته في الأصل وقعت مكفّرة لا يستحق عليها شيئاً من العقاب؟ لم يكن له بدّ من الرّجوع إلى ما ذكرناه، والتّوبة قد يحسن أن يقع ممّن لم يعهد من نفسه قبيحاً على سبيل الانقطاع إلى الله والرّجوع إليه ويكون وجه حسنها في هذا الموضع استحقاق التواب بها أو كونها لطفاً، كما يحسن أن يقع ممّن يقطع على أنّه غير مستحق للعقاب، وأنّالتوبة لا تؤثّر في إسقاط شيء عما العقاب، ولهذا جوزوا التوبة من الصغائر من العقاب، وأنّالتوبة لا تؤثّر في إسقاط شيء عما النقواب، ولهذا جوزوا التوبة من الصغائر وإن لم تكن مؤثّرة في إسقاط في ولا عليه من العقاب،

ويدلّ على أنّ التّوبة لا توجب إسقاط العقاب كثيرٌ من عبارات الأدعية المأثورة، ثمّ إنّا لو سلّمنا أنّ التّوبة ممّا يوجب إسقاط العقاب نحمل التّوبة ههنا على المجاز لما عرفت سابقاً .

الوجه الرابع: أنّه تعالى سمّاه ظالماً بقوله: ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ وهو سمّى نفسه ظالماً في قوله: ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا ﴾ والظّالم ملعون لقوله: ﴿أَلَا لَعَـنَهُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِمِينَ ﴾ ومن استحقّ اللّعن فهو صاحب الكبيرة.

وأجاب السّيّد <sub>كَظْلَمْ</sub>: بأنَّ معنى قولهما : ﴿رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنفُسَنَا﴾ أنَّا نقصنا أنفسنا وبخسناها ما كنَّا نستحقَّه من النُّواب بفعل ما أريد منَّا، وحرمنا تلك الفائدة الجليلة من التّعظيم، وذلك النُّواب وإن لم يكن مستحقًا قبل أن يفعل الطّاعة الَّتي يستحقّ بها فهو في حكم المستحقّ، فيجوز أنَّ يوصف من فوّته نفسه بأنَّه ظالم لها، كما يوصف بذلك من فوّت نفسه المنافع المستحقّة، وهذا هو معنى قوله تعالى : ﴿فَتَكُونَا مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ انتها تنهى التهي

والظلم في الأصل: وضع الشيءِ غير موضعه، قال الجوهريّ: ويقال: من أشبه أباه فما ظلم، وقيل: أصل الظّلم انتقاص الحقّ، قال الله تعالى: ﴿ كِلَنَا ٱلجَنَنَيْنِ ،انَتَ أَكْلَهَا وَلَمْ تَطْلِر مِنْهُ شَيْئاً ﴾ أي لم تنقص، وقال الجزريّ: في حديث ابن زمل: (لزموا الظريق فلم يظلموه) أي لم يعدلوا عنه، يقال: أخذ في طريق فما ظلم يميناً وشمالاً، فظهر أنّ الوصف بالظلم لا يستلزم ما ادّعاه المستدلّ، إذ لا شكّ في أنّ مخالفة أمره سبحانه وضع للشيء في غير موضعه، وموجب لنقص الثّواب، وعدول عن الظريق المؤدي إلى المراد؛ وأمّا ما استدلّ به على أنّ الظّالم ملعونٌ فباطلٌ، إذ وقع هذا في موضعين من القرآن: أحدهما في الأعراف ﴿ لَا لَعَنَهُ النَّهِ عَلَى الفَلَالِيِينَ إلى الْذِينَ يَصُدُونَ عَن سَبِيلِ اللَّهِ وَيَبَعُونَهُمَ عِوَمَ وَالاً عَالَ وَعْ

<sup>(</sup>۱) تنزيه الأنبياء، ص ۳۵. (۲) تنزيه الأنبياء، ص ۳۷.

هود، وفيها كما ذكر إلاّ أنّ آخر الآية فيها هكذا : ﴿وَهُمْ بِٱلْأَخِرَةِ ثُمَ كَفِرُونَ﴾ وعلى أي حال لا يدلّ على لعن مطلق الظّالمين، بل لا يدلّ على لعن صاحب الكبيرة أيضاً من المسلمين، على أنّ اللّعن أيضاً لا يدلّ على كون الفعل كبيرةً لورود الأخبار بلعن صاحب الصّغيرة، بل من ارتكب النّهي التّنزيهيّ أيضاً، إذ اللّعن الطّرد والإبعاد عن الرحمة، والبعد عنها يحصل بترك المندوب وفعل المكروه أيضاً، لكن لمّا غلب استعماله في المشركين والكفّار لا يجوز استعماله في صلحاءِ المؤمنين قطعاً، وفي فسّاقهم إشكال، والأولى التّرك.

الوجه الخامس: أنَّه ارتكب المنهيِّ عنه في قوله تعالى: ﴿وَلَا نَقَرَبَا هَلَاهِ ٱلشَّجَرَةَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿أَلَزُ أَنْهَكُمَا﴾ وارتكاب المنهيِّ عنه كبيرة.

والجواب: أنَّ النَّهي كما يكون للتِّحريم يكون للتِّنزيه، ولو ثبت أنَّه حقيقة في التِّحريم حملناه على المجاز لدلائل العصمة، على أنَّ شيوع استعماله في التِّنزيه يمنع من حمله على المعنى الحقيقيّ بلا قرينة، وأمَّا ما ادْعاه من كون ارتكاب المنهيّ عنه كبيرةً مطلقاً فلا يخفى فساده.

الوجه السادس: أنّه أخرج من الجنّة بسبب وسوسة الشيطان وإزلاله جزاءً على ما أقدم عليه، وذلك يدلّ على كونه فاعلاً للكبيرة. وأجيب بأنّ ما ذكر إنّما يكون عقوبةً إذا كان على سبيل الاستخفاف والإهانة، ولعلّه كان على وجه المصلحة بأن يكون الله تعالى علم أنّ المصلحة تقتضي تبقية آدم في الجنّة ما لم يتناول من الشّجرة، فإذا تناول منها تغيّرت المصلحة وصار إخراجه عنها وتكليفه في دار غيرها هو المصلحة، وكذا القول في سلب اللّباس.

الوجه السابع : أنّه لولا مغفرة الله إيّاه لكان من الخاسرين لقوله : ﴿وَإِن لَمَرْ تَغْفِرُ لَنَا وَتَرْحَمَنَا لَنَكُوُنَنَّ مِنَ الْخَسِرِينَ﴾ وذلك يقتضي كونه صاحب كبيرة . والجواب : أنّ الخسران ضدّ الرّبح ، ولا شكّ أنّ من نقص ثوابه فقد خسر ، فالخسران الّذي كان يستعيذ منه هو نقص الثّواب على تقدير عدم قبول التّوبة .

وإنّما بسطنا الكلام في هذا المقام ونسينا ما عهدنا من العزم على الاختصار التّامّ لأنّ شبهات المخالفين في هذا الباب قد تعلّقت بقلوب الخاصّ والعامّ، وعمدة ما تمسّكوا به هو خطيئة آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام، وأيضاً ما ذكرنا ههنا أكثره يجري فيما نسبوا إلى سائر الأنبياء لهم التّحيّة والإكرام وعلى نبيّنا وآله وعليهم صلوات الله الملك العلام.

٤ - باب كيفية نزول آدم ﷺ من الجنّة وحزنه على فراقها وما جرى بينه وبين ابليس لعنه الله

ا **– ل، أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن فضّ**ال، عن عليّ بن عقبة، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله غليتظلا قال: رنّ إبليس أربع رنّات: أوّلهنّ يوم لعن، وحين أهبط ٤ - باب/ كيفية نزول آدم على من الجنة وحزنه على فراقها

إلى الأرض، وحين بعث محمّد ﷺ على حين فترة من الرسل، وحين أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم من الشّجرة، وحين أهبط من الجنّة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** رنَّ أي صاح. والنَّخير: صوت بالأنف. والأوّل للحزن والثّاني لشدّة الفرح. \*

٢-ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن محمّد بن سهل البحرانيّ يرفعه إلى أبي عبد الله ظليمية قال : البكاؤون خمسة : آدم، ويعقوب، ويوسف، وفاطمة بنت محمّد، وعليّ بن الحسين ظليمية ، فأمّا آدم فبكى على الجنّة حتّى صار في خدّيه أمثال الأودية. الخبر<sup>(٢)</sup>.

٣ – ع: قال رسول الله ﷺ : أهبط الله آدم إلى الأرض يوم الجمعة . وسيجيء بإسناده في فضائل الجمعة<sup>(٣)</sup>.

٤ - ع، أبي وابن الوليد، عن سعد والحميري معاً، عن ابن عيسى، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله عليتي قال: لما أهبط الله بتريم آدم عليتي من الجنة أهبط معه عشرون ومائة قضيب، منها أربعون ما يؤكل داخلها وخارجها، وأربعون منها ما يؤكل داخلها ويرمى بخارجها، وأربعون منها ما يؤكل خارجها ويرمى بداخلها، وغرارة فيها بذر كلّ شيء<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: الغرارة واحدة الغرائر الّتي للتبن.

**بيان:** قال الجزريّ: فيه: (كنت أغلّف لحية رسول الله بالغالية) أي أُلطّخها بها وأكثر ما

- (١) الخصال، ص ٢٦٣ باب الأربعة ح ١٤١.
- (٢) لم تعثر عليه في المصدر ولكنه في الخصال ص ٢٧٢ باب الخمسة ح ١٥.
- (٣) لم نعثر عليه في المصدر ولكنه في الخصال، ص ٣١٦ باب الخمسة ح ٩٧.
- (٤) لم نعثر عليه في المصدر ولكنه في الخصال ص ٦٠١ باب المائة فما فوق ح ١٤. وفي مستدرك الوسائل ج ٣ ص ١٢٧ عن مكارم الأخلاق للطبرسي عن ابن عباس عن رسول الله ﷺ في حديث قال : لما أخرج آدم زرّده الله من ثمار الجنة وعلّمه صنعة كل شيء. [النمازي].
- (٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٠٥ باب ٢٤١ ح ٢ وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٥٩ باب ٢٨ ح ٣٤.

يقال: غلف بها لحيته غلفاً، وغلّفها تغليفاً. انتهى. والقرن: القطعة الملتفّة من الشّعر. ٦-ع: أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر وعبد الكريم بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله عَلِيَهِ قال: سمّي الصفا صفا لأنّ المصطفى آدم هبط عليه، فقطع للجبل اسم من اسم آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام، يقول الله بَتَمَرَّيَكَ : ﴿إِنَّ ٱللَّهَ ٱمْعَلَمَنَ مَادَمَ وَقُوْعًا﴾ وهبطت حوّاء على المروة، وإنّما سمّيت المروة مروة لأنّ المرأة هبطت عليها، فقطع للجبل اسم من اسم من اسم آدم على المروة، وإنّما

٧-ع: أبي، عن محمد العظار، عن الأشعري، عن موسى بن عمر، عن ابن سنان عن أبي سعيد القمّاط عن بكير بن أعين قال: قال لي أبو عبد الله عَلِيَّةِ : هل تدري ما كان الحجر؟ قال: قلت: لا، قال: كان ملكاً عظيماً من عظماءِ الملائكة عند الله عَن مُ فلما أخذ الله من الملائكة الميثاق كان أوّل من آمن به وأقرّ ذلك الملك، فاتّخذه الله أميناً على جميع خلقه فألقمه الميثاق وأودعه عنده، واستعبد الخلق أن يجدّدوا عنده في كلّ سنة الإقرار بالميَّاق والعهد الّذي أخذه الله عليهم، ثِمّ جعله الله مع آدم في الجنَّة يذكر الميثاق ويجدَّد عنده الإقرار في كلّ سنة، فلمّا عصى آدم فأخرج من الجنَّة أنساه الله العهد والميثاق الَّذي أخذ الله عليه وعلى ولده لمحمّد ووصيّه وجعله باهتاً حيراناً، فلمّا تاب على آدم حوّل ذلك الملك في صورة درّة بيضاء فرماه من الجنّة إلى آدم وهو بأرض الهند، فلمّا رآه أنس إليه وهو لا يعرفه بأكثر من أنَّه جوهرةٌ، فأنطقه الله بَخْرَطَكُ فقال: يا آدم أتعرفني؟ قال: لا، قال: أجل استحوذ عليك الشّيطان فأنساك ذكر ربّك، وتحوّل إلى الصّورة الّتي كان بها في الجنّة مع آدم، فقال لآدم: أين العهد والميثاق؟ فوثب إليه آدم وذكر الميثاق وبكي وخضع له وقبِّله وجدَّد الإقرار بالعهد والميثاق، ثمّ حوَّل الله بَخْتَيْنًا جوهر الحجر درّة بيضاء صافية تضيء فحمله آدم على عاتقه إجلالاً له وتعظيماً، فكان إذا أعيا حمله عنه جبر نيل حتّى وافي به مكّة، فما زال يأنس به بمكَّة ويجدّد الإقرار له كلّ يوم وليلة ، ثمَّ إنَّ الله بَخَرَيَّكُ لمّا أهبط جبرتيل إلى أرضه وبني الكعبة هبط إلى ذلك المكان بين الرّكن والباب (وفي ذلك الموضع تراءى لآدم حين أخذ الميثاق) وفي ذلك الموضع ألقم الملك الميثاق، فلتلك العلَّة وضع في ذلك الركن، ونحَّى آدم من مكان البيت إلى الصفا وحوّاء إلى المروة وجعل الحجر في الركن، فكبّر الله وهلَّله ومجَّده، فلذلك جرت السنّة بالتكبير في استقبال الرّكن الّذي فيه الحجر من الصفا . الخبر<sup>(٢)</sup>.

**كا: محمّد بن يحيى وغير**ه عن الأشعريّ مثله<sup>(٣)</sup>. **بيان:** تراءى أي جبرئيل أو الحجر، فكبّر الله أي جبرئيل أو الحجر، ويحتمل آدم ﷺ . ٨ – ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن عليّ بن حسّان الواسطيّ، عن بعض أصحابه عن

- (1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۳۷ باب ۱٦٥ ح ۱.
- (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٣٥ باب ١٦٤ ح ١. (٣) الكافي ج ٤ باب ١٢٨ ح ٣.

٤ - باب/ كيفية نزول آدم ﷺ من الجنَّة وحزنه على فراقها

أبي عبد الله للجنّية قال: أهبط آدم من الجنّة على الصفا، وحوّاء على المروة، وقد كانت امتشطت في الجنّة، فلمّا صارت في الأرض قالت: ما أرجو من المشط وأنا مسخوط عليّ، فحلّت مشطتها فانتشر من مشطتها العطر الّذي كان امتشطت به في الجنّة فطارت به الرّيح فألقت أثره في الهند، فلذلك صار العطر بالهند<sup>(1)</sup>.

٩ - وفي حديث آخر: إنها حلّت عقيصتها فأرسل الله بَرْوَجَكَ على ما كان فيها من ذلك الطيب ريحاً فهبّت به في المشرق والمغرب<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** العقيصة: المنسوجة من شعر الرأس.

١٠ - ع: بإسناد العلوي عن أمير المؤمنين علي أنّ النبي عن سئل ممّا خلق الله تَحْرَقُ الكلب؟ قال: خلقه من بزاق إبليس؟ قيل: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال لمّا أهبط الله تَحْرَقُ الكلب؟ قال: خلقه من بزاق إبليس؟ قيل: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال لمّا أهبط الله تَحْرَقُ آدم وحوّاء إلى الأرض أهبطهما كالفرخين المرتعشين، فعدا إبليس الملعون إلى السباع وكانوا قبل آدم في الأرض فقال لهم: إنّ طيرين قد وقعا من السماء لم ير الراؤون أعظم منهما تعالى منهما كالفرخين المرتعشين، فعدا إبليس الملعون إلى السباع وكانوا قبل آدم في الأرض أهبطهما كالفرخين المرتعشين، فعدا إبليس الملعون إلى السباع وكانوا قبل آدم في الأرض فقال لهم: إنّ طيرين قد وقعا من السماء لم ير الراؤون أعظم منهما تعالوا فكلوهما، فتعادت السباع معه وجعل إبليس يحتم مويصيح ويعدهم بقرب المسافة، فوقع من فيه من عجلة كلامه بزاق فخلق الله تَحْرَقُ من ذلك البزاق كلبين: أحدهما ألمسافة، فوقع من فيه من عجلة كلامه بزاق فخلق الله تَحْرَقُ من ذلك البزاق كلبين: أحدهما ذكرٌ، والآخر أنش، فقاما حول آدم وحوّاء: الكلبة بجدّة، والكلب بالهند، فلم يتركوا السباع ذكرٌ، والآخر أنش، فقاما حول آدم وحوّاء: الكلبة بجدّة، والكلب بالهند، فلم يتركوا السباع أن يقربوهما، ومن ذلك البواق كلبين يله وكرين أله يترق فخلق الله ترقيل من ذلك البزاق كلبين المامي ذكرٌ، والآخر أنش، فقاما حول آدم وحوّاء: الكلبة بجدّة، والكلب بالهند، فلم يتركوا السباع أن يقربوهما، ومن ذلك اليوم الكلب عدو السبع والسبع عدو الكلب".

١١ -ع؛ ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي جعفر على المعاقبة ، عن آبائه المتكلية إلى الله المتكلية أوحى إلى جبرئيل المنكلية : أنا الله الرحمن الرّحيم، إنّي قد رحمت آدم وحوّاء لما اشتكيا إليّ ما شكيا فاهبط عليهما بخيمة من خيم الجنة فإتي قد رحمت آدم وحوّاء لما اشتكيا إليّ ما شكيا فاهبط عليهما بخيمة من خيم الجنة فإتي قد رحمتهما لبكائهما ووحشتهما ووحدتهما، فاضرب الخيمة على الترعة من خيم الجنة فإتي قد رحمت آدم وحوّاء لما اشتكيا إليّ ما شكيا فاهبط عليهما بخيمة من خيم الجنة فإتي قد رحمت آدم وحوّاء لما اشتكيا إليّ ما شكيا فاهبط عليهما بخيمة من خيم الجنة فإتي قد رحمتهما لبكائهما ووحشتهما ووحدتهما، فاضرب الخيمة على الترعة بين جبال مكة، قال : والترعة مكان البيت وقواعده التي رفعتها الملائكة قبل آدم، فهبط جبرئيل على آدم على آدم من الميت وقواعده التي رفعتها الملائكة قبل آدم، فهبط جبرئيل على آدم من الصفا وأنزل حوّاء من المروة وجمع بينهما في الخيمة، قال : وأنزل جبرئيل عمود الخيمة قلي أمن المواء من المروة وجمع بينهما في الخيمة، قال : وكان خموء العمود فهو مواضع الحرم اليوم من كل ناحية من حيث بلغ ضووه، قال : فامتد ضوء العمود فهو مواضع الحرم اليوم من كل ناحية من حيث بلغ ضووه، قال : فامتد ضوء العمود فهو مواضع الحرم اليوم من كل ناحية من حيث بلغ ضووه، قال : فامتد أله أله ألكان الما حيمة على أله ألكان الما الخيمة من حيث بلغ ضووه، قال : فامتد ضوء العمود فهو مواضع الحرم اليوم من كل ناحية من حيث بلغ ضووه، قال : فامتد في الحرمة الحرم اليوم من كل ناحية من حيث بلغ ضووه، قال : فامتد في العمود فهو مواضع الحرم اليوم من كل ناحية من حيث بلغ ضووه، قال : ولما أله ألكان اله ألكان الما محمد الغربي من حيث بلغ ضووه، قال : ولما أله ألكان الميمة من حيث بلغ ضووه، قال : ولما أله ألكان اله أله ألكان اله أله ألكان أله ألكان الما أله ألكان الما أله ألكان الما ألكان الما ألكان ألكان الما أله ألكان أله أله ألكان الما أله ألكان أله ألكان أله ألكان أله ألكان أله ألكان أله ألكان أله أله ألكان أله ألكان أله أله ألكان أله أ

- (۱) (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۰۶ باب ۲٤۱ ح ۱.
  - (۳) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۰۹ باب ۲۵۰ ح ۱.

على الخيمة بسبعين ألف ملك يحرسونها من مردة الشيطان، ويؤنسون آدم، ويطوفون حول الخيمة تعظيماً للبيت والخيمة، قال: فهبط بالملائكة فكانوا بحضرة الخيمة يحرسونها من مردة الشيطان ويطوفون حول أركان البيت والخيمة كلِّ يوم وليلة كما كانوا يطوفون في السماء حول البيت المعمور قال: وأركان البيت الحرام في الأرض حيال البيت المعمور الَّذي في السِّماء، قال: ثمَّ إنَّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى جبرتيل عَلِيَّتِيرْ بعد ذلك: أن اهبط إلى آدم وحوّاء فنجّهما عن موضع قواعد بيتي، وارفع قواعد بيتي لملائكتي ولخلقي من ولد آدم، فهبط جبرثيل غييتي على آدم وحواء فأخرجهما من الخيمة ونخاهما عن ترعة البيت ونخي الخيمة عن موضع الترعة، قال: ووضع آدم على الصفا وحوّاء على المروة، فقال آدم على نبيّا وآله وعليه السلام: يا جبرئيل أبسخط من الله تعالى جلٍّ ذكره حوَّلتنا وفرَّقت بيننا، أم برضيَّ تقديراً علينا؟ فقال لهما : لم يكن بسخط من الله تعالى ذكره عليكما، ولكنَّ الله عَزَيْتِهِ لا يسأل عمّا يفعل، يا آدم إنَّ السبعين ألف ملك الَّذين أنزلهم الله عَزَرَجَكَ إلى الأرض ليؤنسوك ويطوفوا حول أركان البيت والخيمة سألوا الله بَرْرَيِّكْ أن يبني لهم مكان الخيمة بيتاً على مواضع الترعة المباركة حيال البيت المعمور فيطوفون حوله كما كانوا يطوفون في السماء حول البيت المعمور، فأوحى الله تبارك وتعالى إليَّ: أن أنحَيك وأرفع الخيمة، فقال آدم ﷺ : رضينا بتقدير الله ﷺ ونافذ أمره فينا، فرفع قواعد البيت بحجر من الصّفا وحجر من المروة وحجر من طور سيناء وحجر من جبل السّلام وهو ظهر الكوفة، فأوحى الله بَجَرَيَنُ إلى جبرئيل غَلِيَهُمْ : أن ابنه وأتمَّه، فاقتلع جبرئيل غَلِيَهُمْ الأحجار الأربعة بأمر الله ١٢٢ من مواضعها بجناحه، فوضعها حيث أمره الله تعالى في أركان البيت على قواعده الَّتي قدَّرها الجبَّار جلَّ جلاله، ونصب أعلامه، ثمَّ أوحى الله إلى جبرئيل: ابنه وأتمَّه من حجارة من أبي قبيس واجعل له بابين: باباً شرقاً، وباباً غرباً، قال: فأتمَّه جبرتيل عَظِينًا، فلمًا فرغ طافت الملائكة حوله، فلمًا نظر آدم وحوّاء إلى الملائكة يطوفون حول البيت انطلقا فطافا سبعة أشواط ثمّ خرجا يطلبان ما يأكلان<sup>(١)</sup>.

**بيان: ق**ال الجوهريّ: العقيان من الذّهب الخالص، ويقال: وهو ما ينبت نباتاً، وليس ممّا يحصل من الحجارة.

٢٢ – ن، ع: سأل الشّاميّ أمير المؤمنين ﷺ عن أكرم واد على وجه الأرض، فقال له : واد يقال له سرنديب سقط فيه آدم من السّماء<sup>(٢)</sup>.

١٣ – ع: أبي، عن محمّد العظار، عن سهل، عن ابن محبوب، عن خالد بن جرير، عن أبي الرّبيع الشاميّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ آدم ﷺ لمّا هبط من الجنّة اشتهى من

- (1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۲۵ باب ۱۵۹ ح ۳.
- (٢) عبون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢١ باب ٢٤ ح ١، وعلل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٠ باب ٣٨٥ ح ٤٤.

ثمارها فأنزل الله تبارك وتعالى عليه قضيبين من عنب فغرسهما، فلمّا أورقا وأثمرا وبلغا جاء إبليس فحاط عليهما حائطاً، فقال له آدم: ما لك يا ملعون؟ فقال إبليس: إنّهما لي، فقال: كذبت، فرضيا بينهما بروح القدس، فلمّا انتهيا إليه قصّ عليه آدم قصّته، فأخذ روح القدس شيئاً من نار فرمى بها عليهما فالتهبت في أغصانهما حتّى ظنّ آدم أنّه لم يبق منهما شيء إلاّ احترق، وظنّ إبليس مثل ذلك، قال: فدخلت النّار حيث دخلت وقد ذهب منهما ثلثاهما وبقي الثلث، فقال الرّوح: أمّا ما ذهب منهما فحظّ إبليس لعنه الله، وما بقي فلك يا آدم<sup>(1)</sup>.

١٤ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن البزنطيّ، عن البزنطيّ، عن أبان، عن أبي عبد الله غلييَظ قال: إنّ آدم غلييَظ لمّا هبط هبط بالهند ثمّ رمي إليه بالحجر عن أبان، عن أبي عبد الله غلييَظ قال: إنّ آدم غلييَظ لمّا هبط هبط بالهند ثمّ رمي إليه بالحجر الأسود، وكان ياقوتة حمراء بفناء العرش، فلمّا رآه عرفه فأكبَّ عليه وقبّله، ثمّ أقبل به فحمله إلى مكّة، فربما أعيا من ثقله فحمله جبرتيل عنه، وكان إذا لم يأته جبرتيل غليمًا رآه عرفه فأكبَّ عليه وقبّله، ثمّ أقبل به فحمله إلى مكّة، فربما أعيا من ثقله فحمله جبرتيل عنه، وكان إذا لم يأته جبرتيل غليه العتم وحزن، إلى مكّة، فربما أعيا من ثقله فحمله جبرتيل عنه، وكان إذا لم يأته جبرتيل غليه وقبّله، ثمّ أقبل به فحمله إلى مكّة، فربما أعيا من ثقله فحمله جبرتيل عنه، وكان إذا لم يأته جبرتيل غليه العرف، فضكما ألى مكّة، فربما أعيا من ثقله فحمله جبرتيل عنه، وكان إذا لم يأته جبرتيل غليه، أمّ أقبل به فحمله بعرتيل غليه، وكنّ إذا لم يأته جبرتيل غليه، ألم أله الله (٢).

١٥ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن عثمان، عن أبي جعفر عن عمره عن عامر، عن أبي جعفر عن عال وسول عن عمرو بن عثمان، عن أبي جميلة، عن عامر، عن عامر، عن أبي جعفر عن عثمان، عن أبي حين أهبط آدم عن عامر، من الجنّة أمره أن يحوث بيده فيأكل من كدّها الله عنهم الجنّة، فجعل يجار ويبكي على الجنّة مائتي سنة، ثمّ إنّه سجد لله سجدة فلم يرفع رأسه ثلاثة أيّام ولياليها<sup>(٣)</sup>.

١٦ - ص؛ بالإسناد عن الصّدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن عليّ بن حسّان، عن عليّ بن عطيّة، عن بعض من سأل أبا عبد الله عظيَّلا عن الطيب قال: إنّ آدم وحوّاء حين أُهبطا من الجنّة نزل آدم على الصفا وحوّاء على المروة، وإنّ حوّاء حلّت قرناً من قرون رأسها فهبّت به الرّيح فصار بالهند أكثر الطيب<sup>(٤)</sup>.

(۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۸۸ باب ۲۲۶ ح ۱.
 (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۸۸ باب ۲۲۶ ح ۱.
 (۳) - (۳) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٩.

حتّى ابتعث الله تعالى إبراهيم عظيم (1).

1۸ - شيء عن زرارة، عن أبي عبد الله عن قال: إنّ آدم علي كان له في السّماء خليلٌ من الملائكة، فلمّا هبط آدم من السماء إلى الأرض استوحش الملك وشكا إلى الله تعالى وسأله أن يأذن له فيهبط عليه فأذن له فهبط عليه فوجده قاعداً في قفرة من الأرض، فلمّا رآه آدم وضع يده على رأسه وصاح صيحة – قال أبو عبد الله عليه فوجده قاعداً في قفرة من الأرض، فلمّا رآه آدم وضع يده على رأسه وصاح صيحة – قال أبو عبد الله عليه فوجده قاعداً في أفرة من الأرض، فلمّا رآه آدم وضع يده على رأسه وصاح ميحة عالى الله تعالى وضع يده على رأسه وصاح صيحة – قال أبو عبد الله عليه فوجده قاعداً في قفرة من الأرض، فلمّا رآه آدم وضع يده على رأسه وصاح صيحة – قال أبو عبد الله عليه فوجده قاعداً في أفرة من الأرض، فلمّا رآه آدم وضع يده على رأسه وصاح صيحة – قال أبو عبد الله عليه على نفسك ما لا تطيق، أتدري ما قال له الملك : يا آدم ما أراك إلا قد عصيت ربّك وحملت على نفسك ما لا تطيق، أتدري ما قال الله لنا فيك فرددنا عليه؟ قال: لا، قال: وإنّي جاعلٌ في ألأزش خليفيةً وقلنا : وأنجَعلُ وقال الله لنا فيك فرددنا عليه؟ قال: لا، قال: وإنّي جاعلٌ في ألأزش خليفيةً وقلنا : وأنجَعلُ قال الله لنا فيك فرددنا عليه؟ قال الله نا قال : وإنّي جاعلٌ في ألأزش خليفيمةً من أن تكون في قال الله لنا فيك فرددنا عليه؟ قال : لا، قال : قال الله لنا فيك فرددنا عليه؟ قال : لا، قال : قال : وإنّي جاعلٌ في ألأزش خليفيةً وقلنا : وأنجَعلُ قال الله لنا فيك فرددنا عليه؟ قال : لا، قال : وإنّي جاعلٌ في ألأزش ألم خليفيةً وقلنا : وأيني جاعلٌ في ألأزش خليفيةً وقلنا : وأيم علم أله الله الله من يوني أله من يوني أله من يوني أله من يوني أله من يوني في الأرض يستقيم أن تكون في السماء؟ فقال أبو عبد الله عبد الله عن والله عزى بها آدم ثلاثاً (<sup>10</sup>).

۲۱ - شي، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عنيني قال: ما بكي أحد بكاء ثلاثة:

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٧٠.
   (٢) تعصص الأنبياء للراوندي، ص ٧٠.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٥٠ ح ١٠ من سورة البقرة.
   (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٥٩ ح ٢٤ من سورة البقرة.
- (۶) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۹۸ ح ۲۳ من سورة البقرة.

آدم، ويوسف، وداود، فقلت: ما بلغ من بكائهم؟ فقال: أمّا آدم فبكى حين أخرج من الجنّة وكان رأسه في باب من أبواب السّماءِ، فبكى حتّى تأذّى به أهل السّماءِ فشكوا ذلك إلى الله فحطّ من قامته، وأمّا داود فإنّه بكى حتّى هاج العشب من دموعه، وإن كان ليزفر الزّفرة فيحرق ما نبت من دموعه، وأمّا يوسف فإنّه كان يبكي على أبيه يعقوب وهو في السّجن فتأذّى به أهل السّجن فصالحهم على أن يبكي يوماً ويسكت يوماً<sup>(1)</sup>.

۲۲ – **قب:**عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: كان آدم لمّا أراد أن يغشى حوّاء خرج بها من الحرم، ثمّ كانا يغتسلان ويرجعان إلى الحرم<sup>(٢)</sup>.

٣٣ - ع، ن: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن صفوان بن يحيى قال : سئل أبو الحسن عظيمية عن الحرم وأعلامه، فقال : إنّ آدم عظيمية لمّا هبط من الجنّة هبط على أبي قبيس – والنّاس يقولون بالهند – فشكا إلى ربّه بجَوَتِك الوحشة وأنّه لا يسمع ما كان يسمع في الجنّه، فأهبط الله بجَوَتِك عليه ياقوتة حمراء فوضعت في موضع البيت فكان يطوف بها آدم عظيمة وكان يبلغ ضوؤها الأعلام، فعلّمت الأعلام على ضوئها، فجعله الله بَجَوَتِك حرماً<sup>(٣)</sup>.

ابي، عن عليّ، عن أبيه، عنه ﷺ مثله.

ابن الوليد، عن الصَّفَّار، عن ابن عيسى، عن إسماعيل بن همام، عنه عَشِّيرٍ مثله.

**بيان:** يدلّ على ما ذكرنا سابقاً من أنّ أخبار نزولهما بالهند محمولة على التقيّة، وأمّا الجمع بين ماورد في هذا الخبر من نزول الياقوتة وما ورد في الخبرين السّابقين من نزول الخيمة فبأنّهما نزلتا متعاقبتين أو مقارنتين، أو تكون الخيمة من الياقوت .

٢٤ – كا: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن جعفر بن يحيى، عن عليّ القصير، عن رجل، عن أبي عبدالله عليّ الله عن أصل الطيب من أيّ شيء هو؟ فقال: أيّ شيء عن رجل، عن أبي عبدالله عليّ قال: سألته عن أصل الطيب من أيّ شيء هو؟ فقال: أيّ شيء يقول النّاس؟ قلت: يزعمون أنّ آدم هبط من الجنّة وعلى رأسه إكليل، فقال: قد كان والله أشغل من أن يكون على رأسه إكليل، فقال: قد كان والله أشغل من أن يكون على رأسه إكليل، فقال: قد كان والله أشغل من أن يكون على رأسه إكليل، فقال: قد كان والله أشغل من أن يكون على رأسه إكليل، فقال: أيّ أمع من الجنّة وعلى رأسه إكليل، فقال: قد كان والله أشغل من أن يكون على رأسه إكليل، ثمّ قال لي: إنّ حوّاء امتشطت في الجنّة بطيب من طيب الجنّة قبل من أن يكون على رأسه إكليل، ثمّ قال لي : إنّ حوّاء امتشطت في الجنّة بطيب من طيب الجنّة قبل أن يواقعا الخطيئة، فلمّا هبطت إلى الأرض حلّت عقصها (عقيصتها خ ل) فأرسل الله يَتَوَيَّن على ما كان فيها ريحاً فهبّت به في المشرق والمغرب، فأصل الطيب من ذلك<sup>(3)</sup>.

**بيان: ت**ال الجوهريّ: الإكليل: شبه عصابة تزيّن بالجوهر، ويسمّى التّاج إكليلاً.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٨ ح ٢٨ من سورة يوسف.
  - (۲) المناقب لابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۱۷۳.
- (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٢٥ باب ١٥٩ ح ١، وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٥٧ باب ٢٨ ح ٣١.
  - (٤) الكافي، ج ٦ ص ١١٧٧ باب ٣٩٢ ح ٢.

**بيان:** قال الجوهريّ: عبق به الطّيب بالكسر : أي لزق به . قوله : (إلى المغرب) أي إلى غربيّ الهند، أو المعنى أنّ الرّيح حملت بعضها فأدّتها إلى بلاد المغرب أيضاً، فلذا قد يحصل بعض الطيب فيها أيضاً، لكن لمّا ركدت الرّيح وبقي أكثرها في الهند فهو فيه أكثر؛ أو أراد أنّ الرّيح حملت الرّائحة وذهبت إلى المغرب ثمّ رجعت بها إلى المشرق وركدت به.

٢٦ – كا: بالإسناد المتقدّم عن إبراهيم، عن أبي عبد الله غَلِيَّةٍ قال: إنَّ الله تعالى لمَّا أهبط آدم ﷺ أمره بالحرث والزرع، وطرح إليه غرساً من غروس الجنَّة فأعطاه النخل والعنب والزيتون والرمّان فغرسها لتكون لعقبه وذرّيّته، فأكل هو من ثمارها، فقال له إبليس لعنه الله: يا آدم ما هذا الغرس الَّذي لم أكن أعرفه في الأرض وقد كنت بها قبلك؟ انذن لي آكل منها شيئاً، فأبي أن يطعمه، فجاء عند آخر عمر آدم فقال لحوّاء: إنَّه قد أجهدني الجوع والعطش، فقالت له حوّاء: إنَّ آدم عهد إليّ أن لا أطعمكُ شيئاً من هذا الغرس لأنَّه من الجنَّة، ولا ينبغي لك أن تأكل منه، فقال لها : فاعصري في كفِّي منه شيئاً فأبت عليه، فقال : ذريني أمصّه ولاً آكله، فأخذت عنقوداً من عنب فأعطته فمصّه ولم يأكل منه شيئاً لما كانت حوّاء قد أكَّدت عليه، فلمَّا ذهب بعضه جذبته حوًّاء من فيه، فأوحى الله عَزَيْجَكَ إلى آدم عَلَيْتُهُ : أنَّ العنب قد مصّه عدوّي وعدوّك إبليس لعنه الله، وقد حوَّمت عليك من عصيرة الخمر ما خالطه نفس إبليس فحرّمت الخمر لأنّ عدوّ الله إبليس مكر بحوّاء حتّى مصّ العنبة، ولو أكلها لحرَّمت الكرمة من أوَّلها إلى آخرها وجميع ثمارها وما يخرج منها، ثمَّ إنَّه قال لحوَّاء: فلو أمصصتني شيئاً من هذا التمر كما أمصصتني من العنب، فأعطته تمرة فمصّها، وكانت العنبة والتمر أشدّ رائحة وأزكى من المسك الأذفر وأحلى من العسل فلمّا مضّهما عدوّ الله ذهبت رائحتهما وانتقصت حلاوتهما . قال أبو عبد الله عَلِيَّةِ : ثمَّ إنَّ إبليس الملعون ذهب بعد وفاة آدم ﷺ فبال في أصل الكرمة والنخلة فجرى الماء في عودهما ببول عدوَّ الله، فمن ثمَّ

<sup>(1)</sup> الكافي، ج 7 ص ١١٧٧ باب ٣٩٢ ح ٣.

يختمر العنب والتمر، فحوّم الله كَبَرَيَّنِي على ذرّيَّة آدم كلّ مسكر، لأنّ الماء جرى ببول عدوّ الله في النخل والعنب وصار كلّ مختمر خمراً لأنّ الماء اختمر في النخلة والكرمة من رائحة بول عدوّ الله إبليس لعنه الله<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** وصار كلّ مختمر أي متغيّر الريح، قال ابن الأعرابيّ : سمّيت الخمر خمراً لأنّها تركت فاختمرت، واختمارها تغيّر ريحها ـ انتهى ـ والحاصل أنّه بيان لعلّة كون كلّ خمر منتناً .

٢٧ - **كا:** محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن عبد الرحمن بن أبي هاشم، عن أبي خديجة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: العجوة أمّ التمر وهي الّتي أنزلها الله تعالى لآدم من الجنّة<sup>(٢)</sup>.

**كا:** الحسين بن محمّد، عن المعلّى، عن الوشّاءِ، عن أحمد بن عائدً، عن أبي خديجة مثله<sup>(٣)</sup>.

٢٨ – **كاء مح**مّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن معمّر بن خلاّد، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: كانت نخلة مريم ﷺ العجوة، ونزلت في كانون ونزل مع آدم ﷺ العتيق والعجوة، ومنها تفرّق أنواع النخل<sup>(٤)</sup>.

٢٩ – **كا:** العدّة، عن سهل، عن يوسف بن السخت، عن حمدان بن النضر، عن محمّد ابن عبد الله الصيقل، عن الرضا غليﷺ قال: قال: في خمسة وعشرين من ذي القعدة نشرت الرحمة، ودحيت فيه الأرض، ونصبت فيه الكعبة، وهبط فيه آدم<sup>(ه)</sup>.

٣٠-كا: محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد بن هلال، عن عيسى بن عبد الله الهاشميّ، عن أبيه، عن أبي عبد الله ظَلِيَّلا قال : كان موضع الكعبة ربوة من الأرض بيضاء تضيء كضوء الشمس والقمر حتّى قتل ابنا آدم أحدهما صاحبه فاسودّت، فلمّا نزل آدم رفع الله له الأرض كلّها حتّى رآها، ثمَّ قال : هذه لك كلّها، وقال : يا ربّ ما هذه الأرض البيضاء المنيرة؟ قال : هي أرضي، وقد جعلت عليك أن تطوف بها كلّ يوم سبعمائة طواف<sup>(1)</sup>.

٣١ – كاء العدّة، عن سهل، عن ابن محبوب، عن الحسن بن عمّارة، عن مسمع، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لمّا هبط بآدم إلى الأرض احتاج إلى الطعام والشراب، فشكا ذلك إلى جبرئيل فقال له جبرئيل: يا آدم كن حرّائاً، قال: فعلّمني دعاء قال: قل: اللّهمّ اكفني مؤونة الدنيا وكلّ هول دون الجنّة، وألبسني العافية حتّى تهنّنني المعيشة<sup>(٧)</sup>.

(٥) الكافي، ج ٤ ص ٣٧٣ باب ١٠٧ ح ٤.

- (۱) الکافي، ج ٦ ص ۱۱۰۸ باب ۳۱۷ ح ۲.
- (٢) (٣) الكافي، ج ٦ ص ١٠٨٢ باب ٢٦٨ ح ١٠ و١١.
  - (٤) الكافي، ج ٦ ص ١٠٨٣ باب ٢٦٨ ح ١٢.
- (٦) الكافي، ج٤ ص ٣٩٤ باب ١٣٠ ح٤.
   (٧) الكافي، ج٥ ص ٣٩٤ باب ١٥٦ ح٤.

الأيات؛ المائدة (٥٥؛ ﴿وَانْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ آبْنَى مَادَمَ بِالْحَقْ إِذْ قَرْبَا فَرْبَانَا فَنُقَيِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنْعَبَّلْ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَقْنُلُنَكَ قَالَ إِنَّمَا يَنْعَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ (٢) لَمِنْ بَسَطتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقْلَلَى مَآ أَنَا بِمَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُنَكَ قَالَ إِنَّمَا يَنْعَبَّلُ اللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَقِينَ (٢) إِنِ أُرِيدُ أَن تَبَوَآ بِإِنِّسِ وَإِنْحَانَ فَنَكُونَ مِنْ بِمَاسِطٍ يَدِى إِلَيْكَ لِأَقْنُلُنَكَ إِنِّ آخَافُ ٱللَّهُ رَبَّ ٱلْمَلْقِينَ (٢) إِنِ أُرِيدُ أَن تَبَوَآ بِإِنِّسِ وَإِنْحَانَ فَنَكُونَ مِنْ أَصْحَبِ النَّارُ وَذَلِكَ جَزَآؤُا ٱلْظَلِيمِينَ (٢) فَطَوَعَتْ لَهُ نَقْسُهُ قَنْلَ أَخِيهِ فَقَلَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْمُنْفِينِ أَنْ أَصْحَبِ النَّارُ وَذَلِكَ جَزَآؤُا ٱلْظَلِيمِينَ (٢) فَطَوَعَتْ لَهُ نَقْسُهُ قَنْلَ أَخِيهِ فَقَلَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ ٱلْخَيمِينَ الْنَارِ أَصْحَبِ ٱلنَّارُ وَذَلِكَ جَزَآؤُا ٱلْظَلِيمِينَ (٢) فَطَوَعَتْ لَهُ نَقْسُهُ قَنْلَ أَخِيهِ فَقَلَلَهُ فَأَصْبَحَ مِنَ الْخَسِرِينَ ٢

تفسير: ﴿إِذْ قَرَّبَا فَرْبَانًا﴾ قال الطبرستي ﷺ : أي فعلا فعلاً يتقرّب به إلى الله ﴿ فَنُعَبِّلَ مِن أَحَدِهِمَا﴾ قالوا: كانت علامة القبول في ذلك الزمان ناراً تأتي فتأكل المتقبّل ولا تأكل المردود؛ وقيل: تأكل المردود، والأوّل أظهر ﴿قَالَ﴾ أي الّذي لَم يتقبّل منه للّذي تقبّل منه: ﴿ لَأَقْنُلُنَّكَمْ ﴾ فقال له: لمَ تقتلني؟ قال: لأنَّه تقبَّل قربانك ولم يتقبَّل قرباني ﴿قَالَ﴾ الآخر: وما ذنبي؟ ﴿ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُتَّقِينَ﴾ قالوا : إنَّ حواء كانت تلد في كلِّ بطن غلاماً وجارية، فولدت أوَّل بطن قابيل بن آدم، وقيل: قابين وتوأمته إقليما، والبطن الثاني هابيل وتوأمته لبوذا، فلمّا أدركوا جميعاً أمر الله آدم أن ينكح قابيل أخت هابيل، وهابيل أخت قابيل، فرضي هابيل وأبي قابيل لأنَّ أخته كانت أحسنَهما، وقال: ما أمر الله بهذا ولكن هذا من رأيك، فأمرهما آدم أن يقرّبا قرباناً فرضيا بذلك، فغدا هابيل وكان صاحب ماشية فأخذ من خير غنمه زبداً ولبناً، وكان قابيل صاحب زرع فأخذ من شرّ زرعه، ثمّ صعدا فوضعا القربان على الجبل، فأتت نار فأكلت قربان هابيل، وتجنّبت قربان قابيل، وكان آدم غائباً عنهم بمكّة خرج إليها ليزور البيت بأمر ربَّه، فقال قابيل: لا عشت يا هابيل في الدنيا وقد تقبَّل قربانك ولم يتقبّل قرباني، وتريد أن تأخذ أختي الحسناء وآخذ أختك القبيحة، فقال له هابيل ما حكاه الله، فشدخه بحجر فقتله، روي ذلك عن أبي جعفر ﷺ وغيره من المفسّرين ﴿ فَطَوَّعَتْ لَهُ نَفَسُمُ﴾ أي شجّعته نفسه على قتل أخيه، أوَّ زيّنت له، أو ساعدته نفسه وطاوعته على قتله أخاه. قال مجاهد: لم يدر كيف يقتله حتّى ظهر له إبليس في صورة طير فأخذ طيراً آخر وترك رأسه بين حجرين فشدخه ففعل قابيل مثله ﴿فَبَعَتَ اللَّهُ غُرَّبَا﴾ روت العامَّة عن جعفر الصادق للبي إنه قال: قتل قابيل هابيل وتركه بالعراء لا يدري ما يصنع به، فقصده السباع فحمله في جراب على ظهره حتّى أروح وعكفت عليه الطير والسباع تنتظر متى يرمي به فتأكله، فبعث الله غرابين فاقتتلا فقتل أحدهما صاحبه، ثمَّ حفر له بمنقاره وبرجله ثمَّ ألقاء في الحفيرة وواراه وقابيل ينظر إليه فدفن أخاه. وعن ابن عبّاس قال: لمّا قتل قابيل هابيل أشاك الشجر وتغيّرت الأطعمة وحمضت الفواكه وأمرّ الماء واغبرَّت الأرض، فقال آدم : قد حدث في الأرض حدث، فأتى الهند فإذا قابيل قد قتل هابيل فأنشأ يقول: تغيّرت البلاد ومن عليها فوجه الأرض مغبرٌ قبيح تغيّر كلّ ذي لون وطعم وقلّ بشاشة الوجه الصبيح

وقال سالم بن أبي الجعد: لممّا قتل هابيل عليتين مكث آدم سنة حزيناً لا يضحك ثمَّ أتي فقيل: حيّاك الله وبيّاك، أي أضحكك، قالوا: ولمّا مضى من عمر آدم مائة وثلاثون سنة وذلك بعد قتل هابيل بخمس سنين ولدت له حوّاء شيئاً وتفسيره هبة الله، يعني أنّه خلف من هابيل، وكان وصيّ آدم ووليّ عهده<sup>(۱)</sup>، وأمّا قابيل فقيل له: اذهب طريداً شريداً فزعاً مذعوراً لا يأمن من يراه، وذهب إلى عدن من اليمن فأتاه إبليس فقال: إنّما أكلت النار قربان هابيل لأنّه كان يعبدها، فانصب أنت أيضاً ناراً تكون لك ولعقبك، فبنى بيت نار وهو أوّل من نصب النار وعبدها، واتّحذ أولاده آلات اللّهو من اليراع والطنبور والمزامير والعيدان، وانهمكوا في اللّهو وشرب الخمر وعبادة النار والزنا والفواحش حتى غرقهم الله أيّام نوح بالطوفان وبقي نسل شيث. هتوءة أينيوًك أي عورته أو جيفته ها أصبح مِن النّديوين كه على قتله، ولكن لم يندم على الوجه الذي يكون توبة، وقبل : من النادمين على حمله لا على قتله، ولكن موت أخيه لا يعلي معرفة أي عليه من اليراع والمنور والمزامير والعيدان، وانهمكوا في اللّهو وشرب الخمر وعبادة النار والزنا والفواحش حتى غرقهم الله أيّام نوح بالطوفان وبقي نسل شيث. هتوءة أينيوًك أي عورته أو جيفته وفاصيح مِن ألنّديوين كه على قتله، ولكن لم يندم على الوجه الذي يكون توبة، وقيل : من النادمين على حمله لا على قتله، وقيل : على موت أخيه لا على ارتكاب الذنب<sup>(۲)</sup>.

١ - ع: ابن الوليد، عن أحمد بن إدريس ومحمّد العظار معاً، عن الأشعريّ، عن أحمد ابن الحسن بن فضال، عن أحمد بن إبراهيم بن عمّار، عن ابن نويه، عن زرارة قال سئل أبو عبد الله يَلْيَنْهُ كيف بدأ النسل من ذرّيّة آدم عليته فإنّ عندنا أناساً يقولون: إنّ الله تبارك عبد الله يَلْيَنْهُ كيف بدأ النسل من ذرّيّة آدم عليته فإنّ عندنا أناساً يقولون: إنّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى آدم عليته أن يزوّج بناته من بنيه، وأنّ هذه الخلق كلّهم أصله من الإخوة وتعالى أوحى إلى آدم عليته أن يتول من وأنّه من الله تبارك وتعالى أوحى إلى آدم عليته أن يزوّج بناته من بنيه، وأنّ هذه الخلق كلّهم أصله من الإخوة والأخوات. قال أبو عبد الله عليته إن يتوج بناته من بنيه، وأنّ هذه الخلق كلّهم أصله من الإخوة والأخوات. قال أبو عبد الله عليته إلى أوحى إلى آدم عليته وأن يتوج بناته من بنيه، وأنّ هذه الخلق كلّهم أصله من الإخوة والأخوات. قال أبو عبد الله عليته إلى من وتعالى عن ذلك علواً كبيراً، يقول من يقول هذا: إنّ الله يَرْيَش جعل أصل صفوة خلقه وأحبانه وأنبيانه ورسله والمؤمنين والمسلمين والمسلمات من حرام، ولم يكن له من القدرة ما يخلقهم من الحلال، وقد أخذ ميثاقهم على الحلال والعله الطيب؟ والله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم تنكرت له أخته فلما نزا ميثاقهم على الحلال والعله الطيب؟ والله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم تنكرت له أخته فلما نزا ميثاقهم على الحلال والعله الطيب؟ والله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم تنكرت له أخته فلما نزا ميثاقهم على الحلال والعله الطيب؟ والله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم منكرت له أخته فلما نزا ميثاقهم على الحلال والعله الطيب؟ مالله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم منكرت له أخته فلما نزا ميثاقهم على الحلال والعله الطيب؟ مالله لقد تبيّنت أنّ بعض البهائم من الحلال، وقد أخذ ميثاقهم على الرارة: ثمّ سئل عليته عن خلق حواء وقيل له: إنّ أناساً عندنا يقولون: إنّ عليم المان عندنا يقولون؟ إنّ من القدارة ما يول له: إنّ أناساً عندنا يقولون: إنّ ميتاً ميتاً من عن ملق عنه من عنه من عنه عنه عنه عنه عن عاله من القدارة ما عنها إله من القد فق عنه عنه عنه عنها وعلم أنها أخته أخرج عرموله ثمّ قبض عليه الماساً عندنا يقولون؟ إنّ من من من علق من على من عله منه عليه من عنه علمه من عنه علمه من علم من عنه عنه عنه عله من عنه عله عنها ورارة أله اله عندا يقولون؟ إله من من علي عنه عله م

(۱) وفي المجمع: شيث وصيّ آدم، وهو هبة الله بن آدم، ولد بعد هابيل بخمس سنين ولم يعقب ولد أبيه غيره، وإليه تنتهي أنساب الناس، وعاش سبعماة واثنتي عشرة سنة، وقيل ألف سنة وأربعين، وروي أنّ شيث أول ولد ولد لآدم على عافث ولد بعده، أنزل الله لهما حوريتين من الجنة احديهما نزلة والاخرى منزلة، فزوج نزلة شيث ومنزلة يافث، فولد لشيث غلام وليافث جارية فتزاوجا وصار النسل منهما. وفي رواية أخرى فتزوج يافث ابنة من الجان في الناس من جمال ومار النسل على منهما منين من الجنة احديهما نزلة الله لهما حوريتين من الجنة احديهما نزلة الله لهما حوريتين من الجنة احديهما نزلة والاخرى منزلة، فزوج نزلة شيث ومنزلة يافث، فولد لشيث غلام وليافث جارية فتزاوجا وصار النسل منهما. وفي رواية أخرى فتزوج يافث ابنة من الجان فما كان في الناس من جمال وحسن خلق فهو من الحراب، وما كان من سوء الخلق فهو من ابنة الجان؟ انتهى. [٨] مجمع البيان، ج ٣ ص ١٤٢.

الله بَجْرَيَجْكَ خلق حوّاء من ضلع آدم الأيسر الأقصى، قال: سبحان الله وتعالى عن ذلك علوّاً كبيراً! يقول من يقول هذا : إنَّ الله تبارك وتعالى لم يكن له من القدرة ما يخلق لآدم زوجة من غير ضلعه، وجعل لمتكلَّم من أهل التشنيع سبيلاً إلى الكلام، يقول: إنَّ آدم كان ينكح بعضه بعضاً إذا كانت من ضلعه، ما لهؤلاء؟ حكم الله بيننا وبينهم. ثمَّ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى لمَّا خلق آدم من طين أمر الملائكة فسجدوا له وألقى عليه السّبات ثمّ ابتدع له خلقاً ، ثمّ جعلها في موضع النقرة الَّتي بين ركبتيه، وذلك لكي تكون المرأة تبعاً للرجل، فأقبلت تتحرَّك فانبته لتحرّكها فلمّا انتبه نوديت أن تنحى عنه، فلمّا نظر إليها نظر إلى خلق حسن يشبه صورته غير أنَّها أنثى، فكلَّمها فكلَّمته بلغته فقال لها : من أنت؟ فقالت : خلق خلقني الله كما ترى، فقال آدم عند ذلك: يا ربّ من الخلق الحسن الّذي قد آنسني قربه والنظر إليه؟ فقال الله: هذه أمتي حوّاء، أفتحبّ أن تكون معك فتؤنسك وتحدَّثك وتأتمر لأمرك؟ قال: نعم يا ربّ ولك بذلك الشكر والحمد ما بقيت، فقال تبارك وتعالى: فاخطبها إليّ فإنّها أمتي وقد تصلح أيضاً للشهوة، وألقى الله عليه الشهوة، وقد علَّم قبل ذلك المعرفة، فقال: يا ربَّ فإنِّي أخطبُها إليك فما رضاك لذلك؟ قال: رضاي أن تعلِّمها معالم ديني، فقال: ذلك لك يا ربٍّ إن شئت ذلك، فقال بَجْرَضِكُ : قد شنت ذلك وقد زوجتكها فضمَّها إليك، فقال: أقبلي، فقالت: بل أنت فأقبل إلى، فأمر الله يَجْرَبُهُ لأدم أن يقوم إليها فقام، ولولا ذلك لكنَّ النساء هنَّ يذهبن إلى الرجال حين خطبن على أنفسهنَّ فهذه قصّة حوّاء صلوات الله عليها<sup>(١)</sup>.

**بيان:** الغرمول بالضمّ : الذّكر . والسبات كغراب : النوم .

اعلم أنَّ المشهور بين العامّة مؤرّخيهم ومفسّريهم أنَّ حوّاء خلقت من ضلع آدم عَلَيَّةُ ويدلَّ عليه بعض أخبارنا أيضاً، ويدلَّ هذا الخبر وغيره من الأخبار على نفي ذلك، فالأخبار الواردة موافقة للعامّة إمّا محمولةٌ على التقيّة، أو على أنّها خلقت من فضلة طينة أضلاعه.

قال الرازيّ في تفسير قوله تعالى: ﴿يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوْا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ مِن نَّفَسِ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾<sup>(٢)</sup> المراد من هذا الزوج هو حوّاء، وفي كون حوّاء مخلوقة من آدم قولان: الأوّل: وهو الّذي عليه الأكثرون أنّه لمّا خلق الله آدم ألقى عليه النوم، ثمّ خلق حوّاء من ضلع من أضلاعه اليسرى، فلمّا استيقظ رآها ومال إليها وألفها لأنها كانت مخلوقة من أجزائه، واحتجوا عليه بقول النبيّ عَظْفَيَ : إنّ المرأة خلقت من ضلع، فإن ذهبت تقيمها كسرتها، وإن تركتها وفيها عوج استمتعت بها.

والقول الثاني وهو اختيار أبي مسلم الإصفهاني أنَّ المراد من قوله : ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ أي من جنسها ، وهو كقوله تعالى : ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ مِّنْ أَنفُسِكُمُ أَزَوَجًا﴾<sup>(٣)</sup> وكقوله : ﴿إِذْ بَعَثَ فِيهِمّ

- علل الشرائع، ج ١ ص ٢٩ باب ١٧ ح ١.
   (٢) سورة النساء، الآية: ١.
  - (٣) سورة النحل، الآية: ٧٢.

رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمَ (<sup>1)</sup> وقوله : ﴿لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُ<sup>4</sup> مِنْ أَنفُسِكُمْ فَال القاضي : والقول الأول أقوى لكي يصح قوله : ﴿خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَحِدَوْ إِذْ لو كَانَ حَوَّاء مخلوقة ابتداء لكان الناس مخلوقين من نفسين لا من نفس واحدة، ويمكن أن يجاب عنه بأنَّ كلمة من لابتداء الغاية، فلمّا كان ابتداء التخليق والإيجاد وقع بآدم غليتَن صح أن يقال : ﴿خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَحِدَوْ ﴾ وأيضاً فلمّا ثبت أنّه تعالى قادر على خلق آدم من التراب كان قادراً على خلق حوّاء من التراب، وإذا كان الأمر كذلك فأيّ فائدة في خلقها من ضلع من أضلاع آدم غليتَن أن يولا على خلق حوّاء من التراب،

**أقول:** يمكن أن يقال: المراد بالخلق من نفس واحدة الخلق من أب واحد، كما يقال: بنوتميم كلّهم نشؤوا من تميم، ولا ينافيه شركة الأُمّ كما لا ينافيه اشتراط سائر الشرائط واشتراك غيرها من العلل. ثمّ اعلم أنّه يحتمل أن تكون (من) في قوله: ﴿مِنْهَا﴾ تعليليّة أي لأجلها.

٢ - ع، أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن النّوفليّ، عن عليّ بن داود اليعَقُوبيّ، عن الحسن بن مقاتل، عمّن سمع زرارة يقول: سئل أبو عبد الله عَلَيْتَهُمْ عن بدءِ النسل من آدم على نبيّنا وآله وعليه السلام كيف كان؟ وعن بدءِ النّسل من ذرّيّة آدم فإنّ أناساً عندنا يقولون: إنَّ الله تعالى أوحى إلى آدم أن يزوَّج بناته بنيه، وأنَّ هذا الخلق كلَّه أصله من الإخوة والأخوات، فقال أبو عبد الله ﷺ: تعالى الله عن ذلك علواً كبيراً يقول من قال هذا: بأنَّ الله بَجْرَيَجْلاً خلق صفوة خلقه وأحبَّاءه وأنبياءه ورسله والمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات من حرام، ولم يكن له من القدرة ما يخلقهم من حلال، وقد أخذ ميثاقهم على الحلال الطّهو الطّاهر الطيّب، فوالله لقد تبيّنت أنَّ بعض البهائم تنكّرت له أخته فلمّا نزا عليها ونزل كشف له عنها، فلمّا علم أنَّها أخته أخرج غرموله ثمَّ قبض عليه بأسنانه حتّى قطعه فخرّ ميّتاً، وآخر تنكّرت له أمّه ففعل هذا بعينه، فكيف الإنسان في إنسيّته وفضله وعلمه؟! غير أنَّ جيلاً من هذا الخلق الَّذي ترون رغبوا عن علم أهل بيوتات أنبيائهم وأخذوا من حيث لم يؤمروا بأخذه فصاروا إلى ما قد ترون من الضلال والجهل بالعلم، كيف كانت الأشياء الماضية من بدءٍ أن خلق الله ما خلق وما هو كانن أبداً . ثمَّ قال: ويح هؤلاء أين هم عمًّا لم يختلف فيه فقهاء أهل الحجاز ولا فقهاء أهل العراق أنَّ الله ﴿ يَؤْرَجُكُ أَمَرُ القَلْمُ فَجَرى على اللُّوح المحفوظ بما هو كانن إلى يوم القيامة قبل خلق آدم بألفي عام، وأنَّ كتب الله كلُّها فيما جرى فيه القلم في كلُّها تحريم الإخوة مع ما حرَّم، وهذا نحن قد نرى منها هذه الكتب الأربعة المشهورة في هذا العالم: التوراة والإنجيل والزّبور والقرآن أنزلها الله من اللّوح المحفوظ على رسله صلوات الله عليهم أجمعين، منها التوراة على موسى، والزبور على داود، والإنجيل على عيسى، والقرآن على محمّد صلى الله عليه وآله وعلى النبيّين ليس فيها تحليل شيء من ذلك حقًّا . أقول : ما أراد من يقول هذا وشبهه إلاَّ تقوية حجج المجوس ، فما

سورة آل عمران، الآية: ١٦٤.
 ٢) تفسير فخر الرازي، ج ٩ المجلد الثالث ص ٤٧٧.

لهم قتلهم الله ؟! ثمّ أنشأ يحدّثنا كيف كان بدء النسل من آدم، وكيف كان بدء النسل من ذرّيّته، فقال : إنّ آدم عيي ولد له سبعون بطناً في كلّ بطن غلام وجارية إلى أن قتل هابيل، فلمّا قتل قابيل هابيل جزع آدم على هابيل جزعاً قطعه عن إتيان النساء ، فبقي لا يستطيع أن يغشى حوّاء خمسمائة عام، ثمّ تخلّى ما به من الجزع عليه فغشي حوّاء فوهب الله له شيئاً وحده ليس معه ثاني ، واسم شيث هبة الله وهو أوّل وصيّ أوصي إليه من الآدميّين في الأرض، ثمّ ولد له من بعد شيث يافث ليس معه ثاني ، فلمّا أدركا وأراد الله بَرَوَيَل أن يبلغ بالنّسل ما ترون وأن يكون ما قد جرى به القلم من تحريم ما حرّم الله بَرَوَيَل من الأخوات على الإخوة أنزل بعد العصر في يوم الخميس حوراء من الجنّة اسمها بركة فأمر الله بَرَوَيَل آن يبلغ بالنّسل ما ترون وأن يكون منه ، ثمّ نزل بعد العصر من الجنة اسمها بركة فأمر الله بَرَوَيَل آن يبلغ بالنّسل ما ترون وأن يكون منه ، ثمّ نزل بعد العصر من الغد حوراء من الجنّة اسمها منزلة فأمر الله بَرَوَيَل آن يزوجها من شيث فروجها من يافث فزوجها منه فولد لشيث غلام وولد ليافث جارية ، فأمر الله بَرَوَيَل آن يزوجها من شيث فروجها من يافث فزوجها منه فولد لشيث غلام وولد ليافث جارية ، فأمر الله بَرَوَيَل آدم أن يزوجها من شيث فروجها من يافث فزوجها منه فولد لشيث غلام وولد ليافث جارية ، فأمر الله بَرَوَيَ أدم أن يزوجها من شيث فروجها من يافث فزوجها منه فولد لشيث غلام وولد ليافث جارية ، فأمر الله بَرَوَيَ أن والمرسلين من نسلهما ، ومعاذ الله أنَّ ذلك على ما قالوا من الإخوة والأخوات <sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله على السند الله كلما فيما جرى فيه القلم) لعلّ وجه الاستدلال أنّ اتفاق تلك الكتب السماويّة المعروفة على التحريم مع اختلاف الشرائع دليل على أنّه ممّا لا يختلف باختلاف الأزمان والأحوال، ويكون ذكر ثبت جميع الأمور في اللّوح لبيان ظهور فظاعة هذا القول لاستلزامه أن يكون ثابتاً في اللّوح في صحف آدم حرمة ذلك وفي ذكر تقدير خلق أولاد آدم كونهم من الإخوة والأخوات فيلزم إثبات المتناقضين فيه، ويحتمل أن يكونوا قائلين بكون ذلك حراماً في جميع الشرائع، ومع ذلك قالوا بهذا ذاهلين عمّا يلزمهم في ذلك من التناقض لكنّه بعيد جداً.

٣ - **لي:** ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مقاتل بن سليمان، عن الصادق غليﷺ عن النبيّ على قال: أوصى آدم إلى شيث وهو هبة الله بن آدم، وأوصى شيث إلى ابنه شبان وهو ابن نزلة الحوراءِ الّتي أنزلها الله على آدم من الجنّة فزوّجها ابنه شيئاً؛ الخبر<sup>(٢)</sup>.

علل الشرائع، ج 1 ص ٣٠ باب ١٧ ح ٢. (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٢٨ مجلس ٦٣ ح ٣.

إقليما، قال: وولدت في البطن الثاني، قابيل ومعه جارية يقال لها لوزا، وكانت لوزا أجمل بنات آدم، قال: فلمّا أدركوا خاف عليهم آدم الفتنة فدعاهم إليه وقال: أُريد أن أنكحك يا هابيل لوزا، وأنكحك يا قابيل إقليما، قال قابيل: ما أرضى بهذا، أتنكحني أخت هابيل القبيحة وتنكح هابيل أُختي الجميلة؟ قال آدم: فأنا أقرع بينكما فإن خوج سهمك يا قابيل على لوزا وخرج سهمك يا هابيل على إقليما زوّجت كلّ واحد منكما الّتي خرج سهمه عليها، قال: فرضيا بذلك فاقترعا قال: فخرج سهم هابيل على لوزا أُخت قابيل وخرج سهم عليها، على إقليما أُخت هابيل، قال: فخرج سهم هابيل على لوزا أُخت قابيل وخرج سهم قابيل على إقليما أُخت هابيل، قال: فخرج سهم هابيل على لوزا أُخت قابيل وخرج سهم قابيل على إقليما أُخت هابيل، قال: فزوّجهما على ما خرج لهما من عند الله، قال: ثمّ حرّم الله نكاح الأخوات بعد ذلك. قال: فقال له القرشيّ: فأولداهما؟ قال: نعم قال: فقال نكاح الأخوات بعد ذلك. قال: فقال له القرشيّ: فأولداهما؟ قال: نعم قال: فقال نكاح الأخوات بعد ذلك. قال: فقال على ما خرج لهما من عند الله، قال: فق حرّم الله نكاح الأخوات بعد ذلك. قال: فقال على القرشيّ: فأولداهما؟ قال: نعم قال: فقال نكاح الأخوات بعد ذلك. قال: فقال علي بن الحسين الشيّاتي : إنّ المجوس إنّما فعلوا ذلك بعد التحريم من الله. ثمّ قال عليّ بن الحسين الإن الله الترشيّ. فعلوا ذلك بعد التحريم من الله. ثمّ قال عليّ بن الحسين الإن الله التحريم بعد ذلك.

• - ب: ابن عيسى، عن البزنطي قال: سألت الرضائا عن الناس كيف تناسلوا من (عن خ) آدم لي عنه الناس كيف تناسلوا من (عن خ) آدم لي النهاي ؟ فقال: حملت حواء هابيل وأختاً له في بطن، ثمّ حملت في البطن الثاني قابيل وأختاً له في بطن، ثمّ حملت ، ثمّ حدث التحريم بعد ذلك<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** هذان الخبران محمولان على التقيّة لاشتهار ذلك بين العامّة.

٢ - كتاب المحتضر للحسن بن سليمان نقلاً من كتاب الشفاء والجلاء بإسناده عن معاوية ابن عمّار قال : سألت أبا عبد الله للمنظير عن آدم أبي البشر أكان زوّج ابنته من ابنه؟ فقال : معاذ الله، والله لو فعل ذلك آدم للمنظير لما رغب عنه رسول الله تشكل وما كان آدم إلاّ على دين رسول الله شكل ، فقلت : وهذا الخلق من ولد من هم ولم يكن إلاّ آدم وحوّاء؟ لأنّ الله تعالى يقول : ﴿ يَتَأَيُّمُ الذِي حَلَقَكُمُ مِن نَفَسٍ وَلِيدَة وَحَلَقَ مِنَا زَوْجَهَا وَبَنَ يَعْبَى رَبِيلا كَثِير وَوَجَهَا وَبَنَ مَعْمَا رَعْب عنه رسول الله تشكل وما كان آدم إلاّ على دين يقول : ﴿ يَتَأَيُّمُ الذِي حَلَقَكُمُ مِن نَفَسٍ وَلِيدَة وَحَلَقَ مِنَا زَوْجَهَا وَبَنَ يَعْبَى رَبِيلاً كَثِير وَنِيدَة وَحَلَقَ مِنّا زَوْجَها وَبَنَ يَعْبَى رَبِيلا كَثِير وَلِيدا أن على فاخررنا أنّ هذا الخلق من آدم وحوّاء بحد فقال نوالد فقال : إذا على فأخبرنا أنّ هذا الخلق من آدم وحوّاء بحد فقال نتيك : صدق الله وبلغت رسله وأنا على فأخبرنا أنّ هذا الخلق من آدم وحوّاء بحد فقال نواله ، فقال : إنّ الله تبارك وتعالى لما أهبط فأخبرنا أنّ هذا الخلق من آدم وحوّاء بحد فقال نوسول الله ، فقال : إنّ الله تبارك وتعالى لما أهبط فأخبرنا أنّ هذا الخلق من آدم وحوّاء بحد فقال نوسول الله ، فقال : إنّ الله تبارك وتعالى لما أهبط أدم وحوّاء إلى الأرض وجمع بينهما ولدت حوّاء بنتاً فسمّاها عناقاً، فكانت أوّل من بغى على وجه الأرض فسلما الله عليها ذئباً كالفيل ونسراً كالحمار فقنلاها ، ثمّ ولد له أثر عناق قابيل بن آدم ، فلما أدرك قابيل ما يدرك الرجل أظهر الله تَرْعَلَقُو جنيناً من في ولد الجان يقال لها جهانة في وجه الأرض فسلما الله عليها ذئباً كالفيل ونسراً كالحمار فقنلاها ، ثمّ ولد له أثر عناق قابيل بن أدم ، فقال الما أدرك قابيل ما يدرك الرجل أظهر الله تَرْعَل من قام ، فرد له أثر عناق قابيل بن عالى أدم ، فقال الما أمر عان أول ما يمن على في أدم ، فلما أدرك قابيل ما يدرك الرجل أطهر الله تركين ، حمام ما يلى أدم ، فرد الما ميل فن ما عام أدم ، فلما أدرك قابيل ما يدرك الرجل أمهم ، فرد الم ما يلى أدم ما يلى فروا ما ما يلى أدم ، فلما أدرك ما ما يلى ما يلى أدم ، فلما أدرك ها يلهم الله إلى أدم : أن زوّج معانة من قابيل فنوقومها ما صورة إلى ما يم ما يم ألم أول ما يما ما يدرك الرجل أهم اله إلى أدم ما يله أدم ، م

<sup>(</sup>۱) الاحتجاج، ص ۳۱۶. (۲) قرب الإسناد، ص ۳٦٦ ح ۱۳۱۱.

فكانت ترك الحوراء زوجة هابيل بن آدم، ثمّ أوحى الله بمَرَّمَيَّنَ إلى آدم : سبق علمي أن لا أترك الأرض من عالم يعرف به ديني وأن أخرج ذلك من ذرّيّتك فانظر إلى اسمي الأعظم وإلى ميراث النبوّة وما علّمتك من الأسماء كلّها وما يحتاج إليه الخلق من الأثرة عنّي فادفعه إلى هابيل، قال : ففعل ذلك آدم بهابيل فلمّا علم قابيل ذلك من فعل آدم غضب فأتى آدم فقال له : يا أبه ألست أكبر من أخي وأحق بما فعلت به؟ فقال آدم : يا بنيّ إنّما الأمر بيد الله يؤتيه من يشاء، وإن كنت أكبر من أخي وأحق بما فعلت به؟ فقال آدم : يا بنيّ إنّما الأمر بيد الله يؤتيه من مشاء، وإن كنت أكبر من أخي وأحق بما فعلت به؟ فقال آدم : يا بنيّ إنّما الأمر بيد الله يؤتيه من في ذلك الوقت تنزل نارً فأيكما قبل قربانه فهو أولى بالفضل من صاحبه، قال : وكان القربان في ذلك الوقت تنزل نارً فتأكله، فخرجا فقرّبا قرباناً كما ذكر الله في كتابه : هواتل عليّهم أباً أبنّي في ذلك الوقت تنزل نارً فتأكله، فخرجا فقرّبا قرباناً كما ذكر الله في كتابه : هواتل عليّهم أباً أبنتي في ذلك الوقت تنزل نارً فتأكله، فخرجا فقرّبا قرباناً كما ذكر الله في كتابه : هواتل علّيهم أباً أبنتي في ذلك الوقت تنزل نارً فتأكله، فخرجا فقرّبا قرباناً كما ذكر الله في كتابه : هواتل علّيهم أباً أبنتي الذم بالذرع فعراناً فأيتكما قبل صاحب غنم فقرّب كبشاً سميناً من خيار غنمه، فأكلت عادماً بي ألحق أسياً رديئاً، وكان هابيل صاحب غنم فقرّب كبشاً سميناً من خيار غنمه، فأكلت النار قربان هابيل ولم تأكل قربان قابيل، فأتاه إبليس لعنه الله فقال : يا قابيل إن هذا الأمر الذي أنت فيه ليس بشيء لأنّه إنّما أنت وأخوك، فلو ولد لكما ولد وكثر نسلكما افتخر نسله الذي أنت فيه ليس بشيء لمانه إنها أنت وأخوك، فلو ولد لكما ولد وكث قالية لم يحد الله من على نسلك بما خصّه به أبوك، ولقبول النار قربانه وتركها قربانك، وإنك أن فنته لم يحد أبوك

ثمَّ قال إبليس: إنَّ النَّار الَّتي قبلت القربان هي المعظِّمة فعظَّمها، واتَّخذ لها بيتاً، واجعل لها أهلاً، وأحسن عبادتها والقيام عليها فتقبل قربانك إذا أردت ذلك، قال: ففعل قابيل ذلك، فكان أوّل من عبد النار واتخذ بيوت النيران، وإنَّ آدم أتى الموضع الّذي قتل فيه قابيل أخاه فبكى هناك أربعين صباحاً يلعن تلك الأرض حيث قبلت دم ابنه، وهو الّذي فيه قبلة المسجد الجامع بالصبرة، قال: وإنَّ هابيل يوم قتل كانت امرأته ترك الحوراء حبلي فولدت غلاماً فسمّاه آدم باسم ابنه هابيل، وإنَّ الله ﴿ يَخْرَجُهُ وَهَبٍ لاَّدِم بعد هابيل ابناً فسمّاه شيئاً، ثمّ قال: ابني هذا هبة الله، فلمّا أدرك شيث ما يدرك الرجل أهبط الله على آدم حوراء يقال لها ناعمة في صورة إنسيّة، فلمّا رآها شيث ومقها فأوحى الله إلى آدم: أن زوّج ناعمة من شيث ففعل ذلك آدم فكانت ناعمة الحوراء زوجة شيث فولدت له جارية فسمّاها آدم حورية، فلمّا أدركت أوحى الله إلى آدم أن زوّج حوريّة من هابيل بن هابيل ففعل ذلك آدم فهذا الخلق الّذي ترى من هذا النّسل، وهو قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّقُوْا رَبَّكُمُ ٱلَّذِي خَلَقَكُم مِّن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا بِجَالًا كَثِيرًا وَلمَآةً ﴾ وقوله : ﴿وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ أي من الطينة الّتي خلق منها آدم . قال: فلمّا انقضت نبوّة آدم وفني أجله أوحى الله إليه: قد انقضت نبوّتك وفنيت أيّامك فانظر إلى اسم الله الأعظم وما علّمتك من الأسماء كلُّها وأثرة النبوّة وما يحتاج الناس إليه فادفعه إلى شيث، وأمره أن يقبله بكتمان وتقيّة من أخيه لئلاً يقتله كما قتل هابيل فإنّه قد سبق في علمي أن لا أخلّي الأرض من عالم يعرف به ديني ويكون فيه نجاة لمن تولاّه فيما بينه وبين العالم الّذي آمره بإظهار ديني، وأخرج ذلك من ذرّيَّة شيث وعقبه، فدعا آدم شيئاً وقال: يا بنيَّ اخرج وتعرّض لجبرئيل أو لمن لقيت من الملائكة وأخبره بوجعي واسأله أن يهدي إليّ من فاكهة الجنّة قبل أن أموت، وقد كان سبق في علم الله تعالى أن لا يأكل آدم من ثمار الجنّة حتى يعود إليها، فخرج شبث فلقي جماعة من الملائكة فأبلغهم ما أمره آدم، فقال جبرئيل : يا شيث آجرك الله في أبيك فقد قضى نحبه، فأهبطنا لنحضر الصلاة على أبيك، فانصرف مع الملائكة فوجد أباه قد مات فغسّله شيث مع جبرئيل عليتين ، فلمّا فرغ شيث من غسله قال لجبرئيل : تقدّم فصلّ على آدم، فقال له جبرئيل : إنّا معاشر الملائكة أمرنا بالسجود لأبيك، وليس لأحد منّا أن يتقدّم بين يدي الأوصياء من ذرّيّته. قال : فتقدّم شيث فصلى على آدم فكبر عليه ثلاثين تكبيرة بأمر جبرئيل، فأقبل قابيل على شيث فقال له : أين الذي دفعه إليك أبوك ممّا كان دفعه إلى هابيل ؟ فأنكر ذلك وعلم أنّه إن أقرّ قتله، فلم يزل شيث يخبر العقب من ممّا كان دفعه إلى هابيل؟ فأنكر ذلك وعلم أنّه إن أقرّ قتله، فلم يزل شيث يخبر العقب من فريّته ويبشّرهم ببعثة نوح ويأمرهم بالكتمان، وإنّ آدم أخبره أنّ الله بشره بأنّه باعث من ذريّته نيرًا يقال له نوح يدعو قومه إلى الله فيكذبونه فيهلكهم بالغرق، وكان بين آدم ونوح عشرة آباه.

**بيان:** ومقه كورثه: أحبّه. والأثرة بالضمّ: نقل الحديث وبقيّة العلم والمكرمة المتوارثة. قوله: نسياً أي متروكاً فاسداً.

٧- ج: عن أبان بن تغلب قال : دخل طاوس اليماني إلى الطواف ومعه صاحب له فإذا هو بأبي جعفر غليتي يطوف أمامه وهو شاب حدث، فقال طاوس لصاحبه : إنّ هذا الفتى لعالم، فلما فرغ من طوافه صلّى ركعتين ثمّ جلس فأتاه الناس فقال طاوس لصاحبه : نذهب إلى أبي جعفر غليت نسأله عن مسألة لا أدري عنده فيها شيء، فأتياه فسلّما عليه ثمَّ قال له طاوس : يا جعفر غليت نسأله عن مسألة لا أدري عنده فيها شيء، فأتياه فسلّما عليه ثمَّ قال له طاوس : يا أبا جعفر غليت نشأله عن مسألة لا أدري عنده فيها شيء، فأتياه فسلّما عليه ثمَّ قال له طاوس : يا قلما فرغ من طوافه صلّى ركعتين ثمّ جلس فأتاه الناس فقال طاوس لصاحبه : نذهب إلى أبي جعفر غليت نسأله عن مسألة لا أدري عنده فيها شيء، فأتياه فسلّما عليه ثمَّ قال له طاوس : يا أبا جعفر هل تعلم أيّ يوم مات ثلث الناس؟ فقال : يا أبا عبد الرحمن لم يمت ثلث الناس قتل، ابا جعفر هل تعلم أيّ يوم مات ثلث الناس؟ فقال : يا أبا عبد الرحمن لم يمت ثلث الناس قتل، ابع معلم أله ما ردت ربع الناس! قال : وكيف ذلك؟ قال : كان آدم وحوّاء وقابيل وهابيل فقتل قتل، بل إنّما أردت ربع الناس، قال : صدقت، قال أبو جعفر غليت : هل تعلم أيّ يوم مات ثلث الناس؟ فقال : يا أبا عبد الرحمن لم يمت ثلث الناس قتل، بل إنّما أردت ربع الناس! قال : وكيف ذلك؟ قال : كان آدم وحوّاء وقابيل وهابيل فقتل قتل، بل إنّما أردت ربع الناس، قال : صدقت، قال أبو جعفر غليت : هل تدري ما صنع قابيل هابيل فذلك ربع الناس، قال : صدقت، قال أبو جعفر غليت : هل تدري ما صنع بقابيل؟ قال : لا، قال : لا، قال : ما ما ما يون يا يون يوم الساعة : ما ما ما ما يوم ما ما ما يوم الناس؟

**بيان؛** لعلّه كان ماتت أختا قابيل وهابيل قبل شهادة هابيل ولم يحضر قابيل دفنهما أو كان ذكر أختيهما محمولاً على التقيّة، أو كان هذا الجواب على وفق علم السائل للمصلحة وسيأتي ما يؤيّد الأخير .

٨ - فسع: عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن الثماليّ، عن ثوير بن أبي فاختة قال: سمعت عليّ بن الحسين ﷺ يحدّث رجلاً من قريش قال: لمّا قرّب ابنا آدم القربان قرّب أحدهما أسمن كبش كان في ضأنه، وقرّب الآخر ضغثاً من سنبل فتقبّل من صاحب

- (١) ذكرهم المسعودي في إثبات الوصية هكذا : شيث وريان وقينان وآحيلث وغنميشا وادريس ويرد واخنوخ ومتوشلخ ولمك.
  - (۲) الاحتجاج، ص ۳۲٦.

الكبش وهو هابيل، ولم يتغبّل من الآخر، فغضب قابيل فقال لهابيل: والله لأقتلنك، فقال هابيل: (إِنَّمَا يَتَعَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَفِينَ () لَمِنْ بَسَطتَ إِلَى يَدَكَ لِنَقْلَلَى مَا أَنَا بِبَاسِطِ يَدِى إِلَيْكَ لِأَفْنَكُ إِنَى أَحَافُ اللَّهُ رَبَّ الْمَنْلَمِينَ () إِنَّ أُرِيدُ أَن تَبُوّاً بِإِثْمِ وَإِثْكَ فَتَكُونَ مِنَ أَصْحَبِ النَّارِ وَذَلِكَ جَزَّةُ الْ الْفَلْلِمِينَ () فَطَوَّعَت لَمُ نَفْسُمُ قَنَلَ أَخِيدِ فَ فلم يدر كيف يقتله حتى جاء إبليس فعلّمه فقال: ضع رأسه بين حجرين ثمّ اشدخه، فلمّا قتله لم يدر ما يصنع به فجاء غرابان فأقبلا يتضاربان حتى رأسه بين حجرين ثمّ اشدخه، فلمّا قتله لم يدر ما يصنع به فجاء غرابان فأقبلا يتضاربان حتى قابيل: (يَكُولَيَتَى أَعَجَرْتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْفَلَابِ فَأَوْرِى سَوَءَةَ أَخِي فَأَصَبَحَ مِنَ ال قابيل: (يكونينَ مُعالمه فقال: ضع قابيل: (يكوليَتَى أَعَجَرْتُ أَنَ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْفَلَابِ فَأَوْرِى سَوَءَةَ أَخِي فَأَصَبَحَ مِنَ النَّذَهِ مِنْ فَحفر قابيل: ويكوليَتَى أَعَجَرْتُ أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْفَلَابِ فَاقَوْرَى سَوَءَةَ أَخِي فَالَعَ مَع الله و قابيل: ويكولينَة أعجَرت أَنْ أَكُونَ مِثْلَ هَذَا الْفَلَابِ فَأُوْرِى سَوْءَة أَخِي فَاللَ لا ما يبه فلم ير معه هابيل فقال له تعدر أنه وأدون فيها فصارت سنة يدفنون الموتى، فرجع قابيل إلى أبيه فلم ير معه هابيل فال له أوم : أين تركت ابني قال له قابيل : المائين عليه راعياً؟ فقال آدم : الطرب فال القربان وأحس قلب أول له قال له القربان وأحس قلب أول له قابيل، وأمر أم أن يلعن قابيل، ونودي قابيل من السماء : لعنت كما القربان وأحس قلب أوليك لا تشرب الأرض الدم، فانما بلغ مكان القربان استبان قتله، فلعن آدم وليلة، فلما جزع عليه شكا ذلك إلى الله فأوحى الله إليه : إلى والو له في فال فائه من الما فار على فال القرب في فله أوليك وليلة، فلما جزع عليه شكا ذلك إلى الله فأوحى الله، فانصرف أوم فكى على عالي أولى فا ما وليلة، فولدت حواء غلاماً زكياً مباركاً، فلما كان يوم السابع أوحى الله إليه : إن في أول في أول فا ما إلى الله أول الغلام هذا من في لك فسمه هذه الله، فسماه آدم هم الله أله.

**تفسير: ﴿**مَا أَنَّا بِبَاسِطِ﴾ قيل: إنَّ القتل على سبيل المدافعة لم يكن مباحاً في ذلك الوقت، وقيل: إنَّ المعنى: لنن بسطت إليّ يدك على سبيل الظلم والابتداءِ لتقتلني ما أنا بباسط إليك يدي على وجه الظلم والابتداء.

وقال السيّد المرتضى قدّسى سرّه : المعنى إنّي لا أبسط يدي إليك للقتل، لأنّ المدافع إنّما يحسن منه المدافعة للظالم طلباً للتخلّص من غير أن يقصد إلى قتله ﴿ إِنّي أُرِيدُ أَن تَبُوَّا بِإِنْمِى وَإِثْمِكَ﴾ أي إثمي لو بسطت إليك يدي، وإثمك ببسطك يدك إليّ، أو بإثم قتلي وبإثمك الّذي من أجله لم يتقبّل قربانك؛ قيل : لم يرد معصية أخيه وشقاوته بل قصده بهذا الكلام إلى أن ذلك إن كان لا محالة واقعاً فأريد أن يكون لك لا لي، فالمقصود بالذات أن لا يكون له لا أن يكون لأخيه، ويجوز أن يكون المراد بالإثم عقوبته وإرادة عقاب العاصي جائزة<sup>(٢)</sup>. وقال الجوهريّ : الشدخ : كسر الشيء الأجوف، تقول : شدخت رأسه فانشدخ.

تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٣.
 مجمع البيان، ج ٣ ص ٣١٦.

كان من الغد غدوت على أبي جعفر عليم فوجدته قد لبس ثيابه وهو قاعدٌ على الباب ينتظر الغلام أن يسرج له، فاستقبلني بالحديث قبل أن أسأله فقال: إنّ بالهند – أو من وراء الهند – رجلاً معقولاً برجله يلبس المسح موكّل به عشرة نفر، كلّما مات رجل منهم أخرج أهل القرية بدله، فالناس يموتون والعشرة لا ينقصون ويستقبلون بوجهه الشمس حين تطلع يديرونه معها حتى تغيب، ثمَّ يصبّون عليه في البرد الماء البارد، وفي الحرّ الماء الحارّ، قال: فمرّ عليه رجلٌ من الناس فقال له: من أنت يا عبدالله؟ فرفع رأسه ونظر إليه ثمّ قال: إمّا أن تكون أحمق الناس، وإمّا أن تكون أعقل النّاس إنّي لقائم ههنا منذ قامت الدنيا ما سألني أحدٌ غيرك من أنت. ثمّ قال: يزعمون أنّه ابن آدم، قال الله بَرَتَيَكَ : فرمَن أَجَلٍ ذَلِكَ حَمَّبَنَا عَلَى بَنِيَ إسرَّهيل

١٠ - فس: أبي، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه أليت أمراً عظيماً ؛ فقال : جعفر عليه قال : جاء رجل إلى النبي عليه فقال : يا رسول الله رأيت أمراً عظيماً ؛ فقال : وما رأيت؟ قال : كان لي مريض ونعت له ماء من بئر الأحقاف يستشفى به في برهوت، قال : فتهيئات ومعي قربة وقدح لآخذ من مائها وأصبّ في القربة إذا شيء قد هبط من جو السماء تهيئات ومعي قربة وقدح لآخذ من مائها وأصبّ في القربة إذا شيء قد هبط من جو السماء كميئة السلمة أوا شيء قد هبط من جو السماء كميئة السلسلة وهو يقول : يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت رأسي ورفعت إليه القدح كميئة السلسلة وهو يقول : يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت رأسي ورفعت إليه القدح كميئة السلسلة وهو يقول : يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت رأسي ورفعت إليه القدح أقبلت على الماء أغرف إذ أقبل الثانية وهو يقول : العطش يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت الماء أغرف إذ أقبل الثانية وهو يقول : العطش يا هذا اسقني ولم أقبلت على الماء أغرف إذ أقبل الثانية وهو يقول : العطش يا هذا اسقني ولم أوفعت القدح أخذ من مائها وأصبّ في فعل ذلك الثائة فشددت قربتي ولم أقبلت على الماء أغرف إذ أقبل الثانية وهو يقول : العطش يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت القدح لاسقي قلداعة أموت، فرفعت القدح لوبقي الساعة أموت، فرفعت الماء أغرف إذ أقبل الثانية وهو يقول : العطش يا هذا اسقني الساعة أموت، فرفعت القدح لائوله القدح لائون الثائة فشددت قربتي ولم أسقيه فإذا رجل أي أي آني إلى أنها من حتى فعل ذلك الثائة فشددت قربتي ولم أسقه، فقال رسول الله علي : ذاك قابيل بن آدم قتل أخاه وهو قوله عربي أن أولى أني أسمى من الماء أولي إلى أني ألماء فوله : في أل ألماني السلماء أوله القدي في أل ألماني إلى ألماء إلى ألماني إلى قوله : في ألماني إلى ألماني الما على ألما ألماني الماء إلى ألماء أوله القدى ألماء الماني إلى ألماء الماء أوله الماء أوله الماء أوله الماء الماء أوله الماء أوله الماء أوله الماء الماء الماء أوله أمان الماء أموله إلى ألماء أوله الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء أوله ألماء أوله الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء ا

ا ا - ع، ل، ن: سأل الشاميّ أمير المؤمنين عليَّما عن قول الله عَمَرَجَكَ : ﴿يَوْمَ يَغِرُّ الْمَرَّهُ مِن أَخِبِهِ فَقَالَ عَلِيَهِ : قَابِيلَ يَفَرَّ مَنْ هَابِيلَ. وسأله عَلَيْهَا عن يوم الأربعاء والتطيّر منه، فقال عَلِيَهِ: هو آخر أربعاء وهو المحاق، وفيه قتل قابيل هابيل أخاه<sup>(٣)</sup>.

١٢ – **ل:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن ابن محبوب، عن حنان بن سدير، عن رجل من أصحاب أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: إنّ أشدّ الناس عذاباً يوم القيامة لسبعة نفر أوّلهم ابن آدم الّذي قتل أخاه، ونمرود الّذي حاجّ إبراهيم في ربّه، واثنان في بني

- تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٤.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٤.
- (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٢ باب ٣٨٥ ح ٤٤، وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٢ باب ٢٤ ح ١، والخصال، ص ٣٨٨ باب السبعة ح ٧٨.

إسرائيل هوّدا قومهم ونصّراهم، وفرعون الّذي قال ﴿ أَنَّا رَبَّكُمُ ٱلْأَعَلَىٰ﴾ واثنان في هذه الأُمّة<sup>(١)</sup>. **بيان:** الاثنان من هذه الأُمّة أبو بكر وعمر . ٣٢ ما ب الدتّات من ما من تا التقالين .

١٣ - ل: الدقاق، عن ابن زكريا القطان، عن ابن حبيب، عن نصير بن عبيد، عن نصر بن مزاحم، عن يحيى بن يعلى، عن يحيى بن سلمة بن كهيل، عن أبيه، عن سالم بن أبي الجعد، مزاحم، عن يحيى بن أبي الأسود، عن رجل من أهل الشام، عن أبيه قال: سمعت النبي يتعلى عن أبي حرب بن أبي الأسود، عن رجل من أهل الشام، عن أبيه قال: سمعت النبي يتعلى عن أبي حرب بن أبي الأسود، عن رجل من أهل الشام، عن أبيه قال: سمعت النبي يتعلى عن أبي حرب بن أبي الأسود، عن رجل من أهل الشام، عن أبيه على أبيه، عن سالم بن أبي الجعد، عن أبي حرب بن أبي الأسود، عن رجل من أهل الشام، عن أبيه قال: سمعت النبي يتعلى عن أبي حرب بن أبي الأسود، عن رجل من أهل الشام، عن أبيه قال: سمعت النبي يتعلى يقول: من شرّ خلق الله خمسة : إبليس وابن آدم الذي قتل أخاه، وفرعون ذو الأوتاد، ورجل من بني إسرائيل ردّهم عن دينهم، ورجل من هذه الأمة يبايع على كفر عند باب لذ. قال : ثمّ من بني إسرائيل ردّهم عن دينهم، ورجل من هذه الأمة يبايع على كفر عند باب لذ. قال : ثمّ من بني إسرائيل ردّهم عن دينهم، ورجل من هذه الأمة يبايع على كفر عند باب لذ. قال : ثمّ قال : إني لمّا رأيت معاوية يبايع عند باب لذ ذكرت قول رسول الله على فل حقت بعلي غلين المن منهن معه (<sup>17</sup>).

**بيان: ق**ال الجزريّ: في حديث الدجّال: •فيقتله المسيح بباب الله» لذّ موضع بالشام وقيل بفلسطين.

المعر قال آدم، العامي الشامي أمير المؤمنين عَظِيَّلا عن أوّل من قال الشعر قال آدم، فقال: وما كان شعره؟ قال: لمّا أنزل إلى الأرض من السماء فرأى تربتها وسعتها وهواها وقتل قابيل هابيل فقال آدم غَلِيَّنِين :

فسوجسه الأرض مسغسبسو قسيسيسح تبغيبرت الببلاد ومن عبليها تسغسيسر كسل ذي لسون وطعسم وقبل بمشاشبة البوجيه البمبليبج فأجابه إبليس: تسنستح عسن السبيلاد وسساكسنسيها فبى بالخلد ضاق بك الفسيح وكسنست بسهسا وزوجسك فسي قسرار وقسلبسك مسن أذى السدنسيسا مسريسح فلم تنفك من كيدي ومكري إلى أن فساتسك السشمسن السربسيسج بكفِّك من جنان الخلد ريح<sup>(٣)</sup> فللولا رحمة الجبار أضحت **تتميم؛ أ**قول: زاد المسعوديّ في مروج الذَّهب في شعر آدم ﷺ بعد قوله: وقلَّ بشاشة الوجه الصبيح: ويسذل أهسلسهما أشبلأ وخمم طما بسجستسات مسن السفسردوس قسيسح وجساورنسا عسدواً لسيسس يستسسى لبعيين منا ينموت فبنسبتارينج ويقتل قاين هابيل ظلمأ فوا أسفا على الوجه المليح (1) الخصال، ص ٣٤٦ باب السبعة ح ١٥. (٢) الخصال، ص ٣١٩ باب الخمسة ح ١٠٤.

(٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٠ باب ٢٨٥ ح ٤٤ وعيون اخبار الرضاّج ١، ص ٢٢٠ باب ٢٤ ح ١، والخصال ص ٢٠٩ باب الأربعة ح ٣٠. فما لي لا أجود بسكب دمعي وهابيل تفسمّنه السفسريح أرى طول الحياة عمليّ غمّاً وما أنا من حياتي مستريح<sup>(1)</sup>

**أقول:** قوله: قيح إمّا بالقاف جمع القاحة بمعنى الساحة، أو بالفاء من الفيح بمعني السعة، وقاين أحد ما قيل في اسم الولد القاتل، وفي أكثر نسخ التفاسير والتواريخ بالباء الموحّدة، وفي مروج الذهب بالمثنّاة من تحت، وقيل: قابين بالموحّدة ثمّ المثنّاة والمشهور قابيل باللاّم.

١٥ - ع: الدقّاق، عن الكلينيّ، عن علاّن رفعه قال: سأل يهوديُّ أمير المؤمنين عَلَيْكَ : لمَ قيل للفرس إجد؟ ولمَ قيل للبغل عد؟ ولمَ قيل للحمار حر؟ فقال عَلَيْكَ : إنّما قيل للفرس إجد لأنَّ أوّل من ركب الخيل قابيل يوم قتل أخاه هابيل وأنشأ يقول : أجسد السيسوم ومسا

فقيل للفرس أجد لذلك، وإنّما قيل للبغل عد لأنّ أوّل من ركب البغل آدم عَلَيْتَلَام، وذلك أنّه كان له ابن يقال له معد وكان عشوقاً للدواب، وكان يسوق بآدم غَلِيَلام، فإذا تقاعس البغل نادى: يا معد سقها، فألقبت البغلة اسم معد، فترك النّاس معد وقالوا: عد. وإنّما قيل للحمار حر لأنّ أوّل من ركب الحمار حوّاء وذلك أنّه كان لها حمارة وكانت تركبها لزيارة قبر ولدها هابيل فكانت تقول في مسيرها: وا حرّاه فإذا قالت هذه الكلمات سارت الحمارة، وإذا أمسكت تقاعست فترك الناس ذلك وقالوا حر. الخبر<sup>(٢)</sup>.

**بيان،** الظّاهر أنّ هذه الكلمات إنّما كانت تقال لتلك الدوابّ عند إرادة زجرها، قال الفيروزآباديّ: إجد بكسرتين ساكنة الدّال: زجرٌ للإبل، وقال: عدعد زجرٌ للبغل، وقال: الحر زجرٌ للبعير.

**أقول:** لعلَّ الأولى والثَّالثة كانتا لزجر الدابَّتين فاستعملتا للإبل، ويحتمل أن تكون من أسامي تلك الدوابّ فتركت فلذا لم يذكرها اللّغويّون.

**وقوله؛** أجد اليوم إمّا أمر من الإجادة، أو من أجد بمعنى اجتهد في الأمر، أي أجدّ السعي، أو جدّ فيه فإنّ النّاس لا يتركون الدم بل يطلبونه، أو على صيغة التكلّم بالتشديد فيرجع إلى ما مرّ، أو بالتخفيف من الوجدان، أي أجد الناس اليوم لا يتركون الدم. قولها : وا حرّاه ندبة على ولدها، وفي بعض النسخ : وا حرة خطاباً للحمارة والأوّل أظهر .

١٦ – ع؛ أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب وابن عيسى معاً، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، وكرام بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ قابيل لمّا رأى النّار قد قبلت قربان هابيل قال له إبليس: إنّ هابيل كان يعبد تلك

مروج الذهب، ج ۱ ص ٤٢.
 علل الشرائع، ج ۱ ص ١٢ باب ١ ح ١.

النار، فقال قابيل: لا أعبد النار الّتي عبدها هابيل، ولكن أعبد ناراً أخرى وأقرّب قرباناً لها فتقبل قرباني، فبنى بيوت النار فقرّب ولم يكن له علم بربّه ﷺ، ولم يرث منه ولده إلاّ عبادة النيران<sup>(۱)</sup>.

١٧ - ع: ابن المتوكّل، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن عبد الله بن محمّد، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كانت الوحوش والطّير والسباع وكلّ شيء خلق الله بَجَرَبَيْكِ مختلطاً بعضه ببعض، فلمّا قتل ابن آدم أخاه نفرت وفزعت فذهب كلّ شيء إلى شكله<sup>(٢)</sup>.

ص: بالإسناد عن الصدوق مثله (ص ٢٦٠).

1۸ - ع: عليّ بن حاتم، عن أبي عبد الله بن ثابت، عن عبد الله بن أحمد، عن القاسم ابن عروة، عن بريد العجليّ، عن أبي جعفر عليّ قال: إنّ الله بَخْرَجَن أنزل حوراء من الجنّة إلى عروة، عن بريد العجليّ، عن أبي جعفر عليتي قال: إنّ الله بَخْرَجَن أنزل حوراء من الجنّة إلى آدم فزوّجها أحد ابنيه، وتزوّج الآخر الجنّ فولدتا جميعاً، فما كان من الناس من جمال وحسن خلق فهو من الحوراء، وما كان فيهم من سوء الخلق فمن بنت الجان، وأنكر أن يكون زوّج بنيه من يوما يوجب الخلق فمن بنت المات الخالي وأنكر أن يكون أحسن خلق فهو من الحوراء، وما كان فيهم من سوء الخلق فمن بنت الجان، وأنكر أن يكون زوّج بنيه من بناته الحالي.

**بيان:** لعلّ وجه الجمع بينه وبين ما سبق إمّا بالتجوّز في الخبر السابق بأن يكون المراد بالحوراء الشبيهة بها في الجمال، أو في هذا الخبر بأن يكون المراد بكونها من الجنّ كونها شبيهة بهم في الخلق، ويمكن القول بالجمع بينهما في أحد ابنيه، وسيأتي ما يؤيّد الأخير .

19 - ع: أبي، عن محمد العظار، عن الأشعري، عن أبي جعفر، عن أبي الجوزاء، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن عليّ، عن آبانه، عن عليّ عليّ قال: الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن عليّ، عن آبانه، عن عليّ عليّ قال: قال رسول الله عليه : إنّ الله تَتَرَيَّكُ حين أمر آدم أن يهبط هبط آدم وزوجته، وهبط إبليس ولا ورجته له، وهبطت الحيّة ولا زوج لها، فكان أوّل من يلوط بنفسه إبليس فكانت ذرّيته من نفسه، وكذلك الحيّة، وكانت ذرّية آدم من زوجته فأخبرهما أنّهما عدوّان المائين المائين المائين من المائين عليّ عليّ عليّ عن أبي المائين ولا الله عليه الحيّة ولا زوج لها، فكان أوّل من يلوط بنفسه إبليس فكانت ذرّيته من نفسه، وكذلك الحيّة، وكانت ذرّيته من نفسه، وكذلك الحيّة، وكانت ذرّيته من نفسه، وكذلك الحيّة، وكانت ذرّية آدم من زوجته فأخبرهما أنّهما عدوّان لهما".

**بيان:** يمكن الجمع بينه وبين ما مرّ منه أنّه يبيض ويفرخ بأن يكون لواطه بنفسه سبباً لأن يبيض فيفرخ، أو يكون حصول الولد له على الوجهين.

۲۰ ع: أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن موسى بن جعفر البغداديّ، عن عليّ بن معبد، عن الدهقان، عن درست، عن أبي خالد قال: سئل أبو عبد الله عليتي : النّاس أكثر أم بنو آدم؟ فقال: النّاس، قيل: وكيف ذلك؟ قال: لأنّك إذا قلت: الناس دخل آدم فيهم، وإذا قلت "بنو آدم" فقد تركت آدم لم تدخله مع بنيه، فلذلك صار الناس أكثر من بني آدم

- (1) علل الشرائع، ج 1 ص ١٣ باب ٢ ١. (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١٤ باب ٥ ١.
- (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ١٢٧ باب ٩٢ ح ١. (٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٦٧ باب ٣٤٠ ح ٢.

٥ – باب/ تزويج آدم حواء وكيغيَّة بدء النسل منهما

وإدخالك إيّاه معهم، ولمّا قلت بنو آدم نقص آدم من الناس<sup>(1)</sup>.

٢١ - فس: قال أمير المؤمنين عَلَيْتَا : أيها الناس إنَّ أول من بغي على الله بَخْرَيْنَ على وجه الأرض عناق بنت آدم، خلق الله لها عشرين إصبعاً في كلِّ إصبع منها ظفران طويلان كالمنجلين العظيمين، وكان مجلسها في الأرض موضع جريب، فلمًّا بغت بعث الله لها أسداً كالفيل وذئباً كالبعير ونسراً كالحمار وكان ذلك في الخلق الأوّل فسلّطهم الله عليها فقتلوها (٢) .

**بيان:** أي كانت جنَّة تلك السّباع هكذا عظيمة في الخلق الأوّل.

۲۲ - مع: أبي، عن سعد، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود يرفع الحديث قال: قال رسول الله ﷺ أخذتموهن بأمانة الله، واستحللتم فروجهنّ بكلمات الله، فأمّا الأمانة فهي الَّتي أخذ الله ٢٠ أَتَرْبَكْ على آدم حين زوّجه حوّاء، وأمّا الكلمات فهنّ الكلمات الَّتي شرط الله للمَنْتَخَلَقُ بها على آدم أن يعبده ولا يشرك به شيئاً ولا يزني ولا يتخذ من دونه وليّاً<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - ص: بالإسناد إلى الصّدوق عن أبيه، عن سعد، عن ابن أبي عمير، عن البطاننيّ، عن أبي بصير عن أبي عبد الله عَلَيْتَ قال: إنَّ ابن آدم حين قتل أخاه لم يدر كيف يقتله حتَّى جاء إبليس فعلَّمه قال: ضع رأسه بين حجرين ثمَّ اشدخه<sup>(٤)</sup>.

٢٤ - ص: بالإسناد عن الصّدوق، عن ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن عمر بن عثمان، عن العبقريّ، عن أسباط، عن رجل حدَّثه علىّ بن الحسين صلوات الله عليهما أنَّ طاوساً قال في مسجد الحرام : أوَّل دم وقع على الأرض دم هابيل حين قتله قابيل وهو يومنذ قتل ربع النَّاس، فقال له زين العابدين ﷺ : ليس كما قال إنَّ أوَّل دم وقع على الأرض دم حوّاء حين حاضت<sup>(ه)</sup>، يومئذ قتل سدس الناس، كان يومئذ : آدم وحوّاء وقابيل وهابيل وأختاهما بنتين كانتا . ثمَّ قال ﷺ : هل تدري ما صنع بقابيل؟ فقال القوم : لا ندري، فقال: وكل الله به ملكين يطلعان به مع الشمس إذا طلعت، ويغربان به مع الشمس إذا غربت، وينضجانه بالماء الحارّ مع حرّ الشمس حتّى تقوم الساعة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** يظهر منه أنَّ ما أجاب ﷺ به سابقاً من تفسير الرَّبع كان على زعم السائل. ٢٥ – **ص:** بهذا الإسناد عن ابن أورمة، عن الحسن بن عليّ، عن ابن بكير، عن أبي

> (۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۹۹ باب ۱۸ ح ۱. (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۱۱. (٤) قصص الأنياء، ص ٥٩.

")

- ٥) أقول: يمكن أن يقال بعدم التنافي بين هذه الرواية وبين ما ورد عن النبي ﷺ من ان أول دم وقع على وجه الأرض مشيمة حواء حين ولدت قابيل بن آدم لأنَّ دم الحيض يحبس لغذاء الولد، وحين الولادة يقذف فيصير نفساً . [مستدرك السفينة ج ٣ لغة ادما] .
  - (٦) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٩.

جعفر على الله الله المدينة لرجلاً أتى المكان الذي فيه ابن آدم فرآه معقولاً معه عشرة موكلون به، يستقبلون بوجهه الشمس حيثما دارت في الصيف، ويوقدون حوله النّار، فإذا كان الشتاء يصبّون عليه الماء البارد، وكلّما هلك رجل من العشرة أخرج أهل القرية رجلاً، فقال له رجل : يا عبد الله ما قصتَك لأيّ شيء ابنليت بهذا؟ فقال : لقد سألتني عن مسألة ما سألني أحد عنها قبلك، إنّك أكيس النّاس، وإنّك لأحمق النّاس<sup>(۱)</sup>.

٢٦ – **ير:** أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيه، عن ابن بكير، عن زرارة، عن أبي جعفر غليﷺ مثله. وفيه: وإنّك لأحمق النّاس أو أكيس النّاس. وزاد في آخره: قال: فقلت لأبي جعفر غليﷺ: أيعذّب في الآخرة، قال: فقال: ويجمع الله عليه عذاب الدنيا والآخرة<sup>(٢)</sup>.

٢٧ - **بيان:** كونه أكيس النّاس لأنّه سأل عمّا لم يسأل عنه أحد، وكونه أحمق النّاس لأنّه سأل ذلك رجلاً لم يؤمر ببيانه، وعلى ما في البصائر المراد أنّ السّؤال عن غرائب الأُمور قد يكون لغاية الكياسة، وقد يكون لنهاية الحمق.

٢٨ – ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن محمّد، عن إسماعيل بن جابر وعبد الكريم معاً، عن عبد الحميد بن أبي الذيلم، عن أبي عبد الله علي قال: كان هابيل راعي الغنم، وكان قابيل حرّاثاً، فلمّا بلغا قال لهما مبد الله علي الذي قال: كان هابيل راعي الغنم، وكان قابيل حرّاثاً، فلمّا بلغا قال لهما آدم علي الذي أحبّ أن تقرّبا إلى الله قرباناً لعلّ الله يتقبّل منكما، فانطلق هابيل إلى أفضل كبش في غنمه فقوّبه التماساً لوجه الله ومرضاة أبيه، فأمّا قابيل فإنّه قرّب الزّوان الذي يبقى في كبش في غنمه فقوّبه التماساً لوجه الله ومرضاة أبيه، فأمّا قابيل فإنّه قرّب الزّوان الذي يبقى في ألبيدر إلذي لا تستطيع البقر أن تدوسه فقرّب ضغثاً منه لا يريد به وجه الله تعالى ولا رضى أبيه، فقبل الله قربان هابيل : إنّه يكون لهذا عقب البيدر إلذي لا تستطيع البقر أن تدوسه فقرّب ضغثاً منه لا يريد به وجه الله تعالى ولا رضى أبيه، فقبل الله قربان هابيل : إنه يكون لهذا عقب البيدر إلذي لا تستطيع البقر أن تدوسه فقرّب ضغثاً منه لا يريد به وجه الله تعالى ولا رضى أبيه، فقبل الله قربان هابيل، ورد على قابيل قربانه، فقال إليس لقابيل: إنّه يكون لهذا عقب أبيه، فقبل الله قربان هابيل، ورد على قابيل قربانه، فقال إليس لقابيل: إنه يكون لهذا عقب أبيه، فقبل الله قربان هابيل، يكون لهذا عقب أبيه، فقبل الله قربان هابيل، ورد على قابيل قربانه، فقال إليس لقابيل الله يكون لهذا عقب أبيه، فقبل الله قربان هابيل، ورد على عقبل منه، فقال إليس لقابيل الغراب، يعني به مثل هذا أبيه، فقبل فأجزته، فقال قابيل : يا ويلتى أعجزت أن أكون مثل هذا الغراب، يعني به مثل هذا الغريب الذي لا أعرفه جاء ودفن أخي ولم أهند لذلك، ونودي قابيل من السّماء: لعنت لما الغريب الذي لا أعرفه جاء ودفن أخي ولم أهند لذلك، ونودي قابيل من السّماء: لعنت لما الغريب ألم وربكن ألما وربك، من وربك، ونودي قابيل من السّماء: لعنت لما الغريب الذي لا أعرفه جاء ودفن أخي ولم أهند لذلك، ونودي قابيل من السّماء، عنت لما الغريب الذي لا أعرفه جاء ودفن أخي ولم أهند لذلك، ونودي قابيل من السّماء، لعنت لما الغريب ألك، وربكى آدم على هابيل أربعين يوماً وليلة.

**بيان:** قال الجوهريّ : الزوان : حبّ يخالط البُرّ انتهى . والخبر يدلّ على أنّ الغراب يطلق بمعنى الغريب ولم نظفر عليه فيما عندنا من كتب اللّغة .

قال الشيخ الطبرسيّ قدّس الله روحه : قالوا كان هابيل أوّل ميّت من الناس، فلذلك لم يدر قابيل كيف يواريه وكيف يدفنه حتّى بعث الله غرابين أحدهما حيّ والآخر ميت، وقيل : كانا

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٩.
   بصائر الدرجات، ص ٣٦٩ ج ٨ باب ١٢ ح ٤.
  - (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦٠.

حيِّين فقتل أحدهما صاحبه ثمّ بحث الأرض ودفنه فيه، ففعل قابيل مثل ذلك، عن ابن عبّاس وابن مسعود وجماعة؛ وقيل: معناه: بعث الله غراباً يبحث التّراب على القتيل، فلمّا رأى قابيل ما أكرم الله به هابيل وأن بعث طيراً ليواريه وتقبّل قربانه قال: يا ويلتى، عن الأصمّ، وقيل: كان ملكاً في صورة الغراب.

۲۹ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن مشام بن الحكم، عن أبي عبد الله عليه الصلاة والسّلام قال: لمّا أوصى آدم عليه إلى هابيل حسده قابيل فقتله، فوهب الله تعالى لآدم هبة الله، وأمره أن يوصي إليه، وأمره أن يكتم ذلك، حسده قابيل فقتله، فوهب الله تعالى لآدم هبة الله، وأمره أن يوصي إليه، وأمره أن يكتم ذلك، قال: فجرت السنّة بالكتمان في الوصيّة، فقال قابيل لهبة الله: قد علمت أن أباك قد أوصى أياك من أبيكم فلك، وأمره أن يوصي إليه، وأمره أن يكتم ذلك، حسده قابيل فقتله، فوهب اللله تعالى لآدم هبة الله، وأمره أن يوصي إليه، وأمره أن يكتم ذلك، قال: فجرت السنّة بالكتمان في الوصيّة، فقال قابيل لهبة الله: قد علمت أنّ أباك قد أوصى إليك فإن أظهرت ذلك أو نطقت بليء منه لأقتلنّك كما قتلت أخاك أن أباك أو نطقت بليء منه لأقتلنّك كما قتلت أخاك".

٣٠ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن حبيب السجستاني، عن أبي جعفر علي قال: لما قرّب ابنا آدم علي القربان فتقبّل من هابيل ولم يتقبّل من قابيل دخل قابيل من ذلك حسد شديد وبغى قابيل على هابيل، فلم يزل يرصده ويتبع خلواته حتى خلا به متنحياً عن آدم علي فوثب على هابيل، فلم يزل يرصده ويتبع خلواته حتى خلا به متنحياً عن آدم علي فوثب على هابيل أن قتلهما ما قد بينه الله في كتابهما من الما من قابيل دخل قابيل من ذلك حسد قرّب ابنا آدم علي على هابيل، فلم يزل يرصده ويتبع خلواته حتى خلا به متنحياً عن آدم علي فوثب على هابيل، فلم يزل يرصده ويتبع خلواته حتى خلا به متنحياً عن آدم علي فوثب عليه فقتله، وكان من قلم من قابيه منهما ما قد بينه الله في كتابه من المحاورة قبل أن قتله <sup>(٢)</sup>.

٣١ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن ابن أبي الديلم، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ أبي قد أعطاك العلم الذي كان عنده، وأنا كنت أكبر منك وأحق به منك، ولكن قتلت ابنه فغضب عليّ فآثرك بذلك العلم عليّ، وإنّك والله إنّ ذكرت شيئاً ممّا عندك من العلم الذي ورَثْك أبوك لتتكبّر به عليّ وتفتخر عليّ لأقتلنّك كما منك وأحق به منك، ولكن قتلت ابنه فغضب عليّ فآثرك بذلك العلم عليّ، وإنّك والله إن ذكرت شيئاً ممّا عندك من العلم الذي ورَثْك أبوك لتتكبّر به عليّ وتفتخر عليّ لأقتلنّك كما منك وأحق به منك، ولكن قتلت ابنه فغضب عليّ فآثرك بذلك العلم عليّ، وإنّك والله إن قتلت أخبات أحرت شيئاً ممّا عندك من العلم الذي ورَثْك أبوك لتتكبّر به عليّ وتفتخر عليّ لأقتلنّك كما فتلت أخاك، واستخفى هبة الله بما عنده من العلم لينقضي دولة قابيل، ولذلك يسعنا في قومنا التقيّة، لأنّ لنا في ابن آدم أسوة، قال: فحدّث هبة الله ولده بالميثاق سراً فجرت والله السنّة قتلت أخاك، واستخفى هبة الله بما عنده من العلم لينقضي دولة قابيل، ولذلك يسعنا في قومنا التقيّة، لأنّ لنا في ابن آدم أسوة، قال: فحدّث هبة الله ولده بالميثاق سراً فجرت والله السنّة في علي الوصيّة من هبة الله في ولده يتوارثونها عالم بعد عالم، فكانوا يفتحون الوصيّة كل سنة يوماً بالوصيّة من هبة الله في ولده يتوارثونها عالم بعد عالم، فكانوا يفتحون الوصيّة كل سنة يوماً في منذ أباهم قد بشّرهم بنوح عليّه ، قال: وإنّ قابيل لمّا رأى النار التي قبلت قربان في عبد ثون أنّ أباهم قد بشّرهم بنوح عليّه ، قال: وإنّ قابيل لمّا رأى النار التي قبلت قربان في عبده من أبي عبد تلك النّار ولم يكن له علم بربّه، فقال قابيل : لا أعبد النّار ولم يكن له علم بربّه، فقال قابيل : لا أعبد النّار التي عبدها النّار عبد قرباناً في عبدهم الي أور أولم يكن له علم بربّه، فقال قابيل : لا أعبد النّار التي عبدها النّار ولم يكن له علم بربّه، فقال قابيل : لا أعبد النّار التي عبدها من يوبد اليران <sup>(۳)</sup>.

٣٢ – ص: بالإسناد عن الصّدوق، عن ابن المتوكّل، عن الأسديّ، عن النخعيّ، عن النّوفليّ، عن علي بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير قال: كان أبو جعفر الباقر عَلِيَهُمْ جالساً في الحرم وحوله عصابةٌ من أوليائه إذ أقبل طاوس اليمانيّ في جماعة، فقال: من صاحب

(۱) - (۲) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦١.
 (۳) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦٦.

الحلقة؟ قيل: محمّد بن عليّ بن الحسين بن عليّ بن أبي طالب عليهم، قال: إيّا، أردت، فوقف بحياله وسلّم وجلس ثمَّ قال: أتأذن لي في السؤال؟ فقال الباقر عليهم: قد آذنّاك فسل، قال: أخبرني بيوم هلك ثلث الناس، فقال: وهمت يا شيخ أردت أن تقول ربع النّاس وذلك يوم قتل هابيل، كانوا أربعة: قابيل وهابيل وآدم وحوّاء بينهم فهلك ربعهم، فقال: أصبتَ ووهمتُ أنا، فأيّهما كان الأب للناس القاتل أو المقتول؟ قال: لا واحد منهما، بل أبوهم شيث بن آدم عليهما كان الأب للناس القاتل أو المقتول؟ قال: لا واحد منهما، بل

بيان؛ لعلّ المراد النّاس الموجودون في ذلك الزمان، لنلآ ينافي ما مرّ في خبر ابن أبي الديلم أنّه لم يرث منه ولده إلاّ عبادة النيران بأن تكون أولاده قد انقرضوا في زمن نوح عَلَيْنَة أو قبله، لكنَّ الجمع بين ذلك الخبر والخبر الثاني من الباب لا يخلو من إشكال إلاّ أن يتجوّز في الأولاد، أو يقال: لعلّه وقع له أيضاً تزويج من جنيّة أو غيرها، أو يقال: يمكن أن يكون أولاده من الزنا، ويؤيّد الأوسط ما مرّ من كتاب المحتضر وما سيأتي من خبر الحضرميّ وخبر سليمان بن خالد. وقال ابن الأثير في الكامل: ثمّ انقرض ولد قابيل ولم يتركوا عقباً إلاّ قليلاً، وذريّة آدم كلّهم جهلت أنسابهم وانقطع نسلهم إلاّ ما كان من شيث فمنه كان النسل، وأنساب الناس اليوم كلّهم إليه دون أبيه آدم عليّية أو

٣٣ - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى وهب قال : لمّا أراد قابيل أن يقتل أخاه ولم يدركيف يصنع عمد إبليس إلى طائر فرضخ رأسه بحجر فقتله فتعلّم قابيل ، فساعة قتله أرعش جسده ولم يعلم ما يصنع أقبل غراب يهوي على الحجر الّذي دمغ أخاه فجعل يمسح الدم بمنقاره، وأقبل غراب آخر حتّى وقع بين يديه فوثب الأوّل على الثاني فقتله، ثمّ هزّ بمنقاره فواراه فتعلّم قابيل<sup>(٢)</sup>.

٣٤ – وروي أنّه لم يوار سوأة أخيه وانطلق هارباً حتّى أتى وادياً من أودية اليمن في شرقيّ عدن، فكمن فيه زماناً، ويلغ آدم ﷺ ما صنع قابيل بهابيل، فأقبل فوجده قتيلاً ثمّ دفنه، وفيه وفي إبليس نزلت : هُرَيَّنَا أَرِنَا ٱلَدَيْنِ أَضَلَّانَا مِنَ اَلِجِينَ وَالْإِضِ بَجْعَلَهُمَا تَحْتَ أَقَدَامِنَا لِيَكُونَا مِنَ ٱلْأَسْفَلِينَ ﴾ لأنَّ قابيل أوّل من سنَّ القتل، ولا يقتل مقتولٌ إلى يوم القيامة إلاّ كان فيه له شركة".

٣٥ - وستل الصادق ﷺ عن قوله تعالى : ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ رَبَّنَا آَرِنَا ٱلَّذَيْنِ أَصَلَانَا مِنَ ٱلجِيِّ وَٱلإِنِي ﴾ قال : هما هما<sup>(٤)</sup>.

٣٦ – ص: بالإسناد إلى وهب قال: إنّ عوج بن عناق كان جبّاراً عدوّاً لله وللإسلام، وله بسطةٌ في الجسم والخلق، وكان يضرب يده فيأخذ الحوت من أسفل البحر ثمّ يرفع إلى السماء فيشويه في حرّ الشمس فيأكله، وكان عمره ثلاثة آلاف وستّماثة سنة<sup>(ه)</sup>.

قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦٦.
 (٢) - (٥) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٧١.

٣٧ - وروي أنّه لمّا أراد نوح تَلْيَئَلا أن يركب السفينة جاء إليه عوج فقال له: احملني معك، فقال نوح: إنّي لم أؤمر بذلك، فبلغ الماء إليه وما جاوز ركبتيه، وبقي إلى أيّام موسى تَلْيَئَلِا فقتله موسى تَلْيَئَلا <sup>(1)</sup>.

٣٧ - يو: عليّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرو الزيّات، عن أبيه، عن ابن مسكان عن سدير الصيرفيّ قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: إنّي لأعرف رجلاً من أهل المدينة أخذ قبل انطباق الأرض إلى الفئة التي قال الله تعالى في كتابه: ﴿ وَمِن قَوْمِ مُوسَى أُمَّةٌ يَهَدُونَ بِلَغْنَى وَبِهِ. يَعْدِلُونَ ﴾ (٢) لمشاجرة كانت فيما بينهم وأصلح بينهم ورجع ولم يقعد فمرّ بنطفكم فشرب منها يعني الفرات، ثمّ مرّ عليك يا أبا الفضل يقرع عليك بابك، ومرّ برجل عليه مسوح معقّل به عشرة مني يعني الفرات، ثمّ مرّ عليك يا أبنا الفضل يقرع عليك بابك، ومرّ برجل عليه مسوح معقّل به عشرة موكون بينهم وأصلح بينهم ورجع ولم يقعد فمرّ بنطفكم فشرب منها يعني الفرات، ثمّ مرّ عليك يا أبا الفضل يقرع عليك بابك، ومرّ برجل عليه مسوح معقّل به عشرة موكلون يستقبل في الصيف عين الشمس ويوقد حوله النيران ويدورون به حذاء الشمس حيث موكلون يستقبل في الصيف عين الشمس ويوقد حوله النيران ويدورون به حذاء الشمس حيث موكلون يستقبل في العشرة واحد أضاف إليه أهل القرية واحداً، الناس يموتون والعشرة لا دارت، كلما مات من العشرة واحد أضاف إليه أهل القرية واحداً، الناس يموتون والعشرة لا ويقصون، فمرّ به رجل فقال: ما عرفك بأمري إلى ينقصون، فمرّ به رجل فقال: ما قصل عليه قال له الوجل: إن كنت عالماً فما أعرفك بأمري!

**توضيح: ق**بل انطباق أي عند انطباق بعض طبقات الأرض وأجزائها على بعض ليسرع السير أو نحو ذلك، أو بذلك السبب.

٣٩ – شيء عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي جعفر ظلِّظْرِ قال: إنّ آدم ولد له أربعة ذكور، فأهبط الله إليهم أربعة من الحور العين، فزوّج كلّ واحد منهم واحدةً فتوالدوا، ثمّ إنّ الله رفعهنّ وزوَّج هؤلاء الأربعة أربعة من الجنّ فصار النسل فيهم، فما كان من حلم فمن آدم، وما كان من جمال فمن قبل الحور العين، وما كان من قبح أو سوء خلق فمن الجنّ<sup>(٤)</sup>.

٤٠ شي؛ عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي جعفر عليه قال: قال لي: ما يقول الناس في تزويج آدم ولده؟ قال: يقولون: إنّ حوّاء كانت تلد لآدم في كلّ بطن غلاماً وجارية فتزوّج الغلام الحارية التي من البطن الآخر الثّاني، وتزوّج الجارية الغلام الذي من البطن الآخر الثاني، حتّى توالدوا، فقال أبو جعفر غليه : ليس هذا كذاك، ولكنّه لمّا ولد آدم هبة الله وكبر الثاني، حتّى توالدوا، فقال أبو جعفر غليه : ليس هذا كذاك، ولكنّه لمّا ولد آدم هبة الله وكبر الثاني، حمّن الجارية الغلام الذي من البطن الآخر الثاني، حتّى توالدوا، فقال أبو جعفر غليه : ليس هذا كذاك، ولكنّه لمّا ولد آدم هبة الله وكبر سأل الله أن يزوّجه، فأنزل الله له حوراء من الجنّة فزوجها إيّاه فولد له أربعة بنين، ثمّ ولد لآدم ابن آخر فلمّا كبر أمره فتزوّج إلى الجان فولد له أربع بنات فتزوّج بنو هذا بنات هذا، فما كان من جمال فمن قبل الخر أمره فتزوّج إلى الحان من حلم فمن قبل آدم، وما كان من خفّة فمن قبل ألحان ، فلما توالدوا صعدت الحوراء إلى السماء.

٤١ - شي: عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنّ قابيل بن آدم معلّق بقرونه في عين

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٧٢.
   ٣٢ سورة الأعراف، الآية: ١٥٩.
  - (٣) بصائر الدرجات، ص ٣٧١ ج ٨ باب ١٢ ح ١١.
  - (٤) (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤٢ ح ٥ و٦ من سورة النساء.

الشّمس تدور به حيث دارت في زمهريرها وحميمها إلى يوم القيامة، فإذا كان يوم القيامة صيّره الله إلى النّار<sup>(1)</sup>.

٤**٢ - شيء** عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: ذكر ابن آدم القاتل قال: فقلت له: ما حاله أمن أهل النّار هو؟ فقال: سبحان الله، الله أعدل من ذلك أن يجمع عليه عقوبة الدنيا وعقوبة الآخرة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر مناف لما مرّ من خبر جابر والأخبار الدالّة على سوء حاله في القيامة وعلى كفره، ولظاهر خبر زرارة الّذي تقدّم حيث قال فيه: «ويجمع الله عليه عذاب الدنيا والآخرة» وإن أمكن أن يكون استفهاماً إنكاريّاً، ويمكن أن يؤوَّل هذا الخبر بأنّ المراد أنّ عذاب الدنيا يصير سبباً لتخفيف عذابه في الآخرة، أو أنّ عذاب الدّنيا لشيء وعذاب الآخرة لشيء آخر، فلا يجتمعان على فعل واحد، بأن يكون عذاب الدّنيا للقتل والآخرة للكفر،

عن عين عيسى بن عبد الله العلويّ، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: إنَّ ابن آدم الّذي قتل أخاه كان القابيل الّذي ولد في الجنّة<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** هذا موافقٌ لما ذكره بعض العامّة من كون ولادة قابيل وأخته في الجنّة، وظاهر بعض الأخبار أنّه لم يولد له إلآ في الدنيا .

٤٤ - شي: عن سليمان بن خالد قال: قلت لأبي عبد الله عليه : جعلت فداك إنّ النّاس يرعمون أنّ آدم زوّج ابنته من ابنه، فقال أبو عبد الله عليه : قد قال الناس ذلك، ولكن يا سليمان أما علمت أنّ رسول الله عليه قال: لو علمت أنّ آدم زوّج ابنته من ابنه لزوّجت زينب من القاسم، وما كنت لأرغب عن دين آدم؟ فقلت : جعلت فداك إنّهم يزعمون أنّ قابيل إنّما من القاسم، وما كنت لأرغب عن دين آدم؟ فقلت : جعلت فداك إنّهم يزعمون أنّ قابيل إنّما من القاسم، وما كنت لأرغب عن دين آدم؟ فقلت : جعلت فداك إنهم يزعمون أنّ قابيل إنّما من القاسم، وما كنت لأرغب عن دين آدم؟ فقلت : جعلت فداك إنّهم يزعمون أنّ قابيل إنّما من القاسم، وما كنت لأرغب عن دين آدم؟ فقلت : جعلت فداك إنهم يزعمون أنّ قابل إنّما من القاسم، وما كنت لأرغب عن دين آدم؟ فقلت : جعلت فداك إنهم يزعمون أنّ قابل إنّما منا هابيل لأنّهما تغايرا على أختهما، فقال له : يا سليمان تقول هذا؟! أما تستحيى وأن تروي هذا هابيل لأنّهما تغايرا على أختهما، فقال له : يا سليمان تقول هذا؟! أما تستحيى وأن تروي هذا هابيل لأنّهما تغايرا على أختهما، فقال له : يا سليمان تقول هذا؟! أما تستحيى وأن تروي من الله اليل أنهما تغايرا على أختهما، فقال له : يا سليمان تقول هذا؟! أما تستحيى وأن تروي هذا هابيل لائيما تغايرا على أختهما، فقال له : يا سليمان تقول هذا؟! أما تستحيى وأن تروي ألى الهذا يا يا يا يا يا مايمان إلى منه، فبلغ ذلك قابيل فغضب، فقال : أنا أولى بالكرامة والوصية، هابيل، وكان قابيل أكبر منه، فبلغ ذلك قابيل فغضب، فقال : أنا أولى بالكرامة والوصية، هابيل، وكان قابيل أكبر منه، فبلغ ذلك قابيل فغضب، فقال : أنا أولى بالكرامة والوصية، هابيل، وكان قابيل أكبر منه، فبلغ ذلك قابيل فغضب، فقال : أنا أولى بالكرامة والوصية، هابيل، وكان قابيل أي فنه من الله إليه ففعلا فقبل الله قربان هابيل فحسده قابيل فقله، فنها إلى غربي اله قربان هابيل فحسده قابيل فقتله، هابيل، وكان قابيل أي فقبل أله من حواء قابيل، وكان ذكر غير فقلت أمرهما أن يقربا قربيا بوحي من الله إليه ففعلا فقبل الله قربان هابيل فريا ذكر ولده من بعده فقلل : يا سليمان إنّ الله تبارك وتعالى رزق آدم من حواء قابيل، وكان ذكر ولده من بعده فقال : يا مرا أدي أدم تبلي أدمر أدمر فقال : يا سليمان إنّ الله تبارك ورزق أدم من حواء قابيل، وكان ذكر ولده من بعله أله أدم أدر أدرك أي ألما أدر

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٤٠ ح ٨٠ من سورة النساء.
   (٢) (٣) -:
- (٢) (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٤٠ ح ٨١ و٨٢ من سورة النساء.

ففعل ذلك آدم ورضي بها قابيل وقنع، فلمّا أدرك هابيل ما يدرك الرجال أظهر الله له حوراء وأوحى الله إلى آدم أن يزوّجها من هابيل، ففعل ذلك فقتل هابيل والحوراء حامل، فولدت حوراء غلاماً فسمّاه آدم هبة الله، فأوحى الله إلى آدم: أن ادفع إليه الوصيّة واسم الله الأعظم، وولدت حوّاء غلاماً فسمّاه آدم شيث بن آدم، فلمّا أدرك ما يدرك الرجال أهبط الله له حوراء وأوحى إلى آدم أن يزوّجها من شيث بن آدم ففعل، فولدت الحوراء جارية فسمّاها آدم حورة، فلمّا أدركت الجارية زوّج آدم حورة بنت شيث من هبة الله بن هابيل فنسل آدم منهما، فمات هبة الله بن هابيل فأوحى الله إلى آدم : أن ادفع الله بن هابيل فنسل آدم منهما، فمات علم النبوّة وما علّمتك من الأسماء إلى شيث بن آدم؛ فهذا حديثهم يا سليمان<sup>(1)</sup>.

بيان: لا ينافي كون ولد هابيل مسمّى بهبة الله كون شيث ملقباً بها كما مرّ. وقال المسعوديَّ في كتاب مروج الذِّهب : لمَّا قتل هابيل جزع آدم فأوحى الله إليه : إنِّي مخرج منك نوري الّذي أريد به السلوك في القنوات الظاهرة والأرومات الشريفة وأباهي فيه بالأنوار، وأجعله خاتم الأنبياء وأجعل آله خيار الأنمة الخلفاء حتى أختم الزمان بمذتهم، وأغص الأرض بدعوتهم، وأنيرها بشيعتهم. فشمّر وتطهّر وقدّس وسبّح ثمّ اغش زوجتك على طهارة منها، فإنَّ وديعتي تنتقل منكما إلى الولد الكائن بينكما، فواقع آدم حوَّاء فحملت لوقتها وأشرقت حسنها وتلألأ النور في مخايلها ولمع من محاجرها حتّى انتهى حملها ووضعت شيئاً، وكان كأسوى ما يكون من الذكران، وأتمَّهم وقاراً، وأحسنهم صورةً، وأكملهم هيبة، وأعدلهم خلقاً، مجلَّلاً بالنور والهيبة، موشحاً بالجلال والسكينة، فانتقل النور من حوَّاء إليه حتّى لمع في أسارير جبينه وسبق في غرّة طلعته، فسمّاه آدم شيئاً، وقيل: إنَّه إنَّما سمَّاه هبة الله، حتَّى إذا توعرع وأينع وكمل واستبصر أذاع إليه آدم وصيَّته، وعرَّفه بمحلَّ ما استودعه وأعلمه أنَّه حجَّة الله بعده، والخليفة في الأرض، والمؤدِّي حقَّ الله إلى أوصيائه، وأنَّه ثاني انتقال الذرّيّة الطاهرة والجرثومة الظّاهرة، وإنَّ آدم حين أدّى الوصيّة إلى شيث عَلِيَتُهِ اجتنبها واحتفظ بمكنونها ، وأتت وفاة آدم وقرب انتقاله فتوقّي يوم الجمعة لستّ خلون من نيسان في الساعة الَّتي كان فيها خلقه، وكان عمر آدم ﷺ تسع مائة وثلاثين سنة، وكان شيث وصيّ أبيه على ولده. ويقال: إنَّ آدم مات عن أربعين ألفاً من ولده وولد ولده، فتنازع النَّاس في قبره، فمنهم من قال: إنَّ قبره بمنى في مسجد الخيف، ومنهم من رأى أنَّه في كهف في جبل

أبي قبيس، وقيل غير ذلك، والله أعلم بحقيقة الأمر، وإنّ شيئاً حكم في الناس واستشرع في صحف أبيه وما أنزل عليه في خاصة من الأسفار والأشراع، وإنّ شيئاً واقع امرأته فحملت بأنوش فانتقل النور إليها حتى إذا وضعته ساخ النور عليه، فلمّا بلغ الوصاية أوعز إليه شيث شأن الوديعة وعرّفه شأنها وأنّها شرفهم، وأوعز إليه أن ينبّه ولده على حقيقة هذا الشرف وكبر محلّه، وأن ينبّهوا أولادهم عليه، ويجعل ذلك وصيّة فيهم منتقلة ما دام النسل، فكانت الوصيّة جارية تنتقل من قرن إلى قرن إلى أن أدّى الله النّور إلى عبد المطّلب وولده عبد الله إلى رسول الله ينبي ، وإنّ أنوش لبث في الأرض يعمرها. وقد قيل والله أعلم: إنّ شيئاً أصل النسل من آدم دون سائر ولده، وقبل غير ذلك. وفي زمن أنوش قتل قاين بن آدم قاتل أخيه هابيل ولمقتله خبر عجيب قد أوردناه في كتاب أخبار الزمان وفي الكتاب الأوسط، وكانت وفاة أنوش لثلاث خلون من تشرين الأوّل، فكانت مدّته تسعمائة سنة وستّين سنة، وكانت ولد له قينان ولاح النّور في وجهه وأخذ عليه العهد فعمر البلاد حتى مات، وكانت مدّته تسعمائة سنة وعنين مات، وكانت مرتون إلى أن أدّى منه العهد في والله أعلم الأوسط، وكانت النسل من آدم دون سائر ولده، وقبل غير ذلك. وفي زمن أنوش قتل قاين بن آدم قاتل أخيه ولد له قينان ولاح النّور في وجهه وأخذ عليه العهد فعمر البلاد حتى مات، وكانت مدّته تسعمائة سنة وعشرين سنة، وقد قيل: إنّ موته كان في تموز بعدما ولد له مهلائيل فكانت مدّته مهلائيل ثمان مائة سنة، وقد ولد له لود والنّور موله كان في تموز بعدما ولد له مهلائيل فكانت مدّة

ويقال : إنّ كثيراً من الملاهي أحدثت في زمانه ، أحدثها ولد قاين قاتل أخيه ، ولولد قاين ولولد لود حروب وأقاصيص قد أتينا على ذكرها في كتابنا أخبار الزمان ، ووقع التحارب بين ولد شيث وبين ولد غيرهم من ولد قاين ، فنوع من الهند ممّن يقرّ بآدم ينسبون إلى هذا الشّعب من ولد قاين ، وأرض هذا النوع بأرض قمار من أرض الهند ، وإلى بلدهم يضاف العود القماري ، فكانت حياة لود تسعمائة واثنين وستّين سنة ، وكانت وفاته في آذار ، وقام بعده ولده أُخنوخ وهو إدريس النبيّ عليه السلام والصّابئة تزعم أنّه هرمس ومعنى هرمس عطارد ، وهو الذي أخبر الله في كتابه أنّه رفعه مكاناً علياً ، وقام بعده ابنه متو شلخ بن أخنوخ يعمر الله في كتابه أنّه رفعه مكاناً علياً ، وقام بعده ابنه متو شلخ بن أخنوخ يعمر البلاد ، والذي أخبر الله وولد له أولاد ، وقد تكلّم النّاس في كثير من ولده وأن البربر والرّوس والصقالية من ولده ، وكانت حياته تسعمائة وستّين سنة ، ومات في أيلول وقام بعده لمك وكانت في أيّامه كوائن وولد له أولاد ، وقد تكلّم النّاس في كثير من ولده وأن البربر والرّوس والصقالية من ولده ، وكانت حياته تسعمائة وستّين سنة ، ومات في أيلول وقام بعده لمك وكانت في أيّامه كوائن

**بيان:** القنوات جمع قناة، وقناة الظهر هي الّتي تنتظم الفقار . ومخايلها : مواضع الخال منها، أو ما يتخيّل فيه الحسن منها . ومحجر العين : ما يبدو من النقاب .

7 - باب تأويل قوله تعالى: ﴿جَعَلَا لَهُمْ شُرَكًاءَ فِيمَا ءَاتَمْهُمَاً
قال الله تعالى في سورة الأعراف: ﴿حُوَ ٱلَّذِى خَلَفَكُمْ مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ وَجَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا لِيَسْكُنَ

ٱلشَّكِرِينَ ٢ فَلَمَّا مَاتَنْهُمَا مَنْلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَّكَةَ فِيمَا مَاتَنْهُمَا فَتَعَنَّلُ ألله عَمّا يُشْرِكُونَ ٢

تفسير: قال البيضاويّ : ﴿مِن نَفْسٍ وَمِدَةٍ﴾ هو آدم ﴿ وَجَعَلَ مِنْهَا﴾ أي من جسدها، أو من جنسها ﴿زَوْجَهَا﴾ حوّاء ﴿ لِيَسَكُنَ إِلَيْهَاً﴾ ليأنس بها ﴿ فَلَمَّا تَغَشَّنُهَا﴾ أي جامعها ﴿ حَمَلَتَ حَمَلًا خَفِيفًا﴾ خفّ عليها ولم تلق منه ما تلقى الحوامل غالباً من الأذى، أو محمولاً خفيفاً هو النطفة ﴿ فَمَرَّتَ بِقِرَى فاستمرَّت به، أو قامت وقعدت ﴿ فَلَمَّا أَنْتَلْنَهُ صارت ذات ثقل بكبر الولد ﴿ مَنْلِحُمَا﴾ أي ولداً سويّاً قد صلح بدنه ﴿ جَعَلَا لَمُ ﴾ أي جعل أولادهما شركاء فيما آتى أولادهما فسمّوه عبد العزّى وعبد مناف على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، ويدلّ عليه قوله تعالى : ﴿ فَتَعَنَّكُ ٱللَّهُ عَمَّا يُشْرِئُونَ﴾ <sup>(1)</sup>

١ - فس: أبي: عن ابن محبوب، عن محمّد بن النعمان الأحول، عن بريد العجليّ عن أبي جعفر ﷺ قال: لمّا علقت حوّاء من آدم وتحرّك ولدها في بطنها قالت لآدم: إنَّ في بطني شيء يتحرَّك، فقال لها آدم: الَّذي في بطنك نطفة منِّي استقرَّت في رحمك يخلق الله منها خلقاً ليبلُّونا فيه، فأتاها إبليس فقال لها : كيف أنت؟ فقالَت له : أما إنَّى علقت وفي بطني من آدم ولد قد تحرّك، فقال لها إبليس: أما إنَّك إن نويت أن تسمّيه عبد الحارث ولدَّتيه غَلاماً وبقي وعاش، وإن لم تنو أن تسمّيه عبد الحارث مات بعدما تلدينه بستّة أيّام، فوقع في نفسها ممّا قال لها شيء، فأخبرت آدم بما قال لها إبليس فقال لها آدم: قد جاءك الخبيُّ لا تقبلي منه، فإنِّي أرجو أن يبقى لنا ويكون بخلاف ما قال لك، ووقع في نفس آدم مثل ما وقع في نفس حوّاء منَّ مقالة الخبيث، فلمَّا وضعته غلاماً لم يعش إلاَّ ستَّة أيَّام حتَّى مات، فقالت لآدم : قد جاءك الّذي قال لنا الحارث فيه، ودخلهما من قول الخبيث ما شكّكهما، فلم تلبث أن علقت من أدم حملاً أخر فأتاها إبليس فقال لها : كيف أنت؟ فقالت له : قد ولدت غلاماً ولكنَّه مات يوم السادس فقال لها الخبيث : أما إنَّك لو كنت نويت أن تسمَّيه عبد الحارث لعاش وبقي ، وإنَّ ما هو في بطنك كبعض ما في بطون هذه الأنعام الَّتي بحضرتكم، إمَّا ناقةٌ، وإمَّا بقرَّةٌ، وإمَّا ضأنٌ، وإمَّا معزَّ، فدخلها من قول الخبيث ما استمالها إلى تصديقه والركون إلى ما أخبرها للَّذي كان تقدَّم إليه في الحمل الأوَّل، فأخبرت بمقالته آدم، فوقع في قلبه من قول الخبيث مثل ما وقع في قلب حواء ﴿فَلَمَّآ أَنْقَلْتَ ذَعَوَا ٱللَّهَ رَبَّهُمَا لَهِنْ ءَانَيْتَنَا صَلِحًا لَنّكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّلِيرِينَ ٢ فَلَمَّا مَاتَنْهُمَا مَنْلِحًا﴾ أي لم تلد ناقة أو بقرة أو ضأناً أو معزاً فأتاها الخبيث فقال لها : كيف أنتم؟ فقالت له: قد أثقلت وقربت ولادتي، فقال: أما إنَّك ستندمين وترين من الَّذي في بطنك ما تكرهين، ويدخل آدم منك ومن ولدك شيء لو قد ولدتيه ناقة أو بقرةً أو ضأناً أو معزاً فاستمالها إلى طاعته والقبول لقوله، ثمَّ قال لها : اعلمي إن أنت نويت أن تسمّيه عبد الحارث وجعلتم لي فيه نصيباً ولدتيه غلاماً سويّاً وعاش وبقي لَكم، فقالت: إنّي قد نويت أن أجعل

(۱) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ۱۲۹.

لك فيه نصيباً، فقال لها الخبيث: لا تدعي آدم حتى ينوي مثل ما تويت ويجعل لي فيه نصيباً ويسمّيه عبد الحارث. فقالت له: نعم، فأقبلت على آدم فأخبرته بمقالة الحارث وبما قال لها، فوقع في قلب آدم من مقالة إبليس ما خافه فركن إلى مقالة إبليس، وقالت حوّاء لآدم: لئن أنت لم تنو أن تسمّيه عبد الحارث وتجعل للحارث فيه نصيباً لم أدعك تقربني ولا تغشاني ولم يكن بيني ويينك مودّة، فلمّا سمع ذلك منها آدم قال لها : أما إنّك سبب المعصية الأولى وسيدلّيك بغرور قد تابعتك وأجبت إلى أن أجعل للحارث فيه نصيباً، أو أن أسمّيه عبد الحارث، فأسرّا النيّة بينهما بذلك فلمّا وضعته سويّاً فرحا بذلك وأمنا ما كانا خافا من أن يكون ناقة أو بقرة أو ضاناً أو معزاً وأملا أن يعيش لهما ويبقى ولا يعو السادس، فلمّا

٣-٥: قد مرّ في خبر ابن الجهم أنّه سأل المأمون الرضا علي عن معنى قول الله تعالى : فَلَكُمَّا مَاتَنهُمَا مَنلِحًا جَعَلَا لَمُ شُرَكَاءَ فِيمَا مَاتَنهُمَاً فَقَالَ الرّضا عَلَيْنَا : إن حوّاء ولدت لآدم خمسمائة بطن في كلّ بطن ذكراً وأُنثى، وإنّ آدم وحوّاء عاهدا الله يَتَزَيَّن ودعواه وقالا : فَلَيْ مَاتَيْتَنَا مَنلِحًا لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّنِكِرِينَ فَلَكًا مَاتَنهُمَا مَنلِحًا مِن النسل خلقاً سويًا بريئاً من الزمانة والعاهة كان ما آتاهما صنفين : صنفاً ذكراناً، وصنفاً إناثاً، فجعل الصنفان لله تعالى ذكره شركاء فيما آتاهما، ولم يشكراه كشكر أبويهما له يَتَزَيَّن ، قال الله تقالى : في فَنَكَمَا مُنلِحًا مَن النسل خلقاً مويًا بريئاً من الزمانة مُوالعاهة كان ما آتاهما صنفين : صنفاً ذكراناً، وصنفاً إناثاً، فجعل الصنفان لله تعالى ذكره شركاء فيما آتاهما، ولم يشكراه كشكر أبويهما له يَتَزَيَّن ، قال الله تعالى : في فَنَكَ مَنَا يُشْرِكُونَ (٣).

<sup>ع</sup> **- شي،** عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: ﴿فَلَمَّا ءَاتَنْهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَاً﴾ قال: هو آدم وحوّاء، إنّه كان شركهما شرك طاعة، وليس شرك عبادة. وفي رواية أخرى: ولم يكن شرك عبادة<sup>(٤)</sup>.

**تحقيق مقام لرفع إبهام:** اعلم أنَّ الخبر الأوَّل لعلَّه صدر على وجه التقيَّة لاشتهار تلك القصَّة بين المخالفين، وكذا الخبر الثاني والرابع، وإن أمكن توجيههما بوجه والخبر الثالث هو المعوّل عليه، واختاره أكثر المفسّرين من الفريقين.

- تغسير القمي، ج ١ ص ٢٥١.
   ٢٥ تفسير القمي، ج ١ ص ٢٥٢.
  - (٣) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٧٥ باب ١٥ ح ١.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٦ ح ١٢٥ من سورة الانعام.

قال الرازي : المروي عن ابن عبّاس فحكو الَّذِى خَلَقَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ ﴾ وهي نفس آدم فَوَخَلَقَ يَنهُا زَقِبَهَا ﴾ أي حوّاء خلقها الله من ضلع آدم من غير أدى فَخَلَمًا تَنَشَّلها ﴾ آدم فحمَلَت حَمَّلًا ﴾ فَظَمَّآ أَثْنَلْت ﴾ أي ثقل الولد في بطنها أتاها إبليس في صورة رجل وقال : ما هذا يا حوّاء؟ إنِّي أخاف أن يكون كلباً أو بهيمة، وما يدريك من أين يخرج، أمن دبرك فيقتلك أو ينشق بطنك؟ فخافت حوّاء وذكرت ذلك لآدم عَلَيْكَ فلم يزالا من هم من ذلك، ثمَّ أتاها وقال : إن سألت الله أن يجعله صالحاً سوياً مثلك ويسقل خروجه من بطنك وتسمّيه عبد الحارث -وكان إبليس في الملائكة الحارث – فذلك قوله : فَظَمَاً مَاتَمُها مَنكِما جَمَلا لَمُ شُرَكًا فَيماً مَاتَلها أي أي لمّا آتاهما الله ولداً سوياً صالحاً حلال له شريكاً ، أي جعل آدم وحواء له من الذي عنه عبد الحارث ب عبد الحارث هذا الله أن يجعله صالحاً حولاً على فاه يرا لا من هم من ذلك، ثمَّ أتاها وقال : وكان إبليس في الملائكة الحارث – فذلك قوله : فَظَمَاً مَاتَمُهُمَا مَنكِماً جَمَلا لَمُ شُرَكًا فَيماً مَاتَمُهُماً ﴾ أي لما آتاهما الله ولداً سوياً صالحاً جعلا له شريكاً ، أي جعل آدم وحواء له شريكاً ، والمراد به

الأول: أنّه تعالى قال: ﴿فَتَعَـٰلَى أَلَمُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ وذلك يدل على أن الّذين أتوا بالشرك جماعة.

الثاني: أنّه تعالى قال بعده: ﴿أَيَشْرِكُونَ مَا لَا يَخَلَقُ شَيّمًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ وهذا يدلّ على أنّ المقصود من هذه الآية الردّ على من جعل الأصنام شركاء لله تعالى، وما جرى لإبليس اللّعين في هذه الآية ذكر.

الثالث: لو كان المراد إبليس لقال: «أتشركون من لا يخلق شيئاً» ولم يقل ﴿مَا لَا يَخَلُقُ شَيَّتًا﴾ لأنّ العاقل إنّما يذكر بصيغة (مَن).

الرابع: أنّ آدم ﷺ كان من أشدَ الناس معرفة بإبليس وكان عالماً بجميع الأسماءِ كما قال تعالى: ﴿وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلأَسَمَآءَ كُلَّهَا﴾ فكان لا بدَ وأن يكون قد علم أنّ اسم إبليس هو الحارث، فمع العداوة الشديدة الّتي بينه وبين آدم ومع علمه بأنّ اسمه هو الحارث كيف سمّى ولده بعبد الحارث؟ وكيف ضاقت عليه الأسماء حتّى أنّه لم يجد سوى هذا الاسم؟!.

الخامس: أنَّ الواحد منّا لو حصل له ولد يرجو منه الخير والصلاح فجاء إنسان ودعاه إلى أن يسمّيه بمثل هذه الأسماء لزجره وأنكر عليه أشدّ الإنكار، فآدم ﷺ مع نبوّته وعلمه الكثير الّذي حصل من قوله: ﴿وَعَلَّمَ ءَادَمَ الأَمْمَآءَ كُلُّهَا﴾ وتجاربه الكثيرة الّتي حصلت له بسبب الزلّة الّتي وقع فيها لأجل وسوسة إبليس كيف لم يتنبّه لهذا الغدر؟! وكيف لم يعرف أنّ ذلك من الأفعال المنكرة الّتي يجب على العاقل الاحتراز منها؟!.

السادس: أنّ بتقدير أنّ آدم ﷺ سمّاه بعبد الحارث فلا يخلو إمّا أن يقال: إنّه جعل هذا اللّفط اسم علم له، أو جعله صفة له بمعنى أنّه أخبر بهذا اللّفظ أنّه عبد الحارث ومخلوق من قبله، فإن كان الأوّل لم يكن هذا شركاً بالله، لأنّ أسماء الأعلام والألقاب لا يفيد في المسمّيات فائدة، فلم يلزم من التسمية بهذا اللّفظ حصول الإشراك، وإن كان الثاني كان هذا قولاً بأنّ آدم ﷺ اعتقد أنّ لله شريكاً في الخلق والإيجاد والتكوين، وذلك يوجب الجزم بتكفير آدم ﷺ وذلك لا يقوله عاقل، فثبت بهذه الوجوه أنَّ هذا القول فاسدٌ ويجب على المسلم العاقل أن لا يلتفت إليه.

إذا عرفت هذا فنقول: في تأويل الآية وجوهٌ صحيحةٌ سليمةٌ خاليةٌ عن هذه المفاسد:

التأويل الأول: ما ذكره القفال فقال: إنّه تعالى ذكر هذه القصّة على سبيل ضرب المثل، وبيان أنّ هذه الحالة صورة حالة هؤلاء المشركين في جهلهم وقولهم بالشرك، وتقدير هذا الكلام كأنّه تعالى يقول: هو الّذي خلق كلّ واحد منكم من نفس واحدة وجعل من جنسها زوجها إنساناً يساويه في الإنسانيّة فلمّا تغشّى الزوج الزوجة وظهر الحمل دعا الزوج الزوجة أنّهما إن آتيتنا ولداً صالحاً سويّاً لنكوننَّ من الشاكرين لآلائك ونعمائك، فلمّا آتاهما الله ولداً صالحاً سويّاً جعل الزوج والزوجة لله شركاء فيما آتاهما لأنّهم تارةً ينسبون هذا الولد إلى الطبائع كما هو قول الطبائعيّين، وتارةً إلى الكواكب كما هو قول المنجمين، وتارةً إلى الأصنام والأوثان كما هو قول عبدة الأصنام، ثمّ قال: ﴿فَتَعَنَّكَ أَلَّهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ أَن تبرّاً الله عن ذلك الشرك، وهذا جواب في غاية الصحة والسّداد.

التأويل الثاني: أن يكون الخطاب لقريش الذين كانوا في عهد رسول الله وهم آل قصيّ، والمراد من قوله: هو الذي خلقكم من نفس قصيّ وجعل من جنسها زوجها عربيّة قرشيّةً ليسكن إليها، فلمّا آتاهما ما طالبا من الولد الصالح السويّ جعلا له شركاء فيما آتاهما، حيث سمّيا أولادهما الأربعة بعبد مناف وعبد العزّى وعبد قصيّ وعبد اللاّت وجعل الضّمير في فيُنْرِكُوُنَ في لهما ولأعقابهما الّذين اقتدوا بهما في الشرك.

التأويل الثالث: أن نسلّم أنّ هذه الآية وردت في شرح قصّة آدم ﷺ وعلى هذا التقدير ففي دفع هذا الإشكال وجوه:

الأوّل: أنّ المشركين كانوا يقولون: إنّ آدم عَلَيْكُ كان يعبد الأصنام ويرجع في طلب الخير والشرّ إليها، فذكر تعالى قصّة آدم وحوّاء وحكى عنهما أنّهما قالا: ﴿لَمِنْ ءَاتَيْتَنَا مَنلِحًا لَنَكُوُنَنَ مِنَ الشَّذِكِرِينَ أي ذكرا أنّه تعالى لو آتاهما ولداً صالحاً سويّاً لاشتغلوا بشكر تلك النعمة، ثمّ قال: ﴿فَلَمَّا ءَاتَنهُمَا مَنلِحًا جَعَلَا لَمُ شُرَكَاً ﴾ فقوله: ﴿جَعَلَا لَمُ شُرَكًا ﴾ ورد بمعنى السقام، ثمّ قال: ﴿فَلَمَّا ءَاتَنهُمَا مَنلِحًا جَعَلَا لَمُ شُرَكًا ﴾ فقوله: ﴿جَعَلَا لَمُ شُرَكًا ﴾ ورد بمعنى يقادما على سبيل الإنكار والتبعيد، والتقدير: فلمّا آتاهما صالحاً جعلا له شركاء فيما آتاهما؟ ثمّ قال: ﴿فَتَعَنبُنُ اللَّهُ عَمَّا يُنْرِكُونَ ﴾ أي تعالى الله عن شرك هؤلاء المشركين الذين الاستفهام على سبيل الإنكار والتبعيد، والتقدير: فلمّا آتاهما صالحاً جعلا له شركاء فيما يقولون بالشرك وينسبونه إلى آدم عليكَ ونظيره أن ينعم رجلٌ على رجل بوجوه كثيرة من يقولون بالشرك وينسبونه إلى آدم عليكَ ونظيره أن ينعم رجلٌ على رجل بوجوه كثيرة من الإنعمام ثمّ يقال لذلك المنعم إنّ ذلك المنعَم عليه يقصد إساءتك وإيصال الشرّ إليك، فيقول ذلك المنعِم: فعلت في حقّ فلان كذا وأحسنت إليه بكذا وكذا ثمّ إلى بالشرّ والإساءة؟! على سبيل النفي والتبعيد، فكذا ههنا.

الوجه الثاني : في الجواب أن نقول : إنَّ هذه القصَّة من أوَّلها إلى آخرها في حقَّ آدم وحوًّا •

ولا إشكال في شيء من ألفاظها إلاّ قوله: ﴿فَلَنَّآ ءَاتَنْهُمَا مَنْلِحًا جَعَلَا لَمُ شُرَكًاءَ فِيمَآ ءَاتَنْهُمَأَ﴾ فنقول: التقدير: فلمّا آتاهما ولداً صالحاً سويّاً جعلا له شركاء، أي جعل أولادهما له شركاء على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مقامه، وكذا فيما آتاهما أولادهما ونظيره قوله: ﴿وَسَتَلِ ٱلْفَرْيَةَ﴾ أي واسأل أهل القرية.

فإن قيل: فعلى هذا التأويل ما الفائدة في التثنية في قوله: ﴿جَعَلَا لَهُمْ شُرَكَآةَ﴾؟ قلنا: لأنّ ولده قسمان ذكر وأنثى فقوله: ﴿جَعَلَا﴾ المراد الذّكر والأنثى، مرّة عبّر عنهما بلفظ التثنية لكونهما صنفين ونوعين، ومرّة عبّر عنهم بلفظ الجمع وهو قوله: ﴿فَتَعَـلَى اَلَنَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾.

الوجه الثالث في الجواب : سلّمنا أنّ الضمير في قوله : ﴿ جَعَلَا لَمُ شُرَكًا، فِيمَا مَاتَنَهُمَاً ﴾ عائد إلى آدم وحوّاء إلا أنّه تعالى لمّا آتاهما ذلك الولد الصالح عزما على أن يجعلاه وقفاً على خدمة الله وطاعته وعبوديّته على الإطلاق، ثمّ بدا لهما في ذلك فتارة كانوا ينتفعون به في مصالح الدنيا ومنافعها، وتارة كانوا يأمرونه بخدمة الله وطاعته، وهذا العمل وإن كان منّا قربة وطاعة إلا أنّ حسنات الأبرار سيّئات المقرّبين، فلهذا قال الله تعالى: ﴿فَتَعَنّلَى اللّهُ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴾ والمراد من هذه الآية ما نقل عنه غليتَنْ أنّه قال حاكياً عن الله سبحانه : «أنا أغنى الأغنياء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك فيه غيري تركته وشركته، وعلى هذا التقدير فالإشكال زائل.

الوجه الرابع في التأويل : أن نقول : سلّمنا صحّة تلك القصّة المذكورة إلاّ أنّا نقول : إنّهم سمّوا بعبد الحارث لأجل أنّهم اعتقدوا أنّه إنّما سلم من الآفة والمرض بسبب دعاء ذلك الشخص المسمّى بالحارث، وقد سمّي المنعم عليه عبداً للمنعم، يقال في المثل : أنا عبد من تعلّمت منه حرفاً، فآدم وحوّاء سمّيا ذلك الولد تنبيهاً على أنّه إنّما سلم عن الآفات ببركة دعائه، وهذا لا يقدح في كونه عبد الله من جهة أنّه مملوكه ومخلوقه إلاّ أنّا قد ذكرنا أنّ حسنات الأبرار سيّئات المقرّبين، فلمّا حصل الاشتراك في لفظ العبد لا جرم صار آدم غليًا؟

وقد ذكر الشيخ الطبرسيّ ﷺ في تفسيره والسيّد المرتضى قدّس الله روحه في كتاب الغرر والدرر وكتاب تنزيه الأنبياءِ وجوهاً أُخر وفي ما ذكرناه كفاية.

## ٧ – باب ما أوحي إلى آدم تشيئي ١ – ٧ من الكميداني، عن ابن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن الكميداني ، عن ابن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر شيئي قال: أوحى الله تبارك وتعالى إلى آدم شيئي يا آدم إني أجمع لك الخير كله في أربع كلمات: واحدة منهن لي، وواحدة لك، وواحدة فيما بيني \_\_\_\_\_\_

(1) تفسير فخر الرازي، ج ١٥ المجلد ٥ ص ٤٢٧.

وبينك، وواحدةً فيما بينك وبين النّاس، فأمّا الّتي لي فتعبدني ولا تشرك بي شيئاً، وأمّا الّتي لك فأجازيك بعملك أحوج ما تكون إليه، وأمّا الّتي بيني وبينك فعليك الدّعاء وعليّ الإجابة، وأمّا الّتي فيما بينك وبين الناس فترضى للنّاس ما ترضى لنفسك<sup>(1)</sup>.

٢ - ل: أبي، عن محمّد بن أحمد بن عليّ بن الصلت، عن البرقيّ، عن أبيه، عن محمّد الله المن سنان، عن يوسف بن عمران، عن ميثم، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله عنها: الله المن سنان، عن يوسف بن عمران، عن ميثم، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله عنها: يا قال: أوحى الله بمروض إلى آدم عليه: : إنّي سأجمع لك الكلام في أربع كلمات، فقال: يا ربّ وما هن؟ قال: واحدةٌ لي، وواحدةٌ لك، وواحدةٌ فيما بينك وينك، وواحدةٌ فيما بينك وين الناس، فقال: أوحى الله المروض بن شعيب، عن أبي عبد الله عنها: يا قال: أوحى الله بمروض إلى آدم عليه: : إنّي سأجمع لك الكلام في أربع كلمات، فقال: يا ربّ وما هن؟ قال: واحدةٌ لي، وواحدةٌ لك، وواحدةٌ فيما بيني وبينك، وواحدةٌ فيما بينك وبينك، وواحدةٌ فيما بينك وبين الناس، فقال: يا ربّ بينهن لي حتى أعلمهن، فقال: أمّا التي لي فتعبدني ولا تشرك بي وبينا، وأمّا التي لي فتعبدني ولا تشرك بي شيئاً، وأمّا التي لك فأجزيك بعملك أحوج ما تكون إليه، وأمّا التي بيني وبينك فعليك الدّعاء وعلي الله، وأمّا التي بيني وبينك فعليك الذعاء وعلي الله، وأمّا التي بيني وبينك فعليك الذعاء وعلي الله، وأمّا التي بي وبينك فعليك الذعاء وعلي الي الله، وأمّا التي بي وبينك فعليك الدّعاء وعلي الناس، فقال: أمّا التي الي فتعبدني ولا تشرك بي شيئاً، وأمّا التي الي فتعبدني ولا تشرك بي شيئاً، وأمّا التي الي فأم وإلى الناس فترضى للناس ما ترضاه لنفسك (<sup>10</sup>).

٣ - أقول: قال السيد في سعد السعود: وجدت في صحف إدريس النبي غير عند ذكر أحوال آدم على نبينا وآله وعليه السلام ما هذا لفظه : حتى إذا كان الثلث الأخير من الليل ليلة الجمعة لسبع وعشرين خلت من شهر رمضان أنزل الله عليه كتاباً بالسريانية وقطع الحروف في إحدى وعشرين ورقة، وهو أوّل كتاب أنزله الله في الدنيا، أنزل الله عليه كتاباً بالسريانية وقطع الحروف في إحدى وعشرين ورقة، وهو أوّل كتاب أنزله الله في الدنيا، أنزل الله عليه كتاباً بالسريانية وقطع الحروف في إحدى وعشرين ورقة، وهو أوّل كتاب أنزله الله في الدنيا، أنزل الله عليه كتاباً بالسريانية وقطع الحروف في إحدى وعشرين ورقة، وهو أوّل كتاب أنزله الله في الدنيا، أنزل الله عليه عليه الألسن كلها، فكان وفي أود ألف ألف ألف لسان لا يفهم فيه أهل لسان عن أهل لسان حرفاً واحداً بغير تعليم، فيه دلائل الله في وفروضه وأحكامه وشرائعه وسننه وحدوده".

۸ – باب عمر أدم ووفاته ووصيته إلى شيث وقصصه عُلِيَّة

١ - كا: العدة، عن البرقتي، عن أبيه، عن خلف بن حمّاد، عن عبد الله بن سنان قال: لمّا قدم أبو عبد الله ﷺ على أبي العبّاس وهو بالحيرة خرج يوماً يريد عيسى بن موسى فاستقبله بين الحيرة والكوفة ومعه ابن شبرمة القاضي، فقال: أين يا أبا عبدالله؟ فقال: أردتك فقال: بين الحيرة والكوفة ومعه ابن شبرمة القاضي، فقال: أين يا أبا عبدالله؟ فقال: أردتك فقال: قصر الله خطوك، قال: فمضى معه، فقال له ابن شبرمة: ما تقول يا أبا عبد الله في شي، سألني عنا أبي منابعة من منابعة فقال: أين يا أبا عبدالله؟ فقال: أردتك فقال: فقص الله خطوك، قال: فمضى معه، فقال له ابن شبرمة: ما تقول يا أبا عبد الله في شي، سألني عنه الأمير فلم يكن عندي فيه شي، فقال: وما هو؟ قال: سألني عن أوّل كتاب كتب في عنه الأمير فلم يكن عندي فيه شي، فقال: وما هو؟ قال: سألني عن أوّل كتاب كتب في الأرض، قال نعم إنّ الله بَرْتَيْل عرض على آدم ذرّيته عرض العين في صور الذرّ نبيّاً فنبيّاً وملكاً فملكاً ومؤمناً فمؤمناً وكافراً فكافراً، فلمّا انتهى إلى داود غيرية قال: من هذا الذي نبيّا فنبيّاً فنبيّاً وملكاً فملكاً ومؤمناً فمؤمناً وكافراً فكافراً، فلمّا انتهى إلى داود غيرية قال: من هذا الذي نبيّاً فنبيّاً وملكاً فملكاً ومؤمناً فمؤمناً وكافراً فكافراً، فلمّا انتهى إلى داود غيرية قال: من هذا الذي نبيّاته وكرّمته وقصرت عمره؟ قال: فأوحى الله بمرّيّة إليه: هذا ابنك داود عمره أربعون سنة، وإني قد كرّيته وكرّمته وقصّرت عمره؟ قال: فأوحى الله بمرّيّة إليه: هذا ابنك داود عمره أربعون سنة، وإني قد كرّيته وكرّمته وقصّرت عمره؟ قال: فأوحى الله بمرّيّة إليه: هذا ابنك داود عمره أربعون سنة، وإني قد كتبت الآجال وقسّمت الأرزاق وأنا أمحو ما أشاء وأثبت وعندي أم الكتاب، فإن نبي قديت المينا من عمرك ألحقته له، قال: يا ربّ قد جعلت له من عمري سنة مام وإني محمل له شيئاً من عمرك ألحقته له، قال: يا ربّ قد جعلت له من عمري سنة مام وإني قديتاً من عمرك ألحقته له، قال: يا ربّ قد جعلت له من عمري سنة مام جلعلت له شيئاً من عمرك ألحقته له، قال: يا ربّ قد جعلت له من عمري سنة مام منا منا من عمرك ألحقته له، قال: يا ربّ قد جعلت له من عمري سنة، ما منه منها من عمري ألحقته له، قال: يا ربّ قد جعلت له من عمري ألمن من من من من من من من عمري ألم من منه ما ما ما مي من من من عمري ألم من من من من من من من منه م

- الأمالي للصدوق، ص ٤٨٧ مجلس ٨٩ ح ١.
- (٢) الخصال، ص ٢٤٣ باب الأربعة ح ٩٨. (٣) سعد السعود، ص ٣٧.

المائة، قال: فقال الله بَرْتَيْلُ لجبرئيل وميكائيل وملك الموت: اكتبوا عليه كتاباً فإنّه سينسى؛ قال: فكتبوا عليه كتاباً وختموه بأجنحتهم من طينة عليّين، قال فلمّا حضرت آدم بَشِيَنِي الوفاة أتاه ملك الموت فقال آدم: يا ملك الموت ما جاء بك؟ قال: جئت لأقبض روحك، قال: قد بقي من عمري ستّون سنة فقال: إنّك جعلتها لابنك داود، قال: ونزل عليه جبرئيل وأخرج له الكتاب، فقال أبو عبد الله بَشِيَنِين : فمن أجل ذلك إذا أخرج الصكَّ على المديون ذلّ المديون، فقبض روحه<sup>(1)</sup>.

۲ - ع: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيَّة، عَنَّ أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر الباقر ﷺ إنَّ الله ﷺ عرض على آدم أسماء الأنبياءِ وأعمارهم، قال: فمرّ بآدم اسم داود النبيّ ﷺ فإذا عمره في العالم أربعون سنة، فقال آدم عظيمة : يا ربّ ما أقلّ عمر داود وما أكثر عمري! يا ربّ إن أنا زدت داود من عمري ثلاثين سنة أتثبت له ذلك؟ قال: نعم يا آدم، قال: فإنِّي قد زدته من عمري ثلاثين سنة فأنفذ ذلك له وأثبتها له عندك واطرحها من عمري، قال أبو جعفر ﷺ : فأثبت الله ﷺ لداود في عمره ثلاثين سنة وكانت له عند الله مثبتة فذلك قول الله المَجْزَيَجَانَ : ﴿ يَمْحُوا أَلَمَهُ مَا يَشَآهُ وَيُنْبِتُ وَعِندَهُ أَمُّ ٱلْكِتَبِ﴾ قال: فمحا الله ما كان عنده مثبتاً لآدم وأثبت لداود ما لم يكن عنده مثبتاً، قال: فمضى عمر آدم ﷺ فهبط ملك الموت لقبض روحه فقال له آدم: يا ملك الموت إنَّه قد بقي من عمري ثلاثون سنة، فقال له ملك الموت : يا آدم ألم تجعلها لابنك داود النبتي غليتي وطرحتها من عمرك حين عرض عليك أسماء الأنبياء من ذرّيتك وعرضت عليك أعمارهم وأنت يومئذ بوادي الدخياء؟ قال : فقال له آدم ﷺ : ما أذكر هذا، قال : فقال له ملك الموت : يا آدم لا تجحد، ألم تسأل الله ايَرْزَعِلا أن يثبتها لدواد ويمحوها من عمرك فأثبتها لداود في الزبور ومحاها من عمرك في الذكر؟ قال آدم ﷺ : حتَّى أعلم ذلك. قال أبو جعفر عَلِيَنِينِ : وكان آدم صادقاً لم يذكر ولم يجحد، فمن ذلك اليوم أمر الله تبارك وتعالى العباد أن يكتبوا بينهم إذا تداينوا وتعاملوا إلى أجل مسمّى لنسيان آدم وجحوده ما جعل على نفسه<sup>(٢)</sup> .

**بيان:** هذان الخبران مع اختلافهما مخالفان لما هو المشهور عند متكلّمي الإماميّة من نفي السهو عنهم ﷺ مطلقاً، بل أجمعوا عليه، والمخالف كالصّدوق ﷺ حيث جوّز الإسهاء معروف كما عرفت ولا يبعد حملهما على التقيّة لأنّهم رووه بطرق متعدّدة.

٣ **- يب،** أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، عن خلف بن حمّاد، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لمّا مات آدم ﷺ فبلغ إلى الصّلاة عليه، قال هبة الله لجبرتيل: تقدّم يا رسول الله فصلّ على نبيّ الله، فقال جبرتيل ﷺ : إنّ الله أمرنا بالسجود

(١) الكافي، ج ٧ ص ١٤١١ باب ٢٢٧ ح ١. (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٧٣ باب ٣٤١ ح ١.

لأبيك فلسنا نتقدّم أبرار ولده وأنت من أبرّهم، فتقدّم فكبّر عليه خمساً عدّة الصّلوات الّتي فرضها الله على أمّة محمّد ﷺ وهي السنّة الجارية في ولده إلى يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

ع - كاء العدّة، عن أحمد بن محمد، عن ابن أبي نجران، عن المفضّل، عن جابر، عن أبي نجران، عن المفضّل، عن جابر، عن أبي جعفر عليمية: قال: إنّ ما بين الركن والمقام لمشحون من قبور الأنبياء، وإنَّ آدم لفي حرم الله عَرَيْجَةِ <sup>(٣)</sup>.

٦ - كاء عدة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان بن سماعة، عن عبد الله بن القاسم، عن سماعة من الله بن القاسم، عن سماعة قال : قال أبو عبد الله عليه : لمّا مات آدم وشمت به إبليس وقابيل فاجتمعا في الأرض فجعل إبليس وقابيل المعازف والملاهي شماتة بآدم عن محمّد ما كان في الأرض من هذا الضّرب الذي يتلذذ به الناس فإنّما هو من ذاك<sup>(ع)</sup>.

٧- يب: سمعت مرسلاً من الشيوخ ومذاكرة ولم يحضرني الآن إسناده أنّ آدم علي المتا المبطه الله من جنّة المأوى إلى الأرض استوحش فسأل الله تعالى أن يؤنسه بشيء من أشجار الجنّة، فأنزل الله تعالى إليه النخلة، فكان يأنس بها في حياته، فلمّا حضرته الوفاة قال لولده: إنّي كنت آنس بها في حياته، فأنزل الله تعالى إليه النخلة، فكان يأنس بها بعد وفاتي، فإذا متُّ فخذوا منها جريداً وشقّوه إنّي كنت آنس بها في حياته، فإذا متُّ فخذوا منها جريداً وشقّوه المعني كنت آنس بها في حياته، فلمّا حضرته الوفاة قال لولده: إنّي كنت آنس بها في حياته، فلمّا حضرته الوفاة قال لولده: إن كنت آنس بها في حياته، فلمّا حضرته الوفاة قال لولده: إن كنت آنس بها في كنت آنس بها في حياته، فإذا متُّ فخذوا منها جريداً وشقّوه إن كنت آنس بها في حياتي وأرجو الأنس بها بعد وفاتي، فإذا متُ فخذوا منها جريداً وشقّوه بنصفين وضعوهما معي في أكفاني، ففعل ولده ذلك، وفعلته الأنبياء بعده، ثمّ اندرس ذلك في الجاهلية فأحياء النبيّ على وفعله فصارت سنة متبعة <sup>(ه)</sup>.

٨ - ل: سبجيء في أخبار فضل يوم الجمعة عن أبي لبابة، عن النبي ان آدم عليه ان آدم عليه ان ترم عليه ان الم يوم الجمعة أوم الجمعة أ الجمعة أوم ال الجمعة أوم ال

٩ - **فس:** الحسين بن عبد الله السّكينيّ، عن أبي سعيد البجليّ، عن عبد الملك بن \_\_\_\_\_

(1) تهذيب الاحكام، ج ٤ ص ٦١٣ باب ٣٢ ح ٥٩. (٢) الكافي، ج ٤ ص ٤٠٦ باب ١٣٥ ح ٧.
 (٣) الخصال، ص ٢٨١ باب الخمسة ح ٢٧.
 (٤) الكافي، ج ٦ ص ١١٣٠ باب ٣٤٠ ح ٣.
 (٩) تهذيب الأحكام، ج ١ ص ١٧٥ باب ١٣ ح ١٢٠.
 (٢) الخصال، ص ٢١٦ باب ١٢٥ ح ٢٢٠.

هارون، عن أبي عبدالله، عن آباته ﷺ في خبر طويل أنّه عرض ملك الرّوم على الحسن بن عليّ ﷺ صور الأنبياء فعرض عليه صنماً في صفة حسنة، فقال الحسن ﷺ : هذه صفة شيث بن آدم ﷺ ، وكان أوّل من بعث وبلغ عمره في الدّنيا ألف سنة وأربعين يوماً<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** أوّل من بعث أي بعد آدم ﷺ أو من ذرّيّته، قال في الكامل : قيل : إنّ شيئاً كان لم يزل مقيماً بمكّة يحجّ ويعتمر إلى أن مات، وإنّه كان قد جمع ما أُنزل عليه وعلى أبيه آدم من الصحف وعمل بما فيها، وإنّه بنى الكعبة بالحجارة والطّين، وقيل : إنّه لمّا مرض أوصى إلى ابنه أنوش ومات فدفن مع أبويه بغار أبي قبيس، وكان مولده لمضيّ مائتي سنة وخمس وثلاثين سنة من عمر آدم، وقيل غير ذلك، وكانت وفاته وقد أتت له تسعمائة سنة واثنتا عشر سنة .

۱۰ - مع، ل؛ في خبر أبي ذرّ، عن النبي في أنّ أربعة من الأنبياء سريانيون: آدم وشيث وإدريس ونوح، وأنّ الله تعالى أنزل على شيث خمسين صحيفة<sup>(٢)</sup>.

١١ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن محمد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن النّوفليّ، عن عليّ بن داود اليعقوبيّ، عن مقاتل بن مقاتل، عمّن سمع زرارة يقول: سنل أبو عبد الله عليّ عن بدء النسل من آدم عليّ الله كيف كان؟ وعن بدء النسل من ذرّيّة آدم – وساق الحديث إلى آخر ما أوردنا في باب تزويج آدم – ثمّ قال: فلم يلبث آدم عليّ الله يتريّ وعن بدء النسل من أدم عليّ أن أجلي قد حضر وأنا مريض، وإنّ بعد ذلك إلاّ يسيراً حتى مرض فدعا شيئاً وقال: يا بنيّ إن أجلي قد حضر وأنا مريض، وإنّ ربي قد أنزل من سلطانه ما قد ترى، وقد عهد إليّ فيما قد عهد أن أجلي قد حضر وأنا مريض، وإنّ ربي قد أنزل من سلطانه ما قد ترى، وقد عهد إليّ فيما قد عهد أن أجلي قد حضر وأنا مريض، وإنّ ربي قد أنزل من سلطانه ما قد ترى، وقد عهد إليّ فيما قد عهد أن أجعلك وصيّي وخازن ما استودعني، وهذا كتاب الوصيّة تحت رأسي وفيه أثر العلم واسم الله الأكبر، فإذا أنا مت فخذ الصحيفة وإيّاك أن يطلع عليها أحد، وأن تنظر فيها إلى قابل في مثل هذا اليوم الذي يصير الصحيفة وإيّاك أن يطلع عليها أحد، وأن تنظر فيها إلى قابل في مثل هذا اليوم الذي يصير السيوية أمور دينك ودنياك، وكان آدم عليها الذي يصير المن والنا من فخذ الستودعني، وهذا كتاب الوصيّة تحت رأسي وفيه أثر العلم واسم الله الأكبر، فإذا أنا مت فخذ الستودعني، وهذا كتاب الوصيّة تحت رأسي وفيه أثر العلم واسم الله الكبر، فإذا أنا مت فخذ الستودعني، وهذا كتاب الوصيّة تحت رأسي وفيه أثر العلم واسم الله الأكبر، فإذا أنا مت فخذ الستودعني، وهذا كتاب الوصيّة تحت رأسي وفيه أثر العلم واسم الله الأكبر، فإذا أنا مت فخذ الستودعني، وهذا كتاب الوصيّة معن رأسي وذيه أثر العلم واسم الله الكبر، فإذا أنا مت فخذ الستودعني، وهذا كتاب ألوصيّة تحت رأسي وذيه أثر العلم واسم الله الأكبر، فإذا أنا مت فخذ الستودعني، وهذا كتاب ألوصيّة ألمان من ألما وربي في ألما في مثل هذا اليوم الذي يصير الستودعني، وهذا كتاب ألما من أمر ريبك ودنياك، وكان آدم عليتها اليوم الذي يصير المتوية إليك فيه، وفيها جميع ما تحتاج إليه من أمور دينك ودنياك، وكان آدم غليتها إلم يولية.

ثمّ قال آدم ﷺ لشيث: يا بنيّ إنّي قد اشتهيت ثمرةً من ثمار الجنّة فاصعد إلى جبل الحديد فانظر من لقيته من الملائكة فاقرئه منّي السلام وقل له : إنّ أبي مريض وهو يستهديكم من ثمار الجنّة، قال : فمضى حتّى صعد إلى الجبل فإذا هو بجبرئيل في قبائل من الملائكة، فبدأه جبرئيل بالسّلام ثمّ قال : إلى أين يا شيث؟ فقال له شيث : ومن أنت يا عبدالله؟ قال : أنا الرّوح الأمين جبرئيل، فقال : إنّ أبي مريض وقد أرسلني إليكم وهو يقرئكم السّلام ويستهديكم من ثمار الجنّة، فقال له جبرئيل ﷺ : وعلى أبيك السّلام يا شيث أما إنّه قد قبض، وإنّما نزلت لشأنه فعظَّم الله على مصيبتك فيه أجرك، وأحسن على العزاء منه صبرك،

- (1) تغسير القمي، ج ٢ ص ٣٤٣.
- ۲) معاني الأخبار، ص ٣٣٣ والخصال ص ٢٤ باب العشرين ح ٢٢.

وآنس بمكانه منك عظيم وحشتك، ارجع فرجع معهم ومعهم كلَّ ما يصلح به أمر آدم ﷺ قد جاؤوا به من الجنَّة، فلمَّا صاروا إلى آدم ﷺ كان أوَّل ما صنع شيث أن أخذ صحيفة الوصيَّة من تحت رأس آدم عَلِيَّةٍ فشدَّها على بطنه فقال جبرتيل عَلِيَّةٍ: من مثلك يا شيث قد أعطاك الله سرور كرامته وألبسك لباس عافيته؟ فلعمري لقد خصّك الله منه بأمر جليل . ثمّ إنّ جبرئيل عَلَيْتَهِلِ وشيئاً أخذا في غسله وأراه جبرئيل كيف يغسّله حتّى فرغ، ثمّ أراه كيف يكفّنه ويحنِّطه حتَّى فرغ، ثمَّ أراه كيف يحفر له، ثمَّ إنَّ جبرتيل أخذ بيد شيث فأقامه للصلاة عليه كما نقوم اليوم نحن، ثمّ قال: كبّر على أبيك سبعين تكبيرةً وعلمه كيف يصنع. ثمّ إنّ جبر ثيل عَلَيْتَا أمر الملائكة أن يصطفوا قياماً خلف شيث كما يصطف اليوم خلف المصلى على الميَّت، فقال شيث عَلِيَّةٍ : يا جبرئيل ويستقيم هذا لي وأنت من الله بالمكان الَّذي أنت ومعك عظماء الملائكة؟ فقال جبرئيل : يا شيث ألم تعلم أنَّ الله تعالى لمَّا خلق أباك آدم أوقفه بين الملائكة وأمرنا بالسجود له فكان إمامنا ليكون ذلك سنَّة في ذرِّيَّته، وقد قبضه اليوم وأنت وصيَّه ووارث علمه وأنت تقوم مقامه، فكيف نتقدَّمك وأنت إمامنا؟ فصلَّى بهم عليه كما أمره، ثمَّ أراه كيف يدفنه فلمًّا فرغ من دفنه وذهب جبرتيل ﷺ ومن معه ليصعدوا من حيث جاؤوا بكي شيث ونادي : يا وحشتاه، فقال له جبر ثيل : لا وحشة عليك مع الله تعالى يا شيث، بل نحن نازلون عليك بأمر ربّك وهو يؤنسك فلا تحزن وأحسن ظنّك بربّك فإنّه بك لطيف وعليك شفيق . ثمّ صعد جبرتيل ومن معه، وهبط قابيل من الجبل وكان على الجبل هارباً من أبيه آدم عَظِيَّةٍ أيّام حياته لا يقدر أن ينظر إليه، فلقي شيئاً فقال: يا شيث إني إنّما قتلت هابيل أخي لأنَّ قربانه تقبَّل ولم يتقبَّل قرباني، وخفت أن يصير بالمكان الَّذي قد صرت أنت اليوم فيه، وقد صرت بحيث أكره وإن تكلّمت بشيء ممّا عهد إليك به أبي لأقتلنك كما قتلت هابيل .

قال زرارة : ثمّ قال أبو عبد الله عظيمً يبده إلى فمه فأمسكه يعلّمنا ، أي هكذا أنا ساكت فلا تلقوا بأيديكم إلى التهلكة معشر شيعتنا ! فتمكّنوا عدوّكم من رقابكم فتكونوا عبيداً لهم بعد إذ أنتم أربابهم وساداتهم ، فإنّ في التقيّة منهم لكم ردّاً عمّا قد أصبحوا فيه من الفضائح بأعمالهم الخبيثة علانية ، وما يرون منكم من تورّعكم عن المحارم وتنزّهكم عن الأشربة السوء والمعاصي وكثرة الحجّ والصلاة وترك كلامهم<sup>(1)</sup>.

١٢ **– ص**: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن أبي عمير، عن عليّ ابن أبي حمزة، عن عليّ بن الحسين عليّ قال: إنّ ابن آدم حين قتل أخاه قتل شرُّهما خيرهما فوهب الله لآدم ولداً فسمّاه هبة الله وكان وصيّه، فلمّا حضر آدم غليّيًة وفاته قال: يا هبة الله قال: لبّيك، قال انطلق إلى جبرئيل فقل: إنّ أبي آدم يقرئك السلام ويستطعمك من طعام الجنّة وقد اشتاق إلى ذلك، فخرج هبة الله فاستقبله جبرئيل فأبلغه ما أرسله به أبوه إليه، فقال له جبرئيل: رحم الله أباك، فرجع هبة الله وقد قبض الله تعالى آدم ﷺ فخرج به هبة الله وصلّى عليه وكبّر عليه خمساً وسبعين تكبيرة، سبعين لآدم وخمسة لأولاده من بعده<sup>(۱)</sup>. **بيان:** يمكن الجمع بين تلك الأخبار بأنّه أمر بالتكبير عليه خمساً وسبعين خمساً وجوباً ليجري في أولاده، وسبعين استحباباً لخصوصه ﷺ فخبر ابن السمط محمول على ما أمر به وجوباً، وخبر زرارة على ما خصّ آدم ﷺ به.

١٣ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن متيل، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، وكرام بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن الصادق علي قال: أوحى الله إلى آدم علي أنّ قابيل عدو الله قتل أخاه، وإنّي أعقبك منه غلاماً يكون خليفتك ويرث علمك ويكون عالم الأرض وربّانيتها بعدك، وهو الذي يدعى في الكتب شيئاً وسمّاه أبا محمّد هبة الله، وهو اسمه بالعربيّة، وكان آدم بشّر بنوح علي قال: إنّه سيأتي نبيّ من بعدي اسمه نوح فمن بلغه منكم فليسلّم له، فإنّ قومه يهلكون بالغرق إلاّ من آمن به وصدّقه فيما قيل لهم وما أمروا به<sup>(٢)</sup>.

١٤ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن حبيب السجستاني، عن أبي جعفر عَلِيَهُ قَالَ: لَمَّا علم آدم ﷺ بقتل هابيل جزع عليه جزعاً شديداً فشكا ذلك إلى الله تعالى فأوحى الله تعالى إليه إنِّي واهب لك ذكراً يكون خلفاً من هابيل، فولدته حوّاء فلمّا كان يوم السابع سمّاء آدم ﷺ شيئاً، فأوحى الله تعالى إليه: يا آدم إنَّما هذا الغلام هبة منِّي إليك فسمَّه هبة الله، فسمّاء آدم به، فلمّا جاء وقت وفاة آدم ﷺ أوحى الله تعالى إليه: إنَّى متوفَّيك فأوص إلى خير ولدك وهو هبتي الّذي وهبته لك فأوص إليه وسلّم إليه ما علّمتك من الأسماءِ فإنّي أحبّ أن لا يخلو الأرض من عالم يعلم علمي ويقضي بحكمي ، أجعله حجّةً لي على خلقي ، فجمع آدم ﷺ ولده جميعاً من الرّجال والنّساء ثمّ قال لهم: يا ولدي إنَّ الله تعالى أوحى إلى أنَّى متوفِّيك وأمرني أن أوصي إلى خير ولدي وأنَّه هبة الله وأنَّ الله اختاره لي ولكم من بعدي، فاسمعوا له وأطيعوا أمره فإنَّه وصبي وخليفتي عليكم، فقالوا جميعاً : نسمع له ونطيع أمره ولا نخالفه، قال: وأمر آدم ﷺ بتابوت ثمّ جعل فيه علمه والأسماء والوصيّة ثمّ دفعه إلى هبة الله فقال له: انظر إذا أنا متّ يا هبة الله فاغسلني وكفِّنّي وصلَّ عليّ وأدخلني حفرتي، وإذا حضرت وفاتك وأحسست بذلك من نفسك فالتمس خير ولدك وأكثرهم لك صحبة وأفضلهم فأوص إليه بما أوصيت به إليك، ولا تدع الأرض بغير عالم منَّا أهل البيت يا بنيٍّ إنَّ الله تعالى أهبطني إلى الأرض وجعلني خليفةً فيها وحجّةً له على خلقه، وجعلتك حجّة الله في أرضه من بعدي، فلا تخرجنَ من الدُّنيا حتَّى تجعل لله حجَّةُ على خلقه ووصيًّا من بعدك، وسلَّم إليه

قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٩.
 قصص الأنبياء للراوندي، ص ٥٩.

التابوت وما فيه كما سلّمت إليك، وأعلمه أنّه سيكون من ذرّيّتي رجلٌ نبيٌّ اسمه نوح يكون في نبوّته الطوفان والغرق فأوص وصيّك أن يحتفظ بالتابوت وبما فيه فإذا حضرته وفاته فمُره أن يوصي إلى خير ولده وليضع كلَّ وصيّ وصيّته في التّابوت وليوص بذلك بعضهم إلى بعض، فمن أدرك منهم نبوّة نوح فليركب معه وليحمل التّابوت وما فيه إلى فلكه ولا يتخلّف عنه واحد، واحذر يا هبة الله وأنتم يا ولدي الملعون قابيل.

فلمّا كان اليوم الّذي أخبره الله أنَّه متوفِّيه تهيَّا آدم ﷺ للموت وأذعن به فهبط ملك الموت فقال آدم: أشهد أن لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنِّي عبد الله وخليفته في أرضه ابتدأني بإحسانه، وأسجد لي ملائكته، وعلَّمني الأسماء كلِّها، ثمَّ أسكنني جنَّته ولمّ يكن جعلها لي دار قرار ولا منزل استيطان، وإنَّما خلقني لأسكن الأرض للَّذي أراد من التقدير والتدبير، وقد كان نزل جبرئيل ﷺ بكفن آدم من الجنَّة والحنوط والمسحاة معه، قال: ونزل مع جبرتيل سبعون ألف ملك ليحضروا جنازة آدم، فغسله هبة الله وجبرتيل وكفَّنه وحنَّطه ثمَّ قال جبرتيل لهبة الله: تقدَّم فصلَ على أبيك وكبِّر عليه خمساً وسبعين تكبيرةً، فحفرت الملائكة ثمَّ أدخلوه حفرته، فقام هبة الله في ولد أبيه بطاعة الله تعالى، فلمَّا حضرته وفاته أوصى إلى ابنه قينان وسلَّم إليه التابوت، فقام قينان في إخوته وولد أبيه بطاعة الله تعالى وتقدَّس، فلمَّا حضرته الوفاة أوصى إلى ابنه يرد وسلَّم إليه التابوت وجميع ما فيه، وتقدَّم إليه في نبوَّة نوح غليَّةٍ فلمّا حضرت وفاة يرد أوصى إلى ابنه أخنوخ وهو إدريس وسلَّم إليه التابوت وجميع ما فيه والوصيَّة، فقام أخنوخ به فلمَّا قرب أجله أوحى الله تعالى إليه: إنِّي رافعك إلى السّماء فأوص إلى ابنك خرقاسيل ففعل، فقام خرقاسيل بوصيّة أخنوخ، فلمّا حضرته الوفاة أوصى إلى ابنه نوح عليته وسلَّم إليه التابوت، فلم يزل التابوت عند نوح حتَّى حمله معه في سفينته فلمّا حضرته الوفاة أوصى إلى ابنه سام وسلّم إليه التابوت وجميع ما فيه (١). **شي:** عن هشام، عن حبيب مثله مع زيادات أوردناها في باب ذكر الأوصياءِ من لدن آدم في كتاب الإمامة<sup>(٢)</sup>.

الحسن بن عليّ بالإسناد عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسن بن عليّ، عن عمر، عن أبان بن عثمان، عن فضيل بن يسار، عن أبي جعفر عَلَيْ الحسن بن عليّ، عن عمر، عن أبان بن عثمان، عن فضيل بن يسار، عن أبي جعفر عَلَيْ قال : أرسل آدم ابنه إلى جبرئيل غليّة فقال : قل له : يقول لك أبي : أطعمني من زيت الزّيتون التي في موضع كذا وكذا من الجنّة، فلقاه جبرئيل فقال له : ارجع إلى أبيك فقد قبض وأمرنا بإجهازه والصلاة عليه الله عليه فقال : قل له تقول لك أبي العمني من زيت الزّيتون التي في موضع كذا وكذا من الجنّة، فلقاه جبرئيل فقال له : ارجع إلى أبيك فقد قبض وأمرنا بإجهازه والصلاة عليه، قال : فلمّا جهزوه قال جبرئيل : تقدّم يا هبة الله فصلّ على أبيك، فقد قبض وأمرنا بإجهازه والصلاة عليه، قال : فلمّا جهزوه قال جبرئيل : تقدّم يا هبة الله فصلّ على أبيك، فتقدّم وكثر عليه خمساً وسبعين تكبيرة، مسعين تفضيلاً لآدم عليه قال :

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٦٢.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣٥ ح ٧٧ من سورة المائدة.

وآدم عَلَيْتَمَار لم يزل يعبد الله بمكمة حتى إذا أراد أن يقبضه بعث إليه الملائكة معهم سرير وحنوط وكفن من الجنّة، فلمّا رأت حوّاء عَلَيْتَنا الملائكة ذهبت لتدخل بينه وبينهم، فقال لها آدم: خلّي بيني وبين رسل ربّي، فقبض فغسّلوه بالسدر والماء ثمّ لحدوا قبره، وقال: هذا سنّة ولده من بعده، فكان عمره منذ خلقه الله إلى أن قبضه تسعمانة وستاً وثلاثين سنة، ودفن بمكّة وكان بين آدم ونوح عَلِيَنِي ألف وخمسمانة مينة<sup>(1)</sup>.

17 **- ص:** بالإسناد عن الصّدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله عليظير قال: قبض آدم عليظير وكبّر عليه ثلاثين تكبيرةً، فرفع خمس وعشرون، بقي السنّة علينا خمساً، وكان رسول الله يكبّر على أهل بدر سبعاً وتسعاً<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ ذكر الثلاثين في هذا الخبر للتقيّة، لأنّهم رووا ذلك عن ابن عبّاس كما ذكره صاحب الكامل وغيره.

١٧ **- ص:** بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى وهب قال: لمّا حضر آدم الوفاة أوصى إلى شيث وحفر لآدم في غار في أبي قبيس يقال له غار الكنز، فلم يزل آدم ﷺ في ذلك الغار حتّى كان زمن الغرق استخرجه نوح ﷺ في تابوت وجعله معه في السّفينة<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي خبر طويل في كتاب الإمامة في باب اتصال الوصيّة من لدن آدم ﷺ .

٩٩ **- مل:** أبي، عن أحمد بن إدريس، ومحمّد بن يحيى معاً عن الأشعريّ، عن محمّد ابن يوسف التميميّ، عن الصّادق عن آبائه ﷺ قال: قال النبيّ ﷺ : عاش آدم أبو البشر تسعمائة وثلاثين سنة.

**بيان:** اعلم أنّ الناس اختلفوا في عمر آدم ﷺ فروى العامّة عن أبي هريرة، عن النبيّ ﷺ أنّه كان كتب له ألف سنة فوهب ستّين لدواد ﷺ ثمّ رجع، ورووا عن ابن

- (١) (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٤-٦٥. (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٧٢.
  - (٤) كامل الزيارات، ص ٨٩ باب ١٠ ح ٢.

عبّاس أنّه وهب من الألف أربعين فجحد، فأكمل الله لآدم ألف سنة، ولداود عليّه مائة سنة، ورووا مثل ذلك عن جماعة منهم سعيد بن جبير، ورووا أنّه قال ابن عبّاس: كان عمره تسعمائة وستّاً وثلاثين سنة، وأهل التّوراة يزعمون أنّ عمره تسعمائة وثلاثون سنة، وقال ابن الأثير في الكامل: على رواية أبي هريوة لم يكن كثير اختلاف بين الحديثين وما في التوراة فلعلَّ الله ذكر عمره في التّوراة سوى ما وهبه لداود؛ انتهى.

وقال المسعوديّ : توقّي يوم الجمعة لستّ خلون من نيسان في السّاعة الّتي كان فيها خلقه، وكان عمره تسعمائة وثلاثين سنة؛ انتهى<sup>(1)</sup>.

وذكر السيّد في سعد السّعود من صحف إدريس عَلَيْ مرضه عشرة أيّام بالحمّى ووفاته يوم الجمعة لإحدى عشر يوماً خلت من المحرّم، ودفنه في غار في جبل أبي قبيس، ووجهه إلى الكعبة، وأنَّ عمره عَلَيْ من وقت نفخ الرّوح إلى وفاته ألف سنة وثلاثين، وأنّ حوّاء عَلَيْتُ ما بقيت بعده إلاّ سنة ثمّ مرضت خمسة عشر يوماً ثمّ توفّيت ودفنت إلى جنب آدم عَلَيْ . ثمّ قال : ونبّأ الله شيئاً وأنزل عليه خمسين صحيفة فيها دلائل الله وفرائضه وأحكامه وسننه وشرائعه وحدوده، فأقام بمكّة يتلو تلك الصّحف على بني آدم ويعلّمها ويعبد الله ويعمّر الكعبة فيعتمر في كلّ شهر ويحجّ في أوان الحجّ حتّى تمّ له تسعمائة سنة واثنا عشر سنة فمرض فدعا ابنه أيوس فأوصى به إليه وأمره بتقوى الله، ثمّ توفّي فغسله أيوس ابنه وقينان بن أيوس ومهلائيل بن قينان، فتقدّم أيوس فصلّى عليه ودفنوه عن يمين آدم في غار أبي قبيس<sup>(٢)</sup>

ثمّ قال السيّد تَعْلَى : وجدت في السفر الثالث من التوراة أنّ حياة آدم كانت تسعمائة وثلاثين سنة، وقال محمّد بن خالد البرقيّ تقله : إنّ عمر آدم غَلِيَهُ كان تسع مائة وستاً وثلاثين سنّة ذكر ذلك في كتاب البداء عن الصّادق غَلِيَهُ <sup>(٣)</sup>.

**أقول:** يمكن رفع التنافي بين خبري الفضيل والتميميّ بأن يكون ﷺ أسقط النيّف في الخبر الأخير بأن يكون الغرض ذكر أصل العقود سوى الكسور، على أنّه يحتمل أن يكون الإسقاط من الرواة.

## ۹ – باب قصص إدريس<sup>(۱)</sup>

**الأيات: مريم (1۹»: ﴿**وَأَنْكُرْ فِي ٱلْكِنَبِ إِدْرِينَ ۚ إِنَّهُ كَانَ مِدِيقًا نَبِيَّا ۞ وَرَفَعْنَهُ مَكَانًا عَلِيَّا ۞). الأنبياء (۲۱»: ﴿وَلِسْمَنِعِبَلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفَلِّ حُلُّ مِّنَ ٱلصَّدِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُمْ فِ رَحْمَتِنَأَ إِنَّهُم مِنَ ٱلْعَمَلِحِينَ ۞.

- مروج الذهب، ج ۱ ص ٤٤.
   ۲) سعد السعود، ص ۳۷.
  - (۳) سعد السعود، ص ٤٠.
- (٤) في ناسخ التواريخ: ولد إدريس سنة ٨٣٠، وتوفي آدم ٩٣٠، وفي ١٦٩٥ رفع إدريس. وفي ١٦٤٢ ولادة نوح. [النمازي].

تفسير؛ قال الطبرسي تلكه : ﴿وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ﴾ أي القرآن ﴿ إِدَسِّنَّ هو جدَ أَب نوح عَلَيَكُمْ ، واسمه في التوراة أُخنوخ ؛ وقيل : إنّه سمّي إدريس لكثرة درسه الكتب وهو أوّل من خطّ بالقلم ، وكان خيّاطاً ، وأوَّل من خاط الثياب ؛ وقيل : إنّ الله سبحانه علّمه النجوم والحساب وعلم الهيئة<sup>(۱)</sup> وكان ذلك معجزة له ﴿إِنَّمُ كَانَ صِدِيقَا﴾ أي كثير التصديق في أمور الدين ؛ وقيل : صادقاً مبالغاً في الصدق فيما يخبر عن الله تعالى ﴿يَبَيَّا﴾ أي عليّاً رفيع الشأن برسالات الله تعالى ﴿وَرَفَنَنَهُ مَكَانًا عَلِيَّا﴾ أي عالياً رفيعاً ؛ وقيل : إنّه رفع إلى السماء السادسة ، عن ابن عبّاس والضحّاك ؛ وقال مجاهد : رفع إدريس كما رفع عيسى وهو حيّ لم يمت ؛ وقال عن ابن عبّاس والضحّاك ؛ وقال مجاهد : رفع إدريس كما رفع عيسى وهو حيّ لم يمت ؛ وقال آخرون : إنّه قبض روحه بين السماء الرابعة والخامسة ، وروي ذلك عن أبي جعفر غليًا ؟ وقيل : إنَّ معناه : ورفعناه محلّه ومرتبته بالرسالة ولم يرد رفعة المكان<sup>(٢)</sup>

١ - ع: بالإسناد إلى وهب أنَّ إدريس عَلَيْتَهِ كان رجلاً ضخم البطن، عريض الصدر، قليل شعر الجسد، كثير شعر الرأس، وكانت إحدى أذنيه أعظم من الأخرى، وكان رقيق الصدر، رقيق المنطق، قريب الخطي إذا مشي، وإنَّما سمِّي إدريس لكثرة ما كان يدرس من حكم الله بَجَرَجَكَ وسنن الإسلام وهو بين أظهر قومه، ثمَّ إنَّه فكَّر في عظمة الله وجلاله فقال: إنَّ لهذه السماوات ولهذه الأرضين ولهذا الخلق العظيم والشمس والقمر والنجوم والسحاب والمطر وهذه الأشياء الّتي تكون لربّاً يدبّرها ويصلحها بقدرته فكيف لي بهذا الربّ فأعبده حقّ عبادته، فخلا بطائفة من قومه فجعل يعظهم ويذكّرهم ويخوّفهم ويدعوهم إلى عبادة خالق الأشياء، فلا يزال يجيبه واحد بعد واحد حتّى صاروا سبعة ثمّ سبعين إلى أن صاروا سبعمائة ثمّ بلغوا ألفاً، فلمّا بلغوا ألفاً قال لهم: تعالوا نختر من خيارنا ماثة رجل، فاختاروا من خيارهم مائة رجل، واختاروا من المائة سبعين رجلاً، ثمَّ اختاروا من السبعين عشرة، ثمَّ اختاروا من العشرة سبعة، ثمَّ قال لهم: تعالوا فليدع هؤلاء السبعة وليؤمِّن بقيِّتنا فلعلَّ هذا الربّ جلّ جلاله يدلّنا على عبادته فوضعوا أيديهم على الأرض ودعوا طويلاً فلم يتبيّن لهم شيء، ثمَّ رفعوا أيديهم إلى السماء فأوحى الله ﴾ تَؤَكِّنُ إلى إدريس ﷺ ونبَّاه ودلَّه على عبادته، ومن آمن معه فلم يزالوا يعبدون الله بَجْرَيَكُ لا يشركون به شيئاً حتّى رفع الله بَجْرَيَكُ إدريس إلى السماء وانقرض من تابعه على دينه إلاَّ قليلاً، ثمَّ إنَّهم اختلفوا بعد ذلَّك وأحدثوا الأحداث وأبدعوا البدع حتى كان زمان نوح غيش (٣).

٢ - **ك:** أبي وابن الوليد وابن المتوكّل جميعاً، عن سعد والحميريّ ومحمّد العطّار، عن ابن عيسى وابن هاشم جميعاً، عن ابن محبوب، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن أبيه، عن أبي

- (١) في دعاء رجب المروي في الإقبال في المناجاة: ومعلم إدريس عدد النجوم والحساب والسنين والشهور وأوقات الأزمان ومكلم موسى. [النمازي].
  - (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٣٠.
    (۲) علل الشرائع، ج ١ ص ٤٠ باب ١٩ ح ١.

جعفر محمّد بن على الباقر عليم قال: كان بدء نبوّة إدريس عَلِيم أنَّه كان في زمانه ملك جبّار وإنَّه ركب ذات يوم في بعض نزهه فمرَّ بأرض خضرة لعبد مؤمن من الرافضة فأعجبته، فسأل وزراءه: لمن هذه الأرض؟ قالوا: لعبد من عبيد الملك فلان الرافضي، فدعا به فقال له: أمتعني بأرضك هذه، فقال له: عيالي أحوج إليها منك، قال: فسمني بها أثمن لك، قال: لا أمتعك ولا أسومك دع عنك ذكرها، فغضب الملك عند ذلك وأسف وانصرف إلى أهله وهو مغمومٌ مفكّرٌ في أمره، وكانت له امرأة من الأزارقة وكان بها معجباً يشاورها في الأمر إذا نزل به، فلمّا استقرّ في مجلسه بعث إليها ليشاورها في أمر صاحب الأرض فخرجت إليه فرأت في وجهه الغضب، فقالت له: أيِّها الملك ما الَّذي دهاك حتَّى بدا الغضب في وجهك قبل فعلك فأخبرها بخبر الأرض وما كان من قوله لصاحبها ومن قول صاحبها له فقالت : أيّها الملك إنّما يغتم ويأسف من لا يقدر على التغيير والانتقام وإن كنت تكره أن تقتله بغير حجّة فأنا أكفيك أمره وأصيّر أرضه بيدك بحجّة لك فيها العذر عند أهل مملكتك، قال: وما هي؟ قالت : أبعث إليه أقواماً من أصحابي أزراقة حتّى يأتوك به فيشهدوا عليه عندك أنَّه قد برئ من دينك فيجوز لك قتله وأخذ أرضه، قال : فافعلى ذلك قال : فكان لها أصحاب من الأزارقة على دينها يرون قتل الرافضة من المؤمنين، فبعثت إلى قوم منهم فأتوهم فأمرتهم أن يشهدوا على فلان الرافضي عند الملك أنَّه قد برئ من دين الملك فشهدوا عليه أنَّه قد برئ من دين الملك فقتله واستخلص أرضه، فغضب الله للمؤمن عند ذلك فأوحى الله إلى إدريس عَلِيتَ أن انت عبدي هذا الجبّار فقل له : أما رضيت أن قتلت عبدي المؤمن ظلماً حتى استخلصت أرضه خالصةً لك فأحوجت عياله من بعده وأجعتهم؟ أما وعزّتي لأنتقمنّ له منك في الآجل، ولأسلبنَّك ملكك في العاجل، ولأخرَّبنَّ مدينتك، ولأذلنَّ عزَّك، ولأطعمنّ الكلاب لحم امرأتك، فقد غرَّك يا مبتلي حلمي عنك. فأتاء إدريس عَلِيَّةٍ برسالة ربَّه وهو في مجلسه وحوله أصحابه . فقال: أيَّها الجبَّار إنِّي رسول الله إليكم وهو يقول لك: أما رضيت أن قتلت عبدي المؤمن ظلماً حتّى استخلصت أرضه خالصة لك، وأحوجت عياله من بعده وأجعتهم؟ أما وعزّتي لأنتقمنَ له منك في الآجل، ولأسلبنّك ملكك في العاجل، ولأخرّبنّ مدينتك، ولأذلنّ عزَّك، ولأطعمنّ الكلاب لحم امرأتك، فقال الجبّار : اخرج عنّي يا إدريس فلن تسبقني بنفسك، ثمَّ أرسل إلى امرأته فأخبرها بما جاء به إدريس فقالت : لا يهولنَّك رسالة إله إدريس، أنا أرسل إليه من يقتله فتبطل رسالة إلهه وكلِّ ما جاءك به، قال: فافعلي، وكان لإدريس أصحاب من الرّافضة مؤمنون يجتمعون إليه في مجلس له فيأنسون به ويأنس بهم، فأخبرهم إدريس بما كان من وحي الله ﴾ وكلُّ إليه ورسالته إلى الجبَّار وما كان من تبليغ رسالة الله إلى الجبّار، فأشفقوا على إدريس وأصحابه وخافوا عليه القتل، وبعثت امرأة الجبّار إلى إدريس أربعين رجلاً من الأزارقة ليقتلوه فأتوه في مجلسه الَّذي كان يجتمع إليه فيه أصحابه فلم يجدوه، فانصرفوا وقد رآهم أصحاب إدريس فحسّوا أنّهم أتوا إدريس ليقتلوه فتفرَّقوا في طلبه فلقوه فقالوا له : خذ حذرك يا إدريس فإنّ الجبّار قاتلك، قد بعث اليوم أربعين رجلاً من الأزارقة ليقتلوك فاخرج من هذه القرية، فتنحّى إدريس عن القرية من يومه ذلك ومعه نفر من أصحابه، فلمّا كان في السّحر ناجى إدريس ربّه فقال : يا ربّ بعتني إلى جبّار فبلّغت رسالتك، وقد توعدني هذا الجبّار بالقتل، بل هو قاتلي إن ظفر بي، فأوحى الله إليه أن تنحّ عنه واخرج من قريته وخلّني وإيّاه، فوعزّتي لأنفذنّ فيه أمري، ولأصدّقنّ قولك فيه وما أرسلتك به إليه.

فقال إدريس: يا ربٍّ إنَّ لي حاجة، قال الله: سلها تعطها، قال: أسألك أن لا تمطر السماء على أهل هذه القرية وما حولها وما حوت عليه حتَّى أسألك ذلك، قال الله بَرْزَعَانَ : يا إدريس إذاً تخرب القرية ويشتدّ جهد أهلها ويجوعون، فقال إدريس: وإن خربت وجهدوا وجاعوا، قال الله: فإنِّي قد أعطيتك ما سألت ولن أمطر السماء عليهم حتَّى تسألني ذلك وأنا أحقَّ من وفي بعهده، فأخبر إدريس أصحابه بما سأل الله بَجْرَيِّك من حبس المطر عنهم وبما أوحى الله إليه ووعده أن لا يمطر السماء عليهم حتى يسأله ذلك، فاخرجوا أيَّها المؤمنون من هذه القرية إلى غيرها من القرى، فخرجوا منها وعدَّتهم يومئذ عشرون رجلاً فتفرَّقوا في القرى، وشاع خبر إدريس في القرى بما سأل الله تعالى، وتنحَّى إدريس إلى كهف في الجبل شاهق فلجأ إليه ووكّل الله ﷺ به ملكاً يأتيه بطعامه عند كلّ مساء وكان يصوم النهار فيأتيه الملك بطعامه عند كلِّ مساء، وسلب الله بَجَرَيَجَةٍ عند ذلك ملك الجبَّار وقتله وأخرب مدينته وأطعم الكلاب لحم امرأته غضباً للمؤمن، وظهر في المدينة جبّار آخر عاص فمكثوا بذلك بعد خروج إدريس من القرية عشرين سنة لم تمطر السماء قطرةً من مائها عليهم، فجهد القوم واشتدّت حالهم وصاروا يمتارون الأطعمة من القري من بعد، فلمّا جهدوا مشي بعضهم إلى بعض فقالوا : إنَّ الَّذي نزل بنا ممَّا ترون بسؤال إدريس ربَّه أن لا يمطر السماء علينا حتَّى يسأله هو، وقد خفي إدريس عنَّا ولا علم لنا بموضعه والله أرحم بنا منه، فأجمع أمرهم على أن يتوبوا إلى الله ويدعوه ويفزعوا إليه ويسألوه أن يمطر السّماء عليهم وعلى ما حوت قريتهم، فقاموا على الرماد ولبسوا المسوح، وحثوا على رؤوسهم التراب ورجعوا إلى الله يَجْرَجُكْ بِالتَّوبة والاستغفار والبكاء والتضرَّع إليه، وأوحى الله يَجْرَجُكْ إليه: يا إدريس أهل قريتك قد عجّوا إليّ بالتوبة والاستغفار والبكاء والتضرّع، وأنا الله الرحمن الرحيم أقبل التوبة وأعفو عن السيَّنة وقد رحمتهم، ولم يمنعني إجابتهم إلى ما سألوني من المطر إلاّ مناظرتك فيما سألتني أن لا أمطر السماء عليهم حتى تسألني، فاسألني يا إدريس حتّى أغيثهم وأمطر السماء عليهم.

قال إدريس: اللَّهمّ إنّي لا أسألك ذلك، قال الله ؟َرَبَعَكَ : ألم تسألني يا إدريس فسلني، قال إدريس: اللّهمّ إنّي لا أسألك، فأوحى الله ؟َرَبَعَكَ إلى الملك الّذي أمره أن يأتي إدريس بطعامه كلِّ مساء أن احبس عن إدريس طعامه ولا تأته به، فلمَّا أمسى إدريس في ليلة ذلك اليوم فلم يؤت بطعامه حزن وجاع فصبر، فلمّا كان في اليوم الثاني فلم يؤت بطعامه اشتدّ حزنه وجوعه، فلمّا كانت اللّيلة من اليوم الثالث فلم يؤت بطعامه اشتدَّ جهده وجوعه وحزنه وقلّ صبره فنادى ربّه: يا ربّ حبست عنّى رزقي من قبل أن تقبض روحى؟! فأوحى الله بَجْرَجْنُ إليه : يا إدريس جزعت أن حبست عنك طعامك ثلاثة أيّام ولياليها ، ولم تجزع ولم تنكر جوع أهل قريتك وجهدهم منذ عشرين سنة؟! ثمَّ سألتك عن جهدهم ورحمتي إيَّاهم أن تسالني أن أمطر السماء عليهم فلم تسألني وبخلت عليهم بمسألتك إيّاي فأذقتك الجوع فقلّ عند ذلك صبرك وظهر جزعك، فاهبط من موضعك فاطلب المعاش لنفسك فقد وكلتك في طلبه إلى حيلك، فهبط إدريس من موضعه إلى غيره يطلب أكلةً من جوع، فلمّا دخل القرية نظر إلى دخان في بعض منازلها فأقبل نحوه فهجم على عجوز كبيرة وهي ترقّق قرصتين لها على مقلاة فقال لها : أيَّتها المرأه أطعميني فإنَّى مجهود من الجوع، فقالت له : يا عبد الله ما تركت لنا دعوة إدريس فضلاً نطعمه أحداً - وحلفت أنَّها ما تملك شيئاً غيره - فاطلب المعاش من غير أهل هذه القرية، قال لها : أطعميني ما أمسك به روحي وتحملني به رجلي إلى أن أطلب، قالت: إنَّهما قرصتان: واحدةُ لي والأخرى لابني فإن أطعمتك قوتي متُّ، وإن أطعمتك قوت ابني مات، وما هنا فضل أطعمكاه، فقال لها : إنَّ ابنك صغير يجزيه نصف قرصة فيحيى بها ويجزيني النصف الآخر فأحيى به وفي ذلك بلغةٌ لي وله، فأكلت المرأة قرصها وكسرت القرص الآخر بين إدريس وبين ابنها، فلمّا رأى ابنها إدريس يأكل من قرصه اضطرب حتّى مات، قالت أمّه: يا عبد الله قتلت عليَّ ابني جزعاً على قوته؟! قال إدريس: فأنا أحيبه بإذن الله تعالى فلا تجزعي، ثمَّ أخذ إدريس بعضدي الصبيَّ ثمَّ قال: أيَّتها الروح الخارجة من بدن هذا الغلام بإذن الله ارجعي إلى بدنه بإذن الله وأنا إدريس النبي، فرجعت روح الغلام إليه بإذن الله فلمّا سمعت المرأة كلام إدريس وقوله : أنا إدريس ونظرت إلى ابنها قد عاش بعد الموت قالت: أشهد أنَّك إدريس النبيَّ، وخرجت تنادي بأعلى صوتها في القرية : أبشروا بالفرج فقد دخل إدريس قريتكم، ومضى إدريس حتّى جلس على موضع مدينة الجبّار الأوّل وهي على تلّ فاجتمع إليه أناس من أهل قريته فقالوا له: يا إدريس أما رحمتنا في هذه العشرين سنة الَّتي جهدنا فيها ومسّنا الجوع والجهد فيها؟ فادع الله لنا أن يمطر السماء علينا، قال: لا حتّى يأتيني جبّاركم هذا وجميع أهل قريتكم مشاةً حفاةً فيسألوني ذلك، فبلغ الجبّار قوله فبعث إليه أربعين رجلاً يأتوه بإدريس، فأتوه فقالوا له: إنَّ الجبَّار بعث إليك لتذهب إليه فدعا عليهم فماتوا، فبلغ الجبّار ذلك فبعث إليه خمسمائة رجل ليأتوه به فقالوا له: يا إدريس إنَّ الجبّار بعثنا إليك لنذهب بك إليه، فقال لهم إدريس: انظروا إلى مصارع أصحابكم، فقالوا له: يا إدريس قتلتنا بالجوع منذ عشرين سنة ثمَّ تريد أن تدعو علينا بالموت! أما لك رحمة؟ فقال : ما أنا بذاهب إليه، ولا أنا بسائل الله أن يمطر السماء عليكم حتّى يأتيني جبّاركم ماشياً حافياً وأهل قريتكم، فانطلقوا إلى الجبّار فأخبروه بقول إدريس وسألوه أن يمضي معهم وجميع أهل قريتهم إلى إدريس حفاةً مشاةً، فأتوه حتّى وقفوا بين يديه خاضعين له طالبين إليه أن يسأل الله لهم أن يمطر السماء عليهم، فقال لهم إدريس : أمّا الآن فنعم، فسأل الله تعالى إدريس عند ذلك أن يمطر السماء عليهم وعلى قريتهم ونواحيها فأظلّتهم سحابة من السماء وأرعدت وأبرقت وهطلت عليهم من ساعتهم حتّى ظنّوا أنّها الغرق فما رجعوا إلى منازلهم حتّى أهمتهم أنفسهم من الماء<sup>(1)</sup>.

**ص:** بإسناده إلى الصدوق مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** فسمني أي بعني. أثمن لك: أعطيك الثمن. قبل فعلك أي إتيانك بما غضبت له. فلن تسبقني بنفسك هو تهديدٌ بالقتل، أي لا يمكنك الفرار بنفسك والتقدّم بحيث لا يمكنني اللّحوق بك لإهلاكها، أو لا تغلبني في أمر نفسك بأن تتخلّصها منّي؛ ويحتمل أن يكون حتى أهمّتهم أنفسهم أي المراد: لا تغلبني متفرّداً بنفسك من غير معاون فلم تتعرّض لي. حتّى أهمّتهم أنفسهم أي خوف أنفسهم أوقعهم في الهموم، أو لم يهتمّهم إلاّ همّ أنفسهم وطلب خلاصها.

ثمّ اعلم أنّ الظاهر أنّ أمره تعالى إدريس للجَنْبَرَدِ بالدّعاء لهم لم يكن على سبيل الحتم والوجوب بل على الندب والاستحباب، وكان غرضه للجَنْبَرَدِ في التأخير وفي طلب القوم أن يأتوه متذلّلين تنبيههم وزجرهم عن الطغيان والفساد ولئلاً يخالفوا ربّهم بعد دخوله بينهم، وأنّ أولياء الله يغضبون لربّهم أكثر من سخطه تعالى لنفسه لسعة رحمته وعظم حلمه تعالى شأنه.

٣- فس : أبي عن ابن أبي عمير، عمن حدّثه، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الله تبارك وتعالى غضب على ملك من الملائكة فقطع جناحه وألقاه في جزيرة من جزائر البحر، فبقي ما شاء الله في ذلك البحر، فلما بعث الله إدريس عليه جاء ذلك الملك إليه فقال: يا نبي الله ادع الله أن يرضى عني ويرد علي جناحي، قال: نعم، فدعا إدريس رية فرد الله عليه جناحه ورضي عنه، قال على عني ويرد علي جناحي، قال: نعم، فدعا إدريس رية فرد الله عليه جناحه ورضي عنه، قال يرضى عني ويرد علي جناحه ورضي الله أن يرضى عني ويرد علي جناحي، قال: نعم، فدعا إدريس رية فرد الله عليه جناحه ورضي الله أن يرضى عني ويرد علي جناحي، قال: نعم، فدعا إدريس رية فرد الله عليه جناحه ورضي عنه، قال علك إلى السماء حتى أنظر عنه، قال ملك الموت، فإنه لا تعيش لي مع ذكره، فأخذه الملك إلى جناحه حتى انتهى به إلى عله السماء الرابعة فإذا ملك الموت معنى يحرك رأسه تعجباً، فسلم إدريس على ملك الموت وقال له: ما لك تحرك رأسك؟ قال: إنّ ربّ العزة أمرني أن أقبض روحك بين السماء الرابعة والله الماء الرابعة إلى السماء الرابعة والله عليه جناحي مع ذكره، فأخذه الملك إلى جناحه حتى انتهى به إلى وماك الموت، فإنه لا تعيش لي مع ذكره، فأخذه الملك إلى جناحه حتى انتهى به إلى وقال له: ما لك تحرك رأسك؟ قال: إنّ ربّ العزة أمرني أن أقبض روحك بين السماء الرابعة والله الد إلى الحرب يكف يكون هذا ول علظ السماء الرابعة مسيرة خمسمائة عام، ومن والخامسة، فقلت: ربّ كيف يكون هذا وغلظ السماء الرابعة مسيرة خمسمائة عام (ومن السماء الرابعة إلى اللنانية مسيرة خمسمائة عام (ومن السماء الرابعة إلى اللنانية مسيرة خمسمائة عام (ومن السماء الرابعة إلى اللنانية مسيرة خمسمائة عام رومن السماء الرابعة إلى اللنانية مسيرة خمسمائة عام ومن السماء الرابعة إلى اللنانية مسيرة خمسمائة عام ومن وما الماء الرابعة إلى السماء الثالئة مسيرة خمسمائة عام (ومن السماء الرابعة السماء الرابعة إلى النانية مسيرة خمسمائة عام خلى وكل مام خلى وكل مام وكا ينهما كذلك، فكيف يكون هذا؟! ثمّ قبض روحه بين السماء السماء الرابعة إلى السماء وما بينهما كذلك، فكيف يكون هذا؟! ثمّ قبض روحه يما السماء السماء الرابعة عام خلى وكل مام وما ينهما كذلك، فكيف يكون هذا؟!

<sup>(</sup>۱) كمال الدين، ص ۱۲۹. (۲) قصص الأنبياء ص ۷۴.

الرابعة والخامسة وهو قوله: ﴿وَرَفَمَنَنَهُ مَكَانًا عَلِيًّا ﴾ قال: وسمّي إدريس لكثرة دراسة الكتب<sup>(۱)</sup>. ٤ – مع: معنى إدريس أنّه كان يكثر الدرس بحكم الله ﷺ وسنن الإسلام<sup>(۲)</sup>. ٥ – ل، مع: في خبر أبي ذرّ قال رسول الله ﷺ: أنزل الله على إدريس ثلاثين صحيفة<sup>(٣)</sup>.

٦ - ج: فيما احتجّ به أمير المؤمنين ﷺ على يهوديّ الشام: إنَّ إدريس ﷺ رفعه الله مكاناً عليّاً، وأُطعم من تحف الجنّة بعد وفاته<sup>(٤)</sup>.

٧ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أول من المرمة، عن محمّد بن عثمان، عن أبي جميلة، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر عنه قال : أورمة، عن محمّد بن عثمان، عن أبي جميلة، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر عنه قال : قال مول الله عنه: : إنّ ملكاً من الملائكة كانت له منزلة فأهبطه الله من السماء إلى الأرض فأتى إدريس النبيّ عليه: فقال له : الشفع لي عند ربّك، فصلّى ثلاث ليال لا يفتر وصام أيّامها لا يفطر ثمّ طلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن فقل أورس النبيّ عليه: فقال له : الشفع لي عند ربّك، فصلّى ثلاث ليال لا يفتر وصام أيّامها لا يفطر ثمّ طلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك فاطلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك فاطلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك فاطلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك فاطلب إلى الله في السحر للملك فأذن له في الصعود إلى السماء فقال له الملك : أحبّ أن أكافيك فاطلب إلى عامة في السحر للملك الموت لعلي آنس به فإنّه ليس يهنوني مع ذكره شيء، فبسط جناحيه ثمّ قال : اركب، فصعد به فطلب ملك الموت في سماء الدنيا فقيل : إنه قد صعد، فاسل ماله الموت : ما لي أراك قاطباً؟ عنه، فسل جناحيه أني كنت تحت ظلّ العرش حتى أمرت أن أقبض روح إدريس بين السماء الرابعة والخامسة فقال الملك لملك الموت : ما لي أراك قاطباً؟ والخامسة، فسمع إدريس ذلك فانتفض من جناح الملك وقبض ملك الموت روحه مكانه، والخامسة، فسمع إدريس ذلك فانتفض من جناح الملك وقبض ملك الموت روحه مكانه، ودلك قوله تعالى : فراذكر في آلكنكي إذريس أيمًا كان عربية أينياً إلى أوي أوري أيقم كان عربيعاً نبياً علي أوي أور أور أور أور أور ألك ورد من ملك الموت روحه مكانه، ودلك قوله تعالى : فوراذكر في آلكنكي إذريس بناح الملك وقبض ملك الموت روحه مكانه، وذلك قوله تعالى : في أذكر في آلكنكي إذيم كان مرت أله كان في وريعاً ينياً أيباً إلى أور أور أور أور ألكني ورديعاً يؤيم أوقمن ما من معال الموت روحه مكانه، وذلك قوله تعالى : أوراك في ألكن مي ينه كان في أله كمر أول له أكم أور أوريكياً يؤيم أور أله أور أور أله أور

٨ - ص: بهذا الإسناد عن ابن أورمة، عن عبد الله بن المغيرة، عن محمّد بن مروان عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال : كان إدريس النبي عن يسيح النهار ويصومه ويبيت حيث ما جنّه اللّيل ويأتيه رزقه حيث ما أفطر، وكان يصعد له من العمل الصالح مثل ما يصعد لأهل الأرض كلّهم، فسأل ملك الموت ربّه في زيارة إدريس عليه وأن يسلّم عليه، فأذن له فنزل وأتاه، فقال : إبي أريد أن أصحبك فأكون معك، فصحبه وكانا يسيحان النّهار ويصومانه فإذا من فازم، وقان يصعد له من العمل الصالح مثل ما يصعد لأهل الأرض كلّهم، فسأل ملك الموت ربّه في زيارة إدريس عليه وأن يسلّم عليه، فأذن له فنزل وأتاه، فقال : إبي أريد أن أصحبك فأكون معك، فصحبه وكانا يسيحان النّهار ويصومانه فإذا جنّهما اللّيل أتي إدريس فطره فيأكل ويدعو ملك الموت إليه فيقول : لا حاجة لي فيه. ثم يقومان يقومان يصلّيان ، وإدريس يصلّي ونام، وملك الموت يصلّي ولا ينام ولا يفتر، فمكتا جنّهما اللّيل أتي إدريس يصلّي ويفتر وينام، وملك الموت يصلّي ولا ينام ولا يفتر، فمكتا جنّهما اللّيل أتي أريد أن أصحبك فأكون معك، فصحبه وكانا يسيحان النّهار ويصومانه فإذا بقومان يصلّيان أي أريد أن أصحبك فأكون معك، فصحبه وكانا يسيحان النهار ويصومانه فإذا جنهما اللّيل أتي إدريس فطره فيأكل ويدعو ملك الموت إليه فيقول : لا حاجة لي فيه. ثم يقومان يصلّيان ، وإدريس يصلّي ويفتر وينام، وملك الموت يصلّي ولا ينام ولا يفتر، فمكتا بذلك أيّاماً ثمّ إنّهما مرّا بقطيع غنم وكرم قد أينع، فقال ملك الموت : هل لك أن تأخذ من بذلك أيّاماً ثمّ إنّهما مرّا بقطيع غنم وكرم قد أينع، فقال ملك الموت : هل لك أن تأخذ من بذلك أيّاماً ثم إنهما مرّا بقطيع غنم وكرم قد أينع، فقال ملك الموت : هل لك أن تأخذ من بذلك أيّاماً ثم إنهما مرّا بقطيع غنم وكرم قد أينع، فقال ملك الموت : هل لك أن تأخذ من بذلك حملاً أو من هذا عناقيد فنفطر عليه؟ فقال : سبحان الله أدعوك إلى مالي فتأبى فكيف بذلك حملاً أو من هذا عناقيد فنفل عليه؟ فقال : سبحان الله أدعوك إلى مالي فتأبى فكيف ندلك حملاً أو من هذا عناقيد فنفطر عليه؟ فقال : سبحان الله أدعوك إلى مال الغير!؟ ثم قال إدريس غلي أي أنهما مرال الغير!؟ ثم مال الغير!؟ ثم قال إدريس غلي أي أنهما مرال الغير!؟ ثم ماله أديس أي قال : سبحان الله أدمومي أي أولى ماله مالي فلي ماله مالي إديس أي أي أي أولى أي أولى أي مال الغير!؟ ثم مال الغير!؟ ثما مال أديس

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥.
   (١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥.
  - (٣) الخصال، ص ٥٢٤ باب العشرين ح ١٣ ومعاني الأخبار، ص ٢٣٤.
- (٤) الاحتجاج، ص ٢١١. (٥) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٧٦.

أنت؟ قال: أنا ملك الموت، قال إدريس: لي إليك حاجة، فقال: وما هي؟ قال: تصعد بي إلى السّماء، فاستأذن ملك الموت ريّه في ذلك فأذن له، فحمله على جناحه فصعد به إلى السماء، ثمّ قال له إدريس عَلَيْتُيْ : إنّ لي إليك حاجة أخرى، قال: وما هي؟ قال: بلغني من الموت شدّة فأحبّ أن تذيقني منه طرفاً فأنظر هو كما بلغني، فاستأذن ربّه له فأذن فأخذ بنفسه ساعة ثمّ خلّي عنه، فقال له : كيف رأيت؟ قال: بلغني عنه شدّة وإنّه لأشدّ ممّا بلغني، ولي إليك حاجة أخرى تريني النار، فاستأذن ملك الموت صاحب النّار، ففتح له فلمّا رآها إليك حاجة أخرى تريني النار، فاستأذن ملك الموت صاحب النّار، ففتح له فلمّا رآها الموت خازن الجنّة فدخلها فلمّا نظر إليها قال: يا ملك الموت ما كنت لأخرج منها، إنّ الله يتعالى يقول: فركَلُ نَفْسٍ ذَآيَقَةُ ٱلْوَتِ في وقد ذقته، ويقول: فرَان تِنكُرُ إلَّا وَاردُهَا في وقد وردتها، ويقول في الجنّة: فودَعا هُم يُخَيْرِبِينَ مِنْهاً في أنّ

**بيان:** الخبران السابقان أقوى وأصحُّ سنداً كما لا يخفى فالمعوّل عليهما، وهذا أوفق بروايات العامّة.

٩ – ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى وهب بن المنبة قال: إنّ إدريس كان رجلاً طويلاً، ضخم البطن، عظيم الصدر، قليل الصوت، رقيق المنطق، قريب الخُطى إذا مشى – وساق الحديث إلى آخر ما مرّ في صدر الباب – ثمّ قال: وأنزل الله على إدريس عنه ثلاثين صحيفة، وهو أوّل من خطّ بالقلم، وأوّل من خاط الثياب ولبسها، وكان من قبله يلبسون الجلود، وكان كلّما خاط سبّح الله وهلله وكبّره ووحده ومجّده، وكان يصعد إلى السماء من عمله في كلّ يوم مثل أعمال أهل من خاط الثياب ولبسها، وكان من قبله يلبسون محيفة، وهو أوّل من خطّ بالقلم، وأوّل من خاط الثياب ولبسها، وكان من قبله يلبسون عمله في كلّ يوم مثل أعمال أهل زمانه كلّهم، قال: وكانت الملائكة في زمان إدريس يوين الماء من يصافحون الناس ويسلّمون عليهم ويكلمونهم ويجالسونهم وذلك لصلاح الزمان وأهله، فلم يصافحون الناس على ذلك حتّى كان زمن نوح عينه وقومه ثمّ انقطع ذلك، وكان من أموه مع ملك ييل الناس على ذلك حتّى دخل الجنّة، فقال له ربّه: إنّ إدريس إنّما حاجك فحجك بوحيي وأنا الموت ما كان حتى دخل الجنّة، فقال له ربّه: إنّ إدريس إنّما حاجك فحجك بوحي وأنا ألموت ما كن أن أخر ما كان زمن نوح غير وقومه ثمّ انقطع ذلك، وكان من أموه مع ملك الموت ما كان حتى دخل الجنّة، فقال له ربّه: إنّ إدريس إنّما حاجك فحجك بوحي وأنا ألموت ما كان ألموت ما كان خليف وقومه ثمّ انقطع ذلك، وكان من أموه مع ملك الموت ما كان حتى دخل الجنّة، فقال له ربّه: إنّ إدريس إنّما حاجك فحجك بوحي وأنا ألموت ما كان حتى دخل الجنّة، فقال له ربّه: إنّ إدريس إنّما حاجك فحجك بوحي وأنا ألموت ما كان حتى دخل الجنّة، فقال له ربّه: إنّ إدريس إنّما حاجك فحجك بوحي وأنا ألموت ما كان حتى دخل الجنة، فإنّه كان ينصب نفسه وجسده يتعبهما لي، فكان حقاً علي ألموت ما كان حتى دخل الجنة، فإنّه كان ينصب نفسه وجسده يتعبهما لي، فكان حقاً علي أن أعوضه من ذلك الرّاحة والطمأنينة، وأن أبوته بتواضعه لي وبصالح عبادتي من الجنّة مقعداً ومكان علي ألمون وماله علي ألمون وماله علي ألموت ما كان حتى دخل الجنة، فإنّه كان ينصب نفسه وجسده يتعبهما لي، فكان حقاً علي ألن أعوضه من ذلك الرّاحة والطمأنينة، وأن أبوته بتواضعه لي وبصالح عبادتي من الجنّة مقعداً ومكانا علياً إلى ألمون ما مرالم ألمون ألمون وماله من ألمون ألمون ومالم ألمون ألمون ألمون ما ألمون من من ألما الرّاحة والطمأنينة، وأن أبوته بتوا

 ورفعه يوم القيامة مكاناً عليّاً إلى درجة إدريس ﷺ، وأُجير من مكروه الدنيا ومكاند أعدائه<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد أوردنا مثله بأسانيد في باب مسجد السهلة، وقال المسعوديّ: أخنوخ هو إدريس النبيّ عليمي والصابئة تزعم أنّه هرمس، ومعنى هرمس عطارد، وهو الذي أخبر الله في كتابه أنّه رفعه مكاناً عليّاً، وكان عالماً بالنجوم، وكانت حياته في الأرض ثلاثمائة سنة، وقيل: أكثر من ذلك، وهو أوّل من طرّز الطرز وخاط بالإبرة، وأُنزل عليه ثلاثون صحيفة، وكان نزل قبل ذلك على آدم إحدى وعشرون صحيفة ونزل على شيث تسعة وعشرون صحيفة فيها تهليل وتسبيح<sup>(٢)</sup>.

وقال الطبرسيّ تظنَّه والرّازيّ: إنَّه جدّ أبي نوح ﷺ واسمه أخنوخ، وهو أوَّل من خاط الثياب ولبسها، وكانوا يلبسون الجلود<sup>(٣)</sup>.

وقال ابن الأثير في الكامل : قام أنوش بن شيث بعد موت أبيه بسياسة الملك وتدبير من تحت يديه من رعيّته مقام أبيه لا يوقف منه على تغيير ولا تبديل، وكان جميع عمر أنوش سبعمائة وخمس سنين، وكان مولده بعد أن مضى من عمر أبيه شيث ستمائة وخمس سنين، هذا قول أهل التوراة. وقال ابن عبّاس : ولد شيث أنوش ومعه نفراً كثيراً وإليه أوصى شيث، ثمّ ولد لأنوش ابنه قينان بعد مضيّ تسعين سنة من عمر أنوش، وولد معه نفراً كثيراً وإليه الوصيّة، وولد قينان مهلائيل وولداً كثيراً معه، وإليه الوصيّة، وولد مهلائيل يرد، – وقيل : يارد – ونفراً معه وإليه الوصيّة، فولد يرد خنوخ وهو إدريس النبيّ غليّتين ونفراً معه وإليه الوصيّة.

ثمَّ قال: والحكماء اليونانيَّون يسمَّونه هرمس الحكيم، فعاش يرد بعد مولد إدريس ثمانمائة سنة، وولد له بنون وينات فكان عمره تسعمائة سنة واثنتين وستَّين سنة، وتوفِّي آدم ﷺ بعد أن مضى من عمر إدريس ثلاثمائة سنة وثمان وستَّون. قال: وفي التوراة أنَّ الله رفع إدريس بعد ثلاثمائة سنة وخمس وستَين سنة من عمره، وبعد أن مضى من عمر أبيه خمسمائة سنة وسبع وعشرون سنة، فعاش أبوه بعد ارتفاعه أربعمائة وخمساً وثلاثين سنة، تمام تسعمائة واثنتين وستَين سنة .

ثمّ قال: ولد لخنوخ متوشلخ فعاش بعدما ولد متوشلخ ثلاثمائة سنة، ثمّ رفع واستخلفه خنوخ على أمر ولده فعاش تسعمائة سنه وتسع عشرة سنة، ثمّ مات وأوصى إلى ابنه لمك وهو أبو نوح غليظير (٤).

وقال السيّد ابن طاوس في كتاب سعد السعود: وجدت في صحف إدريس ﷺ :

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٨٠.
   (٢) مروج الذهب، ج ١ ص ٣٩.
- (٣) تفسير فخر الرازي ج ٣١ ص ٣٣٤.
  (٤) الكامل في التاريخ ج ١ ص ٣٣ ٣٥.

فكأنّك بالموت قد نزل، فاشتذّ أنينك، وعرق جبينك، وتقلّصت شفتاك، وانكسر لسانك، ويبس ريقك، وعلا سواد عينيك بياض، وأزبد فوك، واهتزّ جميع بدنك، وعالجت غصّة الموت وسكرته ومرارته وزعقته، ونوديت فلم تسمع، ثمّ خرجت نفسك وصرت جيفة بين أهلك، إنّ فيك لعبرة لغيرك، فاعتبر في معاني الموت، إنّ الذي نزل نازل بك لا محالة، وكلّ عمر وإن طال فعن قليل يفنى، لأنّ كلّ ما هو آت قريبٌ لوقت معلوم، فاعتبر بالموت يا من يموت، واعلم أيّها الإنسان أنّ أشدّ الموت ما قبله، والموت أهون ممّا بعده من شدّة أهوال يوم القيامة، ثمّ ذكر من أحوال الصيحة والفناء ويوم القيامة ومواقف الحساب والجزاء ما يعجز عن سماعه قوّة الأقوياء<sup>(1)</sup>.

اا – **أقول:** ثمّ نقل السيّد عن الصحف ما يخاطب الله نبيّنا ﷺ يوم القيامة، وسيأتي في باب البشائر من كتاب أحواله ﷺ .

ثمّ قال تقله : وجدت في كتاب مفرد في وقف المشهد المسمّى بالطاهر بالكوفة عليه مكتوب سنن إدريس عليمي وهو بخطّ عيسى نقله من السرياني إلى العربيّ عن إبراهيم بن هلال الصابئ الكاتب وكان فيه : اعلموا واستيقنوا أنّ تقوى الله هي الحكمة الكبرى، والنعمة العظمى، والسبب الداعي إلى الخير، والفاتح لأبواب الخير والفهم والعقل، لأنّ الله لمّا أحبّ عباده وهب لهم العقل واختص أنبياءه وأولياءه بروح القدس، فكشفوا لهم عن سرائر الديانة وحقائق الحكمة لينتهوا عن الضلال ويتّبعوا الرشاد، ليتقرّر في نفوسهم أنّ الله أعظم من أن تحيط به الأفكار، أو تدركه الأبصار، أو تحصله الأوهام، أو تحدّه الأحوال وأنّه المحيط بكلّ شيء والمدبّر له كما شاء، لا يتعقّب أفعاله، ولا تدرك غاياته، ولا يقع عليه تحديد ولا تحصيل ولا مشار ولا اعتبار ولا فطن ولا تفسير ولا تنتهي استطاعة المخلوقين إلى معرفة ذاته ولا علم كنهه.

وفي موضع آخر من الكتاب المذكور : ادعوا الله في أكثر أوقاتكم متعاضدين متألهين في دعائكم فإنّه إن يعلم منكم التظافر والتوازر يجب دعاءكم ويقض حاجاتكم، ويبلّغكم آمالكم، ويفض عطاياه عليكم من خزائنه الّتي لا تفنى .

وفي موضع آخر : إذا دخلتم في الصيام فطهّروا نفوسكم من كلّ دنس ونجس، وصوموا لله بقلوب خالصة صافية منزّهة عن الأفكار السيّئة والهواجس المنكرة، فإنّ الله سيحبس القلوب اللّطخة والنيّات المدخولة ومع صيام أفواهكم من المآكل فلتصم جوارحكم من المآثم، فإنّ الله لا يرضى منكم أن تصوموا من المطاعم فقط، لكن من المناكير كلّها والفواحش بأسرها، وإذا دخلتم في الصلاة فاصرفوا لها خواطركم وأفكاركم، وادعوا الله دعاءً طاهراً متفرّغاً، وسلوه مصالحكم ومنافعكم بخضوع وخشوع وطاعة واستكانة، وإذا بركتم وسجدتم فأبعدوا

(۱) سعد السعود، ص ۳۸.

عن نفوسكم أفكار الدنيا وهواجس السوء وأفعال الشرّ واعتقاد المكر والمآكل السحت والعدوان والأحقاد واطرحوا بينكم ذلك كلّه.

وقال في موضع آخر : أدّوا فرائض صلوات كلّ يوم وهي ثلاث : الغداة وعددها ثمان سور، وكلّ سورتين ثلاث سجدات بثلاث تسبيحات؛ وعند انتصاف النهار خمس سور، وعند غروب الشمس خمس سور بسجودهنّ، هذه المكتوبة عليكم ومن زاد عليها متنفّلاً فله على الله المزيد من الثواب<sup>(۱)</sup>.

١٢ –كاء العدّة، عن أحمدبن محمّد، عن أحمدبن أبي داود، عن عبدالله بن أبان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: مسجد السهلة موضع بيت إدريس النبيّ ﷺ الّذي كان يخيط فيه<sup>(٢)</sup>.

۱۳ – کا : محمّد بن یحیی، عن عمرو بن عثمان، عن حسین بن بکر، عن عبد الرّحمن بن سعید عنه ﷺ مثله<sup>(۳)</sup>.

## أبواب قصص نوح ﷺ ۱ - باب مدة عمره وولادته ووفاته وعلل تسميته ونقش خاتمه وجمل أحواله ﷺ

١ - ن، لي: أبي، عن سعد، عن البرقي، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن الحسن بن عليّ بن أبي العقبة (العقب خ) عن الحسين بن خالد، عن الرضا عليه قال: إنّ نوحاً عليه لما ركب السفينة أوحى الله عَرَضَا إليه: يا نوح إن خفت الغرق فهللني ألفاً ثمّ سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال: في علي النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال: فلما استوى نوح ومن معه في السفينة ورفع القلس عصفت الربح عليهم فلم يأمن نوح الغرق فأعجلته الربح فلم يدرك أن يهلني ألفاً ثمّ سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال: فلما المعينة أوحى الله عَرَضَا إليه: يا نوح إن خفت الغرق فهللني ألفاً ثمّ سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال: فلمّا استوى نوح ومن معه في السفينة ورفع القلس عصفت الربح عليهم فلم يأمن نوح الغرق فأعجلته الربح فلم يدرك أن يهلل ألف مرّة، فقال عصفت الربح عليهم فلم يأمن نوح الغرق فأعجلته الربح فلم يدرك أن يهلل ألف مرّة، فقال بالسريانيّة: وهلوليا ألفا يا ماريا أتقن، قال: فاستوى القلس واستمرّت السفينة، فقال نوح عليهم أله عرّة به من الغرق لحقيقً أن لا يفارقني، قال: فنقش في خاتمه في خاتمه الربح عليهم أله مرّة من من الغرق الغرق الحقيق أن لا يفارقني، قال: فقل فقال إله إلاً الله مرّة من الغرق العقري، قال المعنية، فقال بالسريانيّة: إنّ كلاماً نجاني الله به من الغرق لحقيقً أن لا يفارقني، قال: فنقش في خاتمه في خاتمه أله أله مرّة – يا ربّ أصلحني، الخبر<sup>(3)</sup>.

**ل:** أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن عبد الله بن أحمد، عن محمّد بن عليّ الصير**فيّ** عن الحسين بن خالد مثله<sup>(ه)</sup>.

۲ - لي: الهمداني، عن علي، عن أبيه، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن الصادق جعفر بن محمد بني قال: عاش نوح غليتي ألفي سنة وخمسمائة سنة، منها

- سعد السعود، ص ٤٠.
   (٢) (٣) الكافي، ج ٣ ص ٢٥٨ باب ٢٧٤ ح ١ و٣.
- عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٦٠ باب ٣١ ح ٢٠٦ وأمالي الصدوق، ص ٣٦٩ مجلس ٧٠ ح ٥.
  - (٥) الخصال من ٣٣٥ باب ٦ ح ٣٦.

ثمانمائة سنة وخمسون سنة قبل أن يبعث، وألف سنة إلاّ خمسين عاماً وهو في قومه يدعوهم ومائتا عام في عمل السفينة، وخمسمائة عام بعدما نزل من السفينة ونضب الماء فمصّر الأمصار وأسكن ولده البلدان، ثمّ إنّ ملك الموت جاءه وهو في الشمس فقال: السّلام عليك، فردّ عليه نوح عليم وقال له: ما حاجتك يا ملك الموت؟ فقال: جئت لأقبض روحك، فقال له: تدعني أدخل من الشمس إلى الظلّ؟ فقال له: نعم، فتحوّل نوح عَلَيْهِ ثمّ قال: يا ملك الوت فكان ما مرّ بي في الدنيا مثل تحوّلي من الشمس إلى الظلّ، فامض لما

ص: بالإسناد إلى الصدوق عن أبيه، عن سعد، عن ابن هاشم، عن عليّ بن الحكم، عن بعض أصحابنا عنه ﷺ مثله قص ١٨٧.

**ك:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن عليّ بن الحكم مثله «ص ٤٧٣. **أقول:** قال الطبرسيُّ <sub>كلّله</sub> في مجمع البيان: روى عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن عليّ ابن الحكم، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله غَلِيَــَلاٍ ، وذكر مثله اج ٤ ص ١٢٨٣.

٣ **- ع، ن: س**أل الشاميّ أمير المؤمنين ﷺ عن اسم نوح ﷺ ما كان؟ فقال: اسمه السكن، وإنّما سمّي نوحاً لأنّه ناح على قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً<sup>(٢)</sup>.

٤ –ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن احمد ابن الحسن الميثميّ، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان اسم نوح ﷺ عبد الغفّار، وإنّما سمّي نوحاً لأنّه كان ينوح على نفسه<sup>(٣)</sup>.

**فس:** مرسلاً مثله.

٥ - ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن سعيد بن جناح، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله غليتيني قال: كان اسم نوح عبد الملك، وإنّما سمّي نوحاً لأنه بكى خمس مائة سنة<sup>(٤)</sup>.

٦ -ع: أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عمّن ذكره، عن سعيد ابن جناح، عن رجل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان اسم نوح عبد الأعلى، وإنّما سمّي نوحاً لأنّه بكي خمسمائة عام.

قال الصدوق <sub>كلالله</sub> : الأخبار في اسم نوح كلّها متّفقة غير مختلفة، تثبت له التسمية بالعبوديّة وهو عبد الغفّار والملك والأعلى<sup>(٥)</sup>.

(1) أمالي الصدوق، ص ٤١٣ مجلس ٧٧ ح ٧.
 (۲) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٠ باب ٣٨٥ ح ٤٤.
 (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٤١ باب ٢٠ ح ١-٣.

٧ - مع: معنى نوح أنه كان ينوح على نفسه، وبكى خمسمائة عام، ونتحى نفسه عمّا كان فيه قومه من الضلالة<sup>(١)</sup>.

۸ - ص: كان نوح ابن لمك بن متوشلخ بن أخنوخ وهو إدريس بن يرد بن مهلائيل بن قينان بن أنوش بن شيث بن آدم ﷺ <sup>(۲)</sup>.

**بيان: إلى الأدمة ما هو أي كان ماثلاً إلى الأدمة وما هو بآدم.** 

۱۰ - ص: بالإسناد عن الصّدوق، عن عليّ بن أحمد، عن الأسديّ، عن سهل، عن عبد العظيم الحسني قال: سمعت عليّ بن محمّد العسكريّ عَلِيَّهِ يقول: عاش نوح عَلَيَّهِ ألفين وخمسمائة سنة، وكان يوماً في السفينة نائماً فهبّت ريح فكشفت عورته، فضحك حام ويافث فزجرهما سام ونهاهما عن الضحك، فانتبه نوح ﷺ وقال لهما : جعل الله ﷺ ذرَّيْتَكُما خولاً لذرّيّة سام إلى يوم القيامة، لأنَّه برَّ بي وعققتماني، فلا زالت سمة عقوقكما في ذرّيّتكما ظاهرة، وسمة البرّ في ذرّيّة سام ظاهرة ما بقيت الدنيا فجميع السودان حيث كانوا من ولد حام، وجميع الترك والصقالبة ويأجوج ومأجوج والصين من يافث حيث كانوا، وجميع البيض سواهم من ولد سام. وأوحى الله تعالى إلى نوح ﷺ : إنِّي قد جعلت قوسي أماناً لعبادي وبلادي وموثقاً منّي بيني وبين خلقي يأمنون به إلى يوم القيامة من الغرق ومن أوفى بعهده منِّي! ففرح نوح ﷺ وتباشر، وكان القوس فيها وتر وسهم، فنزع منها السهم والوتر وجعلت أماناً من الغرق، وجاء إبليس إلى نوح ﷺ فقال: إنَّ لك عندي يدأ عظيمة فانتصحني فإنِّي لا أخونك، فتأثُّم نوح ﷺ بكلامه ومساءلته، فأوحى الله إليه أن كلُّمه وسله فإنِّي سأنطقه بحجَّة عليه، فقال نوح ﷺ : تكلُّم، فقال إبليس إذا وجدنا ابن آدم شحيحاً أو حريصاً أو حسوداً أو جبَّاراً أو عجولاً تلقَّفناه تلقَّف الكرة فإن اجتمعت لنا هذه الأخلاق سمِّيناه شيطاناً مريداً، فقال نوح ما اليد العظيمة الَّتي صنعت؟ قال: إنَّك دعوت الله على أهل الأرض فألحقتهم في ساعة بالنار فصرت فارغاً، ولولا دعوتك لشغلت بهم دهراً طويلاً (٤).

- (۱) معاني الأخبار، ص ٤٨.
   (۲) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٨١.
   (۳) (۲) تصص الأنبياء للراوندي، ص ٨١.
  - (٣) (٤) قصص الأنياء للراوندي، ص ٨٤-٨٤.

١١ - ك: ماجيلويه وابن المتوكل والعظار جميعاً عن محمّد العظار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر وعبد الكريم بن عمرو معاً، عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبد الله غَلِيَّلِا قال: عاش نوح غَلِيَّلِا بعد النزول من السفينة خمسين سنة، ثمَّ أناه جبرئيل ﷺ فقال: يا نوح إنَّه قد انقضت نبوَّتك واستكملت أيَّامك فانظر الاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة الّتي معك فادفعها إلى ابنك سام فإنّي لا أترك الأرض إلاّ وفيها عالم يعرف به طاعتي، ويكون نجاة فيما بين قبض النبيّ وبعث النبيّ الآخر، ولم أكن أترك الناس بغير حجّة وداع إليَّ وهاد إلى سبيلي وعارف بأمري، فإنّي قد قضيت أن أجعل لكلِّ قوم هادياً أهدي به السعداء، ويكون حجَّة على الأشقياء، قال: فدفع نوح ﷺ الاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوَّة إلى ابنه سام، فأمَّا حام ويافث فلم يكن عندهما علم ينتفعان به، قال: وبشَّرهم نوح بهود عُظِّ وأمرهم باتَّباعه وأمرهم أن يفتحوا الوصيّة كلّ عام فينظروا فيها فيكون ذلك عيداً لهم كما أمرهم آدم ﷺ، قال: وظهرت الجبريَّة في ولد حام ويافث، واستخفى ولد سام بما عندهم من العلم وجرت على سام بعد نوح الدولة لحام ويافث وهو قول الله بَرْزَيِّنَّ : ﴿ وَتَرَكَّنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْأَخِرِينَ﴾ يقول : تركت على نوح دولة الجبّارين، ويعزّي الله محمّد ﷺ بذلك، وولد لحام السند والهند والحبش، وولد لسام العرب والعجم، وجرت عليهم الدولة، وكانوا يتوارثون الوصيَّة عالم بعد عالم حتى بعث الله ﷺ هوداً<sup>(1)</sup>.

**أقول:** ذكر في ص بهذا الإسناد إلى قوله : «كما أمرهم آدم ﷺ ؛ إلاّ أنّ فيه خمسمائة سنة بدل خمسين سنة، وهو الصواب كما يدلّ عليه ما مرّ من الأخبار<sup>(٢)</sup>، ورواه في الكافي أيضاً عن محمّد بن أبي عبدالله، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان؛ وفيه أيضاً : خمسمائة سنة<sup>(٣)</sup>.

١٢ – **ك:** ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن سعيد بن جناح، عن أيّوب بن راشد، عن رجل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كانت أعمار قوم نوح ثلاثمائة سنة، ثلاثمائة سنة<sup>(٤)</sup>.

١٣ **- ك: أبي،** عن أحمد بن إدريس ومحمّد العطّار معاً عن الأشعريّ، عن محمّد بن يوسف، عن الصادق، عن آبائه، عن النبيّ ﷺ قال: عاش نوح ألفي سنة وأربعمائة وخمسين سنة<sup>(a)</sup>.

**بيان:** اعلم أنَّ أرباب السير اختلفوا في عمره ﷺ فقيل كان ألف سنة، وقيل : كان ألفاً

- کمال الدين، ص ١٣٥.
   (٢) قصص الأنبياء للراوندي ص ٨٦.
  - (٣) روضة الكافي ح ٤٣٠ .
    (٤) (٥) كمال الدين، ص ٤٧٤.

وأربعمائة وخمسين سنة؛ وقيل: كان ألفاً وأربعمائة وسبعين سنة، وقيل: ألفاً وثلاثمانة سنة، وأخبارنا المعتبرة تدلّ على أنّه عاش ألفين وخمسمائة سنة وهذا الخبر لا يعتمد عليه لمخالفته لأقوال الفريقين وأخبارهم، ولعلّه لم يحسب فيه بعض زمن حياته ﷺ لعلّة كالزمان السابق على البعثة، أو رمان عمل السفينة، أو أواخر عمره ﷺ.

۲ – باب مكارم أخلاقه وما جرى بينه وبين إبليس وأحوال أولاده وما أوحي اليه وصدر عنه من الحكم والأدعية وغيرها

الآيات: الإسراء (١٧»: ﴿ ذُرِّيَةَ مَنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوْيَعٌ إِنَّهُمْ كَانَ عَبْدًا شَكُولُكُ (٢». تفسير: قال الطبرسي تلفه : ﴿ إِنَّهُمْ كَانَ عَبْدًا شَكُولُكُ معناه أنّ نوحاً كان عبداً لله كثير الشكر، وكان إذا لبس ثوباً أو أكل طعاماً أو شرب ماء شكر الله تعالى وقال : الحمد لله . وقيل : إنه كان يقول في ابتداء الأكل والشرب : بسم الله، وفي انتهائه : الحمد لله . وروي عن أبي عبد الله وأبي جعفر بيني أنّ نوحاً كان إذا أصبح وأمسى قال : (اللهم إنّ الحمد ولك أصبح أو أمسى بي من نعمة في دين أو دنيا فمنك وحدك لا شريك لك، لك الحمد ولك الشكر بها عليّ حتّى ترضى وبعد الرضى» فهذا كان شكره أن شكره أنه .

ا **- ن:** بالأسانيد الثلاثة عن الرضا، عن آباته، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: أخذ الناس ثلاثة من ثلاثة : أخذوا الصبر عن أيّوب، والشكر عن نوح، والحسد عن بني يعقوب<sup>(٢)</sup>.

٢-ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مسلم، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عظيمًا قال: إنّ نوحاً إنّما سمّي عبداً شكوراً لأنّه كان يقول إذا أصبح وأمسى: اللهمّ إنّي أشهد أنّه ما أمسى وأصبح بي من نعمة أو عافية في دين أو دنيا فمنك وحدك لا شريك لك، لك الحمد والشكر بها عليّ حتى ترضى إلهنا<sup>(٣)</sup>.

٣ – فس: أبي، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: كان نوح إذا أمسى وأصبح يقول: «أمسيت أشهد أنّه ما أمسى بي من نعمة في دين أو دنيا فإنها من الله وحده لا شريك له، له الحمد بها عليّ والشكر كثيراً» فأنزل الله: إنّه كان عبداً شكوراً» فهذا كان شكره<sup>(ع)</sup>.

٤ – ع: الدقّاق، عن الأسديّ، عن سهل، عن عبد العظيم الحسنيّ قال : سمعت عليّ بن محمّد العسكريّ ﷺ يقول : عاش نوح ﷺ ألفين وخمسمائة سنة، وكان يوماً في السفينة نائماً فهبّت ريح فكشفت عورته فضحك حام ويافث فزجرهما سام ونهاهما عن الضحك،

- (۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۲۱۸.
- (٢) عيون أخبار الرضاء ج ٢ ص ٤٩ باب ٣١ ح ١٦٤.
- (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٤٢ باب ٢١ ح ١.
  (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٠٥.

وكان كلّما غطّى سام شيئاً تكشفه الريح كشفه حام ويافث، فانتبه نوح عَظِيرَ فرآهم وهم يضحكون، فقال: ما هذا؟ فأخبره سام بما كان، فرفع نوح غَظِيرَ يده إلى السماء يدعو ويقول: «اللّهمّ غيّر ماء صلب حام حتّى لا يولد له إلاّ السودان، اللّهمّ غيّر ماء صلب يافث، فغيّر الله ماء صلبيهما، فجميع السودان حيث كانوا من حام، وجميع الترك والصقالبة ويأجوج ومأجوج والصين من يافث حيث كانوا، وجميع البيض سواهم من سام، وقال نوح غَظِيرَ لحام ويافث: جعل ذرّيّتكما خولاً لذريّة سام إلى يوم القيامة، لأنّه برّ بي وعققتماني، فلا زالت سمة عقوقكما لي في ذرّيّتكما ظاهرة، وسمة البرّ بي في ذرّيّة سام ظاهرة ما بقيت الدنيا<sup>(1)</sup>.

**بيان:** خولاً أي خدماً ومماليك.

**أقول:** روى الشيخ الطبرسيّ تقليّة هذا الخبر من كتاب النبوَّة بهذا الإسناد، ثمّ قال: قال الشيخ أبو جعفر بن بابويه تقليّه : ذكر يافث في هذا الخبر غويب لم أروه إلاّ من هذا الطريق، وجميع الأخبار الّتي رويتها في هذا المعنى فيها ذكر حام وحده، وأنّه ضحك لمّا انكشف عورة أبيه وأنّ ساماً ويافئاً كانا في ناحية فبلغهما ما صنع فأقبلا ومعهما ثوب وهما معرضان وألقيا عليه الثوب وهو نائم، فلمّا استيقظ أوحى الله بَكْرَيَّكَ إليه ما صنع حام فلعن حام فلعن حام ودعا عليه (<sup>٢)</sup>.

٥ - ع: الهمداني، عن علي، عن أبيه، عن ابن مرّار، عن يونس، عن العلاء، عن محمّد، عن أبي عبد الله عليتية قال: كان أبي يقول: إنّ نوحاً عليتية حين أمر بالغرس كان إبليس إلى جانبه، فلمّا أراد أن يغرس العنب قال: هذه الشجرة لي، فقال له نوح عليتية : كذبت، فقال إبليس: فما لي منها؟ فقال نوح عليتية : لك الثلثان، فمن هناك طاب الطلاء على الثلث .

٢-ع؛ بالإسناد إلى وهب قال: لممّا خرج نوح عَلَيْ من السفينة غرس قضباناً كانت معه في السفينة من النخل والأعناب وسائر الثمار فأطعمت من ساعتها وكانت معه حبلة العنب وكانت آخر شيء أخرج حبلة العنب فلم يجدها نوح عَلَيْن ، وكان إبليس قد أخذها فخباها ، وكانت آخر شيء أخرج حبلة العنب فلم يجدها نوح عَلَيْن ، وكان إبليس قد أخذها فخباها ، فنهض نوح عَلَيْن ليدخل السفينة فيلتمسها فقال له الملك الذي معه : اجلس يا نبيّ الله ستؤتى بها ، فنهض نوح عَلَيْن في عصيرها فأحسن مشاركته ، فنهض نوح عَلَيْن الله متوتى أله من النخل السفينة فيلتمسها فقال له الملك الذي معه : اجلس يا نبيّ الله ستؤتى المهم نوح عَلَيْن في عصيرها فأحسن مشاركته ، وكان إبليس قد أخذها فخباها ، فنهض نوح عَلَيْن في السفينة فيلتمسها فقال له الملك الذي معه : اجلس يا نبيّ الله ستؤتى الله ، فنهض نوح عَلَيْن في نبيّ الله الملك : إنّ لك فيها شريكاً في عصيرها فأحسن مشاركته ، وقال : نعم له السبع ولي ستة أسباع ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له الله الله الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له السدس ولي خمسة أسداس ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له السدس ولي خمسة أسداس ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له السدس ولي خمسة أسداس، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له السدس ولي خمسة الما من ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له السدس ولي الأربعة الأخماس، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له المحس ولي الأربعة الأحماس ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له المحس ولي الأربعة الأحماس ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له الخمس ولي الأربعة الأحماس ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن المحسن من المور عَلَيْن المور عَلَيْن المحسن من المحسن ، قال نوح عَلَيْن : له المحس وأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن المحس والمحس الخمس ولي الأربعة الأحماس ، قال له الملك : أحسن فأنت محسن ، قال نوح عَلَيْن : له محسن ، قال نوم عَلْيْن المحس والمحسن ، قال نوم عَلْيْن المحس والمحس والمحس والمحسن ، قال وم المول على المحس والمحس والمحس ولي المحس والمحس والمحس والمحس والمحس والمحس والمحس والمحس والمحس والمحس والمحس

- علل الشرائع، ج ۱ ص ٤٥ باب ٢٨ ح ١.
   (٢) مجمع البيان ج ٤ ص ٢٨٣.
  - (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٨٩ باب ٢٢٦ ح ٢.

۲+۱

الربع ولي ثلاثة أرباع، قال له الملك : أحسن فأنت محسن، قال : فله النصف ولي النصف ولي التصرُّف، قال له الملك : أحسن فأنت محسن، قال ﷺ : لي الثلث وله الثلثان فرضي، فما كان فوق الثلث من طبخها فلإبليس وهو حظّه، وما كان من الثلث فما دونه فهو لنوح ﷺ وهو حظّه وذلك الحلال الطيّب ليشرب منه<sup>(1)</sup>.

٧ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن محمّد بن شاذان، عن أحمد بن عثمان، عن محمّد بن ابن محمّد بن الحارث، عن صالح بن سعيد، عن عبد الهيثم، عن المسيّب، عن محمّد بن السائب، عن أبي صالح، عن ابن عبّاص تعني قال: قال إبليس لنوح علي : لك عندي يد سأعلمك خصالاً، قال نوح: وما يدي عندك؟ قال: دعوتك على قومك حتى أهلكهم الله مأعلمك خصالاً، قال نوح: وما يدي عندك؟ قال: دعوتك على قومك حتى أهلكهم الله مأعلمك خصالاً، قال نوح: وما يدي عندك؟ قال: دعوتك على قومك حتى أهلكهم الله مأعلمك خصالاً، قال نوح: وما يدي عندك؟ قال: دعوتك على قومك حتى أهلكهم الله مأعلمك خصالاً، قال نوح: وما يدي عندك؟ قال: دعوتك على قومك حتى أهلكهم الله مأعلمك خصالاً، قال نوح: وما يدي عندك؟ قال: دعوتك على قومك حتى أهلكهم الله جميعاً؛ فإيتاك والكبر، وإيتاك والحرص، وإيتاك والحسد، فإنّ الكبر هو الذي حملني على أن تركت السجود لآدم فأكفرني وجعلني شيطاناً رجيماً، وإيتاك والحرص فإنّ آدم أبيح له الجنة ونهي عن شجرة واحدة فحمله الحرص على أن أكل منها، وإيتاك والحسد فإنّ ابن آدم حمد فإنّ ابن آدم حمد فإنّ أبن آدم أبيح ما يحمد فني عن أحمد فقتله؛ فقال نوح: فأخبرني متى تكون أقدر على ابن آدم؟ قال: عند إنتاك والحسد فإنّ أبن آدم أبيح له الجنة ونهي عن شجرة واحدة فحمله الحرص على أن أكل منها، وإيتاك والحسد فإنّ أبن آدم حمد لها.

٨ - كا: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نصر، عن أبان، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: لمّا هبط نوح عليه من السفينة غرس غرساً فكان فيما غرس النخلة ثمّ رجع إلى أهله فجاء إبليس لعنه الله فقلعها، ثمّ إنّ نوحاً عليه عاد إلى غرسه فوجده على حاله ووجد النخلة قد قلعت ووجد إبليس لعنه الله فقلعها، ثمّ إنّ نوحاً عليه فأخبره أنّ إبليس لعنه الله قلعها، ثمّ إنّ نوحاً عليه فأخبره أنّ إبليس لعنه الله قلعها، ثمّ إنّ نوحاً عليه فأخبره أنّ إبليس لعنه الله قلعها، ثمّ إنّ نوحاً عليه فأخبره أنّ إبليس لعنه الله قلعها، فقال النخلة قد قلعت ووجد إبليس عندها فأتاه جبرئيل عليه فأخبره أنّ إبليس لعنه الله قلعها، فقال النخلة قد قلعت ووجد إبليس عندها فأتاه جبرئيل عليه فأخبره أنّ إبليس لعنه الله قلعها، فقال نوح عليه لإبليس لعنه الله : ما دعاك إلى قلعها فوالله ما غرست غرساً أحبّ إليّ منها، ووالله لا أدعها حتى أغرسها، وقال إبليس لعنه الله : وأنا والله لا أدعها حتى أقلعها، فقال له : اجعل لي أدعها حتى أغرسها، وقال إبليس لعنه الله : وأنا والله لا أدعها حتى أقلعها، فقال له : اجعل لي أدعها حتى أغرسها، وقال إبليس لعنه الله : وأنا والله لا أدعها حتى أقلعها، فقال له : اجعل لي أدعها حتى أغرسها، وقال إبليس لعنه الله : وأنا والله لا أدعها حتى أقلعها، فقال له : اجعل لي أدعها حتى أغرسها، قال المنه الثلث، فأبي أن يرضى فجعل له النصف فأبي أن يرضى وأبى منها نصيباً، قال : فجعل له منها الثلث، فأبي أن يرضى فجعل له النصف فأبي أن يرضى وأبى نوح عليها أن يزيده، فقال جبرئيل عليها سلطاناً فجعل نوح له الثلثين، فقال أبو جعفر عليها : فعلم نوح عليها أنه له عليها سلطاناً فجعل نوح له الثلثين، فقال أبو جعفر عليها : فلم أخذ حقي أنه قد جعل الله له عليها سلطاناً فجعل نوح له الثلثين، فقال أبو جعفر عليها أخذ وإذا أخذ تعصيراً فالم في أنه فكل واشرب حين اله اله ما عليها الثلثان نصيب الشيطان فكل واشرب حينة أ<sup>(٣)</sup>.

٩ - كا: أبو عليّ الأشعريّ، عن الحسن بن عليّ الكوفيّ، عن عثمان بن عيسى، عن سعيد بن يسار، عن أبي عبد الله عليّ قال: إنّ إبليس نازع نوحاً في الكرم فأتاه معيد بن يسار، عن أبي عبد الله عليّ قال: إنّ إبليس نازع نوحاً في الكرم فأتاه جبرتيل عليّ فقال له: إنّ ما عمله فأعطه فأعطاه الثلث فلم يرض إبليس، ثمّ أعطاه النصف فلم يرض ما بليس، ثمّ أعطاه النصف فلم يرض، وما بقي فهو لك يا نوح<sup>(3)</sup>.

علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۸۹ باب ۲۳۲ ح ۳.
 قصص الأنبياء للراوندي، ص ۸٦.
 (۳) - (٤) الكافي، ج ٦ ص ۱۱۰۸ باب ۳۱۷ ح ۳ و٤.

## ٣ - باب بعثته على قومه وقصة الطوفان

الآيات: الأعراف: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوعًا إِلَىٰ قَوْمِهِ. فَقَالَ يَنقَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُمْ مِّنَ إِلَىٰ غَيْرُهُ إِنِّ أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ (٢) قَالَ الْمَلَأُ مِن قَوْمِهِ. إِنَّا لَنَرَىنكَ فِي ضَلَالِ شَبِين بِي ضَلَالَةٌ وَلَنكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِّ الْمَنكِينَ (٢) أَبَيَعْكُمْ رِسَلَنتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُرُ وَأَعْكُر مِنَ اللَّهِ مَا لَا بِي ضَلَالَةٌ وَلَنكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِّ الْمَنكِينَ (٢) أَبَيَعْكُمْ رِسَلَنتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُرُ وَأَعْكُر مِنَ اللَّهِ مَا لَا مُعَلَّوُنَ شَكَانَةٌ وَلَنكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِ الْمَنكِينَ (٢) أَبَيَعْكُمْ رِسَلَنتِ رَبِي وَأَنصَحُ لَكُرُ وَأَعْلَمُ مِنَ اللَهِ مَا لَا مُعَلَّوُنَ (٢) أَوَ عَجْشَدُ أَن جَآءَكُمُ فِي رَبِّهُمْ عَلَى رَبُولُ مِنْ مَعْلَى مُنَكَنَةٍ وَلَيْعَوْمُ وَلُ مُعَلَمُونَ إِلَيْ أَوْ عَجْشَدُهُ وَلَنكِنِي رَسُولٌ مِن رَبِ الْمَنكِينَ اللَّهُ مَا لَا مُعَلَوْنَ اللَّهُ مَا لَكُونَ وَالَعَنْهُ وَالْعَالَةُ مَنْ أَنْهُ مَا لَا مُعْلَمُونَ (٢) أَوَ عَجْشَدُهُ أَن مَعْهُ فِي الْعَالَةِ وَأَعْلَمُ وَلَ مَنْكُونُ الْكُولُ وَالْعَلَمُ مُونَ

يونس ١٠٠» ﴿ وَأَتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ يَنَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِي وَتَذَكِيرِي بِحَايَنَتِ اللَّهِ فَعَمَلَ اللَّهِ تَوَكَلْتُ فَأَجْمِعُوا أَمَرَكُمْ وَشُرَكَاءَكُمْ شَعَرَ لَا يَكُنُ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُو عُمَةً شَرَ أَقْضُوا إِلَىٰ وَلَا تُنظِرُونِ إِنَّهُ فَعَمَلُ اللَّهِ تَوَكَلْتُكُمْ فَمَا سَأَلْتُكُمْ مِنَ أَجْمُ إِنَّ أَجْرِى إِلَا عَلَى اللَّهِ وَأُمِرْتُ أَنْ أَكُونَ عُمَةً شَرَ أَعْسَانِي وَكَلْ تُنظِرُونِ يَنَجَيَّنَهُ وَمَن مَعَمُر فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَتُهُمْ خَلَتُهِ وَأَعْرَقَنَا الَذِينَ كَذَبُوا وَنَعْرَضُنَ مَنْكُمُ عَلَيْنُ مَعَمُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَتُهُمْ خَلَتُهِ وَأَعْرَقُنَا الَّذِينَ كَذَبُوا وَنَعْرَقُنُوا إِلَى وَالْعَلْنُ وَمَعَلَى يَعْمَلُنُهُمْ خَلَتُهُمُ وَالْعَلْقُ وَجَعَلْنَتُهُمْ حَلَتُهُ وَأَعْرَقُنَا الَذِينَ كَذَبُوا وَنَعْرَقُنُهُ اللَّهِ مَنَ مَعَمُ فِي الْفُلْكِ وَجَعَلْنَتُهُمْ خَلَتُهِ وَأَعْرَقُنَا الَذِينَ كَذَبُوا وَنَعْرَقُنُوا الْذِينَ مُنْ مَعَمُونُ إِنَّ الْعُلْقُ وَبَعَلَى وَنُعَالَةُ وَالْعَالَ

هود دا ا، فو وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوْمًا إِلَى قَوْمِهِ إِنَى لَكُمْ نَذِيرٌ مَبِينُ ﴿ أَن لَا نَعْبُدُوٓا إِلَا اللَّهُ إِنِي اَخَالُ عَلَيَكُمْ عَذَابَ يَوْمِ أَلِيهِ ﴿ فَقَالَ الْمَلَأُ الَذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ مَا نَرْنِكَ إِلَا بَشَرًا مِثْلَنَا وَمَا نَرَنِكَ انْبَعَكَ إِلَا الَّذِينَ هُمْ أَرَاذِلْنَا بَادِى الزَّانِي وَمَا نَرَى لَكُمْ عَلَيْنَا مِن فَقْسِلِ بَلْ نَظْئَكُمْ كَذِيبِ ﴾ إلى قوله : ﴿قَالَ يَنْنُومُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيرُ مَنِيحٍ فَلا تَنْعَلَى مَا لَيْن إلى قوله : ﴿قَالَ يَنْنُومُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيرُ مَنِيحٍ فَلا تَنْعَلَى مَا لَيْسَ الْحَصْ فِنَ الْحَنْهِ اللَّهِ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيرُ مَنِيحٍ فَلا تَنْعَلَى مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّهُ إِنِّ أَعْظُكَ أَن اللَّى قوله : ﴿قَالَ يَنْنُومُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَهُ عَمَلُ غَيرُ مَنِكَمْ عَلَيْنَ مِن فَقُولُ الْ الْحَافُونُ مِنَ الْجَلِيلِينَ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيرُ مَنِيحٍ فَلَا تَنْعَلَى مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِنْمُ إِنِ أَعْظَكَ أَن الْحَافُونُ مِنَ الْحَلْهِ لِينَ إِنَهُ قَالَ رَبِ إِنَهُ أَنْهُ مَنْكُمُ عَذَابَ وَتَرْحَمُنِي مِنْ أَعْلَكَ مُو مُعَلَى أَنَ مُعَرَى مِنَ الْمَعْ مِنْ أَنْ الْتَكَابِ مُو مَ الْحَنْ مِنْ الْحَنْهِ لِي الْحَنْهِ مِنْ الْمَائِ مُعْمَالُ أَنْنَا لَكُونُ مِنْ أَي وَتَرْحَمَنِي مَنْ عَلَيْنَ مِنْ ال

الأنبياء (٢١٦: ﴿وَنُومًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَحَبْلُ فَاسْتَجَبْنَا لَمُ فَنَجَبْنَـهُ وَأَهْلَمُ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ۞ وَنَصَرْنَهُ مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ بِتَايَنِيْنَاً إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمَ سَوْمِ فَأَغْرَقْنَهُمْ أَجْمَعِينَ ۞.

المومنون: ﴿ وَلَفَدْ أَرْسَلْنَا نُومًا إِلَىٰ قَوْمِهِ فَقَالَ يَنْقَوْمِ أَعْبَدُوا أَلَّهُ مَا لَكُمْ مِّنْ إِلَّهُ غَبُرُةً أَفَلَا نَنْقُونَ عَنَا فَقَالَ الْمَلَوُا الَذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ. مَا هَذَا إِلَّا بَشَرٌ مِتْلَكُمْ بُرِيدُ أَن يَنْفَضَلَ عَلَيْكُمْ وَلَةٍ سَآة اللَّهُ لأَزَلَ مَلَتِكَةُ مَا سَمِعْنَا بِهُذَا فِي مَابَآيَنَ الْأُوَلِينَ فَلَ إِنَّ هُوَ لِلاَ رَجُلُ بِهِ حِنَّةً فَمَرَيْصُوا بِهِ. حَتَى حِبْنِ فَي قَالَ مَلَتِكَةُ مَا سَمِعْنَا بِهُذَا فِي مَابَآيَنَ الْأُوَلِينَ فَلَ إِلَّا بَعْرَ مِنْكُمُ بُوهِ حِنَّةً فَمَرَيْصُوا بِهِ. حَتَى حِبْنِ فَقَالَ مَلَتِكَةُ مَا سَمِعْنَا بِهُذَا فِي مَابَآيَنَ الْأُوَلِينَ فَي إِنْ هُو لِلاَ رَجُلُ بِهِ حِنَةً فَمَرَيْصُوا بِهِ. حَتَى حِبْنِ فَقَالَ وَقَالَ مَنْ السَّبُونِ السَّتْفَ بِمَا حَنَابُهُ فَا مَنْ وَقَالَ الْمُنْتُ وَقَعْمِينَا وَقَالَ اللَّالَقُولُ فَأَسْ السَّنُولُ فَأَسْلُفَ فِيها مِن حُلْقَ وَحَبْنِ الْمَنْتَ وَالْعَلْكَ إِلَى مَعْبَى الْعُلْكَ بِأَعْبُولُ اللَّ السَّنُولُ فَأَسْلُفَ فِيها مِن حُلْ وَوَجَبْنِ آلْسَنَى وَأَهْلِكَ إِلَى مَعْبُونَ عَالَ مَنْقُولُ الْعَالَقُ السَنُولُ مَاللَهُ مِنْهُمُ فَقَالَ الْمُعْذَى فَالَنْهُونَ اللَّالَةُ وَقَالَمُونُ اللَّذِي عَلَيْهُمْ وَلَا عُنْوَى الْعَلَى الْعَ السَنُولُنُ عَلَيْهُ مِنْهُمْ وَلَا عَنْكَمُ الْحَدُمُ مَنْ مَنْهُ مَنْ وَلَا اللَّذَى وَقَالَ اللَهُ فَقُلُ الْمُنْ فَ الْمَالَ فَقُولُ مِنْهُ مُنْ وَلَا عَنْ الْعَنْ مُ لَكُو الْقَالِينَ عَلَيْنُ اللَهُ وَلَا عَنْنَى اللَهُ فَقُلُولُ الْمَالِي فَقُلُ الْمُنْهِ فَقُلُولُ مَاللَهُ فَقُلُ الْمُولَى وَقُولُ الْعَالَى فَيْنَا مِنْ الْعَنُولُ الْقَالِي فَقُلُنَا مُنْعَالُ الْعَالَةُ مِنْ فَقُولُ عَالَ اللَهُ فَقُولُ اللَهُ فَقُلُولُ اللَهُ فَقُلُ الْمُ الْعَالَةُ مَا لَهُ مَا الْعَاقُلُولُ الْنَولُ اللَهُ مَالَكُونَ مَا مُولَى مَا مُولَقُولُ مَالَكُ مَالَكُولُ مَا لَكُولُ مَالَكُولُ مَا لَكُولُ مُوالُولُولُ مَاللَهُ مَالَكُولُ اللَهُ مَالَكُولُ مَائِنَ مَا مُولَ مَا مَنْ مَا لُكُولُ مَا لَكُولُ مُنْ مُ مُنْ مُ مُولُولُ مَا مُولَةُ مُ مُؤْلُ مُ مُولُولُ مَالُكُولُ مَالَقُولُو مَا مَا مُولُ مُولَا الْنَا الْمَا مِ مَا مُ مُوا

الشعواء: ﴿ كَذَبَتْ فَوَمُ نُبِي ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ إذ قَالَ لَمُتَمَ الْحُوْمَرَ نُوَحُ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ إني لكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ فَانْقُولُ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَنْقُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَانْقُوا الَّذِي أَمَدَكُم بِمَا نَعْلَسُونَ ﴾. **العنكبوت (۲۹»: ﴿**وَلَقَـدْ أَرْسَلْنَا نُوْمًا إِلَىٰ قَوْمِهِ، فَلَبِتَ فِبِهِمْ أَلْفَ سَنَةٍ إِلَّا خَسِينَ عَامًا فَأَخَذَهُمُ الظُوفَاتُ وَهُمْ ظَلِيْمُونَ ۞ فَأَبْيَنَنُهُ وَأَصْحَنَبَ ٱلسَّفِينَتَةِ وَجَعَلَنَهُمَا ءَاتِكُةُ لِلْعَنَبِين

الصافات ٢٣٧، ﴿وَلَقَدْ نَادَىْنَا نُوحٌ فَلَيْعْمَ الْمُجِبُونَ ﴾ وَيَجَبَنَهُ وَأَهْلَمُ مِنَ الْكَرْبِ الْمَظِيمِ ﴾ وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتَمُ هُرُ الْبَاقِينَ ﴾ وَتَرَكْنَا عَلَتِهِ فِي الْآخِيِنَ ﴾ سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي الْعَاقِينَ ﴾ وَتَرَكُنَا عَلَتِهِ فِي الْآخِيرِينَ ﴾ سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي الْعَاقِمِينَ ﴾ وَتَرَكُنا عَلَتِهِ فِي الْآخِيرِينَ ﴾ سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي الْعَاقِمِينَ ﴾ وَاللّهُ عَلَى نُوجُ فَي الْعَاقِمِينَ ﴾ وَتَرَكُنَا عَلَتِهِ فِي الْآخِيرِينَ ﴾ سَلَمُ عَلَى نُوجٍ فِي الْعَاقِمِينَ ﴾ وَتَرَكُنَا عَلَتُهِ فِي الْآخِيرِينَ إِنَّا عَلَيْهُ فَي الْمُعْفِينَ ﴾ وَتَرَكُنَا عَلَتُهِ فِي الْعَاقِمِينَ أَنْهُ عَلَى مُوجٍ فِي الْعَاقِينَ ﴾ وَتَرَكُنَا عَلَتُهِ فَي الْمُعْمِينَ أَنْهُ فَي أَنْ أَعْمَالُ الْمُحْسِنِينَ ﴾ إِنَّمُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُؤْمِنِينَ ﴾ أَعْرَقْنَا الْمُومِينِينَ إِنَّا كَذَلِكُ أَعْر

الذاريات (٥١): ﴿وَفَوْمَ نُوْجٍ مِّن فَبَلُ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوْمًا فَسِيدِينَ ﴾ (٢٤٦.

القمر «٥٤» ﴿ كَذَبَتْ فَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوْجٍ فَكَذَبُوا عَبْدَنَا وَقَالُوا بَحَنُونٌ وَازْدُجِرَ ﴾ فَدَعَا رَبَّهُ أَنِ مَعْلُوبٌ فَانَتَصِرَ ﴾ فَفَنَحْنَا أَبُوْبَ السَّمَاء بِمَاء ثَمَهِم فَوْمُ نُوح وَفَجَرَنَا الأَرْضَ عُبُونًا فَالْنَعَى آلماً عَلَى أَمْرٍ فَدْ فُدِرَ ﴾ وَحَمْلَنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلُوَج وَدُسُرٍ ﴾ نَجْرِى بِأَعْبُنِنَا جَزَآه لِمَن كَانَ كُفِرَ ﴾ وَلَقَد تَرَكْنَهُآ مَايَة عَلَى أَمْرٍ فَدْ فُدِرَ ﴾ وَحَمْلَنَهُ عَلَى ذَاتِ أَلُوَج وَدُسُرٍ ﴾ فَعْرِى بِأَعْبُنِنَا جَزَآه لِمَن كَانَ كُفِرَ إِنَّ وَلَقَد تَرَكْنَهُمَ آمَدٍ فَدَ فَيْدَرُ

**التحريم «٦٦»: ﴿**مَمَرَبَ ٱللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا ٱمْرَأَتَ نُوجٍ وَٱمْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَكَدِنَا مُسَكِلِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْتًا وَقِيلَ ٱدْخُلَا ٱلنَّارَ مَعَ ٱلدَّخِلِينَ ﴾ «١٠».

الحاقة (٦٩، ﴿إِنَّا لَنَّا طَغَا ٱلْمَاءُ حَمَلْنَكُمُ فِي ٱلْجَارِيَةِ ٢٠ لِنَجْمَلُهَا لَكُو نَذْكِرُ ٢٠

نوح «٧١» ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوسًا إِلَى قَوْمِدِهِ أَنَ أَنذِرْ قَوْمَكَ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ () قَالَ يَقَوْمُ وَ إِنَّ لَجُلَ نَذِيرُ شِيرُ شِيرُ () أَن أَعْبُدُوا اللَّهُ وَاتَقُوهُ وَأَطِيعُونِ () يَنْفِرْ لَكُمْ مِنْ دُوْبُكُرْ وَتُوَخَذَكُمْ إِلَى أَسَتَّى إِنَّ أَجْلَ اللَّهُ إِذَا جَاءَ لَا يُؤَخَرُ لَوَ كُشَرْ تَمْلَعُونَ () قَالَ رَبِّ إِنِي مَوْدُ قَوْى لَبُلا وَتَهَارُ () قَالَمَ بُوَهُمْ وَالسَعْرُوا بَرْكُرُ () وَإِنَ صَلْمًا مَعَوْنُهُمْ لِتَعْمِرُ اللَّهُ جَمَلُوا اللَّهُ وَاتَمُوهُ وَآسَتَعْشَوْ وَالسَتَحْبُرُوا السَحْبُكُانُ () وَإِنَ صَلْمًا مَعَوْنُهُمْ لِتَعْمِرُ لَهُمْ جَمَلُوا السَّحْبُرُوا وَالسَتَحْبُرُوا السَحْبُكُانُ () مُذَا إِنَّهُ مَعْمَدُوا وَالسَتَحْبُرُوا السَحْبُكُانُ () مُنْ أَنْهُ إِنَّهُ وَعَنْدُ أَعْدَ اللَّهُ مَعْدَلُكُ اللَّهُ مَعْدَانُ () مُعْذَا اللَّهُ الْمَعْتُمُ فَا لَكُو الْمَنْوا وَالسَتَحْبُرُوا السَحْبُكُانُ () مُعَنْ إِنَّهُ مَعْمَدُونَ اللَّهُ مَعْمَانُ () اللَّعَنْ المَن عَفْذُا اللَّهُ الْعَالَ اللَّعْنَ اللَّهُ اللَّهُ مَعْدًا لَكُو الْمَنْ الْعَدُولُونَ الْنَذِينُ وَعَنْ وَيَعْنَالُ وَيَعْتَعْهُمُ الْتُعْ الْعَمْرُ وَيَعْنَ وَعَنْ اللَّهُ مَعْنَى اللَّهُ مَعْذُى اللَّهُ مَعْدَى الْعُوا وَيَعْنَ وَعَنْ وَيَعْتَى وَيَعْنَ وَيَعْنَ وَيَعْنَ وَيَعْنَ وَ الْعَنْوَى وَيَعْنَى وَيَعْنَى وَيَعْذَى اللَّهُ مَعْذَى اللَّهُ الْعَوْنَ وَيَعْرَبُ الْمَعْلَى اللَّكُولُ الْمَا لَكُونُ وَيَعْنَ وَيَعْذَى اللَهُ مُعَنَى اللَهُ مُعْتَعَى اللَّهُ مَعْذَى اللَهُ مَنْ عَلْكُ اللَّهُ مَعْمَ وَيَعْتُونَ وَيَعْنَ اللَهُ اللَّالِينَ وَيَعْذَى اللَهُ مَعْذَى اللَهُ مَعْنَى وَيَعْتَنَا اللَّهُ مَنْ الْمُ اللَهُ وَيَعْذَى اللَهُ مَعْمَا وَيَعْنَ الْتُعْتَى الْعَنْتَعْتَى وَيَعْتَ وَيَعْنُ وَيَ وَنَا الْتَعْتَى وَيَعْذَى اللَهُ مَنْ أَنَا وَا اللَّهُ وَقَدَوْنُ وَيَعْنَ وَيَعْتُ وَيَعْنُ وَيَ الْعَالَى الْمَالِي الْعَذَي وَاللَهُ وَيَوْنَ وَيَعْنُ الْتُولُ الْعَالَقُونُ اللَهُ وَالَكُونَ الْعُنُونُ وَالَكُونَ وَنَا وَى وَالَكُونُ وَ الْنَا الْنُ الْعَالَى وَالَكُونُ وَ الْعَالِي الْنَ الْعَالِي وَاللَعْنُ اللَهُ وَالَكُونُ وَالَهُ مُعَوْنُ وَالَهُ الْعَا مُول

تفسير؛ قال الطبرسيّ علمَه في قوله تعالى : ﴿لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا﴾ هو نوح بن ملك بن متوشلخ ابن اخنوخ وهو إدريس عليَّة وهو أوّل نبيّ بعد إدريس عليَّة . وقيل : إنّه كان نجّاراً وولد في العام الذي مات فيه آدم عليَّة قبل موت آدم في الألف الأولى وبعث في الألف الثانية وهو ٣ – باب/ بعثته ﷺ على قومه وقصة الطوفان

ابن أربعمائة؛ وقيل: بعث وهو ابن خمسين سنة ولبث في قومه ألف سنة إلا خمسين عاماً، وكان في تلك الألف ثلاثة قرون عايشهم وعمّر فيهم وكان يدعوهم ليلاً ونهاراً فلا يزيدهم دعاؤه إلا فراراً، وكان يضربه قومه حتى يغشى عليه فإذا أفاق قال: اللّهم اهد قومي فإنّهم لا يعلمون، ثمّ شكاهم إلى الله تعالى فغرقت له الدنيا وعاش بعده تسعين سنة، وروي أكثر من ذلك أيضاً ﴿ إِنَّ أَخَافُ ﴾ إنّما لم يقطع لأنه جوّز أن يؤمنوا ﴿قَالَ ٱلْمَلَا ﴾ أي الجماعة ﴿ مِن قَوْمِهِ ﴾ أو الشراف والرؤساء منهم ﴿ إِنَّا لَمَرَنكَ ﴾ أي بالقلب أو البصر، أو من الرأي بمعنى الظنّ ﴿وَأَعَلَمُ مِنَ اللَّوبُ أي من صفاته وتوحيده وعدله وحكمته، أو من دينه أو من قدرته وسلطانه وشدة عقابه فِراَن جَآءَكُمُ ذِكْرُ ﴾ أي بيان أو نبوّة ورسالة ﴿ إِنَّهُمْ حَكَانُوا قَوْمًا عَرِيبَ ﴾ عن الحق، أي ذاهبين عنه جاهلين به يقال: رجل عم: إذا كان أعمى القلب ورجل أعمى في البصر.

في حديث وهب بن منبَّه أنَّ نوحاً عَلِيَّهِ؟ كان أوَّل نبيَّ نبَّاه الله بعد إدريس، وكان إلى الأدمة ما هو، دقيق الوجه في رأسه طول، عظيم العينين، دقيق الساقين، طويلاً جسيماً، دعا قومه إلى الله حتّى انقرضت ثلاثة قرون منهم كلّ قرن ثلاث مائة سنة يدعوهم سرّاً وجهراً فلا يزدادون إلاَّ طغياناً، ولا يأتي منهم قرن إلاَّ كان أعتى على الله من الَّذين قبلهم، وكان الرجل منهم يأتي بابنه وهو صغير فيقيمه على رأس نوح فيقول : يا بنيّ إن بقيت بعدي فلا تطيعنٍّ هذا المجنون، وكانوا يثورون إلى نوح فيضربونه حتّى يسيل مسامعه دماً وحتّى لا يعقل شيئاً ممّا يصنع به فيحمل فيرمي في بيت أو على باب داره مغشياً عليه، فأوحى الله تعالى إليه ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ ﴾ فعندها أقبل على الدعاء عليهم ولم يكن دعا عليهم قبل ذلك ، فقال: ﴿رَبِّ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ﴾ إلى آخر السورة، فأعقم الله أصلاب الرجال وأرحام النساء فلبثوا أربعين سنة لا يولد لهم ولدٌ، وقحطوا في تلك الأربعين سنة حتّى هلكت أموالهم وأصابهم الجهد والبلاء، ثمَّ قال لهم نوح : ﴿ ٱسْتَغْفِرُواْ رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّارًا ﴾ الآيات، فأعذر إليهم وأنذر فلم يزدادوا إلا كفراً، فلمّا ينس منهم أقصر عن كلامهم ودعائهم فلم يؤمنوا وقالوا : ﴿لَا نَذَرُنَّ مَالِمَتَكُرُ وَلا نَذَرُنَّ وَذًا ﴾ الآية يعنون آلهتهم، حتّى غرقهم الله وآلهتهم الّتي كانوا يعبدونها، فلمّا كان بعد خروج نوح من السفينة وعبد الناس الأصنام سمّوا أصنامهم بأسماء أصنام قوم نوح، فاتخذ أهل اليمن يغوث ويعوق، وأهل دومة الجندل صنماً سمّوه ودّاً، واتّخذت حمير صنماً سمّته نسراً . وهذيل صنماً سمّوه سواعاً ، فلم يزالوا يعبدونها حتّى جاء الإسلام<sup>(١)</sup> .

(إن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُر مَقَامِى) أي شقّ وعظم عليكم إقامتي بين أظهركم ﴿وَتَذَكِيرِى بِنَايَنَتِ ٱللَّهِ أي بحججه وبيّناته على صحّة التوحيد والعدل وبطلان ما تدينون به، وفي الكلام حذف هو قوله: وعزمتم على قتلي وطردي من بين أظهركم ﴿فَأَجْمِعُوَا أَنْرَكُمْ وَشُرَكًا َكُمْ ﴾ أي فاعزموا على أمركم مع شركائكم، واتّفقوا على أمر واحد من قتلي وطردي، وهذا تهديدٌ في صورة الأمر ؛

(۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ۲۷۹.

وقيل: معناه: اعزموا على أمركم وادعوا شركاءكم فتين عليه أنّه لا يرتدع عن دعائهم وعيب آلهتهم مستعيناً بالله عليهم، واثقاً بأنّه سبحانه يعصمه منهم؛ وقيل: أراد بالشركاء الأوثان؛ وقيل: من شاركهم في دينهم في ثُمَّمَ لَا يَكُنُ أَمُمَكُمْ عَلَيْكُرُ غُمَّةَ أي غمّاً وحزناً بأن تترددوا فيه؛ وقيل: معناه: ليكن أمركم ظاهراً مكشوفاً، ولا يكون مغطى مبهماً، من غممت الشيء إذا سترته؛ وقيل: أي لا تأتوه من غير أن تشاوروا، ومن غير أن يجتمع رايكم عليه لأز من حاول أمراً من غير أن يعلم كيف يتاتى ذلك كان أمره غمّة عليه فيتُوا إلى وَلا يُؤونِه أي انهضوا إلى فاقتلوني إن وجدتم إليه سبيلاً ولا تمهلوني؛ وقيل: في أقضُوا إلى وَلا يُظرُونِه تريدون وادخلوا إلى لائة بمعنى افرغوا من جميع حيلكم، كما يقال: خرجت إليه من العهدة؛ وقيل: معناه: توجمهوا إلى وهذا كان من معجزات نوح على النه كان وحيداً مع نفر يسير وقد أخبر بأنّهم لا يقدرون على قتله وعلى أن ينزلوا به سوءاً لأنّ الله ناصره.

إن نَوَلَيْتُنُم أي ذهبتم عن الحق ولم تقبلوه ﴿ فَمَا مَالَتُكُم مِن آجَمٍ أي لا أطلب منكم أجراً
 على ما أوديه إليكم من الله فيثقل ذلك عليكم، أو لم يضرني لأني لم أطمع في مالكم فيفوتني
 ذلك بتوليكم عنّي وإنّما يعود الضرر عليكم ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتَهِمَ أي لم أطمع في مالكم فيفوتني
 ذلك بتوليكم عنّي وإنّما يعود الضرر عليكم ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتَهِمَ أي لم أطمع في مالكم فيفوتني
 ذلك بتوليكم عنّي وإنّما يعود الضرر عليكم ﴿ وَجَعَلْنَهُمْ خَلَتَهِمَ أي لم أطمع في مالكم فيفوتني
 وقيل : إنّهم كانوا ثمانين ؛ وقيل : أي جعلناهم رؤساء في الأرض ﴿ فَانظُرُ أي السامع
 وقيل : كَتُومَ كَانُ عَظِيمَ أَنْ المَانِين ؛ وقيل : أي جعلناهم رؤساء في الأرض ﴿ فَانظُرُ أي السامع
 فَكَنَ عَظِيمَ أَنْ عَظِيمَ أَن المَانِين ؛ وقيل : أي جعلناهم رؤساء في الأرض ﴿ فَانظُرُ أي السامع
 فَي كَنُ عَظِيمَةُ اللّهُ الله الله وعذابه (<sup>(1)</sup>).

وَلَآ أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خَزَآبِنُ ٱللَّهِ﴾ قال البيضاويّ: أي خزائن رزقه وفضله حتّى جحدتم فضلي ﴿وَلَآ أَعْلَمُ ٱلْغَيْبَ﴾ أي ولا أقول: أنا أعلم الغيب حتّى تكذّبوني استبعاداً وحتّى أعلم

مجمع البيان، ج ٥ ص ٢١٠.
 (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٦٤.

أنّ هؤلاء اتّبعوني بادي الرأي من غير بصيرة وعقد قلب ﴿وَلاَ أَقُولُ إِنّ مَلَكٌ ﴾ حتّى تقولوا : ما أنت إلاّ بشر مثلنا ﴿وَلاَ أَقُولُ لِلَذِينَ تَزَدَرِى أَعَيْنَكُمْ ﴾ ولا أقول في شأن من استذللتموهم لفقرهم ﴿نَ يُؤْتِيَهُمُ اللهُ خَيَرًا ﴾ فإن ما أعد الله لهم في الآخرة خير ممّا آتاكم في الدنيا ﴿إِنّ إِذَ لَيَنَ الظَّلِلِينَ ﴾ إن قلت شيئاً من ذلك، والازدراء افتعال من زراه : إذا عابه، وإسناده إلى الأعين للمبالغة والتنبيه على أنّهم استرذلوهم بما عاينوا من رثائة حالهم دون تأمّل في تَمِدُنَا ﴾ من العذاب ﴿إِن كُنتَ مِنَ الصَّدَانِ فَوَاصَتْنَ ﴿ وَمَا مَا عَدَانَهُ فَاطلته أو أَتِيت بأنواعه ﴿ وَأَنِنَا بِمَا تَشِدُنَا ﴾ من العذاب ﴿إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِيقِينَ ﴾ في الدعوى والوعيد فإنّ مناظرتك لا تؤثّر فينا فَرَكُنَا يَأْنِيكُمُ بِهِ ألَنَهُ إِن شَآهَ ﴾ عاجلاً وآجلاً ﴿وَمَا أَسَتُو بِمُعْجِزِينَ ﴾ بدفع العذاب أو الهرب منه ﴿ إِنَّمَا يَأْنِيكُم بِهِ اللهُ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِيقِينَ ﴾ في الدعوى والوعيد فإنّ مناظرتك لا تؤثّر فينا وَوَلَا يَنَعْمَكُرُ نُصَحِى إِنَ أَنَتَ مَنَ الصَحَالَةُ إِن مَا عادِينَ مِنْ العذاب إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِينَ فَوَا

وقال الطبرسيّ قدّس سرّه: ذكر في تأويله وجوه:

أحدها : إن أراد الله أن يخيبكم من رحمته بأن يحرمكم من ثوابه ويعاقبكم لكفركم به فلا ينفعكم نصحي، وقد سمّى الله العقاب غيّاً بقوله : ﴿فَسَوْفَ يَلْقَوْنَ غَيَّا﴾ ولمّا خيّب الله قوم نوح من رحمته وأعلم نوحاً بذلك في قوله : ﴿لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ﴾ قال لهم : ﴿وَلَا يَنَعَكُمُو نُصّحِيَ﴾ مع إيثاركم ما يوجب خيبتكم والعذاب الّذي جرّه إليكم قبيح أفعالكم .

وثانيها : أنَّ المعنى : إن كان الله يريد عقوبة إغوائكم الخلق، ومن عادة العرب أن يسمّي العقوبة باسم الشيء المعاقب عليه كما في قوله سبحانه : ﴿وَجَزَوْأُ سَبِتَغَةٍ سَبِّنَةٌ مِتْلُهَاً﴾ وأمثاله .

وثالثها : أنّ معناه : إن كان الله يريد أن يهلككم فلا ينفعكم نصحي عند نزول العذاب بكم وإن قبلتم قولي وآمنتم لأنّ الله حكم بأن لا يقبل الإيمان عند نزول العذاب، وقد حكي عن العرب أنّهم قالوا : أغويت فلاناً بمعنى أهلكته.

ورابعها : أنَّ قوم نوح كانوا يعتقدون أنَّ الله يضلَّ عباده، فقال لهم نوح على وجه التعجّب والإنكار<sup>(٢)</sup> : ﴿أَمَرَ يَغُولُونَ أَفْتَرَنَهُ ﴾ قيل : يعني بذلك محمّداً ﷺ يقول الكفّار : افترى محمّد ﷺ ما أخبر به من نبأ نوح ﴿فَمَكَ إِجْرَامِ ﴾ أي عقوبة جرمي ﴿وَأَنَا بَرِيَّ مِمَا تُحْرِمُونَ ﴾ أي لا أَوَاخذ بجرمكم . وقيل : يعني به نوحاً ﷺ . ﴿فَلَا بَنْتَهِسَ ﴾ أي لا تغتمّ ولا تحزن ﴿بِأَعْبُلِنَا ﴾ أي بمرأى منّا ، والتأويل : بحفظنا إيّاك حفظ الراثي لغيره إذا كان يدفع الضرر عنه ؛ وقيل : بأعين الملائكة الموكّلين ، وإنّما أضاف إلى نفسه إكراماً لهم ﴿وَوَحَصِّنَا ﴾ أي وعلى ما أوحينا إليك من صفتها وحالها ﴿وَلَا تُخْتَطِبَنِي ﴾ أي لا تسألني العفو عن هؤلاء ولا تشفع لهم

تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٢٦١.
 (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٦٨.

فإنَّهم مغرقون عن قريب؛ وقيل: إنَّه عنى به امرأته وابنه ﴿وَيَسَبَّعُ ٱلْفُلْكَ﴾ أي وجعل نوح يصنع الفلك كما أمره الله؛ وقيل: أخذ نوح في صنعة السفينة بيده فجعل ينحتها ويسوّيها وأعرض عن قومه ﴿ وَكُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلاَّ مِن فَوْمِهِ. سَخِرُوا مِنْهُ، أي كلّما اجتاز به جماعة من أشراف قومه يهزأوا من فعله، قيل : إنَّهم كانوا يقولون له : يا نوح صرت نجَّاراً بعد النبوَّة على طريق الاستهزاء؛ وقيل: إنَّما كانوا يسخرون من عمل السفينة لأنَّه كان يعملها في البرَّ على صفة من الطول والعرض ولا ماء هناك يحمل مثلها فكانوا يتضاحكون ويتعجّبون من عمله إن تُسْخَرُوا مِنّاكه أي إن تستجهلونا في هذا الفعل فإنّا نستجهلكم عند نزول العذاب بكم كما تستجهلونا، أو نجازيكم على سخريتكم عند الغرق، وأراد به تعذيب الله إيَّاهم ﴿فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ أيّنا أحقّ بالسخرية، أو عاقبة سخريتكم ﴿مَن يَأْلِيهِ عَذَابٌ يُخْزِيهِ﴾ ابتداء كلام، والأظهر أنَّه متَّصل بما قبله، أي فسوف تعلمون أيَّنا يأتيه عذاب يهينه ويفضحه في الدنيا وَتَجَلُ عَلَيْهِ عَذَابٌ مُقِيمُ أي دائم في الآخرة، قال الحسن: كان طول السفينة ألف ذراع ومائتي ذراع، وعرضها ستّمائة ذراع؛ وقال قتادة: كان طولها ثلاث مائة ذراع وعرضها خمسين ذراعاً، وارتفاعها ثلاثين ذراعاً، وبابها في عرضها؛ وقال ابن عبَّاس: كانت ثلاث طبقات: طبقة للناس، وطبقة للأنعام، وطبقة للهوام والوحش، وجعل أسفلها للوحوش والسباع والهوام، وأوسطها للدوات والأنعام، وركب هو ومن معه في الأعلى مع ما يحتاج إليه من الزاد، وكانت من خشب الساج.

وروي عن النبيّ أنّه قال : لمّا فار التنّور وكثر الماء في السكك خشيت أمّ صبيّ عليه وكانت تحبّه حبّاً شديداً فخرجت إلى الجبل حتّى بلغت ثلثه، فلمّا بلغها الماء عرجت به حتّى بلغت ثلثيه، فلمّا بلغها الماء عرجت به حتّى استوت على الجبل فلمّا بلغ الماء رقبتها رفعته بيديها حتّى ذهب بها الماء، فلو رحم الله منهم أحداً لرحم أمّ الصبيّ .

وروى عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن صفوان، عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا أراد الله هلاك قوم نوح عليه عقم أرحام النساء أربعين سنة فلم يولد لهم مولود، فلمّا فرغ نوح من اتّخاذ السفينة أمره الله تعالى أن ينادي بالسريانية أن يجتمع إليه جميع الحيوان، فلم يبق حيوان إلاً وقد حضر فأدخل من كلّ جنس من أجناس الحيوان زوجين ما خلا الفأرة والسنّور، وإنّهم لمّا شكوا إليه سرقين الدوات والقذر دعا بالخنزير فمسح جبينه فعطس فسقط من أنفه زوج فأرة فتناسل، فلمّا كثروا وشكوا إليه منهم دعا عليه بالأسد فمسح جبينه فعطس من أنفه زوج سنّور. وكان الذين آمنوا به من جميع الدنيا ثمانين رجلاً. وفي حديث آخر: إنّهم شكوا إليه العذرة فأمر الفيل فعطس فسقط الخنزير<sup>(1)</sup>.

﴿حَتَّى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا﴾ أي فذلك حاله وحالهم حتَّى إذا جاء قضاؤنا بنزول العذاب ﴿وَفَارَ

(۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ۲٦٩.

ٱلنَّنُورُ ﴾ بالماء أي ارتفع الماء بشدَّة إندفاع ﴿ قُلْنَا أَحْمِلْ فِيهَا مِن حَصُّلٍ زَوْجَيْنِ ٱتْنَيْنِ ﴾ أي من كلّ جنس من الحيوان زوجين أي ذكر وأنثى ﴿ وَأَهْلَكَ ﴾ أي واحمل أهلك وولدك ﴿ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْغَوْلُ﴾ أي من سبق الوعد بإهلاكه والإخبار بأنَّه لا يؤمن وهي امرأته الخائنة، واسمها واغلة، وابنه كنعان ﴿وَمَنْ ءَامَنَّ﴾ أي واحمل فيها من آمن بالله من غير أهلك ﴿وَمَآ ءَامَنَ مَعَهُۥ إِلَّا قَلِيلٌ﴾ أي إلاّ نفر قليل، وكان فيمن أدخل السفينة بنوه الثلاثة سام وحام ويافث، وثلاث كنائن له، فالعرب والروم وفارس وأصناف العجم ولد سام، والسودان من الحبش والزنج وغيرهم ولدحام، والترك والصين والصقالبة ويأجوج ومأجوج ولديافث ﴿ بِسَـرِ ٱللَّهِ بَحْرِبِهَا وَمُرْسَلُهَآَكُهُ أَي مُتَبَرَّكِينَ بِاسَمَ الله، أو قائلين: بسم الله وقت إجرائها وإرسائها، أي إثباتها وحبسها؛ وقيل: بسم الله إجراؤها وإرساؤها. وقال الضحّاك: كانوا إذا أرادوا أن تجري السفينة قالوا: ﴿ بِسَــمِ ٱنْلَهِ بَحْرِيْهَا﴾ فجرت وإذا أرادوا أن تقف السفينة قالوا: «بسم الله مرسيها» فوقفت ﴿في مَوْجٍ كَأَلْجِبَ ال محدة تشبيهها بالجبال على أنَّ ذلك لم يكن موجاً واحداً بل كان كثيراً، وروي عن الحسن أنَّ الماء ارتفع فوق كلِّ شيء وفوق كلَّ جبل ثلاثين ذراعاً، وقال غيره: وخمس عشر ذراعاً؛ وروى أصحابنا عن أبي عبد الله ﷺ أنَّ نوحاً ركب السفينة في أوّل يوم من رجب فصام، وأمر من معه أن يصوموا ذلك اليوم ﴿وَنَادَىٰ نُوْحُ ٱبْنَهُ﴾ واسمه كنعان، وقيل: يام ﴿ وَكَانَ فِي مَعْزِلِهِ أَي فِي قطعة من الأرض غير القطعة الَّتي كان نوح فيها حين ناداه؛ أو كان في ناحية من دين أبيه، وكان نوح ﷺ يظنَّ أنَّه مسلم فلذلك دعاه؛ وقيل: كان في معزل من السفينة ﴿ يَنْبُنَيَّ أَرْكَبَ مَّعَنَّا﴾ قال الحسن: كان ينافق أباه فلذلك دعاه، وقال مسلم: دعاه بشرط الإيمان ﴿ لَا عَاصِمَ آلَيُوْمَ مِنْ أَمَّرٍ ٱللَّهِ ﴾ أي من عذابه ﴿ إِلَّا مَن زَحِمٌ ﴾ أي رحمه الله بإيمانه، فآمن بالله يرحمك الله ﴿ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَفِينَ ﴾ أي فصار منهم.

وَقِيْلُ يَتَأَرَّشُ آبْلَمِى مَآءَكِ أي قال الله للأرض انشفي ماءك الذي نبعت به العيون واشربي ماءك حتى لا يبقى على وجهك شيء منه، وهذا إخبار عن ذهاب الماء عن وجه الأرض بأوجز مدة فجرى مجرى أن قيل لها فبلعت ﴿وَيَسَمَآهُ أَقَلِمَ ﴾ أي أمسكي عن المطر ﴿وَيَنِمَنَ الْمَآءَ ﴾ أي ذهب عن وجه الأرض أَلَمَاءً ﴾ أي ذهب عن وجه الأرض إلى باطنه، ويقال: إن الأرض ابتلعت جميع مائها وماء الماء في ذهب عن وجه الأرض إلى باطنه، ويقال: إن الأرض ابتلعت جميع مائها وماء الماء في ذهب عن وجه الأرض الماء في مائها وماء أَلَمَاءً ﴾ أي ذهب عن وجه الأرض إلى باطنه، ويقال: إن الأرض ابتلعت جميع مائها وماء السماء لقوله: ﴿وَيَنِعَنَ آلمَاءً ﴾ ويقال: إن الأرض ابتلعت جميع مائها وماء السماء لقوله: ﴿وَيَنِعَنَ آلمَاءً ﴾ ويقال: إن الأرض ابتلعت جميع مائها وماء السماء لقوله: ﴿وَيَنِعَنَ آلمَاءً ﴾ ويقال: إن المام لقوله: ﴿وَيَنِعَنَ المام الله ماء السماء لقوله: ﴿وَيَنْهَ إلَّانَ ماء السماء لقوله: ﴿وَيَنْهُمُ أَلَمَاءً ﴾ ويقال: إن الأرض ابتلعت جميع مائها وماء السماء لقوله: ﴿وَيَنْعَنَ آلمَاءً ﴾ ويقال: إن المام لقوله: ﴿وَيَنْهُمُ أَلَمَاءً ﴾ ويقال: لم تبتلع ماء السماء لقوله: ﴿وَيَنْهُمُ أَلَهُ وي في ماء السماء لقوله: ﴿وَيَنْهُمُ أَلَمَة ﴾ ويقال: لم تبتلع ماء السماء لقوله: ﴿وَقَنُومَ أَلَمَ ماء السماء فوله : ﴿آبَلَهُ مَاء السماء فوله : ﴿وَيَنْهُمُ أَلَمَاءً ﴾ وي قام الله أَلْمَاء أَلَمَة أَلَمَ أَلَمَ أَلَمُ أَلَمَة أَلَمُ أَلَمَ ماء السماء فوله : ﴿أَبَعَ أَلَمَ أَلَمَ أَلَعَ أَلَمَ أَلَهُ أَلَمَاءً أَلَمَ أَلَهُ أَلَ أَلَمُ أَلَمَ أَلَمُ أَلُونُ أَلَمَ أَلَهُ أَلَمُ أَلَمُ أَلَمُ أَلُهُ أَلُونَ أَلَمُ أُوالله أَلْمُ أُلُولُونَيْ أَلُمُ أُلُولُونَ أُلُهُ أَلَمُ أُلُولُونَ أَلَمُ أُلُولُولُونَ أُلُولُولُولُونَ أَلَهُ أَلَمُ أُلُولُولُ أُلْمُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُولُ أُلُولُولُ أُلُولُولُ أُلُولُ أُلْعُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُلُ وماء أُنهُ أُنهُ أُلُولُولُ أُلُولُ أُلُولُولُ أُلُولُ أُلُلُمُ أُلُولُ أُلُولُ أ

إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ ﴾ روي عن عليّ بن مهزيار، عن الوشّاء، عن الرّضا عَلِيَتَهِ قال: قال

(۱) مجمع اليان، ج ٥ ص ۲۷۸.

أبو عبد الله عَلَيْتَهِمْ: إنَّ الله قال لنوح: ﴿إِنَّهُمْ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ لأنَّه كان مخالفاً له وجعل من اتَّبعه من أهله ﴿إِنَّمُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ قال المرتضى قدَّس الله روحه : التقدير أنَّه ذو عمل غير صالح كما في قول الخنساء: فإنّما هي إقبال وإدبار، قال: ومن قال: إنَّ المعنى أنَّ سؤالك إيّاي ما ليس لك به علم غير صالح فإنَّ من امتنع من أن يقع على الأنبياء شيءٌ من القبائح يدفع ذلك، فإذا قيل له: فلمَ قال: ﴿فَلَا تَنْتَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ. عِلْمُ ﴾ وكيف قال نوح: ﴿رَبِّ إِنِّ أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْئَلُكَ مَا لَيْسَ لِي بِهِ. عِلْمٌ ﴾؟ قال: لا يمتنع أن يكون نهي عن سؤال ما ليس له به علم وإن لم يقع منه، وأن يعوذ من ذلك وإن لم يوقعه، كما نهى الله سبحانه نبيَّه عن الشرك وإن لم يجز وقوع ذلك منه، وإنَّما سأل نوح عَلَيْتَلا نجاة ابنه بشرط المصلحة لا على سبيل القطع، فلمًا بيّن سبحانه له أنَّ المصلحة في غير نجاته لم يكن ذلك خارجاً عمّا تضمّنه السؤال، وقوله: ﴿إِنَّ أَعِظُكَ ﴾ أي أحذَّرك، والوعظ: الدعاء إلى الحسن والزجر عن القبيح على وجه الترغيب والترهيب ﴿أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴾معناه: لاتكن منهم؛ وقال الجبَّائيُّ: يعني أعظك لئلاً تكون من الجاهلين، ولا شكَّ أنَّ وعظه سبحانه يصرف عن الجهل وينزِّه عن القبيح ﴿قَالَ رَبِّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ ﴾ معنى العياذ بالله الاعتصام طلباً للنجاة ومعناه ههنا الخضوع والتذلُّل لله سبحانه ليوفِّقه ولا يكله إلى نفسه ﴿وَإِلَّا تَغَفِرُ لِي ﴾ إنَّما قال على سبيل التخشُّع والاستكانة لله تعالى وإن لم يسبق منه ذنبٌ ﴿قِيلَ﴾ أي قال الله : ﴿يَنَوْحُ أَهْبِطْ ﴾ أي انزل من الجبل أو من السفينة ﴿ بِسَلَمِ مِنَّا ﴾ أي بسلامة منَّا ونجاة، وقيل: بتحيَّة وتسليم منَّا عليك ﴿وَبَرَكَتِ عَلَيْكَ أي ونعم دائمة وخيرات نامية ثابتة حالاً بعد حال عليك ﴿وَعَلَىٰ أَمَرٍ مِّمَّن مَّعَكَ؟ أي المؤمنينِ الَّذين كانوا معه في السفينة؛ وقيل: معناه: وعلى أمم من ذرَّيَّة من معك؛ وقيل: يعني بالأمم سائر الحيوان الَّذين كانوا معه لأنَّ الله تعالى جعل فيها البركة ﴿وَأَمَمُ سَنُمَتِعُهُمْ ﴾ أي يكون من نسلهم أمم سنمتعهم في الدنيا بضروب من النعم فيكفرون فنهلكهم ﴿ثُمَّ يَمَشَّهُم يَنَّا) الهلاك ﴿عَذَابُ مولم<sup>(١)</sup>.

 إذ نكادى مِن قَمَعْلُ أي من قبل إبراهيم ولوط (مِن الْحَكَرِبِ الْعَظِيمِ فَ أَي من الغمّ
 الذي يصل حرّه إلى القلب، وهو ما كان يلقاه من الأذى طول تلك المدّة ووَنَعَمْرَنَهُ مِنَ الْفَوْرِ أي منعناه منهم بالنصرة؛ وقيل : (مِنَ ) بمعنى (عَلَى )<sup>(٢)</sup> . (وَلَقَدَ أَرْسَلْنَا نُوُمًا ) قيل : إنّه سمّي نوحاً لكثرة نوحه على نفسه، عن ابن عبّاس، وقيل في سبب نوحه : إنّه كان يدعو على قومه بالهلاك؛ وقيل : هو مراجعته ربّه في شأن ابنه (أن يَنْفَضَلُ عَلَيَ صَمْمَ ) بان يصير متبوعاً وانتم له تبع (وَلَوَ شَاءَ اللَّهُ ) أن لا يعبد سواه لأنزل ملائكة ولم ينزل بشراً آدمياً في المَعينا إلى الذي يعونا إليه نوح من التوحيد (فَتَرَبَّصُوا بِهِ ) انتظروا موته فتستريحوا منه ؛ وقيل فانتظروا يعونا إليه نوح من التوحيد (فَتَرَبَّصُوا بِهِ ) أي انتظروا موته فتستريحوا منه ؛ وقيل فانتظروا يواقته من جنونه فيرجع عمّا هو عليه ؛ وقيل : احبسوه مدة ليرجع عن قوله (بيما حياً إلى الله إلى إلى القلاق يواقته من جنونه فيرجع عمّا هو عليه ؛ وقيل : احبسوه مدة ليرجع عن قوله (بيما حياً إلى الذي إلى القلاقي الما منه الما الي الما منه الما الما منه الما الما موته فتستريحوا منه ؛ وقيل فانتظروا

مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٨٥.
 مجمع البيان، ج ٧ ص ١٠١.

بتكذيبهم إيّاي ﴿مُنَزَلًا مُّبَائَكُهُ أي إنزالاً مباركاً بعد الخروج من السفينة؛ وقيل: أي مكاناً مباركاً بالماء والشجر؛ وقيل: المنزل المبارك هو السفينة ﴿وَإِن كُنَّا لَبُنتَابِنَ﴾ أي وإن كنّا مختبرين إيّاهم بإرسال نوح ووعظه وتذكيره، ومتعبّدين عبادنا بالاستدلال بتلك الآيات على قدرتنا ومعرفتنا<sup>(1)</sup>.

المُرْسَلِينَ لأنّ من كذّب رسولاً واحداً فقد كذّب الجماعة، لأنّ كلّ رسول يأمر بتصديق جميع الرسل، وقال أبو جعفر عليه : يعني بالمرسلين نوحاً والأنبياء الّذين كانوا بينه وبين آدم ولَخُوُهُم أي في النسب (إنْ أَجْرِى) أي ما ثوابي وجزائي إلاّ عَلَى رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ» ولا أسألكم عليه أجراً فتخافوا تلف أموالكم وكانَبَعَك ٱلأَرْذَلُونَ أي السفلة، أو المساكين ؛ وقيل : يعنون الحاكة والأساكفة ولتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمَرْجُوبِينَ بالحجارة، أو بالشتم وقافَنَتَه أي فاقض بيني وبينهم قضاء بالعذاب في الناس

فَلَنِعْمَ ٱلْمُجِبُونَ فَنحن لنوح في دعائه، أو لكلّ من دعانا ﴿وَجَعَلْنَا ذُرِيَّتُمُ هُرُ ٱلْبَاقِينَ بِعد الغرق والناس كلّهم بعد نوح من ولد نوح، قال الكلبيّ، لمّا خرج نوح من السفينة مات من كان من الرجال والنساء إلاّ ولده ونساءهم ﴿وَتَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِذِينَ أي تركنا عليه ذكراً وأثنينا عليه في أمّة محمّد ﷺ وذلك الذكر قوله : ﴿سَلَمُ عَلَى نُوحٍ فِي ٱلْعَلَمِينَ﴾ ".

< وَأَزْدُجِرَكَ أَي وَزَجَر بِالشَّتَم وَالرمي بِالقبيح أو بِالوعيد ﴿ فَأُنْتَصِرَكَ أَي فَانتقم لِي منهم <sup>(٤)</sup>.

فَنَنَحَنَّا أَنُوَبَ ٱلسَّمَآبِ أي أجرينا الماء من السماء كجريانه إذا فتح عنه باباً كان مانعاً له في يَمَو مُنْسَمِر أي منصب انصباباً شديداً لا ينقطع فوَفَجَرَنَا ٱلأَرْضَ عُوْنَكُ أي شققنا الأرض بالماء عيوناً حتى جرى الماء على وجه الأرض فَقَالَنَكَ ٱلمَآبَ أي ماء السماء وماء الأرض، وإنّما لم يثنَ لأنّه اسم جنس يقع على القليل والكثير في عَلَىٰ آمَر فَدَ ذُدِرَ فيه هلاك القوم أي قدّره الله؛ وقيل : على أمر قدّره الله تعالى وعرف مقداره فلا زيادة فيه ولا نقصان؛ وقيل : إنّه كان فدر ماء السماء مثل قدر ماء الأرض؛ وقيل : على أمر قدّره الله عليهم في اللّوح المحفوظ فرَحَمَّنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلَنَيْبَ أي على سفينة ذات ألواح مرتبة جمع بعضها إلى بعض، وألواحها أحشابها التي منها جمعت فودُسُر أي مسامير شدّت بها السفينة؛ وقيل : هو صدر السفينة يدسّر به الماء؛ وقيل : هي أضلاع السفينة؛ وقيل : الدسر : طرفاها وأصلها والألواح جانباها يدسّر به الماء؛ وقيل : هي أضلاع السفينة؛ وقيل : الدسر : طرفاها وأصلها والألواح جانباها و يأعَيُنِنَاكُ أي بحفظنا وحراستنا في جَزَاء لين كان كُثِرَ في فعلنا به وبهم ما فعلنا من إنجائه و يأعَيُنِناكُ أي بحفظنا وحراستنا في جزاء كان كُثِر في فعلنا به وبهم ما فعلنا من إنجائه و يأعُونُوناكُ أي منها جمعت ودُسُر في أي مسامير شدّت بها السفينة وقيل : هو صدر السفينة و يأعُينُوناكُ أي منها حمعت في أضلاع السفينة وقيل الدسر : طرفاها وأصلها والألواح جانباها و يأعُينُوناكُ أي بحفظنا وحراستنا في جزاء كان كُثِرَ في فعلنا به وبهم ما فعلنا من إنجائه و إغُواقهم ثواباً لمن كان كفر وجحد أمره وهو نوح غيبَتْ والتقدير : لمن جحد نبوّته وكفر بالله

- (۱) مجمع البيان، ج ۷ ص ۱۸۵. (۲) مجمع البيان، ج ۷ ص ۳٤۰.
- (۳) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۱۳. (٤) مجمع البيان، ج ۹ ص ۳۱۰.

فيه ﴿وَلَقَد نَرَكَنُهَا ﴾أي هذه الفعلة ﴿آيَةُ ﴾ أي علامة يعتبر بها، أو تركنا السفينة ونجاة من فيها وإهلاك الباقين دلالة باهرة على وحدانيته تعالى، وعبرة لمن اتعظ بها، وكانت السفينة باقية حتى رآها أوائل هذه الأمة، وقيل في كونها آية : إنّها كانت تجري بين ماء السماء وماء الأرض وقد كان غطّاها على ما أمر الله تعالى به ﴿نَهَلَ مِن مُدَّكِرٍ ﴾أي متذكر يعتبر ﴿نَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرٍ ﴾هذا استفهام ومعناه التعظيم، أي كيف رأيتم انتقامي منهم وإنذاري إيّاهم؟ أَنْفُرَانَ لِلذِكْرِ ﴾ أي سهلناه للحفظ والقراءة<sup>(1)</sup>.

فَنَحُنَانَتَاهُمَا هِقَال ابن عبّاس : كانت امرأة نوح كافرة تقول للنّاس : إنّه مجنون وإذا آمن بنوح أحد أخبرت الجبابرة من قوم نوح به، وكانت امرأة لوط تدلّ على أضيافه وكان ذلك خيانتهما لهما، وما بغت امرأة نبيّ قطّ وإنّما كانت خيانتهما في الدين . وقال السدّيّ : كانت خيانتهما أنّهما كانتا كافرتين، وقيل : كانتا منافقتين؛ وقال الضحّاك : خيانتهما النميمة إذا أوحى الله إليهما أفشتاه إلى المشركين فُنُكَرَ يُغْنِيَا عَنَهُمَا مِنَ اللّهِ شَيْتًا في فلم يغن نوح ولوط مع نبوّتهما عن امرأتيهما من عذاب الله شيئاً، وقيل أي ويقال لهما يوم القيامة : فرادَحُكَلَ النَّارَ مَعَ الدَّنِيْلِينَ في قيل : إنّ اسم امرأة نوح واغلة، واسم امرأة لوط واهلة، وقال مقاتل : والغة ووالهة <sup>(٢)</sup>.

لَمَّا طَغَا ٱلْمَاءُ ﴾أي جاوز الحدّ حتّى غرقت الأرض بمن عليها ﴿مَلْنَكُمُ فِ لَلْمَارِيَةِ ﴾أي حملنا آباءكم في السفينة ﴿لِنَجْعَلَهَا ﴾ أي تلك الفعلة<sup>(٣)</sup>.

وَعَذَابُ أَلِيمُ ﴾ قال البيضاوي : عذاب الآخرة أو الطوفان هيمن ذُنُوبِكُم ﴾ بعضها وهو ما سبق ﴿ لَنَ أَجْمَلُ مُسَمَّى ﴾ هو أقصى ما قدّر لكم بشرط الإيمان والطاعة همَّمَوًا أَمَّنِعَمُ ﴾ لئلا إسناد الزيادة إلى الدعاء على السببية ﴿ لَا هَرَارَ ﴾ عن الإيمان والطاعة همَمَوًا أَمَّنِعَمُ ﴾ لئلا يسمعوا الدعوة ﴿وَاسْتَنْشَوًا شِمَامُ تَعْطُوا بها لئلاً يروني ﴿وَأَمَرُوا ﴾ أكبوا على الكفر والمعاصي هذَرَ إذ دَعَوَّتُهُم ﴾ إلى قوله : ﴿يَمَرُرُ ﴾ أي دعوتهم مرّة بعد أخرى على أي وجه أمكنني، و (ثم) لتفاوت الوجوه أو لتراخي بعضها عن بعض ﴿يُرَسِل السَّمَة ﴾ أي المُظلَة أو أمكنني، و (ثم) لتفاوت الوجوه أو لتراخي بعضها عن بعض ﴿يُرَسِل السَّمَة ﴾ أي المُظلَة أو السحاب ﴿عَلَيَهُ عَنْهُ لَنَهُ مَعْدَرًا ﴾ أي كثير المدر ﴿ مَنَّنَتِهُ أي بساتين هُمَا لكَثَر كَرُخُونَ يَلَو وَقَارًا ﴾ ل معلون له توقيراً، أي تعظيماً لمن عبده وأطاعه، أو لا تعتقدون له عظمة ﴿وَقَدَ خَلَقَكُمُ أَطَارًا ﴾ تأملون له توقيراً، أي تعظيماً لمن عبده وأطاعه، أو لا تعتقدون له عظمة ﴿وَقَدَ خَلَقَكُم فَا أَنُوبُونَ يُؤُونًا و أي تارات إذ خلقهم أولاً عناصر، ثم مركبات تعذي الإنسان، ثم أخلاطاً، ثم نطغاً وهكذا، فإنه يدل على أنه يمكنه أن يعيدهم تارة أخرى ﴿وَالله أَنَا مَدَرًا مُ أَن النسان مُولًا مُونَوا فَالَوًا ﴾ أي تارات إذ خلقهم أولاً عناصر، ثم مركبات تعذي الإنسان، ثم أخلاطاً، ثم نطغاً وهكذا، أي تارون أنه يمكنه أن يعيدهم تارة أخرى فواسعة فوالَنَبَعُوا مَن لَزُ يَزِدُهُ مَائُمُ وَوَلَدُهُم أَواراً ﴾ أي تارون إذ عليه ما أنه يمكنه أن يعيدهم تارة أخرى فواسعة فوالَنَبْعُرُ أي أنهم أو وَلَذُهُ أَي أَنَ وَالاً أَن

- مجمع البيان، ج ٩ ص ٣١٤.
   مجمع البيان، ج ١٩ ص ٣١٤.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۱۰۷.

خسارهم في الآخرة ﴿وَمَكَرُوا﴾ عطف على لم يزده والضمير لمن وجمعه للمعنى ﴿مَكْرًا حُبَّارًا﴾ كبيراً في الغاية ﴿وَلَا نَذَرُنَّ وَدًا﴾ قيل: هي أسماء رجال صالحين كانوا بين آدم ونوح فلمّا ماتوا صوّروا تبرّكاً بهم، فلمّا طال الزمان عبدوا وقد انتقلت إلى العرب ﴿وَقَدْ أَضَلُوا﴾ أي الرؤساء أو الأصنام ﴿وَلَا نَزِدِ ٱلظَّلِيِينَ إِلَا مَنَكَلاً﴾ عطف على الربّ ﴿ إِنَّهُمْ عَصَوْنِ ﴾ ولعلّ المطلوب هو الضلال في ترويج مكرهم ومصالح دنياهم لا في أمو دينهم أوالضياع والهلاك كقوله : ﴿إِنَّ ٱلْمُجَرِمِينَ في مَنكَلٍ وَسُعُرٍ ﴾.

فِيَمَّا خَطِيَّنَهِمْ ﴾ من أجلها، و (ما) مزيدة للتأكيد والتفخيم فَأَدَّخِلُوا نَارًا﴾ المراد عذاب القبر أو عذاب الآخرة فَدَيَّارًا﴾ أي أحداً فَوَلِوَلِدَتَ﴾ لمك بن متوشلخ، وشمخا بنت أنوش فَوَلِمَن دَخَلَ بَيِّفِي﴾ منزلي أو مسجدي أو سفينتي فإلَّا نَبَارًا﴾ أي هلاكاً<sup>(1)</sup>.

١ - فس: ﴿نَبَآ نُوجٍ ﴾ أي خبر نوح ﴿تُمَرَ لَا يَكُنْ أَنَّكُمْ عَلَيْكُرْ غُمَّةُ ﴾ أي لا تغتموا ﴿تُدَ أقضُوًا إِلَىٰ ﴾ أي ادعوا عليّ<sup>(٢)</sup>.

٢ - فس: ﴿ وَأَنَّبَعَكَ ٱلْأَرْدَلُونَ ﴾ قال: الفقراء<sup>(٣)</sup>.

٤ - فس: ( كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَندِيعَةِنِ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ قال: والله ما عنى بقوله: ( فَخَانَتَاهُمَا ﴾ إلا الفاحشة<sup>(٥)</sup>.

٥ – فسي: أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليهم فوافاه عند طلوع في قومه ثلاث مائة سنة يدعوهم إلى الله فلم يجيبوه، فهم أن يدعو عليهم فوافاه عند طلوع الشمس اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة سماء الدنيا وهم العظماء من الملائكة، فقال لهم نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة سماء الدنيا وهم العظماء من الملائكة، فقال لهم نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة سماء الدنيا وهم العظماء من الملائكة، فقال لهم نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة سماء الدنيا وهم العظماء من الملائكة، فقال لهم نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا وإنّ غلظ مسيرة نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا وإنّ غلظ مسيرة سماء الدنيا في أنوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا وإنّ غلظ مسيرة نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة السماء الدنيا وإنّ غلظ مسيرة سماء الدنيا وإنّ غلظ مسيرة نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ما تكم الماء الدنيا وإنّ غلظ مسيرة نوح: ما أنتم؟ فقالوا: نحن اثنا عشر ألف الدنيا إلى الدنيا مسيرة خمسمائة عام، وخرجنا عند طلوع الشمس ووافيناك في هذا الوقت، فنسألك أن لا تدعو على قومك، قال نوح: أجلتهم شلائمائة سنة؛ فلما أتى عليهم ستمائة سنة ولم يؤمنوا هم أن يدعو عليهم فوافاه اثنا عشر ألف قبيل من قبائل سماء الثانية فقال نوح: من أنتم؟ قالوا نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل سماء الثانية فقال نوح: من أنتم؟ قالوا نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل مماء الثانية فقال نوح: من ألمائكة النه من انتم؟ قالوا نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل مماء الثانية فقال نوح: من أنتم؟ قالوا نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ملائكة علم ألف قبيل من قبائل ملائكة النه قبيل من قبائل ملائكة قبيل من قبائل ماء الثانية فقال نوح: من أنتم؟ قالوا نحن اثنا عشر ألف قبيل من قبائل ما مائكة ما شرئكة قبيل من قبائل سماء الثانية ما ألئمي ألهما أله ما قبائل ما ألفي ألفي ما ألفي ما ألفي ألفي ما ألفي ما شرئيا قبل ما قبائل ما شرئكة ألفي ما ألفي ما ألفي ما ألفي ألفي ما ألف

- (۱) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٦. (
  - (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۹.
    - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٦٢.

(۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۱۵.
 (٤) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۹٦.

سماء الثانية، وغلظ سماء الثانية مسيرة خمسمائة عام، ومن سماء الثانية إلى سماء الدنيا مسيرة خمسمائة عام، وغلظ سماء الدنيا مسيرة خمسمائة عام، ومن السماء الدنيا إلى الدنيا مسيرة خمسمائة عام، خرجنا عند طلوع الشمس ووافيناك ضحوةً، نسألك أن لا تدعو على قومك، فقال نوح: قد أجلتهم ثلاثمائة سنة؛ فلمّا أتى عليهم تسعمائة سنة ولم يؤمنوا همّ أن يدعو عليهم فأنزل الله بَجْرَيَةٍ : ﴿أَنَّهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ فَلَا نَبْتَبِسْ بِمَا كَانُوْا يَعْعَلُونَ﴾ فَقال نوح : ﴿ رَبِّ لَا نَذَرْ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلْكَغِرِينَ دَيَّارًا ٢٠ إِنَّكَ إِن تَذَرْهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلَا يَلِدُوٓا إِلَّا فَاجِرًا كَفَارًا ٢٠٠٠ فأمره الله يَجْرَجُكُ أن يغرس النخل فأقبل يغرس النخل فكان قومه يمرون به فيسخرون منه ويستهزئون به ويقولون : شيخ قد أتى له تسعمانة سنة يغرس النخل، وكانوا يرمونه بالحجارة، فلمّا أتى لذلك خمسون سنة وبلغ النخل واستحكم أمر بقطعه فسخروا منه، وقالوا: بلغ النخل مبلغه قطعه، إنَّ هذا الشيخ قد خرف وبلغ منه الكبر وهو قوله: ﴿وَكُلُّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَأٌ مِّن فَوْمِهِ. سَخِرُوا مِنْهُ قَالَ إِن تَسْخَرُوا مِنَّا فَإِنَّا نَسْخَرُ مِنكُمْ كَمَا تَسْخَرُونَ 🖏 فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ﴾ فأمره الله أن يتخذ السفينة وأمر جبرئيل أن ينزل عليه ويعلّمه كيف يتَّخذها، فقدَّر طولها في الأرض ألفاً ومائتي ذراع، وعرضها ثمان مائة ذراع، وطولها في السماء ثمانون ذراعاً، فقال: يا ربِّ من يعينني على اتِّخاذها؟ فأوحى الله إليه: ناد في قومك: من أعانني عليها ونجر منها شيئاً صار ما ينجره ذهباً وفضَّة، فنادى نوح فيهم بذلك فأعانوه عليها وكانوا يسخرون منه ويقولون: يتّخذ سفينة في البرّ<sup>(١)</sup>.

7 - قال: فحدثني أبي، عن صفوان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: لما أراد الله بمرحلة فوم نوح عقم أرحام النساء أربعين سنة فلم يلد فيهم مولود، فلما فرغ نوح من اتخاذ السفينة أمره الله أن ينادي بالسريانية، لا يبقى بهيمة ولا حيوان إلا حضر، فأدخل من كل جنس من أجناس الحيوان زوجين في السفينة، وكان الذين آمنوا به من جميع الدنيا ثمانين رجلاً فقال الله بمرحلة أن ينادي بالسريانية، لا يبقى بهيمة ولا حيوان إلا حضر، فأدخل من رجلاً فقال الله بمرحلة أو نبع من جميع الدنيا ثمانين رجلاً فقال الله بمرحلة أن ينادي بالسريانية، لا يبقى بهيمة ولا حيوان إلاً حضر، فأدخل من رجلاً فقال الله بمرحلة أن سبكي عبد الله يتركم وكل جنس من أجناس الحيوان زوجين في السفينة، وكان الذين آمنوا به من جميع الدنيا ثمانين رجلاً فقال الله بمرحلة في السفينة، وكان الذي يعرف بفار التنو في اليوم الذي أراد الله هلاكهم كانت امرأة نوح تخبز في الموضع الذي يعرف بفار التنور في مسجد الكوفة، وجمع لهم فيها ما أراد الله هلاكهم كانت امرأة نوح تخبز في الموضع الذي يعرف بفار التنور في مسجد الكوفة، وحمع لهم فيها ما أراد الله هلاكهم كانت امرأة نوح تخبز في الموضع الذي يعرف بفار التنور في مسجد الكوفة، وقد كان نوح اتخذ لكل ضرب من أجناس الحيوان موضعاً في السفينة، وجمع لهم فيها ما أراد الله هلاكهم كانت امرأة نوح تخبز في الموضع الذي يعرف بفي السفينة، وجمع لهم فيها ما والا وختمه حتى أدخل جميع الحيوان السفينة، ثم جاء إلى التنور ففض الخاتم ورفع عليها وقد كان نوح اتخذ لكل ضرب من أجناس الحيوان موضعاً في التنورة بفي أمان موضع عليها وقد كان نوح المنداء، فصاحت امرأته لما فار التنور فجاء نوح إلى التنور، فوضع عليها وختمه حتى أدخل جميع الحيوان السفينة، ثم جاء إلى التنور ففض الخاني ورفع الطين، وحمه مونو إلى أرض من أبي وختمه حتى أدخل جميع الحيوان السفينة، ثم جاء إلى التنور ففض الخاتم ورفع الطين، ووح تمه حتى أدخل جميع الحيوان السفينة، ثم جاء إلى التنور فوضع عليها وانكسفت الشمس، وجاء من الساء ماء منهمر صت بلا قطر، وتفجرت الأرض أرفن ين أرفن أمر فن أمون بول وي فوضع عليها ووم وختمه حتى أدخل جميع الحيوان السفين أورف ألفي أبول أرفني أورن أرفني أرفو ألفي أمول وي فول المون أم أرفي أرفن أله أرفي أ

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۲۷.

يقول: مجراها أي مسيرها، ومرساها أي موقفها، فدارت السفينة ونظر نوح إلى ابنه يقع ويقوم فقال له: ﴿ بَنْبُنَى أَرْكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن مَّعَ ٱلْكَفِرِيَٰ﴾ فقال ابنه كما حكى الله ۖ بَجَرَيَجَك ﴿سَنَادِى إِلَىٰ جَبَلٍ يَعْصِمُنِي مِنَ ٱلْمَآءَ ﴾ فقال نوح : ﴿لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرٍ ٱللَّهِ إِلَّا مَن تَرْجِعَهُ ثُم قال نوح : ﴿ رَبِّ إِنَّ آبْنِي مِنْ أَهْلِي وَإِنَّ وَعَدَكَ ٱلْحَتَّى وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ فقال الله : ﴿ يَنتُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَيْرُ مَنِلِحٌ فَلَا تَسْتَلْنِ مَا لَتِسَ لَكَ بِهِ. عِلْمٌ إِنِّي أَعظك أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَبِهِلِينَ﴾ فقال نوح كما حكى الله تعالى : ﴿رَبِّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَبْسَ لِي بِهِ. عِلْمٌ وَإِلَّا تَغْفِرْ لِ وَتَرْحَمْنِيَ أَحْثُن مِّنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ فكان كما حكى الله : ﴿وَحَالَ بَيْنَهُمَا ٱلْمَوْجُ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ﴾ فقال أبو عبد الله ظلِّيني: فدارت السفينة وضربتها الأمواج حتَّى وافت مكَّة، وطافت بالبيت وغرق جميع الدنيا إلاّ موضع البيت، وإنّما سمّي البيت العتيق لأنّه أعتق من الغرق، فبقى الماء ينصبّ من السماء أربعين صباحاً، ومن الأرض العيون حتّى ارتفعت السفينة فمسحت السماء، قال: فرفع نوح يده ثمَّ قال: (يا رهمان اتقن) وتفسيرها ربَّ أحسن، فأمر الله الأرض أن تبلع ماءها وهُوَ قُولُهُ: ﴿وَقِيلَ يَتَأَرْضُ آبْلَعِي مَآءَكِ وَبَنسَمَاهُ أَقْلِمِي﴾ أي أمسكي ﴿وَعِيضَ آلْمَآءُ وَقُضِيَ ٱلأَمْرُ وَأَسْتَوَتْ عَلَى ٱلجُودِيِّ ﴾ فبلعت الأرض ماءها فأراد ماء السماء أن يدخل في الأرض فامتنعت الأرض من قبولها وقالت: إنَّما أمرني الله ﴾ وَتَخِيرُ أن أبلع مائي، فبقي ماء السماء على وجه الأرض، واستوت السفينة على جبل الجوديّ وهو بالموصل جبلٌ عظيم، فبعث الله جبرتيل فساق الماء إلى البحار حول الدنيا، وأنزل الله على نوح: ﴿ يَنِوُحُ أَهْبِطْ بِسَلَنُو مِنَّا وَبَرَكَنِ عَلَيْك وَعَلَىٰ أُمَوٍ مِتَن مَعَلَكٌ وَأُمَمٌ سَنْمَيْعُهُمْ ثُمَّ بَمَشْهُم مِنّا عَذَابٌ أَلِيدٌ﴾ فنزل نوح بالموصل من السفينة مع الثمانين وبنوا مدينة الثمانين، وكانت لنوح بنت ركبت معه السفينة فتناسل الناس منها، وذلك قول النبي ٢٠٠٠ : نوح أحد الأبوين، ثمَّ قال الله بَمَرْضِ لنبيَّه ٢٠٠٠ • فَيْلُكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوجِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنتَ تَعْلَمُهَآ أَنتَ وَلَا فَوْمُكَ مِن قَبْلِ هَنذاً فَأَصْبِرْ إِنَّ ٱلْعَنِقِبَةَ لِلْمُنَقِيرِ﴾(١).

**بيان:** قال الشيخ الطبرسيّ قدّس الله روحه : قد قيل في معنى قوله سبحانه : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ ﴾ أقوال :

أحدها : أنّه كان ابنه لصلبه، والمعنى أنّه ليس من أهلك الّذين وعدتك بنجاتهم معك، لأنّ الله تعالى قد استثنى من أهله الّذين وعده أن ينجّيهم من أراد إهلاكهم بالغرق فقال : ﴿إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيُهِ ٱلْقَوْلُ﴾ عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير والضحّاك وعكرمة، واختاره الجبّائتي .

وثانيها : أنّ المرادمن قوله : ﴿لَيْسَ مِنْ أَهَلِكَ﴾ أنه ليس على دينك، فكأنّ كفره أخرجه عن أن يكون له أحكام أهله، عن جماعة من المفسّرين، وهذا كما قال النبيّ ﷺ : «سلمان منا أهل البيت» وإنّما أراد : على ديننا، ويؤيّد هذا التأويل أنّ الله سبحانه قال على طريق التعليل : ﴿ إِنَّمُ عَمَلُ غَيْرُ مَنِلِجٌ﴾ فبين أنّه إنّما أخرج عن أحكام أهله لكفره وشرّ عمله، وروي عن عكرمة أنّه

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۲۸.

قال: كان ابنه، ولكنَّه كان مخالفاً له في العمل والنيَّة، فمن ثمَّ قيل: إنَّه ليس من أهلك.

وثالثها: أنّه لم يكن ابنه على الحقيقة وإنّما ولد على فراشه، فقال على الله الله : إنّه ابني على ظاهر الأمر، فأعلمه الله أنّ الأمر بخلاف الظاهر ونبّهه على خيانة امرأته، عن الحسن ومجاهد، وهذا الوجه بعيدٌ من حيث إنّ فيه منافاة للقرآن لأنّه تعالى قال : ﴿وَنَادَىٰ نُوَحُ أَبْنَهُهُ ولأنّ الأنبياء يجب أن ينزّهوا عن مثل هذه الحال لأنّها تعيّر وتشين، وقد نزّه الله أنبياءه عمّا دون ذلك توقيراً وتعظيماً عمّا ينفر من القبول منهم، وروي عن ابن عبّاس أنّه قال : ما زنت امرأة نبيّ قطّ وكانت الخيانة من امرأة نوح أنّها كانت تنسبه إلى الجنون والخيانة من امرأة لوط أنّها كانت تدلّ على أضيافه.

ورابعها : أنّه كان ابن امرأته وكان ربيبه، ويعضده قراءة من قرأ (ابْنهَ) بفتح الهاء أو و(ابنها) والمعتمد المعوّل عليه في تأويل الآية القولان الأوّلان انتهى<sup>(1)</sup>.

٧- فس: ﴿وَأَزْدُجِرَ ﴾ أي آذوه وأرادوا رجمه، قوله: ﴿فَفَنَحْنَا أَبْوَبَ ٱلسَّمَاءِ بِمَآوِ مُنْهَمِرٍ ﴾ قال: صبّ بلا قطر ﴿وَفَجَرْنَا ٱلأَرْضَ عُبُونَا فَٱلْنَعَى ٱلْمَاءَ ﴾ قال: ماء السماء وماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدْ فَبُرَرَ صَبّ بلا قطر ﴿وَفَجَرْنَا ٱلأَرْضَ عُبُونَا فَٱلْنَعَى ٱلْمَاءَ ﴾ قال: ماء السماء وماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدْ فَبُرَرَ صَبّ بلا قطر ﴿وَفَجَرْنَا ٱلأَرْضَ عُبُونَا فَٱلْنَعَى ٱلْمَاءَ ﴾ قال: ماء السماء وماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدْ فَبُرَرَ صَبّ بلا قطر ﴿وَفَجَرْنَا ٱلأَرْضَ عُبُونَا فَٱلْنَعَى ٱلْمَاءَ ﴾ قال: ماء السماء وماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدْ فَبُرَرَ عَلَىٰ آلَمَ أَنَّ فَعَرَ أَنَا لَذَى مَاءَ السماء وماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدْ فَبُرَرَ مَنْ أَعْلَىٰ مَاءَ السماء وماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدُ فَبُرَنَ عَبُونَا وَحَمَلَنَا مَاء أَمَرَ فَتَرَعْنَا أَلَى وَعَلَىٰ أَمْرَ فَاللَّهُ وَعَلَىٰ أَعْلَىٰ عَلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ فَالْعَلَى أَلَمَ فَعَلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ فَلَكُمَ مَاء الله ماء الله ماء الأرض ﴿عَلَىٰ أَمْرٍ فَدَ عَلَنَ أَعْلَىٰ وَحَمَلَنَهُ فَعَنَ أَعْرَبُ أَرَامَ حَمَنُ فَلَ فَقُلَ مَا أَبْوَلَ اللسَمَاء وَمَاء الله ما إلَى أَعْلَىٰ فَلَكُ أَمْرَوْقَلَىٰ أَعْرَضَ عُبُولَ أَعْلَىٰ أَعْرَبُكُمُ فَالَا أَعْرَالَ ما أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَمْ فَقَدَ فَبُرَ فَقَلْ أَعْلَىٰ أَوْقَلَىٰ الْعَامَ مَا أَنْ أَلْنَعْنَى أَلْمَاء ما أَلْ أَعْلَىٰ أَعْرَبُ أَلُ عَلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْرَبُ أَعْرَضَ مَ أَعْلَىٰ أَنْعَى أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْنَا أَرْ فَعَنْ أَعْنَ أَنْ أَعْنَى أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْنَا أَعْنَى أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَنْ أَلَكُ أَعْلَى أَعْلَىٰ أَعْرَاءَ أَعْمَ أَعْذَا أَعْنَ أَنْ أَعْلَىٰ أَعْذَاءَ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْلَىٰ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَنْ أَنَا أَعْنَ أَعْنَ مَاء أَعْنَ فَ أَعْنَ فَعَنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْلَىٰ أَعْ وماء السماء أولا أَعْنَا أَعْنَ أَعْلَى أَنْ مَا أَعْلَى أَعْلَى أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنُ أَعْ وماء الله أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَ أَعْ أَعْنُ أَعْ أَعَنَ أَعْنَ أَعْ أَعْنَ أَعْ أَعْنَ أَعْنَع

٨- فس، ﴿ وَأَسْتَغْشَوْا ثِيَابَهُمَ ﴾ قال: استتروا بها ﴿ وَأَسَرُوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا فِي عزموا على أَن لا يسمعوا شيئاً ﴿ وَأَسْتَكْبَرُوا وَأَسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا فِي عزموا على أَن لا يسمعوا شيئاً ﴿ وَأَسْتَكْبَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا أَسْتِكْبَرُوا فِي مَواية أَبِي أَن لا يسمعوا شيئاً ﴿ وَأَسْتَرَدْ لَهُمْ إِسْرَارَا ﴾ قال : أن لا يسمعوا شيئاً ﴿ وَأَسْتَكْبَرُوا فَلَهُمْ وَأَسْتَرُوا بِها ﴿ وَأَسْتَكْبَرُوا وَاسْتَكْبَرُوا فَي عَزموا على أَن لا يسمعوا شيئاً ﴿ فَنُمَ إِنَّ أَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسَرَرْتُ لَمُ مَ إِسْرَارًا ﴾ أَن لا يسمعوا شيئاً ﴿ وَلَمَ أَنْ لا يسمعوا شيئاً وَشَمَ إِنَّ أَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسَرَرْنُ لَمُ مَ إِنَّ أَنْ لا يسمعوا شيئاً وَ فَلَا يَعْلَنتُ لَهُمْ وَأَسْرَرْتُ لَمْ إِسْرَارًا ﴾ قال : دعوتهم سراً وعلانية ، وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفو غليقَلْنِ في قوله : ﴿ لا نَرْجُونَ لِلَهِ وَقُولُ ﴾ قال : لا تخافون لله عظمة .

وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿وَقَدْ خَلَقَكُمْ أَمْلُوَارًا﴾: قال: على اختلاف الأهواء والإرادات والمشيّات، وقوله: ﴿وَلَلَنَهُ أَنَبْتَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ نَاتَا﴾ أي على الأرض نباتاً، قوله: ﴿وَأَنَبَعُوا مَن لَمَرْ يَزِدْهُ ﴾ قال: تبعوا الأغنياء، قوله: ﴿كُبَّارًا﴾ أي كبيراً، قوله: ﴿وَلَا لَذَرُنَ وَذَا وَلَا سُوَاعًا﴾ قال: كان قوم مؤمنون قبل نوح فماتوا فحزن عليهم الناس، فجاء إبليس فاتّخذ لهم صورهم ليأنسوا بها فأنسوا بها، فلمّا جاءهم الشتاء أدخلوهم البيوت فمضى ذلك القرن وجاء القرن الآخر فجاءهم إبليس فقال لهم: إنّ هؤلاء آلهة كانوا آباؤكم يعبدونها، فعبدوهم وضلّ منهم بشرٌ كثيرٌ، فدعا عليهم نوح فأهلكهم الله.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظليمًا في قوله : ﴿سَبْعَ سَمَوَتِ طِبَاقًا﴾ يقول : بعضها فوق بعض، قوله : ﴿وَلَا نَذَرُنَّ وَدُآ﴾ الآية قال : كانت ودّ صنماً لكلب، وكانت سواع لهذيل، ويغوث لمراد، ويعوق لهمدان، ونسر لحصين. وقال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿وَلَا نَزِدِ ٱلظَّالِيِنَ إِلَّا ضَلَالًا﴾ قال : هلاكاً وتدميراً<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٨٥.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٩.
  - (۳) تغسير القمي، ج ۲ ص ۳۷٦.

٩ - فس: أحمد بن محمد بن موسى، عن محمد بن حماد، عن عليّ بن إسماعيل الميثميّ، عن فضيل الرسّان، عن صالح بن ميثم قال: قلت لأبي جعفر غليظير : ما كان علم نوح حين دعا على قومه أنّهم لا يلدون إلاّ فاجراً كفّاراً؟ فقال أما سمعت قول الله لنوح : ﴿ أَنَهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَرِّمِكَ إِلَّا مَن قَدْ ءَامَنَ﴾<sup>(1)</sup>.

١٠ - فس: أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبي، عن أبي عبد الله عليتين في قوله : ﴿ أَغْضِرُ لِى وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ مُؤْمِنًا﴾ محمّد الحلبي، عن أبي عبد الله عليتين في قوله : ﴿ أَغْضِرُ لِى وَلِوَالِدَى وَلِمَن دَخَلَ بَيْقِ مُؤْمِنًا﴾ إنها يعني الولاية من دخل فيها دخل بيوت الأنبياء<sup>(٢)</sup>.

١١ – **فس: و**في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿وَلَا نَزِدِ ٱلظَّـٰلِمِينَ إِلَّا نَبَائُا﴾ أي خساراً<sup>(٣)</sup>.

٢٢ - ب: ابن سعد، عن الأزديّ قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: ﴿وَنَادَىٰ نُوَحُ ٱبْنَعُرُ﴾ أي ابنها وهي لغة طيّ<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** لعلّه عليمًا قرأ ﴿ آبْنَتُمُ بِفتح الهاء، وقد روى العياشيُّ عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليمًا (وَنَادَى نُوَحُ ٱبْنَتُمُ) بنصب الهاء يعني ابن امرأته. وقال الشيخ الطبرسيّ تقله: وروي عن عليّ وأبي جعفر محمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد عليمًا وعروة بن الزبير: ﴿وَنَادَىٰ نُوحُ أَبْنَتُمُ﴾ بفتح الهاء فحذف الالف تخفيفاً. وروي عن عكرمة ابنها.

وقال الرازي: فيه أقوال: فالأوّل أنّه ابنه في الحقيقة. والثاني أنّه كان ابن امرأته وهو قول محمّد بن عليّ الباقر والحسن البصريّ، ويروى أنّ عليّاً قرأ: ونادى نوح ابنها، والضمير لامرأته، وقرأ محمّد بن عليّ وعروة بن الزبير ابنهَ بفتح الهاء يريدان ابنها إلاّ أنّهما اكتفيا بالفتحة عن الألف. والثالث أنّه ولد على فراشه لغير رشدة، وهذا قول خبيث يجب صون منصب النبوّة عن هذه الفضيحة<sup>(ه)</sup>، انتهى ملخص كلامه.

**أقول:** الأخبار في ذلك مختلفة ويظهر من بعض الأخبار أنَّ روايات النفي محمولة على التقيَّة والله يعلم.

١٣ - **ل:** ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عَظِيَّةِ قال: إنّ نوحاً لمّا كان أيّام الطوفان دعا مياه الأرض فأجابته إلاّ الماء المرّ والكبريت<sup>(1)</sup>.

العان عن عمر، عن الله عنه الله عنه الحسن المعن عليّ، عن عمر، عن أبان الله عن الله الله الله الله الله الله عن عثمان، عن العلاء الله الله عن أبي عبد الله عليه الله الله الله عنه الله عنه الله عنه أناه الله الله الله الله ا

- (۱) (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۷٦-۳۷۷. (٤) قرب الاسناد، ص ٤١ ح ١٣٢.
- ٥) تفسير فخر الرازي ج ١٧ ص ٢٤٠.
   (٦) الخصال، ص ٥٢ باب الاثنين ح ٦٧.

إبليس فقال له: ما في الأرض رجل أعطم منّة عليّ منك، دعوت الله على هؤلاءِ الفسّاق فأرحتني منهم، ألا أعلّمك خصلتين؟ إيّاك والحسد فهو الّذي عمل بي ما عمل، وإيّاك والحرص فهو الّذي عمل بآدم ما عمل<sup>(1)</sup>.

10 - ن، ع، ل: سأل الشامي أمير المؤمنين علي عن قول الله بَتَرَجَع فَنْ فَنْ أَنْزُهُ مِنْ أَنْزُهُ مِنْ المَتَرَجُ فَنْ أَنْبُو مَنْ عَالَى الله بَتَرَجَع فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَجَع فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مِنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مِنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مِنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ أَنْ وَالَّذِي الله عَلَيْ وَالَّذِي الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُ مَنْ عَالَى الله بَتَرَج فَنْ أَنْدُولُ الله بَتَرَج فَنْ أَنْذِي اللّه بَتَرُج فَنْ أَنْدُ لَكُنْ اللّه بَتَر مَنْ عَالَى اللّه عَلَيْ مَنْ مَا بَيْل الله بَتَر مَنْ الله بَتَر مَنْ أَمَة موسى، والذي يفر من أميه إبراهيم، والذي يفر من ما حبته لوط، والذي يفر من أمّه موسى أنه والذي يفر من أبيه إبراهيم، والذي يفر من ما حبته لوط، والذي يفر من أبنه نوح يفر من أمنه موسى أنه الذي يفر من أبيه إبراهيم، والذي يفر من أمّه موسى أنه ما أنه كنام أنه أبيه إبراهيم، والذي يفر من ما حبته لوط، والذي يفر من أبنه نوح يفر من أمه موسى أنه الذي يفر من أبيه إبراهيم أنه الذي يفر من أبنه كنعان (٢).

**بيان:** هذا هو المشهور في اسم ابنه ﷺ : وقيل: اسمه يام.

**أقول:** قد مرّت الأخبار في نقش خاتمه ﷺ فارجع إليها فإنّها تتضمن قصّة الطوفان.

١٦ – **كاء** عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله قال: إنّ نوحاً ﷺ لمّا كان أيّام الطوفان دعا المياه كلّها فأجابته إلاّ ماء الكبريت وماء المرّ فلعنهما<sup>(٣)</sup>.

**گا:** عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سنان، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(3)</sup>.

١٧ - ك، محمّد بن يحيى، عن حمدان بن سليمان النيسابوريّ، عن محمّد بن يحيى بن زكريّا، وعدّة من أصحابنا، عن أحمد بن أبي عبدالله، عن أبيه جميعاً، عن محمّد بن سنان، عن أبي الجارود، عن أبي سعيد عقيصا، عن الحسن والحسين صلوات الله عليهما أنّها قالا : إنّ الله تبارك وتعالى لمّا آسفه قوم نوح فتح السماء بماء منهمر، وأوحى إلى الأرض فاستعصت عليه عيون فلعنها وجعلها ملحاً أجاجاً<sup>(0)</sup>.

١٨ – **ل:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبان، عن كثير النواء، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ نوحاً ﷺ ركب السفينة أوّل يوم من رجب فأمر من كان معه أن يصوموا ذلك اليوم. الخبر<sup>(٦)</sup>.

**ماء** المفيد، عن ابن قولويه، عن محمّد بن الحسن بن متّ الجوهريّ، عن الأشعريّ، عن ابن عيسي مثله<sup>(٧)</sup>.

- (۱) الخصال، ص ۹۱ باب الاثنين ح ٦١.
- (۲) عيون اخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٢ باب ٢٤ ح ١، وعلل الشرائع ج ٢ ص ٣٢١ باب ٣٨٥ ح ٤٤ والخصال ص ٣١٨ باب الخمسة ح ١٠٢.
  - (٣) الكافي، ج ٦ ص ١١٠٦ باب ٣١٤ ح ٢.
  - (٤) (٥) الكافي، ج ٦ ص ١١٠٦ باب ٣١٤ ح ٤ و٣.
  - (٦) الخصال، ص ٥٠٣ باب الخمسة عشر ح ٦. (٧) أمالي الطوسي ص ٤٤ مجلس ٢ ح ٥٢

**۱۹ – ل:** ابن الوليد، عن ابن المهتدي، عن سيف بن المبارك، عن أبيه، عن أبي الحسن ﷺ مثله<sup>(۱)</sup>.

• Y - ل: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن محمّد البرقيّ، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال: لمّا دعا نوح علي ربّه بَتَوَيْن على قومه أتاه إبليس لعنه الله فقال: يا نوح إنّ لك عندي يدا أريد أن أكافيك عليها، فقال له نوح علي : إنّه ليبغض إليّ أن يكون لك عندي يد فما هي؟ قال: بلى دعوت الله على قومك نوح علي : إنّه ليبغض إليّ أن يكون لك عندي يد فما هي؟ قال: بلى دعوت الله على قومك نوح علي : ور علي الله فقال: يا نوح إنّ لك عندي يدا أريد أن أكافيك عليها، فقال له نوح علي : إنّه ليبغض إليّ أن يكون لك عندي يد فما هي؟ قال: بلى دعوت الله على قومك نوح علي : إنّه ليبغض إليّ أن يكون لك عندي يد فما هي؟ قال: بلى دعوت الله على قومك فأغرقتهم فلم يبق أحد أغويه فأنا مستريح حتّى ينشأ قرن آخر وأغويهم فقال له نوح علي : ما الذي تريد أن تكافيني به؟ قال: اذكرني في ثلاث مواطن فإنّي أقرب ما أكون إلى العبد إذا كان في إحداهن : اذكرني إذا كنت مع امرأة في إحداهن : واذكرني إذا كنت مع امرأة خالياً ليس معكما أحد<sup>(Y)</sup>.

٢١ – ع: بالإسناد إلى وهب قال : أهل الكتابين يقولون : إنّ إبليس عمّر زمان الغرق كلّه في الجوّ الأعلى يطير بين السماء والأرض بالذي أعطاه الله تبارك وتعالى من القوّة والحيلة، وعمّرت جنوده في ذلك الزمان فطفوا فوق الماء، وتحوّلت الجنّ أرواحاً تهبُّ فوق الماء، وبحمّرت جنوده في ذلك الزمان فطفوا فوق الماء، وتحوّلت الجنّ أرواحاً تهبُّ فوق الماء، وبذلك توصف خلقتها أنّها تهوي هويّ الريح، إنّما سمّي الطوفان طوفاناً لأنّ الماء طفى فوق الماء، وتحوّلت الجنّ أرواحاً تهبُّ فوق الماء، وبذلك توصف خلقتها أنّها تهوي هويّ الريح، إنّما سمّي الطوفان طوفاناً لأنّ الماء طفى فوق وبذلك توصف خلقتها أنّها تهوي هويّ الريح، إنّما سمّي الطوفان طوفاناً لأنّ الماء طفى فوق وبذلك توصف خلقتها أنّها تهوي وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإنّي قد جعلت وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإنّي قد جعلت وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإنّي قد جعلت وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإنّي قد جعلت وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإني قد جعلت وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإنّي قد جعلت وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فرقتهم، وإني قد جعلت أمرق، وأمرتهم بطاعتي فقد عصوني وعبدوا غيري واستوجبوا بذلك غضبي فغرقتهم، وإنّي قد وعبلت وأمرته، وأمرته من الغرق، ألغرق، أمرتهم بطاعتي فقد مني؟ ففرح نوح غليتي بذلك وتباشر، وكانت القوس فيها سهم ووتر فنزع ومن أوفى بعهده مني؟ ففرح نوح غليتي بذلك وتباشر، وكانت القوس فيها سهم ووتر فنزع أمن ألغاده من الغرق، ألهم أوفى بعهده مني؟ فلقوس وجعلها أماناً لعباده وبلاده من الغرق.

٢٢ - لي ابن موسى، عن ابن زكريًا القطّان، عن ابن حبيب، عن عبد الرحيم الجبليّ وعبدالله بن الصلت، عن الحسن بن نصر الخزّار، عن عمرو بن طلحة، عن أسباط بن نصر، عن سماك بن حرب، عن عكرمة، عن ابن عبّاس فيما سأل اليهوديّ أمير المؤمنين عليّه قال: فما الخمسون؟ قال: لبث نوح عليّه في قومه ألف سنة إلاّ خمسين عاماً، قال: فما الثمانون؟ قال: قرية بالجزيرة يقال لها ثمانون، منها قعد نوح في السفينة واستوت على الجوديّ وأغرق الله القوم قال: فما التسعون؟ قال: الفلك المشحون اتّخذ نوح عليه فيه تسعين بيتاً للبهائم<sup>(٤)</sup>.

٣٣ - ع، ن: سأل الشامي أمير المؤمنين عليتنا عن سفينة نوح ما كان عرضها وطولها؟

- الخصال ص ٥٠٣ باب ١٥ ح ٦.
   (٣) الخصال، ص ١٣٢ باب الثلاثة ح ١٤٠.
- (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٢ باب ٢٢ ح ١. (٤) الخصال، ص ٥٩٨ باب الواحد إلى المائة ح ١.

فقال: كان طولها ثمان مائة ذراع، وعرضها خمسمائة ذراع، وارتفاعها في السماء ثمانين ذراعاً<sup>(1)</sup>.

٢٤ - ن : السناني، عن الأسدي، عن أبي الفيض صالح بن أحمد، عن سهل، عن صالح ابن أبي حمّاد، عن الحسين بن موسى<sup>(٢)</sup> الوشاء، عن الرضا ﷺ قال: قال لي : كيف ابن أبي حمّاد، عن الحسين بن موسى<sup>(٢)</sup> الوشاء، عن الرضا ﷺ قال: قال لي : كيف تقرأون ﴿ قَالَ بِنَنُوحُ إِنَّهُ لَيْسَ مِن أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلَجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلَجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلَجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلَجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلَجٌ ﴾ ؟ فقلت : من الناس من يقرأ ﴿ إِنَهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلَجٌ ﴾ ؟ فقاد على الله يكوبُون ﴿ إِنَهُ عَمَلُ عَنْ أَبِهُ مَعَمَلُ أَمَلُ إِنّا مَنْ أَبُهُ مَعَلَ أَمَا عَلَ عَلَنَ أَبُهُ مَعَمَلُ أَمَا مِنْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَى إِلَى إِلَيْ مَا مِنْهُ مَنْ أَمَا عَن الناس مِن يقرأ مَن أَمَا عَلَ عَلَنُهُ إِنَهُ مَنْ أَمَا مِن النا مِنهُ مَا مَن أَمَا عَن أَما عن أَما مَن أَمَا ما عَن أَما ما عَلَ أَما على أَنهُ عَامُ عَامُ مَنْ أَمَا ما عَن أَما ما عال إِلَى إلَ ما عال إِلَيْ إِلَى إلَنْهُ مَا مَا عَنْ إِلَى إلَنْهُ مَا عَلَ عَلَ عَامَ عَلَ أَمَا عَنْ أَمَا ما عَن أَما عَن أَما عام إلَ أَمَا عام إلَن مُ أَمَا عَن أَما عام ما عام عام ما عام إلَهُ أَمَرُ مُ أَمَا مَنْ مَا عَنَ مَا عَن عُلُمُ مُنْهُ إِنَهُ إِنهُ إِلَ ما عَا أَمَ مَا عَنُهُ مُ عَامُ مَنْ إِنهُ إِنهُ إِ

٢٦ - ع، ن، أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الوشّاء، عن الرضا عَظِيرًة قال: سمعته يقول: قال أبي قال أبو عبد الله عَظِيرًة : إنّ الله يَتَوَجَلُق قال: ﴿ يَسَوُحُ إِنَّمُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكَ ﴾ لأنّه كان مخالفاً له وجعل من اتّبعه من أهله، قال: وسألني كيف يقرأون هذه الآية في ابن نوح؟ فقلت: يقرأها الناس على وجهين: •إنه عملٌ غير صالح، و •إنه عملَ غير صالح» فقال: كذبوا هو ابنه، ولكنّ الله يَتَوَيَّكُ نفاه عنه حين خالفه في دينه<sup>(ه)</sup>.

بيان: ذكر المفسّرون فيها قراءتين: فعن الكسانيّ ويعقوب وسهل (عملَ غير صالح) على الفعل ونصب غير، وقرأ الباقون (عملَ) اسماً مرفوعاً منوّناً و (غيرُ) بالرفع، وعلى الأخير فالأكثر على أنّ الضمير راجع إلى الابن إمّا على المبالغة أو بتقدير مضاف أي ذو عمل؟ وقيل: بإرجاع الضمير إلى السؤال، والظاهر أنّ ما في الخبر هو هاتان القراءتان، لكن كانوا يفسّرون القراءة بكونه معمولاً غير صالح أي ولدزنا، فنفى غيني أصل القراءة أو تأويلهم، ويحتمل أن يكون أحدهما (عملُ غير صالح) بالإضافة، وإن لم ينقل في القراءات،

- (1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲۱ باب ۳۸۵ ح ٤٤.
- (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٥٧ باب ٥٨ ح ١.
  - (٣) والصحيح هو: الحسن بن موسى [النمازي].
- (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٤٢ باب ٢٢ ح ١ وعيون أخبار الرضاج ٢ ص ٨١ باب ٣٢ ح ٢.
- (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ٤٤ باب ٢٥ ح ١ وعيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٨٢ باب ٣٢ ح ٣.

٢٧ **-ع، ن:** سأل الشاميّ أمير المؤمنين فقال : ما بال الماعزة مرفوعة الذنب بادية الحياء والعورة؟ فقال : لأنّ الماعزة عصت نوحاً لمّا أدخلها السفينة فدفعها فكسر ذنبها ، والنعجة مستورة الحياء والعورة ، لأنّ النعجة بادرت بالدخول إلى السفينة فمسح نوح غلبَيَّلاً يده على حياها وذنبها فاستوت الإلية<sup>(١)</sup>.

**بيان:** مرفوعة الذنب في بعض النسخ مفرقعة، قال الفيروزآباديّ : الافرنقاع عن الشيء : الانكشاف عنه والتنحي . وقال : الحياء بالمدّ : الفرج من ذوات الخفّ والظلف والسباع ، وقد يقصر .

٢٩ - ع: الدقّاق، عن الأسدي، عن النخعي، عن النوفلي، عن البطائني، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليتية قال: إنّ النجف كان جبلاً وهو الذي قال ابن نوح: ﴿ سَتَاوِى مِلْكَ جَبَلِ يَعْصِمُنِ مِن أبي عبد الله عليتية قال: إنّ النجف كان جبلاً وهو الذي قال ابن نوح: ﴿ سَتَاوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِ مِن ٱلله عَلِيتَهِ قال: إنّ النجف كان جبلاً وهو الذي قال ابن نوح: ﴿ سَتَاوِى إِلَى جَبَلِ يَعْصِمُنِ مِن ٱلْمَالَة عَلَيتَهُ ولم يكن على وجه الأرض جبل أعظم منه، فاوحى الله بَرَرَجَكَ إلى بلاد الشام وصار رملاً دقيقاً الله بَرَرَجَكَ إلى بلاد الشام وصار رملاً دقيقاً وصار بعد ذلك نعي أبي عبد أله منه، وكان يسمّى ذلك البحر بحر ني ثمّ جفت بعد ذلك فقيل: ني وصار بعد ذلك فقيل أمار من يتم جفت مي منه، أوصار بعد ذلك فقيل أوصار بعد ذلك البحر بحر ني ثمّ جفت على ألسنتهم (<sup>10</sup>).

٣٠ –ع؛ الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن الهرويّ قال: قال الرضا ﷺ : لمّا هبط نوح ﷺ إلى الأرض كان هو وولده ومن تبعه ثمانين نفساً فبنى حيث نزل قريةً فسمّاها قرية الثمانين لأنّهم كانوا ثمانين<sup>(3)</sup>.

٣١ - ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن محمّد بن إسماعيل، عن حنان ابن سدير، عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر عليمية : أرأيت نوحاً عليمية حين دعا على قومه فقال: ورَبَ لا نُذَرَ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِرِينَ دَيَارًا () إِنّكَ إن نَذَرَهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوّا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا () وَرَبَ لا نُذَرَ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِرِينَ دَيَارًا () إِنّكَ إن نَذَرَهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوّا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا () وَرَبَ لا نُذَرَ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِرِينَ دَيَارًا () إِنّكَ إن نَذَرَهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوّا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا () وَرَبَ لا نُذَرَ عَلَى ٱلأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِرِينَ دَيَارًا () إِنّكَ إن نَذَرَهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوّا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا () وَرَبَ لَكُوْ مَنَادًا إِنَّا مَعْرًا حَامًا () وَرَبَ لا نُذَرَ عَلَى ٱلْأَرْضِ مِنَ ٱلكَفِرِينَ دَيَارًا () إِنّكَ إن نَذَرَهُمْ يُضِلُوا عِبَادَكَ وَلا يَلِدُوّا إِلَا فَاجِرًا كَفَارًا () وَرَبَ لا نُذَرَ عَلَى ٱللهُ عَذَى عَلَى اللهُ إِلَى فَالْحَرار حَكَانًا إِنّ أَنْ لا يَنْ بَعْنَ مَنْ إِنّ مَنْ مَعْدَى على قال اللهُ عَامَ إِنَّكَ إِنَ مَنْ مَاللَ عَلَيْ عَلَى إِنَا اللهُ إِلَى فَائِينَ اللهُ على قومه فقال إِنهُ فَالْ عَلَيْ مَنْ الْذَى مِنْ مَاللهُ إِلَى فَيْتُوا إِلَيْنَهُ لا ينجب من بينهم أحد، قال: قلت: وكيف علم ذلك؟ قال : أوحى الله إليه ﴿ أَنَهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَا مَن قَدَ مَامَنَ فَقَلْ مَا لا عاء () أوحى الله إليه ﴿ أَنَهُ لَل يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَا مَن قَدَ مَامَنَ فَتِ مَامَنَ فَتَ مَامَ إِنِن اللهُ إِلَيهُ أَنَهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَى مَنْ مَعْنَى إِنهُ اللهُ إِلَى إِنَا اللهُ إليه فَا اللهُ عَلَى إِنهُ مَا بِنَهُ إِنَا مَالاً اللهُ إِنّهُ مَنْ يُوْمِ مَا مَنْ مَامَ عَلَى إِنّهُ مَامَنَ مَامَ إِنهُ إِنَهُ مَامَ إِنَهُ إِنَهُ مَامَ أُنْهُ مَن مَنْ مَامَ إِنهُ إِنَهُ مَامَ إِنَهُ إِلَى إِنَهُ مَامَ مُنْ مُنْ أُنْ مُ أُنْهُ مُنْ أُنْ أُنْهُ مُنْ مُ مُنْ أُنْ أُمْ مُوالُ مُنْ أُولُ مُنْ أُنْهُ مِنْ أُنْهُ إِنَا إِنَ أُنْ أُنْ أُنْ إِنْ أُمْ مُوالُ أُولُ مُ أُنْ أُولُ مُنْ أُنْ أُنْ أُعْمَا إُ إُنْ أُنْ إُنْ أُنْ أُعُرُ مُ مُنْ أُنْ أُنْ إُنُ مُ مُع

٣٢ -ع: بالإسناد إلى وهب قال: لمّا ركب نوح عَلِيَّهِ في السفينة ألقي الله بَجَرَيَّكَ السكينة

- (1) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٣ باب ٣٨٥ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٣ باب ٢٤ ح ١.
  - (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٥٩ باب ٥٨ ح ٤.
  - (٣) (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ٤٣-٤٤ باب ٢٦ و٢٤ و٢٧.

على ما فيها من الدواب والطير والوحش، فلم يكن شيء فيها يضر شيئاً، كانت الشاة تحتك بالذئب، والبقرة تحتك بالأسد، والعصفور يقع على الحية فلا يضر شيء شيئاً ولا يهيجه، ولم يكن فيها ضجر ولا صخب ولا سبة ولا لعن، قد أهمتهم أنفسهم، وأذهب الله عَرَيَيَن حمة كلّ ذي حمة، فلم يزالوا كذلك في السفينة حتى خرجوا منها وكان الفار قد كثر في السفينة والعذرة، فأوحى الله عَرَيَيَن إلى نوح عَلَيَن أن يمسح الأسد فمسحه فعطس فخرج من منخريه هرّان : ذكر وأنثى فخف الفار، ومسح وجه الفيل فعطس فخرج من منخريه خنزيران : ذكر وأنثى فخفت العذرة<sup>(1)</sup>.

> **بيان:** الصخب محرّكة : شدّة الصوت . والحمة بالتخفيف : السمّ . ٣٣ - مع: معنى الطوفان أنّه طفى الماء فوق كلّ شيء<sup>(٢)</sup>.

٣٤ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبد الله عظيمية قال: دعا نوح عظيمية قومه علانية فلمّا سمع عقب هبة الله من نوح تصديق ما في أيديهم من العلم صدّقوه، فأمّا ولد قابيل فإنّهم كذّبوه وقالوا: هِمّا سَمِعْنَا بِهَذَا فِنَ ءَابَآيَا ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ ﴿قَالُوا أَنَوْمِنُ لَكَ وَاُتَبَعَكَ ٱلأَرْذَلُونَ ﴾ يعنون عقب هبة الله <sup>(٣)</sup>.

٣٥ - ص: بهذا الإسناد، عن ابن أورمة، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن أحمد بن محمّد، عن أبان بن عثمان، عن إسماعيل الجعفيّ، عن أبي جعفر عليّ قال: مكث نوح عليمي قومه يدعوهم سرّاً وعلانية فلمّا عتوا وأبوا قال: «ربّ إنّي مغلوبٌ فانتصر» فأوحى الله تعالى إليه: أن اصنع الفلك، وأمره بغرس النوى، فمرّ عليه قومه فجعلوا يضحكون ويسخرون ويقولون: قد قعد غرّاساً، حتّى إذا طال وصار طوالاً قطعه ونجره فقالوا: قد قعد نجّاراً، ثمّ ألفه فجعله سفينة فمرّوا عليه فجعلوا يضحكون ويسخرون ويقولون: قد قعد ملاحاً في أرض فلاة حتّى فرغ منها<sup>(ع)</sup>.

٣٦ - ص؛ بالإسناد عن ابن أورمة، عن مصعب بن يزيد، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله عليمي قال: جاء نوح علي إلى الحمار ليدخل السفينة فامتنع عليه، قال: وكان إبليس بين أرجل الحمار فقال: يا شيطان ادخل فدخل الحمار ودخل الشيطان، فقال إبليس: أعلمك خصلتين، فقال نوح عليتي: لا حاجة لي في كلامك، فقال إبليس: إيّاك والحرص فإنّه أخرج آدم من الجنّة، وإيّاك والحسد فإنّه أخرجني من الجنّة. فأوحى الله إليه: اقبلهما وإن كان ملعوناً<sup>(ه)</sup>.

- علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٠٨ باب ٢٤٨ ح ١.
   (٢) معاني الأخبار، ص ٤٨.
  - (٣) (٥) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٨١ و٨٣.

٣٧ – ص: بالإسناد عن ابن أورمة، عن أبي أحمد، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ قوم نوح شكوا إلى نوح ﷺ الفار، فأمر الله تعالى الفهد فعطس فطرح السنّور فأكل الفار، وشكوا إليه العذرة فأمر الله الفيل أن يعطس فسقط الخنزير<sup>(1)</sup>.

٣٨ -**ص: بهذا الإسناد عن ابن أورمة، عن الحسن بن عليّ، عن داود بن يزيد، عمّن** ذكره، عن أبي عبدالله غليميًا قال: ارتفع الماء زمان نوح غليميًا على كلّ جبل وعلى كلّ سهل خمسة عشر ذراعاً<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** أي لم يكن أقلّ من ذلك، وإن زاد في بعض المواضع، ويحتمل أن يكون سطح الماء غير مستو كالأرض بإعجازهﷺ .

٣٩-ص: بالإسناد عن ابن أورمة، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن سنان، عن إبراهيم ابن أبي البلاد، عن غير واحد، عن أحدهما صلوات الله عليهما قال: لمّا قال الله تعالى: ( يَتَأَرَّشُ ٱبْلَمِي مَآءَلَيْكُ قالت الأرض: إنّما أمرت أن أبلع مائي فقط ولم أؤمر أن أبلع ماء السماء، فبلعت الأرض ماءها، وبقي ماء السماء فصيّر بحراً حول السماء وحول الدنيا.

والأمر والجواب يكونان مع الملك الموكّل بالأرض وبالسماء<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قوله: (والأمر) من كلام الراونديّ ذكره لتأويل الخطاب المتوجّه ظاهراً إلى الجمادات، ويحتمل أن يكون على الاستعارة التمثيليّة لبيان سرعة نفاذ إرادته وحكمه في كلّ شيء، ويحتمل أن يكون أمراً تكوينيّاً كما في قوله تعالى: ﴿ كُن فَيَكُونُهُ .

٤٠ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبد الله تلايتي قال: صنعها في ثلاثين سنة ثمّ أمر أن يحمل فيها من كلّ زوجين اثنين الأزواج الثمانية التي خرج بها آدم من الجنّة ليكون معيشة لعقب نوح تلايتي في الأرض، كما عاش عقب آدم تلقيق الأرض تغرق بما فيها إلاّ ما كان معه في السفينة<sup>(3)</sup>.

ا ٤٩ -ص: بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبان، عن أبي حمزة، عن أبي رزين الأسديّ، عن عليّ ظلِظلا قال: لمّا فرغ نوح من السفينة فكان ميعاده تظلِظلا فيما بينه وبين ربّه تعالى في إهلاك قومه أن يفور التنّور ففار، فقالت امرأته له: إنّ التنور قد فار. فقام إليه فختمه فقام الماء فأدخل من أراد أن يدخل، ثمّ أتى إلى خاتمه فنزعه وقال تعالى: ﴿ فَفَنَحَنَا أَبُوَبَ ٱلسَّمَاءِ بِمَاكِو مُنْهَمِرٍ ٢٠ وَفَعَرَنَا ٱلأَرْضَ عُبُونَهُ

٢٤ -ص: بهذا الإسناد عن ابن عيسي، عن ابن محبوب، عن الحسن بن صالح، عن أبي عبد الله الصادق عليميني قال : سمعت أبي عَلَيْتَهَرْ يحدَث عطا قال : كان طول سفينة نوح عَلَيْتَهْرُ

(۱) - (۵) قصص الأنبياء للراوندي، ص ۸۱-۸٤.

ألفاً وماثتي ذراع، وكان عرضها ثمانمائة ذراع، وعمقها ثمانين ذراعاً، فطافت بالبيت وسعت بين الصفا والمروة سبعة أشواط ثمّ استوت على الجوديّ<sup>(١)</sup>. **شي:** عن الحسن بن صالح مثله<sup>(٢)</sup>. **بيان:** قال صاحب الكامل: أُمر أن يجعل طوله ثمانين ذراعاً، وعرضه خمسين ذراعاً وطوله في السماء ثلاثين ذراعاً.

وقال قتادة: كان طولها ثلاثمائة ذراع، وعرضها خمسين ذراعاً، وطولها في السماء ثلاثين ذراعاً. وقال الحسن: كان طولها ألف ذراع ومائتي ذراع، وعرضها ستّمائة ذراع<sup>(٣)</sup> انتهى. وما ورد في الخبر هو المعتمد.

٢٣ – ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن المغيرة، عن أبيه، عن جدّه، عن ذريح عن أبي عبد الله علي قال: إنّ الله تعالى أغرق الأرض كلّها يوم نوح علي للّا البيت فمن يومئذ سمّي العتيق لأنّه أعتق من الغرق، فقلت له: صعد إلى السماء؟ فقال: لم يصل الماء إليه وإنّما رفع عنه<sup>(٤)</sup>.

ع: أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحسن الطويل، عن ابن المغيرة، عن ذريح مثله<sup>(ه)</sup>.

عن العد، عن الله عن الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن حنان بن سدير، عن أبي عبد الله عليه قال: آمن بنوح عليه من قومه ثمانية نفر، وكان اسمه عبد الجبّار، وإنّما سمّي نوحاً لأنّه كان ينوح على نفسه<sup>(٦)</sup>.

٤٥ – وفي رواية: لأنَّه بكى خمسمائة سنة وكان اسمه عبد الأعلى<sup>(٧)</sup>. ٤٦ – وفي رواية: عبد الملك؛ وكان يسمّى بهذه الأسماء كلّها<sup>(٨)</sup>.

٤٧ - يه: قال أبو جعفر الباقر عنه: إنّ الحيض للنساء نجاسة رماهن الله بحرج نسوة من وقد كنّ النساء في زمن نوح عليه إنّما تحيض المرأة في كلّ سنة حيضة حتى خرج نسوة من مجانهنّ وكنّ سبعمائة امرأة، فأنطلقن فلبسن المعصفرات من الثياب وتحلّين وتعطّرن ثمّ خرجن فتعرّفن في البلاد، فجلسن مع الرجال وشهدن الأعياد معهم، وجلسن في صفوفهم، فرماهنّ الله بحرين أولئك النسوة بأعيانهنّ، فسالت فرماهنّ الله بحرين فأخرجن من الثياب وتحلّين الله عموفهم، محرجن فتعرّفن في البلاد، في كلّ سنة حيضة حتى خرج نسوة من محرجن فتعرّفن في البلاد، فجلسن مع الرجال وشهدن الأعياد معهم، وجلسن في صفوفهم، فرماهنّ الله بحرين في البلاد، فجلسن مع الرجال وشهدن الأعياد معهم، وجلسن في صفوفهم، فرماهنّ الله بحرين في البلاد، فعلمن من الرجال وشهدن الأعياد معهم ورجل النواق بأعيانهن، فسالت فرماهنّ الله بحرين من بين الرجال، فكنّ يحضن في كلّ شهر عني أولئك النسوة بأعيانهنّ الله تعالى وماولهم، فرماهنّ الله بحرين من الله بحرين من الله بحرين من الرجال، فكنّ يحضن في كلّ شهر من يعني أولئك النسوة ماعيانهن، فسالت فرماهنّ الله بحرين من بين الرجال، فكنّ يحضن في كلّ شهر، يعني أولئك النسوة ماعيانهن، فسالت وماوهن في أولئك النسوة بأعيانهن، فسالت ماولهنّ فأخرجن من بين الرجال، فكنّ يحضن في كلّ شهر على كلّ شهر حيضة فشغلهنّ الله تعالى وماولة فأخرجن من بين الرجال، فكنّ يحضن في كلّ شهر ويعني أولئك النسوة بأعيانهن، فسالت الماوهن فأخرجن من بين الرجال، فكنّ يحضن في كلّ شهر حيضة فشغلهنّ الله تعالى وكسر شهو تهنّ .

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٨٤.
   تفسير العياشي ج ٢ ص ١٥٩ ح ٣٥.
   قصص الأنبياء للراوندي ص ٨٤.
   الكامل في التاريخ ج ١ ص ٣٩.
  - (9) علل الشرائع ج ٢ ص ٢٨٢ باب ١٤٠ ح ٥.
     (9) علل الشرائع ج ٢ ص ٢٨٢ باب ١٤٠ ح ٥.
    - (٦) (٨) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٨٢-٨٤.

في كلِّ سنة حيضة، قال: فتزوَّج بنو اللاّتي يحضن في كلِّ شهر حيضة بنات اللاّتي يحضن في كلِّ سنة حيضة، فامتزج القوم فحضن بنات هؤلاء وهؤلاء في كلِّ شهر حيضة، وكثر أولاد اللاّتي يحضن في كلِّ شهر حيضة لاستقامة الحيض، وقلِّ أولاد اللاّتي يحضن في السنة حيضة لفساد الدم؛ قال: فكثر نسل هؤلاءِ، وقلَّ نسل أولنك<sup>(١)</sup>.

٤٨ - ٤٤ الطالقاني، عن محمد بن هشام، عن أحمد بن زياد الكوفي، عن الحسن بن محمّد بن سماعة، عن أحمد بن الحسن الميثميّ عن عبد الله بن الفضل الهاشميّ قال: قال الصادق جعفر بن محمّد ﷺ : لمّا أظهر الله تبارك وتعالى نبوّة نوح ﷺ وأيقن الشيعة بالفرج اشتدّت البلوي وعظمت الفرية إلى أن آل الأمر إلى شدّة شديدة نالت الشيعة، والوثوب إلى نوح بالبضرب المبرّح، حتّى مكث ﷺ في بعض الأوقات مغشيّاً عليه ثلاثة أيّام يجري الدم من أذنه ثمّ أفاق وذلك بعد سنة ثلاثمائة من مبعثه، وهو في خلال ذلك يدعوهم ليلاً ونهاراً فيهربون ويدعوهم سرّاً فلا يجيبون، ويدعوهم علانية فيولُّون، فهمَّ بعد ثلاث مائة سنة بالدعاء عليهم، وجلس بعد صلاة الفجر للدعاءِ فهبط إليه وفد من السماء السابعة وهو ثلاثة أملاك فسلَّموا عليه، ثمَّ قالوا له: يا نبَّ الله لنا حاجة، قال: وما هي؟ قالوا: تؤخُّر الدعاء على قومك فإنَّها أوَّل سطوة لله بَجْزَيْتِهِ في الأرض، قال: قد أخَّرت الدعاء عليهم ثلاث مائة سنة أخرى، وعاد إليهم فصنع ما كان يصنع ويفعلون ما كانوا يفعلون حتّى إذا انقضت ثلاث مائة سنة أخرى ويتس من إيمانهم جلس في وقت ضحى النهار للدعاءِ فهبط عليه وفد من السماء السادسة فسلَّموا عليه فقالوا : خرجنا بكرة وجئناك ضحوة، ثمّ سألوه مثل ما سأله وفد السماءِ السابعة فأجابهم إلى مثل ما أجاب أولئك إليه، وعاد ﷺ إلى قومه يدعوهم فلا يزيدهم دعاؤه إلآ فراراً حتّى انقضت ثلاثمانة سنة تتمّة تسعمائة سنة فصارت إليه الشيعة وشكوا ما ينالهم من العامّة والطواغيت وسألوا الدعاء بالفرج، فأجابهم إلى ذلك وصلَّى ودعا، فهبط عليه جبرتيل ﷺ فقال له: إنَّ الله تبارك وتعالى قد أجاب دعوتك فقل للشيعة : يأكلوا التمر ويغرسوا النوي ويراعوه حتّى يثمر ، فإذا أثمر فرَّجت عنهم ، فحمد الله وأثنى عليه وعرَّفهم ذلك فاستبشروا فأخبرهم نوح بما أوحى الله تعالى إليه ففعلوا ذلك وراعوه حتى أثمر، ثمّ صاروا بالثمر إلى نوح عَلِيَنِيرٍ وسألوه أن ينجز لهم الوعد، فسأل الله بَجَرَيْظٍهِ عن ذلك فأوحى إليه : قل لهم : كلوا هذا التمر واغرسوا النوى فإذا أثمرت فرَّجت عنكم، فلمّا ظنّوا أنَّ الخلف قد وقع عليهم ارتدَّ منهم الثلث وثبت الثلثان فأكلوا التمر وغرسوا النوى حتى إذا أثمر أتوا به نوحاً غليتي فأخبروه وسألوه أن ينجزلهم الوعد فسأل الله بَجَزَيَجَكِ عن ذلك فأوحى إليه : قل لهم : كلوا هذا التمر واغرسوا النوى فارتدَّ الثلث الآخر وبقى الثلث فأكلوا التمر وغرسوا النوى، فلمّا أثمر أتوا به نوحاً عظي ثمّ قالوا له : لم يبق منّا

من لا يحضره الفقيه، ص ٣٥ باب غسل الحيض ح ١٩٣.

إلاّ القليل ونحن نتخوّف على أنفسنا بتأخّر الفرج أن نهلك، فصلّى نوح ﷺ ثمّ قال: يا ربّ لم يبق من أصحابي إلاّ هذه العصابة وإنّي أخاف عليهم الهلاك إن تؤخّر الفرج عنهم، فأوحى الله ﷺ إليه: قد أجبت دعوتك فاصنع الفلك، فكان بين إجابة الدعاء وبين الطوفان خمسون سنة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: يقال: برّح به: إذا شقّ عليه، ومنه الحديث: ضرباً غير مبرّح أي غير شاقٌ.

٤٩ - يج: من تاريخ محمّد النجار شيخ المحدّثين بالمدرسة المستنصريّة بإسناد مرفوع إلى أنس بن مالك عن النبيِّ عَنْهُ أنَّه قال: لمَّا أراد الله أن يهلك قوم نوح أوحى إليه، أن شقَّ ألواح الساج فلمّا شقمها لم يدر ما يصنع بها، فهبط جبرتيل فأراه هيئة السفينة ومعه تابوت بها مائة ألف مسمار وتسعة وعشرون ألف مسمار، فسمر بالمسامير كلُّها السفينة إلى أن بقيت خمسة مسامير فضرب بيده إلى مسمار فأشرق بيده وأضاء كما يضيء الكوكب الدرّيّ في أفق السماء، فتحيَّر نوح فأنطق الله المسمار بلسان طلق ذلق فقال: أنا على اسم خير الأنبياء محمّد بن عبدالله، فهبط جبرئيل ظَلِيَّةٍ فقال له: يا جبرئيل ما هذا المسمار الّذي ما رأيت مثله؟ فقال: هذا باسم سيّد الأنبياء محمّد بن عبدالله، اسمره على أوّلها على جانب السفينة الأيمن. ثمَّ ضرب بيده إلى مسمار ثان فأشرق وأنار، فقال نوح: وما هذا المسمار؟ فقال: هذا مسمار أخيه وابن عمّه سيّد الأوصياءِ عليّ بن أبي طالب فاسمره على جانب السفينة الأيسر في أوَّلها، ثمَّ ضرب بيده إلى مسمار ثالث فزهر وأشرق وأنار فقال جبرتيل ﷺ : هذا مسمار فاطمة فاسمره إلى جانب مسمار أبيها، ثمّ ضرب بيده إلى مسمار رابع فزهر وأنار، فقال جبرتيل: هذا مسمار الحسن فاسمره إلى جانب مسمار أبيه، ثمَّ ضرب بيده إلى مسمار خامس فزهر وأنار وأظهر النداوة، فقال جبرئيل هذا مسمار الحسين فاسمره إلى جانب مسمار أبيه، فقال نوح: يا جبرئيل ما هذه النداوة؟ فقال هذا الدم، فذكر قصّة الحسين ﷺ وما تعمل الأمّة به، فلعن الله قاتله وظالمه وخاذله<sup>(٢)</sup>.

• ٥ - يو: محمّد بن هارون، عن ابن أبي نجران، عن أبي هارون العبديّ، عن أبي عبد الله عليتية قال: قال لبعض غلمانه في شيء جرى: لنن انتهيت وإلاّ ضربتك ضرب الحمار، قال: جعلت فداك وما ضرب الحمار؟ قال: جعلت فداك وما ضرب الحمار؟ قال: إنّ نوحاً عليتية لمّا أدخل السفينة من كلّ زوجين النين جاء إلى الحمار فأبى أن يدخل، فأخذ جريدة من نخل فضربه ضربة واحدة وقال له: هيسا شاطانا، أي ادخل يا شيطان<sup>(٣)</sup>.

- (۱) كمال الدين، ص ١٣٤.
- (٢) لم أجده في الخرائج المطبوع ولكني وجدته في كتاب الأمان للسيد ابن طاووس ص ٩٨ باب ٩ فصل ٤.
  - (٣) بصائر الدرجات، ص ٣١٥ ج ٧ باب ١١ ح ٩.

٥١ - ك، محمّد بن عليّ بن حاتم، عن أحمد بن عيسى الوشّاء، عن أحمد بن طاهر، عن محمّد بن يحيى بن سهل<sup>(1)</sup>، عن عليّ بن الحارث، عن سعد بن منصور الجواشنيّ، عن أحمد بن عليّ البديليّ، عن أبيه، عن سدير الصيرفيّ، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهِ؟ قال: لمّا استنزل نوح في العقوبة على قومه بعث الله بتمريج الروح الأمين فالمتن العقوبة على قوايات فقال: يا نبيّ الله إنَّ الله تبارك وتعالى يقول لك: إنَّ هولاء خلائقي وعبادي ولست أبيدهم بصاعقة من صواعقي إلاَّ بعد تأكيد الدعوة وإلزام الحجَّة، فعاود اجتهادك في الدعوة لقومك فإنّى مثيبك عليه واغرس هذا النوى فإنَّ لك في نباتها وبلوغها وإدراكها إذا أثمرت الفرج والخلاص، فبشّر بذلك من تبعك من المؤمنين فلمّا نبتت الأشجار وتآزرت وتسوّقت وتغصّنت وأثمرت وزها الثمر عليها بعد زمن طويل استنجز من الله سبحانه العدة، فأمره الله تبارك وتعالى أن يغرس من نوى تلك الأشجار ويعاود الصبر والاجتهاد ويؤكد الحجّة على قومه، وأخبر بذلك الطوائف التي آمنت به فارتذ منهم ثلاث مائة رجل وقالوا : لو كان ما يدِّعيه نوح حقًّا لما وقع في وعد ربَّه خلف، ثمَّ إنَّ الله تبارك وتعالى لم يزل يأمره عند كلَّ مرَّة أن يغرسها تارة بعد أُخرى إلى أن غرسها سبع مرّات فما زالت تلك الطوائف ترتدّ منهم طائفة بعد طائفة إلى أن عاد إلى نيف وسبعين رجلاً، فأوحى الله بَجَزَيَّةٍ عند ذلك إليه وقال: الآن اسفر الصبح عن اللّيل لعينك حين صرح الحقّ عن محضه وصفا من الكدر بارتداد من كانت طينته خبيثة ، فلو أنِّي أهلكت الكفَّار وأبقيت من قد ارتدَّ من الطوائف التي كانت آمنت بكَّ لما كنت صدقت وعدي السابق للمؤمنين الذين أخلصوا التوحيد من قومك واعتصموا بحبل نبوتك بأن أستخلفهم في الأرض وأمكن لهم دينهم، وأبدّل خوفهم بالأمن لكي تخلص العبادة لي بذهاب الشكِّ من قلوبهم، فكيف يكون الاستخلاف والتمكين وتبدَّل الخوف بالأمن منّى لهم مع ما كنت أعلم من ضعف يقين الّذين ارتدّوا وخبث طينتهم وسوء سرائرهم التي كانت نتائج النفاق وشبوح الضلالة، فلو أنَّهم تسنَّموا منِّي الملك الَّذي أوتي المؤمنين وقت الاستخلاف إذا أهلكت أعداءهم لنشقوا روائح صفاته، ولاستحكمت سرائر نفاقهم، وتأبّد خبال ضلالة قلوبهم، وكاشفوا إخوانهم بالعداوة، وحاربوهم على طلب الرئاسة والتفرّد بالأمر والنهي، وكيف يكون التمكين في الدين وانتشار الأمر في المؤمنين مع إثارة الفتن وإيقاع الحروب كلًّا، فاصنع الفلك بأعيننا ووحينا<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** قال الفيروزآباديّ: الأزر: الإحاطة والقوّة والضعف ضدَّ، والتقوية. والمؤازرة أن يقوي الزرع بعضه بعضاً فيلتفّ. والتأزير: التغطية. والتقوية. ونصرُ مؤذّرٌ: بالغ شديد. وقال: سوّق الشجر تسويقاً: صار ذا ساق انتهى. فالمراد بقوله ﷺ: تآزرت: تقوّت والتفّت. وبقوله: تسوّقت قوي ساقها، وبقوله: تغضنت كثرت وقويت أغصانها، وزهر الثمرة: احمرارها واصفرارها.

(1) والصحيح هو: محمد بن بحر بن سهل. [النمازي].
 (٢) كمال الدين، ص ٣٣٢.

قوله عليمي : (حين صرح الحق) إمّا بتخفيف الراء المضمومة أي خلص، أو بالتشديد أي بيّن. والمحض : الخالص من كلّ شيء، وعلى التقديرين يضمن معنى الانكشاف أو الكشف. وشبوح الضلالة بالباء الموحدة والحاء المهملة جمع شبح بالتحريك وهو الشخص أو بالسين المهملة والنون بمعنى الظهور، أو بالخاء المعجمة جمع سنخ بالكسر بمعنى الأصل أو بمعنى الرسوخ، وفي بعض النسخ فشيوخ، جمع الشيخ، وعلى التقادير لا يخلو من تكلّف. وتنسّم النسيم : تشمّمه. ونشقه كقرحه : شمّه. والخبال : الجنون والفساد، والحاصل أنّ هذه الفتن لتخليص المؤمنين عن المنافقين وظهور ما كتموه من الشرك والفساد، لكي لا يفسدوا في الأرض بعد ظهور دولة الحق باختلاطهم بالمؤمنين .

٥٣ – **سن**؛ القاسم الزيّات، عن أبان بن عثمان، عن مؤمن بن العلاء، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لمّا حسر الماء عن عظام الموتى فرأى ذلك نوح ﷺ فجزع جزعاً شديداً واغتمَّ لذلك فأوحى الله إليه: أن كل العنب الأسود ليذهب غمّك<sup>(1)</sup>.

٥٣ - شمي؛ عن إسماعيل الجعفي، عن أبي جعفر عليه قال : كانت شريعة نوح عليه أن يعبد الله بالتوحيد والإخلاص وخلع الأنداد وهي الفطرة التي فطر الناس عليها، وأخذ ميثاقه على نوح عليه والنبيين أن يعبدوا الله ولا يشركوا به شيئاً، وأمره بالصلاة والأمر والنهي والحرام والحلال، ولم يفرض عليه أحكام حدود ولا فرض مواريث فهذه شريعته، فلبث فيهم ألف سنة إلا خمسين عاماً يدعوهم سرّاً وعلانية، فلمّا أبوا وعتوا قال : ربّ إنّي مغلوب فانتصر، فأوحى الله إليه ﴿ أَنَهُ لَن يُؤْمِنَ مِن قَوْمِكَ إِلَا مَن قَدْ مَامَنَ فَلَا نَبْنَيْسَ بِمَا كَانُوا يَفْعَلُونَ؟ فلذلك قال نوح : ﴿ وَلَا يَلِدُوا إِلَا فَاحِرًا حِمَانًا وأوحى الله إليه : أن اصنع الفلك <sup>(٢)</sup>.

٤٥ - شي؛ عن المفضّل بن عمر قال: كنت مع أبي عبد الله علي آبالكوفة أيّام قدم على أبي العبّاس، فلمّا انتهينا إلى الكناسة فنظر عن يساره ثمّ قال: يا مفضّل ههنا صلب عمّي زيد تكلله ، ثمّ مضى حتّى أتى طاق الزيّاتين وهو آخر السرّاجين فنزل فقال لي : انزل فإنَّ هذا الموضع كان مسجد الكوفة الأوّل الذي كان خطّه آدم علي وأنا أكره أن أدخله راكباً، فقلت الموضع كان مسجد الكوفة الأوّل الذي كان خطّه آدم علي وأنا أكره أن أدخله راكباً، فقلت له : فمن غيّره عن خيره عن زمن نوح ثمّ غيّره بعد أصحاب معتى الموضع كان مسجد الكوفة الأوّل الذي كان خطّه آدم علي وأنا أكره أن أدخله راكباً، فقلت الموضع كان مسجد الكوفة الأوّل الذي كان خطّه آدم علي وأنا أكره أن أدخله راكباً، فقلت له : فمن غيّره عن خطّته؟ فقال : أمّا أوّل ذلك فالطوفان في زمن نوح ثمّ غيّره بعد أصحاب كسرى والنعمان بن منذر، ثمّ غيّره زياد بن أبي سفيان، فقلت له : جعلت فداك وكانت الكوفة له : فمن غيّره عن خطّته؟ فقال : أمّا أول ذلك فالطوفان في زمن نوح ثمّ غيّره بعد أصحاب كسرى والنعمان بن منذر، ثمّ غيّره زياد بن أبي سفيان، فقلت له : جعلت فداك وكانت الكوفة معرى والنعمان بن منذر، ثمّ غيّره زياد بن أبي سفيان، فقلت له : جعلت فداك وكانت الكوفة معرى والنعمان بن منذر، ثمّ غيّره زياد بن أبي سفيان، فقلت له : جعلت فداك وكانت الكوفة معرى والنعمان بن منذر، ثمّ غيّره زياد بن أبي سفيان، فقلت له : جعلت فداك وكانت الكوفة معرى ومن نوح؟ فقال : نعم يا مفضّل وكان منزل نوح وقومه في قرية على متن الفرات مما يلي غربي الكوفة، فقال : وكان نوح رجلاً نجّاراً فجعله الله نبياً وانتجبه، ونوح أول من مما يلي غربي الكوفة، فقال : وكان نوح رجلاً نجّاراً فحمله الله نبياً وانتجبه، ونوح أول من معل سما يلي غربي الكوفة، فقال : وكان نوح رجلاً نجّاراً فحمله الله نبياً وانتجبه، ونوح أول من معل من الفرات مما يلي غربي المنور على من الفرات في قومه ألف سنة إلاً خمسين عاماً يدعوهم مما يلي غربي على في أون به ويسخرون منه فلما رأى ذلك منهم دعا عليهم فقال : ﴿ زَبَ لَالَذَرُ عَلَ الهدى فيه ذول أول به ويسخرون منه فلما رأى ذلك منهم دعا عليهم فقال : ﴿ زَبَ لَنَ أَنَ أَن أول أله منهم دعا عليهم فقال : ﴿ زَبَ لَن من من معام أول أول أول أله منه منه أله أول منه أول أول أول أول أول ما معلمي ما مول أول أول ما معلم أول منهم دعا عليهم فقال : ﴿ زَبَ أ

- المحاسن، للبرقي، ص ٣٦٣ باب العنب.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٥٤ ح ١٨ من سور: هود.

۳ - باب/ بعثته ﷺ على قومه وقصة الطوفان

ٱلأرَّضِ مِنَ ٱلْكَفِرِينَ دَيَّارًا﴾ إلى قوله: ﴿إِلَّا فَاجِرًا كَفَأَرًا﴾ قال: فأوحى الله إليه يا نوح اصنع الفلك وأوسعها وعجّل عملها بأعيننا ووحينا، فعمل نوح سفينته في مسجد الكوفة بيده يأتي بالخشب من بعد حتّى فرغ منها. قال مفضّل: ثمّ انقطع حديث أبي عبد الله عَلَيَّا عند زوال الشمس فقام فصلّى الظهر ثمّ العصر ثمّ انصرف من المسجد فالتفت عن يساره وأشار بيده إلى موضع دار الداريين وهو في موضع دارا بن حكيم وذلك فرات اليوم، وقال لي : يا مفضّل ههنا نصبت أصنام قوم نوح : يغوث ويعوق ونسراً، ثمّ مضى حتّى ركب دابّته، فقلت له : جعلت فداك في كم عمل نوح سفينته حتى فرغ منها؟ قال : في الدورين، فقلت له : الدوران؟ قال : ثمانون سنة، قلت : فإنّ العامّة تقول عملها في خمسمائة عام، قال : فقال : كلاً، كيف والله يقول : ﴿وَوَجَيِنَا﴾<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** يمكن حمل الاختلاف الواقع في زمان عمل السفينة على أنّه لم يحسب في بعض الأخبار زمان بعض مقدّمات عملها كتحصيل الخشب ونحو ذلك، ثمّ إنّ الظاهر من الخبر أنّه ﷺ فسّر الوحي هنا بالسرعة كما صرّح الجوهريّ بمجيئه بهذا المعنى، وحمله المفسّرين على معناه المشهور، قال الشيخ الطبرسيّ : معناه : وعلى ما أوحينا إليك من صفتها وحالها، عن أبي مسلم؛ وقيل : المراد بوحينا أن اصنعها .

٥٥ - شيء عن عيسى بن عبد الله العلويّ، عن أبيه قال: كانت السفينة مطبقة بطبق وكان معه خرزتان تضيء إحداهما بالنهار ضوء الشمس وتضيء إحداهما باللّيل ضوء القمر، وكانوا يعرفون وقت الصلاة، وكان آدم معه في السفينة، فلمّا خرج من السفينة صيّر قبره تحت المنارة بمسجد منى<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** كون السفينة مطبّقة مختلف فيه. والخرزتان رواهما العامّة أيضاً عن ابن عبّاس، وأكثر أخبارنا تدلّ على كون قبره ﷺ في الغريّ كما سيأتي في كتاب المزار إن شاء الله.

٥٦ - شيء عن المفضّل قال: قلت لأبي عبد الله عليمة : أرأيت قول الله: ﴿حَتَّى إِذَا جَآةَ أَمُرُنَا وَفَارَ النَّنُورُ ﴾<sup>(٣)</sup> ما هذا التنور؟ وأنّى كان موضعه؟ وكيف كان؟ فقال: كان التنّور حيث وصفت لك، فقلت فكان بدء خروج الماء من ذلك التنّور؟ فقال: نعم إنّ الله أحبّ أن يرى قوم نوح الآية، ثمّ إنّ الله بعد أرسل عليهم مطراً يفيض فيضاً وفاض الفرات أيضاً والعيون كلّهنّ فيضاً فغرقهم الله وأنجى نوحاً ومن معه في السفينة، فقلت له: فكم لبث نوح عليها وما معه في السفينة حتّى نضب الماء وخرجوا منها؟ فقال: لبثوا فيها سبعة أيّام ولياليها، وطافت بالبيت ثمّ استوت على الجوديّ وهو فرات الكوفة، فقلت له: إنّ مسجد الكوفة لقديم؟ فقال: نعم وهو مصلّى الأنبياء، ولقد صلّى فيه رسول الله على حيث انطلق به جبرئيل على

> (١) - (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٥٤ ح ١٩-٢٠ من سورة هود. (٣) سورة هود، الآية: ٤٠.

البراق، فلمّا انتهى به إلى دار السلام وهو ظهر الكوفة وهو يريد بيت المقدس قال له: يا محمّد هذا مسجد أبيك آدم ومصلّى الأنبياء فانزل فصلّ فيه، فنزل رسول الله فصلّى ثمّ انطلق به إلى بيت المقدس فصلّى، ثمّ إنّ جبرئيل ﷺ عرج به إلى السماء<sup>(1)</sup>.

**بيان: في** الكافي : فأين كان موضعه؟ وكيف كان؟ فقال : كان التنّور في بيت عجوز مؤمنة في دبر قبلة ميمنة المسجد، فقلت له : فإنّ ذلك موضع زاوية باب الفيل اليوم، فقلت له : فكان بدء خروج الماء إلى آخر الخبر .

قال الشيخ الطبرسيّ يُظلِمُهُ : في التنُّور أقوال :

اوّلها : إنّه تنّور الخابزة، وإنّه تنّور كان لآدم على نبيّنا وآله وعليه السلام، فار الماء عنه علامة لنوح ﷺ إذ نبع الماء من موضع غير معهود خروجه منه، عن ابن عبّاس والحسن ومجاهد، ثمّ اختلف في ذلك فقال قوم : إنّ التنّور كان في دار نوح ﷺ بعين وردة من أرض الشام، وقال قوم : بل كان في ناحية الكوفة وهو المرويّ عن أتمّتنا ﷺ .

وثانيهما : أنَّ التنُّور وجه الأرض، عن ابن عبَّاس وعكرمة والزهريَّ واختاره الزَّجَاج.

وثالثها : أنّ معنى قوله : ﴿وَفَارَ ٱلنَّنُورُ﴾ طلع الفجر وظهرت أمارات دخول النهار وتقضّي اللّيل من قولهم : نوّر الصبح تنويراً، روي ذلك عن عليّ غَلِيَتَنِيرَ .

ورابعها : أنَّ التنَّور أعلى الأرض وأشرفها، والمعنى : نبع الماء من الأمكنة المرتفعة فشبَّهت بالتنانير لعلوّها، عن قتادة.

**وخامسها** : أنّ فار التنّور معناه : اشتدّ غضب الله عليهم ووقعت نقمته بهم، كما تقول العرب : حمي الوطيس : إذا اشتدّ الحرب انتهى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** الأظهر هو الوجه الأوّل لوروده في الأخبار المعتبرة، وما سيأتي من خبر الأعمش لا يصلح لمعارضتها .

ثمّ اعلم أنّه اختلف في مدّة مكثهم في السفينة، قال الشيخ الطبرسيّ بعد إيراد هذه الرواية : وفي رواية أخرى أنّ السفينة استقلّت بما فيها فجرت على ظهر الماء مائة وخمسين يوماً بلياليها . ثمّ قال : وقيل : إنّ سفينة نوح سارت لعشر مضين من رجب فسارت سنّة أشهر حتّى طافت الأرض كلّها، لا تستقّر في موضع حتّى أتت الحرم فطافت موضع الكعبة أسبوعاً، وكان الله سبحانه رفع البيت إلى السماء ثمّ سارت بهم حتّى انتهت إلى الجوديّ وهو جبل بأرض الموصل فاستقرّت عليه اليوم العاشر من المحرَّم انتهى إلى الجوديّ وهو جبل وذكر صاحب الكامل نحواً ممّا ذكره أخيراً.

تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٥٦ ح ٢١ من سورة هود.
 (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٧٨.

۳ – باب/ بعثته ﷺ على قومه وقصة الطوفان

وقال المسعودي: كان ركوبهم في السفينة يوم الجمعة لتسع عشر ليلة خلت من آذار ثمّ أغرق الله جميع الأرض خمسة أشهر .

٥٧ – شيء عن الحسن بن عليّ، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله عليمية قال : جاءت امرأة نوح إليه وهو يعمل السفينة فقالت له : إنّ التنّور قد خرج منه ماء فقام إليه مسرعاً حتّى جعل الطبق عليه فختمه بخاتمه فقام الماء، فلمّا فرغ نوح من السفينة جاء إلى خاتمه ففضّه وكشف الطبق ففار الماء<sup>(1)</sup>.

٥٨ – **شيء** أبو عبيدة الخزاعتي، عن أبي جعفر ﷺ قال: مسجد كوفان فيه فار التنّور ونجرت السفينة وهو سرّة بابل ومجمع الأنبياء<sup>(٢)</sup>.

٥٩ – **شيء** عن سلمان الفارستي، عن أمير المؤمنين للجَّلا في حديث له في فضل مسجد الكوفة : فيه نجر نوح سفينة، وفيه فار التنّور، وبه كان بيت نوح ومسجده<sup>(٣)</sup>.

٦٠ - شبي: عن الأعمش يوفعه إلى علي غلبً في قوله: ﴿حَتَى إِذَا جَاءَ أَمْهُنَا وَفَارَ ٱلْنَنُورُ ﴾
 فقال: أما والله ما هو تنور الخبز. ثمّ أوما بيده إلى الشمس فقال: طلوعها<sup>(٤)</sup>.

11 - شي؛ عن إسماعيل بن جابر الجعفي، عن أبي عبد الله عليه قال: صنعها في مائة سنة، ثمّ أمره أن يحمل فيهامن كلّ زوجين اثنين الأزواج الثمانية التي خرج بها آدم عليه من الجنة ليكون معيشة لعقب نوح في الأرض كما عاش عقب آدم فإنّ الأرض تغرق وما فيها إلا ما كان معه في السفينة، قال: فحمل نوح في الأرض كما عاش عقب آدم فإنّ الأرض تغرق وما فيها إلا ما كان معه في السفينة، قال: فحمل نوح في السفية الأزواج الثمانية التي قال الله: ﴿وَأَنزَلَ ما كان معه في السفينة، أنّ أَذَوَجَ قِبَ المانية الَذي وَمِنَ المانية المانية التي قال الله: ﴿وَأَنزَلَ ما كان معه في السفينة، قال: فحمل نوح في السفينة الأزواج الثمانية التي قال الله: ﴿وَأَنزَلَ مَن كُمْ مِن المَعْنِ الْمَعْنِ الْمَانية التي قال الله: وَوَأَنزَلَ المَا كُمْ مِن المَعْنِ النائيني وَمِن المانية التي قال الله: وَوَأَنزَلَ وَمِنَ الْمَعْنِ الْمَعْنِ أَنْ يَنْيَنِ فَوَمِنَ الله الله الله وَوَمِن الله الله وَوَمِن الله في وَوَمِن المانية التي قال الله: وَوَانزَلَ وَمِن المَعْنِ الْمَعْنِ النائيني وَمِن المانية التي قال الله: وَوَانزَلَ وَمِن المَعْنِ الْمَعْنِ أَسْمَانية الناس ويقومون بأمرها وزوج من وَمِن الفال الله وَمِن المان وَوَج من وَمِن الما أُنْكَلُن وَمِن المان ووجين من الضأن زوج يربيها الناس ويقومون بأمرها وزوج من وَمِن الفال التي تكون في الجال الوحشية أُحل لهم صيدها، ومن المعز اثنين زوج يربيها الناس وزوج من الإبل وزوج من الفاأن التي تم غرقت الأرض <sup>(٥)</sup>.

**بيان:** قرأ حفص (من كلّ) بالتنوين، والباقون أضافوا، وفسّرهما المفسّرون بالذكر والأنثى وقالوا على القراءة الثانية معناه: احمل اثنين من كلّ زوجين، أي من كلّ صنف ذكر وصنف أنثى، ولا يخفى أنّ تفسيره غلِيَّلا ينطبق على القراءتين من غير تكلّف.

٦٢ - شيء عن إبراهيم، عن أبي عبد الله ﷺ : إنَّ نوحاً حمل الكلب في السفينة ولم يحمل ولد الزنا<sup>(٦)</sup>.

٦٣ - شي: عن عبيد الله الحلبي، عنه ظليتًا قال: ينبغي لولد الزنا أن لا تجوز له شهادة

- (۱) (۲) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۵۷–۱۹۸ ح ۲۴ ۲۴ من سورة هود.
- (٣) (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٥٧ ١٥٨ ح ٢٥ إلى ٢٧ من سورة هود.

ولا يؤمّ بالناس، لم يحمله نوح في السفينة وقد حمل فيه الكلب والخنزير<sup>(۱)</sup>. **٦٤ - شي:** عن حمران عن أبي جعفر ظَيَّئَلا في قول الله : ﴿ وَمَا ءَامَنَ مُعَهُ إِلَّا قَلِيلُ﴾ قال : كانوا ثمانية<sup>(۱)</sup>.

بيان: قال الطبرسيّ تظلف : هم ثمانون إنساناً في قول المكثّرين، وقيل : اثنان وسبعون رجلاً وامرأة وبنوه الثلاثة ونساؤهم فهم ثمانية وسبعون نفساً، وحمل معه جسد آدم غليَّا ، عن مقاتل. وقيل : عشرة أنفس، عن ابن إسحاق. وقيل : ثمانية أنفس، عن ابن جريح وقتادة، وروي ذلك عن أبي عبد الله غليَّ . وقيل : سبعة أنفس، عن الأعمش انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقال في موضع آخر : روى الشيخ أبو جعفر في كتاب النبوّة بإسناده عن حنان بن سدير ، عن أبي عبد الله غليَثَيْلا قال : آمن مع نوح من قومه ثمانية نفر<sup>(٤)</sup>.

٢٥ - فس، أحمد بن إدريس، عن البزنطيّ، عن أبان، عن موسى بن أكيل، عن العلاء بن سيّابة، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوْحُ ٱبْنَعُهُ فَقَالَ : ليس بابنه إنّما هو ابنه من زوجته على لغة طيّ يقولون : لابن المرأة ابنه<sup>(٥)</sup>.

٦٦ – شي: عن موسى بن العلاء بن سيّابة عن أبي عبد الله عَلَيْتَنْ في قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبَنَهُ فَي قَال : أَسَى عَبْد الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبْنَهُ فَي قَال : أَسَى عَبْد الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبْنَهُ فَي قَال : أَسَى عَبْد الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبْنَهُ فَي قال : أَسَى عَبْد الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ أَبْنَهُ عَال : أَسَى عَبْد الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله عَلَيْتَ عَال : أَسَى عَبْد الله عَلَيْتَنْ فَي قول الله : ﴿ وَنَادَىٰ نُوحٌ ا

٦٧ - شمي؛ عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ في قول نوح : ﴿ يَنْبُنَى ٱرْكَبَ مَعَنَا﴾ قال : ليس بابنه، قال : قلت : إنّ نوحاً قال : يا بنتي، قال : فإنّ نوحاً قال ذلك وهو لا يعلم<sup>(٧)</sup>.

٦٨ - **يـن**؛ بعض أصحابنا، عن عليّ بن شجرة، عن بشير النبّال، عن أبي عبد الله عَلَيْتِهِ: قال: قال النبيّ عَنْشَهُ: ! إنّ الجبال تطاولت لسفينة نوح عَلَيْتَهُ: وكان الجوديّ أشدّ تواضعاً فحطّ الله بها على الجوديّ<sup>(٨)</sup>.

٣٩ - شيء عن إبراهيم بن أبي العلاء، عن غير واحد، عن أحدهما قال: لمّا قال الله يَتَأَرَّضُ ٱبْلَعِي مَآءَكِ وَيَنسَمَآهُ أَقْلِعِي قالت الأرض: إنّما أمرت أن أبلغ مائي أنا فقط، ولم أؤمر أن أبلع ماء السماء، قال: فبلعت الأرض ماءها، وبقي ماء السماء فصير بحراً حول الدنيا<sup>(٩)</sup>.

٧٠ - شي: عن عبد الرحمن بن الحجاج، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿ يَتَأَرْضُ ٱبْلَعِي
 مَآءَكِ
 قال : نزلت بلغة الهند : اشربي<sup>(١)</sup>.

٧١ - شيء عن أبي بصير، عن أبي الحسن موسى علي قال: قال: يا أبا محمد إنّ الله أوحى إلى الجبال إنّي واضع سفينة نوح على جبل منكن في الطوفان، فتطاولت وشمخت، وتواضع جبل عندكم بالموصل يقال له الجودي فمرّت السفينة تدور في الطوفان على الجبال كلها حتّى انتهت إلى انتهت وشمخت، كلّها حتى الموان على الجبال الموان على الجبال عندكم بالموصل يقال له الجودي فمرّت السفينة تدور في الطوفان على الجبال كلّها حتى انتهت إلى انتهت وشمخت، وتواضع سفينة نوح على جبل منكن في الطوفان، فتطاولت وشمخت، وتواضع جبل عندكم بالموصل يقال له الجودي فمرّت السفينة تدور في الطوفان على الجبال وتواضع حلي الجبال الموان على الجبال معندكم بالموصل يقال له الجودي فمرّت السفينة تدور في الطوفان على الجبال معندكم بالموان على الجبال الموان الله أولي الموان مون الموان الموان

٧٢ – شمي: عن أبي بصير، عن أبي الحسن موسى ﷺ قال: كان نوح في السفينة فلبت فيها ما شاء الله، وكانت مأمورة فخلّى سبيلها نوح، فأوحى الله إلى الجبال: إنّي واضع سفينة عبدي نوح على جبل منكم، فتطاولت الجبال وشمخت غير الجوديّ وهو جبل بالموصل، فضرب جؤجؤ السفينة الجبال، فقال نوح عند ذلك: يا ماريا أتقن، وهو بالعربيّة: ربّ أصلح<sup>(٣)</sup>.

٧٣ – كاء العدّة، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم رفعه، عن أبي بصير، عن أبي الحسن موسى غليمًا قال : يا أبا محمّد إنّ نوحاً غليمًا كان في السفينة وكان فيها ما شاء الله، وكانت السفينة مأمورة فطافت بالبيت وهو طواف النساء، فخلّى سبيلها نوح فأوحى الله بَرَوَجَلًا إلى الجبال : إنّي واضع سفينة نوح عبدي على جبل منكنّ، فتطاولت وشمخت، وتواضع الجوديّ وهو جبل عندكم فضربت السفينة بجؤجئها الجبل، قال : فقال نوح عند ذلك : يا ماري أتقن، وهو بالسريانية : رتِ أصلح<sup>(1)</sup>.

٧٤ – **شي:** وروى كثير النواء، عن أبي جعفر ﷺ يقول: سمع نوح صرير السفينة على الجوديّ فخاف عليها فأخرج رأسه من كوّة كانت فيها فرفع يده وأشار بإصبعه وهو يقول: رهمان أتقن وتأويله: يا ربّ أحسن<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ ﷺ: قال الزجّاج: الجوديّ جبل بناحية آمد، وقال غيره: بقرب جزيرة الموصل، وقال أبو مسلم: الجوديّ: اسم لكلّ جبل وأرض صلبة انتهى.

**أقول:** يظهر من بعض الأخبار أنّه كان بقرب الكوفة، وربّما أشعر بعضها بأنّه الغريّ. ثمَّ روى الطبرسيّ خبر أبي بصير من كتاب النبوّة ثمّ قال: وفي رواية أخرى: يا رهمان أتقن، وتأويله: يا ربّ أحسن.

- (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۵۹ ح ۳۸ من سورة هود.
  - (٤) أصول الكافي، ج ٢ باب التواضع ص ٣٩٩ ح ١٢.
  - ها تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٠ ح ٣٩ من سورة هود.

٧٥ - **شي:** عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لمّا ركب نوح في السفينة قيل: بعداً للقوم الظالمين<sup>(١)</sup>.

٧٦ – **ني؛** سلامة بن محمّد، عن عليّ بن داود القميّ، عن الصفّار، عن ابن عيسي عن بعض رجالهُ، عن أبي عبد الله عَلِيَّةٍ قال: سأل نوح عَلِيَّةٍ ربَّه أن ينزل على قومه العذاب فأوحى الله إليه أن يغرس نواة من النخل فإذا بلغت فأثمرت وأكل منها أهلك قومه وأنزل عليهم العذاب، فغرس نوح النواة وأخبر أصحابه بذلك فلمّا بلغت النخلة وأثمرت واجتنى نوح منها وأكل وأطعم أصحابه قالوا له : يا نبيّ الله الوعد الّذي وعدتنا ، فدعا نوح ربّه وسأله الوعد الذي وعده، فأوحى إليه أن يعيد الغرس ثانية حتّى إذا بلغ النخل وأثمر فأكل منه أنزل عليهم العذاب، فأخبر نوح غليَّيْلا أصحابه بذلك فصاروا ثلاث فرق فرقة ارتذت، وفرقة نافقت، وفرقة ثبتت مع نوح، ففعل نوح ذلك حتّى إذا بلغت النخلة وأثمرت وأكل منها نوح وأطعم أصحابه، قالواً : يا نبيّ الله الوعد الّذي وعدتنا، فدعا نوح ربّه فأوحى إليه أن يغرس غرسه الثالثة فإذا بلغ وأثمر أهلك قومه، فأخبر أصحابه فافترقوا ثلاث فرق: فرقة ارتدت، وفرقة نافقت، وفرقة ثبتت معه، حتّى فعل نوح ذلك عشر مرّات وفعل الله ذلك بأصحابه الَّذين يبقون معه فيفترقون كلٍّ فرقة ثلاث فرق على ذلك فلمًّا كان في العاشرة جاء إليه رجل من أصحابه الخاصة والمؤمنون فقالوا : يا نبق الله فعلت بنا ما وعدت أو لم تفعل فأنت صادق نبيٌّ مرسلٌ لا نشكٌ فيك ولو فعلت ذلك بنا، قال: فعند ذلك من قولهم أهلكهم الله لقول نوح، وأدخل الخاص معه السفينة، فنجاهم الله تعالى ونجى نوحاً معهم بعدما صفوا وذهب الکدر منهم<sup>(۲)</sup> .

٧٨ – **يب:** أحمد بن محمّد، عن يعقوب بن عبد الله، عن إسماعيل بن زيد، عن الكاهلتي، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ في ذكر مسجد الكوفة: منه سارت سفينة نوح، وكان فيه نسر ويغوث ويعوق<sup>(٤)</sup>.

٧٩ - كا: محمّد بن يحيى، عن بعض أصحابه، عن الوشّاء، عن البطائنيّ، عن أبي

- (1) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱٦٠ ح ٤٠ من سورة هود.
- (٢) الغيبة للنعماني، ص ٢٨٦ باب ١٥ ح ٦.
   (٣) مجمع البيان ج ٤ ص ٢٨١.
  - (٤) تهذيب الأحكام، ج ٣ ص ٥٧٥ باب ٢٥ ح ٩.

الحسن ﷺ قال: إنَّ سفينة نوح كانت مأمورة فطافت بالبيت حيث غرقت الأرض ثمّ أتت منى في أيّامها، ثمَّ رجعت السفينة وكانت مأمورة وطافت بالبيت طواف النساء<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قال السيّد ابن طاوس في سعد السعود، وجدت في التوراة المترجم أنَّ الطوفان بقي على وجه الأرض مائة وخمسين يوماً، وأنَّ الَّذين كانوا معه في السفينة من الإنس بنوه الثلاثة : سام وحام ويافث ونساؤهم، وأنَّ جميع أيّام حياة نوح تسعمائة وخمسين سنة، وأنّ حياته بعد الطوفان كانت ثلاث مائة وخمسين سنة<sup>(٢)</sup>.

وروى من كتاب القصص لمحمّد بن جرير الطبريّ أنَّ الله تعالى أكرم نوحاً بطاعته والعزلة لعبادته، وكان طوله ثلاثمائة وستّين ذراعاً بذراع زمانه، وكان لباسه الصوف، ولباس إدريس قبله الشعر، وكان يسكن في الجبال ويأكل من نبات الأرض، فجاءه جبرئيل غَلَيْتَهِ؟ بالرسالة وقد بلغ عمر نوح أربعمائة سنة وستِّين سنة، فقال له: ما بالك معتزلاً؟ قال: لأنَّ قومي لا يعرفون الله فاعتزلت عنهم، فقال له جبرتيل: فجاهدهم، فقال نوح: لا طاقة لي بهم ولو عرفوني لقتلوني، فقال له: فإن أعطيت القوّة كنت تجاهدهم؟ قال: وا شوقاه إلى ذلك، فقال له نوح : من أنت؟ قال : فصاح جبر ثيل صيحة واحدة تداعت فأجابته الملائكة بالتلبية ورجّت الأرض وقالت: لبَّيك لبَّيك يا رسول ربَّ العالمين، قال: فبعي نوح مرعوباً فقال له جبرئيل: أنا صاحب أبويك آدم وإدريس، والرحمن يقرئك السلام، وقد أتيتك بالبشارة، وهذا ثوب الصبر وثوب اليقين وثوب النصرة وثوب الرسالة والنبؤة وآمرك أن تتزوّج بعمورة بنت ضمران ابن أخنوخ فإنَّها أوَّل من تؤمن بك، فمضى نوح يوم عاشورا إلى قومه وفي يده عصا بيضاء وكانت العصا تخبره بما يكنّ به قومه وكان رؤساؤهم سبعين ألف جبّار عند أصنامهم في يوم عيدهم، فنادى لا إله إلاَّ الله، آدم المصطفى وإدريس الرفيع وإبراهيم الخليل وموسى الكليم وعيسي المسيح خلق من روح القدس ومحمّد المصطفى آخر الأنبياء هو شهيدي عليكم أنّي قد بلّغت الرسالة، فارتجّت الأصنام، وخمدت النيران، وأخذهم الخوف، وقال الجبَّارون: من هذا؟ فقال نوح: أنا عبد الله وابن عبده، بعثني رسولاً إليكم، ورفع صوته بالبكاء، وقال: إنِّي لكم نذير مبين. قال: وسمعت عمورة كلام نوح فآمنت به فعاتبها أبوها وقال: أيؤثَّر فيك قول نوح في يوم واحد؟ وأخاف أن يعرف الملَّك بك فيقتلك، فقالت عمورة: يا أبت أين عقلك وفضلك وحلمك؟ نوح رجل وحيد ضعيف يصيح فيكم تلك الصيحة فيجري عليكم ما يجري، فتوغَّدها فلم ينفع، فأشار عليه أهل بيته بحبسها ومنعها الطعام فحبسها وبقيت في الحبس سنة وهم يسمعون كلامها فأخرجها بعد سنة وقد صار عليها نورٌ عظيم وهي في أحسن حال، فتعجّبوا من حياتها بغير طعام فسألوها فقالت : إنّها استغاثت بربِّ نوح ﷺ وإنَّ نوحاً ﷺ كان يحضر عندها بما تحتاج إليه، ثمَّ ذكر تزويجه بها وأنَّها

(١) الكافي، ج ٤ ص ٤٠٥ باب ١٣٥ ح ١. (٢) معد السعود، ص ٤٠.

ولدت له سام بن نوح، لأنّ الرواية في غير هذا الكتاب تضمّنت أنّه كان لنوح ﷺ امرأتان : اسم واحدة رابعا وهي الكافرة فهلكت، وحمل نوح معه في السفينة امرأته المسلمة، وقيل : إنّ اسم المسلمة هيكل، وقيل ما ذكره الطبريّ، ويمكن أن يكون عمورة اسمها، وهيكل صفتها بالزهد<sup>(1)</sup>.

• ٨٠ - أقول: روى الشيخ أحمد بن فهد في المهذَّب وغيره بأسانيدهم إلى المعلّى بن خنيس، عن الصادق غليظير أنه قال: يوم النيروز هو اليوم الذي استوت فيه سفينة نوح غليظير على الجوديّ. الخبر.

٨**١ - نوادر الراوندي:** بإسناده عن موسى بن جعفر ، عن آبانه ﷺ قال : قال عليّ ﷺ : صلّى نبيّ الله نوح ﷺ ومن معه ستّة أشهر قعوداً لأنّ السفينة كانت تنكفئ بهم<sup>(٢)</sup> .

٨٢ – **دعوات الراوندي:** قال: لمّا ركب نوح ﷺ في السفينة أبى أن يحمل العقرب معه، فقال: عاهدتك أن لا ألسع أحداً يقول: سلام على محمّد وآل محمّد، وعلى نوح في العالمين<sup>(٣)</sup>.

## ٤ - باب قصة هود عَالِيَهُ وقومه عاد

الآيات؛ الأعراف (٧»؛ ﴿وَإِنَّ عَادٍ أَعَامُمُ هُودًا قَالَ يَنَقَوْمِ أَعَبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ فِنْ إِلَىم غَيْرُهُمُ أَفَلَا نَنْقُونَ عَنَقُوْمُ قَالَ ٱلْمَلَأُ الَّذِينَ كَفَرُوا مِن قَوْمِهِ إِنَّا لَمَرَىٰكَ فِي سَمَاهَةٍ وَإِنَّا لَنَظُنُكَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ عَنَامَةً يَنَقُوْمُ لَنِسَ بِي سَعَاهَةٌ وَلَنَكِنِي رَسُولٌ مِن زَبِ ٱلْمَنْكَمِينَ فِي أَبْلِنُكُمْ رَسَانَتِ رَبِي وَأَنَا لَكُوْ نَامِعُ أَمِينُ عَنَقُوْمُ لَنِسَ بِي سَعَاهَةٌ وَلَنَكِنِي رَسُولٌ مِن زَبِ ٱلْمَنْكَمِينَ فِي أَبْلِنُكُمُ مُوالاً مِن الْكَذِيبَ عَنَوْمُ أَوَ عَجَسْنُمُ أَن جَآءَكُمْ وَحَرُّ مِن زَنِيكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِنكُم لِيُنَدِرَكُمُ وَاذَ حُرُوا إِذَ جَعَلَكُم خُلَفَاءَ مِنْ قُوْمُ نُوح وَزَادَكُمْ فِي الْحَلْقِ بَعَسْطَةً فَاذَكُرُوا ءَالَاتُهُ اللَّهِ لَمَلَكُو فَلْلِحُونَ إِنَّ قَالُوا أَحَقْدًا لِنَعْبُدَ اللَهُ وَحَدَمُ وَزَادَكُمْ فِي الْحَلْقِ بَعَسْطَةً فَاذَكُرُوا ءَالاَتُهُ اللَّهُ لَمَلَكُو فَلْلِحُونَ فَقَاقًا أَجْقَدًا لِنَعْبُدَ اللَهُ وَحْدَمُ وَزَادَكُمْ فِي الْحَلْقِ بَعَسْطَةً فَاذَكُرُوا عَالَةُ اللَهُ لَعَلَكُو فَلْكُونَ فَي أَعَبُدُونَ وَحْدَمُ وَنَذَكُمُ فِي الْعَلْقِ بَعَنْعَلَةُ مَا اللَهُ لَمَاكُمُونَ فَلَكُونَا أَنَهُ مَنْ اللَهُ مُوالاً إِنَّ مُعَتَى لِنَعْمَةُ الْتَعْ مَعْتَعَا وَحْدَمُ وَنَكُنُ مَنْ الْقُنْدِقِينَ إِنَّهُ فَالْتَعْرَاقَ إِنَى مَعْتَعَمَةُ أَنْتَكُونُ وَسُولُ مِنْ رَبْعَ مَنْكُنُ فَالْمُولُونَ إِنْهُ مَا مَنْوَلَ اللَّهُ مِعَنَ الْمُعْتَى إِنَّهُ وَا مَعْتَى إِنَهُ مَالْعَنْدَةُ وَلَكُنُ مُسْطَحُنْ فَالْنَظِرُوا إِنِي مَعَمَتُهُ مَنْ الْنُعْذِينَ مَا مَنْ مَنْ مَنْ وَالْكُولُونُ مُولَا إِنَاقُولُ اللَكُونَ مَنْ أَنْكُونُ اللْهُ لَهُ مَا مَا عَنْذُو مُعْتَى أَعْتَقُولُونَ مَعْتَكُمُ مَنْ أَنْوَى أَنْ أَنْتُو مُولَا إِنْهُ فَالْنَظِرُوا إِنَّعَانَ الْحَصُونُ مَائَةُ مُونُ مَا مَنْتَكُونُ مُنْتُونُ مَنْ مَا مُولُ مُعْتَنَا لَكُونُ مَاللَهُ مِنْتَ مَا مَنْتَكُمُ مَا مُنْعَانُ مُعْتَعَةً مُوالَكُومُ أَنْتُولُ مِنْ أَنْ مُنْتَعْهُ وَالْتَعْتَقُولُ أَنَا مَا مُولَكُونُ مُنْ أَنْ مُدْتُولُ أَنْ مُنْتُولُولُ إِ إِنَا الَا مَا مَعْتَ مُوالَا مُولُولُ مُ مَالَكُهُ مَا مَا

هود ١١١، ﴿وَإِنَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَنَقَوْمِ أَعْبُدُوا ٱللَّهُ مَا لَكُم مِنْ إِلَىهٍ غَيْرُهُ إِن أَسَّدَ إِلَا مُفْتَرُونَ () يَنقور لَا أَسْتَلْكُرْ عَلَيْهِ أَجْرَا إِنَّ أَجْرِي إِلَا عَلَى ٱلَّذِى فَطَرَنَّ أَفَلَا تَعْقِلُونَ () وَيَنقَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوْبُوا إِلَيْهِ بُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَيْكُمْ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَ تُوْبُوا إِلَيْهِ بُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدَرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَةً إِلَى قُوَيْكُمْ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَ تُوبُوا إِلَيْهِ بُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُم مِدْرارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَةً إِلَى قُوَيْكُمْ وَلَا نَنْوَلُوْا مُعْرِمِينَ اللَّهُ مَا تُعَلَيْهُ عُوْدُكُمْ تُعَرَّضُ وَعُوَا اللَيْهِ بُرْسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِنْتُ لِ مُعْرِمِينَ اللَهُ فَوَالَا يَنْعُولُهُ إِلَى السَّمَاءِ مَنْتَكُمُ مَعْنُ اللَّهُ مُوَالًا إِلَيْهِ بُولُولُونُ () تُعْذَيْ مُولا مُنْتَقُولُ إِلَى قَالُوا يَنْعُودُهُ مَا جِعْنَنَا بِبَيْنَهُ وَمَا خَعْنُ إِنَّهُ اللَهُ ال

- سعد السعود، ص ٢٣٨.
   نوادر الراوندي، ص ٢٢٢ ح ٤٥١.
  - (۳) دعوات الراوندي، ص ۱۲۹.

دُونِهِ. فَكِبُدُونِ جَيبِعًا ثُمَرَ لَا نُنظِرُونِ ٢ إِنِي نَوَكَلْتُ عَلَى ٱللَّهِ رَبِي وَرَتِكُم مَّا مِن دَآبَتَهِ إِلَا هُوَ مَاخِذًا بِنَاصِيَنِهِمَّ أَنْ وَيَ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَفِيمٍ ٢ فَإِن تَوَلَّوَا فَقَدْ أَبَلَغْتُكُم مَّآ أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمُ وَيَسَنَخْلِكُ رَبِي قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَصْرُونَهُمُ رَبِي عَلَى صِرَطٍ مُسْتَفِيمٍ ٢ فَإِن تَوَلَّوَا فَقَدْ أَبَلَغْتُكُم مَّآ أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمُ وَيَسَنَخْلِكُ رَبِي قَوْمًا غَيْرَكُمُ وَلَا تَصْرُونَهُمُ شَيْئاً إِذَ رَبِي عَلَى كُلِ شَي حَفِيظُ ٢ فَإِن تَوَلَقًا فَقَدْ أَبَلَغْتُكُم مَّآ أَرْسِلْتُ بِهِ إِلَيْكُمُ صَرَطٍ عَلَى صِرَطٍ مُسْتَفِيمٍ ٢ فَي فَإِن تَوَلَقًا فَقَدْ أَبَلَغْتُكُم مَا أَزْسِلْتُ بِهِ اللَّذِينَ مَامنُوا مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنْتُونَهُ مِن صَنِيناً إِنَّذَي عَلَى كُلِ شَي وَمَا غَيْرَكُمْ عَالَهُ عَلَيْنَهُمُ وَلَقًا عَالَهُ عَنْتُ مُونا أَنْ فَي عَ عَذَابٍ غَلِيظٍ هُونَ وَيَلْكَ عَادٌ جَعَدُوا بِنَايَنِتِ رَتِهِمْ وَعَصَوْا رُسُلَهُ وَاتَبَعُوا أَنْ أَنَ عَلَى عَلَى مَا مُنُوا مُعَهُ بِرَحْمَةٍ مِنْ

المومنون (٢٣): ﴿ قُرَّ أَنْتَأَنَا مِنْ بَعَدِهِرَ قَرْنَا مَاحَمِنَ ﴾ قَارَسَنَنَا يَسِمَ رَسُولا مِنْهُمْ أَنِ أَعْبُدُوا اللَّهُ مَا لَكُر مَنْ إِلَىهٍ غَيْرُهُمْ أَفَلَا نَنْقُونَ ﴾ وَقَالَ الْمَلاَ مِن قَوْمِهِ الَّذِينَ كَفَرُوا وَكَذَبُوا بِلِغَآءِ الْآخِرَةِ وَأَنْرَفْنَهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنْيَا مَا هُذَنَا إِلَا بَشَرٌ مِنْلَكُمْ يَأْكُلُ مِمَّا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَكِفْتَرَبُ مِمَّا تَشْرُونَ ﴾ وَلَمِن مَا هُذَنَا إِلَا بَشَرٌ مِنْلَكُمْ يَأْكُلُ مِمَا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَكَفْتَرَبُ مِمَا تَشْرُونَ ﴾ وَلَمِن مَا هُذَنَا إِلَا بَشَرٌ مِنْلَكُمْ يَأْكُلُ مِمَا تَأْكُلُونَ مِنْهُ وَكَفْتَرَ مِنَا الْحُرُ الْحَدْمَةُ وَلَكُمْ إِنَّكُمْ الْمَعْتُمُ بَعَر مَا هُذَمَ إِلَى مَعْبَاتَ مَعْبَاتَ مَعْنَى مَعْتَى وَعَظْمًا أَنْكُمْ مُعَاتَ اللَّذِينَ عَلَى مُعْتَى مَعْتَ إِنْ هِي إِلَا حَبْكُنُونَ اللَّهُ عَلَى مَعْتَى وَعَمَا وَمَا عَنْ يَعْتَمُونَ اللَّهُ مُعْدَى مُعَالًا اللَّذُ مَا أَنْهُ مُعَانَ مَعْنَا اللَّذِينَا اللَّذَينَ اللَّذِينَ اللَّالِي وَعَلَى مَعْتَى مُعَنَا اللَّهُ مُنْ الْعَنْهُ مِنْ الْعَدِيمَ إِنْ هِي إِلَى مَعْتَاتَ اللَّذِينَ اللَّذُينَ اللَّذِينَ اللَّعْنَى مَا الْعَنْيَةِ مُعْذَى الْعَلَى مُعْتَى الْمُ مُعَانَكُمُ اللَّذَي اللَّالَةُ اللَّذَي اللَّهُ مَنْ اللَّعْنَى مَا مَعْنُ مُعْتَعَا الْعَنْ مَعْنَ اللَّعْنَيْهُمُ عُمَانَةً مَنْ اللَّذَي اللَّهُ مُنَا اللَّذَي الْمُعْتَى مَعْتَا وَعَمَا الْمَا عَلَى مُعْتَعُهُ مَعْتَى اللَّهُ مَعْتَى اللَّعْنَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ الْعَنْ الْعَالَي مُنْعَا الْعَانِ عَنْهُ مَعْتَا اللَّهُ مُعْتَى مُعْتَاهُ مُعْتَاةً مُعْمَا الْعَالِي مُنْكُمُ الْعَالَى اللَّهُ مُعْتَا مُعْتَعْتَى مُنْ مُنْعَالًا اللَّنَا الْتَعْتَعَا الْعَالَي عَنْ مَعْتَى اللَّهُ الْعَنْ الْعَانَا اللَّذَي اللَهُ مُنْعَا الْعَالَةُ مُعْتَى الْعَالَا اللَعْنَ وَى أَنْتَ الْعَالَةُ مُنَاعَا الَعْنَا اللَهُ مُنَا الْعَالَى اللَّالُنَا اللَّذَي الْمُولَةُ الْعَالَةُ الْعَامَةُ مُعْتَعُ الْعَامَةُ مُنْعَا الْعَالَةُ الْعَالَةُ مُنْعَا اللَهُ الْعَانَ اللَّعْذَي مُعْتَى ال مَا مَا عَالَ عَلَى اللَّهُ الْعَالَ اللَا اللَعُنُ الْعَالَ الللَّالَعُنُ مُعْتَاعُ الَعْنَ الْ

**أقول:** على بعض التفاسير تناسب تلك الآيات قصة صالح غَلِيَنَيْنِ .

الشعراء ٢٦٦، ﴿ كَذَبَتْ عَادُ ٱلمُرْسَلِينَ ﴾ إذ قالَ لَمُتَمَ آخُوْمُمْ هُودُ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ إن لكُرُ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ قَانَعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٌ إِنَّ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِّ ٱلْمَلْمِينَ ﴾ أَنْبَنُونَ بِكُلْ رِيع مَايَةُ تَعْبَثُونَ ﴾ وَتَشْطِرُونَ مَمَسَائِعَ لَمَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٌ إِنَّ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِّ ٱلْمَلْمِينَ ﴾ أَنْبُونَ بِكُلْ رِيع وَأَطِيعُونِ ﴾ وَتَشْطِرُونَ مَمَسَائِعَ لَمَلَكُمْ عَلَيْهُونَ ﴾ وَإِذَا بَطَشْتُر بَطَشْتُمْ جَارِينَ ﴾ أَن وَأَطِيعُونِ ﴾ وَانْتُوا اللَّهِ وَانْتُعُوا اللَّذِي أَمَدَكُمْ عَلَيْهُمْ عَمَائُونَ ﴾ أَمَدَكُمْ عَلَيْهُونَ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَانْتُعُوا اللَّذِي أَمَدَكُمُ عَلَيْهُمْ عَلَيْهُونَ ﴾ أَمَدَكُمْ عَلَيْتُونَ أَمَدَكُمُ عَلَيْهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَانْتُعُوا الَذِي أَمَدَكُمُ عَلَيْتُ الْمَعْلَى إِنَّهُ عَلَيْتُونَ ﴾ وَعَنْدَتُ وعُبُونِ إِنَ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَانْتُعُوا الَذِي أَمَدَكُمُ عَلَيْهُ وَانْتُونَ ﴾ أَمَدَكُمُ عَلَيْهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَعَنْتُ وَعُنْتُ وعُبُونِ إِنَا اللَذَة وَاطِيعُونِ إِنَ مَعَنَى وَانْتُعُوا الَذِي أَمَنَهُ مُوهُ أَنَا أَعْوَلُ اللَهُ وَعَنْتُولُ أَمِينُهُ وَالْعُولُ اللَهُ وَالْمُعُونِ ﴾ وَمَا عَنْتُكُمُ عَلَيْتُهُ وَمَا عَنْ أَنَهُ وَالْمَالَةُ وَلَى أَنْتُ أَعْلَيْ وَالْمَا وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي وَعَنْبُونُ إِنَى وَتَعْذُى اللَهُ عَلَيْ أَعْلَى أَنْهُ وَعَظْتَ أَمْ لَهُ أَنَا وَعَظِيرَ وَعَلَى وَعَلَيْ وَ الْأُولِيونِ إِنَّهُ وَمَا عَنْ بُعَدَيْنُ مُنْ مُنْعَدُونُ وَاللَهُ مَالَكُنُهُمُ أَنَا وَعَظْتَ أَذَا اللَهُ وَلَا مَائَتُ وَعُنُونُ أَنْ أَنْ وَعَظْنُونَا أَعْتُونُ وَالَنُهُ وَعُنْتُ وَعُنُونُ وَالْنَا وَعَنْهُ وَالْذَي وَاللَهُ مَالَكُونُ وَالْتُعَلَيْنُ وَالْنَالَقُونُونُ أَمَالُونُ أَنَهُ وَالَتُعُونُ أَنَا وَعُونُ واللَهُ مَنْ أَنْتُنُونُ واللَهُ وَلَا أَنْ أَنْ أَنْهُ وَالْتُعُولُ اللَقُونُ اللَهُ وَالْتُنُونُ واللَهُ مُولُولُ أَنْهُ واللَهُ وَقُولُ أَنْ مَالُونُ أَنْتُولُ اللَهُ مُولُولُونُ أَنْ واللَهُ مُولُولُ أَنْهُ واللَهُ وَالْعُ

السجدة [فصلت] ٤٤١، ﴿فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنَدَرْتُكُمْ صَيفَةُ مِنْلَ صَيفَةِ عَادٍ وَنَمُودَ ﴾ إِذَ جَاةَتْهُمُ الرُّسُلُ مِنْ بَتِي أَيْدِيهِم وَمِنَ خَلِفِهِم أَلَّا نَعْبُدُوَا إِلَّا اللَّهُ قَالُوا لَوَ شَآة رَبُنَا لَأَنَلَ مَلَتَكَمَةُ فَإِنَّا بِمَآ أَرْسِلْتُمُ بِهِ كَفِرُونَ ﴾ فَأَمَا عَادٌ فَأَسْتَخْبُرُا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَتِي وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً أَوَلَمَ بَرَوَا أَتَ اللَّهُ الَّذِيلِتُمُ بِهِ كَفِرُونَ ﴾ فَأَمَا عَادٌ فَأَسْتَخْبُرُا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الحَتِي وَقَالُوا مَنْ أَشَدُ مِنَا قُوَةً أَوَلَمَ بَرَوَا أَتَ اللَّهُ الَذِي خَلَقَهُمْ عَذَا مَنْ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَةً وَبَانُوا بِتَايَنِينَا يَجْعَمُدُونَ إِلَى فَأَرْسَلْنَا علَيْهِمْ مَوَ أَشَدُ مِنَا قُوَةً أَوَلَمَ بَرُوا أَنَ اللَهُ الَذِي خَلَقَهُمْ عَدَابَهُ مُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَةً وَبَانُوا بِتَايَنِينَا يَجْعَمُدُونَ إِلَى فَأَوْنَ اللَهُ مَنْذُ

الأحقاف (21: \$ وَاذَكْرَ آَمَا عَادٍ إِذَ أَنَدَرَ فَوْمَعُ بِٱلأَحْقَافِ وَفَدْ خَلَتِ ٱلنَّذُرُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَا اللَّهَ إِنِي آَخَافُ عَلَيْكُرُ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ ۞ قَالُوا أَجِعْنَنَا لِتَأْفِكَنا عَنَ عَالِحَتِنَا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَا إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِفِينَ ۞ قَالَ إِنّمَا الْعِلْمُ عِندَ اللَّهِ وَأَيَلِغُكُمُ مَّآ أَرْسِلْتُ بِعِ، وَلَكِمِقَ أَرْسَكُمُ قَالُونَ إِسَ فَلَمَّا رَأَوْهُ عَارِضُا مُسْتَغْبِل أَوْدِيَبِهِمْ قَالُوا هَٰذَا عَارِضٌ ثُمُطِرُناً بَلْ هُوَ مَا اسْتَعْجَلْتُمْ بِدِّ رِبِعٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ تُدَمِّرُ كُلَّ شَقٍ بِأَمَرِ رَبِّهَا فَأَصْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَكِنُهُمْ كَذَلِكَ بَخَرِي الْقَوْمَ المُجْرِمِينَ ﴾ وَلَقَدْ مَكَنَّهُمْ فِيمَا إِن مَكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَنْصَبُرُ وَأَفْتِدَهُ فَمَا أَغَنَى عَنْهُمْ مَعْهُمْ وَلَآ أَسْتَعْجَلُهُمْ فِيمَا إِن مَكَنَّكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَنْصَبُرُوا فَا يَعْرَى مَنْتَعْبَهُمْ وَلَا يُوَ

**الذاريات (٥١): ﴿**وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّبِحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾ مَا نَذَرُ مِن شَى، أَنَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتَهُ كَالرَّهِبِرِ ﴾.

القمر (22، ﴿ كَذَبَتْ عَادٌ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا في يَوْمِ نَحْسِ تُسْتَمِرِ ﴾ نَنْزِعُ آلنَاسَ كَأَنَهُمْ أَعْجَارُ نَخْلٍ تُنفَعِرٍ ﴾ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُدُرِ ﴾ وَلَقَدْ يَتَزَا آلفُزَانَ لِلذِكْرِ فَهَلَ مِن تُذَكِرٍ ﴾.

الحاقة (79: ﴿ كَذَبَتْ تَسُوُدُ وَعَادٌ بِآلْعَارِعَةِ ﴾ فَأَمَّا نَسُودُ فَأَهْلِكُوا بِالطَّاغِيَةِ ﴾ وَأَمَّا عَادٌ فَأَهْلِكُوا بِرِيج مَسَرْصَرٍ عَلِيْهَتْم كَانِيَةٍ ﴾ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَبْعَ لِيَالِ وَتَمَنِيبَةَ أَيَامٍ مُسُومًا فَتَرَى آلْقَوْمَ بِهَا مَرْعَىٰ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ غَلْمٍ خَاوِيَةٍ ﴾ فَهَلْ تَرَىٰ لَهُم بِنْ بَافِيهِمْ فَيْ أَفِيهِمْ.

تفسير: قال الطبرسي يمنينه في قوله تعالى : ﴿ وَإِلَىٰ عَادِ ﴾ : هو عاد بن عوص بن آدم بن سام ابن نوح ﴿ أَخَاهُمُ ﴾ يعني في النسب ﴿ هُودًا ﴾ هو هودبن شالح بن أرفخشد بن سام بن نوح ، عن محمّد بن إسحاق؛ وقيل: هود بن عبد الله بن رباح بن حلوث بن عاد بن عوص بن آدم بن سام ابن نوح، وكذا هو في كتاب النبوّة ﴿فِي سَفَاهَةِ﴾ أي جهالة ﴿أَمِينُ﴾ أي ثقة مأمون في تبليغ الرسالة فلا أكذب ولا أغيّر، أو كنت مأموناً فيكم فكيف تكذّبونني؟ ﴿ إِذْ جَعَلَكُمْ خُلَفَآَةٍ ﴾ أِي جعلكم ستحان الأرض ﴿ مِنْ بَعَدِ قَوْمِ نُوجٍ ﴾ وهلاكهم بالعصيان ﴿ وَزَادَكُمْ فِي ٱلْخَلْقِ بَعَبْطَةَ ﴾ أي طولاً وقوّة، عن ابن عبّاس؛ قال الكلبيّ: كان أطولهم مائة ذراع وأقصرهم ستّين ذراعاً؛ وقيل: كان أقصرهم اثني عشر ذراعاً؛ وقال أبو جعفر الباقر عَلَيَّةٍ : كانوا كأنَّهم النخل الطوال، فكان الرجل منهم ينحو الجبل بيده فيهدم منه قطعة؛ وقيل: كانوا أطول من غيرهم بمقدار أن يمدّ الإنسان يده فوق رأسه باسطاً ﴿ بِمَا تَعِدُنَّا ﴾ أي من العذاب ﴿ إِن كُنتَ مِنَ ٱلْقَسْدِقِينَ ﴾ في أنَّك رسول الله إلينا ، وفي نزول العذاب بنا لو لم نترك عبادة الأصنام ﴿قَدْ وَقَعَ عَلَيْحَكُمُ أي وجب عليكم وحلَّ بكم لا محالة فهو كالواقع ﴿ مِّن زَيِّكُمْ رِجْسُ ﴾ أي عذابٌ ﴿وَغَضَبٌ ﴾ إرادة عقاب ﴿أَتُجَدِلُوْنَنِي﴾ أي تخاصمونني ﴿فِتِ أَسْمَآوِ﴾ أي في أصنام صنعتموها ﴿أَنتُدْ وَءَابَآؤُكُمْ﴾ واخترعتم لها أسماء فسميتموها آلهة؛ وقيل: معناه: تسميتهم لبعضها أنَّه يسقيهم المطر، والآخر أنَّهُ بأتيهم بالرزق، والآخر أنَّه يشفي المرضى، والآخر أنَّه يصحبهم في السفر ﴿ مِن سُلْطَنُونَ ﴾ أي حجَّة وبرهان ﴿ فَأَنْنَظِرُوٓ أَ﴾ عذاب الله ﴿ وَقَطَعْنَا ﴾ أي استأصلناهم فلم يبق لهم نسلٌ ولاً ذرّيّة<sup>(1)</sup>. وروى أبو حمزة الثماليّ، عن سالم، عن أبي جعفر عَلِيَّةٍ قال: إنَّ لله تبارك وتعالى بيت ريح مقفِّل عليه لو فتح لأذرت ما بين السماء والأرض ما أرسل على قوم عاد إلاً قدر الخاتم . وكان هود وصالح وشعيب وإسماعيل ونبيّنا صلّى الله عليهم يتكلّمون بالعربيّة<sup>(١)</sup>. ﴿ يُرْسِلِ ٱلسَّـمَآةَ﴾ أي المطر ﴿عَلَيْكُم مِّدْرَارًا﴾ أي متتابعاً متواتراً دارًاً، قيل: إنَّهم كانوا قد أجدبوا فوعدهم هود أنَّهم إن تابوا أخصبت بلادهم وأمرعت وهادهم، وأثمرت أشجارهم، وزكت ثمارهم بنزول الغيث ﴿وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّنِكُمْ﴾ فسّرت القوّة ههنا بالمال والولد والشدّة؛ وقيل: قوّة في إيمانكم إلى قوَّة في أبدانكم ﴿وَلَا نَنَوَلُوَا ﴾ عمّا أدعوكم إليه ﴿ يُجْرِمِنِ﴾ أي كافرين ﴿ بِبَيِّنَخُرُ﴾ أي بحجّة ومعجزة ﴿عَن قَوْلِكَ﴾ أي بقولك، وإنّما نفوا البيّنة عناداً وتقليداً ﴿إِن نَغَوُلُ إِلَّا آعَتَرَىٰكَ﴾ أي لسنا نقول فيك إلا أنَّه أصابك بعض ﴿ءَالِهَتِمَا بِسُوَوُّ﴾ فخبل عقلك لسبِّك إيَّاها ﴿ فَكِيدُونِ جَمِيعًا ثُمَّ لَا نُنظِرُونِ ﴾ أي فاحتالوا واجتهدوا أنتم وآلهِتكم في إنزال مكروه بي ثمَّ لا تمهلوني، وهذا من أعظم الآيات أن يكون الرسول وحده وأمَّته متعاونة عليه فلا يستطيع واحدٌ منهم ضرّه ﴿إِلَّا هُوَ ءَاخِذًا بِنَاصِيَنِهَأَ ﴾ كنايةٌ عن القهر والقدرة، لأنّ من أخذ بناصيةٌ غيره فقد قهره وأذله ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِرَطٍ مُّسْتَغِيمٍ﴾ أي على عدل فيها يعامل به عباده وفي تدبير عباده على طريق مستقيم لا عوج فيه ﴿ وَيَسْنَخْلِفُ رَبِّي فَوْمًا غَيْرَكُمُ ﴾ أي يهلككم ربّي بكفركم ويستبدل بكم قوماً غيركم يوحدونه ﴿وَلَا نَفُرُوْنَهُ﴾ إذا استخلف غيركم، أو لا تضرّونه بتولّيكم وإعراضكم ﴿شَبْنَا﴾ ولا ضرر عليه في إهلاككم لأنَّه لم يخلقكم لحاجة منه إليكم ﴿وَٱلَّذِبَنَ ءَامَنُوا مَمَعُ » قيل : كانوا أربعة آلاف ﴿ بِرَحْمَةٍ مِّنَّا» أي بما أريناهم من الهدى إن تعلَّق بآمنوا ، أو بنعمة إن تعلُّق بأنجينا ﴿ مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ أي عذاب الآخرة أو الدنيا، والغليظ: الثقيل العظيم ﴿وَٱتَّبَعُوا ﴾ أي بعد إهلاكهم في الدنيا بالإبعاد عن الرحمة، فإنَّ الله أبعدهم من رحمته وتعبّد المؤمنين باللّعن عليهم<sup>(٢)</sup>.

وَمِنْ بَعَدِهِم أي من بعد قوم نوح فَقَرْنَا مَاخَرِينَ القرن: أهل العصر، يعني قوم هود، وقيل: ثمود لأنّهم أهلكوا بالصيحة فوَأَثَرَقَنَهُم له أي نعمناهم بضروب الملاذ فيماً قليل له أي عن قليل من الزمان، و (ما) مزيدة، أي عند نزول العذاب فِفَاخَذَتُهُم ألفَيْمَةُ صَاح بهم جبرتيل عند صيحة واحدة ماتوا عن آخرهم فيالعق باستحقاقهم العقاب فَفَجَعَلَنَهُم جبرتيل عند مع ما جاء به السيل من نبات قد يبس أي فجعلناهم هلكي قد يبسوا كما يبس الغثاء وهمدوا فَبُعَدًا في أي ألزم الله بعداً من الرحمة في ألفَوْر الغليمين المشركين في تُعَال متواترة يتبع بعضها بعضاً في أمارينا أو بكل طريق في على على على المثل في الشر<sup>(۳)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٨٩.
   مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٩٠.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٧ ص ١٨٩.

لسكناكم، وقيل: إنّهم كانوا يبنون بالمواضع المرتفعة ليشرفوا على المارّة والسابلة فيسخروا منهم ويعبثوا بهم، وقيل: إنّ هذا في بنيان الحمام أنكر هود عليهم اتخاذهم بروجاً للحمام عبثاً ﴿وَتَتَخِذُونَ مَعْمَانِعَ﴾ أي حصوناً وقصوراً مشيّدةً، وقيل: مأخذ الماء تحت الأرض إلَّهَ لَكُمُ تَخَذُدُونَ أي كأنكم تخلدون فيها ﴿وَإِذَا بَطَشْتُرَ البطش: الأخذ باليد، أي إذا بطشتم بأحد تريدون إنزال عقوبة به عاقبتموه عقوبة من يريد التجبّر بارتكاب العظائم؛ وقيل: أي إذا عاقبتم قتلتم ﴿أَمَدَّكُم الإمداد: إتباع الثاني بما قبله شيئاً بعد شيء على انتظام ﴿إِنَ هَذَا إِلاَ خُلُقُ آلَأَوَلِينَ أي كذب الأولين الذين اذعوا النبوة، أو هذا الذي نحن عليه ممّا ذكرت عادة الأولين من قبلنا<sup>(۱)</sup>.

فِنَ أَيَّامِرٍ نَمِّسَاتِ﴾ أي نكدات مشومات؛ وقبل: ذوات غبار وتراب حتّى لا يكاد يبصر بعضهم بعضاً؛ وقيل: باردات، والعرب تسمّي البرد نحساً<sup>(٢)</sup>.

﴿ لِتَأْفِكُنَا ﴾ أي لتصرفنا ﴿ إِنَّمَا ٱلْعِلْمُ عِندَ ٱللَّهِ ﴾ أي هو يعلم متى يأتيكم العذاب ﴿ عَارِضَا ﴾ أي سحاباً يعرض في ناحية السماء ثمّ يطبق السماء ﴿ مُسْتَغْبِلَ أَوَدِيَنِهُم ﴾ قالوا : كانت عاد قد حبس عنهم المطر أيّاماً فساق الله إليهم سحابةً سوداء أُخرجت عليهم من وادلهم يقال له المغيث ﴿ فَلَمَا رَأَوْهُ ﴾ استبشروا و ﴿ قَالُوا هَذَا عَارِضٌ ثُمُطُرًا ﴾ فقال هود : ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَعْبَلُتُم بِهِ \* من العذاب رَأَوْهُ ﴾ استبشروا و ﴿قَالُوا هَذَا عَارِضٌ ثُمُطُرًا ﴾ فقال هود : ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَعْبَلُتُم بِهِ \* من العذاب رَأَوْهُ ﴾ استبشروا و ﴿قَالُوا هَذَا عَارِضٌ ثُطرُناً ﴾ فقال هود : ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَعْبَلُتُم بِهِ \* من العذاب حَقيرَ مَ أَوْدُ مَا الله المعني فَا لَا عاد من معه في رَأَوْهُ ﴾ استبشروا و ﴿قَالُوا هَذَا عَارِضٌ ثُطرُناً ﴾ فقال هود : ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَعْبَلُتُم بِهِ \* من العذاب حَقيرة من تعلك كلّ شيء مرّت به من الناس والدواب والأموال ، واعتزل هود ومن معه في حظيرة من تلك الريح إلاً ما تلين على الجلود وتلتذبه الأنفس وإنّما لتمرّ على عاد بالظعن ما بين الماء والدماء والأرض حتى من على الجلود وتلتذبه الأنفس وإنّما لتمر على عاد بالظعن ما بين علي السماء والأرض حتى ترى الظعينة كأنها جرادة ﴿ فِيماً إن مَكَنَكُمُ فِيهِ ﴾ أي في الذي ما مكنّاكم السماء والأرض حتى ترى الظعينة كأنها جرادة ﴿ فِيماً إن مَكَنَكُمُ فِيهِ ﴾ أي في الذي ما مكنّاكم فيه من قوة الأبدان وبسطة الأجسام وطول العمر وكثرة الأموال ؛ وقيل : معناه : في ما مكنّاكم فيه من قوة الأبدان وبله الأجسام وطول العمر وكثرة الأموال ؛ وقيل : معناه : في ما مكنّاكم فيه ، و (إن) مزيدة ، أي من الطاعات والإيمان ﴿ وَعَاقَ بِهِ أي أي حلهم من أي ما مكنّاكم فيه ، و (إن) مزيدة ، أي من الطاعات والإيمان ﴿ وَعَاقَ مِنْ أَنّه ما من أي ما مراد ، وأي ما من ما من أي مناه ، وقيل : معناه : في ما مكنّاكم فيه من قوة الأبدان وبسطة الأجسام وطول العمر وكثرة الأموال ؛ وقيل : معناه : في ما مكناكم فيه ، و (إن أمريدة ، أي من الطاعات والإيمان ﴿ وَعَاقَ ما مولول الهم من قوة من أنهم ، واله ، والأموال ، والمام ما من من موما من ما مكناه ، وي ما مكناه ، والما موله ما مولما ما ما منهم ، والما ما موله ، والما موله ، والما ما منهم ، والما ما ما مما ما ما ما ما ممام ، و

﴿ٱلرَبِحَ ٱلْمَقِيمَ﴾ هي الَّتي عقمت عن أن تأتي بخير ﴿كَالرَّمِيمِ ﴾ أي كالشيء الهالك البالي وهو نبات الأرض إذا يبس وديس؛ وقيل: هو العظم البالي السحيق<sup>(3)</sup>.

وَنُذُرِ ﴾ أي وإنذاري إيّاهم ﴿تُسْتَمِرَ ﴾ أي دائم الشؤم استمرّ عليهم بنحوسته ﴿سَبَّعَ لِيَالِ وَنَمَنِيَةَ أَيَّايِ ﴾ حتى أتت عليهم؛ وقيل : إنّه كان في يوم أربعاء في آخر الشهر لا يدور، رواه العيّاشي بالإسناد عن أبي جعفر غليَّيٌ ﴿نَزَعُ ٱلنَّاسَ ﴾ أي تقتلع هذه الريح الناس ثمّ ترمي بهم على رؤوسهم فتدق رقابهم فيصرون ﴿كَأَنَّهُمْ أَعْبَازُ نَخْلِ شُفَعِرٍ ﴾ أي أسافل نخل منقلع لأنّ رؤوسهم سقطت عن أبدانهم؛ وقيل : معناه : تنزعهم من حفر حفروها ليمتنعوا بها عن

(٢) مجمع البيان، ج ٩ ص ١٤.

- (۱) مجمع البيان، ج ۷ ص ٣٤٣.
- (۳) مجمع البيان، ج ۹ ص ١٥٠. (٤) مجمع البيان، ج ۹ ص ٢٦٥.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٩ ص ٣١٦.

﴿ إِلَقَارِعَةِ ﴾ أي بيوم القيامة ﴿ عَلِيَهَ ﴾ عنت على خزّانها في شدَّة الهبوب، وروى الزهريّ، عن قبيصة بن ذؤيب أنّه قال: ما يخرج من الريح شيء إلاّ عليها خزّان يعلمون قدرها وعددها وكيلها حتّى كانت الّتي أرسلت على عاد فاندفق منها فهم لا يعلمون قدرها غضباً لله وعددها وكيلها حتّى كانت الّتي أرسلت على عاد فاندفق منها فهم لا يعلمون قدرها غضباً لله فلذلك سمّيت عاتية ﴿ سَخَرَهَا عَلَيْهِمَ ﴾ أي سلّطها وأرسلها عليهم ﴿ سَبّعَ لَيَالِ وَنَمَنِينَة أَيَّامٍ ﴾ قال فلذلك سمّيت عاتية ﴿ سَخَرَهَا عَلَيْهِمَ ﴾ أي سلّطها وأرسلها عليهم ﴿ سَبّعَ لَيَالِ وَنَمَنِينَة أَيَّامٍ ﴾ قال وهب : وهي الّتي تسمّيها العرب أيّام العجوز ذات برد ورياح شديدة وإنّما نسبت إلى العجوز في يلذ عجوزاً دخلت سرباً فتبعتها الريح فقتلتها اليوم الثامن من نزول العذاب وانقطع العذاب في اليوم الثامن في أيّرك أي أي أويدَو في أي أي في تلك الأيّام والليالي في مَرّعَن أي أي مصروعين هلكي في اليوم الثامن في أيّرك أي أي أويدَو أي أورك بن من بقاء (<sup>11</sup>).

 ۱ - ص: هو هود بن عبد الله بن رباح بن جلوث بن عاد بن عوص بن ارم بن سام بن نوح<sup>(۲)</sup>.

**أقول:** كذا ذكره صاحب الكامل أيضاً ثمَّ قال: ومن الناس من يزعم أنَّ هود هو عابر بن شالخ بن أرفخشد بن سام بن نوح .

٢ - فس، ﴿وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَعَقَوْرِ أَعْبُدُوا أَلَنَهُ مَا لَكُم مِنَ إِلَىهٍ عَبَرُةٌ إِنَ أَسْتَمَرُ إِنَّ أَجْرَى إِلَا عَلَى الَذِي فَطَرَقِ أَفَلَا تُعَلَوُنَ أَنَ عَادًا يُعَادُ أَنَ عَلَى اللَّذِي فَطَرَقٍ أَفَلَا تُعَلَوُنَ أَنَ عَادًا يَا عَادًا كَانَت بلادهم في البادية من الشقوق إلى الأجفر أربعة منازل، وكان لهم زرع ونخل كثير، ولهم أعمار طويلة وأجسام طويلة، فعبدوا الأصنام، وبعث الله إليهم هوداً يدعوهم إلى كثير، ولهم أعمار طويلة وأجسام طويلة، فعبدوا الأصنام، وبعث الله إليهم هوداً يدعوهم إلى كثير، ولهم أعمار طويلة وأجسام طويلة، فعبدوا الأصنام، وبعث الله إليهم هوداً يدعوهم إلى الإسلام وخلع الأنداد فأبوا ولم يؤمنوا بهود وآذوه، فكف السماء عنهم سبع سنين حتى محقوا، وكان هود زراعاً وكان يسقي الزرع فجاء قوم إلى بابه يريدونه، فخرجت عليهم امرأته شمطاء عوراء فقالت: من أنتم؟ فقالوا: نحن من بلاد كذا وكذا، أجدبت بلادنا فجئنا لنفسه فقد احترق زرعه لقالت: من أنتم؟ فقالوا: نحن من بلاد كذا وكذا، أجدبت بلادنا فجئنا لنفسه فقد احرق زرعه لقالت: من أنتم؟ فقالوا: نحن من بلاد كذا وكذا، أجدبت بلادنا فجئنا لي فقالوا: يا بي قال الله أن يدون مؤلون الماء عنوا بهود لداعا أوراته شمطاء عوراء فقالت: من أنتم؟ فقالوا: نحن من بلاد كذا وكذا، أجدبت بلادنا فجنا لي في موضع كذا وكذا، فجاؤوا إلى فقالوا: يا بي الله أن تخصب بلادنا ولمان الله أن تخصب بلادنا ونمطر، فتهيا لي لي أوينا وحملى وأرال الله أن تخصب بلادنا ونمطر، فتهيا أنهم أورانا وحملى وحملى فالل الله أن تخصب بلادنا ونمطر، فتها إلى نبي الله إليه فقالوا: يا نبي الله الحقور أورانا في منزلك المرأة شعطاء عورا، قالت لنا: من المورا أوينا عجبا، قال: وما رأيتم؟ قالوا: رأينا في منزلك المرأة شعطاء عورا، قالت لنا: من أوراينا عجباً، قال: وما رأيتم؟ قالوا: رأينا في منزلك المرأة شعطاء عورا، قالت لنا: من أنه أوراينا عجباً، قال: وما رأيتم؟ قالوا: رأينا في منزلك المرأة شعطاء عورا، قالت لنا: من أن أوراينا عجباً، قال الله أن تخصب بلادنا ومان الله ان من من منا من من منا من مرك مود الله النا فنمطر، فقالت: الوراي ماء ما من منها من ما ما ما منه ما أورا مود: وأنه أورا أوما أولا المود الله ماراتي وأنا أوما أوما أوما أوما، ماما أوما أوما أوما أورا أوما أورا أوما ما ماما ماما ما ماما ماما أوم

مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٠٤.
 (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩٦.

عدوي ممّن أملكه خير من أن يكون عدوي ممّن يملكني، فبقي هود في قومه يدعوهم إلى الله وينهاهم عن عبادة الأصنام حتى تخصب بلادهم وأنزل الله عليهم المطر وهو قوله بَرَسَلَى هُوَيَنَفَوْمِ اَسْتَنْفِرُوا رَبَكُمْ ثُمَ نُوُلُوا إلَيه بِرُسِلِ السَّمَلَة عَلَيْكُم وَلَا وَبَرِدْكُمْ فُوَةً إلى فُوَنَيكُمْ وَلَا مُنَوَلُوا مُجْرِمِينَ فاللوا كما حكى الله بَرَوَيَكَ : وَيَنَعُوُ مَا حِنْنَا بِبَيْبَة وَمَا عَنْ بَيَارِي تَالِي يَا عَن فَوَلِكَ وَمَا غَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى آخر الآية، فلما لم يؤمنوا أرسل الله عليهم الريح عن فَوَلِكَ وَمَا غَنْ لَكَ بِمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى آخر الآية، فلما لم يؤمنوا أرسل الله عليهم الريح الصرصر يعني الباردة وهو قوله في سورة القمر : ﴿كَذَبَتَ عَادَ فَيَكُونَ كَانَ عَذَلِ وَنُذُرِ شَ إنَّ أَرَسَلَا عَلَيْهِ بِيَا مَرْصَرًا فِي يَوْمِ غَنْ سُنَيْمَ إلى وحكى في سورة الحاقة فقال: ﴿وَلَنَا عَادًا فَأَن بِرِيحٍ مَترَسَرَ عَلَيْهُ فِي مَوْمَنَوْ الله بِعَرْضَا عَلَيْهُ مَنْتَهُ لَذَا لَه وحكى في سورة الحاقة فقال: وَوَلَنَا عَدَلَ وَلُمَا يَعْ الصرصر يعني الباردة وهو قوله في سورة القمر : ﴿كَذَبَ عَنَ مِنْ عَلَى الله مِن الله عليهم الريح بِرِيحٍ مَترَسَرَ عَلَيْهُ فَنَا الله معدتُني أَبِي عن ابن أبي عمير عن عبد الله بن سنان، عن معروف ابر حرب منترسَر عليه إلى وثمانية أيّام، فحدتني أبي عن ابن أبي عمير عن عبد الله بن سنان، عن معروف ابن خرّبوذ، عن أبي جعفر شِيَحَة قال : الريح العقيم تخرج من تحت الأرضين السبع وما ابن خربوذ، عن أبي على قوم عاد حين غضب عليهم، فأمر الخزّان أن يخرجوا منها مثل سعة الخاتم فعصت على الخزنة فخرج منها مثل مقدار منخر الثور تنغيظاً منها على قوم عاد، مع منا الغربي من اله من ذلك وقالوا : يا ربنا إتها قد عتت علينا ونحن نخاف أن يهلك من لم يعصك من خلقك وعمار بلادك فبعث الله جبرتيل فردها بجناحه وقال ان يهلك من لم يعصك من خلقك وعمار بلادك فبعث الله جبرتيل فردها بجناحه وقال لها : اخرجي على ما أمرت به، فرجعت وخرجت على ما أمرت به فأهلكت قوم عاد ومن كان بحضرتهم <sup>(1)</sup>

**بيان:** الأجفر موضع بين الخزيمة وفيد.

وقال الطبرسيِّ ﷺ في قوله تعالى : ﴿مَرَصَرًا﴾: أي شديدة الهبوب، عن ابن زيد وقيل : باردة، عن ابن عبّاس وقتادة، من الصرّ وهو البرد.

وقال في قوله تعالى: ﴿حُسُومًا ﴾: أي ولاء متتابعة ليست لها فترة، عن ابن عبّاس وابن مسعود والحسن ومجاهد وقتادة، كأنّه تتابع عليهم الشرّ حتّى استأصلهم؛ وقيل: دائمة، عن الكلبيّ ومقاتل؛ وقيل: قاطعة قطعتهم قطعاً حتّى أهلكتهم، عن الخليل؛ وقيل: مشانيم نكداء قليلة الخير حسمت الخير عن أهلها، عن عطيّة انتهى<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** لعلّ الخبر مبنيّ على القول الأخير إن كان تفسيراً لقوله تعالى : ﴿حُسُومًا ﴾ كما هو الظاهر .

٣ - كاء محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن سنان، عن معروف بن خرّبوذ، عن أبي جعفر عليمًا قال : إنّ لله تعالى رياح رحمة ورياح عذاب، فإن شاء الله أن يجعل العذاب من الرياح رحمةً فعل، قال : ولن يجعل الرحمة من الريح عذاباً، قال : وذلك أنّه لم يرحم قوماً قطّ أطاعوه وكانت طاعتهم إيّاه وبالاً عليهم إلاّ من بعد تحوّلهم

تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۳۰.
 (۲) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۱۰٤.

عن طاعته، قال: وكذلك فعل بقوم يونس لمّا آمنوا رحمهم الله بعدما قد كان قدّر عليهم العذاب وقضاه، ثمّ تداركهم برحمته فجعل العذاب المقدّر عليهم رحمةً فصرفه عنهم وقد أنزله عليهم وغشيهم، وذلك لمّا آمنوا به وتضرّعوا إليه، قال: وأمّا الريح العقيم فإنّها ريح عذاب لا تلقح شيئاً من الأرحام ولا شيئاً من النبات، وهي ريح تخرج من تحت الأرضين السبع وما خرجت منها ريح قطّ إلاّ على قوم عاد. وساق الحديث إلى آخر ما مرّ<sup>(1)</sup>.

٤ - فس: ﴿ وَأَذْكُرْ أَخَاعَادٍ إِذَ أَنذَرَ قَوْمَهُ بِٱلْأَحْقَافِ ﴾ والأحقاف من بلاد عاد من الشوقق إلى الأجفر وهي أربعة منازل، قال: حدّثني أبي قال: أمر المعتصم أن يحفر بالبطاينة بثر، فحفروا ثلاث مائة قامة فلم يظهر الماء فتركه ولم يحفره، فلمّا ولّي المتوكّل أمر أن يحفر ذلك البنر أبدأ حتى يبلغ الماء فحفروا حتى وضعوا في كلّ مانة قامة بكرة حتّى انتهوا إلى صخرة فضربوها بالمعول فانكسرت فخرج عليهم منها ريحٌ باردةٌ فمات من كان بقربها، فأخبروا المتوكِّل بذلك فلم يعلم ما ذاك فقالوا : سل ابن الرضا عن ذلك وهو أبو الحسن عليّ بن محمّد العسكريُّ ظلِّينًا: ، فكتب إليه يسأله عن ذلك، فقال أبو الحسن : تلك بلاد الأحقاف وهم قوم عاد الَّذين أهلكهم الله بالريح الصرصر، ثمَّ حكى الله قول قوم عاد: ﴿ قَالُوٓا أَجِنْتَنَا لِتَأْفِكُنَّهُ أي تزيلنا بكذبك ﴿ مَا كَانَ يَعْبُدُ ءَابَآؤُنَّا فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَّا ﴾ من العذاب ﴿ إن كُنتَ مِنَ ٱلْصَدِقِينَ﴾ وكان نبيُّهم هود، وكانت بلادهم كثيرة الخير خصبة فحبس الله عنهم المطر سبع سنين حتّى أجدبوا، وذهب خيرهم من بلادهم وكان هود يقول لهم ما حكى الله: ﴿ ٱسْتَغْفِرُواْ رَيَّكُو ثُمَّ تُوَبُوا إِلَيْهِ﴾ إلى قوله : ﴿ وَلَا نَنَوَلُوا تُجَرِمِينَ﴾ فلم يؤمنوا وعتوا، فأوحى الله إلى هود أنّه يأتيهم العذاب في وقت كذا وكذا ريحٌ فيها عذابٌ أليمٌ، فلمَّا كان ذلك الوقت نظروا إلى سحاب قد أقبلت ففرحوا فقالوا : ﴿ هَٰذَا عَارِضٌ ثَمَطِرُنَّا﴾ الساعة يمطر، فقال لهم هود ﷺ : ﴿ بَلْ هُوَ مَا أَسْتَعْجَلْتُمْ بِهِ ﴾ في قوله : ﴿ فَأَنِنَا بِمَا تَشِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ ﴿ رِبِحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ٢ لَنَهُ تُدَمِّرُ كُلُّ شَيْءٍ بِأَمْرِ رَبِّهَهُ فلفظه عام ومعناه خاص لأنَّها تركت أشياء كثيرة لم تدمّرها ، وإنَّما دَمَّرت مالهم كلَّه، فكان كما قال الله : ﴿ فَأَسْبَحُوا لَا يُرَى إِلَّا مَسَنَكِنُهُمْ ﴾ وكلّ هذه الأخبار من هلاك الأمم تخويف وتحذير لأمّة محمّد ﷺ .

وأمّا قوله : ﴿ وَلَقَدْ مَكَنَّنُهُمْ﴾ الآية، أي قد أعطيناهم فكفروا فنزل بهم العذاب فاحذروا أن ينزل بكم ما نزل بهم<sup>(٢)</sup>.

٥ - يه: قال علي علي التي التي التي التي عمسة منها العقيم فنعوذ بالله من شرّها (٣).

وقال رسول الله عني الله عنه على خزّانها إلاّ بمكيال إلاّ زمن عاد فإنّها عتت على خزّانها فخرجت في مثل خرق الإبرة فأهلكت قوم عاد<sup>(٤)</sup>.

(1) روضة الكافي الموجود مع الاصول، ص ٧١٥ ح ٦٤.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧٣.
 (٣) - (٤) من لا يحضره الفقيه، ص ٢٠١ ح ١٥٢٥ و١٥٢٢.

٦ - كا: محمّد بن يحيى، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب وهاشم بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليته: قال: إنّ لله جنوداً من الرياح يعذّب بها من يشاء ممّن عصاه، ولكلّ ريح منها ملكٌ موكّلٌ بها، فإذا أراد الله أن يعذّب قوماً بنوع من العذاب أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّب قوماً بنوع من العذاب أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّب قوماً بنوع من العذاب أوحى إلى الملك الموكّل بها، فإذا أراد الله أن يعذّب قوماً بنوع من العذاب أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّبهم بها، قال: فيأمر بها أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّبهم بها، قال: فيأمر بها أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّبهم بها، قال: فيأمر بها أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّبهم بها، قال: فيأمر بها أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح التي يريد أن يعذّبهم بها، قال: فيأمر بها أوحى إلى الملك فتهيج كما يهيج الأسد المغضب، قال: ولكلّ ريح منهنّ اسم، أما تسمع قوله تعالى: فيأمر بها ألملك فتهيج كما يهيج الأسد المغضب، قال: ولكلّ ريح منهنّ اسم، أما تسمع قوله تعالى: في كذّبَتْ عادٌ فَكَنْ كَانَ عَذَابِ وَنُذُر إلى إلى ألمان المان المن عنه يكمّ ريكا مَرْمَرًا في يَوْم غَسْ أسم، أما تسمع قوله تعالى: في كذَبَتُ عادٌ في عَزمَرا في يَوْم غَسْ أسم، أما تسمع قوله تعالى: في كذَبَتْ عادٌ في عَذَابُ أليمٌ مي وقال: في ألريح المان عليم في عذابً أليمٌ مي وقال: في ألمَ مَنْ عصاه؛ الخبو<sup>(١)</sup>.

٧ - فس: ﴿ إِذَا بَطَشْتُم بَطَشْتُمْ جَبَايِنَ ﴾ قال: تقتلون بالخضب من غير استحقاق<sup>(٢)</sup>.

٨ - فس: ﴿إِذَ جَامَةَتُهُمُ ٱلرَّسُلُ مِنْ بَتِنِ أَيَدِيهِمَ ﴾ يعني نوحاً وإبراهيم وموسى وعيسى والنبيّون ﴿وَمِنْ خَلِيْهِمَ ﴾ أنت ﴿وَايَة أَنُوا لَوْ شَاءَ رَبُنَا لَأَنزَلَ مَلَتَهِكَةَ ﴾ لم يبعث بشراً مثلنا . وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظَيْنَا في قوله تعالى : ﴿فَارَسُلُنا عَلَيْهِمْ وِيمَا صَرْصَرًا ﴾ والصرصر : الريح الجارود، عن أبي جعفر ظَيْنَا مُشَائيم . ﴿فَارَسُلُنا عَلَيْهِمْ وَاللَّهُ الْمُوالَةُ مَا يَعْدَى اللَّهُ عَلَيْهُمُ ﴾ الم يبعث بشراً مثلنا . وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظَيْنَا في قوله تعالى : ﴿فَارَسُلُنا عَلَيْهِمْ وِيمَا صَرْصَرًا ﴾ والصرصر : الريح الجارود، عن أبي جعفر ظَيْنَا مُسَائيم ".

٩ - فس: ﴿إِذَ أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّبِحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾ وهي الَّتي لا تلقح الشجر ولا تنبت النبات<sup>(٤)</sup>.
١٠ - فس: ﴿إِنَّا أَرْسَلُنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا ﴾ أي باردةً<sup>(٥)</sup>.

ا – فس: ﴿بِرِبِج مَسَرَّسَرٍ ﴾ أي باردة ﴿عَلِبَـمَرَ ﴾ قال: خرجت أكثر ممّا أمرت به ﴿حُسُومًا ﴾ قال: كان القمر منحوساً بزحل سبع ليال وثمانية أيّام حتّى هلكوا<sup>(1)</sup>.

- روضة الكافي الموجود مع الأصول ص ٧١٥ ح ٢٣.
- ۲۳۵ (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۹.
   ۲۹۵ (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۳۵.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٠٦.
   (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٩.
  - (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧١.

تلقّحت بالعذاب وتعقّمت عن الرحمة كتعقّم الرجل إذا كان عقيماً لا يولد له، وطحنت تلك القصور والحصون والمدائن والمصانع حتى عاد ذلك كلّه رملاً دقيقاً تسفيه الريح، فذلك قوله يَرْوَكُن الله ما نَذَرُ مِن شَيْء أَنَّ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيمِ وإنّما كثر الرمل في تلك البلاد لأن الريح طحنت تلك البلاد، عصفت عليهم (سَبْعَ لِبَالِ وَنَمَنِيمَة أَيَّارِ حُسُومًا فَنَرَك القَوْم فِهَا مَرْعَ كَانَتُهُمْ أَعْجَازُ غَفْل خَاوِيَفِ والحسوم : الدائمة، ويقال : المتتابعة الدائمة . وكانت ترفع الرجال والنساء فتهب بهم صعداً ثمَّ ترمي بهم من الجو فيقعون على رؤوسهم منكبين، تقلع الرجال والنساء من تحت أرجلهم ثمّ ترفعهم، فذلك قوله يَرْزَعَن الله تابعة الدائمة . وكانت ترفع الرجال والنساء من تحت أرجلهم ثمّ ترفعهم، فذلك قوله يَرْزَعَن المساكن فتطحنها ثمّ تعود رملاً دقيقاً ، والنساء من تحت أرجلهم ثمّ ترفعهم، فذلك قوله يَرْزَعَن المساكن فتطحنها ثمّ تعود رملاً دقيقاً ، والنوع : القلع ، وكانت الريح تعصف الجبل كما تعصف المساكن فتطحنها ثمّ تعود رملاً دقيقاً ، فمن هناك لا يرى في الومل جبل ، وإنّما سمّيت عاد إرم ذات العماد من أجل أنهم كانوا يسلخون العمد من الجبال فيجعلون طول العمد مثل طول الجبل الذي يسلخونه من أبعا إلى أعلاه ثمّ توملاً ما من المون ينقلون تلك العمد في الومل جبل ، وإنّما سمّيت عاد إرم ذات العماد من أجل أنهم كانوا يسلخون ينقلون تلك العمد فينصبونها ، ثمّ يبنون القصور عليها فسمّيت ذات العماد نو من أسفله إلى أعلاه ثمّ

١٣ - جع روي عن عليّ بن يقطين أنّه قال: أمر أبو جعفر الدوانيقيّ يقطين أن يحفر بنراً بقصر العبادي، فلم يزل يقطين في حفرها حتى مات أبو جعفر ولم يستنبط منها الماء، فأخبر المهديّ بذلك فقال له: احفر أبداً حتى تستنبط الماء ولو أنفقت عليها جميع ما في بيت المهديّ بذلك فقال له: احفر أبداً حتى تستنبط الماء ولو أنفقت عليها جميع ما في اسفل المال، قال: فوجّه يقطين أخاه أبا موسى في حفرها، فلم يزل يحفر حتى ثقبوا ثقباً في أسفل المال، قال: فوجّه يقطين أخاه أبا موسى في حفرها، فلم يزل يحفر حتى ثقبوا ثقباً في أسفل المال، قال: فوجّه يقطين أخاه أبا موسى في حفرها، فلم يزل يحفر حتى ثقبوا ثقباً في أسفل الأرض فخرجت منه الريح، قال: فهالهم ذلك فأخبروا به أبا موسى فقال: أنزلوني، قال: فراض وكان رأس البئر أربعين ذراعاً في أربعين ذراع، فأجلس في شق محمل ودلي في البئر، فلما وكان رأس البئر أربعين ذراعاً في أربعين ذراع، فأجلس في شق محمل ودلي في البئر، فلما مار في قعرها نظر إلى هول وسمع دويّ الريح في أسفل ذلك، فأمرهم أن يوسّعوا الخرق فجعلوه شبه الباب العظيم، ثمّ دلي فيه رجلان في شق محمل فقال: اثتوني بخبر هذا ما هو، فمراً على أمراً على أموسم دويّ الريح في أسفل ذلك، فأمرهم أن يوسّعوا الخرق في في قال: فنز لا في شق محمل فقال: اثتوني بخبر هذا ما هو، فمراً علي أمراً عظيماً رجالاً ونساء وبيوتاً وآنيةً ومناعاً كلّه مسوخ من حجارة فأما الرجال والنساء أمراً عظيماً رجالاً ونساء وبيوتاً وآنيةً ومناعاً كلّه مسوخ من حجارة فأما الرجال والنساء أمراً عظيماً رجالاً ونساء وبيوتاً وآنيةً ومناعاً كلّه مسوخ من حجارة فأما الرجال والنساء ومنازل قائمة، قال إلى المهديّ، فقدم عليه فأحمره، بنا مهدي إلى المدينة إلى ومنازل قائمة، قال: فقال أون يقدم عليه، فقدم عليه فأخبره وبكى بكاء شديداً وقال: يا أمر ورسى بن جعفر غلي قال أله أن يقدم عليه، فقدم عليه فأخبره فري في يامريا ألى المدينة إلى المدينة إلى ومنازل قائمة، قال: فقال أبا ولحس ورفى فلمية، فعليهم منازل قائمة، قال: الرحال أبا الحدين وما أخبره وبكى بكاء شديداً وقال: يا أمير أساء ورسى بن جعفر غلي في الله أن يقدم عليه، فقدم عليه فساخت بهم منازلهم، هؤلاء أصحاب الم عليهم فساخت وسم مولاء. إلى ألمواني أبا الحدين وما الأحقاف، قال: الرماني ألى ألمواني ألمواني ألمواني ألمواني ألمووم المهيت اله عليهم فساخس ومالمييا. أمرران ألمي ألما أل

**بيان:** قال الطبرسيّ قدّس سرّه: الأحقاف جمع حقف وهو الرمل المستطيل العظيم لا يبلغ أن يكون جبلاً، قال المبرّد: هو الرمل الكثير المكتنز غير العظيم وفيه اعوجاج، ثمّ قال: هو واد بين عمان ومهرة عن ابن عبّاس؛ وقيل: رمال فيما بين عمان إلى حضرموت عن ابن

علل الشرائع، ج ۱ ص ٤٧ باب ۳۰ ح ۱.
 (۲) الاحتجاج، ص ۴۸ ۲۰

إسحاق؛ وقيل: رمال مشرفة على البحر بالشحر من اليمن، عن قتادة؛ وقيل: أرض خلالها رمال، عن الحسن<sup>(1)</sup>.

١٤ - مع: معنى هود أنّه هدي إلى ما ضلّ عنه قومه وبعث ليهديهم من ضلالتهم ومعنى الريح العقيم التي أهلك الله بمرتفظ بها عاداً أنّها تلقّحت بالعذاب وتعقّمت عن الرحمة كتعقّم الريح العقيم التي أهلك الله بمرتفظ بها عاداً أنّها تلقّحت بالعذاب وتعقّمت عن الرحمة كتعقّم الرجل إذا كان عقيماً لا يولد له، فطحنت تلك القصور والحصون والمدائن والمصانع حتى عاد ذلك كله رملاً دقيقاً تسفيه الريح؛ ومعنى ذات العماد أوتاداً كانوا يسلخون العمد من الرجل العماد من الرجل إذا كان عقيماً لا يولد له، فطحنت تلك القصور والحصون والمدائن والمصانع حتى عاد ذلك كله رملاً دقيقاً تسفيه الريح؛ ومعنى ذات العماد أوتاداً كانوا يسلخون العمد من عاد ذلك كله رملاً دقيقاً تسفيه الريح؛ ومعنى ذات العماد أوتاداً كانوا يسلخون العمد من الجبال فيجعلون طول العمد مثل طول الجبل الذي يسلخونه من أسفله إلى أعلاه ثمّ ينقلون تلك العمد فينصاد فينع الرجال ألذي ألماد أوتاداً كانوا يسلخون العمد من الجبال فيجعلون طول العمد مثل طول الجبل الذي يسلخونه من أسفله إلى أعلاه ثمّ ينقلون الحبال فيجعلون العماد لذلك ألفا العماد في العماد ألذي يسلخونه من أسفله إلى أعلاه ثمّ ينقلون الحبال ألذي يسلخونه من أسفله إلى أعلاه ثمّ ينقلون العمد في تلك العمد في ألفا العماد ألفا إلى أعلاه ثمّ ينقلون ألحبال ألذي العماد أله ألفاه إلى أعلاه ثمّ ينقلون ألفا العمد فينصبونها، ثمّ يبتون فوقها القصور، فسمّيت ذات العماد لذلك ألى ألها.

١٥ - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى وهب قال: كان من أمر عاد أنّ كلّ رمل على ظهر الأرض وضعه الله لشيء من البلاد كان مساكن في زمانها وقد كان الرمل قبل ذلك في البلاد ولكن لم يكن كثيراً حتّى كان زمان عاد وإنَّ ذلك الرمل كانت قصوراً مشيّدة وحصونا ومدائن ومصانع ومنازل وبساتين، وكانت بلاد عاد أخصب بلاد العرب وأكثرها أنهاراً وجناناً، فلمّا غضب الله عليهم وعتوا على الله تعالى وكانوا أصحاب الأوثان يعبدونها من دون الله فأرسل الله عليهم الريح العقيم، وإنَّما سمَّيت العقيم لأنها تلقَّحت بالعذاب، وعقمت عن الرحمة، وطحنت تلك القصور والحصون والمدائن والمصانع حتّى عاد ذلك كلَّه رملاً دقيقاً تسفيه الريح، وكانت تلك الريح ترفع الرجال والنساء فتهبُّ بهم صعداً ثمّ ترمي بهم من الجوّ فيقعون على رؤوسهم منكَّسين، وكانت عاد ثلاثة عشر قبيلة وكان هود ﷺ في حسب عاد وثروتها، وكان أشبه ولد آدم بآدم صلوات الله عليهما، وكان رجلاً آدم كثير الشعر حسن الوجه ولم يكن أحد من الناس أشبه بآدم منه إلاَّ ما كان من يوسف بن يعقوب عَظِيَّةٍ . فلبث هود فيهم زماناً طويلاً يدعوهم إلى الله وينهاهم عن الشرك بالله تعالى وظلم الناس ويخوّفهم بالعذاب، فلجّوا وكانوا يسكنون أحقاف الرمال، وإنّه لم يكن أمّة أكثر من عاد ولا أشدّ منهم بطشاً، فلمّا رأوا الريح قد أقبلت عليهم قالوا لهود: أتخوّفنا بالريح؟ فجمعوا ذراريهم وأموالهم في شعب من تلك الشعاب، ثمَّ قاموا على باب ذلك الشعب يردُّون الريح عن أموالهم وأهاليهم، فدخلت الريح من تحت أرجلهم بينهم وبين الأرض حتّى قلعتهم فهبَّت بهم صعداً، ثمَّ رمت بهم من الجوَّ، ثمَّ رمت بهم الريح في البحر، وسلَّط الله عليهم الذرّ فدخلت في مسامعهم، وجاءهم من الذرّ ما لا يطاق قبل أن يأخذهم الريح، فسيّرهم من بلادهم وحال بينهم وبين مرادهم حتّى أتاهم الله، فقد كان سخّر لهم من قطع الجبال والصخور والعمد والقوّة على ذلك والعمل به شيئاً لم يسخّره لأحد كان قبلهم ولا بعدهم، وإنّما سمّيت ذات العماد من أجل أنّهم يسلخون العمد من الجبال فيجعلون طول العمد مثل

مجمع البيان، ج ٩ ص ١٤٩.
 معاني الأخبار، ص ٤٨.

طول الجبل الّذي يسلخونه منه من أسفله إلى أعلاه، ثمّ ينقلون تلك العمد فينصبونها، ثمّ يبنون فوقها القصور، وقد كانوا ينصبون تلك العمد أعلاماً في الأرض على قوارع الطريق، وكان كثرتهم بالدهناء ويبرين وعالج إلى اليمن إلى حضرموت.

وسئل وهب عن هود أكان أبا اليمن الذي ولدهم؟ فقال: لا ولكنّه أخو اليمن الذي في التوراة تنسب إلى نوح عليمية ، فلمّا كانت العصبيّة بين العرب وفخرت مضر بأبيها إسماعيل ادّعت اليمن هوداً أباً ليكون لهم أب ووالد من الأنبياء، وليس بأبيهم ولكنّه أخوهم، ولحق هود ومن آمن معه بمكّة فلم يزالوا بها حتّى ماتوا، وكذلك فعل صالح عليه بعده وقد سلك فجّ الروحاء سبعون ألف نبيّ حجّاجاً عليهم ثياب الصوف مخطمين إبلهم بحبال الصوف، يلبّون الله بتلبية شتّى، منهم هود وصالح وإبراهيم وموسى وشعيب ويونس صلوات الله عليهم، وكان هود رجلاً تاجراً<sup>(1)</sup>.

١٦ – ك: أبي وابن الوليد معاً عن سعد، عن ابن عيسى، عن محمّد بن سنان، وإسماعيل ابن جابر وكرام بن عمرو، عن عبد الحميد بن أبي الديلم، عن أبي عبد الله علي قال: لمّا بعث الله تعالى هوداً أسلم له العقب من ولد سام، وأمّا الآخرون فقالوا: من أشدَ منّا قوّة فأهلكوا بالريح العقيم، وأوصاهم هود وبشّرهم بصالح غليّي <sup>(٢)</sup>.

١٧ - ص: بالإسناد عن ابن أورمة، عن سعيد بن جناح، عن أيّوب بن راشد، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله عليم قال: كانت أعمار قوم هود عليم أراه ذلك بعثوا وفداً لهم إلى يعذّبون بالقحط ثلاث سنين فلم يرجعوا عمّا هم عليه، فلمّا رأوا ذلك بعثوا وفداً لهم إلى جبال مكة وكانوا لا يعرفون موضع الكعبة، فمضوا واستسقوا فرفعت لهم ثلاث سحابات فقالوا: هذه حفا، يعني التي ليس فيها ماء، وسمّوا الثانية فاجياً، واختاروا الثالثة التي فيها العذاب، قال: كانت أعمار قوم هو من منا رأوا ذلك بعثوا وفداً لهم إلى جبال مكة وكانوا لا يعرفون موضع الكعبة، فمضوا واستسقوا فرفعت لهم ثلاث سحابات فقالوا: هذه حفا، يعني التي ليس فيها ماء، وسموا الثانية فاجياً، واختاروا الثالثة التي فيها العذاب، قال: والريح عصفت عليهم وكان رئيسهم يقال له الخلجان، فقال: يا هود ما ترى العذاب، قال: أولئك الملائكة، فقال الأباعر معها أعمدة، هم الذين يفعلون بنا الأفاعيل، الريح إذا أقبلت أقبل معها خلق كأمثال الأباعر معها أعمدة، هم الذين يفعلون بنا الأفاعيل، فقال: أولئك الملائكة، فقال: أترى ربّك إن نحن آمنا به أن يديلنا منهم فقال لهم فقال: أولئك الملائكة، فقال: أترى ربّك إن نحن آمنا به أن يديلنا منهم فقال لهم فقال: أولئك الملائكة، فقال: أترى ربّك إن نحن آمنا به أن يديلنا منهم فقال لهم الربح في فقال: أترى ربّك إن نحن آمنا به أن يديلنا منهم فقال لهم الربح إذا أولئك الملائكة، فقال: أترى ربّك إن نحن آمنا به أن يديلنا منهم فقال لهم فقال: أولئك الملائكة، فقال: أترى ربّك إن نحن آمنا به أن يديلنا منهم فقال لهم هود عليتين : إلى الله تعالى لا يديل أهل المعاصي من أهل الطاعة، فقال له الخلجان وكيف لي هود عليتين الذين هلكوا؟ فقال له هود: يبدّلك الله بهم من هو خير لك منهم، فقال: لاخير في الحياة بعلم، فال الحياة بعلم، فقال: ألمي الحيان وكيف أي الرجال الذين هلكوا؟ فقال له هود: يبدّلك الله بهم من هو خير لك منهم، فقال: لاخير في الحياة بلحياة بعالى (٣).

بيان: كأنَّ قولهم: حفا من الحفو بمعنى المنع. 14 - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى ابن طريف، عن ابن نباتة قال: خرجنا مع

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٨٨.
   (٢) كمال الدين، ص ١٣٧ باب ٢ ح ٥.
  - (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩٠.

أمير المؤمنين عليمي إلى نخيلة فإذا أناس من اليهود معهم ميّت لهم، فقال أمير المؤمنين عليمي للحسن: انظر ما يقول هؤلاء في هذا القبر، فقال: يقولون: هو هود عليمي ، فقال: كذبوا أنا أعلم به منهم، هذا قبر يهودا بن يعقوب، ثمّ قال: مَن ههنا من مهرة؟ فقال: شيخ كبير أنا منهم فقال لهم: أين منزلك؟ فقال: في مهرة على شاطئ البحر، فقال: أين هو من الجبل الذي عليه الصومعة، قال: قريبٌ منه، فقال: ما يقول قومك فيه؟ فقال: يقولون: قبر ساحر، فقال: كذبوا أنا أعلم به منهم ذلك قبر هود علي هو مؤالي وهذا قبر يهودان.

**بيان؛** اختلف في موضع قبره ظليمًا فقيل: إنّه بغار بحضرموت؛ وروى المؤرّخون عن أمير المؤمنين ظليمًا أنّ قبره على تلّ من رمل أحمر بحضرموت؛ وقيل: إنّه دفن في مكّة في الحجر، وسيأتي خبران في كتاب المزار يدلآن على أنّه ظليمًا دفن قريباً من أمير المؤمنين ظليمًا في الغريّ، ويمكن الجمع بحمل هذا الخبر على الموضع الّذي دفن فيه أوّلاً ثمّ نقل إلى الغريّ كآدم غليمًا.

۲۱ – ص: بالإسناد عن الصدوق، عن محمّد بن هارون، عن معاذ بن المثنّى، عن عبد

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩١.
   ٢) كنز الفوائد، ج ١ ص ٣٨١.
  - (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩١.

الله بن أسماء، عن جويريَّة، عن سفيان بن منصور، عن أبي وائل، عن وهب قال: لمَّا تُمّ لهود غَلِيَنَهُ أربعون سنة أوحى الله تعالى إليه: أن انت قومك فادعهم إلى عبادتي وتوحيدي فإنَّ أجابوك زدتهم قوَّة وأموالاً، فبينا هم مجتمعون إذ أتاهم هود فقال: يا قوم اعبدوا الله ما لكم من إله غيره، فقالوا : يا هو دلقد كنت عندنا ثقةُ أميناً، وقال : فإنِّي رسول الله إليكم دعوا عبادة الأصنام، فلمّا سمعوا ذلك منه بطشوا به وخنقوه وتركوه كالميّت، فبقي يومه وليلته مغشيًّا عليه، فلمّا أفاق قال: يا ربّ إنّي قد عملت وقد ترى ما فعل بي قومي، فجاء جبر ثيل عَلِيَّ فقال: يا هود إنَّ الله تعالى بأمرك أن لا تفتر عن دعائهم وقد وعدك أن يلقي في قلوبهم الرعب فلا يقدرون على ضربك بعدها، فأتاهم هود فقال لهم: قد تجبّرتم في الأرض وأكثرتم الفساد، فقالوا : يا هود اترك هذا القول فإنَّا إن بطشنا بك الثانية نسيت الأولى فقال : دعوا هذا وارجعوا إلى الله وتوبوا إليه، فلمَّا رأى القوم ما لبسهم من الرعب علموا أنَّهم لا يقدرون على ضربه الثانية، فاجتمعوا بقوّتهم، فصاح بهم هود غليَّيَّةٍ صيحة فسقطوا لوجوههم، ثمَّ قال هود: يا قوم قد تماديتم في الكفر كما تمادي قوم نوح، وخليق أن أدعو عليكم كما دعا نوح على قومه، فقالوا : يا هود إنَّ آلهة قوم نوح كانوا ضعفاء، وإنَّ آلهتنا أقوياء، وقد رأيت شدّة أجسامنا، وكان طول الرجل منهم مائة وعشرين ذراعاً بذراعهم، وعرضه ستّين ذراعاً، وكان أحدهم يضرب الجبل الصغير فيقطعه، فمكث على هذا يدعوهم سبعمائة وستِّين سنة، فلمَّا أراد الله تعالى إهلاكهم حقف الأحقاف حتَّى صارت أعظم من الجبال، فقال لهم هود: يا قوم ألا ترون هذه الرمال كيف تحقَّفت؟ إنِّي أخاف أن تَكون مأمورة، فاغتمَّ هود غُليَّةٍ لما رأى من تكذيبهم، ونادته الأحقاف: قرَّ يا هود عيناً فإنَّ لعاد منَّا يوم سوء، فلمَّا سمع هود ذلك قال: يا قوم اتَّقوا الله واعبدوه، فإن لم تؤمنوا صارت هذه الأحقاف عليكم عذاباً ونقمة، فلمّا سمعوا ذلك أقبلوا على نقل الأحقاف فلا تزيد إلاّ كثرة فرجعوا صاغرين، فقال هود: يا ربَّ قد بلَّغت رسالاتك فلم يزدادوا إلَّا كفراً، فأوحى الله إليه: يا هود إنِّي أمسك عنهم المطر، فقال هود عَالِيَنِينَ : يا قوم قد وعدني ربِّي أن يهلككم، ومرَّ صوته في الجبال وسمع الوحش صوته والسباع والطير فاجتمع كلِّ جنس معها يبكي ويقول: يا هود أتهلكنا مع الهالكين؟ فدعا هود ربَّه تعالى في أمرها، فأوحى الله تعالى إليه: إنِّي لا أهلك من لم يعص بذنب من عصاني، تعالى الله علوًّا كبيراً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: (بذراعهم) أي بذراع أهل زمانهم، وقد سبق بعض الوجوه في أبواب قصص آدم ﷺ . قوله: (حقّف الأحقاف) بالقاف أوّلاً ثم الفاء ثانياً أي جعلها أحقافاً بأن جمعها حتّى صارت تلولاً .

٢٢ -ع، ن، ل: في أسئلة الشاميّ عن أمير المؤمنين عليَّ قال: أخبرني عن يوم الأربعاء

(١) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩٢.

والتطيّر منه، فقال ﷺ : آخر أربعاء في الشهر وهو المحاق – وساق الحديث إلى أن قال : – ويوم الأربعاء أرسل الله ﷺ الريح على قوم عاد، ويوم الأربعاء أخذتهم الصيحة<sup>(١)</sup>. ٣٣ – **ن:** ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن هاشم، عن أحمد بن عامر الطائيّ عن

الرضا ﷺ قال: يوم الأربعاء يوم نحس مستمرً<sup>(٢)</sup>.

٢٤ **- ل: محمّد ب**ن أحمد البغداديّ، عن عليّ بن محمّد بن عنبسة، عن دارم بن قبيصة، عن الرضا ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : آخر أربعاء في الشهر يوم نحس مستمرّ<sup>(٣)</sup>.

٢٥ – **ل:** ابن الوليد، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن إبراهيم بن إسحاق عن القاسم، عن جدّه، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله، عن آبائه ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ: يوم الأربعاء يوم نحس مستمرّ<sup>(٤)</sup>.

وبإسناد آخر عن محمّد بن مسلم عنه ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

۲**٦ - نوادر الراوندي:** بإسناده عن جعفر بن محمّد، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: نصرت بالصبا، وأهلكت عاد بالدبور<sup>(٦)</sup>.

**تذنيب؛** قال الشيخ الطبرسيّ قدّس الله روحه : جملة ما ذكره السدّيّ ومحمّد بن إسحاق وغيرهما من المفسّرين في قصّة هود أنَّ عاداً كانوا ينزلون اليمن وكانت مساكنهم منها بالشحر والأحقاف وهو رمال يقال لها : رمل عالج والدهناء وبيرين ما بين عمان إلى حضرموت، وكان لهم زرع ونخل، ولهم أعمار طويلة، وأجساد عظيمة، وكانوا أصحاب أصنام

- علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲۲ باب ۳۸۵ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضا. ج ۱ ص ۲۲۳ باب ۲٤ ح ۱ والخصال ص ۳۸۸ باب السبعة ح ۷۸.
  - (٢) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٤ باب ٢٤ ح ٢.
  - (٣) (٥) الخصال، ص ٣٨٧ باب السبعة ح ٧٣ و٧٦ و٧٧.
  - (٦) نوادر الراوندي، ص ١٠٣ ح ٦٩.
     (٧) كمال الدين، ص ١٣٦.

يعبدونها، فبعث الله إليهم هوداً نبياً، وكان من أوسطهم نسباً، وأفضلهم حسباً، فدعاهم إلى التوحيد وخلع الأنداد، فأبوا عليه فكذَّبوه وآذوه فأمسك الله عنهم المطر سبع سنين، وقيل ثلاث سنين حتّى قحطوا، وكان الناس في ذلك الزمان إذا نزل بهم بلاء أو جهد التجاوا إلى بيت الله الحرام بمكّة مسلمهم وكافرهم، وأهل مكة يومئذ العماليق من ولد عمليق بن لاوذ بن سام بن نوح، وكان سيّد العماليق إذ ذاك بمكّة رجلاً يقال له : معاوية بن بكر، وكانت أمّه من عاد فبعث عاد وفداً إلى مكّة ليستسقوا لهم، فنزلوا على معاوية بن بكر وهو بظاهر مكّة خارجاً من الحرم فأكرمهم وأنزلهم وأقاموا عنده شهراً يشربون الخمر، فلمّا رأى معاوية طول مقامهم وقد بعثهم قومهم يتغوّثون من البلاء الذي نزل بهم شقّ ذلك عليه وقال : هلك أخوالي وهؤلاء مقيمون عندي وهم ضيفي أستحيي أن آمرهم بالخروج إلى ما بعثوا إليه وشكا ذلك إلى فينتيه اللّتين كانتا تغنيانهم وهما الجرادتان فقالتا : قل شعراً نغنيهم به لا يدرون من قاله، فقال معاوية بن بكر

ألايا قيل ويحك قم فهينم لعل الله يسقينا غماما فيسقي أرض عاد إنّ عاداً قد أمسوا ما يبينون الكلاما وإنّ الوحش تأتيهم جهاراً ولا تخشى لعاديّ سهاما وأنتم ههنا في ما اشتهبتم نهاركم وليلكم التماما فقبّح وفدكم من وفد قوم ولا لقوا التحيّة والسلاما

فلما غنّتهم الجرادتان بهذا قال بعضهم لبعض : إنّما بعنّكم قوم يتغوّنُون بكم من هذا البلاء فادخلوا هذا الحرم واستسقوا لهم، فقال رجل منهم قد آمن بهود سرّاً : والله لاتسقون بدعائكم ولكن إن أطعتم نبيّكم سقيتم فزجروه وخرجوا إلى مكة يستسقون بها لعاد، وكان قيل ابن عنز رأس وفد عاد فقال : يا إلهنا إن كان هو دصادقاً فاسقنا فإنّا قد هلكنا ، فأنشأ الله سحاباً ثلاثاً : بيضاء وحمراء وسوداء، ثمّ ناداه مناد من السماء : يا قيل اختر لنفسك ولقومك ، فاختار السحابة السوداء التي فيها العذاب ، فساق الله سبحانه تلك السحابة بما فيها من النقمة فاختار السحابة السوداء التي فيها العذاب ، فساق الله سبحانه تلك السحابة بما فيها من النقمة إلى عاد، فلمّا رأوها استبشروا بها وقالوا : في هذا عارضٌ تُنْظِرُناً في يقول الله تعالى : في أل هُوَ مَا أستَعَجَلُمُ بِدِرُ رِيحٌ فِيهَا عَذَابُ أَلِيمٌ في فسخرها الله عليهم سبع ليال وثمانية أيّام حسوماً أي دائمة ، فلم تدع من عاد أحداً إلاّ هلك ، واعتزل هود ومن معه من المؤمنين في حظيرة ما يصيبه ومن فلم تدع من عاد أحداً إلاّ هلك ، واعتزل هود ومن معه من المؤمنين في حظيرة ما يصيبه ومن

## ٥ - باب قصة شداد وإرم ذات العماد

**الآبات: الفجر «٨٩»: ﴿**أَنَّمَ نَرَ كَيْفَ فَعَلَ دَبَّكَ بِمَادٍ ﴿ إِدَمَ ذَاتِ ٱلْعِمَادِ ﴿ ٱلَّي لَمَ يُخْلَق مِنْلُهَا فِي ٱلْبِلَنَدِ ﴿ ﴾.

(۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ۲۸۷.

تفسير: قال الطبرسيُّ يَخلَفُهُ: اختلفوا في إرم على أقوال:

أحدها : أنّه اسم قبيلة، قال أبو عبيدة : هما عادان، فالأولى هي إرم وهي الّتي قال الله تعالى فيهم : ﴿وَأَنَهُ أَهْلَكَ عَادًا ٱلْأُولَىٰ﴾ وقيل : هو جدّ عاد بن عوص بن إرم بن سام بن نوح، عن محمّد بن إسحاق؛ وقيل : هو سام بن نوح نسب عاد إليه، عن الكلبيّ؛ وقيل : إرم عاد قبيلة من قوم عاد كان فيهم الملك وكانوا بمهرة وكان عاد أباهم.

وثانيها : أنَّ إرم اسم بلد، ثمَّ قيل هو دمشق؛ وقيل : مدينة الإسكندريَّة؛ وقيل : هو مدينة بناها شدّاد بن عاد فلمّا أتمّها وأراد أن يدخلها أهلكه الله بصيحة نزلت من السماء.

وثالثها : أنّه ليس بقبيلة ولا بلد بل هو لقب لعاد، وكان عاد يعرف به، وروي عن الحسن أنّه قرأ «بعاد إرم» على الإضافة، وقال : هو اسم آخر لعاد، وكان له اسمان، ومن جعله بلداً فالتقدير : بعاد صاحب إرم، وقوله : ﴿ذَاتِ ٱلْمِمَادِ كَ يعني أنّهم كانوا أهل عمد سيّارة في الربيع، فإذا هاج البيت رجعوا إلى منازلهم ؛ وقيل : معناه : ذات الطول والشدّة من قولهم : رجل معمّد طويل، ورجل طويل العماد أي القامة ﴿الَتِي لَمْ يُخْلَقَ مِثْلُهَا ﴾ أي مثل تلك القبيلة في الطول والقوّة وعظم الأجسام، وهم الّذين قالوا : ﴿مَنْ أَشَدُ مِنَا فَوَقَ مِثْلُهَا ﴾ أي مثل تلك القبيلة في الطول والقوّة فيحملها على الحي فيهلكهم ؛ وقيل : ذات العماد أي ذات الطول المربعة في الطول والقوّة فيحملها على الحي فيهلكهم ؛ وقيل : ذات العماد أي مثل تلك القبيلة في الطول والقوّة فيحملها على الحي فيهلكهم ؛ وقيل : ذات العماد أي مثلُها ﴾ أي مثل الم المرتفعة . وقال ابن

١ - فس: ﴿ أَلَمْ تَمَرَ ﴾ أَلم تعلم ﴿ كَبْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِعَادٍ ﴾ إِرَمَ ذَاتِ أَلِيمَادِ ﴾ كما قال الله للنبي ؟ ﴿ لَمْ يُخْلَق مِثْلُهَا فِي ٱلْبِلَـٰذِ ﴾ ثم مات عاد وأهلك الله قومه بالريح الصرصر (٢).

مجمع البيان، ج ١٠ ص ٣٤٩.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٧.

طيِّب قد نضدت عليه اليواقيت، وقد فرشت تلك القصور باللَّولوْ وبنادق المسك والزعفران، فلمّا رأى ذلك ولم ير هناك أحداً أفزعه ذلك ونظر إلى الأزقّة وإذا في كلّ زقاق منها أشجار قد أثمرت، تحتها أنهار تجري فقال: هذه الجنَّة الَّتي وصف الله عَزَرَجَكَ لعباده في الدنيا، فالحمد لله الّذي أدخلني الجنَّة، فحمل من لؤلئها وبنادقها بنادق المسك والزعفران، ولم يستطع أن يقلع من زبرجدها ولا من ياقوتها لأنَّه كان مثبتاً في أبوابها وجدرانها، وكان اللَّولؤ وبنادق المسك والزعفران بمنزلة الرمل في تلك القصور والغرف كلّها، فأخذ منها ما أراد وخرج حتّى أتى ناقته وركبها ، ثمّ سار يقفو أثره حتّى رجع إلى اليمن وأظهر ما كان معه وأعلم الناس أمره، وباع بعض ذلك اللَّوْلَوْ وكان قد اصفارٌ وتغيَّر من طول ما مرَّ عليه اللِّيالي والأيَّام، فشاع خبره وبلغ معاوية بن أبي سفيان فأرسل رسولاً إلى صاحب صنعاء وكتب بإشخاصه، فشخص حتى قدم على معاوية فخلا به وسأله عمّا عاين فقصّ عليه أمر المدينة وما رأى فيها وعرض عليه ما حمله منها من اللَّوْلُوْ وبنادق المسك والزعفران، فقال: والله ما أعطي سليمان بن داود مثل هذه المدينة، فبعث معاوية إلى كعب الأحبار فدعاه فقال له: يا أبا إسحاق هل بلغك أنَّ في الدنيا مدينة مبنيَّة بالذهب والفضَّة، وعمدها زبرجد وياقوت، وحصى قصورها وغرفها اللَّوْلوْ، وأنهارها في الأزقَّة تجري تحت الأشجار، قال كعب : أمَّا هذه المدينة فصاحبها شدّاد بن عاد الّذي بناها، وأمّا المدينة فهي إرم ذات العماد وهي الّتي وصفها الله بَتَرْيَطُ في كتابه المنزل على نبيَّه محمَّد عَظْمَهُ ، وذكر أنَّه لم يخلق مثلها في البلاد، قال معاوية : حدَّثنا بحديثها، فقال : إنَّ عاداً الأولى - وليس بعاد قوم هود - كان له ابنان سمّى أحدهما شديداً، والآخر شدّاداً، فهلك عاد وبقيا وملكا وتجبّرا وأطاعهما الناس في الشرق والغرب، فمات شديد وبقي شداد فملك وحده لم ينازعه أحد، وكان مولعاً بقراءة الكتب، وكان كلّما سمع بذكر الجنّة وما فيها من البنيان والياقوت والزبرجد واللَّؤلؤ رغب أن يفعل مثل ذلك في الدنيا عتواً على الله لَجَرَيَكُ ، فجعل على صنعتها مائة رجل تحت كلِّ واحد منهم ألف من الأعوان فقال: انطلقوا إلى أطيب فلاة في الأرض وأوسعها فاعملوا لي فيها مدينة من ذهب وفضّة وياقوت وزبرجد ولؤلق، واصنعوا تحت تلك المدينة أعمدة من زبرجد، وعلى المدينة قصوراً، وعلى القصور غرفاً، وفوق الغرف غرفاً، واغرسوا تحت القصور في أزقّتها أصناف الثمار كلّها، وأجروا فيها الأنهار حتّى تكون تحت أشجارها فإنّي أرى في الكتاب صفة الجنَّة وأنا أحبَّ أن أجعل مثلها في الدنيا، قالوا له : كيف نقدر على ما وصفت لنا من الجواهر والذهب والفضَّة حتى يمكننا أن نبني مدينة كما وصفت؟ قال شدَّاد : ألا تعلمون أنَّ ملك الدنيا بيدي؟ قالوا : بلي، قال: فانطلقوا إلى كلَّ معدن من معادن الجواهر والذهب والفضّة فوكلوا بها حتى تجمعوا ما تحتاجون إليه، وخذوا جميع ما تجدونه في أيدي الناس من الذهب والفضَّة، فكتبوا إلى كلَّ ملك في الشرق والغرب فجعلوا يجمعون أنواع الجواهر عشر سنين فبنوا له هذه المدينة في مدّة ثلاث مائة سنة، وعمّر شدّاد تسعمائة سنة، فلمّا أتوه وأخبروه بفراغهم منها قال: فانطلقوا فاجعلوا عليها حصناً، واجعلوا حول الحصن ألف قصر، عند كلّ قصر ألف علم، يكون في كلّ قصر من تلك القصور وزير من وزرائي، فرجعوا وعملوا ذلك كلّه، ثمّ أتوه فأخبروه بالفراغ منها كما أمرهم، فأمر النّاس بالتجهيز إلى إرم ذات العماد، فأقاموا في جهازهم إليها عشر سنين، ثمّ سار الملك يريد إرم فلمّا كان من المدينة على مسيرة يوم وليلة بعث الله يَؤرّين عليه وعلى جميع من كان معه صيحة من السماءِ فأهلكتهم، ولا دخل إرم ولا أحد ممّن كان معه؛ فهذه صفة إرم ذات العماد التي لم يخلق مثلها في البلاد وإنّي لأجد في الكتب أنّ رجلاً يدخلها ويرى ما فيها ثمّ يخرج فيحدّث الناس بما يرى فلا يصدّق، وسيدخلها أهل الدين في آخر الزمان<sup>(1)</sup>.

**ص:** بالإسناد إلى الصدوق مثله<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** روى في مجمع البيان نحواً من ذلك عن وهب بن منبّه وذكر في آخره أنّه قال: وسيدخلها في زمانك رجل من المسلمين أحمر أشقر قصير على حاجبه خال وعلى عنقه خال يخرج في تلك الصحاري في طلب إبل له، والرجل عند معاوية، فالتفت إليه كعب وقال: هذا والله ذلك الرجل<sup>(٣)</sup>.

٣ - ٣. وجدت في كتاب المعمرين أنّه حكى عن هشام بن السعد الرحّال قال وجدنا بالإسكندريّة مكتوب فيه : أنا شدّاد بن عاد، أنا الّذي شيّدت العماد الّتي لم يخلق مثلها في البلاد، وجنّدت الأجناد، وسددت بساعدي الواد، فبنيتهنّ إذ لا شيب ولا موت، وإذا الحجارة في اللّين مثل الطين، وكنزت كنزاً في البحر على اثني عشر منزلاً لن يخرجه أحد حتى تخرجه أمّة محمّد على الله .

# 7 - باب قصة صالح علي وقومه

الإيات: الأعراف ٧٥: ﴿ وَإِلَى شَمُودَ أَخَاهُمْ مَسْلِحًا قَالَ بَنْقَوْمِ أَعْبَدُوا اللَّهُ مَا لَحَكُم مِّنْ إِلَيْهِ عَبَرُهُ قَدْ جَآةَنْتُكُم بَبَيْنَةٌ مِّن زَيْكُمٌ هَدَدِهِ. نَاقَةُ اللَّهِ لَحَكُمْ ءَايَةً فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فَ أَرْضِ اللَّهِ وَلَا تَمَسُّوهَا بِسُوَةٍ فَيَأْخُذَكُمْ عَذَابُ أَلِيهُ إِنَّي وَآذَكُرُوَا إِذَ جَعَلَكُمُ خُلَفَآةَ مِنْ بَعْدِ عَادٍ وَبَوَآكُم فِي الأَرْضِ تَنَعْدُونَ مِن سُهُولِهَا قُصُولًا وَنَنْحِنُونَ الْجِبَالَ بَيُوَتًا فَأَذَكُرُوا اللَّهُ اللَّهِ وَلَا نَعْتُوا فِي الأَرْضِ مُنْسِدِينَ مِن سُهُولِهَا قُصُولًا وَنَنْحِنُونَ الْجِبَالَ بَيُوتًا فَأَذَكُرُوا اللَّهُ اللَّهِ وَلَا نَعْتُوا فِي الأَرْضِ مُنْسِدِينَ مِن سُهُولِهَا قُصُولًا وَنَنْحِنُونَ الْجِبَالَ بَيُوتًا مُنْسِدِينَ مِن سُهُولِهَا قُصُولًا وَنَنْحِنُوا الْخِبَالَ بَيُوتًا مُنْسِدِينَ مِن سُهُولِهَا قُصُولًا وَنَنْحِنُوا الْمَعَانَ أَلَذِينَ اسْتَحْبُوا مِن قَوْمِيهِ لِلَذِينَ آسَتُفَعُوا لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمُ أَنفَلَمُونَ مُنْسِدِينَ مَنْكَمُ مُنَعَوْلًا إِنَّا مِنْ مَعْدَا أَعْرَا مِن قَوْمِهُ أَنْهُ مَاللَا مُنْعَولًا مِن مَامَن

- (۱) كمال الدين، ص ۵۰۰.
- (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳٤٩.
- (٢) قصص الأنبياء للراوندي ص ٩٣.
  - (٤) كمال الدين، ص ٥٠٣.

إِن كُنُتَ مِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَـةُ فَأَمْسَبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنِثِيدِيَ ﴾ فَنَوَلَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَنْقَوْمِ لَقَدَ أَبَلَغْنُصُمْ رِسَالَةَ رَبِي وَنُصَحْتُ لَكُمْ وَلَنِكِن لَا يُحِبُّونَ ٱلنَّصِحِينَ ﴾.

هود «١١» ﴿ وَإِنَى نَمُودَ أَخَاهُمْ مَسَلِحًا قَالَ يَعَوْمِ أَعْبَدُوا آلَمَة مَا لَكُمْ يَنْ إِلَّه غَبَرُهُمْ هُوَ أَنشَأَكُمْ يَن الأَرْضِ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَأَسْتَغْبُرُوهُ ثُمَرَ تُوبُوا إلَيْهُ إِنَّ رَبِي قَرِبٌ ثَجِيبٌ ﴾ قَالُوا يَصَلِحُ قَدْ كُنتَ فِينَا مَرْجُوًا قَبْلَ هَذَا آَنَتَهُمُ مَا أَن تَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ مَابتَاؤُنَا وَإِنَّنَا لَنِي شَكِ مِمَا تَدْعُونَا إِلَيْهِ مِي عَلَى بَيْسَعُو مِن زَنِ وَمَاتَنِنِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَنصُرُو مِن اللَّهِ إِنَّ عَصَيْنُهُمْ فَا زَيَيدُونِي غَبَرُ تَغْسِرُ إِن عَلَى بَيْنَعُو مِن زَنِ وَمَاتَنِنِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَنصُرُو مِن اللَّهِ إِنَّ عَصَيْنُهُمْ فَا نَزِيدُونَنِي غَبَرُ عَضَي عَلَى بَيْنَعُو مِن زَنِ وَمَاتَنِي مِنْهُ رَحْمَةً فَمَن يَسُمُونِ مِن اللَّهِ إِنَّ عَصَيْنُهُمُ فَا نَزِيدُونَي غَبَرُ عَذَابُ وَيَنَعَوْمِ هَنذِهِ أَنَّهُ اللَهُ لَتَحْمَةُ مَابَتُهُ اللَهُ وَمَا تَأْمَ عَنْهُمُ فَا نَعْدَالُهُ مَا يَعْذُ وَيَنْعَوْمِ هَا يَعْهُوهُ فَقَالَ تَمَنَعُوا فِي دَارِحُهُمْ تَلْدَةَ أَيَّامَ وَعالَمَ وَعَلْ نَعْمَوهُ اللَهُمُ مَن وَيَنْعَوْدُ فَعَمَوْهُ الْمَعْ اللَهُ مَابَعُهُ فَنَ وَمَا يَعْبُوهُ عَائَمُونُ وَ فَالْمَنْهُ وَى أَنْ وَالْعَمْرُ وَ فَعَمَوهُ اللَّهُ وَلَا تَعَمَّعُوا الْنَهُ وَلَا يَعْتُونُ وَقَعْ عَبُورُ عَذَابُهُ وَ وَيَعْتُونُ اللَهُ مِنَا عَنْهُ اللَهُ مُعَدُوهُمَ فَقَالَ تَمَنَعُوا فِي دَارِحُتُمْ ثَلْنَهُ أَيَا وَ أَنْتَا وَمَنْ عَزْنُ يَعْتَنُونُوا اللَّهُ مُنَا وَالَذَي مَالِعُنُونُ وَى أَعْتَنَهُ مُنْهُ مُوالًا مُعْمَ مُنُعُونُ ومِن وَى فَاللَهُ مَنْهُمُ فَنَ اللْ وَيُعْذَى مَعْتُونُ الْعَنُونُ اللَهُ مِنْ عَالَى مُو اللَهُ وَا لَكُونُ الْمَعْمُ مُومًا وَ مُو فَا أَنْتُو مُ وَاللَهُ مَنْهُ مُ

الحجر: ﴿ وَلَغَدْ كَذَبَ أَصْحَبُ ٱلْجِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴿ وَءَانَيْنَهُمْ ءَايَنِيْنَا فَكَانُواْ عَنّهَا مُعْرِضِينَ ﴿ وَكَانُوا يَنْحِتُونَ مِنَ ٱلِجِبَالِ بُيُوَتًا ءَامِنِينَ ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلْعَبْيَحَةُ مُصْبِحِينَ ﴿ فَمَا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ فَا

الشعراء ٢٦٦، ﴿ كَذَبَتْ نَعُوُدُ الْمُرْسَلِينَ ﴾ إذ قال لَمُمَ أَعُوهُمْ صَلِحُ أَلَا نَنْقُونَ ﴾ إن لَكُمْ رَسُولُ أَمِينَ ﴾ قَانَعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنَّ أَجْرَ إِنَّ أَجْرَ الْ هَنْهُنَا تَامِينِتَ ﴾ في جَنَّتِ وَعُبُونِ ﴾ وَزُدُوع وَتَحْلِ طَلْمُهَا هَضِيمُ ﴾ وَتَنْعِتُونَ مِنَ أَلَجَالِ بُوُتَا هَنَهُنَا تَامِينِتَ ﴾ فَانَتُوا اللَّهَ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَلا تُطِيعُوا أَمَ السَّرُونِ وَعَمَلُ طَلْمُهَا هَضِيمُ ﴾ وَعَمْلُ اللَّذِي يُفْسِدُونَ في مَا وَعَرْهُ عَنَا تَعْوَا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَلا تُطِيعُوا أَمَ السَّرُونَ وَعَمَلُونَ اللَّهُ عَضِيمُ وَعَمْلُهُ اللَّهُ عَمْدَهُ وَعَمْدُونَ إِنَّهُ وَلَا يَعْلَمُونَ وَلَا يَعْلَمُونَ اللَّهُ عَضِيمُ وَعَمْلُهُمُ اللَّذِي يُفْسِدُونَ في اللَّذِي اللَّهُ وَعَمْدُونَ مِنْ وَلا يُعْلَمُونَ وَالا يَعْرَضُ وَعَمْدُ إِنَّ الْذِينَ يُفْسِدُونَ في الْأَنْصُ الْعَالَيْنُ اللَّهُ وَعَمْدُونَ وَلا يُعْتَلُونَ اللَّهُ وَا وَقُلْ عَالَوْ إِنَّا اللَّهُ وَالْطِيعُونَ في وَلا يُعْلِعُونَ اللَّهُ عَلَيمُونَ وَلا يُعْبُونُهُ وَلا يُعْذِي وَا وَقُلْ عَمْدُونَ وَلَمُ اللَذِي يُعْنَعُوا اللَهُ وَالْمُ وَلا يُعْمَدُونَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَأَطِيعُونَ وَلَكُمْ الْسَلَحُونَ عَلَيهِ مِنْ اللَّهُ إِنَا أَنَتَ مِنَ الْسَنَحُونَ في مَا الْعَادِينَ عَالَوْ الْنَا اللَهُ اللَهُ وَالْعَا عَنْ وَلَلْهُمُ مَعْتُونُ وَا مُعَدُونَ مِنْ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَالْعَلَي وَلَى اللَهُ مُعْتَولُونُ وَاللَّهُ مُنْ الْعَذِي اللَّهُ وَالَا اللَّهُ اللَهُ وَالَكُمُ مُولًا اللَهُ وَا اللَّهُ وَلَكُمُ مُولُولُهُ اللَهُ عَلَي وَاللَّا اللَّهُ مُنْهُ مُنْعُونُ واللَّهُ اللَهُ وَلَا اللَهُ اللَهُ مُعَالَةُ مُولُولًا إِنَا اللَهُ اللَهُ وَاللَهُ مُعَالًا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ وَالَعُولُ اللَهُ مُنْ أَسُولُ اللَهُ اللَهُ إِنَا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مُنْ أَنْ مَا اللَهُ اللَهُ إِنَ مَعْذَلُ مُولُولًا اللَهُ مُولًا إِنَا اللَهُ وَالَكُمُ مُولُولُ مُولُعُ مَاللَهُ مُعَالُوا اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مُولُولًا إِنَا اللَهُ وَاللَهُ اللَ

النمل ٢٢٧، ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَآ إِلَى قَمُودَ أَخَاهُمْ مَتَحَلِّكًا أَنِ ٱعْبُدُواْ اللَّهَ فَإِذَا هُمْ فَرِيقَتَانِ بَخْتَعِسُونَ (4) قَالَ يَنْقَوْمِ لِمَ نَسْتَعْجِلُونَ بِالشَّيَّنَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ لَوْلَا تَسْتَغْفِرُونَ اللَّهُ لَق الْمُبْزَنَا بِكَ وَبِمَن تَعَكَّ قَالَ طَتَيْرُكُمْ عِندَ اللَّهِ بَلَ أَنْتُمْ قَوْمٌ تُفْتَنُونَ (4) وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْمَةُ رَعْطِ يُسْدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ (4) قَالُواْ نَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَنْ يَنْتَنْونَ (4) وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْمَةُ رَعْطِ يُسْدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ (4) قَالُواْ نَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَنْبَيْتَنَكُمُ وَأَهْلَمُ نُمَ لَنُفُولَنَ لِوَلِيْهِ. مَا شَهِدْنَا مُهْلِكَ أَعْلَمُ لَهُ لَذَا لَعَمَدِيوُنَ فَي قَالُوا مَقَامَعُوا بِاللَّهِ لَنْبَيْتَنَكُمُ وَأَهْلَمُ نُمَ لَنُولَنَ لَوَلِيْهِ. مَا شَهِدْنَا مُهْلِكَ أَعْلَمُ لَهُ لَكُونَ وَلَا يُصْلِحُونَ (4) قَالُوا نَقَاسَمُوا بِاللَّهِ لَنَبَيْتَنَكُمُ وَأَهْلَمُ نُولَ مُهْلِكَ أَعْلَمُ نُمَ لَنُهُولَنَ لَوَلِيْهِ. مَا يَعْمَلِعُونَ إِلَيْ وَمَكُوا مَتَعَالَمُونَ وَالَعْهُمُ مُتَعْتَكُمُ وَالْعَبْدُونَ لِلْهُ فَالْعَا مَهْلِكَ أَعْلَمُ يُعْتَعْهُ مَعْلَى وَالَيْعَانِ وَالْمَا لَمَتَعِلَى فَالُولُ يَقَامَ مُوا بَاللَهُ لَنُهُ وَلَا مُعْلِكَ أَعْلَمُ اللَهُ فَعَلَمُ نُولَةً عَلَى وَبِي يَعْتَكُمُ فَا مُتَعْرُكُمُ عَنْدُ لَكُولُ مُولَى الْمُولُ

فصلت (21: ﴿ وَأَمَّا نَسُودُ فَهَدَيْنَهُمْ فَأَسْتَحَبُّوا أَلْعَمَىٰ عَلَى الْمُدَىٰ فَأَخَذَتَهُمْ صَنِعِقَدُ أَلْعَذَابِ الْمُوُنِ بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ () وَبَجَيْنَا الَذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَنْقُونَ (). **الذاريات: ﴿**مَا نَذَرُ مِن شَقٍ. أَنَتْ عَلَيْهِ إِلَّا جَعَلَتْهُ كَالرَّمِيمِ ﴾ وَفِ تَمُودَ إِذْ قِيلَ لَمُمْ تَمَنَّعُوا حَنَّى حِينِ فَمَتَوْا عَنْ أَمْرِ رَبِّهِمْ فَأَخَذَتْهُمُ الصَّنِعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴾ فَمَا اسْتَطَنْعُوا مِن فِيَامٍ وَمَا كَانُوا مُنتَعِمِينَ ﴾ .

القمر دىدى: ﴿ كَذَبَتْ نَسُودُ بِالنَّذُرِ ﴾ فَقَالُوا أَبَنَرُ مِنَا وَحِدًا نَّذِعُهُمُ إِنَّا إِذَا لَعِي صَلَالٍ وَسُعُر ﴾ أَنْ لَيْمُ الذِكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِيَا بَلْ هُوَ كَذَابُ أَشِرٌ ﴾ سَبَعْلَمُونَ عَدَا مَنِ الْكَذَابُ الأَشِرُ ﴾ إِنَّا مُزْيِدُوا النَّافَةِ فِنْنَهُ لَهُمْ الذِكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِيَا بَلْ هُوَ كَذَابُ أَشِرٌ ﴾ سَبَعْلَمُونَ عَدَا مَنِ الْكَذَابُ الأَشِرُ ﴾ إِنَا مُزْيِدُوا النَّافَةِ فِنْنَهُ لَهُمْ فَاتَنَفِعْهُمُ وَاسْطِرَ ﴾ وَنَبِنْهُمْ أَنَّ الْمَاةَ فِسَمَةً بَيْهُمْ كُلُّ شِرْبِ تُمْتَعَمَرُ ﴾ فَنَادَوا مَاتِعَذَهُ مَنْدَوا سَاحِمُ فَنَعَمَرُ ﴾ وَنَبِنْهُمْ أَنَّ الْمَاةَ فِسَمَةُ بَيْهُمْ كُلُّ شِرْبِ تُمْتَعَر كَانَ عَذَابِ وَنُدُو إِنَّا اللَّهُ فَعَمَرُ ﴾ وَنَبِنْهُمْ أَنَّ الْمَاةَ فِسَمَةُ فَيَهُمْ كُلُ شِرْبِ تُمْتُعُمُ الْكَذَابُ الْأَنْفَةِ فَنَعَامَلَى فَعَقَرَ

الحاقة (٦٩»: ﴿ كَذَبَتْ نَسُودُ وَعَادٌ بِٱلْعَارِعَةِ ﴾ فَأَمَّا نَسُودُ فَأَمَّلِكُوا بِٱلطَّاعِيَةِ ﴾. الفجر (٨٩»: ﴿ وَنَسُودُ ٱلَذِينَ جَابُوا ٱلصَّخْرَ بِٱلْوَادِ﴾ (٩».

الشمس «٩١». ﴿ كَذَبَتْ ثَمُودُ بِطَغْوَنِهَا ۞ إِذِ ٱنْبَعَتَ أَشْقَنِهَا ۞ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ ٱللَهِ نَاقَةَ ٱللَهِ وَسُقَيْنَهَا ۞ فَكَذَبُوهُ فَمَقَرُوهَا فَـدَمْـدَمَ عَلَيْهِـ رَبُّهُـ وِذَنْبِهِمْ فَسَوَّنِهَا ۞ وَلَا يَخانُ عُقْبَهَا ۞ .

تفسير؛ قال الطبرسي يَنْتَنهُ : ﴿ بَبِينَةٌ مِّن زَيِّكُمُ أَي دلالة معجزة شاهدة على صدقي ﴿ هَٰذِهِ. نَاقَـةُ ٱللَّهِ لَحَصُّمْ ﴾ إنَّه إشارة إلى ناقة بعينها، أضافها إلى الله سبحانه تفضيلاً وتخصيصاً نحو بيت الله؛ وقيل: إنَّه أضافها إليه لأنَّه خلقها بلا واسطة وجعلها دلالة على توحيده وصدق رسوله لأنَّها خرجت من صخرة ملساء تمخَّضت بها كما تتمخَّض المرأة، ثمَّ انفلقت عنها على الصفة الّتي طلبوها ، وكان لها شرب يوم تشرب فيه ماء الوادي كلّه وتسقيهم اللَّبن بدله، ولهم شرب يوم يخصِّهم لا تقرب فيه ماءهم؛ وقيل: إنَّما أضافها إلى الله لأنَّه لم يكن لها مالك سواه تعالى؛ قال الحسن : كانت ناقة من النوق وكان وجه الإعجاز فيها أنَّها كانت تشرب ماء الوادي كلَّه في يوم ﴿ تَنْجِذُونَ مِن سُهُولِهَا﴾ السهل : خلاف الجبل، وهو ما ليس فيه مشقّة على النفس، أي تبنون في سهولها الدور والقصور، وإنّما اتّخذوها في السهول ليصيِّفوا فيها ﴿ وَنَنْحِبُونَ ٱلْجِبَالَ بُيُوْتًا ﴾ قال ابن عبَّاس : كانوا يبنون القصور بكلِّ موضع وينحتون من الجبال بيوتاً يسكنونها شتاءً لتكون مساكنهم في الشتاءِ أحصن وأدفأ . ويروى أنَّهم لطول أعمارهم يحتاجون إلى أن ينحتوا بيوتاً في الجبال لأنَّ السقوف والأبنية كانت تبلى قبل فناء أعمارهم ﴿ وَلَا تَعْتَوْا فِبِ ٱلْأَرْضِ مُغْسِدِينَ ﴾ أي لا تضطربوا بالفساد في الأرض ولا تبالغوا فيه ﴿لِلَّذِينَ أَسْتُضْعِفُواً﴾ أي للّذين استضعفوهم من المؤمنين ﴿لِمَنْ ءَامَنَ مِنْهُمْ، بدل من قوله : ﴿ لِلَّذِينَ أَسْتُضْعِنُوا لِمُ وَفَعَقَرُوا أَلَنَّافَةُ عَالَ الأزهري : العقر عند العرب : قطع عرقوب البعير ، ثم جعل النحر عقراً لأنَّ ناحر البعير يعقره ثمَّ ينحره ﴿وَعَـنَوْلُهِ أَي تجاوزوا الحدَّ في الفساد<sup>(١)</sup>.

وكانت ثمود بوادي القرى بين المدينة والشام، وكانت عاد باليمن.

(۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ۲۹۱.

وَوَاسَتَعْمَرَكُمْ فِيهَا فِي جعلكم عمّار الأرض، أو عمّرها لكم مدّة أعماركم من العمرى، أو أطال فيها أعماركم، قال الضحّاك: وكانت أعمارهم من ألف سنة إلى ثلاث مائة سنة أو أمركم من عماراتها بما تحتاجون إليه من المساكن والزراعات وغرس الأشجار ﴿فَدَ كُنْتَ فِينَا مَرْجُوُلُهُ أي كنّا نرجو منك الخير، فالآن يئسنا منك بإبداعك ما أبدعت، أو نظنّك عوناً لنا على ديننا ﴿مُرِيبِهُ موجب للريبة والتهمة ﴿رَحَمَتَهُ أي النبوّة ﴿غَيَرَ غَضِيرِهُ أي نسبتي إلى الخسارة، أو بصيرة في خسارتكم، أو إن أجبتكم كنت بمنزلة من يزداد الخسران ﴿ فَمَقَرُوهَا ﴾ أي عقرها بعضهم ورضي البعض وإنّما عقرها أحمر ثمود ﴿وَمِنْ خِزَى يَوْمِيذَهُ معطوفٌ على محذوف، أي من العذاب ومن الخزي الذي لزمهم ذلك اليوم<sup>(1)</sup>.

و﴿ ٱلْجِجْرِ﴾ : اسم البلد الّذي كان فيه ثمود، وقيل: اسم لواد كانوا يسكنونها ﴿ وَءَانَيْنَهُمْ مَايَنَتِنَا﴾ أي الحجج والمعجزات<sup>(٢)</sup>.

أَتُنْزَكُونَ فِ مَا هُنُهُنَاكُم أي تظنّون أنكم تتركون فيما أعطاكم الله من الخير في هذه الدنيا ( البنين ) من الموت والعذاب، ثمّ عدَّد نعمهم فقال: ﴿ فِ جَنَّتِكُم إلى قوله: ﴿ طَلْمُهَا هَضِيرٌ ﴾ الطلع: الكَفَر والهضيم: اليافع النضيج، أو الرطب اللَّين، أو الذي إذا مس تفتّت، أو الذي ليس فيه نوى ﴿ فَرِهِينَ ﴾ أي حاذقين بنحتها ﴿ أَمَرَ ٱلسَّرِفِينَ ﴾ يعني الرؤساء منهم، وهم تسعة من ثمود الذين عقروا الناقة ﴿ مِنَ ٱلْمُسَحَّيِنَ ﴾ أي أصبت بسحر ففسد عقلك، أو من المخدوعين، وقيل: معناه: أنت مجوّف مثلنا لك سحرٌ، أي رئةً تأكل وتشرب فلم صرت أولى بالنبوة منّا؟".

﴿ فَإِذَا هُمْ فَرِيْحَانِكُه أَي مؤمنون وكافرون ﴿ بِالسَّبِتَةِ فَبْلَ ٱلْحَسَنَةِ ﴾ أي بِالعذاب قبل الرحمة، أي لمَ قلتم إنّ كان ما آتيتنا به حقاً فأتنا بالعذاب؟ ﴿ فَالَوْ أَظَنَّرْنَاكُه أي تشامنا بك وبمن معك، وذلك لأنّهم قحط عنهم المطر وجاعوا فقالوا : أصابنا هذا من شؤمك ﴿قَالَ طَتِرُكُمْ عِندَ ٱلَّذِي أي الشؤم أتاكم من عند الله بكفركم ﴿ تُقْتَنُونَكُه أي تختبرون بالخير والشرّ أو تعذّبون بسوء أعمالكم، أو تمتحنون بطاعة الله ومعصيته ﴿ يَسْمَةُ رَعْطِ كُه هم أشرافهم وهم الّذين سعوا في عقر الناقة، قال ابن عبّاس : هم قدار بن سالف ومصدع ودهمى ودهيم ودعمى ودعيم وأسلم وقبال وصداق ﴿قَالُواْ نَقَاسَمُوا بِاللّذِي أي الحلفوا بالله ﴿ لَيُبَيِّنَكُمُ لنقتلنَ صالحاً وأهله بياتاً ﴿ نُرَ لَنُقُرُنَ لُولِيَهِ كَانَ ابْنَ عبّاس : هم قدار بن سالف ومصدع ودهمى ودهيم ودعمى ودعيم وأسلم وقبال وصداق ﴿قَالُواْ نَقَاسَمُوا بِاللّذِي أي الله ومصدع ودهمى ودهيم ودعمى ودعيم بياتاً ﴿ نُرَ لَنُقُرُنَ لُولِيَهِ عَالَ ابن عبّاس : هم قدار بن سالف ومصدع ودهمى ودهيم ودعمى ودعيم في عقر الناقة مال ابن عبّاس : هم قدار بن سالف ومصدع ودهمى ودهيم ودعمى ودعيم وأسلم وقبال وصداق ﴿قَالُواْ نَقَاسَمُوا بِاللّذِي أي الحلفوا بالله ﴿ لَيُبَيَعَهُ لَاعَالَة صالحاً وأهله بياتاً ونُذَا لَقُولُونَ لَعَانُ وَلَالَهُ عَالَيْنَ عَابِهُ فَلَ وَلَكُنْهُ فَعَامَ والله وأملو وهما والله ولنا الله والم وهم وقال ما وأهله وأسلم وقبال وصداق ﴿قَالُواْ نَعَاسَمُوا بَائَتَوْ أي المانا عنه : ﴿مَا شَعِدْنَا مَعْلِكَ أَهْلِهِ عَالَ والله عالناه ولا ندري من قتله ﴿وَإِنَّ لَعَنْ يَعْرَ وَاحَدُ هم بحجر حتى قتلوهم وسلح من قانزل الله سبحانه الملائكة فرموا كلَّ واحد منهم بحجر حتى قتلوهم وسلم صالح فا مكرهم، عن ابن عبّاس ؛ وقيل : نزلوا في سفح جبل ينتظر بعضهم بعضاً ليأتوا صالحاً فهجم

- مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٩٧.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ١٢٧.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ۳٤٦.

عليهم الجبل ﴿ خَاوِيَةُ ﴾ أي خالية (١) .

مَنْعِقَةُ ٱلْعَذَابِ ٱلْحُوْذِي أَى ذي الهون وهو الذي يهينهم ويخزيهم، وقد قيل : إنَّ كلَّ عذاب صاعقة لأنَّ من يسمعها يصعق لها(٢).

﴿وَفِي تَنُودَكِهِ أَي آية ﴿ إِذْ قِبَلَ لَمُمَّ نَمَنَّعُواكِ وَذَلِكَ أَنَّهِم لَمَّا عَقَرُوا الناقة قال لهم صالح : تمتَّعوا ثلاثة أيّام ﴿ فَأَخَذَنَّهُمُ ٱلْعَشَطِقَةُ﴾ وهي الموت أو العذاب، والصاعقة كلّ عذاب مهلك<sup>(٣)</sup>.

﴿ فَآرَتَفِتِهُمْ أَي انتظر أمر الله فيهم أو ما يصنعون ﴿ وَأَسْطَبِّرَكَ على ما يصيبك من الأذى ﴿ فِسْمَةٌ بَيْنَهُمْ ﴾ يوم للنَّاقة ويوم لهم ﴿ كُلُّ شِرْبٍ تُمْغَضَّرُ ﴾ أي كلَّ نصيب من الماء يحضره أهله ﴿فَنَادَوْا صَلِحِهُمُهُ وهو قدار ﴿فَنَعَاطَىٰ﴾ أي تناول الناقة بالعقر ﴿صَيّحَةُ وَحِدَةُ﴾ يريد صيحة جبرتيل؛ وقيل: الصيحة العذاب ﴿ كَهَشِيمِ ٱلْمُخْفَظِرِ ﴾ أي فصاروا كهشيم، وهو حطام الشجر المنقطع بالكسر والرض الذي يجمعه صاحب الحظيرة الذي يتخذ لغنمه حظيرة يمنعها من برد الريح؛ وقيل : أي صاروا كالتراب الذي يتناثر من الحائط وتصيبه الرياح فيتحظّر مستديراً (٤).

﴿ بِٱلطَّاغِيَةِ﴾ أي أهلكوا بطغيانهم وكفرهم، أو بالصيحة الطاغية وهي الَّتي جاوزت المقدار (•).

< جَابُوا أَلْضَخْرَ﴾ أي قطعوها ونقبوها بالوادي الّذي كانوا ينزلونه وهو وادي القرى<sup>(٢)</sup>. ﴿ بِطَغُوَنِهَآ﴾ أي بطغيانها ﴿ إِذِ ٱنْبَعَثَ﴾ أي انتدب وقام، والأشقى عاقر الناقة وكان أشقر أزرق قصيراً ملتزق الخلق، وقد صحّت الرواية بالإسناد عن عثمان بن صهيب، عن أبيه قال : قال رسول الله عظيم لعليّ بن أبي طالب عَلِيَتِهِ : من أشقى الأولين؟ قال : عاقر الناقة، قال : صدقت، فمن أشقى الآخرين؟ قال: قلت: لا أعلم يا رسول الله، قال: الَّذي يضربك على هذه –وأشار إلى يافوخه –.

وعن عمّار بن ياسر قال : كنت أنا وعليّ بن أبي طالب ﷺ في غزوة العشيرة نائمين في صور من النخل ودقعاء من التراب، فوالله ما أهبّنا إلَّا رسول الله عظيم يحرَّكنا برجله وقد تترَّبنا من تلك الدقعاء فقال: ألا أحدَّثكما بأشقى الناس رجلين؟ قلنا: بلي يا رسول الله، قال: أحمر ثمود الّذي عقر الناقة، والّذي يضربك يا عليّ على هذه – ووضع يده على قرنه – حتى يبلُّ منها هذه – وأخذ بلحيته – ﴿ نَاقَـةُ ٱللَّيٰ﴾ أي احذروها فلا تعقروها ﴿ وَسُقْيَنَهَا﴾ فلا تزاحموا فيه ﴿ فَـدَمْـدَمَ عَلَيْهِـمْ﴾ أي فدمّر عليهم، أو أطبق عليهم بالعذاب وأهلكهم ﴿ نَسَوَّنِهُا إِلَى فُسوّى الدمدمة عليهم وعمَّهم بها ولم يفلت منها أحداً وسوّى الأمَّة، أي أنزل

- (۱) مجمع البيان، ج ۷ ص ۳۹۱. (٢) مجمع البيان، ج ٩ ص ١٥. (٣) مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٦٧.
- (٤) مجمع البيان، ج ٩ ص ٣١٩.
- (٥) مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٠٤. (٦) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٣٥١.

العذاب بصغيرها وكبيرها، أو جعل بعضها على مقدار بعض في الاندكاك واللصوق بالأرض؛ وقيل: سوّى أرضهم عليهم ﴿وَلَا يَخَانُ عُقْبَهَا﴾ أي لا يخاف الله من أحد تبعةً في إهلاكهم، أو لا يخاف الّذي عقرها عقباها<sup>(١)</sup>.

١ - قس: ﴿ مَضِيدٌ ﴾ أي ممتلئ ﴿ فَرِهِينَ ﴾ أي حاذقين، ويقرأ فرهين أي بطرين<sup>(٢)</sup> ﴿ تَمَنَّعُوا حَتَىٰ حِينٍ ﴾ قال: الحين ههنا ثلاثة أيّام<sup>(٣)</sup> ﴿ فِنْنَةُ لَهُمٌ ﴾ أي اختباراً ﴿ فَنَادَوْا صَاحِمٌ ﴾ قدار الذي عقر الناقة ﴿ كَهَشِيرٍ ٱلْمُخْطَرِ ﴾ قال: الحشيش والنبات<sup>(٤)</sup> ﴿ كَذَبَتْ تَمُودُ وَعَادُ بِالقَارِعَةِ ﴾ قال: قرعهم العذاب<sup>(٥)</sup> ﴿جَابُوا أَلضَخْرَ ﴾ حفروا الجوبة في الجبال<sup>(٢)</sup>.

۲ - ص: هو صالح بن ثمود بن عاثر بن إرم بن سام بن نوح<sup>(۷)</sup>.

٣ – شيء عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ ﷺ قال: إنّ رسول الله عظيمي سأل جبرتيل كيف كان مهلك قوم صالح؟ فقال : يا محمّد إنَّ صالحاً بعث إلى قومه وهو ابن ستّ عشر سنة، فلبث فيهم حتّى بلغ عشرين ومائة سنة لا يجيبونه إلى خير، قال وكان لهم سبعون صنماً يعبدونها من دون الله، فلمَّا رأى ذلك منهم قال: يا قوم إنَّى قد بعثت إليكم وأنا ابن ستّ عشر سنة وقد بلغت عشرين ومائة سنة وأنا أعرض عليكم أمرين : إن شنتم فاسألوني حتّى أسأل إلهي فيجيبكم فيما تسألوني، وإن شتتم سألت آلهتكم فإن أجابتني بالّذي أسألها خرجت عنكم فقد شنأتكم وشنأتموني، فقالوا : قد أنصفت يا صالح فاتْعدوا ليوم يخرجون فيه، قال: فخرجوا بأصنامهم إلى ظهرهم ثمّ قرَّبوا طعامهم وشرابهم فأكلوا وشربوا، فلمّا أن فرغوا دعوه فقالوا : يا صالح سل، فدعا صالح كبير أصنامهم فقال : ما اسم هذا؟ فأخبروه باسمه، فناداه باسمه فلم يجب، فقال صالح: ما له لا يجيب؟ فقالوا له: ادع غيره، فدعاها كلُّها بأسمائها فلم يجبه واحدٌ منهم! فقال : يا قوم قد ترون قد دعوت أصنامكم فلم يجبني واحدٌ منهم فاسألوني حتّى أدعو إلهي فيجيبكم الساعة، فأقبلوا على أصنامهم فقالوا لها : ما بالكنِّ لا تجبن صالحاً؟ فلم تجب، فقالوا : يا صالح تنحَّ عنَّا ودعنا وأصنامنا قليلاً، قال: فرموا بتلك البسط التي بسطوها، وبتلك الآنية وتمرّغوا في التراب وقالوا لها: لئن لم تجبن صالحاً اليوم لنفضحنٍّ، ثمَّ دعوه فقالوا : يا صالح تعال فسلها ، فعاد فسألها فلم تجبه، فقالوا : إنَّما أراد صالح أن تجيبه وتكلَّمه بالجواب، قال : فقال : يا قوم هوذا ترون قد ذهب النهار ولا أرى آلهتكم تجيبني، فاسألوني حتّى أدعو إلهي فيجيبكم الساعة، قال: فانتدب له سبعون رجلاً من كبراتهم وعظماتهم والمنظور إليهم منهم فقالوا : يا صالح نحن

- (۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳۷۰.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٠٦.
  - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧١.
- (٧) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩٥.
- (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۹.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٩.
- (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٧.

نسألك، قال: فكلِّ هؤلاء يرضون بكم؟ قالوا نعم فإن أجابوك هؤلاء أجبناك، قالوا: يا صالح نحن نسألك فإن أجابك ربِّك اتَّبعناك وأجبناك وتابعك جميع أهل قريتنا، فقال لهم صالح : سلوني ما شنتم، فقالوا : انطلق بنا إلى هذا الجبل – وجبل قريب منه – حتّى نسألك عنده، قال: فانطلق وانطلقوا معه فلمّا انتهوا إلى الجبل قالوا: يا صالح اسأل ربّك أن يخرج لنا الساعة من هذا الجبل ناقةٌ حمراء شقراء وبراء عشراء – وفي رواية محمّد بن نصر : حمراء شعراء بين جنبيها ميل - قال: قد سألتموني شيئاً يعظم عليّ ويهون على ربّي، فسأل الله ذلك فانصدع الجبل صدعاً كادت تطير منه العقول لمّا سمعوا صوته، قال: واضطرب الجبل كما تضطرب المرأة عند المخاص ثمّ لم يفجأهم إلاّ ورأسها قد طلع عليهم من ذلك الصدع، فما استتمّت رقبتها حتّى اجترَّت ثمّ خرج سائر جسدها ثمّ استوت على الأرض قائمةً، فلمّا رأوا ذلك قالوا: يا صالح ما أسرع ما أجابك ربَّك! فسله أن يخرج لنا فصيلها، قال: فسأل الله تعالى ذلك فرمت به فدبٍّ حولها، فقال: يا قوم أبقى شيء؟ قالوا: لا انطلق بنا إلى قومنا نخبرهم ما رأينا ويؤمنوا بك، قال: فرجعوا فلم يبلغ السبعون الرجل إليهم حتّى ارتدّ منهم أربعة وستّون رجلاً وقالوا : سحرٌ ، وثبت الستّة وقالوا : الحقّ ما رأينا ، قال : فكثر كلام القوم ورجعوا مكذِّبين إلاَّ الستَّة ثمَّ ارتاب من الستَّة واحدٌ فكان فيمن عقرها . وزاد محمَّد بن نصر في حديثه : قال سعيد بن يزيد : فأخبرني أنَّه رأى الجبل الَّذي خرجت منه بالشام فرأى جنبها قد حكَّ الجبل فأثَّر جنبها فيه، وجبل آخر بينه وبين هذا ميلُّ<sup>(١)</sup>.

كاء عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن الثماليّ مثله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** شنأتكم أي أبغضتكم، وفي بعض النسخ: ستمتكم من السامة بمعنى الملال. إلى ظهرهم أي خارج بلدهم، ويقال: ندبه لأمر فانتدب له: أي دعاه له فأجاب. والشقراء: الشديدة الحمرة. والوبراء: الكثيرة الوبر. والعشراء: هي الَتي أتى على حملها عشرة أشهر، وقد تطلق على كلّ حامل، وأكثر ما يطلق على الإبل والخيل. لم يفجأهم أي لم يظهر لهم شيءٌ من أعضائه فجأةً إلاّ رأسها.

ع **- يب:** عن أبي مطر قال: لمّا ضرب ابن ملجم الفاسق لعنه الله أمير المؤمنين عَظِيمَةً». قال له الحسن: أقتله؟ قال: لا ولكن احبسه فإذا متُّ فاقتلوه، وإذا متُّ فادفنوني في هذا الظهر في قبر أخويّ: هود وصالح<sup>(٣)</sup>.

٥- نهج: قال أمير المؤمنين علي : أيما النّاس إنّما يجمع الناس الرضى والسخط وإنّما عقو ناقة ثمود رجلٌ واحدٌ فعمّهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضى، فقال سبحانه : ﴿ فَمَقَرُوهَا عَقَر ناقة ثمود رجلٌ واحدٌ فعمّهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضى، فقال سبحانه : ﴿ فَمَقَرُوهَا عَقَر ناقة ثمود رجلٌ واحدٌ فعمّهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضى، فقال سبحانه : ﴿ فَمَقَرُوهَا عَقَر ناقة ثمود رجلٌ واحدٌ فعمّهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضى، فقال سبحانه : ﴿ فَمَقَرُوهَا عَقَر ناقة ثمود رجلٌ واحدٌ فعمّهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضى، فقال سبحانه : ﴿ فَمَقَرُوهَا عَقَر ناقة ثمود رجلٌ واحدٌ فعمّهم الله بالعذاب لما عمّوه بالرضى الرضى المرحمة في الأرض فَقَال سبحانه عمّوه بالرضى فقال سبحانه على الموضى فَقَال مُوصى فَقَال مُوصى أَصْ فَقَال مُوصى فَقَا فَأَصْ بَعُولُ فَعَيْهِ فَقَال أَسْ مَقْعَال مُوصى فَقَال فَقَال فَال فَقَال فَقال مُوصى فَقَال فَقَال فَعَال فَقَال مُوصى فَقَال مُوصى فَقَال مُوصى فَقَال فَقال فَقال مُوصى فَقَال مُوصى فَقال مُوصى فَقَال فَقَال فَقال فَقَال فَقال ف مُوصى فَقال فَق

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٤ ح ٥٤ من سورة الأعراف.
- (٢) روضة الكافي ح ٢١٣.
   (٣) تهذيب الأحكام، ج ٦ ص ١٠٣٨ باب ١٠ ح ١٠.

## الخوارة (١).

**بيان:** الخوار: صوت البقرة. والسكّة: هي الّتي يحرث بها. والمحماة أقوى صوتاً وأسرع غوصاً.

٢- ل: العطّار، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن عبد الله الأصم، عن عبد الله البطل، عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبيه، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس قال: خرج رسول الله ينهي ذات يوم وهو آخذ بيد علي عُلَيْكَ وهو يقول: يا معشر الأنصاريا معشر بني هاشم يا معشر بني عبد المطلب أنا محمّد أنا رسول الله، ألا إنّي خلقت من طينة مرحومة في أربعة من أهل بيتي : أنا وعليّ وحمزة وجعفر. فقال قائل: يا رسول الله هولاء معك ركبان يوم القيامة؟ معن معشر بني خلقت من طينة مرحومة في أربعة من أهل بيتي : أنا وعليّ وحمزة وجعفر. فقال قائل: يا رسول الله هولاء معك ركبان يوم القيامة؟ أهل بيتي : أنا وعليّ وحمزة وجعفر. فقال قائل: يا رسول الله هولاء معك ركبان يوم القيامة؟ فقال: تكلتك أمّك إنّه لن يركب يومئذ إلا أربعة : أنا وعليّ وفاطمة وصالح نبيّ الله، فأما أنا وأما علي فعلى البراق، وأمّا فاطمة ابنتي فعلى ناقتي العضباء، وأمّا صالح فعلى ناقة الله التي عفرت، وأمّا على وأما علي فعلى البراق، وأمّا فاله التي عفري العضباء، وأمّا صالح فعلى ناقة الله التي عفرت، وأمّا على وقا علي فعلى البراق، وأمّا فالمة ابنتي فعلى ناقتي العضباء، وأمّا صالح فعلى ناقة الله التي عفرت، وأمّا علي فعلى البراق، وأمّا فالمة ابنتي فعلى ناقتي العضباء، وأمّا صالح فعلى ناقة الله التي عفرت، وأما علي فعلى مورية من يقول العرش فعلى ناقة من نوق الجنة، زمامها من ياقوت، عليه حلّتان خضراوان، فيقف بين الجنة وأمّا علي مقل وقد أمي ماله من ياقوت، عليه حلّتان خضراوان، فيقف بين الجنة وأما علي فعلى فعلى أوقراب أو نبيّ مرسلٌ فينادي ما هذا إلى ملك مقربٌ، أو نبيّ مرسلٌ، فينادي مناد: ما هذا والمائكة مقربٌ، أو نبيّ مرسلٌ، فينادي مناد: ما هذا الملائكة مقربٌ ولا نبيّ مرسلٌ ولكنة عليُ بن أبي طالب أخو رسول الله في الدنيا والآخرة<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** قد مرّت الأخبار في كون صالح ﷺ من الركبان يوم القيامة في أبواب الحشر، وستجيء في أبواب فضائل أمير المؤمنين أيضاً .

نهج البلاغة، ص ٤٣٣ خطبة ١٩٩.
 (٢) الخصال، ص ٢٠٤ باب الأربعة ح ٢٠.

يحرسونه فلمّا أتوه قاتلتهم الملائكة في دار صالح رجماً بالحجارة فأصبحوا في داره مقتّلين، وأخذت قومه الرجفة فأصبحوا في ديارهم جاثمين<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا لَصَلِيقُوْنَ﴾ ونحلف إنَّا لصادقون فيما ذكر، لأنّ الشاهد للشيء غير المباشر له عرفاً، أو لأنًّا ما شهدنا مهلكهم وحده بل مهلكه ومهلكهم كقولك: ما رأيت ثمّ رجلاً بل رجلين انتهى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** الظاهر أنّ المراد بقوله: يقول: لنفعلنَ أنّهم أرادوا بقولهم: ﴿وَإِنَّا لَمُنَدِقُوْنَ﴾ إنّا عازمون على هذا الأمر وصادقون في إظهار هذه الإرادة على الحتم، وهذا تأويل آخر غير ما ذكر من الوجهين.

قال صاحب الكامل: أوحى الله إلى صالح أنَّ قومك سيعقرون الناقة، فقال لهم ذلك فقالوا : ما كنّا لنفعل، قال : إن لا تعقروها أنتم يوشك أن يولد منكم مولود يعقرها، قالوا : فما علامته فوالله لا نجده إلاَّ قتلناه؟ قال: إنَّه غلام أشقر أزرق أصهب أحمر، قال: فكان في المدينة شيخان عزيزان منيعان لأحدهما ابن رغب له عن المناكح، وللآخر ابنة لا يجد لها كفواً، فزوّج أحدهما ابنته بابن الآخر فولد بينهما المولود، فلمّا قال لهم صالح: إنَّما يعقرها مولودٌ فيكم اختاروا قوابل من القرية وجعلوا معهنَ شرطاً يطوفون في القرية، فإذا وجدوا امرأة تلد نظروا ولدها ما هو، فلمّا وجدوا ذلك المولود صرخت النسوة وقلن : هذا الّذي يريد نبيّ الله صالح، فأراد الشرط أن يأخذوه فحال جدّاه بينه وبينهم وقالوا : لو أراد صالح هذا لقتلناه، فكان شرّ مولود، وكان يشبّ في اليوم شباب غيره في الجمعة، فاجتمع تسعة رهط منهم يفسدون في الأرض ولا يصلحون كانوا قتلوا أولادهم خوفاً من أن يكون عاقر الناقة منهم ثمّ ندموا فأقسموا ليقتلنّ صالحاً وأهله، وقالوا : نخرج فنري الناس أنّنا نريد السفر فنأتي الغار الذي على طريق صالح فنكون فيه، فإذا جاء اللّيل وخرج صالح إلى مسجده قتلناه ثمّ رجعنا إلى الغار ثمّ انصرفنا إلى رحالنا وقلنا : ما شهدنا قتله فيصدّقنا قومه، وكان صالح لا ينام معهم، كان يخرج إلى مسجد له يعرف بمسجد صالح فيبيت فيه، فلمّا دخلوا الغار سقط عليهم صخرة فقتلتهم، فانطلق رجال ممّن عرف الحال إلى الغار فرأوهم هلكي فعادوا يصيحون أنَّ صالحاً أمرهم بقتل أولادهم ثمَّ قتلهم، وقيل: إنَّما كان تقاسم التسعة على قتل صالح بعد عقر الناقة وإنذار صالح إيّاهم بالعذاب، وذلك أنّ التسعة الّذين عقروا الناقة قالوا : تعالوا فلنقتل صالحاً، فإن كان صادقاً عجّلنا قتله، وإن كان كاذباً ألحقناه بالناقة، فأتوه ليلاً في أهله فدفعتهم الملائكة بالحجارة فهلكوا، فأتى أصحابهم فرأوهم هلكي فقالوا لصالح: أنت قتلتهم فأرادوا قتله فمنعهم عشيرته وقالوا: إنَّه قد وعدكم العذاب فإن كان صادقاً فلا تزيدوا ربَّكم غضباً، وإن كان كاذباً فنحن نسلَّمه إليكم، فعادوا عنه. فعلى القول

تفسير القمي، ج ۲ ص ١٠٨.
 تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٨٣.

الأوّل يكون التسعة الّذين تقاسموا غير الّذين عقروا الناقة، والثاني أصحّ انتهى<sup>(١)</sup>. ٨ - فس: قوله: <</p>
وإلى تمود أخافته صنوحاً قال يَقَوْمِ أَعْبَدُوا أَشَهَ مَا لَكُر بِن إِلَنهِ غَيْرَةُ هُوَ أَنْشَأَكُمْ مِنَ ٱلْأَرْضِ وَأَسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا فَأَسْتَغْفِرُوهُ ثُعَرَ تُوبُوَأَ إِلَيْهِ إِذَ رَبِي قَرِبْ لَجِمِيتُ ﴾ إلى قوله : ﴿وَإِنَّنَا لَغِي شَكِ يْمَتَا تَدْعُوْنَا ۖ إِلَيْهِ شَهِبٍ﴾ فإنَّ الله تبارك وتعالى بعث صالحاً إلى ثمود وهو ابن ستّ عشر سنة لا يجيبونه إلى خير، وكان لهم سبعون صنماً يعبدونها من دون الله، فلمّا رأى ذلك منهم قال لهم: يا قوم بعثت إليكم وأنا ابن ستّ عشر سنة، وقد بلغت عشرين ومانة سنة وأنا أعرض عليكم أمرين: إن شئتم فاسألوني حتّى أسأل إلهي فيجيبكم، وإن شئتم سألت آلهتكم فإن أجابتني خرجت عنكم، فقالوا: أنصفت فأمهلنا فأقبلوا يتعبّدون ثلاثة أيّام ويتمسّحون الأصنام ويذبّحون لها، وأخرجوها إلى سفح الجبل، وأقبلوا يتضرّعون إليها، فلمّا كان يوم الثالث قال لهم صالح عُلِّيَّةٍ : قد طال هذا الأمر فقالوا له : سل ما شئت، فدنا إلى أكبر صنم لهم فقال له: ما اسمك؟ فلم يجبه، فقال (لهم خ): ما له لا يجيبني؟ قالوا له: تنتح عنه، فتنحّى عنه فأقبلوا إليه يتضرّعون ووضعوا على رؤوسهم التراب وضجّوا وقالوا : فضحتنا ونكست رؤوسنا، فقال صالح: قد ذهب النهار، فقالوا: سله، فدنا منه فكلُّمه فلم يجبه، فبكوا وتضرّعوا حتّى فعلوا ذلك ثلاث مرّات فلم يجبه بشيء، فقالوا : إنَّ هذا لا يجيبك، ولكنًّا نسأل إلهك، فقال لهم: سلوا ما شئتم، فقالوا: سله أن يخرج لنا من هذا الجبل ناقة حمراء شقراء عشراء، أي حاملة، تضرب بمنكبيها طرفي الجبلين، وتلقي فصيلها من ساعتها، وتدرُّ لبنها، فقال صالح: إنَّ الَّذي سألتموني عندي عظيم وعند الله هيِّن، فقام فصلَّى ركعتين ثمَّ سجد وتضرّع إلى الله فما رفع رأسه حتَّى تصدَّع الجبل وسمعوا له دويًّا شديداً فزغوا منه وكادوا أن يموتوا منه، فطلع رأس الناقة وهي تجترُّ، فلمّا خرجت ألقت فصيلها، ودرّت بلبنها فبهتوا، وقالوا: قد علمنا يا صالح أنَّ ربِّك أعزَّ وأقدر من آلهتنا الَّتي نعبدها، وكان لقريتهم ماء وهي الحجر الَّتي ذكرها الله تعالى في كتابه وهو قوله: ﴿ كَذَبَّ أَصْحَبُ ٱلْجِجْرِ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ فقال لهم صالح : لهذه النافة شربٌ، أي تشرب ماءكم يوماً وتدرّ لبنها عليكم يوماً، وهو قوله بَجْرَيْنَ : ﴿ لَمَا يَنْرَبُ وَلَكُرْ شِرْبُ بَوْمِ مَعْلُومِ ٢ وَلَا نَسَنُوهَا بِسُوَو فَبَأَخُذَكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ فكانت تشرب ماءهم يوماً ، وإذا كان من الغد وقفت وسط قريتهم فلا يبقى في القرية أحد إلاّ حلب منها حاجته، وكان فيهم تسعة من رؤسائهم كما ذكر الله في سورة النمل ﴿وَكَانَ فِي ٱلْمَدِينَةِ نِسْعَةُ رَهْطٍ يُفْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ﴾ فعقروا الناقة ورموها حتى قتلوها وقتلوا الفصيل، فلمّا عقروا الناقة قالوا لصالح: ﴿فَأَلِنَا بِمَا تَعِدُنَآ إِن كُنتَ مِنَ ٱلْعَمَدِقِينَ ﴾ قال صالح : ﴿ تَمَتَّعُوا فِي دَارِكُمْ ثَلَنْنَهُ أَبَّامٍ ذَلِكَ وَعَدُّ غَيْرُ مَكْذُوبٍ ﴾ ثمّ قال لهم : وعلامة هلاككم أنَّه تبيضُّ وجوهكم غداً، وتحمرَ بعد غد وتسودَ يوم الثالث، فلمَّا كان من

الكامل في التاريخ، ج ١ ص ٧٨.

الغد نظروا إلى وجوههم قد ابيضَت مثل القطن، فلمّا كان يوم الثاني احمرّت مثل الدم، فلمّا كان يوم الثالث اسودّت وجوههم، فبعث الله عليهم صيحةً وزلزلةً فهلكوا، وهو قوله تعالى : ﴿ فَأَخَذَنَهُمُ الرَّجْفَنَةُ فَأَمَّسَبَحُوا فِي دَايِهِمْ جَنِيْمِينَ﴾ فما تخلص منهم غير صالح وقوم مستضعفين مؤمنين وهو قوله : ﴿ فَلَمَا جَمَاءَ أَنْهُنَا بَجَيَّنَا صَلِحًا وَالَذِينَ ءَامَنُوا مَعَمُ بِرَحْمَةٍ مِنْتَ وَبِنْ خِزِّي يَوْمِهِمْ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ القَوِيُّ المَنِيرُ إِنَّ وَأَخَذَ الَذِينَ ظَلَمُوا الصَيْحَةُ فَأَصَبَحُوا فِي دَايِهِمْ كَنْ فَعَالَ الحَالَ مَعْدَ مِنْ مَعْدِ مَالح إِنَّ رَبَّكَ هُوَ القَوِيُّ الْمَنِيرُ إِنَّى وَأَخَذَ الَذِينَ ظَلَمُوا الصَيْحَةُ فَأَصَبَحُوا فِي دِيَرِهِمْ يَغْنَوَا فِيهَا أَلَا إِنَّ تَمُودًا حَكْمُوا رَبَّهُمْ أَلَا بَعْدَا وَالَذِينَ عَالَهُ الصَيْحَةُ فَأَصَبَحُوا فِي دَايَهِ عَنْ

**بيان:** قال الله تعالى في سورة الأعراف: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلرَّجْفَتُهُ قال الطبرسيّ <sub>تَخْلَلُهُ</sub> : أي الصيحة، عن مجاهد والسدّيّ؛ وقيل : الصاعقة؛ وقيل : الزلزلة أهلكوا بها، عن أبي مسلم؛ وقيل : كانت صيحة زلزلت به الأرض؛ وأصل الرجفة : الحركة المزعجة بشدّة الزعزعة، قوله تعالى : ﴿ جَنِئِمِينَ﴾ أي صرعى ميّتين لا حركة بهم؛ وقيل : كالرماد الجاثم لأنّهم احترقوا بها ﴿ كَأَن لَمَ يَغَنَوْا فِيهَاً﴾ أي كأن لم يكونوا في منازلهم قطّ لانقطاع آثارهم بالهلاك إلاً

٩ - **ل، ع، ن:** سأل الشاميّ أمير المؤمنين ﷺ عن ستّة لم يركضوا في رحم فقال : آدم وحوّاء وكبش إبراهيم وعصا موسى وناقة صالح والخفّاش الّذي عمله عيسى بن مريم فطار بإذن الله ﷺ <sup>(٣)</sup>.

١٠ - ع: ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليشكريّ، عن محمّد بن زياد الأزديّ، عن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن سفيان بن (أبي) ليلى قال : سأل ملك الروم الحسن بن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن سفيان بن (أبي) ليلى قال : سأل ملك الروم الحسن بن عليّ غليتظر عن سبعة أشياء خلقها الله تُتَكَال لم تخرج من رحم، فقال : آدم وحوّاء وكبش إبراهيم وناقة صالح وحيّة الجنّة والغراب الذي بعثه الله تُتَكال يبحث في الأرض وإبليس لعنه الله <sup>(3)</sup>.

- (۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۳۱. (۲) مجمع البيان، ج ٤ ص ۲۹۲.
- (٣) الخصال، ص ٣٤٣ باب الستة ح ٨ وعيون أخبار الرضاج ١ ص ٢٢١. باب ٢٤ ح ١ وعلل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٢ ح ٤٤.
  - ٤) لم نجده في العلل ولكنه في الخصال، ص ٣٥٣ باب السبعة ح ٣٤.

فادع الله يخرج لنا ناقة منها، فأخرجها لهم كما طلبوا منه، وأوحى الله تعالى إلى صالح أن قل لهم : إنّ الله جعل لهذه الناقة شرب يوم ولهم شرب يوم، فكانت الناقة إذا شربت يومها شربت الماء كلّه فيكون شرابهم ذلك اليوم من لبنها فيحلبونها فلا يبقى صغير ولا كبير إلاّ شرب من لبنها يومه ذلك، فإذا كان اللّيل وأصبحوا غدوا إلى مائهم فشربوا هم ذلك اليوم ولا تشرب الناقة، فمكثوا بذلك ما شاء الله حتّى عتوا ودبّروا في قتلها فبعثوا رجلاً أحمر أشقر أزرق لا يعرف له أبّ ولد الزنا يقال له قدار ليقتلها، فلمّا توجهت الناقة إلى الماء ضربها ضربة ثم ضربها أخرى فقتلها، ومرّ فصيلها حتّى صعد إلى جبل فلم يبق منهم صغيرٌ ولا كبيرٌ إلاّ أكل منوبها أخرى فقتلها، ومرّ فصيلها حتّى صعد إلى جبل فلم يبق منهم صغيرٌ ولا كبيرٌ إلاّ أكل منها؛ فقال لهم صالح غليً : أعصيتم ربكم إنَّ الله تعالى يقول : إن تبتم قبلت توبتكم، وإن الصادقين، قال : إلكم العذاب في اليوم الثالث، فقالوا : يا صالح اثنا بما تعدنا إن كنت من مسودة؛ فاصفرت وجوههم فقال بعضهم : يا قوم قد جاءكم ما قال صالح اثنا الما مسودة؛ فاصفرت وجوههم فقال بعضهم : يا قوم قد جاءكم ما قال صالح : لا نعدنا إن كنت من مسودة على علي الماد الماد علي وكنا أله تعالى يقول الناني محمرة، واليوم الثالث مسمع ما يقول صالح ولو هلكنا، وكذلك في اليوم الثاني والثالث، فلما كان نصف اللم مسودة عن منها علي يعمر مالح علي معنهم : يا قوم قد جاءكم ما قال صالح . فقال العناة : لا مسمع ما يقول صالح ولو هلكنا، وكذلك في اليوم الثاني والثالث، فلما كان نصف اللي محمرة ينه ما يسمع ما يقول صالح ولو هلكنا، وكذلك في اليوم الثاني والثالث، فلما كان نصف الل ب مسمع ما يقول صالح ولو هلكنا، وكذلك في اليوم الثاني والثالث، فلما كان نصف اللي الم معمرة غين منها ين معيرهم وكبيرهم، ثمّ أرسل عليهم ناراً من السماء فأحرقتهم <sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ ﷺ في قوله تعالى: ﴿فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَرِهِمْ جَنِثِمِينَ﴾: وإنّما قال: ﴿فَأَصْبَحُواْ﴾ لأنّ العذاب أخذهم عند الصباح؛ وقيل: أتتهم الصيحة ليلاً فأصبحوا على هذه الصفة، والعرب تقول عند الأمر العظيم: وا سوء صباحاه. انتهى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** ما ذكر في هذا الخبر من اصفرار وجوههم في اليوم الأوّل هو الموافق لسائر الأخبار وكلام المفسّرين والمؤرّخين، والابيضاض الّذي ذكره عليّ بن إبراهيم مؤوّل.

١٢ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن أسباط، عن ابن أبي عمير، عن الشحّام، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ صالحاً عليه عاب عن قومه زماناً، وكان يوم غاب كهلاً حسن الجسم، وافر اللّحية، ربعة من الرجال، فلمّا رجع إلى قومه لم يعرفوه، وكانوا على ثلاث طبقات: طبقة جاحدة لا ترجع أبداً، وأخرى على يقين، فبدأ حين رجع بالطبقة الشاكة فقال لهم: أنا مالح، فكذبوه وشتموه وزجروه وقالوا: إنّ صالحاً كان على غير صورتك وشكلك، ثمَّ أتى مالح، في المراح، فلمّا رجع إلى قومه لم يعرفوه، وكانوا على ثلاث طبقات: طبقة جاحدة لا ترجع أبداً، وأخرى على يقين، فبدأ حين رجع بالطبقة الشاكة فقال لهم: أنا مالح، فكذبوه وشتموه وزجروه وقالوا: إنّ صالحاً كان على غير صورتك وشكلك، ثمَّ أتى مالح، فكذبوه وشتموه وزجروه وقالوا: إنّ صالحاً كان على غير صورتك وشكلك، ثمَّ أتى الله، إلى الجاحدة فلم يسمعوا منه ونفروا منه أشدًا لنفور، ثمّ انطلق إلى الطبقة الثالثة وهم أهل اليقين فقال لهم: أنا مالح، أنا صالح، فكذبوه وشتموه وزجروه وقالوا: إنّ صالحاً كان على غير صورتك وشكلك، ثمَّ أتى الى الجاحدة فلم يسمعوا منه ونفروا منه أشدًا لنفور، ثمّ انطلق إلى الطبقة الثالثة وهم أهل اليقين فقال لهم: أنا مالح، أنا صالح، فقالوا: أخبرنا خبراً لا نشكَ أنك صالح، إنّا نعلم أنّ الله تعالى لخالق فقال لهم: أنا صالح، فقالوا: أخبرنا وتدارسا بعلامات صالح، إنّا نعلم أنّ الله تعالى لخالق أي طول في أيّ صورة شاء، وقد أخبرنا وتدارسا بعلامات صالح، إذا جاء؛ فقال: أنا الذي يحوّل في أيّ صورة شاء، وقد أخبرنا وتدارسا بعلامات صالح، قالوا: أنه منا يربو ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي ألّتي نتدارس، فما علامتها؟ قال: لها شرب يوم ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي ألتي نتدارس، فما علامتها؟ قال: لها شرب يوم ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي الني نتدارس، فما علامتها؟ قال: لها شرب يوم ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي ألتي نتدارس، فما علامتها؟ قال: لها شرب يوم ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي ألتي نتدارس، فما علامتها؟ قال: أما شرب يوم ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي ألتي إلتي أيت المرمي فما علامتها؟ قال: أيا شرب يوم ولكم أيتكم بالناقة، فقالوا: صدقت وهي ألتي في ما مرمامتما؟

قصص الأنبياء للراوندي، ص٨٧.
 مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٩٢.

شرب يوم معلوم، فقالوا : آمنًا بالله وبما جنتنا به، قال عند ذلك الّذين استكبروا وهم الشكّاك والجحّاد : إنّا بالّذي آمنتم به كافرون . قال زيد الشحّام : قلت : يا ابن رسول الله هل كان ذلك اليوم عالم؟ قال : الله أعدل من أن يترك الأرض بلا عالم، فلمّا ظهر صالح ظَلِيَهُ اجتمعوا عليه، وإنّما مثل عليّ والقائم صلوات الله عليهما في هذه الأمّة مثل صالح ظَلِيَهُ <sup>(۱)</sup>.

**أقول:** سيأتي منقولاً عن ك في أبواب الغيبة مع زيادات، وفيه: كهلاً مبدّح البطن، حسن الجسم، وافر اللّحية، خميص البطن، خفيف العارضين، مجتمعاً ربعة من الرجال.

المبدّح لعلّ المراد به الواسع العظيم ولا ينافيه خميص البطن أي ضامره، إذ المراد به ما تحت البطن حيث يشدّ المنطقة. والربعة : المتوسّط بين الطول والقصر، وغيبته ﷺ كان بعد هلاك كفّار قومه، وكان رجوعه إلى من آمن به ونجا معه من العذاب.

١٣ - ص، بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه وماجيلويه، عن محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ بن العبّاس، عن جعفر بن محمّد البلخيّ، عن الحسن بن راشد، عن يعقوب بن إبراهيم قال: سأل رجل أبا الحسن موسى علي عن أصحاب الرسّ الذين ذكرهم الله من هم؟ وممّن هم؟ وأيّ قوم كانوا؟ فقال: كانا رسّين: أمّا أحدهما فليس الذي ذكره الله من هم؟ وممّن هم؟ وأيّ قوم كانوا؟ فقال: كانا رسّين: أمّا أحدهما فليس الذي ذكره في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ رسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ رسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ رسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ وسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ رسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ رسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث الله تعالى إليهم صالح النبيّ رسولاً في كتابه، كان أهله بدو أصحاب شاء وغنم، فبعث اليهم رسولاً آخر وعضّده بوليّ فقتل الرسول وجاهد الوليُّ حتى أفحمهم، وكانوا يقولون: إلهنا في البحر وكانوا على شفيره، وكان لهم عبد في ليد وعقده بوليّ فقال الرسول عند في السنة يخرج حوتٌ عظيمٌ من البحر في ذلك اليوم فيسجدون له، فقال وليُ صالح لهم: لأريد أن تجعلوني رباً، ولكن هل تجيبوني إلى ما دعوتكم إن أطاعني ذلك الحوت؟ فقالوا: عمم، وأعطوه عهوداً وموائيق، فخرج حوت راكب على أربعة أحوات، فقال ولي غروا ينهم، وأعطوه عهوداً ومائيق، فخرج حوت راكب على أربعة أحوات، فقال ولي ين عامية ألي يخروا بعدذلك مان راعا يذيذ أن تجعلوني رباً علي قومان له: ايتني طوعاً أو كرهاً بسم الله الكريم، فنزل عن نعم، وأعواء فقال الوليّ فقول له الحوث، فقال وا يسمرة، فقال وماني عن وطوعاً أو كرهاً بسم الله الكريم، فنزل عن أسمرة المجراء فقال الوليّ : ايتني عليهنَّ لئلاً يكون من القوم في أمري شق، فأمى الخري عن يمرة، فخرج حوت واكم عد ذلك قارسل الله إليهم ويحرًا ولي ألى النر عن ألموانه فقال الوليّ : ايتني عليهنَّ لئلاً يكون من القوم في أمري شق، فأمى الحوت إلى البر مي ألى ألمي أي ألموات فقال الوليّ أي مالح، فكذبوه بعدذلك فأرسل الله إليهم ويحاً فلفهم في البي أي يعن مي أ

**أقول:** تمام الخبر في قضة أصحاب الرس.

18 - كاءفي الروضة : عليّ بن محمّد، عن عليّ بن عبّاس، عن الحسن بن عبد الرحمن عن عليّ بن عبد الرحمن عن عليّ بن عبد الرحمن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليّ قال : قلت له : ﴿كَذَبَتْ تَعُوْدُ عَلَيْ بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليّ قال : قلت له : ﴿كَذَبَتْ تَعُوْدُ بِنَ عَلَيْ بن عَلَيْ مَعَانَ أَبْنَ عَلَيْ مَعَانَ أَبْلَغَى اللّهُ عَلَيْ فِي أَعْلَى عَلَيْ مَعَانَ أَبْعَى حَمْدَ، عن أبي عليّ بن عبد الله عليه عبد الله عليه عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بعد المو عن أبي عبد الله عليه عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه علي قال : قلت له : ﴿كَذَبَتْ تَعُودُ بِنَ عَلَيْ مَعَانَ أَبْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ مَعَانَ أَبْنُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ بِالنَّذُرِ عَلَيْ فَقَالُوا أَبْشَرُ مِنَا وَحِدًا نَبَيْعُهُ إِنَّا إِذَا لَغِي مَبَكَلِ وَسُعُرٍ عَلَيْ أَمْلِي أَمْلِي عَلَيْ بَالنَّذُرُ عَلَيْ فَقَالُوا أَبْشَرُ مِنَا وَعِدًا نَبَيْ عَنْ إِنَّ إِنَّا يَنْ الْعَلَيْ وَسُعُنْ وَسُعُمْ إلْ

قصص الأنياء، ص ٩٨.
 قصص الأنياء، ص ٩٨.

أَشِرُ ٢٠٠٠ قال: هذا كان بما كذَّبوا صالحاً، وما أهلك الله ﷺ قَوْماً حتَّى يبعث إليهم قبل ذلك الرسل فيحتجوا عليهم، فبعث الله إليهم صالحاً فدعاهم إلى الله فلم يجيبوه وعتوا عليه عتواً وقالوا : لن نؤمن لك حتّى تخرج إلينا من هذه الصخرة ناقة عشراء، وكانت الصخرة يعظِّمونها ويعبدونها ويذبحون عندها في رأس كلَّ سنة ويجتمعون عندها، فقالوا له : إن كنت كما تزعم نبيًّا رسولاً فادع لنا إلهك حتَّى بخرج لنا من هذه الصخرة الصمَّاء ناقة عشراء، فأخرجها الله كما طلبوا منه، ثمَّ أوحى الله تبارك وتعالى إليه : أن يا صالح قل لهم : إنَّ الله قد جعل لهذه الناقة شرب يوم ولكم شرب يوم، فكانت الناقة إذا كان يوم شربها شربت الماء ذلك اليوم فيحلبونها فلا يبقى صغير ولا كبير إلاَّ شرب من لبنها يومهم ذلك، فإذا كان الليل وأصبحوا غدوا إلى مائهم فشربوا منه ذلك اليوم ولم تشرب الناقة ذلك اليوم، فمكثوا بذلك ما شاء الله، ثمَّ إنَّهم عتوا على الله ومشي بعضهم إلى بعض وقالوا : اعقروا هذه الناقة واستريحوا منها، لا نرضي أن يكون لنا شرب يوم ولها شرب يوم. ثمَّ قالوا: مَن الَّذي يلي قتلها ونجعل له جعلاً ما أحبّ؟ فجاءهم رجل أحمر أشقر أزرق ولد زنا لا يعرف له أب يقال له قدار ، شقيّ من الأشقياء، مشؤوم عليهم، فجعلوا له جعلاً، فلمَّا توجَّهت الناقة إلى الماءِ الَّذي كانت ترده تركها حتّى شربت الماء وأقبلت راجعة فقعد لها في طريقها فضربها بالسيف ضربة فلم تعمل شيئاً، فضربها ضربة أخرى فقتلها، وخرَّت إلى الأرض على جنبها، وهرب فصيلها حتّى صعد على الجبل فرغا ثلاث مرّات إلى السماء، وأقبل قوم صالح فلم يبق أحد إلا شركه في ضربته، واقتسموا لحمها فيما بينهم فلم يبق منهم صغير ولا كبير إلا أكل منها، فلمَّا رأى ذلك صالح أقبل إليهم فقال: يا قوم ما دعاكم إلى ما صنعتم؟ أعصيتم ربَّكم؟ فأوحى الله تبارك وتعالى إلى صالح عَلَيْتَنْ إِنَّ قومك قد طغوا وبغوا وقتلوا ناقة بعثتها إليهم حجَّة عليهم، ولم يكن عليهم فيها ضررٌ، وكان لهم أعظم المنفعة، فقل لهم: إنِّي مرسل عليكم عذابي إلى ثلاثة أيّام، فإنَّ هم تابوا ورجعوا قبلت توبتهم وصددت عنهم، وإن هم لم يتوبوا ولم يرجعوا بعثت عليهم عذابي في اليوم الثالث. فأتاهم صالح عُلِيَّةٍ فقال لهم: يا قوم إنّي رسول ربّكم إليكم وهو يقول لكم: إن أنتم تبتم ورجعتم واستغفرتم غفرت لكم وتبت عليكم. فلمَّا قال لهم ذلك كانوا أعتى ما كانوا وأخبث وقالوا : يا صالح ائتنا بما تعدنا إن كنت من الصادقين، قال: يا قوم إنَّكم تصبحون غداً ووجوهكم مصفرة، واليوم الثاني وجوهكم محمرَّة، واليوم الثالث وجوهكم مسودَّة، فلمَّا أن كان أوَّل يوم أصبحوا ووجوههم مصفرَّة، فمشي بعضهم إلى بعض وقالوا : قد جاءكم ما قال لكم صالح، فقال العتاة منهم : لا نسمع قول صالح ولا نقبل قوله وإن كان عظيماً ، فلمّا كان اليوم الثاني أصبحت وجوههم محمرَّة فمشي بعضهم إلى بعض فقالوا : يا قوم قد جاءكم ما قال لكم صالح، فقال العتاة منهم : لو أهلكنا جميعاً ما سمعنا قول صالح ولا تركنا آلهتنا الّتي كان آباؤنا يعبدونها، ولم يتوبوا ولم يرجعوا، فلمّا كان

اليوم الثالث أصبحوا ووجوههم مسودة يمشي بعضهم إلى بعض فقالوا : يا قوم أتاكم ما قال لكم صالح، فقال العتاة منهم : قد أتانا ما قال لنا صالح، فلمّا كان نصف اللّيل أتاهم جبرئيل غَلِيَمَا فصرخ بهم صرخة خرقت تلك الصرخة أسماعهم، وفلقت قلوبهم، وصدعت أكبادهم، وقد كانوا في تلك الثلاثة أيّام قد تحنّطوا وتكفّنوا وعلموا أنّ العذاب نازلّ بهم فماتوا أجمعين في طرفة عين صغيرهم وكبيرهم فلم يبق لهم ثاغية ولا راغية ولا شيء إلاً أهلكه الله، فأصبحوا في ديارهم ومضاجعهم موتي أجمعين، ثمّ أرسل الله عليهم مع الصيحة النار من السماء فأحرقتهم أجمعين وكانت هذه قضتهم.

**إيضاح:** ﴿ كَذَبَتْ نَبُودُ بِالنَّذُرِ ﴾ بالإنذارات أو المواعظ أو الرسل ﴿ فَقَالُوا أَبَشَرُ يَنَا ﴾ من جنسنا وجملتنا لا فضل له علينا ، وانتصابه بفعل يفسّره ما بعده ، ﴿ وَنِعِدًا ﴾ منفرداً لا تبع له ، أو من آحادهم دون أشرافهم ﴿ نَنَيْعَهُ إِنَّا إِذَا لَفِي مَنَكَلِ وَسُعُرٍ ﴾ كَأَنَّهم عكسوا عليه فرتّبوا على اتباعهم إيماه ما رتّبه على ترك اتباعهم له ؛ وقيل : السعر : الجنون ، ومنه ناقة مسعورة ﴿ لَنَانِي الذِكْرُ ﴾ الكتاب والوحي ﴿ عَلَيْهِ مِنْ يَبْيَنَا ﴾ وفينا من هو أحقّ منه بذلك ﴿ بَلَ هُوَ كَذَابُ أَشِرُ ﴾ حمله بطره على الترفّع علينا بادّعانه ، والشرب بالكسر : النصيب من الماء . والأشقر من الناس : من تعلو بياضه حمرةٌ . لا يعرف له أب أي كان ولد زنا ، وإنّما كان ينسب إلى سالف لأنّه كان ولد على فراشه . قال الجوهريّ : قدار بضمّ القاف وتخفيف الدال يقال له أحمر ثمود ، وعاقر ناقة صالح . انتهى .

ورغا البعير: صوّت وضجّ. وقال الجوهريّ: الثغاء: صوت الشاة والمعز وما شاكلها. والثاغية: الشاة. والراغية: البعير. وما بالدار ثاغ ولا راغ أي أحد، وقال: قولهم: ما له ثاغية ولا راغية أي ما له شاة ولا ناقة. وفي بعض النسخ: ناعقة ولا راعية. والنعيق: صوت الراعي بغنمه، أي لم تبق جماعة يتأتّى منهم النعيق والرعي، والأوّل أظهر وهو الموجود في روايات العامّة أيضاً في تلك القصّة.

تذنيب؛ قال الشيخ الطبرسي تلالة : فإذا كان يوم الناقة وضعت رأسها في مائهم فما ترفعه حتى تشرب كلّ ما فيه، ثمّ ترفع رأسها فتفحّج لهم فيحتلبون ما شاؤوا من لبن، فيشربون ويدّخرون حتّى يملأوا أوانيهم كلّها . قال الحسن بن محبوب : حدّثني رجل من أصحابنا يقال له سعيد بن يزيد قال : أتيت أرض ثمود فذرعت مصدر الناقة بين الجبلين ورأيت أثر جنبيها فوجدته ثمانين ذراعاً ، وكانت تصدر من غير الفجّ الذي منه وردت ، لا تقدر على أن تصدر من حيث ترد، يضيق عنها ، فكانوا في سعة ودعة منها ، وكانوا يشربون الماء يوم الناقة من الجبال والمغارات فشق ذلك عليهم ، وكانت مواشيهم تنفر منها لعظمها فهمّوا بقتلها ، قالوا : وكانت امرأة جميلة ، يقال لها : صدوف ذات مال من إبل وبقر وغنم وكانت أشد

روضة الكافي الموجود مع الأصول، ص ٧٦٣ ح ٢١٤.

النّاس عداوةً لصالح فدعت رجلاً من ثمود يقال له : مصدع بن مهرج وجعلت له نفسها على أن يعقر الناقة، وامرأة أخرى يقال لها : عنيزة دعت قدار بن سالف وكان أحمر أزرق قصيراً، وكان ولد زنا، ولم يكن لسالف الّذي يدعى إليه ولكنّه ولد على فراشه، وقالت : أعطيك أيّ بناتي شئت على أن تعقر الناقة، وكان قدار عزيزاً منيعاً في قومه، فانطلق قدار بن سالف ومصدع فاستغويا غواة ثمود فاتبعهما سبعة نفرٍ وأجمعوا على عقر الناقة.

قال السدّيّ : ولمّا ولد قدار وكبر جلس مع أناس يصيبون من الشراب فأرادوا ما يمزجون به شرابهم وكان ذلك اليوم شرب النافة فوجدوا الماء قد شربته الناقة فاشتدّ ذلك عليهم فقال قدار : هل لكم في أن أعقرها لكم؟ قالوا : نعم .

وقال كعب : كان سبب عقرهم الناقة أنَّ امرأةً يقال لها ملكاء كانت قد ملكت ثموداً، فلمَّا أقبل الناس على صالح وصارت الرتاسة إليه حسدته فقالت لامرأة يقال لها قطام وكانت معشوقة قداربن سالف ولامرأة أخرى يقال لها قبال كانت معشوقة مصدع وكان قدار ومصدع يجتمعان معهما كلِّ ليلة ويشربون الخمر ، فقالت لهما ملكاء : إن أتاكما اللِّيلة قدار ومصدع فلا تطيعاهما وقولا لهما : إنَّ الملكة حزينة لأجل الناقة ولأجل صالح فنحن لا نطيعكما حتَّى تعقرا الناقة فلمًا أتياهما قالتا لهما هذه المقالة، فقالا : نحن نكون من وراء عقرها ، قال : فانطلق قدار ومصدع وأصحابهما السبعة فرصدوا الناقة حين صدرت عن الماء وقد كمن لها قدار في أصل صخرة على طريقها، وكمن لها مصدع في أصل أخرى، فمرّت على مصدع فرماها بسهم فانتظم به عضلة ساقها، وخرجت عنيزة وأمرت ابنتها وكانت من أحسن الناس فاسفرّت لقدار ثمّ زمرته فشدٍّ على الناقة بالسيف فكشف عرقوبها فخرَّت ورغت رغاةً واحدةً تحذَّر سقبها، ثمَّ طعن في لبّتها فنحرها وخرج أهل البلدة واقتسموا لحمها وطبخوه، فلمّا رأى الفصيل ما فعل بأمّه ولّي هارباً حتّى صعد جبلاً ثمّ رغارغاءً تقطّع منه قلوب القوم، وأقبل صالح فخرجوا يعتذرون إليه إنَّما عقرها فلان ولا ذنب لنا ، فقال صالح : انظروا هل تدركون فصيلها ؟ فإن أدركتموه فعسى أن يرفع عنكم العذاب، فخرجوا يطلبونه في الجبل فلم يجدوه، وكانوا عقروا الناقة ليلة الأربعاء، فقال لهم صالح : تمتّعوا في داركم يعني في محلّتكم في الدنيا ثلاثة أيّام فإنَّ العذاب نازل بكم، ثمَّ قال: يا قوم إنَّكم تصبحون غداً ووجوهكم مصفرَّة، واليوم الثاني تصبحون ووجوهكم محمرَّة، واليوم الثالث وجوهكم مسودة، فلمَّا كان أوَّل يوم أصبحت وجوههم مصفرَّة فقالوا : جاءكم ما قال لكم صالح، ولمّا كان اليوم الثاني احمرّت وجوههم واليوم الثالث اسودت وجوههم، فلمّا كان نصف اللّيل أتاهم جبرئيل فصرخ بهم صرخةً خرقت أسماعهم وفلقت قلوبهم وصدعت أكبادهم، وكانوا قد تحنَّطوا وتكفَّنوا وعلموا أنَّ العذاب نازلٌ بهم فماتوا أجمعين في طرفة عين كبيرهم وصغيرهم، فلم يبق الله منهم ثاغيةً ولا راغيةً ولا شيئاً يتنفس إلاّ أهلكها، فأصبحوا في ديارهم موتى، ثمَّ أرسل الله عليهم مع الصيحة النار من السماء فأحرقتهم أجمعين، فهذه قصّتهم. وروى الثعلبيّ بإسناده مرفوعاً عن النبيّ ﷺ قال: يا عليّ أتدري من أشقى الأوّلين؟ قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: عاقر الناقة. قال: أتدري من أشقى الآخرين؟ قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: قاتلك.

وفي رواية أخرى: أشقى الآخرين من يخضب هذه من هذه -وأشار إلى لحيته ورأسه -. وروى أبو الزبير، عن جابر بن عبد الله قال: لمّا مرّ النبيّ عنه بالحجر في غزوة تبوك قال لأصحابه: لا يدخلنّ أحد منكم القرية، ولا تشربوا من مائهم، ولا تدخلوا على هؤلاء المعذّبين إلاّ أن تكونوا باكين أن يصيبكم الذي أصابهم، ثمّ قال: أمّا بعد فلا تسألوا رسولكم الآيات، هؤلاء قوم صالح سألوا رسولهم الآية فبعث الله لهم الناقة، وكانت ترد من هذا الفج وتصدر من هذا الفجّ، تشرب ماءهم يوم وردها، وأراهم مرتقى الفصيل حين ارتقى في المغارة، وعتوا عن أمر ربّهم فعقروها، فأهلك الله من تحت أديم السماء منهم في مشارق الأرض ومغاربها إلاّ رجلاً واحداً يقال له أبو رغال وهو أبوثقيف كان في حرم الله فمنعه حرم الله من عذاب الله، فلمّا خرج أصابه ما أصاب قومه، فدفن ودفن معه غصن من ذهب وأراهم الرض ومغاربها إلاّ رجلاً واحداً يقال له أبو رغال وهو أبوثقيف كان في حرم الله فمنعه حرم الله من عذاب الله، فلمّا خرج أصابه ما أصاب قومه، فدفن ودفن معه غصن من ذهب وأراهم الله من عذاب الله قلم الحرج أصابه ما أصاب قومه، فدفن ودفن معه غصن من ذهب وأراهم الله من عذاب الله من القرم فابتدروه بأسيافهم وحثوا عنه فاستخرجوا ذلك الغصن، ثم قنم قبر أبي رغال، فنزل القوم السير حتّى جاز الوادي<sup>(1)</sup>.

**توضيح:** قال الجوهريّ: التفحّج: هو أن يفرّج بين رجليه إذا جلس، وكذلك التفحيج، وقد أفحج الرجل حلوبته: إذا فرَّج ما بين رجليها ليحلبها. وقال الثّعلبيّ: ثمّ زمرته يعني حضّته على عقر الناقة. وقال الجوهريّ: السقب: الذكر من ولد الناقة.

١٥ - فس؛ في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر علي في قوله: ﴿ كَذَبَتْ نَمُوُدُ بِطَغُونَهَا فَهُولاً فَ فَولاً فَ وَاللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهُ فَي قوله: ﴿ كَذَبَتْ نَمُودُ بِطَغُونَهَا فَي يقول: الطغيان حملها على التكذيب، قال علي بن إبراهيم في قوله: ﴿ أَشْقَنْهَا فَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْ مَا أَلَى اللَّهُ فَعَلَيْهُ فَا اللَّهُ فَعَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْ مَا إَلَى اللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهُ عَلَيْ مَا اللَّهُ فَعَلَيْهُ فَا اللَّهُ عَلَيْ مَعْنَا اللَّهُ عَلَيْ مَا إِلَيْ مَعْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ مَعْنَا إِلَيْ اللَّهُ مَعْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ مَا إِلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ فَعَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ مَعْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ مَعْنَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ عَالَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَالَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَالَ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ كَذَبْ عَمْ أَعْلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ

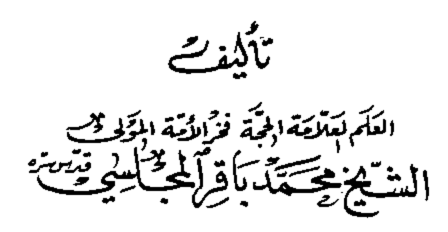
**بيان:** لعلّه على هذا التأويل قوله: ﴿عُقْبَهَا﴾ فاعل ﴿لَا يَخَانُ﴾ والمراد بالعقبي الأُمّة المتأخّرة، أو فاعله الضمير الراجع إلى الإنسان.

- مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٩٤.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٣.
- (۳) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲۳ باب ۲۸۵ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۲۳ باب ۲٤ ح ۱ والخصال ص ۳۸۸ باب السبعة ح ۷۸.

**بيان:** الظاهر من الخبر أنّ هذه الصيحة هي الّتي وقعت على قوم عاد وقوعها بين التدمير والعقر المتعلّقين بهم، لكن لا يوافق ما مرّ من الأخبار الدالّة على أنّ بعد العقر لم يهلكوا أكثر من ثلاثة أيّام، فلا يتصوّر كون العقر والصيحة معاً في الأربعاء، فينبغي حمل الصيحة على ما وقعت على قوم هود، أو على قوم شعيب أو على قوم لوط، ولعلّ الأوسط أظهر.



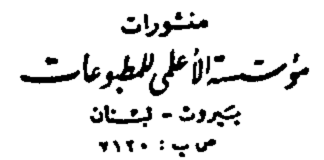




تحقي في في مفرج بج لجنة مترلجكما ووالمحققين الأخصّابيين

# طبقة مُنقّحة وَمُزَدَّنَة بِعَالِيقَ إِيجَةَ لِمَة إِسْبَحْ عُلِي الِنَّمَازِي الشَّاهِ وَدِي مَنْسَرَهُ إِيجَةَ إِسَبَحْ عُلِي الِنَّمَازِي الشَّاهِ وَدِي مَنْسَرَه

الجزء الثاني عشر



أبواب قصص إبراهيم عَلَيْهُمْ ١ - باب علل تسميته وسنته وفضائله ومكارم أخلاقه وسننه ونقش خاتمه عَلَيْهَمْ

الآيات: آل عمران (٣): ﴿قُلْ صَدَقَ اللَّهُ فَانَبِعُوا مِلَةَ إِبَرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ (٩٥» وقال تعالى : ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِتَٰبِ لِمَ تُحَاجُونَ فِي إِبَرَهِيمَ وَمَا أُنزِلَتِ ٱلتَّوْرَىنَةُ وَٱلإِنجِيلُ إِلَا مِنْ بَعْدِوةً الْلَا تَعْقِلُونَ (1) كَتَانُمُ هَتَوُلَاً، حَجَجَتُم فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُعَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلْمٌ وَلَلَهُ الْلَا تَعْقِلُونَ (1) كَتَانُمُ هَتَوُلَاً، حَجَجَتُم فِيمَا لَكُم بِهِ عِلْمٌ فَلِمَ تُعَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ يَعْلَمُ وَأَنشَد لَا تَعْلَمُونَ (11) مَا كَانَ إِنَرِهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِينَ وَلَنَكِن كَانَ حَضِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ يَعْلَمُ وَأَنشَد لَا تَعْلَمُونَ (11) مَا كَانَ إِنَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِينَ وَلَنكِن كَانَ حَضِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ يَعْلَمُ وَأَنشَد لَا تَعْلَمُونَ (11) مَا كَانَ إِنَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِينَ وَلَنكِن كَانَ حَضِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ المُشْرِكِينَ

النساء «٤٤» ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ دِينًا مِّمَنَ أَسْلَمَ وَجْهَهُ لِلَهِ وَهُوَ مُحْسِنٌ وَأَنَّبَعَ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًاً وَأَتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلَا﴾ «١٣٦٠.

المنحل (١٦): ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أَمَّةُ قَانِتَا تِنَهِ حَنِيفًا وَلَتَرَ يَكُ مِنَ ٱلْمُنْمِكِينَ ﴾ شَاكِرًا لِأَنْعُيدٍ آجْتَبَنَهُ وَهَدَنهُ إِلَى مِبَرَطٍ مُسْتَغِيمٍ ﴾ وَمَاتَيْنَهُ فِي ٱلدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَإِنَّمُ فِي ٱلْآخِرَةِ لِينَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ شَاقَدَيْنَهُ أَوْحَيْنَآ إِلَيْكَ أَنِ ٱنَبِعَ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُنْمِكِينَ ﴾.

تفسير: قال الطبرستي تظلم في قوله تعالى : ﴿لِمَ تُعَاجُوُنَ﴾ : قال ابن عبّاس وغيره : إنّ أحبار اليهودونصارى نجران اجتمعوا عندرسول الله يظلمو فتنازعوا في إبراهيم فقالت اليهود : ما كان إبراهيم إلاّ يهوديّاً ، وقالت النصارى : ما كان إلاّ نصرانيّاً ، فنزلت الآية ﴿وَلَكِن كَانَ حَنِيفَا﴾ أي مائلاً عن الأديان كلّها إلى دين الإسلام ؛ وقيل : أي مستقيماً في دينه<sup>(١)</sup> .

إَنَ أَوَلَى النَّاسِ بِإِبَرَهِيمَ أي أحقَ الناس بنصرة إبراهيم بالحجّة أو بالمعونة للدين ﴿ لَأَذِينَ أَتَبَعُوهُ فِي زَمانه ﴿ وَهَٰذَا النَّبِيُّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ يتولّون نصرته بالحجّة لما كان عليه من الحقّ وتنزيه كلّ عيب عنه (٢).

(۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۱٦. (۲) مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۱۸.

نعمة سابغة في نفسه وفي أولاده وهو قول هذه الأمّة : (كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم) وقيل : هي النبوّة؛ وقيل هي أنّه ليس من أهل دين إلاّ وهو يرضاه ويتولّاه؛ وقيل : تنويه الله بذكره؛ وقيل : إجابة دعوته حتّى أكرم بالنبوّة ذرّيّته ﴿أَنِ أَنَبِعَ مِلَّةَ إِبْرَهِيمَ﴾ أي في الدعاء إلى توحيد الله وخلع الأنداد له وفي العمل بستّته<sup>(١)</sup>.

ا – ج، عن موسى بن جعفر عليمًا في خبر اليهوديّ الّذي سأل أمير المؤمنين غليمًا عن معجزات النبيّ عليه أنّه قال: تيقّظ إبراهيم بالاعتبار على معرفة الله وأحاطت دلائله بعلم الإيمان به وهو ابن خمسة عشر سنة<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد مرّ نقش خاتمه ﷺ في باب نقوش خواتيم الأنبياء على نبينا وآله وعليهم السلام.

٤ - ع، ن، سأل الشامي أمير المؤمنين علي عمّن خلق الله بَرْزَيْن من الأنبياء مختوناً، فقال: خلق الله بَرْزَيْن آدم مختوناً، وولد شيث مختوناً، وإدريس ونوح وسام بن نوح وإبراهيم وداود وسليمان ولوط وإسماعيل وموسى وعيسى ومحمد علي وسأله عن أوّل من أمر بالختان، فقال: إبراهيم غلي (<sup>(0)</sup>.

٥ – ع، ن: الهمداني، عن علي، عن أبيه، عن علي بن معبد، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن المداني، عن أبي الحسن الرضا عليه الله أبي الحسن الرضا عليه الله الله أبي الحسن الرضا عليه الله المعت أبي يحدّث عن أبيه عليه المعين المعالية الله المعين الم المعين ا المعين الم المعين المعي المعين ا المعين المعي المعين المعين المعين المعين الم المعين المعين

- (۱) مجمع البيان، ج ۳ ص ۲۰۰. (۲) الاحتجاج، ص ۲۱۳.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ٢٦٦ مجلس ٥٢ ح ١٤. (٤) الخصال، ص ٢٢٥ باب الأربعة ح ٥٨.
- ٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٣ باب ٣٨٥ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢١٩ باب ٢٤ ح.١.

۱ - باب/ علل تسميته وسنته وفضائله ومكارم أخلاقه وسننه...

إبراهيم خليلاً لأنَّه لم يردَّ أحداً، ولم يسأل أحداً قطَّ غير الله بَمْرَيَّكُ (١).

٦ - ها: ابن الصلت، عن ابن عقدة، عن عليّ بن محمّد الحسينيّ، عن جعفر بن محمّد ابن عيسى، عن عبيد الله بن عليّ، عن الرضا، عن آبانه، عن عليّ ظليظًر قال: كان إبراهيم أوّل من أضاف الضيف، وأوّل من شاب، فقال: ما هذه؟ قيل: وقارٌ في الدنيا، ونور في الآخرة<sup>(٢)</sup>.

٧ - ع: سمعت بعض المشايخ من أهل العلم يقول: إنّه سمّي إبراهيم إبراهيم لأنّه همّ فبرّ، وقد قيل: إنّه همَّ بالآخرة فبرئ من الدنيا<sup>(٣)</sup>.

٨ - ع: ابن المتوكل، عن السعدآبادي، عن البرقي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عمّن ذكره قال: قلت لأبي عبد الله غلبتي المتوكل، عمّن المتوده ذكره قال: قلت لأبي عبد الله غلبتي المتودة الله تخريبي المراحي الم المراحي على الأرض<sup>(3)</sup>.

٩ –ع؛ السنانيّ، عن الأسديّ، عن سهل، عن,عبد العظيم الحسنيّ قال: سمعت عليّ بن محمّد العسكريّ غليّظة يقول: إنّما اتّخذ الله كَلَوَظَنْ إبراهيم خليلاً لكثرة صلواته على محمّد وأهل بيته صلوات الله عليه وآله<sup>(٥)</sup>.

١٠ - ع: محمّد بن عمرو بن عليّ البصريّ، عن محمّد بن إبراهيم بن خارج الأصمّ، عن محمّد بن عبد الله بن الجنيد، عن عمرو بن سعيد، عن عليّ بن زاهر، عن جرير، عن الأعمش، عن عطيّة، عن جابر الأنصاريّ قال: سمعت رسول الله عليه يقول: ما اتّخذ الله إبراهيم خليلاً إلاّ لإطعامه الطعام، وصلاته باللّيل والناس نيام<sup>(٦)</sup>.

١١ - ع، أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مروان، عمّن رواه، عن أبي جعفر ظلِيمًا قال : لمّا اتّخذ الله إبراهيم خليلاً أتاه ببشارة الخلّة ملك الموت في صورة شات أبيض عليه ثوبان أبيضان يقطر رأسه ماء ودهنا، فدخل إبراهيم غليمًا الدار فاستقبله خارجاً من الدار، وكان إبراهيم غليمًا رجلاً غيوراً وكان إذا خرج في حاجة أغلق بابه وأخذ مفتاحه؛ فخرج ذات يوم في حاجة وأغلق بابه ئمَّ رجع فقت بإذا خرج في حاجة أغلق بابه وأخذ مفتاحه؛ فخرج ذات يوم في حاجة وأغلق بابه ئمَّ رجع أذا خرج في حاجة أغلق بابه وأخذ مفتاحه؛ فخرج ذات يوم في حاجة وأغلق بابه ئمَّ رجع فقت بابه فأر جع فقت بابه فأزا من الدار، وكان إبراهيم غليمًا إذا مرجع أوكان أذا خرج في حاجة أغلق بابه أمَّ رجع فقت بابه فأجذته الغيرة وقال له : يا عبد الله ما أذا من الدار، وكان أبراهيم غليمًا الذار بعد أبه ما أوكان أذا خرج في حاجة أغلق بابه وأخذ مفتاحه؛ فخرج ذات يوم في حاجة وأغلق بابه ئمَّ رجع فقت بابه فأز جع فقت بابه فأر جع أولا لما ما يكون من الرجال فأخذته الغيرة وقال له : يا عبد الله ما أدخلك الداري؟ فقال : ربتها أدخلنيها، فقال إبراهيم : ربتها أحق بها متي، فمن أنت؟ قال : أنا أدخلك الموت، قال : وقال : جنتني لتسلبني روحي؟ فقال : لا ولكن اتّخذ الله بم تربيها أخذمه حبّى أمان المولي الما أحدل علي أخذمه حبّى أولا الموت، قال : أنت هو، قال : فنزح المارته، فقال إبراهيم : فمن هذا العبد لعلي أخدمه حتى أمك أموت؟ قال : أنت هو، قال: فدخل على سارة فقال : إنّ الله الخذي خليلاً <sup>(V)</sup>.

- علل الشرائع، ج ١ ص ٤٩ باب ٣٢ ح ٢. (٢) أمالي الطوسي، ص ٣٣٨ مجلس ١٢ ح ٦٩١.
  - (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۴۸ باب ۳۱ ح ۱.
  - (٤) (٦) علل الشرائع، ج ١ ص ٤٩ ياب ٣٢ ح ١ و٣ و٤.
    - (۷) علل الشرائع، ج ۱ ص ٤٩ باب ۳۲ ح٥.

**بيان:** يحتمل أن يكون قوله : «يقطر رأسه ماء ودهناً» كناية عن حسنه وطراوته وصفائه، قال الجوهريّ : قال رؤبة :

كخصن بان عوده سرعرع كأنَّ ورداً من دهان يمرع

أي يكثر دهنه يقول : كأنَّ لونه يعلى بالدهن لصفائه، وقال : قوم مدهّنون – بتشديد الهاء – عليهم آثار النعم .

١٢ – ع: ابن الوليد، عن محمد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن عبد الله بن محمد، عن داود بن أبي يزيد، عن عبد الله بن هلال، عن أبي عبد الله علي قال: لمّا جاء المرسلون إلى إبراهيم جاءهم بالعجل فقال: كلوا، فقالوا: لا نأكل حتّى تخبرنا ما ثمنه فقال: إذا أكلتم فقولوا: بسم الله، وإذا فرغتم فقولوا: الحمد لله، قال فالتفت جبرتيل إلى أصحابه وكانوا أربعة وجبرئيل رئيسهم فقال: حقّ لله أن يتخذ هذا خليلاً، قال أبو عبد الله علي إبراهيم جاءهم بالعجل فقال: كلوا، فقالوا: لا نأكل حتّى تخبرنا ما ثمنه فقال: إذا أكلتم فقولوا: بسم الله، وإذا فرغتم فقولوا: الحمد لله، قال فالتفت جبرتيل إلى أصحابه وكانوا أربعة وجبرئيل رئيسهم فقال: حقّ لله أن يتخذ هذا خليلاً، قال أبو أصحابه وكانوا أربعة وجبرئيل رئيسهم فقال: حقّ الله أن يتخذ هذا خليلاً، قال أبو عبد الله علي إلى أبواهيم إبراهيم غلبي في النار تلقاه جبرتيل في الهواء وهو يهوي فقال: يا أبراهيم ألك حاجة؟ فقال: أما إبراهيم ألك حابة فقال: إذا أكلتم فقولوا ألبو ألبو أربعة وجبرئيل رئيسهم فقال: حقّ الله أن يتخذ هذا خليلاً، قال أبو أصحابه وكانوا أربعة وجبرئيل رئيسهم فقال: حقّ الله أن يتخذ هذا خليلاً، قال أبو أسحابه وكانوا أربعة وجبرئيل رئيسهم فقال: ألبو ألبو ألبو ألبوا ألبو ألبوا أل

١٣ - فس؛ أبي، عن هارون، عن ابن صدقة، عن جعفر بن محمد عليه أنّ إبراهيم عَنْ هو أوّل من حول له الرمل دقيقاً، وذلك أنّه قصد صديقاً له بمصر في قرض طعام فلم يجده في منزله فكره أن يرجع بالحمار خالياً، فملأ جرابه رملاً فلمّا دخل منزله خلّى بين الحمار وبين سارة استحياءً منها ودخل البيت ونام، ففتحت سارة عن دقيق أجود ما يكون فخبزت وقدَّمت إليه طعاماً طيّباً، فقال إبراهيم: من أين لك هذا؟ فقالت: من الدقيق الذي حملته من عند خليلك المصريّ، فقال: أما إنّه خليلي وليس بمصريّ؛ فلذلك أُعطي الخلّة فشكر لله وحمده وأكل<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لا تنافي بين تلك الأخبار إذ يحتمل أن يكون لكلّ من تلك الخلال مدخل في الخلّة، إذ لا تكون الخلّة إلاّ مع اجتماع الخصال الّتي يرتضيها الربّ تعالى.

علل الشرائع، ج ١ ص ٥٠ باب ٢٢ ح ٦.
 (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٦٠.

والأفق الأعلى: نعم الأب أبوك يا محمّد وهو إبراهيم، ونعم الأخ أخوك وهو عليّ بن أبي طالب، ونعم السبطان سبطاك وهما الحسن والحسين، ونعم الجنين جنينك وهو محسن، ونعم الأئمّة الراشدون ذرّيّتك وهم فلان وفلان، ونعم الشيعة شيعتك، ألا إنّ محمّداً ووصيّه وسبطيه والأئمّة من ذرّيّته هم الفائزون، ثمّ يؤمر بهم إلى الجنّة، وذلك قوله: ﴿فَمَن زُحْزَحَ عَنِ اَلْحَادِ وَأَدْخِلَ الْجَكَةَ فَقَدْ فَازُكُ<sup>(۱)</sup>.

١٥ - فس: ﴿ وَأَنَبَعَ مِلْةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيغَاً ﴾ قال: هي الحنيفيّة العشرة التي جاء بها إبراهيم التي لم تنسخ إلى يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

17 - فس: ﴿إِنَّ إِبَرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا نِتَهِ حَنِفًا﴾ أي طاهراً ﴿ آجْتَبَنَهُ﴾ أي اختاره ﴿ وَهَدَنَهُ إِلَى صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ قَال : إلى الطريق الواضح، ثمّ قال لنبيّه : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ أَنَبِعٌ مِلَةً إِلَى مِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ قَال : إلى الطريق الواضح، ثمّ قال لنبيّه : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ أَنَبِعٌ مِلَةً إِلَى مُرَطٍ مُسْتَقِيمٍ قَال : إلى الطريق الواضح، ثمّ قال لنبيّه : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ أَنَبَعْ مِلَةً إِلَى مُرَطٍ مُسْتَقِيمٍ قَال : إلى الطريق الواضح، ثمّ قال لنبيّه : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ أَنَبَعْ مِلَةً إِلَى مُرَطٍ مُسْتَقِيمٍ فَى الرأس وخمسة إلى الطريق الواضح، ثمّ قال لنبيّه : ﴿ ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَى الطريق وحمسة إلَى المُواكَ، في الرأس وخمسة في البدن، فأمّا التي في الرأس : فطمّ الشعر وأخذ الشارب، وإعفاء اللّحى، والسواك، في البدن، فأمّا التي في الرأس : فطمّ الشعر وأخذ الشارب، وإعفاء اللّحى والسواك، والخذال الذال إلى أواما وخمسة في البدن، فأمّا التي في الرأس : فطمّ الشعر وأخذ الشارب، وإعفاء اللّحى، والسواك، والخلال ، وأمّا التي في الرأس : فطمّ الشعر وأخذ الشارب، وإعفاء اللّحى ، والسواك، والخلال ، وأمّا التي في الرأس : فطمّ الشعر وأخذ الشارب، وإعفاء اللّحى والما واله والذه والخلال ، وأمّا التي في البدن : فالغسل من الجنابة، والطهور بالماء، وتقليم الأظفار، وحلق الشعر من البدن، والخان، وهذه لم تنسخ إلى يوم القيامة (").

١٧ – فس: ﴿ وَأَذَكْرُ عِبَدَنَآ إِبْرَهِيمَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْثُوبَ أَوْلِي ٱلْأَيْدِي وَٱلْأَبْصَدِرِ ﴾ يعنى أولي القوّة ﴿ إِنَّا أَخْلَصَنَتُهُ بِخَالِصَةٍ ذِحْرَى ٱلدَّارِ () وَإِنَّهُمْ عِندَنَا لَمِنَ ٱلْمُصْطَفَيْنَ ٱلْأَخْبَارِ () الآية

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿أَوْلِي ٱلْأَبَدِى وَٱلْأَبْصَـُرِ﴾ يعني أولي القوّة في العبادة والبصر فيها<sup>(٤)</sup>.

١٨ - **فس؛** الحسين بن عبد الله السكّينيّ، عن أبي سعبد البجليّ، عن عبد الملك بن هارون، عن أبي عبد الله، عن آبائه ﷺ قال: عرض ملك الروم على الحسن بن عليّ صور الأنبياء فأخرج صنماً، فقال ﷺ : هذه صفة إبراهيم ﷺ عريض الصدر طويل الجبهة؛ الخبر<sup>(0)</sup>.

١٩ –ع: أبي، عن سعد، عن أيّوب بن نوح، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان الناس لا يشيبون فأبصر إبراهيم ﷺ شيباً في لحيته، فقال: يا ربّ ما هذا؟ فقال: هذا وقارٌ. فقال: ربّ زدني وقاراً<sup>(1)</sup>.

٢٠ – ع: ابن الوليد عن الصفّار، عن ابن معروف، عن ابن مهزيار، عن الحسين بن عمّار، عن نعيم، عن أبي جعفر ﷺ قال: أصبح إبراهيم ﷺ فرأى في لحيته شيباً شعرة

- تفسير القمي، ج ١ ص ١٣٥.
   تفسير القمي، ج ١ ص ١٣٥.
- (۳) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٩٣.
- (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٣.
   (٦) علل الشرائع، ج ١ ص ١٢٨ باب ٩٥ ح ١.

بيضاء، فقال: الحمد لله ربّ العالمين الّذي بلغني هذا المبلغ ولم أعص الله طرفة عين<sup>(١)</sup>.

٢١ – ع: عليّ بن حاتم، عن جعفر بن محمّد، عن يزيد بن هارون، عن عثمان الزنجانيّ، عن جعفر بن الزمان، عن الحسن بن الحسين، عن خالد بن إسماعيل بن أيّوب المخزوميّ، عن جعفر بن محمد عليّ أنّه سمع أبا الطفيل يحدّث: إنّ عليّاً عليّاً عليّاً يقول: كان الرجل يموت وقد بلغ الهرم ولم يشب، فكان الرجل يأتي النادي فيه الرجل وبنوه فلا يعرف الأب من الابن، فيقول: أيّكم أبوكم؟ فلمّا كان زمان إبراهيم قال: اللّهمّ اجعل لي شيباً أعرف به، قال: فشاب وابيضّ رأسه ولحيته<sup>(٢)</sup>.

٢٢ – ع: ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب معاً، عن ابن محبوب، عن محمّد بن عرفة قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْتُمَدَّ: إنّ من قبلنا يقولون إنّ إبراهيم خليل الرحمن عَلَيْتَمَدَّ ختن نفسه بقدوم على دنّ، فقال: سبحان الله! ليس كما يقولون كذبوا، فقلت له: صف لي ذلك، فقال: إنّ الأنبياء عَلَيْتَمَدَّ كانت تسقط عنهم غلفهم مع سررهم يوم السابع. الخبر<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** بينه وبين خبر الشامتي تناف ظاهراً، ويمكن الجمع بأن يكون المراد به أنّ سائر الأنبياء غير أولي العزم لم يكونوا يحتاجون إلى الختان فكيف يحتاج إبراهيم إليه مع أنّه ولد مختوناً؟ ويحتمل أن يكون تبقى لغلفهم بقيّة تسقط في اليوم السابع.

٢٣ - ص، كان على عهد إبراهيم على الله ماريا بن أوس قد أتت عليه ستّمائة سنة وستّون سنة ، وكان يكون في غيضة له بينه وبين النّاس خليج من ماء غمر ، وكان يخرج اللى الناس في كلّ ثلاث سنين فيقيم في الصحراء في محراب له يصلّي فيه، فخرج ذات يوم فيما كان يخرج في على الناس في كلّ ثلاث سنين فيقيم في الصحراء في محراب له يصلّي فيه، فخرج ذات يوم فيما كان يخرج فإذا هو بغنم كان عليها الدهن فأعجب بها وفيها شابّ كان وجهه شقة قمر ، فعما كان يخرج فقال : لإبراهيم خليل الرحمن ، قال : فمن أنت؟ قال أنا ابنه فقال : يا فتى لمن هذا الغنم؟ قال : لإبراهيم خليل الرحمن ، قال : فمن أنت؟ قال أنا ابنه إسحاق ؛ فقال ماريا في نفسه : اللهم أرني عبدك وخليلك حتى أراه قبل الموت، ثمّ رجع إلى مكانه ، ورفع إسحاق ابنه خبره إلى أبيه فأخبره بخبره ، فكان إبراهيم يتعاهد ذلك المكان مكانه ، ورفع إسحاق ابنه خبره إلى أبيه فأخبره بخبره ، فكان إبراهيم يتعاهد ذلك المكان النه ، مكانه ، ورفع إسحاق ابنه خبره إلى أبيه فأخبره بخبره ، فكان إبراهيم يتعاهد ذلك المكان الذي هو فيه ويصلي فيه ، فسأله إبراهيم عن اسمه وما أتى عليه من السنين فخبره، فقال : أين محله فقال : أبراهيم يعهم الموت ، ثمّ رجع إلى مكانه ، ورفع إسحاق ابنه خبره إلى أبيه فأخبره بخبره ، فكان إبراهيم يتعاهد ذلك المكان الذي هو فيه ويصلي فيه ، فسأله إبراهيم عن اسمه وما أتى عليه من السنين فخبره ، فقال : أين محله الذي هو فيه ويصلي فيه ، فقال إبراهيم عن اسمه وما أتى عليه من السنين فخبره ، فقال : أين من من الذي هو فيه ، فقال إبراهيم النه وما ما يكفيني إلى قابل ، لا تقدر أن تصل إلى ذلك تسكن؟ فقال : في غيضة ، فقال إبراهيم : إني أحب أن آتي موضعك فأنظر إليه وكيف عيشك الذي هو فيه ال : في غيضة ، فقال إبراهيم عن اسمه وما أتى عليه من السنين فنتره ، فكان الما يكفي في في موضعك فأنظر إليه وكيف عيشك تسكن؟ في محرا؟ في في محرا ال في في في في محرا في في محرا في في في في ما ألى ذلك تسكن؟ فقال : في في ألى في فيها ، قال : إني ألم الما ما يكفيني إلى قابل ، لا تقدر أن قال : فكيف الموضع فإنّه خليج وماء غمر ، فقال له إبراهيم : فما لك فيه معبر؟ قال : أمن على إلى ذال : أمني على الماء ، قال إلى في معمر ؟ قال : أمني على الماء يسكره في اله في معمر ؟ قال : أمني على الماء يسكره إلى ألى الما ما يكمني الما ما يسكره في الما ما يكمن مل إلى الماء يسكر

(۱) – (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۲۸ باب ۹۵ ح ۲ و۳.

فانطلق وبدأ ماريا فوضع رجله في الماء وقال: بسم الله، قال إبراهيم: بسم الله، فالتفت ماريا وإذا إبراهيم يمشي كما يمشي هو، فتعجّب من ذلك فدخل الغيضة فأقام معه إبراهيم ثلاثة أيّام لا يعلمه من هو، ثمّ قال له: يا ماريا ما أحسن موضعك! هل لك أن تدعو الله أن يجمع بيننا في هذا الموضع؟ فقال: ما كنت لأفعل، قال: ولمَ؟ قال: لأنّي دعوته بدعوة منذ ثلاث سنين لم يجبني فيها، قال: وما الّذي دعوته؟ فقصّ عليه خبر الغنم وإسحاق، فقال إبراهيم: فإنّ الله قد استجاب منك، أنا إبراهيم، فقام وعانقه فكانت أوّل معانقة<sup>(1)</sup>.

٢٤ **– ص:** عن الصادق علي قال: قال رسول الله علي : رأيت إبراهيم وموسى وعيسى علي الم ، فأمّا موسى فرجل طوّال سبط يشبه رجال الزطّ ورجال أهل شنوة، وأمّا عيسى فرجل أحمر جعد ربعة، قال: ثمّ سكت، فقيل له: يا رسول الله فإبراهيم؟ قال: انظروا إلى صاحبكم. يعني نفسه عني <sup>(٢)</sup>.

٢٥ - **نوادر الراوندي؛** بإسناده عن موسى بن جعفر عليتي ، عن آبائه عليتي قال: قال رسول الله عنه : أوّل من قاتل في سبيل الله إبراهيم الخليل عليتي حيث أسرت الروم لوطاً عليتي فنفر إبراهيم عليتي واستنقذه من أيديهم، وأوّل من اختنن إبراهيم عليتي اختنن بالقدوم على رأس ثمانين سنة<sup>(٣)</sup>.

٢٦ – وبهذا الإسناد قال : قال عليّ ﷺ : قَيْلَ لإبراهيم ﷺ : تطهّر، فأخذ شاربه، ثمّ قيل له : تطهّر فنتف تحت جناحه، ثمّ قيل له : تطهّر فحلق عانته، ثمّ قيل له : تطهّر فاختتن<sup>(٤)</sup>.

٢٧ **-ك؛ أبي،** عن أحمد بن إدريس ومحمّد العطّار معاً، عن الأشعريّ، عن محمّد بن يوسف التميميّ، عن الصادق، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: عاش إبراهيم مائة وخمساً وسبعين سنة<sup>(٥)</sup>.

٢٨ - يجع: كان إبراهيم عن من النجار فإنه ينحته صنماً ووثناً فلم يفعل، وخرج بعد أن أنزلهم أخذت خشب الدار وبعته من النجار فإنه ينحته صنماً ووثناً فلم يفعل، وخرج بعد أن أنزلهم في دار الضيافة ومعه إزار إلى موضع وصلى ركعتين فلما فرغ ولم يجد الإزار علم أن الله هيا أسبابه، فلما دخل داره رأى سارة تطبخ شيئاً، فقال لها : أنى لك هذا؟ قالت : هذا الذي بعثته أسبابه، فلما دخل داره رأى سارة تطبخ شيئاً، فقال لها : أنى لك هذا؟ قالت : هذا الذي بعثته على يحد الإزار علم أن الله هيا أسبابه، فلما دخل داره رأى سارة تطبخ شيئاً، فقال لها : أنى لك هذا؟ قالت : هذا الذي بعثته على يد الرجل، وكان الله سبحانه أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي كان في الموضع الذي ملى يد الرجل، وكان الله ميا أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي كان في الموضع الذي صلى يد الرجل، وكان الله سبحانه أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي كان في الموضع الذي ملى يد الرجل، وكان الله سبحانه أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي كان في الموضع الذي ملى يد الرجل، وكان الله سبحانه أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي كان في الموضع الذي صلى يد الرجل، وكان الله سبحانه أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي كان في الموضع الذي صلى يد الرجل، وكان الله حبرتيل أمر جبرتيل أن يأخذ الرمل الذي أن يا حبرتيل أن يأخذ الرمل الذي أن يا حبرتيل أن يأخذ الرمل الذي ألذي ألك، وكان أله الموضع الذي ألى فيه إبراهيم ويجعله في إزاره والحجارة الملقاة هناك أيضاً، ففعل جبرتيل علي الذي وقد جعل الله الرمل جاورس مقشراً، والحجارة المدورة شاحورة شاحماً، والمستطيلة جزراً (<sup>10)</sup>.

- (١) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١١٥.
- (۳) نوادر الراوندي، ص ۱٤۷ ح ۲۰٤.
  - (٥) كمال الدين، ص ٤٧٤.

- (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٥٤.
- ٤) نوادر الراوندي، ص ١٤٨ ح ٢٠٥.
- ، ص ٤٧٤. (٦) الخرائج والحرائج، ج ٣ ص ٩٢٨.

۲۹ – شيء عن عبيد الله الحلبيّ، عن أبي عبد الله عليَّمايز قال : قال أمير المؤمنين عليمايز : (مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيَّا وَلَا نَعْبَرَانِيَّا) لا يهوديّاً يصلّي إلى المغرب، ولا نصرانيّاً يصلّي إلى المشرق (وَلَنَكِن كَانَ حَنِيفَا مُسْلِماً) يقول : كان حنيفاً مسلماً على دين محمّد عظيماً (<sup>(1)</sup>.

٣٠ – شي: عن ابن سنان، عن جعفر بن محمد علي قال: إذا سافر أحدكم فقدم من سفره فليأت أهله بما تيسر ولو بحجر فإن إبراهيم علي كان إذا ضاق أتى قومه، وأنه ضاق ضيقة فأتى قومه فوافق منهم أزمة فرجع كما ذهب، فلما قرب من منزله نزل عن حماره فملا خرجه رملاً إرادة أن يسكن به روح سارة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح خرجه رملاً إرادة أن يسكن به روح سارة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجه رملاً إرادة أن يسكن به روح سارة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح خرجه رملاً إرادة أن يسكن به روح سارة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجه رملاً إرادة أن يسكن به روح سارة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجه رملاً إرادة أن يسكن به روح المرة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجم رملاً إرادة أن يسكن به روح المرة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجم رملاً إرادة أن يسكن به روح المرة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجم رملاً إرادة أن يسكن به روح المرة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجم رملاً إرادة أن يسكن به روح المرة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجم رملاً إرادة أن يسكن به روح المرة، فلما دخل منزله حط الخرج عن الحمار وافتتح المرجم مراحة فرجم ما المراحة أن المرجم من الدونية أنه مملوءاً دقيقاً فاعتجنت منه واختبزت، ثم الما المرجم أوليم المراحيم الما إلى السماء فقال ألها الما الما الما إلى السماء فقال ألها الما الما المام ألى السماء فقال الما الما ألى الما ألما إلى السماء فقال الما ألها ألك الخليل".

**بيان:** الأزمة: الشدّة والقحط.

٣١ - شمي؛ عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت قوله: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ لَأَوَّهُ حَلِيرٌ﴾ قال: الاوّاه: الدعّاء<sup>(٣)</sup>.

٣٢ - شيء عن عبد الرحمن، عن أبي عبد الله ظَلِيَّا في قول الله : ﴿ إِنَّ إِبَرَهِيمَ لَحَلِيمُ أَوَّهُ مُنِيبٌ﴾ قال: دقاء<sup>(٤)</sup>.

**شي؛** عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ مثله.

٣٣ – **شي:** عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى : ﴿إِنَّ إِبَرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً فَانِتَا لِتَهَ حَنِيفًا﴾ قال : شيء فضّله الله به<sup>(ه)</sup>.

٣٤ - شيء يونس بن ظبيان، عن أبي عبد الله غليَّين : ﴿إِنَّ إِبْرَهِيـمَ كَانَ أَمَّةً فَانِتَا﴾ أَمَّةً واحدةً<sup>(7)</sup>.

٣٥ - شيء عن سماعة قال: سمعت عبداً صالحاً يقول: لقد كانت الدنيا وما كان فيها إلاّ واحد يعبد الله، ولو كان معه غيره إذاً لأضافه إليه حيث يقول: ﴿إِنَّ إِبَرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا يَلَمَهِ حَنِيفًا وَلَرَ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ فصبر بذلك ما شاء الله، ثمّ إنّ الله تبارك وتعالى آنسه بإسماعيل وإسحاق فصاروا ثلاثةً<sup>(٧)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٠١ ح ٦٠ من سورة آل عمران.
 (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٠٣ ح ٢٧٨ من سورة النساء.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٢٠ ح ١٤٧ من سورة التوبة.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٤ ح ١٥ من سورة هود.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٩٠ ح ٢٩٩ من سورة موه من سورة التحل.

٣٧ - كا: عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الحسين، عن إسحاق بن عبد العزيز بن أبي السفاتج، عن جابر، عن أبي جعفر عليّ فال سمعته يقول: إنّ الله اتّخذ إبراهيم عليم عليم عبداً قبل أن يتّخذه نبياً، واتخذه نبياً قبل أن يتّخذه رسولاً، واتّخذه رسولاً قبل أن يتخذه خليلاً، واتّخذه خليلاً قبل أن يتّخذه إماماً، فلمّا جمع له هذه الأشياء وقبض يده قال له: «يا إبراهيم إني جاعلك للناس إماماً» فمن عظمها في عين إبراهيم عليمي قال : يا ربّ ومن ذرّيّتي قال لا ينال عهدي الظالمين<sup>(٢)</sup>.

٣٨ – كاءَ عليّ، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: أوّل من اتّخذ النعلين إبراهيم ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٣٩ – وبهذا الإسناد عنه ﷺ قال: أوّل من شاب إبراهيم، فقال: يا ربّ ما هذا؟ قال: نورٌ وتوقيرٌ، قال: ربّ زدني منه<sup>(٤)</sup>.

ا ٤ - كا: عليّ، عن أبيه، عن ابن فضّال، عمّن حدّثه، عن سعد بن ظريف عن أبي جعفر علي الله قال: كان النّاس يعتبطون اعتباطاً، فلمّا كان زمان إبراهيم عليتيًا قال: يا ربّ اجعل للموت علّة يؤجر بها الميّت ويسلّى بها عن المصائب، قال: فأنزل الله يَخْرَيّها الموم

- (١) (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٩٨ باب طبقات الأنبياء، ح ٢ و٤.
- (٣) الكافي، ج ٦ ص ١١٤٧ باب ٣٥٨ ح ٢. (٤) الكافي، ج ٦ ص ١١٦٥ باب ٣٨٠ ح ٤.
  - (٥) الكافي، ج ٤ ص ٣١٨ باب ٣٤ ح ٦.

وهو البرسام ثمّ أنزل بعده الداء<sup>(1)</sup>.

محمد بن یحیی، عن ابن عیسی، عن ابن فضّال، عن عاصم بن حمید، عن ابن ظریف عنه ﷺ مثله.

٤٢ **- فس: ﴿**فِيمَا لَكُم بِهِ- عِلَمٌ ﴾ يعني بما في التوراة والإنجيل ﴿فَلِمَ تُعَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُم بِهِ عِلَمٌ ﴾ يعني بما في صحف إبراهيم عنه ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٤٣ – **نوادر الراوندي؛** بإسناده عن موسى بن جعفر، عن آبائه عليميًا قال: قال رسول الله: إنّ الولدان تحت عرش الرحمن يستغفرون لآبائهم يحضنهم إبراهيم غليميًا وتربيهم سارة غليميًا في جبل من مسك وعنبر وزعفران<sup>(٣)</sup>.

#### ٢ - باب قصص ولادته عَالِيَهُ إلى كسر الاصنام،

## وما جرى بينه وبين فرعونه، وبيان حال أبيه

**الآيات: البقرة (٢»: ﴿**أَلَمْ تَـرَ إِلَى ٱلَّذِى حَآجَّ إِبَرَهِـمَ فِي رَبِّهِ أَنْ ءَانَـنَهُ ٱلْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبَرَهِـمُ رَبِّي ٱلَّذِى يُحْيِ. وَيُعِيتُ قَالَ أَنَا أَخِي. وَأَمِيتُ قَالَ إِبْرَهِـمُ فَإِكَ ٱللَّهَ يَأْتِي إِلَشَمْسِ مِنَ ٱلْمَسْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ ٱلْمَعْرِبِ فَبُهِتَ ٱلَّذِى كَفَرُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ (٢٥٨».

الانعام دام، فواذ قال إنزيد مريز بأيد مريز أنتَنجذ أسنامًا ماليه في أرنك وقومك في صَلال مُبِين وَكَذَلِكُ نُرَى إِبَرَهِيدَ مَلَكُوتَ السَمَوَنِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ (٥) فَلَمَا جَنَ عَلَيْهِ الْيَتُلُ رَمَا تُوْكَبًا قال هذا رَبِي فَلَمَا أَفَل قَمَالُ لا أُحِبُ الاَقِلِينَ (٥) فَلَمَا رَمَا الْقَمَرَ بَازِينَ قَالَ هذا رَبِي لَمَن أَمْ يَهْدِنِي رَبِي لَأَحُونَ مِنَ الْفَرْمِ الصَّلَوْنِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْقَمَرَ بَازِينَ قال هذا رَبِي فَلَمَا أَفَل فَالَ لَمُو اللّهُ مَنْ يَهْدِنِي رَبِي لَأَحُونَ مِنَ الْفَرْمِ الصَّلَانِينَ (٥) فَلَمَا رَمَا الشَّمَسَ بَازِعَة لَمَا رَبِي هذا آخَرُ فَلَمَا فَلَنْ نَمْ يَهْدِنِي رَبِي لَأَحُونَ مِنَ الْفَرْمِ الصَّلَانِينَ (٥) فَلَمَ مَنْهَ آَمَا الشَّمَس بَازِعَة لُمَا رَبِي هذا آ فَلَمَ قَالَ مَنْذَا رَبِي هُذَا آَحُبُرُ فَلَكَ مَنْ الْفَرْمَ الْقَالَةِ وَعَمَةً قَالَ أَعْلَى اللَّهُ مَن وَمَا أَنَا مِنَ اللهُ مِنْتَى أَلَقُ مَالَ الْمُعْرَضَ مَا أَنْ عَالَ لَعْذَا أَعْنَ الْعَالِينَ فَقَالُ أَعْلَ وَمَا أَنَا مِنَ اللهُ مِنْعَالَ أَنَ مِنْ الْعَرْ الْمَا يَعْذَلُونَ مَنْعَلُ مُنْكَلُونَ وَالْمَا أَلْكَرُقُ وَمَا أَنَا مِنَ الْعُلْسَكُونَ وَالْعَنْ وَالْعَالَةِ مَنْ الْعَنْ وَعَالَى الْمَالُ الْمَعْتَقُولُ الْعَالَ مُنْكَانُ وَكُلًا أَنْكَانُ مُنْعَالُ الْمَالُكُونَ مَنْ الْعَاقُونَ عَلْكَ الْمَالُكُونَ وَمَا أَنَا مِنِي الْعَالَ مَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالِي الْعَالَى الْعَالَ الْعَالَ مُنْعَالِي الْعَالَ الْعَلَيْ وَعَالَ الْعَالُ مُنْعَالُ مُنْكَرُ وَالْأَنْنَ الْمَالُونَ عَالَةُ مُعَالًا مَنْ الْمُولِي مَالْمُ الْحُونَ مَنْ أَنْفَرَ الْعَاقُ مَا الْمَالَكُ مَالْمُ مُنْتُ مَا الْمَنْ الا مَنْ مَالَكُونُ مَا مَا لَعُنْكُونُ مَا مَا مَنْ مَنْ مُنْعَالُ مَنْ مَا مُنْعَالُ مَا مَنْ مَالْمُنْ وَالْ مَا الْمَنْ مَ وَمَا مَا مَنْ مَا مَا مَالَكُونُ مَا أَنْمَ مَا مَا مُنْعَالُ مَنْ مَا مَنْ أَنْعُ عَالَ مَا مَا مَا مَالَكُ مَا مَا مَا مَنْ مَا أَعْنَا مَا مَا مُنْ مُنْعَالُ مَا مَنْ مُنْعُ عَامُ مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا أَعْنُولُ مَا مَالْعُنُولُ مَا مَا مَا مَالْعُنُوا مَا مَا مَا مَا مُ ع

**التوبة «٩»: ﴿**وَمَا كَانَ أَسْتِغْفَارُ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ إِلَّا عَن مَّوْعِـدَةِ وَعَدَهَـآ إِيّـاهُ فَلَمَّا لَبَيْنَ لَهُ. أَنَـهُمْ عَدُقٌ لِلَهُو تَبَرَأَ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَهِيـمَ لَأَوَّهُ حَلِيمٌ﴾ «١١٤.

مريم (١٩، ﴿ وَأَذَكُرْ فِي ٱلْكِنَبِ إِبْرَهِيمَ لِمَنْهُ كَانَ مِعْدِيعًا نَبِّبًا ٢٠ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ بَتَأَسَ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ

- الكافي، ج ٣ ص ٥٩ باب ٧٢ ح ٤١.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٣.
  - (٣) نوادر الراوندي، ص ١١٥ ح ١١٠.

وَلَا يُبْعِبُرُ وَلَا يُغْنِى عَنكَ شَيْنًا () يَتَأْبَتُ إِنِي قَدْ جَآةَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأَتَبِعَنِي أَهَدِكَ مِزَعًا سَوِيًا () يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَيْطَنَ إِنَّ ٱلشَيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًا () يَتَأْبَتِ إِنِي أَخَافُ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَيْطَنِ وَلِيَا () قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَن ءَالِهِ ي يَتَإِبْرَهِيمُ لَهِن لَمَ تَنتَهِ لأَرْجُمَنَكَ وَأَهْجُرْنِي مَلِيَّا () قَالَ سَلَنُمُ عَلَيْكَ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ " إِنَّهُ عَنْ عَلَى اللَّهُ مِنْ اللَّهُ يَتَأْبَتُ إِنِي اللَّهُ عَذَابٌ مِن الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَيْطَنِ وَلِيَا () قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهِ يَ يَتَإِبْرَهِيمُ لَهِن لَمْ تُن

الأنبياء (٢١، ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَا إِبْرَهِيمَ رُشْدَهُ مِن قَبْلُ وَكُنَا بِهِ. عَنِيمِينَ (١) إِذَ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ. مَا هَاذِهِ التَمَاثِيلُ الَّتِي أَنتُدْ لَمَا عَنكِفُونَ (٢) قَالُوا وَجَدْنَا مَابَاءَنَا لَمَا عَبِدِينَ (٢) قَالُ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ وَبَابَاؤُكُمْ في ضَلَلِ تُبِينِ (٢) قَالُوا أَحِثْنَا بِالْحَقْ أَثْر أَنتَ مِنَ اللَّعِينَ (٢) قَالَ لَقَدْ كُنتُمْ أَنتُمْ و في ضَلَلِ تُبِينِ قَالُ فَالَةُ أَحْدَيْنَا بِالْحَقْ أَثْر أَنتَ مِنَ اللَّعِينَ (٢) قَالَ لَقَد كُنتُمْ وَالأَرْضِ الَذِي في ضَلَلِ تُبِينِ (٢) قَالُوا أَحِثْنَا بِالْحَقْ أَثْر أَنتَ مِنَ اللَّعِينَ (٢) قَالُ مَن يَذَبُكُمْ رَبُّ ال فَطَرَعُنَ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ مَالُوا أَحِثْنَا بِالْحَقْقِ أَثْر أَنتَ مِنَ اللَّعِينِ (٢) قَالُ مَنْ يَعْذَلُ مُنْتُكُمْ مَالُكُونَ وَأَلْأَنْهُمُ مُعَلَيْكُمْ فَطَرَعُنَ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ مِنْ لَقَنْ مُنْتُعَا اللَّهُ عَنْ أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَى أَنْكُولُ أَنْ أَنْ عَلَى أَنْكُونُ مُوَالَةُ وَلَمَ مَنْكُمُ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ مِنْ الْنَبِيدِينَ إِن وَقَالَةُ لِنَا عَلَى أَنْهُ مُسْتُكُونُ وَقَالًا عَلَى ذَلِكُمْ مُعْلَمُهُمْ الْذَي مُذَذًا إِنَّهُ وَقُولُولُ اللَّذِي الْتَعْدِينَ الْتَنْتُ الْتُذَعْذَى أَنْكُونُ وَعَالَالُولُ مُدَدِينَ

الشعواء داك، ﴿ وَآنَلْ عَلَيْهِمْ نَبَأَ إِبْرَهِيمَ فَي إِذْ قَالَ لِأَبِدِ وَقَوْمِهِ. مَا تَعْبُدُونَ فَ قَالُوا نَعْبُدُ أَسْنَامًا فَنَطَلُ لَمَا عَكِدِينَ فَي قَالَ عَلَ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ فَ أَوَ يَنْعَعُونَكُمْ أَوْ يَشْتُرُونَ فَ قَالُوا بَلْ وَجَدَنَا تَابَنَانَا كَذَلِكَ يَعْتَلُونَ فَي قَالَ أَفَرَمَيْتُمُ مَا كُتُمَ تَعْبُدُونَ فَ أَسَامً وَمَابَاذَكُمُ أَوْ يَشْتُرُونَ فَ قَالُوا بَلْ وَجَدَنَا اللَّهُ رَبَ ٱلْعَنْقُونَ فَي قَالَ أَفَرَمَيْتُمُ مَا كُتُمَ تَعْبُدُونَ في أَسَامَ وَمَابَاذَكُمُ أَوْ يَشْتُرُونَ فَ قَالُوا بَلْ وَجَدَنَا إِلَا رَبَ ٱلْعَنْقَدِينَ فَي قَالَ أَفَرَمَيْتُمُ مَا كُتُمَ تَعْبُدُونَ في أَسَمَ وَمَابَاذَكُمُ الْأَفْدَعُونَ إِلَا رَبَ ٱلْعَنْقَدِينَ فَي اللَّذِي خَلْقَتِي فَتُمَ تَعْدِي فَلُو تَعْدِينِ فَي قَالَةًا مَ وَقَالَةً فَقُو يَشْعَدُونَ أَنْعَالُونَ عَنْهُمُ مَاذَةً مُعْتَعْنُ فَعُونَ تَعْبَعُونَ وَالَذِي عَلَيْهُمْ عَدُو اللَّهُ رَبَ ٱلْعَنْقَدِينَ فَي قَالَتُنَعِينَ فَي قَالَ عَلَيْ عَلَيْ فَقُو تَعْدِي فَقُو قَالَةًا لَكُنَا وَا يَشْعَدُونُ فَالَةُ مَنْتَ الْعَنْقِينَ فَي قَالَةًا لَهُ عَالَهُ وَقَالَةًا عَالَهُ عَلَيْ فَقُقُونَ فَقَدُو اللَّذَى عُنْعَنْفُلُ لَكَانَةُ عَلَيْنَ فَقُلَ عَلَيْ مَعْتَى فَتُمَ عَدَقَتُعُونَ فَي أَنْ يَعْتَعُونَ وَيَعْ يَ الْعَمَ أَنْ يَعْفِي فَلْ وَيَعْتَنَا عَالَيْنَا اللَّذِي يُعَلَيْنَ فَى فَقُو بَعْدَى فَقُو وَالَذَى عَنْ وَعَنْهُ عَنْ يَعْتَنُونُ وَالْحَانَي وَلَيْعَالُونَ مَنْ يَعْتَعْنِي وَيَعْتَنَا عَالَيْنَا الْعَنْتَى إِنْ مَالْمَ الْعَالَيْنُ مَا يَعْتَنُو الْتُونَ فَقَا عَالَهُ وَاللَذِي عَالَيْ الْعَمَا والْعَنْوَى فَالْعَالَي وَاللَذَى فَي قَالَعْنَا عَنْ عَنْ اللْعَنْعَانُ فَا عَالَكَ عَنْتُ عَنْهُ وَقَا عَامَةً عَالَيْ عَلَى فَقُلُهُ مَنْ الْعَمَنُهُ أَنْعَالَةُ مَالَكُونَ فَي قَالَةً عَنَا عَنْ عَنُ لَكُنُ اللَهُ وَقَعْنَ الْقَالِي فَا عَنْ عَالَ وَ عَنْ عَنْ أَنْ فَالُوا عَلَي وَي أَنْ عَالَهُ عَلَى أَنْ عَالَةًا عَالَ فَنَ عَالَهُ مَنْ عَالُونُ وَ عَالَةً عَالَيْنَ وَ الْنَا عَالَةُ مَنْ مُ أَن وَا عَنْ قَالُوا عَالَةً عَالَي الْعَالَةُ عَامَ فَالَ عَالَنُ عَالَةًا مَنْ عَالُولُ عَالَةًا مَنْ عَا عَالَا

**العنكبوت «٣٩»؛ ﴿** وَإِبْرَهِيمَ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ ٱعْبُدُوا ٱللَّهَ وَٱنْقُوْ<sup>تَ</sup> ذَلِكُمَ خَبَرٌ لَكُمْ إِن كُنتُر تَعَلَّمُونَ () إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوْتَنَا وَتَخْلُقُونَ إِفْكًا إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْغُوا عِندَ ٱللَّهِ ٱلرَّزْفَ وَٱعْبُدُوهُ وَاسْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تَرْجَعُونَ () حَذَبَ أُمَرٌ مِن قَبْلِكُمْ وَمَا عَلَى ٱلرَّمُولِي إِلَا آلِكَنَهُ ٱلْمَبِينَ الْمَبِينِ الْمَالِقَةِ الْعَبْ

ثمّ قال تعالى : ﴿ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَّا أَن قَالُوا اقْتُلُوهُ أَوْ حَرِقُوهُ فَأَجَمَهُ اللَّهُ مِن النَّارِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَبَنتِ لِغَوْمِ يُؤْمِنُونَ () وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذَثُر مِن دُونِ اللَّهِ أَوْثَنَا مَوَدَّةَ بَيَنِكُمْ فِي الْحَبَوْةِ الدُّنِيَّ شُدَّ يَوْمَ الْقِيَسَمَةِ يَكَفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضُا وَمَأْوَىنَكُمُ النَّارُ وَمَا نَّعِمِينَ (فَعَرَيْ الْقِيَسَمَةِ يَكَفُرُ بَعْضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَعَضُكُم بَعْضُا وَمَأْوَىنَكُمُ النَ

الصافات ٢٣٧٥: ﴿ وَإِنَّ مِن شِيعَنِهِ. لَإِبْرَهِيمَ ﴾ إِذَ جَآءَ رَبَعُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾ إذ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ. مَاذَا تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّى أَبِعْكًا مَالِهَةُ دُونَ اللَّهِ تُرِيدُونَ ﴾ فَمَا ظُنُكُم بِرَبِ الْعَلَمِينَ ﴾ فَنظرَ نظرَةُ فِي النُجُومِ ﴾ فقال إتي سَعِيمٌ ﴾ فَنَوَلَنوا عَنْهُ مُدْمِينَ ﴾ فَرَاغَ إِلَى مَالِهَنِهِمْ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ وَالتَهُ خَلَقُورَ ﴾ فَرَاغَ عَلَيْهِمْ فَقَالَ إِنِي سَعِيمٌ ﴾ فَنَوَلَنوا عَنْهُ مُدْمِينَ ﴾ فَرَاغَ إِلَى مَالَهُ فَالَمُ لَنُ تَعْمَلُونَ ﴾ قَالُوا ابْنُوا لَمُ بُنَيْنَا فَـأَلْقُومُ فِي الْجَجِيمِ ﴾ فَأَرَادُوا بِهِ. كَبْدًا فَجَعَلْنَهُمُ الأَسْفَلِينَ ﴾ وَقَالَ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِي سَيَهْدِينِ ﴾.

**الزخرف «٤٣»: ﴿وَإِ**ذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، إِنَّنِي بَرَآءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴾ إِلَّا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُ سَبَهْدِينِ ﴾ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ. لَعَلَّهُمْ بَرْحِعُونَ ﴾.

**الممتحنة د٦٠، ﴿**قَـدْ كَانَتْ لَكُمْ أُمَّتُوَةً حَسَنَةً فِي إِبَرْهِبِمَ وَٱلَّذِينَ مَعَهُ إِذْ قَالُواْ لِغَوْمِهِمَ إِنَّا بُرَ وَلَ مِنكُمْ وَمِتَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْمَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَتَةُ أَبَدًا حَتَّى نُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ وَحْدَهُ إِلَّا وَلَكُمْ وَمِتَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ كَفَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ ٱلْمَدَوَةُ وَٱلْبَغْضَتَةُ أَبَدًا حَتَّى نُؤْمِنُوا بِٱللَّهِ وَحَدَهُ وَبَدَا وَلَنَا إِبَرُهِمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَىٰةٍ رَبَّنَا عَلَيْكَ وَبَنَا لَا جَعَمَانَا فِيْنَهُ لِلْآبِيهِ لَاسْتَغْفِرَنَ لَكَ وَمَا أَمْلِكُ لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن شَىءٍ رَبَّ

تفسير؛ قال الطبرسيُ تقليه في قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَرَكَى : أَي أَلَم ينته علمك ﴿ إِلَى الَّذِى حَاجً إِنَّاشِمُكُم أَي خاصمه وهو نمرود بن كنعان، وهو أوّل من تجبّر وادّعى الربوبيّة، واختلف في وقت المحاجّة فقيل : عند كسر الأصنام قبل إلقائه في النار؛ وقيل : بعده، وهو المرويّ عن الصادق عليمية في رَيّوت أي في ربّ إبراهيم الَّذي يدعو إلى توحيده وعبادته فأنَّ مَاتَلَهُ أللَّهُ كُلُق أي لأنَّ آتاه ﴿ أَلَمُلَتُ والهاء تعود إلى المحاجّ لإبراهيم، أي بطر الملك ونعيم الدنيا حمله على المحاجّة، والملك على هذا الوجه جائز أن ينعم الله به على أحد، فأمّا الملك بتمليك الأمر والنهي وتدبير أمور الناس وإيجاب الطاعة على الخلق فلا يجوز أن يؤتيه الله إلا من يعلم أنّه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد؛ وقيل : إنّ الهاء تعود إلى المحاج وإذ قال يعلم أنّه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد؛ وقيل : إنّ الهاء تعود إلى إبراهيم عن غير جرح ولا يعلم أنّه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد وقيل : إنّ الهاء تعود إلى إبراهيم عن غير جرح ولا يعلم أنّه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد وقيل : إنّ الهاء تعود إلى إبراهيم عن غير جرح ولا يعلم أنّه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد به وقيل : إنّ الهاء تعود إلى إبراهيم الله إذ قالَ يعلم أنّه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد عمل الموح من بدن الحيّ من غير جرح ولا يعلم النه يدعو إلى الصلاح والسداد والرشاد عمل من الوح من بدن الحيّ من غير جرح ولا يعلى البارة فقط دون المعنى، عادلاً عن وجه الحجّة بفعل ما الكافر لأنّه اعتمد في المعارضة على العبارة فقط دون المعنى، عادلاً عن وجه الحجّة بفعل الحياة للميّت أو الموت للحيّ على سبيل الاختراع الذي ينفرد سبحانه به ولا يقدر عليه سواه وفَبُوتَ ألَذي كُمَرُهُ أي تحيّر على سبيل الاختراع الذي ينفرد سبحانه به ولا يقدر عليه سواه وفَبُوت ألَّي كُمَرُ أي ألم عن وجه الحجّة . على سبيل الاختراع الذي ينفرد سبحانه به ولا يقدر عليه سواه وفَبُوت الحيّ أي تحيّر على سبيل الاختراع الذي من ظهور الحجّة .

فإن قيل: فهلاً قال له نمرود: فليأت بها ربّك من المغرب؟ قيل عن ذلك جوابان: أحدهما: أنّه لمّا علم بما رأى من الآيات أنّه لواقترح ذلك لأتى به الله تصديقاً لإبراهيم فكان يزداد بذلك فضيحة عدل عن ذلك. والثاني: أنّ الله خذله ولطف لإبراهيم غليتظر حتّى أنّه لم يأت بشبهة ولم يلبس فوَاللَهُ لَا يَهَدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَلِمِينَ» بالمعونة على بلوغ البغية من الفساد أو إلى المحاجّة، أو إلى الجنّة، أو لا يهديهم بألطافه وتأييده إذا علم أنّه لا لطف لهم.

وفي تفسير ابن عبّاس أنّ الله سلّط على نمرود بعوضة فعضّت شفته فأهوى إليها ليأخذها بيده فطارت في منخره، فذهب ليستخرجها فطارت في دماغه فعذّبه الله بها أربعين ليلة ثمّ أهلكه<sup>(۱)</sup>. وَكَذَلِكَ نُرِي إِبَرَهِيمَ إِنَ مثل ما وصفناه من قصّة إبراهيم وقوله لأبيه ما قال ومَلَكُونَ السَّمَنُوَنِ وَٱلْأَرْضِ أي القدرة الَّتي تقوى بها دلالته على توحيد الله؛ وقيل : معناه : ما أريناك يا محمّد أريناه آثار قدرتنا فيما خلفنا من العلويّات والسفليّات ليستدلّ بها؛ وقيل : ملكوت السماوات والأرض : ملكهما بالنبطيّة؛ وقيل : أُطلق الملكوت على المملوك الّذي هو في السماوات والأرض . قال أبو جعفر غليّتَنز : كشط الله له عن الأرضين حتّى رآهنّ وما تحتهنّ، وعن السماوات حتّى رآهنّ وما فيهنّ من الملائكة وحملة العرش في يُوكَ

﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلَيَّلُ﴾ أي أظلم وستر بظلامه كلّ ضياء ﴿رَءَا كَوَكَبَّ﴾ قيل: هو الزهرة؛ وقيل: هو المشتري ﴿فَلَمَّآ أَفَلَ﴾ أي غرب ﴿بَاذِعُا﴾ أي طالعاً ﴿ إِنِّ وَجَهْتُ وَجَهِيَ﴾ أي نفسي ﴿حَنِيفَاً﴾ أي مخلصاً مائلاً عن الشرك إلى الإخلاص.

وذكر أهل التفسير والتاريخ أنَّ إبراهيم عَظِيَّهِ ولد في زمن نمرود بن كنعان، وزعم بعضهم أنَّ نمرود كان من ولاة كيكاوس؛ وبعضهم قال: كان ملكاً برأسه؛ وقيل لنمرود: إنه يولد مولود في بلده هذه السنة يكون هلاكه وزوال ملكه على يده، ثمَّ اختلفوا فقال بعضهم : إنَّما قالوا ذلك من طريق التنجيم والتكهِّن؛ وقال آخرون: بل وجد ذلك في كتب الأنبياء؛ وقال آخرون: رأى نمرود كأنَّ كوكباً طلع فذهب بضوء الشمس والقمر، فسأل عنه فعبَّر بأنَّه يولد غلام يذهب ملكه على يده، عن السَّدِّيَّ، فعند ذلك أمر بقتل كلِّ غلام يولد تلك السنة، وأمر بأن يعزل الرجال عن النساء، وبأن يتفخص عن أحوال النساء، فمن وجدت حبلي تحبس حتّى تلد، فإن كان غلاماً قتل، وإن كانت جارية خلّيت، حتّى حبلت أمّ إبراهيم فلمّا دنت ولادته خرجت هاربةً فذهبت به إلى غار ولفّته في خرقة ثمّ جعلت على باب الغار صخرة ثمَّ انصرفت عنه، فجعل الله رزقه في إبهامه فجعل يمضها فتشخب لبناً، وجعل يشبّ في اليوم كما يشبُّ غيره في الجمعة، ويشبّ في الجمعة كما يشبّ غيره في الشهر ويشبُّ في الشهر كما يشبّ غيره في السنة، فمكث ما شاء الله أن يمكث. وقيل: كانت تختلف إليه أمّه فكان يمص أصابعه، فوجدته يمصّ من إصبع ماءً ومن إصبع لبناً ومن إصبع عسلاً ومن إصبع تمرأ ومن إصبع سمناً، عن أبي روق ومحمّد بن إسحاق؛ ولمّا خرج من السرب نظر إلى النجم وكان آخر الشهر فرأى الكوكب قبل القمر ثمَّ رأى القمر ثمَّ الشمس فقال ما قال، ولمَّا رأى قومه يعبدون الأصنام خالفهم، وكان يعيب آلهتهم حتّى فشا أمره وجرت المناظرات.

وَحَاَجَةُ فَوَمُثُهُ أي جادلوه في الدين وخوفوه من ترك عبادة آلهتهم ﴿قَالَ﴾ أي إبراهيم ﴿ أَتُحَاجُونِي فِي أَلَنَهِ وَقَدَ هَدَسْنِهُ أي وفقني لمعرفته ولطف لي في العلم بتوحيده وإخلاص العبادة

(۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ۹۰.

له ﴿وَلَا أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِعِنهُ أي لا أخاف منه ضرراً إن كفرت به ولا أرجو نفعاً إن عبدته، لأنّه بين صنم قد كسر فلا يدفع عن نفسه، ونجم دلّ أفوله على حدثه ﴿ إِلَّا أَن يَشَآءَ رَبِي شَيْئًا ﴾ فيه قولان : أحدهما أنّ معناه : إلاّ أن يقلب الله هذه الأصنام فيحييها ويقدرها فتضرّ وتنفع فيكون ضررها ونفعها إذ ذاك دليلاً على حدثها أيضاً وعلى توحيد الله وعلى أنّه المستحقّ للعبادة دون غيره . والثاني : إلاّ أن يشاء رتبي أنّ يعذّبني ببعض ذنوبي ، أو يشاء الإضرار بي إبتداءً ، والأول أجود ﴿ وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكَتُهُمُ مِن الأوثان وهم لا يضاء ويفعون وَلَا تَخَافُونَ عَانَ مِنْ هو القادر على الضرّ والنفع بل تجترئون عليه ﴿ أَنَّهُ المَا وَلَا يَعْدَوُهُ إِلَّا

وقيل: معناه: كيف أخاف شرككم وأنا بريء منه والله لا يعاقبني يفعلكم، وأنتم لا تخافونه وقد أشركتم به، فما مصدريّة ﴿سُلَطَكَنَا﴾ أي حجّة على صحته.

وَتِلْكَ حُجَّتُنَاكَه أي أَدَّلتنا ﴿ مَاتَيْنَهَاكَه أي أعطيناها إبراهيم وأخطرناها بباله وجعلناها حججاً على قومه من الكفّار ﴿نَرْفَعُ دَرَجَنتِ مَن نَشَآهُكُ من المؤمنين بحسب أحوالهم في الإيمان واليقين، أو للاصطفاء للرسالة<sup>(۱)</sup>.

﴿ إِلَّا عَن تَوْعِـدَةٍ ﴾ أي إلاّ صادراً عن موعدة، واختلف في صاحب هذه الموعدة هل هو إبراهيم أو أبوه، فقيل: إنّها من الأب وعد إبراهيم أنّه يؤمن به إن يستغفر له، فاستغفر له لذلك ﴿ فَلَمَّا بَبَيَّنَ لَهُ أَنَهُم عَدُقٌ لِتَعَمَى ولا يفي بما وعد ﴿ تَبَرَّأَ ﴾ منه وترك الدعاء له؛ وقيل: إنَّ الموعدة كانت من إبراهيم قال لأبيه: إنّي أستغفر لك ما دمت حيّاً، وكان يستغفر له مقيّداً بشرط الإيمان، فلمّا أيس من إيمانه تبرّاً منه ﴿ إنَّ إبرَهِيمَ لَأَوَّهُ في كثير الدعاء والبكاء وهو المرويَ عن أبي عبد الله عليتية؟ ؛ وقيل: الرحيم بعباد الله؛ وقيل: الذي إذا ذكر النّار قال: اوّه؛ وقيل: الأوّاه: المؤمن بلغة الحبشة؛ وقيل: الموقن أو العفيف أو الراجع عن كلّ ما يكره الله أو الخاشع أو الكثير الذكر؛ وقيل: المتأوه شفقاً وفرقاً المتضرع يقيناً بالإجابة ولزوماً للطاعة ﴿ حَلِيمٌ كَانتُ عَلَيْ الذكر الذكر المَاهِ أَن أَن رَجلاً قَد آنَ رَجلاً قد آذاه وشتمه فقال له: هذاك الله اله ﴿ حَلِيمٌ كَانت من حلم إبراهيم عنه أن أن رجلاً قد آذاه وشتمه فقال له: الذا أن ألم عنه أو منابع عنه أبي عبد الله عليتية؟ إلى الرحيم بعباد الله وقيل: الذي إذا ذكر النّار قال: اوّه أو الما أوه المؤاه المؤمن بلغة الحبشة وقيل: الموقن أو العفيف أو الراجع عن كلّ ما يكره الله أو حَلِيمٌ كُنُوالاً عاليه الذاكر أولي الما أو منه أنه أو المن عنه أو الراجع عن كلّ ما يكره الله أو الخاشع أو الكثير الذكر أولي الما منه أنه أنّ رجلاً قد آذاه وشتمه فقال له: هذاك الله أوراً الما أو الما منه أو الكثير الذكر أو الما الم الم عليه أنّ رجلاً قد آذاه وشتمه فقال له اله إلى اله أو أوله الما أورام.

إِنَّهُ كَانَ صِدِيقُامُ أي كثير التصديق في أمور الدين ﴿ وَلَا يُغْنِي عَنكَمُ أي لا يكفيك شيئاً ولا ينفعك ولا يضرك ﴿ صِرَطاً سَوِيَكُم أي طريقاً مستقيماً ﴿ عَصِبَتُهُ أي عاصباً ﴿ أَن يَمَسَّكُ لَي اي يصيبك ﴿ فَتَكُونَ لِلشَيْطَنِ وَلِيَكُم أي موكولاً إليه وهو لا يغني عنك شيئاً؛ وقيل: أي لاحقاً بالشيطان في اللّعن والخذلان ﴿ أَرَاغِبُ أي معرضٌ ﴿ أَنتَ عَنْ عَامَدَ وَعَيل: أي لاحقاً بالشيطان في اللّعن والخذلان ﴿ أَرَاغِبُ أي معرضٌ ﴿ أَنتَ عَنْ مَعْناً؛ وقيل: أي لاحقاً ولا يُعْني عنك شيئاً؛ وقيل: أي لاحقاً بالشيطان في اللّعن والخذلان ﴿ أَرَاغِبُ أي معرضٌ ﴿ أَنتَ عَنْ عَامَ عادة ﴿ عَالَهُ قُلُ عَني عَنكَ شيئاً وقيل: أي لاحقاً بالشيطان في اللّعن والخذلان ﴿ أَرَاغِبُ أي معرضٌ ﴿ أَنتَ عَنْ عَنهُ عبادة ﴿ عَالَهُ فَي اللّين وَالَعْنَ وَلَيْكُ أي موكولاً إليه وهو لا يغني عنك شيئاً؛ وقيل: أي لاحقاً ولا أَنْ يُعْني عَنْ في اللّعن والخذلان ﴿ أَرَاغِبُ أي معرضٌ ﴿ أَنتَ عَنْ عَامَ عبادة ﴿ عَالَهُ فَي الشيطان في اللّعن والخذلان ﴿ أَرَاغِبُ أي معرضٌ وأَلَتَ عَنْ مُو أَنتَ عَنْ في عبادة ﴿ عَالَهُ عَنْ فَلَ مُوالَعَنْ فَي اللّه والعيب وأَشتمنك وقيل: لاقتلنك ﴿ وَلَعْ يَكُونُ مَا يَعْنُ مِنا ولا الله والعيب وأَشتمنك أوقيل: لاقتلنك في وأَنْ مَنتَي في عَلَيْكُمُ مالذَي أَنْ أَنْ يَعْنَ عَنْ مَا عَقوبتي ﴿ وَتَكُونُ مَلْيَعْنَ وَلِيَكُمُ مَالَكُمُ وقيل: ما يتَا موياً سَيتَ ما يَعْ أَن عَقَالَ سَلَنُهُ وَ وَاقَتْ عَلان أَذَا عَبْ أَي أَي مَا أَنْ عَنْ مَا عَوْ أَنْ عَانَ عَالَ عَالَيْ أَنْ عَنْ مَا عَوْلَ عَالَعْنَ عَالِي أَنْ أَنْ عَنْ مَا عَنْ عَان مَا عَالَ عَنْ عَنْ عَنْ عَالَتْ عَان أَنْ عَالَ عَانَ عَلن عَلَ أَنْ عَالَ عَان أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَامَ عَنْ عَان عَان مَا عَان عَنْ عَان مَا عَلَن عَلَيْ عَان عالما عالَ عالما الولاء وقيل: عاليا عامولاً عام عاما ما عاموا عام عاما أَنْ عَان عَنْ عَامُ عامِ أَنْ عَامُ أَنْ عَامُ عَامُ عَامُ عَان فَن عَنْ عَان أَنْ عَامُ عَنْ عَامُ عامِن أَنْ عَ عَنْ عَان عَان مَا عَان عَان عَان عام عام أَنْ عام عَنْ عَامُ العُنْ أَنْ عَامُ أَنْ عَان عَامُ عَامُ عَامُ عُو عَنْ عَان عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَان عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ عَامُ أَنُ عَامُ ع

مجمع البيان، ج ٤ ص ٩٣-١٠٣.
 مجمع البيان، ج ٥ ص ١٣٢.

مُسَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّيَّ ﴾فيه أقوال: أحدها: أنّه إنّما وعده بالاستغفار على مقتضى العقل، ولم يكن قد استقرّ بعد قبح الاستغفار للمشركين. وثانيها: أنّه قال: سأستغفر لك على ما يصحّ ويجوز من تركك عبادة الاوثان، وثالثها: أنّ معناه: سأدعو الله أن لا يعذّبك في الدنيا.

أَنَّهُ كَانَ بِي حَفِيَاً ﴾ أي بارًا لطيفاً رحيماً ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللَّهِ ﴾ أي اتنحى منكم جانباً واعتزل عبادة الأصنام ﴿وَأَدْعُواْ رَتِي ﴾أي وأعبده ﴿عَسَىٰٓ أَلَا أَكُونَ بِدُعَآ رَتِي شَقِيَاً ﴾ كما شقيتم بدعاء الأصنام، وإنّما ذكر عسى على وجه الخضوع؛ وقيل: معناه: لعلَّه يقبل طاعتي ولا أشقى بالرد، فإنّ المؤمن بين الرجاء والخوف<sup>(1)</sup>.

فَرَشَدَوُ كَانَ الحجج التي توصله إلى الرشد بمعرفة الله وتوحيده، أو هداه أي هديناه صغيراً؛ وقيل: هو النبوة في قبل كماي من قبل موسى أو محمد، أو من قبل بلوغه فوكُنَا به عَلِينَ كَانَه أهل لذلك في ذقالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ، كَحين رآهم يعبدون الأصنام في هَذهِ النّمَائِيلُ أَلَيَ أَنْتُرُ لَمَا عَذَكُوْنَ كَانِ أي ما هذه الصور التي أنتم مقيمون على عبادتها، والتمثال اسم للشيء المصنوع مشبهاً بخلق من خلق الله؛ قيل: إنّهم جعلوها أمثلة لعلمائهم الذين انقرضوا؛ وقيل: للأجسام العلوية في أوا وَجَدْنا كاعترفوا بالتقليد إذ لم يجدوا حجة لعبادتهم إيّاها في مُنكُل تُبِينِ كَاني أي ما هذه الصور التي أنتم مقيمون على عبادتها، والتمثال اسم للشيء المصنوع مشبهاً بخلق من خلق الله؛ قيل: إنّهم جعلوها أمثلة لعلمائهم الذين انقرضوا؛ وقيل: للأجسام العلوية في أوا وَجَدُنا كاعترفوا بالتقليد إذ لم يجدوا حجة لعبادتهم إيّاها في مُنكُل تُبِينِ كَاني في ذهاب عن الحق ظاهر في أوا أجَنْتَنَا بِآلحَقَ كَاني أي أي أي أي أي محق عند نفسك أم لاعب مازح؟ وإنّما قالوا ذلك لاستبعادهم إنكار عبادة الأصنام عليهم.

قوله: ﴿قَالَ بَلَ زَنِبَكُرُ ﴾ قال البيضاويّ: إضراب عن كونه لاعباً بإقامة البرهان علَى ما ادّعاه و(هنّ) للسماوات والأرض أو للتماثيل ﴿مِنَ ٱلشَّهِدِينَ ﴾ أي من المحققين له والمبرهنين عليه ﴿لَأَكِيدَنَّ أَمَّنَكَكُرُ ﴾ أي لأجتهدنّ في كسرها ﴿بَعَدَ أَن تُوَلُّوا مُدْبِرِينَ ﴾ إلى عيدكم<sup>(٣)</sup>.

وقال الطبرسيّ: قيل: إنّما قال ذلك في سرّ من قومه، ولم يسمع ذلك إلاّ رجل منهم فأفشاه، وقالوا: كان لهم في كلّ سنة مجمعٌ وعيدٌ إذا رجعوا منه دخلوا على الأصنام فسجدوا لها، فقالوا لإبراهيم: ألا تخرج معنا؟ فخرج، فلمّا كان ببعض الطريق قال: أشتكي رجلي وانصرف فَنَجَمَلَهُمْ جُذَذًا في أي جعل أصنامهم قطعاً قطعاً فإلاّ كَتْ عَيْبِراً لَمْمْ في الخلقة أو في التعظيم تركه على حاله، قالوا: جعل يكسرهنّ بفأس في يده حتّى لم يبق إلاّ الصنم الكبير علّق الفأس في عنقه وخرج في كلّ شنة معمون بفأس في يده حتّى لم يبق الا الصنم الكبير الي الكبير فيسألونه وهو لا ينطق فيعلمون جهل من اتخذه إلهاً، فلمّا رجع قومه من عيدهم فوجدوا أصنامهم مكسّرة في ألوا من فعكم هذا يتال إنه ألما رجع قومه من عيدهم الذي فعل هذا بألهتنا فإنّه ظالم لنفسه لأنّه يقتل إذا علم به؛ وقيل: إنّهم قالوا: من فعل هذا الذي فعل هذا بألهتنا فإنه ظالم لنفسه لأنّه يقتل إذا علم به؛ وقيل: إنّهم قالوا: من فعل هذا النفهاماً، وأنكروا عليه بقولهم: إنّه لمن الظالمين في ألوا من في أله ألي ألوا الرجل الذي

- (۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ٤٢٦. (۲) مجمع البيان، ج ۷ ص ۹۳.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١١٨.

سمع من إبراهيم قوله : ﴿لَأَكْمِدَنَّ أَمَّنَكُمُ كَلِلقوم ما سمعه منه فقالوا : ﴿سَمِعْنَا فَنَى يَذَكُرُهُمْ ﴾ بسوء ؛ وقيل : إنّهم قالوا : سمعنا فتى يعيب آلهتنا ويقول : إنّها لا تضرّ ولا تنفع ، ولا تبصر ولا تسمع ، فهو الذي كسّرها ﴿عَلَىٰ أَعَيُنِ ٱلنَّاسِ فَ أَي بحيث يراه الناس ويكون بمشهد منهم ﴿لَمَلَهُمْ يَنْهَدُونَ ﴾ عليه بما قاله فيكون ذلك حجّة عليه بما فعل ، كرهوا أن يأخذوه بغير بيّنة أو لعلّهم يحضرون عقابه ﴿فَرَجَعُوا إِلَىٰ أَنفُسِهِ فَ أَي فرجع بعضهم إلى بعض ، وقال بعضهم لبعض ﴿أَنتُدُ ٱلظَللِمُونَ ﴾ حيث تعدون ما لايقدر الدفع عن نفسه ؛ وقيل : معناه : فرجعوا إلى عقولهم وتدبّروا في ذلك إذ علموا صدق إبراهيم غليتين فيما قاله وحاروا عن جوابه فأنطقهم الله تعالى بالحق ﴿فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنتُدُ ٱلظَللِمُونَ ﴾ لهذا الرجل في سؤاله ، وهذه آلهتكم حاضرة فاسألوها ﴿مُمَّ نُكِسُوا عَلَ رُمُوسِهِ ﴾ إذ تحيّروا وعلموا أنها لا تفروا الله الماله وحاروا عن جوابه فأنطقهم

وقال البيضاويّ: أي انقلبوا إلى المجادلة بعدما استقاموا بالمراجعة، شبّه عودهم إلى الباطل بصيرورة أسفل الشيء مستعلياً على أعلاه<sup>(٢)</sup>.

قال الطبرسيم : وتألوا لقد عَلَمت هي ا إبراهيم وما هَتُوُلَام ينطِقُون م فكيف نسألهم؟ فأجابهم إبراهيم عليم عليم بعد اعترافهم بالحجّة فأفتَعُبدُون مِن دُوب آللَّو مَا لا يَنعَكُم شَيْنًا في إن عبدتموه ووَلا يَشْرُكُم في إن تركتموه لأنّها لو قدرت لدفعت عن أنفسها فأن لَكُر في تضجّر منه على إصرارهم بالباطل البين فقالوا حَوْقُوه في أي لما سمعوا منه هذا القول قال بعضهم لبعض: وحَوْقُوه في بالنار فراسمروا أنا حَوْقُوه في أي وادفعوا عنها وعظّموها فإن كُنتُم فَيلين في أي إن كنتم ناصريها ، قيل : إنّ آلذي أشار بتحريق إبراهيم بالنار رجل من أكراد فارس فخسف الله به الأرض فهو يتخلخل فيها إلى يوم القيامة ، وقال وهب : إنما قاله نمرود ، وفي الكلام حذف ، قال السدي : فجمعوا الحطب حتى أنّ الرجل ليمرض فيوصي بكذا وكذا من ماله فيشترى به حطب ، وحتى أنّ المرأة لتغزل فتشتري به حطباً ، حتى بلغوا من ذلك ما أرادوا ، فلما أرادوا أن يلقوا إبراهيم في النار لم يدروا كيف يلقونه فجاء إبليس فدلهم على المنجنيق ، وهو أول منجنيق صنعت فوضعوه فيها على يدوا كيف يلقونه فجاء إبليس فدلهم على المنجنيق ، وهو أول منجنيق صنعت فوضعوه فيها ترموه في أنا يكنارك أي لما جمعوا الحطب وألقوه في النار وقل النار : في كُوني بردا وسلامة لتغزل فتشتري به حطباً ، حتى بلغوا من ذلك ما أرادوا ، فلما أرادوا منجنيق صنعت فوضعوه فيها ثم رموه في أنا يكنارك أي لما جمعوا الحطب وألقوه في النار ولما النار بوداً عليه وسلامة لا يعيبه من أذاها شيء ؛ وقيل : يجوز أن يتكلم الله سرحانه بذلك ويكون ذلك صلاحاً للملائكة ولطفاً لهم<sup>(٣)</sup>.

وقال الرازيّ : اختلفوا في أنّ النّار كيف بردت على ثلاثة أوجه : أحدها أنّ الله تعالى أزال عنها ما فيها من الحرّ والإحراق وأبقى ما فيها من الإضاءة والإشراق . وثانيها : أنّه سبحانه خلق في جسم إبراهيم كيفيّة مانعة من وصول أذى النار إليه كما يفعل بخزنة جهنّم في الآخرة،

- مجمع البيان، ج ۷ ص ٩٤.
   ۲) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ١١٩.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ۹۷.

۲ – باب/ قصص ولادته ﷺ إلى كسر الاصنام...

كما أنّه رتمب بنية النعامة بحيث لا يضرّها ابتلاع الحديدة المحماة، وبدن السمندر بحيث لا يضرّه المكث في النار. وثالثها : أنّه خلق بينه وبين النّار حائلاً يمنع من وصول النار إليه ؛ قال المحقّقون : والأوّل أولى لأنّ ظاهر قوله : ﴿يَنَارُ كُوْنِ بَرَدَا) أنّ نفس النار صارت باردة. فإن قيل : النار اسم للجسم الموصوف بالحرارة واللطافة، فإذا كانت الحرارة جزءً من مسمّى النّار امتنع كون النّار باردة، فإذاً وجب أن يقال : المراد بالنار الجسم الذي هو أحد أجزاء مسمّى النار وذلك مجاز، فلم كان مجازكم أولى من المجازين الآخرين ؟ قلنا : المجاز الذي ذكرناه يبقى معه حصول البرد، وفي المجازين الآذين ذكرتموهما ما لا يبقى ذلك فكان مجازنا أولى<sup>(1)</sup>.

وقال الطبرسيّ : قال أبو العالية : لو لم يقل سبحانه : ﴿وَسَلَنَمّاً ﴾ لكانت تؤذيه من شدّة بردها ، ولكان بردها أشدّ عليه من حرّها ، ولو لم يقل : ﴿عَلَىٰ إِبْرَهِيمَ ﴾ لكان بردها باقياً إلى الأبد .

وقال أبو عبد الله عليك لا تما أجلس إبراهيم في المنجنيق وأرادوا أن يرموا به في النار أتاه جبرئيل فقال : السلام عليك يا إبراهيم ورحمة الله وبركاته ألك حاجة؟ فقال : أمّا إليك فلا . فلمّا طرحوه دعا الله فقال : يا الله يا واحد يا أحد يا صمد يا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، فحسرت النار عنه وإنّه لمحتب ومعه جبرئيل وهما يتحدّثان في روضة خضراء، وروى الواحديّ بإسناده إلى أنس، عن النّبيّ عليه قال : إنّ نمرود الجبّار لمّا ألقى إبراهيم في النّار نزل إليه جبرئيل بقميص من الجنّة وطنفسة من الجنّة فألبسه القميص وأقعده على الطنفسة وقعد معه يحدّثه؛ وقال كعب : ما أحرقت النّار من إبراهيم غير وثاقه؛ وقيل : إنّ إبراهيم ألقي في النار وهو ابن ست عشرة سنة.

وَأَرَادُوُا بِدٍ. كَيْدًا﴾ أي شرًا وتدبيراً في إهلاكه ﴿فَجَعَلْنَـهُمُ ٱلْأَضْمَرِينَ﴾ قال ابن عبّاس : هو أن سلّط الله على نمرود وخيله البعوض حتى أخذت لحومهم وشربت دمائهم ووقعت واحدة في دماغه حتّى أهلكته.

<إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَتِي بَـُرَكْنَا﴾ أي الشام أو بيت المقدس أو مكّة<sup>(٢)</sup>.

فَنَظَلُّ لَمَا عَكِنِينَ أي مصلّين، عن ابن عبّاس؛ أو نقيم على عبادتها مداومين فَمَلُ يَسْمَعُونَكُم أي هل يستجيبون دعاءكم إذا دعوتموهم، أو ينفعونكم إذا عبدتموهم، أو يضرّونكم إذا تركتم عبادتها؟ فَأَفَرَءَيْتُر مَا كُنْتُر تَعْبُدُونَ أي الّذي كنتم تعبدونه من الأصنام فَأَنتُم كَالاَن فَوَءَلبَآؤُكُمُ ٱلأَقْدَمُونَ أي المتقدّمون فَظَنَبُهم عَدُوً لِي أي إلّن عبّاد الأصنام معها عدو لي، إلا أنه غلب ما يعقل؛ وقيل: إنّه يعني الأصنام وإنّما قال: فَظَيَبُهُم كُولا ما الأصنام وصفها بالعداوة التي لا تكون إلاً من العقلاء، وجعل الأصنام كالعدو في الضرر من جهة عبادتها،

تفسير فخر الرازي، ج ٢٢ المجلد ٨ ص ١٥٩.
 مجمع اليان، ج ٧ ص ٩٩.

ويجوز أن يكون قال: ﴿ فَإِنَّهُمْ لَأَنَّه كَانَ منهم من يعبد الله مع عبادته الأصنام فغلب ما يعقل ولذلك استثنى فقال: ﴿ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَلَمِينَ استثناه من جميع المعبودين قال الفرّاء: إنّه من المقلوب، والمعنى: فإنّي عدو لهم ﴿ فَهُوَ يَهْدِينَ أي يرشدني إلى ما فيه نجاتي أو إلى جنّته ﴿ وَٱلَذِي ٱطْمَعُ أَن يَغْفِرَ لِي إِنّما قال ذلك عَلَيْتَنَدَ على سبيل الانقطاع منه إلى الله تعالى من غير ذنب، أو المعنى: أن يغفر لمن يشفعني فيه ؛ فأضافه إلى نفسه ﴿ رَبِّ هَبْ لِي حُصَّكَمَهُ أي حكمة وعلماً أو نبوّة ﴿ وَآجَعَلَ لِي لِسَانَ صِدْقِهُ أي ثناءً حسناً وذكراً جميلاً في الذين يأتون بعدي إلى يوم القيامة، وقيل: ولد صدق وهو محمد عَنْ ﴿ وَلَا تُخْزِفِهُ هذا أيضاً على الانقطاع منه إلى الله تعالى من غير دُومُ القيامة، وقيل أن يتفقر لمن يشفعني فيه أي ثناءً حسناً وذكراً جميلاً في الذين يأتون بعدي إلى يوم القيامة، وقيل : ولد صدق وهو محمد عَنْ إذَا تَن مَا تَنْ مَا على الا نقطاع منه إلى الأنون بعدي وَالَّذِينَ مَا تَعْدِي مَا مَا مَا مَا مَا يَعْدَى مُوا مَنْ مُوا مَ

﴿ أَوَثَنَنَا﴾ أي أصناماً من حجارة لا تضرّ ولا تنفع ﴿ وَتَخَلَّقُونَ إِنَّكَأْ﴾ أي تفعلون كذباً بأن تسمّوا هذه الأوثان آلهة<sup>(٢)</sup>.

وهو أوَّدَة بَيْنِكُتْهُ أي لتتوادوا بها<sup>(٢)</sup> ﴿ فَنَامَنَ لَمُ لُوطُّ ﴾ أي فصدق بإبراهيم وهو ابن أخته، وهو أوَّل من صدق بإبراهيم ﴿ وَقَالَ ﴾ إبراهيم ﴿ إِنَى مُهَاجِرُ إِلَىٰ رَقِتُ ﴾ أي خارج من جملة الظالمين على جهة الهجر لهم على قبيح أعمالهم إلى حيث أمرني ربّي ؛ وقيل : معناه : قال لوط إنِّي مهاجر، وخرج إبراهيم ومعه لوط وامرأته سارة – وكانت ابنة عمّته – من كوئى وهي قرية من سواد الكوفة إلى أرض الشام ».

والعدل واتباع الحق؛ لإبرَّغِيمَ أي من شيعة نوح، يعني أنّه على منهاجه وسننه في التوحيد والعدل واتباع الحق؛ وقيل: من شيعة محمّد وإذ جَاءَ رَبَعُ بِعَلَى منهاجه وسننه في التوحيد والعدل واتباع الحق؛ وقيل: من شيعة محمّد وإذ جَاءَ رَبَعُ بِعَلَى سَلِيمِ أي أي حين صدَّق الله وآمن به بقلب خالص من الشرك بريء من المعاصي والغل والغش على ذلك عاش وعليه مات؛ وقيل: بقلب سليم من كلّ ما سوى الله لم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله يقلب في التوحيد والعدل والغلق والغلق والغل أي من شيعة محمّد وقيل المعاصي والعدل والموالي الحق وقيل المولك بريء من المعاصي والغل والغش على ذلك عاش وعليه مات؛ وقيل : من شيعة محمّد وقيل وقيل المعاصي والغلق والغش على ذلك عاش وعليه مات؛ وقيل : من الموى الله لم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله يقالي إلى الموالي وقيل : من الموى الله لم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله عاش وعليه مات المعاص من الله الموى الله لم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله عاش وعليه مات المولي الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله علي إلى الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى الموى اله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله علي إلى إلى الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى الموى اله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى إلى الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى إلى الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى إلى الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله على إلى إلى الموى اله الم يتعلق بشيء إلى أبي عبد الله على إلى إلى الموى الله الم يتعلق بشيء إلى أبي الموى اله الموى الله الم يتعلق بشيء إلى أبي الموى اله الموى اله الموى اله الموى اله الموى إلى الموى اله الموى الله الم يتعلق بشيء غيره، عن أبي عبد الله إلى إلى إلى أبي عبد الله على إلى إلى أبي عبد الله إلى إلى أبي إلى أبي الموى اله الموى اله الموى الموى الموى الموى الموى اله الموى اله الموى الموى الموى الموى الموى الموى اله الموى الموى

﴿ أَبِغْكًا ءَالِهَنَهُ قال البيضاويّ: أي تريدون آلهة دون الله إفكاً، فقدّم المفعول للعناية ثمّ المفعول له لأنّ الأهم أن يقرّر أنّهم على الباطل، ويجوز أن يكون ﴿ إِفَكًاْهُ مفعولاً به و﴿ وَالِهَتُهُ بدل منه على أنّها إفك في أنفسها للمبالغة، والمراد عبادتها فحذف المضاف، أو حالاً بمعنى آفكين<sup>(1)</sup>.

قال الطبرستي: ﴿ فَمَا ظَنْكُرُ بِرَبِّ ٱلْعَلَمِينَهِ أَن يصنع بَكُم مع عبادتكم غيره أو كيف تظنّون برب تأكلون رزقه وتعبدون غيره؟ أو ما تظنّون بربّكم أنّه على أيّ صفة ومن أيّ جنس من أجناس الأشياء حتّى شبّهتم به هذه الأصنام؟ ﴿ فَرَاغَ إِلَىٰ ءَالِهَابِهِهُ أي فمال إليها ﴿ فَقَالَ أَلَا تَأْكُلُونَهُ خاطبها وإن كانت جماداً على وجه التهجين لعابديها وتنبيههم على أنّ من لا يقدر

۲) مجمع البيان، ج ۸ ص ۱۵.

(٤) مجمع البيان، ج ٨ ص ٢١.

- (۱) مجمع البيان، ج ۷ ص ۳۳۵.
  - (٣) مجمع اليان، ج ٨ ص ١٩.
- هجمع البيان، ج ٨ ص ٣١٥.
   (٥) مجمع البيان، ج ٢ ص ٣١٥.

على الجواب كيف تصحّ عبادتها، وكانوا صنعوا للأصنام طعاماً تقرّباً إليها وتبرّكاً بها ﴿ فَرَاِغَ عَلَيْهِمْ مَنَرَهَا بِٱلْيَعِينِ﴾ أي فمال على الأصنام يكسرها ويضربها باليد اليمنى لأنّها أقوى؛ وقيل: المراد باليمين القوّة، وقيل: أي بالقسم الّذي سبق منه بقوله ﴿ وَتَاللَّهِ لَأَكْبَهِ مَا

وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةَ أي جعل كلمة التوحيد باقية في ذرّيته فلم يزل فيهم من يقولها ؛ وقيل أيكمة براءة إبراهيم من الشرك ؛ وقيل : هي الإمامة إلى يوم القيامة ، عن أبي عبد الله عليقال (\*).

أُسُوةُ حَسَنَةٌ أي اقتداء حسن فَكْزَنَا بِكُرَ أي جحدنا دينكم وأنكرنا معبودكم في إلاّ قول المتحدود بن المتحدود بن الموره إلاّ في هذا القول فلا تقتدوا به فيه فإنّه علي المحسن المتغفر لأبيه عن موعدة وعدها إيّاه بالإيمان فلما تبيّن له أنّه عدو لله تبرّأ منه ؛ قال الحسن : وإنّما تبيّن له ذلك عند موت أبيه ؛ وقبل : كان آزر ينافق إبراهيم ويريه أنّه مسلم ويعده إظهار وإنّما تبيّن له ذلك عند موت أبيه ؛ وقبل : كان آزر ينافق إبراهيم ويريه أنّه مسلم ويعده إظهار وإنّما تبيّن له أنّه عدو لله تبرّأ منه ؛ قال الحسن : وإنّما تبيّن له ذلك عند موت أبيه ؛ وقبل : كان آزر ينافق إبراهيم ويريه أنّه مسلم ويعده إظهار الإسلام ليستغفر له فركاً أمنيك ألك مِن ألتو مِن شَيّوها إن أراد عقابك فريّيًا عليك توكَناته أي وكانوا يقولون ذلك فروكاً أمنيك ألك مِن ألتو مِن شَيّوها إن أراد عقابك فريّيًا عليك توكناته أي وكانوا يقولون ذلك في وإليك أمنيك ألك مِن ألتو مِن شَيّوها إن أراد عقابك فريّيًا عليك توكَناته أي وكانوا يقولون ذلك في وإليك أمنيك ألك مِن ألتو مِن شَيّوها إن أراد عقابك في تربي عليه ويحمل المرجع ، وهذه حكاية لقول إبراهيم وقومه ؛ ويحتمل أن يكون تعليماً لعباده أن يقولوا ذلك في لا بَعْمَلنا في في في أنتو من عندك فيقولوا : لو كان هولوا ذلك في ألم أصابهم وهذه عنه أن يكون تعليماً لعباده أن يقولوا ذلك في أما أصابهم وقدا ؛ ويحتمل أن يكون تعليماً لعباده أن يقولوا ذلك في أما أصابهم هذا ؛ وقبل : أي لا تسلمهم علينا فيفتنونا عن دينك ؛ وقبل : أي ألطف حتى نصبر على أذاهم هذا ؛ وقبل : أي ألطف حتى نصبر على أذاهم هذا ؛ وقبل : أي ألطف حتى نصبر على أذاهم هذا ؛ وقبل : أي ألطف حتى نصبر على أذاهم ولا نتبعهم فنصير فتنةً لهم (<sup>()</sup>).

ا -**فس:** أبي، عن ابن مرّار، عن يونس، عن هشام، عن أبي عبد الله عليميّلا قال: كشط له عن الأرض ومن عليها وعن السماء وما فيها والملك الّذي يحملها والعرش ومن عليه، وفعل ذلك برسول الله عظيمة وأمير المؤمنين عليّلا <sup>(٤)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۱٦. (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ۷۲.
- (۳) مجمع البيان، ج ٩ ص ٤٤٨.
   (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٣ و٢١٥.

٢ - فحص: ﴿ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَلَتَر بَلِيسُوَا إِيمَنَهُم بِظُلْمِ ﴾ أي صدقوا ولم ينكثوا ولم يدخلوا في المعاصي فيبطل إيمانهم ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ﴾ يعني ما قد احتج إبراهيم على أبيه وعليهم<sup>(١)</sup>.
٣ - فحص: ﴿ إِلَّا عَن مَوْعِـدَةٍ وَعَدَهَمَا إِيمَانَهُم فَا اللّهُ عَالَ إبراهيم على أبيه وعليهم<sup>(١)</sup>.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر غليَّة قال: الأوّاه: المتضوّع إلى الله في صلاته، وإذا خلا في قفر في الأرض وفي الخلوات<sup>(٢)</sup>.

٤ - فس: ﴿وَغَنْلُقُونَ إِنْكُنَا﴾ أي تقدرون كذباً ﴿إِنَ الَذِينَ نَعْبُدُونَ﴾ إلى قوله: ﴿وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ وانقطع خبر إبراهيم غليما شمّ خاطب الله أمّة محمد ﷺ فقال: ﴿وَإِن تُكَذِبُوا ﴾ إلى قوله: ﴿وَأُولَنَهِكَ لَمُمْ عَذَاتُ آلِيمٌ ﴾ ثم عطف على خبر إبراهيم غليماً فقال: ﴿فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ لِغَوْرٍ يُؤْمِنُونَ؟ فهذا من المنقطع المعطوف ﴿فَامَنَ لَمُ لُولاً ﴾ أي لإبراهيم فَوْمِوَانَ إِنِي شُهَاجِرُ إِلَى رَبِيَ ﴾ قال: المهاجر من هجر السيّئات وتاب إلى الله <sup>(٣)</sup>.

٥- فس؛ أبو العبّاس، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن النضر بن سويد، عن سماعة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر ظليتما آنه قال: ليهنئكم الاسم، قلت: ما هو جعلت فداك؟ قال: ﴿ لللهُ وَإِنَ مِن شِيعَنِهِ لَإِبْرَهِيمَ ﴾.

وقوله: ﴿ فَآسْتَغَنَّهُ ٱلَّذِي مِن شِيعَةِهِ. عَلَى ٱلَّذِي مِنْ عَدُوِّهِ. ﴾ فليهنَّنكم الاسم.

وقال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿إِذْ جَآَءَ رَبَّعُ بِقَلْبٍ سَلِيمٍ ﴾: قال: القلب السليم من الشكّ<sup>(٤)</sup>، قوله: ﴿فَقَالَ إِنِّى سَقِيمٌ ﴾ فقال أبو عبد الله تلاَيَّالاً : والله ما كان سقيماً وما كذب، وإنّما عنى سقيماً في دينه مرتاداً . قوله: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَافِيَةً ﴾ يعني الإمامة<sup>(٥)</sup>.

٦ - فس: أبي، عن صفوان، عن ابن مسكان قال: قال أبو عبد الله عَلَيْنَةَ : إنّ آزر أبا إبراهيم كان منجّماً لنمرود بن كنعان فقال له: إنّي أرى في حساب النجوم أنّ هذا الزمان يحدث رجلاً فينسخ هذا الدين ويدعو إلى دين آخر، فقال له نمرود: في أيّ بلاد يكون؟ قال: يحدث رجلاً فينسخ هذا الدين ويدعو إلى دين آخر، فقال له نمرود: في أيّ بلاد يكون؟ قال في هذه البلاد، وكان منزل نمرود بكوثى ربى، فقال له نمرود : قد خرج إلى الدنيا؟ قال آزر : لا، قال : في هذه البلاد، وكان منزل نمرود بكوثى ربى، فقال له نمرود : قد خرج إلى الدنيا؟ قال آزر : إبراهي هذه البلاد، وكان منزل نمرود بكوثى ربى، فقال له نمرود : قد خرج إلى الدنيا؟ قال آزر : لا، قال : فينبغي أنّ يفرّق بين الرجال والنساء، وحملت أمّ لا، قال : فينبغي أنّ يفرّق بين الرجال والنساء، ففرّق بين الرجال والنساء، فورق بين الرجال والنساء، وحملت أمّ إبراهيم بإبراهيم عليه ولم يبيّن حملها، فلمّا حانت ولادتها قالت : يا آزر إنّي قد اعتللت وأريد أن اعتزل عنك، وكان في ذلك الزمان المرأة إذا اعتلت اعتزلت عن زوجها، فخرجت وأريد أن أريد أريد أريد أريد أربراهيم عاروهم عليه ولم يبيّن حملها، فلمّا حانت ولادتها قالت : يا آزر إني قد اعتللت وأريد أن أعتزل عنك، وكان في ذلك الزمان المرأة إذا اعتلت اعتزلت عن زوجها، فخرجت وأريد أن أورد أني قد اعتللت اعتزل عنك، وكان في ذلك الزمان المرأة إذا اعتلت اعتزلت عن زوجها، فخرجت وأريد أن أعتزل عنك، وكان في ذلك الزمان المرأة إذا اعتلت اعتزلت عن زوجها، فخرجت واعتزلت في غار ووضعت بإبراهيم عليه وهيّاته وقمطته ورجعت إلى منزلها وسدّت باب

- تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٣ و٢١٥.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٣ و٢٠٦.
- (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ١٣٦.
  - ۵) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۵٦.

الغار بالحجارة، فأجرى الله لإبراهيم عَلَيْنَ لبناً من إبهامه وكانت تأتيه أمّه ووكّل نمرود بكلّ امرأة حامل، فكان يذبّح كلّ ولد ذكر، فهربت أمَّم إبراهيم بإبراهيم من الذبح، وكان يشبّ إبراهيم عَلَيْنَ في الغاريوماً كما يشبّ غيره في الشهر حتّى أتى له في الغار ثلاث عشرة سنة، فلمّا كان بعد ذلك زارته أمّه فلمّا أرادت أن تفارقه تشبّث بها فقال: يا أمّي أخرجيني، فقالت له: يابنيّ إنّ الملك إن علم أنّك ولدت في هذا الزمان قتلك، فلمّا خرجت أمّه خرج من الغار له: يابنيّ إنّ الملك إن علم أنّك ولدت في هذا الزمان قتلك، فلمّا خرجت أمّه خرج من الغار وقد غابت الشمس نظر إلى الزهرة في السماء فقال: هذا رَبِّي فلمّا غابت الزهرة فقال: لو كان هذا ربّي ما تحرّك ولا برح، ثمّ قال: هذا أحبر وأحسن، فلمّا تحرك وزال قال: إلى المشرق رأى وقد طلع القمر قال: هذا ربّي هذا أكبر وأحسن، فلما تحرك وزال قال: أضاءت الشمس الذيا لطلوعها قال: هذا ربّي هذا أكبر وأحسن، فلما تحرك وزال قال: كان هذا ربّي ما تحرّك ولا برح، ثمّ قال: هذا ربّي هذا أكبر وأحسن، فلما تحرك وزال قال: كان هذا ربّي ما تحرّك ولا برح، ثمّ قال: هذا ربّي هذا أكبر وأحسن، فلما تحرك وزال قال: يُولَين لَمْ يَهْدِنِ رَبِي لأَحكُونَ مِنَ ٱلقَدَير الغَالَةِ في فلما أصبح وطلعت الشمس ورأى ضوءها وقد أضاءت الشمس الدنيا لطلوعها قال: هذا ربّي هذا أصبح وطلعت الشمس ورأى ضوءها وقد كشط الله عن السماوات حتّى رأى العرش ومن عليه وأراه الله ملكوت السماوات والأرض، فعند ذلك قال: هما الذي أنّ يُنقَرِم إلى أيّ مُنا تُشْرِكُونَ في إلّي أيّ وتحيق يليّ ينا أي يلكن أي ينعور إلى أنه منا أله منا تحركت وزالت والأرض خيفياً وقال: وقال ينعَوم إلى أي بُوت، من عليه وأراه الله ملكوت السماوات والأرض،

وسئل أبو عبد الله عليم قول إبراهيم : هُنَذَا رَقَ كَلَغير الله هل أشرك في قوله : هُنذا رَقَ كَبَ فَقَال : من قال هذا اليوم فهو مشرك ولم يكن من إبراهيم شرك وإنما كان في طلب ربّه ، وهو من غير شرك ، فلما أدخلت أم إبراهيم إبراهيم دارها نظر إليه آزر فقال : من هذا الذي قد بقي في من الذي قد بقي في سلطان الملك والملك يقتل أولاد الناس؟ قالت : هذا ابنك ولدته وقت كذا وكذا حين اعتزلت ؛ فقال : ويحك إن علم الملك هذا زالت منزلتنا عنده ، وكان آزر صاحب أمر نمر نمرود ووزيره، وكان يقال : من هذا الذي قد بقي في سلطان الملك والملك يقتل أولاد الناس؟ قالت : هذا ابنك ولدته وقت كذا وكذا حين اعتزلت ؛ فقال : ويحك إن علم الملك هذا زالت منزلتنا عنده ، وكان آزر صاحب أمر نمرود ووزيره، وكان يتخذ الأصنام له وللناس ويدفعها إلى ولده فيبيعونها وكان على دار الأصنام ، فقالت أم إبراهيم لا يشعر الملك به بقي لنا ولدنا وإن شعر به أمر نمرود ووزيره، وكان يتخذ الأصنام له وللناس ويدفعها إلى ولده فيبيعونها وكان على دار كلم نمرود ووزيره، وكان يتخذ الأصنام له وللناس ويدفعها إلى ولده فيبيعونها وكان على دار أمر نمرود ووزيره، وكان يتخذ الأصنام له وللناس ويدفعها إلى ولده فيبيعونها وكان على دار أمر نمرود ووزيره، وكان يتخذ الأصنام له وللناس ويدفعها إلى ولده فيبيعونها وكان على دار أمر نمرود ووزيره، وكان يتخذ الأصنام له وللناس ويدفعها إلى ولده فيبيعونها وكان يل يو به أمر نمر به أمر نمر به أمر نمرود ووزيره، وكان يدفع إليه الأصنام ، فقالت أم إبراهيم لأزر : لا عليك إن لم يشعر الملك به بقي لنا ولدنا وإن شعر به كفيتك الأصنام ليبيعها كما يبيع إخوته، فكان يعلق في أمراهيم أحبّه حباً شديداً وكان يدفع إليه ويقول الم يبيعها كما يبيع إخوته، فكان يعلق في أعناقها الخيوط ويجرها على الأرض ويقول: من يشتري ما لا يضره ولا ينفعه أ ويغرقها في الماء والحماة ويقول لها الرض وكان يرض وكان يدفع أبر وينول إلى الماء والحماة ويقول لها : اشربي ويتول وي من مي من يفي ما من يومر ويقول في الماء والحماة ويقول لها : اشربي ويتول وينه من يشري ما لا يضري ول يفي منها فلم ينته فحبسه في منزله ولم يدعو يخرج .

﴿وَحَاجَةُمُ فَوَمَةُمُ ﴾ إبراهيم ﴿أَتُمَكَجُوْنِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَىٰنَ ﴾ أي بين لي ﴿لَا أَخَافُ مَا تُسْرِكُونَ بِعِ إِلَّا أَن يَشَآهُ رَبِي شَيْئاً وَسِعَ رَبِي صَحُلَ شَقٍ، عِلَماً أَفَلَا تَنَذَكَرُونَ ﴾ثم قال لهم : ﴿وَكَيْفَ أَخَافُ مَا تُسْرِكُونَ بِعِ أَشْرَكْنُمُ وَلا تَخَافُونَ أَنْكُمُ أَشْرَكْتُم بِاللَّهِ مَا لَمَ يُنَزِّلْ بِهِ، عَلَىكُمُ سُلطَناً فَآَى الفَرِيغَينِ أَحَقُ بِالأَمْنِ إِن كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ إن أنا أحق بالأمن حيث أعبد الله أو أنتم الذين تعبدون الأصنام<sup>(١)</sup>.

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۱۳.

٧ - كا: العدة، عن سهل، عن بعض أصحابنا، عن أبي الحسن الأول شَيْئَة قال: في أول يوم من ذي الحجة ولد إبراهيم خليل الرحمن شَيْئَة <sup>(١)</sup>.

٨ - فس: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَا إِبْرَهِيمَ رُشْدَمُ مِن قَبْلُ ﴾ إلى قوله: ﴿بَعَدَ أَن تُوَلُوا مُدْبِرِينَ ﴾ قال: فلما نهاهم إبراهيم تشيئلا واحتج عليهم في عبادتهم الأصنام فلم ينتهوا حضر عيدٌ لهم وخرج نمرود وجميع أهل مملكته إلى عيد لهم، وكره أن يخرج إبراهيم معه، فوكَّله ببيت الأصنام، فلمّا ذهبوا عمد إبراهيم إلى طعام فأدخله بيت أصنامهم، فكان يدنو من صنم صنم فيقول له : كل وتكلُّم، فإذا لم يجبه أخذ القدوم فكسر يده ورجله حتَّى فعل ذلك بجميع الأصنام، ثمَّ علِّق القدوم في عنق الكبير منهم الَّذي كان في الصدر ، فلمَّا رجع الملك ومن معه من العيد نظروا إلى الأصنام مكسّرةً، فقالوا : ﴿مَن فَعَلَ هَٰذَا بِنَالِهُتِنَآ إِنَّمُ لَمِّنَ ٱلْظُّنِلِينَ﴾ فقالوا : ههنا وَفَتَى يَذَكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ إِبْرَهِيمُ وهو ابن آزر فجاؤوا به إلى نمرود فقال نمرود لآزر : خنتني وكتمت هذا الولد عنّي، فقال: أيّها الملك هذا عمل أمّه وذكرت أنّها تقوم بحجّته، فدعًا نمرود أمَّ إبراهيم فقال لها : ماحملك على أن كتمتني أمر هذا الغلام حتَّى فعل بألهتنا ما فعل؟ فقالت : أيُّها الملك نظراً منَّى لرعيَّتك، قال : وكيف ذلك؟ قالت : رأيتك تقتل أولاد رعيَّتك فكان يذهب النسل فقلت: إن كان هذا الَّذي يطلبه دفعته إليه ليقتله ويكفَّ عن قتل أولاد الناس، وإنَّ لم يكن ذلك فبقي لنا ولدنا، وقد ظفرت به فشأنك، فكفَّ عن أولاد الناس فصوّب رأيها، ثمّ قال لإبراهيم: ﴿مَن فَعَلَ هَنْذَا بِتَالِهَتِنَآَ﴾ يا إبراهيم قال إبراهيم: ﴿فَعَكَلُمُ كَبِيرُهُمْ هَـٰذَا فَتُخَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِغُونَ ﴾ فقال الصادق ﷺ : والله ما فعله كبيرهم وما كذب إبراهيم، فقيل: فكيف ذلك؟ فقال: إنَّما قال: فعله كبيرهم هذا إن نطق، وإن لم ينطق فلم يفعل كبيرهم هذا شيئاً، فاستشار نمرود قومه في إبراهيم فقالوا له: ﴿حَرِّفُوهُ وَأَنْصُرُوٓا مَالِهُتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَنُعِلِينَ ﴾ فقال الصادق عَلَيْتَلِيز : كان فرعون إبراهيم وأصحابه لغير رشدة، فإنَّهم قالوا لنمرود : ﴿حَرِقُوهُ وَأَنصُرُوٓا ءَالِهَتَكُمْ إِن كُنتُمْ فَنِعِلِينَ ﴾ وكان فرعون موسى وأصحابه لرشدة فإنَّه لمَّا استشار أصحابه في موسى قالوا : ﴿أَرْجِهُ وَأَخَاهُ وَأَرْسِلْ فِي ٱلْمَدَآبِنِ حَشِرِينَ بَأْتُولَك بِحَـحُلِّ سَخَارٍ عَلِيمٍ﴾ فحبس إبراهيم وجمع له الحطب حتّى إذا كان اليوم الّذي ألقى فيه نمرود إبراهيم في النار برز نمرود وجنوده، وقد كان بني لنمرود بناء ينظر منه إلى إبراهيم كيف تأخذه النَّار، فجاء إبليس واتَّخذ لهم المنجنيق لأنَّه لم يقدر أحد أن يتقارب من النار، وكان الطائر إذا مرَّ في الهواء يحترق، فوضع إبراهيم ﷺ في المنجنيق وجاء أبوه فلطمه لطمةً وقال له: ارجع عمّا أنت عليه، وأنزل الربّ (ملائكته) إلى السماء الدنيا، ولم يبق شيء إلا طلب إلى ربُّه، وقالت الأرض: يا ربَّ ليس على ظهري أحد يعبدك غيره فيحرق، وقالت الملائكة: يا ربّ خليلك إبراهيم يحرق، فقال الله ﴾ وَجَلا : أما إنَّه إن دعاني كفيته، وقال

الكافي، ج ٤ ص ٣٧٣ باب ١٠٧ ح ٢ وللحديث صدر فراجع.

جبرتيل : يا ربّ خليلك إبراهيم ليس في الأرض أحد يعبدك غيره، سلّطت عليه عدوّه يحرقه بالنار، فقال : اسكت إنّما يقول هذا عبد مثلك يخاف الفوت، هو عبدي آخذه إذا شئت، فإن دعاني أجبته، فدعا إبراهيم عليّك ربّه بسورة الاخلاص : فيا الله يا واحد يا أحد يا صمد يا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد نجني من النار برحمتك، قال : فالتقى معه جبرتيل في الهواء وقد وضع في المنجنيق فقال : يا إبراهيم هل لك إليّ من حاجة؟ فقال إبراهيم : أمّا إليك فلا، وأمّا إلى ربّ العالمين فنعم، فدفع إليه خاتماً عليه مكتوب : فلا إله إلاّ الله محمد إليك فلا، وأمّا إلى ربّ العالمين فنعم، فدفع إليه خاتماً عليه مكتوب : فلا إله إلاّ الله محمد إلى النار : ﴿ كُوني بَرُدُكَه فاضطربت أسنان إبراهيم من البرد حتى قال : ﴿ وَسَلَمًا عَلَى إبَرَهيمَك وانحط جبرتيل وجلس معه يحدّ ثه في النار ونظر إليه نمرود فقال : من اتّخذ إلهاً فليتخذ مثل إله إبراهيم، فقال عظيم من عظماء أصحاب نمرود : إتي عزّمت على النار أن لا تحرقه، فخرج عمود من النار نحو الرجل فأحرقه، ونظر نمرود إلى إبراهيم في روضة خضراء في النار مع ينج يحدثه، فقال عظيم من عظماء أصحاب نمرود ! إني عزّمت على النار أن لا تحرقه، فخرج وكان الضفدع يذهب بالماء ليطفى، به النار، قال : ولمّا قال الله تبرو في نار إبراهيم شيخ يحدثه، فقال لآزر : يا آزر ما أكرم ابنك على ربّه! قال الله تبارك وتعالى للنار مع أبراهيم ألي النار نحو الرجل فأحرقه، ونظر نمرود إلى إبراهيم في روضة خضراء في النار مع شيخ يحدثه، فقال لآزر : يا آزر ما أكرم ابنك على ربّه! قال : وكان الوزغ ينفخ في نار إبراهيم شيخ يحدثه، فقال لازر : إلى الماء ليطفى، به النار، قال : ولما قال الله تبارك وتعالى للنار : بَرَدًا وَسَلَنَاً لم تعمل النار في الدنيا ثلاثة أيّام ﴿ وَبَعَيْنَهُ وَلُوطًا إلى الأَرْضِ الَتِي بَرَكْمَا في بَرَا ومَنَا الله عليه المور النار في الدنيا ثلاثه أيّام ﴿ وَبَعَيْنَهُ وَلُوطًا إلى الأَرْضِ الَتَي بَرَكْما في

٩ - فس : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّذِي حَاجَ إِبَرَهِمَ فِي رَبِهِ أَنْ ءَاتَنهُ اللَّهُ ٱلْمُلْكَ ﴾ الآية ، فإنّه لمّا ألقى نمرود إبراهيم في النار وجعلها الله عليه برداً وسلاماً قال نمرود : يا إبراهيم من ربّك؟ قال : ﴿ رَبِي ٱلَذِي يُحْيِ وَيُعِيتُ ﴾ قال له نمرود : يا إبراهيم من ربّك؟ قال : ﴿ رَبِي ٱلَذِي يُحْي وَيُعِيتُ ﴾ قال له نمرود : ﴿ أَنَا أُحْي وَأُمِيتُ ﴾ فقال له إبراهيم ، كيف تحيي وتميت؟ قال : أعمد إلى رجلين ممن قد وجب عليهما القتل فأطلق عن واحد ، وأقتل واحداً ، وتميت؟ قال : أعمد إلى رجلين ممن قد وجب عليهما القتل فأطلق عن واحد ، وأقتل واحداً ، وأكرن قد أمت ألدي يُحْي واحد ، وأقتل واحداً ، وتميت؟ قال أمن من قد وجب عليهما القتل فأطلق عن واحد ، وأقتل واحداً ، وأكون قد أمت وأحد ، وأقتل واحداً ، وأكرن قد أمت وأحد وأحد أبي قال إبراهيم : إن كنت صادقاً فأحي الذي قتلته ، ثمّ قال إبراهيم : إن كنت صادقاً فأحي الذي قتلته ، ثمّ قال إبراهيم : ونبي ما أبي في فقال له إبراهيم : إن كنت صادقاً فأحي الذي قتلته ، ثمّ قال إبراهيم : ونبي تا عاد أبي واحداً ، وأكون قد أمت وأحيت ، فقال إبراهيم : إن كنت صادقاً فأحي الذي قتلته ، ثمّ قال إبراهيم : ونمي أبي كما قالي فأطلق عن واحد ، وأقتل واحداً ، فأكون قد أمت وأحيت ، فقال إبراهيم : إن كنت صادقاً فأحي الذي قتلته ، ثمّ قال إبراهيم : دع هذا فإنّ ربي يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فكان كما قال الله : ﴿ فَبُهُتَ أَلَذِي كَفَرُ أُبي أي انقطع وذلك أنّه علم أنّ الشمس أقدم منه (٢) .

**بيان:** قال الطبرسيّ ﷺ : قيل في انتقاله من حجّة إلى أخرى وجهان:

أحدهما : أنّ ذلك لم يكن انتقالاً وانقطاعاً عن إبراهيم، فإنّه يجوز من كلّ حكيم إيراد حجّة أُخرى على سبيل التأكيد بعد تمام ما ابتدأ به من الحجاج، وعلامة تمامه ظهوره من غير اعتراض عليه بشبهة لها تأثير عند التأمّل والتدبّر .

والثاني : أنَّ إبراهيم إنَّما قال ذلك ليبيَّن أنَّ من شأن من يقدر على إحياء الأموات وإماتة

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٦. وكلمة (ملائكته) زيادة من المصدر.
  - (٢) تفسير الغمي، ج ١ ص ٩٤.

الأحياء أن يقدر على إتيان الشمس من المشرق فإن كنت قادراً على ذلك فأت بها من المغرب، وإنّما فعل ذلك لأنّه لو تشاغل معه بأنّي أردت اختراع الحياة والموت من غير سبب ولا علاج لاشتبه على كثير ممّن حضر، فعدل إلى ما هو أوضح، لأنّ الأنبياء عليمًا إنّما بعثوا للبيان والإيضاح، وليست أمورهم مبنيّة على لجاج الخصمين وطلب كلّ واحد منهما غلبة خصمه، وقد روي عن الصادق غليّتَا أنّ إبراهيم غليّا قال له: أحي من قتلته إن كنت صادقاً، ثمّ استظهر عليه بما قاله ثانياً<sup>(1)</sup>.

١٠ – **ج:** عن موسى بن جعفر ظلِيَّةٍ في ذكر معجزات النبيّ ﷺ في مقابلة معجزات الأنبياء: إنّ إبراهيم حجب عن نمرود بحجب ثلاث<sup>(٢)</sup>.

**ايضاح:** لعلّ المراد بالحجب الثلاث حجاب البطن والغار والنار، أو الأوّلان مع الاعتزال عنه إلى بلاد الشام، أو حجبه عند الحمل وعند الولادة وعند النمق، أو حجبه في البطن بثلاث: البطن والرحم والمشيمة حيث جعله بحيث لم يتبيّن حمله. وقد يقال: إنّه إشارة إلى القميص والخاتم والتوسّل بالأنمة ﷺ، أو بسورة التوحيد كما مرّ كلّها وسيجيء، فالمعنى أنّه حجب عن نار نمرود وشرّه بتلك الحجب والله يعلم.

١١ - لي، ٤٠ أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن محمّد بن علتي الكوفتي، عن الحسن ابن أبي العقبة الصيرفتي، عن الحسين بن خالد، عن الرضا عَلَيْ قال: إنّ إبراهيم عَلَيْ لمّا وضع في كفّة المنجنيق غضب جبرئيل عَلَيْ ، فأوحى الله يَرْتَبْل : ما يغضبك يا جبرئيل؟ قال: يا ربّ خليلك ليس من يعبدك على وجه الأرض غيره، سلّطت عليه عدوك وعدوه؛ فأوحى الله يَرْتَبْل : الله يَرْتَبْل الله عليه عدوك وعدوه؛ فأوحى الله يَرْتَبْل : ما يغضبك يا جبرئيل؟ قال: يا ربّ خليلك ليس من يعبدك على وجه الأرض غيره، سلّطت عليه عدوك وعدوه؛ فأوحى الله يَرْتَبْل : الله يَرْتَبْل : ما يفضبك يا جبرئيل؟ قال: يا ربّ الله يَرْتَبْل الله عدوك وعدوه؛ فأوحى الله يَرْتَبْل : ما يفضبك يا جبرئيل؟ قال: يا ربّ الله يَرْتَبْل إليه : اسكت إنّه على وجه الأرض غيره، سلّطت عليه عدوك وعدوه؛ فأوحى الله يَرْتَبْل الله يَرْتَبْل إليه : اسكت إنها يعجل العبد الذي يخاف الفوت مثلك، فأمّا أنا فإنّه عبدي آخذه إذا مئت، قال : أنا فإنّه عبدي أخذه إذا مئت، قال : أنا فإنّه عبدي أخذه إذا مئت، نقال : أما يعجل العبد الذي يخاف الفوت مثلك، فأمّا أنا فإنّه عبدي أخذه إذا مئت، نقال : أما يعجل العبد الذي يخاف الفوت مثلك، فأمّا أنا فإنّه عبدي أخذه إذا مئت، قال : أما إليه : اسكت إنّها يعجل العبد الذي يخاف الفوت مثلك، فأمّا أنا فإنّه عبدي أخذه إذا مئت، قال : أما إليه : أمور علي غليلا فالنه تنفس جبرئيل غليلا فالنه تنه أورى إلى إبراهيم عليلا فقال : هل لك حاجة؟ مئت، قال : أما إليك فلا، فأما الله ، أسته أحرف : «لا إله إلا الله، محمّد فقال : أما إليك فلا، فأما أنه بتركيل عليلا فالغات أمري إلى الله، أسندت ظهري إلى الله، محمد فقال : أما إليه ، حول ولا قوة إلا بالله، فوضت أمري إلى الله، أسندت ظهري إلى الله، حسبي الله» فقال : أما الله، جل جلاله إليه : أن تختم بهذا الخاتم فإني أجعل النار ماليل برايك برداً وسلاماً أله من مربي الله مندت أمري إلى الله، أسندت ظهري إلى الله، حسبي الله» فقول الله، أله مند أله من أورى إلى الله، أور من فاله عله منه أله بله محمد فقول الله، أسادت ظهري إلى الله، أمال من منه معمد أله مول إله أله محمد فقال : أما إله ما مه مول ولا قومت أمري إلى أله أول من أله مول إله أله محمد فقوم اله، أله مول ولى أله مول إله أ

ل: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن عبد الله بن أحمد، عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ، عن الحسين بن خالد، عنه ﷺ مثله اص ٣٣٥ باب ٦ ح ٣٣٢.

١٢ **- ل:** ابن المتوكّل، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عبد الله بن أحمد الشاميّ، عن إسماعيل بن الفضل الهاشميّ قال: سألت أبا عبد الله الصادق ﷺ عن موسى بن عمران ﷺ لمّا رأى حبالهم وعصيّهم كيف أوجس في نفسه خيفة ولم يوجسها

- (۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ١٦٨. (۲) الاحتجاج، ص ٢٢.
- (٣) الأمالي للصدوق، ص ٣٧٠ مجلس ٧٠ ح ٥ وعيون أخبار الرضاح ٢ ص ٥٩ باب ٣١ ح ٢٠٢.

إبراهيم عليمًا عن وضع في المنجنيق وقذف به في النار؟ فقال عليمًا : إنَّ إبراهيم عَلَيَهُمُ حين وضع في المنجنيق كان مستنداً إلى ما في صلبه من أنوار حجج الله بَخْرَيَمُنْ ، ولم يكن موسى عَلِيَهُمْ كذلك، فلهذا أوجس في نفسه خيفة، ولم يوجسها إبراهيم عَلِيَهُمْ <sup>(1)</sup>.

١٣ – لي: ابن البرقيّ، عن أبيه، عن جدّه رفعه إلى أبي عبد الله عليَّثِيرٌ قال: ملك الأرض كلّها أربعة: مؤمنان وكافران، فأمّا المؤمنان فسليمان بن داود وذو القرنين، والكافران نمرود وبخت نصّر، واسم ذو القرنين عبد الله بن ضحّاك بن معد<sup>(٢)</sup>.

18 - فر: عليّ بن محمّد بن عمر الزهريّ معنعناً، عن أبي عبد الله تشيّل في قول الله تعالى : ﴿ قُلْناً يَنَارُ كُونِ بَرَدًا وَسَلَنَمًا عَلَىٰ إِبَرَهِ حَرْفَ قَال : إنّ أوّل منجنيق عمل في الدنيا منجنيق عمل لابراهيم بسور الكوفة في نهر يقال لها كوثى، وفي قرية يقال لها قنطانا، قال : لمّا عمل إبليس المنجنيق وأجلس فيه إبراهيم تشيّش وأرادوا أن يرموا به في نارها أتاه جبرتيل تشيّش فقال : البليس المنجنيق وأجلس فيه إبراهيم ورحمة الله وبركاته، أن يرموا به في نارها أتاه جبرتيل تشيّش فقال : إبليس المنجنيق وأجلس فيه إبراهيم ورحمة الله وبركاته، ألك حاجة؟ وأرادوا أن يرموا به في نارها أتاه جبرتيل تشيّش فقال : المنجنيق وأجلس فيه إبراهيم تشيّش وأرادوا أن يرموا به في نارها أتاه جبرتيل تشيّش فقال : المنجام عليك يا إبراهيم ورحمة الله وبركاته، ألك حاجة؟ قال : ما لي إليك حاجة، بعدها الله تعالى الله تعالى : في أناه الله تعالى المنجنية الما على المنجنيق وأجلس فيه إبراهيم ورحمة الله وبركاته، ألك حاجة؟ قال : الما ما لي إليك حاجة، فقال الله تعالى : إلي الله تعالى الله تعالى : إلي الله عال الله تعالى المنجنية وألما الله عاليك يا إلي الما اله عال الله الما أله عمل الله تعالى الله تعال : السلام عليك يا إليك حاجة، ألك حاجة؟ قال الله تعالى : في قُلْناً يَنَارُ كُونِ بَرُوا وَسَلَناً عَلَى إليك حاجة؟

١٥ - ل. ع. ن: سأل الشاميُّ أمير المؤمنين عليت عن قول الله يَتَوَيَّن : ﴿يَوَمَ بَغِرُ المَنَهُ يَتَوَمَ بَغِرُ المَن عَن عَلَيْ وَاللَّهُ عَن قول الله يَتَوَيّن : ﴿يَوَمَ بَغِرُ المَن عَلَي وَاللَّهُ عَن قول الله يَتَوَيّن قَالِمَن هابيل، والذي أيغر من أمه موسى، والذي يفر من أبيه إبراهيم، والذي يفر من صاحبته لوط، والذي يفر من ابنه نوح يفر من ابنه كنعان<sup>(٤)</sup>.

١٦ – ل: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن الحسن ابن زياد، عن داود الرقّيّ، عن أبي عبد الله عَلَيْتَلَا قال: لمّا أُضرمت النار على إبراهيم عَلَيْتَلا شكت هوام الأرض إلى الله كَبَرَيَنَكِ واستأذنته أن تصبّ عليها الماء، فلم يأذن الله كَبَرَيَكَ بشيء منها إلاّ للضفدع فاحترق منه الثلثان وبقي منه الثلث، الخبر<sup>(م)</sup>.

١٧ - لي: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن ابن محبوب، عن حنان بن سدير، عن رجل من أصحاب أبي عبد الله عَلَيْظِيرٍ قال : مسمعته يقول : إنّ أشدّ الناس عذاباً يوم القيامة لسبعة نفر : أوّلهم ابن آدم الّذي قتل أخاه، ونمرود الّذي حاجّ إبراهيم في ربّه، واثنان في بني إسرائيل هوّدا قومهم ونصّراهم، وفرعون الّذي قال : أنا ربّكم الأعلى واثنان في هذه الأمّة<sup>(1)</sup>.

- لم أجده في الخصال ولكنه في الأمالي للصدوق، ص ٥٣١ مجلس ٩٤ ح ٢.
- (٢) الخصال، ص ٢٥٥ باب الأربعة ح ١٣٠.
   (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٦٣.
- (٤) الخصال، ص ٣١٨ باب الخمسة ح ١٠٢ وعلل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢١ باب ٣٨٥ ح ٤٤ وعيون اخبار
   الرضا، ج ١ ص ٢٢٢ باب ٢٤ ح ١.
  - (٥) الخصال، ص ٣٢٧ ياب الستة ح ١٨. (٦) الخصال، ص ٣٤٦ ياب السبعة ح ١٥.

١٨ - ج : قال الصادق ﷺ في حكمة خلق الأشياء : فأمّا البعوض والبقّ فبعض سببه أنّه جعل أرزاق الطير ، وأهان بها جباراً تمرّد على الله وتجبّر ، وأنكر ربوبيّته فسلّط الله عليه أضعف خلقه ليريه قدرته وعظمته وهي البعوض فدخلت في منخره حتّى وصلت إلى دماغه فقتلته<sup>(١)</sup>.

الم المعني المائي المي المومنين علي الله المنه المنامي يوم الأربعاء ألقي إلى المنابة الشامي يوم الأربعاء ألقي إبراهيم الخليل علي الم في النار، ويوم الأربعاء وضعوه في المنجنيق، ويوم الأربعاء سلّط الله على نمرود البقّة، ويوم الأربعاء خرّ عليهم السقف من فوقهم <sup>(٢)</sup>.

• ٢ - ل: ابن الوليد، عن الصفّار، عن عبّاد بن سليمان، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي الحسن موسى عنه أنه قال: يا إسحاق إنّ في النار لوادياً يقال له سقر لم يتنفس منذ خلقه الله لو أذن الله بترتمان له في التنفس بقدر مخيط لاحترق ما على وجه الأرض، وإنّ أهل النار ليتعوّذون من حرّ ذلك الوادي ونتنه وقذره وما أعذ الله في لاهله، ما على وجه الأرض، وإنّ أهل النار ليتعوّذون من حرّ ذلك الوادي من حرّ ذلك الجبل ونتنه وقذره وما أعذ الله بتوذره وما أعذ الله بنا ملمه، وإنّ في ذلك الوادي، لجبلاً يتعوّذ جميع أهل ذلك الوادي من حرّ ذلك الجبل ونتنه وقذره وما أعذ الله بيه وقذره وما أعذ الله بنا ونتنه ما على وجه الأرض، وإنّ أهل النار ليتعوّذ جميع أهل ذلك الوادي من حرّ ذلك الجبل ونتنه وقذره وما أعذ الله بوانته وقذره وما أعذ الله، وإنّ في ذلك المعا، وإنّ في ذلك الجبل من حرّ ذلك الشعب ونتنه وقذره وما أعذ الله بوانته وقذره وما أعذ الله بوانتنه وقذره وما أعذ الله، وإنّ في ذلك الجبل من حرّ ذلك الشعب ونتنه وقذره وما أعذ الله فيه لأهله، وإنّ في ذلك المعا، وإنّ في ذلك المعب من حرّ ذلك الجبل من حرّ ذلك الشعب ونتنه وقذره وما أعذ الله فيه لأهله، وإنّ في ذلك العبل من حرّ ذلك السعب من حرّ ذلك القليب ونتنه وقذره وما أعذ الله فيه لأهله، وإنّ في ذلك الشعب لقلياً يتعوّذ جميع أهل ذلك الشعب من حرّ ذلك القليب ونتنه وقذره وما أعذ الله فيه لأهله، وإنّ في ذلك القليب لحيّة يتعوّذ جميع أهل ذلك القليب من خرّ الك الحية ونتنها وقذرها وما أعذ الله في أنيابها من يتعوّذ جميع أهل ذلك القليب من خرّ ذلك السعب من حرّ ذلك القليب وننه وقذره وما أعذ الله ومن الاثنان؟ قال ذله ما السالفة واثنان من يتعوّذ جميع أهل ذلك القليب من خرت تلك الحية ومن الاثنان؟ قال : فأما الخمسة فقابيل السمّة الأهلها، وإنّ في جوف تلك الحية لسعة صناديق فيها خمسة من الأمم السالفة واثنان من يتعوّذ جميع أهل ذلكمة، قال الخمسة فقابيل السمّة وأهلها، وإن في جوف تلك الحية إبراهم، ومن الاثنان؟ قال : قاما الخمسة فقابيل النم أمرة، قال : قلت : حمات خلك من الخمسة، ومن الاثنان؟ قال : فأما الخمسة فقابيل الخمسة، ومن الاثنان؟ قال : فأما الخمسة فقابيل الخمسة، ومن الاثنان؟ قال : أمام السالفة واثنان من أمرا من من مرة من الخمسة، ومن الاثنان؟ قال : فأما الخمسة فقابيل الخمسة فقابيل الخمسة فقابيل الخ

**أقول:** قد مضى وسيأتي مثله بأسانيد في كتاب المعاد، وكتاب الفتن.

٢١ – ع؛ ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن داود بن أبي يزيد، عن عبد الله بن هلال، عن أبي عبد الله عَلَيْتَلا قال: لمّا ألقي إبراهيم عَلَيْتَلا في النار فلقاه جبرئيل في الهواء وهو يهوي فقال يا إبراهيم ألك حاجة؟ فقال: أمّا إليك فلا<sup>(٤)</sup>.

٢٢ – ع: بهذا الإسناد عن ابن أورمة، عن الحسن بن عليّ، عن بعض أصحابنا، عن أبي

- (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲۳ باب ۳۸۵ ح ٤٤ والخصال، ص ۳۸۸ باب السبعة ح ۷۸ وعيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۲۳ باب ۲۵ ح ۱.
  - (٣) الخصال، ص ٣٨٩ باب السبعة ح ١٠٦.
  - (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٥٠ باب ٣٢ ٦.

عبد الله عَلَيْتِهِ قال: لمّا أَلقي إبراهيم في النّار أوحى الله بَخَرَيَّبِكَ إليها: وعزّتي وجلالي لئن آذيته لأُعذّبنك وقال: لمّا قال الله بَجَرَيَّبِكَ : ﴿بَنَارُ كُونِ بَرَدَا وَسَلَنُمًا عَلَىَ إِبْرَهِيمَ ﴾ ما انتفع أحد بها ثلاثة أيّام، وما سخنت ماؤهم<sup>(1)</sup>.

٢٣ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن الحسين بن عليّ، عن عمر، عن أبان، عن حجر، عن أبي عبد الله عليه قال: خالف إبراهيم عليه قومه وعادى آلهتهم حتّى أدخل على نمرود فخاصمه، فقال إبراهيم: فَرَبِيَ ٱلَّذِي يُعْي. وَيُعِيتُ كالآية، وكان في عبدلهم دخل على آلهتهم، قالوا: ما اجترأ عليها إلا ألفتى الذي يعيبها ويبرء منها، فلم يجدوا له مثلة أعظم من النّار، فأخبروا نمرود فجمع له الحطب وأوقد عليه ثمَّ وضعه في المنجنيق ليرمي به في النّار، وإنّ إبليس دلّ على عمل المنجنيق لابراهيم عليه عليه (<sup>٢</sup>).

٢٤ - ص: بالإستاد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله عليتية قال: أخبرني أبي عن جدّي، عن النبيّ عنه عن عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله عليتية قال: أخبرني أبي عن جدّي، عن النبيّ عنه عن جبرئيل قال: لمّا أخذ نمرود إبراهيم ليلقيه في النّار قلت: يا ربّ عبدك وخليلك ليس في أرضك أحد يعبدك غيره، قال الله تعالى: هو عبدي آخذه إذا شئت. ولمّا ألقي إبراهيم عليتية في النّار قلت: يا ربّ عبدك وخليلك ليس في أرضك أحد يعبدك غيره، قال الله تعالى: هو عبدي آخذه إذا شئت. ولمّا ألقي إبراهيم عنه عن أرضك أحد يعبدك غيره، قال الله تعالى: هو عبدي آخذه إذا شئت. ولمّا ألقي إبراهيم عنه في النّار تلق أرضك أحد يعبدك غيره، قال الله تعالى: هو عبدي آخذه إذا شئت. ولمّا ألقي إبراهيم في النّار تلقاه جرئيل غليتية في الهواء وهو يهوي إلى النار. فقال: يا إبراهيم لكن حاجة؟ في النار تلقّاه جرئيل فلا، وقال: في الله عالى المديا منه من النار. أما ألقي إبراهيم نتيتية في النار تلقاه جرئيل غليتية في الهواء وهو يهوي إلى النار. فقال: يا إبراهيم لكن حاجة؟ في النار تلقّاه جرئيل غليتية في الهواء وهو يهوي إلى النار. فقال: يا إبراهيم لك حاجة؟ في النار تلقّاه جرئيل غلام وقال: في الله الهواء وهو يهوي إلى النار. فقال: يا إبراهيم لك حاجة؟ في النار تلقّاه جرئيل غلام وقال: في الله النار. كوني برداً وسلاماً على إبراهيم (<sup>n</sup>).

٢٥ - ٥١ الحسين بن إبراهيم القزوينيّ، عن محمّد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم عن الحسن بن عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبدالله عليّ الذار أبي عبدالله عليّ الذي قال : كان لنمرود مجلس يشرف منه على النار، فلمّا كان بعد ثالثة أشرف على النار هو وآزر فإذا إبراهيم عليّ مع شيخ يحدّ له في روضة خضراء، قال : فالتفت نمرود إلى آزر فقال: يا آزر ما أكرم ابنك على ربّه ! قال : ئمّ قال نمرود لإبراهيم : اخرج عنّي ولا تساكنّي ألى المود إلى أزر فقال : يا آزر ما أكرم ابنك على ربّه ! قال : ئمّ قال نمرود لإبراهيم : الحرج عني ولا تساكنّي ألى المود لي أرما أكرم ابنك على ربّه ! قال : ئمّ قال نمرود لإبراهيم : الخرج عنّي ولا تساكنّي ألى المود لإبراهيم الما أكرم ابنك على ربّه ! قال : ئمّ قال نمرود لإبراهيم : الخرج عنّي ولا تساكنّي ألى المود لإبراهيم الموية : إلى ألى المود الموية المور الموية المورج علي ولا تساكنّي ألى المود لإبراهيم المورج علي ولا تساكني ألى المورة الإبراهيم المورج علي ولا تساكني ألى المورد لإبراهيم المورج علي ولا تساكني أله ألى ألى ألى المورود لإبراهيم الموية المورج علي ولا تساكني ألى ا موالي المورج الم

٢٦ – ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن البزنطيّ، عن البزنطيّ، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مروان، عن أبي جعفو عليتي قال: كان دعاء إبراهيم عليت عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مروان، عن أبي جعفو عليتي قال: كان دعاء إبراهيم علي عن يومئذ: يا أحديا صمديا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد ثمَّ توكّلت على الله فقال: كفيت. وقال: لمّا قال الله تعالى للنار: ﴿ كُونِ بَرَدًا وَسَلَنَمًا عَلَى إِبْرَعِيمَ عَلَى المد ولم يكن له كفواً أحد ثمَّ توكّلت على الله فقال: كفيت. وقال: لمّا قال الله تعالى للنار: ﴿ كُونِ بَرَدًا وَسَلَنَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ عَلَى الله فقال: وحمد يا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد ثمَّ توكّلت على الله فقال: كفيت. وقال: لمّا قال الله تعالى للنار: ﴿ كُونِ بَرَدًا وَسَلَنَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ فَا الله عمل يومئذ نار على وجه الأرض، ولا انتفع بها أحد ثلاثة أيّام، قال: فنزل جبرتيل يحدّنه وسط النّار، قال

علل الشرائع، ج ١ ص ٥٠ باب ٣٢ ح ٧.
 (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٥٠ باب ٣٢ ح ٧.
 (٢) الأمالي للطوسي، ص ٦٥٩ مجلس ٣٥ ح ١٣٦٢.

نمرود: من اتّخذ إلهاً فليتّخذ مثل إله إبراهيم، فقال عظيم من عظمائهم: إنّي عزَّمت على النيران أن لا تحرقه، قال: فخرجت عنق من النار فأحرقته، وكان نمرود ينظر بشرفة على النار، فلمّا كان بعد ثلاثة أيّام قال نمرود لآزر: اصعد بنا حتّى ننظر، فصعدا فإذا إبراهيم في روضة خضراء ومعه شيخ يحدّثه، قال: فالتفت نمرود إلى آزر فقال: ما أكرم ابنك على الله! والعرب تسمّي العمّ أباً، قال تعالى في قصّة يعقوب: ﴿قَالُوا نَعْبُدُ إِلَىٰهَكَ وَإِلَهُ ءَابَآيَكَ إِبَرَهِيمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَىٰهُ وإسماعيل كان عمّ يعقوب وقد سمّاه أباً في هذه الآية.

٢٧ **- ص:** بالإسناد إلى الصدوق، عن النقّاش، عن ابن عقدة، عن عليّ بن الحسن ابن فضّال، عن أبيه، عن الرضا ﷺ قال: لمّا رمي إبراهيم في النار دعا الله بحقّنا فجعل الله النّار عليه برداً وسلاماً<sup>(٢)</sup>.

٢٨ - م: قال الإمام علي : قال النبي في احتجاجه على اليهود : بمحمد وآله الطيبين نجى الله تعالى نوحاً من الكرب العظيم، وبرَّد الله النار على إبراهيم وجعلها عليه سلاماً، ومكنه في جوف النار على سرير وفراش وثير لم ير ذلك الطاغية مثله لأحد من ملوك الأرض، وأنبت من حواليه من الأشجار الخضرة النضرة النزهة وغمر ما حوله من أنواع النور بما لا يوجد إلا في فصول أربعة من السنة ".

۲۹ - فض؛ ضه؛ عن مجاهد، عن أبي عمرو وأبي سعيد الخدريّ، عن النبيّ في خبر طويل قال: إنّ إبراهيم عليك هرب به أبوه من الملك الطاغي فوضعته أمّه بين تلال بساطى، نهر متدفّق يقال له حزران من غروب الشمس إلى إقبال اللّيل، فلمّا وضعته واستقرّ على وجه الأرض قام من تحتها يمسح وجهه ورأسه ويكثر من شهادة أن لا إله إلاّ الله، ثمّ أخذ على وجه الأرض قام من تحتها يمسح وجهه ورأسه ويكثر من شهادة أن لا إله إلاّ الله، ثمّ أخذ ثوباً واتشم على وجه الأرض قام من تحتها يمسح وجهه ورأسه ويكثر من شهادة أن لا إله إلاّ الله، ثمّ أخذ ثوباً واتشم على وجه الأرض قام من تحتها يمسح وجهه ورأسه ويكثر من شهادة أن لا إله إلاّ الله، ثمّ أخذ ثوباً واتشمح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً، ثمّ مضى يهرول بين يديها مادًا عينيه إلى ثوباً واتشح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً، ثمّ مضى يهرول بين يديها مادًا عينيه إلى أن أن أنه أن أنه أنه أنه أخذ ثوباً واتشح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً، ثمّ مضى يهرول بين يديها مادًا عينيه إلى أوباً واتشح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً، ثمّ مضى يهرول بين يديها مادًا عينيه إلى أوباً واتشح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً، ثمّ مضى يهرول بين يديها مادًا عينيه إلى أوباً واتشح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً، ثمّ مضى يهرول بين يديها مادًا عينيه إلى أوباً واتشح به وأمّه تراه فذعرت منه ذعراً شديداً منه منها ويهم ملكوناً السماء فكان منه ما قال الله بمري أوباً أولكاني أرى إلى أخر الآيات.

•٣ - ٤، أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي بصير، عن ابي عبد الله عليه قال: كان أبو إبراهيم منجّماً لنمرود بن كنعان، وكان نمرود لا يصدر إلاً عن رأيه، فنظر في النجوم ليلةً من الليالي فأصبح فقال: لقد رأيت في ليلتي هذه عجباً، فقال له نمرود: وما هو؟ فقال: رأيت مولوداً يولد في أرضنا هذه يكون في ليلتي هذه عجباً، فقال له نمرود: وما هو؟ فقال: رأيت مولوداً يولد في أرضنا هذه يكون هي ليلتي هذه عجباً، فقال له نمرود: وما هو؟ فقال: من الليالي فأصبح فقال: لقد رأيت هي ليلتي هذه عجباً، فقال له نمرود: وما هو؟ فقال: رأيت مولوداً يولد في أرضنا هذه يكون هي ليلتي هذه عجباً، فقال له نمرود: وما هو؟ فقال: رأيت مولوداً يولد في أرضنا هذه يكون هي ليلتي هذه عجباً، فقال له نمرود: وما هو؟ فقال اليل معجب من ذلك نمرود وقال: هل حمل هذه يكون من النساء؟ فقال: لا، وكان فيما أوتي من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: وكان أولي أن الله من النساء؟ فقال: ما يكن أوتي أن الله من النساء؟ فقال: ما يكن أوتي أن الله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله النساء؟ فقال: ما يكن أول بله من اله يكن أوتي أن الله النساء؟ فقال: ما يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: ما يكن أوتي أن الله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: لا، وكان فيما أوتي من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: إم يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: إم يكن أوتي أن الله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: إم يكن أوتي أن الله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله به النساء؟ فقال: إم يكن أوتي أول الله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن الله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن أن الله النساء؟ فقال: إله من اله من اله من الم يكن أوتي أن الله من النساء؟ فقال: إله إله من العلم أنه سيحرق بالنار، ولم يكن أوتي أن أله الله من العلم أنه من اله ما يكن أول إله إله من اله ما أول من اله ما أول مي ما أول من اله ما أول من اله ما أله من اله ما يكن من ما م ما مول ما مول ما مول ما مول ما مول ما أول ما ما مول ما ما م ما أول ما ما ما ما ما مم ما أول ما ما ما ما م ما ما م ما ما م ما ما مول ما مم ما م ما

(۱) - (۲) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٠٥.
 (۳) تفسير الإمام العسكري عليتي، ص ٢٨٧.
 (٤) روضة الواعظين، ص ٩٣.

٢ - باب/ قصص ولادته ﷺ إلى كسر الاصنام...

سينجّيه، قال: فحجب النساء عن الرجال فلم يترك امرأةً إلَّا جعلت بالمدينة حتّى لا يخلص إليهنِّ الرجال، قال: وباشر أبو إبراهيم امرأته فحملت به فظنَّ أنَّه صاحبه، فأرسل إلى نساء من القوابل لا يكون في البطن شيء إلاَّ علمن به، فنظرن إلى أمَّ إبراهيم فألزِم الله تبارك وتعالى ذكره ما في الرحم الظهر، فقلن: ما نرى شيئاً في بطنها، فلمّا وضعت أمُّ إبراهيم [به] أراد أبوه أن يذهب به إلى نمرود، فقالت له امرأته : لا تذهب بابنك إلى نمرود فيقتله، دعني أذهب به إلى بعض الغيران أجعله فيه حتّى يأتي عليه أجله ولا تكون أنت تقتل ابنك، فقال لها : فاذهبي، فذهبت به إلى غارثم أرضعته، ثمَّ جعلت على باب الغار صخرة، ثمَّ انصرفت عنه، فجعل الله رزقه في إبهامه فجعل يمصَّها فيشرب لبناً، وجعل يشبَّ في اليوم كما يشبَّ غيره في الجمعة، ويشبّ في الجمعة كما يشبّ غيره في الشهر، ويشبّ في الشهر كما يشبّ غيره في السنة، فمكث ما شاء الله أن يمكث، ثمَّ إنَّ أمَّه قالت لأبيه: لو أذنت لي أن أذهب إلى ذلك الصبيِّ فأراه فعلت، قال: ففعل فأتت الغار فإذا هي بإبراهيم ﷺ وإذا عيناه تزهران كأنَّهما سراجان، فأخذته وضمّته إلى صدرها وأرضعته ثمّ انصرفت عنه، فسألها أبوه عن الصبق فقالت: قد واريته في التراب، فمكثت تعتلُّ فتخرج في الحاجة وتذهب إلى ابراهيم ﷺ فتضمّه إليها وترضعه، ثمّ تنصرف، فلمّا تحرّك أتته أمّه كما كانت تأتيه وصنعت كما كانت تصنع، فلمّا أرادت الانصراف أخذ ثوبها، فقالت له: ما لك؟ فقال: اذهبي بي معك، فقالت له : حتّى أستأمر أباك، فلم يزل إبراهيم في الغيبة مخفيًّا لشخصه كاتماً لأمره حتّى ظهر فصدع بأمر الله تعالى ذكره وأظهر الله قدرته فيه<sup>(١)</sup>.

٣١ – **ص**: بالإسناد إلى الصدوق بهذا الإسناد عن أبي بصير، عن أبي عبد الله على الله عن أبي عبد الله على قال: كان آزر عمّ إبراهيم على الله منجماً لنمرود، وكان لا يصدر إلاّ عن رأيه، فقال: لقد رأيت في ليلتي عجباً، فقال: ما هو؟ قال: إنّ مولوداً يولد في أرضنا هذه يكون هلاكنا على يديه، فحجبت الرجال عن النساء وكان تارخ وقع على أمّ إبراهيم فحملت. وساق الحديث إلى أخره<sup>(٢)</sup>.

**بيان**؛ الظاهر أنّ ما رواه الراونديّ هو هذا الخبر بعينه، وإنّما غيّره ليستقيم على أصول الإماميّة، وسيأتي القول فيه.

وقوله ﷺ : (وجعل يشبّ في اليوم) الظاهر أنّ التشبيه في الفقرات لمحض كثرة النموّ لا في خصوص المقادير كما هو الشائع في المحاورات، ويحتمل أن يكون المراد أنّه كان يشبّ في الأسبوع الأوّل كلّ يوم كما يشبّ غيره في أسبوع وإلى تمام الشهر كان ينمو كلّ أسبوع كما ينمو غيره في الشهر، وإلى تمام السنة كان نموُّه كلّ شهر كنموّ غيره في سنة.

کمال الدین، ص ۱۳۸.
 ۲) قصص الأنبیاء، ص ۱۰۳.

٣٢ - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده عن ابن عيسى، عن ابن فضّال، عن يونس بن يعقوب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليتي قال: لمّا دخل يوسف غليتي على الملك يعني نمرود قال: كيف أنت يا إبراهيم؟ قال: إنّي لست بإبراهيم، أنا يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، قال: وهو صاحب إبراهيم الّذي حاج إبراهيم في ربّه، قال: وكان أربعمائة سنة شابّاً<sup>(1)</sup>.

٣٣ - سن: أبي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن عليّ بن محمّد، عن زكريّا بن يحيى رفعه إلى عليّ بن الحسين غليظ أنّ هاتفاً يهتف به فقال: يا عليّ بن الحسين أيّ شيء كانت العلامة بين يعقوب ويوسف؟ فقال: لمّا قذف إبراهيم غليظ في النار هبط عليه جبرئيل غليظ بقميص فضّة فألبسه إيّاه ففرت عنه النار ونبت حوله النرجس، فأخذ إبراهيم غليظ القميص فجعله في عنق إسحاق في قصبة فضّة، وعلّقها إسحاق في عنق يعقوب، وعلّقها يعقوب في عنق يوسف غليظ وقال له: إن نزع هذا القميص من بدنك علمت أنّك ميّت أو قد قتلت، فلمّا دخل عليه إخوته أعطاهم القصبة وأخرجوا القميص فاحتملت الريح رائحته فألقتها على وجه يعقوب بالأردن فقال: في أبّي كُلَحٍ لَهُ يوسَفَ لَوَلَا أَن تُفَيَّذُونِهُ <sup>(1)</sup>.

٣٤ **- شي:** عن حنان بن سدير، عن رجل من أصحاب أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: إنَّ أَشدَّ الناس عذاباً يوم القيامة لسبعة نفر: أوّلهم ابن آدم الّذي قتل أخاه ونمرود بن كنعان الّذي حاجّ إبراهيم في ربّه<sup>(٣)</sup>.

٣٥ - **أقول:** روى الشيخ أحمد بن فهد في المهذَّب وغيره بأسانيدهم عن المعلَّى بن خنيس عن أبي عبد الله غليتي قال: يوم النيروز هو اليوم الذي كسّر فيه إبراهيم غليتي أصنام قومه.

٣٦ - شيء عن الحارث، عن عليّ بن أبي طالب عليه قال: إنّ نمرود أراد أن ينظر إلى ملك السماء فأخذ نسوراً أربعة فربّاهنّ وجعل تابوتاً من خشب وأدخل فيه رجلاً، ثمّ شدّ قوائم النسور بقوائم التابوت، ثمّ جعل في وسط التابوت عموداً وجعل في رأس العمود لحماً، فلمّا رأى النسور اللّحم طرن وطرن بالتابوت والرجل فارتفعن إلى السماء فمكث ما شاء الله، ثمّ إنّ الرجل أخرج من التابوت رأسه فنظر إلى السماء فإذا هي على حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى الجبال إلا كالذرّ، ثمّ مكث ساعة فنظر إلى السماء فإذا هي على حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى إلاّ الماء، ثمّ مكث ساعة فنظر إلى السماء فإذا هي على على حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى إلاّ الماء، ثمّ مكث ساعة فنظر إلى السماء فإذا هي معلى حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى أله الماء، ثمّ مكث ساعة فنظر إلى السماء فإذا هي معلى حالها، ونظر إلى الأرض فإذا هو لا يرى شيئاً، ثمّ وقع في ظلمة لم ير ما فوقه وما تحته ففزع فألقى اللّحم فاتبعته النسور منقضات، فلمّا نظرت الجبال إليهنّ وقد أقبلن منقضات وسمعت حفيفهنّ فزعت وكادت أن تزول مخافة أمر السماء وهو قول الله: ﴿ وَإِن كَابَ

قصص الأنبياء، ص ١٣٧.
 (٢) المحاسن للبرقي كتاب السفر الحديث الأخير.
 (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٥٩ ح ٤٦٦ من سورة البقرة.

مَكْرُهُمْ لِنَزُولَ مِنْهُ ٱلْجِبَالُ**﴾**<sup>(1)</sup>.

٣٧ - كا: في الروضة : علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن البزنطيّ ، عن أبان بن عثمان ، عن محجر ، عن أبي عبد الله عليه قال : خالف إبراهيم عليه فومه وعاب آلهتهم حتى أدخل على نمرود فخاصمهم ، فقال إبراهيم عليه فريًة ألَّذِى يُعْي. وَبُمِيتُ قَالَ أَنَا أَحَى، وَأُبِيتُ قَالَ اللَّهُ الْمَوْمِينَ قَالَ اللَّهُ عَلَى المُعْرِبِ فَبُهُتَ اللَّذِى كُفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْخَوْمِينَ قَالَ أَنَا أَحَى، وَأُبِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيم عَلَيْهُ : ﴿ رَبِي اللَّهُ مَعْتَى اللَّهُ مَعْتَى أَلَمَ مَنْ الْمَعْرِبِ فَبُهُتَ اللَّهِ مَعْتَى أَلَمَ عَلَى الْمَعْرِبِ فَبُهُتَ اللَّذِى كُفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْنَوْمَ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مَعْتَى أَلَمَ مَعْتَى الْمَعْرِبِ فَبُهُتَ اللَّذِى كُفَرُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْقَوْمَ الْتَعْزَبُ مَنْ أَلْمَ عَلَى وقَال أَبو جعفر عَلَيْهُ : عاب آلهتهم ونظر نظرة في النجوم فقال : إني سقيم ، قال ألقَلْلِمِينَ وقال أبو جعفر عَلَيْهُ : عاب آلهتهم ونظر نظرة في النجوم فقال : إني سقيم ، قال أو جعفر عَلَيْهُ : عاب آلهتهم ونظر نظرة في النجوم فقال : إني عيد لهم دخل إبراهيم عَلَيْهُ إلى آلهتهم بقدوم فكسرها إلاّ كبيراً لهم ، ووضع القدوم في عنه فرجعوا إلى الهتهم بقدوم فكسرها إلاّ كبيراً لهم ، ووضع القدوم في عنه فرجعوا إلى الهتهم فنظروا إلى ما صنع بها فقالوا : لا والله ما اجترأ عليها ولا كسرها إلاّ الفتى الذي كان إبراهيم فنظروا إلى ما صنع بها فقالوا : لا والله ما اجترأ عليها ولا كسرها إلاّ الفتى الذي كان الهتهم فنظروا إلى ما صنع بها فقالوا : لا والله ما اجترأ عليها ولا كسرها إلاّ الفتى الذي كان الهتهم فرجعوا إلى الهتهم وبرز له نمرود وجنوده وقد بني له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار ، يعيبها ويبرأ منها ، فلم يجدوا له قتلة أعظم من النار ، فجمع له الحطب واستجادوه حتى إذا يعيبها ويبرأ منها ، فلم يحرق فيه برز له نمرود وجنوده وقد بني له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار ، ووضع إبراهيم غلي إلى يحرق فيه برز له نمرود وجنوده وقد بني له بناء لينظر إليه كيف تأخذه النار ، ووضع إبراهيم على أله ألمر إلى الفرى الله ما يحرفي في منجنيق وقالت الأرض : يا رت ليس على ظهري أحد يعبدك غيره ووض ورضع النار ، قال الرب : إن دعاني كفي في رس ألى الهه ما اله مي اله ما اله ما ما مي ما النا م م

٣٨ - كاء علي، عن أبيه، وعدة من أصحابنا عن سهل جميعاً، عن ابن محبوب، عن إبراهيم بن أبي زياد الكرخي قال: سمعت أبا عبد الله عنه يقول: إنّ إبراهيم عنه كان مولده بكوثى ربى وكان أبوه من أهلها، وكانت أمّ إبراهيم وأمّ لوط سارة وورقة - وفي نسخة رقبة - أختين وهما ابنتان للاحج، وكان لاحج نبياً منذراً ولم يكن رسولاً، وكان راجب عنها منذراً ولم يكن رسولاً، وكان وارقة - أختين وهما ابنتان للاحج، وكان لاحج نبياً منذراً ولم يكن رسولاً، وكانت أم إبراهيم عنه منذراً ولم يكن رسولاً، وكان وارقة - أختين وهما ابنتان للاحج، وكان لاحج نبياً منذراً ولم يكن رسولاً، وكان ورقبة - أختين وهما ابنتان للاحج، وكان لاحج نبياً منذراً ولم يكن رسولاً، وكان ورقبة إبراهيم عنها حتى هداه الله تبارك وراهيم عنه في شيبته على الفطرة التي فطر الله بكن الخلق عليها حتى هداه الله تبارك وتعالى إلى دينه واجتباه، وإنه تزوّج سارة ابنة لاحج وهي ابنة خالته، وكانت سارة صاحبة ماشية كثيرة وأرض واسعة وحال حسنة، وكانت قد ملكت إبراهيم جميع ما كانت تملكه، ونقام فيه وأصلحه وكثرت الماشية والزع حتى لم يكن بأرض كوثى ربى رجل أحسن حالا منه، وإنّ إبراهيم عنه له الله وينه فالته، وإنت تمارة ماحين في فقام فيه وأصلحه وكثرت الماشية والزع حتى لم يكن بأرض كوثى ربى رجل أحسن حالا فنه وإنّ إبراهيم عنه وإنّ إبراهيم عنه وإنّ إبراهيم عنه وأن إبراهيم عنه وأن إبراهيم عنه وحال حسنة، وكانت قد ملكت إبراهيم جميع ما كانت تملكه، وإنّ إبراهيم غيرة لما من واله تم وحرة وجمع له فقام فيه وأصلحه وكثرت الماشية والزع حتى لم يكن بأرض كوثى ربى رجل أحسن حالا منه، وإنّ إبراهيم غيرة لما منه وحلة وحله مع على بأرض كوثى من ما من حلاه من مانه، وإنّ إبراهيم عنه وأن أبراهيم غيرة وأولوها حتى منه، وإنّ إبراهيم غيرة وأولوها حتى أمه بابراهيم مليما مطلقاً من وثاقه، فأخبر نمرود خبره في المن مرود فأنه أور من أور أوجمع له في المر ومان ين قال أبراهيم غير أوجمع له في المن من ينوا إبراهيم من بلاده، وأن يمنعوه من الخروج بمامية وماله، فحاجهم خمدت النار ثمّ أشرفوا على الم فحاجهم في في أمم من ينو إبراهيم من بلاده، وأن يمنوه ومان حقي عليم أن مرور وأمه، فحاجهم إبراهيم غير عند ذلك فقال: إن أخذتم ماشيتي ومالي فإن حقي عليم أن تردوا على ما فرمو من عمري في بنه ذكم والم ماله في أمم فحاجهم إبراهيم من عمري موي في بلادكم، واختصموا إلى قاضي نم

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٥٣ ح ٥١ من سورة ابراهيم.
- ۲) الروضة من الكافي الموجود مع الأصول ص ٨٤٥ ح ٥٥٩.

ما ذهب من عمره في بلادهم، وأخبر بذلك نمرود فأمرهم أن يخلُّوا سبيله وسبيل ماشيته وماله وأن يخرجوه، وقال: إنَّه إن بقي في بلادكم أفسد دينكم وأضرَّ بآلهتكم، فأخرجوا إبراهيم ولوطاً معه من بلادهم إلى الشام، فخرج إبراهيم ومعه لوط لا يفارقه وسارة، وقال لهم: ﴿ إِنِّي ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهَدِينِ﴾ يعنى إلى بيت المقدس، فتحمّل إبراهيم للظِّلا بماشيته وماله وعمل تابوتاً وجعل فيه سارة وشدٍّ عليها الأغلاق غيرةً منه عليها، ومضى حتّى خرج من سلطان نمرود وسار إلى سلطان رجل من القبط يقال له عرارة، فمرَّ بعاشر له فاعترضه العاشر ليعشر ما معه، فلمّا انتهى إلى العاشر ومعه التابوت قال العاشر لإبراهيم ﷺ : افتح هذا التابوت حتّى نعشر ما فيه، فقال له إبراهيم تُلْتَئُلُا : قل ما شنت فيه من ذهب أو فضّة حتّى نعطي عشره ولا نفتحه، قال: فأبي العاشر إلاَّ فتحه، قال: وغصب إبراهيم للظَّلا غلي فتحه، فلمّا بدت له سارة وكانت موصوفة بالحسن والجمال قال له العاشر : ما هذه المرأة منك؟ قال إبراهيم: هي حرمتي وابنة خالتي، فقال له العاشر: فما دعاك إلى أن خبيتها في هذا التابوت؟ فقال إبراهيم غليَّ : الغيرة عليها أن يراها أحد، فقال له العاشر : لست أدعك تبرح حتَّى أعلم الملك حالها وحالك، قال: فبعث رسولاً إلى الملك فأعلمه فبعث الملك رسولاً من قبله ليأتوه بالتابوت فأتوا ليذهبوا به، فقال لهم إبراهيم عُلَيَّةٍ : إنَّى لست أفارق التابوت حتّى يفارق روحي جسدي، فأخبروا الملك بذلك فأرسل الملك أن احملوه والتابوت معه، فحملوا إبراهيم عَلَيْتَهُ والتابوت وجميع ما كان معه حتّى أدخل على الملك، فقال له الملك: افتح التابوت، فقال له إبراهيم ﷺ : أيُّها الملك إنَّ فيه حرمتي وبنت خالتي وأنا مفتد فتحه بجميع ما معي، قال: فغصب الملك إبراهيم على فتحه، فلمَّا رأى سارة لم يملك حلمه سفهه أن مدّ يده إليها، فأعرض إبراهيم عَلَيْتَلَا وجهه عنها وعنه غيرةً منه وقال : اللُّهمَّ احبس يده عن حرمتي وابنة خالتي، فلم تصل يده إليها ولم ترجع إليه، فقال له الملك : إنَّ إلهك هو الَّذي فعل بي هذا؟ فقال له : نعم إنَّ إلهي غيور يكره الحرام، وهو الَّذي حال بينك وبين ما أردت من الحرام، فقال له الملك : فادع إلهك يردّ عليّ يدي فإن أجابك فلم أعرض لها، فقال إبراهيم غَلْيَظْلا: إلهي ردّ إليه يده ليكفّ عن حرمتي، قال: فرد الله ١٠ الله الله يده فأقبل الملك نحوها ببصره ثمَّ عاد بيده نحوها ، فأعرض إبراهيم عنه بوجهه غيرة منه وقال: اللُّهمَّ احبس يده عنها، قال: فيبست يده ولم تصل إليها، فقال الملك لإبراهيم ﷺ : إنَّ إلهك لغيور وإنَّك لغيور فادع إلهك يردَّ عليَّ يدي فإنَّه إن فعل لم أعد، فقال إبراهيم عَلي الله : أسأله ذلك على أنَّك إن عدت لم تسألني أن أسأله، فقال له الملك: نعم، فقال إبراهيم: اللُّهم إن كان صادقاً فرد يده عليه فرجعت إليه يده، فلمَّا رأى ذلك الملك من الغيرة ما رأى ورأى الآية في يده عظّم إبراهيم وهابه وأكرمه واتقاه وقال له : قد أمنت من أن أعرض لها أو لشيء ممّا معك فانطلق حيث شئت، ولكن لي إليك حاجة، فقال إبراهيم عليم المعيم : ما هي؟ فقال له : أحبّ أن تأذن لي أن أخدمها قبطيّة عندي جميلة عاقلة تكون لها خادماً، قال : فأذن له إبراهيم فدعا بها فوهبها لسارة وهي هاجو أمّ إسماعيل، فسار إبراهيم بجميع ما معه، وخرج الملك معه يمشي خلف إبراهيم إعظاماً لإبراهيم عليه وهيبة له، فأوحى الله تبارك وتعالى إلى إبراهيم : أن قف ولا تمش قدّام الجبّار المتسلّط ويمشي هو خلفك، ولكن اجعله أمامك وامش خلفه وعظّمه وهبه فإنّه مسلّط، ولا بدّ من إمرة في الأرض برّة أو فاجرة، فوقف إبراهيم غليه وقال للملك : امض فإنّ إلهي أوحى إليّ الساعة أن اعظّمك وأهابك وأن أقدّمك أمامي وأمشي خلفك إجلالاً لك، فقال له الملك : أوحى إليك بهذا؟ فقال له إبراهيم : نعم، فقال له الملك : امض فإنّ إلهي أوحى إليّ الساعة أن يو دينك، قال : وودّعه الملك فسار إبراهيم حتى نزل بأعلى الشامات، وخلف لوطاً في دينك، قال : وودّعه الملك فسار إبراهيم حتى نزل بأعلى الشامات، وخلف لوطاً لهي أدنى الشامات، ثمّ إنّ إبراهيم عليه لما أبطأ عليه الولد قال لسارة : لو شئت لبعيني ها جر في أدنى الشامات، ثم إنّ إبراهيم غليك لها أبطأ عليه الولد قال لسارة : وخلف لوطاً في أدنى الشامات، ثم إن أبراهيم غليك لها أبطأ عليه الولد قال لسارة : لو شئت لبعيني ها جر في أدنى الشامات، ثم إن أبراهيم غليك لها أبطأ عليه الولد قال لسارة : لو شئت لبعيني ها جر في أدنى الشامات ، ثم إن أبراهيم غليك لما أبطأ عليه الولد قال لسارة : لو شئت لبعيني ها جر في أدنى الشامات اله إلى أبراهيم غليك لها أبطأ عليه الولد قال لسارة : لو شئت لبعيني ها جر فولدت إسماعيل غليك (<sup>10</sup>).

**إيضاح:** كوثى ربى كان قرية من قرى الكوفة كما ذكره المؤرّخون، والذي ذكره اللغويّون هو كوثى، قال الجزريّ: كوثى العراق هي سرّة السواد وبها ولد إبراهيم الخليل انتهى. والشبيبة: الحداثة والشباب. قوله: (ابنة لاحج) الظاهر أنّ كلمة ابنة كانت مكرّرة فأسقط إحداهما النسّاخ لتوهّم التكرار، ويحتمل أن يكون المراد ابنة الابنة مجازاً، أو يكون المراد بلاحج ثانياً غير الأوّل. والحير بالفتح: شبه الحظيرة. ويقال: عشرت القوم أعشرهم بالضمّ: إذا أخذت عشر أموالهم. وغصب فلاناً على الشيء أي قهره. ثمَّ إنّ ههنا فوائد لا بدّ من التعرّض لها:

الأولى: اعلم أنّ العامة اختلفوا في والد إبراهيم عليتيكر قال الرازيّ في تفسير قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَدَكَهِ : ظاهر هذه الآية تدلّ على أنّ اسم والد إبراهيم هو آزر، ومنهم من قال: اسمه تارخ، وقال الزجّاج: لا خلاف بين النسّابين أنّ اسمه تارخ، ومن الملحدة من جعل هذا طعناً في القرآن.

**أقول:** ثمَّ ذكر لتوجيه ذلك وجوهاً إلى أن قال: والوجه الرابع أنَّ والد إبراهيم كان تارخ وآزر كان عماً له، والعمّ قد يطلق عليه لفظ الأب كما حكى الله عن أولاد يعقوب أنّهم قالوا: ﴿ نَعْبُدُ إِلَنْهَكَ وَإِلَهَ مَابَآيٍكَ إِبَرَهِيمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ﴾ ومعلوم أنَّ إسماعيل كان عماً ليعقوب، وقد أطلقوا عليه لفظ الأب فكذا ههنا.

أقول: ثمّ قال بعد كلام: قالت الشيعة أنَّ أحداً من آباء الرسول وأجداده ما كانوا كافراً،

الروضة من الكافي الموجود مع الأصول ص ٨٤٥ ح ٥٦٠.

وأنكروا أنَّ والد إبراهيم كان كافراً، وذكروا أنَّ آزركان عمّ إبراهيم وما كان والداً له واحتجّوا على قولهم بوجوه: الحجّة الأولى: أنَّ آباء نبيّنا ما كانوا كفّاراً ويدلّ عليه وجوه:

منها : قوله تعالى : ﴿ أَلَذِى يَرَينَكَ حِينَ تَقُومُ ﴿ وَتَعَلَّبُكَ فِي ٱلسَّخِدِينَ ﴿ يَ فَيلَ : معناه أنّه كان ينقل روحه من ساجد إلى ساجد، وبهذا التقدير فالآية دالّة على أنّ جميع آباء محمّد صلوات الله عليهم أجمعين كانوا مسلمين، وحينئذ يجب القطع بأنّ والد إبراهيم كان مسلماً، ثمَّ قال : وممّا يدلّ أيضاً على أنَّ أحداً من آباء محمّد صلوات الله عليهم ما كانوا مشركين قوله ﷺ \*لم أزل أنقل من أصلاب الطاهرين إلى أرحام الطاهرات، و قال تعالى : ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤَكُونَ بَحَسٌ ﴾ وذلك يوجب أن يقال : إنّ أحداً من أبحداً من أبد معمّد صلوات الله عليهم ما كانوا مشركين قوله ﴾

وقال الشيخ الطبرسيّ قدّس الله روحه بعد نقل ما مرّ من كلام الزجّاج : وهذا الذي قاله الزجّاج يقوي ما قاله أصحابنا إنّ آزر كان جدّ إبراهيم لأمّه أو كان عمّه من حيث صحّ عندهم أنّ آباء النبيّ صلوات الله عليهم إلى آدم كلّهم كانوا موحّدين، وأجمعت الطائفة على ذلك انتهى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** الأخبار الدالة على إسلام آباءِ النبيّ صلوات الله عليهم من طرق الشيعة مستفيضةٌ بل متواترةٌ، وقد عرفت إجماع الفرقة المحقّة على إسلام ولد إبراهيم بنقل المخالف والمؤالف، فالأخبار الدالة على أنّه كان أباه حقيقة محمولةٌ على التقيّة.

الثانية: في قول إبراهيم ﷺ ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ واختلف في معناه على أقوال:

أحدها : أنّه ﷺ نظر في النجوم فاستدلّ بها على وقت حمّى كانت تعتوره، فقال ﴿إِنِّ سَقِيمٌ ﴾ أراد أنّه قد حضر وقت علّته وزمان نوبتها، فكأنّه قال : إنّي سأسقم لا محالة وحان الوقت الذي يعتريني فيه الحمّى، وقد يسمّى المشارف للشيء باسم الداخل فيه، قال الله تعالى : ﴿إِنَّكَ مَيِّتٌ وَإِنَّهُم مَيِّتُونَ ﴾.

وثانيها : أنّه نظر في النجوم كنظرهم لأنّهم كانوا يتعاطون علم النجوم فأوهمهم أنّه يقول بمثل قولهم فقال عند ذلك : ﴿إِنِّي سَقِيمٌ ﴾ فتركوه ظنّاً منهم أنّ نجمه يدلّ على سقمه .

وثالثها : أن يكون الله أعلمه بالوحي أنّه سيسقمه في وقت مستقبل، وجعل العلامة على ذلك إمّا طلوع نجم على وجه مخصوص، أو اتّصاله بآخر على وجه مخصوص، فلمّا رأى إبراهيم تلك الأمارة قال : ﴿إِنّي سَقِيمٌ ﴾ تصديقاً لما أخبره الله تعالى.

ورابعها : أنَّ معنى قوله : ﴿إِنَّى سَقِيمٌ ﴾ إنَّي سقيم القلب أوالرأي حزناً من إصرار القوم على عبادة الأصنام وهي لا تسمع ولا تبصر ، ويكون على هذا معنى نظره في النجوم فكرته في أنَّها محدثة مخلوقة مدبّرة ، وتعجّبه في أنَّه كيف ذهب على العقلاءِ ذلك من حالها حتّى عبدوها .

تفسير فخر الرازي، ج ١٣ المجلد ٥ ص ٣١.
 مجمع البيان، ج ٤ ص ٩٠.

٢ - باب/ قصص ولادته ﷺ إلى كسر الاصنام...

وخامسها : أنّ معناه : نظر في النجوم نظر تفكّر فاستدلّ بها كما قصّه الله في سورة الأنعام على كونها محدثة غير قديمة ولا آلهة ، وأشار بقوله : ﴿إِنّي سَتِيمٌ ﴾ إلى أنّه في حال مهلة النظر ، وليس على يقين من الأمر ولا شفاء من العلم ، وقد يسمّى الشكُّ بأنّه سقم كما يسمّى العلم بأنّه شفاء ذكره أبو مسلم ، ولا يخفى ضعفه . هذا ما ذكره القوم من الوجوه ، وقد عرفت ممّا أوردنا من الأخبار في هذا الباب وباب العصمة أنّ الظاهر منها أنّه غليًة أوهمهم بالنظر في النجوم موافقتهم وقال : ﴿إِنّي سَقِيمٌ ﴾ توريةٌ ، وقد وردت أخبار كثيرة في تجويز الكذب والتورية عند التقيّة وفيها الاستدلال بهذه الآية وبيان أنّها لكونها على جهة التورية والمصلحة ليست بكذب ، وما ذكر من الوجوه يصلح للتورية ؛ وقد مرّ أنّه كان مراده حزن القلب بما يفعل بالحسين غليًة؟ وقيل : يمكن أن يكون على وجه التعريض بمعنى أنّ كلّ من كتب عليه الموت فهو سقيم وإن لم يكن أن يكون على وجه التعريض بمعنى أنّ كلّ من كتب عليه الموت فهو سقيم وإن لم يكن به سقم في الحال<sup>(1)</sup>.

الثالثة: قوله عَلَيْتَهُ: ﴿ كَنْذَا رَبِّيَّ ﴾ وفي تأويله وجوه:

الأول: أنّه غَلِيَهُ إنّما قال ذلك عند كمال عقله في زمان مهلة النظر فإنّه تعالى لمّا أكمل عقله وحرّك دواعيه على الفكر والتأمّل رأى الكوكب فأعظمه وأعجبه نوره وحسنه وبهاؤه، وقد كان قومه يعبدون الكواكب فقال: ﴿فَلَا رَبِّ ﴾ على سبيل الفكر، فلمّا غاب علم أنّ الأفول لا يجوز على الإله، فاستدلّ بذلك على أنّه محدث مخلوق، وكذلك كانت حاله في رؤية القمر والشمس، وقال في آخر كلامه: ﴿يَعَوَّرِ إِنِّ بَرِيَّ \* مِتَا تُشْرِكُونَ ﴾ وكان هذا القول منه عقيب معرفته بالله تعالى وعلمه بأنّ صفات المحدثين لا تجوز عليه، ويحتمل أن يكون هذا قبل البلوغ والتكليف وبعده، والأول هو مختار الأكثر وهو أظهر، وإلى هذا الوجه يشير بعض الأخبار السالفة، ويمكن حملها على بعض الوجوه الآتية كما لا يخفى.

الثاني : أنّه ﷺ كان عارفاً بعدم صلاحيّتها للربوبيّة، ولكن قال ذلك في مقام الاحتجاج على عبدة الكواكب على سبيل الفرض الشائع عند المناظرة، فكأنّه أعاد كلام الخصم ليلزم عليه المحال، ويؤيّده قوله تعالى بعد ذلك : ﴿وَتِلْكَ حُجَّتُنَا مَاتَيْنَهَمَا إِبْرَهِيمَ ﴾.

الثالث: أن يكون المراد: هذا ربّي في زعمكم واعتقادكم، ونظيره أن يقول الموحّد للمجسّم: إنّ إلهه جسم محدود، أي في زعمه واعتقاده، وقوله تعالى: ﴿وَأَنظُرْ إِلَىٰ إِلَنِهِكَ ٱلَّذِى ظَلْتَ عَلَيْهِ عَاكِفا**ً ﴾**.

الرابع : أنَّ المراد منه الاستفهام على سبيل الإنكار إلاَّ أنَّه أسقط حرف الاستفهام عنه كما هو الشائع .

الخامس: أن يكون القول مضمراً فيه، والتقدير، قال: يقولون هذا ربّي، وإضمار القول

(۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۱٦.

كثير، كقوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفِعُ إِبْرَهِـمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَنِعِيلُ رَبَّنَا﴾ أي يقولان. السادس: أن يكون قوله ذلك على سبيل الاستهزاء كما يقال لذليل ساد قوماً: هذا سيّدكم! على وجه الهزء.

السابع : أنّه ﷺ أراد أن يبطل قولهم بربوبيّة الكواكب إلاّ أنّه كان قد عرف من تقليدهم لأسلافهم وبعد طبائعهم عن قبول الدلائل أنّه لو صرَّح بالدعوة إلى الله لم يقبلوه ولم يلتفتوا إليه، فمال إلى طريق به يستدرجهم إلى استماع الحجّة، وذلك بأنّه ذكر كلاماً يوهم كونه مساعداً لهم على مذهبهم، مع أنّ قلبه كان مطمنناً بالإيمان فكأنّه بمنزلة المكره على إجراء كلمة الكفر على اللّسان على وجه المصلحة لإحياء الخلق بالإيمان<sup>(1)</sup>.

الرابعة: وجه استدلاله غَلِيَّةٍ بالأفول على عدم صلاحيّتها للربوبيّة، قال الرازيّ في تفسيره: الأفول عبارة عن غيبوبة الشيء بعد ظهوره. وإذا عرفت هذا فلسائل أن يقول: الأفول إنّما يدلّ على الحدوث من حيث إنّه حركة، وعلى هذا يكون الطلوع أيضاً دليلاً على الحدوث، فلمَ ترك إبراهيم ﷺ الاستدلال على حدوثها بالطلوع، وعوّل في إثبات هذا المطلوب على الأفول؟ والجواب أنَّه لا شك أنَّ الطلوع والغروب يشتركان في الدلالة على الحدوث إلاَّ أنَّ الدليل الَّذي يحتجُّ به الأنبياء في معرض دعوة الخلق كلُّهم إلى الاله لابدَّ وأن يكون ظاهراً جليّاً بحيث يشترك في فهمه الذكق والغبق والعاقل، ودلالة الحركة على الحدوث وإن كانت يقينيَّة إلاَّ أنَّها دقيقة لا يعرفها إلاَّ الأفاضل من الخلق، وأمَّا دلالة الأفول فكانت على هذا المقصود أتمَّ؛ وأيضاً قال بعض المحقِّقين: الهويَّ في خطيرة الإمكان أفول، وأحسن الكلام ما يحصل فيه حصّة الخواصّ وحصّة الأوساط وحصّة العوام، فالخواصُّ يفهمون من الأفول الإمكان، وكلَّ ممكن محتاج، والمحتاج لا يكون مقطعاً للحاجة، فلابدٌ من الانتهاء إلى ما يكون منزِّهاً عن الإمكان حتَّى تنقطع الحاجات بسبب وجوده كما قال: ﴿وَأَنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ ٱلْمُنْكَنَّىٰ ﴾ وأمَّا الأوساط فإنَّهم يفهمون من الأفول مطلق الحركة، فكلِّ متحرَّك محدث، وكلَّ محدث فهو محتاج إلى القديم القادر، فلا يكون الأفل إلهاً بل الإله هو الّذي احتاج إليه هذا الآفل، وأمّا العوّامَ فإنّهم يفهمون من الأفول الغروب وهم يشاهدون أنَّ كلِّ كوكب يقرب من الأفول، فإنَّه يزول نوره وينتقص ضوؤه ويذهب سلطانه ويصير كالمعدوم، ومن كان كذلك فإنَّه لم يصلح للإلهيَّة، فهذه الكلمة الواحدة أعني قوله: ﴿لاّ أُحِبُّ ٱلْأَفِلِينَ ﴾ كلمة مشتملة على نصيب المقرّبين وأصحاب اليمين وأصحاب الشمال، فكانت أكمل الدلائل وأفضل البراهين، وفيه دقيقة أخرى وهي أنه عَلَيْتَهِ إِنَّمَا كَان يناظرهم وهم كانوا منجّمين، ومذهب أهل النجوم أنَّ الكواكب إذا كان في الربع الشرقيّ ويكون صاعداً إلى وسط السماء كان قويّاً عظيم التأثير، وأمّا إذا كان غربيّاً وقريباً من الأفول فإنّه يكون ضعيف الأثر، قليل القوّة، فنبّه بهذه الدقيقة على أنّ الإله هو الّذي لا يتغيّر قدرته إلى العجز، وكماله إلى النقص، ومذهبكم أنّ الكوكب حال كونه في الربع الغربيّ يكون ضعيف القوّة، ناقص التأثير، عاجزاً عن التدبير، وذلك يدلّ على القدح في إلهيّته، فظهر أنّ على قول المنجّمين للأفول مزيد اختصاص في كونه موجباً للقدح في الإلهية انتهى<sup>(1)</sup>.

أقول: يمكن إرجاع كلامه غليظ إلى الدليل المشهور بين المتكلّمين من عدم الانفكاك عن الحوادث، والاستدلال به على إمكانها وافتقارها إلى المؤثّر، أو إلى أنّها محلّ للتغيّرات والحوادث، والواجب تعالى لا يكون كذلك، أو إلى أنّ الأفول والغروب نقص وهو لا يجوز على الصانع، أو إلى أنّ هذه الحركة الدائمة المستمرّة تدلّ على أنّها مسخّرة لصانع كما مرّ في كتاب التوحيد، والعقل يحكم بأنّ الصانع مثل هذا الخلق لا يكون مصنوعاً، أو أن الغيبة والحضور والطلوع والأفول من خواص الأجسام ويلزمها الإمكان لوجوه شتّى، ولعلّ الوجه الثاني والثالث بتوسّط ما ذكره الرازيّ أخيراً أظهر الوجوه، وأمّا ما سواهما فلا يخفى بعدها، ولنقتصر على ذلك فإنَّ بسط القول في تلك البراهين يوجب الإطناب الذي عزمنا على تركه في هذا الكتاب.

الخامسة: تأويل قوله تعالى: ﴿بَلْ فَعَكَمُ كَبِرُهُمْ﴾ ويمكن توجيهه بوجوه:

الأول: ما ذكره السيّد المرتضى قدّس الله روحه وهو أنّ الخبر مشروط غير مطلق لأنّه قال: إن كأنّا يَنِطِتُوبَ ومعلوم أنّ الأصنام لا تنطق، وأنّ النطق مستحيل عليها، فما علّق بهذا المستحيل من الفعل أيضاً مستحيل، وإنّما أراد إبراهيم عليه بهذا القول تنبيه القوم وتوبيخهم وتعنيفهم بعبادة من لا يسمع ولا يبصر ولا ينطق ولا يقدر أن يخبر عن نفسه بشي، فقال: إن كانت هذه الأصنام تنطق فهي الفاعلة للتكسير، لأنّ من يجوز أن ينطق يجوز أن يفعل، وإذا علم استحالة النطق عليها علم استحالة الفعل، وعلم باستحالة الأمرين أنّه لا يفعل، وإذا علم استحالة النطق عليها علم استحالة الفعل، وعلم باستحالة الأمرين أنّه لا يود : فقتكون آلهة معبودة، وأن من عبدها ضال مضلّ، ولا فرق بين قوله: إنّهم فعلوا ذلك إن كانوا ينطقون وبين قوله : إنّهم ما فعلوا ذلك ولا غيره لأنّهم لا ينطقون ولا يقدرون، وأمّا وله : فَتُنكَلُوهُمَ فإنما هو أمر بسؤالهم أيضاً على شرط، والنطق منهم شرط في الأمرين قوله : إن كانوا ينطقون فاسألوهم فإنّه لا يمتنع أن يكونوا فعلوه، وهذا يجري مجرى نعلي قوله : إن كانوا ينطقون فاسألوهم فإنه لا يمتنع أن يكونوا فعلوه، وهذا يجري مجرى نعلي فعل، وأن أن كانوا ينطقون فاسألوهم فإنه لا يمني أن ولا فعلوه، وهذا يجري مجرى نوله : ونتكولومُ أن يلون أن من عبدها ضال مضل أن يكونوا فعلوه، وهذا يجري مجرى نوله : ونت يلوم اينطقون فاسألوهم فإنه لا يمتنع أن يكونوا فعلوه، وهذا يجري مجرى نول أحدنا لغيره : من فعل هذا الفعل؟ فيقول : زيد إن كان فعل كذا وكذا، ويشير إلى فعل يضيفه السائل إلى زيد، وليس في الحقيقة من فعله ويكون غرض المسؤول نفي الأمرين عن نولي، وتنبيه السائل على خطائه في إضافة ما أضافه إلى زيد، وقد قرأ محمّد بن السميع زيد، وتنبيه السائل على خطائه في إضافة ما أضافه إلى زيد، وقد قرأ محمّد بن السميع زيد، ونبيه السائل على خطائه في إضافة ما أضافه إلى زيد، وقد قرأ محمّد بن السميع نوسينيه، ولا على ذلك من على هذا الضعائ أنه فعله أوله أي فاعل أله ينه من المسؤول نفي الأمرين عن يضيفه السائل إلى زيد، وليس في الحقيقة ما أضافه إلى زيد، وقد قرأ محمّد بن السميع ولمانيه، ولا ينها منها منها ما أضافه إلى زيد، وقد قرأ ما محمّد بن السميع اليماني : هعلًه أل عل ذلك كبيرهم، وقد

 <sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۱۴ المجلد ٥ ص ٤٣.

جرت عادة العرب بحذف اللّام الأولى من لعل انتهى<sup>(١)</sup>.

الثاني : أنّه لم يكن قصد إبراهيم عليمًا إلى أن ينسب الفعل الصادر عنه إلى الصنم، وإنّما قصد تقريره لنفسه وإثباته لها على وجه تعريضيّ، وهذا كما لو قال لك صاحبك وقد كتبت كتاباً بخطّ رشيق وأنت تحسن الخطّ : أنت كتبت هذا؟ وصاحبك أُمّيّ لا يحسن الخطّ، فقلت له : بل كتبت أنت! كان قصدك بهذا الجواب تقريره لك مع الاستهزاء، لا نفيه عنك .

والثالث: أنَّ إبراهيم ﷺ غاظته تلك الأصنام حين أبصرها مصفّفة مرتّبة، فكان غيظه من كبيرتها أشدّ لما رأى من زيادة تعظيمهم لها، فأسند الفعل إليه لأنّه هو السبب في استهانته وحطمه لها، والفعل كما يسند إلى مباشره يسند إلى الحامل عليه.

والرابع: أن يكون حكاية لما يلزم على مذهبهم، كأنّه قال: نعم ما تنكرون أن يفعله كبيرهم فإنّ من حقّ من يعبد أو يدعى إلهاً أن يقدر على هذا وأشدّ منه، أو أنّه يلزمكم على قولكم أن لا يقدر على كسرهم إلآ إله أكبر منهم، فإنَّ غير الإله لا يقدر أن يكسر الاله.

والخامس: أنَّه كنايةٌ عن غير مذكور، أي فعله من فعله، وكبيرهم ابتداء كلام.

والسادس: ما يروى عن الكسائي أنَّه كان يقف عند قوله : ﴿ كَبِيرُهُمْ﴾ ثمّ يبتدئ فيقول : ﴿ هَـٰذَا فَتَتَلُوهُمْ﴾ والمعنى : بل فعله كبيرهم وعنى نفسه لأنَّ الإنسان أكبر من كلَّ صنم.

**أقول:** قد مضى في باب العصمة الخبر الدالّ على الوجه الأوّل، ويظهر من كثير من الأخبار أنّ هذا صدر عنه ﷺ على وجه التورية والمصلحة، ويمكن توجيه التورية ببعض الوجوه المتقدّمة.

وروى الكلينيّ، عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن الحجّال، عن تعلبة، عن معمّر بن عمر، عن عطا، عن أبي عبد الله لابتيز قال: قال رسول الله ﷺ : لا كذب على مصلح ثمّ تلا ﴿ أَيَنَهُمَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَلَمِقُونَ﴾ فقال: والله ما سرقوا وما كذب، ثمّ تلا ﴿ بَلْ فَعَكَلُمُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُوْأَ يَنطِغُونَ﴾ ثم قال: والله ما فعلوه وما كذب?.

وروى عن عليّ بن إبراهيم، عن البزنطيّ، عن حمّاد بن عثمان، عن الحسن الصيقل قال: قلت لأبي عبد الله عليمين إنّا قد روينا عن أبي جعفر عليمن في قول يوسف عَلَيمن : ﴿ أَيَّنَهَا الْعِبرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَكَه فقال: والله ما سرقوا وما كذب، وقال إبراهيم: ﴿ بَلْ فَعَكَمُ كَبِرُهُمْ هَذَا فَسَنَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِئُونَكَه فقال: والله ما فعلوا وما كذب. قال : فقال أبو عبد الله عَليمن : ما عندكم فيها يا صيقل؟ قلت : ما عندنا فيها إلاّ التسليم، قال : فقال : إنّ الله أحبّ النين، وأبغض النين، أحبّ الخطر فيما بين الصفّين، وأحبّ الكذب في الإصلاح، وأبغض الخطر في الطرقات، وأبغض الكذب في غير الإصلاح، إنّ إبراهيم عنها : ﴿ بَلْ فَعَكَمُ حَدَيمُ هُذَا

تنزيه الأنبياء، ص ٢٣.
 أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٠٨ باب الكذب ح ٢٢.

٣ - باب/ اراءته ٢ ملكوت السماوات والارض وسؤاله احياء الموتى

وهذا إرادة الإصلاح، ودلالة على أنَّهم لا يعقلون، وقال يوسف عَلِيَّهِ إرادة الإصلاح (١).

وروى عن عدّة من أصحابه، عن البرقتي، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله ﷺ: التقيّة من دين الله، قلت: من دين الله؟ قال: إي والله من دين الله قال يوسف: ﴿أَيَتُهَمَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَدَرِقُونَ﴾ والله ما كانوا سرقوا شيئاً، ولقد قال إبراهيم: ﴿إِنِي سَغِيمٌ﴾ والله ما كان سقيماً<sup>(٢)</sup>.

٣ - باب أراءته عَلِيَهُ: ملكوت السماوات والأرض وسؤاله أحياء الموتى

والكلمات التي سأل ربه وما أوحى إليه وصدر عنه من الحكم الآيات: البقرة (٢): ﴿وَإِذِ اَبْتَنَ إِبَرَهِمَ رَئُهُ بِكَلِمَتِ فَأَتَنَهُمُ فَالَ إِنِّي جَاءِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِن

الايات؛ البهره ٢٠١٦ حوريد ابن إير محر ريم بخيست من إني جايعت الساس إي تو وير دُرِيَقِي قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِي ٱلظَّلِمِينَ ﴾ ١٢٤٥.

وقال تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِـمُ رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنٌ قَالَ بَلْنُ وَلَكِن لِيَطْمَهِنَ قَلْمِى قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَّ أَجْمَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزْءًا ثُمَّ أَدْعُهُنَ يَأْتِينَكَ سَعْيَـاً وَاعْلَمْ أَنَّ اللَهَ عَنِهِرُ حَكِيمٌ ﴾ ٢٦٠٠.

النجم ٢٥٣٠ ﴿ مَ لَمَ يُبَتَأْ بِمَا فِي شُحُفٍ مُومَىٰ ٢ وَإِبْرَهِيمَ الَّذِي وَفَى ٢

الاعلى «٨٧»: ﴿إِنَّ هَنذَا لَنِي ٱلشُّحْفِ ٱلْأُولَى ٢ مُعُفِ إِبَّرَهِيمَ وَمُوسَى ٢٠ ﴾.

تفسير؛ قال الطبرسي تقلم: ﴿وَإِذِ ٱبْتَلَةُ إِبَرْهِمَ رَئُمُ ﴾ أي اختبره وكلّفه ﴿وَكَلِمَنَتَ ﴾ فيه خلاف، روي عن الصادق عليما وسلم لأمر الله بع في نومه من ذبح ولده إسماعيل أبي العرب فأتمها إبراهيم وعزم عليها وسلم لأمر الله تعالى، فلمّا عزم قال الله تعالى ثواباً له لمّا صدّق وعمل بما أمره الله: ﴿إِنّي جَاءَلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ ثم أنزل الله عليه الحنيفيّة وهي الطهارة، وهي عشره أشياء: خمسة منها في الرأس، وخمسة منها في البدن، فأمّا التي في الرأس فأخذ الشارب وإعفاء اللّحى وطمُّ الشعر والسواك والخلال، وأمّا التي في البدن فحلق الشعر من حَنِيفاً ﴾ ذكره علي بن إبراهيم وعام الشعر والسواك والخلال، وأمّا التي في البدن فحلق الشعر من جاء بها إبراهيم عشرة المنها والغسل من الجنابة والطهور بالماء؛ فهذه الحنيفيّة الطاهرة التي جاء بها إبراهيم عشرة علم تنسخ ولا تنسخ إلى يوم القيامة، وهو قوله: ﴿وَاتَبَهَ مِلْهَا إِنَّ عِنْهَا مَا التي فرضاً في شرعه سنة في شرعنا : المضمضة والاستنشاق وفرق الرأس وقص الشارب والسواك فرضاً في شرعه سنة في شرعنا : المضمضة والاستنشاق وفرق الرأس وقص السارب والسواك فرضاً في رواية أخرى عن ابن عبّاس أنّه ابتلاه بثلاثين خصلة من شرائع عليه المارب والسواك وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس أنّه ابتلاه بثلاثين خصلة من شرائع الإسلام ولم يو الدوا وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس أنه ابتلاه بثلاثين خصلة من شرائع الإسلام ولم يبتل أحداً وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس أنه ابتلاه بثلاثين خصلة من شرائع الإسلام ولم يبتل أحداً وفي رواية أخرى عن ابن عبّاس أنه ابتلاه بثلاثين خصلة من شرائع الإسلام ولم يبتل أحداً

- (1) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٠٨ باب الكذب ح ١٧.
  - (٢) أصول الكافي، ج ٢ ص ٤٤٩ باب التقية ح ٣.

سورة براءة فَالنَّهَبُونَ الْمُعَبُّدُنَ إلى آخرها. وعشر في سورة الأحزاب: فإنَّ ٱلْمُسْلِمِينَ وَالْمُسْلِنَتِ ﴾ إلى آخرها. وعشر في سورة المؤمنين: فَنَدَ أَفْلَحَ ٱلْمُؤْمَنُونَ ﴾ إلى قوله: فَأُولَتَهَكَ هُمُ أَلُوَنُونُونَ ﴾ وروي عشر في سورة سأل سائل إلى قوله: فَوَالَذِي ثُم عَنَ مَكَرَبَتَ يُمَانِعُونَ ﴾ فجعلها أربعين. وفي رواية ثالثة عن ابن عبّاس أنّه أمره بمناسك الحجّ ؛ وقال الحسن: ابتلاه الله بالكوكب والقمر والشمس والختان وبذبح ابنه وبالنار وبالهجرة، فكلهنَّ وقى لله بهن. وقال مجاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي قوله فإني بمايلك الحجّ ؛ وقال الحسن: ابتلاه الله مجاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي قوله فإني بمايلك الحجّ ، والآية محتملة لجميع معاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي قوله وإني بمايلك والشرعيّة، والآية محتملة لجميع معاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي قوله وإني بمايلك والشرعيّة، والآية محتملة لجميع معاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي قوله وإني بمايلك والشرعيّة، والآية محتملة لجميع معاهد: ابتلاه الله بالآيات التي بعدها وهي قوله وإني بمايلية والشرعيّة، والآية محتملة لجميع معاده الاقاويل ؛ وكان سعيد بن المسيّب يقول: كان إبراهيم أول النّاس أضاف الضيف، وأوّل الناس اختتن، وأوّل الناس قصّ شاربه واستحذى، وأوّل النّاس رأى الشيب، فلمّا رأه قال : يا ربّ ما هذا؟ قال : هذا الوقار، قال : يا ربّ فزدني وقاراً، وهذا أيضاً قد رواه السكونيّ عن أبي عبد الله إبراهيم، وأوّل من أول من قصّ شاربه واستحذى، وأوّل من أيضاً قد رواه السكونيّ عن مبيل الله إبراهيم، وأوّل من أخرج الخمس إبراهيم، وأوّل من اتّخذ النعلين إبراهيم، وأوّل من أنت فراسكونيً عن

**أقول:** ثمّ روى تقلّله من كتاب النبوّة للصدوق <sub>تظلّله</sub> نحواً ممّا سيأتي من رواية المفضّل مستخرجاً من ال ومع؛ مع ما أضاف إليه الصدوق من تحقيقه في ذلك.

أَنَّتُهُنُّ إَي وفَى بهنَ وعمل بهنَ على التمام، وقال البلخيّ : الضمير في "أتمّهنَّ عائد إلى الله تعالى، والكلمات هي الإمامة إني جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا المستفاد من لفظ الإمام أمران : أنه المقتدى به في أفعاله وأقواله.

والثاني : أنّه الّذي يقوم بتدبير الأمّة وسياستها، والقيام بأمورها، وتأديب جناتها، وتولية ولاتها، وإقامة الحدود على مستحقّيها، ومحاربة من يكيدها ويعاديها، فعلى الأوّل كلّ نبيّ إمام، وعلى الثاني لا يجب في كلّ نبيّ أن يكون إماماً، إذ يجوز أن لا يكون مأموراً بتأديب الجناة، ومحاربة العداة، والدفاع عن حوزة الدين ومجاهدة الكافرين.

فَالَ وَمِن ذُرِيَّقٍ ﴾ أي واجعل من ذرّيّتي من يوشح بالإمامة ويرشح لهذه الكرامة فَخَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِلِمِينَ ﴾ قال مجاهد: العهد: الإمامة وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ، واستدلّ بها أصحابنا على أنّ الإمام لا يكون إلاّ معصوماً<sup>(٢)</sup>.

فِفَخُذَ أَرْبَعَةُ ﴾ قيل: إنّها الطاووس والديك والحمام والغراب، أمر أن يقطعها ويخلط ريشها بدمها، عن مجاهد وابن جريح وعطا وهو المرويّ عن أبي عبد الله عَلَيْتَلَا فِنْمَ أَجْمَلَ عَلَى كُلِّ جَبَلِ ﴾ روي عن أبي عبد الله غَلِيَتَلِا أنّ معناه: فرّقهنّ على كلّ جبل، وكانت عشرة

مجمع البيان، ج ١ ص ٣٧٣.
 مجمع البيان، ج ١ ص ٣٧٦.

أجبل، ثمَّ خذ بمناقيرهنَ وادعهنَ باسمي الأكبر واحلفهنَ بالجبروت والعظمة ﴿يَأْتِينَكَ سَمْيُــَاً﴾ ففعل إبراهيم ذلك وفرّقهنَّ على عشرة أجبل ثمّ دعاهنَ فقال: أجبن بإذن الله، فكانت تجتمع ويتألف لحم كلّ واحد وعظمه إلى رأسه، وطارت إلى إبراهيم، وقيل: إنّ الجبال كانت سبعة؛ وقيل: أربعة؛ وقيل: أراد كلّ جبل على العموم بحسب الإمكان.

ويسأل فيقال: كيف قال: ﴿ثُمَّ ادَّعُهُنَّ﴾ ودعاء الجماد قبيحٌ؟ وجوابه أنَّه أراد بذلك الإشارة إليها والإيماء لتقبل عليه إذا أحياها الله؛ وقيل: معنى الدعاء هنا الإخبار عن تكوينها أحياءً، كقوله سبحانه: ﴿قِرَدَةً خَسْبِينَ﴾<sup>(1)</sup>.

و (إرَحِمَ) أي وفي صحف إبراهيم (الَذِي وَنَى أي تَمّم وأكمل ما أمر به، وقيل : بلّغ قومه وأدّى ما أمر به إليهم؛ وقيل : أكمل ما أوجب الله عليه من الطاعات في كلّ ما أمر وامتحن به . ثمَّ بيّن ما في صحفهما فقال : ﴿أَلَا نَزِرُ وَزِرَةً وِزَرَ أَعْرَىٰ الآيات<sup>(٢)</sup> ﴿إِنَّ هَذَا لَغِي الشُحُفِ ٱلأُولَى أي قوله : ﴿قَدَ أَفَلَكَ إلى أربع آيات . ثمّ بيّن الصحف الأولى فقال : ﴿مُعْفِ إِبَرَهِمَ وَتُوعَىٰ وفيه دلالة على أنّ إبراهيم غليَتَ كان قد أنزل عليه الكتاب خلافاً لمن يزعم أنّه لم ينزل عليه كتاب . وروي عن أبي ذرّ عن النبيّ يَشْتُ أنّه قال : أنه قال : أنزل عليه الكتاب خلافاً لمن يزعم أنّه منها على إبراهيم غليَتَ عشر صحائف . وفي الحديث أنّه كان في صحف إبراهيم : ينبغي للعاقل أن يكون حافظاً للسانه، عارفاً بزمانه، مقبلاً على شأنه . وقيل : إنّ كتب الله كلها أنزلت في شهر رمضان<sup>(٣)</sup>.

ا **- فس: ﴿**وَإِذِ أَبْتَلَىٰ إِبْرَهِتَمَ رَيُّهُ بِكَلِمَنَتِ﴾ قال: هو ما ابتلاه الله به ممّا أراه في نومه بذبح ولده فأتمّها إبراهيم غليَتَلِلا ، وساق مثل ما ذكره الطبرسيّ إلى قوله : وهو قوله : ﴿وَٱتَّبَحَ مِلَةَ إِبْرَهِيمَ حَنِيفَاً ﴾<sup>(٤)</sup>.

٢ - فس: ﴿وَإِبْرَاهِيمَ ٱلَّذِى وَفَى قَال: وقى بما أمره الله من الأمر والنهي وذبح ابنه<sup>(ه)</sup>.
٣ - فس: ﴿إِنَّ هَٰذَا ﴾ يعنى ما قد تلوته من القرآن ﴿لَغِي ٱلشُحْفِ ٱلأُولَى ﴾<sup>(٢)</sup>.

٤ - فس؛ لمّا عزم إبراهيم على ذبح ابنه وسلّما لأمر الله قال الله : ﴿إِنّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ فقال إبراهيم عَلَيْتَلِا: ﴿وَمِن ذُرِّيَقَيْ قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى الظَّلِمِينَ ﴾ أي لا يكون بعهدي إمام ظالم<sup>(٧)</sup>.

٥ - م، ج: بالإسناد إلى أبي محمد العسكري، عن أبيه علي قال: قال رسول
 الله عليه: إنَّ إبراهيم الخليل لما رفع في الملكوت وذلك قول ربي ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِنَرَهِيمَ

(۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ۳۰۰.

(٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٦٨.

- مجمع البيان، ج ۲ ص ۱۷۸.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳۳۲.
- (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٦.
   (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٣.
  - (۷) تفسير القمي، ج ۱ ص ٦٨.

مَلَكُوتَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ فَوَى الله بصره لمّا رفعه دون السماء حتّى أبصر الأرض ومن عليها ظاهرين ومستترين، فرأى رجلاً وامرأة على فاحشة فدعا عليهما بالهلاك فهلكا، ثمّ رأى آخرين فدعا عليهما بالهلاك فهلكا، ثمّ رأى آخرين فدعا عليهما بالهلاك مهلكا، ثمّ رأى آخرين فهم بالدعاء عليهما بالهلاك فأوحى الله إليه : يا إبراهيم اكفف دعوتك عن عبادي وإمائي فإني أنا الغفور الرحيم الجبّار الحليم لا تضرّني ذنوب عبادي كما لا تنفعني طاعتهم، ولست أسوسهم بشفاء الغيظ كسياستك، فاكفف دعوتك عن عبادي فإنما أنت عبد نذيرٌ، لا شريك في المملكة، ولا مهيمن عليّ ولا على عبادي، وعبادي معي بين خلال نذيرٌ، لا شريك في المملكة، ولا مهيمن عليّ ولا على عبادي، وعادي معي بين خلال تلاث : إمّا تابوا إليَّ فتبت عليهم وغفرت ذنوبهم وسترت عيوبهم ؛ وإمّا كففت عنهم عذابي لعلمي بأنّه سيخرج من أصلابهم ذرّيّات مؤمنون فأرفق بالآباء الكافرين، وأتأنّى بالأمهات الكافرات، وأرفع عنهم عذابي ليخرج ذلك المؤمن من أصلابهم، فإذا تزايلوا حقَّ بهم عذابي وحاق بهم بلائي ؛ وإن لم يكن هذا ولا هذا فإن آلذي أعددته لهم من عذابي أعظم مما وينهم ما به منا ينه منابي أي الموني ما ين من أصلابهم، فإذا تزايلوا حقً بهم عذابي وحاق بهم ملائي ؛ وإن لم يكن هذا ولا هذا الذي أعددته لهم من عذابي أعظم منا عليهم به، فإنّ عذابي ليخرج ذلك المؤمن من أصلابهم، فإذا تزايلوا حقً بهم عذابي وحاق بهم ملائي ؛ وإن لم يكن هذا ولا هذا فإن الذي أعددته لهم من عذابي أعظم منا فإني أرحم بهم منك، وخلّ بيني وبين عبادي وكبريائي ، يا إبراهيم فخلّ بيني وبين عبادي تريدهم به، فإنّ عذابي لعبادي على حسب جلالي وكبريائي ، يا إبراهيم فخلّ بيني وبين عبادي موانين فرامه منك، وخلّ بيني وبين عبادي فري أنا الجبّار الحليم العلام الحكيم، أدبّرهم بعلمي ، وأنفذ فيهم قضائي وقدري<sup>(1)</sup> .

<sup>7</sup> - ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب عن أبي بعير، عن أبي أيّوب عن أبي بعير، عن أبي عبد الله عليك قال: لمّا رأى إبراهيم ملكوت السماوات والأرض التفت فرأى رجلاً يزني فدعا عليه فمات، ثمّ رأى آخر فدعا عليه فمات. حتّى رأى ثلاثة فدعا عليهم فماتوا، فأوحى الله يَتَوَبِّكُن له المالية في أبي فمات، ثمّ رأى آخر فدعا عليه فمات. حتّى رأى ثلاثة فدعا عليهم فماتوا، فأوحى الله يَتَوَبِّكُن أليه: يا إبراهيم معاد عليه فمات. حتّى رأى ثلاثة فدعا عليهم فماتوا، فأوحى الله يَتَوَبِّكُن أليه: إبراهيم دعوتك مجابة، فلا تدعو على عبادي فإنّى لو شئت فماتوا، فأوحى الله يَتَوَبِّكُن إليه: يا إبراهيم دعوتك مجابة، فلا تدعو على عبادي فإنّى لو شئت فماتوا، فأوحى الله يَتَوَبِّكُن إليه: يا إبراهيم دعوتك مجابة، فلا تدعو على عبادي فإنّى لو شئت فماتوا، فأوحى الله يتربي خلقت خلقي على ثلاثة أصناف، عبداً يعبدني لا يشرك بي شيئاً فأثيبه؛ وعبداً يعبد غيري فأخرج من صلبه من يعبدني.

ثمّ التفت فرأى جيفةً على ساحل البحر بعضها في الماء وبعضها في البرَّ، تجيء سباع البحر فتأكل ما في الماء، ثمّ ترجع فيشتمل بعضها على بعض فيأكل بعضها بعضاً، ويجيء مباع البرّ فتأكل منها فيشتمل بعضها على بعض فيأكل بعضها بعضاً، فعند ذلك تعجب إبراهيم ممّا رأى وقال: يا ربّ أرني كيف تحيي الموتى هذه أمم يأكل بعضها بعضاً، قال: أولم تؤمن؟ قال: بلى ولكن ليطمئنّ قلبي – يعني حتّى أرى هذا كما رأيت الأشياء كلّها – قال: خذ أربعة من الطير فقطعهن، واخلطهنّ كما اختلطت هذه الجيفة في هذه السباع التي أكل بعضها بعضاً فخلط ثمّ اجعل على كلّ جبل منهنّ جزءاً ثمَّ ادعهن يأتينك سعياً فلمّا دعاهن أجبنه كانت الجبال عشرة. قال: وكانت الطيور الديك والحمامة، والطاووس والغراب<sup>(٢)</sup>.

(1) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٥١٣ ح ٣١٤ والاحتجاج ص ٣٥.
 (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٠٩ باب ٣٨٥ ح ٣١.

٣ - باب/ إراءته ﷺ ملكوت السماوات والأرض وسؤاله أحياء الموتي

**إيضاح؛** إراءته ملكوت السماوات والأرض يحتمل أن يكون ببصر العين بأن يكون الله تعالى قوّى بصره، ورفع له كلّ منخفض وكشط له عن أطباق السماء والأرض حتّى رأى ما فيهما ببصره، وأن يكون المراد رؤية القلب بأن أنار قلبه حتّى أحاط بها علماً، والأوّل أظهر نقلاً والثاني عقلاً، والظاهر على التقديرين أنّه أحاط علماً بكلّ ما فيهما من الحوادث والكائنات، وأمّا حمله على أنّه رأى الكواكب وما خلقه الله في الأرض على وجه الاعتبار والاستبصار واستدلّ بها على إثبات الصانع فلا يخفى بعده عمّا يظهر من الأخبار .

٩ - ٥، ماجيلويه، عن عمّه، عن الكوفتي، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن

- (1) تفسير القمي ج ١ ص ٢١٣.
   (٢) تفسير العياشي ج ١ ص ١٦١ ح ٤٧٠.
   (٣) مال العالي ٢ ٢ ٣٣.
- (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٥١ باب ٣٢ ح ٨. (٤) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٣٣ باب الشك ح ١.

القاسم، عن صالح بن سهل، عن أبي عبد الله عليه في قول الله بَمَرَضَى : ﴿ فَخُذُ أَدَبَعَةُ مِنَ الطَّبَرِ فَصُرْهُنَ إِلَيْكَ ثُمَ اجْعَلْ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَ جُزَءً ﴾ الآية، قال : أخذ الهدهد والصرد والطاووس والغراب فذبحهن وعزل رؤوسهن ثمّ نحز أبدانهن في المنحاز بريشهن ولحومهن وعظامهن حتى اختلطت، ثمّ جزّاهن عشرة أجزاء على عشرة أجبل، ثمّ وضع عنده حبّاً وما ثمّ جعل مناقيرهن بين أصابعه، ثمّ قال : انتين سعياً بإذن الله لمجرّي أوضع عنده حبّاً وما ثمّ جعل مناقيره أجبل، ثمّ وضع عنده حبّاً وما ثمّ جعل مناقيرهن بين أصابعه، ثمّ جزّاهن عشرة أجزاء على عشرة أجبل، ثمّ وضع عنده حبّاً وما ثمّ جعل مناقيرهن بين أصابعه، ثمّ قال : انتين سعياً بإذن الله لمجرّي أبدانهن من في المنحاز بريشهن ولحومهن ثمّ جعل مناقيرهن بين أصابعه، ثمّ قال : انتين سعياً بإذن الله لمجرّي أبدانه مناير بعضها إلى بعض اللحوم والريش والعظام حتى استوت الأبدان كما كانت، وجاء كل بدن حتى التزق برقبته اللحوم والريش والعظام حتى استوت الأبدان كما كانت، وجاء كل بدن حتى التزق مرقبته من جلا فيها رأسه والمنقار، فخلى إبراهيم عن مناقيرهن فوقعن وشربن من ذلك الماء، والتقطن من ذلك الماء، الله يرقبته من ذلك الماء، والتقطن من ذلك الحبّ، ثمّ قلن : يا نبي الله أحيتنا أحياك الله، فقال إبراهيم عن مناقير من فوقعن وشربن من ذلك الماء، والتقطن من ذلك الحبّ، ثمّ قلن : يا نبي الله أحيتنا أحياك الله، فقال إبراهيم : بل الله يحيى ويميت، من ذلك الحبّ، ثمّ قلن : يا نبي الله أحيتنا أحياك الله، فقال إبراهيم الظاهر.

قال ﷺ : وتفسيره في الباطن : خذ أربعة ممّن يحتمل الكلام فاستودعهم علمك، ثمّ ابعثهم في أطراف الأرضين حججاً لك على النّاس، وإذا أردت أن يأتوك دعوتهم بالاسم الأكبر يأتوك سعياً بإذن الله ﷺ .

قال الصّدوق تظيُّب : الّذي عندي في ذلك أنّه لظيَّمَةِ أمر بالأمرين جميعاً، وروي أنّ الطيور الّتي أمر بأخذها : الطاووس والنسر والديك والبطّ<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: النحز: الدقّ بالمنحاز وهو الهاون.

- (۱) الخصال، ص ۲٦٥ باب الأربعة ح ١٤٦.
- (۲) التوحيد، ص ۱۳۲ وعيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۱۷٦ باب ۱۵ ح ۱.

**چ:** مرسلاً مثله<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** هذا أحد وجوه التأويل في هذه الآية، وقد ذكره جماعة من المفسّرين ورووه عن ابن عبّاس وابن جبير والسدّيّ.

والثاني أنّه أحبّ أن يعلم ذلك علم عيان بعدما كان عالماً به من جهة الاستدلال والبرهان لتزول الخواطر والوساوس، وإليه يوميء خبر أبي بصير وغيره.

والثالث أنّ سبب السؤال منازعة نمرود إيّاه في الإحياء فقال : ﴿أَنَا أُخِي. وَأُمِيتُ ﴾ وأطلق محبوساً وقتل إنساناً، فقال إبراهيم : ليس هذا بإحياء، وقال : يا ربّ أرني كيف تحيي الموتى ليعلم نمرود ذلك. وروي أنّ نمرود توعده بالقتل إن لم يحيِ الله الميّت بحيث يشاهده فلذلك قال : ﴿ لِيَطْمَهِنَ قَلِيَّ ﴾ أي بأن لا يقتلني الجبّار .

**بيان؛** قال الطبرسي <sub>كلفله</sub>: قرأ أبو جعفر وحمزة وخلف ورويس عن يعقوب ﴿فَمُرَمُنَ ﴾ بكسر الصاد والباقون ﴿فَمُرَمُنَ ﴾ بضم الصاد. ثمَّ قال: صرته أصوره أي أملته، وصرته أصوره: قطّعته. قال أبو عبيدة: فصرهنَّ من الصور وهو القطع. وقال أبو الحسن: وقد قالوا بمعنى القطع أصار يصير أيضاً، فمن جعل ﴿فَمُرَمُنَ إِلَيْكَ ﴾ بمعنى أملهنَّ إليك حذف من الكلام، والمعنى أملهنَ إليك فقطّعهنَ، ومن قدّر ﴿فَمُرَمُنَ ﴾ على معنى فقطّعهن كان لم يحتج إلى إضمار<sup>(٣)</sup>. وقال البيضاوي: أي فأملهنَّ واضممهنَ إليك لتتأمّلها وتعرف شأنها للألا تلتبس عليك بعد الإحياء. وقال الجوهريَّ: صاره يصوره ويصيره أي أماله، وقرىء فَمُرْهُنَ إِلَيْكَ ﴾ بضم الصاد وكسرها. قال الأخفش: يعني وجّههنَ، يقال: صر إليّ وصر

- (1) الاحتجاج ص ٤٣٧.
   (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۹۸.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٢ ص ١٧٦.

وجهك إليّ أي اقبل عليّ، وصرت الشيء أيضاً قطّعته وفصّلته، فمن قال هذا جعل في الآية تقديماً وتأخيراً كأنه قال: خذ إليك أربعة من الطير فصرهنّ<sup>(1)</sup>.

**أقول:** يظهر ممّا مر من الأخبار وما سيأتي أنّه بمعنى التقطيع وإن أمكن أن يكون بياناً لحاصل المعنى.

١٢ - ل: ابن موسى، عن العلويّ، عن جعفر بن محمّد بن مالك الكوفيّ عن محمّد بن الحسين بن زيد الزيّات، عن محمّد بن زياد الأزديّ : عن المفصّل بن عمر، عن الصادق جعفر بن محمد عليه قال : سألته عن قول الله بَرَوَعَلا : ﴿وَإِذَا بَتَنَةَ إِبَرَعِمَ رَئِمُ بِكَلِمَتِ قَائَتَهُنْ قَالَ إِلَى جَعفر بن محمد عليه قال : سألته عن قول الله بَرَوَعَلا : ﴿وَإِذَا بَتَنَة إِبَرَعِمَ رَئِمُ بِكَلِمَتِ قَائَتَهُنْ قَال إِلَى بَعفر بن محمد عليه قال : سألته عن قول الله بَرَوَعَلا : ﴿وَإِذَا بَتَنَة إِبَرَعِمَ رَئِمُ بِكَلِمَتِ قَائَتَهُنْ قَال إِلَى بَعفر بن محمد عليه الكلمات التي تلقاها آدم عليه من ربّه فتاب عليه، وهو أنه قال : فيارب أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلاّ تبت عليه، وهو أنه قال : فيارب أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين يقوله : فوقائَتَهُنْ في الله عليه ، وهو أنه قال : فيارب أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلاّ تبت عليه، وهو أنه قال : فيارب أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين يقوله : فقات في بُوَيَكَ بقوله : فقات الله عليه ، وهو أنه على إنه عليه إلى القائم عليه النه عليه الله في عنه بقوله : فقلت له : يا ابن رسول الله فما يعني بُوَيَك بقوله : وفَقَائَتُهُنْ في؟ قال المفضل : فقلت له : يا ابن رسول الله فأخبرني عن قول الله بَوَيَك : وفَقَائَتَهُنْ كَلَيهُ أَبَيهُ في قال المفضل : فقلت له : يا ابن رسول الله فأخبرني عن قول الله بَوَي : وفَعَيه بذلك الإمامة جعلها الله في عقب الحسين ذون ألى يوم القيامة، قال : فقلت له : يا بن رسول الله فكيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون إلى يوم القيامة، قال : فقلت له : يا بن رسول الله فكيف صارت الإمامة في مؤل الحسين دون ألى يوم القيامة، قال : فقلت له : يا بن رسول الله فكيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون وله ويوم القيامة، قال : فقلت له : يا بن رسول الله وسيدا شباب أهل الجنة؟ فقال علي : إلى يوم الي يوم القيامة، وله الميعا وله الله وسبطاه وسيدا شباب أهل الجنة؟ فقال عليها : إلى يول الله يوم القيامة ، قال : يقول : لم فعل الله ذلك؟ فإنّ الإمامة خلافة الله بيتون صل موسي موسى ، ولم يكن لأحد أن يقول : لم فعل الله ذلك؟ فإنّ الإمامة خلافة الله بيتول ول اله من مال على وما يسل عرفي مؤما الحسي؟ إلى الحسي ؟ أنّ الله مو الحكيم في أفعاله لا يسأل عل ومل اله من يعول : لم

ولقول الله تبارك وتعالى : ﴿وَإِذِ ٱبْتَلَىٰ إِبَرَهِمَرَ رَئِبُهُ بِكَلِمَتِ فَأَنَمَهُنَّ ﴾ وجه آخر وما ذكرناء أصله، والابتلاء على ضربين :

أحدهما مستحيلٌ على الله تعالى ذكره والآخر جائز، فأمّا ما يستحيل فهو أن يختبره ليعلم ما تكشف الأيام عنه وهذا ما لا يصحّ، لأنّه بَجَرَيَجَكَ علاّم الغيوب. والضرب الآخر من الابتلاء أن يبتليه حتّى يصبر فيما يبتليه به فيكون ما يعطيه من العطاء على سبيل الاستحقاق، ولينظر إليه الناظر فيقتدي به فيعلم من حكمة الله بَجَرَيَجَكَ أنّه لم يكل أسباب الإمامة إلاّ إلى الكافي المستقلّ الذي كشفت الأيّام عنه بخير، فأمّا الكلمات فمنها ما ذكرناه، ومنها اليقين، وذلك قول الله بَجَرَيَكَ : ﴿وَلَكَذَلِكَ نُرِيَ إِبَرَهِيمَ مَلَكُونَ السَمَوَيَنِ وَالأَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ ا

ومنها المعرفة بقدم بارته وتوحيده وتنزيهه عن التشبيه حين نظر إلى الكوكب والقمر

(١) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٢٢١.

والشمس، واستدلّ بأفول كلّ واحد منها على حدثه، وبحدثه على محدثه، ثمّ علمه بأن الحكم بالنجوم خطأ في قوله بَجَرَيَكِ : ﴿فَنَظَرَ نَظْرَةُ فِي ٱلنَّجُومِ () فَقَالَ إِنِّي سَقِيمٌ () في وإنّما قيده الله سبحانه بالنظرة الواحدة لأنّ النظرة الواحدة لا توجب الخطاء إلا بعد النظرة الثانية بدلالة قول النبيّ يُحْكِرُ لمّا قال لامير المؤمنين غَلِيَكِيرَ : يا عليّ أوّل النظرة لك، والثانية عليك لا لك.

ومنها الشجاعة وقد كشفت الأصنام عنه بدلالة قوله ١٩٢٢ في الإِذْ قَالَ لِأَبِيدٍ وَقَوْمِهِ. مَا هَٰذِهِ ٱلتَّمَانِيلُ ٱلَّتِي أَنتُمْ لَمَا عَنكِفُونَ ٢٠ قَالُوا وَجَدْنَا مَابَآءَنَا لَمَا عَبِدِينَ ٢٠ هُ فَالَ لَغَدْ كُنتُمْ أَسْتُمْ وَبَابَآؤُكُمْ فِي ضَلَالٍ تُبِينِ ٢٠ فَالُوْأَ أَجِنْتَنَا بِٱلْحَقِّ أَمْر أَنتَ مِنَ ٱللَّعِبِينَ ٢٠ فَالَ بَل زَنِيكُمُ رَبُّ التَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ٱلَّذِي فَطَرَقُتِ وَأَنَا عَلَىٰ ذَلِكُمْ مِنَ ٱلشَّنِهِدِينَ ٢٠ وَمَالَقَهِ لَأَكِيدَنَّ أَمْنَنَكُمُ بَعَدَ أَن تُوَلُوا مُدْبِرِينَ ٢٠ فَجَعَلَهُمْ جُذَذًا إِلَّا كَبِبِرًا لَمُمْ لَعَلَّهُمْ الِيَهِ بَرْجِعُونَ ٢ الله ﴾﴿وَجَلاتِ تمام الشجاعة. ثم الحلم مضمن معناه في قوله ﴾﴿إِنَّ إِبَرَهِيمَ لَحَلِيمُ أَوَّهُ مُّنِيبٌ﴾ ثمَّ السخاء وبيانه في حديث ضيف إبراهيم المكرمين. ثمَّ العزلة عن أهل البيت والعشيرة مضمّن معناه في قوله: ﴿وَأَعْتَزِلُكُمْ وَمَا تَدْعُونَ مِن دُونِ أَنْلُهِ﴾ الآية. والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر بيان ذلك في قوله ﴾ وَإِذْ قَالَ لِأَبِيهِ يَتَأْبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِبُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا ٢٠ يَتَأْبَتِ إِنِّي فَدَّ جَآءَنِي مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأَتَّبِغْنِي أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِنَّا ٢ يَتَأْبَتِ لَا تَعْبُدِ ٱلشَّيْطَنَنُّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا ٢ يَتَأْبَتِ إِنِّ أَخَافُ أَن يَمَشَكَ عَذَابٌ مِنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا ٢٠ ٢ إِدفع السيئة بالحسنة وذلك لمّا قال أبوه: ﴿أَرَاغِبُ أَنتَ عَن مَالِهَتِي يَتَإِبْرَهِيمُ لَمِن لَمْ تَنتَهِ لَأَرْجُمَنَّكَ وَأَهْجُرْنِي مَلِيًّا﴾ فقال في جواب أبيه : ﴿سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَقِيًّ إِنَّهُمُ كَانَ بِي حَفِيًّا ﴾ والتوكُّل بيان ذلك في قوله : ﴿ ٱلَّذِى خَلَقَنِي فَهُوَ بَهْدِينِ ٢ وَٱلَّذِى هُوَ بُطْعِمُنِي وَبَسْتِينِ ٢٠٠٠ وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ بَشْغِينٍ ٢٠٠٠ وَٱلَّذِى بُيسِتُنِي ثُمَّ بُحْمِينِ ٢٠٠٠ وَالَّذِي أَلْمَعُ أَن بَغْفِرَ لِي خَطِبَتَنِي بَوْمَ الذِيبِ ٢

ثمّ الحكم والانتماء إلى الصالحين في قوله: ﴿رَبِّ هَبَ لِي حُصّكما وَٱلْحِقْنِي بِالصَالِحِين الّذين لا يحكمون إلاّ بحكم الله بَحَرَيَّة ولا يحكمون بالآراء والمقاييس حتى يشهد له من يكون بعده من الحجج بالصدق، بيان ذلك في قوله: ﴿وَأَجْعَل لَي لِسَانَ صِدْقٍ فِي مَتَى يشهد له من يكون بعده من الحجج بالصدق، بيان ذلك في قوله: ﴿وَأَجْعَل لَي لِسَانَ صِدْق فِي الآخِرِينَ ﴾ أراد به هذه الأمّة الفاضلة، فأجابه الله وجعل له ولغيره من أنبيائه لسان صدق في والمحنة في النفس حين جعل في المنجنيق وقذك قوله بَحَرَيَّة : ﴿وَجَمَلَنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ غَلِيَّا﴾ بذبح ابنه إسماعيل. ثمّ المحنة بالأهل حين خلّص الله بَحَرَيَّة حرمته من عزازة القبطي في الخبر المذكور في هذه القصة.

ثمّ الصبر على سوء خلق سارة . ثمّ استقصار النفس في الطاعة في قوله : ﴿وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَنُونَ ﴾ ثمّ النزاهة في قوله كَمَرَجَكَ : ﴿مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيَّا وَلَا نَصْرَانِيَّا وَلَكِن كَانَ حَنِيغًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ ثمّ الجمع لأشراط الطاعات في قوله : ﴿قُلْ إِنَّ صَلَاتِي وَنُسُكِي وَبَحَيَاك وَمَمَاتِي لِلَّو رَبِ ٱلْمَنَلِينَ ٢ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ جميع أشراط الطاعات كلُّها حتى لا يعزَّب عنها عازبة، ولا تغيب عن معانيها منها غائبة. ثمَّ استجابة الله بَؤَرَجَكَ دعوته حين قال: ﴿رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِ ٱلْمَوْتَى﴾؟ وهذه آية متشابهة معناها أنَّه سأل عن الكيفية، والكيفيَّة من فعل الله ﴿ وَجَلَّ ، متى لم يعلمها العالم لم يلحقه عيبٌ ولا عرض في توحيده نقصٌ فقال الله المَجْزَجَةُ : ﴿ أَوَلَمْ تُؤْمِنَّ قَالَ بَلَنَّ ﴾ هذا شرط عام من آمن به متى سئل واحدٌ منهم أولم تؤمن؟ وجب أنَ يقول : بلي كما قال إبراهيم عَلِيَّنِي ولمَّا قال الله بَرْزَيْنِ لجميع أرواح بني آدم: ﴿أَلَسْتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا ﴾ قال: أوَّل من قال بلي محمّد ﷺ فصار بسبقه إلى بلى سيّد الأوّلين والآخرين وأفضل النبيّين والمرسلين، فمن لم يجب عن هذه المسألة بجواب إبراهيم فقد رغب عن ملَّته، قال الله جَوَجَبَن : ﴿ وَمَن يَرْغَبُ عَن مِّلَةٍ إِبْرَهِ مَ إِلَا مَن سَفِهَ نَفْسَةُ﴾ ثم اصطفاء الله ﷺ إيّاه في الدنيا ثمّ شهادته في العاقبة أنَّه من الصالحين في قوله بَجَرَجَكَ : ﴿وَلَقَدِ أَسْطَفَيْنَهُ فِي ٱلْذُنِيَآ وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلِحِينَ﴾ والصالحون هم النبيّ والأثمَّة صلوات الله عليهم، الآخذون عن الله أمره ونهيه، والملتمسون للصلاح من عنده والمجتنبون للرأي والقياس في دينه في قوله ﴾ وَكَنَّلْ : ﴿ إِذْ قَالَ لَهُ رَبُّهُۥ أَسْلِمٌ قَالَ أَسْلَمْتُ لِزَبّ ٱلْعَالَمِينَ﴾ ثمَّ اقتداء من بعده من الأنبياء ﷺ في قوله ﷺ : ﴿وَوَضَّىٰ بِمَا إِبْرَهِمُ بَنِيهِ وَيَعْفُونُ يَنْبَنِيَّ إِنَّ اللَّهَ أَسْطَغَى لَكُمُ الدِينَ فَلَا تَمُونُنَّ إِلَّا وَأَنتُمُ مُسْلِمُونَ﴾ وفي قوله بَجْرَكِن لنبيّه عَلَي : ﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ ٱنَّبِعَ مِلْةَ إِبْرَهِيمَ حَيِنَا ۖ وَمَا كَانَ مِنَ ٱلْسُمْرِكِيَ ﴾ وفي قوله عَزَيْظٍ : ﴿ قِلْةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمَ هُوَ سَتَنَكُمُ ٱلْمُسْلِمِينَ مِن فَبَلٌ ﴾ وأشراط كلمات الإمام مأخوذة من جهته ممّا يحتاج إليه الأمة من مصالح الدُنيا والآخرة وقول إبراهيم عَلِيَّةٍ : ﴿ وَمِن ذُرِّيَّتِيَّ مِن حرف تبعيض ليعلم أنَّ من الذرّية من يستحقَّ الإمامة، ومنهم من لا يستحقُّ الإمامة هذا من جملة المسلِّمين وذلك أنَّه يستحيل أن يدعو إبراهيم علي الأمامة للكافر أو للمسلم الذي ليس بمعصوم، فصحَّ أنَّ باب التبعيض وقع على خواصّ المؤمنين، والخواصّ إنّما صاروا خواصّاً بالبعد من الكفر، ثمّ من اجتنب الكبائر صار من جملة الخواصّ أخص، ثمّ المعصوم هو الخاص الأخص، ولو كان للتخصيص صورة أدنى عليه لجعل ذلك من أوصاف الإمام.

وقد سمّى الله بمَرْتَبَلا عيسى من ذرّية إبراهيم وكان ابن ابنته من بعده، ولمّا صح أنّ ابن البنت ذرّية ودعا إبراهيم لذرّيته بالإمامة وجب على محمّد عليه الاقتداء به في وضع الإمامة في المعصومين من ذرّيته حذو النعل بالنعل بعدما أوحى الله بَرَتَبَلا إليه وحكم عليه بقوله : في أَمَّ أَوَحَيْنَا إلَيْكَ أَنِ أَنَبَع مِلَةَ إبْرَهِيمَ حَيْفَاً الآية، ولو خالف ذلك لكان داخلاً في قوله بَرَتَبلا : فومَن يَرْعَبُ عَن يَلَة إبْرَهِيمَ إلا مَن سَفِهُ نَفْسَةُ كَمَ جلّ نبي الله عن ذلك، وقال الله بَرَتَبلا : فومَن يَرْعَبُ عَن يَلَة إبْرَهِيمَ لَلَذِينَ أَنَبَعُوهُ وَعَذَا النّبِي وَالَّ خَالَفَ ذلك لكان داخلاً في قوله بَرَتَبلا : فومَن يَرْعَبُ عَن يَلَة إبْرَهِيمَ لَلَذِينَ أَنَبَعُوهُ وَعَذَا النّبِي وَالَفَ ذلك الكان داخلاً في ذرية الله بَرَتَبلا : فومَن يَرْعَبُ عَن يَلَة إبْرَهِيمَ لَلَذِينَ أَنَبَعُوهُ وَعَذَا النّبِي وَالَ عَهْدِى الْفَلْلِمِينَ عَلَى به أَنَّ الإمامة لا تصلح لمن قد عبد صنماً أو وثناً أو أشرك بالله طرفة عين وإن أسلم بعد ذلك، والظلم: وضع الشيء في غير موضعه، وأعظم الظلم الشرك قال الله بَخَرَيَكَ : ﴿إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيرٌ ﴾ وكذلك لا يصلح الإمامة لمن قد ارتكب من المحارم شيئاً صغيراً كان أو كبيراً وإن تاب منه بعد ذلك، وكذلك لايقيم الحد من في جنبه حدّ، فإذاً لا يكون الإمام إلا معصوماً، ولا تعلم عصمته إلا بنصّ الله عليه على لسان نبيّه يَشْبُ لا تعريف عليه الغير الخلية فترى كالسواد والبياض وما أشبه ذلك، وهي مغيبة لا تعرف إلا بتعريف علام الغيوب بَحْرَيْكِ <sup>(1)</sup>.

مع: الدقَّاق، عن العلويّ مثله إلى آخر ما أضاف إليه من كلامه «ص ١٢٦». مع: الدقَّاق، عن العلويّ مثله إلى آخر ما أضاف إليه من كلامه «ص ١٢٦».

**بيان: ق**وله: (ثمّ علمه بأنّ الحكم بالنجوم خطاء) مبني على أنّ نظره عَلَيْتَنْ إِنَّمَا كَانَ موافقة للقوم والحكم بالسقم للتورية كما مرّ.

١٣ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن أبن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِى وَفَ<sup>ْ</sup>تَهَ قال: إنَّه كان يقول إذا أصبح وأمسى : «أصبحت وربِّي محمود، أصبحت لا أُشرك بالله شيئاً، ولا أدعو مع الله إلهاً آخر، ولا أتّخذ من دونه وليّاً فسمّي بذلك عبداً شكوراً<sup>(٢)</sup>.

15 – ل، هع عليّ بن عبد الله الأسواري، عن أحمد بن محمّد بن قيس الشجريّ عن عمرو بن حفص، عن عبد الله بن محمّد بن أسد، عن الحسين بن إبراهيم، عن يحيى بن سعيد البصريّ، عن ابن جريح، عن عطا، عن عتبة بن عمير الليّتي، عن أبي ذرّ تقلله عن البتي يقي قال : أنزل الله على إبراهيم عشرين صحيفة، قلت : يا رسول الله ما كانت صحف إبراهيم؟ قال : أنزل الله على إبراهيم عشرين صحيفة، قلت : يا رسول الله ما كانت صحف إبراهيم؟ قال : كانت أمثالاً كلّها، وكان فيها : أيّها الملك المبتلى المغرور إنّي لم أبعثك إبراهيم؟ قال : كانت أمثالاً كلّها، وكان فيها : أيّها الملك المبتلى المغرور إنّي لم أبعثك لتجمع الدنيا بعضها إلى بعض ولكن بعثتك لترد عني دعوة المظلوم، فإنّي لا أردها وإن كانت معن من كافر، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن يكون له ثلاث ساعات : ساعة يناجي فيها من كافر، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن يكون له ثلاث ساعات : ساعة يناجي فيها بربة بي يحل أن ين الم أونا كانت أمثالاً كلّها، وكان معامة يتفكر فيما صنع الله بي أردها وإن كانت من كافر، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن يكون له ثلاث ساعات : ساعة يناجي فيها من كافر، وعلى العاقل ما لم يكن مغلوباً أن يكون له ثلاث ساعات : ساعة يناجي فيها بربعظ نفسه من الحلال، فإنّ هذه الساعة عون لتلك الساعات، واستجمام للقلوب وتزيع لها، وعلى العاقل أن يكون بصيراً بزمانه، مقبلاً على شأنه، حافظاً للسانه فإنّ من فيها بحظ نفسه من الحلال، فإنّ هذه الساعة عون لتلك الساعات، واستجمام للقلوب وتزيع لها، وعلى العاقل أن يكون بصيراً بزمانه، مقبلاً على شأنه، حافظاً للسانه فإنّ من معلم أن من ما حات، واستجمام للقلوب وتزيع لها، وأو من عمله قل كلامه إلا فيما يعنيه، وعلى العاقل أن يكون طالباً عن ما ما يرمة ألما من مرمة وتزيع لها، أو تزوّد لمعاد، أو تلذذ في غير محرم، قلم الما على أي كون طالباً نثلاث ، مقبل على المون الي بين ما كانت صحف لمعاش، أو تزوّد لعاد، أو تلمانه، مقل بنه بالموت كيف يفرح؟ ولمن من عليه، وعلى العاقل أن يكون طالباً عمل من أيقن بالموت كيف يفرح؟ ولمن من عمله، أو تزوّد لمعاد، أو تلذذ في غير محرم، قلما أيقن بالموت كيف يفرح؟ ولمن يرى اللغار أي يمن بالنه أم يطمنيّ إليها؟ ولمن يرى الدنيا وتقلّها بأهلها لم يطمنيّ إليها؟ ولمن يرى المان لما يعمل؟ قلت : يا رسول الله هل في أيدينا مما أيل لي من اين يلن ما أي ل كيف يخل؟ ألما

(۱) الخصال، ص ۲۰۵ باب الخمسة ح ۸٤. (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۵۲ باب ۳۳ ح ۱.

الله عليك شيء ممّا كان في صحف إبراهيم وموسى؟ قال : يا أبا ذرّ اقرأ ﴿قَدْ أَفَلَحَ مَن تَزَكَّى ﴾ وَذَكَرَ اسْدَ رَبِّهِ فَصَلَى ﴾ بَلْ تُؤْثِئُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنِّ ﴾ وَالْآخِرَةُ خَبَرٌ وَأَبْقَى ﴾ إِنَّ هَنذَا لَغِي الشُّحْفِ الْأُولَى ﴾ مُعُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَى ﴾ (1).

**بيان؛** ما لم يكن مغلوباً أي بالمرض أو بالعدو أو بالمصائب أو على عقله فيكون تأكيداً. وقوله ﷺ : (وساعة يخلو) معطوف على قوله : (ثلاث ساعات) ولعلّه كان أربع ساعات كما في الأخبار الأخر، وقوله : (ينصب) من النصب بمعنى التعب.

**شیء** عن زرارة مثله<sup>(۳)</sup>.

١٦ - شيء عن زرارة، عن أبي جعفر وأبي عبد الله بينية في قول الله : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِي إِبَرَهِيمَ مَلَكُوتُ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ فَقَال أبو جعفر : كشط له عن السماوات الترفيم مَلَكُوتُ السَموية والأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ فَقَال أبو جعفر : كشط له عن السماوات حتى نظر إلى العرش وما عليه، قال : والسماوات والأرض والعرش والكرسي . وقال أبو عبد الله يتيني فقال أبو جعفر : كشط له عن السماوات حتى نظر إلى العرش والكرسي . وقال أبو جعفر : كشط له عن السماوات حتى نظر إلى العرش وما عليه، قال : والسماوات والأرض والعرش والكرسي . وقال أبو عبد الله يتيني فقال أبو جعفر : كشط له عن السماوات عليه الله والكرسي . وقال أبو عبد الله يتيني والكرسي . والكرسي . وقال أبو عبد الله يتيني وما عليه من الأرض حتى رآها، وعن السماء وما فيها والملك الذي يحملها، والكرسي وما عليه .

الا – وفي رواية أخرى عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبَرَهِيدَ مَلَكُوتَ السَّمَنُوَتِ وَالأَرْضِ﴾ قال: أعطي بصره من القوّة ما يعدو السماوات فرأى ما فيها، ورأى العرش وما فوقه، ورأى ما في الأرض وما تحتها<sup>(ه)</sup>.

1۸ - يوء أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن ابن مسكان قال: قال أبو عبد الله يوء أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن ابن مسكان قال: عبد الله يوعيني : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ قال: عبد الله يوعيني : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرِى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ قال: عبد الله يوعيني : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرُى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ قال: عبد الله يوعيني : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرُى إِبْرَهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ ٱلْمُوقِنِينَ قال: عبد الله عبد الله عليني : ﴿ وَكَذَلِكَ نُرُى إِنَى السبع حتّى نظر إلى ما فوق العرش، وكشط له الأرض حتى رأى ما فوق العرش، وكشط له الأرض حتى محمّد يؤتى منه من بعده قد يؤتى لأرى ما فوق العرش، وكشط له الأرض حتى أن ما فول ما في الهواء، وفعل بمحمّد يؤتى مثل ذلك، وإني لأرى صاحبكم والأئمة من بعده قد فعل بهم مثل ذلك ".

شي: عن عبد الرحيم مثله فج ١ ص ٣٩٤ ح ٣٣٤. **أقول:** سيأتي بعض الأخبار في أبواب فضائل الأثمة ﷺ .

(1) الخصال، ص ٢٣٣ باب العشرون ح ١٣ ومعاني الأخبار، ص ٣٣٤.
 (٢) بصائر الدرجات، ص ١١٢ ج ٢ باب ٢٠ ح ١ وفيه: محمد بن الحجّال...
 (٣) - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٣ ح ٣٣ و٣٥ و٣٦ من سورة الأنعام.
 (٦) - (٩) بصائر الدرجات، ص ١١٢ ج ٢ باب ٢٠ ح ٢.

14 - شي، روى أبو بصير عن أبي عبد الله على قال: كانت الجبال عشرة وكانت الطيور الديك والحمامة والطاووس والغراب، وقال: فخذ أربعة من الطير فصرهن فقطّعهن بلحمهن وعظامهن وريشهن، ثمّ أمسك رؤوسهن، ثمّ فرّقهن على عشرة [جبال على كل] جبل منهن جزءاً؛ فجعل ما كان في هذا الجبل يذهب إلى هذا الجبل برأسه ولحمه ودمه، ثمّ يأتيه حتّى يضع رأسه في عنقه حتى فرغ من أربعتهنً.

٢٠ سمي، عن معروف بن خرّبوذ قال : سمعت أبا جعفر على يقول : إنّ الله لمّا أوحى إلى إبراهيم على إن أن خذ أربعة من الطير عمد إبراهيم فأخذ النعامة والطاووس والوزّة والديك ، إبراهيم على يعتر بعد الذبح ، ثمّ جعلهن في مهراسة فهرسهن ، ثمّ فرَّقهن على جبال الأردن ، وكانت يومئذ عشرة أجبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن في مهراسة فهرسهن ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أجبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن بأسمائهن على جبال الأردن ، وكانت يومئذ عشرة أجبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن في مهراسة فهرسهن ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أجبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أجبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أحبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أحبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أحبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ عشرة أحبال ، فوضع على كلّ جبل منهن جزءاً ، ثمّ دعاهن بأسمائهن فأقبلن إليه سعياً – يومئذ أله على كلّ شيء قدير<sup>(٢)</sup> .

٢١ – شهي: عن عليّ بن أسباط، أنّ أبا الحسن الرضا ﷺ سئل عن قول الله : ﴿قَالَ بَلَنْ وَلَنَكِن لِيَطَمَهِنَ قَلِّيكُ أكان في قلبه شكّ، قال : لا ولكنّه أراد من الله الزيادة في يقينه قال : والجزء واحد من عشرة<sup>(٣)</sup>.

٢٢ - شيء عن عبد الصمد بن بشير قال : جمع لأبي جعفر جميع القضاة فقال لهم رجل أوصى بجزء من ماله فكم الجزء؟ فلم يعلموا كم الجزء واشتكوا إليه فيه، فأبرد بريداً إلى صاحب المدينة أن يسأل جعفر بن محمد عليه في : رجل أوصى بجزء من ماله فكم الجزء فقد أشكل ذلك على القضاة فلم يعلموا كم الجزء؟ فإن هو أخبرك به وإلاً فاحمله على البريد وجهه إلى فأتى صاحب المدينة أن يسأل جعفر بن محمد عليه في ذرجل أوصى بجزء من ماله فكم الجزء فقد ورجهه إلى فأتى صاحب المدينة أن يسأل معلموا كم الجزء؟ فإن هو أخبرك به وإلاً فاحمله على البريد ورجهه إلى فأتى صاحب المدينة أبا عبد الله علي الجزء؟ فإن هو أخبرك به وإلاً فاحمله على البريد ورجهه إلى فأتى صاحب المدينة أبا عبد الله علي الجزء؟ فإن هو أخبرك به وإلاً فاحمله على البريد عن رجل أوصى بجزء من ماله وسأل من قبله من القضاة فلم يخبروه ما هو، وقد كتب إلي إن فن رجل أوصى بجزء من ماله وسأل من قبله من القضاة فلم يخبروه ما هو، وقد كتب إلي إن فسرت ذلك له، وإلاً حملتك على البريد إليه فقال أبو عبد الله عليزين : هذا في كتاب الله بين إن الله يقول – لما قال إبراهيم رب أرني كيف تحي الموتى – : فرعك كل على في في أن إبا جعفر بعث إلى أن أسألك فسرت ذلك له، وإلاً حملتك على البريد إليه فقال أبو عبد الله عليزين : هذا في كتاب الله بين إن الله يقول – لما قال إبراهيم رب أرني كيف تحي الموتى – : فرعك كل عبرة أواحداً به وإن إبراهيم دعا الله يقول – لما قال إبراهيم دو الطير أربعة والجبال عشرة، يخرج الرجل من كل عشرة أجزاء جزءاً واحداً به وإن إبراهيم دعا الطير أربعة والجبال عشرة، يخرج الرجل من كل عشرة أجزاء جزءاً واحداً به وإن إبراهيم دعا الهي أربعة والحداً عشرة، يخرج الرجل من كل عشرة أجزاء جزءاً واحداً به وإن إبراهيم دعا الهي أربعة والجبال عشرة، يخرج الرجل من كل عشرة أجزاء جزءاً واحداً بي وإلى الطير أربعة والحداً بي وإلى الميرة أجزاء حزءاً واحداً به وإن إلى الهي أربعة والحداً عشرة، يخرج الرجل من كل عشرة أجزاء حزءاً واحداً به وإلى أبراهي ذي أول أبراس في من من مر أوحداً بي وإلى أبراهيم، عمل الويس كيف يخرج وإلى المي مر من من مر مراس فدق فيه الطير حموة عرقاً عرقاً عرقاً حمّى من من منهما مرمو من الروس فاستقبله به فلم يكن الرأس الذي اسم م من مر مرم ماله فراس م مراس فرق من من من مم ممن مر مم ممن من مرم مما مرووس فاسم مممو مم مم مم مم الم م

٢٣ - شي، عن حريز بن عبدالله، عمّن ذكره، عن أحدهما ﷺ أنّه كان يقرأ هذه الآية : ﴿رَبَّنَا ٱغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَىٓ﴾ يعني إسماعيل وإسحاق<sup>(ه)</sup>.

(1) - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٦٢ ح ٤٧٤-٤٧٤ من سورة البقرة.
 (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٥٢ ح ٤٥ و٤٧ من سورة إبراهيم.

٢٤ - وفي رواية أخرى عمن ذكره، عن أحدهما أنّه قرأ: ﴿رَبَّنَا آغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى ﴾ قال: هذه كلمة صحفها الكتّاب إنّما كان استغفار إبراهيم لأبيه عن موعدة وعدها إيّاه وإنّما قال: ﴿رَبَّنَا أَغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَى ﴾ يعني إسماعيل وإسحاق، والحسن والحسين والله ابنا رسول الله ﷺ (<sup>()</sup>.

٢٥ - غوة في الحديث أنَّ إبراهيم عَلَيْنَ لقي ملكاً فقال له: من أنت؟ قال: أنا ملك الموت، فقال: أتستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح المؤمن؟ قال: نعم اعرض عني، فأعرض عنه فإذا هو شاب حسن الصورة، حسن الثياب، حسن الشمائل، طيّب الرائحة، فقال: ياملك الموت لولم يلق المؤمن إلاّ حسن صورتك لكان حسبه، ثمّ قال له: مل تستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح المؤمن؟ قال: مع اعرض عني، فأعرض عنه فإذا هو شاب حسن الصورة، حسن صورتك لكان حسبه، ثمّ قال له: مل الرائحة، فقال: ياملك الموت لولم يلق المؤمن إلاّ حسن صورتك لكان حسبه، ثمّ قال له: مل الرائحة، فقال: ياملك الموت لولم يلق المؤمن إلاّ حسن صورتك لكان حسبه، ثمّ قال له: مل تستطيع أن تريني الصورة التي تقبض فيها روح الفاجر؟ فقال: لا تطبق ؛ فقال: بلى، قال: فأعرض عني، فأعرض عنه ثمَّ التفت إليه فإذا هو رجل أسود، قائم الشعر، منتن قال: فأعرض عني، فأعرض عنه ثمَّ التفت إليه فإذا هو رجل أسود، قائم الشعر، منتن الرائحة، أسود الثياب، يخرج من فيه ومن مناخره النيران والدخان، فغشي على إبراهيم ثمّ ألقاق وقد عاد ملك الموت إلى حالته الأولى، فقال: يا ملك الموت ألي الفاجر إلا فإذا هو رجل أسود، قائم الشعر، منتن قال: فأعرض عني، فأعرض عنه ثمَّ التفت إليه فإذا هو رجل أسود، قائم الشعر، منتن قال: فأعرض عنه ثمّ التفت إليه فإذا هو رجل أسود، قائم الشعر، منتن الرائحة، أسود الثياب، يخرج من فيه ومن مناخره النيران والدخان، فغشي على إبراهيم ثمّ ألوات وقد عاد ملك الموت إلى حالته الأولى، فقال: يا ملك الموت لولم يلق الفاجر إلاً صورتك هذه لكفته<sup>(٢)</sup>.

٢٦ - كا: عليّ، عن أبيه ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن سنان، عن عبد الرحمن بن سيّابة عن أبي عبد الله غليّيَا في قال: إنّ الله ﷺ أمر إبراهيم غليّظٍ فقال: ﴿ أَجْعَلَ عَلَى كُلِّ جَبَلِ مِنْهُنَّ جُزْءًا﴾ وكانت الجبال يومنذ عشرة <sup>(٣)</sup>.

٢٧ – **كاء** عليّ، عن أبيه وعدّة من أصحابنا عن أحمد بن محمّد جميعاً عن ابن فضّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

۲۸ – **کاء** عليّ، عن أبيه، عن حمّاد، عن أبان بن تغلب قال : قال أبو جعفر ﷺ : الجزء واحد من عشرة لأنّ الجبال كانت عشرة والطيور أربعة<sup>(ه)</sup>.

۲۹ – كا: بإسناده عن أبي عبد الله غليظة: قال: قال النبيّ ﷺ: أنزل صحف إبراهيم غليظة في أوَّل ليلة من شهر رمضان<sup>(1)</sup>.

## ٤ - باب جمل أحواله ووفاته عَلِيَهُ

ا **- لي:** ماجيلويه، عن محمّد العظار، عن الأشعريّ، عن محمّد بن عمران، عن أبيه عمران بن إسماعيل، عن أبي عليّ الأنصاريّ، عن محمّد بن جعفر التميمي قال: قال

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٥٢ ح ٤٥ و٤٧ من سورة إبراهيم.
 (٢) غوالي اللثالي، ج ١ ص ٢٧٤ ح ١٠٠.
 (٣) الكافي، ج ٧ ص ١٢٢١ باب ٢٤ ح ١٠.
 (٤) - (٥) الكافي، ج ٧ ص ١٢٢١ باب ١٤٢ ح ٢ و٣.
 (٦) أصول الكافي، ج ٢ ص ٦٤٧ باب النوادر ح ٦.

الصادق جعفر بن محمد غليتَهْمْ: بينا إبراهيم خليل الرحمن غليمَهْمْ في جبل بيت المقدس يطلب مرعى لغنمه إذ سمع صوتاً ، فإذا هو برجل قائم يصلّي ، طوله اثنا عشر شبراً ، فقال له : يا عبد الله لمن تصلَّى؟ قال: لإله السماء، فقال له إبراهيم عَظِيَّةٍ هل بقي أحد من قومك غيرك؟ قال: لا، قال: فمن أين تأكل؟ قال: أجتني من هذا الشجر في الصيف وآكله في الشتاء قال له: فأين منزلك؟ قال: فأوماً بيده إلى جبل، فقال له إبراهيم عَظِيَّهِ هل لك أن تذهب بي معك فأبيت عندك اللّيلة؟ فقال: إنَّ قدّامي ماء لا يخاض، قال: كيف تصنع؟ قال: أمشى عليه، قال: فاذهب بي معك فلعلَّ الله أن يرزقني ما رزقك، قال: فأخذ العابد بيده فمضيا جميعاً حتّى انتهيا إلى الماء فمشى ومشى إبراهيم ﷺ معه حتّى انتهيا إلى منزله، فقال له إبراهيم عَلِيَّةٍ: أيُّ الأيّام أعظم؟ فقال له العابد: يوم الدين، يوم يدان الناس بعضهم من بعض، قال: فهل لك أن ترفع يدك وأرفع يدي فندعو الله ﴿ وَمَعْظِيرُهُا أَن يؤمننا من شرَّ ذلك اليوم؟ فقال: وما تصنع بدعوتي فوالله إنَّ لي لدعوة منذ ثلاث سنين فما أُجبت فيها بشيء؟ فقال له إبراهيم ﷺ: أولا أخبرك لأيّ شيء احتبست دعوتك؟ قال: بلي، قال له: إنّ الله بَجْرَجَكِ إذا أحبّ عبداً احتبس دعوته ليناجيه ويسأله ويطلب إليه، وإذا أبغض عبداً عجّل له دعوته أو ألقى اليأس في قلبه منها . ثمَّ قال له : وما كانت دعوتك؟ قال : مرَّ بي غنم ومعه غلام له ذوابة فقلت : يا غلام لمن هذا الغنم؟ فقال : لإبراهيم خليل الرحمن ، فقلت : اللَّهمَّ إن كان لك في الأرض خليل فأرنيه، فقال له إبراهيم: فقد استجاب الله لك أنا إبراهيم خليل الرحمن، فعانقه، فلمّا بعث الله محمداً عظي جاءت المصافحة (١).

**بيان:** قال الفيروزآباديّ : بانقيا قرية بالكوفة.

- (1) أمالي الصدوق، ص ٢٤٤ مجلس ٤٩ ح ١١.
- (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٠٩ باب ٣٨٥ ح ٣٠.

**أقول؛** المراد به ظهر الكوفة وهو الغريّ.

٣ – ع: أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن محمّد الواسطيّ، عن أبي عبد الله عظيّظ قال: أوحى الله كَمَوَظ إلى إبراهيم عظيّظ أنّ الأرض قد شكت إليّ الحياء من رؤية عورتك، فاجعل بينك وبينها حجاباً، فجعل شيئاً هو أكثر من الثياب ومن دون السراويل، فلبسه فكان إلى ركبتيه<sup>(1)</sup>.

**بيان:**قوله ﷺ: (هو أكثر من الثياب) أي زائد على سائر أثوابه، والظاهر : هو أكبر من التبّان؛ قال في النهاية : التبّان : سراويل صغير يستر العورة المغلّظة فقط، ويكثر لبسه الملاّحون .

٤ - ع: بإسناد العمريّ إلى أمير المؤمنين علي قال: إنّ النبيّ على سئل مما خلق الله بمرز؟ فقال: إنّ إبراهيم علي كان له يوماً ضيف ولم يكن عنده ما يمون ضيفه، فقال في نفسه: أقوم إلى سقفي فاستخرج من جذوعه فأبيعه من النجّار فيعمل صنماً فلم يفعل، وخرج ومعه إزار إلى موضع وصلى ركعتين، فجاء ملك وأخذ من ذلك الرمل والحجارة فقبضه في إزار إبراهيم غلي وحمله إلى بيته كهيئة رجل، فقال لأهل إبراهيم غلي إبراهيم فخذيه، فنتحوا الإزار فإذا الرمل واحد من جذوعه أبيعه من النجّار فيعمل صنماً فلم يفعل، وخرج ومعه إزار إلى موضع وصلى ركعتين، فجاء ملك وأخذ من ذلك الرمل والحجارة فقبضه في إزار إبراهيم غليت وحمله إلى بيته كهيئة رجل، فقال لأهل الحجارة الحجارة فقبضه في إزار إبراهيم فخذيه، فنتحوا الإزار فإذا الرمل قد صار ذرة، وإذا إبراهيم غليت الحجارة المدوّرة قد صارت لفتارية.

٥ – ها: المفيد، عن ابن قولويه، عن أبيه، عن سعد، عن الأشعريّ، عن ابن أبي الخطّاب، عن محمّد بن سليمان، عن الثماليّ، عن أبي جعفر غليتي قال: أوّل اثنين تصافحا على وجه الأرض ذو القرنين وإبراهيم الخليل، استقبله إبراهيم فصافحه، وأوّل شجرة على وجه الأرض النخلة".

٢ - لي: سيجيء في أخبار المعراج أنَّ النبي عني مرّ على شيخ قاعد تحت شجرة وحوله أطفال فقال رسول الله عني أخبار المعراج أنَّ النبي عني مرّ على شيخ قاعد تحت شجرة وحوله أطفال وقال ذفعا أطفال وقال : هذا أبوك إبراهيم قال : فما هؤلاء الطفال المؤمنين حوله يغذوهم <sup>(٤)</sup>.

٧-ع، لي: الدقّاق، عن الصوفتي، عن عبد الله بن موسى الطبريّ، عن محمّد بن الحسين الخشّاب، عن محمّد بن الحسين الخشّاب، عن محمّد بن محسن، عن يونس بن ظبيان، عن الصادق، عن آبانه، عن أمير المؤمنين على الله قال: لمّا أراد الله تبارك وتعالى قبض روح إبراهيم على الموت أداع أم ناع؟ الموت فقال: السلام عليك يا إبراهيم، قال: وعليك السلام يا ملك الموت أداع أم ناع؟

- (۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۰۹ باب ۳۸۵ ح ۲۹.
  - (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٩٨ باب ٣٧٦ ح ٣.
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ٢١٥ مجلس ٨ ح ٣٧٣.
  - ٤) أمالي الصدوق، ص ٣٦٥ مجلس ٦٩ ح ٢.

قال: بل داع يا إبراهيم فأجب، قال إبراهيم: فهل رأيت خليلاً يميت خليله؟ قال: فرجع ملك الموت حتّى وقف بين يدي الله جلّ جلاله فقال: إلهي قد سمعت بما قال خليلك إبراهيم، فقال الله جلّ جلاله: يا ملك الموت اذهب إليه وقل له: هل رأيت حبيباً يكره لقاء حبيبه، إنّ الحبيب يحبّ لقاء حبيبه<sup>(1)</sup>.

**بيان:** المراد بالداعي أن يكون طلبه على سبيل التخيير والرضى كما هو المتعارف فيمن يدعو ضيفاً لكرامته، وبالناعي أن يكون قاهراً طالباً على الجزم والحتم، وكان غرض إبراهيم عليميني الشفاعة والدعاء لطلب البقاء ليكثر من عبادة ربّه إن علم الله صلاحه في ذلك.

٨ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبان بن عثمان، عن أبي بعير، عن أبي جعفر أو أبي عبد الله عنه قال : إنّ إبراهيم عليّ لمّا قضى مناسكه رجع إلى الشام فهلك، وكان سبب هلاكه أنّ ملك الموت أتاه ليقبضه فكره إبراهيم الموت فرجع ملك الموت إلى ربّه يَتَوَيَّ فقال : إنّ إبراهيم فكره إبراهيم الموت فرجع ملك الموت إلى ربّه يَتَوَيَّ فقال : إنّ إبراهيم فكره إبراهيم الموت فرجع ملك الموت إلى ربّه يَتَوَيَّ فقال : إنّ إبراهيم كره الموت، فقال : دع إبراهيم فكره إبراهيم الموت فرجع ملك الموت إلى ربّه يَتَوَيَّ فقال : إنّ إبراهيم كره الموت، فقال : دع إبراهيم فيّ أن يعبدني الموت إلى ربّه يَتَوَيَّ فقال : إنّ إبراهيم كره الموت، فقال : دع إبراهيم فإنّه يحبّ أن يعبدني الموت إلى ربّه يَتَوَيَّ فقال : إنّ إبراهيم من علي كله فكره الحياة وأحب الموت الموت الموت، قال : حتّى رأى إبراهيم شيخاً كبيراً يأكل ويخرج منه ما يأكله فكره الحياة وأحب الموت الموت أله نا أن إبراهيم أتى داره فإذا فيها أحسن صورة ما رآها قطّ، قال : من أنت ؟ قال : أنا ملك فبلغنا أنّ إبراهيم أتى داره فإذا فيها أحسن صورة ما رآها قطّ، قال : من أنت ؟ قال : أنا ملك الموت، قال : أنّ إبراهيم أتى داره فإذا فيها أحسن صورة ما رآها قطّ، قال : من أنت ؟ قال : أنا ملك الموت، قال : سبحان الله من الذي يكره قربك وزيارتك وأنت بهذه الصورة؟ فقال : يا خليل الموت، قال : سبحان الله من الذي يكره قربك وزيارتك وأنت بهذه الصورة؟ فقال : يا خليل الموت، قال : سبحان الله من الذي يكره قربك وزيارتك وأنت بهذه الصورة، وإذا زيا ملك الرحمن إلى إلى في هذه الصورة، وإذا أراد بعبد خيراً بعثني إليه في هذه الصورة، وإذا أراد بعبد خيراً بعثني إليه في هذه الصورة، وإذا أراد بعبد ميراً بعثني إليه في هذه الصورة، وإذا أراد بعبد خيراً بعثني إليه في هذه الصورة، وإذا أراد بعبد خيراً بعثني إلى من وتوفّي بعده إسماعيل وهو ابن ثلاثين ومائة سنة، فدفن في الحجر مع أمّه (٢).

- (١) علل الشرائع، ج ١ ص ٥١ باب ٣٢ ح ٩، وأمالي الصدوق، ص ١٦٤. مجلس ٣٦ ح ١.
  - (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۵۳ باب ۳۱ ح ۱.

اشكر الله واعمل طعاماً وادع عليه الفقراء وأهل الحاجة، قال: ففعل ذلك إبراهيم ودعا إليه الناس، فكان فيمن أتى رجل كبير ضعيف مكفوف معه قائد له فأجلسه على مائدته، قال: فمد الأعمى يده فتناول لقمةً وأقبل بها نحو فيه فجعلت تذهب يميناً وشمالاً من ضعفه، ثمّ أهوى بيده إلى جبهته فتناول قائده يده فجاء بها إلى فمه، ثمَّ تناول المكفوف لقمة فضرب بها عينه، قال: وإبراهيم عليم ينظر إلى المكفوف وإلى ما يصنع، قال: فتعجّب إبراهيم من ذلك وسأل قائده عن ذلك، فقال له القائد: هذا الذي ترى من الضعف، فقال إبراهيم في نفسه : أليس إذا كبرت أصير مثل هذا؟ ثمّ إنَّ إبراهيم عليمًا سأل الله بَرَيَيَكَ حيث رأى من الشيخ ما رأى فقال : اللّهم توفّني في الأجل الذي كتبت لي فلا حاجة لي في الزيادة في العمر بعد الذي رأيت<sup>(1)</sup>.

۱۰ – ك: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطيّة، عن الثماليّ، عن أبي جعفر عَلِيَّةٍ قال: خرج إبراهيم ذات يوم يسير في البلاد ليعتبر فمرَّ بفلاة من الأرض فإذا هو برجل قائم يصلِّي قد قطع إلى السماء صوته ولباسه شعر فوقف عليه إبراهيم وعجب منه وجلس ينتظر فراغه فلمّا طال ذلك عليه حرّكه بيده وقال له: إنَّ لي حاجة فخفَّف، قال: فخفَّف الرجل وجلس إبراهيم، فقال له إبراهيم: لمن تصلّي؟ فقال: لإله إبراهيم، فقال له: ومن إله إبراهيم؟ فقال: الّذي خلقك وخلقني، فقال له إبراهيم: لقد أعجبني نحوك وأنا أحبَّ أن أَوَاخيك في الله، فأين منزلك إذا أردت زيارتك ولقاءك؟ فقال له الرجل: منزلي خلف النطفة - وأشار بيده إلى البحر - وأمَّا مصلَّاي فهذا الموضع تصيبني فيه إذا أردتني إن شاء الله. ثمَّ قال الرجل لإبراهيم: لك حاجة؟ فقال إبراهيم على دعائك، أو أدعو أنا وما هي؟ قال له تدعو الله وأومن على دعائك، أو أدعو أنا وتؤمن على دعائي، فقال له الرجل: وفيم تدعو الله؟ قال له إبراهيم: للمذنبين المؤمنين، فقال الرجل: لاَّ، فقال إبراهيم: ولمَ؟ فقال: لأنِّي دعوت الله منذ ثلاث سنين بدعوة لم أر إجابتها إلى الساعة وأنا أستحيي من الله أن أدعوه بدعوة حتّى أعلم أنَّه قد أجابني، فقال إبراهيم: وفيما دعوته؟ فقال له الرجل : إنِّي لفي مصلاً ي هذا ذات يوم إذ مرَّ بي غلام أروع، النور يطلع من جبينه، له ذؤابة من خلفه، معه بقر يسوقها، كأنَّما دهنت دهناً، وغنم يسوقها كأنَّماً دخشت دخشاً. قال: فأعجبني ما رأيت منه، فقلت: يا غلام لمن هذه البقر والغنم، فقال: لي، فقلت: ومن أنت؟ فقال: أنا إسماعيل بن إبراهيم خليل الله. فدعوت الله عند ذلك وسألته أن يريني خليله، فقال له إبراهيم: فأنا إبراهيم خليل الرحمن وذلك الغلام ابني، فقال الرجل عند ذلَّك: الحمد لله ربَّ العالمين، الَّذي أجاب دعوتي، قال: ثمَّ قبَّل الرجل صفحتي وجه إبراهيم وعانقه، ثمَّ قال: الآن فنعم فادع حتَّى أؤمَّن على دعائك، فدعا إبراهيم للمؤمنين والمؤمنات من يومه ذلك إلى يوم القيامة بالمغفرة والرضى عنهم، وأمن الرجل على

(1) علل الشرائع، ج ۱ ص ٥٤ باب ٣٦ ح ٢.

دعائه، فقال أبو جعفر ﷺ: فدعوة إبراهيم بالغةُ للمذنبين المؤمنين من شيعتنا إلى يوم القيامة<sup>(١)</sup>.

**بيان:**نحوك أي طريقتك في العبادة، أو قصدك، أو مثلك . والنطفة بالضمّ : البحو، وقيل : الماء الصافي قلّ أو كثر، والأروع من الرجال الّذي يعجبك حسنه . قوله : (كأنّما دهنت دهناً) كنايةٌ إمّا عن سمنها أي ملثت دهناً أو صفائها أي طليت به، يقال : دهنه أي طلاء بالدهن .

قوله: (كأنّما دخست) في بعض النسخ بالخاء المعجمة والسين المهملة، قال الجوهريّ: الدخيس: اللّحم المكتنز، وكلّ ذي سمن دخيس، وفي بعضها بالحاء المهملة أيضاً، قال الجزريّ: كلٌّ شيء ملأته فقد دخسته، وفي بعضها بالخاء والشين المعجمتين قال الفيروزآبادي: دخش كفرح: امتلأ لحماً.

ال - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن يحيى اللّحام، عن سماعة، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ إبراهيم ناجى ربّه ابن أورمة، عن يحيى اللّحام، عن سماعة، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ إبراهيم ناجى ربّه فقال: يا ربّ كيف ذا العيال؟ من قبل أن يجعل له من ولده خلفاً يقوم من بعده في عياله، فأوحى الله تعالى إليه: يا إبراهيم أو تريد لها خلفاً منك يقوم مقامك من بعدك خيراً منّي ؟! قال إبرهيم: اللّهم لا، الآن طابت نفسي<sup>(٢)</sup>.

العدّة، عن أحمد بن محمّد، عن أحمد بن أبي داود، عن عبد الله بن أبان، عن عبد الله بن أبان، عن الله عليه الله علي أبي عبد الله علي الله عليه الله: من مسجد السهلة سار إبراهيم عليه الله اليمن بالعمالقة<sup>(٣)</sup>.

٥ – باب أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

الآيات؛ المبقرة (٢)، ﴿وَإِذْ جَعَلْنَا ٱلْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمَنَا وَآغَيْدُوا مِن مَقَامِ إِبَرُعِتْم مُعَلَى وَعَهِدْنَا إِلَى إِبْرَعِتْم وَإِسْمَعِيلَ أَن طَهْرًا بَيْنِي لِلطَّآمِنِينَ وَالْمَكْكِنِينَ وَالرُّحْتِعِ الشُجُور () وَإِذْ قَالَ إِبْرَعِتْم رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا بَايِنَا وَآدَنْ أَهْلَمُ مِنَ الشَّرَتِ مَنْ مَامَنَ مِنْهُم بِاللَّهِ وَالْتَوْمِ اللَّخِرِ قَالَ وَمَن كَثَرَ قَأْمَيْتُهُمْ قَلِيلاً لَمْ مَامَنَ مِنْهُم بِاللَّهِ وَالْتَوْمِ اللَّخِرِ قَالَ وَمَن كَثَرَ قَأْمَيْنَا مُعْهَرًا بَيْنِ عَذَابِ النَّارِ وَيَسْ الْمُعِيدُ () وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَعِتْم اللَّهُ وَالْتَوْمِ مَنَ آلْمَنْ مُعَلَّهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَيَسْ الْمُعِيدُ () وَإِذَى مَامَنَ مِنْهُم بِاللَّهُ وَالْتَوْمِ مَنْ أَعْمَالُوهُ إِلَى عَذَابِ النَّارِ وَيَسْ الْمَعِيدُ () وَإِذَى مَا مَنْ مَامَنَ مِنْهُم بِاللَّهُ وَالْتَوْمِ اللَّهُ وَإِنَى مَا الْمَعْذَى عَذَابِ النَّارِ وَيَسْ الْمَعِيدُ () وَإِذَى مَا مَنْ مَامَنَ مِنْهُمُ الْمَوْلَة الْمَالَةُ الْمَالَمُ اللَّهُ الْعَالَى مُوالًا اللَهُ مِنْ الْعَرْبُ مَا الْعَالَى مُنْعَانَا مُ الْتَقْوَاعِ مَنْ الْعَرِيمُ الْعَلْمُ الْعَنْقَالَ اللَّهُ الْعَنْفَقَاعِ وَاسْمَعْتُ وَالْعَلْمُ الْعَنْ مَالْعَالَةُ مُنْعَالًا مُعْتَلُكُونَ الْتَعْمَالَ الْعَرْبُ عَذَا الْتَعْذِي وَالْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعَنْذَا الْتَعْتَى مُولَعْ الْعَلْمُ مُنْ الْعَنْعَيْمَةُ الْتَعْتَقُلُ وَالْعَالَ وَالْعَالَ الْتَعْتَى وَالْعَنْعَالَةُ الْتَعْتَعَا فَيْ عَلَى الْمَالَى الْتَعْتَقَالُ الْعَالَيْنَ وَالْعَالَةُ الْتَعْتَى الْتَعْرَبُ مُ الْعَنْعَانَ الْتَعْتَقَا مُنْعَالَةُ الْوَ وَالْعَالَي وَا عَنْ عَالَةُ مَنْعَالَى الْعَنْمُ الْعَالَقَا لَنَ عَلَى الْتَعْذَى الْتَعْتَقَا الْتَعْتَعَانَ مَالْتَعْتَقَا وَالْعَالَ الْعَالَمُ وَالْعَالُولَ الْعَنْ الْعَنْوَى الْعَالَةُ مَا مَالْتَ وَالْتَعْنَا الْتَعْتَى وَالْعَالَةُ الْنَا الْمَالَةُ الْ الْتَعْتَقُونُ الْتَعْذَى الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مَالَةُ مَالَا الْعَالَةُ مَا الْعَنْتَ وَالْعُولَةُ الْعَالَة الْعَالَ مَنْ وَالْتَعْتَقُولُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالْمَالَةُ الْعَالَةُ الْعَالَةُ مُعْتَلُهُ الْعَالَ

الأنعام (٦)، ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبُ صَحُلًا هَدَيْنَا ﴾ (٨٤.

- (1) كمال الدين، ص ١٤٠. (٢) قصص الأنبياء، ص ١١٢.
  - (٣) الكافي، ج ٣ ص ٢٥٨ باب ٢٧٤ ح ١.

هود: ﴿وَلَقَدْ جَآةَتْ رُسُلُنَا إِبَرَهِيمَ بِٱلْبَسْرَى قَالُوا سَلَنَا قَالَ سَلَنَمْ فَمَا لَبِنَ أَن جَآة بِعِجْلٍ حَنِيدٍ (\*\*) فَلَمَا رَمَا أَيْدِيَهُمْ لَا نَعِدُلُ إِلَنِهِ نَكَرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخْفَ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى فَوْرِ لُوطِ (\*\*) وَأَمْرَأَنَهُ فَآسِمَةٌ فَضَحِكَتْ فَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَرَآهِ إِسْحَقَ بَعَقُوبَ (\*\*) قَالَتْ يَنوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزُ وَهُذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هُذَا لَشَىءٌ عَجِبَ (\*\*) قَالُوا أَنْعَجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَّ وَهُذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هُذَا لَشَىءٌ عَجِبَ (\*\*) قَالُوا أَنْعَجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَهُ وَبَرَكَنُهُمْ عَلَيْكُو أَهْلَ وَهُذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَىءًا عَجِيبٌ (\*\*) قَالُوا أَنْعَجَبِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللَهُ وَبَرَكُنُهُ عَلَيْكُو أَهْلَ وَهُذَا بَعْنُولُ اللَّهُ وَتَعْمَدُونُهُ عَلَيْكُمُ فَاللَهُ وَقَالَتُ عَجُوزُ

إبراهيم د14، فوراذ قال إنزهيم رَبِّ الجَمَلَ هَذَا الْبَلَدَ مَامِنًا وَأَجْنُبْنِي وَبَيْنَ أَن نَعْبُدَ ٱلأَصْنَامَ وَبَ رَبِّ إِنَهْنَ أَصْلَلْنَ كَثِيرًا مِنَ ٱلنَّاسِ فَنَ تَبَعَنِي فَإِنَّهُ مِنْيَ وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ (شَ رَبَّنَا إِنِي أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْع عِندَ بَبْلِكَ ٱلْمُحَزَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ النَّاسِ مَسْكَنتُ مِن ذُرِيَتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْع عِندَ بَبْلِكَ ٱلْمُحَزَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ النَّاسِ مَن شَكْنتُ مِن ذُرِيَتِي بِوَادٍ غَيْرٍ ذِى زَرْع عِندَ بَبْلِكَ ٱلْمُحَزَّمِ رَبِّنَا لِيقِيمُوا ٱلصَلَوَةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ النَّاسِ مَوْنَ المَعْلَمُ فَانَقُورُ وَعَا يَغْفَي عَلَى اللَّهُونَ مِنْ الْتَعْذِي وَمَا يَعْفَي عَلَى اللَهِ مِن شَكْنتُ مِن ذُرِيتَنِي وَاذٍ فَعْهُم مِنَ الشَمَرَتِ لَعَلَمُهُمْ يَسْكُرُونَ (شَ رَبَيْنَا إِنَّكَ نَعْلَمُ مَا غُنْنِي وَمَا يُعْفَي عَلَى اللَهِ مِن شَى وَ الْتَعْذِي وَالْعَنْقُولُ وَالْعَانَ وَالْمَعْبَةِ مَعْمَانَةُ مَنَ النَّعْرَ لِي اللَهِ الْعَنْبِي مِن شَى وَ الْمَعْذِي وَالْمَعْنَى وَالْعَنْهُ وَالْنَهُ مَنْ اللَّعْبَةِ مِنْ اللَّعَنْ عَنْ مَعْتَى وَالْعَمْ مِنْ شَقِيمُ اللَّعَلَى وَالْكَنَى وَالْرُولِي وَالْنَ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ وَيَعْنَى وَالْعَنْ وَى مَنْ تَعْنَدُ وَالْعَالَةُ وَالْمَوْنِي وَلَا فِي السَمَاعَةِ مَنْ الْعَمْ وَلُوَلِدَى وَلِعَنْتَنَا وَلْعَنْتَتَ وَلَنُولَةِ وَى الْعَمَانِ إِنَى الْنَهِ الْعَنْ وَلَ وَالْتَعْهِ وَيَ وَلُوَلَدَى وَالْمُولَدَى وَلِلْعَانِ وَقَوْنَةُ مَنْ مَالَنُهُ وَالْتَعْتَ وَالَةُ وَلَى إِنْ مَا اللَهُ مُنْ الْعَالَةُ وَالْقَائِقُونُ وَالْقُنْعُ وَالْعَالَى وَاللَهُ مَا الْعَاقِ وَالْعَنْ أَعْنَ وَالْعَانِ مَنْ عَالَةُ فَالَقُونَ وَلَنْ مَالِعُنُ وَلَا وَالْمَ مَالِنَهُ وَالْنَهُ وَالْتُعْتِ وَلُ مَالَكُهُ مَنْ مَنْت مَا مَنْ مَنْ مَالَا وَالْمَ مَنْ مَالَكُنُ وَى مَنْ عَامَ مَنْ مَنْ الْتُعَاقِ وَالْتُعْتَ مَالَكُونَ مَا عُن وَالْعَاقِ مَا عَلَى اللَهُ مَالَعُنَانُ مَا مُنْ مَالِنَ مَنِي وَا إِنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَا مُولَا اللَعْمَانِ مَا ا

مريم دا؟: ﴿فَلَمَّا أَعْتَزَلَهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبُ وَكُلًا جَعَلْنَا نَبِيتَ ﴾ وَوَهَبْنَا لَمُمُ مِن زَحْمَنِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْتِي عَلِيَتُ أَنْيَ﴾.

الأفبياء «٣١»؛ ﴿وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ نَافِلَةٌ وَكُلًا جَعَنْنَا صَلِحِينَ ﴾ وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَيْـنَآ إِلَيْهِمْ فِعْـلَ ٱلْخَيْرَتِ وَإِقَامَ ٱلصَّلَوْةِ وَإِيتَـآءَ ٱلزَّكَوْ ﴾وقال تعالى: ﴿وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِدْرِيسَ وَذَا ٱلْكِفَلْ حَـُلٌ مِنَ ٱلصَّـٰبِرِينَ ﴾ «٨٥».

الحج ٢٢٦، ﴿وَإِذْ بَوَأْنَــَا لِإِبْرَهِيــَمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ أَن لَا تُشْرِلْفَ بِي شَيْنَا وَطَهِـرَ بَيْنِيَ لِلطَّـآبِفِينَ وَٱلْقَـآبِمِينَ وَٱلرُّحَجَعِ ٱلشُجُودِ ۞ وَأَذِن فِي ٱلنَّـاسِ بِٱلحَجَ يَأْتُوكَ رِجَحَالًا وَعَلَ كُلِّ ضَمَامِرِ يَأْنِينَ مِن كُلُّ فَيْم عَمِينِ ۞.

**العنكبوت «٢٩»: ﴿**وَوَهَبْنَا لَهُ إِسْحَاقَ وَيَقَعُوبَ وَجَعَـلْنَا فِي ذُرِيَّتِهِ النَّـبُوَّةَ وَالْكِنَبَ وَءَانَيْنَـٰهُ أَجْرَهُ فِي الدُّنِيمَ ۖ وَإِنَّمُ فِي الْآخِرَةِ لَمِنَ الصَّلِمِعِينَ ٢٠٠٠

الداريات (2013 هُوَّمَ أَنْنَكَ حَدِينُ مَنَيْفٍ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ إذ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَنَا قَالَ سَلَمْ قَوْلُمُ تُسْكَرُونَ ﴾ فَرَغَ إِنّ أَهْلِهِ. فَجَاة بِعِجْلِ سَعِينِ ﴾ فَفَرَبَهُ إِلَيْهِمْ قَالَ أَلَا تَأْكُلُونَ ﴾ فأوتكس مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لَا تَخَفَّ وَبَشَرُوهُ بِعُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ فَأَقْبَلَتِ آمَرَانَهُ فِي صَرَّةٍ فَصَكَتْ وَجَهَهَا وَقَالَتْ تَجُوُزُ عَقِيمٌ ﴾ فَالَوا كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُمُ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ قَالَ فَا خَمْلَهُ فِي عَرَبَهُ وَلَا تَعْبَعُ وَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ إِنَّهُمُ هُوَ ٱلْحَكِيمُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ فَالَ فَا خَمْلَتُهُ فِي عَمْرَةُ فَا لَمُرْسَلُونَ

تفسير: قال الطبرسيّ قدّس الله روحه في قوله سبحانه : ﴿وَأَغِذُوا مِن مَّقَامِ إِبْرَهِحَرَ﴾: في المقام دلالة ظاهرة على نبوّة إبراهيم ﷺ فإنّ الله سبحانه جعل الحجر تحت قدمه كالطين

٥ - باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

حتّى دخلت قدمه فيه فكان ذلك معجزةً له. وروي عن الباقر ﷺ أنّه قال: نزلت ثلاثة أحجار من الجنّة: مقام إبراهيم، وحجر بني إسرائيل، والحجر الأسود استودعه الله إبراهيم حجراً أبيض وكان أشدّ بياضاً من القراطيس فاسودً من خطايا بني آدم.

وقال ابن عبَّاس: لمَّا أتى إبراهيم بإسماعيل وهاجر فوضعهما بمكَّة وأتت على ذلك مدَّة ونزلها الجرهميون وتزوّج إسماعيل امرأة منهم وماتت هاجر استأذن إبراهيم سارة أن يأتى هاجر فأذنت له وشرطت عليه أن لا ينزل، فقدم إبراهيم ﷺ وقد ماتت هاجر فذهب إلى بيت إسماعيل فقال لامرأته: أين صاحبك؟ فقالت: ليس هو ههنا ذهب يتصيّد، وكان إسماعيل يخرج من الحرم فيتصيّد ثمّ يرجع، فقال لها إبراهيم: هل عندك ضيافة، قالت: ليس عندي شيء وما عندي أحد، فقال لها إبراهيم : إذا جاء زوجك فاقرتيه السلام وقولي له : فليغيّر عتبة بابه؛ وذهب إبراهيم غليَّ وجاء إسماعيل غليَّ ووجد ريح أبيه فقال لامرأته: هل جاءك أحد؟ قالت : جاءني شيخ صفته كذا وكذا كالمستخفَّة بشأنه، قال : فما قال لك؟ قالت: قال لي: اقرئي زوجك السلام وقولي له: فليغيّر عتبة بابه، فطلِّقها وتزوَّج أخرى، فلبث إبراهيم ما شاء الله أن يلبث ثمّ استأذن سارة أن يزور إسماعيل فأذنت له واشترطت عليه أن لا ينزل، فجاء إبراهيم حتّى انتهى إلى باب إسماعيل فقال لامرأته : أين صاحبك؟ قالت : يتصيّد وهو يجيء الآن إن شاء الله فانزل يرحمك الله، قال لها : هل عندك ضيافة؟ قالت : نعم، فجاءت باللّبن واللّحم فدعا لها بالبركة، فلو جاءت يومئذ بخبز برّاً وشعيراً وتمرأ لكان أكثر أرض الله برّاً وشعيراً وتمرأ، فقالت له: انزل حتّى أغسل رأسك، فلم ينزل فجاءت بالمقام فوضعته على شقَّة الأيمن فوضع قدمه عليه فبقي أثر قدمه عليه، فغسلت شقّ رأسه الأيمن، ثمّ حوّلت المقام إلى شقّ رأسه الأيسر فبقي أثر قدمه عليه، فغسلت شقّ رأسه الأيسر، فقال لها : إذا جاء زوجك فأقرئيه السلام وقولي له : قد استقامت عتبة بابك؛ فلمَّا جاء إسماعيل وجد ريح أبيه فقال لامرأته: هل جاءك أحد؟ قالت: نعم شيخ أحسن الناس وجهاً وأطيبهم ريحاً وقال لي كذا وكذا، وغسلت رأسه، وهذا موضع قدميه على المقام، قال لها إسماعيل: ذاك إبراهيم غَلِيَجْهِرْ.

وقد روى هذه القصّة عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبان، عن الصادق ﷺ وإن اختلفت بعض ألفاظه، وقال في آخرها : إذا جاء زوجك فقولي له، قد جاء ههنا شيخ وهو يوصيك بعتبة بابك خيراً، قال فأكبّ إسماعيل على المقام يبكي ويقبّله.

وفي رواية أخرى عنه عليمًا إنَّ إبراهيم عليمًا استأذن سارة أن يزور إسماعيل فأذنت له على أن لا يلبث عنها وأن لا ينزل عن حماره، فقيل له: كيف كان ذلك؟ فقال: إنَّ الأرض طويت له. وعن أبن عمر عن النبي عليمًا قال: الركن والمقام ياقوتتان من ياقوت الجنّة طمس الله نورهما، ولولا أنَّ نورهما طمس لأضاء ما بين المشرق والمغرب. أن ﴿طَهِرًا﴾ أي قلنا لهما : طهّرا بيتي، أضاف البيت إلى نفسه تفضيلاً له على سائر البقاع. وفي التطهير وجوه:

أحدها : أنّ المراد : طهراه من الفرث والدم الّذي كان المشركون تطرحه عند البيت قبل أن يصير في يد إبراهيم وإسماعيل . وثانيها : طهّراه من الأصنام الّتي كانوا يعلقونها على باب البيت . وثالثها : طهّراه ببنائكما له على الطهارة كقوله تعالى : ﴿أَفَمَنَ أَسَسَ بُنْكَنُهُ عَلَىٰ تَقُوَىٰ مِنَ ٱللَهِ﴾.

لِلْعَاآبِغِينَ وَالْمَنْكِفِينَ أَكثر المفسَّرين على أنّ الطائفين هم الدائرون حول البيت، والعاكفين هم المجاورون للبيت؛ وقيل: الطائفون: الطارئون على مكّة من الآفاق، والعاكفون: المقيمون فيها ﴿وَٱلرُّحَجِ ٱلشُجُودِ هم المصلّون<sup>(1)</sup>.

وَرَبِّ أَجْعَلْ هَذَاكُ أَي مَكَة ﴿بَلَدًا ءَامِنًا﴾ أي ذا أمن، قال ابن عبّاس: يريد: لا يصاد طيره، ولا يقطع شجره، ولا يختلى خلاه ﴿وَأَرْزُقْ أَهْلَهُ مِنَ ٱلْتَمَرَّتِ ﴾ روي عن أبي جعفر عَلَيْتَمَرَ أَنَّ المراد بذلك أنّ الثمرات تحمل إليهم من الآفاق. وروي عن الصادق عَلَيَتَمَرُ قال: إنّما هو ثمرات القلوب. أي حبّبهم إلى الناس ليثوبوا إليهم هُمَنْ مَامَنَ مِنْهُمَ إِنّما خَصّهم لأنّه تعالى كان قد أعلمه أنّه يكون في ذرّيته الظالمون فخص بالدعاء رزق المؤمنين تأدّباً بأدب الله فيهم فَالَ وَمَن كَثَرَ قَأْمَيْعَهُمُ قَلِيلًا ﴾ أي قال الله قد استجبت دعوتك فيمن آمن منهم ومن كفر فأمتعه بالرزق الذي أرزقه إلى وقت مماته فيهم أَسَطَرُهُ إِلَى عَذَابِ ٱلنَّاتِ في أو في أَن وي في أي أو في في المؤمنين

فَوَاذِ يَرْفُعُ أي اذكر إذ يرفع ﴿إِبَرَهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ أي أُصول البيت الَّتي كانت قبل ذلك، عن ابن عبّاس وعطا قالا : قد كان آدم بناه ثمّ عفا أثره فجدّده إبراهيم وهو المرويّ عن أثمّتنا صلوات الله عليهم. وفي كتاب العياشيّ بإسناده عن الصادق عليّي قال : إنّ الله تعالى أنزل الحجر الأسود من الجنّة لآدم عليّي وكان البيت درّة بيضاء فوفعه الله تعالى إلى السماء وبقي أساسه فهو حيال هذا البيت، يدخله كلّ يوم سبعون ألف ملك لا يرجعون إليه أبداً فأمر الله إبراهيم وإسماعيل أنّ يبنيا البيت على القواعد ﴿وَإِسْمَعِيلَ أي يوفع إبراهيم وإسماعيل أساس الكعبة يقولان : ﴿رَبَّنَا نَقَبَلُ مِنَاً ﴾ فكان إبراهيم يبني وإسماعيل يناوله الحجارة.

وروي عن الباقر ﷺ أنَّ إسماعيل أوَّل من شقَّ لسانه بالعربية<sup>(٢)</sup>، فكان أبوه يقول له : -وهما يبنيان البيت – يا إسماعيل هابي ابن أي أعطني حجراً، فيقول له إسماعيل : يا أبت هاك حجراً، فإبراهيم يبني وإسماعيل يناوله الحجارة<sup>(٣)</sup>.

﴿وَٱجْعَلْنَا مُسْلِمَةٍنِ لَكَ﴾ أي في بقيّة عمرنا كما جعلتنا مسلمين في ماضي عمرنا وقيل : أي

- مجمع البيان، ج ١ ص ٣٨٠.
   (٢) أي من ولد إبراهيم عليتين.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱ ص ۳۸۴–۳۹۰.

قائمين بجميع شرائع الإسلام، مطيعين لك، لأنّ الإسلام هو الطاعة والانقياد ﴿وَمِن ذُرِّيَّتِنَآ﴾ أي واجعل من أولادنا ﴿أَمَّةَ مُسْلِمَةً لَكَ﴾ أي جماعةً موحدة منقادة لك، يعني أمّة محمّد ﷺ، روي عن الصادق ظَيَّلا أنّ المراد بالأمّة بنو هاشم خاصّة وإنّما خصّا بعضهم لأنّه تعالى أعلم إبراهيم أنّ في ذرّيّته من لا ينال عهده لما يرتكبه من الظلم ﴿وَأَرِنَا مَنَاسِكَنَا﴾ أي عرّفنا المواضع الّتي تتعلّق النسك بها لنفعله عندها ﴿وَبَّبُ عَلَيْنَاً﴾ فيه وجوه :

أحدها : أنَّهما قالا هذه الكلمة على وجه التسبيح والتعبَّد والانقطاع إلى الله ليقتدي بهما النَّاس فيها .

> وثانيها : أنّهما سألا التوبة على ظلمة ذرّيّتهما . وثالثها : أنّ معناه : ارجع علينا بالمغفرة والرحمة .

وَأَبْعَتْ فِيهِمْ رَسُولاً هو نبيّنا محمّد ﷺ كما قال: أنا دعوة أبي إبراهيم وبشارة عيسى.
وَمَن يَرْغَبُ عَن يَلْةِ إِبْرَهِتَمَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَةً كَما قال: أنا دعوة أبي إبراهيم وبشارة عيسى.
أهلك نفسه وأوبقها؛ وقيل: أضل نفسه؛ وقيل: جهل قدره. وقيل: جهل نفسه بما فيها من
الآيات الدالة على أنّ لها صانعاً ليس كمثله شيء.

﴿وَلَقَدِ أَمْمَلَنَيْنَهُ فِي الدُّنِيَّا ﴾ أي اخترناه بالرسالة ﴿وَإِنَّهُ فِي ٱلْآخِرَةِ لَمِنَ ٱلصَّلَيْتِين الفائزين؛ وقيل: أي لمع الصالحين، أي مع آبائه الأنبياء في الجنّة ﴿إِذْ قَالَ لَمُ رَبُّهُ ﴾ أي اصطفيناه حين قال له ربّه ﴿ أَسْلِمٌ ﴾ واختلف في أنّه متى قيل له ذلك، فقال الحسن: كان هذا حين أفلت الشمس ورأى إبراهيم تلك الآيات والادلة وقال: ﴿ يَعَقَرِ إِنَّ بَرِيَّ مِتَا تُشَرَكُونَ وقال ابن عبّاس: إنّما قال ذلك إبراهيم حين خرج من السرب، وإنّما قال ذلك بعد النبوة، ومعنى ﴿ أَسْلَمَ ﴾ استقم على الإسلام واثبت على التوحيد؛ وقبل: معنى أسلم أخلص دينك بالتوحيد ﴿قَالَ أَسْلَمْتُ إِنَّ الْعَالَمِينَ ﴾ ووصى بها وقيل: بكمة التوحيد ﴿ إِنَامِ أَنْهُ مَنْ النّي هي قوله : ﴿ أَسْلَمْتُ إِنَ الْعَالَمِينَ ﴾ ووصى بها وقيل : بكلمة التوحيد ﴿ إِنَامِ أَنْ الكَامَة التي هي قوله : ﴿ أَسْلَمْتُ إِنّ الْعَالَمِينَ ﴾ ووصى بها وقيل : بكلمة التوحيد ﴿ إِنَامِ أَنْهُ كُلُونَ التي هي قوله : ﴿ أَسْلَمْتُ إِنَّ الْعَالَمِينَ ﴾ ووصى بها وقيل : بكلمة التوحيد ﴿ إِنَامِينَهُ أَنْهُ كُلُّ التي هي قوله : إلى المالة من أسلم واثبت على التوحيد ؛ وقيل : معنى أسلم أخلص دينك وعص البنين لأن إشفاقه عليهم أكثر . وهم بقبول وصيّته أجدر، وإلاً فعن المعلوم أنّه كان يدعو جميع الأنام إلى الإسلام ﴿ وَيَعَقُوبُ ﴾ أي ووصى يعقوب بنيه ﴿ إِنَّ أَنْعَالَيْ وَأَسْلَمَ أَلَهُ كَامُ الَه كان أي اختار لكم دين الإسلام ﴿ فَلَا تَمُوتُنَ إِلَا وَأَسْتُمُ أَنَ وَ وصى يعقوب بنيه إِنَّ أَنْهَ أَسْطَعَنَى لَكُمُ الَذِينَ

﴿وَلَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُنَآ﴾ قيل: كانوا ثلاثة: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل، عن ابن عبّاس؛ وقيل: أربعة، عن أبي عبد الله ﷺ؛ قيل: والرابع اسمه كروبيل؛ وقيل: تسعة؛ وقيل: أحد عشر وكانوا على صورة الغلمان ﴿ بِٱلْبُنْرَكِ ﴾ أي بالبشارة بإسحاق ونبوَّته، وأنّه يولد له

(۱) مجمع البيان، ج ۱ ص ۳۹۲.

يعقوب. وروي عن أبي جعفر عليه أنّ هذه البشارة كانت بإسماعيل من هاجر ؛ وقيل: بإهلاك قوم لوط وقالوًا سَكَنَّكُه أي سَلَمنا سلاماً، أو أصبت سلاماً، أي سلامة وفَسَجَكَتَه أي تعجّباً من غفلة قوم لوط مع قرب نزول العذاب بهم؛ أو من امتناعهم عن الأكل وخدمتها إيتاهم بنفسها. وقيل: ضحكت لانّها قالت لإبراهيم: اضمم إليك ابن أخيك إنّي أعلم أنّه سينزل بهؤلاء عذاب فضحكت سروراً لمّا أتى الأمر على ما توهّمت؛ وقيل: تعجّباً وسروراً من البشارة بإسحاق لانتها كانت هرمت وهي بنت ثمان وتسعين أو تسع وتسعين، وقد كان شاخ زوجها، وكان ابن تسع وتسعين سنة أو مائة سنة؛ وقيل: مائة وعشرين سنة، ولم يرزق شاخ زوجها، وكان ابن تسع وتسعين سنة أو مائة سنة؛ وقيل: مائة وعشرين سنة، ولم يرزق بهما ولد في حال شبابهما، ففي الكلام تقديم وتأخيرً، وروي ذلك عن أبي جعفر بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرية يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادة غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادة غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن الصادة غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن العادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن العادق غيرة يقال: ضحكت الأرنب أي حاضت ورَحَمَتُ بمعنى حاضت، وروي ذلك عن العادق عليه م الأخبار، أو يسألهم بم يستحقون العذاب؟ وكيف يقع عليهم؟ وكيف ينجي الله المؤمنين؟

وَهَٰذَا ٱلۡبَلَدَى يعني مكّة وما حولها من الحرم وَرَبِ إِنَّهُنَ ٱَمَّنْلَدَى أَي ضلّ بعبادتهن كثير من الناس وَفَن تَبِيَنِي فَإِنَّهُ مِنْ هَ أَي من تبعني من ذرّيّتي الّتي أسكنتهم هذا البلد على ديني في عبادة الله وحده فإنّه من جملتي وحاله كحالي وَفَائَكَ عَفُورٌ زَحِيمٌ أَي اي ساتر على العباد معاصيهم، رحيمٌ بهم في جميع أحوالهم، منعمٌ عليهم وَرَيَّنَا إِنِ أَسَكَنتُ مِن دُرَيَّتِي يريد إسماعيل مع أمّه هاجر وهو أكبر ولده، وروي عن الباقر عَلَيَنِي أَنَّه قال: نحن بقيّة تلك العترة، وقال: كانت دعوة إبراهيم لنا خاصة و يوادٍ عَبَر ذِى رَبِيهم الله وادي مكّة وهو الأبطح إذ لم يكن بها يومئذ ماء ولا زرع ولا ضرع و عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمَ فَ أَسَ الله وقو الأبطح أحد سواه، ووصفه بالمحرّم لأنه لا يستطيع أحد الوصول إليه إلا بالإحرام، وقيل: لأنّه عملك الميت فيه ما أحل في غيره من البيوت من الجماع والملابسة بشيء من الأقذار والدماء ؛ وقيل : معناه: العظيم الحرمة وَفَابَعَلَ أَنْيَدَةً مِنَ النَّاسِ عَبِي في من الماق البيت إليه إذ لم يملكه عليه ما أحل في غيره من البيوت من الجماع والملابسة بشيء من الأقذار والدماء ؛ وقيل : يتعم الله قلوب الخلق تحن إلى ذلك الموضع ليكون في ذلك أنس لذريته، وليد أن أنه من يشتر أن يتعم إلى ألم يقون الماق الموس من الجماع والملابسة بشيء من الأقذار والدماء ؛ وقيل : ينفروا إلينا فيعلمونا ولايتهم، ويعرضوا علينا نصرهم، ثمّ قرأ هذه الآية الم الماء ؛ وقيل : ينفروا إلينا فيعلمونا ولايتهم، ويعرضوا علينا نصرهم، ثمّ قرأ هذه الآية والحرار أولهم وَهَبَ لِي عَلَى ٱلْكِبَرِ هَ قال ابن عبّاس : ولد له إسماعيل وهو ابن تسع وتسعين سنة، وولد له إسحاق وهو ابن مائة واثنتي عشرة سنة، وقال ابن جبير : لم يولد لإبراهيم إلاً بعد مائة وسبع

مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٠٦.

<sup>0 -</sup> ب<sup>اب/</sup> أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

عشرة سنة ﴿ وَلِوَلِدَعَهُمُ استدلَّ أصحابنا بهذا على ما ذهبوا إليه من أنَّ أبوي إبراهيم لم يكونا كافرين، لأنَّه إنَّما سأل المغفرة لهما يوم القيامة، فلو كانا كافرين لما سأل ذلك<sup>(١)</sup>.

وَلَنَّعَ أَعْتَرُهُمُهُهُ أَي فارقهم وهاجرهم إلى الأرض المقدّسة ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِن رَّحْيَنَهُهُ أِي نعمتنا ﴿ وَيَعْتُوبُهُ ولد ولد ﴿ وَكُلُهُ ﴿ جَعَلْنَا نَبِيَتُهُ يقتدى به في الدين ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِن رَّحْيَنَهُ أَي نعمتنا سوى الأولاد والنبوّة من نعم الدين والدنيا ﴿ وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقِهُ أَي ثناءً حسناً في النّاس ﴿ عَلِيَتُهُ مرتفعاً سائراً في الناس، فكلّ أهل الأديان يتولّون إبراهيم وذرّيته ويثنون عليهم ويدّعون أنّهم على دينهم ؛ وقيل : معناه : وأعلينا ذكرهم بأنّ محمّداً وأمّته يذكرونهم بالجميل إلى قيام القيامة بقولهم : كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم<sup>(٢)</sup>.

وَكُلًا جَعَلُنَا صَلِحِينَ للنبوّة والرسالة، أو حكمنا بكونهم صالحين وَكَانُوا لَكَا عَـٰبِدِينَهُ أَ أي مخلصين في العبادة<sup>(٣)</sup>.

﴿ وَإِذْ بَوَأَنَّكَا لِإِبْرَهِيـمَهُ أي واذكر يا محمّد إذ وظأنا لإبراهيم ﴿ مَكَانَكَ ٱلْبَيْتِهَ وعرّفناه ذلك بما جعلنا له من العلامة، قال السدّيّ : إنَّ الله تعالى لمّا أمره ببناء البيت لم يدر أين يبني، فبعث الله ريحاً خجوجاً فكنست له ما حول الكعبة عن الأساس الأوّل الّذي كان البيت عليه قبل أن يرفع أيّام الطوفان.

وقال الكلبيّ: بعث الله سبحانه على قدر البيت فيها رأس تتكلّم فقامت بحيال الكعبة وقالت: يا إبراهيم ابن على قدري؛ وقيل: إنّ المعنى: جعلنا البيت مثواه ومسكنه ﴿ أَن لَّا نُشْرِلِفٌ بِي شَيْتُهُ أي أوحينا إليه أن لا تعبد غيري ﴿ وَطَهِرَ بَيْنِي من الشرك وعبادة الأوثان ﴿ وَٱلْتَآبِمِينَ أي المقمين بمكّة، أو القائمين في الصلاة ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ أي أعلمهم بوجوب الحجّ. واختلف في المخاطب به على قولين:

احدهما : أنَّه إبراهيم ﷺ ، عن عليَ ﷺ وابن عبّاس، قال : قام في المقام فنادى : يا أيّها الناس إنّ الله دعاكم إلى الحجّ، فأجابواً : لبّيك اللّهمّ لبّيك.

والثاني: أنّ المخاطب به نبيّنا عني ، وجمهور المفسّرين على الأوّل، قالوا : أسمع الله صوت إبراهيم كلّ من سبق علمه بأنّه يحج إلى يوم القيامة، كما أسمع سليمان مع ارتفاع منزلته وكثرة جنوده حوله صوت النمل مع خفضه وسكونه؛ وفي رواية عطا عن ابن عبّاس قال : لمّا أمر الله إبراهيم أن ينادي في النّاس بالحجّ صعد أبا قبيس ووضع إصبعيه في أذنيه وقال : يا أيّها الناس أجيبوا ربّكم، فأجابوه بالتلبية في أصلاب الرجال، وأوّل من أجابه أهل اليمن<sup>(ع)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٨٣.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٢٦.
- (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ۱۰۰.

وَوَءَانَيْنَنُهُ أَجْرَوُ فِي الدُّنِيَ<sup>7</sup> ﴾ وهو الذكر الحسن والولد الصالح؛ أو رضى أهل الأديان به؛ أو أنّه أري مكانه في الجنّة؛ وقيل: بقاء ضيافته عند قبره<sup>(١)</sup>.

﴿ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ عند الله؛ وقيل: أكرمهم إبراهيم فرفع مجالسهم وخدمهم بنفسه، واختلف في عددهم فقيل: كانوا اثني عشر ملكاً؛ وقيل: كان جبرئيل ومعه سبعة أملاك؛ وقيل: كانوا ثلاثة: جبرئيل وميكائيل وملك آخر. ﴿ قَرْمُ تُنَكُرُونَ ﴾ أي قال في نفسه: هؤلاء قوم لا نعرفهم ﴿ قَرَاعَ إِنَّ آهْلِهِ. ﴾ أي ذهب إليهم خفياً لثلاً يمنعوه من تكلف مأكول ﴿ قَبَمَةَ بِعِبَلِ سَبِينِ ﴾ وكان مشوياً، قال قتادة: وكان عامة مال إبراهيم البقر ﴿ قَارَجَسَ مِنْهُمَ خِفَةً ﴾ أي قلما امتنعوا من الأكل أوجس منهم خيفة وظنَّ أنهم يريدون به سوءاً ﴿قَالُوا ﴾ أي الملائكة ﴿ يُمْلَدُ عَلِير ﴾ أي فلما إسماعيل؛ وقيل: هو إسحاق لأنه من سارة وهذه القصة لها ﴿قَائَبَكَ آمَرُانَهُ في مَتَرَة ﴾ أي فلما المعتقد الأكل أوجس منهم خيفة وظنَّ أنهم يريدون به سوءاً ﴿قَالُوا ﴾ أي الملائكة ﴿ يُمْلَدُ عَلِير ﴾ أي فلما إسماعيل؛ وقيل: هو إسحاق لأنه من سارة وهذه القصة لها ﴿قَائَبَكَ آمَرُانَهُ في مَتَرَة ﴾ أي فلما المعتقد المائين وعليه في من المائي المعند في قائرًا ﴾ أي الملائكة ﴿ يُمْلَدُهُ عَلَمُ المنعوا من وقيل المحل أوجس منهم خيفة وظنَّ أنهم يريدون به سوءاً فقائوا ﴾ أي الملائكة في مترَة ﴾ أي فلما المه المهم المائين عليه منهم في أنه من سارة وهذه القصة لها ﴿قَائَبَكَ أَمَرَانَهُ في مَتَرَة ﴾ أي فلما وقيل المائة أقبلت في صيحة، عن ابن عباس وغيره؛ وقيل: في جماعة، عن الصادق غليتُنه؟ وقيل : في رنة ﴿فَمَنَكَتَ رَجَعَهُمًا ﴾ أي جمعت أصابعها فضربت جبينها تعجباً ؟ وقيل : لطمت وجهها ﴿وَقَالَتَ عَبُورُ عَقِيمٌ ﴾ أي أنا عجوز عاقر فكيفا ألد؟ ﴿قَالُوا كَذَلِكُمُ أَنَ عَنْ أَنَهُم وقيل علمان وربي إلى منا منهم أي منا أوجس منهم أو مائي فلا تشكي في أنه أو أي مائياً أله من أنهما مائكم أي في أل

قوله: ﴿رَبَّنَا وَأَبْعَثْ فِيهِمْ رَسُولًا﴾ فإنّه يعني من ولد إسماعيل ﷺ فلذلك قال رسول الله ﷺ : أنا دعوة أبي إبراهيم ﷺ <sup>(٤)</sup>.

٢ - فس: قوله: ﴿رَبِّ أَجْعَلْ هَذَا ٱلْبَلَدَ مَامِنَا﴾ يعني متحة ﴿رَبِّ إِنَّهُنَّ أَسْلَلْنَ﴾ فإنّ الأصنام لم تضلّ، وإنّما ضلّ الناس بها، قوله: ﴿وَأَرْزُقْهُم مِنَ ٱلثَّمَرَتِ﴾ أي من ثمرات القلوب ﴿لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾ يعني لكي يشكروا. وحدّثني أبي، عن حنان، عن أبي جعفر ظيئًا في قوله: ﴿رَبَّنَا إِنِي أَسْكَنتُ﴾ الآية قال: نحن والله بقية تلك العترة.

قوله: ﴿رَبُّنَا أَغْفِرْ لِي وَلِوَلِدَىَّ﴾ قال: إنَّما نزلت: ولولديٍّ إسماعيل وإسحاق<sup>(ه)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ۲۱. (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ۲۶۲.
  - (۳) تفسير القمي، ج ١ ص ٦٩.
    - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٧٣.

**بيان:** قال في مجمع البيان: قرأ الحسين بن عليّ وأبو جعفر محمّد بن عليّ ﷺ والزهريّ وإبراهيم النخعيّ <sup>و</sup>ولولديَّ؛ وقرأ يحيى بن يعمر <sup>و</sup>ولوُلدي،<sup>(۱)</sup>.

٣ - فس، ﴿فَلَمَّا أَعْتَرُكُمْ﴾ يعني إبراهيم ﴿وَوَهَبْنَا لَمُمْ مِّن رَّحْمَيْنَا﴾ يعنى لإبراهيم وإسحاق ويعقوب ﴿مِن رَّحْمَيْنَا﴾ يعني رسول الله ﷺ ﴿وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَّا﴾ يعني أمير المؤمنين ﷺ، حدَّثني بذلك أبي، عن الإمام الحسن العسكريّ ﷺ <sup>(٢)</sup>.

<sup>ع</sup> **- فس: ﴿**نَافِلَةُ ﴾ قال: ولدولد، قوله: ﴿فِ صَرَّفِ ﴾ أي في جماعة ﴿نَمَكَتْ وَجْهَهَا﴾ أي غطّته بما بشّرها جبرثيل ﷺ بإسحاق ﴿وَقَالَتْ﴾ إنّي ﴿عَبُوزُ عَقِيمٌ ﴾ أي لا تلد<sup>(٣)</sup>.

٥ – ع؛ أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن عليّ بن منصور، عن كلثوم بن عبد المؤمن الحرّانيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: أمر الله ﷺ إبراهيم ﷺ أن يحجَّ ويحجَّ بإسماعيل معه ويسكنه الحرم، قال: فحجًّا على جمل أحمر ما معهما إلاَّ جبرئيل، فلمَّا بلغا الحرم قال له جبرئيل عظيمية : يا إبراهيم انزلا فاغتسلا قبل أن تدخلا الحرم، فنزلا واغتسلا، وأراهما كيف يتهيِّنا للإحرام ففعلا، ثمَّ أمرهما فأهلاً بالحجِّ وأمرهما بالتلبيات الأربع الَّتي لبِّي بها المرسلون، ثمَّ سار بهما حتَّى أتى بهما باب الصفا فنزلا عن البعير وقام جبرئيل بينهما فاستقبل البيت فكبّر وكبّرا، وحمد الله وحمدا، ومجد الله ومجدا، وأثنى عليه ففعلا مثل ما فعل، وتقدّم جبرئيل وتقدّما يثنون على الله ويمجدونه حتّى انتهى بهما إلى موضع الحجر فاستلم جبرتيل عَلِيَتَهِرْ (الحجرخ ل) وأمرهما أن يستلما، وطاف بهما أسبوعاً، ثمَّ قام بهما في موضع مقام إبراهيم فصلَّى ركعتين وصلَّيا، ثمَّ أراهما المناسك وما يعملانه فلمَّا قضيا نسكهما أمر الله بَرْزَجَكِ إبراهيم بالانصراف، وأقام إسماعيل وحده ما معه أحد غيره، فلمَّا كان من قابل أذن الله بَجَرَيَجَانٍ لإبراهيـم في الحجّ وبناءِ الكعبة وكانت العرب تحجّ إليه وكان ردماً إلاَّ أنَّ قواعده معروفة، فلمَّا صدر الناس جمع إسماعيل الحجارة وطرحها في جوف الكعبة، فلمّا أن أذن الله بَجْرَيَجَكِ في البناء قدم إبراهيم فقال: يا بنيّ قد أمرنا الله بَجَرَيَجَكِ ببناء الكعبة، فكشفا عنها فإذا هو حجر واحد أحمر، فأوحى الله بَجْرَجَكِ إليه: ضع بناءها عليه، وأنزل الله بَجَرَبَجْ عليه أربعة أملاك يجمعون له الحجارة فصار إبراهيم وإسماعيل يضعان الحجارة والملائكة تناولهما حتى تمّت اثنا عشر ذراعاً وهيّنا له باباً يدخل منه، وباباً يخرج منه، ووضع عليه عتبة وشريجاً من حديد على أبوابه، وكانت الكعبة عريانة، فلمّا ورد عليه النَّاس أتى امرأة من حمير أعجبه جمالها، فسأل الله بَجْزَيْجَكِ أَنْ يَزُوَّجُها إيَّاه وكان لها بعل، فقضى الله بَجَرَجَك على بعلها الموت فأقامت بمكَّة حزناً على بعلها فأسلى الله بَجَرَبَجَك ذلك عنها

- مجمع البيان، ج ٣ ص ٨٢.
   (١) مجمع البيان، ج ٣ ص ٨٢.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٠٦.

وزوجها إسماعيل، وقدم إبراهيم ﷺ للحج وكانت امرأة موافقة وخرج إسماعيل إلى الطائف يمتار لأهله طعاماً، فنظرت إلى شيخ شعث فسألها عن حالهم فأخبرته بحسن حالهم، وسألها عنه خاصّة فأخبرته بحسن حاله، وسألها ممّن أنت؟ فقال: امرأة من حمير، فسأر إبراهيم عُشِيَنِهِ ولم يلق إسماعيل، وقد كتب إبراهيم كتاباً فقال: ادفعي هذا الكتاب إلى بعلك إذا أتى إن شاء الله، فقدم عليها إسماعيل عَلَيْكَلَا فدفعت إليه الكتاب فقرأه وقال: أتدرين من ذلك الشيخ؟ فقالت : لقد رأيته جميلاً فيه مشابهة منك، قال : ذاك أبي، فقالت يا سوأتاه منه، قال : ولمَ؟ نظر إلى شيء من محاسنك؟ قالت : لا ولكن خفت أن أكون قد قصّرت . وقالت له امرأته وكانت عاقلة : فهلاً نعلَّق على هذين البابين سترين : ستراً من ههنا وستراً من ههنا : نعم فعملا له سترين طولهما اثنا عشر ذراعاً فعلِّقهما على البابين فأعجبها ذلك فقالت : فهلاً أحوك للكعبة ثياباً ونسترها كلُّها فإنَّ هذه الأحجار سمجة؟ فقال لها إسماعيل : بلي ، فأسرعت في ذلك وبعثت إلى قومها بصوف كثير تستغزل بهنَ، قال أبو عبدالله عَلِيَّهِ : وإنَّما وقع استغزال النساء بعضهنٌ من بعض لذاك، قال: فأسرعت واستعانت في ذلك، فكلَّما فرغت من شقَّة علَّقتها فجاء الموسم وقد بقي وجه من وجوه الكعبة، فقالت لإسماعيل ﷺ : كيف نصنع بهذا الوجه الّذي لم ندركه بكسوة فنكسوه خصفاً ، فجاء الموسم فجاءته العرب على حال ما كانت تأتيه فنظروا إلى أمر فأعجبهم فقالوا : ينبغي لعامر هذا البيت أن يهدى إليه، فمن ثمَّ وقع الهدي، فأتى كلِّ فخذ من العرب بشيء تحمله من ورق ومن أشباء غير ذلك حتَّى اجتمع شيء كثير فنزعوا ذلك الخصف وأتمّوا كسوة البيت، وعلّقوا عليها بابين، وكانت الكعبة ليست بمسقّفة، فوضع إسماعيل عليها أعمدة مثل هذه الأعمدة التي ترون من خشب فسقّفها إسماعيل بالجرائد وسوّاها بالطين، فجاءت العرب من الحول فدخلوا الكعبة ورأوا عمارتها فقالوا : ينبغي لعامر هذا البيت أن يزاد، فلمّا كان من قابل جاءه الهدي فلم يدر إسماعيل كيف يصنع به، فأوحى الله بَجْوَيْنِ إليه: أن انحره وأطعمه الحاج.

قال : وشكا إسماعيل قلّة الماء إلى إبراهيم علي فأوحى الله بَخَرَك إلى إبراهيم علي أن احتفر بنراً يكون فيها شرب الحاج، فنزل جبرئيل علي فاحتفر قليبهم يعني زمزم حتى ظهر ماؤها، ثمّ قال جبرئيل : انزل يا إبراهيم، فنزل بعد جبرئيل علي في الزاوية التي تلي البيت في أربع زوايا البئر وقل : بسم الله، قال : فضرب إبراهيم علي في الزاوية التي تلي البيت وقال : بسم الله فانفجرت عيناً ثمّ ضرب في الأخرى وقال بسم الله فانفجرت عيناً، ثمّ ضرب في الثالثة وقال بسم الله فانفجرت عيناً، ثمّ ضرب في الرابعة وقال : بسم الله فانفجرت عيناً، ثمّ في الثالثة وقال بسم الله فانفجرت عيناً، ثمّ ضرب في الرابعة وقال : بسم الله فانفجرت عيناً، ثمّ فقال جبرئيل علي الله فانفجرت عيناً م ضرب في الرابعة وقال : بسم الله فانفجرت عيناً، ثمّ فقال جبرئيل جميعاً من البئر فقال له : افض عليك يا إبراهيم وطف حول البيت فهذه سقيا سقاها الله ولدك إسماعيل، وسار إبراهيم وشيعه إسماعيل حتى خرج من الحرم، فذهب إبراهيم ورجع إسماعيل إلى الحرم فرزقه الله من الحميرية ولداً ولم يكن له عقب . ٥ - باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

قال: وتزوّج إسماعيل عليم من بعدها أربع نسوة فولد له من كلّ واحدة أربعة غلمان، وقضى الله على إبراهيم الموت فلم يره إسماعيل ولم يخبر بموته حتّى كان أيّام الموسم، وتهيّأ إسماعيل عليم لأبيه إبراهيم فنزل عليه جبرئيل عليمًا فعزّاه بإبراهيم عليم فقال له: يا إسماعيل لا تقول في موت أبيك ما يسخط الربّ، وقال: إنّما كان عبداً دعاه الله فأجابه، وأخبره أنّه لاحق بأبيه، وكان لإسماعيل ابن صغير يحبّه وكان هوى إسماعيل فيه فأبى الله عليه ذلك، فقال: يا إسماعيل هو فلان، قال: فلمّا قضى الموت على إسماعيل دعا وصيّه فقال: يابنيّ إذا حضرك الموت فافعل كما فعلت فمن ذلك ليس يموت إمام إلاّ أخبره الله إلى من يوصي <sup>(1)</sup>.

**بيان:** رواه في الكافي عن محمّد بن يحيى وأحمد بن إدريس، عن عيسى بن محمّد بن أيّوب عن عليّ بن مهزيار، عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن منصور إلى قوله: ورجع إسماعيل إلى الحرم<sup>(٢)</sup>.

وشريجاً من حديد في بعض النسخ هنا وفي الكافي : شرجاً . وقال الفيروزآباديُّ : الشرج محرَّكة : العرى، أي علَّق عليه عرى وحلقاً . والشريج لعلَّه مصغِّر . وحمير قبيلة من اليمن . والفخذ ككتف حيّ الرجل إذا كان من أقرب عشيرته . فقال : يا إسماعيل هو فلان أي أوحى الله إليه أنَّ وصيك وخليفتك فلان مشيراً إلى غير من كان يهواه .

٦ - فس: أبي، عن النضر، عن هشام، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ إبراهيم عليه كان نازلاً في بادية الشام فلما ولد له من هاجر إسماعيل عليه اغتمت سارة من ذلك غماً شديداً لأنّه لم يكن له منها ولد، وكانت تؤذي إبراهيم في هاجر فتغمّه فشكا إبراهيم ذلك إلى شديداً لأنّه لم يكن له منها ولد، وكانت تؤذي إبراهيم في هاجر فتغمّه فشكا إبراهيم ذلك إلى الله بمتحيّل ، فأوحى الله إليه: إنّما مثل المرأة مثل الضلع العوجاء إن تركتها استمتعت بها، وإن أقمتها كسرتها . ثمّ أمره أن يخرج إسماعيل عليه وأمّه عنها، فقال : يا ربّ إلى أي وإن أقمتها كسرتها . ثمّ أمره أن يخرج إسماعيل عليه وأمّه عنها، فقال : يا ربّ إلى أي مكان؟ قال : إلى حرمي وأمني وأوّل بقعة خلقتها من الأرض وهي مكّة، فأنزل الله عليه مكان؟ قال : إلى حرمي وأمني وأوّل بقعة خلقتها من الأرض وهي مكّة، فأنزل الله عليه جبرئيل بالبراق فحمل هاجر وإسماعيل وإبراهيم عليه وكان إبراهيم لا يمرّ بموضع حسن مكان؟ قال : إلى حرمي وأمني وأوّل بقعة خلقتها من الأرض وهي مكة، فأنزل الله عليه جبرئيل بالبراق فحمل هاجر وإسماعيل وإبراهيم عليه وكان إبراهيم لا يمرّ بموضع حسن من جريل بالبراق فحمل هاجر وإسماعيل وإبراهيم عليه وكان إبراهيم لا يمرّ بموضع حسن منه مكان؟ قال : إلى حرمي وأمني وأوّل بقعة خلقتها من الأرض وهي مكة، فأنزل الله عليه أنه شجر وزخ إلا وقال : يا جبرئيل إلى ههنا إلى ههنا، فيقول جبرئيل الا مض، حتى يوضع حسن امض، حتى يواغى به مكة، فوضعه في موضع البيت، وقد كان إبراهيم غليه؟ عاهد سارة أن المض، حتى يرجع إليها، فلما نزلوا في ذلك المكان كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك المكان كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك المض، حتى يرجع إليها، فلما نزلوا في ذلك المكان كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك المكان كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك المض، حتى يرجع إليها، فلما نزلوا في ذلك المكان كان فيه شجر، في ووضعهم وأراد الانشر عائم عليه الن حتى يرجع إليها، فلما نزلوا في ذلك المكان كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك المكان كان فيه شجر، فألقت هاجر على ذلك عنهم إلى سارة قالت له هرني أن أضعكم في هذا المكان هو يكفيكم، ثمّ انصرف عنهم، فلما عنهم إلى مارة قال المني ألي أل منه مكن في هذا المكان هو منه عليه كذى وهو جبل بذي طوى التفت إليهم إبراهيم فقال : ﴿رَيَنًا إنّ أسكن من ذي يُنيَةٍ يواء يئي به من مي بما بلغ كذى وهو جبل بذي طوى التفت إليهم

علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۱۰ باب ۳۸۰ ح ۳۲.
 (۲) الكافي ج ٤ باب ١٣٤ ح ٣.

ذِي زَنْعٍ عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُفِيمُوا ٱلْعَمَلُوةَ فَأَجْعَلْ أَفْتِدَهُ مِنَ ٱلنَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَأَرْزُقْهُم مِنَ ٱلثَّمَرَنِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ ﴾ ثمّ مضى وبقيت هاجر، فلمّا ارتفع النهار عطش إسماعيل وطلب الماء فقامت هاجر في الوادي في موضع المسعى فنادت : هل في الوادي من أنيس؟ فغاب إسماعيل عنها فصعدت على الصفا ولمع لها السراب في الوادي وظنّت أنَّه ماء، فنزلت في بطن الوادي وسعت فلمًّا بلغت المسعى غاب عنها إسماعيل ثمَّ لمع لها السراب في ناحية الصفا فهبطت إلى الوادي تطلب الماء فلمّا غاب عنها إسماعيل عادت حتى بلغت الصفا فنظرت حتّى فعلت ذلك سبع مرّات، فلمّا كان في الشوط السابع وهي على المروة نظرت إلى إسماعيل وقد ظهر الماء من تحت رجليه، فعدت حتّى جمعت حوله رملاً فإنّه كان سائلاً فزمّته بما جعلته حوله فلذلك سمّيت زمزم، وكانت جرهم نازلة بذي المجاز وعرفات فلمّا ظهر الماء بمكّة عكفت الطير والوحش على الماء، فنظرت جرهم إلى تعكّف الطير على ذلك المكان واتبّعوها حتّى نظروا إلى امرأة وصبيّ نازلين في ذلك الموضع قد استظلاً بشجرِة وقد ظهر الماء لهما، فقالوا لهاجر: من أنت؟ وما شأنك وشأن هذا الصبيّ؟ قالت: أنا أمّ ولد إبراهيم خليل الرحمن، وهذا ابنه أمره الله أن ينزلنا ههنا، فقالوا لها : فتأذنين لنا أن نكون بالقرب منكم؟ قالت لهم: حتَّى يأتي إبراهيم ﷺ، فلمَّا زارهم إبراهيم يوم الثالث قالت هاجر: يا خليل الله إنَّ ههنا قوماً من جرهم يسألونك أن تأذن لهم حتَّى يكونوا بالقرب منًّا، أفتأذن لهم في ذلك؟ فقال إبراهيم : نعم، فأذنت هاجر لجرهم فنزلوا بالقرب منهم وضربوا خيامهم فأنست هاجر وإسماعيل بهم، فلمَّا زارهم إبراهيم في المرَّة الثالثة نظر إلى كثرة الناس حولهم فسرَّ بذلك سروراً شديداً، فلمَّا ترعرع إسماعيل عَظِيَّةٍ وكانت جرهم قد وهبوا لإسماعيل كلِّ واحد منهم شاةً وشاتين وكانت هاجر وإسماعيل يعيشان بها، فلمَّا بلغ إسماعيل مبلغ الرجال أمر الله إبراهيم ﷺ أن يبني البيت فقال: يا ربّ في أيّة بقعة؟ قال: في البقعة الَّتي أنزلت على آدم القبَّة فأضاء لها الحرم، فلم تزل القبَّة الَّتي أنزلها الله على آدم قائمة حتى كان أيّام الطوفان أيّام نوح ﷺ، فلمّا غرقت الدنيا رفع الله تلك القبّة وغرقت الدنيا إلاّ موضع البيت، فسمّيت البيت العتيق لأنّه أعتق مّن الغرق، فلمّا أمر الله لِخَرْضَكَ إبراهيم أن يبني البيت لم يدر في أيّ مكان يبنيه، فبعث الله جبرئيل ﷺ فخطّ له موضع البيت، فأنزل الله عليه القواعد من الجنَّة، وكان الحجر الَّذي أنزله الله على آدم أشدَّ بياضاً من الثلج، فلمّا مسّته أيدي الكفّار اسودً، فبني إبراهيم البيت ونقل إسماعيل الحجر من ذي طوى، فرفعه في السماء تسعة أذرع، ثمّ دلَّه على موضع الحجر فاستخرجه إبراهيم ووضعه في موضعه الّذي هو فيه الآن، وجعل له بابين : باباً إلى المشرق، وباباً إلى المغرب، والباب الّذي إلى المغرب يسمّى المستجار، ثمَّ ألقي عليه الشجر والإذخر، وعلَّقت هاجر على بابه كساءاً كان معها، وكانوا يكونون تحته، فلمّا بناه وفرغ منه حجّ إبراهيم وإسماعيل ونزل عليهما جبرئيل يوم التروية لثمان من ذي الحجّة فقال: يا إبراهيم قم فارتو من الماء، ٥ - باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

لأنّه لم يكن بمنى وعرفات ماء فسمّيت التروية لذلك، ثمّ أخرجه إلى منى فبات بهاففعل به ما فعل بآدم ﷺ فقال إبراهيم ﷺ لمّا فرغ من بناء البيت : ﴿رَبِّ آجْعَلَ هَذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَأَزْزُقْ أَهْلَمُ مِنَ الشَّرَنِ مَنَ ءَامَنَ مِنْهُم بِأَلَدُو وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ كَالَ قال : من ثمرات القلوب، أي حبّبهم إلى الناس لينتابوا إليهم ويعودوا إليه<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله ﷺ : (فزمّته) قال الفيروزآباديّ : زمّه فأزمّ : شدّه . والقربة : ملأها . وماءً زمزم كجعفر وعلابط : كثيرٌ .

**أقول:** قوله: (فلذلك سمّيت) يحتمل أن يكون مبنيّاً على أنّ زمزم يكون بمعنى الحبس والمنع، أو الماء الممنوع من الجريان وإن لم يذكره اللّغويّون، ويحتمل أن يكون المراد أنّها لكثرتها وسيلانها قبل الزمّ سميت زمزم، أو أنّها لمّا منعت من السيلان واحتبست كثرت في مكان واحد فلذلك سمّيت به.

وقال الفيروزآباديّ: جرهم كقنفذ: حيّ من اليمن تزوّج فيهم إسماعيل ﷺ وقال: ترعرع الصبيّ: تحرك ونشأ. والضمير في قوله: (إليه) راجع إلى البيت.

٧ – ع: ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب معاً عن ابن محبوب، عن محمّد بن قزعة قال: قلت لأبي عبد الله عَاليَّا : إنَّ من قبلنا يقولون: إنَّ إبراهيم خليل الرحمن ﷺ ختن نفسه بقدوم على دنَّ، فقال: سبحان الله ليس كما يقولون، كذبوا على إبراهيم عَلَيْ ، فقلت له : صف لي ذلك ، فقال : إنَّ الأنبياء عَلَيْ كانت تسقط عنهم غلفهم مع سررهم يوم السابع، فلمّا ولد لإبراهيم إسماعيل من هاجر عيّرتها سارة بما تعيّر به الإماء، قال: فبكت هاجر واشتدَّ ذلك عليها، فلمَّا رآها إسماعيل تبكي بكي لبكانها، قال: فدخل إبراهيم عَلِيَّةٍ فقال: ما يبكيك يا إسماعيل؟ فقال: إنَّ سارة عيَّرت أميّ بكذا وكذا فبكت فبكيت لبكائها، فقام إبراهيم ظلِّتَلا إلى مصلاًه فناجي ربَّه بَجْرَعَكَ فيه، وسأله أن يلقي ذلك عن هاجر، قال: فألقاه الله بَرْكَلْ عنها، فلمّا ولدت سارة إسحاق وكان يوم السابع سقطت من إسحاق سرّته ولم تسقط غلفته، قال: فجزعت من ذلك سارة، فلمّا دخل عليها إبراهيم قالت : يا إبراهيم ما هذا الحادث الَّذي قد حدث في آل إبراهيم وأولاد الأنبياء؟! هذا ابنك إسحاق قد سقطت عنه سرّته ولم تسقط عنه غلفته، فقام إبراهيم ﷺ إلى مصلَّة فناجى فيه ربه ﷺ وقال: يا ربّ ما هذا الحادث الّذي قد حدث في آل إبراهيم وأولاد الأنبياء؟ هذا إسحاق ابني قد سقطت سرَّته ولم تسقط عنه غلفته، قال: فأوحى الله ﴿ وَإِجَّلًا : أَن يَا إبراهيم هذا لما عيّرت سارة هاجر، فآليت أن لا أسقط ذلك عن أحد من أولاد الأنبياء بعد تعييرها لهاجر، فاختن إسحاق بالحديد وأذقه حرّ الحديد، قال: فختن إبراهيم عظي ال إسحاق بحديد فجرت السنَّة بالختان في النَّاس بعد ذلك<sup>(٢)</sup>.

تفسير القمي، ج ١ ص ٦٩.
 علل الشرائع، ج ٢ ص ٢١٩ باب ٢٧٤ ح ١.

**سن:** أبي، عن ابن محبوب، عن محمّد بن قزعة مثله<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** قال الجزريّ : إنّ زوج فريعة قتل بطرف القدوم وهو بالتخفيف والتشديد موضع على ستة أميال من المدينة، ومنه الحديث إنّ إبراهيم غيني اختتن بالقدوم، وقيل : هي قرية بالشام، ويروى بغير ألف ولام، وقيل : القدوم بالتخفيف والتشديد : قدوم النجّار . وقال الفيروزآباديّ : الدنّ : الراقود العظيم وأطول من الحبّ أو أصغر منه له عسعس لا يقعد إلاّ أن يحفر له .

**أقول:** لعلّ المراد بما تعيّر به الإماء سواد لونهنّ فصيّرها الله بيضاء، أو النتن الّذي قد ينسب إلى الاماء فصيّرها الله عطراء، أو المملوكيّة ودناءة النسب فالمراد بإلقاء ذلك عنها صرف همّة سارة عن أذاها أو تكريمها وتشريفها بولدها، أو بالخفض الّتي صنعت بها فجعله الله سنّة وذهب عاره.

٨ - ب: أبو البختري، عن جعفر، عن أبيه، عن عليّ عليّ ال الجمار إنّما رميت أنّ جبرئيل العمار إنّما رميت أنّ جبرئيل عن أرى إبراهيم عليّ المشاعر برز له إبليس فأمره جبرئيل أن يرميه فرماه بسبع حصيات، فدخل عند الجمرة الأولى تحت الأرض فأمسك، ثمّ إنّه برز له عند الثانية فرماه بسبع حصيات، فدخل عند الحمرة الأرض في موضع الثانية، ثمّ برز له في موضع الثالثة فرماه بسبع حصيات أخر فدخل موضعها (٢).

٩ - ن: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن إسماعيل بن همّام، عن الرضا عَلَيْنَهُ أنّه قال لرجل: أيّ شيء السكينة عندكم؟ فلم يدر القوم ما هي، فقالوا: جعلنا الله فداك ما هي؟ قال: ريح تخرج من الجنّة طيّبة، لها صورة كصورة الإنسان، تكون مع الأنبياء عليمية وهي الّتي أنزلت على إبراهيم عَليَتَهُ حين بنى الكعبة فجعلت تأخذ كذا وكذا ويبني الأساس عليها<sup>(٣)</sup>.

**کا:** محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عنه ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>. عليّ، عن أبيه، عن ابن أسباط مثله<sup>(٥)</sup>.

١٠ **- ب:** ابن عيسى، عن ابن أسباط قال: قلت لأبي الحسن علي أصلحك الله ما السكينة؟ قال: ريح تخرج من الجنّة لها صورة كصورة الإنسان، ورائحة طيّبة، وهي الّتي أنزلت على إبراهيم علي فأقبلت تدور حول أركان البيت وهو يضع الأساطين. الخبر<sup>(٦)</sup>. ١١ - مع: أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن عبد الرحمن بن الحجّاج،

- المحاسن ص ٣٠٠ كتاب العلل ح ٦.
   (٢) قرب الاسناد، ص ١٤٧ ح ٥٣٢.
  - (۳) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۷۸ باب ۲۸ ح ۸۰.
- (٤) (٥) الكافي ج ٤ ياب ١٣٤ ح ٥. (٦) قرب الاسناد، ص ٣٧٣ ح ١٣٢٧.

٥ - باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿فَضَحِكَتْ فَبَشَّرْنَنَهَا بِإِسْحَاقَ ﴾ قال: حاضت<sup>(١)</sup>.

١٢ – **مع:** أبي، عن أحمد بن إدريس، عن أبن عيسى، عن عليّ بن مهزيار، عن البزنطيّ، عن يحيى بن عمران، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ وَوَوَهَبْـنَا لَهُۥ إِسْحَنَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَة**ٌ ﴾** قال. ولد الولد نافلة<sup>(٢)</sup>.

**بيان: ق**ال الرازيّ: اعلم أنّ النافلة عطيّة خاصّة وكذلك النفل، ويسمّى الرجل الكثير العطاء نوفلاً . ثمّ للمفسّرين ههنا قولان:

الأوّل: أنّه ههنا مصدر من ﴿وَهَبَنَا لَهُ ﴾ من غير لفظه، ولا فرق بين ذلك وبين قوله : ووهبنا له هبة، أي وهبنا له عطيّةً وفضلاً من غير أن يكون جزاءً مستحقاً، وهذا قول مجاهد وعطا .

والثاني: وهو قول أبي بن كعب وابن عبّاس وقتادة والفرّاء والزجّاج أنّ إبراهيم لمّا سأل الله تعالى ولداً قال: ﴿رَبِّ هَبٌ لِي مِنَ الصَّلِعِينَ﴾ فأجاب دعاءه ووهب له إسحاق، وأعطاه يعقوب من غير دعاء، فكان ذلك نافلةً كالشيء المتطوّع من الآدميّين انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقال البيضاويّ : ﴿نَافِلَةُ﴾ عطيّة فهو حال منهما، أو ولد ولد أو زيادة على ما سأل وهو إسحاق فيختصّ بيعقوب، ولا بأس به للقرينة، وقال الجوهريّ : النافلة ولد الولد<sup>(٤)</sup>.

١٣ **- ع:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن عليّ بن النعمان، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ إسماعيل دفن أمّه في الحجر وجعله عليّاً، وجعل عليها حائطاً لئلاّ يوطأ قبرها<sup>(ه)</sup>.

**ص:** بالإسناد إلى الصدوق عن أبيه، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النعمان مثله، وليس فيه (وجعله عليّاً) •ص ١١١».

**كا:** محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النعمان مثله<sup>(1)</sup>.

الحسين بن محمّد، عن المعلّى، عن الوشّاء، عن حمّاد بن عثمان، عن الحسن بن نعمان قال: سألت أبا عبد الله غليًظٍ عمّا زادوا في المسجد الحرام، فقال: إنّ إبراهيم وإسماعيل حدّا المسجد الحرام ما بين الصفا والمروة<sup>(٧)</sup>.

١٥ – وفي رواية أخرى عن أبي عبد الله عليتي قال: خطّ إبراهيم غليتي بمكّة ما بين الحزورة إلى المسعى فذلك الّذي خطّ إبراهيم غليتي يعني المسجد<sup>(٨)</sup>.

١٦ – ع: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقتي، عن البزنطتي، عن أبان بن عثمان، عمّن

(١) - (٢) معاني الأخبار، ص ٢٢٤-٢٢٥.
 (٣) تفسير فخر الرازي، ج ٢٢ المجلد ٨ ص ١٦٠.
 (٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٢١.
 (٩) علل الشرائع، ج ١ ص ٥٢ باب ٣٤ ح ١.
 (٦) - (٨) الكافي، ج ٤ ص ٤٠٤ باب ١٣٤ ح ١٣ و ١١ و ١٢.

ذكره، عن مجاهد، عن ابن عبّاس قال: كانت الخيل العراب وحوشاً بأرض العرب، فلمّا رفع إبراهيم وإسماعيل القواعد من البيت قال: إنّي قد أعطيتك كنزاً لم أعطه أحداً كان قبلك قال: فخرج إبراهيم وإسماعيل حتّى صعدا جياداً فقالا: ألا هلا ألا هلمَّ، فلم يبق في أرض العرب فرس إلاّ أتاه وتذّلل له وأعطت بنواصيها، وإنّما سمّيت جياداً لهذا، فما زالت الخيل بعد تدعو الله أن يحبّبها إلى أربابها، فلم تزل الخيل حتّى اتّخذها سليمان فلمّا ألهته أمر بها أن يمسح رقابها وسوقها حتّى بقي أربعون فرساً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: جاد الفرس أي صار رائعاً يجود جودة بالضمّ فهو جواد للذكر والأنثى من خيل جياد وأجياد وأجاويد. والأجياد جبل بمكّة سمّي بذلك لموضع خيل تبّع. وقال: هلا زجر للخيل، وهال مثله أي اقربي.

**أقول:** لعلّ الجبل كان يسمّى بالجياد أيضاً ، أو يكون الألف سقط من النسّاخ كما سيأتي .

١٧ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عبد الله بنان، عن أبي عبد الله ظلي قال: لمّا أمر الله تَتَرَيَّنَ إبراهيم وإسماعيل بشيرة بنيان البيت وتمّ بناؤه أمره أن يصعد ركناً ثمّ ينادي في الناس: ألا هلمّ الحجّ، فلو نادى هلمّوا إلى الحجّ لم يحجَّ إلاّ من كان يومنذ إنسياً مخلوقاً، ولكن نادى هلمّ الحجّ، فلمّي الناس في أصلاب لم يحجَّ إلاّ من كان يومنذ إنسياً مخلوقاً، ولكن نادى هلمّ الحجّ، فلمرا، ومن لبّى خمساً حيرًا لم يحجً، فلو نادى علموا إلى الحجّ لم يحجَّ إلاّ من كان يومنذ إنسياً مخلوقاً، ولكن نادى هلمّ الحجّ، فلمرا، ومن لبّى خمساً حجم الرجال. لبيك داعي الله لبيك داعي الله، فمن لبّى عشراً حجّ واحداً، ومن لبّى عشراً حجّ مشراً، ومن لبتى خمساً حجّ كمساً، ومن لبتى أكثر فبعدد ذلك، ومن لبتى واحداً حجّ واحداً، ومن لم يحجّ (٢).

**إيضاح:** الظاهر أنّ الفرق باعتبار أنّ الأصل في الخطاب أن يكون متوجّهاً إلى الموجودين، وأمّا شمول الحكم للمعدومين فيستفاد من دلائل أخر لامن نفس الخطاب إلاّ أن يكون المراد بالخطاب الخطاب العامّ المتوجّه إلى كلّ من يصلح للخطاب فإنّه شامل للواحد والكثير والموجود والمعدوم، والشائع في مثل هذا الخطاب أن يكون بلفظ المفرد، بل صرّح بعض أهل العربيّة بأنّه لا يتأتى إلا بالمفرد، وعلى ما روينا موافقاً للكافي من سقوط كلمة «إلى» في المفرد ووجودها في الجمع يمكن أن يكون هذا مناط الفرق بأن يكون في المفرد المخاطب الحجّ مجازاً لبيان كونه مطلوباً من غير خصوصيّة شخص أي هلمَّ أيّها المفرد المخاطب الحجّ مجازاً لبيان كونه مطلوباً من غير خصوصيّة شخص أي هلمَّ أيّها المعرد المخاطب الحجّ مجازاً لبيان كونه مطلوباً من غير خصوصيّة شخص أي هلمَّ أيّها المعرد المخاطب الحجّ مجازاً لبيان كونه مطلوباً من غير خصوصيّة شخص أي هلمَّ أيّها المعرد المخاطب الحبّ معازاً لبيان كونه مطلوباً من غير خصوصيّة شخص أي هلمَّ أيّها المعرد المخاطب الحبّ معازاً لبيان كونه مطلوباً من غير خصوصيّة شخص أي هلمَّ أيّها المعرد المعاد الما الفرة إلى محجودة في المواضع، وفيه عند ذكر المفرد في الموضعين نادى، وعند ذكر الجمع ناداهم، ولذا قال بعض الأفاضل : ليس المناط الفرق بين إفراد الصيغة وجمعها، بل ما في الحديث بيان للواقعة، والمراد أنّ إبراهيم غليّيًا نادى هلمَّ إلى الصيغة وجمعها، بل ما في الحديث بيان للواقعة، والمراد أنّ إبراهيم غلينا المون الما الموراد الحجّ بلا قصد إلى منادى معيّن أي الموجودين فلذا يعمّ الموجودين والمعدومين، فلو ناداهم

(۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۵۳ باب ۳۵ ح ۱. (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۲٤ باب ۱۵۸ ح ۱.

٥ - باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

أي الموجودين وقال: هلمّوا إلى الحجّ قاصداً إلى الموجودين لكان الحجّ مخصوصاً بالموجودين، فضمير «هم» في ناداهم راجع إلى الناس الموجودين، فالمناط قصد المنادى المعيّن المشعر إليه بلفظ «هم» في إحدى العبارتين، وعدم القصد في الأخرى المشعر إليه بذكر «نادى» مطلقاً لا الإفراد والجمع.

١٨ –ع؛ أبي، عن سعد، عن أحمد وعليّ ابني الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبيهما عن غالب بن عثمان، عن رجل من أصحابنا، عن أبي جعفر غليّيًا قال: إنّ الله جلّ جلاله لمّا أمر إبراهيم ينادي في الناس بالحجّ قام على المقام فارتفع به حتّى صار بإزاء أبي قبيس فنادى في النّاس بالحجّ فأسمع من في أصلاب الرجال وأرحام النساء إلى أن تقوم الساعة<sup>(١)</sup>.

اج - ع: أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليم قال: إنّ إبراهيم عليم لما خلّف إسماعيل بمكة عطش الصبي وكان فيما بين الصفا والمروة شجر فخرجت أمّه حتّى قامت على الصفا فقالت: هل بالوادي من أنيس؟ فلم يجبها أحدٌ، الصفا والمروة شجر فخرجت أمّه حتّى قامت على الصفا فقالت: هل بالوادي من أنيس؟ فلم يجبها أحدٌ، مم رجعت إلى المروة فقالت: هل بالوادي من أنيس؟ فلم يجبها أحدٌ، ثمّ رجعت إلى الصفا فقالت: هل بالوادي من أنيس؟ فلم يببها أحدٌ، ثمّ رجعت إلى الصفا فقالت: الى المروة فقالت: هل بالوادي من أنيس؟ فلم يجبها أحدٌ، ثمّ رجعت إلى الصفا فقالت كذلك حتى صنعت ذلك سبعاً، فأجرى الله ذلك سنة، فأتاها بجرئيل عليم فقال الى الماد عن أنا أمّ ولد إبراهيم. فقال: إلى من وكلكم؟ فقالت: أما إذا قلت ذلك نقد قلت له حيث أراد الذهاب: يا إبراهيم إلى من تكلنا؟ فقال: إلى بمكّة لعقالت: أما إذا الذهاب: يا إبراهيم إلى من تكلنا؟ فقال: إلى بمكة لعقالت: أما إذا الذهاب: يا إبراهيم إلى من تكلنا؟ فقال: إلى بمكّة لعقالت: أما إذا الذهاب: يا إبراهيم إلى من تكلنا؟ فقال: إلى بمكّة لعقالت: أما إذا الذهاب: يا إبراهيم إلى من تكلنا؟ فقال: إلى بمكّة لعكان الماء، فقالت الله يكرّن على كاف، قال: وكان النّاس يتجنبون المعر بمكّة لعكان الماء، فقحص الصبي برجله فنبعت زمزم، ورجعت من المروة إلى الصبي وقد نع الماء فأقبلت تجمع التراب حوله مخافة أن يسيح الماء ولو تركته لكان سيحاً، قال: فلما رأت بمكّة لمكان الماء، ففحص الصبي برجله فنبعت زمزم، ورجعت من المروة إلى الصبي وقد نع الماء فأقبلت تجمع التراب حوله مخافة أن يسيح الماء ولو تركته لكان سيحاً، قال: فلما رأت بمكّة لمكان الماء، ففحص الصبي برجله فنبعت زمزم، ورجعت من المروة إلى الصبي وقد نع الماء فأقبلت تجمع التراب حوله مخافة أن يسيح الماء ولو تركته لكان سيحاً، قال: فالما رأت بي بي علي الماء ولو تركته لكان سيحاً، قال إلى الماء حلقت عليه ما وألم الفلي من الماء وأطعموهم الركب من الطعام وأجرى الله عام وأم حلقت عليه ما القل أرت بله بي تركن ما وألم ما وأروا الطير حلقام وأرى الطيم ولما ما وأرى الماء.

**گا:** عليَّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير مثله<sup>(٣)</sup>.

۲۰ - ع: أبي، عن ابن عامر، عن عمّه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان، عن عبيد الله الحلبيّ، عن أبي عبيد الله الحلبيّ، عن أبي عبد الله تظييمًا وحى الله الحلبيّ، عن أبي عبد الله تظييمًا أوحى إلى إبراهيم: وأذن في النّاس بالحجّ يأتوك رجالاً، فنادى فأجيب من كلّ فجّ (عميق خ) يلبّون<sup>(٤)</sup>.

- (1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۲٤ باب ۱۵۸ ح ۲.
- (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۳۸ باب ۱۳۲ ح ۱.
- (۳) الكافي ج ٤ باب ١٣٤ ح ٢.
  (٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٢٠ باب ١٥٧ ح ١.

٢١ - ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن محمّد بن سنان، عن طلحة ابن زيد، عن عبدوس بن أبي عبيدة قال: سمعت الرضا ﷺ يقول: أوّل من ركب الخيل إسماعيل وكانت وحشيّة لا تركب فحشرها الله ﷺ على إسماعيل من جبل منى، وإنّما سمّيت الخيل العراب لأنّ أوّل من ركبها إسماعيل<sup>(1)</sup>.

٢٢ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبي جميلة، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنّ بنات الأنبياء صلوات الله عليهم لا يطمثن، إنّما الطمث عقوبة وأوّل من طمئت سارة<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - ع: أبي، عن سعد، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان بن يحيى، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: صار السعي بين الصفا والمروة لأنّ إبراهيم ﷺ عرض له إبليس فأمره جبرئيل ﷺ فشدّ عليه، فهرب منه فجرت به السنّة، يعني به الهرولة<sup>(٣)</sup>.

٢٤ - ع، أبي، عن سعد، عن أحمد وعبد الله ابني محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبيّ قال: سألت أبا عبد الله ﷺ: لمَ جعل السعي بين الصفا والمروة؟ قال: لأنَّ الشيطان تراءى لإبراهيم ﷺ في الوادي فسعى، وهو منازل الشيطان<sup>(٤)</sup>.

**بيان: ف**ي الفقيه: منازل الشياطين، ويمكن أن يقرأ منازل بضمّ الميم على صيغة اسم الفاعل من المنازلة بمعنى المحاربة موافقاً لما مرّ في خبر معاوية.

٢٥ - ع: ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عَثِيَّةٍ قال: إنَّ جبرئيل عَثِيَّةٍ أتى إبراهيم عَثِيَّةٍ فقال: تمنَّ يا إبراهيم، فكانت تسمّى منى فسماها النّاس منى<sup>(٥)</sup>.

**بيان؛** الظاهر أنَّ الأوّل بضمَّ الميم على صيغة الجمع، والثاني بكسرها.

٢٦ – ع، **ن،** في علل ابن سنان أنّ الرضا ﷺ كتب إليه: إنّما سميت منى منى لأنّ جبرئيل ﷺ قال هناك: ياإبراهيم تمنّ على ربّك ما شئت، فتمنّى إبراهيم في نفسه أن يجعل الله مكان ابنه إسماعيل كبشاً يأمره بذبحه فداءً له، فأُعطي مناه<sup>(٦)</sup>.

٢٧ - ع: حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن عرفات لمَ سمّيت عرفات؟ فقال: إنّ جبرتيل ﷺ خرج

- (۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ۹۵ باب ۱۳۱ ح ۵.
- (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٣٣٧ باب ٢١٥ ح ١.
- (۳) (٤) علل الشرائع، ج ۲ ص ۱۳۸ باب ۱۷۷ ح ۱ و۲.
- (٥) (٦) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٤٢ باب ١٧٢ ح ١ و٢.

٥ - باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

بإبراهيم ﷺ يوم عرفة، فلمّا زالت الشمس قال له جبرئيل: يا إبراهيم اعترف بذنبك واعرف مناسكك، فسمّيت عرفات لقول جبرئيل ﷺ له: اعترف، فاعترف<sup>(۱)</sup>.

٢٨ - ع: ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: في حديث إبراهيم: إنَّ جبرئيل عليتي انتهى به إلى الموقف فأقام به حتّى غربت الشمس، ثمّ أفاض به فقال: يا إبراهيم ازدلف إلى المشعر الحرام، فسمّيت مزدلفة<sup>(٢)</sup>.

**بیان:** ازدلف: تقدَّم.

٢٩ - ع: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عظيمية في قول سارة: اللّهم لا تؤاخذني بما صنعت بهاجر إنّها كانت خفضتها فجرت السنّة بذلك<sup>(٣)</sup>.

٣٠ – ع، أبي، عن سعد، عن إبراهيم بن مهزيار، عن أخيه عليّ بإسناده قال: قال أبو الحسن ﷺ في الطائف: أتدري لمَ سمّي الطائف؟ قلت: لا، فقال: إنّ إبراهيم ﷺ دعا ربّه أن يرزق أهله من كلّ الثمرات، فقطع لهم قطعة من الأردّن فأقبلت حتّى طافت بالبيت سبعاً، ثمّ أقرّها الله ﷺ في موضعها، فإنّما سمّيت الطائف للطواف بالبيت<sup>(٤)</sup>.

٣١ – ع: عليّ بن حاتم، عن محمّد بن جعفر وعليّ بن سليمان معاً، عن البزنطيّ قال: قال الرضا ﷺ: أتدري لمَ سمّيت الطائف الطائف؟ قلت: لا، قال: لأنّ الله ﷺ لمّا دعاه إبراهيم ﷺ أن يزرق أهله من الثمرات أمر بقطعة من الأردّن فسارت بثمارها حتّى طافت بالبيت، ثمّ أمرها أن تنصرف إلى هذا الموضع الذي سمّي الطائف فلذلك سمّي الطائف<sup>(ه)</sup>.

شي: عن البزنطيّ مثله فيج ٢ ص ٢٥٠ ح ٣٨ من سورة إبراهيم». بيان: قال الفيروزآباديّ : الأردّن بضمتين وشدّ الدال : كورة بالشام. ٣٢ - ع: أبي، عن محمّد بن العطّار، عن العمركيّ، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى علييًا قال : سألته عن رمي الجمار لمّ جعل؟ قال : لأنّ إبليس اللعين كان يتراءى لإبراهيم علييًا في موضع الجمار فرجمه إبراهيم فجرت السنّة بذلك<sup>(٢)</sup>.

٣٣ - ع: أبي، عن سعد، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان بن يحيى، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: أوّل من رمى الجمار آدم ﷺ، وقال: أتى جبرئيل

- (1) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٤٣ باب ١٧٣ ح ١. (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٤٣ باب ١٧٥ ح ١.
- (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٢٠ باب ٢٧٤ ح ٢. (٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٤٩ باب ١٨٩ ح ١.
- (٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٥٠ باب ١٨٩ ح ٢. (٦) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٤٣ باب ١٧٧ ح ١.

إبراهيم عَلِيَتَهِ وقال: ارم يا إبراهيم، فرمي جمرة العقبة وذلك أنَّ الشيطان تمثَّل له عندها (١).

٣٤ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن إبراهيم الكرخيّ، عن أبي عبد الله ظيّئ قال: إنّ إبراهيم ظيّئ كان مولده بكوثى وكان من أهلها، وكانت أمّ إبراهيم وأمّ لوط بَيْنَ أُختين، وأنّه تزوّج سارة بنت لاحج وهي بنت خالته، وكانت صاحبة ماشية كثيرة وحال حسنة، فملّكت إبراهيم ظيّئ جميع ما كانت تملكه، فقام فيه وأصلحه فكثرت الماشية والزرع حتّى لم يكن بأرض كوثى رجل أحسن حالاً منه. إلى آخر ما مرّ في رواية الكلينيّ<sup>(٢)</sup>.

٣٥ - ص: بالإسناد إلى الصدوق عن أبيه، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير عن هشام ابن سالم، عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان لإبراهيم ﷺ ابنان فكان أفضلهما ابن الأمة<sup>(٣)</sup>.

٣٦ - ص: بهذا الإسناد عن ابن أبي عمير، عن عبد الرحمن بن الحجّاج، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى : ﴿وَأَمْرَأَنَهُمْ فَآبِمَةٌ فَضَحِكَتُ كَلَي يعني حاضت وهي يومئذ ابنة تسعين سنة، وإبراهيم ابن مائة وعشرين سنة، قال : وإنّ قوم إبراهيم نظروا إلى إسحاق ﷺ وقالوا : ما أعجب هذا وهذه! – يعنون إبراهيم وسارة – أخذا صبيّاً، وقالا : هذا ابننا يعنون إسحاق، فلمّا كبر لم يعرف هذا وهذا لتشابههما حتّى صار إبراهيم يعرف بالشيب قال : فننى إبراهيم لحيته فرأى فيها طاقة بيضاء فقال : اللّهمّ ما هذا؟ فقال : وقار، فقال : اللّهمّ زدني وقاراً<sup>(٤)</sup>.

٣٧ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن عمرو بن عثمان، عن العبقريّ، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن حارثة بن مضرّب، عن عليّ ﷺ قال: شبّ إسماعيل وإسحاق فتسابقا، فسبق إسماعيل، فأخذه إبراهيم فأجلسه في حجره وأجلس إسحاق إلى جنبه، فغضبت سارة وقالت: أما إنّك قد جعلت أن لا تسوّي بينهما فاعزلها عني، فانطلق إبراهيم بإسماعيل وبأمه هاجر حتى أنزلهما جعلت أن لا تسوّي بينهما فاعزلها عني، فانطلق إبراهيم بإسماعيل وبأمه هاجر حتى أنزلهما محمّة فنفد طعامهم، فأراد إبراهيم أن ينطلق فيلتمس لهم طعاماً فقالت هاجر حتى أنزلهما محمّة فنفد طعامهم، فأراد إبراهيم أن ينطلق فيلتمس لهم طعاماً فقالت هاجر: إلى من تكلنا أولكما إلى الله تعالى، وأصابهما جوع شديد فنزل جبرئيل وقال لهاجر: إلى من فقال: أكلكما إلى الله تعالى، وأصابهما جوع شديد فنزل جبرئيل وقال لهاجر: إلى من وكلكا فلها: أكلكم إلى الله تعالى، وأصابهما جوع شديد فنزل جبرئيل وقال لهاجر: إلى من وكلكا فلها: أكلكم إلى الله تعالى، وأصابهما جوع شديد فنزل جبرئيل وقال لهاجر: إلى من وكلكا فلها الله الله، قال: إلى الله، قال: إلى الله، قال: إلى الله، قال على منهم طعاماً فقالت هاجر: إلى من وكلنا ألى الله تعالى، وأصابهما جوع شديد فنزل جبرئيل وقال لهاجر: إلى من وكلكا فلها فقالت: وكلنا إلى الله، قال: لقد وكلكما إلى كاف، ووضع جبرئيل يده في زمزم ثم والها فإذا الماء قدنبع، فأخذت هاجر قربة مخافة أن يذهب، فقال جبرئيل غليل غلي الله.

٣٨ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن أبان، عن عقبة، عن أبي عبد الله غَلِيَتَهِرَ قال: إنَّ إسماعيل غَلِيَتَهِرَ تزوّج امرأة من العمالقة

- علل الشرائع، ج ٢ ص ١٤٣ باب ١٧٧ ح ٢.
   قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٠٦.
- (٣) (٤) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٠٨ –١٠٩. (٥) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١١٠.

يقال لها سامة، وإنَّ إبراهيم اشتاق إليه فركب حماراً، فأخذت عليه سارة أن لا ينزل حتى يرجع، قال: فأتاه وقد هلكت أمَّه فلم يوافقه ووافق امرأته فقال لها: أين زوجك؟ فقالت: خرج يتصيّد، فقال: كيف حالكم؟ فقالت: حالنا شديدةٌ وعيشنا شديدٌ، قال: ولم تعرض عليه المنزل فقال: إذا جاء زوجك فقولي له: جاء ههنا شيخ وهو يأمرك أن تغيّر عتبة بابك، فلمّا أقبل إسماعيل وصعد الثنية وجد ريح أبيه فأقبل إليها وقال : أتاك أحد؟ قالت : نعم شيخ قد سألني عنك، فقال لها : هل أمرك بشيء؟ قالت : نعم قال لي : إذا دخل زوجك فقولي له : جاء شيخٌ وهو يأمرك أن تغيَّر عتبة بابك، قال: فخلَّى سبيلها. ثمَّ إنَّ إبراهيم غَيْئَةٍ ركب إليه الثانية فأخذت عليه سارة أن لا ينزل حتّى يرجع فلم يوافقه ووافق امرأته فقال : أين زوجك؟ قالت: خرج عافاك الله للصيد، فقال: كيف أنتم؟ فقالت: صالحون، قال: وكيف حالكم؟ قالت: حسنة ونحن بخير انزل يرحمك الله حتّى يأتي، قال: فأبي ولم تزل به تريده على النزول فأبي، قالت: أعطني رأسك حتّى أغسله فإنّي أراه شعثاً، فجعلت له غسولاً ثمّ أدنت منه الحجر فوضع قدمه عليه فغسلت جانب رأسه، ثمَّ قلبت قدمه الأخرى فغسلت الشقّ الآخر، ثمَّ سلَّم عليها وقال: إذا جاء زوجك فقولي له: قد جاء ههنا شيخ وهو يوصيك بعتبة بابك خيراً، ثمَّ إنَّ إسماعيل عَلِيَّةٍ أقبل فلمَّا انتهى إلى الثنية وجد ريح أبيه فقال لها : هل أتاك أحدٌ؟ قالت: نعم شيخ وهذا أثر قدميه، فأكبّ على المقام وقبَّله، وقال: شكا إبراهيم إلى الله تعالى ما يلقى من سوءِ خلق سارة فأوحى الله تعالى إليه إنَّ مثل المرأة مثل الضلع الأعوج، إن تركته استمتعت به، وإن أقمته كسرته، وقال: إنَّ إبراهيم عَلِيَّتَهِ تَزوَّج سارة وكانت من أولاد الأنبياء على أن لا يخالفها ولا يعصي لها أمراً فيما وافق الحقّ، وإنَّ إبراهيم كان يأتي مكَّة من الحيرة في كلّ يوم<sup>(١)</sup>.

٣٩ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن المتوكل، عن الحميريّ، عن ابن محبوب، عن عن ابن محبوب، عن عن ابن محبوب، عن عبد الرَّحمن بن الحجّاج قال: سمعت أبا عبد الله عليميّ يقول: إنّ إبراهيم عليميّ استأذن سارة أن يزور إسماعيل بمكة فأذنت له على أن لا يبيت عنها ولا ينزل عن حماره، قلت : كيف كان ذلك؟ قال: طويت له الأرض<sup>(٣)</sup>.

•٤ - ص لممّا ترعوع إسماعيل عليما وكبر أعطوه سبعة أعنز، فكان ذلك أصل ماله، فنشأ وتكلّم بالعربية وتعلم الرمي، وكان إسماعيل عليما بعد موت أمّه تزوّج امرأة من جرهم اسمها زعلة أوعمادة وطلّقها ولم تلد له شيئاً، ثمّ تزوّج السيّدة بنت الحارث بن مضاض فولدت له، وكان عمر إسماعيل عليما وثلاثين، ومات عليما ودفن في الحجر، فولدت له، وكان عمر إسماعيل عليما وثلاثين، ومات عليما ودفن في الحجر، وفيه قبور الأنبياء عمر إسماعيل عليما ونبعاً وثلاثين، ومات أمّه تزوّج السيّدة بنت الحارث بن مضاض وفيه قبور الما يعد موت أمّه تزوّج السيّدة بنت الحارث بن مضاض ولات له، وكان عمر إسماعيل عليما وثبعاً وثلاثين، ومات عليما ودفن في الحجر، فولدت له، وكان عمر إسماعيل عليما ونه في في في في في في في قولدت له، وكان عمر إسماعيل عليما في فيه فليكن صلاتين، ومات عليما ودفن في الحجر، وفيه قبور الأنبياء عليما من أراد أن يصلي فيه فليكن صلاته على ذراعين من طرفه مما يليما وفيه قبور الأنبياء عليما ومن أراد أن يصلي فيه فليكن صلاته على ذراعين من طرفه مما يليما وفيه قبور الأنبياء عمر إسماعيل عليما ومات عليما وثلاثين، ومات عليما ومن أراد أن يصلي فيه فليكن صلاته على ذراعين من طرفه مما يليما ولي البيت فإنه موضع شبير وشبر ابني هارون عليما ويكن علي أراد أن يصلي فيه فليكن صلاته على ذراعين من طرفه مما يلي وعماد البيت فإنه موضع شبير وشبر ابني هارون عليما (").

(۱) - (۳) قصص الأنبياء للراوندي، ص ۱۱۰–۱۱۲.

٤١ **حص:** بالإسناد إلى الصدوق، عن ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن أحمد ابن محمّد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ إسماعيل ﷺ توفّي وهو ابن مائة وثلاثين سنة، ودفن بالحجر مع أمّه، فلم يزل بنو إسماعيل ولاة الأمر يقيمون للناس حجّهم وأمر دينهم يتوارثونها كابراً عن كابر حتّى كان زمن عدنان بن أدد<sup>(1)</sup>.

٤٢ – ٤٤ - ٤٤ ابي، عن أحمد بن إدريس ومحمّد العظار، عن الأشعريّ، عن محمّد بن يوسف التميميّ، عن الصادق، عن أبيه، عن جدّه عن جدّه ﷺ، عن رسول الله ﷺ قال: عاش إسماعيل بن إبراهيم ﷺ مائة وعشرين سنة، وعاش إسحاق بن إبراهيم ﷺ مائة وثمانين سنة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ هذا أصح الأخبار في عمره ﷺ ، إذ هو أبعد عن أقوال المخالفين، إذ الأشهر بينهم أنّه عاش مائة وسبعاً وثلاثين سنة، وقيل : مائة وثلاثين، ولم أر القول بما في هذا الخبر بينهم، فيمكن حمل الخبرين السابقين على التقيّة .

٤٣ – سن: أبي، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار قال : سألته عن السعي فقال : إنّ إبراهيم عليما لله لما خلف هاجر وإسماعيل بمكّة عطش إسماعيل فبكى فخرجت حتى علت على الصفا وبالوادي أشجار، فنادت : هل بالوادي من أنيس؟ فلم يجبها أحدً، فانحدرت حتى علت على الصفا كالمروة فنادت : هل بالوادي من أنيس؟ فلم يجبها أحدً، فانحدرت متى علت ملى الصفا وبالوادي أشجار، فنادت : هل بالوادي من أنيس؟ فلم تزل تفعل ذلك حتى فعلته سبع حتى علت على المروة فنادت : هل بالوادي من أنيس؟ فلم يربها أحدً، فانحدرت متى علت ملى الصفا وبالوادي أشجار، فنادت : هل بالوادي من أنيس؟ فلم تزل تفعل ذلك حتى فعلته سبع حتى علت على المروة فنادت : هل بالوادي من أنيس؟ فلم تزل تفعل ذلك حتى فعلته سبع مرّات، فلما كانت السابعة هبط عليها جبرتيل عليما فقال لها : أيتها المرأة من أنت؟ فقالت : أنا هاجر أمّ ولد إبراهيم، قال لها : وإلى من خلفك؟ قالت : أمّا إذا قلت ذلك لقد قلت له : يا أنا هاجر أمّ ولد إبراهيم، قال لها : وإلى من خلفك؟ قالت : أمّا إذا قلت ذلك لقد قلت له : يا أنا هاجر أمّ ولد إبراهيم، قال لها : وإلى من خلفك؟ قالت : أمّا إذا قلت ذلك لقد قلت له : يا أنا هاجر أمّ ولد إبراهيم ، قال لها : وإلى من خلفك؟ قالت : أمّا إذا قلت ذلك لقد قلت له : يا أنا هاجر أمّ ولد إبراهيم ، قال لها : وإلى من خلفك؟ قالت : أمّا إذا قلت ذلك لقد قلت له : يا أنا هاجر أمّ ولد إبراهيم إلى من تخلفني ههنا؟ فقال : إلى الله يَتَوَكَن أخلفك، فقال لها جبرتيل عليكيني : نعم ما إبراهيم إلى من تخلفني ههنا؟ فقال : إلى الله يَتَوَكَن أخلفك، فقال لها جبرتيل عليكيني : نعم ما أواماء ظاهر يجري فجمعت حوله التراب فحبسه، قال أبو عبد الله عليكيني : لو تركته لكان خلفك ألها مر ركة فنظروا إلى متي وقد نبعت زمزم ما والماء ظاهر يجري فقال إلى متي وقد نبعت زمزم ما ألماء ظاهر يجري فقال الها عربي مالي وقد زمن على مكة وإذ وقد رأت الماء فمالوا إلى مكة حتى أتوا منحل أله من الماء وتزودوا ما يكفيهم وخلفوا إلى مكة حتى أتوا من كل فج فقالوا : ما أقبلت الطير على مكة إلا وقد رأت الماء فمالوا إلى مكة حتى أتوا من كل فح فقال الماء فمالوا إلى مكة حتى أتوا من الماء وتزودوا ما يكفيهم وخلفوا عندهما من الزاد ما يكفيهما، فأجرى الله بذلك رزقاً (<sup>(۳)</sup>)</sup>.

٤٤ – وروى محمّد بن خلف، عن بعض أصحابه قال: فكان الناس يمرّون بمكّة فيطعمونهم من الطّعام ويسقونهم من الماء<sup>(٤)</sup>.

٤٥ - سن: أبي، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه قال: سألنا عن السّعي بين الصّفا

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ١١٢.
   (٢) كمال الدين، ص ٤٧٤.
  - (۴) (٤) المحاسن، ص ۳۳۷.

والمروة، فقال : إنّ هاجر لمّا ولدت بإسماعيل دخلت سارة غيرة شديدة فأمر الله إبراهيم أن يطيعها، فقالت : يا إبراهيم احمل هاجر حتّى تضعها ببلاد ليس فيها زرع ولا ضرع، فأتى بها البيت وليس بمكّة إذ ذاك زرع ولا ضرع ولا ماء ولا أحد، فخلّفها عند البيت وانصرف عنها إبراهيم عَلِيَظِيرٌ فبكي<sup>(1)</sup>.

٤٦ - سن: غير واحد من أصحابنا، عن أبان الأحمر رفعه إلى أبي عبد الله عَلَيْتَمَادَ : كانت الخيل وحوشاً في بلاد العرب فصعد إبراهيم وإسماعيل ﷺ على أجياد فصاحا : ألا هلا ألا هلمَّ، فما فرس إلاّ أعطى بيده وأمكن من ناصيته<sup>(٢)</sup>.

٤٧ - شيء عن الفضل بن موسى الكاتب، عن أبي الحسن موسى بن جعفر على قال: إنّ إبراهيم على لمّا أسكن إسماعيل وهاجر مكمة وودعهما لينصرف عنهما بكيا، فقال لهما إبراهيم : ما يبكيكما فقد خلفتكما في أحبّ الأرض إلى الله وفي حرم الله؟ فقالت له هاجر : يا إبراهيم ما كنت أرى أنّ نبيّاً مثلك يفعل ما فعلت، قال : وما فعلت؟ فقالت : إنّك خلّفت امرأة ضعيفة وغلاماً ضعيفاً لا حيلة لهما بلا أنيس من بشر ولا ماء يظهر ولا زرع قد بلغ ولا ضرع يحلب، قال : فرق إبراهيم ودمعت عيناه عندما سمع منها فأقبل حتى انتهى إلى باب بيت الله الحرام فأخذ بعضادتي الكعبة ثمّ قال : اللّهم إنّي أسكنت من ذرّيّتي بواد غير ذي زرع عند بيتك يتكمون ربّنا ليقيموا الصلاة فاجعل أفندة من الناس تهوي إليهم وارزقهم من الثمرات لعلّهم يشكرون.

قال أبو الحسن: فأوحى الله إلى إبواهيم: أن اصعد أبا قبيس فناد في الناس: يا معشر الخلائق إنّ الله يأمركم بحجّ هذا البيت الذي بمكّة محرماً من استطاع إليه سبيلاً، فريضةً من الله، قال: فصعد إبراهيم أبا قبيس فنادى في الناس بأعلى صوته: يا معشر الخلائق إنّ الله يأمركم بحجّ هذا البيت الذي بمكّة محرّماً من استطاع إليه سبيلاً فريضةً من الله، قال: فمدّ الله لإبراهيم في صوته حتّى أسمع به أهل المشرق والمغرب وما بينهما من جميع ما قدّر الله وقضى في أصلاب الرجال من النطف، وجميع ما قدّر الله وقضى في أرحام النساء إلى يوم القيامة، فهناك يا فضل وجب الحجّ على جميع الخلائق، فالتلبية من الله على الحجّ هي إجابة لنداء إبراهيم عليه منذ بالحجّ على جميع الله ("").

- (۱) المحاسن، ص ۳۳۷. (۲) المحاسن، ص ۳۳۰.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٤٩ ح ٣٧ من سورة إبراهيم.

وأمّه على حمار، وأقبل معه جبرئيلﷺ حتّى وضعه في موضع الحجر، ومعه شيء من زاد وسقاء فيه شيء من ماء، والبيت يومئذ ربوة حمراء من مدر، فقال إبراهيم لجبرئيل: ههنا أمرت؟ قال: نعم، قال: ومكّة يومئذ سلم وسمر، وحول مكّة يومئذ ناس من العماليق<sup>(1)</sup>.

**٤٩ - وفي حديث آخر عنه أيضاً قال : فلمًا ولّى إبراهيم قالت هاجر : يا إبراهيم إلى من** تدعنا؟ قال : أدعكما إلى ربّ هذه البنية، قال : فلمّا نفد الماء وعطش الغلام خرجت حتّى صعدت على الصفا فنادت : هل بالبوادي من أنيس؟ ثمّ انحدرت حتّى أتت المروة فنادت مثل ذلك، ثمّ أقبلت راجعة إلى ابنها فإذا عقبه يفحص في ماء فجمعته فساخ، ولو تركته لساح<sup>(٢)</sup>.

• • - كا: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان الأحمر، عن أبان الأحمر، عن أبان الأحمر، عن محمّد الواسطيّ قال: قال أبو عبد الله عليّظِيرٌ : إنّ إبراهيم شكا إلى الله بَتَوَيَبُلُ ما يلقى من سوء خلق سارة، فأوحى الله يَتَوَيَبُلُ إليه : إنّما مثل المرأة مثل الضلع المعوج، إن أقمته كسرته، وإن تركته استمتعت به اصبر عليها<sup>(٣)</sup>.

١ - فسع: ﴿ وَإِذْ بَوَأَنْتَا لِإِبْرَهِيمَ مَكَانَ ٱلْبَيْتِ إِن عرفناه، قوله: ﴿ وَعَلَى كُلّ ضَامِرٍ لَم يقول: الإبل المهزولة، قال: ولمّا فرغ إبراهيم من بناء البيت أمره الله أن يؤذن في النّاس بالحجّ، فقال: يا ربّ وما يبلغ صوتي، فقال الله: أذن عليك الأذان وعليّ البلاغ، وارتفع إلى المقام وهو يومنذ يلصق بالبيت، قارتفع به المقام حتى كان أطول من الجبال، فنادى وأدخل إصبعه في أذنيه وأقبل بوجهه شرقاً وغرباً يقول: أيّها الناس كتب عليكم الحجّ إلى المبالية، فنادى وادخل إصبعه في أذنيه وأقبل بوجهه شرقاً وغرباً يقول: أيّها الناس كتب عليكم الحجّ إلى البيت العتيق فالبلاغ، وارتفع إلى إصبعه في أذنيه وأقبل بوجهه شرقاً وغرباً يقول: أيّها الناس كتب عليكم الحجّ إلى البيت العتيق فأجيبوا ربّكم، فأجابوه من تحت البحور السبع، ومن بين المشرق والمغرب إلى منقطع التراب من أطرافها، أي الأرض كلّها، ومن أصلاب الرجال، وأرحام النساء بالتلبية: لبيّك اللّهم من أطرافها، أي الأرض كلّها، ومن حجّ من يومنذ إلى يوم القيامة فهم ممّن استجاب لله، وذلك اللهم من أطرافها، أي الأرض كلّها، ومن حج من يومنذ إلى يوم القيامة التراب وأرحام وأونيا، ومن حج من يومند إلى يوم المخرب إلى منقطع التراب من أطرافها، أي الأرض كلّها، ومن أصلاب الرجال، وأرحام النساء بالتلبية: لبيّك اللهم من أطرافها، أي الأرض كلّها، ومن أصلاب الرجال، وأرحام النساء بالتلبية وأنه الموتي الم أوركم، فأحوان لكنا، ومن أصلاب الرجال، وأرحام النساء بالتلبية ورابيكم، فأحابون يلبّون؟ فمن حج من يومنذ إلى يوم القيامة فهم ممن استجاب لله، وذلك قوله: ﴿ فِيهِ مَايَتًا بَيْنَكُ مَتَكَامُ إبرَهِ يعني نداء إبراهيم على المقام بالحجة.

٥٢ – كا: عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبد الله ظليمّيني إنّ أصل حمام الحرم بقيّة حمام كانت لإسماعيل بن إبراهيم غليمتيني <sup>(٥)</sup>.

٥٣ - **يب:** أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن الحسن الواسطيّ عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ إبراهيم خليل الرحمن سأل ربّه أن يرزقه ابنة تبكيه بعد موته<sup>(٦)</sup>.

٥٤ -كا: بعض أصحابنا، عن ابن جمهور، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل

(١) - (٢) الكافي، ج ٤ ص ٣٩٩ باب ١٣٤ ح ١. (٣) الكافي، ج ٥ ص ٨٦٤ باب ٣٤٤ - ١.
 (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٨. . . (٥) الكافي، ج ٦ ص ١١٩٥ ح ٤١٢ ح ٣.
 (٦) تهذيب الأحكام، ج ١ ص ٢٤٦ باب ٢٣ ح ١٦٩.

٥ – باب/ أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت

ابن عمر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الحجر بيت إسماعيل، وفيه قبر هاجر وقبر إسماعيل ﷺ <sup>(۱)</sup>.

٥٥ – كاء محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيّوب، عن معاوية بن عمّار قال: سألت أبا عبد الله غَطِيَّلا عن الحجر أمن البيت هو أو فيه شيء من البيت؛ فقال: لا ولا قلامة ظفر، ولكن إسماعيل غَطِيَّلا دفن أُمّه فيه فكره أن توطأ فحجّر عليه حجراً وفيه قبور أنبياء<sup>(٢)</sup>.

٥٦ - **كاء** عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الوليد شباب الصيرفيّ عن معاوية بن عمّار قال: قال أبو عبد الله ﷺ دفن في الحجر ممّا يلي الركن الثالث عذارى بنات إسماعيل<sup>(٣)</sup>.

٥٧ – كا: عليّ، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن ابن سنان قال: سألت أبا عبد الله عَلِيَّةِ عن قول الله يَجْرَبَهِ : ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَمَةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَلَمِينَ ﴿ فِيهِ مَايَنَتُ بَيِّنَتُ كُوما هذه الآيات؟ قال: مقام إبراهيم حيث قام على الحجر فأثّرت فيه قدماه؛ والحجر الأسود؛ ومنزل إسماعيل<sup>(٤)</sup>.

٥٨ - **أقول؛** قال السيّد ابن طاوس في كتاب سعد السعود: وجدت في السفر التاسع من التوراة المترجم أنّ سارة امرأة إبراهيم لم يكن يولد لها ولد، وكانت لها أمة اسمها هاجر فقالت سارة لإبراهيم : إنّ الله قد حرمني الولد فادخل على أمتي وابن لها، لعلّي أتعزّى بولد منها، فسمع إبراهيم قول سارة وأطاعها فانطلقت سارة امرأة إبراهيم بهاجر أمتها وذلك بعدما سكن إبراهيم أرض كنعان عشر سنين، فأدخلتها على إبراهيم زوجها، فدخل إبراهيم على هاجر فحبلت، فلمّا رأت هاجر أنّها قد حملت استسفهت هاجر سارة سيّدتها وهانت في عينها، فقالت سارة : يا إبراهيم أنت صاحب ظلامتي، إنّما وضعت أمتي في حضنك فلمّا حينها، فقالت سارة : يا إبراهيم أنت صاحب ظلامتي، إنّما وضعت أمتي في حضنك فلمّا حينها، فقالت سارة : يا إبراهيم أنت صاحب ظلامتي، إنّما وضعت أمتي في حضنك فلمّا مينها، فقالت سارة : يا إبراهيم أنت صاحب ظلامتي، إنّما وضعت أمتي في مضك مسلّمة في يدلدُ فاصنعي بها ما أحببت، وحسن في عينك وسرّك ووافقك فأهانتها سارة سيّدتها سارة من أين أقبلت وأين تريدين؟ فقالت : أنا هاربة من سارة امرأته : هذه أمتك مسلّمة فوبت منها، فلقيها ملاك الربّ على غيرماء في البريّة في طريق حذار، فقال لها : يا هاجر أمة سارة من أين أقبلت وأين تريدين؟ فقالت : أنا هاربة من سارة سيّدتي مالاك الربّ : ومثمره حتى لا يُحصوا من كثرتهم، ثمّ قال لها ملاك الربّ عن قول الوبّ : أنا مكثر زرعك اسمه إسماعيل، لأنّ الربّ قد عرف ذلك وخضوعك ويكون ابنك هذا وحشياً من النّاس، يده على كلّ يد، وسيجلّ على جميع حدود إخوته.

(۱) - (۳) الكافي، ج ٤ ص ٤٠٤ باب ١٣٤ ح ١٤ - ١٦.
 (٤) الكافي، ج ٤ ص ٤١٠ باب ١٣٧ ح ١.

قال: ثمّ قال في السفر العاشر: قال الله لإبراهيم: حقّاً إنّ سارة ستلد لك ابناً وتسمّيه إسحاق. وأثبت العهد بيني وبينه إلى الأبد، ولذرّيّته من بعده، وقد استجبت لك في إسماعيل وبرّكته وكبّرته وأنعيته جدًّا جدًّا، يولد له اثنا عشر عظيماً؛ وأجعله رئيساً لشعب عظيم. ثمّ قال بعدما ذكر كراهة سارة لمقام هاجر وإسماعيل عندها: قال: فغدا إبراهيم باكراً فأخذ خبزاً وإداوة من ماء وأعطاه هاجر فحملها والصبيّ والطعام فأرسلها، وانطلقت وتاهت في بتريّة بئر سبع<sup>(1)</sup>، ونفد الماء من الإداوة فألقت الصبيّ تحت شجرة الشيح، فانطلقت فجلست قبالته وتباعدت عنه كرمية السهم ورفعت صوتها، وبكت فسمع الربّ صوت الصبيّ فدعا ملاك الربّ هاجر من السماء فقال لها: ما لك يا هاجر؟ لا تخافي لأنّ الربّ قد سمع صوت الصبيّ حيث هو، قومي فاحملي الصبيّ، وشدّي به يديك، إتي أجعله رئيساً لشعب عظيم، وأجلى الله عن بصرها فرأت بئر ماء فانطلقت فملات الإداوة وسقت الغلام، وكان الله م العبيّ حيث أمو، قومي فاحملي الصبيّ، وشدّي به يديك، إني أجعله رئيساً لشعب عظيم، ما الصبيّ حيث مو، قومي فاحملي الصبيّ، وشدّي به يديك، إني أجعله رئيساً لشعب عظيم، ما العبيّ حيث أو أنه من ماء فرأت بئر ماء فانطلقت فملات الإداوة وسقت الغلام، وكان الله م ما الحبيّ حيث مو، قومي فاحملي الصبيّ، وشدّي به يديك، إني أجعله رئيساً لشعب عظيم، ما عليه من بصرها فرأت بئر ماء فانطلقت فملات الإداوة وسقت الغلام، وكان الله م ما أجلى الله عن بصرها فرأت بئر ماء فانطلقت فملات الإداوة وسقت الغلام، وكان الله م ما أعلام، فشبّ الغلام وسكن بريّة فاران، وكان يتعلّم الرمي في تلك البرّية، وزوّجته أمه امرأة من أهل مصر<sup>(٢)</sup>.

<sup>04 –</sup> كنز الفوائد للكراجكي، عن سالم الأعرج مولى بني زريق قال: حفرنا بنرأ في دور بني زريق فرأينا أثر حفر قديم فعلمنا أنّه حفر مستأثر، فحفرناه فأفضينا إلى صخرة عظيمة فقلبناها فإذا رجل قاعد كأنّه يتكلّم فإذا هو لا يشبه الأموات، فأصبنا فوق رأسه كتابة فيها: أنا قادم بن إسماعيل بن إبراهيم خليل الرحمن، هربت بدين الحقّ من أشملك الكافر، وأنا أشهد أنّ الله حقّ ووعده حقّ لا أشرك به شيئاً ولا أتّخذ من دونه وليّاً<sup>(٣)</sup>.

## ٦ - باب قصة الذبح وتعيين الذبيح

الآيات: الصافات (٣٧): ﴿وَقَالَ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَىٰ رَفِ سَبَهْدِينِ ﴾ رَبِّ هَبُ لِي مِنَ المَنْلِحِينَ ﴾ فَبَشَرْنَهُ بِعُلَدُمٍ حَلِيمٍ ﴾ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْمَ قَسَالَ بَبُنَىَ إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمُنَامِ أَنِي أَذْبَعُكَ فَأَنظُر مَاذَا تَرَكُ قَالَ يَتَأْبَتِ افْعَلَ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِ إِن شَآة اللَّهُ مِنَ الصَّدِينَ ﴾ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِلْجَبِينِ ﴾ قَالَ يَتَأْبَتِ افْعَلَ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنِ إِن شَآة اللَّهُ مِنَ الصَّدِينَ ﴾ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ لِيَتِهِنِيمِ ﴾ فَعَلَ مَا تُؤْمَرُ سَتَجِدُنَ إِن شَآة اللَّهُ مِنَ الصَّدِينَ ﴾ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَمُ يَتَهِنَ يَعْلَمُ مَا تُوْمَرُ سَتَجِدُنَ إِن شَاءً اللَّهُ مِنَ الصَّدِينَ ﴾ وَعَلَنَهُ السَلَمَا وَتَلَمُ يَتَهُ عَلَيْهِ فَلَمَا مَا تُوْمَرُ سَتَجِدُنِهِ إِن عَانَهُ مَعَانًا وَمَنْهُ مَعَانَ اللَّهُ مَنْ الْمَا الْ

- (١) قال المصنف عليه في حاشية الكتاب: وقال الكفعمي في شرح دعاء السمات: رقمها الشهيد بالشين المعجمة والياء المثناة من تحت، فقيل: هي بئر طمست فأمر اسحاق ملكاً إسمه ابو مالك ان يعيدها كما كانت ويكنسها وبرمي بقمامتها فيكون مأخوذاً من قولك شاعت الناقة: اذا رمت ببولها، ويجوز ان يكون مأخوذاً من قولك شاعت الناقة: اذا رمت ببولها، ويجوز ان يكون مأخوذاً من قولك شاعت الناقة اذا رمت ببولها، ويجوز ان يكون مأخوذاً من قولك شاعت الناقة من المعيمة والباء المثناة من تحت، فقيل المعيدة من قولك شاعت الناقة الذا رمت ببولها، ويجوز ان يعيدها يكون مأخوذاً من قولك شاعت الناقة اذا رمت ببولها، ويجوز ان يكون مأخوذاً من الشيع وهي الأصحاب والأعوان لتشايعهم على كنسها ومن قرأ بالسين والباء المفردة فقال : إن اسحاق قال : وعليها ملكاً يقال له أبو مالك وتعاهدا على البئر بسبعة من الكباش فسميت بذلك . انتهى النهى الكباش فسميت بذلك . انتهى النهى الكباش فسميت بذلك . انتهى الناقة الكباش الميت المعانية المالية بناية من الشيع من الكباش فسميت الله أبو مالك وتعاهدا على البئر بسبعة من الكباش فسميت بذلك . إذلك . انتهى .
  - (٢) سعد السعود، ص ٤١. (٣) كنز الفوائد، ج ١ ص ٣٨٢.

يجَادِنَا ٱلْمُؤْمِنِينَ () وَيَشَرْنَنُهُ بِإِسْحَانَ نَبِيَّا فِنَ ٱلْمَسْلِحِينَ () وَبَكْرَكْنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَاقُ وَمِن ذُرْيَنَتِهِمَا تُحْسِنُ وَظَالِمُ لِنَفْسِهِ. مُبِينُ () .

تفسير،قال الطبرسيّ <sub>كظلّمَ</sub>: ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ ٱلسَّعْىَ ﴾أي شبّ حتّى بلغ سعيه سعي إبراهيم، والمعنى : بلغ إلى أن يتصرّف ويمشي معه ويعينه على أموره، قالوا : وكان يومنذ ابن ثلاث عشرة سنة.

وقيل: يعني بالسعي العمل لله والعبادة فإنّي أرَىٰ في أَلْمَنَامِ ﴾ أي أبصرت في المنام رؤيا تأويلها الأمر بذبحك فانظر ماذا تراه من الرأي، والأولى أن يكون الله تعالى قد أوحى إليه في اليقظة بأن يمضي ما يأمره به في حال نومه من حيث إنّ منامات الأنبياء لا تكون إلّا صحيحة فِلَمَا أَسْلَمَا ﴾ أي استسلما لأمر الله ورضيا به فَرَنَلَمُ لِلْجَبِنِ ﴾ أي أضجعه على جبينه؛ وقيل: وضع جبينه على الأرض لثلاً يرى وجهه فتلحقه رقة الآباء، وروي أنّه قال: اذبحني وأنا ساجد لا تنظر إلى وجهي فعسى أن ترحمني في ذُمَنَةَتَ الزُوْيَا ﴾ أي فعلت ما أمرت به في الرؤيا في كذا فَمَوَ البَتَوَا آلمَبِينُ ﴾ أي العمة ما أمرت به في وفتح جبينه على الأرض لئلاً يرى وجهه فتلحقه رقة الآباء، وروي أنّه قال: اذبحني وأنا ساجد لا تنظر إلى وجهي فعسى أن ترحمني في ذما قال المات ما أمرت به في الرؤيا في تقبل ما أمرت به في الرؤيا في تقبل من ها لذبح هو المذبوح، فقيل: كان كبشاً من الغنم، قال ابن عبّاس: هو الكبش الذي تقبل من هابيل حين قربه.

وقيل: فدي بوعل أهبط عليه من ثبير، وسمّي عظيماً لأنّه كان مقبولاً أو لأنّ قدر غيره من الكباش يصغر بالإضافة إليه؛ وقيل: لأنّه رعى في الجنّة أربعين خريفاً؛ وقيل: لأنّه كان من عند الله كونه ولم يكن عن نسل؛ وقيل: لأنّه فداء عبد عظيم ﴿يَتَمَرَنَهُ بِإِسْحَنَّ كِمَن قال: إنّ الذبيح إسحاق قال: يعني: بشّرناه بنبوّة إسحاق بصبره ﴿يَتَرَكَنَا عَلَيْهِ وَعَلَى إِسْحَنَّ كُواي وجعلنا فيما أعطيناهما من الخير البركة والنماء والثبات، ويجوز أن يكون أراد كثرة ولدهما وبقاءهم قرناً بعد قرن إلى أن تقوم الساعة ﴿وَين ذُرَيَّتِهِمَا كَأَي ومن أولاد إبراهيم وإسحاق في يُعان كُون ع

١ - ن، ل: الفطّان، عن أحمد الهمداني، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه قال: سألت أبا الحسن الرضا عليه عن معنى قول النبيّ عليه: أنا ابن الذبيحين، قال: يعني إسماعيل بن إبراهيم الخليل، وعبد الله بن عبد المطلب أمّا إسماعيل فهو الغلام الحليم الذي بشر الله به إبراهيم هو لغلام الحليم الذي بشر الله به إبراهيم هو لغلام الحليم ألذي يتمر الله به إبراهيم هو الغلام الحليم الذي يتمر الله به إبراهيم مؤلماً بكنّ معنى قصال يتبكن إن أرى في ألماي إلى الذبيحين، قال: يعني إسماعيل بن إبراهيم الخليل، وعبد الله بن عبد المطلب أمّا إسماعيل فهو الغلام الحليم الذي بشر الله به إبراهيم هو ألما بكن معنى قصال يتبكن إن أرى في ألماي أن أنه أن ألما الحليم الذي يتبكن ألفك أنفلز ماذا تركت قال بشر الله به إبراهيم هو ألمايك معنى قصال يتبكن إن أرى في ألماي أن أنه أنه أنه ماذا تركت قال بشر الله به إبراهيم مولكا بكن معلم المايم ألما أريت هو ألماي أرى في ألماي أن أنه أنه أنه ألما الحليم الذي يتأبكن ألفكن ماذا تركت قال بشر الله به إبراهيم وللم يقل له يا أبت افعل ما رأيت هو منتجدين إن ماي أنه أينه أين ألفكر في ألمال ما يلما من ألفل ماذا تركت قال يتبكن من ألما من أي ألما ألم أله أله ألما أله ألماي ألما ألماي ألما ألما ألما في سواد، ويشرب في سواد، وينفر في مناي من ألماي ألما ألماي ألماي ألهم أله ألما ألماية أربعن أملح يأكل في سواد، ويشرب في رياض الجنة أربعين من ما أله ألما ألما ألماي ألما ألماي ألم ماي ألماي أل عاماً، وما خرج من رحم أنثى، وإنّما قال الله كَتَوَكِّلْ له: كن فكان، ليفتدى به إسماعيل، فكلّما يذبح بمنى فهو فدية لإسماعيل إلى يوم القيامة، فهذا أحد الذبيحين<sup>(1)</sup>. **أقول:** ثمّ ساق الخبر وذكر قصّة عبد الله وسيجيء الخبر بتمامه.

ثم قال الصدوق تلئلة : فد اختلفت الروايات في الذبيح، فمنها ما ورد بأنّه إسماعيل، ومنها ما ورد بأنّه إسحاق، ولا سبيل إلى رد الأخبار متى صحّ طرقها، وكان الذبيح إسماعيل، لكنّ إسحاق لمّا ولد بعد ذلك تمنّى أن يكون هو الّذي أمر أبوه بذبحه فكان يصبر لأمر الله ويسلم له كصبر أخيه وتسليمه فينال بذلك درجته في الثواب، فعلم الله لِيَرْوَيْنُ ذلك من قلبه فسمّاه بين ملائكته ذبيحاً لتمنّيه لذلك.

وحدَّثنا بذلك محمَّد بن عليّ بن بشَار، عن المظفَّر بن أحمد القزوينيّ، عن محمّد بن جعفر الكوفيّ الأسديّ، عن محمّد بن إسماعيل البرمكيّ، عن عبد الله بن داهر، عن أبي قتادة الحرّاني، عن وكيع بن الجرّاح، عن سليمان بن مهران، عن أبي عبد الله الصادق جعفر ابن محمّد غليًّظٍ .

وقول النبي يشكر : «أنا ابن الذبيحين» يؤيّد ذلك، لأنّ العمّ قد سمّاه الله بَمَرْضَلُ أباً في قوله : ﴿أَمْ كُنْتُمْ شُهَدَاءً إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْقَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعَدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَيْهَكَ وَإِلَنَهُ ءَابَآيِكَ إِبَرَهِتِمَ وَإِسْمَلِعِيلَ وَإِسْحَقَى <sup>(٢)</sup> وكان إسماعيل عمّ يعقوب فسمّاه الله في هذا الموضع أباً، وقد قال النبي يُشكر : «العمّ والذَّ فعلى هذا الأصل أيضاً يظرد قول النبي يُشكر : «أنا ابن الذبيحين» أحدهما ذبيحٌ بالحقيقة، والآخر ذبيحٌ بالمجاز، واستحقاق الثواب على النيّة والتمني، فالنبي يُشكر هو ابن الذبيحين من وجهين على ما ذكرناه.

وللذبح العظيم وجه آخر : حدّثنا ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل قال : سمعت الرضا غليتي يقول : لمّا أمر الله تمكير إبراهيم أن يذبح مكان ابنه إسماعيل الكبش الذي أنزله عليه تمنّى إبراهيم أن يكون قد ذبح ابنه إسماعيل بيده، وأنّه لم يؤمر بذبح الكبش مكانه ليرجع إلى قلبه ما يرجع إلى قلب الوالد الذي يذبح أعزّ ولده عليه بيده فيستحق بذلك أرفع درجات أهل الثواب على المصائب، فأوحى الله بمكري إليه : يا إبراهيم من أحبّ خلقي إليك؟ فقال : يا ربّ ما خلقت خلقاً هو أحبّ إلي من حبيبك محمّد، فأوحى الله إليه : أفهو أحبّ إليك أم نفسك؟ قال بل هو أحبّ إليّ من نفسي، قال : فولده أحبّ إليك أم ولدك؟ قال : بل ولده، قال : فذبح ولده ظلماً على آيدي أعدائه أوجع لقلبك أو ذبح ولدك بيدك في طاعتي؟ قال : يا ربّ بل ذبحه على أيدي أعدائه أوجع لقلبي ، قال : يا إبراهيم فإنّ طائفة تزعم أنّها من أمّة

عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٨٩ باب ١٨ ح ١، والخصال، ص ٥٦ باب ٢ ح ٧٨.
 سورة البقرة، الآية : ١٣٣.

محمّد ستقتل الحسين ابنه من بعده ظلماً وعدواناً كما يذبح الكبش، ويستوجبون بذلك سخطي؛ فجزع إبراهيم لذلك وتوجّع قلبه وأقبل يبكي، فأوحى الله كمَرَيَّيَّة إليه : يا إبراهيم قد فديت جزعك على ابنك إسماعيل لو ذبحته بيدك بجزعك على الحسين وقتله، وأوجبت لك أرفع درجات أهل الثواب على المصائب، وذلك قول الله كمَرَيَّيَّة : هُوَفَدَيْنَهُ بِذِبَج عَظِيمٍ كُ<sup>(1)</sup>. **أقول:** قد روى هذا الخبر في <sup>و</sup>ن، أيضاً<sup>(٢)</sup>.

٢ - فس: أبي، عن فضالة بن أيوب، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ظليت إنّ إبراهيم أتاه جبرتيل على المشيئين عند زوال الشمس من يوم التروية، فقال : يا إبراهيم ارتو من الماء لك ولأهلك، ولم يكن بين مكَّة وعرفات ماء فسمَّيت التروية لذلك، فذهب به حتَّى انتهى به إلى منى فصلّى به الظهر والعصر والعشائين والفجر حتّى إذا بزغت الشمس خرج إلى عرفات فنزل بنمرة وهي بطن عرنة، فلمّا زالت الشمس خرج وقد اغتسل فصلى الظهر والعصر بأذان واحد وإقامتين، وصلَّى في موضع المسجد الَّذي بعرفات وقد كانت ثمَّ أحجار بيض فأدخلت في المسجد الَّذي بني، ثمَّ مضى به إلى الموقف فقال: يا إبراهيم اعترف بذنبك، واعرف مناسكك؛ ولذلك سمّيت عرفة، وأقام به حتّى غربت الشمس، ثم أفاض به فقال: يا إبراهيم ازدلف إلى المشعر الحرام فسمّيت المزدلفة، وأتى به المشعر الحرام فصلّى به المغرب والعشاء الآخرة بأذان واحد وإقامتين ثم بات بها حتى إذا صلّى بها صلاة الصبح أراه الموقف، ثمَّ أفاض به إلى منى فأمره فرمي جمرة العقبة، وعندها ظهر له إبليس، ثمَّ أمره بالذَّبح وإنَّ إبراهيم عَلَيْتَهِ حين أفاض من عرفات بات على المشعر الحرام وهو قزح فرأى في النوم أن يذبح ابنه، وقد كان حجّ بوالدته فلمَّا انتهى إلى منى رمي الجمرة هو وأهله، وأمر سارة أن زوري البيت، واحتبس الغلام فانطلق به إلى موضع الجمرة الوسطى فاستشار ابنه وقال كما حكى الله : ﴿ يَنْبُنَى إِنِّي أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِّي أَذْبَحُكَ فَأَنظُر مَاذَا تَرَكُ ﴾ فقال الغلام كما ذكر الله : امض لما أموك الله به ﴿يَنَأَبَتِ أَفْعَلْ مَا تُؤْمَرُ سَنَجِدُنِي إِن شَآءَ أَللَهُ مِنَ ٱلصَّدِينِي ﴾ وسلماً لأمر الله وأقبل شيخ فقال: يا إبراهيم ما تريد من هذا الغلام؟ قال: أريد أن أذبحه، فقال: سبحان الله تذبع غلاماً لم يعص الله طرفة عين، فقال إبراهيم: إنَّ الله أمرني بذلك، فقال: ربَّك ينهاك عن ذلك، وإنَّما أمرك بهذا الشيطان، فقال له إبراهيم: ويلك إنَّ الَّذي بلغني هذا المبلغ هو الَّذي أمرني به والكلام الَّذي وقع في أذني فقال: لا والله ما أمرك بهذا إلَّا الشيطان، فقال إبراهيم: لا والله لا أكلَّمك، ثمَّ عزم على الذبح فقال: يا إبراهيم إنَّك إمام يقتدي بك، وإنَّك إن ذبحته ذبح النَّاس أولادهم، فلم يكلَّمه وأقبل على الغلام واستشاره في الذبح فلمَّا أسلما جميعاً لأمر الله قال الغلام: ياأبتاه خمّر وجهي، وشدّ وثاقي، فقال إبراهيم: يا بنيّ الوثاق

- (۱) الخصال، ص ۵۷ باب ۲ ذیل ح ۷۸ وح ۷۹.
- (٢) عيون أخبار الرضاج ١ ص ١٨٧ باب ١٧ ح ١.

مع الذبع؟ لا والله لا أجمعهما عليك اليوم، فرمى له بقرطان الحمار، ثمّ أضجعه عليه، وأخذ المدية فوضعها على حلقه ورفع رأسه إلى السّماء، ثمّ انتحى عليه المدية وقلب جبرئيل المدية على قفاها، واجترّ الكبش من قبل ثبير وأثار الغلام من تحته، ووضع الكبش مكان الغلام، ونودي من ميسرة مسجد الخيف : ﴿ أَن يَتَبَرَفِيهُ ( فَ عَدَ مَدَقَتَ الْزُوْيَا آيَا كَذَلِكَ بَمَرْي المُحْسِنِينَ ( إ إ كَنَ هُذَا لَمُوَ التَتَوَّا النَّبِينُ ( ب قال : ولحق إبليس بأُمّ الغلام حين نظرت إلى المحينين ( إ كَن هُذَا لَمُوَ التَتَوَّا النَبِينُ ( ب قال : ولحق إبليس بأُمّ الغلام حين نظرت إلى الكحية في وسط الوادي بحذاء البيت فقال لها : ما شيخ رأيته؟ قالت : ذاك بعلي، قال : فوصيف رأيته معه؟ قالت : ذاك ابني، قال : فإنّي رأيته وقد أضجعه وأخذ المدية ليذبحه، فقالت : كذبت إنَّ إبراهيم أرحم النّاس كيف يذبح ابنه؟! قال : فورت السّماء والأرض وربّ هذا البيت لقد رأيته أصجعه وأخذ المدية، فقالت : ولمَ؟ قال : زعم أنّ ربّه أمره بذلك، قالت : فحق له أن يطيع ربه ؛ فوقع في نفسها أنّه قد أمر في ابنها بأمر، فلما قضت نسكها أسرعت في الوادي راجعة إلى منى وهي واضعة يدها على رأسها تقول : يا ربّ لا تؤاخذني بما عملت بأمم إسماعيل . قلت : فأين أراد أن يذبحه؟ قال : عند الجمرة الوسطى . قال : ونزل أسرعت في الوادي راجعة إلى منى وهي واضعة يدها على رأسها تقول : يا ربّ لا تؤاخذني أسرعت في الوادي راجعة إلى منى وهي واضعة يدها على رأسها تقول : يا ربّ لا تؤاخذني بما عملت بأم إسماعيل . قلت : فأين أراد أن يذبحه؟ قال : عند الجمرة الوسطى . قال : ونزل ألكبش على الجبل الذي عن يمين مسجد منى نزل من السماء وكان يأكل في سواد، ويمشي في سواد، أقرن . قلت : ما كان لونه؟ قال : كان أملح أغبر<sup>(1)</sup>

٣ - **قال:** وحدّثني أبي، عن صفوان بن يحيى وحمّاد، عن عبد الله بن المغيرة، عن ابن سنان عن أبي عبد الله عليميني قال: سألناه عن صاحب الذبح، فقال: إسماعيل عليميني . وروي عن رسول الله علي أنّه قال: أنا ابن الذبيحين يعني إسماعيل وعبد الله بن عبد المطلّب.

فهذان الخبران عن الخاصّ في الذبيح قد اختلفا في إسحاق وإسماعيل، وقد روت العامّة خبرين مختلفين في إسماعيل وإسحاق<sup>(٢)</sup>.

**بيان،** قوله عليميني : (والكلام الذي وقع في أذني) لعلّه معطوف على الموصول المتقدّم أي الكلام الذي وقع في أذني أمرني بهذا، فيكون كالتفسير لقوله : الذي بلغني هذا المبلغ؛ أو المراد بالأوّل الربّ تعالى، وبالثاني وحيه؛ ويحتمل أن يكون خبراً لمبتدأ محذوف، أي وهو الكلام الذي وقع في أذني . وفي الكافي : ويلك الكلام الذي سمعت هو الذي بلغ بي ما ترى .

وعلى التقادير المراد أنّ هذا الوحي هو الّذي جعلني نبيّاً ولا أشكّ فيه . والقرطان : البرذعة وهي الحلس الّذي يلقى تحت الرحل . وقال الجوهريّ : أنحيت على حلقه السكّين أي عرضت له . وقال الفيروزآباديّ : انتحى : جدّ، وفي الشيء : اعتمد . والوصيف كأمير : الخادم والخادمة، وإنّما عبّر الملعون هكذا تجاهلاً عن أنّه ابنه ليكون أبعد عن التهمة . والملحة : بياض يخالطه سواد . والأعين : عظيم العين . وفي بعض النسح «أغبر» ولعلّه أظهر .

تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٩.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٩.

٤ - كاء عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد ؛ والحسين ابن محمّد ، عن عبدويه بن عامر جميعاً ، عن البزنطيّ ، عن أبان بن عثمان ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر وأبي عبد الله عنه مثل ما مرّ في خبر معاوية ، وفيه : ثمّ انتحى عليه فقلبها جبرئيل على عن حلقه فنظر إبراهيم فإذا هي مقلوبة ، فقلبها إبراهيم على حدّها ، وقلبها جبرئيل على عن حلقه فنظر إبراهيم فإذا هي مقلوبة ، فقلبها إبراهيم على حدّها ، وقلبها جبرئيل على عن حلقه فنظر إبراهيم فإذا هي مقلوبة ، فقلبها إبراهيم على حدّها ، وقلبها جبرئيل على عن حلقه فنظر إبراهيم فإذا هي مقلوبة ، فقلبها إبراهيم على حدّها ، وقلبها جبرئيل على قادا ، ففعل ذلك مراراً ، ثمّ نودي من ميسرة مسجد الخيف : يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا ، واجترّ الغلام من تحته . وفي آخره : قال : فلما جاءت سارة فأخبرت الخبر قامت إلى ابنها تنظر فإذا أثر السكين خدوشاً في حلقه ، ففزعت واشتكت وكان بده مرضها الذي هلكت فذكر أبان ، عن أبي بصير ، عن أبي بصير ، عن أبي بعفر غلقي فل ذلك مراراً ، ثمّ نودي من ميسرة مسجد الخيف : يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا ، واجترّ الغلام من تحته . وفي آخره : قال : فلما جاءت سارة فأخبرت الخبر قامت إلى ابنها تنظر فإذا أثر السكين خدوشاً في حلقه ، ففزعت واشتكت وكان بده مرضها الذي هلكت فذكر أبان ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر غيرة قال : أراد أن يذبحه في الموضع الذي حملت أمّ رسول الله عن أبي بصير ، عن أبي جعفر غليرة قال : أراد أن يذبحه في الموضع الذي عملت أمر رسول الله عن أبي بعبر ، عن أبي حفر غيرة مربهم يتوارثونه كابراً عن كابر حتّى كان آخر من ارتحل منه علي بن الحسين غيرة في شيء كان بين بني هاشم وبين بني أمية فارتحل فضرب بالعرين<sup>(۱)</sup> .

ابن علي ظيئير عن سبعة أشياء خلقها الله لم تركض في رحم، فقال ظيئير : أوّل هذا آدم، ثمّ حوّاء، ثمّ كبش إبراهيم، ثمّ ناقة الله، ثمّ إبليس الملعون، ثمّ الحيّة، ثمّ الغراب الّتي ذكرها الله في القرآن<sup>(۲)</sup>.

٦ – ل. ماجيلويه، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليشكريّ، عن محمّد بن زياد الأزديّ، عن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن سفيان بن أبي ليلي، عن الحسن ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

٧ - ب، محمّد بن عبد الحميد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال قال: سأل الحسين بن أسباط أبا الحسين ال الحسين بن أسباط أبا الحسن الرضا في المحمّد عن الذبيح إسماعيل أو إسحاق؟ فقال: إسماعيل أما سمعت قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَبَشَرْنَهُ بِإِسْحَقَ ﴾<sup>(٤)</sup>؟

۸ - ل. ع. ن: سأل الشامي أمير المؤمنين عليتي عن ستة لم يركضوا في رحم، فقال: آدم وحوّاء، وكبش إبراهيم، وعصا موسى، وناقة صالح، والخفّاش الذي عمله عيسى ابن مريم فطار بإذن الله نَبْرَيْنِينَ <sup>(٥)</sup>.

**٩ - ماء** ابن الصلت، عن ابن عقدة، عن جعفر بن عنبسة بن عمرو، عن سليمان بن يزيد، عن الرضا، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: الذبيح إسماعيل<sup>(٦)</sup>.

- (1) الكافي، ج ٤ ص ٤٠٣ باب ١٣٤ ح ٩.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٤.
- (٣) الخصال ص ٣٥٣ باب ٧ ح ٣٤. (٤) قرب الإسناد، ص ٣٨٩ ح ١٣٦٧.
- (٥) الخصال، ص ٣٢٣ باب الستة ح ٨ وعلل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٠ باب ٣٨٥ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢١ باب ٢٤ ح ١.
  - (٦) أمالي الطوسي، ص ٣٣٨ مجلس ١٢ ح ٦٩٠.

١٠ -ع؛ ابن المتوكل، عن السعدآبادي، عن البرقي، عن البزنطي، عن أبان بن عثمان قال: قلت لأبي عبد الله للينظر: كيف صار الطحال حراماً وهو من الذبيحة؟ فقال: إن إبراهيم عليه الكبش من ثبير – وهو جبل بمكة – ليذبحه أتاه إبليس فقال له: إمام يصبر في عليه الكبش من ثبير – وهو جبل بمكة – ليذبحه أتاه إبليس فقال له: أعطني نصيبي من هذا الكبش، قال: وأي نصيب لك وهو قربان لربي وفداء لابني؟ فأوحى الله نتيك في يحمد الله نتيك في عامان الطحال حراماً وهو من الذبيحة فقال: إن أعطني نصيبي من هذا الكبش، من ثبير – وهو جبل بمكة اليذبحه أتاه إبليس فقال له: أعطني نصيبي من هذا الكبش، قال: وأي نصيب لك وهو قربان لربي وفداء لابني؟ فأوحى الله نتيك في يحمد الدم؛ وحرَّم الخصيتان لأنهما الله نتيك في يحمد الله نتيك في معلمان المحمية وهو الطحال، لأنه مجمع الدم؛ وحرَّم الخصيتان لأنهما موضع للنكاح ومجرى للنطفة، فأعطاه إبراهيم عليك الطحال والأنثيين وهما الخصيتان، قال: فقلت: فكيف حرّم النخاع؟ قال: لأنه موضع الماء الدافع من كلّ ذكر وأنثى وهو الطول المخي الله يكون في فقار الظهر<sup>(1)</sup>.

١١ - مع؛ ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن داود ابن كثير الرقي قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله : أيّهما كان أكبر إسماعيل أو إسحاق؟ وأيّهما كان الذبيح؟ فقال: كان إسماعيل أكبر من إسماعيل، وكانت الذبيح؟ فقال: كان إسماعيل أكبر من إسحاق بخمس سنين، وكان الذبيح إسماعيل، وكانت مكة منزل إسماعيل، وإنّما أراد إبراهيم أن يذبح إسماعيل أيّام الموسم بمنى. قال: وكان بين بشارة الله لإبراهيم بإسماعيل أكبر من إسحاق بخمس سنين، وكان الذبيح إسماعيل، وكانت مكة منزل إسماعيل، وإنّما أراد إبراهيم أن يذبح إسماعيل أيّام الموسم بمنى. قال: وكان بين بشارة الله لإبراهيم بإسماعيل ويين بشارته بإسحاق خمس سنين، أما تسمع لقول إبراهيم عليه وقال بشارة الله لإبراهيم بيني، أما تسمع لقول إبراهيم عليه في سرة الله بتريخ أن الما الله بتريخ أن يرزقه غلاماً من الصالحين، وقال عيث يقول: ﴿وَبَ هَبَ لِي مِنَ الْهَالِحِينَ في إنّما أل الله بتريخ إسماعيل من هاجر، قال المالحين، وقال حيث يقول: ﴿وَبَ هَبَ لِي مِنَ الْهَالِحِينَ في إنّما الله الله بتريخ أن يرزقه غلاماً من الصالحين، وقال عن سورة الصافات: ﴿فَبَشَ رَبَه عليه عني إسماعيل من ها من المالحين، وقال عن سورة الصافات: ﴿فَبَ أَنَه بِعُلَيْهِ حَلِيهِ في يعني إسماعيل من هاجر، قال: ففدي إسماعيل بكبش عظيم عليه من هاجر، قال: فقدي إسماعيل بكبش عظيم، فقال أبو عبد الله غليتي : ثمّ قال: ﴿وَبَتَمَ رَبَه من ذعم أنّ إسماعيل من هاجر، قال: ففدي إسماعيل بكبش عظيم، فقال أبو عبد الله غليتي : ثمّ قال: ﴿وَبَتَمَ رَبَه ما أن الله بنها قال إسماعيل من خام أن الماحي في أسماعيل بكبش عظيم، فقال أبو عبد الله غليتي : ثمّ قال: ﴿وَبَتَمَ رَبَه ما زعم أنّ إسماعي قال: فو من زعم أنّ إسماعي قال بكبش عنه ما أن أله بنه وأنه فمن زعم أنّ إسماق أكبر من إسماعيل وقان الذبيح إسحاق، فمن زعم أنّ إسماع في قال أول الله بتركم في القرآن من ناهما<sup>(٢</sup>).

ص: بإسناده إلى الصّدوق مثله<sup>(٣)</sup>.

١٢ – **كا:** محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن سعد بن سعد، عن أبي الحسن غليﷺ قال: لو علم الله ﷺ شيئاً أكرم من الضأن لفدى به إسماعيل غليﷺ <sup>(٤)</sup>.

١٣ – **كا:** عليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن بعض أصحابه أظنّه محمّد بن إسماعيل، عن الرضا ﷺ قال: لو خلق الله مضغة هي أطيب من الضأن لفدى بها إسماعيل ﷺ <sup>(o)</sup>.

١٤ - كا: بعض أصحابنا، عن جعفر بن إبراهيم الحضرميّ، عن سعد بن سعد، عن

علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٨٣ ياب ٣٥٧ ح ١. (٢) معاني الأخبار، ص ٣٩١.
 (٣) قصص الأنبياء للرواندي ص ١٠٨.
 (٣) أحص الألبياء للرواندي ص ١٠٨.
 (٤) - (٥) الكافي، ج ٦ ص ١٠٦٢ باب ٢٢٨ ح ١-٢.

الرضا ﷺ قال: لو علم الله خيراً من الضأن لفدى به. قال: يعني إسحاق، هكذا جاء في الحديث<sup>(1)</sup>.

الله عن مقرن، عن أبي عبدالله غليتَمَار تناب يعقوب إلى عزيز مصر : نحن أهل بيت نبتلى، فقد ابتلي أبونا إبراهيم بالنار فوقاه الله، وابتلي أبونا إسحاق بالذبح<sup>(٢)</sup>.

١٦ – شيء عن محمّد بن القاسم، عن أبي عبد الله عليظير قال: إنّ سارة قالت لإبراهيم عليكير : قد كبرت، فلو دعوت الله أن يرزقك ولداً فيقر أعيننا فإنَّ الله قد اتخذك خليلاً وهو مجيب دعوتك إن شاء الله، فسأل إبراهيم ربّه أن يرزقه غلاماً عليماً، فأوحى الله إليه : إنّي واهب لك غلاماً عليماً، ثمَّ أبلوك فيه بالطاعة لي؛ قال : قال أبو عبد الله غليكير : فمكث إبراهيم بعد البشارة ثلاث سنين، ثمَّ جاءته البشارة من الله بإسماعيل مرّة أخرى بعد ثلاث سنين <sup>(٣)</sup>.

٧١ – كاء عليّ، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد وابن محبوب، عن العلاء، عن محمّد قال: سألت أبا جعفر عليّك أين أراد إبراهيم عليّك أن يذبح ابنه؟ قال: على الجمرة الوسطى، وسألته عن كبش إبراهيم عليمي عن عاكان لونه؟ وأين نزل؟ فقال: أملح، وكان أقرن، ونزل من السماء على الجبل الايمن من مسجد منى، وكان يمشي في سواد، ويأكل في سواد، وينظر ويبعر ويبول في سواد<sup>(٤)</sup>.

فوائد لا بدّ من التعرُّض لها :

الأولى في تعيين الذبيح، قال الرازيّ في تفسيره: اختلفوا في أنّ هذا الذبيح من هو؟ فقيل: إنّه إسحاق، وقيل: إنّ هذا قول عمر وعليّ والعبّاس بن عبد المطّلب وابن مسعود وكعب الاحبار وقتادة وسعيد بن جبير ومسروق وعكرمة والزهريّ والسديّ ومقاتل. وقيل: إنّه إسماعيل وهو قول ابن عبّاس وابن عمر وسعيد بن المسيّب والحسن والشعبي ومجاهد والكلبيّ. واحتج القائلون بأنّه إسماعيل بوجوه:

الأوّل: أنّ رسول الله ﷺ قال: «أنا ابن الذبيحين» وقال له أعرابي: يا ابن الذبيحين فتبسّم فسئل عن ذلك فقال: إنّ عبد المطّلب لمّاحفر بتر زمزم نذر إن سهل الله له أمرها ليذبحن أحد ولده، فخرج السهم على عبد الله فمنعه أخواله وقالوا له: افد ابنك بمائة من الإبل ففداه بمائة من الابل؛ والذبيح الثاني إسماعيل.

الحجّة الثانية : نقل عن الاصمعيّ أنَّه قال : سألت أبا عمرو بن العلاء عن الذبيح فقال : أيا

(١) الكافي، ج ٦ ص ١٠٦٢ باب ٢٢٨ ح ٣.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٦ ح ٨٨ من سورة يوسف.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦٤ ح ٢٥ من سورة الحجر.
 (٤) الكافي، ج ٤ ص ٤٠٤ باب ١٣٤ ح ١٠.

أصمعيّ أين عقلك؟ ومتى كان إسحاق بمكة، وإنّما كان إسماعيل بمكة، وهو الّذي بنى البيت مع أبيه والنحر بمكة.

الحجّة الثالثة: أنَّ الله تعالى وصف إسماعيل بالصبر دون إسحاق في قوله: ﴿ إِسْمَنِعِيلَ وَٱلْيَسَعَ وَذَا ٱلْكِفْلِ وَكُلٌّ مِنَ ٱلْأَخْبَارِي﴾ وهو صبره على الذبح فوفى به.

الحجّة الرابعة : قوله تعالى : ﴿ فَبَشَرْنَهَمَا بِإِسْحَنَى وَمِن وَرَآهِ إِسْحَقَ يَعْقُوبَ﴾ فنقول : لو كان الذبيح إسحاق لكان الامر بذبحه قبل ظهور يعقوب منه أو بعد ذلك ، والأوّل باطل لأنّه تعالى لمّا بشره بإسحاق وبشر معه بأنّه يحصل منه يعقوب ، فقبل ظهور يعقوب منه لم يجز الامر بذبحه وإلا حصل الخلف في قوله : ﴿ وَمِن وَرَآهِ إِسْحَقَ بَعَقُوبَ﴾ والثاني باطل لأنّ قوله : ﴿ فَلَنَا بَلَغَ مَعَهُ أَلَسَعَى قَكَالَ يَبْنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي آلْمَنَامِ أَنِي أَذَبَعُكَكَ يدلّ على أنّ ذلك الابن لمّا قدر على السعي ووصل إلى حدّ القدرة على الفعل أمر الله تعالى إبراهيم بذبحه ، وهذه تنافي وقوع هذه القصّة في زمان آخر ، فثبت أنّه لا يجوز أن يكون الذبيح هو إسحاق .

الحجّة المخامسة : حكى الله تعالى عنه أنّه قال : ﴿ إِنَى ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّي سَيَهَدِينِ ثَم طلب من الله تعالى ولداً ليستأنس به في غربته قال : ﴿ رَبِّ هَبٌ لِي مِنَ ٱلْقَنْلِحِينَ ﴾ وهذا السؤال إنّما يحسن قبل أنّ يحصل له الولد، لأنّه لوحصل له ولد واحد لما طلب الولد الواحد لأنّ طلب الحاصل محال، وقوله : ﴿ هَبٌ لِي مِنَ ٱلْقَنْلِحِينَ ﴾ لا يفيد إلا طلب الواحد، وكلمة من للتبعيض، وأقل درجات البعضيّة الواحد، فكان قوله : ﴿ مِنَ ٱلْقَنْلِحِينَ ﴾ لا يفيد إلا طلب الواحد، وكلمة من للتبعيض، وأقل فثبت أنّ هذا السؤال لا يحسن إلّا عند عدم كلّ الأولاد فثبت أنّ هذا السؤال وقع حال طلب الولد الأول، وأجمع النّاس على أنّ إسماعيل متقدّم في الوجود على إسحاق فثبت أنّ المطلوب بهذا الدعاء هو إسماعيل . ثمَّ إنّ الله تعالى ذكر عقيبه قصة الذبح، فوجب أن يكون الذبيح هو إسماعيل .

**الحجّة السادسة** : الأخبار كثيرة في تعليق قرني الكبش بالكعبة وكان الذبح بمكّة ولو كان الذبيح إسحاق لكان الذبح بالشام .

واحتج من قال بأنّه إسحاق بأن أوّل الآية وآخرها يدلّ على ذلك، أمّا أوّلها فإنّه تعالى حكى عن إبراهيم غليم قبل هذه الآية أنّه قال: ﴿ إِنِي ذَاهِبُ إِلَى رَبِّ سَيَهَدِينِ وأجمعوا على أنّ المراد مهاجرته إلى الشام، ثمَّ قال: ﴿ فَبَشَرَنَهُ بِغُلَثِهِ حَلِيمٍ ﴾ فوجب أن يكون هذا الغلام الحليم قد حصل له في الشام، وذلك الغلام ليس إلا إسحاق، ثمَّ قال بعده: ﴿ فَلَتَا بَلَغَ مَعَهُ السحايي هو ذلك الغلام الذي حصل في الشام، فثبت أنّ مقدمة هذه الآية تدلّ على أنّ الذبيح هو إسحاق ؟ وأمّا مؤخرة الآية فهي أيضاً تدلّ على ذلك لأنّه تعالى لما يمان مقدمة هذه الآية تدلّ على أنّ بعده: ﴿ وَيَتَمَرَنَهُ بِإِسْحَقَ بَبِيًا مِنَ الشَّام، وذلك الغلام أيس إلا أسحاق، ثمَّ قال بعده: ﴿ وَلَمَا الذبيح السَعْرَى هو ذلك الغلام الذي حصل في الشام، فثبت أنّ مقدمة هذه الآية تدلّ على أنّ الذبيح هو إسحاق ؟ وأمّا مؤخرة الآية فهي أيضاً تدلّ على ذلك لأنّه تعالى لمّا تمم قصة الذبيح قال بعده: ﴿ وَيَتَمَرَنَهُ بِإِسْحَقَ بَبِيًا مِنَ الشَمَامِ الذا تَعْلَى أَنَه بشَره بكونه نبياً من الصالحين، وذكر هذه البشارة عند حكاية تلك القصة يدلّ على أنّه تعالى إنّما بشره بهذه النبوة لاجل أنّه تحمل الشدائد في قصّة الذبح فثبت لما ذكرنا أنَّ أوَّل الآية وآخرها يدلّ على أنَّ الذبيح هو إسحاق ﷺ . الحجة الثانية: ما اشتهر من كتاب يعقوب ﷺ : من يعقوب إسرائيل الله ابن إسحاق ذبيح الله ابن إبراهيم خليل الله.

فهذا جملة الكلام في هذا الباب، وكان الزِّجاج يقول: الله أعلم أيهما الذبيح.

واعلم أنّه يتفرّع على ما ذكرناه اختلافهم في موضع الذبح، فالّذين قالوا : الذبيح هو إسماعيل قالوا : كان المذبح بمنى، والّذين قالوا : إنّه إسحاق قالوا : هو بالشام، وقيل بيت المقدس . والله أعلم انتهى<sup>(1)</sup> .

وقال الشيخ أمين الذين الطبرسيّ قدّس الله روحه بعد ذكر القولين : وكلا القولين قد رواه أصحابنا عن أئمتنا على الا أنّ الاظهر في الروايات أنّه إسماعيل . ثمَّ ذكر بعض ما مرّ من الوجوه ثمَّ قال : وحجة من قال : إنّه إسحاق أنّ أهل الكتابين أجمعوا على ذلك ، وجوابه أنّ إجماعهم ليس بحجّة ، وقولهم غير مقبول ، وروى محمّد بن إسحاق عن محمّد بن كعب القرطي قال : كنت عند عمر بن عبد العزيز فسألني عن الذبيح ، فقلت : إسماعيل واستدللت بقوله : ﴿ وَبَنَّتَرَنَهُ بِإِسْحَقَ بَيْتًا مِنَ العَدَيز فسألني عن الذبيح ، فقلت : إسماعيل واستدللت إسلامه وكان يرى أنّه من علماء اليهود فسألني عن الذبيح ، فقلت : إسماعيل واستدللت إسلامه وكان يرى أنّه من علماء اليهود فسأله عمر بن عبد العزيز عن ذلك وأنا عنده فقال : إسماعيل ، ثمَّ قال : والله يا أمير المؤمنين إنّ اليهود ليعلم ذلك ولكنّهم يحسدونكم معشر إسماعيل ، ثمَّ قال : والله يا أمير المؤمنين إنّ اليهود ليعلم ذلك ولكنّهم يحسدونكم معشر إسماعيل ، ثمَّ قال : والله يا أمير المؤمنين إنّ اليهود ليعلم ذلك ولكنّهم يحسدونكم معشر إسماعيل أن يكون أبوكم الذي كان من أمر الله فيه ماكان ، فهم يجحدون ذلك ويزعمون أنّ

**أقول:** لا يخفى ضعف ما احتجّوا به على القول الأخير سوى الأخبار الدالة على ذلك لكن يعارضها ماهو أكثر وأصحّ منها، ويؤيّدها ماذكر من الوجوه أوّلاً وإن كان بعضها لايخلو من وهن، واشتهار هذا القول بين علماء الشيعة ومحدّثيهم في جميع الاعصار .

وأما الجمع بين الأخبار فيمكن حمل الأخبار الدالَّة على المذهب الثاني على التقيَّة بأن يكون زمان صدور الخبر هذا القول أشهر بين علماء المخالفين، ويمكن حمل بعضها على ما مرَّ في الخبر من تمني الذبح، ويمكن الجمع أيضاً بالقول بوقوعهما معاً إن لم ينعقد إجماع على كون الذبيح أحدهما .

وقال الكلينيّ بعد أن أورد رواية عقبة بن بشير عن أحدهما ﷺ : إنّ إبراهيم ﷺ أذن في النّاس بالحجّ، وكان أوّل من أجابه من أهل اليمن، قال: وحجّ إبراهيم ﷺ هو وأهله وولده؛ وقال: فمن زعم أنّ الذبيح هو إسحاق فمن ههنا كان ذبحه.

وذكر عن أبي بصير أنَّه سمع أبا جعفر وأبا عبد الله ﷺ يزعمان أنَّه إسحاق، وأمَّا زرارة فزعم أنَّه إسماعيل.

تفسير فخر الرازي، ج ٢٦ المجلد ٩ ص ٣٤٧.
 ٢) مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٢٢.

وغرضه تقلم من هذا الكلام رفع استبعاد عن كون إسحاق ذبيحاً بأن إسحاق كان بالشام، والذي كان بمكة إسماعيل غليظًلا ، فكون إسحاق ذبيحاً مستبعد، فدفع هذا الاستبعاد بأن هذا الخبر يدل على أنّ إبراهيم غليظًلا قد حج مع أهله وولده، فيمكن أن يكون الامر بذبح إسحاق في هذا الوقت، ويظهر منه تقلم أنّه في ذلك من المتوقفين.

وقال الطبرسي تلفته : ومن قال : إنّ الذبيح إسماعيل فمنهم محمّد بن إسحاق بن بشّار<sup>(1)</sup>، وذكر أنّ إبراهيم كان إذا زار إسماعيل وهاجر حمل على البراق فيغدو من الشام فيقيل بمكّة، ويروح من مكّة فيبيت عند أهله بالشام حتّى إذا بلغ السعي أري في المنام أن يذبحه، فقال له : يا بنيَّ خذ الحبل والمدية ثمَّ انطلق بنا إلى هذا الشعب لنحتطب فلمّا خلا إبراهيم بابنه في شعب ثبير أخبره بما قد ذكره الله عنه، فقال : ياأبت اشدد رباطي حتّى لا أضطرب، واكف عنّي ثيابك حتّى لا ينتضح من دمي شيء فتراه امي، واشحذ شفرتك، واسرع مرّ السكّين على حلقي ليكون أهون عليّ، فإنَّ الموت شديدٌ، فقال له إبراهيم : نعم العون أنت يا بني على أمر الله ؛ ثمَّ ذكر نحواً ممّا تقدّم ذكره.

وروى العيّاشيّ بإسناده عن بريد بن معاوية العجليّ قال: قلت لابي عبد الله ﷺ : كم كان بين بشارة إبراهيم بإسماعيل وبين بشارته بإسحاق؟ قال: كان بين البشارتين خمس سنين، قال الله سبحانه: ﴿ فَبَشَرْنَنُهُ بِغُلَدٍ حَلِيهٍ﴾ يعني إسماعيل، وهي أوَّل بشارة بشَّر الله بها إبراهيم في الولد، ولمّا ولد لإبراهيم إسحاق من سارة وبلغ إسحاق ثلاث سنين أقبل إسماعيل إلى إسحاق وهو في حجر إبراهيم فنحاه وجلس في مجلسه فبصرت به سارة فقالت : يا إبراهيم ينحي ابن هاجر ابني من حجرك ويجلس هو مكانه! لا والله لايجاورني هاجر وابنها في بلاد أبداً، فنحمهما عنّي، وكان إبراهيم مكرماً لسارة بعزّها ويعرف حقّها، وذلك أنَّها كانت من ولد الأنبياء وبنت خالته، فشقَّ ذلك على إبراهيم واغتمَّ لفراق إسماعيل، فلمَّا كان في اللَّيل أتى إبراهيم آت من ربَّه فأراه الرؤيا في ذبح ابنه إسماعيل بموسم مكَّة، فأصبح إبراهيم حزيناً للرَّؤيا الَّتي رآها، فلمَّا حضر موسم ذلك العام حمل إبراهيم هاجر وإسماعيل في ذي الحجّة من أرض الشام فانطلق بهما إلى مكّة ليذبحه في الموسم فبدأ بقواعد البيت الحرام، فلمّا رفع قواعده وخرج إلى مني حاجاً وقضى نسكه بمني رجع إلى مكّة فطافا بالبيت اسبوعاً ثمَّ انطلق إلى السعي، فلمّا صارا في المسعى قال إبراهيم لاسماعيل : يا بنيّ إنّي أرى في المنام أنِّي أذبحك في الموسم عامي هذا، فماذا ترى؟ قال: يا أبت افعل ما تؤمر، فلمَّا فرغا من سعيهما انطلق به إبراهيم إلى مني وذلك يوم النحر، فلمّا انتهى به إلى الجمرة الوسطى وأضجعه لجنبه الايسر وأخذ السكين ليذبحه نودي : أن يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا إلى آخره، وفدي إسماعيل بكبش عظيم فذبحه وتصدّق بلحمه على المساكين. وعن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ أنّه سئل عن صاحب الذبح، قال: هو إسماعيل. وعن زياد بن سوقة عن أبي جعفر ﷺ قال: سألته عن صاحب الذبح فقال: إسماعيل ﷺ انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** هذه الأخبار المعتبرة أيضاً مصرّحة بكون الذبيح إسماعيل، وسيأتي في كتاب الدعاء وكتاب المزار في تضاعيف الدعوات والزيارات ما يدل على ذلك أيضاً . الثانية: في كيفيّة هذا الامر ورفعه:

قال الرازيّ : اختلف النّاس في أنّ إبراهيم عني الله مل كان مأموراً بماذا ، وهذا الاختلاف متفرّع على مسألة من مسائل أصول الفقه ، وهي أنّه هل يجوز نسخ الحكم قبل حضور مدّة الامتثال؟ فقال : أكثر أصحابنا أنّه يجوز ، وقالت المعتزلة وكثيرٌ من فقهاء الشافعيّة والحنفيّة : إنّه لا يجوز ، فعلى القول الأوّل إنّ الله تعالى أمره بالذبح ، وعلى القول الثاني لم يأمره بالذبح وإنّما أمره بمقدمات الذبح ، وهذه مسألة شريفة من مسائل باب النسخ ، واحتج أصحابنا على أنّه يجوز نسخ الامر قبل مجيء مدّة الامتثال بأنّ الله تعالى أمر إبراهيم النسخ ، واحتج أصحابنا على إنّه تعلى نسخ الامر قبل مجيء مدّة الامتثال بأنّ الله تعالى أمر إبراهيم عن الفول الثاني الم يأمره بالذبح الموز نسخ الامر قبل محيء مدّة الامتثال بأنّ الله تعالى أمر إبراهيم عنها الذبح ولده ، ثمَّ الولد لوجهين :

الأوّل: أنه غَلِيَمَا قال لولده: ﴿إِنَّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنَ أَذَبَعُكَ فَقَالَ الولد: ﴿افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ مِنَ وهذا يدلّ على أنّه غَلَيمًا ما كان مأموراً بمقدّمات الذبح بل بنفس الذبح، ثمَّ إنّه أتى بمقدّمات الذبح وأدخلها في الوجود، فحينئذ يكون قد أمر بشيء وقد اتى به، وفي هذا الموضع لا يحتاج إلى الفداء، لكنّه احتاج إلى الفداء بدليل قوله تعالى: ﴿وَفَدَيْنَهُ بِذِبّج عَظِيمٍ ﴾ فدل هذا على أنّه لمّا أتى بالمأمور به وقد ثبت أنّه أتى بكلّ مقدّمات الذبح، فهذا يدلّ على أنّه تعالى كان قد أمره بنفس الذبح، فإذا ثبت هذا فنقول: إنّه تعالى نسخ ذلك الحكم قبل إثباته، وذلك يدلّ على المقصود.

وقالت المعتزلة: لا نسلّم أنَّ الله تعالى أمره بذبح الولد، بل نقول: إنّه تعالى أمره بمقدمًات الذبح، ويدلّ عليه وجوه:

الأول: أنّه ما أتى بالذبح وإنّما أتى بمقدمات الذبح، ثمَّ إنّ الله تعالى أخبر عنه بأنّه أتى بما امر به بدليل قوله تعالى: ﴿وَنَنَدَيْنَهُ أَن يَتَإِبَرَهِيـرُ (إِنَى قَدْ مَدَقْتَ الرُّؤْيَأُ ﴾ وذلك يدلّ على أنّه تعالى إنّما أمره في المنام بمقدّمات الذبح لا بنفس الذبح، وتلك المقدمات عبارة عن إضجاعه ووضع السكّين على حلقه والعزم الصحيح على الإتيان بذلك الفعل.

الثاني : الذبح عبارةٌ عن قطع الحلقوم، فلعلَّ إبراهيم ﷺ قطع الحلقوم إلاَّ أنَّه كلَّما قطع جزءاً أعاد الله التأليف إليه، فلهذا السبب لم يحصل الموت . والوجه الثالث: وهو الذي عليه تعويل القوم أنّه تعالى لو أمر شخصاً معيناً بإيقاع فعل معيّن في وقت معين فهذا يدلّ على أنّ إيقاع ذلك الفعل في ذلك الوقت حسن، فإذا نهي عنه فذلك النهي يدل على أنّ إيقاع ذلك الفعل في ذلك الوقت قبيح، فلو حصل هذا النهي عقيب ذلك الامر لزم أحد أمرين، لأنّه تعالى إن كان عالماً بحال ذلك الفعل لزم أن يقال: أمر بالقبيح أو نهى عن الحسن، وإن لم يكن عالماً به لزم جهل الله تعالى وإنّه محال فهذا تمام الكلام في هذا الباب.

والجواب عن الأوّل أنّا قد دللنا على أنّه تعالى إنّما أمره بالذبح، أمّا قوله تعالى : ﴿فَـدْ صَدَقْتَ الرُؤْيَأَ ﴾ فهذا يدلّ على أنّه اعترف بكون ذلك الرؤيا واجب العمل به، ولا يدلّ على أنّه أتى بكلّ ما رآه في ذلك المنام.

وأما قوله ثانياً : كلّما قطع إبراهيم عَلَيْتَهِرْ جزءاً أعاد الله التأليف إليه فنقول : هذا باطل لأنّ إبراهيم عَلَيْتَهِرْ لو أتى بكلّ ما أمر به لمّا احتاج إلى الفداء وحيث احتاج إليه علمنا أنّه لم يأت بما أمر به.

وأمّا قوله ثالثاً : إنّه يلزم إمّا الامر بالقبيح وإمّا الجهل فنقول : هذا بناء على أنّ الله تعالى لا يأمر إلاّ بما يكون حسناً في ذاته، ولا ينهى إلاّ عمّا يكون قبيحاً في ذاته، وهذا قولك بناءً على تحسين العقل وتقبيحه وهو باطل، وأيضاً إنّا نسلّم ذلك إلا أنا نقول : لم لا يجوز أن يقال : إنّه تعالى الآمر بالشيء تارة يأمر لكون المأمور به حسناً، وتارةً يأمر لأجل أنّ ذلك الامر يفعل لمصلحة من المصالح ولو لم يكن المأمور به حسناً، ألا ترى أنّ السيّد إذا أراد أن يوض عبده فإنّه يقول له : إذا جاء يوم الجمعة فافعل الفعل الفلاني، ويكون ذلك الفعل من الأفعال الشاقّة، ويكون مقصود السيّد من ذلك الامر ليس أن يأتي ذلك العبد بذلك الفعل من الأفعال العبد نفسه على الانقياد والطاعة، ثمَّ إنّ السيّد إذا علم منه أنّه وظن نفسه على الطاعة فقد يزيل عنه ذلك التكليف، فكذا ههنا، فلمّا لم تقيموا الدلالة على فساد هذا الاحتمال لم يتم كلامكم. والله أعلم انتهى أنه الم

**إقول؛** لا ريب في وقوع مثل ذلك الامر الذي رفع قبل وقت الامتثال، وإنّما الخلاف في توجيهه، فذهبت المعتزلة وأكثر المتكلّمين من الإماميّة إلى أنّ رفع التكليف قبل الامتثال قرينة دالّة على أنّ الامر لم يكن على ظاهره، بل كان المراد به أمراً آخر غير ما كان متبادراً منه كما في قصّة الذبح، فإنَّ رفع التكليف به قرينة على أنّ الامر إنّما كان متوجهاً إلى مقدّمات الذبح، وأمّا الآخرون فقالوا : إنّ الامر كان متوجهاً إلى نفس الذبح لكنّه كان مشروطاً بعدم النسخ قبل الفعل، فالفريقان متفقان في أنّه قد ظهر بعد ذلك أمر كان المتبادر قبل ذلك خلافه، وأن ثمرة هذا التكليف ليس إلا العزم وتوطين النفس على أنّ المرا م

۷ – باب/ قصص لوط ﷺ وقومه

لأمر قد ظهر عدم تعلّق التكليف به، إمّا لنسخه وكونه مشروطاً بعدم النسخ، أو لانكشاف أنّ الأمر إنّما كان متوجهاً إلى مقدّمات الفعل، فإذا تأملت فيما ذكرناه يظهر لك أنّ الإشكالات الموردة في هذا المقام مشتركة بين الفريقين، وأن الخلاف في ذلك قليل الجدوى، وتفصيل القول في ذلك يطلب من مظانه.

الثالثة : قال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ اَلسَّعْىَ ﴾ أي فلمّا وجد وبلغ أن يسعى معه في أعماله، و﴿مَعَمُهُ متعلّق بمحذوف دلّ عليه ﴿اَلسَّعْمَ ﴾ لا ﴿بِدِ ﴾ لان صلة المصدر لا يتقدمه، ولا ببلغ فإنَّ بلوغهما لم يكن معاً انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد ظهر من بعض الأخبار السالفة أنّه يحتمل أن يكون المراد بالسعي النسك المعروف بين الصفا والمروة، فلا يحتاج إلى ما تكلفه، إذ يحتمل تعلقه ببلغ كما لا يخفى.

## ۷ – باب قصص لوط ﷺ وقومه

الآيات؛ الأعراف؛ ﴿ وَلُوطًا إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ، أَتَأَنُونَ ٱلْمَنْحِشَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ (() إِنَّكُمْ لَتَأْنُونَ ٱلرِّجَالَ شَهْوَةُ مِن دُوبِ ٱللِّسَكَآةِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمٌ مُسْرِفُونَ (() وَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَالُوا أَخْرِجُوهُم مِن فَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنْطَهَرُونَ (() فَأَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ، إِلَا ٱمْرَأَنَهُ كَانَتْ مِن آلْعَادِينَ الْغَالِينَ الْعَالَةِ فَرْجُوهُم مِن فَرْيَتِكُمْ إِنَّهُمْ أَنَاسٌ يَنْطَهَرُونَ (ا) فَأَجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ إِلَى الْمَ

هود دا1، فولماً جامَت رُسُلنا لُولما سِيّ، بِم وَضَاق بِهِمْ ذَرْعَا وَقَالَ هَذَا يَوْمُ عَصِيبٌ فَ وَمَاتَهُ قَوْمُهُ يُهْرَعُونَ إلَيْهِ وَمِن فَتَلُ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّبِّعَاتِ قَالَ يَنْقَوْمِ هَتُوْلَاً بَنَانِ هُنَ أَطْهَرُ لَكُمْ فَاتَقُوا اللَه وَلا تُخْزُون في سَمَيْغِيَّ أَلَيْسَ مِنكُرُ رَجُلٌ زَشِيدٌ فَ قَالُوا لَقَدْ عَلِمَتَ مَا لَنَا في بَنَاتِكَ مِن حق وَانَ قَالَ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوْةُ أَوْ مَاوِى إِلَى وَكُن شَدِيدٍ فَ قَالُوا لَقَدْ عَلِمَتَ مَا لَنَا في بَنَاتِكَ مِن حقق وَإِنَّكَ لَنقَدُ مَا رُيدُ إِهُمُ فَالَ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوْةُ أَوْ مَاوِى إِلَى وَكُن شَدِيدٍ فَ قَالُوا لَقَد عَلِمَتَ مَا لَنَا ف إِهُمَا عَالَ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوْةُ أَوْ مَاوِى إِلَى وَكُن شَدِيدٍ فَ قَالُوا يَنْتُوطُ إِنَا رُسُلُ رَيْكَ لَن يَعْبُلُوا إِلَيْكَ فَاتُسَ إِهُمْ اللَّهُ عَلَى بِعُمْ قُوْنَا إِنِي عَمْهُ مَا عَدُهُ إِنَّا لَيْ عَنْهُ اللَهُ عَلَى مَا اللَهُ عَلَى مُ اللَّسُ اللَّهُ عَلَى اللَهُ مَنْ اللَّهُ وَلا يَلْذَي مَا عَنْ أَنْ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَهُ وَلا يَعْرَشُ أَلُكُمْ الْعَبْمُ أَصَابُهُمْ إِنَا يَعْقُوا الْعَذ مَنْ اللَّعَسِيمُ اللَّهُ عَنْ اللَهُ عَنْهُ مُعَنَّى اللَهُ مِنْ عَنْلُولُ الْنَالَةُ مُوالًا لَيْهُ مُعَنْ عَلَيْهُ عَلَى مَعْتُولُولُ اللَهُ مُنْ أَلْهُمُ الْمُعْتَى مَعْتُولُهُ اللَالَذُي فَا لَنَهُ مُنْ اللَيْسَ مُوعَدَعُمُ اللَّهُ بِيلُو الْقُولُ اللَّذِي اللَّهُ مُعَنَى اللَهُ عَلَى مِنْ اللَيْ فَالَنَ عَلَيْ اللَهُ مُعْتَى مُوالْ اللَهُ عَنْ اللَ

الحجر د١٥٥، ﴿ وَنَبِنَهُمْ عَن مَنْيَفِ إِبَرَهِيمَ ۞ إِذَ دَخَلُوا عَلَيْهِ فَقَالُوا سَلَنَمَا قَالَ إِنَّا مِنْكُمْ وَحِلُونَ ۞ قَالُ أَبَشَرْنُعُونِ عَلَى أَن سَّسَنِى ٱلْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِرُونَ ۞ قَالُ أَبَشَرْنُعُونِ عَلَى أَن سَّسَنِى ٱلْكِبَرُ فَبِمَ تُبَشِرُونَ ۞ قَالُوا لَمَ نَوْجَلُونَ إِنَّا نَبَشِرُكَ بِعُلَيْهِ عَلِيمِ ۞ قَالَ وَمَن يَقْسَطُ مِن تَحْمَةِ رَبِهِ إِلَّا الضَآلُونَ ۞ قَالَ فَمَ مَعْنَطُ مِن تَحْمَةِ رَبِهِ إِلَا الضَآلُونَ ۞ قَالَ فَمَ مَعْنَطُ مِن تَحْمَةِ رَبِهِ إِلَا الضَآلُونَ ۞ قَالَ فَمَ مَعْنَطُ مِن تَحْمَةِ رَبِهِ إِلَا الضَآلُونَ ۞ قَالَ فَمَا خَطَبُكُمْ أَبُهَا ٱلْمَرْسَلُونَ ۞ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُخْمِينِ ﴾ وَعَمَةً مَنْهُونُ مَنْ أَنْهُ الْعُرَائُونَ ۞ قَالَ فَمَا حَمْهِ مَعْرِينَ ﴾ وَعَلْمَ أَبْهَا الْمُرْسَلُونَ ۞ قَالُوا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوْمٍ مُخْمِينَ كَنْ مَعْمَةِ مَعْ مَعْرَبُهُ أَنَهُمُ أَنْهُمَ الْمُرْسَلُونَ ﴾ وَالْوَا إِنَّا أَنْسَيْعَانُ أَنْ فَتَعْمَ أَجْمَعِينُ أَن الْمُوسَلُونَ ﴾ وَاللَّهُ الْمُرْسَلُونَ أَنْ أَنْهُ مَعْرَضَعُومُ أَبْرَهِ مِنْ أَنْ مَعْلَمُ أَنْهُ مُعْتَالُونَ أَنَهُ مَالْمُ أَنَهُ مُنْكُمُ أَنْهُمُ أَنَهُمُ أَنْهُ الْمُولُ إِنَّ الْمُسْتَقُومُهُمْ أَجْمَعِينُ لَ مَعْرَى إِنَا لَمُوسَلُونُ أَنْ فَقَالُ إِنَّا مَعْ مَعْرَى أَنْهُ مُعْتَعُومُ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَنْ مُ مَا لَهُ مَعْتَعُومُ مُ

تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٦٥.

ٱلأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَؤُلَاه مَعْطُوعٌ مُصْبِحِينَ فِي وَجَاءَ أَهْلُ ٱلْمَدِينَةِ يَسْتَبْشِرُونَ فِي قَالَ إِنَّ هَتَؤُلَاه صَيْعِي قَلَا نَفْضَحُونِ فِي وَلَنْعُوْا ٱللَه وَلَا تَخْرُونِ فِي قَالُوا أَوَلَتُم نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ فِي قَالَ هَتُؤَلَاهِ بَنَاقِ إِن كُنْتَر فَنَعِلِينَ فِي لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَنِي سَتَمَرَضٍهم يَعْمَهُونَ فِي فَأَلُوا أَوَلَتُم نَنْهَكَ عَنِ ٱلْعَتِيمَة مُشْرِقِينَ فَي قَالَ هُتُوَلَاهِ بَنَاقِ إِنَّ كُنْتُر عَلَيْهِمْ حِجَارَةُ مِن سِجِهِلٍ فِي سَتَمَرَضٍهم يَعْمَهُونَ فَي فَأَخَذَنْهُمُ ٱلْعَتِيمَة مُشْرِقِينَ فِي ق لِلْمُؤْمِنِينَ فَي يَعْرُلُهُ إِنَّهُمْ لَنِي سَتَمَرُضٍ فَي فَلَكُمُ الْعَتِيمَةُ مُشْرِقِينَ فَي فَجَعَلْنَا عَلِيهَا سَافِلَهَا وَأَمْطُرْنَا عَلَيْهِمْ حِجَارَةُ مِن سِجِهِلٍ فِي يَتْكَرُضٍ إِنَّهُ لَنْ فَي ذَلِكَ لَا يَشْتَعْهُ الْعَتَبْعَةُ مُشْرِقِين

**الأنبياء (٢١): ﴿**وَلُوطًا ءَانَيْنَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا وَنَجَبَّنَهُ مِنَ ٱلْقَرْبَةِ ٱلَّتِي كَانَت تَعْمَلُ ٱلْجَنَّبِيَّ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمَ سَوْمِ فَسِيقِينَ ۞ وَأَدْخَلْنَهُ فِي رَحْمَتِنَا إِنَّهُ مِنَ ٱلصَّتَلِحِينَ ۞ ﴾.

الشعراء د٣٦٦، ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُومِدٍ الْمُرْسَلِينَ ﴾ إذ قَالَ لَمُنْمُ أَخُوهُمْ لُولًا أَلَا نَنْقُونَ ﴾ إن لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ ﴾ قَائَفُوا اللَّهُ وَأَطِيعُونِ ﴾ وَمَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنّ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِ آلْعَالَمِينَ ﴾ أَتَأْتُونَ الذُكْرَانَ مِنَ الْمَالَمِينَ ﴾ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَوْلَمِيكُمْ بَلَ أَسَمُ فَوْمُ عادُوتَ ﴾ قَالُوا لَمِن لَمَ تَلْتُعُو الذُكْرَانَ مِنَ الْمَالَمِينَ ﴾ وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَوْلِيكُمْ بَلَ أَسَمُ فَوْمُ عادُوتَ ﴾ قَالُوا لَمِن لَمَ تَلْتُكُمْ وَلَعْلَمُهُ أَمَا لَمُونَى مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُحُمْ مِنْ أَوْلِيكُمْ مَنْ أَنْتُمُ فَوْمُ عَادُوتَ ﴾ قَالُوا لَمِن لَمْ تَلْتُكُونَ وَلَعْلَمُهُ مَا يَعْتَقُونُ مِنَ الْمُعْرَمِينَ إِنَّ عَالَمُوا لَمِن أَعْلَى اللَّهُ وَلَيْتُهُمْ مَنْ أَعْلَى وَالْعَلَمُ لَتَكُونَنَ مِنَ الْمُعْرَمِينَ إِلَى عَمُولًا فِي الْمَالِكُمُ مِنْ الْقَالِينَ إِنَّ مَا عَلَى وَ وَاعْلَمُ أَعْلَمُ الْعَذَينَ اللهُ عَمُولًا فِي الْعَالِينَ إِنَا مُعْدَى أَعْكَذَ اللَهُ فَتَقُولُ اللَّهُ مُنْتُونُ إِنَّالَ لَمُ مُ الْعُولُونَ مُولًا لَكُونَ وَاعْلُولُ اللَّكُونَ إِلَى وَالْتُولُ لَعْتَعُونَةُ وَالَا إِلَى الْمُونَ اللْعَالِينَ مَا تَتُعْتُونُ الْعَالِينَ الْمُولُ الْعَلَى وَلَ

النمل و٢٢٧، ﴿وَلُوطُ إِذْ فَسَالَ لِقَوْمِهِ ۽ أَنَّأْنُونَ ٱلْفَحِشَةَ وَأَنْتُمْ تُبْعِرُونَ ﴾ أَبِنَّكُمُ لَتَأْنُونَ ٱلرِّحَالَ شَهُوَةً مِن دُونِ ٱلنِّسَاءَ بَلْ أَنَتُمْ قَوْمٌ تَجَهَلُونَ ﴾ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمِهِ إِلَا أَن قَصَالُوَا اَخْرِجُوْا مَالَ لُوطٍ مِن قَرْيَنِكُمْ إِنَهُمْ أَنَاشٌ يَنَطَهَرُونَ ﴾ فَأَنجَيْنَهُ وَأَهْلُهُ إِلَا آمَرَأَنَهُمْ قَدَرْنَهَا مِنَ الْخَرِجُوْا مَالَ لُوطٍ مِن قَرْيَنِكُمْ إِنَهُمْ أَنَاشٌ يَنَطَهَرُونَ ﴾ فَأَنجَيْنَهُ وَأَهْلُهُ إِلَا آمَرَأَنَهُمْ قَدَرْنَعَا مِنَ

العنكبوت ٢٩٦، ووَلُوطًا إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ ٱلْمَحْتَىةُ مَا سَبَقَكُم بِهَا مِنْ أَحَدٍ فِنَ ٱلْمَنْكِينَ إِنَّ آَمِنَكُمْ لَتَأْتُونَ الرَّجَالَ وَتَقْطَعُونَ ٱلشَّكِيلَ وَتَأْتُونَ فِي نتادِيكُمُ ٱلْمُنْكَرُ فَمَا كَانَ جَوَابَ قَوْمُوه إِلَا أَن قَالُوا أَنْذِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلْقَدْدِفِينَ إِنَّ قَالَ رَبِ انصر في كل أَقْوَمِ الْمُفْسِدِينَ فَي وَلَمَا جَآءَتَ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَى قَالُوا إِنَا مُهْلِكُوا أَهْلِ هَذِهِ انصر عَلَى القَدْرِيمَةُ إِلَى مَوَابَ قَوْمُوه إِلَا أَن قَالُوا أَنْذِنَا بِعَذَابِ ٱللَّهِ إِن كُنتَ مِنَ الصَّدِقِينَ إِنَ قَالَ رَبِ انصر عَلَى القَدْرِيمَةُ إِنَّ أَهْلَهُ كَانُ أَهْلَهُ عَلَى إِنَّ وَلَمَا مَاءَ أَنْ الْمُؤْذِهِ عَلَى أَنْهُ لَكُوا أَهْلِ هُذَهِ القَدْرِيمَةُ إِلَّا أَمْرَأَنَهُ عَلَى أَعْلَمُ فَالُوا عَنْهُ الْقَدْمِ اللَّهُ الْمُؤَا الْمَائِقُونَ عَلَى أَنْ أَنْ الْمُؤْذَا عَنْ وَلَا وَاهَ لَقَرَيمَةُ إِنَّا مُعْلَمُ وَالَقُومِ الْمُعْسِدِينَ فَي وَلَمَا عَالَهُ إِنَى مَعْتَى الْعَنو وَعَنْ وَلُكُوا وَالْعَالَمُ وَلَهُ اللَّهُ مَالُوا عَنْ الْمُؤْتِ عَلَى اللَّهُ مَا عَالُوا عَنْ الْعَنْتَ مِنْ الْعَنْ الْمَا وَلَكُونَ الْقَالَةُ عَنْ أَعْلَ مُتَعْطُعُونَ الْتَعْذَى الْتَعْ وَالْعَالَةُ اللَهُ اللَّذَي وَلَكُولَ عَنْ أَعْلَى عَنْ أَعْلَى الْنَعْالَةُ الْنَائِينَ مَالَكُولُولَ الْنَا عُنْ أَنْ وَالْعَالَةُ اللَّهُ اللَّا عَنْ أَعْلَى مَالَكُولُ اللَّهُ مِنْ الْنَا مِنْتَا لُولُ الْمُلْتَا لُوطًا مِن وَيَا وَالْعَا مَالُوا لَا عَنْتُ مُولَكُولُ اللَّهُ عَنْ وَلَا عَنْنُ مِنْ الْنَائِينَ مِنْ الْعَنْ وَلَا مَا مَائُولُ الْنَا لَعْنَ وَلَا الْتَعْنَا الْعَنْ مِنْ وَنُولُ عَنْتُنَا لُولُولَ لَا عَنْتَ مِنَ الْعَنْهِ مَنْ مَا عَنْ مَا مُولَى اللَهُ الْمُولَى الْتَنْتِ الْتَعْتِ الْمُولُ الْتَنْ عَالَةُ عَنْ أَنْ الْتَنْتِ مَا وَالُولُ الْنَا مُولَ الْنَهُ مَالُولُ الْتُ مَالُولُ الْت وَالْوَا الْنَا الْنَا الْنَالُولُ مَا مَالَةًا مَا مَا عَنْ أَنْ وَالْنَا الْنَالُ وَالْتُولُولُ مُنْ عَلُولُ مُولَا الْنُولُ عَالُولُ مَنْ أَنْ مَا الْتُولُولُ مِنْ الْعَا مَا الْنُولُ

الصافات ٢٣٧، ﴿وَإِنَّ لُولَمَا لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ إذ بَخَبَنَهُ وَأَهْلَهُۥ أَجْمَعِينُ ﴾ إلَا عَجُوْلَا في الْغَـابِرِينَ ﴾ ثُمَّ دَمَّزَنَا ٱلْآخَرِينَ ﴾ وَإِنَّكُرْ لَنَمُرُونَ عَلَيْهِم مُصْبِحِينٌ ﴾ وَبِآلَتِلُ أَفَلَا نَعْفِلُون

الذاريات ٤٥١٠ ﴿قَالَ فَمَا خَطْبُكُوْ أَيْهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ قَالُوًا إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى فَوْمِ تَجْرِمِينَ ﴾ لِنُزيبِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةُ مِن طِينِ ﴾ تُسَوَّمَةً عِندَ رَبِكَ لِلْمُسْرِفِينَ ﴾ فَأَخَرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ فَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرُ بَيْتٍ مِّنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ٢٠ وَتَرَكْنَا بِبَهَا ءَايَةُ لِلَّذِينَ يَخَافُونَ ٱلْمَذَابَ ٱلألِيمَ ٢٠٠

القمر د20، ﴿ كَذَبَتْ قَوْمُ لُولِمٍ بِٱلنَّذُرِ ﴾ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَامِبًا إِلَّا مَالَ لُولِمْ بَمَعَيْنَهُم بِسَحَرٍ ﴾ يَعْمَةُ نِينَ عِندِنَا كَذَلِكَ تَجَزِى مَن شَكَرَ ﴾ وَلَقَد أَنْذَرُهُم بَطْشَنَنَا فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ ﴾ وَلَقَد زَوَدُوهُ عَن صَيْفِهِ. فَطَمَسْنَا أَعْبُنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابٍ وَنُذُرٍ ﴾ وَلَقَد صَبَحَهُم بَكْرَةُ عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾ وَلَقَد زَوَدُوهُ عَن صَيْفِهِ. وَلَقَدْ يَتَرَبَ الْعُبْنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابٍ وَنُذُرٍ ﴾ وَلَقَد صَبَحَهُم بَكْرَةُ عَذَابٌ مُسْتَقِرٌ ﴾ وَلَقَد زَوَدُوهُ عَن صَيْفِهِ.

التحريم «٦٦»؛ ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَتَ نُوجٍ وَامْرَأَتَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا مُسَلِيحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَرْ يُغْنِيَا عَنَهُمَا مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا وَقِيلَ ٱدْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّيظِينَ﴾ «١٠٠.

تفسير: قال الطبرسيّ قدّس الله روحه : ﴿ وَلُوطَاَبُهُ أَي أَرسلنا أَو اذكر لوطاً، وهو لوط بن هاران بن تارخ ابن أخي إبراهيم الخليل ﷺ، وقيل : إنّه كان ابن خالة إبراهيم، وكانت سارة امرأة إبراهيم أخت لوط ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَحِشَةَ﴾ أي السيّئة العظيمة القبح يعني إتيان الرّجال في أدبارهم ﴿ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا﴾ قيل : ما نزى ذكر على ذكر قبل قوم لوط ، قال الحسن : وكانوا يفعلون ذلك بالغرباء<sup>(1)</sup>.

أَشَهُوَةُ قَال البيضاويَ: مفعول له أومصدر في موقع الحال، وفي التقييد بها وصفهم البيمية المرفة، وتنبيه على أنّ العاقل ينبغي أن يكون الداعي له إلى المباشرة طلب الولد وبقاء النوع لا قضاء الوطر<sup>(٢)</sup>.

أُسُمِنُوُكَ قال الطبرسيّ : أي متجاوزون عن الحدّ في الظلم والفساد ﴿ يُنَطَهَرُونَ﴾ أي يتحرجون عن أدبار الرجال، أو يتنزهون عن أفعالكم وطرائقكم<sup>(٣)</sup>.

﴿ وَأَهْلَمُهُ قَالَ البيضاويّ: أي من آمن به ﴿ مِنَ ٱلْغَنْبِرِينَ﴾ من الّذين بقوا في ديارهم فهلكوا ﴿ مَطَرَآً﴾ أي نوعاً من المطر عجيباً، أي حجارةً من سجّيل؛ قيل: خسف بالمقيمين منهم وأُمطرت الحجارة على مسافريهم<sup>(3)</sup>.

وقال الطبرسي تقلقه : ﴿ سِيَّهَ بِعِبَهُ أي ساءه مجيئهم لأنّه خاف عليهم من قومه ﴿ وَضَاقَ بِعِمْ ذَرْعَهُ أي ضاق بمجيئهم ذرعه، أي قلبه، لما رأى لهم من حسن الصورة وقد دعوه إلى الضيافة، وقومه كانوا يسارعون إلى أمثالهم بالفاحشة؛ وقيل : ضاق بحفظهم من قومه ذرعه حيث لم يجد سبيلاً إلى حفظهم وقد أتوه في صورة الغلمان المرد، وأصله أنّ الشيء إذا ضاق ذرعه لم يتسع له ما اتسع، فاستعير ضيق الذرع عند تعذّر الامكان ﴿ يَوَمُ عَصِيبٌ أي شديد، من عصبه : إذا شدّه ﴿ يُهْرَعُونَ إِلَيْهِ أي يسرعون في المشي لطلب الفاحشة؛ وقيل : أي يساقون وليس هناك سائق غيرهم، فكانَّ بعضهم يسوق بعضاً ﴿ وَبَن فَبَلُ ﴾ أي قبل إتيان

- مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٩٩.
   (١) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٩٣.
- (۳) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٩٩.
  (٤) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٩٤.

الملائكة، أو قبل مجيء قوم لوط إلى ضيفانه، أو قبل بعثة لوط إليهم ﴿ كَانُواْ يَعْمَلُونَ السَّيِّنَاتِ﴾ أي الفواحش مع الذكور ﴿ وَلَا تَخْزُونِ فِ مَمَيْفِتُهُ أي لا تلزموني عاراً وفضيحة ولا تخجلوني بالهجوم على أضيافي ﴿ أَلَيْسَ مِنكُرُ رَجُلٌ رَشِيدٌ ﴾ قد أصاب الرشد فيعمل بالمعروف وينهى عن المنكر، أو مرشد يرشدكم إلى الحق ﴿ لَوَ أَنَّ لِيكُمْ قُوَّهُ أي منعة وقدرة وجماعة أتقوى بهم عليكم ﴿ أَوَ مَاوِى إِلَى رَكُنِ شَدِيدٍ ﴾ أي أنضم إلى عشيرة منيعة ؛ قال قتادة : ذكر لنا أنّ الله تعالى عليكم ﴿ أَوَ مَاوِى إِلَى رَكُنِ شَدِيدٍ ﴾ أي أنضم إلى عشيرة منيعة ؛ قال قتادة : ذكر لنا أنّ الله تعالى ينظر أحد منكم وراءه أو لا يلتفت أحد منكم إلى ماله ولا متاعه بالمدينة، أو لا يتخلّف أحد، وقيل : أمرهم أن لا يلتفتوا إذا سمعوا الرجفة والهدَّة . ﴿ إِلَا آنَرَأَنَكَ ﴾ قيل : إنّها التفتت حين معمت الرجفة وقالت : يا قوماه، فأصابها حجر فقتلها ؛ وقيل : إلا امرأتك لا تسر بها ﴿ عِندَ رَبِكَ أي وما تلك الحجارة من الظالمين من أمتك يا محمد ببعيد ؛ وقيل : ينها التفتت حين رَبَكَ أي وما تلك الحجارة من الظالمين من أمتك يا محمد ببعيد ؛ وقيل المأولي كانو له أو مانوط أي وما تلك الحجارة من الظالمين من أمتك يا محمد ببعيد ؛ وقيل اله ولا على المؤلك قوم لوط رَبُكَ أي وما تلك الحجارة من الظالمين من أمتك يا محمد ببعيد ؛ وقيل يم أني الغرائي يبَيدٍ وذكر أنّ حجراً بقي معلقاً بين السماء والارض أربعين يوماً يتوقع به رجل من قوم لوط كان في وذكر أنّ حجراً بقي معلقاً بين السماء والارض أربعين يوماً يتوقع به رجل من قوم لوط كان في وذكر أن حجراً بقي معلقاً بين السماء والارض أربعين يوماً يتوقع به رجل من قوم لوط كان في الحرم حتى خرج منه فأصابه، قال قتادة : كانوا أربعة آلاف ألف ألف .

﴿ مَانَيْنَنُهُ حُكْمًا﴾ أي نبوّةً أو الفصل بين الخصوم بالحقّ ﴿ اَلَتِي كَانَت تَعْمَلُ ٱلْمَبَنَبِثَ﴾ فإنّهم كانوا يأتون الذكران ويتضارطون في أنديتهم وغير ذلك من القبائح<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٥ ص ٣١٣.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ١٢٢.
- (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ١٠١. (٤) مجمع البيان، ج ۷ ص ٣٤٨.

۷ – باب/قصص لوط ﷺ وقومه

﴿ وَأَنَتُمْ تُبْعِبُرُونِكَ أَي تعلمون أَنّها فاحشة أو يرى بعضكم ذلك من بعض ﴿ تَجْهَلُونَ؟

وَتَقَطَعُونَ ٱلتَكِيلَ» أي سبيل الولد باختياركم الرجال، أو تقطعون النّاس عن الأسفار بإتيان هذه الفاحشة فإنّهم كانوا يفعلونه بالمجتازين في ديارهم، وكانوا يرمون ابن السبيل بالحجارة بالخذف فأيّهم أصابه كان أولى به، ويأخذون ماله، وينكحونه ويغرمونه ثلاثة دراهم، وكان لهم قاض يقضي بذلك؛ أو كانوا يقطعون الطريق على النّاس بالسرقة وتأثورت في نكاد لهم قاض يقضي بذلك؛ أو كانوا يقطعون الطريق على النّاس بالسرقة وتأثورت في نكاد لهم قاض يقضي بذلك؛ أو كانوا يقطعون الطريق على النّاس بالسرقة وتأثورت في نكاديكُمُ ٱلمُنكَرَكَ قبل : كانوا يتضارطون في مجالسهم من غير حشمة ولا حياء، عن ابن عبّاس؛ وروي ذلك عن الرضا غليتنا . وقبل : إنّهم كانوا يأتون الرّجال في مجالسهم يرى بعضهم بعضاً؛ وقبل : كانوا يتضارطون في مجالسهم من من مرّ بهم وضرب مجالسهم تشتمل على أنواع المناكير مثل الشتم والسخف والصفع والقمار وضرب المخراق وخذف الاحجار على من مرّ بهم وضرب المعازف والمزافي أي عذاباً في الماء السرة المعازف والمزامير، وكشف العورات واللواط في فرخزاله أي عذاباً في عذاباً من من من من مرّ بهم وضرب المعازف والماء الحجارة أي عذاباً في عنادي والماء المعارة وخذف الاحجار على من من من مرّ بهم وضرب المعازف والمزامير، وكشف العورات واللواط في فرخزاله أي عذاباً في عذاباً في أمانوا يرمون الرّجال في والسخف والصفع والقمار وضرب المخراق وخذف الاحجار على من مرّ بهم وضرب المعازة وخذف الاحجار على من مرّ بهم وضرب المعازة ورخزاله أي عذاباً في أنواع المناكير مثل الشتم والسخف والمؤامير، وكشف العورات واللواط في فريزالهم الخربة؛ وقبل : هي الماء الأسود على وجه الأرض <sup>(٢)</sup>.

﴿ وَإِنَّكُرُ لَنَمُرُونَ﴾ أي في ذهابكم ومجيئكم إلى الشام<sup>(٣)</sup>. ﴿غَيَرَ بَبَتِ﴾ أي أهل بيت ﴿مِنَ الْمُسْلِمِينَ﴾ يعني لوطاً وبنتيه<sup>(٤)</sup>.

﴿ بِالنَّذَرِ فَي بِالإنذار أو بالرسل ﴿ مَاصِبًا﴾ أي ريحاً حصبتهم، أي رمتهم بالحجارة والحصباء، قال ابن عبّاس: يريد ما حصبوا به من السماء من الحجارة في الريح ﴿ يَعْمَةُ ﴾ أي إنعاماً مفعول له أو مصدر ﴿ وَلَقَدَ أَنَدَرَهُم ﴾ لوط ﴿ بَطْشَتَنَا﴾ أي أخذنا إيّاهم بالعذاب ﴿ فَتَمَارَوْا بِالنَّذُرِ فَ أي تدافعوا بالإنذار على وجه الجدال بالباطل؛ وقيل: أي فشكّوا ولم يصدّقوا ﴿ وَلَقَدَ رَوَدُوهُ عَن ضَيّفِهِ فَ أي طلبوا منه أن يسلّم إليهم أضيافه ﴿ فَطَمَسَنَا آعَيُنَهُم ﴾ أي محونا ، والمعنى : عميت أبصارهم ﴿ فَذُوقُوا عَذَابِ وَبُنُو ﴾ أي فقلنا لقوم لوط ذوقوا عذابي ونذري ﴿ وَلَقَدْ صَبّحَهُم

فَخَانَتَاهُمَا
 قال ابن عبّاس : كانت امرأة نوح كافرةً تقول للنّاس : إنّه مجنون ، وإذا آمن
 أحد بنوح أخبرت الجبابرة من قوم نوح به ، وكانت امرأة لوط تدلّ على أضيافه فكان ذلك
 خيانتهما لهما ، وما بغت امرأة نبيّ قط ، وإنّما كانت خيانتهما في الدين .

وقال السدّيّ: كانت خيانتهما أنَّهما كانتا كافرتين؛ وقيل: كانتا منافقتين؛ وقال

- مجمع البيان، ج ۷ ص ۳۹۳.
   مجمع البيان، ج ۸ ص ۲۲.
- (۳) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۳۲. (٤) مجمع البيان، ج ۹ ص ۲۱۳.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٩ ص ٣٢٠.

الضحّاك: خيانتهما النميمة إذا أوحى الله إليه ما أفشتاه إلى المشركين؛ وقيل: إنَّ اسم امرأة نوح واغلة، واسم أمرأة لوط واهلة؛ وقال مقاتل: والغة ووالهة<sup>(1)</sup>.

١-ع: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي بصير قال : قلت لابي جعفر عظيمًة : كان رسول الله عظيمًة يتعوّذ من البخل؟ فقال : نعم يا أبا محمّد في كلّ صباح ومساء، ونحن نتعوّذ بالله من البخل، الله يقول: ﴿وَمَن يُوَقَ شُحَّ نَفْسِهِ، فَأَوْلَةٍكَ هُمُ ٱلْمُقْلِحُونَ﴾ وسأخبرك عن عاقبة البخل، إنَّ قوم لوط كانوا أهل قرية أشحاء على الطعام، فأعقبهم البخل داءً لا دواء له في فروجهم، فقلت: وما أعقبهم؟ فقال: إنَّ قرية قوم لوط كانت على طريق السيّارة إلى الشام ومصر، فكانت السيّارة تنزل بهم فيضيّفونهم، فلمّا كثر ذلك عليهم ضاقوا بذلك ذرعاً بخلاً ولؤماً، فدعاهم البخل إلى أن كانوا إذا نزل بهم الضيف فضحوه من غير شهوة بهم إلى ذلك، وإنَّما كانوا يفعلون ذلك بالضيف حتَّى ينكل النازل عنهم، فشاع أمرهم في القرى وحذر منهم النازلة فأورثهم البخل بلاءً لا يستطيعون دفعه عن أنفسهم من غير شهوة لهم إلى ذلك، حتّى صاروا يطلبونه من الرجال في البلاد ويعطونهم عليه الجعل. ثمَّ قال: فأيَّ داء أدوى من البخل ولا أضرَّ عاقبة ولا أفحش عند الله ﴿ يَخْرَجُكُ ؟ قَالَ أَبُو بِصِيرٍ : فقلت له: جعلت فداك فهل كان أهل قرية لوط كلُّهم هكذا يعملون؟ فقال: نعم إلا أهل بيت من المسلمين أما تسمع لقوله تعالى: ﴿فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ٢٠ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ قِنَ الْمُسْلِمِينَ ٢٠ فَمْ قَالَ أَبُو جَعَفُر عَلَيْهِ: إِنَّ لَوَطاً لَبِثْ فِي قَوْمَهُ ثَلَاثِينَ سَنة يدعوهم إلى الله بَجْرَجَينَ ويحذرهم عذابه، وكانوا قوماً لا يتنظفون من الغائط، ولا يتطهّرون من الجنابة، وكان لوط ابن خالة إبراهيم، وكانت امرأة إبراهيم سارة أخت لوط، وكان لوط وإبراهيم نبيّين مرسلين منذرين، وكان لوط رجلاً سخياً كريماً يقري الضيف إذا نزل به، ويحذرهم قومه، قال : فلمّا رأى قوم لوط ذلك منه قالوا له : إنَّا ننهاك عن العالمين، لا تقر ضيفاً ينزل بك إن فعلت فضحنا ضيفك الّذي ينزل بك وأخزيناك، فكان لوط إذا نزل به الضيف كتم أمره مخافة أن يفضحه قومه، وذلك أنَّه لم يكن للوط عشيرة؛ قال: ولم يزل لوط وإبراهيم يتوقعان نزول العذاب على قومه، فكانت لإبراهيم وللوط منزلة من الله بَجَرَبَجَكَ شريفة، وإنَّ الله بَجَرَبَكَ كان إذا أراد عذاب قوم لوط أدركته مودّة إبراهيم وخلّته ومحبّة لوط فيراقبهم فيؤخّر عذابهم . قال أبو جعفر عَلِيَجَلِزُ: فلمّا اشتد أسف الله على قوم لوط وقدّر عذابهم وقضي أن يعوّض إبراهيم من عذاب قوم لوط بغلام عليم فيسلي به مصابه بهلاك قوم لوط فبعث الله رسلاً إلى إبراهيم يبشّرونه بإسماعيل، فدخلوا عليه ليلاً ففزع منهم وخاف أن يكونوا سرّاقاً، فلمّا رأته الرسل فزعاً مذعوراً قالوا : سلاماً، قال : سلام إنَّا منكم وجلون قالوا لا توجل إنَّا رسل ربَّك نبشُّرك بغلام عليم.

قال أبو جعفر عظيمًا: والغلام العليم هو إسماعيل من هاجر، فقال إبراهيم للرسل:

(1) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٦٤.

أبشَرتموني على أن مسّني الكبر فبم تبشرون؟ قالوا : بشرناك بالحقّ فلا تكن من القانطين، فقال إبراهيم : فما خطبكم بعد البشارة؟ قالوا : إنّا أرسلنا إلى قوم مجرمين قوم لوط إنّهم كانوا قوماً فاسقين، لننذرهم عذاب ربّ العالمين .

قال أبو جعفر ﷺ : فقال إبراهيم ﷺ للرسل : إنَّ فيها لوطاً! قالوا : نحن أعلم بمن فيها لننجينَه وأهله أجمعين، إلاّ امرأته قدّرنا إنّها لمن الغابرين.

قال : ﴿ فَلَمَّا جَآءَ مَالَ لُوطٍ ٱلْمُرْسَلُونَ ﴾ فَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنَكَرُونَ ﴾ قَالُوا بَلْ جِعْنَكَ بِمَا كَانُوا فِيهِ يَمْتَرُونَ ﴾ وَأَتَيْنَكَ بِٱلْحَقِ وَإِنَّا لَمَدِقُونَ ﴾ فَاتَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ مُنكرُونَ ﴾ يا لوط إذا مضى لك من يومك هذا سبعة أيّام ولياليها ﴿ بِقِطْعٍ مِنَ آلَيْلِ﴾ إذا مضى نصف اللّيل ﴿وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَمَدُ إِلَا أَمْرَأَنَكُ إِنَّهُ مُعِيبُهَا مَآ أَمْنَابَهُمْ ﴾ وَوَآمْضُواً في تلك الليلة ﴿ حَتْ نُوْمَرُونَ ﴾ قال أبو جعفو ظيَّ فقضوا ذلك الأمر إلى لوط أن دابر هؤلاء مقطوع مصى تصف الليل (وَلَا يَلْنَفِتَ مِنكُمْ أَمَدُ إِلَى الْعَاقُ أَمْ

قال : قال أبو جعفر عليم الله علم كان يوم الثامن مع طلوع الفجر قدّم الله تَمَرَّعُكْ رسلاً إلى إبراهيم يبشّرونه بإسحاق ويعزّونه بهلاك قوم لوط، وذلك قوله تعالى : ﴿وَلَقَدَ جَآءَتْ رُسُلَنَا إبْرَهِيمَ بِالْبُسْرَى قَالُواْ سَلَنَماً قَالَ سَلَماً فَمَا لَمِثَ أَن جَآة بِعِجْلِ حَنِيذٍ يعني زكياً مشويًا نضيجاً ﴿فَلَمَا رَبَهُ إبراهيم ﴿ أَبُدِيَهُمْ لَا تَسِلُ إلَيْهِ نَصَرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً قَالُوا لا تَخْفَ إِنَّ أَزْسِلْناً إِلَى قَوْمِ لُوط رَبَهُمْ خِيفَةُ قَالُوا لا تَخْتَ إِلَى قَالَ سَلَماً فَمَا لَمِثَانَ وَمِن وَزَلُو إِسْحَقَ يَعْفُونَ إِنَهُ عَنْ وَأَمْرَأَنُهُ قَابَهُمْ فَقَدِيكُتْ فَبَثَرَنْهَا بِإِسْحَقَ وَمِن وَزَلُو إِسْحَقَ يَعْفُونَ (لَكَ يعني فتعجبت من قولهم ﴿ قَالَتْ يَنُونِلُقَة مَأَلُهُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْعًا إِنْ حَقْقَ مِنْ وَزَلُو الْمَحْق قولهم ﴿ قَالَتْ يَنُونِلُقَة مَأَلُهُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْعًا إِنَّ هَذَا لَتَى بُعَقْبُ وَقَالَ قولهم ﴿ قَالَتْ يَنُونِلُقَة مَأَلُهُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَذَا بَعْلِي شَيْعًا إِنْ حَقْقَ عَقْبَ إِلَى فَعَجْبِ مَن آمَرِ اللَّهُ رَحْمَتُ اللَهُ وَبَرَكُنُهُمُ عَلَيْكُو أَعْلَ ٱلْبَيْتِ إِلَى عَنْ اللَهُ عَوْمَ لا الله عَوْلَ عالم الله وعفر عَلَيْتُهُ اللهُ وَبَرَكُنُهُ عَلَيْتُ أَنْ عَالُوا أَنْتَعَجَبِنَ مِنْ اللهُ عَلَيْ مَنْ اللهُ عَنْ عَلَمُ اللهُ عَنهُ يَعْمُ اللهُ عَنْهُمُ عَالُوا أَنْعَتَجَبِي إِلَيْ وَيَمُ أَنَهُ وَبَرَكُونُهُ عَالَهُ عَلَى أَنَهُ مَعْهُمُ وَعَنْ أَنْتُوا قَامَنُ اللَهُ وَتَعَالَتُ عَالَتُهُ مَعْنَا الله عَزُوالاً عَنْهُ وَاللَّعَنْ عَالَتُهُ عَالَهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَنْ عاما الله عنهم الما أَنه عَزُوا الله عَزْ وَاللَهُ عَزْ وَمَا عَالَ عَنْهُ عَلَيْنَهُ عَلَيْ عَنْ عَلَى الللهُ عَنهُ مَن عالم عنهم فقال الله عز وجل عاله الله عز وحل الله عن والله عن والله عنهم الله عنهم أُولُونُهُ عَنْ عَلَيْتُ مَا عَلَنَهُ عَلَيْهُ مُنْ عَالُهُ عَذَى واللهُ عَلَى مَا عَنْ عَالَهُ عَلَى مَا عَنْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ مَا عَالُهُ الْعُنُوا اللهُ عَنْ مُ أَنُو البلاء عنهم موا والله عَنْ عَلَى مَا عَنْ عَالَهُ عَلَى مَا عَانَ عَالَ الْنَالُ عَا عَا الْ عَالَهُ عَالَى الْ

**شي:** عن أبي بصير مثله<sup>(۲)</sup>.

بيان؛ هذا الخبريدلّ على تعدّد البشارة، وأنّ الآيات الأول إشارة إلى الأولى والثواني إلى الثانية؛ ولم يذكره المفسّرون، ويؤيّده ما ذكره سبحانه في سورة الصافّات حيث قال: ﴿فَبَشَرْنَهُ بِفُلَامٍ حَلِيمٍ فَلَمَّا بَلَغَ مَعَهُ السَّعْرَ ﴾ إلى أن قال: ﴿وَبَشَرْنَهُ بِإِسْحَقَ بَيْتَا مِنَ الصَّلِيمِينَ ﴾ فظهر أنّ الغلام العليم الحليم المبشّر به هو إسماعيل غليتي وهو الذبيح وبشّر إبراهيم غليتي بعد ذلك بإسحاق، ومرّ في باب الذبح قوله تعالى: ﴿سَلَنَمَا ﴾ أي نسلّم عليك سلاماً أو سلّمنا سلاماً . قوله: ﴿ أَبَشَرْتُمُونِ عَلَى أَن مَسَيْنَ ٱلصَحِبَرُ ﴾ تعجّب من أن يولد له مع الكبر ﴿فَيَمَ نُبَشِرُونَ ﴾ أي فباي أعجوبة تبشّروني، أو أبأمر الله أم من جهة أنفسكم ؛ وكان استعجابه غليتين باعتبار

علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٦٨ باب ٣٤٠ ح ٤.
 (٢) تفسير العياشي ج ٢ ص ٢٦٤ ح ٢٦.

العادة دون القدرة؛ وقيل : كان غرضه أن يعلم أنّه هل يولد له على تلك الحال أو يرد إلى الشباب. قوله : فَفَمَا خَطْبُكُمْ أي فما شأنكم الّذي أرسلتم لأجله سوى البشارة. قوله تعالى : فَلَمِنَ ٱلْفَنَبِينَ أي إلياقين مع الكفرة لتهلك معهم . قوله : فَمُنَكُرُونَ أي ينكركم نفسي وينفر عنكم مخافة أن تطرقوني ، أو لا أعرفكم فعرّفوني أنفسكم . قوله : فيمَا كَانُوا فِيهِ يَمَنَرُونَكَ أي بالعذاب الّذي كانوا يشكون فيه إذا وعدتهم فَفَاشر بِأَهلِكَ أي فاذهب بهم اللّيلة فيقِظع مِنَ آيَتُلِ في طائفة من اللّيل ؛ وقيل : في آخره ، وعلى الأوّل يحمل تفسيره عليتي أي المراد بقطع نصف اللّيل ، وقوله : في آخره ، وعلى الأوّل يحمل تفسيره عليتي أي المراد بقطع نصف اللّيل . وقوله : في آخره ، وعلى الأوّل يحمل اللّيلة من وينفر عن هائفة من الليل . وقوله : في آخره ، وعلى الأوّل يحمل منهم يوات ، وإنّما ذكره غليتي له المراد بالأهل غيرها ، أو أنّها هلكت في حال الموج حيث التفتت فأصابها العذاب كما روي . قوله : في أنّ كان أي المراد بالأهل غيرها ، أو أنّها هلكت في حال منهم يهم يهلك وقت الصبح ، أي إنّهم مستأصلون بالعذاب وقت الصباح على وجه لايقى منهم أثرٌ ولا نسلٌ ولا عقبٌ .

وقال الفيروزآباديّ: حنذ الشاة يحنذها حنذاً وتحناذاً: شواها، وجعل فوقها حجارة محماة لينضجها فهي حنيذ، أو هو الحال الّذي يقطر ماؤه انتهى.

والإيجاس: الإدراك أو الإضمار. اختلف في سبب الخوف فقيل: إنّه لمّا رآهم شبّاناً أقوياء وكان ينزل طرفاً من البلد وكانوا يمتنعون من تناول طعامه لم يأمن أن يكون ذلك لبلاء، وذلك أنّ أهل ذلك الزمان إذا أكل بعضهم طعام بعض أمنه صاحب الطعام على نفسه وماله، ولهذا يقال: تحرَّم فلان بطعامنا، أي أثبتت الحرمة بيننا بأكله الطعام؛ وقيل: إنّه ظنّهم لصوصاً يريدون به سوءاً؛ وقيل إنّه ظن أنّهم ليسوا من البشر جاؤوا لأمر عظيم؛ وقيل: علم أنّهم ملائكة فخاف أن يكون قومه المقصودين بالعذاب حتّى قالوا له: لا تخف يا إبراهيم إنّ أرسلنا إلى قوم لوط بالعذاب لا إلى قومك؛ وقيل: إنّهم دعوا الله فأحيى العجل الذي كان ذبحه إبراهيم غليًا إلى أن فعلم حينئذ أنّهم رسل الله أحيى العجل الذي كان

٣ - **ل: أبي،** عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن معروف، عن أبي جميلة، عن سعد بن طريف، عن الأصبغ قال: سمعت عليّاً ﷺ يقول: ستّة في هذه الأمّة من أخلاق قوم لوط؛

 (1) الخصال، ص ٣١٨ باب الخمسة ح ١٠٢ وعلل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٣ باب ٣٨٥ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٢ باب ٢٤ ح ١. الجلاهق وهو البندق، والخذف، ومضغ العلك، وإرخاء الإزار خيلاء، وحلّ الأزرار من القباء والقميص<sup>(1)</sup>.

٤ - ع، ن: سأل الشاميّ أمير المؤمنين ظليظ عمّن خلق الله من الأنبياء مختوناً، فقال خلق الله آدم مختوناً، وولد شيث مختوناً، وإدريس ونوح وسام بن نوح وإبراهيم وداود وسليمان ولوط وإسماعيل وموسى وعيسى ومحمّد صلوات الله عليه وعليهم. وسأله ظليظ عن يوم الأربعاء والله الأربعاء وعليها والتطبّر منه، فقال ظليمان ولوط وإسماعيل وموسى وعيسى ومحمّد صلوات الله عليه وعليهم. وسأله ظليم عن يوم الأربعاء والله الأربعاء منا والربعاء من الأربعاء والمؤسى ونوح وسام بن نوح وإبراهيم وداود وسليمان ولوط وإسماعيل وموسى وعيسى ومحمّد صلوات الله عليه وعليهم. وسأله ظليم عن يوم الأربعاء والنظير منه، فقال ظليمان الأربعاء معن يوم الأربعاء والنه الله عليه وعليهم معالية المؤسى وعنهم ومحمّد عليه وعليهم. وسأله غليمان يوم الأربعاء جعل الأربعاء والنه الله بخليمان الله بخليمان الله بخليمان الله بنهم المؤسم والله المؤلمين والله المؤسمين والمؤسمين والمؤمن وعيسى ومحمّد صلوات الله عليه وعليهم والله المؤسمين والمؤسمين والمؤسمين ومحمّد ملوات الله عليه وعليهم والمؤسمين والله بنهم المؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والمؤسمين والله الله عليهم والمؤسمين والله المؤسمين والمؤسمين والمؤسميوموي والموضييموين والمؤسميوسيين والمؤسمين والمؤسميوين والمؤسمو

• - فس في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ظلي قال: وأمّا القرية التي أمطرت مطر السوء فهي سدوم قرية قوم لوط، أمطر الله عليهم حجارة من سجّيل يقول: من طين<sup>(٣)</sup>.

٦ - فس: ﴿ فَامَنَ لَمُ لُوطٌ ﴾ أي لإبراهيم عليتَهِ . قوله : ﴿ وَتَأْتُونَ فِي نَتَادِيكُمُ ٱلْمُنَكَرُ ﴾ قال: هم قوم لوط يضرط بعضهم على بعض ﴿ فَيَنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا﴾ هم قوم لوط<sup>(٤)</sup>.

٧ - ع، ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطية، عن الثمالي، عن أبي جعفر عليه إنّ رسول الله عليه سأل جبرئيل كيف كان مهلك قوم لوط؟ فقال: إنّ قوم لوط كانوا أهل قرية لا يتنظفون من الغائط، ولا يتطهرون من الجنابة، بخلاء أشتاء على الطعام، وإنّ لوطاً لبث فيهم ثلاثين سنة، وإنّما كان نازلاً عليهم ولم يكن منهم ولا عشيرة له قرية لا يتنظفون من الغائط، ولا يتطهرون من ولم يكن منهم ولا عشيرة له قوم، وإنّ لوطاً لبث فيهم ثلاثين سنة، وإنّما كان نازلاً عليهم ولم يكن منهم ولا عشيرة له فيهم ولا قوم، وإنّه دعاهم إلى الله بترين وإلى الإيمان واتباعه، ولم يكن منهم ولا عشيرة له فيهم ولا قوم، وإنّه دعاهم إلى الله بترين وإلى الإيمان واتباعه، وأم من الفاوحش، وحمّهم على طاعة الله فلم يجبوه ولم يطعوه، وإنّ الله بترين لها أراد منا عذابهم بعث إليهم رسلاً منذرين عذراً نذراً، فلما عتوا عن أمره بعث إليهم ملائكة ليخرجوا من كان في قرينهم من المومنين، فما وجدوا فيها غير بيت من المسلمين فأخرجوهم منها وقالوا للوط : أسر بأهلك من هذه القرية الليلة بقطع من الليل ولا يلتفت منكم أحد وأمضوا من كان في قرمون، فلما التوية الليلة بقطع من الليل ولا يلتفت منكم أحد وأمضوا من كان في قرمون، فلما انتصف الليل سار لوط ببناته وتولّت امر أته مليم الع الفير : يا توميون أوطاً قد سار ببناته. وإنّي نوديت من تلقاء العرش لما على الهمر : يا حسى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته. وإنّي نوديت من تلقاء العرش لما علع الفجر : يا جسمى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته. وإنّي نوديت من تلقاء العرش لما علع الفجر : يا تسمى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته. وإنّي نوديت من تلقاء العرش لما علع الفجر : يا تسمى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته ولو قوليت امر تلقاء العرش لما على من المور يتم اعربي على ما لوي قوميا عربي ألم في في ما حول المور يا تسمى من عربي ألم عربي على أله من الله المور وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته والقلم على قرية قوم لو وما حوت فقلعها من تسمى بلوط وتخبرهم أنّ لوطاً قد سار ببناته والي في وتي ولمو ما حوى عمل ما حوى على ما حوى علي أمل الحي يا لمور يا عبناحي الأيمن على ما حوى عليه مربيها فاتلعنها يا مور يم الأيمن وي من المور يا متما عرى المو عبرة للسما على أمر القرية الطالمين فضربت بعناحي الأيمن على ماحوى على ما حوى عليه غربيها فاتت

- (۱) الخصال، ص ۳۳۱ باب الستة ح ۲۹.
- (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲۳ باب ۳۸۵ ح ٤٤ وعيون أخبار الرضاج ۱ ص ۲۱۹ باب ۲٤ ح ۱.
  - (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۰.
    (٤) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۰.

من تحت سبع أرضين إلاّ منزل آل لوط آية للسيّارة، ثمَّ عرجت بها في جوافي جناحي حتّى أوقفتها حيث يسمع أهل السماء زقاء ديوكها ونباح كلابها، فلمّا طلعت الشمس نوديت من تلقاء العرش : يا جبرئيل اقلب القرية على القوم، فقلبتها عليهم حتّى صار أسفلها أعلاها، وأمطر الله عليهم حجارة من سجّيل مسوّمة عند ربّك، وما هي يا محمّد عن الظالمين من أُمّتك ببعيد.

قال: فقال له رسول الله عنه: يا جبرئيل وأين كانت قريتهم من البلاد؟ فقال جبرئيل: كان موضع قريتهم في موضع بحيرة طبريّة اليوم وهي في نواحي الشام، قال له رسول الله عنيي: أرأيتك حين قلبتها عليهم في أيّ موضع من الأرضين وقعت القرية وأهلها؟ فقال: يا محمد وقعت فيما بين بحر الشام إلى مصر فصارت تلولاً في البحر<sup>(۱)</sup>.

**شيء** عن أبي حمزة مثله الج ٢ ص ١٦٦ ح ٥٧ من سورة هود٢ .

**بيان:** الجوافي جمع الجوفاء أي الواسعة، أو الجافية من الجفو بمعنى البعد ومنه التجافي، ويحتمل أن يكون في الأصل أجواف فصحف، والأظهر الخوافي بالخاء المعجمة قال في القاموس : قال الأصمعيّ : الخوافي ما دون الريشات العشر من مقدّم الجناح، وقال : قوادم الطير مقاديم ريشه وهي عشر في كلّ جناح انتهى. والزقاء : الصياح.

٨ - فس، قوله: ﴿وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبَرْهِيمَ بِآلَبْنُرَى ﴾ إلى قوله ﴿يِعِجْلِ حَنِيدٍ ﴾ أي مشوي نضيج، فإنه لما ألقى نمرود إبراهيم عَنْ الله في النّار فجعلها الله عليه برداً وسلاماً بقي إبراهيم مع نمرود وخاف نمرود من إبراهيم فقال: يا إبراهيم اخرج عن بلادي ولا تساكني فيها، وكان إبراهيم عَنْ الله وهي بنت خاله<sup>(T)</sup> وقد كانت آمنت به وآمن به لوط فيها، وكان إبراهيم عَنْ الله عنه عنده فيمات كان معاشه منها، فخرج إبراهيم عَنْ فيها، وكان غلاماً، وقد كانت آمنت به وآمن به لوط وكان غلاماً، وقد كان إبراهيم عَنْ عَنْده عنيمات كان معاشه منها، فخرج إبراهيم عَنْ وكان غلاماً، وقد كان إبراهيم عَنْ عنده غنيمات كان معاشه منها، فخرج إبراهيم عَنْ وكن من بلاد نمرود ومعه سارة في صندوق، وذلك أنّه كان شديد الغيرة، فلما أراد أن يخرج من من بلاد نمرود منعوه وأرادوا أن يأخذوا منه غنيمات كان معاشه منها، وخرج إبراهيم عَنْ فنها، وكان غلاماً، وقد كان إبراهيم غليمان عنه وقالوا له: هذا كسبته في سلطان الملك من بلاد نمرود منعوه وأرادوا أن يأخذوا منه غنيمات وقالوا له: هذا كسبته في سلطان الملك من بلاد نمرود منعوه وأرادوا أن يأخذوا منه غنيمات وقالوا له: هذا كسبته في منطان الملك منذوه وأن مغاله إبراهيم : بيني وبينكم قاضي الملك سندوه فصاروا إليه بلاد نماوا : إنّ هذا مخالف له، فقال لهم إبراهيم : بيني وبينكم قاضي الملك سندوه فصاروا إليه شيئاً، فقال الملك، ولا ندام في يلاد الملك، ولا ندعه يخرج معه منه فقالوا : إنّ هذا مخالف له، فقال لهم إبراهيم نه بين ومينكم قاضي الملك، ولا ندعه يخرج معه من مغالوا : إنّ هذا مخالف له، فقال لهم إبراهيم الما في يلك إن لم تقض بالحق مت شيئاً، فقال سندوم : صدقوا خل عما في يديك، فقال إبراهيم له : إنّ أن منا معي حتى المناء ، فقال النادة من من في يله في بلنه في يله، فخرج من أبرأ منا مناهم ، في يلهم ، في يله في يله في منه في منه منه في يله في منه من منام مي حله من أبرأ من مر به يأخذ عشر ما معه وكان مره، فخلوا عنه وما المن في يده، فخرج أرد عليهم، فقال المادوة في الدنيا أن تردوا عمره، في بله من من من من منه يله من مر به يأخذ عشر ما معه وكان سارة مي إبراهيم في الصندوق، فأخذ عشر ما وكان كل من مر به يأخذ عشر ما معه وكانت سارة مع إبراهيم في الصندوق، فاخذ عشر ما وكان من مر به يأخذ عشر ما منه من من منه من من من من يله ينه من من م

علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٧٠ باب ٣٤٠ ح ٥.
 في هامش الكتاب: بنت خالته.

ماشنت وخذ عشره، فقال: لابد من فتحه، ففتحه فلمّا نظر إلى سارة تعجّب من جمالها، فقال لإبراهيم: ما هذه المرأة الّتي هي معك؟ قال: هي أُختي – وإنّما عنى أُخته في الدين – قال له العاشر: لست أدعك تبرح حتّى اعلم الملك بحالها وحالك، فبعث رسولاً إلى الملك فأعرضها فحملت إليه فهمّ بها ومدّ يده إليها فقالت له: أعوذ بالله منك، فجفّت يده والتصقت بصدره وأصابته من ذلك شدّة، فقال: يا سارة ما هذا الذي أصابني منك؟ فقالت: لما هممت به فقال: قد هممت لك بالخير، فادعي الله أن يردّني إلى ما كنت، فقالت: اللّهمّ إن كان صادقاً فردّه كما كان، فرجع إلى ما كان، وكانت على رأسه جارية فقال: يا سارة خذي هذه الجارية تخدمك وهي هاجرأمً إسماعيل غليً

فحمل إبراهيم سارة وهاجر فنزلوا البادية على ممرّ طريق اليمن والشام وجميع الدنيا، فكان يمرَّ به الناس فيدعوهم إلى الإسلام وقد كان شاع خبره في الدنيا أنَّ الملك ألقاه في النار فلم يحترق، وكانوا يقولون له: لا تخالف دين الملك فإنَّ الملك يقتل من خالفه، وكان إبراهيم كلِّ من مرَّ به يضيفه، وكان على سبعة فراسخ منه بلاد عامرة كثيرة الشجر والنبات والخير وكان الطريق عليها، وكان كلِّ من يمرَّ بتلك البلاد يتناول من ثمارهم وزروعهم فجزعوا من ذلك فجاءهم إبليس في صورة شيخ فقال لهم : أدلَّكم على ما إن فعلتموه لم يمرّ بكم أحد؟ فقالوا : ما هو؟ فقال : من مرّ بكم فانكحوه في دبره واسلبوه ثيابه، ثمّ تصوّر لهم إبليس في صورة أمرد أحسن ما يكون من الشباب فجاءهم فوثبوا عليه ففجروا به كما أمرهم فاستطابوه فكانوا يفعلونه بالرجال، فاستغنى الرجال بالرجال والنساء بالنساء، فشكا الناس ذلك إلى إبراهيم ﷺ فبعث إليهم لوطاً يحذَّرهم وينذرهم، فلمَّا نظروا إلى لوط قالوا : من أنت؟ قال: أنا ابن خال إبراهيم الَّذي ألقاء الملك في النار فلم يحترق وجعلها الله عليه برداً وسلاماً وهو بالقرب منكم فاتَّقوا الله ولا تفعلوا هذا فإنَّ الله يهلككم فلم يجسروا عليه وخافوه وكفُّوا عنه، وكان لوط كلَّما مرَّ به رجل يريدونه بسوء خلَّصه من أيديهم، وتزوَّج لوط فيهم وولد له بنات، فلمّا طال ذلك على لوط ولم يقبلوا منه قالوا له: ﴿ يَنْ تَنْتَهِ يَنْئُوحُ لَتَكُونَنَّ مِنَ أَلْمَرْجُوبِينَ ﴾<sup>(1)</sup> أي لنرجمنَّك ولنخرجنَّك، فدعا عليهم لوط فبينا إبراهيم قاعد في موضعه الَّذي كان فيه وقد كان أضاف قوماً وخرجوا ولم يكن عنده شيء فنظر إلى أربعة نفر قد وقفوا عليه لا يشبهون الناس، فقالوا سلاماً، فقال إبراهيم: سلام، فجاء إبراهيم عَلِيَّةٍ إلى سارة فقال لها: قد جاءني أضياف لا يشبهون الناس، فقالت: ما عندنا إلاَّ هذا العجل فذبحه وشواه وحمله إليهم وذلك قول الله جَزَيْجَكَ : ﴿وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَكِ قَالُواْ سَلَنَماً فَالَ سَلَمَ فَمَا لَبِتَ أَن جَآهَ بِعِجْلٍ حَسِيلُو ٢٠) فَلَمَّا رَمَآ أَيْدِيَهُمْ لَا نَعِيلُ إِلَيْهِ نَصِحَرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَهُ ﴾(٢).

وجاءت سارة في جماعة معها فقالت لهم: ما لكم تمتنعون من طعام خليل الله؟ ﴿فَقَالُوٓا ﴾

(١) والصحيح كما في المصدر : من المخرجين . (٢) سورة هود، الآيتان : ٧٩-٧٠.

لإبراهيم فِلا نَوْبَعَلْ ﴾ أي لا تخف فإنَّا أَرْسِلْنَا إِلَى قَوَمِ لُول ﴾ ففزعت سارة وضحكت أي حاضت وقد كان ارتفع حيضها منذ دهر طويل فقال الله بَحَرَيْنَ : فَفَبَشَرْنَهَا بِإِسْحَنَ وَمِن وَزَلَه إِسْحَقَ يَعْقُوبَ ﴾ فوضعت يدها على وجهها فقالت يَوَيَلَتَ بَالِدُ وَأَنَا عَجُوزُ وَهَذَا بَعَلَى شَيْعًا إِنَّ هَذَا لَتُوْنَهُ عَجِبٌ ﴾ فقال لها جبرتيل : فَأَنَعْجَبِينَ مِنْ أَمَر اللهِ رَحْمَتُ اللهُ وَبَرَكَنَتُمُ عَلَيْكُو أَهَلَ البَيْتِ إِنَّهُ حَبِدٌ يَجِيبُ ﴾ فقال لها جبرتيل : فَأَنَعْجَبِينَ مِنْ أَمَر اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَنَتُمُ عَلَيْكُو أَهُلَ البَيْتِ إِنَهُ حَبِدٌ يَجَدُلُ فَعَلَى فقال لها جبرتيل : فَأَنَعْجَبِينَ مِنْ أَمَر اللهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَنَتُمُ عَلَيكُو أَهَلَ اللهُ : حَبِدٌ يَجِيدُ إِنَّا وَقَرَم لُول إِنَّى إِنَّهُ مَعْالَة مُوالاً اللهُ عَلَيمُ أَنَهُ مَعْبَدُ أَنَهُ عَلَيكُو أُرسلت؟ قال : بهلاك قوم لول إِنَّى إِبَرَهِيمَ لَكُومُ أَوَّهُ مُنِيبُ (<sup>(1)</sup>) فقال إبراهيم لجبرتيل : بماذا أُرسلت؟ قال : بهلاك قوم لوط، فقال إبراهيم : إن فيها لوطاً! قال جبرتيل : نحن أعلم بمن فيها لننجيته وأهله إلا امرأته كانت من الغابرين، قال إبراهيم : يا جبرتيل إن كان في المدينة مائة رجل من المؤمنين يهلكهم الله؟ قال : لا، قال : لا، قال إبراهيم : يا جبرتيل إن كان في المدينة فإن كان فيهم عشرة؟ قال : لا، قال : لا، قال : لا، قال : فإن كان فيهم خمسين؟ قال : لا، قال : غَبَرَ بَيْنٍ مِنَ الْمُعَبِيبَ مِنْ الْهُ عَلَي يُوالَعُهُ أَنَ فَيْنَ كَان فيهم واحد؟ قال : لا، قال :

فقال إبراهيم: يا جبرتيل راجع ربّك فيهم، فأوحى الله كلمح البصو: ﴿ يَآبِرُهِمُ أَعْرِضْ عَنَ هُذَأَ إِنَّهُ قَدْ جَاءَ أَمُرُ رَبِّكٌ وَإِنَّهُمْ مَاتِيمَ عَذَابٌ غَيْرُ مَرَدُور ﴾ فخرجوا من عند إبراهيم غير فوقفوا على لوط في ذلك الوقت وهو يسقي زرعه فقال لهم لوط: من أنتم؟ قالوا: نحن أبناء السبيل أضفنا اللّيلة، فقال لهم: يا قوم إنّ أهل هذه القرية قوم سوء - لعنهم الله وأهلكهم - ينكحون الرجال ويأخذون الأموال، فقالوا: فقد أبطأنا فأضفنا، فجاء لوط إلى أهله - وكانت منهم -فقال لها: إنّه قد أتاني أضياف في هذه اللّيلة فاضفنا، فجاء لوط إلى أهله - وكانت منهم -فقال لها: إنه قد أتاني أضياف في هذه اللّيلة فاضفنا، فجاء لوط إلى أهله - وكانت منهم -قالت: أفعل، وكانت العلامة بينها وبين قومها إذا كان عند لوط أضياف بالنهار تدخن فوق قالت: أفعل، وكانت العلامة بينها وبين قومها إذا كان عند لوط أضياف بالنهار تدخن فوق السطح وإذا كان باللّيل توقد النار، فلما دخل جبرتيل والملائكة معه بيت لوط المرأته على السطح فأوقدت ناراً فعلم أهل القرية وأقبلوا إليه من كلّ ناحية كماً حكى الله بَرْتَيْنٍ : فَوْتَبُمُ يُتَرَعُونَ إلَيْهِ في يسرعون ويعدون، فلما صاروا إلى باب البيت قالوا: «يا لوط أولم ننهك عن العالمين» فقال لهم كما حكى الله : قالوا: هي لوط أولم ننهك عن العالمين» فقال لهم كما حكى الله : فَتَوْلُوا بُنْهُ وَلا عُنْتُونُ فَوْتُمُ يُتْمَرُعُونَ إلَيْهِ في فقال لهم كما حكى الله : قالوا: في لوط أولم ننهك عن العالمين» فقال لهم كما حكى الله :

وحدَّثني أبي، عن محمّد بن عمرو <sub>تظنئ</sub>ه في قول لوط: ﴿فَتَؤُلَآهِ بَنَانِ هُنَ أَطْهَرُ لَكُمٌ ﴾قال: عنى به أزواجهم، وذلك أنّ النبيّ هو أبو أمته فدعاهم إلى الحلال ولم يكن يدعوهم إلى الحرام، فقال: أزواجكم هنّ أطهر لكم ﴿قَالُوا لَقَدَ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقٍّ وَإِنَّكَ لَنُعْلَمُ مَا نُرِيدُ ﴾ فقال لوط لمّا أيس: ﴿لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةٌ أَوْ ءَاوِىَ إِلَى رَكْنِ شَدِيدٍ ﴾.

أخبرني الحسن بن عليّ بن مهزيار، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه عن أبي عبد الله ﷺ قال: ما بعث الله نبيّاً بعد لوط إلاّ في عزّ من قومه.

۷ - باب/ قصص لوط ﷺ وقومه

وحدَّثني محمَّد بن جعفر، عن محمَّد بن أحمد، عن محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم، عن صالح، عن أبي عبد الله ﷺ قال في قوله: ﴿وَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةٌ ﴾ قال: القوَّة القائم ﷺ، والركن الشديد ثلاث مائة وثلاثة عشر.

قال عليّ بن إبراهيم : فقال جبرئيل : لو علم ما له من القوّة ؛ فقال : من أنتم ؟ قال جبرئيل : أنا جبرئيل ، فقال لوط : بماذا أمرت ؟ قال : بهلاكهم ، قال : الساعة فقال جبرئيل : مُوَعِدَهُمُ الشَّبَحُ أَلَيْسَ الشَّبَحُ بِقَرِيبٍ فَكَسروا الباب ودخلوا البيت فضرب جبرئيل بجناحه على وجوههم فطمسها وهو قول الله بَخَرَيني : وَنُدُرٍ فِلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدُرٍ فِلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدُرٍ فِلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدُرٍ فَلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدُرٍ فَلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدَرٍ فَلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدَرٍ فَلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدَرٍ فَلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدَرٍ فَلْمَا رأوا ذلك علموا أنه قد أتاهم العذاب فقال جبرئيل للوط : وَنُدَرٍ فَلْمَا مَنْ واخرج من بينهم أنت وولدك فَولا يَلْنَو مقد جاءكم العذاب الذي كان يعدكم أسَدَ أَنَا أَنَي أَنَا أَنَا مُوالا الذي كان يعدكم الما يعدا حول ولوط فاحرسونه ، فقال جبرئيل : يا لوط اخرج من بينهم ، فقال : كيف أخرج وقد اجتمعوا حول داره يحرسونه ، فقال جبرئيل : يا لوط اخرج من بينهم ، فقال : كيف أخرج وقد اجتمعوا حول داره يحرسونه ، فقال جبرئيل : يا لوط اخرج من بينهم ، فقال : كيف أخرج وقد اجتمعوا حول من القرية من تحت الأرض ، فالتفتت امرأته فأرسل الله عليها صخرة فقتلتها ، فلمًا طلع الفجر داري؟ فوضع بين يديه عموداً من نور فقال له : اتبع هذا العمود لا يلتفت منكم أحد ، فخرجوا من القرية من تحت الأرض ، فالتفتت امرأته فأرسل الله عليها صخرة فقتلتها ، فلما طلع الفجر مارت الملائكة الأربعة كلّ واحد في طرف من قريتهم فقلعوها من سبع أرضين إلى تخوم الأرض ثمّ رفعوها في الهواء حتى سمع أهل السماء نباح الكلاب وصراخ الديكة ، ثمّ قلبوها عليهم ، وأمطرهم الله حجارة من سجيل منضود مسؤمة عند ربك وما هي من الظالمين ببعيد . قوله : فِنْمَقُومَ في منهوها على بعض منضدة . وقوله : فِنْمَقُمَ أَنُ أَنُومُ أَنُومُ مَنْ مُنْ مُنْمُ مُنْولا أُنْ

**بيان:** قوله عليمة : (فأعرضها) أي أظهرها لملكه وعرض أمرها عليه، قال في القاموس : أعرض الشيء له : أظهره له .

قوله عليميني: (وكانوا يقولون له) الظاهر أنّه من تتمّة الخبر الشائع في النّاس، أي كان قد شاع أنّهم نهوه عن ذلك وتوعّده بالقتل فلم ينته عمّا كان عليه حتّى أُلقي في النّار فلم يحترق .

قال الشيخ الطبرسي <sub>تظلفه</sub> وأَنطَرْنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً ﴾ أي وأمطرنا على القرية أي على الفاسقين من أهلها حجارة، عن الجبّانيّ؛ وقيل: أُمطرت الحجارة على تلك الفرية حين رفعها جبرئيل عصبي وقيل: إنّما أُمطر عليهم الحجارة بعد أن قلبت قريتهم تغليظاً للعقوبة وبّن سِجِيلِ أي أسنك وكل) عن ابن عبّاس وسعيد بن جبير، بيّن بذلك صلابتها ومباينتها للبرد وأنّها ليست من جنس ما جرت به عادتهم في سقوط البرد من الغيوم؛ وقيل: إن السجّيل: الطين عن قتادة وعكرمة ويؤيّده قوله تعالى: ﴿لِنُزَسِلَ عَلَيْهِمْ حِبَارَةً بِمَارَةً مِن عِلَيْنِ وَق

(1) تفسير القمي، ج ۱ ص ٣٣٣.

عكرمة أيضاً أنّه بحر معلق في الهواء بين الأرض والسماء منه أُنزلت الحجارة، وقال الضحّاك: هو الآجرّ، وقال الفرّاء: هو طين قد طبخ حتّى صار بمنزلة الأرحاء، وقال: كان أصل الحجارة طيناً فشدّدت، عن الحسن؛ وقيل: إنّ السجّيل: السماء الدنيا عن ابن زيد، فكانت تلك الحجارة منزلة من السماء الدنيا<sup>(۱)</sup>.

وقال البيضاويّ : أي من طين متحجّر ؛ وقيل : إنّه من أسجله : إذا أرسله، أو من السجل، أي ما كتب الله أن يعذّبهم به ؛ وقيل : أصله من سجّين، أي من جهنّم، فأبدلت نونه لاماً فَنَضُودِ فَ نَصْداً : معدًا لعذابهم، أو نضد في الإرسال يتتابع بعضه بعضاً كقطار الأمطار، أو نضد بعضه على بعض وألصق به فِتُسَوَّمَةً في معلمة للعذاب ؛ وقيل : معلمة ببياض وحمرة، أو بسيماء يتميّز به عن حجارة الأرض، أو باسم من يرمى به<sup>(٢)</sup>.

٩ - فس: أبي، عن سليمان الديلمي، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَلَيْنَةُ في قوله: وَرَأَمَطَرَنَا عَلَيْهَا حِجَارَةَ مِن سِجِيلِ مَنضُودِ ﴾ مُسَوَّمَةُ في قال: ما من عبد يخرج من الدنيا يستحل عمل قوم لوط إلا رمى الله كبده من تلك الحجارة يكون منيّته فيها، ولكنَّ الخلق لا يرونه<sup>(٣)</sup>.

۱۰ – **شيء** عن ميمون اللبّان مثله اج ۲ ص ۱٦٨ ح ۹۹ من سورة هود».

اا – فس: ﴿وَقَضَيْنَا إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمَرَ ﴾ أي أعلمناه ﴿أَتَ دَابِرَ هَتَؤُلَاً ﴾ يعني قوم لوط (لَمَتُرُكَ) أي وحياتك يا محمد، فهذه فضيلة لرسول الله ﷺ على الأنبياء<sup>(٤)</sup>.

١٢ - ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن أبان، عن أبي بصير وغيره، عن أحدهما قال: إنّ الملائكة لمّا جاءت في هلاك قوم لوط قالوا: ﴿إِنَّا مُهْلِكُوا أَهْلِ هَذِهِ ٱلْقَرَيَةُ قَالَت : ومن يطيق قوم لوط؟ الْقَرَيَةُ قالت سارة - وعجبت من قلّتهم وكثرة أهل القرية – فقالت : ومن يطيق قوم لوط؟ فبشروها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب فصكّت وجهها وقالت: عجوز عقيم! وهي يومئذ ابنة تسعين سنة، وإبراهيم يومئذ ابن عشرين ومائة سنة، فجادل إبراهيم عنهم وقال : إنّ يومئذ الله يومئذ ابنة تسعين سنة، وإبراهيم يومئذ ابن عشرين ومائة سنة، فجادل إبراهيم عنهم وقال : إنّ فيها لوط؟ فيها لوطًا، قال جبرئيل : نحن أعلم بمن فيها، فزاده إبراهيم فقال جبرئيل : يا إبراهيم أعرض عنهم وقال : إنّ فيها لوطًا، قال جبرئيل : نحن أعلم بمن فيها، فزاده إبراهيم فقال جبرئيل : يا إبراهيم أعرض عن هذا إنه عنهم وقال : إنّ عنها لوطًا، قال جبرئيل : نحن أعلم بمن فيها، فزاده إبراهيم فقال جبرئيل الما أتى لوطأ في فيها لوطًا، قال جبرئيل : نحن أعلم بمن فيها، مزاده إبراهيم فقال جبرئيل الما أتى لوطأ في عنها لوطًا، قال جبرئيل الما أتيهم عذاب غير مردود. قال : وإنّ جبرئيل لما أتى لوطأ في عنها لوطًا، قال جبرئيل الما أتى لوطأ في الملك قومه فدخلوا عليه وجاؤوا قومه يهرعون إليه قام فوضع يده على الباب ثمّ ناشدهم عنهال : اتقوا الله ولا تخزون في ضيفي قالوا أولم ننهك عن العالمين؟ ثمّ عرض عليهم بناته فقال : اتقوا الله ولا تخزون في ضيفي قالوا أولم ننهك عن العالمين؟ شمّ عرض عليهم بناته فقال : اتقوا الله ولا تخزون في ضيفي قالوا أولم ننهك عن العالمين؟ شمّ عرض عليهم بناته نقال : القوا اله ولا تخزون في ضيفي قالوا أولم ننهك عن العالمين؟ شمّ عوض عليهم بناته فقال : القوا الله ولا تخزون في ضيفي قالوا أولم ننهك عن العالمين؟ شمّ عرض عليهم بناته نظال : القوا اله وله ننهك من حق وإنه عليهم بناته عليهم بناته الماد ذل ألي بكم قول في ما نكم رجل رشيد؟ قال : نكاحاً قالوا : ما لنا في بناتك من حق وإنك لتعلم ما نريد، قال : وجبرئيل ينظر إليهم قال : لو أنّ لي بكم قوة أو آوي إلى ركن شديد، قال : وجبرئيل ينظر إليهم قال : لو يعلم أبوا فقال : لو أنّ لي بكم قوة أو آوي إلى ركن شديد، قال : وجبرئيل ينظر إليهم قال : لو أول الماد في بنا قال الماد ولما بنال إلما أبول ما مادق قوة أو أوي إلى ركن شديد، قال : وجبرئيل ينلم إ

مجمع البيان، ج ٥ ص ٣١٧.
 مجمع البيان، ج ٢ ص ٣١٧.
 (٢) تفسير النيضاوي، ج ٢ ص ٢٧٦.
 (٣) - (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٨-٣٨٩.

يلتمسون الجدار بأيديهم، يعاهدون الله لئن أصبحنا لا نستبقي أحداً من آل لوط، قال: لمّا قال جبرئيل عجل، جبرئيل: ﴿ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ قال له لوط: يا جبرئيل عجل، قال: نعم، قال: يا جبرئيل عجل، قال: ﴿ إِنَّا مُوَعِدَهُمُ ٱلشَّبَحُ أَلَيْسَ ٱلشَّبْحُ بِعَرِيبٍ ثمّ قال جبرئيل: يا لوط اخرج منها أنت وولدك حتى تبلغ موضع كذا وكذا، قال: يا جبرئيل إنّ حمري ضعاف، قال: ارتحل فاخرج منها، فارتحل حتى إذا كان السحر نزل إليها جبرئيل فأدخل جناحه تحتها حتى إذا استعلت قلبها عليهم، ورمى جدران المدينة بحجارة من سجيل، وسمعت امرأة لوط الهدّة فهلكت منها<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** قال الطبرسيّ كلله : اختلف في ذلك يعني عرض البنات فقيل : أراد بناته لصلبه، عن قتادة؛ وقيل : أراد النساء من أمته لأنّهن كالبنات له فإنّ كلّ نبيّ أبو أمّته وأزواجه أمّهاتهم، عن مجاهد وسعيد بن جبير . واختلف أيضاً في كيفيّة عرضهن فقيل بالتزويج ، وكان يجوز في شرعه تزويج المؤمنة من الكافر ، وكذا كان يجوز أيضاً في مبتدأ الإسلام وقد زوّج النبيّ تلكي بنته من أبي العاص بن الربيع قبل أنّ يسلم . ثمّ نسخ ذلك ؛ وقيل : أراد التزويج بشرط الإيمان ، عن الزجّاج ، وكانوا يخطبون بناته فلا يزوّجهنّ منهم لكفرهم ؛ وقيل : إنّه

**ص:** بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال عن عمر الجرجانيّ، عن أبان، عن أبي بصير مثله «ص ١١٩». **كا:** عليّ، عن أبيه، عن البزنطيّ مثله<sup>(٦)</sup>.

١٤ –ع: أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن موسى بن جعفر البغداديّ، عن عليّ بن معبد، عن الدهقان، عن درست، عن عطيّة، عن أبي عبد الله عليّيًةِ قال في المنكوح من الرجال: هم بقية سدوم، أما إنّي لست أعني بقيّتهم أنّهم ولده ولكن من طينتهم، قلت:

(٤) سورة الأعراف، الآية: ٨٠.

- علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٧٢ باب ٣٤٠ ح ٦.
   (٢) تفسير العياشي ج ٢ ص ١٦٥ ح ٥٤.
  - (۳) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣١٤.
  - (٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٦٧ باب ٣٤٠ ح ٢.
     (٦) الكافي ج ٥ باب ٢٧٧ ح ٤.

سدوم الّذي قلبت عليهم؟ قال: هي أربعة مدائن: سدوم، وصديم، ولدنا وعميراء، قال: فأتاهم جبرئيل ل*ظيظلا* وهنّ مقلوبات إلى تخوم الأرضين السابعة، فوضع جناحه تحت السفلى منهنّ ورفعهنّ جميعاً حتّى سمع أهل السماء الدنيا نباح كلابهم ثمّ قلبها<sup>(1)</sup>. **كا:** عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن معبد مثله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ ﷺ : قيل : كانت أربع مدائن وهي المؤتفكات : سدوم، وعامورا، وداذوما، وصبوايم. وأعظمها سدوم، وكان لوط يسكنها<sup>(٣)</sup>.

وقال المسعوديّ : أرسل الله لوطاً إلى المدائن الخمسة وهي : سدوم وعموراء، وأدوما، وصاعورا، وصابورا<sup>(1)</sup>.

وقال صاحب الكامل: كانت خمسة: سدوم، وصبعة، وعمرة، ودوما، وصعوة.

١٥ – ع: أبي، عن سعد، عن محمّد بن الحسين، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قيل له: كيف كان يعلم قوم لوط أنّه قد جاء لوطاً رجال؟ قال: كانت امرأته تخرج فتصفّر، فإذا سمعوا التصفير جاؤوا، فلذلك كره التصفير<sup>(ه)</sup>.

١٧ - ثو: ابن الوليد، عن الحسن بن متيل، عن البرقي، عن محمّد بن سعيد، عن زكريًا

- (1) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٧٣ ياب ٣٤٠ ح ٧.
   (٢) الكافي ج ٥ باب ٢٧٨ ح ٢.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣١٧. (٤) مروج الذهب، ج ١ ص ٤٥.
- (٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٨٥ باب ٣٦٠ ح ١. (٦) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٢٠.

ابن محمّد، عن أبيه، عن عمرو، عن أبي جعفر ﷺ قال: كان قوم لوط أفضل قوم خلقهم الله بَجَرَجَكَ ، فطلبهم إبليس لعنه الله الطلب الشديد، وكان من فضلهم وخيرهم أنَّهم إذا خرجوا إلى العمل خرجوا بأجمعهم وتبقى النساء خلفهم فأتى إبليس عبادتهم وكانوا إذا رجعوا خرَّب إبليس ما يعملون، قال بعضهم لبعض: تعالوا نرصد هذا الَّذي يخرب متاعنا فرصدوه فإذا هو غلام أحسن ما يكون من الغلمان، فقالوا : أنت الّذي تخرب متاعنا؟ فقال : نعم مرَّة بعد مرَّة، واجتمع رأيهم على أن يقتلوه فبيَّتوه عند رجل فلمًّا كان اللَّيل صاح، فقال: ما لك؟ فقال: كان أبي ينوّمني على بطنه، فقال: نعم فنم على بطني قال: فلم يزل يدلك الرجل حتّى علمه أن يعمل بنفسه، فأوَّلاً علمه إبليس والثانية علّمه هو، ثمّ انسلَّ ففرّ منهم فأصبحوا فجعل الرجل يخبر بما فعل بالغلام ويعجبهم منه شيء لا يعرفونه، فوضعوا أيديهم فيه حتّى اكتفى الرجال بعضهم ببعض، ثمّ جعلوا يرصدون مارّ الطريق فيفعلون بهم حتّى ترك مدينتهم الناس، ثمّ تركوا نساءهم فأقبلوا على الغلمان فلمّا رأى إبليس لعنه الله أنَّه قد أحكم أمره في الرجال دار إلى النساء فصيّر نفسه امرأةً ثمّ قال: إنَّ رجالكم يفعلون بعضهم ببعض، قالوا : نعم قد رأينا ذلك وعلى ذلك يعظهم لوط ويوصيهم حتّى استكفت النساء بالنساء، فلمّا كملت عليهم الحجّة بعث الله بَرْوَيَهِ جبرئيل وميكانيل وإسرافيل في زيّ غلمان عليهم أقبية فمرُّوا بلوط ﷺ وهو يحرث فقال: أين تريدون فما رأيت أجمل منكم قطُّ؟ قالوا: أرسلنا سيَّدنا إلى ربَّ هذه المدينة، قال: ولم يبلغ سيَّدكم ما يفعل أهل هذه المدينة، يا بنيّ إنَّهم والله يأخذون الرجال فيفعلون بهم حتّى يخرج الدم! فقالوا: أمرنا سيّدنا أن نمرّ وسطها، قال: فلي إليكم حاجة، قالوا : وما هي؟ قال : تصبرون ههنا إلى اختلاط الظلام، قال : فجلسوا، قال: فبعث ابنته فقال: جيئيني لهم بخبز وجيئيني لهم بماء في القرعة، وجيئيني لهم بعباءة يتغطُّون بها من البرد، فلمّا أن ذهبت إلى البيت أقبل المطر وامتلا الوادي فقال لوط : الساعة يذهب بالصبيان الوادي، قال: قوموا حتّى نمضي، فجعل لوط ﷺ يمشي في أصل الحائط وجعل جبرئيل وميكائيل وإسرافيل يمشون وسط الطريق، فقال: يا بنيّ ههنا، قالوا: أمرنا سيّدنا أن نمرّ في وسطها، وكان لوط ﷺ يستغنم الظلام، ومرّ إبليس لعنه الله فأخذ من حجر امرأته صبيّاً فطرحه في البثر، فتصايح أهل المدينة كلّهم على باب لوط ﷺ فلمّا نظروا إلى الغلمان في منزل لوط ﷺ قالوا: يا لوط قد دخلت في عملنا؟ قال: هؤلاء ضيفي فلا تفضحون، قالوا: هم ثلاثة، خذ واحداً وأعطنا اثنين، قال: وأدخلهم الحجرة وقال لوط عَلِيَنِهِ: لو أنَّ لي أهل بيت يمنعونني منكم، قال: وقد تدافعوا على الباب فكسروا باب لوط عَلِيَهُ وطرحوا لوطاً، فقال له جبرتيل: ﴿إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓا إِلَيْكُ ﴾ فأخذ كفاً من بطحاء فضرب بها وجوههم وقال: شاهت الوجوه، فعمي أهل المدينة كلُّهم، فقال لهم لوط: يا رسل ربّي بما أمركم فيهم؟ قالوا : أمرنا أن تأخذهم بالسحر قال : فلي إليكم حاجة، قالوا: وما حاجتك؟ قال: تأخذونهم الساعة، قالوا: يا لوط ﴿ إِنَّ مُوَعِدَهُمُ ٱلصَّبَحُ ٱلَيْسَ ٱلصَّبْحُ يِعَرِيبِ (<sup>1)</sup> لمن يريد أن يؤخذ؟ فخذ أنت بناتك وامض ودع امرأتك. قال أبو جعفر غليكِ : رحم الله لوطاً لو يدري من معه في الحجرة لعلم أنّه منصور حين يقول: ﴿ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ فُوَّةٌ أَوْ ءَاوِى إِلَى أَكُونَ شَدِيدِ فَ أَي ركن أَشَدُّ مَن جبرئيل معه في الحجرة قال الله بَحَرَى لا محمد عليهِ : ﴿ وَمَا هِيَ مِنَ الظَّلِيبَ يَبَعِيدِ فَ أَي من طالمي أَمّتك إن عملوا عمل قوم لوط<sup>(1)</sup>.

> کاءِ العدّة، عن البرقيّ، عن محمّد بن سعيد مثله. (ج ٥ باب ٣٧٧ ح ٥». سن: محمّد بن سعيد مثله. (ص ١١٠ كتاب عقاب الأعمال ح ١٠٣.

**بيان:** قوله: (فأوّلاً علّمه إبليس) هكذا في الكتابين وفي الكافي، ولعلّ الأظهر (عمله) بتقديم الميم في الموضعين، وعلى ما في النسخ لعلّ المواد أنّه كان أوَّلاً معلّم هذا الفعل إبليس حيث علمه ذلك الرجل، ثمَّ صار ذلك الرجل معلّم الناس. وانسلّ بتشديد اللآم: انطلق في استخفاء. والقرعة بالفتح: حمل اليقطين. وشاهت الوجوه أي قبحت.

١٨ – فقال رسول الله يهيميني : من ألح في وطء الرجال لم يمت حتّى يدعو الرجال إلى نفسه<sup>(٣)</sup>.

١٩ - وروي عن أبي عبد الله ﷺ في رجل لعب بغلام قال : إذا وقب لن تحلّ له أُخته أبداً<sup>(٤)</sup> .

۲۰ – وقال شيئيز : لو كان ينبغي لأحد أن يرجم مرَّتين لرجم اللوطي مرَّتين<sup>(٥)</sup>.

٢١ - وقال أبو عبد الله ظليميي : قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه : اللّواط ما دون الدبر وهو لواط والدبر هو الكفر<sup>(1)</sup>.

٢٢ - ثور أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن سعيد بن غزوان، عن السكونيّ، عن أبي عبدالله عليتينز قال: قال رسول الله عنيني : لمّا عمل قوم لوط ما عملوا بكت الأرض إلى ربّها حتّى بلغت دموعها السماء وبكت السماء حتّى بلغت دموعها العرش، فأوحى الله عَزَيَنِهُ إلى السماء: أن احصبيهم وأوحى إلى الأرض أن اخسفي بهم (٧).

سن: ابن فضّال مثله. (ص ١١٠ كتاب عقاب الأعمال ح ٢٠٢.

٢٣ - شيء عن يزيد بن ثابت قال: سأل رجل أمير المؤمنين ﷺ : أيؤتي النساء في أدبارهن؟ فقال: سفلت سفل الله بك، ما سمعت الله يقول: ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلْفَخِصَةَ مَا سَبَقَكُمُ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ﴾ <sup>(٨)</sup>.

(٢) ثواب الأعمال للصدوق، ص ٣١٢.

- (۱) سورة هود، الآية: ۸۱.
- (٣) (٦) ثواب الأعمال للصدوق، ص ٣١٤. (٧) ثواب الأعمال للصدوق، ص ٣١٢.
  - ٨) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦ ح ٥٥ من سورة الأعراف.

٢٤ – شيء عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال سمعت أبا عبد الله غليَّة ذكر عنده إتيان النساء في أدبارهنّ، فقال: ما أعلم آية في الفرآن أحلّت ذلك إلاّ واحدة ﴿إِنَّكُمْ لَتَأْتُونَ الرِجَالَ شَهْوَةَ مِن دُوبِ ٱلنِّسَاتِةِ ﴾ الآية<sup>(١)</sup>.

٢٥ - شي؛ عن أبي يزيد الحمار، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الله بعث أربعة أملاك بإهلاك قوم لوط: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وكروبيل. فمرّوا بإبراهيم وهم متعمّمون، فسلّموا عليه ولم يعرفهم ورأى هيئة حسنة فقال: لا يخدم هؤلاء إلاّ أنا بنفسي - وكان صاحب أضياف - فشوى لهم ورأى هيئة حسنة فقال: لا يخدم هؤلاء إلاّ أنا بنفسي - وكان ورأى أيديهم ملما ورأى أينه معيناً حتى أنضجه ثمَّ قرّبه إليهم، فلما وضعه بين أيديهم صاحب أضياف - فشوى لهم عجلاً سميناً حتى أنضجه ثمَّ قرّبه إليهم، فلما وضعه بين أيديهم ورأى أيديهم محلول أن المعنا حتى أنضجه ثمَّ قرّبه إليهم، فلما وضعه بين أيديهم ماحب أضياف - فشوى لهم عجلاً سميناً حتى أنضجه ثمَّ قرّبه إليهم، فلما وضعه بين أيديهم ورأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلما رأى ذلك جبرئيل حسر العمامة ورأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلما رأى ذلك جبرئيل حسر العمامة ورأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلما رأى ذلك جبرئيل حسر العمامة ورأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلما رأى ذلك جبرئيل حسر العمامة ورأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلما رأى ذلك جبرئيل حسر العمامة ورأى أيديهم لا تصل إليه نكرهم وأوجس منهم خيفة، فلما رأى ذلك جبرئيل عمان العمامة ورأى أيديهم لا تصل إليه اللهم : إن كان فيها مائة من المؤمنين أتهاكونهم؟ فقال لهم تعرئيل خريبي فيا كانوا ثلاثين؟ قال: لا، قال نهان قالوا: في هلاك قوم لوط، فقال لهم : إن كانو اعشرة؟ قال: لا، قال: فإن كانوا خمسة؟ قال: في قال أي أن كانوا خمسة؟ قال: لا، قال: فإن كانوا عشرة؟ قال: لا، قال: فإن كانوا خمسة؟ قال: فإن كانوا خمسة؟ قال: لا، قال: فإن كانوا واحدا؟ قال: لا، قال: فإن كانوا فرين؟ أي أي أنهم ماله هذا قال: فإن كانوا ذلك مي أله ألهم أي ألوا أخري. أي ألمم أي ألوا فري أن ألهم هذا وألها ألوا أله ألمم أي ألوا إله ألهم ماله القول إلا ألمم ألهم هذا القول إلا أمرأتم حسة أيمم مولا. قال: وقل: وفول أول ألهم ألهم الله القول إل

٢٦ - شيء عن عبد الله بن أبي هلال، عن أبي عبد الله عظيميًا مثله وزاد فيه : فقال كلوا، فقالوا : لا تأكل حتّى تخبرنا ما ثمنه، فقال : إذا أكلتم فقولوا : باسم الله، وإذا فرغتم فقولوا : الحمد لله، قال : فالتفت جبرئيل إلى أصحابه وكانوا أربعة رئيسهم جبرئيل فقال : حقّ لله أن يتخذ هذا خليلاً<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** (قال الحسن بن عليّ) أي ابن فضّال كما سيظهر ممّا سنورده من سند الكافي، أي أظنّ أنّ غرض إبراهيم ظلِيَّا كان استبقاء القوم والشفاعة لهم لا محض إنجاء لوط من بينهم.

٢٧ - شي، عن أبي يزيد الحمّار، عن أبي عبد الله عليمية قال: إنّ الله بعث أربعة أملاك في إهلاك قوم لوط: جبرئيل وميكائيل وإسرافيل وكرّوبيل، فأتوا لوطاً وهو في زراعة قرب الفرية، فسلّموا عليه وهم متعمّمون، فلمّا رآهم رأى هيئةً حسنة عليهم ثياب بيض وعمائم بيض، فقال لهم: المنزل؟ فقالوا: نعم، فتقدّمهم ومشوا خلفه فندم على عرضه المنزل عليهم، فقال: أيّ شيء صنعتُ؟ آتي بهم قومي وأنا أعرفهم! فالتفت إليهم فقال: إنّكم لتأتون شراراً من خلق الله فقال جبرئيل: لا تعجل عليهم حتى يشهد عليهم ثلاث مرّات، فقال

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦ ح ٥٦ من سورة الأعراف.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٢ ح ٤٦ و٤٧ من سورة هود.

جبرئيل: هذه واحدةً، ثمَّ مضى ساعة ثمَّ التفت إليهم فقال: إنَّكم لتأتون شراراً من خلق الله، فقال جبرتيل: هذه اثنتان، ثمَّ مشى فلمَّا بلغ باب المدينة التفت إليهم فقال: إنَّكم لتأتون شراراً من خلق الله، فقال جبرئيل: هذه الثالثة، ثمَّ دخل ودخلوا معه حتَّى دخل منزله فلمَّا رأتهم امرأته رأت هيئة حسنة فصعدت فوق السطح فصفقت فلم يسمعوا، فدخنت فلمّا رأوا الدخان أقبلوا يهرعون حتى جاؤوا إلى الباب فنزلت المرأة فقالت: عنده قوم ما رأيت قوماً قطِّ أحسن هيئة منهم، فجاؤوا إلى الباب ليدخلوا، فلمَّا رآهم لوط قام إليهم فقال لهم : يا قوم اتَّقوا الله ولا تخزون في ضيفي أليس منكم رجل رشيد؟ وقال: هؤلاء بناتي هنَّ أُطهر لكم؛ فدعاهم إلى الحلال فقالوا : ما لنا في بناتك من حقٍّ وإنَّك لتعلم ما نريد، قال لهم : لو أنَّ لي بكم قوَّة أو آوي إلى ركن شديد. قال: فقال جبرتيل: لو يعلم أيَّ قوَّة له. قال: فكاثروه حتَّى دخلوا البيت فصاح به جبرئيل فقال: يا لوط دعهم يدخلون، فلمّا دخلوا أهوى جبرئيل بإصبعه نحوهم فذهبت أعينهم وهو قول الله : ﴿ فَطَمَتْنَا أَعَيْنُهُمْ ﴾ ثمَّ ناداه جبرتيل : ﴿ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓأَ إِلَيْكُ فَآسَرٍ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلْيَلِ﴾ وقال له جبرثيل : إنَّا بعثنا في إهلاكهم، فقال : يا جبرئيل عجّل، فقال: إنَّ موعدهم الصبح أليس الصبح بقريب؟ فأمره فتحمّل ومن معه إلاّ امرأته، ثمَّ اقتلعها - يعني المدينة - جبرئيل بجناحه من سبع أرضين، ثمَّ رفعها حتَّى سمع أهل السماء الدنيا نباح الكلاب وصراخ الديوك ثم قلبها وأمطر عليها وعلى من حول المدينة حجارة من سجّيل<sup>(١)</sup>

كا: عليّ، عن أبيه، عن ابن فضّال، عن داود بن فرقد، عن أبي يزيد مثل الخبرين معاً . ٢٨ – **شي:** عن عبد الله بن سنان قال: سألت أبا عبد الله غليِّنَاي يقول: ﴿ جَآهَ بِعِجْلٍ حَنِـيلِهُ قال: مشويّاً نضيجاً<sup>(٢)</sup>.

۲۹ **- شي؛ قوله تعالى : ﴿ هَنَؤَلَا**َهِ بَنَاقِ هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ قال أبو عبد الله ﷺ : عرض عليهم التزويج<sup>(٣)</sup>.

٣٠ - شمي: عن صالح بن سعد، عن أبي عبدالله ﷺ في قول الله : ﴿ لَوَ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَقَ اوِيَ إِلَى أَكْنِ شَدِيدِهِ قال : قوّةً : القائم، والركن الشديد : ثلاث مائة وثلاثة عشر أصحابه<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** يحتمل أن يكون المعنى أنّه تمنّى قوّة مثل قوّة القائم وأصحاباً مثل أصحابه، أو مصداقهما في هذه الأُمّة: القائم وأصحابه، مع أنّه لا يبعد أن يكون تمنّى إدراك زمان القائمﷺ وحضوره وأصحابه عنده إذ لا يلزم في المتمنّى إمكان الحصول.

٣١ - شي: عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي عبد الله عَلَيْتَمَا في قول الله : ﴿ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٥ ح ٥٣ من سورة هود.
   (٢) ٢٠ ٢٠ ١١ ١١ ٢٠
- (٢) (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٣–١٦٨ ح ٤٨ و٥٤ و٥٥ من سورة هود.

يَصِلُوَا إِلَيْكُ فَأَسَرٍ بِأَهْـلِكَ بِقِطْعٍ تِنَ ٱلَيْلِ﴾ قال: قال أبو عبد الله ظَلِيَتِيزِ : وهكذا قراءة أمير المؤمنين ﷺ <sup>(1)</sup>.

٣٢ - شي، عن أبي حمزة الثماليّ عن أبي جعفر عَظِيَرٍ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى لمّا قضي عذاب قوم لوط وقدّره أحبّ أن يعوّض إبراهيم من عذاب قوم لوط بغلام عليم ليسلّي به مصابه بهلاك قوم لوط، قال: فبعث الله رسلاً إلى إبراهيم يبشّرونه بإسماعيل قال: فدخلوا عليه ليلاً ففزع منهم وخاف أن يكونوا سرّاقاً، فلمّا رأته الرسل فزعاً مذعوراً قالوا سلاماً قال : سلام إنَّا منكم وجلون قالوا لا توجل إنَّا نبشَّرك بغلام عليم. قال أبو جعفر عَلِيمَهِ : والغلام العليم هو إسماعيل من هاجر، فقال إبراهيم للرسل: أبشَّرتموني على أن مسَّني الكبر فبمَ تبشَّرون؟ قالوا : بشِّرناك بالحقِّ فلا تكن من القانطين، قال إبراهيم للرسل : فما خطبكم بعد البشارة؟ قالوا : إنَّا أرسلنا إلى قوم مجرمين قوم لوط إنَّهم كانوا قوماً فاسقين، لننذرهم عذاب ربّ العالمين، قال أبو جعفر: قال إبراهيم: إنَّ فيها لوطأً قالوا نحن أعلم بمن فيها لننجّينَه وأهله إلاّ امرأته قدّرنا إنّها لمن الغابرين؛ فلمّا عذَّبهم الله أرسل الله إلى إبراهيم رسلاً يبشّرونه بإسحاقٍ ويعرُّونه بهلاك قوم لوط، وذلك قوله : ﴿ وَلَقَدْ جَآءَتْ رُسُلُنَا إِبْرَهِيمَ بِٱلْبُشْرَكِ قَالُوا سَكَمَا فَالَ سَلَنَّمْ فَمَا لَبِثَ أَن جَآة بِعِجْلٍ حَسِبِلِهِ يعني زكيّاً مشويّاً نضيجاً ﴿ فَلَمَّا رَءَآ أَبْدِيَهُمْ لَا نَصِلُ إِلَيْو نَكِرَهُمْ وَأَوْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةُ قَالُوا لَا تَخَفَ إِنَّا أَرْسِلْنَا إِلَىٰ فَوْبِرِ لُوطٍ ﴾ وَأَمْرَأَنَهُمْ فَآيِمَةً﴾ قال أبو جعفر إنَّما عنوا سارة قائمة، فبشَّروها بإسحاق ومن وراء إسحاق يعقوب، فضحكت - يعنى فعجبت من قولهم – وفي رواية أبي عبد الله: فضحكت قال: حاضت فعجبت من قولهم وقالت: ﴿ يَنَوَيْلَتَى مَأَلِدُ وَأَنَّا عَجُوزٌ وَهَنَّذَا بَعْلِي شَيْخًا إِنَّ هَٰذَا لَشَيْءً عَجِبْ إلى قوله: ﴿ حَبِيدٌ نَجِمِتُكُهُ فلمًا جاءت إبراهيم البشارة بإسحاق فذهب عنه الروع أقبل يناجي ربَّه في قوم لوط ويسأله كشف البلاء عنهم فقال الله يا إبراهيم أعرض عن هذا إنَّه قد جاء أمر ربَّك وإنَّهم آتيهم عذابي بعد طلوع الشمس من يومك محتوماً غير مردود<sup>(٢)</sup>.

٣٣ – كا: عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن أبي حمزة، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله ﷺ في قول لوط ﷺ : ﴿ هَتُؤَلَّاهِ بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ ﴾ قال: عرض عليهم التزويج<sup>(٣)</sup>.

٣٤-يب: عليّ، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن الصّادق، عن آبائه ﷺ إنّ النبيّ قال: الخذف في النادي من أخلاق قوم لوط، ثمّ تلا ﷺ : ﴿وَتَأْتُونَ فِي نَكَادِيكُمُ ٱلْمُنَكَرُكُ قَال: هو الخذف<sup>(٤)</sup>.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٣-١٦٨ ح ٥٨ من سورة هود.
   (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٣-١٦٨ ح ٥٨ من سورة هود.
  - (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦١ ح ٤٤ من سورة هود.
- (۳) الكافي، ج ٥ ص ٨٨١ باب ٣٧٧ ح ٧.
  (٤) تهذيب الأحكام، ج ٣ ص ٥٨٠ باب ٢٥ ح ٦١.

٣٥ - فس: ﴿ كَانَت نَعْمَلُ ٱلْجَبَتَبِثَ ﴾قال: كانوا ينكحون الرجال<sup>(١)</sup>.

## ٨ - باب قصص ذي القرنين

الآيات: الكهف: ﴿وَيَسْتَلُونَكَ عَن ذِي ٱلْمَتْرَنِيَةِ قُلْ سَأَتَلُوا عَلَيْكُم مِّنْهُ ذِحْرًا ٢ ٱلْأَرْضِ وَءَالَيْنَةُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴿ ﴾ فَأَنْبَعَ سَبَبًا ﴿ ﴾ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَبْبٍ حَمِنَةٍ وَقِجَدَ عِندَهَا قَوْماً قُلْنَا يَذَا الْقَرْنِيْنِ إِمَّآ أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّآ أَن نَنْجِذَ فِيهِمْ حُسْنَا ٢٠ قَالَ أَمَّا مَن ظَلَرَ فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُمْ نُمَّز يُرَدُّ إِلَى رَقِبِهِ فَيُعَذِبُهُمُ عَذَابًا لَكُمُرًا ٢٠ وَأَمَّا مَنْ مَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا فَلَهُمُ جَزَآتُ الْمُسْبَى وَسَنَقُولُ لَهُم مِنْ أَمرِنَا يُسَرًا شِيرًا ثُمَّ أَنْبَعَ مَنبَنًا ٢٠ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا نَظْلُعُ عَلَى فَوْمِ لَدَ تَجْعَل لَهُم مِّن دُونِهَا سِتْرًا ٢٠ كَذَلِكَ وَقَدْ أَحُطْنَا بِمَا لَدَيْهِ خُبُرُ ٢ مُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا ٢ حَتَّ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّدَّيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِ مَا قَوْمًا لَا يَكَادُونَ يَعْتَهُونَ قَوْلَا ٢٠٠ قَالُوا بِنذا الْفَرْنَيْنِ إِنَّ بَأَجُحَ وَمَأْجُحَ مُنْسِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ فَهَلْ جَعَلُ لَكَ خَرْجًا عَلَىٰ أَن تَجْعَلُ بَيْنَا وَبَيْنَهُمْ سَدًا ٢ قَالَ مَا مَكَمِّنِي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ فَأَعِينُونِي بِغُوَّتُو أَجْعَلْ بَيْنَكُرُ وَبَيْنَهُمْ رَدْمًا ٢ مَا تُونِي زُبُرَ ٱلْحَدِيدٍ حَقَّى إِذَا سَاوَىٰ بَيْنَ ٱلْمُسَكَنِّينِ قَالَ ٱنْفُخُواْ حَتَّى إِذَا جَسَلَهُمْ نَارًا قَالَ مَانُونِ أَفْرِغٍ عَلَيْهِ قِطْرًا ٢ ٱسَتَطَلْعُواْ لَمُ نَقْبُ ٢ ٢٠ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِن رَبِّي فَإِذَا جَلَة وَعْدُ رَبِّي جَعَلَمُ ذَكْلَةً وَكَانَ وَعْدُ رَبِّ حَقًا ٢٠٠٠

تفسير: قال الطبرسيّ يظلمُه في قوله تعالى : ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾: أي بسطنا يده في الأرض وملَّكناه حتَّى استولى عليها . وروي عن عليَّ ﷺ أنَّه قال: سخَّر الله له السحاب فحمله عليها، ومدَّله في الأسباب، وبسط له النور، فكان اللَّيل والنهار عليه سواء، فهذا معنى تمكينه في الأرض ﴿وَمَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَّبًا ﴾ أي وأعطيناه من كلَّ شيء علماً وقدرةً وآلة يتسبُّب بها إلى إرادته ﴿فَأَنُّمَّ سَبَبًا ﴾ أي فأتبع طريقاً وأخذ في سلوكه، أو فأتبع سبباً من الأسباب الَّتي أوتيها في المسير إلى المغرب ﴿حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ ﴾ أي آخر العمارة من جانب المُعْرِب، وبلغ قوماً لم يكن وراءهم أحدَّ إلى موضع غروب الشمس ﴿وَجَدَهَا تَغْرُبُ ﴾ أي كانَّها تغرب ﴿فِي عَبْبٍ جَمَعَةٍ ﴾ وإن كانت تغرب وراءها، لأنَّ الشمس لا تزايل الفلك ولا تدخل عين الماء، ولكن لمّا بلغ ذلك الموضع تراءى له كأنَّ الشمس تغرب في عين، كما أنَّ من كان في البحر يراها كأنُّها تغرب في الماء، ومن كان في البرَّ يراها كأنُّها تغرب في الأرض الملساء، والعين الحمئة: هي ذات الحماً وهي الطين الأسود المنتن. والحامية: الحارَّة، وعن كعب قال: أجدها في التوراة: تغرب في ماء وطين ﴿إِمَّا أَن تُعَذِّبَ ﴾ أي بالقتل من أقام منهم على الشرك ﴿وَإِمَّا أَن نُنَّخِذَ فِبِمْ حُسْنًا ﴾ أي تأسرهم وتمسكهم بعد الأسر لتعلُّمهم الهدى ؛ وقيل: معناه: وإمّا أن تعفو عنهم، واستدلَّ من ذهب إلى أنَّه كان نبيًّا بهذا، وقيل: ألهمه ولم يوح إليه ﴿أَمَّا مَن ظَلَرَ ﴾ أي أشرك ﴿فَسَوْفَ نُعَذِّبُهُ ﴾ أي نقتله إذا لم يسلم . ﴿كُرَّا ﴾ أي منكراً غير معهود في النَّار ﴿فَلَمُ جَزَاءً لَقُسْنَىٰ ﴾ أي له المثوبة الحسني جزاءً ﴿وَسَنَقُولُ لَمُ مِنْ أَمْرِنَا يُسْرًا ﴾ أي

34.

قولاً جميلاً، وسنأمره بما يتيسّر عليه ﴿ثُمَّ أَنْبَعَ سَبَبًا﴾ أي طريقاً آخر من الأرض يوصله إلى مطلع الشمس ﴿حَقَّنَ إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ اَلشَّمْسِ﴾ أي ابتداء المعمورة من جانب المشرق<sup>(1)</sup>.

كذلك قال البيضاويّ : أي أمر ذي القرنين كما وصفناه في رفعة المكان وبسطة الملك، أو أمره فيهم كأمره في أهل المغرب من التخيير والاختيار ﴿وَقَدْ أَحَطَّنَا بِمَا لَدَيْهِ﴾ من الجنود والآلات والعدد والأسباب ﴿ خُبْرًا﴾ أي علماً تعلَّق بظواهره وخفاياه، والمراد أنَّ كثرة ذلك بلغت مبلغاً لا يحيط به إلا علم اللَّطيف الخبير ﴿ثُمَّ أَنَّبَعَ سَبَّبًا﴾ يعني طريقاً ثالثاً معترضاً بين المشرق والمغرب آخذاً من الجنوب إلى الشمال ﴿ حَقَّنَ إِذَا بَلَغَ بَيَّنَ ٱلسَّدَّيْنِ ﴾ بين الجبلين المبني عليهما سدَّه، وهما جبلا أرمنيَّة وآذربيجان؛ وقيل: جبلان في أواخر الشمال في منقطع أرض الترك، من ورائهما يأجوج ومأجوج ﴿لَا بَكَادُونَ بَفَقَهُونَ قَوْلَاً ﴾ لغرابة لغتهم وقلَّة فطنتهم ﴿ قَالُوا يَنَذَا ٱلْقَرْنَيْنِ﴾ أي قال مترجمهم؛ وفي مصحف ابنِ مسعود: قال الَّذين من دونهم ﴿فَهَلَ نَجَعَلُ لَكَ خَرْمًا﴾ أي جعلاً نخرجه من أموالنا؟ ﴿قَالَ مَا مَكَمِّنِي فِيهِ رَبِّي خَبُّرُ﴾ أي ما جعلنا فيه مكيناً من المال والملك خير ممّا تبذلون لي من الخراج، ولا حاجة بي إليه ﴿ فَأَعِينُونِ بِغُوَّزٍ ﴾ أي بفعلة، أو بما أتقوى به من الآلات ﴿رَتَمَّا﴾ أي حاجزاً حصيناً، وهو أكبرمن السدّ ﴿زُبَرَ لَلْحَدِيَدِ ﴾ أي قطعه ﴿بَيْنَ ٱلصَّدَفَيْنِ﴾ أي بين جانبي الجبلين بتنضيدها ﴿قَالَ ٱنفُخُوا ﴾ أي قال للعملة : انفخوا في الأكوار والحديد ﴿حَتَّى إِذَا جَعَلَهُ ﴾ أي جعل المنفوخ فيه ﴿نَارًا﴾ أي كالنار بالإحماء ﴿فَالَ ءَانُونِيَ أَفْرِغْ عَلَيْهِ قِطْحًا﴾ أي آتوني قطراً، أي نحاساً مذاباً أفرغ عليه قطراً، فحذف الأول لدلالة الثاني عليه ﴿فَمَا أَسْطَنَعُوا ﴾ بحذف التاء حذراً من تلاقي متقاربين ﴿أَن يَظْهَرُوهُ ﴾ أي أن يعلوه بالصعود لارتفاعه وانملاسه ﴿وَمَا أَسَتَطَعُوا لَمُ نَقْبُكُ لِمُخنه وصلابته؛ قيل: حفر للأساس حتّى بلغ الماء، وجعله من الصخرة والنحاس المذاب والبنيان من زبر الحديد بينهما الحطب والفحم حتى ساوى أعلى الجبلين ثم وضع المنافخ حتى صارت كالنار فصبّ النحاس المذاب عليها، فاختلط والتصق بعضها ببعض وصار جبلاً صلداً؛ وقيل : بناه من الصخور مرتبطاً بعضها ببعض بكلاليب من حديد ونحاس مذاب في تجاويفها ﴿قَالَ هَٰذَا﴾ السدِّ أو الإقدار على تسويته ﴿رَخُمَةٌ مِّن رَّنِّيَّ﴾ على عباده ﴿فَإِذَا جَلَة وَعَدُ رَبِّ ﴾ وقت وعده بخروج يأجوج ومأجوج، أو بقيام الساعة بأن شارف يوم القيامة ﴿ جَعَلَمُ ذَكَّآتَ ﴾ مدكوكاً مسويّاً بالأرض<sup>(٣)</sup>.

وقال الطبرسيّ تلألله : قيل : إنّ هذا السدّ وراء بحر الروم بين جبلين هناك يلي مؤخّرهما البحر المحيط، وقيل : إنّه وراء دربند وخزران من ناحية أرمنيّة وآذربيجان، وقيل : إنّ مقدار ارتفاع السدّ مانتا ذراع، وعرض الحائط نحو من خمسين ذراعاً ؛ وجاء في الحديث : إنّهم يدأبون في حفره نهارهم حتّى إذا أمسوا وكادوا يبصرون شعاع الشمس قالوا نرجع غداً

مجمع البيان، ج ٦ ص ٣٨٠.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٦.

ونفتحه ولا يستثنون فيعودون من الغدوقد استوى كما كان، حتّى إذا جاء وعد الله قالوا : غداً نفتح ونخرج إن شاء الله فيعودون إليه وهو كهيئته حين تركوه بالأمس فيخرقونه فيخرجون على الناس فينشفون المياه، وتتحصّن الناس في حصونهم منهم، فيرمون سهامهم إلى السماء فترجع وفيها كهيئة الدماء فيقولون : قد قهرنا أهل الأرض وعلونا أهل السماء، فيبعث الله عليهم نغفاً في أقفائهم فتدخل في آذانهم فيهلكون بها، فقال النبي ﷺ : والّذي نفس محمّد بيده إنّ دواتٍ الأرض لتسمن وتشكر من لحومهم شكراً.

وفي تفسير الكلبيّ : إنّ الخضر وإلياس يجتمعان كلّ ليلة على ذلك السد يحجبان يأجوج ومأجوج عن الخروج<sup>(1)</sup> .

ا ِ **- ص:** كان اسم ذي القرنين عيّاشاً، وكان أوّل الملوك بعد نوح ﷺ ملك ما بين المشرق والمغرب<sup>(٢)</sup>.

ثمّ مرّ برجل عالم فقال لذي القرنين: أخبرني عن شيئين منذ خلقهما الله بَمَرَ عَالَمُ سَيْنِينَ مَتَاعَضَينَ، فقال له ذو القرنين: أمّا الشيئان وعن شيئين جاريين، وشيئين مختلفين، وشيئين متباغضين، فقال له ذو القرنين: أمّا الشيئان القائمان فالسماوات والأرض، وأمّا الشيئان الجاريان فالشمس والقمر، وأمّا الشيئان المختلفان فاللّيل والنهار، وأمّا الشيئان المتباغضان فالموت والحياة. فقال: انطلق فإنّك عالم، فانطلق ذو القرنين يسير في البلاد حتّى مرّ بشيخ يقلّب جماجم الموتى فوقف عليه بجنوده فقال له: أخبرني أيّها الشيخ لأيّ شيء تقلّب هذه الجماجم؟ قال: لأعرف الشريف من الوضيع، والغنيّ من الفقير فما عرفت وإنّي لأقلّبها منذ عشرين سنة، فانطلق ذو القرنين

فبينا هو يسير إذ وقع إلى الأمّة العالمة من قوم موسى الَّذين يهدون بالحقّ وبه يعدلون،

مجمع البيان، ج ٦ ص ٣٨٩.
 قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٢٢...

فلمًا رآهم قال لهم : أيَّها القوم أخبروني بخبركم، فإنَّى قد درت الأرض شرقها وغربها وبرَّها وبحرها وسهلها وجبلها ونورها وظلمتها فلم ألق مثلكم، فأخبروني ما بال قبور موتاكم على أبواب بيوتكم؟ قالوا : فعلنا ذلك لئلا ننسى الموت ولا يخرج ذكره من قلوبنا ، قال : فما بال بيوتكم ليس عليها أبواب؟ قالوا : ليس فينا لصّ ولا ظنين وليس فينا إلَّا أمين، قال : فما بالكم ليس عليكم أمراء؟ قالوا : لا نتظالم، قال: فما بالكم ليس بينكم حكَّام؟ قالوا : لا نختصم، قال: فما بالكم ليس فيكم ملوك؟ قالوا: لا نتكاثر، قال: فما بالكم لا تتفاضلون ولا تتفاوتون؟ قالوا: من قبل أنَّا متواسون متراحمون، قال: فما بالكم لا تتنازعون ولا تختلفون؟ قالوا: من قبل ألفة قلوبنا وصلاح ذات بيننا، قال: فما بالكم لا تستبون ولا تقتلون؟ قالوا: من قبل أنَّا غلبنا طبائعنا بالعزم وسسنا أنفسنا بالحلم، قال: فما بالكم كلمتكم واحدةٌ وطريقتكم مستقيمةٌ؟ قالوا: من قبل أنَّا لا نتكاذب ولا نتخادع ولا يغتاب بعضنا بعضاً، قال: فأخبروني لمَ ليس فيكم مسكين ولا فقير؟ قالوا: من قبل أنَّا نقسم بالسويَّة، قال: فما بالكم ليس فيكم فظٍّ ولا غليظ؟ قالوا: من قبل الذلَّ والتواضع، قال: فلمَ جعلكم الله بَرْزَيْنُ أطول النَّاس أعماراً؟ قالوا من قبل أنَّا نتعاطى الحقُّ ونحكم بالعدل، قال: فما بالكم لا تقحطون؟ قالوا: من قبل أنَّا لا نغفل عن الاستغفار، قال: فما بالكم لا تحزنون؟ قالوا : من قبل أنَّا وطَّنَّا أنفسنا على البلاء فعزَّينا أنفسنا ، قال : فما بالكم لا يصيبكم الأفات؟ قالوا: من قبل أنا لا نتوكُّل على غير الله عَجَرَجَكِ ، ولا نستمطر بالأنواءِ والنجوم، قال: فحدَّثوني أيُّها القوم هكذا وجدتم آباءكم يفعلون؟ قالوا: وجدنا آباءنا يرحمون مسكينهم، ويواسون فقيرهم، ويعفون عمّن ظلمهم، ويحسنون إلى من أساء إليهم، ويستغفرون لمسيتهم ويصلون أرحامهم، ويؤذون أمانتهم، ويصدقون ولا يكذبون، فأصلح الله لهم بذلك أمرهم. فأقام عندهم ذو القرنين حتّى قبض، وكان له خمسمائة عام<sup>(1)</sup>.

٣ – ٥ الطالقاني، عن عبد العزيز بن يحيى البصري، عن محمّد بن عطيّة، عن عبد الله بن محمّد بن عطيّة، عن عبد الله بن عمرو بن سعيد البصريّ، عن هشام بن جعفر، عن حمّاد، عن عبد الله بن سليمان – وكان قارئاً للكتب – قال: قرأت في بعض كتب الله يَتَرَجَّكُ : إنّ ذا القرنين لمّا فرغ من عمل السدّ انطلق على وجهه، فبينا هو يسير وجنوده إذ مرّ بوجل عالم، فقال لذي القرنين : أخبرني عن شيئين منذ خلقهما الله يَتَرَجَكُ قائمين. وساق الحديث إلى قوله : انطلق فإنّك عالم، فقال لذي القرنين أمّ من عمل السدّ شيئين منذ خلقهما الله يتَرَجَكُ قائمين. وساق الحديث إلى قوله : انطلق فإنّك عالم، ثمّ قال:

**بيان:** الظنين: المتمهم. وقوله: لا تستبون غير مهموز من السبي يقال: سباه واستباه بمعنى.

- (١) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٨٣ باب ٢٢٢ ح ٣٤، وأمالي الصدوق، ص ١٤٤ مجلس ٣٢ ح ٦.
  - (۲) الخصال، ص ۲۰ باب الاثنين ح ۸۰.

• • وسئل أمير المؤمنين عليما عن ذي القرنين أنبياً كان أم ملكاً؟ فقال: لا نبياً ولا ملكاً بل عبداً أحبّ الله فأحبّه، ونصح لله فنصح له، فبعثه إلى قومه فضربوه على قرنه الأيمن فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب، ثمّ بعثه الثانية فضربوه على قرنه الأيسر فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب، ثمّ بعثه الثانية فضربوه على قرنه الأيسر فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب، ثمّ بعثه الثانية فضربوه على قرنه الأيسر فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب، ثمّ بعثه الثانية فضربوه على قرنه الأيسر فغاب عنهم ما شاء الله أن يغيب، ثمّ بعثه الله الثالثة فمكن الله له في الأرض وفيكم مثله – يعني نفسه – فبلغ مغرب الشمس فوجدها تغرب في عين حمنة ووجد عندها قوماً ﴿قُلْنَا يَذَا الْقَرْنَيْنِ إِمَّا أَنْ تَمَذَبُ وَإِمَّا أَنْ نَشَبَدُ فِمْمَ مُعْلَى الله الثالثة فمكن الله له في الأرض وفيكم مثله – يعني نفسه – فبلغ مغرب الشمس مشنك قال ذو القرنين : ﴿أَمَا مَنْ ظَلَمَ فَسَوَفَ نُعَذَبُهُمْ نُمَّ يُرُدُ إِلَى رَبِي فَعَلَى عَذَابًا نَكْرُبُهُ إلى قوله : ﴿تُمَ مُعْنَاكَ قَال فَعْ عَنْ وَبِرَ يَعْ يَنْ مَا لَهُ عَذَابًا نَكْرُبُهُ قَال أَنْ مَنْكَمَ مُعْرَ يُعْمَ يُعْتَ عَنْ الله عنه منا الله عنهما ما شاء الله النقرين في معن حمنة ووجد عندها قوماً ﴿قُلْمَا يَنَا الْقَرَيْنِ إِنَّا أَنْ عَلَى قوله : ﴿تُمَ الله عنهما عنهما عنهما عنهما منه عنه منه الله الثالية فصربون في يُعْزَم أَنْ يُعْم عنهما ما منه علموا صنعة ثياب ﴿ثُمَ أَبْتَ مَعْبَعُ وَمَا عَنْ وَقَعْ يَنْ يَعْنَ السَدَيْنَ وَعَدَى يَعْنَ الله عَنْ يَعْنَ وَعَد يَعْ يَعْنَ الله عنهما يُعْنَ أَنْ يَعْمُونُ يَعْتَوْ يَعْتَوْن يَعْتَوْ يَعْنَ وَعَد يُعْنَ عَنْ الله الله الله الذو القرنين : ﴿قال ما مَكَنَى فِقْل عنه في يَعْتَوْن يَعْنَ عَنْ عَنْ يَعْتَمُ وَنَا عَنْ مَنْ يَعْتَمُ وَعَا يَعْتَم منا يَعْتَ وَعَد يُعْنَ وَعَد يَعْن عَنْ يَعْن عَنْ يَعْن عَنْ يُعْتَ عَنْ عَنْ يَعْتَ عَنْ يَعْن يَعْتَ عَنْ يَعْتَ عَنْ عَنْ يَعْن يَعْن يَعْن يَعْذ يَعْن يَعْن يَعْن يَعْن يَعْ يَعْن يَعْن يَعْن يَعْن يُنْ يُعْن عُنْ يَنْ يُعْن يَعْن يَعْن يَعْن يَعْن يَعْن يَعْن يَنْ يَعْن يَعْن يَنْ يَعْن يَ عَنْ يَعْ يَعْن يَعْن يَعْن يَعْ يَعْن يَعْ مَنْ يَع

قال : إذا كان قبل يوم القيامة في آخر الزمان انهدم ذلك السدّ وخرج يأجوج ومأجوج إلى الدنيا وأكلوا الناس وهو قوله : ﴿حَقَّنَ إِذَا فُنِحَتَ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَرٍ يَسِلُونَ فَقال : فسار ذو القرنين إلى ناحية المغرب فكان إذا مرّ بقرية زأر فيها كما يزأر الأسد المغضب، فينبعث في القرية ظلمات ورعد وبرق وصواعق يهلك من ناواه وخالفه، فلم يبلغ مغرب الشمس حتى دان له أهل المشرق والمغرب، فقال أمير المؤمنين غَلِيَهِ : وذلك قول الله يَتَرَبِينُ : ﴿إِنَّا مَكَنَا لَهُ فِي ٱلأَرْضِ وَمَائِيَنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَاكِهُ أي دليلاً .

(1) تفسير القمي ج ۲ ص ۱۵.

فقيل له : إنّ لله في أرضه عيناً يقال لها عين الحياة لا يشرب منها ذو روح إلاّ لم يمت حتّى الصيحة، فدعا ذو القرنين الخضر وكان أفضل أصحابه عنده ودعا ثلاث مائة وستّين رجلاً ودفع إلى كلّ واحد منهم سمكة وقال لهم : اذهبوا إلى موضع كذا وكذا فإنّ هناك ثلاث مائة وستّين عيناً، فليغسل كلّ واحد منكم سمكته في عين غير عين صاحبه فذهبوا يغسلون، وقعد الخضر يغسل فانسابت السمكة منه في العين وبقي الخضر متعجّباً ممّا رأى، وقال في نفسه : ما أقول لذي القرنين؟ ثمّ نزع ثيابه يطلب السمكة فشرب من مائها واغتمس فيه ولم يقدر على السمكة، فرجعوا إلى ذي القرنين فأمر ذو القرنين بقبض السمك من أصحابه، فلمّا انتهوا إلى المحضر لم يجدوا معه شيئاً فدعاه وقال له : ما حال السمكة؟ فأخبره الخبر ، فقال له : فصنعت ماذا؟ قال : اغتمست فيها فجعلت أغوص وأطلبها فلم أجدها ، قال : فشربت من مائها؟ ماذا؟ قال : نعم منها فيها فجعلت أغوص وأطلبها فلم أجدها ، قال : فشربت من مائها؟

**بيان:** الزأر والزئير صوت الأسد من صدره، يقال: زأر كضرب ومنع وسمع.

٦ - شي، ج، عن الأصبغ قال: قام ابن الكواء إلى علي ﷺ وهو على المنبر فقال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن ذي القرنين أنبياً كان أم ملكاً؟ وأخبرني عن قرنيه أمن ذهب كان أم من فضة؟ فقال له علي ﷺ : لم يكن نبياً ولا ملكاً، ولم يكن قرناه من ذهب ولا من فضة، من فضة؟ فقال له علي ﷺ : لم يكن نبياً ولا ملكاً، ولم يكن قرناه من ذهب ولا من فضة، ولكنه كان عبداً أحبّ الله فأحبه، ونصح لله فنصح الله له، وإنما سمّي ذو القرنين لأنّه دعا قومه إلى الله بحد إلى الله فأحبّ ، ونما من ذهب ولا من فضة، من فضة؟ فقال له علي ﷺ : لم يكن نبياً ولا ملكاً، ولم يكن قرناه من ذهب ولا من فضة، ولكنه كان عبداً أحبّ الله فأحبه، ونصح لله فنصح الله له، وإنّما سمّي ذو القرنين لأنّه دعا قومه إلى الله بكرّي فضربوه على قرنه على قرنه الله الله على قرنه على قرنه مثله ألما من فضربوه ملى قرنه فغاب عنهم حيناً، ثمّ عاد إليهم فضربوه بالسيف على قرنه الأخر، وفيكم مثله<sup>(٢)</sup>.

**ع: أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن القاسم بن عروة، عن بريد** العجليّ، عن الأصبغ مثله<sup>(٣)</sup>. **ك:** العطّار، عن أبيه<sup>(٤)</sup>.

٧ - فس: ﴿ حَقَّى إِذَا فُلِيحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِن حَكْلُ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾ قال: إذا كان
 آخر الزمان خرج يأجوج ومأجوج إلى الدنيا ويأكلون الناس<sup>(٥)</sup>.

٨- لي: ماجيلويه، عن محمد العظار، عن الأشعريّ، عن عيسى بن محمّد، عن عليّ بن معرّد، عن عليّ بن مهزيار، عن عبد الله بن عمر، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد بن عاليً إلى عبد الله بن عمر، عن عليّ السدّ جاوزه فدخل في الظلمات فإذا هو بملك محمّد بن على على على على على على على على على عبد الله بن عمر، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد بن عمر، عن عمر، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد بن على عبد الله الصادق جعفر بن محمّد بن عمر، عن عمر، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي عبد الله الصادق جعفر بن محمّد بن عمر، عن عمر، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي عبد الله الملك محمّد بن عمر، عن على عبد الله الصادق جعفر بن محمّد بن عبد الله المات فإذا هو بملك محمّد بن عمر، عن عمر، عن عمر، عن عبد الله الملك يا ذا القرنين أما كان خلفك مسلك؟ فقال عائم على حلى حلى حلى حمسمائة ذراع فقال له الملك يا ذا القرنين أما كان خلفك مسلك؟

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۲.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٦٩ ح ٧١ من سورة الكهف، والاحتجاج، ص ٢٢٩.
- (٣) علل الشرائع ج ١ ص ٤٦ باب ٣٧ ح ١. (٤) كمال الدين ص ٣٦٤ باب ٣٨ ح ٣.
  - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٠.

له ذو القرنين : من أنت؟ قال : أنا ملك من ملائكة الرحمن موكّل بهذا الجبل فليس من جبل خلقه الله ﷺ [لا وله عرق إلى هذا الجبل، فإذا أراد الله ﷺ أن يزلزل مدينة أوحى إليّ فزلزلتها<sup>(۱)</sup>.

**شي:** عن جميل عنه ﷺ مثله<sup>(۲)</sup>.

يب؛ محمّد بن عليّ بن محبوب، عن ابن معروف، عن ابن مهزيار، عن الحسين بن سعيد عن عبد الله بن عمرو، عن حمّاد بن عثمان، عن جميل، عنه ﷺ مثله. ٦ج ٤ باب ٢٧ ح ٢١.

٩ - ل، ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم عمّن ذكره، عن أبي جعفر على قال: إنّ الله تبارك وتعالى لم يبعث أنبياء ملوكاً في الأرض إلا أربعة بعد نوح: ذو القرنين واسمه عيّاش، وداود وسليمان ويوسف على ، فأمّا عيّاش فملك أربعة بعد نوح: ذو القرنين واسمه عيّاش، وداود وسليمان ويوسف على ، فأمّا عيّاش فملك ما بين المشرق والمغرب، وأمّا داود فملك ما بين الشامات إلى بلاد إصطخر، وكذلك ملك سليمان، وأمّا يوسف فملك ما يبعث أنبياء من أبي حيات عيّاش فملك أربعة بعد نوح: ذو القرنين واسمه عيّاش، وداود وسليمان ويوسف على المرابعة في الأرض إلى المشرق والمغرب، وأمّا داود فملك ما بين الشامات إلى بلاد إصطخر، وكذلك ملك ما بين المامان إلى غيرها ألى أمّا عيّاش فمك ما يومان، وأمّا داود فملك ما ين الشامات إلى معرها مع ما يوسف من المثرق والمغرب، وأمّا داود فعلك ما بين الشامات إلى بلاد إصطخر، وكذلك ملك ما يومان ما يومان ما يوسف ما يوسف ما يومان مان مان مان مان مان مان مان ما يومان مان ما يومان ما يومان ما يومان ما يومان مان مان ما يومان مان مان مان ما يومان مان ما يومان م موني ما يومان ما

**شي:** عن الثماليّ عنه ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

قال الصدوق تقلّنه : جاء هذا الخبر هكذا، والصحيح الذي أعتقده في ذي القرنين أنّه لم يكن نبيّاً، وإنّما كان عبداً صالحاً أحبّ الله فأحبّه الله. ونصح لله فنصحه الله، قال أمير المؤمنين عليميم : وفيكم مثله. وذو القرنين ملك مبعوث وليس برسول ولا نبيّ كما كان طالوت، قال الله نَتَرَيَّهُ : ﴿وَقَالَ لَهُمْ نَبِيُهُمْ إِنَّ اللَهَ قَدْ بَعَتَ لَحَصُمْ طَالُوبَ مَلِكًا ﴾ وقد يجوز أن يذكر في جملة الأنبياء من ليس بنبيّ، كما يجوز أن يذكر في جملة الملائكة من ليس بملك، قال الله جلّ ثناؤه : ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتِكَةِ أَسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَا إِلَيْهِ كَانِ

ا • ا – ل، ابن البرقتي، عن أبيه، عن جدّه أحمد، عن أبيه محمّد بن خالد رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ قال: ملك الأرض كلّها أربعة: مؤمنان، وكافران، فأمّا المؤمنان فسليمان بن داود وذو القرنين، والكافران نمرود وبخت نصّر؛ واسم ذو القرنين عبد الله بن ضحّاك بن معد<sup>(1)</sup>.

ا ا -ع:<sup>(۷)</sup> المفيد، عن ابن قولويه، عن أبيه، عن سعد، عن الأشعريّ، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سليمان، عن الثماليّ، عن الباقر غَلِيَّةُ قال: أوّل اثنين تصافحا على وجه الأرض ذو القرنين وإبراهيم الخليل، استقبله إبراهيم فصافحه، وأوّل شجرة نبتت على

- أمالي الصدوق، ص ٣٧٥ مجلس ٧١ ح ٢.
   (٢) تفسير العياشي ج ٢ ص ٣٧٦ ح ٨٢.
- (٣) الخصال، ص ٢٤٨ باب الأربعة ح ١١٠.
  (٤) تفسير العياشي ج ٢ ص ٣٦٦ خ ٧٥.
- (٥) الخصال، ص ٢٤٨ باب الأربعة ح ١١٠. (٦) الخصال، ص ٢٥٥ باب الأربعة ح ١٣٠.
- (٧) هذا سهو ظاهر فكيف يمكن للصدوق، أن ينقل من المفيد، وهو أقدم منه والرواية كاملة في أمالي الطوسي.

وجه الأرض النخلة<sup>(١)</sup>.

١٢ – ير؛ أحمد بن محمّد، عن ابن سنان، عن أبي خالد وأبي سلام، عن سورة، عن أبي جعفر على الله وأبي سلام، عن سورة، عن أبي جعفر على قال : إنّ ذا القرنين قد خير السحابين واختار الذلول، وذخر لصاحبكم الصعب قال : قلت : وما الصعب؟ قال : ما كان من سحاب فيه رعد وصاعقة أو برقٌ، فصاحبكم قال : يركبه، أما إنّه سيركب السحاب ويرقى في الأسباب أسباب السماوات السبع والأرضين السبع : خمس عوامر، واثنتان خرابان (٢).

۲۳ – **ير: محمّد بن هارون، عن سهل بن زياد أبي يحيى قال : قال أبو عبد الله ﷺ : إنّ** الله خير ذا القرنين السحابين الذلول والصعب فاختار الذلول وهو ما ليس فيه برق ولا رعد، ولو اختار الصعب لم يكن له ذلك، لأنّ الله ادّخره للقائم ﷺ <sup>(٣)</sup>.

١٤ - سن: ابن يزيد، عن إبراهيم بن أبي سماك، عن رجل، عن أبي عبد الله علي في قول الله: ﴿ وَمَعَنَى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عَلَى قَوْمِ لَمَرَ جَعَل لَهُم مِن دُونِهَا سِنْزًا ﴾ قال: لم يعلموا صنعة البناء<sup>(٤)</sup>.

١٥ - ٤، الطالقاني، عن الجلودي، عن محمّد بن عطيّة، عن عبد الله بن عمر بن سعيد المبصري، عن هشام بن جعفر بن حمّاد، عن عبد الله بن سليمان وكان قارئاً للكتب قال: قرأت في بعض كتب الله آيَرَتَنَ أنْ ذا القرنين كان رجلاً من أهل الإسكندرية وأُمّه عجوز من عجائزهم ليس لها ولد غيره يقال له : إسكندروم، وكان له أدب وخلق وعفّة من وقت ما كان فيه غلاماً إلى أن بلغ رجلاً، وكان رأى في المنام كانّه دنا من الشمس حتّى أخذ بقرنيها شرقها فيه غلاماً إلى أن بلغ رجلاً، وكان رأى في المنام كانّه دنا من الشمس حتى أخذ بقرنيها شرقها فيه غلاماً إلى أن بلغ رجلاً، وكان رأى في المنام كانّه دنا من الشمس حتى أخذ بقرنيها شرقها وغربها، فلمّا قص رؤياه على قومه سمّوه ذا القرنين، فلمّا رأى هذه الرؤيا بعدت همّته وعلا صوته وعز في قومه، وكان أوّل ما أجمع عليه أمره أن قال: أسلمت لله يَرَكَنْ ، ثمّ دعا قومه وعز بها، فلمّا قص رؤياه على قومه سمّوه ذا القرنين، فلمّا رأى هذه الرؤيا بعدت همّته وعلا طوله أربعمائة ذراع، وكان أوّل ما أجمع عليه أمره أن قال: أسلمت لله يَرَكَنْ ، ثمّ دعا قومه وعز بها، فلمّا قص رؤياه على قومه ماتي ذراع، وعرض حائطه اثنين وعشرين ذراعاً، وعلوه إلى الإسلام فأسلموا هيبةً له، ثمّ أمرهم أن يبنوا له مسجداً فأجابوه إلى ذلك، فأمر أن يجعل طوله أربعمائة ذراع، وعرضه ماتي ذراع، وعرض حائطه اثنين وعشرين ذراعاً، وعلوه إلى الموا فرغتم من ذلك، فأمر أن يجعل ما بين الحائطين؟ فقال لهم : فولة أرغتم من ذلك فرضتم على كلّ رجل من المؤمنين على قدره من الذهب والفضّة، ثمّ قطعتموه فرغتم من ذلك فرضتم على كلّ رجل من المؤمنين على قدره من الذهب والفضّة، ثم قطعتموه فرغتم من ذلك فرضتم على كلّ رجل من المؤمنين على قدره من الذهب والفضّة، ثم قطعتموه فرك وغملم من ذلك فرضتم على خرض ما له من ما لذلك وغرضتم مع ذلك الكبس، وعملتم له خشباً من نحاس وصفائح تذيبون فرغتم من ذلك فرضتم على خلام من خلك مؤذا من خلمون من العمل كيف شئتم على أرض مستوية فإذا فرغتم من ذلك دعوتم مثل والن ما معمل كيف شئتم على أرض مستوية فإذا فرغتم من ذلك دعوتم من ذلك وغرتم ما من ذلك التراب فيسارعون في من ألك وأسم ما من خلك مومنتم على أرض من العمل كيف شئتم على أرض ما مايه من نذلك وغرتم ما من ذلك دعوتم ملى ألك وأنتم ممتكنون من العمل كيف شئتم على أرض مسائية من الذهب والفقة.

(1) أمالي الطوسي، ص ٢١٥ مجلس ٨ ح ٣٧٣.

(٢) - (٣) بصائر الدرجات، ص ٣٧٩ ج ٨ باب ١٥ ح ٣ و٤.
 (٤) المحاسن للبرقي، ص ٦١٠.

فبنوا المسجد، وأخرج المساكين ذلك التراب، وقد استقلّ السقف بما فيه، واستغنى المساكين، فجنّدهم أربعة أجناد في كلّ جند عشرة آلاف، ثمّ نشرهم في البلاد وحدث نفسه بالسير فاجتمع إليه قومه فقالوا له: يا ذا القرنين ننشدك بالله لا تؤثر علينا بنفسك غيرنا فنحن أحقّ برؤيتك، وفينا كان مسقط رأسك، وبيننا نشأت وربّيت، وهذه أموالنا وأنفسنا وأنت الحاكم فيها، وهذه أمك عجوز كبيرة هي أعظم خلق الله عليك حقاً فليس ينبغي عليك أن تعصيها ولا تخالفها، فقال لهم: والله إنّ القول لقولكم، وإنّ الرأي لرأيكم، ولكنّي بمنزلة المأخوذ بقلبه وسمعه وبصره، يقاد ويدفع من خلفه، لا يدري أين يؤخذ به ولا ما يراد به، ولكن هلمّوا معشر قومي فادخلوا هذا المسجد وأسلموا عن آخركم ولا تخالفوا عليّ فتهلكوا.

ثمّ دعا دهقان الإسكندريّة فقال له: اعمر مسجدي، وعزّ عنّي أُمي، فلمّا رأى الدهقان جزع أُمّه وطول بكائها احتال ليعزّيها بما أصاب النّاس قبلها وبعدها من المصائب والبلاءِ، فصنع عيداً عظيماً ثمّ أذّن مؤذّنه : أيّها النّاس إنّ الدهقان يؤذنكم أن تحضروا يوم كذا وكذا، فلمّا كان ذلك اليوم أذّن مؤذّنه : اسرعوا واحذروا أن يحضر هذا العيد إلاّ رجل قد عري من البلاء والمصائب، فاحتبس الناس كلّهم وقالوا : ليس فينا أحد عرى من البلاء والمصائب، ما منّا أحد إلاّ وقد أُصيب ببلاء أو بموت حميم، فسمعت أمّ ذي القرنين فأعجبها ولم تدر ما أراد الدهقان.

ثم إنّ الدهقان بعث منادياً ينادي فقال : أيّها الناس إنّ الدهقان قد أمركم أن تحضروا يوم كذا وكذا ولا يحضر إلآ رجل قد ابتلي وأصيب وفجع ولا يحضره أحد عري من البلاء، فإنّه لا خير فيمن لا يصيبه البلاء، فلمّا فعل ذلك قال الناس : هذا رجل قد بخل ثمّ ندم واستحيى فتدارك أمره ومحا عيبه، فلمّا اجتمعوا خطبهم ثمّ قال : إنّي لم أجمعكم لما دعوتكم له، ولكنّي جمعتكم لأكلّمكم في ذي القرنين وفيما فجعنا به من فقده وفراقه، فاذكروا آدم إنّ الله يَتَوَبَّنُ خلقه بيده، ونفخ فيه من روحه، وأسجد له ملائكته، وأسكنه جنّته وأكرمه بكرامة لم يكرم بها أحداً ثمّ ابتلاه بأعظم بلية كانت في الدنيا وذلك الخروج من الجنة، وهي المصيبة التي لا جبر لها، ثمّ ابتلي إبراهيم من بعده بالحريق، وابتلي ابنه بالذبح، ويعقوب بالحزن والبكاء، ويوسف بالرق، وأيّوب بالسقم، ويحيى بالذبح، وزكريًا بالقتل، وعيسى بالأسر، وخلقاً من خلق الله كثيراً لا يحصيهم إلاّ الله بَرَيَتَيْل

فلمًا فرغ من هذا الكلام قال لهم : انطلقوا وعزّوا أمّ الإسكندروس لننظر كيف صبرها، فإنّها أعظم مصيبة في ابنها، فلمًا دخلوا عليها قالوا لها : هل حضرت الجمع اليوم؟ وسمعت الكلام؟ قالت لهم : ما غاب عنّي من أمركم شيء، ولا سقط عنّي من كلامكم شيء، وما كان فيكم أحد أعظم مصيبة بالإسكندروس منّي، ولقد صبّرني الله وأرضاني وربط على قلبي، وإنّي لأرجو أن يكون أجري على قدر ذلك وأرجو لكم من الأجر بقدر ما رزيتم به من فقد أخيكم، وأن تؤجروا على قدر ما نويتم في أمّه، وأرجو أن يغفر الله لي ولكم ويرحمني وإيّاكم؛ فلمّا رأوا حسن عزائها وصبرها انصرفوا عنها وتركوها، وانطلق ذو القرنين يسير على وجهه حتّى أمعن في البلاد يؤمُّ المغرب وجنوده يومئذ المساكين.

فأوحى الله جلّ جلاله إليه: يا ذا القرنين أنت حجّتي على جميع الخلائق ما بين الخافقين من مطلع الشّمس إلى مغربها وحجّتي عليهم، وهذا تأويل رؤياك؛ فقال ذو القرنين: إلهي إنّك ندبتني لأمر عظيم لا يقدر قدره غيرك، فأخبرني عن هذه الأمّة بأيّة قوم أكاثرهم وبأيّ عدد أغلبهم؟ وبأيّة حيلة أكيدهم؟ وبأيّ صبر أقاسيهم؟ وبأيّ لسان أكلّمهم؟ وكيف لي بأن أعرف لغاتهم؟ وبأيّ سمع أعي قولهم؟ وبأيّ بصر أنفذهم؟ وبأيّة حجّة أخاصمهم؟ وبأيّ قلب أغفل عنهم؟ وبأيّة حكمة أدبر أمورهم؟ وبأيّ حلم أصابرهم؟ وبأيّ قسط أعدل فيهم؟ وبأيّة معرفة أفصل بينهم؟ وبأي علم أتقن أمورهم؟ وبأيّ عقل أحصيهم؟ وبأيّ قسط أعدل فيهم؟ وبأيّة معرفة أفصل بينهم؟ وبأي علم أتقن أمورهم؟ وبأيّ علم أصابرهم؟ وبأيّ قسط أعدل فيهم؟ وبأيّة معرفة أفصل بينهم؟ وبأي علم أتقن أمورهم؟ وبأيّ علم أصابرهم وبأيّ قسط أعدل فيهم؟ وبايّة معرفة أفصل بينهم؟ وبأي علم أتقن أمورهم؟ وبأيّ علم أصابرهم وبأيّ قسط أعدل فيهم؟

فأوحى الله جلّ جلاله إليه : إنّي سأطوّقك ما حملتك، وأشرح لك صدرك فتسمع كلّ شيء، وأشرح لك فهمك فتفقه كلّ شيء، وأطلق لسانك بكلّ شيء وأحصي لك فلا يفوتك شيء، وأحفظ عليك فلا يعزب عنك شيء، وأشدّ ظهرك فلا يهولك شيء، وألبسك الهيبة فلا يروعك شيء، وأسدّد لك رأيك فتصيب كلّ شيء، وأسخّر لك جسدك فتحسّ كلّ شيء، وأسخر لك النور والظلمة وأجعلهما جندين من جندك : النور يهديك، والظلمة تحوطك وتحوش عليك الأمم من ورائك.

فانطلق ذو القرنين برسالة ربّه تَتَرَكَّنَ وأيّده الله بما وعده، فمرّ بمغرب الشمس فلا يمرّ بأمّة من الأمم إلاّ دعاهم إلى الله تَتَرَكَّنَ ، فإن أجابوه قبل منهم وإن لم يجيبوه أغشاهم الظلمة، فأظلمت مدائنهم وقراهم وحصونهم وبيوتهم ومنازلهم، وأغشت أبصارهم ودخلت في أفواههم وآنافهم وأجوافهم فلا يزالوا فيها متحيّرين حتّى يستجيب الله تَتَرَكَنَّ <sup>(1)</sup> ويعجّوا إليه، حتّى إذا بلغ مغرب الشمس وجد عندها الأمّة التي ذكرها الله تَتَرَكَنَّ في كتابه، ففعل بهم ما كان فعله بمن مرّ به قبلهم، حتّى فرغ ممّا بينه وبين المغرب ووجد جمعاً وعدداً لا يحصيه إلا الله تَتَرَكَنَنَ ، وقوة وبأساً لا يطيقه إلاّ الله، وألسنة مختلفة ، وأهواء من منا يحيبو

ثمّ مشى على الظلمة ثمانية أيّام وثمان ليال وأصحابه ينظرونه حتّى انتهى إلى الجبل الّذي هو محيط بالأرض كلّها ، فإذا بملك من الملائكة قابض على الجبل وهو يقول : سبحان ربّي من الآن إلى منتهى الدهر ، سبحان ربّي من أوّل الدنيا إلى آخرها ، سبحان ربّي من موضع كفّي إلى عرش ربي، سبحان ربّي من منتهى الظلمة إلى النور، فلمّا سمع ذو القرنين خرَّ ساجداً فلم يرفع رأسه حتّى قوّاه الله بَرَكِن وأعانه على النظر إلى ذلك الملك، فقال له الملك: كيف قويت يا ابن آدم على أن تبلغ إلى هذا الموضع ولم يبلغه أحد من ولد آدم قبلك؟ قال ذو القرنين: قوّاني على ذلك الذي قوّاك على قبض هذا الجبل وهو محيط بالأرض كلّها، قال له أملك: صدقت ولولا هذا البجل لانكفأت الأرض بأهلها، وليس على وجه الأرض جبل أعظم منه، وهو أوّل جبل أسّسه الله بَرَكِن ، فرأسه ملصق بالسماء الدنيا، وأسفله في الأرض السابعة السفلى، وهو محيط بها كالحلقة، وليس على وجه الأرض مدينة إلاّ ولها عرق إلى هذا الجبل، فإذا أراد الله بَرَكَن أن يزلزل مدينة فأوحي إليّ<sup>(1)</sup> فحركت العرق الذي يليها فزلزلتها. فلمّا أراد ذو القرنين الرجوع قال للملك: أوصني، قال الملك: لا يهمنك بتبراً متكبّراً.

ثمَّ إنَّ ذا القرنين رجع إلى أصحابه، ثمَّ عطف بهم نحو المشرق يستقري ما بينه وبين المشرق من الأمم فيفعل بهم ما فعل بأمم المغرب قبلهم حتّى إذا فرغ ما بين المشرق والمغرب عطف نحو الروم الَّذي ذكره الله بَجَرَجَكَ في كتابه، فإذا هو بأمة لَا يكادون يفقهون قولاً، وإذا ما بينه وبين الروم مشحون من أمَّة يقال لها يأجوج ومأجوج أشباه البهائم، يأكلون ويشربون ويتوالدون، هم ذكور وإناث، وفيهم مشابه من الناس الوجوء والأجساد والخلقة، ولكنُّهم قد نقصوا في الأبدان نقصاً شديداً، وهم في طول الغلمان، ليس منهم أنثى ولا ذكر يجاوز طوله خمسة أشبار، وهم على مقدار واحد في الخلق والصور، عراة حفاة لا يغزلون ولا يلبسون ولا يحتذون، عليهم وبر كوبر الإبل يواريهم ويسترهم من الحرّ والبرد، ولكلّ واحد منهم أذنان: أحدهما ذات شعر، والأخرى ذات وبر ظاهرهما وباطنهما، ولهم مخالب في موضع الأظفار، وأضراس وأنياب كأضراس السباع وأنيابها، وإذا نام أحدهم افترش إحدى أذنبه والتحف الأخرى فتسعه لحافاً، وهم يرزقون تنين البحر، كلَّ عام يقذفه عليهم السحاب فيعيشون به عيشاً خصباً، ويصلحون عليه ويستمطرونه في إبّانه، كما يستمطر النَّاس المطر في إبَّان المطر، فإذا قذفوا به أخصبوا وسمنوا وتوالدوا وكثروا فأكلوا منه حولاً كاملاً إلى مثله من العام المقبل ولا يأكلون معه شيئاً غيره، وهم لا يحصي عددهم إلاّ الله بَخْرَظِنُ الَّذي خلقهم، وإذا أخطأهم التنِّين قحطوا وأجدبوا وجاعوا وانقطع النسل والولد، وهم يتسافدون كما تتسافد البهائم على ظهر الطريق وحيث ما التقوا، فإذا أخطأهم التنِّين جاعوا وساحوا في البلاد فلا يدعون شيئاً أتوا عليه إلاَّ أفسدوه وأكلوه، فهم أشدَّ فساداً فيما أتوا عليه من الأرض من الجراد والبرد والآفات كلها، وإذا أقبلوا من أرض إلى أرض

(١) في المصدر : أوحى إليّ .

جلا أهلها عنها وخلوها، وليس يغلبون ولا يدفعون حتى لا يجد أحد من خلق الله موضعاً لقدمه، ولا يخلو للإنسان قدر مجلسه، ولا يدري أحد من خلق الله كم من أولهم إلى آخرهم، ولا يستطيع شيء من خلق الله أن ينظر إليهم، ولا يدنو منهم نجاسة وقدراً وسوء حلية فبهذا غلبوا، ولهم حسّ وحنين إذا أقبلوا إلى الأرض يسمع حسّهم من مسيرة مائة فرسخ لكثرتهم، كما يسمع حسّ الريح البعيدة أوحسّ المطر البعيد، ولهم همهمة إذا وقعوا في البلاد كهمهمة النحل إلا أنّه أشد وأعلى صوتاً، يملأ الأرض حتى لا يكاد أحد يسمع من أجل ذلك الهمهمة شيئاً، وإذا أقبلوا إلى الأرض حتى لا يكاد أحد يسمع من أجل ذلك الهمهمة شيئاً، وإذا أقبلوا إلى الأرض حاشوا وحوشها وسباعها حتى لا يبقى فيها شيء منها، وذلك شيئاً، وإذا أقبلوا إلى الأرض حاشوا وحوشها وسباعها حتى لا يبقى فيها شيء منها، وذلك محما يسمع من قبل أنّهم أكثر من كلّ شيء، وأمرهم عجب من العجب، وليس منهم أحد إلا وقد عرف متى يموت، وذلك من قبل أنّه لا يموت منهم ذكر حتى يولد له ألف ولد، ولا يموت عرف متى يموت، وذلك من قبل أنّه لا يموت منهم ذكر حتى يولد له ألف ولد، ولا يموت منهم أنثى حتى تلد ألف ولد، فبذلك عرفوا آجالهم، فإذا ولدوا الألف برزوا للموت وتركوا منهم أنثى حتى تلد ألف ولد، فبذلك عرفوا آجالهم، فإذا ولدوا الألف مرزوا للموت وتركوا مله ما كانوا فيه من المعيشة والحياة، فتلك قصتهم من يوم خلقهم الله تعالى إلى يوم يفنيهم.

ثمَّ إنَّهم أجفلوا في زمان ذي القرنين يدورون أرضاً أرضاً من الأرضين، وأمَّة أمَّة من الأمم وهم إذا توجهوا الوجه لم يعدلوا عنه أبداً، ولا ينصرفوا يميناً وشمالاً، ولا يلتفتوا فلمّا أحست تلك الأمم بهم وسمعوا همهمتهم استغاثوا بذي القرنين وذو القرنين يومئذ نازل في ناحيتهم واجتمعوا إليه فقالوا : يا ذا القرنين إنَّه قد بلغنا ما آتاك الله من الملك والسلطان ، وما ألبسك الله من الهيبة، وما أيَّدك به من جنود أهل الأرض ومن النور والظلمة وإنَّا جيران يأجوج ومأجوج وليس بيننا وبينهم سوى هذه الجبال، وليس لهم إلينا طريق إلاً من هذين الصدفين، لو مالوا علينا أجلونا من بلادنا لكثرتهم حتّى لا يكون لنا فيها قرار، وهم خلق من خلق الله كثير، فيهم مشابه من الإنس وهم أشباه البهائم، يأكلون العشب ويفرسون الدوابّ والوحوش كما تفترسها السباع، ويأكلون حشرات الأرض كلُّها من الحيَّات والعقارب وكلَّ ذي روح ممّا خلق الله بَرْزَيِّكْ ، وليس لله بَمْزَيِّكْ خلق ينمو نماهم وزيادتهم ولا نشك أنَّهم يملؤون الأرض ويجلون أهلها منها ويفسدون، ونحن نخشى كلَّ وقت أن يطلع علينا أوائلهم من هذين الجبلين، وقد آتاك الله من الحيلة والقوَّة ما لم يؤت أحداً من العالمين، فهل نجعل لك خرجاً على أن تجعل بيننا وبينهم سدًّا؟ قال: ما مكَّنِّي فيه ربِّي خير فأعينوني بقوّة أجعل بينكم وبينهم ردماً آتوني زبر الحديد؛ قالوا : ومن أين لنا من الحديد والنحاس ما يسع هذا العمل الّذي تريد أنَّ تعمل؟ قال: إنِّي سأدلكم على معدن الحديد والنحاس، فضرب لهم في جبلين حتّى فتقهما واستخرج منهما معدنين من الحديد والنحاس، قالوا: بأيّ قوّة نقطع الحديد والنحاس؟ فاستخرج لهم معدناً آخر من تحت الأرض يقال له السامور وهو أشدّ شيء بياضاً، وليس شيء منه يوضع على شيء إلاَّ ذاب تحته، فصنع لهم منه أداة يعملون بها، وبه قطع سليمان بن داود عُليَّة أساطين بيت المقدس، وصخوره جاءت به الشياطين من تلك المعادن، فجمعوا من ذلك ما اكتفوا به فأوقدوا على الحديد حتّى صنعوا منه زبراً مثل الصخور، فجعل حجارته من حديد ثمّ أذاب النحاس فجعله كالطين لتلك الحجارة، ثمّ بنى وقاس ما بين الصدفين فوجده ثلاثة أميال، فحفر له أساساً حتّى كاد يبلغ الماء وجعل عرضه ميلاً، وجعل حشوه زبر الحديد، وأذاب النحاس فجعله خلال الحديد فجعل طبقة من نحاس وأخرى من حديد حتّى ساوى الردم بطول الصدفين، فصار كأنّه برد حبرة من صفرة النحاس وحمرته وسواد الحديد، فيأجوج ومأجوج ينتابونه في كلّ سنة مرّةً وذلك أنّهم يسيحون في بلادهم حتّى إذا وقعوا إلى الردم حسهم، فرجعوا يسيحون في بلادهم فلا يزالون كذلك حتّى تقرب الساعة ويجيء أشراطها، فإذا جاء أشراطها وهو قيام القائم عجل الله فرجه فتحه الله بم وذلك قوله بَرَوَيَلْ : ﴿حَقَّى إذَا فَيُحَتَ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِن حصَّلِ هُوجه فتحه الله الحرب وذلك قوله بَرَوَيْلْ :

فلمًا فرغ ذو القرنين من عمل السدّ انطلق على وجهه، فبينا هو يسير وجنوده إذ مرّ على شخص يصلّي فوقف عليه حتّى انصرف من صلاته فقال له ذو القرنين : كيف لم يرعك ما حضرك من الجنود؟ قال : كنت أناجي من هو أكثر جنوداً منك، وأعزّ سلطاناً، وأشدّ قوّةً، ولو صرفت وجهي إليك لم أدرك حاجتي قبله، فقال له ذو القرنين : هل لك أن تنطلق معي فأواسيك بنفسي واستعين بك على بعض أموري؟ قال : نعم إن ضمنت لي أربع خصال : نعيماً لا يزول، وصحّةً لا سقم فيها، وشباباً لا هرم معه، وحياةً لا موت معها ؛ فقال له ذو القرنين : وأيّ مخلوق يقدر على هذه الخصال، قال : فإنّي مع من يقدر على هذه الخصال ويملكها وإيّاك .

ثمّ مرّ برجل عالم فقال لذي القرنين : أخبرني عن شيئين منذ خلقهما الله بَمَرَمَى قائمين، وعن شيئين جاريين، وشيئين مختلفين، وشيئين متباغضين؛ فقال ذو القرنين : أمّا الشيئان القائمان فالسماء والأرض، وأمّا الشيئان الجاريان فالشمس والقمر، وأمّا الشيئان المختلفان فاللّيل والنهار، وأمّا الشيئان المتباغضان فالموت والحياة؛ فقال : انطلق فإنّك عالم، فانطلق ذو القرنين يسير في البلاد حتّى مرّ بشيخ يقلّب جماجم الموتى، فوقف عليه بجنوده فقال : أخبرني أيّها الشيخ لأيّ شيء تقلّب هذه الجماجم؟ قال : لأعرف الشريف من الوضيع فما عرفت وإنّي لأقلّبها منذ عشرين سنة .

فانطلق ذو القرنين وتركه وقال: ما أراك عنيت بهذا أحداً غيري، فبينا هو يسير إذ وقع إلى الأمّة العالمة الّذين منهم قوم موسى الّذين يهدون بالحقّ وبه يعدلون، فوجد أمّة مقسطةً عادلة يقسمون بالسويّة، ويحكمون بالعدل، ويتواسون ويتراحمون، حالهم واحدة، وكلمتهم واحدة، وقلوبهم مؤتلفة، وطريقتهم مستقيمة، وسيرتهم جميلة، وقبور موتاهم في أفنيتهم وعلى أبواب دورهم، وليس لبيوتهم أبواب، وليس عليهم أمراء، وليس بينهم قضاة وليس فيهم أغنياء ولا ملوك ولا أشراف ولا يتفاوتون ولا يتفاضلون، ولا يختلفون ولا يتنازعون،

ولا يستبون ولا يقتتلون، ولا تصيبهم الآفات، فلمّا رأى ذلك من أمرهم ملأ منهم عجباً، فقال لهم: أيَّها القوم أخبروني خبركم، فإنَّى قد درت في الأرض شرقها وغربها وبرَّها وبحرها وسهلها وجبلها ونورها وظلمتها فلم أر مثلكم، فأخبروني ما يال قبوركم على أبواب أفنيتكم؟ قالوا : فعلنا ذلك عمداً لتلاً ننسى الموت ولا يخرج ذكره من قلوبنا ، قال : فما بال بيوتكم ليس عليها أبواب؟ قالوا : ليس فينا لصّ ولا خانن وليس فينا إلاّ أمين، قال : فما بالكم ليس عليكم أمراء؟ قالوا : إنَّا لا نتظالم، قال : فما بالكم ليس عليكم حكَّام؟ قالوا : إنَّا لا نختصم، قال: فما بالكم ليس فيكم ملوك؟ قالوا: لأنَّا لا نتكاثر، قال: فما بالكم ليس فيكم أشراف؟ قالوا : لأنَّا لا نتنافس، قال : فما بالكم لا تتفاضلون ولا تتفاوتون؟ قالوا : من قبل أنَّا متواسون متراحمون، قال: فما بالكم لا تنازعون ولا تختصمون؟ قالوا : من قبل ألفة قلوبنا وصلاح ذات بيننا قال : فما بالكم لا تستبون ولا تقتتلون؟ قالوا من قبل أنَّا غلبنا طبائعنا بالعزم، وسننًّا (١) أنفسنا بالحلم، قال: فما بالكم كلمتكم واحدةً وطريقتكم مستقيمةً؟ قالوا: من قبل أنَّا لا نتكاذب ولا نتخادع ولا يغتاب بعضنا بعضاً، قال: فأخبروني لمَ ليس فيكم فقيرٌ ولا مسكينٌ قالوا: من قبل أنَّا نفسم بالسويَّة، قال: فما بالكم ليس فيكم فظٍّ ولا غليظ؟ قالوا : من قبل الذلّ والتواضع، قال : فلمَ جعلكم الله أطول الناس أعماراً؟ قالوا : من قبل أنَّا نتعاطى الحقِّ ونحكم بالعدل، قال: فما بالكم لا تقحطون؟ قالوا: من قبل أنَّا لا نغفل عن الاستغفار، قال: فما بالكم لا تحزنون؟ قالوا: من قبل أنَّا وطَّنَّا أنفسنا على البلاء وحرصنا عليه فعزّينا أنفسنا، قال: فما بالكم لا تصيبكم الأفات؟ قالوا: من قبل أنَّا لا نتوكَّل على غير الله، ولا نستمطر بالأنواء والنجوم.

وقال: حدّثوني أيّها القوم أهكذا وجدتم آباءكم يفعلون؟ قالوا: وجدنا آباءنا يرحمون مسكينهم، ويواسون فقيرهم، ويعفون عمّن ظلمهم، ويحسنون إلى من أساء إليهم، ويستغفرون لمسيئهم، ويصلون أرحامهم، ويؤدون أماناتهم، ويصدقون ولا يكذبون، فأصلح الله يَجَرَحِك لهم بذلك أمرهم. فأقام عندهم ذو القرنين حتّى قبض، ولم يكن له فيهم عمر، وكان قد بلغ السنّ فأدركه الكبر، وكان عدّة ما سار في البلاد من يوم بعثه الله يَجَرَحِك إلى يوم قبض خمسمائة عام<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله: (ما رزيتم) من الرزينة بالهمزة بمعنى المصيبة. ويقال: أمعن الفرس أي تباعد. وفي الأمر: أبعد، والضبّ في جحره: غاب في أقصاها؛ ذكره الفيروزآباديّ وقال: طوّقني الله أده حقّه: قوّاني عليه. وحاش الإبل: جمعها. وقال الجوهريّ: أجفل القوم أي هربوا مسرعين. وأجفلت الريح أي أسرعت. وانجفل القوم أي انقلعوا كلّهم ومضوا انتهى. والتنافس: الرغبة في الشيء والانفراد به.

(١) في المصدر: ومستا....

(٢) كمال الدين للصدوق، ص ٣٦٥ باب ٣٨ ح ٥.

ا ٦٦ – ك؛ أحمد بن محمّد البرّاز، عن محمّد بن يعقوب بن يوسف، عن أحمد بن عبد الجبّار، عن يونس بن بكير، عن محمّد بن إسحاق، عن بشّار المدينيّ، عن عمرو بن ثابت، عن سماك بن حرب، عن رجل من بني أسد قال: سأل رجل عليّاً عَظِيّهِ: أرأيت ذا القرنين كيف استطاع أن يبلغ المشرق والمغرب؟ قال: سخّر الله له السحاب، ومدّ له في الأسباب وبسط له النور فكان اللّيل والنهار عليه سواء<sup>(1)</sup>.

١٧ - ص: بالإسناد إلى الصدوق عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليّ بن النعمان، عن هارون بن خارجة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليه قال: إنّ ذا القرنين لم يكن نبياً لكنّه كان عبداً صالحاً أحبّ الله فأحبّه الله، وناصح الله فناصحه الله، أمر قومه بتقوى الله فضربوه على قرنه الآخر، وفيكم من الله فضربوه على قرنه الآخر، وفيكم من هو على سنّته، وإنه خير السحاب الصعب والسحاب الذلول فاختار الذلول، وكان إذا الذلول فوم يكنّ إليهم لكن إلى الذلول فرعاب الذلول، وفيكم من الله فضربوه على قرنه الآخر، وفيكم من الله فضربوه على قرنه الآخر، السحاب المعب والسحاب الذلول فركب الذلول، وكان إذا الذلول فركب الذلول، وكان إذا الذلول فركب الذلول، المعلم إلى إلى المعب وكان إلى الذلول فركب الذلول، وكان إذا الذلول فركب الذلول، وكان إذا التهم الله اللهم المعب والسحاب المعلم الله الذلول.

**ل:** أبي، عن سعد إلى قوله: من هو على سنّته اص ٣٦٣ باب ٣٨ ح ٤١. **شي:** عن أبي بصير مثله<sup>(٣)</sup>.

١٨ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن هاشم، عن عمرو ابن عثمان، عن رجل، عن خلاد، عن سماك بن حرب بن حبيب قال: أتى رجل عليّاً عَلِيَّةِ فقال: يا أمير المؤمنين أخبرني عن ذي القرنين، فقال له عليّ عَلِيَّةِ: سخّرت له السحاب، وقربت له الأسباب، وبسط له في النور، فقال عَلِيَّةِ: كان يبصر باللّيل كما يبصر بالنهار<sup>(٤)</sup>.

١٩ - ٢، عن المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشي، عن أبيه، عن محمّد بن عيسى، عن عمرو بن شمر، عن جابر الجعفيّ، عن جابر بن عبد الله قال: سمعت رسول الله عنهي يقول: إنّ ذا القرنين كان عبداً صالحاً جعله الله حجّة على عباده، فدعا قومه إلى الله عَرَضَ وأمرهم بتقواه فضربوه على قرنه، فغاب عنهم زماناً حتّى قيل: مات أو هلك، بأيّ واد سلك؟ ثمّ ظهر ورجع إلى قومه فضربوه على قرنه، فغاب عنهم زماناً حتّى قيل: مات أو هلك، بأيّ واد سلك؟ ثمّ ظهر ورجع إلى قومه فضربوه على قرنه، فغاب عنهم زماناً حتّى قيل الله على عباده، فدعا قومه إلى الله عَرَضَ وأمرهم بتقواه فضربوه على قرنه، فغاب عنهم زماناً حتّى قيل: مات أو هلك، بأيّ واد سلك؟ ثمّ ظهر ورجع إلى قومه فضربوه على قرنه الآخر، ألا وفيكم من هو على سنّته وإنّ الله عَرَضَ له مكن له في الأرض وآتاه من كلّ شيء سبباً، وبلغ المشرق والمغرب، وإنّ الله تبارك وتعالى سيجري سنّته في الأرض وآتاه من كلّ شيء سبباً، وبلغ المشرق والمغرب، وإنّ الله تبارك وتعالى سيجري المنته في القائم من ولدي، ويبلغه شرق الأرض وغربها حتى لا يبقى سهل ولا موضعٌ من سهل ولا جبل وطئه ذو القرنين إلا وطئه، ويظهر الله له كنوز الأرض ومعادنها، وبلغ من سهل ولا موضعٌ من سهل ولا جبل وطئه ذو القرنين إلاً وطئه، ويظهر الله له كنوز الأرض ومعادنها، وينصره بالرعب، يمن الم الأرض ومعادنها، وينصره بالرعب، يما الأرض قسل أوعد في أولا أوعد أول أله الم أوعربها متى لا يبقى مبول ولا موضعٌ من سهل ولا جبل وطئه ذو القرنين إلاً وطئه، ويظهر الله له كنوز الأرض ومعادنها، وينصره بالرعب، يما الأرض قسلاً وعدلاً كما ملئت جوراً وظلماً أول.

۲۰ – ص: بالإسناد عن الصدوق بإسناده إلى محمّد بن أورمة، عن محمّد بن خالد، عمّن

(٢) قصص الأنبياء، ص ١٢٠.

- (۱) كمال الدين، ص ٣٦٤.
- (٣) تفسير العياشي ج ٢ ص ٣٦٦ ح ٧٢.
  - (٥) كمال الدين، ص ٣٦٤.

ذكره، عن أبي جعفر على الله على المعرف قال : رأيت رجلاً ما رأيت رجلاً اكثر نوراً ووجهاً شيّعه بعض أصحابه إلى البيت فلمّا انصرف قال : رأيت رجلاً ما رأيت رجلاً اكثر نوراً ووجهاً منه قالوا : ذلك إبراهيم خليل الرحمن على قال : اسرجوا فتسرَّجوا ستّمائة ألف دابّة في مقدار ما يسرج دابّة واحدة، قال : ثمّ قال ذو القرنين : لا بل نمشي إلى خليل الرحمن ، فمشى ومشى معه وأصحابه حتّى التقيا ، قال إبراهيم على الا بل نمشي إلى خليل الرحمن ، فمشى ومشى معه وأصحابه حتّى التقيا ، قال إبراهيم على الا بل نمشي الى خليل الرحمن ، فمشى يسقط \* سبحان من هو باق لا يفنى \* سبحان من هو عالم لا ينسى \* سبحان من هو حافظ لا يسقط \* سبحان من هو عزيز لا يضام \* سبحان من هو محتجب لا يرى \* سبحان من هو واسع لا يرام سبحان من هو قائم لا يلهو \* سبحان من هو دائم لا يسرى \* سبحان من هو واسع لا

٢١ - **سن:** اليقطينيّ، عن الدهقان، عن درست، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن أبي الحسن موسى ﷺ قال: ملك ذو القرنين وهو ابن اثني عشر، ومكث في ملكه ثلاثين سنة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** يمكن الجمع بينه وبين ما مرّ بحمله على ملكه قبل غيبته، أو بأن يكون المراد مدّة استيلائه على جميع الأرض واستقرار دولته.

٢٢ – ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ماجيلويه، عن عمّه، عن الكوفي، عن شريف بن سابق، عن أسود بن رزين القاضي قال: دخلت على أبي الحسن الأوّل عليه في ولم يكن رآني قط، فقال: من أهل السدّ أنت؟ فقلت: من أهل الباب، فقال الثانية: من أهل السدّ أنت؟ قلت: من أهل الباب، قال: ذاك السدّ الذي عمله ذو القرنين<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** أوردنا بعض أخباره في باب أحوال خضر غ*ايتين .* 

٢٣ - ص: الصدوق، عن عبد الله بن حامد، عن محمّد بن جعفر، عن عبد الله بن أحمد ابن إبراهيم، عن عمرو بن حصين الباهليّ، عن عمر بن مسلم، عن عبد الرحمن بن زياد، عن مسلم بن يسار قال: قال أبو عقبة الأنصاريّ: كنت في خدمة رسول الله في فجاء نفر من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا : أخبرنا عما من أجل اليهود فقالوا لي : استأذن لنا على محمّد في القرنين ، قالوا : نعم، فقال : كان غلاما من أهل الروم، ناصحاً لله بخري فأحبه الله، وملك الأرض فسار حتى أتى مغرب الشمس ثمّ من أهل الروم، ناصحاً لله بخري يأجوج ومأجوج فبنى فيها السد، قالوا : نشهد أنّ هذا شأنه، وإنّه لفي التوراة<sup>(ع)</sup>.

٢٤ - شي: عن أبي الطفيل قال : سمعت عليّاً عَلَيْظَرْ يقول : إنَّ ذا القرنين لم يكن نبيّاً ولا

- قصص الأنبياء، ص ١٢٢.
   (٢) المحاسن، ص ١٩٣ باب العقل.
  - (٣) قصص الأنبياء، ص ١٢٣. (٤) قصص الأنبياء، ص ٢٩٣.

رسولاً كان عبداً أحبّ الله فأحبّه، وناصح الله فنصحه؛ دعا قومه فضربوه على أحد قرنيه فقتلوه، ثمَّ بعثه الله فضربوه على قرنه الآخر فقتلوه<sup>(١)</sup>.

۲۵ - شي؛ عن بريد بن معاوية، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ جميعاً قال لهما : ما منزلتكم؟ ومن تشبهون ممّن مضى؟ قالا : صاحب موسى وذو القرنين كانا عالمين ولم يكونا نبيّين<sup>(۲)</sup>.

٢٦ - شيء عن ابن الورقاء قال: سألت أمير المؤمنين علي في ذي القرنين ما كان قرناه؟ فقال: لعلّك تحسب كان قرنه ذهباً أو فضّة، أو كان نبيّاً؟ بل كان عبداً صالحاً بعثه الله إلى أناس فدعاهم إلى الله وإلى الخير، فقام رجل منهم فضرب قرنه الأيسر فمات، ثمّ بعثه فأحياه وبعثه إلى أناس فقام رجل فضرب قرنه الأيمن، فمات فسمّاه ذا القرنين<sup>(٣)</sup>.

٢٧ - شيء عن ابن هشام، عن أبيه، عمّن حدّثه، عن بعض آل محمّد عليه قال: إنّ ذا القرنين كان عبداً صالحاً طويت له الأسباب، ومكن له في البلاد، وكان قد وصف له عين الحياة، وقيل له: من يشرب منها شربة لم يمت حتى يسمع الصوت، وإنّه خرج في طلبها حتى أتى موضعها، وكان في ذلك الموضع ثلاث مائة وستين عيناً، وكان الخضر على مقدّمته، أتى موضعها، وكان في ذلك الموضع ثلاث مائة وستين عيناً، وكان الخضر على مقدّمته، وكان من أسدابه عنده، فدعاه فأعطاه وأعطى قوماً من أصحابه كلّ رجل منهم حوتاً وكان من أشد أصحابه عنده، فدعاه فأعطاه وأعطى قوماً من أصحابه كلّ رجل منهم حوتاً مملّحاً، فقال: انظلقوا إلى هذه المواضع فليغسل كلّ رجل منكم حوته عند عين ولا يغسل معة أحد، فانطلقوا إلى هذه المواضع فليغسل كلّ رجل منكم حوته عند عين ولا يغسل معه أحد، فانطلقوا يلزم كلّ رجل منهم عيناً فغسل فيها حوته، وإنّ الخضر انتهى إلى عين من معه أحد، فلما في فنك المواضع فليغسل كلّ رجل منكم حوته عند عين ولا يغسل معه أحد، فانطلقوا إلى هذه المواضع فليغسل كلّ رجل منكم حوته عند عين ولا يغسل معه أحد، فانطلقوا يلزم كلّ رجل منهم عيناً فغسل فيها حوته، وإنّ الخضر انتهى إلى عين من معه أحد، فالما وي عن من معه أحد، فانطلقوا يلزم كلّ رجل منهم عيناً فغسل فيها حوته، وإنّ الخضر انتهى إلى عين من معه أحد، فانطلقوا يلزم كلّ رجل منهم عيناً فغسل فيها حوته، وإنّ الخضر انتهى إلى عين من معه أحد، فانطلقوا يلزم كلّ رجل منهم عوتان عاماء حي فانساب في الماء، فلمّا رأى تلك العيون، فلما رمى بثيابه وسقط وجعل يرتمس في الماء ويشرب ويجتهد أن يصيبه، فلمّا رأى ذلك رجع فرجع أصحابه، وأمر ذو القرنين بقبض السمك فقال: انظروا فقد تخلّفت سمكة، ذلك رجع فرجع أصحابه، وأمر ذو القرنين بقبض السمك فقال: انظروا فقد تخلّفت ممكة، ذلك رجع فرجع أصحابه، وأل ذ فدعاء فقال: ما خلّف سمكتك؟ قال: فأخبره الخضر، فقال ذلك ربع فرمر، فقال ذلك رجع أصحابه، وأما: فشربت من فقالوا: الخضر صاحبها، قال: فعام عليها فجعلت أغوص فأطلبها فلم أجدها، فقال: فشربت من فقالوا: الخضر ماحبها، فقال: فشربت من فقالوا: الخضر ماحبها، قال: فشربت من فقال الخفش : أما محله، قال الخضر، فقال الخلف ماعم؟ مما علها ذو القرنين العين فلم يجدها، فقال الخفر : أنت صاحبها، فقال الخفر، فقال الخمي ما أماء أحما، قال الخفر، أما مما مما عاما، قال الخلس ما أغوم، فقال الخمي ما أملهم خ

٢٩ - شي: عن الأصبغ بن نباتة، عن أمير المؤمنين عَلِيَنَا قال ستل عن ذي القرنين قال:

(١) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٦٦ ح ٢٣ من سورة الكهف.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٦٦ ح ٢٤ و٧٦ من سورة الكهف.
 (٤) - (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٦٧ ح ٧٧ و٧٨ من سورة الكهف.

كان عبداً صالحاً واسمه عيّاش اختاره الله وابتعثه إلى قرن من القرون الأولى في ناحية المغرب وذلك بعد طوفان نوح، فضربوه على قرن رأسه الأيمن فمات منها، ثمّ أحياه الله بعد مائة عام، ثمّ بعثه إلى قرن من القرون الأولى في ناحية المشرق، فكذّبوه فضربوه ضربة على قرنه الأيسر فمات منها، ثمّ أحياه الله بعد مائة عام وعوّضه من الضربتين اللّتين على رأسه قرنين في موضع الضربتين أجوفين، وجعل عزّ ملكه وآية نبوّته في قرنيه، ثمّ رفعه الله إلى السماء الذيا فكشط له عن الأرض كلّها جبالها وسهولها وفجاجها حتّى أبصر ما بين المشرق والمغرب، وآناه الله من كلّ شيء علماً يعرف به الحقّ والباطل، وأيّده في قرنيه بكسف من السماء الذيا فكشط له عن الأرض كلّها جبالها وسهولها وفجاجها حتى أبصر ما بين المشرق السماء ألذيا فكشط له عن الأرض كلّها جبالها وسهولها وفجاجها متى أبصر ما بين المشرق المغرب، وآناه الله من كلّ شيء علماً يعرف به الحقّ والباطل، وأيّده في قرنيه بكسف من المام فيه ظلمات ورعد وبرق، ثمّ أهبط إلى الأرض وأوحى إليه: أن سر في ناحية غرب الماحرب والمغرب، وآناه الله من كلّ شيء علماً يعرف به الحقّ والباطل، وأيّده في قرنيه بكسف من المور وشرقها فقد طويت لك البلاد وذلّلت لك العباد فأرهبتهم منك، فسار ذو القرنين إلى ناحية المغرب فكان إذا موَّ بقرية زأر فيها كما يزأر الأسد المغضب، فيبعث من قرنيه ظلمات مورعد وبرق والمغرب، قال: وذلك قول الله: ﴿إنَّ مَكَنًا لَمُ في آلَا مِن ظلَمَ من ظلمات المشرق والمغرب، قال: وذلك قول الله: ﴿يأنَّ مَكَنًا لَمُ في آلَا مَن ظلَمَ في أي مَن ومر به فسار وضَوَّ يُنْذَبُهُ مَعْرِبَ النيا يعذاب الدنيا فَنُرُ بُنَ مَكَنًا لَمُ في مرجعه فيمَذَبُهُ فسار في فَنَوَ فَنْذَبُهُمُ في الدنيا بعذاب الدنيا فَنْرَ بُنَ أَنْتَ مَنْبًا في في مرجعه في فَنْدَبُ مَن ظلَمَ في إلى قوله: ﴿وَسَنَعُولُ لَمُ مِنْ أَمَرًا يُسًا ثُمَ الذيا في في منا في في في في بربه

ثم قال أمير المؤمنين إنَّ ذا القرنين لمَّا انتهى مع الشمس إلى العين الحامية وجد الشمس تغرب فيها ومعها سبعون ألف ملك يجرّونها بسلاسل الحديد والكلاليب، يجرّونها من قعر البحر في قطر الأرض الأيمن كما يجري السفينة على ظهر الماء، فلمّا انتهى معها إلى مطلع الشمس سبباً وجدها تطلع على قوم إلى ﴿ بِمَا لَدَبِّهِ خُبْرًا﴾ فقال أمير المؤمنين ﷺ : إنَّ ذا القرنين ورد على قوم قد أحرقتهم الشمس وغيّرت أجسادهم وألوانهم حتى صيّرتهم كالظلمة، ثمَّ أتبع ذو القرنين سبباً في ناحية الظلمة حتَّى إذا بلغ بين السدِّين وجد من دونهما قوماً لا يكادون يفقهون قولاً قالوا ياذا القرنين إنَّ يأجوج ومأجوج خلف هذين الجبلين وهم يفسدون في الأرض إذا كان إبَّان زروعنا وثمارنا خرجوا علينا من هذين السدّين، فرعوا في ثمارنا وزروعنا حتّى لا يبقون منها شيئاً، فهل نجعل لك خرجاً نؤدّيه إليك في كلّ عام على أن تجعل بيننا وبينهم سدًّا إلى قوله : ﴿زُبَرَ لَغَدِيدٍ فَالَ : فَاحْتَفُو لَهُ جَبْلُ حَدَيد فَقَلْعُوا له أمثال اللَّبن، فطرح بعضه على بعض فيما بين الصدفين، وكان ذو القرنين هو أوَّل من بني ردماً على الأرض، ثمَّ جمع عليه الحطب وألهب فيه النار ووضع عليه المنافيخ فنفخوا عليه، فلمَّا ذاب قال: أتوني بقطر وهو المسّ الأحمر، قال: فاحتفروا له جبلاً من مسّ فطرحوه على الحديد فذاب معهُ واختلط به، قال: ﴿فَمَا آسْطَنْعُوَّا أَن يَظْهِرُوهُ وَمَا ٱسْتَطَعُواْ لَمُ نَقْبُكُ يعني بأجوج ومأجوج ﴿ قَالَ هَٰذَا رَحْمَةٌ مِّن زَبِّي أَبَهُ أَعَدُ رَبِّي جَعَلَمُ ذَكَأَهُ وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ حَقَّاكُ إلى ههنا رواية عليّ بن الحسين ورواية محمّد بن نصر . وزاد جبرئيل بن أحمد في حديثه بأسانيد عن الأصبغ بن نباتة، عن عليّ بن أبي طالب ﷺ : ﴿وَتَرَكُّنَا بَعْضَهُمْ بَوْمَهِذٍ يَتُوجُ فِي بَعْضٍ بِعِنِي يوم القيامة، وكان ذو القرنين عبدأ صالحاً وكان من الله بمكان نصح الله فنصح له، وأحبَّ الله فأحبِّه، وكان قد سبَّب له في البلاد ومكِّن له فيها حتَّى ملك ما بين المشرق والمغرب، وكان له خليل من الملائكة يقال له : رقائيل ينزل إليه فيحدَّثه ويناجيه، فبينا هو ذات يوم عنده إذ قال له ذو القرنين : يا رقائيل كيف عبادة أهل السماء؟ وأين هي من عبادة أهل الأرض؟ قال رقائيل : يا ذا القرنين وما عبادة أهل الأرض، فقال: أمّا عبادة أهل السماء ما في السماوات موضع قدم إلاّ وعليه ملك قائم لا يقعد أبداً، أو راكع لا يسجد أبداً، أو ساجد لا يرفع رأسه أبداً، فبكي ذو القرنين بكاءً شديداً فقال: يا رقائيل إنِّي أحبَّ أن أعيش حتَّى أبلغ من عبادة ربِّي وحقَّ طاعته ما هو أهله، قال رقائيل: يا ذا القرنين إنَّ لله في الأرض عيناً تدعى عين الحياة فيها عزيمة من الله، أنَّه من يشرب منها لم يمت حتّى يكون هو الّذي يسأل الله الموت، فإن ظفرت بها تعش ما شئت، قال: وأين تلك العين؟ وهل تعرفها؟ قال: لا غير أنَّا نتحدَّث في السماء أن لله في الأرض ظلمة لم يطأها إنس ولا جانٍّ، فقال ذو القرنين : وأين تلك الظلمة؟ قال رقائيل : ما أدري، ثمّ صعد رقائيل فدخل ذا القرنين حزنٌ طويلٌ من قول رقائيل وممّا أخبره عن العين والظلمة ولم يخبره بعلم ينتفع به منهما، فجمع ذو القرنين فقهاء أهل مملكته وعلماءهم وأهل دراسة الكتب وآثار النبوّة فلمّا اجتمعوا عنده قال ذو القرنين : يا معشر الفقهاء وأهل الكتب وآثار النبوَّة هل وجدتم فيما قرأتم من كتب الله وفي كتب من كان قبلكم من الملوك أنَّ لله عيناً تدعى عين الحياة، فيها من الله عزيمة أنَّه من يشرب منها لم يمت حتَّى يكون هو الَّذي يسأل الله الموت؟ قالوا: لا يا أيُّها الملك، قال: فهل وجدتم فيما قرأتم من الكتب أنَّ لله في الأرض ظلمة لم يطأها إنس ولا جانً؟ قالوا : لا أيَّها الملك فحزن عليه ذو القرنين حزناً شديداً وبكي إذ لم يخبر عن العين والظلمة بما يحبُّ، وكان فيمن حضره غلامٌ من الغلمان من أولاد الأوصياء: أوصياء الأنبياء، وكان ساكتاً لا يتكلُّم حتَّى إذا أيس ذو القرنين منهم قال له الغلام: أيّها الملك إنّك تسأل هؤلاء عن أمر ليس لهم به علم، وعلم ما تريد عندي، ففرح ذو القرنين فرحاً شديداً حتّى نزل عن فراشه وقال له: ادن منّي فدنا منه، فقال: أخبرني، قال: نعم أيُّها الملك، إنِّي وجدت في كتاب آدم الَّذي كتب يوم سمِّي له ما في الأرض من عين أو شجر، فوجدت فيه أنَّ لله عيناً تدعى عين الحياة، فيها من أمر الله عزيمة، أنَّه من يشرب منها لم يمت حتى يكون هو الذي يسأل الله الموت بظلمة لم يطأها إنس ولا جانً، ففرح ذو القرنين وقال: ادن منِّي يا أيُّها الغلام تدري أين موضعها؟ قال: نعم، وجدت في كتاب آدم أنُّها على قرن الشمس – يعني مطلعها – ففرح ذو القرنين وبعث إلى أهل مملكته فجمع أشرافهم وفقهاءهم وعلماءهم وأهل الحكم منهم فاجتمع إليه ألف حكيم وعالم وفقيه، فلمَّا اجتمعُوا عليه تهيئاً للمسير وتأهّب له بأعدّ العدّة وأقوى القوّة، فسار بهم يريد مطلع الشمس يخوض البحار ويقطع الجبال والفيافي والأرضين والمفاوز فسار اثني عشر سنة حتّى انتهى إلى طرف الظلمة، فإذا هي ليست بظلمة ليل ولا دخان ولكنّها هواء يفور سد ما بين الأفقين، فنزل بطرفها وعسكر عليها، وجمع علماء أهل عسكره وفقهاءهم وأهل الفضل منهم، فقال: يا معشر الفقهاء والعلماء إنّي أريد أن أسلك هذه الظلمة، فخروا له سجّداً فقالوا: أيّها الملك إنّك لتطلب أمراً ما طلبه ولا سلكه أحد كان قبلك من النبيّين والمرسلين ولا من الملوك، قال: إنه لابدَّ لي من طلبها، قالوا: أيّها الملك إنّا لو نعلم أنّك إذا سلكتها ظفرت بحاجتك منها بغير عنت عليك لأمرنا ولكنّا نخاف أن يعلق بك منها أمر يكون فيه هلاك ملكك، وزوال سلطانك، وفساد من الأرض، فقال: لابدّ من أن أسلكها، فخروا سجّداً لله وقالوا: إنّا نتبرًا إليك ممّا يريد ذو القرنين.

فقال ذو القرنين : يا معشر العلماء أخبروني بأبصر الدوابّ، قالوا : الخيل الإناث البكارة أبصر الدوابّ، فانتخب من عسكره فأصاب ستَّة آلاف فرس إناثاً أبكاراً وانتخب من أهل العلم والفضل والحكمة ستَّة آلاف رجل، فدفع إلى كلَّ رجل فرساً وولى فسحر – وهو الخضر – على ألفي فرس، فجعلهم على مقدَّمته، وأمرهم أن يدخلوا الظلمة، وسار ذو القرنين في أربعة آلاف وأمر أهل عسكره أن يلزموا معسكره اثني عشر سنة، فإن رجع هو إليهم إلى ذلك الوقت وإلاَّ تفرقوا في البلاد ولحقوا ببلادهم أو حيث شاؤوا، فقال الخضر : أيَّها الملك إنّا نسلك في الظلمة لا يرى بعضنا بعضاً كيف نصنع بالضلال إذا أصابنا؟ فأعطاه ذو القرنين خرزةً حمراء كأنُّها مشعلة لها ضوء، فقال : خذ هذه الخرزة فإذا أصابكم الضلال فارم بها إلى الأرض فإنَّها تصيح، فإذا صاحت رجع أهل الضلال إلى صوتها، فأخذها الخضر ومضى في الظلمة، وكان الخضر يرتحل وينزل ذو القرنين، فبينا الخضر يسير ذات يوم إذ عرض له واد في الظلمة فقال لأصحابه: قفوا في هذا الموضع لا يتحرّكنَّ أحدٌ منكم عن موضعه، ونزل عن فرسه فتناول الخرزة فرمي بها في الوادي فأبطأت عنه بالإجابة حتّى خاف أن لا تجيبه، ثمَّ أجابته فخرج إلى صوتها فإذا هي على جانب العين، وإذا ماؤها أشدَّ بياضاً من اللَّبن، وأصفى من الياقوت، وأحلى من العسل، فشرب منه ثمَّ خلع ثيابه فاغتسل منها، ثمَّ لبس ثيابه ثمَّ رمي بالخرزة نحو أصحابه فأجابته، فخرج إلى أصحابه وركب وأمرهم بالمسير فساروا، ومرَّ ذو القرنين بعده فأخطأ الوادي فسلكوا تلك الظلمة أربعين يوماً وأربعين ليلة، ثمّ خرجوا بضوء ليس بضوء نهار ولا شمس ولا قمر ولكنَّه نور، فخرجوا إلى أرض حمراء رملة خشخاشة فركة كأن حصاها اللَّوْلَوْ، فإذا هو بقصر مبنيّ على طول فرسخ.

فجاء ذو القرنين إلى الباب فعسكر عليه، ثمّ توجّه بوجهه وحده إلى القصر فإذا طائر وإذا حديدة طويلة قد وضع طرفاها على جانبي القصر، والطير أسود معلّق في تلك الحديدة بين السماء والأرض كأنّه الخطاف أو صورة الخطّاف أو شبيه بالخطّاف أو هو خطّاف، فلمّا سمع الطائر خشخشة ذي القرنين قال: من هذا؟ قال: أنا ذو القرنين، فقال الطائر: يا ذا القرنين أما كفاك ما وراءك حتّى وصلت إلى حدّ بابي هذا، ففرق ذو القرنين فرقاً شديداً، فقال: يا ذا القرنين لا تخف وأخبرني، قال: سل، قال: هل كثر في الأرض بنيان الآجرّ والجصّ؟ قال: نعم، قال: فانتفض الطير وامتلاً حتّى ملاً من الحديدة ثلثها، ففرق ذو القرنين فقال: لا تخف وأخبرني، قال: سل، قال: هل كثر في الأرض بنيان الآجرّ والجصّ؟ قال: نعم، قال: فانتفض الطير وامتلاً حتّى ملاً من الحديدة ثلثها، ففرق ذو فانتفض الطير وامتلاً حتّى ملاً من الحديدة ثلثيها، ففرق ذو القرنين فقال: لا تخف فانتفض الطير وامتلاً حتّى ملاً من الحديدة ثلثيها، ففرق ذو القرنين فقال: لا تخف وأخبرني، قال: سل، قال: هل ارتكب الناس شهادة الزور في الأرض؟ قال: نعم، فالن فانتفضة وانتفخ فسدّ ما بين جداري القصر، قال: فامتلاً ذو القرنين عند ذلك فرقاً منه، فقال له: لا تخف وأخبرني، قال: سل، قال عامتلاً ذو القرنين عند ذلك فرقاً منه، فقال فانفض من المن عنه الذ القرنين لا تخف وأخبرني، قال: مل، قال: مل ارتكب الناس شهادة الزور في الأرض؟ قال: نعم، فانتفض وانتفاضة وانتفخ فسدّ ما بين جداري القصر، قال: فامتلاً ذو القرنين عند ذلك فرقاً منه، فقال الم مروضة؟ قال: يا ذا القرنين لا تخف وأخبرني، قال: سل، قال: مل من اله ين اله إذ الثر فانضم ثلثه ثمّ قال: يا ذا القرنين لا تخف وأخبرني، قال: سل، قال: هل ترك الناس الصلاة له: واخبرني، قال: مان ما مان الحذي أخر، ثمّ قال: يا ذا القرنين لا تخف وأخبرني، قال: لا، المفروضة؟ قال: لا، قال: فانضم ثلث أخر، ثمّ قال: يا ذا القرنين لا تخف وأخبرني، قال: المفروضة؟ قال: هل ترك الناس الغسل من الجنابة؟ قال: لا، قال: فانضم حتى عاد إلى حاله المفروضة؟ قال: هل ترك الناس الغسل من الجنابة؟ قال: لا، قال: فانضم متى عاد إلى حاله المفروضة؟ فال: هل ترك الناس الغسل من الجنابة؟ قال: لا، قال: فانضم حتى عاد إلى حاله المؤرل، فإذا هو بدرجة مدرجة إلى أعلى القصر.

فقال الطير : ياذا القرنين اسلك هذه الدرجة، فسلكها وهو خائف لا يدري ما يهجم عليه حتى استوى على ظهرها، فإذا هو بسطح ممدود مذ البصر، وإذا رجل شاب أبيض مضي الوجه عليه ثياب بيض حتى كأنه رجل أو في صورة رجل أو شبيه بالرجل أو هو رجل، وإذا هو رافع رأسه إلى السماء ينظر إليها واضع يده على فيه، فلما سمع خشخشة ذي القرنين قال : من هذا؟ قال : أنا ذو القرنين، قال : ياذا القرنين أما كفاك ما وراءك حتى وصلت إلي ؟! قال ذو القرنين : ما لي أراك واضعاً يدك على فيك؟ قال : ياذا القرنين أنا صاحب الصور، وإن الساعة قد اقتربت وأنا أنتظر أن أؤمر بالنفخ فأنفخ، ثمّ ضرب بيده فتناول حجراً فرمى به إلى في العربين كأنه حجر أو شبه حجر أو هو حجر فقال : ياذا القرنين خذها فإن جاع جعت، وإن شبع شبعت فارجع ، فرجع ذو القرنين بذلك الحجر حتى خرج به إلى أصحابه فأخبرهم بالطير في القرنين كأنه حجر أو شبه حجر أو هو حجر فقال : ياذا القرنين خذها فإن جاع جعت، وإن شبع شبعت فارجع ، فرجع ذو القرنين بذلك الحجر حتى خرج به إلى أصحابه فأخبرهم بالطير في ما سأله عنه وما قال له وما كان من أمره، وأخبرهم بصاحب السطح وما قال له وما أعطاه، شبع شبعت فارجع ، فرجع ذو القرنين بذلك الحجر حتى خرج به إلى أصحابه فأخبرهم بالطير وما سأله عنه وما قال له وما كان من أمره، وأخبرهم بصاحب السطح وما قال له وما أعطاه، شبع شبعت فارجع ، فرجع ذو القرنين بذلك الحجر حتى خرج به إلى أصحابه فأخبرهم بالطير وما سأله عنه وما قال له وما كان من أمره، وأخبرهم بصاحب السطح وما قال له وما أعطاه، شبع شبعت فارجع ، فرجع ذو القرنين بذلك الحجر حتى خرج مالى أصحابه فاخبرهم بالطير وما سأله عنه وما قال له وما كان من أمره، وأخبرهم بصاحب السطح وما قال له وما أعطاه، أخبروني بأمر هذا الحجر ، فوضع في إحدى الكفين فوضع حجر مثله في الكفة الأخرى ثم أخبروني بأمر هذا الحجر الذي جاء به أرجح بمثل الآخر فوضعوا آخر فمال به حتى وضعوا رفع الميزان فإذا الحجر الذي جاء به أرجح بمثل الآخر فوضعوا آخر فمال به حتى وضعوا ألف حجر كلها مثله، ثمّ رفعوا الميزان فمال بها ولم يستمل به الألف حجر فقالوا : يا أيها الملك لا علم لنا بهذا.

فقال له الخضر: أيُّها الملك إنَّك تسأل هؤلاء عمَّا لا علم لهم به، وقد أوتيت علم هذا

الحجر، فقال ذو القرنين: فأخبرنا به وبيّنه لنا، فتناول الخضر الميزان فوضع الحجر الَّذي جاء به ذو القرنين في كفَّة الميزان، ثمَّ وضع حجراً آخر في كفَّة أُخرى، ثمَّ وَضع كفَّة تراب على حجر ذي القرنين يزيده ثقلاً ثمّ رفع الميزان فاعتدل، وعجبوا وخرّوا سجّداً لله تعالى وقالوا : أيُّها الملك هذا أمر لم يبلغه علمنا وإنَّا لنعلم أنَّ الخضر ليس بساحر فكيف هذا وقد وضعنا معه ألف حجر كلُّها مثله فمال بها وهذا قد اعتدل به وزاده تراباً؟ قال ذو القرنين : بيَّن يا خضر لنا أمر هذا الحجر، قال الخضر : أيَّها الملك إنَّ أمر الله نافذ في عباده، وسلطانه قاهر، وحكمه فاصل وإنَّ الله ابتلى عباده بعضهم ببعض، وابتلى العالم بالعالم، والجاهل بالجاهل، والعالم بالجاهل، والجاهل بالعالم، وإنَّه ابتلاني بك، وابتلاك بي، فقال ذو القرنين: يرحمك الله يا خضر إنَّما تقول: ابتلاني بك حين جعلت أعلم منِّي وجعلت تحت يدي أخبرني يرحمك الله عن أمر هذا الحجر، فقال الخضر : أيَّها الملك إنَّ هذا الحجر مثل ضربه لك صاحب الصور، يقول : إنَّ مثل بني آدم مثل هذا الحجر الَّذي وضع ووضع معه ألف حجر فمال بها، ثمَّ إذا وضع عليه التراب شبع وعاد حجراً مثله، فيقول : كذَّلك مثلَّك أعطاك الله من الملك ما أعطاك فلم ترض به حتّى طلبت أمراً لم يطلبه أبداً من كان قبلك، ودخلت مدخلاً لم يدخله إنس ولا جانًا، يقول: كذلك ابن آدم لا يشبع حتَّى يحثى عليه التراب، قال: فبكي ذو القرنين بكاءً شديداً وقال: صدقت يا خضر يضرب لي هذا المثل، لا جرم إنَّى لا أطلب أثراً في البلاد بعد مسلكي هذا، ثمَّ انصرف راجعاً في الظلمة فبينا هم يسيرون إذ سمعوا خشخشة تحت سنابك خيلهم، فقالوا: أيَّها الملك ما هذا؟ فقال: خذوا منه، فمن أخذ منه ندم، ومن تركه ندم، فأخذ بعضٌ وترك بعض، فلمّا خرجوا من الظلمة إذا هم بالزبرجد فندم الآخذ والتارك، ورجع ذو القرنين إلى دومة الجندل وكان بها منزله، فلم يزل بها حتّى قبضه الله إليه. قال: وكان ﷺ إذا حدَّث بهذا الحديث قال: رحم الله أخي ذا القرنين ما كان مخطئاً إذ سلك ما سلك وطلب ما طلب.

ولو ظفر بوادي الزبرجد في مذهبه لما ترك فيه شيئاً إلاّ أخرجه إلى الناس لأنّه كان راغباً ، ولكنّه ظفر به بعدما رجع فقد زهد<sup>(1)</sup> .

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٦٧-٣٧٦ ح ٧٩ من سورة الكهف.

الطوفان فسقط منه قدوم فهو يهوي في قعر البحر إلى الساعة لم يبلغ قعره، فلمّا سمع ذو القرنين ذلك حرّك الحبل وخرج<sup>(۱)</sup>. **بيان:** قال الفيروزآباديّ: الخشخشة: صوت السلاح، وكلّ شيء يابس إذا حلّ بعضه ببعض، والدخول في الشيء. انتهى.

وقوله ١٠٠٠ : (فركة) أي كانت ليّنة بحيث كان يمكن فركها باليد.

٣**١ - شي؛** عن جابر، عن أبي جعفر للبيَّلاِ قال: قال أمير المؤمنين للبيَّلاِ : تغرب الشمس في عين حامية في بحر دون المدينة الّتي ممّا يلي المغرب – يعني جابلقا–<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قرأ ابن عامر وحمزة والكساني وأبو بكر (حامية) أيّ حارّة، وقرأ الباقون ﴿ مِنْتَهَا أي ذات حماة وطين أسود، وأوّلت بأنّ المراد أنّه بلغ ساحل البحر المحيط فرآها كذلك، إذ لم يكن في مطمح نظره غير الماء، ولذا قال تعالى : ﴿ وَجَدَعَا تَقَرُبُكُ ولم يقل : كانت تغرب. كذلك قال : لم يعلموا صنعة البيوت<sup>(٣)</sup>.

**إيضاح؛** قال الرازيّ: فيه قولان: الأوّل: إنّه شاطئ بحر لا جبل ولا شيء يمنع من وقوع شعاع الشمس عليهم، فلهذا إذا طلعت الشمس دخلوا في أسراب واغلة في الأرض أو غاصوا في الماء فيكون عند طلوع الشمس يتعذّر عليهم التصرّف في المعاش، وعند غروبها يشتغلون بتحصيل مهمّات المعاش، وحالهم بالضدّ من أحوال سائر الخلق.

والقول الثاني : إنّ معناه : لا ثياب لهم، ويكونون كسائر الحيوانات عراة أبداً، وفي كتب الهيئة أنّ حال أكثر أهل الزنج كذلك، وحال كلّ من سكن البلاد القريبة من خطّ الاستواء كذلك، وذكر في بعض كتب التفسير أنّ بعضهم قال : سافرت حتّى جاوزت الصين، فسألت عن هؤلاء القوم فقيل : بينك وبينهم مسيرة يوم وليلة، فبلغتهم وإذا أحدهم يفرش إحدى أذنيه ويلبس الأخرى، فلمّا قرب طلوع الشمس سمعت صوتاً كهيئة الصلصلة فغشي عليّ، ثمّ أفقت فلمّا طلعت الشمس إذا هي فوق الماء كهيئة الزيت فأدخلوني سرباً لهم، فلمّا ارتفع النهار جعلوا يصطادون السمك ويطرحون في الشمس فينضج<sup>(1)</sup>.

٣٣ – شمي: عن جابر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: «اجعل بيننا وبينهم سدًّا» ﴿ فَمَا اَسْطَنَـعُوَّا أَن يَظْهَـرُوهُ وَمَا أَسَتَطَـعُوْا لَمُ نَقْبَكُهِ قال: هو السدّ التقيّة<sup>(ه)</sup>.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٦٧-٣٧٦ ح ٨٠ من سورة الكهف.
   (٢) (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٧٦ ح ٨٣ و٨٤ من سورة الكهف.
   (٤) تفسير فخر الرازي، ج ٢١ المجلد ٧ ص ٤٩٧.
  - ٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٧٦ ح ٨٥ من سورة الكهف.

٣٤ - شي: عن المفضّل قال: سألت الصادق ﷺ عن قوله: ﴿ أَجْعَلَ بَيْنَكُرُ وَبَيْنَهُمْ رَدَّمَّا﴾ قال: التقيّة ﴿ فَمَا ٱسْطَنَعُواْ أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا آسَتَطَنْعُواْ لَمُ نَقْبَا﴾ قال: ما استطاعوا له نقباً إذا عمل بالتقيّة، لم يقدروا في ذلك على حيلة وهو الحصن الحصين، وصار بينك وبين أعداء الله سدًّا لا يستطيعون له نقباً، قال: وسألته عن قوله: ﴿ فَإِذَا جَآهَ وَعَدُرَبِّ جَعَلَمُ ذَكَانَهُ قال: رفع التقيّة عند قيام القائم فينتقم من أعداء الله <sup>(۱)</sup>.

**بيان:** كأنّ هذا كلام على سبيل التمثيل والتشبيه، أي جعل الله التقيّة لكم سدًّا لرفع ضرر المخالفين عنكم إلى قيام القائم ﷺ ورفع التقيّة، كما أنّ ذا القرنين وضع السدّ لرفع فتنة يأجوج ومأجوج إلى أن يأذن الله لرفعها .

**تكملة:** قال الرازيّ: اختلف النّاس في أنَّ ذا القرنين من هو، وذكروا أقوالاً:

الأوّل: أنَّه الإسكندر بن فيلقوس اليوناني، قالوا: والدليل عليه أنَّ القرآن دلَّ على أنَّ الرجل المسمّى بذي القرنين بلغ ملكه إلى أقصى المغرب بدليل قوله: ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ ٱلشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغْرُبُ فِي عَيْبٍ جَمَنَةٍ﴾ وأيضاً بلغ ملكه أقصى المشرق بدليل قوله : ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمْسِ﴾ وأيضاً بلغ ملكه أقصى الشمال بدليل أنَّ يأجوج ومأجوج قوم من الترك ويسكنون في أقصى الشمال، وبدليل أنَّ السدِّ المذكور في القرآن يقال في كتب التواريخ إنَّه في أقصى الشمال، فهذا المسمّى بذي القرنين في القرآن قد دلَّ القرآن على أنَّ ملكه بلغ أقصى المشرق والمغرب والشمال، وهذا هو تمام القدر المعمور من الأرض، ومثل ذلك الملك البسيط لا شكَّ أنَّه على خلاف العادة، وما كان كذلك وجب أن يبقى ذكره مخلَّداً على وجه الدهر، وأن لا يبقى مخفيًّا مستتراً، والملك الَّذي اشتهر في كتب التواريخ أنَّه بلغ ملكه إلى هذا القدر ليس إلاَّ الإسكندر، وذلك لأنَّه لمَّا مات أبوه جمع ملك الروم بعد أن كانوا طوائف، ثمَّ قصد ملوك المغرب وقهرهم، وأمعن حتَّى انتهى إلى البحر الأخضر ثمَّ عاد إلى مصر وبني الاسكندريَّة وسمَّاها باسم نفسه ثمَّ دخل الشام وقصد بني إسرائيل، وورد بيت المقدس وذبح في مذبحه، ثمَّ انعطف إلى أرمنيَّة وباب الأبواب ودانت له العبرانيَّون والقبط والبربر، وتوجّه بعد ذلك إلى دارا بن دارا وهزمه مرَّات إلى أن قتله صاحب حرسه، واستولى الإسكندر على ملوك الفرس، وقصد الهند والصين وغزا الأمم البعيدة ورجع إلى خراسان وبني المدن الكثيرة، ورجع إلى العراق ومرض بشهر زور ومات بها، فلمّا ثبت بالقرآن أنَّ ذا القرنين كان رجلاً ملك الأرض بالكليّة أو ما يقرب منها وثبت بعلم التواريخ أنَّ الّذي هذا شأنه ما كان إلاّ الإسكندر وجب القطع بأنَّ المراد بذي القرنين هو الإسكندر بن فيلقوس اليونانيّ .

ثمّ ذكروا في تسمية ذي القرنين بهذا الاسم وجوهاً : الأوّل: إنَّه لقب بهذا اللَّقب لأجل

(۱) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۳۷٦ ح ۸٦ من سورة الكهف.

بلوغه قرني الشمس أي مطلعها ومغربها كما لقّب أردشير بطول اليدين لنفوذ أمره حيث أراده. والثاني : إنّ الفرس قالوا : إنّ دارا الأكبر كان تزوج بابنة فيلقوس، فلمّا قرب منها وجد منها رائحة منكرة فردّها إلى أبيها وكانت قد حملت منه بالإسكندر فولدت الإسكندر بعد عودها إلى أبيها فيلقس، فبقي الإسكندر عند فيلقس وأظهر أنّه ابنه وهو في الحقيقة ابن دارا الأكبر، قالوا : والدليل على ذلك أنّ الإسكندر لمّا أدرك دارا بن دارا وبه رمق وضع رأسه في حجره وقال لدارا : يا أخي أخبرني عمّن فعل هذا لأنتقم لك منه؟ فهذا ما قاله الفرس، قالوا : فعلى هذا التقدير فالإسكندر أبوه دارا الأكبر، وأمّه بنت فيلقس، فهذا إنّما تولّد من أصلين مختلفين الفرس والروم، وهذا الذي قاله الفرس، وإنّما ذكروه لأنّهم أرادوا أن يجعلوه من نسل ملوك العجم حتّى لا يكون ملك مثله من نسب غير نسب ملوك العجم، وهو في الحقيقة كذب، وإنّما قال الإسكندر لدارا في أخبي» على سبيل التواضع وأكرم دارا بذلك الخطاب.

والقول الثاني : قال أبو الريحان البيرونيّ المنجّم في كتابه الّذي سمّاه بالآثار الباقية من القرون الخالية : قيل : إنّ ذا القرنين هو أبو كرب شمر بن عمير بن أفريقش الحميريّ ، وهو الذي بلغ ملكه مشارق الأرض ومغاربها ، وهو الّذي افتخر به أحد الشعراء من حمير حيث قال :

قد كان ذو القرنين قبلي مسلماً ملكاً علا في الأرض غير معبّد بلغ المشارق والمغارب يبتغي أسباب ملك من كريم سيّد

ثمّ قال أبو الريحان: ويشبه أن يكون هذا القول أقرب لأنّ الأذواء كانوا من اليمن وهم الّذين لا تخلوا أساميهم من ذي كذي المنار وذي نواس وذي النون وذي يزن.

والثالث: أنّه كان عبداً صالحاً ملّكه الله الأرض وأعطاه العلم والحكمة وألبسه الهيبة وإنّ كنا لا نعرف من هو، ثمَّ ذكروا في تسميته بذي القرنين وجوهاً :

الأول: سأل ابن الكوّاء عليّاً عليّ عن ذي القرنين وقال: أملك أو نبيّ؟ قال: لا ملك ولا نبيّ، كان عبداً صالحاً ضرب على قرنه الأيمن، فمات ثمّ بعثه الله فضرب على قرنه الأيسر فمات، فبعثه الله فسمّي ذا القرنين وفيكم مثله. الثاني: سمّي بذي القرنين لأنّه انقرض في وقته قرنان من الناس. الثالث: قيل: كانت صفحتا رأسه من نحاس. الرابع: كان على رأسه ما يشبه القرنين. الخامس: كان لتاجه قرنان. السادس: عن النبيّ عنه أنّه سمّي ذا القرنين لأنّه طاف قرني الدنيا يعني شرقها وغربها. السابع: كان له قرنان أي ضفيرتان. الثامن: إنّ الله تعالى سخّر له النور والظلمة فإذا سرى يهديه النور من أمامه ويمتد الظلمة من ورائه. التاسع: يجوز أن يلقب بذلك لشجاعته كما سمّي الشجاع بالقرن لأنّه يقطع أقرانه. العاشر: أنّه رأى في المنام كأنّه صعد الفلك وتعلّق بطرفي الشمس وقرنيها – أي جانبيها – فسمي لهذا السبب بذي القرنين. الحادي عشر: سمّي بذلك لأنّه دخل النور والظلمة.

والقول الرابع: أنَّ ذا القرنين ملك من الملائكة، عن عمر؛ وإنَّه سمع رجلاً يقول: يا ذا

القرنين، فقال: اللّهمّ اغفر أما رضيتم أن تسمّوا بأسماء الأنبياء حتّى سمّيتم بأسماء الملائكة؟ فهذا جملة ما قيل في هذا الباب، والقول الأوَّل أظهر لأجل الدليل الّذي ذكرناه، وهو أنَّ مثل هذا الملك العظيم يجب أن يكون معلوم الحال، وهذا الملك العظيم هو الإسكندر، فوجب أن يكون المراد بذي القرنين هو إلاّ أنّ فيه إشكالاً قويّاً وهو أنّه كان تلميذاً لأرسطاطاليس الحكيم، وكان على مذهبه، فتعظيم الله إيّاه يوجب الحكم بأنّ عذهب

المسألة الثانية : اختلفوا في أنَّ ذا القرنين هل كان من الأنبياء أم لا، منهم من قال : إنَّه كان من الأنبياء، واحتجّوا عليه بوجوه:

الأوّل قوله: ﴿إِنَّا مَكَنَّا لَهُ فِي ٱلْأَرْضِ﴾ والأولى حمله على التمكين في الدين، والتمكين الكامل في الدين هو النبوّة.

والثاني قوله: ﴿وَءَانَبَنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا﴾ ومن جملة الأشياء النبوّة: فمقتضى العموم في قوله: ﴿وَءَانَيْنَهُ مِن كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا﴾ هو أنّه تعالى آتاه من النبوّة سبباً .

والثالث قوله تعالى : ﴿قُلْنَا يَنَدَا ٱلْفَرَنَيْنِ إِمَّا أَن تُعَذِّبَ وَإِمَّا أَن نَنَّخِذَ فِهِمْ حُسَنًا﴾ والّذي يتكلّم الله معه لابدّ وأن يكون نبيّاً، ومنهم من قال: إنّه كان عبداً صالحاً وما كان نبيّاً. انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** الظاهر من الأخبار أنّه غير الإسكندر، وأنّه كان في زمن إبراهيم عَظِيرًة وأنّه أوّل الملوك بعد نوح عَظِيرًة وأمّا استدلاله فلا يخفى ضعفه بعدما قد عرفت مع أنّ الملوك المتقدّمة لم يضبط أحوالهم بحيث لا يشدّ عنهم أحد، وأيضاً الظاهر من كلام أهل الكتاب الّذين عليهم يعوّلون في التواريخ عدم الاتّحاد، ثمّ الظاهر ممّا ذكرنا من الأخبار وغيرهما ممّا أورده الكلينيّ وغيره أنّه لم يكن نبيّاً ولكنّه كان عبداً صالحاً مؤيّداً من عنده تعالى.

وأمّا يأجوج ومأجوج فقد ذكر الشيخ الطبرسيّ أنّ فسادهم أنّهم كانوا يخرجون فيقتلونهم وياكلون لحومهم ودوابّهم؛ وقيل: كانوا يخرجون أيّام الربيع فلا يدعون شيئاً أخضر إلآ أكلوه، ولا يابساً إلآ احتملوه، عن الكلبيّ؛ وقيل: أرادوا أنّهم سيفسدون في المستقبل عند خروجهم؛ وورد في الخبر عن حذيفة قال: سألت رسول الله عنه عن يأجوج ومأجوج فقال: يأجوج أمّة ومأجوج أمة، كلّ أمّة أربعمائة أمّة، لا يموت الرجل منهم حتّى ينظر إلى ألف ذكر من صلبه كلّ قد حمل السلاح؛ قلت: يا رسول الله صفهم لنا، قال: هم ثلاثة أصناف: صنف منهم أمثال الأرز، قلت: يا رسول الله وما الرز؟ قال: شجر بالشام طويل، وصنف منهم طولهم وعرضهم سواء، وهؤلاء الذين لا يقوم لهم جبلٌ ولا حديدٌ، وصنف منهم يفترش أحدهم إحدى أذنيه ويلتحف بالأخرى ولا يمرّون بفيل ولا وحش ولا جمل ولا خنزير إلاّ أكلوه، ومن مات منهم أكلوه، مقدّمتهم بالشام وساقتهم بخراسان يشربون أنهار المشرق وبحيرة طبريّة. قال وهب ومقاتل: إنّهم من ولد يافث بن نوح أبي الترك؛ وقال السدّيّ: الترك سريّة من يأجوج ومأجوج خرجت تغير فجاء ذو القرنين فضرب السدّ فبقيت خارجه. وقال قتادة: إنّ ذا القرنين بنى السدّ على إحدى وعشرين قبيلة، وبقيت منهم قبيلة دون السدّ فهم الترك؛ وقال كعب هم نادرة من ولد آدم، وذلك أنّ آدم احتلم ذات يوم وامتزجت نطفته بالتراب فخلق الله من ذلك الماء والتراب يأجوج ومأجوج فهم متصلون بنا من جهة الأب دون الأمّ؛ وهذا بعيد انتهى<sup>(۱)</sup>.

**أقول؛** سيأتي بيان أحوالهم في كتاب الغيبة إن شاء الله تعالى . ثمّ اعلم أنّا إنّما أوردنا قصّة ذي القرنين بعد قصص إبراهيم ﷺ تبعاً للصدوق ﷺ، ولما مرّ من أنّه كان في زمنه ﷺ، وذهب بعض المؤرّخين إلى أنّه كان متقدّماً على إبراهيم ﷺ.

غويبة، قال الثعلبيّ في العرائس: يحكى أنّ الواثق بالله رأى في المنام كأنّ السدّ مفتوح، فوجّه سلاما الترجمان في خمسين رجلاً وأعطاه ديته خمسة آلاف دينار، وأعطى كلّ رجل من الخمسين ألف درهم ورزق سنة، وأعطاه مائتي بغل لحمل الزاد والماء، فتوجّه من سرّمن رأى بكتاب من الواثق إلى إسحاق بن إسماعيل صاحب أرمينيّة وكان بتفليس، وكتب له إسحاق إلى صاحب السرير ملك الأردن، وكتب له ملك الأردن إلى طلخيذ فيلاذ شاه ملك الخزر فأقام عنده حتّى وجه خمسين رجلاً أدلاء فساروا خمسة وعشرين يوماً حتّى انتهوا إلى أرض سوداء منتنة الريح، وكانوا قد حملوا خلاً يشمّونه من الرائحة الكريهة، فساروا فيها

ثمّ ساروا في مدن خربة عشرين يوماً، فسالوا عن تلك المدن فقالوا: إنّها قد ظهرت يأجوج ومأجوج فخرّبوها، ثمّ ساروا إلى حصون بالقرب من الجبل يتكلّمون بالعربية والفارسية يقرأون القرآن، لهم كتاتيب ومساجد، فقالوا: من القوم؟ قالوا: رسل أمير المؤمنين فقالوا: من أمير المؤمنين؟ قالوا: بالعراق، فتعجّبوا وقالوا: شيخ أو شابّ، وزعموا أنّه لم يبلغهم خبره، ثمّ ساروا إلى جبل أملس ليس عليه خضرة، وإذا جبل مقطوع بواد عرضه مائة وخمسون ذراعاً، فإذا عضادتان مبنيّتان مقابلتا الجبل من جنبتي الوادي، كلّ عضادة خمسة وعشرون ذراعاً، فإذا عضادتان مبنيّتان مقابلتا الجبل من جنبتي الوادي، كلّ بعضادة خمسة وعشرون ذراعاً، فإذا عضادتان مبنيّتان مقابلتا المعبل من جنبتي الوادي، كلّ وعشرون ذراعاً، قد ركبت طرفاه على العضادتين، على كلّ واحدة مقدار عشرة أذرع في بنحاس في سمك خمسين ذراعاً، وإذا دروند من حديد طرفاه على عضادتين، طوله مائة وعشرون ذراعاً، قد ركبت طرفاه على العضادتين، على كلّ واحدة مقدار عشرة أذرع في عرض خمسة أذرع؛ وفوق ذلك الدروند بني بذلك اللّبن من الحديد المنصب في النحاس إلى عرض خمسة أذرع؛ وفوق ذلك الدروند بني بذلك اللّبن من الحديد المنصب في النحاس إلى رأس الجبل، وارتفاعه مدّ البصر، وفوق ذلك شرف من حديد، فر من حديد، في طرف كلّ شرفة قرنان مبني بعضها إلى بعض كلِّ واحد إلى صاحبه، وإذا باب [له] مصراعان منصوبان من حديد عرض كلِّ باب خمسون ذراعاً في ارتفاع خمسين ذراعاً، قائمتاهما في دورهما على قدر الدروند وعلى الباب قفل طوله سبعة أذرع في غلظ ذراع، وارتفاع القفل من الأرض خمسة وخمسون ذراعاً، وفوق القفل مقدار خمسة أذرع غلق، وعلى الغلق مفتاح طوله ذراع ونصف، وله أثنا عشر دندانجة كلِّ واحدة كدسجدة منجل من أعظم ما يكون، ومعلَّق في سلسلة طولها ثمانية أذرع في استدارة أربعة أشبار، والحلقة الَّتي في السلسلة مثل حلقة المنجنيق؛ وعتبة الباب عشرة أذرع، في وسطه مائة ذراع، سوى ما تحت العضادتين، والظاهر منها خمسة أذرع، هذا كلَّه بذراع السواد، ورئيس تلك الحصون يركب في كلَّ جمعة في عشرة فوارس، مع كلِّ فارس مرزبة من حديد، كلِّ واحد منها خمسون منًّا، فيضرب القفل بالمرزبات في كلِّ يوم ثلاث ضربات يسمع من وراء الباب الصوت، ويعلمون أنَّ هناك حفظة، ويعلم هؤلاءٍ أنَّ أولئك لم يحدثوا في الباب حدثاً، وإذا ضربوا أصغوا إليها بآذانهم يسمعون من داخل دويّاً، وبالقرب من هذا الجبل حصنٌ عظيم كبيرٌ عشرة فراسخ في عشرة فراسخ، تكسيرها مائة فرسخ، ومع الباب حصنان يكون كلِّ واحد منهما مائتي ذراع في مائتي ذراع، وعلى باب هذين الحصنين صخرتان، وبين الحصنين عين ماء عذب، وفي أحد الحصنين آلة البناء الَّتي بني بها السدَّ: من قدور الحديد، ومغارف من حديد مثل قدر الصابون، وهناك بعض اللّبن من الحديد قد التصق بعضه ببعض من الصدأ واللّبنة ذراع ونصف في طول شبر، وسألنا هل رأوا هناك أحداً من يأجوج ومأجوج؟ فذكروا أنَّهم رأوا عدَّة منهم فوق الشرف، فهبت ريح سوداء فألقتهم إلى جانبهم، وكان مقدار الرجل في رأي العين شبراً ونصفاً .

قال : فلمّا انصرفنا أخذتنا الأدلّاء على نواحي خراسان فعدلنا إليها فوقعنا إلى القرب من سمرقند على سبع فراسخ، وكان أصحاب الحصن قد زوّدونا الطعام ثمَّ سرنا إلى عبد الله ابن طاهر فوصلنا بمائة ألف درهم، ووصل كلّ رجل كان معي خمسمائة درهم، وأجرى على كلّ فارس خمسة دراهم وعلى كلّ راجل ثلاثة دراهم كلّ يوم حتّى صرنا إلى الري، ورجعنا إلى سرّ من رأى بعد ثمانية وعشرين شهراً<sup>(1)</sup>.

## ۹ - باب قصص يعقوب ويوسف على نبينا وآلم وعليهما الصلاة والسلام

**الآيات: البقرة «٢»: ﴿**وَوَصَّىٰ بِهَآ إِبَرَهِتُمُ بَنِيهِ وَيَعْقُولُ يَنَبِينَ إِنَّ اللَّهُ أَصْطَغَى لَكُمُ الَّذِينَ فَلَا تَمُوتُنَّ إِلَّا وَأَنتُم تُسْلِمُونَ (٢) أَمْ كُنتُم شُهَدَآة إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعْبُدُ إِلَىهَكَ وَإِلَىٰهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِتِمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ إِنَّهُ وَخِدًا وَخَقُ لَهُ مُسْلِمُونَ (٢) .

عرائس المجالس المسمى قصص الأنبياء للتعلبي، ص ٣٢٨.

**آل عمران (٣٣: ﴿ كُلُّ ٱلطَّ**مَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةٍ بِلُ عَلَى نَفْسِهِ. مِن قَبْلِ أَن تُنَزَّلَ ٱلتَّوْرَنِيةُ قُلْ فَأْتُوا بِالتَّوَرَنَةِ فَأَتْلُوهَآ إِن كُنتُمَ مَنَذِقِينَ﴾ (١٩٣.

يوسف ١٢٦»: ﴿ نَحْنُ نَقْشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَهُمْ يَتَكُرُونَ ﴾ ٣١ – ١٠٢. مريم د11»: ﴿ وَهَبْنَا لَهُ إِسْحَنَ وَيَعَقُوبُ ۖ وَكُلًا جَعَلْنَا نَبِيُّ ﴾ ٤٩».

تفسير؛ قال الطبرسيّ تقلمُه : ﴿ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسَرَّوَيلُكُ أي يعقوب ﴿ عَلَى نَفَسِهِ. ﴾ اختلفوا في ذلك الطعام فقيل : إنّ يعقوب أخذه وجع العرق الّذي يقال له عرق النساء فنذر إن شفاه الله أن يحرّم العروق ولحم الإبل وهو أحبّ الطعام إليه ، عن ابن عبّاس وغيره ؛ وقيل : حرّم إسرائيل على نفسه لحم الجزور تعبّداً لله ، وسأل الله أن يجيز له فحوَّم الله تعالى ذلك على ولده ؛ وقيل : حرَّم زائدة الكبد والكليتين والشحم إلاّ ما حملته الظهور واختلف في أنّه تلايماً كيف حرّم على نفسه ؟ فقيل : بالاجتهاد وهو باطل ؛ وقيل : بالنذر ؛ وقيل : بنصّ ورد عليه ؛ وقيل : حرّمه على نفسه ؟ فقيل : بالاجتهاد وهو باطل ؛ وقيل : بالنذر ؛ وقيل : بنصّ ورد عليه ؛ وقيل : حرّمه كما يحرّم المستظهر في دينه من الزّهاد اللّذة على نفسه ﴿ مِن قَبِّل أَن تُنَزَّلَ ٱلتَوَرَئَةُ ﴾ أي كلّ الطعام كان حلالاً لنبي إسرائيل قبل أن تنزَّل التوراة على موسى ، فإنّها تضمّنت تحريم ما كانت حلالاً لبني إسرائيل .

واختلفوا فيما حرّم عليهم فقيل: إنّه حرَّم عليهم ما كانوا يحرّمونه قبل نزولها اقتداءً بأبيهم يعقوب؛ وقيل: لم يحرّمه الله عليهم في التوراة، وإنّما حرّم عليهم بعد التوراة بظلمهم وكفرهم، وكانت بنو إسرائيل إذا أصابوا ذنباً عظيماً حرّم الله عليهم طعاماً طيّباً وصبّ عليهم رجزاً وهو الموت، وذلك قوله تعالى: ﴿ فَيُظْلَمُ مِنَ الَّذِينَ هَادُواً﴾ الآية. وقيل لم يكن شيء من ذلك حراماً عليهم في التوراة وإنّما هو شيء حرّموه على أنفسهم اتّباعاً لأبيهم، وأضافوا تحريمه إلى الله فكذّبهم الله تعالى، واحتجّ عليهم بالتوراة، فلم يحسروا على إتيان التوراة لعلمهم بصدق النبي تشكر وكذبهم، وكان ذلك دليلاً ظاهراً على صحّة نبيّنا تشكر الله عليهم.

١ - فس: محمّد بن جعفر، عن محمّد بن أحمد، عن عليّ بن محمّد، عمّن حدّثه، عن المنقريّ، عن عمرو بن شمر، عن إسماعيل بن السنديّ، عن عبد الرحمن بن أسباط القرشيّ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَمَ وَٱلشَمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَمَ وَٱلشَمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَمَا وَٱلشَمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَما وَالشَمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَما وَاللهُ الله وقال الله عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَما وَالشَمْسَ وَٱلْفَمَرَ وَاللهِ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله : ﴿ إِنّي رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْكَما وَاللهُ وقال وقابس سَيجِدِينَ في قال في تسمية النجوم : هو الطارق وحوبان والذيال وذو الكتفين ووثاب وقابس وعمودان وفيلق ومصبح والصرح والفروغ والضياء والنور . يعني الشمس والقمر ، وكلّ هذه النجوم محيطة بالسماء.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ قال: تأويل هذه الرؤيا أنّه سيملك مصر ويدخل عليه أبواه وإخوته، أمّا الشمس فأمّ يوسف راحيل، والقمر يعقوب، وأمّا أحد عشر كوكباً فإخوته، فلما دخلوا عليه سجدوا شكراً لله وحده حين نظروا إليه وكان ذلك السجود لله .

قال عليٍّ بن إبراهيم: فحدَّثني أبي، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ أنَّه كان من خبر يوسف أنَّه كان له أحد عشر أخاً، وكان له من أمَّه أخَّ واحدٌ يسمَّى بنيامين، وكان يعقوب إسرائيل الله – ومعنى إسرائيل الله أي خالص الله – ابن إسحاق نبيّ الله ابن إبراهيم خليل الله، فرأى يوسف هذه الرؤيا وله تسع سنين فقصّها على أبيه، فقال يعقوب: ﴿ قَالَ يَنْبُنَى لَا نَقْصُصْ رُمْيَاكَ عَلَى إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُوا لَكَ كَيْدًا إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ لِلإِنسَنِ عَدُقٌ مُّبِينً قوله : ﴿ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَبْدُآً﴾ أي يحتالوا عليك، فقال يعقوب ليوسف: ﴿ وَكَذَلِكَ يَجْنَبِيكَ رَبُّكَ وَيُعَلِّمُكَ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأُحَادِيثِ وَبُتِدُّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ ءَالٍ يَعْقُوبَ كَمَا أَنْتَهَا عَلَىٰ أَبَوَبْكَ مِن فَبْلُ إِبْرَهِيمَ وَإِسْخَقُ إِنَّ رَبَّكَ عَلِيرُ حَكِيرُ وَكَان يوسف من أحسن النَّاس وجهاً، وكان يعقوب يحبُّه ويؤثره على أولاده، فحسده إخوته على ذلك؛ وقالوا فيما بينهم ما حكى الله بَجْرَيِّكَ : ﴿ إِذْ قَـالُواْ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى أَبِينَا مِنَّا وَنَحْنُ عُمَّمَةً أَي جماعة ﴿ إِنَّ أَبَانَا لَغِي ضَلَالٍ تُبِبِنِهِ فعمدوا على قتل يوسف فقالوا : نقتله حتّى يخلو لنا وجه أبينا فقال لاوي : لا يجوز قتله ولكن نغيبه عن أبينا ونحن نخلو به، فقالوا كما حكى الله بَبْرَجَةٍ : ﴿ يَتَأْبَانَا مَا لَكَ لَا تَأْمَنُنَا عَلَى بُوسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَصِحُونَ أَرْسِلْهُ مَعَنَا خَـدًا يَرْبَعْ وَيَلْعَبْ إِنَّ يرعى الغنم ويلعب ﴿ وَإِنَّا لَهُ لَحَنِظُونَ ﴾ فأجرى الله على لسان يعقوب ﴿ إِنِّي لَيَحْزُنُهُنَّ أَن تَذْهَبُهُوا بِهِ. وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّنْبُ وَأَنتُد عَنْهُ غَنفِلُونَ ﴾ فقالوا كما حكى الله : ﴿ لَبِنَّ أَحَكَلُهُ ٱلذِّنْبُ وَنَحْنُ عُصْبَةً إِنَّآ إِذَا لَخَايِرُونَ﴾ العصبة، عشرة إلى ثلاثة عشر ﴿ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ. وَأَجْمَعُوا أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيَبَتِنِ ٱلجُبُ وَأَوْجَبْنَا إِلَيْ فَ تُنَبِّتَنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَاذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُكَ ﴾ أي تخبرهم بما همّوا به؛ وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿ لَنُبَتِنَهُمُ بِأَمْرِهِمْ هَنَذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُهُنَّهُ يقول: لا يشعرون أنَّك أنت يوسف، أتاء جبرئيل فأخبره بذلك<sup>(1)</sup>.

بيان: قال الطبرسي يمنية : يعقوب هو إسرائيل الله – ومعناه : عبد الله الخالص – ابن إسحاق نبي الله، ابن إبراهيم خليل الله. وفي الحديث أنّ النبي يمني قال : الكريم ابن الكريم ابن الكريم ابن الكريم يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. وعن ابن عبّاس أنّ يوسف رأى في المنام ليلة الجمعة ليلة القدر أحد عشر كوكباً نزلت من السماء فسجدت له ورأى الشمس والقمر نزلا من السماء فسجدا له، قال : فالشمس والقمر أبواه، والكواكب إخوته الأحد عشر. وقال السدي : الشمس أبوه والقمر خالته، وذلك أنّ أمّه راحيل قد ماتت؛ وقال ابن عبّاس : الشمس أمّه والقمر أبوه؛ وقال وهب : كان يوسف رأى وهو ابن سبع سنين أنّ أحد عشر عصاً طوالاً كانت مركوزة في الأرض كهيئة الدائرة، وإذا عصا صغيرة وثبت عليها حتى اقتلعتها وغلبتها، فوصف ذلك لأبيه فقال له : إيّاك أن تذكر ذلك لإخوتك .

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳٤۱.

ثمّ رأى وهو ابن اثنتي عشرة سنة أنّ أحد عشر كوكباً والشمس والقمر سجدن له، فقصّها على أبيه فقال له : ﴿ لَا نَق**َصُصُ** الآية ؛ وقيل : إنّه كان بين رؤياه وبين مصير أبيه وإخوته إلى مصر أربعون سنة ؛ وقيل : ثمانون سنة .

قوله تعالى : ﴿ وَكَذَلِكُم أَي كما أراكَ هذه الرويا ﴿ يَجَبَّبِكَ رَئِكُم أَي يصطفيك ويختارك للنبوّة ﴿ وَيُكَمِّنُكَ مِن تَأْوِيلِ الْأَحَدِيثِهِ أَي من تعبير الرؤيا ؛ قيل : وكان أعبر الناس للرؤيا أو مطلق العلوم والأخبار السالفة والآتية ﴿ لَقَدَ كَانَ فِي يُوسُكَ وَلِخُوَيْدِيمَهُ كان ليعقوب اثنا عشر ولداً، وقيل : أسماؤهم روبيل وهو أكبرهم، وشمعون ولاوي ويهودا وريالون ويشجر . وأمّهم ليّا بنت ليّان وهي ابنه خالة يعقوب، ثمّ توفّيت ليّا فتزوّج يعقوب أختها راحيل فولدت أربعة بنين : دار وتفنالي وحاد وأشر ﴿ لَمُوسُتُ وَأَخُوبُهُ أَي بنيامين ﴿ وَعَنْ عُصَبَهُم الأخرى بلهة أربعة بنين : دار وتفنالي وحاد وأشر ﴿ لَمُوسُتُ وَأَخُوبُهُ أَي بنيامين ﴿ وَعَنْ عُصَبَهُم أَي جماعة اربعة بنين : دار وتفنالي وحاد وأشر ﴿ لَمُوسْتُ وَأَخُوبُهُ أَي بنيامين ﴿ وَعَنْ عُصَبَهُه أَي جماعة عنصب بعضنا لبعض، ويعين بعضنا بعضاً فنحن أنفع لأبينا ﴿ لَنِي صَبَكَلِ شَبِينِهُ أَي ذهاب عن الدنيويّ، إذ نحن أقوم بأموره؛ وأكثر المفسرّين على أن إخوة يوسف كانوا أنياء، وقال بعضهم : لم يكونوا أنبياء لأن الأنبياء لا يقع منهم القبائح . وروى ابن بابويه في كتاب النبوة الدنيويّ، إذ نحن أقوم بأموره؛ وأكثر المفسرّين على أن إخوة يوسف كانوا أنبياء، وقال بعضهم : لم يكونوا أنبياء لأن الأنبياء لا يقع منهم القبائح . وروى ابن بابويه في كتاب النبوة بإسناده عن ابن بزيع، عن حنان بن سدير قال : قلت لأبي جعفر غضيّيّية : أكان أولاد يعقوب أنبياء؟ فقال : لا، ولكنّهم كانوا أسباطاً أولاد الأنبياء، ولم يفارقوا الذيا إلا سعداء تابوا وتذكروا ما صنعوا .

فَيْنُ لَكُمْ وَجُدُ أَبِكُمْ أَي تَخلص لَكُم محبّته ﴿ قَالَ قَآبُلُ مِنْهُمَ أَي روبيل؛ وقيل يهودا؛ وقيل: لاوي ﴿ في غَبُنَبَتِ ٱلْجُبَ أي في قعر البئر، واختلف فيه فقيل: هو بئر بيت المقدس، وقيل بأرض الأردن؛ وقيل: بين مدين ومصر؛ وقيل: على ثلاثة فراسخ من منزل يعقوب ﴿ وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ ٱلذِّنْبُ قيل: كانت أرضهم مذئبة. وكانت السباع ضارية في ذلك الوقت؛ وقيل: إن يعقوب غليتي رأى في منامه كأنَّ يوسف قد شدّ عليه عشرة أذوب ليقتلوه، وإذا ذئب منها يحمي عنه، فكأنَّ الأرض انشقت فدخل فيها يوسف فلم يخرج إلا بعد ثلاثة وإذا ذئب منها يحمي عنه، فكأنَّ الأرض انشقت فدخل فيها يوسف فلم يخرج إلا بعد ثلاثة اليّام، فمن ثمّ قال هذا، فلقَنهم العلّة وكانوا لا يدرون؛ وروي عن النبيّ إنه قال: لا تلقنوا الكذب فتكذبوا، فإنَّ بني يعقوب لم يعلموا أنَّ الذئب يأكل الإنسان حتّى لقَنهم أبوهم.

وقيل: كنّى عنهم بالذئب مساترة عنهم؛ وقال الحسن: جعل يوسف في الجبّ وهو ابن سبع عشرة سنة، وكان في البلاء إلى أن وصل إليه أبوه ثمانين سنة، ولبث بعد الاجتماع ثلاثاً وعشرين سنة، ومات وهو ابن مائة وعشرين سنة؛ وقيل: كان له يوم أُلقي في الجبّ عشر سنين ؛ وقيل: اثنا عشر؛ وقيل: سبع؛ وقيل: تسع، وجمع بينه وبين أبيه وهو ابن أربعين سنة<sup>(1)</sup>.

(۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٦٣.

 قال الطبرسي تظنه في قوله تعالى : ﴿ وَجَمَاءَتْ سَيَّارَةَ ) أي جماعة مارة قالوا : وإنما جاءت من قبل مدين يريدون مصر فأخطأوا الطريق فانطلقوا يهيمون حتى نزلوا قريباً من الجبّ وكان الجبّ في قفرة بعيدة من العمران وإنما هو للرعاة والمجتاز، وكان ماؤها ملحاً فعذب وقيل: كان الجبّ بظهر الطريق ﴿ فَأَرْسَلُوْا وَارِدَهُمْ) أي بعثوا من يطلب لهم الماء قالوا : فكان رجلاً يقال له مالك بن زعر ﴿ فَأَدْلَىٰ دَلَوَمُ إ ي أرسل دلوه في البئر ليستقي فتعلن يوسف بالحبل فلما خرج إذا هو بغلام أحسن ما يكون من الغلمان، قال النبي عظيم: : أعطي يوسف شطر الحسن والنصف الآخر لسائر الناس، وقال كعب: كان يوسف حسن الوجه، جعد الشعر، ضخم العين، مستوي الخلق، أبيض اللون، غليظ الساقين والعضدين خميص البطن صغير السرة وكان إذا تبسم رأيت النور في ضواحكه وإذا تكلم رأيت في كلامه شعاع النور يلتهب عن ثنايا. ولا يستطيع أحد وصفه وكان حسنه كضوء النهار في الليل وكان يشبه آدم غَلِيَظِيرُ يوم خلقه الله وصوّره ونفخ فيه من روحه قبل أن يصيب المعصية ﴿قَالَ يَنَبُّشَرَىٰ﴾ بشّر نفسه وقيل: هو اسم رجل من أصحابه ناداه ﴿ وَأُسَرُّوهُ بِعَنْعَةٌ ﴾ أي وأسروا يوسف الذين وجدوه من رفقاتهم من التجار مخافة شركتهم فقالوا : هذه بضاعة لأهل الماء دفعوه إلينا لبيعه لهم وقيل : وأسرَّ اخوته يكتمون أنه أخوهم فقالوا هو عبد لنا قد أبق وقالوا بالعبرانية: «لئن قلت أنا أخوهم قتلناك» فتابعهم على ذلك لئلا يقتلوه عن ابن عباس ﴿ وَشَرَقُ بِشَمَنٍ بَخْسِ، أي ناقص قليل ﴿ دَرَجِمَ مَعْدُودَةٍ ﴾ أي قليلة وذكر العدد عبارة عن القلة ، وقيل: أنهم كانوا لا يزنون الدراهم ما دون الأوقية، وهي الأربعون ويزنون الأوقية فما زاد عليها ﴿ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ ٱلْزَهِدِينَ﴾ قيل يعني إن الذين أشتروه كانوا غير راغبين في شرائه لأنهم وجدوا عليه علامة الأحرار وقيل: يعني الذين باعوه من إخوته كانوا غير راغبين في يوسف ولا في ثمنه ولكنهم باعوه حتى لا يظهر ما فعلوا به، وقيل: كانوا من الزاهدين فيه لم يعرفوا موضعه من الله وكرامته قمنه طاب الله ثراءة. [مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٧٨].

اخبرنا أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن الرّضا ﷺ في قول الله : ﴿وَشَرَوْهُ بِشَمَنٍ بَخْسٍ دَرَهِمَ مَعَدُودَةٍ﴾ قال : كانت عشرين درهماً، والبخس : النقص، وهي قيمة كلب الصيد إذا قتل، كان قيمته عشرين درهماً<sup>(۱)</sup>.

ص: بالإسناد عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفَّار، عن ابن عيسى مثله «ص ٢١٣٨.

بيان؛ المشهور بين الأصحاب في كلب الغنم عشرين، وفي كلب الصيد أربعين، أو القيمة فيهما، وسيأتي في كتاب الديات. وقال الطبرسي تقله: قبل: كانت الدراهم عشرين درهماً، عن ابن مسعود وابن عبّاس والسدّيّ، وهو المرويّ عن عليّ بن الحسين عنيّه، قالوا: وكانوا عشرة فاقتسموها درهمين درهمين؛ وقبل: كانت اثنين وعشرين درهماً، عن مجاهد؛ وقبل: كانت أربعين درهماً، عن عكرمة؛ وقبل: ثمانية عشر درهماً، عن أبي عبد الله عليية ؛ واختلف فيمن باعه فقيل: إنّ إخوة يوسف باعوه، وكان يهودا منتبذاً ينظر إلى عبد الله عليية ؛ واختلف فيمن باعه فقيل: إنّ إخوة يوسف باعوه، وكان يهودا منتبذاً ينظر إلى وأكثر المفسّرين؛ وقبل: باعه الواجدون بمصر، عن قتادة؛ وقبل: إنّ الذين أخرجوه من وأكثر المفسّرين؛ وقبل: باعه الواجدون بمصر، عن قتادة؛ وقبل: إنّ الذين أخرجوه من الجبّ باعوه من السيّارة، عن الأصمّ ؛ والأصحّ الأول، وذكر أبو حمزة الثماليّ في تفسيره قال: فلم يزل مالك بن زعر وأصحابه يتعرّفون من الله الخير في سفرهم ذلك حتّى فارقوا يوسف ففقدوا ذلك، قال: وتحرّك قلب مالك ليوسف فأتاه، فقال: أخبرني من أنت؟ فانتسب له يوسف ولم يكن مالك يعرفه، فقال: أنا يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، في الترمه مالك وبكى، ولم يكن مالك رجلاً عاقراً لا يولد له، فقال ليوسف: الوحوت ربك أن يهب لي ولداً، فريا وراه مالك ربه أن يولد له، فقال يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، فالتزمه مالك وبكى، وكان مالك رجلاً عاقراً لا يولد له، فقال ليوسف: لو دعوت ربك أن يهب لي ولداً، فدعا يوسف ربّه أن يهب له ولداً ويجعلهم ذكوراً، فولد له اثنا عشر بطناً في كلّ بطن غلامان<sup>(Y)</sup>.

وقال السيّد المرتضى تظلم في كتاب تنزيه الأنبياء: فإن قال قائل: كيف صبر يوسف علي العبوديّة ولم ينكرها؟ وكيف يجوز على نبيّ الصبر على أن يستعبد ويسترقَّ؟ الجواب: قيل له: إنّ يوسف عليّك لم يكن في تلك الحال نبيّاً على ما قاله كثير من النّاس، ولمّا خاف على نفسه القتل جاز أن يصبر على الاسترقاق، ومن ذهب إلى هذا الوجه يتأوّل قوله تعالى: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ لَتُنَبَئَنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَٰذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُنَكُ على أنّ الوحي لم يكن في تلك الحال، بل كان في غيرها، ويصرف ذلك إلى الحال المستقبلة التي كلي يكن

ووجه آخر : وهو أنَّ الله لا يمتنع أن يكون أمره بكتمان أمره والصبر على مشقّة العبوديّة امتحاناً وتشديداً في التكليف، كما امتحن أبويه إبراهيم وإسحاق أحدهما بنمرود والآخر بالذبح.

ووجه آخر : وهو أنَّه يجوز أن يكون ﷺ قد خبَّرهم بانَّه غير عبد وأنكر عليهم ما فعلوه

(1) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٤٢.
 (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٧٩.

۹ – باب/ قصص يعقوب ويوسف 🚓 ...

من استرقاقه إلا أنَّهم لم يسمعوا منه ولا أصغوا إلى قوله وإن لم ينقل ذلك، فليس كلَّ ما جرى في تلك الأزمان قد اتّصل بنا .

ووجه آخر : وهو أنّ قوماً قالوا : إنّه خاف القتل فكتم أمر نبوّته وصبر على العبوديّة، وهذا جوابٌ فاسدٌ لأنّ النبيّ لا يجوز أن يكتم ما أرسل به خوفاً من القتل لأنّه يعلم أنّ الله تعالى لم يبعثه للأداء إلاّ وهو عاصم له من القتل حتّى يقع الأداء ويسمع الدعوة، وإلاّ كان نقضاً للغرض. انتهى كلامه رحمة الله عليه<sup>(1)</sup>.

٣ - فس: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿ وَجَآتُهُو عَلَن قَبِيصِدٍ. بِدَمِ كَذِبٍ﴾ قال: إنَّهم ذبحوا جدياً على قميصه؛ وقال عليَّ بن إبراهيم: ورجع إخوته وقالوا : نعمد إلى قميصه فنلطخه بالدم فنقول لأبينا : إنَّ الذئب أكله، فلمَّا فعلوا ذلك قال لهم لاوي: ياقوم ألسنا بني يعقوب إسرائيل الله ابن إسحاق نبيّ الله بن إبراهيم خليل الله؟ أفتظنُّون أنَّ الله يكتم هذا الخبر عن أنبيائه؟ فقالوا : وما الحيلة؟ قال : نقوم ونغتسل ونصلِّي جماعةً ونتضرّع إلى الله تبارك وتعالى أن يكتم ذلك عن أبينا فإنّه جوادٌ كريمٌ فقاموا واغتسلوا وكان في سنَّة إبراهيم وإسحاق ويعقوب أنَّهم لا يصلُّون جماعةً حتَّى يبلغوا أحد عشر رجلاً فيكون واحدٌ منهم إمام عشرة يصلُّون خلفه، فقالوا : كيف نصنع وليس لنا إمام؟ فقال لاوي : نجعل الله إمامنا، فصلُّوا وبكوا وتضرَّعوا وقالوا: يا ربَّ اكتم علينا هذا، ثمَّ جاؤوا إلى أبيهم عشاءً يبكون ومعهم القميص قد لطخوه بالدم ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَّانَا ٓ إِنَّا ذَهَبْنَا نَسْتَبِقُ ﴾ أي نعدو وتركنا يوسف عند متاعنا فأكله الذئب إلى قوله : ﴿ عَلَنَ مَا تَعَمِعُونَ ﴾ ثمَّ قال يعقوب : ما كان أشدَّ غضب ذلك الذئب على يوسف وأشفقه على قميصه حيث أكل يوسف ولم يمزق قميصه؟! قال: فحملوا يوسف إلى مصر وباعوه من عزيز مصر (٢)، فقال العزيز : ﴿ لِأَمْرَأَيِّدِ أَكْرِمِي مَنْوَنَهُ ﴾ أي مكانه ﴿عَسَنَ أَن يَنفَعَنَآ أَوْ نُنَّخِذُهُ وَلَدَأَهُ ولَم يكن له ولدٌ فأكرموه وربّوه، فلمّا بلغ أشدّه هوته امرأة العزيز، وكانت لا تنظر إلى يوسف امرأة إلاً هوته، ولا رجل إلاَّ أحبَّه، وكان وجهه مثل القمر ليلة البدر، فراودته امرأة العزيز وهو قوله: ﴿وَرَوَدَتُهُ ٱلَّتِي هُوَ فِي بَيْنِهَا عَن نَفْسِهِ. وَغَلَقَتِ

- (١) تنزيه الأنبياء، ص ٤٦.
- (٢) قال الطبرسي في قوله تعالى : ﴿وَقَالَ ٱلَّذِى ٱشْتَرْبَنَهُ بِن مِعْرَكٍ : أي من أهل مصر وكان المشتري خازن فرعون مصر وخليفته واسمه قطفير وقيل : طغير وكان يلقب بالعزيز وباعه مالك بن زعر منه بأربعين ديناراً وزوج نعل، وثوبين أبيضين عن ابن عباس وقيل تزايدوا حتى بلغ وزنه ورقاً ومسكاً وحرايراً واسم امرأة العزيز راعيل ولقبها زليخا والملك كان الريان بن الوليد وقيل : لم يمت حتى آمن بيوسف وملك بعده قابوس بن مصعب فدعاه يوسف إلى الاسلام فأبى، وقال ابن عباس : العزيز ملك مصر دراودته أي طلبت منه أن يواقعها ﴿وَعَلَّفَسَتِ ٱلأَبَوْنَبَكَ قَالُوا كانت سبعة، ﴿وَقَالَتَ هَبْتَ لَلْكَ أَي أَقبل وبادر طاب ثراه؟ [مجمع اليان، ج ٥ ص ١٣٥].

ٱلأَبَوَنِبَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَادَ ٱللَّهِ إِنَّهُ رَتِي أَحْسَنَ مَنْوَاتٌ إِنَّهُ لَا يُفْلِحُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ فما زالت تخدعه حتى كان كما قال الله تعالى : ﴿وَلَقَدْ هَمَتَ بِدٍ وَهَمَ بِهَا لَوَلَا أَن زَمَا بُرْهَىٰ رَيْدٍ ﴾ فقامت امرأة العزيز وغلقت الأبواب فلمّا همّا رأى يوسف صورة يعقوب في ناحية البيت عاضاً على إصبعه يقول : يا يوسف أنت في السماء مكتوب في النبيّين ، وتريد أن تكتب في الأرض من الزناة؟! فعلم أنّه قد أخطأ وتعدّى .

وحدّثني أبي، عن بعض رجاله رفعه قال: قال أبو عبد الله : لمّا همّت به وهمّ بها قامت إلى صنم في بيتها فألقت عليه ملاءة لها، فقال لها يوسف : ما تعملين؟ فقالت : ألقي على هذا الصنم ثوباً لا يرانا فإنّي أستحيي منه، فقال يوسف : أنت تستحيين من صنم لا يسمع ولا يبصر ولا أستحيي أنا من ربّي؟! فوثب وعدا وعدت من خلفه وأدركهما العزيز على هذه الحالة وهو قول الله : ﴿وَأَسْتَبَقَا ٱلبَابَ وَقَدَّتَ قَيِيصَهُ مِن دُبُرُ وَأَلْفَيَا سَيّدَهَا لَذَا ٱلبَابَ ﴾ فبادرت المأة العزيز فقالت للعزيز : ﴿مَا جَزَآهُ مَنَ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوَمًا إِلَا أَن يُسْجَنَ أَوَ عَذَابً أَلِيكُ وهذه للعاديز فقالت للعزيز على هذه المأة العزيز فقالت للعزيز : ﴿مَا جَزَآهُ مَنَ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوَمًا إِلَا أَن يُسْجَنَ أَوَ عَذَابً أَلِيكُ فا يوسف للعزيز : فقالت للعزيز عن نَقْسِي وَشَهِدَ سَاهِدٌ مِن أُبَو أَلْ أَن يُسْجَنَ أَوَ عَذَابًا أَلِيكُ فا يوسف للعزيز : فقالت للعزيز : في عن نَقْسَى وَشَهِدَ سَاهِدُ مِن أَلَا أَن يُسْجَنَ أَوَ عَذَابً أَلِيكُ فقال الملك : سل هذا الصبي في المهد فإنه يشهد أنها راودتني عن نفسي، فقال العزيز للصبيً فأنطق الله الصبي في المهد ليوسف حتى قال: في كَابَ كَابَ قَالَا وادتني عن نفسي، فقال العزيز للصبيً

(۱) قوله تعالى: ﴿وَشَهِدَ شَاهِدٌ ﴾: قال ابن عباس وابن جبير : انه كان صبي في المهد قيل : وكان الصبي ابن أخت زليخا وهو ابن ثلاثة أشهر وقيل : شهد رجل حكيم من أهلها ﴿وَقَالَ نِسَوَةٌ ﴾ قيل : هن اربع نسوة امرأة صافي الملك وامرأة الخباز وامرأة صاحب الدواب وإمرأة صاحب السجن، وزاد مقاتل امرأة الحاجب ﴿ يَعْرَفُونَ ﴾ سماء مكراً لأن قصدهن كان أن تريهن يوسف وقيل : استكتمهن ذلك ما امرأة الحاجب ﴿ يَعْرَفُونَ ﴾ سماء مكراً لأن قصدهن كان أن تريهن يوسف وقيل : استكتمهن ذلك ما امرأة الحاجب ﴿ يَعْدَبُونَ ﴾ قبل : هن اربع امرأة الحاجب ﴿ يَعْرَفُونَ ﴾ قبل : هذا ربع الدواب وإمرأة صاحب السجن، وزاد مقاتل المرأة الحاجب ﴿ يَعْرَفُونَ ﴾ سماء مكراً لأن قصدهن كان أن تريهن يوسف وقيل : استكتمهن ذلك ما ظهرته ﴿ وَأَعْنَدَتْ هُنْ مُتْكَمُ ﴾ أي وسائد تتكين عليها وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : المتكام وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له وقال على المتكا وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقال علي أن أنه من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : أراد به الطعام لأن من دعي إلى طعام يعد له المتكا وقيل : أراد به المتكا وقيل : أراد من دعي إلى طعام وشراب على وقال عكرمة : هو كل ما يجز بسكين لأنه يؤكل في الغالب على متكا ، وقيل : أنه طعام وشراب على وقال عكرمة : هو كل ما يجز بسكين لأنه يؤكل في الغالب على متكا ، وقيل : أنه طعام وشراب على وقال عكرمة : هو كل ما يجز بسكين لأنه يؤكل في الغالب على متكا ، وقيل : أنه طعام وشراب على الما على المتكا ما يربي الما وشراب على منها من الما على الما على الما على وقال عكرمة : هو كل ما يجز بسكين لأنه يؤكل في الغالب على متكا ، وقيل : أنه طعام وشراب على ما يوال الما على الما على ما يوال الما وقيل : أنه ما يجز بسكين لأنه يؤكل في الغالب على متكا ، وقيل : أنه يؤلم أولما ما يجز الما يولي الما يعل الما يولي الما يول الما يولي إلما يول الما يولي الما يول الما يولي الما يول الما يولي الما يول الما يولي الما يول الما يول الما يول الما يولي إلما يول الما

عمومه، وروى ابن عباس وغير. «متكاً، خفيفة ساكنة التاء وقالوا المتك: الأترج. أقول: لعل علي بن إبراهيم هكذا رواه فلذا فسر، بذلك أو فسرّ، بمطلق الطعام ولما كان الواقع ذلك فسره به وَلَمَّا رَأَيْتُمُ أَكَبُرُبُمُ ﴾ أعظمته وتحيرن في جماله وقطّعن أيديهن بتلك السكاكين عن جهة الخطا بدل قطع الفواكه فما أحسسن إلا بالدم لم يجدن ألم القطع لإشتغال قلوبهن بيوسف والمعنى : جرحن أيديهن وقيل : أبنَّها ورَقَانَ حَسَنَ لِلَا بالدم لم يجدن ألم القطع لإشتغال قلوبهن بيوسف والمعنى : جرحن أمره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو تنزيهاً له عما رمخته به امرأة العزيز أو تنزيها لله من صفات العجز وتعجباً من قدرته على خلق مثله مره أو مُذا بَثَرًا إذ هَذاً إلاً مَلكًا كَمِيرٌ كأي هذا الجمال غير معهود من البشر بل ملك كريم لحسنه ولطافته أو لجمعه بين الحسن الوائق والكمال الفائق والعصمة البالغة وروى عن النبي يشكن أنه قال : رأيت ليلة المعراج يوسف في السماء الثانية وصورته صورة القمر ليلة البدر (تُمَرَ بَدَا لَمُ مَايان، ج ٥ ص (٢٩٦). أراد به الملك أو زليخا بأعوانها فغلب المذكر "منه رفع الله درجاته". [مجمع البيان، ج ٥ ص (٢٩٦). آلكَذِبِينَ (1) وَإِن كَانَ قَبِيصُمُ قُدُ مِن دُبُرٍ فَكَذَبَتَ وَهُوَ مِنَ السَّندِينِ (1) فلما رأى العزيز قميص يوسف قد تخرق من دبر قال لامرأته : ﴿ إِنَّمُ مِن حَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَ عَظِيمٌ ثُمَّ قال ليوسف : ﴿ أَعْرِضْ عَنَ هَذَأَ وَآسَتَقَفِرِى لِدَئْتِكَ إِنَّكَ حَصُنتِ مِنَ ٱلْمَاطِيبَ وَشاع الْخبر بمصر وجعلت النساء يتحدثن بحديثها ويعذلنها ويذكرنها وهو قوله : ﴿ وَقَالَ نِسْوَةً فِي الْمَدِينَةِ آمَرَاتُ الْعَزِيزِ ثَرَدِهُ فَنَهُا عَن نَقْسِمُ فَ فَعَن أَعْرَبُ اللَّهُ وَيعَدَلْنها ويذكرنها وهو قوله : ﴿ وَقَالَ نِسْوَةً فِي الْمَدِينَةِ آمَراتُ الْعَزِيزِ ثَرَدِهُ فَنَهُا عَن نَقْسِمُ فَ فِعلَن اللَّهِ اللَّهُ وَيعَدَلْنها ويذكرنها وهو قوله : ﴿ وَقَالَ نِسْوَةً فِي الْمَدِينَةِ آمَراتُ الْعَزِيزِ ثَرَدِه فَنَهُا عَن نَقْسِمُ فَ فَعَلَمُ فَعَلَى عَلَيْ اللَّهُ وَعَنْنا اللَّذَا وَقَالَ الْعَرْفَ وَعَالَ اللَّعْذِينَ عليهن مجلساً، ودفعت إلى كلّ امرأة أنرجة وستينا ، فقالت : اقطعن ، ثمّ قالت ليوسف : اخرج عليهن ، وكان في بيت فخرج يوسف عليهن فلما نظرن إليه أقبلن يقطعن أيديهن وقلن كما حكى الله يَرْعَن وَيمُ فَذَا سَمَتْ بِمَكْرِينَ أَنْسَتَ إَنَتِينَ وَيَعَ فَلْمَا نظرن إليه أقبلن يقطعن أيديهن وأعطت عليهن ، وكان في بيت فخرج يوسف عليهن فلما نظرن إليه أقبلن يقطعن ، ثمّ قالت ليوسف : اخر حكى الله يَرْحَدُهُ فَنْكَنسَمَتُ بِمَكْرِينَ أَنْسَلَتْ الْنَهُ أَنْ وَيَعَ فَى عَنْ اللَّعْذِيرِينَ وَ على فَعْلَت الله عنه إلَّي فَعْلَا وَقَالَتَ الْحَرُمُ عَلَيْنَ وَيَعْ فِي عَلَي إلى قوله : ﴿ إِنْ مَلَكَ كَرَيتُهُ وأَعْلَتَ مَا مَنْ عَنْ وَيعَمُ أَن وَي يَعْذَلْكَ الْتَعْذِيرَى فَي فَعَ عَنْ عَنْ مَا مَا عَامَرُهُ فَي فَعْنَ وَي فَي فَ عَنْ وَي فَي فَن عَنْ اللَّعْنَ فِي فَي فَعْنَ وَلَكُونَهُ فَقُولُ مَن اللَّهُ وَي اللَهُ عَنْ وَقُن عَنْ عَنْ عَنْ قُنْ وَقُ فَي قُلْنَ عَامَ وَ فَي عَنْ فَلْ عَنْ عَنْ فَعْ وَلَيْ عَنْ عَنْ عَا عُنْ أُنْ عَامِ عَالَ عَمْ وَلَ عَنْ فَنَ الللَّن عَنْ عَنْ عُنْ الْتَعْنَ فَ عَالَ وَا عَا عَا عَن وَلْ عَلْمُ اللَّا عَا عَا عَا عَالَ الللَّهُ عَا وَالَكُ الْنَا عَنْ عَان عَالَن عَان الْعَا عَنْ عَلَنْ عَالَ اللله الْعَان الْعَا عَنْ وَا عَا عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَنْ عَن الْعَي إِنْ عَنْ عَنْ

**بيان:** قال الطبرسيّ تلائله : يسأل ويقال: كيف قال يوسف: ﴿ السِّجْنُ أَحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدَعُونَنِيَ إِلَيْهِ ولا يجوز أن يراد السّجن الّذي هو المكان، وإن عنى السجن الّذي هو المصدر فإنّ السجن معصية كما أنّ ما دعونه إليه معصية فلا يجوز أن يريده؟ فالجواب أنّه لم يرد المحبّة التي هي الإرادة، وإنّما أراد أنّ ذلك أخف عليّ وأسهل. ووجه آخر المعنى : لو كان ممّا أريد لكان إرادتي له أشدً. وقيل : إنّ معناه: توطيني النفس على السجن أحبّ إليّ من توطيني النفس على الزنا.

ثمّ قال: فإن قيل: ما معنى سؤال يوسف اللّطف من الله وهو عالم بأنّ الله يعلمه لا محالة؟ فالجواب: إنّه يجوز أن تتعلّق المصلحة بالألطاف عند الدعاء المجدّد. ومتى قيل: كيف علم أنّه لولا اللّطف لركب الفاحشة وإذا وجد اللّطف امتنع؟ قلنا: لما وجد في نفسه من الشهوة وعلم أنّه لولا لطف الله ارتكب القبيح، وعلم أنّ الله يعصم أنبياءه بالألطاف وأنّ من لا يكون له لطف لا يبعثه الله نبيّاً<sup>(٢)</sup>.

٤ - فس: وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر على في قوله: ﴿ ثُمَرَ بَدَا لَمُهُ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُ أَلَا يَسْبُ فَي قوله: ﴿ ثُمَرَ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُ أَلَا يَسْبُ فَي قوله: ﴿ ثُمَرَ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُ أَلَا يَسْبُ فَي قوله: ﴿ ثُمَرَ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأَوُ أَلَا يَسْبُ فَي قوله: ﴿ ثُمَرَ بَدَا لَهُمْ مِنْ دَبر، رَأَوُ أَلَا يَسْبُ فَلْمَا مِلْ المَحْرِق من دَبر، وَالتَّابُ مَتَى حَتَى حِينِ فَي قوله: ﴿ ثُمَرَ بَعَدِ مَا رَأَوُ أَلَا يَكْ بَعْدِ مَا وَاللَّهُ مَنْ مَا مَ رَأَوُ أَلَا يَسْبُ فَي قوله: ﴿ ثُمَرًا يَعْذِ مَا رَزُونُ مَا يَعْدِ مَا وَاللّهُ مَنْ مَا مَ رَأَوُ أَلَا يَعْذَى مَا اللّهُ مَنْ مَا مَ أَنْ الْمَعْزِقِ مَنْ وَالْقَمْ مَنْ مَا مَ وَا واستباقهما الباب حتى سمع مجاذبتها إيّاه على الباب، فلمّا عصاها لم تزل مولعةً لزوجها إ

تفسير القمي، ج ١ ص ٣٤٤.
 مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٩٩.

حتّى حبسه ﴿وَدَخَلَ مَعَهُ ٱلسِّجْنَ فَتَبَانِ﴾ يقول: عبدان للملك<sup>(١)</sup>: أحدهما خبّازه والآخر صاحب الشراب، والّذي كذب ولم ير المنام هو الخبّاز<sup>(٢)</sup>.

**إيضاح:** قال الطبرسيّ تقلُّه : كان يوسف غَلِيَّةٍ لمَّا دخل السجن قال لأهله : إنَّى أُعبر الرؤيا، فقال أحد العبدين لصاحبه: هلمَّ فلنجرَّبه، فسألاه من غير أن يكون رأيا شيئًا، عن ابن مسعود؛ وقيل: بل رأيا على صحّة وحقيقة ولكنّهما كذبا في الإنكار عن مجاهد والجبَّائيِّ؛ وقيل: إنَّ المصلوب منهما كان كاذباً والآخر صادقاً، عن أبي مجاز ورواه عليّ بن إبراهيم أيضاً في تفسيره عنهم ﷺ والمعنى: قال أحدهما وهو الساقي: رأيت أصل حبلة عليها ثلاثة عناقيد من عنب فجنيتها وعصرتها في كأس الملك فسقيته إيَّاها وتقديره: أعصر عنب خمر، أي العنب الّذي يكون عصيره خمراً، فحذف المضاف، قال الزّجاج وابن الأنباريّ : والعرب تسمّي الشيء باسم ما يؤول إليه وإذا وضح المعنى ولم يلتبس، يقولون : فلان يطبخ الآجرّ ويطبخ الدبس، وإنَّما يطبخ اللَّبن والعصير؛ وقال قوم: إنَّ بعض العرب يسمُّون العنب خمراً حكى الأصمعيِّ عن المعتمر بن سليمان أنَّه لقي أعرابيًّا ومعه عنب فقال له: ما معك؟ قال: خمر. وهو قول الضحَّاك، فيكون معناه إنِّي أعصر عنباً وروي في قراءة عبد الله وأبيّ جميعاً : «إني رأيتني أعصر عنباً» وقال صاحب الطعام : إنّي رأيت كأن فوق رأسي ثلاث سلال فيها الخبز وأنواع الأطعمة، وسباع الطير تنهش منه وأمَّا تعبير رؤيا الساقي فروي أنَّه قال : أمَّا العناقيد الثلاثة فإنَّها ثلاثة أيَّام تبقى في السجن ثمَّ يخرجك الملك في اليوم الرابع وتعود إلى ما كنت عليه، وأجرى على مالكه صفة الربّ لأنَّه عبده فأضافه إليه، كما يقال: ربّ الدار، وربّ الضيعة؛ وأمّا صاحب الطعام فروي أنَّه قال له: بنسما رأيت، أمَّا السلال الثلاث فإنَّها ثلاثة أيَّام تبقى في السجن ثمَّ يخرجك الملك فيصلبك فتأكل الطير من رأسك. فقال عند ذلك: ما رأيت شيئاً وكنت ألعب، فقال يوسف: ﴿ قُطِيَ ٱلْأَمَرُ ٱلَّذِي فِيهِ تَسْنَغْتِيَانِ﴾ أي فرغ من الأمر الذي تساءلان وتطلبان معرفته، وما قلته لكما فإنَّه نازل بكما وهو كائن لا محالة، وفي هذا دلالة على أنَّه كان يقول ذلك على جهة الاخبار عن الغيب بما يوحى إليه لا كما يعبّر أحدنا الرؤيا على جهة التأويل انتهى<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** لا يخفى أنَّ ظاهر الآيات هو أنّهما كانا رأيا في المنام ما ذكره ﷺ على وجه التعبير . فإن كان ما أورده عليّ بن إبراهيم خبراً كما فهمه تقلّش فلتأويله وجه وإلاّ فلا .

٥ - فس: قال عليّ بن إبراهيم: ووكّل الملك بيوسف رجلين يحفظانه، فلمّا دخل
 السجن قالوا له: ما صناعتك؟ قال: أعبّر الرؤيا، فرأى أحد الموكّلين في نومه كما قال

- أي للملك الأكبر واسمه الوليد بن ريان، فنمى اليه أن صاحب الطعام يريد أن يسمه والآخر ساعده عليه كذا قيل [منه رحمه الله].
  - (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳٤٥.
     (۳) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٠٠.

الله يَجْزَجُكُ : ﴿أَعْصِرُ خَمَراً ﴾ قال يوسف: تخرج من السجن وتصير على شراب الملك وترتفع منزلتك عنده، وقال الآخر : ﴿إِنِي أَرْسَنِي أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْرًا تَأَكُّلُ ٱلطَّيْرُ مِنْهُ ﴾ ولم يكن رأى ذلك، فقال له يوسف : أنت يقتلك الملك ويصلبك وتأكل الطير من دماغك، فجحد الرجل وقال : إنّي لم أر ذلك، فقال يوسف كما حكى الله يَجَزَبَكِ : ﴿يَصَبِحِي ٱلسِّحِي أَمَا أَحَدُكُمَا فَيَسَقِى رَبَّمُ خَمْراً وَإَمَا ٱلْآخَرُ فَيُصْلَبُ فَتَأْكُلُ ٱلطَيْرُ مِن رَأْسِجُ، قُطِي آلْأَسُ أَلْأَمُ

فقال أبو عبد الله ظيئيلا في قوله: ﴿إِنَّا نَرَبَكَ مِنَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ قال: كان يقوم على المريض ويلتمس المحتاج، ويوسع على المحبوس<sup>(١)</sup>. فلمّا أراد من رأى في نومه أن يعصر خمراً الخروج من الحبس قال له يوسف: ﴿أَذْكُرْنِي عِندَ رَبِّكَ﴾ فكان كما قال الله تَبْرَيَنِكَ ﴿فَأَنسَنُهُ ٱلشَّيْطَنُ ذِكَرَ رَبِهِ.﴾<sup>(٢)</sup>.

أخبرنا الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن إسماعيل بن عمر، عن شعيب العقرقوفيّ عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ يوسف أتاه جبرئيل عليتي فقال له: يا يوسف إنّ ربّ العالمين يقرؤك السلام ويقول لك: من جعلك أحسن خلقه؟ قال: فصاح ووضع خدّه على الأرض ثمّ قال: أنت يا ربّ، ثمَّ قال له: ويقول لك: من حبّبك إلى أبيك دون إخوتك؟ قال: فصاح ووضع خدّه على الأرض وقال: أنت يا ربّ، قال: ويقول لك: من أخرجك من الجبّ بعد أن طرحت فيها وأيتنت بالهلكة؟ قال: فصاح ووضع خدّه على الأرض ثمّ قال: أنت يا ربّ، قال: فإنّ ربّك قد جعل لك عقوبة في استعانتك بغيره فالبث في السجن بضع سنين، قال: فلما انقضت المدّة وأذن الله له في دعاء الفرج وضع خدّه على الأرض ثمّ قال: "اللّهمّ إن فلما انقضت المدّة وأذن الله له في دعاء الفرج وضع خدّه على الأرض ثمّ قال: "اللّهمّ إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك فإنّي أتوجه إليك بوجه آبائي الصالحين: إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب، ففرّج الله عنه، قلت: جعلت فداك أندعو نحن بهذا الداء؟ فقال: ادع بمثله: اللّهمّ إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك فإنّي أتوجه إليك بنيك نبيّ فقال: ادع بمثله: اللّهم إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك فإنّي أتوجه إليك بوجه آبائي الصالحين: إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب، ففرّج الله عنه، قلت: جعلت فداك أندعو نحن بهذا الداء؟ فقال: ادع بمثله: اللّهمّ إن كانت ذنوبي قد أخلقت وجهي عندك فإنّي أتوجه إليك بنيك نبيّ

**شى:** عن العقرقوفيّ مثله .

**بيان:** قال الطبرسيّ (قدّس الله روحه) بعد نقل أمثال هذه الرواية : والقول في ذلك أنّ

(۱) وقبل، أي ممن يحسن تأويل الرؤيا «منه رحمه الله».

(٢) قوله: ﴿لا يَأْتِيكُما طَعَامٌ تُرْزَقَانِدِه ) أي في المنام. قوله تعالى: ﴿فَأَنسَنهُ الشَّيْطَننُ ذِحتَحَرَ رَبِدٍ. ﴾ أي أنسى الشيطان الساقي ذكر يوسف عند الملك وقيل: أنسى يوسف ذكر الله في تلك الحال حتى استغاث بمخلوق وهو مخالف للأخبار.

وقال الطبرسي رحمه الله : واختلف في البضع فقال بعضهم : ما بين الثلاث إلى الخمس وقيل إلى السبع، وقيل إلى التسع وأكثر المفسرين على أن البضع في الآية لسبع سنين وقال الكلبي : هذا السبع سوى الخمسة التي كانت قبل ذلك. "منه رحمه الله».

(۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳٤٦.

الاستعانة بالعباد في دفع المضارّ والتخلّص من المكاره جائز غير منكر ولا قبيح، بل ربّما يجب، وكان نبيّنا يستعين فيما ينوبه بالمهاجرين والأنصار وغيرهم، ولو كان قبيحاً لم يفعله، فلو صحّت هذه الروايات فإنّما عوتب غليّظ على ترك عادته الجميلة في الصبر والتوكّل على الله سبحانه في كلّ أموره دون غيره وقتاً ما وابتلاء وتشديداً، وإنّما كان يكون قبيحاً لو ترك التوكّل على الله سبحانه واقتصر على غيره، وفي هذا توغيب في الاعتصام بالله والاستعانة به دون غيره في الشدائد وإن جاز أيضاً أن يستعان بغيره انتهى.

**أقول:** ما ذكره تنفية من كون هذه الاستعانة چانزة غير محرّمة لا ريب فيه؛ وأمّا مقايستها باستعانة الرسول ﷺ بالمهاجرين والأنصار فقياس مع الفارق إذ ما كان بأمر الله لابتلاء الخلق وتكليفهم ليس من هذا الباب.

٦ - فس: قال عليّ بن إبراهيم : ثمّ إنّ الملك رأى رؤياً فقال لوزرائه<sup>(٢)</sup> : إنّي رأيت في نومي سبع بقرات ثمان يأكلهنّ سبع عجاف أي مهازيل<sup>(٣)</sup> ورأيت سبع سنبلات خضر وأخر

- (۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٠٥.
- (٢) قال الكلبي : إن رسول الملك جاءه فقال له : قم فإن الملك يدعوك وألق ثياب السجن عنك والبس ثياباً جدداً فأقبل يوسف وتنظف من درن السجن ولبس ثيابه وأتى الملك وهو يومثذٍ ابن ثلاثين سنة فلما رآه الملك شاباً حدث السن قال : يا غلام هذا تأويل رؤياي ولم تعلم السحرة والكهنة؟ قال : نعم، فأقعده قدامه وقصّ عليه رؤياه ورأى أن يوسف لما خرج من السجن دعا لأهله وقال : اللهم اعطف عليهم بقلوب الأخيار ولا تعم عنهم الأخبار فلذلك تكون أصحاب السجن أعرف الناس في الأخبار في كل بلدة، وكتب على باب السجن هذا قبور الأحياء الأحزان ومحزنة الأصدقاء وشماتة الأعداء قال وهب : لما وقف بباب الملك قال : «حسبي ربي من دنياي» إلى آخر ما سيأتي برواية الثعلبي من قوله : فاشتعلت فيهن النار وأحرقتهن وصرن سودأ متغيرات فهذا آخر ما رأيت من الرؤيا ثم انتبهت من نومك مذعوراً فقال الملك : والله ما شأن هذه الرؤيا بأعجب ما سمعته منك فما ترى في رؤياي أيها الصديق؟ فقال يوسف : أرى أن تجمع الطعام وتزرع زرعاً كثيراً في هذه السنين المخصبة وتبنى الأهراء والخزائن فتجمع الطعام فيها بقصبه وسنبله ليكون قصبه وسنبله علفأ للدواب، وتأمر الناس فيرفعون من طعامهم الخمس فيكفيك عن الطعام الذي جمعته لأهل مصر ومن حولها ويأتيك الخلق من النواحي فيمتارون منك بحكمك، ويجتمع عندك من الكنوز ما لم يجتمع لأحد فقال الملك : ومن لي بهذا ومن يجمعه ويبيعه ويكفي الشغل فيه؟ فعند ذلك قال: ﴿ أَجْعَلَنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلأَرْضِ ﴾ أي أرضك حافظاً ووالياً فإني حفيظ احفظه من الخيانة عليم بمن يستحق ومن لا يستحق وقيل : حفيظ للحساب عالم بالألسن . «منه طاب ثراء» . (٣) قال الطبرسي: أي الوليد والعزيز وزيره ﴿ يَأْكُلُهُنَّ سَبْعُ عِجَافٌ ﴾ أي مهازيل فدخلت السمان في بطون المهازيل حتى لم أر منهن شيئاً ﴿وَأَخَرَ يَابِسَنَّ ﴾ قد استحصدت فالتوت اليابسات على الخضر حتى غلبن عليها ﴿يَتَأَنُّهُا ٱلْمَلَا ﴾ أي الإشراف. وقيل: جمع السحرة والكهنة وقص رؤياه عليهم ﴿قَالُوَا أَصْغَنْتُ أَحْلَنُوٍّ ﴾ أي أباطيل أحلام أو تخاليطها أي مناماة كاذبة لا يصح تأويلها ﴿وَمَا غَنُ بِنَأْوِبِلِ ٱلأَخلَيَمِ ﴾ أي التي

هذه صفتها ﴿وَأَذَّكُرُ بَعَدُ أُمَّةٍ ﴾ أي تذكر بعد حين من الدهر وزمان طويل ﴿ فَأَرْسِلُونِ ﴾ أي أرسلوني إلى من=

يابسات؛ وقرأ أبو عبد الله ظليم سبع سنابل خضر، ثمّ قال: ﴿يَتَأَيُّبُ ٱلْمَلَا أَفْتُونِي فِي رُمْيَنَى إِن كُنُتُر لِلرُّهْ يَنْتَبُرُونَكَ فَلَم يعرفوا تأويل ذلك، فذكر الّذي كان على رأس الملك رؤياه الّتي رآها وذكر يوسف بعد سبع سنين وهو قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِي نَجَا مِنْهُمَا وَأَذَكَرَ بَعَدَ أُمَنَهُ أي بعد حين إِنَّا أَنْبَنُكُمُ يَتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ فَجَاء إلى يوسف فقال: ﴿أَيَّبًا الْمِدِيقُ أَفِينَا فِي سَبْع بَ يَأْكُلُهُنَ سَبَعٌ عَجَانٌ وَسَبَع سُنين وهو قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَذِي خَا مِنْهُمَا وَأَذَكَرَ بَعَدَ أُمَنَهُ أي بعد حين ذَالَ أَنْبَنُكُمُ يَتَأْوِيلِهِ فَأَرْسِلُونِ فَجَاء إلى يوسف فقال: ﴿أَيَّبًا الْمِدِيقُ أَفِينَا فِي سَبْع بَ يَأْكُلُهُنَ سَبَعٌ عَجَانٌ وَسَبَع سُلُكَتِ خُفْسٍ وَأُخَرَ يَابِسَتِ فقال يوسف: ﴿وَتَا لَعَدِينُ أَفَيْنَا فِي دَأَبُكُ أَي وليا فَفَا حَصَدَتُم فَذَرُوهُ فِي سُئْبَلِهِ إِلَّا قَلِيلاً مِعَا يَا مَعْنُ فَقال يوسف: دَابُكُ أي وليا فَفَا حَصَدتُم فَذَرُوهُ فِي سُئْبَلِهِ إِلَى قَلِيلاً مِعَا يَا مَعْنِ فَقال يوسف: فَقَال يوسف دَابُكُ أي وليا فَفَا حَصَدتُم فَذَرُوهُ فِي سُنبالاً عَلِيلاً مِعَا يَاعُونَ إِلَى لا تدوسوه فإنّه يفسد في مُول سبع سنين، فإذا كان في سنبله لا يفسد فَنْمَ يَأْتِ مِنْهُذَكَة شِيادًا عَلَى ما قَذْمَتُمُ لَمُنَ أَن إِنَم الله الله الله الله وله منه هاذا كان في سنبله لا يفسد فَنْمَ يَأْتِ مِنْ مَدْ وَقال الصادق عَلَيْ أَن إنها نزل هما قرَّبتم لهن».

**توضيح:** قوله تعالى ﴿دَأَبَّا﴾ قال البيضاويّ : أي على عادتكم المستمرّة<sup>(٢)</sup>.

وقال الطبرسيّ تقلفه: أي فازرعوا سبع سنين متوالية، عن ابن عبّاس؛ أي زراعة متوالية في هذه السنين على عادتكم في الزراعة سائر السنين؛ وقيل: دأباً أي بجدّ واجتهاد في الزراعة انتهى. وقوله تعالى: ﴿يَأَكُنَ ﴾ أي يأكل أهلهنّ، والإسناد مجازيّ<sup>(٣)</sup>. قال الطبرسيّ تقلفه: قرأ جعفر بن محمد غليّـلاً ووسبع سنابل، وقرأ أيضاً: «ما قرَّبتم لهنّ، وقرأ هو والأعرج وعيسى بن عمر «وفيه يُعْصَرون» بياء مضمومة وصاد مفتوحة، ثمّ قال في بيان هذه القراءة: يجوز أن يكون من العصرة، والعصر: المنجاة، ويجوز أن يكون من عصرت السحابة ماءها عليهم، ثمّ ذكر ما أورده عليَّ بن إبراهيم<sup>(٤)</sup>.

**أقول:** لعلّ المعنى الأوّل ذكره مع قطع النظر عن الخبر؛ وقال البيضاويّ : ﴿فِيهِ يُغَاثُ

- عنده علم فَلَعَلَمُهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أي تأويلها أو مكانك وفضلك فإلاً قِليلاً يِنتَا تُحْقِسُونَ ﴾ أي تحرزون وتدخرون لبذر البذر الزراعة انتهى : [مجمع البيان، ج ٥ ص ٩ ٤].
  واعلم أن اسم الملك مختلف في الكتب ففي بعض مواضع تفسيري الطبرسي والثعلبي الوليد بن الريان، وفي بعضها الريان بن الوليد ولذا اختلف ذكره في كتابنا، والظاهر : الريان بن الوليد لاتفاق الريان، ح ٥ ص ٩ ٤].
  - تفسير القمي، ج ١ ص ٣٤٧.
     تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣١٠.
    - (۳) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤١٠. (٤) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٠٧.

ألنَّاسُ﴾ يمطرون من الغيث، أو يغاثون من القحط من الغوث ﴿وَفِيهِ يَعْصِرُونَ﴾ ما يعصر كالعنب والزيتون لكثرة الثمار، وقيل: يحلبون الضروع، وقرئ على بناء المفعول من عصره: إذا أنجاه، ويحتمل أن يكون المبنيُّ للفاعل منه، أي يغيثهم الله ويغيث بعضهم بعضاً، أو من أعصرت السحابة عليهم فعدي بنزع الخافض، أو بتضمينه معنى المطر<sup>(1)</sup>.

بيان: ﴿مَا خَطْبُكُنَّ ﴾ أي ما شأنكن، والخطب: الأمر الذي يحق أن يخاطب فيه صاحبه ﴿حَشَ لِلَّهِ ﴾ تنزية له وتعجّبُ من قدرته على خلق عفيف مثله ﴿حَمّحَصَ ٱلْحَقُ ﴾ أي ثبت واستقرّ من حصحص البعير إذا ألقى مباركه ليناخ، أو ظهر من حصّ شعره: إذا استأصله بحيث ظهر بشرة رأسه<sup>(ه)</sup>. قوله: ﴿ذَلِكَ لِيَعْلَمَ ﴾ إلى قوله: ﴿وَمَآ أَبَرَيْ نَفَسِيَّ ﴾ هذا من كلام يوسف على قول أكثر

- (1) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ۳۱۰.
- (٢) أبى يوسف أن يخرج مع الرسول حتى يتبين براءته مما قذف به [منه رحمه الله].
- (٣) لم يتعرض على المرآة العزيز مع ما صنعت به كرماً ومراعاة للأدب، وقال الطبرسي: روي عن النبي على أنه قال: لقد عجبت من يوسف وكرمه وصبره والله يغفر له حين سأل عن البقرات العجاف والسمان ولو كنت مكانه. أخبرتهم حتى اشترط أن يخرجوني، ولقد عجبت من يوسف وصبره وحبره وكرمه والله يغفر له حين سأل عن البقرات العجاف والسمان ولو كنت مكانه. أخبرتهم حتى اشترط أن يخرجوني، ولقد عجبت من يوسف وصبره وحبره وكرمه والله ينفر له حين سأل عن البقرات العجاف والسمان ولو كنت مكانه. أخبرتهم حتى اشترط أن يخرجوني، ولقد عجبت من يوسف وحبره وحبره العجاف والسمان ولو كنت مكانه. أخبرتهم حتى اشترط أن يخرجوني، ولقد عجبت من يوسف وحبره وحبره وحبره العجاف والسمان ولو كنت مكانه. أو من عن البقرات وكرمه والله يغفر له حين أتاه الرسول: الفقال أرجع إلى ربك، ولو كنت مكانه ولبئت في السجن ما وكرمه والله يغفر له حين أتاه الرسول: الفقال أرجع إلى ربك، ولو كنت مكانه ولبئت في السجن ما وكرمه والله يغفر له حين أتاه الرسول: الفقال أرجع إلى ربك، ولو كنت مكانه ولبئت في السجن ما لبئت، لأسرعت الإجابة وبادرتهم إلى الباب وما ابتغيت العذر انه كان حليماً ذا أناة. أقول: لو صح المثن، لأسرعت الإجابة وبادرتهم إلى الباب وما ابتغيت العذر انه كان حليماً ذا أناة. أقول: لو صح الخبر لكان هذا منه علي تواضعاً والمراد غيره. المنه طاب ثراهه.
  - ٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٤٧.
- (٥) قال الطبرسي: قال الزجاج: حصحص الحق اشتقاقه من الحصة، أي بانت حصة الحق وجهته من حصة الباطل، وقال غيره: هو مكرر من قولهم: حص شعره إذا استأصل قطعه وأزاله عن الرأس =

۹ – باب/ قصص يعقوب ويوسف ﷺ...

المفسّرين، وقيل: هو من كلام امرأة العزيز كما ذكره عليّ بن إبراهيم والأوّل أشهر وأظهر.

وقال الفيروزآباديّ: الكندوج: شبه المخزن معرّب الكندو. وقال: الأنبار: بيت التاجر ينضد فيه المتاع، الواحد نبر بالكسر. والكلس بالكسر: الصاروج.

٨-فس: وكان بينه وبين أبيه ثمانية عشر يوماً، وكان في بادية، وكان الناس من الآفاق يخرجون إلى مصر ليمتاروا طعاماً، وكان يعقوب وولده نزولاً في بادية فيه مقل، فأخذ إخوة يوسف من ذلك المقل وحملوه إلى مصر ليمتاروا به طعاماً، وكان يوسف يتولَّى البيع بنفسه، فلمّا دخل إخوته على يوسف عرفهم ولم يعرفوه كما حكى الله بَجَرَيَجَكِ : ﴿وَهُمْ لَهُمْ مُنْكِرُونَ﴾ فلمًا جهّزهم بجهازهم وأعطاهم وأحسن إليهم في الكيل قال لهم : من أنتم؟ قالوا : نحن بنو يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله الذي ألقاه نمرود في النار فلم يحترق فجعلها الله عليه برداً وسلاماً؛ قال: فما فعل أبوكم؟ قالوا : شيخ ضعيف، قال : فلكم أخ غيركم؟ قالوا : لنا أخ من أبينا لا من أمّنا ، قال : فإذا رجعتم إليّ فائتوني به وهو قوله : ﴿ أَتَنُونِ بِأَخٍ لَكُمْ مِّنْ أَبِيكُمْ أَلَا نَرُوْتَ أَنِيَ أُوفِي ٱلْكَبْلَ وَأَنَا خَبْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ٢٠ فَإِن لَمَرَ تَأْتُونِي بِهِ. فَلَا كَبْلَ لَكُمْ عِندِى وَلَا نَقْرَبُونِ ٢٠ قَالُوا سَنْزَادٍدُ عَنْهُ أَبْنَاهُ وَإِنَّا لَغَنِعِلُونَ ٢٠ ثُمَّ قَالَ يوسف لقومه: ردّوا هذه البضاعة التي حملوها إلينا اجعلوها فيما بين رحالهم حتّى إذا رجعوا إلى منازلهم ورأوها رجعوا إلينا، وهو قوله : ﴿وَقَالَ لِفِنْيَنِيهِ أَجْعَلُوا بِضَعْنَهُمْ فِي بِحَالِهِمْ لَعَلَّهُمْ بَعْرِفُونَهَا إِذَا ٱنْفَكَبُوا إِلَى أَهْلِهِمْ لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُوبَ﴾(١) يعنى كي يرجعوا ﴿فَلَمَّا رَجَعُوّا إِلَىٰ أَبِيهِـتُمَ فَالُوا يَتَأَبَانَكَا مُنِعَ مِنَّا ٱلْكَبْلُ فَأَرْسِلْ مَعَنَآ أَخَـانَا نَصَحْتَلْ وَإِنَّا لَمُ لَحَنْفِظُونَ﴾ قال يعقوب: ﴿قُلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا حَكَمَا أَمِنْتُكُمْ عَلَىٰ أَخِـبِهِ مِن قَبْلُ فَأَلَمَهُ خَيْرُ حَنِفِظُٱ وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ ٥ وَلَمَّا فَتَحُوا مَتَنَعَهُمُ وَجَدُوا بِضَعْتَهُمْ رُدَّتْ إِلَيْهِمْ في رحالهم التي حملوها إلى مصر ﴿قَـالُواْ بَتَأْبَانَا مَا نَبْغِيَّ﴾ أي ما نريد؟ ﴿هَـٰذِهِ. بِضَـَعَنْنَا رُدَّتَ إِلَيْنَا وَنَمِيرُ أَهَلَنَا وَنَحْفَظُ أَخَانَا وَنَزَدَادُ كَيْلَ بَعِيْمٍ ذَلِكَ كَيْلُ يَسِيرُ ۞ قَالَ﴾ يعقوب: ﴿ لَنْ أَرْسِلَمُ مَعَكُمْ حَتَّى تُؤْتُونِ مَوْثِعَا مِّنَ اللَّهِ لَتَأْشَنِّي بِمِنَّ إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ فَلَمَّآ ءَانَوْهُ مَوْثِقَهُم قَالَ بِعقوب: ﴿ ٱللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ فخرجوا وقال لهم يعقوب: ﴿لا تَدْخُلُواْ مِنْ بَابٍ وَبِيدٍ وَأَدْخُلُواْ مِنْ أَبْوَبٍ مُّتَغَرِّقَةٍ وَمَآ أُغْنِي عَنكُم قِرَب ٱللَّهِ مِن شَقْءُ إِنِ ٱلْحُكُمُ إِلَّا يَلَةٍ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَـنَوْكِمُ الْمُنَوَكِلُونَ ٢ أَبُوهُم مَا كَانَ يُغْنِي عَنْهُم بِنَ ٱللَّهِ مِن شَقٍ، إِلَّا حَاجَةُ فِي نَفْسٍ يَعْقُوبَ قَضَــْهَأَ وَإِنَّهُ لَذُو عِلْهِ لِمَا

= فيكون معناء انقطع الحق عن الباطل بظهوره وبيانه . وحصحص البعير بثفناته في الأرض اذا حرك حتى تتبين آثارها فيه قال حميد :

> وحصحص في صم الحصى ثفناته ورام القيام ساعة ثم صمما . منه رحمه الله [مجمع البيان: ج ٥ ص ٤١٢]

(١) اجعلوا بضاعتهم أي ثمن طعامهم وقيل كانت بضاعتهم النعال والأدم، وقيل كانت الورق كذا ذكره الطبرسي رحمه الله [منه طاب ثراه] عَلَّمْنَنُهُ وَلَنِكِنَّ أَحْتُمَرَ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (١).

بيان؛ قال البيضاويّ : ﴿ فَمَرَفَهُمْ وَهُمْ لَمُ مُنكِرُونَ <sup>(٢)</sup> أي عرفهم يوسف ولم يعرفوه لطول العهد ومفارقتهم إيّاه في سنّ الحداثة، ونسيانهم إيّاه، وتوهّمهم أنّه هلك، وبعد حاله انّتي وأوه عليها من حاله حين فارقوه، وقلّة تأمّلهم في حلاه من التهيّب والاستعظام. وقال في قوله : ﴿ أَجْمَلُوا يَعْنَعُنُهُمْ في سِمَايَة فَعَلَ ذلك توسيعاً وتفضّلاً عليهم، وترقعاً من أن يأخذ ثمن الطعام منهم، وخوفاً من أن لا يكون عند أبيه ماير جعون به. قوله : ﴿ مُبَعَ مِنّا الكَيّدُ في أَن حكم بمنعه بعد هذا إن لم نذهب بينيامين . قوله : ﴿ مَا بَنِعْهُ أي ماذا نطلب؟ هل من مزيد على حكم بمنعه بعد هذا إن لم نذهب بينيامين . قوله : ﴿ مَا بَنِعْهُ أي ماذا نطلب؟ هل من مزيد على ذلك؟ أكرمنا وأحسن مثوانا ، وباع منا ورد علينا متاعنا ؛ أو لا نطلب ؟ هل من مزيد على نبغي في القول ولا نزيد فيما حكينا لك من إحسانه . قوله : ﴿ يَكَمُ أَن يُمَاذَ بِكُمْ في أَن المُتَعْلُ أَن ينفي في القول ولا نزيد فيما حكينا لك من إحسانه . قوله : ﴿ يَكُمْ أَن يُمَاذَ بِكُمْ في أَن الملك أحسان أنه والك ، أو إلا أن تعلكوا جميعاً . قوله : ﴿ يَكَمُ أَن يُمَاذَ بِكُمْ فَ أَن يُمُو أَن ينفي في القول ولا نزيد فيما حكينا لك من إحسانه . قوله : ﴿ لا تَدْخَلُوا بِمَا مِناناً ، أو لا الملك فيحسبهم ؛ وقيل : إنه ينا حاف عليهم من العين ؛ وقيل : لما اشتهروا بمصر بالحسن الملك فيحسبهم ؛ وقيل : إنه غليتي كان عالماً بأنَّ ملك مصر ولده يوسف إلا أن أن يخافهم يأذن له في إظهار ذلك، فلما بعث أبناءه إليه قال : ﴿لاَ تَدَخُلُوا مِنْ بَابٍ وَنِعِرَى وكان غرضه أن يمن بنا من ين ألم يوسف في وقت الخلوة .

ثم إنّ العبد لممّا كان مأموراً بملاحظة الأسباب وعدم الاعتماد عليها والتوكّل على الله قال أوّلاً ما يلزمه من الحزم والتدبير، ثمّ تبرّاً عن الاعتماد على الأسباب بقوله : ﴿ وَمَا أَغْنِي عَنكُم قِرَتَ اللَّهِ مِن شَى فَهُ ثُم إنّه تعالى صدّقه على ما ذكره من عدم الاعتماد على الأسباب بقوله تعالى : ﴿ وَلَمَا دَخَلُوا مِنْ حَيْثُ أَمَرُهُمَ أَبُوهُم ﴾ أي من أبواب متفرّقة في البلد ﴿ مَا كَانَ يُغْنِي تعالى : ﴿ وَلَمَا دَخَلُوا مِنْ حَيْثُ أَمَرُهُمَ أَبُوهُم ﴾ أي من أبواب متفرّقة في البلد ﴿ مَا كَانَ يُغْنِي عَنَهُم ﴾ رأي يعقوب واتباعهم له ﴿ مِنَ اللَّهِ مِن شَى أَبُواب متفرّقة في البلد ﴿ مَا كَانَ يُغْنِي فأخذ بنيامين بوجدان الصواع في رحله، وتضاعفت المصيبة على يعقوب ﴿ إِلَّا حَاجَة فِي نَفْسِ يَعْقُوبَ ﴾ استثناء منقطع، أي ولكن حاجة في نفسه، يعني شفقته عليهم وخوفه من أن يعانوا أو غير ذلك ممّا مر ﴿ فَضَسُهُمُ أي أَظْهرها ووضى بها ﴿ وَإِنَّهُ لَذُو عِلَم لِيا عَمَّنَهُ ﴾ بالوحي ونصب الحجج ولذلك قال : ﴿ وَمَا أَغْنِ عَنكُم مَنِ اللَه مِن مَنَيَّهُ ولم يعتر بتدبيره ﴿ وَلَنَكُنَ أَنْتَاسَ لَا

- (٢) قال الطبرسي: قال ابن عباس: كان بين أن قذفوه في الجب وبين دخولهم عليه أربعون سنة، فلذلك أنكروه لأنهم رأوه ملكاً جالساً على السرير ولم يخطر ببالهم أنه يصير على تلك الحالة (منه طاب ثراه) [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٢٢]
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣١٤.

۹ – **فسی: ن**خرجوا وخرج معهم بنیامین، وکان لا یؤاکلهم ولا یجالسهم ولا یکلّمهم فلمّا وافوا مصر دخلوا على يوسف وسلّموا فنظر يوسف إلى أخيه فعرفه فجلس منهم بالبعيد، فقال يوسف: أنت أخوهم؟ قال: نعم، قال: فلمَ لا تجلس معهم؟ قال: لأنَّهم أخرجوا أخي من أبي وأمِّي ثمَّ رجعوا ولم يردّوه وزعموا أنَّ الذئب أكله فآليت على نفسي أن لا أجتمع معهم على أمر ما دمت حيًّا، قال: فهل تزوَّجت؟ قال: بلي، قال: فولد لك ولدٍّ؟ قال: بلي، قال: كم ولدلك؟ قال: ثلاثة بنين، قال: فما سميّتهم؟ قال: سمّيت واحداً منهم الذئب، وواحداً القميص، وواحداً الدم، قال: وكيف اخترت هذه الأسماء؟ قال: لتلاّ أنسى أخى، كلَّما دعوت واحداً من ولدي ذكرت أخي، قال يوسف لهم: اخرجوا وحبس بنيامين، فلمَّا خرجوا من عنده قال يوسف لأخيه : ﴿ أَنَا أَخُولُنُهُ يوسفُ ﴿ فَلَا تَبْنَبِسَ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ثمَّ قال له : أنا أحبِّ أن تكون عندي، فقال : لا يدعوني إخوتي فإنَّ أبي قد أخذ عليهم عهد الله وميثاقه أن يردُّوني إليه، قال: فأنا أحتال بحيلة فلا تنكر إذا رأيت شيئاً ولا تخبرهم، فقال: لا، فلمّا جهّزهم بجهازهم وأعطاهم وأحسن إليهم قال لبعض قوّامه: اجعلوا هذا الصاع في رحل هذا، وكان الصاع الَّذي يكيلون به من ذهب فجعلوه في رحله من حيث لم يقفوا عليه إخوته، فلمّا ارتحلوا بعث إليهم يوسف وحبسهم ثمَّ أمر منادياً ينادي: ﴿ أَيْنَتُهَا ٱلْعِبْرُ إِنَّكُمْ لَسَدِيْتُونَهُ فَقَالَ إَخْوَةَ يُوسف : ﴿ مَّاذَا تَغْقِدُونَ ۞ قَالُواْ نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآءَ بِهِ، خِمْلُ بَعِبِرٍ وَأَنَا بِهِ. زَعِيمُ ١٧٠ أي كفيلُ، فقال إخوة بوسف ليوسف: ﴿ تَأْلَفُهِ لَقَدْ عَلِمَتُم مَّا جِفْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَندِقِينَهِ (') قال يوسف : ﴿ فَمَا جَزَؤُهُ, إِن كُنتُدْ كَذِبِينَ ۞ قَالُوْ جَزَؤُهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ﴾ فاحبسه﴿ فَهُوَ جَزَؤُهُ كَذَلِكَ بَحْزِي ٱلظَّـٰلِحِينَ ٢٠ فَبَدَأَ بِأَوْعِبَتِهِمْ فَبْلَ وِعَآءِ أَخِيهِ ثُمَّ أَسْتَخْرَجَهَا مِن وِعَآهِ أَخِيئُهِ (٢) فتشبّثوا بأخيه وحبسوه وهو قوله: ﴿ كُنُزَلِكَ كِدْنَا لِيُوسُفَكُهُ أي احتلنا له ﴿ مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاءُ فِي دِينِ ٱلْمَلِكِ إِلَّا أَن يَشَكَآهُ أَنقُمْ نَرفَعُ دَرَحَنتِ مَّن نَشَآهُ وَفَوْقَ حُتُلٍ ذِى عِلْمٍ عَلِيهُ فسئل الصادق المُنتَجَرُ عن قوله: ﴿ أَيَنْتُهَا ٱلْعِبُمُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَه قال: ما سرق وما كذب يوسف، فإنَّما عني: سرقتم يوسف ﷺ من أبيه، وقوله: ﴿ أَيَّنُّهَا ٱلْعِبْرُ﴾ معناه: يا أهل العير، ومثله قولهم لأبيهم: ﴿ وَسْتَلِ ٱلْقَرْبَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِبَرَ ٱلَّتِي أَقْلَنَا فِيهَا ﴾ يعني أهل القرية وأهل العير، فلمّا أخرج ليوسف الصاع من رحل أخيه قال إخوته : ﴿ إِن يَسْرِقْ فَقَدْ سَرَقَكَ أَخٌ لَهُمْ مِن قَبْلُ﴾ يعنون به يوسف فتغافل يوسف عنهم وهو قوله :

- (1) أي قد ظهر لكم حسن سيرتنا ومعاملتنا معكم مرة بعد أخرى ما تعلمون به أنه ليس من شأننا السرقة وقيل : أنهم قالوا ذلك لأنهم رأوا البضاعة التي وجدوها في رحالهم مخافة أن يكون وضع ذلك بغير إذن يوسف، وقيل : أنهم لما دخلوا مصر وجدوهم قد شدوا أفواه دوابهم كيلا تتناول الحرث والزرع كذا ذكره الطبرسي . امنه طاب الله ثراه» [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٣٥].
  - (٢) إنما فعل ذلك لرفع التهمة «منه طاب ثرام».

﴿فَأَسَرَّهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ. وَلَمْ يُبَّدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنْتُمْ شَرَّ مَكَانَاً وَٱللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فاجتمعوا إلى يوسف وجلودهم تقطر دماً أصفر فكانوا يجادلونه في حبسه، وكان ولد يعقوب إذا غضبوا خرج من ثيابهم شعر، ويقطر من رؤوسها دم أصفر وهم يقولون له: ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبَا شَيْخًا كَبِيرًا<sup>(٢)</sup> فَخُذَ أَحَدَنَا مَكَانَهُ إِنَّا نَرَنكَ مِنَ ٱلْمُحْبِنِينَ ﴾ فأطلق عن هذا.

فلما رأى يوسف ذلك (فَالَ مَعَاذَ اللَّهِ أَن نَأَخُذَ إِلَا مَن وَجَدْنَا مَتَنعَمَا عِندَهُ ﴾ ولم يقل إلا من سرق متاعنا (إِنَّا إِذَا لَظُنِلُوْنَ ﴾<sup>(٣)</sup> فلما أيسوا وأرادوا الانصراف إلى أبيهم قال لهم لا وي بن يعقوب : (أَنَمْ تَمْنَمُوا أَنَتَ أَبَاكُمْ قَدَ أَحَدَ عَلَيْكُمْ مَوَيْعًا مِنَ اللَّهِ في هذا (وَمِن فَتَلُ مَا فَرَطَشَر فِ يُوسُفَنُ فارجعوا أنتم إلى أبيكم ، أتما أنا فلا أرجع إليه<sup>(2)</sup> وحقيًا يأذَن لِت أَي آوَ يَحْكُمُ اللَّهُ لِي وَهُوَ حَدَّرُ المَكْكِمِينَ فا مَعَ قال لهم : (آرَجُعُوا إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَاناً إِنَّ أَبَىكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلَا يِمَا عَدَرُ المَكْكِمِينَ في ثم قال لهم : (آرَجُعُوا إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَاناً إِنَّ أَبَىكَ سَرَقَ وَمَا شَهِدْنَا إِلَا يِمَا عَلَمَنَا وَمَا صَحْناً اللَّذِي مَنْ قال لهم : (قَرَجْعُوا إِلَى أَبِيكُمْ فَقُولُوا يَتَأَبَاناً إِنَّ أَبَى مَعَلَى مَعْر عَلَمَنا وَمَا صَحْناً العمر (وَإِنَّا لَمَنْيَعُونَ فَي وَمَتْنَ القَرْيَةِ آلَقَ صَحْناً فِي وَالْمِيرَ أَلَى أَبَى أَنَا وَلَا عَلَمَنا وَمَا صَحْناً العمر (وَإِنَا لَمَنْيَعُونَ فَالَكُمُ فَقُولُوا يَتَأَبَاناً إِنَّ اللَّهُ فَلَا فِي اللَّعْنَ على القرية وأهل العبر (وَإِنَّا لَمَنْيَعُونَ قَال: فرجع إخوة يوسف إلى أبيهم ، وتخلف يهودا على يوسف وكلمه حتى ارتفع الكلام بينه وبين يوسف وغضب، وكانت على كتف يهودا على يوسف وكلمه حتى ارتفع الكلام بينه وبين يوسف وغضب، وكانت على كتف يهودا قال: فكان بين يدي يوسف الله من له في يده رحانة من ذهب يلعب بها ، فلما رأى يوسف انَ سُعودا قال : فكان بين يدي يوسف الله مو ينه ما حل ما يه ويه والا يسكن حتى يعمله ، فلما رأى يوسف انَ سُعودا قال الما يوسف الله من قال الما وقا ما الله أنه على يه يهودا أولا يعون ما يوسف انَ سرما ما يعودا بي وقامت الشعرة تقذف بالدم أخذ الرقانة من الصبي شاء فلما رأى يوسف انَ بالرمانة إلى يوسف. قال: ثمّ ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا ورام السبي المامي يأذفو السبي بالرمانة إلى يوسف. قال: ثمّ ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا وقامت الشعرة تقذف بالدمانة إلى يوسف، وقال: إنَّ في البيت لمن ولد يعقوب، حتى صنع ذلك ثلاث مرانه.

**بيان: ﴿**فَلَا تَبْنَبِسَ﴾ أي لا تحزن، افتعال من البؤس. قال الطبرسيّ ﷺ : قيل : إنّ السقاية هي المشربة الّتي كان يشرب منها الملك، ثمّ جعل صاعاً في السنين الشداد القحاط يكال به الطعام ؛ وقيل : كان من ذهب، عن أبي زيد وروي عن أبي عبد الله ﷺ ؛ وقيل : كان من فضّة، عن ابن عبّاس والحسن ؛ وقيل : كان من فضّة مرضعة بالجواهر ، عن عكرمة انتهى .

- (1) ﴿ أَنتُمْ شَتَرٌ مَتَكَانًا ﴾ قال الطبرسي، أي في السرق لأنكم سرقتم أخاكم من أبيكم وأسرّ هذه المقالة في نفسه ثم جهز بقوله : ﴿وَأَنتَهُ أَعَلَمُ بِمَا نَقِيفُونَ ﴾. امنه طاب ثراه . [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٣٩].
  - (٢) أي كبيراً في السن أو في القدر والمنزلة (منه طاب ثراء).
- (٣) قوله: ﴿إِنَّا إِذَا لَظُلِمُونَ؟﴾ أي عندكم هذا ظاهر الكلام وباطنه أنه تعالى أمرني بأخذ بنيامين للمصلحة فلو أخذت غيره كنت ظالماً عاملاً بخلاف ما أمر الله به (منه طاب ثراه).
  - (٤) فلن أبرح الأرض لا أزول عن أرض مصر (منه طاب ثراه).
    - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٥٠.

وأما قوله : ﴿ أَيَّتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَمَرِقُونَ ﴾ فالظاهر أنّه كان على وجه المصلحة تورية، وكان وجه التورية فيه ما ورد في الأخبار أنّه كان غرضه عظيمً لا أنكم سرقتم يوسف من أبيه؛ وقيل : إنّما قال ذلك بعض من فقد الصاع من قوم يوسف من غير أمره؛ وقيل : إنّ الكلام يجوز أن يكون خارجاً مخرج الاستفهام كأنّه قال : أئتكم لسارقون؟ فأسقطت الهمزة، والأوّل هو الموافق لما ورد فيه من الأخبار .

قال الطبرسي تظلف: ومتى قيل: كيف جاز ليوسف أن يحزِّن والده وإخوته بهذا الصنيع ويجعلهم متّهمين بالسرقة؟ فالجواب أنّ الغرض فيه التسبّب إلى احتباس أخيه عنده، ويجوز أن يكون ذلك بأمر من الله، وروي أنّه أعلم أخاه بذلك ليجعله طريقاً إلى التمسّك به، وإذاكان إدخال هذا الحزن سبباً مؤدياً إلى إزالة غموم كثيرة عن الجميع ولا شكّ أنّه يتعلّق به المصلحة فقد ثبت جوازه، وأمّا التعرّض للتّهمة بالسرقة فغير صحيح فإنّ وجود السقاية في رحله يحتمل أموراً كثيرة غير السرقة، فعلى هذا من حمله على السرقة مع علمه بأنّهم أولاد الأنبياء توجّهت اللائمة عليه انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** العمدة في هذا الباب أنَّ بعد ثبوت العصمة بالبراهين القاطعة لا مجال للاعتراض عليهم في أمثال ذلك، ولكلّ منها وجوهٌ ومحامل يمكن حمله علهيا بحيث لا ينافي علوّ شأنهم.

قوله : ﴿قَالُواْ جَزَوْهُ مَن وُحِدَ فِي رَحْلِهِ. فَهُوَ جَزَوْهُمُ أي قال إخوة يوسف : جزاء السرقة السارق وهو الإنسان الذي وجد المسروق في رحله، ومعناه أنّ السنّة كانت في آل يعقوب أن يستخدم السارق ويسترقّ على قدر سرقته، وفي دين الملك الضرب والضمان؛ وقيل : كان يسترقّ سنة . وقوله : ﴿وَكَذَلِكَ نَجْزِى ٱلظَّلِلِمِينَ﴾ تأكيد لبيان اطراد هذا الحكم عندهم؛ وقيل : إنّ ذلك جواب يوسف عَلِيَتِينَ

قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِيَأْخُذَ أَخَاهُ﴾ قال الرازيّ المعنى أنّه كان حكم الملك في السارق أن يضرب ويغرم ضعفي ما سرق، فما كان يوسف قادراً على حبس أخيه عند نفسه بناءً على دين الملك وحكمه إلا أنّ الله تعالى كاد له وأجرى على لسان إخوته أنّ جزاء السارق هو الاسترقاق وهو معنى قوله: ﴿إِلَا أَن يَثَآءَ اللَّهُ﴾ . ثمّ اعلم أنّهم اختلفوا في قوله تعالى : ﴿قَالَ حَجِيرُهُمْ﴾ فقيل : هو روبيل وكان كبيرهم في السنّ ؛ وقيل : شمعون وكان رئيسهم ؛ وقيل : يهودا وكان كبيرهم في العقل ؛ وقيل : لاوي ولعلّه بني الكلام أوّلاً على أحد القولين وثانياً على القول الآخر، ويحتمل أن يكون تخلّف يهودا ثمّ لحقهم<sup>(٣)</sup>.

۱۰ - فس: فلما رجعوا إخوة يوسف إلى أبيهم وأخبروه بخبر أخيهم قال يعقوب: ﴿ بَلَ

- مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٣٤.
   مجمع اليان، ج ٥ ص ٤٣٤.
  - (۳) تفسير فخر الرازي، ج ۱۸ المجلد ٦ ص ٤٩٢.

سَوَّلَتْ لَكُمْ أَنْفُسُكُمْ أَمُرًا فَصَبَرٌ جَمِيلًا عَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِبُمُ ثم ﴿وَنَوَلَى عَنْهُمْ وَقَالَ يَتَأْسَغَى عَلَى يُوسُفَ وَأَبْيَضَتَ عَبْنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ يعني عميت من البكاء ﴿نَهُوَ كَظِيمٌ ﴾<sup>(1)</sup> أي محزون، والأسف: أشد الحزن، وسئل أبو عبد الله عليظ ما بلغ من حزن يعقوب على يوسف؟ قال: حزن سبعين تكلى بأولادها، وقال: إنّ يعقوب لم يعرف الاسترجاع فمنها قال: وا أسفاه على يوسف، فقالوا له: ﴿تَقَالَمُونَ مِنْ الْهَا إِنَّ الْمُؤْلِكَيْنَ اللَّهُ عَلَ لا تُعْتَا عن ذكر يوسف فَعَنَى تَكُونَ حَرَضًا ﴾ أي متيا من الماه على يوسف، فقالوا له: فَيَقَالَ اللهِ عَلَيْكَ أَشْكُوْا بَنِي وَحُزْنِ إِلَى اللَّهِ وَأَعْدَمُ مِنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ مَنْ عَالَ الْ

تفسير: (بَلْ سَوَّلَتْ ﴾ أي زيّنت وسهلت لكم فأنفُسُكُم أمَرًا ﴾ أردتموه وقرّرتموه وإلاّ فما أدرى الملك أنّ السارق يؤخذ بسرقته فنَصَبَرُ جَبِيلٌ ﴾ فأموي صبر جميل، أو فصبر جميل أجمل فيمَسَ اللهُ أن يَأْتِيَنِي بِهِمْ جَبِيعًا ﴾ بيوسف وبنيامين وأخيهما الذي توقف بمصر فإنَّهُ مُوَ ٱلْعَلِيمُ ﴾ بحالي وحالهم فلَحَكِمُ ﴾ في تدبيرها فونَوَلَ عَنَّهُمْ ﴾ أي أعرض عنهم كراهة لما صادف منهم فوقال يتأسفَن عَلَى يُوسُفَ ﴾ أي يا أسف تعال فهذا أوانك، والأسف أشدً الحزن والحسرة، والألف بدل من ياء المتكلم. قال البيضاوي: وفي الحديث<sup>(٣)</sup>: لم تعط أمة من الأمم فإنَّا يَتَو وَلِنَا آيَةِ وَجَوْنَ ﴾ عند المصيبة إلا أمة محمّد، الا ترى إلى يعقوب حين أصابه ما أصابه لم يسترجع وقال: يا أسفا. انتهى<sup>(٤)</sup>.

ثمّ اعلم أنّه اختلف في قوله : ﴿وَأَبَيَعَنَتُ عَبَّنَاهُ مِنَ ٱلْحُزْنِ ﴾ كما أنّ الشيعة اختلفوا في أنّه هل يجوز على الأنبياء مثل هذا النقص في الخلقة ، قال الشيخ الطبرستي تقلق: فقيل : لا يجوز لأنّ ذلك ينفّر ؛ وقيل : يجوز أن لا يكون فيه تنفير ويكون بمنزلة سائر العلل والأمراض انتهى . فمن لا يجوز ذلك يقول : إنّه ما عمي ولكنّه صار بحيث يدرك إدراكاً ضعيفاً ، أو يؤوّل بأنّ المراد أنّه غلبه البكاء وعند غلبة البكاء يكثر الماء في العين فتصير العين كأنّها ابيضت من بياض ذلك الماء ، ومن يجوّز ذلك يعول : إنّه ما عمي ولكنّه صار بحيث يدرك إدراكاً ضعيفاً ، أو يؤوّل بياض ذلك الماء ، ومن يجوّز ذلك يحملها على ظاهرها ، والحق أنّه لم يقم دليل على امتناع يناض ذلك الماء ، ومن يجوّز ذلك يحملها على ظاهرها ، والحق أنّه لم يقم دليل على امتناع يلك حتى نحتاج إلى تأويل الآيات والأخبار الدالة على حصوله ، على أنّه يحتمل أن يكون على وجه لا يكون نقص فيه وعيب في ظاهر الخلقة ، والأنبياء على تعور بقلوبهم ما

- أي مملوم من الغيظ على أولاده ممسك له في قلبه لا يظهر [منه طاب ثرام».
  - (٢) تغسير القمي ج١ ص ٣٥٣.
- (٣) قال الطبرسي : روى عن ابن جبير أنه قال : لقد اعطيت هذه الأمة عند المصيبة ما لم يعط الأنبياء قبلهم له وإنَّا يَنْهِ وَإِنَّا إَلَيْهِ رَجِعُونَ ﴾ولو اعطيها الأنبياء لأعطيها يعقوب . إذ يقول يا أسفا على يوسف (منه رحمه الله) [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٤٤].
  - (٤) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣٢٢.

قال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿تَاللَّهِ تَفْخَوُا نَذَكَرُ يُوسُفَ﴾ أي لا تفتؤ ولا تزال تذكره تفجّعاً عليه، فحذف (لا) ﴿حَتَّى تَكُوُنَ حَرَضًا﴾ مشفياً على الهلاك، وقيل : الحرض الّذي أذابه همَّ أو مرض ﴿أَوْ تَكُوُنَ مِنَ ٱلْهَٰلِكِينَ﴾ من الميّتين ﴿قَالَ إِنَّمَاً أَشْكُوا بَنِيَ﴾ أي هتي الّذي لا أقدر الصبر عليه، من البتّ بمعنى النشر. انتهى<sup>(١)</sup>.

**أقول:** على ما فسّر عليّ بن إبراهيم «الحرض» لعلّه حمل الهلاك على الهلاك المعنويّ بترك الصبر .

١١ - فسى: حدّثني أبي، عن حنان بن سدير، عن أبيه، عن أبي جعفر على قال: قلت له: أخبرني عن يعقوب حين قال لولده: ﴿ أَذَ هَبُوا فَتَحَتَسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيدٍ ﴾ أكان علم أنّه حيّ وقد فارقه منذ عشرين سنة وذهبت عيناه عليه من البكاء، قال: نعم علم أنّه حيّ حتى أنّه دعا ربّه في السحر أن يهبط عليه ملك الموت، فهبط عليه ملك الموت بأطيب رائحة وأحسن صورة، فقال له: من أنت؟ قال: أنا ملك الموت، أليس سألت الله أن ينزلني عليك؟ قال: مع معم أنّه حيّ حتى إنه دعا مع مع الله من البكاء، قال: نعم علم أنّه حيّ حتى أنّه دعا ربّه في السحر أن يهبط عليه ملك الموت، فهبط عليه ملك الموت بأطيب رائحة وأحسن صورة، فقال له: من أنت؟ قال: أنا ملك الموت، أليس سألت الله أن ينزلني عليك؟ قال: نعم، قال له: ما حاجتك يا يعقوب؟ قال له: أخبرني عن الأرواح تقبضها جملة أو تفاريقاً؟ وأله: تقبضها أعواني متفرّقة وتعرض علي مجتمعة، قال يعقوب: فأسألك بإله إبراهيم واله تقرف قال: أنا ملك الموت، أليس سألت الله أن ينزلني عليك؟ قال: قال: تقبضها أعواني متفرّقة وتعرض علي مجتمعة، قال يعقوب: فأسألك بإله إبراهيم وإسحاق ويعقوب هل عرض عليك في الأرواح روح يوسف؟ فقال: لا فعند ذلك علم أنه وإسحاق ويعقوب هل عرض عليك في الأرواح روح يوسف؟ فقال: لا فعند ذلك علم أنه وإسحاق ويعقوب؟ فقال له: أخبرني عن الأرواح تقبضها جملة أو تفاريقاً؟

أمّا بعد فهذا ابنك اشتريته بثمن بخس دراهم وهو يوسف واتّخذته عبداً، وهذا ابنك بنيامين قد سرق وأخذته فقد وجدت متاعي عنده واتّخذته عبداً . فما ورد على يعقوب شيء كان أشدّ عليه من ذلك الكتاب، فقال للرسول : مكانك حتّى أُجيبه، فكتب إليه يعقوب غَلِيَتَلاً :

بسم الله الرحمن الرحيم : من يعقوب إسرائيل الله ابن إسحاق بن إبراهيم خليل الله ، أمّا بعد فقد فهمت كتابك تذكر فيه أنّك اشتريت ابني واتّخذته عبداً ، وإنّ البلاء موكّل ببني آدم إنّ جدّي إبراهيم ألقاه نمرود ملك الدنيا في النار فلم يحترق وجعلها الله عليه برداً وسلاماً وإنّ أبي إسحاق أمر الله جدّي أن يذبحه بيده فلمّا أراد أن يذبحه فداه الله بكبش عظيم ، وإنّه كان لي ولد لم يكن في الدنيا أحد أحبّ إليّ منه وكان قرّة عيني وثمرة فؤادي فأخرجوه إخوته ثمّ رجعوا إليّ وزعموا أنّ الذئب أكله فاحدودب لذلك ظهري ، وذهب من كثرة البكاء عليه بصري ، وكان له أخ من أمّه كنت آنس به فخرج مع إخوته إلى ما قبلك ليمتاروا لنا طعاماً فرجعوا إليّ وذكروا أنّه سرق صواع الملك وقد حبسته ، وإنّا أهل بيت لا يليق بنا السرق ولا الفاحشة ، وأنا أسألك بإله إبراهيم وإسحاق ويعقوب إلّا مننت عليَّ به وتقرّبت إلى الله ورددته إليّ فلممّا ورد الكتاب إلى يوسف أخذه ووضعه على وجهه وقبّله وبكى بكاءً شديداً ثمّ نظر إلى إخوته فقال لهم : هُفَلَ عَلِمَتُم مَّا فَمَلْتُم بِيُوسُفَ وَأَخِبِهِ إِذَ أَنتُم جَهاؤُونَ ﴾<sup>(1)</sup> هُفَالُوا أَوَنَك لأَنتَ يُوسُفُ قَالَ أَنَا يُوسُتُ وَهَـذَا أَخِي قَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْتَاً إِنَّتُم مَن يَتَقِ وَيَصْبِرُ فَإِنَ اللَّهُ عَلَيْتِهُ الْمُعْسِنِينَ شَلَى <sup>(۲)</sup> فقالوا له كما حكى الله يَتَرَقِبُن : هُلَقَدْ عَلَيْتَ أَيَّهُ مَلَيْتَ أَوَان لَخَنظِينَ شَلَى اللَّهُ عَلَيْتَ أَوَان اللَّهُ عَلَيْتَنَاً إِنَّا يَعْمِينُهُ أَلَوْنَ الْمُعْسِنِينَ اللَّهُ عَلَيْتَ أَوَان اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّ الْمُعْسِنِينَ اللَّهُ عَلَيْتَ أَوَان اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّ الْمُعْسِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتَ الْتُعُمَالُ الْمُعْسِنِينَ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ عَلَيْتَ الْعَلْمَ اللَّهُ عَلَيْتَ الْ الْمُعْسِنِينَ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَكُمُّ وَهُوَ أَتَحَمُ الزَّوسِينَ عقال : فلما ولَى الرسول إلى الملك بكتاب يعقوب رفع يعقوب يده إلى السماء فقال : قيا حسن الصحبة ، يا كريم المعونة ، يا خير إله التني بروح منك وفرج من عندك ، فهبط جبرئيل عليه قال : فلما ولى الرسول إلى الملك بكتاب يعقوب رفع يعقوب يمن عندك ، فه في الحين الصحبة ، يا كريم المونة ، والله المان ، قال الماء عليه المان ، قال الماء ، قال الماء ، وفرج من عندك ، قال : قل : الما عان الله : يا يعقوب الا أعلمك دعوات يرد الله عليك بصرك وابنيك؟ قال : نعم ، قال : قل : واختار لنفسه أحسن الأسماء ، التني بروح منك وفرج من عندك ، قال ذما الماء ، واختار لنفسه أحسن الأسماء ، التني بروح منك وفرج من عندك ، قال الماء ، واختار لنفسه أحسن الأسماء ، التني بروح منك وفرج من عندك ، قال : فما انفجر عمود واختار لنفسه أحسن الأسماء ، النه عليه بصره وول من عندك ، قال الفجر عمود ما الماء ،

**بيان؛** قال الطبرسيّ : التثريب التوبيخ، يقال : تُرّب وأثرب، عن ابن الأعرابيّ . وقيل : التثريب : اللّوم والإفساد والتقرير بالذنب، قال أبو عبيدة : وأصله الإفساد، وقال تغلب : تُرّب فلان على فلان أي عدّد عليه ذنوبه ؛ وقال أبو مسلم : هو مأخوذ من الثرب وهو شحم الجوف فكأنّه موضع للمبالغة في اللّوم والتعنيف والبلوغ بذلك إلى أقصى غاياته . انتهى<sup>(٤)</sup> . **أقول:** لعلّ مراده بالتخليط ما يرجع إلى الإفساد .

- (1) أي شبان أو صبيان فكان تلقينا لهم كيف يعتذرون. وروي عن الصادق بي في كل ذنب عمله العبد وإن كان عاملاً فهو جاهل حين خاطر بنفسه معصية ربه فقد حكى الله سبحانه قول يوسف لإخوته في مقل عَلِمتُم مما فكن عاملاً فهو جاهل حين خاطر بنفسه معصية ربه فقد حكى الله سبحانه قول يوسف لإخوته في مقل عَلِمتُم مما فكن عاملاً فهو جاهل حين خاطر بنفسه معصية ربه فقد حكى الله سبحانه قول يوسف لإخوته في مقل عَلِمتُم مما فكن عاملاً فهو جاهل حين خاطر بنفسه معصية ربه فقد حكى الله سبحانه قول يوسف لإخوته في معلم العبد وإن ما كان عاملاً فهو جاهل حين خاطر بنفسه معصية ربه فقد حكى الله سبحانه قول يوسف لاخوته في عليه من عام ما فكن عاملاً فهو جاهل حين خاطر بنفسه معهد معهم الله محل منه مبحانه قول يوسف لاخوته في معليه منه ما مع منه ما فكن عاملاً في منه ما بنفسهم في معصية الله . المنه ما بنفسهم في معصية الله .
- (٢) وقيل أنه على المسم فلما أبصروا ثناياه وكانت كاللؤلؤ المنظوم شبهوه يوسف عن ابن عباس وقيل: رفع التاج عن رأسه فعرفوه. المنه رحمه الله ا.
  - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٥٢. (٤) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٤٨.

بغيري ولم تستعن بي؟ وأمّلت عبداً من عبيدي ليذكرك إلى مخلوق من خلقي وفي قبضتي ولم تفزع إليّ؟ البث في السجن بضع سنين . فقال يوسف : أسألك بحقّ آبائي عليك إلا فرّجت عني؟ فأوحى الله إليه : يا يوسف وأيّ حقّ لآبائك عليّ؟ إن كان أبوك آدم خلقته بيدي ونفخت فيه من روحي وأسكنته جتّتي وأمرته أن لا يقرب شجرةً منها فعصاني وسألني فتبت عليه ، وإن كان أبوك نوح انتجبته من بين خلقي وجعلته رسولاً إليهم فلمّا عصوا ودعاني فاستجبت له وغرقتهم وأنجيته ومن معه في الفلك ، وإن كان أبوك إبراهيم اتّخذته خليلاً وأنجيته من النار وجعلتها عليه برداً وسلاماً ، وإن كان أبوك إبراهيم اتّخذته خليلاً وأنجيته من النار فما زال يبكي حتّى ذهب بصره وقعد على الطريق يشكوني إلى خلقي ، فأيّ حقّ لآبائك عليً؟ قال : فقال له جبرئيل : قل يا يوسف : «أسألك بمنّك العظيم وإحسانك القديم ولطفك العميم يا رحمن يا رحيم ، فقالها فرأى الملك الرؤيا فكان فرجه فيها .

وحدَّثني أبي، عن العبَّاس بن هلال، عن أبي الحسن الرضا عَظِيَرًا قال: قال السَجَان ليوسف: إنِّي لأحبَّك، فقال يوسف: ما أصابني إلاّ من الحبّ إن كانت خالتي<sup>(١)</sup> أحبَّنني فسَرقتني، وإن كان أبي أحبَّني فحسدوني إخوتي، وإن كانت امرأة العزيز أحبَّنني فحبستني، قال: وشكا يوسف في السجن إلى الله فقال: يا ربّ بماذا استحققت السجن؟ فأوحى الله إليه؛ أنت اخترته حين قلت: ﴿ رَبِّ المِتِجْنُ أَحَبُّ إِلَىٰ مِمَّا يَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ هلاّ قلت: العافية أحبّ إليه؛ أنت اخترته حين قلت: ﴿ رَبِّ المِتِجْنُ أَحَبُّ إِلَىٰ مِمَّا يَدْعُونَنِيَ إِلَيْهِ هلاّ قلت: العافية أحبّ

**شي؛** عن العبّاس مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** سرّقتني بتشديد الراء قال الفيروزآباديّ: التسريق: النسبة إلى السرقة.

١٣ - فس؛ حدّثني أبي، عن الحسن بن محبوب، عن الحسن بن عمّارة، عن أبي سيّار، عن أبي عبد الله عليمية قال: لمّا طرح إخوة يوسف يوسف في الجبّ دخل عليه جبرئيل وهو في الجبّ فقال: يا غلام من طرحك في هذا الجبّ؟ فقال له يوسف: إخوتي لمنزلتي من أبي حسدوني، ولذلك في الجبّ طرحوني، قال: فتحبّ أن تخرج منها؟ فقال له يوسف: ذاك الى إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب قال: فإن إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب يقول لك: قل اللهم إني أسألك بأن أوفرت على الحمد كله، لا إله إبراهيم وإسحاق ويعقوب يقول لك: قل والأرض ذو الجلال والإكرام، صلّ على محمّد وآل محمّد، وأل محمّد، واجعل لي من أمري فرجاً والأرض ذو الجلال والإكرام، صلّ على محمّد وآل محمّد، واجعل لي من أمري فرجاً ومخرجاً، وارزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب، فدعا ربّه فجعل الله له من الجبّ ومخرجاً، وأعظاء من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب، فدعا ربّه فجعل الله له من الجبّ فرجاً، ومن كيد المرأة مخرجاً، وأعطاء ملك مصر من حيث لم يحتسب<sup>(3)</sup>.

(1) في المصدر: عمّتي.
 (1) في المصدر: عمّتي.
 (٣) في المصدر (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٥٥.

شيء عن أبي سيّار مثله. فج ٢ ص ١٨١ ح ٢ من سورة يوسف. 18 - فسء وأما قوله: ﴿ أَذَهَ بُوا بِعَبِيمِي هَذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجَهِ أَبِي يَأْتِ بَعِدِيرًا وَأَنُونِ بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ <sup>(١)</sup> فإنه حدثني أبي، عن عليّ بن مهزيار، عن إسماعيل السّراج، عن يونس بن يعقوب، عن مفضّل الجعفيّ، عن أبي عبد الله عليه الله تلكين قال: أخبرني ما كان قميص يوسف؟ قلت: لا أدري، قال: إنّ إبراهيم لمّا أوقدت له النّار أتاه جبرئيل بثوب من ثباب الجنّة فألبسه إيّاه فلم يضرّه معه حرَّ ولا بردٌ، فلمّا حضر إبراهيم الموت جعله في تميمة ثباب الجنّة فألبسه إيّاه فلم يضرّه معه حرَّ ولا بردٌ، فلمّا حضر إبراهيم الموت جعله في تميمة وعلقه على إسحاق وعلّقه إسحاق على يعقوب، فلمّا ولد ليعقوب يوسف علّقه عليه، فكان في عنقه حتى كان من أمره ما كان، فلمّا أخرج يوسف القميص من التميمة وجد يعقوب ريحه وهو قوله: ﴿ إِنّي لَأَجِدُرِيحَ يُوسُفَ لَوَلاَ أَن تُفَيَدُونِ ﴾ وهو ذلك القميص الذي أنزل من الجنّة، ولم قوله : إلى لأَجَد ريح يوسف القميص؟ فقال : إلى أهله، ثمّ قال : كلّ نبي ومو قوله : إلى لأَجَد ريحة يُوسُفَ لَوَلاَ أَن تُفَيَدُونِ ﴾ وهو ذلك القميص الذي أنزل من الجنّة، علما أو غيره فقد انتهى إلى محمّد، وكان يعقوب بفلسطين وفصلت الذي أن بي ورث علما أو غيره فقد انتهى إلى محمّد، وكان يعقوب بفلسطين وفصلت العبر من مصر فوجد علما أو غيره مهذ النه لي الما من مال ذلك القميص أنه من الجنّة ومن فوجد

**شي؛** عن المفضّل مثله «ج ۲ ص ۲۰۵ ح ۷۱ من سورة يوسف».

ع: المظفّر، عن ابن العیّاشتِ، عن أبیه، عن محمّد بن نصیر، عن ابن عیسی، عن ابن معروف، عن ابن مهزیار مثله. «ج ۱ ص ۵۸ باب ٤٥ ح ۲۲.

**ل:** ماجیلویہ، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن محمّد بن إسماعیل عن السرّاج مثله. اص ۱٤٣ باب ٥ ح ١٠٠

**ييان:** قصّة القميص على ما ورد في الخبر ذكرها العامّة والخاصّة بطرق كثيرة وقال الطبرسي ﷺ : قوله : ﴿لَوَلَا أَن تُفَيَّذُونِ﴾ معناه : لولا أن تسفّهوني ، عن ابن عبّاس ومجاهد ؛ وقيل : لولا أن تضعّفوني في الرأي ، عن ابن إسحاق ؛ وقيل : لولا أن تكذّبوني . والفند : الكذب ، عن سعيد بن جبير والسدّيّ والضحّاك ، وروي ذلك أيضاً عن ابن عبّاس ؛ وقيل : لولا أن تهرّموني ، عن الحسن وقتادة<sup>(٣)</sup>.

- (١) قال الطبرسي : قيل أن يوسف قال : إنما يذهب بقميص من ذهب به أولاً، فقال يهودا : أنا ذهبت به وهو ملطخ بالدم، قال : فاذهب بهذا أيضاً واخبره أنه حي وأفرحه كما أحزنته فيحمل القميص وخرج حافياً حاسراً حتى أتاه وكان معه سبعة أرغفة وكانت المسافة ثمانين فرسخاً فلم يتسوق إلا أرغفة في الطريق (منه رحمه الله). [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٥٢].
- (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٥٥ وقال الطبرسي رحمه الله: قال ابن عباس: هاجت ريح فحملت ريح قميص يوسف إلى يعقوب وذكر في القصر أن الصبا استأذنت ربها في أن تأتي يعقوب بريح يوسف قبل أن يأتيه البشير بالقميص فأذن لها فأتته بها، وكذلك يستروح كل محزون بريح الصبا، وقد أكثر الشعراء من ذكرها (منه رحمه الله) [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٥٣].

ع، ف: المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن عبد الله بن محمّد بن خالد عن الوشّاءمثله. «العللج ١ ص ٥٦ باب ٤٢ ح ٢، عيون أخبار الرضاج ٢ ص ٨٣ باب ٣٢ ح ٢». شي: عن الوشّاء بسندين مثله<sup>(٢)</sup>.

- (٣) قال الطبرسي رحمه الله : قيل أن يوسف ظلي ، بعث مع البشير مائتي راحلة ما يحتاج إليه في السفر وسألهم أن يأتوه بأهلهم أجمعين فلما دنى يعقوب من مصر تلقاه يوسف في الجند وأهل مصر فقال يعقوب : يا يهودا هذا فرعون مصر ؟ قال : لا، هذا ابنك فتلاقيا ، قال الكلبي : على يوم من مصر فلما دنى يعقوب : يا يهودا هذا فرعون مصر ؟ قال : لا، هذا ابنك فتلاقيا ، قال الكلبي : على يوم من مصر فلما دنى كل واحد منهما من صاحبه بدأ يعقوب بالسلام فقال : السلام عليك يا مذهب الكلبي : على يوم من مصر فلما دنى دخلوا مصر ؟ قال : لا، هذا ابنك فتلاقيا ، قال الكلبي : على يوم من مصر فلما دنى دفلما دنى دفل الما يعقوب : يا يهودا هذا فرعون مصر ؟ قال : لا، هذا ابنك فتلاقيا ، قال الكلبي : على يوم من مصر فلما دنى كل واحد منهما من صاحبه بدأ يعقوب بالسلام فقال : السلام عليك يا مذهب الأحزان ، وقال وهب : إنهم دخلوا مصر وهم ثلاثة وسبعون، وخرجوا مع موسى وهم مسماية ألف وخمسمائة وبضع وسبعون رجلاً ، وكان بين يوسف وموسى أربعمائة سنة . "منه رحمه الله".
- (٤) قال الطبرسي فرحمه الله ا: قيل أنه كان يستغفر لهم كل ليلة جمعة في نيف وعشرين سنة ، وقيل : أنه كان يقوم ويصف أولاده خلفه عشرين سنة ويدعوا ويؤمنون على دعائه واستغفاره لهم حتى نزل قبول توبتهم . فمنه قدس سره . [مجمع البيان ، ج ٥ ص ٤٥٩].
  - (٥) أي من البادية قيل: وإنما لم يذكر الجبّ لاشتماله على تعبير إخوته. امنه رحمه الله.

وحدَّثني محمَّد بن عيسى عن يحيى بن أكثم سأل موسى بن محمَّد بن عليّ بن موسى مسائل فعرضها على أبي الحسن عليم فكان أحدها : أخبرني عن قول الله بَرَيَن : ﴿وَرَفَعَ أَبَوَيَد عَلَى اَلْمَرْنِ وَخَرُوا لَمُ سُبَّداً ﴾ أسجد يعقوب وولده ليوسف وهم أنبياء؟ فأجاب أبو الحسن عليم : أمّا سجود يعقوب وولده فإنّه لم يكن ليوسف، وإنّما كان ذلك من يعقوب وولده طاعة لله وتحيّة ليوسف، كما كان السجود من الملائكة لآدم ولم يكن لآدم وإنّما كان منهم ذلك طاعة لله لله وتحيّة لأدم، فسجد يعقوب وولده ويوسف معهم شكراً لله لاجتماع شملهم، ألم تر أنه يقول في شكره ذلك الوقت : ﴿رَبَ قَدْ مَانَيْنَنِي مِنَ ٱلْمُلْكِ وَعَلَّمَنِي مِن تَأْوِبل ٱلأَحَادِينُ فَاطِرَ ٱلسَمَوَيْتِ وَٱلْأَرْضِ أَنَتَ وَلِنِ. في ٱلدُّبْهَا وَٱلْآخِرَةً قَوَنَى مُسَلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِالصَّنَاتِ فَالَمَن أَن

شي: عن محمّد بن سعيد الأزديّ صاحب موسى بن محمّد بن الرضا، عن موسى أنّه قال لأخيه: إنّ يحيى بن أكثم كتب إليه يسأله عن مسائل، فقال: أخبرني عن قول الله ﴿وَرَفَعَ أَبَوَيَهِ﴾ وذكر نحوه<sup>(٣)</sup>.

١٧ - قس، فنزل عليه جبرئيل فقال له: يا يوسف أخرج يدك، فأخرجها فخرج من بين أصابعه نور، فقال يوسف: ما هذا يا جبرئيل؟ فقال: هذه النبوة أخرجها الله من صلبك لانك لم تقم إلى أبيك، فحط الله نوره، ومحا النبوة من صلبه، وجعلها في ولد لاوي أخي يوسف، وذلك لأنهم لما أرادوا قتل يوسف قال: في نقتُلُوا يُوسُف وَأَلْقُوهُ في غَيَنَبَتِ ٱلْجُتَ فَ فَسْكر الله له وذلك لأنهم لما أرادوا قتل يوسف قال: في نقتُلُوا يُوسُف وَأَلْقُوهُ في غَيَنَبَتِ ٱلْجُتَ فشكر الله له وذلك لأنهم لما أرادوا قتل يوسف قال: في نقتُلُوا يُوسُف وَأَلْقُوهُ في غَيَنَبَتِ ٱلْجُتَ فشكر الله له في ولد لاوي أخي يوسف، أنك، ولما أرادوا قتل يوسف قال: في نقتُلُوا يُوسُف وَأَلْقُوهُ في غَيَنَبَتِ الْجُتَ فشكر الله له ذلك، ولما أرادوا أن يرجعوا إلى أبيهم من مصر وقد حبس يوسف أخاه قال: فيكن أبَرَحَ أَلَانُ مَنَ عَنْدُوا من يوسف أرادوا أن يرجعوا إلى أبيهم من مصر وقد حبس يوسف أخاه قال: فيكن أبَرَحَ أَلَوْ مُنْ يَأْذَنَ لِنَ أَنِي أَنَهُ إلى أبيهم من مصر وقد حبس يوسف أخره والذ. فيكن أبَرَحَ أَلَوْ مُنَ يُأَذَنَ لِنَا أَن يرجعوا إلى أبيهم من مصر وقد حبس يوسف أخره وكان أنبياء بني ألكن مَن يأذن أورض حتى يأذن له اله ذلك، فكان أنبياء بني ألأزض حتى يأذن له يقال من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم علكم ألله له ذلك، فكان أنبياء بني إسرائيل من ولد لاوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم عليتي ، وكان موسى من ولده وهو إسرائيل من ولد لاوي بن يعقوب بن إحمالة بن إبراهيم عليتي ، وكان موسى من ولده وهو إسرائيل من ولد لاوي بن يعقوب بن إحمال بن إلى أي أنه يأله أنه يأله أوي بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم .

- تفسير القمي، ج ١ ص ٣٥٧.
   (٢) تحف العقول ص ٣٥٣.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٨ ح ٨٢ من سورة يوسف.
- (٤) روى الطبرسي رحمه الله من كتاب النبوة بإسناده عن أبي عبد الله عليه قال: قال يعقوب ليوسف: يا بني حدثني كيف صنع بك إخوتك؟ قال: يا أبت دعني فقال: أقسمت عليك ألا أخبرتني. فقال له: أخذوني وأقعدوني على رأس الجب ثم قالوالي: إنزع قميصك، فقلت لهم: إني أسألكم بوجه يعقوب أن لا تنزعوا قميصي ولا تبدو عورتي، فرفع فلان السكين عليّ وقال: إنزع، فصاح يعقوب وسقط مغشياً عليه ثم أفاق فقال له: يا بني كيف صنعوا بك؟ فقال له يوسف: إني أسألك بإله إبراهيم واسماعيل وإسحاق إلا أعفيتني. قال: فتركه.

وروي أيضاً أن يوسف قال ليعقوب يا أبت لا تسألني عن صنيع إخوتي بي، واسأل عن صنع الله بي وقال أبو حمزة : بلغنا أن يعقوب عاش مائة وسبعاً وأربعين سنة ودخل مصر على يوسف وهو ابن مائة وثلاثين= اعْفني من ذلك، قال: أخبرني ببعضه، فقال: يا أبت إنَّهم لمَّا أدنوني من الجبِّ قالوا: انزع قميصك، فقلت لهم: يا إخوتي اتَّقوا الله ولا تجرَّدوني، فسلُّوا عليَّ السكِّين وقالوا : لنن لم تنزع لنذبحنَّك، فنزعت القميص، وألقوني في الجبِّ عرياناً، قال: فشهق يعقوب شهقة وأغمي عليه، فلمّا أفاق قال: يا بنيَّ حدَّثني، فقال: يا أبت أسألك بإله إبراهيم وإسحاق ويعقوب إلاَّ أعفيتني فأعفاه، قال: ولمَّا مات العزيز وذلك في السنين الجدبة افتقرت امرأة العزيز واحتاجت حتّى سألت الناس، فقالوا لها : ما يضرَّك لو قعدت للعزيز - وكان يوسف سمِّي العزيز – فقالت : أستحيي منه، فلم يزالوا بها حتَّى قعدت له، فأقبل يوسف في موكبه فقامت إليه وقالت: سبحان الَّذي جعل الملوك بالمعصية عبيداً، وجعل العبيد بالطاعة ملوكاً، فقال لها يوسف: أنت هاتيك؟ فقالت: نعم – وكانت اسمها زليخا – فأمر بها وحوّلت إلى منزله وكانت هرمة فقال لها يوسف : ألست فعلت بي كذا وكذا؟ فقالت : يا نبيّ الله لا تلمني فإنِّي بليت بثلاثة لم يبل بها أحدٌ، قال: وما هي؟ قالت: بليت بحبِّك ولم يخلق الله في الدنيا لك نظيراً، وبليت بأنَّه لم يكن بمصر امرأة أجمل متَّى ولا أكثر مالاً متَّى نزع عنَّى، فقال لها يوسف: فما حاجتك؟ قالت: تسأل الله أن يردَّ عليَّ شبابي، فسأل الله فردّ عليها شبابها فتزوّجها وهي بكر . وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : <<p>
فَذَ شَغَفَهَا حُبًّا ﴾ يقول: قد حجبها حبّه عن النّاس فلا تعقل غيره. والحجاب: هو الشغاف والشغاف هو حجاب القلب<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** المشهور بين المفسّرين واللّغويّين أنّ المراد شقّ شغاف قلبها وهو حجابه حتّى وصل إلى فؤادها .

وقوله: ﴿حُبَّاً﴾ نصبه على التمييز، وما ورد في الخبر يحتمل أن يكون بياناً لحاصل المعنى، أي لمّا تعلّق حبه بشغاف قلبها فكأنّه حجبها عن أن تعقل وتتخيّل غيره؛ ويحتمل أن يكون الشغاف مستعملاً هنا بمعنى مطلق الحجاب مجازاً، ويكون شغفها بمعنى حجبها.

وقال الطبرسيّ : روي عن عليّ وعليّ بن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمد ﷺ وغيرهم «قد شعفها» بالعين قال الزجّاج : شعفها : ذهب بها كلّ مذهب من شعفات الجبال

سنة، وكان عند يوسف بمصر سبع عشرة سنة، وقال ابن إسحاق: أقام يعقوب بمصر أربعاً وعشرين سنة ثم توفي ودفن بالشام وقال ابن جبير: نقل يعقوب إلى بيت المقدس في تابوت من ساج ووافق ذلك يوم مات عيص، فدفنا في قبر واحد فمن ثم ينقل اليهود موتاه إلى بيت المقدس وي تابوت من ساج ووافق ذلك يوم واحد في بعض، فدفنا في قبر واحد فمن ثم ينقل اليهود موتاه إلى بيت المقدس وي تابوت من ساج ووافق ذلك يوم واحد في بطن واحد في قبر واحد فمن ثم ينقل اليهود موتاه إلى بيت المقدس في تابوت من ساج ووافق ذلك يوم مات عيص، فدفنا في قبر واحد فمن ثم ينقل اليهود موتاه إلى بيت المقدس وي تابوت من ساج ووافق ذلك يوم واحد في بطن واحد، ودفنا في قبر واحد، وكان عمرها جميعاً مائة وسبع وأربعون سنة، وكان أول واحد في بطن واحد، ودفنا في قبر واحد، وكان عمرها جميعاً مائة وسبع وأربعون منة، وكان أول رسول في بني إسرائيل، ثم مات وأوصى أن يدفن عند قبور آبائه عليهم السلام، وقيل: دفن بمصر ثم أحرج موسى عظامه فحمله حتى دفنه عند أبيه. قمنه رحمه الله. [مجمع البيان: ج ٥ ص ٤٥].

أي رؤوسها ، يقال : فلان مشعوف بكذا ، أي قد ذهب به الحبُّ أقصى المذاهب ؛ وقال ابن جنّي : معناه : وصل حبّه إلى قلبها فكان يحرقه بحدَّته ، وأصله من البعير يهنأ بالقطران فتصل حرارة ذلك إلى قلبه<sup>(۱)</sup> .

1۸ - لي، محمّد بن هارون الزنجاني، عن معاذ بن المثنى العنبري، عن عبد الله بن أسماء، عن جويرية، عن سفيان الثوري، عن منصور، عن أبي وائل، عن وهب بن منبّه قال: وجدت في بعض كتب الله بتريخ أنّ يوسف تلكير مرّ في موكبه على امرأة العزيز وهي جالسة على مزبلة، فقالت: الحمد لله الذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بطاعتهم على مزبلة، فقالت: الحمد لله الذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بطاعتهم ملوكاً، أصابتنا فاقة فتصدق علينا، فقال يوسف تلكير مرّ في موكبه على امرأة العزيز وهي جالسة ملوكاً، أصابتنا فاقة فتصدق علينا، فقال يوسف تلكير : غموط النعم سقم دوامها، فراجعي ملوكاً، أصابتنا فاقة فتصدق علينا، فقال يوسف تلكير : غموط النعم سقم دوامها، فراجعي ما يمخص عنك دنس الخطيئة، فإنّ محل الاستجابة قدس القلوب وطهارة الأعمال، فقالت: ما يمحص عنك دنس الخطيئة، فإنّ محل الاستجابة قدس القلوب وطهارة الأعمال، فقالت: ما يمحص عنك دنس الخطيئة، فإنّ محل الاستجابة قدس القلوب وطهارة الأعمال، فقالت: ما يمحص عنك دنس الخطيئة، فإنّ محل الاستجابة قدس القلوب وطهارة الأعمال، فقالت: ما يمحص عنك دنس الخطيئة، فإنّ محل الاستجابة قدس القلوب وطهارة الأعمال، فقالت: ما يمحص عنك دنس الخطيئة، فإنّ محل الاستجابة قدس القلوب وطهارة الأعمال، فقالت: ما يرمى الله لي موقف استعطاف ولا معريق العين عبرتها ويؤدى الحسد ندامة، فقال لها يوسف : فجدي، فالسبل هدف الإمكان بقرع مراحمة العدة ونفاد المدة، فقالت : هو عقيدتي وسيبلغك إن بقيت بعدي، فأمر لها بعريق العين عبرتها ويؤدى الحسد ندامة، فنال با يوسف : فجدي، وانا مأسورة في السخط، قبل مزاحمة العدة ونفاد المدة، فقالت : هو عقيدتي وسيبلغك إن بقيت بعدي، فأمر لها بعن مزاحمة العدة ونفاد المدة، فقالت : هو عقيدتي وسيبلغك إن بقيت بعدي، فأمر لها بعن مزاحمة العدة ونفاد المدة، فقالت : هو عقيدتي وسيبلغك إن بقيت بعدي، فاد الإمكان بقيل مزاحمة ونفال ملك من وسيبلغك إن بقيت بعدي، فأمر لها بعن مزاحمة العدة، فقالت : هو عقيدتي وسيبلغك إن بقيت بعدي، فأمر لها بعن مزاحمة ونفاد المدة، فقالت : هو عقيدتي وسيبلغك إن بقيت بعدي، فأمر لها بقلل من ده ولي الحرمة ولى بلاميز فور ومال بلاميز وفي اللحمام، فتزوج مي ماكنت لأرجع إلى الخفض وأنا مأسورة في السخط، فقال بعض ولد يوسف يركره ولى بلاميز وفي مالورة أي مامورة في العجم، فور وما بلومي ولي ولمو أي ومامي

**بيان:** غمط النعمة: تحقيرها والبطر بها وترك شكرها، أي لمّا كفرت بأنعم الله وقابلتها بالمعاصي قطعها الله عنك، فارجعي إلى ما يزيل عنك دنس الخطينة، أي التوبة والندم والاستغفار وتدارك ما قد مضى حتّى يردَّ الله نعمه عليك، فإنّه لا يستجاب الدعاء بالمغفرة أو برجوع النعمة إلاّ بعد قدس القلوب من دنس الخطايا وآثارها، وطهارة الأعمال وخلوصها عمّا يشوبها من الأغراض الفاسدة والسيّئات الماحية فأجابته بما يؤيّد ما أفاده غليًا حيث قالت : ما اشتملت بعدُ على هيئة التأثّم، أي لمّا لم أقم بعد بما يوجب تدارك ما فات لم أطلب من الله المغفرة حياءً ممّا صنعت .

قال الفيروزآباديّ: يقال: تأثّم فلان: إذا فعل فعلاً خرج به عن الإثم. انتهى.

فأجابها على الرجاء من رحمة الله، وعلّل بأنّ سبيل الطّاعة والقرب هدف لسهام إمكان حصول المقاصد (قبل مزاحمة العدّة) بالكسر أي قبل انتهاء الأجل وعدد أيّام العمر وساعاته، ويحتمل الضمّ أيضاً من الاستعداد أي قبل نفاد القوى والجوارح والأدوات الّتي بها يتيسّر العمل.

مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٩٢.
 أمالي الصدوق، ص ١٤ المجلس الأول ح ٧.

قولها : «إن بقيت بعدي» بصيغة التكلّم أي إن بقيت أنا بعد زماني هذا، أو بصيغة الخطاب أي إن بقيت أنت بعد هذا الزمان أو بعد وفاتي لتطّلع على جميع أحوال عمري، ثمّ لمّا أمر علي لها بالقنطار لم تقبل واعتذرت بأنّ الرزق المقدّر على قدر الحاجة لا بدّ منه، والله تعالى يبعثه إليّ، وأمّا التوسع فيه فإنّما هو للخفض والراحة وطيب العيش، وأنا ما أرجع إلى تلك الأحوال ما دمت مأسورة في إسار سخط الله وغضبه. والتفتّت : التكسّر. والترح : ضدّ الفرح والهلاك والانقطاع، أي هذه دابّة قد وقعت في الحزن والهلاك بسبب انتقامه تعالى منها . والصرد : البرد، أي كان عنيناً بسبب البرودة المستولية على مزاجه، وكان لا يتأتّى منه تلك الحركة المعهودة.

14 - في: العظار، عن سعد، عن ابن عبد الجبّار، عن ابن البطائنيّ، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله الصادق غيرية : ما كان دعاء يوسف غيريتي في الجبّ فإنًا قد اختلفنا فيه؟ فقال: إنّ يوسف غيريتي لمّا صار في الجبّ وأيس من الحياة قال: «اللّهمّ إن كانت الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً ولن تستجيب لي دعوة فإنّي أسألك بحق الشيخ يعقوب فارحم ضعفه واجمع بيني وبينه فقد علمت رقّته عليّ وشوقي إليه، قال: ما كانت الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً ولن تستجيب لي دعوة فإنّي أسألك بحق الشيخ يعقوب فارحم ضعفه واجمع بيني وبينه فقد علمت رقّته عليّ وشوقي إليه، قال: ثمّ بكى أبو عبد الله الصادق غيريتي ثمّ قال وأنا أقول: «اللّهمّ إن كانت الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً ولن تستجيب لي دعوة فإنّي أسألك بحق الشيخ يعقوب فارحم ضعفه واجمع بيني وبينه فقد علمت رقّته عليّ وشوقي إليه، قال: ثمّ بكى أبو عبد الله الصادق غيريتي ثمّ قال وأنا أقول: «اللّهمّ إن كانت الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً ولن تستجيب لي وشوقي إليه، قال: ثمّ بكى أبو عبد الله الصادق غيريتي ثمّ قال وأنا أقول: «اللّهمّ إن كانت الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً فإني أسألك بك فليس الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً فإني أسألك بك فليس الخطايا والذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً فإني أسألك بك فليس منائمة الخلي بعد أله يا الله يا الله يا الله يا الله يا الله يا الله ثم قال الخطايا والذنوب قد أحلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً فإني أسألك بك فليس من الخطايا والذنوب قد أحلقت وجهي عندك فلن ترفع مي إليك صوتاً فإني أسألك بك فليس من الخلي من من من أولي أمرة أول منه أبن أول منه أبي كثيراً ما أقوله عند الكرب العظام ألما.

٢٠ - لي: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان عمّن اسمع أبا سيّار يقول: حماد بن عثمان عمّن المعمّن أبا سيّار يقول: حاء جبرتيل عليّ إلى يوسف علييّ وهو في السجن، فقال: قل في دبر كلّ صلاة مفروضة: «اللّهمّ اجعل لي من أمري فرجاً ومخرجاً، وارزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب» ثلاث مرّات".

٢١ - مصباء في اليوم الثالث من محرّم كان خلاص يوسف ﷺ من الجبّ على ما روي في الأخبار<sup>(٣)</sup>.

٢٢ **-ل؛** ابن المتوكّل، عن السعدآباديّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ظيّيَةِ قال: كان في قميص يوسف ثلاث آيات في قوله تعالى: ﴿ وَجَآءُو عَلَ قَبِيصِهِ، بِدَمِ كَذِبِهُ وقوله بَرَرَجَكِ : ﴿ إِن كَانَ فَيمِيمُهُمُ قُدَّ مِن قُبُلِ، الآية، وقوله: ﴿ اَذْهَبُوا بِعَسِيمِي هُنَذَابُهِ الآية<sup>(٤)</sup>.

أمالي الصدوق، ص ٣٢٩ مجلس ٦٢ ح ٤. (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٦٢ مجلس ٨٥ ح ٤.
 أمالي الصدوق، ص ٣٢٩ مجلس ٢٠٢ ح ٤. (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٦٢ مجلس ١٠٤ ح ٤.

٢٣ - لي: الطالقانيّ، عن أحمد الهمدانيّ، عن المنذر بن محمّد، عن جعفر بن سليمان، عن عبد الله بن المفضّل، عن أبان بن عثمان، عن ابن تغلب، عن ابن جبير، عن ابن عبّاس قال: لمّا أصاب آل يعقوب ما أصاب الناس من ضيق الطعام جمع يعقوب بنيه فقال لهم: يا بنيٍّ إنَّه بلغني أنَّه يباع بمصر طعام طيَّب، وأنَّ صاحبه رجل صالح لا يحبس الناس، فاذهبوا إليه واشتروا منه طعاماً فإنَّه سيحسن إليكم إن شاء الله، فتجهَّزوا وساروا حتَّى وردوا مصر فأدخلوا على يوسف ١٩٢٨ فعرفهم وهم له منكرون، فقال لهم: من أنتم؟ قالوا : نحن أولاد يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمن، ونحن من جبل كنعان، قال يوسف : ولدكم إذاً ثلاثة أنبياء، وما أنتم بحلماء، ولا فيكم وقارٌ ولا خشوعٌ، فلعلَّكم جواسيس لبعض الملوك جئتم إلى بلادي؟! فقالوا : أيَّها الملك لسنا بجواسيس ولا أصحاب الحرب، ولو تعلم بأبينا إذاً لكرمنا عليك، فإنَّه نبيَّ الله وابن أنبياته، وإنَّه لمحزون، قال لهم يوسف: فممَّا حزنه وهو نبيّ الله وابن أنبيائه، والجنّة مأواه، وهو ينظر إليكم في مثل عددكم وقوّتكم؟ فلعلّ حزنه إنّما هو من قبل سفهكم وجهلكم وكذبكم وكيدكم ومكركم؟ قالوا : أيّها الملك لسنا بجهّال ولا سفهاء ولا أتاه الحزن من قبلنا، ولكن كان له ابن كان أصغرنا سنّاً يقال له يوسف فخرج معنا إلى الصيد فأكله الذئب، فلم يزل بعده كثيباً حزيناً باكياً، فقال لهم يوسف عَلِيَهِ: كَلَّكُم من أب واحد؟ قالوا : أبونا واحد وأمَّهاتنا شتَّى، قال : فما حمل أباكم على أن سرَّحكم كلِّكم ألا حبس منكم واحداً يأنس به ويستريح إليه؟ قالوا : قد فعل، قد حبس منّا واحداً هو أصغرنا سنًّا، قال: ولمَ اختاره لنفسه من بينكم؟ قالوا: لأنَّه أحبَّ أولاده إليه بعد يوسف.

فقال لهم يوسف علي التي التي أحبس منكم واحداً يكون عندي وارجعوا إلى أبيكم واقرؤوه منّي السلام وقولوا له : يرسل إليّ بابنه الذي زعمتم أنّه حبسه عنده ليخبرني عن حزنه ما الذي أحزنه؟ وعن سرعة الشيب إليه قبل أوان مشيبه؟ وعن بكائه وذهاب بصره، فلمّا قال هذا اقترعوا بينهم فخرجت القرعة على شمعون<sup>(1)</sup>، فأمر به فحبس، فلمّا ودّعوا شمعون قال لهم : يا إخوتاه انظروا ماذا وقعت فيه، واقروؤا والدي منّي السلام؛ فودّعوه وساروا حتّى وردوا الشام ودخلوا على يعقوب غليتي وسلّموا عليه سلاماً ضعيفاً، فقال لهم : يا بنيّ ما لكم تسلّمون سلاماً ضعيفاً؟ وما لي لا أسمع فيكم صوت خليلي شمعون؟ قالوا : يا أبانا إنّ جثناك من عند أعظم الناس ملكاً، لم ير الناس مثله حكماً وعلماً وخشوعاً وسكينةً ووقاراً، ولن كان لك شبيه فإنّه لشبيهك، ولكنا أهل بيت خلقنا للبلاء اتّهمنا الملك وزعم أنّه لا يسدقنا حتى ترسل معناً بابن يامين برسالة منك يخبره عن حزنك وعن سرعة الشيب إليك قبل أوان المشيب، وعن بكائك وذهاب بصرك، فظنّ يعقوب أنّ ذلك مكر منهم فقال لهم : يا بنيً أوان المشيب، وعن بكائك وذهاب بصرك، فظنّ يعقوب أنّ ذلك مكر منهم فقال لهم : يا بنيً

 <sup>(1)</sup> وقيل: إن يوسف اختار شمعون لأنه كان أحسنهم رأياً فيه (منه رحمه الله).

متاعهم وجدوا بضاعتهم ردّت إليهم من غير علم منهم أقبلوا إلى أبيهم فرحين قالوا : يا أبانا ما رأى النَّاس مثل هذا الملك أشدَّ اتَّقاءَ للإثم منه، ردَّ علينا بضاعتنا مخافة الإثم، وهي بضاعتنا ردّت إلينا، ونمير أهلنا<sup>(١)</sup>، ونحفظ أخانا ونزداد كيل بعير ذلك كيل يسير؛ قال يعقوب: قد علمتم أنِّ ابن يامين أحبَّكم إليَّ بعد أخيكم يوسف وبه أنسي، وإليه سكوني من بين جماعتكم، فلن أرسله معكم حتّى تؤتوني موثقاً من الله لتأتنّني به إلاّ أن يحاط بكم، فضمنه يهودا فخرجوا حتّى وردوا مصر فدخلوا على يوسف ﷺ فقال لهم: هل بلّغتم رسالتي؟ قالوا : نعم وقد جئناك بجوابها مع هذا الغلام فسله عمّا بدا لك، قال له يوسف : بما أرسلك أبوك إليّ يا غلام؟ قال: أرسلني إليك يقرؤك السلام ويقول: إنَّك أرسلت إلىّ تسألني عن حزني، وعن سرعة الشيب إليّ قبل أوان المشيب، وعن بكائي وذهاب بصري، فإنَّ أَشدّ الناس حُزناً وخوفاً أذكرهم للمعاد، وإنَّما أسرع الشيب إليَّ قبل أوان المشيب لذكر يوم القيامة، وأبكاني وبيّض عيني الحزن على حبيبي يوسف، وقد بلغني حزنك بحزني واهتمامك بأمري، فكان الله لك جازياً ومثيباً؛ وإنَّك لن تصلني بشيء أنا أشدَ فرحاً به من أن تعجّل عليّ ولدي ابن يامين، فإنّه أحبّ أولادي إليّ بعد يوسف، فأؤنس به وحشتي، وأصل به وحدتي، تعجّل عليّ بما أستعين به على عيالي. فلمّا قال هذا خنقت يوسف الشِّيَّةِ العبرة ولم يصبر حتّى قام فدخل البيت وبكي ساعة ثمّ خرج إليهم وأمر لهم بطعام، وقال: ليجلس كلِّ بني أمَّ على مائدة، فجلسوا وبقي ابن يامين قائماً، فقال له يوسف: ما لك لم تجلس؟ فقال له : ليس لي فيهم ابن أمّ، فقال له يوسف : أفما كان لك ابن أمّ؟ فقال له ابن يامين : بلي ، فقال له يوسف: فما فعل؟ قال: زعم هؤلاء أنَّ الذئب أكله، قال: فما بلغ من حزنك عليه؟ قال: ولد لي اثنا عشر ابناً كلُّهم اشتق له اسماً من اسمه، فقال له يوسفﷺ : أراك قد عانقت النساء وشممت الولد من بعده؟! فقال له ابن يامين : إنَّ لي أبأ صالحاً وإنَّه قال لي : تزوّج لعلَّ الله يَتَزَيِّن يخرج منك ذرّية يثقل الأرض بالتسبيح، فقال له يوسف: تعال فاجلس على مائدتي، فقال إخوة يوسف: لقد فضّل الله يوسف وأخاه حتّى أنَّ الملك قد أجلسه معه على مائدته، فأمر يوسف أن يجعل صواع الملك في رحل ابن يامين.

فلما تجهزوا ﴿ أَذَنَ مُؤَذِنُ أَيْنَتُهَا ٱلْعِبْرُ إِنَّكُمْ لَسَنَرِقُونَ ﴾ قَالُوا وَأَقْبَلُوا عَلَيْهِم مَاذَا نَفْقِدُونَ ﴾ قَالُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ الْمَلِكِ وَلِمَن جَآة بِهِ حِمْلُ بَعِيرٍ وَأَنَا بِهِ نَعِيمُ ﴾ قَالُوا تَأْلَمُو لَقَد عَلِمَتُم مَا حِفْنَا لِنُفْسِدَ فِي ٱلأَرْضِ وَمَا كُنَا سَنَرِقِينَ ﴾ (٢) وكان الرسم فيهم والحكم أنّ السارق يسترق ولا يقطع ﴿ قَالُوا فَمَا جَزَرُهُم إِن كُنْتُدَ كَذِبِينَ ﴾ قَالُوا جَزَرُهُمُ مَن وُجِدَ فِي رَعْلِهِ فَهُوَ جَزَرُهُمُ كَذَالِ يقطع ﴿ قَالُوا فَمَا جَزَرُهُم إِن كُنْتُدَ كَذِبِينَ ﴾ قَالُوا جَزَرُهُمُ مَن وُجِدَ فِي رَعْلِهِ فَهُوَ جَزَرُهُمُ كَذَالِكَ

- نمير أهلنا: أي نجلب إليه الطعام (منه رحمه الله).
- (٢) وأنابه زعيم: أي كفيل أؤديه إلى من رده (منه رحمه الله).

إخوته لممّا أصابوا الصواع في وعاء ابن يامين : ﴿ اللَّهُ وَالَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ أَخْ لَهُ مَ فَالُوا فَاسَتَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ. وَلَمْ يُبَدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنتُمْ شَتَرٌ مَتَكَانًا وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصِفُونَ ﴿ قَالَوْا يَتَأَيُّهُا الْمَذِرُ إِنَّ لَهُ أَبَا شَيْحًا كَبِيرًا فَخُذَ أَحَدًا مَتَكَانَهُ إِنَّا نَرَىكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ قَالُوا نَأَخُذَ إِلَا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنَا عِندَهُ إِنَّا إِذَا لَظَلِمُونَ ﴾ فَلْمَا اسْبَتَسُوا مِنهُ مَتَعَنا عِندَهُ مَتَعَنا تَأْخُذَ إِلَا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنا عِندَهُ إِنَّا إِذَا لَظَلِمُونَ ﴾ فَلْمَا اسْبَتَسُوا مِنهُ مَتَعَنا عَ الأَخْذَ إِلَا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنا عِندَهُ إِنَّا إِذَا لَظَلِمُونَ ﴾ فَلْمَا اللهُ وَمِن قِبَلُ مَا فَرَطَتُمُ فِي يُوسُفَ فَلَن أَبْرَ تَأْخُذُ إِلَا مَن وَجَدْنَا مَتَعَنا عِندَهُ إِنَّا إِذَا لَظَلِمُونَ ﴾ فَلْمَا السَبَيْسُوا مِنْهُ عَلَمُ فَلَنْ أَبْرَ حَيْفُولُوا مِنَا مَدَى أَنَهُ وَمَا شَعْدَا إِنَا أَنَهُ إِنَا وَهُو خَبْرُ لَلْنَهُ وَمِن قَبْلُ اللهُ وَمِن قَبْلُ مَا فَزَطْتُمْ فِي يُوسُفَ فَانَ أَبْرَ الْأَنْكُونَ حَتَى اللَّذُينَ حَتَى اللَّهُ إِنَّ أَنَهُ مِنْهُ إِنَا أَسَتَعَا مِعْسَدُهُ إِنَّا الْعَرَيْهُ فَنُولُوا يَتَأْبَانَا إِنَّهُ مَنْ أَنْهُ وَمِن قَبْلُهُ أَعْلَمُ مُ اللَّهُ فَقُولُوا يَتَأْبَانَا إِنَا الْمَنْ مَنْ أَنْهُ مَعْنُولُوا الْتَكَمَرُ أَنَهُ أَعْدَا أَنَ كَانَهُ إِنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنُهُ مَنْ أَنْهُ وَمَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَعْمَا مُنَا أَنْعَا إِنَا أَنْهُ مَنْهُ أَعْلَى أَنَ أَنْ أَنْ أَنْتُ أَنْهُ وَمَ أَنَهُ مُنَ الْمُوسُولُ أَنْ أَنْهُ الْعُرَي وَمَا شَعْدَنَا إِنَا مَنْهُ إِنَا أَنْ أَنْعَا الْنُ أَعْنَا الْنَا مَا وَمَا أَنْ وَالْعَنْ أَعْذَا الْعَرْبُ مَا أَنْهُ أَعْمَالُهُ أَعْنَا أَنُهُ أَعْلَى مُنَا أَعْنَا أَنْ أَعْنُ أَعْلَى أَنْهُ أَعْمَ فَقُولُوا بِنَا أَنْ أَنْ أَنْهُ أَعْنَا أَنْ أَعْنَا مُ مُعَالًا مَا أَنْ أَنْهُ أَعْلَهُ أَعْنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنُهُ أَعْلُ مُنَا أَعْذَا أَنَ أَنَا مَا أَنْ أَنْنُ الْنَا وَنُ مَا أَنْهُ أَنْ أَنُهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ مُنَا مَا أَنْ أَنْنُ أَنْ أَنَا أَنَا أَنَا أُوَامُ أَنُ

ثمَّ أمر بنيه بالتجهيز إلى مصر، فساروا حتى أتوا مصر فدخلوا على يوسف ودفعوا إليه كتاباً من يعقوب يستعطفه فيه ويسأله رد ولده عليه، فلما نظر فيه خنقته العبرة ولم يصبر حتى قام فدخل البيت فبكى ساعة ثمّ خرج إليهم فقالوا له: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْعَزِيرُ مَسَّنَا وَأَهْلَنَا الفُرُ وَحِشْنَا يَضَعَمَةٍ مُزْعَلَةٍ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَقَ عَلَيْنَاً إِنَّ ٱللَّهَ يَجْزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ فقال لهم يوسف : ﴿قَلَ يَضَعَمَةٍ مُزْعَلَةٍ فَأَوْفِ لَنَا ٱلْكَيْلَ وَتَصَدَقَ عَلَيْنَاً إِنَّ ٱللَّهُ يَجْزِى ٱلْمُتَصَدِّقِينَ فقال لهم يوسف : وَهُلَ عَلَيْتُمُ مَا فَعَلَتُمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ أَسَمَرَ حَبِهِلُونَ إِنَّى قَالُوا أَوْنَكَ لَاَنَتَ يُوسُفُ قَال لهم يوسف : عَلَيْتُمُ مَا فَعَلَتُمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ أَسَمَرَ حَبِهُونَ إِنَّى قَالُوا أَوْنَكَ لَاَنَتَ يُوسُفُ قَال لهم يوسف : وَهُلَ قَالَمُ مَا فَعَلَتُهُ مِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ أَسَمَرَ حَبِهُونَ إِلَى قَالُوا أَوْنَكَ لَاَنَتَ يُوسُفُ وَعَدَا الْحَنَّ قَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَيْنَاً إِنَّهُ مَن يَتَقِ وَيَصَبِرَ فَإِنَ اللَهُ لَا يُعْسِيعُ أَجْرَ اللهُ عَلَيْنَ لَنَى قَالُولُ اللَّهُ عَلَيْنَا إِنَّهُ عَلَى إِنَّهُ عَلَيْنَا إِذَا تَعْتَلُهُ وَعَنْ أَنَا لَهُ عَلَيْ أَلَى وَسُفً وَعَدَلَهُ أَخِي قَدَ مَنَ اللَهُ عَلَيْنَا إِنَّ عَنَائُهُ عَلَيْنَ إِن عَشَيْنَ وَالَهُ لَكُمْ وَعَنَا أَخْ عَلَيْ مَا مَنْ مَنْعَالُهُ عَلَيْنَا إِلَى مَلْ عَنْصَدًى الْعَنْتَ الْمَالَة لَهُ لَكُولُ اللَهُ عَلَيْ

ثم أمرهم بالانصراف إلى يعقوب وقال لهم : ﴿ اَذَهَبُوا بِعَبِيمِي هَنذَا فَأَلْقُوهُ عَلَى وَجَدٍ أَنِ يَأْتِ بَصِيرًا وَأَتُولِ إِلَمُولَكُمْ آَجْمَعِينَ ﴾ فهبط جبرئيل على يعقوب عَن فقال : يا يعقوب ألا أعلمك دعاء يرد الله عليك به بصرك، ويرد عليك ابنيك؟ قال : بلى، قال : قل ما قاله أبوك آدم فتاب الله عليه، وما قاله نوح فاستوت به سفينته على الجوديّ ونجا من الغرق وما قاله أبوك إبراهيم خليل الرّحمن حين ألقي في النار فجعله الله عليه برداً وسلاماً، فقال يعقوب : وما ذلك يا جبرئيل؟ فقال : قل : فيا ربّ أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين أن تأتيني بيوسف وابن يامين جميعاً وترد عليّ عيني؟ فما استتم يعقوب هذا الدعاء حتى جاء تأتيني وفاطمة والحسن والحسين أن تأتيني وفاطمة والحسن والحسين أن تأتيني ألموك فقال : قل : فيا ربّ أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين أن تأتيني ألموك فقال : قل : فيا ربّ أسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين أن تأتيني وفالتى قميص يوسف عليه فارتدً بصيراً، فقال لهم : الذاتم ألمُن أخرُمُ مَنَ ألمَّهُ مَن اللَّهُ مَن البشير فألقى قميص يوسف عليه فارتدً بصيراً، فقال لهم : الماتي ألموك أما تنفر أنه مَن الله من الله من الله من الموت تقلَمُوك إلى قالوا يتابانا استنفير لنا دُنُوبُنا إذا كُنَّ خَلَيْهِ في أنا متنفور ألمَ مِن الله من الموت العَنُورُ الرَّحِيمُ إلى معور يوسف عليه فارتدً بصيراً، فقال لهم : الموت أما منفق ألما يتأمل من الله من الموت العَنُورُ الرَّحيم الى السحو، فأقل يعقوب إلى مصر وخرج يوسف ليستقبله فهم بأن يترجل ليعقوب ثمّ ذكر ما هو فيه من الملك يعقوب إلى مصر وخرج يوسف ليستقبله فهم بأن يترجل ليعقوب ثم ذكر ما هو فيه من الملك فلم يفعل، فنزل عليه جبرئيل عَن فقال له : يا يوسف إنَّ الله بَن عن الما في ما منعك أن نزل إلى عبدي الصالح؟ ما كنت فيه؟ ابسط يدك، فيسطها فخرج من بين أصابه فقرل : النه الم عدي الما يول لك : ما منعك أن ما هذا يا جبرئيل؟ فقال : هذا إنّه لا يخرج من صلبك نبيّ أبداً عقوبةً بما صنعت بيعقوب إذ لم تنزل إليه فقال يوسف : ﴿ادْخُلُواْ مِعْبَرَ إِن شَآءَ اللَّهُ مَامِنِينَ (٢) وَرَفَعَ أَبَوَيَّهِ عَلَى الْعَرَشِ وَخَرُّواْ لَمُ سُجَداً ﴾ فقال يوسف ليعقوب : ﴿يَتَأَبَتِ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُمْيَنِي مِن قَبْلُ فَدَ جَعَلَهَا رَبِي حَقًا ﴾ إلى قوله : ﴿وَقَوَنَي مُسَلِمًا وَأَلْحِقِنِي بِالصَّلِحِينَ ﴾ فروي في خبر عن الصادق غليمًا أنّه قال : دخل يوسف السجن وهو ابن اثنتي عشرة سنة ، ومكث فيه ثمان عشرة سنة ، وبقي بعد خروجه ثمانين سنة ، فذلك مائة سنة وعشر سنين <sup>(۱)</sup>.

توضيح: ﴿ذَلِكَ كَبْلُ يَسِبَرُ ﴾ قال البيضاويَ: أي مكيلٌ قليلٌ لا يكفينا، استقلّوا ما كيل لهم فأرادوا أن يضاعفوه بالرجوع إلى الملك ويزدادوا إليه ما يكال لأخيهم، ويجوز أن يكون الإشارة إلى ﴿كَبْلَ بَعِيرٌ ﴾ أي ذلك شيء قليل لا يضايقنا فيه الملك ولا يتعاظمه؛ وقيل: إنّه من كلام يعقوب ومعناه: وإنّ حمل بعير شيء يسير لا يخاطر لمثله بالولد. قوله تعالى: ﴿حَكَمُوا بِحَبَّاً ﴾ أي تخلّصوا واعتزلوا متناجين انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال السيّد قدّس الله روحه : فإن قيل : ما الوجه في طلب يوسف غليمًا أخاه من إخوته ثمَّ حبسه له عن الرجوع إلى أبيه مع علمه بما يلحقه عليه من الحزن؟ وهل هذا إلاّ إضرار به وبأبيه؟ قلنا : الوجه في ذلك ظاهر ، لأنّ يوسف غليمًا لم يفعل ذلك إلاّ بوحي من الله تعالى إليه ، وذلك امتحان منه لنبيّه يعقوب غليمًا وابتلاء لصبره وتعريض للعالي من منزلة الثواب ، ونظير ذلك امتحان منه لنبيّه بأن صرف عنه خبر يوسف طول تلك المدة حتى ذهب بصره بالبكاء عليه ، وإنّما أمرهم يوسف غليمًا بأن يوسف عنه خبر يوسف طول تلك المدة حتى ذهب بصره بالبكاء عليه ، وإنّما أمرهم يوسف غليمًا بأن يلطفوا بأبيهم في إرساله من غير أن يكذبوه أو يخدعوه . فإن قيل : أليس قد قالوا له : (سَنَزَوَدُ عَنَهُ أَبَاهُ والمراودة هي الخداع والمكر؟ قلنا : ليس المراودة على ما ظننتم ، بل هي التلظف والتسبّب والاحتيال ، وقد يكون ذلك من جهة الصدق والكذب جميعاً ، وإنّما أمرهم بفعله على أحسن الوجوه ، فإن خالفوه فلا لوم إلاً عليه م

فإن قيل : فما بال يوسف لم يعلم أباه ﷺ بخبره لتسكن نفسه ويزول وجده مع علمه بشدّة تحرّقه وعظم قلقه؟ قلنا : في ذلك وجهان : أحدهما أنَّ ذلك كان له ممكناً وكان عليه قادراً فأوحى الله تعالى إليه بأن يعدل عن اطلاعه على خبره، تشديداً للمحنة عليه، وتعريضاً للمنزلة الرفيعة في البلوى، وله تعالى أن يصعب التكليف وأن يسهّله . والجواب الآخر أنّه جائز أن يكون ﷺ لم يتمكن من ذلك ولا قدر عليه فلذلك عدل عنه<sup>(٣)</sup>.

٢٤ – ع، ن: المطفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن أحمد بن عبيد الله العلويّ عن عليّ بن محمّد العلويّ العمريّ، عن إسماعيل بن همّام قال: قال الرضا غلِّظَلا في قول الله كَمَرَيَّكُ : ﴿قَالُواْ إِن يَسَرِقْ فَقَدْ سَرَقَ أَخْ لَهُ مِن قَبْلُ فَأَسَرَهَا يُوسُفُ فِي نَفْسِهِ. وَلَمْ يُبَدِهَا

- (1) أمالي الصدوق، ص ٢٠٤ مجلس ٤٣ ح ٧.
- (٢) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣٢٠.
   (٣) تنزيه الأنبياء، ص ٥٦.

لَهُمَرْكُه قال: كانت لإسحاق النبيّ ﷺ منطقة تتوارثها الأنبياء الأكابر، وكانت عند عمّة يوسف، وكان يوسف عندها وكانت تحبّه، فبعث إليها أبوه: ابعثيه إليّ وأردّه إليك، فبعثت إليه: دعه عندي اللّيلة أشمّه ثمّ أرسله إليك غداة، قال: فلمّا أصبحت أخذت المنطقة فشدّتها في وسطه تحت الثياب وبعث به إلى أبيه، فلمّا خرج من عندها طلبت المنطقة فوجدت عليه، وكان إذا سرق أحد في ذلك الزمان دفع إلى صاحب السرقة فكان عبده<sup>(1)</sup>.

**شي؛** عن إسماعيل مثله. «ج ۲ ص ۱۹۶ ح ۵۳ من سورة يوسف».

٢٥ – ل: أبي، عن محمد العطّار، عن الأشعريّ، عن عليّ بن محمّد، عن رجل، عن سليمان بن زياد المنقريّ، عن عمرو بن شمر، عن إسماعيل السدّيّ، عن عبد الرحمن بن سابط القرشيّ؟ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله بَرَوَيَنَهُ حكاية عن يوسف : ﴿ إِنَّ مَابَط القرشيّ؟ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله بَرَوَيَنَهُ حكاية عن يوسف : ﴿ إِنَّ مَابَط القرشيّ؟ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله بَرَوَيَنَهُ حكاية عن يوسف : ﴿ إِنَّ مَابَط القرشيّ؟ عن جابر بن عبد الأنصاريّ في قول الله بَرَوَيَنَهُ حكاية عن يوسف : ﴿ إِنَّ مَابَط القرشيّ؟ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قول الله بَرَوَيَنَهُ حكاية عن يوسف : ﴿ إِنَّ مَابَد أَمَدَ عَشَرُ كَوْبُكُمُ وَٱلشَمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِي سَنِعِدِينَ ﴾ فقال في تسمية النجوم : هو الطارق وجوبان والذيال وذو الكنفان وقابس ووثاب وعمودان وفيلق ومصبح والصدح وذو الفزع والضياء والضياء والنور يعني السماء.

**بيان:** في البيضاويّ: ذو الكتفين. وفي العرائس: ذو الكنفات. وفي أكثر نسخ البيضاويّ: الفليق. وفي العرائس كما في الخبر.

٢٧ **– ل:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن محمّد بن سهل البحرانيّ يرفعه إلى أبي عبد الله غليظير قال: البكاؤون خمسة: آدم ويعقوب ويوسف وفاطمة بنت محمّد عظيم وعليّ بن الحسين غليكي . فأمّا آدم فبكى على الجنّة حتّى صار في خدَّيه أمثال

- علل الشرائع، ج ۱ ص ٦٧ باب ٤٢ ح ١، وعيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٨٢ باب ٣٢ ح ٥.
- (٢) الخصال، ص ٤٥٤ باب الأحد عشرح ١. (٣) الخصال، ص ٤٥٤ باب الأحد عشرح ٢.

الأودية؛ وأمّا يعقوب فبكى على يوسف حتى ذهب بصره وحتى قيل له: ﴿ تَاللَّهِ تَفَتَّوُا تَذَكُرُ يُوسُفَ حَقَى تَكُونَ حَرَّمًا أَوْ تَكُوْنَ مِنَ ٱلْهَذِلِكِينَ وأمّا يوسف فبكى على يعقوب حتى تأذّى به أهل السجن فقالوا له: إمّا أن تبكي اللّيل وتسكت بالنهار، وإمّا أن تبكي النهار وتسكت باللّيل، فصالحهم على واحدة منهما؛ وأمّا فاطمة فبكت على رسول الله يُحَلَّى حتى تأذّى به أهل المدينة فقالوا لها: قد آذيتنا بكثرة بكائك، فكانت تخرج إلى المقابر مقابر الشهداء تأذّى به أهل المدينة فقالوا لها: قد آذيتنا بكثرة بكائك، فكانت تخرج إلى المقابر مقابر الشهداء منه أو أربعين سنة، ما وضع بين يديه طعام إلاّ بكى حتى قال له مولى له: جعلت فداك يا ابن رسول الله إنّي أخاف عليك أن تكون من الجاهلين قال: ﴿ إِنَّمَا أَشْكُوا بَنِي وَعَدَنِيَ إِلَى المقابر يرب الله إني أخاف عليك أن تكون من الجاهلين قال: ﴿ إِنَّمَا أَشْكُوا بَنِي وَعَدَنِيَ إِلَى اللَّهِ وَأَعْدَلُهُ

٢٨ - مين؛ عدَّة من أصحابنا، عن ابن أسباط، عن عمّه يعقوب بن سالم، عن إسحاق ابن عمّار، عن الكاهليّ قال: سمعت أبا عبدالله عليّا يقول: إنّ يعقوب لمّا ذهب منه ابن يامين نادى: يا ربّ أما ترحمني؟ أذهبت عينيّ، وأذهبت ابنيّ، فأوحى الله تبارك وتعالى إليه: لو أمتّهما لأحييتهما حتّى أجمع بينك وبينهما، ولكن أما تذكر الشاة ذبحتها وشويتها وأكلت وفلان إلى جنبك صائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب: حدّثني الميثميّ، عن أمحينيّ، وأذهبت أبنيّ، فأوحى الله تبارك وتعالى إليه: لو أمتّهما لأحييتهما حتّى أجمع بينك وبينهما، ولكن أما تذكر الشاة ذبحتها وشويتها وأكلت وفلان إلى جنبك صائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب: حدّثني الميثميّ، عن أبي عبد الله على عليه الميثميّ، عن أمتهما لأحييتهما حتّى أجمع بينك وبينهما، ولكن أما تذكر الشاة ذبحتها وشويتها وأكلت وفلان إلى جنبك صائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب: حدّثني الميثميّ، عن أبي عبد الله علي أن يعقوب المائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب: حدّثني الميثميّ، عن أبي عبد الله علي أن يعقوب المائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب: حدّثني الميثميّ، عن أبي عبد الله علي أن يعقوب المائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب: حدّثني الميثميّ، عن أبي عبد الله علي أبي أبي علي فرسخ الم أبي عبد الله علي أن يعقوب المائم لم تناه منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب المائم لم تنله منها شيئاً؟ قال ابن أسباط: قال يعقوب اله علي فرسخ الا من أبراد العداء فليات آل يعقوب، وإذا أمسى نادى: ألا من أراد العشاء فليات آل يعقوب، وإذا أمسى نادى: ألا من أراد العشاء فليات آل يعقوب. ألما أراد الغداء فليات آل يعقوب، وإذا أمسى نادى: ألا من أراد العشاء فليات آل يعقوب. ألما أراد العشاء فليات آل يعقوب ما أراد العشاء فليات آل يعقوب، وإذا أمسى نادى: ألا من أراد العشاء فليات آل يعقوب. ألما أراد الغداء فليات آل يعقوب اله ألما أراد العشاء فليات آل يعقوب اله أراد الغا المائما من أدى المائم اله أله اله المائم المائم المائم لمائم المائم ا

٢٩ -ل: ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم عمّن ذكره، عن أبي جعفر علي قال: إنّ الله تبارك وتعالى لم يبعث أنبياء ملوكاً في الأرض إلاّ أربعة بعد نوح: ذو القرنين واسمه عيّاش، وداود وسليمان ويوسف عيّي فأمّا عيّاش فملك ما بين المشرق والمغرب، وأمّا داود فملك ما بين الشامات إلى بلاد إصطخر، وكذلك ملك سليمان، وأمّا يوسف فملك مصر وبراريها لم يجاوزها إلى غيرها<sup>(٣)</sup>.

٣٠ - ع: القطّان، عن السكري، عن الجوهري، عن ابن عمّارة، عن أبيه، عن أبي عمّارة، عن أبيه، عن أبي عبد الله عليتي قال: كان يعقوب وعيص توأمين فولد عيص ثمّ ولد يعقوب فسمّي يعقوب لأنه خرج بعقب أخيه عيص، ويعقوب هو إسرائيل، ومعنى إسرائيل: عبد الله، لأنّ الإسرا هو عبد، وإيل هو الله بَتَرَيَيْن ، وروي في خبر آخر أنّ الإسرا هو القوة، وإيل هو الله بَتَرَيَيْن ، فمعنى إسرائيل ، ومعنى إسرائيل: قوة الله بَتَرَيَيْن .

- (١) الخصال، ص ٢٧٢ باب الخمسة ح ١٥.
- (٣) الخصال، ص ٢٤٨ باب الأربعة ح ١١٠.
- (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٥٩ باب ٣٩ ح ١.

(٢) المحاسن للبرقي، ص ٣٩٩.

٣٢ **- يه: في** رواية عبد الله بن ميمون، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه ﷺ قال: قال يعقوب لابنه يوسف: يا بنيَّ لا تزن فإنَّ الطير لو زنا لتناثر ريشه<sup>(٢)</sup>.

٣٣ - كاء عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد وسهل بن زياد جميعاً، عن ابن محبوب، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله عليتي : جاءرجل إلى رسول الله عنه فقال : يا نبيّ الله إنّ لي ابنة عمّ قد رضيت جمالها وحسنها ودينها ولكنّها عاقر، فقال : لا تتزوّجها، إنَّ يوسف بن يعقوب لقي أخاه فقال : يا أخي كيف استطعت أن تتزوّج النساء بعدي؟ فقال : إنّ أبي أمرني وقال : إن استطعت أن تكون لك ذرّية تثقل الأرض بالتسبيح فافعل <sup>(٣)</sup>.

٣٤ – كا: العدّة، عن البرقتي، عن التفليستي، عن السمنديّ، عن أبي عبد الله علي قال: قال رسول الله علي : خير وقت دعوتم الله فيه الأسحار، وتلا هذه الآية في قول يعقوب عليتي : ﴿سُوَفَ أَسَتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِيَّ ﴾ فقال: أخرهم إلى السحر<sup>(٤)</sup>.

صح: عنه ﷺ مثله. فص ١٠٢ ح ١٩٨٠.

٣٦ – ٢٥. بهذا الإسناد عن عليّ بن الحسين ﷺ أنّه قال: أخذ الناس ثلاثة من ثلاثة: أخذوا الصبر عن أيّوب ﷺ، والشكر عن نوح ﷺ، والحسد عن بني يعقوب<sup>(٦)</sup>.

علل الشرائع، ج 1 ص ٩٩ باب ٣٩ ح ٣.
 علل الشرائع، ج 1 ص ٩٩ باب ٣٩ ح ٣.
 من لا يحضره الفقيه، ج ٤ ص ٦٤٠ ح ٤٩٨٢.
 من لا يحضره الفقيه، ج ٤ ص ٢٤٠ ح ٤٩٨٢.
 أصول الكافي، ج ٢ ص ٣٦٨ باب الأوقات والحالات ح ٦.
 أصول الكافي، ج ٢ ص ٣٦٨ باب الأوقات والحالات ح ٦.
 أصول أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤٩ باب ٣١١ ح ١٦٢ و١٦٢ .

صح: عنه غلیظ مثله. اص ۱۰۳ ح ۲۰۰۰.

٧٧ - ع، ن، المظفّر العلوي، عن ابن العيّاشي، عن أبيه، عن محمّد بن نصير، عن الحسن بن موسى قال: روى أصحابنا عن الرضا غليّ الله قال له رجل: أصلحك الله كيف صرت إلى ما صرت إليه من المأمون؟ - وكانّه أنكر ذلك عليه - فقال له أبو الحسن الرضا غليتي : يا هذا أيّهما أفضل: النبيّ أو الوصيّ؟ قال: لا بل النبيّ، قال: فأيّهما أفضل: مسلم أو مشرك؟ قال: لا بل النبيّ، قال: فأيّهما أفضل: مسلم أو مشرك؟ قال: لا بل مسلم، قال: فإنّ العزيز عزيز مصر كان مشركاً وكان بيسف غلي الما أو كان المرضا غليتي : يا هذا أيّهما أفضل: النبيّ أو الوصيّ؟ قال: لا بل النبيّ، قال: فأيّهما أفضل: مسلم أو مشرك؟ قال: لا بل مسلم، قال: فإنّ العزيز عزيز مصر كان مشركاً وكان بوسف غليتي نبياً، وإنّ المأمون مسلماً وأنا العزيز عزيز مصر كان مشركاً وكان بوسف غليتي نبياً، وإنّ المأمون مسلماً وأنا وصيّ، ويوسف سأل العزيز أن يولّيه حين قال: فإنّ العزيز عزيز مصر كان مشركاً وكان فرسف غليتي نبياً، وإنّ المأمون مسلماً وأنا وصيّ، ويوسف سأل العزيز أن يولّيه حين قال: فإنّ العزيز عزيز مصر كان مشركاً وكان فران في غلن خزاين ألأزين إلى حين غلماً وأنا وصيّ، ويوسف سأل العزيز أن يولّيه حين قال: في في غلن خزاين ألأزين ألأزين أينا حيني علي أن وال وصيّ، ويوسف مال العزيز أن يولّيه حين قال: فإنّ العزيز عزيز مصر كان مشركاً وكان أبعملي علن خزاين ألأزين ألأزين أي أي حقيطً عليه في وأنا أجبرت على ذلك. وقال غليتي في قوله: في قوله: في خزاين أل خزاين ألأزين أي خيطً عليه في قال: حافظ لما في يديً، عالم بكلّ لسان<sup>(۱)</sup>.

**شيء** عن الحسن بن موسى مثله<sup>(٢)</sup>.

بيان: قال السيّد قدّس الله روحه : فإن قيل : ما معنى قول يوسف عَظِيَلَةَ للعزيز : ﴿ أَجْمَلْنِ عَلَى خَزَآمِنِ ٱلأَرْضِ إِنِّ حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴾ وكيف يجوز أن يطلب الولاية من قبل الظالم؟ قلنا : إنّما التمس تمكينه من خزائن الأرض ليحكم فيها بالعدل وليصرفها إلى مستحقّيها ، وكان ذلك له من غير ولاية ، وإنّما سأل الولاية ليتمكن من الحق الذي له أن يفعله ، ولمن لم يتمكن من إقامة الحق والأمر بالمعروف أن يتسبّب إليه ويتوصل إلى فعله ، فلا لوم في ذلك على يوسف غَلِي في ولا حرج <sup>(٣)</sup>.

٣٨ – **ماء** الفحّام، عن المنصوريّ، عن موسى بن عيسى بن أحمد، عن عليّ بن محمّد العسكريّ، عن آبائه، عن الصادق ﷺ في قول الله ﷺ في قول يعقوب: ﴿فَصَبَرٌ جَمِيلٌ﴾ قال: بلا شكوى<sup>(٤)</sup>.

٣٩ - ها، المفيد، عن ابن قولويه، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الأهوازي عن ابن أبي عمير، عن البطائنيّ، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله عَلَيْنَة عن دعاء يوسف عَلَيْنَة ما كان؟ فقال: إنّ دعاء يوسف عَلَيْنة كان كثيراً لكنّه لمّا اشتدّ عليه الحبس خرّ لله ساجداً وقال: «اللّهمّ إن كانت الذنوب قد أخلقت وجهي عندك فلن ترفع لي إليك صوتاً فأنا أتوجه إليك بوجه الشيخ يعقوب، قال: ثمَّ بكى أبو عبد الله عَليَنة وقال: صلّى الله على يعقوب وعلى يوسف، وأنا أقول: اللّهمَّ بالله وبرسوله عَنيَني <sup>(ه)</sup>.

- (1) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٧٩ باب ١٧٣ ح ٢، وعيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٥٠ باب ٤٠ ح ١.
  - (٢) تغسير العياشي ج ٢ ص ١٩١ ح ٣٨ ٣٩. (٣) تنزيه الأنبياء، ص ٥٩.
    - (٤) أمالي الطوسي، ص ٢٩٤ مجلس ١١ ح ٥٧٣.
    - ٥) أمالي الطوسي، ص ٤١٤ مجلس ١٤ ح ٩٣٠.

٤٠ حكا، محمّد بن يحيى، عن موسى بن الحسن، عن محمّد بن أحمد بن أبي محمود، عن أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيّن قال: إنَّ يوسف غلبيّن لمّا أن كان في السجن شكا إلى عن أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيّن قال: إنَّ يوسف غلبيّن لمّا أن كان في السجن شكا إلى ربّه بمترّض أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيّن قال: إنَّ يوسف غلبيتي لمّا أن كان في السجن شكا إلى ربّه بمترض أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيّن قال: إنَّ يوسف غلبيتي لمّا أن كان في السجن شكا إلى من أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيّن قال: إنَّ يوسف غلبيتي لمّا أن كان في السجن شكا إلى ربّه بمترض أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيّن قال: إنَّ يوسف غلبيتي المّا أن كان كان في السجن شكا إلى ربّه بمتربي أبيه رفعه، عن أبي عبد الله غلبيتي قال: إن يوسف غلبيتي الماء من المع الخبز وحده، وسأل إداماً يأتدم به، وقد كان كثر عنده قطع الخبز اليابس فأمره أن يأخذ الخبز ويجعله في إجانة ويصبّ عليه الماء والملح فصار مرّيّاً وجعل يأتدم به غلبي إلى الماء والملح فصار مرّيّاً وجعل يأتدم به غلبي إلى الماء والملح فصار مرّيّاً وجعل يأتدم به غلبي إلى الماء والملح فصار مرّيّاً وجعل يأتدم به غلبي الماء والملح فصار مرّيّاً وجعل يأتدم به غلبي إلى إلى الماء والملح فصار مرّيّاً وجعل يأتدم به غلبي إلى الماء والملح فصار مرّيّاً وجل يأتدم به غلبيتي (١).

**بيان:** قال الفيروزآباديّ المرّيّ كدرّيّ: إدام كالكامخ. **أقول: ه**و الّذي يقال له بالفارسيّة: آب كامه.

٤١ - **قل:** عن المفيد في كتاب حدائق الرياض: في اليوم الثالث من المحرّم كان خلاص يوسف عليظلا من الجبّ<sup>(٢)</sup>.

٤٢ – ها؛ جماعة عن أبي المفضّل، عن محمّد بن جعفر بن رباح الأشجعيّ، عن عبّاد بن يعقوب الأسديّ، عن أرطاة بن جندب، عن زياد بن المنذر، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ عليّ عليه قال: لمّا أصابت امرأة العزيز الحاجة قيل لها: لو أتيت يوسف بن يعقوب فشاورت في ذلك، فقيل لها: إنّا نخافه عليك، قالت: كلاّ إنّي لا أخاف من يخاف الله، فلمّا فشاورت في ذلك، فقيل لها: إنّا نخافه عليك، قالت: كلاّ إنّي لا أخاف من يخاف الله، فلمّا دخلت عليه فرأته في ملكه قالت: الحمد لله الذي جعل العاية وجعل الملوك فشاورت في ذلك، فقيل لها: الحمد لله الذي جعل العبيد ملوكاً بطاعته وجعل الملوك معيداً بالمعصية، فتزوّجها فوجدها بكراً فقال لها: أليس هذا أحسن؟ أليس هذا أجمل؟ فقالت: إنّي كنت بليت منك بأربع خلال: كنت أجمل أهل زماني، وكنت أجمل أهل عليك، ومنك أنت أجمل أمل عليك يعقوب عليه فرأته في ملكه قالت: وهو لا يعلم ألها: أليس هذا أحسن؟ اليس هذا أجمل ألما يعقوب عليه ألي كنت بليت منك بأربع خلال: كنت أجمل أهل زماني، وكنت أجمل أهل كنت أجمل أمل كنت أجمل أمل كن يعقوب عليه إلى يوسف ما كان زوجي عنيناً، فلمّا كان من أمر إخوة يوسف ما كان كنت أجمل ألها يعقوب عليه إلى المعن ألي يوسف ألي يوسف ما كان كنت أجمل ألم إلى يعقوب عليه إلى يوسف ألي ألي وهو لا يعلم أنه يوسف.

بسم الله الرحمن الرحيم: من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله تَتَوَكَّكُ إلى عزيز آل فرعون، سلام عليك، فإنِّي أحمد إليك الله الذي لا إله إلاّ هو، أمّا بعد فإنّا أهل بيت مولعة بنا أسباب البلاء، كان جدّي إبراهيم ألقي في النّار في طاعة ربّه فجعلها الله تَتَوَكَّكُ عليه برداً وسلاماً، وأمر الله جدّي أن يذبح أبي ففداه بما فداه به، وكان لي ابن وكان من أعزّ الناس عليّ ففقدته فأذهب حزني عليه نور بصري، وكان له أخ من أمّه فكنت إذا ذكرت المفقود ضممت أخاه هذا إلى صدري فأذهب عنّي بعض وجدي وهو المحبوس عندك في السرقة، وإنّي أشهدك أنّي لم أسرق ولم ألد سارةاً.

فلمّا قرأ يوسف الكتاب بكى وصاح وقال: ﴿ أَذَهَـبُوا بِغَمِيعِي هَـنَدَا فَأَلْفُوهُ عَلَىٰ وَجَدِ أَبِي بَأْتِ بَصِيرُا وَأَتُونِي بِأَهْلِڪُمْ أَجْمَعِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

- (١) الكافي، ج ٦ ص ١٠٧٤ باب ٢٥٠ ح ١. (٢) اقبال الأعمال ص ٢٨.
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٥٦ مجلس ١٦ ح ١٠٢٠.

٢٣ - دعوات الراوندي: عن أبي عبد الله بن موسى قال : لمّا كان من أمر إخوة يوسف ما كان - وساق الحديث إلى قوله - : من يعقوب إسرائيل الله بن إسحاق ذبيح الله - إلى قوله - : وكان لي ابن وكان من أحبّ النّاس إليّ - إلى قوله - : وهو من المحبوسين عندك، إنّي أخبرك أنّي لم أسرق ولم ألد سارقاً . فلمّا قرأ يوسف كتابه بكى وكتب إليه :

بسم الله الرحمن الرحيم: اصبر كما صبروا تظفر كما ظفروا.

فلمّا انتهى الكتاب إلى يعقوب قال: والله ما هذا بكلام الملوك والفراعنة، بل هو كلام الأنبياء وأولاد الأنبياء، فحينتذٍ قال: ﴿يَنَبَنِيَّ أَذْهَبُواْ فَتَحَتَسُواْ مِن يُوسُفَ﴾<sup>(1)</sup>.

٤٤ – ومنه قال: سأل بعضهم فقيل: إنَّ إخوة يوسف ﷺ ألقوه في الحبّ وباعوه ولم يصبهم شيء من البلاء، وأصاب البلاء كلّه يوسف، وحبس في السجن، وابتلي بسائر البلاء فما الحكمة في ذلك؟ فقال: لأنّهم لم يكونوا أهلاً له، لا كلّ بدن يصلح لبليّته<sup>(٢)</sup>.

٤٥ - وعن ابن عبّاس قال : مكث يوسف علي في منزل الملك وزليخا ثلاث سنين ، ثم احبّته فراودته ، فبلغنا - والله أعلم - أنّها مكثت سبع سنين على صدر قدميها وهو مطرق إلى الأرض ، لا يرفع طرفه إليها مخافة من ربّه ، فقالت يوماً : ارفع طرفك وانظر إليّ ، قال : أخشى العمى في بصري ، قالت : ما أحسن عينيك! قال : هما أوّل ساقط على خدّي في أخشى العمى في بصري ، قالت : ما أحسن عينيك! قال : هما أوّل ساقط على خدّي في قبري ، قالت : ما أحسن عينيك قال : مما أوّل ساقط على خدّي في أخشى العمى في بصري ، قالت : ما أحسن عينيك قال : هما أوّل ساقط على خدّي في أخشى العمى في بصري ، قالت : ما أحسن عينيك قال : هما أوّل ساقط على خدّي في قبري ، قالت : ما أحسن عينيك قال : هما أوّل ساقط على خدّي في قبري ، قالت : ما أطيب ريحك اقال : لو شممت رائحتي بعد ثلاث من موتي لهربت منّي ، قالت : لم لا تقرب منّي ؟ قال : أرجو بذلك القرب من ربّي ، قالت فرشي الحرير فقم واقض حاجتي ، قال : أحشى أن يذهب من الجنّة نصيبي ؟ قالت : أسلمك إلى المعذّبين قال : إذا حاجتي ربّي ألم ال إلى المعذّبين قال : إذا يكفيني ربّي ، ربّي .

٤٦ - ٥١: جماعة، عن أبي المفضل، عن أحمد بن محمّد بن عبد الخالق، عن الوليد بن شجاع، عن محمّد بن حسين، عن موسى بن سعيد الرقاشيّ قال: لمّا قدم يعقوب عليكير شجاع، عن محمّد بن حسين، عن موسى بن سعيد الرقاشيّ قال: لمّا قدم يعقوب عليكير خرج يوسف عليكير فاستقبله في موكبه، فمّر بامرأة العزيز وهي تعبد في غرفة لها، فلمّا رأته عرفته فنادته بصوت حزين: أيّها الذاهب طال ما أحزنتني، ما أحسن التقوى! كيف حرّر العبيد؟! وأقبح الخطيئة؟! كيف عبّدت الأحرار؟!

٤٧ – كاء العدّة، عن البرقيّ، عن عبد الرحمن بن حمّاد، عن يونس بن يعقوب، عن سهل، عن رجل، عن أبي عبد الله علي قال: لمّا صارت الأشياء ليوسف بن يعقوب علي الله جعل الطعام في بيوت وأمر بعض وكلائه يبيع، فكان يقول: بع بكذا وكذا والسعر قائم، فلمّا علم أنّه يزيد في ذلك اليوم كره أن يجري الغلاء على لسانه، فقال له: اذهب فبع، ولم يسمّ له

- دعوات الراوندي، ص ٥٣.
   دعوات الراوندي، ص ٥٣.
- (٣) دعوات الراوندي، ص ١٧٤.
  (٤) أمالي الطوسي، ص ٤٥٧ مجلس ١٦ ح ١٠٢١.

سعراً، فذهب الوكيل غير بعيد ثمّ رجع إليه فقال له : اذهب وبع، وكره أن يجري العلاء على لسانه، فذهب الوكيل فجاء أوّل من اكتال فلمّا بلغ دون ما كال بالأمس بمكيال قال المشتري : حسبك إنّما أردت بكذا وكذا، فعلم الوكيل أنّه قد غلا بمكيال، ثمّ جاءه آخر فقال له : كل لي فكال، فلمّا بلغ دون الّذي كال للأوّل بمكيال قال له المشتري : حسبك إنّما أردت بكذا وكذا، فعلم الوكيل أنّه قد غلا بمكيال حتّى صار إلى واحد بواحد<sup>(1)</sup>.

٤٨ - ع، ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك بن عطية، عن الثمالي قال: صلّيت مع عليّ بن الحسين علي الفجر بالمدينة يوم جمعة، فلما فرغ من صلاته وسبحته نهض إلى منزله وأنا معه، فدعا مولاة له تسمّى سكينة فقال لها: لا يعبر على بابي سائل إلا أطعمتموه، فإنّ اليوم يوم الجمعة، قلت له : ليس كلّ من يسأل مستحقاً، فقال : يا أطعمتموه، فإنّ اليوم يوم الجمعة، قلت له : ليس كلّ من يسأل مستحقاً، فقال : يائابت أخاف أن يكون بعض من يسألنا مستحقاً فلا نطعمه ونردة فينزل بنا أهل البيت ما نزل بيعقوب وآله، أطعموهم أطعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشاً مستحقاً، فقال : يائابت أخاف أن يكون بعض من يسألنا مستحقاً فلا نطعمه ونردة فينزل بنا أهل البيت ما نزل بيعقوب وآله، أطعموهم أطعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشا مستحقاً فريباً اعترً على باب يعقوب عشية جمعة عند أوان إفطاره يهتف على بابه : أطعموا من يسألل الميتحقاً له عند الله منزلة وكان أمل البيت ما نزل بيعقوب وآله، أطعموهم أطعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشا أهل البيت ما نزل بيعقوب وآله، أطعموهم أطعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشا أمل البيت ما نزل بيعقوب وآله، أطعموهم أملعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشا أهل البيت ما نزل بيعقوب وآله، أطعموهم أطعموهم، إنّ يعقوب كان يذبح كلّ يوم كبشا معتحقاً أول الما البيت ما نزل يوم كبشا فيتصدق منه، ويأكل هو وعياله منه، وإنّ سائلاً مؤمناً صوّاماً مستحقاً له عند الله منزلة وكان معوا في يعقوب عشية جمعة عند أوان إفطاره يهتف على بابه : أطعموا معوا ميبا أل المجتاز الغريب الجائع من فضل طعامكم، يهتف بذلك على بابه مراراً وهم يسمعونه معوا السائل المجتاز الغريب الجائع من فضل طعامكم، يهتف بذلك على بابه مراراً وهم يسمعونه وبح جوعه إلى الله يكريباً وبات طاوياً، وأصبح صائماً جائعاً صابواً حامداً ما ما معامكم، يهتف بذلك على بابه مراراً وهم يسمعونه وبل السائل المجتاز الغريب الجائع من فضل طعامكم، يهتف بذلك على بابه مراراً وهم يسمونه وشكا ولي الله يكريباً وال الما واله، فري الما أل وأمل ما مراراً وهم معموه وغشيه الليل استرجع واستعبر وشكا عنو وما جوعه إلى الله يكريباً وبان طاوياً وأصبح صائماً جائعاً ما وا حاملهم.

قال: فأوحى الله بمجمع إلى يعقوب في صبيحة تلك اللّيلة: لقد أذللت يا يعقوب عبدي ذلّة استجررت بها غضبي، واستوجبت بها أدبي ونزول عقوبتي وبلواي عليك وعلى ولدك، يا يعقوب إنّ أحبّ أنبيائي إليّ وأكرمهم عليّ من رحم مساكين عبادي وقرَّبهم إليه وأطعمهم وكان لهم مأوى وملجا، يا يعقوب أما رحمت ذميال عبدي، المجتهد في عبادته القانع باليسير من ظاهر الدنيا عشاء أمس لمّا اعترّ ببابك عند أوان إفطاره؟ وهتف بكم: أطعموا السائل الغريب المجتاز القانع، فلم تطعموه شيئاً، فاسترجع واستعبر وشكا ما به إليّ، وبات من طعامكم؟ أوما علمت إلى صائماً، وأنت يا يعقوب وولدك شباع، وأصبحت عندكم فضلة من طعامكم؟ أوما علمت يا يعقوب أنّ العقوبة والبلوى إلى أوليائي أسرع منها إلى أعدائي؟ وذلك حسن النظر منّي لأوليائي، واستدراج منّي لأعدائي، أما وعزّتي لأنزل بك بلواي، وذلك حسن النظر منّي لأوليائي، واستدراج منّي لأعدائي، أما وعزّتي لأنزل بك بلواي، واصبروا للمصائب؟ فقلت لعليّ بن الحسين غليّاً جعلت فداك متى رأى يوسف الرؤيا؟ واصبروا للمصائب؟ فقلت لعليّ بن الحسين غليّا جعلت فداك متى رأى يوسف الرؤيا؟ جائعاً، فلمّا رأى يوسف الرؤيا وأصبح يقصّها على أبيه يعقوب فاغتمّ يعقوب لمّا سمع من يوسف مع ما أوحى الله يَتَزَيَّكُ إليه: أن استعدَ للبلاء، فقال يعقوب ليوسف: لا تقصص رؤياك هذه على إخوتك فإنّي أخاف أن يكيدوا لك كيداً، فلم يكتم يوسف رؤياه وقصّها على إخوته؛ قال عليّ بن الحسين ظلِيَّلاً وكانت أوّل بلوى نزلت بيعقوب وآل يعقوب الحسد ليوسف لمّا سمعوا منه الرؤيا.

قال: فاشتذت رقّة يعقوب على يوسف وخاف أن يكون ما أوحى الله بَمَرَضَ إليه من الاستعداد للبلاء هو في يوسف خاصة، فاشتذت رقّته عليه من بين ولده، فلمّا رأى إخوة يوسف ما يصنع يعقوب بيوسف وتكرمته إيّاه وإيثاره إيّاه عليهم اشتذ ذلك عليهم، وبدا البلاء فيهم، فتآمروا فيما بينهم وقالوا: إنّ يوسف وأخاه أحبّ إلى أبينا منّا ونحن عصبة إنّ أبانا لفي ضلال مبين، اقتلوا يوسف أو اطرحوه أرضاً يخل لكم وجه أبيكم وتكونوا من بعده قوماً صالحين، أي تتوبون. فعند ذلك قالوا: ﴿ يَتَأَبَّنَا مَا لَكَ لَا <u>تَأْمَنَا</u> عَلَى <u>بُو</u>ُسُفَ وَإِنَّا لَهُ لَنَصِحُونَ مالحين، أي تتوبون. فعند ذلك قالوا: ﴿ يَتَأَبَّنَا مَا لَكَ لَا <u>تَأْمَنَا</u> عَلَى <u>بُو</u>ُسُفَ وَإِنَّا لَمُ اللَّ فاتزيعه حذراً عليه منه من أن تكون البلوى من الله على يعقوب في يوسف خاصة لموقعه من قانتزعه حذراً عليه منه من أن تكون البلوى من الله على يعقوب في يوسف خاصة لموقعه من قانتزعه حذراً عليه منه من أن تكون البلوى من الله على يعقوب في يوسف خاصة لموقعه من قانتزعه حذراً عليه منه من أن تكون البلوى من الله على يعقوب في يوسف خاصة لموقعه من قانتزعه حذراً عليه منه من أن تكون البلوى من الله على يعقوب في يوسف خاصة لموقعه من قانتزعه وحبّه له، قال : فغلبت قدرة الله وقضاؤه ونافذ أمره في يعقوب وي يوسف وإخوته، فلم يقدر واعتنقه وبكى دفع البلاء عن نفسه ولا عن يوسف وولده فدفعه إليهم وهو لذلك كاره، متوقّع المبلوى من الله في يوسف، فلمّا خرجوا من منزلهم لحقهم مسرعاً فانتزعه من أيديهم فضمة إليه واعتنقه وبكى ودفعه إليهم، فلمّا خرجوا من منزلهم لحقهم مسرعاً فانتزعه من أيديهم فضمة إليه أمعنوا به أتوا به غيضة أشجار فقالوا : نذبحه ونلقيه تحت هذه الشجرة فيأكله الذئب الليلة .

فقال كبيرهم: ﴿لَا نَقْنُلُواْ يُوسُفَ﴾ ولكن ﴿وَأَلْقُوهُ فِي غَيَنَبَتِ ٱلْجُبِّ يَلْنَقِطْهُ بَعْضُ ٱلسَّبَّارَةِ إِن كُنتُدَر فَنِعِلِينَ﴾ فانطلقوا به إلى الجبّ فألقوه وهم يظنّون أنّه يغرق فيه، فلمّا صار في قعر الجبّ ناداهم: يا ولد رومين اقرؤوا يعقوب عنّي السلام، فلمّا سمعوا كلامه قال بعضهم لبعض: لا تزالوا من ههنا حتّي تعلموا أنّه قد مات، فلم يزالوا بحضرته حتّى أمسوا ورجعوا إلى أبيهم عشاءً يبكون ﴿ قَالُواْ يَتَأَبَانَا إِذَا ذَهَبْنَا نَسْتَبَقُ وَتَرَكَنا يُوسُفَ عِندَ مَتَنِينَا فَأَكَلَهُ ٱلذِّبَنَبُهُ فلمّا سمع مشاءً يبكون ﴿ قَالُواْ يَتَأْبَانَا إِذَا ذَهَبْنَا نَسْتَبَقُ وَتَرَكَنا يُوسُفَ عِندَ مَتَنِينَا فأَ فلمّا سمع مقالتهم استرجع واستعبر وذكر ما أوحى الله بَخَرَيَنَ إليه من الاستعداد للبلاء، فصبر وأذعن للبلوى وقال لهم: ﴿ بَلَ سَوَّلَتَ لَكُمْ أَنفُسُكُمْ أَمَرًا﴾ وما كان الله ليطعم لحم يوسف الذئب من قبل أن أرى تأويل رؤياه الصادقة<sup>(1)</sup>.

(١) قال الطبرسي «رحمه الله» : قيل : إن يعقوب لما أرسله معهم أخرجوه مكرماً فلما وصلوا إلى الصحرا» أظهروا له العداوة وجعلوا يضربونه وهو يستغيث بواحد واحد منهم فلا يغيثه، وكان يقول : يا أبتاه فهموا بقتله فمنعهم يهودا عنه، وقيل : لاوي ؟ كما رواه بعض اصحابنا، وانطلقوا به إلى الجب فجعلوا يدلونه في البتر وهو يتعلق بشفيرها ثم نزعوا قميصه عنه وهو يقول : لا تفعلوا ردوا عليَّ قميصي أتوارى= قال أبوحمزة : ثمّ انقطع حديث عليّ بن الحسين عليّ عند هذا ، فلمّا كان من الغد غدوت عليه فقلت له : جعلت فداك إنّك حدّثتني أمس بحديث ليعقوب وولده ثمّ قطعته ، ما كان من قصّة إخوة يوسف وقصّة يوسف بعد ذلك؟ فقال : إنّهم لمّا أصبحوا قالوا : انطلقوا بنا حتّى ننظر ما حال يوسف ، أمات أم هو حيّ؟ فلمّا انتهوا إلى الجبّ وجدوا بحضرة الجبّ سيّارة وقد أرسلوا واردهم فأدلى دلوه ، فلمّا جذب دلوه إذا هو بغلام متعلّق بدلوه فقال لأصحابه : في يُبُشّرَى هَذَا غُلَمَ فلمّا أخرجوه أقبلوا إليهم إخوة يوسف ، فقالوا : هذا عبدنا سقط منا أس في هذا الجبّ ، وجئنا اليوم لنخرجه ، فانتزعوه من أيديهم وتنخوا به ناحية ففالوا : إمّا أن تقر في هذا الجبّ ، وجئنا اليوم لنخرجه ، فانتزعوه من أيديهم وتنخوا به ناحية ففالوا : إمّا أن تقر لما أنّك عبد لنا فنبيعك بعض هذه السيّارة أو نقتلك ، فقال لهم يوسف غلوا: إمّا أن تقر واصنعوا ما شئتم ، فأقبلوا به إلى السيّارة فقالوا : منكم من يشتري منّا هذا العبد؟ فاشتراء رجل منهم بعشرين درهما ، وكان إخوته فيه من الزاهدين ، وسار به الذي العبر؟ فرقتلو الذي أنشتَرَنهُ مِن يقتر لي تقرر الذي أن يشتراه من البدو من أيليو قول العبر؟ فالتراء رجل أنشتريه من معر باعه الذي اشتراه من البدو من ملك مصر وذلك قول اله تتراه من البدو حتى أوضنعوا ما شئتم ، فأقبلوا به إلى السيّارة فقالوا : منكم من يشتري منا هذا العبد؟ فاشتراء رجل منهم بعشرين درهما ، وكان إخوته فيه من الزاهدين ، وسار به الذي المتراه من البدو حتى أدخله مصر فباعه الذي اشتراه من البدو من ملك مصر وذلك قول الله تَبْرَكُ أن ألَّذي

قال أبو حمزة : فقلت لعليّ بن الحسين عَلِيَكُمْ : ابن كم كان يوسف يوم ألقو، في الجبّ، فقال : كان ابن تسع سنين، فقلت : كم كان بين منزل يعقوب يومئذ وبين مصر؟ فقال : مسيرة اثني عشر يوماً، قال : وكان يوسف من أجمل أهل زمانه، فلمّا راهق يوسف راودته امرأة الملك عن نفسه، فقال لها : معاذ الله أنا من أهل بيت لا يزنون، فغلّقت الأبواب عليها وعليه وقالت : لا تخف وألقت نفسها عليه، فأفلت منها هارباً إلى الباب ففتحه فلحقته فجذبت قميصه من خلفه فأخرجته منه، فأفلت يوسف منها في ثيابه ﴿ وَأَلَفَيَا سَيِّدَهَا لَذَا آبَابَ فَقَال له جَزَآَءُ مَنَ أَرَادَ بِأَهَلِكَ سُوَمًا إِلَا أَن يُسْجَنَ أَوَ عَذَابً أَلِيمٌ قال : فهم الملك بيوسف ليعذبه فقال له يوسف : وإله يعقوب ما أردت بأهلك سوءاً، بل هي راودتني عن نفسي، فاسأل هذا الصبي

به فيقولون: أدع الشمس والقمر والأحد عشر كوكباً تؤنسك فدلوه إلى البئر حتى إذا بلغ نصفها ألقوه إرادة أن يموت وكان في البئر ماء فسقط فيه ثم أوى إلى صخرة فقام عليها وكان يهودا يأتيه بالطعام. عن السدي وقيل: أن الجب أضاء له وعذب ماؤه حتى أغناه عن الطعام ومن الشراب وقيل: كان الماء كدراً مصفا وعذب ووكل الله به ملكاً يحرسه ويطعمه عن مقاتل، وقيل ان جبرئيل كان يؤنسه وقيل: ان الله تعالى أمر الصخرة حتى ارتفعت من أسفل البئر فوقف يوسف عليها وهو عريان وكان إبراهيم الخليل حين القى في النار جرد من ثيابه وقذف في النار عرياناً، فأتاه جبرئيل بقميص من حرير الجنة فألبسه إياه وكان ذلك عند إبراهيم فلما مات ورثه اسحق فلما مات اسحق ورثه يعقوب، فلما شب يوسف جعل وكان ذلك عند إبراهيم فلما مات ورثه اسحق فلما مات اسحق ورثه يعقوب، فلما شب يوسف جعل فلك القميص في تعويذة وعلقه في عنقه وكان لا يفارقه، فلما ألقي في البئر عرياناً جاءه جبرئيل وكان عليه ذلك التعويذ فأخرج منه القميص وألبسه إياه وروى ذلك المفضل بن عمر عن الصادق غليلية قال: وهو القميص الذي وحد يعقوب ريحه لما فصلت العير من مصر وكان يعقوب، فلما ثلب يومان ولكان ذلك عند إبراهيم فلما مات ورثه اسحق فلما مات المعقور ي يقوب، فلما شب يوسف جعل وكان ذلك القميص في تعويذة وعلقه في عنقه وكان لا يفارقه، فلما ألقي في البئر عرياناً جاءه جبرئيل وكان وهو القميص الذي وجد يعقوب ريحه لما فصلت العير من مصر وكان يعقوب بفلسطين فقال: أني لاجد وهو القميص الذي وجد يعقوب ريحه لما فصلت العير من مصر وكان يعقوب بفلسطين فقال: أني لاجد ريح يوسف. قمنه طاب ثراءه [مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٧٣]. أيّنا راود صاحبه عن نفسه، قال: وكان عندها من أهلها صبيّ زائر لها، فأنطق الله الصبيّ لفصل القضاء فقال: أيّها الملك انظر إلى قميص يوسف فإن كان مقدوداً من قدامه فهو الذي راودها، وإن كان مقدوداً من خلفه فهي الّتي راودته، فلمّا سمع الملك كلام الصبيّ وما اقتصّ أفزعه ذلك فزعاً شديداً فجيء بالقميص فنظر إليه فلمّا رآه مقدوداً من خلفه قال لها: ﴿إِنَّهُ مِن صَيَدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴾ وقال ليوسف: ﴿أَعْرِضْ عَن هَذاً ﴾ ولا يسمعه منك أحد واكتمه، حَيَدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَ عَظِيمٌ ﴾ وقال ليوسف: ﴿أَعْرِضْ عَن هَذاً ﴾ ولا يسمعه منك أحد واكتمه، قال: فلم يكتمه يوسف وأذاعه في المدينة حتى قلن نسوة منهنّ : امرأة العزيز تراود فناها عن نفسه، فبلغها ذلك فأرسلت إليهنّ وهيّات لهنّ طعاماً ومجلساً ثمَّ أتتهنّ بأترج وآت كلّ واحدة منهن سمّيناً، ثمّ قالت ليوسف : ﴿أَعْرَضْ عَنَ مَعْنَاً أَنَّ مَنْتُ مَ أَنَتَ أَنَعْ عَن مَا أَنهُ واحدة منهن هذا الذي لمتنّني فيه – يعني في حيّات لهنّ طعاماً ومجلساً ثمَّ أتتهنّ بأترج وآت كلّ واحدة منهن هذا الذي لمتنّني فيه – يعني في حبّ وخرجن النسوة من عندها فأرسلت كلّ واحدة منهن إلى يوسف سرًّا من صاحبتها تسأله الزيارة<sup>(١)</sup> فأبي عليهنّ، وقال: فورايلاً تعْمر فقالت منهن إلى يوسف مرًا من صاحبتها تسأله الزيارة<sup>(١)</sup> فأبي عليهنّ، وقال: فورايلاً تعْمر في عَنَ منهن إلى يوسف مرًا من صاحبتها تسأله الزيارة<sup>(١)</sup> فأبي عليهن، ووقال وأولاً مَعْري عَنَى منهن إلى يوسف مرًا من صاحبتها تسأله الزيارة<sup>(١)</sup> فأبي عليهن، ووقال وأولاً مُنْ واحدة منهن إلى يوسف، وأمر أمراً ما ما معنه عنه كيدهن في عليهن ووال العن عملية أمر أمراًة العزيز والنسوة في مصر بدأ للملك بعدما سمع قول الصبيّ ليسجنن يوسف، فسما في فسجنه في المجن، ودخل السجن مع يوسف فتيان، وكان من قصتهما وقصة يوسف، فنه الله في المحزيز والنسوة أبو حمزة : ثمّ انقطع حديث عليّ بن الحسين غليتك الكتاب. قال أبو حمزة : ثمّ انقطع حديث عليّ بن الحسين غواتها ما اله مي

**شي؛** عن الثماليّ مثله.

**بيان:** السبحة بالضمّ : الدعاء والصلاة النافلة . ذكره الفيروزآباديّ . ويقال : عرّه واعترّه وعراه واعتراه : إذا أتاه متعرّضاً لفوائده .

والطوى الجوع، يقال: هو طاو وطيّان. والاسترجاع قول: ﴿إِنَّا لِلَهِ وَالِّنَا إِلَيْهِ رَجِعُونَ﴾ وبطن – بالكسر – يبطن بطناً: عظم بطنه من الشبع. ويقال: أمعن الفرس: إذا تباعد في عدوه. والغيضة بالفتح: الأجمة ومجتمع الشجر. وراهق الغلام أي قارب الاحتلام.

٤٩ - ع: سمعت محمّد بن عبد الله بن طيفور يقول في قول يوسف عَلَيْتَهِ: ﴿رَبِّ ٱلسِّجْنُ

(۱) قال الطبرسي، بعد نقل هذه الرواية : وقيل : انهن قلن له : اطع مولاتك واقض حاجاتها فانها المغلومة وأنت الظالم وقيل : انهن لما رأين يوسف استأذن إمرأة العزيز بأن تخلوا كل واحدة منهن به، وتدعوه إلى ما أرادته منه، فلما خلون به دعته كل واحدة منهن إلى نفسها فلذلك قال : ﴿مِنّا يَدْعُونَنِ إلَيْوَ ﴾ إلى ما أرادته منه، فلما خلون به دعته كل واحدة منهن إلى نفسها فلذلك قال : ﴿مِنّا يَدْعُونَنِ إلَيْوَ ﴾ والمراد بالآيات العلامات الدالة على براءة يوسف، وقيل العلامات الدالة على الإياس منه وقال والمراد بالآيات العلامات الدالة على براءة يوسف، وقيل العلامات الدالة على الإياس منه وقال العلامات الدالة على المرأة قالت لزوجها : إن هذا العبد قد فضحني بين الناس ولست أطيق أن وقيل العدي : سبب السجن أن المرأة قالت لزوجها : إن هذا العبد قد فضحني بين الناس ولست أطيق أن وقيل العدي : فرعز بعذري فإما أن تأذن بي فأخرج وأعتذر، وأما أن تحبسه كما حبستني فحبسه بعد علمه ببراءته وقيل : إن الغرض من الحبس أن يظهر للناس أن الذنب كان له، وقيل إلى سبع سنين وقيل إلى خمس سنين أن يكون بقربها حتى إذا أشرفت عليه رأته وقوله : ﴿مَنْ جِبْنِ كان له، وقيل إلى سبع سنين وقيل إلى خمس سنين وقيل إلى خمس سنين وقيل إلى وقت ينسى حديث المرأة معه. همه دمه درحمه الله. [مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٩٩].

آحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدْعُونَنِيَ إِلَيَّهِ﴾ : إنّ يوسف رجع إلى اختيار نفسه فاختار السجن فوكل إلى اختياره، والتجأ نبيّ الله محمّد ﷺ إلى الخيار فتبّرأ من الاختيار ودعا دعاء الافتقار فقال على رؤية الاضطرار : «يا مقلّب القلوب والأبصار ثبّت قلبي على طاعتك» فعوفي من العلّة وعصم، فاستجاب الله له وأحسن إجابته، وهو أنّ الله عصمه ظاهراً وباطناً .

وسمعته يقول في قول يعقوب : ﴿ هَلْ ءَامَنُكُمْ عَلَيْهِ إِلَّا حَكَمَّا أَمِنْتُكُمْ عَلَىٰ أَخِيهِ مِن قَبَّلُ ﴾ إنّ هذا مثل قول النبي ﷺ : «لا يلسع المؤمن من جحر مرّتين» فهذا معناه وذلك أنّه سلّم يوسف إليهم فغشّوه حين اعتمد على حفظهم له، وانقطع في رعايته إليهم، فألقوه في غيابة الجبّ وباعوه، ولمّا انقطع إلى الله بَخَرَجَكَ في الابن الثاني وسلّمه واعتمد في حفظه عليه وقال : ﴿فَاللَّهُ خَيْرُ حَفِظاً وَهُوَ أَرْحَمُ الرَّحِينَ ﴾ أقعده على سرير المملكة، وردّ يوسف إليه

وسمعته يقول في قول يعقوب: ﴿يَتَأْسَفَىٰ عَلَىٰ يُوسُفَ﴾ إنّه عرض في التأسّف بيوسف، وقد رأى في مفارقته فراقاً آخر، وفي قطيعته قطيعة أخرى، فتلقب عليها وتأسّف من أجلها، كقول الصادق غليميًا في معنى قوله بَخْرَجَكَ : ﴿وَلَنَذِيقَنَهُم مِنَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَدْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَکْبَرِ ﴾: إنّ هذا فراق الأحبّة في دار الدنيا ليستدلوا به على فراق المولى، فلذلك يعقوب تأسّف على يوسف من خوف فراق غيره، فذكر يوسف لذلك.

• ٥ - ع؛ المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن محمّد بن نصير، عن أحمد ابن محمّد، عن ابن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن محمّد بن إسماعيل، عن حنان بن سدير، عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر غليَتَكْنُ : أخبرني عن يعقوب حين قال لولده: ﴿فَتَحْتَكُوا بِن عن أبيه قال: قلت لأبي جعفر غليتكَان : أخبرني عن يعقوب حين قال لولده: ﴿فَتَحْتَكُوا بِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ أكان علم أنّه حيّ وقد فارقه منذ عشرين سنة وذهبت عيناه من الحزن؟ قال: نعم علم أنّه حيّ، قلل الحرف علم؟ قال : إله عليه ملك الموت فهبط يؤسُفَ وَأَخِيهِ ﴾ أكان علم أنّه حيّ وقد فارقه منذ عشرين سنة وذهبت عيناه من الحزن؟ قال: نعم علم أنّه حيّ، قلت : وكيف علم؟ قال : إنّه دعا في السحر أن يهبط عليه ملك الموت فهبط عليه تريال فهو ملك الموت فقال له تريال : ما حاجتك يا يعقوب؟ قال : أخبرني عن الأرواح عليه تريال فهو ملك الموت فقال له تريال : ما حاجتك يا يعقوب؟ قال : أخبرني عن الأرواح تقبضها مجتمعة أو متفرّقة؟ فقال : بل متفرّقة وروحاً روحاً، قال : فمرَّ بك روح يوسف؟ قال : لا<sup>(۲)</sup>، قال : فعرَّ بك روح يوسف؟ قال : لا<sup>(۲)</sup>، قال : فعند ذلك علم أنّه حي، فقال لولده : ﴿أذَهَبُوا فَتَحَتَسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِيهِ ﴾.

(١) علل الشرائع، ج ١ ص ٦١ باب ٤١ ح ١.

- (٢) روى الطبرسي تغلقه من كتاب النبوة باستاده إلى سدير الصيرفي عن أبي جعفر غلي قال: إن يعقوب دعا الله سبحانه أن يهبط عليه ملك الموت غليتي فاجابه فقال: ما حاجتك؟ قال: أخبرني هل مر بك دعا الله سبحانه أن يهبط عليه ملك الموت غليتي فاجابه فقال: ما حاجتك؟ قال: أخبرني هل مر بك روح يوسف في الأرواح؟ فقال: لا، فعلم انه حي فقال: يا بني اذهبوا فتحسوا من يوسف. امنه طاب شراه. [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٤٥].
  - (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۹ باب ٤٤ ح ۱.

۹ – باب/ قصص يعقوب ويوسف ﷺ...

**بيان:** لعلّ السؤال لأنّه لو كان يقبضها مجتمعة بعد زمان لا يعلم من عدم قبضه عدم موته ﷺ إذ يمكن حينتذٍ أن يكون قد قبضته الملائكة القابضون ولم يصل إليه بعد.

٥٩ – ع: المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن إبراهيم بن عليّ، عن إبراهيم ابن إسحاق، عن يونس، عن البطائنّي، عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر غليَتُكْ يقول: لا خير فيمن لا تقيّة له، ولقد قال يوسف: ﴿أَيَتَهُمَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَـرِقُونَ﴾ وما سرقوا<sup>(١)</sup>.

٥٢ – ع: المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن محمّد بن نصير، عن ابن عيسى، عن الأهوازيّ، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله ﷺ: التقيّة دين الله ﷺ ، قلت: من دين الله؟ قال: فقال: إي والله من دين الله، لقد قال يوسف: ﴿أَيَنَتُهَا ٱلْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرِقُونَ﴾ والله ما كانوا سرقوا شيئاً<sup>(٢)</sup>.

**شي**؛ عن أبي بصير مثله. «ج ۲ ص ۱۹۵ ح ٤٨ من سورة يوسف».

٥٣ - ع: بالإسناد إلى العيّاشيّ، عن محمّد بن أحمد، عن النهاونديّ، عن صالح بن سعيد، عن رجل من أصحابنا، عن أبي عبد الله عليَّ قال: سألت عن قول الله بَمَوَكَن في يوسف: ﴿أَيَنَتُهَا آلِعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَدِقُوْنَ قَالَ: إِنَّهِم سرقوا يوسف من أبيه، ألا ترى أنّه قال لهم حين قالوا: ﴿مَاذَا تَغْقِدُونَ (٢) قَالُوا نَفَقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ ﴾ ولم يقولوا: سرقتم صواع الملك، إنّما عنى أنّكم سرقتم يوسف من أبيه (٢).

**مع:** أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن إبراهيم بن هاشم، عن صالح بن سعيد مثله<sup>(٤)</sup>.

شي: عن رجل من أصحابنا مثله. «ج ۲ ص ١٩٦ ح ٥٠ من سورة يوسف». ٥٤ – ع: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله ﷺ في قول يوسف ﴿أَيَنَتُهَا ٱلْعِبْرُ إِنَّكُمْ لَسَـٰرِقُونَ﴾ قال: ما سرقوا وما كذب<sup>(ه)</sup>.

٥٥ - ع: بالإسناد عن ابن أبي عمير، عن أخي مرازم، عن أبي عبد الله عليه في قول الله كَثَرَيَّكَ : ﴿وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْعِبُرُ قَالَ أَبُوهُمَ إِنِّي لَأَجِدُ رِبِحَ يُوسُفَ لَوَلَا أَن تُغَيَدُونِ﴾ قال: وجد يعقوب ريح قميص إبراهيم حين فصلت العير من مصر وهو بفلسطين<sup>(1)</sup>.

**شي:** عن أخي مرازم مثله. •ج ٢ ص ٢٠٥ ح ٧٠ من سورة يوسف. **بيان:** فلسطين بكسر الفاء وقد تفتح كورة بالشام.

٥٦ - ع:المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشيّ، عن أبيه، عن محمّد بن نصير، عن ابن عيسي،

(۱) – (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ٦٨ باب ٤٣ ح ۱ و۲ و٤. (٤) معاني الأخبار ص ۲۱۰. (٥) علل الشرائع، ج ۱ ص ٦٨ باب ٤٣ ح ٣. (٦) علل الشرائع، ج ۱ ص ٧٠ باب ٤٥ ح ٣. عن ابن معروف، عن ابن مهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن ابن أبي البلاد، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله غليظير قال: كان القميص الذي نزل به على إبراهيم من الجنّة في قصبة من فضّة، وكان إذا لبس كان واسعاً كبيراً، فلمّا فصلوا ويعقوب بالرملة ويوسف بمصر قال يعقوب: ﴿إِنِّ لَأَحِدُ رِبِحَ بُوسُفَ<sup>4</sup> كَان من ريح الجنّة حين فصلوا بالقميص لأنّه كان من الجنّة<sup>(1)</sup>.

**شي؛** عن ابن أبي البلاد مثله. اج ٢ ص ٢٠٥ ح ٧٢ من سورة يوسف».

وأمّا العلّة الّتي كانت من أجلها عرف يوسف إخوته ولم يعرفوه لمّا دخلوا عليه فإنّي سمعت محمّد بن عبد الله بن محمّد بن طيفور يقول في قول الله بَتَرَجَك : ﴿وَجَاءَ إِخْوَهُ يُوسُفَ فَدَخُلُوا عَلَيْهِ فَعَرَفَهُم وَهُمْ لَهُ مُنكِرُونَ ﴾ : إنّ ذلك لتركهم حرمة يوسف، وقد يمتحن الله المرء متركه الحرمة، ألا ترى يعقوب غليتَك حين ترك حرمة يوسف غيّبوه عن عينه، فامتحن من حيث ترك الحرمة بغيبته عن عينه لا عن قلبه عشرين سنة، وترك إخوة يوسف حرمته في قلوبهم حيث عادوه وأرادوا القطيعة للحسد الذي في قلوبهم فامتحنوا في قلوبكم كأنّهم يرونه ولا يعرفونه، ولم يكن لأخيه من أمّه حسد مثل ما كان لإخوته، فلمّا دخل قال: ﴿إِنّي أَنَا أَخُولُكَ ﴾ على يقين عرفه فسلم من المحن فيه حين لم يترك حرمته وهكذا العباد<sup>(٢)</sup>.

٥٨ – ع: أبي، عن أحمد بن إدريس ومحمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن ابن يزيد، عن غير واحد رفعوه إلى أبي عبد الله ظليّظ قال: لمّا تلقّى يوسف يعقوب ترجّل له يعقوب ولم يترجّل له يوسف، فلم ينفصلا من العناق حتّى أتاه جبرئيل فقال له: يا يوسف ترجّل لك الصدّيق ولم تترجّل له؟! ابسط يدك، فبسطها فخرج نور من راحته، فقال له يوسف: ما هذا؟ قال: لا يخرج من عقبك نبيّ عقوبة<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** العناق: المعانقة.

٥٩ - ع: ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن ابن أبي عمير،

(1) علل الشرائع، ج ۱ ص ٦٩ باب ٤٥ ح ١.
 (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۹ باب ٤٦ ح ١.
 (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۷۲ باب ٤٧ ح ١.

عن هشام بن سالم<sup>(۱)</sup>، عن أبي عبد الله عليم قال : لمّا أقبل يعقوب عليم إلى مصر خرج يوسف عليم ليستقبله، فلمّا رآه يوسف همّ بأن يترجّل ليعقوب ثمّ نظر إلى ما هو فيه من الملك فلم يفعل، فلمّا سلّم على يعقوب نزل عليه جبرئيل عليم فقال له : يا يوسف إنّ الله تبارك وتعالى يقول لك : ما منعك أن تنزل إلى عبدي الصالح؟ ما أنت فيه؟ ابسط يدك، فبسطها فخرج من بين أصابعه نور، فقال : ما هذا يا جبرئيل؟ فقال : هذا إنّه لا يخرج من صلبك نبيّ أبداً عقوبةً لك بما صنعت بيعقوب إذ لم تنزل إليه <sup>(۲)</sup>.

**بيان:** (ما أنت) استفهام، أي أمنعك ما أنت فيه من الملك؟ ثمّ إنّه عَلِيَّةٍ لعلّه راعى بعض مصالح الملك في ترك الترجّل، وكان الأولى والأفضل ترك تلك المصلحة وتقديم تكريم الوالد عليه، لا أنّه ترك واجباً أو فعل محرّماً لما قد ثبت من عصمتهم عَلَيَتِهِ .

٦٠ - ع، أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، عن ابن المغيرة، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله عليه قال: استأذنت زليخا على يوسف فقيل لها: يا زليخا إنّا نكره أن نقدم بك عليه لما كان منك إليه؛ قالت: إنّي لا أخاف من يخاف الله، فلمّا دخلت قال لها: يا زليخا ما لي أراك قد تغيّر لونك؟ قالت: إنّي لا أخاف من يخاف الله، فلمّا دخلت قال لها: يا زليخا ما لي أراك قد تغيّر لونك؟ قالت: الحمد لله الذي جعل الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بطاعتهم ملوكاً، قال قالت: الخريبة الذي حما الذي حمل الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بطاعتهم ملوكاً، قال لها: يا زليخا ما أراك قد تغيّر لونك؟ قالت: الحمد لله الذي حما الملوك بمعصيتهم عبيداً، وجعل العبيد بطاعتهم ملوكاً، قال لها: يا زليخا ما أراك قد تغيّر لونك؟ قالت: الحمد لله الذي دعاك إلى ما كان منك؟ قالت: حسن وجهك يا يوسف، فقال: كيف لو رأيت نبياً يقال له محمّد يكون في آخر الزمان أحسن منّي وجهاً، وأحسن منّي وجهاً، وأحسن منّي وحماً النبيد وأحسن منّي خلقاً، وأسمح متي كفاً؟ قالت: صدقت، قال: وكيف علمت أني صدقت؟ وأحسن منّي خلقاً، وأسمح متي كفاً؟ قالت: صدقت، قال: وكيف علمة ألذي صدقت، فالذي ذكرته وقع حبّه في قلبي، فارح الله تبارك إلى يوسف: أبي المحمد أبي عليه، فقال: وكيف وليت نبياً يقال له محمّد يكون في آخر الزمان أحسن مني وجهاً، وأحسن مني وحماً، وأحسن مني خلقاً، وأسمح متي كفاً؟ قالت: صدقت، قال: وكيف علمت أني صدقت؟ وأحسن مني خلقاً، وأسمح متي كفاً؟ قالت: صدقت، قال: وكيف علمت أني صدقت؟ وأحسن مني خلقاً، وأسمح متي كفاً؟ قالت: صدقت، قال: وكيف علمت أني صدقت؟ وأحسن مني خلقاً، وأحمد منه في قلبي، فأوحى الله بمري والى ألى يوسف: إنها قد صدقت، وإنى قد أحبتها محمّداً عليها محمّداً علي أن يتزوّجها.

ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن المغيرة، عن جدّه، عن جدّه، عمّن ذكره، عنه ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ تقلله قيل: إنّ الملك الأكبر فوّض إلى يوسف أمر مصر ودخل بيته وعزل قطفير وجعل يوسف مكانه؛ وقيل: إنّ قطفير هلك في تلك اللّيالي فزوّج الملك يوسف راعيل امرأة قطفير العزيز فدخل بها يوسف فوجدها عذراء، ولمّا دخل عليها قال: أليس هذا خيراً ممّا كنت تريدين؟ وولدت له إفرائيم وميشا، واستوثق ليوسف ملك مصر؛ وقيل: إنّه لم يتزوّجها يوسف، وإنّه لمّا رأته في موكبه بكت وقالت: الحمد لله الّذي جعل الملوك بالمعصية عبيداً، والعبيد بالطاعة ملوكاً، فضمّها إليه وكانت من عباله حتّى ماتت ولم

- روى الطبرسي من كتاب النبوة باسناد. عن ابن ابي عمير مثله (منه رحمه الله).
- (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٧٢ باب ٤٧ ح ٢. (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٧٣ باب ٤٨ ح ١.
  - (٤) قصص الأنبياء ص ١٣٦. (٥) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤١٨.

**أقول؛** يدلّ هذا الخبر وغيره ممّا أوردناه في هذا الباب على أنّه كان قد تزوَّجها .

٣٣ – ع: ابن الوليد، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن التفليسيّ، عن السمنديّ عن أبي عبد الله ﷺ في قول يوسف : ﴿ اَجْعَلَنِي عَلَىٰ خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضَّ إِنِّي حَفِيظُ عَلِيمٌ﴾ قال حفيظ بما تحت يدي عليم بكلّ لسان<sup>(٣)</sup>.

ير: ابن أبي الخطّاب مثله. اج ٥ باب ٤ ح ١٣.

عن أكرم الناس نسباً، فقال: صدّيق الله عن أكرم الناس نسباً، فقال: صدّيق الله يوسف بن يعقوب إسرائيل الله ابن إسحاق ذبيح الله ابن إبراهيم خليل الله<sup>(٤)</sup>.

٦٥ – **مع:** معنى يعقوب أنّه كان وعيص توأمين فولد عيص ثمّ ولد يعقوب يعقب أخاء عيص، ومعنى إسرائيل عبد الله لأنّ إسرا هو عبد، وإيل هو الله بَجْرَيَجَلُق . وروى في خبر آخر :

کمال الدین، ص ۳۲۱ وعلل الشرائع، ج ۱ ص ۲۸۵ باب ۱۷۹ ح ۳.
 (۱) مال الدیان

- (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۲٦ باب ۳۸۵ ح ٥٦.
  - (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ١٥٢ باب ١٠٥ ح ٤.
- (٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٢ باب ٣٨٥ ح ٤٤، وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٢ باب ٢٤ ح ١.

۹ - باب/ قصص يعقوب ويوسف 🚓 ...

إنَّ إسرا هو القوّة، وإيل هو الله، فمعنى إسرائيل قوّة الله، ومعنى يوسف مأخوذ من آسف يؤسف، أي أغضب يغضب إخوته، قال الله بَحَرَيَجَكَنَّ : ﴿ فَلَـمَّا ءَاسَفُونَا ٱنْثَقَمْنَا مِنْهُـرَى والمراد بتسميته يوسف أنَّه يغضب إخوته ما يظهر من فضله عليهم<sup>(١)</sup>.

٦٦ -كا: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن محمّد بن عليّ، عن عليّ بن أسباط، عن يعقوب بن سالم، عن الميثميّ، عن أبي عبد الله عَلِيَّةِ قال: إن يعقوب عَلِيَّةِ كان له منادٍ ينادي كلّ غداة من منزله إلى فرسخ : ألا من أراد الغداء فليأت إلى منزل يعقوب عَلِيَّةٍ ، وإذا أمسى ينادي : ألا من أراد العشاء فليأت إلى منزل يعقوب عَلِيَّةٍ <sup>(٢)</sup>.

٦٧ – مع: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن ابن عيسى، عن عليّ بن مهزيار، عن البزنطيّ، عن يحيي بن عمران، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿ وَوَهَبْـنَا لَهُ ۖ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ نَافِلَةُ ﴾ قال: ولد الولد نافلة<sup>(٣)</sup>.

٦٨ - مع: أبي، عن محمّد بن العطّار، عن الأشعريّ، عن أحمد بن هلال، عن محمّد بن سنان، عن محمّد بن عبد الله بن رباط، عن محمّد بن النعمان الأحول، عن أبي عبد الله عَلَيْ اللهِ في قول الله يَجَزَيَجُكُنُ : ﴿ وَلِمَّا بَلَغَ أَشُدَّمُ وَٱسْتَوَكَمَهِ قال : أَشدَه ثمانية عشر سنة، واستوى : التحي

**بيان:** قال الطبرسيّ <sub>تظلفه</sub> : ﴿ أَشُدَّهُمُ أي منتهى شبابه وقوّته وكمال عقله؛ وقيل : الأشدّ من ثماني عشر إلى ثلاثين سنة، عن ابن عبّاس؛ وقيل : إنّ أقصى الأشدّ أربعون سنة؛ وقيل : ستّون سنة، وهو قول الأكثرين ويؤيّده الحديث : «من عمّره الله ستّين سنة فقد أعذر إليه» وقيل : إنّ ابتداء الأشدّ من ثلاث وثلاثين، عن مجاهد وكثير من المفسّرين؛ وقيل : من عشرين سنة عن الضحّاك. انتهى<sup>(ه)</sup>.

**أقول:** هذه الآية وردت في قصّة موسى للاِنتَلاِنِ ، وإنّما أوردنا تفسيرها هنا لاشتراك لفظ الأشدّ.

7٩ - ٤: ماجيلويه، عن محمد العظار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن أحمد بن محسن، عن الحسن الواسطيّ، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله علييّي قال: قدم أعرابيّ محسن، عن الحسن الواسطيّ، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله علييّي قال: قدم أعرابيّ على يوسف ليشتري منه طعاماً فباعه، فلمّا فرغ قال له يوسف: أين منزلك؟ قال له: بموضع على يوسف ليشتري منه طعاماً فباعه، فلمّا فرغ قال له يوسف: أين منزلك؟ قال له: بموضع كذا وكذا وكذا، قلف فناد: يا يعقوب يا يعقوب، فإنّه سيخرج إليك رجلٌ عظيمٌ جميلٌ وسيمٌ، فقل له: لقيت رجلاً بمصر وهو يقروك السلام ويقول لك: إذ مررت بوادي كذا وكذا فقف فناد: يا يعقوب يا يعقوب، فإنّه سيخرج إليك رجلٌ عظيمٌ جميلٌ وسيمٌ، فقل له: لقيت رجلاً بمصر وهو يقرؤك السلام ويقول لك: إنّ وديعتك عند الله بَرْزَيْنَ لن تضيع، قال: فمضى الأعرابيّ حتّى انتهى إلى الموضع لك: إنّ منذ الله إلى الموضع لك: إنّ منذ الله بناه الله الله عنه منه منه منه منه قال: إلى الموضع الله: إلى الموضع الك: إنّ منذ الله بنه تربي الله عليهُ منه منه.

- معاني الأخبار، ص ٤٩.
  - (٣) معاني الأخبار، ص ٢٢٦.
  - (٥) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٨١.
- (٢) الكافي، ج ٦ ص ١٠٤٩ باب ٢١٣ ح ١.

(٤) معانى الأخبار، ص ٣٣٩.

270

فقال لغلمانه : احفظوا عليّ الإبل، ثمّ نادى : يا يعقوب يا يعقوب، فخرج إليه رجل أعمى طويلٌ جسيمٌ جميلٌ يتقي الحائط بيده حتّى أقبل، فقال له الرجل : أنت يعقوب؟ قال : نعم، فأبلغه ما قال له يوسف، فسقط مغشيًا عليه ثمّ أفاق، وقال للأعرابيّ : يا أعرابيّ ألك حاجة إلى الله تعالى؟ فقال له : نعم إنّي رجل كثير المال ولي ابنة عمّ لم يولد لي منها، وأحبّ أن تدعو الله أن يرزقني ولداً، فتوضاً يعقوب وصلّى ركعتين ثمّ دعا الله بَرَيَيْن فرزق أربعة بطون -أو قال : ستّة بطون - في كلّ بطن اثنان، فكان يعقوب غليمًا يعلم أنّ يوسف حيّ لم يمت، وأنّ الله تعالى ذكره سيظهره له بعد غيبة، وكان يقول لبنيه : ﴿ إِنَّ أَعَلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لا يَقَلُمُونَ ﴾ وكان بنوه يفتدونه على ذكره ليوسف حتّى أنّه لمّا وجد ريح يوسف قال : ﴿ إِنّى المَعُون فرزق أربعة بطون -وانّ الله تعالى ذكره سيظهره له بعد غيبة، وكان يقول لبنيه : ﴿ إِنَّ أَعَلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لا يَقَلَمُونَ ﴾ وكان بنوه يفتدونه على ذكره ليوسف حتّى أنّه لمّا وجد ريح يوسف قال : ﴿ إِنّى اللَّهِ مَا أَن يُوسُفَ لَوَلاً أَن تُفَيَدُونِ في قَالُوا تَاتَدَى وهو يهودا ابنه ﴿ إِنّى أَنَو مَا أَنَ لا يُعَلَمُونَ ﴾ جاء البشير فألقى قميص يوسف على وجهه فارتد بصيراً ﴿قَالَ أَنَمَ أَقُل لَحَامَ إِنّ

**بيان:** الوسامة: أثر الحسن، ويظهر من هذا الخبر أنّ يهودا لم يذهب مع إخوته في المرّة الأخيرة، وهو خلاف المشهور كما عرفت، وذكر المفسّرون أنّ قائل هذا القول كان أولاد أولاده.

•٧ - ك، والدليل على أنَّ يعقوب عَلَيْكُمْ علم بحياة يوسف وأنّه إنّما غيّب عنه لبلوى واختبار أنّه لمّا رجع إليه بنوه يبكون قال لهم: يا بنتي ما لكم تبكون وتدعون بالويل؟ وما لي لا أرى فيكم حبيبي يوسف؟ قالوا: ﴿ يَتَأَبَأَنَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسَتَبَقُ وَنَرَحَتَنَا بُوسُفَ عِندَ مَتَنبينا فَأَحَلَهُ أَرَى فيكم حبيبي يوسف؟ قالوا: ﴿ يَتَأَبَأَنَا إِنَّا ذَهَبْنَا نَسَتَبَقُ وَنَرَحَتَنا بُوسُفَ عِندَ مَتَنبينا فَأَحَلَهُ الزَّبُ وَمَا أَنَ يَقُومُ أَنَتَ بِمُؤْمِنِ لَنَا وَلَوَ حَعْنًا مَندِينَى وَهِ وهذا قميصه قد أتيناك به، قال: ألقوه إلتي، فالقوه إليه، وألقاه على وجهه وخرّ مغشيًا عليه، فلما أفاق قال لهم: يا بني الستم تزعمون أنَّ الذَلُب أكل حبيبي يوسف؟ قالوا: نعم، قال: ما لي لا أسمّ ريح لحمه؟ وما لي أرى قميصه قذ ألقر أَن القميص انكشف من أسفله، أرأيتم ما كان في منكبيه وعنه كيف يخلص الذئب أكم منا سفله، أرأيتم ما كان في منكبيه وعنه كيف يخلص أَنُسُكُمْ أَمَرًا فَمَبْرٌ جَمِيلُ وَلَقَ أَلْنَ القميص انكشف من أسفله، أرأيتم ما كان في منكبيه وعنه كيف يخلص أنشكم أَمَرًا فَمَبْرُ جَمِيلُ وَالذَى مَا أَلْذَلْ لَمُنْ مَعْن أَنْ القميص انكشف من أسفله، أرأيتم ما كان في منكبيه وعنه كيف يخلص أنشكم أَمَرًا فَمَبْرُ فَمَبْرُ جَمِيلُ وَالذَ ما لي ناسم من على منكبيه وعنه كيف يخلص أنشكم أَمَرًا فَمَرًا فَمَبْرُ مَعْن أَنْ لَدْمَتْ مَالذَنْ مَنْ مَنْ أُنْ مَنْ مَعْن أَنْ عَنْ مَنْ يُعْمَعُونَهُ وتولَى عنهم ليلتهم تلك، وأقبل يرثي يوسف الذي كنت أوشده يوسف الذي كنت أولادي فاختلس متي، حبيبي يوسف الذي كنت أوسده يوسف الذي كنت أولادي فاختلس متي، حبيبي يوسف الذي كنت أوسده يوسف الذي كنت أرموه من ين أولادي فاختلس متي، حبيبي يوسف الذي كنت أوسده يوسف الذي كنت أونس به وحشتي وأصل به وحدتم وأدثره بشمالي فاختلس متي، حبيبي يوسف الذي كنت أوشده يوسف وأذي والذي من الذي كنت أوسد وحدتم فاختلس متي، حبيبي يومُ أكثره منون بالوك أم في يا واصل به يوسف الذي كنت أوشد وأدثره بشمالي فاختلس متي، حبيبي يوأدثره بشمالي فاختلس متي، حبيبي يومنه الذي كنت أوسد وحدتمي وأدثره بشمالي فاختلس متي، حبيبي يومف الذي كنت أوسد وحدتمي وأدثره بشمالي فاختلس متي محبيبي يوسف الذي كنت أوسد يومد يو أي أم الخي يومره بي أم يولادي أم والذي كمروك أذي أوس يولامي به وأمله به وحدتم فاخلونه الي

ومن الدليل على أنَّ يعقوب ﷺ علم بحياة يوسف ﷺ وأنَّه في الغيبة قوله: ﴿عَسَى

۹ – باب/ قصص يعقوب ويوسف ﷺ...

ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَنِي بِهِـرْ جَمِيعًاْ﴾ وقوله لبنيه : ﴿أَذْهَبُوا فَتَحَتَّسُوا مِن يُوسُفَ وَأَخِـهِ وَلَا تَأْتِشُوا مِن زَفِج اللَّهُ إِنَّهُ لَا يَاتِئَسُ مِن زَقِيح اللَّهِ إِلَّا ٱلْغَوْمُ الْكَنِفِرُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

٧١ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليّ قال: لمّا فقد يعقوب يوسف عليّ الشتة حزنه، وتغيّر حاله، وكان يمتار القمح من مصر لعياله في السنة مرّتين: في الشتاء والصيف، فإنّه بعث عدّة من ولده بيضاعة يسيرة مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف عليت عن المي عدق من مصر لعياله في السنة مرّتين: في الشتاء والصيف، فإنّه بعث عدّة من ولده بيضاعة يسيرة مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف عليت عليه في السنة مرّتين والما على والصيف، فإنّه بعث عدّة من ولده بيضاعة يسيرة مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف عليت عدّة من ولده بيضاعة يسيرة مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف عليت عمية عدّة من ولده بيضاعة يسيرة مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف عليت عدّة من ولده بيضاعة يسيرة مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف عليت عرفهم ولم يعرفوه، فقال: هلمّوا بضاعتكم حتى أبدأ بكم قبل الرفاق، وقال يوسف عليت عجلوا لهؤلاء بالكيل، واقروهم واجعلوا بضاعتهم في رحالهم إذا فرغتم، وقال لفتيانه: عجلوا لهؤلاء بالكيل، واقروهم واجعلوا بضاعتهم في رحالهم إذا فرغتم، وقال يوسف لهم: كان أخوان من أبيكم فما فعلا؟ قالوا: أمّا الكبير منهما فإنّ الذئب أكله، وأمّا الأصغر فخلّفناه عند أبيه وهو به ضنين، وعليه شفيق، قال: إني أحبّ أن تأتوني به معكم إذا يوسمتم لتمتاروا، ولمّا فتحوا متاعهم وجدوا بضاعتهم فيها: ﴿قَالُوا يَابًانَ مَا بَيْغَ هَا ذِهِ يعنكم أنها رُبّع ما يحلوا بضاعتهم فيها: ﴿قالُوا يَابًانَ ما بَيْغَ هَاذِهِ.

فلمّا احتاجوا إلى الميرة بعد ستّة أشهر بعثهم وبعث معهم ابن يامين ببضاعة يسيرة، فأخذ عليهم موثقاً من الله لتأتيَّني به، فانطلقوا مع الرفاق حتَّى دخلوا على يوسف فهيًّا لهم طعاماً ، وقال: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة، فجلسوا وبقي ابن يامين قائماً، فقال له يوسف: ما لك لم تجلس؟ فقال: ليس لي فيهم ابن أمّ، فقال يوسف: فما لك ابن أمّ؟ قال: بلي زعم هؤلاء أنَّ الذئب أكله، قال: فما بلغ من حزنك عليه؟ قال: ولد لي أحد عشر ابناً لكلُّهم اشتقَّ اسماً من اسمه، قال: أراك قد عانقت النساء فشممت الولد من بعده، فقال: إنَّ لي أبأ صالحاً قال لي : تزوّج لعلَّ الله أن يخرج منك ذرّيّة يثقل الأرض بالتسبيح، قال يوسف تعال فاجلس معي على مائدتي، فقال إخوة يوسف: لقد فضّل الله يوسف وأخّاه حتّى أنَّ الملك قد أجلسه معه على مائدته، وقال يوسف لابن يامين ﴿إِنَّ أَنَّا أَخُوكَ فَلَا تَبْتَبِسُ ﴾ بما تراني أفعل، واكتم ما أخبرتك ولا تحزن ولا تخف، ثمَّ أخرجه إليهم وأمر فتيته أن يأخذوا بضاعتهم ويعجِّلوا لهم الكيل، وإذا فرغوا فاجعلوا المكيال في رحل أخيه ابن يامين، ففعلوا ذلك وارتحل القوم مع الرفقة فمضوا ولحقهم فتية يوسف فنادوا : أيّتها العير إنَّكم لسارقون، قالوا : ماذا تفقدون؟ قالوا : نفقد صواع الملك، قالوا : ما كنَّا سارقين قالوا : فما جزاؤه إن كنتم كاذبين؟ قالوا : جزاؤه من وجد في رحله فهو جزاؤه، فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء أخيه ثمّ استخرجها من وعاء أخيه، قالوا إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل، ثمَّ قالوا : يا أيُّها العزيز إنَّ له أبًّا شيخاً كبيراً فخذ أحدنا مكانه، قال: معاذ الله أن نأخذ إلاَّ من وجدنا متاعنا عنده، قال كبيرهم: إنِّي لست أبرح الأرض حتّى يأذن لي أبي .

(۱) كمال الدين، ص ١٤٤.

فمضى إخوة يوسف حتّى دخلوا على يعقوب صلوات الله عليهما فقال لهم: أين ابن يامين؟ فقالوا: سرق مكيال الملك فحبسه عنده، فاسأل أهل القرية والعير حتّى يخبروك بذلك، فاسترجع يعقوب واستعبر حتّى تقوّس ظهره، فقال يعقوب: يا بنيّ اذهبوا فتحسّسوا من يوسف وأخيه فخرج منهم نفرّ وبعث معهم ببضاعة وكتب معم كتاباً إلى عزيز مصر يعطفه على نفسه وولده، فدخلوا على يوسف بكتاب أبيهم فأخذه وقبّله وبكى، ثمّ أقبل عليهم فقال على نفسه وولده، فدخلوا على يوسف بكتاب أبيهم فأخذه وقبّله وبكى، ثمّ أقبل عليهم فقال هل علمتم ما فعلتم بيوسف وأخيه قالوا: ءأنت يوسف؟ قال أنا يوسف وهذا أخي وقال يوسف: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم اذهبوا بقميصي هذا بلّته دموعي فألقوه على وجه أبي وأتوني بأهلكم أجمعين فأقبل ولد يعقوب يحتّون السير بالقميص: فلمّا دخلوا عليه قال لهم ؟ ما فعل ابن يامين؟ قالوا: خلّفناه عند أخيه صالحاً، فحمد الله عند ذلك يعقوب وسجد لربّه سجدة الشكر واعتدل ظهره، وقال لولده: تحمّلوا إلى يوسف من يومكم، فساروا في تسعة أيّام إلى مصر، فلمّا دخلوا اعتنق يوسف أباه، ورفع خالته، ثمّ دخل منزله وادهن ولبس ثياب الملك، فلمّا رأوه سجدوا شكراً لله، وما تطيّب يوسف في تلك المدة ولا مس تسعة أيّام إلى مصر، فلمّا دخلوا اعتنق يوسف أباه، ورفع خالته، ثمّ دخل منزله وادهن ولبس تسعة أيّام إلى مصر، فلمّا دخلوا اعتنق يوسف أباه، ورفع خالته، ثمّ دخل منزله وادهن ولبس

بيان الخلفت الأخبار في عدد أولاد بنيامين ويشكل الجمع بينها ، قال الثعلبيّ في كتاب عرائس المجالس : لمّا خلا يوسف بأخيه قال له : ما اسمك؟ قال : ابن يامين قال : وما ابن يامين؟ قال : ابن المثكل – وذلك أنّه لمّا ولد هلكت أمّه – قال : وما اسم أمك؟ قال : راحيل بنت ليّان بن ناحور ، قال : فهل لك من ولد؟ قال : نعم عشرة بنين ، قال : فما أسماؤهم؟ قال : لقد اشتققت أسماءهم من اسم أخ لي من أمّي هلك ، فقال يوسف : لقد اضطرّك إلى ذلك حزن شديد فما سميتهم؟ قال : بالعا وأخيرا وأشكل وأحيا وخير ونعمان وأدر وأرس وحيم وميتم . قال : فما هذه؟ قال أمّا بالعا فإنّ أخي ابتلعته الأرض ؛ وأمّا أخيرا فإنّه كان بكر ولد أمّي ؛ وأمّا أشكل فإنّه كان أخي لأبي وأمّي وسنّي ، وأمّا خير ونعمان وأدر وأرس بمنزلة الرأس من الجسد؛ وأمّا أدر فإنّه كان بمنزلة الورد في الحسن ؛ وأمّا أرس فإنّه كان بكر وتمّ سروري ؛ فقال يوسف : أحب أن أكون أخاك بدل أخيك الهالك؟ فقال المان ابن يامين اي وقام ميتم من الحسد؛ وأمّا أدر فائمي وسنّي ، وأمّا خير في الحسن ؛ وأمّا أرس فإنّه كان بمنزلة الرأس من الجسد؛ وأمّا أدر فائمي وسنّي أبي آنه حي ؛ وأمّا ميتم فلو رأيته لقرت عيني وقام ميزوري ؛ فقال يوسف : أحب أن أكون أخاك بدل أخيك الهالك؟ فقال ابن يامين : أيتها وما حير موري ؛ فقال يوسف : أحب أن أكون أخاك بدل أخيك الهالك؟ فقال ابن يامين : أيتها وعانقه وقال : فإفي أمثلك ، ولكن لم يلدك يعقوب ولا راحيل ، فبكي يوسف غليًا وعانقه وقال : فإفي أمثلك ، ولكن لم يلدك يعقوب ولا راحيل ، فبكي يوسف غلي أوقام إليه ولينة وقال : فإفي أما ابن يامين : فأنا لا أفارقك ، قال يوسف : قد علمت اغتمام الوالد بي فإذا

- (١) العل المراد من عدم مس النساء على وجه اللذة فلا ينافي مسهن لاتباع السنة وحصول الولد كما مر أنه قد حصل له أولاد (منه طاب ثراه).
  - (٢) قصص الأنبياء، ص ١٢٩.

۹ – باب/ قصص يعقوب ويوسف 🗱 ...

حبستك ازداد غمّه ولا يمكنني حبسك إلاّ بعد أن أُشهرك بأمر فظيع، قال: لا أُبالي فافعل ما بدا لك فإنّي لا أفارقك قال: فإنّي أدسّ صاعي هذا في رحلك، ثمّ أُنادي عليك بالسرقة ليتهيّأ لي ردّك بعد تسريحك، قال: فافعل انتهى<sup>(1)</sup>.

ثم اعلم أنّ هذا الخبر يدلّ على أنّ المراد بأبويه في الآية أبوه وخالته تجوّزاً كما ذهب إليه الأكثر . قال الطبرسيّ كلّله : قال أكثر المفسّرين : إنّه يعني بأبويه أباه وخالته ، فسمّى الخالة أمّاً كما سمّى العمّ أباً في قوله : ﴿وَإِلَىٰهَ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَنِعِبَلَ وَإِسْحَنَى ﴾ وذلك أنّ أمّه كانت قد ماتت في نفاسها بابن يامين فتزوّجها أبوه ؛ وقيل : يريد أباه وأمّه وكانا حيّين ، عن ابن إسحاق والجبّانيّ ؛ وقيل : إنّ راحيل أمّه نشرت من قبرها حتّى سجدت له تحقيقاً للرؤيا ، عن الحسن<sup>(٢)</sup>.

٧٢ - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى ابن محبوب، عن أبي إسماعيل الفرّاء، عن طربال، عن أبي عبد الله عليميًا قال: لمّا أمر الملك بحبس يوسف عليمًا في السجن ألهمه الله تأويل الرؤيا فكان يعبّر لأهل السجن رؤياهم (<sup>٣)</sup>.

٧٣ – **ص:** بالإسناد إلى الصّدوق بإسناده إلى البزنطتي، عن أبي جميلة، عن عبد الله ابن سليمان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان يوسف ﷺ بين أبويه مكرماً، ثمَّ صار عبداً فصار ملكاً<sup>(٤)</sup>.

٧٤ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، بإسناده عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الوشّاء، عن حمّاد بن عثمان، عن جميل، عن سليمان بن عبد الله الطّلحي قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: ما حال بني يعقوب؟ هل خرجوا من الإيمان؟ فقال: نعم، قلت: فما تقول في آدم ﷺ؟ قال: دع آدم<sup>(ه)</sup>.

شي؛ عن الطلحيّ مثله. الحج ٢ ص ٢٠٦ ح ٧٥ من سورة يوسف،.

٧٥ – ص: بهذا الإسناد عن ابن عيسى، عن ابن بزيع، عن حنّان بن سدير قال: قلت لأبي جعفر ﷺ: أكان أولاد يعقوب أنبياء؟ قال: لا ولكنّهم كانوا أسباطاً أولاد أنبياء ولم يفارقوا إلا سعداء تابوا وتذكّروا ممّا صنعوا<sup>(٦)</sup>.

**شي:** عن حنان، عن أبيه مثله<sup>(v)</sup>.

٧٦ **- ص:** بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن الصفّار، عن أيّوب بن نوح، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : ما بلغ من حزن يعقوب على يوسف؟ قال: حزن سبعين ثكلي، قال: ولمّا كان يوسف ﷺ في السجن دخل عليه

عرائس المجالس للثعلبي، ص ١١٦.
 مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٥٧.
 (٣) - (٦) قصص الأنبياء، ص ١٢٩.

جبرئيل فقال: إنَّ الله ابتلاك وابتلى أباك، وإنَّ الله ينجِّيك من هذا السجن فاسأل الله بحق محمّد وأهل بيته أن يخلّصك ممّا أنت فيه، فقال يوسف : «اللهم إنّي أسألك بحقّ محمّد وأهل بيته إلا عجّلت فرجي وأرحتني ممّا أنا فيه، قال جبرتيل عَظِيَّهِ: فأبشر أيّها الصدّيق فإنّ الله تعالى أرسلني إليك بالبشارة بأنَّه يخرجك من السجن إلى ثلاثة أيَّام، ويملَّكك مصر وأهلها، يخدمك أشرافها، ويجمع إليك إخوتك وأباك، فأبشر أيّها الصدّيق إنّك صفَّى الله وابن صفيَّه، فلم يلبث يوسف عَالِيَهُ إلا تلك اللَّيلة حتَّى رأى الملك رؤيا أفزعته فقصَّها على أعوانه فلم يدروا ما تأويلها، فذكر الغلام الّذي نجا من السجن يوسف فقال له: أيّها الملك أرسلني إلى السجن فإنَّ فيه رجلاً لم ير مثله حلماً وعلماً وتفسيراً، وقد كنت أنا وفلان غضبت علينا وأمرت بحبسنا رأينا رؤياً فعبَّرها لنا وكان كما قال، ففلان صلب، وأمَّا أنا فنجوت. فقال له الملك: انطلق إليه، فدخل وقال: يوسف! أفتنا في سبع بقرات، فلمَّا بلغ رسالة يوسف الملك قال: ﴿ أَنْتُوْنِي بِدِهِ أَسْتَخْلِعَهُ لِنَفْسِيٌّ ﴾ فلما بلغ يوسف رسالة الملك قال: كيف أرجو كرامته وقد عرف براءتي وحبسني سنين؟! فلمّا سمع الملك أرسل إلى النسوة فقال: ماخطبكنَّ؟ فقلن: حاش لله ما علمنا عليه من سوء، فأرسل إليه وأخرجه من السجن، فلمَّا كلُّمه أعجبه كماله وعقله، فقال له: اقصص رؤياي فإنَّى أريد أن أسمعها منك، فذكره يوسف كما رأى وفسّره، قال الملك : صدقت، فمن لي بجمع ذلك وحفظه؟ فقال يوسف : إنَّ الله تعالى أوحى إلى أنِّي مدبَّره والقيِّم به في تلك السنين، فقال له الملك : صدقت دونك خاتمي وسريري وتاجى، فأقبل يوسف على جمع الطعام في السنين السبع الخصيبة يكبسه في الخزائن في سنبله، ثمَّ أقبلت السنون الجدبة فأقبل يوسف عَلِيَّةٍ على بيع الطعام فباعهم في السنة الأولى بالدراهم والدنانير حتّى لم يبق بمصر وما حولها دينارٌ ولا درهمٌ إلا صار في مملكة يوسف عليَّة وباعهم في السنة الثانية بالحليّ والجواهر حتَّى لم يبق بمصر وما حولها حليٌّ ولا جواهرٌ إلا صار في مملكته، وباعهم في السنة الثالثة بالدوات والمواشي حتَّى لم يبق بمصر وما حولها دابّة ولا ماشية إلا صارت في مملكة يوسف، وباعهم في السنة الرابعة بالعبيد والإماء حتّى لم يبق بمصر وما حولها عبد ولا أمةُ إلا صارت في مملكة يوسف، وباعهم في السنة الخامسة بالدور والعقار حتّى لم يبق بمصر وما حولها دارٌ ولا عقار إلا صار في مملكة يوسف، وباعهم في السنة السادسة بالمزارع والأنهار حتى لم يبق بمصر وماحولها نهر ولا مزرعة إلا صار في مملكة يوسف عظيَّة وباعهم في السنة السابعة برقابهم حتى لم يبق بمصر وما حولها عبد ولا حرٍّ إلا صار في مملكة يوسف وصاروا عبيداً له، فقال يوسف للملك: ما ترى فيما خوّلني رتبي؟ قال: الرأي رأيك. قال: إنّي أشهد الله وأشهدك أيّها الملك أنِّي أعتقت أهل مصر كلُّهم، ورددت عليهم أموالهم وعبيدهم، ورددت عليك خاتمك وسريرك وتاجك على أن لا تسير إلا بسيرتي، ولا تحكم إلا بحكمي، فالله أنجاهم عليّ، فقال الملك: إنّ ذلك لديني وفخري، وأنا أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأنّك رسوله<sup>(۱)</sup>؛ وكان من إخوة يوسف وأبيه لل<sup>ي</sup>ظِيرُ ما ذكرته<sup>(۲)</sup>.

تتميم: قال في العرائس: فلمّا تبيّن للملك عذر يوسف وعرف أمانته وكفايته وعلمه وعقله قال: انتوني به استخلصه لنفسي، فلمّا جاءه الرسول قال له: أجب الملك الآن، فخرج يوسف ودعا لأهل السجن بدعاء يعرف إلى اليوم وذلك أنّه قال: «اللهمّ اعطف عليهم بقلوب الأخيار ولا تعم عليهم الأخبار، فهم أعلم النّاس بالأخبار إلى اليوم في كلّ بلدة، فلمّا خرج من السجن كتب على بابه: «هذا قبور الأحياء وبيت الأحزان وتجربة الأصدقاء وشماتة الأعداء، ثمّ اغتسل غليمية وتنظّف من درن السجن، ولبس ثياباً جدداً حساناً وقصد الملك، قال وهب: فلمّا وقف بباب الملك قال غليمة : «حسبي ربّي من دنياي، وحسبي ربّي من

 روى الطبرسي تظنه من كتاب النبوة بالاسناد عن ابن عيسى عن الوشاء عن الرضا عليه قال: وأقبل يوسف على جمع الطعام فجمع في السنين السبع المخصبة فكبسه في الخزائن فلما انقضت تلك السنون وأقبلت السنون المجدبة أقبل يوسف على بيع الطعام فباعهم في السنة الأولى بالدراهم والدنانير حتى لم يبق بمصر وحولها دينار ولا درهم، إلَّا صار في مملكة يوسف. ثم باعهم في السنة الثانية بالحلي والجواهر حتى لم يبق بمصر وما حولها حلي ولا جواهر إلا صارت في مملكته وباعهم في السنة الثالثة بالدواب والمواشي، حتى لم يبق بمصر وحولها دابة ولا ماشية إلَّا صارت في مملكته، وباعهم في السنة الرابعة بالعبيد والإماء حتى لم يبق بمصر عبد ولا أمة إلا صارت في مملكته. وباعهم في السنة الخامسة بالدور والعقار حتى لم يبقى بمصر وما حولها دار ولا عقار إلا صار في مملكته وباعهم في السنة السادمية بالمزارع والانهار حتى لم يبق بمصر وما حولها نهر أو مزرعة إلا صار في مملكته وباعهم في السنة السابعة برقابهم حتى لم يبق بمصر وما حولها عبد ولا حر إلا صاروا عبيداً ليوسف فملك أحرارهم وعبيدهم وأموالهم وقال الناس: ما رأينا ولا سمعنا بملك أعطاء الله من الملك ما أعطى هذا الملك حكماً وعلماً وتدبيراً، ثم قال يوسف للملك : أيها الملك ما ترى فيما خولني ربي من ملك مصر وأهلها . أشر علينا برأيك فإني لم أصلحهم لأفسدهم ولم انجهم من البلاء ليكون بلاء عليهم ولكن الله مسحانه انجاهم على يدي. قال الملك: الرأي رأيك قال: إني اشهد الله واشهدك أيها الملك اني قد اعتقت أهل مصر كلهم ورددت عليهم أموالهم وعبيدهم ورددت عليك أيها الملك خاتمك وسريرك وتاجك، على ان لا تسير إلا بسيرتي ولا تحكم إلا بحكمي، قال الملك: إن ذلك لزيني وفخري أن لا أسير إلا بسيرتك ولا أحكم إلا بحكمك، ولولاك ما قويت عليه ولا اهتديت إليه، وقد جعلت سلطاني عزيزاً ما يرام وأنا اشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأنك رسوله فاقم على ما وليتك فانك لدينا مكين أمين. [مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٢٠]. **أقول**: وإنما أوردت هذا الخبر لما بينه وبين ما رواه الراوندي من الاختلاف في السند والمتن ثم قال

الطبرسي وقيل : أن يوسف غَلِيَنْ كان لا يمتلى. شبعاً من الطعام في تلك الأيام المجدبة فقيل له : تجوع وبيدك خزائن الأرض فقال : أخاف أن أشبع فأنسى الجياع . (منه رحمه الله).

(٢) قصص الأنبياء، ص ١٣٢.

خلقه، عزَّ جاره وجلَّ ثناؤه ولا إله غيره؛ فلمَّا دخل على الملك قال: «اللُّهمَّ إنِّي أسألك بخيرك من خيره، وأعوذ بك من شرَّه وشرَّ غيره، فلمَّا أن نظر إليه الملك سلَّم عليه يوسف بالعربيَّة، فقال له الملك: ما هذا اللِّسان؟ قال: لسان عمِّي إسماعيل عَلِيَّةٍ، ثمَّ دعا بالعبرانيَّة فقال له الملك : ما هذا اللَّسان؟ قال : لسان آبائي . قال وهب : وكان الملك يتكلُّم بسبعين لساناً، فكلّما كلّم الملك يوسف بلسان أجابه يوسف بذلك اللّسان، فأعجب الملك بما رأى منه، وكان يوسف يومئذ ابن ثلاثين سنة، فلمَّا رأى الملك حداثة سنَّة وغزارة علمه قال لمن عنده : إنَّ هذا علم تأويل رؤياي ولم يعلمه السحرة والكهنة، ثمَّ أجلسه وقال له : إنِّي أحبِّ أن أسمع رؤياي منك شفاهاً، فقال يوسف : نعم أيَّها الملك، رأيت سبع بقرات سمان شهب حسان غرّ كشف لك عنهنّ النيل فطلعن عليك من شاطته، تشخب أخلافهنّ لبناً فبينا أنت تنظر إليهنَّ، ويعجبك حسنهنَّ إذا نضب النيل وغار ماؤه وبدا قعره فخرج من حماته ووحله سبع بقرات عجاف، شعث غبر، مقلَّصات البطون، ليس لهنَّ ضروع وأخلاف، ولهنَّ أنياب وأضّراس، وأكف كأكف الكلاب، وخراطيم كخراطيم السباع، فاختلطن بالسمان فافترسنهنّ افتراس السبع، وأكلن لحومهنّ ومزّقن جلودهنَّ وحطمن عظامهنّ وتمشَّشن مخَّهنَّ، فبينا أنت تنظر وتتعجَّب إذا سبع سنابل خضر وسبع سنابل أخر سود في منبت واحد عروقهنّ في الثري والماء، فبينا أنت تقول : أنَّى هذا، وهؤلاء خضر مثمرات، وهؤلاء سود يابسات، والمنبت واحد، وأصولهنَّ في الماء؟! إذ هبَّت ربح فذرَّت الأزقان من السود اليابسات على الخضر المثمرات، فأشعلت فيهنَّ النَّار فأحرقتهنَّ فصرن سوداً متغيَّرات، فهذا آخر ما رأيت من الرؤيا<sup>(۱)</sup>.

٧٧ - ص: بالإسناد إلى الصدوق عن ابن المتوكّل ، عن الحميريّ ، عن أحمد بن محمّد عن ابن محبوب ، عن علاء عن محمّد قال : قلت لأبي جعفر عليّلا : أخبرني عن يعقوب عليما كم عاش مع يوسف بمصر بعدما جمع الله ليعقوب شمله ، وأراه تأويل رؤيا يوسف الصادقة ، قال : عاش حولين ، قلت : فمن كان الحجّة في الأرض يعقوب أم يوسف؟ قال : كان يعقوب الحجّة ، وكان الملك ليوسف ، فلمّا مات يعقوب علي حمله يوسف في تابوت إلى أرض الشام فدفنه في بيت المقدس ، فكان يوسف بعد يعقوب الحجّة ، قلت : فكان يوسف رسولاً نبيّاً؟ قال : نعم أما تسمع قول الله تعالى : ﴿ وَلَقَدَ جَاءَ حَمَّمَ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِأَلِيَهِنَتِهِ (<sup>1)</sup>.

بيان: لعلّ موضع الاستشهاد قوله تعالى : ﴿ قُلْتُمَرْ لَن يَبْعَكَ اللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ. رَسُولًا﴾ . ٧٨ - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده عن محمّد بن أورمة، عن بعض أصحابنا، عن

- عرائس المجالس للثعلبي، ص ١١١.
   قصص الأنبياء، ص ١٣٥.
  - (٣) تفسير العياشي ج ٢ ص ٢١٠ ح ٨٧.

أبي عبد الله علي الله علي الله علي الما حار يوسف إلى ما صار إليه تعرّضت له امرأة العزيز، قال لها : من أنت؟ فقالت : أنا تيكم فقال لها : انصرفي فإنّي سأغنيك، قال : فبعث إليها بمائة ألف درهم<sup>(۱)</sup> .

٧٩ – **ص:** بهذا الإسناد عن بعض أصحابنا، عن زرارة، عن أبي عبد الله غليﷺ أنّه قال: إنّ يوسف لمّا تزوّج امرأة العزيز وجدها عذراء، فقال لها: ما حملك على الّذي صنعت؟ قالت: ثلاث خصال: الشباب، والمال، وأنّي كنت لازوج لي\_يعني كان الملك عنيناً \_<sup>(٢)</sup>.

٨١ - ص؛ بالإسناد إلى الصدوق بإسناده عن ابن عيسى، عن ابن فضّال، عن يونس ابن يعقوب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليتيلا قال: لمّا دخل يوسف غليتيلا على الملك -يعني نمرود - قال: كيف أنت يا إبراهيم؟ قال: إنّي لست بإبراهيم، أنا يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم. قال: وهو صاحب إبراهيم الّذي حاجَّ إبراهيم في ربّه، قال: وكان أربعمائة سنة شاباً<sup>(٤)</sup>.

٨٢ **- ص:** بالإسناد عن الصدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن موسى بن جعفر، عن ابن معبد، عن الدهقان، عن درست، عن أبي خالد، عن أبي عبد الله ﷺ قال: دخل يوسف ﷺ السجن وهو ابن اثني عشرة سنة، ومكث فيه ثماني عشر سنة، وبقي بعد خروجه ثمانين سنة، فذلك مائة وعشر سنين<sup>(ه)</sup>.

٨٣ – كاء سهل بن زياد، عن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن هلال الشاميّ مولى أبي الحسن عَظِيَرٌ عنه قال : قلت له : جعلت فداك ما أعجب إلى النّاس من يأكل الجشب ويلبس الخشن ويتخشّع، فقال : أما علمت أنّ يوسف عَظِيَرٌ نبيّ وابن نبيّ، كان يلبس أقبية الديباج مزرورة بالذهب، ويجلس في مجالس آل فرعون يحكم، فلم يحتج النّاس إلى لباسه، وإنّما احتاجوا إلى قسطه<sup>(٦)</sup>.

٨٤ **ص:**بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى ابن أورمة، عن يزيد بن إسحاق، عن يحيى الأزرق عن رجل، عن الصادق ﷺ قال: كان رجل من بقيّة قوم عاد قد أدرك فوعون يوسف، وكان أهل ذلك الزمان قد ولعوا بالعاديّ يرمونه بالحجارة، وإنّه أتى فرعون يوسف

(۱) - (۵) قصص الأنبياء، ص ١٣٦ - ١٣٨. (٦) الكافي، ج ٦ ص ١١٤٢ باب ٣٥٢ ح ٥.

فقال: أجرني عن النّاس وأحدّثك بأعاجيب رأيتها ولا أحدّثك إلا بالحق فأجاره فرعون يوسف ومنعه وجالسه وحدّثه فوقع منه كلّ موقع ورأى منه أمراً جميلاً، قال: وكان فرعون لم يتعلّق على يوسف بكذبة ولا على العاديّ، فقال فرعون ليوسف: هل تعلم أحداً خيراً منك؟ قال: نعم أبي يعقوب، قال: فلمّا قدم يعقوب غليّتَلا على فرعون حيّاه بتحيّة الملوك فأكرمه وقرّبه وزاده إكراماً ليوسف، فقال فرعون ليعقوب غليتَلا : يا شيخ كم أتى عليك؟ قال: مائة وعشرون سنة، قال العاديّ: كذب، فسكت يعقوب، وشقّ ذلك على فرعون حين كذّبه، فقال فرعون ليعقوب : كذب، فسكت يعقوب، وشقّ ذلك على فرعون حين كذّبه، فقال فرعون ليعقوب : كم أتى عليك؟ قال: مائة وعشرون سنة، قال العاديّ: كذب، فقال يعقوب غليتي : اللّهمَّ إن كان كذب فاطرح لحيته على صدره، فسقطت لحيته على صدره، فهال ذلك فرعون، وقال ليعقوب : عمدت إلى رجل أجرته فدعوت إليه، أحبّ أن تدعو إلهك بردّه، فدعا له فردّ الله إليه، فقال العاديّ : إنّي رأيت هذا مع إبراهيم خليل الرحمن في زمن كذا وكذا، قال يعقوب : ليس أنا الذي رأيته، إنّ ما يت أني رأين إلى العاديّ : كذب، فقال بردّه، فدعا له فردّ الله إليه، فقال العاديّ : إنّي رأيت هذا مع إبراهيم خليل الرحمن في زمن نوا ركذا وكذا، قال يعقوب : ليس أنا الذي رأيته، إنها ما يت إسحاق، فقال له : فمن أنت؟ قال : كذا وكذا، قال يعقوب : ليس أنا الذي رأيته، إنها رأيت إسحاق، فقال له : فمن أنت؟ قال : أنا يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الرحمن غليّي ، فقال العاديّ : صدقت ذلك الذي رأيته، فقال : صدق وصدق"<sup>(1)</sup>.

٨٥ – **ك:** أبي، عن أحمد بن إدريس ومحمّد بن يحيى، عن الأشعريّ، عن محمّد بن يوسف التميميّ، عن الصادق، عن آبائه ﷺ، عن النبيّ صلوات الله عليه قال: عاش يعقوب مائه وعشرين سنة، وعاش يوسف مائة وعشرين سنة<sup>(٢)</sup>.

٨٦ - يج، روى سعد بن عبد الله، عن محمّد بن الحسن بن شمّون، عن داود بن القاسم الجعفري قال: سئل أبو محمد علي في قوله تعالى: (إن يَسَرِقَ فَقَدْ سَرَقَ أَخُ لَمْ مِن مَعْقَالَ عَلَي الله الله على المعقوب المعقور وراسائل رجل من قم وأنا حاضر، فقال علي الله الله الله استعبد، فكان ليعقوب منطقة ورثها من إبراهيم وكانت تلك المنطقة لا يسرقها أحد إلا استعبد، فكان إذا سرقها ورثها من إبراهيم وكانت تلك المنطقة لا يسرقها أحد إلا استعبد، فكان إذا سرقها إنسان نزل جبرائيل فأخبره بذلك فأخذ منه وأخذ عبداً، وإنّ المنطقة كانت عند سارة بنت إنسان نزل جبرائيل فأخبره بذلك فأخذ منه وأخذ عبداً، وإنّ المنطقة كانت عند سارة بنت إسراق بن إبراهيم، وكانت سميت أمّ إسحاق، وإنّ سارة أحبّت يوسف وأرادت أن تتخذه ولداً لها، وإنها أخذت المنطقة فربطتها على وسطه، ثمّ مدلت عليه سرباله، وقالت يعقوب : إنّ المنطقة سرقت، فأتاه جبرائيل فقال: يا يعقوب إنّ المنطقة مع يوسف، ولم يعقوب، ولداً لها، وإنها أخذت المنطقة فربطتها على وسطه، ثمّ مدلت عليه سرباله، وقالت يعقوب : إنّ المنطقة سرقت، فأتاه جبرائيل فقال: يا يعقوب إنّ المنطقة مع يوسف، ولم يعوم ين يعقوب : إنّ المنطقة مع يوسف، وارادت أن تتخذه يعقوب : إنّ المنطقة مرقت، فأتاه جبرائيل فقال: يا يعقوب إنّ المنطقة مع يوسف، ولم يعقوب : إنّ المنطقة من عنه مي يعقوب إلى يوسف فأنا أحق به، فقال لها يعقوب ذ أن المنطقة ما أنه يا يعقوب إنّ المنطقة مع يوسف، ولم يعقوب : فإنّ المنطقة من قال اردائله، فقام يعقوب إلى يوسف فأنا أحق به، فقال لها يعقوب : فإنّ معنوب، فقال: يا يعقوب إلى يوسف فأنا أحق به، فقال لها يعقوب : فإنّ عبدك على أن لا تبيعيه ولا تهبيه، قالت: عنى سرقها يوسف فأنا أحق به، فقال لها يعقوب : فإنّه عبدك على أن لا تبيعيه ولا تهبيه، قالت: فأنا أقبله على أن لا تأخذه منّي وأنا واستخرج المنطقة، فقالت سارة بنت إسحاق: متى سرقها يوسف فأنا أحق به، فقال لها يعقوب : فإنّه عبدك على أن لا تبيعيه ولا تهبيه، قالت: فأنا أقبله على أن لا تأخذه منّي وأنا واستخرج المنطقة، فقالت مارة بنت إسحاق: متى سرقها يوسف فأنا أحق به، فقال لها يعقوب : فإنه عبدك على أن لا تبيعيه ولا تهبيه، قالت: فأنا أقبله على أن لا تأخذه من وأنا أحوة يوسف : فإن أقبله على أن لا من خرم من والما أعتقه، فلذلك قال إخوة يوسف أفكر وأتعجب من هذا الأمر مع قرب أعتقه الساعة فأعطاها فا

(١) قصص الأنبياء، ص ١٣٧. (٢) كمال الدين، ص ٤٧٤.

يعقوب من يوسف وحزن يعقوب عليه حتّى ابيضّت عيناه من الحزن وهو كظيم والمسافة قريبة، فأقبل عليّ أبو محمّد فقال: يا أبا هاشم نعوذ بالله ممّا جرى في نفسك من ذلك، فإنَّ الله لو شاء أن يرفع السنام الأعلى بين يعقوب ويوسف حتّى كانا يتراءان فعل، ولكن له أجل هو بالغه، ومعلوم ينتهي إليه ما كان من ذلك، فالخيار من الله لأوليائه<sup>(۱)</sup>.

٨٧ - شيء عن عبد الله بن أبي يعفور قال: سألت أبا عبد الله على عن قول الله: ﴿ كُلْ الطَّعَامِ حَكَانَ حِلَا لِبَنِي إِسْرَةٍ بِلَ مَا حَرَّمَ إِسْرَةٍ بِلْ عَلَى نَفْسِهِ. ﴾ قال: إنّ إسرائيل كان إذا أكل الطَّعَامِ حَكَانَ حِلَا لَبْنِي إِسْرَةٍ بِلَ عَلَى نَفْسِهِ. ﴾ قال: إنّ إسرائيل كان إذا أكل لحوم الإبل هيج عليه وجع الخاصرة، فحرَّم على نفسه لحم الإبل، وذلك من قبل أن تنزل التوراة، فلمّا أنزلت التوراة لم يحرِّمه ولم يأكله".

٨٨ – شمي: عن زيد الشحّام، عن أبي عبد الله للسَّلِيَّةِ في قول الله : ﴿ لَتُنَبِّتُنَهُم بِأَمْرِهِمْ هَنذَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ﴾ <sup>(٣)</sup> قال: كان ابن سبع سنين<sup>(٤)</sup>.

٨٩ - **شي:** عن أبي جميلة، عن رجل، عن أبي عبد الله علي قال: لمّا أوتي بقميص يوسف إلى يعقوب قال: اللّهمَّ لقد كان ذئباً رفيقاً حين لم يشقّ القميص، قال: وكان به نضح من دم<sup>(٥)</sup>.

٩٠ – شمي: عن الحسن، عن رجل، عن أبي عبد الله غَلِيَّا في قوله: ﴿ وَشَرَوْهُ بِنَمَنِ بِ بَخْسِ دَرَاهِمَ مَتَّدُودَةِ﴾ قال: كانت عشرين درهماً<sup>(1)</sup>.

٩١ – **شيء** عن أبي الحسن الرضا للا*يتيني مثله و*زاد فيه: البخس: النقص، وهي قيمة كلب الصيد إذا قتل كانت ديته عشرين درهماً<sup>(٧)</sup>.

۹۲ – **شيء** عن عبد الله بن سليمان، عن جعفر بن محمد ﷺ قال: قد كان يوسف بين أبويه مكرماً، ثمَّ صار عبداً حتّى بيع بأخسَّ وأوكس الثمن، ثمَّ لم يمنع الله أن بلغ به حتّى صار ملكاً<sup>(۸)</sup>.

**٩٣ - شيء** عن ابن حصين، عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿ وَشَرَوْهُ مِنْمَنِ بَغْسِ

- ۱) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ۷۳۸ ح ۵۳.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٨ ح ٨٦ من سورة يوسف. أقول: سيأتي شرح هذا الخبر في باب ما ناجي به موسى تشيئ ٤ منه طاب ثرامة.
- (٣) قال الطبرسي ﴿ وَأَرْحَيْنَآ إِلَيْهِ قَالَ الحسن اعطاء الله النبوة وهو في الجب والبشارة بالنجاة والملك ﴿ لَتُنَتِّنَهُم بِأْمَرِهِمْ هَنذَا﴾ أي لتخبرنهم بقبيح فعلهم بعد هذا الوقت يريد ما ذكره سبحانه في آخر السورة من قوله ﴿ هُلْ عَلِيْتُمُ مَا فَمَلَتُمُ بِيُوسُعَـ ﴾ وأخيه وهم لا يشعرون إنك لانت يوسف وقيل يريدوهم لا يشعروه بأنه أوحي إليه. «منه رحمه الله». [مجمع البيان ج ٥ ص ٣٧٢].
  - (٤) (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨١-١٨٢ ح ٧ و٩ من سورة يوسف.
    - (٦) (٨) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٣ ح ١١–١٣ من سورة يوسف.

دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ في قال: كانت الدراهم ثمانية دراهم<sup>(١)</sup>.

٩٤ – وبهذا الإسناد عن الرضا ﷺ قال: كانت الدراهم عشرين درهماً وهي قيمة كلب الصيد إذا قتل، والبخس: النقص<sup>(٢)</sup>.

٩٥ - شيء عن بعض أصحابنا، عن أبي عبدالله ﷺ قال : لمّا همّت به وهمّ بها قالت : كما أنت قال : ولم؟ قالت : حتّى أغطّي وجه الصنم لا يرانا، فذكر الله عند ذلك وقد علم أنّ الله يراه ففرّ منها<sup>(٣)</sup>.

٩٦ – شي؛ عن محمّد بن قيس، عن أبي عبد الله عظيمية قال: سمعته يقول: إنّ يوسف لمّا حلّ سراويله رأى مثال يعقوب عاضًاً على إصبعه وهو يقول له: يوسف! قال: فهرب. ثم قال أبو عبد الله عظيمية: لكنّي والله ما رأيت عورة أبي قطّ، ولا رأى أبي عورة جدي قطّ، ولا رأى جدّي عورة أبيه قطّ، قال: وهو عاضّ على إصبعه فوثب فخرج الماء من إبهام رجله<sup>(٤)</sup>.

٩٧ – شيء عن بعض أصحابنا، عن أبي جعفر علي قال: أيّ شيء يقول النّاس في قول الله كَمَرَيَّكِ : فَوْلَوَلَا أَن رَّمَا بُرْهَكُنَ رَبِّهِ فَكَ قَلْتَ : يقولونَ : رأى يعقوب عاضاً على إصبعه، فقال: لا، ليس كما يقولون، فقلت : فأيّ شيء رأى؟ قال : لمّا همّت به وهمّ بها قامت إلى صنم معها في البيت فألقت عليه ثوباً، فقال لها يوسف : ما صنعت؟ قالت : طرحت عليه ثوباً أستحي أن يرانا، قال : فقال يوسف : فأنت تستحين من صنمك وهو لا يسمع ولا يبصر ولا أستحي أنا من ربّي؟<sup>(ه)</sup>

٩٩ – شيء عن ابن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: جاء جبرتيل إلى يوسف في السجن، قال: قل في دبر كلّ صلاة فريضة: «اللهم اجعل لي فرجاً ومخرجاً وارزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب»<sup>(٧)</sup>.

(١) - (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٣ ح ١٤ - ١٥ من سورة يوسف.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٤ ح ١٧ من سورة يوسف.
 (٤) - (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٤ ح ١٨٦ ح ١٨ - ٢١ من سورة يوسف.
 (٤) - (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٢ ح ٢٢ من سورة يوسف.

۱۰۰ - شهي: عن طربال، عن أبي عبد الله ظَنْ قَال: لمّا أمر الملك فحبس يوسف في السجن ألهمه ألله علم تأويل الرؤيا، فكان يعبّر لأهل السجن رؤياهم، وإنَّ فتيين أدخلا معه السجن يوم حبسه، فلمّا باتا أصبحا فقالًا له: إنَّا رأينا رؤيًّا فعبَّرها لَّنا، فقال: وما رأيتما؟ فقال أحدهما : ﴿ إِنِّي أَرْضِينَ أَحْمِيلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْرًا تَأْكُلُ ٱلْطَيْرُ مِنْهُمُ وقال الآخر : رأيت أنّي أسقي الملك خمراً، ففسّر لهما رؤياهما على ما في الكتاب، ثمَّ قال للّذي ظنَّ أنَّه ناج منهما : اذكرني عند ربِّك، قال: ولم يفزع يوسف في حاله إلى الله فيدعوه فلذلك قال الله : ﴿ فَأَنْسَنْهُ ٱلشَّيْطَانُ ذِحْكَرَ رَبِّهِ. فَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِينِينَ﴾ قال: فأوحى الله إلى يوسف في ساعته تلك : يا يوسف من أراك الرؤيا الّتي رأيتها؟ قال : أنت يا ربّي ، قال : فمن حبّبك إلى أبيك؟ قال: أنت يا ربّي، قال: فمن وجّه السيارة إليك؟ قال: أنت يا ربّي، قال: فمن علّمك الدعاء الَّذي دعوت به حتَّى جعل لك من الجبِّ فرجاً؟ قال : أنت يا ربِّي، قال : فمن جعل لك من كيد المرأة مخرجاً؟ قال: أنت يا ربّي، قال: فمن أنطق لسان الصبيّ بعذرك؟ قال: أنت يا ربِّي، قال: فمن صرف عنك كيد امرأة العزيز والنسوة؟ قال: أنت يا ربِّي، قال فمن ألهمك تِأويل الرؤيا؟ قال: أنت يا ربّي، قال: فكيف استغثت بغيري ولم تستغث بي وتسألني أن أخرجك من السجن، واستغثت وامّلت عبداً من عبادي ليذكرك إلى مخلوق من خلقي في قبضتي، ولم تفزع إليّ؟ البث في السجن بذنبك بضع سنين بإرسالك عبداً إلى عبد، قال ابن أبي عمير : قال ابن أبي حمزة : فمكث في السجن عشرين سنة<sup>(1)</sup>.

سماعة(٢) عن قول الله : ﴿ أَذْكَرْنِي عِندَ رَبِّكَ ﴾ قال : هو العزيز (٣) .

١٠١ – شيء عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله ﷺ ﴿وَقَالَ ٱلْآخَرُ إِنِّ آَرَىنِيَ أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِ خُبْزُاكِ قَالَ : أحمل فوق رأسي جفنة فيها خبز تأكل الطير منه<sup>(٤)</sup>.

١٠٢ – شيء عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله ﷺ : قال الله ليوسف : ألست الذي حبّبتك إلى أبيك وفضّلتك على النّاس بالحسن؟ أولست الّذي سقت إليك السيّارة وأنقذتك وأخرجتك من الجبّ؟ أولست الّذي صرفت عنك كيد النسوة؟ فما حملك على أن ترفع رغبتك وتدعو مخلوقاً دوني؟! فالبث لما قلت في السجن بضع سنين<sup>(٥)</sup>.

۱۰۳ - شيء عن عبد الله بن عبد الرحمن، عمّن ذكره عنه قال: لمّا قال للفتى: أذكرني عند رَبّك أتاه جبرئيل فضربه برجله حتّى كشط له عن الأرض السّابعة، فقال له: يا يوسف انظر ماذا ترى، قال: أرى حجراً صغيراً، ففلق الحجر فقال: ماذا ترى؟ قال:

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٧ ح ٢٣ من سورة يوسف.
 (٢) هكذا في جميع النسخ والظاهر أنه: قال سماعة عن قول الله.
 (٣) - (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٨ ح ٢٤-٢٦ من سورة يوسف.

أرى دودة صغيرة، قال: فمن رازقها؟ قال: الله، قال: فإنَّ ربّك يقول: لم أنس هذه الدودة في ذلك الحجر في قعر الأرض السّابعة، أظننت أنّي أنساك حتّى تقول للفتى: اذكرني عند ربّك؟ لتلبثنّ في السجن بمقالتك هذه بضع سنين، قال: فبكى يوسف عند ذلك حتّى بكى لبكائه الحيطان، قال: فتأذّى به أهل السجن فصالحهم على أن يبكي يوماً ويسكت يوماً، وكان في اليوم الّذي يسكت أسوأ حالاً<sup>(۱)</sup>.

١٠٤ - شيء عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليه قال: ما بكى أحد بكاء ثلاثة: آدم ويوسف وداود، فقلت: ما بلغ من بكائهم؟ قال: أمّا آدم فبكى حين أخرج من الجنّة، وكان رأسه في باب من أبواب السّماء، فبكى حتّى تأذّى به أهل السماء فشكوا ذلك إلى الله فحط من قامته؛ وأمّا داود فإنّه بكى حتّى هاج العشب من دموعه، وإن كان ليزفر الزفرة فيحرق ما نبت من دموعه؛ وأمّا يوسف فإنّه كان يبكي على أبيه يعقوب وهو في السجن فتأذّى به أهل السجن فصالحهم على أن يبكي يوماً ويسكت يوماً<sup>(٢)</sup>.

١٠٥ – **شي:** عن يعقوب بن يزيد رفعه عن أبي عبد الله ﷺ قال في قول الله تعالى : ﴿ فَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِينِينَ﴾ قال : سبع سنين<sup>(٣)</sup>.

١٠٦ - شيء عن أبان، عن محمد بن مسلم، عنهما قالا : إنّ رسول الله عنهما قال : لو كنت بمنزلة يوسف حين أرسل إليه الملك يسأله عن رؤياه ما حدّثته حتّى أشترط عليه أن يخرجني من السجن، وعجبت لصبره عن شأن امرأة الملك حتّى أظهر الله عذره<sup>(3)</sup>.

١٠٧ - شي، عن ابن أبي يعفور قال : سمعت أبا عبدالله عليَّة في يقرأ «سبع سنابل خضر» (^) .

١٠٨ - شي؛ عن حفص بن غياث، عن أبي عبد الله عليمان قال: كان سبق يوسف الغلاء الذي أصاب النّاس ولم يتمنّ الغلاء لأحد قط، قال: فأتاه التجّار فقالوا: بعنا، فقال: استروا، فقالوا: ناخذ كذا بكذا، قال: خذوا، وأمر فكالوهم فحملوا ومضوا حتّى دخلوا المدينة فلقاهم قوم تجّار فقالوا لهم: كيف أخذتم؟ قالوا: كذا بكذا، وأضعفوا الثمن، قال: وقدموا أولئك على يوسف فقالوا: بعنا، فقال: استروا، فقالوا: ناخذ كذا بكذا، قال: خذوا، وأمر فكالوهم فحملوا ومضوا حتّى دخلوا المدينة فلقاهم قوم تجار فقالوا لهم: كيف أخذتم؟ قالوا: كذا بكذا، وأضعفوا الثمن، قال: وقدموا أولئك على يوسف فقالوا: بعنا، فقال: استروا كيف تأخذون، قالوا: بعنا كما بعت وقدموا أولئك على يوسف فقالوا: بعنا، فقال: اشتروا كيف تأخذون، قالوا: بعنا كما بعت فقالما مقال المذينة وقدموا أولئك على يوسف فقالوا: بعنا، فقال: اشتروا كيف تأخذون، قالوا: بعنا كما بعت فقالم آخرون فقالوا: بعنا كما بعت أخذا بكذا، فقال: من مضوا حتى دخلوا المدينة فلقاهم آخرون فقالوا: بعنا، فقال: اشتروا كيف تأخذون، قالوا: بعنا كما بعت وقدموا أولئك على يوسف فقالوا: بعنا، فقال: اشتروا كيف تأخذون، قالوا: بعنا كما بعت فقال بكذا، فقال: المن ولكن خذوا، فأخذون، قالوا: بعنا كما بعت فلما أولئك على يوسف فقالوا: بعنا، فقال: اشتروا كيف تأخذون، قالوا: بعنا كما بعت فلقاهم آخرون فقالوا: كيف أخذتم؟ فقالوا: كذا بكذا وأضعفوا الثمن، قال: فعظّم الناس كذلك الغلاء وقالوا: اذعبوا بنا حتى نشتري، قال: فذهبوا إلى يوسف فقالوا: بعنا، فقال: الشتروا، فقالوا: بعنا كما بعت، فقال: وكيف بعت؟ قالوا: كذا بكذا، فقال: ما هو كذلك ألكذا بخذما، فقال: ما هو كذلك خذوا، فأخذبوا إلى يوسف فقالوا: بعنا، فقال: الشتروا، فألوا: بعنا كما بعت، فقال: وكيف بعت؟ قالوا: كذا بكذا، فقال: ما هو كذلك ألكن خذوا؛ فالوا: كذا بكذا، فقال: ما هو كذلك خذوا؛ فذهبوا إلى يوسف فقالوا: ما هو كذلك ألكن خذوا؛ فعظم الناس ذلك الغلاء وقالوا: بعنا، فقال: المتروا، فقال: ما هو كذلك ألكذا، فقال: ما هو كذلك خذوا؛ فالوا: كذا بكذا، فقال: ما هو كذلك ألكن خذوا؛ قالوا: فذا فذا إلى ألكن خذوا؛ قالوا: ما مولوا إلى ألكن خذوا؛ قالوا: ما مولوا إلى ألكن خذوا؛ قالوا: ألكن خذوا؛ قالوا: كذا بكذا بكذا، فقال: ما هو كذلك ألكن خذوا؛ قال ألكن خذوا؛ قالوا؛ قال ألكن خذوا؛ قالوا؛ قال ألكن مذوا؛ قالوا؛ قال ألكن ألكن ألكن أل

- (1) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۸۸ ح ۲۷ من سورة يوسف.
  - (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٨ ح ٢٨ من سورة يوسف.
- (٣) (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٩ ١٩٠ ح ٣٠ و٣٢ و٢٣ من سورة يوسف.

حتى نكذب في الرخص كما كذبنا في الغلاء، قال: فذهبوا إلى يوسف فقالوا له: بعنا، فقال: اشتروا، فقالوا: بعنا كما بعت، قال: وكيف بعت؟ قالوا: كذا بكذا بالحطّ من السعر الأوّل، فقال: ما هو هكذا ولكن خذوا، قال: فأخذوا وذهبوا إلى المدينة فلقاهم النّاس فسألوهم: بكم اشتريتم؟ فقالوا: كذا بكذا بنصف الحطّ الأوّل، فقال آخرون: اذهبوا بنا حتى نشتري فذهبوا إلى يوسف فقالوا: بعنا، فقال: اشتروا، فقالوا: بعنا كما بعت، فقال: وكيف بعت؟ قالوا: بكذا وكذا بالحطّ من النصف، فقال: ما هو كما يقولون ولكن خذوا؛ فلم يزالوا يتكاذبون حتى رجع السعر إلى الامر الأوّل كما أراد الله

١٠٩ – شمي: عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ، عن رجل، عن أبي عبد الله ﷺ «عام فيه يغاث النّاس وفيه يعصرونا بضم الياء: يمطرون، ثمَّ قال أما سمعت قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ الْمُعْمِرَنِ مَاءَ ثَجَابَكُ<sup>(٢)</sup>.

الله عليّ عن عليّ بن معمّر، عن أبيه، عن أبي عبد الله عَلَيَّةً في قول الله : «عام فيه يغاث النّاس وفيه يُعْصَرون» مضمومة، ثمَّ قال : ﴿وَأَنَزَلْنَا مِنَ ٱلْمُقْصِرَتِ مَاءَ ثَجَاًجًا﴾<sup>(٣)</sup>.

١١١ - شميء عن سماعة قال : سألته عن قول الله : ﴿ اَرْجِعَ إِلَىٰ رَبِّكَ فَسْتَلَهُ مَا بَالُ ٱللِّسْوَةِ﴾ قال : يعني العزيز<sup>(3)</sup> .

١١٢ – شمي: قال سليمان: قال سفيان: قلت لأبي عبد الله عَلَيَّةِ : ما يجوز أن يزكّي الرجل نفسه؟ قال: نعم إذا اضطرّ إليه، أمّا سمعت قول يوسف: ﴿ آجْعَلَنِي عَلَى خَزَآبِنِ ٱلْأَرْضِ إِنِّي حَفِيظُ عَلِيمٌ ﴾ <sup>(م)</sup>وقول العبد الصالح: ﴿وَأَنَا لَكُوْ نَامِعُ آَمِينُ﴾ <sup>(٦)</sup>.

١١٣ – **شيء** عن الثماليّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: ملك يوسف مصر وبراريها لم يجاوزها إلى غيرها<sup>(٧)</sup>.

١١٤ – شمي: عن أبي بصير قال : سمعت أبا جعفر ﷺ يحدّث قال : لمّا فقد يعقوب يوسف اشتدّ حزنه عليه وبكاؤه حتّى ابيضّت عيناه من الحزن واحتاج حاجة شديدة وتغيّرت

- (١) (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٠ ح ٣٤-٣٧ من سورة يوسف.
- (٥) قال الطبرسي ره: قال المفسرون: لما قال يوسف ( أَجْعَلَنِي عَلَىٰ خَزَآيِنِ ٱلأَرْضَ ) قال الملك : ومن أحق به منك؟ فولاه ذلك . وروى عن ابن عباس عن رسول الله عَنْ أَنه قال : رحم الله أخي يوسف لو لم يقل الجعلني على خزائن الأرض الأرض الآلاه من ساعته ، ولكنه أخر ذلك سنة .
   الجعلني على خزائن الأرض الآلاه من ساعته ، ولكنه أخر ذلك سنة .
   قال ابن عباس : فأقام في بيت الملك سنة ، فلما انصرمت السنة من يوم سأل الإمارة دعاه الأمير فتوجه ورداه بنا بن عباس : فأقام في بيت الملك سنة ، فلما انصرمت السنة من يوم سأل الإمارة دعاه الأمير فتوجه ورداه بني على خزائن الأرض الملك سنة ، فلما انصرمت السنة من يوم سأل الإمارة دعاه الأمير فتوجه يحرج متوجاً لونه كان يوضع له سرير من ذهب مكلل بالدر والياقوت ويضرب عليه كلة من استبرق ثم أمره أن يخرج متوجاً لونه كالثلج ووجهه كالقمر ، يرى الناظر فيه وجهه ، فانطلق حتى جلس على السرير ودانت له يخرج متوجاً لونه كالثلج ووجهه كالقمر ، يرى الناظر فيه وجهه ، فانطلق حتى جلس على السرير ودانت له الملوك فعدل بين الناس فأحبه الرجال والنساء . "منه طاب الله ثراه" . [مجمع البيان ، ج ٥ ص ١٢٢] .

حاله، قال: وكان يمتار القمح من مصر لعياله في السنة مرّتين: للشتاء والصيف وإنّه بعث عدّةً من ولده ببضاعة يسيرة إلى مصر مع رفقة خرجت، فلمّا دخلوا على يوسف وذلك بعدما ولآه العزيز مصر فعرفهم يوسف ولم يعرفه إخوته لهيبة الملك وعزّه، فقال لهم: هلمّوا بضاعتكم قبل الرفاق، وقال لفتيانه: عجّلوا لهؤلاء الكيل وأوفوهم فإذا فرغتم فاجعلوا بضاعتهم هذه في رحالهم ولا تعلموهم بذلك، ففعلوا، ثمّ قال لهم يوسف: قد بلغني أنّه كان لكم أخوان لأبيكم فما فعلا؟ قالوا: أمّا الكبير منهما فإنّ الذئب أكله، وأمّا الصغير فخلّفناه عند أبيه وهو به ضنين، وعليه شفيق، قال: فإنّي أحبّ أن تأتوني به معكم إذا جنتم لتمتاروا، فإنَّ لم تأتوني به فلا كيل لكم عندي ولا تقربون، قالوا سنراود عنه أباه وإنّا لفاعلون.

فلما رجعوا إلى أبيهم فتحوا متاعهم فوجدوا بضاعتهم فيه قالوا : يا أبانا ما نبغي هذه بضاعتنا قد ردّت إلينا وكيل لنا كيل قد زاد حمل بعير، فأرسل معنا أخانا نكتل وإنَّا له لحافظون، قال: هل آمنكم عليه إلا كما أهنتكم على أخيه من قبل، فلمّا احتاجوا إلى الميرة بعد ستة أشهر بعثهم يعقوب وبعث معهم بضاعة يسيرة وبعث معهم ابن ياميل وأخذ عليهم بذلك موثقاً من الله لتأتنَّني به إلا أن يحاط بكم أجمعين، فانطلقوا مع الرفاق حتَّى دخلوا على يوسف، فقال لهم: معكم ابن ياميل؟ قالوا : نعم هو في الرحل، قال لهم : فأتونى به، فأتوه به وهو في دار الملك، فقال: أدخلوه وحده، فأدخلوه عليه فضمَّه يوسف إليه وبكي وقال له : أنا أخوك يوسف فلا تبتئس بما تراني أعمل، واكتم ما أخبرتك به ولا تحزن ولاتخف، ثمَّ أخرجه إليهم وأمر فتيته أن يأخذوا بضاعتهم ويعجلوا لهم الكيل، فإذا فرغوا جعلوا المكيال في رحل ابن ياميل ففعلوا به ذلك، وارتحل القوم مع الرفقة فمضوا فلحقهم يوسف وفتيته فنادوا فيهم: ﴿لَمَا جَهَزَهُم بِجَهَاذِهِمْ جَعَلَ ٱلسِّقَابَةَ فِي رَحْلِ أَخِيهِ ثُمَّ أَذَنَ مُؤَذِنً أَيَتُهُمَا ٱلْعِبْرُ إِنَّكُمْ لَسَدُوقُونَ ٢٠٠ قَالُوا وَأَفْبَلُوا عَلَيْتِهِم مَّاذَا تَفْقِدُونَ ٢٠٠ قَالُوا نَفْقِدُ صُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلِمَن جَآهَ بِهِ حِمْلُ بَعِيرِ وَأَنَا بِهِ. زَيْمِيهُ ٢٠ مَالُوا تَاللَهِ لَغَدْ عَلِمَتُهُمْ مَّا جِغْنَا لِنُغْسِدَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كُنَّا سَرِفِينَ ٢٠ قَالُوا فَمَا جَزَوْهُ. إِن كُسْتُمْ كَذِبِينَ ٢٠ تَالُوْا جَزَوْهُ مَن وُجِدَ فِي رَحْلِهِ. فَهُوَ جَزَوْهُ ﴾ قال: ﴿بَكَأَ بِأَوْعِبَةِهِمْ قَبْلَ وِعَاءٍ أَخِبِهِ ثُمَّ أَسْنَخْرَجَهَا مِنْ وِعَآءٍ أَخِبِدُ ﴾قالوا : إنَّ يسرق فقد سرق أخِّ له من قبل، فقال لهم يوسف: ارتحلوا عن بلادنا، قالوا: يا أيُّها العزيز إنَّ له أبَّا شيخاً كبيراً وقد أخذ علينا موثقاً من الله لنردُّ به إليه فخذ أحدنا مكانه إنَّا نراك من المحسنين إن فعلت، قال: معاذ الله أن نأخذ إلا من وجدنا متاعنا عنده، فقال كبيرهم: إنِّي لست أبرح الأرض حتَّى يأذن لي أبي أو يحكم الله لي ، ومضى إخوة يوسف حتّى دخلوا على يعقوب فقال لهم : فأين ابن ياميل؟ قالوا : ابن ياميل سرق مكيال الملك فأخذ الملك سرقته فحبس عنده، فاسأل أهل القرية والعير حتّى يخبروك بذلك، فاسترجع واستعبر واشتذ حزنه حتّى تقوّس ظهره<sup>(١)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٢ ح ٤٢ من سورة يوسف.

شي، أبو حمزة، عن أبي بصير عنه ذكر فيه ابن يامين ولم يذكر ابن ياميل<sup>(1)</sup>. وقد جاؤوا بأخيهم معهم وضع لهم الموائد، قال: يمتار كلّ واحد منكم مع أخيه لأمّه على وقد جاؤوا بأخيهم معهم وضع لهم الموائد، قال: يمتار كلّ واحد منكم مع أخيه لأمّه على الخوان، فجلسوا وبقي أخوه قائماً، فقال له: ما لك لا تجلس مع إخوتك؟ قال: ليس لي منهم أخ من أُمّي، قال: فلك أخ من أُمّك زعم هؤلاء أنّ الذئب أكله؟ قال: نعم، قال: فاقعد وكل معي، قال: فترك إخوته الأكل قالوا إنّا نريد أمراً ويأبي الله إلا أن يرفع ولديامين علينا، ثمَّ قال حين فرغوا من جهازهم أمر أن يضع الصاع في رحل أخيه، فلمّا فصلوا نادى منّاد: أيتها العير مَن وُجِدَ في رَحْلِهِ، فقال: فرجعوا فقالوا : ماذا تفقدون ﴿قَالُوا نَفَقِدُ صُوَاعَ ٱلّمَلِكِ ﴾ إلى قوله : ﴿جَزَوُهُ مَن وُجِدَ في رَحْلِهِ، فَهُوَ جَزَوُهُم أمر أن يضع الصاع في رحل أخيه، فلمّا فصلوا نادى مناد: أيتها العير مَن وُجِدَ في رَحْلِهِ، فقال: فرجعوا فقالوا : ماذا تفقدون ﴿قَالُوا نَفَقِدُ صُوَاعَ ٱلَمَلِكِ ﴾ إلى قوله : مَن وُجِدَ في رَحْلِهِ، فَهُوَ جَزَوُهُم أمر أن يضع الصاع أني تجري فيهم أن يحبسه، فبدأ بأوعيتهم قبل وعاء مَن وُجِدَ في رَحْلِه من وعاء أخيه، فقالوا : إن يسرق فقد سرق أخر أن قال إلى قوله : مَن وُجِدَ في رَحْلِه من وعاء أخيه، فقالوا : إن يسرق فقد سرق أخ له من قبل.

قال الحسن بن عليّ الوشّاء فسمعت الرضا لللَّلِلَّ يقول: يعنون المنطقة، فلمّا فرغ من غدائه قال: ما بلغ من حزنك على أخيك؟ قال: ولد لي عشرة أولاد فكلهم شققت لهم من اسمه قال: فقال له: ماأراك حزنت عليه حيث اتّخذت النساء من بعده؟ قال: أيّها العزيز إنّ لي أباً شيخاً كبيراً صالحاً فقال: يا بنيّ تزوج لعلّك أن تصيب ولداً يثقل الأرض بشهادة أن لا إله إلا الله، قال أبو محمّد عبد الله بن محمّد: هذا من رواية الرضا للاَ

117 - شيء عن عليّ بن مهزيار، عن بعض أصحابنا، عن أبيه، عن أبي عبد الله على قال: وقد كان هيّا لهم طعاماً فلما دخلوا إليه قال: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة قال: فجلسوا وبقي ابن يامين قائماً، فقال له يوسف: ما لك لا تجلس؟ قال له: إنّك قلت: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة قال: فجلسوا أمّ على مائدة ولله كلّ بني أمّ على مائدة ولل بني أمّ على مائدة قال: وبقي ابن يامين قائماً، فقال له يوسف: ما لك لا تجلس؟ قال له: إنّك قلت: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة ولل بني أمّ على مائدة ولل بني أمّ على مائدة ولي وبقي ابن يامين قائماً، فقال له يوسف: ما لك لا تجلس؟ قال له: إنّك قلت: ليجلس كلّ بني أمّ على مائدة وليس لي منهم ابن أمّ، فقال يوسف: أما كان لك ابن أمّ؟ قال له ابن يامين: بلى، قال يوسف: فما فعل؟ قال: زعم هؤلاء أنّ الذئب أكله، قال: فما بلغ من حزنك عليه؟ قال: ولد لي أحد عشر ابناً كلّهم اشتقّ له اسماً من اسمه، فقال له يوسف: أراك قد عانقت الناء ولد لي أحد عشر ابناً كلّهم اشتق له اسماً من اسمه، فقال له يوسف: أراك قل عليه؟ أن الذئب أكله، قال: وحد عشر ابناً كلّهم اشتق له اسماً من اسمه، فقال له يوسف: أراك قد عانقت الناء وشممت الولد من بعده! قال له ابن يامين، إنّ لي أباً صالحاً وإنه قال: تزوّج لعلّ الله الناء وشممت الولد من بعده! قال له ابن يامين، إنّ لي أباً صالحاً وإنه قال: تزوّج لعلّ الله الناء وشممت الولد من بعده! قال له ابن يامين، إنّ لي أباً صالحاً وإنّه قال: تزوّج لعلّ الله أن يحرج منك ذرّية تثقل الأرض بالتسبيح، فقال له: تعال فاجلس معي على مائدتي، فقال إخوة يوسف: لقد فضّل الله يوسف وأخاه حتّى أنّ الملك قد أجلسه معه على مائدته".

١١٧ – **شيء** عن أبي بصير قال : سمعت أبا جعفر ﷺ يقول : لا خير فيمن لا تقيّة له، ولقد قال يوسف : أيّتها العير إنكم لسارقون وما سرقوا<sup>(٤)</sup>.

١١٨ - شيء وفي رواية أخرى، عن أبي بصير، عن أبي جعفر ﷺ قال: قيل له وأنا

(١) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٢ ح ٤٣ من سورة يوسف.
 (٢) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٤ ح ٤٤ و٤٩ و٤٧ من سورة يوسف.

عنده : إنّ سالم بن أبي حفصة يروي عنك أنّك تكلّم على سبعين وجهاً لك منها المخرج ، فقال : ما يريد سالم منّي ؟ أيريد أن أجيء بالملائكة ؟ ! فوالله ما جاء بهم النبيّون ، ولقد قال إبراهيم : إنّي سقيم والله ماكان سقيماً وما كذب ، ولقد قال إبراهيم : بل فعله كبيرهم وما فعله كبيرهم وما كذب ، ولقد قال يوسف : أيّتها العير إنّكم لسارقون والله ما كانوا سرقوا وما كذب .

الملك **- شيء** عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: سمعته يقول: صواع الملك طاسه الذي يشرب فيه<sup>(٢)</sup>.

الله علي الله علي الله علي عمرة، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله علي في قوله: صواع الملك، قال: كان قدحاً من ذهب، وقال: كان صواع يوسف إذ كيل به<sup>(٣)</sup>.

١٣١ – شمي: عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ذكر بني يعقوب قال: كانوا إذا غضبوا اشتدً غضبهم حتّى تقطر جلودهم دماً أصفر وهم يقولون: خذ أحدنا مكانه، يعني جزاؤه، فأخذ الذي وجد الصاع عنده<sup>(٤)</sup>.

١٢٢ - شي: عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليه قال: لما استيأس إخوة يوسف من أخيهم قال لهم يهودا، وكان أكبرهم: فَلَنَ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ حَتَى يَأْذَنَ لِتَ أَي آَوَ يَحَكُمُ اللَهُ لِ وَهُوَ خَبَرُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ قال: ورجع إلى يوسف يكلمه في أخيه فكلمه حتى ارتفع الكلام بينهما حتى خَبَرُ ٱلْمَكْمِينَ ﴾ قال: ورجع إلى يوسف يكلمه في أخيه فكلمه حتى ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا، وكان إذا غضب قامت شعرة في كتفه وخرج منها الدم، قال: وكان بين يدي غضب يهودا، وكان إذا غضب قامت شعرة في كتفه وخرج منها الدم، قال: وكان بين يدي يوسف المن بينهما حتى المن عضب يهودا، وكان إذا غضب قامت شعرة في كتفه وخرج منها الدم، قال: وكان بين يدي يوسف ابن له صغير معه رمانة من ذهب وكان الصبي يلعب بها، قال: فأخذها يوسف من الصبي فرسف الله، قال: فأخذها يوسف من الصبي في فرج منها الدم، قال: وكان بين يدي يوسف ابن له صغير معه رمانة من ذهب وكان الصبي ليأخذها فمس يهودا فسكن يهودا، ثم عاد الصبي فدحرجها نحو يهودا، قال: وحبا الصبي في خطب يها، قال: فأخذها يوسف من الصبي فدحرجها نحو جها نحو يهودا، قال: وحبا الصبي ليأخذها فمس يهودا فمل يومان من مالم الصبي فدحرجها نحو يهودا فسكن يهودا، ثم عاد إلى يوسف فكلمه في أخيه حتى ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا وقامت الشعرة وسال الصبي فدحرجها نحو يهودا وسال الصبي نحو يهودا إلى يوسف فكلمه في أخيه حتى ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا ووامت الشعرة وسال من يوسف فكلمه في أخيه حتى ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا ووامت الشعرة وسال منها الدم، فأخذ يوسف الرمانة من الصبي فدحرجها نحو يهودا إلى يوسف فكلمه في أخيه حتى ارتفع الكلام بينهما حتى غضب يهودا، وحا الصبي نحو يهودا يوسف فكلمه في أخيه حتى ارتفع الكلام ينهما حربها نحو يهودا، وحا الصبي نحو يهودا منها الدم، فأخذ يوسف الرمانة من الصبي فدحرجها نحو يهودا، وحا المان من يوسف فكلم، في فريه وركان أربي في البيت معنا لبعض ولد يعقوب، قال: فينه ذلك قال لهم فسكن يهودا، فقال يولم من فكلم غليتُمُ مَا فَكلَتُم بيُوسُفَ وَأَخِيهِ إذ أَنتُمَ حَبْم فول ولد يعقوب، قال: فعند ذلك قال لهم يوسف: هم قل عَلِمَ مَا فيكلُم وأَخِيهِ وأذ أُنتُمُ حَبْم فول في أُول في أُول في البيت معنا لبعض ولد يعقوب، قال: فعند ذلك قال لهم يوسف: هم أول علم عَلمَ مَا في أُول فيم وأُول في أُول في أُول في أُول في أُول في

وفي رواية هشام بن سالم عنه ﷺ قال : لمّا أخذ يوسف أخاه اجتمع عليه إخوته فقالوا له : خذ أحدنا مكانه وجلودهم تقطر دماً أصفر، وهم يقولون : خذ أحدنا مكانه، قال : فلمّا أن أبي عليهم وأخرجوا من عنده قال لهم يهودا : قد علمتم ما فعلتم بيوسف، فلن أبرح الأرض حتّى يأذن لي أبي أو يحكم الله لي وهو خير الحاكمين، قال : فرجعوا إلى أبيهم وتخلّف يهودا، قال : فدخل على يوسف فكلّمه في أخيه حتّى ارتفع الكلام بينه وبينه وغضب، وكان على كتفه شعرة إذا غضب قامت الشعرة فلا تزال تقذف بالدم حتّى يمسّه بعض ولد يعقوب، قال : فكان بين يدي يوسف ابن له صغير في يده رمّانة من ذهب يلعب بها،

<sup>(</sup>١) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٥-١٩٦ ح ٤٩ و٥١ و٥٢ و٥٥ من سورة يوسف.

فلمًا رآه يوسف قد غضب وقامت الشعرة تقذف بالدم أخذ الرمّانة من يدي الصبيّ ثمّ دحرجها نحو يهودا وابتغى الصبيّ ليأخذها فوقعت يده على يهودا ، قال : فذهب غضبه ، قال : فارتاب يهودا ورجع الصبيّ بالرمّانة إلى يوسف ، ثمّ ارتفع الكلام بينهما حتّى غضب وقامت الشعرة فجعلت تقذف بالدم ، فلمّا رأى يوسف دحرج الرمّانة نحو يهودا واتّبعها الصبيّ ليأخذها فوقعت يده على يهودا فسكن غضبه قال : فقال يهودا : إنّ في البيت لمن ولد يعقوب حتّى صنع ذلك ثلاث مرّات".

**بيان:** قال الطبرسيِّ ت<sup>ي</sup>لَنهُ ﴿ فَلَنْ أَبْرَحَ ٱلأَرْضَ﴾ أي لا أزال بهذه الأرض ولا أزول عنها وهي أرض مصر ﴿ حَتَّى يَأْذَنَ لِنَ أَبِيَ﴾ في البراح والرجوع إليه ﴿ أَوْ يَحْكُمُ ٱللَّهُ لِلَّ﴾ بالخروج وترك أخي هنا؛ وقيل: بالموت؛ وقيل: بما يكون عذراً لنا عند أبينا، عن أبي مسلم؛ وقيل: بالسيف حتى أُحارب من حبس أخي، عن الجبائيّ انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال الفيروز آبادي: حبا الرجل: مشى على يديه وبطنه، والصبيّ حبواً كسهواً: مشى على إسته انتهى. ويظهر من الخبر الأوّل أنه ﷺ أظهر الأمر ليهودا قبل رجوع إخوته وفيه مخالفة ما لسائر الأخبار.

١٢٣ - شيء عن جابر قال: قلت لأبي جعفر عليم الله : رحمك الله ما الصبر الجميل؟ فقال: كان صبر ليس فيه شكوى إلى النّاس إنّ إبراهيم بعث يعقوب إلى راهب من الرهبان عابد من العبّاد في حاجة، فلمّا رآه الراهب حسبه إبراهيم فوثب إليه فاعتنقه، ثمّ قال: مرحباً بخليل الرحمن، قال يعقوب: إنّي لست بإبراهيم، ولكنّي يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم، فقال له الراهب: فما بلغ بك ما أرى من الكبر؟ قال: الهمّ والحزن، فما جاوز صغير الباب حتّى أوحى الله إليه: أن يا يعقوب شكوتني إلى العباد؟ فخرّ ساجداً عند عتبة الباب يقول: ربّ لا أعود، فأوحى الله إليه إنّي قد غفرتها لك فلا تعودنّ إلى مثلها، فما شكا شيئاً ممّا أصابه من نوائب الدنيا إلا أنه قال يوماً: ﴿قَالَ إِنَّمَا أَشْكُواً بَنْي وَحُرْنِ إِلَى اللّهِ مَن الكبر؟

**أقول**؛ رواه السيّد ابن طاوس في كتاب سعد السعود من تفسير ابن عقدة الحافظ، عن عثمان بن عيسى، عن المفضّل، عن جابر مثله. «ص ١٣٠».

**بيان:** بعث إبراهيم يعقوب للظِّلا بعد كبر يعقوب غريب، ولعلّه كان بعد فوت إبراهيم وكان البعث على سبيل الوصيّة، وفي بعض النسخ : «إن الله بعث» وهو الصواب.

وقوله: (صغير الباب) لعلّه من إضافة الصفة إلى الموصوف، أي الباب الصغير، أي باب البيت دون باب الدار. ورواه في كتاب التمحيص عن جابر، وفيه: فما جاز عتبة الباب.

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٨ ح ٥٦ من سورة يوسف.
 (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٤٠.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٩٩ ح ٥٧ من سورة يوسف.

١٢٤ – شيء عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال : قال له بعض أصحابنا : ما بلغ من حزن يعقوب على يوسف؟ قال : حزن سبعين ثكلّى حرى<sup>(١)</sup>. ١٢٥ – وبهذا الإسناد عنه قال : قيل له : كيف يحزن يعقوب على يوسف وقد أخبره جبرئيل أنّه لم يمت وأنّه سيرجع إليه؟ فقال : إنّه نسي ذلك<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد أنّه لشدّة حبّه له كان محزوناً على مفارقته حتّى كأنّه نسي ذلك .

١٣٦ – شيء عن محمّد بن سهل البحرانيّ، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عليّاً الله العناية عن أبي عبد الله عليما قال : البكماؤون خمسة : آدم ويعقوب ويوسف وفاطمة بنت محمّد وعليّ بن الحسين صلوات الله عليهم أمّا يعقوب فبكى على يوسف حتّى ذهب بصره وحتّى قيل له : تفتؤ تذكر يوسف حتّى تكون حرضاً أو تكون من الهالكين<sup>(٣)</sup>.

١٢٧ - شيء عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ يعقوب أتى ملكاً بناحيتكم يسأله الحاجة، فقال له الملك: أنت إبراهيم؟ قال: لا، قال: وأنت إسحاق بن إبراهيم؟ قال: لا، قال: وأنت إسحاق بن إبراهيم؟ قال: لا، قال: فما بلغ بك ما أرى إبراهيم؟ قال: لا، قال: فما بلغ بك ما أرى مع حداثة السنّ؟ قال: الحزن على يوسف، قال: لقد بلغ بك الحزن يايعقوب كلّ مبلغ، مع حداثة السنّ؟ قال: الحزن على يوسف، قال: لقد بلغ بك الحزن يايعقوب كلّ مبلغ، فقال ذ إبراهيم؟ قال: لا، قال: فما بلغ بك ما أرى مع حداثة السنّ؟ قال: الحزن على يوسف، قال: لقد بلغ بك الحزن يايعقوب كلّ مبلغ، فقال: إنّا معشر الأنبياء أسرع شيء البلاء إلينا، ثمَّ الأمثل فالأمثل من النّاس، فقضى حاجته فقال: إنّا معشر الأنبياء أسرع شيء البلاء إلينا، ثمَّ الأمثل فالأمثل من النّاس، فقضى حاجته فلمّا جاوز بابه هبط عليه جبرئيل فقال له: يا يعقوب ربّك يقرؤك السلام ويقول لك: شكوتني إلى الناس؟! فعفّر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد لهي الناس؟! فعفر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد تمي إلى الناس؟! فعفر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد ألى الناس؟! فعفر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد إلى الناس؟! فعفر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد إلى الناس؟! فعفر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد إلى الناس؟! فعفر وجهه في التراب، وقال: يا ربّ زلّة أقلنيها فلا أعود بعد هذا أبداً، ثمّ عاد إلى الناس؟! فعلم أله أله أبلام ويقول لك: قد أقلتك فلا تعود وقال: في جبرئيل فقال: يا يعقوب ارفع رأسك، ربّك يقرؤك السلام ويقول لك: قد أقلتك فلا تعود أليه جبرئيل فقال: يا يقري ألها بنه منه من أبله بنوه فصرف وجهه إلى الحائل وقال: في أبلَهُ أشكوُزُ بلى أبلَهُ وأعًا بكله ممّا كان فيه حتى أتاه بنوه فصرف وجهه إلى الحائل وقال: في ألمُوُ أبلُول بنوي وحمري إلى أبلُهُ وأعًامَمُ مِن أبلُول أبلُهُ ماله في أله ألمُول أبلًا أله ألمؤون إلى أبلُهُ أله ألمُول أبلُهُ ألمُول أبلُهُ ألمُول أبلُهُ ألم أله ألمُول أبلُهُ ألمُول أبله أله ألمُول أبلهُ ألمُول أبلُهُ ألمُ ألمُول أبلهُ ألمُول أبلهُ ألهُ أ

١٢٨ – وفي حديث آخر عنه: جاء يعقوب إلى نمرود في حاجة فلمّا دخل عليه وكان أشبه النّاس بإبراهيم قال له: أنت إبراهيم خليل الرحمن؟ قال. لا الحديث<sup>(٥)</sup>.

١٣٩ - شمي، عن أبي بصير، عن أبي جعفر غليتَمَا عاد إلى الحديث الأوّل قال: واشتدّ حزنه – يعني يعقوب – حتّى تقوّس ظهره، وأدبرت الدنيا عن يعقوب وولده حتّى احتاجوا حاجة شديدة وفنيت ميرهم، فعند ذلك قال يعقوب لولده: ﴿ آذَهَبُوا فَتَحَتَسُوا مِن يُوسُفَ وَآخِيهِ وَلَا تَأْيَّتَسُوا مِن زَقِيم اللَّهِ إِنَّهُ لَا يَأْيَسُ مِن زَوْم اللَّهُ إِلَّا ٱلْقَوْمُ ٱلْكَفِرُونَ﴾ فخرج منهم نفر ويعث معهم بضاعة يسيرة وكتب معهم كتاباً إلى عزيز مصر يعطفه على نفسه وولده، وأوصى ولده أن يبدأوا بدفع كتابه قبل البضاعة فكتب<sup>(1)</sup>:

- (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۹۹ ۲۰۰ ح ۵۸ ۲۰ من سورة يوسف.
   (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۹۹ ۲۰۰ ح ۵۸ ۲۰ من سورة يوسف.
  - (٤) (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٠ ح ٦١ و٢٢ من سورة يوسف.

(٦) روى الطبرسي رحمه الله من كتاب النبوة باسناده عن الحسن بن محبوب، عن أبي إسماعيل الفراء، عن=

بسم الله الرحمن الرحيم إلى عزيز مصر ومظهر العدل وموفي الكيل من يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله صاحب نمرود الذي جمع لإبراهيم الحطب والنّار ليحرقه بها فجعلها الله عليه برداً وسلاماً وأنجاه منها، أخبرك أيّها العزيز إنّا أهل بيت قديم لم يزل البلاء إلينا سريعاً من الله ليبلونا بذلك عند السرّاء والضرّاء، وإنّ مصائب تتابعت عليّ منذ عشرين سنة، أوّلها أنّه كان لي ابن سمّيته يوسف، وكان سروري من بين ولدي، وقرّه عيني، وثمرة فؤادي، وإنّ إخوته من غير أمّه سألوني أن أبعثه معهم يرتع ويلعب فبعته معهم بكرةً، وإنّهم جاؤوني عشاء يبكون وجاؤوني على قميصه بدم كذب فزعموا أنّ الذئب أكله، فاشتذ لفقده حزني، وكثر على فراقه بكائي حتى ابيضّت عيناي من الحزن، وإنّه كان له أخ من خالته وكنت به معجباً وعليه رفيقاً، وكان لي أنيساً، وكنت إذا ذكرت يوسف ضممته إلى صدري فيسكن بعض ما يأتوك به منعتهم الميرة لنا من القمح من مصر فبعثته معهم بكرة من خالته وكنت به معجباً وعليه رفيقاً، وكان لي أنيساً، وكنت إذا ذكرت يوسف ضممته إلى صدري فيسكن بعض ما يأتوك به منعتهم الميرة لنا من القمح من مصر فبعثته معهم ليمات ولنا قمحاً فرجعوا إليّ فليس يأتوك به منعتهم الميرة لنا من القمح من مصر فبعثته معهم ليماتوا لنا قمعاً فرجعوا إليّ فليس مو معهم، وذكروا أنّه من الملك، ونحن أهل بيت لا نسرق، وقد حبسته وفعمتني يأتوك به منعتهم الميرة لنا من القمح من مصر فبعثته معهم ليمتاروا لنا قمعاً فرجعوا إليّ فليس من يأتوك به معنه به معتهم الميرة لنا من القمح من مصر فبعثته معهم ليمتاروا لنا قمعاً فرجعوا إليّ فليس من وقد اشتذ لفراقة حزني حتّى تقوّس لذلك ظهري، وعظمت به مصيبتي مع مصائب مع معائب منائوي معلى عليم معهم وإطلافه من محبسه وطيّب لنا القمح، واسمح لنا في متتابعات عليّ، فمنً عليّ بتخلية سبيله وإطلافه من محبسه وطيّب لنا القمح، واسمح لنا في منتابعات عليّ، فمن علي منوب.

فلمًا مضى ولد يعقوب من عنده نحو مصر بكتابه نزل جبرئيل على يعقوب فقال له : يا يعقوب إنَّ ربّك يقول لك : من ابتلاك بمصائبك الَّتي كتبت بها إلى عزيز مصر؟ قال يعقوب : أنت بلوتني بها عقوبةً منك وأدباً لي ، قال الله : فهل كان يقدر على صرفها عنك أحد غيري؟ قال يعقوب : اللَّهمَّ لا ، قال : أفما استحيبت منّي حين شكوت مصائبك إلى غيري ولم تستغث بي وتشكو ما بك إليّ؟! فقال يعقوب : أستغفرك يا إلهي وأتوب إليك وأشكو بنّي وحزني إليك، فقال لله تبارك وتعالى : قد بلغت بك يا يعقوب وبولدك الخاطئين الغاية في أدبي ، ولو كنت يا يعقوب شكوت مصائبك إليّ عند نزولها بك واستغفرت وتبت إليّ من ذنبك وصرفتها عنك بعد تقديري إيّاها عليّك ، ولكنّ الشيطان أنساك ذكري فصرت إلى القنوط من

طربال، عن أبي عبد الله لليظير في خبر طويل أن يعقوب كتب إلى يوسف : بسم الله الرحمن الرحيم إلى عزيز مصر، وذكر الكتاب مثل ما في رواية أبي بصير إلى قوله واسمح لنا في السعر وأوف لنا الكيل وعجل سراح آل إبراهيم قال : فمضوا بكتابه حتى دخلوا على يوسف في دار الملك وقالوا ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا ٱلْغُالَى إلى أَمْ إلى قوله واسمح لنا في السعر وأوف لنا الكيل وعجل سراح آل إبراهيم قال : فمضوا بكتابه حتى دخلوا على يوسف في دار الملك وقالوا ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا ٱلْغُالَى الله مَلْ ما في رواية أبي بصير إلى قوله واسمح لنا في السعر وأوف لنا الكيل وعجل سراح آل إبراهيم قال : فمضوا بكتابه حتى دخلوا على يوسف في دار الملك وقالوا ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْمَزِيزُ مَسَنَا وَأَهْلَنَا ٱلْغُرُ إلى آخر الآية وتصدق علينا بأخينا ابن يامين وهذا كتاب يعقوب أبينا إليك في أمره يسألك تخلية سببله فمن به علينا . فأخذ يوسف الكتاب فقبله ووضعه على عينه وبكى وانتحب حتى بل يسألك تخلية سببله فمن به علينا . فأخذ يوسف الكتاب فقبله ووضعه على عينه وبكى وانتحب حتى بل دموعه القميص الذي عليه ثم أقبل عليهم فقال : ﴿ هَلَ عَلِمَتُمُ مَا فَعَلَتُهُ بِبُوسُفَكَ . الآية دمنه رحمه الله .

رحمتي، وأنا الله الجواد الكريم، أحبّ عبادي المستغفرين التائبين الراغبين إليّ فيما عندي؛ يا يعقوب أناراة إليك يوسف وأخاه، ومعيد إليك ما ذهب من مالك ولحمك ودمك، ورادّ إليك بصرك، ويقوم لك ظهرك، فطب نفساً، وقرّ عيناً، وإنّ الّذي فعلته بك كان أدباً منّي لك فاقبل أدبي .

ومضى ولد يعقوب بكتابه نحو مصر حتى دخلوا على يوسف في دار المملكة فقالوا : يا أيّها العزيز مسّنا وأهلنا الضرّ وجئنا ببضاعة مزجاة فأوف لنا الكيل وتصدّق علينا بأخينا ابن يامين، وهذا كتاب أبينا يعقوب إليك في أمره يسألك أن تمنّ به عليه، قال : فأخذ يوسف كتاب يعقوب فقبّله ووضعه على عينيه وبكى وانتحب حتّى بلّت دموعه القميص الّذي عليه، ثمَّ أقبل عليهم فقال : هل علمتم ما فعلتم بيوسف من قبل وأخيه من بعد؟ قالوا : مإنك لأنت يوسف؟ قال : أنا يوسف وهذا أخي قد من الله علينا، وقالوا : تالله لقد آئرك الله علينا فلا تفضحنا ولا تعاقبنا اليوم واغفر لنا، قال : لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم

وفي رواية أخرى عن أبي بصير، عن أبي جعفر <sub>غليتين</sub> نحوه<sup>(١)</sup>.

١٣٠ - شيء عن عمرو بن عثمان، عن بعض أصحابنا قال: لمّا قال إخوة يوسف: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْعَزِيزُ مُسَّنَا وَأَهْلَنَا ٱلضَّرُى قال: قال يوسف: لا صبر على ضرّ آل يعقوب، فقال عند ذلك: ﴿هَلْ عَلِمْتُم مَا فَعَلَنُم بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ، الآية<sup>(٢)</sup>.

١٣١ – شي، عن أحمد بن محمّد، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: سألته عن قوله: ﴿وَجِشْنَا بِعِنْبَعَةٍ تُرْجَنَةٍ﴾ قال: المقل. وفي هذه الرواية: ﴿وَجِشْنَا بِيغْنَـعَةٍ تُرْجَنَةٍ﴾ قال: كانت المقل، وكانت بلادهم بلاد المقل وهي البضاعة<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛** قال البيضاويّ : مزجاة : رديئة ، أو قليلة تردّوتدفع رغبة عنها ، من أزجيته : إذا دفعته ؛ وقيل : كانت دراهم زيوفاً ؛ وقيل : صوفاً وسمناً ؛ وقيل : صنوبر وحبّة الخضراء ؛ وقيل الاقط وسويق المقل ؛ انتهى<sup>(٤)</sup> . وفي رواية أخرى لعله ﷺ قرأ (مزجّاة) بتشديد الجيم ، أو مزجيّة بكسر الجيم وتشديد الياء ، ولم ينقل في القراءة الشاذّة غير القراءة المشهورة .

١٣٢ – شيء عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا رفعه قال: كتب يعقوب النبيّ إلى يوسف: من يعقوب بن إسحاق ذبيح الله ابن إبراهيم خليل الله الرحمن إلى عزيز مصر: أمّا بعد فإنّا أهل بيت لم يزل البلاء سريعاً إلينا، ابتلي إبراهيم جدّي فألقي في النّار، ثمَّ ابتلي أبي إسحاق بالذبح، فكان لي ابن وكان قرّة عيني وكنت أسرّ به فابتليت بأن أكله الذئب فذهب بصري حزناً عليه من البكاء، وكان له أخ وكنت أسرّ به بعده فأخذته في سرق، وإنّا أهل بيت لم نسرق قطّ ولا نعرف بالسرق، فإن رأيت أن تمنّ عليّ به فعلت، قال : فلمّا أتى يوسف

> (۱) - (۳) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۲۰۱-۲۰٤ ح ۲۵-۱۷ من سورة يوسف. (٤) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ۳۲۳.

بالكتاب فتحه وقرأه فصاح ثمّ قام فدخل منزله فقرأ وبكى ثمّ غسل وجهه ثمّ خرج إلى إخوته ثمّ عاد فقرأه فصاح وبكى، ثمّ قام فدخل منزله فقرأه وبكى ثمّ غسل وجهه وعاد إلى إخوته، فقال: ( هَلْ عَلِمَتُمَ مَا فَعَلَتُمُ بِيُوسُفَ وَأَخِيهِ إِذَ أَنتُمَ جَهِلُونَ؟ وأعطاهم قميصه وهو قميص إبراهيم، وكان يعقوب بالرملة، فلمّا فصلوا بالقميص من مصر قال يعقوب: ﴿ وَلَمَّا فَصَلَتِ ٱلْحِيرُ قَالَ أَبُوهُمَ إِنِّي لَأَجِدُ رِيحَ يُوسُفَ لَوَلَا أَن تُفَيَّدُونِ ٢٠٠ قَالُوا تَآلَدَ إِنَّكَ لَغِي سَلَئِلِكَ ٱلْعَكِدِيمِ (١٠٠

١٣٣ - شيء عن مفضّل بن عمر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ليس رجل من ولد فاطمة يموت ولا يخرج من الدنيا حتّى يقر للإمام بإمامته كما أقرّ ولد يعقوب ليوسف حين قالوا: ﴿ نَـأَلَنَهِ لَقَدٌ ءَاتَرَكَ ٱللَّهُ عَلَيْــنَا﴾ <sup>(٢)</sup>.

١٣٤ – **ل، ع، ن: ف**ي أسئلة الشاميّ عن أمير المؤمنين ﷺ أنه ﷺ قال: يوم الأربعاء أدخل يوسف السجن<sup>(٣)</sup>.

١٣٩ – شيء عن محمّد بن إسماعيل رفعه بإسناد له قال: إنّ يعقوب وجد ريح قميص يوسف من مسيرة عشرة ليال، وكان يعقوب ببيت المقدس ويوسف بمصر، وهو القميص الّذي نزل على إبراهيم من الجنّة، فدفعه إبراهيم إلى إسحاق وإسحاق إلى يعقوب، ودفعه يعقوب إلى يوسف ﷺ <sup>(٤)</sup>.

١٣٦ – شيء عن نشيط بن صالح البجليّ قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْظِيرَ : أكان إخوة يوسف أنبياء؟ قال: لا ولا بررة أتقياء، وكيف وهم يقولون لابيهم يعقوب: ﴿ تَأْنَدُ إِنَّكَ لَغِى مَكَلِكَ ٱلْقَكَدِيرِ﴾<sup>(٥)</sup>؟

**شي؛** عن نشيط، عن رجل مثله<sup>(۲)</sup>.

١٣٧ – شيء: عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ بني يعقوب بعد ما صنعوا بيوسف أذنبوا فكانوا أنبياء؟<sup>(٧)</sup>!

**بيان:** استفهام على الإنكار.

١٣٨ - شيء عن مقرن، عن أبي عبد الله عليتي قال: كتب عزيز مصر إلى يعقوب: أمّا بعد فهذا ابنك يوسف اشتريته بثمن بخس دراهم معدودة واتّخذته عبداً، وهذا ابنك ابن يامين أخذته قد سرق واتّخذته عبداً، قال: فما ورد على يعقوب شيء أشدّ عليه من ذلك الكتاب فقال للرسول: مكانك حتّى أُجيبه. فكتب إليه يعقوب: أمّا بعد فقد فهمت كتابك أنّك أخذت

- (۱) (۲) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۲۰٤ ح ۲۸-٦٩ من سورة يوسف.
- (۳) الخصال، ص ۳۸۸ باب السبعة ح ۷۸، وعلل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲۲. باب ۳۸۵ ح ٤٤، وعيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۲٤ باب ۲٤ ح ۱.
  - (٤) (٧) تغسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٦ ح ٧٣ و٧٤ و٧٧ و٧٦ من سورة يوسف.

ابني بثمن بخس واتّخذته عبداً، وأنّك اتّخذت ابني ابن يامين وقد سرق فاتّخذته عبداً، فإنّا أهل بيت لا نسرق، ولكنّا أهل بيت نبتلى، وقد ابتلي أبونا إبراهيم بالنار فوقاه الله، وابتلي أبونا إسحاق بالذبح فوقاه الله، وإنّي قد ابتليت بذهاب بصري وذهاب ابني وعسى الله أن يأتيني بهم جميعاً.

قال: فلمّا ولّى الرسول عنه رفع يده إلى السماء ثمّ قال: «يا حسن الصحبة ياكريم المعونة يا خيراً كلّه اثتني بروح منك وفرج من عندك» قال: فهبط عليه جبرئيل فقال: يا يعقوب ألا أعلّمك دعوات يردّ الله عليك بها بصرك ويردّ عليك ابنيك؟ فقال: بلى، فقال: قل: «يا من لا يعلم أحد كيف هو وحيث هو وقدرته إلا هو، يامن سدّ الهواء بالسماء، وكبس الأرض على الماء، واختار لنفسه أحسن الأسماء ائتني بروح منك وفرج من عندك» فما انفجر عمود الصبح حتّى أتي بالقميص فطرح على وجهه فردّ الله عليه بصره وردّ عليه ولده<sup>(۱)</sup>.

١٣٩ – **دعوات الراونديّ؛** عن أبي جعفر ﷺ أنّ يعقوب ﷺ كان اشتدّ به الحزن ورفع يده إلى السماء وقال: يا حسن الصحبة إلى آخر الخبر<sup>(٢)</sup>.

• ١٤ - شي؛ عن أبي بصير، عن أبي جعفر غلي عاد إلى الحديث الأول الذي قطّعناء قال: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم، اذهبوا بقميصي هذا الذي بلته دموع عيني فألقوه على وجه أبي يرتد بصيراً لو قد شمّ بريحي، وأتوني بأهلكم أجمعين، وردّهم إلى يعقوب في ذلك اليوم وجهتزهم بجميع ما يحتاجون إليه، فلما فصلت عيرهم من مصر وجد يعقوب ريح ذلك اليوم وجهتزهم بجميع ما يحتاجون إليه، فلما فصلت عيرهم من مصر وجد يعقوب ريح ولده، فقال لمن بعضرته من ولده: إلى لأجد ريح يوسف لولا أن تفنّدون، قال: وأقبل ولده يحقون السير بالقميص فرحاً وسروراً بما رأوا من حال يوسف والملك الذي أعطاء الله ولده يحقوب إليه، فلما فصلت عيرهم من مصر وجد يعقوب ريح ولده يوسف، فقال لمن بحضرته من ولده: إلى لأجد ريح يوسف لولا أن تفنّدون، قال: وأقبل والده يحقون السير بالقميص فرحاً وسروراً بما رأوا من حال يوسف والملك الذي أعطاء الله والعز الذي صاروا إليه في سلطان يوسف، وكان مسيرهم من مصر إلى بدو يعقوب تسعة والده إلى خار الذي صاروا إليه في سلطان يوسف، وكان مسيرهم من مصر إلى بدو يعقوب تسعة والده إلى فلما أن جاء البشير ألقى القميص على وجهه فارتد بصيراً وقال لهم: ما فعل ابن ياميل؟ والعز الذي صاروا إليه في سلطان يوسف، وكان مسيرهم من مصر إلى بدو يعقوب تسعة والود إلى فلما أن جاء البشير ألقى القميص على وجهه فارتد بصيراً وقال لهم: ما فعل ابن ياميل؟ والوا : خلفناه عند أخيه صالحاً، قال: فحمد الله يعقوب عند ذلك وسجد لربة سجدة الشكر ورجع إليه بصره وتقوم له ظهره، وقال لولده: تحملوا إلى يوسف في يومكم هذا بأجمعكم، ورجع إليه بصره وتقوم له ظهره، وقال لولده: تحملوا إلى يوسف في يومكم هذا بأجمعكم، ورجع إليه بصره وتقوم له ظهره، وقال لولده: تحملوا إلى يوسف في يومكم هذا بأجمعكم، ورجع إليه بصره وتقوم له ظهره، وقال لولده: تحملوا إلى يوسف في يومكم هذا بأجمعكم، ورجع إليه يوسف وما ورداً وسرداً من مصر ورحاً وسروراً فساروا وسروراً ماروا ألى يوسف ومعهم يعقوب وخالة يوسف ياميل، فأحقوا السير فرحاً وسروراً فساروا من مصر ملك.

١٤١ – شي: عن محمّد بن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿سَوْفَ أَسَتَغْفِرُ لَكُمْ رَقِيَّ﴾ فقال : أخّرهم إلى السحر، قال : يا ربّ إنّما ذنبهم فيما بيني وبينهم، فأوحى الله إليه : إنّي قد غفرت لهم<sup>(٤)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٦ ح ٨٧ من سورة يوسف.
 (٢) حوات الراوندي، ص ٥٢.
 (٣) - (٤) - تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٧ ح ٧٩-٨١ من سورة يوسف.

١٤٢ – شيء عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله عَلِيَّةِ في قوله : ﴿ سَوْفَ أَسَتَغْفِرُ لَكُمَّ رَبِّحَهِ قال : أُخْرِهِم إلى السحر ليلة الجمعة<sup>(١)</sup>.

١٤٣ - شيء عن أبي بصير في تتمّة الخبر الأوّل عن أبي جعفر عليميًا قال : فصاروا تسعة أيّام إلى مصر ، فلمّا دخلوا على يوسف في دار الملك اعتنق أباه فقبّله وبكى ورفعه ورفع خالته على سرير الملك ، ثمّ دخل منزله فادّهن واكتحل ولبس ثياب العزّ والملك ، ثمّ خرج إليهم فلمّا رأوه سجدوا جميعاً له إعظاماً له وشكراً لله ، فعند ذلك قال : ﴿ يَتَأَبَّتِ هَذَا تَأُويلُ رُهْيَكَ مِن فَبْلُ ﴾ إلى قوله : ﴿ بَيْنِ وَبَيْنَ إِخْوَتِنَ ﴾ قال : ولم يكن يوسف في تا ساء في تلك العشرين السنّة يدّهن ولا يكتحل ولا يتطيّب ولا يضحك ولا يمس النساء حتّى جمع الله ليعقوب غليمًا شمله وجمع بينه وبين يعقوب وإخوته <sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الرازيّ: اختلفوا في مقدار المدّة بين هذا الوقت وبين وقت الرؤيا، فقيل: ثمانون سنة؛ وقيل: سبعون؛ وقيل: أربعون سنة، وهو قول الأكثرين، ولذلك يقولون: إن تأويل الرؤيا ربّما صحّت بعد أربعين سنة؛ وقيل: ثمانية عشر سنة؛ وعن الحسن أنّه ألقي في الجبّ ابن سبع عشرة سنة وبقي في العبوديّة والسجن والملك ثمانين سنة، ثمّ وصل إلى أبيه وأقاربه وعاش بعد ذلك ثلاثة وعشرين سنة، فكان عمره مائة وعشرين سنة والله أعلم بالحقائق<sup>(٣)</sup>.

١٤٤ – شيء عن الحسن بن أسباط قال : سألت أبا الحسن ﷺ في كم دخل يعقوب من ولده على يوسف؟ قال : في أحد عشر ابناً له، فقيل له : أسباط؟ قال : نعم . وسألته عن يوسف وأخيه أكان أخاه لأمّه أم ابن خالته؟ فقال : ابن خالته<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر يدلُّ على أنَّ بنيامن لم يكن من أُمَّ يوسف بل من خالته، وإنَّما دعاه أخاً من أُمَّه مجازاً كما تجوز في قوله: ﴿وَرَفَعَ أَبُوَيَّهِ﴾ وهو قول جماعة من المفسّرين والمؤرِّخين.

١٤٥ – شيء عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عَلَيَّةِ في قول الله : وَوَرَفَعَ أَبَوَيَهِ عَلَى ٱلْعَرْشِ﴾ قال : العرش : السرير، وفي قوله : ﴿وَخَرُواْ لَهُ سُجَداً﴾ قال : كان سجودهم ذلك عبادة لله<sup>(٥)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٧ ح ٢٩-٨١ من سورة يوسف.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٨ ح ٨٢ من سورة يوسف.
 (٣) تفسير فخر الرازي، ج ١٨ المجلد ٦ ص ٥١٢.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٩ ح ٨٤ من سورة يوسف.
 (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٩ ح ٨٥ من سورة يوسف.

١٤٦ - شي: عن محمّد بن بهروز، عن جعفر بن محمّد ﷺ قال: إنّ يعقوب قال ليوسف حيث التفيا: أخبرني يا بنيّ كيف صنع بك؟ فقال له يوسف: انطلق بي فأقعدت على رأس الجبّ فقيل لي: انزع القميص، فقلت لهم: إنّي أسالكم بوجه أبي الصدّيق يعقوب أن لا تبدوا عورتي ولا تسلبوني قميصي، قال: فأخرج عليّ فلان السكّين؛ فغشي على يعقوب، فلمّا أفاق قال له يعقوب: حدّثني كيف صنع بك؟ فقال له يوسف: إنّي أطالب يا أبتاه لمّا كففت، فكفّ".

١٤٧ - شيء عن إسحاق بن يسار، عن أبي عبد الله عليتكلم أنّه قال: إنّ الله بعث إلى يوسف وهو في السجن: يا ابن يعقوب ما أسكنك مع الخطّائين؟ قال: جرمي، قال: فاعترف بجرمه فأخرج، فاعترف بمجلسه منها مجلس الرجل من أهله، فقال له: ادع بهذا الدعاء: «يا كبير كلّ كبيريا من لا شريك له ولا وزير، يا خالق الشمس والقمر المنيريا عصمة المضطرّ الضرير، يا قاصم كلّ جبّار عنيد، يا مغني البائس الفقير، يا جابر العظم الكسير، يامطلق المكبّل الأسير، أسألك بحق محمّد وآل محمّد أن تجعل لي من أمري فرجاً ومخرجاً وترزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب، قال: فلمّا أصبح دعاه الملك فخلّى سبيله وذلك قوله: ﴿وَقَدَ أَحْسَنَ بِنَ إِذَ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾<sup>(٢)</sup>.

١٤٨ - شمي؛ عن عبّاس بن يزيد قال: سمعت أبا عبد الله عليما يقول: بينا رسول الله عليما جالس في أهل بيته إذ قال: أحبّ يوسف أن يستوثق لنفسه، قال: فقيل: بماذا يا رسول الله؟ قال: لمّا عزل له عزيز مصر عن مصر لبس ثوبين جديدين – أو قال: لطيفين – وخرج إلى فلاة من الأرض فصلّى ركعات، فلمّا فرغ رفع يده إلى السماء فقال: «ربّ قد آتيتني من الملك وعلّمتني من تأويل الأحاديث فاطر السماوات والأرض أنت ولتي في الدنيا والآخرة، قال: فهبط إليه جبرئيل فقال له: يا يوسف ما حاجتك؟ فقال: «ربّ تو وألحقني بالصالحين، فقال أبو عبد الله عليما له: خشي الفتن<sup>(٣)</sup>.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٠٩ ح ٨٦ من سورة يوسف.
   (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢١٠ ح ٨٨ من سورة يوسف.
- وقال المصنف : قال الطبرسي رحمه الله : قال المفسرون : لما جمع الله سبحانه ليوسف شمله واقر له عينه وأتم له رؤياء ووسع عليه في ملك الدنيا ونعيمها علم ان ذلك لا يبقى له ولا يدوم فطلب من الله عز وجل نعيماً لا يفنى وتاقت نفسه إلى الجنة فتمنى الموت ودعى به ، ولم يتمن ذلك قبله ولا بعده احد ، قيل : فتوفاء الله بمصر وهو نبي فدفن في النيل في صندوق من رخام ، وذلك انه لما مات تشاح الناس عليه كل يحبّ أن يدفن في محلته لما كانوا يرجون من بركته فرأوا ان يدفنوه في النيل فيمر عليه الماء ثم يصل إلى جميع مصر فيكون كلهم فيه شركاء وفي بركته شرعاً سواء فكان قبره في النيل إلى ان حمله موسى حين خرج من مصر . قمنه رحمه الله . [مجمع البيان ، ج ٥ ص 83]. (٣) تفسير العياشي ، ج ٢ ص ٢١٠ ح ٨٩ من سورة يوسف .

**أقول:** ذكر السيّد في سعد السعود نقلاً عن ترجمة التوراة أنّ إخوة يوسف باعوه بعشرين مثقالاً من فضّة، وأنّ عمره كان عشرين سنة، وأنّ عمر يعقوب كان مائة وسبعاً وأربعين سنة، وأنّ يوسف بكى على أبيه سبعة أيّام، وناح المقرّبون عليه سبعين يوماً، وأنّ عمر يوسف كان مائة وعشرين سنة، ثمّ قال: وذكر محمّد بن خالد البرقيّ في كتاب المبتدأ أنّ عمره يوم باعوه كان ثلاثة عشر سنة<sup>(1)</sup>.

**أقول:** وجدت في كتاب الفهرست لأبي غالب الزراريّ ماهذا لفظه: أبوحمزة البطائنيّ اسمه سالم روي عنه أنّ صاع يوسف كان يصوت بصوت حسن: واحد واثنان.

تذنيب: في حلَّ ما يورد من الاشكال على ما مرَّ من الآيات والأخبار وفيه فصول :

ا**لأول**: فيما يتعلّق بأحوال يعقوب ولنذكر هنا بعض ما أورده السيّد قدّس الله روحه في كتاب تنزيه الأنبياء.

قال: فإن قيل: فما معنى تفضيل يعقوب ليوسف تلايم على إخوته في البرّ والتقريب والمحبّة حتّى أوقع ذلك التحاسد بينهم وبينه وأفضى إلى الحال المكروهة الّتي نطق بها القرآن حتّى قالوا على ما حكاه الله تعالى عنهم: ﴿ لَيُوسُفُ وَأَخُوهُ أَحَبُّ إِلَى آبِينَا مِنّا وَنَحْنُ عُصّبَةً إِنَّ أَبَانَا لَفِي مَبَلَكٍ تُبِينِ﴾ فنسبوه إلى الضلال والخطاء؟ وليس لكم أن تقولوا: إنّ يعقوب تلايمًا لا يعلم بذلك من حالهم قبل أنّ يكون منه التفضيل ليوسف تلايمًا لأنّ ذلك لا بدّ من أن يكون معلوماً من حيث كان في طباع البشر التنافس والتحاسد.

الجواب : قيل له : ليس فيما نطق به القرآن مايدل على أنّ يعقوب فضّله بشيء من فعله، لأنّ المحبّة الّتي هي ميل الطباع ليست ممّا يكتسبه الإنسان ويختاره، وإنّما ذلك موقوف على فعل الله تعالى فيه، ولهذا يكون للرجل عدّة أولاد فيحب أحدهم دون غيره، وربما كان المحبوب أدونهم في الجمال والكمال، وقد قال الله تعالى : ﴿ وَلَن نَسَتَطِيعُوّا أَن نَعّدِلُوا بَيْنَ النِسَكَةِ وَلَوَ حَرَّصتُمَهُ وإنّما أرادما بيّناه من ميل النفس الذي لا يمكن الإنسان أن يعدل فيه بين نسائه، لأنّ ما

فإن قيل: فكأنكم نفيتم عن يعقوب للجيَّلا القبيح والاستفساد وأضفتموها إلى الله فما الجواب عن المسألة على هذا الوجه؟ قلنا عنها جوابان: أحدها أنّه لا يمتنع أن يكون الله تعالى علم أنّ إخوة يوسف سيكون بينهم ذلك التحاسد والفعل القبيح على كلّ حال وإن لم يفضّل يوسف في محبّة أبيه له.

والجواب الآخر أن يكون ذلك جارياً مجرى التمكين والتكليف الشاقّ، لأنّ هؤلاء الاخوة متى امتنعوا من حسد أخيهم والبغي عليه والإضرار به وهو غير مفضّل عليهم ولا مقدم لايستحقون من الثواب ما يستحقّونه إذا امتنعوا من ذلك مع التقديم والتفضيل فأراد الله تعالى منهم أن يمتنعوا على هذا الوجه الشاق، وإذا كان مكلّفاً على هذا الوجه فلا استفساد في تمييله طباع أبيهم إلى محبّة يوسف غَلِيَنَا لأنّ بذلك ينتظم هذا التكليف ويجري هذا الباب مجرى خلق إبليس مع علمه تعالى بضلال من ضلّ عند خلقه ممّن لو لم يخلقه لم يكن ضالًا، ومجرى زيادة الشهوة فيمن يعلم تعالى أنّه عند هذه الزيادة يفعل قبيحاً لولاها لم يفعله.

ووجه آخر في الجواب عن أصل المسألة وهو أنّه يجوز أن يكون يعقوب على مفضّلاً ليوسف على في العطاء والتقريب والترحيب والبرّ الذي وصل إليه من جهته، وليس ذلك بقبيح لأنّه لا يمتنع أن يكون يعقوب على لا له من جهته، وليس ذلك بقبيح لأنّه لا يمتنع أن يكون يعقوب على لا له من جهته، ويجوز أن يكون رأى من سيرة إخوته وسدادهم وجميل ظاهرهم ما غلب على ظنّه أنّهم لا يحسدونه وإن فضله عليهم، فإنَّ الحسد وإن كان كثيراً ما يكون في الطباع فإنَّ كثيراً من النّاس يتنزّهون وإن فضله عليهم، ولنّه النّهم لا يحسدونه وإن فضله عليهم، فإنَّ الحسد وإن كان كثيراً ما يكون في الطباع فإنَّ كثيراً من النّاس يتنزّهون عنه ويتجنبونه، ويظهر من أحوالهم أمارات يظنّ معها بهم ما ذكرناه، وليس التفضيل لبعض على ولا دعلي من العطاء محاباة، لأنّ المحاباة هي مفاعلة من الحباء، ومعناها أن تحبو غيرك ليحبوك، وهذا خارج عن معنى التفضيل بالبرّ الذي لا يقصد به إلى ما ذكرناه، فأما انتجبو غيرك ليحبوك، وأنّا لغي منكل تُبين كام يريدوا به الضلال عن الذي لا يقصد به إلى ما ذكرناه، فأما المحبول غيرك فيرك ليحبون في الطباع فإنّ كثيراً من النّاس يتنزّهون الأولاد على بعض في العطاء محاباة، لأنّ المحاباة هي مفاعلة من الحباء، ومعناها أن تحبو غيرك ليحبوك، وهذا خارج عن معنى التفضيل بالبرّ الذي لا يقصد به إلى ما ذكرناه، فأما الأولاه، فأما الزولاد على منكل تُبين كو فلم يريدوا به الضلال عن الدين، وإنّما أرادوا الذهاب عن غيرك ليحبوك، وكل أبنا أبي منكل تُبين كو فلم يريدوا به الضلال عن الدين، وإنّما أرادوا الذهاب عن التسوية بينهم في العطبية، لأنّهم رأوا أن ذلك أصوب في تدبيرهم، وأصل المالال هو التسوية بينهم في العطبية، لأنهم رأوا أن ذلك أصوب في تدبيرهم، وأصل المالال هو التسوية بينهم في العطبية، لأنهم رأوا أن ذلك أصوب في تدبيرهم، وأصل المالال هو التسوية بينهم في العما من عدل عن شيء وذهب عنه فقد ضل، ويجوز أول يرادوا الذهاب عن عن العدول، وكلّ من عدل عن شيء وذهب عنه فقد ضل، ويجوز أيضاً أن يرووا بذلك الضلال هو العدول، وكلّ من عدل عن شيء وذهب عنه فقد ضل، ويجوز أي عنديل أن يرووا بذلك الضلال عن الدين، لأنّهم خبّروا عن اعتقادهم، وقد يجوز أن يعتقدوا في الصواب الخطاء.

فإن قيل: كيف يجوز أن يقع من إخوة يوسف هذا الخطاء العظيم والفعل القبيح وقد كانوا أنبياء؟ فإن قلتم: لم يكونوا أنبياء في الحال قيل لكم: وأي منفعة في ذلك لكم وأنتم تذهبون إلى أنَّ الأنبياء لا يواقعون القبائح قبل النبوة ولا بعدها؟ قلنا: لم يقم الحجّة بأن إخوة يوسف الذين فعلوا به ما فعلوه كانوا أنبياء في حال من الاحوال، وإذا لم يقم بذلك الحجّة جاز على هولاء الاخوة من فعل القبيح ما يجوز على كلّ مكلّف لم تقم حجّة بعصمته، وليس لأحد أن يقول: كيف تدفعون نبوَّتهم والظاهر أنّ الأسباط من بني يعقوب كانوا أنبياء؟ لأنّه لا يمتنع أن يكون الاسباط الذين كانوا أنبياء غير هولاء الاخوة الذين فعلوا بيوسف ماقصه الله تعالى يوسف غليًا بما حكاه الله تعالى من الكيد، وقد قيل: إنّ هولاء الاخوة في تلك الحال لم يوسف غليًا بما حكاه الله تعالى من الكيد، وقد قيل: إنّ هولاء الاخوة في تلك الحال لم يوسف غليًا بما حكاه الله تعالى من الكيد، وقد قيل: ان هولاء الاخوة في تلك الحال لم يوسف غليا الحلم ولا توجه إليهم التكليف، وقد يقع ممن قارب البلوغ من الغلمان مثل هذه الأفعال، وقد يلزمهم بعض العتاب واللّوم، فإن ثبت هذا الوجه سقطت الميانة أيضاً مع تسليم أنّ هولاء الاخوة كانوا أنبياء في المستقبل انتهى كلامه يولي يعقوب كادوا

(١) تنزيه الأنبياء، ص ٤٣.

۹ - باب/ قصص يعقوب ويوسف ﷺ...

**أقول:** الأظهر في الجواب هو ما أومئ إليه من أنّ التفضيل بين الاولاد في العطاء والمحبّة والإكرام إذا كان لامر دينيّ ولفضيلة واقعيّة لم يدلّ دليل على كونه مرجوحاً، بل دلّت الأخبار المعتبرة على رجحانه كما سيأتي في بابه، فعلى هذا لاحرج في تفضيل يعقوب يوسف مع علمه بأنّه سيكون من الأنبياء والصدّيقين عليهم، ولا يوجب العلم بحسد الاخوة ترك أمر راجح دينيّ يقتضيه العقل والشرع، وأمّا خطاء الاخوة فقد عرفت بما مرّ من الأخبار أنّهم لم يكونوا من الأنبياء، وذهب كثير من العامّة أيضاً إلى ذلك، فلا يستبعد منهم صدور الذب، ولكن دلّت الآييا ترابي عليهم من الني الذي الخور الذي من الأخبار أنّهم لم

ثمّ قال قدّس الله روحه : مسألة : فإن قال : فلم أرسل يعقوب غَلِيَّا يوسف مع إخوته مع خوفه عليه منهم، وقوله : ﴿وَأَخَافُ أَن يَأْكُلُهُ الذِّنْبُ وَأَنتُدْ عَنّهُ عَنفِلُونَ ﴾ وهل هذا إلا تغرير به ومخاطرة؟

**الجواب؛ ق**يل له: ليس يمتنع أن يكون يعقوب لمّا رأى من بنيه ما رأى من الإيمان والعهود والاجتهاد في الحفظ والرعاية لأخيهم ظنّ مع ذلك السّلامة، وغلّب النجاة بعد أنّ كان خائفاً مغلباً لغير السّلامة، وقوي في نفسه أن يرسله معهم إشفاقه من إيقاع الوحشة والعداوة بينهم، لأنّه إذا لم يرسله مع الطلب منهم والحرص علموا أنّ سبب ذلك هو التهمة لهم والخوف من ناحيتهم واستوحشوا منه ومن يوسف غلِّيَّا وانضاف هذا الداعي إلى ما ظنه من السلامة والنجاة فأرسله.

مسألة: فإن قال: فما معنى قولهم ليعقوب ﷺ: ﴿وَمَا أَنتَ بِمُؤْمِنٍ لَنَا وَلَوْ كُنَّ مَدَدِقِينَ﴾ وكيف يجوز أنّ ينسبوه إلى أنّه لا يصدق الصادق ويكذّبه؟

**الجواب؛** إنّهم لمّا علموا على مرور الايّام شدّة تهمة أبيهم لهم وخوفه على أخيهم منهم لمّا كان يظهر منهم من أمارات الحسد والنفاسة أيقنوا بأنّه يكذّبهم فيما أخبروا به من أكل الذئب أخاهم فقالوا له: إنّك لا تصدّقنا في هذا الخبر لماسبق إلى قلبك من تهمتنا وإن كنّا صادقين، وقد يفعل مثل ذلك المخادع المماكر إذا أراد أن يوقع في قلب من يخبره بالشيء ليصدّقه فيقول له: أنا أعلم أنّك لا تصدّقني في كذا وكذا وإن كنت

مسألة؛ فإن قال: فلمَ أسرف يعقوب ﷺ في الحزن والتهلك وترك التماسك حتّى ابيضَت عيناء من البكاء؟ ومن شأن الأنبياء التجلّد والتصبّر وتحمّل الاثقال ولهذه الحالة ما عظمت منازلهم وارتفعت درجاتهم.

**الجواب:** قيل له : إنّ يعقوب ﷺ بلي وامتحن في ابنه بما لم يمتحن به أحد قبله، لأنّ الله تعالى رزقه من يوسف أحسن النّاس وأجملهم وأكملهم علماً وفضلاً وأدباً وعفافاً، ثمَّ أصيب به أعجب مصيبة وأطرفها، لأنّه لم يمرض بين يديه مرضاً يؤول إلى الموت فيسليه عنه تمريضه له ثمَّ يئس منه بالموت، بل فقده فقداً لا يقطع معه على الهلاك فيباس ولا يجد أمارة على حياته وسلامته فيرجو ويطمع، فكان متردّد الفكر بين يأس وطمع وهذا أغلظ ما يكون على الإنسان وأنكى لقلبه، وقد يرد على الإنسان من الحزن ما لايملك رده ولا يقوى على دفعه، ولهذا لم يكن أحد منهيّاً عن مجرّد الحزن والبكاء، وإنّما نهي عن اللّطم والنوح وأن يطلق لسانه بما يسخط ربّه، وقد بكى نبيّنا ﷺ على ابنه إبراهيم عند وفاته وقال : «العين تدمع، والقلب يخشع، ولا نقول ما يسخط الربّ» وهو عليه الصلاة والسلام القدوة في جميع الآداب والفضائل ؛ على أنّ يعقوب ﷺ إنّما أبدى من حزنه يسيراً من كثير، وكان ما يخبه ويتصبر عليه ويغالبه أكثر وأوسع ممّا أظهره، وبعد فإن التجلد على المصائب وكظم الحزن من المندوب إليه، وليس بواجب لازم، وقد يعدل الأنبياء ﷺ عن كثير من المندوبات.

أقول: قد حققنا في بعض كتبنا أنّ محبّة المقرّبين لاولادهم وأقربائهم وأحبّائهم ليست من جهة الدواعي النفسانيّة والشهوات البشريّة، بل تجرّدوا عن جميع ذلك، وأخلصوا حبّهم وودّهم وإرادتهم لله، فهم ما يحبّون سوى الله تعالى، وحبّهم لغير، تعالى إنّما يرجع إلى حبّهم له، ولذا لم يحبّ يعقوب عليّك من سائر أولاده مثل ما أحبّ يوسف عليم وهم لجهلهم بسبب حبه له نسبوه إلى الضلال وقالوا: نحن عصبة ونحن أحقّ بأن نكون محبوبين له، لأنّا أقوياء على تمشية ما يريده من أمور الدنيا، ففرط حبّه ليوسف إنّما كان لحبّ الله تعالى له واصطفائه إيّاه، ومحبوب المحبوب محبوب، فإفراطه في حبّ يوسف لا ينافي خلوص حبه لربّه، ولا يخلُّ بعلوّ قدره ومنزلته عند سيّده، وسيأتي الكلام في ذلك على وجه أبسط في محلّه، وفيما أوردته كفاية لأولي الألباب.

ثمّ قال تقلّه : **مسألة: فإن ق**ال: كيف لم يتسلّ يعقوب للمُشَكِّة ويخفّف عنه الحزن ما تحقّقه من رؤيا ابنه يوسف ورؤيا إلأنبياء لا تكون إلّا صادقة؟

**الجواب؛** قيل له: عن ذلك جوابان: أحدهما أنّ يوسف علي أي رأى تلك الرؤيا وهو صبيّ غير نبيّ ولا موحى إليه، فلا وجه في تلك الحال للقطع على صدقها وصحّتها. والآخر: إنّ أكثر ما في هذا الباب أن يكون يعقوب علي قاطعاً على بقاء ابنه وأنّ الأمر سيؤول فيه إلى ما تضمّنته الرؤيا، وهذا لا يوجب نفي الحزن والجزع، لأنّا نعلم أنّ طول المفارقة واستمرار الغيبة تقتضيان الحزن مع القطع على أنّ المفارق باق يجوز أن يؤول حاله إلى القدوم، وقد جزع الأنبياء عليمي في الآخرة والحصول معهم في الحبّة، والوجه في أولادهم وأحبّائهم مع ثقتهم بالالتقاء بهم في الآخرة والحصول معهم في الحبّة، والوجه في ذلك ما ذكرناه. انتهى كلامه تظنه <sup>(٢)</sup>.

الفصل الثاني: في تأويل قوله تعالى: ﴿ وَلِقَدْ هَمَّتْ بِدٍّ. وَهَمَّ بِهَا لَوْلَا أَن زَّمَا بُرْهَن رَبِّدٍ.﴾

ولنذكر هنا ما أورده الرازيّ في تفسيره في هذا المقام فإن اعتراف الخصم أجدى لاتمام المرام:

قال: اعلم أنَّ هذه الآية من المهمّات الّتي يجب الاعتناء بالبحث عنها، وفي هذه الآية مسائل.

المسألة الاولى: في أنَّه عَلِينًا هل صدر عنه ذنب أم لا؟ وفي هذه المسألة قولان:

أحدهما أنّ يوسف عليم بالفاحشة، قال الواحديّ في كتاب البسيط : قال المفسّرون الموثوق بعلمهم المرجوع إلى روايتهم : همّ يوسف أيضاً بهذه المرأة همّاً صحيحاً، وجلس منها مجلس الرجل من المرأة، فلمّا رأى البرهان من ربّه زالت كلّ شهوة عنه. قال أبو جعفر الباقر بإسناده عن عليّ أنّه قال : طمعت فيه وطمع فيها، وكان طمعه فيها أنّه هم أن يحل التكّة . وعن ابن عبّاس تشيّه قال : حلّ الهميان وجلس منها مجلس الخائن، وعنه أيضاً أنها استلقت له وقعد هو بين رجليها ينزع ثيابه . ثم إنّ الواحديّ طول في كلمات عديمة الفائدة في استلقت له وقعد هو بين رجليها ينزع ثيابه . ثم إنّ الواحديّ طول في كلمات عديمة الفائدة في هذا الباب، وما ذكر آية يحتج بها، أو حديثاً صحيحاً يعوّل عليه في تصحيح هذه المقالة، ولمّا أمعن في الكلمات العارية عن الفائدة روى أنّ يوسف لمّا قال : ﴿ذَلِكَ لِيَعَلَمَ أَنّي أَنَّ أَنْ يَ يَأْلَيْنَبُ قال له جبرئيل : ولا حين هممت يا يوسف؟ فقال يوسف عند ذلك : ﴿وَمَا أَبْوَى مُنْسَىًا مؤمّاً أمعن في الكلمات العارية عن الفائدة روى أنّ يوسف لمّا قال : ﴿ذَلِكَ لِيَعْلَمَ أَنّي أَنْ أَنْ قَالَ أُمّ يَأْلَيْنَبُ قَال له جبرئيل : ولا حين هممت يا يوسف؟ فقال يوسف عند ذلك : ﴿وَمَا أَبْوَى مُنْ يَعْمَ أُنّ مُنْ

والقول الثاني أنّ يوسف ﷺ كان بريناً من العمل الباطل والهمّ المحرّم، وهذا قول المحقّقين من المفسّرين والمتكلّمين وبه نقول وعنه نذب.

واعلم أنَّ الدلائل الدالَّة على وجوب عصمة الأنبياء ﷺ كثيرة استقصيناها في سورة البقرة في قصّة آدم ﷺ فلا نعيدها إلاّ أنَّا نزيد ههنا وجوهاً :

**فالحجة الاولى:** إنّ الزنا من منكرات الكبائر، والخيانة من معرض الأمانة من منكرات الذنوب، وأيضاً مقابلة الإحسان العظيم الدائم بالإساءة الموجبة للفضيحة الباقية والعار الشديد من منكرات الذنوب، وأيضاً الصبيّ إذا تربّى في حجر إنسان وبقي مكفيّ المؤونة مصون العرض من أوّل صباه إلى زمان شبابه وكمال قوّته فإقدام هذا الصبيّ على إيصال أقبح أنواع الاساءة إلى ذلك المنعم من منكرات الأعمال.

إذا ثبت هذا فنقول: إنّ هذه المعصية الّتي نسبوها إلى يوسف كانت موصوفة بجميع هذه الجهات الأربعة، ومثل هذه المعصية لو نسبت إلى أفسق خلق الله وأبعدهم عن كلّ خير لاستنكف منه، فكيف يجوز إسناده إلى الرسول المؤيد بالمعجزات القاهرة الباهرة؟

الثاني: أنّه تعالى قال في عين هذه الواقعة: ﴿كَذَلِكَ لِنَصَمِكَ عَنَّهُ الشُّوَءَ وَٱلْغَصْثَاَةَ﴾ وذلك يدل على أنّ ماهيّة السوء وماهيه الفحشاء مصروفة عنه، ولا شكّ أنّ المعصية الّتي نسبوها إليه أعظم أنواع السوء وأفحش أقسام الفحشاء، فكيف يليق بربّ العالمين أن يشهد في عين هذه الواقعة بكونه بريئاً من السوء والفحشاء مع أنّه كان قد أتى بأعظم أنواع السوء والفحشاء؟! وأيضاً فالآية تدلّ على قولنا من وجه آخر : وذلك لأنّا نقول : هب أنّ هذه الآية لا تدلّ على نفي هذه المعصية عنه إلا أنّه لاشك أنّها تفيد المدح العظيم والثناء البالغ ولا يليق بحكمة الله تعالى أن يحكي عن إنسان إقدامه على معصية عظيمة ثمَّ إنّه يمدحه ويثني عليه بأعظم المدائح والاثنية عقيب أن يحكي عنه ذلك الذنب العظيم ، فإنَّ مثاله ما إذا حكى السلطان عن بعض عبيده أقبح الذنوب وأفحش الأعمال ثمَّ يذكره بالمدح العظيم والثناء البالغ عقيبه، فإنَّ ذلك يستنكر جدًا فكذا ههنا .

الثالث: أنّ الأنبياء متى صدرت عنهم زلة أوهفوة استعظموا ذلك وأتبعوها بإظهار الندامة والتوبة والتواضع، ولو كان يوسف أقدم ههنا على هذه الكبيرة المنكرة لكان من المحال أن لا يتبعها بالتوبة والاستغفار، ولو أتى بالتوبة لحكى الله عنه إتيانه بها كما في سائر المواضع، وحيث لم يوجد شيء من ذلك علمنا أنّه ما صدر عنه في هذه الواقعة ذنبٌ ولا معصيةٌ.

الرابع : أنَّ كلَّ من كان له تعلَّق بتلك الواقعة فقد شهد ببراءة يوسف عَالِيَّا عن المعصية .

واعلم أنَّ الَّذين لهم تعلُّق بهذه الواقعة: يوسف، وتلك المرأة، وزوجها، والنسوة، والشهود، وربّ العالمين شهد ببراءته عن الذنب، وإبليس أيضاً أقرّ ببراءته عن المعصية، وإذا كان الامر كذلك فحينئذ لم يبق للمسلم توقَّف في هذا الباب. أمَّا بيان أنَّ يوسف ﷺ ادعى البراءة عن الذنب فهو قوله ﷺ : ﴿مِيَ زَوَدَنْنِي عَن نَفْسِيُّ﴾ وقوله ﷺ ﴿ رَبِّ ٱلسِّجْنُ أَحَبُّ إِلَىَّ مِمَّا يَدْعُونَنِيَّ إِلَيْهِ ﴾ وأمّا بيان أنَّ المرأة اعترفت بذلك فلانها قالت للنسوة : ﴿ وَلَقَدْ زَوَدَنْهُ عَن نَفْسِهِ. فَأَسْتَعْصَمَّ﴾ وأيضاً قالت: ﴿ ٱلْخَنَ حَمْحَصَ ٱلْحَقُّ أَنَا زَوَدِتْتُمُ عَن نَفْسِهِ. وَإِنَّمُ لَمِنَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ وأمَّا بيان أنَّ زِوجُ المرأة أقر بذلك فهو قوله : ﴿ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنُّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ٢ أَعْرِضْ عَنْ هَـٰذَا وَأَسْتَغْفِرِى لِذَنْبِكِ \$ وأمَّا النسوة فلقولهن : ﴿ ٱلْعَزِيزِ تُزَوِدُ فَنَنهَا عَن نَغْسِدٍ. قَدْ شَعَفَهَا حُبًّا إِنَّا لَنَرَبْهَا فِي سَلَالٍ ثُبِينٍ﴾ وقولهن: ﴿حَسَ لِلَّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ مِن سُوَّمْ وأمّا الشهود فقوله تعالى: ﴿وَشَهِـدَ شَاهِدٌ مِّنْ أَهْلِهَآ إِن كَانَ فَمِيصُهُ قُدَّ مِن قُبُلٍ﴾ إلى آخر الآية؛ وأمّا شهادة الله بذلك فقوله : ﴿ حَكَذَلِكَ لِنُصْرِفَ عَنْهُ ٱلشُّوَّةِ وَٱلْفَحْشَاءَ إِنَّهُمْ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ﴾ فقد شهد الله تعالى في هذه الآية على طهارته أربع مرات : أوَّلها قوله : ﴿ لِنُصِّرِفَ عَنَّهُ ٱلشُّوَّءَ ﴾ واللام للتأكيد والمبالغة والثاني قوله: ﴿وَٱلْفَحْشَآةَ﴾ أي كذلك لنصرف عنه الفحشاء، والثالث قوله: ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا﴾ مع أنَّه تعالى قال: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَسْتُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُونَ قَالُوا سَلَنَمًا ٢٠ الرابع قوله: ﴿ ٱلْمُغَلَصِينَ﴾ وفيه قراءتان: تارة باسم الفاعل، وتارة باسم المفعول، فوروده باسم الفاعل دلَّ على كونه آتياً بالطاعات والقربات مع صفة الاخلاص، ووروده باسم المفعول يدلُّ على أنَّ الله تعالى استخلصه لنفسه واصطفاه لحضرته، وعلى كلا الوجهين فإنّه من أدل الالفاط على كونه منزّها ممّا أضافوه إليه، وأمّا بيان أنّ إبليس أقر بطهارته فلانه قال : ﴿ فَبِعِزَنِكَ لَأُقْوِمَنَهُمْ أَجْمَعِينُ () إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَعِينَ مَنَهُ فأقر بأنّه لا يمكنه إغواء المخلصين ويوسف من المخلصين لقوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَمِينَ وكان هذا إقراراً من إبليس بأنّه ما أغواه وما أضله عن طريق الهدى، وعند هذا نقول : هؤلاء الجهال الذين نسبوا إلى يوسف عليتي هذه الفضيحة إن كانوا من أتباع دين الله فليقبلوا شهادة الله على طهارته، وإن كانوا من أتباع إبليس وجنوده فليقبلوا شهادة إبليس على طهارته، ولعلّهم يقولون : كنا في أوّل الامر تلامذة إبليس إلا أنا تخرجنا وزدنا عليه في السفاهة كما قال الحروري :

وكنت فتى من جند إبليس فارتقى بي الامر حتى صار إبليس من جندي فلو مات قبلي كنت أحسن بعده طرائق فسق ليس يحسنها بعدي

فثبت بهذه الدلائل أنَّ يوسف غُليَّ في بريء عمَّا يقوله هؤلاء الجهَّال.

وإذا عرفت هذا فنقول: الكلام على ظاهر هذه الآية يقع في مقامين: المقام الأوّل أن نقول: لا نسلّم أنّ يوسف ﷺ همّ بها، والدليل عليه أنّه تعالى قال: ﴿وَهَمَّ بِهَا لَوَلَا أَن زَمَا بُرْهَنَنَ رَبِيُوهُ وجواب لولا ههنا مقدم وهو كما يقال: قد كنت من الهالكين لولا اخلصك، وطعن الزجّاج في هذا الجواب من وجهين:

الأوّل: أنّ تقدّم جواب لولا شاذٌ وغير موجود في الكلام الفصيح. الثاني: أنّ لولا يجاب باللّام فلو كان الامر على ما ذكرتم لقال: ولقد همّت به ولهمَّ بها، وذكر غير الزّجاج سؤالا ثالثاً وهو أنّه لو لم يوجد الهم لما بقي لقوله: ﴿ لَوَلَا أَن زَمَا بُرْهَنَنَ رَبِّهِ.﴾ فائدة.

واعلم أنّ ما ذكره الزجّاج بعيد لأنّا نسلّم أنّ تأخير جواب لولا حسن جائز إلاّ أنّ جوازه لا يمنع من جواز تقديم هذا الجواب، وكيف ونقل عن سيبويه أنّه قال : إنهم يقدّمون الاهمّ، والّذي همّ بشأنه أعنى، فكان الامر في جواز التقديم والتأخير مربوطاً بشدة الاهتمام، فأمّا تعيين بعض الألفاظ بالمنع فذلك ما لا يليق بالحكمة، وأيضاً ذكر جواب لولا باللاّم جائز، أمّا هذا لا يدلّ على أنّ ذكره بغير اللاّم لايجوز، لأنّا نذكر آية أخرى تدلّ على فساد قول الزّجاج في هذا لا يدلّ على أنّ ذكره بغير اللاّم لايجوز، لأنّا نذكر آية أخرى تدلّ على فساد قول الزّجاج في

وأما السؤال الثالث وهو أنّه لو لم يوجد الهم لم يبق لقوله : ﴿ لَوَلَا أَن رَّمَا بُرَهَنَ رَبِّغُ، فائدة، فنقول : بل فيه أعظم الفوائد وهو بيان أنّ ترك الهم بها ما كان لعدم رغبته في النساء وعدم قدرته عليهن، بل لاجل أنّ دلائل دين الله منعته عن ذلك العمل، ثمَّ نقول : الّذي يدلّ على أنّ جواب لولا ما ذكرناه أنّ لولا يستدعي جواباً وهذ المذكور يصلح جواباً له فوجب الحكم بكونه جواباً له.

لا يقال: إنَّا نضمر له جواباً وترك الجواب كثير في القرآن، فنقول: لا نزاع أنَّه كثير في

القرآن إلاّ أنّ الاصل أنّ لا يكون محذوفاً، وأيضاً فالجواب إنّما يحسن تركه وحذفه إذا حصل في الملفوظ ما يدلُّ على تعيِّنه، فههنا بتقدير أن يكون الجواب محذوفاً فليس في اللّفظ ما يدلّ على تعيين ذلك الجواب، فإنَّ ههنا أنواعاً من الاضمارات يحسن إضمار كلّ واحد منها، وليس إضمار بعضها أولى من إضمار الباقي فظهر الفرق.

المقام الثاني في الكلام على هذه الآية أن نقول: سلّمنا أنّ الهمّ قد حصل، إلّا أنا نقول: إنّ قوله: ﴿وَهَمَّ بِهَا﴾ لا يمكن حمله على ظاهره، لأنّ تعليق الهمّ بذات المرأة محال، لأنّ الهمّ من جنس القصد، والقصد لا يتعلّق بالذوات الباقية، فثبت أنّه لا بدّ من إضمار فعل مخصوص يجعل متعلّق ذلك الهم، وذلك الفعل غير مذكور، فهم زعموا أنّ ذلك المضمر هو إيقاع الفاحشة، ونحن نضمر شيئاً آخر يغاير ما ذكروه، وبيانه من وجوه:

الأوّل: المراد أنّه عليمي همّ بدفعها عن نفسه ومنعها من ذلك القبيح لأنّ الهمّ هو القصد فوجب أن يحمل في حقّ كلّ واحد على القصد الّذي يليق به، فاللاتق بالمرأة القصد إلى تحصيل اللّذة والتنعم والتمتع، واللاتق بالرسول المبعوث إلى الخلق القصد إلى زجر العاصي عن معصيته وإلى الامر بالمعروف والنهي عن المنكر، يقال: هممت بفلان أي بضربه ودفعه.

فإن قالوا : فعلى هذا التقدير لا يبقى لقوله : ﴿ لَوَلَا أَن رَّمَا بُرَهَنَ رَبِّوْمَهُ فَائدة قلنا : بل فيه أعظم الفوائد وبيانه من وجهين : الأوّل أنّه تعالى أعلم يوسف علي أنّه لوهم بدفعها لقتلته، أو لكانت تأمر الحاضرين بقتله، فأعلمه تعالى أنّ الامتناع من ضربها أولى صوناً للنفس عن الهلاك . والثاني أنه علي لا استغل بدفعها عن نفسه فربما تعلقت به فكان يتمزّق ثوبه من قدّام، وكان في علم الله تعالى أنّ الشاهد يشهد بأن ثوبه لو تمزق من قدام لكان يوسف هو الجاني، ولو كان ثوبه متمزقاً من خلف لكانت المرأة هي الجانية، فالله تعالى أعلمه هذا المعنى فلا جرم لم يشتغل بدفعها عن نفسه، بل ولى ها با تعالى أعلم هذا المعنى فلا جرم لم يشتغل بدفعها عن نفسه، بل ولى هارباً عنها حتى صارت شهادة الشاهد حجّة له على براءته عن المعصية.

الوجه الثاني في الجواب: أن نفسّر الهم بالشهوة، وهذا مستعمل في اللّغة الشائعة يقول القائل فيما لا يشتهيه: ما يهمّني هذا؛ وفيما يشتهيه: هذا أهمّ الأشياء إليّ، فسمّى الله تعالى شهوة يوسف همّاً، فمعنى الآية: ولقد اشتهته واشتهاها ولولا أن رأى برهان ربّه لدخل ذلك العمل في الوجود.

الثالث: أن نفسر الهمّ بحديث النفس، وذلك لأنّ المرأة الفائقة في الحسن والجمال إذا تزيّنت وتهيأت للرجل الشابّ القوي فلا بدّ وأن يقع هناك بين الشهوة والحكمة وبيّن النفس والعقل مجاذبات ومنازعات، فتارةً تقوى داعية الطبيعة والشهوة، وتارة تقوى داعية العقل والحكمة، فالهمّ عبارة عن جواذب الطبيعة، ورؤية البرهان عبارة عن جواذب العبوديّة، ومثاله أنّ الرجل الصالح الصائم في الصيف الصائف إذا رأى الجلّاب المبرّد بالثلج فإنَّ طبيعته تحمله على شربه إلاّ أنّ دينه وهداه يمنعه منه، فهذا لا يدلّ على حصول الذنب، بل كلّما كانت هذه الحالة أشدّ كانت القوّة في القيام بلوازم العبوديّة أكمل، فقد ظهر بحمد الله صحة القول الّذي ذهبنا إليه، ولم يبق في يد الواحديّ إلاّ مجرد التصلّف وتعديد أسماء المفسّرين، ولو كان قد ذكر في تقرير ذلك شبهة لاجبنا عنها إلاّ أنّه مازاد على الرواية عن بعض المفسّرين.

واعلم أنّ بعض الحشويّة روى عن النبيّ صلّى الله عليه أنّه قال : ماكذب إبراهيم إلاّ ثلاث كذبات، فقلت : الأولى أنّ لا يقبل مثل هذه الاخبار، فقال – على طريق الاستنكار – : فإن لم نقبله لزمنا تكذيب الرواة، فقلت له : يا مسكين إن قبلناه لزمنا الحكم بتكذيب إبراهيم، وإن رددناه لزمنا الحكم بتكذيب الرواة، ولا شكّ أنّ صون إبراهيم عليّيَة عن الكذب أولى من صون طائفة من المجاهيل عن الكذب، إذا عرفت هذا الاصل فنقول للواحديّ : ومن الّذين يضمن لنا أنّ الّذين نقلوا هذا القول عن هؤلاء المفسّرين كانوا صادقين أم كاذبين؟!

**المسألة الثانية، في** أنَّ المراد بذلك البرهان ما هو؟ أمَّا المحقَّقون المثبتون للعصمة فقد فسّروا رؤية البرهان بوجوه :

الأوّل: أنّه حجّة الله تعالى في تحريم الزنا، والعلم بما على الزاني من العقاب.

والثاني: أنَّ الله تعالى طهّر نفوس الأنبياء عن الاخلاق الذميمة، بل نقول: إنّه تعالى طهّر نفوس المتصلين بهم عنها، كما قال: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَتُمُ الرِّحْسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيُطَهِرُكُمُ تَطْهِـ يَرًا ﴾ فالمراد برؤية البرهان هو حصول تلك الأخلاق وتذكير الأحوال الرادعة لهم عن الإقدام على المنكرات.

الثالث: أنَّه رأى مكتوباً في سقف البيت: ﴿وَلَا نَقَرَبُوا ٱلْزِنَةُ ۖ إِنَّهُ كَانَ فَنْحِشَةُ وَسَنَة سَبِيلًا﴾.

الرابع: أنّه النبوّة المانعة من ارتكاب الفواحش، والدليل عليه أنّ الأنبياء بعثوا لمنع الخلق عن القبائح والفضائح، فلو أنّهم منعوا النّاس عنها ثمّ أقدموا على أقبح أنواعها وأفحش أقسامها لدخلوا تحت قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَالَا نَقْعَلُونَ ﴾ وأفحش أقسامها لدخلوا تحت قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَالَا نَقْعَلُونَ ﴾ وَأَيضاً إِنَّ الله تعالى عيّر اليهود بقوله: إِنَّامُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وما يكون عيباً في حقّ اليهود كيف ينسب إلى الرسول المؤيّد بالمعجزات؟!

وأما الذين نسبوا المعصية إلى يوسف غليظير فقد ذكروا في تفسير ذلك البرهان أموراً: الأول: قالوا: إنّ المرأة قامت إلى صنم مكلّل بالدرّ والياقوت في زاوية البيت فسترته بثوب، فقال يوسف: ولمَ؟ قالت: أستحي من إلهي هذا أن يراني على المعصية، فقال يوسف: تستحي من صنم لا يعقل ولا يسمع، ولا أستحي من إلهي القائم على كلّ نفس بما كسبت؟! فوالله لا أفعل ذلك أبداً، قالوا: فهذا هو البرهان. الثاني: نقلوا عن ابن عبّاس أنّه مثّل له يعقوب فرآه عاضّاً على أصابعه ويقول له : أتعمل عمل الفجّار وأنت مكتوب في زمرة الأنبياء؟ فاستحيى منه، قالوا : هو قول عكرمة ومجاهد والحسن وسعيد بن جبير وقتادة والضحّاك ومقاتل وابن سيرين، قال سعيد بن جبير : تمثل له يعقوب فضرب في صدره فخرجت شهوته من أنامله.

الثالث : قالوا : إنّه سمع في الهواء قائلاً يقول : يا ابن يعقوب لا تكن كالطير يكون له ريش فإذا زني ذهب ريشه .

والرابع: نقلوا عن ابن عبّاس أنّ يوسف لم يزدجر برؤية صورة يعقوب حتّى ركضه جبرئيلﷺ فلم يبق فيه شيء من الشهوة إلاّ خرج.

ولما نقل الواحديّ هذه الروايات تصلّف وقال: هذا الّذي ذكرناه قول أئمّة التفسير الّذين أخذوا التأويل عمّن شاهد التنزيل، فيقال له : إنّك لا تأتينا البتّة إلاّ بهذه التصلّفات الّتي لا فائدة فيها، فأين الحجّة والدليل؟ وأيضاً فإنَّ ترادف الدلائل على الشيء الواحد جائز، وإنّه علي الله كان ممتنعاً عن الزنا بحسب الدلائل الأصليّة، فلمّا انضاف إليها هذه الزواجر قوي الانزجار وكمل الاحتراز، والعجب أنّهم نقلوا أنّ جرواً دخل تحت حجرة رسول الله تشكر وبقي هناك بغير علمه، قالوا : فامتنع جبرئيل من الدخول عليه أربعين يوماً، وههنا زعموا أنّ يوسف حال استغاله بالفاحشة ذهب إليه جبرئيل، والعجب أيضاً أنّهم زعموا أنّه لم يمتنع عن ذلك العمل بسبب حضور جبرئيل! ولو أنّ أفسق الخلق وأكفرهم كان مشغولاً بفاحشة فإذا دخل عليه رجل صالح على زيّ الصالحين استحيى منه وفرّ وترك ذلك العمل، وههنا رأى يعقوب عضّ على أنامله ولم يلتفت! ثمّ إنّ جبرئيل على جبرئيل على جبرئيل فلم يمتنع أن يوسف حال الشيخاله والم ولم يلتفت الله إلى أن ركضه على ظهره إنسال وههنا رأى يعقوب عضّ على أنامله ولم يلتفت! ثمّ إنّ جبرئيل على جبرئيل على جلالة قدره دخل عليه فلم وهنا رأى يعقوب عضّ على أنامله ولم يلتفت! ثمّ إنّ جبرئيل على جلالة قدره دخل عليه فلم الله تعالى أن يصوننا عن العمى في الدين والخذلان في طلب اليقين، فهذا هو الكلام الله تعالى أن يصوننا عن العمى في الدين والخذلان في طلب اليقين، فهذا هو الكلام الله تعالى أن يصوننا عن العمى في الدين والخذلان في طلب اليقين، فهذا هو الكلام

أقول: قد عرفت أنّ الوجهين اللّذين اختارهما أوما الرضا على الله أحدهما في خبر أبي الصلت حيث قال: وأمّا قوله تَتَكَنَّ في يوسف: ﴿ وَلَقَدْ هَمَّتَ بِهِ وَهَمَّ بِهَا﴾ فإنها همّت بالمعصية وهم يوسف بقتلها إن أجبرته لعظم ما داخله فصرف الله عنه قتلها والفاحشة، وهو قوله: ﴿ كَذَلِكَ لِنَصَرِفَ عَنَّهُ ٱلشُوَمَ يعني القتل ﴿ وَٱلْفَحَشَآمَ ﴾ يعني الزنا، وأشار إليهما معاً في خبر ابن الجهم حيث قال: لقد همّت به، ولولا أن رأى برهان ربّه لهمّ بها كما همّت، لكنّه كان معصوماً والمعصوم لا يهم بذنب ولا يأتيه، ولقد حدّثني أبي، عن أبيه الصادق على أنه قال: همّت بأن تفعل وهم بأن لا يفعل.

**أقول:** لا يتوهم خطاء في قصده القتل، إذ الدفع عن العرض والاحتراز عن المعصية لازم

وإن انجرّ إلى القتل، ولكنّ الله تعالى نهاه عند ذلك لمصلحة : إمّا لئلا يقتل قوداً، أو لئلا يتّهم بسوء كما يومئ إليهما : ﴿ كَذَلِكَ لِنَصّرِفَ عَنْهُ ٱلشَّوَّهَ﴾ أو لغير ذلك من المصالح ويمكن أن يكون في شرعه للَشَلِلا قتل مريد مثل هذا الأمر مجوَّزاً، وعلى الخبر الأخير يمكن أن يكون المراد برؤية برهان ربّه نزول جبرتيل عليه تعبيراً عن النبوّة بما يلزمه.

ثم اعلم أنّ الأخبار الأخر الموافقة لجماعة كثيرة من المخالفين فظاهر أنّها محمولةٌ على التقية، وقد اتّضح ذلك من الأخبار أيضاً، وأمّا أخبار إلقاء الثوب فإذا لم نحملها على التقيّة فليس فيها تصريح بأنّ ذلك وقع بعد قصد الفاحشة أو رضاه غَلِيَنَهُ بما همّت به، ولعلّه تعالى سبّب ذلك تأييداً للعصمة وإلقاءً للحجّة الّتي يحتج بها يوسف غَلِيَنَهُ عليها كما أوماً إليه الرازيّ أيضاً.

الفصل الثالث: في معنى سجودهم له عَلِيَهُ ال

أقول: قد ذكرنا بعض ما يناسب هذا المقام في باب سجود الملائكة لآدم عَيْنَا وقد أوردنا في هذا الباب الذي نحن فيه الأخبار الواردة في توجيه ذلك، ولنذكر هنا ما ذكره الرازيّ في هذا المقام لكمال الإيضاح، قال: وأمّا قوله: ﴿وَخَرُوا لَمُ سُجَداً فَفِيه إشكال، وذلك لأنّ يعقوب كان أبا يوسف وحق الأبوّة حقّ عظيم، قال تعالى: ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَا نَعْبُدُوَا إِلَا إِيَّاهُ وَبِالْوَلِدَيْنِ إِحْسَنَتًا فقرن حقّ الوالدين بحق نفسه، وأيضاً أنّه كان شيخاً والشابّ يجب عليه تعظيم الشيخ. والثالث: أنّه كان من أكابر الأنبياء، ويوسف وإن كان نبيّاً إلاّ أنّ يعقوب كان أعلى حالاً منه. والرابع: أنّ جدّه واجتهاده في تكثير الطاعات أكثر من جدّ يوسف، ولمّا اجتمعت هذه الجهات الكثيرة فهذا يوجب أن يبالغ يوسف في خدمة يعقوب، فكيف استجاز يوسف أن يسجد له يعقوب؟ هذا تقرير السؤال. والجواب عنه من وجوه، فكيف

الأوّل: وهو قول ابن عبّاس في رواية عطا: أنّ المراد بهذه الآية أنّهم خرّوا له، أي لأجل وجدانه سجّداً لله، وحاصله أنّه كان ذلك سجود الشكر، فالمسجود له هو الله إلاّ أنّ ذلك السجود إنّما كان لأجله، والدليل على صحّة هذا التأويل أنّ قوله: ﴿ وَرَفَعَ أَبُوَيَهِ عَلَى ٱلْحَرْشِ وَخَرُوا لَمُ سُجَداً» مشعر بأنّهم صعدوا ذلك السرير ثمّ سجدوا، ولو أنّهم سجدوا ليوسف لسجدوا له قبل الصعود على السرير، لأنّ ذلك أدخل في التواضع.

فإن قالوا : هذا التأويل لا يطابق قوله : ﴿ يَتَأْبَتِ هَٰذَا تَأْوِيلُ رُمْيَنِي مِن قَبْلُ﴾ والمراد منه قوله : ﴿ إِنِّ رَأَيَتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوَكَبًا وَٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيَنُهُمْ لِى سَنِعِدِينَ﴾ قلنا : بل هذا مطابق له ، ويكون المراد من قوله : ﴿ وَٱلشَّمْسَ وَٱلْفَمَرَ رَأَيَنُهُمْ لِى سَنِعِدِينَ﴾ أي رأيتهم ساجدين لأجلي ، أي أنّها سجدت لله لطلب مصلحتي والسعي في إعلاء منصبي ، وإذا كان هذا محتملاً سقط السؤال ، وعندي أنّ هذا التأويل متعيّن لأنّه يبعد من عقل يوسف ودينه أن يرضى بأن يسجد له أبوه مع سابقته في حقوق الولادة والشيخوخة والعلم والدين وكمال النبوة . والوجه الثاني : في الجواب أن يقال : إنّهم جعلوا يوسف كالقبلة وسجدوا لله شكراً لنعمة وجدانه، وهذا أيضاً تأويل حسن فإنّه يقال : صلّيت للكعبة كما يقال : صلّيت إلى الكعبة . قال حسان :

وهذا يدلّ على أنّه يجوز أن يقال: فلان صلّى للقبلة، فكذلك يجوز أن يقال: سجد للقبلة، فقوله: ﴿وَخَرُواْ لَمُ سُجَدَاً﴾ أي جعلوه كالقبلة، ثمّ سجدوا لله شكراً لنعمة وجدانه.

الوجه الثالث: في الجواب أنّ التواضع قد يسمّى سجوداً كقوله: ترى الأكم فيها سجداً للحوافر . فكان المراد ههنا التواضع إلاّ أنّ هذا مشكل لأنّه تعالى قال : ﴿وَجَرُوا لَهُ سُجَدَكُهُ والخرور إلى السجدة مشعرٌ بالإتيان بالسجدة على أكمل الوجوه، وأجيب عنه بأنّ الخرور يعني به المرور فقط، قال تعالى : ﴿لَرَ يَخِرُّوا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمّيَانَهُ يعني لم يمرّوا .

الموجه المرابع: في الجواب: أن نقول: الضمير في قوله: ﴿وَخَرُوا لَمُهُ غير عائد إلى الأبوين لا محالة، وإلا لقال: وخرًا له ساجدين، بل الضمير عائد إلى إخوته وإلى سائر من كان يدخل عليه لأجل التهنئة، فالتقدير: ورفع أبويه على العرش، مبالغة في تعظيمهما وأمّا الإخوة وسائر الداخلين فخرّوا له ساجدين، فإن قالوا: فهذا لا يلائم قوله: ﴿ يَتَأَبَّتِ هَذَا تَأْوِيلُ رُمَّيْكَ مِن قَبَّلُ قلنا: إنّ تعبير الرؤيا لا يجب أن يكون مطابقاً للرؤيا بحسب الصورة والصفة من كلّ الوجوه، فسجود الكواكب والشمس والقمر تعبيره تعظيم الأكابر من النّاس له، ولاشك أنّ ذهاب يعقوب مع أولاده من كنعان إلى مصر لأجل نهاية التعظيم له، فيكفي هذا القدر في صحة الرؤيا فأمّا أن يكون التعبير مساوياً لأصل الرؤيا في الصفة والصورة فلم يقل بوجوبه أحد من العقلاء.

الوجه الخامس في الجواب: لعلّ الفعل الدالّ على التحيّة والإكرام في ذلك الوقت هو السجود، فكان مقصودهم من السجود تعظيمه وهو في غاية البعد لأنّ المبالغة في التعظيم كانت أليق بيوسف منها بيعقوب، فلو كان الأمر كما قلتم لكان من الواجب أن يسجد يوسف ليعقوب.

الوجه السادس فيه أن يقال: لعلّ إخوته حملتهم الأنفة والاستعلاء على أن لا يسجدوا له على سبيل التواضع، وعلم يعقوب أنّهم لو لم يفعلوا ذلك لصار ذلك سبباً لثوران الفتن وظهور الأحقاد القديمة بعد كمونها، فهو مع جلالة قدره وعظيم حقّه بسبب الأبوّة والشيخوخة والتقدّم في الدين والعلم والنبوّة فعل ذلك السجود حتّى يصير مشاهدتهم لذلك سبباً لزوال تلك الأنفة والنفرة عن قلوبهم.

الاترى أنَّ السلطان الكبير إذا نصب محتسباً فإذا أراد تربيته مكَّنه من إقامة الحسبة عليه ليصير

ذلك سبباً في أن لا يبقى في قلب أحد منّازعة ذلك المحتسب في إقامة الحسبة فكذا ههنا .

الوجه السابع : لعلّ الله تعالى أمر يعقوب بتلك السجدة لحكمة خفيّة لا يعرفها إلاّ هو ، كما أنّه أمر الملائكة بسجودهم لآدم لحكمة لا يعرفها إلاّ هو ، ويوسف ما كان راضياً بذلك في قلبه إلاّ أنّه لمّا علم أنّ الله أمره بذلك سكت .

ثمّ حكى تعالى أنّ يوسف لمّا رأى هذه الحالة قال: ﴿يَتَأْبَتِ هَٰذَا نَأْوِيلُ رُءْبَنَى مِن قَبَّلُ فَدً جَعَلَهَا رَبِي حَقّاً ﴾ وفيه بحثان:

الأوّل: قال ابن عبّاس: لمّا رأى سجود أبويه وإخوته له هاله ذلك واقشعرَ جلده منه وقال ليعقوب: هُذَا تَأْوِيلُ رُوْيَكَ مِن قَبَّلُ ﴾وأقول: هذا يقوّي الجواب السابع كأنه يقول: يا أبت لا يليق بمثلك على جلالتك من العلم والدين والنبوّة أن تسجد لولدك إلآ أنّ هذا أمر أمرت به وتكليف كلّفت به فإنّ رؤيا الأنبياء حقّ، فكما أنّ رؤيا إبراهيم عَظِيَّلا ذبح ولده صار سبباً لوجوب ذلك الذبح عليه في اليقظة فكذلك صارت هذه الرؤيا التي رآها يوسف وحكاها ليعقوب سبباً لوجوب ذلك السجود عليه، فلهذا السبب حكى ابن عبّاس أنّ يوسف لمّا رأى ذلك هاله واقشعر منه جلده، ولكنه لم يقل شيئاً.

**وأقول؛** لا يبعد أن يكون ذلك من تمام تشديد الله تعالى على يعقوب، كأنّه قيل له : أنت كنت دائم الرغبة في وصاله، دائم الحزن بسب فراقه، فإذا وجدته فاسجد له، فكان الأمر بتلك السجدة من تمام التشديد والله العالم بحقائق الأمور<sup>(1)</sup>.

انتهى ما أردنا إيراده من كلامه، ولا نشتغل بردّ ما حقّقه وقبوله لئلا يطول الكلام وإنّما أوردنا كلامه بطوله ليتّضح لك ما صدر عنهم ﷺ في الأخبار السالفة لتوجيه ذلك، ولعلّك لا تحتاج بعد ذلك إلى مزيد إيضاح وبيان؛ ومن الله التوفيق وعليه التكلان.

## ۱۰ – باب قصص ایوب غابتظار:

الآيات: الأنبياء: ﴿ أَبُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾ لَمُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ. مِن مُسَيِّرٍ وَمَاتَيْنَنَهُ أَهْـلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا وَذِحْرَىٰ لِلْعَبِدِينَ ﴾

ص (٣٨» وهُوَاذَكُرْ عَبْدَنَا أَيُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَشَنِي الشَّيْطَنُ بِتُعْسَبِ وَعَذَابٍ ﴿ الكُفْسَ بِخِلِكُ هَانَا مُفْنَسَلُّ بَارِدٌ وَشَرَبٌ ﴿ اللَّهُ وَوَهَبْنَا لَهُۥ أَهْلَهُمْ وَمِنْلَهُم مَعَهُمْ رَحْمَةً مِنَا وَذِكْرَى لِأُولِى الأَلْبَنبِ ﴿ وَحُذَ بِبَدِكَ ضِغْنَا فَاضْرِب بِهِ. وَلَا تَحْدَنُهُ إِنَّا وَجَدْنَهُ صَابِراً نِعْمَ الْمَبَةُ إِنَّهُ، أَوَابٌ ﴿ ﴾.

تفسير اقال الطبرسي تظنه: ﴿وَأَيْوُبَ ﴾أي واذكر أيّوب حين دعا ربّه لمّا اشتدَّت المحنة به ﴿نَي مَتَنِيَ ٱلفُّرُ ﴾أي نالني الضرّ وأصابني الجهد ﴿وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ ﴾وهذا تعريض

منه بالدعاء لإزالة ما به من البلاء<sup>(۱)</sup>.

فَيْعُسَو وَعَذَابٍ فَ أي بتعب ومكروه ومشقة ؛ وقيل : بوسوسة فيقول له : طال مرضك ولا يرحمك ربّك ؛ وقيل : بأن يذكره ما كان فيه من نعم الله تعالى وكيف زال ذلك كلّه طمعاً أن يزله بذلك فوجده صابراً مسلماً لأمر الله ؛ وقيل : إنّه اشتذ مرضه حتّى تجنّبه النّاس فوسوس الشيطان إلى النّاس أن يستقذروه ويخرجوه من بينهم ولا يتركوا امرأته التي تخدمه أن تدخل عليهم، فكان أيّوب يتأذّى بذلك ويتألّم منه، ولم يشك الألم الذي كان من أمر الله ؛ قال قتادة : دام ذلك سبع سنين، وروي ذلك عن أبي عبد الله يُشِيَّن فراكُض بِعِلكَ في أي ادفع برجلك الأرض فيمَنَن أبَرد ويُمَرَبُن وفي الكلام حذف أي فركض برجله فنبعت بركضته عين ماه ؛ وقيل : نبعت عينان فاغتسل من إحداهما فبرئ، وشرب من الأخرى فروي ؛ والمغتسل ! الموضع الذي يغتسل فيه ؛ وقيل : هو اسم للماء الذي يغتسل به فرَمُذ بِيَكَ مِنْتَن وهو مل الكف من الشماريخ وما أشبه ذلك، أي وقيل الكلام حذف أي فركض برجلة فنبعت بركضته والمغتسل ! الموضع الذي يغتسل فيه ؛ وقيل : هو اسم للماء الذي يغتسل به فرَمُذ بِيَكَ مِنْتَنَهُ فَرَيْتَ والمغتسل ! الموضع الذي يغتسل فيه ؛ وقيل : هو اسم للماء الذي يغتسل به فرمَدًا مُمَنَ مُنْقَدً وَيَرَبُ في في أن أو أنه أنبي عبد الله غليم في فري في فري في في فر فروي ؟ وي ماه الكف من الشماريخ وما أشبه ذلك، أي وقيل اله ذلك، وذلك أنه حلف على امرأته وأمر أنكره من قولها إن عوفي ليضربنها مائة جلدة، فقيل له : خذ ضيعتاً بعدد ما حلفت في أمّريه يُوم أي أي واضربها به دفعة واحدة، فإنّك إذا فعلت ذلك برّت يمينك فولًا به في في يمينك .

وروي عن ابن عبّاس أنّه قال : كان السبب في ذلك أنّ إبليس لقيها في صورة طبيب فدعته إلى مداواة أيّوب، فقال : أداويه على أنّه إذا برئ قال : أنت شفيتني، لا أريد جزاءً سواه، قالت : نعم، فأشارت إلى أيّوب بذلك، فحلف ليضربنّها ؛ وقيل : إنّها كانت ذهبت في حاجة فأبطأت في الرجوع فضاق صدر المريض فحلف ﴿إِنَّهُ َ أَوَّابُ ﴾ أي رجاع إلى الله، منقطع إليه .

وروى العياشيّ بإسناده أنّ عبّاد المكمي قال : قال لي سفيان الثوريّ : إنّي أرى لك من أبي عبد الله منزلة فاسأله عن رجل زنى وهو مريض فإن أقيم عليه الحدّ خافوا أن يموت ما يقول فيه، فسألته فقال لي : هذه المسألة من تلقاء نفسك أو أمرك بها إنسان؟ فقلت : إنّ سفيان الثوريّ أمرني أن أسألك عنها، فقال : إنّ رسول الله ينهج أتي برجل أحبن قد استسقى بطنه، وبدت عروق فخذيه، وقد زنى بامرأة مريضة، فأمر رسول الله ينهج فأتي بعرجون فيه مائة شمراخ فضربه به ضربة وخلّى سبيلهما، وذلك قوله : فوَخُذَ بِبَدِكَ مِنْعَنَا فَأَمَرِب بِهِ وَلَا تَحَدَّ

**أقول:** روى الصّدوق في الفقيه بسنده الصحيح عن الحسن بن محبوب، عن حنّان بن سدير، عن عبّاد المكيّ مثله<sup>(٣)</sup>. والحبن محرّكة: داء في البطن يعظم منه ويرم.

ا – كاء محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن عثمان النوا، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله غليَّثَلاثِ أنّه قال: إنّ الله بَجَوَيَكِ يبتلي المؤمن بكلّ بليّة ويميته بكلّ

- مجمع البيان، ج ۷ ص ١٠٦.
   مجمع البيان، ج ۸ ص ٣٦٤.
  - (۳) من لا يحضر الفقيه ج ٤ ح ٥٠٠٩.

ميتة، ولا يبتليه بذهاب عقله، أما ترى أيّوب كيف سلّط إبليس على ماله وعلى ولده وعلى أهله وعلى كلّ شيء منه ولم يسلّط على عقله، ترك له ليوحّد الله به<sup>(۱)</sup>. عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سنان مثله<sup>(٣)</sup>.

٢- كا: حميد بن زياد، عن الحسن بن محمّد الكنديّ، عن أحمد بن الحسن الميثميّ عن أبان بن عثمان، عن عبد الأعلى مولى آل سام قال: سمعت أبا عبد الله علي عن يوتى بالمرأة الحسناء يوم القيامة الّتي قد افتتنت في حسنها، فتقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى لقيت مالقيت، فيجاء بمريم عليكا فيقال: أنت أحسن أو هذه؟ قد حسّناها فلم تفتتن، ويجاء لقيت مالقيت، فيجاء بمريم عليكا فيقال: أنت أحسن أو هذه؟ قد حسّناها فلم تفتتن، ويجاء بالرجل الحسن الذي قد افتتنت في حسنها، فتقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى لقيت مالقيت، فيجاء بمريم عليكا فيقال: أنت أحسن أو هذه؟ قد حسّناها فلم تفتتن، ويجاء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى النساء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى النساء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى النساء ما لقيت؛ فيجاء بيوسف ويقال: أنت أحسن أو هذا؟ قد حسّناه فلم يفتن، ويجاء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى النساء ما لقيت؛ فيجاء بيوسف ويقال: أنت أحسن أو هذا؟ قد حسّناه فلم يفتن، ويجاء بالرجل الحسن الذي قد افتتن في حسنه، فيقول: يا ربّ حسّنت خلقي حتى لقيت من النساء ما لقيت؛ فيجاء بيوسف ويقال: أنت أحسن أو هذا؟ قد حسّناه فلم يفتن، ويجاء بصاحب القيت؛ فيجاء بيوسف ويقال: أنت أحسن أو هذا؟ قد حسّناه فلم يفتن، ويجاء بصاحب البلاء الذي قد أصابته الفتنة في بلائه فيقول: يا ربّ شددت عليّ البلاء حتى افتنت فيوتى بايوب فيقال: أبليّنك أشد أو بليّة هذا؟ فقد ابتلي فلم يفتتن<sup>(٣)</sup>.

٣ - فسي أبي، عن ابن فضال، عن عبد الله بن بحر، عن ابن مسكان، عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه إلى المنانة عن بلية أيوب عليه التي ابتلي بها في الدنيا لأي علمة كانت؟ قال: لنعمة أنعم الله عليه بها في الدنيا وأذى شكرها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس عن دون العرش، فلما صعد ورأى شكر نعمة أيوب حسده إبليس فقال: يا رب إن أيوب لم عن دون العرش، فلما صعد ورأى شكر نعمة أيوب حسده إبليس فقال: يا رب إن أيوب لم يؤد إليك شكر هذه النوب عرفي ورب الم عن ورا العرش، فلما صعد ورأى شكر نعمة أيوب حسده إبليس فقال: يا رب إن أيوب لم يؤد إليك شكر هذه النعمة إلاً بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه ما أذى إليك شكر نعمة أبداً، فسلطني على دنياه حتى تعلم أنه لا يؤدي إليك شكر نعمة أبداً، فسلطني على دنياه حتى تعلم أنه لا يؤدي إليك شكر نعمة أبداً، فقبل له: قد سلطتك على ماله وولده، قال: فانحدر إبليس فلم يبق له مالاً ولا ولداً إلا أعطبه، فازداد أيوب لله شكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على عنهم مناك وحمداً، فقال: يا رب سلطني فنفخ فيه منكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على غنمه، فسلطني على زرعه يا رب، قال: يا رب سلطني على غنمه، فازداد أيوب لله منكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على غنمه، فسلطه على غنمه شكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على غنمه، فسلطه على غنمه ما فاحترق، فازداد أيوب لله شكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على غنمه، فسلطه على غنمه ما فاحترق، فازداد أيوب لله شكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على غنمه، فسلطه على غنمه ما فاحترق، فازداد أيوب لله شكراً وحمداً، فقال: يا رب سلطني على قدمه، فسلطه على غنمه ما ولويلا يحمد الله ويشكره حتى وقع في بدنه الدود، وكانت تخرج من بدنه فيرقها ويقول لها : رجعي إلى موضعك الذي خلك فيه ما دورة وكانت تخرجه أهل القرية ما قدية والقوه على ارجعي إلى موضعك الذي خلك الله منه، ونتن حتى أخرجه أهل القرية من الموية والقوه على الوي يألم على منه من المربلة خارج القرية، وكانت أمرة مرحمة بنت يوسف بن يعقوب بن إسلمه على اله ملى اله عليهم وعليها تصدة من الناس وتأتيه بما تجده.

قال: فلمّا طال عليه البلاء ورأى إبليس صبره أتى أصحاباً له كانوا رهباناً في الجبال وقال لهم: مرّوا بنا إلى هذا العبد المبتلى فنسأله عن بليّته، فركبوا بغالاً شهباً وجاؤوا، فلمّا دنوا

- (۱) (۲) الکافي، ج ۳ ص ٦٠ باب ۷۲ ح ۹ و١٠.
- (٣) روضة الكافي الموجود مع الأصول ص ٧٨٠ ح ٢٩١.

منه نفرت بغالهم من نتن ريحه، فقرنوا بعضاً إلى بعض ثمّ مشوا إليه، وكان فيهم شابّ حدث السنّ فقعدوا إليه فقالوا : يا أيّوب لو أخبرتنا بذنبك لعلّ الله كان يهلكنا إذا سألناه وما نرى ابتلاءك بهذا البلاء الّذي لم يتبل به أحد إلاّ من أمر كنت تستره، فقال أيّوب : وعزّة ربّي إنّه ليعلم أنّي ما أكلت طعاماً إلاّ ويتيم أوضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما طاعة لله إلاّ أخذت بأشدّهما على بدني، فقال الشابّ : سوأة لكم عمدتم إلى نبيّ الله فعيّرتموه حتّى أظهر من عبادة ربّه ما كان يسترها؟ فقال الشابّ : سوأة لكم عمدتم إلى نبيّ الله فعيّرتموه حتّى أظهر من عبادة ربّه ما كان يسترها؟ فقال أيّوب : يا ربّ لو جلست مجلس الحكم منك لأدليت بحجّتي، فبعث الله إليه غمامة فقال : يا أيّوب : الربّ لو جلست مجلس الحكم منك لأدليت أناذا قريب ولم أزل، فقال : يا ربّ إنّك لتعلم أنّه لم يعرض لي أمران قطّ كلاهما لك طاعة إلا أخذت بأشدّهما على نفسي، ألم أحمدك؟ ألم أشكرك؟ الم أسبّحك؟ قال : فنودي من الغمامة بعشرة آلاف لسان : يا أيّوب من صيّرك تعبد الله والنّاس عنه غافلون؟ وتحمده وتسبّحه وتكبره والنّاس عنه غافلون؟ أتمنّ على الله بما لله المنّ فيه عليكيا؟

قال: فأخذ أيّوب التراب فوضعه في فيه، ثمّ قال: لك العتبى يا ربّ أنت الّذي فعلت ذلك بي، قال: فأنزل الله عليه ملكاً فركض برجله فخرج الماء فغسله بذلك الماء، فعاد أحسن ما كان وأطرا، وأنبت الله عليه روضة خضراء، وردّ عليه أهله وماله وولده وزرعه، وقعد معه الملك يحدّثه ويؤنسه، فأقبلت امرأته ومعها الكسر فلمّا انتهت إلى الموضع إذا الموضع متغيّر وإذا رجلان جالسان، فبكت وصاحت وقالت: يا أيّوب ما دهاك؟ فناداها آيّوب فأقبلت فلمّا رأته وقد ردّ الله عليه بدنه ونعمته سجدت لله شكراً، فرأى ذوائبها مقطوعة، وذلك أنّها سألت قوماً أن يعطوها ما تحمله إلى أيّوب من الطعام وكانت حسنة الذوابة فقالوا لها: تبيعينا ذؤابتك هذه حتّى نعطيك، فقطعتها ودفعتها إليهم، وأخذت منهم طعاماً لأيّوب، فلمّا رآها مقطوعة الشعر غضب وحلف عليها أن يضربها مائة، فأخبرته أنّه كان سببه كيت وكيت فاغتم مقطوعة الشعر غضب وحلف عليها أن يضربها مائة، فأخبرته أنّه كان سببه كيت وكيت فاغتم أيّوب من ذلك، فأوحى الله إليه: في فوعدتها إليهم، وأخذت منهم طعاماً لأيّوب، فلمّا رآها فضربها ضربة واحدة، فخرج من يمينه.

ثم قال: ﴿وَوَهَبَّنَا لَهُ أَهَلَهُ وَمَنْلَهُم مَمَهُمْ رَحْمَةً مِنَّا وَذِكْرَىٰ لِأَوْلِ ٱلْأَلْبَبِ ﴾ قال: فرد الله عليه أهله الذين ماتوا قبل البلية، ورد عليه أهله الذين ماتوا بعدما أصابهم البلاء كلّهم أحياهم الله تعالى له فعاشوا معه. وسئل أيّوب بعدما عافاه الله: أي شيء كان أشدّ عليك ممّا مرّ عليك؟ قال: شماتة الأعداء، قال فأمطر الله عليه في داره فراش الذهب وكان يجمعه فإذا ذهب الريح منه بشيء عدا خلفه فرده، فقال له جبرئيل: ما تشبع يا أيّوب؟ قال: ومن يشبع من رزق ربّه؟<sup>(1)</sup>. **بيان:** قوله: (لعل الله يهلكنا) أي لا يمكننا أن نسأل الله تعالى عن ذنبك لعلو قدرك عنده

تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٢. وروى البحراني في البرهان في تفسير ولسورة ص رواية مفصلة في أحوال
 أيوب عليه لم يذكرها المجلسي في البحار. [النمازي].

تعالى، واستعلامهم منه تعالى إمّا بتوسّط نبيّ آخر أو بأنفسهم إذ كان في تلك الأزمنة يتاتى مثل ذلك لغير الأنبياء أيضاً كما نقل، ويحتمل أن يكون سؤال العفو عن ذنبه والاستغفار له. وأدلى بحجّته أي احتجّ بها. والعتبى بالضمّ : الرجوع عن الذنب والإساءة. والركض : تحريك الرجل. قولها : (مادهاك) أي ما أصابك من الداهية والبلاء. والضغث بالكسر : الحزمة الصغيرة من الحشيش وغيره.

٤ - ع: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقتي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب، عن أبي بعير، عن أبي عمير، عن أبي يعد الله عن الذي النعمة عن أبي بعير، عن أبي عبد الله عنها قال : إنّما كانت بليّة أيّوب التي ابتلي بها في الدنيا لنعمة أنعم الله بها عليه فأدى شكرها، وكان إبليس في ذلك الزمان لا يحجب دون العرش فلما صعد عمل أيّوب بأداء شكر النعمة حسده إبليس فقال : يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤد شكر هذه النعمة إلا بما أعطيته من الدنيا، فلو حلت بينه وبين دنياه ما أدى إليك شكر نعمة، فسلطني على دنياه من الدنيا، فلو حلت بينه وبين دنياه ما أدى إليك شكر نعمة، فسلطني على دنياه تعلم أنه لا يؤد بأداء شكر النعمة حسده إبليس فقال : يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤد شكر هذه النعمة إلا بما أعطيته من الدنيا، فلو حلت بينه وبين دنياه ما أدى إليك شكر نعمة، فسلطني على دنياه ما أدى إليك شكر نعمة، فسلطني النعمة إلا أهلك كلّ ذلك وهو يحمد الله بتريّية ، ثمّ رجع إليه فقال : يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك سترة إلا أهلك كلّ ذلك وهو يحمد الله بتريّية ، منّم رجع إليه فقال : يا ربّ إنّ أيوب يعلم أنّك سترة إلا أهلك كلّ ذلك وهو يحمد الله بتريّية ، ثمّ رجع إليه فقال : يا ربّ إنّ أيوب يعلم أنّك سترة إلى دنياه التي أخذتها منه، فسلطني على بدنه حتى تعلم أنّه لا يؤدي شكر نعمة، قال بي ويت على دنياه قال : يا ربّ إنّ أيوب يعلم أنّك سترة إليه دنياه التي أخذتها منه، فسلطني على بدنه حتى تعلم أنّه لا يؤدي شكر نعمة، قال بتريّية : إليه دنياه التي أخذتها منه، فسلطني على بدنه حتى تعلم أنّه لا يؤدي شكر نعمة، قال بترة بترة فقال : قد سلطتك على بدنه ما عدا عينيه وقلبه ولسانه وسمعه، فقال أبو بصير : قال أبو عبد الله علينه : فلماتك على بدنه ما عدا عينيه وقلبه ولسانه وسمعه، فقال أبو بصير : قال أبو عبد الله علينه : فانقض ما مرد ما عدا عينيه وقلبه ولسانه وسمعه، فقال أبو بين فنفخ في منه من الم عليه الترة الماتية :

**بيان:** انقض الطائر : هوى ليقع .

<sup>0</sup> - عوابي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن عبد الله بن يحيى البصري، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي بصير قال: سألت أبا الحسن الماضي عليه عن بلية أيّوب التي ابتلي بها في الدنيا لأية علّة كانت؟ قال: لنعمة أنعم الله عليه بها في الدنيا فأدى شكرها، وكان في ذلك الزمان لا يحجب إبليس دون العرش فلمّا صعد أداء شكر نعمة أيّوب حسده إبليس ذلك الزمان لا يحجب إبليس دون العرش فلمّا صعد أداء شكر نعمة أيّوب حسده إبليس فقال: يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ إلىك شكر هذه النعمة إلاّ بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه فقال: يا ربّ إنّ أيّوب لم يؤدّ إلىك شكر هذه النعمة إلاّ بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه ما أدى إليك شكر هذه النعمة إلاّ بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه ما أدى إليك شكر نعمة أيوب ما يؤدّ إليك شكر هذه النعمة إلاّ بما أعطيته من الدنيا، ولو حرمته دنياه ما أدى إليك شكر نعمة أبداً، قال: فقيل له: إني قد سلّطتك على ماله وولده، قال: فانحدر إبليس فلم يبق له مالاً ولا ولداً إلاّ أعطبه، فلمّا رأى إبليس أنّه لايصل إلى شيء من أمره قال: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك سترد عليه دنياه التي أخذتها منه فسلّطني على ماله وولده، قال: في أبليس فله يبل الله ي شيء من أمره قال: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك سترد عليه دنياه التي أخذتها منه فسلّطني على بدنه، قال: فقيل له: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك سترد عليه دنياه التي أخذتها منه فسلّطني على بدنه، قال: فقيل له: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك سترد عليه دنياه التي أخذتها منه فسلّطني على بدنه، قال: فقيل له: يا ربّ إنّ أيّوب يعلم أنّك سترد عليه دنياه التي أخذتها منه فسلّطني على بدنه، قال: فقيل له: يا ربّ إن يقوب يعلم أنك سترد عليه ولسانه وعينيه وسمعه، قال: فانحدر إبليس متعجلاً يا ربّ إن أيّوب يعلم أنك سترد عليه ولسانه وعينيه وسمعه، قال: فانحدر إبليس معجلاً يا ربّ إلي قال الما على بدنه، ما خلا قلبه ولين أيّوب، فلما اشتد به البلاء وكان في أخر يا مي قادة أن تدركه رحمة الربّ يتريّي فنه ما أحداً ابتلي بمثل هذه البلة إلا لسريرة سوء، فعما بليه الما محرا في أخر في أخر في أخل فعاد ذلك ناجى أيّوب ربّه يتريّي فقال: ربّ فعلك أسررت سوءاً في أذي النه، قال: فعند ذلك ناجى أيّوب ربّه يقال: وبنّ فقال: ربّ يتريّي المي ما ما ما ما أحدا أحل فعند ذلك ناجى أيّوب ربة فعال: وبن ما ما ما مله مأحد ذلك ناجى أيوب ربة يتريّي المر

(۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۹۵ باب ۲۵ ح ۱.

ابتليتني بهذه البليّة وأنت أعلم أنّه لم يعرض لي أمران قطّ إلاّ ألزمت أخشنهما على بدني ، ولم آكل أكلة قطّ إلاّ وعلى خواني يتيم ، فلو أنّ لي منك مقعد الخصم لأدليت بحجّتي ، قال فعرضت له سحابة فنطق فيها ناطق فقال : يا أيّوب أدل بحجّتك ، قال : فشدّ عليه مئزره وجثا على ركبتيه فقال : ابتليتني بهذه البليّة وأنت تعلم أنّه لم يعرض لي امران قطّ إلاّ ألزمت أخشنهما على بدني ، ولم آكل أكلة من طعام إلاّ وعلى خواني يتيم ، قال : فقيل له : يا أيّوب من حبّب إليك الطاعة ؟ قال : فأخذ كفاً من تراب فوضعه في فيه ثمَّ قال : أنت يا رب<sup>(۱)</sup>.

٦ **- فس: محمّد بن جعفر، عن محمّد بن عيسى بن زياد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير** وغيره، عن أبي عبد الله تلايئيلا في قول الله : ﴿وَءَاتَيْنَـهُ أَهْـلَهُ وَمِثْلَهُم مَعَهُمُ ﴾ قال أحيى الله له أهله الذين كانوا قبل البليّة، وأحيى له أهله الذين ماتوا وهو في بليّة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الشيخ الطبرسيّ : قال ابن عبّاس وابن مسعود : ردّ الله سبحانه عليه أهله الّذين هلكوا بأعيانهم، وأعطاه مثلهم معهم، وكذلك ردّ الله عليه أمواله ومواشيه بأعيانها، وأعطاه مثلها معها، وبه قال الحسن وقتادة وهو المرويّ عن أبي عبد الله ظلِيَّالاً ؛ وقيل : إنّه خير أيّوب فاختار إحياء أهله في الآخرة ومثلهم في الدنيا فأوتي على ما اختار، عن عكرمة ومجاهد.

وقال وهب : كان له سبع بنات وثلاثة بنين؛ وقال ابن يسار : سبعة بنين وسبع بنات انتهى . وقال البيضاويّ : بأن ولد له ضعف ما كان، أو أُحيي ولده وولد له منهم نوافل انتهى<sup>(٣)</sup> . وروى بعض المفسّرين عن ابن عبّاس أنّ الله تعالى ردّ على المرأة شبابها فولدت له ستّة وعشرين ذكراً، وكان له سبعة بنين وسبع بنات أحياهم الله له بأعيانهم .

٧-كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد والحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن هارون بن خارجة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليظير في قول الله بتخريك : ﴿ وَمَاتَيْنَتُهُ أَهْلُهُمُ وَمِثْلَهُم مَّمَهُمُ فَ قلت : ولده كيف أبي مثلهم معهم؟ قال : أحيي له من ولده الذين كانوا ماتوا قبل ذلك بآجالهم مثل الذين هلكوا يومند<sup>(3)</sup>.

٨ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الوشّاء، عن درست قال: قال أبو عبد الله ظلِّظَلا: إنَّ أيَّوب ابتلي من غير ذنب<sup>(ه)</sup>.

٩-ع: بهذا الإسناد عن الوشاء، عن فضل الأشعري، عن الحسين بن مختار، عن أبي

- علل الشرائع، ج ١ ص ٩٦ باب ٦٥ ح ٥.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٩ ما ٤٠
   تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٢٤.
   روضة الكافي الموجود مع الأصول ص ٧٩١ ح ٣٥٤.
  - (٥) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٥ باب ٦٥ ح ٢.

بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ابتلي أيّوب سبع سنين بلا ذنب<sup>(۱)</sup>. ل: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الوشّاء مثله. «ص ٣٩٩ باب ٧ ح ١٠٧». **بيان:** ما دلّت عليه الرواية من كون مدّة ابتلائه ﷺ سبع سنين هو المعتمد، وقال البيضاويّ: ثماني عشرة سنة أو ثلاث عشرة سنة أوسبعاً وسبعة أشهر وسبع ساعات. ١٠ – ع: بهذا الإسناد عن فضل الأشعريّ، عن الحسن بن الربيع، عمّن ذكره، عن أبي

عبد الله على بهدا المساد عن فصل الاستعري، عن الحسن بن الربيع، عمن ذكره، عن ابي عبد الله علي قال: إنَّ الله تبارك وتعالى ابتلى أيوب علي اللاذنب، فصبر حتّى عيّر وإنَّ الأنبياء لا يصبرون على التعيير<sup>(٢)</sup>.

١١ - دعوات الراوندي، قال النبيّ ﷺ : أوحى الله إلى أيّوب ﷺ : هل تدري ما ذنبك إليّ حين أصابك البلاء؟ قال : لا، قال : إنّك دخلت على فرعون فداهنت في كلمتين<sup>(٣)</sup>.

١٢ – وعن ابن عبّاس أنّ امرأة أيّوب قالت له يوماً : لو دعوت الله أن يشفيك، فقال : ويحك كنّا في النعماء سبعين عاماً فهلمّ نصبر في الضرّاء مثلها ، قال : فلم يمكث بعد ذلك إلاّ يسيراً حتّى عوفي<sup>(٤)</sup>.

١٣ - ل: القطّان، عن السكّريّ، عن الجوهريّ، عن ابن عمّارة، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عني قال: إنّ أيّوب ابنلي سبع سنين من غير ذنب، وإنّ الأنبياء لا يذنبون، لأنّهم معصومون مطهّرون لا يذنبون ولا يزيغون ولا يرتكبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً. وقال عليتي : إنّ أيّوب من جميع ما ابنلي به لم تنتن له رائحة، ولا قبحت له صورة، ولا رقال عليتي : إنّ أيّوب من جميع ما ابنلي به لم تنتن له رائحة، ولا قبحت له صورة، ولا مخرجت منه مدة من دم ولا قيح، ولا استوحش منه أحد شاهده، ولا تعرجت منه مدة من دم ولا قيح، ولا استقذره أحد رآه، ولا استوحش منه أحد شاهده، ولا حرجت منه مدة من دم ولا قيح، ولا استقذره أحد رآه، ولا استوحش منه أحد شاهده، ولا عليه، وإنّما اجتنبه النّاس لفقره وضعفه في ظاهر أمره لجهلهم بما له عند ربّه تعالى ذكره من التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم : أعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم : أعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : أعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : أعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : أعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل فالأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : اعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : أمية المتناء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : أعظم النّاس بلاء الأنبياء، ثمّ الأمثل، وإنّما التأييد والفرح، وقد قال النبيّ عنهم: : المحماح ملى مني شاهدوه، وليه للمثل، وإنّما منه بنّى من الله تعالى متى شاهدوه، وليستدلّوا بذلك على أساهدوا ما أراد الله أن يوصله إليه من عظائم نعمه تعالى متى شاهدوه، وليلا يحتقروا ضمي أنّما الثلوب من على متى شاهدوه، ولنبيتدلّوا بذلك على أنّ الثواب من الله تعالى ذكره على ضرين : استحقاق واختصاص، ولئلا يحتقروا ضل، وإنّما ما أنّ الثوا، من على من يشاء أنّ الثواب من الله تعالى ذكره على ضرين : استحقاق واختصاص، ولئلا يحتقروا ضي من يشاء أنّ الثواب من الله تعالى ذكره على ضرمن المرضه، وليعلموا ألمن ماء، ورستما، ويشفي من يشاء ولمن شاء، وهو عنّيناه، ويما مامه، ويله قوة، ولا ميأمرة، وللما مام وحكم في أعلم ألاما، وسمن ما

(۱) – (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۹۵ باب ٦٥ ح ٤. (۳) دعوات الراوندي، ص ۱۲۳. (٤) دعوات الراوندي، ص ۱٦٥. (٥) الخصال، ص ۳۹۹ باب السبعة ح ۱۰۸. **بيان؛** هذا الخبر أوفق بأصول متكلّمي الإماميّة من كونهم ﷺ منزّهين عمّا يوجب تنفّر الطباع عنهم، فيكون الأخبار الأخر محمولة على التقيّة، موافقة للعامّة فيما روو،، لكنّ إقامة الدليل على نفي ذلك عنهم مطلقاً ولو بعد ثبوت نبوّتهم وحجّيّتهم لا يخلو من إشكال، مع أنّ الأخبار الدالة على ثبوتها أكثر وأصحّ وبالجملة للتوقّف فيع مجالّ.

قال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في كتاب تنزيه الأنبياء : فان قيل : أفتصحّحون ما روي من أنّ الجذام أصابه حتّى تساقطت أعضاؤه؟ قلنا : أمّا العلل المستقذرة الّتي تنفر من رآها وتوحشه كالبرص والجذام فلا يجوز شيء منها على الأنبياء عليي لما تقدّم ذكره، لأنّ النفور ليس بواقف على الأمور القبيحة، بل قد يكون من الحسن والقبيح معاً، وليس ينكر أن يكون أمراض أيّوب عليي وأوجاعه ومحنته في جسمه ثمّ في أهله وماله بلغت مبلغاً عظيماً تزيد في الغمّ والألم على ما ينال المجذوم، وليس ينكر تزايد الألم فيه، وإنّما ينكر ما التفير <sup>(1)</sup>

اخذ **عن عليّ بن الحسين ﷺ** قال: أخذ النّاب عن آبانه، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: أخذ النّاس ثلاثة من ثلاثة : أخذوا الصبر عن أيّوب، والشكر عن نوح، والحسد عن بني يعقوب<sup>(٢)</sup>.

10 – ها: الحسين بن إبراهيم القزويني، عن محمّد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم عن أبي عبد الله عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن دعا ربّه : يا ربّ كيف ابتليتني بهذا البلاء الذي عبد الله عليّ إلى أمران قط كلاهما لك طاعة إلا الذي لم تبتل به أحداً؟ فوعزّتك إنّك تعلم أنّه ما عرض لي أمران قط كلاهما لك طاعة إلا عملت بأسدّهما على بدني، قال: فنودي : ومن فعل ذلك بك يا أيّوب؟ قال فأخذ التراب فوضعه على رأسه ثمّ قال: أنت يا رب<sup>(٣)</sup>.

١٦ – كاء عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن فضالة، عن رفاعة قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: إنّ الله عَرَيَجَ لمّا عافى أيّوب علي نظر إلى بني إسرائيل قد ازدرعت، فرفع طرفه إلى السماء فقال: إلهي وسيّدي عبدك أيّوب المبتلى عافيته ولم يزدرع شيئاً، وهذا لبني إسرائيل زرع، فأوحى الله عَرَيَجَ إليه يا أيّوب خدْ من سبحتك كفاً ولم يزدرع شيئاً، وهذا لبني إسرائيل زرع، فأوحى الله عَرَيَجَ كله عافية ومن من أحده من المبتلى عافيته ولم يزدرع شيئاً، وهذا لبني إسرائيل قد ازدرعت، فرفع طرفه إلى السماء فقال: إلهي وسيّدي عبدك أيّوب المبتلى عافيته ولم يزدرع شيئاً، وهذا لبني إسرائيل زرع، فأوحى الله عَرَيَجَة إليه يا أيّوب خد من سبحتك كفاً ولم يزدرع شيئاً، وهذا لبني إسرائيل زرع، فأوحى الله عمية كله عليه إليه يا أيّوب خذ من سبحتك كفاً فابذره، وكانت سبحته فيها ملح، فأخذ أيوب عليه كماً منها فبذره فخرج هذا العدس، وأنتم تسمّونه الحمص ونحن نسمّيه العدس<sup>(ع)</sup>.

**بيان:** (من سبحتك) في أكثر النسخ بالحاء المهملة، وفيه بعد إلاّ أن يقرأ الملح بضمّ الميم جمع الأملح وهو بياض يخالطه سواد، وفي بعضها بالخاء المعجمة وهو أظهر.

- (١) تنزيه الأنبياء، ص ٦١.
- (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤٩ باب ٣١ ح ١٦٤.
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ٦٦٢ مجلس ٣٥ ح ١٣٨٠.
    - (٤) الکافي، ج ٦ ص ١٠٨٠ باب ٢٦٤ ح ٢.

١٧ - مع: معنى أيّوب من آب يؤوب وهو أنّه يرجع إلى العافية والنعمة والأهل والمال والولد بعد البلاء<sup>(١)</sup>.

1۸ - ص: قال الصادق ﷺ : ما سأل أيوب العافية في شيء من بلائه<sup>(٢)</sup>.

1٩ – ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن يزيد، عن الحسن بن عليّ، عن داود بن سرحان، عن أبي عبد الله عليّ قال : ذكر أيّوب عليّ فقال : قال الله جلّ جلاله : إنّ عبدي أيّوب ما أنعم عليه بنعمة إلاّ ازداد شكراً، فقال الشيطان لو نصبت عليه جلاله : إنّ عبدي أيّوب ما أنعم عليه بنعمة إلاّ ازداد شكراً، فقال الشيطان لو نصبت عليه البلاء فابتليته كيف صبره؟ فسلّطه على إبله ورقيقه فلم يترك له شيئاً غير غلام واحد، فأتاه الغلام فقال : يا أيّوب ما أنعم عليه إبله ورقيقه فلم يترك له شيئاً غير غلام واحد، فأتاه الغلام فقال : يا أيّوب ما بقي من إبلك ولا من رقيقك أحد إلاّ وقد مات، فقال أيّوب : الغلام فقال : يا أيّوب ما بقي من إبلك ولا من رقيقك أحد إلاّ وقد مات، فقال أيّوب : الحمدلله الذي أعطاه، والحمدلله الذي أخذه؛ فقال الشيطان : إنّ خيله أعجب إليه فسلّط عليها فلم يبق منها شيء إلاّ هلك، فقال أيّوب : الحمدلله الذي أعطى والحمد لله الذي أخذه فقال الشيطان : إنّ خيله أعجب إليه فسلّط عليها فلم يبق منها شيء إلاّ هلك، فقال أيّوب : الحمدلله الذي أعطى والحمد لله الذي أخذه فقال الشيطان : إنّ خيله أعجب إليه فسلّط وكذلك ببقره وغنمه ومزارعه وأرضه وأهله وولده حتى مرض مرضاً شديداً فأتاه أصحاب له وكذلك ببقره وغنمه ومزارعه وأرضه وأهله وولده حتى مرض مرضاً شديداً فأتاه أصحاب له وكذلك ببقره وغنمه ومزارعه وأرضه وأهله وولده حتى مرض مرفاً شديداً فاتاه أصحاب له وكذلك ببقره وغنمه ومزارعه وأرضه وأهله وولده حتى مرض مرفاً شديداً فأتاه أصحاب له وكذلك ببقره وغنمه ومزارعه وأرضه وأهله وولده حتى مرض مرفاً شديداً فأتاه أصحاب له وكذلك بلقره وغنمه ومزارعه وأرضه وأهله وعله عليه أحداً فابتلاك الله من أحدان منك، فلعل هذا وكذله يرتبو وما كان أحد من النّاس في أنفسنا ولا خير علانية خيراً عندنا منك، فلعل هذا الشيء كنت أسررته فيما بينك وبين ربّك لم تطلع عليه أحداً فابتلاك الله من أحله؟ فجزع جزعاً شالي ودعا ربه فشفاه الله منا الذي أله من قليل أو كثير في الدنيا. قال: وسألته شديداً ودعا ربة فرفاه الله تعالى وردّ عليه ماكان له من قليل أو كثير في الدنيا. قال: وسألته من قوله تعالى : ﴿ وَرَوَبَعْنَهُمُ مَعْمَهُ رَحْمَةًا منه منه منهما من ألها، أحله ماكان له من قليل أو كثير في الدنيا. قال: وسألته من قوله تعالى : أذوا مانوا مانوا مانواله.

٢٠ **– ل، ع، ن: في أسئلة الشاميّ عن أمير المؤمنين غليِّثَلا أنّه قال يوم الأربعاء يعني آخر** الشهر ابتلى الله أيّوب بذهاب ماله وولده<sup>(٤)</sup>.

٢١ – ص بالإسناد إلى الصدوق عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله علي قال: لمّا طال بلاء أيّوب ورأى إبليس صبره أتى إلى أصحاب له كانوا رهباناً في الجبال، فقال لهم: مروا بنا إلى هذا العبد المبتلى نسأله عن بليّته، قال: فركبوا وجاؤوه فلمّا قربوا منه نفرت بغالهم فقرّبوها بعضاً إلى بعض ثمّ الله عن بليّته، قال: فركبوا وجاؤوه فلمّا قربوا منه نفرت بغالهم فقرّبوها بعضاً إلى بعض ثمّ بنأله عن أبي عبد الله علي أيوب ورأى إبليس عبره أتى إلى أصحاب له كانوا رهباناً في الجبال، فقال لهم: مروا بنا إلى هذا العبد المبتلى نسأله عن بليّته، قال: فركبوا وجاؤوه فلمّا قربوا منه نفرت بغالهم فقرّبوها بعضاً إلى بعض ثمّ مشوا إليه، وكان فيهم شابّ حدث فسلموا على أيّوب وقعدوا وقالوا: يا أيّوب لو أخبرتنا بذنبك فلا نرى تبتلي بهذا البلاء إلاً لأمر كنت تسرّه، قال أيّوب على عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض لي أمران كلاهما أنّي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض م ألى نبيّ الله فنفتموه أنتي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يتيم أو ضعيف يأكل معي، وما عرض م ماي أمران كلاهما أي ما أكلت طعاماً قط إلاً ومعي يعنيم أله أله ما أكل معي، وما على أي أمران كالهما ما ما أكل م عمدتم إلى نبيّ ألله فنفتموه أنتي ما أخذ ما ما كان يستره؟ فعند ذلك دعا ربّه وقال: رب وألى ما من عادة ربة ما كان يستره؟ فعند ذلك دعا ربّه وقال: رب ألى أي من ما مر عليك؟ قال أريسي وقال: قبل لأيوب عليك؟ مما عافاه الله تعالى: أي شيء ألمة ما مر عليك؟ قال:

- معاني الأخبار، ص ٥٠.
   (۲) (۳) قصص الأنبياء، ص ١٣٩.
- (٤) الخصال، ص ٣٨٨ باب السبعة ح ٧٨، وعلل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢٢ باب ٣٨٥ ح ٤٤، وعيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٤ باب ٢٤ ح ١.

شماتة الأعداء (1).

٣٢ - ص – بهذا الإسناد عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال : أمطر الله على أيّوب من السماء فراشاً من ذهب، فجعل أيّوب يأخذ ما كان خارجاً من داره فيدخله داره، فقال جبرئيل ﷺ : أما تشبع يا أيّوب؟ قال : ومن يشبع من فضل ربّه<sup>(٢)</sup>.

٢٣ - ص: بالإسناد عن الصدوق، بإسناده عن وهب بن منبَّه إنَّ أيَّوب كان في زمن يعقوب بن إسحاق صلوات الله عليهم وكان صهراً له تحته ابنة يعقوب يقال لها إليا ، وكان أبوه ممّن آمن بإبراهيم غُليَّهُ ، وكانت أمَّ أيّوب ابنة لوط، وكان لوط جدَّ أيّوب صلوات الله عليهما أبا أمَّه، ولمَّا استحكم البلاء على أيَّوب من كلَّ وجه صبرت عليه امرأته، فحسدها إبليس على ملازمتها بالخدمة، وكانت بنت يعقوب، فقال لها: ألست أخت يوسف الصديق عَلِّي الله الله الله الله الله الجهد؟ وما هذه البلية التي أراكم فيها؟ قالت : هو الَّذي فعل بنا ليؤجرنا بفضله علينا، لأنَّه أعطاه بفضله منعماً، ثمَّ أخذه ليبتلينا، فهل رأيت منعماً أفضل منه؟ فعلى إعطائه نشكره، وعلى ابتلائه نحمده، فقد جعل لنا الحسنيين كلتيهما، فابتلاه ليرى صبرنا، ولا نجد على الصبر قوَّة إلاَّ بمعونته وتوفيقه، فله الحمد والمنَّة ما أولانا وأبلانا، فقال لها : أخطأت خطاءً عظيماً ليس من ههنا ألحّ عليكم البلاء، وأدخل عليها شبهاً دفعتها كلُّها، وانصرفت إلى أيُّوب عَلِيَّ مسرعة وحكت له ما قال اللَّعين، فقال أيُّوب : القائل إبليس، لقد حرص على قتلي إنَّى لأقسم بالله لأجلدنِّك مائة - لمَ أصغيت إليه – إن شفاني الله . قال وهب : قال ابن عبّاس : فأحيى الله لهما أو لادهما وأموالهما وردّ عليه كلَّ شيء لهما بعينه، وأوحى الله تعالى إليه : ﴿ وَخُذَ بِيَدِكَ ضِغْثًا فَأُسْرِبٍ بَهِ. وَلَا تَحْنَتُ فأخذ ضغثاً من قضبان دقاق من شجرة يقال لها الثمام فبرَّ به يمينه وضربها ضربةً واحدةً، وقيل: أخذ عشرةً منها فضربها بها عشر مرّات، وكان عمر أيّوب ثلاثاً وسبعين قبل أن يصيبها البلاء فزادها الله مثلها ثلاثاً وسبعين سنة أخرى<sup>(٣)</sup>.

**بيان،** قال البيضاويّ: روي أنّ امرأته ماخير بنت ميشا بن يوسف، أو رحمة بنت إفرائيم ابن يوسف<sup>(٤)</sup>.

٢٤ - صاء روي أنّ أيّوب عَلِيَّة لمّا جهده البلاء قال : لأقعدنّ مقعد الخصم، فأوحى الله إليه : تكلّم، فجئا على الرماد فقال : يا ربّ إنّك تعلم أنّه ما عرض لي أمران قطّ كلاهما لك رضى إلاّ اخترت أشدّهما على بدني، فنودي من غمامة بيضاء بستّة آلاف ألف لغة : فلمن المن؟ فوضع الرماد على رأسه وخرّ ساجداً ينادي : لك المن سيّدي ومولاي، فكشف الله ضرّه<sup>(ه)</sup>.

- قصص الأنبياء، ص ١٤٠.
   (٢) (٢) قصص الأنبياء، ص ١٤١.
  - (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٨.
     (٥) فقه الرضا، ص ٣٧٢.

٢٥ - **ين:** الحسن بن عليّ الخزّاز، عن أبي الحسن ﷺ قال: سمعته يقول: إن أيّوب النبيّ ﷺ قال: يا ربّ ما سألتك شيئاً من الدنيا قط – وداخله شيء – فأقبلت إليه سحابة حتّى نادته: يا أيّوب من وفقك لذلك؟ قال: أنت يا ربّ<sup>(١)</sup>.

تذييل: قال السيّد قدّس سرّه في كتاب تنزيه الأنبياء - فإن قيل - فما قولكم في الأمراض والمحن الَّتي لحقت نبيّ الله أيّوب عَظِيَّلا أوليس قد نطق القرآن بأنّها كانت جزاءً على ذنب في قوله : ﴿ إَنِي مَسَّنِيَ الشَّيْطَنُ بِنُمَسٍ وَعَذَابٍ ﴾ والعذاب لا يكون إلاّ جزاءً كالعقاب، والآلام الواقعة على سبيل الامتحان لا تسمّى عذاباً ولا عقاباً أوليس قد روى جميع المفسّرين أنّ الله تعالى إنّما عاقبه بذلك البلاء لتركه الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر وقصّته مشهورة يطول شرحها :

**الجواب؛** قلنا : أمّا ظاهر القرآن فليس يدلّ على أنّ أيّوب علي على عن أيّد أيّد عبداً نوّل بما نزل به من المضارّ، وليس في ظاهره شيء ممّا ظنّه السائل لأنّه تعالى قال : ﴿وَأَذَكُرْ عَبْدَاً أَقُرْبَ إِذَ كَادَى رَبَّهُ أَنِي مَسَّى النَّيْطَنُ يُعْتَب وَعَذَاب والنصب هو التعب، وفيه لغتان : فتح النون والصّاد، وضمّ النون وتسكين الصّاد، والتعب هو المضرّة الّتي لا تختص بها العقاب، وقد تكون على سبيل الاختبار والامتحان، فأمّا العذاب فهو أيضاً يجري مجرى المضارّ الّتي لا يختص إطلاق ذكرها بجهة دون جهة، ولهذا يقال للظالم المبندي بالظلم : إنّه معذّب ومضرّ ومؤلم، وربّما قبل : معاقب على سبيل المجاز، وليس لفظة العذاب بجارية مجرى لفظة العقاب، لأنّ لفظة العقاب يقتضي بظاهرها الجزاء، لأنّها من التعقيب والمعاقبة، ولفظة العقاب، لأنّ لفظة فأمّا إضافته ذلك إلى الشيطان وإنّما أضاف إليه ماكان يستضرّ من وسوسته ويتعب به من تذكيره له ما كان فيه من النّعم والعافية والرخاء، ودعاته له إلى التصجر والتبرُّم بما هو عليه، ولأنّه له ما كان فيه من النّعم والعافية والرخاء، ودعاته له إلى التضجر والتبرُّم بما هو عليه، ولائه ولائة إضافته ذلك إلى الشيطان وإنّما أضاف إليه ماكان يستضرّ من وسوسته ويتعب به من تذكيره له ما كان فيه من النّعم والعافية والرخاء، ودعاته له إلى التصجر والتبرُّم بما هو عليه، ولأنّه له ما كان فيه من النّعم والعافية والرخاء، ودعاته له إلى التصجر والتبرُّم بما هو عليه، ولأنّه ويخرجوه من بينهم، وكلّ هذا ضرر من جهة اللّعين إبليس.

وقد روي أنّ زوجته غليمًا كانت تخدم النّاس في منازلهم وتصير إليه بما يأكله ويشربه وكان الشيطان يلقي إليهم أنّ داءه يعدي، ويحسّن إليهم تجنّب خدمة زوجته من حيث كانت تباشر قروحه وتمس جسده، وهذه مضارّ لاشبهة فيها، فأمّا قوله تعالى في سورة الأنبياء: ووَأَنُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُ أَنِي مَسَّنِي ٱلعُنُرُ وَأَنَتَ أَرْحَمُ ٱلزَّحِينَ (لَكُمُ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ. مِن مُسَرِّرُ وَءَانَيْنَنَهُ أَهْـلَهُ وَمِثْلَهُم مَّمَهُمْ رَحْمَة مِنْ عِندِنَا وَذِحَرَىٰ لِلْعَبِدِينَ (تَكُم يقتضي ما ذكروه، لأنّ الضرّ هو الضرر الذي قد يكون محنة كما يكون عقوبة فأمّا ما روي في هذا الباب عن جملة المفسّرين فممّا لا يلتفت إلى مثله، لأنّ هؤلاء لا يزالون يضيفون إلى

ربُّهم تعالى وإلى رسله ١٩٠٠ كلَّ قبيح، ويقرفونهم بكلَّ عظيم، وفي روايتهم هذه السخيفة ما إذا تأمَّله المتأمَّل علم أنَّه موضوع باطل مصنوع، لأنَّهم رووا أنَّ الله تعالى سلَّط إبليس على مال أيُّوب ٢٠٠٠ وغنمه وأهله، فلمَّا أهلكهم ودمَّر عليهم ورأى صبره وتماسكه قال إبليس لربّه: يا ربّ إنَّ أيّوب قد علم أنَّه ستخلف له ماله وولده فسلّطني على جسده، فقال: قد سلَّطتك على جسده إلاَّ قلبه ويصره، قال: فأتاه فنفخه من لدن قرنه إلى قدمه فصار قرحة واحدة، فقذف على كناسة لبني إسرائيل سبع سنين وأشهراً يختلف الدوات في جسده إلى شرح طويل نصون كتابنا عن ذكر تفصيله، فمن يقبل عقله هذا الجهل والكفر كيف يوثق بروايته؟ ومن لا يعلم أنَّ الله تعالى لايسلُّط إبليس على خلقه وأنَّ إبليس لا يقدر على أن يقرح الأجساد ولا أن يفعل الأمراض كيف يعتمد روايته؟ فأمَّا هذه الأمراض النازلة بأيُّوب عَلِيَتَهِ: فلم يكن إلا اختباراً وامتحاناً وتعريضاً للثواب بالصبر عليها والعوض العظيم النفيس في مقابلتها، وهذه سنَّة الله تعالى في أصفياته وأولياته، فقد روي عن الرسول ﷺ أنَّه قال – وقد ستل أيّ النّاس أشدّ بلاءً؟ - فقال : ١٠ لأنبياء ثمّ الصالحون ثمّ الأمثل فالأمثل من الناس . فظهر من صبره على محنته وتماسكه ما صار إلى الآن مثلاً حتّى روي أنّه كان في خلال ذلك كلَّه شاكراً محتسباً ناطقاً بما له فيه من المنفعة والفائدة، وأنَّه ما سمعت له شكوى ولا تفوَّه بتضجّر ولا تبرّم، فعوَّضه الله تعالى مع نعيم الآخرة العظيم الدائم أن ردّ عليه ماله وأهله وضاعف عددهم في قوله : ﴿ وَءَاتَيْنَنَهُ أَهْلَهُمْ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمُ ﴾ وفي سورة ص : ﴿ وَوَهَنَا لَهُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم نَّعَهُمُ ثُمَّ مُسْحٍ ما به وشفاء وعافاه، وأمره على ما وردت به الرواية يركض رجله الأرض فظهرت عين اغتسل منها فتساقط ما كان على جسده من الداء، قال الله: ﴿ أَرْكُضُ بِبِعَلِكَ هَٰذَا مُعْتَسُلُ بَارِدٌ وَبَنَرَكُ والركض هو التحريك، ومنه ركضت الدابَّة. انتهى كلامه أعلى الله مقامه<sup>(1)</sup>.

**أقول:** لا أعرف وجهاً لهذا الإنكار الفظيع والتشنيع على تلك الرواية، ولا أعرف فرقاً بين ما صدر من أشقياء الإنس بالنسبة إلى الأنبياء حيث خلاهم الله مع إرادتهم بمقتضى حكمته الكاملة ولم يمنعهم عنها وبين ما نقل من تسليط إبليس في تلك الواقعة، والجواب مشترك، نعم لا يجوز أن يتسلّط الشيطان على أديانهم كما دلّت عليه الآيات، وأمّا الأبدان فلم يقم دليل على نفي تسلّطه عليها أحياناً لضرب من المصلحة، وكيف لا وهو الذي يغري جميع الأشرار في قتل الأخيار وإضرارهم، وأيضاً أيّ دليل قام على امتناع قدرة إبليس على فعل يوجب تقريح الأجساد وحدوث الأمراض، وأيّ فرق بين الشياطين والإنس في ذلك؟ نعم لو قيل بعدم ثبوت بعض الخصوصيّات من جهة الأخبار لأمكن ذلك لكنّ الحكم بنفيها بمجرد الاستبعاد غير موجّه والله يعلم.

(۱) تنزيه الأنبياء، ص ٦١.

تكملة، قال الثعلبيّ في العرائس : قال وهب وكعب وغيرهما من أهل الكتاب : كان أيّوب النبيّ عَلَيْ الله من الروم، وكان رجلاً طويلاً عظيم الرأس، جعد الشعر، حسن العينين والخلق، قصير العنق، غليظ الساقين والساعدين، وكان مكتوباً على جبهته : المبتلى الصابر، وهو أيّوب بن أموص بن رازخ بن روم بن عيص بن إسحاق بن إبراهيم ؛ وكانت أمّه من ولد لوط بن هاران عليمي ، وكان الله تعالى قد اصطفاه ونبّاًه وبسط عليه الدنيا، وكانت له البئنة من أرض الشام كلّها سهلها وجبلها بما فيها، وكان له فيها من أصناف المال كلّه من الإبل والبقر والخيل والغنم والحمر ما لا يكون للرجل أفضل منه في العدَّة والكثرة، وكان له بها خمسمائة من أرض الثنام ولله منها الا يكون للرجل أفضل منه في العدَّة والكثرة، وكان له بها خمسمائة فذان يتبعها خمسمائة عبد، لكلّ عبد امرأة وولد ومال، وتحمل آلة كلّ فذان أتان، لكلّ أتان ولد وكان براً تقياً رحيماً بالمساكين، يكفل الأرامل والأيتام، ويكرم الضيف، ويبلغ ابن السبيل، وكان براً تقياً رحيماً بالمساكين، يكفل الأرامل والأيتام، ويكرم الضيف، ويبلغ ابن السبيل، وكان براً تقياً رحيماً بالمساكين، يكفل الأرامل والأيتام، ويكرم الضيف، ويبلغ ابن السبيل، وكان شاكراً لأنعم الله تعالى، مؤدياً لحق الله تعالى أعطاه أهلاً وولداً من رجال ونساء وكان شاكراً لأنعم الله تعالى، مؤدياً لحق الله تعالى، قد امتنع من عدو الله أبيل ال يصيب منه ما وكان شاكراً لأنعم الله تعالى، مؤدياً أول والايتام، ويكرم الضيف، ويبلغ ابن السبيل، من أهل الغنى من الغرة والغفلة والسهو والتشاغل من أمر الله تعالى بما هو فيه من الدنيا وكان معه ثلاثة قد آمنوا به وصدقوه وعرفوا فضله : رجل من أهل اليمن يقال له اليفن، ورجلان

قال وهب: إنَّ لجبرتيل ﷺ بين يدي الله تعالى مقاماً ليس لأحد من الملائكة في القربة والفضيلة، وإنَّ جبرئيل هو الَّذي يتلقَّى الكلام، فإذا ذكر الله تعالى عبداً بخير تلقَّاه جبرئيل، ثمّ لقّاه ميكائيل وحوله الملاتكة المقرّبون حافّين من حول العرش، فإذا شاع ذلك في الملائكة المقرّبين شاعت الصلوات على ذلك العبد من أهل السماوات، فإذا صلّت عليه ملائكة السماوات هبطت عليه بالصلوات إلى ملائكة الأرض وكان إبليس لعنه الله لا يحجب عن شيء من السماوات، وكان يقف فيهنَّ حيثما أراد، ومن هناك وصل إلى آدم حين أخرجه من الجنَّة، فلم يزل على ذلك يصعد في السماوات حتَّى رفع الله تعالى عيسى بن مريم ﷺ فحجب من أربع، وكان يصعد في ثلاث فلمًا بعث الله تعالى محمداً ﷺ حجب من الثلاث الباقية فهو وجنوده محجوبون من جميع السماوات إلى يوم القيامة إلاً من استرق السمع فأتبعه شهاب ثاقب، قال: فلمّا سمع إبليس تجاوب الملائكة بالصلوات على أيّوب عُظِيَّةٍ وذلك حين ذكره الله تعالى وأثنى عليه فأدركه البغي والحسد فصعد سريعاً حتّى وقف من السماء موقفاً كان يقفه، فقال: يا إلهي نظرت في أمر عبدك أيّوب فوجدته عبداً أنعمت عليه فشكرك، وعافيته فحمدك، ثمّ لم تجرّبه بشدة وبلاء وأنا لك زعيم لئن ضربته ببلاء ليكفرنّ بك ولينسينَك، فقال الله تعالى: انطلق فقد سلّطتك على ماله، فانقضّ عليه عدوَّ الله حتّى وقع إلى الأرض، ثمّ جمع عفاريت الشياطين وعظماءهم فقال لهم: ماذا عندكم من القوّة والمعرفة فإنَّى قد سلَّطت على مال أيَّوب وهي المصيبة الفادحة والفتنة الَّتي لا يصبر عليها الرجال؟ قال عفريت من الشياطين : أعطيت من القوّة ما إذا شنت تحوّلت إعصاراً من نار وأحرقت كلّ

شيء آتي عليه، فقال له إبليس فأت الإبل ورعاءها، فانطلق يؤمّ الإبل وذلك حين وضعت رؤوسها وثبتت في مراعيها فلم يشعر النّاس حتّى ثار من تحت الأرض إعصار من نار تنفح منها أرواح السموم لا يدنو منها أحد إلاّ احترق، فلم يزل يحرقها ورعاءها حتّى أتى على آخرها، فلمّا فرغ منها تمثّل إبليس براعيها ثمّ انطلق يؤمّ أيّوب حتّى وجده قائماً يصلي، فقال: يا أيّوب، قال: لبّيك، قال: هل تدري ما الّذي صنع ربّك الّذي اخترته وعبدته بإبلك ورعانها؟ قال أيّوب: أيهاً إنّها ماله أعارنيه وهو أولى به إذا شاء تركه، وإن شاء نزعه، وقديماً ما وطنت نفسي ومالي على الفناء.

فقال إبليس: فإنّ ربّك أرسل عليها ناراً من السماء فاحترقت كلّها فترك النّاس مبهوتين وقوفاً عليها يتعجّبون منها، منهم من يقول: ما كان أيّوب يعبد شيئاً وما كان إلاّ في غرور، ومنهم من يقول: لوكان إله أيّوب يقدر على أن يصنع شيئاً لمنع وليه؛ ومنهم من يقول: بل هو الذي فعل ما فعل يشمت به عدوة ويفجع به صديقه. قال أيوب: الحمد لله حين أعطاني وحين نزع متّي، عرياناً خرجت من بطن أمّي، وعرياناً أعود في التراب، وعرياناً أحشر إلى الله تعالى، ليس ينبغي لك أن تفرح حين أعارك الله وتجزع حين قبض عاريته، الله أولى بك وبما أعطاك، ولو علم الله فيك أن تفرح حين أعارك الله وتجزع حين قبض عاريته، الله أولى بك وبما أعطاك، ولو علم الله فيك أن تفرح حين أعارك الله وتجزع حين قبض عاريته، الله أولى بك وبما وصرت شهيداً، ولكنّه علم منك شراً فأخرك الله وتجزع حين البلاء كما يخلص الزوّان من القمح الخالص؛ فرجع إبليس لعنه الله إلى أصحابه خاصناً ذليلاً فقال لهم: ماذا عندكم من القوة فإنّي لم أكلم قلبه؟ قال عفريت من عظمائهم: عندي من القوة ما إذا شنت صحت صوتاً لا يسمعه ذو روح إلاً خرجت مهجة نفسه، قال له إبليس فأت الغنم ورعاءها، فانطلق يؤم الغنم ورعاءها حتى إذا توسّطها صاح صوتاً تجتّمت أمواتاً من عند آخرها ومات رعاقها، ثم عليه أيوب الرد الأول ال

ثم إنّ إبليس رجع إلى أصحابه فقال لهم: ماذا عندكم من القوة فإنّي لم أكلم قلب أيّوب؟ فقال عفريت من عظمائهم: عندي من القوّة ما إذا شئت تحوّلت ريحاً عاصفاً تنسف كلّ شيء فآتي عليه حتّى لا أبقي منها شيئاً، قال له إبليس: فأت الفدادين والحرث، فانطلق يؤمّهم وذلك حين قرنوا الفدادين وأنشؤوا في الحرث وأولادها رتوع فلم يشعروا حتّى هبت ريح عاصف فنسفت كلّ شيء من ذلك حتّى كأنّه لم يكن، ثمّ خرج إبليس متمثّلاً بقهرمان الحرث عاصف فنسفت كلّ شيء من ذلك حتّى كأنّه لم يكن، ثمّ خرج إبليس متمثّلاً بقهرمان الحرث متى جاء أيّوب وهو قائم يصلي فقال له مثل قوله الأوّل، وردّ عليه أيّوب مثل ردّه الأوّل، فجعل إبليس يصيب ماله مالاً مالاً حتّى مرّ على آخره، كلّما انتهى إليه هلاك مال من ماله حمد الله وأحسن عليه الثناء ورضي بالقضاء ووطّن نفسه للصّبر على البلاء حتّى لم يبق له مال، فلمّا رأى إبليس أنّه قد أفنى ماله ولم ينجح منه بشيء صعد سريعاً حتّى وقف الموقف الّذي كان يقفه فقال: إلهي إنّ أيّوب يرى أنّك ما متعته بنفسه وولده فأنت معطيه المال فهل أنت مسلّطى

۱۰ - باب/ قصص أيوب ﷺ

على ولده فإنّها الفتنة المضلّة والمصيبة الّتي لا يقوم لها قلوب الرجال، ولا يقوى عليها صبرهم؟ فقال الله تعالى : انطلق فقد سلّطتك على ولده.

فانقضّ عدو الله حتى جاء بني أيوب غليتية وهم في قصرهم، فلم يزل يزلزل بهم حتى تداعى من قواعده، ثمّ جعل يناطح جدره بعضها ببعض ويرميهم بالخشب والجندل حتى إذا مثل بهم كلّ مثلة رفع بهم القصر وقلبه فصاروا منكبّين وانطلق إلى أيّوب متمثّلاً بالمعلّم الذي كان يعلّمهم الحكمة وهو جريح مشدوخ الوجه يسيل دمه ودماغه وأخبره بذلك، وقال: يا أيّوب لو رأيت بنيك كيف عذّبوا وكيف قلبوا؟ فكانوا منكّسين على رؤوسهم يسيل دماؤهم ودماغهم من أنوفهم وأشفارهم وأجوافهم ولو رأيت كيف شقت بطونهم فتناثرت أمعاؤهم التواب فوضعها على رأسه، فاعتنم إبليس ذلك فصعد سريعاً بالذي كان من جزع أيّوب التراب فوضعها على رأسه، فاعتنم إبليس ذلك فصعد سريعاً بالذي كان من جزع أيّوب مسروراً به، ثمّ لم يلبث أيّوب أنّ فاء وأبصر فاستغفر وصعد قرناؤه من الملائكة بتوبته، فبدروا إبليس إلى الله تعالى – وهو أعلم – فوقف إبليس خاسناً ذليلاً فقال: يا إلهي إنّما هون على أيّوب خطر المال والولد أنّه يرى أنّك ما متعته بنفسه فأنا: يا للهي إنّما هون أنت مسلّطي على جسده فإتي لك زعيم لنن ابتليته في جسده لينات ليول نقل فال والولد، فهل فعمتك، فقال الله بمرضاك الفار المال والولد أنه من المالي ماسناً ذليلاً من ال والولد، فل نعمتك، فقال الله بمرضات المال والولد أنه يرى أنك ما متعته بنفسه فالنت تعيد له المال والولد، فهل فرمتك، فقال الله بمرضا اله المال والولد أنه يرى أنك ما متعه بنفسه فأنت تعيد له المال والولد، فهل فعمتك، فقال الله بمرضال المال والولد أنه يرى أنه ما متع ماستاً ذليلاً فقال: يا إلهي إنّما هون ولا على قلبه ولا على عقله، وكان الله هو أعلم به لم يسلّطه عليه إلاً رحمة ليعظّم له الثواب

فانقض عدو الله تعالى سريعاً فوجد أيّوب عليّيّلا ساجداً فعجّل قبل أن يرفع رأسه فأتاه من قبل الأرض في موضع وجهه، فنفخ في منخره نفخة اشتعل منها جسده، فرهل وخرج به من فرقه إلى قدمه ثاكيل مثل أليات الغنم، ووقعت فيه حكّة لا يملكها، فحكّ بأظفاره حتّى سقطت كلّها، ثمّ حكها بالمسوح الخشنة حتّى قطعها، ثمّ حكّها بالفخّار والحجارة الخشنة فلم يزل يحكّها حتّى نغل لحمه وتقطّع وتغيّر وأنتن، فأخرجه أهل القرية فجعلوه على كناسة وجعلوا له عريشاً، ورفضه خلق الله كلّهم غير امرأته وهي رحمة بنت افرائيم بن يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم صلوات الله تعالى وسلامه على نبيّنا وعليهم، وكانت تختلف إليه بما يصلحه وتلزمه، فلمّا رأت الثلاثة من أصحابه وهم يفن وبلدد وصافن ما ابتلاه الله تعالى به اتّهموه ورفضوه من غير أن يتركوا دينه، فلمّا طال به البلاء انطلقوا إليه وهو في بلائه فبكّتوه ولاموه وقالوا له: تب إلى الله تيّركل من الذنب الذي عوقبت به.

قالا : وحضره معهم فتى حديث السنّ وكان قد آمن به وصدّقه فقال لهم : إنّكم تكلّمتم أيّها الكهول وكنتم أحقّ بالكلام لأسنانكم، ولكن قد تركتم من القول أحسن من الّذي قلتم، ومن الرأي أصوب من الّذي رأيتم، ومن الأمر أجمل من الّذي أتيتم، وقد كان لأيّوب غَطِّيًلاً عليكم من الحقِّ والذمام أفضل من الَّذي وصفتم، فهل تدرون أيَّها الكهول حقٍّ من انتقصتم؟ وحرمة من انتهكتم؟ ومن الرجل الَّذي عبتم واتَّهمتم؟ ألم تعلموا أنَّ أيُّوب نبيِّ الله وخيرته وصفوته من أهل الأرض يومكم هذا؟ ثمَّ لم تعلموا ولم يطلعكم الله تعالى على أنَّه سخط شيئاً من أمره منذ أتاه ما أتاه إلى يومكم هذا، ولا على أنَّه نزع منه شيئاً من الكرامة التي أكرمه بها، ولا أنَّ أيَّوب فعل غير الحقَّ في طول ما صحبتموه إلى يومكم هذا، فإنَّ كان البلاء هو الَّذي أزرى عندكم ووضعه في أنفسكم فقد علمتم أنَّ الله تعالى يبتلي النبيِّين والشهداء والصالحين، ثمّ ليس بلاؤه لأولئك بدليل على سخطه عليهم ولا لهوانه لهم، ولكنّها كرامة وخيرة لهم، ولو كان أيُّوب ليس من الله تعالى بهذه المنزلة إلا أنَّه أخ آخيتموه على وجه الصحبة لكان لا يجمل بالحليم أن يعذل أخاه عند البلاء، ولا يعيره بالمصيبة، ولايعيبه بما لا يعلم وهو مكروب حزين، ولكنَّه يرحمه ويبكي معه ويستغفر له ويحزن لحزنه، ويدلُّ على مراشد أمره، وليس بحكيم ولا رشيد من جهل هذا، فالله الله أيُّها الكهول وقد كان في عظمة الله وجلاله وذكر الموت ما يقطع ألسنتكم ويكسر قلوبكم، ألم تعلموا أنَّ لله تعالى عباداً أسكتتهم خشيته من غير عيّ ولا بكم، وإنَّهم لهم الفصحاء والبلغاء والأولياء النبلاء الألبَّاء العالمون بالله وبآياته، ولكنَّهم إذا ذكروا عظمة الله انقطعت ألسنتهم، واقشعرَّت جلودهم، وانكسرت قلوبهم وطاشت عقولهم إعظاماً لله وإعزازاً وإجلالاً فإذا استفاقوا استبقوا إلى الله تعالى بالأعمال الزاكية يعدّون أنفسهم مع الخاطئين والظالمين وإنهم لأبرار، ومع المقضرين المفرطين وإنَّهم لأكياس أقوياء ولكنَّهم لا يستكثرون لله الكثير، ولا يرضون له بالقليل، ولا يدلون عليه بالأعمال، فهم مروّعون خاشعون مستكينون. فقال أيّوب عَلِيَّهِ: إنَّ الله تعالى يزرع الحكمة بالرحمة في قلب الصغير والكبير، فمتى تنبت في القلب يظهر الله تعالى على الأسان، وليست تكون الحكمة من قبل السنِّ والشيبة ولا طول التجربة، وإذا جعل الله تعالى العبد حكيماً في الصغر لم تسقط منزلته عند الحكماء وهم يرون من الله تعالى عليه نور الكرامة .

ثم أقبل أيّوب ﷺ على الثلاثة فقال : أتيتموني غضاباً، رهبتم قبل أن تسترهبوا، وبكيتم قبل أن تضربوا، كيف بي لو قلت لكم : تصدّقوا عنّي بأموالكم لعلّ الله تعالى أن يخلّصني؟ وقرّبوا عنّي قرباناً لعلّ الله تعالى يتقبّله ويرضى عنّي؟ وإنّكم قد أعجبتكم أنفسكم وظننتم أنكم قد عوفيتم بإحسانكم فهنالك بغيتم وتعزّزتم، ولو نظرتم فيما بينكم وبين ربّكم ثمّ صدقتم لوجدتم لكم عيوباً سترها الله تعالى بالعافية الّتي ألبسكم، وقد كنت فيما خلا والرجال يوقّرونني وأنا مسموع كلامي، معروف حقّي، منتقم من خصمي، فأصبحت اليوم وليس لي رأي ولا كلام معكم، فإنّكم كنتم أشدّ عليّ من مصيبتي.

ثمّ أعرض عنهم وأقبل على ربّه تعالى مستغيثاً به متضرعاً إليه فقال: ربّ لأيّ شيء خلقتني؟ ليتني إذ كرهتني لم تخلقني، ياليتني كنت حيضة ألقتني أمّي، وياليتني عرفت الذنب الَّذي أذنبت والعمل الَّذي عملت فصرفت وجهك الكريم عنِّي، لو كنت أمتَّني فألحقتني بآباني فالموت كان أجمل إليّ، ألم أكن للغريب داراً؟ وللمسكين قراراً؟ ولليتيم وليّاً؟ وللأرملة قيّماً؟ إلهي أنا عبد ذليل إن أحسنتُ فالمن لك، وإن أسأتُ فبيدك عقوبتي، جعلتني للبلاء غرضاً، وللفتنة نصباً، وقد وقع عليّ بلاء لو سلّطته على جبل ضعف عن حمَّله، فكيفٌ يحمله ضعفي؟ إلهي تقطّعت أصابعي فإنّي لأرفع الأكلة من الطعام بيديّ جميعاً فما تبلغان فمي إلاَّ على الجهد منِّي، تساقطت لهواتي ولحم رأسي، فما بين أذنيٍّ من سداد حتَّى أنَّ أحدهما يرى من الآخر، وإنَّ دماغي ليسيل من فمي، تساقط شعر عيني، فكأنَّما حرَّق بالنار وجهي، وحدقتاي متدلّيتان على خدّي، وورم لساني حتّى ملأ فمي، فما أدخل منه طعاماً إلاّ غصني، وورمت شفتاي حتّى غطّت العليا أنفي والسفلى ذقني، وتقطّعت أمعائي في بطني، فإنِّي لأدخله الطعام فيخرج كما دخل ما أحسَّه ولا ينفعني، ذهبت قوَّه رجلي فكأنَّهما قربتا ماء لا أُطيق حملهما، ذهب المال فصرت أسأل بكفّي فيطعمني من كنت أعوله اللّقمة الواحدة فيمنُّها عليّ ويعيّرني، هلك أولادي ولو بقي أحد منهم أعانني على بلائي ونفعني، وقد ملّني أهلي، وعقَّني أرحامي، وتنكَّرت معارفي، ورغب عنِّي صديقي، وقطعني أصحابي، وجحدت حقوقي، ونسيت صنائعي، أصرخ فلا يصرخونني، وأعتذر فلا يعذرونني، دعوت غلامي فلم يجبني، وتضرّعت لأمتي فلم ترحمني، وإنَّ قضاءك هو الَّذي أذلَّني وأقمأني، وإنَّ سلطانك هو الّذي أسقمني وأنحل جسمي، ولو أنَّ ربِّي نزع الهيبة الّتي في صدري وأطلق لساني حتّى أتكلّم بملء فمي بمكان ينبغي للعبد أن يحاجّ عن نفسه لرجوت أن يعافيني عند ذلك ممّا بي، ولكنه ألقاني وتعالى عنّي فهو يراني ولا أراه، ويسمعني ولا أسمعه، لا نظر إليّ فرحمني، ولا دنا منّي ولا أدناني فأتكلم ببراءتي وأخاصم عن نفسي.

فلما قال ذلك أيّوب عليمًا وأصحابه عنده أظلّه غمام حتّى ظن أصحابه أنّه عذاب ثمّ نودي: يا أيّوب إنّ الله بمرضل يقول لك: ها أنا قد دنوت منك ولم أزل منك قريباً فقم فأدل بعذرك، وتكلّم ببراءتك، وخاصم عن نفسك، واشدد إزارك، وقم مقام جبّار فإنّه لا ينبغي أن يخاصمني إلاّ جبّار مثلي، ولا ينبغي أن يخاصمني إلاّ من يجعل الزيار في فم الأسد، والسحال في فم العنقاء، واللّجام في فم التنّين، ويكيل مكيالاً من النور، ويزن مثقالاً من الريح، ويصرّ صرّةً من الشمس، ويردّ أمس، لقد منتك نفسك أمراً ما تبلغ بمثل قوتك، ولو أن تحاجني بخطابك؟ أم أردت أي مرام رام بك أردت أن تخاصمني بعيك؟ أو أردت أنّ تحاجني بخطابك؟ أم أردت أن تكابرني بضعفك؟ أين أنت منّي يوم خلقت الأرض فوضعتها على أساسها؟ هل علمت بأيّ مقدار قدرتها؟ أم كنت معي تمدّ بأطرافها؟ أم تعلم مابعد زواياها؟ أم على أي شيء وضعت أكنافها؟ أبطاعتك حمل الماء الأرض؟ أم بحكمتك كانت الأرض للماء غطاء أين كنت منّي يوم رفعت السماء سقفاً في الهواء؟ لا يعلائق مابعد زواياها؟ أم على أي شيء وضعت أكنافها؟ أبطاعتك حمل الماء الأرض؟ أم بحكمتك تختلف بأمرك ليلها ونهارها؟ أين أنت منّي يوم سجّرت البحار، وأنبعت الأنهار؟ أقدرتك حبست أمواج البحار على حدودها؟ أم قدرتك فتحت الأرحام حين بلغت مدتها؟ أين أنت منّي يوم صببت الماء على التراب؟ ونصبت شوامخ الجبال؟ هل لك من ذراع تطيق حملها؟ أم هل تدري كم من مثقال فيها؟ أم أين الماء الذي أنزلت من السماء؟ هل تدري أمّ تلد أو أب يولّده؟ أحكمتك أحصت القطر، وقسّمت الأرزاق؟ أم قدرتك تثير السحاب وتجري الماء؟ هل تدري ما أصوات الرعود؟ أم من أيّ شيء لهب البرق؟ وهل رأيت عمق البحر؟ هل تدري ما بعد الهواء؟ أم هل خزنت أرواح الأموات؟ أم هل تدري أين خزانة الثلج؟ وأين خزانة البرد؟ أم أين جبال البرد؟ أم هل خزنت أرواح الأموات؟ أم هل تدري أين خزانة الثلج؟ وأين خزانة البرد؟ أم الأشجار؟ وأين خزانة الريح؟ وكيف تحبسه؟ ومن جعل العقول في أجواف الرجال؟ ومن شق الأسجار؟ وأين خزانة الريح؟ وكيف تحبسه؟ ومن جعل العقول في أجواف الرجال؟ ومن شق الأسعاع والأبصار؟ ومن ذلت الملائكة لملكه وقهر الجبّارين بجبروته؟ وقسّم أرزاق الدوابّ الوحش من الخدمة؟ وجعل مساكنها البريّة؟ لا تستأنس بالأصوات، ولا تهاب المسلّطين! أم من حكمته؟ من حملة المولة عليها حمّرة العرب العام من بطونها على أفراخها؟ من أعتق الوحش من الخدمة؟ وجعل مساكنها البريّة؟ لا تستأنس بالأصوات، ولا تهاب المسلّطين! أم من حكمته؟ من حملة منازمة عليها حتّى أخرجت لها الطعام من بطونها، وأثرتها بالعيش على نفوسها؟ أم من حكمتك تبصر العقاب الصيد البعيد، وأصبح في أماكن القتلي؟ من حكمته؟ من حملتك تبصر العقاب الصيد البعيد، وأصبح في أماكن القتلي؟

فقال أيّوب عليمًا: قصرت عن هذا الأمر الذي تعرض عليّ، ليت الأرض انشقت لي فذهبت فيها ولم أتكلّم بشيء يسخط ربي اجتمع عليّ البلاء إلهي قد جعلتني لك مثل العدق، وقد كنت تكرمني، وتعرف نصحي، وقد علمت أنّ كلّ الّذي ذكرت صنع يديك وتدبير حكمتك، وأعظم من هذا لو شنت عملت، لا يعجزك شيء، ولا يخفى عليك خافية، ولا يغبب عنك غائبة، من هذا الّذي يظن أن يسرّ عنك سراً وأنت تعلم ما تخطر على القلوب؟ وإنّما تكلّمت لتعذرني، وسكتّ حين سكتّ لترحمني، كلمة زلّت عن لساني فلن أعود، وقد وضعت يدي على فمي، وعضضت على لساني، وألصقت بالتراب خدّي ودمست فيه وجهي لصغاري، وسكتّ كما أسكتيني خطيئتي، فاغفر لي ما قلت فلن أعود لشيء تكرهه منّي.

فقال الله تعالى : يا أيّوب نفذ فيك علمي، وسبقت رحمتي غضبي، إذا خطئت فقد غفرت لك ورددت عليك أهلك ومالك ومثلهم معهم لتكون لمن خلفك آيةً، وتكون عبرةً لأهل البلاء، وعزّاً للصابرين، اركض برجلك هذا مغتسل بارد وشراب، فيه شفاء، وقرّب عن صحابتك قرباناً، واستغفر لهم فإنّهم قد عصوني فيك. فركض برجله فانفجرت له عين فدخل فيها فاغتسل فأذهب الله تعالى عنه كلّ ما كان به من البلاء، ثمّ خرج فجلس وأقبلت امرأته فقامت تلتمسه في مضجعه فلم تجده، فقامت مترددة كالواله ثمّ قالت : يا عبد الله هل لك علم بالرّجل المبتلى الذي كان ههنا؟ فقال لها : فهل تعرفينه إذا رأيته؟ قالت : نعم، وما لي لا أعرفه، فتبسّم وقال : أنا هو، فعرفته بمضحكه فاعتنقته. وقال ابن عبّاس : فوالذي نفس عبد الله بيده مافارقته من عناقه حتّى مرّ بهما كلُّ مال لهماوولد فذلك قوله : ﴿وَأَيُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَيْنِيَ ٱلضُّرُ﴾.

واختلف العلماء في وقت ندائه ومدة بلائه والسبب الذي قال لأجله ﴿ مَسَنِى ٱلنَّبَرُ ﴾ فعن أنس بن مالك قال: قال رسول الله علي : «إن أيّوب نبيّ الله لبث به بلاؤه ثماني عشرة سنة، فوفضه القريب والبعيد إلاّ رجلين من إخوانه كانا يغدوان إليه ويروحان، فقال أحدهما لصاحبه : والله لقد أذنب أيّوب ذنباً ما أذنبه أحد من العالمين ، فقال له صاحبه : وما ذاك؟ قال : منذ ثمانية عشر سنة لم يرحمه الله بتركي فيكشف ما به ، فلمّا راحا إلى أيّوب لم يصبر الرجل حتى ذكر ذلك ، فقال أيّوب : ما أدري ما تقولان غير أنّ الله تعالى يعلم أنّي كنت أمر بالرجلين يتنازعان فيذكران الله تعالى فأرجع إلى بيتي فأكفّر عنهما ، كراهية أن يذكر الله تعالى بالرجلين يتنازعان فيذكران الله تعالى فأرجع إلى بيتي فأكفّر عنهما ، كراهية أن يذكر الله تعالى فلمّا كان ذات يوم أبطأ عليها وأوحى إلى أيّوب في مكانه : أن اركض برجلك هذا مغتسل بارد فلما كان ذات يوم أبطأ عليها وأوحى إلى أيّوب في مكانه : أن اركض برجلك هذا مغتسل بارد فلما كان ذات يوم أبطأ عليها وأوحى إلى أيّوب في مكانه : أن اركض برجلك هذا مغتسل بارد أندر للقمح وأندر للشعير ، فبعث الله تعالى سحابتين فلما كانت إمراته بيده حتى يبلغ . أندر للقمح وأندر للشعير ، فعث الله تعالى سحابتين فلما كانت إحداهما على أندر القمت أفرغت فيه الذهب حتى فاض ، وأفرغت الأخرى في أندر الشعير الورق حتى فاض ويروى أندر القمع وأندر للشعير ، فبعث الله تعالى سحابتين فلما كانت إحداهما على أندر القمع أوغت فيه الذهب حتى فاض ، وأفرغت الأخرى في أندر الشعير الورق حتى فاض ، ويروى أن الله تعالى أمطر عليه جراداً من ذهب فجعل يحثي منها في ثوبه ، فناداه ربه : أله أغنك عما أن الله تعالى أمطر عليه جراداً من ذهب فجعل يحثي منها في ثوبه ، فناداه بره : أله أعنك عما

وقال الحسن : مكث أيّوب مطروحاً على كناسة في مزبلة لبني إسرائيل سبع سنين وأشهراً يختلف فيه الدواب؟ وقال وهب : لم يكن بأيّوب أكلة إنّما يخرج منه مثل ثدي النساء ثمَّ تتفقاً؛ قال الحسن : ولم يبق له مال ولا ولد ولا صديق ولا أحد يقربه غير رحمة صبرت معه والثناء عليه والصبر على ما ابتلاه، فصرخ عدو الله إبليس صرخة جمع فيها جنوده من أقطار والثناء عليه والصبر على ما ابتلاه، فصرخ عدو الله إبليس صرخة جمع فيها جنوده من أقطار الأرض جزعاً من صبر أيّوب، فلمّا اجتمعوا إليه قالوا : ما أحزنك؟ قال : أعياني هذا العبد وثناء على الله أن يسلّطني على ماله وولده، فلم أدع له مالاً ولا ولداً فلم يزد بذلك إلاّ صبراً وثناء على الله تعالى، ثمّ سلّطت على جسده وتركته قرحة ملقاة على كناسة بني إسرائيل لا وثناء على الله تعالى، ثمّ سلّطت على جسده وتركته قرحة ملقاة على كناسة بني أسرائيل لا يقربه إلاّ امرأته فقد افتضحت بربّي فاستغنت بكم لتعينوني عليه، فقالوا له : أين مكرك؟ أين علمك الذي أهلكت به من مضى؟ قال : بطل ذلك كلّه في أمر أيّوب فأشيروا عليّ، قالوا : فا منشير عليّك، أرأيت آدم حين أخرجته من الجنّة من أين أتيته؟ قال : أصيام، فالوا : فا من قبل امرأته فقد افتضحت بربّي فاستغنت بكم لتعينوني عليه، فقالوا له : أين مكرك؟ أين من يمر عليّك، أرأيت آدم حين أخرجته من الجنّة من أين أتيته؟ قال : من قبل امرأته، قالوا : فاته من قبل امرأته فؤنّه لا يستطيع أن يعصيها وليس أحد يقربه غيرها، قال : أصبتم، فالوا : فاته من قبل امرأته فؤنّه لا يستطيع أن يعصيها وليس أحد يقربه غيرها، قال : أصبتم، فالطلق حتّى يحكَّ قروحه ويتردّد الدوابّ في جسده، فلمّا سمعها طمع أن يكون كلمة جزع فوسوس إليها فذكرها ما كانت فيه من النّعيم والمال، وذكرها جمال أيّوب وشبابه وما هو فيه من الضرّ وأنّ ذلك لاينقطع عنهم أبداً .

قال الحسن : فصرخت فلمًا صرخت علم أن قد جزعت فأتاه بسخلة فقال : ليذبح هذا لي أيُّوب ولا يذكر عليه اسم الله ﷺ فإنَّه يبرأ، قال: فجاءت تصرخ: يا أيُّوب حتَّى متى يعذَّبك ربِّك؟ ألا يرحمك؟ أين المال؟ أين الماشية؟ أين الولد؟ أين الصديق أين لونك الحسن قد تغيّر وصار مثل الرماد؟ أين جسمك الحسن الذي قد بلي وتردّد فيه الدوابّ؟ اذبح هذه السخلة واسترح، قال أيّوب: أتاك عدوّ الله فنفخ فيك وأجبته، ويلك أرأيت ما كنّا فيه من المال والولد والصحّة؟ من أعطانيه؟ قالت: الله، قال: فكم متّعنا به؟ قالت: ثمانين سنة، قال: فمذكم ابتلاني الله تعالى بهذا البلاء؟ قالت: منذ سبع سنين وأشهر، قال: ويلك والله ما عدلت ولا أنصفت ربَّك، ألا صبرت في البلاء الَّذي ابتلانا الله به ثمانين سنة كما كنَّا في الرخاء ثمانين سنة؟ والله لثن شفاني الله بَجْرَيَجَكَ لأجلدنك مائة جلدة حين أمرتني أن أذبح لغير الله، طعامك وشرابك الّذي أتيتني به على حرام أن أذوق ممّا تأتيني بعد إذ قلت لي هذا، فاعزبي عتّى فلا أراك: فطردها فذهبت، فلمّا نظر أيّوب إلى امرأته قد طردها وليس عنده طعام ولا شراب ولا صديق خرَّ ساجداً فقال: ﴿ أَنِّي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ ﴾ ثمَّ ردَّ ذلك إلى ربَّه فقال: ﴿وَأَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرَّحِينَ﴾ فقيل له: ارفع رأسك فقد استجيب لك، اركض برجلك، فركض برجله فنبعت عين فاغتسل منها فلم يبق عليه من دانه شيء ظاهر إلا سقط، فأذهب الله تعالى عنه كلِّ ألم وكلَّ سقم وعاد إليه شبابه وجماله أحسن ما كان وأفضل ما كان، ثمّ ضرب برجله فنبعت عين أخرى فشرب منها فلم يبق في جوفه داءٌ إلاّ خرج فقام صحيحاً وكسي حلَّة، قال : فجعل يلتفت فلا يرى شيئاً ممّا كان له من أهل ومال إلاّ وقد أضعفه الله تعالى له فخرج حتّى جلس على مكان مشرف.

ثمّ إنّ امرأته قالت : أرأيت إن كان طردني إلى من أكله؟ أدعه يموت جوعاً ويضيع فتأكله السباع؟! لأرجعن إليه، فرجعت فلا كناسة ترى ولا تلك الحال الّتي كانت، وإذا الأمور تغيّرت، فجعلت تطوف حيث كانت الكناسة وتبكي على أيّوب، قال : وهابت صاحب الحلّة أن تأتيه فتسأله عنه، فأرسل إليها أيّوب فدعاها فقال : ما تريدين يا أمة الله؟ فبكت وقالت : أردت ذلك المبتلى الّذي كان منبوذاً على الكناسة، لا أدري أضاع أم ما فعل، قال لها أيّوب : ما كان منك؟ فبكت فقالت : بعلي فهل رأيته؟ قال : وهل تعرفينه إذا رأيته؟ قالت : على أحد ربّه؟ ثمّ جعلت تنظر إليه وهي تهابه، ثمّ قالت : أما إنّه كان أشبه خلق الله بك إذ كان صحيحاً، قال : فإنّي أنا أيّوب الذي أن أذبح لإبليس، وإنّي أطعت الله تعالى وعصيت الشيطان ودعوت الله تعالى فرد علي ما ترين .

وقال كعب : كان أيُّوب في بلائه سبع سنين ؛ وقال وهب : لبت أيُّوب في ذلك البلاء ثلاث

سنين لم يزديوماً واحداً، فلمّا غلب أيّوب إبليس ولم يستطع منه شيئاً اعترض امرأته في هيئة ليست كهيئة بني آدم في العظم والجسم والجمال على مركب ليس من مراكب النّاس له عظم وبهاء وجمال، فقال: أنت صاحبة أيّوب هذا الرجل المبتلى؟ قالت: نعم، قال: فهل تعرفيني؟ قالت: لا، قال: فأنا إله الأرض، وأنا الّذي صنعت بصاحبك ما صنعت وذلك أنّه عبد إله السماء وتركني فأغضبني، ولو سجد لي واحدة رددت عليه وعليك كلّ ماكان لكما من مال وولد فإنّه عندي، ثمّ أراها إيّاهم فيما ترى ببطن الوادي الّذي لقيها فيه؛ قال وهب: وقد سمعت أنّه قال: لو أنّ صاحبك أكل طعاماً ولم يسمّ عليه لعوفي ممّا به من البلاء، والله أعلم، وأراد عدوّ الله أن يأتيه من قبلها.

ورأيت في بعض الكتب أنّ إبليس لعنه الله قال لرحمة : وإن شنت فاسجدي لي سجدة واحدة حتّى أرد عليك المال والاولاد وأعافي زوجك، فرجعت إلى أيّوب عليه الصلاة والسلام فأخبرته بما قال لها وما أراها، قال : لقد أتاك عدو الله ليفتنك عن دينك، ثمَّ أقسم إن عافاه الله تعالى ليضربنّها مائة جلدة، وقال عند ذلك : ﴿مَنَيْنَ ٱلشُّرُ في طمع إبليس في سجود رحمة له ودعائه إيّاها وإيّاي إلى الكفر، قالوا : ثمّ إنّ الله تعالى رحم رحمة امرأة أيّوب بصبرها معه على البلاء وخفّف عنها، وأراد أن يبرّ يمين أيّوب فأمره أن يأخذ جماعة من الشجرة يبلغ مائة قضيب خفافاً لطافاً فيضربها بها ضربةً واحدة، كما قال الله تعالى : ﴿وَنُدَ بِيَرِكَ ضِنْئَا فَأَشَرِب بِدٍ. وَلا تَحْنَتُ وقال : كانت امرأة أيّوب فأمره أن يأخذ جماعة من إيتيا في مائة قضيب خفافاً لطافاً فيضربها بها ضربةً واحدة، كما قال الله تعالى : ﴿وَنُدَ بقوته، فلمّا طال عليها البلاء وسنمها النّاس فلم يستعملها التمست له يوماً من الأيام ماتطعمه فما وجدت شيئاً، فجزت قرناً من رأسها فباعته برغيف فأتته به، فقال لها : أين قرنك؟ فا وجدت شيئاً، فنزت قرناً من رأسها فباعته برغيف فأتته به، فقال لها : أين قرنك؟

وقيل: إنّما قال ذلك حين قصدت الدود قلبه ولسانه فخشي أن يبقى خالياً عن الذكر والفكر؛ وقيل: إنّما قال ذلك حين وقعت دودة من فخذه فرفعها وردها إلى موضعها فقال لها: قد جعلني الله طعامك، فعضّته عضّة زاد ألمها على جميع ما قاسى من عضّ الديدان.

وقال عبد الله بن عبيد الله بن عمير : كان لأيّوب عَلَيّ أخوان فأتياه فقاما من بعيد لا يقدران الدنو منه من ريحه ، فقال أحدهما لصاحبه : لو كان الله تعالى علم في أيّوب خيراً ما ابتلاه بما نرى ، قال : فلم يسمع أيّوب شيئاً كان أشدّ عليه من هذه الكلمة ، وما جزع من شيء أصابه جزعه من تلك الكلمة ، فعند ذلك قال : ﴿مَسَّنِي ٱلضَّرُ ﴾ ثمّ قال : اللّهمّ إنّك تعلم أنّي لم أبت ليلة شبعان قطّ وأنا أعلم مكان جائع ، فصدّقني ، فصدّق وهما يسمعان ، ثمّ قال : اللّهمَ إن كنت تعلم أنّي لم أتخذ قميصي قط وأنا أعلم مكان عار فصدّقني ، فصدّق وهما يسمعان ، ثمّ قال : اللّهمَ فخر ساجداً . وقيل : معناه : مسّني الضرّ من شماتة الأعداء ، يدل عليه ما روي أنّه قيل بعدما عوفي : ما كان أشدّ عليك في بلائك؟ قال : شماتة الأعداء ، يدل عليه ما روي أنّه قبل بعدما قوله تعالى : ﴿فَكَمَنْنَا مَا بِدِ مِن ضُمَرٍ وَءَانَيْنَهُ أَهْ لَمُ وَمِنْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً ﴾ اختلف العلماء في كيفية ذلك، فقال : إنّما آتى الله أيّوب في الدنيا مثل أهله الّذين هلكوا، فأمّا الّذين هلكوا فإنّهم لم يردّوا عليه في الدنيا، وإنّما وعدالله تعالى أيّوب أن يؤتيه إيّاهم في الآخرة. قال وهب : كان له سبع بنات وثلاثة بنين ؛ وقال آخرون : بل ردّهم الله تعالى إليه بأعيانهم وأعطاه مثلهم معهم، وهو قول ابن مسعود وابن عبّاس وقتادة وكعب، قال : أحياهم الله تعالى وآتاه مثلهم معهم، وهذا القول أشبه بظاهر الآية، وذكر أنّ عمر أيّوب غليناً كان ثلاثاً وتسعين سنة، وأنّه أوصى عند موته إلى ابنه حومل، وأن الله تعالى بعث بعده ابنه بشر بن أيّوب نبيّاً وسماه ذا الكفل، وأمره بالدعاء إلى توحيده، وإنه كان مقيماً بالشام عمره حتى مات، وكان مبلغ عمره خمساً وتسعين سنة، وإنّ الله تعالى ابنه عبدان، وإنّه كان ثلاثاً أوسماه ذا

**بيان:** البثنية بضم الباء وفتح الثاء: اسم موضع. والفدادين بالتخفيف: البقر التي تحرث، والواحد الفذان بالتشديد. والإعصار ريح تثير الغبار ويرتفع إلى السماء كأنّه عمود. وتنفح بالحاء المهملة: تشمَّ. وأيهاً بالفتح والنصب أمر بالسكوت. والزؤان بالضم والكسر: حبّ يخالط البرّ. والكلم: الجرح. وجثم الإنسان والطائر: لزم مكانه فلم يبرح، أو وقع على صدره. وتداعت الحيطان للخراب أي تهادمت. قوله: (يناطح جدره) أي يقع بعضها على بعض ويضرب بعضها بعضاً ماخوذ من نطح البهائم. والجندل: الحجارة. ورهل لحمه بالكسر: اضطرب واسترخى وانتفخ أو ورم من غير داء. ونغل بالغين المعجمة المكسورة أي فسد. والتبكيت: التقريع والتعنيف. والسداد بالضمّ داء في الأنف، وبالكسر ما يسدّ به القارورة وغيرها، وهو المراد هنا، وأقمأه صغّره وأذلّه. والزيار بالكسر: ما يزيّر به ما يسدّ به القارورة وغيرها، وهو المراد هنا، وأقمأه صغّره وأذلّه. والزيار بالكسر: ما يزيّر به ما يسدّ به القارورة وغيرها، وهو المراد هنا، وأقمأه صغّره وأذلّه. والزيار بالكسر: ما يزيّر به البيطار الدابّة، أي يلوي جحفلته. والسحال ككتاب: اللّجام، أو الحديدة التي منه تجعل في فم الدابّة. أو دمست الشيء: دفنته وخبأته. والأندر: البيدر، أو كدس القمح.

**أقول:** إنّما أوردت هذه القصّة بطولها مع عدم اعتمادي عليها لكونها كالشرح والتفصيل لبعض ما أوردته بالأسانيد المعتبرة، فما وافقها فهو المعتمد وما خالفها فلا يعوّل عليه . والله الموفّق لكلّ خير .

## ۱۱ - باب قصص شعيب

الآيات: الأعراف: ﴿وَإِلَىٰ مَدْبَنَ أَخَاهُمْ شُعَبَّبًا قَالَ يَنفَوْمِ أَعْبُدُوا أَلَمَهُ مَا لَحَتُم قِنْ إِلَيْهِ غَيْرُهُمْ قَدْ جَآةَنْصُحُم بَكِندَةٌ مِن رَّبِحَتُمٌ فَأَوْفُوا ٱلْحَتَبْلُ وَٱلْمِيزَانَ وَلَا بَتَخَسُوا ٱلنكاسَ أَشْبَآءَهُمْ وَلَا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَاً ذَلِحَتُم خَيْرٌ لَكُمْ إِن حَتُنتُد مُؤْمِنِينَ (٥) إلى وَلا نُفْسِدُوا فِي ٱلْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَاً ذَلِحَتُم خَيْرٌ لَكُمْ إِن حَتُنتُهُ مَوْمِنِينَ أَن وَقَالَ يَعَوَّدُ لَمَدَ أَبَلَنَنُحُمْ بِسَلَتِ زَتِى وَنَصَحْتُ لَكُمْ فَكَفَ مَاسَى عَلَى قَوْمِ كَذِي كَيْرِي هود دا ١٢: ﴿ وَإِلَى مَدَيَنَ أَخَاهُمْ شُمَيْباً عَالَ يَعَوْمُ اعْبَدُوا اللَّهُ مَا لَحَمْ مِنْ إِلَىهِ عَدْرُهُ وَلا نَنْعُموا البحكال وَالْمِيزَانَ إِنِي أَرْدَحْمُ بِحَيْرِ وَإِنَ أَخَاصُ عَلَيَهُمْ وَلا تَعْتَلُ مِعْدِي مَعْدِينَ () وَيَعَوْمُ أَوْ المحكال وَالْمِيزَانَ إِلَى الْوَسْحُمْ بِحَيْرِ وَإِنَ أَخَاصَ الْمَاسَ أَسْكَمْمُ وَلا تَعْتَلُوا فِي الأَرْضِ مُغْمِدِينَ () وَيَعَوْمُ أَوْ المحكال وَالْمِيزَات بِالْقِسْطُ وَلا تَتَبْحُسُوا النَّاسَ أَسْكَمْمُ وَلا تَعْتَلُمُ وَاللَّذِينَ الْمَعْنِينَ مَعْدِينَ () المَو خَذَرُ لَكُمْ إِن حَصْنُتُمْ مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنَّا عَلَيْكُمْ بِحَيْمُ وَلا تَعْتَلُوا فِي الأَرْضِ مُغْمِدِينَ () المَو خَذُرُ لَكُمْ إِن حَصْنُتُمْ مُؤْمِنِينَ وَمَا أَنَا عَلَيْكُمْ بِحَيْمِ اللَّا الْعَالِيمُ اللَّالِيمُ اللَّذِينَ الْمُولَاتِ تَأْمَنُ الْمَعْتَلُقُلَقُلُ الْمَنْعَالَ الْمَاسَمِ الْمُعْتَى الْمَعْتَى الْمَالَعُونَ اللَّهُ عَذَرُو الْعَنْعَمَى الْمَعْمَى الْتَعْذَى الْعَقْبَ أَنْ أَنْ مَنْعَالَ الْعَلَى مَنْ مَالَيْ الْمَ الْمِعْدُ إِنَّا وَالْنَا مَالَكُمُ الْمَا لَعْتَعْتَ أَنَ الْمَالَةُ مَنْهُ الْنَعْمَةُ وَلَكُمُ الْنَالَكُمُ الْنَعْتَقُلُ وَلَقُولُ الْنَكْمَ الْعَنْعَالَ الْعَالَى الْحَدَى مَنْهُ وَالْمَالَكُمَ الْتَعْمَى الْمَالَعُولُ الْمَالَى الْعَنْتَ الْعَنْفَى الْمَعْنَى الْنَعْلَى الْنَا الْعَالَيْ الْنَا لَكُونَ لَيْ الْمَالَكُمُ الْنَا الْمَالَعُ مَا مَعْتَلُولُ وَالْمَا لَعْتَعْمَ وَلَكُمْ الْعَنْ الْعَنْ الْنَعْلَى الْعَنْ الْعَالَيْ مَا الْعَبْحَى الْمُ الْتَعْمَالُونَ الْعَنْ مَعْتَى وَالْعَالَى وَنَ مَنْ عَلَى مَالْتَ الْمَالَى الْعَنْ مَالَكُمُ الْنَ الْتَعْرَى الْعَنْ مَا مَا مَنْ عَالَى الْمُ مَعْنَ الْعَالَيْ الْعَالَى الْعَانَ الْعَنْعَالُ الْعَنْ الْعَالَ الْعَنْ الْعَانَ الْعَالَى الْعَنْ مَا الْعَانَ الْتَعْمَى مَنْ الْعَالَى مَا لَكُونَ الْعَالَى الْعَالَي الْعَالَي الْتَعْمَى مَنْ الْعَالَى الْعَنْعَالَ الْعَانِ الْعَانَ الْعَالَى الْعَنْعَالَ الْعَالَى الْنَا الْعَانَ الْنَا الْعَانَ الْعَالَى الْعَالَى الْعَالَى ال

الحجر د10، فوان كَان أَعْمَدُ الأَيْكَةِ لَطَالِمِينَ فَي قَائَفَمْنَا مِنْهُمْ وَإِنَّهُمَا لَيَامَامِ شَمِينِ (). الشعراء د77، في كَذَبَ أَعْمَدُ لَتَبْكَمُ الشَرْسَلِينَ () إذ قال لَمْمَ شُعَبْ أَلَا نَنْقُونَ () إِنَ لَكُمْ رَسُولُ أَمِينُ () قَائَقُوا اللَهُ وَأَعِيعُونِ () وَمَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ أَجْرِى إِلَا عَلَى رَبِ الفَالَمِينَ () وَقُولُ الكَلَ وَلا تَكُونُوا مِنَ الشَّخْسِينَ () وَزِيْوَا بِالفِسْطَاسِ السُّسْتَقِيمِ () وَلا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَآهُمْ وَلا تَكُونُوا الكَلَ مُفْسِينَ () وَانْتُعُوا اللَهُ وَأَعِيعُونِ () وَزِيْوا بِالفِسْطَاسِ السُّسْتَقِيمِ () وَلا تَبْخَسُوا النَّاسَ مُفْسِينَ () وَانْتُعُوا اللَّهِ مَا يَعْهَ وَلَيْ أَنْهُ وَالْعِيلَةِ الْأَوْلِينَ () قَالُولُ النَّاسَ أَشْيَآهُمُ وَلا تَشْتَقُوا فِي الأَرْضِ مُفْسِينَ () وَانْتُعُوا اللَهِ مَا يَعْهُ وَالْعَالَي الْمُسْتَقِيمِ () وَلا تَسْتَقَدِيمَ اللَّهُ وَلا تَبْخَسُوا النَّاسَ أَشْيَآهُمُ وَلا تَعْفَوْ فِي الأَرْضِ مُفْسِينَ () وَانْتُعُوا اللَهِ مَالَكُونُ مَا يَعْنَعُونُ اللَهُ وَانْتُعُوا اللَّيْنَ الْمُنْعَلِينَ فَيْ قَالُولُ الْمَنْسَمَةِ وَلا مُفْسِينَ الْمُسْتَقِينَ () وَانْتُعُوا اللَهُ مَنْعَمَعُونَ اللَّهُ وَالْعَالَةُ اللَّهُ الْمَالَمُ الْتُعَالُي الْنُعْشَى الْمُولَ الْنَاسَ مُولَدُ مَنْ الْمُسْتَعْدِينَ الْمُولَعُونُ وَاللَهُ وَالْعَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَيْ اللَهُ الْعَالَ الْنَاسَ مُنْ المَسْتَعَيْنَ وَانْ تُقْلُكُونُ اللَّهُ مَوْلَ الْمُولُعُونُ الْنَاسَ الْعُولِينَ مُنْعَالُ الْنَاسَ الْمُسَعَدِينَ الْحُسَولُ وَلَكُونُ وَمَا مُعْذَلُكُونُ مَا مَعْتَلُونَ إِنِي فَعَالَةُ وَلَيْنَةُ وَلَيْ الْعُنَامَ مُولَى الْمُسْتَعَالَ وَلَنَا مُ

القصص «٢٨»: ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِبًا فِتِ أَهْلِ مَدْيَكَ تَنْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَكِيْنَا وَلَكِكَنَا كُنَّا مُرْسِلِينَ﴾ «٤٥».

**العنكبوت: ﴿**وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْبُنَا فَقَـالَ يَنْقَوْمِ أَعْبُدُوا اللَّهَ وَأَرْجُوا أَلَيْوُمَ ٱلْأَخِرَ وَلَا تَمْتَوْا فِي ٱلْأَرْضِ مُفْسِدِينَ ٢٠ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَتَهُمُ ٱلرَّجْفَتَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَنِيمِينَ ٢٠٠٠.

ق د ٢٥٠٠ ﴿ وَأَسْحَنْ ٱلْأَبْكَةِ وَفَوْمُ نُبَعْ كُلُّ كَذَبَ ٱلرُّسُلَ لَحَقَّ وَعِدٍ ٢٤٠.

تفسير: قال الطبرسيّ تظنّله في قوله تعالى : ﴿وَإِلَىٰ مَدْيَكَ﴾ أي أهل مدين، أو هو اسم القبيلة، قيل : إنّ مدين ابن إبراهيم الخليل فنسبت القبيلة إليه، قال عطا : هو شعيب بن توبة بن مدين بن إبراهيم؛ وقال قتادة: هو شعيب بن نويب، وقال ابن إسحاق: هو شعيب بن ميكيل ابن يشجب بن مدين بن إبراهيم، وأمّ ميكيل بنت لوط، وكان يقال له خطيب الأنبياء لحسن مراجعته قومه، وهم أصحاب الأيكة؛ وقال قتادة: أرسل شعيب مرّتين: إلى مدين مرّة، وإلى أصحاب الأيكة مرّة ﴿فَأَوْفُوا الْكَيْلَ وَٱلْبِيَرَاتَ ﴾ أي أدّوا حقوق النّاس على التمام في المعاملات ﴿وَلَا بَبْخَسُوا الْنَاسَ أَسْبَآةَهُمَ ﴾ أي لا تنقصوهم حقوقهم ﴿وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعَدَ إِصَلَحِهَا ﴾ أي لا تعملوا في الأرض بالمعاصي واستحلال المحارم بعد أن أصلحها الله بقد إصرافتهي وبعثة الأنبياء؛ وقيل: لا تفسدوا بأن لا تؤمنوا فيهلك الله الحرث والنسل ﴿وَلَا يُقَـهُدُوا ﴾ فيه أقوال: أحدها أنّهم كانوا يقعدون على طريق من قصد شعيباً للإيمان به فيخوفونه بالقتل. وثانيها: أنّهم كانوا يقطعون الطريق فنهاهم عنه.

وثائلتها : أنَّ المراد : لا تقعدوا بكلَّ طريق من طرق الدين فتطلبون له العوج بإيراد الشبهة (وَتَعَمُذُونَ عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ أي تمنعون عن دين الله (فَكَنَّرَكُمْ ) أي من أراد الإيمان (وَتَمُفُونَهَا) أي السبيل (عِوَجًا) بأن تقولوا : هو باطل (فَكَنَّرَكُمْ ) أي كثّر عددكم ، قال ابن عبّاس : وذلك أنَّ مدين بن إبراهيم تزوّج بنت لوط فولدت حتّى كثر أولادها ؛ وقيل : جعلكم أغنياء بعد أن كنتم فقراء (غَنِبَهُ ألْمُنْسِدِينَ) أي فكروا في عواقب أمر عاد وثمود وقوم لوط أو لَتَعُودُنَ في مِلَيّناً لأنه كان عندهم أنه كان قبل ذلك على دينهم ، فلذلك أطلقوا لفظ العود، وقد كان يخفي دينه فيهم ، ويحتمل أنهم أرادوا به قومه فأدخلوه معهم في الخطاب أو يراد بالعود الابتداء مجازاً (فَالَهُ أي شعيب (أوَلَوَ كُنَّ كَيْهِينَ) أي أي عبدوننا في مثلكم ولو كنّا كارهين للدخول فيها؟ (فَالَهُ أي شعيب (أوَلَوَ كُنَّا كَيْهِينَ) أي أي منكم ولو كنّا كارهين للدخول فيها؟ (فَالَهُ أي شعيب (أوَلَوَ كُنَا كَيْهِينَ) أي أي منكم ولو مناحر ما يحلوه معهم في الخطاب أو العود ، وقد كان يخفي دينه فيهم ، ويحتمل أنهم أرادوا به قومه فأدخلوه معهم في الخطاب أو يراد بالعود الابتداء مجازاً فَالَهُ أي شعيب (أوَلَوَ كُنَّا كَيْهِينَهُ أي أي أي منكم ولو كنّا كارهين للدخول فيها؟ (فَدَ أنه أي شعيب (أوَلَوَ كُنَّا كَيْهِينَهُ أي أي أيعبدوننا في مثلكم ولو كنّا كارهين للدخول فيها؟ (فَدَ أنْهُرَيْنَا) أي إن عدنا في ملتكم بأن نحلّ ما تحلّونه ونحرّم ما تحرّمونه وننسبه إلى الله تعالى بعد إذ نجانا الله منها بأن أقام الدليل وأوضح الحق لنا فقد اختلقنا على الله كذباً فيما دعوناكم إليه.

وَمَا يَكُونُ لَنَا أَن نَعُودَ فِيهَا إِلَّا أَن يَشَآءَ ٱللَّهُ رَبُّناً ﴾ فيه وجوه : أحدها : أنّ المراد بالملّة الشريعة لا ما يرجع إلى الاعتقاد في الله سبحانه وصفاته ، وفي شريعتهم أشياء يجوز أن يتعبّد الله بها ، فكانّه قال : ليس لنا أنّ نعود في ملّتكم إلاّ أن يشاء الله أن يتعبّدنا بها وينسخ ما نحن فيه من الشريعة .

وثانيها : أنّه علّق ما لا يكون بما علم أنّه لا يكون على وجه التبعيد كما قال : ﴿وَلَا يَدْخُلُونَ ٱلْجَنَّةَ حَتَّى بَلِجَ ٱلجَمَلُ فِي سَبِّرِ لَلِيَهَاطِ ﴾.

وثالثها : إلاّ أن يشاء الله أن يمكنكم من إكراهنا ، ويخلّي بينكم وبينه فنعود إلى إظهارها مكرهين .

ورابعها : أن تعود الهاء إلى القرية، أي سنخرج من قريتكم ولا نعود فيها إلاّ أن يشاء الله بما ينجزه لنا من الوعد في الإظهار عليكم والظفر بكم فنعود فيها .

وخامسها : أنَّ يكون المعنى : إلاَّ أن يشاء الله أن يردَّكم إلى الحقِّ فنكون جميعاً على ملة

واحدة، لأنّه لمّا قال حاكياً عنهم: ﴿أَوْ لَتَعُودُنَ فِي مِلَتِـنَاً﴾ كان معناه: أو لنكوننَ على ملّة واحدة، فحسن أن يقول من بعد: إلاّ أن يشاء الله أن يجمعكم معنا على ملّة واحدة ﴿عَلَى اللَّهِ تَوَكَلَناً﴾ في الانتصار منكم وفي كلّ أمورنا ﴿رَبَّنَا أَفْتَحْ﴾ سؤال من شعيب ورغبة منه إلى الله تعالى في أنّ يحكم بينه وبين قومه بالحقّ على سبيل الانقطاع إليه، وإن كان من المعلوم أنّ الله سيفعله لا محالة؛ وقيل: أي اكشف بيننا وبين قومنا وبيّن أنّنا على حقّ وهذه استعجال منه سيفعله لا محالة؛ وقيل: أي اكشف بيننا وبين قومنا وبيّن أنّنا على حقّ وهذه استعجال منه ماله؛ وقيل: مغبونون؛ وقيل: هالكون ﴿ جَنْشِيكَ﴾ أي ميتين ملقين على وجوههم ﴿ كَأَن لَمْ ماله؛ وقيل: مغبونون؛ وقيل: هالكون ﴿ جَنْشِيكَ﴾ أي ميتين ملقين على وجوههم ﴿ كَأَن لَمْ ماله؛ وقيل: مغبونون؛ وقيل الحاكمين والفاصلين ﴿لاً لَخَنِسُرُونَ أي بمنزلة من ذهب رأس ماله؛ وقيل الم يقيموا بها قطّ، لأنّ المهلك يصير كأن لم يكن ﴿ فَنُولًا عَنْهُمْ ﴾ أي أعرض عنهم لمّا رأى إقبال العذاب عليهم إعراض الآيس منهم ﴿ فَكَيْفَ مَاسَىٰ أي أحزن

إِنَى أَرُناكُم عِنَيْرِكُ أي برخص السعر والخصب؛ وقيل: أراد بالخير المال وزينة الدنيا
 فحذّرهم الغلاء وزيادة السعر وزوال النعمة؛ أو المعنى: أراكم في كثرة الأموال وسعة الرزق
 فلا حاجة لكم إلى نقصان الكيل والوزن فيّور غَم على أي يوم القيامة يحيط عذابه بجميع
 فلا حاجة لكم إلى نقصان الكيل والوزن فيّور غَم على الحلال بعد إتمام الكيل والوزن خير من
 الكفّار فيتَيْتُ أللَّه خَيرٌ لَكُمْنَه أي ما أبقى الله لكم من الحلال بعد إتمام الكيل والوزن خير من
 الكفّار فيتيتُ أللَه خَيرٌ لَكُمْنَه أي ما أيقى الله لكم من الحلال بعد إتمام الكيل والوزن خير من
 وقيل: معناه: إبقاء الله الذيمان لأنّهم إن كانوا مؤمنين بالله عرفوا صحّة هذا القول؛
 وقيل: معناه: إبقاء الله النّعيم عليكم خير لكم مما يحصل من النفع بالتطفيف؛ وقيل: طاعة
 الله؛ وقيل: ما أنا عليككُم عِنينيظي أي وما أنا بحافظ نعم الله عليكم إن أراد أن
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي إلا البلاغ في أمكوتكم أكمُ ألك إنما قالوا
 نيزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي إلا البلاغ في أمكوتك تأمُ ألك إنها قالوا
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي إلا البلاغ في أمكوتك تأمرُك في إنما قالوا
 الله؛ وقيل: من النه وقدان الماله، وكان يقول إذا صلى: إن الصلاة رادعة عن الشر، ناهية عن
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي إلا البلاغ في أمكوتك تأمرُك إلى قالوا
 الله؛ وقيل: منا الملاة، وكان يقول إذا صلى: إن الصلاة رادعة عن الشر، ناهية عن
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي تزعم أنها تأمر بالخير وتنهى عن الشر، ناهية عن
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي إلا البلاغ في أمريكوتك تأمرُك كم أمراد أن والوا
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي تزعم أنها تأمر بالحلاة رادعة عن الشر، ناهية عن
 يزيلها عنكم، أو ما أنا بحافظ لأعمالكم إن علي وما أنه بالحلاة راده والمي من الله من الله من الم ألمي ما أمراد أل بلغية عن الم أمر ما ألمو الله ما أمور الدين وإلما التي على وجه الماستهزاء (٢).

أو أن نُغْمَلَ قال البيضاوي عطف على (ما) أي وأن نترك فعلنا ما نشاء في أموالنا، وهو جواب النهي عن التطفيف والأمر بالإيفاء؛ وقيل : كان ينهاهم عن تقطيع الدراهم والدنانير فأرادوا به ذلك (عَلَى بَيِنَةٍ مِن رَبِّه) إشارة إلى ما آتاه الله من العلم والنبوة (وَرَزَقَنِ) إشارة إلى ما آتاه الله من المال الحلال، وجواب الشرط محذوف، تقديره : فهل يسع لي مع هذا الإنعام أن أخون في وحيه وأخالفه في أمره ونهيه (وَمَا أَرِيدُ أَنْ أَخَالِنَكُمْ) أي وما أنها كم عنه الما إلى عنها لأستبدّ به . فلو كان صواباً لآثرته ولم أعرض عنه فضلاً أن أنها كم عنه، يقال : خالفت زيداً إلى

مجمع البيان، ج ٤ ص ٣٠٢.
 (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٢٠.

كذا : إذا قصدته وهو مولّ عنه ، وخالفته عنه إذا كان الأمر بالعكس ﴿ إِنَّ أُرِيدُ ﴾ أي ما أريد إلاّ أن أصلحكم بأمري بالمعروف ونهيي عن المنكر ما دمت أستطيع الإصلاح ، فلو وجدت الإصلاح فيما أنتم عليه لما نهيتكم ﴿وَمَا نَوْفِيقِيَ ﴾ لإصابة الحقّ والرشاد إلاّ بهدايته ومعونته (<sup>(1)</sup> .

وَوَلِلَيْهِ أَنِيْبُ قَالَ الطبرستي: أي إليه أرجع في المعاد، أو إليه أرجع بعملي ونيّتي أي أعمالي كلّها لوجه الله ﴿لَا يَجْرِمَنّكُمْ شِقَافَ ﴾ أي لا يكسبنكم خلافي ومعاداتي ﴿أَن يُصِيبَكُمُ ﴾ من عذاب العاجلة ﴿وَمَا قَوْمُ لُوطٍ مِنكُم يَبْعَيدِ ﴾ أي هم قريب منكم في الزمان، أو دارهم قريبة من داركم فيجب أن تتعظوا بهم ﴿اسْتَغْفِرُوا ﴾ أي اطلبوا المغفرة من الله ثمَّ توصّلوا إليها بالتوبة، أو استغفروا للماضي واعزموا في المستقبل، أو استغفروا ثمّ دوموا على التوبة، أو استغفروا علانية وأضمروا الندامة في القلب ﴿وَدُودٌ ﴾ أي محبّ لهم، مريد لمنافعهم، أو متودد إليهم بكثرة إنعامه عليهم ﴿مَا نَفْقَهُ ﴾ أي ما نفهم عنك معنى كثير من كلامك، أو لا نقبل كثيراً منه ولا نعمل به ﴿مَعِيفًا﴾ أي ضعيف البدن أو ضعيف البصر أو مهيناً، وقبل: كثيراً منه ولا نعمل به في منفيه في القلب (وَدُودٌ ﴾ أي محبّ لهم، مريد لمنافعهم، أو متودد إليهم بكثرة إنعامه عليهم في القلب (وَدُودٌ ﴾ أي محبّ لهم، مريد لمنافعهم، أو متودد إليهم بكثرة إنعامه عليهم في القلب (وَدُودٌ ﴾ أي محبّ لهم، مريد لمنافعهم، أو كثيراً منه ولا نعمل به في مُؤمنيه أي أي ضعيف البدن أو ضعيف البصر أو مهيناً، وقبل

واختلف في أنَّ النبيَّ هل يجوز أن يكون أعمى؟ فقيل: لا يجوز لأنَّ ذلك ينفَّر؛ وقيل: يجوز أن لا يكون فيه تنفير ويكون بمنزلة سائر العلل والأمراض.

﴿وَلَوْلَا رَهْطُكَ لَرَجْمَنَكَ ﴾ أي ولولا حرمة عشيرتك لقتلناك بالحجارة؛ وقيل: معناه: لشتمناك وسببناك ﴿وَمَآ أَنتَ عَلَيْنَا بِعَزِيزٍ ﴾ أي لم ندع قتلك لعزّتك علينا ولكن لأجل قومك ﴿ظِهْرِيًّا ﴾ أي اتّخذتم الله وراء ظهوركم، يعني نسيتموه، وقيل: الهاء عائدة إلى ما جاء به شعيب ﴿عَلَىٰ مَكَانَتِكُم ﴾ أي على حالتكم هذه، وهذا تهديد في صورة الأمر ﴿إِنّي عَامِكً ﴾ على ما أمرني ربّي؛ وقيل: إنّي عامل على ما أنا عليه من الإنذار ﴿وَأَرْتَقِبُواً ﴾ أي انتظروا ما وعدكم ربّكم من العذاب، إنّي معكم منتظر لذلك، أو انتظروا مواعيد الشيطان وأنا أنتظر مواعيد الرحمن. وروي عن الرضا ظيمًا أنّه قال: ما أحسن الصبر وانتظار الفرج! أما سمعت قول العبد الصالح: وارتقبوا إنّي معكم رقيب.

ألضَّيْمَةُ كه صاح بهم جبرئيل صيحة فماتوا، قال البلخيُّ: يجوز أن تكون الصيحة صيحة على الحقيقة كما روي، ويجوز أن يكون ضرباً من العذاب تقول العرب: صاح الزمان بهم: إذا هلكوا ﴿أَلَا بُقَدَاكِ أي بعدوا من رحمة الله بعداً؛ وقيل: أي هلاكاً لهم كما هلكت ثمود<sup>(٢)</sup>.

فَأَضَحَبُ ٱلْأَتِكَةِ﴾ هم أهل الشّجر الّذين ارسل إليهم شعيب، وأرسل إلى أهل مدين فأهلكوا بالصيحة، وأمّا أصحاب الأيكة فأهلكوا بالظلّه الّتي احترقوا بنارها، وكانوا أصحاب غياض فعاقبهم الله بالحرّ سبعة أيّام، ثمّ أنشأ سحابة فاستظلّوا بها يلتمسون الروح

تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٢٧٨.
 مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٢٢.

فيها، فلمّا اجتمعوا تحتها أرسل منها صاعقة فاحترقوا جميعاً ﴿ فَأَنْنَفَمْنَا مِنْهُمْ﴾ أي من قوم شعيب وقوم لوط ﴿ وَإِنَّهُمَا لِبِإِمَامِ مَبِينِ﴾ أي إنّ مدينتي قوم لوط وأصحاب الأيكة بطريق يؤمّ ويتبع ويهتدى به، أو إنّ حديث مدينتهما لمكتوب في اللّوح المحفوظ<sup>(1)</sup>.

فرينَ ٱلْمُخْسِرِينَ﴾ أي من الناقصين للكيل والوزن ﴿ بِٱلْفِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَفِيمَ﴾ أي بالميزان السويّ، والجبلّة: الخليقة ﴿ كِسَفًا﴾ أي قطعاً، والظلّة: السحابة التي أُظلّتهم<sup>(٢)</sup>.

﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِيَا﴾ أي مقيماً في قوم شعيب فتقرأ على أهل متحة خبرهم، ولكنّا أرسلنا وأنزلنا عليك هذه الاخبار، ولولا ذلك لما علمتها؛ أو أنّك لم تشاهد قصص الأنبياء ولا تليت عليك ولكنّا أوحيناها إليك فيدلّ ذلك على صحّة نبوّتك<sup>(٣)</sup>.

١ - ع: الطالقاني، عن عمر بن يوسف بن سليمان، عن القاسم بن إبراهيم الرقي عن محمّد بن أحمد بن مهدي الرقي، عن عبد الرزّاق، عن معمّر، عن الزهريّ، عن أنس قال: قال رسول الله تشكير : بكى شعيب عليك من حبّ الله بمرّي حتى عمي، فرد الله بمرّي عليه عليه بصره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله بمرّي عليه بصره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، فلما بحره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، فلما بحره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله بمرّي أخذ الله بمرّي من الزهريّ معن المرة بحره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، فلما بحره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، فلما بحره، فلما بحره، ثمّ بكى حتى عمي فرد الله عليه بصره، فلما بحره من الرابعة أوحى الله إليه : يا شعبب إلى متى يكون هذا أبداً منك؟ إن يكن هذا خوفاً من النار فقد أجرتك، وإن يكن شوقاً إلى الجنة فقد أبحتك؟ فقال : إلهي وسيّدي أنت تعلم أني ما بكيت خوفاً من نارك، ولا شوقاً إلى الجنة فقد أبحتك؟ فقال : إلهي وسيّدي أنت تعلم أني ما بكيت خوفاً من النار فقد أجرتك، وإن يكن شوقاً إلى الجنة فقد أبحتك؟ فقال : إلهي وسيّدي أنت تعلم أني ما بكيت خوفاً من نارك، ولا شوقاً إلى جنتك، ولكن عقد حبّك على قلبي فلست أصبر أو أرك، فأوحى الله جلّ جلاله إليه : أمّا إذا كان هذا هكذا فمن أجل هذا سائحدمك كليمي موسى بن عمران.

قال الصّدوق تغيُّجه : يعني بذلك: لا أزال أبكي أو أراك قد قبلتني حبيباً<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** كلمة (أو) بمعنى «إلى أن» أو (إلا أن) أي إلى أن يحصل لي غاية العرفان والإيقان المعبر عنها بالرؤية، وهي رؤية القلب لا البصر، والحاصل طلب كمال المعرفة بحسب الاستعداد والقابليّة والوسع والطاقة، وقد مضى توضيح ذلك في كتاب التوحيد.

**بيان:** قال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿ إِنَّكَ لَأَنَ ٱلْحَلِيمُ ٱلرَّشِيدُ﴾ تحكَّموا به وقصدوا

- مجمع البيان، ج ٦ ص ١٢٧.
   مجمع البيان، ج ٧ ص ٣٥٠.
- (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٧٤ باب ٥١ ح ١.
- (٣) مجمع البيان، ج ٧ ص ٤٤٣.
- ۵) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۳۸.

وصفه بضدّ ذلك، أو علّلوا إنكار ماسمعوا منه واستبعادهم بأنّه موسوم بالحلم والرشد المانعين عن المبادرة إلى أمثال ذلك. انتهى<sup>(١)</sup>.

**أقول:** ما ذكر في تفسير عليّ بن إبراهيم غير الوجهين، وحاصله أنّه تعالى عبّر عمّا قالوه بضد قولهم إيماء إلى أنّ ما قالوه ممّا لا يمكن ذكره لاستهجانه وركاكته.

٣ - فس: ﴿وَإِنَّا لَنَرَيْكَ فِينَا ضَعِيغًا ﴾ وقد كان ضعف بصر، ﴿وَآرَتَـقِبُوا ﴾ أي انتظروا فبعث الله عليهم صيحة فماتوا ﴿وَمَا كُنتَ ثَاوِيًا ﴾ أي باقياً (\*).

٤ - فس: ﴿ تَكَذَبُوهُ ﴾ قال: قوم شعيب ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظَّلَةِ ﴾ قال: يوم حرّ وسمائم (<sup>(۲)</sup>). قوله: ﴿ أَضْحَنْبُ ٱلأَيْكَةِ ﴾ الأيكة: الغيضة من الشجر<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ : أصحاب الأيكة هم قوم شعيب، كانوا يسكنون الغيضة، فبعثه الله إليهم فكذّبوه فأهلكوا بالظلة، والأيكة : الشّجر المتكائفة<sup>(ه)</sup>.

٥ - مع: أبي، عن سعد، عن سلمة بن الخطّاب، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن إبراهيم بن ميمون، عن مصعب بن سعد، عن الأصبغ، عن عليّ ظلّيتَه؟ في قول الله تَبْرَيْجُك : (وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجَل لَنَا قِطْنَا قَبْلَ يَوْمِ ٱلْجِسَابِ) قال: نصيبهم من العذاب<sup>(٦)</sup>.

**إيضاح:** قال البيضاويّ: أي قسطنا من العذاب الّذي توعدنا به، أو الجنّة الّتي تعد المؤمنين، وهو من قطّه: إذا قطعه، ويقال للصحيفة الجائزة قطّ لأنّها قطعة من القرطاس، وقد فسّر بها، أي عجّل لنا صحيفة أعمالنا ننظر فيها<sup>(v)</sup>.

٢ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ابن المتوكّل، عن السعد آباديّ، عن البرقيّ عن ابن محبوب، عن هشام، عن سعد الإسكاف، عن عليّ بن الحسين عليّيًلا قال: إنّ أوّل من عمل المكيال والميزان شعيب النبيّ عليّكلا : عمله بيده، فكانوا يكيلون ويوفون، ثمّ إنّهم بعد طفّفوا في المكيال وبخسوا في الميزان فأخذتهم الرجفة فعذّبوا بها فأصبحوا في دارهم جائمين<sup>(٨)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ تظله في قوله تعالى: ﴿فَأَخَذَنَهُمُ ٱلرَّجَفَكَةُ﴾ أي فأخذ قوم شعيب الزلزلة، عن الكلبيّ؛ وقيل: أرسل الله عليهم وقدة وحرّاً شديداً، فأخذ بأنفاسهم فدخلوا أجواف البيوت فدخل عليهم البيوت، فلم ينفعهم ظلّ ولا ماء، وأنضجهم الحرّ، فبعث الله تعالى سحابة فيها ريح طيبة فوجدوا برد الريح وطيبها وظلّ السحابة فتنادوا: عليكم بها، فخرجوا إلى البرّيّة، فلمّا اجتمعوا تحت السحابة ألهبها الله عليهم ناراً ورجفت بهم الأرض

- (1) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ۲۷۹.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ١١٨.
- (٥) تغسير البيضاوي، ج ٢ ص ٢٨٦.
  - (۷) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩.
- (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۳۸.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٠١.
  - (٦) معاني الأخبار، ص ٢٣٥.
  - (٨) قصص الأنبياء، ص ١٤٢.

فاحترقوا كما يحترق الجراد المقليّ، وصاروا رماداً، وهو عذاب يوم الظلّة، عن ابن عبّاس وغيره من المفسّرين.

وقيل: بعث الله عليهم صيحة واحدة فماتوا بها، عن أبي عبد الله ﷺ . وقيل: إنّه كان لشعيب قومان: قوم أهلكوا بالرجفة، وقوم هم أصحاب الظلّة<sup>(١)</sup>.

٧ - ص: بهذا الإسناد عن ابن محبوب، عن يحيى بن زكريًا، عن سهل بن سعيد قال: بعثني هشام بن عبد الملك أستخرج له بثراً في رصافة عبد الملك، فحفرنا منها مائتي قامة ثم بدت لنا جمجمة رجل طويل فحفرنا ماحولها فإذا رجل قائم على صخرة عليه ثياب بيض، وإذا كفّه اليمنى على رأسه على موضع ضربة برأسه فكنا إذا نحينا يده عن رأسه سالت الدماء، وإذا تركناها عادت فسدّت الجرح، وإذا في ثوبه مكتوب : أنا شعيب بن صالح رسول رسول الله إلى قومه فضربول فحفرنا ماحولها فإذا رجل قائم على مخرة عليه ثياب بيض، وإذا كفّه اليمنى على رأسه على موضع ضربة برأسه فكنا إذا نحينا يده عن رأسه سالت الدماء، وإذا تركناها عادت فسدّت الجرح، وإذا في ثوبه مكتوب : أنا شعيب بن صالح رسول رسول الله إلى قومه فضربوني وأضرّوا بي وطرحوني في هذا الجبّ وهالوا إليّ التراب. فكتبنا إلى هشام بما رأيناه، فكتب : أعيدوا عليه التراب كما كان واحتفروا في مكان آخر<sup>(٢)</sup>.

**يج؛** ذكر ابن بابويه في كتاب النبوّة بإسناده عن سهل بن سعيد وذكر مثله<sup>(٣)</sup>.

٨ – كنز الفوائد للكراجكي: عن عبد الرحمن بن زياد الإفريقي قال: خرجت بإفريقية مع عمّ لي إلى مزروع لنا، قال: فحفرنا موضعاً فأصبنا تراباً هشاً، فحفرنا عامّة يومنا حتّى انتهينا إلى بيت كهيئة الأزج، فإذا فيه شيخ مسجّى، وإذا عند رأسه كتابة فقرأتها فإذا: أنا حسّان بن سنان الأوزاعيّ رسول شعيب النبيّ غليتَن إلى أهل هذه البلاد، دعوتهم إلى حسّان بالله فكذّبوني وحبسوني في هذا الحفير إلى أن يبعثني الله واخاصمهم إلى الإيمان بالأوراعية مع عمّ إلى ألمان الأروع لنا، قام قامة عامّة يومنا حتى مع عمّ لي إلى مزروع لنا، قال

وذكروا أنّ سليمان بن عبد الملك مرّ بوادي القرى فأمر ببئر يحفر فيه ففعلوا فانتهى إلى صخرة فاستخرجت فإذا تحتها رجل عليه قميصان، واضع يده على رأسه، فجذبت يده فمجّ مكانها بدم، ثمّ تركت فرجعت إلى مكانها فرقاً الدم، فإذا معه كتاب فيه: أنا الحارث بن شعيب الغسّانيّ رسول شعيب إلى أهل مدين فكذّبوني وقتلوني<sup>(٤)</sup>.

(٢) قصص الأنياء، ص ١٤٢.

- (۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ۳۰۹.
- (۳) الخرائج والجرائح ج ۳ ص ١٦٦٧.
  (٤) كنز الفوائد، ج ١ ص ١٦٢٧.

بالله، وتكذيبهم لنبيّه وعتوّهم، وكانوا يستوفون إذا اكتالوا لأنفسهم أو وزنوا له، فكانوا في سعة من العيش، فأمرهم الملك باحتكار الطعام ونقص مكاييلهم وموازينهم، ووعظهم شعيب فأرسل إليه الملك : ما تقول فيما صنعت؟ أراض أنت أم ساخط؟ فقال شعيب : أوحى الله تعالى إليّ أنّ الملك إذا صنع مثل ما صنعت يقال له : ملك فاجر، فكذبه الملك وأخرجه وقومه من مدينته، قال الله تعالى حكاية عنهم : ﴿لَنُخْبَنَكَ يَشْيَبُ وَالَذِينَ ، امتُوا مَعَكَ مِن قَرَيْبَاً ﴾ فزادهم شعيب في الوعظ، فقالوا : ﴿يَشْمَيْبُ أَمَلُوْنَكَ تَأْمُكَ أَن نَنْتَرُكَ مَا يَعْبُدُ مَابَوُوْنَا أَوْ أَن نُعْمَلُ فِي أَمُولا الله تعالى حكاية عنهم : ﴿لَنُخْبَنَكَ يَشْيَبُ وَالَذِينَ ، امتُوا مَعَكَ مِن قَرَيْبَاً ﴾ فزادهم شعيب في الوعظ، فقالوا : ﴿يَشْمَيْبُ أَمَلُوْنَكَ تَأْمُكَ أَن نَنْتَرُكَ مَا يَعْبُدُ مَابَوُوْنَا أَوْ أَن نُعْمَلُ فِي أَمُولانَا مَا نُشَتَوْأً ﴾ فآذوه بالنفي من بلادهم، فسلط الله عليهم الحرّ والغيم حتى أنضجهم الله، فلبثوا فيه تسعة أيّام، وصار ماؤهم حميماً لا يستطيعون شربه، فانطلقوا إلى غيضة لهم وهو قوله تعالى : ﴿أَمَعْنُ أَنْذَكَوَ فَرَفِ الله لهم سحابة سوداء فاجتمعوا في ظلّها، فأرسل الله عليهم ناراً منها فأحرقتهم فلم ينج منهم أحداً، وذلك قوله تعالى : ﴿فَاعَمُوْ الْهَا، فأرسل الله عليهم ناراً منها فأحرقتهم فلم ينج منهم أحداً، وذلك خطيب الأنبياء يوم القيامة فأرسل الله عليهم ناراً منها فأحرقتهم فلم ينج منهم أحداً، وذلك خطيب الأنبياء يوم القيامة فأرسل الله عليهم ماراً منها فأحرقتهم فلم ينج منهم أحداً، وذلك خطيب الأنبياء يوم القيامة

والرواية الصحيحة أنَّ شعيباً ﷺ صار منها إلى مدين فأقام بها وبها لقيه موسى بن عمران صلوات الله عليهما<sup>(۱)</sup>.

**توضيح:** فصيلة الرجل: عشيرته ورهطه الأدنون.

١٠ - ص: بالإسناد إلى الصدوق، عن ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن بعض أصحابنا، عن سعيد بن جناح، عن أيّوب بن راشد رفعه إلى عليّ عَلَيْتَ قال: أورمة، عن بعض أصحابنا، قال: قلل : يا أمير المؤمنين حدّثنا، قال : إنّ شعيباً النبيّ عَلَيْتَ اللهِ دعا قومه إلى الله حتّى كبر سنّه، ودق قيل : يا أمير المؤمنين حدّثنا، قال : إنّ شعيباً النبيّ عليّ عليّ عليّ الله عليّ عليّ عليّ الله عليّ عليّ الله علي عليّ قال : قلل : يا أمير المؤمنين حدّثنا، قال : إنّ شعيباً النبيّ عليّ عليّ الله عليّ عليّ عليّ عليّ عليّ قال : ما عد تله علي عليّ عليّ عليّ الله عليّ عليّ عليّ عليّ قال : قلل : يا أمير المؤمنين حدّثنا، قال : إنّ شعيباً النبيّ عليّ عليّ دعا قومه إلى الله حتّى كبر سنّه، ودق عطمه، ثمّ عاب عنهم ما شاء الله، ثمّ عاد إليهم شاباً، فدعاهم إلى الله تعالى فقالوا : ما صدّقناك معلمه، ثمّ غاب عنهم ما شاء الله، ثمّ عاد إليهم شاباً، فدعاهم إلى الله تعالى فقالوا : ما صدّقناك معلمه، ثمّ غاب عنهم ما شاء الله، ثمّ عاد إليهم شاباً، فدعاهم إلى الله تعالى فقالوا : ما صدّقناك معلمه، ثمّ غاب عنهم ما شاء الله، ثمّ عاد إليهم شاباً، فدعاهم إلى الله تعالى فقالوا : ما صدّقناك معلمه، ثمّ غاب عنهم ما شاء الله، ثمّ عاد إليهم شاباً، فدعاهم إلى الله تعالى فقالوا : ما صدّقناك شيخاً فكيف نصدقك شاباً؟ وكان عليّ عليّي عليّي يكرّر عليهم الحديث مراراً كثيرة (٢).

ا ا – ص: بهذا الإسناد عن ابن أورمة، عمّن ذكر،، عن العلاء، عن الفضيل قال: قال أبو عبد الله ﷺ: لم يبعث الله ﷺ من العرب إلاّ خمسة: هوداً وصالحاً وإسماعيل وشعيباً ومحمداً خاتم النبيّين صلوات الله عليهم، وكان شعيب بكماءً<sup>(٣)</sup>.

١٢ – **كاء** عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن بعض أصحابنا، عن بشير ابن عبد الله، عن أبي عصمة قاضي مرو، عن جابر، عن أبي جعفر غليتين قال: أوحى الله إلى شعيب النبيّ: إنّي معذّب من قومك مائة ألف: أربعين ألفاً من شرارهم، وستّين ألفاً من خيارهم، فقال غليمينيني: يا ربّ هؤلاء الأشرار فما بال الأخيار؟ فأوحى الله بَتَوْتَيْنَ إليه: داهنوا أهل المعاصي ولم يغضبوا لغضبي<sup>(٤)</sup>.

- (1) قصص الأنبياء، ص ١٤٦. (٢) قصص الأنبياء، ص ١٤٥.
- (٣) قصص الأنبياء، ص ١٤٥.
  (٤) الكافي، ج ٥ ص ٦٢٠ باب ٢٨ ح ١.

١٣ - ص: بالإسناد عن الصدوق، عن الطالقانيّ، عن أحمد بن عمران، عن يحيى ابن عبد الحميد، عن عيسى بن راشد، عن عليّ بن خزيمة، عن عكرمة، عن ابن مبّاس تظني قال: إنّ الله تعالى بعث شعيباً إلى قومه وكان لهم ملك فأصابه منهم بلاه، فلمّا رأى الملك أنّ القوم قد خصبوا أرسل إلى عمّاله فحبسوا على النّاس الطعام، وأغلوا أسعارهم، ونقصوا مكاييلهم وموازينهم، وبخسوا النّاس أشياءهم، وعتوا عن أمر ربّهم، أسعارهم، ونقصوا مكاييلهم وموازينهم، وبخسوا النّاس أشياءهم، وعتوا عن أمر ربّهم، وعانوا مفسدين في الأرض، فلمّا رأى الملك أنّ القوم قد خصبوا أرسل إلى عمّاله فحبسوا على النّاس الطعام، وأغلوا أسعارهم، ونقصوا مكاييلهم وموازينهم، وبخسوا النّاس أشياءهم، وعتوا عن أمر ربّهم، وكانوا مفسدين في الأرض، فلمّا رأى ذلك شعيب غليمي قال لهم: ﴿وَلَا نَفْقُمُوا الْبِحْيَالَ وَأَلْمِيرَانَ إنّ إنّ أَرْنَكُم عِنَبِ وَلِنَ أَنَاتُ عَتَكَمٌ عَذَابَ يَوْمٍ غُمِيلٍ فاللهم، وربّهم، وألميزانَّ إنّ أنّ أين أرنكم عمري في أرض ، فلمّا رأى ذلك شعيب غليمي قال لهم: ﴿وَلَا نَفْقُمُوا الْبِحْيَالَ وَأَلْمِيرَانَ أَنْ الْنَاس أُسْياءهم، وعتوا عن أمر ربّهم، وألميزانَ أي إني أرنكم عيما رأى ذلك شعيب غليمي قال لهم: ﴿وَلَا نَفْقُمُوا الْمِيكَانَ وَأَلْمِيرَانَ إذا كان منابي أور إن أنا عنابي والوحي الذي أوحى الله إليه، أنّ والى بالإنكار، فقال شعيب: إنّه منهي في كتاب الله تعالى والوحي الذي أوحى الله إلي به، أنّ الملك إذا كان بمنزلتك التي نزلتها ينزل الله بساحته نقمته، فلما سمع الملك ذلك أخرجه من الملك إذا كان بمنزلتك التي نزلتها ينزل الله بساحته نقمته، فلما سمع الملك ذلك أخرجه من الملك إذا كان بمنزلتك التي نزلتها ينزل الله بساحته نقمته، فلما سمع الملك ذلك أخرجه من الملك إذا كان بمنزلتك التي أنهم بعن عنور عليهم في بيوتهم وينظرون إلى السحابة التي قد المرية، فأرسل عليهم في بيوتهم وينظرون إلى السحابة التي قد الشمس الحارة وفي القرية، فنطقوا سريعاً كلهم إلى أهل بيت كانوا يوفون المكيال والميزان ولا الشمس الحارة ونها، فالقلقا، فالما وأخرجهم من بين العصاة، ثمً أرسل على أهل القرية من بيلونون الناس أسلمي ماليي والمين من بلك السحابة عذاباً وناراً فاهم بلي أهل شي على بين العماة، مأرسل على أمل القرية من مي من أسفلها، فالمياء وأخرجوموم ما شما وأخرجهم مي عليته علي أمل المي مي من بين العماة، من

١٤ – **شي:** عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله ظَلِيَّةِ في قول الله : ﴿ إِنِّي أَرَىٰكُم بِخَيْرِ﴾ قال : كان سعرهم رخيصاً<sup>(٢)</sup>.

تتهميم؛ قال صاحب الكامل: قيل: إنّ اسم شعبب يثرون بن صيفون بن عنقا بن ثابت بن مدين بن إبراهيم؛ وقيل: هو شعبب بن ميكيل من ولد مدين؛ وقيل: لم يكن شعبب من ولد إبراهيم وإنّما هو من ولد بعض من آمن بإبراهيم وها جر معه إلى الشام، ولكنه ابن بنت لوط، فجدة شعيب ابنة لوط، وكان ضرير البصر، وهو معنى قوله: ﴿وَإِنَّا لَنَرَىٰكَ فِينَا صَعِيفًا ﴾ أي ضرير البصر، وكان النبي يشيئ إذا ذكره قال: «ذاك خطيب الأنبياء» بحسن مراجعته قومه، وإنّ الله يَتَوَيَّنَ أرسله إلى أهل مدين وهم أصحاب الايكة، والأيكة : الشّجر الملتف، وكان الله وإنّ الله يَتَوَيَّنَ أرسله إلى أهل مدين وهم أصحاب الايكة، والأيكة : الشّجر الملتف، وكان الله ومع عليهم في الرزق، وبسط لهم في المكاييل والموازين، وإفساد لأموالهم، وكان الله شعبب : ﴿ يَنَقَوْرِ أعْبَدُوا أللَهُ مَا لَكُمُ مِنَ إلَه غَيَرُهُ وَلَا نَقُصُوا المِحيال وَالموازين، وإفساد لأموالهم، وكان الله يُعَيَّر وَإِنَ أَخَافَ عَبَدَكُمُ وَاللَهُ مَا لَكُمُ مِنَ إلَه غَيَرُهُ وَلَا نَقُصُوا الْمِحيالَ وَالويزانَ إي يعتَذِي شعيب إياه وتحديره عذاب الله إلى أهل مدين وهم أصحاب الايكة، والأيكة : الشّجر الملتف، وكان الله يعيَر وَإِنَ أَخَافَ عَبَدَكُمُ عَذَابَ يَوْر غُر يَعْمَرُهُ وَلَا نَقُصُوا المِحيالَ وَالموالهم، وكان الله عنه عليهم في الرزق، وبسط لهم في العيش استدراجاً لهم منه مع كفرهم بالله، فقال لهم شعيب : ﴿ يَنَقُوهِ أَعْبَدُوا أللَهُ مَا لَكُمُ مِنَ إلَه غَيَرُهُ وَلَا نَقُصُوا الْمِحيالَ وَالْمِيزَانَ إِلَيْ أَرَى حكم شعيب : هينقوير أخرائه، وبحله لهم في العيش استدراجاً لهم منه مع كفرهم بالله، فقال لهم عذي شعيب إيام وتحذيره عذاب الله إيّاهم إلا تماديهم في غيمهم وضلالتهم لم يزدهم عذاب يوم الظلة، وهو ما ذكره ابن عبّاس رَحِيْنَ في تفسير قوله تعالى : ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْبَ

قصص الأنبياء، ص ١٤٥.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٨.

الظُلَّةُ إِنَّمُ كَانَ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ فَقَال: بعث الله عليهم وقدة وحراً شديداً فأخذ بأنفاسهم فخرجوا من البيوت هراباً إلى البرّية، فبعث الله سبحانه عليهم سحاباً فأظلّتهم من الشمس فوجدوا لها برداً ولذة، فنادى بعضهم بعضاً حتى اجتمعوا تحتها فأرسل الله عليهم ناراً، قال عبد الله بن عبّاس: فذاك عذاب يوم الظلّة؛ وقال قتادة: بعث الله شعيباً إلى أُمّتين: إلى قومه أهل مدين، وإلى أصحاب الأيكة، وكانت الأيكة من شجر ملتف؟ فلمّا أراد الله أن يعذّبهم بعث عليهم حرّاً شديداً، ورفع لهم العذاب كانّه سحابة، فلمّا دنت منهم خرجوا إليها وجاؤوها، فلمّا كانوا تحتها أمطرت عليهم ناراً، قال فكذلك قوله: ﴿فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُلَة فِ وأمّا أهل مدين فهم من ولد مدين بن إبراهيم الخليل، فعذبهم الله بالرجفة وهي الزُلزلة فأهلكم الله عذاب الأبيكة من أول الما المارت عليهم ناراً، قال فكذلك قوله الله بالرجفة وهي الظُلَة في وأمّا أهل مدين فهم من ولد مدين بن إبراهيم الخليل، فعذبهم الله بالرجفة وهي الزُلزلة فأهلكم إ

قال بعض العلماء : كانت قوم شعيب عطلوا حداً فوسّع الله عليهم في الرزق، حتّى إذا أراد إهلاكهم سلّط عليهم حراً لا يستطيعون أن يتقارّوا ، ولا ينفعهم ظلّ ولا ماء حتّى ذهب ذاهب منهم فاستظلّ تحت ظلة فوجد روحاً ، فنادى أصحابه : هلمّوا إلى الروح فذهبوا إليه سراعاً حتّى إذا اجتمعوا ألهبها الله عليهم ناراً ، فذلك عذاب يوم الظلّة . وقد روى عامو ، عن ابن عبّاس أنّه قال : من حدّثك ما عذاب يوم الظلّة فكذّبه ؛ وقال مجاهد : عذاب يوم الظلّة هو إظلال العذاب على قوم شعيب ؛ وقال بريد بن أسلم في قوله تعالى : ﴿ يَنشُعَيْبُ أَمَلَوْتَكَ الدراهم<sup>(۱)</sup>.



<sup>(1)</sup> الكامل في التاريخ، ج ١ ص ١٣٥. وفي كتاب الصدف ص ٨٤: إنّ شعيباً عاش أربعمائة سنة، فلمّا حضرته الوفاة سأله ملك الموت كيف رأيت الدنيا؟ قال: كدار لها بابان، دخلت من واحد وخرجت من واحد. وعن الأنوار النعمائية: إنّ مدفنه قرب بلد شوشتر مزار معروف. وعن الدر المسلوك: إنّه عاش أربعمائة سنة. أربعمائة سنة. [مستدرك السفينة ج ٥ لغة (شعب)].

## فهرس الجزء الحادي عشر

الموضوع

الصفحة

كتاب النبوة

|                   | ١ - باب معنى النبوّة وعلة بعثة الأنبياء وبيان عددهم وأصنافهم وجمل أحوالهم                                                                                     |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥                 | وجوامعها صلوات الله عليهم أجمعين                                                                                                                              |
|                   | ٢ - باب نقش خواتيمهم وأشغالهم وأمزجتهم وأحوالهم في حياتهم وبعدموتهم                                                                                           |
| ٤٤                | صلوات الله عليهم                                                                                                                                              |
| ٥٠                | ٣ - باب علة المعجزة وأنه لم خص الله كلُّ نبي بمعجزة خاصة                                                                                                      |
| ٥٠                | ٤ - باب عصمة الأنبياء عليه ، وتأويل ما يوهم خطأهم وسهوهم                                                                                                      |
| ٦٩                | أبواب قصص آدم وحواء وأولادهما صلوات الله عليهما                                                                                                               |
|                   | ١ - باب فضل آدم وحواء وعلل تسميتهما، وبعض أحوالهما وبدء خلقهما وسؤال                                                                                          |
| ٦٩                | الملائكة في ذلك                                                                                                                                               |
|                   | ٢ - باب سجود الملائكة ومعناه ومدة مكثه عَلِيَهِ في الجنَّة، وأنها أية جنة كانت،                                                                               |
| ٩٢                | ومعنى تعليمه الأسماء محمد ومعنى تعليمه الأسماء محمد ومعنى تعليمه الأسماء                                                                                      |
|                   | ٣ - باب ارتكاب ترك الأولى ومعناه وكيفيته وكيفيّة قبول توبته والكلمات التي تلقاها                                                                              |
| 11+               | من ربه                                                                                                                                                        |
|                   | ٤ - باب كيفية نزول آدم ٢٠٠٠ من الجنَّة وحزنه على فراقها وما جرى بينه وبين ابليس                                                                               |
|                   |                                                                                                                                                               |
| 127               | لعنه الله                                                                                                                                                     |
|                   | لعنه الله                                                                                                                                                     |
| 107               |                                                                                                                                                               |
| 107               | ۵ – باب تزویج آدم وحواء وکیفیّة بدء النسل منهما وقصة قابیل وهابیل وسائر أولادهما<br>۲ – باب تأویل قوله تعالی : ﴿ جَعَلَا لَهُ شُرَكَاءَ فِيمَا مَاتَنْهُمَاً﴾ |
| 10T<br>1VT<br>1VV | ۵ – باب تزویج آدم وحواء وکیفیّة بدء النسل منهما وقصة قابیل وهابیل وسائر أولادهما<br>۲ – باب تأویل قوله تعالی : ﴿ جَعَلَا لَمُ شُرَكَاءَ فِيمَا مَاتَنْهُمَاً﴾ |

| ۱۹٦ | أبواب قصص نوح ﷺ                                                                            |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۹٦ | <ul> <li>باب مدة عمره وولادته ووفاته وعلل تسميته ونقش خاتمه وجمل أحواله نهيئيني</li> </ul> |
|     | ٢ - باب مكارم أخلاقه وما جرى بينه وبين إبليس وأحوال أولاده وما أوحي اليه وصدر              |
| ۲., | عنه من الحكم والأدعية وغيرها                                                               |
| ۲۰۳ | ٣ – باب بعثته غلیظیر علی قومه وقصة الطوفان٣                                                |
| ۲۳٦ | ٤ – باب قصة هود 🚓 وقومه عاد٤                                                               |
| ۲٥١ | ٥ – باب قصة شداد وإرم ذات العماد                                                           |
| 702 | ٦ - باب قصة صالح غليتنا وقومه                                                              |

## فهرس الجزء الثاني عشر

| ٩٧٥ | أبواب قصص إبراهيم عظي المجني المستحمد المستحمد المستحمد المستحمد المستحم |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷۵ | <ul> <li>۱ - باب علل تسميته وسنته وفضائله ومكارم أخلاقه وسننه ونقش خاتمه غليتنا</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|     | ٢ - باب قصص ولادته ﷺ إلى كسر الاصنام، وما جرى بينه وبين فرعونه، وبيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ۲۸٤ | حال ابيه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|     | ٣ - باب اراءته عَلِيَنْ ملكوت السماوات والارض وسؤاله احياء الموتي والكلمات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ۳۱۳ | التي سأل ربه وما أوحي إليه وصدر عنه من الحكم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳۲٦ | ٤ – باب جمل أحواله ووفاته ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۳۱ | ٥ – باب أحوال أولاده وأزواجه صلوات الله عليهم وبناء البيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۳٥٦ | ٦ - باب قصة الذبح وتعيين الذبيح ٢ - باب قصة الذبح وتعيين الذبيح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| *19 | ۷ - باب قصص لوط ﷺ وقومه۷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳٩٠ | ٨ - باب قصص ذي القرنين ٨ - باب قصص ذي القرنين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤١٧ | ٩ - باب قصص يعقوب ويوسف على نبينا وآله وعليهما الصلاة والسلام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 0+5 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٥٣٤ |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |