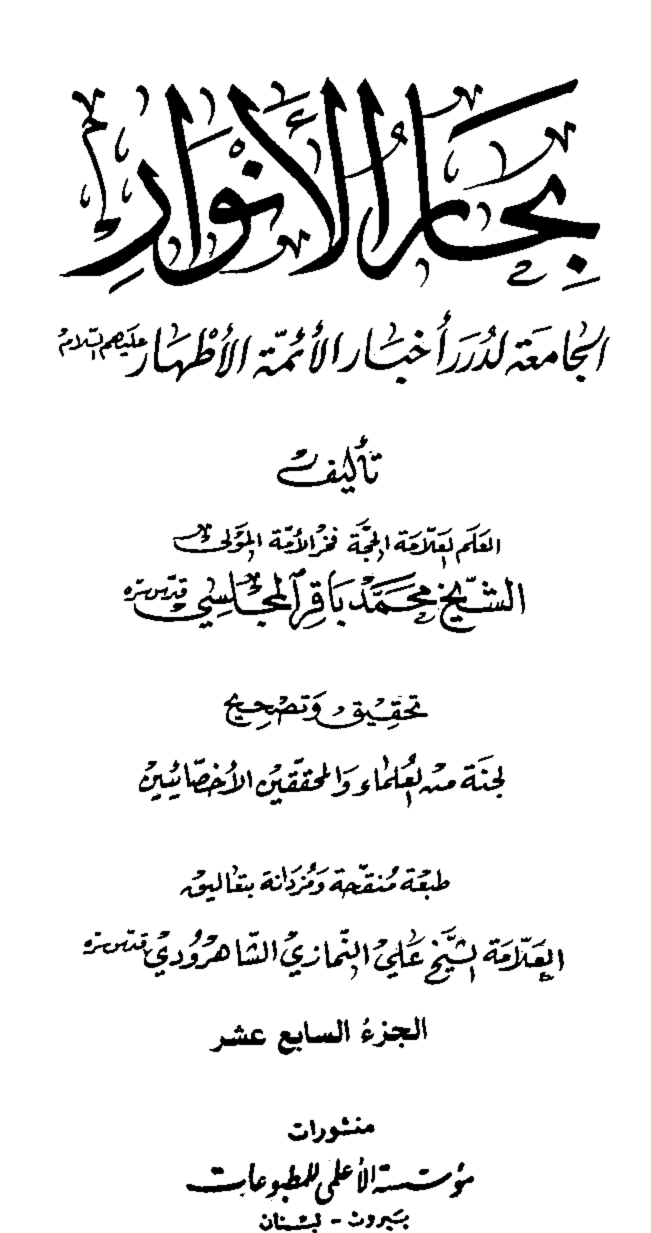






1A - 1Y



مرب: ۲۰۲۰

## الطبعَة الأولى جميع الحقوق محفوظة ومسجلة للنامشر P73(a - X.125



Published by Aalami Est. **Beirut Airport Road** Tel:01/450426 Fax:01/450427 P.O.Box.7120 مندوق بريد:۷۱۲۰ E-mail:alaalami@yahoo.com http://www.alaalami.com

مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت – طريق المطار – قرب سنتر زعرور هاتف:٤٠٠٤٢٧ / ٠١ - فاكس:٤٥٠٤٢٧ / ٠١ بسير الله الرَّحْسَنِ الرَّحِيدِ

## 

**الآيات: آل عمران (٣٦: فَخُ**َّلْ أَطِيعُواْ آلَنَّهَ وَٱلرَّسُولَـــَّ فَإِن تَوَلَّوْا فَإِنَّ ٱللَّهُ لَا يُحِبُّ آلكَفِرِينَ ﴾ (٣٢، وقال تعالى : ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللَّهَ وَٱلرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ﴾ (١٣٢، وقال تعالى : ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَىْءُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ خَلَلِمُونَ ﴾ (١٣٢.

النساء (2): ﴿وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَمُ يُدَخِلْهُ جَنَنتِ تَجْرِى مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَلِدِينَ فِيهِماً وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْمَظِيمُ () وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَمُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَمُ يُدِخِلُهُ نَارًا حَلِدًا فِيهما وَلَهُ عَذَابٌ شَهِينٌ () وقال تعالى: ﴿يَأَيَّهُا الَذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِ الْآمَ مِنكُرُ فَإِن نَنزَعْتُمْ فِي شَىءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تَوْمِنُونَ بِاللَّهُ وَالرَّسُولَ اللَّهُ وَيَتَعَدَ عَلَيهُ وَالرَّسُولَ وَأُولِ الْأَمْ مِنكُرُ فَإِن نَنزَعْتُمُ فِي شَىءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُمُ تَوْمِينُونَ بِاللَّهِ وَالمَوْرِ اللَّهُ وَالرَّسُولِ اللَّهُ وَالْمَوْ اللَّهُ وَالمَعْ وَعَنْ فَوَتَعْهُوا اللَّهُ وَاللَّهُ مُعْهَمُ وَاللَّهُ وَالمَوْ الْمَا اللَّهُ وَالرَسُولِ إِن كُنُهُ تَوْمِينُونَ بِاللَّهُ وَالمَوْ اللَّهُ وَالمَوْ اللَّهُ وَالمَعْوا اللَّهُ وَ وَاللَّسُولِ إِنَّ كُنُولُ وَأُولِ اللَّهُ وَالمَنْ وَالْتُولِ اللَّهُ وَالمَولِ إِن كُنُهُ تَوْمِينُونَ الْوَن

المائدة: ﴿ وَأَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَٱحْدَرُوا أَبَانَ تَوَلَّيْتُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَّسَاعَلَىٰ رَسُولِنَا ٱلْبَلَغُ ٱلْمُبِينُ ﴾ ٩٢».

الأنفال «٨»: ﴿وَأَمِلِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُۥ إِن كُنتُم مَّؤْمِنِينَ﴾ ١٧»، وقال تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوَا أَطِيعُواْ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَلَا تَوَلَّوْا عَنْـهُ وَأَنتُمَ تَسْمَعُونَ﴾ ٢٠٠.

التوبة (٩، ﴿ وَيُطِيعُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ أَوْلَتِهِكَ سَيَرْحَمْهُمُ ٱللَّهُ ﴾ (١٧.

النور «٣٤٤» ﴿وَمَن يُعلِيم ٱللَّهَ وَرَسُولَمُ وَيَخْسَ ٱللَّهَ وَيَتَقَدِ فَأُوْلَيَتِكَ هُمُ ٱلْفَآبِرُونَ ﴾ «٥٢، إلى قوله تعالى: ﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولُ فَإِن نَوَلَوْا فَإِنَّمَا عَلَيْهِ مَا حُمَلَ وَعَلَيْصَحُم مَّا حُمَلُتُ وَإِن تُطِيعُوهُ تَهْتَدُواً وَمَا عَلَ الرَّسُولِ إِلَا ٱلْبَكَخُ ٱلْمُبِينَ ﴾ «٥٤، إلى قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ لَعَ تَرْحُونَ ﴾ ٢٥٦.

**الأحزاب «٣٣»؛ ف**وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ وَلَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُۥ أَمَرُ أَن يَكُونَ لَهُمُ آلَخِيرَةُ مِن أَمْرِهِمُ وَمَن يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولُهُ فَقَدْ صَلَّ صَلَالًا تُمِينَا ﴾ ٣٦، وقال تعالى : فوَمَن يُطِعِ اللَّهُ وَرَسُولُهُ فَقَدْ فَازَ فَرَزًا عَظِيمًا ﴾ ٧١، – وقوله تعالى – ﴿إِنَّ اللَّهُ لَعَنَ ٱلْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمُمْ سَعِيرًا () خَلِدِينَ فِيهَا أَبَداً لَا يَجِدُونَ وَلِيَّا وَلَا نَصِيرًا (10) – وقوله تعالى – ﴿إِنَّ اللَّهُ لَعَنَ ٱلْكَفِرِينَ وَأَعَدَّ لَمُهُمْ سَعِيرًا ()

محمد (2٧): ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَلَا نُبْطِلُوا أَعْنَلَكُمْ ﴾ (١٣٣.

**الفتح «٤٨»: ﴿**وَمَن يُطِيعِ ٱنَّهَ وَرَسُولَمُ يُدْخِلُهُ جَنَّنتِ تَجَرِي مِن تَّحْتِهَا ٱلْأَنْهَنَرُ وَمَن يَنَوَلَ بُعَذِبَهُ عَذَابًا أَلِماكُ<sup>ا د</sup>١٧٧. الحجرات (29، ﴿وَإِن تُطِيعُوْا ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ لَا يَلِتَكُر مِنْ أَعْمَالِكُمْ شَيْئاً ﴾ ١٤».

المجادلة ٤٥٨»: ﴿وَأَطِيعُوا آلَنَهَ وَرَسُولَةُ﴾ ١٣٧» – إلى قوله تعالى – : ﴿إِنَّ ٱلَّذِبَ يُمَاَدُونَ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُۥ أَوْلَتِهَكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ۞ حَنَبَ ٱللَّهُ لَأَغْلِبَتَ أَنَا وَرُسُلِّ إِنَّ ٱللَّهَ فَوِيًّ عَزِيرٌ ۞ .

**الحشر «٥٩»: ﴿**ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَآفُواْ ٱللَّهَ وَرَسُولُهُ وَمَن يُشَآفِ ٱللَّهَ فَإِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ «٤»، وقال تعالى : ﴿وَمَا مَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُسْدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَٱننَهُواْ وَانَقُواْ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ﴾.

**التغابن: ﴿**وَأَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولُ فَابَن نَوَلَيَّسُرُ فَإِنَّمَا عَلَىٰ رَسُولِنَـا الْبَلَخُ ٱلْمُبِينُ ﴾ ١٢٥». **تفسير:** أقول: أوردنا تفسير ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَىٰ<sup>تُ</sup> ﴾ في باب العصمة، وسيأتي أنَّ المراد بأولى الأمر الأثمة المعصومون <sub>غَلْمَنَ</sub>لِي .

وَوَأَحْسَنُ تَأْوِيلَاكُ أَي عاقبةً، أو تأويلاً من تأويلكم بلا ردّ وَفَإِنَّمَا عَلَيْوَكُ أَي على النبي عنه: في خِمَا حُرَكَ من التبليغ وَوَعَلَيْكُم مَّا حُمِّنَتُمَ كُم من الامتثال وإذا قَضَى الله وَرَسُولُهُ أَمَرًا كُم أَي قضى رسول الله، وذكر الله للتعظيم والإشعار بأنّ قضائه قضاء الله، قيل : نزل في زينب بنت جحش بنت عمّته أميمة بنت عبد المطلب، خطبها رسول الله عنه لزيد بن حارثة فأبت هي وأخوها عبد الله، وقيل : في أَمّ كلثوم بنت عقبة، وهبت نفسها للنّبي عني فزوّجها من زيد وأن يَكُونَ لَمُمُ آلَخِيرَةُ مِنْ آمَرِهِمُ في أَن يختاروا من أمرهم شيئاً، بل يجب عليهم أن يجعلوا اختيارهم تبعاً لاختيار الله ورسوله ويَوَمَ تُقَلَّبُ وُجُوهُهُمْ في ٱلنَّارِ كَاي تصرف من جهة إلى أخرى كاللّحم يشوى بالنار، أو من حال إلى حال ولا يَلِيَكُمُ مِنْ أَعَمَلِكُمَ كَان يقصكم الحلاف والعداوة، من لات ليناً : إذا نقص . والمحادة : المخالفة والمضادة، والمناة من المؤلفة في النار في فروّجها

١ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن أبي زاهر، عن عليّ بن إسماعيل، عن صفوان بن يحيى، عن عاصم بن حميد، عن أبي إسحاق النحويّ قال: دخلت على أبي عبد الله عليه الحمية، عن عاصم بن حميد، عن أبي إسحاق النحويّ قال: دخلت على أبي عبد الله عليه فوض فسمعته يقول: إنّ الله بجَرَحَك أدّب نبيّه على محبّته فقال: ﴿ إِنَّا لَكُمْ عَظِيمٍ ﴾ ثمّ فوض إليه، فقال بحريّت فقال بحريّت الله بجَرَحَك أدّب نبيّه على محبّته فقال: ﴿ إِنَّا لَكُمْ عَظِيمٍ ﴾ ثمّ فوض إليه، فقال بحريّت الله بحريّته فوض إليه، فقال بحريّت الله بحريّت الله بحريّت المعلى محبّته فقال: ﴿ إِنَّا لَهُ بَعَرْجَكَ أَمَ الرَّسُولُ فَخَدُوهُ وَمَا نَبَنَكُمْ عَنْهُ فَالنّهُوأَ ﴾ وقال بحريّت الله بحريته فوض إليه، فقال بحريّت الله بحريّت الله بحريّت الله المحبّت المعلمية معته معلى محبّته فقال: إليه فوقال بحريّت الله بحريّت الله معرّت المعلمية المحبّة المعامية عنه محبّته فقال: علي علي عملي عملي معلية المعلمية المعلمية المحبّة أربَعُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَبَنَكُمْ عَنْهُ فَالنّهُوأَ ﴾ وقال بحريّة إلى يُعليم الله، فقال ألماع الله علي الله المعتم وجحد الله المعتمة ألماع ألمناع ألمة أول أوله فوض إلى علي علي علي عربة معلمة موجعد الله المعتم الله علي عربية إلى معلي عربي الله المعتم وبحد الناس، فوالله لنحبّكم أن تقولوا إذا قلنا، وتصمتوا إذا صمتنا، ونحن فيما بينكم وبين الله بحريّية إله أوله المعتم واله الله بحريم أن الله المعرفول أذا أله الله بحري أله في خلاف أمرنا أله.

**العدّة:** عن أحمد، عن ابن أبي نجران، عن عاصم مثله.

٢ - كاء العدة، عن أحمد بن محمد، عن الحجال، عن تعلبة، عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر وأبا عبدالله بمن يقولان: إنّ الله بَوْرَجْنُ فوض إلى نبيّه عليه أمر خلقه، لينظر كيف

(١) أصول الكافي، ج ١ ص ١٥١ باب التفويض إلى رسول الله بينتي ح ١.

طاعتهم، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿وَمَا مَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَأَنَنَهُواً ﴾<sup>(١)</sup>. أبو عليّ الأشعريّ، عن ابن عبد الجبّار، عن ابن فضّال، عن ثعلبة مثله. **ير:** ابن عبد الجبّار مثله. (ص ٣٥٣ ج ٨ باب ٤ ح ٢٢.

٣ - كا: عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن فضيل بن يسار قال : سمعت أبا عبد الله فَالْحَلْمُ يقول لبعض أصحاب قيس الماصر : إنَّ الله ﴾ وَالله الله عَلَيْ الله الله الله ا فلمّا أكمل له الأدب قال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ ثمّ فوّض إليه أمر الدين والأمّة ليسوس عباده، فقال بَجْرَبَة : ﴿وَمَا مَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ ذُوهُ وَمَا نَهَنكُمْ عَنْهُ فَأَنْنَهُوا ﴾ وإنّ رسول الله عظي كان مسدّداً موفّقاً مؤيّداً بروح القدس لا يزلّ ولا يخطئ في شيء ممّا يسوس به الخلق، فتأدّب بآداب الله، ثمَّ إنَّ الله بَخْرَيَّكَ فرض الصلاة ركعتين ركعتين عشر ركعات، فأضاف رسول الله ﷺ إلى الركعتين ركعتين، وإلى المغرب ركعة، فصارت عديلة الفريضة، لا يجوز تركهنَّ إلاَّ في سفر، وأفرد الركعة في المغرب فتركها قائمة في السفر والحضر، فأجاز الله له ذلك كلُّه، فصارت الفريضة سبع عشرة ركعة، ثمَّ سنَّ رسول الله عظي النوافل أربعاً وثلاثين ركعةً مثلى الفريضة، فأجاز الله لِجَرْبَيْنَ له ذلك، والفريضة والنافلة إحدى وخمسون ركعة، منها ركعتان بعد العتمة جالساً تعدّ بركعة مكان الوتر، وفرض الله في السنة صوم شهر رمضان، وسنَّ رسول الله عظيمًا صوم شعبان وثلاثة أيَّام في كلَّ شهر مثلي الفريضة، فأجاز الله ﴿ وَعَلَّى لَه ذلك، وحرَّم الله ١٠ الخمر بعينها، وحرَّم رسول الله عظيم المسكر من كلَّ شراب، فأجاز الله له ذلك، وعاف رسول الله ﷺ أشياء وكرهها لم ينه عنها نهي حرام، إنَّما نهى عنها نهي عافة وكراهة، ثمّ رخّص فيها فصار الأخذ برخصه واجباً على العباد كوجوب ما يأخذون بنهيه وعزائمه، ولم يرخّص لهم رسول الله ﷺ فيما نهاهم عنه نهي حرام، ولا فيما أمر به أمر فرض لازم، فكثير المسكر من الأشربة نهاهم عنه نهى حرام لم يرتحص فيه لأحد، ولم يرتحص رسول الله عظيمة لأحد تقصير الركعتين اللَّتين ضمَّهما إلى ما فرض الله ﷺ ، بل ألزمهم ذلك إلزاماً واجباً لم يرخّص لأحد في شيء من ذلك إلاّ للمسافر ، وليس لأحد أن يرخّص ما لم يرخّصه رسول الله ﷺ، فوافق أمر رسول الله ﷺ أمر الله ﷺ الله ١٢٠٠ ، ووجب على العباد التسليم له كالتسليم لله تبارك وتعالى (٢).

٤ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن إسحاق بن عمّار، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ الله تبارك وتعالى أدب نبيّه عنهم، فلمّا انتهى به إلى ما عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ الله تبارك وتعالى أدب نبيّه عنهم، فلمّا انتهى به إلى ما أراد قال: فوَرَبَّكَ عُلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عَظِيمِ فَفَوْض إليه دينه فقال: فوَرَبَآ مَانكُمُ الرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا تَهَنكُمُ أراد قال: في عنه إلى ما أراد قال: إنّ الله تبارك وتعالى أدب نبيّه عنهم، فلمّا انتهى به إلى ما أراد قال: في عبد الله عليه فقوض إليه دينه فقال: فوَرَبَآ مَانكُمُ الرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا تَهَنكُمُ أراد قال: في عنه أنه فقال: فوَرَبَاً مَانكُمُ أراد قال: فوَرَبَاً مُنكُمُ أراد قال: فوَرَبَاً عَلَى عُلُق عُلَيْ عُلَيْ

(١) - (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ١٥٢ باب التفويض إلى رسول الله عنه ح ٢-٤.

السدس، فأجاز الله جلّ ذكره له ذلك وذلك قول الله ﷺ : ﴿ هَٰذَا عَطَآؤُنَا فَٱمْنُنَ أَوْ أَسْبِكَ بِغَيْرِ حِسَابِ﴾ <sup>(1)</sup>.

**ير؛** الحجّال، عن اللَّوْلُوْيَ، عن محمَّد بن سنان مثله. «ص ٣٥٣ ج ٨ باب ٤ ح ٤». ٥ – **كاء** الحسين بن محمَّد، عن المعلَّى، عن الوشَّاء، عن حمَّاد، عن زرارة، عن أبي جعفر عَيْشِ قال: وضع رسول الله عَنْشَ دية العين، ودية النفس، وحرَّم النبيذ وكلَّ مسكر، فقال له رجل: وضع رسول الله عَنْشَ من غير أن يكون جاء فيه شيء؟ قال: نعم ليعلم من يطيع الرسول ممّن يعصيه<sup>(٣)</sup>.

٧ - كاء محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن، عن يعقوب بن يزيد، عن الحسن بن زياد، عن الحسن بن زياد، عن الحسن بن زياد، عن محمّد بن الحسن الميثميّ، عن أبي عبد الله ظَائِينَ قال: سمعته يقول: إنَّ الله نَتَزَيَّنَ أَدَب رسوله تَنْتَبَ حتى قومه على ما أراد، ثمّ فوض إليه، فقال عزّ ذكره: ﴿وَمَا مَانَكُمُ الرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا نَبَكَمُ عَنْهُ فَانَتَهُوأَى فما فوض الله إلى رسوله فقد فوضه إلينا<sup>(ع)</sup>.

١٠ - ير؛ محمّد بن عبد الجبّار، عن البرقتي، عن فضالة، عن ربعي، عن القاسم بن محمّد بن عبد العبّار، عن القاسم بن محمّد قال: إنّ الله أدّب نبيّه عَظِيمَةٍ فأحسن تأديبه، فقال: ﴿ خُذِ ٱلْمَغُوَ وَأَمُرُ بِٱلْمُرْفِ وَأَعْرِضَ عَنِ

- (۱) (۵) أصول الكافي، ج ۱ ص ۱۵۳ باب التفويض إلى رسول الله عظيم ، ح ۲-۱۰.
  - (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢١٩ باب ٤٦ ح ٣.

ٱلجَنِهِلِينَ ﴾ فلمّا كان ذلك أنزل الله : ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمِ ﴾ وفوّض إليه أمر دينه فقال : ﴿وَمَآ مَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنْهُ فَأَنَنَهُواً ﴾ فحرم الله الخمر بعينها ، وحرّم رسول الله عَنْهُ كَلّ مسكر فأجاز الله ذلك، وكان يضمن على الله الجنّة فيجيز الله ذلك له، وذكر الفرائض فلم يذكر الجدّ فأطعمه رسول الله ﷺ سهماً فأجاز الله ذلك، ولم يفوّض إلى أحد من الأنبياء غيره<sup>(١)</sup>.

١٢ - ختص، ير: ابن يزيد ومحمّد بن عيسى، عن زياد القنديّ، عن محمّد بن عمارة، عن فضيل بن يسار قال : سألته كيف كان يصنع أمير المؤمنين علي بشارب الخمر؟ قال : كان يحدّه، قلت : فإن عاد؟ قال : كان يحدّه ثلاث مرّات، كان يحدّه، قلت : فإن عاد؟ قال : كان يحدّه ثلاث مرّات، كان يحدّه، قلت : فإن عاد كان يحدّه ثلاث مرّات، عاد كان يقتله، قلت : فإن عاد كان يحدّه قلت : فإن عاد كان يحدة شرب مرّات، فإن عاد كان يقتله، قلت : كيف كان يصنع بشارب المسكر؟ قال مثل ذلك، قلت : فمن شرب شربة مسكر كمن شرب شرب شربة مسكر كمن شرب شرب شربة خمر؟ قال : سواء فاستعظمت ذلك، فقال لي : يا فضيل لا شربة مسكر كمن شرب شرب شربة حمر؟ قال : سواء فاستعظمت ذلك، فقال لي : يا فضيل لا تستعظم ذلك، فإن الله إنّما بعث محمّداً عنه رحمة للعالمين والله أدب نبية فأحسن تأديبه، فلمّا انتدب فوض إليه، فحرّم الله الخمر، وحرّم رسول الله ينهي كلّ مسكر، فأجاز الله ذلك منكر، وفرض الله، وحرّم الله مكة، وحرّم رسول الله ينهي المدينة، فأجاز الله كلّه له، وفرض الله الفرانش من الفرانس، مربق خمر، ومرة المدينة، فأجاز الله ذلك مسكر، فأجاز الله ذلك الما المدينة، فأجاز الله ذلك مسكر، فأجاز الله ذلك أيا الله إذما بعث محمّداً عادة من والله أدب نبية فأحسن تأديبه، فلما انتدبه، فران الله إذما بعث محمّداً عنهم رسول الله ينهم كل مسكر، فأجاز الله ذلك ألما المدينة، فأجاز الله كله له<sup>(٢)</sup>، وفرض الله الما النه والله أدب نبية قال له : يا فضيل له، وحرّم الله مكة، وحرّم رسول الله ينهم المدينة، فأجاز الله كله له<sup>(٢)</sup>، وفرض الله الفرانض من الصلب، فأطعم رسول الله ينهم المدينة، فأجاز ذلك كله له، ثمّ قال له : يا فضيل الفرانض من الصلب، فأطعم رسول الله ينهم المدينة، فأجاز ذلك كله له، ثمّ قال له : يا فضيل المورف وما حرف : من يطع الرسول فقد أطاع الله<sup>(٤)</sup>.

١٣ - **ير:** ابن يزيد، عن زياد القنديّ، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله مثله.

١٤ - ير: محمّد بن الحسن، عن جعفر بن بشير، عن ابن بكير، عن زرارة قال : سألت أبا جعفر علي عن أشياء من الصلاة والديات والفرائض، وأشياء من أشباه هذا، فقال : إنّ الله فوض إلى نبيّه علي (<sup>0)</sup>.

ا ۹ – **یر:** أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكیر، عن زرارة، عن حمران عنه ﷺ مثله<sup>(7)</sup>.

١٦ - **ير:** بعض أصحابنا، عن محمّد بن الحسن، عن عليّ بن النعمان، عن ابن مسكان،

(۱) - (۲) بصائر الدرجات، ص ٣٥٣ ج ٨ ياب ٤ ح ٣ و٥.
 (۲) في المصدر: ذلك له.
 (٤) الاختصاص، ص ٣٠٩، بصائر الدرجات ص ٣٥٥ ج ٨ ياب ٤ ح ١٢.
 (٥) - (٦) بصائر الدرجات، ص ٣٥٤ ج ٨ ياب ٤ ح ٦ و٨.

عن إسماعيل بن عبد العزيز قال : قال لي جعفر بن محمّد عليمية : إنّ رسول الله على كان يفوض إليه، إنّ الله تبارك وتعالى فوض إلى سليمان عليمية ملكه، فقال : فوهَذَا عَطَآؤُنَا فَآتُنَنَ أَوْ أَسْبِكَ يُغَيِّر حِسَابٍ في وإنّ الله فوض إلى محمّد على نبيّه فقال : فوَمَآ مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـدُوهُ وَمَا بَهَنكُمْ عَنْهُ فَآتَنَهُواً فَقال رجل : إنّما كان رسول الله على مفوضاً إليه في الزرع والضرع، فلوى جعفر غليمة عن عنقه مغضباً، فقال : في كلّ شيء، والله في كلّ شيء<sup>(1)</sup>.

1۸ - ير: عبد الله بن عامر، عن البرقتي، عن الحسن بن عثمان، عن محمّد بن الفضيل، عن الثمالي قال: قرأت هذه الآية على أبي جعفر عليه: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمَرِ شَى مُه قول الله عن الثمالي قال: قرأت هذه الآية على أبي جعفر عليه: ﴿ لَيَسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمَرِ شَى مُه قول الله للبيّه على أريد أن أسأله عنها، فقال أبو جعفر عليه: ( يُعَنَى أَلَ مُوسى، وشيء مرّين، للبيّه على أريد أن أسأله عنها، فقال أبو جعفر عليه: ( يوكن الله من الأمر شيء وشيء مرّين، المالية على أبي جعفر عليه: ( يُعَنى أَلَ مَر شَى مُه قول الله للبيّه على أبي جعفر عليه: ( يوكن الله عنها، وشيء مرّين، وكن الله عنها، وأبي مرّين، وكن الله من الأمر شيء وقد فوض الله إليه دينه فقال المالي ومامان، عن محمّد بن الله والله، وكنه، وأنا أريد أن أسأله عنها، فقال أبو جعفر عليه: ( من الماليم، وشيء وشيء مرّين، وكنه، أريد أن أسأله عنها، فقال أبو جعفر عليه: ( من الماليم، وشيء ورابي، وكنه، وكنه، أريد أن أريد أن أسأله عنها، فقال أبو جعفر عليه: ( من الماليم، وشيء ورابي، وكنه، وكنه، أريد أن أسأله عنها، فقال أبو جعفر عليه، وماله، ومنابه، ومن الله وشيء ورابه، وكنه، وعنه، وقد فوض الله إليه دينه فقال الماليم، وماله، أريسي، ورابي، أريد أن أريد أن أريد أو أو أماله، وعنه، فقال الماليم، وماله إليه دينه فقال أبي أنه أل ألسي أو أبه، وأما أله، وأله، وأله، وأله، وأله، وأله، وأله، وما منه، وما منه، وما حرام، إلى أله، وما حرم فهو حرام ( ).

**ير:** إبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن عذافر، عن رجل من إخواننا، عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

٣١ - **ير:** ابن هاشم، عن يحيى بن أبي عمران، عن يونس، عن إبراهيم بن عبد الحميد،

- (۱) (٤) بصائر الدرجات، ص ٣٥٥-٣٥٧ ج ٨ باب ٤ ح ٩ و١١ و١٥ و١٦.
  - (٥) (٦) بصائر الدرجات، ص ٢٥٥-٣٥٧ ج ٨ باب ٤ ح ١٨ و١٧.

عن أبي بصير، عن أبي عبد الله للحظيظ قال: إنّ الله خلق محمّداً طاهراً، ثمّ أذبه حتّى قوّمه على ما أراد، ثمّ فوّض إليه الأمر فقال: ﴿وَمَآ مَانَـٰكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــدُوهُ وَمَا نَهَـٰكُمُ عَنْهُ فَآننَهُوأً﴾ فحرّم الله الخمر بعينها، وحرّم رسول الله ﷺ المسكر من كلّ شراب، وفرض الله فرائض الصلب، وأعطى رسول الله ﷺ الجدّ، فأجاز الله له ذلك، وأشياء ذكرها من هذا الباب<sup>(۱)</sup>.

٢٢ - شي: عن جابر الجعفي قال: قرأت عند أبي جعفر عنه قول الله بتحصل : ﴿ يَسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمَرِ شَيْءُ قال: بلى، والله إنّ له من الأمر شيئاً وشيئاً وشيئاً، وليس حيث ذهبت، ولكني أخبرك أنّ الله تبارك وتعالى لمّا أمر نبيته عنها أن يظهر ولاية عليّ على فكّر في عداوة قومه له، ومعرفته بهم، وذلك للذي فضّله الله به عليهم في جميع خصاله: كان أوّل من آمن برسول الله عنه وبمن أرسله، وكان أنصر الناس لله ولرسوله، وأقتلهم لعدوهما، وأشدهم بغضاً لمن خالفهما، وفضّل علمه الذي لم يساوه أحد، ومناقبه التي لا تحصى شرفاً، فلما فكّر النبيّ عنه في عداوة قومه له في هذه الخصال وحسدهم له عليها ضاق عن ذلك، فأخبر الله أنّه ليس له من هذا الأمر شيء، إنّما الأمر فيه إلى الله أن يصير علياً عليها في ورليّ الأمر معده، فهذا عنى الله، وكيف لا يكون له من الأمر شيء وقد فوض الله إليه أن جعل ما أحل فهو حلال، وما حرّم فهو حرام، قال: ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخَدُوهُ وَمَا نَهُ أَنْهُولُهُ (٢).

٢٣ - شي، عن جابر قال: قلت لأبي جعفر عنه قوله لنبيه عنه: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمْرِ شَيْءُ فَسَرِه لي، قال: فقال أبو جعفر غليم : لشي، قاله الله، ولشي، أراده الله، يا جابر إن رسول الله عنه كان حريصاً على أن يكون علي غليم من بعده على الناس، وكان عند الله خلاف ما أراد رسول الله عنه كان حريصاً على أن يكون علي غليم من بعده على الناس، وكان عند الله خلاف ما أراد رسول الله ينه كان حريصاً على أن يكون علي غليم من بعده على الناس، وكان عند الله رسول الله ينه كان حريصاً على أن يكون علي غليم من بعده على الناس، وكان عند الله رسول الله ينه كان حريصاً على أن يكون علي غليم من بعده على الناس، وكان عند الله خلاف ما أراد رسول الله ينه ، قال: قلت: فما معنى ذلك؟ قال: نعم عنى بذلك قول الله لرسوله : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمْرِ شَيْءٌ كَا محمد الأمر في علي أو في غيره، ألم أتل عليك يا محمد فيما أنزلت من كتابي إليك ﴿ المَ أَسَ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أن يُتْرَكُوا أَن يَفُولُوا مامَنا وَهُمْ لا يُغْتَسُونَ إلى فيما أنزلت من كتابي إليك ﴿ المَ أَسَ رسول الله الأمر إلى أنه أن يُتْرَكُوا أَن يَفُولُوا مامَنا وهُمْ لا يُغْتَسُونَ إلى لا محمد الأمر في علي أو في غيره، ألم أتل عليك يا محمد فيما أنزلت من كتابي إليك ﴿ المَ أَسَ أَحَسِبَ ٱلنَاسُ أَن يُتْرَكُوا أَن يَفُولُوا مامَنا وهُمْ لا يُغْتَسُونَ إلى أَل يصم علي أو في غيره، ألم أتل عليك يا محمد إلى فيما أنزلت من كتابي إليك ﴿ المَ أَسَ أَسَ مَا يُتْرَكُوا أَن يَفُولُوا مامَنا وهُمْ لا يُغْتَسُونَ أَسَ لا يُسْ أَل يُتْرَكُوا أَن يَفُولُوا مامَنا وهُمْ لا يُغْتَسُونَ أَلْ أَل يُسَ قوله: ﴿ فَلَيَعْمَلُنَ قال: فوض (٢) رسول الله الأمر إليه (٤).

٢٤ - شي: عن الجرميّ، عن أبي جعفر عظيمًة أنّه قرأ : ليس لك من الأمر شيء أن تتوب عليهم أو تعذّبهم فإنّهم ظالمون<sup>(ه)</sup>.

٢٥ - كشف: من مناقب الخوارزمي، عن جابر قال: قال رسول الله عنها: إنَّ الله لما

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۳۵۵–۳۵۷ ج ۸ باب ٤ ح ۱۹.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٢٠ ح ١٣٩ من سورة آل عمران.
- (٣) قال المصنف في الحاشية: فوض على بناء المجهول، ورسول الله مرفوع به، وقوله الأمر إليه بدل اشتمال، فالضمير المجرور راجع إلى رسول الله ﷺ ويمكن أن يقرأ على بناء المعلوم بأن يكون الضمير راجعاً إلى علي ﷺ والأول أظهر (منه رحمه الله).
  - ٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣١ ح ١٤٠ من سورة آل عمران.
    - ها تفسير العياشي ج١ ص ٢٢١ ح١٤١ من سورة آل عمران.

خلق السماوات والأرض دعاهنّ فأجبنه، فعرض عليهنّ نبوّتي وولاية عليّ بن أبي طالب ﷺ فقبلتاهما، ثمّ خلق الخلق وفوّض إلينا أمر الدين، فالسعيد من سعد بنا، والشقيّ من شقي بنا، نحن المحلّون لحلاله، والمحرّمون لحوامه<sup>(۱)</sup>.

**أقول:** سيأتي سائر أخبار التفويض والكلام عليها في كتاب الإمامة إن شاء الله تعالى. ٢٦ -ع: الطالقاني، عن أبي صالح الحذّاء، عن محمّد بن إدريس الحنظليّ، عن محمّد ابن عبد الله، عن حميد الطويل، عن أنس قال: جاء رجل من أهل البادية – وكان يعجبنا أن يأتي الرجل من أهل البادية يسأل النبيّ عليها في السائل عن الساعة؟ قال: أنا يا رسول الله م فحضرت الصلاة، فلمًا قضى صلاته قال: أين السائل عن الساعة؟ قال: أنا يا رسول الله، قال: فما أعددت لها؟ قال: والله ما أعددت لها من كثير عمل: صلاة ولا صوم، إلاّ أتي أحبُّ الله ورسوله، فقال له النبيّ عليها : المرء مع من أحب، قال أنس: فما رأيت المسلمين فرحوا بعد الإسلام بشيء أشدّ من فرحهم بهذا<sup>(٢)</sup>.

٢٧ - ع: بإسناده عن الحكم بن أبي ليلى قال : قال رسول الله ﷺ : لا يؤمن عبد حتّى أكون أحبّ إليه من نفسه، ويكون عترتي أحبّ إليه من عترته، ويكون أهلي أحبّ إليه من أهله، ويكون ذاتي أحبّ إليه من ذاته<sup>(٣)</sup>.

٢٨ – ع: ابن المتوكل، عن السعدآباديّ، عن البرقيّ، عن عبد العظيم الحسنيّ، عن محمّد بن أبي عمير، عن عبد الله بن الفضل، عن شيخ من أهل الكوفة، عن جدّه من قبل أُمّه واسمه سليمان بن عبد الله الهاشميّ قال: سمعت محمّد بن عليّ غليّة يقول: قال رسول الله عني للنّاس وهم مجتمعون عنده: أحبّوا الله لما يغذوكم به من نعمة، وأحبّوني لله يَخْرَبْنُ ، وأحبّوا الله يخْرَبْنُ ، وأحبّوا قرابتي لي<sup>(3)</sup>.

**أقول:** سيأتي الأخبار الكثيرة في باب ثواب حبّ آل محمد ﷺ .

٢٩ - ٥١: جماعة، عن أبي المفضل، عن جعفر بن محمّد بن جعفر العلويّ، عن موسى ابن عبد الله بن الحسن، عن أبيه، عن جدّه، عن أبيه عبد الله بن الحسن، عن أبيه وخاله علي ابن الحسين، عن الحسن والحسين ابني عليّ بن أبي طالب، عن أبيهما عليّ بن أبي طالب عن أبيهما عليّ بن أبي طالب عن أبيهما عليّ بن أبي مالب علي أبي قال: عاء رجل من الأنصار إلى النبيّ عليّ فقال: يا رسول الله ما استطيع فراقك، وإنّي لأدخل منزلي فأذكرك فأترك ضيعتي، وأقبل حتّى أنظر إليك حبّاً لك، فذكرت فراقك، وأورك من الأنصار إلى النبيّ عليّ فقال: يا رسول الله ما استطيع فراقك، وإنّي لأدخل منزلي فأذكرك فأترك ضيعتي، وأقبل حتى أنظر إليك حبّاً لك، فذكرت فراقك، وإنّي لأدخل منزلي فأذكرك فأترك ضيعتي، وأقبل حتى أنظر إليك حبّاً لك، فذكرت إذا كان يوم القيامة وأدخلت الجنّة، فرفعت في أعلى عليّين، فكيف لي بك يا نبيّ الله؟ فنزل: وحسُن أولَيْها ألمّة وألمّة مَا أليّي ألله علي علي على مليّين من أليّبيت وألمّة وألمّهما عليّ من الأيمي ألله علي من أليّين أنفر إليك حبّاً لك، فذكرت فراقك، وإنّي لأدخل منزلي فأذكرك فأترك ضيعتي، وأقبل حتى أنظر إليك حبّاً لك، فذكرت إذا كان يوم القيامة وأدخلت الجنّة، فرفعت في أعلى علّيّين، فكيف لي بك يا نبيّ الله؟ فنزل: وحسُن أولَيْها أللهَ وَالرَسُول فأولَتِكَ مَعَ ألّذين أنعُمَ ألله عليّهم مِنَ ألنّينيّين، فكيف لي بك يا نبيّ الله؟ فنزل: وحسُن أوليّي ألله وكيني أنعُم ألله عليّهم مِن ألنيّيتين وألم من وألمّهما أله؟ وألمّين ألمّي ألمن ألمّين ألمّين ألمّين ألمّي ألمّي ألمون ألمّيني وألم ونه ألله ألما ألما عليه وبشرة بذلك.

- (۱) كشف الغمة ج۱ ص ۲۹۲. (۲) (٤) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱٦٨ باب ۱۱۷ ح ۲ و ۳ و۱.
  - (٥) أمالي الطوسي، ص ٦٢١ مجلس ٢٩ ح ١٢٨٠، والآية من سورة النساء: ٦٩ .

## ١٤ – باب آداب العشرة معه ﷺ وتفخيمه وتوقيره في حياته وبعد وفاته ﷺ

الآيات: النور «٢٤»: ﴿إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَإِذَا كَانُوا مَعَمُ عَلَىٰ أَمْنِ جَامِعِ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَىٰ يَسْتَغْذِنُوهُ إِنَّ آلَذِينَ يَسْتَغْذِنُونَكَ أُوْلَتِيكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِأَنَّهِ وَرَسُولِهِ. فَإِذَا ٱسْتَعْذَنُونَكَ لِيَعْضِ شَأْنِهِمْ فَأَذَن لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ إِنَّهُ اللَّهُ عَفُورٌ تَحِيرٌ (أَنَّ كَ أَرْسُولِ يَنْتَكُمُ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضَاً قَدْ يَعْسَمُ اللَّهُ ٱللَّهُ الَّذِينَ يَتَسَلَّوْنَ اللَّهُ الرَّسُولِ يَنْتَكُمُ كَدُعَاءٍ بَعْضِكُمْ بَعْضَاً قَدْ يَعْسَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ مَالَكُونَ ي يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرُوهِ أَنَ تُعْبِيبَهُمْ فِتْنَةً أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَا لَذَى إِنَّذَى الْنَهُ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَنُونُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ مِنْهُمُ وَالْسَتَعْذِينَ ا

الأحزاب د٣٣٦، في تَنْفَرْ المَانِينَ مَامَنُوا لا مَدْخُلُوا بَبُوتَ النَّبِي إِلَّا أَن يُوْدَتَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ عَبَرَ تَطْلِينَ إِنَنَهُ وَلَنَكِنَ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُوا فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَانَتَشِرُوا وَلَا مُسْتَغْسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِى النَّبِي فَيَسْتَخِي. مِنصَحُمٌ وَلِلَهُ لا يَسْتَغِي. مِنَ ٱلْحَقَّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَتَنعًا فَسَتُوهُ مِن وَزَاء حِجَابُ النَّبِي فَيَسْتَخِي. مِنصَحُمٌ وَلِلَهُ لا يَسْتَغِي. مِنَ ٱلْحَقَّ وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَ مَتَنعًا فَسَتُوهُ مِن وَزَاء حِجَابُ ذَلِكُمُ أَمْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ وَمَا كَانَ لَحَمُ أَن تُؤَذُوا رَسُولَ اللَّهِ وَلاَ أَن تَنكِحُوا أَزُوجَهُم مِنَ بَعْدِهِ أَمْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِينَ وَمَا كَانَ لَحَمُ أَن تُؤَذُوا رَسُولَ اللَهِ وَلاَ أَن تَنكِحُوا أَزُوجَهُم مِنَ بَعْدِهِ أَمْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِينَ وَمَا كَانَ لَحَتُمْ أَن تُؤَذُوا رَسُولَ اللَهُ وَلاَ أَن تَنكِحُوا أَزُوجَهُم مِنَ بَعْدِهِ أَبَدًا إِنَّ ذَلِكُمْ حَانَ عِندَ ٱللَه عَظِيمًا وَ سَتَعْنِ اللَيْنِ عَنْدَ اللَّهُ وَمَاتَهُ وَلاَن عَلَى النَّيْ يَتَابُونُ اللَّيْ يَتَمَ وَلَهُ مَالَةًهُ فِي الْذِينَ عَنْدَ أَنَهُ وَلَكُمُ اللَهُ وَمَاتَهُ فَعُلَهُ مُولًا عَنْ مَدْرُ فَقُولُونُ وَلا تَسْتَعْذَى اللَهُ وَي إِنَّ عَلَى النَّيْنَ يَتَوْذُي اللَهُ وَمَاتَهُ عَنْهُ مِنْتُهُ مِنْتُهُ وَلَكُمُ عَنَى مَالَكُونُ عَلَى النَّيْنَ يَعْذَلُهُ مَنْ مَا لَتَهُ فِي الْنَهُ مَعَالَهُ اللَهُ فَي مَائُولُ مَا مَنْتُوا لَكُونُوا الدُنْنَ أَذَلَ وَاللَهِ وَالَيْنَ اللَهُ فَي مَائَتُهُ عَالَهُ مَعْنَهُ اللَهُ فَي عَائِنُو مُوسَ فَنَرُ اللَهُ وَلَا تَعْتَبُهُ مَا اللَهُ فَي اللَتُنَ يَنْ وَنُونُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ عَائِهُ وَاللَهُ مَائُونُ عَذَهُ وَلَهُ اللَهُ وَلَكُنَهُ وَلَكُونُ وَاللَهُ مَا عَنَهُمُ مَانَهُ فَاللَهُ وَلَ اللَهُ وَ الدُنْنَ وَالا مَانَهُ وَا مَائَهُ مَنْ أَنَهُ مَائِهُ مَائُونُ مُعْذَلُهُ مُ مَائَةً مُ مَائَهُ مُنَا لَهُ مُعْذَلُ مُ

الفتح «٤٨»، ﴿ إِنَّا أَرْسَلُنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـذِيرًا ﴾ لِتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتُعَزِّرُهُ وَنُوَقِدْرُهُ وَنُسَبِّحُوهُ بُصِحْرَةَ وَأَمِيلًا ۞ .

**الحجرات (23: ﴿** يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوْا لَا نُقَدِمُوا بَيْنَ بَدَي اللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفُوْا اللَّهُ إِنَّا الَّذِينَ عَامِمُ عَلِيمُ ﴾ (() يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوَا لَا تَرْفَعُوا أَسُوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِي وَلَا جَمْهِرُوا لَمُ بِالْقُولِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْضِ أَن تَحْبُطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ () إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُوْلَتِكَ الَذِينَ آمَتَحَنَ اللَّهُ تَحْبُطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ () إِنَّ الَّذِينَ يَغْضُونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُوْلَتِكَ الَذِينَ آمَتَحَنَ اللَّهُ تُقْبُطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ () إِنَّ الَذِينَ يَغْضُونَ أَصْوَتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللَّهِ أُوْلَتِكَ الَذِينَ آمَتَحَنَ اللَّهُ تُقْبُطُ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ أَعْمَالُهُ وَالَحَرُّ عَظِيمُ اللَّهُ أُولَيْتِكَ اللَّذِينَ تُقْبُونُهُمْ لِلْنَقُولُولُ لَهُ مَعْشِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمُ ()

المجادلة (0A» فَالَمْ نَرَ أَنَّ اللَهُ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَنِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَا يَكُونُ مِن نَجْوَى ثَلَنَةٍ إِلَا هُوَ رَابِعُهُدَ وَلَا خَمْسَةٍ إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلَا أَدَى مِن ذَلِكَ وَلَا أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُدُ أَيْنَ مَا كَانُوا نُمَ يُنْتِنْهُم بِمَا عَمُوا يَوْمُ الْتِنَمَةُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَى عَلِيمُ (2) أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَن النَّجْوَى ثُمَ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَنْتَجُونَ عِلُوا يَوْمُ الْتِنَمَةُ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِ شَى عَلِيمُ (2) أَلَمْ نَرَ إِلَى الَّذِينَ نُهُوا عَن النَّجْوَى ثُمَ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَنْتَعُونَ عَلَوا يَوْمُ الْتِنَمَةُ إِنَّ اللَّهُ بِكُلِ شَى عَلِيمُ (2) أَلَمْ نَرَ إِلَى الَذِينَ نُهُوا عَن النَّجْوَى ثُمَ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَنْتَجُونَ عِلَمُ نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَهُ بَعَنَى الرَّسُولِ وَإِذَا جَامُوكَ حَبُوكَ بِعَالَةُ اللَّهِ بَعَالَهُ وَيَعُولُونَ فِي أَنْعَالِهُ لَكُلْ مِنَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ بَعَمَةُ اللَّهُ يَعْدَى الْمَصِيمُ (3) يَتَابَعُهُ اللَّهُ وَيَعُولُونَ فِي أَنْعُمَنُهُمْ إِلَا يُولَى مِنا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَهُ عَنْ يَعْبَعُونَ وَالْتَعَوى وَالَدُ الْعَدُونَ وَلَا يُعَذِينَ اللَّهُولُ مَا تُسْمَعُونَ إِنَا اللَهُ لِكُنُ وَالْعُدُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَهُمُ الْنَا لَكُولُ وَتَنَعْوَى وَالْتَعُوى وَالْتَعُولُ اللَهِ اللَهِ وَ وَالْعُدُونِ وَيَعْتَى مَا مَنُولُ اللَهُ مَنْ عَلَى اللَهُ وَاللَّعُوى وَالْتَعُوى وَالْتَعُولُ اللَهِ الْ الْعَانَ اللَّهِ عَنْبَولُ اللَهُ اللَهُ اللَيْنَ وَالْتَعْوى وَالْتَعْوى وَى الْتَعْوى مَنْ اللَهُ وَا الْنَا اللَهُ وَاللَهُ وَا المَوْلُو الْعَدُولُ وَا مَنْتُولُولُ وَنَنْهُ وَلَكُمُ مَنِي وَالْتَعُولُ وَا الْنَهُ وَالَكُمُ مَا مَا مُولُ اللَهُ وَيُ اللَهُ وَالَا الْتُعُولُ اللَّهُ وَلَكُنُ وَا اللَهُ مُولَى وَلَا اللَهُ وَلَا اللَهُ وَلَكُمُ وَلَا اللَهُ وَلَى الْتُعُولُ مَعْتُمُ أَنْ الْتُولُ الْمُولُولُ اللَهُ وَالْمَا الْتُعَالُ اللَهُ وَلَكُونُ اللَهُ وَلَكُولُ وَى الْمَالَةُ اللَهُ مُولُ اللَهُ مُعْبُونُ مَ مَا مُ وَالْعُنُولُ الْنَالَةُ إِنَا اللَهُ مَا مَا إِلَهُ مَا مَ إِلَيْ الْنَا اللَهُ مُولُ الْنَا اللَهُ الْع ءَامَنُوا مِنكُمْ وَالَذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ دَرَحَنَتْ وَلَنَهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوا إِذَا نَنجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَفَدِّمُوا بَيْنَ بَدَى نَجُونكُر مَسَدَقَةً ذَلِكَ خَيرٌ لَكُو وَأَهْهَرُ فَإِن لَرَ نَجِيدُوا فَإِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَجِمُ ﴾ مَامَنُوا إذَا نَتَجَيْتُمُ الرَّسُولَ فَفَدِّمُوا بَحَوَنكُر مَسَتَنَبُ فَإِذ لَر تَفْعَلُوا وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَأَفِيمُوا الصَّلُوةَ وَمَانوُا الزَّكُو تَعْمَلُونَ (الزَّكُوةَ وَأَطِيعُوا اللَّهُ وَلَائَهُ عَلَيْكُمْ فَأَفِيمُوا الصَّلُوةَ وَمَانوُا الزَّكُوةَ وأطِيعُوا اللَّهُ وَلَعَهُمُ إِلَيْ

تفسير: قال البيضاويّ: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ أي الكاملون في الإيمان ﴿ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَيَسُولِهِ﴾ من صميم قلوبهم ﴿ وَإِذَا كَانُوا مَعَثُمُ عَلَنٍ أَمْرٍ جَامِجٍ﴾ كالجمعة والأعياد والحروب والمشاورة في الأمور ﴿ لَمَرْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَغْذِنُونُ يَستأذنوا رسول الله عَظْهُ فيأذن لهم، واعتباره في كمال الإيمان، لأنَّه كالمصداق لصحته، والمميِّز للمخلص فيه والمنافق، فإنَّ ديدنه التسلُّل والفرار، ولتعظيم الجرم في الذهاب عن مجلسه بغير إذنه، ولذلك أعاده مؤكَّداً على أُسلوب أبلغ فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْذِنُونَكَ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ يُؤْمِنُونِكِ بِٱنَّهِ وَرَسُولِهِ﴾ فإنَّه يفيد أنّ المستأذن مؤمن لا محالة، وأنَّ الذاهب بغير إذن ليس كذلك ﴿ فَإِذَا ٱسْتَغْذَنُوْكَ لِبَعْضِ شَتَأْنِهِمْ ما يعرض لهم من المهام، وفيه أيضاً مبالغة وتضييق للأمر ﴿ فَأَذَنَ لِمَن شِئْتَ مِنْهُمْ ﴾ تفويضٌ للأمر إلى رأي الرسول ﷺ ، واستدلَّ به على أنَّ بعض الأحكام مفوَّضة إلى رأيه، ومن منع ذلك قيّد المشيّة بأن تكون تابعة لعلمه بصدقه، وكأنَّ المعنى فأذن لمن علمت أنَّ له عذراً ﴿ وَأَسْتَغْفِرْ لَهُمُ ٱللَّهُ﴾ بعد الإذن، فإنَّ الاستئذان ولو لعذر قصور، لأنَّه تقديم لأمر الدنيا على أمر الدين ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورُ ﴾ لفرطات العباد ﴿ رَجِيرٌ ﴾ بالتيسير عليهم ﴿ لَا تَجَعَلُوا دُعَكَآءَ ٱلرَّسُولِ يَيْنَكُمُ كَدُعَآءٍ بَعْضِكُم بَعْضُاً﴾ لا تقيسوا دعائه إيّاكم على دعاء بعضكم بعضاً في جواز الإعراض والمساهلة في الإجابة، والرجوع بغير إذن، فإنَّ المبادرة إلى إجابته واجبة، والمراجعة بغير إذنه محرّمة، وقيل: لا تجعلوا نداءه وتسميته كنداء بعضكم بعضاً باسمه، ورفع الصوت والنداء وراء الحجرات، ولكن بلقبه المعظِّم مثل يا نبيِّ الله ويا رسول الله، مع التوقير والتواضع، وخفض الصوت، أو لا تجعلوا دعاءه عليكم كدِّعاء بعضكم على بعض فلا تبالوا بسخطه، فإنَّه مستجاب، أو لا تجعلوا دِعاءه لله كدعاء صغيركم كبيركم يجيبه مرَّة ويرده أخرى، فإنَّ دعاءه موجب ﴿قَدْ يَعْسَلَمُ اللَّهُ ٱلَّذِينَ يَتَسَلَّلُونَ مِنكُمْ﴾ يتسلّلون قليلاً قليلاً من الجماعة، ونظير تسلُّل: تدرج ﴿ لِوَاذَأَ﴾ ملاوذة بأن يستتر بعضهم ببعض حتَّى يخرج، أو يلوذ بمن يؤذن له فينطلق معه، كأنَّه تابعه، وانتصابه على الحال ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَن أَشرِيه» بترك مقتضاه، ويذهبون سمتاً على خلاف سمته، و(عن) لتضمّنه معنى الإعراض، <u>ا</u>و يصَدُّون عن أمره دون المؤمنين من خالفه عن الأمر إذا صدَّ عنه دونه، وحذف المفعول لأنَّ المقصود بيان المخالف عنه، والضمير لله فإنَّ الأمر له حقيقة، أو للرَّسول فإنَّه المقصود بالذكر ﴿أَن تُعِيبَهُمْ فِشْنَةُ﴾ محنة في الدنيا ﴿أَوْ يُعِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيـرُ﴾ في الآخرة (١).

(۱) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۲۱۲.

وقال في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُواْ بَيُوتَ ٱلنَّبِيِّ إِلَا أَن يُؤْذَك لَكُمْ ﴾ أي إلاّ وقت أن يؤذن لكم، أو إلاَّ مأذوناً لكم ﴿إِلَىٰ طَعَامٍ ﴾ متعلَّق بيؤذَّن، لأنَّه متضمَّن معنى يدعى، للإشعار بأنَّه لا يحسن الدخول على الطعام من غير دعوة وإن أذن كما أشعر به قوله : ﴿غَيَّرَ نَنْظِرِينَ إِنَّنْهُ﴾ غير منتظرين وقته، أو إدراكه حالٌ من فاعل ﴿لَا نَدْخُلُواْ﴾ أو المجرور في ﴿لَكُمْ﴾ وقرىء بالجرّ صفة لطعام ﴿وَلَكِنْ إِذَا دُعِيتُمْ فَادْخُلُواْ فَإِذَا طَعِمْتُمْ فَأَنتَشِرُوا ﴾ تفرقوا ولا تمكثوا، والآية خطاب لقوم كانوا يتحيّنون طعام رسول الله ﷺ فيدخلون ويقعدون منتظرين لإدراكه مخصوصة بهم وبأمثالهم، وإلاَّ لما جاز لأحد أن يدخل بيوته بالإذن لغير الطعام، ولا اللَّبت بعد الطعام لمهمٍّ ﴿وَلَا مُسْتَغْنِسِينَ لِحَدِيثٍ﴾ بعضكم بعضاً، أو لحديث أهل البيت بالتسمّع له ﴿إِنَّ ذَلِكُمْ ﴾ اللَّبِتْ ﴿كَانَ يُؤْذِي ٱلنَّبِيَّ ﴾ لتضييق المنزل عليه وعلى أهله، واشتغاله في ما لا يعنيه ﴿ فَيَسْتَحْيِ. مِنكُمٌ ﴾ من إخراجكم بقوله ﴿وَأَلَثَهُ لَا يَسْتَحِي. مِنَ ٱلْحَقِّ؟ يعنى إنَّ إخراجكم حقٍّ فينبغي أن لا يترك حياء، كما لم يتركه الله ترك الحييِّ فأمركم بالخروج ﴿وَإِذَا سَأَلْتُمُوهُنَّ مَتَنَعَا﴾ شِيئاً ينتفع به ﴿نَسْتَلُوهُنَّ﴾ المتاع ﴿مِن وَزَاءِ حِمَابٍ﴾ ستر ﴿ذَلِكُمْ أَطْهَرُ لِقُلُوبِكُمْ وَقُلُوبِهِنَّ ﴾ من الخواطر الشيطانية ﴿وَمَا كَانَ لَكُمْ ﴾ وما صَحّ لكم أن ﴿نُؤَدُوا رَسُولَتِ ٱللَّع أن تفَعَلُوا ما يكرهه ﴿وَلَا أَن تَنكِخُوا أَزْوَجَعُم مِنُ بَعَدِهِ أَبَداً ﴾ من بعد وفاته أو فراقه ﴿إِنَّ ذَلِكُم ﴾ يعني إيذاؤه ونكاح نساته ﴿كَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا﴾ ذنباً عظيماً ﴿ إِن تُبْدُوا شَيتًا﴾ لنكاحهن على السنتكم ﴿أَوْ تُخْـغُوهُ ﴾ في صدوركم ﴿فَإِنَّ ٱللَّهَ كَانَ بِكُلِّ شَقٍ عَلِيمًا ﴾ فيعلم ذلك فيجازيكم به ﴿لَا جُنَاحَ عَلَيْهِنَّ فِي ءَابَآيِهِنَّ وَلَا أَبْنَآبِهِنَّ وَلَا إِخْوَنِهِنَّ وَلَا أَبْنَاهِ إِخْوَنِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءٍ أَخْوَتِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءٍ أَخْوَتِهِنَّ وَلَا أَبْنَاءٍ المَن لا يجب الاحتجاب عنهم، روي أنَّه لمَّا نزلت آية الحجاب قال الآباء والأبناء والأقارب: يا رسول الله أونكلِّمهنَّ أيضاً من وراء حجاب؟ فنزلت، وإنَّما لم يذكر العمَّ والخال لأنهما بمنزلة الوالدين، ولذلك سمّي العم أباً، أو لأنَّه كره ترك الاحتجاب منهماً مخافة أن يصفا لأبنائهما ﴿وَلَا نِسَآبِهِنَّ﴾ ولا نساء المؤمناتِ ﴿وَلَا مَا مَلَكَتْ أَيْمُنْهُنُّ﴾ من العبيد والإماء، وقيل: من الإماء، خاصّة ﴿وَٱنْفِينَ ٱللَّهُ ﴾ فيما أمرتنَ به ﴿إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ مَنْءٍ شَهِـيدًا﴾ لا تخفى عليه خافية<sup>(1)</sup>.

النبي وَمُلَيَهِ وَمُلَيَهِ مُعَمَلُونَ عَلَى النَّبِيُّ فَال الطبرسي تَنتَشَه : معناه إنّ الله يصلّي على النبيّ ويثني عليه بالثناء الجميل ويبجله بأعظم التبجيل، وملائكته يصلّون عليه ويثنون عليه بأحسن الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء (يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا) قال أبو حمزة الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء (يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا) قال أبو حمزة الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء (يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُواْ تَسْلِيمًا) قال أبو حمزة الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء (يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُواْ تَسْلِيمًا) قال أبو حمزة الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء (يَتَأَيُّهَا اللَّذِينَ ءامَنُواْ صَلُواْ عَلَيْهِ وَسَلِمُوا تَسْلِيمًا) قال أبو حمزة الثناء، ويدعون له بأزكى الدعاء (يتأيُّها اللَّذِينَ ءامنوا مي وبريد بن أبي زياد، عن عبد الرحمن بن الثماليّ : حدثني السدّي وحميد بن سعد الأنصاريّ وبريد بن أبي زياد، عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن كعب بن عجرة قال : لمّا نزلت هذه الآية قلنا : يا رسول الله هذا السلام عليك أبي ليلى، كم كيف الصلاة عليك؟ قال : قولوا : اللهمَّ صلّ على محمّد وآل محمّد كما صلّيت على محمّد وآل محمّد كما صليت المي عليك الماد، كيف الصلاة عليك؟

(1) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٩١.

على إبراهيم وآل إبراهيم إنَّك حميدٌ مجيدٌ، وبارك على محمّد وآل محمّد كما باركت على إبراهيم وآل إبراهيم إنَّك حميدٌ مجيدٌ.

وعن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن هذه الآية فقلت: كيف صلاة الله على رسوله، فقال: يا أبا محمّد تزكيته له في السماوات العلى فقلت: قد عرفت صلاتنا عليه فكيف التسليم؟ فقال: هو التسليم له في الأمور. فعلى هذا يكون معنى قوله: ﴿وَسَلِّمُوْأ تَسْلِيمًا﴾ انقادوا لأمره، وابذلوا الجهد في طاعته وجميع ما يأمركم به، وقيل: معناه سلّموا عليه بالدعاء، أي قولوا: السلام عليك يا رسول الله.

الذين يُؤَدُونَ اللَّذِينَ يَؤَدُونَ اللَّهَ وَرَسُولَكُمْ قَبِلَ: هم المنافقون والكافرون، والَّذين وصفوا الله بما لا يليق به، وكذّبوا رسله، وكذبوا عليه، وإنّ الله يَرْكَنْ لا يلحقه أذى، ولكن لمّا كانت مخالفة الأمر فيما بيننا تسمّى إيذاء خوطبنا بما نتعارفه، وقيل: معناه يؤذون رسول الله، فقدّم ذكر الله على وجه التعظيم إذ جعل أذى رسوله أذى له تشريفاً له وتكريماً، ﴿لَفَنَهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنِيَا وَالَّذَخِرَةِ فَي إِي يَبْعَدَهُمَ الله من رحمته، ويحلّ بهم وبال نقمته بحرمان زيادات الهدى في الدنيا، والخلود في النار في الآخرة ﴿وَاَعَـذَ لَمُمْ فِي الآخرة فِي الآخرة أي مذكر <sup>(1)</sup> وَذِكَا تَكُونُوا كَالَذِينَ ءَاذَوا لمن رحمته، ويحلّ بهم وبال نقمته بحرمان زيادات الهدى في وَذِكَا تَكُونُوا كَالَذِينَ ءَاذَوا مُوسَى في الآخرة في الآخرة في الآخرة أي مذلاً<sup>(1)</sup>

**أقول:** قد مضي إيذاؤهم موسى ﷺ في كتاب النبوة.

وقال على في قوله تعالى: ﴿وَتُعَزِّرُوهُ ﴾ أي تنصروه بالسيف واللسان، والهاء تعود إلى النبي ﷺ ﴿وَنُوَقِرُوهُ ﴾ أي تعظّموه وتبجلوه ﴿وَشَـَبِحُوهُ ب<del>ُستَح</del>رَةً وَأَصِيلًا ﴾ أي تصلّوا لله بالغداة والعشيّ، وكثير من القرّاء اختاروا الوقف على ﴿وَنُوَقِـرُوهُ ﴾ لاختلاف الضمير فيه وفيما بعده، وقيل: ﴿وَتُعَـزَرُوهُ ﴾ أي وتنصروا الله ﴿وَنُوَقِـرُوهُ ﴾ أي وتعظّموه وتطيعوه، فتكون الكنايات متفقة<sup>(٣)</sup>.

وقال تلك في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَبُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا لَا نُقَدِّمُواَ ﴾ نزلت في وفد تميم وهم عطارد بن حاجب بن زرارة في أشراف من بني تميم، منهم الأقرع بن حابس، والزبرقان بن بدر، وعمرو ابن الأهتم، وقيس بن عاصم في وفد عظيم، فلمّا دخلوا المسجد نادوا رسول الله يُنْكُ من وراء الحجرات أن اخرج إلينا يا محمد، فآذى ذلك رسول الله يَنْكُو ، فخرج إليهم فقالوا : جنناك لنفاخرك، فأذن لشاعرنا وخطيبنا، قال : أذنت، فقام عطارد بن حاجب وقال :

الحمد لله الّذي جعلنا ملوكاً الّذي له الفضل علينا ، والّذي وهب لنا أموالاً عظاماً نفعل بها المعروف، وجعلنا أعزّ أهل المشرق، وأكثر عدداً وعدّةً، فمن مثلنا في الناس؟ فمن فاخرنا فليعدّ مثل ما عددنا ، ولو شئنا لأكثرنا من الكلام، ولكنّا نستحيي من الإكثار .

- مجمع البيان، ج ٨ ص ١٧٩.
   مجمع البيان، ج ٨ ص ١٨٤.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٩ ص ١٨٨.

ثمّ جلس، فقال رسول الله ينهج لثابت بن قيس بن شماس: قم فأجبه، فقام فقال: الحمد لله الذي خلق السماوات والأرض خلقة، وقضى فيه أمره، ووسع كرسيّه علمه، ولم يكن شيء قط إلاّ من فضله، ثمّ كان من فضله، أن جعلنا ملوكاً، واصطفى من خير خلقه رسولاً أكرمه نسباً، وأصدقه حديثاً، وأفضله حسباً، فأنزل عليه كتاباً وائتمنه على خلقه، فكان خيرة الله على العالمين، ثمّ دعا الناس إلى الإيمان بالله فآمن به المهاجرون من قومه، وذوي رحمه، أكرم الناس أحساباً، وأحسنهم وجوهاً، فكان أوّل الخلق إجابة، واستجاب لله حين دعاه رسول الله ينهج ، فنحن أنصار رسول الله وردؤه، نقاتل الناس حتّى يؤمنوا، فمن آمن بالله ورسوله منع ماله ودمه، ومن نكث جاهدناه في الله أبداً، وكان قتله علينا يسيراً، أقول هذا وأستغفر الله للمؤمنين والمؤمنات، والسلام عليكم .

ثمّ قام الزبرقان بن بدر ينشد وأجابه حسّان بن ثابت، فلمّا فرغ حسّان من قوله قال الأقرع : إنّ هذا الرجل خطيبه أخطب من خطيبنا، وشاعره أشعر من شاعرنا، وأصواتهم أعلى من أصواتنا، فلمّا فرغوا أجازهم رسول الله ﷺ فأحسن جوائزهم وأسلموا عن ابن إسحاق، وقيل : إنّهم ناس من بني العنبر كان النبيّ ﷺ أصاب من ذراريهم، فأقبلوا في فدائهم فقدموا المدينة، ودخلوا المسجد، وعجّلوا أن يخرج إليهم النبيّ ﷺ، فجعلوا يقولون : يا

﴿بَيْنَ يَدَىِ أَلَنَّهِ وَرَسُولِدٍ ﴾ بين اليدين عبارة عن الأمام، ومعناه لا تقطعوا أمرأ دون الله ورسوله، ولا تعجلوا به، وقدّم ها هنا بمعنى تقدّم وهو لازم، وقيل: معناه لا تمكّنوا أحداً يمشي أمام رسول الله عنهي، بل كونوا تبعاً له وأتحروا أقوالكم وأفعالكم عن قوله وفعله، وقال الحسن: نزل في قوم ذبحوا الأضحية قبل العيد فأمرهم رسول الله عظيم بالإعادة، وقال ابن عبَّاس: نهوا أن يتكلَّموا قبل كلامه، أي إذا كنتم جالسين في مجلس رسُول الله بي فسئل عن مسألة فلا تسبقوه بالجواب حتّى يجيب النبي بي أوَّلاً ، وقيل : معناه لا تسبقوه بقول ولا فعل حتّى يأمركم به، والأولى حمل الآية على الجميع ﴿لَا تَرْفَعُوٓا أَصَّوَانَكُمْ فَوْنَ صَوْتِ ٱلنَّبِيِّ﴾ لأنَّ فيه أحد شيئين : إمَّا نوع استخفاف به فهو الكفر ، وإمَّا سوء الأدب فهو خلاف التعظيم المأمور به ﴿ وَلَا جَمْهُ رُوالَهُ بِٱلْقَوْلِ ﴾ أي غضّوا أصواتكم عندمخاطبتكم إيّاه وفي مجلسه ، فإنَّه ليس مثلكم إذ يجب تعظيمه وتوقيره من كلَّ وجه، وقيل : معناه لا تقولوا له : يا محمَّد كما يخاطب بعضكم بعضاً، بل خاطبوه بالتعظيم والتبجيل، وقولوا: يا رسول الله ﴿أَن تَحْبَطُ أَعْمَلُكُمْ ﴾ أي كراهة أن تحبط، أو لئلاً تحبط ﴿وَأَنتُرْ لَا نَشْعُرُونَ ﴾ أنَّكم أحبطتم أعمالكم بجهر صوتكم على صوته، وترك تعظيمه ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُونَ أَصْوَنَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ ﴾ أي يخفضون أصواتهم في مجلسه إجلالًا له، ﴿ أُوْلَبَهِكَ ٱلَّذِينَ آمَنَحَنَ ٱللَّهُ قُلُوبَهُمْ لِلنَّقُوَىَّ ﴾ أي اختبرها فأخلصها للتَّقوى وقيل : معناه إنَّه علم خلوص نيَّاتهم، وقيل : معناه عاملهم معاملة المختبر بما تعبَّدهم به من هذه العبادة فخلصوا على الاختبار كما يخلص جيّد الذهب بالنار ﴿ لَهُم مَّغْفِرُهُ ﴾ من الله

لذنوبهم ﴿وَأَجَرُ عَظِيدُ﴾ على طاعاتهم ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَاءِ ٱلْحُجُرَنِيَ﴾ وهم الجفاة من بني تميم لم يعلموا في أي حجرة هو فكانوا يطوفون على الحجرات وينادونه ﴿أَكْمَنُهُمْ لَا يَعَقِلُونَ﴾ إذ لم يعرفوا مقدار النبي ﷺ ولا ما استحقه من التوقير ، فهم بمنزلة البهائم ﴿وَلَوْ أَنَهُمْ مُبَرُوا حَتَّى نَمْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكَانَ خَبَرًا لَهُمْ ﴾ من أن ينادوك من وراء الحجرات.

قوله تعالى: ﴿مِن نَجَوى ثَلَنَايَهِ قال البيضاويَ: ما يقع من تناجي ثلاثة، ويجوز أن يقدّر مضاف، أو يؤوَّل نجوى بمتناجين ويجعل ثلاثة صفة لها ﴿إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ ﴾ إلاّ أن الله يجعلهم أربعة من حيث إنّه يشاركهم في الاطلاع عليها ﴿وَلَا خَسَيَهَ ولا نجوى خمسة ﴿إِلَّا هُوَ سَادِسُهُمْ ﴾ وتخصيص العددين إمّا لخصوص الواقعة فإنّ الآية نزلت في تناجي المنافقين، أو لأنّ الله وتر يحبّ الوتر، والثلاثة أوّل الأوتار، أو لأنّ التشاور لا بدّ له من اثنين يكونان كالمتنازعين، وثالث يتوسّط بينهما ﴿وَلَا أَدَنَ مِن ذَئِكَ ﴾ ولا أقلّ مما ذكر كالواحد والاثنين مكالمتنازعين، وثالث يتوسّط بينهما ﴿وَلَا أَدَنَ مِن ذَئِكَ ﴾ ولا أقلّ مما ذكر كالواحد والاثنين مكاني حتى يتفاوت باختلاف الأمكنة ﴿مَ يَنَتُهُمْ بِمَا عَبُوا بَوَمَ آلَيْبَمَةً ﴾ تفضيحاً لهم وتقريراً لما مكاني حتى يتفاوت باختلاف الأمكنة ﴿مَ يُنَبَّتُهُمْ بِمَا عَبُوا بَهِ مَا الله الله الله علمه بالأشياء ليس لقرب

وقال الطبرسي <sub>تتلق</sub> في قوله : ﴿ أَمَمَ نَزَ إِلَى ٱلَذِينَ نَبُواَ عَنِ النَّجَوَىٰ ﴾ : نزلت في اليهود والمنافقين، إنّهم كانوا يتناجون فيما بينهم دون المؤمنين، وينظرون إلى المؤمنين ويتغامزون بأعينهم، فإذا رأى المؤمنون نجواهم قالوا : ما نراهم إلا وقد بلغهم عن أقرباتنا وإخواننا الذين خرجوا في السرايا قتل أو مصيبة أو هزيمة فيقع ذلك في قلوبهم ويحزنهم، فلما طال ذلك شكوا إلى رسول الله يتشير فأمرهم أن لا يتناجوا دون المسلمين، فلم ينتهوا عن ذلك وعادوا إلى مناجاتهم، فنزلت الآية ﴿ وَيَنْنَجَوْنَ بَالاَذِهِ وَالْفَنَوْنِ ﴾ في مخالفة الرسول وهو قوله : ﴿ وَمَعْصِبَتَ الرَّسُولِ الله يَنْشَى فأمرهم أن لا يتناجوا دون المسلمين، فلم ينتهوا عن ذلك وعادوا إلى مناجاتهم، فنزلت الآية ﴿ وَيَنْنَجُونَ بَالاَذِهِ وَالْفَنَوْنِ ﴾ في مخالفة الرسول وهو قوله : ﴿ وَمَعْصِبَتَ والمعصية له ﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَوَّكَ بِمَا لَا يَعْتَى بِهِ أَنَهُ وذلك أنّ اليهود كانوا يأتون النبي والمعصية له ﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَوَّكَ بِمَا لَا يَعْتَى بِهِ اللَّهُ وذلك أنّ اليهود كانوا يأتون النبي والمعصية له ﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَوَّكَ بِمَا لَهُ يُعْلَى أُمَّ مَنْ الله ما يعضهم بعضاً بترك أمر الرسول والمعصية له ﴿ وَإِذَا جَآءُوكَ حَوَلَهُ بِما لَا يُعْتَى بِهِ أَنَهُ في وذلك أنّ اليهود كانوا يأتون النبي عليم ﴿ وَلَيْهُ الله عليكَ والسام : الموت ، وهم يوهمونه أنهم يقولون : السلام عليك ، وكان فيقولون : السام عليك ، والسام : الموت ، وهم يوهمونه أنهم يقولون : السلام عليك ، وكان ألبتي عنه يود على من قال ذلك ويقول : وعليك ﴿ وَيَعَوُنُ أَنه ولا ينبي عنها به ولا يستجيب له فينا قوله : النبي يرد على من قال ذلك ويقول : وعليك ﴿ وَيَعَولُونَ في أَنْتُهُ وذلك أَنْ أَنهم يقولون : السلام عليك ، وكان عليكم ﴿ حَدَنَهُ مُعْرَبُهُ أَن كَانَعُولُ عَنْ عَلَمُ أَنْ عَالَهُ وا يعضهم عليكم ﴿ حَنَوْلَهُ أَنْهُ أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَنْ المَاهِ المُونون وا عامة ويحترقون فيها ﴿ يَعْوَى المَعْهَ عا عليكم فَنْوَا التنام عاليك مو مَنْ عال ذلك ويقول الما النه والكفار وليعربُون فيها ويَنْهُ الموهم عالي المو يو عان عانه عن يقوله : النه في نكبة أصار الما عنه في نا موالمة وي مَرْن أنه والما عام واتفا معامي أَنْ النه ما عائم الما مو في ما فينا قوله : النه إنها النجوي ما أله منه في من في الشيطان

مجمع البيان، ج ٩ ص ٢١٥.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٥٣.

ٱللَّهِ﴾ أي بعلم الله، وقيل: بأمر الله، لأنَّ سببه بأمره وهو الجهاد<sup>(١)</sup> ﴿ إِذَا قِبِلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواً﴾ قال قتادة: كانوا يتنافسون في مجلس رسول الله عنهم، فإذا رأوا من جاءهم مقبلاً ضنُّوا بمجالسهم عند رسول الله، فأمرهم الله أن يفسح بعضهم لبعض، وقال المقاتلان : كان رسول الله عنيه الصفَّة، وفي المكان ضيق، وذلك يوم الجمعة، وكان رسول الله عنيه يكرم أهل بدر من المهاجرين، والأنصار، فجاء أناس من أهل بدر وفيهم ثابت بن قيس بن شماس، وقد سبقوا في المجلس فقاموا حيال النبيّ ﷺ فقالوا : السلام عليك أيُّها النبيّ ورحمة الله وبركاته، فردّ عليهم النبيّ ﷺ ، ثمّ سلّموا على القوم بعد ذلك فردّوا عليهم، فقاموا على أرجلهم ينظرون إلى القوم فلم يفسحوا لهم، فشقَّ ذلك على النبيِّ عَظَّى فقال لمن حوله من المهاجرين والأنصار من غير أهل بدر : قم يا فلان، قم يا فلان بقدر النفر الَّذين كانوا بين يديه من أهل بدر، فشقّ ذلك على من أقيم من مجلسه، وعرف الكراهية في وجوههم، وقال المنافقون للمسلمين: ألستم تزعمون أنَّ صاحبكم يعدل بين الناس، فوالله ما عدل على هؤلاء، إنَّ قوماً أخذوا مجالسهم، وأحبُّوا القرب من نبيَّهم فأقامهم وأجلس من أبطأ عنه مقامهم، فنزلت الآية، والتفسّح : التوسّع في المجالس، هو مجلس النبيّ ﷺ ، وقبل: مجالس الذكر كلُّها ﴿ فَأَنْسَحُواْ يَقْسَجِ ٱللَّهُ لَكُمْ ﴾ أي فتوسّعوا يوسّع الله مجالسكم في الجنّة ﴿وَإِذَا فِيلَ ٱنْشُرُولُ﴾ ارتفعوا وقوموا ووسّعوا على إخوانكم ﴿ فَٱنْشُرُولُهِ أَي فافعلوا ذلك، وقيل: معناه وإذا قيل لكم: انهضوا إلى الصلاة والجهاد وعمل الخير ﴿ فَٱنشُرُولَهِ ولا تقصروا، وإذا قيل لكم ارتفعوا في المجلس وتوسّعوا للدّاخل فافعلوا، أو إذا نودي للصّلاة فانهضوا، وقيل: وردت في قوم كانوا يطلبون المكث عنده ﷺ فيكون كلّ واحد منهم يحبِّ أن يكون آخر خارج، فأمرهم الله أن يقوموا إذا قيل لهم: انشزوا ﴿ يَرْفَعِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مِنكُمْ وَٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ دَرَجَنتِ﴾ قال ابن عبّاس: يرفع الله الّذين أوتوا العلم من المؤمنين على الَّذين لم يؤتوا العلم درجات، وقيل: معناه لكي يرفع الله الَّذين آمنوا منكم بطاعتهم لرسول الله عنها درجة، والَّذين أوتوا العلم بفضل علمهم وسابقتهم درجات في الجنَّة، وقيل: درجات في مجلس رسول الله ﷺ فأمره الله سبحانه أن يقرّب العلماء من نفسه فوق المؤمنين الَّذين لا يعلمون ليتبيَّن فضل العلماء على غيرهم ﴿ إِذَا نَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِمُوا بَيْنَ يَدَى نَجُوَىٰكُرْ صَدَقَةُ ﴾ أي إذا ساررتم الرسول فقدّموا قبل أن تسارّوه صدقة، وأراد بذلك تعظيم النبي ي وأن يكون ذلك سبباً لأنَّ يتصدَّقوا فيؤجروا، وتخفيفاً عنه ي ، قال المفسّرون: فلمّا نهوا عن المناجاة حتّى يتصدّقوا ضنّ كثير من الناس فكفّوا عن المسألة فلم يناجه أحد إلاَّ عليَّ بن أبي طالب ٢٠٠٠ ، قال مجاهد وما كان إلاَّ ساعة، وقال مقاتل : ٢٠٠

(1) مجمع البيان، ج ۹ ص ٤١٣.

ذلك ليال عشراً، ثمّ نسخت بما بعدها، وكانت الصدقة مفوّضة إليهم غير مقدّرة<sup>(١)</sup>.

وقال البيضاوي : عن علي عَلَيْ انَّ في كتاب الله آية ما عمل بها أحد غيري، كان لي دينار فصرفته فكنت إذا ناجيته تصدّقت بدرهم ﴿ذَلِكَ﴾ أي التصدّق ﴿خَبَرُ لَكُرُ وَأَطْهَرُ ﴾ أي لأنفسكم من الريبة وحبّ المال، وهو يشعر بالندبيّة، لكن قوله : ﴿فَإِن لَزَ غَدُواْ فَإِنَّ اللَّهَ عَنُورٌ رَحِمُ ﴾ أي لمن لم يجد حيث رخص لنفي المناجاة بلا تصدّق أدلّ على الوجوب ﴿ مَأْتَفَقَتُمُ أَن تُقَدِّمُوا بَيْنَ بَدَى تَجَوَيكُرُ صَدَقَتَ فَ أخفتم الفقر من تقديم الصدقة ؟ أو أخفتم التقديم لما يعدكم الشيطان عليه من الفقر؟ ﴿فَإِذْ لَرَ نَفْعَلُواْ وَتَابَ اللَّهُ عَلَيْكُمَ ﴾ بأن رخص لكم أن لا تفعلوه، وفيه إشعار بأنَّ إشفاقهم ذنب تجاوز الله عنه لما رأى منهم ممّا قام مقام توبتهم و(إذ) على بابها، وقيل بمعنى (إذا) أو (إن)<sup>(٢)</sup>.

٢ - فس قوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدْخُلُوا بَيُونَ ٱلنَّبِي إِلَا آَتِ يُوَذَتَ الْكُمْ إِلَى طُعَامٍ عَيْرَ نَظِرِينَ إِنَّنَهُ فَإِنَّه لَمَّا تَرَوَّج رَسُولَ الله ﷺ بِزِينَب بِنتَ جَحْش وكان يحبِّها فأولم ودعا أصحابه، وكان أصحابه إذا أكلوا كانوا يحبون أن يتحدثوا عند رسول الله ﷺ وكان يحبّ أن يحبّ أن يتحدثوا عند رسول الله ﷺ وكان يحبّ أن يحبّ أن يتحدثوا عند رسول الله ﷺ وكان يحبّها فأولم ودعا أصحابه، وكان أصحابه إذا أكلوا كانوا يحبون أن يتحدثوا عند رسول الله ﷺ وكان يحبّها فأولم ودعا أصحابه، وكان أصحابه إذا أكلوا كانوا يحبون أن يتحدثوا عند رسول الله ﷺ وكان يحبّ أن يخلو مع زينب، فأنزل الله : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدَخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَّبِي إِلَا آَتَ يُؤْذَتَ لَكُمْ ﴾ وذلك يحبّ أن يتحدثوا عند رسول الله عنه وكان يحبّ أن يخلو مع زينب، فأنزل الله : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا نَدَخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَبِي إِلاَ آَتَ يُؤْذَتَ لَكُمْ ﴾ وذلك أنهم كانوا يدخلون الله : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ عَامَنُوا لَا نَدَخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَبِي إِلاً آَتَ يُؤْذَتَ لَكُمْ بُوذلكُمْ يُوذلك أَنْ أَمَنُوا لا نَدَخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَبِي إِلاً أَتَ يُؤْذَتَ لَكُمْ بُ وذلك أَنْ يَعْرَبُ أَنْ يَعْنَ أَنْ يُونَ أَنْ أَنْ يَعْرَبُونَ أَنْ يَوْذَكَ لَكُمْ بُنُهُ وَذَاتَ أَنْ كُنْ يَعْهُ كَانُوا يَعْرَبُهُ إِلَى قوله : وَلِينَ وَلَا يَعْرَبُ إِنَّ أَنْ يَوْذَكَ لَكُمْ أَنْ وَذَي يَكُمْ أَنْ وَذَاتَ أَنْ عَرْزُول أَنْ يَعْرَبُ أَنْ يُوْذَكَ لَكُمْ كَالُ ولا إِنَّهُ عَالَ عَنْ يَوْذَكَ لَكُمْ أَنْ وَا يَكْرُونُ أَنْ يَوْذَكَ لَكُمْ أَنْ وَالله الله عَنْ يَعْرَبُ أَنْ يَعْرَبُ أَنْ عُنْ أَنْ عَالُكُمُ بِي أَنْ أَنْ عَرْزُنْ عَالُ إِنَّا عَنْ يَعْنُ أَنْ عَالَ عَنْ عَالُ الله عَنْ إِنَّا عَالَتْ عَنْ عَامَا إِنَا عَذَى عَنْ أَنْ عَنْ عَامِ عَالَا إِنَ عَانُ عَالَكُمْ عَالَ عَالَ عَالَ عَامُ أَنْ عَالُهُ عَالَ عَالُ عَالُ عَالُو عَالَ عَانُ عَالَهُ عَنْ عَامُ عَا إِنْ عَا أَنْ عَالُ عَالُ عَانُ عَالُوا عَالَ عَالُهُ عَانُ عَامُ أَنْ عَانُ عَالُكُمُ عَانُ عَالُهُ عَالُهُ عُنْ عَا عَا عَا عَامُ عَالُول الله عامور الله عالما عاله عامو ما عام عاله عالما عا عالما عام عا عاله عامو عاله عاموا عا عاله عاموا عا

(٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٥٦.

- مجمع البيان، ج ٩ ص ٤١٧.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٨٥.

۲.

الله ﴿ الذِي أَوَلَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنْفُسِهِمْ وَأَزْوَجُهُ أَمْهَنَهُمْ وحرّم الله نساء النبيّ على المسلمين غضب طلحة فقال : يحرّم محمّد علينا نساءه، ويتزوّج هو بنسائنا ، لنن أمات الله محمّداً لنركضن بين خلاخيل نسائه ، كما ركض بين خلاخيل نسائنا ، فأنزل الله : ﴿وَمَا كَانَ لَحَمُ أَن تُؤْذُوا رَسُولَـ اللَّهُ وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزَوَجَهُ مِنْ بَعَدِهِ أَبَداً ﴾ إلى قوله : ﴿ حَابَ بِكُلِ مَتَ عَلِيمًا ﴾ ثم رحص لقوم معروفين الدخول عليهن بغير إذن ، فقال : ﴿ لَا جُنَاعَ عَلَيْنَ ﴾ إلى قوله : ﴿ عَابَ مِنْ يَعْدِمُ عَلَى حَلْ شَيْ وَ شَهِيدًا ﴾ ثم ذكر ما فضل الله نبية فقال : ﴿ إَنّ أَنَهُ وَمَلَتَكَمَهُ يُعْمَلُونَ عَلَى النَّيْ و حَلْ شَيْ وَ شَهِيدًا ﴾ ثم ذكر ما فضل الله نبية فقال : ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَمَلَتَكَمَهُ يُعْمَلُونَ عَلَى النَّيْ قوله : ﴿ قَسَلِيمًا ﴾ قال عَلَيْنَ : صلاحات الله عليه تزكية له وثناء عليه ، وصلاة الملائكة مدحهم مُوله : ﴿ تَسْلِيمًا ﴾ قال عَلَيْنَ : صلاحات الله عليه تزكية له وثناء عليه ، وصلاة الملائكة مدحهم مُوله : ﴿ تَسْلِيمًا ﴾ قال عَلَيْنَ : مُوله : ﴿ وَسَلِيمًا ﴾ قال عَلَيْنَ ! موله : ووسلاة الناس دعاؤهم له ، والتصديق والإقرار بفضله ، وقوله : ﴿ وَسَلِمُوا نَسْلِيمًا ﴾ يعني سلموا له بالولاية وبما جاء به ، قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ يُؤَدُونَ اللَهُ وَرَاء عليه ، وصلاة الملائكة مدحهم أمير المؤمنين غلينا الناس دعاؤهم له ، والتصديق والإقرار بفضله ، وقوله : ﴿ وَسَلِيمُوا نَسْلِيمًا ﴾ يعني مرامو اله بالولاية وبما جاء به ، قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ يُؤَدُونَ اللهُ وَرَسُولَمُ ﴾ قال : نزلت فيمن غصب أمير المؤمنين غلياً حمد موتي ، ومن آذاها بعد موتي كمن آذاها في حياتي ، ومن آذاها في حياتي كمن آذاها بعد موتي ، ومن آذاها بعد موتي كمن آذاها في حياتي ، ومن آذاها فقد آذاني ، ومن آذاها فقد أذى الله ، وهو قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ يُؤَدُونَ ٱلذَى الذَا النبي عَنْهُ إلى هم الما الم

٣ - فس: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوْا لَا نُقَدِّمُواْ الآية، نزلت في وفد تميم كانوا إذا قدموا على رسول الله على وقفوا على باب حجرته فنادوا : يا محمّد اخرج إلينا ، وكانوا إذا خرج رسول الله على تقدّموه في المشي ، وكانوا إذا كلموه رفعوا أصواتهم فوق صوته ويقولون : يا محمّد الله على يا محمّد يا محمّد اخرج إلينا ، وكانوا إذا خرج رسول الله على تقدّموه في المشي ، وكانوا إذا كلموه رفعوا أصواتهم فوق صوته ويقولون : يا محمّد المرج يلينا ، وكانوا إذا خرج رسول الله على ياب حجرته فنادوا : يا محمّد اخرج إلينا ، وكانوا إذا كلموه رفعوا أصواتهم فوق صوته ويقولون : يا محمّد الله على ياب محمّد الله علي تقدّموه في المشي ، وكانوا إذا كلموه رفعوا أصواتهم فوق صوته ويقولون : يا محمّد يا محمّد ما تقول في كذا وكذا؟ كما يكلمون بعضهم بعضاً ، فأنزل الله ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوْلُهُ إِلَى قوله : ما تقول في كذا وكذا؟ كما يكلمون بعضهم بعضاً ، فأنزل الله ﴿ يَتَأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوْلُهُ إِلَى قوله : ﴿ إِنَّ الَذِينَ يُنَادُونَكَ بنو تميم (<sup>(٣)</sup>).

قوله: ﴿ فَأَنْسَحُواْ يَفْسَج ٱنَّهُ لَكُمْ ﴾ قال: كان رسول الله ﷺ إذا دخل المسجد يقوم له الناس فنهاهم الله أن يقوموا له، فقال: ﴿فَاَفْسَحُواَ﴾ أي وسعوا له في المجلس ﴿وَإِذَا قِبِلَ ٱنشُرُواْ فَاَنْشُرُواْ﴾ يعني إذا قال: قوموا فقوموا.

قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوَا إِذَا نَنَجَيْتُمُ ٱلرَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَدَى بَخُونَكُمْ صَدَقَةً ﴾ قال: إذا سألتم رسول الله ﷺ حاجة فتصدقوا بين يدي حاجتكم ليكون أقضى لحوائجكم، فلم يفعل ذلك أحدٌ إلاّ أمير المؤمنين ﷺ ، فإنّه تصدّق بدينار ، وناجى رسول الله ﷺ بعشر نجوات<sup>(٣)</sup>.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٠.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٠.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٣٤.

٧ - فس: أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي بكر الحضرميّ، وبكر بن أبي بكر، عن سليمان بن خالد قال: سألت أبا جعفر عظيمًا عن قول الله: ﴿إِنَّمَا ٱلنَّبَوَىٰ مِنَ ٱلشَيْطَنِ ﴾ قال: الثاني قوله: ﴿مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنَتُهُ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمٌ ﴾ قال: فلان وفلان وأبو فلان أمينهم حين اجتمعوا، ودخلوا الكعبة فكتبوا بينهم كتاباً إن مات محمّد أن لا يرجع الأمر فيهم أبداً<sup>(٣)</sup>.

٨ – كا: الحسين بن محمد، عن المعلى، عن سليمان بن سماعة، عن عمّه عاصم الكوزي، عن أبي عبد الله نظيم إن النبي يحييه قال: من ولد له أربعة أولاد لم يسم أحدهم باسمي فقد جفاني<sup>(1)</sup>.

٩ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سنان، عن أبي هارون مولى آل جعدة قال : كنت جليساً لأبي عبد الله عليه بالمدينة ففقدني أيّاماً، ثمّ إنّي جئت إليه فقال لي : لم أرك منذ أيّام يا أبا هارون، فقلت : ولدلي غلام، فقال : بارك الله لك فيه فما سميته؟ قلت : سميته محمّداً، فأقبل بخدة نحو الأرض وهو يقول : محمّد محمّد محمّد، حتّى كاد يلصق خدّه بالأرض، ثمّ إنّي جئت إليه معاً بميته؟ قلت : سميته محمّداً، فأقبل بخدة نحو الأرض وهو يقول : محمّد محمّد محمّد، حتّى كاد يلم أرك منذ أيّام يا أبا هارون، فقلت : ولدلي غلام، فقال : بارك الله لك فيه فما سميته؟ قلت : سميته محمّداً، فأقبل بخدة نحو الأرض وهو يقول : محمّد محمّد محمّد، حتّى كاد يلمت خدّه بالأرض، ثمّ قال : بارك الله لك فيه فما سميته؟ قلت : سميته محمّداً، فأقبل بخدة نحو الأرض وهو يقول : محمّد محمّد محمّد، حتّى كاد يلمق خدّه بالأرض، ثمّ قال : بنفسي وبولدي وبأمّي وبأبوي وبأهل الأرض كلهم جميعاً الفداء لرسول الله يشيئ ، لا تسبّه ولا تضربه ولا تسىء إليه، واعلم أنّه ليس في الأرض دار في الفرام دار فيها اسم محمّد إلى أله من ثمّ قال : ينفسي وبولدي وبأمّي وبأبوي وبأمو أله الأرض محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد في الفرام دار الفداء لرسول الله يشيئ ، لا تسبّه ولا تضربه ولا تسىء إليه، واعلم أنّه ليس في الأرض دار فيها اسم محمّد إلاً وهي تقدّس كلّ يوم<sup>(ه)</sup>.

۱۰ – کا: محمّد بن یحیی، عن أحمد بن محمّد، عن صفوان قال: کنت عند الرضا ﷺ فعطس فقلت له: صلّی الله علیك ثمّ عطس، فقلت: صلّی الله علیك، ثمّ عطس، فقلت: صلّی الله علیك، وقلت له: جعلت فداك إذا عطس مثلك نقول له كما يقول بعضنا لبعض: يرحمك الله، أو كما نقول، قال: نعم، أليس تقول: صلّی الله علی محمّد وآل محمّد؟ قلت: بلی

(1) - (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۳٦-۳۳۷.
 (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۳۷.
 (٤) الكافي، ج ٦ ص ٩١٩ باب ٢١ ح ٢.

قال: ارحم محمّداً وآل محمّد؟ قال: بلي وقد صلّي [الله] عليه ورحمه، وإنّما صلواتنا عليه رحمة لنا وقربة<sup>(1)</sup>.

11 - كاء العدة، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن إسماعيل بن مهران، عن الحسن بن علي بن أبي حمزة، عن أبيه، وحسين بن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه علي بن أبي حمزة، عن أبيه، وحسين بن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال : إذا ذكر النبي على فأكثروا الصلاة عليه، فإنه من صلّى على النبي على حملة واحدة ملى ال : إذا ذكر النبي على ألف صلّة عليه، فإنه من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا صلّى على الله عليه الله عليه من ملى على النبي على النبي عبد الله عليه قال : إذا ذكر النبي على ألف صلاة والحدة من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا صلّى على الله عليه ألف صلاة واحدة ملى الله عليه ألف مما من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا صلّى على الله عليه ألف ملاة ملاة من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا مللى على الله منه، منا مما من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا مللى الله عليه ألف ملاة ملاة من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا مللى على الله عليه ألف ملاة ملاة من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا مللى على الله عليه ألف مله من الملائكة، ولم يبق شيء مما خلقه الله إلا مللى على الله عليه ألف مله إلا مللى الله عليه ألف مله إلا مللى الله عليه ألف ملاة ملائكة، فمن لمن يرغب في هذا فهو جاهل مغرور قد برئ الله منه ورسوله وأهل بيته (<sup>11</sup>).

٢١ – **كاء** أبو عليّ الأشعريّ، عن الحسن بن عليّ، عن عبيس بن هشام، عن ثابت، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غليﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: من ذكرت عنده فنسي أن يصلّي عليّ خطأ الله به طريق الجنّة<sup>(٣)</sup>.

۱۳ - كا: محمّد بن الحسن وعليّ بن محمّد، عن سهل، عن محمّد بن سليمان، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ في حديث طويل في ذكرٍ وفاة الحسن بن عليّ صلوات الله عليهما قال : فلمّا أن صلّى عليه حمل فأدخل المسجد فلمّا أوقف على قبر رسول الله ﷺ بلغ عائشة الخبر، وقبل لها : إنَّهم قد أقبلوا بالحسن بن عليَّ ﷺ ليدفن مع رسول الله ﷺ، فخرجت مبادرةً على بغل بسرج، فكانت أوّل امرأة ركبت في الإسلام سرجاً، فوقفت فقالت: نحوا ابنكم عن بيتي، فإنَّه لا يدفن فيه شيء، ولا يهتك على رسول الله عظيمة حجابه، فقال لها الحسين بن على المنظير: قديماً هنكت أنت وأبوك حجاب رسول الله عظيم، وأدخلت لبيته من لا يحبّ رسول الله عظي قربه. وإنَّ الله سائلك عن ذلك يا عائشة، إنَّ أخي أمرني أن أقرَّبه من أبيه رسول الله صلى الله المحدث به عهداً، واعلمي أنَّ أخي أعلم الناس بالله ورسوله، وأعلم بتأويل كتابه من أن يهتك على رسول الله على ستره، لأنّ الله تبارك وتعالى يقول: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا نَدْخُلُوا بَيُوتَ ٱلنَّبِيّ إِلَا أَب يُؤدَّن لَكُمْ ﴾ وقد أدخلت أنت بيت رسول الله ﷺ الرجال بغير إذنه، وقد قال الله ﴿ يَأْتُبُنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَرْفَغُوْا أَسْوَتَكُمْ فَوْنَ سَوْتِ ٱلنَّبِي ﴾ ولعمري لقد ضربت أنت لأبيك وفاروقه عند أذن رسول الله عَنْهُمُ المعاول، وقال الله عَزَيْظٍة : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُّونَ أَصْوَنَهُمْ عِندَ رَسُولِ ٱللَّهِ أُؤَلَتِكَ ٱلَّذِينَ أَمَنَحَنَ أَلَمُهُ فَلُوَبَهُمْ لِللَّقُوَىٰ ﴾ ولعمري لقد أدخل أبوك وفاروقه على رسول الله ﷺ بقربهما منه الأذى، وما رعيا من حقَّه ما أمرهما الله به على لسان رسول الله ﷺ، إنَّ الله حرَّم من المؤمنين أمواتاً ما حرّم منهم أحياءً، وتالله يا عائشة لو كان هذا الّذي كرهتيه من دفن

أصول الكافي، ج ٢ ص ٦٦٠ باب العطاس ح ٤ وزيادة [الله] من المصدر.
 أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٧٥ باب الصلاة على النبي ح ٦ و٢٠.

الحسن عليمين الله عند أبيه صلوات الله عليهما جائزاً فيما بيننا وبين الله لعلمت أنَّه سيدفن وإن رغم معطسك<sup>(1)</sup>.

**أقول: سيأتي أخ**بار الصلاة عليه ﷺ في كتاب الدعاء وآداب الزيارة في كتاب المزار، وعدم الإشراف على قبره ﷺ، وسائر الآداب في سائر أبواب الكتاب لا سيّما في أحوال زوجاته ﷺ.

١٤ – وقال القاضي في الشفاء في ذكر عادة الصحابة في توقيره ﷺ قال: روى أسامة ابن شريك: أتيت النبيّ ﷺ وأصحابه حوله كأنّما على رؤوسهم الطير.

وقال عروة بن مسعود حين وتجهته قريش عام القضيّة إلى رسول الله ﷺ ورأى من تعظيم أصحابه له، وأنَّه لا يتوضّأ إلاّ ابتدروا وضوءه وكادوا يقتلون عليه، ولا يبصق بصاقاً ولا يتنخّم نخامة إلاّ تلقّوها بأكفّهم فدلكوا بها وجوههم وأجسادهم، ولا تسقط منه شعرة إلاّ ابتدروها، وإذا أمرهم بأمر ابتدروا أمره، وإذا تكلّم خفضوا أصواتهم عنده، وما يحدّون النظر إليه تعظيماً له، فلمّا رجع إلى قريش قال: يا معشر قريش إنّي أتيت كسرى في ملكه، وقيصر في ملكه، والنجاشي في ملكه، وإنّي والله ما رأيت ملكاً في قوم قطّ مثل محمّد في أصحابه.

وعن أنس لقد رأيت رسول الله ﷺ والحلاق يحلقه وأطاف به أصحابه، فما يريدون أن يقع شعره إلاّ في يد رجل.

وفي حديث قيلة : فلمّا رأيت رسول الله ﷺ جالساً القرفصاء أرعدت من الفرق هيبة له وتعظيماً .

وفي حديث المغيرة: كان أصحاب رسول الله ﷺ يقرعون بابه بالأظافير.

وقال البراء بن عازب: لقد كنت أريد أن أسأل رسول الله عنه عن الأمر فأوخّره سنين من هيبته، ثمّ قال: واعلم أنّ حرمة النبيّ عنه بعد موته وتوقيره وتعظيمه لازم كما كان حال حياته، وذلك عند ذكره عني، وذكر حديثه وسنّته وسماع اسمه وسيرته ومعاملة آله وعترته وتعظيم أهل بيته وصحابته.

وعن ابن حميد قال : ناظر أبو جعفر المنصور مالكاً في مسجد رسول الله ﷺ ، فقال له مالك : يا أمير المؤمنين لا ترفع صوتك في هذا المسجد، فإنّ الله كَرْزَيْنِهُ أَدْبَ قوماً فقال : ﴿لَا تَرْفَعُوا أَمْوَتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ ٱلنَّبِيْ ﴾ الآية، ومدح قوماً فقال : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يَغُضُونَ أَمْوَتَهُمْ ﴾ الآية، وذم قوماً فقال : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ يُنَادُونَكَ مِن وَرَآءِ ٱلْحُجُزَتِ ﴾ وإنّ حرمته ميّتاً كحرمته حيّاً.

وقال مصعب بن عبد الله : قال مالك : ولقد كنت أرى جعفر بن محمّد ﷺ وكان كثير الدعابة والتبسّم، فإذا ذكر عنده النبيّ ﷺ اصفرّ، وما رأيت يحدث عن رسول الله ﷺ إلاّ

أصول الكافي، ج ١ ص ١٧٥ باب الإشارة والنص على الحسين على

على طهارة، وقد كنت أختلف إليه زماناً فما كنت أراه إلاّ على ثلاث خصال: إمّا مصلّياً، وإمّا صامتاً، وإمّا يقرأ القرآن، ولا يتكلّم فيما لا يعنيه، وكان من العلماء والعبّاد الّذين يخشون الله ﷺ .

الله العند إلى دارم، عن الرضا علي قال: سمعت أبي يحدّث عن أبيه، عن جدّه عن أبيه، عن جدّه عن أبيه، عن جد جدّه علي الله عن جابر بن عبد الله قال: كان رسول الله في قبّة من أدم، وقد رأيت بلالاً الحبشي وقد خرج من عنده ومعه فضل وضوء رسول الله علي فابتدره الناس، فمن أصاب منه شيئاً تمسّح به وجهه، ومن لم يصب منه شيئاً أخذ من يدي صاحبه فمسح به وجهه، وكذلك فعل بفضل وضوء أمير المؤمنين عليتي <sup>(۱)</sup>.

اللہ اللہ، عن أبي عبد اللہ، عن فضالة، عن إسماعيل، عن أبي عبد اللہ، عن أبي عبد اللہ، عن أبي قال: ما اشتكى رسول اللہ ﷺ وجعاً قطّ إلاّ كان مفزعه إلى الحجامة.

وقال أبو ظبية: حجمت رسول الله في وأعطاني ديناراً وشربت دمه، فقال رسول الله في : أشربت؟ قلت: نعم، قال: وما حملك على ذلك؟ قلت: أتبرّك به قال: أخذت أماناً من الأوجاع والأسقام والفقر والفاقة، والله ما تمسّك النّار أبداً<sup>(٢)</sup>.

## 10 – باب عصمته وتأويل بعض ما يوهم خلاف ذلك

**الآيات: البقرة: ﴿** وَلَمِنِ ٱنَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ الَّذِى جَآءَكَ مِنَ الْفِلْمِ مَا لَكَ مِنَ اللَّهِ مِن وَلِيَ وَلَا نَصِيرِ ١٢٠٠، وقال تعالى : ﴿ وَلَمِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم مِّنْ بَعْـدِ مَا جَتَآءَكَ مِنَ الْفِلْمِ إِذَا لَمِينَ الظَّلِلِينِ﴾ ١٤٥٠، وقال تعالى : ﴿ الْحَقُّ مِن رَّنِكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُتَنَرِينَ﴾.

**آل عمران (٣»؛ ﴿** ٱلْحَقَّ مِن رَّبِكَ فَلَا تَكُنُ مِنَ ٱلْمُسْتَرِينَ﴾ (٦٠٠، وقال تعالى : ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلأَمَرِ شَىَّهُ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِيُونَ﴾ (١٢٨٠.

النساء ٤٥، ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا ۖ إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحَكُّمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ مِمَا أَرَىكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُن لِلْخَآمِنِينَ خَصِمَا ۞ وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ اللَّهُ كَانَ غَفُورًا زَحِيمًا ۞ وَلَا تُجَدِلْ عَنِ ٱلَذِينَ يَخْتَانُونَ أَنْتُسَهُمْ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَيْهِمًا ۞ ، إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ ٱللَهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُمْ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَيْهِمًا ۞ ، إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ ٱللَهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُمْ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ مَن كَانَ خَوَّانًا أَيْهِمًا ۞ ، إلى قوله تعالى: ﴿ وَلَوْلَا فَصْلُ ٱللَهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُمْ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُبُ مَن كَانَ خَوَّانًا أَيْهِمًا ۞ ، إلى قوله تعالى : إِن اللَهُ وَلَيْكَ

الأنعام دام: ﴿ وَإِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكَ إِعْرَاضُهُمْ فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ أَن تَبْنَغِي نَفَعًا فِي ٱلأَرْضِ أَوْ سُلَمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُم بِتَابَغُرُ وَلَوْ شَاءَ ٱللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَ ٱلْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَغِيلِينَ﴾ «٣٥»، وقال تعالى : ﴿ وَلَا تَطْرُدِ ٱلَذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِآلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِي بُرِيدُونَ وَجْهَمُ مَا عَلَيْكَ مِنْ حِسَابِهِم مِن شَقٍ وَمَا مِنْ حِسَابِكَ عَلَيْهِم مِن شَيْءٍ فَتَطْرُدُهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْفُلَاتِينَ الْعَدِينَ وَحَقَامُ مَا

عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٧٤.
 (٢) طب الأئمة، ص ٦٥.

أَهَتَؤُلَآهِ مَنَ ٱللَّهُ عَلَيْتِهِد مِنْ بَيْنِـنَأْ ٱلَيْسَ اللَّهُ بِأَعْلَمَ بِالشَّكِرِينَ ٢

الأعراف (٧»؛ ﴿وَإِمَّا يَنْزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّتِكَانِ نَنْزَغُ فَآسَتَعِذْ بِٱللَّهُ إِنَّهُ سَمِيعُ عَلِيمُ الأقفال: ﴿مَا كَانَ لِنِي أَن يَكُونَ لَهُ أَسَرَىٰ حَتَى يُشْخِنَ فِي ٱلْأَرْضُ تُرِيدُونَ عَرَضَ ٱلدُّنِيا وَاللَّهُ يُرِيدُ الأَخِرَةُ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴿ لَيْ لَوْلَا كِنَتْ مِنْ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَكُمْ فِيمَا أَخَذْتُمْ عَذَابً عَظِيمُ ﴿ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَاللَّهُ المُوسَدُ الأَخِرَةُ وَاللَّهُ عَزِيزُ حَكِيمُ ﴾ لَوْلَا كِنَتْ مِنْ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَكُمْ فِيمَا أَخَذْتُم

التوبة (٩، ﴿ عَفَا أَنْتُهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ حَتَّى بَتَبَيَّنَ لَكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمُ ٱلْكَذِينَ».

**يونس (١٠): ﴿**فَإِن كُنتَ فِي شَكِ مِتْمَا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكَ لَقَدْ جَآدَكَ ٱلْحَقُّ مِن زَبِّكَ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْمُعْتَرِينَ ۞ وَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِتَايَتِ ٱنَّهِ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ۞ .

هود (١١١، ﴿فَلَا تَكُ فِي مِرْيَةٍ مِّمَّا يَعْبُدُ هَتَوْلَاً مَا يَعْبُدُونَ إِلَّا كُمَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُهُم مِن قَبْلُ وَإِنَّا لَمُوَفُوهُمْ نَصِيبَهُمْ غَبَرَ مَنْقُوسٍ﴾ (١٠٩٠ – إلى قوله – : ﴿فَاسْتَقِمْ كُمَّآ أُمِرْتَ وَمَن تَابَ مَعَكَ وَلَا تَطْغَوُّا

الرعد، ﴿وَلَبِي ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ مَا جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيَّ وَلَا وَاقِبَ ﴾ ٣٧».

الإسراء (١٧»، ﴿ لَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَىهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْعُومًا تَخْذُولُا ﴾ (٢٢»، وقال تعالى: ﴿وَلَا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَيهًا مَاخَرَ فَلْلَقَىٰ فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدْحُورًا ﴾ (٣٩»، وقال سبحانه: ﴿وَإِن كَادُوا لَيَفْنِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْهَ مَاخَرَ فَلْلَقَىٰ فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدْحُورًا ﴾ (٣٩»، وقال سبحانه: ﴿وَإِن كَادُوا لَيَفْنِنُونَكَ عَنِ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْهَ لَنَهُ لِنَهُ مَعَيَّذَى عَلَيْنَا عَبَرَمُ وَإِذَا لَأَخْذَذُوكَ خَلِيلًا (٣ مَن الَذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْهِ شَبْعَا وَلَيْ فَيْ جَهَنَمَ مَلُومًا مَدْحُورًا ﴾ (٣٩»، وقال سبحانه: ﴿وَإِن كَادُوا لَيَفْنِنُونَكَ عَنِ الَذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْهِ مَعَنَا إِلَيْهِمْ شَبْعًا وَلَيْكَ لِنَعْتَرِى عَلَيْنَا عَبَرُهُ وَإِذَا لَأَنْخَذُوكَ خَلِيلًا (٣) وَلَتُولا أَن شَبَنْنَكَ لَقَدْ كِدَنَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَبْعَا قَلِيلًا إِلَى إِذَا لَأَذَقْنَاكَ مِنْعَتَ الْحَبُوةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَ لَا يَعْدُ لَكَ عَلَيْنَا نَعِيدًا وَسَعْنَ إِنَهُ إِلَيْهِمْ مَاللَهُ وَقَالَ اللَالَ إِلَى إِنَهُ إِذَا لَلَهُ وَلَيْكَ مِنْعَنَ الْعَمَاتِ مُمَ

الحج ٢٢١، ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِي إِلَّا إِنَا تَمَنَّى ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْدِيَتِهِ. فَبَسَخُ اللَّهُ مَا يُلَقِي الشَّيْطَنُ ثُمَرَ تُحَكِمُ اللَّهُ ءَايَدِيوُ. وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِمٌ () لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَنُ فِنْسَخُ اللَّهُ مَا يُلَقِي الشَّيْطَنُ ثُمَرَ تُحَكِمُ اللَّهُ ءَايَدِيوُ. وَاللَّهُ عَلِيمُ حَكِمٌ () لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَنُ فِتْسَنَهُ لِلَذِينَ فِي قُلُوبِهم مَرَضٌ وَالْقَاصِيةِ قُلُوبُهُمْ وَإِنَ الظَّلِيمِينَ لَغِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ أُونُوا الْمِلْمَ أَنَهُ الْحَقَّ مِن رَبِّكَ فَيَوْمِنُوا بِهِ. فَتُخْبِتَ لَمُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ الشَّيْطَنُ تُسْتَقِيمِ ().

الشعراء (٢٦»: ﴿فَلَا نَبْعُ مَعَ أَنَّهِ إِلَنْهَا ءَاخَرَ فَتَكُونَ مِنَ ٱلْمُعَذَّبِينَ ﴾ ٢١٣٠.

القصص «٣٨»: ﴿وَمَا كُنتَ تَرْجُوَا أَن يُلْغَنَ إِلَيْكَ ٱلْحِتَنْبُ إِلَّا رَحْمَةً مِن زَبِكٌ فَلَا نَكُونَنَ ظَهِيرًا لِلْكَنِفِرِينَ ٥٥ وَلَا يَصُدُنَكَ عَنْ مَايَنتِ ٱللَهِ بَعْدَ إِذْ أُنزِلَتَ إِلَيْكَ وَآدَعُ إِلَى رَبِكَ فَلَا تَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ٢٥ وَلَا تَدْعُ مَعَ ٱللَهِ إِلَىهًا مَاخَرُ لَا إِلَىٰهَ إِلَىٰهُ أَلَا هُوَ ﴾.

**الأحزاب «٣٣»: ﴿**وَإِذْ تَغُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَتِهِ وَأَنْعَـمْتَ عَلَيْهِ أَمْسِكْ عَلَيْكَ زَوْجَكَ وَأَنَّقِ ٱللَّهُ وَتُخْفِي فِي نَغْسِكَ مَا ٱللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى ٱلنَّاسَ وَٱللَّهُ أَحَقُّ أَن تَخْشَنُهُ ﴾ ٣٧٥.

سبا: ﴿قُلْ إِن مَكَلْتُ فَإِنَّمَا أَصِلُ عَلَى نَفْسِي وَإِنِ أَهْتَدَيْتُ فَسِمَا يُوْجِيَ إِلَى رَبِّتَ إِنَّمُ سَعِبْتُ قَرِيبٌ ﴾ • • • ٥٠.

**الزمر (٣٩»:** ﴿وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْحَسِرِينَ ﴾ (٦٥).

حمعسق [الشورى] «٤٢»: ﴿لَمْ يَتُولُونَ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا فَإِن يَشَإِ ٱللَّهُ يَفْتِتَر عَلَى قَلْبِكُ ﴾ «٢٤». الزخرف «٤٣»: ﴿وَسْتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ،َالِهَةُ يُعْبَدُونَ ﴾ «٤٥»، وقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْمَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَنِدِينَ ﴾ «٨١.

**الجاثية «٤٥»؛ ﴿نُ**مَّرَ جَعَلَنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِنَ ٱلأَمَرِ فَأَنَّبِعَهَا وَلَا نَتَّبِعُ أَهْوَآَءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُوا عَنكَ مِنَ ٱللَهِ شَيْئاً ﴾.

الفتح (٤٨، ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ أَنَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِن دُنُّبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ﴾ (٢).

المنجم ٢٥٣٠؛ ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰ ٢ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَىٌّ يُوْحَىٰ ٢٠٠٠

التحريم (٦٦»: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلنَّبِيُّ لِمَ تَحَرِّمُ مَا أَحَلَ ٱللَّهُ لَكُ تَبْنَعِي مَرْضَاتَ أَزْوَجِكُ وَأَلِمَهُ غَفُورٌ زَحِيمٌ ﴾.

عبس ٢٨٠٠، ﴿عَبَسَ وَنَوَلَّهُ ۞ أَن جَةَهُ الأَغْمَىٰ ۞ وَمَا يُدْرِبِكَ لَتَلَمُ يَرْكَى ۞ أَوَ يَذْكَرُ فَنَنْهَمُ الْذِكْرَىٰ ۞ أَنَا مَنِ ٱسْتَغَيَّىٰ ۞ فَأَتَ لَمُ تَمَتَدَىٰ ۞ وَمَا عَلَنَكَ أَلَّا بَرْكَى ۞ وَأَمَّا مَن جَاةَكَ يَسْعَنْ ۞ وَهُوَ يَخْشَىٰ ۞ فَأَ عَالَتَكَ عَنْهُ لَنَعْنَى ۞ كُلًا إِنَّهَا لَذَكِرَةً ۞ فَنَ ضَآة ذَكَرُمُ ۞ ﴾.

تفسير؛ قوله : ﴿وَلَهِنِ ٱنَّبَعْتَ أَهَوَآَءَهُم ﴾ هذه الشرطيّة لا تنافي عصمته ﷺ، فإنّها تصدق مع استحالة المقدّم أيضاً، والغرض منه يأسهم عن أن يتّبعهم ﷺ في أهوائهم الباطلة، وقطع أطماعهم عن ذلك، والتنبيه على سوء حالهم، وشدّة عذابهم، لأنّ النبيّ مع غاية قربه في جنابه تعالى إذا كان حاله على تقدير هذا الفعل كذلك فكيف يكون حال غيره، كما ورد أنّه نزل القرآن بإيّاك أعني واسمعي يا جارة.

قوله تعالى : ﴿فَلَا نَكُونَنَ مِنَ الْمُمَتَرِينَ ﴾قال البيضاويّ : أي الشاكّين في أنّه هل من ربّك، أو في كتمانهم الحقّ عالمين به، وليس المراد به نهي الرسول ﷺ عن الشكّ فيه، لأنّه غير متوقّع منه، وليس بقصد واختيار، بل إمّا تحقيق الأمر وأنّه لا يشكّ فيه ناظرٌ، أو أمر الأُمّة باكتساب المعارف المزيحة للشّك على الوجه الأبلغ<sup>(١)</sup>.

وقال في قوله تعالى : فَلِيَّسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمَرِ شَىْءُ كَاعتراضٌ فَآَوَ يَتُوَبَ عَلَيْهِمْ أَوَ يُعَذِّبَهُمْ كَاعطف على قوله : فَأَوَ يَكْبِنَهُمْ كَ والمعني أنَّ الله مالك أمرهم، فإمّا يهلكهم، أو يكبتهم، أو يتوب عليهم إن أسلموا، أو يعذبتهم إن أصرّوا، وليس لك من أمرهم شيء، وإنّما أنت عبدٌ مأمورٌ لإنذارهم وجهادهم، ويحتمل أن يكون معطوفاً على الأمر، أو شيء بإضمار (أن) أي ليس لك من أمرهم أو من التوبة عليهم أو من تعذيبهم شيء، أوليس لك من أمرهم شيء بي أضعار (أن أي ليس

(1) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ١٥٢.

عليهم فتسرّ به، أو يعذّبهم فتشتفي منهم، روي أنّ عتبة بن أبي وقّاص شجّه يوم أحد وكسر رباعيّته، فجعل يمسح الدم عن وجهه ويقول: كيف يفلح قوم خضبوا وجه نبيّهم بالدم؟ فنزلت، وقيل: همّ أن يدعو عليهم فنهاه الله لعلمه بأنّ فيهم من يؤمن ﴿فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ﴾ قد استحقّوا التعذيب بظلمهم انتهى<sup>(۱)</sup>.

**أقول:** كون الأمر في الإهلاك والتعذيب وقبول التوبة إلى الله تعالى لا ينافي عصمته بوجه، وأمّا الخبران فغير ثابتين، ومع ثبوتهما أيضاً لا ينافي العصمة، لأنّ الدعاء عليهم لم يكن منهيّاً عنه قبل ذلك، وإنّما أمره تعالى بالكفّ لنوع من المصلحة، وبعد النهي لم يدع عليهم، وقد أثبتنا في باب وجوب طاعته عنها الأخبار الواردة في تأويل تلك الآية.

قوله تعالى: ﴿ مِمَا أَرَىكَ اللَّهُ ﴾ قال الرازيّ في تفسيره: أي بما أعلمك الله، وسمّي ذلك العلم بالرؤية لأنّ العلم اليقينيّ المبرّا عن جهات الريب يكون جارياً مجرى الرؤية في القوّة والظهور، قال المحقّقون: هذه الآية تدلّ على أنّه عليه ما كان يحكم إلاّ بالوحي والنصّ، واتفق المفسّرون على أنّ أكثر الآيات في طعمة سرق درعاً، فلمّا طلبت الدرع منه رمى واحداً من اليهود بتلك السرقة، ولمّا اشتدت الخصومة بين قومه وبين قوم اليهود جاءوا إلى النبيّ عليه وطلبوا منه أن يعينهم على هذا المقصود، وأن يلحق هذه الخيانة باليهوديّ، فهمّ الرسول عليه بذلك فنزلت الآية.

وَوَلَا تَكُن لِلْخَامِنِينَ خَصِمِكَا أَي لا تكن لأجل الخانين مخاصماً لمن كان بريناً عن الذنب، يعني لا تخاصم اليهود لأجل المنافقين، قال الطاعنون في عصمة الأنبياء عنه : دلّت هذه الآية على صدور الذنب من الرسول عنه ، فإنه لولا أنّ الرسول عنه أراد أن يخاصم لأجل الخاتن ويذبّ عنه لما ورد النهي عنه ، والجواب أنّه عنه كان لم يفعل ذلك وإلاّ لم يرد النهي عنه ، بل ثبت في الرواية أنّ قوم طعمة لمّا التمسوا من الرسول عنه أن يذبّ عن طعمة وأن يلحق السرقة باليهوديّ توقّف وانتظر الوحي فنزلت هذه الآية ، وكان الغرض من هذا النهي تنبيه النبيّ عنه على أنّ طعمة كذّاب ، وأن اليهوديّ بريء عن ذلك النهي

فإن قبل : الدليل على أنَّ ذلك الجرم قد وقع من النبيَّ ﷺ قوله بعد هذه الآية ﴿وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُورًا رَّحِيمًا﴾ فلمّا أمره الله تعالى بالاستغفار دلّ على سبق الذنب .

فالجواب من وجوه: الأوّل لعلّه مال طبعه إلى نصرة طعمة، بسبب أنّه كان ظاهراً من المسلمين، فأمر بالاستغفار لهذا القدر، وحسنات الأبرار سيّئات المقرّبين.

الثاني: إنَّ القوم لمَّا شهدوا على سرقة اليهوديَّ وعلى براءة طعمة من تلك السرقة ولم يظهر للرّسول ﷺ ما يوجب القدح في شهادتهم همَّ أن يقضي بالسرقة على اليهوديّ، ثمّ

(۱) تفسير البيضاوي، ج ۱ ص ۲۸۷.

لمّا أطلعه الله على كذب هؤلا الشهود عرف أنّ ذلك القضاء لو وقع كان خطاءً ، واستغفاره كان بسبب أنّه همّ بذلك الحكم الّذي لو وقع لكان خطاءً في نفسه ، وإن كان معذوراً عند الله فيه . الثالث : قوله : ﴿ وَاسَتَغْفِر اللَّهُ يحتمل أن يكون المراد واستغفر الله لأولئك الّذين يذبّون عن طعمة ، ويريدون أن يظهروا براءته عن السرقة ، والمراد بالّذين يختانون أنفسهم طعمة ومن عاونه من قومه ممّن علم كونه سارقاً ، والاختيان : الخيانة ، وإنّما قال : ﴿ يُخْتَانُونَ أَنْتُسَهُمُ لأنّ من أقدم على المعصية فقد حرم نفسه الثواب وأوصلها إلى العقاب فكان ذلك منه خيانة مع نفسه ﴿ مَن كَانَ خَوَّانًا أَشِمًا ﴾ أي طعمة ، حيث خان في الدرع ، وأثم في نسبة اليهوديّ إلى تلك السرقة .

قوله تعالى: ﴿وَلَوْلَا فَضْلُ ٱللَّهِ عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ﴾ أي لولا أنّ الله خصّك بالفضل وهو النبوّة وبالرحمة وهي العصمة ﴿لَمَتَت ظَآبِفَكَةٌ مِنْهُمُ آن يُضِلُوكَ﴾ أي يلقونك في الحكم الباطل الخطاء ﴿وَمَا يُضِلُونَ إِلَا أَنفُسَهُمْ﴾ بسبب تعاونهم على الإثم والعدوان، وشهادتهم بالزور والبهتان ﴿وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَىْؤُ﴾ فيه وجهان: أحدهما ما يضرّونك من شيء في المستقبل، فوعده تعالى في هذه الآية إدامة العصمة لما يريدون من إيقاعه في الباطل.

والثاني : المعنى أنّهم وإن سعوا في إلقائك في الباطل فأنت ما وقعت في الباطل لأنّك بنيت الأمر على ظاهر الحال، وأنت ما أمرت إلا ببناء الأحكام على الظواهر ﴿وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيَكَ الْكِنَبَ وَلَفِكُمَةَ فعلى الأوّل المعنى لمّا أنزل عليك الكتاب والحكمة وأمرك بتبليغ الشريعة إلى الخلق فكيف يليق بحكمته أن لا يعصمك عن الوقوع في الشبهات والضلالات؟ وعلى الثاني المعنى أنزل عليك الكتاب والحكمة، وأوجب فيهما بناء أحكام الشرع على الظاهر، فكيف يضرّك بناء الأمر على الظاهر ﴿ وَعَلَّمَكَ مَالَمُ تَكُن تَعَلَّمُ وَكَابَ فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ فيه وجهان : الأوّل أن يكون المراد ما يتعلّق بالذين، أي أنزل الله عليك الكتاب والحكمة واطلعك على سرائرهما، وأوقفك على حقائقهما، مع أنّك ما كنت قبل ذلك عالماً بشيء منها، فكذلك يفعل بك في مستأنف أيّامك ما لا يقدر أحد من المنافقين على إضلالك وإزلائك.

الثاني أن يكون المراد وعلَّمك ما لم تكن تعلم من أخبار الأوّلين، فكذلك يعلَّمك من حيل المنافقين، ووجوه كيدهم ما تقدر على الاحتراز عن وجوه كيدهم ومكرهم انتهى ملخَص كلامه<sup>(1)</sup>.

وسيأتي شرح تلك القصّة في باب ما جرى بينه يَنْكُو وبين المنافقين وأهل الكتاب. وقال البيضاويّ في قوله تعالى : ﴿وَإِن كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ﴾ أي عظم وشقّ إعراضهم عنك وعن الإيمان بما جنت به ﴿فَإِنِ ٱسْتَطَعْتَ﴾ إلى قوله : ﴿يَايَغُ﴾ أي منفذاً تنفذ فيه إلى جوف الأرض

تفسير فخر الرازي، ج ١١ المجلد ٤ ص ٢١١-٢١٧.

فتطلع لهم آية أو مصعداً تصعد إلى السماء فتنزل منها آية، وجواب الشرط الثاني محذوف، تقديره فافعل، والجملة هو جواب الأوّل، والمقصود بيان حرصه البالغ على إسلام قومه، وأنّه لو قدر أن يأتيهم بآية من تحت الأرض أو من فوق السماء لأتى بها رجاء إيمانهم ﴿وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى ٱلْهُدَى ﴾ بأن يأتيهم بآية ملجئة، ولكن لم يفعل لخروجه عن الحكمة ﴿فَلَا تَكُوَنَ أَبِنَهُ الْجَبِهِلِينَ ﴾ بالحرص على ما لا يكون، والجزع في مواطن الصبر، فإنّ ذلك من دأب الجهلة <sup>(1)</sup>.

وقال الرازيّ : المقصود من أوّل الآية أن يقطع الرسول ﷺ طمعه عن إيمانهم، وأن لا يتأذِّي بسبب إعراضهم عن الإيمان، وقوله: ﴿فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ ٱلْجَبِهِلِيَنَ﴾ هذا النهي لا يقتضي إقدامه على مثل تلك الحالة، كما أنَّ قوله : ﴿وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ وَٱلْمُنَافِقِينَ ﴾ لا يدلّ على أنَّه ع أطاعهم قبل، بل المقصود أنَّه لا ينبغي أن يشتدَ تحسَّرك على تكذيبهم، ولا يجوز أن تحزن من إعراضهم عنك، فإنَّك إن فعلت ذلك قرب حالك من حال الجاهل<sup>(٢)</sup> وقال في قوله تعالى : ﴿وَلَا نَقَلُو ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم ﴾ روي عن عبد الله بن مسعود أنَّه قال : مرَّ الملأ من قريش على رسول الله عظيمي وعنده صهيب وخباب وبلال وعمّار وغيرهم من ضعفاء المسلمين، فقالوا : يا محمّد أرضيت بهؤلاء عن قومك؟ أفنحن نكون تبعاً لهؤلاء؟ اطردهم عن بيتك، فلعلُّك إن طردتهم اتَّبعناك، فقال ﷺ: ما أنا بطارد المؤمنين، فقالوا: فأقمهم عنَّا إذا جئنا، فإذا قمنا فأقعدهم معك إن شئت، فقال: نعم طمعاً في إيمانهم، روي أنَّ عمر قال له: لو فعلت ذلك حتّى ننظر إلى ما يصيرون ثمَّ ألحوا وقالوا للرسول ﷺ : اكتب بذلك كتاباً، فدعا بالصحيفة فنزلت الآية، واعتذر عمر من مقالته، فقال سلمان وخباب : فينا نزلت، فكان رسول الله يقعد معنا وندنو منه حتّى يمسّ ركبنا ركبته، وكان يقوم عنَّا إذا أراد القيام، فنزل قوله : ﴿وَإَصْبِرْ نَفْسَكَ ﴾ فترك القيام عِنَّا إلى أن نقوم عنه، وقال : الحمد لله الَّذي لم يمتني حتّى أمرني أن أصبر نفسي مع قوم من أُمّتي، معكم المحيا ومعكم الممات. ثمَّ قال: احتجَّ الطاعنون في عصمة الأنبياء بهذه الآية من وجوه:

الأول: إنه بي طردهم والله تعالى نهاه عن ذلك الطرد، وكان ذلك الطرد ذنباً.

والثاني: إنّه تعالى قال: ﴿فَتَطْرُدَهُمْ فَتَكُونَ مِنَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ وقد ثبت أنّه طردهم، فيلزم أن يقال: إنّه كان من الظالمين.

والثالث: إنّه تعالى حكى عن نوح ﷺ أنّه قال: ﴿وَمَا أَنَّا بِطَارِدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ثم إنّه تعالى أمر محمّداً ﷺ بمتابعة الأنبياء في جميع الأعمال الحسنة، إنّه قال: ﴿أُوَلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَنِهُمُ ٱفْتَـدِهُ ﴾ وبهذا الطريق وجب على محمّد ﷺ أن لا يطردهم، فلمّا طردهم كان ذلك ذنباً .

تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ١٤.
 تفسير فخر الرازي، ج ١٢ المجلد ٤ ص ٥٢١.

الرابع: إنّه تعالى ذكر هذه الآية في سورة الكهف فزاد فيها فقال: ﴿تُرِيدُ زِينَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَّا﴾ ثمّ إنّه تعالى نهاه عن الالتفات إلى زينة الحياة الدنيا في آية أخرى فقال: ﴿وَلَا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِعِهِ أَزْوَجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ لَلْبَوْةِ ٱلدُّنِيَا﴾ فكان ذلك ذنباً .

والخامس: نقل أنّ أولئك الفقراء كلّما دخلوا على رسول الله ﷺ بعد هذه الواقعة فكان ﷺ يقول: مرحباً بمن عاتبني ربّي فيهم، أو لفظاً هذا معناه، وذلك يدّل أيضاً على الذنب.

والجواب عن الأوّل أنّه ﷺ ما طردهم لأجل الاستخفاف بهم، والاستنكاف من فقرهم، وإنّما عيّن لجلوسهم وقتاً معيّناً سوى الوقت الّذي كان يحضر فيه أكابر قريش، وكان غرضه ﷺ منه التلطّف وإدخالهم في الإسلام، ولعلّه ﷺ كان يقول: هؤلاء الفقراء لا يفوتهم بسبب هذه أمرهم في الدنيا وفي الدين، وهؤلاء الكفار فإنّهم يفوتهم الدين والإسلام، وكان ترجيح هذا الجانب أولى، فأقصى ما يقال: إنّ هذا الاجتهاد وقع خطأ إلآ

وأمّا قوله ثانياً : إنّ طردهم يوجب كونه عنه من الظالمين فجوابه أنّ الظلم عبارة عن وضع الشيء في غير موضعه، والمعنى أنّ أولئك الفقراء كانوا يستحقّون التعظيم من الرسول عنه ، فإذا طردهم عن ذلك المجلس فكان ذلك ظلماً إلّا أنّه من باب ترك الأولى والأفضل، لا من باب ترك الواجبات، وكذا الجواب عن سائر الوجوه، فإنّا نحمل كلّ هذه الوجوه على ترك الأفضل والأكمل والأولى والأحرى انتهى كلامه<sup>(۱)</sup>.

وأقول: جملة القول في تلك الآية أنّها لا تدلّ على وقوع الطّرد عنه عنه ، ولعلّه بعدما ذكروا ذلك انتظر الوحي فنهاه الله تعالى عن ذلك ، والأخبار الدالّة على ذلك غير ثابتة فلا يحكم بها مع معارضة الأدلّة العقليّة والنقليّة الدالّة على عصمته عنه ، وقد تقدّم بعضها في باب عصمة الأنبياء عنه ، ولو سلّم أنّه وقع منه ما ذكروه فلعلّه كان مأذوناً في إيقاع كلّ ما يراه موجباً لهداية الخلق وترغيبهم في الإسلام ، ولمّا أظهروا أنّهم يسلمون عند وقوع المناوبة فعله ينه رغبة في إسلامهم ، ولمّا علم الله أنّهم لا يسلمون بذلك وإنّما غرضهم في ذلك الإضرار بالمسلمين نهاه الله تعالى عن ذلك ، فصار بعد النهي حراماً ، وإنّما بحرضهم في ذلك الرضرار بالمسلمين نهاه الله تعالى عن ذلك ، فصار بعد النهي حراماً ، وإنّما بيّن تعالى أنّه لو ارتكب ذلك بعد النهي يكون من الظالمين لا قبله ، وإنّما أكّد ذلك لقطع أطماع الكفّار عن مثل ذلك ، ولبيان الاعتناء بشأن فقراء المؤمنين ، وأمّا قول نوح عنه : ألْنُوْمِنِينَكَ فلعلًا المراد الطرد بالكليّة ، أو على غير جهة المصلحة ، ومن غير وعد لإسلام الكاورين معلّها عليه ، أو يقال : إنّه على غله نهاه الله عن ذلك ، ولما المول في يقاع الكفار عن مثل ذلك ، ولبيان الاعتناء بشأن فقراء المؤمنين ، وأما قول نوح عنه : المُوْفِينَك فلاحل المراد الطرد بالكليّة ، أو على غير جهة المصلحة ، ومن غير وعد لإسلام الكافرين معلّهاً عليه، أو يقال : إنّه عنه لعلّه نهاه الله عن ذلك ، ولما لم ينه النبيّ يتعالى ألّه بعدُ

تفسير فخر الرازي، ج ١٢ المجلد ٤ ص ٥٤٠.

كان يجوز له ذلك، وأمّا قوله تعالى: ﴿فَبِهُـدَنْهُمُ ٱقْتَـدِةُ﴾ فليس المراد الاقتداء في جميع الأمور لاختلاف الشرائع، بل المراد الاقتداء بهم في الأمور الّتي لا تختلف باختلاف الملل والشرائع.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿وَإِمَّا يَنزَغَنَّكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ نَنزَغُ﴾ أي ينخسنّك منه نخس، أي وسوسة تحملك على خلاف ما أمرت به كاعتراء غضب وفكر<sup>(1)</sup>.

وقال الرازيّ : احتجّ الطاعنون في عصمة الأنبياء ﷺ بهذه الآية وقالوا : لولا أنّه يجوز من الرسول الإقدام على المعصية والذنب لم يقل له ذلك . والجواب عنه من وجوه :

الأوّل: أنّ حاصل هذا الكلام أنّه تعالى قال: إن حصل في قلبك من الشيطان نزغ، ولم يدلّ ذلك على الحصول، كما أنّه تعالى قال: ﴿ لَمِنَ أَشَرَكْتَ لَيَخَبَطَنَّ عَمَلُكَ﴾ ولم يدلّ ذلك على أنّه أشرك، وقال﴿ لَوَ كَانَ فِيهِمَا مَالِحَةٌ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَأَ﴾ ولم يدلّ ذلك على أنّه حصل فيهما آلهة.

الثاني: هب أنّا سلّمنا أنّ الشيطان يوسوس إلى الرسول ﷺ ، إلّا أنّ هذا لا يقدح في عصمته ﷺ ، إنّما القادح في عصمته لو قبل الرسول ﷺ وسوسته، والآية لا تدلّ على ذلك، وعن الشعبيّ قال: قال رسول الله ﷺ : ما من إنسان إلّا ومعه شيطان قالوا : وأنت يا رسول الله؟ قال: وأنا، لكنّه أسلم بعون الله، ولقد أتاني فأخذت بحلقه، ولولا دعوة سليمان ﷺ لأصبحنّ في المسجد طريحاً وهذا كالدلالة على أنّ الشيطان يوسوس إلى الرسول ﷺ

الثالث: هب أنّا سلّمنا أنّ الشيطان يوسوس إليه، وأنّه ﷺ يقبل أثر وسوسته، إلّا أنّا نخص هذه الحالة بترك الأفضل والأولى، قال ﷺ : «وإنه ليران على قلبي وإني لأستغفر الله في اليوم والليلة سبعين مرة" انتهى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** على أنّه يحتمل أن يكون من قبيل الخطاب العامّ، أو يكون الخطاب متوجّهاً إليه ﷺ والمرادبه أمّته كما مرّ مراراً، وسياتي تأويل قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِنَبِيَ أَن يَكُونَ لَهُ أَسْرَىٰ﴾ في باب قصّة بدر .

قوله تعالى: ﴿عَفَا أَلَثُهُ عَنكَ﴾ قال الرازيّ في تفسيره: احتجّ بعضهم بهذه الآية على صدور الذنب عن الرسول ﷺ من وجهين:

الأوّل: أنّه تعالى قال: ﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ﴾ والعفو يستدعي سابقة الذنب.

والثاني : أنّه تعالى قال : ﴿ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ وهذا استفهام بمعنى الإنكار ، فدلّ هذا على أنّ ذلك الإذن كان معصية .

والجواب عن الأوّل لا نسلّم أنَّ قوله : ﴿ عَفَا ٱللَّهُ عَنكَ﴾ يوجب الذنب ولم لا يجوز أن

تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ١٣١.
 تفسير فخر الرازي، ج ١٥ المجلد ٥ ص ٤٣٦.

يقال: إنّ ذلك يدلّ على مبالغة الله تعالى في تعظيمه وتوقيره، كما يقول الرجل لغيره إذا كان معظّماً عنده: عفا الله عنك ما صنعت في أمري، ورضي الله عنك ما جوابك عن كلامي، وعافاك الله لا عرفت حقّي، فلا يكون غرضه من هذا الكلام إلاّ مزيد التبجيل والتعظيم، وقال عليّ بن الجهم فيما يخاطب به المتوكّل وقد أمر بنفيه:

عسف الله عسنسك ألا حسرمة يسجوز بفضلك عن أبعدا والجواب عن الثاني : أن نقول : لا يجوز أن يكون المراد بقوله : ﴿لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ الإنكار، لأنَّا نقول : إمَّا أن يكون صدر عن الرسول ذنب في هذه الواقعة أو لم يصدر عنه ذنب، فإن قلنا : إنّه ما صدر عنه امتنع على هذا التقدير أن يكون قوله : ﴿لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ انكاراً عليه ، وإن قلنا : إنّه كان قد صدر عنه ذنب فقوله : ﴿عَفَا اللهُ عَنكَ لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ يدل على حصول العفو عنه ، وبعد حصول العفو عنه يستحيل أن يتوجّه الإنكار عليه ، فثبت أنّ على جميع التقادير يمتنع أن يقال : إنّ قوله : ﴿لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ يدل على كون الرسول عليه ، فثبت أنّ على جميع التقادير يمتنع أن يقال : هذا يحمل قوله : ﴿لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ يدل على كون الرسول عليه ، فثبت أنّ على جميع التقادير يمتنع أن يقال : معنو العفو عنه يستحيل أن يتوجّه الإنكار عليه ، فثبت أنّ على جميع التقادير يمتنع أن يقال : إنّ قوله : ﴿لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ يدل على كون الرسول عليه ، فثبت أنّ على جميع التقادير يمتنع أن يقال : هذا يحمل قوله : ﴿لِمَ أَذِنتَ لَهُمْ ﴾ على توك الأولى والأكمل ، لا سيّما وهذه الواقعة كانت من

وقال السيّد المرتضى رضي الله عنه في كتاب تنزيه الأنبياء: أمّا قوله تعالى ﴿عَفَا الله عَنكَ ﴾ فليس يقتضي وقوع معصية، ولا غفران عقاب، ولا يمتنع أن يكون المقصد به التعظيم والملاطفة في المخاطبة، لأنّ أحدنا قد يقول لغيره إذا خاطبه: أرأيت رحمك الله وغفر الله لك، وهو لا يقصد إلى الاستصفاح له عن عقاب ذنوبه، بل ربما لم يخطر بباله أنّ له ذنباً، وإنّما الغرض الإجمال في المخاطبة، واستعمال ما قد صار في العادة علماً على تعظيم والمداطبة في المخاطبة، لأنّ أحدنا قد يقول لغيره إذا خاطبه: أرأيت رحمك الله وغفر الله لك، وهو لا يقصد إلى الاستصفاح له عن عقاب ذنوبه، بل ربما لم يخطر بباله أنّ له ذنباً، وإنّما الغرض الإجمال في المخاطبة، واستعمال ما قد صار في العادة علماً على تعظيم واستخراج ذكر علّة إذنه، وأمّا قوله تعالى: ﴿لَمَ آذِنتَ لَهُمْ ﴾ فظاهره الاستفهام، والمراد به التقرير لم فعلت كذا وكذا؟ تارة معاتلى: ولم آذِنتَ لَهُمْ ﴾ فظاهره الاستفهام، والمراد به التقرير أستخراج ذكر علّة إذنه، ولما مواجب حمل ذلك على العتاب، لأنّ أحدنا قد يقول لغيره: للم فعلت كذا وكذا؟ تارة معاتباً، وأخرى مستفهماً، وتارة مقرراً، فليست هذه المقطة خاصة لم فعلت بنا والإنكار، وأكثر ما يقتضيه وغاية ما يمكن أن يدّعى فيها أن تكون دالة على أنه يتوك الم في الما والحرى مستفهماً، وتارة مقرراً، فليست هذه اللفظة خاصة لم فعلت كذا وكذا؟ وذر ما يقتضيه وغاية ما يمكن أن يدّعى فيها أن تكون دالة على أنه يتوك اللانياء يتوك إلى والأفضل، وقد بيّنا أنّ ترك الأولى ليس بذنب، وإن كان الثواب ينقص معه، فإنّ الأنبياء يتولي أولى والأفضل، وقد بيّنا أنّ ترك الأولى أولى يس بذنب، وإن كان الثواب ينقص معه، فإنّ ترك الأنبياء يتوك ألم والأفضل، وقد بيّنا أنّ ترك الأولى يس بذنب، وإن كان الثواب ينقص معه، فإنّ ترك الأولى والأفضل، وله على أنه ولا يقد يقول أحدنا في يحرف أمن النوافل، وقد يقول أحدنا لغيره إذا تلم من يقص معه، فإنّ الأنبياء يتوز أن يتركوا كثيراً من النوافل، وقد يقول أحدنا لغيره إذا ترك الندب الم ترك الأفضل؟ ولم عدلت عن الأولى؟ ولا يقتضي ذلك إنكاراً ولا قبيحاً

**أقول:** يجوز أن يكون إذنه ﷺ لهم حسناً موافقاً لأمره تعالى، ويكون العتاب متوجّهاً إلى المستأذنين الذين علم الله من قبلهم النفاق، أو إلى جماعة حملوا النبيّ ﷺ على ذلك كما مرّ مراراً، ومن هذا القبيل قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ اللَّهُ يَنِعِيسَى أَبَنَ مَرَيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ

تفسير فخر الرازي، ج ١٦ المجلد ٦ ص ٥٨.
 تنزيه الأنبياء، ص ١٥٩.

ٱنَّخِذُونِ وَأَمِّى إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّوْ**﴾**<sup>(1)</sup> ولا تنافي بين كون استئذانهم حراماً وإذنه ﷺ بحسب ما يظهرونه من الأعذار ظاهراً واجباً أو مباحاً، أو تركاً للأولى.

قوله تعالى: ﴿فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِّمَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ﴾ قال الرازيّ في تفسيره: اختلف المفسّرون في أنّ المخاطب بهذا الخطاب من هو، فقيل: هو النبيّ ﷺ، وقيل: غيره، فأمّا من قال بالأوّل فاختلوا فيه على وجوه:

الأول: أنَّ الخطاب مع النبي عَنْيَ أَنَّ وَالْمَاهِ ، والمراد غيره كقوله تعالى : ﴿ يَأَيُّهُا ٱنَّ يُ إذَا طَلَقَتُكُمُ اللَيْمَةَ ﴾ وكقوله : ﴿ يَكَابُهُا ٱلَنَّيُ ٱلَّهَ وَلَا تُلِع الْكَفِرِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ ﴾ وكقوله : ﴿ يَأَ أَنَ أَنَّ عَلَى الْمَنْ وَمِنَ الأَمْنَلَة المشهورة : إيَّاكُ أَعني واسمعي يا جارة ، والذي يذل على صحة ما ذكرناه وجوه : الأول : قوله تعالى في آخر السورة : ﴿ يَنَا يُمُ أَنَ نُكُمُ في شَكَرَ فِمَ أَتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ ﴾ ومن الأَمْنَة المشهورة : إيَّاكُ أَعني هم المذكورون في هذه الآية على صحة ما ذكرناه وجوه : الأول : قوله تعالى في آخر نفسه لكان شكّ غيره في نبوته أولى، وهذا يوجب سقوط الشريعة بالكلية . والثالث : أنَّ نفسه لكان شكّ غيره في نبوته أولى، وهذا يوجب سقوط الشريعة بالكلية . والثالث : أنَّ نفسه لكان شكّ في نبوته أولى، وهذا يوجب سقوط الشريعة بالكلية . والثالث : أنَّ وقد تقرر أنَّ ما في أيديهم من التوراة والإنجيل مصحف محرف، فنبت أنَّ الحقا هو أنَّ هذا المهم في الأكثر كانوا كفاراً، وإن حصل فيهم من كان مؤمناً، إلا أنَّ قوله ليس بحجة، لا سيّما وقد تقرر أنَّ ما في أيديهم من التوراة والإنجيل مصحف محرف، فثبت أنَّ الحق هو أنَّ هذا المُعان وإن كان في أيديهم من التوراة والإنجيل مصحف محرف، فنه في أيّا المنا هذا مخصوص فإنه لا يوجه خطابه عليهم، بل يوجه ذلك الأمير جمع فإذا أراد أن يأمر الرعيّة بأمر عليهم، ليكون ذلك أقوى تأثيراً في قلوبهم .

الثاني: أنّه تعالى علم أنّ الرسول لم يشكّ في ذلك، إلاّ أنّ المقصود أنّه متى سمع هذا الكلام فإنّه يصرّح ويقول: يا ربّ لا أشكَ ولا أطلب الحجّة من قول أهل الكتاب بل يكفيني ما أنزلته عليّ من الدلائل الظاهرة، ونظيره قوله تعالى للملائكة: ﴿أَهَنَؤُلَاً إِيَّاكُمُ كَانُواُ يَعْبُدُونَ ﴾ وكما قال لعيسى تشيئين: ﴿مَأَنتَ قُلْتَ ﴾ والمقصود منه أن يصرّح عيسى تشيئين بالبراءة من ذلك فكذا هنا.

والثالث: هو أنّ محمّداً يُنْتَبَع كان من البشر وكان حصول الخواطر المشوشة والأفكار المضطربة في قلبه من الجائزات، وتلك الخواطر لا تندفع إلاّ بإيراد الدلائل وتقرير البيّنات، فهو تعالى أنزل هذا النوع من التقريرات حتّى أنّ بسببها يزول عن خاطره تلك الوسواس، ونظيره قوله تعالى: ﴿فَلَمَلَكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَت إلَيْكَ ﴾ وأقول: تمام التقرير في هذا الباب أنّ قوله: إن كنت في شكّ فافعل كذا وكذا، قضية شرطيّة، والقضيّة الشرطيّة لا إشعار فيها

<sup>(1)</sup> سورة المائدة، الآية: ١١٦.

البنّة بأنّ الشرط وقع، أو لم يقع، ولا بأنّ الجزاء وقع أو لم يقع، بل ليس فيها إلّا بيان أنّ ماهيّة ذلك الشرط مستلزمة لماهيّة ذلك الجزاء فقط، فالفائدة في إنزال هذه الآية تكثير الدلائل وتقويتها بما يزيد في قوّة اليقين، وطمأنينة النفس، وسكون الصدر، ولهذا السبب أكثر الله في كتابه من تقرير دلائل التوحيد والنبوّة.

الرابع : أنّ المقصود استمالة قلوب الكفّار وتقريبهم من قبول الإيمان، وذلك لأنّهم طالبوه مرّة بعد أخرى بما يدلّ على صحّة نبوّته، وكانّهم استحيوا من تلك المعاودات والمطالبات، فصار مانعاً لهم من قبول الإيمان، فقال تعالى : وإن كنت في شكّ من نبوّتك فتمسّك بالدليل الفلانيّ، يعني إنّ أولى الناس أن لا يشكّ في نبوّته هو نفسه، ثمّ مع هذا إن طلب هو من نفسه دليلاً على نبوّة نفسه بعد ما سبق من الدلائل الباهرة فإنّه ليس فيه عيب، ولا يحصل بسببه نقصان، فإذا لم يستقبح ذلك منه في حقّ نفسه فلأن لا يستقبح من غيره طلب الدلائل الم

الخامس: أن يكون التقدير إنّك لست بشاكَ البتّة، ولو كنت شاكاً لكان لك طرق كثيرة في إزالة ذلك الشكّ، كقوله تعالى: ﴿لَوَ كَانَ فِيهِمَاَ ءَالِمُةُ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَاً﴾ والمعنى لو فرض ذلك الممتنع واقعاً لزم منه المحال الفلانيّ، وكذّلك ههنا لو فرضنا وقوع هذا الشكّ فارجع إلى التوراة والإنجيل لتعرف بهما أنّ هذا الشكّ زائل، وهذه الشبهة باطلة.

السادس: قال الزجّاج: إنَّ الله تعالى خاطب الرسول ﷺ وهو يتناول الخلق كقوله: ﴿إِذَا طَلَقَتُمُ ٱلنِّسَآةَ﴾ قال القاضي: هذا بعيد، لأنَّه متى قيل: الرسول داخل تحت هذا الخطاب فقد عاد السؤال.

السابع: أنّ لفظ (إنّ) للنفي، يعني لا نأمرك بالسؤال لأنّك شاكّ، لكن لتزداد يقيناً، كما ازداد إبراهيم عليم بمعاينة إحياء الموتى يقيناً، وأمّا الوجه الثاني وهو أن يقال: هذا الخطاب ليس مع الرسول، وتقريره أنّ الناس في زمانه كانوا فرقاً ثلاثة: المصدّقون به، والمكذّبون له، والمتوقّفون في أمره، فخاطبهم الله تعالى بهذا الخطاب فقال: فإن كنت أيّها الإنسان في شكّ ممّا أنزلنا إليك من الهدى على لسان محمّد في فاسأل أهل الكتاب ليدلّوك على صحّة نبوّته، وإنّما وحد الله تعالى وهو يريد الجمع، كما في قوله: في تأيّها آلإنسَنُ مَا غُرَكَهُ في تُنَابُهُ آلإنسَنُ إنّك كَابِحُ ولمّا ذكر لهم ما يزيل ذلك الشكّ عنهم حذّرهم من أن يلتحقوا بالقسم الثاني وهم المكذّبون، فقال: فولًا تكوُننَ مِنَ الَذِيبَ كَذَبُوا يقابَتِ آللي فَتَكُوُنَ مِنَ أَلَمُ الثاني وهم المكذّبون، فقال: فولًا تكوُننَ مِن الذيب كذَبُوا يقابَتِ الله من أما من أمل الكتاب يلتحقوا مالقسم الثاني وهم المكذّبون، فقال: فولًا تكوُننَ مِن الذّبي كذَبُوا يقابَتِ الله الإحبار، لأنهم هم الذين يوثق بخبرهم، ومنهم من قال: الكلّ، سواء كانوا من الدين الأحبار، لأنهم إذا بلغوا عدد التواتر ثم قرأوا آية من التوراة أو الإنجيل وتلك الألي المحققون: هم الذين الكفّار، لأنهم إذا بلغوا عدد التواتر ثم قرأوا آية من التوراة أو الإنجيل وتلك الألي من الذين وكنار من أهل الكتاب كعبدالله بن سلام، وعبدالله بن صوريا، وتميم الداري، وكعب الأحبار، لأنهم إذا بلغوا عدد التواتر ثم قرأوا آية من التوراة أو الإنجيل وتلك الآلية دالة على البشارة بمحمد شي فقد حصل الغرض. فإن قيل : إذا كان مذهبكم أنَّ هذه الكتب قد دخلها التحريف والتغيير فكيف يمكن التعويل عليها؟

قلت : إنّما حرّفوها بسبب إخفاء الآيات الدالّة على نبوّة محمّد عنه ، فإن بقيت فيها آيات دالة على نبوّته عنه كان ذلك من أقوى الدلائل على صحّة نبوّته ، لأنّها لمّا بقيت مع توفّر دواعيهم على إزالتها دلّ ذلك على أنّها كانت في غاية الظهور ، وأمّا أنّ المقصود من ذلك السؤال معرفة أيّ الأشياء ففيه قولان : الأوّل أنّه القرآن ، ومعرفة نبوّة الرسول عنه .

والثاني: أنّه رجع ذلك إلى قوله تعالى: ﴿فَمَا اَخْتَلَغُوا حَتَىٰ جَآءَهُمُ الْمِلَمُ ﴾ والأوّل أولى لأنّه هو الأهمّ، والحاجة إلى معرفته أتمّ.

واعلم أنّه تعالى لمّا بيّن هذا الطريق قال بعده : ﴿لَقَدَ جَاءَكَ ٱلْحَقَّ مِن زَبِّكَ فَلَا تَكُوْنَنَ مِنَ ٱلْمُتَتَرِينَ﴾ والمعنى ثبت عندك بالآيات والبراهين القاطعة أنّ ما أتاك هو الحقّ الّذي لا مدخل فيه للمرية ، فلا تكوننّ من الممترين ﴿وَلَا تَكُوْنَنَ مِنَ ٱلَّذِيبَ كَذَّبُواْ بِتَايَنَتِ ٱللَّهِ فِي أي اثبت ودم على ما أنت عليه من انتفاء المرية عنك وانتفاء التكذيب، ويجوز أن يكون ذلك على سبيل التهييج وإظهار التسدّد، ولذلك قال عنه عند نزوله : لا أسْكَ ولا أسال أسْهد أنّه الحقّ الّذي ا

وذكر الطبرسي <sub>كظنه</sub> أكثر تلك الوجوه، وقال بعد إيراد الوجه الأوّل من الوجوه الّذي ذكره الرازيّ: وروى عن الحسن وقتادة وسعيد بن جبير أنّهم قالوا : إنّ النبيّ عنه لم يشكّ ولم يسأل وهو المرويّ أيضاً عن أبي عبد الله عنيّني، وقال بعد إيراد الوجوه في سؤال أهل الكتاب : وقال الزهريّ : إنّ هذه الآية نزلت في السماء، فإن صحّ ذلك فقد كفى المؤونة، ورواه أصحابنا أيضاً عن أبي عبد الله عنيّنين، وقيل أيضاً : إنّ المراد بالشكّ الضيق والشدّة بما يعاينه من تعنّنهم وأذاهم، أي إن ضقت ذرعاً بما تلقى من أذى قومك فاسأل الّذين يقرأون الكتاب من قبلك كيف صبر الأنبياء على أذى قومهم فاصبر كذلك<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: فِفَلا تَكُ فِي مِرْيَغَ فَي أَي فِي شَكَّ، وقد مرّ الكلام في أنّ النهي عن المرية لا يدلّ على حصولها، مع إمكان الخطاب العام، أو توجه الخطاب واقعاً إلى الغير، فَيْمَا يَعْبُدُ هَتُؤُلاً في أنّه باطلٌ، وأنّ مصير من يعبدهم إلى النار فيمَا يَعْبُدُونَ إلَّا كُمَا يَعْبُدُ ءَابَآؤُهُم مِن قَبْلُ في أي من جهة التقليد بلا حجة فوانًا لَمُوَفَّوهُم نَعِيبَهُمْ غَيْرَ مَنْتُومٍ في أي على مقدار ما يستحقونه، فآيسهم سبحانه بهذا القول عن العفو والمغفرة في القرآن وغيره في أي على مقدار ما يستحقونه، فآيسهم سبحانه بهذا القول عن العفو والمغفرة في القرآن وغيره فومَن تَابَ مَعَكَ في أي وليستقم بالطاعة، والأمر بها والدعاء إليها كما أمرت في القرآن وغيره فومَن تابَ مَعَكَ في أي وليستقم من تاب معك من الشرك كما أمروا، أو من رجع إلى الله وإلى نبيّه، وقيل: استقم أنت على الأداء، وليستقيموا على القبول في أو من رجع إلى الله وإلى نبيّه، وقيل: المقم أنت على فتخرجوا عن حدّ الاستقامة.

تفسير فخر الرازي، ج ١٧ المجلد ٦ ص ٣٠٠. (٢) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٢٦.

قال الطبرسيّ تقلقه: قال ابن عبّاس: ما نزل على رسول الله ﷺ آية كانت أشدّ عليه ولا أشقّ من هذه الآية، ولذلك قال لأصحابه – حين قالوا له: أسرع إليك الشيب يا رسول الله –: شيّبتني هود والواقعة<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى: ﴿ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم ﴾ قد مرّ الكلام في مثله فلا نعيده، قال الطبرستي <sub>تقلقه</sub>: خطاب للنبيّ ﷺ، والمراد به الأُمّة ﴿مِن وَلِيّ﴾ أي ناصر يعينك عليه، ويمنعك من عذابه ﴿وَلَا وَاتِ﴾ يقيك منه<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿لا يَحْمَلُ مَعَ ٱللَهِ إِلَىهًا مَاخَرَ ﴾ قال الرازيّ: قال المفسّرون: هذا في الظاهر خطاب للنبيّ ﷺ، ولكن المعنى عامّ لجميع المكلّفين، ويحتمل ايضاً أن يكون الخطاب للإنسان، كانّه قيل: أيّها الإنسان لا تجعل مع الله إلهاً آخر، وهذا الاحتمال عندي أولى، لأنّه تعالى عطف عليه قوله: ﴿وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعْبُدُوا إِلَا إِذَهُ ﴾ إلى قوله: ﴿إِمَّا يَبْلُغَنَ عِندَكَ ألْكَبَرَ أَحَدُهُمَا أَوْ كِلَاهُمَا ﴾ وهذا لا يليق بالنبيّ ﷺ، لأنّ أبويه ما بلغا الكبر عنده، فعلمنا أنْ المخاطب بهذا هو نوع الإنسان، وأمّا قوله: ﴿فَنَعْبُدُوا إِلَى أَبويه ما بلغا الكبر عنده، فعلمنا

الأوّل: أنّ معناه المكث، أي فتمكث في الناس مذموماً مخذولاً، وهذا معنى شائع لهذا اللفظ في عرف العرب والفرس.

الثاني: أنَّ من شأن المذموم المخذول أن يقعد نادماً متفكِّراً على ما فرط منه.

الثالث: أنّ المتمكّن من تحصيل الخيرات يسعى في تحصيلها، والسعي إنّما يتأتّى بالقيام، وأمّا العاجز عن تحصيلها فإنّه لا يسعى بل يبقى جالساً قاعداً عن الطلب فالقعود كناية عن العجز والضعف، انتهى<sup>(٣)</sup>. والكلام في الآية الثانية كالكلام في الأولى.

قوله: ﴿ مَنْحُولًا ﴾ أي مطروداً مبعداً عن رحمة الله.

قوله تعالى: ﴿وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ﴾ قال الطبرسيّ ﷺ: في سبب نزوله أقوال: أحدها: أنّ قريشاً قالت للنبيّ ﷺ: لا ندعك تستلم الحجر حتّى تلمّ بآلهتنا، فحدّث نفسه وقال: ما عليّ في أن ألمّ بها والله يعلم أنّي لها لكاره، ويدعونني أستلم الحجر، فنزلت، عن ابن جبير.

وثانيها : أنَّهم قالوا : كفّ عن شتم آلهتنا وتسفيه أحلامنا ، واطرد هؤلاء العبيد والسقاط الَّذين رائحتهم رائحة الضأن<sup>(٤)</sup> حتّى نجالسك ونسمع منك فطمع في إسلامهم فنزلت .

ثالثها : أنَّ رسول الله ﷺ أخرج الأصنام من المسجد، فطلبت إليه قريش أن يترك صنماً كان على المروة، فهمّ بتركه ثمّ أمر بكسره فنزلت ورواه العياشيّ بإسناده.

- مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٤١.
   (١) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٦.
  - (٣) تفسير فخر الرازي، ج ٢٠ المجلد ٧ ص ٣٢٠.
    - ٤) في المصدر: رائحة الصنان، وهو نتن الإبط.

ورابعها : أنّها نزلت في وفد ثقيف قالوا : نبايعك على أن تعطينا ثلاث خصال : لا تنحني، يعنون الصلاة، ولا تكسر أصنامنا بأيدينا، وتمتّعنا باللاّت سنة، فقال على : لا خير في دين ليس فيه ركوع ولا سجود، فأمّا كسر أصنامكم بأيديكم فذاك لكم، وأمّا الطاغية اللات فإنّي غير ممتّعكم بها، وقام رسول الله على وتوضًا، فقال عمر : ما بالكم آذيتم رسول الله يتي ؟ إنّه لا يدع الأصنام في أرض العرب، فما زالوا به حتّى أنزل الله هذه الآيات عن ابن عبّاس .

وخامسها : أنَّ وفد ثقيف قالوا : أجملنا سنة حتى نقبض ما يهدى لآلهتنا ، فإذا قبضنا ذلك كسرناها وأسلمنا ، فهم بتأجيلهم فنزلت عن الكلبي ، فقال : ﴿ وَإِن كَادُوْ لَبَيْتُوْنَكُ عَنِ ٱلَّذِي أَرْحَبْنَا إِلَيْكَ إِن مخفَفة عن الثقيلة ، والمعنى أنَّ المشركين هموا وقاربوا أن يزيلوك ويصرفوك عن حكم القرآن ﴿ لِنَعْتَرَى عَلَيْنَا عَبَرَهُ فَي التخترع علينا غير ما أوحيناه إليك ، والمعنى لتحلّ محل القرآن ﴿ لِنَعْتَرَى عَلَيْنَا عَبَرَهُم أَي التخترع علينا غير ما أوحيناه إليك ، أوهمت أنَّك تفعله بأمر الله فكنت كالمغتري ﴿ وَإِذَا لَآ تَغَذُرُكَ غَلِيلًا في أَو العصمة والمعجزات ، مداقتك ﴿ وَلَوَلَا أَن نَبَّنَنَكَ ﴾ أي ثبتنا قلبك على الحق والرشد بالنبوة والعصمة والمعجزات ، صداقتك ﴿ وَلَوَلَا أَن نَبَّنَنَكَ ﴾ أي ثبتنا قلبك على الحق والرشد بالنبوة والعصمة والمعجزات ، معذاقتك ﴿ وَلَوَلَا أَن نَبَنَنَكَ ﴾ أي ثبتنا قلبك على الحق والرشد بالنبوة والعصمة والمعجزات ، وقيل : بالألطاف الخفية ﴿ لَفَدَ كِدَ تَرْكَنُ أَيْهِم مَيْنَا قَلِيلَه أَن أَعَدَاكَ فَي لَقد قاربت أن تسكن إليهم معن السكون ، يقال : كدت أفعل كذا ، أي قاربت أن أفعله ولم أفعله ، وقد صح عنه يعض السكون ، يقال : كدت أفعل كذا ، أي قاربت أن أفعله ولم أفعله ، وقد صح عنه يعني معن المحين الحكرة وَ وَيَوَلاً أَن تَبْنَكُمُوَ وَ أَعْذَاكَ مَعْتَ إِلَيْهُمُ ما لَم يعمل به أو يتكلم ، قال ابن عبّاس : يريد حيث منه عن ألمي أو فينعت ألماني ما حدث به نفسها ما لم يعمل به أو يتكلم ، قال ابن عبّاس : يريد حيث من عن تركزة وَضِعت ألمان أوله أعلم بنيته ، ثم توعده سبحانه على ذلك لو فعله فقال : ﴿ إذَا لَأَذَقَنَكَ وَسِعَتَ أَنَّ مَنْ عَلَه مَنْ أَنْ مُنْ عَلَمُ مُوَالا الله علي الله علي مؤلم المو أنه من عنه منه أن عبّاس تريد حيث مكرم نوله : هوضع عن أمتي ما حدث به نفسها ما لم يعمل به أو يتكلم ، قال ابن عبّاس : يريد حيث من من مرافرة وضعت ألمان أن ما منه منه الما يعد الك لعذاب المضاعف ألمه ، قال ابن عبّاس : وَسَعَتَ مَنْ مُوَالا المان عباس : إذه نوبك أعظم ، وقل : المر وبالفعف العذاب المضاعف ألمه ، قال ابن عبّاس : الممان كن في من أحكام الله وشرائعه في أُمْ مَته لئلاً يركن أحدًا من المورين ألم المان عباس : المشركين في شي من أحكام الله وشرائعه في أُمْ ما قائل أنه ما ما يه أوله أن أنه ما ين ما أو ما اب

وقال الرازيّ: احتج الطاعنون في عصمة الأنبياء ﷺ بهذه الآية بوجوه:

الأوّل: أنّها دلّت على أنّه ﷺ قرب من أن يفتري على الله، والفرية على الله من أعظم الذنوب.

الثاني: أنّها تدلّ على أنّه لولا أنّ الله تعالى ثبّته وعصمه لقرب أن يركن إلى دينهم. الثالث: أنّه لولا سبق جرم وجناية لم يحتج إلى ذكر هذا الوعيد الشديد.

والجواب عن الأوّل: أنّ (كاد) معناه المقاربة، فكان معنى الآية أنّه قرب وقوعه في الفتنة، وهذا لا يدلّ على الوقوع.

وعن الثاني أن كلمة (لولا) تفيد انتفاء الشيء، لثبوت غيره، تقول: لولا عليَّ لهلك عمر،

(۱) مجمع اليان، ج ۲ ص ۲۷۷.

ومعناه أن وجود عليّ ﷺ منع من حصول الهلاك لعمر، فكذلك ههنا فقوله: ﴿وَلَوْلَا أَن تُبَنَّنَكَ﴾ معناه لولا حصل تثبيت الله لك يا محمد، فكان تثبيت الله مانعاً من حصول ذلك الركون.

وعن الثالث أنَّ التهديد على المعصية لا يدلَّ على الإقدام عليها، والدليل عليه آيات منها قوله تعالى : ﴿وَلَوَ نَفَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلأَقَاوِطِ لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْبَمِينِ ﴾ الآيات، وقوله تعالى : ﴿لَبِنَ أَشَرَبْتَ ﴾ وقوله : ﴿وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ انتهى<sup>(1)</sup>.

وقال الطبرسيّ <sub>كَلْمَلْ</sub>هِ في قوله تعالى: ﴿وَلَبِن شِنْنَا لَنَذَهَبَنَّ بِٱلَّذِيّ أَوَحَيْنَآ إِلَيْكَ ﴾ يعني القرآن، ومعناه إنّي أقدر أن آخذ ما أعطيتك كما منعته غيرك، ولكن دبّرتك بالرحمة لك فأعطيتك ما تحتاج إليه، ومنعتك ما لا تحتاج إلى النصّ عليه ﴿ثُمَّ لَا يَجَدُ لَكَ بِهِ عَلَيْنَا وَحَكِيلًا﴾ أي ثمّ لو فعلنا ذلك لم تجد علينا وكيلاً يستوفي ذلك منّا<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن فَبِّلِكَ ﴾ قال الرازيّ : ذكر المفسّرون في سبب نزول هذه الآية أن الرسول لمّا رأى إعراض قومه عنه شقّ عليه ما رأى من مباعدتهم عمّا جاءهم به تمنّي في نفسه أن يأتيهم من الله ما يقارب بينه وبين قومه، وذلك لحرصه على إيمانهم فجلس ذات يوم في ناد من أندية قريش كثير أهله، وأحبّ يومئذ أن لا يأتيه من الله شيء ينفروا عنه، وتمنّي ذلك فأنزل تعالى سورة ﴿وَالنَّجَمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ فقرأها رسول الله ﷺ حتَّى بلغ ﴿أَفَرَءَيْتُمُ ٱلَّانتَ وَٱلْعُزَّىٰ ٥ وَمَنَوْءَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأَخْرَىٰ ٢ أَلْقِي الشيطان على لسانه اتلك الغرآنيق العلى منها الشفاعة ترتجي، فلمّا سمعت قريش فرحوا ، ومضى رسول الله عظيم في قراءته وقرأ السورة كلُّها فسجد المسلمون لسجوده، وسجد جميع من في المسجد من المشركين، فلم يبق في المسجد مؤمن ولا كافر إلاَّ سجد سوى الوليد بن المغيرة وسعيد بن العاص، فإنَّهما أخذا حفنة من البطحاء ورفعاها إلى جبهتيهما وسجدا عليها، لأنَّهما كانا شيخين كبيرين لم يستطيعا السجود، وتفرّقت قريش وقد سرّهم ما سمعوا، وقالوا: قد ذكر محمّد آلهتنا بأحسن الذكر، فلمّا أمسى رسول الله بي أتاه جبرتيل عَنْ فقال: ماذا صنعت؟ تلوت على الناس ما لم آتك به عن الله؟ وقلت ما لم أقل لك؟ فحزن رسول الله بي حزناً شديداً، وخاف من الله خوفاً عظيماً حتى نزل قوله : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيٍّ ﴾ الآية، هذا رواية عامَّة المفسِّرين الظاهريِّين وأمَّا أهل التحقيق فقد قالوا: هذه الرواية باطلة موضوعة، واحتجوا بالقرآن والسنَّة والمعقول، أمَّا القرآن فوجوه:

احدها : قوله تعالى : ﴿وَلَوْ نَقَوَلَ عَلَيْنَا بَعْضَ ٱلْأَقَاوِمِلِ ٥ لَأَخَذْنَا مِنْهُ بِٱلْبَعِبِ ﴾ ثُمَّ لَقَطَعَنَا مِنْهُ آلَوَنِينَ ﴾.

وثانيها: ﴿قُلْ مَا يَكُونُ لِيَ أَنَّ أُبَدِّلَمُ مِن تِسْلَقَآيٍ نَفْسِيٌّ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوجَى إِلَى ﴾.

تفسير فخر الرازي، ج ٢١ المجلد ٧ ص ٣٧٩.
 (٢) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٨٩.

وثالثها : قوله : ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰٓ ۞ إِنْ هُوَ إِلَّا وَحَىٌّ يُوَحَىٰ ۞ فلو أنّه قرأ عقيب هذه الآية تلك الغرانيق العلى لكان قد أظهر كذب الله تعالى في الحال، وذلك لا يقول به مسلم.

ورابعها : قوله تعالى : ﴿وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ﴾ وكاد معناه قرب أن يكون الأمر كذلك مع أنّه لم يحصل .

وخامسها : قوله : ﴿وَلَؤَلَا أَن ثُبَّنَنَكَ﴾ وكلمة لولا تفيد انتفاء الشيء لانتفاء غيره، فدلّ على أنّ الركون القليل لم يحصل .

وسادسها : قوله : ﴿كَلَالِكَ لِنُثَبِّتَ بِعِ. فُؤَادَكُمْ .

وسابعها : قوله : ﴿سَنُقَرِئُكَ فَلَا تَسَيَّ ﴾.

وأمّا السنّة فهي أنّه روي عن محمّد بن إسحاق بن خزيمة أنّه سنل عن هذه القصّة فقال: هذا من وضع الزنادقة، وصنّف فيه كتاباً.

وقال الإمام أبو بكر البيهقتي: هذه القصّة غير ثابتة من جهة النقل، ثمّ أخذ يتكلّم في أنّ رواة هذه القصّة مطعونون، وأيضاً فقد روى البخاريّ في صحيحه أنّه ﷺ قرأ سورة (والنجم) وسجد فيها المسلمون والمشركون والإنس والجنّ وليس فيه حديث الغرانيق، وروي هذا الحديث من طرق كثيرة وليس فيها البتّة حديث الغرانيق.

وأمّا المعقول فمن وجوه: أحدها: أنَّ من جوّز على الرسول ﷺ تعظيم الأوثان فقد كفر، لأنَّ من المعلوم بالضرورة أنَّ أعظم سعيه ﷺ كان في نفي الأوثان.

وثانيها : أنّه ﷺ ما كان يمكنه في أوّل الأمر أن يصلّي ويقرأ القرآن عند الكعبة آمناً لأذى المشركين له حتّى كانوا ربّما مدّوا أيديهم إليه، وإنّما كان يصلّي إذا لم يحضروها ليلاً أو في أوقات خلوة، وذلك يبطل قولهم.

وثالثها : أنّ معاداتهم للرسول ﷺ كانت أعظم من أن يقرّوا بهذا القدر من القراءة دون أن يقفوا على حقيقة الأمر ، فكيف أجمعوا على أنّه عظّم آلهتهم حتّى خرّوا سجّداً مع أنّه لم يظهر عندهم موافقته لهم .

ورابعها : قوله : ﴿فَيَنسَخُ اللَّهُ مَا يُلْقِى ٱلشَّيْطَانُ ثُمَّرَ بِحَصِّمُ اللَّهُ مَايَنتِهِ مَ وذلك أنّ إحكام الآيات بإزالة تلقية الشيطان عن الرسول أقوى من نسخه بهذه الآيات الّتي تنتفي الشبهة معها ، فإذا أراد الله تعالى إحكام الآيات لنلاّ يلتبس ما ليس بقرآن قرآناً فبأن يمنع الشيطان من ذلك أصلاً أولى .

وخامسها : وهو أقوى الوجوه أنّا لو جوّزنا ذلك ارتفع الأمان عن شرعه، وجوّزنا في كلّ واحد من الأحكام والشرائع أن يكون كذلك، ويبطل قوله تعالى : ﴿يَثَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أَنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكٌ وَإِن لَمَر تَفْعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُهُ وَاللَهُ يَعْصِمُكَ ﴾ فإنّه لا فرق بين النقصان عن الوحي، وبين الزيادة فيه، فبهذه الوجوه عرفنا على سبيل الإجمال أنّ هذه القصّة موضوعة، أكثر ما في الباب أنّ جمعاً من المفسّرين ذكروها لكنّهم ما بلغوا حدّ التواتر، وخبر الواحد لا يعارض الدلائل العقليّة والنقليّة المتواترة، ولنشرع الآن في التفصيل فنقول: التمنّي جاء في اللغة لأمرين: أحدهما: تمنّي القلب، والثاني: القراءة، قال الله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ أَنِيَوُنَ لَا يَعْلَمُونَ ٱلْكِنَبَ إِلَا آمَانِيَّ﴾ أي إلاّ قراءةً، لأنّ الأُمّيّ لا يعلم القرآن من المصحف، وإنّما يعلمه قراءة، وقال حسّان:

تمتى كتاب الله أول ليلة وأخرها لاقى الحمام المقادر

فأمّا إذا فسّرنا بالقراءة ففيه قولان:

الأوّل: إنّه تعالى أراد بذلك ما يجوز أن يسهو الرسول فيه ويشتبه على القارئ، دون ما رووه من قوله: تلك الغرانيق العلى.

الثاني: المراد فيه وقوع هذه الكلمة في قراءته، ثمَّ اختلف القائلون بهذا على وجوه:

الأول: أنّ النبي ﷺ لم يتكلّم بقوله: تلك الغرانيق العلى، ولا الشيطان تكلّم به، ولا أحد تكلّم به لكنّه ﷺ لمّا قرأ سورة النجم اشتبه الأمر على الكفّار فحسبوا بعض ألفاظه ما رووه، وذلك على حسب ما جرت العادة به من توهّم بعض الكلمات على غير ما يقال، وهو ضعيف لوجوه:

أحدها : أنَّ التوهَّم في مثل ذلك إنَّما يصحّ فيما قد جرت العادة بسماعه، فأمَّا غير المسموع فلا يقع ذلك فيه.

**وثانيها : أنَّه لو كان كذلك لوقع هذا التوهّم لبعض السامعين دون البعض ، فإنَّ العادة مانعةً** من اتّفاق الجمع العظيم في الساعة الواحدة على حال واحدة في المحسوسات .

وثالثها : لو كان كذلك لم يكن مضافاً إلى الشيطان.

الوجه الثاني : قالوا : إنّ ذلك الكلام كلام شيطان الجنّ ، وذلك بأن تكلّم بكلام من تلقاء نفسه أوقعه في درج تلك التلاوة ليظنّ أنّه من جنس الكلام المسموع من الرسول ، قالوا : والّذي يؤكده أنّه لا خلاف أنّ الجنّ والشياطين متكلّمون ، فلا يمتنع أن يأتي الشيطان بصوت مثل صوت الرسول يشيخ فيتكلّم بهذه الكلمات في أثناء كلام الرسول يشيخ ، وعند سكوته ، فإذا سمع الحاضرون ظنّوا أنّه كلام الرسول ثمّ لا يكون هذا قادحاً في النبوّة لمّا لم يكن فعلاً له ، وهذا أيضاً ضعيف ، فإنّك إذا جوّزت أن يتكلّم الشيطان في أثناء كلام الرسول يؤلم م يكن فعلاً يشتبه على السامعين كونه كلاماً للرسول بقي هذا الاحتمال في كلّاء الرسول يؤلم بما فيفضي إلى ارتفاع الوثوق عن كلّ الشرع .

فإن قيل: هذا الاحتمال قائم في الكلّ، ولكنّه لو وقع لوجب في حكمة الله أن يشرح الحال فيه، كما في هذه الواقعة، إزالةً للتلبيس. قلنا : لا يجب على الله إزالة الاحتمالات كما في المتشابهات، وإذا لم يجب على الله ذلك يمكن الاحتمال في الكلّ.

الوجه الثالث: أن يقال: المتكلّم بذلك بعض شياطين الإنس وهم الكفرة، فإنه علما انتهى في قراءة هذه السورة إلى هذا الموضع وذكر أسماء آلهتهم وقد علموا من عادته أنّه يعيبها فقال بعض من حضر: تلك الغرانيق العلى، فاشتبه الأمر على القوم لكثرة لغط القوم، وكثرة صياحهم وطلبهم تغليطه، وإخفاء قراءته، ولعلّ ذلك في صلاته، لأنّهم كانوا يقربون منه في صياحهم وطلبهم تغليطه، وإخفاء قراءته، ولعلّ ذلك في صلاته، لأنّهم كانوا يقربون منه في حيا صلاته، ولعلت و ذكر أسماء آلهتهم وقد علموا من عادته أنّه يعيبها ميا معن من حضر: تلك الغرانيق العلى، فاشتبه الأمر على القوم لكثرة لغط القوم، وكثرة ميا حصر من حضر: منك الغرانيق العلى، فاشتبه الأمر على القوم لكثرة لغط القوم، وكثرة ميا حصر من حضر أوليهم وإخفاء قراءته، ولعلّ ذلك في صلاته، لأنّهم كانوا يقربون منه في حال صلاته ويسمعون قراءته ويلغون فيها، وقيل: إنه تشكر كان إذا تلا القرآن على قريش حال صلاته ويسمعون قراءته ويلغون فيها، وقيل: إنه تشكر كان إذا تلا القرآن على قريش أوقف في فصول الآيات فألقى بعض الحاضرين ذلك الكلام في تلك الوقفات، فتوهم القوم أنّه من قراءة الرسول يشكر ، ثمّ أضاف الله ذلك إلى الشيطان لأنّه بوسوسته يحصل أوّلاً، أو لأنّه من قراءة الرسول يشكر ، ثمّ أضاف الله ذلك إلى الشيطان لأنّه بوسوسته يحصل أوّلاً، أو لانه من قراءة الرسول يشكر ، ثمّ أضاف الله ذلك إلى الشيطان لأنه بوسوسته يحصل أوّلاً، أو كان كذلك لكان يجب على الرسول يشك إزالة الشبهة وتصريح الحق، وتبكيت ذلك القائل، وإظهار أنّ هذه الكلمة منه صدرت، ولو فعل ذلك كان ذلك أولى بالنقل .

فإن قيل : إنّما لم يفعل الرسول ﷺ ذلك لأنّه كان قد أدّى السورة بكمالها إلى الأُمّة دون هذه الزيادة، فلم يكن ذلك مؤدّياً إلى التلبيس كما لم يؤدّ سهوه في الصلاة بعد أن وصفها إلى اللبس .

قلنا : إن القرآن لم يكن مستقرّاً على حالة واحدة في زمن حياته، لأنّه كان تأتيه الآيات فيلحقها بالسور، فلم يكن تأدية تلك السورة بدون هذه الزيادة سبباً لزوال اللبس، وأيضاً فلو كان كذلك لما استحقّ العقاب من الله على ما رواه القوم.

الوجه الرابع: وهو أنّ المتكلّم بهذا هو الرسول على ، ثمّ إنّ هذا يحتمل ثلاثة أوجه: فإنّه إمّا أن يكون قال هذه الكلمة سهواً، أو قسراً، أو اختياراً، أمّا الأوّل فكما يروى عن قتادة ومقاتل أنّه على كان يصلّي عند المقام، فسها وجرى على لسانه هاتان الكلمتان، فلمّا فرغ من السورة سجد وسجد كلّ من في المسجد، وفرح المشركون ممّا سمعوا، فأتاه جبرئيل على فاستقرأه، فلمّا انتهى إلى الغرانيق قال: لم آتك بهذا، فحزن رسول الله على إلى أن نزلت هذه الآية، وهذا أيضاً ضعيف من وجوه: أحدها: أنّه لو جاز هذا السهو لجاز في سائر المواضع، وحينئذ تزول الثقة عن الشرع.

وثانيها : أنّ الساهي لا يجوز أن يقع منه مثل هذه الألفاظ المطابقة لوزن السورة وطريقتها ومعناها ، فإنا نعلم بالضرورة أنّ واحداً لو أنشد قصيدة لما جاز أن يسهو حتّى يتّفق منه بيت شعر في وزنها ومعناها وطريقتها .

وثالثها : هب أنّه تكلّم بذلك سهواً، فكيف لم ينتبه لذلك حين قرأها على جبرئيل ﷺ وذلك ظاهر . وأمما الوجه الثاني فهو أنّه ﷺ تكلّم قسراً بذلك فهو الّذي قال قوم: إنّ الشيطان أجبر النبيّ ﷺ على التكلّم به، وهذا أيضاً فاسد لوجوه:

أحدها : أنّ الشيطان لو قدر على ذلك في حقّ النبيّ ﷺ لكان اقتداره علينا أكثر، فوجب أن يزيل الشيطان الناس عن الدين، ولجاز في أكثر ما يتكلّم به الواحد منّا أن يكون ذلك بإجبار الشيطان.

**وثانيها**: أنَّ الشيطان لو قدر على هذا الإجبار لارتفع الأمان عن الوحي، لقيام هذا الاحتمال.

وثالثها : أنّه باطل بدلالة قوله تعالى حاكباً عن الشيطان : ﴿وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُم مِن سُلْطَنِ إِلَا أَن دَعَوْتُكُم فَآسَتَجَبَتُم لِي فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوا أَنفُسَكُم ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَمُ سُلطَنَ عَلَى الَّذِينَ مَامَنُوا وَعَلَى رَبِيهِم يَتَوَكُونَ () إِنَّمَا سُلطَنُتُم عَلَى الَذِينَ يَتَوَلُونَتُم وقال : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ لَمُ سُلطَنَ عَلَى الَّذِينَ المُخْلَهِينَ () ولا شك أنّه فَالَهُ عَالَهُ عَالَهُ المُعَانَةُ عَلَى الَذِينَ يَتَوَلُونَتُم وقال : ﴿ إِنَّانَ

وأمًا الوجه الثالث وهو أنَّه عَنْ يَكْلُم بذلك اختياراً وههنا وجهان:

أحدهما : أن نقول : إنَّ هذه الكلمة باطلةً .

والثاني: أن نقول: إنّها ليست كلمةً باطلةً، أمّا على الوجه الأوّل فذكروا فيه طريقين: الأوّل قال ابن عبّاس في رواية عطاء: إنّ شيطاناً يقال له: الأبيض أتاه على صورة جبرئيل ﷺ، وألقى عليه هذه الكلمة فقرأها، فسمع المشركون ذلك وأعجبهم، فجاءه جبرئيل ﷺ واستعرضه، فقرأ السورة فلمّا بلغ إلى تلك الكلمة قال جبرئيل ﷺ: أنا ما جنتك بهذه، قال رسول الله ﷺ: إنّه أتاني آت على صورتك فألقاه على لساني.

الطريق الثاني : قال بعض الجهّال إنّه ﷺ لشدّة حرصه على إيمان القوم أدخل هذه الكلمة من عند نفسه، ثمّ رجع عنها، وهذان القولان لا يرغب فيهما مسلم البتّة، لأنّ الأوّل يقتضي أنه ﷺ ما كان يميّز بين الملك المعصوم، والشيطان الخبيث.

والثاني: يقتضي أنّه كان خائناً في الوحي، وكلّ واحد منهما خروج عن الدين. وأمّا الوجه الثاني: وهو أنّ هذه الكلمة ليست باطلة، فههنا أيضاً طرق:

الأوّل : أن يقال : الغرانيق هم الملائكة وقد كان ذلك قرآناً منزّلاً في وصف الملائكة فلمّا توهم المشركون أنّه يريد آلهتهم نسخ الله تلاوته .

الثاني: أن يقال: إنَّ المراد منه الاستفهام على سبيل الإنكار، فكأنَّه قال: أشفاعتهنَّ ترتجي؟.

الثالث: أنّه تعالى ذكر الإثبات وأراد النفي كقوله تعالى: ﴿ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَحَتُمَ أَن تَضِلُواً ﴾ أي لا تضلوا، كما يذكر النفي ويريد به الإثبات كقوله تعالى: ﴿قُلْ نَعَكَلُوا أَنْلُ مَا حَتَرَمَ رَبُّكُمَ عَلَنَحَتُمُ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ. ﴾ والمعنى أن تشركوا، وهذان الوجهان الأخيران يعترض عليهما بأنّه لو جاز ذلك بناء على هذا التأويل فلم لا يجوز أن يظهروا كلمة الكفر في جملة القرآن، أو في الصلاة بناء على التأويل، ولكن الأصل في الدين أن لا نجوز عليهم شيئاً من ذلك، لأن الله تعالى قد نصبهم حجّةً، واصطفاهم للرسالة فلا يجوز عليهم ما يطعن في ذلك أو ينفر، ومثل ذلك في النفر أعظم من الأمور التي جنّبه الله تعالى كنحو الكتابة والفظاظة وقول الشعر، فهذه الوجوه المذكورة في قوله : تلك الغرانيق العلى، وقد ظهر على القطع كذبها، فهذا كلّه إذا فسّرنا التمنّي بالتلاوة، أمّا إذا فسّرناها بالخاطر وتمنّي القلب فالمعنى أنّ النبيّ متى تمنّى بعض ما يتمنّاه من الأمور وسوس الشيطان إليه بالباطل، ويدعوه إلى ما لا ينبغي، ثمّ إن الله تعالى ينسخ ذلك ويبطله ويهديه إلى ترك الالتفات إلى وسوسته، ثمّ اختلفوا في كيفيّة تلك الوسوسة على وجوه:

أحدها : أنّه ما يتقرّب به إلى المشركين من ذكر آلهتهم، قالوا : إنّه ﷺ كان يحبّ أن يتألّفهم، وكان يتردد ذلك في نفسه، فعند ما لحقه النعاس زاد تلك الزيادة من حيث كانت في نفسه، وهذا أيضاً خروج عن الدين وبيانه ما تقدّم.

وثانيها : ما قال مجاهد من أنّه ﷺ كان يتمنّى إنزال الوحي عليه على سرعة دون تأخير فنسخ الله ذلك بأن عرفه أنّ إنزال ذلك بحسب المصالح في الحوادث والنوازل وغيرها .

وثالثها : يحتمل أنّه ﷺ عند نزول الوحي كان يتفكّر في تأويله إذا كان محتملاً فيلقي الشيطان في جملته ما لم يرده، فبيّن تعالى أنّه ينسخ ذلك بالإبطال ويحكم ما أراده بأدلّته وآياته .

ورابعها : معنى الآية إذا تمنّى أراد فعلاً تقرّباً إلى الله ألقى الشيطان في ذكره ما يخالفه، فيرجع إلى الله في ذلك. وهو كقوله : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ ٱتَّقَوْا إذَا مَشَهُمْ طَنَّهِتْ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ تَذَكَرُوا فَإِذَا هُم تُبْصِرُونَكَ وكقوله تعالى : ﴿ وَإِمَّا يَنَزَغَنَكَ مِنَ ٱلشَّيْطَنِي نَزَغُ فَآسَتَعِذ بِٱللَّهِ ومن النّاس من قال : لا يجوز حمل الأمنية على تمنّي القلب، لأنه لو كان كذلك لم يكن ما يخطر ببال رسول الله يَنْشَيُونَ فتنة للكفّار، وذلك يبطله قوله : ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَيْطَنِ فَتَرَغُ مَا مَنْ الشَيطُنِ مَرْعَهُ الله يَنْشَعُونُ فتنة للكفّار، وذلك يبطله قوله : ﴿ لِيَجْعَلَ مَا يُلْقِي ٱلشَيْطَنِ فَتَرْعُ فَاسَتَعِذ يَا وَ

والجواب: لا يبعد أنّه إذا قوي التمنّي اشتغل الخاطر به، فحصل به السهو في الأفعال الظاهرة بسببه فيصير ذلك فتنة للكفّار انتهى كلامه<sup>(١)</sup>.

وقال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في التنزيه بعد نقل بعض الروايات السابقة : قلنا : أمّا الآية فلا دلالة في ظاهرها على هذه الخرافة الّتي قصّوا بها ، وليس يقتضي الظاهر إلاّ أحد أمرين : إمّا أن يريد بالتمنّي التلاوة كما قال حسّان ، أو تمنّي القلب ، فإن أراد التلاوة كان المراد أنّ من أرسل قبلك من الرسل كان إذا تلاما يؤدّيه إلى قومه حرّفوا عليه وزادوا فيما يقوله ونقصوا ، كما فعلت اليهود في الكذب على نبيّهم عظيمية ، فأضاف ذلك إلى الشيطان ، لأنّ

تفسير فخر الرازي، ج ٢٣ المجلد ٨ ص ٢٤٧-٢٤١.

يقع بوسوسته وغروره، ثمَّ بيَّن أنَّ الله تعالى يزيل ذلك ويدحضه بظهور حججه وينسخه، ويحسم مادة الشبهة به، وإنَّما خرجت الآية على هذا الوجه مخرج التسلية له ﷺ ، لمَّا كذب المشركون عليه، وأضافوا إلى تلاوته من مدح آلهتهم ما لم يكن فيها، وإن كان المراد تمنَّى القلب فالوجه في الآية أنَّ الشيطان – متى تمنَّى بقلبه بعض ما يتمناه من الأمور – يوسوس إليه بالباطل، ويحدَّثه بالمعاصى، ويغريه بها ويدعوه إليها، وأن الله تعالى ينسخ ذلك ويبطله بما يرشده إليه من مخالفة الشيطان وعصيانه، وترك استماع غروره، فأمَّا الأحاديث المرويَّة في هذا الباب فلا يلتفت إليها من حيث تضمَّنت ما قد نزَّهت العقول الرسل ١٩٨٨ عنه، هذا لو لم تكن في أنفسها مطعونة مضعفة عند أصحاب الحديث بما يستغنى عن ذكره، وكيف يجيز ذلك على النبيَّ ﷺ من يسمع الله يقول: ﴿ كَلَالِكَ لِنُبَيِّتَ بِهِ. فَوَادَكَكَ يعنى القرآن، وقوله تعالى: ﴿وَلَوْ نَقَوَّلَ عَلَيْنَا﴾ الآيات، وقوله تعالى: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا تَسَيَّهُ على أنَّ من يجيز السهو على الأنبياء ﷺ يجب أن لا يجيز ما تضمَّنته هذه الرواية المنكرة، لما فيه من غاية التنفير عن النبيّ عنه ، لأنَّ الله تعالى قد جنَّب نبيَّه عنه من الأمور الخارجة عن باب المعاصي، كالغلظة والفظاظة وقول الشعر وغير ذلك ممّا هو دون مدح الأصنام المعبودة دون الله تعالى، على أنَّه ﷺ لا يخلو - وحوشى ممَّا قرف به - من أن يكون تعمّد ما حكوه وفعله قاصداً، أو فعله ساهياً، ولا حاجة بنا إلى إبطال القصد في هذا الباب والعمد لظهوره، وإن كان فعله ساهياً فالساهي لا يجوز أن يقع منه مثل هذه الألفاظ المطابقة لوزن السورة وطريقتها ، ثمَّ بمعنى ما تقدَّمها من الكلام، لأنَّا نعلم ضرورة أنَّ شاعراً لو أنشد قصيدة لما جاز أن يسهو حتّى يتفق منه بيت شعر في وزنها، وفي معنى البيت الَّذي تقدِّمه، وعلى الوجه الَّذي يقتضيه فائدته، وهو مع ذلك يظنَّ أنَّه من القصيدة الَّتي ينشدها، وهذا ظاهر في بطلان هذه الدعوى على النبي على أنَّ بعض أهل العلم قد قال : يمكن أن يكون وجه التباس الأمر أنَّ رسول الله عليه الما تلا هذه السورة في نادٍ غاصٌّ بأهله وكان أكثر الحاضرين من قريش المشركين، فانتهى إلى قوله تعالى : ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱلَّلِنَ وَٱلْعُزَّىٰ﴾ وعلم من قرب من مكانه من قريش أنَّه سيورد بعدها ما يقدح فيهنَّ قال كالمعارض له والرادِّ عليه : تلك الغرانيق العلى، وإنَّ شفاعتهنَّ لترجى: فظنَّ كثير من حضر أنَّ ذلك من قوله ﷺ، واشتبه عليه الأمر، لأنَّهم كانوا يلفظون عند قراءته ﷺ ويكثر كلامهم وضجاجهم طلباً لتغليطه وإخفاء قراءته، ويمكن أن يكون هذا أيضاً في الصلاة لأنَّهم كانوا يقربون منه في حال صلاته عند الكعبة، ويسمعون قراءته ويلغون فيها، وقيل أيضاً : إنَّه عَظِيمَ كان إذا تلا القرآن على قريش توقّف في فصول الآيات، وأتى بكلام على سبيل الحجاج لهم، فلمّا تلا :﴿أَفَرَ،َيْتُمُ ٱلَّنِتَ وَٱلْعُزَّىٰ ٢) وَمَنَوْءَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلأُخْرَىٰ ٢) قال ﷺ : تلك الغرانيق العلى ومنها الشفاعة ترتجي؟ على سبيل الإنكار عليهم، وأنَّ الأمر بخلاف ما ظنَّوه من ذلك وليس يمتنع أن يكون

هذا في الصلاة، لأنّ الكلام في الصلاة حينئذ كان مباحاً، وإنّما نسخ من بعد، وقيل: إنّ المراد بالغرانيق الملائكة وقد جاء مثل هذا في بعض الحديث فتوهّم المشركون أنّه يريد آلهتهم، وقيل: إنّ ذلك كان قرآناً منزلاً في وصف الملائكة، تلاه الرسول على ، فلمّا ظنّ المشركون، أنّ المراد به آلهتهم نسخت تلاوته، وكلّ هذا يطابق ما ذكرناه من تأويل قوله تعالى: ﴿إِذَا تَمَنَى آلَقَى ٱلشَيْطَنُ فِي أَمْنِيَّتِهِ، ﴾ لأنّ بغرور الشيطان ووسوسته أضيف إلى تلاوته على ما لم يرده بها، وكلّ هذا واضح بحمد الله انتهى <sup>(1)</sup>.

وقال القاضي عياض في الشفاء بعد توهين الحديث والقدح في سنده بوجوه شتّى : وقد قرّرنا بالبرهان والإجماع عصمته عليه من جريان الكفر على قلبه أو لسانه لا عمداً ولا سهواً، أو أن يتشبّه عليه ما يلقيه الملك ممّا يلقي الشيطان، أو أن يكون للشيطان عليه سبيل، أو أن يتقوّل على الله لا عمداً ولا سهواً ما لم ينزل عليه، ثمّ قال : ووجه ثان وهو استحالة هذه القصّة نظراً وعرفاً، وذلك أنّ الكلام لو كان كما روي لكان بعيد الالتئام متناقض الأقسام، ممتزج المدح بالذم، متخاذل التأليف والنظم، ولمّا كان النبيّ عليه ولا من بحضرته من المسلمين وصناديد قريش من المشركين ممّن يخفى عليه ذلك، وهذا لا يخفى على أدنى متأمّل، فكيف بمن رجح حلمه، واتّسع في باب البيان ومعرفة فصيح الكلام علمه.

ووجه ثالث: أنّه قد علم من عادة المنافقين ومعاندي المشركين وضعفة القلوب والجهلة من المسلمين نفورهم لأوّل وهلة وتخليط العدوّ على النبيّ عنه لأقلّ فتنة، وارتداد من في قلبه مرض ممّن أظهر الإسلام لأدنى شبهة، ولم يحك أحدٌ في هذه القصّة شيئاً سوى هذه الرواية الضعيفة الأصل، ولو كان ذلك لوجدت قريش على المسلمين الصولة، ولأقامت بها اليهود عليهم الحجّة كما فعلوه مكابرة في قضية الإسراء حتّى كانت في ذلك لبعض الضعفاء ردة، وكذلك ما روي في قصّة القضيّة ولا فتنة أعظم من هذه البليّة لو وجدت، ولا عن مسلم المعادي حينئذ أشدّ من هذه الحادثة لو أمكنت، فما روي عن معاند فيها كلمة، ولا عن مسلم

وقال الطبرسيّ تشله بعد نقل ملخّص كلام السيّد: وقال البلخيّ: ويجوز أن يكون النبيّ ﷺ سمع هاتين الكلمتين من قومه وحفظهما، فلمّا قرأها ألقاهما الشيطان في ذكره، فكاد أن يجريها على لسانه فعصمه الله ونبّهه، ونسخ وسواس الشيطان وأحكم آياته بأن قرأها النبيّ ﷺ محكمة سليمة ممّا أراد الشيطان، والغرانيق جمع غرنوق وهو الحسن الجميل، يقال: شابّ غرنوق وغرانق: إذا كان ممتلياً ريّاناً فيُمَرَّ يُحَكِمُ ٱللَّهُ مَايَنيَةٍ في أي يبقي آياته ودلائله وأوامره محكمة لا سهو فيها ولا غلط في يَجْعَلَ مَا يُلَقِي ٱلشَّيْطَانُ في قوله: قُلُوبُهُمْ ﴾ أي ليجعل ذلك تشديداً في التعبّد، وامتحاناً على الّذين في قلوبهم شكّ، وعلى الّذين قست قلوبهم من الكفّار، فيلزمهم الدلالة على الفرق بين ما يحكمه الله وبين ما يلقيه الشيطان ﴿ لَنِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ أي في معاداة ومخالفة بعيدة عن الحق ﴿ وَلِيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِـلَرَ بالله وتوحيده وحكمته ﴿ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكَ ﴾ أي أنّ القرآن حقّ لا يجوز عليه التغيير والتبديل ﴿ فَيُؤْمِنُوا بِهِ. ﴾ أي فيثبتوا على إيمانهم، وقيل : يزدادوا إيماناً ﴿ فَتُخْيِتَ لَمُ قُلُوبُهُمُ ﴾ أي تخشع وتتواضع لقوة إيمانهم <sup>(۱)</sup>.

وقال ﷺ في قوله تعالى : ﴿فَلَانَدَّعُ مَعَ ٱللَّهِ﴾ : المرادبه سائر المكلّفين، وإنّما أفرده بالخطاب ليعلم أنّ العظيم الشأن إذا أوعد فمن دونه كيف حاله، وإذا حذّر هو فغيره أولى بالتحذير<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ تَرْجُوَا﴾ قال الرازيّ: في كلمة ﴿ إِلَمَا﴾ وجهان: أحدهما أنّها للاستثناء، ثم قال صاحب الكشّاف: هذا كلام محمول على المعنى، كأنّه قيل: وما ألقي إليك الكتاب إلاّ رحمة من ربّك، ويمكن أيضاً إجراؤه على ظاهره، أي وما كنت ترجو إلاّ أن يرحمك الله رحمة فينعم عليك بذلك، أي وما كنت ترجو إلاّ على هذا الوجه.

والثاني : أنَ ﴿ إِلَا ﴾ بمعنى (لكن) أي ولكن رحمة من ربّك ألقي إليك، ثمّ إنّه كلّفه بأمور : أحدها : أن لا يكون مظاهراً للكفّار .

وثانيها : ﴿وَلَا يَصُدُّنَكَ عَنْ ءَلِئَتِ ٱللَّهِ﴾ قال الضحّاك : وذلك حين دعوه إلى دين آبائه ليزوّجوه ويقاسموه شطراً من مالهم، أي لا تلتفت إلى هؤلاء ولا تركن إلى قولهم فيصدّك عن اتّباع آيات الله .

وثالثها : قوله : ﴿وَأَدْعُ إِلَىٰ رَبِّكَ﴾ أي إلى دين ربّك، وأراد التشديد في الدعاء للكفّار والمشركين، فلذلك قال : ﴿وَلَا تَكُوْنَتَ مِنَ ٱلْمُنْمِكِينَ﴾ لأنّ من رضي بطريقتهم أو مال إليهم كان منهم.

ورابعها : قوله : ﴿وَلَا تَدَعُ مَعَ ٱللَهِ إِلَىٰهَا مَاخَرُ ﴾ وهذا وإن كان واجباً على الكلّ إلاّ أنّه تعالى خاطبه به خصوصاً لأجل التعظيم فإن قيل : الرسول كان معلوماً منه أن لا يفعل شيئاً من ذلك البتّة، فما الفائدة في هذا النهي؟ .

قلت : لعلّ الخطاب معه، ولكنّ المراد غيره، ويجوز أن يكون المعنى لا تعتمد على غير الله ولا تتّخذ غيره وكيلاً في أمورك، فإنّه من وكل بغير الله فكأنّه لم يكمل طريقه في التوحيد انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقال البيضاويّ: هذا وما قبله للتهييج وقطعه أطماع المشركين عن مساعدته لهم<sup>(1)</sup>.

- مجمع البيان، ج ۷ ص ١٦٤.
   مجمع البيان، ج ۷ ص ٣٥٥.
- ۳۱۸ تفسير فخر الرازي، ج ۲۵ المجلد ۹ ص ۲۰. (٤) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۱۸.

**أقول: سيأتي تأويل قوله تعالى: ﴿**وَإِذْ تَقُولُ لِلَّذِي أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ﴾ في باب تزويج زينب إن شاء الله.

وقال الطبرسيِّ <sub>تَظْلَمُ</sub>: ﴿قُلْ إِن مَنَلَّتُ﴾ عن الحقّ كما تدّعون ﴿فَإِنَّمَا أَضِلُّ عَلَى نَفْسِقٌ﴾ أي فإنّما يرجع وبال ضلالي عليّ، لأنّي مأخوذ به دون غيري ﴿وَإِنِ ٱهْتَدَيَّتُ فَبِمَا يُوحِيَّ إِلَىَّ رَبِّتُ﴾ أي فبفضل رتي حيث أوحى إلي، فله المنّة بذلك عليّ دون خلفه ﴿إِنَّهُ سَمِيعُ﴾ لأقوالنا ﴿قَـرِيبٌ ﴾ منا، فلا يخفي عليه المحقّ والمبطل<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى: ﴿لَبِنُ أَشَرَكْتَ﴾ قال السيّد رضي الله عنه: قد قيل في هذه الآبة: إنّ الخطاب للنبّي ﷺ والمراد به أمّته، وقد روي عن ابن عبّاس أنّه قال: نزل القرآن على إيّاك أعني واسمعي يا جارة.

وجواب آخر : أنَّ هذا خبر يتضمن الوعيد، وليس يمتنع أن يتوعد الله على العموم، وعلى سبيل الخصوص من يعلم أنَّه لا يقع منه ما تناوله الوعيد، لكنَّه لا بدّ أن يكون مقدوراً له وجائزاً بمعنى الصحّة لا بمعنى الشكّ ولهذا يجعل جميع وعيد القرآن عاماً لمن يقع منه ما تناوله الوعيد ولمن علم الله تعالى أنَّه لا يقع منه، وليس قوله تعالى : ﴿لَيْنَ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ مَلُكَ﴾ على سبيل التقدير والشرط بأكثر من قوله تعالى ﴿لَوْ كَانَ فِيماً ءَالِمَةُ لَفَسَدَتَاً ﴾ لأنّ استحالة وجود ثان معه إذا لم يمنع من تقدير ذلك وبيان حكمه فأولى أن يسوغ تقدير وقوع الشرك الذي هو مقدور ممكن، وبيان حكمه.

والشيعة لها في هذه الآية جواب تتفرّد به، وهو أنّ النبيّ بي لمّا نصّ على أمير المؤمنين عليه بالإمامة في ابتداء الأمر جاءه قوم من قريش فقالوا له : يا رسول الله إنّ النّاس قريبو عهد بالإسلام، ولا يرضون أن تكون النبوّة فيك والخلافة في ابن عمّك، فلو عدلت بها إلى غيره لكان أولى، فقال لهم النبيّ عليه ما فعلت ذلك برأيي فأتخيّر فيه، لكنّ الله تعالى أمرني به وفرضه عليّ، فقالوا له : فإذا لم تفعل ذلك مخافة الخلاف على ربّك تعالى فأشرك معه في الخلافة رجلاً من قريش تسكن الناس إليه ليتمّ لك أمرك، ولا يخالف الناس عليك، فنزلت الآية، والمعنى فيها لئن أشركت في الخلافة مع أمير المؤمنين عليه غيره ليحبطنً عملك، وعلى هذا التأويل السوّال قائم، لأنّه إذا كان قد علم الله تعالى أنه يفعل ذلك، ولا يخالف أمره لعصمته فما الوجه في الوعيد فلا بدّ من الرجوع إلى ما ذكرنا<sup>(1)</sup>.

وقال البيضاويّ : ﴿أَمْ يَقُولُونَ ﴾ بل أيقولون ﴿ أَفَتَرَىٰ عَلَ ٱللَّهِ كَذِبًا ﴾ افترى محمّد بدعوى النبوّة والقرآن ﴿فَإِن يَشَإِ ٱللَّهُ يَخَيِّرُ عَلَى قَلْبِكُ ﴾ استبعاد للافتراء عن مثله بالإشعار على أنّه إنّما يجترئ عليه من كان مختوماً على قلبه، جاهلاً بربّه، فأمّا من كان ذا بصيرة ومعرفة فلا، فكأنه قال : إن يشأ الله خذلانك يختم على قلبك لتجترئ بالافتراء عليه وقيل : يختم على قلبك : يمسك

مجمع البيان، ج ٨ ص ٢٢٦.
 ۲۲ متزيه الأنبياء، ص ١١٩.

القرآن والوحي عنه، فكيف تقدر على أن تفتري، أو يربط عليه بالصبر فلا يشق عليك أذاهم<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ وَسَتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا﴾ قال الرازيّ والطبرسيّ : أي أمم من أرسلنا ، والمراد مؤمنو أهل الكتاب، فإنّهم سيخبرونك أنّه لم يرد في دين أحد من الأنبياء عبادة الأصنام، وإذا كان هذا متّفقاً عليه بين كلّ الأنبياء والرسل وجب أن لا يجعلوه سبب بغض محمّد ﷺ ، والخطاب وإن توجه إلى النبيّ ﷺ فالمراد به الأمّة.

والقول الثاني : قال عطاء عن ابن عبّاس لمّا أسري بالنبيّ ﷺ إلى المسجد الأقصى بعث الله تعالى له آدم ﷺ وجعيع المرسلين من ولده ﷺ فأذّن جبرئيل، ثمّ أقام، وقال : يا محمّد تقدّم فصلّ بهم، فلمّا فرغ رسول الله ﷺ من الصلاة قال له جبرئيل ﷺ : سل يا محمّد من أرسلنا من قبلك من رسلنا الآية، فقال ﷺ : لا أسأل لأني لست شاكّاً فيه.

والقول الثالث: أنَّ ذكر السؤال في موضع لا يمكن السؤال فيه يكون المراد منه النظر والاستدلال، كقول من قال: سل الأرض من شقَّ أنهارك: وغرس أشجارك، وجنى ثمارك، فإنَّها إن لم تجبك جهاراً أجابتك اعتباراً، وههنا سؤال النبي ﷺ عن الأنبياء الَّذين كانوا قبله ممتنعٌ، وكان المراد منه انظر في هذه المسألة بعقلك وتدبَّر فيه بنفسك، والله أعلم<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَبِدِينَ﴾ قال الطبرسي ﷺ : فيه أقوال : أحدها : إن كان للرحمن ولد على زعمكم فأنا أوّل من عبد الله وحده وأنكر قولكم.

وثانيها : أنَّ (إن) بمعنى (ما) والمعنى ما كان للرحمن ولد فأنا أوَّل العابدين لله المقرِّين بذلك .

وثالثها : أنّ معناه لو كان له ولد لكنت أنّا أوّل الآنفين من عبادته، لأنّ من يكون له ولد لا يكون إلاّ جسماً محدثاً، ومن كان كذلك لا يستحقّ العبادة من قولهم : عبدت من الأمر، أي أنفت منه .

ورابعها : أنَّه يقول : كما أنِّي لست أوَّل من عبد الله فكذلك ليس لله ولد .

وخامسها : أنّ معناه لو كان له ولد لكنت أوّل من يعبده بأنّ له ولداً، ولكن لا ولدله، فهذا تحقيقٌ لنفي الولد وتبعيدٌ له، لأنّه تعليق محال بمحال<sup>(٣)</sup>.

وقال البيضاويّ : ﴿عَلَىٰ شَرِيعَةِ ﴾ على طريقة ﴿مِنَ ٱلْأَمْرِ ﴾ أمر الدين ﴿فَأَنَبِعْهَا﴾ فاتبع شريعتك الثابتة بالحجج ﴿وَلَا نَشَبِعَ أَهْوَآءَ ٱلَّذِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ آراء الجهّال التابعة للشهوات، وهم رؤساء قريش، قالوا : ارجع إلى دين آبائك ﴿ إِنَّهُمْ لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئَاً ﴾ ممّا أراد بك<sup>(٤)</sup>.

- (1) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩١.
   (٢) مجمع البيان، ج ٩ ص ٨٤.
- (۳) مجمع البيان، ج ٩ ص ٩٦.
  (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٢٩.

قوله : ﴿ لِيَغْبِرَ لَكَ اللَّهُ قَالَ السيّد المرتضى رضي الله عنه في التنزيه : أمّا من نفى عنه عنه صغائر الذنوب مضافاً إلى كبائرها، فله عن هذه الآية أجوبة : منها : أنه أراد تعالى بإضافة الذنب إليه، ذنب أبيه آدم عليه ، وحسنت هذه الإضافة للاتصال والقربى، وغفره له من حيث أقسم على الله تعالى به فأبر قسمه، فهذا الذنب المتقدّم، والذنب المتأخّر هو ذنب شيعته وشيعة أخيه عليه . وهذا الجواب يعترضه أنّ صاحبه نفى عن نبيّ ذنباً وأضافه إلى أخر، والسؤال عنه فيمن أضافه إليه كالسؤال فيمن نفاه عنه، ويمكن إذا أردنا نصرة هذا الجواب أن نجعل الذنوب كلّها لأمّته عنه ، ويكون ذكر التقدّم والتأخر إذما أودنا نصرة هذا زمانه وما تأخر، كما يقول القائل مؤكّداً : قد غفرت لك ما قدّمت وما أخرت، وصفحت عن السالف والآنف من ذنوبك، ولإضافة أمّته إليه وجه في الاستعمال معروف، لأنّ القائل قد يقول لمن حضره من بني تميم أو غيرهم من القبائل : انتم فعلتم كذا وكذا؟ وقتلتم فلاناً؟ وإن كان الحاضرون ما شهدوا ذلك ولا فعلوه، وحسنت الإضافة للاتصال معروف، لأنّ القائل قد يقول لمن حضره من بني تميم أو غيرهم من القبائل : انتم فعلتم كذا وكذا؟ وقتلتم فلاناً؟ وإن كان الحاضرون ما شهدوا ذلك ولا فعلوه، وحسنت الإضافة للاتصال والنسب، ولا سبب وكان الحاضرون ما شهدوا ذلك ولا فعلوه، وحسنت الإضافة للاتصال والنسب، ولا سبب

ومنها: أنّه سمّى تركه الندب ذنباً، وحسن ذلك أنّه ﷺ ممّن لا يخالف الأوامر إلاّ هذا الضرب من الخلاف، ولعظم منزلته وقدره جاز أن يسمّى الذنب منه ما إذا وقع من غيره لم يسمّ ذنباً.

ومنها: أنَّ القول خرج مخرج التعظيم وحسن الخطاب كما قلناه في قوله تعالى ﴿ عَفَا أَلَمَّهُ عَنكَ وليس هذا بشيء، لأن العادة جرت فيما يخرج هذا المخرج من الألفاظ أن يجري مجرى الدعاء، مثل قولهم : غفر الله لك، ويغفر الله لك، وما أشبه ذلك، ولفظ الآية بخلاف هذا، لأنَّ المغفرة جرت فيها مجرى الجزاء، والغرض في الفتح وقد كنًّا ذكرنا في هذه الآية وجهاً اخترناه وهو أشبه بالظاهر ممّا تقدّم، وهو أن يكون المراد بقوله: ﴿مَا نَقَذَمَ مِن ذَلْبِكَ﴾ الذنوب إليك، لأنَّ الذنب مصدر، والمصدر يجوز إضافته إلى الفاعل والمفعول معاً، ألا ترى أنَّهم يقولون : أعجبني ضرب زيد عمرو ، إذا أضافوه إلى المفعول، ومعنى المغفرة على هذا التأويل هي الإزالة والفسخ والنسخ لأحكام أعداته من المشركين عليه، وذنوبهم إليه في منعهم إيّاه عن مكّة، وصدّهم له عن المسجد الحرام وهذا التأويل يطابق ظاهر الكلام حتّى تكون المغفرة غرضاً في الفتح ووجهاً له، وإلاَّ فإذا أراد مغفرة ذنوبه لم يكن لقوله : ﴿ إِنَّا نَتَخَا لَكَ فَتُمَّا نُبِينَا ٢٠ لَيَهُ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ معنى معقول، لأنَّ المغفرة للذنوب لا تعلُّق لها بالفتح، وليست غرضاً فيه، فأمّا قوله: ﴿ مَا نَقَدَمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ فلا يمتنع أن يريد به ما تقدّم زمانه من فعلهم القبيح بك وبقومك وما تأخَّر، وليس لأحد أن يقول: إنَّ سورة الفتح نزلت على رسول الله ﷺ بين مكَّة والمدينة وقد انصرف من الحديبيَّة، وقال قوم من المفسَّرين : إنَّ الفتح أراد به فتح خيبر، لأنَّه كان تالياً لتلك الحال، وقال آخرون: بل أرادبه، أنَّا قضينا لك في الحديبية قضاء حسناً، فكيف تقولون ما لم يقله أحد من أنَّ المراد بالآية فتح مكَّة، والسورة قبل ذلك

بمدة طويلة، وذلك أنّ السورة وإن كانت نزلت في الوقت الّذي ذكر، وهو قبل فتح مكّة فغير ممتنع أن يريد بقوله تعالى : ﴿إِنَّا فَتَخَا لَكَ فَتَمَا يُبِنَاكَ فتح مكّة، ويكون على طريق البشارة له والحكم له بأنّه سيدخل مكّة، وينصره الله على أهلها، ولهذا نظائر في القرآن وممّا يقوّي أنّ الفتح في السورة أراد به فتح مكّة قوله تعالى : ﴿لَتَدَخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآةَ ٱللّهُ ءَامِنِينَ تُحَلِّقِينَ رُوُسَكُمُ وَمُقَصِّرِينَ لَا يَخَافُونَ فَعَلَمَ مَا لَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِن دُونِ ذَلِكَ فَتْعَا قَرِيب هما هو فتح خيبر، فأما حمل الفتح على القضاء الذي قضاء في الحديبيّة فهو خلاف الظاهر ومقتضى الآية، لأنّ الفتح بالإطلاق الظاهر منه الظفر والنصر، ويشهد له قوله تعالى : ﴿وَرَسُمُرَكَ ٱللَّهُ نَصْرًا عَنِيزًا ﴾

فإن قيل: ليس يعرف إضافة المصدر إلى المفعول إلآ إذا كان المصدر متعدّياً بنفسه مثل قولهم: أعجبني ضرب زيد عمرو، وإضافة مصدر غير متعدّ إلى مفعوله غير معروفة.

قلنا : هذا تحكم في اللسان وعلى أهله، لأنّهم في كتب العربيّة كلّها أطلقوا أنّ المصدر يضاف إلى الفاعل والمفعول معاً، ولم يستثنوا متعدّياً من غيره، ولو كان بينهما فرق لبيّنوه وفصّلوه، كما فعلوا ذلك في غيره وليس قلّة الاستعمال معتبرة في هذا الباب، لأنّ الكلام إذا كان له أصل في العربيّة استعمل عليه وإن كان قليل الاستعمال، وبعد فإنّ ذنبهم ههنا إليه إنّما هو صدّهم له عن المسجد الحرام ومنعهم إيّاه عن دخوله، فمعنى الذنب متعدّ، وإن كان معنى المصدر متعدياً جاز أن يجري مجرى ما يتعدّى بلفظه، فإنّ من عادتهم أن يحملوا الكلام تارة على معناه، وأخرى على لفظه انتهى<sup>(۱)</sup>.

وقال الطبرسيّ مُنتشبة : لأصحابنا فيه وجهان : أحدهما : أنّ المراد ليغفر لك الله ما تقدّم من ذنب أُمّتك وما تأخر بشفاعتك، ويؤيّده ما رواه المفضّل بن عمر، عن الصادق عليّ قال : سأله رجل عن هذه الآية، فقال : والله ما كان له ذنب، ولكن الله ضمن له أن يغفر ذنوب شيعة عليّ عليّ عليّ الله ما تقدّم من ذنبهم وما تأخر.

وروى عمر بن يزيد قال : قلت لأبي عبد الله ﷺ : قول الله ﷺ : ﴿ لِيَغْفِرُ لَكَ اللَّهُ مَا نَقَدَمُ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾ قال : ما كان له ذنب، ولا همّ بذنب، ولكن الله حمله ذنوب شيعته ثمّ غفرها له. ثمّ ذكر سائر الوجوه الّتي ذكرها السيّد ﷺ، وسيأتي تأويلها في الأخبار، وتأويل آية التحريم في باب أحوال أزواج النبيّ ﷺ <sup>(۲)</sup>.

قوله تعالى: ﴿عَبَسَ وَنَوَلَّنَ ﴾ قال الطبرسي ﷺ: قيل نزلت الآيات في عبد الله ابن أمّ مكتوم، وذلك أنّه أتى رسول الله ﷺ وهو يناجي عتبة بن ربيعة وأبا جهل بن هشام والعبّاس ابن عبد المطّلب وأبيّاً وأميّة ابني خلف يدعوهم إلى الله ويرجو إسلامهم، فقال: يا رسول الله

تنزيه الأنبياء، ص ١١٦.
 مجمع البيان، ج ٩ ص ١٨٤.

أقرئني وعلّمني ممّا علّمك الله، فجعل يناديه ويكرّر النداء ولا يدري أنّه مشتغل مقبل على غيره حتّى ظهرت الكراهة في وجه رسول الله ينه لقطعه كلامه، وقال في نفسه: يقول هؤلاء الصناديد: إنّما أتباعه العميان والعبيد، فأعرض عنه، وأقبل على القوم الذين يكلّمهم فنزلت الآيت، فكان رسول الله ينهج بعد ذلك يكرمه، وإذا رآه قال: «مرحباً بمن عاتبني فيه ربي» ويقول: «هل لك من حاجة» واستخلفه على المدينة مرّتين في غزوتين، ثمّ قال بعد نقل ما سيأتي من كلام السيّد تقله وقيل: إنّ ما فعله الأعمى كان نوعاً من سوء الأدب، فحسن تأديبه بالإعراض عنه إلاّ أنّه كان يجوز أن يتوهّم أنّه إنّما أعرض عنه لفقره، وأقبل عليهم لرياستهم تعظيماً لهم، فعاتبه الله سبحانه على ذلك، وروي عن الصادق نقيار أنّه قال: كان رسول الله يتنهج إذا رأى عبد الله بن أمّ مكتوم قال: مرحباً مرحباً، لا والله لا يعاتبني الله فيك أبداً، وكان يصنع فيه من اللطف حتّى كان يكفّ عن النبيّ من

﴿ وَمَا يُدْرِبُكُ أَي بسر وقبض وجهه ﴿ وَتَوَلَىٰ إَي أَعرض بوجهه ﴿ أَن جَآءُ ٱلْأَعْنَىٰ أَي لأَن جاءه ﴿ وَمَا يُدْرِبُكُ لَمَاتُمُ أَي لعل هذا الأعمى ﴿ يَرْكَنُ يتطهّر بالعمل الصالح وما يتعلّمه منك ﴿ أَوْ يَذَكَرُ أَي يتذكّر فيتعظ بما تعلّمه من مواعظ القرآن ﴿ فَلَنَعْمَهُ ٱلذِكْرَىٰ في دينه، قالوا : وفي هذا لطف عظيم لنبيّه ﷺ ، إذ لم يخاطبه في باب العبوس فلم يقل : عبست، فلمّا جاوز العبوس عاد إلى الخطاب ﴿ أَنَّا مَنِ ٱسْتَغْنَىٰ أَي من كان عظيماً في قومه واستغنى بالمال ﴿ فَآَنَ لَمُ تَمَدَىٰ أي تتعرّض له وتقبل عليه بوجهك ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَرْئَىٰ أَي أَي أَي شيء يلزمك إن لم يسلم؟ فإنّه ليس عليك إلاّ البلاغ ﴿ وَأَمَّا مَن جَآةَكَ يَسْوَنَ أَي يعمل في الخير، يعني ابن أَم مكتوم ﴿ وَهُوَ يَعْنَىٰ الله الله يَتَوَض له وتقبل عليه بوجهك ﴿ وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَرْئَىٰ أَي أَي شيء يلزمك إن لم يسلم؟ فإنّه اليس عليك إلاّ البلاغ ﴿ وَأَمَّا مَن جَآةَكَ يَسْوَنَ أَي يعمل في الخير، يعني ابن أَم مكتوم ﴿ وَهُو يَعْنَىٰ الله الله يَتَوَعَل أَن أَن آيات القرآن تَن يَعْنَىٰ أَي يعمل في الخير، يعني ابن أَم مكتوم في وَهُو يَعْنَىٰ إلَهُ الله المواني أنه يُذَكَرُهُ في أَن آيات القرآن تذكير وموعظة للخلق ﴿ فَمَن شآءَ ذَكَرَ التنزيل أو القرآن أو الوعظ انتهى<sup>(١)</sup>.

وقال السيد تقلة في التنزيه : أمّا ظاهر الآية فغير دال على توجّهها إلى النبي عنه ، ولا فيها ما يدلّ على أنّها خطاب له ، بل هي خبر محض لم يصرّح بالمخبر عنه ، وفيها ما يدلّ عند التأملّ على أن المعنيّ بها غير النبيّ عنه ، لأنّه وصفه بالعبوس ، وليس هذا من صفات النبيّ عنه في قرآن ولا خبر مع الأعداء المباينين ، فضلاً عن المؤمنين المسترشدين ، ثمّ وصفه بأنّه يتصدّى للأغنياء ، ويتلقى عن الفقراء ، وهذا ممّا لا يصف به نبيّنا عنه من يعرفه ، فليس هذا مشبهاً لأخلاقه الواسعة وتحنّنه إلى قومه ، وتعطّفه ، وكيف يقول له عنه : فرّنا عَبَكَ أَلَا يَرَبَى في وهو ينه مبعوث للدعاء والتنبيه ؟ وكيف لا يكون ذلك عليه وكأن هذا القول إغراء بترك الحرص على إيمان قومه ؟ وقد قيل : إنّ هذه السورة نزلت في رجل من أصحاب رسول الله عنه كان منه هذا الفعل المنعوت فيها ، ونحن وإن شككنا في عين من نزلت فيه

(۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۲٦۷.

فلا ينبغي أن نشك في أنّها لم يعن بها النبيّ ﷺ ، وأيّ تنفير أبلغ من العبوس في وجوه المؤمنين، والتلهّي عنهم، والإقبال على الأغنياء الكافرين؟ وقد نزّه الله تعالى النبيّ ﷺ عمّا دون هذا في التنفير بكثير انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** بعد تسليم نزولها فيه ﷺ كان العتاب على ترك الأولى، أو المقصود منه إيذاء الكفّار وقطع أطماعهم عن موافقة النبيّ ﷺ لهم، وذمّهم على تحقير المؤمنين كما مرّ مراراً .

١ - فس: قوله: ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِ الآية فإنه كان سبب نزولها أنّ قوماً من الأنصار من بني أبيرق اخوة ثلاثة كانوا منافقين : بشير، ومبشّر، ويشر، فنقبوا على عمّ قتادة ابن النعمان وكان قتادة بدريّاً، وأخرجوا طعاماً كان أعدّه لعياله، وسيفاً ودرعاً، فشكا قتادة ذلك إلى رسول الله عظيم ، فقال: يا رسول الله إنَّ قوماً نقبوا على عمِّي وأخذوا طعاماً كان أعدَّه لعياله، ودرعاً وسيفاً وهم أهل بيت سوء، وكان معهم في الرأي رجل مؤمن يقال له : لبيد بن سهل، فقال بنو أبيرقٍ لقتادة : هذا عمل لبيد بن سهل، فبلغ ذلك لبيداً فأخذ سيفه وخرج عليهم فقال: يا بني أبيرق أترمونني بالسرق وأنتم أولى به منّي؟ وأنتم المنافقون تهجون رسول الله عظيم وتنسبونه إلى قريش، لتبيَّننَ ذلك أو لأملانَ سيفي منكم، فداروه فقالوا له : ارجع رحمك الله فإنَّك بريء من ذلك، فمشى بنو أبيرق إلى رجل من رهطهم يقال له: أسيد بن عروة، وكان منطقياً بليغاً، فمشى إلى رسول الله عظيم فقال: يا رسول الله إنَّ قتادة بن النعمان عمد إلى أهل بيت منّا أهل شرف وحسب ونسب فرماهم بالسرق، وأنّبهم بما ليس فيهم، فاغتمّ رسول الله عظيم من ذلك وجاء إليه قتادة فأقبل عليه رسول الله عظيم فقال له: عمدت إلى أهل بيت شرف وحسب ونسب فرميتهم بالسرقة؟ فعاتبه عتاباً شديداً، فاغتمّ قتادة من ذلك ورجع إلى عمَّه وقال: ليتني متَّ ولم أكلُّم رسول الله عظيمَ ، فقد كلَّمني بما كرهته، فقال عمّه: الله المستعان، فأنزل الله في ذلك على نبيّه على ذلك : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۖ إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ﴾ إلى قـوله: ﴿وَهُوَ مَعَهُمُ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ﴾ يعني الفعل، فوقع القول مقام الفعل، ثمَّ قال: ﴿ ثُمَّ يَرْمِ بِهِ بَرِيَّنَّا ﴾ لبيد بن سهل.

وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ أناساً من رهط بشير الأدنين قالوا : انطلقوا إلى رسول الله عنه نكلمه في صاحبنا ونعذّره فإنَّ صاحبنا بريء، فلمّا أنزل الله فيَسَتَحْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ ٱللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمَ إلى قوله : ﴿ وَكِيلًا ﴾ فأقبلت رهط بشير فقالوا : يا بشير استغفر الله وتب من الذنب، فقال : والذي أحلف به ما سرقها إلّا لبيد فنزلت : ﴿وَمَن يَكْسِبَ خَطِيَعَةً أَوَ إِنَمَا ثُمَّ يَرَمٍ بِهِ. بَرِيمًا فَقَدِ أَحْتَمَلَ بُهْتَنَا وَإِنْما مُعِينًا ﴾ ثم الذير الله ولحق بمكة وأنزل الله في النفر الذين أعذروا بشيراً وأنوا النبي عنه ما مرقها إلّا لبيد

(١) تنزيه الأنبياء، ص ١١٨.

عَلَيْكَ وَرَحْمَتُهُ لَمَتَمَت ظَآبِغَكَةٌ مِنْهُمْ أَن يُضِلُوكَ وَمَا يُضِلُوكَ إِلَّا أَنفُسَهُمْ وَمَا يَضُرُونَكَ مِن شَىّءً وَأَنزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ وَالْجِكْمَةَ وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُن تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا ﴾ فنزل في بشير وهو بمكة : ﴿وَمَن يُشَافِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعَدِ مَا نَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَىٰ وَيَنَبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُوَالِهِ. مَا تَوَلَى وَنُصَبِهِ. جَهَنَمَ وَسَآءَتْ مَعِيرًا ﴾<sup>(1)</sup>.

وفي تفسير النعمانيّ بإسناده الّذي يأتي في كتاب القرآن عن أمير المؤمنين ﷺ قال: إنّ قوماً من الأنصار كانوا يعرفون ببني أُبيرق، وساق الحديث نحواً ممّا رواه عليّ بن إبراهيم أوّلاً .

٣ - فسى: قوله: ﴿وَلا تَعْلَرُو ٱلَذِينَ يَدْعُونَ رَبَّهُم بِالْفَدَوْةِ وَٱلْمَثِي ﴾ الآية، فإنّه كان سبب نزولها أنّه كان بالمدينة قوم فقراء مؤمنون يسمّون أصحاب الصفّة، وكان رسول الله يشيئ أمرهم أن يكونوا في صفّة يأوون إليها، وكان رسول الله يشيئ يتعاهدهم بنفسه، وربما حمل إليهم ما يأكلون، وكانوا يختلفون إلى رسول الله يشيئ فيقربهم ويقعد معهم ويؤنسهم، وكان إذا جاء يأكلون، وكانوا يختلفون إلى رسول الله يشيئ فيقربهم ويقعد معهم ويؤنسهم، وكان إذا جاء رجل من أكلون، وكانوا يختلفون إلى رسول الله يشيئ فيقربهم ويقعد معهم ويؤنسهم، وكان إذا جاء رجل من أصحاب الصفّة قد لزق برسول الله يشيئون ويقدون من أصحابه ينكروا عليه ذلك، ويقولوا له: اطردهم عنك، فجاء يوما رجل من الأنصار إلى رسول الله يشيئ وعنده رجل من أصحاب الصفّة قد لزق برسول الله يشيئ ، وعنده رجل من أصحاب الصفّة قد لزق برسول الله يشيئون فلم يعمل فقال له رسول الله يشيئون من أصحاب الصفة قد لزق برسول الله يشيئون من أصحاب الصفّة قد لزق برسول الله يشيئون من أصحاب إلى رسول الله يشيئون بالبعد منهما، فقال له رسول الله يشيئ ، وعنده رجل من أصحاب الصفة قد لزق برسول الله يشيئون ما أصحاب الصفة قد لزق برسول الله يشيئون ، ورسول الله يحدثه، فقعد الأنصاري بالبعد منهما، فقال له رسول الله يشيئون مؤمن يتقون رَبَّهُم والماتهم للفقراء، ورسول الله يشيئون بقارد الله يشيئون مؤمن يقام ويقان موسول الله يشيئون بيمون بيتيني ألماري : المور هؤلا عنه في أموا الله : فولا تقرر كيف مواساتهم للفقراء، وكيف يخرجون ما اطود هؤلو أوا أي أيتون الغنياء بالغنى لننظر كيف مواساتهم للفقراء، وكيف يخرجون ما المون الله عليهم في أموالهم، واختبرنا الفقراء لننظر كيف مواساتهم للفقراء، وكيف يخرجون ما المور هؤل أوا أوا أي يتقرأوا أوا أيقيكم يول أوا أوا يكم مؤل أوا أيش أيتوا يوا يرا أولي يقرون أله علي مواساتهم للفقراء، وكيف مواساتهم للفقراء، وكيف يخرجون ما الموض الله عليهم في أموالهم، واختبرنا الفقراء لننظر كيف مواساتهم للفقراء، وكيف يخرجون ما الغ عنياء هو يتقولوا أوا اللهم والله يؤكون أوا يقبون يأيتين أول أوا ين أوا أول أول الله الموض الله ولهم مول الله عليهم مول الله عليهم في أوا أول يول أول المول ولهم والله يخبي مول الله والهم مالله عليهم في أوا أول يقرون المولهم والله يأول أوا يكم مول أول يول أول يأيتين أوا أول يؤل يقيكم

تفسير القمي، ج ١ ص ١٥٨.
 تفسير القمي، ج ١ ص ١٥٨.

٥٤

أوجب الرحمة لمن تاب، والدليل على ذلك قوله : ﴿ أَنَّـُمُ مَنْ عَـمِلَ مِنكُمَّ سُوَءًا بِجَهَـنَاتُو شُرَّ تَابَ مِنْ بَعَدِهِ. وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُمْ غَغُوْرٌ زَجِيمٌ ﴾ <sup>(1)</sup>.

٧ - فس: ﴿ لَا جَمَعَ لَنَهِ إِلَنهًا ءَاخَرَ فَنَقَعُدَ مَذْمُومًا تَخْذُولُا ﴾ أي في النار، وهو مخاطبة للنبي ﷺ ، والمعنى للناس، وهو مخاطبة والسبي ﷺ ، والمعنى للناس، وهو مخاطبة والسبعي ياجارة<sup>(٥)</sup>.

٨-فس: ﴿ فَنُلْقَنَ فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدَحُورًا ﴾ فالمخاطبة للنبي ٢٠ ، والمعنى للناس، قوله: ﴿ وَإِن كَادُوا لَيَغْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِى أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ لِنَفْنَرِى عَلَيْنَا غَبَرُهُ ﴾ قال: يعني أمير المؤمنين غليمًا ﴿ وَإِذَا لَاَتَحَدُوكَ خَلِيلًا ﴾ أي صديقاً لو أقمت غيره، ثم قال: ﴿ وَلَوْلَا أَن تُبَنَّنَكَ لَقَدَ كِدَتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَبْنًا قَلِيلًا إِذَا لَأَذَفْنَكَ ضِعْفَ ٱلْجَوْذِ وَضِعْفَ ٱلْمَاتِ مَ الموا إلى أن تقوم الساعة<sup>(1)</sup>.

٩ - فس: ﴿ أُوحِى إِلَيْكَ﴾ إلى قوله: ﴿ مِنَ الْمُتَسِرِينَ﴾ فهذه مخاطبة للنبي ﷺ ، والمعنى لأمته، والدعنى المعنى والدين والمعنى المعنى والديل على ذلك قوله: ﴿ بَلِ اللهَ فَأَعْبُدَ وَكُن مِن الشَّكِرِينَ﴾ وقد علم أنّ نبيّه ﷺ بالمته، والمعنى يعبده ويشكره، ولكن استعبد نبيّه ﷺ بالدعاء إليه تأديباً لأمّته.

حدَّثنا جعفر بن أحمد، عن عبد الكريم بن عبد الرحيم، عن محمّد بن علي، عن محمّد ابن الفضيل، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ قال: سالته عن قول الله لنبيّه ﷺ : ﴿ لَبِنَ

- تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٩.
   تفسير القمي، ج ١ ص ٢٥٣.
- (۳) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٩٣.
- (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٠٨.
   (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٠٨.

أَشَرَكْتَ لَيَحَبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُوْنَنَّ مِنَ ٱلْحَسِرِينَ﴾ قال: تفسيرها لئن أمرت بولاية أحد مع ولاية عليّ ظيئي» من بعدك ليحبطنّ عملك ولتكوننّ من الخاسرين<sup>(1)</sup>.

١١ – **فس: ﴿**قُلْ إِن كَانَ لِلرَّحْنَنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَّلُ ٱلْعَنِدِينَ﴾ يعني أوّل الآنفين له أن يكون له ولد<sup>(٣)</sup>.

١٢ - فس: قال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى : ﴿ثُمَّ جَعَلَنَكَ عَلَىٰ شَرِيعَةٍ مِّنَ ٱلأَمَرِ﴾ إلى قوله : ﴿لَن يُغْنُواْ عَنكَ مِنَ ٱللَّهِ شَيْنَأَ﴾ فهذا تأديب لرسول الله ﷺ والمعنى لأُمّته<sup>(٤)</sup>.

١٣ - فس: ﴿عَبَسَ وَنَوَلَةٌ ﴿ أَنْ بَتَهُ الْأَعْمَىٰ ﴿ قَالَ : نزلت في عثمان وابن أُمّ مكتوم، وكان ابن أُمّ مكتوم مؤذن رسول الله بي وعنده وكان ابن أُمّ مكتوم مؤذن رسول الله بي وعنده أصحابه وعثمان عنده، فقدّمه رسول الله بي على عثمان، فعبس عثمان وجهه وتولّى عنه، أصحابه وعثمان عنده، فقدّمه رسول الله بي على عثمان، فعبس عثمان وجهه وتولّى عنه، فأنزل الله : ﴿ عَبَسَ وَنَوَلَةٌ ﴾ يعني عثمان ﴿ أَن بَتَهُ الْأَعْمَىٰ ﴿ وَمَا يُدْرِبُكَ لَعَلَمُ بَرْكَ ﴿ عَبَسَ عثمان وجهه وتولّى عنه، فأنزل الله : ﴿ عَبَسَ وَنَوَلَةٌ ﴾ يعني عثمان ﴿ أَن بَتَهُ الأَعْمَىٰ ﴿ وَمَا يُدْرِبُكَ لَعَلَمُ بَرْكَ ﴿ عَبَ عَمَان مَان وقَان الله الله عنه عثمان وقال الله : ﴿ عَبَسَ وَنَوَلَةٌ ﴾ يعني عثمان ﴿ أَن بَتَهُ الْأَعْمَىٰ ﴿ وَمَا يُدْرِبُكَ لَعَلَمُ بَرْكَ ﴿ عَبَ عَمان فَان أَن عَنه، فالموا الله : ﴿ عَبَسَ وَنَوَلَةٌ ﴾ يعني عثمان ﴿ أَن بَتَهُ الْأَعْمَىٰ ﴾ وآما يُدْرِبُكَ لَعَلَمُ بَرْكَ ﴿ عَبَ عَمان فالله الله الله الله الله إلى وقال الله : ﴿ عَبَسَ وَنُولَةٌ ﴾ يعني عثمان ﴿ أَن بَتَهُ الْأَعْمَىٰ ﴾ وآما يُدْرِبُكَ لَعَلَمُ بَرَقُ أَنْ أَن يكون طاهراً أَزكى ﴿ أَنَ يَذَكَمُ فَلَ عَنهمان وأَن يَذْوَلُهُ عال الله : ﴿ فَنَنَعَمَهُ الذِكْرَى فَالهُ عَنْ عَامان فَقَال : ﴿ أَمَا مَنَ أَمَا مَنْهُ أَنَهُ عَمَان فَقَال : ﴿ أَمَا مَنَ أَمَا مَنْ أَمَ عَنّهُ مَان أَن عَمَان فَقَال : ﴿ أَمَا مَن بَاتَعَنَىٰ إِن أَمَ عَنهان أَمَ مَن عَنه أَمَا مَن بَاتُن فَقال : وأَمَا مَن بَاتَعَنْ فَي عَنْ عَنه أَن أَن عَنه مَن أَنَ عَنه أَنْ عَنْ أَن عَنهُ أَنّهُ عَنْ عَنْ أَن عَنْ أَنْ عَنه أَنْ عَنه أَنْ عَنْ أَن عَنه أَسَ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَنه أَنّ مَ بَنَهُ الْعَن إِلَى فَعَنْ عَنهُ إِنهُمُ عَنْ عَنْ أَنْ عَنه أَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ فَا مَا مَان أَمْ مَان أَنْ عَنْ أَنْ عَنه أَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنه أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَن مَنْ عَنْ عَنْ أَنْ مَا مَانُهُ إِنّا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ مَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَنْ عَنْ أَعَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ أَنْ عُ أَنْ عَ

١٤ - فس: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن زَسُولٍ وَلَا نَبِي إلى قوله: ﴿ وَٱللَّهُ عَلِيمُ حَكِيمُ ﴾ فإنّ

- (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۵۸.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٩.
- (1) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۲۲.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٣.
- (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٨.

العامّة رووا أنَّ رسول الله ﷺ كان في الصلاة فقرأ سورة النجم في المسجد الحرام وقريش يستمعون لقراءته، فلمّا انتهى إلى هذه الآية : ﴿أَفَرَمَيْتُمُ اللَّنَ وَآلَمُزَّى ﴾ وَمَنَوْةَ النَّالِنَةَ ٱلأَخْرَى ﴾ أجرى إبليس على لسانه فإنّها الغرانيق العلى وإنَّ شفاعتهنَّ لترتجى، ففرحت قريش وسجدوا، وكان في القوم الوليد بن المغيرة المخزوميّ وهو شيخ كبير فأخذ كفاً من حصى فسجد عليه وهو قاعد، وقالت قريش : قد أقرَّ محمّد بشفاعة اللآت والعزّى، قال في أنولاً جبرئيل ﷺ فقال له : قرأت ما لم أُنزل عليك، وأنزل عليه ﴿وَمَا أَرْسَلَنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَسُولِ وَلَا نَبِيَ إِلَا آَنَ الشَّيْطَنُ ﴾.

**بيان:** قال في النهاية : الغرانيق ههنا : الأصنام، وهي في الأصل الذكور من طير الماء، واحدها غرنوق وغرنيق سمّي به لبياضه، وقيل : هو الكركتي، والغرنوق أيضاً : الشابّ الناعم الأبيض، وكانوا يزعمون أنّ الأصنام تقرّبهم من الله تعالى وتشفع لهم، فشبّهت بالطيور الّتي تعلو في السماء وترتفع، قوله : يعني إلى الإمام المستقيم، كذا فيما عندنا من النسخ، ولعلّ فيه سقطاً والظاهر أنّه تفسير لقوله : في ألى الإمام المستقيم، كذا فيما عندنا من النسخ، ولعلّ بالصراط المستقيم الإمام المستقيم، ويحتمل أن يكون تفسيراً في أله المراد أي قسا قلوبهم عن الموام المستقيم وقبول أن يكون تفسيراً في أله المراد

(۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ٦٠.

المسلمون والمشركون معاً، إن صحّ هذا الخبر فمحمول على أنّه كان يتلو القرآن فلمّا بلغ إلى هذا الموضع قال بعض المشركين ذلك، فألقى في تلاوته، فأضافه الله إلى الشيطان، لأنّه إنّما حصل بإغراثه ووسوسته وهو الصحيح لأنّ المفسّرين رووا في قوله: ﴿وَمَا كَانَ صَكَلَّهُمْ عِندَ ٱلْبَيَّتِ إِلَّا مُكَانَهُ وَمَوسته وهو الصحيح لأنّ المفسّرين رووا في قوله: ﴿وَمَا كَانَ صَكَلَّهُمْ عِندَ ٱلْبَيَّتِ إِلَّا مُكَانَهُ وَكَانَ النبيّ عَنْ في المسجد الحرام فقام رجلان من عبد الدار عن يمينه يصفران، ورجلان عن يساره يصفقان بأيديهما فيخلطان عليه صلاته، فقتلهم الله جميعاً ببدر قوله: ﴿فَذُوقُوا ٱلْمَذَابَ ووروي في قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا فِي قَالَ رؤساؤهم من قريش لأتباعهم لمّا عجزوا عن معارضة القرآن: ﴿لَا تَسْمَعُوا لِمَنَا الْفُرَانِ وَالْفَوَا فِيهِ في عارضوه

١٦ – ع: ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم ابن عمير رفعه إلى أحدهما عظيمة في قول الله كَبَرَيَنِة للنبيّه عظيمَة : فَنَهَا كُنْتَ فِي شَكِّ مِمَّآ أَنزَلْنَآ إِلَيْكَ نَسْئَلِ ٱلَّذِيرَـــ يَقْرَمُونَ ٱلْحَكِتَبَ مِن قَبْلِكُ ﴾ قال : قال رسول الله عظيم: ! لا شكّ ولا أشكَ<sup>(٢)</sup>.

١٧ - ع: المظفّر العلوي، عن ابن العياشي، عن ابيه، عن علي بن عبد الله، عن بكر بن صالح، عنَّ أبي الخير، عن محمَّد بن حسان، عن محمَّد بن عيسي، عن محمَّد بن إسماعيل الداري، عن محمّد بن سعيد الأذخري، وكان ممّن يصحب موسى بن محمّد بن الرضا عَلِيَهُمْ أنَّ موسى أخبره أنَّ يحيى بن أكثم كتب إليه يسأله عن مسائل؛ فيها: وأخبرني عنٍ قول الله بَجَرَيْظٌ : ﴿إِنَّا كُنْتَ فِي شَلَقٍ مِتَمَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَمُونَ ٱلْكِنَبَ مِن قَبْلِكُ ﴾ من المخاطب بالآية فإن كان المخاطب به النبي ﷺ أليس قد شكَّ فيما أنزل الله بَجَرَيَ إليه، وإن كان المخاطب به غيره فعلى غيره إذاً أُنْزل الكتاب؟ قال موسى : فسألت أخي على بن محمّد ﷺ عن ذلك، قال أمّا قوله ﴿لَانَ كُنْتَ فِي شَكِ مِتَمَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْكِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُ ﴾ فإن المخاطب بذلك رسول الله ﷺ، ولم يكن في شكّ ممّا أنزل الله ليَجَزِّجُكِ ، ولكن قالت الجهلة : كيف لا يبعث إلينا نبياً من الملائكة؟ إنَّه لم يفرق بينه وبين غيره في الاستغناء عن المأكل والمشرب والمشي في الأسواق، فأوحى الله عَرَيَّةٍ إلى نبيه ﷺ ﴿ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكَ ﴾ بمحضر مِن الجهلة، هل بعث الله رسولاً قبلك إلاَّ وهو يأكل الطعام ويمشى في الأسواق؟ ولك بهم أسوة، وإنَّما قال: ﴿يَهْلِنَ كُنتَ فِي شَكِ ﴾ ولم يكن، ولكن لينصفهم كما قال له ﷺ : ﴿فَقُلْ تَمَاتُوْا نَدْعُ أَبْنَآءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَلِيَآءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنفُسَنَا وَأَنفُسَكُمْ ثُمَّ نَـبْتَهِمْ فَخَجَعَكَ لَعْنَتَ اللَّهِ عَلَى ٱلْكَذِبِينَ ﴾ ولو قال: تعالوا نبتهل فنجعل لعنة الله عليكم لم يكونوا يجيبون للمباهلة، وقد عرف أنَّ نبيَّه ﷺ مؤدٍّ عنه رسالته وما هو من الكاذبين، وكذلك عرف النبي بي أنَّه صادق فيما يقول، ولكن أحبَّ أن ينصف من نفسه<sup>(۳)</sup>.

(۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۷۸. (۲) – (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۵٦ باب ۱۰۷ ح ۲ و۰۱.

ف: مرسلاً مثله<sup>(۱)</sup>.

**شي؛** عن محمّد بن سعيد مثله<sup>(۲)</sup>.

١٨ - شيء عن عبد الصمد بن بشير، عن أبي عبد الله ظليظ في قول الله : ﴿ فَإِن كُنتَ فِى شَكِ مِمَا أَنزَلْنَا إَلَيْكَ فَسَنَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُ فَال: لَمَا أُسري بالنبي ظفرغ ففرغ من مناجاة ربه رُد إلى البيت المعمور وهو بيت في السماء الرابعة بحداء الكعبة، فجمع الله من مناجاة ربه رُد إلى البيت المعمور وهو بيت في السماء الرابعة بحداء الكعبة، فجمع الله النبيين والرسل والملائكة، وأمر جبرئيل فاذن وأقام وتقدّم بهم فصلى، فلم أسري بالنبي فلم فقرغ أنتي قلب من مناجاة ربه رُد إلى البيت المعمور وهو بيت في السماء الرابعة بحداء الكعبة، فجمع الله من مناجاة ربه رُد إلى البيت المعمور وهو بيت في السماء الرابعة بحداء الكعبة، فجمع الله النبيس والنبيتين والرسل والملائكة، وأمر جبرئيل فاذن وأقام وتقدّم بهم فصلى، فلما فرغ التفت إليه فقال: ﴿ فَسَنَلِ ٱلَذِينَ يَقْرَعُونَ النبيس مناجاة الكعبة، وأمر جبرئيل فاذن وأقام وتقدّم بهم فصلى، فلما فرغ التفت إليه فقال: ﴿ فَسَنَلِ ٱلَذِينَ يَقْرَعُونَ ٱلْحَكْتُ مِن قَبْلِكُ لَهُ الله معمور وهو بيت في السماء الرابعة بحداء الكعبة، فجمع الله النبيس والرسل والملائكة، وأمر جبرئيل فاذن وأقام وتقدّم بهم فصلى، فلما فرغ التفت إليه فقال : ﴿ فَسَنَلِ ٱلَذِينَ يَقْرَعُونَ ٱلْحَكْتُ مِن قَبْلِكُ إلى قوله : ﴿ مِنَ ٱلْمُهْتَذِينَ مَالَهُ والله الله في أَنْ والما والما والما أُون ٱلْحَكْتُ مِن قَبْلِكُ إلى قوله : ﴿ مِنَ ٱلْمُعْتَذِينَ إلله فوله الله الله أُون ٱلْمُونَ إلى أُون أُنْ أُول أُنْ أَلَه مُنْذِينَ إلى أَنْ أُنْهُ أُول أُنْ أُنْ أُنْ أُنْكُ أَمْ أُنْهُ أُول أُنْهُ أُول أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُول أُنْ أُنْ أُنْ أَلُهُ أُول أُنْ أُنْ أُنْهُ أُول أُنْ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُول أُنْهُ أُول أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنُ

19 - فس: محمّد بن جعفر، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن النعمان عن عليّ بن أيّوب، عن عمر بن يزيد بيّاع السابريّ قال: قلت لأبي عبد الله ظيئية قول الله في كتابه: ﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ أَلَمُ مَا نَقَدَمَ مِن دَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾ قال: ما كان له ذنب ولا هم بذنب، ولكن الله في كتابه في كتابه في كتابه أولا هم بذنب، ولكن الله عمر بن يولا الله في كتابه عمله ذنوب شيعته ثمّ غفرها له<sup>(3)</sup>.

• ٢ - ٤، تعيم القرشي، عن أبيه، عن حمدان بن سليمان، عن عليّ بن محمّد بن الجهم قال: سأل المأمون الرضا عليه عن قول الله بترقيل : ﴿ لِنَعْبَرُ لَكَ أَمَّهُ مَا تَقَدَّمُ مِن دَنْكَ وَمَا تَأَخَرُ ﴾ قال الرضا عليه : لم يكن أحد عند مشركي أهل مكة أعظم ذنباً من رسول الله يتربي ، لائهم كانوا يعبدون من دون الله ثلاثانة وستين صنماً، فلما جاءهم بالدعوة إلى كلمة الإخلاص كبر ذلك عليهم وعظم، وقالوا : ﴿ أَجْمَلَ الأَدُمَةُ إَلَىهَا وَحِمَّاً إِنَّا مَعْتَ عَبْدًا مَن رسول الله يتربي ، لائهم من منوا يعبدون من دون الله ثلاثمائة وستين صنماً، فلما جاءهم بالدعوة إلى كلمة الإخلاص كنبر ذلك عليهم وعظم، وقالوا : ﴿ أَجْمَلَ الأَدُمَةَ إِلَىهَا وَحِمًا إِنَّا مَنْ مَنْا لَنُوبَةً عُبَابُ (نَ وَالطُلَقَ اللَّذَي عَبْمَ أَنَ كَبَر ذلك عليهم وعظم، وقالوا : ﴿ أَجْمَلَ الأَدُمَةُ إِلَىهَ وَحِمًا إِنَّا لَكُونَهُ عُبَابُ (نَ وَالطُلَقَ اللَّذَي عَبْمَ أَنَ المَنُو وَحَمَّا على واللَّهُ عَلَى مَنْهُ أَنَ كَنَا لَنُوبَ عُبَابَ فَي وَالطُلَقَ اللَّذُوبَ عُبَابُ أَن وَالطُلَقَ اللَّذُي عَبْهُ إِنَى المَنْ والمَعْرولُ عَلَى اللَهُ مَعْنَ عَبْدًا مَعْنَ عَبْنا فَ الْمِلْعَ الْعَمْدَةِ إِنَّ مَنْتَ لَنْهُ أَنْ عَلَى المَ وقاله الله على الما محمد في محمد إلى محمد : ﴿ إِنَا مَعْمَا إِلَى الْحَوْلَى فَلْمَا فَتِعَ الله عَنْ عَلَى محمد عنه محمد في مكة قال له يا محمد : ﴿ إِنَا مَعْنَا إِلَى توحيد فَلما فَتِح الله مَنْ مَا تَعْدَمُ مِنْ مَا مَعْنَ مَعْلَ على محمد : ﴿ قَا مَعْنَ عَلَى محمد : إلَنَ عَنْدَمَ فَقَلَ الله على أَنْ عَلَى على محمد : ﴿ قَا مَعْنَ على أَنْهُ مَا تَعْدَمُ فِي ما محمد : فَنْ مَا مَعْنَ على على على على محمد : فَنْ عَنْ عَلَى أَعْمَا عَنْ عَلَى محملاً على محمد : فَا عَمْنَ ما على عمد معن محمد ، محمد على إلى محمد على إذا ما معن معام من محمد في فا عام محمد : فَنْ أَنْمُ مَا عَلَى عمل مع عمد على إذى الله عنه محمد : فَا عَنْ عَمْ مَ على عمل مع عمد عمل عمد عمد عمد على أنه من مع محمد : فَنْ عَنْمَ ما عمل محمد على إنها الحسن ، فأخبرني عن قول الله يتحم في ذلك في معمور أو عنه عمل مع مع ما عمام الله عمد عمى إذى الموضا على في ما عمم الما على معمد عما الله عنه من عمم الما على فا معن معن معمم الما عنه عنه ما ما عنه ما ما على مع مع ما عمم الما ا

۲۱ – فر: جعفر بن محمّد بن بشرويه القطّان، عن محمّد بن إبراهيم الرازيّ، عن ابن

- (١) تحف العقول، ص ٣٥٣.
- (٢) (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٣٧ ح ٤٢ و٤٣ من سورة يونس.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٩٠. (٥) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٨٠ ياب ١٥ ح ١.

مسكان، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله، عن أمير المؤمنين عليّ ﷺ قال: لمّا نزلت على رسول الله ﷺ ﴿لِيَغَفِرَ لَكَ اللهُ مَا نَقَدَمَ مِن ذَلْكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾ قال: يا جبرتيل ما الذنب الماضي؟ وما الذنب الباقي؟ قال جبرتيل: ليس لك ذنب يغفرها لك<sup>(1)</sup>.

**بیان:** لعلّ المعنی أنّه لیس المراد ذنبك إذ لیس لك ذنب، بل ذنوب أمّتك، أو نسبتهم إلیك بالذنب، أو غیر ذلك مما مرّ .

**أقول:** قد مضت دلائل عصمته في كتاب أحوال الأنبياء عليها وسيأتي في كتاب الإمامة، وسائرُ أبواب هذا المجلّد مشحونٌ بالأخبار والآيات الدّالة عليها، والأمر أوضح من أن يحتاج إلى البيان، فلذا اكتفينا في هذا الباب بتأويل بعض ما يوهم خلاف ذلك والله المستعان.

**تذنيب؛** قال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في التنزيه فإن قيل: ما معنى قوله تعالى: ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ ﴾ قلنا: في معنى هذه الآية أجوبة:

أوّلها : أنّه أراد وجدك ضالًا عن النبوّة فهداك إليها ، أو عن شريعة الإسلام الّتي نزلت عليه وأمر بتبليغها إلى الخلق ، وبإرشاده ﷺ إلى ما ذكرناه أعظم النعمة عليه ، فالكلام في الآية خارج مخرج الامتنان والتذكير بالنعم .

وثانيها : أن يكون أراد الضلال عن المعيشة، وطريق التكسّب، يقال للرجل الّذي لا يهتدي طريق معيشته ووجه مكسبه : هو ضالّ لا يدري ما يصنع، ولا أين يذهب فامتنّ الله عليه بأن رزقه وأغناه وكفاه.

وثالثها : وجدك ضالاً بين مكّة والمدينة عند الهجرة فهداك وسلّمك من أعدائك، وهذا الوجه قريب لولا أنّ السورة مكّيّة، إلّا أن يحمل على أن المراد سيجدك على مذهب القرب في حمل الماضي على المستقبل.

ورابعها : وجدك مضلولاً عنك في قوم لا يعرفون حقّك فهداهم إلى معرفتك، يقال : فلان ضال في قومه وبين أهله إذا كان مضلولاً عنه .

وخامسها : أنّه روي في قراءة هذه الآية الرفع : «ألم يجدك يتيمٌ فأوى ووجدك ضالً فهدى» على أنّ اليتيم وجده، وكذا الضال، وهذا الوجه ضعيف لأنّ القراءة غير معروفة، لأنّ الكلام يفسد أكثر معانيه.

فإن قيل: ما معنى فؤوَوَضَعْنَا عَنكَ وِزْرَكَ ﴾ قلنا : أمّا الوزر في أصل اللغة فهو الثقل، وإنّما سمّيت الذنوب بأنّها أوزار لأنّها يثقل كاسبها وحاملها، وإذا كان أصل الوزر ما ذكرناه فكل شيء أثقل الانسان وغمّه وكدّه وجهده جاز أن يسمّى وزراً، تشبيهاً بالوزر الّذي هو الثقل الحقيقيّ، وليس يمتنع أن يكون الوزر في الآية إنّما أراد به غمّه وهمّه عنه بما كان عليه قومه من الشرك بأنّه كان هو وأصحابه بينهم مستضعفاً مقهوراً مغموراً، فكلّ ذلك ممّا يتعب الفكر ويكدّ النفس، فلمّا أن أعلى الله كلمته ونشر دعوته وبسط يده خاطبه بهذا الخطاب تذكيراً له بموقع النعمة عليه ليقابله بالشكر والثناء والحمد، ويقوّي هذا التأويل قوله تعالى : ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ يَؤْلُكُ وقوله بَيْرَيَن فَهُ ٱلْمُتَرِ بُتَرًا والعسر بالشدائد والغموم أشبه، وكذلك اليسر بتفريج الكرب وإزالة الهموم والغموم أشبه.

فإن قيل: هذا التأويل يبطله أنَّ هذه السورة مكّيّة نزلت على النبيّ ﷺ وهو في الحال الّذي ذكرتم أنّها كانت تغمّه من ضعف الكلمة وشدّة الخوف من الأعداء.

قلنا عن هذا السؤال جوابين: أحدهما: أنّه تعالى لمّا بشّره بأنه يعلّي دينه على الدين كلّه ويظهره عليه ويشفي من أعدائه غيظه وغيظ المؤمنين به كان بذلك واضعاً عنه ثقل غمّه بما كان يلحقه من قومه، ومطيباً لنفسه، ومبدّلاً عسره يسراً، لأنّه يثق بأنّ وعد الله تعالى حقّ لا يخلف، فامتنّ الله عليه بنعمة سبقت الامتنان وتقدّمته.

والوجه الآخر : أن يكون اللفظ وإن كان ظاهره للماضي فالمراد به الاستقبال، ولهذا نظائر كثيرة في القرآن والاستعمال، قال الله تعالى : ﴿وَنَادَىٰٓ أَصْحَبُ ٱلنَّارِ أَصْحَبَ ٱلجُنَّةِ﴾ وقال تعالى : ﴿وَنَادَوْا بَمَكِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُّكُ ﴾ إلى غير ذلك ممّا شهرته تغنى عن ذكره<sup>(1)</sup>.

**تذييل:** قال المحقّق الطوسيّ قدّس الله روحه في التجريد: •ولا تنافي العصمة القدرة».

وقال العلّامة نوّر الله ضريحه في شرحه: اختلف القائلون بالعصمة في أنّ المعصوم هل يتمكّن من فعل المعصية أم لا، فذهب قوم منهم إلى عدم تمكّنه من ذلك، وذهب آخرون إلى تمكّنه منها، أمّا الأوّلون فمنهم من قال: إنّ المعصوم مختصّ في بدنه أو نفسه بخاصيّة تقتضي امتناع إقدامه على المعصية، ومنهم من قال: إنّ العصمة هي القدرة على الطاعة، وعدم القدرة على المعصية، وهو قول أبي الحسين البصريّ، وأمّا الآخرون الّذين لم يسلبوا القدرة فمنهم من فسّرها بأنّه الأمر الذي يفعله الله تعالى بالعبد من الألطاف المقرّبة إلى ومنهم من فسّرها بأنّه الأمر الذي يفعله الله تعالى بالعبد من الألطاف المقرّبة إلى ومنهم من فسّرها بأنّه الا يقدم على المعصية بشرط أن لا ينتهي ذلك الأمر إلى الإلجاء، العصمة لطف يفعله الله لصاحبها، لا يكون له معه داع إلى ترك الطاعات، وارتكاب العصمة لطف يفعله الله لصاحبها، لا يكون له معه داع إلى ترك الطاعات، وارتكاب المعصية، وأسباب هذا اللطف أمور أربعة:

أحدها : أن يكون لنفسه أو لبدنه خاصيّة تقتضي ملكة مانعة من الفجور، وهذه الملكة مغايرة للفعل.

(١) تنزيه الأنبياء، ص ١٠٥–١١٥.

الثاني: أن يحصل له علم بمثالب المعاصي ومناقب الطاعات. الثالث: تأكيد هذه العلوم بتتابع الوحي أو الالهام من الله تعالى. الرابع، مؤاخذته على ترك الأولى بحيث يعلم أنّه لا يترك مهملاً، بل يضيق عليه الأمر في غير الواجب من الأمور الحسنة، فإذا اجتمعت هذه الأمور كان الإنسان معصوماً، والمصنّف تقليه اختار المذهب الثاني، وهو أنّ العصمة لا تنافي القدرة، بل المعصوم قادر على فعل المعصية، وإلاً لما استحقّ المدح على ترك المعصية ولا الثواب، ولبطل الثواب والعقاب في حقّه، فكان خارجاً عن التكليف، وذلك باطل بالإجماع وبالنقل في قوله تعالى :

وقال السيد المرتضى تلكيه في كتاب الغرر والدرر : ما حقيقة العصمة التي يعتقد وجوبها للأنبياء والأئمة عليكي ؟ وهل هي معنى يضطر إلى الطاعة، ويمتنع من المعصية، أو معنى يضام الاختيار؟ فإن كان معنى يضطر إلى الطاعة ويمتنع من المعصية فكيف يجوز الحمد والذم لفاعلهما؟ وإن كان معنى يضام الاختيار فاذكروه ودلوا على صحة مطابقته له ووجوب اختصاص المذكورين به دون من سواهم، فقد قال بعض المعتزلة : إنّ الله تعالى عصم أنبياءه بالشهادة لهم بالاستعصام، كما ضلّل قوماً بنفس الشهادة، فإن يكن ذلك هو المعتمد أنعم بذكره ودلّ على صحته وبطلان ما عساه فعله من الطعن عليه، وإن يكن ذلك هو المعتمد أنعم وصحة الوجه المعتمد فيه دون ما سواه.

الجواب : اعلم أنّ العصمة هي اللطف الّذي يفعله الله تعالى ، فيختار العبد عنده الامتناع من فعل القبيح ، فيقال على هذا : إنّ الله عصمه بأن فعل له ما اختار عنده العدول عن القبيح ، ويقال : إنّ العبد معصوم ، لأنّه اختار عند هذا الداعي الّذي فعل له الامتناع من القبيح ، وأصل العصمة في موضوع اللغة : المنع ، يقال : عصمت فلاناً من السوء : إذا منعت من حلوله به ، غير أنّ المتكلّمين أجروا هذه اللفظة على من امتنع باختياره عند اللطف الّذي يفعله الله تعالى به ، لأنّه إذا فعل به ما يعلم أنّه يمتنع عنده من فعل القبيح ، فأجروا عليه لفظة المائع قهراً وقسراً ، وأهل اللغة يتعارفون ذلك أيضاً ويستعملونه ، لأنّهم يقولون فيمن أشار على غيره برأي فقبله منه مختاراً واحتمى بذلك من ضرر يلحقه وسوء يناله : إنّه حماه من ذلك الضرر ومنعه وعصمه منه ، وإن كان ذلك على سبيل الاختيار .

فان قيل: أفتقولون فيمن لطف له بما اختار عنده الامتناع من فعل واحد قبيح: إنّه معصوم؟ قلنا: نقول ذلك مضافاً ولا نطلقه، فنقول: إنّه معصوم من كذا، ولا نطلق فيوهم أنّه معصوم من جميع القبائح، ونطلق في الأنبياء والأئمّة ﷺ العصمة بلا تقييد، لأنّهم لا يفعلون شيئاً من القبائح بخلاف ما تقوله المعتزلة من نفي الكبائر عنهم دون الصغائر. فإن قيل : فإذا كان تفسير العصمة ما ذكرتم فألا عصم الله جميع المكلّفين وفعل بهم ما يختارون عنده الامتناع من القبائح؟ .

قلنا : كلّ من علم الله أنّ له لطفاً يختار عنده الامتناع من القبائع فإنّه لا بدّ أن يفعل به وإن لم يكن نبياً ولا إماماً، لأنّ التكليف يقتضي فعل اللطف على ما دلّ عليه في مواضع كثيرة، غير أنّه يكون في المكلّفين من ليس في المعلوم أنّ شيئاً متى فعل اختار عنده الامتناع من القبيح، فيكون هذا المكلّف لا عصمة له في المعلوم ولا لطف، وتكليف من لا لطف له يحسن ولا يقبح، وإنّما القبيح منع اللطف فيمن له لطف مع ثبوت التكليف، فأمّا قول بعضهم : إنّ العصمة هي الشهادة من الله تعالى بالاستعصام فباطلّ، لأنّ الشهادة لا تجعل الشيء على ما هو به، وإنّما تتعلّق به على ما هو عليه، لأنّ الشهادة هي الخبر، والخبر عن كون الشيء على ما هو به، وإنّما تتعلّق به على ما هو عليه، لأنّ الشهادة مي الخبر، والخبر عن معصوم أو معتصم ونوضح عن معنى ذلك، ثمّ تكون الشهادة من بعد مطابقة لهذا العلم، وهذا بمنزلة من سأل عن حدّ المتحرّك فقال : هو الشهادة من بعد مطابقة لهذا العلم، وهذا بمنزلة من سأل عن حدّ المتحرّك فقال : هو الشهادة بأنّه متحرّك، أو المعلوم أنه على وهذا بمنزلة من سأل عن حدّ المتحرّك فقال : هو الشهادة بأنّه متحرّك، أو المعلوم أنه على هذه الصفة، وفي هذا البيان كفاية لمن تأمّله. انتهى

وقال الصدوق تقليم في رسالة العقائد: اعتقادنا في الأنبياء والرسل والملائكة والأئمة صلوات الله عليهم أجمعين أنّهم معصومون مطقرون من كلّ دنس، وأنّهم لا يذنبون ذنباً صغيراً ولا كبيراً، ولا يعصون الله ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون، ومن نفى العصمة عنهم في شيء من أحوالهم فقد جهلهم، واعتقادنا فيهم أنّهم موصوفون بالكمال والعلم من أوائل أمورهم إلى أواخرها، لا يوصفون في شيء من أحوالهم بنقص ولا جهل.

وقال الشيخ المفيد رفع الله درجته في شرح هذا الكلام: العصمة من الله لحججه هي التوفيق واللطف، والاعتصام من الحجج بهما عن الذنوب والغلط في دين الله، والعصمة تفضّل من الله تعالى على من علم أنه يتمسّك بعصمته، والاعتصام فعل المعتصم، وليست العصمة مانعة من القدرة على القبيح، ولا مضطرة للمعصوم إلى الحسن، ولا ملجئة له إليه، بل هي الشيء الذي يعلم الله تعالى أنه إذا فعله بعبد من عبيده لم يؤثّر معه معصية له، وليس كلّ الخلق يعلم هذا من حاله، بل المعلوم منهم ذلك هم الصفوة والأخيار، قال الله تعالى : فرانً وقال : فوايتميم عندان الله تعالى أنه إذا فعله بعبد من عبيده لم يؤثّر معه معصية له، وليس كلّ معصومون في حال من حاله، بل المعلوم منهم ذلك هم الصفوة والأخيار، قال الله تعالى : فرانً وقال : فوايتمُمْ عِندَنَا لَبِنَ ٱلْمُسْطَنَيْنَ ٱلأُخْبَارِ والأنبياء والأثمة صلوات الله عليهم من بعدهم معصومون في حال نبوتهم وإمامتهم من الكبائر والصغائر كلها، والعقل يجوّز عليهم ترك مندوب إليه على غير التعمّد للتقصير والعصيان، ولا يجوّز عليهم ترك مغرض، إلا أن نبيّنا على والأثمة صلوات الله عليهم من بعده كانوا سالمين من توك المنوض إلى أن نبيّنا على والأثمة ملوات الله عليهم من بعده كانوا سالمين من توك المندوب والمفترض مندوب إليه على غير التعمّد للتقصير والعصيان، ولا يجوّز عليهم ترك مفترض الآ أن مندوب إليه على غير التعمّد للتقصير والعصيان ولي يجوّز عليهم ترك مفترض الآ أن مندوب إليه على غير التعمّد للتقصير والعصيان ولا يحوز عليهم ترك مفترض الآ أن رسول الله يشيمي والأنمة من ذرّيته عليمي كانوا حججاً لله تعالى منذ أكمل عقولهم إلى أن قبضهم، ولم يكن لهم قبل أحوال التكليف أحوال نقص وجهل وأنّهم يجرون مجرى عيسى ويحيى بيني في حصول الكمال لهم مع صغر السنّ وقبل بلوغ الحلم، وهذا أمر تجوّزه العقول ولا تنكره، وليس إلى تكذيب الأخبار سبيل، والوجه أن نقطع على كمالهم علي في العلم والعصمة في أحوال النبوّة والإمامة، ونتوقّف في ما قبل ذلك وهل كانت أحوال نبوّة وإمامة أم لا، ونقطع على أنّ العصمة لازمة لهم منذ أكمل الله عقولهم إلى أن قبضهم انتهى<sup>(1)</sup>. وسيأتي مزيد توضيح لتلك المقاصد في كتاب الإمامة إن شاء الله تعالى .

## ١٦ – باب سهوه ونومه ﷺ عن الصلاة

**الآيات: الأنعام: ٦٦؛ ﴿**وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي مَايَنِيْنَا فَأَعْرِضْ عَنَّهُمْ حَتَّى يَخُوضُواْ فِي حَدِيثٍ غَيْرِةٍ وَإِمَّا يُنسِيَنَكَ ٱلشَّيْطَنُ فَلَا نَتْعُدْ بَعْدَ ٱلذِّصَرَىٰ مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلظَّلِمِينَ﴾ (٦٨).

الكهف: ١٨٨): ﴿وَاذَكُر زَبَّكَ إِذَا نَسِيتٌ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِمَنِ رَبِّي لِأَفْرَبَ مِنْ هَلاَ رَشَدًا﴾. الاعلى: ١٨٧١: ﴿سَنُفْرِئُكَ فَلَا تَسَى ﴾ إِلَا مَا شَآَة ٱللَّهُ ﴾.

تفسير: قال الطبرسيّ يَ<sub>ظَلَمْهِ</sub>: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي مَايَنِيْنَا﴾ قيل: الخطاب له والمراد غيره، ومعنى ﴿يَخُوضُونَ ﴾ يكذَّبون بآياتنا وديننا، والخوض : التخليط في المفاوضة على سبيل العبث واللعب، وترك التفهم والتبيّن ﴿فَأَعْرِضْ عَنَّهُمْ ﴾ أي فاتركهم ولا تجالسهم ﴿حَقَّ يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِوةٍ ﴾ أي يدخلوا في حديث غير الاستهزاء بالقرآن ﴿وَإِمَّا يُنسِيَنَّكَ ٱلشَّيطنُ ﴾ أي وإن أنساك الشيطان نهينا إيّاك عن الجلوس معهم ﴿فَلَا نَقَعُدَ بَعْدَ الذِّكْرَىٰ﴾ أي بعد ذكرك نهينا وما يجب عليك من الإعراض ﴿مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلْظَلِمِينَ﴾ يعني في مجالس الكفَّار والفسّاق الَّذين يظهرون التكذيب بالقرآن والآيات والاستهزاء بذلك، قال الجبائيّ: وفي هذه الآية دلالة على بطلان قول الإماميّة في جواز التقيّة على الأنبياء والأئمّة، وأنَّ النسيّان لا يجوز على الأنبياء، وهذا القول غير صحيح ولا مستقيم، لأنَّ الإماميَّة إنَّما تجوَّز التقيَّة على الإمام فيما يكون عليه دلالة قاطعة توصل إلى العلم ويكون المكلِّف مزاح العلَّة في تكليفه ذلك، فأمَّا ما لا يعرف إلَّا بقول الإمام من الأحكام ولا يكون على ذلك دليل إلَّا من جهته فلا يجوز عليه التقيَّة فيه، وهذا كما إذا تقدَّم من النبيَّ عَنْشَهُ بيان في شيء من أحكام الشريعة، فإنَّه يجوز منه أن لا يبيِّن في حال أخرى لأمته ذلك الشيء إذا اقتضته المصلحة، وأمَّا النسيان والسهو فلم يجوّزوهما عليهم فيما يؤدّونه عن الله تعالى، فأمّا ما سواه فقد جوّزوا عليهم أن ينسوه أو يسهوا عنه ما لم يؤدَّ ذلك إلى إخلال بالعقل، وكيف لا يكون كذلك وقد جوَّزوا عليهم النوم والإغماء وهما من قبيل السهو، فهذا ظنَّ منه فاسد، وبعض الظنَّ إثم انتهى كلامه عليه (٢).

(1) تصحيح الاعتقاد، ص ١٠٦.
 (٢) مجمع البيان، ج ٤ ص ٨١.

وفيه من الغرابة ما لا يخفى، فإنّا لم تر من أصحابنا من جوّز عليهم السهو مطلقاً في غير التبليغ، وإنّما جوّز الصّدوق وشيخه الإسهاء من الله لنوع من المصلحة، ولم أر من صرّح بتجويز السهو الناشىء من الشيطان عليهم، مع أنّ ظاهر كلامه يوهم عدم القول بنفي السهو مطلقاً بين الإماميّة، إلّا أن يقال: مراده عدم اتفاقهم على ذلك، وأمّا النوم فستعرف ما فيه، فالأصوب حمل الآية على أنّ الخطاب للنبيّ عظيميًا ظاهراً، والمراد غيره، أو هو من قبيل الخطاب العام كما عرفت في الآيات السابقة في الباب المقدّم، والعجب أن الرازيّ تعرّض لتأويل الآية مع أنّه لا يأبي عن ظاهره مذهبه وهو <sub>تقلقه</sub> أعرض عنه.

قال الرازيّ في تفسيره: إنّه خطاب للنبيّ ﷺ والمراد غيره، وقيل: الخطاب لغيره، أي إذا رأيت أيّها السامع ﴿ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي ءَايَنِنَا﴾ ونقل الواحديّ أنّ المشركين كانوا إذا جالسوا المؤمنين وقعوا في رسول الله ﷺ والقرآن، فشتموا واستهزأوا فأمرهم أن لا يقعدوا معهم حتى يخوضوا في حديث غيره انتهى<sup>(1)</sup>.

وأمّا النسيان في الآية الثانية فيحتمل أن يكون المراد به الترك، كما ورد كثيراً في الآيات، وهو مصرّح به في كتب اللغة، والآية الثالثة إخبار بعدم النسيان، وأمّا الاستثناء بالمشيّة فقال البيضاويّ : فإلَّا مَا شَكَة اللَّهُ في نسيانه بأن ينسخ تلاوته، وقيل : المراد به القلة والندرة، لما روي أنَّه يَشْكِ أسقط آية في قراءته في الصلاة، فحسب أبيَّ أنّها نسخت فسأله فقال : نسيتها، أو نفي النسيان رأساً فإنّ القلّة تستعمل للنفي انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال الرازيّ في تفسيره: قال الواحديّ: ﴿سَنُفَرِئُكَ﴾ أي سنجعلك قارناً بأن نلهمك القراءة ﴿فَلَا تَنبَىٓ﴾ ما تقرأه وكان جبرئيل لا يفرغ من آخر الوحي حتّى يتكلّم هو بأوّله مخافة النسيان، فقال الله: ﴿سَنُفَرِئُكَ فَلَا تَسَيَّ﴾ أي سنعلّمك هذا القرآن حتّى تحفظه، ثمّ ذكروا في كيفيّة ذلك وجوهاً:

أحدها : أنَّ جبرئيل سيقرأ عليك القرآن مرَّات حتَّى تحفظه حفظاً لا تنساه.

وثانيها : أنّا نشرح صدرك ونقوّي خاطرك حتّى تحفظه بالمرّة الواحدة حفظاً لا تنساه، وقيل : قوله : ﴿فَلَا تَسَيّىَ معناه النهي، والألف مزيدة للفاصلة، يعني فلا تغفل عن قراءته وتكريره أمّا قوله : ﴿إِلَا مَا شَكَآهَ اللَّهُ فَفِيهِ احتمالان :

أحدهما : أن يقال : هذا الاستثناء غير حاصل في الحقيقة، وأنّه لم ينس بعد نزول هذه الآية شيئاً، فذكره إمّا للتبرّك، أو لبيان أنّه لو أراد أن يصيّره ناسياً لذلك لقدر عليه، حتّى يعلم أن عدم النسيان من فضل الله تعالى، أو لأن يبالغ في التثبّت والتيقظ والتحفّظ في جميع المواضع، أو يكون الغرض منع النسيان، كما يقول الرجل لصاحبه : أنت سهيمي فيما أملك إلاّ فيما شاء الله، ولا يقصد استثناءً.

تفسير فخر الرازي، ج ١٣ المجلد ٥ ص ٢٢.
 ٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٠٨.

وثانيهما : أن يكون استئناءً في الحقيقة بأن يكون المراد إلاّ ما شاء الله أن تنسى ثمّ تذكر بعد ذلك، كما روي أنّه ﷺ نسي في الصلاة آية، أو يكون المراد بالإنساء النسخ، أو يكون المراد القلّة والندرة، ويشترط أن لا يكون ذلك القليل من واجبات الشرع، بل من الآداب والسنن انتهى<sup>(1)</sup>.

ا **- يب؛** الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن جميل قال: سألت أبا عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عن رجل صلّى ركعتين ثمّ قام فذهب في حاجته، قال: يستقبل الصلاة، قلت: فيما يروي الناس، فذكر له حديث ذي الشمالين، فقال: إنّ رسول الله عليه له الله الم يبرح من مكانه، ولو برح استقبل<sup>(۲)</sup>.

٢ - يب: الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن الحسين بن عثمان، عن سماعة، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله عليتي عن رجل صلّى ركعتين، ثمّ قام فذهب في حاجته، قال: يستقبل الصلاة، قلت، فما بال رسول الله يشيئ لم يستقبل حين صلّى ركعتين، فقال إنّ رسول الله يشيئ لم يستقبل حين صلّى ركعتين، فقال إنّ رسول الله يشيئ لم يستقبل حين صلّى من موضعه (<sup>n)</sup>.

٣ - يبء سعد عن محمد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن الحارث بن المغيرة قال:
قلت لأبي عبد الله عليتي : إنّا صلّينا المغرب فسها الإمام فسلّم في الركعتين فأعدنا الصلاة،
فقال : لم أعدتم؟ أليس قد انصرف رسول الله عنه في الركعتين فأتم بركعتين، ألا أتممتم (<sup>3)</sup>.

٤ - يبء سعد، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن سيف بن عميرة، عن الحضرميّ، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن الله عليه في عميرة، عن الحضرميّ، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ رسول الله عليها من عبد أبي معبد الله عليها في ركعتين، ثمَّ ذكر حديث ذي الشمالين، فقال: ثمّ قام فأضاف إليها ركعتين<sup>(ه)</sup>.

٥ - يب: سعد، عن أبي الجوزاء، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد ابن عليّ، عن آبائه، عن عليّ نظير قال: صلّى بنا رسول الله تشير الظهر خمس ركعات، ثمّ انفتل، فقال له بعض القوم: يا رسول الله هل زيد في الصلاة شيء؟ فقال: وما ذاك؟ قال: صلّيت بنا خمس ركعات، ثمّ صلّيت بنا خمس ركعات، ثمّ منتقل القوم: يا رسول الله هل زيد في الصلاة شيء؟ فقال: وما ذاك؟ قال: صلّيت بنا خمس ركعات، ثمّ من عليّ نظير في الصلاة شيء؟ فقال: وما ذاك؟ قال: صلّي من عليّ من عليّ نظير فقال: وما ذاك؟ قال: صلّيت من عليّ من عليّ نظير في الصلاة شيء؟ فقال: وما ذاك؟ قال: صلّيت بنا خمس ركعات، ثمّ من علي القوم: يا رسول الله هل زيد في الصلاة شيء؟ فقال: وما ذاك؟ قال: صلّيت بنا خمس ركعات، ثمّ منجد سجدتين ليس صلّيت بنا خمس ركعات، قال: فاستقبل القبلة وكبّر وهو جالس، ثمّ سجد سجدتين ليس فيهما قراءة ولا ركوع ثمّ سلّم، وكان يقول: هما المرغمتان?

٦ – **يب:** أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن أبي جميلة، عن زيد الشحّام قال: قال: إنّ نبيّ الله صلّى بالناس ركعتين، ثمّ نسي حتّى انصرف، فقال له ذو

(1) تفسير فخر الرازي، ج ٣١ ص ١٣٠ المجلد ١١.
 (٢) - (٣) تهذيب الأحكام، ج ٢ ص ٤٢٧ باب ١٦ ح ٢٢ و٢٣.
 (٤) - (٥) تهذيب الأحكام، ج ٢ ص ٣٤٣ باب ١٠ ح ٢٦ و٢٥.
 (٦) تهذيب الأحكام، ج ٢ ص ٤٢٩ باب ١٦ ح ٢٢ ر٢٥.

الشمالين: يا رسول الله أحدث في الصلاة شيء؟ فقال: أيّها النّاس أصدق ذو الشمالين؟ فقالوا: نعم لم تصلّ إلّا ركعتين، فقام فأتمّ ما بقي من صلاته<sup>(١)</sup>.

٧ - يب؛ محمّد بن أحمد بن يحيى، عن موسى بن عمر بن يزيد، عن ابن سنان، عن أبي سعيد القمّاط قال : سمعت رجلاً يسأل أبا عبد الله عليه عن رجل وجد غمزاً في بطنه أو أذى – وساقه إلى أن قال عليه في ركعة أو – وساقه إلى أن قال عليه في ركعة أو – وساقه إلى أن قال عليه في ركعة أو ركعت ركعت أو عليه أو ثلاث من المكتوبة فإنّما عليه أن يبني على صلاته، ثمّ ذكر سهو النبيّ علي أن .

٨- يب، محمّد بن عليّ بن محبوب، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن عبد الله بن بكير، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر علييًن هل سجد رسول الله عليه السهو قطّ؟ فقال: لا ولا سجدهما فقيه.

**أقول؛** قال الشيخ <sub>كلقلة</sub> في النهذيب بعد إيراد هذا الخبر : الّذي أفتي به ما تضمّنه هذا الخبر، فأمّا الأخبار الّتي قدّمناها من أنّ النبيّ ﷺ سها فسجد فإنّها موافقة للعامّة، وإنّما ذكرناها لأنّ ما يتضمّنه من الأحكام معمول بها على ما بيّناه<sup>(٣)</sup>.

وقال <sub>كلف</sub>ة في مقام آخر في الجمع بين الأخبار : مع أنَّ في الحديثين الأوّلين ما يمنع من التعلّق بهما، وهو حديث ذي الشمالين وسهو النبيّ ﷺ، وهذا ممّا تمنع العقول منه<sup>(٤)</sup>.

وقال <sub>تظلمه</sub>في الاستبصار بعد ذكر خبرين من الأخبار السابقة : مع أنّ في الحديثين ما يمنع من التعلّق بهما ، وهو حديث ذي الشمالين وسهو النبيّ ﷺ، وذلك ممّا يمنع منه الأدّلّة القاطعة في أنّه لا يجوز عليه السهو والغلط<sup>(ه)</sup>.

وقال الصدوق عليه في الفقيه: إنّ الغلاة والمفوّضة لعنهم الله ينكرون سهو النبي ويقولون: لو جاز أن يسهو في الصلاة جاز أن يسهو في التبليغ لأنّ الصلاة عليه فريضة كما أنّ التبليغ عليه فريضة، وهذا لا يلزمنا، وذلك لأنّ جميع الأحوال المشتركة يقع على النبي فيها ما يقع على غيره، وهو متعبّد بالصلاة كغيره ممّن ليس بنبيّ، وليس كلّ من مواه بنبيّ كهو، فالحالة التي اختصّ بها هي النبوّة، والتبليغ من شرائطها، ولا يجوز أن يقع عليه في التبليغ ما يقع في الصلاة، لأنّها عبادة مخصوصة، والصلاة عبادة مشتركة، وبها يشت له العبوديّة، ويؤتبات النوم له عن خدمة ربّه بيّنه من غير إرادة له وقصد منه إليه نفي الربوبيّة عنه، لأنّ الذي لا تأخذه سنةً ولا نومٌ هو الله الحيّ القيّوم، وليس سهو النبيّ كسهونا، لأنّ سهوه من الله بيّرية وإنّما أسهاه ليعلم أنه بشر مخلوق فلا يتّخذ ربّاً معبوداً

- (١) (٣) تهذيب الأحكام، ج ٢ ص ٤٢٩-٤٣٤ باب ١٦ ح ٤٩ و٥٦ و٤٢.
  - (٤) تهذيب الأحكام، ج ٢ ص ٣٤٢ باب ١٠ ذيل حديث ٢٧.
    - (٥) الاستبصار، ج ١ ص ٢١٢ باب ٢١٥ ذيل حديث ٦.

دونه، وليعلم النّاس بسهوه حكم السهو متى سهوا، وسهونا من الشيطان وليس للشيطان على النبي والأنمة المتلية سلطانٌ، إنّما سلطانه على الّذين يتولّونه والّذين هم به مشركون، وعلى من تبعه من الغاوين، ويقول الدافعون لسهو النبيّ : إنّه لم يكن في الصحابة من يقال له : ذو اليدين، وإنّه لا أصل للرجل ولا للخبر، وكذبوا، لأنّ الرجل معروف وهو أبو محمد عمير ابن عبد عمر المعروف بذي اليدين، فقد نقل عنه المخالف والموافق، وقد أخرجت عنه أخباراً في كتاب وصف قتال القاسطين بصفّين، وكان شيخنا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد يقول : أوّل درجة من الغلوّ نفي السهو عن النبيّ الذي محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد المعنى لجاز أن يردّ جميع الأخبار، وفي ردها إبطال الدين والشريعة، وأنا أحتسب الأجر في تصنيف كتاب منفرد في إثبات سهو النبيّ والردّ على منكريه إن شاء الله أنه .

٩ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة بن مهران قال : سألته عن رجل نسي أن يصلّي الصبح حتّى طلعت الشمس، قال : يصلّيها حين يذكرها، فإنّ رسول الله يشيري رقد عن صلاة الفجر حتّى طلعت الشمس، ثمّ صلاّها حين استيقظ، ولكنّه تنحى عن مكانه ذلك ثمّ صلى<sup>(٣)</sup>.

- من لا يحضره الفقيه، ج ١ ص ١٣٩ ذيل حديث ١٠٣٢.
   (٦) من لا يحضره الفقيه، ج ١ ص ١٣٩ ذيل حديث ١٠٣٢.
  - (٢) (٣) الكافي، ج ٣ ص ١٥٠ باب ١٧٨ ح ٨ و٩.

١٦ – باب / سهوه ونومه 🎎 عن الصلاة

صلاته إذا كان قد حفظ الركعتين الأولتين().

يب: الحسين بن سعيد، عن الحسن، عن ذرعة، عن سماعة مثله.

١٢ – **كا:** العدّة، عن البرقيّ، عن منصور بن العبّاس، عن عمرو بن سعيد، عن الحسن ابن صدقة قال: قلت لأبي الحسن الأوّل ﷺ أسلَّم رسول الله ﷺ في الركعتين الأوّلتين؟ فقال: نعم قلت: وحاله حاله؟ قال: إنّما أراد الله ﷺ أن يفقّههم<sup>(٢)</sup>.

١٣ - كاء محمّد بن يحيى، عن ابن عيسى، عن عليّ بن النعمان، عن سعيد الأعرج قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: صلّى رسول الله علي ثمّ سلّم في ركعتين، فسأله من خلفه يا رسول الله ( علي ) أحدث في الصلاة شيء؟ ! قال: وما ذاك؟ قالوا: إنّما صلّيت ركعتين، فقال: أكذاك ياذا اليدين؟ وكان يدعى ذا الشمالين، فقال: نعم: فبنى على صلاته فأتمّ الصلاة أربعاً، وقال: إنّ الله هو الّذي أنساه رحمةً للأُمّة، ألا ترى لو أنّ رجلاً صنع هذا لعيّر، وقيل: ما تقبل صلاتك، فمن دخل عليه اليوم ذاك قال: قد سنّ رسول الله علي وصارت أسوة، وسجد سجدتين لمكان الكلام<sup>(٣)</sup>.

١٤ – **ن:** تميم القرشتي، عن أبيه، عن أحمد بن عليّ الأنصاريّ، عن الهرويّ قال: قلت للرضا ﷺ يا ابن رسول الله إنّ في الكوفة قوماً يزعمون أنّ النبيّ ﷺ لم يقع عليه السهو في صلاته، فقال: كذبوا لعنهم الله، إنّ الّذي لا يسهو هو الله لا إله إلاّ هو الخبر<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** أقول: في هذا الحديث مع ضعف سنده إشكال من حيث اشتماله على التعبير بأمر مشترك، إلاّ أن يقال: إنّه ﷺ إنّما فعل ذلك عمداً لينبّههم على غفلتهم، وكان ذلك لجواز الاكتفاء ببعض السورة كما ذهب إليه كثير من أصحابنا، أو لأنّ الله تعالى أمره بذلك في خصوص تلك الصلاة لتلك المصلحة، والقرينة عليه ابتداؤه ﷺ بالسؤال، أو يقال: إنّما كان الاعتراض على اتّفاقهم على الغفلة واستمرارهم عليها.

- (۱) (۳) الكافي، ج ۲ ص ۱۸۳ باب ۲۰۸ ح ۱ و۳ و٦.
- (٤) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢١٩ باب ٤٦ ح ٥. (٥) المحاسن، ص ٢٦٠.

١٦ - يو؛ الحسين بن محمّد، عن المعلّى، عن عبد الله بن إدريس، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل، عن أبي عبد الله علي قال: يا مفضّل إنّ الله تبارك وتعالى جعل للنبي عن المفضّل، عن أبي عبد الله علي قال: يا مفضّل إنّ الله تبارك وتعالى جعل للنبي خمسة أرواح: روح الحياة، فيه دبّ ودرج، وروح القوّة فيه نهض وجاهد، وروح الشهوة فيه خمسة أرواح: روح الحياة، فيه دبّ ودرج، وروح القوّة فيه نهض وجاهد، وروح الشهوة فيه حمل أكل وشرب وأتى النساء من الحلال، وروح الإيمان فيه أمر وعدل، وروح القدس فيه حمل أكل وشرب وأتى النساء من الحلال، وروح الإيمان فيه أمر وعدل، وروح القدس فيه حمل النبيّ عبد الله عنه الحلال، وروح الإيمان فيه أمر وعدل، وروح القدس فيه حمل ينام ولا النبوّة، فإذا قبض النبيّ على التقل روح القدس، فصار في الإمام، وروح القدس لاينام ولا يغفل ولا يلهو ولا يسهو، والأربعة الأرواح تنام وتلهو وتغفل وتسهو، وروح القدس ثابت يرى به ما في شرق الأرض وغربها وبرّها وبحرها، قلت: جعلت فداك يتناول الإمام ما ببغداد ينام والايرى بع ما في شرق الأرض وغربها وبرّها وبحرها، قلت: جعلت فداك يتناول الإمام ما الإمام ما يناول الإمام ما يرفق الإمام ما ينام ولا يخفل ولا يسهو، والأربعة الأرواح تنام وتلهو وتغفل وتسهو، وروح القدس ثابت يرى به ما في شرق الأرض وغربها وبرّها وبحرها، قلت: جعلت فداك يتناول الإمام ما يبغداد بيده؟ قال: نعم وما دون العرش<sup>(1)</sup>.

**ختص:** سعد، عن إسماعيل بن محمّد البصريّ، عن عبد الله بن إدريس مثله. **أقول:** سيأتي أخبار كثيرة في أنّ روح القدس لا يلهو ولا يسهو ولا يلعب.

**أقول:** قال الشهيد عنه في الذكرى: روى زرارة في الصحيح عن أبي جعفر عنه قال: قال رسول الله عنه: إذا دخل وقت صلاة مكتوبة فلا صلاة نافلة حتى يبدأ بالمكتوبة قال: فقدمت الكوفة فأخبرت الحكم بن عتيبة وأصحابه فقبلوا ذلك مني، فلمّا كان في القابل لقيت أبا جعفر عنه فحدثني أنّ رسول الله عنه عرس في بعض أسفاره وقال: من يكلانا فقال بلال: أنا، فنام بلال وناموا حتى طلعت الشمس، فقال: يا بلال ما أرقدك؟ فقال: يا رسول الله أخذ بنفسي الذي أخذ بأنفاسكم، فقال رسول الله عنه: قوموا فتحوّلوا عن مكانكم الذي أصابكم فيه الغفلة، وقال: يا بلال أذن، فأذن، فصلى رسول الله ركعتي الفجر وأمر أصحابه فصلوا ركعتي الفجر، ثمّ قام فصلى بهم الصبح، ثمّ قال: من نسي شيئاً من الصلاة فليصلّها إذا ذكرها، فإنّ الله تقول: ﴿وَأَقِمِ ٱلصّارة وَقَال: من نسي شيئاً من الصلاة فليصلّها إذا ذكرها، فإنّ الله تقول: ﴿وَأَقِمِ ٱلصّارة وَقَال: من نسي شيئاً من الصلاة فليصلّها إذا ذكرها، فإنّ الله تقول: ﴿وَأَقِمِ ما لله الله والم الله ركعتي الفجر وأمر فليصلّها إذا ذكرها، فإنّ الله تقول: وواقيم ألمانية الذي ين سي شيئاً من الصلاة فليصلّها إذا ذكرها، فإنّ الله تقول المن الما في أن الذي أن الذي ألمان أن المالاة فليصلها إذا ذكرها، فإنّ الله تقابل يقول: وواقيم ألمانية الذي إلى الما زرارة: فحملت فليم اله الحديث إلى الحكم وأصحابه، فقال: نقضت حديثك الأول، فقدمت على أبي جعفر غليا فأخبرته بما قال القوم، فقال: يا زرارة ألا أخبرتهم أنّه قد فات الوقتان جميعاً، وأنّ ذلك كان قضاء من رسول الله عنها.

(1) بصائر الدرجات ص ٤١٧ ج ٩ باب ١٥ ح ١٣.

(٢) من لا يحضره الفقيه، ج ١ ص ١٣٩ ح ١٠٣٢. أقول: أخبار الإسهاء والإنامة في مورد خاص لا=

ثمّ قال الشهيد عليمة : ولم أقف على رادّ لهذا الخبر من حيث توهّم القدح في العصمة، وقد روى العامّة عن أبي قتادة وجماعة من الصحابة في هذه الصورة أنّ النبيّ عظيماً أمر بلالاً فأذّن فصلّى ركعتي الفجر ثمّ أمره فأقام فصلّى صلاة الفجر انتهى .

وقال شيخنا البهائيّ قدّس الله روحه بعد نقل هذا الخبر وخبر ابن سنان : وربّما يظنّ تطرّق الضعف إليهما لتضمّنهما لما يوهم القدح في العصمة، لكن قال شيخنا في الذكرى أنّه لم يطّلع على رادّ لهما من هذه الجهة، وهو يعطي تجويز الأصحاب صدور ذلك وأمثاله عن المعصوم، وللنظر فيه مجال واسع انتهى.

تبيين: اعلم بعدما أحطت خبراً بما أسلفناه من الأخبار والأقوال أنَّا قد قدَّمنا القول في عصمة الأنبياء صلوات الله عليهم في كتاب النبوَّة، وذكرت هناك أنَّ أصحابنا الإماميَّة أجمعوا على عصمة الأنبياء والأثمة صلوات الله عليهم من الذنوب الصغيرة والكبيرة عمداً وخطأ ونسياناً قبل النبوة والإمامة وبعدهما بل من وقت ولادتهم إلى أن يلقوا الله سبحانه، ولم يخالف فيه إلا الصدوق محمّد بن بابويه وشيخه ابن الوليد قدّس الله روحهما فجؤزا الإسهاء من الله تعالى، لا السهو الَّذي يكون من الشيطان، ولعلَّ خروجهما لا يخلُّ بالإجماع، لكونهما معروفي النسب، وأمَّا السهو في غير ما يتعلَّق بالواجبات والمحرَّمات كالمباحات والمكروهات فظاهر أكثر أصحابنا أيضاً الإجماع على عدم صدوره عنهم، ويدلّ على جملة ذلك كونه سبباً لتنفير الخلق منهم، ولما عرفت من بعض الآيات والأخبار في ذلك، لا سيّما في أقوالهم ﷺ لقوله تعالى: ﴿وَمَا يُنطِقُ عَنِ ٱلْمُوَىٰٓ ﴾ إِنْ هُوَ إِلَّا وَتَحْ يُوَى ٢٠ وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ أَنَّبِحُ إِلَّا مَا يُوَحَنَّ إِلَيَّ ﴾ ولعموم ما دلَّ على التأسّي بهم عليه في جميع أقوالهم وأفعالهم، وما ورد في وجوب متابعتهم، وفي الخبر المشهور عن الرضا ﷺ في وصف الإمام فهو معصوم مؤيد موفق مسدد قد أمن من الخطاء والزلل والعثار؛ وسيأتي في تفسير النعمانيّ في كتاب القرآن بإسناده عن إسماعيل بن جابر، عن الصادق عليه ، عن أمير المؤمنين عليه في بيان صفات الإمام قال : افمنها أن يعلم الإمام المتولِّي عليه أنَّه معصومٌ من الذنوب كلُّها صغيرها وكبيرها، لا يزلُّ في الفتيا ولا يخطىء في الجواب، ولا يسهو ولا ينسى، ولا يلهو بشيء من أمر الدنيا – ومباق الحديث الطويل إلى أن قال: - وعدلوا عن أخذ الأحكام من أهلها ممّن فرض الله طاعتهم ممّن لا يزلّ ولا يخطئ ولا ينسيٍّ وغيرها من الأخبار الدالَّة بفحاويها على تنزِّههم عنها ، وكيف يسهو في صلاته من كان يرى من خلفه كما يرى من بين يديه، ولم يغيّر النوم منه شيئاً، ويعلم ما يقع في شرق الأرض وغربها، ويكون استغراقه في الصلاة بحيث لا يشعر بسقوط الرداء عنه ولا ما يقع عليه.

يتعدى منه إلى غيره أو يحمل على التقية، وكيف كان لا ينافي ما في بعض الروايات من أن نوم الإمام
 ويقظته واحدة. [النمازي].

وقال المحقّق الطوسيّ ﷺ في التجريد: ويجب في النبيّ ﷺ العصمة ليحصل الوثوق، فيحصل الغرض، ولوجوب متابعته وضدّها، وللإنكار عليه، وكمال العقل والذكاء والفطنة وقوّة الرأي وعدم السهو، وكلّ ما ينفر عنه من دناءة الآباء وعهر الأمّهات والفظاظة والغلظ والأبنة وشبهها والأكل على الطريق وشبهه.

وقال العلّامة الحلّي قدّس الله روحه في شرح الكلام الأخير، أي يجب في النبيّ كمال العقل وهو ظاهر، وأن يكون في غاية الذّكاء والفطنة وقوّة الرأي بحيث لا يكون ضعيف الرأي، متردّداً في الأمور متحيّراً، لأنّ ذلك من أعظم المنفرات عنه، وأن لا يصحّ عليه السهو لنلا يسهو عن بعض ما أمر بتبليغه، وأن يكون منزّهاً عن دناءة الآباء وعهر الأمّهات، لأنّ ذلك منفر عنه، وأن يكون منزّهاً عن الفظاظة والغلظة لنلاً تحصل النفرة عنه، وأن يكون منزّهاً عن الأمراض المنفرة نحو الأبنة، وسلس الريح، والجذام والبرص، وعن كثير من المباحات الصارفة عن القبول منه القادحة في تعظيمه نحو الأكل على الطريق وغير ذلك، لأنّ كلّ ذلك ممّا ينفر عنه، فيكون مناقاً للغرض من البعثة انتهى<sup>(1)</sup>.

وقال المحقّق ﷺ في النافع: والحقّ رفع منصب الإمامة عن السهو في العبادة.

وقال الشيخ المفيد نور الله ضريحه فيما وصل إلينا من شرحه على عقائد الصدوق رضي الله عنه : فأمّا نصّ أبي جعفر عليه بالغلوّ على من نسب مشايخ القمّيّين وعلمائهم إلى التقصير فليس نسبة هؤلاء القوم إلى التقصير علامة على غلوّ الناس إذاً، وفي جملة المشار إليهم بالشيخوخيّة والعلم من كان مقصّراً، وإنّما يجب الحكم بالغلوّ على من نسب المحقّقين إلى التقصير، سواء كانوا من أهل قم أو غيرها من البلاد، وسائر الناس، وقد سمعنا حكاية ظاهرة عن أبي جعفر محمّد بن الحسن بن الوليد عليه لم نجد لها دافعاً في التقصير، وهي ما حكي عنه أنّه قال : أوّل درجة في الغلوّ نفي السهو عن النبيّ عليه والإمام عليهم ، فإن صحت هذه الحكاية عنه فهو مقصّر، مع أنّه من علماء القمّيّين ومشيختهم انتهى كلامه زاد الله إكرامه<sup>(٢)</sup>.

وقال العلامة عليه في المنتهى في مسألة التكبير في سجدتي السهو : احتج المخالف بما رواه أبو هريرة عن النبي عليه قال : ثمّ كبّر وسجد، والجواب : هذا الحديث عندنا باطل لاستحالة السهو على النبيّ عليهم .

وقال في مسألة أخرى : قال الشيخ : وقول مالك باطل لاستحالة السهو على النبيّ ﷺ . وقال الشهيد <sub>تظلله</sub> في الذكرى : وخبر ذي اليدين متروك بين الإماميّة لقيام الدليل العقليّ على عصمة النبيّ ﷺ عن السهو ، لم يصر إلى ذلك غير ابن بابويه .

فإذا عرفت ذلك فلنتكلُّم فيما تقدَّم من الأخبار فإنَّها مع كثرتها مشتملة على سهو

کشف المراد، ص ۳۲٦.
 ۲) تصحيح الاعتقاد، ص ۱۱۳.

النبيّ في فحملها الأكثر على التقيّة لاشتهارها بين العامّة، وبعضهم طرحها لاختلافها ومخالفتها لأصول المذهب من حيث ترك النبيّ في الصلاة الواجبة وإن كان سهواً، وإخباره بالكذب في قوله: «كل ذلك لم يكن» على ما رواه المخالفون، وعدم الإعادة مع التكلّم فيها عمداً، وفي بعضها مع الاستدبار على ما رووه، ولمخالفتها لموثّقة ابن بكير أنّ النبيّ في لم يسجد للسهو قطّ، وحملها على أنّه في إنّما فعل ذلك عمداً بأمره تعالى لتعليم الأمّة أو لبعض المصالح بعيدٌ، وكذا حمل الكلام على الإشارة أبعد.

قال العلامة ﷺ في المنتهى والتذكرة بعد إيراد الخبر الّذي رواء المخالفون عن أبي هريرة في قضيّة ذي اليدين : والجواب أنّ هذا الحديث مردود من وجوه :

أحدها : أنّه يتضمّن إثبات السهو في حقّ النبيّ ﷺ وهو محال عقلاً، وقد بيّنا في كتب الكلام.

الثاني : أنّ أبا هريرة أسلم بعد أن مات ذو اليدين بسنتين ، فإنّ ذا اليدين قتل يوم بدر وذلك بعد الهجرة بسنتين ، وأسلم أبو هريرة بعد الهجرة بسبع سنين ، واعترض على هذا بأنّ الّذي قتل يوم بدر ذو الشمالين واسمه عبد بن عمرو بن نضلة الخزاعيّ ، وذو اليدين عاش بعد وفاة النبيّ يشير ومات في أيّام معاوية ، وقبره بذي خشب ، واسمه الخرباق ، والدليل عليه أنّ عمران بن حصين روى هذا الحديث فقال فيه : فقام الخرباق فقال : أقصّرت الصّلاة أم نسبت يا رسول الله؟ .

وأجيب بأنَّ الأوزاعيّ روى فقال: فقام ذو الشمالين فقال: أقصّرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله صلى، وذو الشمالين قتل يوم بدر لا محالة، وروى الأصحاب أنَّ ذا اليدين كان يقال له: ذو الشمالين رواه سعيد الأعرج عن أبي عبد الله ﷺ .

الثالث: أنّه روي في هذا الخبر أنّ ذا اليدين قال: أقصّرت الصلاة أم نسبت يا رسول الله، فقال: «كل ذلك لم يكن" وروي أنّه ﷺ قال: «إنما السهو لكم» وروي أنّه قال: «لم أنس ولم تقصر الصلاة» انتهى.

وروى الحسين بن مسعود من علماء المخالفين في شرح السنّة بإسناده عن داود بن الحصين، عن أبي سفيان قال: سمعت أبا هريرة يقول: صلّى رسول الله عنه صلاة العصر فسلّم في ركعتين، فقام ذو اليدين فقال: أقصّرت الصلاة أم نسيت يا رسول الله؟ فقال رسول الله عنهي : كلّ ذلك لم يكن، فقال: قد كان بعض ذلك يا رسول الله، فأقبل رسول الله عنهي على الناس فقال: أصدق ذو البدين؟ فقالوا: نعم، فأتمّ رسول الله عنه ما بقي من صلاته ئمّ سجد سجدتين وهو جالس بعد التسليم.

ثمَّ قال: هذا حديث متّفق على صحّته أخرجه مسلم عن قتيبة، عن مالك، وأخرجاه من طرق عن ابن سيرين، عن أبي هريرة. وبالإسناد عن ابن سيرين، عن أبي هريرة قال: صلّى بنا رسول الله عنه إحدى صلاتي العشي – قال ابن سيرين: قد سمّاها أبو هريرة ولكن نسيت أنا قال: – فصلّى بنا ركعتين ثمّ سلّم، فقام إلى خشبة معروضة في المسجد فاتكأ عليها كأنّه غضبان، ووضع يده اليمنى على اليسرى وشبّك بين أصابعه، ووضع خدّه الأيمن على ظهر كفّه اليسرى، وخرجت السرعان من أبواب المسجد، فقالوا: أقصّرت الصلاة، وفي القوم أبو بكر وعمر فهاباه أن يكلّماه، وفي القوم رجل في يده طول يقال له: ذو اليدين، فقال: يا رسول الله أنسيت أم قصّرت الصلاة فقال: لم أنس ولم تقصّر، فقال: أكما قال ذو اليدين؟ فقالوا: نعم، فتقدّم فصلّى ما ترك، ثمّ سلّم ثمّ كبّر وسجوده مثل سجوده أو أطول، ثمّ رفع رأسه وكبّر ثم كبّر، فربّما سألوه: ثمّ سلّم؟ فيقول: نبّت أنّ عمران بن حصين قال: ثمّ سلّم.

هذا حديث متفق على صحّته أخرجه مسلم عن عمرو الناقد وغيره، عن ابن عيينة، عن أيّوب، عن ابن سيرين<sup>(۱)</sup>.

وقوله: خرجت السرعان هم المنصرفون عن الصلاة بسرعة، واحتج الأوزاعي بهذا الحديث على أنّ كلام العمد إذا كان من مصلحة الصلاة لا يبطل الصلاة، لأنّ ذا اليدين تكلّم عامداً، فكلّم النبي عنه القوم عامداً والقوم أجابوا رسول الله عنه بنعم عامدين مع علمهم بأنّهم لم يتمّوا الصلاة، ومن ذهب إلى أنّ غير كلام الناسي يبطل الصلاة زعم أنّ هذا كان قبل تحريم الكلام في الصلاة ثمّ نسخ، ولا وجه لهذا الكلام من حيث أنّ تحريم الكلام في الصلاة كان بمكّة وحدوث هذا الأمر إنّما كان بالمدينة، لأنّ راويه أبو هريرة وهو متأخر الصلاة كان بمكّة وحدوث هذا الأمر إنّما كان بالمدينة، لأنّ راويه أبو هريرة وهو متأخر أنّهم أومأوا أي نعم، ولو صحّ أنّهم قالوا بألسنتهم فكان ذلك جواباً لرسول الله عنه، وإجابة الرسول لا يبطل الصلاة، وأمّا ذو اليدين فكلامه كان على تقدير النسخ وقصر الصّلاة، وكان الزمان زمان نسخ، فكان كلامه على هذا التوقم فروي عن ابن سيرين واجابة الرسول لا يبطل الصلاة، وأمّا ذو اليدين فكلامه كان على تقدير النسخ وقصر واجابة الرسول الله ينه، ولما أنه أنه كلامه على هذا التوقم في حكم كلام الناسي، وكلام رسول الله ينه، وقوله النسخ، فكان كلامه على عان على تقدير النسخ وقصر الصّلاة، وكان الزمان زمان نسخ، فكان كلامه على على المروا الله ينه، وكلام رسول الله ينه جرى على أنّه أكمل الصلاة، فكان في حكم كلام الناسي، وكلام رسول الله ينه النه، أنه أكمل الصلاة، فكان في حكم الناسي، وقوله: الم عن الإنسان مرفوع.

وبسند آخر عن عمران بن حصين أنّ النبيّ ﷺ صلّى العصر فسلّم في ثلاث ركعات ثمّ دخل منزله فقام إليه رجل يقال له: الخرباق، وكان في يده طول فقال: أقصّرت الصلاة؟ فخرج مغضباً يجرّ رداءه، فقال: أصدق هذا؟ قالوا: نعم، فصلّى ركعة ثمّ سلّم، ثمّ سجد سجدتين ثمّ سلّم، ولم يذكروا التشهد، وفي الحديث دليل على أنّ من تحوّل عن القبلة ساهياً لا إعادة عليه انتهى.

فتح الباري شرح صحيح البخاري، ج ٣ ص ١٢٨ ح ١٢٢٩، صحيح مسلم ج ١ ص ٤٠٣.

١٦ – باب / سهوه ونومه صلى عن الصلاة

**أقول:** لا يخفى عليك الاختلاف الواقع بيننا وبينهم في نقل هذا الخبر، ففي أكثر أخبارنا أنّها كانت صلاة الظهر، وفي أكثر أخبارهم أنّها كانت صلاة العصر، وفي بعض أخبارهم أنّه سلّم عن ركعتين، وفي بعضها أنّه سلّم عن ثلاث، وفي بعضها أنّه ﷺ دخل منزله، وهو متضمّن للاستدبار المبطل عندنا مطلقاً، وفي بعضها ما ظاهره أنّه كان في موضع الصلاة إلى غير ذلك من الاختلافات الّتي تضعف الاحتجاج بالخبر.

وقال الآبي في إكمال الإكمال بعض شروح صحيح مسلم في قوله : فقام ذو اليدين وفي رواية : رجل من بني سليم، وفي رواية : رجل يقال له : الخرباق، وكان في يده طول وفي رواية : رجل بسيط اليدين قال : صلّى بنا رسول الله ﷺ صلاة العصر فسلّم في ركعتين فقام ذو اليدين، وفي رواية : صلاة الظهر .

قال المحقّقون: هما قضيّتان، وفي حديث عمران بن الحصين: وسلّم في ثلاث ركعات من العصر، فهذه قضيّة ثالثة في يوم آخر، وفي قوله: «كل ذلك لم يكنّ تأويلان: أحدهما: لم يكن المجموع، ولا ينفي وجود أحدهما.

والثاني : وهو الصواب : لم يكن ذاك ولاذا في ظنّي بل ظنّي أنّي أكملت الصلاة أربعاً، ثمّ قال : وهذا يدلّ على جواز النسيان في الأفعال والعبادات على الأنبياء، وأنّهم لا يقرّون عليه، ونقلوا عن الزّهريّ أنّ ذا اليدين قتل يوم بدر، وأنّ قصّته في الصلاة كانت قبل بدر، قالوا : ولا يمنع من هذا كون أبي هريرة رواه وهو متأخّر الإسلام عن بدر، لأنّ الصحابيّ قد يروي ما لا يحضره، بأن يسمعه من النبيّ ﷺ أو صحابيّ آخر.

ثمّ أطال الكلام في ذلك إلى أن قال: وأمّا قولهم: إنّ ذا اليدين قتل يوم بدر فغلط، وإنّما المقتول يوم بدر ذو الشمالين، ولسنا ندافعهم أنّ ذا الشمالين قتل يوم بدر، لأنّ ابن إسحاق وغيره من أهل السير ذكروه فيمن قتل يوم بدر، قال ابن إسحاق ذو الشمالين هو عمير بن عمرو ابن غيشان من خزاعة، قال أبو عمرو: فذو اليدين غير ذي الشمالين المقتول ببدر بدليل حضور أبي هريرة، وما ذكرنا من قصّة ذي اليدين أنّ المتكلّم رجل من بنيّ سليم كما ذكره مسلم، وفي رواية ابن الحصين اسمه الخرباق، فذو اليدين التهي.

وقال القاضي عياض في كتاب الشفاء: اعلم أنّ الطوارى، من التغيّرات والآفات على آحاد البشر لا تخلو أن تطرأ على جسمه أو على حواسّه بغير قصد واختيار، كالأمراض والأسقام، أو بقصد واختيار، وكلّه في الحقيقة عمل وفعل، ولكن جرى رسم المشايخ بتفصيله إلى ثلاثة أنواع: عقد بالقلب، وقول باللسان، وعمل بالجوارح، وجميع البشر تطرأ عليهم الآفات والتغييرات بالاختيار وبغير الاختيار في هذه الوجوه كلّها، والنبيّ عليه وإن كان من البشر ويجوز على جبلّته عليه ما يجوز على جبلّة البشر فقد قامت البراهين القاطعة وتمّت كلمة الإجماع على خروجه عنهم، وتنزيهه عن كثير من الآفات الّتي تقع على الاختيار وعلى غير الاختيار، فأمّا حكم عقد قلب النبيّ ﷺ من وقت نبوّته فاعلم أنّ ما تعلّق منه بطريق التوحيد والعلم بالله وصفاته والإيمان به وبما أوحى إليه فعلى غاية المعرفة، ووضوح العلم واليقين، والانتفاء عن الجهل بشيء من ذلك أو الشكّ أو الريب فيه، والعصمة من كلّ ما يضاد المعرفة بذلك واليقين هذا ما وقع عليه إجماع المسلمين، ولا يصحّ بالبراهين الواضحة أن يكون في عقود الأنبياء سواه.

وأمّا عصمتهم من هذا الفنّ قبل النبوّة فللناس فيه خلاف، والصواب أنّهم معصومون قبل النبوّة من الجهل بالله وصفاته، والشك في شيء من ذلك.

وأمّا ما عدا هذا الباب من عقود قلوبهم فجماعها أنّها مملوّة علماً ويقيناً على الجملة وأنّها قد احتزت من المعرفة بأُمور الدين والدنيا ما لا شيء فوقه واعلم أنّ الأمّة مجمعة على عصمة النبيّ ﷺ من الشيطان، وكفايته منه، لا في جسمه بأنواع الأذى، ولا على خاطره بالوساوس.

وأممّا أقواله في فقامت الدلائل الواضحة بصحّة المعجزة على صدقه، وأجمعت الأمّة فيما كان طريقه البلاغ أنّه معصوم فيه من الإخبار عن شيء منها بخلاف ما هو به لا قصداً ولا عمداً ولا سهواً وغلطاً وأمّا ما ليس سبيله سبيل البلاغ من الأخبار الّتي لا مستند لها إلى الأحكام ولا أخبار المعاد ولا تضاف إلى وحي بل في أمور الدنيا وأحوال نفسه فالّذي يجب تنزيه النبي في عن أن يقع خبره في شيء من ذلك بخلاف مخبره لا عمداً ولا سهواً ولا غلطاً، وأنّه معصوم من ذلك في حال رضاه وفي حال سخطه وجدّه ومزحه وصحّته ومرضه، ودليله اتفاق السلف وإحماعهم عليه، وذلك أنّا نعلم من ديدن الصحابة وعادتهم ومبادرتهم إلى تصديق جميع أحواله والثقة بجميع أخباره في أيّ باب كانت، وعن أيّ شيء وقعت، وأنّه لم يكن لهم توقّف ولا تردّد في شيء منها ولا استثبات عن حاله عند ذلك هل وقع فيها سهو أم لا

وأيضاً فإنّ الكذب متى عرف من أحد في شيء من الأخبار بخلاف ما هو على أيّ وجه كان استريب بخبره، واتّهم في حديثه، ولم يقع قوله في النفوس موقعاً، ثمّ قال: والصواب تنزيه النبوّة عن قليله وكثيره، وسهوه وعمده، إذ عمدة النبوّة البلاغ، والإعلام والتبيين، وتجويز شيء من هذا قادح في ذلك مشكّك.

ثمّ قال: فإن قلت: فما معنى قوله ﷺ في حديث السهو: كلّ ذلك لم يكن، فاعلم أنّ للعلماء في ذلك أجوبة: أمّا على القول بتجويز الوهم والغلط فيما ليس طريقه من القول البلاغ وهو الذي زيّفناه فلا اعتراض بهذا الحديث وشبهه، وأمّا على مذهب من يمنع السهو والنسيان في أفعاله جملة، ويرى أنّه في مثل هذا عامد بصورة النسيان ليسنّ فهو صادق في خبره، لأنه لم ينس ولا قصّرت، وهو قول مرغوب عنه، وأمّا على إحالة السهو عليه في الأقوال وتجويز السهو عليه فيما ليس طريقه القول ففيه أجوبة: ١٦ – باب / سهوه ونومه صلى عن الصلاة

منها أنّه في أخبر عن اعتقاده وضميره، أمّا إنكار القصر فحقّ وصدق باطناً وظاهراً، وأمّا النسيان فأخبر في عن اعتقاده وأنّه لم ينس في ظنّه، فكانّه قصد بهذا الخبر عن ظنّه. وهنها: أنّ قوله: «لم أنس» راجع إلى السلم، أي أنّي سلّمت قصداً، وسهوت عن العدد. وهنها: أنّ المراد لم يجتمع القصر والنسيان، بل كان أحدهما، ومفهوم اللّفظ خلافه. وهنها: أنّ المراد ما نسبت ولكن أنسبت كما ورد في الحديث: «لست أنسى ولكن أنسى». وهنها: أنّه نفى النسيان وهو غفلة وآفة، ولكنّه سها، والسهو إنّما هو شغل بال.

وأمّا ما يتعلّق بالجوارح من الأعمال فأجمع المسلّمون على عصمة الأنبياء على الفواحش والكبائر الموبقات، وأمّا الصغائر فجوّزها جماعة من السلف وغيرهم على الأنبياء، وذهب طائفة أخرى من المحقّقين من الفقهاء الأنبياء، وذهب طائفة أخرى من المحقّقين من الفقهاء والمتكلّمين إلى عصمتهم من الصغائر أيضاً، وقال بعض أتمّتنا : ولا يجب على القولين أن يختلف أنّهم معصومون عن تكرار الصغائر وكثرتها، إذ يلحقها ذلك بالكبائر، ولا في صغيرة معي والمتكلّمين إلى عصمتهم من الصغائر أيضاً، وقال بعض أتمّتنا : ولا يجب على القولين أن أن يختلف أنّهم معصومون عن تكرار الصغائر وكثرتها، إذ يلحقها ذلك بالكبائر، ولا في صغيرة ما يختلف أنّهم معصومون عن تكرار الصغائر وكثرتها، إذ يلحقها ذلك بالكبائر، ولا في صغيرة أدّت إلى إزالة الحشمة، وأسقطت المروءة وأوجبت الإزراء والخساسة، فهذا أيضاً ممّا يعصم عنه الأنبياء إجماعاً، وقد ذهب بعضهم إلى عصمتهم من موقد ذهب بعضهم إلى عصمتهم من مواقعة أيضاً من المولي أن أن أدّت إلى إزالة الحشمة، وأسقطت المروءة وأوجبت الإزراء والخساسة، فهذا أيضاً م

وقد اختلف في عصمتهم من المعاصي قبل النبوّة فمنعها قوم، وجوّزها آخرون، والصحيح تنزيههم من كلّ عيب، وعصمتهم من كلّ ما يوجب الريب.

ثمّ قال: هذا حكم ما يكون المخالفة فيه من الأعمال عن قصد، وما يكون بغير قصد وتعمّد كالسهو والنسيان في الوظائف الشرعية فأحوال الأنبياء عليه في ترك المؤاخذة به وكونه ليس بمعصية لهم مع أممهم سواء، ثمّ ذلك على نوعين : ما طريقه البلاغ وتعليم الأمّة بالفعل، وما هو خارج عن هذا مما يختص بنفسه، أمّا الأوّل فحكمه عند جماعة من العلماء حكم السهو في القول، لا يجوز طروء المخالفة فيها، لا عمداً ولا سهواً، واعتذروا عن أحاديث السهو في القول، لا يجوز طروء المخالفة فيها، لا عمداً ولا سهواً، واعتذروا عن أحديث السهو في القول، لا يجوز طروء المخالفة فيها، وذهب الأكثر من الفقهاء والمتكلّمين إلى أنّ المخالفة في الأفعال البلاغيّة والأحكام الشرعيّة سهواً وعن غير قصد منه جائز عليه، كما تقرر من أحاديث السهو في الصلاة، وفرقوا بين الأقوال والأفعال في ذلك، والقائلون بتجويز ذلك يشترطون أنّ الرسل لا تقرّ على السهو والغلط، بل ينبّهون عليه، وأمّا ما ليس بالفور على قول بعضهم وهو الصحيح، وقبل انقراضهم، على قول الآخرين، وأمّا ما ليس بيفعله ليتبع فيه فالأكثر من طبقات علماء الأمّة على جواز السهو والغلط في ذلك، والقائلون مؤيفة البلاغ ولا بيان الأحكام، من أفعاله عملي وما يختصّ به من أمور دينه واذكار قلبه ما لم يفعله ليتبع فيه فالأكثر من طبقات علماء الأمّة على جواز السهو والغلط فيها على سبيل وهو مذهب جماعة المتصوّفة وأصحاب علم القلوب والمقامات في حقه وهو مذهب جماعة المتصوّفة وأصحاب علم القلوب والمقامات انتهى ملخص كلامه. وقد بسط القول فيها بما لا مزيد عليه، وإنّما أوردت هذه الكلمات منها لتطلم على وقد بسط القول فيها بما لا مزيد عليه، وإنّما أوردت هذه الكلمات منها لتطلم على مذاهبهم في العصمة، فإذا أحطت خبراً بما تلونا عليك فاعلم أنَّ هذه المسألة في غاية الإشكال، لدلالة كثير من الآيات والأخبار على صدور السهو عنهم ﷺ ، نحو قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسِىَ وَلَمْ نَجِدْ لَمُ عَزْمًا ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَأَذَكُر زَبَّكَ إِذَا نَسِيتَكُهُ ، وقوله تعالى : ﴿ فَلَمَّا بَلَغَا تَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوتَهُمَا﴾ وقوله : ﴿ فَإِنّي نَسِيتُ ٱلحُوْتَ وَمَآ أَنْسَنِيهُ إِلَّا ٱلشَّيْطَنُ أَنْ أَذْكُرُهُمْ وقوله:﴿قَالَ لَا نُوَاحِدْنِي بِمَا نَسِيتُ﴾ وقوله تعالى: ﴿ سَنُقْرِئُكَ فَلَا نَسَيَ ٢٠ إِلَّا مَا شَآة ٱللَّهُ وما أسلفنا من الأخبار وغيرها، وإطباق الأصحاب إلاَّ ما شَدَّ منهم على عدم جواز السهو عليهمٍ، مع دلالة بعض الآيات والأخبار عليه في الجملة، وشهادة بعض الدلائل الكلاميَّة والأصول المبرهنة عليه، مع ما عرفت في أخبار السهو من الخلل والاضطراب، وقبول الآيات للتأويل، والله يهدي إلى سواء السبيل.

قال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في كتاب تنزيه الأنبياء : فإن قيل : ما معنى قوله : ﴿ لَا نُؤَاخِذْنِي بِمَا نَسِيتُ وعندكم أنَّ النسيانَ لا يجوز على الأنبياء عَظِيمًا ؟ .

فأجاب بأنَّ فيه وجوهاً ثلاثة : أحدها : أنَّه أراد النسيان المعروف، وليس ذلك بعجب مع قصر المدّة، فإنَّ الإنسان ينسى ما قرب زمانه لما يعرض له من شغل القلب وغير ذلك.

والوجه الثاني : أنَّه أراد لا تؤاخذني بما تركت، ويجري ذلك مجرى قوله تعالى :﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنَآ إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبَّلُ فَنَسِيكُ أي ترك، وقد روي هذا الوجه عن ابن عبّاس، عن أبيّ بن كعب، عن رسول الله عنه قال: قال موسى عنه : ﴿ لَا نُؤَاخِذُنِي بِمَا نَبِيتُ على يقول: بما تركت من عهدك.

والوجه الثالث: أنَّه أراد لا تؤاخذني بما فعلته ممَّا يشبه النسيان فسمَّاه نسياناً للمشابهة، كما قال المؤذِّن لإخوة يوسف ١٠٠ ﴿ إِنَّكُمْ لَسَـرِقُونَكُمْ أَي أَنَّكُمْ تَشبهون السرَّاق، وإذا حملنا هذه اللفظة على غير النسيان الحقيقيّ فلا سؤال فيها، وإذا حملناه على النسيان في الحقيقة كان الوجه فيه أنَّ النبيِّ عَنْهُمَا لا يجوز عليه النسيان فيما يؤدّيه، أو في شرعه، أو في أمر يقتضي التنفير عنه، فأمًّا فيما هو خارج عمًّا ذكرناه فلا مانع من النسيان، ألا ترى أنَّه إذا نسي أو سها في مأكله أو مشربه على وجه لا يستمرّ ولا يتصل فينسب إلى أنَّه مغفل أنَّ ذلك غیر ممتنع انتهی کلامه تظنیم <sup>(۱)</sup>.

ويظهر منه عدم انعقاد الإجماع من الشيعة على نفي مطلق السهو عن الأنبياء ﷺ وبعد ذلك كله فلا معدل عمّا عليه المعظم لوثاقة دلائلهم، وكونه أنسب بعلوَّ شأن الحجج عَنْ الله ا ورفعة منازلهم، وأمّا أحاديث النوم عن الصلاة فقد روتها العامّة أيضاً بطرق كثيرة، كما رواه في شرح السنَّة بإسناده عن سعيد بن المسيَّب أنَّ رسول الله عليه؟ حين قفل من خيبر أسرى حتى إذا كان من آخر الليل عرّس، وقال لبلال: اكلا لنا الصبح، ونام رسول الله عنه الله الله

۷۸

(1) تنزيه الأنبياء، ص ٨٣.

وأصحابه وكلاً بلال ما قدر له، ثمّ استند إلى راحلته وهو مقابل الفجر، فغلبته عيناه فلم يستيقظ رسول الله ﷺ ولا بلال ولا أحد من الركب حتّى ضربتهم الشمس، ففزع رسول الله ﷺ فقال: يا بلال، فقال بلال: يا رسول الله أخذ بنفسي الّذي أخذ بنفسك، فقال رسول الله: اقتادوا، فبعثوا رواحلهم فاقتادوا شيئاً، ثمّ أمر رسول الله ﷺ بلالاً فأقام الصلاة فصلّى بهم الصبح، ثمّ قال حين قضى الصلاة: من نسي صلاة فليصلّها إذا ذكرها، فإنّ الله يقول: أقم الصلاة لذكري. ورواه بأسانيد أخرى بتغيير ما.

أقول: ولم أر من قدماء الأصحاب من تعرَّض لردِّها إلاَّ شرذمةٌ من المتأخِّرين ظنُّوا أنَّه ينافي العصمة الّتي ادّعوها، وظنّي أنَّ ما ادّعوه لا ينافي هذا، إذ الظاهر أنَّ مرادهم العصمة في حال التكليف والتمييز والقدرة وإن كان سهواً، وإن كان قبل النبوّة والإمامة، وإلاّ فظاهر أنَّهم ١٩٨٨ كانوا لا يأتون بالصلاة والصوم وسائر العبادات في حال رضاعهم، مع أنَّ ترك بعضها من الكبائر، ولذا قال المفيد ﷺ فيما نقلنا عنه : منذ أكمل الله عقولهم، وهذا لا ينافي الأخبار الواردة بأنَّهم ﷺ كانوا من الكاملين في عالم الذرَّ، ويتكلَّمون في بطون أمَّهاتهم وعند ولادتهم، لأنَّ الله تعالى مع أنَّه أكمل أرواحهم في عالم الذرّ ويظهر منهم الغرائب في سائر أحوالهم على وجه الإعجاز جعلهم مشاركين مع سائر الخلق في النموّ وحالة الصبا والرضاع والبلوغ، وإن كان بلوغهم لكمال عقولهم قبل غيرهم، ولم يكلِّفهم في حال رضاعهم وعدم تمكّنهم من المشي والقيام بالصلاة وغيرها ، فإذا صاروا في حدّ يتأتّى ظاهراً منهم الأفعال والتروك لا يصدر منهم معصية فعلاً وتركاً وعمداً وسهواً وحالة النوم أيضاً مثل ذلك، ولا يشمل السهو تلك الحالة، لكن فيه إشكال من جهة ما تقدّم من الأخبار وسيأتي أن نومه ﷺ كان كيقظته، وكان يعلم في النوم ما يعلم في اليقظة، فكيف ترك ﷺ الصلاة مع علمه بدخول الوقت وخروجه؟، وكيف عوّل على بلال في ذلك مع أنَّه ما كان يحتاج إلى ذلك؟ فمن هذه الجهة يمكن التوقُّف في تلك الأخبار، مع اشتهار القصَّة بين المخالفين، واحتمال صدورها تقيّة، ويمكن الجواب عن الإشكال بوجوه:

الأوّل: أن تكون تلك الحالة في غالب منامه ﷺ، وقد يغلب الله عليه النوم لمصلحة، فلا يدري ما يقع، ويكون في نومه ذلك كسائر الناس كما يشعر به بعض تلك الأخبار.

الثاني: أن يكون مطلعاً على ما يقع، لكن لا يكون في تلك الحالة مكلِّفاً بإيقاع العبادات، فإنَّ معظم تكاليفهم تابع لتكاليف سائر الخلق، فإنَّهم كانوا يعلمون كفر المنافقين ونجاسة أكثر الخلق وأكثر الأشياء وما يقع عليهم وعلى غيرهم من المصائب وغيرها ولم يكونوا مكلِّفين بالعمل بهذا العلم.

الثالث: أن يقال: كان مأموراً في ذلك الوقت من الله تعالى بترك الصلاة لمصلحة مع علمه بدخول الوقت وخروجه. الرابع: أن يقال: لا ينافي اطّلاعه في النوم على الأمور عدم قدرته على القيام ما لم تزل عنه تلك الحالة، فإنّ الاطّلاع من الروح، والنوم من أحوال الجسد.

قال القاضي عياض في الشفاء: فإن قلت: فما تقول في نومه ﷺ عن الصلاة يوم الوادي وقد قال: إنَّ عينيّ تنامان ولا ينام قلبي؟.

فاعلم أنَّ للعلماء في ذلك أجوبة :

الأوّل: أنّ المراد بأنّ هذا حكم قلبه عند نومه وعينيه في غالب الأوقات، وقد يندر منه غير ذلك كما يندر من غيره خلاف عادته، ويصحح هذا التأويل قوله في الحديث: «إن الله قبض أرواحنا» وقول بلال فيه: «ما ألقيت على نومة مثلها قط» ولكن مثل هذا إنّما يكون منه لأمر يريد الله من إثبات حكم وتأسيس سنّة وإظهار شرع، وكما قال في الحديث الآخر: «ولو شاء الله لأيقظنا ولكن أراد أن يكون لمن بعدكم».

والثاني: أنّ قلبه لا يستغرقه النوم حتّى يكون منه الحدث فيه، لما روي أنّه كان ينام حتّى ينفخ وحتّى يسمع غطيطه، ثمّ يصلّي ولم يتوضّاً، وقيل: لا ينام من أجل أنّه يوحى إليه في النوم وليس في قصّة الوادي إلاّ نوم عينيه عن رؤية الشمس، وليس هذا من فعل القلب، وقد قال عَلِيَنِهِ: «إن الله قبض أرواحنا ولو شاء لردها إلينا في حين غير هذا».

فإن قيل: فلولا عادته من استغراق النوم لما قال لبلال: اكلاً لنا الصبح.

فقيل في الجواب : إنّه كان من شأنه ﷺ التغليس بالصبح، ومراعاة أوّل الفجر لا تصحّ ممّن نامت عينه، إذ هو ظاهر يدرك بالجوارح الظاهرة، فوكل بلالاً بمراعاة أوّله ليعلم بذلك، كما لو شغل بشغل غير النوم عن مراعاته انتهى كلامه.

ولم نتعرّض لما فيه من الخطإ والفساد لظهوره، ولنختم هذا الباب بإيراد رسالة وصلت إلينا تنسب إلى الشيخ السديد المفيد، أو السيّد النقيب الجليل المرتضى قدّس الله روحهما، وإلى المفيد أنسب، وهذه صورة الرسالة بعينها كما وجدتها :

بسم الله الرحمن الرحيم: الحمد لله الّذي اصطفى محمّداً لرسالته، واختاره على علم للأداء عنه، وفضّله على كافّة خليقته، وجعله قدوة في الدين، وعصمه من الزلّات، وبرَّاه من السيِّئات، وحرسه من الشبهات، وأكمل له الفضل، ورفعه في أعلى الدرجات، صلى الله عليه وآله الّذين بمودّتهم تتمّ الصالحات.

وبعد وقفت أيّها الأخ وقَقك الله لمياسير الأمور، ووقانا وإيّاك المعسور على ما كتبت به في معنى ما وجدته لبعض مشايخك بسنده إلى الحسن بن محبوب، عن الرباطيّ، عن سعيد الأعرج، عن أبي عبد الله جعفر بن محمّد غليّه فيما يضاف إلى النبيّ عظيمًا من السهو في الصلاة والنوم عنها حتّى خرج وقتها، فإنّ الشيخ الّذي ذكرته زعم أنّ الغلاة تنكر ذلك وتقول : لو جاز أن يسهو في الصلاة لجاز أن يسهو في التبليغ، لأنّ الصلاة فريضة كما أنّ التبليغ عليه فريضة، فردّ هذا القول بأن قال: لا يلزم من قبل أنّ جميع الأحوال المشتركة يقع على النبيّ ﷺ فيها ما يقع على غيره، وهو متعبّد بالصلاة كغيره من أمّته – وساق كلام الصدوق إلى آخره نحواً ممّا أسلفنا – ثمّ قال: وسألت أعزّك الله بطاعته أن أثبت لك ما عندي فيما حكيته عن هذا الرجل، وأبيّن عن الحقّ في معناه، وإنّا نجيبك إلى ذلك، والله الموفّق للصواب:

اعلم أنّ الّذي حكيت عنه ما حكيت ممّا قد أثبتناه قد تكلّف ما ليس من شأنه، فأبدى بذلك عن نقصه في العلم وعجزه، ولو كان ممّن وفّق لرشده لما تعرّض لما لا يحسنه، ولا هو من صناعته، ولا يهتدي إلى معرفته، لكنّ الهوى مردٍ لصاحبه، نعوذ بالله من سلب التوفيق، ونسأله العصمة من الضلال، ونستهديه في سلوك نهج الحقّ، وواضح الطريق بمنّه.

الحديث الذي روته الناصبة والمقلّدة من الشيعة : (أَنَّ النبيّ عَنَى سَها في صلاته فسلّم في ركعتين ناسياً، فلمّا نبّه على غلطه فيما صنع أضاف إليهما ركعتين، ثمّ سجد سجدتي السهو، من أخبار الآحاد التي لا تشمر علماً، ولا توجب عملاً، ومن عمل على شيء منها فعلى الظنّ يعتمد في عمله بها دون اليقين، وقد نهى الله تعالى عن العمل على الظنّ في الدين، وحذّر من القول فيه بغير علم يقين، فقال : ﴿وَلَن تَقُولُوا عَلَى اللّهِ مَعَالى عن العمل على الظنّ في فإلَّا مَن شَبِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ بَمَنْمُونَ وقال : ﴿وَلَا نَقْتُ مَالِيَن لَكَ بِهِ عِنْمُ إِنَّ السَّمَعَ وَالْمَعْرَ وَالْعُوْلَةُ لَمَ يُنْبَعُون بَيْدَ بِالْحَقِ وَهُمْ بَمَنْمُونَ وقال : ﴿وَلَا نَقْتُ مَا لَيْنَ لَكَ بِهِ عِنْمُ إِنَّ السَّمَعَ وَالَا مَن شَبِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ بَمَنْمُونَ وقال : ﴿وَلَا نَقْتُ مَا لَيْنَ لَكَ بِهِ عِنْمُ إِنَّ السَّمَع وَالَا مَن شَبِدَ بِالْحَقِ وَهُمْ بَمَنْمُونَ وقال : ﴿وَمَا يَنْعَمُ مَا لَيْنَ لَكَ بِهِ عِنْمُ إِنَّ السَّمَع وَالَا مَن شَبِدَ بِالْحَقْ وَهُمْ بَمَنْمُونَ وقال : فَوَلَا نَقْتُ مَا لَيْنَ لَكَ بِهِ عِنْمُ الْعَقْ مَالَة وقال عَنْ مَا لَكُن عَنْهُ مُسْتُولاً وقال : فوما يَنْعُمُ الْعَنْ مَا لَهُ مَا عَلَى مَا عَلَى مَا عَلْ الْعَلْ وينا الله بعير علم، والذم والذ في وأمثال ذلك في القرآن مما يتضمن الوعيد على القول في ينبَعُون إلا الظَنَ وَإِن هُمْ إلا يَغْرُمُتُونَ وقال : هوما نا ذلك في القرآن مما يتضمن الوعيد على القول في دين الله بغير علم، والذمّ والتهديد لمن عمل فيه بالظنّ، واللوم له على ذلك، وإذا كان الخبر دين الله بغير علم، والذم والنه من أحبار الآحاد التي من عمل عليها كان بالظن عاملاً حرم الاعتقاد بأن النبي تقدي ما من أحبار الأحاد التي من عمل عليها كان بالظن عاملاً ما يعنه العر بأن النبي عمد القول ما من أحبار الاحبور عنه إلى ما يقتضيه اليقين من كماله على وإذا كان الخبر وعصمته، وحراسة الله له من الخطاء في عمله، والتوفيق له فيما قال وعمل به من شريعته، وعممته، وحراسة الله له من الخطاء في عمله، والتوفيق له فيما قال وعمل به من شريعة ما وفي ها في في أله قال وعمل به من شريعة م

فصل: على أنّهم اختلفوا في الصلاة الّتي زعموا أنّه ﷺ سها فيها، فقال بعضهم هي الظهر وقال بعضهم هي العصر، وقال بعض آخر منهم : بل كانت عشاء الآخرة، واختلافهم في الصلاة دليل على وهن الحديث، وحجّة في سقوطه، ووجوب ترك العمل به واطراحه.

فصل؛ على أنّ في الخبر نفسه ما يدلّ على اختلاقه، وهو ما رووه من أنّ ذا اليدين قال للنبيّ على لمّا سلّم في الركعتين الأوليين من الصلاة الرباعيّة : أقصّرت الصلاة يا رسول الله أم نسيت؟ فقال على ما زعم؟ كلّ ذلك لم يكن، فنفى على أن تكون الصلاة قصّرت، ونفى أن يكون قد سها فيها، فليس يجوز عندنا وعند الحشويّة المجيزين عليه السهو أن يكذب النبيّ على متعمّداً ولا ساهياً، وإذا كان أخبر أنّه لم يسه وكان صادقاً في خبره فقد ثبت كذب من أضاف إليه السهو، ووضح بطلان دعواه في ذلك بلا ارتياب. فصل: وقد تأوّل بعضهم ما حكوه من قوله: «كل ذلك لم يكن» على ما يخرجه عن الكذب مع سهوه في الصلاة، بأن قالوا : إنّه ﷺ نفى أن يكون وقع الأمران معاً، يريد أنّه لم يجتمع قصر الصلاة والسهو فكان قد حصل أحدهما ووقع.

وهذا باطل من وجهين :

أحدهما : أنّه لو كان أراد ذلك لم يكن جواباً عن السؤال، والجواب عن غير السؤال لغوّ لا يجوز وقوعه من النبيّ ﷺ .

والثاني : أنّه لو كان كما ادّعوه لكان على ذاكراً به من غير اشتباه في معناه، لأنّه قد أحاط علماً بأنّ أحد الشيئين كان دون صاحبه، ولو كان كذلك لارتفع السهو الّذي ادّعوه، وكانت دعواهم باطلة بلا ارتياب، ولم يكن أيضاً معنى لمسألته حين سأل عن قول ذي اليدين، وهل هو على ما قال أو على غير ما قال؟ لأنّ هذا السؤال يدلّ على اشتباه الأمر عليه فيما ادّعاه ذو اليدين، ولا يصحّ وقوع مثله من متيقّن لما كان في الحال.

**فصل:** وممّا يدلّ على بطلان الحديث أيضاً اختلافهم في جبران الصلاة الّتي ادّعوا السهو فيها، والبناء على ما مضى منها، والإعادة لها، فأهل العراق يقولون: إنّه أعاد الصلاة لأنّه تكلّم فيها والكلام في الصلاة يوجب الإعادة عندهم، وأهل الحجاز ومن مال إلى قولهم يزعمون أنّه بنى على ما مضى ولم يعد شيئاً ولم يقض، وسجد لسهوه سجدتين، ومن تعلّق بهذا الحديث من الشيعة يذهب فيه إلى مذهب أهل العراق، لأنّه تضمّن كلام النبيّ في الصلاة عمداً، والتفاته عن القبلة إلى من خلفه، وسؤاله عن حقيقة ما جرى، ولا يختلف فقهاؤهم في أنّ ذلك يوجب الإعادة. والحديث متضمّن أنّ النبيّ بنى على ما مضى ولم يعد، وهذا الاختلاف الّذي ذكرناه في هذا الحديث أدلّ دليل على بطلانه، وأوضح حجّة في وضعه واختلاقه.

فصل: على أنّ الرواية له من طريق الخاصة والعامّة كالرواية من الطريقين معاً أنّ النبيّ عنه سها في صلاة الفجر وكان قد قرأ في الأولة منهما سورة النجم حتّى انتهى إلى قوله : ﴿أَفَرَءَيَّمُ اللَّنَ وَٱلْعُزَى () وَمَنَوْةَ النَّالِيَةَ اللَّخَرَى () فألقى الشيطان على لسانه : تلك الغرانيق العلى وإنّ شفاعتهن لترتجى، ثمّ نبّه على سهوه فخرّ ساجداً، فسجد المسلمون، وكان سجودهم اقتداءً به، وأمّا المشركون فكان سجودهم سروراً بدخوله معهم في دينهم، قالوا : وفي ذلك أنزل الله تعالى : ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولِ وَلَا نَبِيَ إِلَى أَنْفَى الشَيطان الشَيْطَنَنُ فِي أَمْنِيْتَيَهِ بِعنون في قراءته، واستشهدوا على ذلك ببيت من الشعر :

فصل: وليس حديث سهو النبيّ ﷺ في الصلاة أشهر في الفريقين من روايتهم أنّ يونس ﷺ ظنّ أنّ الله تعالى يعجز عن الظفر به، ولا يقدر على التضييق عليه، وتأوّلوا قوله تعالى: ﴿ فَظَنَّ أَن لَن نَّقَدِرَ عَلَيْهِ على ما رووه، واعتقدوه فيه، وفي أكثر رواياتهم أنّ داود علي الله عوى امرأة أوريا بن حنّان، فاحتال في قتله، ثمّ نقلها إليه، ورواياتهم أنّ يوسف ابن يعقوب علي همّ بالزنا وعزم عليه، وغير ذلك من أمثاله، ومن رواياتهم التشبيه لله تعالى بخلقه، والتجوير له في حكمه، فيجب على الشيخ الذي سالت أيّها الأخ عنه أن يدين الله بكلّ ما تضمّنته هذه الروايات ليخرج بذلك عن الغلوّ على ما ادّعاه، فإن دان بها خرج عن التوحيد والشرع، وإن ردّها ناقض في اعتداله وإن كان ممّن لا يحسن المناقضة لضعف بصيرته والله نسأل التوفيق .

فصل: والخبر المروي أيضاً في نوم النبي عن صلاة الصبح من جنس الخبر عن سهوه في الصلاة، فإنّه من أخبار الآحاد التي لا توجب علماً ولا عملاً، ومن عمل عليه فعلى الظنّ يعتمد في ذلك دون اليقين. وقد سلف قولنا في نظير ذلك ما يغني عن إعادته في هذا الباب، مع أنّه يتضمّن خلاف ما عليه عصابة الحق، لأنّهم لا يختلفون في أنّ من فاتته صلاة فريضة فعليه أن يقضيها أيّ وقت ذكرها من ليل أو نهار ما لم يكن الوقت مضيّعاً لصلاة فريضة حاضرة، وإذا حرم أن يؤدي فريضة قد دخل وقتها ليقضي فرضاً قد فاته كان حظر النوافل عليه قبل قضاء ما فاته من الفرض أولى، هذا مع الرواية عن النبيّ

فصل: ولسنا ننكر أن يغلب النوم على الأنبياء ﷺ في أوقات الصلوات حتّى تخرج فيقضوها بعد ذلك وليس عليهم في ذلك عيب ولا نقص، لأنَّه ليس ينفك بشر من غلبة النوم ولأنَّ النائم لا عيب عليه، وليس كذلك السهو، لأنَّه نقص عن الكمال في الإنسان، وهو عيب يختص به من اعتراه، وقد يكون من فعل الساهي تارة كما يكون من فعل غيره، والنوم لا يكون إلاَّ من فعل الله تعالى، فليس من مقدور العباد على حالة، ولو كان من مقدورهم لم يتعلَّق به نقص وعيب لصاحبه لعمومه جميع البشر، وليس كذلك السهو، لأنَّه يمكن التحرَّز منه، ولأنَّا وجدنا الحكماء يجتنبون أن يودعوا أموالهم وأسرارهم ذوي السهو والنسيان ولا يمتنعون من إيداعه من تعتريه الأمراض والأسقام، ووجدنا الفقهاء يطرحون ما يرويه ذوو السهو من الحديث إلاَّ أن يشركهم فيه غيرهم من ذوي اليقظة والفطنة والذكاء والحذاقة ، فعلم فرق ما بين السهو والنوم بما ذكرناه، ولو جاز أن يسهو النبيّ عيهم في صلاته وهو قدوة فيها حتَّى يسلُّم قبل تمامها، وينصرف عنها قبل إكمالها، ويشهد النَّاس ذلك فيه ويحيطوا به علماً من جهته لجاز أن يسهو في الصيام حتى يأكل ويشرب نهاراً في شهر رمضان بين أصحابه وهم يشاهدونه، ويستدركون عليه الغلط، وينبِّهونه عليه بالتوقيف على ما جناه، ولجاز أن يجامع النساء في شهر رمضان نهاراً، ولم يؤمن عليه السهو في مثل ذلك إلى وطء ذوات المحارم ساهياً، ويسهو في الحجّ حتّى يجامع في الإحرام، ويسعى قبل الطواف، ولا يحيط علماً بكيفيَّة رمي الجمار، ويتعدّى من ذلك إلى السهو في كلَّ أعمال الشريعة حتّى ينقلها عن حدودها، ويضعها في غير أوقاتها، ويأتي بها على غير حقائقها، ولم ينكر أن يسهو عن تحريم الخمر فيشربها ناسياً أو يظنّها شراباً حلالاً، ثمّ ينفصل بعد ذلك لما بيّن عليه من صفتها، ولم ينكر أن يسهو فيما يخبر به عن نفسه وعن غيره ممّن ليس بربّه بعد أن يكون منصوباً في الأداء، ويكون مخصوصاً بالأداء، وتكون العلّة في جواز ذلك كلّه أنّها عبادة مشتركة بينه وبين أمّته، كما كانت الصلاة عبادة مشتركة بينه وبينهم حسب اعتلال الرجل الذي مشتركة بينه وبين أمّته، كما كانت الصلاة عبادة مشتركة بينه وبينهم حسب اعتلال الرجل الذي ذكرت أيّها الأخ عنه من إعلاله، ويكون ذلك أيضاً لإعلام الخلق أنّه مخلوق ليس بقديم معبود، وليكون حجّة على الغلاة الذين اتّخذوه ربّاً وليكون أيضاً سبباً لتعليم الخلق أحكام السهو في جميع ما عدّدناه من الشريعة، كما كان سبباً في تعليم الخلق حكم السهو في ملحد، وهذا ما لا يذهب إليه مسلمٌ ولا غال ولا موحّد، ولا يجيزه على التقدير في النبوّة على ضعف عقله، وسوء اختياره، وفساد تخذيه، وينه من سهو النبيّ عليم الحلق أنه، ودل الصلاة، وهذا ما لا يذهب إليه مسلمٌ ولا غال ولا موحّد، ولا يجيزه على التقدير في النبوّة على ضعف عقله، وسوء اختياره، وفساد تخيله، وينبغي أن يكون كل من منع السهو على معنور ما يذهب إليه مسلمٌ ولا غال ولا موحّد، ولا يجيزه على الما يه، ودل الصلاة، وهذا ما لا يذهب إليه مسلمٌ ولا غال ولا موحّد، ولا يجيزه على التقدير في النبوّة ملحدٌ، وعو لازم لمن حكيت عنه ما حكيت فيما أنتى به من سهو النبيّ عالى ضعف عقله، وسوء اختياره، وفساد تخيله، وينبغي أن يكون كلّ من منع السهو على النبيّ غالياً خارجاً عن حد الاقتصاد، وكفى بمن صار إلى هذا المقال خزياً.

فصل؛ ثمّ العجب حكمه بأنّ سهو النبيّ على من الله، وسهو من سواه من أمّته وكافّة البشر من غيرها من الشيطان بغير علم فيما ادّعاه ولا حجّة ولا شبهة يتعلّق بها أحدٌ من العقلاء، اللّهمّ إلاّ أن يدّعى الوحي في ذلك، ويتبيّن به عن ضعف عقله لكافّة الألبّاء ثمّ العجب من قوله : إنّ سهو النبيّ على من الله دون الشيطان، لأنّه ليس للشيطان على النبيّ على سلطان، وإنّما زعم أنّ سلطانه على الذين يتولّونه والذين هم به مشركون وعلى من اتّبعه من الغاوين، ثمّ هو يقول : إنّ هذا السهو الذي من الله يقون، إذ كان للشيطان على النبيّ على من الغاوين، ثمّ هو أولياء الشيطان، وأنّهم غاوون، إذ كان للشيطان عليهم سلطان، وكان سهوهم منه دون الرحمن، ومن لم يتيقّظ لجهله في هذا الباب كان في عداد الأموات.

فصل؛ فأمّا قول الرجل المذكور : إنّ ذا اليدين معروف فإنّه يقال له : أبو محمّد عمير بن عبد عمرو، وقد روى عنه الناس فليس الأمر كما ذكر، وقد عرّفه بما يرفع معرفته من تكنيته وتسميته بغير معروف بذلك، ولو أنّه يعرّفه بذي اليدين لكان أولى من تعريفه بتسميته بعمير، فإنّ المنكر له يقول له من ذو اليدين؟ ومن هو عمير؟ ومن هو عبد عمرو؟ وهذا كلّه مجهول غير معروف، ودعواه أنّه قد روى الناس عنه دعوى لا برهان عليها، وما وجدنا في أُصول الفقهاء ولا الرواة حديثاً عن هذا الرجل ولا ذكراً له، ولو كان معروفاً كمعاذ بن جبل وعبدالله ابن مسعود وأبي هريرة وأمثالهم لكان ما تفرّد به غير معمول عليه لما ذكرنا من سقوط العمل بأخبار الآحاد، فكيف وقد بيّنا أنّ الرجل مجهول غير معمول عليه لما ذكرنا من سقوط العمل مسبهة فيه عند العقلاء، ومن العجب بعد هذا كلّه أنّ خبر ذي اليدين يتضمّن أنّ النبيّ مسبهة فيه عند العقلاء، ومن المصلّين معه من بني هاشم والمهاجرين والأنصار ووجوه سها فلم يشعر بسهوه أحد من المصلّين معه من بني هاشم والمهاجرين والأنصار ووجوه الصحابة وسادات الناس، ولا نظر إلى ذلك وعرفه إلاً ذو اليدين المجهول الذي لا يعرف ١٧ - باب / علمه عليه وما دفع إليه من الكتب والوصايا وآثار الأنبياء عليه

أحد، ولعلّه من بعض الأعراب، أو أشعر القوم به فلم ينبّهه أحد منهم على غلطه، ولا رأى صلاح الدين والدنيا بذكر ذلك له ﷺ إلاّ المجهول من الناس، ثمّ لم يكن يستشهد على صحّة قول ذي اليدين فيما خبر به من سهوه إلاّ أبو بكر وعمر، فإنّه سألهما عمّا ذكره ذواليدين ليعتمد قولهما فيه، ولم يثق بغيرهما في ذلك، ولا سكن إلى أحد سواهما في معناه، وإنّ شيعيّاً يعتمد على هذا الحديث في الحكم على النبيّ ﷺ بالغلط والنقص وارتفاع العصمة عنه من العباد لناقص العقل، ضعيف الرأي، قريب إلى ذوي الآفات المسقطة عنهم التكليف، والله المستعان وهو حسبنا ونعم الوكيل.

۸0

هذا آخر ما وجدنا من تلك الرسالة، وكان المنتسخ سقيماً، وفيما أورده <sub>كظفة</sub> مع متانته اعتراضات يظهر بعضها ممّا أسلفنا، ولا يخفى على من أمعن النظر فيها، والله الموفّق للصواب.

١٧ - باب علمه في وما دفع إليه من الكتب والوصايا وآثار الأنبياء عليه، ومن دفعه إليه وعرض الأعمال عليه، وعرض أمته عليه، وأنه يقدر على معجزات الأنبياء عليه وعليهم السلام

**بيان:** قوله : والّذين لا يعلمون تأويله، لعلّ المراد بهم الشيعة، إذا قال العالم فيهم بعلم، أي الراسخون في العلم الّذين بين أظهرهم، قوله : فأجابهم الله، الضمير إمّا راجع إلى الّذين لا يعلمون، أي أجاب عنهم ومن قبلهم على الحذف والإيصال، أو إلى الراسخون في العلم، أي أجاب الله الراسخين من قبل الشيعة، وسيأتي تمام الكلام فيه في كتاب الإمامة.

٢ - كا: محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن أسلم، عن إبراهيم بن أيوب، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال: قال أمير المؤمنين علي الموسي عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال: قال أمير المؤمنين علي الموسي في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَاَيْتِ لِلْمُتُوسِمِينَ قال: كان رسول الله علي المتوسّم، وأنا من بعده والأئمة من ذرّيتي المتوسّمون<sup>(٢)</sup>.

- (1) أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٢ باب ان الراسخين في العلم هم الأئمة ح ٢.
- (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٥ باب ان المتوسمين الذين ذكرهم... ح ٥.

٣ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليّ قال: تعرض الأعمال علم محمّد، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليّ قال: تعرض الأعمال على رسول الله عليّ أعمال العباد كلّ صباح أبرارها وفجارها، فاحذروها، وهو قول الله عَرْضٌ : ﴿ تُعْمَلُوا فَسَبَرَى اللهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ وسكت ().

**بيان:** لعلّ ضميري أبرارها وفجّارها راجعان إلى الأعمال، وفيه تجوّز، ويحتمل إرجاعهما إلى العباد، وإرجاع فاحذروها إلى الأعمال، وفيه بعد.

٤ – كا: العدّة، عن أحمد بن محمّد، عن الوشّاء قال: سمعت الرضا ﷺ يقول: إنّ الأعمال تعرض على رسول الله ﷺ أبرارها وفجارها<sup>(٢)</sup>.

٥ - كا: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عثمان بن عيسى، عن سماعة، عن أبي عبد الله عليّ بن إبراهيم، عن أبي عبد الله عليه؟ قال، سمعته يقول: ما لكم تسوءون رسول الله عليه؟ فقال له رجل: كيف نسوؤه؟ فقال: أما تعلمون أنّ أعمالكم تعرض عليه، فإذا رأى فيها معصية ساءه ذلك، فلا تسوؤا رسول الله عليه؟ وسرّوه؟ .

ير: أحمد بن محمّد، عن عليّ بن النعمان مثله. •ص ١٢٣ ج ٣ باب ١ ح ١٢. بيان: الثماد ككتاب: الماء القليل الّذي لا مادّة له، أو ماء يظهر في الشتاء ويذهب في الصيف.

أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٦ باب عرض الأعمال على النبي ح ١.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٦ باب عرض الأعمال ح ٦ و٣.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٦ باب أن الأئمة ورثة العلم ح ٦.
 (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٩ باب أن الأئمة ورثوا علم النبي ح ٢.

١٧ - باب / علمه عنها وما دفع إليه من الكتب والوصايا وآثار الأنبياء عنه ١٧

٨٧

**یر:** آیوب بن نوح، ومحمّد بن عیسی، عن صفوان مثله . اص ۱۳۸ ج ۳ باب ۱۰ ح ۲۱.

 ١٠ – كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن أبي زاهر أو غيره، عن محمّد بن حمّاد، عن أخيه أحمد، عن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسن الأوّل عَلِيَّةٍ قال: قلت له: جعلت فداك أخبرني عن النبيِّ عنهي ورث النبيِّين كلُّهم؟ قال: نعم قلت: من لدن آدم غَلِيَّةٍ حتَّى انتهى إلى نفسه؟ قال: ما بعث الله نبيًّا إلَّا ومحمَّد ﷺ أعلم منه، قال: قلَّت: إنَّ عيسى بن مريم عَلَيْهُ كان يحيي الموتى بإذن الله، قال: صدقت، وسليمان بن داود عَلَيْهُ كان يفهم منطقُ الطير، وكان رُسول الله ﷺ يقدر على هذه المنازل قال: فقال: إنَّ سليمان بن داود ١٢٠ قال للهدهد حين فقده وشكٍّ في أمرٍه فقال: ﴿مَالِيَ لَا أَرَى ٱلْهُدْهُدَ أَمْ كَانَ مِنَ ٱلْعُكَآبِدِيَ ♦ حين فقده فغضب عليه فقال: ﴿لَأُعَذِّبَنَّهُمْ عَذَابُا شَكِدِيدًا أَوْ لَأَاذْبَحَنَّهُ أَوْ لَيَأْنِيَنِي بِسُلْطَكُنٍ مُبِينٍ﴾ وإنَّما غضب لأنَّه كان يدلَّه على الماء، فهذا وهو طائر قد أُعطي ما لم يعطُ سليمان، وقد كانت الريح والنمل والجنّ والإنس والشياطين والمردة له طائعين ولم يكن يعرف الماء تحت الهواء، وكان الطير يعرِفه، وإنَّ الله يقول في كتابه : ﴿وَلَوْ أَنَّ قُرْءَانَا سُيِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ فُطِّعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْنَى﴾ وقد ورثنا نحن هذا الفرآن الّذي فيه ما تسير به الجبال وتقطع به البلدان وتحيى به الموتي ونحن نعرف الماء تحت الهواء، وإنَّ في كتاب الله لآيات ما يراد بها أمر إلاّ أن يأذن الله به مع ما قد يأذن الله ممّا كتبه الماضون جعله الله لنا في أمّ الكتاب، إنَّ الله يقول: ﴿وَمَا مِنْ غَابِّبَةٍ فِي ٱلسَّمَآءِ وَٱلْأَرْضِ إِلَا فِي كِنَبٍ تُسِبِينِ ش ٱلْكِنَـٰبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْـنَا مِنْ عِبَادِنَا ﴾ فنحن الَّذين اصطفانا الله ﷺ ، وأورثنا هذا الذي فيه تبيان کل شيء<sup>(٣)</sup>.

(١) – (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٩ باب أن الأئمة ورثوا علم النبي ح ٤ و٥ و٧.

**بيمان: ق**وله غليظة: مع ما قد يأذن الله، أي أعطانا مع ذلك الأسماء الّتي كان الأنبياء غليجة: يتلونها للأشياء فتحصل بإذن الله.

ا ا - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، ومحمّد بن خالد، عن زكريًا بن عمران القمّيّ، عن هارون بن الجهم، عن رجل من أصحاب أبي عبد الله علي لم أحفظ اسمه قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: إنّ عيسى بن مريم عليه أعطي حرفين كان يعمل بهما، وأعطي موسى عليه أربعة أحرف، وأعطي إبراهيم عليه ثمانية أحرف وأعطي نوح خمسة عشر حرفاً، وأعطي آدم خمسة وعشرين حرفاً، وإنّ الله تبارك وتعالى جمع ذلك كله لمحمّد عليه، وإنّ اسم الله الأعظم ثلاثة وسبعون حرفاً أعطى محمّداً عليه اثنين وسبعين حرفاً، وحجب عنه حرف واحد<sup>(1)</sup>.

١٢ – **ير:** محمّد بن عبد الجبّار، عن محمّد البرقيّ، عن فضالة، عن عبد الصمد بن بشير عُنه ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي مثله في كتاب الإمامة بأسانيد.

١٣ – كاء محمّد، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن أبي إسماعيل السرّاج عن بشير بن جعفر، عن مفضّل بن عمر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كلّ نبيّ ورث علماً أو غيره فقد انتهى إلى آل محمّد ﷺ <sup>(٤)</sup>.

1٤ - كا: محمد بن أبي عبد الله، ومحمّد بن الحسن، عن سهل بن زياد، ومحمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد جميعاً، عن الحسن بن العبّاس بن الحريش، عن أبي جعفر الثاني عير قال: قال رجل لأبي جعفر عير: : أرأيت قولك في ليلة القدر : وتنزل الملائكة والروح فيها إلى الأوصياء يأتونهم بأمر لم يكن رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر كان رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر وعلي عير أدوح فيها إلى الأوصياء يأتونهم بأمر لم يكن رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر والروح فيها إلى الأوصياء يأتونهم بأمر لم يكن رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر لم يكن رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر وعلي عير أدوح فيها إلى الأوصياء يأتونهم بأمر لم يكن رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر وعلي عيرة له أو عامة أو يأتونهم بأمر أنه يتنبع مات وليس من علمه شيء إلا وعلي عيرة له الله الله عليه الله الله عليه وعلم أو يأتونهم بأمر أمر وعلي عيرة مات وليس من علمه شيء إلا وعلي عيرة له إلى الأوصياء يأتونهم بأمر لم يكن رسول الله عنه قد علمه، أو يأتونهم بأمر أو علي عليه أو عامة أبو جعفر عيرة : ما لي ولك أيها الرجل؟ ومن أدخلك علي ؟ قال: أو علي عليه المحمد أن رسول الله عنه مات وليس من علمه شيء إلا أدخلني عليك القضاء لطلب الدين، قال: فافهم ما أقول لك : إن رسول الله عليه لما أسري بن علمه ذلك أدخلني عليك القضاء لطلب الدين، قال: فافهم ما أول لك : إن رسول الله عنه ألما أسري أمر ي يهم عليك القضاء لطلب الدين، قال: فافهم ما أول لك : إن رسول الله عنه أمر م الم يلم نهم أمر م الله يأتي تفسيرها في ليلة القدر، وكذلك كان علي بن أبي طالب عنه أوما كان في ألما من يأتي يالأمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى الحمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى الحمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى أوما كان في ألمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى أوما كان مي من أبي مالسل اله تبارك وي ألمر مال علم، ويأتي تفسيره في ليالي القدر كما كان مع رسول الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى المرم من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى أوما كان في ألمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى ألمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى ألمر من الله تبارك وتعالى في ليالي القدر إلى أوما كان مي ألمرم من الله تبارك ولكنا في أوما كان مي أمرم من الله تبارك وتالى في ليالي ال

أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٢ باب ما اعطي للأتمة من الاسم الأعظم ح ٢.
 (٢) – (٣) بصائر الدرجات، ص ٢٠٤ ج ٤ باب ١٢ ح ٢ و٤.
 (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٣ ح ٥ باب ما عند الأئمة من آيات الأنبياء.

۸٩

النبيّ ﷺ وإلى الأوصياء افعل كذا وكذا لأمر كانوا قد علموه، أُمروا كيف يعملون فيه، قلت: فسّر لي هذا، قال: لم يمت رسول الله ﷺ إلاّ حافظاً لجملة العلم وتفسيره، قلت: فالذي كان يأتيه في ليالي القدر علم ما هو؟ قال: الأمر، واليسر فيما كان قد علم. والخبر طويل أخذنا منه موضع الحاجة<sup>(1)</sup>.

١٥ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن أبي زاهر، عن جعفر بن محمّد الكوفيّ، عن يوسف الأبزاريّ، عن المفضّل قال لي : قال أبو عبد الله عني ذات ليلة، وكان لا يكنّيني قبل ذلك : يا أبا عبد الله، قال قلت : لبّيك، قال : إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً، قلت : زادك الله وما ذلك : يا أبا عبد الله، قال قلت : لبّيك، قال : إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً، قلت : زادك الله وما ذلك؟ قال : إذا كان ليلة بمعة سروراً، قلت : زادك الله وما ذلك؟ قال : إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً، قلت : زادك الله وما ذلك؟ قال : إذا كان ليلة المعة سروراً، قلت : لبّيك، قال : إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً، قلت : زادك الله وما ذلك؟ قال : إذا كان ليلة الجمعة وافى رسول الله عنه العرش، ولوافى الأنمة عنها معه، ووافى الأنمة المنابية علم مستفاد، ولولا ذلك لأنفدنا (<sup>(1)</sup>).

١٦ – **كاء** محمّد بن يحيى، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن ثعلبة، عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر علي يقول: لولا أنّا نزداد لأنفدنا، قال: قلت: تزدادون شيئاً لا يعلمه رسول الله علي ، قال أما إنّه إذا كان ذلك عرض على رسول الله عليه ، ثمّ على الأئمة، ثمَّ انتهى الأمر إلينا<sup>(٣)</sup>.

٧١ – كا: عليّ، عن أبيه،، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن زرارة، عن أبي جعفر علي قال: نزل جبرئيل على رسول الله عليه برمّانتين من الجنّة فأعطاه إيّاهما فأكل واحدةً وكسر الأخرى بنصفين، فأعطى عليّاً عليه نصفها فأكلها، فقال: يا عليّ أمّا الرمّانة الأولى الّتي أكلتها فالنبوة، ليس لك فيها شيء، وأمّا الأخرى فهو العلم فأنت شريكي فيه<sup>(٤)</sup>.

١٨ - يرو أحمد بن محمد، عن عمر بن عبد العزيز، عن محمد بن الفضيل، عن الثمالي، عن عن عن الثمالي، عن عن علي بن الحسين علي قال: قلت له: الأثمة يحيون الموتي ويبرئون الأكمه والأبرص ويمشون على الماء؟ قال: ما أعطى الله نبياً شيئاً قط إلاً وقد أعطاه محمداً علي وأعطاه ما لم يكن عندهم الخبر<sup>(٥)</sup>.

١٩ - يو: عليّ بن خالد، عن ابن يزيد، عن عبّاس الورّاق، عن عثمان بن عيسى، عن ابن مسكان، عن ليث المراديّ، عن سدير قال: كنت عند أبي جعفر عظيمًا فمّر بنا رجل من أهل اليمن، فسأله أبو جعفر عليمًا عن اليمن، فأقبل يحدّث، فقال له أبو جعفو عليمًا : هل تعرف دار كذا وكذا؟ قال: نعم ورأيتها، قال: فقال له أبو جعفو عليمًا : هل تعرف صخرة عندها في موضع كذا وكذا؟ قال: نعم ورأيتها، فقال الرجل: ما رأيت رجلاً أعرف بالبلاد منك،

أصول الكافي، ج ١ ص ١٤٣ باب في شأن إنا أنزلناه ح ٨.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ١٤٥ ح ٢.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ١٤٥ ح ٢.
 (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ١٥٠ باب أن الله لم يعلم نبيه علماً إلا أمره أن يعلمه علياً.. ح ٢.
 (٩) بصائر الدرجات، ص ٢٥٩ ج ٦ باب ٣ ح ٢.

فلمًا قام الرجل قال لي أبو جعفر عليمي : يا أبا الفضل تلك الصخرة التي غضب موسى فألقى الألواح، فما ذهب من التوراة، التقمته الصخرة، فلمّا بعث الله رسوله أذته إليه وهي عندنا<sup>(١)</sup>. ٢٠ - ير: عن أبي خالد القمّاط عن أبي عبد الله عليمي قال : عندنا صحف إبراهيم وموسى ورثناها من رسول الله عليمي <sup>(٢)</sup>.

٢١ – ير: أبو محمّد، عن عمران بن موسى، عن موسى بن جعفر البغداديّ، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن الفضيل، عن الثماليّ، عن أبي عبد الله عَظِيَّهِ قال: في الجفر إنَّ الله تعالى لمّا أنزل ألواح موسى عَيْشَانٍ أنزلها عليه وفيها تبيان كلَّ شيء كان وهو كائن إلى أن تقوم الساعة، فلمّا انقضت أيّام موسى أوحى الله إليه أن استودع الألواح وهي زبرجدة من الجنَّة الجبل، فأتى موسى الجبل فانشقَّ له الجبل فجعل فيه الألواح ملفوفة فلمًّا جعلها فيه انطبق الجبل عليها، فلم تزل في الجبل حتَّى بعث الله نبيَّه محمَّداً عَظِيمَةٍ فأقبل ركب من اليمن يريدون النبق بي فلمّا انتهوا إلى الجبل انفرج الجبل، وخرجت الألواح ملفوفة كما وضعها موسى ١٢٠٠ فأخذها القوم، فلمَّا وقعت في أيديهم ألقي في قلوبهم أن لا ينظروا إليها وهابوها حتّى يأتوا بها رسول الله عظي ، وأنزل الله جبرئيل على نبيّه علي فاخبره بأمر القوم، وبالَّذي أصابوا، فلمَّا قدموا على النبيِّ ﷺ ابتدأهم النبيِّ فسألهم عمَّا وجدوا، فقالوا: وما علمك بما وجدنا؟ فقال: أخبرني به ربّي وهي الألواح، قالوا: نشهد أنَّك رسول الله عظيم فأخرجوها فدفعوها إليه فنظر إليها وقرأها وكتابها بالعبراني، ثمَّ دعا أمير المؤمنين ﷺ فقال: دونك هذه، ففيها علم الأولين وعلم الآخرين، وهي ألواح موسى عَلَيْتُهُمْ ، وقد أمرني ربّي أن أدفعها إليك، قال: يا رسول الله لست أحسن قراءتها، قال: إنَّ جبرئيل أمرني أن آمرك أن تضعها تحت رأسك ليلتك هذه، فإنَّك تصبح وقد علمت قراءتها. قال فجعلها تحت رأسه فأصبح وقد علَّمه الله كلَّ شيء فيها، فأمره رسول الله عظيم أن ينسخها فنسخها في جلد شاة وهو الجفر، وفيه علم الأوَّلين والأخرين، وهو عندنا، والألواح وعصا موسى عندنا، ونحن ورثنا النبق 🕵 (<sup>۳)</sup>.

**شي؛** مثله وزاد في آخره: قال: قال أبو جعفر ﷺ تلك الصخرة التي حفظت ألواح موسى ﷺ تحت شجرة في واد يعرف بكذا<sup>(٤)</sup>.

٢٢ – **يو؛** محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم، عن صباح المزنيّ عن الحارث بن حصيرة، عن حبّة العرنيّ قال : سمعت أمير المؤمنين غليّظيرٌ يقول : إنّ يوشع بن نون غليميّيٌ كان وصيّ موسى بن عمران غليمَيْرٍ وكانت ألواح موسى من زمرّد

(١) - (٢) يصائر الدرجات، ص ١٤٠ ج ٢ باب ١٠ ح ٧ و٩.
 (٣) بصائر الدرجات، ص ١٤٢ ج ٣ باب ١١ ح ٤.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣١ ح ٧٧ من سورة الأعراف.

أخضر، فلممّا غضب موسى عليما التى الألواح من يده، فمنها ما تكسّر، ومنها ما بقي، ومنها ما ارتفع، فلمّا ذهب عن موسى عليما الغضب قال يوشع بن نون: أعندك تبيان ما في الألواح؟ قال: نعم، فلم يزل يتوارثونها رهط من بعد رهط حتى وقعت في أيدي أربعة رهط من اليمن، وبعث الله محمّداً على بتهامة وبلّغهم الخبر، فقالوا: ما يقول هذا النبيّ؟ قيل ينهى عن الخمر والزنا، ويأمر بمحاسن الأخلاق وكرم الجوار، فقالوا: هذا أولى بما في أيدينا منّا، فاتفقوا أن يأتوه في شهر كذا وكذا، فأوحى الله إلى جبرتيل ائت النبيّ فأخبره، فأتاه فقال: إذ فلاناً وفلاناً، وفلاناً (ظ) ورثوا ألواح موسى عليما وهم يأتونك في شهر كذا وكذا، في ليلة كذا وكذا، فاوحى الله إلى جبرتيل ائت النبيّ فأخبره، شهر كذا وكذا، في ليلة كذا وفلاناً، وفلاناً (ظ) ورثوا ألواح موسى عليما وهم يأتونك في وهم يقولون: يا محمّد، قال: نعم يا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، أين الكتاب الذي توارثتموه من يوشع بن نون وصيّ موسى بن عمران؟ أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ على فإذا هو كتاب بالعبرانية دقيق فدعم أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فا أنتي عنهم من يوشع بن نون وصيّ موسى بن عمران؟ أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ على فإذا هو كتاب بالعربية جليل في ما علم به قالوا نشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنك محمد رسول الله أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ على فإذا هو كتاب بالعبرانية دقيق فدفعه أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ يشي فإذا هو كتاب بالعربية جليل فيه علم ما خلق الله منذ أحد قط منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ يشي فإذا هو كتاب بالعربية جليل فيه علم ما خلق الله منذ

**بيان:** يمكن الجمع بين الخبرين بتحقّق الأمرين معاً، ويحتمل أن يكونا واقعتين لكنّه بعيد.

٢٣ - **ير؛** معاوية بن حكيم، عن محمّد بن شعيب بن غزوان، عن رجل، عن أبي جعفر علي قال: دخل عليه رجل من أهل اليمن، فقال: يا يمانيّ أتعرف شعب كذا وكذا؟ قال: نعم، قال له: تعرف شجرة في الشعب صفتها كذا وكذا؟ قال له: نعم، قال له: تعرف صخرة تحت الشجرة؟ قال له: نعم، قال: فتلك الصخرة التي حفظت ألواح موسى عليتي على محمّد عنه (<sup>٢)</sup>.

٢٤ - **لك،** أبي وابن الوليد معاً عن سعد، عن جماعة من أصحابنا الكوفيّين، عن ابن بزيع، عن أُميّة بن عليّ، عن درست الواسطيّ أنّه سأل أبا الحسن موسى غليّيًا كان رسول الله محجوجاً بآبي؟ قال: لا، ولكنّه كان مستودعاً للوصايا فدفعها إليه قال: قلّت: فدفعها إليه على أنّه محجوج به فقال: لو كان محجوجاً به لما دفع إليه الوصايا، قلت: فما كان حال آبي؟ قال: أقرّ بالنبيّ عليي وبما جاء به ودفع إليه الوصايا ومات آبي من يومه<sup>(٣)</sup>.

**بيان:**روى الكلينيّ هذا الخبر عن محمّد بن يحيى، عن سعد، عن جماعة من أصحابنا، عن أحمد بن هلال، عن أمّية بن عليّ القيسيّ، عن درست مثله، إلاّ أنّ فيه: كان رسول الله ﷺ محجوجاً بأبي طالب، وكذا في آخر الخبر: فما كان حال أبي طالب والظاهر أنّ

- (1) بصائر الدرجات، ص ۱٤٣ ج ۳ باب ۱۱ ح ٦.
- (٢) بصائر الدرجات، ص ١٤٤ ج ٣ باب ١١ ح ٧. (٣) كمال الدين، ص ٦٠٣.

أحدهما تصحيف الآخر لوحدة الخبر، ويحتمل أن يكون السائل سأل عن حال كليهما، وكان الجواب واحداً، ثمّ التعليل الوارد في الخبر فيه إشكال ظاهر، إذ دفع الوصيّة لا ينافي كونه حجّة على النبيّ ﷺ، كما أنّ النبيّ دفع الوصايا إلى أمير المؤمنين ﷺ عند موته، مع أنّه كان حجّة عليه، ويمكن أن يتكلّف فيه بوجوه:

الأوّل: أن يكون المراد بالدفع الدفع قبل ظهور آثار الموت، فإنّ الإمام إنّما يدفع الكتب والآثار إلى الإمام الّذي بعده عندما يظهر له انتهاء مدّته، فيكون قوله: ومات آبي من يومه، أي كذا اتفق من غير علمه بذلك، أو يكون ما أعطاه عند موته غير ما أعطاه قبل ذلك، وإنّما أعطى عند الموت بقيّة الوصايا.

الثاني: أن يكون المراد بالدفع دفعاً خاصّاً من جهة كونه مستودعاً للوصايا، لا من جهة كونها له بالأصالة، ودفعها إلى غيره عند انتهاء حاجته كما صرّح ﷺ أوّلاً بقوله: ولكنّه كان مستودعاً للوصايا، فالمعنى أنّه لو كان كذلك لما دفع إليه الوصايا على هذا الوجه.

الثالث: أن يكون المراد بكونه محجوجاً بأبي طالب كونه موّاخذاً بسببه، وبأنّه لم يهده إلى الإسلام، فأجاب عليمي بأنّه كان مسلماً وكان من الأوصياء، وكان مستودعاً للوصايا وأقرّبه، ودفع إليه الوصايا، فلم يفهم السائل وقال: فدفع الوصايا يدلّ على تمام الحجّة على أبي طالب، فيكون أبو طالب محجوجاً برسول الله علي حيث علم ذلك ودفع إليه الوصايا، ولم يؤمن به، فأجاب عليمي بأنّه لو كان لم يؤمن به لما دفع إليه الوصايا بل كان مؤمناً.

الرابع: أن يكون المحجوج بالمعنى الأوّل، والضمير في قوله: على أنّه راجعاً إلى أبي طالب، وفي قوله: (به) إلى النبيّ ﷺ كما ذكرنا في الوجه الثالث، فالجواب أنّه لو كان رعية له لما كان دفع إليه الوصايا، ولا يخفى بعده ومخالفته لآخر الخبر، ولما هو المعلوم من كونه حجّة على جميع الخلق، إلّا أن يقال: إنّه لم يكن حجيّته عليه مثل سائر الخلق، لأنّه كان حاملاً للوصايا ودافعها إليه، ولا يخفى ما فيه، وسيأتي بعض القول في هذا الخبر في باب

٢٥ – ك: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن أبي الخطّاب وابن يزيد وأحمد بن الحسن جميعاً عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الذي تناهت إليه وصيّة عيسى بن مريم ﷺ يقال له: آبي<sup>(1)</sup>.

۲٦ **- ك،** ابن الوليد، عن الصفّار وسعد معاً، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عمّن حدثه من أصحابنا، عن أبي عبدالله ﷺ قال: كان آخر أوصياء عيسى ﷺ رجل يقال له: بالط<sup>(٢)</sup>.

(۱) - (۲) کمال الدین، ص ۲۰۲ - ۲۰۴.

٢٧ **-ك؛** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن النهديّ ومحمّد بن عبد الجبّار معاً، عن إسماعيل بن سهل، عن ابن أبي عمير، عن درست الواسطيّ وغيره عن أبي عبد الله عليّاً قال: كان سلمان الفارسيّ تقله قد أتى غير واحد من العلماء وكان آخر من أتى آبي، فمكث عنده ما شاء الله، فلمّا ظهر النبيّ قال آبي : يا سلمان إنّ صاحبك الّذي قد ظهر بمكّة، فتوجه إليه سلمان تقله <sup>(۱)</sup>.

٩٣

۲۸ **- سن:** أبو إسحاق الخفّاف، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان الّذي تناهت إليه وصايا عيسى ﷺ آبي.

ورواه عن ابن أبي عمير، عن درست، وزاد فيه: فلمّا أن أتاه سلمان قال له: إنّ الّذي تطلب قد ظهر اليوم بمكّة فتوجّه إليه<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** يحتمل أن يكون بالط وآبي واحداً، ويحتمل تعدّدهما، ويكون الوصايا من عيسى علي انتهى إليه علي من جهتين، بل من جهات لما سيأتي أنّه انتهى إليه من جهة بردة أيضاً، وأمّا أبو طالب فإنّه كان من أوصياء إبراهيم وإسماعيل بي وكان حافظاً لكتبهم ووصاياهم من تلك الجهة، لا من جهة بني إسرائيل، وموسى وعيسى بيتا لم يكونا مبعوثين إليهم، بل كانوا على ملّة إبراهيم غليتي كما مرّت الإشارة إليه في كتاب النبوة.

<sup>(</sup>۱) كمال الدين، ص ٦٠٢ - ٦٠٣. (۲) المحاسن، ص ٢٣٥.

الله ليجَوَيَك محمّداً أسلم له العقب من المستحفظين، وكذّبه بنو إسرائيل، ودعا إلى الله المَحَك، الله الله الله ا وجاهد في سبيله، إلى آخر الخبر بطوله<sup>(١)</sup>، وسيأتي في أبواب النصوص على الأئمة المَتَكِلا .

ير؛ محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل مثله.

٣١ – **ير** ابن معروف، عن حمّاد، عن حريز، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليم قال: سئل علي عليم عن علم النبي عني فقال: علم النبي عليم جميع النبيين، وعلم ما كان علم ما هو كائن إلى قيام الساعة<sup>(٣)</sup>.

أقول: روى السيّد في سعد السعود عن محمّد بن العباس بن مروان من تفسيره عن عبد الله ابن العلاء، عن محمّد بن الحسن بن شمّون، عن عثمان بن رشيد، عن الحسن بن عبد الله الأرّجانيّ، عن أبي هارون العبديّ، عن أبي سعيد الخدريّ أنّ عمّار بن ياسر قال لرسول الله عني: وددت أنّك عمّرت فينا عمر نوح عنينية، فقال رسول الله عنية يا عمّار حياتي خير لكم ووفاتي ليس بشر لكم، أمّا في حياتي فتحدثون وأستغفر الله لكم، وأمّا بعد وفاتي فاتّقوا الله وأحسنوا الصلاة عليّ وعلى أهل بيتي، وإنّكم تعرضون عليّ بأسمائكم وأسماء فاتّقوا الله وأحسنوا الصلاة عليّ وعلى أهل بيتي، وإنّكم تعرضون عليّ بأسمائكم وأسماء وفاته بأسماء الرجال وقبائلكم، فإن يكن خيراً حمدت الله، وإن يكن سوى ذلك استغفرت الله لكم، فقال المنافقون والشكاك والذين في قلوبهم مرض: يزعم أنّ الأعمال تعرض عليه بعد وفاته بأسماء الرجال وأسماء آبائهم وأنسابهم إلى قبائلهم، إنّ هذا لهو الإفك، فأنزل الله وخاصة، أمّا الذي قال الله عمرون، قال: عمرة أن محمّد، ثمّ قال: عمّان عال عرض عليه بعد

- أصول الكافي، ج 1 ص ١٦٩ باب الاشارة والنص على أمير المؤمنين، ح ٣.
- (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۷۰ باب ٤٥ ح ۲. (۳) بصائر الدرجات، ص ۱۳۱ ج ۳ باب ۲ ح ۱.

وَٱلشَّهَدَةِ فَيُنَبِّتُكُرُ بِمَا كُنْتُمْ نَعْمَلُونَكُ من طاعة ومعصية (١).

٣٢ - **ير؛** أحمد بن إسحاق، عن عبد الله بن حمّاد، عن سيف التمّار، عن أبي عبدالله عليم قال: وربّ الكعبة وربّ البيت ثلاث مرّات لوكنت بين موسى والخضر لأخبرتهما أنّي أعلم منهما، ولأنبأتهما بما ليس في أيديهما، لأنّ موسى والخضر أعطيا علم ما كان، ولم يعطيا علم ما هو كائن، وإنّ رسول الله يشير أعطي علم ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة، فورثناه من رسول الله يشير وراثة<sup>(٢)</sup>.

٣٣ - **ير:** عليّ بن محمّد بن سعيد، عن حمدان بن سليمان، عن عبيد الله بن محمّد اليمانيّ، عن مسلم بن الحجّاج، عن يونس، عن الحسين بن علوان، عن أبي عبد الله عَظِيَرًا قال: إنّ الله خلق أولي العزم من الرسل وفضّلهم بالعلم، وأورثنا علمهم، وفضّلنا عليهم في علمهم وعلم رسول الله عظيم ما لم يعلموا، وعلمنا علم الرسول وعلمهم<sup>(٣)</sup>.

٣٥ – **ير؛** محمّد بن الحسين، عن ابن سنان، عن عمّار بن مروان، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: أعطى الله محمّداً ﷺ مثل ما أعطى آدم ﷺ فمن دونه من الأوصياء كلّهم، يا جابر هل تعرفون ذلك؟<sup>(٥)</sup>.

٣٦ **- محتص:** ابن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن عبد الله بن بكير الهجريّ، عن أبي جعفر علي قال: إنّ عليّ بن أبي طالب عليّك كان هبة الله لمحمّد علي ورث علم الأوصياء وعلم ما كان قبله، أما إنّ محمّداً ورث علم من كان قبله من الأنبياء والمرسلين<sup>(1)</sup>.

٣٧ - فس، أبي، عن ابن مرّار، عن يونس، عن هشام، عن أبي عبد الله عليتظير في قوله تعالى في وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَهِيمَ مَلَكُوْتَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَلِيَكُوْنَ مِنَ ٱلْمُوقِيْـينَهِ قال: كشط له عن

- (1): منعد السعود، ص ۹۸.
- (۲) بصائر الدرجات، ص ۱۳۳ ج ۳ باب ۷ ح ۱.
- (٣) (٤) بصائر الدرجات، ص ٢٢٢ ج ٥ باب ٥ ح ٢ و ٣.
- (٥) بصائر الدرجات، ص ١٢٣ ج ٣ باب ١ ح ١٢. (٦) الاختصاص، ص ٢٧٩.

90

الأرض ومن عليها، وعن السماء وما فيها، والملك الّذي يحملها، والعرش ومن عليه، وفعل ذلك برسول الله ﷺ وأمير المؤمنين ﷺ <sup>(1)</sup>.

٣٩ – يرو محمّد بن عيسى، عن البرقتي، عن النضر، عن يحيى الحلبيّ، عن أبي بصير قال : قلت لأبي عبد الله عليظة : هل رأى محمّد عظمَم ملكوت السماوات والأرض كما رأى إبراهيم قال : وصاحبكم<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي في كتاب الإمامة مثله بأسانيد كثيرة.

٤٠ ميرة أحمد بن محمد، عن محمد بن إسماعيل، عن محمد بن الفضيل، عن أبي الصباح الكناني، عن أبي جعفر، عن آبائه عنها قال : خرج علينا رسول الله عنها وفي يده اليمنى كتاب، وفي يده اليمنى كتاب، فنشر الكتاب الذي في يده اليمنى فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، كتاب لأهل المعائم وأسماء آبائهم، لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الكتاب الذي في مده اليمنى فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، كتاب لأهل الجنة بأسمائهم وأسماء آبائهم، لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص معمم واحد، ولا ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الكتاب من الذي في يده اليمنى فقرأ بسم الله الرحمن الرحيم، كتاب لأهل الجنة بأسمائهم وأسماء آبائهم، لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الذي بيده اليمنى وفي الماء الذي ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الذي بيده اليسرى، فقرأ كتاب من الله الرحمن الرحيم، لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الذي بيده اليسرى، فقرأ كتاب من الله الرحمن الرحيم، أسماء الذي بيده اليسرى، فقرأ كتاب من الله الرحمن الرحيم، كتاب لأهل الجنة بأسمائهم وأسماء آبائهم، لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الذي بيده اليسرى، فقرأ كتاب من الله الرحمن الرحيم، لاهل النار بي منهم واحد، والدي بيده اليسرى، فقرأ كتاب من الله الرحمن الرحيم، لاهل النار بأسمائهم واحد، والا ينقص منهم واحد، قال : ثم نشر الذي بيده اليسرى، فقرأ كتاب من الله الرحمن الرحيم، لأهل النار بأسمائهم وأسماء آبائهم وقبائلهم، لا يزاد فيهم واحد، ولا ينقص منهم واحد<sup>(3)</sup>.

**أقول:** سيأتي مثله في باب المعراج وكتاب الإمامة. ٤٢ - يو: أبو الفضل العلويّ، عن سعيد بن عيسي، عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير، عن

(1) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٣.
 (٣) - (٣) بصائر الدرجات، ص ١١٣ ج ٢ باب ٢٠ ح ٢ و٤.
 (٤) - (٥) بصائر الدرجات، ص ١٩٠ ج ٤ باب ٥ ح ٢ و٦.

أبيه، عن شريك بن عبد الله، عن عبد الأعلى عن أبي وقّاص، عن سلمان الفارسيّ قال: سمعت أمير المؤمنين عليكيلا يقول في قول الله عَزَرَيَلا : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِلْمُتَوَيِّمِينَ﴾ فكان رسول الله عليه يوم القيامة<sup>(1)</sup>. إلى يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

٤٣ - لي: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مقاتل بن سُلَّيمان، عن أبي عبد الله الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: أنا سيَّد النبيِّين، ووصبى سيّد الوصبِّين، وأوصيائي سادات الأوصياء، إنَّ آدم ﷺ سأل الله جَرَبَةٍ أن يجعل له وصيّاً صالحاً، فأوحى الله جَرَبَتِهِ إليه إنَّى أكرمت الأنبياء بالنبوّة، ثمَّ اخترت خلفي وجعلت خيارهم الأوصياء، ثمَّ أوحى الله بَجْزَيْجَةٍ إليه يا آدم أوص إلى شيث عَلَيْتِهِ فأوصى آدم عَلَيْتَهِ إلى شيث عَلَيْهِ وهو هبة الله بن آدم، وأوصى شيث عَلَيْهِ إلى ابنه شبّان وهو ابن نزلة الحوراء الّتي أنزلها الله على آدم من الجنّة فزوّجها ابنه شيئاً، وأوصى شبَّانَ إلى محلث، وأوصى محلث إلى محوق وأوصى محوق إلى عميشًا، وأوصى عميشًا إلى أخنوخ وهو إدريس النبق ﷺ ، وأوصى إدريس ﷺ إلى ناحور ، ودفعها ناحور إلى نوح النبيّ ﷺ، وأوصى نوح إلى سام، وأوصى سام إلى عثامر، وأوصى عثامر إلى برعيثاشا وأوصى برعيثاشا إلى يافث، وأوصى يافث إلى برة، وأوصى برة إلى جفيسة، وأوصى جفيسة إلى عمران، ودفعها عمران إلى إبراهيم الخليل ظيري وأوصى إبراهيم عليتي إلى ابنه إسماعيل غليتين، وأوصى إسماعيل إلى إسحاق غليتين، وأوصى إسحاق إلى يعقوب غليتي:، وأوصى يعقوب غليتي: إلى يوسف غليتي:، وأوصى يوسف عظيمة إلى بثريا، وأوصى بثريا إلى شعيب عظيمة ودفعها شعيب إلى موسى بن عمران، وأوصى موسى بن عمران إلى يوشع بن نون، وأوصى يوشع بن نون إلى داود عَلَيْتَهُوْ، وأوصى داودُ عَلَيْتَهُوْ إلى سليمان عَلَيْتَهِ وأوصى سليمان عَلَيْتَهُوْ إلى أصف بن برخيا، وأوصى آصف بن برخيا إلى زكريًا ﷺ، ودفعها زكريًا إلى عيسى بن مريم ﷺ، وأوصى عيسى خليتي إلى شمعون بن حمّون الصفا خليج ، وأوصى شمعون خليج إلى يحيى ابن زكريًا ﷺ وأوصى يحيى بن زكريًا إلى منذر، وأوصى منذر إلى سليمة، وأوصى سليمة إلى بردة، ثمَّ قال رسول الله عنها: ودفعها إلى بردة، وأنا أدفعها إليك يا على، وأنت تدفعها إلى وصبِّك، ويدفعها وصيِّك إلى أوصيائك من ولدك، واحد بعد واحد حتَّى يدفع إلى خير أهل الأرض بعدك، ولتكفرنَ بك الأمَّة ولتختلفنَ عليك اختلافاً شديداً، الثابت عليك كالمقيم معي، والشاذِّ عنك في النَّار، والنَّار مثوى للكافرين<sup>(٢)</sup>.

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۳۳۳ ج ۷ باب ۱۷ ح ۱۴.
  - (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٢٨ مجلس ٢٣ ح ٣.

**أقول:** سيأتي الأخبار في ذلك في باب اتّصال الوصيّة من كتاب الإمامة.

٤٤ - فس: عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن أبي عبد الله الفي قال: إنّ أعمال العباد تعرض على رسول الله في كلّ صباح أبرارها وفجارها، فاحذروا فليستحي أحدكم أن يعرض على نبيّه العمل القبيح.

عنه ﷺ قال: ما من مؤمن يموت أو كافر يوضع في قبره حتّى يعرض عمله على رسول الله وعلى أمير المؤمنين صلوات الله عليهما، وهلمّ جرّاً إلى آخر من فرض الله طاعته، فذلك قوله: ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ <sup>(١)</sup>.

٤٥ - مع: عليّ بن عبد الله المذكّر، عن عليّ بن أحمد الطبريّ، عن الحسن بن عليّ بن زكريّا، عن خراش قال: حدّثنا مولاي أنس قال: قال رسول الله عنهي : حياتي خير لكم، وموتي خير لكم، أمّا حياتي فتحدّثوني وأحدّثكم، وأمّا موتي فتعرض عليّ أعمالكم عشيّة الإثنين والخميس، فما كان من عمل صالح حمدت الله عليه، وما كان من عمل سيّئ استغفرت الله لكم".

٤٦ - فسى: أبي، عن حنّان، عن أبيه سدير، عن أبي جعفر عليما قال: قال رسول الله عليما الله الله عليما الله الله عليما الله الله عليما الله عليما الله الله عليما الله مقامك بين أظهرنا خير لنا فكيف تكون ومفارقتي إياكم خير لكم، فقالوا: يا رسول الله مقامك بين أظهرنا خير لنا فكيف تكون مفارقتي إياكم خير لكم خير لكم خير لكم عليما الله مقامك بين أظهرنا خير النا فكيف تكون مفارقتي إياكم خير لكم فإن أعمالكم تعرض علي كل خميس مفارقتك خيراً النا؟ قال: إنّما مفارقتي إياكم خير لكم فإن أعمالكم تعرض علي كل خميس واثنين فما كان من حسنة حمدت الله عليها، وما كان من سيّنة استغفرت الله لكم (<sup>(۳)</sup>).

٤٧ - ير؛ محمّد بن عبد الحميد، عن المفضّل بن صالح، عن زيد الشحّام قال : سألته عن أعمال هذه الأمّة (٤) .

**۶۹ - ير؛ أحمد بن محمّد، عن الوشّاء قال: سمعت الرضا ﷺ يقول: إنّ الأعمال** تعرض على رسول الله ﷺ أبرارها وفجارها<sup>(١)</sup>.

- تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٤.
   معاني الأخبار، ص ٤١٠.
  - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٧٦.
  - (٤) (٦) بصائر الدرجات، ص ٣٩٣-٣٩٥ ج ٩ باب ٤ ح ٢ و٤ و٧.

• • **- ير؛** عليّ بن إسماعيل، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن أبي بصير عن أبي جعفر ﷺ قال: الأعمال تعرض كلّ خميس على رسول الله ﷺ <sup>(1)</sup>.

٥١ – يو: عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن الأهوازيّ، عن جعفر وفضالة، عن سعيد، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ أعمال أمّة محمّد عليم تعرض على رسول الله علي كلّ خميس، فليستحي أحدكم من رسول الله عليه أن يعرض عليه القبيح<sup>(٢)</sup>.

**أقول؛** سيأتي أخبار كثيرة في ذلك في كتاب الإمامة.

٥٢ – يرو أحمد بن موسى، عن جعفر بن محمّد بن مالك، عن يوسف الأبزاريّ، عن المفضّل قال : قال لي أبو عبد الله ظيئير ذات يوم : إنّ لنا في كلّ ليلة جمعة سروراً قلت : زادك الله وما ذاك؟ قال : إنّه إذا كان ليلة الجمعة وافي رسول الله يشيم العرش، ووافي الأئمّة شَيْنَد معه، ووافينا معهم، فلا تردّ أرواحنا إلى أبداننا إلاّ بعلم مستفاد ولولا ذلك لنفد ما عندنا<sup>(٣)</sup>.

٥٣ - يوة الحسن بن عليّ بن معاوية عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن أبي أيّوب، عن شريك بن مليح، وحدّثني الخضر بن عيسى، عن الكاهليّ، عن عبد الله بن أبي أيّوب، عن شريك، عن أبي يحيى الصنعانيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال: يا أبا يحيى لنا في ليالي الجمعة لشأن من الشأن، قال: فقلت له: جعلت فداكُوما ذلك الشأن؟ قال: يؤذن لأرواح الأنبياء الموتى، وأرواح الأوصياء الموتى، وروح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم، يعرج بها إلى السماء حتّى توافي عرش ربّها، فتطوف بها أسبوعاً، وتصلّي عند كلّ قائمة من قوائم العرش ركعتين، ثمّ تردّ إلى الأبدان التي كانت فيها فتصبح الأنبياء والأوصياء، قد ملئوا وأعطوا سروراً، ويصبح الوصيّ الذي بين ظهرانيكم وقد زيد في علمه مثل جمّ الغفير<sup>(3)</sup>.

٥٤ - يرو محمّد بن سعد، عن الحسن بن عبد الله بن جريش، عن أبي جعفر علي قال: قال رسول الله عظيمي : إنّ أرواحنا وأرواح النبيّين توافي العرش كلّ ليلة جمعة، فتصبح الأوصياء وقد زيد في علمهم مثل جمّ الغفير من العلم<sup>(٥)</sup>.

٥٥ – كا. عليّ، عن أبيه، عن الحسن بن سيف، عن أبيه، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله على على على كلّه ثمّ قال: عبدالله على على على كلّه على كلّه على علم على علم على على على على على على على أتدرون أيّها النّاس ما في كلّي؟ قالوا : الله ورسوله أعلم، فقال : فيها أسماء أهل الجنّة وأسماء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيامة، ثمّ رفع يده الشمال فقال : أيّها الناس أتدرون ما في كلّي؟ قالوا : الله ورسوله أعلم، فقال : أسماء أهل النار وأسماء آبائهم وقبائلهم إلى يوم القيامة، ثمّ

- (۱) (۲) بصائر الدرجات، ص ۳۹۳-۳۹۵ ج ۹ باب ٤ ح ۹ و۱۲.
  - (٣) (٥) بصائر الدرجات، ص ١٣٤ ج ٣ باب ٨ ح ١ و٤ و٧.

99

قال: حكم الله وعدل حكم الله وعدل حكم الله وعدل فريق في الجنَّة وفريق في السعير<sup>(١)</sup>.

٥٦ **- يو:** محمّد بن عيسى، عن يونس، عن عليّ بن هاشم، عن محمّد بن عبيد الله بن أبي رافع، عن أبيه، عن جدّه قال: قال رسول الله ﷺ : مثل لي أمّتي في الطين، وعلّمت الأسماء كما علّم آدم الأسماء كلها، ورأيت أصحاب الرايات، فكلّما مررت بك يا عليّ وبشيعتك استغفرت لكم<sup>(٢)</sup>.

٥٧ – يو: عبّاد بن سليمان، عن سعد بن سعد، عن مقاتل بن مقاتل، عن أبي الحسن الرضا علي قال: قال أبو جعفر علي الله الله عنه مثّلت له أمّته في الطين فعرفهم بأسمائهم وأسماء آبائهم وأخلاقهم وحلاهم، قال: قلنا له: جعلت فداك جميع الأمّة من أوّلها إلى آخرها؟ قال: هكذا قال أبو جعفر عليك (<sup>٣)</sup>.

**یر:** عبّاد بن سلیمان، عن سعد بن سعد، عن صفوان بن یحیی عنه ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

٨٩ - يو: يعقوب بن يزيد، عن محمّد بن سنان، عن أبي الجارود قال: سمعت أبا جعفر علي يقول: قال رسول الله عنه: : عرضت علي أُمّني البارحة لدى هذه الحجرة [من] أوّلها إلى آخرها، قال: قال تال : يا رسول الله قد عرض عليك من خلق، أرأيت من لم يخلق؟ قال: صوّر لي - والّذي يحلف به رسول الله - في الطين حتى لأنا أعرف بهم من أحدكم بصاحبه<sup>(٥)</sup>.

٥٩ - يو: ابن معروف، عن حمّاد، عن حريز، عن معروف بن خرّبوذ، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ لعليّ: إنّ ربّي مثّل لي أمّتي في الطين، وعلّمني أسماءهم كلّها، كما علّم آدم الأسماء كلّها، فمرّ بي أصحاب الرايات فاستغفرت لك ولشيعتكيا عليّ إنّ ربّي وعدني في شيعتك خصلة، قلت: وما هي يا رسول الله؟ قال: المغفرة لمن أمن منهم واتّقي لا يغادر منهم صغيرة ولا كبيرة، ولهم تبدّل سيئاتهم حسنات<sup>(1)</sup>.

٦٠ – كاء العدّة، عن أحمد، عن ابن فضّال، عن أبي جميلة، عن محمّد الحلبيّ، عن أبي عبد الله عظيمة. فج ١ ص ٢٦٥ باب مولد النبي عظيمة ح ١٥.

**یر؛** عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عیسی، عن حمّاد، عن حریز، عن ابن خرّبوذ عنه ﷺ مثله إلى قوله: ولشیعتك<sup>(۷)</sup>.

الہ **- ير؛ أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابنا، عن حنّان بن** سدير، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول اللہ ﷺ : إنّ رتِي مثّل لي أُمّتي في الطين،

(1) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦٩ باب مولد النبي ٢٢٤، ح ١٦.
 (٢) - (٣) بصائر الدرجات، ص ٩٤ ج ٢ باب ١٤ ح ٧-٨.
 (٤) - (٧) بصائر الدرجات، ص ٩٥ ج ٢ باب ١٤ ح ١٠ و٩ و ١١ و٣٢.

وعلّمني أسماء أُمّتي كما علّم آدم الأسماء كلّها، فمرّ بي أصحاب الرايات فاستغفرت لعليّ وشيعته<sup>(1)</sup>.

**ير:** أحمد بن محمّد أو غيره، ، عن ابن محبوب، عن حنّان، عن سديف المكّيّ، عن الباقر ﷺ عن جابر بن عبد الله عن النبيّ ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

**بيان: في** الطين حال عن الفاعل، أي لم يخلق بدني بعد، ولم أنتقل إلى صلب آدم أيضاً، أو عن المفعول، والأوّل أوفق بما سيأتي.

**أقول:** قد أوردنا بعض الأخبار في كتاب الإيمان والكفر في باب فضائل الشيعة.

٦٢ – شيء عن ابن مسكان، عن بعض أصحابه، عن أبي جعفر عليمًا قال: قال رسول الله عليمي : إنَّ أُمَّتي عرض عليّ في الميثاق، فكان أوّل من آمن بي عليّ، وهو أوّل من صدّقني حين بعثت، وهو الصدّيق الأكبر، والفاروق يفرق بين الحقّ والباطل<sup>(٣)</sup>.

**فائدة؛** أقول: قد تقدّمت الأخبار المستفيضة في كتاب العلم في أنّ النبيّ ﷺ والأئمّة صلوات الله عليهم لا يتكلّمون إلاّ بالوحي، ولا يحكمون في شيء من الأحكام بالظنّ والرأي والاجتهاد والقياس، وهذا من ضروريّات دين الإماميّة وأمّا الأدلّة العقليّة على ذلك فليس هذا الكتاب محلّ ذكرها، وهي مذكورة في الكتب الأصوليّة والكلاميّة.

قال العلامة للظنة في النهاية : النبيّ ﷺ لم يكن متعبّداً بالاجتهاد، الإماميّة والجبائيّان على ذلك، وقال الشافعيّ وأبو يوسف بالجواز، وفصّل آخرون فجوّزوه في الجزئيّة دون الشرعيّة، والحق الأوّل، لنا وجوه:

الأوّل: قوله تعالى: ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰٓ﴾ وقوله تعالى: ﴿قُلَ مَا يَكُونُ لِنَ أَبَدِلَهُ مِن تِـلْقَآبِي نَفْسِقٌ إِنَّ أَنَبَعُ إِلَا مَا يُوحَىٰٓ إِلَىٰتَ ﴾.

الثاني: الاجتهاد يفيد الظنّ، وهو ﷺ قادر على معرفة الحكم على القطع، والقادر على العلم لا يجوز له الرجوع إلى الظنّ.

الثالث: أنَّ مخالفته في الحكم كفر لقوله تعالى: ﴿لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيـمَا شَجَـرَرَ يَيْنَهُمُ ﴾ ومخالفة الاجتهاد لا تكفر انتهى.

وتمام القول في ذلك ودفع الاعتراضات ودلائل الخصوم موكول إلى محلَّه .

## ۱۸ – باب باب فصاحته وبلاغته 鶲

ا – مع: عبد الحميد بن عبد الرحمن النيسابوريّ، عن أبيه، عن عبيد الله بن محمّد بن سليمان، عن أبي عمرو الضرير، عن عبّاد بن عبّاد المهلبيّ، عن موسى بن محمّد بن إبراهيم

(1) - (٢) يصائر الدرجات، ص ٩٩ ج ٢ باب ١٤ ح ١٤ و١٥.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٤ ح ١١٩ من سورة الأعراف.

التيميّ، عن أبيه قال: كنّا عند رسول الله في فنشأت سحابة فقالوا: يا رسول الله هذه سحابة ناشئة. فقال: كيف ترون قواعدها؟ قالوا: يا رسول الله ما أحسنه وأشدّ تمكّنها؟ قال: كيف ترون بواسقها؟ قالوا: يا رسول الله ما أحسنها وأشدّ تراكمها قال: كيف ترون جونها؟ قالوا: يا رسول الله ما أحسنه وأشدّ سواده؟ قال كيف ترون رحاها؟ قالوا: يا رسول الله ما أحسنها وأشدّ استدارتها؟ قال: فكيف ترون برقها أخفواً أم وميضاً أم شقّ شقّاً؟ قالوا: يا رسول الله بل يشقّ شقاً، قال رسول الله يشيئ : الحياء، فقالوا، يا رسول الله ما أفصحك؟ وما رأينا الذي هو أفصح منك، فقال: وما يمنعني من ذلك، وبلساني نزل القرآن بلسان عربيّ مبين. وحدَّثنا الحاكم، قال: حدّثني أبي، قال: حدّثني أبو عليّ الرياحيّ، عن أبي عمر الضرير بهذا الحديث.

أخبرني محمّد بن هارون الزنجاني قال: حدّثنا عليّ بن عبد العزيز، عن أبي عبيد قال قال: القواعد هي أصولها المعترضة في آفاق السماء، وأحسبها تشبّه بقواعد البيت، وهي حيطانه والواحدة قاعدة؛ قال الله يَجَرَبُنَ : ﴿وَإِذَ يَرْفَعُ إِبْرَهِمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ ﴾ وأمّا البواسق ففروعها المستطيلة التي إلى وسط السماء إلى الأفق الآخر وكذلك كلّ طويل فهو باسق، قال الله يَجَرَبُنَ : ﴿وَٱلنَّمَ المعترفَة في أَعَا طُلْعٌ نَفِيدُ ﴾ والجون هو الأسود اليحمومي، وجمعه جون، وأمّا قوله: الفكيف ترون رحاها، فإنّ رحاها استدارة السحابة في السماء، ولهذا قيل : رحا الحرب، وهو الموضع الذي يستدار فيه لها، والخفو : الاعتراض من البرق في نواحي الغيم، وفيه لغتان، ويقال: خفا البرق يخفو خفواً، ويخفي خفياً، والوميض : أن يلمع قليلاً ثمّ يسكن، وليس له اعتراض، وأمّا الذي شقّ شقاً فاستطالته في الجو إلى وسط السماء من غير أن يأخذ يميناً ولا شمالاً، قال الصدوق : والحياء : إلى وال

**بيان؛** الجون: بالفتح: النبات يضرب إلى سواد من خضرته، والأحمر، والأبيض، والأسود: والجمع جون بالضم ذكره الفيروزآباديّ، وقال: اليحموم: الدخان، والجبل الأسود، والمراد هنا المبالغة في السواد، وقال في النهاية عند ذكر هذا الخبر: خفا البرق يخفو، ويخفي خفواً وخفياً: إذا برق برقاً ضعيفاً، وومض وميضاً: إذا لمع لمعاً خفياً ولم يعترض، ويقال: شقّ البرق: إذا لمع مستطيلاً إلى وسط السماء وليس له اعتراض، ويشق معطوف على الفعل الذي انتصب عنه المصدر، لأنّ تقديره أيخفي أم يومض أم يشق.

۲ - حتص: عن بعض الهاشمين رفع الحديث إلى رسول الله في أن أعرابياً أتاه فقال: يا رسول الله من فقال: يا رسول الله من أدبك؟ قال: الله أدبلي، وأنا أفصح العرب، ميد أني من قريش، وربيت في الفخر من هوازن

(1) معاني الأخبار، ص ٣١٩.

١ - باب / إعجاز أمّ المعجزات: القرآن الكريم

بني سعد بن بكر، ونشأت سحابة فقالوا : هذه سحابة قد أظلتنا، فقال : كيف ترون قواعدها؟ فقالوا : ما أحسنها وأشدّ تمكّنها! قال : وكيف ترون رحاها؟ فقالوا : ما أحسنها وأشدّ استدارتها! قال : وكيف ترون البرق فيها وميضاً أم خفواً أم شقّ شقّاً؟ فقال رسول الله عظيم : قد جاءكم الحياء، فقالوا : يا رسول الله ما رأينا أفصح منك، قال : وما يمنعني وأنا أفصح العرب، وأنزل الله القرآن بلغتي وهي أفضل اللغات، بيد أنّي ربّيت في بني سعد بن بكر . بيد وميد لغتان، وفيه ثلاث لغات : في معنى سوى أنّي من قريش، وإلاّ أنّي من قريش، وفي معنى غير أنّى من قريش <sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ في شرح هذا الحديث: المدالكة: المماطلة: يعني مطله إيّاها بالمهر، والملفج بفتح الفاء: الفقير، يقال: ألفج الرجل فهو ملفج على غير قياس، يعني يماطلها بمهرها إذا كان فقيراً، وقال: ميد وبيد لغتان بمعنى غير، وقيل: معناهما على أنّ.

**أقول:** فصاحته ﷺ لا يحتاج إلى البيان، وما نقل عنه من الخطب وجوامع الكلم لا يقدر على التكلّم بواحدة منها إنس ولا جانّ، وهي فوق طاقة الإنسان، ودون كلام الرحمن.

## أبواب معجزاته 🎎 🕫

۱ – باب إعجاز أم المعجزات: القرآن الكريم،

وفيه بيان حقيقة الإعجاز وبعض النوادر

**الآيات: المبقرة: ﴿**إِنَّا الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَآهُ عَلَيْهِمَ مَأْنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ لُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ «٣». وقال تعالى : ﴿وَإِنْ كُنتُمْ فِي رَيْبٍ مِّتَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِن مِشْلِهِ. وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَدِفِينَ (٢) فَإِن لَمُ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا إِسُ .

وقال سبحانه : ﴿ وَمُبْرِبَتْ عَلَيْهِــُمُ ٱلذِلَةُ وَٱلْمَــْكَنَةُ﴾ (٦١». وقال تعالى : ﴿وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا ءَامَنَا وَإِذَا خَلَا بَعَضْبُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوا أَتْحَدِثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللَهُ عَلَيْكُمْ﴾ (٧٦».

وقال تعالى : ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَحَكُمُ الدَّارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمَتَةُ مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ () وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِبِهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ وقال تعالى : ﴿عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمْ كُنتُمْ تَخْتَانُونَ أَنفُسَكُمْ فَنَابَ عَلَيْكُمْ ﴾ (١٨٧.

**آل عمران: (٣) ﴿**قُلْ لِلَّذِينَ كَفَرُوا سَتُفْلَبُونَ وَتُعْشَرُونَ إِلَى جَهَـنَدٍّ وَبِثْسَ آلْيِهَادُ ﴾ (١٢). وقال تعالى: ﴿قُلْ اللَّهُمَّ مَالِكَ آلْمُلْكِ تُؤْتِي ٱلْمُلْكَ مَن تَثَآهُ ﴾ (٢٦).

- (۱) الاختصاص، ص ۱۸۷.

وقال تعالى: ﴿وَقَالَت ظَآيَهَةٌ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ ءَامِنُواْ بِٱلَّذِي أَنِزِلَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَجْهَ ٱلنَّهَارِ وَأَكْفُرُوٓا مَاخِرَهُ لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ﴾ ٧٣٧.

وقال تعالى، ﴿قُلْ فَأَنُّوْا بِٱلنَّوْرَىٰةِ فَٱتْلُوْهَا إِن كُنْتُمْ مَحَدِقِينَ﴾ ١٩٣٠. وقال سبحانه: ﴿لَن يَفُتُرُوكُمُ إِلَا أَذَكَ وَإِن يُقَنْتِلُوكُمْ يُوَلُوكُمُ ٱلأَدْبَارُ ثُمَّ لَا يُحَرُونَ ﴿ صُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلذِلَةُ أَيْنَ مَا تُفِغُوّا إِلَا بِحَبْلِ مِنَ اللَهِ وَحَبْلٍ مِنَ ٱلنَّاسِ وَبَآءُو بِغَضَبٍ مِنَ ٱللَهِ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ ٱلْمَسْكَنَةُ ﴿

وقال تعالى، ﴿وَإِذَا خَلَوْا عَضُوا عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ مِنَ ٱلْغَيَظِّ﴾ (١١٩» – إلى قوله تعالى – : ﴿لَا يَعُبُرُكُمُ كَيْدُهُمْ شَيْئًا إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ تُجِيطُ﴾ (١٢٠٠.

وقال تعالى : ﴿ وَلَقْتَدْ مُتَدَفَّكُمُ ٱللَّهُ وَعْدَهُ ﴾ (١٥٢١.

النساء: <٤، ﴿ وَبَقُولُونَ طَاعَةٌ فَإِذَا بَـرَزُواْ مِنْ عِندِكَ بَيَّتَ طَآبِهَةٌ مِنْهُمْ غَيْرَ ٱلَّذِى تَقُولُ وَٱللَّهُ يَكْتُبُ مَا يُبَيِّـتُونُّ﴾ (٨١.

وقال تعالى : ﴿ أَفَلَا يَنَدَبَرُونَ الْقُرْمَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْنِدَى الصَّيْرَا» ٨٢٠. وقال سبحانه : ﴿ سَتَجِدُونَ مَاخَرِينَ يُرِيدُونَ أَن يَأْمَنُوكُمْ وَيَأْمَنُوا فَوْمَهُمْ كُلَّ مَا رُدُّوًا إِلَى ٱلْفِنْنَةِ أَزْكِسُوا فِيهَاكُهُ ١٩٣٣. وقال جَزَيَمَكُ : ﴿ يَسْتَخْفُونَ مِنَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ مَعَهُمْ إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْمَنَى مِنَ ٱلْقَوْلِ وَكَانَ آلَةُ بِمَا يَعْمَلُونَ مِينَ النَّاسِ وَلَا يَسْتَخْفُونَ مِنَ اللَّهِ وَهُوَ

الماندة: ‹›› ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْحِكَنَٰبِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّتُ لَكُمْ حَيْيُرًا قِمًا كُننُمْ تُخْفُونَ مِنَ ٱلْحِنَٰبِ وَبَعْفُواْ عَن حَيْيُرُ﴾ ‹١٥.

وقال تعالى : ﴿ فَعَسَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِالْفَنَتِجِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ. فَيُصَسِحُوا عَلَى مَآ أَسَرُوا فِيَ أَنفُسِهِمْ نَندِمِينَ﴾ «٥٢». وقال سبحانه : ﴿ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمِ يُمُجُهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ . الآية «٥٤».

وقال تعالى : ﴿وَإِذَا جَاءُوكُمْ قَالُواْ ءَامَنَا وَقَد دَّخَلُواْ بِٱلْكُفْرِ وَهُمْ قَدْ خَرَجُواْ بِذٍ. وَآلْنَهُ أَعْلَرُ بِمَا كَانُوا يَكْتُنُونَ﴾ ٢٦١٠. وقال تعالى : ﴿ وَٱلْقَيْسَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَذَوَةَ وَٱلْبَعْضَاةَ إِلَىٰ يَوْمِ ٱلْقِيَسَةُ كُلَّمَا أَقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ﴾ ٢٤٦. وقال بَجَزَيَجْنُ : ﴿ وَٱلْقَيْسَا بِعَصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ؟ إِلَىٰ يَوْمِ الْفِيَسَةِ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْعَرْبِ أَطْفَأَهَا ٱللَّهُ

**الأنعام: (٦) ﴿**وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن رَّبِهِ قُلْ إِنَّ اللَّهَ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلَ مَايَةً وَلَنكِنَ أَحْدَبُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ﴾ (٣٧). وقال تعالى : ﴿وَهَاذَا كِتَنَبُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ مُّصَدِقُ الَّذِي بَيْنَ يَنَبِيهِ﴾ (٩٢).

وقال سبحانه : ﴿وَمَن قَالَ سَأُنِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱقَنَّهُ بِدِمَهِ ٩٣٦. وقال سبحانه : ﴿وَلَوْ أَنَّنَا نَزَلْنَا إَلِيَهِمُ الْمَلَتِهِكَةَ وَكَلَمَهُمُ الْمُؤْتَى وَحَشَرُنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَىٰوٍ قُبُلًا مَا كَانُوا لِيُوْمِنُوا إِلَآ أَن يَشَآءَ اللهُ ﴾ «١١١٠.

وقال تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَاتَيْنَنُهُمُ ٱلْكِنَبَ يَعْلَمُونَ أَنَّمُ مُنَزَّلُ مِّن زَّبِكَ بِٱلْحَيْبِ

**الأعراف: ١٧**١: ﴿ سَأَصْرِفْ عَنْ مَايَنِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ وَإِن يَـرَوْأُ كُلَ مَايَةِ لَا يُؤْسِنُوا بِهَا﴾ ١٤٦٣. وقال تعالى : ﴿ وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَّ عَلَيْهِمْ إِلَى يَوْدِ ٱلْقِيكَمَةِ مَن يَسُومُهُمْ سُوَّهَ ٱلْعَذَابِ ﴾ ١٦٧٧. الأنفال: (٨) ﴿وَإِذْ يَعِدَّكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى ٱلظَّآبِغَنَّيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ ﴾ (٧).

وقال تعالى : ﴿وَإِذَا نُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَنَتْنَا قَالُواْ فَدْ سَمِعْنَا لَوَ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَنَآ إِنَّ هَنَا إِلَا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَلِينَ﴾ (٣١».

وقال سبحانه: ﴿ نَسَيُنفِتُونَهَا ثُمَّ تَكُونُ عَلَيْهِمْ حَسْرَةً ثُمَّ يُغْلَبُونُ ﴾ ٣٦٠.

براءة [التوبة] : (4» : ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُوَرَ اللَّهِ بِأَفْوَهِهِمْ وَيَأْبِكَ اللَّهُ إِلَّا أَن يُتِمَ نُوَرَمُ وَلَوَ كَرِهُ الْكَنْفِرُونَ ٢ هُوَ الَذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِنُظْهِرَمُ عَلَى الَذِينِ كَرِهُ الْمُشْرِكُونَ ٢ هُوَ الَذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِنُظْهِرَمُ عَلَى الَذِينِ إسْلَنِهِمْ وَمَشُوا بِمَا لَمَ يَنَالُواْ ٢٤ . (٢٤)

وقال سبحانه : قل ﴿لَن تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَدًا وَلَن نُقَنِيلُوا مَعِيَ عَدُوًا ﴾ ٨٣١ - إلى قوله : - ﴿قُل لَا تَعْتَـذِرُوا لَن نُؤْمِنَ لَكُمْ فَدْ نَبَـانَا اللهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ ﴾ ٩٤.

وقال سبحانه: ﴿وَلَيَحْلِفُنَّ إِنَّ أَرَدْنَآ إِلَا ٱلْحُسْنَىٰ وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُون ﴾ (١٠٧.

وقال تعالى : ﴿وَإِذَا مَا أُنزِلَتْ سُوَرَةً نَظَمَرَ بَعْضُهُمْرِ إِلَىٰ بَعْضٍ هَـلَ يَرَىٰكُم مِنْ أَحَدِثُمَ أَنصَكَرُفُوأُ مَرَفِكَ اللَهُ قُلُوبَهُم بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ﴾ (١٢٧.

يونس؛ ١٠٠ ( وَإِذَا تُعَلَّىٰ عَلَيْهِمْ مَايَانُنَا بَيْنَنَتِ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَتَآءَنَا الْنَتِ بِقُمْرَءَانِ غَيْرِ هُذَا أَوْ بَدِلَهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنْ أُبْدَدِلَهُ مِن تِسْلَقَآمِى نَفْسِقُ إِنْ أَنَّيْعُ إِلَا مَا يُوحَىٰ إِلَى أَنَ أَمَاتُ إِنْ عَمَيْتُ رَقِ عَذَابَ يَوْدٍ عَظِيمٍ ( فَ قُل لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَكَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَىكُم بِهِ. فَقَدَدُ لِيَتْ عَمَيْتُ رَقِ عَذَابَ يَوْدٍ عَظِيمٍ ( فَ فَل لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَكَوْتُهُ عَلَيْكُمْ وَلَا أَدْرَىكُم بِهِ. فَصَحْتُمْ عُمَرًا مِن قَبْلِهُ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ( ) قُل لَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا تَكَوْتُهُمْ عَلَيْكُمْ وَلَآ فِيحَكُمْ عُمَرًا مِن قَبْلِهُ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ( ) وقال تعالى : ﴿وَمَا كَانَ هُذَا الْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرُ اللَّهُ وَلَكُنُ تَصْدِيقَ الْذَي يَعْذَابُ يَوْدٍ عَظِيمٍ ( ) عُلْ نَقَعَ فَلَ أَنْهُ مَا تَكَوْتُهُمْ عَلَيْكُمْ وَلَا أَنْ يُغْتَرُى مِن دُوبِ فِيحَكُمْ عُمَرًا مِن قَبَلُهُ وَلَكُنُ تَصْدِيقَ الْذَى يَعْذَى اللَّهُ مَا تَكَوْنُهُمُ عَلَيْكُمْ وَلَا الْتُرابَعُونُ أَنْ يُعْتَرًى مِن دُوبَ

الرعد: ﴿وَبَغُولُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوَلَا أُنْزِلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِن زَيْهِمُ إِنَّمَا آنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَادٍ﴾ ٧٧. الحجر: (١٥) ﴿وَلَقَدْ عَلِمَنَا ٱلْمُسْتَقْدِينَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمَنَا ٱلْمُسْتَخْفِينَ﴾ ٢٤.

النحل: ١٦٠ ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ مَّاذَا أَنَزَلَ رَئِكُمْ قَالُوا أَسَطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ﴾ ٢٤٠.

وقال تعالى : ﴿وَإِذَا بَدَلْنَا مَايَةُ مَصَانَ ءَايَةٍ وَاللَهُ أَعْسَلُمُ بِمَا يُنَزِلُ قَالُوًا إِنَّمَا أَنتَ مُعْتَمْ بَلَ أَكْثَرُقُوْ لَا يَعْلَمُونَ () قُلْ نَزَلَهُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن زَيِكَ بِالْحَتَى لِبُنَيِّتَ الَذِينَ ءَامَنُوا وَهُدَى وَبُشْرَك الْمُسْلِمِينَ () وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُ لِسَاتُ الَّذِينَ الإسراء: ١٧١ ﴿ وَمَا مُنَعَنَّا أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَنَتِ إِلَّا أَن حَذَّبَ بِهَا ٱلْأَوَلُونَ ﴾ ٢٥٩.

وقال سبحانه : ﴿قُل لَمَّنِ آجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾ ٨٨٨.

الكهف: ١٨٠ ﴿ وَلَمَرْ بَجْعَلَ لَمُ عِوَجًا ﴾ فَيَسَمَّ ٢

الأنبياء؛ ١٦، ﴿وَأَسَرُوا النَّجْوَى الَّذِينَ طَلَوُا هَلْ هَـٰذَا إِلَّا بَشَرٌ مِنْلُكُمْ أَمَنَانُوْنَ السِّحْرَ وَأَنتُمْ تُبْصِرُونَ فِي قَالَ رَبِي يَعْلَمُ الْقَوْلَ فِي السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ السَّمِيعُ الْقَلِيمُ فَ أَلَ أَسْعَنْتُ أَحْلَنِمِ بَـلِ آفْتَرَنِّهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَانِينَا بِتَابَغِ كَمَا أَرْسِلَ الْأَوْلُونَ فِي مَا ءامنت اَهْلَكُنُهُمْ أَفْهُمْ يُؤْسُونَ فِي أَ

الفرقان: ٢٥٠ ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَغَرُوٓاْ إِنْ هَـٰذَآ إِلَّا إِفْكُ آفَتَرَىنَهُ وَأَعَانَهُمُ عَلَيْهِ قَوْمُ مَاخَرُونَ فَقَدَ جَآءُو ظُلْمُا وَزُولا ﴿ وَقَالُوٓا أَسَنطِيرُ ٱلأَوَّلِينَ ٱحْتَنَبَهَا فَـهِى تُمْلَى عَلَيْهِ بُحَصَرَةً وَأَصِهِبْلا الَّذِي يَعْلَمُ ٱلِيَرَ فِي السَّمَنُونِ وَٱلأَرْضِ إِنَّهُ حَكَانَ غَغُولاً تَحِيمُ ﴿). وقال تعالى : ﴿وَقَالَ ٱلَذِينَ كَفُرُوا لَوَلا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْفُرْآنُ جُمْلَةُ وَنِمِدَةً حَكَانَ غَغُولاً يَعْهِ فُوَاذَكَ وَوَقَالَ آلَذِينَ

الشعراء: ٢٦٠ ﴿وَلِنَهُ لَنَنزِيلُ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ مَنَوَلَ بِهِ الْوَحُ الْأَمِينُ ﴾ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ السُنذِينِ لَنْ إِلَى بِلِسَانٍ عَرَفٍ شُبِبِ ﴾ وَلِنَهُ لَغِي زُبُرِ الْأَوَلِينَ ﴾ أوَلَز يَكُن لَمَّمَ عَايةً أَن يَعْلَمُ عُلَمَتُوا بَتِي إِسْرَةٍ بَلَ إلسُنذِينِ نَزَلْتُهُ عَلَى بَعْضِ الْأَعْجَمِينُ ﴾ وَلِنَهُ لَغِي زُبُرِ الأَوَلِينَ ﴾ أوَلَز يَكُن لَمَّمَ عايةً أَن يَعْلَمُ عُلَمَتُوا بَتِي إِسْرَةٍ بَلَ إلسُنذِينِ أَن يَعْلَمُ عَلَى بَعْضِ الْأَعْجَمِينُ إِنَّى فَقَرَاءُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ ﴾ السُخرِينِ إِنَّ إِنَّى لَا بُؤْمِنُونَ بِهِ حَتَى يَرُولُ الْعَلَى الْأَلِيمَ إِنَّا الْمَنْعَالَهُ عَلَيْهُ إ

النمل: ٢٧١ ﴿ قُلْ عَسَى آَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم بَعْضُ ٱلَّذِي تَسْتَعْجِلُونَ ﴾ ٢٧٦.

وقال تعالى : ﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْدَانَ يَقُصُّ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِيلَ أَحْتَمَرَ ٱلَّذِى هُمْ فِيهِ يَغْتَلِفُونَ﴾ ٧٦٣». **القصص: ٢٨١ ﴿إِنَّ ٱلَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَ**انَ لَوَآدُكَ إِلَىٰ مَعَاذُه**ِ ٨٥**٩.

**العنكبوت: ٢٩٠؛ ﴿**وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن فَبَلِعِ مِن كِنَبٍ وَلَا غَنُظُمُ بِيَمِينِكَ إِذَا لَآرَنَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾ ٢٨٠:

**الروم: ٣٠٠ (**التر ) غُلِبَنِ الرُّومُ ) فِي المَّذَينِ وَهُم مِنْ بَعَدٍ غَلَبِهِتر سَبَغَلِبُونُ ) فِ يَضْعِ سِنِينُ لِلَهِ الأَسْرُ مِن فَبَتُلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيَوْمَهِـذٍ يَفْـرَحُ الْمُؤْمِنُونُ ) بِنَصْرِ اللَهِ بَنصُرُ مَن يَسَالُهُ وَهُوَ الْمُكَذِيرُ الرَّحِيرُ ().

سباً: ٣٤١ ﴿وَبَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِـلْمَ ٱلَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ هُوَ ٱلْحَقَّ﴾ ٣٦٠.

**الزمر: ٣٩٠ ﴿**اللَّهُ نَزَلَ أَحْسَنَ لَلْحَدِيثِ كِنَبَا مُتَشَبِهُا مَّثَانِي نَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ﴾ ٢٣٣٠. وقال تعالى: ﴿فُرَّمَانًا عَرَبِيًّا غَبَرَ ذِي عِقِجٍ لَمَلَهُمْ يَنَقُونَ ﴾ ٢٢٨.

فصلت: ١١ ٤ ﴿وَإِنَّهُ لَكِنَبٌ عَزِيرٌ ۞ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِةٍ. ۞ – إلى قوله تعالى : - ﴿وَلَوَ جَعَلْنَهُ قُرْءَانًا أَتْجَمِيَاً لَقَالُوا لَوْلَا فُصِلَتْ ءَايَنَهُمْ مَاجْمَعِيُّ وَعَرَيْتُ ﴾ ٤٤٠. الدخان: «٤٤» ﴿ فَارْنَفِبْ بَوْمَ نَتَأْنِي ٱلسَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ يَعْشَى ٱلنَّاسُ هَـٰذَا عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ رَبَّنَا ٱكْثِفَ عَنَّا ٱلْعَذَابَ إِنَّا مُؤْمِنُونَ ﴾.

الفتح، <٤٨ ﴿ سَيَعُولُ لَكَ ٱلْمُخَلَّفُونَ مِنَ ٱلأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا أَمُولُنَا وَأَعْلُونَا فَأَسْنَغْفِر لَنَا بِعُولُونَ بِٱلْسِنَبِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ قُلْ فَمَن بَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ ٱللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَانَ اللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ٢٠٠٠ إلى قوله : ﴿ سَتَبَعُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقْتُمْ إِلَى مَمَانِمَ لِنَا بَلْ كَانَ نَتَبِعَكُمُ بُولُونَ جَبِيرًا ٢٠٠٠ إلى قوله : ﴿ سَتَبَعُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقْتُمَ إِلَى مَمَانِع نَتَبِعَكُمُ بُولُونَ إِلَى مَعَانِهُ إِلَى قولُه : ﴿ سَتَبَعُولُ ٱلْمُخَلِّفُونَ إِذَا ٱنطَلَقْتُمَ إِلَى مَعَانِهُ لِنَا مَدُونَا ذَرُونَا نَتَبِعَكُمُ بُولُونَ جَبِيرُ اللَّهُ فَسَبَعُولُونَ عَلَى مَانَهُ مُعَانًا بَلْ كَانَ نَتَبِعَوْنَا أَنَ الْمُعَانَةُ مِنْ اللَهُ فَسَبَعُولُونَ عَلَى إِلَى عَوْلَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِذَا ٱنْطَلَقْتُمَ إِلَى مَعَانِهُ لِنَهُ مُعَانَعُهُ وَا الْمُعَانَةُ أَنْ الْمُعَمَّقُونَ إِذَا الْمُعَانِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ عَلَى الْعَانَ الْمُعَانَةُ مُوالًا عَلْمَا الْمُ عَلَى الْعَمَانَ الْعَلْقَتُهُ إِذَا الْمُؤَعَلُونَ إ

وقال تعالى : ﴿ وَأَخْرَىٰ لَمْ نَقَدِرُواْ عَلَيْهَا قَدْ أَحَاطَ اللَّهُ بِهِمَا ۚ وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِ شَقْءٍ قَدِيرًا﴾ «٢١». وقال تعالى : ﴿لَقَدَ صَدَفَتَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّهْيَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ ٱلْسَبْحِدَ الْحَرَامَ إِن شَآءَ اللَّهُ ءَامِنِينَ مُعَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا غَنَافُونَتْ قَرِيبًا﴾ ٢٧١.

الطور: «٥٢» ﴿ أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلُهُ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ. إِن كَانُوا صَدِقِبِ ﴾. وقال تعالى : ﴿ وَإِنَّ لِلَذِينَ ظَلَمُوا عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ وَلَنِكِنَّ أَكْثَرَهُمْ لَا يَعَلَمُونَ﴾ «٤٧».

القمر: «٥٤» ﴿ سَيْهُزَمُ لَلْجَمْعُ وَيُوَلُّونَ ٱلدُّبْرَ ﴾ (٤٥٠.

**الصف: ١٦١» ﴿** يُرِيدُونَ لِيُظْفِئُواْ نُوَرَ ٱللَّهِ بِأَفْوَمِعِمْ وَاللَّهُ مُتِمُّ نُورِهِ وَلَوْ كَوَ آلَكَنِرُونَ ﴾ هُوَ ٱلَّذِيّ أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْمُدَىٰ وَدِينِ ٱلْمَقِي لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلذِينِ كُلِّهِ. وَلَوْ كَرِهَ ٱلْمُشْرِكُونَ

الجمعة: ١٦٢ ﴿ وَلَا يَنْمَنَّوْنَهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَأَلَّهُ عَلِيمٌ بِٱلظَّالِينَ ٧٧.

الحاقة: ٢٩٠، ﴿ إِنَّهُمْ لَغَوْلُ رَسُولُو كَرِيمِ ۞ وَمَا هُوَ بِعَوْلِ شَاعِرٍ قَلِيلًا مَّا نُوْمِنُونَ ۞ وَلَا بِعَوْلِ كَاهِنِّ قَلِيلًا مَا نَذَكَرُونَ ۞ ٢٠١ – ٤٢٠.

المرسلات: (٧٧) ﴿ فَبِأَيَّ حَدِيثٍ بَعْدَدُ بُؤْمِنُونَ ﴾ ٥٠٠

**الكوثر: (١٠٨) ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْنَرَ﴾ (١١ – إلى قوله: - ﴿ إِنَّ شَانِتَكَ هُوَ ٱلْأَبْتَرُ﴾ (٣).** 

تبت: (١١١) ﴿ سَيَصْلَىٰ نَارًا ذَاتَ لَحَبَ ٣٠.

تفسير: قوله تعالى: ﴿سَوَآةُ عَلَيْهِمَ﴾ أقول: الظاهر أنَّ المرادبه جماعة بأعيانهم، فيكون إخباراً بما سيقع، وقد وقع، وإلاّ لأنكر عليه معاندوه ﷺ .

قوله تعالى : ﴿ فَأَنُّوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ.﴾ قال النيسابوريّ في تفسيره : قد ذكر في كون القرآن معجزاً طريقان :

**الأوّل؛** إمّا أن يكون مساوياً لكلام سائر الفصحاء أو زائداً عليه بما لا ينقض العادة، أو بما ينقضها، والأوّلان باطلان، لأنّهم مع كونهم أئمّة الفصاحة تحدوا بسورة منه مجتمعين أو منفردين ثم لم يأتوا بها، مع أنّهم كانوا متهالكين في إبطال أمره، حتّى بذلوا النفوس والأموال، وارتكبوا المخاوف والمحن، وكانوا في الحميّة والأنفة إلى حدّ لا يقبلون الحقّ، كيف الباطل فتعيّن القسم الثالث.

الطريق الثاني، أن يقال: إن بلغت السورة المنحدّى بها في الفصاحة إلى حدّ الإعجاز فقد حصل المقصود، وإلّا فامتناعهم من المعارضة مع شدّة دواعيهم إلى توهين أمره معجز، فعلى التقديرين يحصل الإعجاز.

فإن قيل : وما يدريك أنّه لن يعارض في مستقبل الزمان، وإن لم يعارض إلى الآن؟ قلت : لأنّه لا يحتاج إلى المعارضة أشد ممّا وقت التحدّي وإلاّ لزم تقرير المشبه للحقّ، وحيث لم تقع المعارضة وقتئذ علم أن لا معارضة، وإلى هذا أشار سبحانه بقوله : ﴿وَلَن تَفْعَلُوْا ﴾ واعلم أنّ شأن الإعجاز لا يدرك ولا يمكن وصفه، ومن فسر الإعجاز بأنّه صرف الله تعالى البشر عن معارضته، أو بأنّه هو كون أسلوبه مخالفاً لأساليب الكلام، أو بأنّه هو كونه مبراً عن التناقض، أو بكونه مشتملاً على الإخبار بالغيوب وبما ينخرط في سلك هذا الآراء فقد كذب ابن أخت خالته، فإنّا نقطع أنّ الاستغراب من سماع القرآن، إنّما هو من أسلوبه ونظمه المؤثّر في القلوب تأثيراً لا يمكن إنكاره لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد، ثمّ إنّه قد اجتمع في القرآن وجوه كثيرة تقتضي نقصان الفصاحة، ومع ذلك فإنّه قد بلغ في الفصاحة النهاية،

**منها:** أنَّ فصاحة العرب أكثرها في وصف المشاهدات كبعير أو فرس أو جارية، أو ملك أو ضربة أو طعنة أو وصف حرب، وليس في القرآن من هذه الأشياء مقدار كثير.

ومنها: أنّه تعالى راعى طريق الصدق، وتبرّأ عن الكذب، وقد قيل: إنّ أحسن الشعر أكذبه، ولهذا فإنّ لبيد بن ربيعة وحسّان بن ثابت لمّا أسلما وتركا سلوك سبيل الكذب والتخييل ركّ شعرهما.

**ومنهاء أ**نَّ الكلام الفصيح والشعر الفصيح إنَّما يتفق في بيت أو بينين من قصيدة، والقرآن كلّه فصيح بكلّ جزء منه.

**ومنها:** أنَّ الشاعر الفصيح إذا كرَّر كلامه لم يكن الثاني في الفصاحة بمنزلة الأوّل وكلَّ مكرَّر في القرآن فهو في نهاية الفصاحة، وغاية الملاحة.

أعد ذكر نعمان لنا إنَّ ذكره ... هو المسك ما كرَّرته يتضوّع

**ومنها:** أنّه اقتصر على إيجاب العبادات، وتحريم المنكرات، والحتّ على مكارم الأخلاق، والزهد في الدنيا، والإقبال على الآخرة، ولا يخفى ضيق عطن البلاغة في هذه المواذ.

**ومنهاء** أنَّهم قالوا : إنَّ شعر امرئ القيس يحسن في وصف النساء وصفة الخيل، وشعر

١ – باب / إعجاز أمّ المعجزات: القرآن الكريم

النابغة عند الحرب، وشعر الأعشى عند الطرب ووصف الخمر، وشعر زهير عند الرغبة والرجاء، والقرآن جاء فصيحاً في كلّ فن من فنون الكلام.

**ومنهاء أنَّ** القرآن أصل العلوم كلَّها، كعلم الكلام، وعلم الأصول، وعلم الفقه واللغة والصرف والنحو والمعاني والبيان، وعلم الأحوال، وعلم الأخلاق، وما شئت.

وأمّا قوله : ﴿ فَإِن لَمْ تَغْمَلُواْ وَلَن تَغْمَلُواْ﴾ فإنّه يدلّ على إعجاز القرآن وصحّة نبوّة محمّد ﷺ من وجوه :

أحدها : أنّا نعلم بالتواتر أنّ العرب كانوا يعادونه أشدّ المعاداة، ويتهالكون في إبطال أمره، وفراق الأوطان والعشيرة، وبذل النفوس والمهج منهم، من أقوى ما يدلّ على ذلك، فإذا انضاف إليه مثل هذا التقريع وهو قوله: ﴿فَإِن لَمَ تَغْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ﴾ فلو أمكنهم الإتيان بمثله لأتوا به، وحيث لم يأتوا به ظهر كونه معجزاً.

وثانيها : أنَّه ﷺ إن كان متّهماً عندهم فيما يتعلَّق بالنبوّة فقد كان معلوم الحال في وفور العقل، فلو خاف عاقبة أمره لتهمة فيه حاشاه عن ذلك لم يبالغ في التحدّي إلى هذه الغاية.

وثالثها : أنّه لو لم يكن قاطعاً بنبوّته لكان يجوّز خلافه، وبتقدير وقوع خلافه يظهر كذبه، فالمبطل المزوّر لا يقطع في الكلام قطعاً، وحيث جزم دلّ على صدقه.

ورابعها : أنّ قوله : ﴿وَلَن تَفْعَلُوْا﴾ وفي (لن) تأكيد بليغ في نفي المستقبل إلى يوم الدين إخبارٌ بالغيب، وقد وقع كما قال، لأنّ أحداً لو عارضه لامتنع أن لا يتواصفه الناس ويتناقلوه عادة، لا سيّما والطاعنون فيه أكثف عدداً من الذابّين عنه، وإذا لم تقع المعارضة إلى الآن حصل الجزم بأنّها لا تقع أبداً، لاستقرار الإسلام، وقلّة شوكة الطاعنين انتهى .

وقال البيضاوي : فرمن مِنْطِهِ، صفة سورة، أي يسورة كائنة من مثله، والضمير لما نزّلنا و(من) للتبعيض أو للتبيين، وزائدة عند الأخفش، أي بسورة مماثلة للقرآن في البلاغة وحسن النظم، أو لعبدنا و(من) للابتداء، أي بسورة كائنة ممّن هو على حاله عنه من كونه بشراً أمياً لم يقرأ الكتب، ولم يتعلّم العلوم، أو صلة فأتوا والضمير للعبد، والردّ إلى المنزّل أوجه فرَادَعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ أندَمِ أمر بأن يستعينوا بكلّ من ينصرهم ويعينهم، والشهداء جمع شهيد بمعنى الحاضر، أو القائم بالشهادة، أو الناصر، أو الإمام، و(من) متعلّقة بـ (ادعوا)، فإنه لا يقدر أن يأتي بمثله إلا الله، أو ادعوا معونته من إنسكم وجنكم وآلهتكم غير الله، والمعنى وادعوا لمعارضته من حضركم أو رجوتم معونته من إنسكم وجنكم وآلهتكم غير الله، فإنه لا يقدر أن يأتي بمثله إلّا الله، أو ادعوا من دون الله شهداء يشهدون لكم بأنّ ما أتيتم به مثله، ولا تستشهدوا بالله فإنه من ديدن المبهوت العاجز عن إقامة الحجّة، أو الذين يشهدون مثله، ولا تستشهدوا بالله أو له، أو ادعوا من دون الله شهداء يشهدون لكم بأنّ ما أتيتم به مثله، ولا تستشهدوا بالله أولياء أو أله واحتوا من دون الله شهداء يشهدون لكم بأنّ ما أتيتم به مثله، ولا معارض اله أولياء أو ألهة وزعمتم أنّها تشهد لكم يوم القيام، أو الذين مثله، ولا تستشهدوا بالله أولياء أو ألهة وزعمتم أنها تشهد لكم يوم القيامة، أو الذين يشهدون مثله، ولا من يون الله أولياء أو ألهة وزعمتم أنها تشهد لكم يوم القيامة، أو الذين يشهدون فصحاء العرب ووجوه الشاهد ليشهدوا لكم أنَّ ما أتيتم به مثله ﴿ إِن كُنتُمْ صَـٰدِقِينَ﴾ أنَّه من كلام البشر<sup>(1)</sup>.

وقال النيشابوريّ في قوله تعالى : ﴿ وَمُبْرِبَتَ عَلَيْنِهِمُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ أَي أُحيطت بهم كالقبّة المضروبة على الشخص، أو أُلصقت بهم كما يضرب الطين على الحائط، فاليهود صاغرون أذلاّء أهل مسكنة، إمّا على الحقيقة، وإمّا لتصاغرهم وتفاقرهم خيفة أن تضاعف عليهم الجزية، وهذا من جملة الإخبار بالغيب الدالّ على كون القرآن وحياً نازلاً من السماء.

**أقول:** وكذا قوله: ﴿وَإِذَا خَلَا بَعَضُهُمَ إِلَىٰ بَعْضِ﴾ ظاهر أنّ هذه الأخبار كان على وجه الإعجاز، إذالمنافقون كانوا يبذلون جهدهم في إخفاء أسرارهم، وإبداء إيمانهم، وعدم اطّلاع المسلمين على بواطنهم، ولو كان هذا الخبر مخالفاً للواقع لأنكروا أشدّ الإنكار، وبيّنوا كذبه، وظهر على سائر الخلق بتفحّص أحوالهم براءتهم من ذلك، ولأنكر معاندوه على ذلك عليه،

وقال البيضاوي في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلذَارُ ٱلْآخِرَةُ عِندَ ٱللَّهِ خَالِمُ أَو خاصة بكم كما قلتم لن يدخل الجنّة إلاّ من كان هوداً ﴿ مِن دُونِ ٱلنَّاسِ أي سائرهم أو المسلمين ﴿ فَتَمَنَّوُا ٱلْمَوْتَ إِن كُنتُم صَندِقِينَ ﴾ لأنّ من أيقن أنّه من أهل الجنّة اشتاقها كما قال علي تَشِيرُ : «لا أبالي سقطتُ على الموت أو سقط الموت عليّ . ﴿ وَلَن يَتَمَنَّوُهُ أَبَدًا بِمَا قال علي تَشِيرُ من موجبات النّار، وهذه الجملة إخبار بالغيب، وكان كما أخبر لأنّهم لو تمنّوا لنقل واشتهر فإنّ التمني ليس من عمل القلب ليخفى، بل هو أن يقول: ليت كذا، وإن كان بالقلب لقالوا: تمنينا، وعن النبيّ تشكن : لو تمنّوا الموت لغص كل إنسان بريقه فمات مكانه، وما بقي على وجه الأرض يهوديّ<sup>(٢)</sup>.

وقال الطبرسيّ تنتشه : هذه القصّة شبيهة بقصّة المباهلة، وإنّ النبيّ يَشْهُو لمّا دعا النصارى إلى المباهلة امتنعوا لقلة ثقتهم بما هم عليه، وخوفهم من صدق النبيّ يُشْهُو لو باهلوني لرجعوا لا يجدون أهلاً ولا مالاً، فلمّا لم يتمنّ اليهود الموت افتضحوا، كما أنّ النصارى لمّا أحجموا عن المباهلة افتضحوا، وظهر الحقّ انتهى<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ عَلِمَ اللَّهُ أَنَّكُمُ كُنتُمَ تَخْتَانُوُنَ أَنْنُسَكُمْ﴾ أقول : ظاهره أنَّهم كانوا يسرّون خيانتهم ويخفونها فأبداها الله تعالى إذ نسبة الله تعالى هذا العلم إلى نفسه يدلّ على خفائها كما لا يخفى، فهذا أيضاً من الإخبار بالغيب.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿قُلْ لِلَّذِينَ كَغَرُوا سَتُغْلَبُونَ﴾ أي قل لمشركي مكّة

- تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٦٢.
   تفسير البيضاوي، ج ١ ص ١٢٣.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱ ص ۳۱۰.

ستغلبون يعني يوم بدر، وقيل لليهود فإنّه ﷺ جمعهم بعد بدر في سوق بني قينقاع فحذّرهم أن ينزل بهم ما نزل بقريش، فقالوا : لا يغرنّك أنّك أصبت أغماراً لا علم لهم بالحرب، لئن قاتلتنا لعلمت أنّا نحن النّاس، فنزلت، وقد صدق الله وعده بقتل قريظة وإجلاء بني النضير، وفتح خيبر، وضرب الجزية على من عداهم، وهو من دلائل النبوّة<sup>(۱)</sup>.

قوله تعالى : ﴿قُلِ ٱللَّهُمَّ مَنْلِكَ ٱلْمُلَكِ ﴾ قال الطبرسي تلمَّله قيل : لمَّا فتح رسول الله ﷺ مكّة ووعد أمّته ملك فارس والروم قالت المنافقون واليهود هيهات من أين لمحمّد ملك فارس والروم؛ ألم تكفه المدينة ومكَّة حتَّى طمع في الروم وفارس؟ فنزلت هذه الآية عن ابن عبَّاس وأنس، وقيل: إنَّ النبيَّ ﷺ خطَّ الخندق عام الأحزاب، وقطع لكلِّ عشرة أربعين ذراعاً، فاحتجّ المهاجرون والأنصار في سلمان وكان رجلاً قويّاً، فقال المهاجرون سلمان منًّا، وقالت الأنصار : سلمان منًّا، فقال النبيَّ ﷺ : سلمان منَّا أهل البيت، فقال عمرو بن عوف كنت أنا وسلمان وحذيفة والنعمان بن مقرن المزنيّ وستّة من الأنصار في أربعين ذراعاً فحفرنا حتّى إذا كنّا بجبّ ذي باب أخرج الله من باطن الخندق صخرة مروة كسرت حديدنا وشقّت علينا، فقلنا: يا سلمان ارق إلى رسول الله ﷺ وأخبره خبر هذه الصخرة، فإمّا أن نعدل عنها فإنَّ المعدل قريب، وإمَّا أن يأمرنا فيه بأمره فإنَّا لا نحبٍّ أن نجاوز خطِّه، قال: فرقي سلمان إلى رسول الله ﷺ وهو ضارب عليه قبَّة تركيَّة، فقال: يا رسول الله خرجت علينا صخرة بيضاء مروة من بطن الخندق فكسرت حديدنا وشقّت علينا حتّى ما يحتكّ منها قليل ولا كثير، فمرنا فيها بأمرك، فإنَّا لا نحبِّ أن نتجاوز خطَّك، قال: فهبط رسول الله عنه مع سلمان الخندق، والتسعة على شفة الخندق، فأخذ رسول الله عنه المعول من يد سلمان فضربها به ضربةً صدعها، وبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها حتّى لكأنَّ مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبّر رسول الله ﷺ تكبيرة فتح، وكبّر المسلمون، ثمّ ضربها رسول الله عظيم ثانية فبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها حتَّى لكأنَّ مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبّر رسول الله عظيمة تكبيرة فتح، وكبّر المسلمون، ثمّ ضربها رسول الله عظي ثالثة فكسرها وبرق منها برق أضاء ما بين لابتيها حتّى لكأنَّ مصباحاً في جوف بيت مظلم، فكبّر رسول الله ﷺ تكبيرة فتح، وكبّر المسلمون، وأخذ بيد سلمان فرقاً فقال سلمان : بأبي أنت وأمّي يا رسول الله لقد رأيت منك شيئاً ما رأيته منك قط، فالتفت رسول الله عظي إلى القوم وقال : رأيتم ما يقول سلمان؟ فقالوا : نعم، فقال : ضربت ضربتي الأولى فبرق الذي رأيتم أضاءت لي منه قصور الحيرة ومدائن كسرى، كانَّها أنياب الكلاب، فأخبرني جبرتيل أنَّ أمَّتي ظاهرة عليها، ثمّ ضربت ضربتي الثانية فبرق الّذي دِأيتم أضاءت لي منه قصور الحمر من أرضّ الروم فكأنَّها أنياب الكلاب، فأخبرني جبرتيل أنَّ أمَّتي ظاهرة عليها، ثمَّ ضربت ضربتي الثالثة فبرق

تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٢٤١.

لي ما رأيتم أضاءت لي منه قصور صنعاء كأنّها أنياب الكلاب، فأخبرني جبرئيل أن أمّتي ظاهرة عليها، فأبشروا، فاستبشر المسلمون وقالوا : الحمد لله موعد صدق وعدنا النصر بعد الحصر، فقال المنافقون : ألا تعجبون يمنّيكم ويعدكم الباطل، ويعلمكم أنّه يبصر من يثرب قصور الحيرة ومدائن كسرى، وأنّها تفتح لكم وأنتم إنّما تحفرون الخندق من الفرّق، ولا تستطيعون أن تبرزوا فنزل القرآن : ﴿وَلِذَ يَقُولُ الْمُنَفِقُونَ وَالَذِينَ فِي قُلُوبِهِم مَرَضٌ مَّا وَعَدَنَا الله تعالى في هذه يقول المنافقون والذين في قلوبهم مرض ما وعدنا الله ورسوله إلا غروراً وأنزل الله تعالى في هذه القصة : ﴿قُلُ اللَّهُمَ مَنِكَ المَاكِ المَوانِ العلمي بإسناده عن عمرو بن عوف.

وقال في قوله تعالى : ﴿وَقَالَتَ ظَآبَهُمَّ مِنْ أَهَلِ ٱلْكِتَبِ ﴾ قال الحسن والسدّيّ : تواطأ أحد عشر رجلاً من أحبار يهود خيبر وقرى عرينة وقال بعضهم لبعض : ادخلوا في دين محمّد أوّل النهار باللسان دون الاعتقاد، واكفروا به آخر النهار، وقولوا إنّا نظرنا في كتبنا وشاورنا علماءنا فوجدنا محمّداً ليس بذلك، وظهر لنا كذبه ويطلان دينه، فإذا فعلتم ذلك شكّ أصحابه في دينهم، وقالوا : إنّهم من أهل الكتاب وهم أعلم به منّا فيرجعون عن دينه إلى دينكم، وقال مجاهد والمقاتل والكلبيّ : كان هذا في شأن القبلة لمّا حوّلت إلى الكعبة وصلّوا شقّ ذلك على اليهود فقال كعب بن الأشرف لأصحابه : آمنوا بما أنزل على محمّد من أمر الكعبة، وصلّوا إليها وجه النهار، وارجعوا إلى قبلتكم آخره لعلّهم يشكّون، ثمّ قال : وفي هذه الآيات معجزة باهرة لنبيّنا عنها إذ فيها إخبار عن سرائر القوم التي لا يعلمها إلاّ علاً مالغيوب (<sup>٢</sup>).

قوله تعالى: ﴿قُلْ فَأْتُوا بِالنَّوَرُنَةِ فَاللَ الطبرسيّ تَنْلَهُ : أَنَكُر اليهود تحليل النبيّ تَنْشَى نحرَمه الإبل، فقال عنى : كلّ ذلك كان حلالاً لإبراهيم عنه الذيا، فنزلت الآية عن الكلبيّ وأبي فإنّه كان محرّماً على نوح وإبراهيم، وهلمّ جراً حتى انتهى إلينا، فنزلت الآية عن الكلبيّ وأبي روق، فقال تعالى : ﴿كُلُّ الطَّمَايِ كَانَ حَلَّا لَبَيْ إِسَرَتَيْلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةَيْلُ عَلَى نَفْسِو. مِن قَبْلِ أَنْ تُنَزَّلُ التَوَرَنَةُ فَ معناه أَنَ كلّ الطعام كان حلالاً لبني إسرائيل قبل أن تنزّل التوراة على موسى عَنْنَ التورية في معناه أن كلّ الطعام كان حلالاً لبني إسرائيل، واختلفوا فيما حرّم عليهم موسى عَنْنَ أَنْتَوَرَنَةُ في معناه أن كلّ الطعام كان حلالاً لبني إسرائيل، واختلفوا فيما حرّم عليهم وحالها بعد نزول التوراة، فقيل: إنّه حرّم عليهم ما كان يحرّمونه قبل نزولها اقتداء بيعقوب عن السدي، وقيل: لم يحرّمه الله تعالى عليهم في التوراة وإنّما حرم عليهم بيعقوب عن السدي، وقيل: لم يحرّمه الله تعالى عليهم في التوراة وإنّما حرم عليهم شي، حرّموه على أنفسهم اتباعاً لأبيهم، وأضافوا تحريمه إلى الله فكذّبهم الله تعالى وقال: شي، حرّموه على أنفسهم اتباعاً لأبيهم، وأضافوا تحريمه إلى الله فكذبهم الله تعالى وقال: فوقُلْ فَأَتُوا بِالتَورة بِظَلَمهم وكَلْ عَلْ بيهم، وأضافوا تحريمه إلى الله فكذبهم الله تعالى وقال: فوقُلْ فَأَتُوا بِالتَورة وإلى التوراة وأمرهم بالإتيان بها وبأن يقرأوا ما فيها، فإنه كان في التوراة وإنّما حر أنها كانت حرّمو على أنفسهم اتباعاً لأبيهم، وأضافوا تحريمه إلى الله فكذبهم الله تعالى وقال: شيء حرّموه على أنفيهم الله تعالى على نفسه، فلم قلتم في أن كُنتُه مالويون في فوقُلْ فَأَتُوا بِالتَورة والله الله فكذبهم الله تعالى على في في التوراة في التوراة وإنه التوراة وعواكم في التوراة مؤلما في التورة، وإنها حرّمها إسرائيل على نفسه، فلم يجسروا على إتيان التوراة أنها كانت حلالاً للأنبياه، وإنّما حرّمها إسرائيل على نفسه، فلم يجسروا على إتيان التوراة

مجمع البيان، ج ٢ ص ٢٦٩.
 (٢) مجمع البيان، ج ٢ ص ٢٢٢.

لعلمهم بصدق النبيّ ﷺ وكذبهم، وكان ذلك دليلاً ظاهراً على صحة نبوّة نبيّنا ﷺ إذ علم بأنّ في التوراة ما يدّل على كذبهم من غير أن يعلم التوراة وقراءتها<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى : فإن يَعْتُرُوكُم إِلَّا أَذَكَ فَ قَالَ الطبرسي تَنْبَهُ قَالَ مَقَاتَلَ : إِنَّ رَوْسَ اليهود مثل كعب بن الأشرف وأبي رافع وأبي ناشر وكنانة وابن صوريا عمدوا إلى مؤمنيهم كعبدالله ابن سلام وأصحابه، فأنبوهم على إسلامهم، فنزلت : فإن يَعُتُرُوكُم إِلَّا أَذَكَ في وعد الله المؤمنين أنهم منصورون، وأنَّ أهل الكتاب لا يقدرون عليهم ولا تتالهم من جهتهم مضرة إلا أذى من جهة القول، وهو كذبهم على الله، وتحريفهم كتاب الله، وقيل : هو ما كانوا يسمعون المؤمنين من الكلام المؤذي فوان يُقَنتِلُوكُم يُوَلُوكُمُ الأَذَبَارُ منهزمين في أَن يُعَتَرُونَ أي لا يتعانون لكفرهم، وفي هذه الآية دلالة على صحة نبوّة نبيّنا على لوقوع مخبره على وفق نجره، لأنَّ يهود المدينة من بني قريظة والنضير وبني قينقاع ويهود خيبر الذين حاربوا النبيّ شرق المسلمين لم يثبتوا لهم قط وانهزموا ولم ينالوا من المسلمين إلا بالسبّ والطعن فأيَّنَ مَا يُقِنُواكُه أي وجدوا في إلاً بيتم إلى الأمان".

قوله تعالى: ﴿عَضُواْ عَلَيْكُمُ ٱلْأَنَامِلَ﴾ أي أطراف الأصابع ﴿مِنَ ٱلْغَيْظِّ﴾ أي من الغضب والحنق لما يرون من ائتلاف المؤمنين، واجتماع كلمتهم، ونصرة الله إيّاهم<sup>(٣)</sup>.

**أقول؛** وفي هذا أيضاً إخبار ببواطن أمورهم، وبما كانوا يخفونه عن المسلمين، على سبيل الإعجاز، وكذا قوله: ﴿لَا يَضُرُّكُمْ كَيْدُهُمْ شَيْئًا﴾ إخبار بما سيكون، وقد كان، وكذا قوله: ﴿وَلَقَكَدَ مُكَفَّكُمُ اللَّهُ وَعَدَهُ؟﴾ فإنّه تعالى قد أخبر بالوعد، وإنّه قد وقع، ولو لم يكن لأنكر عليه المعاندون، ولو أنكروا عليه لنقل، وسيأتي تفسيره، وكذا قوله ﴿بَيْتَ طَآبِفَةٌ مِنْهُمَ» إخبار بسرائر أمورهم.

قوله تعالى: ﴿لَوَجَدُواْ فِيهِ ٱخْنِلَنْهَا كَثِيْرَا﴾ قال الرازيّ: ذكروا في تفسير سلامته عن الاختلاف ثلاثة أوجه:

الأوّل: قال أبو بكر الأصمّ: معناه أنّ هؤلاء المنافقين كانوا يتواطأون في السرّ على أنواع كثيرة من المكر والكيد، والله تعالى كان يطلع الرسول على تلك الأحوال حالاً فحالاً، ويخبره عنها على سبيل التفصيل، وما كانوا يجدون في كلّ ذلك إلاّ الصدق، فقيل لهم: إنّ ذلك لو لم يكن بإخبار الله تعالى لما اطّرد الصدق فيه، ولظهر في قول محمّد أنواع الاختلاف والتفاوت، فلمّا لم يظهر ذلك علمنا أنّ ذلك بإعلام الله تعالى.

- مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٤٤.
   مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٦٤.
  - (٣) مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٧٤.

والثاني: وهو الّذي ذهب إليه أكثر المتكلّمين أنّ المراد منه أنّ القرآن كتاب كبير، وهو مشتمل على أنواع كثيرة من العلوم، فلو كان ذلك من عند غير الله لوقع فيه أنواع من الكلمات المتناقضة، لأنّ الكتاب الكبير الطويل لا ينفكّ عن ذلك، ولمّا لم يوجد فيه ذلك علمنا أنّه ليس من عند غير الله.

الثالث: ما ذكره أبو مسلم الإصفهانيّ وهو أنّ المراد منه الاختلاف في رتبة الفصاحة حتّى لا يكون في جملته ما يعدّ في الكلام الركيك، بل بقيت الفصاحة فيه من أوّله إلى آخره على نهج واحد، ومن المعلوم أنّ الإنسان وإن كان في غاية البلاغة ونهاية الفصاحة فإذا كتب كتاباً طويلاً مشتملاً على المعاني الكثيرة فلا بدّوأن يظهر التفاوت في كلامه، بحيث يكون بعضه قويّاً متيناً، وبعضه سخيفاً نازلاً، ولمّا لم يكن القرآن كذلك علمنا أنّه المعجز من عند الله تعالى انتهى (<sup>(1)</sup>

**وأقول:** قوله تعالى : ﴿سَتَجِدُونَ مَاخَرِينَ﴾ إخبار بما سيكون، والكلام فيه كالكلام فيما مرّ، وسيأتي تفسيره، وكذا قوله تعالى : ﴿يَسَتَخْفُونَ مِنَ ٱلنَّاسِ﴾ وما قبله وما بعده يدلّ على أنّ الله تعالى أخبر بما كانوا به مستخفين، وأظهر ما كانوا له مسرّين. وسيأتي قضته.

قوله: ﴿ يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِّمَّا كُنتُمْ تَخْفُونَ مِنَ ٱلْحِتَٰبِ﴾ قال الرازيّ: قال ابن عبّاس: أخفوا صفة محمد ﷺ، وأخفوا الرجم، ثمّ إن الرسول ﷺ بيّن ذلك لهم، وهذا معجز، لأنه ﷺ لم يقرأ كتاباً، ولم يتعلّم علماً من أحد، فلمّا أخبرهم بأسرار ما في كتابهم كان ذلك إخباراً عن الغيب، فيكون معجزاً. قوله: ﴿وَيَعَفُوا عَنِ كَثِيرُ﴾ أي لا يظهر كثيراً ممّا تكتمونه أنتم، لأنّه لاحاجة إلى إظهاره في الدين<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿فَعَمَى اللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْمَنْجِ﴾ قال الطبرسيّ يعني فتح مكّة، وقيل: فتح بلاد المشركين ﴿أَوْ أَمَرٍ يَنْ عِندِهِ ﴾ فيه إعزاز المسلمين، وإذلال المشركين، وقيل: هو إظهار نفاق المنافقين، وقيل: هو القتل وسبي الذراري لبني قريظة، والإجلاء لبني النضير<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** وهذا أيضاً إخبار بما لم يقع وقد وقع، وعسى من الله موجبة.

قوله تعالى : ﴿مَسَوَّفَ يَأْتِى اللَّهُ بِغَوْمِ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ ﴾ هذا أيضاً إخبار بما لم يكن فكان، وسيأتي الأخبار المستفيضة في كتاب أحوال أمير المؤمنين ﷺ أنّها نزلت فيه ﷺ حيث قاتل الناكثين والقاسطين والمارقين.

وقوله : ﴿وَقَد ذَخَلُواْ بِٱلْكُفْرِ ﴾ إخبار عن أسرار المنافقين، وكذا قوله تعالى : ﴿وَأَلْقَيْنَا بَيْنَهُمُ ٱلْعَدَوَةَ وَٱلْبَغْضَآةَ ﴾ أي بين اليهود والنصارى، أو بين فرق اليهود وفرق النصارى.

﴿ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأُهَا ٱللَّهُ ﴾ قال الطبرسيّ ﷺ : أي لحرب محمّد ﷺ وفي هذا

- (1) تفسير فخر الرازي، ج ١٠ المجلد ٤ ص ١٥١.
- (۲) تفسير فخر الرازي، ج ۱۱ المجلد ٤ ص ۳۲٦.
   (۳) مجمع البيان، ج ۳ ص ۳۵٦.

معجزة ودلالة، لأنّ الله أخبر فوافق خبره المخبر، فقد كانت اليهود أشدّ أهل الحجاز بأساً، وأمنعهم داراً، حتّى أنّ قريشاً تعتضد بهم، والأوس والخزرج تستبق إلى محالفتهم وتتكثّر بنصرتهم، فأباد الله خضراءهم، واستأصل شافتهم، واجتتَ أصلهم فأجلى النبيّ يشيخ بني النضير وبني قينقاع، وقتل بني قريظة، وشرّد أهل خيبر، وغلب على فدك، ودان أهل وادي القرى، فمحا الله سبحانه آثارهم صاغرين، وقال قتادة: معناه أنّ الله سبحانه أذلّهم ذُلّاً لا يعزّون بعده أبداً<sup>(۱)</sup>.

وقال تلله في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ؟ : في هذه الآية دلالة على صدق النبيّ ﷺ وصحّة نبوته من وجهين: أحدهما: أنّه وقع مخبره على ما أخبر به.

والثاني : أنّه لا يقدم على الإخبار به إلآ وهو يأمن أن يكون مخبره على ما أخبر به، وروي أنّ النبيّ ﷺ لمّا نزلت هذه الآية قال لحرّاس من أصحابه كانوا يحرسونه، منهم سعد وحذيفة : الحقوا بملاحقكم، فإنّ الله سبحانه عصمني من الناس<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَقَالُواْ لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيَهِ مَايَةٌ مِّن رَّبِعِمْ قَالَ الرازيّ: هذا من شبهات منكري نبوّة محمّد ﷺ، قالوا: لو كان رسولاً من عند الله فهلا أُنزل عليه آية قاهرة ومعجزة باهرة، ويروى أنّ بعض الملحدة طعن فقال: لو كان محمّد قد أتى بآية ومعجزة لما صحّ أن يقول أولئك الكفّار: ﴿لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ﴾.

والجواب عنه : أنَّ القرآن معجزة قاهرة بدليل أنَّه ﷺ تحدّاهم به فعجزوا عن معارضته ، وذلك يدلّ على كونه معجزاً ، بقي أن يقال : فإذا كان الأمر كذلك فكيف قالوا : ﴿لَوَلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِّن رَبِّهِ ﴾؟ فنقول : الجواب عنه من وجوه :

الأول: لعلّ القوم طعنوا في كون القرآن معجزاً على سبيل اللجاج والعناد، وقالوا : إنّه من جنس الكتب، والكتاب لا يكون من جنس المعجزات، فلأجل هذه الشبهة طلبوا المعجزة. الثاني : أنّهم طلبوا معجزات من جنس معجزات سائر الأنبياء، مثل فلق البحر، وإظلال الجبل.

الثالث: أنّهم طلبوا مزيد الآيات والمعجزات على سبيل التعنّت، واللجاج، مثل إنزال الملائكة، وإسقاط السماء كسفاً، وسائر ما حكاه عن الكافرين، فيحتمل أن يكون المراد ما حكاه الله عن بعضهم في قوله: ﴿اللَّهُمَ إِن كَانَ هَٰذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَارَةً يَنَ ٱلسَّكَمَاءِ أَوِ آثَيْتِنَا بِعَذَابٍ أَلِيمِ \$ ثمّ إنّه تعالى أجاب عن سؤالهم بقوله: ﴿قُلْ إِنَّ ٱللَّهُ قَادِرُ عَلَى أَن يُنَزِّلُ مَايَةَ ﴾ يعني أنّه تعالى قادر على إيجاد ما طلبتموه ﴿وَلَكِنَ أَصْخَرُهُمَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ واختلفوا في تفسيره على وجوه:

مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٧٨.
 مجمع البيان، ج ٣ ص ٣٨٣.

فالأوّل: أن يكون المراد أنّه تعالى لمّا أنزل آية باهرة ومعجزة قاهرة وهي القرآن كان طلب الزيادة جارياً مجرى التحكّم والتعنّت الباطل، والله سبحانه له الحكم والأمر فإن شاء فعل، وإن شاء لم يفعل، لأنّ فاعليّته لا يكون إلّا بحسب محض المشيّة على قول أهل السنّة، أو على وفق المصلحة على مذهب المعتزلة، وعلى التقديرين فإنّها لا تكون على وفق اقتراحات الناس، فإن شاء أجابهم، وإن شاء لم يجبهم.

الثاني: لممّا ظهرت المعجزة القاهرة والدلالة الكافية لم يبق لهم عذر ولا علّة، فعند ذلك لو أجابهم في ذلك الاقتراح فلعلّهم يقترحون اقتراحاً ثانياً وثالثاً ورابعاً، وهكذا إلى ما لا غاية له، وذلك يقضي إلى أنّه لا يستقرّ الدليل، ولا تتمّ الحجّة، فوجب في أوّل الأمر سدُّ هذا الباب، والاكتفاء بما سبق من المعجزة الباهرة.

الثالث: أنّه تعالى لو أعطاهم ما طلبوه فلو لم يؤمنوا عند ظهورها لاستحقّوا عذاب الاستئصال فاقتضت رحمة الله صونهم عن هذا البلاء، وإن كانوا لا يعلمون كيفيّة هذه الرحمة، ولذا قال: ﴿وَلَنَكِنَّ أَصْخَرُهُمٌ لَا يَعَلَمُونَ﴾.

الرابع: أنّه تعالى علم منهم أنّهم إنّما يطلبون هذه المعجزات لا لطلب الفائدة بل للعناد والتعضب، وعلم أنّه لو أعطاهم مطلوبهم فهم لا يؤمنون ولا يفترون، فلهذا السبب ما أعطاهم مطلوبهم لعلمه تعالى أنّه لا فائدة في ذلك، فالمراد من قوله: ﴿وَلَئَكِنَّ أَصَّحَبَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَكِه هو أنّ القوم لا يعلمون أنّهم لمّا طلبوا ذلك على سبيل التعنّت والتعصّب ما أعطاهم، ولو كانوا عالمين لطلبوا ذلك على سبيل طلب الفائدة، فكان الله يعطيهم ذلك على أكمل الوجوه. انتهى كلامه<sup>(1)</sup>.

**أقول:** يمكن أن يقال في المقام الأول: إنّ ما ذكروه من إنزال الآية كالصريح في أنّهم طلبوا أمراً بيّناً يرون نزوله من السّماء، كنزول الملائكة عياناً، أو نزول الكتاب كذلك، أو نزول كسف من السماء، وهذا لا ينافي وقوع سائر المعجزات من الإخبار بالمغيبات، وإحياء الأموات، وشق القمر، وغير ذلك، وورود الإنزال في سائر الآيات في إنزال القرآن والأحكام وغيرها مجازاً لا يوجب صرف تلك الآية أيضاً عن الحقيقة مع عدم الداعي إليه، بل وجود القرينة على المعنى الحقيقي، قوله تعالى : ﴿ مُصَدِقُ أَلَّنِي بَيْنَ يَكَيْدِ كُوله لكونه مطابقاً لها في الأصول، ولشهادته بحقيقتها، ولورودها بالصفة التي نطقت بها الكتاب المتقدمة.

قوله تعالى : ﴿وَمَن قَالَ سَأَزِلُ مِثْلَ مَآ أَنزَلَ ٱقَمَّٰكُم قَالَ الطبرسيِّ <sub>تَقْلَمُه</sub> قَالَ الزَجّاج : هذا جواب لقولهم : ﴿لَوَ ذَشَآهُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَـٰذَأْكُم فَادْعوا ثمّ لم يفعلوا ، وبذلوا النفوس والأموال، واستعملوا سائر الحيل في إطفاء نور الله، وأبى الله إلا أن يتمّ نوره، وقيل : المراد به عبد الله

(1) تفسير فخر الرازي، ج ١٢ المجلد ٤ ص ٥٢٢.

ابن سعد بن أبي سرح أملى عليه رسول الله عنه ذات يوم : ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِسْدَنَ مِن سُلَنَكَةٍ مِّن طِينِ إلى قوله : ﴿ نُوَ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا مَاخَرَ ﴾ فجرى على لسان ابن أبي سرح ﴿ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْمُنْلِقِينَ ﴾ فأملاه عليه وقال : هكذا أنزل، فارتد عدو الله، وقال : إن كان محمّد صادقاً فلقد أوحي إليّ كما أوحي إليه، ولئن كان كاذباً فلقد قلت كما قال، وارتدّ عن الإسلام، وهدر رسول الله عنه دمه، فلمّا كان يوم الفتح جاء به عثمان وقد أخذ بيده ورسول الله تنبي في المسجد، فقال : يا رسول الله اعف عنه، فسكت رسول الله عنه ، ثمّ أعاد فسكت ثمّ أعاد فقال : هو لك، فلمّا مرّ قال رسول الله إلى لأصحابه : ألم أقل : من رآه فليقتله؟ فقال عبّاد ابن بشر : كانت عيني إليك يا رسول الله أن تشير إليّ فأقتله، فقال عنه : الأنبياء لا يقتلون بالإشارة انتهى<sup>(1)</sup>

وفي قوله تعالى: ﴿مَّا كَانُوا لِيُؤْمِنُواً﴾ إخبار عن عدم إيمان جماعة ولم يؤمنوا .

قوله: ﴿إِلَا أَن يَشَآهَ أَشَ<sup>م</sup>ُ **﴾** قال الطبرستي: أي أن يجبرهم على الإيمان وهو المرويّ عن أهل البيت ﷺ <sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿سَأَصَرِفَ عَنَّ ءَايَنِقَ﴾ إذا كان المراد سأصرف عن إبطال آياتي والمنع من تبليغها هؤلاء المتكبّرين بالإهلاك، أو المنع من غير إهلاك، فلا يقدرون على القدح فيها، ويكون المراد بها المكذّبين من هذه الأمة لا أمّة موسى ﷺ كما ذكره جماعة من المفسّرين، ففيها إخبار بما لم يكن، وكذا قوله: ﴿لَا يُؤْمِنُونَ بِهَآ﴾ وفي الآية وجوه أخر تركنا إيرادها لعدم احتياجنا هنا إليها.

قوله: ﴿وَإِذْ تَأَذَّبَ رَبُّكَ﴾ قال الرازيّ: بمعنى آذن أي أعلم، واللام في قوله: ﴿لِبَّعَثَنَّ﴾ جواب القسم، لأنّ قوله: ﴿وَإِذْ تَأَذَّبَ﴾ جار مجرى القسم، وهذه الآية نزلت في اليهود على أنّه لا دولة ولا عزّ لهم، وأنّ الذلّ يلزمهم، والصغار لا يفارقهم، ولمّا أخبر الله تعالى في زمان محمّد ﷺ عن هذه الواقعة ثمّ شاهدنا بأنّ الأمر كذلك كان هذا إخباراً صدقاً عن المغيب فكان معجزاً انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقوله تعالى : ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ ﴾ يدلَّ على أنَّه ﷺ وعدهم من قبل الله تعالى بما قد وقع، وسيأتي شرحه.

قوله تعالى: ﴿قَالُواْ قَدْ سَمَعْنَا لَوْ نَشَآءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَـٰذَأْ ﴾ قال البيضاويّ: هو قول نضر بن الحارث، وإسناده إلى الجمع إسنادما فعله رئيس القوم إليهم، فإنّه كان قاضيهم، وقيل: هو قول الذين ائتمروا في أمره ﷺ، وهذا غاية مكابرتهم، وفرط عنادهم، إذ لو استطاعوا من

- مجمع البيان، ج ٤ ص ١١٢.
   مجمع البيان، ج ٤ ص ١٣٧.
  - (۳) تفسير فخر الرازي، ج ١٥ مجلد ٥ ص ٣٩٣.

ذلك فما منعهم أن يشاءوا وقد تحدّاهم وقرعهم بالعجز عشر سنين، ثمّ قارعهم بالسيف فلم يعارضوا سواه، مع أنفتهم، وفرط استنكافهم أن يغلبوا خصوصاً في باب البيان ﴿ إِنْ هَذَآ إِلَا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِيَنَ﴾ ما سطره الأولون من القصص<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ نَسَيُنِفُونَهَا﴾ قال الطبرسيّ تله : قيل : نزلت في أبي سفيان بن حرب استأجر يوم أُحد ألفين من الأحابيش يقاتل بهم النبيّ عليه سوى من استجاشهم من العرب وقيل : نزلت في المطعمين يوم بدر ، وقيل : لمّا أُصيبت قريش يوم بدر ورجع فلّهم إلى مكّة مشى صفوان بن أُميّة وعكرمة بن أبي جهل في رجال من قريش أُصيب آباؤهم وإخوانهم ببدر ، فكلّموا أبا سفيان بن حرب ومن كانت له في تلك العير تجارة ، فقالوا : يا معشر قريش إنّ محمّداً وتركم ، وقتل خياركم فأعينونا بهذا المال الذي أُفلت على حربه لعلّنا أن ندرك منه ثاراً بمن أصيب منا ، ففعلوا فأنزل الله فيهم هذه الآية ، رواه محمّد بن إسحاق عن رجاله . ثمّ قال : وفي هذا دلالة على صحّة نبوة النبيّ تشير لأنه أخبر بالشيء قبل كونه فوجد على ما أخبر به <sup>(٢)</sup>

قوله تعالى: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْغِئُوا نُوَرَ أَشَمِ﴾ قال الرازيّ: المقصود منه بيان نوع ثالث من الأفعال القبيحة الصادرة عن رؤساء اليهود والنصارى، وهو سعيهم في إبطال أمر محمّد ﷺ، وجدّهم في إخفاء الدلائل الدالة على صحّة شرعه، وقوّة دينه، والمراد من النور الدلائل الدالة على صحّة نبوّته ﷺ وهي أُمور كثيرة:

أحدها : المعجزات القاهرة الّتي ظهرت على يده، فإنّ المعجز إمّا أن يكون دليلاً على الصدق أو لا يكون، فعلى الأوّل فحيث ظهر المعجز لا بدّ من حصول الصدق، وإن لم يدلّ على الصدق قدح ذلك في نبوّة موسى وعيسى ﷺ .

وثانيها : القرآن العظيم الّذي ظهر على لسان محمّد ﷺ ، مع أنّه من أوّل عمره إلى آخره ما تعلّم وما استفاد وما نظر في كتاب، وذلك من أعظم المعجزات.

وثالثها : أنَّ حاصل شريعته تعظيم الله والثناء عليه، والانقياد لطاعته، وصرف النفس عن حبّ الدنيا، والترغيب في سعادات الآخرة، والعقل يدلّ على أنَّه لا طريق إلى الله إلاّ من هذا الوجه.

ورابعها : أنّ شرعه كان خالياً عن جميع العيوب، فليس فيه إثبات ما لا يليق بالله، وليس فيه دعوة إلى غير الله، وقد ملك البلاد العظيمة، وما غيّر طريقته في استحقار الدنيا وعدم الالتفات إليها، ولو كان مقصوده طلب الدنيا لما بقي الأمر كذلك، فهذه الأحوال دلائل نيّرة، وبراهين باهرة على صحّة قوله، وإنّهم بكلماتهم الركيكة وشبهاتهم السخيفة وأنواع كفرهم ومكرهم أرادوا إبطال هذه الدلائل، فكان هذا جارياً مجرى من يريد إبطال نور

تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ١٤٧.
 مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٦٤.

١ - باب / إعجاز أمّ المعجزات: القرآن الكريم

الشمس بأن ينفخ فيها، ثمّ إنّه تعالى وعد محمّداً ﷺ مزيد النصرة، وإعلاء الدرجة، فقال: ﴿وَيَأْبَكَ اللّهُ إِلَا أَن يُتِبَعَر نُوَرَمُ وَلَوَ كَرِهَ ٱلْكَفِرُونَ﴾.

وقال في قوله تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَمُ ﴾ اعلم أنَّ كمال حال الأنبياء لا يحصل إلاّ بأمور :

أوّلها : كثرة الدلائل والمعجزات، وهو المراد من قوله : ﴿أَرْسَلَ رَسُولَمُ بِٱلْهُـدَىٰ﴾. وثانيها : كون دينه مشتملاً على أمور يظهر لكلّ أحد كونها موصوفة بالصواب والصلاح، ومطابقة الحكمة وموافقة المنفعة في الدنيا والآخرة، وهو المراد من قوله : ﴿وَدِينِ ٱلْحَقِّ﴾.

وثالثها : صيرورة دينه مستعلياً على سائر الأديان، غالباً لأضداده، قاهراً لمنكريه، وهو المراد من قوله : ﴿لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلذِينِ﴾.

فإن قيل : ظاهر قوله : ﴿لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلَّذِينِ كُلِهِ.﴾ يقتضي كونه غالباً لجميع الأديان وليس الأمر كذلك، فإنّ الإسلام لم يصر غالباً لسائر الأديان في أرض الهند والروم والصين وسائر أراضي الكفرة. فالجواب عنه من وجوه:

الأول: أنّه لا دين لخلاف الإسلام، إلاّ وقد قهرهم المسلمون، وظهروا عليهم في بعض المواضع وإن لم يكن ذلك في جميع مواضعهم، فقهروا اليهود وأخرجوهم من بلاد العرب، وغلبوا النصاري على بلاد الشام وما والاها إلى ناحية الروم، وغلبوا المجوس على ملكهم، وغلبوا عبّاد الأصنام على كثير من بلادهم ممّا يلي الترك والهند، وكذلك سائر الأديان، فثبت أنّ الذي أخبر الله عنه في هذه الآية قد وقع وحصل، فكان ذلك إخباراً عن الغيب فكان معجزاً.

الثاني: أنَّه روي عن أبي هريرة أنَّه قال: هذا وعد من الله بأنَّه تعالى يجعل الإسلام غالباً على جميع الأديان، وتمام هذا إنَّما يحصل عند خروج عيسى ﷺ.

وقال السدّيّ: ذلك عند خروج المهديّ، لا يبقى أحد إلاّ دخل في الإسلام أو أدّى الخراج.

الثالث : أنَّ المراد ليظهر الإسلام على الدين كلَّه في جزيرة العرب، وقد حصل ذلك، فإنَّه تعالى ما أبقى فيها أحداً من الكفَّار .

الرابع: أنَّ المراد الغلبة بالحجَّة والبيان<sup>(١)</sup>.

قوله تعالى: ﴿يَعَلِفُونَ بِٱللَهِ مَا قَالُواَ ﴾ قال الطبرسيّ ﷺ: اختلف فيمن نزلت فيه هذه الآية، فقيل: إنّ رسول الله ﷺ كان جالساً في ظلّ حجرته فقال: إنّه سيأتيكم إنسان فينظر إليكم بعين شيطان، فلم يلبثوا أن طلع رجل أزرق، فدعاه رسول الله ﷺ فقال: علام تشتمني أنت وأصحابك؟ فانطلق الرجل فجاء بأصحابه فحلفوا بالله ما قالوا، فأنزل الله هذه

(1) تفسير فخر الرازي، ج ١٦ المجلد ٦ ص ٣٢.

الآية، عن ابن عبَّاس، وقيل: خرج المنافقون مع رسول الله عظيم إلى تبوك، فكانوا إذا خلا بعضهم ببعض سبّوا رسول الله ﷺ وأصحابه، وطعنوا في الدين، فنقل ذلك حذيفة إلى رسول الله عنهم ، فقال لهم : ما هذا الَّذي بلغني عنكم؟ فحلفوا بالله ما قالوا شيئاً من ذلك، عن الضّحاك، وقيل نزلت في الجلاس بن سويد ابن الصامت، وذلك أنَّ رسول الله عنها خطب ذات يوم بتبوك وذكر المنافقين فسمّاهم رجساً وعابهم، فقال الجلاس : والله لئن كان محمّد صادقاً فيما يقول فنحن شرّ من الحمير، فسمعه عامر بن قيس فقال: أجل والله إن محمّداً صادق وأنتم شرّ من الحمير، فلمّا انصرف رسول الله عظيم إلى المدينة أتاه عامر بن قيس فأخبره بما قال الجلاس، فقال الجلاس: كذب يا رسول الله، فأمرهما رسول الله أن يحلفًا عند المنبر، فقام الجلاس عند المنبر فحلف بالله ما قاله، ثمَّ قام عامر فحلف بالله لقد قاله، ثمَّ قال: اللُّهمَّ أنزل على نبيِّك الصادق منَّا الصدوق، فقال رسول الله والمؤمنون: آمين، فنزل جبرئيل ﷺ قبل أن يتفرقا بهذه الآية حتّى بلغ ﴿فَإِن يَتُوبُوا يَكُ خَيْرًا لَمُدَّكِه فقام الجلاس فقال: يا رسول الله أسمع الله قد عرض عليّ التوبة، صدق عامر بن قيس فيما قال لك، لقد قلته وأنا أستغفر الله وأتوب إليه، فقبل رسول الله عظيمة ذلك منه، عن الكلبيّ ومحمّد بن إسحاق ومجاهد، وقيل: نزلت في عبد الله بن أبي سلول حين قال: ﴿ لَمِن زَجَعْنَآ إِلَى ٱلْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ ٱلْأَعَزُّ مِنْهَا ٱلْأَذَلَ ﴾ عن قتادة، وقيل: نزلت في أهل العقبة في أنّهم انتمروا في أن يغتالوا رسول الله عني في عقبة، مرجعهم من تبوك، وأرادوا أن يقطعوا أنساع راحلته ثم ينخسوا فأطلعه تعالى على ذلك، وكان من جملة معجزاته، لأنَّه لا يمكن معرفة ذلك إلَّا بوحي من الله، فسار رسول الله ﷺ في العقبة وحده وعمَّار وحذيفة معه، أحدهما يقود ناقته، والآخر يسوقها، وأمر الناس كلُّهم بسلوك بطن الوادي، وكان الَّذين همَّوا بقتله اثنى عشر رجلاً، أو خمسة عشر رجلاً على الخلاف فيه، عرفهم رسول الله عنه، وسمّاهم بأسمائهم واحداً واحداً، عن الزجّاج والواقديّ والكلبيّ، وقال الباقر ﷺ : كانت ثمانية منهم من قريش، وأربعة من العرب انتهى<sup>(1)</sup>.

وأمّا قوله: ﴿لَن تَخَرُجُوا مَعِى أَبَدًا وَلَن لُقَنْنِلُوا مَعِى عَدُوَّاً ﴾ فيحتمل الدعاء عليهم والإخبار عن امتداد شقاوتهم، والأخير أظهر، فيكون من باب المعجزات، وكذا قوله: ﴿لَن نُؤْمِنَ لَكُمْمُ قَدْ نَبَآنَا اللَّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ ﴾ إخبار بسرائرهم، وكذا قوله: ﴿وَاللَّهُ يَنْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَذِبُونَ قوله: ﴿نَظَرَرَ بَعْشُهُتَرِ إِلَى بَعْضِ فَإِنّها كلّها إخبار عمّا كانوا يسرّون من المسلمين.

قوله : ﴿ أَنَّتِ بِقُرَمَانٍ غَيْرٍ هَٰذَآ أَوَّ بَدِلَةُ ﴾ قال الرازيّ في الفرق بينهما : إنّ المراد بالأوّل الإتيان بكتاب آخر لا على ترتيب هذا القرآن ولا على نظمه، وبالثاني تغيير هذا القرآن، كأن

(۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ۹۰.

يضع مكان ذمّ بعض الأشياء مدحها، ومكان آية رحمة آية عذاب، أو المراد بالأوّل الإتيان بغيره، مع كون هذا الكتاب باقياً بحاله، وبالثاني أن يغيّر هذا الكتاب، ثمّ إنّ سؤالهم إمّا أن يكون علَّى سبيل السخرية والاستهزاء، أو كان غرضهم التماس كتاب لا يشتمل على سبّ آلهتهم والطعن في طرائقهم، فأمر بأن يجيبهم بأنَّ هذا التبديل غير جائز منَّى ﴿ إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوحَىَّ إِلَيَّ﴾ وإنَّما لم يتعرَّض للإتيان بقرآن غير هذا لأنَّه لمَّا بيِّن أنَّه لا يجوز له أن يبدّله من تلقاء نفسه لأنَّه وارد من الله تعالى، ولا يقدر على مثله كما لا يقدر سائر العرب على مثله، وكان ذلك متقرّراً في نفوسهم بسبب ما تقدّم من تحدّيه لهم بمثل هذا القرآن فقد دلّهم بذلك على أنّه لا يتمكّن من قرآن غير هذا، ثمّ لمّا كان هذا الالتماس لأجل أنّهم اتّهموه بأنّه هو الّذي يأتي بهذا الكتاب من عند نفسه على سبيل الاختلاق، فلهذا احتج عليهم بأنَّ أولئك الكفَّار كانوا قد شاهدوا رسول الله عنه أوّل عمره إلى ذلك الوقت، وكانوا عالمين بأحواله، وأنَّه ما طالع كتاباً، ولا تلمذ لأستاذ، ولا تعلُّم من أحد، ثمَّ بعد انقراض أربعين سنة على هذا الوجه جاءهم بهذا الكتاب العظيم المشتمل على نفائس علم الأصول، ودقائق علم الأحكام، ولطائف علم الأخلاق، وأسرار قصص الأولين، وعجز عن معارضته العلماء، والفصحاء، والبلغاء فكلُّ من له عقل سليم فإنَّه يعرف أنَّ مثل هذا لا يحصل إلاَّ بالوحي والإلهام من الله، فقوله : ﴿لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا تَـلَوْتُـثُمُ عَلَيْحَكُمْ وَلَا أَدْرَىكُمْ بِدٍّ ﴾ حكم منه عَظْيَةِ بأنّ هذا القرآن وحي من عند الله، وقوله: ﴿فَعَكَدُ لَبِنْتُ فِيكُمْ عُمُرًا مِّن قَبَلِهِ ﴾ إشارة إلى الدليل الّذي قرّرناه، قوله: ﴿وَلَا أَدْرَىنَكُمْ بِقِرْبُهِ أَي وَلا أَعْلَمُكُمْ بِهِ (١).

وقال في قوله تعالى : ﴿وَمَا كَانَ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانُ أَن يُفْتَرَىٰ﴾ : حاصله أنّ هذا القرآن لا يقدر عليه أحد إلاّ الله يَجَزَيَجَكَ ، ثمّ إنّه احتجّ على هذه الدعوى بأمور :

النوع الأول: قوله ﴿وَلَنَكِن تَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ ﴾ وتقريره من وجوه:

الأوّل: أنّه يَشْهِ كان رجلاً أُميّاً ما سافر إلى بلدة لأجل التعلّم، وما كانت مكّة بلدة العلماء، وما كان فيها شيء من كتب العلم، ثمّ إنّه يُشْهِ أتى بهذا القرآن، وكان مشتملاً على أقاصيص، والقوم كانوا في غاية العداوة له، فلو لم تكن هذه الأقاصيص موافقة لما في التوراة والإنجيل لقدحوا فيه، ولبالغوا في الطعن فيه، فلمّا لم يفعلوا علمنا أنّها مطابقة لما في التوراة والإنجيل، مع أنّه ما طالعها ولا تلمذ لأحد فيها، فليس إلاّ بوحي منه تعالى.

والثاني: أنَّ كتب الله المنزلة دلَّت على مقدم محمّد ﷺ، وإذا كان الأمر كذلك كان مجيئه ﷺ تصديقاً لما في تلك الكتب.

الثالث: أنَّه أخبر في القرآن عن الغيوب الكثيرة في المستقبل، فوقعت مطابقة لذلك

(1) تفسير فخر الرازي، ج ١٧ المجلد ٦ ص ٢٢٤.

الخبر، كقوله تعالى: ﴿الَمَرَ ﴾ غُلِبَتِ الرُّوُمُ ﴾ وكقوله تعالى: ﴿لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّةيَا﴾ وكقوله: ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرٌ وَعَمَمِلُواْ الصَّـٰلِحَـٰتِ لِيَسْتَغْلِنَنَّهُمْ فِي الأَرْضِ﴾ وذلك يدلّ على أنَّ الإخبار عن هذه الغيوب إنَّما حصلت بالوحي من الله تعالى بين يديه.

والنوع الثاني من الدلائل قوله تعالى: ﴿ وَتَقْصِيلَ كُلَ شَيْءِ ﴾ وتحقيقه أنّ العلوم إمّا أن تكون دينيّة أولاً ، ولا شكّ أنّ الأوّل أرفع حالاً وأعظم شأناً من الثاني ، وأمّا الدينيّة فإمّا أن تكون علم العقائد والأديان ، وإمّا أن تكون علم الأعمال ، فالأوّل هو معرفة الله تعالى وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، وأمّا معرفة الله فهي عبارة عن معرفة ذاته ، وصفة جلاله ، وصفة إكرامه ، ومعرفة أفعاله ، ومعرفة أحكامه ، ومعرفة أسمائه ، والقرآن مشتمل على دلائل هذه المسائل وتفاريعها وتفاصيلها على وجه لا يساويه شيء من الكتب ، بل لا يقرب منه شيء من المصنفات ، وأمّا علم الأعمال فهو إمّا علم التكاليف المتعلّقة بالظواهر وهو الفقه ، ومعلوم أنّ جميع الفقهاء إنّما استنبطوا مباحثهم عن القرآن ، وإمّا علم بصفة الباطن ورياضة القلوب ، وقد حصل في القرآن من مباحث هذا العلم ما لا يكاد يوجد في غيره، فثبت أنّ القرآن مشتمل على تفاصيل جميع العلوم الشريفة عقليّها ونقليّها اشتمالاً يمتنع

وأمّا قوله : ﴿لَا رَبَّبَ فِيهِ مِن رَّبِ ٱلْعَلَمِينَ﴾ فتقريره أنّ الكتاب الطويل المشتمل على هذه العلوم الكثيرة لا بدّوأن يشتمل على نوع من أنواع التناقض، وحيث خلا عنه علمنا أنّه من عند الله، ثمّ بعد إيراد هذه الدلائل أعاد الكلام مرّة أخرى بلفظ الاستفهام على سبيل الإنكار فقال : ﴿أَمَّ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَهُ﴾ ثمّ ذكر حجّة أُخرى على إبطال هذا القول فقال : ﴿قُلّ فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ.﴾ .

فإن قيل: لم قال في سورة البقرة: ﴿مِّن مِّشْلِهِ،﴾ وهنا ﴿ بِسُورَةٍ مِّنْلِهِ.﴾ .

قلناء إنّ محمّداً عن كان رجلاً أُميَّا لم يتلمذ لأحد، ولم يطالع كتاباً فقيل في سورة البقرة: ﴿ فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ، ﴾ أي فليات إنسان يساوي محمّداً عن في عدم التلمذ وعدم مطالعة الكتب بسورة تساوي هذه السورة، وحيث ظهر العجز ظهر المعجز، فهذا لا يدلّ على أنّ السورة في نفسها معجزة، ولكنّه يدلّ على أنّ ظهور مثل هذه السورة من إنسان مثل محمّد عن معجز، ثمَّ إنّه تعالى بيّن في هذه السورة أنّ تلك السورة في نفسها معجز، فإنّ الخلق إن تلمذوا وتعلّموا وطالعوا وتفكّروا فإنّه لا يمكنهم الإتيان بمعارضة سورة واحدة من هذه السور، فلا جرم قال تعالى في هذه الآية : ﴿ فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِتَلِهِ.

فإن قيل: قوله: ﴿ بِشُورَةِ يَثْلِمِهُ هَل يتناول جميع السور الصغار والكبار، أو يخصّ بالسور الكبار؟.

**قلناء هذ**ه الآية في سورة يونس وهي مكيّة، فالمراد مثل هذه السورة، لأنّها أقرب ما يمكن أن يشار إليه. ١ - باب / إعجاز أمّ المعجزات: القرآن الكريم

واعلم أنّه قد ظهر بما قرّرنا أنّ مراتب تحدّي رسول الله بي بالقرآن سنّة : فأوّلها : أنّه تحدّاهم بكلّ القرآن، كما قال : ﴿قُلْ لَمِنِ آجْتَنَعَتِ ﴾ الآية . وثانيها : أنّه تحدّاهم بعشر سور . وثالثها : أنّه تحدّاهم بسورة واحدة . ورابعها : أنّه تحدّاهم بحديث مثله . وخامسها : أنّ في تلك المراتب الأربعة كان يطلب أن يأتي بالمعارضة رجل يساوي رسول الله بي في عدم التلمذ والتعلّم ، ثمّ في سورة يونس طلب منهم معارضة سورة واحدة . من أيّ إنسان سواه، تعلّم العلوم أو لم يتعلّمها .

وسادسها : أنَّ في المراتب المتقدِّمة تحدَّى كلَّ واحد من الخلق، وفي هذه المرتبة تحدَّى جميعهم، وجوّز أن يستعين البعض بالبعض في الإتيان بهذه المعارضة، كما قال : ﴿وَأَدْعُواْ مَنِ اَسْتَطَعْتُم بِّن دُونِ ٱللَّهِ﴾<sup>(1)</sup>.

وقال في قوله : ﴿يَلْكَ مِنَ أَنْبَآءٍ ٱلْفَيَبِ﴾ : أي من الأخبار الّتي كانت غائبة عن الخلق ما كنت تعرف هذه القصّة أنت ولا قومك .

فإن قيل: أليس كان قصّة نوح مشهورة عند أهل العالم؟.

قلنا؛ بحسب الإجمال كانت مشهورة، وأمَّا التفاصيل المذكورة فما كانت معلومة.

وقال في قوله : ﴿لَوْلَا نُزِّلَ عَلَيْهِ ءَايَةٌ مِّن رَبِّهِ ﴾ : اعلم أنَّ من الناس من زعم أنَّه لم يظهر معجز في صدق محمّد ﷺ سوى القرآن لدلالة هذا الكلام عليه، والجواب عنه من وجهين :

الأوّل: لعلّ المراد منه طلب معجزات سوى الّتي شاهدوها منه ﷺ، كحنين الجزع، ونبوع الماء من بين أصابعه، وإشباع الخلق الكثير من الطعام القليل، وطلبوا منه معجزات غيرها، مثل فلق البحر، وقلب العصا ثعباناً.

والثاني: أنَّه لعلَّ الكفار ذكروا هذا الكلام قبل مشاهدة سائر المعجزات.

وقال في قوله تعالى : ﴿وَلَقَدْ عَلِمْنَا ٱلْمُسْتَقْدِبِنَ مِنكُمْ وَلَقَدْ عَلِمَنَا ٱلْمُتَتَخْفِرِيَكُ بعد أن ذكر وجوهاً : الرابع : قال ابن عبّاس : كانت امرأة حسناء تصلّي خلف رسول الله ﷺ، فكان قوم يتقدّمون إلى الصف الأول لئلاً يروها ، وآخرون يتخلّفون ويتأخرون ليروها إذا ركعوا ، ويجافون أيديهم لينظروا من تحت آباطهم، فأنزل الله هذه الآية . انتهى<sup>(٢)</sup>.

أقول: فعلى هذا فيه إخبار بأسرار الفوم.

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا بَذَلْنَا مَايَةً مَكَانَ ءَايَةٍ ﴾ المراد به النسخ ﴿وَٱللَّهُ أَعْـلَمُ بِمَا يُنَزِكُ

- (1) تفسير فخر الرازي، ج ١٧ مجلد ٦ ص ٢٥٢.
- (٢) تفسير فخر الرازي، ج ١٨ مجلد ٦ ص ٣٦٠.

اعتراض دخل في الكلام، والمعنى الله أعلم بما ينزّل من الناسخ والمنسوخ، والتغليظ والتخفيف في مصالح العباد، وهذا توبيخ للكفّار على قولهم: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُفْتَرٍ بَلْ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعَلَمُونَ﴾ أي حقيقة القرآن وفائدة النسخ.

فِقُلْ نَنَزَّلُمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ ﴾ قال في الكشّاف : أي جبرئيل، أضيف إلى القدس وهو الطهر، والمراد الروح المقدّس ﴿ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ أي ليبلوهم بالنسخ حتّى إذا قالوا فيه : هو الحقّ من ربّنا، حكم لهم بثبات القدم في الدين.

قوله: ﴿إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَكَرٌ ﴾ قال الرازيّ: اختلف في هذا البشر، قيل: هو عبد لبني عامر ابن لؤيّ يقال له: يعيش، وكان يقرأ الكتب، وقيل: عداس غلام عتبة بن ربيعة، وقيل: عبد بني الحضرميّ صاحب كتب وكان اسمه خيراً، وكانت قريش تقول: عبد الحضرميّ يعلّم خديجة، وتعلّم خديجة محمّداً ﷺ، وقيل: كان بمكة نصرانيّ أعجميّ اللسان اسمه بلعام، ويقال: ابن ميسرة، يتكلّم بالروميّة، وقيل: سلمان الفارسيّ.

قوله تعالى: ﴿ لِسَاتُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَي يميلون القول إليه ﴿ أَعْجَمِيً ﴾ قال أبو الفتح الموصليّ : تركيب ع ج م وضع في كلام العرب للإبهام والإخفاء وضدّ البيان، وعجم الزبيب يسمّي لاختفائه، والعجماء : البهيمة، لأنّها لا توضح ما في نفسها، ثمّ إنّ العرب تسمّي كلّ من لا يعرف لغة ولا يتكلّم بلسانهم أعجميّ، قال الفرّاء وأحمد بن يحيى : الأعجم : الذي في لسانه عجمة وإن كان من العرب، ألا ترى أنّهم قالوا : زياد الأعجم، لأنّه كانت في لسانه عجمة، مع أنّه كان عربياً .

وأمّا تقرير الجواب فاعلم أنّه إنّما يظهر إذا قلنا : إنّ القرآن إنّما كان معجزاً لما فيه من الفصاحة العائدة إلى اللفظ، وكأنّه قيل : هب أنّه يتعلّم المعاني من ذلك الأعجميّ إلّا أنّ القرآن إنّما كان معجزاً لما في ألفاظه من الفصاحة، فبتقدير أن يكونوا صادقين في أنّ محمّداً يشيخ يتعلّم تلك المعاني من ذلك الرجل إلآ أنّ ذلك لا يقدح في المقصود لأنّ القرآن إنّما كان معجزاً لفصاحته اللفظيّة<sup>(1)</sup>.

قوله: ﴿وَمَا مَنَعَنَاً أَن نُرْسِلَ بِٱلْآيَنَتِ﴾ قال الرازيّ فيه وجوه:

الأوّل: أنّ المعنى أنّه لو أظهر تلك المعجزات ثمّ لم يؤمنوا بها بل بقوا مصرّين على كفرهم فحينتذ يصيرون مستحقّين لعذاب الاستئصال، وهو على هذه الأمّة غير جائز، لأنّ الله تعالى علم منهم من سيؤمن أو يؤمن أولادهم، فلذا ما أجابهم الله تعالى إلى مطلوبهم، وما أظهر تلك المعجزات، روى ابن عبّاس أنّ أهل مكّة سألوا الرسول أن يجعل الصفا ذهباً، وأن يزيل عنهم الجبال حتّى يزرعوا تلك الأراضي، فطلب الرسول ذلك من الله تعالى فقال ١ - باب / إعجاز أمّ المعجزات: القرآن الكريم

الله تعالى: إن شئت فعلت ذلك لكن لو أنّهم كفروا أهلكتهم، فقال الرسول: لا أريد ذلك. الثاني: أنّ المراد لا نظهر هذه المعجزات، لأنّ آباءكم الّذين رأوها لم يؤمنوا بها وأنتم مقلّدون لهم، فأنتم لو رأيتموها لم تؤمنوا بها أيضاً.

الثالث: أنّ الأوّلين شاهدوا هذه المعجزات وكذّبوها، فعلم الله منكم أيضاً أنّكم لو شاهدتموها لكذّبتم بها، فكان إظهارها عبثاً، والعبث لا يفعله الحكيم<sup>(1)</sup>.

قوله: ﴿ لَبِنِ اَجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنَّ﴾ قال الرازيّ: فإنَّ قيل: هب أنّه ظهر عجز الإنسان عن معارضته، فكيف عرفتم عجز الجنّ؟ وأيضاً فلم لا يجوز أن يقال: إنّ هذا القرآن نظم الجنّ ألقوه على محمّد ﷺ .

أجاب العلماء عن الأوّل بأنَّ عجز البشر عن معارضته يكفي في إثبات كونه معجزاً .

وعن الثاني أنَّ ذلك لو وقع لوجب في حكمة الله أن يظهر ذلك التلبيس، وحيث لم يظهر ذلك دلَّ على عدمه<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ وَلَمَرْ بَجْعَلَ لَمُرْ عِوَجَاً ﴾ قال الرازيّ : إنّا قد ذكرنا أنّ الشيء يجب أن يكون كاملاً في ذاته، ثمّ يكون مكمّلاً لغيره، فقوله : ﴿ وَلَمْ بَجَمَلَ لَمُ عِوَجَاً ﴾ إشارة إلى كونه كاملاً في ذاته، وقوله : ﴿ فَيَسَمَا﴾ إلى كونه مكمّلاً لغيره، لأنّ القيّم عبارة عن القائم بمصالح الغير .

وفي نفي العوج وجوه: أحدها: نفي التناقض عن آياته.

وثانيها : أنَّ كلَّ ما ذكره الله فيه من التوحيد والنبوَّة والأحكام والتكاليف فهو حقَّ وصدق، ولا خلل في شيء منها البتَّة.

وثالثها : أنّ الإنسان كأنّه خرج من عالم الغيب متوجّهاً إلى عالم الآخرة، وإلى حضرة جلال الله، وهذه الدنيا كأنّها رباط بني على حدّ عالم القيامة، حتّى أنّ المسافر إذا نزل فيه اشتغل بالمهمّات الّتي تجب رعايتها في هذا السفر، ثمَّ يرتحل منه متوجّهاً إلى عالم الآخرة، فكلّ ما دعاه من الدنيا إلى عالم الآخرة، ومن الجسمانيّات إلى الروحانيّات ومن الخلق إلى الحقّ فهو السير المستقيم، وكلّ ما دعاه من عالم الآخرة إلى الدنيا فهو السير المعوج، والقرآن مملوّ من الدعوة من الذئيا إلى الحقّ، ومن الجسمانيّات إلى الروحانيّات ومن الخلق إلى الحقّ فهو السير المستقيم، وكلّ ما دعاه من عالم الآخرة إلى الدنيا فهو السير المعوج، والقرآن مملوّ من الدعوة من الخلق إلى الحقّ، ومن الدنيا إلى الآخرة، ومن اللذّات الشهوانيّة الجسدانيّة إلى الاستنارة بالأنوار الصمديّة، فثبت أنّه مبرّاً من العوج والانحراف والباطل<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَأَمَرُوا ٱلْنَجْوَىٰ﴾ قال البيضاويّ: أي بالغوا في إخفائها ﴿هَلْ هَـٰذَآ إِلَّا بَشَرُّ مِنْلُكُمٌ ﴾ كأنّهم استدلّوا بكونه بشراً على كذبه في ادّعاء الرسالة لادّعائهم أنّ الرسول لا

- (1) تفسير فخر الرازي، ج ۲۰ مجلد ۷ ص ۲۵۹.
- (٢) تفسير فخر الرازي، ج ٢١ مجلد ٧ ص ٤٠٦.
- (٣) تفسير فخر الرازي، ج ٢١ مجلد ٧ ص ٤٢٢.

يكون إلا ملكاً، واستلزموا منه أنّ ما جاء به من الخوارق كالقرآن سحرٌ فَبَلَ قَائَوَا أَمْعَنتُ أَحْلَنَمٍ ﴾ إضراب لهم عن قولهم : هو سحر إلى أنّه تخاليط الأحلام، ثمّ إلى أنّه كلام افتراه، ثمّ إلى أنّه قول شاعر، والظاهر أنّ (بل) الأولى لتمام حكاية والابتداء بأخرى، أو للإضراب عن تحاورهم في شأن الرسول، وما ظهر عليه من الآيات إلى تقاولهم في أمر القرآن، والثانية والثالثة لإضرابهم عن كونه أباطيل خيّلت إليه وخلطت عليه، إلى كونه مفتريات اختلقها من تلقاء نفسه، ثمّ إلى أنّه كلام شعريّ يخيّل إلى السامع معاني لا حقيقة لها، ويرغّبه فيها، ويجوز أن يكون الكلّ من الله تعالى تنزيلاً لأقوالهم في درج الفساد، لأنّ كونه شعراً أبعد من كونه مفترى، لأنّه مشتعل على منيات كثيرة طابقت الواقع، والمفترى لا يكون كونه شعراً أبعد من كونه أحلاماً، لأنّه مشتعل على مغيات كثيرة طابقت الواقع، والمفترى لا يكون كذلك، وهو من كونه سحراً، لأنّه محربوا رسول الله عليه نيماً وأربعين سنة ما سمعوا منه كذباً قط، وأفون من كونه سحراً، لأنّه مجربوا رسول الله عليه فيها ما المفترى لا يكون كذلك، وهو من كونه سحراً، لأنّه محربوا رسول الله عليه في درج الفساد، لأنّ كونه شعراً أبعد من أفوني أولي أن يكون الكلّ من الله تعالى تنزيلاً لأقوالهم في درج الفساد، لأنّ كونه شعراً أبعد من كونه أحلاماً، لأنّه مشتعل على مغيات كثيرة طابقت الواقع، والمفترى لا يكون كذلك، وقونه أولي أولي أنه منه مربوا رسول الله عليه نيقاً وأربعين سنة ما سمعوا منه كذباً قط، وقون أولي أولي أولي أنه مجانسه من حيث أنّهما من الخوارق فيقياً أنا يتأبَعَ حكماً أنُسِلَ الموتى فيماً ما منتهم أولي به الأولون، مثل اليد البيضاء، والعصا، وإبراء الأكمه، وإحياء وقوي في ما يوماً مامنت قبلهم من قريبة في من أمل اليد البيضاء ما ما معوا منه كذباً ما ما والما من الموارق من أفرابيا ما ما معوا منه والي أن أنسرا الموتى عليهم أنه علم من قريبة في أي من أهل قرية فأهلكناها باقتراح الآبات لما جاءتهم الأفيم يؤيرون كه لو جنتهم بها وهم أطغى منهم، وفيه دليل على أنّ عدم الإتيان بالمقترح للإبقاء عليهم، إذ لو أتى به لم يؤمنوا واستوجبوا عذاب الاستعصال كمن قبلهم <sup>(١)</sup>

قوله : وإنْ هَذَا إِلَّا إِفَكَ آفَتَرَبُهُ قال الرازيّ : قال الكلبيّ ومقاتل : نزلت في النضر بن الحارث، وهو الذي قال هذا القول : ووَأَعَانَهُ عَلَيَهِ قَوْمُ مَاهَرُوبَ في يعني عامراً مولى حويطب ابن عبد العرّى، ويساراً غلام عامر بن الحضرميّ، وجبيراً مولى عامر، هؤلاء الثلاثة كانوا من أهل الكتاب، وكانوا يقرأون التوراة ويحدّثون أحاديث منها، فلمّا أسلموا وكان النبيّ يحدي يتعهدهم فلأجل ذلك قال النضر ما قال، فأجاب الله تعالى عن هذه الشبهة بقوله : وفَفَدَ جَآءُو ظُلَمًا وَزُولًا في وإِنّما كفى هذا القدر جواباً لأنّه قد علم كلّ عاقل أنه بقوله : وفَفَدَ جَآءُو ظُلَمًا وزُولًا في وإِنّما كفى هذا القدر جواباً لأنّه قد علم كلّ عاقل أنّه تحدّاهم بالقرآن، وهو النهاية في الفصاحة، وقد بلغوا في الخوض على إبطال أمره كلّ غاية ختى أحوجهم ذلك إلى ما وصفوه به في هذه الآية، فلو أمكنهم أن يعارضوه لفعلوا، ولكان ذلك أقرب إلى أن يبلغوا مرادهم مما أوردوه في هذه الآيات وغيرها، ولو استعان بغيره في ذلك لأمكنهم أيضاً أن يستعينوا بغيرهم، لأنه بغيره في ذلك لأمكنهم أيضاً أن يستعينوا بغيرهم، لأنه بالماحة في القرآن، ولا الغاية في الفصاحة مقا والحالة هذه الآيات وغيرها، ولى الخان بغيره في ذلك لأمكنهم أيضاً أن يستعينوا بغيرهم، لأنه بعبره في ذلك لأمكنهم أيضاً أن يستعينوا بغيرهم، لأنه بعبره في ذلك لأمكنهم أيضاً أن يستعينوا بغيرهم الآله يحمرها، ولكان والمكنة في العبارة، فلما لم يبلغوا ذلك والحالة هذه علم أن القرآن قد بلغ الغاية في بعبرها سقوط هذا السؤال ظهر أن إعادة هذا السؤال بعد تقدّم تما الدلالة الواضحة لا يكون إلا التمادي في الجهل والعناد، فلذلك اكتفى الله في الجواب بقوله : وفَقَدَ جَآءُو ظُلُمًا وَزُولًا في إلاً التمادي في الجهل والعناد، فلذلك اكتفى الله في الجواب بقوله : فَنَقَدَ جَاءًو ظُلُمًا وَزُولًا في الموان والشبهة الثانية لهم: قوله تعالى: ﴿ وَقَالُوا أَسَطِيرُ ٱلْأَوَّلِينَ مَا سَطَرِه المتقدّمون، كأحاديث رستم وإسفنديار، ﴿ أَحْتَنَبَهَ انتسخها محمّد عَنَى مَن أهل الكتاب، يعني عامراً وبشاراً وجبيراً، ومعنى اكتتب هنا أمر أن يكتب له، كما يقال: احتجم وافتصد: إذا أمر بذلك ﴿ فَعَى تُعْلَى عَلَيْهِ أَي يلقى عليه كتابه ليتحفّظها ﴿ بُحَثَرَةً وَأَمِيلَهُ قال الضحّاك: ما يملى عليه بكرةً وأصيلاً يقرأه عليكم، وقال الحسن: هو قوله تعالى جواباً عن قولهم كأنه قال: إنّ هذه الآيات تعلى عليه بالوحي حالاً بعد حال، فكيف ينسب إلى أنّه أساطير الأوّلين؟ وجمهور المفسّرين على أنّه من كلام القوم، فأجاب تعالى بقوله: ﴿ قُلْ أَنزَلَهُ ٱلَذِي يَعْلَمُ ٱلنَّرَكَ الآية، وتقريره ما قدّمنا أنه من كلام القوم، فأجاب تعالى بقوله: ﴿ قُلْ أَنزَلُهُ ٱلَذِي لكان عليهم أن يستعينوا بأحد، فلما عجزوا ثبت أنه وحي الله تعالى وكلامه، فلهذا قال: ﴿ قُلْ الكان عليهم أن يستعينوا بأحد، فلما عجزوا ثبت أنه وحي الله تعالى وكلامه، فلهذا قال: ﴿ قُلْ الْزَلَهُ ٱلَذِي يَعْلَمُ ٱلْتِرَ فِي ٱلمَنون على أنّه من كلام القوم، فأجاب تعالى وكلامه، فلهذا قال: ﴿ قُلْ لكان عليهم أن يستعينوا بأحد، فلما عجزوا ثبت أنه وحي الله تعالى وكلامه، فلهذا قال: ﴿ قُلْ الْزَلَهُ ٱلَذِي يَعْلَمُ ٱلْتِرَ فِي ٱلستماني وذلك لأنّ القادر على تركيب ألفاظ القرآن لا بدّ وأن يكون عالماً بكل المعلومات ظاهرها وخفيتها ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنِدٍ عَبِ ألفاظ القرآن لا بدّ وأن يكون عالماً بكل المعلومات ظاهرها وخفيتها ﴿ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنِهِ عَبَر ألفاظ القرآن لا بدّ وأن يكون عالماً بكل المعلومات ظاهرها وخفيتها ووَلَوْ كَانَ مِنْ عالما ونظام العالم، وذلك لا يكون الم من العالم بكل المعلومات، ولا متماله على أنواع العلوم، وذلك لا يأتي إلاً من يكون إلا من العالم بكل المعلومات، ولا متماله على أنواع العام، وذلك لا يأتي إلاً من

قوله: ﴿ لَوَلَا نُزِّلَ عَلَبَهِ ٱلْقُرْآنُ جُمَلَةُ وَنِعِدَةٌ ﴾ قال الرازيّ: هذا هو الشبهة الخامسة لمنكري نبوّة محمّدﷺ ، فإنّ أهل مكّة قالوا : تزعم أنّك رسول من عند الله ، أفلا تأتينا بالقرآن جملة كما أنزل التوراة جملة على موسى، والإنجيل على عيسى، والزبور على داود؟ وأجاب الله عنه بقوله : ﴿ كَذَلِكَ لِنُهَبِّتَ بِهِ. فُؤَادَكَمْ . بيانه من وجوه :

أحدها : أنه ﷺ لم يكن من أهل القراءة والكتابة، فلو نزّل عليه جملة واحدة كان لا يضبط، ولجاز عليه الخطأ والغلط.

وثانيها : أنّ من كان الكتاب عنده فربّما اعتمد على الكتاب، وتساهل في الحفظ، فالله تعالى ما أعطاه الكتاب دفعة، بل كان ينزّل عليه وظيفة ليكون حفظه له أكمل، فيكون أبعد عن المساهلة وقلّة التحصيل.

وثالثها : أنَّه تعالى لو انزل الكتاب جملة لنزلت الشرائع بأسرها دفعةً واحدةً على الخلق، فكان يثقل عليهم ذلك لا جرم نزلت التكاليف قليلاً قليلاً، فكان تحمّلها أسهل.

ورابعها : أنّه إذا شاهد جبرئيل حالاً بعد حال يقوى قلبه بمشاهدته، فكان أقوى على الصبر على عوارض النبوّة، وعلى احتمال أذيّة قومه وعلى الجهاد.

وخامسها : أنّه لمّا شرط الإعجاز فيه مع كونه منجماً ثبت كونه معجزاً، فإنّه لو كان ذلك مقدوراً للبشر لوجب أن يأتوا بمثله منجماً مفرقاً .

تفسير فخر الرازي، ج ٢٤ مجلد ٨ ص ٤٣٣.

وسادسها : كان القرآن ينزل بحسب أستلتهم والوقائع الواقعة لهم، وكانوا يزدادون بصيرة، لأنّ بسبب ذلك كان ينضمّ مع الفصاحة الإخبار عن الغيوب.

وسابعها : أنّ القرآن لمّا نزل منجماً مفرقاً وهو ﷺ كان يتحدّاهم من أوّل الأمر وكان يتحدّاهم بكلّ واحد من نجوم القرآن، فلمّا عجزوا عنه فعن معارضة الكلّ أولى، فبهذا الطريق ثبت في فؤاده أنّ القوم عاجزون عن المعارضة لا محالة.

وثامنها : أنَّ السفارة بين الله وبين أنبيائه وتبليغ كلامه إلى الخلق منصب عظيم، فيحتمل أن يقال : إنّه تعالى لو أنزل القرآن على محمّد دفعةً واحدةً لبطل المنصب على جبرئيل ﷺ ، فلمّا أنزله مفرقاً منجماً بقي ذلك المنصب العالي عليه.

والترتيل في الكلام أن يأتي بعضه على أثر بعض على تؤدة ومهل<sup>(١)</sup>.

قوله تعالى: ﴿عَلَىٰ قُلْبِكَ﴾ أي فهمك إيّاه، وأثبته في قلبك إثبات ما لا ينسى، والباء في قوله: ﴿ بِـلِسَانِ﴾ إمّا أن يتعلّق بالمنذرين، فالمعنى فتكون من الذين أنذروا بهذا اللسان، وإمّا أن يتعلّق بنزل، فالمعنى أنزله باللسان العربيّ لتنذر به، لأنّه لو أنزله باللسان الأعجميّ لقالوا: ما نصنع بما لا نفهمه؟<sup>(٢)</sup>

وأمّا قوله: ﴿وَلِنَّمُ لَفِى زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ ﴾ فيحتمل هذه الأخبار خاصّة، أو صفة القرآن أو صفة محمّد على ، أو المراد وجوه التخويف ﴿أَوَلَزَ يَكُن لَمُمَ مَايَةً ﴾ حجّة ثانية على نبوّته على ، وتقريره أنّ جماعة من علماء بني إسرائيل أسلموا ونصوا على مواضع في التوراة والإنجيل ذكر فيها الرسول علي بنعته وصفته، وقد كان مشركو قريش يذهبون إلى اليهود ويتعرّفون منهم هذا الخبر، وهذا يدلّ دلالة ظاهرة على نبوّته على أ<sup>(1)</sup>

**أقول:** قوله تعالى : ﴿لَا يُؤْمِنُونَ بِدٍّ،﴾ إخبار بعدم إيمان هؤلاء المكذبين المعاندين، وكذا قوله تعالى : ﴿عَسَىَ أَن يَكُونَ رَدِفَ لَكُم﴾ أي تبعكم ولحقكم، إخبار بما وقع عليهم قريباً في غزوة بدر، وقد مرّ أنّ عسى من الله تعالى موجبة.

قوله تعالى: ﴿أَحَـَّثَرَ ٱلَّذِى هُمْ فِيهِ يَخْتَلِفُونَ﴾ قال البيضاويّ: كالتشبيه والتنزيه وأحوال الجنّة والنار وعزير والمسيح<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى: ﴿لَأَذُكَ إِلَىٰ مَعَاذٍكِ قال الرازيّ: قيل: المراد به مكّة، وارتداده إليها يوم الفتح، وتنكيره لتعظيمه، لأنّه كان له فيه شأن عظيم من استيلائه عليها، وقهره لأهلها، وإظهار عزّ الإسلام، وإذلال حزب الكفر، والسورة مكّيّة. فكأنّ الله تعالى وعده وهو بمكّة

- (1) تغسير فخر الرازي، ج ٢٤ مجلد ٨ ص ٤٥٦.
- (٢) تفسير فخر الرازي، ج ٢٤ مجلد ٨ ص ٥٣٠.
- (٣) تفسير فخر الرازي، ج ٢٤ مجلد ٨ ص ٥٣٣. (٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٨٩.

في أذى وغلبة من أهلها أنّه يهاجر منها ويعيده إليها، وقال مقاتل : إنّه عليه خرج من الغار، وسار في غير الطريق مخافة الطلب، فلمّا رجع إلى الطريق ونزل بالجحفة بين مكّة والمدينة وعرف الطريق إلى مكّة اشتاق إليها، وذكر مولده ومولد أبيه، فنزل جبرتيل وقال : تشتاق إلى بلدك ومولدك؟ فقال عليهم، فقال جبرئيل عليهم، وهذا ممّا يدلّ على نبوّته، لأنّه أخبر عن الفُرْمَانَ لَرَاذَكَ إِلَى مَعَادُهُ يعني مكّة ظاهراً عليهم، وهذا ممّا يدلّ على نبوّته، لائه على نبوّته، لائه الغبب ووقع كما أخبر<sup>(۱)</sup>.

قوله تعالى: ﴿ لَأَرْتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ﴾ قال الرازيّ: فيه معنى لطيف، وهو أنّ النبيّ ﷺ إذا كان قارئاً كاتباً ما كان يوجب كون الكلام كلامه، فإنّ جميع كتبة الأرض وقرّائها لا يقدرون عليه، لكن على ذلك التقدير يكون للمبطل وجه ارتياب، وعلى ما هو عليه لا وجه لارتيابه فهو أدخل في البطلان<sup>(۲)</sup>.

قوله تعالى: ﴿غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴾ قال الطبرسي<sub>ّ كلف</sub>: قال المفسّرون: غلبت فارس الروم وظهروا عليهم على عهد رسول الله ينظيم ، وفرح بذلك كفّار قريش من حيث إنّ أهل فارس لم يكونوا أهل كتاب: وساء ذلك المسلمين، وكان بيت المقدس لأهل الروم كالكعبة للمسلمين، فدفعهم فارس عنه.

وقوله : ﴿ فِنَ آذَى ٱلأَرْضِ أي أدنى الأرض من أرض العوب، وقبل : في أدنى الأرض من أرض الشام إلى أرض فارس، يريد الجزيرة، وهي أقرب أرض الروم إلى فارس، وقيل : يريد أذرعات وكسكر ﴿ وَهُمْهَ يعني الروم ﴿ مَنَ بَعَدٍ عَلَيْهِمْ أَي غلبة فارس إيّاهم ﴿ سَيَعْلِنُونَ فَارس ﴿ فِ يَضْع سِنِينَ وَهَذَه من الآيات الدالّة على أنّ القرآن من عند الله يَرْسَلُ فارس ﴿ فِ يَضْع سِنِينَ وَهَذَه من الآيات الدالّة على أنّ القرآن من عند الله يَرْسَلُ أي ما سيكون، ولا يعلم ذلك إلاّ الله يَرْسَلُ في أَنَّم مِن مَتْلُ وَيَنْ المَدْ عَنْ فارس ﴿ فِ يَضْع سِنِينَ وَهَدَه من الآيات الدالّة على أنّ القرآن من عند الله يَرْسَلُ أي ما سيكون، ولا يعلم ذلك إلاّ الله يَرْسَلُ في أَنَّمَ مِن مَتْلُ وَيَنْ المَدْعُر، وإن شاء جعل الغلبة للفريق الآخر عليهم، وإن شاء أهلكهما جميعاً ﴿ وَيَوْمَيذِ يَقْـرَعُ المَوْمِنُونَ إِن شاء جعل الغلبة للفريق الآخر عليهم، وإن شاء أهلكهما جميعاً ووَيُوْمَيذِ يَقْـرَعُ المَوْمِنُونَ فَا المَعْلَمَ أَن علبت الروم فارساً عن المَوْمِنُونَ في يَنْصَرِ أَنْتَه أي ويوم يغلب الروم فارساً يفرح المؤمنون بدفع الروم فارساً عن بيت المقدس، لا بغلبة المور على بيت المقدس، فإنّ شاء أهلكهما جميعاً ووَيُوْمَيذِ يَقْـرَعْ بيت المقدس، لا بغلبة الموم على بيت المقدس، فاته مكفار، ويفرحون أيضاً لوجه آخر، وهو اغتمام المشركين بذلك، ولتصديق خبر الله وخبر رسوله، ولانة مقدمة لنصرهم على المشركين في يَصُرُ مَن يَشَارُه على وعدا الله ذلك فَلا يُغْنِنُ أَنَّهُ وَعَدَمُ مَن أَعدائه وأَلَيْعِيمُهُ المشركين في يَصُرُ مَن يُعْلَمُ أي وعد الله ذلك فَل يُعْنِ أَنَه من أعدائه وأَلَيْعِيمُ

- (1) تفسير فخر الرازي، ج ٢٥ مجلد ٩ ص ١٩.
- (۲) تفسير فخر الرازي، ج ۲۵ مجلد ۹ ص ٦٤.

القصة : عن الزهريّ قال : كان المشركون يجادلون المسلمين وهم بمكّة يقولون : إنَّ أهل الروم أهل كتاب وقد غلبهم الفرس، وأنتم تزعمون أنَّكم ستغلبون بالكتاب الَّذي أنزل على نبيكم فسنغلبكم كما غلبت فارس الروم، فأنزل الله تعالى: ﴿ آلَمَ ﴾ غَلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴾ إلى قوله : ﴿ فِي بِضْعِ سِنِينَ ﴾ قال : فأخبرني عبيد الله بن عتبة بن مسعود أنَّ أبا بكر ناحب بعض المشركين قبل أن يحرم القمار، على شيء إن لم يغلب فارس في سبع سنين، فقال رسول الله عظيم: لم فعلت؟ فكلَّ ما دون العشرة بضع، فكان ظهور فارس على الروم في تسع سنين، ثمَّ أظهر الله الروم على فارس زمن الحديبيَّة، ففرح المسلمون بظهور أهل الكتاب، وروى أبو عبد الله الحافظ بالإسناد عن ابن عباس في قوله : ﴿ لَمَ ﴿ لَمَ ظَلِبَتِ ٱلرُّؤُمُّ ﴾ قال : قد مضي، كان ذلك في أهل فارس والروم، وكانت فارس قد غلبت عليهم، ثمّ غلبت الروم بعد ذلك، ولقى نبق الله مشركي العرب، والتقت الروم وفارس فنصر الله النبي ﷺ ومن معه من المسلمين على مشركي العرب، ونصر أهل الكتاب على مشركي العجم، ففرح المؤمنون بنصر الله إيّاهم، ونصر أهل الكتاب على العجم، قال عطيّة وسألت أبا سعيد الخدري عن ذلك فقال: التقينا مع رسول الله ﷺ ومشركو العرب، والتقت الروم وفارس، فنصرنا الله على مشركي العرب، ونصر أهل الكتاب على المجوس، ففرحنا بنصر الله إيَّانا على مشركي العرب، ونصر أهل الكتاب على المجوس، فذلك قوله: ﴿وَيَوْمَبِدٍ يَقْـرَجُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ٢ بِنَصْرِ ٱللَّهِ ﴾وقال سفيان الثوريّ : سمعت أنَّهم ظهروا يوم بدر، وقال مقاتل : لمَّا كان يوم بدر غلب المسلمون كفَّار مكَّة، وأخبر الله رسوله أنَّ الروم غلبت فارساً، ففرح المؤمنون بذلك، وروي أنَّهم استردَّوا بيت المقدس وأنَّ ملك الروم مشي إليه شكراً، بسطت له الرياحين فمشي عليها، وقال الشعبيّ : لم تمض تلك المدّة الّتي عقدها أبو بكر مع أبيّ بن خلف حتّى غلب الروم فارساً وربطوا خيولهم بالمدائن وبنوا الروميَّة، فأخذ أبو بكر الخطر من ورثته، وجاء به إلى رسول الله ﷺ فتصدّق به، وروي أنَّ أبا بكر لمَّا أراد الهجرة تعلُّق به أبيّ وأخذ ابنه عبد الله بن أبي بكر كفيلاً فلمًا أراد أن يخرج أبيّ إلى حرب أحد تعلّق به عبد الله بن أبي بكر وأخذ منه ابنه كفيلاً وجرح أبيّ في أحد وعادً إلى مكّة ومات من تلك الجراحة ، جرحه رسول الله ﷺ وجاءت الرواية عن النبي ﷺ أنَّه قال : لفارس نطحة أو نطحتان، ثمَّ لا فارس بعدها أبداً، والروم ذات القرون، كلّما ذهب قرن خلف قرن هبهب إلى آخر الأبد انتهى<sup>(١)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَبَرَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْعِـلْمَ ﴾ أي أهل الكتابين، أو مطلق أهل العلم.

قوله تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ لَلْحَدِيثِ﴾ قال الطبرسيّ ﷺ: هو أحسن الحديث لفرط فصاحته، ولإعجازه، ولاشتماله على جميع ما يحتاج إليه المكلّف من التنبيه على أدلّة

(١) مجمع اليان، ج ٨ ص ٤٣.

التوحيد والعدل، وبيان أحكام الشرع وغير ذلك من المواعظ وقصص الأنبياء والترغيب والترهيب ﴿ كِنَبًا مُتَشَبِهُ﴾ يشبه بعضه بعضاً، ويصدَق بعضه بعضاً، ليس فيه اختلاف ولا تناقض، أو يشبه كتب الله المتقدّمة، وإن كان أعمّ وأجمع وأنفع، وقيل: متشابهاً في حسن النظم، وجزالة اللفظ، وجودة المعاني ﴿ مَثَانِيَ سمّي بذلك لأنه تثنّى فيه القصص والأخبار والأحكام والمواعظ بتصريفها في ضروب البيان، ويثنّى أيضاً في التلاوة فلا يمل لحسن مسموعه ﴿ نَقْشَعِرُ مِنّهُ جُلُودُ الَذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ أَى يأخذهم قشعريرة خوفاً ممّا في القرآن من الوعيد ﴿ ثُمَّ نَلِينَ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّيْكَ إِذَا سمعوا ما فيه من الوعد بالثواب والرحمة<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيزٌ ﴾ قال البيضاويّ : أي كثير النفع، عديم النظير، او منيع لا يتأتّى إبطاله وتحريفه ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِمْ ﴾ لا يتطرّق إليه الباطل من جهة من الجهات، أو ممّا فيه من الأخبار الماضية والأمور الآتية ﴿ وَلَوَ جَعَلَنَهُ قُرَّانًا أَتجَمِيَكُ جواب لقولهم : هلا نزل القرآن بلغة العجم؟ ﴿ لَقَالُوا لَوْلَا فُعِلَتَ ءَايَنُهُمُ ﴾ بيّنت بلسان نفقهه ﴿ ءَاتَجَمِيَّ وَعَرَبِيُهُ أَكلام أُعجميٍّ ومخاطب عربيٍ؟ إنكار مقرّر للتحضيض<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ فَارْتَفِبْ﴾ أي فانتظر لهم﴿ بَوْمَ تَأْتِي ٱلسَّمَآءُ بِدُخَانٍ مُّبِعِنِهُ أكثر المفسرين على أنَّه إخبار بقحط ومجاعة أصابتهم بسوء أعمالهم، فالمراديوم شدَّة ومجاعة، فإن الجائع يرى بينه وبين السماء كهيئة الدخان من ضعف بصره، أو لأنَّ الهواء يظلم عام القحط لقلَّة الأمطار وكثرة الغبار، أو لأنَّ العرب تسمَّي الشرَّ الغالب دخاناً، وقد قحطوا حتَّى أكلوا جيف الكلاب وعظامها، وقيل: إشارة إلى ظهور الدخان المعدود من أشراط الساعة كما مرّ في كتاب المعاد ﴿ يَغْشَى ٱلنَّاسُّ، أي يحيط بهم. وقوله: ﴿ هَٰذَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ إلى قوله: ﴿ تُؤْمِنُونَهُ مقدّر بقول وقع حالاً وإنَّا مؤمنون وعد بالإيمان إن كشف العذاب عنهم، أنَّ لَمُمُ الذِكْرَىٰ﴾ من أين لهم؟ وكيف يتذكّرون لهذه الحال؟ ﴿ وَقَدْ جَآءَهُمْ رَسُولٌ مُّبِينًا ﴾ يبيّن لهم ما هو أعظم منها في إيجاب الادْكار من الآيات والمعجزات﴿ ثُمَّ تَوَلُّوْا عَنْهُ وَقَالُوا مُعَلَّمُ تَخُوُنُهُ قال بعضهم: يعلُّمه غلام أعجميَّ لبعض ثقيف، وقال آخرون: إنَّه مجنون﴿ كَاشِفُوا ٱلْعَذَابِ﴾ بدعاء النبي في فإنه دعا فرفع القحط ﴿ قَلِيلًا﴾ كشفاً قليلاً، أو زماناً قليلاً، وهو ما بقي من أعمارهم ﴿ إِنَّكُمْ عَآمِدُونَكُه إلى الكفر غبّ الكشف ﴿ يَوْمَ نَبْطِشُ ٱلْبَطْشَةَ ٱلْكُبْرَيْنَ إِن يوم بدر ، ظرف لفعل دلّ عليه ﴿ إِنَّا مُنْنَقِمُونَ ٢) وقال الطبرسي عَنَفَه : إنّ رسول الله عنه دعا على قومه لما كذَّبوه، فقال: «اللهم سني كسني يوسف؛ فأجدبت الأرض فأصابت قريشاً المجاعة، وكان الرجل لمّا به من الجوع يرى بينه وبين السماء كالدخان، وأكلوا الميتة والعظام، ثمَّ جاءوا إلى النبيِّ في وقالوا: يا محمَّد جنت تأمرنا بصلة الرحم وقومك قد

(۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ۸۰.

- (۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۹٤.
- (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١١٨.

هلكوا، فسأل الله تعالى لهم بالخصب والسعة فكشف عنهم، ثمّ عادوا إلى الكفر، عن ابن مسعود والضحّاك انتهى<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى : ﴿سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُغَلَّفُونَ﴾ أقول : هذا إخبار بما سيقع وقد وقع . وقوله : ﴿يَقُولُونَ بِأَلَسِنَنِهِم مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمَّ﴾ إخبار بما في ضميرهم، وكذا قوله : ﴿سَيَقُولُ لَكَ ٱلْمُخَلَفُونَ﴾ إخبار بما وقع بعد الاخبار من غزوة خيبر، وقولهم ذلك، كما سيأتي شرحه في غزوة الحديبية وغزوة خيبر.

وكذا قوله تعالى : ﴿ سَتُدْعَوْنَ إِلَىٰ فَوْمٍ أُوْلِي بَأْسٍ شَدِبِدٍ﴾ :

قال الطبرسيّ تقلقه : هم هوازن وحنين، وقيل : هم هوازن وثقيف، وقيل : هم بنو حنيفة مع مسيلمة، وقيل : هم أهل فارس، وقيل : هم الروم، وقيل : هم أهل صفّين أصحاب معاوية، والصحيح أنّ المراد بالداعي في قوله : ﴿سَتُدْعَوْنَ﴾ هو النبيّ ﷺ، لأنّه قد دعاهم بعد ذلك إلى غزوات كثيرة، وقتال أقوام ذوي نجدة وشدّة، مثل أهل خيبر، وحنين والطائف ومؤتة، وإلى تبوك وغيرها، فلا معنى لحمل ذلك على بعد وفاته<sup>(٢)</sup>.

وقال في قوله تعالى: ﴿وَأَخْرَىٰ لَمَ نَفَدِرُواْ عَلَيْهَا﴾ معناه ووعدكم الله مغانم أخرى لم تقدروا عليها بعد، أو قرية أخرى لم تقدروا عليها قد أعدها الله لكم، وهي مكّة، وقيل: هي ما فتح الله على المسلمين بعد ذلك إلى اليوم، وقيل: المراد فارس والروم، قالوا: إنّ النبيّ يَشْبُهُ بشّرهم كنوز كسرى وقيصر، وما كانت العرب تقدر على قتال فارس والروم وفتح مدائنها، بل كانوا خولاً لهم حتى قدروا عليها بالإسلام ﴿فَدَ آَحَاطَ اللَّهُ بِهَأَنَهُ أي قَدْرِ اللهِ على الله عليها وأحاط بها علماً انتهى<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** وكذا قوله تعالى: ﴿لَقَدَ صَدَفَ ٱللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّذِيَا بِٱلْحَقِّ﴾ إخبار بالغيب كما سيأتي تفسيره.

قوله تعالى : ﴿أَمْ يَقُولُونَ نَقَوَّلُمْ﴾ قال البيضاويّ : أي اختلقه من تلقاء نفسه ﴿بَل لَا يُؤْيِنُونَ﴾ فيرمون بهذه المطاعن لكفرهم وعنادهم ﴿ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ ﴾ مثل القرآن ﴿ إِن كَانُواْ مَدَدِقِينَ ﴾ في زعمهم، إذ فيهم كثير ممّن عدّوا فصحاء، فهو ردّ للأقوال المذكورة بالتحدي انتهى<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى: ﴿عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ﴾ أقول على قول من قال: إنَّ المراد به القتل يوم بدر أو القحط سبع سنين فهو أيضاً إخبار بالغيب، وقد وقع، وكذا قوله تعالى، ﴿سَيُهْزَمُ لَمْمَعُ وَيُوَلُونَ الدُّبُرَ﴾ إشارة إلى غزوة بدر، وهو من المعجزات، وكذا قوله: ﴿وَلَقَهُ مُتِمَّ نُورِهِ ﴾ وقوله : ﴿ لِيُظْهِرَمُ عَلَى الَّذِينِ كُلِهِ.﴾ وقد مرّ بيانه، وكذا قوله : ﴿وَلَا يَنْمَنَوْنَهُ أَبَدًا﴾ كما مرّ .

قال البيضاويّ: ﴿وَمَا هُوَ بِغَوْلِ شَاعِرٍ ﴾ كما تزعمون تارقو فَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ ﴾ تصدّقون لما ظهر

- مجمع البيان، ج ٩ ص ١٠٤.
   مجمع البيان، ج ٩ ص ١٩٣.
- (۳) مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٠٦.
   (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٩٩.

لكم صدقه تصديقاً قليلاً لفرط عنادكم وَلَا بِغَوْلِ كَاهِرَى كما تزعمون أخرى قَلِلاً مَا نَذَكُرُونَ تذكّرون تذكّراً قليلاً، فلذلك يلتبس الأمر عليكم، وذكر الإيمان مع نفي الشاعريّة، والتذكّر مع الكاهنيّة، لأنّ عدم مشابهة القرآن للشعر أمر بيّن لا ينكرها إلاّ معاند، بخلاف مباينته للكهانة فإنّها تتوقف على تذكّر أحوال الرسولﷺ، ومعاني القرآن المنافية لطريقة الكهنة ومعاني أقوالهم في فَيَايَ حَدِيثٍ بَعْدَكُه أي بعد القرآن في فَيْمُونَهُ إذا لم يؤمنون أ

قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْثَرَى أقول: هو فوعل صيغة مبالغة في الكثرة، والمراد به الكثرة في العلوم والمعارف والفضائل، والأخلاق الكريمة والآداب الحسنة، والذرّيّة الطيّبة، والأوصياء والعلماء والأتباع والأمّة، والدرجات الأخرويّة، والشفاعة، ولا يخفى وقوع ما يتعلّق بالدنيا منها فهو من المعجزات.

وأمّا قوله فلا إلى شانِئك هُوَ ٱلْأَبْتَكَ فروي أنّها نزلت في العاص بن وائل السهميّ، وذلك أنّه رأى رسول الله يشكل يخرج من المسجد فالتقيا عند باب بني سهم وتحدّثا، وأناس من صناديد قريش جلوس في المسجد، فلمّا دخل العاص قالوا : من الّذي كنت تحدّث معه؟ قال : ذاك الأبتر، وكان قد توقّي قبل ذلك عبد الله بن رسول الله يشكل وهو من خديجة، وكانوا يسمّون من ليس له ابنَّ أبتر، فسمّته قريش عند موت ابنه أبتر وصنبوراً، كذا روي عن ابن عبّاس، ففيه ايضاً إعجاز بيّن، وكذا سورة تبّت بتمامها تدلّ على عدم إيمان أبي لهب وزوجته، وقد ظهر صدقه فهو أيضاً من المعجزات.

١ - فس: ﴿ وَإِن كُنتُم في رَبْبِ أَي في سُكْ وَأَدْعُوا شُهَدَآ كُم يعني الذين عبدوهم وأطاعوهم من دون الله<sup>(٢)</sup>.

٢ - فسى: ﴿قُلْ لِلَذِينَ كَفَرُوا سَتُغْلَبُونَ ﴾ فإنّها نزلت بعد بدر، لمّا رجع رسول الله يُنْ من بدر أتى بني قينقاع وهم بناديهم، وكان بها سوق يسمّى سوق النبط فأتاهم رسول الله ينتي فقال : يا معشر اليهود قد علمتم ما نزل بقريش وهم أكثر عدداً وسلاحاً وكراعاً منكم، فادخلوا في الإسلام، فقالوا : يا محمّد إنّك محمّد إنّك تحسب حربنا مثل حرب قومك، والله لو قد لقيتنا للقيت رجالاً، فنزل عليه عمد إنّك محمّد إنّك محمّد ألى بنا معشر اليهود قد علمتم ما نزل بقريش وهم أكثر عدداً وسلاحاً وكراعاً من منكم، فادخلوا في الإسلام، فقالوا : يا محمّد إنّك تحسب حربنا مثل حرب قومك، والله لو قد لقيتنا للقيت رجالاً، فنزل عليه عمد إنّك محمّد إنّك محمّد إنّك محمد فولًا مثل حرب قومك، والله لو قد لقيتنا للقيت رجالاً، فنزل عليه جبرئيل فقال : يا محمّد إنّك محمّد إنّك محمد إلى المؤين مثل حرب قومك، والله لو قد لقيتنا للقيت رجالاً، فنزل عليه جبرئيل فقال : يا محمّد إنه محمّد إنّك محمد إلى المؤين مثل حرب قومك، والله لو الما من القيت رجالاً، فنزل عليه جبرئيل فقال : يا محمّد إنّك محمد إلى أول المؤين مثل حرب قومك ما المؤل القين القيتنا للقيت رجالاً من فنزل عليه جبرئيل فقال : يا محمّد إنه منا محمّد إلى أوله لو الله لو المؤين القيت رجالاً، فنزل عليه جبرئيل فقال : يا محمّد إلى المؤل المؤين الله المؤين الله المؤين الله المؤين المؤين المؤل المؤين المؤين المؤين المؤين المؤين المؤين المؤين المؤين الله المؤين المؤين المؤين الله المؤين المؤين الله المؤين المؤين المؤين الله المؤين الله المؤين اله المؤين المؤي

٣ - فس: ﴿ سَتَجِدُونَ مَاخَرِينَ﴾ الآية نزلت في عيينة بن حصن الفزاريّ، أجدبت بلادهم فجاء إلى رسول الله يشيئ ووادعه على أن يقيم ببطن نخل ولا يتعرّض له، وكان منافقاً ملعوناً وهو الذي سمّاه رسول الله يشيئ الأحمق المطاع في قومه<sup>(٤)</sup>.

٤ - فس: قوله: ﴿ يُبَيِّنُ لَكُمْ حَتْثِيرًا﴾ الآية، قال: يبيّن النبيّ عنها الخفيتمو. ممّا

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣١٨.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٧.
- (٣) تغسير القمي، ج ١ ص ١٠٥ (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ١٥٤.

• فسى: ﴿وَقَالُوا لَوْلا نُزِلَ عَلَيْهِ مَايَةٌ مِن رَبِّهِ فَ إِن مَدْ أَن مَان أَن وَكَكِنَ أَحْدَلُهُمْ لا يَعْلَمُونَ ﴾ قال: لا يعلمون أنّ الآية إذا جاءت ولم يؤمنوا بها يهلكوا، وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليتين في قوله: ﴿إِنَّ أَلَقَهُ قَادِرٌ عَلَى أَن يُنَزِلُ مَايَةَ ﴾ وسيريك في آخر الزمان آيات منها دابة الأرض، والدجّال، ونزول عيسى بن مريم عليتي ، وطلوع الشمس من مغربها (٢).

٦ - فس: قوله: ﴿ مُصَدِّقُ ٱلَّذِى بَيْنَ بَدَيْهِ ﴾ يعني التوراة والإنجيل والزبور.

قوله: ﴿وَلِيَغُولُواْ دَرَسْتَ﴾ قال: كانت قريش تقول لرسول الله ﷺ : إنَّ الَّذي تخبرنا به من الأخبار تتعلّمه من علماء اليهود وتدرسه. قوله: ﴿قُبُلَا﴾ أي عياناً.

قوله تعالى : ﴿سَأَصَرِفَ عَنْ ءَايَنِيَ﴾ يعني أصرف القرآن عن الّذين يتكبّرون في الأرض بغير حقّ. قوله : ﴿مَن يَسُومُهُمْ سُوَءَ ٱلْعَذَابِ؟ قال : نزلت في اليهود لا تكون لهم دولة أبداً . قوله : ﴿إِحْدَى الظَّآبِغَنَيْنِ﴾ قال : العير أو قريش.

قوله: ﴿نَسَيُنفِقُونَهَا﴾ قال: نزلت في قريش لمّا وافاهم ضمضم، وأخبرهم بخروج رسول الله ﷺ في طلب العير، فأخرجوا أموالهم وحملوا وأنفقوا وخرجوا إلى محاربة رسول الله ﷺ ببدر فقتلوا وصاروا إلى النار، وكان ما أنفقوا حسرة عليهم.

قوله: ﴿يَمْلِغُونَ بِأَلَدُهِ مَا قَالُواْ﴾ قال: نزلت في الّذين تحالفوا في الكعبة أن لا يردّوا هذا الأمر في بني هاشم فهي كلمة الكفر، ثمّ قعدوا لرسول الله ﷺ في العقبة وهمّوا بقتله، وهو قوله: ﴿وَهَمَّوا بِمَا لَمَرْ يَنَالُواْ﴾.

قوله : ﴿نَظَـرَ بَعْشُهُـثَرِ إِلَىٰ بَعْضٍ﴾ يعني المنافقين ﴿ثُمَّ انصَـرَفُواْ﴾ أي تفرقوا ﴿مَرَفَّ اللَّهُ قُلُوبَهُم﴾ عن الحقّ إلى الباطل باختيارهم الباطل على الحقّ.

قوله : ﴿ بِقُـرَمَانٍ غَيْرٍ هَٰذَآ ﴾ فإن قريشاً قالت لرسول الله ﷺ ﴿ آتَتِ بِقُـرَمَانٍ غَيْرٍ هَٰذَآ ﴾ فإنّ هذا شيء تعلّمته من اليهود والنصارى ﴿فَتَكَدُ لَبِنْتُ فِيصَحُمَّ عُمُرًا مِن قَبَـلِدٍّ ﴾ أي قد لبثت فيكم أربعين سنة قبل أن أوحي إليّ لم آتكم بشيء منه حتى أوحي إليّ<sup>(٣)</sup>.

٧ - فس، ﴿ وَإِذَا بَذَلْنَا مَايَةُ مَكَانَ مَايَةٍ ﴾ قال: كان إذا نسخت آية قالوا لرسول الله عليه أنت مفتر، فرد الله عليهم فقال: ﴿قُلْ ﴾ لهم يا محمد ﴿ نَزْلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُس مِن رَبِّكَ بِالْحَقَ يعني جبرئيل عَلِيَتَهِ، وفي رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عَيتَهِ في قوله: ﴿ رُوحُ ٱلْقُدُس ﴾ قال: الروح هو جبرئيل عَلَيتَهِ، والقدس: الطاهر ﴿ لِمُثَنِّتَ ٱلَذِينَ مَامَنُوْ ﴾ هم آل محمد، قوله: ﴿ لِسَاتُ ٱلَذِي بُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِينَ ﴾ هو لسان أبي فيكة مولى ابن

- تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٢.
   تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٢.
  - (٣) تغسير القمي، ج ١ ص ٢١٧-٣١٠.

الحضرميّ، كان أعجميّ اللسان، وكان قد اتّبع نبيّ الله وآمن به، وكان من أهل الكتاب، فقالت قريش: والله يعلّم محمّداً علمه بلسانه، يقول الله: ﴿وَهَـٰذَا لِسَانً عَـَرَكٍ تُمْ بِكُ﴾<sup>(1)</sup>.

٨ - فس فركز يَجْعَل لَمُ عِوَبَمَ إِنَ فَبِيمَا مَ قَال: هذا مقدم ومؤخّر، لأنّ معناه الذي أنزل على عبده الكتاب قيماً ولم يجعل له عوجاً، فقد قدم حرفاً على حرف<sup>(٢)</sup>.

٩ - فس: ﴿وَلَوْ نَزَلْنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَبِينُ ﴾ قال الصادق ﷺ : لو نزّل القرآن على العجم ما آمنت به العجم (<sup>٣)</sup>.

١٠ - قسى: قال عليّ بن إبراهيم في قوله: ﴿وَمَا كُنتَ نَتْلُوا مِن قَبْلِهِ مِن كَنْبَ هُوَ مَعَالَ: معطوف على قوله في سورة الفرقان: ﴿فَجَى تُمَلَىٰ عَلَيْهِ بُحَكْرَةً وَأَصِمِيلًا فودّ الله عليهم فقال: كيف يدّعون أنّ الذي تقرأه أو تخبر به تكتبه عن غيرك وأنت ما كنت تتلو من قبله من كتاب ولا كيف يدعون أنّ الذي الذي الميطلون، أي شكّوا<sup>(3)</sup>.

١١ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبيدة، عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول الله : ﴿ المَرْ شَ عُلِبَتِ ٱلرُّومُ شَ قَال : يا أبا عبيدة إن لهذا تأويلاً لا يعلمه إلا الله والراسخون في العلم من الأئمة عليه إن رسول الله عنه لما هاجر إلى المدينة وقد ظهر الإسلام كتب إلى ملك الروم كتاباً، وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك الإسلام كتب إلى ملك الروم كتاباً، وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك الرس كتاباً، وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك الرس كتاباً وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك فارس كتاباً وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك الرس كتاباً، وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك فارس كتاباً وبعث إليه رسولاً يدعوه إلى الإسلام، وكتب إلى ملك فارس كتاباً وبعث إليه رسول الله عنه يرسول الله علم كتاب رسول الله، وأكرم رسوله، وأما ملك الروم، وكان المسلمون يهوون أن يغلب ملك الروم ملك فارس، وكانوا يومنذ يقاتل ملك الروم، وكان المسلمون يهوون أن يغلب ملك الروم ملك فارس، وكانوا النه، يومنذ يقاتل ملك الروم، وكان المسلمون يهوون أن يغلب ملك الروم ملك فارس، وكانوا النه، يومنذ يقاتل ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، فلما علب ملك فارس ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، فلما علب ملك الروم ملك فارس، وكانوا النه يومنذ يقاتل ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، فلما علب ملك فارس ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، فلما علب ملك فارس ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، فلما علب ملك فارس ملك الروم أرجى منهم لملك فارس، وكانوا اله يقات ألوم أربى في أين أي في أي في أي في أي في أذى أله إلى أي في أذى ألهم في في أي في أذى أل في أول أله يقات ألهم في في أي في أذى أل في أول من من بعد غلبهم الروم سيغلبون في بضع أدى الما من يعني غلبتها فارس في أدى أول أرض في في ألم في ألم في في أول في أله في في في في في في أله في في أله في في أله أله أله أله في في في أله في في أله في في في في أله في في في أله في في في أله في في في أله في في أله في في أله أله في في في في أله في في أله في في أله في في في أله في أله في في في في أله في في أله في أله في في في أله في في أله في في أله في في في أله في في في أله في في أله في أله في أله في أله في في أله في في أله في في في أله في في أله في في في أله في أله ف

قوله : ﴿وَيَوْمَهِ لَمِ يَغْسَرُمُ ٱلْمُؤْمِنُونُ ﴾ يَنَصَرِ ٱللَّهِ يَنصُرُ مَن يَشَاءُ ﴾ قلت : أليس الله يقول : ﴿فِ بِعَبِعِ سِنِينَ ﴾ وقد مضى للمسلمين سنون كثيرة مع رسول الله ﷺ وفي إمارة أبي بكر ، وإنّما غلبت المؤمنون فارس في إمارة عمر ؟ قال : ألم أقل لك : إنّ لهذا تأويلاً وتفسيراً ؟ والقرآن يا أبا عبيدة ناسخ ومنسوخ ، أما تسمع قوله : ﴿يلَهِ ٱلأَمَّرُ مِن قَبَلُ وَينُ بَعَدُ ﴾ يعني إليه المشيّة في القول أن يؤخر ما قدّم ويقدّم ما أخر إلى يوم يحتم القضاء بنزول النصر فيه على المؤمنين ، وذلك قوله : ﴿وَيَوْمَهِ لِهِ يَغْسَرُمُ ٱلْمُؤْمِنُونَ إلى يوم يحتم القضاء بنزول النصر فيه على المؤمنين ، وذلك

(۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ٥.

- (۱) تغسير القمي، ج ۱ ص ۳۹۲.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٠٠. (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٢٨.
  - ۵) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۳۰.

كا، محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، والعدّة عن سهل جميعاً عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن أبي عبيدة إلى قوله: وهي الشامات وما حولها، يعني وفارس قِنَ بَمَدٍ غَلَبِهِ لَهُ الروم ( سَبَغْلِوُنَ ) يعني يغلبهم المسلمون (في يضع سنين كَ لِلَهُ الأَمَرُ مِن قَبْلُ وَمِنْ بَعَدُ وَيَوْمَبِذٍ يَفْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ ( يَنَصَر اللَّهُ يَنصُرُ مَن يَشَاهُ ﴾ بَحْرَك ، فلمّا غزا المسلمون فارس وافتتحوها فرح المسلمون بنصر الله بَحَرَك قال: قلت: اليس الله بَحَرَك يقول (في يضع سنين) وقد مضى للمؤمنين سنون كثيرة مع رسول الله وفي إمارة أبي بكر وإنّما غلب المؤمنون فارس في إمارة عمر؟ فقال: ألم أقل لكم: إنّ لهذا تأويلاً وتفسيراً، والقرآن يا أبا عبيدة ناسخ ومنسوخ، أما تسمع لقول الله بَحَرَك : ( يَلَيُ المُحَرُّسُ قال: ألم أقل لكم: إنّ لهذا تأويلاً وتفسيراً، والقرآن يا أبا عبيدة ناسخ ومنسوخ، أما تسمع لقول الله يُحَرَك : ( يَلَيُ المُوْمِنُونَ في مَتُنُ وَيَنْ بَعَدُ يَعْنِ إليه المشيّة في القول أن يؤخر ما أخر في القول المُوْمِنُونَ أَلَهُ عَلَيْ وَيَنْ بَعَدُ يُ يعني إليه المشيّة في القول أن يؤخر ما قدم ويقدًا ما أخر في القول المُحَدُ يؤمي مَتْ أُسَهُ عنها إليه المشيّة في القول أن يؤخر ما قدم ويقدًا ما أخر في القول المُوْمِنُونَ أُن يُعْر أنه أي أبا عبيدة المؤمنين، فذلك قوله مَنه : ( وَيَوْ يَعْرَبُهُ القول المُوْمِنُونُ أُسَدُ مَن قَالُ أبي عان المَنْ مِنه على المؤمنين، فذلك قوله مَنه : ( وَيَوْ يَعْرَبُ يُعْمَرُ أَسُ المُوْمِنُونُ إلى يوم يحتم القضاء بنزول النصر فيه على المؤمنين، فذلك قوله مَنه : ( وَيَوْ يَعْرَبُ يُ مَاتِر

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: الكبوة: العثرة، والوقفة منك لرجل عند الشيء تكوهه. وقال البيضاويّ: وقرئ (غَلَبَتْ) بالفتح و(سيُغلبون) بالضمّ، ومعناه أنّ الروم غلبوا على ريف الشام، والمسلمون سيغلبونهم، وفي السنة التاسعة من نزوله غزاهم المسلمون وفتحوا بعض بلادهم وعلى هذا يكون إضافة الغلب إلى الفاعل انتهى<sup>(٣)</sup>.

قوله ﷺ : يعني غلبتها فارس، أقول: يحتمل وجهين:

الأوّل: أن يكون إضافة غلبتها في كلامه عَلَيْتَلَا إضافة إلى المفعول، يعني مغلوبيّة الروم من فارس، أو يقرأ على صيغة الماضي المعلوم فيكون في قراءتهم عَلَيْتَلا غلبت وسيغلبون، كلاهما على المجهول، فيكون مركّباً من القراءتين، ولم ينقل عن أحد، ولكنّه ليس بمستبعد ومثله كثير.

الثاني: أن يكون إضافة غلبتها إلى الفاعل، ويكون قراءتهم ﷺ موافقة لما نقلنا عن البيضاويّ، فيكون إشارة إلى ثلاث وقائع: غلبة الروم على فارس في قوله: ﴿غُلِبَتِ ٱلرُّومُ ﴾ وغلبة فارس على الروم في قوله: ﴿وَهُم مِنْ بَعَدٍ غَلَبَهِمَ فضمير ﴿هُمَ ﴾ راجع إلى فارس، لظهوره بقرينة المقام، وكذا ضمير ﴿غَلَبَهِمَ والإضافة في غلبهم إضافة إلى الفاعل، وإلى غلبة المسلمين على فارس بقوله: (سيُغلبون) على المجهول.

قوله : أليس الله يَتَرَجَّك يقول : ﴿فِي بِعْبِعِ سِنِينَ ﴾ أقول : لمّا كان البضع بكسر الباء في اللغة إنّما يطلق على ما بين الثلاث إلى التسع وكان تمام الغلبة على فارس في السابع عشر ، أو آخر السادش عشر من الهجرة ، فعلى المشهور بين المفسّرين من نزول الآية في مكّة قبل الهجرة لا بدّ من أن يكون بين نزول الآية وبين الفتح ستّ عشرة سنة ، وعلى ما هو الظاهر من

روضة الكافي، ص ٧٩٩ ح ٣٩٧.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٣٨.

الخبر من كون نزول الآية بعد مراسلة قيصر وكسرى وكانت على الأشهر في السنة السادسة فيزيد على البضع أيضاً بقليل اعترض السائل بذلك، فأجاب عظيمًا بأنّ الآية مشعرة باحتمال وقوع البداء في المدّة حيث قال : ﴿ لِلَهِ ٱلأَمَـرُ مِن قَبَـلُ وَمِنُ بَعَـدُ ﴾ أي لله أن يقدّم الأمر قبل البضع، ويؤخره بعده كما هو الظاهر من تفسيره غليمَا ﴿

١٢ - فس: ﴿ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ قال: لا يأتيه الباطل من قبل التوراة و لا من قبل الإنجيل و الزبور، وأمّا من خلفه لا يأتيه من بعده كتاب يبطله، قوله: ﴿ أَعْجَمِقٌ وَعَرَبُ ﴾ قال: الإنجيل و الزبور، وأمّا من خلفه لا يأتيه من بعده كتاب يبطله، قوله: ﴿ أَعْجَمِقٌ وَعَرَبُ ﴾ قال: لو كان هذا لقرآن أعجميًا لقالوا: كيف نتعلمه ولساننا عربي وأتيتنا بقرآن أعجميًا فأحب أن ينزل بلسانهم، وفيه قال الله يجَزَيَبُ : ﴿ وَمَا الله يَعْدَى مَنْ مَعْدَمَ مَنْ بعده كتاب يبطله، قوله: ﴿ أَعْجَمِينَ وَعَرَبُ أَلْهُ عَلَى الله عن خلفه لا يأتيه من بعده كتاب يبطله، قوله: ﴿ وَأَعْجَمِينَ وَعَرَبُهُ عَال: لو كان هذا لقرآن أعجميًا لقالوا: كيف نتعلمه ولساننا عربي وأتيتنا بقرآن أعجميًا لقالوا: ينها من ينعله ولساننا عربي وأتيتنا بقرآن أعجميًا لقالوا. ينها من ينعله يقرآن أعجميًا لقالوا: ينها له يقريبُ وأساننا عربي وأتيتنا بقرآن أعجميًا لقالوا: ينها من ينعلمه ولساننا عربي وأتيتنا بقرآن أعجميًا لقالوا.

١٣ – فس: قال قريش: قد اجتمعنا لننتصر ونقتلك يا محمّد، فأنزل الله: ﴿أَمْ يَقُولُونَ﴾ يا محمد ﴿نَحَنُ جَمِيعٌ مَّنْنَمِيرٌ ۞ سَيْهَزَمُ لَلْمَعْعُ وَيُوَلُونَ الدُّبُرَ ۞ يعني يوم بدر حين هزموا وأسروا وقتلوا<sup>(٢)</sup>.

١٥ - كا: الحسين بن محمّد، عن أحمد بن محمّد السياريّ، عن أبي يعقوب البغداديّ قال: قال ابن السكّيت لأبي الحسن عليه: الماذا بعث الله موسى بن عمران عليه: بالعصا، ويده البيضاء، وآلة السحر؟ وبعث عيسى عليه: بآلة الطبّ؟ وبعث محمّداً على جميع ويده الأنبياء بالكلام والخطب؟ فقال أبو الحسن عليه: إنّ الله لمّا بعث موسى عليه: كان الغالب على أهل عصره السحر فأتاهم من عند الله بما لم يكن في وسعهم مثله، وما أبطل به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله لمّا بعث معمر مثله، وما أبطل به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث عيسى عليه: في وقت قد ظهرت فيه المال به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث عيسى عليه: في وقت قد ظهرت فيه المال به سحرهم، وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث عيسى عليه: في وقت قد ظهرت فيه الزمانات واحتاج وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث محمّداً على في وقت قد ظهرت فيه الزمانات واحتاج وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث محمّداً على أول الله بعث محمّداً على أول الله بعث عيسى عليه: في وقت قد ظهرت فيه الزمانات واحتاج وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث عيسى عليه، وإنّ الله بعث عيسى عليه، وإنّ الله بعث عيسى عليه، وإنّ الله بعث معمى المال به محرهم، وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث عيسى عليه، في وقت قد ظهرت فيه الزمانات واحتاج وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث محمّداً عليهم، وأن الله بعث محمّداً عليهم الموتى، وأبرا الناس إلى الطبّ فأتاهم من عند الله بما لم يكن عندهم مثله، وبما أحيا لهم الموتى، وأبرا الأكمه والأبرص بإذن الله وأثبت به الحجة عليهم، وإنّ الله بعث محمّداً عليهم من عند الله من الغالب على أهل عصره الخطب والكلام – وأظنّه قال: الشعر – فآتاهم من عند الله من مند الله من مند الله من مند الله من مند الله من عند الله من مند الله من مند الله من من مند الله من من عند الله بعث محمّداً عليهم من منا من الموتى مومال عليهم من عند الله من الغالب على أهل عصره الخطب والكلام – وأظنّه قال: الشعر – فآتاهم من عند الله من مند الله من مند الله من مند الله من مند الله من من مند الله من مند الله من من مند الله من من من مند الله من مند الله من من من مند الله من من مندا الله من من مند الله من من منداله من من مند الله من من من من من من من مند الله من من من من من مند الله من من مند الله من من من من من من من من من م

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣٨.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٩.
  - (٣) تغسير القمي، ج ٢ ص ٤٤٧.
  - (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ١٨ كتاب العقل والجهل ح ٢٠.

**بيان:** قوله : وآلة السحر، أي ما يشبهه، أو يبطله، والأوّل أظهر بقرينة الثاني . **بيان:** قوله : وآلة السحر، أي ما يشبهه، أو يبطله، والأوّل أظهر بقرينة الثاني . الرضا علي يوماً القرآن فعظّم الحجّة فيه والآية المعجزة في نظمه، فقال : هو حبل الله المتين، وعروته الوثقى، وطريقته المثلى، المؤدّي إلى الجنّة، والمنجي من النار، لا يخلق من الأزمنة، ولا يغت على الألسنة، لأنّه لم يجعل لزمان دون زمان بل جعل دليل البرهان، وحجّة على كلّ إنسان، لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيلٌ من حكيم حميد<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ : غتّ اللحم يغَثَّ ويغِثُّ : إذا كان مهزولاً ، وكذلك غتّ حديث القوم وأغتٌ أي ردق وفسد، وفلان لا يغتّ عليه شيء، أي لا يقول في شيء إنّه رديء فيتركه انتهى .

**أقول: في هذا الحديث إشارة إلى وجه آخر من إعجاز القرآن، وهو عدم تكرّره بتكرّر القراءة** والاستماع، بل كلّما أكثر الإنسان من تلاوته يصير أشوق إليه، ولا يوجد هذا في كلام غيره.

١٧ - عم: كان رسول الله عنه لا يكف عن عيب آلهة المشركين، ويقرأ عليهم القرآن فيقولون: هذا شعر محمّد، ويقول بعضهم: بل هو كهانة، ويقول بعضهم: بل هو خطب، وكان الوليد بن المغيرة شيخاً كبيراً، وكان من حكَّام العرب يتحاكمون إليه في الأمور وينشدونه الأشعار فما اختاره من الشعر كان مختاراً، وكان له بنون لا يبرحون من مكَّة، وكان له عبيد عشرة عند كلّ عبد ألف دينار يتّجر بها، وملك القنطار في ذلك الزمان، والقنطار : جلد ثور مملّوء ذهباً، وكان من المستهزئين برسول الله عظيم ، وكان عمّ أبي جهل بن هشام، فقال له : يا أبا عبد شمس ما هذا الَّذي يقول محمَّد أسحر أم كهانة أم خطب؟ فقال : دعوني أسمع كلامه، فدنا من رسول الله ﷺ وهو جالس في الحجر فقال: يا محمد أنشدني من \_\_\_\_\_ شعرك، قال: ما هو بشعر، ولكنّه كلام الله الّذي به بعث أنبياءه ورسله، فقال: اتل عليّ منه، فقرأ عِليه رسول الله: ﴿يَسْسِمِ أَنَّهِ ٱلْتَخْيَنِ ٱلْيَجَسِمُ فَلَمَّا سَمَعَ الرَّحْمَنِ اسْتَهَزأ فقال: تدعو إلى رجل باليمامة يسمّى الرحمن، قال: لا، ولكنِّي أدعو إلى ألله وهو الرحمن الرحيم، ثمَّ افتتح سورة حم السجدة، فلمَّا بلغ إلى قوله: ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُوا فَقُلَ أَنْذَرْتُكُو صَعِقَةً مِنْل صَغِقَةِ عَادٍ وَثَمُودَ ﴾ وسمعه اقشعرٌ جلده، وقامت كلُّ شعرة في رأسه ولحيته، ثمَّ قام ومضى إلى بيته ولم يرجع إلى قريش، فقالت قريش: يا أبا الحكم صبأ أبو عبد شمس إلى دين محمّد، أما تراه لم يرجع إلينا وقد قبل قوله ومضى إلى منزله، فاغتمت قريش من ذلك غمّاً شديداً، وغدا عليه أبوجهل فقال: يا عمَّ نكست برؤوسنا وفضحتنا، قال: وما ذاك يابن أخ؟ قال: صبوت إلى دين محمّد، قال: ما صبوت وإنّي على دين قومي وآباني ولكنّي سمعت كلاماً صعباً تقشعرً منه الجلود، قال أبو جهل: أشعر هو؟ قال: ما هو بشعرٍ، قال: فخطب هي؟ قال: لا، إنّ الخطب كلام متصل، وهذا كلام منثور، ولا يشبه بعضه بعضاً، له طلاوة، قال: فكهانة هي؟

(1) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٣٧ باب ٣٥ ح ٩.

١ - باب / إعجاز أم المعجزات، القرآن الكريم

قال: لا قال: فما هو؟ قال: دعني أَفكَر فيه، فلمّا كان من الغد قالوا: يا أبا عبد شمس ما تقول؟ قال: قولوا هو سحرٌ، فإنّه آخذ بقلوب الناس، فأنزل الله تعالى فيه ﴿ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِهدَا ۞ وَجَعَلْتُ لَمُ مَالًا مَمْدُودًا ۞ وَبَنِينَ شُهُودًا ۞ إلى قوله: ﴿عَلَيْهَا يَسْعَةً عَشَرَ ﴾ .

وفي حديث حمّاد بن زيد، عن أيّوب، عن عكرمة قال : جاء الوليد بن المغيرة إلى رسول الله عني فقال له : اقرأ عليّ فقرأ عليه : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيَّآمٍ ذِى ٱلْقُرْكَ وَيَنْعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنصَرِ وَٱبْعَنِي يَعِظُكُمْ لَمَلَكُمْ تَذَكَرُونَكَ فقال : أعد، فأعاد، فقال : والله إن له لحلاوة، وإنّ عليه لطلاوة، إنّ أعلاه لمثمر، وإنّ أسفله لمعذق وما يقول هذا بشر<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** صبأ فلان: إذا خرج من دين إلى دين غيره، وقد يترك الهمز، والطلاوة بالكسر والفتح: الرونق والحسن، وأعذق الشجر، أي صارت لها عذوق وشعب، أو أزهر.

١٨ – ن: البيهقيّ، عن الصوليّ، عن أبي ذكوان، عن إبراهيم بن العبّاس، عن الرضا، عن أبيه ﷺ إنّ رجلاً سأل أبا عبد الله ﷺ ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدرس إلاّ غضاضة؟ فقال: لأنّ الله تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، فهو في كلّ زمان جديد، وعند كلّ قوم غضّ إلى يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

۲۰ - م: ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبُّ مِتًا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ أُعِدَّتْ لِلكَفِرِينَ﴾.

قال العالم موسى بن جعفر علي فلمّا ضرب الله الأمثال للكافرين المجاهرين الدافعين لنبوّة محمّد علي ، والناصبين المنافقين لرسول الله ، الدافعين ما قاله محمّد علي وسلم في أخيه علي علي الله ، والدافعين أن يكون ما قاله عن الله بَرَوَك وهي آيات محمّد ومعجزاته مضافة إلى آياته الّتي بيّنها لعلي علي بمكّة والمدينة ، ولم يزدادوا إلاّ عتواً وطغياناً ، قال الله تعالى لمردة أهل مكّة وعتاة أهل المدينة فوان كُنتُم في رَبِّ مِمّا نَزَكُنا عَلَى عَبْدِنَا» حتّى تجحدوا أن يكون محمّد رسول الله ، وأن يكون هذا المنزل عليه كلامي ، مع إظهاري عليه بمكّة

(٢) عيون أخبار الرضا، ج٢ ص ٩٣ باب ٣٢ ح ٣٢.

- (۱) اعلام الوري، ص ٥٧.
- (٣) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٧١٠ ح ٥.

\_\_\_\_

139

الباهرات من الآيات، كالغمامة الَّتي كانت تظلُّه في أسفاره، والجمادات الَّتي كانت تسلُّم عليه من الجبال والصخور والأحجار والأشجار، وكدفاعه قاصديه بالقتل عنه، وقتله إيّاهم، وكالشجرتين المتباعدتين اللّتين تلاصقتا فقعد خلفهما لحاجته، ثمّ تراجعتا إلى أمكنتهما كما كانتا، وكدعائه الشجرة فجاءته مجيبة خاضعة ذليلة، ثمَّ أمره لها بالرجوع فرجعت سامعة مطيعة ﴿فَأَتُواْ﴾ يا معاشر قريش واليهود ويا معشر النواصب المنتحلين الإسلام الَّذين هم منه برآء، ويا معشر العرب الفصحاء البلغاء ذوي الألسن ﴿ بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ ﴾ من مثل محمّد ﷺ، من مثل رجل منكم لا يقرأ ولا يكتب ولم يدرس كتاباً، ولا اختلف إلى عالم ولا تعلُّم من أحد وأنتم تعرفونه في أسفاره وحضره، بقي كذلك أربعين سنة ثمَّ أوتي جوامع العلم حتَّى علم علم الأوَّلين والآخرين، فإن كنتم في ريب من هذه الآيات فأتوا من مثل هذا الرجل بمثل هذا الكلام ليبيّن أنَّه كاذب كما تزعمون، لأنَّ كلَّ ما كان من عند غير الله فسيوجد له نظير في سائر خلق الله، وإن كنتم معاشر قرّاء الكتب من اليهود والنصارى في شكّ ممّا جاءكم به محمّد عظي من شرائعه، ومن نصبه أخاه سيّد الوصيّين وصيّاً، بعد أن أظهر لكم معجزاته الَّتي منها أن كلَّمته الذراع المسمومة، وناطقه ذئب، وحنَّ إليه العود، وهو على المنبر، ودفعً الله عنه السمّ الّذي دسَّته اليهود في طعامهم، وقلب عليهم البلاء وأهلكهم به، وكثَّر القليل من الطعام ﴿فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِّن يَشْلِهِ ﴾ يعني من مثل هذا القرآن من التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم والكتب الأربعة عشر فإنكم لا تجدون في سائر كتب الله سورة كسورة من هذا القرآن، وكيف يكون كلام محمّد المتقوّل أفضل من سائر كلام الله وكتبه يا معشر اليهود والنصارى؛ ثمَّ قال لجماعتهم : ﴿وَأَدْعُوا شُهَدَآءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ ﴾ ادعوا أصنامكم الَّتي تعبدونها أيِّها المشركون، وادعوا شياطينكم يا أيُّها اليهود والنصاري، وادعوا قرناءكم من الملحدين يا منافقي المسلمين من النصّاب لآل محمّد الطيّبين وسائر أعوانكم على آرائكم ﴿إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ﴾ أن محمّداً تقوّل هذا القرآن من تلقاء نفسه، لم ينزله الله عليه، وأنَّ ما ذكره من فضل عليّ على جميع أمّته وقلّده سياستهم، ليس بأمر أحكم الحاكمين.

ثمّ قال ﷺ : ﴿فَإِن لَمْ تَغْمَلُوا ﴾ أي لم تأتوا يا أيّها المقرّعون بحجّة ربّ العالمين ﴿وَلَن تَغْعَلُوا ﴾ أي ولا يكون هذا منكم أبداً ﴿فَاتَقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا ﴾ حطبها ﴿ النَّاسُ وَالْجِجَارَةُ ﴾ توقد تكون عذاباً على أهلها ﴿أُعِدَتْ لِلكَفِرِيَ ﴾ المكذبين لكلامه ونبيّه، الناصبين العداوة لوليّه ووصيّه، قال: فاعلموا بعجزكم عن ذلك أنّه من قبل الله تعالى، ولو كان من قبل المخلوقين لقدرتم على معارضته، فلمّا عجزوا بعد التقريع والتحدي قال الله يَتَرَبِّينِ فَلَو أَبِي أَنْوَا لَهُ تَعَالَى أَلُو الإِنْ وَالْجِنُ عَلَى أَنُوا لِعِنْهِ إِلَيْهِ الْمُتَوَا يَعْدَلُهُ عَلَى وَاللَّهُ مَعَانَ اللهُ عَالَ الله الإِنْ وَالْجِنُ عَلَى أَنُوا يَعْفِلُهُ فَا الْقُرْوَا بِعِنْهِ القَرْوَا وَاللَّهُ وَالتَّهُ وَاللَّهُ عَلَى أَلُوا اللهُ عَالَ اللهُ تَعَالَى عَالَى المُعَانِ العَامِقِينَ

وقال عليّ بن الحسين ﷺ قوله ﷺ : ﴿وَإِن كُنتُمْ ﴾ أيّها المشركون واليهود وسائر النواصب من المكذّبين لمحمّد في القرآن في تفضيله عليّاً أخاه المبرّز على الفاضلين، الفاضل على المجاهدين، الذي لا نظير له في نصرة المتقين، وقمع الفاسقين وإهلاك الكافرين، وبنّ دين الله في العالمين فؤان كُنتُم في رَبِّ مِمَا زَنَنَا عَلَى عَبْدِنَا كه في إبطال عبادة الأوثان من دون الله، وفي النهي عن موالاة أعداء الله، ومعاداة أولياء الله، وفي الحتّ على الانقياد لأخي رسول الله، واتخاذه إماماً، واعتقاده فاضلاً راجحاً لا يقبل الله بَرَتَخَلَق إيماناً ولا طاعةً إلا بموالاته، وتظنّون أنّ محمّداً تقوله من عنده، ونسبه إلى ربّه فؤأنواً بِسُورَةٍ مِن يَشْهِهِ كه مثل محمّد أُمّي لم يختلف قط إلى أصحاب كتب وعلم، ولا تلمذ لأحد، ولا تعلّم منه، وهو من قد عرفتموه في حضره وسفره، لم يفارقكم قط إلى بلد ليس معه منكم جماعة يراعون أحواله، ويعرفون أخباره، ثمّ جاءكم بعد بهذا الكتاب المشتمل على هذه العجائب، سائر الأديان، ومن سائر الأمم، فإن كان كاذباً فاللغة لغتكم، وجنسه جنسكم، وطبعه فإن كان متقولاً كما تزعمونه فأنتم الفصحاء والبلغاء والشعراء والأدباء الذين لا نظير لكم في مائم الأديان، ومن سائر الأمم، فإن كان كاذباً فاللغة لغتكم، وجنسه جنسكم، وطبعه مائم الأديان، ومن سائر الأمم، فإن كان كاذباً فاللغة لغتكم، وجنسه جنسكم، وطبعه مائم الأديان، ومن الله فلا يجوز إلا أن يكون في البشر من يتمكن من مثله، لأن ما كان من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز إلا أن يكون في البشر من يتمكن من مثله، فأتوا بذلك من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز إلا أن يكون في البشر من يتمكن من مثله، فاتوا بذلك من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز إلا أن يكون في البشر من يتمكن من مثله، فاتوا بذلك من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز إلا أن يكون في البشر من يتمكن من مثله، فاتوا بذلك من قبل البشر من مثله، فاتوا إليكم في أحوالكم أنه مبطل مكذب على الله فوادًوأو شهداء أما كان من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز إلا أن يكون في البشر من يتمكن من مثله، فاتوا بذلك مو شعداء مو النون بزعمكم أنكم محقون، وأنّ ما تجبئون به نظير لما جاء به محمًد، وشهداءكم الذين يشهدون بزعمكم أنكم محقون، وأن ما تجبئون به نظير لما جاء به محمًد، وشهداءكم الذين تزعمون أنهم شهداؤكم عندرت العالمين لعبادتكم لها وتشفع لكم إليه فإن

ثمّ قال الله بَجَوَعَلَى : فَوَقَان لَمْ تَغْمَلُوا کَ هذا الذي تحدّيتكم به فَوَلَن تَفْعَلُوا کَ اي ولا يكون ذلك منكم ولا تقدرون عليه فاعلموا أنكم مبطلون، وأنّ محمّداً الصادق الأمين المخصوص برسالة ربّ العالمين، المؤيّد بالروح الأمين، وبأخيه أمير المؤمنين وسيّد الوصيين، فصدّقوه فيما يخبر به عن الله من أوامره ونواهيه، وفيما يذكره من فضل عليّ وصيّه وأخيه فوانَّقُوا کَ بذلك عذاب فِالنَّارَ الَتِي وَقُودُهَا کَ حطبها فِالنَّاسُ وَالْجَعَبَارَةً کَ حجارة الکبريت أَشدَ الأشياء حرّاً فِاعِدَت کَ تلك النار فِلْلَكَنفِرِينَ کَ بمحمّد، والسَاكَين في نبوته، والدافعين لحق عليّ أخيه، والجاحدين لإمامته (<sup>(۱)</sup>

**إيضاح:** اعلم أنّ هذا الخبر يدلّ على أنّ إرجاع الضمير في مثله إلى النبيّ وإلى القرآن كليهما، مراد الله تعالى بحسب بطون الآية الكريمة.

تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٢٠٠.

يِشِلِهِ وَلَوَ كَانَ بَعَضُهُمْ لِعَمْنِ ظَهِيرًا ﴾ ثمّ قال الله تعالى : ﴿الَّمَ ﴾ هو القرآن الَّذي افتتح بالم، هو ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ﴾ الذي أخبرت به موسى، ومن بعده من الأنبياء، وأخبروا بني إسرائيل أنّي سأنزله عليك يا محجّد كتاباً عربياً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيلٌ من حكيم حميد ﴿لا رَيْبَ فِيهِ ﴾ لا شكّ فيه لظهوره عندهم، كما أخبرهم أنبياؤهم أنّ محمّداً ينزل عليه الكتاب لا يمحوه الماء يقرأه هو وأمّته على سائر أحوالهم ﴿هُدَى ﴾ بيان من الضلالة ﴿لِلْمُنَّقِينَ ﴾ الذين يتقون الموبقات، ويتقون تسليط السفه على أنفسهم، حتى إذا علموا ما يجب عليهم علمه عملوا بما يوجب لهم رضا رتبهم.

قال: وقال الصادق ﷺ ثمَّ الألف حرف من حروف قولك: الله، دلَّ بالألف على قولك الله ودلَّ باللام على قولك : الملك العظيم القاهر للخلق أجمعين ، ودلَّ بالميم على أنَّه المجيد المحمود في كل أفعاله، وجعل هذا القول حجّة على اليهود، وذلك أنَّ الله لمَّا بعث موسى بن عمران ﷺ ثمّ من بعده من الأنبياء إلى بني إسرائيل لم يكن فيهم أحدٌ إلَّا أخذ عليهم العهود والمواثيق ليؤمنن بمحمد العربي الأمتي والمبعوث بمكته، الذي يهاجر إلى المدينة، يأتي بكتاب بالحروف المقطعة افتتاح بعض سوره، يحفظه أممته فيقرأونه قياماً وقعوداً ومشاةً وعلى كلِّ الأحوال، يسهَّل الله حفظه عليهم، ويفرن بمحمّد أخاه ووصيّه عليّ ابن أبي طالب، الآخذ عنه علومه الّتي علمها، والمتقلّد عنه الأمانة الّتي قلّدها ومذلّل كلّ من عاند محمّداً بسيفه الباتر، ومفحم كلّ من جادله وخاصمه بدليله القاهر، يقاتل عباد الله على تنزيل كتاب محمّد ﷺ حتّى يقودهم إلى قبوله طائعين وكارهين، ثمّ إذا صار محمّد إلى رضوان الله وارتدَّ كثير ممَّن كان أعطاء ظاهر الإيمان وحرَّفوا تأويلاته، وغيَّروا معانيه، ووضعوها على خلاف وجوهها قاتلهم بعدُ عليٌّ على تأويلاته حتَّى يكون إبليس الغاوي بهم هو الخاسئ الذليل المطرود المغلول، قال: فلمَّا بعث الله محمَّداً عَثِي وأظهره بمكَّة ثمَّ سيّره منها إلى المدينة وأظِهره بها ثمّ أنزل عليه الكتاب، وجعل افتتاح سورته الكبرى بـ <<p>المربح يعنى سأُنزله عليكَ يا محمد ﴿ لَا رَبُّ فِهِ ﴾ فقد ظهر كما أخبرهم به أنبياؤهم أنَّ محمّداً ينزل عليه كتاب مبارك لا يمحوه الماء يقرأه هو وأُمّته على سائر أحوالهم<sup>(١)</sup>.

**بيان:** لا يمحوه الماء لعلّه مخصوص بالقرآن الّذي بخطّ أمير المؤمنين ﷺ ، أو المراد عدم محو جميعها بالماء، أو إذا محي بالماء لا يذهب، لأنّه آيات بيّنات في صدور الّذين أوتوا العلم، وفي بعض النسخ لا يمحوه الزمان وهو ظاهر .

٢٢ - م، ﴿ سَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنْذَرْنَهُمْ أَمْ لَمْ نُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ :

قال الإمام ﷺ : أخبر عن علمه فيهم، وهم الَّذين قد علم الله أنَّهم لا يؤمنون (٢).

تفسير الإمام العسكري عليهم، ص ٦٢.
 تفسير الإمام العسكري عليهم، ص ٩٢.

٢٣ - م ﴿ وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَىٰ بَعْضِ﴾ :

قال الإمام عنه : لممّا بهر رسول الله عنه هولاء اليهود بمعجزته، وقطع معاذيرهم بواضح دلالته لم يمكنهم مراجعته في حجّته، ولا إدخال التلبيس عليه في معجزته، قالوا : يا محمّد قد آمنًا بأنّك الرسول الهادي المهدي، وأنّ عليّاً أخاك هو الوصيّ والوليّ، وكانوا إذا خلوا باليهود الآخرين يقولون لهم : إنّ إظهارنا له الإيمان به أمكن لنا من مكروهه، وأعون لنا على اصطلامه واصطلام أصحابه، لأنّهم عند اعتقادهم أنّنا معهم يقفوننا على أسرارهم، ولا يكتموننا شيئاً فنطلع عليهم أعداءهم فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات اشتغالهم واضطرابهم، وأحوال تعذر المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم وكانوا مع ذلك ينكرون على سائر اليهود الإخبار للناس عمّا كانوا يشاهدونه من آياته ويعاينون من معجزاته فأظهر محمّداً على سوء اعتقادهم، وقبح دخيلاتهم، وعلى إنكارهم على من اعترف بما شاهده من آيات محمّد وواضحات بيّناته وباهرات معجزاته.

٢٤ - م: ﴿قُلْ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ الآيات:

قال الإمام عَلَيْتَهُمْ : قال الحسن بن عليّ بن أبي طالب عَلِيَّهُمْ : إنَّ الله تعالى لمّا وبّخ هؤلاء اليهود على لسان رسول الله عظيم ، وقطع معاذيرهم، وأقام عليهم الحجج الواضحة بأنَّ محمّداً سيّد النبيّين وخير الخلائق أجمعين، وأنّ عليّاً سيّد الوصيّين، وخير منّ يخلفه بعده في المسلمين، وأنَّ الطيِّبين من آله هم القوَّام بدين الله، والأئمَّة لعباد الله، وانقطعت معاذيرهم وهم لا يمكنهم إيراد حجّة ولا شبهة فلجأوا إلى أن كابروا فقالوا : لا ندري ما تقول، ولكنّا نقول: إنَّ الجنَّة خالصة لنا من دونك يا محمَّد، ودون عليَّ، ودون أهل دينك وأمَّتك، فإنَّا بكم مبتلون ممتحنون، ونحن أولياء الله المخلصون، وعباده الخيّرون، ومستجاب دعاؤنا، غير مردود علينا شيء من سؤالنا ، فلمّا قالوا ذلك قال الله تعالى لنبيّه ﷺ : ﴿ قُلْ، يا محمد لهؤلاء اليهود ﴿ إِن كَانَتْ لَكُمُ ٱلدَّارُ ٱلْآخِرَةَ ﴾ الجنَّة ونعيمها ﴿ خَالِمُنَةُ مِّن دُونِ ٱلنَّاسِ محمّد وعليّ والأثمّة وسائر الأصحاب ومؤمني الأمّة وأنكم بمحمّد وذرّيّته ممتحنون، وأنّ دعاءكم مستجاب غير مردود ﴿فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ﴾ للكاذبين منكم ومن مخالفيكم، فإنَّ محمَّداً وعليّاً وذويهما يقولون: إنَّهم أولياء الله ﷺ من دون الناس الَّذين يخالفونهم في دينهم، وهم المجاب دعاؤهم، فإن كنتم معاشر اليهود كما تدّعون فتمنّوا الموت للكاذب منكم ومن مخالفيكم ﴿ إِن كُنتُم صَدِقِينَ أَنكم أنتم المحقُّون المجاب دعاؤكم على مخالفيكم، فقولوا : اللَّهم أمت الكاذب منَّا ومن مخالفينا ليستريح منه الصادقون، وليزداد حجَّتك وضوَّحاً بعد أن قد صحّت ووجبت، ثمّ قال لهم رسول الله ﷺ بعدما عرض هذا عليهم : لا يقولها أحدٌ منكم إلاَّ غصَّ بريقه فمات مكانه وكانت اليهود عالمين بأنَّهم هم الكاذبون، وأنَّ محمَّداً وعليًّا

تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ۲۹۱.

ومصدّقيهما هم الصادقون، فلم يجسروا أن يدعوا بذلك، لعلمهم بأنّهم إن دعوا فهم الميّتون، فقال الله تعالى : ﴿وَلَن يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ ﴾ يعني اليهود لن يتمنّوا الموت بما قدّمت أيديهم من الكفر بالله، وبمحمّد رسوله ونبيّه وصفيّه، وبعليّ أخي نبيّه ووصيّه، وبالطاهرين من الأثمّة المنتجبين، فقال تعالى : ﴿وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّلِهِينَ ﴾ يعني اليهود، إنّهم لا يجسرون أن يتمنّوا الموت للكاذب، لعلمهم أنّهم هم الكاذبون، ولذلك أمرتك أن تبهرهم بحجّتك، وتأمرهم أن يدعوا على الكاذب ليمتنعوا من الدعاء، ويتبيّن للضعفاء أنّهم هم الكاذبون.

**أقول:** قد مضى تمامه في كتاب الاحتجاج، وهو مشتمل على معجزات غريبة ظهرت في تلك الحال تركناها حذراً من التكرار، ثمّ اعلم أنّ الآيات المشتملة على الإخبار بالغيوب ومكنونات الضمائر والأسرار كثيرة، وكذا الأخبار المتعلّقة بتفسيرها وهي مبثوثة في سائر أبواب هذا المجلّد وسائر المجلّدات، وفيما أوردنا في هذا الباب غنى وكفاية لمن جانب العناد، والله يهدي إلى سبيل الرشاد.

**تذنيب:** فيه مقاصد: الأوّل في حقيقة المعجزة: وهي أمر تظهر بخلاف العادة من المدّعي للنبوّة أو الإمامة عند تحرّي المنكرين على وجه يدلّ على صدقه، ولا يمكنهم معارضته، ولها سبعة شروط:

الأوّل: أن يكون فعل الله أو ما يقوم مقامه من التروك، كما إذا قال: معجزتي أن أضع يدي على رأسي وأنتم لا تقدرون عليه، ففعل وعجزوا.

الثاني: أن يكون خارقاً للعادة.

الثالث: أن يتعذّر معارضته فيخرج السحر والشعبدة.

الرابع: أن يكون مقروناً بالتحدّي، ولا يشترط التصريح بالدعوى، بل تكفي قرائن الأحوال.

الخامس: أن يكون موافقاً للدعوى، فلو قال: معجزتي كذا، وفعل خارقاً آخر لم يدلّ على صدقه، كما نقل من فعل مسيلمة وأنّه تفل في البئر ليزيد ماؤه فنضب ويبس.

السادس: أن لا يكون ما أظهره مكذّباً له، كما لو أنطق الضبّ فقال: إنّه كاذب، فلا يعلم صدقه، بل يزداد اعتقاد كذبه، بخلاف أن يحيي الميّت فيكذّبه، فإنّ الصحيح أنّه لا يخرج عن المعجزة، لأنّ إحياءه معجزة وهو غير مكذّب، وإنّما المكذّب ذلك الشخص بكلامه، وهو بعد الإحياء مختار في تصديقه وتكذيبه، فلا يقدح تكذيبه، ومنهم من قدح فيه مطلقاً، ومنهم من فرّق بين استمرار حياته وبين ما إذا خرّ ميّتاً في الحال، فقدح في الثاني دون الأوّل

تفسير الإمام العسكري عليه ، ص ٣٤٨ ح ٢٩٤.

السابع : أن لا تكون المعجزة متقدّماً على الدعوى، بل مقارناً لها أو متأخّراً عنها بزمان يسير معتاد مثله، والمشهور أنّ الخوارق المتقدّمة على دعوى النبوّة كرامات وإرهاصات أي تأسيسات للنبوّة.

الثاني: في وجه دلالة المعجزة على صدق النبيّ أو الإمام، فذهبت المعتزلة والإماميّة إلى أنّ خلق المعجزة على يد الكاذب مقدور لله تعالى، لعموم قدرته، لكنّه ممتنع وقوعه في حكمته، لأنّ فيه إيهام صدقه وهو قبيح من الله، فيمتنع صدوره عنه كسائر القبائح، فعلى هذا يتوقّف على العلم بوجود الصانع وعموم علمه وقدرته وامتناع صدور القبيح منه، وقالت الأشاعرة: جرت عادة الله تعالى بخلق العلم بالصدق عقيب ظهور المعجزة، فإنّ إظهار المعجز على يد الكاذب وإن كان ممكناً عقلاً فمعلوم انتفاؤه عادة، فلا تكون دلالته عقليّة المعجز على يد الكاذب وإن كان ممكناً عقلاً فمعلوم انتفاؤه عادة، فلا تكون دلالته عقليّة المعجز على يد الكاذب وإن كان ممكناً عقلاً فمعلوم انتفاؤه عادة، فلا تكون دلالته عقليّة المعجز على يد الكاذب وإن كان ممكناً عقلاً فمعلوم انتفاؤه عادة، فلا تكون دلالته عقليّة عنكم، فكلّما همّوا بتصديقه بعد عنهم، وإذا همّوا بتكذيبه قرب منهم علم بالضرورة أنّه صادق في دعواه والعادة قاضية بامتناع ذلك من الكاذب، مع كونه ممكناً معليًا عنكم، فكلّما همّوا بتصديقه بعد عنهم، وإذا همّوا بتكذيبه قرب منهم علم بالضرورة أنّه المبول قدرته للممكنات بأسرها، وقد ضربوا لذلك مثلاً قالوا: إذا آدعى الرجل بمشهد الجمّ صادق في دعواه والعادة قاضية بامتناع ذلك من الكاذب، مع كونه ممكناً منه إمكاناً عقلياً الفير أنّي رسول هذا الملك إليكم، ثمّ قال للملك : إن كنت صادقاً فخالف عادتك وقم من الموضع المعتاد من السرير، وانتقل بمكان لا تعتاده، ففعل كان ذلك نازلاً منزلة التصديق الموضع المعتاد من السرير، وانتقل بمكان لا تعتاده، ففعل كان ذلك نازلاً مانولة التصديق الموضع المعتاد من المرير، وانتقل بمكان لا تعتاده، فعلما كان ذلك نازلاً مانولة التصديق الموضع المعتاد من المرير، وانتقل بمكان لا تعتاده، فعلما كان ذلك نازلاً مانولة التصديق الموضع المعتاد من المرير، وانتقل بمكان لا تعتاده، فعلما كان ذلك نازلاً مانولة التصديق الموضع المعتاد من المرير، وانتقل بمكان لا تعتاده، فعل كان ذلك نازلاً مانولة التصديق الموضع المعتاد من المرير، وانتقل بمكان لا متعاده، ونهم كان ذلك نازلاً مانولة الماني على

الثالث: في بيان إعجاز القرآن ووجهه زائداً على ما تقدّم، وهو أنّه عنه تحدّى بالقرآن، ودعا إلى الإتيان بسورة مثله مصاقع البلغاء والفصحاء من العرب العرباء مع كثرتهم كثرة رمال الدهناء، وحصى البطحاء، وشهرتهم بغاية العصبية، وحمية الجاهليّة، وتهالكهم على المباهاة والمباراة، والدفاع عن الأحساب، وركوب الشطط في هذا الباب، فعجزوا حتّى آثروا المقارعة على المعارضة، وبذلوا المهج والأرواح دون المدافعة، فلو قدروا على المعارضة لعارضوا ولو عارضوا لنقل إلينا، لتوفّر الدواعي وعدم الصارف، والعلم بجميع ذلك قطعيّ كسائر العاديّات، لا يقدح فيه احتمال أنّهم تركوا المعارضة مع القدرة عليها، أو عارضوا ولم ينقل إلينا لمانع، كعدم المبالاة، وقلّة الالتفات، والاشتغال بالمهمّات.

وأمّا وجه إعجازه فالجمهور من العامّة والخاصّة ومنهم الشيخ المفيد قدّس الله روحه على أنّ إعجاز القرآن بكونه في الطبقة العليا من الفصاحة، والدرجة القصوى من البلاغة، على ما يعرفه فصحاء العرب بسليقتهم، وعلماء الفرق بمهارتهم في فنّ البيان، وإحاطتهم بأساليب الكلام، هذا مع اشتماله على الإخبار عن المغيبات الماضية والآتية، وعلى دقائق العلوم الإلهيّة، وأحوال المبدأ والمعاد، ومكارم الأخلاق، والإرشاد إلى فنون الحكمة العلميّة والعمليّة، والمصالح الدينيّة والدنيويّة، على ما يظهر للمتدبّرين، ويتجلّى للمتفكّرين، وقيل: وجه إعجازه اشتماله على النظم الغريب، والأسلوب العجيب المخالف لنظم العرب ونثرهم في مطالعه ومقاطعه وفواصله، فإنّها وقعت في القرآن على وجه لم يعهد في كلامهم، وكانوا عاجزين عنه، وعليه بعض المعتزلة، وقال الباقلانيّ: وجه الإعجاز مجموع الأمرين : ولنوا عاجزين عنه، وعليه بعض المعتزلة، وقال الباقلانيّ : وجه الإعجاز مجموع الأمرين : وتنافضه مع ما فيه من الطول والامتداد، وذهب السيّد المرتضى منّا وجماعة من العامّة منهم النظام إلى الصرفة، على معنى أنّ العرب كانت قادرة على كلام مثل القرآن قبل البعثة، لكنّ مع قدرتهم عن معارضته، واختلفوا في كيفيّته، فقال النظّام وأتباعه : صرفهم الله تعالى عنها النظام إلى الصرفة، على معنى أنّ العرب كانت قادرة على كلام مثل القرآن قبل البعثة، لكنّ مع قدرتهم عليها وذلك بصرف دعاويهم إليها مع توفّر الأمباب الداعية في حقّهم كالتقريع بالعجز، والاستنزال عن الرياسات، والتكليف بالانقياد، فهذا الصرف خارق للعادة فيكون معجزاً، وقال السيّد كليّه فيما نسب إليه : كان عندهم العلم بنظم القرآن والعلم بأنّه كيف يؤلف معجزاً، وقال السيّد عليه فيما نسب إليه : كان عندهم العلم بنظم القرآن والعلم بأنّه كيف يؤلف معجزاً، وقال السيّد والمعتاد أنّ من كان عندهم العلم بنظم القرآن والعلم بأنّه كيف يؤلف معجزاً، وقال السيّد عليه، والمعتاد أنّ من كان عندهم العلم بنظم القرآن والعلم بأنّه كيف يؤلف معجزاً، وقال السيّد هما نسب إليه : كان عندهم العلم بنظم القرآن والعلم بأنّه كيف يؤلف معجزاً، وقال السيّدهم النه تعالى عن قان عنده هذان العلمان يتمكن من الإتيان بالمثل، إلاً تقهم كلّما حاولوا ذلك أزال الله تعالى عن قلوبهم تلك العلوم، والحق هو الأول .

**أقول:** وللشيخ الراونديّ قدّس الله روحه هنا كلام طويل الذيل في بيان إعجاز القرآن ودفع الشبهة الواردة عليه، والفرق بين الحيلة والمعجزة، عسى أن نورده في كتاب القرآن إن شاء الله تعالى.

## ۲ – باب جوامع معجزاته 🎎 ونوادرها

١ – ب: الحسن بن ظريف، عن معمّر، عن الرضا، عن أبيه موسى بن جعفر عنه قال: كنت عند أبي عبد الله عنه: ذات يوم وأنا طفل خماسي إذ دخل عليه نفر من اليهود فقالوا : أنت ابن محمّد نبي هذه الأمّة، والحجّة على أهل الأرض؟ قال لهم : نعم، قالوا : إنّا نجد في التوراة أنّ الله تبارك وتعالى آتى إبراهيم وولده الكتاب والحكم والنبوة، وجعل لهم الملك والإمامة، وهكذا وجدنا ذرّية الأنبياء لا تتعدّاهم النبوة والخلافة والوصيّة، فما بالكم قد والإمامة، وهكذا وجدنا ذرّية الأنبياء لا تتعدّاهم النبوة والخلافة والوصيّة، فما بالكم قد تعدّاكم ذلك، وثبت في غيركم، ونلقاكم مستضعفين مقهورين، لايرقب فيكم ذمّة نبيّكم؟ فلامامة، وهكذا وجدنا ذرّية الأنبياء لا تتعدّاهم النبوة والخلافة والوصيّة، فما بالكم قد تعدّاكم ذلك، وثبت في غيركم، ونلقاكم مستضعفين مقهورين، لايرقب فيكم ذمّة نبيّكم؟ حق، والظلمة غالبة، وقليل من عباد الله الشكور، قالوا : فإنّ الأنبياء وأولادهم علموا من فيمر عني نعير أوتيتم خيرة بعير تعليم، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمّتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فهل أوتيتم غير تعليم، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمّتهم وخلفائهم وأولادهم علموا من فلما أوتيتم مقدي قال أوتيتم أوتيا الله أوتيتم عبد الله علي المن عباد الله الشكور، قالوا : فإنّ الأنبياء وأولادهم علموا من فيمر تعليه، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمّتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فهل أوتيتم خير تعليم، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فهل أوتيتم خير تعليم، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فها أوتيتم خلي تعليم، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فهل أوتيتم خلي ينبغي أئمتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فهل أوتيتم خلي بنه ين تعليم، وأوتوا العلم تلقيناً، وكذلك ينبغي لأئمتهم وخلفائهم وأوصيائهم، فهل أوتيتم خلي ينه في أولي عبد الله أي ينه قال ذلك؟ فقال أبو عبد الله علي أله الموسى، فدنوت فمسح يده على صدري، ثم قال علي ذلك؟ فقال أبو عبد الله على من عباد الله وسمى، فدنوت فمسح يده على صدري، ثم قال على ذلك؟ فقال أبو عبد الله علم أله.

قالوا : أخبرنا عن الآيات التسع التي أوتيها موسى بن عمران، قلت : العصا، وإخراجه

يده من جيبه بيضاء، والجراد، والقمّل، والضفادع، والدم، ورفع الطور، والمنّ والسلوى آية واحدة، وفلق البحر، قالوا : صدقت، فما أُعطي نبيّكم من الآيات اللاّتي نفت الشكّ عن قلوب من أُرسل إليه؟ قلت : آيات كثيرة أعدّها إن شاء الله، فاسمعوا وعوا وافقهوا، أمّا أوّل ذلك فإن أنتم تقرّون أنّ الجنّ كانوا يسترقون السمع قبل مبعثه فمنعت في أوان رسالته بالرجوم، وانقضاض النجوم، ويطلان الكهنة والسحرة.

ومن ذلك كلام الذئب يخبر بنبوّته، واجتماع العدوّ والوليّ على صدق لهجته، وصدق أمانته، وعدم جهله أيّام طفوليّته، وحين أيفع، وفتى وكهلاً، لا يعرف له شكل، ولا يوازيه مثل.

ومن ذلك أنّ سيف بن ذي يزن حين ظفر بالحبشة وفد عليه قريش فيهم عبد المطّلب، فسألهم عنه، ووصف لهم صفته فأقرّوا جميعاً بأنّ هذه الصفة في محمّد، فقال: هذا أوان مبعثه، ومستقرّه أرض يثرب وموته بها.

ومن ذلك : أنّ أبرهة بن يكسوم قاد الفيلة إلى بيت الله الحرام ليهدمه قبل مبعثه، فقال عبد المطلب : إنّ لهذا البيت ربّاً يمنعه، ثمّ جمع أهل مكّة فدعا، وهذا بعدما أخبره سيف بن ذي يزن، فأرسل الله تبارك وتعالى عليهم طيراً أبابيل ودفعهم عن مكّة وأهلها .

ومن ذلك أنَّ أبا جهل عمرو بن هشام المخزوميّ أتاه وهو نائم خلف جدار، ومعه حجر يريد أن يرميه به، فالتصق بكفّه.

ومن ذلك أنّ أعرابيّاً باع ذوداً له من أبي جهل فمطله بحقّه، فأتى قريشاً فقال: أعدوني على أبي الحكم فقد لوى بحقّي، فأشاروا إلى محمّد ﷺ وهو يصلّي في الكعبة، فقالوا: ائت هذا الرجل فاستعديه عليه، وهم يهزأون بالأعرابيّ، فأتاه فقال له: يا عبدالله أعدني على عمرو بن هشام فقد منعني حقّي، قال: نعم، فانطلق معه فدقّ على أبي جهل بابه، فخرج إليه متغيّراً فقال له ما حاجتك؟ قال: أعط الأعرابيّ حقّه، قال: نعم، وجاء الأعرابيّ إلى قريش فقال: جزاكم الله خيراً، انطلق معي الرجل الّذي دللتموني عليه فأخذ حقّي، وجاء أبو جهل فقال: أعطيت الأعرابيّ حقّه؟ قال: نعم، قالوا: إنّما أردنا أن نغريك بمحمّد ونهزا فقال: أعطيت الأعرابيّ حقّه؟ قال: نعم، قالوا: إنّما أردنا أن نغريك بمحمّد ونهزا الفحل فاتحاً فاه كأنّه يريدني، فقال: أعطه حقّه، فلو قلت: لا، لابتلع رأسي، فأعطيته، والفحل فاتحاً فاه كأنّه يريدني، فقال: أعطه حقّه، فلو قلت: لا، لابتلع رأسي، فأعطيته،

ومن ذلك أنّ قريشاً أرسلت النضر بن الحارث وعلقمة بن أبي معيط بيثرب إلى اليهود، وقالوا لهما : إذا قدمتما عليهم فسائلوهم عنه، وهما قد سألوهم عنه فقالوا : صفوا لنا صفته، فوصفوه، وقالوا : من تبعه منكم؟ قالوا : سفلتنا، فصاح حبرٌ منهم فقال : هذا النبيّ الّذي نجد نعته في التوراة، ونجد قومه أشدّ النّاس عداوةً له .

ومن ذلك أنَّ قريشاً أرسلت سراقة بن جعشم حتَّى يخرج إلى المدينة في طلبه فلحق به،

فقال صاحبه، هذا سراقة يا نبيّ الله، فقال: اللّهمّ اكفنيه، فساخت قوائم ظهره، فناداه يا محمّد خلّ عنّي بموثق أعطيكه أن لا أناصح غيرك، وكلّ من عاداك لا أصالح، فقال النبيّ ﷺ: اللّهمّ إن كان صادق المقال فأطلق فرسه، فأُطلق فوفى، وما انثنى بعد.

ومن ذلك أنّ عامر بن الطفيل وأزيد بن قيس أتيا النبيّ فقال عامر لأزيد: إذا أتيناه فأنا أشاغله عنك فاعله بالسيف، فلمّا دخلا عليه قال عامر: يا محمّد حال، قال: لا حتّى تقول: لا إله إلاّ الله، وإنّي رسول الله، وهو ينظر إلى أزيد، وأزيد لا يخبر شيئاً، فلمّا طال ذلك نهض وخرج، وقال لأزيد: ما كان أحد على وجه الأرض أخوف منك على نفسه فتكاً منك، ولعمري لا أخافك بعد اليوم، قال له أزيد: لا تعجل فإنّي ما هممت بما أمرتني به إلاً دخلت الرجال بيني وبينك حتّى ما أبصر غيرك فأضربك.

ومن ذلك أنّ أزيد بن قيس والنضر بن الحارث اجتمعا على أن يسألاه عن الغيوب فدخلا عليه فأقبل النبيّ ﷺ على أزيد فقال : يا أزيد أتذكر ما جئت له يوم كذا ومعك عامر بن الطفيل؟ وأخبر بما كان منهما ، فقال أزيد : والله ما حضرني وعامراً أحد وما أخبرك بهذا إلاّ ملك السماء، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له وأنّك رسول الله .

ومن ذلك أنّ نفراً من اليهود أنوه فقالوا لأبي الحسن جدّي : استأذن لنا على ابن عمّك نسأله فدخل عليّ علي فأعلمه، فقال النبيّ عليه : وما يريدون منّي؟ فإنّي عبدٌ من عبيد الله، لا أعلم إلاّ ما علّمني ربّي ثمّ قال : ائذن لهم فدخلوا عليه، فقال : أتسألوني عمّا جئتم له أم أُنبئكم؟ قالوا : نبّئنا، قال : جئتم تسألوني عن ذي القرنين، قالوا : نعم، قال : كان غلاماً من أهل الروم، ثمّ ملك وأتى مطلع الشمس ومغربها، ثمّ بنى السدّ فيها، قالوا : نشهد أنّ هذا أ

ومن ذلك أنّ وابصة بن معبد الأسديّ أتاه فقال: لا أدع من البرّ والإثم شيئاً إلّا سالته عنه، فلمّا أتاه قال له بعض أصحابه : إليك ياوابصة عن رسول الله، فقال النبيّ عنه : دعه، أدنه يا وابصة، فدنوت، فقال : أتسأل عمّا جنت له أو أخبرك؟ قال : أخبرني، قال : جنت تسأل عن البرّ والإثم، قال : نعم، فضرب بيده على صدره ثمّ قال : يا وابصة البرّ ما اطمأنّت به النفس، وألبرّ ما اطمأنّ به الصدر، والإثم ما تردّد في الصدر وجال في القلب، وإن أفتاك الناس وأفتوك .

ومن ذلك أنّه أتاه وفد عبد القيس فدخلوا عليه، فلمّا أدركوا حاجتهم عنده قال: ائتوني بتمر أهلكم ممّا معكم، فأتاه كلّ رجل منهم بنوع منه، فقال النبيّ عنهم : هذا يسمّى كذا وهذا يسمّى كذا، فقالوا: أنت أعلم بتمر أرضنا، فوصف لهم أرضهم، فقالوا أدخلتها؟ قال لا، ولكن فسح لي فنظرت إليها، فقام رجل منهم فقال: يا رسول الله هذا خالي وبه خبل فأخذ بردائه، ثمّ قال: اخرج عدوّ الله ثلاثاً ثمّ أرسله فبرىء، وأتوه بشاة هرمة فأخذ أحد ۲ – باب / جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها

أَذْنِيها بين أصابعه فصار لها ميسماً، ثمّ قال: خذوها فإنّ هذه السمة في آذان ما تلد إلى يوم القيامة، فهي توالد وتلك في آذانها معروفة غير مجهولة.

ومن ذلك أنّه كان في سفر فمرّ على بعير قد أعيا وقام مبركاً على أصحابه فدعا بماء فتمضمض منه في إناء وتوضّا وقال: افتح فاه فصبّ في فيه، فمرّ ذلك الماء على رأسه وحاركه، ثمّ قال: اللّهمّ احمل خلاداً وعامراً ورفيقهما وهما صاحبا الجمل، فركبوه وإنّه ليهتزّ بهم أمام الخيل.

ومن ذلك أنَّ ناقة لبعض أصحابه ضلَّت في سفر كانت فيه، فقال صاحبها : لو كان نبيًا يعلم أمر الناقة، فبلغ ذلك النبيّ ﷺ فقال : الغيب لا يعلمه إلاّ الله، انطلق يا فلان فإنّ ناقتك بموضع كذا وكذا، قد تعلّق زمامها بشجرة، فوجدها كما قال.

ومن ذلك أنّه مرّ على بعير ساقط فتبصبص له، فقال : إنّه ليشكو شرّ و لاية أهله له، وساله أن يخرج عنهم فسأل عن صاحبه فأتاه فقال : بعه وأخرجه عنك، فأناخ البعير يرغو، ثمّ نهض وتبع النبيّ عنيي ، فقال : يسألني أن أتولّى أمره، فباعه من عليّ عليّ الله فلم يزل عنده إلى أيّام صفّين .

ومن ذلك أنّه كان في مسجده إذ أقبل جمل نادّ حتّى وضع رأسه في حجره، ثمّ خرخر، فقال النبيّ ﷺ : يزعم هذا أنّ صاحبه يريد أن ينحره في وليمة على ابنه فجاء يستغيث، فقال رجل : يا رسول الله هذا لفلان وقد أراد به ذلك، فأرسل إليه وسأله أن لا ينحره ففعل.

ومن ذلك أنّه دعا على مضر فقال: اللّهمَّ اشدد وطأتك على مضر، واجعلها عليهم كسني يوسف، فأصابهم سنون، فأتاه رجل فقال: فوالله ما أتيتك حتّى لا يخطر لنا فحل ولا يتردّد منّا رائح، فقال رسول الله ﷺ : «اللّهمّ دعوتك فأجبتني، وسألتك فأعطيتني اللّهمّ فاسقنا غيثاً مغيثاً مريئاً سريعاً طبقاً سجالاً عاجلاً غير رائث، نافعاً غير ضارًا فما قام حتّى ملاً كلّ شيء، ودام عليهم جمعة، فأتوه فقالوا : يا رسول الله انقطعت سبلنا وأسواقنا، فقال النبيّ ﷺ :

ومن ذلك أنّه توجّه إلى الشام قبل مبعثه مع نفر من قريش فلمّا كان بحيال بحيراء الراهب نزلوا بفناء ديره، وكان عالماً بالكتب وقد كان قرأ في التوراة مرور النبيّ ﷺ به، وعرف أوان ذلك، فأمر فدعي إلى طعامه، فأقبل يطلب الصفة في القوم فلم يجدها، فقال: هل بقي في رحالكم أحد؛ فقالوا: غلام يتيم، فقام بحيراء الراهب فاطّلع فإذا هو برسول الله نائم وقد أظلّته سحابة، فقال للقوم: ادعوا هذا اليتيم ففعلوا، وبحيراء مشرف عليه وهو يسير والسحابة قد أظلّته، فأخبر القوم بشأنه وأنّه سيبعث فيهم رسولاً وما يكون من حاله وأمره، فكان القوم بعد ذلك يهابونه ويجلّونه، فلمّا قدموا أخبروا قريشاً بذلك، وكان معهم عبد خديجة بنت خويلد، فرغبت في تزويجه وهي سيّدة نساء قريش، وقد خطبها كلّ صنديد ورئيس قد أبتهم، فزوّجته نفسها بالذي بلغها من خبر بحيراء. ومن ذلك أنّه كان بمكّة قبل الهجرة أيّام ألبت عليه قومه وعشائره، فأمر عليّاً أن يأمر خديجة أن تتّخذ له طعاماً ففعلت، ثمّ أمره أن يدعو له أقرباءه من بني عبد المطّلب فدعا أربعين رجلاً، فقال: أحضر لهم طعاماً يا عليّ، فأتاه بثريدة وطعام يأكله الثلاثة والأربعة، فقدّمه إليهم، وقال: كلوا وسمّوا، فسمّى ولم يسمّ القوم، فأكلوا وصدروا شبعى، فقال أبو جهل: جاد ما سحركم محمّد، يطعم من طعام ثلاثة رجال أربعين رجلاً، هذا والله السحر الذي لا بعده، فقال عليّ غليّي : ثمّ أمرني بعد أيّام فاتّخذت له مثله ودعوتهم بأعيانهم فطعموا وصدروا.

ومن ذلك أنّ عليّ بن أبي طالب عَلَيْكُ قال: دخلت السوق فابتعت لحماً بدرهم، وذرة بدرهم، وأتيت فاطمة عَلَيْكُ حتّى إذا فرغت من الخبز والطبخ قالت: لو دعوت أبي. فأتيته وهو مضطجع وهو يقول: أعوذ بالله من الجوع ضجيعاً فقلت له: يا رسول الله إنّ عندنا طعاماً، فقام واتكاً عليّ ومضينا نحو فاطمة عَلَيْكَن ، فلمّا دخلنا قال: هلمّ طعامك يا فاطمة ، فقدّمت إليه البرمة والقرص، فغطّى القرص وقال: «اللّهمّ بارك لنا في طعامنا» ثم قال: اغرفي لعائشة؛ فغرفت، ثمّ قال: اغرفي لأمّ سلمة ، فما زالت تغرف حتّى وجهت إلى نسائه التسع قرصة قرصة ومرقاً، ثمّ قال: اغرفي لابنيك وبعلك، ثمّ قال: اغرفي وكلي واهدي لجاراتك، ففعلت وبقي عندهم أيّاماً يأكلون.

ومن ذلك أنّ امرأة عبد الله بن مسلم أتته بشاة مسمومة، ومع النبيّ ﷺ بشر بن البراء بن عازب، فتناول النبيّ ﷺ الذراع، وتناول بشر الكراع، فأمّا النبيّ ﷺ فلاكها ولفظها، وقال: إنّها لتخبرني أنّها مسمومة، وأمّا بشر فلاك المضغة وابتلعها فمات، فأرسل إليها فأقرّت، فقال: ما حملك على ما فعلت؟ قالت: قتلت زوجي وأشراف قومي، فقلت: إن كان ملكاً قتلته، وإن كان نبيّاً فسيطلعه الله تبارك وتعالى على ذلك.

ومن ذلك أنّ جابر بن عبد الله الأنصاري قال: رأيت الناس يوم الخندق يحفرون وهم خماص، ورأيت النبي يشخ يحفر وبطنه خميص، فأتيت أهلي فأخبرتها، فقالت: ما عندنا إلاّ هذه الشاة، ومحرَزٌ من ذرة قال فاخبزي، وذبح الشاة وطبخوا شقّها وشووا الباقي حتى إذا أدرك أتى النبي يشخف فقال: يا رسول الله اتّخذت طعاماً فأتني أنت ومن أحببت، فشبّك أصابعه في يده، ثمّ نادى ألا إنّ جابراً يدعوكم إلى طعامه، فأتى أهله مذعوراً خجلاً فقال لها: هي الفضيحة قد جفل بها أجمعين، فقالت: أنت دعوتهم أم هو قال: هو، قالت: فهو أعلم بهم، فلمّا رآنا أمر بالأنطاع، فبسطت على الشوارع، وأمره أن يجمع التوارى – يعني قصاعاً كانت من خشب – والجفان، ثمّ قال: ما عندكم من الطعام؟ فأعلمته، فقال: غقلوا السدانة والبرمة والتنور واغرفوا، وأخرجوا الخبز واللحم وغطوا، فما زالوا يغرفون وينقلون عندهم أيّاماً. ۲ - باب / جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها

ومن ذلك أنّ سعد بن عبّادة الأنصاريّ أتاه عشيّة وهو صائم فدعاه إلى طعامه، ودعا معه عليّ بن أبي طالب ﷺ، فلمّا أكلوا قال النبيّ ﷺ : نبيّ ووصيّ أيا سعد أكل طعامك الأبرار، وأفطر عندك الصائمون، وصلّت عليكم الملائكة، فحمله سعد على حمار قطوف، وألقى عليه قطيفة، فرجع الحمار وإنّه لهملاج ما يساير.

ومن ذلك أنّه أقبل من الحديبيّة وفي الطريق ماء يخرج من وشل بقدر ما يروي الراكب والراكبين، فقال: من سبقنا إلى الماء فلا يستقينّ منه، فلمّا انتهى إليه دعا بقدح فتمضمض فيه ثمّ صبّه في الماء، ففاض الماء فشربوا وملأوا أداواهم ومياضيهم وتوضّأوا، فقال النبيّ ﷺ : لئن بقيتم وبقي منكم ليسمعنّ بهذا الوادي يسقي ما بين يديه من كثرة مائه، فوجدوا ذلك كما قال.

ومن ذلك إخباره عن الغيوب وما كان وما يكون فوجدوا ذلك موافقاً لما يقول.

ومن ذلك أنّه أخبر صبيحة الليلة الّتي أُسري به بما رأى في سفره، فأنكر ذلك بعض وصدّقه بعض، فأخبرهم بما رأى من المارّة والممتارة، وهيئاتهم ومنازلهم وما معهم من الأمتعة وأنّه رأى عيراً أمامها بعير أورق، وأنّه يطلع يوم كذا من العقبة مع طلوع الشمس، فعدّوا يطلبون تكذيبه للوقت الّذي وقّته لهم، فلمّا كانوا هناك طلعت الشمس، فقال بعضهم : كذب الساحر، وبصر آخرون بالعير قد أقبلت يقدمها الأورق فقالوا : صدق، هذه، نعم قد أقبلت.

ومن ذلك أنّه أقبل من تبوك فجهدوا عطشاً وبادر الناس إليه يقولون : الماء الماء يا رسول الله، فقال لأبي هريرة : هل معك من الماء شيء؟ قال : كقدر قدح في ميضاتي قال : هلم ميضاتك، فصبّ ما فيه في قدح ودعا وأوعاه وقال : ناد من أراد الماء . فأقبلوا يقولون : الماء يا رسول الله، فما زال يسكب وأبو هريرة يسقي حتّى روي القوم أجمعون، وملأوا ما معهم، ثمّ قال لأبي هريرة : اشرب، فقال : بل آخركم شرباً، فشرب رسول الله عظيم وشرب.

ومن ذلك أنّ أخت عبد الله بن رواحة الأنصاريّ مرّت به أيّام حفرهم الخندق فقال لها : أين تريدين؟ قالت: إلى عبد الله بهذه التمرات، فقال: هاتيهنّ فنثرت في كفه، ثمّ دعا بالأنطاع وفرّقها عليها وغطّاها بالأزر، وقام وصلّى ففاض التمر على الأنطاع، ثمّ نادى هلمّوا وكلوا، فأكلوا وشبعوا وحملوا معهم ودفع ما بقي إليها.

ومن ذلك أنّه كان في سفر فأجهدوا جوعاً ، فقال : من كان معه زاد فليأتنا به فأتاه نفر منهم بمقدار صاع، فدعا بالأزر والأنطاع ثمّ صبّ التمر عليها ، ودعا ربّه فأكثر الله ذلك التمر حتّى كان أزوادهم إلى المدينة .

ومن ذلك أنّه أقبل من بعض أسفاره فأتاه قوم فقالوا : يا رسول الله إنّ لنا بتراً إذا كان القيظ اجتمعنا عليها ، وإذا كان الشتاء تفرّقنا على مياه حولنا ، وقد صار من حولنا عدواً لنا فادع الله في بترنا فتقل ﷺ في بترهم ففاضت المياه المغيّبة ، وكانوا لا يقدرون أن ينظروا إلى قعرها بعد من كثرة مائها ، فبلغ ذلك مسيلمة الكذَّاب فحاول مثله من قليب قليل ماؤه فتفل الأنكد في القليب فغار ماؤه، وصار كالجبوب.

ومن ذلك أنّ سراقة بن جعشم حين وتجهه قريش في طلبه ناوله نبلاً من كنانته وقال له : ستمرّ برعاتي فإذا وصلت إليهم فهذا علامتي، اطعم عندهم واشرب، فلمّا انتهى إليهم أتوه بعنز حائل فمسح مليكي ضرعها فصارت حاملاً ودرّت حتّى ملاوا الإناء وارتووا .

ومن ذلك أنّه نزل بأمّ شريك فأتته بعكّة فيها سمن يسير، فأكل هو وأصحابه، ثمّ دعا لها بالبركة فلم تزل العكّة تصبّ سمناً أيّام حياتها .

ومن ذلك أنّ أُمّ جميل امرأة أبي لهب أتته حين نزلت سورة تبّت ومع النبيّ ﷺ أبو بكر ابن أبي قحافة، فقال : يا رسول الله هذه أُمّ جميل محفظةٌ، أي مغضبة تريدك، ومعها حجر تريد أن ترميك به، فقال : إنّها لا تراني، فقالت لأبي بكر : أين صاحبك؟ قال : حيث شاء الله، قالت : لقد جتته ولو أراه لرميته فإنّه هجاني، واللاّت والعزّى إنّي لشاعرة فقال أبو بكر : يا رسول الله لم ترك؟ قال : لا، ضرب الله بيني وبينها حجاباً .

ومن ذلك كتابه المهيمن الباهر لعقول الناظرين، مع ما أعطي من الخلال الّتي إن ذكرناها لطالت .

فقالت اليهود: وكيف لنا بأن نعلم أنّ هذا كما وصفت؟ فقال لهم موسى عَيْمَةً وكيف لنا بأن نعلم أنّ ما تذكرون من آيات موسى صلّى الله عليه على ما تصفون؟ قالوا : علمنا ذلك بنقل البررة الصادقين، قال لهم : فاعلموا صدق ما أتيناكم به بخبر طفل لقّنه الله من غير تلقين ولا معرفة عن الناقلين، فقالوا : نشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله، وأنّكم الأئمّة والقادة والحجج من عند الله على خلقه، فوثب أبو عبد الله عليه فقبّل بين عينيّ، ثمّ قال : أنت القائم من بعدي – فلهذا قالت الواقفة : إنّه حيّ، وإنّه القائم – ثمّ كساهم أبو عبد الله غليه في وهب لهم وانصرفوا مسلمين<sup>(۱)</sup>.

**توضيح:** قال الفيروزآباديّ : غلام خماسيّ : طوله خمسة أشبار، وقال: رقبه : انتظره، والشيء : حرسه.

قوله : ذمّة نبيّكم، أي عهده، أو حرمته والعنت محرّكة : الفساد والإثم والهلاك، ودخول المشقّة على الإنسان.

قوله عليه الشديد، أو المرائد، لعلّه محمول على المنع الشديد، أو المراد بأوان الرسالة ما تقدّمها أيضاً إلى الولادة، لئلاً ينافي ما سبق من أنَّ ظهور ذلك كان عند ولادته عليه الفلام، أي ارتفع.

(1) قرب الإسناد، ص ٣١٧–٣٣٠ ح ١٢٢٨.

وقوله على المشهور من أنّ قصّة وقوله على المشهور من أنّ قصّة الفيل كانت في سنة ولادته على أو قبله كما مرّ، وهذا أوثق لصحّة الخبر، ويمكن أن يتكلّف الفيل كانت في سنة ولادته على أو قبله كما مرّ، وهذا أوثق لصحّة الخبر، ويمكن أن يتكلّف بحمل هذا الخبر من سيف على خبر آخر غير ما سبق، أو بحمل قوله بأنّ هذه الصفة في محمّد، على أنّ المراد الصفة من حيث الأب والأمّ والآثار بأن يكون قبل مولده، ولا يخفى محمّد، على أنّ المشرو بعدهما . والذود من الإبل: ما بين الثلاث إلى العشر .

قوله: أعدوني، أي انصروني، ولواه بحقّه أي مطله. قوله: فساخت أي دخلت وغابت.

قوله: وما انثنى، أي لم ينعطف ولم يرجع إلى النبيّ ﷺ ، أو عن ذلك العهد. قوله: حالٍ، كذا في أكثر النسخ بالحاء المهملة، ولعلّه أمر من حالى يحالي، يقال: حاليته، أي طايبته، وفي بعضها بالمعجمة، ولعلّه بتشديد اللاّم من المخالّة بمعنى المصادقة، أي كن صديقي وخليلي.

قوله: لا يخبر شيئاً، كذا في أكثر النسخ بالخاء المعجمة، والباء الموحّدة، فيحتمل أن يكون بضمّ الباء أي لا يعلم شيئاً، ولا يبعد أن يكون في الأصل لا يحير بالحاء المهملة والياء المثنّاة من قولهم: طحنت فما أحارت شيئاً، أي ما ردّت شيئاً من الدقيق، ذكره على سبيل المثل، أو بالجيم والزاء المعجمة، أي ما يجيز القتل، أو بالجيم والسين المهملة أي لا يجترئ عليه وهو أظهر، والفتك: أن يأتي الرجل صاحبه وهو غار غافل حتّى يشدّ عليه فيقتله. قوله يضي : فسح لي على المجهول، أي وسع لي ورفعت الحجب عنّي.

قوله يهي : الغيب لا يعلمه إلا الله، أقول : يحتمل وجوهاً :

الأول: أنَّ عدم إخباري أوَّلاً إنَّما كان لعدم علمي به، ولم يخبرني الله به، وإنَّما أخبرني في هذا الوقت.

الثاني: أن يكون المراد بيان أنَّ ما أخبره ﷺ من قبل الله ليكون دليلاً على نبوّته. الثالث: التبرّي عن أن ينسبوه إلى أنّه يعلم الغيب بنفسه، والأوسط أظهر.

وبصبص الكلب وتبصبص: حرّك ذنبه، والتبصبص: التملّق، ورغا البعير: صاح، والخرخرة، صوت النمر، وصوت السنّور، استعير هنا لصوت البعير.

قوله يه النهم اشدد وطأتك، قال الجزريّ: الوطأة في الأصل: الدوس بالقدم، فسمّي به الغزو والقتل، لأنّ من يطأ الشيء برجله فقد استقصى في إهلاكه وإهانته، ومنه الحديث اللّهمّ اشدد وطأتك على مضر، أي خذهم أخذاً شديداً، وقال: السنة: الجدب، وقال: في حديث الاستسقاء ما يخطر لنا جمل، أي ما يحرّك ذنبه هزالاً، لشدّة القحط والجدب، يقال: خطر البعير بذنبه يخطر: إذا رفعه وحطّه. انتهى. قوله رائح، أي حيوان يأتينا عند الرواح بالبركة، أو ماش من قولهم: راح: إذا مشي وذهب، قوله ﷺ : مغيثاً، من الإغاثة بمعنى الإعانة عند الاضطرار، أو يأتي بعده بغيث آخر أو معشباً، فإنَّ الغيث يطلق على الكلأ ينبت بماء السماء، وقال الجزريَّ: في حديث الاستسقاء اسقنا غيثاً مريئاً مريعاً، يقال: مرئ الطعام وأمرأني: إذا لم يثقل على المعدة وانحدر عنها طيّباً، والمربع: المخصب الناجع، وغيث طبق، أي عامّ واسع، ويقال: سجلت الماء سجلاً : إذا صببته صبًّا متصلاً، وقال: غير رائث، أي غير بطيء متأخَّر، من راث: إذا أبطأ، وقال فيه: اللُّهمَّ حوالينا ولا علينا، يقال: رأيت الناس حوله وحواليه، أي مطيفين به من جوانبه، يريد اللُّهمَّ أنزل الغيث في مواضع النبات، لا مواضع الأبنية، وفيه: فانجاب السحاب عن المدينة، أي انجمع وتقبّض بعضه إلى بعض وانكشف عنها . انتهى .

قوله عَلَيْنَا : فأمر : أي بطعام والصنديد بالكسر : السيّد الشجاع، ويقال : ألّب على كذا : إذا لم يفارقه، أو هو من التأليب وهو التحريض والإفساد، قوله: وصدروا: أي رجعوا، والبرمة بالضمّ: قدر من حجارة. والكراع كغراب: مستدقَّ الساق. قوله: وهم خماص بالكسر، أي جياع.

قوله : ومحرز – على بناء المفعول – أي شيء قليل أحرزته لعيالي، ولعلَّ فيه تصحيفاً . قوله: جفل بهم أي أسرع وذهب، ويقال: انجفل القوم، أي انقلعوا فمضوا، وفي بعض النسخ بالحاء المهملة.

قال الفيروزآباديّ: حفل الوادي بالسيل: جاء بملء جنبيه، والسماء: اشتدّ مطرها، والدمع: كثر، والقوم: اجتمعوا.

قوله: غطّوا السدانة، لم نعرف له معنى مناسباً، ولعلَّه كان في الأصل بالسدانة البرمة فصحف، والسدان بالكسر : الستر، ويقال: قطفت الدابَّة، أي ضاق مشيها فهي قطوف، والهملاج بالكسر: السريع السير، الواسع الخطو. قوله: ما يساير، أي لا تسير معه دابَّة، ولا يسابق لسرعة سيره.

قال الجزريُّ : في الحديث : إنَّ رجلاً من الأنصار قال حملنا رسول الله عنهي على حمار لنا قطوف فنزل عنه فإذا هو فراغ لا يساير، أي سريع المشي واسع الخطو . انتهى .

والوشل بالتحريك: الماء القليل، ووشل الماء وشلاً، أي قطر، والأداوى بفتح الواو جمع الأدوات<sup>(1)</sup>، والمياضي جمع الميضأة وهي المطهرة.

قوله بي التي عنه ما بين يديه، أي يسقى الأراضي التي عنده للزرع، والامتيار جلب الميرة، والعير بالكسر : الإبل الَّتي تحمل الميرة، والأورق من الإبل : الَّذي في لونه بياض

(1) والصحيح أنها جمع الإداوة.

۲ - باب / جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها

إلى سواد، قوله : إذا كان القيظ اجتمعنا عليها : العادة تقتضي عكس ذلك، فإنّ في القيظ تنقص المياه، وفي الشتاء تزيد، ولعلّ المراد أنّ في الشتاء لنا مياه آخر، فلا نحتاج إلى الاجتماع على هذا الماء، وأمّا في الصيف فييبس تلك المياه فنجتمع عليها وهي لا تكفينا على حال، أو المراد بالقيظ الربيع، وفي بعض النسخ بالضاد يقال : بتر مقيضة، أي كثير الماء، والظاهر أنّ النسّاخ بدّلوا فجعلوا القيظ مكان الشتاء وبالعكس، والأنكد : المشؤوم، والجبوب : الأرض، أي غليظها أو وجهها أو التراب، والعكّة بالضمّ : آنية السمن أصغر من القربة .

وقال الجزريّ: في حديث حنين: أردت أن أحفظ الناس، وأن يقاتلوا عن أهليهم وأموالهم، أي أغضبهم، من الحفيظة: الغضب.

قوله: فلهذا، أقول: هذا كلام الراوي أو الحميريّ، والمعنى أنه ﷺ قال: أنت القائم، أي بأمر الإمامة بعدي، فتمسّكت به الواقفة لعنهم الله، وحملوه على أنّه القائم صاحب الغيبة، وآخر الأئمّة فأنكروا إمامة من بعده.

٢ - م: بالإسناد إلى أبي محمّد العسكريّ عَلِيَّ إِنَّه قال : قيل لأمير المؤمنين عَلِيَّةٍ : هل لمحمّد بيجي آية مثل آية موسى عظيمة في رفعه الجبل فوق رؤوس الممتنعين عن قبول ما أمروا به؟ فقال أمير المؤمنين ﷺ : إي والَّذي بعثه بالحقِّ نبيًّا، ما من آية كانت لأحد من الأنبياء من لدن آدم عظيمًة إلى أن انتهى إلى محمّد ﷺ إلَّا وقد كان لمحمّد ﷺ أفضل منها، ولقد كان لمحمّد ﷺ نظير هذه الآية إلى آيات أخر ظهرت له، وذلك أنّ رسول الله ﷺ لمّا أظهر بمكّة دعوته، وأبان عن الله مراده رمته العرب عن قسق عداوتها بضروب إمكانهم، ولقد قصدته يوماً لأنّي كنت أوّل الناس إسلاماً، بعث يوم الاثنين وصلّيت معه يوم الثلثاء، وبقيت معه أصلّي سبع سنين حتّى دخل نفر في الإسلام، وأيّد الله تعالى دينه من بعد، فجاءه قوم من المشركين فقالوا له : يا محمّد تزعم أنَّك رسول ربّ العالمين، ثمّ إنَّك لا ترضى بذلك حتّى تزعم أنَّك سيَّدهم وأفضلهم، فإن كنت نبيًّا فأتنا بآية كما تذكره عن الأنبياء قبلك مثال نوح الّذي جاء بالغرق، ونجا في سفينته مع المؤمنين، وإبراهيم الّذي ذكرت أنَّ النار جعلت عليه برداً وسلاماً، وموسى الَّذي زعمت أنَّ الجبل رفع فوق رؤوس أصحابه حتى انقادوا لما دعاهم إليه صاغرين داخرين، وعيسى الّذي كمان ينبُّهُم بما يأكلون وما يدخرون في بيوتهم، وصار هؤلاء المشركون فرقاً أربع، هذه تقول: أظهر لنا آية نوح، وهذه تقول: أظهر لنا آية موسى، وهذه تقول: أظهر لنا آية إبراهيم، وهذه تقول: أظهر لنا آية عيسي فقال رسول الله عنهي : إنَّما أنا نذير مبين، أتيتكم بآية مبيَّنة : هذا القرآن الَّذي تعجزون أنتم والأمم وسائر العرب عن معارضته، وهو بلغتكم فهو حجّة الله وحجّة نبيّه عليكم، وما بعد ذلك فليس لي الاقتراح على ربّي، وما على الرسول إلاّ البلاغ المبين إلى المقرّين بحجّة صدقه، وآية حقّه، وليس عليه أن يقترح بعد قيام الحجّة على ربّه ما يقترحه عليه المقترحون الَّذين لا يعلمون هل الصلاح أو الفساد فيما يقترحون؟ فجاء جبرئيل عَلِيَّهِ فقال: يا محمَّد إنَّ العليِّ الأعلى يقرأ عليك السلام، ويقول: إنِّي سأظهر لهم هذه الآيات، وإنَّهم يكفرون بها إلاّ من أعصمه منهم، ولكنّي أريهم زيادة في الإعذار، والإيضاح لحججك، فقل لهؤلاء المقترحين لآية نوح ١٩٢٨: امضوا إلى جبل أبي قبيس فإذا بلغتم سفحه فسترون آية نوح عليَّ ، فإذا غشيكم الهلاك فاعتصموا بهذا وبطفلين يكونان بين يديه، وقل للفريق الثاني المقترحين لآية إبراهيم ﷺ : امضوا إلى حيث تريدون من ظاهر مكمة فسترون آية إبراهيم غَليَّة في النار، فإذا غشيكم البلاء فسترون في الهواء امرأة قد أرسلت طرف خمارها فتعلَّقوا به لتنجيكم من الهلكة وتردَّ عنكم النار، وقل للفريق الثالث المقترحين لآية موسى عَلِيَتُهُمُ : امضوا إلى ظلَّ الكعبة فأنتم سترون آية موسى عَلِيَّهُمْ ، وسينجيكم هناك عمَّى حمزة، وقل للفريق الرابع ورثيسهم أبو جهل: وأنت يا أبا جهل فاثبت عندي ليتصل بك أخبار هؤلاء الفرق الثلاثَة، فإنَّ الآية الَّتي اقترحتها أنت تكون بحضرتي، فقال أبو جهل للفرق الثلاثة : قوموا فتفرّقوا ليتبيّن لكم باطل قول محمّد، فذهبت الفرقة الأولى إلى جبل أبي فبيس فلمًّا صاروا إلى جانب الجبل نبع الماء من تحتهم، ونزل من السماء الماء من فوقهم من غير غمامة ولا سحاب وكثر حتى بلغ أفواههم فألجمها وألجأهم إلى صعود الجبل إذ لم يجدوا منجى سواه، فجعلوا يصعدون الجبل والماء يعلو من تحتهم إلى أن بلغوا ذروته، وارتفع الماء حتّى ألجمهم وهم على قلَّة الجبل، وأيقنوا بالغرق إذ لم يكن لهم مفرَّ، فرأوا عليًّا ﷺ واقفاً على متن الماء فوق قلَّة الجبل، وعن يمينه طفل، وعن يساره طفل، فناداهم عليّ : خذوا بيدي أنجيكم أو بيد من شئتم من هذين الطفلين، فلم يجدوا بدّاً من ذلك، فبعضهم أخذ بيد عليّ، وبعضهم أخذ بيد أحد الطفلين، وبعضهم أخذ بيد الطفل الآخر، وجعلوا ينزلون بهم من الجبل والماء ينزل وينحظ من بين أيديهم حتى أوصلوهم إلى القرار، والماء يدخل بعضه في الأرض، وبرتفع بعضه إلى السماء حتّى عادوا كهيئتهم إلى قرار الأرض، فجاء عليٌّ ﷺ بهم إلى رسول الله ﷺ وهم يبكون ويقولون: نشهد أنَّك سيَّد المرسلين، وخير الخلق أجمعين، رأينا مثل طوفان نوح عَظِيَّهِ ، وخلَّصنا هذا وطفلان كانا معه لسنا نراهما الآن، فقال رسول الله ﷺ : أما إنَّهما سيكونان، هما الحسن والحسين سيولدان لأخى هذا، هما سيّدا شباب أهل الجنّة، وأبوهما خير منهما، اعلموا أنَّ الدنيا بحر عميق،، قد غُرق فيها خلق كثير، وأنَّ سفينة نجاتها آل محمّد: عليّ هذا وولداه اللذان رأيتموهما سيكونان، وسائر أفاضل أهلي، فمن ركب هذه السفينة نجا ومن تخلّف عنها غرق، ثمَّ قال رسول الله ي الله الأخرة حميمها ونارها كالبحر، وهؤلاء سفن أمَّتي يعبرون بمحبّيهم وأوليائهم إلى الجنّة، ثمّ قال رسول الله عني : أما سمعت هذا يا أبا جهل؟ قال: بلي حتّى أنظر إلى الفرقة الثانية والثالثة.

فجاءت الفرقة الثانية يبكون ويقولون: نشهد أنَّك رسول ربّ العالمين، وسيّد الخلق أجمعين، مضينا إلى صحراء ملساء ونحن نتذاكر بيننا قولك، فنظرنا السماء قد تشقّقت بجمر

النيران تتناثر عنها، ورأينا الأرض قد تصدّعت ولهب النيران يخرج منها، فما زالت كذلك حتّى طبّقت الأرض وملأتها، ومسّنا من شدّة حرّها حتّى سمعنا لجلودنا نشيشاً من شدّة حرِّها، وأيقنًا بالاشتواء والاحتراق بتلك النيران، فبينما نحن كذلك إذ رفع لنا في الهواء شخص امرأة قد أرخت خمارها فتدلَّى طرفه إلينا بحيث تناله أيدينا، وإذا مناد من السماء ينادينا : إن أردتم النجاة فتمسَّكوا ببعض أهداب هذا الخمار فتعلَّق كلَّ واحد منَّا بهدبة من أهداب ذلك الخمار فرفعنا في الهواء ونحن نشق جمر النيران ولهبها لا يمسّنا شررها، ولا يؤذينا حرِّها، ولا نثقل على الهدبة الَّتي تعلَّقنا بها، ولا تنقطع الأهداب في أيدينا على دقَّتها، فما زالت كذلك حتّى جازت بنا تلك النيران، ثمّ وضع كلّ واحد منًّا في صحن داره سالماً معافى، ثمّ خرجنا فالتقينا فجئناك عالمين بأنَّه لا محيص عن دينك، ولا معدل عنك وأنت أفضل من لجئ إليه، واعتمد بعد الله إليه، صادق في أقوالك، حكيم في أفعالك، فقال رسول الله عظيم الأبي جهل: هذه الفرقة الثانية قد أراهم الله آية إبراهيم عظيم في ، قال أبو جهل: حتى أنظر الفرقة الثالثة وأسمع مقالتها، قال رسول الله عظي لهذه الفرقة الثانية لمّا آمنوا : يا عباد الله إنَّ الله أغاثُكم بتلك المرأة أتدرون من هي؟ قالوا : لا، قال : تلك تكون ابنتي فاطمة، وهي سيّدة النساء، إنَّ الله تعالى إذا بعث الخلائق من الأوّلين والآخرين نادي منادي ربّنا من تحت عرشه : يا معشر الخلائق غضّوا أبصاركم لتجوز فاطمة بنت محمّد سيّدة نساء العالمين على الصراط، فتغضّ الخلائق كلُّهم أبصارهم فتجوز فاطمة عليه الصراط، لا يبقى أحد في القيامة إلا غض بصره عنها إلاً محمّد وعليّ والحسن والحسين والطاهرون من أولادهم فإنّهم محارمها ، فإذا دخلت الجنَّة بقي مرطها ممدوداً على الصراط ، طرف منه بيدها وهي في الجنَّة وطرف في عرصات القيامة، فينادي منادي ربّنا : يا أيّها المحبّون لفاطمة تعلَّقوا بأهداب مرط فاطمة سيّدة نساء العالمين فلا يبقى محبّ لفاطمة إلاّ تعلّق بهدبة من أهداب مرطها، حتّى يتعلَّق بها أكثر من ألف فتام وألف فتام، قالوا : وكم فتام واحديا رسول الله؟ قال : ألف ألف وينجون بها من النار .

قال : ثمّ جاءت الفرقة الثالثة باكين يقولون : نشهديا محمّد أنّك رسول ربّ العالمين وسيّد الخلق أجمعين ، وأنّ عليّاً أفضل الوصيّين ، وأنّ آلك أفضل آل النبيّين ، وصحابتك خير صحابة المرسلين ، وأنّ أمّتك خير الأمم أجمعين ، رأينا من آياتك ما لا محيص لنا عنها ، ومن معجزاتك ما لا مذهب لنا سواها ، قال رسول الله يَشْكَ : وما الّذي رأيتم ؟ قالوا : كنّا قعوداً في ظلّ الكعبة نتذاكر أمرك ونهزأ بخبرك وأنّك ذكرت أنّ لك مثل آية موسى ني ، فينا نحن كذلك إذ ارتفعت الكعبة عن موضعها وصارت فوق رؤوسنا فركزنا في مواضعنا ، ولم نقدر أن نريمها ، فجاء عمّك حمزة وقال بزجّ رمحه هكذا تحتها فتناولها واحتبسها على عظمها فوقنا في الهواء ، ثمّ قال لنا : اخرجوا ، فخرجنا من تحتها ، فقال : ابعدوا ، فبعدنا عنها ، ثمّ أخرج سنان الرمح من تحتها فنزلت إلى موضعها واستقرّت ، فقال : ابعدوا ، فبعدنا عنها ، ثمّ أخرج سنان الرمح

فقال رسول الله عظي لأبي جهل : هذه الفرقة الثالثة قد جاءتك وأخبرتك بما شاهدت، فقال أبو جهل: لا أدري أصدق هؤلاء أم كذبوا، أم حقِّق لهم، أم خيِّل إليهم، فإن رأيت ما أنا أقترحه عليك من نحو آيات عيسى بن مريم ﷺ فقد لزمني الإيمان بك، وإلاً فليس يلزمني تصديق هؤلاء، فقال رسول الله عليه؟ : يا أبا جهل فإن كان لا يلزمك تصديق هؤلاء على كثرتهم وشدّة تحصيلهم فكيف تصدّق بمآثر آبائك وأجدادك، ومساوي أسلاف أعدائك؟ وكيف تصدّق عن الصين والعراق والشام إذا حدّثت عنها؟ هل المخبرون عن ذلك إلاّ دون هؤلاء المخبرين لك عن هذه الآيات مع سائر من شاهدها منهم من الجمع الكثيف الَّذين لا يجتمعون على باطل يتخرَّصونه إلاَّ كان بإزائهم من يكذَّبهم ويخبر بضدَّ إخبارهم؟ ألا وكلِّ فرقة من هؤلاء محجوجون بما شاهدوا، وأنت يا أبا جهل محجوج بما سمعت ممَّن شاهد، ثمَّ أقبل رسول الله على الفرقة الثالثة فقال لهم: هذا حمزة عمَّ رسول الله عظيم ، بلُّغه الله تعالى المنازل الرفيعة، والدرجات العالية، وأكرمه بالفضائل لشدَّة حبَّه لمحمّد ولعليّ بن أبي طالب، أما إنَّ حمزة عمّ محمّد لينحي جهنّم يوم القيامة عن محبّيه كما نحّى عنكم اليوم الكعبة أن تقع عليكم، قيل: وكيف ذلك يا رسول الله؟ قال رسول الله عنه: إنَّه ليرى يوم القيامة إلى جانب الصراط عالم كثير من الناس، لا يعرف عددهم إلَّا الله تعالى، هم كانوا محبّي حمزة وكثير منهم أصحاب الذنوب والآثام، فتحول حيطان بينهم وبين سلوك الصّراط والعبور إلى الجنَّة، فيقولون : يا حمزة قد ترى ما نحن فيه، فيقول حمزة لرسول الله ولعليّ بن أبي طالب صلوات الله عليهما : قد تريان أوليائي كيف يستغيثون بي؟ فيقول محمّد رسول الله يشتجي لعليّ وليّ الله: يا عليّ أعن عمّك على إغاثة أوليائه، واستنقاذهم من النار، فيأتي عليّ بن أبي طالب ﷺ بالرمح الّذي كان يقاتل به حمزة أعداء الله تعالى في الدنيا، فيناوله إيَّاه، ويقول: يا عمَّ رسول الله عنهي، وعمَّ أخي رسول الله، ذُد الجحيم عن أوليائك برمحك هذا كما كنت تذود به عن أولياء الله في الدنيا أعداء الله ، فيتناول حمزة الرمح بيده فيضع زتجه في حيطان النّار الحائلة بين أوليائه وبين العبور إلى الجنّة على الصراط، ويدفعها دفعةً فينحيها مسيرة خمسماة عام، ثمّ يقول لأوليائه والمحبّين الَّذين كانوا له في الدنيا: اعبروا، فيعبرون على الصراط آمنين سالمين، قد انزاحت عنهم النيران، وبعدت عنهم الأهوال، ويردون الجنَّة غانمين ظافرين.

ثمّ قال رسول الله ينهج لأبي جهل : يا أبا جهل هذه الفرقة الثالثة، قد شاهدت آيات الله ومعجزات رسول الله، وبقي الذي لك، فأيّ آية تريد؟ قال أبو جهل : آية عيسى بن مريم ينهج كما زعمت أنّه كان يخبرهم بما يأكلون وما يدّخرون في بيوتهم، فأخبرني بما أكلت اليوم، وما ادّخرته في بيتي، وزدني على ذلك أن تحدثني بما صنعته بعد أكلي لمّا أكلت، كما زعمت أنّ الله زادك في المرتبة فوق عيسى ينهج ، فقال رسول الله ينهج : أمّا ما أكلت وما ادْخرت فأخبرك به وأخبرك بما فعلته في خلال أكلك، وما فعلته بعد أكلك، وهذا يوم يفضحك الله فيه لاقتراحك، فإن آمنت بالله لم تضرَّك هذه الفضيحة، وإن أصررت على كفرك أضيف لك إلى فضيحة الدنيا وخزيها خزي الآخرة الذي لا يبيد ولا ينفد ولا يتناهى، قال: وما هو؟ قال رسول الله عني : قعدت يا أبا جهل تتناول من دجاجة مسمنة استطبتها، فلمّا وضعت يدك عليها استأذن عليك أخوك أبو البختري بن هشام، فأشفقت عليه أن يأكل منها وبخلت، فوضعتها تحت ذيلك، وأرخيت عليها ذيلك حتّى انصرف عنك فقال أبو جهل: كذبت يا محمّد، ما من هذا قليل ولا كثير، ولا أكلت من دجاجة، ولا اذخرت منها شيئاً، فما الَّذي فعلته بعد أكلى الَّذي زعمت، قال رسول الله عظيم كان عندك ثلاثماًة دينار لك، وعشرة آلاف دينار ودائع النَّاس عندك: المأة، والمأتان، والخمسمأة، والسبعماة، والألف، ونحو ذلك إلى تمام عشرة آلاف، مال كلِّ واحد في صرَّة وكنت قد عزمت على أن تختانهم، وقد كنت جحدتهم ومنعتهم، واليوم لمَّا أكلت من هذه الدجاجة أكلت زُورها وادْخرت الباقي، ودفنت هذا المال أجمع مسروراً فرحاً باختيانك عباد الله، وواثقاً بأنَّه قد حصل لك، وتدبير الله في ذلك خلاف تدبيرك، فقال أبو جهل: وهذا أيضاً يا محمد فما أصبت منه قليلاً ولا كثيراً، وما دفنت شيئاً، وقد سرقت تلك العشرة آلاف الودائع الّتي كانت عندي، فقال رسول الله ﷺ : يا أبا جهل ما هذا من تلقاني فتكذَّبني، وإنَّما هذا جبرئيل الروح الأمين يخبرني به عن ربّ العالمين، وعليه تصحيح شهادته وتحقيق مقالته، ثمّ قال رسول الله ﷺ هلمّ يا جبرئيل بالدجاجة الّتي أكل منها، فإذا الدجاجة بين يدي رسول الله يُشْكِرُ، فقال رسول الله عظيم أتعرفها يا أبا جهل؟ فقال أبو جهل : ما أعرفها وما أخبرت عن شيء، ومثل هذه الدجاجة المأكول بعضها في الدنيا كثير، فقال رسول الله ﷺ : يا أيّتها الدجاجة إنَّ أبا جهل قد كذَّب محمّداً على جبرئيل، وكذَّب جبرئيل على ربّ العالمين، فاشهدي لمحمّد بالتصديق، وعلى أبي جهل بالتكذيب فنطقت وقالت : أشهد يا محمّد أنَّك رسول الله وسيّد الخلق أجمعين، وأنَّ أبا جهل هذا عدوَّ الله المعاند الجاحد للحقّ الّذي يعلمه، أكل مِنِّي هذا الجانب، وادْخر الباقي، وقد أخبرته بذلك، وأحضرتنيه فكذَّب به، فعليه لعنة الله ولعنة اللاعنين فإنَّه مع كفره بخيل، استأذن عليه أخوه فوضعني تحت ذيله إشفاقاً من أن يصيب منّى أخوه، فأنت يا رسول الله أصدق الصادقين من الخلق أجمعين، وأبوجهل الكاذب المفترى اللعين.

فقال رسول الله ينهج: أما كفاك ما شاهدت، آمن لتكون آمناً من عذاب الله بَرْجَل ، قال أبو جهل : إنّي لأظنّ أنّ هذا تخييل وإيهام، فقال رسول الله بنهج : فهل تفرق بين مشاهدتك لهذا وسماعك لكلامها، وبين مشاهدتك لنفسك ولسائر قريش والعرب وسماعك لكلامهم؟ قال أبو جهل : لا، قال رسول الله بنهج : فما يدريك أنّ جميع ما تشاهد وتحسّ بحواسّك تخييل؟ قال أبو جهل : ما هو بتخييل، قال رسول الله بنهج : ولا هذا بتخييل وإلا كيف تصحح أنّك ترى في العالم شيئاً أوثق منه؟ قال : ثم وضع رسول الله بنهج يده على الموضع

المأكول من الدجاجة فمسح يده عليها فعاد اللحم عليه أوفر ما كان ثمَّ قال رسول الله عنهم : يا أبا جهل أرأيت هذه الآية؟ قال: يا محمّد توهمت شيئاً ولا أوقنه، قال رسول الله عنه: يا جبرئيل فأتنا بالأموال الّتي دفنها هذا المعاند للحقّ، لعلَّه يؤمن، فإذا هو بالصرر بين يديه كلُّها: ما كان رسول الله عني قاله إلى تمام عشرة آلاف وثلاثماة دينار، فأخذ رسول الله ﷺ – وأبو جهل ينظر إليه – صرةً منها فقال: ائتوني بفلان بن فلان، فأتي به وهو صاحبها فقال: هاكها يا فلان ما قد اختانك فيه أبو جهل، فردّ عليه ماله، ودعا بآخر ثمّ بآخر حتّى ردّ العشرة آلاف كلّها على أربابها ، وفضح عندهم أبو جهل ، وبقيت الثلاثمأة الدينار بين يدي رسول الله عظيم، فقال: الآن أمن لتأخذ الثلاثماة دينار، ويبارك الله لك فيها حتّى تصير أيسر قريش، قال: لا آمن، ولكن آخذها فهي مالي، فلمّا ذهب يأخذها صاح رسول الله عظيم بالدجاجة : دونك أبا جهل، وكفِّيه عن الدنانير، وخذيه فوثبت الدجاجة على أبي جهل فتناولته بمخالبها، ورفعته في الهواء، وطارت به إلى سطح بيته فوضعته عليه، ودفع رسول الله عنه الله عنه الدنانير إلى بعض فقراء المؤمنين، ثمّ نظر رسول الله عنهم إلى أصحابه فقال لهم: معاشر أصحاب محمّد هذه آية أظهرها ربّنا ﷺ لأبي جهل، فعاند، وهذا الطير الَّذي حيي يصبر من طيور الجنَّة الطيَّارة عليكم فيها، فإنَّ فيها طيوراً كالبخاتيّ، عليها من جميع أنواع المواشي، تطير بين سماء الجنَّة وأرضها، فإذا تمنَّى مؤمن محبَّ للنبيَّ وآله الأكل من شيء منها وقع ذلك بعينه بين يديه، فتناثر ريشه وانسمط وانشوى وانطبخ، فأكل من جانب منه قديداً، ومن جانب منه مشويّاً بلا نار، فإذا قضى شهوته ونهمته وقال: الحمد لله ربّ العالمين عادت كما كانت، فطارت في الهواء وفخرت على سائر طيور الجنَّة، تقول: من مثلي وقد أكل منّي وليّ الله عن أمر الله<sup>(١)</sup>.

**ج:** مثله مع اختصار في وسطه وفي آخره<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ : فيه : يبلغ العرق منهم ما يلجمهم، أي يصل إلى أفواههم فيصير لهم بمنزلة اللّجام يمنعهم عن الكلام. انتهى.

والنشيش: الغليان، وهدبة الثوب بالضم: طرفه ممّا يلي طرّته، والمراد هنا الخيوط المتدلّية من طرفه، والمرط بالكسر: كساء من صوف أو خزّ، والفئام بالهمز وقد تقلب ياءً: الجماعة من الناس، والمراد هنا هذا العدد، كما فسّر أمير المؤمنين ﷺ في خبر الغدير بمائة ألف.

قوله: فركزنا. يقال: ركزت الرمح أي غرزته في الأرض، وفي بعض النسخ بالدال المهملة من الركود بمعنى السكون والهدوء، ويقال: لا يريم من المكان، أي لا يبرح ولا

(١) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٤٢٩ ح ٢٩٢. (٢) الإحتجاج، ص ٣٦.

يزول، والزجّ بالضمّ : الحديدة الّتي في أسفل الرمح، ويقال : تخرّص، أي كذب والذود : الطرد والدفع، والزّور : أعلى الصدر، والبخاتيّ جمع البختيّ وهو الإبل الخراسانيّ والشية : كلّ لون يخالف معظم لون الفرس وغيره، والهاء عوض من الواو، ويقال : وشيت الثوب أشيه وشياً ووشية، ووشيته توشيةً، شدّد للكثرة فهو موشيّ وموشّى، والوشي من اللّون معروف ذكره الجوهريّ، وقال : سمطت الجدي أسمِطه وأسمُطه سمطاً : إذا نظّفته من الشعر بالماء الحارّ لتشويه .

٣- ص: الصدوق، عن الحسن بن حمزة العلويّ، عن محمّد بن داود، عن عبد الله بن أحمد الكوفيّ، عن سهل بن صالح، عن إبراهيم بن عبد الرحمن، عن موسى بن جعفر، عن آبائه صلوات الله عليهم قال: إنّ أصحاب رسول الله ين كانوا جلوساً يتذاكرون وفيهم أمير المؤمنين صلوات الله عليهم قال: إنّ أصحاب رسول الله ين كانوا جلوساً يتذاكرون وفيهم أمير المؤمنين صلوات الله عليه إذ أتاهم يهوديّ، فقال : يا أمّة محمّد ما تركتم للأنبياء درجة إلا نحلتموها لنبيكم، فقال أمير المؤمنين على المؤمنين موسى يتناكرون وفيهم أمير نحلتموها لنبيكم، فقال أمير المؤمنين على : إن كنتم تزعمون أنّ موسى عنه كلمه ربّه نحلتموها لنبيكم، فقال أمير المؤمنين على : إن كنتم تزعمون أنّ موسى عنه كلمه ربّه على طور سيناء فإنّ الله كلّم محمّداً في السماء السّابعة، وإن زعمت النصارى أنّ عيسى أبرا المقابر، فدعوت الله تعالى عربي فقاموا من قبورهم، ينفضون التراب عن رؤوسهم بإذن الله على أمة ألى به منائي في أنّه المقابر، فدعوت الله تعالى عربي فقاموا من قبورهم، ينفضون التراب عن رؤوسهم بإذن الله عليه أن أبه تعالى عربي فقاموا من قبورهم، ينفضون التراب عن رؤوسهم بإذن الله عليه أن أبه تعالى عربي فقاموا من قبورهم، ينفضون التراب عن رؤوسهم بإذن حدقة فأخذها رسول الله عربي ، في في أبرا المقابر، فدعوت الله تعالى عربي فقاموا من قبورهم، ينفضون التراب عن رؤوسهم بإذن حدقة فأخذها يرسول الله عربي ، وإنّ أبا قتادة بن ربعي الأنصاري شهد وقعة أحد فأصابته طعنة في عينه، فبدت حدقته فأخذها رسول الله عربي من يده ثمّ أتى بها رسول الله علي فقال : امرأتي الآن تبغضني ، فأخذها رسول الله عربي من يده ثم وضعها مكانها، فلم يك يعرف إلا بفضل حسنها وضوئها على العين حدوري ، ولقد بارز عبد الله بن عتيك فأبين يده فجاء إلى رسول الله عربي من يده ثم وضعها مكانها، فلم يك يعرف إلا بفضل حسنها وضوئها على العين الحربي منه الخري ، من يده ثم وضعت عبينه، فبدت الله عربي معمد ألم يربي عائل معادي ، ثم أتى المان علي ماله علي ونفيل حسنها وضوئها على العين حدوري ، فاقد مار يربي وضوئها على العين حده ثم وضعها ملكانها، فلم يك يعرف إلا بفضل حسنها وضوئها على العين الخوى، ولقد بارز عبد الله بن عتيك فأبين يده فجاء إلى رسول الله عربي أله وضعه المحادي .

أنزل الله ملك الجبال، وأمر بطاعته فيما يأمره به من إهلاك قومه، فاختار الصبر على أذاهم، والابتهال في الدعاء لهم بالهداية ثمَّ رقٌّ نوح ﷺ على ولده فقال: ﴿ رَبِّ إِنَّ ٱبْنِي مِنْ أَهْلِي﴾ رقَّة القرابة، فالمصطفى لمَّا أمره الله بالقتال شهر على قرابته سيف النقمة، ولم تحرَّكه شفقة القرابة، وأخذ بالفضل معهم لمّا شكوا احتباس المطر، فدعا فمطروا من الجمعة إلى الجمعة حتّى سألوه أن يقلّ وإن قال في نوح ﷺ : ﴿إِنَّهُمْ كَانَ عَبْدُا شَكُوْرًا﴾ فقد قال في محمّد: ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُوفُتُ تَحِيمٌ ﴾ ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ لِلْعَنَلَمِينَ﴾ وإن خص إبراهيم غليتنا بالخلَّة ففضَّل بها فقال: ﴿وَأَتَّخَذَ أَنَّهُ إِبْرَهِمِ خَلِيلًا﴾ فقد جمع الله الخلَّة والمحبَّة لمحمّد ع حتى قال ﷺ : ولكن صاحبكم خليل الله وحبيب الله، وفي القرآن : ﴿ فَاتَّبِعُونِ يُعْبِبْكُمُ اللَّهُ ﴾ وعن عبد الله بن أبي الحمساء قال: كان بيني وبين محمّد بيع قبل أن يبعث فبقيت لي بقيّة فوعدته أن آتيه في مكَّانه، فنسيت يومي والغد، فأتيته في اليوم الثالث، وكان محمَّد في مكانه ينتظرني، فقلت له في ذلك، فقال: أنا ههنا مذ وعدتك أنتظرك، ضاهي جدّه إسماعيل بن إبراهيم ﷺ فإنَّه وعد رجلاً فبقي في مكانه سنة فشكر الله له ذلك فقال : ﴿وَأَذَكُرْ فِ ٱلْكِنَبِ إِسْمَعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَغْدِ﴾ وكان محمّد في صباه يخرج بغنم لهم إلى الصحراء، فقال له بعض الرعاة: يا محمّد إنّي وجدت في موضع كذا مرعى خصيباً، فقال: نخرج غداً إليه، فبكر من بيته إلى ذلك الموضع وأبطأ الرجل في الوصول، فرأى رسول الله ﷺ وقد منع غنِمه أن ترعى في ذلك الموضع حتّى يصل ذلك الرجل فرعيا، ولا شكّ أنَّ الأنبياء كلَّهم وأممهم تحت راية نبيّنا، وإن كلّم الله موسى ﷺ على طور سيناء، فقد كلّم محمّداً فوق سبع سماوات، وجعل الله الإمامة بعد محمّد ﷺ في قومه عند انقطاع النبوّة حتّى ياتي أمر الله، وينزل عيسى ﷺ فيصلّي خلف رجل منهم يقال له: المهدي، يملأ الأرض عدّلاً، ويمحو كلّ جور، كما وصف رسول الله 🚓 .

وإنّ النبيّ لممّا وصف عليّاً عَلَيْهِ وشبّهه بعيسى عَلَيْهِ قال تعالى : ﴿ قُولُماً شُرِبَ أَبَنُ مَرْيَمُ مَنَكُمُ إِذَا فَوَمُكَ مِنَهُ يَعِيدُونَ ﴾ وإن أخرج الله لصالح عَلَيْهِ ناقة من الجبل لها شرب ولقومه شرب فقد أخرج تعالى لوصيّ محمّد خمسين ناقة أو أربعين مرّة ومأة ناقة مرّة من الجبل قضى شرب فقد أخرج تعالى لوصيّ محمّد خمسين ناقة أو أربعين مرّة ومأة ناقة مرّة من الجبل قضى شرب فقد أخرج تعالى لوصيّ محمّد خمسين ناقة أو أربعين مرّة ومأة ناقة مرّة من الجبل لها شرب ولقومه ألمو فقد أخرج تعالى لوصيّ محمّد خمسين ناقة أو أربعين مرّة ومأة ناقة مرّة من الجبل قضى ألمو فقد أخرج تعالى لوصيّ محمّد خمسين ناقة أو أربعين مرّة ومأة ناقة مرّة من الجبل قضى ألمو في محمّد على وعنه وقال تطلّهُرًا عَلَيْهِ فَإَنَّ أللَّه هُو مَولَكُهُ وَجَبْرِيلُ وَصَنْحُمَ المحمّد الموجر وعليّ بن أبي طالب على ما روى الرواة في تفسيرهم، وأنطق الله لمحمّد المعير، وإنّ بثر زمزم في صدر الإسلام بمكّة كان للمسلمين يوماً، وللكافرين يوماً، فكان المسلمين يوماً، وللكافرين يوماً، فكان المعمر ما يومين في يوم، وللمشركين على ما كان عليه يوماً، وإن إن العير، وإنّ بثر زمزم في صدر الإسلام بمكّة كان للمسلمين على ما كان عليه يوماً، وإن المحمّد ألموسي في يوم، وللمشركين على ما كان عليه يوماً، وإن أعطى الله يعقوب علي الأسين الما مسلمين على ما كان عليه يوماً وإن أعطى اله على ما كان عليه يوماً في أورة أورة أورة ألكنّبَ فقد أعطى ما كان عليه يوماً وإن أعطى الله يعقوب وَجَمَلُنا في ذُرْيَتُو النُبُوَة وكالكَنبَ فقد أعلى معمداً على ما كان عليه يوماً، وإن أمر أبي مان أعطى الله يعقوب ويتي الله أله أورة وكلكنبَ في فقد أعلى من سلالة صلبه، ومريم بنت عمران من بناته فقال : فرووكم بنا أمم في أمم من معرام من مالم من مولي أولاد الحسين على ما كان عليه وابن عمة علي من ما أمر من أورة أوركني فقد أعلى ما كان عليه وأما من ما أمر في وتعقوب ويتي وأله أورة أن أخرج الله عليه، ومريم بنت عمران من بناته فقال : فروكوم أمر في أمر ما أمر من ما ما ما في أخر والما في أخبر في أولاه العسي ما ما من مداه العامين، وجعل الوصية والإمامة في أخبه وابن عمة علي بن أبي صلي ما ماله، وي ما أولو أمم والله ميتي أله في الحسن والحسين وفي أولاه الحسين يوم أولاه ما مليه ما أولاه السامي ميت المم ما ما ما مو أولاه الميس ما ما

ولدرسول الله عنه من فاطمة على كما كان عيسي عليه من ولد الأنبياء، قال الله : ذُرِّيَنَنِهِ. دَاوُدَ وَسُلَيْمَنَ وَأَيُّوُبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَنَرُونَ وَكَذَلِكَ تَجَرِّى ٱلْمُحْسِنِينَ () وَزَكَرِيَّا وَيَحْيَى وَعِيسَىٰ ﴾ وأعطى محمّداً الكتاب المجيد والقرآن العظيم، وفتح عليه وعلى أهل بيته باب الحكمة، وأوجب الطاعة لهم على الإطلاق بقوله : ﴿يَأَيُّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا آطِيمُوا ٱلَّ وَأَطِيمُوا ٱرَّبُول وَأُوْلِي ٱلأَمْنِ مِنَكُرُ ﴾ وإن صبر يعقوب عَلَي على فواق ولده حتى كاد أن يكون حرضاً من الحزن، فقد فجع محمّد على قرة عينه كان له وحده فصبر، ووجد يعقوب غليه والله وحد فراق، وحزن وفاته، وإن أوتي يوسف شطر الحسن، فقد وصف جمال رسولنا فقيل : إذا رأيته رأيته وفاته، وإن أوتي يوسف شطر الحسن، فقد وصف جمال رسولنا فقيل : إذا رأيته رأيته كالشمس الطالعة، وإن ابتلي يوسف بالغربة وامتحن بالفرقة فمحمّد فارق وطنه من أذى المشركين، ووقف على الثنية وحول وجهه إلى مكة فقال : إتي لأعلم أنك أحبّ البقاع إلى المشركين، ووقف على الثنية وحول وجهه إلى مكة فقال : إتي لأعلم أنك أنك أحبّ المقاع إلى المشركين، ووقف على الثنية وحول وجهه إلى مكة فقال : إنه عليه الما الله عليه الما الله الذى الله، ولولا أهلك أخرجوني ما خرجت، فلما بلغ الجحفة أنزل الله عليه :

إنَّ ألَّذِى فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَاتَ لَرَاَدُكَ إِلَىٰ مَعَادُ فَ ثُمَّ آل محمّد يُثْنَ شرّدوا في الآفاق، وامتحنوا بما لم يمتحن به أحد غيرهم، وقد أعلم محمّد على جميع ذلك، وكان يخبر به، وإن بشر الله يوسف برؤيا رآها فقد بشر محمّداً برؤيا في قوله : ﴿لَقَدَ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ ٱلرُّذِيَا بِٱلْحَقِّ وإن اختار يوسف عليه الحبس توقياً من المعصية فقد حبس رسول الله على في الشعب ثلاث سنين ونيفاً حتى ألجاًه أقاربه إلى أضيق الضيق، حتى كادهم الله ببعثه أضعف خلقه في أكل عهدهم الذي كتبوه في قطيعة رحمه، ولئن غاب يوسف عليه فقد غاب مهدي آل محمّد، وسيظهر أمره كما ظهر أمره، وأكثر ما ذكرناه يجري مجرى المعجزات، وفيها ما هو معجزة

وإن قلب الله لموسى عنه العصاحية فمحمد عنه دفع إلى عكاشة بن محصن يوم بدر لما انقطع سيفه قطعة حطب فتحول سيفاً في يده، ودعا الشجرة فأقبلت نحوه تخذ الأرض، وإن كان موسى عنه ضرب الأرض بعصاه فانفجرت منه اثنتا عشرة عيناً فمحمد عنه كان ينفجر الماء من بين أصابعه، وانفجار الماء من اللحم والدم أعجب من خروجه من الحجر، لأنّ ذلك معتاد، وقد أخرج أوصياؤه من الجبّ الّذي لا ماء فيه الماء إلى رأسه حتّى شرب الناس منه، وقال : إنّ المهدي من ولده يفعل مثل ذلك عند خروجه من مكتم إلى الكوفة، وإن فرب موسى بعصاه البحر فانفلق فكان آية محمد عنه لما خرج إلى خيبر إذا هو بواد يشخب فقدروه أربع عشر قامة والعدو من ورائهم، قال الناس : إنّا لمدركون، قال : كلاً، فدعا فعبرت الإبل والخيل على الماء لا تندى حوافرها وأخفافها، ولما عبر عمرو بن معدي كرب فعبرت الإبل والخيل على الماء لا تندى حوافرها وأخفافها، ولما عبر عمرو بن معدي كرب العذاب من الجراد والقمل والضفادع والدم فرسولنا قد أتى بالدخان على المشركين، وهو ما يسكر الإسلام في البحر بالمدائن كان كذلك ، وإنّ موسى عنه على المشركين ، وهو ما يعسكر الإسلام في البحر بالمدائن كان كذلك ، وإنّ موسى عنه عمرو بن معدي كرب فعرت الإن من الجراد والقمل والضفادع والدم فرسولنا قد أتى بالدخان على المشركين ، وهو ما العذاب من الجراد والقمل والضفادع والدم فرسولنا قد أتى بالدخان على المشركين ، وهو ما أنزل الله على المستهزئين بعقوبات تستأصل في يوم أحد . فأمًا تكليم الله لموسى عَلِيَّة فإنَّه كان على الطور، ورسولنا دنا فتدلَّى فكان قاب قوسين أو أدنى، وقد كلَّمه الله هناك، وأمَّا المن والسلوى والغمام واستضاءة الناس بنور سطع من يده فقد أوتي رسولنا ما هو أفضل منه، أحلَّت له الغنائم ولم تحلَّ لأحد قبله، وأصاب أصحابه مجاعة في سريَّة بناحية البحر فقذف البحر لهم حوتاً فأكلوا منه نصف شهر، وقدموا بودكه، وكان الجيش خلقاً كثيراً، وكان يطعم الأنفس الكثيرة من طعام قليل، ويسقي الجماعة الجمّة من شربة من لبن حتَّى يرتووا.

وروى حمزة بن عمر الأسلميّ قال: نفرنا مع رسول الله ﷺ في ليلة ظلماء فأضاءت أصابعه لنا فانكشفت الظلمة وهذا أعجب ممّا كان لموسى نظيئةٍ وأمّا اليد البيضاء لموسى ﷺ فقد أعطى محمّداً أفضل من ذلك، وهو أنَّ نوراً كان يضيء له أبدأ عن يمينه وعن يساره حيثما جلس وقام، يراه الناس، وقد بقي ذلك النور إلى قيام الساعة يسطع من قبره، وكذا كان مع وصيَّه وأولاده المعصومين في حياتهم، والآن يكون يسطع من قبورهم، وفي كلُّ بقعة مرَّ بها المهدي يرى نور ساطع، وإنَّ موسى عَظِيَرٍ أُرسل إلى فرعون فأراه الآية الكبرى ونبيّنا أرسل إلى فراعنة شتّى، كأبي لهب، وأبي جهل، وشيبة، وعنبة ابني أبي ربيعة، وأبيّ بن خلف، والوليد بن المغيرة، والعاص بن وائل السهميّ، والنضر بن الحارث وغيرهم، فأراهم الآيات في الآفاق وفي أنفسهم حتّى يتبيّن لهم أنّه الحقّ ولم يؤمنوا، وإن كان الله انتقم لموسى عظيمة من فرعون فقد انتقم لمحمّد عظي يوم بدر فقتلوا بأجمعهم وألقوا في القليب، وانتقم له من المستهزئين فأخذهم بأنواع البلاء، وإن كان موسى ﷺ صار عصاه ثعباناً فاستغاث فرعون منه رهبةً فقد أعطى محمّداً مثله لمّا جاء إلى أبي جهل شفيعاً لصاحب الدِّين، فخاف أبو جهل وقضى دَين الغريب، ثمَّ إنَّه عتب عليه فقال: رأيت عن يمين محمّد ويساره ثعبانين تصطك أسنانهما، وتلمع النيران من أبصارهما، لو امتنعت لم آمن أن يبتلعني الثعبان، وقال تعالى لموسى عَلِيَتُهِ: ﴿وَأَلْغَبْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنِّي ﴾ وقال في وصبِّه وأولاده: ﴿سَيَجْعَلْ لَمُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا﴾.

وإن كان داود علي سخّر له الجبال والطير يسبّحن له وسارت بأمره، فالجبل نطق لمحمّد في إذ جادله اليهود، وشهد له بالنبوّة، ثمّ سألوه أن يسير الجبل فدعا فسار الجبل إلى فضاء كما تقدّم، وسبّح الحصى في يد رسول الله في، وسخّرت له الحيوانات كما ذكرنا، وإن لان الحديد لداود عنه فقد لين لرسولنا الحجارة الّتي لا تلين بالنار، والحديد تلين بالنار، وقد ليّن الله العمود الّذي جعله وصيّه عليّ بن أبي طالب عنه في عنق خالد بن وليد، فلمّا استشفع إليه أخذه من عنقه، وإنّ محمّداً لمّا استتر من المشركين يوم أحد مال برأسه نحو الجبل حتّى خرقه بمقدار رأسه، وهو موضع معروف مقصود في شعب، وأثر ساعدا محمّد في جبل أصمّ من جبال مكّة لمّا استروح في صلاته، فلان له الحجر حتّى ظهر أثر ذراعيه فيه، كما أثّر قدما إبراهيم عني في المقام، ولانت الصخرة تحت يد

محمّد ﷺ ببيت المقدس حتّى صار كالعجين، ورئي ذلك من مقام دابّته والنَّاس يلمسونه بأيديهم إلى يومنا هذا، وإنَّ الرضا عَلَيْتَلا من ولده دعا في خراسان فليَّن الله له جبلاً يؤخذ منه القدور وغيرها، واحتاج الرضا ﷺ هناك إلى الطهور فمسَّ بيده الأرض فنبع له عين، وكلاهما معروف، وآثار وصيّ محمّد ﷺ في الأرض أكثر من أن تحصى، منها بنر عبادان، فإنَّ المخالف والمؤالف يروي أنَّ من قال عندها : بحقَّ عليَّ يفور الماء من قعرها إلى رأسها، ولا يفور بذكر غيره وبحقٌّ غيره، وإنَّ سور حلب من أصلب الحجارة فضربه على ابن أبي طالب بسيفه فأثره من فوقه إلى الأرض ظاهر، وإنَّه ﷺ لمَّا خرج إلى صفَّين فكان بينه وبيَّن دمشق مأة فرسخ وأكثر وقد نزل ببريَّة فكان يصلِّي فيها، فلمَّا فرغ ورفع رأسه من سجدة الشكر قال: أسمع صوت بوق التبريز لمعاوية من دمشق، فكتبوا التاريخ، فكان كما قال، وقد بني هناك مشهد يقال له : مشهد البوق، وبكي داود ﷺ على خطيئته حتّى سارت الجبال معه، ومحمّد عظي قام إلى الصلاة فسمع لجوفه أزيز كأزيز المرجل على الأثافي من شدَّة البكاء، وقد آمنه الله من عقابه فأراد أن يتخشِّع، وقام على أطراف أصابع رجليه عشر سنين حتّى تورّمت قدماه، واصفر وجهه من قيام اللّيل، فأنزل الله ﴿طه ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ لِنَشْعَىٰ ٢٠ وَكَانَ يَبْكَى حَتَّى يَغْشَى عَلَيْهِ، فَقَيْلُ لَهُ : أَلَيْسُ قَدْ غَفُر الله لك ما تقدَّم من ذنبك وما تأخر؟ فقال: أفلا أكون عبداً شكوراً؟ وكذلك كانت غشيات عليّ بن أبي طالب وصيّه في مقاماته.

وإنَّ سليمان عَلَيْكُ سأل الله فأعطي ملكاً لا ينبغي لأحدٍ من بعده، ومحمّد عَلَيْه عرضت عليه مفاتيح خزائن كنوز الأرض فأبى استحقاراً لها، فاختار التقلل والقربى، فآناه الله الشفاعة والكوثر وهي أعظم من ملك الدنيا من أوّلها إلى آخرها سبعين مرّة، فوعد الله له المقام المحمود الذي يغبطه به الأولون والآخرون، وسار في ليلة إلى بيت المقدس ومنه إلى سدرة المنتهى، وسخّر له الريح حتّى حملت بساطه بأصحابه إلى غار أصحاب الكهف، وإن كان لسليمان عليمة غدوها شهر ورواحها شهر فكذلك كانت لأوصياء محمّد، وسخّرت له الجنّ، وآمنت به منقادة طائعة في قوله: فراذ مَرَفَنا إلَيْكَ نَفَرَ مِنَ الْمِحينَ في وقبض على حلق جنّي فخنفه، ومحاربة وصيّه من الجنّ وقتله إيّاهم معروفة، وكذلك إتيانهم إلى أولاده المعصومين عليه لأخذ العلم منهم مشهور وإنّ سليمان عليه محمّد الأبية والصنائع واستنباط القنى ما عجز عنه جميع الناس ومحمّد لم يحتج إلى هذه الأشياه، فلو أراد منهم يريدونه على العجلة، وأن الله سخّر الملائكة المقرّبين لمحمّد تشرق من من يريدونه على العجلة، وأن الله سخّر الملائكة المقرّبين لمحمّد على وأهل بيته وذريّته يريدونه على العجلة، وأن الله سخّر الملائكة المقرّبين لمحمّد على منه وأماد منهم مريدونه على الخطوا، على أن مومني الجنّ يخدمون الأئمة عليه وأنهم عنه كانوا يعثونهم في أمر واستنباط القنى ما عجز عنه جميع الناس ومحمّد لم يحتج إلى هذه الأشياه، فلو أراد منهم وديدونه على العجلة، وأن الله سخّر الملائكة المقرّبين لمحمّد تشك وأهل بيته وذريّته يريدونه على العجلة، وأن الله سخّر الملائكة المقرّبين لمحمّد عليه وأمل بيته وذريّته ويدفعون، وكذلك كانوا مع عليّ بن أبي طالب، ويكونون مع بقيّة آل محمّد عليه على ما ويدفعون، وكذلك كانوا مع عليّ بن أبي طالب، ويكونون مع بقيّة آل محمّد علي على ما وإنَّ سليمان عَلَيَهُ كان يفهم كلام الطير ومنطقها، فكذلك نبيّنا كان يفهم منطق الطير، فقد كان في برّيّة ورأى طيراً أعمى على شجرة، فقال للناس : إنّه قال : يا ربّي إنّني جائع، لا يمكنني أن أطلب الرزق، فوقع جرادة على منقاره فأكلها، وكذا فهم منطقها أهل بيته، وإنّ عيسى عَلَيْهُ مرّ بكربلا فرأى ظباء فدعاها فقال : ههنا لا ماء ولا مرعى، فلم مقامكن فيها؟ قالت : يا روح الله إنّ الله ألهمنا أنّ هذه البقعة حرم الحسين عَلَيْهُ فأوينا إليها، فدعا الله عيسى عَلَيْهُ أن يبقى أثر يعلم به آل محمّد أنّ عيسى كان مساعداً لهم في مصيبتهم، فلمّا مرّ عيسى عَلَيْهُ أن يبقى أثر يعلم به آل محمّد أنّ عيسى كان مساعداً لهم في مصيبتهم، فلمّا مرّ عليّ بن أبي طالب عَليْهُ بها جعل يقول : ههنا مناخ ركابهم، وههنا مهراق دمائهم، فسأله ابن عبّاس عنه فأخبره بقتل الحسين عَلَيْهُ فيها، وأنّ عيسى غَلْهُ كان هما ودعا، ومن قصته ابن عبّاس عنه فأخبره بقتل الحسين عَلَيْهُ فيها، وأنّ عيسى غَلْهُ كان هما ودعا، ومن قصته ابن عبّاس عنه فأخبره بقتل الحسين عَلْهُ فيها، وأنّ عيسى غَلْهُ كان هوا ودعا، ومن قصته كيت وكيت، فاطلب بعرات تلك الظباء فإنّها باقية، فوجدوا كثيراً من البعر قد صار مثل الزعفران، وإنّ الظباء نطقت مع محمّد عنه وعترته في مواضع شتّى .

وإنّ يحيى بن زكريّا أوتي الحكم صبيّاً، وكان يبكي من غير ذنب، ويواصل الصوم، ولم يتزوّج، وإنّما اختار نبيّنا التزوّج، لأنّه كان قدوة في فعله وقوله، والنكاح ممّا أمر الله به آدم عليما للتناسل، وكان لسليمان عليما من النساء والجواري ما لا يحصى، وقال النبيّ عليما : تناكحوا تكثروا فإنّي أباهي بكم الأمم، وقال : مباضعتك أهلك صدقة، فقيل : يا رسول الله نأتي شهوتنا ونفرح أفنؤجر؟ فقال : أرأيت لو جعلتها في باطل أفكنت تأثم؟ قال : نعم، قال : أفتحاسبون بالشرّ، ولا تحاسبون بالخير؟ وقد علم الله أن يكون له ذريّة طيّبة

وقد وصف الله عيسى عليما بما لم يصف به أحداً من أنبيائه، فقال: ﴿وَجِبِهَا فِي ٱلدَّنَيَّا وَٱلْأَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ﴿ وَيُ وَيُكَيِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهَلَا وَمِنَ ٱلْمَنْلِحِينَ وعترته وسيلة آدم غليما ، ودعوة إبراهيم غليما ، وبشرى عيسى غليما ، وإن قدّر عيسى غليما من الطين كهيئة الطير فيجعلها الله طيراً فإنّ الله أحيى الموتى لمحمّد عليما وعترته عليما وإن كان يبرئ الأكمه والأبرص بإذن الله فكذا كان منهم عليما والآن ربّما يدخل العميان ومن به برص مشاهدهم فيهب الله لهم نور أعينهم ، ويذهب البرص عنهم ببركة تربتهم، وهذا معروف ما بين خراسان إلى بغداد إلى الكوفة إلى الحجاز<sup>(1)</sup>.

**إيضاح؛** الشخب: السيلان، والودك بالتحريك: دسم اللحم، وبوق التبريز، أي البوق الذي ينفخ فيه لخروج العسكر إلى الغزو، والأزيز: صوت غليان القدر، والمرجل بالكسر: القدر من النحاس، ويقال: كافحوهم: إذا استقبلوهم في الحرب بوجوههم ليس دونها ترس ولا غيره، ويقال: فلان يكافح الأمور: إذا باشرها بنفسه.

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ۹۰٤-۹۲۱.

٥ - م: قال الإمام عليه الله عنه الله بتخرُّ الله تقدَّم آية إلا وقد جعل لمحمَّد عليه الله الإمام عليه الله الم وعليَّ عَلِيَّ مَثلها وأعظم منها، قبل: يابن رسول الله فأيَّ شيء جعل لمحمّد وعليّ ما يعدل آيات عيسي: إحياء الموتى، وإبراء الأكمه والأبرص، والإنباء بما يأكلون وما يدْخرون، قال: إنَّ رسول الله عنها كان يمشي بمكَّة، وأخوه عليَّ اللَّه الله عليه، وعمَّه أبو لهب خلفه يرمى عقبه بالأحجار وقد أدماه، ينادي: معاشر قريش هذا ساحرٌ كذَّابٌ فاقذفوه واهجروه واجتنبوه، وحرش عليه أوباش قريش فتبعوهما يرمونهما بالأحجار، فما منها حجر أصابه إلاَّ أصاب عليًّا عَلَيَّ فقال بعضهم : يا عليَّ ألست المتعصِّب لمحمَّد، والمقاتل عنه، والشجاع لا نظير لك مع حداثة سنَّك وأنَّك لم تشاهد الحروب، ما بالك لا تنصر محمَّداً ولا تدفع عنه؟ فناداهم عليّ ﷺ : معاشر أوباش قريش لا أُطيع محمّداً بمعصيتي له، لو أمرني لرأيتم العجب، وما زالوا يتبعونه حتّى خرج من مكّة، فأقبلت الأحجار على حالها تتدحرج، فقالوا : الآن تشدخ هذه الأحجار محمّداً وعليّاً ونتخلّص منهما، وتنحّت قريش عنه خوفاً على أنفسهم من تلك الأحجار، فرأوا تلك الأحجار قد أقبلت على محمّد وعلى كلّ حجر منها ينادي: السلام عليك يا محمّد بن عبد الله بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مناف، السلام عليك يا عليّ بن أبي طالب بن عبد المطّلب ابن هاشم بن عبد مناف، السلام عليك يا رسول ربّ العالمين، وخير الخلق أجمعين، السلام عليك يا سيّد الوصيّين، وياخليفة رسول ربّ العالمين، وسمعها جماعات قريش فوجموا فقال عشرة من مردتهم وعتاتهم: ما هذه الأحجار تكلِّمهما، ولكنُّهم رجال في حفرة بحضرة الأحجار قد خبأهم محمَّد تحت الأرض، فهي تكلِّمهما لتغرُّنا وتخدعنا، فأقبلت عند ذلك أحجار عشرة من تلك الصخور وتحلَّقت وارتفعت فوق العشرة المتكلِّمين بهذا الكلام، فما زالت تقع بهاماتهم وترتفع وترضّضها حتّى ما بقى من العشرة أحد إلاَّ سال دماغه ودماؤه من منخريه، وقد تخلخل رأسه وهامته ويافوخه، فجاء أهلوهم وعشائرهم يبكون ويضجّون يقولون: أشدّ من مصابنا بهؤلاء تبجّع محمّد وتبذّخه بأنَّهم قتلوا بهذه الأحجار آية له ودلالة ومعجزة، فأنطق الله يَجْرَجُكُ جنائزهم: صدق محمّد وما كذب، وكذبتم وما صدقتم واضطربت الجنائز ورمت من عليها وسقطوا على الأرض، ونادت: ما كنَّا لننقاد ليحمل علينا أعداء الله إلى عذاب الله، فقال أبو جهل لعنه الله : إنَّما سحر محمَّد هذه الجنائز كما سحر تلك الأحجار والجلاميد والصخور، حتّى وجدمنها من النطق ما وجد، فإن كانت قتلُ هذه الأحجار هؤلاء لمحمّد آية له وتصديقاً لقوله، وتبييناً لأمره فقولوا له يسأل من خلقهم أن يحييهم، فقال رسول الله عظيم يا أبا الحسن قد سمعت اقتراح الجاهلين وهؤلاء عشرة قتلي، كم جُرحتَ بهذه الأحجار التي رمانا بها القوم يا على؟ قال علي ﷺ جُرحتُ أربع جراحات، وقال رسول الله عظيمي: جرحت أنا ستّ جراحات، فليسأل كلُّ واحد منَّا ربَّه أن يحيي من العشرة بقدر

جراحاته، فدعا رسول الله ينهي لستة منهم فنشروا، ودعا عليّ يُشير لأربعة منهم فنشروا، ثمّ نادى المحيون: معاشر المسلمين إنّ لمحمّد وعليّ شأناً عظيماً في الممالك الّتي كنّا فيها، لقد رأينا لمحمّد ينهي مثالاً على سرير عند البيت المعمور وعند العرش، ولعليّ يُشِير مثالاً عند البيت المعمور وعند الكرسيّ وأملاك السماوات والحجب وأملاك العرش يحقّون بهما ويعظّمونهما ويصلّون عليهما، ويصدرون عن أوامرهما، ويقسمون على الله يَرْمَا لحوائجهم إذا سألوه بهما، فآمن منهم سبعة نفر، وغلب الشقاء على الآخرين.

وأمًا تأييد الله بجري لعيسى علي بروح القدس فإنّ جبرئيل هو الّذي لمّا حضر رسول الله ير وهو قد اشتمل بعباءته القطوانية على نفسه وعلى عليّ وفاطمة والحسن والحسين علي وقال: اللّهم هؤلاء أهلي، أنا حرب لمن حاربهم، وسلم لمن سالمهم محبّ لمن أحبّهم، ومبغض لمن أبغضهم، فكن لمن حاربهم حرباً، ولمن سالمهم سلماً، ولمن أحبّهم محباً، ولمن أبغضهم مبغضاً، فقال الله بجري : لقد أجبتك إلى ذلك يا محمّد، فرفعت أمّ سلمة جانب العباء لتدخل، فجذبه رسول الله بحري وقال: لست هناك وإن كنت في فرفعت أمّ سلمة جانب العباء لتدخل، فجذبه رسول الله بحري وقال: لست مناك وإن كنت مي غير وإلى خير، وجاء جبرئيل علي مدتراً وقال: يا رسول الله اجعلني منكم قال: أنت منا، قال: فأرفع العباء وأدخل معكم؟ قال: بلى، فدخل في العباء، ثمّ خرج وصعد إلى السماء لما الملكوت الأعلى وقد تضاعف حسنه وبهاؤه، وقالت الملائكة: قد رجعت بجمال لما محمّد وأهل بيته، قالت الأملاك في ملكوت السماوات والحجب والكرسيّ والعرش حقّ لك هذا الشرف أن جعلت من آل

وأمّا إبراء الأكمه والأبرص والإنباء بما يأكلون وما يدّخرون في بيوتهم فإنّ رسول الله يشير لمما كان بمكّة قالوا: يا محمّد ربّنا هبل، الذي يشفي مرضانا، وينقذ هلكانا، ويعالج جرحانا، قال علي : كذبتم، ما يفعل هبل من ذلك شيئاً، بل الله تعالى يفعل بكم ما يشاء من ذلك، قال علي : فكبر هذا على مردتهم فقالوا له : يا محمّد ما أخوفنا عليك من هبل أن يضربك باللقوة والفالج والجذام والعمى وضروب العاهات لدعائك إلى خلافه، قال عنه : لا يقدر على شيء مما ذكرتموه إلا الله يَرْبَل ، قالوا : يا محمّد فإن كان لك ربّ قال عنه : لا يقدر على شيء مما ذكرتموه إلا الله يَرْبَل ، قالوا : يا محمّد فإن كان لك ربّ مبل أن يضربك باللقوة والفالج والجذام والعمى وضروب العاهات لدعائك إلى خلافه، قال عنه : لا يقدر على شيء مما ذكرتموه إلا الله يَرْبَل ، قالوا : يا محمّد فإن كان لك ربّ مبرئنا منها، لتعلم أنّ هبل هو شريك ربّك الذي إليه تومى، وتشير، فجاء جبرئيل عليه فقال : يبرئنا منها، لتعلم أنّ هبل هو شريك ربّك الذي إليه تومى، وتشير ، فجاء جبرئيل عليه فقال : ادع أنت على بعضهم، وليدع عليّ على بعض، فدعا رسول الله يزي على عشرين منهم ودعا علي على عشرة، فلم يريموا مواضعهم حتى برصوا وجذموا وفلجوا ولقوا وعموا وانفصلت عنهم الأيدي والأرجل، ولم يبق في شيء من أبدانهم عضو صحيح إلا ألسنتهم ودعا عنهم الأيدي والأرجل، ولم يبق في شيء من أبدانهم عضو صحيح إلا ألسنتهم وآذانهم، عنهم الأيدي والأرجل، ولم يبق في شيء من أبدانهم عضو صحيح إلا ألسنتهم ورانانه علي على معترين منهم ودعا منهم الأيدي والأرجل، ولم يبق في شيء من أبدانهم عضو صحيح إلى ألسنتهم وآذانهم، ففعل بهم ما ترى فاشفهم، فناداهم هبل : يا أعداء الله وأيّ قدرة لي على شيء من الأشياء؟ والذي بعثه إلى الخلق أجمعين وجعله أفضل النبيّين والمرسلين لو دعا عليّ لتهافتت أعضائي، وتفاصلت أجزائي، واحتملتني الرياح تذروني حتّى لا يرى لشيء منّي عين ولا أثر، يفعل الله ذلك بي حتّى يكون أكبر جزء منّي دون عشر عشير خردلة، فلمّا سمعوا ذلك من هبل ضجّوا إلى رسول الله يشيخ فقالوا : انقطع الرجاء عمّن سواك فأغثنا وادع الله لأصحابنا فإنّهم لا يعودون إلى أذاك، فقال رسول الله تشيخ : شفاؤهم يأتيهم من حيث أتاهم داؤهم، عشرون عليّ وعشرة على عليّ، فجاءوا بعشرين أقاموهم بين يديه، وبعشرة أقاموهم بين يدي علي تشيخ ، فقال رسول الله تشيخ للعشرين أقاموهم بين يديه، وبعشرة أقاموهم بين يدي يعلي فلي المحمد وعليّ والطيّيين من آلهما، وكذلك قال عليّ تشكر العشرة الذين بين يديه، فقالوها فقاموا كأنما نشطوا من عقال، ما بأحد منهم نكبة وهو أصحّ مما كان قبل أن أصيب بما أصيب، فآمن الثلاثون وبعض أهليهم، وغلب الشقاء على أكثر الباقين.

وأمّا الإنباء بما يأكلون وما يدّخرون في بيوتهم فإنّ رسول الله عنهي – لمّا برئوا – قال لهم : آمنوا ، فقالوا : آمنا ، فقال : ألا أزيدكم بصيرة؟ قالوا : بلى ، قال : أخبركم بما تغدّى به هؤلاء وتداووا؟ تغدّى فلان بكذا ، وتداوى فلان بكذا ، وبقي عنده كذا ، حتى ذكرهم أجمعين ، ثمّ قال : يا ملائكة ربّي أحضروني بقايا غدائهم ودوائهم على أطباقهم وسُفرهم ، فأحضرت الملائكة ذلك ، وأُنزلت من السماء بقايا طعام أولئك ودوائهم ، فقالوا : هذه البقايا من المأكول كذا ، والمداوى به كذا ، ثمّ قال : يا أيّها الطعام أحبرنا ، كم أكل منك؟ فقال الطعام : أكل منّي كذا ، وترك مني كذا ، ثمّ قال : يا أيّها الطعام أخبرنا ، كم أكل منك؟ فقال الطعام : أكل منّي كذا ، وترك مني كذا ، وهو ما ترون ، وقال بعض ذلك الطعام : أكل صاحبي هذا منّي كذا ، وبقي منّي كذا ، وجاء به الخادم فأكل مني كذا ، وأنا الباقي ، فقال رسول الله عني الم أكول كذا ، وترك مني كذا ، وهو ما ترون ، وقال بعض ذلك الطعام : أكل صاحبي على الم يكذا ، والمداوى به كذا ، أنت رسول الله ، فقال : فمن هذا؟ رسول الله عني كذا ، وبقي مني كذا ، وجاء به الخادم فأكل مني كذا ، وأنا الباقي ، فقال رسول الله يني أنا قال الطعام والدواء : أنت رسول الله ، فقال : فمن هذا؟ – يشير إلى علي علي الله المي الطعام والدواء : هذا أخوك سيّد الأولين والآخرين ، ووزيرك أفضل الوزراء ، وخليفتك سيّد الخلفاء<sup>(١)</sup>

**بيان؛** التحريش: الإغراء بين القوم، والأوباش من الناس: الأخلاط، ووجم أي أمسك وسكت، واليافوخ، ملتقى عظم مقدّم الرأس ومؤخّره، والتبجّح بتقديم الجيم على الحاء: إظهار الفرح، والتبذّخ: التكبّر والعلق، والجلاميد جمع الجلمود بالضمّ وهو الصخر، ويقال: فلج على بناء المجهول، أي أصابه الفالج، فهو مفلوج، وكذا لقي على المجهول أصابه اللّقوة.

المؤمنين عَلِيَهُ آيات تضاهي آيات موسى عَلِيَهُ؟ فقال عَلِيَهُ: على نفس رسول الله عَظِيمَةِ وآيات رسول الله آيات على غَلِيْنِهِ ، وآيات على آيات رسول الله عَنْهُمْ ، وما آية أعطاها الله موسى عَلِيَنَا ولا غيره من الأنبياء إلا وقد أعطى الله محمّداً مثلها أو أعظم منها، أمّا العصا الَّتي كانت لموسى ﷺ فانقلبت ثعباناً فتلقَّفت ما ألقته السحرة من عصيَّهم وحبالهم فلقد كان لمحمّد عظي أفضل منها، وهو أنَّ قوماً من اليهود أتوا محمّداً عليها فسألوه وجادلوه فما أتوه بشيء إلاَّ أتاهم في جوابه بما بهرهم، فقالوا له : يا محمّد إن كنت نبيّاً فأتنا بمثل عصا موسى، فقال رسول الله عنها: إنَّ الَّذي أتيتكم به أفضل من عصا موسى غَلِيَّهِ ، لأنَّه باقٍ بعدي إلى يوم القيامة متعرّض لجميع الأعداء المخالفين، لا يقدر أحد على معارضة سورة منه، وإنَّ عصا موسى زالت ولم تبق بعده فتمتحن، كما يبقى القرآن فيمتحن، ثمَّ إنِّي سآتيكم بما هو أعظم من عصا موسى وأعجب، فقالوا : فأتنا، فقال : إنَّ موسى غَلِيَّهِ كانت عصاه بيده يلقيها وكانت القبط يقول كافرهم: هذا يحتال في العصا بحيلة، وإنَّ الله سوف يقلب خشباً لمحمّد ثعابين بحيث لا يمسّها يد محمّد ولا يحضرها، إذا رجعتم إلى بيوتكم واجتمعتم اللّيلة في مجمعكم في ذلك البيت قلب الله جذوع سقوفكم كلّها أفاعي، وهي أكثر من مأة جذع، فتتصدّع مرارات أربعة منكم فيموتون، ويغشى على الباقين منكم إلى غداة غد، فيأتيكم يهود فتخبرونهم بما رأيتم فلا يصدقونكم فتعود بين أيديهم ويملأ أعينهم ثعابين كما كانت في بارحتكم، فيموت منهم جماعة، وتخبل جماعة ويغشى على أكثرهم، قال: فوالَّذي بعثه بالحقِّ نبيًّا لقد ضحك القوم كلُّهم بين يدي رسول الله ﷺ لا يحتشمونه ولا يهابونه، ويقول بعضهم لبعض: انظروا ما ادّعى؟ وكيف عدا طوره؟ فقال رسول الله عني : إن كنتم الآن تضحكون فسوف تبكون وتتحيَّرون إذا شاهدتم ما عنه تخبرون، ألا فمن هاله ذلك منكم وخشي على نفسه أن يموت أو يخبل فليقل: اللُّهمَّ بجاء محمَّد الَّذي اصطفيته، وعليّ الّذي ارتضيته، وأوليائهما الّذين من سلم لهم أمرهم اجتبيته، لمّا قوّيتني على ما أرى، وإن كان من يموت هناك ممّن يحبّه ويريد حياته فليدع له بهذا الدعاء ينشره الله تعالى ويقوّيه، قال عَلِينَا : فانصرفوا واجتمعوا في ذلك الموضع، وجعلوا يهزأون بمحمّد عظي وقوله : إنّ تلك الجذوع تنقلب أفاعي، فسمعوا حركة من السقف فاذا بتلك الجذوع انقلبت أفاعي وقد لوت رؤوسها عن الحائط وقصدت نحوهم تلتقمهم، فلمَّا وصلت إليهم كفَّت عنهم وعدلت إلى ما في الدار من حباب وجرار وكيزان وصلايات وكراستي وخشب وسلاليم وأبواب فالتقمتها وأكلتها، فأصابهم ما قال رسول الله ﷺ إنَّه يصيبهم، فمات منهم أربعة، وخبل جماعة، وجماعة خافوا على أنفسهم فدعوا بما قال رسول الله ﷺ فقويت قلوبهم، وكانت الأربعة أتى بعضهم فدعا لهم بهذا الدعاء فنشروا، فلمَّا رأوا ذلك قالوا : إنَّ هذا الدعاء مجاب به، وإنَّ محمَّداً صادق، وإن كان يثقل علينا تصديقه أفلا ندعو به لتلين للإيمان به والتصديق له والطاعة لأوامره وزواجره قلوبنا، فدعوا بذلك الدعاء فحبّب الله تعالى إليهم الإيمان وطيّبه في قلوبهم، وكرّه إليهم الكفر، فآمنوا بالله ورسوله، فلمّا أصبحوا من غد جاءت اليهود وقد عادت الجذوع ثعابين كما كانت، فشاهدوها وتحيّروا ومات منهم جماعة، وغلب الشقاء على الآخرين.

وقال: وأمّا اليد فلقد كان لمحمّد على مثلها وأفضل منها وأكثر منها ألف مرّة كان يحبّ أن يأتيه الحسن والحسين على، وكانا يكونان عند أهلهما أو مواليهما أو دايتهما، وكان يكون في ظلمة اللّيل فيناديهما رسول الله على : يا أبا محمّد، يا أبا عبد الله هلمّا إلي، فيقبلان نحوه من ذلك البعد قد بلغهما صوته، فيقول رسول الله على بسبّابته هكذا يخرجها من الباب فتضيء لهما أحسن من ضوء القمر والشمس، فيأتيان فتعود الأصبع كما كانت، فإذا قضى وطره من لقائهما وحديثهما قال: ارجعا إلى موضعكما فقال بعد بسبّابته هكذا، فأضاءت أحسن من ضياء القمر والشمس، قد أحاط بهما إلى أن يرجعا إلى موضعهما، ثمّ تعود أصبعه على كما كانت من لونها في سائر الأوقات.

وأمّا الطوفان الذي أرسله الله تعالى على القبط فقد أرسل الله مثله على قوم مشركين آية لمحمّد ينه ، فقال : إنّ رجلاً من أصحاب رسول الله ينه يقال له : ثابت بن الأفلح قتل رجلاً من المشركين في بعض المغازي ، فنذرت امرأة ذلك المشرك المقتول لتشربن في قحف رأس ذلك القاتل الخمر ، فلمّا وقع بالمسلمين يوم أحد ما وقع ، قتل ثابت هذا على ربوة من الأرض فانصرف المشركون واشتغل رسول الله ينه وأصحابه بدفن أصحابه ، فجاءت المرأة إلى أبي سفيان تسأله أن يبعث رجلاً مع عبد لها إلى مكان ذلك المقتول ليجتز رأسه فيؤتى به لتفي بنذرها فتشرب في قحفه خمراً ، وقد كانت البشارة أتنها بقتله ، أتاها بها عبدً لها فاعتقته وأعطته جارية لها ، ثمّ سألت أباسفيان فبعث إلى ذلك المقتول ليجتز رأسه الجلد في جوف الليل ليجتزوا رأسه فيأتوها به ، فذهبوا فجاءت ريح فذحرَجت الرجل إلى حدور فتبعوه ليقطعوا رأسه فجاء من المطر وابل عظيم فغرق المأتين ، ولم يوقف لذلك المقتول ولا لواحد من المأتين على عين ولا أثر ، ومنع الله الكافرة ممّا أرادت ، فهذا أعظم من الطوفان آية له ينهي

وأمّا الجراد المرسل على بني إسرائيل فقد فعل الله أعظم وأعجب منه بأعداء محمّد عني ، فإنّه أرسل عليهم جراداً أكلهم، ولم يأكل جراد موسى غينية رجال القبط، ولكنّه أكل زروعهم، وذلك أنّ رسول الله ينتي كان في بعض أسفاره إلى الشام، وقد تبعه مأتان من يهودها في خروجه عنها وإقباله نحو مكّة، يريدون قتله، مخافة أن يزيل الله دولة اليهود على يده، فراموا قتله، وكان في القافلة فلم يجسروا عليه، وكان رسول الله ينهي إذا أراد حاجة أبعد واستتر بأشجار تكنفه، أو برّية بعيدة، فخرج ذات يوم لحاجته فأبعد وتبعوه وأحاطوا به وسلّوا سيوفهم عليه، فأثار الله جلّ وعلا من تحت رجل محمّد من ذلك الرمل جراداً فاحتوشتهم وجعلت تأكلهم، فاشتغلوا بأنفسهم عنه، فلمّا فرغ رسول الله عنه من حاجته وهم يأكلهم الجراد ورجع إلى أهل القافلة فقالوا له: ما بال الجماعة خرجوا خلفك لم يرجع منهم أحد؟ فقال رسول الله عنه : جاءوا يقتلونني فسلّط الله عليهم الجراد، فجاءوا ونظروا إليهم فبعضهم قد مات، وبعضهم قد كاد يموت، والجراد يأكلهم، فما زالوا ينظرون إليهم حتّى أتى الجراد على أعيانهم فلم تبق منهم شيئاً.

وأمّا القمل فأظهر الله قدرته على أعداء محمّد على بالقمّل، وقصّة ذلك أنّ رسول الله على لمّا ظهر بالمدينة أمره، وعلا بها شأنه حدّث يوماً أصحابه عن امتحان الله بمرس للأنبياء، وعن صبرهم على الأذى في طاعة الله. فقال في حديثه: إنّ بين الركن والمقام قبور سبعين نبيّاً ما ماتوا إلاّ بضرّ الجوع والقمّل، فسمع بذلك بعض المنافقين من اليهود وبعض مردة قريش فتآمروا بينهم ليلحقنّ محمّداً بهم فيقتلوه بسيوفهم حتى لا يكذب، فتآمروا بينهم وهم مأتان على الإحاطة به يوماً يجدونه من المدينة خارجاً، فخرج رسول الله على يوماً خالياً فتبعه القوم، ونظر أحدهم إلى ثياب نفسه وفيها قمّل، ثمّ جعل بدنه وظهره يحكّه من القمّل فأنف من أصحابه، واستحيا فانسلّ عنهم، وأبصر آخر ذلك من نفسه وفيها قمّل مثل ذلك فانسلّ، فما زال كذلك حتى وجد ذلك كلّ واحد من نفسه فرجعوا، ثمّ زاد ذلك عليهم حتى استولى عليهم القمّل، وانتجيا فانسلّ عنهم، ما من يخب فيها طعام ولا شراب فماتوا كلّهم في شهرين، منهم من مات في خمسة أيّام، ومنهم من مات في عشرة أيّام وأقلّ وأكثر، فلم يزد على شهرين، منهم من مات في خمسة أيّام، ومنهم من مات في عشرة أيّام واقمّل وأكثر، فلم يزد على شهرين، منهم من مات في خمسة أيّام، ومنهم من مات في عشرة أيّام القمّل الذي أرسله الله تعالى على أعداء محمّد على أيّام العم من مات في عشرة أيّام واقل وأكثر، فلم يزد على شهرين حتى ماتوا بأجمعهم بذلك القمّل والجوع والعطش، فهذا

وأمّا الضفادع فقد أرسل الله مثلها على أعداء محمّد على حين قصدوا قتله فأهلكهم بالجرذ وذلك أنّ مأتين بعضهم كفّار العرب، وبعضهم يهود، وبعضهم أخلاط من الناس اجتمعوا بمكّة في أيّام الموسم وهمّوا فيما بينهم لنقتلنّ محمّداً، فخرجوا نحو المدينة، فبلغوا بعض تلك المنازل، وإذا هناك ماء في بركة أطيب من مائهم الذي كان معهم فصبّوا ما كان معهم منه، وملأوا رواياهم ومزاودهم من ذلك الماء وارتحلوا فبلغوا أرضاً ذات جرذ كثير فحطّوا رواحلهم عندها فسلّطت على مزاودهم ورواياهم وسطائحهم الجرذ وخرقتها ونقبتها، وسال مياهها في تلك الحرّة فلم يشعروا إلاّ وقد عطشوا ولا ماء معهم فرجعوا القهقرى إلى تلك البركة التي كانوا تزوّدوا منها تلك الماء وإذا الجرذ قد سبقهم إليها فنقبت أفواهها، وسال مياهها في تلك الحرّة فلم يشعروا إلاّ وقد عطشوا ولا ماء معهم فرجعوا أفواهها، وسالت في الحرّة مياهها، فوقفوا آيسين من الماء وتماوتوا، ولم يفلت منهم أحد إلا واحد، كان لا يزال يكتب على لسانه محمّداً، وعلى معنه معمّداً ويقول : يا ربّ محمّد وآل محمّد قد تبت من أذى محمّد ففرّج عنّي بجاه محمّد وآل محمّد فسلم، وكفّت عنه العطش، فوردت عليه قافلة فسقوه وحملوه وأمتعة القوم وجمالهم، وكانت أصبر على العطش من فوردت عليه قافلة فسقوه وحملوه وأمتعة القوم وجمالهم، وكانت أصبر على العطش من ۲ – باب / جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها

رجالها، فأمن برسول الله ﷺ ، وجعل رسول الله ﷺ تلك الجمال والأموال له.

قال: وأمّا الدم فإنّ رسول الله عنه احتجم مرّة فدفع الدم الخارج منه إلى أبي سعيد الخدريّ وقال له: غيّبه، فذهب فشربه، فقال له عنه : ما صنعت به؟ قال: شربته يا رسول الله قال: أولم أقل لك غيّبه، فقال: غيبته في وعاء حريز، فقال رسول الله عنه إيّاك وأن تعود لمثل هذا، ثمّ اعلم أنّ الله قد حرّم على النار لحمك ودمك لما اختلط بدمي ولحمي فجعل أربعون من المنافقين يهزأون برسول الله عنه ويقولون: زعم أنّه قد أعتق الخدريّ من النّار لاختلاط دمه بدمه، وما هو إلّا كذّاب مفتر ! وأمّا نحن فنستقذر دمه، فقال رسول الله عنه : أما إنّ الله يعذّبهم بالدم ويميتهم به، وإن كان لم يمت القبط، فلم يلبنوا إلآ يسيراً حتّى لحقهم الرعاف الدائم، وسيلان الدماء من أضراسهم، فكان طعامهم وشرابهم يختلط بالدم فيأكلونه فبقوا كذلك أربعين صباحاً معذّبين ثمّ هلكوا.

وأمّا السنين ونقص من الثمرات فإنّ رسول الله عنه دعا على مضر فقال : «اللهم اشد وطأتك على مضر واجعلها عليهم سنين كسني يوسف فابتلاهم الله بالقحط والجوع ، فكان الطعام يجلب إليهم من كلّ ناحية ، فإذا اشتروه وقبضوه لم يصلوا به إلى بيوتهم حتّى يسوّس وينتن ويفسد فتذهب أموالهم ، ولا يحصل لهم في الطعام نفع حتّى أضرّ بهم الأزم والجوع الشديد العظيم ، حتّى أكلوا الكلاب الميتة ، وأحرقوا عظام الموتى فأكلوها وحتّى نبشوا عن قبور الموتى فأكلوهم ، وحتّى ربّما أكلت المرأة طفلها ، إلى أن مشى جماعة من رؤساء قريش إلى رسول الله ينهي فقالوا : يا محمّد هبك عاديت الرجال فما بال النساء والصبيان والبهائم ؟ فقال رسول الله ينهي : أنتم بهذا معاقبون ، وأطفالكم وحيواناتكم بهذا غير معاقبة ، بل هي معوّضة لجعيع المنافع حيث يشاء ربّنا في الدنيا والآخرة ، فسوف يعوّضها الله تعالى عمّا أصابها ثمّ عفا عن مضر وقال : «اللّهمّ افرج عنهم » فعاد إليهم الخصب والدعة والرفاهية ، فذلك قوله بجرين فيهم يعدّد عليهم نعمه : ﴿ فَلِمَ بُدُوا رَبّ هُذَا آلَبَيْتِ فَلَ

قال الامام عنه: : وأما الطمس لأموال قوم فرعون فقد كان مثله آية لمحمّد وعليّ عنه: ، وذلك أنّ شيخاً كبيراً جاء بابنه إلى رسول الله عنه: ، والشيخ يبكي ويقول : يا رسول الله ابني هذا غذوته صغيراً ، ومُنته طفلاً عزيزاً ، وأعنته بمالي كثيراً حتّى اشتد أزره ، وقوي ظهره ، وكثر ماله ، وفنيت قوّتي ، وذهب مالي عليه ، وصرت من الضعف إلى ما ترى فلا يواسيني بالقوت الممسك لرمقي ، فقال رسول الله عنه للشاب : ماذا تقول ؟ قال : يا رسول الله لا فضل معي عن قوتي وقوت عيالي ، فقال رسول الله ينه للدانة ، فقال : يا رسول الله إنّ له أنّابير حنطة وشعبر وتمر وزبيب ، وبدر الدراهم والدنانير وهو غنيّ ، فقال : يا رسول الله إنّ له أنابير حنطة وشعبر وتمر وزبيب ، وبدر الدراهم والدنانير وهو غنيّ ،

رسول الله عظيم: اتَّق الله يا فتى، وأحسن إلى والدك المحسن إليك يحسن الله إليك، قال: لا شيء لي، قال رسول الله ﷺ : فنحن نعطيه عنك في هذا الشهر، فأعطه أنت فيما بعده، وقال لأسامة : أعط الشيخ مأة درهم نفقةً لشهره لنفسه وعياله، ففعل، فلمّا كان رأس الشهر جاء الشيخ والغلام وقال الغلام: لا شيء لي، فقال رسول الله عظيم: لك مال كثير، ولكنَّك اليوم تمسى وأنت فقير وقير، أفقر من أبيك هذا لا شيء لك، فانصرف الشابّ فإذا جيران أنابيره قد اجتمعوا عليه يقولون : حوّل هذه الأنابير عنًّا ، فجاء إلى أنابيره وإذا الحنطة والشعير والتمر والزبيب قد نتن جميعه، وفسد وهلك، وأخذوه بتحويل ذلك عن جوارهم، فاكترى أجراء بأموال كثيرة فحوّلوه وأخرجوه بعيداً عن المدينة، ثمّ ذهب يخرج إليهم الكرى من أكياسه التي فيها دراهمه ودنانيره فإذا هي قد طمست ومسخت حجارة، وأخذه الحمّالون بالأجرة فباع ما كان له من كسوة وفرش ودار وأعطاهم في الكراء، وخرج من ذلك كلَّه صفراً، ثمَّ بقي فقيراً وقيراً لا يهتدي إلى قوت يومه فسقم لذلك جسده وضني، فقال رسول الله عنه: يا أيُّها العاقون للآباء والأمُّهات اعتبروا واعلموا أنَّه كما طمس في الدنيا على أمواله فكذلك جعل بدل ما كان أعد له في الجنَّة من الدرجات معدًّا له في النار من الدركات ثم قال رسول الله عظي : إنَّ الله ذمَّ اليهود بعبادة العجل من دون الله بعد رؤيتهم لتلك الآيات فإيّاكم وأن تضاهوهم في ذلك، قالوا: وكيف نضاهيهم يا رسول الله؟ قال: بأن تطيعوا مخلوقاً في معصية الله، وتتوكَّلوا عليه من دون الله تكونوا قد ضاهيتموهم<sup>(١)</sup>.

**توضيح:** خبل كفرح: جنّ، ولوّى برأسه: أمال، والصلاية: مدقّ الطيب، والقحف بالكسر: العظم فوق الدماغ، والجلد بالتحريك: القوّة والشدّة، واحتوش القوم الصيد: أنفره بعضهم على بعض، وعلى فلان: جعلوه وسطهم، والسطيحة: المزادة.

قوله علي الطعام، وقال الجوهري، الأزمة: الشدّة والقحط، يقال: أصابتهم سنة أزمتهم أزماً، أي استأصلتهم، وأزم علينا الدهر يأزم أزماً، أي اشتدَ وقلّ خيره، وقال: مانه يمونه موناً: احتمل مونته وقام بكفايته، وقال: فقير وقير: إتباعٌ له، ويقال: معناه أنّه قد أوقره الدين، أي أثقله وضني بالكسر: مرض، وفي النهاية: المضاهاة: المشابهة وقد تهمز وقرئ بهما.

٧- حج: روي عن موسى بن جعفر علي ٢ عن أبيه، عن آبائه، عن الحسين بن علي علي الن يهودياً من يهود الشام وأحبارهم كان قد قرأ التوراة والإنجيل والزبور وصحف الأنبياء عليه وعرف دلائلهم جاء إلى مجلس فيه أصحاب رسول الله علي وفيهم علي بن أبي طالب علي وابن عبّاس وأبو معبد الجهني، فقال: يا أمّة محمد ما تركتم لنبي درجة ولا أبي طالب فضيلة إلا نحلتموها نبيكم فهل تجيبوني عمّا أسألكم عنه، فكاع القوم عنه.

(١) تفسير الإمام العسكري ٢٨٨-٢٨١ ح ٢٨١-٢٨٨.

۲ – باب / جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها

فقال عليّ بن أبي طالب ﷺ : نعم، ما أعطى الله ﷺ نبيّاً درجةً ولا مرسلاً فضيلةً إلاّ وقد جمعها لمحمّد ﷺ وزاد محمّداً ﷺ على الأنبياء أضعافاً مضاعفة.

فقال له اليهوديّ : فهل أنت مجيبي؟ قال له : نعم، سأذكر لك اليوم من فضائل رسول الله ﷺ ما يقر الله به أعين المؤمنين، ويكون فيه إزالة لشكّ الشاكّين في فضائله، إنّه ﷺ كان إذا ذكر لنفسه فضيلة قال : «ولا فخر» وأنا أذكر لك فضائله غير مزرٍ بالأنبياء ولا متنقّص لهم، ولكن شكراً لله ﷺ على ما أعطى محمّداً ﷺ مثل ما أعطاهم، وما زاده الله وما فضّله عليهم.

قال له اليهودي : إنّي أسألك فأعدّ له جواباً، قال له عليّ ﷺ : هات، قال له اليهوديّ : هذا آدم ﷺ أسجد الله له ملائكته، فهل فعل بمحمّد شيئاً من هذا؟ فقال له عليّ ﷺ : لقد كان ذلك، ولنن أسجد الله لآدم ملائكته فإنّ سجودهم لم يكن سجود طاعة، إنّهم عبدوا آدم من دون الله ﷺ ولكن اعترافاً لآدم بالفضيلة، ورحمةً من الله له، ومحمّد ﷺ أُعطي أفضل من هذا، إنّ الله ﷺ صلّى عليه في جبروته، والملائكة بأجمعها، وتعبّد المؤمنين بالصلاة عليه، فهذه زيادة له يا يهوديّ .

قال له اليهوديُّ : فإنَّ آدم ﷺ تاب الله عليه من بعد خطينته .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ نزل فيه ما هو أكبر من هذا من غير ذنب أتى، قال الله ﷺ : ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اقَهُ مَا تَقَدَّمَ مِن دَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ﴾ إنّ محمّداً غير مواف القيامة بوزر ولا مطلوب فيها بذنب.

قال له اليهوديّ: فإنَّ هذا إدريس ﷺ رفعه الله ﷺ مكاناً عليّاً، وأطعمه من تحف الجنّة بعد وفاته.

قال له عليّ عليّ الله عليّ فَرَوَرَفَعْنَا لَكَ ذِلَكَ، ومحمّد عَنْهُ أُعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ الله جلّ ثناؤه قال فيه: ﴿وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ﴾ فكفى بهذا من الله رفعةً، ولئن أُطعم إدريس من تحف الجنّة بعد وفاته فإنّ محمّداً عَنْهُ أُطعم في الدنيا في حياته، بينما يتضوّر جوعاً فأتاه جبرئيل عَنْهُ بجام من الجنّة فيه تحفة، فهلّل الجام، وهلّلت التحفة في يده وسبّحا وكبّرا وحمّدا، فناولها أهل بيته ففعل الجام مثل ذلك، فهمّ أن يناولها بعض أصحابه فتناولها جبرئيل عَنْهُ ، فقال له: كلها فإنّها تحفة من الجنّة أتحفك الله بها، وإنّها لا تصلح إلّا لنبيّ أو وصيّ نبيّ، فأكل عَنْهُ وأكلنا معه، وإنّي لأجد حلاوتها ساعتي هذه.

قال له اليهوديِّ: فهذا نوح ﷺ صبر في ذات الله بَجْزَيِّة ، وأعذر قومه إذ كذَّب.

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ صبر في ذات الله وأعذر قومه إذ كذّب وشرّد وحصب بالحصى، وعلاه أبو لهب بسلا شاة، فأوحى الله تبارك وتعالى إلى جابيل ملك الجبال أن شقّ الجبال، وانته إلى أمر محمّد ﷺ ، فأتاه فقال له : إنّي قد أمرت لك بالطاعة فإن أمرت أطبقت عليهم الجبال فأهلكتهم بها، قال ﷺ : إنّما بعثت رحمةً ربّ اهد أُمّني فإنّهم لا يعلمون، ويحك يا يهوديّ إنّ نوحاً لمّا شاهد غرق قومه رقّ عليهم رقّة القرابة، وأظهر عليهم شفقة فقال : ﴿رَبِّ إِنَّ آبَنِي مِنَ أَهْلِي ﴾ فقال الله تبارك اسمه : ﴿إِنَّهُ لَيْسَ مِنَ أَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلُ غَبُرُ مَنِلِجٌ ﴾ أراد جلّ ذكره أن يسلّيه بذلك، ومحمّد ﷺ لمّا علنت من قومه المعاندة شهر عليهم سيف النقمة، ولم تدركه فيهم رقّة القرابة، ولم ينظر إليهم بعين مقة. قال له اليهوديّ : فإنّ نوحاً دعا ربّه فهطلت له السماء بماء منهمو.

قال له عَلَيْهِ : لقد كان كذلك، وكانت دعوته دعوة غضب، ومحمّد على هطلت له السماء بماء منهمر رحمة إنّه على لمّا هاجر إلى المدينة أتاه أهلها في يوم جمعة فقالوا له : يا رسول الله احتبس القطر، واصفرّ العود، وتهافت الورق، فرفع يده المباركة حتّى رُئي بياض إبطبه، وما ترى في السماء سحابة فما برح حتّى سقاهم الله، حتّى أنّ الشابّ المعجب بشبابه لتهمّه نفسه في الرجوع إلى منزله، فما يقدر من شدّة السيل، فدام أسبوعاً فأتوه في الجمعة الثانية فقالوا : يا رسول الله لقد تهدّمت الجدر، واحتبس الركب والسفر فضحك على وقال : هذه سرعة ملالة ابن آدم، ثم قال : "اللّهمّ حوالينا ولا علينا، اللّهمّ في أصول الشيح ومراتع البقع، فرُني حوالي المدينة المطر يقطر قطراً، وما يقع في المدينة قطرة لكرامته على الله عرفي .

قال له اليهودي : فإنّ هذا هود قد انتصر الله له من أعدانه بالريح، فهل فعل بمحمّد شيئاً من هذا؟ قال له علي ظينة : لقد كان كذلك، ومحمّد في أعطي ما هو أفضل من هذا إنّ الله عز وجل ذكره انتصر له من أعدانه بالريح يوم الخندق إذ أرسل عليهم ريحاً تذرو الحصى، وجنوداً لم يروها فزاد الله تبارك وتعالى محمّداً في على هود بثمانية آلاف ملك، وفضّله على هو دبان ريح عاد ريح سخط، وريح محمّد في ريح رحمة قال الله تبارك وتعالى : ﴿يَنَا بَالَذِينَ مَامَنُوا اذَكُرُوا نِعْمَةَ اللَهِ عَلَيْكُرُ إِذْ جَآءَتَكُمَ جُوُدٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحاً وَجُوُدًا لَمْ تَرَوْهِمَاً ﴾.

قال له اليهوديّ: فإنَّ هذا صالحاً أخرج الله له ناقة جعلها لقومه عبرة.

قال عليّ علي الفلا على ذلك، ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل من ذلك، إنّ ناقة صالح لم تكلّم صالحاً، ولم تناطقه، ولم تشهد له بالنبوّة، ومحمّد عليه بينما نحن معه في بعض غزواته إذا هو ببعير قد دنا ثمّ رغا فأنطقه الله بجري فقال: يا رسول الله إنّ فلاناً استعملني حتّى كبرت ويريد نحري، فأنا أستعيذ بك منه، فأرسل رسول الله عليه إلى صاحبه فاستوهبه منه فوهبه له وخلاًه، ولقد كنّا معه فإذا نحن بأعرابيّ معه ناقة له يسوقها، وقد استسلم للقطع لما زوّر عليه من الشهود فنطقت له الناقة فقالت: يا رسول الله إنّ فلاناً بريء، وإن الشهود يشهدون عليه بالزور، وإنّ سارقي فلان اليهوديّ.

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا إبراهيم قد تيقّظ بالاعتبار على معرفة الله تعالى، وأحاطت دلالته بعلم الإيمان به . قال له على عنه الله على الله المعلى محمّد الله العلم المن ذلك، قد تيقّظ بالاعتبار على معرفة الله تعالى، وأحاطت دلالته بعلم الإيمان به، وتيقّظ إبراهيم على وهو ابن خمس عشرة سنة، ومحمّد على كان ابن سبع سنين، قدم تجّارً من النصارى فنزلوا بتجارتهم بين الصفا والمروة، فنظر إليه بعضهم فعرفه بصفته ونعته وخبر مبعثه وآياته على ، فقالوا له : يا غلام ما اسمك؟ قال : محمّد، قالوا : ما اسم أبيك؟ قال : عبد الله، قالوا : ما اسم هذه؟ وأشاروا بأيديهم إلى الأرض قال : الأرض قالوا : فما اسم هذه؟ وأشاروا بأيديهم إلى السماء، قال : السماء، قالوا : فمن ربّهما؟ قال : الله، ثمّ انتهرهم وقال : أتشكّكونني في السماء، قال : السماء، قالوا : فمن ربّهما؟ قال : الله، ثمّ انتهرهم وقال : أتشكّكونني في السماء، قال : السماء، قالوا : فمن ربّهما؟ قال : الله، ثمّ انتهرهم وقال : أتشكّكونني في السماء، قال : السماء، قالوا : فمن ربّهما؟ قال : الله، ثمّ انتهرهم وقال : أتشكّكونني في السماء، قال : السماء، قالوا : فمن ربّهما؟ قال : الله، ثم انتهرهم وقال : أتشكّكونني في اله بمرض اله يستقسمون بالأزلام، ويعدون الأوثان، وهو يقول : لا إله إلا الله .

قال اليهوديّ : فإنَّ إبراهيم ﷺ حجب عن نمرود بحجب ثلاثة.

فقال عليّ عليمي الله : لقد كان كذلك، ومحمّد على حجب عمّن أراد قتله بحجب خمسة فثلاثة بثلاثة، واثنان فضل، قال الله بَحْرَض وهو يصف أمر محمّد على فقال : ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِبِهُمْ سَسَنًا ﴾ فهذا الحجاب الأوّل ﴿وَمِنْ خَلَفِهِمْ سَدًا﴾ فهذا الحجاب الثاني ﴿فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يَبْعِرُونَ﴾ فهذا الحجاب الأالث، ثمّ قال : ﴿وَلِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْبَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسَتُورًا﴾ فهذا الحجاب الثاني ، ثمّ قال : ﴿وَلِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْبَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسَتُورًا﴾ فهذا الحجاب الثالث، ثمّ قال : ﴿وَلِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْبَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا﴾ فهذا الحجاب الرابع، ثمّ قال : ﴿وَلِيْنَا وَالاً فَهُمْ

قال اليهوديُّ : فإنَّ إبراهيم عَلَيَّ قَد بهت الَّذي كفر ببرهان نبوَّته .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أتاه مكذّب بالبعث بعد الموت وهو أبيّ بن خلف الجمحيّ معه عظم نخر ففركه، ثمّ قال : يا محمّد من يحيي العظام وهي رميم؟ فأنطق الله محمّداً بمحكم آياته، وبهته ببرهان نبوته فقال : ﴿يُحْيِبِهَا الَّذِي أَنشَاَهَا أَوَلَ مَتَرَقٌ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيـمُ فانصرف مبهوتاً .

قال له اليهوديّ فإنَّ هذا إبراهيم جذَّ أصنام قومه غضباً لله ﷺ .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك ومحمّد ﷺ قد نكس عن الكعبة ثلاثماة وستّين صنماً، ونفاها من جزيرة العرب، وأذل من عبدها بالسيف.

قال له اليهوديّ: فإنَّ هذا إبراهيم قد أضجع ولده وتلَّه للجبين.

فقال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ولقد أعطي إبراهيم بعد الإضجاع الفداء، ومحمّد ﷺ أصيب بأفجع منه فجيعة، إنّه وقف ﷺ على عمّه حمزة أسد الله وأسد رسوله وناصر دينه، وقد فرّق بين روحه وجسده فلم يبيّن عليه حرقة، ولم يفض عليه عبرة، ولم ينظر إلى موضعه من قلبه وقلوب أهل بيته ليرضي الله ﷺ الفعال، وقال ﷺ : «لولا أن تحزن صفيّة لتركته حتّى يحشر من بطون السباع وحواصل الطير، ولولا أن يكون سنّة بعدي لفعلت ذلك».

قال له اليهوديّ: فإنّ إبراهيم ﷺ قد أسلمه قومه إلى الحريق فصبر، فجعل الله ﷺ النار عليه برداً وسلاماً، فهل فعل بمحمّد شيئاً من ذلك.

قال عليه الله : لقد كان كذلك ومحمّد عليه لمّا نزل بخيبر سمّته الخيبريّة فصيّر الله السمّ في جوفه برداً وسلاماً إلى منتهى أجله، فالسمّ يحرق إذا استقرّ في الجوف، كما أنّ النار تحرق، فهذا من قدرته لا تنكره.

قال له اليهوديّ: فإنّ هذا يعقوب ﷺ أُعظم في الخير نصيبه، إذ جعل الأسباط من سلالة صلبه، ومريم ابنة عمران من بناته.

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك ومحمّد ﷺ أعظم في الخير نصيباً منه، إذ جعل فاطمة سيّدة نساء العالمين من بناته، والحسن والحسين من حفدته.

قال له اليهوديَّ : فإنَّ يعقوب قد صبر على فراق ولده حتَّى كاد يحرض من الحزن.

فقال له اليهوديّ : فإنّ هذا يوسف قاسى مرارة الفرقة، وحبس في السجن توقّياً للمعصية، فألقي في الجبّ وحيداً .

قال له عليّ عليه : لقد كان كذلك، ومحمّد في قاسى مرارة الغربة، وفارق الأهل والأولاد والمال مهاجراً من حرم الله تعالى وأمنه، فلمّا رأى الله بَرَوَيْك كآبته واستشعاره الحزن أراه تبارك وتعالى اسمه رؤيا توازي رؤيا يوسف عليه في تأويلها، وأبان للعالمين صدق تحقيقها، فقال : ﴿لَقَدَ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّيْهَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إن شَآة اللَّه ما وليب تحقيقها، فقال : ﴿لَقَدَ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّيْهَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِد الْحَرَم ما وليب تحقيقها، فقال : ﴿لَقَدَ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّيْهَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِد الْحَرَم ما وليب تحقيقها، فقال : ﴿لَقَدَ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولُهُ الرُّيْهَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِد الْحَرَم ما وليب تحقيقها، فقال : ولقد عمد في السجن فلقد ما وليب تحقيقها، فقال : ولقد عمد في السعب ثلاث سنين، وقطع منه أقاربه وذوو الرحم، والجاوه الي أضيق المضيق، فلقد كادهم الله عز ذكره له كيداً مستبيناً إذ بعث أضعف خلقه فأكل عهدهم الذي كتبوه بينهم في قطيعة رحمه، ولن كان يوسف عليه ألقي في الجب فلقد حبس محمد علي نفسه مخافة عدوه في الغار حتى قال لصاحبه : ﴿لاَ تَحْدَنَ إِلَا مَ

فقال له اليهوديّ : فهذا موسى بن عمران عليَّة آتاه الله التوراة الّتي فيها حكمه . قال له غليتَه: : لقد كان كذلك، ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل منه، أعطي محمَّدٌ ﷺ سورة البقرة والمائدة بالإنجيل، وطواسين وطه ونصف المفصّل والحواميم بالتوراة، وأعطي نصف المفصّل والتسابيح بالزبور؛ وأعطي سورة بني إسرائيل وبراءة بصحف إبراهيم ﷺ وصحف موسى ﷺ وزادالله عزّ ذكره محمّداً ﷺ وفاتحة الكتاب، وهي السبع المثاني والقرآن العظيم، وأعطي الكتاب والحكمة.

قال له اليهوديُّ : فإنَّ موسى ﷺ ناجاه الله ﷺ على طور سيناء.

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك. ولقد أوحى الله ﷺ إلى محمّد ﷺ عند سدرة المنتهى، فمقامه في السماء محمود، وعند منتهى العرش مذكور.

قال له اليهوديّ : فلقد ألقي الله على موسى ﷺ محبّة منه .

قال له عليّ ظيئية : لقد كان كذلك، ولقد أعطى الله محمّداً على ما هو أفضل منه، لقد ألقى الله بَتَرَجَك عليه محبّة منه، فمن هذا الذي يشركه في هذا الاسم إذ تمّ من الله بَتَرَجَك به الشهادة، فلا تتمّ الشهادة إلاّ أن يقال: «أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله»، ينادى به على المنابر، فلا يرفع صوت بذكر الله بَتَرَجَك إلاّ رفع بذكر محمّد على معه.

قال له اليهوديّ : فلقد أوحى الله إلى أمّ موسى لفضل منزلة موسى عَلِيَهُ عند الله ﷺ . قال له عليّ غليّ ذلقد كان كذلك، ولقد لطف الله جلّ ثناؤه لأمّ محمّد ﷺ بأن أوصل إليها اسمه حتّى قالت :

أشهد والعالمون أنَّ محمّداً رسول الله منتظرٌ .

وشهد الملائكة على الأنبياء أنّهم أثبتوه في الأسفار، وبلطف من الله ﷺ لِمَوْصَلًا ساقه إليها، ووصل إليها اسمه لفضل منزلته عنده حتّى رأت في المنام أنّه قيل لها : إنّ ما في بطنك سيّد، فإذا ولدته فسمّيه محمّداً، فاشتق الله له اسماً من أسمائه، فالله محمود، وهذا محمّد.

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا موسى بن عمران ﷺ قد أرسله الله إلى فرعون وأراء الآية الكبرى .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد أرسله إلى فراعنة شتّى، مثل أبي جهل بن هشام، وعتبة بن ربيعة، وشيبة، وأبي البختريّ، والنضر بن الحارث، وأبيّ بن خلف، ومنبّه ونبيه ابني الحجّاج، وإلى الخمسة المستهزئين : الوليد بن المغيرة المخزوميّ، والعاص بن وائل السهميّ، والأسود بن عبد يغوث الزهريّ، والأسود بن المطّلب، والحارث بن الطلاطلة، فأراهم الآيات في الآفاق وفي أنفسهم حتّى تبين لهم أنّه الحقّ.

قال له اليهوديّ: لقد انتقم الله لموسى ﷺ من فرعون.

قال له عليّ عليّ القد كان كذلك، ولقد انتقم الله جلَّ اسمه لمحمد عليه من الفراعنة، فأمّا المستهزئون فقد قال الله بَجَرَجَكَ : ﴿إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْسَتَهَزِءِينَ﴾ فقتل الله خمستهم، كلّ واحد منهم بغير قتلة صاحبه في يوم واحد، فأمّا الوليد بن المغيرة فمرّ بنبل لرجل من خزاعة قد راشه ووضعه في الطريق فأصابه شظيّة منه فانقطع أكحله حتّى أدماه فمات وهو يقول: قتلني ربّ محمّد.

وأمّا العاص بن وائل فإنّه خرج في حاجة له إلى موضع فتدهده تحته حجر فسقط فتقطّع قطعة قطعة فمات، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد.

وأمّا الأسودبن عبد يغوث فإنّه خرج يستقبل ابنه زمعة فاستظلّ بشجرة فأتاه جبرئيل ﷺ فأخذ رأسه فنطح به الشجرة، فقال لغلامه : امنع عنّي هذا، فقال : ما أرى أحداً يصنع بك شيئاً إلاّ نفسك فقتله وهو يقول : قتلني ربّ محمّد.

وأمّا الأسود بن المطّلب فإنّ النبيّ ﷺ دعا عليه أن يعمي الله بصره، وأن ينكله ولده، فلمّا كان في ذلك اليوم خرج حتّى صار إلى موضع فأتاه جبرئيل ﷺ بورقة خضراء فضرب بها وجهه فعمي وبقي حتّى أثكله الله ولده.

وأمّا الحارث بن الطلاطلة فإنّه خرج من بيته في السموم فتحوّل حبشيّاً فرجع إلى أهله فقال: أنا الحارث، فغضبوا عليه فقتلوه، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد.

وروي أنّ الأسود بن الحارث أكل حوتاً مالحاً فأصابه العطش، فلم يزل يشرب الماء حتى انشقّ بطنه فمات، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد، كلّ ذلك في ساعة واحدة، وذلك أنّهم كانوا بين يدي رسول الله يشيخ ، فقالوا له: يا محمّد ننتظر بك إلى الظهر، فإن رجعت عن قولك وإلاّ قتلناك، فدخل النبيّ يشيخ منزله فأغلق عليه بابه مغتماً لقولهم، فأتاه جبرئيل عليه عن الله ساعته فقال له: يا محمّد السلام يقرأ عليك السلام، وهو يقول: ﴿فَأَصْدَعَ بِمَا تَؤْمَرُ وَأَعَرِضَ عَنِ السُّرِكِينَ في يعني أظهر أمرك لأهل مكّة، وادعهم إلى الإيمان.

قال: يا جبرئيل كيف أصنع بالمستهزئين وما أوعدوني؟ قال له: ﴿إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْسُنَهْزِبِينَ﴾. قال: يا جبرئيل كانوا الساعة بين يديّ، قال: قد كفيتهم، فأظهر أمره عند ذلك، وأمّا بقيّتهم من الفراعنة فقتلوا يوم بدر بالسيف، وهزم الله الجمع وولّوا الدبر.

قال له اليهوديّ : فإنَّ هذا موسى بن عمران عَظِيَرُ قد أُعطي العصا، فكانت تتحوّل تعباناً .

قال على له: لقد كان كذلك، ومحمد أعطي ما هو أفضل من هذا إنّ رجلاً كان يطالب أبا جهل بن هشام بدين ثمن جزور قد اشتراه، فاشتغل عنه وجلس يشرب، فطلبه الرجل فلم يقدر عليه، فقال له بعض المستهزئين: من تطلب؟ قال: عمرو بن هشام – يعني أبا جهل – لي عليه دين، قال: فأدلك على من يستخرج الحقوق؟ قال: نعم، فدله على النبيّ عني ، وكان أبو جهل يقول: ليت لمحمّد إليّ حاجة فأسخر به وأرده، فأتى الرجل النبيّ فقال له: يا محمّد بلغني أنّ بينك وبين عمرو بن هشام حسن، وأنا أستشفع بك إليه، فقام معه رسول الله عني فأتى بابه فقال له: قم يا أبا جهل فأدّ إلى الرجل حقّه، وإنّما كنّاه أبا جهل ذلك اليوم، فقام مسرعاً حتى أدى إليه حقّه، فلمّا رجع إلى مجلسه قال له بعض أصحابه: فعلت ذلك فرقاً من محمّد، قال: ويحكم اعذروني، إنّه لما أقبل رأيت عن يمينه رجالاً بأيليهم حراب تتلالاً، وعن يساره ثعبانان تصطك أسنانهما، وتلمع النيران من أبصارهما، لو امتنعت لم آمن أن يبعجوا بالحراب بطني، ويقضمني الثعبانان، هذا أكبر ممّا أعطي موسى علي ، ثعبان بثعبان موسى علي ، وزاد الله محمّداً يحد ثعباناً وثمانية أملاك معهم الحراب، ولقد كان النبي علي يؤذي قريشاً بالدعاء، فقام يوماً فسفة أحلامهم، وعاب دينهم وشتم أصنامهم، وضلّل آباءهم، فاغتموا من ذلك غماً شديداً، فقال أبو جهل : والله للموت خير لنا من الحياة، فليس فيكم معاشر قريش أحد يقتل محمّداً فقالوا له: لا، قال: فأنا أقتله، فإن شاءت بنو عبد المطلب قتلوني به، وإلاّ تركوني، قالوا : إنك إن فعلت ذلك اصطنعت إلى أهل الوادي معروفاً لا تزال تذكر به، قال : إنه كثير السجود فقالوا له: لا، قال: فأنا أقتله، فإن شاءت بنو عبد المطلب قالوني به، وإلاّ تركوني، قالوا : إنك إن فعلت ذلك اصطنعت إلى أهل الوادي معروفاً لا تزال تذكر به، قال ان قرب منه مول الكعبة، فإذا جاء وسجد أخذت حجراً فشدخته به، فجاء رسول الله ينه فطاف بالبيت أسبوعاً ثمّ صلى وأطال السجود، فأخذ أبو جهل حجراً فأتاه من قبل رأسه، فلما أن قرب منه أوبل فحل من قبل رسول الله ينه فاغراً فاه نحوه، فلما أن رآه أبو جهل فنه وارتعدت يده، وطرح الحجر فشدخ رجله، فرجع مدمى متغير اللون يفيض عرقاً، فقال له أصحابه : ما إبنا كاليوم، قال اله يحي فاغراً فاه نحوه، فلما أن رآه أبو جهل فرع منه وارتعدت أسبوعاً ثمّ صلى وأطال السجود، فاخر أنه نحوه، فلما أن رآه أبو جهل فزع منه وارتعدت أسبوعاً ثم صلى وأطال السجود، فرجع مدمى منغير اللون يفيض عرقاً، فقال له أصحابه : ما ولينا كاليوم، قال : ويحكم اعذروني، فإنّه أقبل من عنده فحل فاغراً فاه فكاد يبلعني ، فرميت بالحجر فشدخت رجلي.

قال له اليهوديّ: فإنّ موسى ﷺ قد أُعطي اليد البيضاء، فهل فعل بمحمّد شيء من هذا؟ .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أُعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ نوراً كان يضيء عن يمينه حيثما جلس، وعن يساره أينما جلس، وكان يراه النّاس كلّهم.

قال له اليهوديّ: فإنَّ موسى ﷺ قد ضرب له في البحر طريق، فهل فعل بمحمّد شيء من هذا؟ .

فقال له عليّ عليي الفلاء : لقد كان كذلك، ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل من هذا، خرجنا معه إلى حنين فإذا نحن بواد يشخب فقدّرناه فإذا هو أربع عشرة قامة، فقالوا : يا رسول الله العدو من ورائنا، والوادي أمامنا، كما قال أصحاب موسى : إنّا لمدركون، فنزل رسول الله عليه ثمّ قال : «اللّهمّ إنّك جعلت لكلّ مرسل دلالة، فأرني قدرتك، و ركب صلوات الله عليه وآله فعبرت الخيل لا تندى حوافرها، والإبل لا تندى أخفافها فرجعنا فكان فتحنا .

قال له اليهوديُّ: فإنَّ موسى ﷺ قد أُعطي الحجر فانبجست منه اثنتا عشرة عيناً.

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ لمّا نزل الحديبيّة وحاصره أهل مكّة قد أعطي أفضل من ذلك، وذلك أنّ أصحابه شكوا إليه الظمأ وأصابهم ذلك حتّى التقت خواصر الخيل، فذكروا له ذلك، فدعا بركوة يمانيّة، ثمّ نصب يده المباركة فيها فتفجّرت من بين أصابعه عيون الماء، فصدرنا وصدرت الخيل رواء وملأنا كلّ مزادة وسقاء ولقد كنّا معه بالحديبيّة وإذا ثمّ قليب جافّة، فأخرج ﷺ سهماً من كنانته فناوله البراء بن عازب فقال له : اذهب بهذا السهم إلى تلك القليب الجافّة فاغرسه فيها، ففعل ذلك فتفجّرت منه اثنتا عشرة عيناً من تحت السهم، ولقد كان يوم الميضاة عبرة وعلامة للمنكرين لنبوّته، كحجر موسى ﷺ حيث دعا بالميضاة فنصب يده فيها، ففاضت بالماء وارتفع حتّى توضّاً منه ثمانية آلاف رجل وشربوا حاجتهم، وسقوا دوابّهم، وحملوا ما أرادوا.

قال له اليهوديّ: فإنّ موسى ﷺ قد أعطي المنّ والسلوى، فهل فعل بمحمّد نظير هذا؟ .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ الله ﷺ أحلّ له الغنائم ولأمّته، ولم تحلّ لأحد قبله، فهذا أفضل من المنّ والسلوى، ثمّ زاده أن جعل النيّة له ولأمّته عملاً صالحاً، ولم يجعل لأحد من الأمم ذلك قبله، فإذا همّ أحدهم بحسنة ولم يعملها كتبت له حسنة، وإن عملها كتبت له عشرة.

قال له اليهوديّ: فإنَّ موسى ﷺ قد ظلُّل عليه الغمام.

قال له عليّ عظيمًا: لقد كان كذلك، وقد فعل ذلك لموسى عظيمًا في التيه، وأُعطي محمّد ﷺ أفضل من هذا، إنّ الغمامة كانت تظلّله من يوم ولد إلى يوم قبض في حضره وأسفاره، فهذا أفضل ممّا أُعطي موسى عظيمًا.

قال له اليهوديّ : فهذا داود ﷺ قد ألان الله ﷺ له الحديد، فعمل منه الدروع.

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد أُعطي ما هو أفضل منه، إنّه ليّن الله ﷺ له الصمّ الصخور الصلاب، وجعلها غاراً، ولقد غارت الصخرة تحت يده ببيت المقدس ليّنة حتّى صارت كهيئة العجين، قد رأينا ذلك والتمسناه تحت رايته.

قال له اليهودي: فإنّ هذا داود عن بكى على خطيته حتى سارت الجبال معه لخوفه. قال له علي عن القد كان كذلك، ومحمد أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّه كان إذا قام إلى الصلاة سمع لصدره وجوفه أزيزٌ كأزيز المرجل على الأثافيّ من شدّة البكاء؛ وقد آمنه الله بجري من عقابه، فأراد أن يتخشّع لربّه ببكانه، ويكون إماماً لمن اقتدى به، ولقد قام عن عشر سنين على أطراف أصابعه حتى تورّمت قدماه، واصفرّ وجهه، يقوم الليل أجمع حتى عوتب في ذلك فقال الله بجري : فرطه في ما أزلنا عَلَيْك القُرْمَانَ لِنَشْعَى في بل الم يعتب من عقابه، فأراد أن يتخشّع لربّه بنكانه، ويكون إماماً لمن اقتدى به، ولقد أجمع حتى عوتب في ذلك فقال الله بجري : فرطه في ما أزلنا عَلَيْك القُرْمَانَ لِنَشْعَى في بل الم الم يعتب مع من عقابه، فأراد أن يتخشّع لربّه بنكانه، ويكون إماماً لمن اقتدى به، ولقد أجمع حتى عوتب في ذلك فقال الله بجري : فرطه في ما أزلنا عليك القُرْمان لِنشعَى في بل الم الم الله أليس الله بحري في فلك فقال الله بحري الله أليس الله بحري فقد لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر؟ قال : بلى، أفلا أكون عبداً شكوراً، ولئن سارت الجبال وسبّحت معه لقد عمل محمد عنهم ما هو أفضل من هذا، إذ كنًا معه على جبل حراء إذ تحرّك الجبل فقال له : قر فليس عليك إلا نبي وصديق شهيد، فقر الجبل مجيباً لأمره، ومنتهياً إلى طاعته، ولقد مررنا معه بجبل وإذا الدموع تخرج من بعضه، فقال له: ما يبكيك يا جبل؟ فقال: يا رسول الله كان المسيح مرّ بي وهو يخوّف الناس بنار وقودها الناس والحجارة، فأنا أخاف أن أكون من تلك الحجارة، قال له: لا تخف، تلك حجارة الكبريت، فقرّ الجبل وسكن وهدأ وأجاب لقوله.

قال له اليهوديّ : فإنَّ هذا سليمان ﷺ أُعطي ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده .

فقال له عليّ عليمًا : لقد كان كذلك، ومحمّد عليه أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّه هبط إليه ملك لم يهبط إلى الأرض قبله وهو ميكائيل، فقال له : يا محمّد عش ملكاً منعّماً، وهذه مفاتيح خزائن الأرض معك، وتسير معك جبالها ذهباً وفضّة، لا ينقص لك فيما اذخر لك في الآخرة شيء، فأوماً إلى جبرئيل عليه – وكان خليله من الملائكة – فأشار إليه أن تواضع، فقال : بل أعيش نيياً عبداً؛ آكل يوماً، ولا آكل يومين، وألحق بإخواني من الأنبياء من قبلي، فزاده الله تعالى الكوثر، وأعطاه الشفاعة، وذلك أعظم من ملك الدنيا من أولها إلى آخرها سبعين مرّة، ووعده المقام المحمود، فإذا كان يوم القيامة أقعده الله تعالى على العرش، فهذا أفضل ممّا أعطي سليمان بن داود غليته؟

قال له اليهوديّ : فإنّ هذا سليمان ﷺ قد سخّرت له الرياح فسارت به في بلاده، غدوّها شهر ورواحها شهر .

فقال له علي على الفصر الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقلّ من ثلث ليلة حتى انتهى إلى ساق العرش، فدنا بالعلم فتدلّى، فدلي له من الجنّة رفرف أخضر، وغشى النور بصره، فرأى عظمة ربّه بَرَنَا بفواده، ولم يرها بعينه، فكان قاب قوسين بينها وبينه أو أدنى، فأوحى إلى عبده ما أوحى، فكان فيما أوحى إليه الآية التي في سورة البقرة قوله : فيَنَوَ مَا في المَنكَوَنِ وَمَا في أَلَأَيْنِ وَلِن تُبْدُوا مَا فِي أَفْسَحَمُ أَوْ تُحَفُّوهُ يُعَاسِبَكُم بِو اللَّهَ فَيَغْفِرُ لِمَن يَنتَاهُ وَيُعَذَبُ مَن يَنتَاهُ وَلِن تُبْدُوا مَا فِي النَّسَحِكُم أَوْ تُحَفُّوهُ يُعَاسِبَكُم بِو اللَّهِ فَيَغْفِرُ لِمَن يَنتَاهُ وَيُعَذَبُ مَن يَنتَاهُ وَاللَّهُ عَلَى وحصُل قَوْر في في ما أوحى إليه الآية قد عرضت على الأنبياء من لدن آدم على إلى أن بعث الله وعرضها على أمّته فقبلوها، فلما رأى الله تبارك وتعالى منهم القبول علم أنّهم لا يطقونها، وعرضها على أمّته فقبلوها، فلما رأى الله تبارك وتعالى منهم القبول علم أنهم لا يطيقونها، وعرضها على أمّته فقبلوها، فلما رأى الله تبارك وتعالى منهم القبول علم أنّهم لا يطيقونها، وترضيه لا نفيري أنه ومني أنه ومن كرّر عليه الكلام ليفهمه، فقال : في أمن بالله ومنهم النه وتلها وسول الله وترشيو. لا نفيرُنُ بني ما العرش كرّر عليه الكلام ليفهمه، فقال : فوامن بالم أنهم لا يطيقونها، وَرَسِيهِ. لا نفَزِي بَنِكَن أَحَد مِن رُسْلِو في فقال : فوالله توال في والمغفرة علي إن فعلوا ذلك، وتُسْلِو. لا نفَزِي بَنِكَ أَحَد مِن رُسْلِو في فقال الله والمان والمغفرة علي إن فعلوا ذلك، وَرَسُوه مَنْ عَلَي أَحَد مُعْلُو ما مَن والله وعلي في علوا خلم أنه فقال النبي وما يوما أنبو ما ما أنهم لا يطيقونها، قبلت الآية بتشديدها وعظم ما فيها وقد عرضتها على الأمم فأبوا أن يقبلوها وقبلتها أمّتك فحقّ عليّ أن أرفعها عن أُمتك فقال: ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفَسًا إِلَّا وُمّعَهَمَاً لَهَا مَا كُسَبَتْ﴾ من خير ﴿وَعَلَيْهَا مَا كُتَسَبَتْ﴾ من شرّ، فقال النبيّ ﷺ، لمّا سمع ذلك: أمّا إذ فعلت ذلك بي وبأمّتي فزدني، قال: سل قال: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذَنَآ إِن نَسِينَآ أَوَ أَخْطَأَنَاً ﴾ قال الله بَخْرَكَات : لست أوّاخذ أُمّتك بالنسيان والخطأ لكرامتك عليّ، وكانت الأمم السالفة إذا نسوا ما ذُكّروا به فتحت عليهم أبواب العذاب، وقد رفعت ذلك عن أُمّتك، وكانت الأمم السالفة إذا نسوا ما ذُكّروا أُخذوا

فقال النبيِّ ﷺ : اللَّهم إذ أعطيتني ذلك فزدني، فقال الله تعالى له : سل، قال : ﴿رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلْ عَلَيْسَنَّآ إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِنَا ﴾ يعني بالإصر الشدائد التي كانت على من كان قبلنا، فأجابه الله إلى ذلك، فقال تبارك اسمه : قد رفَّعت عن أُمَّتك الآصار الَّتي كانت على الأمم السالفة، كنت لا أقبل صلاتهم إلاَّ في بقاع من الأرض معلومة اخترتها لَهم وإن بعدت، وقد جعلت الأرض كلُّها لأمَّتك مسجداً وطهوراً، فهذه من الآصار الَّتي كانت على الأمم قبلك فرفعتها عن أمتك، وكانت الأمم السالفة إذا أصابهم أذى من نجاسة قرضوها من أجسادهم، وقد جعلت الماء لأمتك طهوراً، فهذه من الآصار الّتي كانت عليهم فرفعتها عن أُمْتِك، وكانت الأمم السالفة تحمل قرابينها على أعناقها إلى بيت المقدس، فمن قبلت ذلك منه أرسلت عليه ناراً فأكلته، فرجع مسروراً، ومن لم أقبل ذلك منه رجع مثبوراً، وقد جعلت قربان أُمّتك في بطون فقرائها ومساكينها، فمن قبلتُ ذلك منه أضعَّفت ذلك له أضعافاً مضاعفة، ومن لم أقبل ذلك منه رفعت عنه عقوبات الدنيا، وقد رفعت ذلك عن أمّتك وهي من الآصار الّتي كانت على من كان قبلك، وكانت الأمم السالفة صلواتها مفروضة عليها في ظلم الليل وأنصاف النهار، وهي من الشدائد الَّتي كانت عليهم، فرفعتها عن أمَّتك، وفرضت عليهم صلاتهم في أطراف الليل والنهار، في أوقات نشاطهم، وكانت الأمم السالفة قد فرضت عليهم خمسين صلاة في خمسين وقتاً، وهي من الآصار الّتي كانت عليهم، فرفعتها عن أمّتك، وجعلتها خمساً في خمسة أوقات، وهي إحدى وخمسون ركعة، وجعلت لهم أجر خمسين صلاة، وكانت الأمم السالفة حسنتهم بحسنة، وسيَّنتهم بسيِّنة، وهي من الأصار الَّتي كانت عليهم، فرفعتها عن أمَّتك، وجعلت الحسنة بعشرة والسيَّنة بواحدة، وكانت الأمم السالفة إذا نوى أحدهم حسنة ثمَّ لم يعملها لم تكتب له، وإن عملها كتبت له حسنة، وإنَّ أُمّتك إذا همّ أحدهم بحسنة ولم يعملها كتبت له حسنة وإن عملها كتبت له عشراً، وهي من الآصار التي كانت عليهم فرفعتها عن أمتك، وكانت الأمم السالفة إذا همَّ أحدهم بسيَّنة ثمَّ لم يعملها لم تكتب عليه، وإن عملها كتبت عليه سيَّنة، وإنَّ أُمَّتك إذا همَّ أحدهم بسيَّنة ثمَّ لم يعملها كتبت له حسنة، وهذه من الآصار الَّتي كانت عليهم، فرفعت ذلك عن أمَّتك، وكانت الأمم السالفة إذا أذنبوا كتبت ذنوبهم على أبوابهم، وجعلت توبتهم من الذنوب أن حرَّمْت عليهم بعد التوبة أحبّ الطعام إليهم وقد رفعت ذلك عن أمّتك، وجعلت ذنوبهم فيما بيني وبينهم، وجعلت عليهم ستوراً كثيفة، وقبلت توبتهم بلا عقوبة، ولا أعاقبهم بأن أحرّم عليهم أحبّ الطعام إليهم، وكانت الأمم السالفة يتوب أحدهم من الذنب الواحد مأة سنة أو ثمانين سنة أو خمسين سنة ثمّ لا أقبل توبته دون أن أعاقبه في الدنيا بعقوبة، وهي من الأصار التي كانت عليهم، فرفعتها عن أمّتك وإنّ الرجل من أمّتك ليذنب عشرين سنة أو ثلاثين سنة أو أربعين سنة أو مأة سنة ثمّ يتوب ويندم طرفة عين فأغفر له ذلك كلّه.

فقال النبي فقال النبي وذا اللهم إذ أعطيتني ذلك كلّه فزدني، قال: سل، قال: فرَبَّنَا وَلَا تُحَمَّلُنَا مَا لَا طَافَةَ لَنَا بِعِنْهُ قَال تبارك اسمه: قد فعلت ذلك بأمتك، وقد رفعت عنهم عظم بلايا الأمم، وذلك حكمي في جميع الأمم أن لا أكلف خلقاً فوق طاقتهم، فقال النبي في : فواَعْتُ عَنَا وَاعْنِرْ لَنَا وَارْحَمَّنَاً أَنتَ مَوْلَنَـنَاكُ قَالَ الله بَرْوَيْكَ : قد فعلت ذلك بتائبي أُمّتك، ثمّ قال فوأَعْنِر لَنَا وَارْحَمَّناً أَنتَ مَوْلَنَـنَاكُ قَالَ الله بَرْوَيْكَ : قد فعلت ذلك بتائبي أُمّتك، ثمّ قال وأُعْنِر لَنَا وَارْحَمَّناً أَنتَ مَوْلَنَـنَاكُ قَالَ الله بَرْوَيْكَ : قد فعلت ذلك بتائبي أُمّتك، ثمّ قال وقال وأَعْنِر لَنَا وَارْحَمَّناً أَنتَ مَوْلَنَـنَاكُ قَالَ الله بَرْوَيْكَ : وقال وقد المائي المائي المائي في المائي المائي الله عنه الله الله عنه الأرض كالشامة البيضاء في الثور الأسود، هم القادرون، وهم القاهرون، يستخدِمون ولا يستخدَمون لكرامتك علي، وحق عليّ أن أُظهر دينك على الأديان حتى لا يبقى في شرق الأرض وغربها دين إلا دينك، أو يؤدون إلى أهل دينك الجزية.

قال له اليهوديّ: فإنّ هذا سليمان ﷺ سخّرت له الشياطين، يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل.

قال له علي يجيب : لقد كان كذلك، ولقد أُعطي محمّد بجي أفضل من هذا، إنّ الشياطين سخّرت لسليمان عيب وهي مقيمة على كفرها، وقد سخّرت لنبوة محمّد عمر الشياطين بالإيمان، فأقبل إليه الجنّ التسعة من أشرافهم من جنّ نصيبين واليمن من بني عمرو ابن عامر من الأحجّة، منهم شضاه، ومضاه، والهملكان، والمرزبان، والمازمان، ونضاه، وهاصب، وهاضب، وعمرو، وهم الذين يقول الله تبارك اسمه فيهم : فوَإِذْ مَرَفًنا إلَيْكَ نَفَرًا يَنَ الحِنِّ وهم التسعة فيسَتَيمُونَ الفُرَمَانَ فاقبل إليه الجنّ والنبي عليه في النخل، فاعتذروا ما يعني وهم التسعة فيسَتَيمُونَ الفُرَمَانَ فاقبل إليه الجنّ والنبي المعن النخل، فاعتذروا بانّهم ظنّوا كما ظننتم أن لن يبعث الله أحداً، ولقد أقبل إليه أحد وسبعون ألفاً منهم فبايعوه على الصوم والصلاة والزكاة والحجّ والجهاد ونصح المسلمين فاعتذروا بأنّهم قالوا على الله شططاً، وهذا أفضل مما أعطي سليمان عليه، منه منه من الجنّ والإنس ما لا يحصى. كانت تتمرّد وتزعم أن له فرداً، فلقد شمل مبعثه من الجنّ والإنس ما لا يحصى.

قال له اليهوديّ : فهذا يحيى بن زكريّا ﷺ يقال إنّه أوتي الحكم صبيّاً ، والحلم والفهم ، وإنّه كان يبكي من غير ذنب، وكان يواصل الصوم .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ أعطي ما هو أفضل من هذا، إنّ يحيى ابن زكريّا، كان في عصر لا أوثان فيه ولا جاهليّة، ومحمّد ﷺ أوتي الحكم والفهم صبيّاً بين عبدة الأوثان، وحزب الشيطان، ولم يرغب لهم في صنم قطّ، ولم ينشط لأعيادهم ولم ير منه كذب قط ﷺ .

وكان أميناً صدوقاً حليماً، وكان يواصل صوم الأسبوع والأقلّ والأكثر، فيقال له في ذلك فيقول : «إني لست كأحدكم إني أظل عند ربي فيطعمني ويسقيني» وكان يبكي ﷺ حتّى يبتلّ مصلاًه، خشيةً من الله ﷺ من غير جرم.

قال له اليهوديُّ : فإنَّ هذا عيسى بن مريم ﷺ يزعمون أنَّه تكلُّم في المهد صبيًّا .

قال له علي على الله علي على القد كان كذلك، ومحمّد على سقط من بطن أمّه واضعاً يده اليسرى على الأرض، ورافعا يده اليمنى إلى السماء، يحرّك شفتيه بالتوحيد، وبدا من فيه نور رأى أهل مكّة منه قصور بصرى من الشام وما يليها، والقصور الحمر من أرض اليمن وما يليها، والقصور البيض من إصطخر وما يليها، ولقد أضاءت الدنيا ليلة ولد النبيّ على حتّى فزعت الجنّ والإنس والشياطين، وقالوا : حدث في الأرض حدث، ولقد رئيت الملائكة ليلة ولد تصعد وتنزل وتسبّح وتقدّس، وتضطرب النجوم وتتساقط، علامة لميلاده، ولقد همّ إبليس بالظعن في السماء لما رأى من الأعاجيب في تلك الليلة، وكان له مقعد في السماء الثالثة، والشياطين يسترقون السمع، فلمّا رأوا الأعاجيب أرادوا أن يسترقوا السمع فإذا هم قد حجبوا من السماوات كلّها، ورُموا بالشهب دلالة لنبوته

قال له اليهوديّ: فإنَّ عيسى يزعمون أنَّه قد أبرأ الأكمه والأبرص بإذن الله ﴿ عَرَجَكَ .

فقال له عليّ علي الله عليّ الله عليّ المحمّد عليه أبرأ ذا العاهة من عاهته، فبينما هو جالس عليه إذ سأل عن رجل من أصحابه، فقالوا : يا رسول الله إنّه قد صار من البلاء كهيئة الفرخ لا ريش عليه، فأتاه عليه فإذا هو كهيئة الفرخ من شدّة البلاء، فقال : قد كنت تدعو في صحّتك دعاءً؟ قال : نعم، كنت أقول : يا ربّ أيّما عقوبة أنت معاقبي بها في الآخرة فعجّلها لي في الدنيا .

فقال له النبي في الاقلت : «اللّهم آتنا في الدنيا حسنة ، وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار \* فقالها فكانّما نشط من عقال ، وقام صحيحاً وخرج معنا ، ولقد أتاه رجل من جهينة أجذم يتقطّع من الجذام ، فشكا إليه في فأخذ قدحاً من ماء فنفل فيه ، ثمّ قال : امسح به جسدك ، ففعل فبرئ حتّى لم يوجد فيه شيء ، ولقد أتى الأعرابي أبرص فنفل من فيه عليه فما قام من عنده إلاّ صحيحاً ، ولئن زعمت أنّ عيسى في أبراً ذوي العاهات من عاهاتهم فإنّ محمّداً عني بينما هو في بعض أصحابه إذا هو بامراً ققالت : يا رسول الله إنّ ابني قد أشرف على حياض الموت ، كلّما أتيته بطعام وقع عليه التثاؤب ، فقام النبيّ في وقمنا معه ، فلما أتيناه قال له : جانب يا عدو الله وليّ الله فأنا رسول الله ، فجانبه الشيطان فقام صحيحاً وهو معنا في عسكرنا ، ولئن زعمت أنّ عيسى غلق الما الله الما إنّ الذي المو أكثر من ذلك، إنّ قتادة بن ربعي كان رجلاً صبيحاً، فلمّا أن كان يوم أُحد أصابته طعنة في عينه، فبدرت حدقته فأخذها بيده، ثمّ أتى بها النبيّ ﷺ فقال: يا رسول الله إن امرأتي الآن تبغضني، فأخذها رسول الله ﷺ من يده، ثمّ وضعها مكانها، فلم تكن تعرف إلّا بفضل حسنها، وفضل ضوئها على العين الأخرى.

ولقد جرح عبد الله بن عتيك وبانت يده يوم ابن أبي الحقيق، فجاء إلى النبيّ ﷺ ليلاً ، فمسح عليه يده، فلم تكن تعرف من اليد الأخرى.

ولقد أصاب محمّد بن مسلمة يوم كعب بن الأشرف مثل ذلك في عينه ويده، فمسحه رسول الله ﷺ فلم تستبينا .

ولقد أصاب عبد الله بن أنيس مثل ذلك في عينه فمسحها فما عرفت من الأخرى، فهذه كلّها دلالة لنبوّته ﷺ .

قال له اليهوديّ : فإنَّ عيسى يزعمون أنَّه قد أحيى الموتى بإذن الله .

قال له عليّ عليّ القد كان ذلك، ومحمّد علي سبّحت في يده تسع حصيات، تسمع نغماتها في جمودها ولا روح فيها، لتمام حجّة نبوّته، ولقد كلّمته الموتى من بعد موتهم، واستغاثوه ممّا خافوا من تبعته، ولقد صلّى بأصحابه ذات يوم فقال: ما ههنا من بني النجّار أحد وصاحبهم محتبس على باب الجنّة بثلاثة دراهم لفلان.اليهوديّ، وكان شهيداً.

ولئن زعمت أنّ عيسى عليم كلّم الموتى فلقد كان لمحمّد عليم ما هو أعجب من هذا، إنّ النبيّ عليم لمّا نزل بالطائف وحاصر أهلها بعثوا إليه بشاة مسلوخة مطليّة بسمّ، فنطق الذراع منها، فقالت: يا رسول الله لا تأكلني فإنّي مسمومة، فلو كلّمته البهيمة وهي حيّة لكانت من أعظم حجج الله عزّ ذكره على المنكرين لنبوّته، فكيف وقد كلّمته من بعد ذبح وسلخ وشيّ ولقد كان عليه يدعو بالشجرة فتجيبه، وتكلّمه البهيمة وتكلّمه السباع، وتشهد له بالنبوّة، وتحذّرهم عصيانه، فهذا أكثر ممّا أُعطي عيسى عليه.

قال له اليهوديّ: إنّ عيسى يزعمون أنّه أنبأ قومه بما يأكلون، وما يدّخرون في بيوتهم. قال له عليّ ﷺ: لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ فعل ما هو أكثر من هذا، إنّ عيسى ﷺ أنبأ قومه بما كان من وراء حائط، ومحمّد أنبأ عن مؤتة وهو عنها غائب ووصف حربهم ومن استشهد منهم، وبينه وبينهم مسيرة شهر.

وكان يأتيه الرجل يريد أن يسأله عن شيء فيقول ﷺ : تقول أو أقول؟ فيقول : بل قل يا رسول الله، فيقول : جنتني في كذا وكذا حتّى يفرغ من حاجته.

ولقد كان ﷺ يخبر أهل مكّة بأسرارهم بمكّة حتّى لا يترك من أسرارهم شيئاً منها ما كان بين صفوان بن أُميَّة وبين عمير بن وهب، إذ أتاه عمير فقال : جئت في فكاك ابني، فقال له : كذبت، بل قلت لصفوان وقد اجتمعتم في الحطيم، وذكرتم قتلى بدر : والله للموت خير لنا من البقاء مع ما صنع محمّد بنا، وهل حياة بعد أهل القليب؟ فقلت أنت لولا عيالي ودين عليّ لأرحتك من محمّد، فقال صفوان: عليّ أن أقضي دينك، وأن أجعل بناتك مع بناتي يصيبهنّ ما يصيبهنّ من خيرٍ أو شرّ، فقلت أنت: فاكتمها عليّ، وجهّزني حتّى أذهب فأقتله، فجئت لتقتلني، فقال: صدقت يا رسول الله، فأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّك رسول الله، وأشباه هذا ممّا لا يحصى.

قال له اليهوديّ : فإنّ عيسى يزعمون أنّه خلق من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله ١﴾ يَرْبَعْنُ .

فقال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ قد فعل ما هو شبيه بهذا إذ أخذ يوم حنين حجراً فسمعنا للحجر تسبيحاً وتقديساً، ثمَّ قال للحجر : انفلق فانفلق ثلاث فلق، نسمع لكلّ فلقة منها تسبيحاً لا يسمع للأخرى.

ولقد بعث إلى شجرة يوم البطحاء فأجابته، ولكلَّ غصن منها تسبيح وتهليل وتقديس ثمّ قال لها : انشقّي فانشقّت نصفين، ثمّ قال لها : التزقي، فالتزقت، ثمّ قال لها : اشهدي لي بالنبوّة، فشهدت، ثمّ قال لها : ارجعي إلى مكانك بالتسبيح والتهليل والتقديس ففعلت، وكان موضعها بجنب الجزّارين بمكّة.

قال له اليهوديُّ : فإنَّ عيسى ﷺ يزعمون أنَّه كان سيَّاحاً .

قال له عليّ ﷺ : لقد كان كذلك، ومحمّد ﷺ، كانت سياحته في الجهاد، واستنفر في عشر سنين ما لا يحصى من حاضر وبادٍ، وأفنى فثاماً من العرب من منعوت بالسيف، لا يداري بالكلام، ولا ينام إلاّ عن دم، ولا يسافر إلاّ وهو متجهّز لقتال عدوّه.

وقال له اليهوديّ: فإنَّ عيسى ﷺ يزعمون أنَّه كان زاهداً .

قال له عليّ عليه : لقد كان كذلك، ومحمد في أزهد الأنبياء علي كان له ثلاث عشرة زوجة سوى من يطيف به من الإماء، ما رفعت له مائدة قطّ وعليها طعام، وما أكل خبز برّ قطّ، ولا شبع من خبز شعير ثلاث ليال متواليات قط، توفّي في ودرعه مرهونة عند يهوديّ بأربعة دراهم، ما ترك صفراء ولا بيضاء، مع ما وطّئ له من البلاد، ومكّن له من غنائم العباد، ولقد كان يقسّم في اليوم الواحد ثلاث مأة ألف، وأربعماة ألف ويأتيه السائل بالعشيّ فيقول : والذي بعث محمّداً بالحقّ ما أمسى في آل محمّد صاع من شعير ولا صاع من برّ، ولا

وقال له اليهوديّ : فإنّي أشهد أن لا إله إلّا الله، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله ﷺ وأشهد أنّه ما أعطى الله نبيّاً درجةً ولا مرسلاً فضيلة إلاّ وقد جمعها لمحمّد رسول الله ﷺ وزاد محمّداً ﷺ على الأنبياء صلوات الله عليهم أضعاف درجات.

فقال ابن عبَّاس لعليَّ بن أبي طالب ﷺ : أشهد يا أبا الحسن أنَّك من الراسخين في

۲ – باب / جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها

العلم، فقال: ويحك وما لي لا أقول ما قلت في نفس من استعظمه الله بَمَرَيَّلَة في عظمته جلّت فقال: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ﴾<sup>(1)</sup>.

**بيان:** أقول: قد مضى الخبر بشرحه في المجلد الرابع، وإنّما أعدناه لكونه أنسب بهذا المجلّد، والله المؤيّد.

٨ - يج: روي أنّ جارية يقال لها : زائدة كانت تأتي رسول الله يحيي كثيراً، فأتته ليلة وقالت : عجنت عجيناً لأهلي، فخرجت أحتطب فرأيت فارساً لم أر أحسن منه، فقال لي : كيف محمّدً؟ قلت : بخير، ينذر الناس بأيّام الله، فقال : إذا أتيت محمّداً فأقرتيه السلام وقولي له : رضوان خازن الجنّة يقول : إنّ الله قسّم الجنّة لأمّتك أثلاثاً فثلث يدخلون الجنّة بغير حساب، وثلث يحاسبون حساباً يسيراً، وثلث تشفع لهم فتشفّع فيهم، قالت : فمضى، فأخذت العنور الجنّة يقول : إنّ الله قسّم الجنّة لأمّتك أثلاثاً فثلث يدخلون الجنّة بغير حساب، وثلث تشفع لهم فتشفّع فيهم، قالت : فمضى، فأخذت الحظب أحمله فثقل علي فالت : محمّداً فأقرتيه السلام بغير حساب، وثلث يحاسبون حساباً يسيراً، وثلث تشفع لهم فتشفّع فيهم، قالت : فمضى، فأخذت الحطب أحمله فثقل علي فالتفت ونظر إليّ وقال : ثقل عليك حطبك؟ فقلت : نعم، فأخذت الحطب أحمله فثقل علي فالتفت ونظر إليّ وقال : ثقل عليك حطبك؟ فقلت : نعم، فأخذت الحطب أحمر كان في يده فغمز الحطب ثمّ نظر فإذا هو بصخرة ثابتة فقال : أيتها الصخرة الخذ قضياً الحطب معها، فقالت : يا رسول الله خفّ عني وقري فإني رأيتها تدكرك حتى رجعت، فالقلت الحلت، وألقت الحطب وأيتها الصخرة فأخذت الحطب وانصر علي الحطب ثمّ نظر فإذا هو بصخرة ثابتة فقال : أيتها الصخرة الحمل الحمي يده فغمز الحطب ثمّ نظر فإذا هو بصخرة ثابته فقال : أيتها الصخرة الحمل الته حقّ عني وقري فإني رأيتها تذكرك حتى رجعت، وألقت الحطب وانصرفت<sup>(٢)</sup>.

٩ - يج: روي أنّ رسول الله يشي التهى إلى رجل قد فوّق سهماً ليرمي بعض المشركين فوضع يشجة روي أنّ رسول الله يشي المدمى ذلك المشرك به، فهرب المشرك من السهم وحمل يروغ من السهم يمنةً ويسرةً، والسهم يتبعه حيثما راغ حتّى سقط السهم في رأسه، فسقط المشرك ميتاً، فأنزل الله : ﴿فَلَمَ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكَنَ اللّهُ قَنَكَهُمْ وَمَا رَمَعُ مَنْ أَلَهُ مُوْمَى أَلَهُ مُوَى أَلَهُ مَعْ مَا السهم وقال السهم وقال السهم يتبعه حيثما راغ حتّى سقط السهم في رأسه، فسقط المشرك من ألله موالله الله منه أَلَهُمْ وَلَكَنَ أَلَهُمْ وَلَكَنَ أَلَهُمُوْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكَنَ أَلُهُمْ أَلَهُمْ أَلُهُمُ أَلُهُمُ أَمَا أَلُهُمُ أَلَمُ مُنَا اللهُ مُوَى أَلَهُمُ أَلَهُمُ فَي رأسه، فسقط المشرك من ألله موالله الله الله الله مولك أللهُمْ وَلَكَنَ أَلَهُ وَلَكَنَ أَلَهُمُ فَي مَا أَلُهُ مُولًا أَلُهُ مُولًا أَلُهُ أَلُهُمُ أَلُهُمُ أَلُهُمُ أَلُهُمُ أَلُهُمُ أَلَهُ مُولًا أَلَهُ أَلُهُمُ أُلُكُمُ أَلُهُمُ أَلَقُلُهُمُ أَلُهُمُ أَلُمُ مُنْ أَلُهُمُ أَلُكُمُ أُلُهُمُ أُلُكُمُ أَلُكُمُ أُلُهُ أُلُهُ أُلُكُمُ أَلُهُ أَلُهُ أُلُهُمُ أَلُهُ أَلُهُمُ أَلُهُمُ أَلُكُمُ أَلُهُمُ أُلُكُمُ أَلُهُ أُلُهُمُ أَلُكُمُ أُلُهُمُ أُلُهُ أُلُهُمُ أُلُمُ أُلُمُ أُلُكُمُ أُلُهُ أُلُهُمُ أَلُهُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُهُ مُ أُلُكُمُ مُ أُلُكُمُ مُواللهُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ مُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ مُنُعُوا أُلُكُمُ أُلُكُمُ مُنُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ مُرُلُكُمُ مُ مُعْتُ مُ أُلُكُمُ مُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُل الله مُنْتُنُهُ مُنُهُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ مُنُهُ مُولاً مُوالُكُمُ مُنُ أُلُكُمُ مُنُولُكُمُ مُنُولُ أُلُكُمُ أُل المُولُكُمُ مُنُولُ أُلُلُكُمُ مُنُولُكُمُ مُولُكُمُ مُولُكُمُ مُولُ أُلُعُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ أُلُكُمُ مُ أُلُ أُلُكُمُ م

**بیان:** یروغ، أی یمیل ویحید.

١٠ - يجع كان لكل عضو من أعضاء النبي عنه معجزة، فمعجزة رأسه أن الغمامة أظلت على رأسه، ومعجزة عينيه أنه كان يوى من خلفه كما يرى من أمامه، ومعجزة أذنيه هي أنه كان يسمع الأصوات في النوم كما يسمع في اليقظة، ومعجزة لسانه أنّه قال للظبي : من أنا؟ كان يسمع الأصوات في النوم كما يسمع في اليقظة، ومعجزة لسانه أنّه قال للظبي : من أنا؟ قال : أنت رسول الله، ومعجزة يده أنه أخرج من بين أصابعه الماء، ومعجزة رجليه أنّه كان للغابي : من أنا؟ قال : أنت رسول الله، ومعجزة يده أنه أخرج من بين أصابعه الماء، ومعجزة رجليه أنّه كان يلمع في اليقظة، ومعجزة لسانه أنّه قال للظبي : من أنا؟ قال : أنت رسول الله، ومعجزة يده أنّه أخرج من بين أصابعه الماء، ومعجزة رجليه أنّه أنا؟ قال : أنا؟ قال : أنت رسول الله، ومعجزة يده أنّه أخرج من بين أصابعه الماء، ومعجزة رجليه أنّه كان لجابر بئر ماؤها زعاق، فشكا إلى النبي تنظي فغسل رجليه في طشت وأمر بإهراق ذلك ألماء فيها، فصار ماؤها عذباً، ومعجزة عورته أنّه ولد مختوناً، ومعجزة بدنه أنّه لم يقع ظلّه الماء فيها، فصار ماؤها عذباً، ومعجزة عورته أنّه ولد مختوناً، ومعجزة بدنه أنّه لم يقع ظلّه على الأرض، لأنّه كان نوراً، ولا يكون من النور الظلّ كالسراج، ومعجزة ظهره ختم النبوّة، على الأرض، لأنّه كان نوراً، ولا يكون من النور الظلّ كالسراج، ومعجزة ظهره ختم النبوّة، كان على كتفه مكتوباً : لا إله إلاً الله، محمّد رسول الله <sup>(٤)</sup>.

۱۱ - قب: من أوضح الدلالات على نبوته على استيقان كافتهم بحدوده، وتمكن

- (۱) الاحتجاج، ص ۳۱۰. (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۵ ح ۳۲.
- (٣) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٤٩ ح ٢٣٨. (٤) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٥٠٧ ح ٢٠.

موجباتها في غوامض صدورهم، حتى أنّهم يشتمون بالفسوق من خرج عن حدّ من حدوده وبالجهل من لم يعرفه، وبالكفر من أعرض عنه، ويقيمون الحدود، ويحكمون بالقتل والضرب والأسر لمن خرج عن شريعته، ويتبرّأ الأقارب بعضهم من بعض في محبّته، وإنّه يشيخ بقي في نبوّته نيّفاً وعشرين سنة بين ظهراني قوم ما يملك من الأرض إلّا جزيرة العرب فاتّسقت دعوته براً وبحراً منذ خمسماة وسبعين سنة، مقروناً باسم ربّه، ينادى بأقصى الصين والهند والترك والخزر والصقالية والشرق والغرب والجنوب والشمال في كلّ يوم خمس مرّات بالشهادتين بأعلى صوت بلا أُجرة، وخضعت الجبابرة لها، ولا تبقى لملك نوبته بعد موته، وعلى ذلك فسّر الحسن ومجاهد قوله تعالى: ﴿وَرَبَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَهُ: ما يقول المؤذّنون على المناثر، والخطباء على المنابر. قال الشاعر:

وضم الإله اسم النبيّ إلى اسمه إذا قال في الخمس المؤذن أشهدُ

ومن تمام قوّته أنّها تجذب العالم من أدنى الأرض وأقصى أطرافها في كلّ عام إلى الحجّ، حتّى تخرج العذراء من خدرها، والعجوز في ضعفها، ومن حضرته وفاته يوصي بأدائها، وقد نرى الصائم في شهر رمضان يتلقب عطشاً حتّى يخوض الماء إلى حلقه، ولا يستطيع أن يجرع منه جرعة، وكلّ يوم خمس مرّات يسجدون خوفاً وتضرّعاً وكذلك أكثر الشرائع، وقد تحزّب الناس في محبّته حتّى يقول كلّ واحد: أنا على الحقّ، وأنت لست على دينه<sup>(1)</sup>.

١٢ - قب: صيد سمكة فوجد على إحدى أذنيها لا إله إلا الله، وعلى الأخرى محمّد رسول الله.

كتاب شرف المصطفى إنّه أتي بسخلة منقّشة، فنظرت إلى بياض شحمة أذنيها فإذا في إحداهما لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله.

وقال أعرابيّ للنبي ﷺ : يا محمّد إنني كنت وأخ لي خلف هذا الجبل نحتطب حطباً، فرأينا الجموع قد زحف بعضها إلى بعض، فقلت لأخي : اقعد حتّى ننظر لمن تكون الغلبة، وعلى من تدور الدائرة، فإذا قد كشف الله عن أبصارنا فرأينا خيولاً قد نزلت من السماء إلى الأرض، أرجلها في الأرض، وأعناقها في السماء، وعليها قوم جبّارون، ومعهم ألوية قد سدّت ما بين الخافقين، فأمّا أخي فإنّه انشقّت مرارته فمات من وقته وساعته، وأمّا أنا فقد جئتك، ثمّ أسلم.

ومثل الملائكة الّذين ظهروا على الخيل البلق بالثياب البيض يوم بدر تقدّمهم جبرئيل على فرس يقال لها : حيزوم .

**أنس:** إنَّ النبيِّ ﷺ سمع صوتاً من قلَّة جبل: «اللَّهمَّ اجعلني من الأُمَّة المرحومة

(۱) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱٦۹.

۲ – باب / جوامع معجزاته 🎎 ونوادرها

المغفورة؛ فأتى رسول الله ﷺ فاذا بشيخ أشيب، قامته ثلاثمأة ذراع، فلمّا رأى رسول الله ﷺ عانقه ثمّ قال: إنّني آكل في كلّ سنة مرّة واحدة، وهذا أوانه فاذا هو بمائدة أنزل من السماء فأكلا، وكان الياس ﷺ <sup>(1)</sup>.

**بيان:** الأشيب: المبيض الرأس.

١٣ – **قب:** كان للنبيّ ﷺ من المعجزات ما لم يكن لغيره من الأنبياء، وذكر أنّ له أربعة آلاف وأربعماة وأربعون معجزة، ذكرت منها ثلاثة آلاف، تتنوّع أربعة أنواع : ما كان قبله، وبعد ميلاده، وبعد بعثه، وبعد وفاته، وأقواها وأبقاها القرآن لوجوه :

أحدها : أنَّ معجزة كلَّ رسول موافق للأغلب من أحوال عصره، كما بعث الله موسى عَلِيَهِ في عصر السحرة بالعصا، فإذا هي تلقف، وفلق البحريبساً، وقلب العصاحية فأبهر كلَّ ساحر، وأذلَّ كلَّ كافر، وقوم عيسى غَلِيَهِ أطبَّاء، فبعثه الله بإبراء الزمنى، وإحياء الموتى بما دهش كلَّ طبيب، وأذهل كلَّ لبيب، وقوم محمّد عَلَيْهِ فصحاء فبعثه الله بالقرآن في إيجازه وإعجازه بما عجز عنه الفصحاء، وأذعن له البلغاء، وتبلّد فيه الشعراء ليكون العجز عنه أقهر، والتقصير فيه أظهر.

والثاني : أنّ المعجز في كلّ قوم بحسب أفهامهم، على قدر عقولهم وأذهانهم، وكان في بني إسرائيل من قوم موسى غليميًا وعيسى غليمًا بلادة وغباوة، لأنّه لم ينقل عنهم من كلام جزل أو معنى بكر، وقالوا لنبيّهم حين مرّوا على قوم يعكفون على أصنام لهم : اجعل لنا إلباً، والعرب أصحّ الناس أفهاماً، وأحدّهم أذهاناً، فخصّوا بالقرآن بما يدركونه بالفطنة دون البديهة لتخصّ كلّ أُمّة بما يشاكل طبعها.

والثالث: أنَّ معجز القرآن أبقى على الأعصار، وأنشر في الأقطار، وما دام إعجازه فهو أحجّ، وبالاختصاص أحقّ، فانتشر ذلك بعده في أقطار العالم شرقاً وغرباً، قرناً بعد قرنٍ، وعصراً بعد عصر، وقد انقرض القوم وهذه سنة سبعين وخمسماة من مبعثه، فلم يقدر أحد على معارضته<sup>(٢)</sup>.

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۷.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۷.

الله حتى يؤمن لك هذا البساط الذي تحتنا، ولن نشهد أنّك عن الله جئتنا حتى يشهد لك هذا البساط، وقال أبو لبابة بن عبد المنذر : لن نؤمن لك يا محمّد أنّك رسوله، ولا نشهد لك به حتى يؤمن ويشهد لك هذا السوط الذي في يدي، وقال كعب بن الأشرف : لن نؤمن لك أنّك رسول الله، ولن نصدّقك حتى يؤمن لك هذا الحمار ؛ وأشار لحماره الذي كان راكبه، فقال رسول الله قضي : إنّه ليس للعباد الاقتراح على الله، بل عليهم التسليم لله، والانقياد لأمره، والاكتفاء بما جعله كافياً ؛ أما كفاكم أن أنطق التوراة والإنجيل والزبور وصحف إبراهيم بنبوتي ودل على صدقي، وتبين لكم فيها ذكر أخي ووصبّي، وخليفتي في أمّتي، وخير من أتركه على الخلائق بعدي : عليّ بن أبي طالب، فأنزل عليّ هذا القرآن الباهر للحلق أجمعين، المعجز لهم عن أن يأتوا بمثله، وأن يتكلّفوا شبهه، فأمّا هذا الذي اقترحتموه فلست أقترحه على ربّي بترضي ، بل أقول : إنّ ما أعطانيه ربّي من دلالة هو حسبي وحسبكم، فلست أقترحه على ربّي بترضي ، بل أقول الذي ما أعطانيه ربّي من دلالة هو حسبي وحسبكم، الذي فعله كافي هذاك ذاك زائد في تطوّله علينا وعليكم، وإن منعنا ذلك فلعلمه بأنّ

فلمًا فرغ رسول الله عن كلامه هذا أنطق الله البساط فقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له إلها واحداً أحداً صمداً قيّوماً أبداً لم يتّخذ صاحبه ولا ولداً، ولم يشرك في حكمه أحداً، وأشهد أنّك يا محمّد عبده ورسوله، أرسلك بالهدى ودين الحقّ ليظهرك على الدين كلّه ولو كره المشركون، وأشهد أنّ عليّ بن أبي طالب بن عبد المطّلب بن هاشم بن عبد مناف أخوك ووصيّك وخليفتك في أمّتك، وخير من تتركه على الخلائق بعدك، وأنّ من والاه فقد والاك، ومن عاداه فقد عاداك، ومن أطاعه فقد أطاعك، ومن عصاه فقد عصاك، وأنّ من أطاعك فقد أطاع الله، واستحقّ السعادة برضوانه، وأنّ من عصاه فقد عصى الله، واستحقّ أليم العذاب بنيرانه.

قال: فعجب القوم فقال بعضهم لبعض: ما هذا إلّا سحرٌ مبين، فاضطرب البساط وارتفع، ونكّس مالك بن الصيف وأصحابه حتّى وقعوا على رؤوسهم ووجوههم، ثمّ أنطق الله تعالى البساط ثانياً فقال: أنا بساط أنطقني الله، وأكرمني بالنطق بتوحيده وتمجيده، والشهادة لمحمّد نبيّه، وأنّه سيّد الأنبياء، ورسوله إلى خلقه والقائم بين عباد الله بحقّه، وإمامة أخيه ووصيّه ووزيره وشقيقه وخليله وقاضي ديونه، ومنجز عداته، وناصر أوليائه، وقامع أعدائه، والانقياد لمن نصبه إماماً ووليّاً، والبراءة ممّن اتّخذه منابذاً وعدواً، فما ينبغي لكافر أن يطأني، ولا يجلس عليّ، إنّما يجلس عليّ المؤمنون، فقال رسول الله لسلمان والمقداد وأبي ذرّ وعمّار قوموا فاجلسوا عليه، فإنّكم بجميع ما شهد به هذا البساط لمؤمنون فجلسوا.

ثمَّ أنطق الله سوط أبي لبابة بن عبد المنذر فقال: أشهد أن لا إله إلَّا الله خالق الخلق،

وبالسُّط الرزق، ومدبَّر الأمور، والقادر على كلَّ شيء، وأشهد أنَّك يا محمَّد عبده ورسوله وصفيَّه وخليله، وحبيبه ووليَّه ونجيَّه، جعلك السفير بينه وبين عباده، لينجى بك السعداء ويهلك بك الأشقياء، وأشهد أنَّ عليَّ بن أبي طالب المذكور في الملاَّ الأعلى بأنَّه سيَّد الخلق بعدك، وأنَّه المقاتل على تنزيل كتابك ليسوق مخالفيه إلى قبوله طائعين وكارهين، ثمَّ المقاتل بعده على تأويله المنحرفين الَّذين غلبت أهواؤهم عقولهم فحرَّفوا تأويل كتاب الله وغيَّروه، والسابق إلى رضوان الله أولياء الله بفضل عطيَّته، والقاذف في نيران الله أعداء الله بسيف نقمته والمؤثرين لمعصيته ومخالفته، قال : ثمَّ انجذب السوط من يد أبي لبابة، وجذب أبا لبابة فخرَّ لوجهه، ثمَّ قام بعدُ فجذبه السوط فخرَّ لوجهه ثمَّ لم يزل كذلك مراراً حتَّى قال أبو لبابة : ويلي ما لي؟ فأنطق الله ٢٠٠٠ السوط فقال: يا أبا لبابة إنَّى سوط قد أنطقني الله بتوحيده، وأكرمني بتحميده، وشرَّفني بتصديق نبوَّة محمَّد سيَّد عبيده، وجعلني ممَّن يوالي خير خلق الله بعده، وأفضل أولياء الله من الخلق حاشاه، والمخصوص بابنته سيّدة النسوان، المشرف ببيتوتته على فراشه أفضل الجهاد، والمذلَّ لأعدائه بسيف الانتقام، والباين في أمَّته بعلوم الحلال والحرام والشرائع والأحكام، لا ينبغي لكافر مجاهر بالخلاف على محمّد أن يبتذلني ويستعملني، لا أزال أجذبك حتّى أنخنك، ثمّ أقتلك وأزول عن يدك، أو تظهر الإيمان بمحمّد عظي، فقال أبو لبابة : فأشهد بجميع ما شهدت به أيّها السوط وأعتقده، وأؤمن به، فنطق السوط: ها، لذا قد تقرَّرت في يدك، لإظهارك الإيمان، والله أعلم بسريرتك، وهو الحاكم لك أو عليك في يوم الوقت المعلوم.

قال عليمية: ولم يحسن إسلامه، وكانت منه هنات وهنات، فقام القوم من عند رسول الله عليه فجعلت اليهود يسرّ بعضها إلى بعض بأنّ محمّداً لمؤتى له ومبخوت في أمره، وليس بنبيّ صادق، وجاء كعب بن الأشرف يركب حماره فشبّ به الحمار وصرعه على رأسه فأوجعه، ثمّ عاد ليركبه فعاد إليه الحمار بمثل صنيعه، ثمّ عاد ليركبه فعاد عليه الحمار بمثل صنيعه، فلمّا كان في السابعة أو الثامنة أنطق الله تعالى الحمار فقال : يا عبد الله بئس العبد أنت، شاهدت آيات الله وكفرت بها، أنا حمار قد أكرمني الله بتوحيده، فأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، خالق الأنام ذو الجلال والإكرام، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، سيّد أهل دار السلام، مبعوث لإسعاد من سبق علم الله له بالسعادة، وإشقاء من سبق الكتاب عليه بالشقاوة، وأشهد أنّ يعليّ بن أبي طالب وليّه ووصيّ رسوله، يسعد الله من سبقد إذا وفقه لقبول موعظته، والتأذب بأدبه، والاتتمار بأوامره، والانزجار بزواجره، وأنّ الله تعالى بسيوف سطوته وصولات نقمته يكبت ويخزي أعداء محمّد حتى يسوقهم بسيفه الباتر، ودليله الواضح الباهر إلى الإيمان به، أو يقذفه في الهاوية إذا أبي إلا من محمّدة وامتداداً في طعينه وعلمه، ما ينبغي بن أبي طالب وليّه ووصيّ رسوله، يسعد الله من وامتداداً في طغيانه وعمهه، ما ينبغي لكافر أن يركبني، بل لا يركبني إلاً تمادياً في غيّه، الباتر، ودليله الواضح الماهر إلى الإيمان به، أو يقذفه في الهاوية إذا أبي إلاً تمادياً في غيّه، الم تعاداداً في طغيانه وعمهه، ما ينبغي لكافر أن يركبني، بل لا يركبني إلاً مؤمن بالله، مصدّق وامتداداً في طغيانه وعمهه، ما ينبغي لكافر أن يركبني، بل لا يركبني إلاً مؤمن باله، مصدّق بمحمّد رسول الله في أقواله، متصوّب له في جميع أفعاله، وفي فعل أشرف الطاعات في نصبه أخاه عليًا وصياً ووليًا، ولعلمه وارثاً، وبدينه قيّماً، وعلى أمّته مهيمناً، ولديونه قاضياً، ولعداته منجزاً، ولأوليائه موالياً، ولأعدائه معادياً، فقال رسول الله على : يا كعب بن أشرف حمارك أعقل منك، قد أبى أن تركبه، فلن تركبه أبداً، فبعه من بعض إخواننا المؤمنين، فقال كعب : فلا حاجة لي فيه بعد أن ضرب بسحرك، فناداه حماره : يا عدو الله كفّ عن تجهّم محمّد رسول الله، والله لولا كراهية مخالفته لقتلتك، ووطئتك بحوافري، ولقطعت رأسك بأسناني، فخزي وسكت، واشتد جزعه ممّا سمع من الحمار، ومع ذلك غلب عليه الشقاء واشترى الحمار منه ثابت بن قيس بمأة درهم، وكان يركبه ويجيء إلى رسول الله يشي وهو تحته هيّن ليّن ذليل كريم، يقيه المتالف، ويرفق به في المسالك، فكان رسول الله يشي وقول له : يا ثابت هذا لك وأنت مؤمن مرتفق بمرتفقين فلمّا انصرف القوم من رسول الله يشي وقول له : يا ثابت هذا لك وأنت مؤمن مرتفق بمرتفقين فلمّا انصرف القوم من المنذ رسول الله يشي وقول له : يا ثابت هذا لك أنت مؤمن مرتفق بمرتفقين فلمّا انصرف القوم من المنذ رسول الله يشي وقول له : يا ثابت هذا لك مرتب مؤمن مرتفق بمرتفقين فلما انصرف القوم من معند رسول الله يشي وقول له : يا ثابت هذا لك من مرتفق مرتفقين فلما انصرف القوم من رسول الله ينه الماني ولم يؤمنوا أنزل الله يا محمّد : في أنَّ ألَذِينَ كَفَرُوا سَوَاةً عَلَيْهِ في المسالك، فكان مند رسول الله ينه ولم يؤمنوا أنزل الله يا محمّد : في أنَ ألَذِينَ كم يُوا سَوَاةً عَلَيْهِ في في المسالك، ومع قد مند رسول الله إلى والله ينه وعنوا أنزل الله يا محمّد : في أنَّ ألَذِينَ كَفَرُوا سَوَاةً عَلَيْهِ في في العراف الق العظة في أندرَنَتُهُ فو عظتهم وخوفتهم فأمَ لَم نُذِيرَهُم لَا يُؤمِنُونَ لا يصدقون بنيوتك، وهم قد منه وراه الله الإيات وكفروا، فكيف يؤمنون بك عند قولك ودعائك .

**بيان:** يقال: أثخنته الجراحة، أي أوهنته، قاله الجوهريّ، وقال: في فلان هنات أي خصال شرّ، وقال: الشباب: نشاط الفرس ورفع يديه جميعاً، تقول: شبّ الفرس يشُبُّ ويشِبُّ شباباً وشبيباً: إذا قمص ولعب. انتهى. وتجهّمه: استقبله بوجه كريه.

18 – مع، قال الإمام الحسن على رسول الله يعلي بن محمد على : كيف كانت الأخبار في هذه الآيات التي ظهرت على رسول الله على بمكة والمدينة؟ فقال : يا بني استأنف لها النهار، فلما كان من غذ قال : يا بني أمّا الغمامة فإنّ رسول الله يحمد كان يسافر إلى الشام مضارباً لخديجة بنت خويلد، وكان من مكة إلى بيت المقدس مسيرة شهر، فكانوا في حمارة القيظ يصيبهم حرّ تلك البوادي، وربّما عصفت عليهم فيها الرياح، وسفت عليهم في حمارة القيظ يصيبهم حرّ تلك البوادي، وربّما عصفت عليهم فيها الرياح، وسفت عليهم في حمارة القيظ يصيبهم حرّ تلك البوادي، وربّما عصفت عليهم فيها الرياح، وسفت عليهم الرمال والتراب، وكان الله تعالى في تلك الأحوال يبعث لرسول الله على غمامة تظلّه فوق ورأسه، تقف بوقوفه، وتزول بزواله، إن تقدّم تقدّمت، وإن تأخر تأخرت، وإن تيامن تيامنت، وإن تياسر تياسرت، فكانت تكفت عنه حرّ الشمس من فوقه وكانت تلك الرياح المثيرة لتلك وإن تياس من فوقه وكانت تلك الرياح المثيرة الملك وإن تياسر تياسرت، وكان الله تعالى في تلك الأحوال يبعث لرسول الله يحمد عامة تظلّه فوق وإن تياسر تياسرت، وكان الله تعالى في تلك الأحوال يبعث لرسول الله يماد الرياح، وان تيامنت، وإن تياسرت، فكانت تكفت عنه حرّ الشمس من فوقه وكانت تلك الرياح المثيرة لتلك وال رأسه، تقف بوقونه، وتزول بزواله، إن تقدم تقدمت، وإن تأخر تأخرت، وإن تيامن تيامنت، وإن تياسرت، فكانت تكفت عنه حرّ الشمس من فوقه وكانت تلك الرياح المثيرة لتلك وراسه، تقول والتراب تسفيها في وجوه قريش ورواحلها، حتى إذا دنت من محمد على وران والرما والتراب تسفيها في وجوه قريش ورواحلها، حتى إذا دنت من محمد على وافل ورافي أرمان والرما والتراب تسفيها في وجوه قريش ورواحمل من خيمة، فكانوا يلوذون به، ويتقربون إليه، فكان وريش يقول قائلها : جوار محمد أفضل من خيمة، فكانوا يلوذون به، ويتقربون إليه، فكان وريش يشي يقول قائلها : جوار محمد أفضل من خيمة، فكانوا يلوذون به، ويتقربون إليه، فكان وريش يقول قائلها : جوار محمد أفضل من خيمة، فكانوا يلوذون به، ويتقربون إليه، فكان وريش يقول قائلها : جوار محمد أفضل من خيمة، فكانوا يلوذون به، ويتقربون إليه، فكان وريش يقول قائلها : جوار محمد أفضل من خيمة، فكانوا يلوذون به، ويتقربون إليه، فكان وريش يأور المامة تسير بعيدا موممة قالوا : إلى من قرنت هذه الغمامة فقد شرف وكرم، فتخاطبهم أهذا الغمامة نورول إلى

(١) تفسير الإمام العسكري عظي ، ص ٩٢ ح ٥٢.

فينظرون فيجدون مكتوباً عليها : لا إله إلاّ الله محمّدٌ رسول الله، أيّدته بعليّ سيّد الوصيّين، وشرّفته بآله الموالين له ولعليّ وأوليائهما والمعادين لأعدائهما، فيقرأ ذلك ويفهمه من يحسن أن يكتب، ويقرأ من لا يحسن ذلك.

قال عليّ بن محمّد ﷺ: وأمّا تسليم الجبال والصخور والأحجار عليه فإنّ رسول الله عظيم لمّا ترك التجارة إلى الشام، وتصدّق بكلّ ما رزقه الله تعالى من تلك التجارات كان يغدو كلّ يوم إلى حرا يصعده وينظر من قلله إلى آثار رحمة الله، وأنواع عجائب رحمته، وبدائع حكمته، وينظر إلى أكناف السماء وأقطار الأرض والبحار والمفاوز والفيافي، فيعتبُّر بتلك الآثار، ويتذكِّر بتلك الآيات، ويعبد الله حقَّ عبادته، فلمَّا استكمل أربعين سنة ونظر الله عَرَبَيْهِ إلى قلبه فوجده أفضل القلوب وأجلُّها وأطوعها وأخشعها وأخضعها أذن لأبواب السماء ففتحت، ومحمّد ينظر إليها، وأذن للملائكة فنزلوا ومحمّد ينظر إليهم، وأمر بالرحمة فأنزلت عليه من لدن ساق العرش إلى رأس محمّد وغمرته، ونظر إلى جبرتيل، الروح الأمين، المطوّق بالنور، طاووس الملائكة هبط إليه وأخذ بضبعه وهزّه وقال: يا محمّد اقرأ، قال: وما أقرأ؟ قال: يا محمد ﴿ ٱقْرَأْ بِآسْمِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴿ ﴾ خَلَقَ ٱلإِنسَنَ مِن عَلَنِ ٢٠ اقْرَأْ رَرَبُّكَ ٱلأَكْرُمُ ٢٠ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ٢٠ عَلَمَ ٱلْإِسْسَنَ مَا لَمَ يتلج ٢٠ ثم أوحى إليه ما أوحى إليه ربّه بَرْرَيْنُ ، ثمّ صعد إلى علو، ونزل محمّد ري من الجبل وقد غشيه من تعظيم جلال الله، وورد عليه من كبير شأنه ما ركبه الحمّي والنافض، وقد اشتدَّ عليه ما يخافه من تُكذيب قريش في خبره، ونسبهم إيّاه إلى الجنون، وأنَّه يعتريه شياطين، وكان من أوَّل أمره أعقل خلق الله، وأكرم براياء وأبغض الأشياء إليه الشيطان وأفعال المجانين وأقوالهم، فأراد الله يَجْرَجَكِ ، أن يشرح صدره، ويشجّع قلبه فأنطق الجبال والصخور والمدر، وكلَّما وصل إلى شيء منها ناداه: السلام عليك يا محمّد، السلام عليك يا وليّ الله، السلام عليك يا رسول الله، أبشر فإنَّ الله عَرَيَّةٍ قد فضَّلك وجمَّلك وزيَّنك وأكرمك فوق الخلائق أجمعين من الأوّلين والآخرين، لا يحزنك أن تقول قريش: إنَّك مجنون، وعن الدين مفتون، فإنَّ الفاضل من فضَّله ربَّ العالمين، والكريم من كرَّمه خالق الخلق أجمعين، فلا يضيقنَّ صدرك من تكذيب قريش وعتاة العرب لك، فسوف يبلّغك ربّك أقصى منتهى الكرامات، ويرفعك إلى أرفع الدرجات وسوف ينعّم ويفرّح أولياءك بوصيّك عليّ بن أبي طالب، وسوف يبتّ علومك في العباد والبلاد، بمفتاحك وباب مدينة حكمتك علىّ بن أبي طالب، وسوف يقرّ عينك ببنتك فاطمة، وسوف يخرج منها ومن على الحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنّة، وسوف ينشر في البلاد دينك، وسوف يعظِّم أجود المحبِّين لك ولأخيك، وسوف يضع في يدك لواء الحمد، فتضعه في يد أخيك عليّ، فيكون تحته كلّ نبيّ وصدّيق وشهيد، يكون قائدهم أجمعين إلى جنَّات النعيم؛ فقلت في سرِّي: يا ربّ من عليّ بن أبي طالب الَّذي وعدتني به؟ – وذلك بعدما ولد عليّ وهو طفل ~ أوهو ولد عمّي؟ وقال بعد ذلك لما تحرّك

عليّ قليلاً وهو معه : أهو هذا؟ ففي كلّ مرّة من ذلك أنزل عليه ميزان الجلال، فجعل محمّد في كفّة منه ومثّل له عليّ ﷺ وسائر الخلق من أمّته إلى يوم القيامة في كفّة فوزن بهم فرجح، ثمّ أخرج محمّد من الكفّة وترك عليّ في كفّة محمّد الّتي كان فيها، فوزن بسائر أمّته فرجح بهم، فعرفه رسول الله بعينه وصفته ونودي في سرّه : يا محمّد هذا عليّ بن أبي طالب صفيّي الذي أؤيّد به هذا الدين، يرجح على جميع أمّتك بعدك.

فذلك حين شرح الله صدري بأداء الرسالة، وخفّف عنّي مكافحة الأُمّة، وسهّل عليّ مبارزة العتاة والجبابرة من قريش.

قال عليّ بن محمّد عنيه: وأمّا دفاع الله القاصدين لمحمّد عنيه إلى قتله، وإهلاكه إيّاهم كرامة لنبيّه، وتصديقه إيّاه فيه، فإنّ رسول الله عني كان وهو ابن سبع سنين بمكّة، قد نشأ في الخير نشوة لا نظير له في سائر صبيان قريش، حتّى ورد مكّة قوم من يهود الشام فنظروا إلى محمّد عنيه وشاهدوا نعته وصفته، فأسرّ بعضهم إلى بعض: هذا والله محمّد الخارج في آخر الزمان، المدال على اليهود وسائر أهل الأديان، يزيل الله تعالى به دولة اليهود، ويذلّهم ويقمعهم، وقد كانوا وجدوه في كتبهم النبيّ الأمي الفاضل الصادق، فحملهم الحسدعلى أن فران الله يمحو ما يشاه وسائر أهل الأديان، يزيل الله تعالى به دولة اليهود، ويذلّهم ويقمعهم، وقد كانوا وجدوه في كتبهم النبيّ الأمي الفاضل الصادق، فحملهم الحسدعلى أن فإنّ الله يمحو ما يشاه ويثبت، لعلّنا نصادفه ممّن يمحو، فهمّوا بذلك، ثمّ قال بعضهم لبعض: لا تعجلوا حتّى نمتحنه ونجرّبه بأفعاله، فإنّ الحلية قد توافق الحلية، والصورة قد تشاكل الصورة، إنّ ما وجدناه في كتبنا أنّ محمّداً يجنّبه ربّه من الحرام والشبهات، فصادفوه والقوه وادعوه إلى دعوة، وقدّموا إليه الحرام والشبهة، فإن انبسط فيهما أو في أحدهما فأكل وادعوه إلى دعوة، وقدموا إليه الحرام والشبهة، فإن الملية قد توافق الحلية، والصورة قد تشاكل بعضادة، إنّ ما وجدناه في كتبنا أنّ محمّداً يجنّبه ربّه من الحرام والشبهات، فصادفوه والقوه وادعوه إلى ما وجدناه في كتبنا أنّ محمّداً يجنّبه ربّه من الحرام والشبهات، فصادفوه والقوه يمن الأمر كذلك ولم يأكل منهما فاعلموا أنّه هو، فاحتالوا له في تطهير الأرض منه لتسلم ليهود دولتهم.

قال: فجاءوا إلى أبي طالب فصادفو، ودعو، إلى دعوة لهم، فلمّا حضر رسول الله قدّموا إليه وإلى أبي طالب والملا من قريش دجاجة مسمنة كانوا قد وقذوها وشووها فجعل أبو طالب وسائر قريش يأكلون منها، ورسول الله عنه يمدّ يده نحوها فيعدل بها يمنة، ثمّ يسرةً، ثمّ أماماً، ثمّ خلفاً، ثمّ فوقاً، ثمّ تحتاً لا تصيبها يده فقالوا: ما لك يا محمّد لا تأكل منها؟ فقال: يا معشر اليهود قد جهدت أن أتناول منها، وهذه يدي يعدل بها عنها، وما أراها إلاّ حراماً يصونني ربّي بحرّك عنها فقالوا: ما هي إلاّ حلال فدعنا نلقمك، فقال رسول الله عنهي: فاله ينهي: فافعلوا إن قدرتم، فذهبوا ليأخذوا منها ويطعموه فكانت أيديهم يعدل بها إلى الجهات كما كانت يد رسول الله ينهي تعدل عنها، فقال رسول الله ينهي: منها، فأتوني بغيرها إن كانت لكم، فجاءوه بدجاجة أخرى مسمنة مشويّة قد أخذوها لجار منها، فاتوني بغيرها إن كانت لكم، فجاءوه بدجاجة أخرى مسمنة مشويّة قد أخذوها لجار لهم غائب، لم يكونوا اشتروها، وعملوها على أن يردّوا عليه ثمنها إذا حضر، فتناول رسول الله عنه لقمة فلمّا ذهب يرفعها ثقلت عليه، ونصلت حتّى سقطت من يده، وكلّما ذهب يرفع ما قد تناوله بعدها ثقلت وسقطت فقالوا: يا محمّد فما بال هذه لا تأكل منها؟ قال رسول الله عنه : وهذه أيضاً قد منعت منها، وما أراها إلا من شبهة يصونني ربّي برّس عنها، قالوا: ما هي شبهة، فدعنا نلقمك منها فقال افعلوا إن قدرتم عليه، فكلّما تناولوا لقمة ليلقموه ثقلت كذلك في أيديهم ثمّ سقطت، ولم يقدروا أن يلقموها، فقال رسول الله تشي : هو ما قلت لكم : شبهة يصونني ربّي برّس عنها، فتعجّبت قريش من ذلك، وكان ذلك ممّا يقيمهم على اعتقاد عداوته إلى أن أظهروها لمّا أن أظهره الله برسة بالنبوّة، وأغرتهم اليهود أيضاً، فقالت لهم اليهود: أيّ شيء يرد عليكم من هذا الطفل؟ ما نراه إلا يسالبكم نعمكم وأرواحكم، سوف يكون لهذا شأن عظيم.

وقال أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ : فتواطأت اليهود على قتله في طريقه على جبل حرا وهم سبعون، فعمدوا إلى سيوفهم فسمّوها، ثمّ قعدوا له ذات غلس في طريقه على جبل حرا، فلمّا صعده صعدوا إليه وسلّوا سيوفهم وهم سبعون رجلاً من أشدّ اليهود وأجلدهم وذوي النجدة منهم، فلمّا أهووا بها إليه ليضربوه بها التقي طرفا الجبل بينهم وبينه فانضمًا، وصار ذلك حائلاً بينهم وبين محمّدﷺ ، وانقطع طمعهم عن الوصول إليه بسيوفهم، فغمدوها، فانفرج الطرفان بعدما كانا انضمًا، فسلُّوا بعدُ سيوفهم وقصدوه، فلمَّا همّوا بإرسالها عليه انضمّ طرفا الجبل، وحيل بينهم وبينه، فيغمدونها ثمّ ينفرجان فيسلُّونها إلى أن بلغ ذروة الجبل، فكان ذلك سبعاً وأربعين مرّة، فصعدوا الجبل وداروا خلفه ليقصدوه بالقتل فطال عليهم الطريق، ومدَّ الله عَرَضَنْ الجبل فأبطأوا عنه حتَّى فرغ رسول الله عَنْهُ عن ذكره وثنائه على ربَّه واعتباره بعبره، ثمَّ انحدر عن الجبل فانحدروا خلفه ولحقوه وسلَّوا سيوفهم عليه ليضربوه بها، فانضمّ طرفا الجبل، وحال بينهم وبينه، فغمدوها ثمّ انفرج فسلُّوها، ثمَّ انضمَّ فغمدوها، وكان ذلك سبعاً وأربعين مرَّة، كلَّما انفرج سلُّوها، فإذا انضمَّ غمدوها، فلمّا كان في آخر مرّة وقد قارب رسول الله عظيم القرار سلّوا سيوفهم عليه فانضمّ طرفا الجبل، وضغطهم الجبل ورضَّضهم، وما زال يضغطهم حتَّى ماتوا أجمعين، ثمَّ نودي : يا محمّد : انظر خلفك إلى بغاتك السوء ماذا صنع بهم ربّهم فنظر فإذا طرفا الجبل ممّا يليه منضمَّان. فلمَّا نظر انفرج الطرفان وسقط أولنك القوم وسيوفهم بأيديهم، وقد هشمت وجوههم وظهورهم وجنوبهم وأفخاذهم وسوقهم وأرجلهم، وخرّوا موتى تشخب أوداجهم دماً، وخرج رسول الله عنه من ذلك الموضع سالماً مكفيًّا مصوناً محفوظاً، تناديه الجبال وما عليها من الأحجار : هنيناً لك يا محمّد نصرة الله بَجْرَيَنَ لك على أعدائك بنا ، وسينصرك إذا ظهر أمرك على جبابرة أمّتك وعتاتهم بعليّ بن أبي طالب ويشدّ يده لإظهار دينك وإعزازه وإكرام أوليائك، وقمع أعدائك، وسيجعله تاليك وثانيك ونفسك التي بين جنبيك، وسمعك الذي به تسمع، وبصرك الّذي به تبصر، ويدك الّتي بها تبطش، ورجَّلك الّتي عليها تعتمد،

وسيقضي عنك ديونك، ويفي عنك بعداتك، وسيكون جمال أُمّتك، وزين أهل ملّتك، وسيسعد ربّك ﷺ به محبّيه، ويهلك به شانئيه.

قال عليّ بن محمّد عَلِيَّةٍ : وأمّا الشجرتان اللتان تلاصقتا فإنَّ رسول الله عَنْهُ كان ذات يوم في طريق له بين مكّة والمدينة، وفي عسكره منافقون من المدينة، وكافرون من مكّة ومنافقون لها، وكانوا يتحدّثون فيما بينهم بمحمّد صلّى الله عليه وآله الطيّبين وأصحابه الخيِّرين، فقال بعضهم لبعض: يأكل كما نأكل، وينفض كرشه من الغائط والبول كما ننفض، ويدّعي أنَّه رسول الله، فقال بعض مردة المنافقين : هذه صحراء ملساء لأتعمّدنَّ النظر إلى استه إذا قعد لحاجته حتّى أنظر هل الّذي يخرج منه كما يخرج منّا أم لا، فقال آخر لكنَّك إن ذهبت تنظر معه منعه من أن يقعد، لأنَّه أشدَّ حياء من الجارية العذراء المحرمة، قال : فعرَّف الله بَجْرَيْنُ ذلك نبيَّه ٢٠٠٠ فقال لزيد بن ثابت : اذهب إلى تينك الشجرتين المتباعدتين - يومئ إلى شجرتين بعيدتين قد أوغلتا في المفازة، وبعدتا عن الطريق قدر ميل – فقف بينهما وناد إنّ رسول الله عظيمة يأمركما أن تلتصقا وتنضمًا، ليقضي رسول الله عظيمة خلفكما حاجته، ففعل ذلك زيد وقاله فوالّذي بعث محمّداً بالحقّ نبيّاً إنّ الشجرتين انقلعتا بأصولهما من مواضعهما، وسعت كلِّ واحدة منهما إلى الأخرى، سعي المتحابِّين، كلَّ واحد منهما إلى الآخر، التقيا بعد طول غيبة، وشدّة اشتياق، ثمّ تلاصقتا وانضمّتا، انضمام متحابّين في فراش في صميم الشتاء، وقعد رسول الله ﷺ خلفهما، فقال أولئك المنافقون: قد استترعنًا، فقال بعضهم لبعض: فدُوروا خلفه لتنظروا إليه. فذهبوا يدورون خلفه، فدارت الشجرتان كلّما داروا، ومنعتاهم من النظر إلى عورته، فقالوا : تعالوا نتحلّق حوله لتراء طائفة منًا، فلمّا ذهبوا يتحلّقون تحلّقت الشجرتان فأحاطتا به كالأنبوبة حتّى فرغ وتوضّأ، وخرج من هناك وعاد إلى العسكر، وقال لزيد بن ثابت: عد إلى الشجرتين وقل لهما: إنَّ رسول الله عظيمة يأمركما أن تعودا إلى أماكنكما، فقال لهما وسعت كلِّ واحدة منهما إلى موضعهما - والَّذي بعثه بالحقِّ نبيًّا - سعي الهارب الناجي بنفسه من راكض شاهر سيفه خلفه، حتَّى عادت كلَّ شجرة إلى موضعها، فقال المنافقون : قد امتنع محمّد من أن يبدي لنا عورته، وأن ننظر إلى إسته، فتعالوا ننظر إلى ما خرج منه لنعلم أنَّه ونحن سيَّان، فجاءوا إلى الموضع فلم يروا شيئاً البتة، لا عيناً ولا أثراً، قال: وعجب أصحاب رسول الله عليه من ذلك، فنودوا من السماء أوعجبتم لسعي الشجرتين إحداهما إلى الأخرى، إنَّ سعي الملائكة بكرامات اللهِ يَجَرِّجُكُ إلى محبِّي محمّد ومحبِّي عليّ أشدّ من سعي هاتين الشجرتين إحداهما إلى الأخرى، وإنَّ تنكّب نفحات النار يوم القيامة عن محبّي عليّ والمتبرئين من أعدائه أشدّ من تنكّب هاتين الشجرتين إحداهما عن الأخرى.

قال عليّ بن محمّد صلوات الله عليهما : وأمّا دعاؤه صلى الشجرة فإنَّ رجلاً من ثقيف

كان أطبّ النّاس يقال له: الحارث بن كلدة الثقفي، جاء إلى رسول الله عظيم فقال: يا محمّد جئت أداويك من جنونك، فقد داويت مجانين كثيرة فشُفوا على يدي، فقال رسول الله عنه: أنت تفعل أفعال المجانين، وتنسبني إلى الجنون؟ قال الحارث: وماذا فعلته من أفعال المجانين؟ قال: نسبتك إيَّاي إلى الجنون من غير محنة منك ولا تجربة ولا نظر في صدقي أو كذبي، فقال الحارث: أوليس قد عرفت كذبك وجنوبك بدعواك النبوّة الّتي لا تقدر لها، فقال رسول الله عظيم : وقولك لا تقدر لها فعل المجانين، لأنَّك لم تقل : لم قلت كذا؟ ولا طالبتني بحجّة فعجزت عنها، فقال الحارث: صدقت أنا أمتحن أمرك بآية أطالبك بها إن كنت نبيّاً فادع تلك الشجرة - يشير بشجرة عظيمة بعيد عمقها - فإن أتتك علمت أنَّك رسول الله عظيم، وشهدت لك بذلك، وإلَّا فأنت ذلك المجنون الَّذي قيل لي، فرفع رسول الله يده إلى تلك الشجرة، وأشار إليها أن تعالي فانقلعت تلك الشجرة بأصولها وعروقها، وجعلت تخدّ في الأرض أخدوداً عظيماً كالنهر حتّى دنت من رسول الله ﷺ فوقفت بين يديه، ونادت بصوت فصيح: ها أناذا يا رسول الله ما تأمرني؟ فقال لها رسول الله عليه: دعوتك لتشهدي لي بالنبوّة بعد شهادتك لله بالتوحيد، ثمّ تشهدي بعد شهادتك لي لعليّ هذا بالإمامة، وأنَّه سندي وظهري وعضدي وفخري وعزَّي، ولولاه ما خلق الله ﴾ وَتَعَالُمُ مَا خلق، فنادت أشهد أن لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّك يا محمَّد عبده ورسوله، أرسلك بالحقِّ بشيراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً، وأشهد أنَّ عليّاً ابن عمّك هو أخوك في دينك، أوفر خلق الله من الدين حطًّا، وأجزلهم من الإسلام نصيباً، وأنَّه سندك وظهرك، قامع أعدائك، ناصر أوليائك باب علومك في أُمَّتك، وأشهد أنَّ أولياءك الَّذين يوالونه ويعادون أعداءه حشو الجنّة وأنّ أعداءه الّذين يوالون أعداءه ويعادون أولياءه حشو النَّار، فنظر رسول الله عظيم إلى الحارث بن كلدة فقال: يا حارث أومجنوناً يعدِّ من هذه آياته؟ فقال الحارث بن كلدة لا والله يا رسول الله، ولكنِّي أشهد أنِّك رسول ربِّ العالمين، وسيّد الخلق أجمعين، وحسن إسلامه.

وأمّا كلام الذراع المسمومة فإنّ رسول الله عن لمّا رجع من خيبر إلى المدينة وقد فتح الله له جاءته امرأة من اليهود قد أظهرت الإيمان، ومعها ذراع مسمومة مشويّة وضعتها بين يديه، فقال رسول الله عنهي : ما هذه؟ قالت له : بأبي أنت وأمّي يا رسول الله همّني أمرك في خروجك إلى خيبر، فإنّي علمتهم رجالاً جلداً، وهذا حمل كان لي ربيبة أعدّه كالولد لي، وعلمت أنّ أحبّ الطعام إليك الشواء، وأحبّ الشواء إليك الذراع، ونذرت لله لئن سلّمك الله منهم لأذبحنه ولأطعمنك من شوائه ذراعيه، والآن فقد سلّمك الله منهم وأظفرك عليهم، وقد جنتك بنذري، وكان مع رسول الله رسول الله عنه: التوني بالخبز، فأتي به فمد البراء بن المعرور يده وأخذ منه لقمة فوضعها في فيه، فقال عليّ بن أبي طالب عنه: يا براء لا تتقدّم رسول الله عنهم فوال البراء وكان أعرابيّاً: يا عليّ كأنَّك تبخُّل رسول الله ﷺ؟ ! فقال عليّ ﷺ: ما أبخُل رسول الله ﷺ، ولكنِّي أبجله وأوقَّره ليس لي ولا لك ولا لأحد من خلق الله أن يتقدِّم رسول الله عظي بقول ولا فعل ولا أكل ولا شرب، فقال البراء: ما أبخُّل رسول الله عظي، قال عليَّ عَلِيَّهُما لذلك قلت، ولكن هذا جاءت به هذه وكانت يهوديَّة، ولسنا نعرف حالها، فإذا أكلته بأمر رسول الله ﷺ فهو الضامن لسلامتك منه، وإذا أكلته بغير إذنه وكلت إلى نفسك يقول عليّ هذا والبراء يلوك اللَّقمة، إذ أنطق الله الذراع فقالت : يا رسول الله لا تأكلني فإنَّى مسمومة، وسقط البراء في سكرات الموت ولم يرفع إلاَّ ميِّتاً، فقال رسول الله عنيه: التوني بالمرأة فأتي بها، فقال: ما حملك على ما صنعت؟ فقالت: وترتني وترأ عظيماً، قتلت أبي وعمّي وزوجي وأخي وابني، ففعلت هذا وقلت : إن كان ملكاً فسأنتَّقم منه، وإن كان نبيّاً كمَّا يقول وقد وعد فتح مكّة والنصر والظفر فيمنعه الله منه ويحفظه ولن يضرّه، فقال رسول الله عنه: أيتها المرأة لقد صدقت، ثمّ قال لها رسول الله عنه: لا يغرَّك موت البراء فإنَّما امتحنه الله لتقدِّمه بين يدي رسول الله عليه ولو كان بأمر رسول الله أكل منه لكفي شرَّه وسمَّه، ثمَّ قال رسول الله عنه: ادع لي فلاناً وفلاناً، وذكر قوماً من خيار أصحابهً فيهم سلمان والمقداد وأبو ذرّ وعمّار وصهيب وبلال وقوم من سائر الصحابة تمام عشرة وعليّ ﷺ حاضر معهم، فقال: اقعدوا وتحلَّقوا عليه، ووضع رسول الله ﷺ يده على الذراع المسمومة ونفث عليه، وقال: «بسم الله الشافي، بسم الله الكافي، بسم الله المعافي، بسم الله الَّذي لا يضرَّ مع اسمه شيء ولا داء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم» ثم قال: كلوا على اسم الله، فأكل رسول الله عظي وأكلوا حتى شبعوا، ثمَّ شربوا علَّيه الماء، ثمَّ أمر بها فحبست، فلمّا كان اليوم الثاني جاء بها فقال: أليس هؤلاء أكلوا ذلك السبُّم بحضرتك؟ فكيف رأيت دفع الله عن نبيَّه وصحابته؟ فقالت: يا رسول الله كنت إلى الآن في نبوتك شاكَّة، والآن قد أيقنت أنَّك رسول الله حقًّا، فأنا أشهد أن لا إله إلاَّ الله وحد، لا شريكُ له، وأنك عبده ورسوله وحسن إسلامها.

فقال عليّ بن الحسين عَلَيْنُ : ولقد حدّثني أبي ، عن جدّي أنّ رسول الله عنه لمّا حملت إليه جنازة البراء بن معرور ليصلّي عليه قال : أين عليّ بن أبي طالب؟ قالوا : يا رسول الله إنّه ذهب في حاجة رجل من المسلمين إلى قبا ، فجلس رسول الله عنه ولم يصلّ عليه ، قالوا : يا رسول الله ما لك لا تصلّي عليه؟ فقال رسول الله عنه : إنّ الله تَرَيَّنُ أمرني أن أوّخر الصلاة عليه إلى أن يحضره عليّ فيجعله في حلّ ممّا كلّمه به بحضرة رسول الله تَرَيَّنُ أمرني أن أوّخر الله موته بهذا السمّ كفّارة له ، فقال بعض من حضر رسول الله عنه وشاهد الكلام الذي تكلّم به البراء : يا رسول الله إنّما كان مزحاً مازح به عليّاً لم يكن منه جداً فيوًا خذه الله تكن بذلك ، يه البراء : يا رسول الله إنّما كان مزحاً مازح به عليّاً لم يكن منه جداً فيوًا خذه الله تكن بذلك ، به البراء : يا رسول الله إنّما كان مزحاً مازح به عليّاً لم يكن منه جداً فيوًا خذه الله تكن بذلك ، مثل مسول الله عليه إلى أن يحضره في من حضور رسول الله تعلي أمير منه بدالكلام الذي تكلّم به البراء : يا رسول الله إنّما كان مزحاً مازح به عليّاً لم يكن منه جداً فيوًا خذه الله تكن بذلك ، مثل ما بين الثرى إلى العرش ذهباً وفضة ، ولكنه كان مزحا وهوفي حلّ من ذلك إلاً أنّ رسول

الله عنه يريد أن لا يعقند أحد منكم أنَّ عليًّا عَلِيًّا واجد عليه فيجدّد بحضرتكم إحلالًا، ويستغفر له ليزيده الله بَجَرَيْنٌ بذلك قربة ورفعة في جنانه، فلم يلبث أن حضر عليّ بن أبي طالب عَلِيَنِهِ ، فوقف قبالة الجنازة، وقال: رحمك الله يا براء، فلقد كنت صوّاماً قوّاماً، ولقد متَّ في سبيل الله وقال رسول الله ﷺ : ولو كان أحد من الموتى يستغني عن صلاة رسول الله لاستغنى صاحبكم هذا بدعاء عليَّ عَلِيَّ له، ثمَّ قام فصلَّى عليه ودفن فلمَّا انصرف وقعد في العزاء قال: أنتم يا أولياء البراء بالتهنية أولى منكم بالتعزية، لأنَّ صاحبكم عقد له في الحجب قباب من السماء الدنيا إلى السماء السابعة، وبالحجب كلُّها إلى الكرسيّ إلى ساق العرش لروحه الّتي عرج بها فيها ، ثمّ ذهب بها إلى ربض الجنان وتلقّاها كلّ من كان فيها من خزّانها ، واطّلع إليه كلّ من كان فيها من حور حسانها فقالوا بأجمعهم له : طوباك طوباك يا روح البراء، انتظر عليك رسول الله عليّاً صلوات الله وسلامه عليهما وآلهما الكرام حتّى ترحم عليك على واستغفر لك، أما إنَّ حملة عرش ربَّنا حدَّثونا عن ربَّنا أنَّه قال: يا عبدي الميِّت في سبيلي، لو كان عليك من الذنوب بعدد الحصى والثرى وقطر المطر وورق الشَّجر وعدد شعور الحيوانات ولحظاتهم وأنفاسهم وحركاتهم وسكناتهم لكانت مغفورة بدعاء على غيني لك، قال رسول الله عنهي: فتعرَّضوا عباد الله لدعاء على لكم، ولا تتعرَّضوا لدعاء علىّ عليكم، فإن من دعا عليه أهلكه الله، ولو كانت حسناته عدد ما خلق الله، كما أنَّ من دعا له أسعده الله، ولو كانت سيِّئاته بعدد ما خلق الله .

وأمًا كلام الذئب له: فإنّ رسول الله عنه كان جالساً ذات يوم إذ جاءه راع ترتعد فرائصه قد استفزعه العجب، فلمّا رآه من بعيد قال لأصحابه : إنّ لصاحبكم هذا شاناً عجيباً، فلمّا وقف قال له رسول الله عنه : حدّثنا بما أزعجك، قال الراعي : يا رسول الله أمر عجب، كنت في غنمي إذ جاء ذئب، فحمل حملاً فرميته بمقلاعتي فانتزعته منه، ثمّ جاء إلى الجانب الأيمن فتناول حملاً فرميته بمقلاعتي فانتزعته منه، ثمّ جاء إلى الجانب الأيسر فتناول حملاً فرميته بمقلاعتي فانتزعته، ثمّ جاء إلى الجانب الآخر فتناول حملاً فرميته بمقلاعتي فانتزعته منه، ثمّ جاء الخامسة هو وأنثاه يريد أن يتناول حملاً فاردت أن أرميه فأقعى على ذُنبه وقال : أما تستحيي تحول بيني وبين رزق قد قسمه الله لي، أفما أحتاج أنا إلى غذاء أنغذى به؟ أعجب من كلامي لك؟ محمّدٌ رسول ربّ العالمين بين الحرّتين، يحدّث الناس بأنباء ما قد مبق من الأولين وما لم يأت من الآخرين، ثمّ اليهود مع علمهم مصدقه ووجودهم له في كتب ربّ العالمين بأنّه أصدق الصادقين وأفضل الفاضلين يكذّبونه ويجدونه ما قد ربّ العالمين بأنّه أصدق الصادقين وأفضل الفاضلين يكذّبونه ويجحدونه وهو بين الحرّتين، وهو الشفاء النافي ، والله العادين من عذاب الله، وأما ما حتاج أنا من بأنباء ما قد وهو الشفاء النافع، ويحك يا راعي آمن به تأمن من عذاب الله، وأسلم له تسلم من وهو الشفاء النافع، ويحك يا راعي آمن به تأمن من عذاب الله، وأسلم له تسلم من سو العذاب الأليم، فقلت له : والله لقد عجبت من كلامك، واستحييت من منعي لك ما تعا العذاب الأليم، فقلت له : والله لقد عجبت من كلامك، واستحييت من منعي لك ما تعاطيت أكله فدونك غنمي، فكل منها ما شت لا أدافعك ولا أمانعك، فقال لي الذئب : يا عبد الله أكله فدونك غنمي من فكل منها ما شت لا أدافعك ولا أمانعك، فقال لي الذئب : يا جب الله ال احمد الله إذ كنت ممّن يعتبر بآيات الله، وينقاد لأمره، لكنّ الشقيّ كلّ الشقيّ من يشاهد آيات محمّد في أخيه عليّ بن أبي طالب علي الله ، وما يؤدّيه عن الله تَتَوَكَّن من فضائله وما يراه من وفور حظّه من العلم الذي لا نظير له فيه، والزهد الذي لا يحاذيه أحد فيه، والشجاعة الّتي لا عدل له فيها، ونصرته للإسلام التي لا حظّ لأحد فيها مثل حظّه، ثمّ يرى مع ذلك كلّه رسول الله يأمر بموالاته وموالاة أوليائه والتبرّي من أعدائه ويخبر أنّ الله تعالى لا يقبل من أحدٍ عملاً وإن جلّ وعظم ممّن يخالفه، ثمّ هو مع ذلك يخالفه، ويدفعه عن حقّه عن حقّه ويؤالي . إعداءه، ويعادي أولياءه إنّ هذا لأعجب من منعك إيّاي .

قال الراعي : فقلت : أيَّها الذئب أوكائن هذا؟ قال : بلي وما هو أعظم منه، سوف يقتلونه باطلاً، ويقتلون ولده، ويسبون حريمهم، وهم مع ذلك يزعمون أنَّهم مسلَّمون فدعواهم أنَّهم على دين الإسلام مع صنيعهم هذا بسادة أهل الإسلام أعجب من منعك لي لا جرم أنَّ الله قد جعلنا معاشر الذئاب أنا ونظرائي من المؤمنين نمزِّقهم في النيران يوم فصل القضاء، وجعل في تعذيبهم شهواتنا، وفي شدائد آلامهم لذَّاتنا، قال الراعي: فقلت: والله لولا هذه الغنم بعضها لي وبعضها أمانة في رقبتي لقصدت محمّداً حتّى أراه، فقال لي الذنب: يا عبدالله فامض إلى محمّد، واترك عليّ غنمك لأرعاها لك، فقلت: كيف أثق بأمانتك؟ فقال لي: يا عبد الله إنَّ الَّذي أنطقني بما سمعت هو الَّذي يجعلني قوبًّا أميناً عليها ، أوَّلستُ مؤمناً بمحمَّد ، مسلماً له ما أخبر به عن الله تعالى في أخيه عليَّ ﷺ؟ فامض لشأنك فإنَّى راعيك، والله ﴾ وَلَنَّهُ عَرَضِكَ مُلائكته المقرّبون رعاة لي، إذ كنت خادماً لوليّ عليّ، فتركت غنمي على الذئب والذئبة وجتتك يا رسول الله، فنظر رسول الله عظيم في وجوه القوم، وفيها ما يتهلُّل سروراً به وتصديقاً، ونسها من يعبس شكّاً فيه وتكذيباً ويسرّ منافقون إلى أمثالهم: هذا قد واطأه محمّد على هذا الحديث ليختدع به الضعفاء الجهّال، فتبسّم رسول الله ﷺ وقال: لئن شككتم أنتم فيه فقد تيقّنته أنا وصاحبي الكائن معي في أشرف المحالّ من عرش الملك الجبّار، والمطوّف به معي في أنهار الحيوان من دار القرار، والّذي هو تلوي في قيادة الأخيار، والمتردّد معي في الأصلاب الزاكيات المتقلّب معي في الأرحام الطاهرات، الراكض معي في مسالك الفضل، والَّذي كسي ما كسيته من العلم والحلم والعقل، وشقيقي الَّذي انفصل منِّي عند الخروج إلى صلب عبد الله وصلب أبي طالب، وعديلي في اقتناء المحامد والمناقب عليّ بن أبي طالب، أمنت به أنا والصدّيق الأكبر، وساقي أوليَّاتي من نهر الكوثر، آمنت به أنا والفاروق الأعظم، وناصر أوليائي السيّد الأكرم، آمنت به أنا ومن جعله الله محنة لأولاد الغيّ والرشدة، وجعله للموالين له أفضل العدة، آمنت به أنا ومن جعله الله لديني قوّاماً، ولعلومي علاّماً، وفي الحروب مقداماً، وعلى أعدائي ضرغاماً، أسداً قمقاماً، آمنت به أنا ومن سبق الناس إلى الإيمان فتقدَّمهم إلى رضا الرحمن، وتفرَّد دونهم بقمع أهل الطغيان، وقطع بحججه وواضح بيانه معاذير أهل البهتان، آمنت به أنا وعليّ بن أبي طالب الذي جعله الله لي سمعاً وبصراً، ويداً ومؤيداً، وسنداً وعضداً، لا أبالي من خالفني إذا وافقني، ولا أحفل بمن خذلني إذا وازرني، ولا أكترث بمن ازورّ عنّي إذا ساعدني، آمنت به أنا ومن زيّن الله به الجنان وبمحبّيه، وملاً طبقات النيران بشانئيه، ولم يجعل أحداً من أمّتي يكافيه ولا يدانيه، لم يضرّني عبوس المعبس منكم إذا تهلّل وجهه، ولا إعراض المعرض منكم إذا خلص لي ودّه، ذاك عليّ بن أبي طالب، الذي لو كفر الخلق كلّهم من أهل السماوات والأرضين لنصر الله بجرّيّل به وحده هذا الدين، والذي لو عاداه الخلق كلّهم لبرز إليهم أجمعين، باذلاً روحه في نصرة كلمة الله ربّ العالمين، وتسفيل كلمات إليس اللعين.

قال عنه : هذا الراعي لم يبعد شاهده فهلمّوا بنا إلى قطيعه ننظر إلى الذئبين فإن كلّمانا ووجدناهما يرعيان غنمه، وإلآكنّا على رأس أمرنا، فقام رسول الله عنه ومعه جماعة كثيرة من المهاجرين والأنصار، فلمّا رأوا القطيع من بعيد قال الراعي : ذاك قطيعي، فقال المنافقون : فأين الذئبان؟ فلمّا قربوا رأوا الذئبين يطوفان حول الغنم يردّان عنها كلّ شيء يفسدها، فقال لهم رسول الله عنه : أتحبّون أن تعلموا أنّ الذئب ما عنى غيري بكلامه؟ يا راعي قل للذئب : من محمّد الذي ذكرته من بين هؤلاء؟ قال : فجاء الذئب إلى واحد منهم وتنحّى عنه، ثمّ جاء إلى آخر وتنحّى عنه، فما زال حتّى دخل وسطهم فوصل إلى رسول الله ينهي هو وأنثاه، وقالا : السلام عليك يا رسول الله ربّ العالمين، وسيّد الخلق إليك هذا الراعي ورضعا خدودهما على التراب ومرّغاها بين يديه، وقالا : نحن كنّا دعاة إليك بعثنا إليك هذا الراعي وأخبرناه بخبرك، فنظر رسول الله وربّ العالمين، وسيّد الخلق إليك هذا الراعي ورضعا خدودهما على التراب ومرّغاها بين يديه، وقالا : نحن كنّا دعاة إليك بعثنا إليك هذا الراعي وأخبرناه بخبرك، فنظر رسول الله ينه إلى المنافقين معه فقال للراعي المعين عنه، مي منه وربناه واحد منهم والله ينه وربّ العالمين، وسيّد الخلق وتنحّى عنه، ثمّ جاء إلى آخر وتنحّى عنه، فما زال حتّى دخل وسطهم فوصل إلى رسول أجمعين، ووضعا خدودهما على التراب ومرّغاها بين يديه، وقالا : نحن كنّا دعاة إليك بعثنا الما يكن هذا الراعي وأخبرناه بخبرك، فنظر رسول الله ينه إلى المنافقين معه فقال : ما المكافرين عن هذا محيص، ولا للمنافقين عن هذا موتل ولا معدل.

ثمّ قال رسول الله علي : هذه واحدة، قد علمتم صدق الراعي فيها، أفتحبّون أن تعلموا صدقه في الثانية قالوا : بلى يا رسول الله، قال : أحيطوا بعليّ بن أبي طالب، ففعلوا ثمّ نادى رسول الله أيّها الذئبان إنّ هذا محمّد، قد أشرتما للقوم إليه وعيّنتما عليه، فأشيرا وعيّنا عليّ بن أبي طالب الذي ذكرتماه بما ذكرتماه، قال فجاء الذئبان وتخلّلا القوم وجعلا يتأمّلان الوجوه والأقدام، وكلّ من تأمّلاه أعرضا عنه حتّى بلغا عليّاً، فلمّا تأمّلاه مرّغا في التراب أبدانهما، ووضعا على الأرض بين يديه خدودهما، وقالا : السلام عليك يا حليف الندى، ومعدن النهى، ومحلّ الحجى، وعالماً بما في الصحف الأولى، ووصيّ المصطفى، السلام عليك يا من أسعد الله به محبّيه، وأشقى بعداوته شانتيه، وجعله سيّد آل محمّد وذويه، السلام عليك يا من أسعد الله به محبّيه، وأشقى بعداوته شانتيه، وجعله سيّد آل محمّد وذويه، السلام الملك يا من أسعد الله به محبّيه، وأشقى بعداوته شانتيه، وجعله سيّد آل محمّد وذويه، السلام عليك يا من أسعد الله به محبّيه، وأشقى بعداوته شانتيه، وجعله سيّد آل محمّد وذويه، السلام عليك يا من أسعد الله به محبّيه، وأشقى بعداوته شانتيه، وحمله سيّد آل محمّد وذويه، الما م عليك يا من أسعد الله به محبّيه، وأشقى بعداوته شانتيه، وحمله سيّد أل محمّد وذويه، السلام عليك يا من لو أحبّه أهل الأرض كما يحبّه أهل السماء، لصاروا خيار الأصفياء، ويا من لو الحسّ بأقلّ قليل من بغضه من أنفق في سبيل الله ما بين العرش إلى الثرى، لانقلب بأعظم الحري والمقت من العليّ الأعلى، قال : فعجب أصحاب رسول الله الذين كانوا معه، قالوا يا رسول الله ما ظننًا أنّ لعليّ هذا المحلّ من السباع مع محلّه منك، قال رسول الله يشيّو : فكيف لو رأيتم محلَّه من سائر الحيوانات المبثوثات في البرّ والبحر وفي السماوات والأرض، والحجب والعرش والكرستي، والله لقد رأيت من تواضع أملاك سدرة المنتهى لمثال عليّ المنصوب بحضرتهم ليشبعوا بالنظر إليه بدلاً من النظر إلى عليّ كلّما اشتاقوا إليه ما يصغر في جنبه تواضع هذين الذئبين، وكيف لا يتواضع الأملاك وغيرهم من العقلاء لعليّ وهذا ربّ العزّة قد آلى على نفسه قسماً لا يتواضع أحد لعليّ قيس شعرة إلاّ رفعه الله في علق الجنان مسيرة مأة ألف سنة، وإنّ التواضع الذي تشاهدونه يسير قليلٌ في جنب هذه الجلالة والرفعة اللتين عنهما تخبرون.

وأممًا حنين العود إلى رسول الله عنه فإنَّ رسول الله عنه كان يخطب بالمدينة إلى جذع نخلة في صحن مسجدها، فقال له بعض أصحابه: يا رسول الله إنَّ الناس قد كثروا، وإنَّهُم يحبُّون النظر إليك إذا خطبت، فلو أذنت أن نعمل لك منبراً له مراقي ترقاها فيراك الناس إذا خطبت، فأذن في ذلك، فلمًّا كان يوم الجمعة مرَّ بالجذع فتجاوزه إلى المنبر فصعده، فلمَّا استوى عليه حنَّ ذلك الجذع حنين الثكلي، وأنَّ أنين الحبلي، فارتفع بكاء الناس وحنينهم وأنينهم، وارتفع حنين الجذع وأنينه في حنين الناس وأنينهم ارتفاعاً بيّناً، فلمّا رأى رسولُ الله عنه ذلك نزل عن المنبر وأتى الجذع فاحتضنه ومسح عليه يده، وقال: اسكن فما تجاوزك رسول الله تهاوناً بك، ولا استخفافاً بحرمتك، ولكن ليتمّ لعباد الله مصلحتهم، ولك جلالك وفضلك إذ كنت مستند محمّد رسول الله، فهدأ حنينه وأنينه، وعاد رسول الله عظيم إلى منبره، ثمَّ قال: معاشر المسلمين هذا الجذع يحنَّ إلى رسول ربَّ العالمين، ويحزن لبعده عنه، ففي عباد الله الظالمين أنغسهم من لا يبالي: قرُب من رسول الله أم بعد، ولولا أنِّي احتضنت هذا الجذع، ومسحت يدي عليه ما هدأ حنينه إلى يوم القيامة، وإنَّ من عباد إلله وإمائه لمن يحنَّ إلى محمَّد رسول الله وإلى عليَّ وليَّ الله كحنين هذا الجذع، وحسبُ المؤمن أن يكون قلبه على موالاة محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين منطوياً، أرأيتم شدّة حنين هذا الجذع إلى محمّد رسول الله؟ وكيف هذا لمّا احتضنه محمّد رسول الله ومسح يده عليه؟ قالوا : بلي يّا رسول الله، قال رسول الله عظي والّذي بعثني بالحقّ نبيّاً، إنَّ حنين خزَّان الجنان وحور عينها وسائر قصورها ومنازلها إلى من يوالي محمّداً وعليّاً وآلهما الطيّبين ويبرأ من أعدائهما لأشدّ من حنين هذا الجذع الَّذي رأيتموه إلى رسول الله (صلى الله عليه وآله) وإنَّ الَّذي يسكَّن حنينهم وأنينهم ما يرد عليهم من صلاة أحدكم معاشر شيعتنا على محمّد وآله الطيّبين، أو صلاة نافلة، أو صوم أو صدقة، وإنَّ من عظيم ما يسكَّن حنينهم إلى شيعة محمَّد وعليَّ ما يتِّصل بهم من إحسانهم إلى إخوانهم المؤمنين، ومعونتهم لهم على دهرهم، يقول أهل الجنان بعضهم لبعض: لا تستعجلوا صاحبكم، فما يبطئ عنكم إلَّا للزيادة في الدرجات العاليات في هذه الجنان بإسداء المعروف إلى إخوانه المؤمنين، وأعظم من ذلك ممَّا يسكَّن حنين سكَّان الجنان وحورها إلى شيعتنا ما يعرِّفهم الله من صبر شيعتنا على التقيَّة واستعمَّالهم

التورية ليسلموا من كفرة عباد الله وفسقتهم، فحينتذ تقول خزّان الجنان وحورها : لنصبرنّ على شوقنا إليهم كما يصبرون على سماع المكروه في ساداتهم وأنتمتهم، وكما يتجرّعون الغيظ، ويسكتون عن إظهار الحقّ لما يشاهدون من ظلم من لا يقدرون على دفع مضرّته، فعند ذلك يناديهم ربّنا تكلّك : يا سكّان جنّاتي ويا خزّان رحمتي ما لبخل أخّرت عنكم أزواجكم وساداتكم، ولكن ليستكملوا نصيبهم من كرامتي بمواساتهم إخوانهم المؤمنين والأخذ بأيدي الملهوفين، والتنفيس عن المكروبين، وبالصبر على التقيّة من الفاسقين الكافرين، حتى إذا استكملوا أجزل كراماتي نقلتهم إليكم على أسرّ الأحوال وأغبطها فأبشروا، فعند ذلك يسكن حنينهم وأنينهم.

وأمّا قلب الله السمّ على اليهود الَّذين قصدوه به، وأهلكهم به فإنَّ رسول الله ﷺ لمّا ظهر بالمدينة اشتدّ حسد ابن أبيّ له، فدبّر عليه أن يحفر له حفيرة في مجلس من مجالس داره، ويبسط فوقها بساطاً ، وينصب في أسفل الحفيرة أسنَّة رماح ، ونصب سكاكين مسمومة ، وشدّ أحد جوانب البساط والفراش إلى الحائط، ليدخل رسول الله ﷺ وخواصّه مع عليَّ عليٌّ ، فإذا وضع رسول الله ﷺ رجله على البساط وقع في الحفيرة، وكان قد نصب في داره، وخبأ رجالاً بسيوف مشهورة يخرجون على عليّ ﷺ ومن معه عند وقوع محمّد في الحفيرة فيقتلونهم بها، ودبّر أنَّه إن لم ينشط للقعود على ذلك البساط أن يطعموه من طعامهم المسموم ليموت هو وأصحابه معه جميعاً، فجاءه جبرتيل عظي وأخبره بذلك، وقال له: إنَّ الله يأمرك أن تقعد حيث يقعدك، وتأكل ممَّا يطعمك، فإنَّه مظهر عليك آياته، ومهلك أكثر من تواطأ على ذلك فيك، فدخل رسول الله ﷺ وقعد على البساط، وقعدوا عن يمينه وشماله وحواليه، ولم يقع في الحفيرة، فتعجّب ابن أبيّ ونظر وإذا قد صار ما تحت البساط أرضاً ملتئمة، فأتى رسول الله عنها وعليًّا عَلِيًّا وصحبهما بالطعام المسموم، فلمَّا أراد رسول الله عظيه وضعَ يده في الطعام قال : يا عليّ ارق هذا الطعام بالرقية النافعة ، فقال علي ١٠ المعافي، بسم الله الشافي، بسم الله الكافي، بسم الله المعافي، بسم الله الذي لا يضرّ مع اسمه شيء في الأرض ولا في السماء وهو السميع العليم، ثمَّ أكل رسول الله ﷺ وعليٍّ ﷺ، ومن معهما حتَّى شبعوا، ثمَّ جاء أصحاب عبد الله بن أبيٍّ وخواصَّه فأكلوا فضلات رسول الله ﷺ وصحبه ظنّوا أنّه قد غلط ولم يجعل فيه سموماً لمّا رأوا محمّداً وصحبه لم يصبهم مكروه، وجاءت بنت عبد الله بن أبيّ إلى ذلك المجلس المحفور تحته المنصوب فيه ما نصب، وهي كانت دبَّرت ذلك ونظرت فإذا ما تحت البساط أرض ملتئمة، فجلست على البساط واثقةً فأعاد الله الحفيرة بما فيها فسقطت فيها وهلكت، فوقعت الصيحة، فقال عبد الله بن أبيّ: إيّاكم وأن تقولوا : إنَّها سقطت في الحفيرة، فيعلم محمَّد ما كنًا قد دبّرنا عليه، فبكوا وقالوا : ماتت العروس - وبعلَّة عرسها كانوا دعوا رسول الله عظيه – ومات القوم الَّذين أكلوا فضلة رسول الله ﷺ ، فسأل رسول الله عن سبب موت الابنة

والقوم، فقال ابن أُبيّ: سقطت من السطح، ولحق القوم تخمة، فقال رسول الله ﷺ : الله أعلم بماذا ماتوا، وتغافل عنهم.

وأمَّا تكثير الله القليل من الطعام لمحمَّد ﷺ فإنَّ رسول الله ﷺ كان ذات يوم جالساً هو وأصحابه بحضرة جمع من خيار المهاجرين والأنصار إذ قال رسول الله عظيمة إنَّ شدقي يتحلُّب، وأجدني أشتهي حريرة مدوسة ملبَّقة بسمن وعسل، فقال عليَّ ﷺ : وأنا أشتهي ما يشتهيه رسول الله عظيم ، قال رسول الله عظيم لأبي الفصيل : ما تشتهي أنت؟ فقال : خاصرة حمل مشويٍّ، وقال لأبي الشرور وأبي الدواهي: ما تشتهيان أنتما؟ قالا: صدر حمل مشويٍّ، قال رسول الله ﷺ : أيٍّ عبد مؤمن يضيف اليوم رسول الله ﷺ وصحبه ويطعمهم شهواتهم؟ فقال عبد الله بن أبيّ : هذا والله اليوم الَّذِي نكيد فيه محمّداً وصحبه ونقتله، ونخلُّص العباد والبلاد منه، وقال: يا رسول الله أنا أضيفكم، عندي شيء من برّ وسمن وعسل، وعندي حمل أشويه لكم، قال رسول الله عنه: فافعل، فذهب عبد الله بن أبيّ وأكثر السمّ في ذلك البرّ الملبّق بالسمن والعسل، وفي ذلك الحمل المشويّ، ثمّ عاد إلى رِسُولُ الله عُنْهُ وقال: هلمُّوا إلى ما اشتهيتم، قال رسولُ الله عُنْهُ: مع هؤلاء؟ قال ابن أبيّ : أنت وعليّ وسلمان والمقداد وأبو ذرّ وعمّار، فأشار رسول الله عظيم إلى أبي الشرور وأبِّي الدواهي وأبي الملاهي وأبي النكت وقال : يا ابن أبيِّ دون هؤلاء؟ فقال ابن أبيّ : نعم دونَ هؤلاء، وكرهُ أن يكونوا معهُ لأنَّهم كانوا مواطنين لابن أبيَّ على النفاق، فقال رسول الله عنه: لا حاجة لي في شيء أستبدَّ به دون هؤلاء المهاجرين والأنصار الحاضرين لي، فقال عبد الله : يا رسول الله إنَّ الشيء قليل لا يشبع أكثر من عشرة إلى خمسة، فقال رسول الله عنه: إنَّ الله أنزل مائدة على عيسى عَلِيَّلا وبارَكَ له في أرغفة وسميكات حتَّى أكل وشبع منها أربعة آلاف وسبعماة، فقال: شأنك، ثمَّ نادي رسول الله على يا معاشر المهاجرين والأنصار هلمّوا إلى مائدة عبد الله بن أبيّ، فجاءوا مع رسول الله وهم سبعة آلاف وثمانماة، فقال عبد الله لأصحاب له : كيف نصنع؟ هذا محمّد وصحبه، وإنّما نريد أن نقتل محمّداً ونفراً من أصحابه، ولكن إذا مات محمّد وقع بأس هؤلاء بينهم، فلا يلتقي اثنان منهم في طريق وبعث ابن أبيّ إلى أصحابه والمتعصّبين له ليتسلّحوا ويتجمّعوا، قال: وما هو إلاّ أن يموت محمّد حتّى يلقانا أصحابه ويتهالكوا، فلمّا دخل رسول الله عظيمَة داره أوماً عبد الله إلى بيت له صغير، فقال: يا رسول الله أنت وهؤلاء الأربعة يعني عليًّا وسلمان والمقداد وعمَّاراً في هذا البيت، والباقون في الدار والحجرة والبستان، ويقف منهم قوم على الباب حتّى يفرغ أقوام ويخرجون، ثمَّ يدخل بعدهم أقوام، فقال رسول الله عظيم: إنَّ الَّذي يبارك في هذا الطعام القليل ليبارك في هذا البيت الصغير الضيَّق، ادخل يا عليَّ ويا سلمان ويا مقداد ويا عمَّار، ادخلوا معاشر المهاجرين والأنصار، فدخلوا أجمعين وقعدوا حلقة واحدة كما يستديرون حول ترابيع الكعبة، وإذا البيت قد وسعهم أجمعين، حتّى أنَّ بين كلَّ رجلين منهم موضع رجل، فدخل عبد الله بن أبيٍّ فرأى عجباً عجيباً من سعة البيت الَّذي كان ضيَّقاً، فقال رسول الله عليه: ائتنا بما عملته، فجاءه بالحريرة الملبقة بالسمن والعسل، وبالحمل المشويّ، فقال ابن أبيّ: يا رسول الله كل أنت أوّلاً قبلهم، ثمّ ليأكل صحبك هؤلاء: عليّ ومن معه، ثمّ يطعم هؤلاء، فقال رسول الله عنه الخلك أفعل، فوضع رسول الله عنه يده على الطعام، ووضع علي عَلِي الله معه، فقال ابن أبي : ألم يكن الأمر على أن يأكل عليّ مع أصحابك؟ فقال رسول الله عليه؟ : يا عبد الله إنَّ عليًّا أعلم بالله وبرسوله منك إنَّ الله ما فرَّق فيما مضي بين محمّد وبين عليّ، ولا يفرّق فيما يأتي أيضاً بينهما، إنَّ عليّاً كان وأنا معه نوراً واحداً، عرضنا الله ﴾﴿﴾﴾ على أهل سماواته وأرضيه وسائر حجبه وجنانه وهواته، وأخذ لنا عليهم العهود والمواثيق ليكونن لنا ولأولياننا موالين، ولأعداننا معاندين، ولمن نحبّه محبِّين، ولمن نبغضه مبغضين، ما زالت إرادتنا واحدة ولا تزالٍ، لا أريد إلا ما يريد، ولا يريد إلّا ما أريدٍ، يسرّني ما يسرّه، ويؤلمني ما يؤلمه، فدع يا ابن أبيّ عليّاً فإنّه أعلم بنفسه وبي منك، قال ابن أبيّ : نعم يا رسول الله، وأفضى إلى جدّ ومعتّب، فقال : أردنا واحداً فصارا اثنين الآن يموتان جميعاً ونكفاهما جميعاً ، وهذا لحينهما وسعادتنا ، فلو بقي عليّ بعده لعلَّه كان يجالد أصحابنا هؤلاء، وعبدالله بن أُبيّ قد جمع جميع أصحابه ومتعصّبيه حول داره ليضعوا السيف على أصحاب رسول الله ﷺ إذا مات بالسم، ثم وضع رسول الله ﷺ وعلي ١٢ ما في الحريرة الملبَّقة بالسمن والعسل فأكلا حتَّى شبعا ، ثمَّ وضع من اشتهى خاصرة الحمل ومن اشتهى صدره منهم فأكلا حتّى شبعا، وعبدالله ينظر ويظنّ أن لا يلبثهم السمِّ فإذا هم لا يزدادون إلاَّ نشاطاً ، ثمَّ قال رسول الله عنهم: : هات الحمل، فلمَّا أتى به قال رسول الله عظيم: يا أبا الحسن ضع الحمل في وسط البيت، فوضعه، فقال عبد الله: يا رسول الله كيف تناله أيديهم؟ فقال رسول الله : إنَّ الَّذي وسَّع هذا البيت وعظَّمه حتَّى وسع جماعتهم وفضل عنهم هو الَّذي يطيل أيديهم حتَّى تنال هذا الحمل، قال: فأطال الله تعالى أيديهم حتّى نالت ذلك، فتناولوا منه وبارك في ذلك الحمل حتّى وسعهم وأشبعهم وكفاهم، فإذا هو بعد أكلهم لم يبق منه إلاَّ عظامه، فلمَّا فرغوا منه طرح عليه رسول الله عظيم منديلاً له ثمَّ قال: يا عليَّ اطرح عليه الحريرة الملبَّقة بالسمن والعسل، ففعل، فأكلوا منه حتَّى شبعوا كلُّهم وأنفدوه، ثمَّ قالوا : يا رسول الله نحتاج إلى لبن أو شراب نشربه عليه، فقال رسول الله بيني: إنَّ صاحبكم أكرم على الله من عيسي عَنْ الحيي الله تعالى له الموتي، وسيفعل ذلك لمحمّد، ثمّ بسط منديله ومسح يده عليه وقال: «اللَّهمّ كما باركت فيها فأطعمتنا من لحمها فبارك فيها واسقنا من لبنها؛ قال: فتحرَّكت وبركت وقامت وامتلأ ضرعها، فقال رسول الله عظيمية : التوني بأزقاق وظروف وأوعية ومزادات، فجاءوا بها فملأها فسقاهم حتّى شربوا ورووا، ثمّ قال رسول الله ﷺ : لولا أنِّي أخاف أن يفتتن بها أُمَّتي كما افتتن بنو إسرائيل بالعجل فاتّخذوه ربّاً من دون الله لتركتها تسعى في أرض الله، وتأكل من حشائشها،

ولكن اللُّهم أعدها عظاماً كما أنشأتها فعادت عظاماً مأكولاً ما عليها من اللَّحم شيء، وهم ينظرون، قال: فجعل أصحاب رسول الله عني يتذاكرون بعد ذلك توسعة الله البيت، وتكثيره الطعام، ودفعه غائلة السمّ، فقال رسول الله عظيم: : إنِّي إذا تذكَّرت ذلك البيت كيف وسّعه الله بعد ضيقه، وفي تكثير ذلك الطعام بعد قلّته، وفي ذلَّك السمّ كيف أزال الله تعالى غائلته عن محمّد وعن ذويه وكيف وسّعه وكثّره؟ أذكر ما يزيده الله تعالى في منازل شيعتنا وخيراتهم في جنَّات عدن وفي الفردوس، إنَّ في شيعتنا لمن يهب الله تعالى له في الجنان من الدرجات والمنازل والخيرات ما لا يكون الدنيا وخيراتها في جنبها إلاّ كالرملة في البادية الفضغاضة، فما هو إلاَّ أن يرى أخاً له مؤمناً فقيراً فيتواضع له ويكرمه ويعينه ويمونه ويصونه عن بذل وجهه له، حتّى يرى الملائكة الموكّلين بتلك المنازل والقصور وقد تضاعفت حتّى صارت في الزيادة كما كان هذا الزائد في هذا البيت الصغير الَّذي رأيتموه فيما صار إليه من كبره وعظَّمه وسعته، فيقول الملائكة: يَا رَبّنا لا طاقة لنا بالخدمة في هذه المنازل فأمددنا بملائكة يعاونوننا، فيقول الله: ما كنت لأحملكم ما لا تطيقون، فكم تريدون مدداً؟ فيقولون : ألف ضعفنا ، وفيهم من المؤمنين من يقول الملائكة نستزيد مدداً ألف ألف ضعفنا وأكثر من ذلك على قدر قوّة إيمان صاحبهم، وزيادة إحسانه إلى أخيه المؤمن، فيمدّهم الله تعالى بتلك الأملاك، وكلَّما لقي هذا المؤمن أخاً فبرَّه زاد الله في ممالكه وفي خدمه في الجنَّة كذلك، ثمَّ قال رسول الله ﷺ : وإذا تفكَّرت في الطعام المسموم الَّذي صبرنا عليه كيف أزال الله عنَّا غائلته وكثَّره ووسَّعه ذكرت صبر شيعتنا على التقيَّة، وعند ذلك يؤدِّيهم الله بذلك الصبر إلى أشرف العاقبة، وأكمل السعادة طالما ما يغتبطون في تلك الجنان بتلك الطيّبات، فيقال لهم: كلوا هنيئاً بتقيّتكم لأعدائكم وصبركم على أذاهم (١).

**توضيح؛** قال الجوهريّ: حمارّة القيظ بتشديد الراء: شدّة حرّه، وقال: الضبع: العضد.

قوله: ونصلت أي خرجت.

قوله: أيّ شيء يردّ عليكم، على بناء المجهول، أي لا يردّ عليكم شيئاً ذهب عنكم أو على بناء المعلوم، أي لا ينفعكم، يقال: هذا أردَ، أي أنفع، ولارادة فيه، أي لا فائدة فيه. والكرش للحيوان بمنزلة المعدة للإنسان، ونفضه كناية عن استخراج ما فيه من البول والغائط، والإيغال: الإمعان في السير، وربض الدار بالتحريك: ما حولها، والقمقام: السيّد، ويقال: لا يحفل بكذا بالكسر، أي لا يبالي، والازورار: العدول والانحراف.

قوله عني: وإلاّ كنّا على رأس أمرنا، أي إن لم نشاهد ذلك لا يبطل أمرنا، بل نكون على ما كنّا عليه من الدلائل والمعجزات، والموئل: الملجاً. قوله: حليف الندى، أي

<sup>)</sup> تغسير الإمام العسكري 🚓، ص ١٥٥-٢٠٠ ح ٩٦-٩١.

ملازم الجود لا يفارقه كما لا يفارق الحليف صاحبه، وقيس كذا بالكسر : قدره.

قال الفيروزآباديّ: تحلّب عينه وفوه: سالا. قوله: مدوسة: الدوس: الوطء بالرجل، وإخراج الحبّ من السنبل، ولعلّ المراد هنا المبالغة في التقيّة أو الدقّ أو الخلط، ويقال لبّقها أي خلطها خلطاً شديداً ذكره الجزريّ.

وقال الجوهريّ : الثريد الملبّق الشديد التثريد المليّن بالدسم .

وأبو الفصيل أبو بكر، وكان يكنّى به لموافقة البكر والفصيل في المعنى، وأبو الشرور عمر، وأبو الدواهي عثمان، وفي الأخير يحتمل أن يكون المراد بأبي الشرور أبا بكر على الترتيب إلى معاوية، أو عمر على الترتيب إلى معاوية، ثمّ على هذا أبو النكث إمّا أبو بكر أو طلحة بترك ذكر أبي بكر، والحين بالفتح: الهلاك.

11 - م: لمّا نزلت هذه الآية : ﴿ ثُمَّ قَسَتْ قُلُونِكُمْ مِّنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَهِي كَالْجِجَارَةِ أَوْ أَشَدُ قَسْوَةً ﴾ في حقَّ اليهودُ والنواصب قالوا له: يا محمّد زعمت أنَّه ما في قلوبنا شيء من مواساة الفقراء، ومعاونة الضعفاء والنفقة في إبطال الباطل، وإحقاق الحقّ، وأنَّ الأحجار ألين من قلوبنا، وأطوع لله منًّا، وهذه الجبال بحضرتنا فهلمَّ بنا إلى بعضها فاستشهده على تصديقك وتكذيبنا، فإن نطق بتصديقك فأنت المحقّ، يلزمنا اتّباعك، وإن نطق بتكذيبك أو صمت فلم يردّ جوابك فاعلم أنَّك المبطل في دعواك، المعاند لهواك، فقال رسول الله عنه المعام ابنا إلى أيُّها شئتم فأستشهده ليشهد لي عليكم، فخرجوا إلى أوعر جبل رأوه، فقالوا : يا محمَّد هذا الجبل فاستشهده، فقال رسول الله عنه المجبل: إنَّى أسألك بجاه محمَّد وآله الطيَّبين، الذين بذكر أسمائهم خفَّف الله العرش على كواهل ثمانية من الملائكة بعد أن لم يقدروا على تحريكه وهم خلق كثير لا يعرف عددهم إلَّا الله بَجَرَجَكِ ، وبحقَّ محمَّد وآله الطيِّبين الَّذين بذكر أسمائهم ناب الله على آدم ﷺ وغفر خطيتته وأعاده إلى مرتبته، وبحقَّ محمَّد وآله الطَّيِّبين الَّذين بذكر أسمائهم وسؤال الله بهم رفع إدريس ﷺ في الجنَّة مكاناً عليّاً، لمَّا شهدت لمحمّد بما أودعك الله بتصديقه على هؤلاء اليهود في ذكر قساوة قلوبهم، وتكذيبهم في جحدهم لقول محمّد رسول الله، فتحرّك الجبل وتزلزل وفاض عنه الماء ونادى: يا محمّد أشهد أنَّك رسول ربِّ العالمين، وسيَّد الخلائق أجمعين، وأشهد أنَّ قلوب هؤلاء اليهود كما وصفت أقسى من الحجارة، لا يخرج منها خير، كما قد يخرج من الحجارة الماء سيلاً أو تفجّراً، وأشهد أنَّ هؤلاء كاذبون عليك فيما به يقذفونك من الفرية على ربّ العالمين.

ثمّ قال رسول الله عنهى : وأسألك أيها الجبل، أأمرك الله تعالى بطاعتي فيما ألتمسه منك بجاه محمّد وآله الطيّبين الّذين بهم نجّى الله تعالى نوحاً عظيّ من الكرب العظيم، وبرّد الله النار على إبراهيم عظيمًا وجعلها عليه سلاماً، ومكّنه في جوف النار على سرير وفراش وثير، لم ير ذلك الطاغية مثله لأحد من ملوك الأرض أجمعين، فأنبتت حواليه من الأشجار الخضرة النضرة النزهة، وغمر ما حوله من أنواع النور بما لا يوجد إلآ في فصول أربعة من السنة، قال الجبل: بلى، أشهد لك يا محمّد بذلك، وأشهد أنّك لو اقترحت على ربّك أن يجعل رجال الدنيا قرداً<sup>(1)</sup> وخنازير لفعل، أو يجعلهم ملائكة لفعل، وأن يقلب النيران جليداً والجليد نيراناً لفعل، أو يهبط السماء ألى الأرض أو يرفع الأرض إلى السماء لفعل، أو يصيّر أطراف المشارق والمغارب والوهاد كلّها صرّة كصرّة الكيس لفعل، وأنّه قد جعل الأرض والسماء طوعك، والجبال والبحار تنصرف بأمرك وسائر ما خلق الله من الرياح والصواعق وجوارح الإنسان وأعضاء الحيوان لك مطيعة، وما أمرتها به من شيء ائتمرت.

فقالت اليهود : يا محمّد أعلينا تشبّه وتلبّس؟ قد أجلست مردة من أصحابك خلف صخور هذا الجبل، فهم ينطقون بهذا الكلام، ونحن لا ندري أنسمع من الرجال أم من الجبال، لا يغترّ بمثل هذا إلا ضعفاؤك الذين تبحبح في عقولهم، فإن كنت صادقاً فتنحّ من موضعك هذا إلى ذلك القرار، وأمر هذا الجبل أن ينقلع من أصله فيسير إليك إلى هناك، فإذا حضرك ونحن نشاهده فأمره أن ينقطع نصفين من ارتفاع سمكه، ثمّ ترتفع السفلي من قطعته فوق العليا، وتنخفض العليا تحت السفلي، فإذا أصل الجبل قلّته وقلّته أصله لنعلم أنّه من الله، لا يتفق بمواطأة ولا بمعاونة مموّهين متمرّدين.

فقال رسول الله عنه - وأشار إلى حجر فيه قدر خمسة أرطال - يا أيّها الحجر تدحرج فتدحرج، فقال لمخاطبه: خذه وقرّبه من أذنك فسيعيد عليك ما سمعت، فإنّ هذا جزء من ذلك الجبل، فأخذه الرجل فأدناه إلى أذنه فنطق الحجر بمثل ما نطق به الجبل أوّلاً من تصديق رسول الله ينه وفيما ذكره عن قلوب اليهود، فيما أخبر به من أنّ نفقاتهم في دفع أمر محمد باطل ووبال عليهم، فقال له رسول الله ينه أسمعت هذا؟ أخلف هذا الحجر أحد يكلّمك يوهمك أنّه الحجر يكلّمك؟ قال: لا، فأتني بما اقترحت في الجبل، فتباعد رسول الله إلى فضاء واسع، ثمّ نادى الجبل: يا أيّها الجبل بحق محمّد وآله الطيّبين الذين بجاههم ومسألة عباد الله بهم أرسل الله على قوم عاد ريحاً صرصراً عاتية، تنزع الناس كأنهم أعجاز نخل خاوية، وأمر جبرتيل أن يصيح صيحة في قوم صالح عنه حتى صاروا كهشيم المحتظر، لمّا انقلعت من مكانك بإذن الله، وجنت إلى حضرتي هذه – ووضع يده على الأرض بين يديه – فتزلزل الجبل وسار كالقارح الهملاج حتى دنا من أصبعه أصله فلزق بها، المعانين فأمرني أمتم بأمول.

فقال رسول الله بي الله الله الترجوا عليَّ أن آمرك أن تنقلع من أصلك فتصير

(۱) في المصدر : قردة.

۲ – باب / جوامع معجزاته 🎎 ونوادرها

نصفين، ثمّ ينحط أعلاك، ويرتفع أسفلك فتصير ذروتك أصلك وأصلك ذروتك، فقال الجبل: أفتأمرني بذلك يا رسول ربّ العالمين؟ قال: بلى، فانقطع نصفين وانحط أعلاه إلى الأرض وارتفع أسفله فوق أعلاه، فصار فرعه أصله، وأصله فرعه، ثمّ نادى الجبل: معاشر اليهود هذا الّذي ترون دون معجزات موسى الّذي تزعمون أنكم به تؤمنون؟ فنظر اليهود بعضهم إلى بعض فقال بعض: ما عن هذا محيص، وقال آخرون منهم: هذا رجل مبخوت مؤتى له والمبخوت تؤتى له العجائب ولا يغرنكم ما تشاهدون، فناداهم الجبل: يا أعداء الله قد أبطلتم بما تقولون نبوة موسى ظليمي . هلا قلتم لموسى: إنّ قلبَ العصا ثعباناً، وانفلاق البحر طرقاً، ووقوف الجبل كالظلة فوقكم إنّما تأتى لك لأنّك مؤاتى لك، يأتيك جدّك بالعجائب، فلا يغرّنا ما نشاهده، فألقمتهم الجبال بمقالتها الصخور، ولزمتهم حجّة ربّ العالمين .

قوله ﷺ : ﴿ أَفَنَعْلَمُعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَنَمَ اللَّهِ ثُمَّ يُحَرِّفُونَهُ مِنْ بَعْـدِ مَا عَقَلُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوا ءَامَنَا وَإِذَا خَلَا بَعْشُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوَا أَتُحَدِّثُونَهُمْ بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَاجُوكُم بِهِ، عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ۞ أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَ ٱللَّهُ عَلَيْهُمْ مِا يَعْمَالُهُ مَعْلَمُونَ وَيُعْمَ بِلَى مَعْضُ وَالَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعْلِنُونَ إِيَّكُمْ لِيُعَاجُوكُمْ بِهِ، عِندَ رَبِكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ۞ أَوَلَا يَعْلُمُونَ أَنَّ اللَهُ عَلَيْهُمْ مِا لَنُهُ مَعْلُوهُ وَمَا يَعْلَمُونَ أَنَ

قال الإمام على : فلما بهر رسول الله عن هولاء اليهود بمعجزته، وقطع معاذيرهم بواضح دلالته، لم يمكنهم مراجعته في حجّته، ولا إدخال التلبيس عليه من معجزته قالوا : يا محمّد قد آمنا بأنك الرسول الهادي المهدي، وأن علياً أخوك هو الولي والوصي وكانوا إذا خلوا باليهود الآخرين يقولون لهم : إن إظهارنا له الإيمان به أمكن لنا من مكروهه، وأعون لنا على اصطلامه واصطلام أصحابه، لأنهم عند اعتقادهم أننا منهم يقفوننا على أسرارهم، ولا يكتموننا شيئاً فنطلع عليهم أعداءهم فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات اشتغالهم واضطلام أصحابه، لأنهم عند اعتقادهم أننا منهم يقفوننا على أسرارهم، ولا يكتموننا شيئاً فنطلع عليهم أعداءهم فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات يكتموننا شيئاً فنطلع عليهم أعداءهم فيقصدون أذاهم بمعاونتنا ومظاهرتنا في أوقات اشتغالهم واضطرابهم، وفي أحوال تعذر المدافعة والامتناع من الأعداء عليهم، وكانوا مع ذلك ينكرون على سائر اليهود الإخبار للناس عما كانوا يشاهدونه من آياته، ويعاينونه من إنكارهم على من اعترف بما شاهده من آيات محمّد وواضحات بيئاته وباهرات معجزاته فقال : يا محمّد في أنظر الله تعالى محمّداً رسوله على سوء اعتقاداتهم، وقبح دخيلاتهم، وعلى فقال : يا محمّد في أنتو منا شاهده من آيات محمّد وواضحات بيئاته وباهرات معجزاته ويؤينوا لكم عني معزاته مقوليهم ويبدوا في الخلوات لشياطينهم شرائف أحوالكم، فوقد كان يؤمنوا لكم : يصدّقوكم بقلوبهم ويبدوا في الخلوات لشياطينهم شرائف أحوالكم، فوقَد كَانًا يؤمنوا لكم : يصدّقوكم بقلوبهم ويبدوا في المخلوات لشياطينهم شرائف أحوالكم، فوقَد كَان وقرين مُرتموهم، أن مؤمر اليه أنه وبدوا في الملوات لشياطينهم شرائف موالكم منه ووقَد كَان وقرين منا مي من هولاء اليهود من بني إسرائيل في يسمون أنف أحوالكم من ووقد كان

(١) تفسير الإمام العسكري ٢٨٦ من ٢٨٦. (٢) سورة البقرة، الآيات: ٧٥-٧٧.

بني إسرائيل فرمن بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وعلموا أنّهم فيما يقولونه كاذبون، فوَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ أنّهم في قلبهم كاذبون، وذلك أنّهم لمّا ساروا مع موسى عَلَيْ إلى الجبل فسمعوا كلام الله، ووقفوا على أوامره ونواهيه، رجعوا فأدّوه إلى من بعدهم فشقّ عليهم، فأمّا المؤمنون منهم فثبتوا على إيمانهم، وصدقوا في نيّاتهم، وأمّا أسلاف هؤلاء اليهود الذين نافقوا رسول الله عَنْ في هذه القصّة فإنّهم قالوا لبني إسرائيل : إن الله تعالى قال لنا هذا، وأمرنا بما ذكرناه لكم ونهانا، وأتبع ذلك بأنكم إن صعب عليكم ما أمرتكم به فلا عليكم أن لا تفعلوه، وإن صعب ما عنه نهيتكم فلا عليكم أن ترتكبوه وتواقعوه، هذا وهم يعلمون أنّهم بقولهم هذا كاذبون .

ثمَّ أُظهر الله نفاقهم على الآخرين مع جهلهم فقال ﷺ : ﴿وَإِذَا لَغُوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوٓا مَامَنًا﴾ كانوا إذا لقوا سُلمان والمقداد وأباذر وعمَّاراً قالوا آمنًا كإيمانكم إيماناً بنبوّة محمّد، مقروناً بالإيمان بإمامة أخيه عليّ بن أبي طالب، وبأنَّه أخوه الهادي، ووزيره الموافي، وخليغته على أمّته، ومنجز عدته، والوافي بذمّته، والناهض بأعباء سياسته وقيّم الخلق الذائد لهم عن سخط الرحمن، الموجب لهم إن أطاعوه رضي الرحمن، وأن خلفاءه من بعده هم النجوم الزاهرة، والأقمار المنيرة، والشموس المضيئة الباهرة، وأنَّ أولياءهم أولياء الله، وأنَّ أعداءهم أعداء الله، ويقول بعضهم: نشهد أنَّ محمَّداً صاحب المعجزات، ومقيم الدلالات الواضحات، هو الَّذي لمَّا تواطأت قريش على قتله وطلبوه فقداً لروحه أيبس الله أيديهم فلم تعمل، وأرجلهم فلم تنهض، حتّى رجعوا عنه خائبين مغلوبين، لو شاء محمّد وحده قتلهم أجمعين، وهو الّذي لمّا جاءته قريش وأشخصته إلى هبل ليحكم عليه بصدقهم وكذبه، خرّ هبل لوجهه، وشهد له بنبوّته، ولعلَّى أخيه بإمامته ولأوليائه من بعده بورائته، والقيام بسياسته وإمامته، وهو الّذي لمّا ألجأته قريش إلى الشعب ووكلوا ببابه من يمنع من إيصال قوت، ومن خروج أحد عنه، خوفاً أن يطلب لهم قوتاً غذّى هناك كافرهم ومؤمنهم أفضل من المنّ والسلوى، كلّ ما اشتهى كلّ واحد منهم من أنواع الأطعمة الطيّبات ومن أصناف الحلاوات، وكساهم أحسن الكسوات، وكان رسول الله ﷺ بين أظهرهم إذا رآهم وقد ضاق لضيق فتجهم صدورهم قال بيده هكذا بيمناه إلى الجبال وهكذا بيسراه إلى الجبال، وقال لها : اندفعي فتندفع وتتأخَّر حتَّى يصيروا بذلك في صحراء لا يرى طرفاها، ثمَّ يقول بيده هكذا، ويقول: أطلعي يا أيَّتها المودعات لمحمّد وأنصاره ما أودعكها الله منّ الأشجار والأثمار وأنواع الزهر والنبات، فتطلع من الأشجار الباسقة والرياحين المونقة والخضرات النزهة ما يتمتّع به القلوب والأبصار، ويتجلّى به الهموم والأفكار، ويعلمون أنّه ليس لأحدٍ من ملوك الأرض مثل صحرائهم على ما تشتمل عليه من عجائب أشجارها، وتهدّل أثمارها، واطّراد أنهارها، وغضارة رياحينها، وحسن نباتها، ومحمّد هو الّذي لمّا جاءه رسول أبي جهل يتهدّده ويقول: يا محمد إنَّ الخيوط الَّتي في رأسك هي الَّتي ضيّقت عليك مكمة، ورمت بك إلى يثرب، وإنَّها لا تزال بك حتَّى تنفرك وتحمَّك على ما يفسَّدك

ويتلفك إلى أن تفسدها على أهلها، وتصليهم حرّ نار تعدّيك طورك، وما أرى ذلك إلا وسيؤول إلى أن تثور عليك قريش ثورة رجل واحد لقصد آثارك، ودفع ضررك وبلائك، فتلقاهم بسفهائك المغترّين بك، ويساعد على ذلك من هو كافر بك مبغض لك، فيلجئه إلى مساعدتك ومظاهرتك خوفه لأن يهلك بهلاكك، ويعطب عياله بعطبك، يفتقر هو ومن يليه بفقرك، وبفقر متبعيك إذ يعتقدون أنّ أعداءك إذا قهروك ودخلوا ديارهم عنوةً لم يفرّقوا بين من والاك وعاداك، واصطلموهم باصطلامهم لك وأتوا على عيالهم وأموالهم بالسبي والنهب، كما يأتون على عيالك وأموالك، وقد أعذر من أنذر ويالغ من أوضح، أذيت هذه الرسالة إلى محمّد وهو بظاهر المدينة بحضرة كافة أصحابه، وعامّة الكفّار به من يهود بني إسرائيل، وهكذا أمر الرسول ليجبّن المؤمنين، ويغري بالوثوب عليه سائر من هناك من ألكافرين.

فقال رسول الله عنه للرسول: قد أطريت مقالتك؟ واستكملت رسالتك؟ قال: بلى، قال: فاسمع الجواب، إنّ أبا جهل بالمكاره والعطب يتهدّدني، وربّ العالمين بالنصر والظفر يعدني، وخبر الله أصدق، والقبول من الله أحق، لن يضرّ محمّداً من يخذله أو يغضب عليه بعد أن ينصره الله ويتفصّل بجوده وكرمه عليه، قل له : يا أبا جهل إنّك راسلتني بما ألقاه في خلدك الشيطان، وأنا أجيبك بما ألقاه في خاطري الرحمن إنّ الحرب بيننا ويبنك كائنة إلى تسعة وعشرين يوماً، وإنّ الله سيقتلك فيها بأضعف أصحابي، وستلقى أنت وعتبة وشيبة منكم سبعين، أحملهم على الفداء لعظيم الثقيل، ثمّ نادى جماعة من بحضرته من المؤمنين والوليد وفلان وفلان – وذكر عدداً من قريش – في قليب بدر مقتلين أقتل منكم سبعين، وآسر منكم سبعين، أحملهم على الفداء العظيم الثقيل، ثمّ نادى جماعة من بحضرته من المؤمنين واليهود وسائر الأخلاط : ألا تحبّون أن أريكم مصرع كلّ من هؤلاء؟ هلموا إلى بدر، فإنّ ستجدونها لا تزيد ولا تنقص ولا تتغيّر ولا تتقدّم ولا تتأخر لحظة ولا عليراً، فا منكر ستجدونها لا تزيد ولا تنقص ولا تتغيّر ولا تتأخر لحظة ولا غليلاً ولا كثيراً، فالم ستجدونها لا زيد ولا ننقص ولا تنغي والات المي مصرع كلّ من مواضع مصارعهم، ثمّ يخت ذلك على أحد منهم ولم يجبه إلا علي بن أبي طالب وحده، وقال: نعم بسم الله، وقال الباقون: نحن نحتاج إلى مركوب وآلات ونفقات فلا يمكننا الخروج إلى هناك وقال مناته منيا، فقال رسول الله منه لسائر اليهود: فأنتم ماذا تقولون؟ قالوا: نحن نريد أن نستقر في واتيام، فقال رسول الله ين لسائر اليهود: فأنتم ماذا تقولون؟ قالوا: نحن نريد أن نستقر في ويتا، ولا حاجة لنا في مشاهدة ما أنت في اذعائه محيل.

فقال رسول الله ينهج: لا نصبَ عليكم في المسير إلى هناك، اخطوا خطوةً واحدةً فإنّ الله يطوي الأرض لكم ويوصلكم في الخطوة الثانية إلى هناك، فقال المؤمنون : صدق رسول الله ينهج، فلنتشرف بهذه الآية، وقال الكافرون والمنافقون : سوف نمتحن هذا الكذب ليقطع عذر محمّد، ويصير دعواء حجّة عليه، وفاضحة له في كذبه، قال : فخطا القوم خطوة ثمَّ الثانية فإذا هم عند بنر بدر فعجبوا، فجاء رسول الله ينهج فقال : اجعلوا البئر العلامة، واذرعوا من عندها كذا ذراعاً، فذرعوا فلمّا انتهوا إلى آخرها قال : هذا مصرع أبي جهل يجرحه فلان الأنصاريّ، ويجهز عليه عبد الله بن مسعود أضعف أصحابي، ئمّ قال : اذرعوا من البئر من جانب آخر ثم من جانب آخر كذا وكذا ذراعاً وذراعاً، وذكر أعداد الأذرع مختلفة، فلمّا انتهى كلّ عدد إلى آخره قال محمّد على : هذا مصرع عتبة، وذلك مصرع شيبة، وذلك مصرع الوليد، وسيقتل فلان وفلان – إلى أن سمّى تمام سبعين منهم بأسمائهم – وسيؤسر فلان وفلان، إلى أن ذكر سبعين بأسمائهم وأسماء آبائهم وصفاتهم ونسب المنسوبين إلى الآباء منهم، ونسب الموالي منهم إلى مواليهم، ثمّ قال رسول الله أوقفتم على ما أخبرتكم به؟ قالوا : بلى، قال : إنّ ذلك لحقّ كائن إلى ثمانية وعشرين يوماً من اليوم، في اليوم التاسع والعشرين وعداً من الله مفعولاً، وقضاءً حتماً لازماً.

ثمَّ قال رسول الله عنه: يا معشر المسلمين واليهود اكتبوا بما سمعتم، فقالوا : يا رسول الله قد سمعنا ووعينا ولا ننسى، فقال رسول الله ﷺ : الكتابة أذكر لكم، فقالوا : يا رسول الله وأين الدواة والكتف؟ فقال رسول الله عنهم: : ذلك للملائكة، ثمَّ قال: يا ملائكة ربِّي، اكتبوا ما سمعتم من هذه القصّة في أكتاف واجعلوا في كمّ كلّ واحد منهم كتفاً من ذلك، ثمّ قال: معاشر المسلمين تأمّلوا أكمامكم وما فيها وأخرّجوه واقرأوه، فتأمّلوها فإذا في كمّ كلّ واحد منهم صحيفة، قرأها وإذا فيها ذكر ما قال رسول الله عظيم في ذلك سواء، لا يزيد ولا ينقص ولا يتقدّم ولا يتأخر، فقال: أعيدوها في أكمامكم تكن حجّة عليكم، وشرفاً للمؤمنين منكم، وحجّة على أعدائكم، فكانت معهم، فلمّا كان يوم بدر جرت الأمور كلّها ببدر، ووجدوها كما قال ﷺ لا يزيد ولا ينقص، قابلوا بها ما في كتبهم فوجدوها كما كتبته الملائكة فيها لا يزيد ولا ينقص ولا يتقدِّم ولا يتأخِّر، فقبل المسلمون ظاهرهم، ووكلوا باطنهم إلى خالقهم، فلمّا أفضى بعض هؤلاء اليهود إلى بعض قالوا: أيّ شيء صنعتم أخبرتموهم بما فتح الله عليكم من الدلالات على صدق نبؤة محمّد وإمامة أخيه عليّ ليحاتجوكم به عند ربَّكم، بأنَّكم كنتم قد علمتم هذا وشاهدتموه فلم تؤمنوا به ولم تطيعوه؟ وقدروا بجهلهم أنَّهم إن لم يخبروهم بتلك الآيات لم يكن لهم عليهم حجَّة في غيرها ، ثمّ قال بَحَرِّينٌ : ﴿ أَفَلَا نَعْقِلُونَ﴾ أنَّ هذا الَّذي تخبرونهم به بما فتح الله عليكم من دلائل نبوَّة محمّد حجة عليكم عند ربَّكم، قال الله عَزَرَجَكَ : ﴿ أَوَلَا يَعْلَمُونَ ﴾ يعني أولا يعلم هؤلاء القائلون لإخوانهم ﴿ أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ ﴾ ﴿أَنَّ آللَهَ يَعْلَمُ مَا يُبِرُونَ ﴾ من عداوة محمّد ويضمرونه من أنَّ إظهارهم الإيمان به أمكن لهم من اصطلامه وإبارة أصحابه ﴿وَمَا يُعْلِنُونَ﴾ من الإيمان ظاهراً ليؤنسوهم ويقفوا به على أسرارهم فيذيعونها بحضرة من يضرّهم؛ وأنَّ الله لمّا علم ذلك دبّر لمحمّد تمام أمره، وبلوغ غاية ما أراد الله ببعثه، وأنَّه يتمّ أمره، وأنَّ نفاقهم وكيادهم لا يضرّه<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** الوثير : الليّن الموافق قوله : تبحبح في عقولهم، في بعض النسخ بالباء الموحّدة

تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٢٩٠.

٣ – باب / ما ظهر له 🎲 شاهداً على حقيته من المعجزات السماوية

التحتانيّة في الموضعين، والحاءين المهملتين، أي تتمكّن وتستقرّ في عقولهم من قولهم: بحبح في المكان أي تمكّن فيه، وفي بعضها بالنونين والجيمين من قولهم: تنجنج: إذا تحرّك وتجبّر، والقارح من الخيل: هو الّذي دخل في السنة الخامسة، والمؤاتى بالهمز وقد يقلب واواً من المؤاتاة وهي حسن المطاوعة والموافقة، والفجّ: الطريق الواسع بين الجبلين.

١٧ – كماء عليّ بن محمّد وغيره، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الوليد شباب الصيرفيّ، عن مالك بن إسماعيل النهديّ، عن عبد السلام بن حارث، عن سالم بن أبي حفصة العجلي، عن أبي جعفر عليظة قال: كان في رسول الله عظي ثلاثة لم تكن في أحد غيره: لم يكن له فيء وكان لا يمرّ في طريق فيمرّ فيه بعد يومين أو ثلاثة إلاّ عرف أنّه قد مرّ فيه لطيب عرفه، وكان لا يمرّ بحجر ولا شجر إلاّ سجد له<sup>(١)</sup>.

١٨ – **كا:** عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي المغرا، عن عمّار السجستانيّ، عن أبي عبد الله ﷺ، عن أبيه ﷺ أنّ رسول الله ﷺ وضع حجراً على الطريق يردّ الماء عن أرضه، فوالله ما نكب بعيراً ولا إنساناً حتّى الساعة<sup>(٢)</sup>.

٣ – باب ما ظهر له ﷺ شاهداً على حقيته من المعجزات السماوية والغرائب العلوية من انشقاق القمر ورذ الشمس وحبسها،

وإظلال الغمامة، وظهور الشهب ونزول الموائد والنعم من السماء

وما يشاكل ذلك زائداً على ما مضى في باب جوامع المعجزات

**الآيات: القمر: ٥٤، ﴿**آفْنَرَبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَآَنشَقَ ٱلْعَـَمَرُ ﴾ وَإِن يَرَوْا ءَايَةُ يُعْرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْنَيَرُ ﴾.

تفسير: قال الطبرسيّ تلكه: ﴿ أَقَنَرْبَتِ السَّاعَةُ ﴾ أي قربت الساعة الّتي تموت فيها الخلائق، وتكون القيامة. والمراد فاستعذوا لها قبل هجومها ﴿وَاَنتَنَى الْقَمَرُ ﴾ قال ابن عبّاس: اجتمع المشركون إلى رسول الله ينهي فقالوا: إن كنت صادقاً فشقّ لنا القمر فلقتين، فقال لهم رسول الله ينهي : إن فعلت تؤمنون ؟ قالوا: نعم، وكانت ليلة بدر، فسأل رسول الله ينهي ربّه أن يعطيه ما قالوا فانشقّ القمر فلقتين، ورسول الله ينهي ينادي : يا فلان يا فلان الشهدوا. وقال ابن مسعود : انشقّ القمر على عهد رسول الله ينهي شقتين، فقال لنا رسول الله ينهي الشهدوا الشهدوا. وروي أيضاً عن ابن مسعود أنّه قال : والذي نفسي بيده لقد رأيت الحراء بين فلقي القمر.

وعن جبير بن مطعم قال: انشقّ القمر على عهد رسول الله ﷺ حتّى صار فرقتين على

- (١) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦٤ باب مولد الرسول ﷺ، ح ١١.
  - (٢) الكافي، ج ٥ ص ٦٢٩ باب ٣٦ ح ٧.

110

هذا الجبل، وعلى هذا الجبل، فقال أناس: سحرنا محمّد، فقال رجل: إن كان سحركم فلم يسحر الناس كلّهم.

وقد روى حديث انشقاق القمر جماعة كثيرة من الصحابة، منهم عبد الله بن مسعود، وأنس بن مالك، وحذيفة بن اليمان، وابن عمر، وابن عبّاس، وجبير بن مطعم، وعبدالله بن عمر، وعليه جماعة من المفسّرين إلاً ما روي عن عثمان بن عطاء عن أبيه أنّه قال: معناه وسينشق القمر، وروي ذلك عن الحسن، وأنكره أيضاً البلخي، وهذا لا يصحّ، لأنّ المسلمين أجمعوا على ذلك فلا يعتد بخلاف من خالف فيه، ولأنّ اشتهاره بين الصحابة يمنع من القول بخلاف، ومن طعن في ذلك بأنّه لو وقع لما كان يخفى على أحد من أهل الأقطار من القول بخلاف، ومن طعن في ذلك بأنّه لو وقع لما كان يخفى على أحد من أهل الأقطار ققوله باطل، لأنّه يجوز أن يكون الله تعالى قد حجبه عن أكثرهم بغيم وما يجري مجراه ولأنّه كلّهم يتأمّلون ما يحدث في السماء وفي الجوّ من آية وعلامة، فيكون مثل انقضاض الكواكب وغيره ممّا يغفل الناس عنه، وإنّما ذكر سبحانه ﴿أَقَرَبَتِ السَّاعَةُ مع ﴿وَانشَقَ الْقَصَاض الكواكب انشقاقه من علامة نبيّنا علكي وناماة دكر سبحانه ﴿أَقَرَبَتِ السَاعة في معرفة أخرضوا عن تأمّلها، وغيره ممّا يغفل الناس عنه، وإنّما ذكر سبحانه ﴿أَقَرَبَتِ السَاعَةُ مع ﴿وَانشَقَ الْقَصَاض الكواكب وغيره منا الله تعالى عن عناد كمّار قريش، وأنهم إذا رأوا آية معجزة أعرضوا عن تأمّلها، والانتياد لصحتها عناداً وحسداً في ويش، وأنهم إذا رأوا آية معجزة أعرضوا عن تأمّلها، وولا تقياد لصحتها عناداً وحسداً في وستمرة الشيء، إذا قوي واستحكم، وقيل عرفي المحر، وهو من إمرار الحبل وهو شدة فتله، واستمرّ الشيء : إذا قوي واستحكم، وقبل : معناه ذاهب مضمحلً لا يبقى.

وقال المفسّرون: لمّا انشقّ القمر قال مشركو قريش: سحرنا محمّد، فقال الله سبحانه: ﴿وَإِن يَـرَوْا مَايَةُ يُتَرِضُواْ﴾ عن التصديق والإيمان بها، قال الزّجّاج: وفي هذا دلالة على أنّ ذلك قد كان ووقع.

**وأقول:** ولأنّه تعالى قد بيّن أنّه يكون آية على وجه الإعجاز، وإنّما يحتاج إلى الآية المعجزة في الدنيا، ليستدلّ الناس بها على صحّة النبوّة، ويعرفوا صدق الصادق لا في حال انقطاع التكليف والوقت الّذي يكون الناس فيه ملجئين إلى المعرفة، ولانّه سبحانه قال: فوَيَفُولُوا سِحْرٌ شُسَبَمِرٌ كه وفي وقت الإلجاء لا يقولون للمعجز: إنّه سحر<sup>(1)</sup>.

وقال الرازيّ : المفسّرون بأسرهم على أنّ المراد أنّ القمر حصل فيه الانشقاق، ودلّت الأخبار على حدوث الانشقاق، وفي الصحاح خبر مشهور رواه جمع من الصحابة، قالوا : سئل رسول الله ﷺ انشقاق القمر معجزةً، فسأل ربّه فشقّه، وقول بعض المفسّرين : المراد سينشق بعيدٌ ولا معنى له لأنّ من منع ذلك وهو الطبيعيّ يمنعه في الماضي والمستقبل، ومن 111

جوّزه لا حاجة إلى التأويل، وإنّما ذهب إليه ذلك الذاهب لأنّ الانشقاق أمر هائل، فلو وقع لعمّ وجه الأرض، فكان ينبغي أن يبلغ حدّ التواتر، فنقول: إنّ النبيّ ﷺ لمّا كان يتحدّى بالقرآن وكانوا يقولون: إنّا نأتي بأفصح ما يكون من الكلام، وعجزوا عنه وكان القرآن معجزة العدّ تركوه لأنّ التواريخ في أكثر الأمر يستعملها المنجّمون، وهم لمّا وقع الأمر قالوا أمرّ خون تركوه لأنّ التواريخ في أكثر الأمر يستعملها المنجّمون، وهم لمّا وقع الأمر قالوا بأنّه مثل خسوف القمر وظهور شيء في الجوّ على شكل نصف القمر في موضع آخر، فلذا تركوا حكايته في تواريخهم، والقرآن أدلّ دليل وأقوى مثبت له، وإمكانه لا يشكّ فيه، وقد أخبر عنه الصادق فيجب اعتقاد وقوعه، وحديث امتناع الخرق والالتئام حديث اللئام، وقد ثبت جواز الخرق والتخريب على السماوات، ثمّ قال: وأمّا كون الانشقاق آيةً للساعة فلأنّ منكر خواب العالم ينكر انشقاق السماء وانفطارها وكذلك قوله في كل جسم سماويّ من الكواكب فإذا انشق بعضها ثبت خلاف ما يقول به من عدم جواز خراب العالم انتهى <sup>(1)</sup>

وقال القاضي في الشفاء: أجمع المفسّرون وأهل السنّة على وقوع الانشقاق، وروى البخاريّ، بإسناده عن أبي معمّر، عن ابن مسعود قال: انشقّ القمر على عهد رسول الله ﷺ فرقتين: فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه، فقال رسول الله ﷺ: اشهدوا.

وفي رواية مجاهد: ونحن مع النبيّ عنه، وفي بعض طرق الأعمش: بمنى، ورواه أيضاً عن ابن مسعود الأسود وقال: حتّى رأيت الجبل بين فرجتي القمر، ورواه عنه مسروق أنّه كان بمكّة، وزاد: فقال كفّار قريش: سحركم ابن أبي كبشة، فقال رجل منهم: إنّ محمّداً إن كان سحر القمر فإنّه لا يبلغ من سحره أن يسحر الأرض كلّها، فاسألوا من يأتيكم من بلد آخر هل رأوا هذا، فأتوا فسألوا فأخبروهم أنّهم رأوا مثل ذلك. وحكى السمرقنديّ عن الضحّاك نحوه، وقال: فقال أبو جهل: هذا سحر، فابعثوا إلى أهل الآفاق حتّى ينظروا أرأوا ذلك أم لا، فأخبر أهل الآفاق أنّهم رأوه منشقاً ﴿فَقَالُوا ﴾ يعني الكفّار هذا في يقرّ أستَشِرٌ ﴾ ورواه أيضاً عن ابن مسعود علقمة فهؤلاء أربعة عن عبد الله.

وقد رواه غير ابن مسعود، منهم أنس وابن عبّاس وابن عمر وحذيفة وجبير بن مطعم وعليّ، فقال عليّ ﷺ من رواية أبي حذيفة الأرحبيّ: انشقّ القمر ونحن مع النبيّ ﷺ.

وعن أنس سأل أهل مكمة النبيّ في أن يريهم آية، فأراهم انشقاق القمر فرقتين حتّى رأوا حراء بينهما، رواه عن أنس قتادة، وفي رواية معمّر وغيره عن قتادة عنه: أراهم القمر مرّتين انشقاقه، فنزلت فافَنَزَيَتِ ٱلشَاعَةُ ﴾، ورواه عن جبير بن مطعم ابنه محمّد، وابن ابنه جبير بن محمّد، ورواه عن ابن عبّاس عبيد الله بن عبد الله بن عتبة، ورواه عن ابن عمر مجاهد، ورواه

 <sup>(1)</sup> تفسير فخر الرازي، ج ۲۹ مجلد ۱۰ ص ۲۸۸.

عن حليفة أبو عبد الرحمن السلمي، ومسلم بن أبي عمران الأزديّ، وأكثر طرق هذه الأحاديث صحيحة، والآية مصرّحة، فلا يلتفت إلى اعتراض مخذول بأنّه لو كان هذا لم يخف على أهل الأرض، إذلم ينقل عن أهل الأرض أنّهم رصدوه في تلك اللّيلة ولم يروه ولو نقل إلينا من لا يجوز تمالؤهم لكثرتهم على الكذب لماكانت علينا به حجّة إذ ليس القمر في حدّ واحد لجميع الأرض، فقد يطلع على قوم قبل أن يطلع على آخرين، وقد يكون من قوم بضدّ ما هو من مقابلهم من أقطار الأرض أو يحول بين قوم وبينه سحابة أو جبال، ولهذا نجد الكسوفات في بعض البلاد دون بعض وفي بعضها جزئيّة وفي بعضها كليّة وفي بعضها لا يعرفها إلاّ المدّعون لعلمها، وآية القمر كانت ليلاً، والعادة من الناس باللّيل الهدوء والسكون وإيجاف الأبواب، وقطع التصرّف، ولا يكاد يعرف من أمور السماء شيئاً إلا من رصد ذلك، ولذلك ما يكون الكسوف القمريّ كثيراً في البلاد، وأكثرهم لا يعلم به حجّى يخبر، وكثيراً ما يحدّث الثقات بعجائب يشاهدونها من أنوار ونجوم طوالع عظام يظهر بالأحيان باللّيل في السماء ولا علم عند أحد منها انتهى.

حدِّثنا حيب بن الحسن بن أبان الآجري ، قال : حدَّثني محمَّد بن هشام ، عن محمَّد قال : حدَّثني يونس قال : قال لي أبو عبد الله علي : اجتمعوا أربعة عشر رجلاً أصحاب العقبة ليلة أربعة عشر من ذي الحجة ، فقالوا للنبي عند : ما من نبي إلاّ وله آية فما آيتك في ليلتك هذه ؟ فقال النبي علي : ما الذي تريدون؟ فقالوا : إن يكن لك عند ربّك قدر فأمر القمر أن ينقطع قطعتين ، فهبط جبرتيل علي فقال : يا محمد الله يقرئك السلام ويقول لك : إني قد أمرت كل شيء بطاعتك ، فرفع رأسه فأمر القمر أن ينقطع قطعتين فانقطع قطعتين ، فسجد النبي شيء بطاعتك ، فرفع رأسه فأمر القمر أن ينقطع قطعتين فانقطع قطعتين ، فسجد النبي شكراً لله ، وسجد شيعتنا ، ثمّ رفع النبيّ رأسه ورفعوا رؤوسهم فقالوا : يعود كما كان ! فعاد تمكراً لله ، وسجد شيعتنا ، ثمّ رفع النبيّ رأسه ورفعوا رؤوسهم فقالوا : يعود كما كان ! فعاد كما كان ، ثمّ قالوا : ينشق رأسه ، فأمره فانشق ، فسجد النبيّ فقالوا : يا محمّد حين تقدم سفّارنا من الشام واليمن نسألهم ما رأوا في هذه اللّيلة ، فإن يكونوا رأوا مثل ما رأينا علمنا أنّه من ربّك ، وإن لم يروا مثل ما رأينا علمنا أنّه سحر سحرتنا به ، فأنزل الله : في أفني علمنا أنه من ربّك ، وإن لم يروا مثل ما رأينا علمنا أنه سحر سحرتنا به ،

٢ - ٩، ج: بالإسناد إلى أبي محمد العسكري على احتجاج النبي على \_\_\_\_\_\_
 ٢ - ٩، ج: بالإسناد إلى أبي محمد العسكري على (١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٨.

قريش: إنَّ الله يا أبا جهل إنَّما دفع عنك العذاب لعلمه بأنَّه سيخرج من صلبك ذرّيَة طيّبة عكرمة ابنك، وسيلي من أمور المسلمين ما إن أطاع الله فيه كان عند الله خليلاً، وإلاَّ فالعذاب نازلٌ عليك، وكذلك سائر قريش السائلين لما سألوا من هذا إنّما أمهلوا لأنّ الله علم أنّ بعضهم سيؤمن بمحمّد، وينال به السعادة، فهو لا يقطعه عن تلك السعادة ولا يبخل بها عليه، أو من يولد منه مؤمن، فهو ينظر أباه لإيصال ابنه إلى السعادة، ولولا ذلك لنزل العذاب بكافَتكم، فانظر نحو السماء، فنظر أكنافها فإذا أبوابها مفتّحة، وإذا النيران نازلة منها مسامتة لرؤوس القوم حتّى تدنو منهم، حتّى وجدوا حرّها بين أكتافهم، فارتعدت فرائص أبي جهل والجماعة، فقال رسول الله يشيئ : لا تروعنكم فإنّ الله لا يهلككم بها، وإنّما أظهرها عبرةً، ثمّ نظروا وإذا قد خرج من ظهور الجماعة أنوار قابلتها ودفعتها حتّى أعادتها في السماء كما جاءت منها، فقال رسول الله يشيئ : بعض هذه الأنوار أنوار من قد علم الله أنّه سيعده بالإيمان في منها، فقال رسول الله يشيئ : بعض هذه الأنوار أنوار من قد علم الله أنه سيعده بالإيمان في منها، فقال رسول الله يشيئ : بعض هذه الأنوار أنوار من قد علم الله أنه مناء كما جاءت منها، فقال رسول الله يشيئ : من منه من منه وينا منها ما من منه المعلم عليه منها من منه منه من من من منه منه من من منها ما ما منه منه منها من منهم منها، وإنها أظهرها عبرة، ثم

٣ - **ماء** ابن الصلت، عن ابن عقدة، عن عليّ بن محمّد بن عليّ الحسينيّ، عن جعفر بن محمّد بن عيسى، عن عبيد الله بن عليّ، عن الرضا، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: انشقّ القمر بمكّة فلقتين، فقال رسول الله ﷺ: اشهدوا اشهدوا<sup>(٣)</sup>.

٣ - يجء روي أنَّ أهل المدينة مطروا مطراً عظيماً فخافوا الغرق فشكوا إليه، فقال : اللَّهمّ

- تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٥١٣، الاحتجاج ص ٣٦.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٣٤١ مجلس ١٢ ح ٦٩٧ وفيه زيادة: بهذا.
- (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٨٥ مجلس ١٧ ح ١٠٦٢ . . . . . (٤) قصص الأنبياء، ص ٢٩٤.

حوالينا ولا علينا، فانجابت السحاب عن المدينة على هيئة الإكليل لا تمطر في المدينة وتمطر حواليها، فعاين مؤمنهم وكافرهم أمراً لم يعاينوا مثله<sup>(1)</sup>.

٧ - يج: روي أنّه كان في سفرّين من أسفاره قبل البعثة معروفين مذكورَين عند عشيرته، وغيرهم لا يدفعون حديثهما، فكانت سحابة أظلّت عليه حين يمشي تدور معه حيثما دار، وتزول حيث زال، يراها رفقاؤه ومعاشروه<sup>(٢)</sup>.

٨- يج: روي أنّ القمر انشق وهو بمكة أوّل مبعثه، يراه أهل الأرض طرّاً، فتلا به عليهم قرآناً فما أنكروا ذلك عليه، وكان ما أخبرهم به من الأمر الذي لا يخفى أثره ولا يندرس ذكره، وقول بعض الناس: إنّه لم يره إلاّ واحد خطاً، بل شهرته أغنت عن نقله، على أنّه إن لم يره إلاّ واحد خطاً، بل شهرته أغنت عن نقله، على أنّه إن لم يره إلاّ واحد خطاً، على معرته، وابن على أنه إن لم يره إلاّ واحد كره، وقول بعض الناس: إنّه لم يره إلاّ واحد خطاً، بل شهرته أغنت عن نقله، على أنّه إن لم يره إلاّ واحد كره، وقول بعض الناس: إنّه لم يره إلاّ واحد خطاً، بل شهرته أغنت عن نقله، على أنّه إن لم يره إلاّ واحد كره، وقول بعض الناس: إنّه لم يره إلاّ واحد خطاً، بل شهرته أغنت عن نقله، على أنّه إن لم يره إلاّ واحد كان أعجب، وروى ذلك خمسة نفر: ابن مسعود، وابن عبّاس، وابن جبير وابن مطعم عن أبيه، وحذيفة وغيرهم".

٩ - يجع من معجزاته في أنّ أبا طالب سافر بمحمد في ، فقال: كلّما كنّا نسير في الشمس تسير الغمامة بسيرنا، وتقف بوقوفنا، فنزلنا يوماً على راهب بأطراف الشام في صومعة، فلمّا قربنا منه نظر إلى الغمامة تسير بسيرنا قال: في هذه القافلة شيء، فنزل فأضافنا، وكشف عن كتفيه فنظر إلى الشامة بين كتفيه فبكى، وقال: يا أبا طالب لم تجب أن فأضافنا، وكشف من مكم، وليتني أدركه فأضافنا، وكشف من مكم، وليتني أدركه فأضافنا، وأول مجيب لدعوته إلى الغمامة بين كتفيه فبكى، وقال: في هذه القافلة شيء، فنزل في فأضافنا، وكشف عن كتفيه فنظر إلى الغمامة تسير بسيرنا قال: في هذه القافلة شيء، فنزل فأضافنا، وكشف عن كتفيه فنظر إلى الشامة بين كتفيه فبكى، وقال: يا أبا طالب لم تجب أن فأضافنا، وكشف عن كتفيه فنظر إلى الشامة بين كنفيه فبكى، وقال: يا أبا طالب لم تجب أن فأضافنا، وكشف عن كتفيه فنظر إلى الشامة بين كنفيه فبكى، وقال: يا أبا طالب لم تجب أن فأضافنا، وكشف عن كتفيه فنظر إلى الشامة بين كنفيه فبكى، وقال: يا أبا طالب لم تجب أن فأضافنا، وكشف من مكة، ويعد إذ أخرجنه فاحتفظ به واحذر عليه اليهود فله شأن عظيم، وليتني أدركه فأكون أول مجيب لدعوته.

١٠ - يج، من معجزات النبي عنهم أنه كان ليلة جالساً في الحجر، وكانت قريش في مجالسها يتسامرون، فقال بعضهم لبعض: قد أعيانا أمر محمد، فما ندري ما نقول فيه، فقال بعضهم: قوموا بنا جميعاً إليه نسأله أن يرينا آية من السماء، فإن السحر قد يكون في الأرض ولا يكون في السماء، فإن السحر قد يكون في الأرض ولا يكون في السماء، فإن السحر قد يكون في الأرض ولا يكون في السماء، فإن السحر قد يكون في الأرض ولا يكون في السماء، فإن السحر قد يكون في الأرض ولا يكون في السماء، فإن السحر قد يكون في الأرض ولا يكون في السماء، فقالوا يله، فقالوا يا محمد إن لم يكن هذا الذي نرى منك سحراً فأرنا آية في يكون في السماء، فإنّا نعلم أنّ السحر لا يستمر في السماء كما يستمر في الأرض، فقال لهم : ألستم ترون هذا الذي نوى منك محواً فأرنا آية في هذا القمر في تمامه لأربع عشرة؟ فقالوا : بلى، قال: فتحبّون أن تكون الآية من قبله وجهته؟ اللوا : قد أحببنا ذلك، فأسار إليه بإصبعه فانشق بنصفين، فوقع نصفه على ظهر الكعبة، ونصفه هذا القمر في تمامه لأربع عشرة؟ فقالوا : بلى، قال: فتحبّون أن تكون الآية من قبله وجهته؟ اللوا : قد أخر على منا ألية من قبله وجهته؟ الوا : بلى، قال : فتحبّون أن تكون الآية، ونصفه على ظهر الكعبة، ونصفه الوا : قد أحببنا ذلك، فأسار إليه بإصبعه فانشق بنصفين، فوقع نصفه على ظهر الكعبة، ونصفه الوا : قلوما يده إلى الخر على جبل أبي قبيس، وهم ينظرون إليه، فقال بعضهم : فرَدة إلى مكانه، فأوما بيده إلى الأخر على جبل أبي قبيس، وهم ينظرون إليه، فقال بعضهم : فرَدة إلى مكانه، فأوما بيده إلى النصف الذي كان على جبل أبي قبيس فطارا جميعاً فالتقيا في الهواء فصارا واحداً، واستقر النصف الذي كان على حبل أبي قبيس فعلوا اجميعاً فالتقيا في الهواء فصارا واحداً، واستقر النصف الذي كان على حبل أبي قبيس فعلوا تمر محمد محمد في السماء والأوى ألنم في ألهوا، في الماء محمد في المواء فصارا واحداً، واستقر النصف الذي كان على ما كان، فقالوا : قوموا فقد استمر محر محمد في السماء والأرض، فانزل النصف الذي كانه على ما كان، فقالوا : قوموا فقد استمر محر محمد في السماء والأوض ألغون ألفت قرفي أول في يَروًا ويكولوا ويكولوا ويكولوا ويكرو أربولو أويكولوا ويحر ما فقالوا : قوموا فقد استمر محر محمد في الساء والأرض، فانزل النم مر مكانه على ما كان، فقالوا : قوموا فقد استمر محر محوم محمد في الساء والأوى، أو

(۱) - (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲۹ ح ۲۱ و۲٤.
 (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۳۱ ح ۲۲.
 (۴) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱٤۱ ح ۲۲۹.
 (٥) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱٤۱ ح ۲۲۹.

١١ - قب: أجمع المفسّرون والمحدثون سوى عطاء والحسين والبلخي في قوله: ﴿ أَفَنَرْبَتِ ٱلسَّاعَةُ وَانشَقَ ٱلْعَمَرُ ﴾ أنه اجتمع المشركون ليلة بدر إلى النبي ﷺ ، فقالوا : إن كنت صادقاً فشق لنا القمر فرقتين، قال ﷺ : إن فعلتُ تؤمنون؟ قالوا : نعم، فأشار إليه بإصبعه فانشق شقتين رُئي حرى بين فلقيه.

وفي رواية نصفاً على أبي قبيس ونصفاً على قيقعان، وفي رواية نصف على الصفا، ونصف على المروة، فقال على : اشهدوا، اشهدوا فقال ناس : سحرنا محمّد، فقال رجل : إن كان سحركم فلم يسحر الناس كلّهم، وكان ذلك قبل الهجرة، ويقي قدر ما بين العصر إلى الليل وهم ينظرون إليه ويقولون : هذا سحر مستمرّ، فنزل : ﴿وَإِن يَبَرَوْا مَايَةً يُقْرِضُواْ ﴾ الأيات، وفي رواية أنّه قدم السفّار من كلّ وجه، فما من أحد قدم إلاّ أخبرهم أنّهم رأواً مثل ما رأوا<sup>(۱)</sup>.

١٢ - قب: أبو رجاء العطاردي قال: أوّل ما أنكرنا عند مبعث النبي في انقضاض الكواكب.

قال الزّجاج في قوله: «فاسترق السمع فأتبعه شهاب ثاقب»<sup>(٢)</sup>: الشهاب من معجزات نبيَّنا ﷺ، لأنّه لم ير قبل زمانه، والدليل عليه أنّ الشعراء كانوا يمثّلون في السرعة بالبرق والسيل، ولم يوجد في أشعارها بيت واحد فيه ذكر الكواكب المنقضة، فلمّا حدثت بعد مولده استعملت، قال ذوالرمّة:

كماتمه كسوكسب فسي إثسر عسفسريسة مسسومٌ في مسواد السليسل مستقنصب

الضحّاك في قوله : ﴿فَأَرْبَغِبْ بَوْمَ تَنَاقِ السَّمَاءُ بِدُخَانِ﴾ الآيات، كان الرجل لما به من الجوع يرى بينه وبين السماء كالدخان، وأكلوا المينة والعظام، ثمّ جاءوا إلى النبيّ ﷺ وقالوا : يا محمّد جنت تأمر بصلة الرحم وقومك قد هلكوا، فسأل الله تعالى لهم الخصب والسعة، فكشف الله عنهم ثمّ عادوا إلى الكفر<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: العفارة: الخبث والشيطنة، ومنه الحديث إنَّ إلله يبغض العفرية النفرية: هو الداهي الخبيث الشرّير (انتهى).

قوله: مسوّم أي مرسل، وقال الجوهريّ: انقضب الشيء: انقطع، وتقول: انقضب الكوكب من مكانه، ثمّ ذكر هذا الشعر مستشهداً به.

١٣ - عم: من معجزاته عنه أنَّ القمر انشق له بنصفين بمكمة في أوَّل مبعثه، وقد نطق به

- مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۹۳.
- (٢) هذا مزج للآيتين فيمَن أستَرَقَ أَلسَّمْعَ ﴾ [المجر: ١٨] فِقَأَتْبَعَمُ شِهَاتُ ثَافِتٌ ﴾ [الصافات: ١٠].
  - (٢) مناقب ابن شهر آشوب ج ۱ ص ١٤٥.

221

القرآن، وقد صحّ عن عبد الله بن مسعود أنّه قال: انشقّ القمر حتّى صار فرقتين، فقال كفّار أهل مكّة : هذا سحر سحركم به ابن أبي كبشة، انظروا السفّار فإن كانوا رأوا ما رأيتم فقد صدق، وإن كانوا لم يروا ما رأيتم فهو سحر سحركم به، قال: فسئل السفّار وقد قدموا من كلّ وجه فقالوا: رأيناه، استشهد البخاريّ في الصحيح بهذا الخبر في أنّ ذلك كان بمكّة<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد مرّت الأخبار المستفيضة في إظلال السحاب عليه عليه في باب منشئه عنه ، وباب احتجاج أمير المؤمنين غليك على اليهود وسائر الأبواب، لا سيّما أبواب هذا المجلّد، وسيأتي ردّ الشمس بدعائه عنه لأمير المؤمنين غليك في أبواب معجزات أمير المؤمنين غليك ، وكذا إجابة السحاب له ينه في أبواب فضائل أمير المؤمنين غليك ، وكذا تطوّق السحاب وبعده عن المدينة بإشارته في قد مرّ في باب المتقدّم وسيأتي في باب

وقال القاضي في الشفاء: خرّج الطحاويّ في مشكل الحديث عن أسماء بنت عميس من طريقين أنّ النبيّ ﷺ كان يوحى إليه ورأسه في حجر عليّ فلم يصلّ العصر حتّى غربت الشمس، فقال رسول الله ﷺ: أصلّيت يا عليّ؟ قال: لا، فقال رسول الله ﷺ: اللّهمّ إنّه كان في طاعتك وفي طاعة رسولك فاردد عليه الشمس، قالت أسماء: فرأيتها غربت، ثمّ رأيتها طلعت بعدما غربت ووقعت على الأرض، وذلك بالصهباء في خيبر.

قال : وهذان الحديثان ثابتان ورواتهما ثقات، وحكى الطحاويّ أنّ أحمد بن صالح كان يقول : لا يتبغي لمن سبيله العلم التخلّف عن حفظ حديث الأسماء لأنّه من علامات النبوّة.

وروى يونس بن بكير في زيادة المغازي روايته عن ابن إسحاق: لمّا أسري برسول الله ﷺ وأخبر قومه بالرفقة والعلامة الّتي في العير، قالوا: متى تجيء؟ قال: يوم الأربعاء، فلمّا كان ذلك اليوم أشرفت قريش ينظرون وقد ولّى النهار ولم تجىء، فدعا رسول الله ﷺ فزيد له في النهار ساعة وحبست عليه الشمس.

18 - يج: عن أسماء بنت عميس قالت : إنّ عليّاً بعثه رسول الله في حاجة في غزوة حنين وقد صلّى النبيّ في العصر ولم يصلّها عليّ، فلمّا رجع وضع رأسه في حجر عليّ فقد صلّى النبيّ في العصر ولم يصلّها عليّ، فلمّا رجع وضع رأسه في حجر عليّ غليّ غليّ فقد أوحى الله إليه فجلّله بثوبه، فلم يزل كذلك حتّى كادت الشمس تغيب، ثمّ إنّه أمري عن النبيّ عليّ فقال : أصليت يا عليّ؟ قال : لا، فقال النبيّ عليّ اللهمّ ردّ على عليّ الشمس، فرجعت حتّى كادت الشمس الغيب، ثمّ إنه أمري عليّ غليّ غليّ غليّ غليّ فلمّا رجع وضع رأسه في حجر علي عليّ غليّ غليّ غليّ غليّ العصر ولم يصلّها عليّ . فلمّا رجع وضع رأسه في حجر عليّ عليّ غليّ غليّ فقد أوحى الله إليه فجلّله بثوبه، فلم يزل كذلك حتّى كادت الشمس تغيب، ثمّ إنه أمري عن النبيّ عليّ فقال : أصليت يا عليّ؟ قال : لا، فقال النبيّ عليّ اللهمّ ردّ على عليّ المري عن النبيّ عليّ اللهمّ ردّ على عليّ المسر، فرجعت حتّى بلغت نصف المسجد، قالت أسماء : وذلك بالصهباء ".

ا النبيّ عن أمّ سلمة أنّ فاطمة ﷺ جاءت إلى النبيّ حاملة حسناً وحسيناً، وفخّاراً فيه حريرة، فقال: ادعي ابن عمّك، وأجلس أحدهما على فخذه اليمنى،

اعلام الورى، ص ٤٤.
 (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٥٢ ح ٨١.

والآخر على فخذه اليسرى، وعليّاً وفاطمة أحدهما بين يديه، والآخر خلفه، فقال: اللّهمّ هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرجس وطهّرهم تطهيراً، ثلاث مرّات وأنا عند عتبة الباب، فقلت: وأنا منهم؟ فقال: أنت إلى خير، وما في البيت غير هؤلاء وجبرئيل، ثمّ أغدف عليهم كساء خيبريّاً فجلّلهم به وهو معهم، ثمّ أتاه جبرئيل بطبق فيه رمّان وعنب فأكل النبيّ يَشْ فسبّح العنب والرمّان، ثمّ أكل الحسن والحسين فتناولا فسبّح العنب والرمّان في أيديهما، ثمّ دخل عليّ فتناول منه فسبّح أيضاً، ثمّ دخل رجلٌ من الصحابة وأراد أن يتناول، فقال جبرئيل : إنّما يأكل من هذا نبيّ أو ولد نبيّ أو وصيّ نبيّ<sup>(1)</sup>.

**بيان:** في النهاية: فيه إنّه أغدف على عليّ ستراً، أي أرسله.

١٦ - يج: روت عائشة أنّ رسول الله ينهج بعث عليّاً يوماً في حاجة فانصرف عليّ إلى رسول الله ينهج وهو في حجرتي، فلمّا دخل عليّ من باب الحجرة استقبله رسول الله ينهج إلى الفضاء بين الحجر فعانقه وأظلّتهما غمامة سترتهما عني، ثمّ زالت عنهما الغمامة، فرأيت في يد رسول الله ينهج عنقود عنب أبيض وهو يأكل ويطعم عليّاً، فقلت : يا رسول الله وأيت في ألي تأكل وتطعم عليّاً ولا تطعمني؟ قال : هذا من ثمار الجنّة لا يأكلها إلا نبيّ أو وصيّ نبيّ في في نبي في يا مامة سترتهما عني من باب الحجرة استقبله رسول الله عنهما الغمامة، إلى الفضاء بين الحجر فعانقه وأظلّتهما غمامة سترتهما عني، ثمّ زالت عنهما الغمامة، فرأيت في يد رسول الله ينهج عنقود عنب أبيض وهو يأكل ويطعم عليّاً، فقلت : يا رسول الله تأكل وتطعم عليّاً ولا تطعمني؟ قال : هذا من ثمار الجنّة لا يأكلها إلا نبيّ أو وصيّ نبيّ في الدنيا<sup>(٢)</sup>.

١٧ - ما: الفحّام، عن عمّه عمر بن يحيى، عن محمّد بن سليمان بن عاصم، عن أحمد ابن محمّد العبديّ، عن عليّ بن الحسن الأمويّ، عن محمّد بن جرير، عن عبد الجبّار بن العلاء، عن يوسف بن عطيّة، عن ثابت، عن أنس قال: أمرني رسول الله عنه أن أسرج بغلته العلاء، عن يوسف بن عطيّة، عن ثابت، عن أنس قال: أمرني رسول الله عنه أن أسرج واستوى على بغلته العلدل، وحماره اليعفور، ففعلت ما أمرني به رسول الله عنه، فاستوى على بغلته واستوى عليّ على حماره، وسارا وسرت معهما، فأنينا سفح جبل فنز لا وصعدا حتى صارا على ذروة الجبل، ثمّ رأيت غمامة بيضاء كدارة الكرسيّ وقد أظلّتهما، ورأيت النبيّ عنه وقد مد يده إلى شيء يأكل وأطعم علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد مد يده إلى شيء يأكل وأطعم علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد وقد مد يده إلى شيء يأكل وأطعم علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد وقد مد يده إلى شيء يأكل وأطعم علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد وقد مد يده إلى شيء يأكل وأطعم علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد وقد مد يده إلى شيء يأكل وأطعم علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد وقد مد يده إلى شيء وقد شرب وسقى علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد مد وقد مد يدها إلى شيء وقد شرب وسقى علياً حتى توهمت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبيّ وقد مد مرب وسقى علياً حتى قدرت أنهما قد شبعا، ثمّ رأيت النبي وقد مد مرب وسقى علياً حتى قدرت أنهما قد شربا ريهما، ثمّ رأيت الغمامة وقد ارتفعت، ونز لا فركبا وسارا وسرت معهما والتفت النبيّ فرأى في وجهي تغيّراً، من عالي أرى وجهك متغيراً؟! فقلت : ذهلت مما رأيت، فقال : فرأى في وجهي تغيّراً، فقال : ما لي أرى وجهك متغيراً؟! فقلت : ذهلت مما رأيت، فقال : فرأيت ما كان؟ فقلت : نعلم فداك أبي وأمّي يا رسول الله، قال : يا أنس والذي خلق ما يشاء لقد أكل من تلك الغمامة فقال : ما لي أرى وجهك متغيراً؟! فقلت : ذهلت مما رأيت، فقال : ما كي أكر على الله من عليًاً؟.

(1) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٨ ح ٦٥.
 (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٦٥ ح ٢٥٤.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٢٨٢ مجلس ١٠ ح ٥٤٨.

222

**بيان:** الدارة : ما أحاط بالشيءِ، قوله : ذهلت، أي غفلت عن كلّ شيء لدهشة ما رأيت، وفي بعض النسخ : وهلت، أي فزعت وهو أظهر .

١٨ - ما: ابن حشيش، عن عليّ بن القاسم بن يعقوب، عن محمّد بن الحسين بن مطاع، عن أحمد بن حسن القوّاس، عن محمّد بن سلمة الواسطيّ، عن يزيد بن هارون، عن حمّاد ابن سلمة، عن ثابت، عن أنس بن مالك قال : ركب رسول الله عظيمة ذات يوم بغلته فانطلق إلى جبل آل فلان، وقال: يا أنس خذ البغلة، وانطلق إلى موضع كذى وكذى تجد عليّاً جالساً يسبّح بالحصا فأقرته منّي السلام واحمله على البغلة وأت به إليّ، قال أنس: فذهبت فوجدت عليًّا عَلَيَّةٍ كما قال رسول الله عني فحملته على البغلة فأتيت به إليه، فلمَّا أن بصر برسول الله عنه قال: السلام عليك يا رسول الله، قال: وعليك السلام يا أبا الحسن اجلس فإنَّ هذا موضع قد جلس فيه سبعون نبيّاً مرسلاً، ما جلس فيه من الأنبياء أحد إلاّ وأنا خير منه، وقد جلس في موضع كلَّ نبيٍّ أخ له ما جلس من الإخوة أحدُّ إلَّا وأنت خير منه، قال أنس : فنظرت إلى سحابة قد أُظلّتهما ودنت من رؤوسهما، فمدّ النبيّ ﷺ يده إلى السحابة فتناول عنقود عنب فجعله بينه وبين عليّ، وقال: كل يا أخي، فهذه هديّة من الله تعالى إليّ ثمّ إليك، قال أنس: فقلت: يا رسول الله عليَّ أخوك؟ قال: نعم عليَّ أخي، قلت: يا رسول الله صف لي كيف عليٍّ أخوك؟ قال: إنَّ الله ٢٠٠٠ خلق ماءً تحت العرش قبل أن يخلق آدم بثلاثة آلاف عام، وأسكنه في لؤلؤة خضراء في غامض علمه إلى أن خلق آدم، فلمّا أن خلق آدم نقل ذلك الماء من اللؤلؤة فأجراه في صلب آدم إلى أن قبضه الله، ثمَّ نقله في صلب شيث، فلم يزل ذلك الماء ينتقل من ظهر إلى ظهر حتّى صار في عبد المطلب، ثمَّ شقَّه الله ﴿ يَخْرَجُكُ نصفين فصار نصفه في أبي : عبد الله بن عبد المقلب، ونصف في أبي طالب، فأنا من نصف الماء، وعلق من النصف الآخر، فعليّ أخي في الدنيا والآخرة، ثمّ قرأ رسول الله عنه: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءِ بَشَرُا فَجَعَلَمُ نَسَبًا وَصِهْرًا وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾(١).

ا ١٩ – كماء الحسين بن محمّد، عن المعلّى بن محمّد، عن بسطام بن مرّة الفارسيّ قال: حدّثنا عبد الرحمن بن يزيد الفارسيّ، عن محمّد بن معروف، عن صالح بن رزين، عن أبي عبد الله عليظيمة قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: عليكم بالهريسة فإنّها تنشط للعبادة أربعين يوماً، وهي من المائدة الّتي أنزلت على رسول الله عليه: <sup>(٢)</sup>

**أقول: سيأتي في** باب فضائل أصحاب الكساء وأبواب فضائل أمير المؤمنين ﷺ وأبواب فضائل فاطمة ﷺ نزول المائدة بطرق عديدة، وإيرادها هنا موجب للتكرار.

- أمالي الطوسي، ص ٣١٢ مجلس ١١ ح ٦٣٧ والآية من سورة الفرقان: ٥٤.
   ١٧) الكاني من ٣١٢ مجلس ١١ ح ١٣٧ والآية من سورة الفرقان: ٥٤.
  - (٢) الكافي، ج ٦ ص ١٠٦٧ باب ٢٤٠ ح ١.

٤ - باب باب معجزاته في إطاعة الأرضيات من الجمادات والنباتات له وتكلمها معه

١ - يج: روي عن فاطمة بنت أسد أنه لما ظهرت أمارة وفاة عبد المطلب قال لأولاده : من يكفل محمّداً؟ قالوا : هو أكيس منّا فقل له يختار لنفسه، فقال عبد المطّلب يا محمّد جدّك على جناح السفر إلى القيامة، أيّ عمومتك وعمّاتك تريد أن يكفلك؟ فنظر في وجوههم ثمَّ زحف إلى عند أبي طالب، فقال له عبد المطلب: يا أبا طالب إنّي قد عرفت ديَّانتك وأمانتك فكن له كما كنتُ له، قالت: فلمّا توفّى أخذه أبو طالب وكنت أخدمه وكان يدعوني الأمّ، قالت : وكان في بستان دارنا نخلات، وكان أوَّل إدراك الرطب وكان أربعون صبيًّا من أتراب محمّد، يدخلون علينا كلّ يوم في البستان، ويلتقطون ما يسقط فما رأيت قطّ محمّداً بأخذ رطبة من يد صبيّ سبق إليها، والآخرون يختلس بعضهم من بعض، وكنت كلّ يوم ألتقط لمحمّد حفنة فما فوقها، وكذلك جاريتي، فاتّفق يوماً أن نسبت أن ألتقط له شيئاً ونسبت جاريتي، وكان محمّد نائماً، ودخل الصّبيان وأخذوا كلّ ما سقط من الرطب وانصرفوا، فنمت فوضعت الكمّ على وجهي حياءً من محمّد إذا انتبه، قالت: فانتبه محمّد ودخل البستان فلم ير رطبة على وجه الأرض، فانصرف فقالت له الجارية: إنَّا نسينا أن نلتقط شيئًا، والصبيان دخلوا وأكلوا جميع ما كان قد سقط، قالت: فانصرف محمّد إلى البستان وأشار إلى نخلة وقال: أيّتها الشجرّة أنا جائع، قالت: فرأيت الشجرة قد وضعت أغصانها الّتي عليها الرطب حتّى أكل منها محمّد ما أراد، ثمّ ارتفعت إلى موضعها، قالت فاطمة: فتعجّبت، وكان أبو طالب قد خرج من الدار، وكلّ يوم إذا رجع وقرع الباب كنت أقول للجارية حتّى تفتح الباب، فقرع أبو طالب فعدوت حافية إليه وفتحت الباب وحكيت له ما رأيت، فقال: هو إنَّما يكون نبيّاً، وأنت تلدين له وزيراً بعد ثلاثين فولدت عليّاً كما قال<sup>(١)</sup>.

۲ - **يج:** روي عن جابر قال: كنت إذا مشيت في شعاب مكّة مع محمّد ﷺ لم يكن يمرّ بحجر ولا شجر إلّا قال: السلام عليك با رسول الله<sup>(۲)</sup>.

٣- يجع روي عن عمّار بن ياسر أنّه كان مع رسول الله عنه في بعض أسفاره قال : فنزلنا يوماً في بعض الصحارى القليلة الشجر، فنظر إلى شجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى المجرتين صغيرتين مع راموال الله عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين صغيرتين فقال لي : يا عمّار صر إلى الشجرتين فقل اللهما : يأمركما رسول الله أن تلتقيا حتى يقعد تحتكما، فأقبلت كلّ واحدة إلى الشجرتين فقل لهما : يأمركما رسول الله أن تلتقيا حتى يقعد تحتكما، فأقبلت كلّ واحدة إلى الأخرى حتى التقتا فصارتا كالشجرة الواحدة، ومضى رسول الله قلي خلفهما فقضى حاجته، فلمّا أراد الخروج قال : لترجع كلّ واحدة إلى مكانها، فرجعتا كذلك<sup>(٣)</sup>.

- (١) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٣٨ ح ٢٢٥.
- (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٤١ ح ٢٢٧.
- (٣) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٥٥ ح ٢٤٣.

٤ – **قب، بچ**: عن يعلى بن سيّابة مثله<sup>(١)</sup>.

٥ - يجة من معجزاته في مسيره بجبل يرشح الماء من المسلمين خمسة وعشرون ألفاً سوى خدمهم، فمر فلك في مسيره بجبل يرشح الماء من أعلاه إلى أسفله من غير سيلان، فقالوا: ما أعجب رشح هذا الجبل؟ فقال: إنّه يبكي قالوا: والجبل يبكي؟ قال: أتحبّون أن تعلموا ذلك؟ قالوا: نعم، قال: أيّها الجبل مم بكاؤك فأجابه الجبل وقد سمعه الجماعة بلسان فصيح: يا رسول الله مرّ بي عيسى بن مريم وهو يتلو (نارا وقُودُهَا النَّاش وَالِفَجارَةُ ﴾ فأنا بلسان فصيح: يا رسول الله مرّ بي عيسى بن مريم وهو يتلو (نارا وقُودُها النَّاش وَالِفَجارَةُ ﴾ فأنا إلمان في منذ ذلك اليوم خوفاً من أن أكون من تلك الحجارة، فقال: اسكن مكانك فلست منها، والجبل ومن تلك الحجارة، فقال: السكن مكانك فلست منها، أبكي منذ ذلك اليوم خوفاً من أن أكون من تلك الحجارة، فقال: المكن مكانك فلست منها، إنما تلك حجارة الكبريت، فجف ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من ذلك الرشح من الجبل في الوقت حتى لم ير شيء من ذلك الرشح من الرش ومن تلك الرشح ومن تلك الرطوبة التي كانت.

٦ - يج: روي أن نبي الله الله المعايني مسجده كان فيه جذع نخل إلى جانب المحراب يابس عتيق، إذا خطب يستند عليه، فلما اتخذ له المنبر وصعد حنَّ ذلك الجذع كحنين الناقة إلى فصيلها، فنزل رسول الله المعالية فسكن من الحنين، ثمّ رجع رسول الله المعالي ويسمّى الحقانة، إلى أن هدم بنو أُمية المسجد وجددوا بناءه فقلعوا الجذع<sup>(٣)</sup>.

٧ - بيج (وي أنّه كان ليهوديّ حقّ على مسلم، وقد عقد على أن يغرس المسلم له عدّة خطّ من النخيل ويربّيها إلى أن ترطب ألواناً كثيرة، فإنّه على أمر عليّاً أن يأخذ النوى على عدد تلك الأشجار التي ضمنها المسلم لليهوديّ، فصار يضع رسول الله على النوى في فيه ثمّ يعطيه علياً فيدفنه في الأرض، فإذا اشتغل بالثاني نبت الأول حتى تمت أشجار النخل على أمر يعلياً فيدفنه في الأرض، فإذا اشتغل بالثاني نبت الأول حتى تمت أشجار النبي يمشي يمشي يمني النخل على على معليه علياً في فيه عليه علياً فيدفنه في الأرض، فإذا اشتغل بالثاني نبت الأول حتى تمت أشجار النبي يمشي يمني يمني يعطيه علياً فيدفنه في الأرض، فإذا اشتغل بالثاني نبت الأول حتى تمت أشجار النخل على أمر يعلياً فيدفنه في الأرض، فإذا اشتغل بالثاني نبت الأول حتى تمت أشجار النخل على يمشي الألوان المختلفة من الصفرة والحمرة والبياض والسواد وغيرها، وكان النبيّ عليه يمشي يوماً بين نخلات ومعه عليّ علي فنادت نخلة إلى نخلة : هذا رسول الله عليه وهذا الله علي وصيّه، فسمّيت الموان المؤل الله النبيّ وهذا المتعل والنوان المختلفة من الصفرة والحمرة والبياض والسواد وغيرها، وكان النبيّ وهذا المشيوي وهذا التبي يعشي مشي من الموان المؤلي النبي علي الألوان المختلفة من الصفرة والحمرة والبياض والسواد وغيرها، وكان النبيّ الله النه وهذا وصيّه، فسمّيت المؤلوان المختلفة من الصفرة والحمرة فنادت نخلة إلى نخلة : هذا رسول الله النه النه وهذا وصيّه، فسمّيت الصيحانيّة (ع) .

٩ - جابر: خرج النبي فلي إلى المسلمين وقال: جدوا في الحفر، فجدوا واجتهدوا

(۱) الخرائج، ج ۱ ص ۵۵ والمناقب، ج ۱ ص ۱۷۷.
 (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱٦٩ ح ۲۵۹.
 (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱٦٩ ح ۲۵۵.
 (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۹۲۷ ح ۲۵۵.
 (٤) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ۹۲۷.

ولم يزالوا يحفرون حتَّى فرغ من الحفر والتراب حول الخندق تلَّ عال، فأخبرته بذلك، فقال: لا تفزع يا جابر فسوف ترى عجباً من التراب، قال: وأقبل اللَّيل ووجدت عند التراب جلبة وضجّة عظيمة، وقائل يقول: ا وامستبودهنوه بسلنداً بنعبيندا انتسغوا التراب والصعيدا وعاونوا منحمد الرشيدا ... قد جعل الله له علميدا أخساه وابسن عسمسه السعسينسدا فلمّا أصبحت لم أجد من التراب كفّاً واحداً<sup>(1)</sup>. بيان: الصنديد: السيّد الشجاع. ۱۰ - قب: استند النبي ﷺ على شجرة يابسة فأورقت وأثمرت<sup>(٢)</sup>. ١١ – ونزل النبق عنه بالجحفة تحت شجرة قليلة الظل، ونزل أصحابه حوله فتداخله شيءٍ من ذلك، فأذن الله تعالى لتلك الشجرة الصغيرة حتّى ارتفعت وظَّللت الجميم، فأنزل الله تعالى ذكره: ﴿ أَلَمْ نَرَ إِلَىٰ رَبِّكَ كَيْفَ مَدَّ ٱلظِّلْ وَلَوْ شَآءَ لَجَعَلَمُ سَاكِنُهُ ("). ١٢ - شيء عن إسماعيل رفعه إلى سعيد بن جيبر قال : كان على الكعبة ثلاث مأة وستّون صنماً، لكلَّ حيَّ من أحياء العرب الواحد والاثنان، فلمَّا نزلت هذه الآية ﴿ شَهِـدَ الَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ﴾ إلى قوله: ﴿ أَلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ﴾ خرّت في الكعبة سجداً (٢). ۱۳ - ير: أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد وعلى بن الحكم جميعاً، عن محمد بن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبد الله علي الله عال: إنَّ من الناس من يؤمن بالكلام ومنهم من لا يؤمن إلاَّ إبالنظر، إنَّ رجلاً أتى النبيَّ ﷺ فقال له: أرني آية، فقال رسولُ الله عنها الشجرتين: اجتمعا، فاجتمعتا، ثمَّ قال: تفرَّقا، فافترقتا، ورجع كلَّ واحدة منهما إلى مكانهما، قال: فآمن الرجل<sup>(ه)</sup>. ير: إبراهيم بن هاشم، عن يحيى بن أبي عمران، عن يونس، عن حمّاد، عن خالد بن عبد الله، عنه ﷺ مثله<sup>(1)</sup>.

**ير؛** أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن البزنطيّ، عن حمّاد مثله<sup>(٧)</sup>.

اللہ الحد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن بعض أصحابه، عن قاسم بن محمّد عن إبراهيم بن إسحاق، عن هارون، عن أبي عبد الله تلكِيْلا قال: قال أمير المؤمنين للَيَّلا لأبي بكر: أهل أجمعُ بينك وبين رسول الله؟ – والحديث طويل – فأخبر أبو

- (1) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۵.
   (۲) (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۸.
   (٤) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۱۸۹ ج ۲۰ من سورة آل عمران.
  - (٥) (٧) بصائر الذرجات، ص ٢٤٣-٢٤٤ ج ٥ ياب ١٢ ح ١ و٧ و٨.

بكر عمر فقال له: أما تذكر يوماً كنّا مع النبيّ ﷺ فقال للشجرتين: التقيا، فالتقتا، فقضى حاجته خلفهما، ثمَّ أمرهما فتفرّقتا<sup>(۱)</sup>.

ا ١٥ - يو:محمّد بن الحسين، عن جعفر بن محمّد بن يونس، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبد الله عليمية قال: إنّ النبيّ عليهي في مكان ومعه رجل من أصحابه وأراد قضاء حاجة فقال: انت الأشاتين، يعني النخلتين، فقل لهما: اجتمعا، فاستتر بهما النبيّ فقضى حاجته، ثمّ قام فجاء الرجل فلم ير شيئاً<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ : أشى النخل : صغاره أو عامّته، الواحدة أشاة.

**ير:** محمّد بن عبد الجبّار إلى قوله : غير مهجور<sup>(ه)</sup> .

١٧ - ص: الصدوق، عن عبد الله بن حامد، عن حامد بن محمّد، عن عليّ بن عبد العزيز، عن محمّد بن سعيد الإصفهانيّ، عن شريك، عن سمّاك، عن أبي ظبيان، عن ابن عبّاس رضي الله عنه قال : جاء أعرابيّ إلى النبيّ عليه وقال : بم أعرف أنّك رسول الله؟ قال : عبّاس رضي الله عنه قال : جاء أعرابيّ إلى النبيّ أليه وقال : بم أعرف أنّك رسول الله؟ قال : أرأيت إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة فأتاني أتشهد أنّي رسول الله؟ قال : نعم، قال : في أرأيت إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة فأتاني أتشهد أنّي رسول الله؟ قال : في أرأيت إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة فأتاني أتشهد أنّي رسول الله؟ قال : نعم، قال : في أرأيت إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة فأتاني أتشهد أني رسول الله؟ قال : نعم، قال : في أرأيت إن دعوت هذا العذق من هذه النخل حتى سقط على الأرض، فجعل يبقر حتى أتى أنتي أنتي أنتهد أني رسول الله؟ قال : من من النخل حتى معظ على الأرض، فجعل يبقر حتى أي أني أنتي أنتها من أورض، فجعل يبقر حتى أتى أنتي أنتها العذق في أن أنها النخل حتى معظ على الأرض، فجعل يبقر حتى أتى أنتي أنتي أنتها أورض، فجعل يبقر حتى أتى أنتي أنتي أنتها العذق فرجع حتى عاد إلى مكانه، فقال : أشهد أنك لرسول الله، وآمن، فخرج العامريّ يقول : يا أل عامر بن صعصعة والله لا أكذبه بشيء أبداً.

وكان رجل من بني هاشم يقال له : ركانة<sup>(٢)</sup> وكان كافراً من أفتك الناس، يرعى غنماً له

- (۱) (۲) بصائر الدرجات، ص ۲٤٤–۲٤٥ ج ٥ باب ١٣ ح ٤ و٩.
- (٣) السلام على فعال بمعنى التسليم لا السلام بالكسر بمعنى الاستلام إذلم يرد في اللغة بمعناه، ويأبى عنه التعدية بعلى أيضاً «منه قدس سره».
  - (٤) قصص الأنبياء، ص ٢٨٦. (٥) بصائر الدرجات، ج ١٠ باب ١٧ ح ٤.
- (٦) ركانة بن عبد يزيد بن هاشم بن المطلب بن عبد مناف كما في سيرة ابن هشام ج ١، نزل المدينة وأطعمه رسول الله عليه من خيبر ثلاثين وسقاً، وتوفي زمن عثمان وقيل في سنة ٤٢. [النمازي].

بواديقال له: وادي إضم، فخرج النبي عنه إلى ذلك الوادي فلقيه ركانة، فقال: لولا رحم بيني وبينك ما كلّمتك حتى قتلتك، أنت الذي تشتم الهتنا؟ ادع إلهك ينجيك منّي، ثمّ قال: صارعني فإن أنت صرعتني فلك عشرة من غنمي، فأخذه النبي قض وصرعه وجلس على صدره، فقال ركانة: فلست بي فعلت هذا، إنّما فعله إلهك ثمّ قال ركانة: عد، فإن أنت صرعتني فلك عشرة أخرى تختارها، فصرعه النبي قض الثانية، فقال: إنّما فعله إلهك، عد مواعزي، فدونك ثلاثين شاة فاخترها، فصرعه النبي قض الثانية، فقال ركانة: خذلت اللآت فإن أنت صرعتني فلك عشرة أخرى، فصرعه النبي قض الثانية، فقال إلى وصرعه وجلس على والعزّى، فدونك ثلاثين شاة فاخترها، فصرعه النبي قض الثانية، فقال ركانة: خذلت اللآت والعزّى، فدونك ثلاثين شاة فاخترها، فقال له النبي قض الثانية، فقال ركانة: لا إلاً أن الإسلام ياركانة، وا نفس ركانة يصير إلى النار، إنّك إن تُسلم تسلم، فقال ركانة: لا إلاً أن تريني آية، فقال نبي الله تشي : الله شهيد عليك الآن، إن دعوت ربي فأريتك آية لتجيبني إلى ما أدعوك؟ قال: نعم، وقربت منه شجرة ثمرة قال: أقبلي بإذن الله، فانشقت باثنين، وأقبلت تريني آية، فقال نبي الله تشي : الله شهيد عليك الآن، إن دعوت ربي فأريتك آية لتجيبني إلى ما أدعوك؟ قال: نعم، وقربت منه شجرة ثمرة قال: أقبلي بإذن الله، فانشقت باثنين، وأقبلت على نصفها بساقها حتى كانت بين يدي نبي الله، فقال ركانة : أريتني شيئاً عظيماً، فمرها ما أدعوك؟ قال: نعم، فأمرها فرجعت حتى التامت بشقها، فقال له النبي تريني : تسلم أدعوك إليه؟ قال: نعم، فأمرها فرجعت حتى التامت بشقها، فقال له النبي تريني : تسلم؟ فاترجع، فقال له النبي تحدث نساء مدينة أني إنّما أجبتك لرعب دخل في قلبي منك، ولكن فقال ركانة : أكره أن تتحدث نساء مدينة أني إنّما أجبتك لرعب دخل في قلبي منك، ولكن فالختر غنمك، فقال قسل : الس لي حاجة إلى غنمك إذا أيت تسلم ؟

**بيان:** بقره كمنعه: شقّه، ويبقر: مشى كالمتكبّر، وا نفس ركانة: (وا) كلمة نداء للندبة، ونفس مضاف إلى ركانة، ويمكن أن يقرأ أنفس على صيغة المتكلّم على الحذف والإيصال، من قولهم: نفس به كفرح، أي ضنّ.

**يج:** مرسلاً مثله إلى قوله : أشهد أنَّك لرسول الله<sup>(٢)</sup>.

١٨ – **قب:** عن ابن عبّاس مثله قال : وفي رواية فدعا العذق فلم يزل يأتي ويسجد حتّى انتهى إلى النبي ﷺ يتكلّم<sup>(٣)</sup> .

14 – ص: الصدوق، عن عبد الله بن حامد، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن منصور، عن عمرو بن يونس، عن عكرمة بن عمّار، عن إسحاق بن عبد الله، عن أنس قال: كان رسول الله يشيخ يقوم فيسند ظهره إلى جذع منصوب في المسجد يوم الجمعة فيخطب بالناس فجاءه رومي فقال: يا رسول الله أصنع لك شيئاً تقعد عليه؟ فصنع له منبراً له درجتان ويقعد على الثالثة، فلما صعد رسول الله يشيخ خار الجذع كخوار الثور، فنزل إليه رسول الله يشيخ فسكت ، فقال: والذي نفسي بيده لو لم ألتزمه لما زال كذا إلى يوم القيامة ثم أمر بها ويقعد على الثالثة، فلما صعد رسول الله أصنع لك شيئاً تقعد عليه؟ فصنع له منبراً له درجتان ويقعد على الثالثة، فلما صعد رسول الله أصنع لك ألتزمه لما زال كذا إلى يوم القيامة ثم أمر بها الله يشيك فلمات تحت منبره<sup>(3)</sup>.

(٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٤ ح ٤٤.

- (١) قصص الأنيام، ص ٢٩٧.
- (٣) مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ١٧٢.

٢٠ - قب: لمّا سار النبي عنه إلى قتال المقفّع بن الهميسع البنهاني كان في طريق المسلمين جبل عظيم هائل تتعب فيه المطايا، وتقف فيه الخيل، فلمّا وصل المسلمون شكوا أمره إلى رسول الله عنهم ، وما يلقون فيه من التعب والنصب، فدعا النبي ينهج بدعوات فساخ الجبل في الأرض وتقطّع قطعاً<sup>(١)</sup>.

٢١ - لي: أبي، عن سعد، عن البرقي، عن أبيه، عن خلف بن حمّاد، عن أبي الحسن العبدي، عن الأعمش، عن عباية بن ربعي، عن عبد الله بن عبّاس، عن أبيه قال: قال أبو طالب لرسول الله يشتخ يا ابن أخ، الله أرسلك؟ قال: نعم، قال، فأرني آية. قال: ادع لي تلك الشجرة، فدعاها فأقبلت حتى سجدت بين يديه، ثمّ انصرفت، فقال أبو طالب أشهد أنك صادق، يا علي صل جناح ابن عمّك<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** سحقت النخلة ككرم: طالت، وفي بعض النسخ سموق بمعناه.

٢٣ - لي: أبي، عن سعد، عن عليّ بن حمّاد البغداديّ، عن بشر بن غياث المريسيّ، عن أبي يوسف يعقوب بن إبراهيم، عن أبي حنيفة، عن عبد الرحمن السلمانيّ، عن جيش بن المعتمر، عن عليّ بن أبي طالب عن قال: دعاني رسول الله عنه فوجّهني إلى اليمن لأصلح بينهم، فقلت: يا رسول الله إنهم قوم كثير ولهم سنّ وأنا شابّ حدث، فقال: يا عليّ إذا صرت بأعلى عقبة أفيق فناد بأعلى صوتك: يا شجر يا مدر يا ثرى، محمّد رسول الله يقرئكم السلام، قال: فذهبت فلمّا صرت بأعلى العقبة أشرفت على أهل اليمن فإذا هم بقرتما من على على ألما لمعتمر، من عن عبد أفيق فناد بأعلى صوتك: يا شجر يا مدر يا ثرى، محمّد رسول الله يقرئكم السلام، قال: فذهبت فلمّا صرت بأعلى العقبة أشرفت على أهل اليمن فإذا هم بأسرهم مقبلون نحوي، مشرعون رماحهم، مسؤرون أستتهم، متنكبون قسيّهم شاهرون بأسرهم مقبلون نحوي، مشرعون رماحهم، مسؤرون أستتهم، متنكبون قسيّهم شاهرون ألما معلى معبقة أفيق فناد بأعلى صوتك: يا شجر يا مدر يا ثرى، محمّد رسول الله بقرئكم السلام، قال: فذهبت فلمّا صرت بأعلى العقبة أشرفت على أهل اليمن فإذا هم بأسرهم مقبلون نحوي، مشرعون رماحهم، مسؤرون أستتهم، متنكبون قسيّهم شاهرون ألما معرمة مناديات بأسرهم مقبلون نحوي، مشرعون رماحهم، مسؤرون أستتهم، متنكبون معليةم شاهرون أسرحمم، فلك فلما ينهم أورن أستنهم، متنكبون معليةم شاهرون أسرهم مقبلون نحوي، مشرعون رماحهم، مسؤرون أستنهم، متنكبون قسيّهم شاهرون ألما معمرة ولا مدوي، مشرعون رماحهم، مسوّرون أستنهم، متنكبون معلية أسرون أول ألما معمرة ولا ثرى إلا أرتيج بصوت واحد: وعلى محمّد رسول الله وعليكم السلام، فاضطربت قوائم القوم، وارتعدت ركبهم، ووقع السلاح من أيديهم، وأقبلوا إليّ مسرعين، فأصلحت بينهم وانصرفت<sup>(ع)</sup>.

مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ١١٠.
 أمالي الصدوق، ص ٤٩١ مجلس ٨٩ ح ١٠.
 الاحتجاج، ص ٢٣٦.
 أمالي الصدوق، ص ١٨٥ مجلس ٤٠ ح ٢.

٢٤ – يو: أحمد بن موسى، عن محمد بن أحمد مولى حريز بن زيّات، عن محمد بن عمير الجرجانيّ، عن رجل من أصحاب بشير المريسيّ، عن أبي يوسف، عن أبي حنيفة، عن عبد الرحمن، عن عيسى، عن أمير المؤمنين عليّت مثله<sup>(1)</sup>.
يو: أحمد بن موسى، عن أحمد بن محمد المعروف بغزّال، عن محمد بن عمر الجرجانيّ يرفعه إلى عبد الرحمن بن أحمد السلمانيّ عنه صلوات الله عليه مثله<sup>(٢)</sup>.

٢٥ - **فس:** لمّا أتى رسول الله ﷺ حصن بني قريظة كان حول الحصن نخل كثير فأشار إليه رسول الله ﷺ فتباعد عنه وتفرّق في المفازة<sup>(٤)</sup>.

٢٦ – ما، ابن الصلت، عن ابن عقدة، عن عليّ بن محمّد بن عليّ الحسينيّ، عن جعفر بن محمّد بن عيسى، عن عبيد الله بن عليّ، عن الرضا، عن آبائه ﷺ عن النبيّ ﷺ قال : إنّي لأعرف حجراً كان يسلّم عليّ بمكّة قبل أن أبعث، إنّي لأعرفه الآن<sup>(٥)</sup>. **يج:** مرسلاً مثله<sup>(٦)</sup>.

٧٧ - ها: الفحّام، عن عمّه عمر بن يحيى، عن محمّد بن سليمان بن عاصم، عن أحمد ابن محمد العبديّ، عن عليّ بن الحسن الأمويّ، عن جعفر الأمويّ، عن عبّاس بن عبد الله، عن سعد بن ظريف عن الأصيغ بن نباتة، عن أبي مريم، عن سلمان قال: كنّا جلوماً عند النبيّ عليّك إذ أقبل عليّ بن أبي طالب عليّه فناوله حصاة فما استقرّت الحصاة في كفّ النبيّ عليما لا متيّ حتى نطقت، وهي تقول: «لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله عليّ»، رضيت بالله عليّ بن أبي مريم، عن المان قال: كنّا جلوماً عند النبيّ عليك إذ أقبل عليّ بن أبي طالب عليّه فناوله حصاة فما استقرّت الحصاة في كفّ عليّ عليّ عليّ عليّ علي عليّ الله، محمّد رسول الله عليّ بن أبي طالب عليّه فناوله حصاة فما استقرّت الحصاة في كفّ عليّ عليّ عليّه عليّ الله عليّ بن أبي طالب عليّه فناوله حصاة فما استقرّت الحصاة في كفّ عليّ عليّ الميّة الذي عليّه الله، محمّد رسول الله عليه، رضيت بالله عليّ الله، عليه عليه الله عليه، من أبي مريم، عن المان الميتورت الحصاة في كفّ عليّ عليّه الله عليه الله عليه الله، محمّد رسول الله عليه، معن من أوليه علي عليه عليه، معتمد رسول الله عليه، معتمد رسول الله عليه، معن أله معتمد رسول الله عليه، معتمد رسويه، عن أبي طالب وليّاً عليه معتمد رسول الله، معتمد رسول الله عليه، معتمد رسويه، ويويون الله، معتمد رسويه، من أصبح منكم راضياً بالله ربيًا، وبعليّ بن أبي طالب وليّاً عليه وعقابه (٧).

٢٨ **- يد**ة أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، وابن هاشم، عن الحسن بن عليّ، عن داود ابن عليّ اليعقوبيّ، عن بعض أصحابنا، عن عبد الأعلى مولى آل سام، عن أبي عبد الله عليّ قال: أتى رسول الله يهوديّ يقال له: سجت، فقال له يا محمّد جئت أسألك عن ربّك فإن أجبتني عمّا أسألك عنه وإلاّ رجعت، فقال له: سل عمّا شئت، فقال: أين ربّك؟ فقال: هو في كلّ مكان، وليس هو في شيء من المكان محدود، قال: فكيف هو؟

- (١) (٢) بصائر الدرجات ص ٤٥٩ ج ١٠ باب ١٧ ح ٧ و٢.
   (٣) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٤٩٢ ح ٦.
   (٣) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٤٩٢ ح ٦.
   (٥) أمالي الطوسي، ص ٣٤١ مجلس ١٢ ح ٦٩٦.
  - (1) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٦ ح ٥٨.
  - (٧) أمالي الطوسي، ص ٢٨٣ مجلس ١٠ ح ٥٤٩.

فقال: وكيف أصف ربّي بالكيف، والكيف مخلوق، والله لا يوصف بخلقه، قال: فمن يعلم أنّك نبيّ؟ قال: فما بقي حوله حجر ولا مدر ولا غير ذلك إلاّ تكلّم بلسان عربيّ مبين: يا شيخ إنّه رسول الله، فقال سجت: بالله ما رأيت كاليوم أبين، ثمّ قال: أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنك رسول الله<sup>(۱)</sup>.

ير؛ ابن هاشم، عن الحسن بن عليّ مثله. (ص٤٥٨ ج ١٠ باب ١٧ ح ١٠. ٢٩ - ص؛ الصدوق، عن الطالقانيّ، عن أحمد بن محمّد بن رميح، عن أحمد بن جعفر عن أحمد بن عليّ، عن محمّد بن عليّ الخزاعيّ، عن عبد الله بن جعفر، عن أبيه، عن الصادق عن آبانه، عن أمير المؤمنين صلوات الله عليهم مثله مع زيادة، وقد أوردناه في باب النصّ على عليّ غليّغير (<sup>٢)</sup>.

•٣ - يو؛ أحمد بن الحسين، عن محمّد بن إبراهيم، عن عبد الله بن أحمد بن كليب، عن محمّد بن مسمع، عن صالح بن حسّان، عن إبراهيم بن عبد الأكرم الأنصاري ثمّ النجّاري إنّ رسول الله دخل هو وسهل بن حنيف وخالد بن أيّوب الأنصاريّ حائطاً من حيطان بني النجّار، فلمّا دخل له وسهل بن حنيف وخالد بن أيّوب الأنصاريّ حائطاً من حيطان بني النجّار، فلمّا دخل هو وسهل بن حنيف وخالد بن أيّوب الأنصاريّ حائطاً من حيطان بني محمّد، الله دخل هو وسهل بن حنيف وخالد بن أيوب الأنصاريّ حائطاً من حيطان بني النجّار، فلمّا دخل له وسهل بن حنيف وخالد بن أيّوب الأنصاريّ حائطاً من حيطان بني محمّد، الله دخل هو وسهل بن حنيف وخالد بن أيوب الأنصاريّ حائطاً من حيطان بني النجّار، فلمّا دخل ناداء حجر على رأس بئر لهم عليها السواني يصيح: «عليك السلام يا النجّار، فلمّا دخل ناداء حجر على رأس بثر لهم عليها السواني يصيح: معليك السلام يا النجّار، فلمّا دربّك أن لا يجعلني من حجارة جهنّم التي يعذّب بها الكفرة، فقال النبيّ على ورفع يديه: «اللهمّ لا تجعل هذا الحجر من أحجار جهنّم، ثمّ ناداء الرمل: محمّد ورحمة الله وبركاته، ادع الله ربّك أن لا يجعلني من كبريت جهنّم، وفرفع النبيّ عليه يديه وقال: «اللهمّ لا تجعل هذا الرمل من كبريت جهنّم» ثمّ دناء داء دن فلما دا ولوفع النبيّ عليه وقال: «اللهمّ لا تجعل هذا الرمل من كبريت جهنّم» قال: فلمّا دنا فرف النبيّ علي يله النجل تدلّت العراجين فأخذ منها رسول الله ينه فأكل وأطعم، ثمّ دنا من فرفع النبيّ هذا من ألما المن من كبريت جهنّم» قال: فلمّا دنا مرسول الله إلى النخل تدلّت العراجين فأخذ منها رسول الله ينه فأكل وأطعم، ثمّ دنا من بسول الله إلى النخل تدلّت العراجين فأخذ منها رسول الله ينه فأكل وأطعم، ثمّ دنا من بسول الله إلى النخل تدلّت العراجين فأخذ منها رسول الله ينهو فأكل وأطعم، ثمّ دنا من رسول الله إلى فأكل وألغم من من مرسول الما من كبريت جهنّم» قال: فلمّا دنا من مرسول الله إلى النخل تدلّت العراجين فأخذ منها رسول الله ينهو فأكل وأطعم، ثمّ دنا من من من مرسول الله إلى من مربين والعجوة من المن ألما من مرسول الله النخل ما المن ما المن ما ألما من ما مربول الله من أمروت العنه، وماؤها لله النهم ألما ما مربول الما ما مرسول اله من ثمّ روت العامة أل المن ما ألمن ما مرسول الله من ثمّ روت العامة أل ما من من مرمة موم ثم مول الما ما مربول اله ما م

٣١ – يجء روي أنّه ﷺ مرّ بسمرة غليظة الشوك، متقنة الفروع، ثابتة الأصل فدعاها فأقبلت تخدّ الأرض إليه طوعاً، ثمّ أذن لها فرجعت إلى مكانها، فأيّة آية أبين وأوضح من موات يقبل مطيعاً لأمره مقبلاً ومدبراً<sup>(٤)</sup>.

٣٢ - يج: روي أنّه علي غزوة الطائف مرّ في كثير من طلح فمشى وهو وسن فاعترضته سدرة فانفرجت السدرة له نصفين فمرّ بين نصفيها ، وبقيت السدرة منفردة على ساقين إلى زماننا هذا ، وهي معروفة بذلك البلد ، مشهورة يعظمّها أهله وغيرهم ممّن عرف شأنها لأجله ، وتسمّى سدرة النبي علي ، وإذا انتجع الأعراب الغيث عضدوا منه ما أمكنهم ، وعلّقوه على إبلهم وأغنامهم ، ويقلعون شجر هذا الوادي ولاينالون هذه السدرة بقطع ولا شيء من المكروه معرفة

- (۱) التوحيد، ص ۳۰۹.
- (٣) بصائر الدرجات، ص ٤٥٩ ج ١٠ باب ١٧ ح ٨. (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٥ ح ٨.

(٢) قصص الأنبياء، ص ٢٨٣.

بحالها، وتعظيماً لشأنها، فصارت له آية بينّة وحجّة باقية هناك<sup>(١)</sup>. عم: أورده الشيخ أبو سعيد الواعظ في كتاب شرف النبيّ ﷺ. قص ١٤٧. ٣٣ – ييچ: روي أنّه ﷺ كان في مسجده جذع كان إذا خطب فتعب أسند إليه ظهره،

فلمّا اتّخذ له منبر حنّ الجذغ، فدعا. فأقبل يخدّ الأرض والنّاس حوله ينظرون إليه، فالتزمه وكلّمه فسكن، ثمّ قال له: عد إلى مكانك وهم يسمعون، فمرّ حتّى صار في مكانه، فازداد المؤمنون يقيناً<sup>(۲)</sup>.

٣٤ – يج؛ روي أنّه ﷺ انتهى إلى نخلتين بينهما فجوة من الأرض فقال: انضمّا وأصحابه حضور، فأقبلتا تخدّان الأرض حتّى انضمّتا<sup>(٣)</sup>.

٣٥ - يج: روي أنّ قوماً من العرب اجتمعوا عند صنم لهم ففاجاًهم صوت من جوفه يناديهم بكلام فصيح: «أتاكم محمد يدعوكم إلى الحق» فانجفلوا فزعين، وذلك حين بعث يشي، فأسلم أكثر من حضر<sup>(3)</sup>.

**بيان:** انجفل القوم، أي انقلعوا كلّهم ومضوا.

٣٦ – **يج:**روي أنَّه كان على جبل حراء فتحرَّك الجبل، فقال النبيّ ﷺ: •اسكن فما عليك إلّا نبيّ أو وصيّ؛ وكان معه عليّ ﷺ فسكن<sup>(ه)</sup>.

٣٧ – يجيء روي أنّه انصرف ليلة من العشاء فأضاءت له برقة فنظر إلى قتادة بن النعمان فعرفه، وكانت ليلة مطيرة فقال: يا نبيّ الله أحببت أن أصلّي معك، فأعطاه عرجوناً وقال: خذ هذا فإنّه سيضيء لك أمامك عشراً، فإذا أتيت بيتك فإنّ الشيطان قد خلفك فانظر إلى الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله قاذا أنا أملي معك، ما مامك عشراً، فإذا أتيت بيتك فإنّ الشيطان قد خلفك فانظر إلى الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله قاذا إلى الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله الزاوية على يسارك حين تدخل فاعله بسيفك، فدخلت فنظرت حيث قال رسول الله التواية أوا أنها معجزتان والدا ما أوا أوا أوا أن السواد فعلوته بسيفي، فقال أهلي: ماذا تمنع؟ وفيه معجزتان والدالها الماءة العرجون بلا نار جعلت في رأسه، والثانية خبره عن الجنّي على ما كان<sup>(٢)</sup>.

٣٨ – ييج، روي أنّ جبرئيل أتاه فرآه حزيناً، فقال: ما لك؟ قال: فعل بي الكفّار كذا وكذا، قال جبرئيل: فتحبّ أن أريك آية؟ قال: نعم، فنظر رسول الله ﷺ إلى شجرة من وراء الوادي، قال: ادع تلك الشجرة. فدعاها النبيّ ﷺ فجاءت حتّى قامت بين يديه، قال: مرها فلترجع، فأمرها فرجعت، فقال النبيّ ﷺ: حسبي<sup>(٧)</sup>.

٣٩ - يج دروي أنّه عليه؟ كان في سفر فأقبل إليه أعرابيّ فقال عليه؟: هل أدلَّكَ إلى خير؟

(۱) - (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲۲ ح ۹ - ۱۱.
 (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۰ ح ۲۲.
 (٥) - (٦) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۶ ح ۳۶ - ۳۵.
 (٧) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۶ ح ٥١ - ٥٣.

فقال: ما هو؟ قال: تشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله، فقال الأعرابيّ: هل من شاهد؟ قال: هذه الشجرة، فدعاها النبيّ في فأقبلت تخدّ الأرض، فقامت بين يديه فاستشهدها فشهدت كما قال: وأمرها فرجعت إلى منبتها، ورجع الأعرابيّ إلى قومه وقد أسلم، فقال: إن يتّبعوني أتيتك بهم، وإلاّ رجعت إليك وكنت معك<sup>(1)</sup>.

• ٤ - يجيع روي أنّ أعرابياً جاء النبي فقال : هل من آية فيما تدعو إليه؟ فقال : نعم، الت تلك الشجرة فقل لها : يدعوك رسول الله، فمالت عن يمينها وشمالها وبين يديها فقطعت عروقها ، ثمّ جاءت تخذ الأرض حتّى وقفت بين يدي رسول الله ينهم ، قال فمرها فلترجع إلى عروقها ، ثمّ جاءت تخذ الأرض حتّى وقفت بين يدي رسول الله ينهم ، قال فمرها فلترجع إلى منزلها فأمرها فرجعت إلى منزلها فأمرها فرجعت إلى منزلها فأمرها فرجعت إلى أسجد لأرم من أوراد أله من أوراد أو أوراد أورا

عبج: روي عن جابر قال: لم يمرّ النبيّ عليه في طريق فيتبعه أحد إلاّ عرف أنّه قد سلكه من طيب عرفه، ولم يمرّ بحجر ولا شجر إلاّ سجد<sup>(٣)</sup>.

٢٢ **- يج:** روي عن أنس أنّ النبيّ ﷺ أخذ كفّاً من الحصى فسبّحن في يده ﷺ ، ثمّ صبّهن في يد عليّ ظلِّئي فسبّحن في يده حتّى سمعنا التسبيح في أيديهما ثمّ صبّهن في أيدينا فما سبّحت<sup>(1)</sup>.

٢٣ **- ييج؛** روى أبو أسيد أنّ رسول الله قطال للعبّاس : يا أبا الفضل الزم منزلك غداً أنت وبنوك فإنّ لي فيكم حاجة، فصبّحهم وقال : تقاربوا، فزحف بعضهم إلى بعض حتّى إذا أمكنوا اشتمل عليهم بملاءة وقال : يا ربّ هذا عمّي صنو أبي، وهؤلاء بنو عمّي فاسترهم من النّار كستري إيّاهم، فأمّنت أسكفّة الباب وحوائط البيت : آمين آمين<sup>(٥)</sup>.

ع: • • بيج: • روي عن أبي عبد الله عليتية أنّه قال: من الناس من لا يؤمن إلاّ بالمعاينة ومنهم من يؤمن بغيرها ، إنّ رجلاً أتى النبيّ في فقال: أرني آية ، فقال بيده إلى النخل فذهبت يمنةً ، ثمَّ قال: هكذا ، فذهبت يسرةً فآمن الرجل<sup>(1)</sup>.

٤٥ - يج: روي أنّ رجلاً مات وإذا الحفّارون لم يحفروا شيئاً، فشكوا إلى رسول الله عنه وقالوا : حديدنا لا يعمل في الأرض كما نضرب في الصفا، قال : ولم إن كان صاحبكم لحسن الخلق، ائتوني بقدح من ماء فأدخل يده فيه، ثمَّ رشّه على الأرض رشاً، فحفر الحفّارون فكانما رمل يتهايل عليهم<sup>(٧)</sup>.

- (۱) (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٤٢ ح ٥١ ٥٣.
   (۳) (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٤٢ ح ٥١ ٥٣.
- (٣) (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٦ ح ٦٠-٦١.
- (٥) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٧ ح ٦٤.
   (٦) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٧ ح ٦٤.
   (٧) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٩٠-٩١ ح ١٥١.

٤٦ – يج: روي عن أبي عبد الله عليته أن رسول الله عليه خرج في غزاة فلمًا انصرف راجعاً نزل في بعض الطريق فبينما رسول الله ﷺ يطعم والناس معه إذ أتاه جبرتيل فقال : يا محمّد قم فاركب، فقام النبي ﷺ فركب، وجبرئيل معه، فطويت له الأرض كطيّ الثوب حتّى انتهى إلى فدك، فلمّا سمع أهل فدك وقع الخيل ظنُّوا أنَّ عدّوهم قد جاءهم، فغلَّقوا أبواب المدينة، ودفعوا المفاتيح إلى عجوز لهم في بيت لهم خارج من المدينة ولحقوا برؤوس الجبال، فأتى جبرئيل العجوز حتّى أخذ المفاتيح، ثمّ فتح أبواب المدينة، ودار النبيّ في بيوتها وقراها، فقال جبرئيل: يا محمّد هذا ما خصّك الله به وأعطاكه دون الناس، وهو قوله: ﴿مَّا أَنَّاءَ آلَنَّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ. مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَّهِ وَلِلرَّبُولِ وَلِذِي ٱلْقُرْبَ وذلك قوله: ﴿فَمَا أَوْجَفْتُرْ عَلَيْهِ مِنْ خَيْلٍ وَلَا رِكَابٍ وَلَكِنَ أَلَقَهَ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ عَلَى مَن يَشَلَهُ ﴾<sup>(٢)</sup> ولم يعرف المسلمون ولم يطؤوها ولكن الله أفاءها على رسوله وطوّف به جبرئيل في دورها وحيطانها، وغلّق الباب ودفع المفاتيح إليه، فجعلها رسول الله ﷺ في غلاف سيفه وهو معلَّق بالرحل، ثمَّ ركب وطويت له الأرض كطيّ الثوب، ثمّ أتاهم رسول الله عظي وهم على مجالسهم ولم يتفرّقوا ولم يبرحوا، فقال رسول الله عنهي: قد انتهيت إلى فدك، وإنِّي قد أفاءها الله عليٍّ، فغمز المنافقون بعضهم بعضاً، فقال رسول الله عني الله عنه مفاتيح فدك، ثمَّ أخرجها من غلاف سيفه، ثمّ ركب رسول الله عظی وركب معه الناس، فلمّا دخل المدينة دخل على فاطمة فقال: يا بنيَّة إنَّ الله قد أفاء على أبيك بفدك، واختصَّه بها فهي له خاصَّة دون المسلمين، أفعل بها ما أشاء، وإنَّه قد كان لأمَّك خديجة على أبيك مهر، وإنَّ أباك قد جعلها لك بذلك وأنحلتكها تكون لك ولولدك بعدك، قال: فدعا بأديم ودعا عليّ بن أبي طالب فقال: اكتب لفاطمة بفدك نحلة من رسول الله، فشهد على ذلك عليٍّ بن أبي طالب، ومولى لرسول الله وأمّ أيمن، فقال رسول الله إنَّ أُمَّ أيمن امرأة من أهل الجنَّة، وجاء أهل فدك إلى النبي ﷺ فقاطعهم على أربعة وعشرين ألف دينار في كلّ سنة<sup>(٣)</sup>.

٤٧ – يج: روي عن الصادق عليه أنّ رسول الله عنه أقبل إلى الجعرانة فقسّم فيها الأموال، وجعل النّاس يسألونه فيعطيهم حتى الجاوه إلى شجرة فأخذت برده وخدشت ظهره حتى جلوه عنها وهم يسألونه، فقال: أيّها الناس ردّوا عليّ بردي، والله لو كان عندي عدد شجر تهامة نعماً لقسّمته بينكم، ثمّ ما ألفيتموني جباناً ولا بخبلاً، ثمّ خرج من الجعرانة في أخرى: حتى القعدة، قال: في الفيتموني جباناً ولا بخبلاً، ثمّ خرج من الجعرانة في أخرى: دي القعدة، فقال: أيّها الناس ردّوا عليّ بردي، والله لو كان عندي عدد شجر تهامة نعماً لقسّمته بينكم، ثمّ ما ألفيتموني جباناً ولا بخبلاً، ثمّ خرج من الجعرانة في أخرى: حتى القعدة، قال: أيّم ما ألفيتموني جباناً ولا بخبلاً، ثمّ خرج من الجعرانة في أخرى: حتى القعدة، قال: في الفيتموني جباناً ولا بخبلاً، ثمّ خرج من الجعرانة في أخرى: حتى القعدة، قال: أيت تلك الشجرة إلاً خضراء كانما يرشّ عليه الماء وفي رواية أخرى: حتى انتزعت الشجرة رداءه وخدشت ظهره أنه.

٤٨ – يج: من معجزاته عليه أنه أخذ الحصى في كفّه فقالت كلّ واحدة : سبحان الله

- (۱) (۲) سورة الحشر، الآيتان: ۷ و٦.
   (۳) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١١٢ ح ١٨٧.
  - (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٩٨ ح ١٥٩.

والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر (١).

٤٩ - قب: علقمة وابن مسعود كنا نجلس مع النبي في ونسمع الطعام يسبّح ورسول الله يأكل. وأتاه مكرز العامري وسأله آية فدعا بتسع حصيات فسبّحن في يده. وفي حديث أبي ذرّ فوضعهن على الأرض فلم يسبّحن وسكتن، ثمّ عاد وأخذهن فسبّحن.

ابن عبّاس قال: قدم ملوك حضرموت على النبيّ فقالوا: كيف نعلم أنّك رسول الله؟ فأخذ كفّاً من حصى فقال: هذا يشهد أنّي رسول الله، فسبّح الحصى في يده وشهد أنّه رسول الله.

النبي عليه إلى المعرف حجراً بمكَّة ما مررت عليه إلا سلَّم عليَّ .

أبو هريرة وجابر الأنصاري وابن عبّاس وأبيّ بن كعب وزين العابدين عليما انّ النبيّ عليمًا كان يخطب بالمدينة إلى بعض الأجذاع، فلمّا كثر الناس واتّخذوا له منبراً وتحولٌ إليه حنّ كما تحنّ الناقة، فلمّا جاء إليه والتزمه كان يننّ أنين الصبيّ الّذي يسكت.

وفي رواية : فاحتضنه رسول الله ﷺ ، فقال : لو لم أحتضنه لحنَّ إلى يوم القيامة .

وفي رواية: فدعاه النبيّ فأقبل يخدّ الأرض والتزمه، وقال: عد إلى مكانك فمرّ كأحد الخيل وفي مسند الأنصار عن أحمد قال أبيّ بن كعب: قال النبيّ في اسكن اسكن، إن تشأ غرستك في الجنّة فيأكل منك الصالحون، وإن تشأ أعيدك كما كنت رطباً، فاختار الآخرة على الدنيا.

وفي سنن ابن ماجة : إنّه لمّا هدم المسجد أخذ أبيّ بن كعب الجذع الحنّانة وكان عنده في بيته حتّى بلي فأكلته الأرضة وعاد رفاتاً<sup>(٢)</sup>.

•• **- قب:** تكملة اللطائف: إنّه كان النبيّ ﷺ يبني مسجداً في المدينة، فدعا شجرة من مكّة فخدّت الأرض حتّى وقفت بين يديه، ونطقت بالشهادة على نبوّته.

أبو هريرة قال: انصرف النبيّ ﷺ ليلة من العشاء فأضاءت له برقة فنظر إلى قتادة بن النعمان فعرفه فقال: يا نبي الله كانت ليلة مطيرة فأحببت أن أصلّي معك، فأعطاه النبيُّ ﷺ عرجوناً وقال: خذ هذا تستضيء به ليلتك. الخبر.

وأعطى على عبدالله بن الطفيل الأزدي نوراً في جبينه ليدعو به قومه، فقال: يا رسول الله هذه مثلة، فجعله رسول الله في سوطه، واهتدى به أبو هريرة.

وروى أبو هريرة أنّ الطفيل بن عمرو نهته قريش عن قرب النبيّ فلاخل المسجد فحشا أذنيه بكرسف لكيلا يسمع صوته فكان يسمع فأسلم، وقال: يـحـذّرنـي مـحـمــدهــا قـريـش وما أنا بـالـهـيـوب لـدى الـخصـام

الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٢٤ ح ٢٠٦. (٢) مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ١٢٥.

فقام إلى المقام وقمت منه بعيداً حيث أنجو من ملام وأسمعت الهدى وسمعت قولاً كريماً ليس من سجع الأنام وصدقت الرسول وهان قوم عليّ رموه بالبهت العظام ثمّ قاليا رسول الله إنّي امرؤ مطاع في قومي، فادع الله أن يجعل لي آية تكون لي عوناً على ما أدعوهم إلى الإسلام، فقال علي : اللّهمّ اجعل له آية، فانصرف إلى قومه إذ رأى نوراً في طرف سوطه كالقنديل فأنشأ قصيدة منها :

ألا أبسليغ لسديسك بسني لسؤيّ على الشنان والغضب المردّ بسانً الله ربّ السنّساس فسرد تسعمالي جدّه عن كسلّ جدّ وأنّ مسحمة ما عسبيدٌ رسسولٌ دليل هدى وموضع كلّ رشد رأيت له دلائسل أنسباتيني بأنّ سبيله يهدي لقصد

أبو عبد الله الحافظ قال: خطّ النبيّ ﷺ عام الأحزاب أربعين ذراعاً بين كلّ عشرة، فكان سلمان وحذيفة يقطعون نصيبهم فبلغوا كدياً عجزوا عنه، فذكر سلمان للنبيّ ﷺ ذلك فهبط ﷺ وأخذ معوله وضرب ثلاث ضربات في كلّ ضربة لمعة وهو يكبّر، ويكبّر الناس معه، فقال: يا أصحابي هذا ما يبلغ الله شريعتي الأفق.

وفي خبر : بالأولى اليمن، وبالثانية الشام والمغرب، وبالثالثة المشرق، فنزل : ﴿ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلَذِينِ كُلِهِ.﴾ الآية .

جابر بن عبد الله اشتدّ علينا في حفر الخندق كدية، فشكوا إلى النبيّ في فدعا بإناء من ماء فتفل فيه، ثمّ دعا بما شاء الله أن يدعو، ثمّ نضح الماء على تلك الكدية فعادت كالكندر. وروي أنّ عكاشة انقطع سيفه يوم بدر، فناوله رسول الله في خشبة وقال: قاتل بها الكفّار، فصارت سيفاً قاطعاً يقاتل به حتّى قتل به طليحة في الردّة.

> وأعطى عبد الله بن جحش يوم أحد عسيباً من نخل فرجع في يده سيفاً . وروي في ذي الفقار مثله رواية .

وأعطى يهم أحد لأبي دجّانة معفة نخل فصارت سيفاً فأنشأ أبو دجّانة : نصرنا النبتي بسعف النخيل فصار الجريد حساماً صقيلا وذا عـجب من أمور الإلـه ومن عـجب الله ثـم الـرسولا غيره:

ومن هزّ الجريدة فاستحالت 💿 رهيف الحدّ لم يلق الفتونا

وروي أنّه ﷺ قال: أعطني يا عليّ كفّاً من الحصى فرماها وهو يقول: ﴿ جَاّةَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَنطِلُ﴾ قال الكلبيّ : فجعل الصنم ينكبّ لوجهه إذا قال ذلك، وأهل مكّة يقولون : ما رأينا رجلاً أسحر من محمّد. أبو هريزة : إنّ رجلاً أهدى إليه قوساً عليه تمثال عقاب، فوضع يده عليه فأذهبه الله. وكان خبّاب بن الأرت في سفر فأنت بنيّته إلى الرسول ﷺ وشكت نفاد النفقة، فقال : ائتيني بشويّة لكم، فمسح يده على ضرعها فكانت تدرّ إلى انصراف خبّاب<sup>(۱)</sup>. **بيان:**الكدية بالضمّ : الأرض الصلبة.

٥١ – معقال عمّار بن ياسر: إنّي قصدت النبيّ الله ما وأنا فيه شاك، فقلت: يا محمد لا سبيل إلى التصديق بك مع استيلاء الشكّ فيك على قلبي، فهل من دلالة؟ قال: بلى، قلت: ما هي؟ قال: إلى التصديق بك مع استيلاء الشكّ فيك على قلبي، فهل من دلالة؟ قال: بلى، قلت: ما هي؟ قال: إذا رجعت إلى منزلك فسل عنّي ما لقيت من الأحجار والأشجار تصدّقني برسالتي، وتشهد عندك بنبوّتي، فبرجعت فما من حجر لقيته ولا شجر رأيته إلا سالته تصدّقني برسالتي، وتشهد عندك بنبوتي، فما من حمّد إلى المحمّد إلى التصديق بك مع استيلاء الشكّ فيك على قلبي، فهل من دلالة؟ قال: بلى، قلت: ما هي؟ قال: إذا رجعت إلى منزلك فسل عنّي ما لقيت من الأحجار والأشجار تصدّقني برسالتي، وتشهد عندك بنبوّتي، فبرجعت فما من حجر لقيته ولا شجر رأيته إلا سالته يا أيّها الحجر ويا أيّها الشجر إنّ محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له برسالته، فبماذا يأتهد أنهما أن محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له برسالته، فيماذا النه مع يا أيّها الشجر إنّ محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له برسالته، فيماذا النه الته الله الته المعروبية أيّها الشجر إنّ محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له برسالته، فيماذا ينه الله الله الته المعاد المعروبية أيّها المعروبية أيّها الشجر إنّ محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له برسالته، فيماذا يا أيّها الحجر ويا أيتها الشجر إنّ محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له برسالته، فيماذا يا أيّها الحجر ويا أيتها الشجر أنّ محمّداً يدعي شهادتك بنبوته وتصديقك له أيتها الته والشهد أنّ محمّداً محمّداً رسول ربّنا ألمية الحجر والشجر النه مالته، أنهما أن محمّداً معمّداً معمّداً مع مداً أيتها الحجر والشجر والشجر النه معمّداً محمّداً محمّداً مع مدان محمد إلى ألمية الله الله مع مدانا ألمية أ

٥٢ – م:جاء رجل من المؤمنين إلى النبي في فقال له: كيف تجد قلبك لإخوانك المؤمنين الموافقين لك في محبَّة محمَّد وعليَّ وعداوة أعدانهما؟ قال فإنِّي أراهم كنفسي، يؤلمني ما يؤلمهم، ويسرّني ما يسرّهم، ويهمّني ما يهمّهم، فقال رسول الله عظيمة فأنت إذاً وليّ الله لا تبال، فإنَّك قد يوفِّر عليك ما ذكرت، ما أعلم أحداً من خلق الله له ربع كربحك إلَّا من كان على مثل حالك، فليَكن لك ما أنت عليه بدلاً من الأموال فافرح به، وبدلاً من الولد والعيال فأبشر به، فإنَّك من أغنى الأغنياء، وأحي أوقاتك بالصَّلاة على محمَّد وعليَّ وآلهما الطيِّبين، ففرح الرجل وجعل يقولها، فقال ابن أبي هقاقم وقد رآه: يا فلان قد زودك محمّد الجوع والعطش، وقال له أبو الشرور : قد زوّدك محمّد الأمانيّ الباطلة، ما أكثر ما يقولها ولا يحلى بطائل وقد حضر الرجل السوق في غد وقد حضراه، فقال أحدهما للآخر : هلمّ نطنز بهذا المغرور بمحمّد، فقال له أبو الشرور : يا عبدالله قد اتّجر الناس اليوم وربحوا، فماذا كانت تجارتك؟ قال الرجل: كنت من النظَّارة ولم يكن لي ما أشتري ولا ما أبيع ولكنِّي كنت أصلّي على محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين، فقال له أبو الشرور : قد ربحت الخيبة، واكتسبت الحرمان، وسبقك إلى منزلك مائدة الجوع عليها طعام من المني وإدام وألوان من أطعمة الخيبة البني تتخذها لك الملائكة الذين ينزلون على أصحاب محمّد بالخيبة والجوع والعطش والعري والذلَّة، فقال الرجل: كلاَّ والله إنَّ محمَّداً رسول الله، وإنَّ من آمن به فمن المحقِّين السعيدين، سيوفِّر الله من آمن به بما يشاء من سعة يكون بها متفضِّلاً، ومن ضيق يكون به عادلاً ومحسناً للنظر له، وأفضلهم عنده أحسنهم تسليماً لحكمه، فلم يلبث الرجل أن مرّ بهم رجل بيده سمكة قد أراحت فقال أبو الشرور وهو يطنز : بع هذه السمكة من صاحبنا هذا،

- مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۵۹.
- (٢) تفسير الإمام العسكري عظي ص ٥٩٩ ح ٣٥٦.

يعني صاحب رسول الله، فقال الرجل: اشترها منّي فقد بارت عليّ، فقال: لا شيء معي، فقال أبو الشرور : اشترها ليؤدّي ثمنها رسول الله عظيمي وهو يطنز، ألست تثق برسول الله؟ أفلا تنبسط إليه في هذا القدر؟ فقال: نعم بعنيها، قال الرجل: قد بعتكهًا بدانقين فاشتراها بدانقين على أن يجعله على رسول الله على ، فبعث به إلى رسول الله، فأمر رسول الله أسامة أن يعطيه درهماً، فجاء الرجل فرحاً مسروراً بالدرهم، وقال: إنَّه أضعاف قيمة سمكتي، فشقَّها الرجل بين أيديهم، فوجد فيها جوهرتين نفيستين قوّمتا مأتي ألف درهم، فعظم ذلك على أبي الشرور وابن أبي هقاقم، فتبعا الرجل صاحب السمكة فقالا : ألم تر الجوهرتين؟ إنَّما بعته السمكة لا ما في جوفها فخذهما منه، فتناولهما الرجل من المشتري فأخذ إحداها بيمينه، والأخرى بشماله فحوَّلهما الله عقربتين لدغتاه، فتأوَّه وصاح ورمي بهما من يده، فقالا : ما أعجب سحر محمّد، ثمّ أعاد الرجل نظره إلى بطن السمكة فإذا جوهرتان أخريان، فأخذهما فقال لصاحب السمكة : خذهما فهما لك أيضاً، فذهب يأخذهما فتحوّلتا حيّتين ووثبتا عليه ولسعتاه فصاح وتأوَّه وصرخ، وقال للرجل: خذهما عنَّى، فقال الرجل: هما لك على ما زعمت وأنت أولى بهما، فقال الرجل : خذ والله جعلتهما لك، فتناولهما الرجل عنه وخلَّصه منهما، وإذا هما قد عادتا جوهرتين، وتناول العقربتين فعادتا جوهرتين، فقال أبو الشرور لأبي الدواهي : أما ترى سحر محمّد ومهارته فيه وحذقه به؟ فقال الرجل المسلم : يا عدو الله أوسحراً ترى هذا؟ لئن كان هذا سحراً فالجنَّة والنار أيضاً يكونان بالسحر؟ فالويل لكما في مقامكما على تكذيب من يسحر بمثل الجنَّة وإلنار، فانصرف الرجل صاحب السمكة وترك الجواهر الأربعة على الرجل، فقال الرجل لأبي الشرور وأبي الدواهي : يا ويلكما آمنا بمن آثار نعم الله عليه وعلى من يؤمن به، أما رأيتما العجب؟ ثمَّ جاء بالجواهر الأربعة إلى رسول الله يشير وجاءه تجار غرباء يتجرون فاشتروها منه بأربعماة ألف فقال الرجل : ما كان أعظم بركة اليوم يا رسول الله، فقال رسول الله عنهم : هذا بتوقيرك محمّداً رسول الله، وتعظيمك عليّاً أخا رسول الله ووصيّه، وهو جاعل ثواب الله لك<sup>(١)</sup>، وربح عملك الّذي عملته، أفتحبّ أنَّى أدلُّك على تجارة تشغل هذه الأموال بها؟ قال: بلي يا رسوله الله، قال الجنبي : اجعلها بذور أشجار الجنان، قال: كيف أجعلها؟ قال: واس منها إخوانك المؤمنين المقصرين عنك في رتب محبَّتنا، وساو فيها إخوانك المؤمنين المساوين لك في موالاتنا وموالاة أوليائنا، ومعاداة أعدائنا، وآثر بها إخوانك المؤمنين الفاضلين عليك في المعرفة بحقَّنا، والتوقير لشأننا، والتعظيم لأمرنا، ومعاداة أعدائنا، ليكون ذلك بذر شجر الجنان، أما إنَّ كلَّ حبَّة تنفقها على إخوانك الَّذين ذكرتهم لتربي لك حتَّى تجعل كألف ضعف

أبي قبيس، وألف ضعف أحد وثور وثبير فتبنى لك بها قصور في الجنّة شرفها الياقوت، وقصور الذهب شرفها الزبرجد، فقام رجل وقال: يا رسول الله فإنّي ففير، ولم أجد مثل ما وجد هذا، فما لي؟ فقال رسول الله ينتي: لك منّا الحبّ الخالص، والشفاعة النافعة المبلغة، أرفع الدرجات العلى، بموالاتك لنا أهل البيت، ومعاداتك لأعداننا<sup>(۱)</sup>.

**بيان** لعلَّ المراد بابن أبي الهقاقم وأبي الدواهي كليهما عمر، ويحتمل أن يكون المراد بابن أبي الهقاقم عثمان، يقال: هقم كفرح: اشتدَّ جوعه فهو هقم ككتف، والهقم بكسر الهاء وفتح القاف المشدّدة: الكثير الأكل، وقال الجوهريّ: قولهم: لم يحل منه بطائل، أي لم يستفد منه كبير فائدة ولا يتكلّم به إلّا مع الجحد.

٥٣ - يج، عم: من معجزاته عنى خبر سراقة بن جعشم الذي اشتهر في العرب يتقاولون فيه الأشعار، ويتفاوضونه في الديار: إنّه تبعه وهو متوجّه إلى المدينة طالباً لغرّته ليحظى بذلك عند قريش حتى إذا أمكنته الفرصة في نفسه، وأيقن أن قد ظفر ببغيته ساخت قوائم فرسه حتى تغيّبت بأجمعها في الأرض، وهو بموضع جدب وقاع صفصف فعلم أنّ الذي أصابه أمر مماوي، فنادى: يا محمّد ادع ربّك يطلق لي فرسي، وذمّة الله علي أن لا أدلّ عليك أحداً، فراية ماويّ، فنادى: إنه معرفي من معرفي معافر بغيته ساخت قوائم فرسه حتى تغيّبت بأجمعها في الأرض، وهو بموضع جدب وقاع صفصف فعلم أنّ الذي أصابه أمر مماويّ، فنادى: يا محمّد ادع ربّك يطلق لي فرسي، وذمّة الله علي أن لا أدلّ عليك أحداً، فدعاً فو فراية، فنادى: يا محمّد ادع ربّك يطلق لي فرسي، وذمّة الله علي أن لا أدلّ عليك أحداً، فدعاً له فو ثنه، فنادى: يا محمّد ادع ربّك يطلق لي فرسي، وذمّة الله علي أن لا أدلّ عليك أحداً، فدعاً في فاداً منه، فنادى: يا محمّد ادع ربّك يطلق لي فرسي، وذمّة الله علي أن لا أدلّ عليك أحداً، فدعاً له فو ثنه، فنادى: يا محمّد ادع ربّك يطلق لي فرسي، وذمّة الله علي أن لا أدلّ عليك أحداً، فدعاً له فو ثنه، وعام بعا رأى أنه سيكون له فدعاً له فو ثنه، فنادى: يا أماناً، فكتب له فانصرف".

30 - عمرة قال محمد بن إسحاق: إن أبا جهل قال في أمر سراقة أبياتاً فأجابه سراقة: أبا حكم واللآت لو كنت شاهداً لأمر جوادي أن تسييخ قوائمه عجبت ولم تشكك بأن محمداً نبي وسرهان فمن ذا يكاتمه؟ عليك فكف النّاس عنه فإنّني أرى أمره يوماً ستبدو معالمه<sup>(1)</sup> عليك فكف النّاس عنه فإنّني أرى أمره يوماً ستبدو معالمه<sup>(1)</sup> ما حمد بن عبد الله الحافظ، عن أحمد بن عبد الله المزني، عن يوسف بن موسى عن عبّاد بن يعقوب، عن يوسف بن أبي نور، عن السدي، عن عبّاد بن عبد الله، عن علي غليظ قال : كنّا مع رسول الله عن بمكة فخرج في بعض نواحيها، فما استقبله شجر ولا جبل إلا قال له : السلام عليك يا رسول الله .

قال: وأخبرنا أبو الحسين بن بشران، عن محمّد بن جعفر، عن محمّد بن عبد الله، عن محمّد بن العلاء، عن يونس بن عيينة، عن إسماعيل بن عبد الرحمن، عن عبّاد قال: سمعت عليّاً علييّاً علييّاً يقول: لقد رأيتني أدخل معه – يعني النبيّ علييّ النبيّ إلاّ قال: السلام عليك يا رسول الله وأنا أسمعه<sup>(٤)</sup>.

تفسير الإمام العسكري ﷺ ص ٦٠١ ح ٢٥٧.
 تفسير الإمام العسكري ﷺ ص ٢٠١ ح ٢٥٧.
 الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٤ ح ١، اعلام الورى ص ٣٩.
 اعلام الورى، ص ٤٠.

يج: عنه علي مثله. (ج ۱ ص ٤٦ ح ٥٩.

٥٦ - كا:العدّة، عن البرقيّ، عن التفليسيّ، عن السمنديّ، عن أبي عبد الله عليَّة قال: كان رسول الله عني يمصّ النوى بفيه ويغرسه فيطلع من ساعته<sup>(١)</sup>.

٥٧ - ين: عثمان بن عيسى، عن سماعة قال: ذكر أبو عبد الله عنه يوماً حسن الخلق، فقال: مات مولى لرسول الله عنه فأمر أن يحفروا له، فانطلقوا فحفروا فعرضت لهم صخرة في القبر، فلم يستطيعوا أن يحفروا، فأتوا النبي عنه فقالوا، : يا رسول الله إنّا حفرنا لفلان فعرضت لنا صخرة فجعلنا نضرب حتّى تثلّمت معاولنا، فقال النبي عنه وكيف وقد كان حسن الخلق؟ ارجعوا فاحفروا، فرجعوا فحفروا، فسقل الله حتّى أمكنهم دفنه.

٥**٨ – يج**وروي أنّ عبدالله قال: إنّكم تعدّون الآيات عذاباً ، وإنّا كنّا نعدّها بركةً على عهد النبيّ ﷺ، لقد كنّا نأكل مع النبيّ ﷺ ونحن نسمع التسبيح من الطعام<sup>(٢)</sup>.

٥٩ - عم، نهج: قال أمير المؤمنين ﷺ في خطبته القاصعة: ولقد كنت معه لمَّا أتاه الملا من قريش، فقالوا له : يا محمد إنَّك قد ادْعيت عظيماً لم يدِّعه آباؤك ولا أحد من بيتك، ونحن نسألك أمراً إن أجبتنا إليه وأريتناه علمنا أنَّك نبيٍّ ورسول، وإن لم تفعل علمنا أنَّك ساحر كذَّاب، فقال ﷺ لهم: وما تسألون؟ قالوا: تدعو لنا هذه الشجرة حتَّى تنقلع بعروقها، وتقف بين يديك، فقال 🚓 : إنَّ الله على كلَّ شيء قدير، فإن فعل الله ذلك لكمَّ أتؤمنون وتشهدون بالحقّ؟ قالوا : نعم، قال : فإنِّي سأريكم مَا تطلبون، وإنِّي لأعلم أنَكم لا تفيئون إلى خير، وإنَّ فيكم من يطرح في القليب ومن يحزَّب الأحزاب، ثمَّ قال ﷺ: يا أيِّتها الشجرة إن كنت تؤمنين بالله والبَّوم الآخر وتعلمين أنِّي رسول الله فانقلعي بعروقك حتَّى تقفي بين يديّ بإذن الله، فوالَّذي بعثه بالحقِّ لانقلعت بعروقها، وجاءت ولها دويّ شديد، وقصف كقصف أجنحة الطير حتّى وقفت بين يدي رسول الله عظيم مرفرفة، وألقت بغصنها الأعلى على رأس رسول الله عظي، وببعض أغصانها على منكبي، وكنت عن يمينه عليه، فلمًّا نظر القوم إلى ذلك قالوا علوّاً واستكباراً : فمرها فليأتك نصفها ويبقى نصفها، فأمرها بذلك، فأقبل إليه نصفها كأعجب إقبال وأشده دويّاً، فكادت تلتف برسول الله عظي فقالوا كفراً وعتواً : فمر هذا النصف فليرجع إلى نصفه كما كان، فأمره ﷺ فرجع، فقلت أنا : لا إله إلاَّ الله، إنِّي أوَّل مؤمن بك يا رسول الله، وأوَّل من أقرَّ بأنَّ الشجرة فعلت ما فعلت بأمر الله تعالى تصديقاً لنبوّتك، وإجلالاً لكلمتك، فقال القوم كلِّهم: بل ساحر كذَّاب، عجيب السحر، خفيف فيه، وهل يصدّقك في أمرك إلاّ مثل هذا؟؟ ! يعنونني<sup>(٣)</sup>.

- (1) الكافي، ج ٥ ص ٦٢٩ باب ٣٦ ح ٢.
   (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٧ ح ٦٢.
   (٣) ادار ١١
  - (٣) اعلام الورى، ص ٣٧، نهج البلاغة ص ٤١٢ خطبة ١٩٠.

**قب:** مرسلاً مثله مع اختصار<sup>(۱)</sup>.

**بيان؛** الدويّ: صوت ليس بالعالي كصوت النحل ونحوه، وقصف الرعد وغيره قصيفاً : اشتدّ صوته، ورفرف الطائر بجناحيه: إذا بسطهما عند السقوط على شيء يحوم عليه ليقع فوقه، والعتوّ: التكبّر والتجبّر.

٥ – باب ما ظهر من إعجازه عليه الحيوانات بأنواعها وإخبارها بحقيته

وفيه كلام الشاة المسمومة زائداً على ما مز في باب جوامع المعجزات

١ - قب، محمّد بن إسحاق: مرّت امرأة من المشركين شديدة القول في النبي المعرومية علي الله محمّد بن عبد الله، ومعها صبي لها ابن شهرين، فقال الصبي : السلام عليك يا رسول الله محمّد بن عبد الله، فأنكرت الأم ذلك من ابنها، فقال له النبي في : يا غلام من أين تعلم أنّي رسول الله، وأنّي محمّد بن عبد الله وأنّي محمّد بن عبد الله، وأنّي محمّد بن عبد الله، وأنّي محمّد بن عبد الله، وأنّي محمّد بن عبد الله؟ قال : أعلمني ربّي ربّ العالمين، والروح الأمين، فقال النبي خال المي : من الروح الأمين؟ قال : معر ثبل وها هو قائم على رأسك ينظر إليك، فقال له النبي فقال النبي عنه المك يا الممك ينظر إليك، فقال له النبي خال المي يا مع عبد الله، وأنّي عبد الله، وأنا كافر به، فسمّني ما شئت يا رسول الله، قال : أنت عبد الله، فقال : يا رسول الله، قال : ما محمّد بن عبد الله، وأنه، فقال له النبي حمي يا محمّد بن عبد الله، وقال : عبد الله، قال : أنت عبد الله، فقال : يا رسول الله، قال : أنت عبد الله، فقال : يا رسول الله، قال : أنت عبد الله، فقال : يا رسول الله، قال : أنت عبد الله، فقال : يا رسول الله، منه من كفر بك، ثم شهق شهقة فمات.

شمر بن عطيّة أنّه أتي النبيّ ﷺ بصبيّ قد شبّ ولم يتكلّم قطّ فقال : ادن فدنا ، فقال : من أنا؟ قال أنت رسول الله .

الواقديّ عن المطّلب بن عبد الله قال : بينما رسول الله يَشْهُ جالس بالمدينة في أصحابه إذ أقبل ذئب فوقف بين يدي النبيّ يَشْهُ يعوي، فقال النبيّ يَشْهُ : هذا وافد السباع إليكم فإن أحببتم أن تفرضوا له شيئاً لا يعدوه إلى غيره، وإن أحببتم تركتموه وأحرزتم منه فما أخذ فهو رزقه، فقالوا : يا رسول الله ما تطيب أنفسنا له بشيء، فأوماً النبيّ يَشْهُ بأصابعه الثلاثة أي خالسهم، فولّى وله عسلان.

وفي حكاية عمرو بن المنتشر أنّه سأل النبي عنه أن يدفع الحيّة عن الوادي، ويرد النخلة من ساعته، فخرج النبي عنه فإذا الحيّة تجرجر وتكشكش كالبعير الهائج، وتخور كما يخور الثور، فلمّا نظرت إلى النبي عنه قامت وسلّمت عليه، ثمّ وقف على النخلة وأمرّ يده عليها، وقال: «بسم الله الذي قدّر فهدى، وأمات وأحيا» فصارت بطول النبيّ عنه وأثمرت ونبع الماء من أصلها<sup>(٢)</sup>، وأكل النبيّ عنه يوماً رطباً كان في يمينه، وكان يحفظ النوى في يساره، فمرّت شاة فأشار إليها بالنوى، فجعلت تأكل في كفّه اليسرى، وهو يأكل بيمينه حتّى

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۱ . (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۳۸ .

الجريخ ولنصرف الشاة<sup>(1)</sup>.

معرض بن عبد الله، عن أبيه، عن جدّه قال : أُتي بصبيّ في خرقة إلى النبيّ ﷺ في حجّة الوداع، فوضعه في كفّه ثمّ قال له : من أنا يا صبيّ؟ فقال : أنت محمّد رسول الله قال : صدقت يا مبارك، فكنّا نسميه مبارك اليمامة.

ابن عبّاس إنّ النبيّ ﷺ خلع حقّيه وقت المسح، فلمّا أراد أن يلبسهما تصوّب عقاب من الهواء وسلبه وحلق في الهواء ثمّ أرسله، فوقعت من بينه حيّة، فقال النبيّ ﷺ: أعوذ بالله من شرّ من يمشي على بطنه، ومن شرّ من يمشي على رجلين ثمّ نهى أن يلبس إلّا أن يستبرأ<sup>(٢)</sup>.

**توضيح:** العسلان بالتحريك: ضرب من العدو، يقال: عسل الذئب يعسل عسلاً وعسلاناً : إذا أعنق وأسرع، والجرجرة: صوت يردده البعير في حنجرته، كشيش الأفعى: صوتها من جلدها، يقال: كشت وكشكشت، والتصوّب: المجيء من العلق.

٢- عم:من معجزاته على حديث الغار، وأنّه على لمّا أوى إلى غار بقرب مكة يعتوره النزال، ويأوي إليه الرعاء، متوجمهه إلى الهجرة، فخرج القوم في طلبه فعمّى الله أثره وهو نصب أعينهم، وصدّهم عنه، وأخذ بأبصارهم دونه، وهم دهاة العرب وبعث سبحانه العنكبوت فنسجت في وجه النبي على فسترته وآيسهم ذلك من الطلب فيه، وفي ذلك يقول السيّد الحميري في قصيدته المعروفة بالمذهبة:

حتّى إذا قصدوا لباب مغاره ألفوا عليه نسج غزل العنكب صنع الإله له فقال فريقهم ما في المغار لطالب من مطلب ميلوا وصدّهم المليك ومن يرد عنه الدفاع مليكه لا يعطب

وبعث الله حمامتين وحشيتين فوقعتا بفم الغار، فأقبل فتيان قريش من كلّ بطن رجل بعصيّهم وهراواهم وسيوفهم حتّى إذا كانوا من النبيّ بقدر أربعين ذراعاً، تعجّل رجل منهم لينظر من في الغار فرجع إلى أصحابه، فقالوا له: ما لك لا تنظر في الغار؟ فقال: رأيت حمامتين بفم الغار فعلمت أن ليس فيه أحد، وسمع النبيّ منتجيما قال فدعا لهنّ النبيّ منتجا وفرض جزاءهنّ، فانحدرن في الحرم<sup>(٣)</sup>.

٣ – كا:عدّة من أصحابنا، عن سهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد الأشعريّ، عن ابن القدّاح، عن أبي عبد الله عليكِلا قال: سمّت اليهوديّة النبيّ عليه في ذراع وكان النبيّ عليه يحبّ الذراع والكتف،، ويكره الورك لقربها من المبال<sup>(٤)</sup>.

٤ - كا: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيى الواسطيّ، عن بعض

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱٦۱.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۲۱.
- (۳) اعلام الورى، ص ٤٠.
  (٤) الكافي، ج ٦ ص ١٠٦٥ باب ٢٣٦ ح ٣.

أصحابنا عن أبي عبد الله عنه قال : إن من وراء اليمن وادياً يقال له : وادي برهوت، ولا يجاور ذلك الوادي إلاّ الحيّات السود والبوم من الطير، في ذلك الوادي بثر يقال لها : بلهوت، يغدى ويراح إليها بأرواح المشركين، يسقون من ماء الصديد، خلف ذلك الوادي قوم يقال لهم : الذريح، لمّا أن بعث الله تَرَخَفُ محمّداً علي صاح عجلً لهم فيهم، وضرب بذنبه فنادى فيهم : يا آل الذريح – بصوت فصيح – أتى رجل بتهامة يدعو إلى شهادة أن لا إله إلاّ الله، قالوا : لأمر ما أنطق الله هذا العجل، قال : فنادى فيهم ثانية، فعزموا على أن يبنوا سفينة فبنوها ونزل فيها سبعة منهم وحملوا من الزاد ما قذف الله في قلوبهم، ثمّ رفعوا شراعاً وسيّبوها في البحر، فما زالت تسير بهم حتّى رمت بهم بجدّة، فأتوا النبيّ فقال لهم النبيّ ينهي : أنتم أهل الذريح، نادى فيكم العجل؟ قالوا : نعم، قالوا اعرض علينا يا رسول والشرائع كما جاء من عند الله عز ذكره، وولّى عليهم رجلاً من بني هاشم سيّره معهم، فما بينهم اختلاف حتى الساعة.

• -كنز الكراجكي، روي أنّ ذئباً شدّ على غنم لأهبان بن أنس فأخذ منها شاة فصاح به فخلاًها، ثمّ نطق الذئب فقال : أخذت منّي رزقاً رزقنيه الله، فقال أهبان : سبحان الله ذئب يتكلّم، فقال الذئب : أعجب من كلامي أنّ محمّداً يدعو الناس إلى التوحيد بيئرب ولا يجاب، فساق أهبان غنمه وأتى إلى المدينة فأخبر رسول الله يتكلّم، فقال أهبان غنمه وأتى إلى المدينة فأخبر رسول الله يتكلّم، فقال أهبان غنمه وأتى إلى المدينة فأخبر رسول الله يتكلّم، فقال الذئب : أعجب من كلامي أنّ محمّداً يدعو الناس إلى التوحيد بيئرب ولا يجاب، فساق أهبان غنمه وأتى إلى المدينة فأخبر رسول الله يتكلّم فساق أهبان غنمه وأتى إلى المدينة فأخبر رسول الله يتنبئ بما رآه، فقال : هذه غنمي همة لأصحابك، فقال : أمسك عليك غنمك، فقال : لا والله لا أسرّحها أبداً بعد يومي هذا، فقال : «اللهم بارك عليه وبارك له في طعمته فأخذها أهل المدينة فلم يبق في المدينة بيت إلا ناله يتنبئ المدينة فأخبر رسول الله يتنبئ بما رآه، فقال : هذه غنمي معمة لأصحابك، فقال : أمسك عليك غنمك، فقال : لا والله لا أسرّحها أبداً بعد يومي هذا، فقال : «اللهم بارك عليه وبارك له في طعمته فأخذهما أهل المدينة فلم يبق في المدينة بيت إلى المدينة فا خبر رسول الله يتنبئ بما راه، فقال : هذه غنمي معمة لأصحابك، فقال : لا أسرّحها أبداً بعد يومي هذا، فقال : «اللهم بارك عليه وبارك له في طعمته فأخذها أهل المدينة فلم يبق في المدينة بيت إلا ناله منها<sup>(٢)</sup>.

٦-هاء المفيد، عن عليّ بن مالك النحويّ، عن محمّد بن عبد الواحد الزاهد، عن أحمد ابن عبد الحبّار، عن يونس بن بكير، عن عبد الحميد بن بهرام، عن شهر بن حوشب، عن أبي سعيد الخدريّ أنّه قال: بينما رجل من أسلم في غنيمة له يهشّ عليها ببيداء ذي الحليفة إذ عدا عليه الذئب فانتزع شاةً من غنمه، فهجهج به الرجل ورماه بالحجارة حتّى استنقذ منه شاته، عليه الذئب فانتزع شاةً من غنمه، فهجهج به الرجل ورماه بالحجارة حتّى استنقذ منه شاته، قال: في أحمد عليه الذئب فانتزع شاةً من غنمه، فهجهج به الرجل ورماه بالحجارة حتّى استنقذ منه شاته، عليه الذئب فانتزع شاةً من غنمه، فهجهج به الرجل ورماه بالحجارة حتى استنقذ منه شاته، عليه الذئب فانتزع شاةً من غنمه، فهجهج به الرجل ورماه بالحجارة حتى استنقذ منه شاته، عال : فأقبل الذئب حتى أقعى مستثفراً بذئبه، مقابلاً للرجل، ثمّ قال له: أما اتّقيت الله بمريخين !

روضة الكافي، ص ٧٩٥ ح ٣٧٥.
 (٢) كنز الفوائد، ج ١ ص ٢٠٦.

سأل عن رسول الله في فصادفه في بيت أبي أيّوب فأخبره خبر الذئب، فقال له رسول الله : صدقت، احضر العشيّة، فإذا رأيت الناس قد اجتمعوا فأخبرهم ذلك، فلمّا صلّى رسول الله في الظهر واجتمع الناس إليه أخبرهم الأسلمي خبر الذئب، فقال رسول الله في : صدق صدق صدق، تلك الأعاجيب بين يدي الساعة، أما والّذي نفس محمّد بيده ليوشك الرجل أن يغيب عن أهله الروحة أو الغدوة فيخبره سوطه أو عصاه أو نعله بما أحدث أهله من بعده<sup>(۱)</sup>.

**يج:** عن أبي سعد مثله<sup>(۲)</sup>.

**بیان:** هشّ الورق یهُشّه ویهِشّه ضربه بعصاً لتسقط، وهجهج بالسبع: صاح، والاستثفار: إدخال الكلب ذنبه بین فخذیه حتّی یلزقه ببطنه، قوله: بما خلا، أي مضی.

٧ - لمي: ابن المتوكّل، عن السعدآباديّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أحمد بن النضر، عن أبي جميلةً، عن سعد بن ظريف، عن الأصبغ، عن عليَّ ﷺ قال: إنَّ اليهود أتت امرأة منهم يقال لها : عبدة، فقالوا : يا عبدة قد علمت أنَّ محمَّداً قد هدَّ ركن بني إسرائيل، وهدم اليهوديَّة، وقد غالى الملأ من بني إسرائيل بهذا السمَّ له، وهم جاعلون لك جعلاً على أن تسمّيه في هذه الشاة، فعمدت عبدة إلى الشاة فشوتها ثمّ جمعت الرؤساء في بيتها وأتت رسول الله عنها فقالت: يا محمّد قد علمت ما توجب لي من حقّ الجوار، وقد حضرني رؤساء اليهود فزيَّني بأصحابك، فقام رسول الله ﷺ ومعه عليَّ ﷺ وأبو دَجَانة وأبو أيّوب وسهل بن حنيف وجماعة من المهاجرين، فلمّا دخلوا وأخرجت الشاة سدّت اليهود آنافها بالصوف، وقاموا على أرجلهم، وتوكأوا على عصيِّهم، فقال لهم رسول الله ﷺ : اقعدوا، فقالوا : إنَّا إذا زارنا نبيَّ لم يقعد منَّا أحد، وكرهنا أن يصل إليه من أنفاسنا ما يتأذَّى به، وكذبت اليهود عليها لعنة الله، إنَّما فعلت ذلك مخافة سورة السمِّ ودخانه، فلمَّا وضعت الشاة بين يديه تكلُّم كتفها فقالت: مه يا محمَّد لا تأكلني فإنِّي مسمومة، فدعا رسول الله عظيمة عبدة فقال لها : ما حملك على ما صنعت؟ فقالت : قلت : إن كان نبيًّا لم يضرَّه، وإن كان كاذباً أو ساحراً أرحت قومي منه، فهبط جبرتيل عَظِيْرٍ فقال: السلام يقرئك السلام ويقول: قل: بسم الله الّذي يسمّيه به كلّ مؤمن، وبه عزّ كلّ مؤمن، وبنوره الّذي أضاءت به السماوات والأرض، وبقدرته الّتي خضع لها كلّ جبّار عنيد، وانتكس كلّ شيطان مريد، من شرّ السمّ والسحر واللمم، بسم العليّ الملك الفرد الّذي لا إله إلاّ هو، وننزّل من القرآن ما هو شفاء ورحمةٌ للمؤمنين ولا يزيد الظالمين إلاَّ خساراً فقال النبيِّ ﷺ ذلك، وأمر أصحابه فتكلَّموا به، ثمّ قال: كلوا ثمّ أمرهم أن يحتجموا<sup>(٣)</sup>.

- (١) أمالي الطوسي، ص ١٢ مجلس ١ ح ١٦.
- (٢) الخرائج والجرائح ج ١ ص ٣٦ ح ٣٨.
   (٣) أمالي الصدوق، ص ١٨٦ مجلس ٤٠ ح ٢.

٨ – قب عن أمير المؤمنين ﷺ مثله، وزاد بعد قوله: وسهل بن حنيف: وفي خبر وسلمان والمقداد وعمّار وصهيب وأبو ذرّ وبلال والبراء بن معرور .

ثمّ قال بعد تمام الخبر : وفي خبر أنّ البراء بن معرور أخذ منه لقمة أوّل القوم، فوضعها في فيه، فقال له أمير المؤمنين ﷺ: لا تتقدّم رسول الله في كلام له جاءت به هذه وكانت يهوديّة، ولسنا نعرف حالها، فإن أكلته بأمر رسول الله فهو الضامن لسلامتك منه، وإذا أكلته بغير إذنه وكلك إلى نفسك، فنطق الذراع وسقط البراء ومات.

وروي أنّها كانت زينب بنت الحارث زوجة سلام بن مسلم، والآكل كان بشر بن البراء بن معرور، وأنّه دخلت أمّه على النبيّ ﷺ عند وفاته فقال : يا أمّ بشر ما زالت أكلة خيبر الّتي أكلت مع ابنك تعاودني، فهذا أوان قطعت أبهري، ولذلك يقال : إنّ النبيّ ﷺ مات شهيداً . وعن عروة بن الزبير أنّ النبيّ

و ٿن ٿرو ٻن ٿرييو ٿي ٿينينيو. پي. فيه. وفي رواية أربع سٺين وهو الصحيح<sup>(١)</sup>.

بيان:قوله : قد غالى اليهود، أي أخذوه بالثمن الغالي وبالغوا فيه، واللمم بالتحريك : طرف من الجنون، ومسّ الجنّ، وصغائر الذنوب، والأبهر : عرق إذا انقطع مات صاحبه، وهما أبهران يخرجان من القلب، ثمّ ينشعب منهما سائر الشرايين.

٩ ما والمفيد، عن عمر بن محمّد الصيرفي، عن الحسين بن إسماعيل الضبّي عن عبد الله بن شبيب، عن هارون بن يحيى بن عبد الرحمن بن حاطب بن أبي بلتعة عن زكريًا بن إسماعيل الزيدي من ولد زيد بن ثابت، عن أبيه، عن عمّه سلمان بن زيد بن ثابت، عن زيد بن ثابت قال : خرجنا جماعة من الصحابة في غزاة من الغزوات مع رسول الله عنوحي وقفنا في مجمع طرق، فطلع أعرابي بخطام بعير حتى وقف على رسول الله، وقال : السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، فقال له رسول الله عني وعليك السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، فقال له رسول الله عني وعليك السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، فقال له رسول الله عني وعليك السلام عليك يا بن أبي أنت وأمي يا رسول الله ورحمة الله وبركاته، فقال له رسول الله عني وعليك السلام قال : كيف أصبحت وأمي يا رسول الله؟ قال له زموا الله عني وقف على رسول الله، وقال : كان وراء البعير رسول الله ورحمة الله ورحمة الله ورحمة الله ينه وعال له رسول الله عني وعليك السلام قال : كيف أصبحت وأمي يا رسول الله؟ وحل اله ينه وعال له رسول الله عنه وراء البعير ما مع وراء البعير ما أبي أنت وأمي يا رسول الله؟ قال له رسول الله إلى كيف أصبحت . قال : كان وراء البعير وأنه وانه الله ينه وراء البعير ما عنه وانه ورحمة الله إلى أنت وأمي يا رسول الله؟ وحلنه أله إلى كيف أصبحت . قال : كان وراء البعير ما مع وانت له وراء إلى يقوده الأعرابي رجل فقال : يا رسول الله إلى وراء البعير ما ع وأنصب له رسول الله على يسمع معانه وغان العير يشهد عليك أنك كاذب ، قال فانصرف الرجل وأقبل رسول الله على الرجل فقال : أي شيه قلت حين جنتني؟ قال : قل العرابي فقال : أي شيه قلت حين جنتني؟ قال : قلت اللهم ملم على محمد حتى لا يبقى على الأعرابي فقال : أي أبي منه محمد حتى لا تبقى بركة ، اللهم ملم على محمد حتى لا يبقى سلام ، اللهم ارحم محمد حتى لا تبقى رحمة فقال رسول الله على الرجل وأول ما لي أرى سلام ، اللهم ارحم محمد حتى لا تبقى رحمة فقال رسول الله وإلى ي محمد حتى لا يبقى سلام ، اللهم ارحم محمداً حتى لا تبقى رحمة وفقال رسول الله الم على محمد حتى لا يبقى سلام ، اللهم ارحم محمداً حتى لا تبقى رحمه وفقال رول الم على محمد حتى لا تبقى وركة ، اللهم ملم على محمد حتى لا يبقى الم مرى الله مرحم واله اله الم الم الم مرموى الله الم ارحم محمداً حتى لا يبقى رحمة وفقال رما الله ا

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۲۸.
 (۲) أمالي الطوسي، ص ۱۲۷ مجلس ٥ ح ۲۰۰۰.

•١ - ما: جماعة، عن أبي المفضل عن أحمد بن عبد الله بن عمّار الثقفيّ الكاتب، عن عبّاد عليّ بن محمّد النوفليّ، عن محمّد بن الحارث الدهنيّ، عن القاسم بن الفضل، عن عبّاد المنقريّ عن الصادق، عن آبائه، عن عليّ عليّ قال: مرّ رسول الله عليّ بظبية مربوطة بطنب فسطاط، فلمّا رأت رسول الله عليّ فلما من عبّاد أطلق الله بترسول الله إلى عن المالم بن المالم و فلمّا رأت رسول الله على معنّا و أطلق الله بترسول الله إلى أمّ خشفين عطشانين، وهذا ضرعي قد امتلا لبناً، فخلّني حتى أنطلق فأرضعهما ثمّ أعود فتربطني كما كنت، فقال لها رسول الله إلى حتى أنطلق مواله بن الله بناي أمّ خشفين عطشانين، وهذا ضرعي قد امتلا لبناً، فخلّني حتى أنطلق فأرضعهما ثمّ أعود فتربطني كما كنت، فقال لها رسول الله إلى أمّ خشفين عطشانين، وهذا ضرعي قد امتلا لبناً، فخلّني حتى أنطلق فأرضعهما ثمّ أعود فتربطني كما كنت، فقال لها رسول الله عليه فأخذ عليها موثقاً من الله لتعودن وخلى سبيلها، فلم تلبث إلا يسيراً حتى رجعت قد فرغت ما في ضرعها، من الله لتعودن وخلى سبيلها، فلم تلبث إلا يسيراً حتى رجعت قد فرغت ما في ضرعها، فربطها نبيّ الله كما كنت، ثمّ سأل لمن هذا الصيد؟ قالوا: يا رسول الله هذه لبني فلان، من الله لتعودن وخلى سبيلها، فلم تلبث إلا يسيراً حتى رجعت قد فرغت ما في ضرعها، فربطها نبيّ الله كما كنت أنت بيدك، فأخذ عليها موثقاً فربطها نبيّ الله كما كانت، ثمّ سأل لمن هذا الصيد؟ قالوا: يا رسول الله هذه لبني فلان، فربطها نبيّ الله كما كانت، ثمّ سأل لمن هذا الصيد؟ قالوا: يا رسول الله هذه لبني فلان، فربطها نبيّ الله كما كانت، ثمّ سأل لمن هذا الصيد؟ قالوا: يا رسول الله هذه لبني فلان، فربطها نبيّ الله كما كانت، ثمّ سأل لمن هذا الصيد؟ قالوا: يا رسول الله هذه لبني فلان، فربطها نبيّ الله كما كانت، ثمّ سأل لمن هذا الصيد؟ قالوا: يا رسول الله هذه لبني فلان، فربطها نبيّ الهم منها نبيّ فرجع عن نفاقه وحسن إسلامه فكلمه فربطها، فرائم النبيّ على وأمي يا نبيّ الله، فقال رسول ألمة أناته منه قال: بلى أخلي سبيلها فداك أبي وأمي يا نبيّ الله، فقال رسول الله على أله فري أله أله من الله منه منا أله، فقال رسول أله فرع عن أله منها سيناً أله.

**إيضاح:** الطنب بضمّتين: حبل الخباء، والخشف مثلّثة: ولد الظبي أوّل ما يولد أو أوّل مشيه، واقتنصه: اصطاده.

11 - ص: الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن الحسن بن موسى الخشّاب، عن عليّ بن حسّان، عن عمّه عبد الرحمن، عن أبي عبد الله عنه قال: كان رسول الله عنه ذات يوم قاعداً إذ مرّ به بعير فبرك بين يديه ورغا، فقال عمر: يا رسول الله أيسجد لك هذا الجمل؟ فإن سجد لك فنحن أحق أن نفعل، فقال: لا بل اسجدوا لله، إنّ هذا الجمل يشكو أربابه، ويزعم أنهم انتجوه صغيراً واعتملوه، فلمّا كبر وصار أعون كبيراً ضعيفاً أرادوا نحره، ولو أمرت أحدا أن يسجد لأحد لأمرت المراة أن تسجد لزوجها، ثمّ قال أبو عبد الله صلوات الله عليه: أحدا أن يسجد لأحد لأمرت المراة أن تسجد لزوجها، ثمّ قال أبو عبد الله صلوات الله عليه: أحدا أن يسجد لأحد لأمرت المراة أن تسجد لزوجها، ثمّ قال أبو عبد الله صلوات الله عليه: أعدا أن يسجد لأحد لأمرت المراة أن تسجد لزوجها، ثمّ قال أبو عبد الله صلوات الله عليه: فالانة من البهائم أنطقها الله تعالى على عهد النبيّ عنه: الجمل وكلامه الذي سمعت، فالنه من البهائم أنطقها الله تعالى على عهد النبيّ عنه: الجمل وكلامه الذي سمعت، فالذ من البهائم أنطقها الله تعالى على عهد النبيّ عنه: الجمل وكلامه الذي سمعت، فالذ من البهائم أنطقها الله تعالى على عهد النبيّ عنه: الجمل وكلامه الذي سمعت، فالذ من البهائم أنطقها الله تعالى على عهد النبيّ عالى إلى النبيّ عنه أصحاب الغنم، فقال: افرضوا للذئب شيئاً فشكا إليه الجوع، فدعا رسول الله المنه، الجوع، فداما منه قال: افرضوا للذئب شيئاً ما زاد الذئب عليه شيئاً حتى تقوم الساعة، وأما البقرة فشكوا، ثمّ جاء الثالثة فشكا الجوع فدعاهم فشخوا، فقال رسول الله عنه البيتي عنه ومنكا الجوع فدعاهم فشخوا، فقال رسول الله عليه المنية فشكا الجوع فدعاهم فشخوا، فقال رسول الله عليه النه منها البقرة فقلكا الجوع فدعاهم فشخوا، فقال رسول الله عليه المناية ومن الذئب شيئاً ما زاد الذئب عليه شيئاً حتى تقوم الساعة، وأما البقرة فقلكا البقرة فقلكا الجوع، فدعاهم ولو أن مقال: افرضوا للذئب شيئاً ما زاد الذئب عليه شيئاً حتى تقوم الساعة، وأما البقرة فقلكا الجوع ودغاهم فشخوا، ثمّ عام البق منه عمل ما يحبح صائع يصبح بلسان عربي فصبح بأن لا إله إلا الله رب العالي، ومحمد فريخ مل يخيم عمل نجيح صائع يصبح بلسان عربي فصبح بأن لا إله إلا الله رب العاليم، ومحمد ومحمد وربول ألمى ألمم أله الله من العالي، وممرة ومحمد عمل موبع مالمي أله أله إله الالمين الممى ألمم ألمم

أمالي الطوسي، ص ٤٦٦ مجلس ١٦ ح ١٠١١ وفيه: بل أخلّي سبيلها.
 (٢) قصص الأنبياء، ص ٢٨٧.

ختص؛ الخشَّاب مثله<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: أعون، لعلّه مأخوذ من العوان وهو النصف من كلّ حيوان، ومن البقر والخيل الّتي نتجت بعد بطنها البكر، والمتعاونة: المرأة الطاعنة في السنّ، وفي بعض النسخ بالواو والراء وهو الّذي ذهب حسّ إحدى عينيه، والضعيف الجبان، وذريح أبو حيّ قولها: عمل نجيح خبر مبتدأ محذوف، أي ما أدلّكم عليه عملٌ يوجب النجح والظفر بالمطلوب، والنجيح: الصواب من الرأي، ونجح أمره: تيسّر وسهل.

قب، يج عن الصادق عليته إلى قوله: أن تسجد لزوجها.

١٢ - ختص، ير: أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير، عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله على قال: إنّ الذئاب جاءت إلى النبيّ على تطلب أرزاقها، فقال لأصحاب الغنم: إن شئتم صالحتها على شيء تخرجوه إليها ولا يرزأ من أموالكم شيئاً، وإن شئتم تركتموها تعدو، وعليكم حفظ أموالكم، قالوا: بل نتركها كما هي تصيب منا ما أصابت، ونمنعها ما استطعنا<sup>(٢)</sup>.

**بيان:**قال الفيروزآباديّ : رزأ. ماله كجعله وعمله رُزأ بالضّمّ : أصاب منه شيئاً .

1٤ – حتص، ير الحجّال، عن اللؤلئي، عن ابن سنان، عن أبي الجارود، عن عدي ابن ثابت، عن جابر بن عبد الله الأنصاري قال: بينا نحن قعود مع رسول الله عنيه إذ أقبل بعير حتّى برك ورغا، وتسافلت دموعه على عينيه، فقال رسول الله عنيه لمن هذا البعير؟ فقيل: لفلان الأنصاري قال: فأني به، فقال رسول الله عنيه لمن هذا البعير؟ ويقول ماذا يا رسول الله عنيه من قال: فأني به، فقال له: بعيرك هذا يشكوك قال: ويقول ماذا يا رسول الله؟ في على عينيه، فقال معال الله عنيه المعاري قال: فقيل عنيه من معان الله عنيه فقال المول الله عنيه البعير؟ فقيل: لفلان الأنصاري قال: فأني به، فقال رسول الله عنيه لمن هذا البعير؟ ويقول ماذا يا رسول الله عنيه فقال: فأني به، فقال له: بعيرك هذا يشكوك قال: فقيل: لفلان الأنصاري قال: علي به، قال: فأني به، فقال له: معيرك هذا يشكوك قال: فقيل ماذا يا رسول الله إلى معينه فقال له: معيرك هذا يشكوك قال: فقيل: نفلان الأنصاري قال: علي به، قال: فأني به، فقال له: معيرك هذا يشكوك قال: فقيل: نفلان الأنصاري قال: علي به، قال: فأني به، فقال له: بعيرك هذا يشكوك قال: فقيل: نفلان الأنصاري قال: علي به، قال: فأني به، فقال له: بعيرك هذا يشكوك قال: فيقول ماذا يا رسول الله ليس لنا ويقول ماذا يا رسول الله؟ قال: يزعم أنك تستكذه وتجوعه، قال: صدق يا رسول الله ليس لنا نضح غيره، وأنا رجل معيل، قال: فهو يقول لك: استكذني وأشبعني، فقال: يا رسول الله نخفّف عنه ونشبعه، قال: فقام البعير فانصرف؟

- (۱) (۲) الاختصاص، ص ۲۹۹، بصائر الدرجات، ص ۳۲۵ ج ۷ باب ۱۵ ح ۳.
  - (٣) الاختصاص، ص ٢٩٤، بصائر الدرجات ص ٣٢٤ ج ٧ باب ١٥ ح ١.
  - (٤) الاختصاص، ص ٢٩٥، بصائر الدرجات، ص ٣٢٥ ج ٧ باب ١٥ ح ٤-٦.

**بيان:** استكدّه أي طلب منه الكدّ والشدّة والإلحاح في العمل.

١٥ - ختص، ير: بهذا الإسناد عن جابر قال: بينا نحن يوماً من الأيّام عندرسول الله عنه قعود إذ أقبل بعير حتّى برك ورغا، وتسيل دموعه، قال عنه : لمن هذا البعير؟ قالوا: لفلان، قعود إذ أقبل بعير حتّى برك ورغا، وتسيل دموعه، قال عنه : لمن هذا البعير؟ قالوا: لفلان، قال: عليّ به، فقال له: بعيرك هذا يزعم أنّه ربى صغيركم، وكذ على كبيركم، ثمَّ أردتم أن تنحروه، قال : عليّ به، فقال له: بعيرك هذا يزعم أنّه ربى صغيركم، وكذ على كبيركم، ثمَّ أردتم أن تنحروه، قال : عليّ به، فقال له: بعيرك هذا يزعم أنّه ربى صغيركم، وكذ على كبيركم، ثمَّ أردتم أن تنحروه، قال : عليّ به، فقال له: بعيرك هذا يزعم أنّه ربى صغيركم، وكذ على كبيركم، ثمَّ أردتم أن تنحروه، قال : عليّ به، فقال له: بعيرك هذا يزعم أنّه ربى صغيركم، فكن يأتي ذوره، فأحتقه تحوون الأنصار مثل السائل يشرف على الحجر، فكان العواتق رسول الله عنه ، فكان يأتي دور الأنصار مثل السائل يشرف على الحجر، فكان العواتق يجين له حتّى يجيه، فيقلن: هذا عتيق رسول الله عنه ، فسمن حتّى تضايق به جلده<sup>(1)</sup>.

٦٦ – **ختص، ير؛** ابن يزيد، عن عبد الحميد بن سالم، عن هارون بن خارجة أو غيره، عن أبي عبد الله غليظة قال: قالت الناقة ليلة نفروا بالنبيّ لرسول الله عظيمة : لا والله لا أزلت خفّاً عن خفّ ولو قطعت إرباً إرباً<sup>(٢)</sup>.

**بيان،** الإرب بالكسر : العضو .

٧١ – ص: عن ابن عبّاس قال: جاء أعرابيّ من بني سليم ومعه ضبّ اصطاده في البرّيّة في كمّه، فقال: لا أؤمن بك حتّى ينطق هذا الضبّ، فقال النبيّ ﷺ : يا ضبّ من أنا؟ فقال : أنت محمّد بن عبد الله، اصطفاك الله حبيباً، فأسلم السلميّ<sup>(٣)</sup>. يجه: مثله<sup>(٤)</sup>.

1A - ختص، ير: السنديّ بن محمّد، عن أبان بن عثمان، عن عمرو بن صهبان، عن عبد الله بن الفضل الهاشميّ، عن جابر بن عبد الله قال: لمّا أقبل رسول الله عنه من غزوة ذات الرقاع وهي غزوة بني ثعلبة من غطفان حتّى إذا كان قريباً من المدينة إذا بعير حلّ يرقل حتّى انتهى إلى رسول الله عنه، من غطفان حتّى إذا كان قريباً من المدينة إذا بعير حلّ يرقل حتّى انتهى إلى رسول الله عنه، فوضع جرانه على الأرض ثمّ خرخر، فقال رسول الله عنه: : هل تدرون ما يقول هذا البعير؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: إنه أخبرني أنّ صاحبه عمل عليه حتّى إذا كبره وأدبره وأهزله أراد أن ينحره ويبيع لحمه، ثم قال رسول الله عنه: : هل تدرون ما يقول هذا البعير؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: إنه أخبرني أنّ صاحبه عمل عليه حتّى إذا أكبره وأدبره وأهزله أراد أن ينحره ويبيع لحمه، ثمّ قال رسول الله عنه: : يا جابر اذهب به إلى صاحبه فأتني به فقلت: لا أعرف صاحبه، قال هو يدلك، قال: فخرجت معه حتّى انتهيت إلى بني واقف، فدخل في زقاق فإذا بمجلس فقالوا: يا جابر الله ينه: : يل جابر اذهب به إلى صاحبه فأتني به فقلت: لا أعرف صاحبه، قال هو يدلك، ماله ينه: : يا جابر اذهب به إلى صاحبه فأتني به فقلت: لا أعرف صاحبه، قال هو يدلك، ماله ينه: : يا جابر اذهب به إلى مناحبة واقف، فدخل في زقاق فإذا بمجلس فقالوا: يا جابر عنه تركت رسول الله ينه؛ وكما تركت المسلمين؟ قلت: صاحبه ماله يه فقلوا: يا جابر صاحبه هذاك، ولكن أيكم ماله نهي يله بي واقف، فدخل في زقاق فإذا بمجلس فقالوا: يا جابر على تركت رسول الله ينه؛ ولك، أيكم على تركت رسول الله ينه؛ قال: يا جابر صاحب هذا البعير؟ فقال: يا جابر صاحب هذا البعير؟ فقال: يا جابر صاحب هذا البعير؟ فقال: إلى بعيرك ماله ينه؛ تعلما يا يولى أيكم مالحب هذا البعير؟ فقال: إلى مسول الله ينه، قال: إلى بعيرك مالحبري إلى رسول الله ينه، ماله يالي؟ قلت: أصاحب ها يا يولى أله، فنه أله، فنه بي أولى أله ينه؟ ماله ينه؟ قال: إلى معرك ماله؟ قلل أيكم ماله يولى أيكم ماله؟ قال: إلى معرل ماله؟ قال: إلى بعيرك مالحبري إلى رسول الله ينه، ماله؟ أله ماله؟ قال: إلى بعيرك مالحبري إلى ماله؟ أله البهي إلى رسول الله ينه؟ ماله ماله؟ أله ماله؟ أله ماله؟ قال: إله ماله؟ أله ماله؟ قال: إلى ماله ماله؟ أله ماله؟ أله ماله؟ أله ماله ماله ماله ماله ماله؟ قاله مالهه ماله ماله؟ أله ماله أله ماله أله ماله؟ أله ماله

(۱) - (۲) الاختصاص، ص ۲۹۵، بصائر الدرجات، ص ۳۳۵ ج ۷ باب ۱۵ ح ٤-٦.
 (۳) قصص الأنبياء، ص ۴۰۹.
 (۳) قصص الأنبياء، ص ۴۰۹.

قد كان ذلك يا رسول الله، قال : بعه منّي، قال : بل هو لك يا رسول الله، قال : بل بعه منّي، فاشتراه رسول الله ﷺ، ثمّ ضرب على صفحته فتركه يرعى في ضواحي المدينة، فكان الرجل منّا إذا أراد الروحة والغدوة منحه رسول الله ﷺ، فقال جابر : رأيته وقد ذهب عنه دبره وصلح<sup>(۱)</sup>.

**إيضاح:** أرقل: أسرع، وجران البعير بالكسر: مقدّم عنقه، الضواحي: النواحي، ودبر وأدبر: صار ذا دبر بالتحريك وهو قرحة الدابّة.

1٩ - ص؛ الصدوق، عن عبد الله بن حامد، عن إسماعيل بن سعيد، عن أحمد بن عبد الله ابن نصر، عن إبراهيم بن سهل، عن حسّان بن أغلب بن تميم عن أبيه، عن هشام بن حسّان عن الحسن بن ظبية بن محصن، عن أمّ سلمة رضي الله عنها قالت : كان النبي على يمشي في الحسن بن ظبية بن محصن، عن أمّ سلمة رضي الله عنها قالت : كان النبي قلي يمشي في الصحراء فناداه مناد : يا رسول الله مرتين، فالتفت فلم ير أحداً، ثمّ ناداه فالتفت فإذا هو بظبية موثقة، فقالت : إنّ هذا الأعرابي صادني ولي خشفان في ذلك الجبل، أطلقني حتى أذهب موثقة، فقالت : إنّ هذا الأعرابي صادني ولي خشفان في ذلك الجبل، أطلقني حتى أذهب وأرضعهما وأرجع، فقال : وتفعلين؟ قالت : نعم إن لم أفعل عذّبني الله عذاب العشّار، وأرضعهما وأرجع، فقال : وتفعلين؟ قالت : نعم إن لم أفعل عذّبني الله عذاب العشّار، وأطلقها فذهبت فأرضعت خشفيها ثمّ رجعت فأوثقها، فأتاه الأعرابي العشرا، أطلقنا ، وأطلقها، فأطلقها، فخرجت تعدو وتقول : أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنك رسول الله <sup>(٢)</sup>.

**یج:** عن أمّ سلمة مثله. اج ۱ ص ۳۷ ح ٤١.

**یج**؛ مرسلاً مثله. اج ۱ ص ٤١ ح ٤٤.

۲۱ - ص: الصدوق، عن عبد الله بن حامد، عن أحمد بن حمدان، عن عمرو بن محمّد،

- الاختصاص، ص ۲۹۹، بصائر الدرجات، ص ۲۲۷ ج ۷ باب ۱۵ ح ۱۱.
   (۳) الاختصاص، ص ۲۹۹، بصائر الدرجات، ص ۲۲۷ ج ۷ باب ۱۵ ح ۱۱.
  - (۲) (۳) قصص الأنبياء، ص ۳۱۰-۳۱۲.

عن محمّد بن مؤيّد، عن عبد الله بن محمّد بن عقبة، عن أبي حليفة، عن عبد الله بن حبيب الهذليّ عن أبي عبد الرحمن السلميّ، عن أبي منصور قال: لمّا فتح الله على نبيّه خيبر أصابه حمار أسود، فكلّم النبيّ الحمار فكلّمه، وقال: أخرج الله من نسل جدّي ستّين حماراً لم يركبها إلاّ نبيّ، ولم يبق من نسل جدي غيري، ولا من الأنبياء غيرك، وقد كنت أتوقّعك، كنت قبلك ليهوديّ أعثر به عمداً، فكان يضرب بطني، ويضرب ظهري، فقال النبيّ متيّي مسمّيتك يعفور، ثمّ قال: تشتهي الإناث يا يعفور؟ قال: لا، وكلّما قيل: أجب رسول الله عنه قبض رسول الله تشتهي الإناث يا يعفور؟ قال: لا، وكلّما قيل: أجب رسول الله تشيّي خرج إليه، فلمّا

٢٢ -كاء محمّد بن الحسن، وعليّ بن محمّد، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن الوليد شباب الصيرفيّ، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله علي وذكر وصيّة النبيّ عن وما أعطاء أمير المؤمنين إلى أن قال: والحمار عفير، فقال: اقبضها في حياتي، فذكر أمير المؤمنين عليمي أنّ أوّل شيء من الدواب توفّي عفير، ساعة قبض رسول الله علي قطع خطامه ثمّ مرّ يركض حتّى أتى بتر بني حطمة بقبا فرمى بنفسه فيها، فكانت قبره.

٣٣ – وروي أنّ أمير المؤمنين عليماني النّ قال : إنّ ذلك الحمار كلّم رسول الله عليهي ، فقال : بأبي أنت وأمّي إنّ أبي حدّثني عن أبيه، عن جدّه، عن أبيه أنّه كان مع نوح في السفينة، فقام إليه فمسح على كفله، ثمّ قال : يخرج من صلب هذا الحمار حمار يركبه سيّد النبيّين وخاتمهم، والحمد لله الّذي جعلني ذلك الحمار<sup>(٢)</sup>.

٢٤ - ص: الصدوق، عن أحمد بن الحسين، عن جعفر بن شاذان، عن جعفر بن علي ابن نجيم، عن إبراهيم بن محمّد بن ميمون، عن مصعب، عن عكرمة عن ابن عبّاس رضي الله عنه قال : كان رسول الله في إذا أراد حاجة أبعد في المشي، فأتى يوماً وادياً لحاجة فنزع خفّه قال : كان رسول الله في إذا أراد حاجة أبعد في المشي، فأتى يوماً وادياً لحاجة فنزع خفّه وقضى حاجته، ثمّ توضّاً وأراد لبس خفّه، فجاء طائر أخضر، فحمل الخفّ فارتفع به، ثمّ طرحه فخرج منه أسود، فقال رسول الله يقتل إذا أراد حاجة أبعد في المشي ، فأتى يوماً وادياً لحاجة فنزع خفّه وقضى حاجته، ثمّ توضّاً وأراد لبس خفّه، فجاء طائر أخضر، فحمل الخفّ فارتفع به، ثمّ طرحه فخرج منه أسود، فقال رسول الله يقلب إذا يقم على رجلين، ومن شرّ من يمشي على أربع، ومن شرّ من يمشي على رجلين، ومن شرّ من يمشي على أربع، ومن شرّ كلّ ذي شرّ ومن شرّ كلّ ذي شرّ كلّ ذي شرّ ومن شرّ كلّ ذات آخذ بناصيتها إنّ ربّي على صراط مستقيم على أربع، ومن شرّ كلّ ذي شرّ ومن شرّ كلّ ذي شرّ كلّ ذي شرّ كلّ ذات آخذ بناصيتها إنّ ربّي على صراط مستقيم (<sup>19</sup>).

٢٥ – يوء أحمد بن محمّد، عن الأهوازيّ، عن القاسم بن محمّد، عن عليّ، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمّ رسول الله يوم خيبر فتكلّم اللحم فقال: يا رسول الله

- (۱) قصص الأنياء، ص ۳۱۰-۳۱۲.
- (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ١٣٥ باب ما عند الأثمة من سلاح رسول الله ح ٩. ولا إشكال في هذه الرواية لأن من الواضح أن تكلمه كان بإعجاز النبي في واستنطاقه، ونعم ما قال في المرآة: ولا يستبعد كلام الحمار من يؤمن بالقرآن وبكلام الهدهد والنمل وغيرهما. [النمازي].

إنّي مسموم، قال: فقال النبيّ ﷺ عند موته: اليوم قطعت مطاياي الأكلة الّتي أكلت بخيبر، وما من نبيّ ولا وصيّ إلّا شهيد<sup>(۱)</sup>.

**بيان:**المطايا جمع المطيّة وهي الدابّة، ولعلّها استعيرت هنا لما يعتمد عليه الإنسان من الأعضاء والقوى، ويحتمل أن يكون في الأصل مطاي، أي ظهري فصحّف.

٢٦ - يرد إبراهيم بن هاشم، عن جعفر بن محمّد، عن عبد الله بن ميمون القدّاح، عن أبي عبد الله علي قال: سمّت اليهودية النبي عنه في ذراع، قال: وكان رسول الله عنه يحبّ الذراع والكتف، ويكره الورك لقربها من المبال، قال: لمّا أتي بالشواء أكل من الذراع وكان يحبّها، فأكل ما شاء الله ثمَّ قال الذراع: يا رسول الله إنّي مسموم فتركه، وما زال ينتقض به سمه حتى مات عنه (<sup>٢)</sup>.

۲۷ – يج (وي أنّ رجلاً كان في غنمه يرعاها فأغفلها سويعة من نهاره، فأخذ الذئب منها شاة، فجعل يتلهّف ويتعجّب، فطرح الذئب الشاة ثمّ كلّمه بكلام فصيح : أنتم أعجب، هذا محمّد يدعو إلى الحقّ ببطن مكّة، وأنتم عنه لاهون، فأبصر الرجل رشده فأقبل حتّى أسلم، وحدّث القوم بقصّته، وأولاده يفتخرون على العرب بذلك، فيقول أحدهم : أنا ابن مكلّم الذئب".

٢٨ - يج: روي أنّه هي أتي بشاة مسمومة أهدتها له امرأة يهودية ومعه أصحابه، فرفع - ٢٨ الجي: روي أنّه هي أتي بشاة مسمومة أهدتها له المرأة يهودية ومعه أصحابه، فرفع يده ثمّ قال: ارفعوا أيديكم فإنّها لتخبرني أنّها مسمومة (٤).

٢٩ – **قب، يج:**روي أنّ قوماً من عبد القيس أتوه بغنم لهم فسألوه أن يجعل لهم علامةً يعرفونها بها فغمز بإصبعه في أصول آذانها فابيضّت، فهي إلى اليوم معروفة النسل<sup>(٥)</sup>.

(1) - (۲) بصائر الدرجات، ص ٤٥٨ ج ١٠ باب ١٧ ح ٥-٦.
 (۳) - (٥) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٧-٢٩ ح ١٢ و١٢ و٢٠.

إله إلاّ الله، وأنَّك محمّد رسول الله، فرجع إلى قومه وكان من بني سليم، فأخبرهم بالقصّة فآمن ألف إنسان منهم<sup>(1)</sup>.

٣١ - ييج: روي أنّ النبيّ ﷺ بعث برجل يقال له: سفينة بكتاب إلى معاذ وهو باليمن، فلمّا صار في بعض الطريق إذا هو بأسد رابض في الطريق، فخاف أن يجوز، فقال: أيّها الأسد إنّي رسول رسول الله إلى معاذ، وهذا كتابه إليه، فهرول الأسد قدامه غلوة ثمَّ همهم، ثمّ خرج، ثمَّ تنحى عن الطريق، فلمّا رجع بجواب الكتاب فإذا بالسبع في الطريق ففعل مثل ذلك، فلمّا قدم على النبيّ ﷺ أخبره بذلك، فقال: إنّه قال في المرّة الأولى: كيف رسول الله؟ وقال في المرّة الثانية: اقرىء رسول الله السلام<sup>(٣)</sup>.

٣٢ **- يج**: روي أنّ النبيّ ﷺ كان في سفر إذ جاء بعير فضرب الأرض بجرانه، وبكى حتّى ابتلّ ما حوله من الدموع، فقال: هل تدرون ما يقول؟ إنّه يزعم أنّ صاحبه يريد نحره غداً، فقال النبيّ ﷺ لصاحبه: تبيعه؟ فقال: ما لي مال أحبّ إليّ منه، فاستوصى به خيراً<sup>(٣)</sup>.

٣٣ - **يج** دروي أنّ ثوراً أخذ ليذبح فتكلّم فقال: رجل يصيح، لأمر نجيح، بلسان فصيح بأعلى مكّة، لا إله إلّا الله، فخلّي عنه<sup>(٤)</sup>.

٣٤ - قب، يج: روي عن أنس قال: إنّ النبيّ ﷺ دخل حائطاً للأنصار وفيه غنم، فسجدت له، فقال أبو بكر: نحن أحقّ لك بالسجود من هذا الغنم، فقال: إنّه لا ينبغي أن يسجد أحدٌ لأحد، ولو جاز ذلك لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها<sup>(ه)</sup>.

٣٥ - ييج (وي أنّ عبد الله بن أبي أوفى قال : بينما نحن قعود عند النبيّ ﷺ إذ أتاء آت فقال ناضح آل فلان قد ند عليهم فنهض ونهضنا معه فقلنا : لا تقربه فإنّا نخافه عليك، فدنا من البعير، فلمّا رآه سجد له، ثمّ وضع رسول الله يده على رأس البعير فقال : هات الشكال، فوضعه في رأسه وأوصاهم به خيراً<sup>(7)</sup>.

٣٦ – **يج** دروي أنه عنه مرّ على بعير ساقط فبصبص له، فقال : إنّه يشكو ولاية أهله، وسأله أن يخرج عنهم، فسأل عن أصحابه فأتاه صاحبه فقال : بعه وأخرجه عنك، والبعير يرغو، ثمَّ نهض وتبع النبيّ عنه فقال : يسألني أن أتولّى أمره، فباعه من عليّ غليًّ فلم يزل عنده إلى أيّام صفّين<sup>(v)</sup>.

٣٧ – يج•روي أنَّ امرأة عبد الله بن مشكم أتته بشاة مسمومة، ومع النبيَّ ﷺ بشر بن

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲۸ ح ٤٣.
 (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲۸ ح ۳۳-٤٠.
 (۳) - (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۷ ح ۳۹-٤٠.
 (٥) - (٦) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۳ ح ٤٥-٤٦.
 (٧) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۰۷ ح ۱۷۷.

البراء بن عازب، فتناول النبيّ في الذراع، فتناول بشر الكراع، فأمّا النبيّ فلاكها. ولفظها، وقال: إنّها لتخبرني أنّها مسمومة، وأمّا بشر فلاك المضغة وابتلعها فمات، فأرسل إليها فأقرّت، فقال: ما حملك على ما فعلت؟ قالت: قتلت زوجي وأشراف قومي، فقلت: إن كان ملكاً قتلته، وإن كان نبيّاً فسيطلعه الله<sup>(1)</sup>.

٣٨ - ييچ: روي أنَّ سعد بن عبَّادة أتاء عشيَّة وهو صائم، فدعاء إلى طعامه ودعا معه عليَّاً ﷺ ، فلمّا أكلوا قال النبيّ ﷺ : نبيّ ووصيّ أفطرا عندك، وأكل طعامك الأبرار، وأفطر عندك الصائمون، وصلّت عليك الملائكة، فحمله سعد على حمار قطوف وألقى عليه قطيفة وإنّه لهملاج لا يساير<sup>(٢)</sup>.

٣٩ - يج؛ روي عن ابن الأعرابي أنَّ سفينة مولى رسول الله عني قال: خرجت غازياً فكسر بي، فَغرق المركب وما فيه، وأقبلت وما عليَّ إلَّا خرقة قد اتَّزرت بها، وكنت على لوح وأقبل اللوح يرمي بي على جبل في البحر، فإذا صعدت وظننت أنّي نجوت جاءتني موجَّة فانتسفتني، ففعلت بي مراراً، ثمَّ إنِّي خرجت أستند على شاطئ البحر فلم يلحقني، فحمدت الله على سلامتي، فبينما أنا أمشي إذ بصر بي أسد فأقبل نحوي يريد أن يغترسني، فوفعت يدي إلى السماء فقلت: اللُّهمَّ إنِّي عبدك ومولى نبيِّك نجيتني من الغرق، أفتسلُّط عليَّ سبعك؟ فألهمت أن قلت : أيَّها السبع أنا سفينة مولى رسول الله، احفظ رسول الله في مولاه، فوالله إنَّه لترك الزئير وأقبل كالسنُّور يمسح خدَّه بهذه الساق مرَّة، وبهذه الساق أخرى، وهو ينظر في وجهي مليًّا ثمَّ طأطأ ظهره وأوماً إليَّ : أن اركب، فركبت ظهره، فخرج يخبُّ بي، فما كانَّ بأسرع من أن هبط جزيرة، وإذا فيها من الشَّجر والثمار وعين عذبة من ماء، فدهشت فوقف وأوماً إلى أن انزل، فنزلت فبقي واقفاً حذاي ينظر، فأخذت من تلك الثمار وأكلت، وشربت من ذلك الماء فرويت، فعمدت إلى ورقة فجعلتها لي منزراً واتَّزرت بها، وتلحَّفت بأخرى وجعلت ورقة شبيهاً بالمزود فملاتها من تلك الثمار، وبلَّلت الخرقة الَّتي كانت معي لأعصرها إذا احتجت إلى الماء فأشربه، فلمَّا فرغت ممَّا أردت أقبل إلىَّ فطأًطأ ظهره، ثُمَّ أوماً إليّ : أن اركب، فلمّا ركبت أقبل بي نحو البحر في غير الطريق الَّذي أقبلت منه، فلمّا جزت على البحر إذا مركب سائر في البحر، فلوّحت لهم، فاجتمع أهل المركب يسبّحون ويهلِّلون ويرون رجلاً راكباً أسداً، فصاحوا يا فتى من أنت أجنِّيُّ أم إنسيّ؟ قلت: أنا سفينة مولى رسول الله عظيم ، رعى الأسد في حقَّ رسول الله ففعل ما ترون، فلمَّا سمعوا ذكر رسول الله حطّوا الشراع وحملوا رجلين في قارب صغير، ودفعوا إليهما ثياباً فجاءا إلى، ونزلت من الأسد، ووقف ناحية مطرقاً ينظر ما أصنع، فرميا إليّ بالثياب وقالا : البسها فلبستها فقال أحدهما : اركب ظهري حتّى أحملك إلى القارب أيكون السبع أرعى لحقّ رسول الله من

(١) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٥٠٨ ح ٢٢. (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٠٩ ح ١٨١.

أمّته، فأقبلت على الأسد فقلت: جزاك الله خيراً عن رسول الله، فوالله لنظرت إلى دموعه تسيل على خدّه ما يتحرّك، حتّى دخلت القارب وأقبل يلتفت إليّ ساعة حتّى غبنا عنه<sup>(١)</sup>.

**بيان:** انتسفه: قلعه، والزئير: صوت الأسدمن صدره، والخبب بالتحريك: ضرب من العدو، ولوّح بالشيء: أشار به، والقارب: السفينة الصغيرة.

• ٤ - يجة روى عن جابر، عن عمّار بن ياسر أنّه كان مع رسول الله تلك في بعض غزواته، قال: فلمّا خرجنا من المدينة تأخّر عنّا رسول الله تلك ، ثمّ أقبل خلفنا، فانتهى إليّ وقد قام جملي وبرك في الطريق، وتخلّفت عن النّاس بسبب ذلك، فنزل رسول الله تلك عن راحلته فأخذ من الإداوة ماء في فمه، ثمّ رشّه على الجمل، وصاح به، فنهض كأنّه ظبي، فقال لي : اركبه وسر، فركبته وسرت مع رسول الله تلك فوالله ما كانت ناقة رسول الله العضباء لي : اركبه وسر، فركبته وسرت مع رسول الله تلك فوالله ما كانت ناقة رسول الله تلك عن يقوته، فقال لي : اركبه وسر، فركبته وسرت مع رسول الله تلك فوالله ما كانت ناقة رسول الله العضباء لي : اركبه وسر، فركبته وسرت مع رسول الله تلك فوالله ما كانت ناقة رسول الله العضباء تفوته، فقال لي : ما تبيعني الجمل؟ قلت : هو لك يا رسول الله، قال : لا إلا بثمن قلت : تفوته، فقال لي ذما شمت، قال : مأة درهم، قلت : قد بعتك، قال : ولك ظهره إلى المدينة، فلما رجعنا ونزلنا المدينة حططت منه رحلي، وأخذت بزمامه فقدمت إلى باب دار رسول الله تلك فقال : وفيت يا عمّار، فقلت : الواجب هذا يا رسول الله، فقال : يا أنس ادفع إلى فلما من الثمن ما شمت، قال : مأة درهم، قلت : قد بعتك، قال : ولك ظهره إلى المدينة، فلما رجعنا ونزلنا المدينة حططت منه رحلي، وأخذت بزمامه فقدمت إلى باب دار رسول الله تلك ، فقال : وفيت يا عمّار، فقلت : الواجب هذا يا رسول الله، فقال : يا أنس ادفع إلى فلما رجعار مأة درهم لثمن الجمل، ورد عليه الجمل هدية منا إليه لينتفع به.

قال جابر : وكنّا يوماً جلوساً حوله ﷺ في مسجده فأخذ كفّاً من حصى المسجد فنطقت الحصيات كلّها في يده بالتسبيح، ثمَّ قذف بها إلى موضعها في المسجد<sup>(٢)</sup>.

13 - يج: روي أنّ قوماً أتوا النبيّ شكوا بعيراً لهم جنّ، وقد خرب بستاناً لهم، فمشى في الى بستانهم، فلمّا فتحوا الباب صدم البعير، فلمّا رأى النبيّ في وقع في التراب، وجعل يصيح بحنين، فقال النبيّ : إنّه يشكوكم ويقول : عملت سنين وأتعبتموني في حوائجكم، فلمّا أن كبرت أردتم أن تنحروني، قالوا : قد كان كذلك وقد وهبناه لك يا رسول الله، قال في : بل بيعونيه، فابتاعه وأعتقه، فكان يطوف في المدينة ويعلفه أهلها ويقولون : عتيق رسول الله (<sup>۳)</sup>.

بيان: الصدم: الدفع.

٢٤ - يجع روي أنّ الوليد بن عبّادة بن الصامت قال: بينما جابر بن عبد الله يصلّي في المسجد إذ قام إليه أعرابي فقال: أخبرني هل تكلّم بهيمة على عهد رسول الله الله؟؟ قال: نعم، دعا النبيّ الله؟ على عتبة بن أبي لهب، فقال: أكلك كلب الله، فخرج رسول الله الله؟ يوماً في صحب له حتّى إذا نزلنا على مبقلة بمكّة خرج عتبة مستخفياً، فنزل في أقاصي

- (۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۳٦ ح ۲۲۳.
- (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٥٩ ح ٢٤٨. (٣) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٤٩٠ ح ٢.

أصحاب النبيّ ﷺ والناس لا يعلمون، ليقتل محمّداً، فلمّا هجم الليل إذا أسد قبض على عتبة، ثمّ أخرجه خارج الركب، ثمَّ زأر زثيراً لم يبق أحدٌ من الركب إلا أنصت له، ثمَّ نطق بلسان طلق وهو يقول: هذا عتبة بن أبي لهب خرج من مكّة مستخفياً، يزعم أنّه يقتل محمّداً، ثمَّ مزّقه قطعاً قطعاً فلم يأكل منه.

ثمَّ قال جابر : وقد تثمَّل قوم من آل ذريح وفتيات لهم ليلة فبينما هم في لهوهم ولعبهم إذ صعد عجل على رابية، وقال لهم بلسان ذلق : يا آل ذريح، أمر نجيح، صائح يصيح، بلسان فصيح، ببطن مكّة، يدعوهم إلى قول : لا إله إلاّ الله فأجيبوه، فترك القوم لهوهم ولعبهم وأقبلوا إلى مكّة فدخلوا في الإسلام مع رسول الله.

ثمّ قال جابر : لقد تكلّم ذئب أتى غنماً ليصيب منها ، فجعل الراعي يصدّه ويمنعه فلم ينته ، فقال : عجباً لهذا الذئب ، فقال : يا هذا أعجب منّي ، محمّد بن عبد الله القرشيّ يدعوكم ببطن مكّة إلى قول : لا إله إلاّ الله يضمن لكم عليه الجنّة وتأبون عليه ، فقال الراعي : يا لك من طامّة ، من يرعى الغنم حتّى آتيه فأؤمن به؟ قال الذئب : أنا أرعى الغنم فخرج ودخل مع رسول الله في الإسلام .

ثمّ قال جابر : ولقد تكلّم بعير كان لآل النجّار شرد عنهم ومنعهم ظهره، فاحتالوا له بكلّ حيلة فلم يجدوا إلى أخذه من سبيل، فأخبروا النبيّ ﷺ فخرج إليه فلمّا بصر به البعير برك خاضعاً باكياً، فالتفت النبيّ إلى بني النجّار فقال : ألا إنّه يشكوكم أنّكم قلّلتم علفه وأثقلتم ظهره، فقالوا : إنّه ذو منعة لا يتمكّن منه، فقال : انطلق مع أهلك، فانطلق ذليلاً .

ثمّ قال جابر : لقد تكلّم ظبية اصطادها قوم من الصحابة فشدوها إلى جانب رحلهم، فمرّ النبيّ فنادته يا نبيّ الله، يا رسول الله، فقال : أيّتها النجداء ما شأنك؟ قالت : إنّي حافل ولي خشفان، فخلّني حتّى أرضعهما وأعود، فأطلقها ثمّ مضى، فلمّا رجع إذا الظبية قائمة، فجعل النبيّ في يوثقها، فحسّ أهل الرحل به فحدّثهم بحديثها، قالوا : وهي لك، فأطلقها فتكلّمت بالشهادتين<sup>(1)</sup>.

بيان: المبقلة: موضع البقل، ويقال: كلّ نبات اخضرّت له الأرض فهو بقل، والشمل محرّكة، السُكر، وتثمّل ما في الإناء: تحسّاه، والرابية: ما ارتفع من الأرض، قوله: يا لك من طامّة، النداء للتعجّب، نحو يا للماء، و«من» للبيان، والطامّة: الأمر العظيم، والداهية الكبرى، والنجد: ما أشرف من الأرض، والدليل الماهر، والشجاع الماضي فيما يعجز غيره، والكرب والغمّ، والنجود من الإبل والأتن: الطويلة العنق، والناقة الماضية والمتقدّمة، والنجدة: الشجاعة، والشدّة، والهول والفزع، والحافل: الممتلئ ضرعها لبناً.

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ۲۱ ح ۲۹.

٤٣ - يج: روي عن سلمان قال: كنت قاعداً عند النبي إذ أقبل أعرابي فقال: يا محمّد أخبرني بما في بطن ناقتي حتّى أعلم أنّ الّذي جنت به حقّ، وأؤمن بإلهك وأتّبعك، محمّد أخبرني بما في بطن ناقتي حتّى أعلم أنّ الّذي جنت به حقّ، وأؤمن بإلهك وأتّبعك، فالتفت النبي علي إلى علي علي علي فقال: حبيبي علي يدلّك، فأخذ عليه بخطام الناقة ثم مسح يده على نحرها، ثمّ رفع طرفه إلى السماء وقال: «اللهم إنّي أسألك بحق محمّد وأهل مسح يده على نحرها، ثمّ رفع طرفه إلى السماء وقال: «اللهم إنّي أسألك بحق محمّد وأهل مسح يده على نحرها، ثمّ رفع طرفه إلى السماء وقال: واللهم إنّي أسألك بحق محمّد وأهل بيت محمّد، وبأسمائك الحسنى، وبكلمائك التامّات لمّا أنطقت هذه الناقة حتى تخبر بما في بطنها، فإذا الناقة قد التفت إلى علي علي علي علي يوماً وهو يقول: يا أمير المؤمنين إنّه ركبني يوماً وهو يعليها، فإذا الناقة قد التفت إلى علي علي علي علي علي أمير المؤمنين إنّه ركبني يوماً وهو بطنها، فإذا الناقة قد التفت إلى علي علي علي علي علي أمير المؤمنين إنه ركبني يوماً وهو يولد: يا أمير المؤمنين إنه ركبني يوماً وهو يعول: يا أمير المؤمنين إنه ركبني يوماً وهو الوادي واقال إلى المؤمنين إنه ركبني يوماً وهو الله وادي يا أمير المؤمنين إنه ركبني يوماً وهو اللذي إلى واديقال له: وادي الحسك نزل عنّي، وأبركني في الوادي وواقعني، فقال الأعرابي: ويحكم أيكم النبي هذا أو هذا؟ قيل: هذا النبي، وهذا الوادي وواقعني، فقال الأعرابي: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنّك رسول الله، ومأل النبي أخوه ووصيته، فقال الأعرابي: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنّك رسول الله، ومأل النبي أن أن يسأل الله ليكفيه ما في بطن ناقته، فكفاه وأسلم وحسن إسلامه".

٤٤ - قب، يجع روي عن أبي ذرّ قال: دخلت على النبي يوماً فقال: ما فعلت غيماتك؟ قلت: إنّ لها قصة عجيبة، بينما أنا في صلاتي إذ عدا الذئب على غنمي، فقلت في غيماتك؟ قلت: إنّ لها قصة عجيبة، بينما أنا في صلاتي إذ عدا الذئب على غنمي، فقلت في نفسي: لا أقطع الصلاة، فأخذ حملاً فذهب به وأنا أحسّ به، إذ أقبل على الذئب أسد فاستيذذ الحمل ورده في القطيع، ثمّ ناداني: يا أبا ذرّ أقبل على صلاتك، فإنّ الله قد وكّلني بغنمك، فلما أنا في محلاتي إذ عدا الذئب على غنمي، فقلت في نفسي: لا أقطع الصلاة، فأخذ حملاً فذهب به وأنا أحسّ به، إذ أقبل على الذئب أسد فاستيذذ الحمل ورده في القطيع، ثمّ ناداني: يا أبا ذرّ أقبل على صلاتك، فإنّ الله قد وكّلني بغنمك، فلما نفسي: لا أقطع الصلاة، فأخذ حملاً فذهب به وأنا أحسّ به، إذ أقبل على الذئب أسد فاستيذذ الحمل ورده في القطيع، ثمّ ناداني: يا أبا ذرّ أقبل على صلاتك، فإنّ الله قد وكّلني بغنمك، فلما فرغت قال لي الأسد: امض إلى محمّد فأخبره أنّ الله أكرم صاحبك الحافظ للشريعتك، ووكل أسداً بغنمه، فعجب من حول النبي ينها (<sup>(1)</sup>).

٤٥ - قب: أبو هريرة وعائشة : جاء أعرابي إلى النبي في وفي يده ضبّ فقال : يا محمّد لا أسلم حتّى تسلم هذه الحيّة ، فقال النبي في : من ربّك؟ فقال : الّذي في السماء ملكه ، وفي الأرض سلطانه ، وفي البحر عجائبه ، وفي البرّ بدائعه ، وفي الأرحام علمه ، ثمّ قال : يا ضبّ من أنا؟ قال : أنت رسول ربّ العالمين ، وزين الخلق يوم القيامة أجمعين ، وقائد الغرّ ضبّ من أنا؟ قال : أنت رسول ربّ العالمين ، وزين الخلق يوم القيامة أجمعين ، وقائد الغرّ ضبّ من أنا؟ قال : أنت رسول ربّ العالمين ، وزين الخلق يوم القيامة أجمعين ، وقائد الغرّ ضبّ من أنا؟ قال : أنت رسول ربّ العالمين ، وزين الخلق يوم القيامة أجمعين ، وقائد الغرّ ضبّ من أنا؟ قال : أنت رسول ربّ العالمين ، وزين الخلق يوم القيامة أجمعين ، وقائد الغرّ ضبّ من أنا؟ قال : أنت رسول الله ، وأسعد ، فقال الأعرابي : أشهد أن لا إله إلاّ الله ، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله ، ثمّ ضحك وقال : دخلت عليك وكنت أبغض الخلق إليّ ، وأخرج وأنت أحمّداً أحبّهم إليّ ، فلمّا بلغ الأعرابي منزله استجمع أصحابه وأخبرهم بما رأى، فقصدوا نحو أحبّهم إليّ ، فلمّا بلغ الأعرابي منزله استجمع أصحابه وأخبرهم بما رأى، فقصدوا نحو النبيّ عني أني النبي في الغرابي .

ألا يسا رسسول الله إنَّـك صسادقٌ فبوركت مهديّاً وبوركت هاديا شرعت لنا دين الحنيفيّ بعدما عندنا كأمثال الحمير الطواغيا فيا خير مدعوّ وياخير مرسل إلى الإنس ثمّ الجنّ لبّيك داعيا أتـيت بسبرهان من الله واضع فأصبحت فينا صادق القول راضيا

- (۱) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ٤٩٧ ح ۱۲.
- (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۳٦، الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ۵۰۳ ح ۱۵.

فسوركت في الاقوام حيّاً وميّتاً وبوركت مولوداً وبوركت نـاشـيا وروي أنّ اسم الأعرابيّ سعد بن معاذ السلميّ، فسرّ النبيّ ﷺ بإسلامهم، وأمّر الأعرابيّ عليهم.

زيد بن أرقم وأنس وأمّ سلمة والصادق عنهم: إنّه مرّ بظبية مربوطة بطنب خيمة يهوديّ فقالت : يا رسول الله إنّي أمّ خشفين عطشانين، وهذا ضرعي قد امتلأ لبناً، فخلّني حتى أرضعهما ثمّ أعود فتربطني، فقال : أخاف أن لا تعودي، قالت : جعل الله عليّ عذاب العشّارين إن لم أعد، فخلّى سبيلها، فخرجت وحكت لخشفيها ما جرى، فقالا : لا نشرب اللبن وضامنك رسول الله في أذى منك، فخرجت مع خشفيها إلى رسول الله يشي وأثنت عليه، وجعلا يمسحان رؤوسهما برسول الله، فبكى اليهوديّ وأسلم، وقال : قد أطلقتها، واتّخذ هناك مسجداً، فخنق رسول الله يشي في أعناقها بسلسلة، وقال : حرّمت لحومكم على الصيّادين، ثمّ قال : لو أنّ البهائم يعلمون من الموت الخبر.

وفي رواية زيد : فأنا والله رأيتها تسبّح في البّريّة وهي تقول : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله. وروي أنّ الرجل اسمه أهيب بن سماع .

عروة بن الزبير : إنّه لمّا فتح خيبر كان في صهم رسول الله في أربعة أزواج ثقالاً، وأربعة أزواج خفافاً، وعشرة أواقي ذهباً وفضةً، وحمار أقمر، فلمّا ركبه رسول الله نطق، وقال : يا رسول الله أنا عفير، ملكني ملك اليهود، وكنت عضوضاً جموحاً غير طائع، فقال له : هل لك من أب؟ قال : لا، لأنّه كان منّا سبعون مركباً للأنبياء، والآن نسلنا منقطع لم يبق غيري، ولم يبق غيرك من الأنبياء، وبشّرنا بذلك زكريًا غيرًا، فكان رسول الله في يبعثه إلى باب الرجل فيأتي الباب فيقرعه برأسه، فإذا خرج إليه صاحب الدار أوما إليه : أن أجب رسول الله عنه، فلمّا قبض النبي في ألف نفسه في بثر لأبي الهيثم بن التيّهان فصار قبره.

وروى أبو جعفر نحواً منه في علل الشرائع.

عبد الرحمن العنبريّ : خطب النبيّ ﷺ يوم عرفة وحتّ على الصدقة، فقال رجل : يا رسول الله إنّ إبلي هذه للفقراء، فنظر النبيّ ﷺ إليها فقال : اشتروها لي، فاشتريت، فاتت ليلة إلى حجرة النبيّ ﷺ فقال النبيّ ﷺ : بارك الله فيك، قالت : كنت حامياً فاستعرت من صاحبي فشردت منهم، وكنت أرعى فكان النبات يدعوني والسباع تصبح عليّ : إنّه لمحمّد، فسألها النبيّ ﷺ عن اسم مولاها، فقالت : عضبا فسماها عضبا .

قال عمر بن الخطّاب : فلمّا حضر النبيّ ﷺ الوفاة قالت : لمن توصي بي بعدك؟ قال : يا عضبا بارك الله فيك، أنت لابنتي فاطمة، تركبك في الدنيا والآخرة، فلمّا قبض النبيّ ﷺ أتت إلى فاطمة ﷺ ليلاً فقالت : السلام عليك يا بنت رسول الله، قد حان قراقي الدنيا، والله ما تهنّات بعلف ولا شراب بعد رسول الله ﷺ، وماتت بعد النبيّ ﷺ

بثلاثة أيّام<sup>(1)</sup>.

٤٦ - قب، جابر الأنصاري وعبّادة بن الصامت قالا : كان في حائط بني النجّار جمل قطم لا يدخل الحائط أحد إلا شدّ عليه، فدخل النبي تشتم الحائط ودعاه فجاءه ووضع مشفره على الأرض، ونزل بين يديه فخطمه ودفعه إلى أصحابه، فقيل : البهائم يعرفون نبوّتك؟ فقال: ما من شيء إلا وهو عارف بنبوّتي موى ابي جهل وقريش، فقالوا نحن أحرى بالسجود لك من البهائم، قال : إني أموت، فاسجدوا للحيّ الذي لا يموت.

وجاء جمل آخر يحرّك شفتيه ثمّ أصغى إلى الجمل وضحك، ثمّ قال: هذا يشكو قلّة العلف، وثقل الحمل، يا جابر اذهب معه إلى صاحبه فأتني به، قلت: والله ما أعرف صاحبه، قال: هو يدلّك، قال: فخرجت معه إلى بعض بني حنظلة وأتيت به إلى رسول الله تشكر ، فقال: بعيرك هذا يخبرني بكذا وكذا، قال: إنّما كان ذلك لعصيانه ففعلنا به ذلك ليلتين، فواجهه رسول الله تشكر وقال: انطلق مع أهلك، فكان يتقدّمهم متذللاً، فقالوا: يا رسول الله أعتقناه لحرمتك فكان يدور في الأسواق، والنّاس يقولون: هذا عتيق رسول الله <sup>(٢)</sup>.

**بيان: ت**طمه يقطمه: عضّه، وكفرح: اشتهى الضراب والنكاح واللّحم أو غيره فهو قطم ككتف، والقطيم كإردب: الفحل الصؤول.

وَمَن يَتَبَدَّل الْحَفْرَ بِالإِيمَنِ بأن لايؤمن عند مشاهدة ما يقترح من الآيات، أو لا يؤمن إذا عرف أنّه ليس له أن يقترح، وأنّه يجب عليه أن يكتفي بما قد أقامه الله تعالى من الدلالات، وأوضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة فيقد ضَلً من أوضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة فيقد ضَلً من أوضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند وأخذ في الما من الدلالات، من الذلالات، من الذلالات، من الدلالات، وأوضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة في فقد ضَلً من أوضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة في فقد ضَلً من أوضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة في فقد ضَلًا من أو ضحه من الآيات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة في فقد ضَلًا منوات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة في فقد ضَلًا منوات البيّنات فيتبدل الكفر بالإيمان بأن يعاند ولا يلتزم الحجة القائمة في فقد ضَلًا منوات المؤدية إلى الجنان، وأخذ في العريق المؤدية إلى النيران.

قال ﷺ : قال الله تعالى : يا أيها اليهود ﴿أَمْ تُرِيدُونَ﴾ بل تريدون من بعد ما آتيناكم ﴿أَنْ تَسْعَلُوا رَسُولَكُمْ﴾ وذلك أنّ النبيّ ﷺ قصده عشرة من اليهود يريدون أن يتعنّتوه ويسألوه

- مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ١٣٤. لعل قوله تلك : تركبك في الدنيا والآخرة، يعني بالدنيا الرجعة. [النمازي].
  - (۲) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۳۲.
    - (٣) سورة البقرة، الآية: ١٠٨.

عن أشياء يريدون أن يعانتوه بها، فبينما هم كذلك إذ جاء أعرابيّ كأنّه يدفع في قفاه قد علّق على عصاً على عاتقه جراباً مشدود الرأس فيه شيء قد ملاًه لا يدرون ما هو، فقال يا محمّد أجبني عمّا أسألك، فقال رسول الله عني: يا أخا العرب قد سبقك اليهود أفتأذن لهم حتّى أبداً بهم؟ قال الأعرابيّ : لا فإنّي غريب مجتاز، فقال رسول الله فأنت إذا أحقّ منهم لغربتك واجتيازك، فقال الأعرابيّ : ولفظة أخرى، قال رسول الله فانت إذا أحقّ منهم لغربتك أهل الكتاب يدّعونه بزعمهم حقاً، ولست آمن أن تقول شيئاً يواطئونك عليه، ويصدّقونك أهل الكتاب يدّعونه بزعمهم حقاً، ولست آمن أن تقول شيئاً يواطئونك عليه، ويصدّقونك أين عليّ بن أبي طالب؟ فدعي بعليّ غليني فجاء حتى قرب من رسول الله أين عليّ بن أبي طالب؟ فدعي بعليّ غليني فجاء حتى قرب من رسول الله الإعرابيّ : يا محمّد وما تصنع بعلنا في محاورتي وإيّاك؟ قال : يا أعرابيّ سألت البيان وهذا البيان الشافي، وصاحب العلم الكافي، أنا مدينة الحكمة وهذا بابها، فمن أراد الحكمة والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليأت الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليات البها، فلما مثل بين يدي وسول الله والعلم فليات، وإلى أدم في جلالته، وإلى شيث في حكمته، وإلى إدريس في نبامته والعلم ولي أد أن ينظر إلى آدم في جلالته، وإلى شيث في حكمته، وإلى إدريس في نبامته والعلم وليات الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله عليه قال رسول الله بأعلى صوته : يا عباد والعلم وليات الباب، فلما مثل بين يدي وسول الله عليه وما مرس في في أراد الحكمة ومهابته، وإلى نوح في شكره لربة وعبادته، وإلى أبراهيم في وفائه وخلته وإلى عام ورسي في نبامته ومهابته، وإلى نوح في شكره لربة وعبادته، وإلى أبراهي في وماشر في فيظه وإلى علي موسى في ومهابله من أراد أن ينظر إلى آدم ولي عيسى في حبّ كلّ مؤمن ومعاشرته فلينظر إلى علي بن أبي معال بالبها، فأما المؤمنون فازدادوا بذلك إيماناً، وأما المنافقون فازداد نفاقهم.

فقال الأعرابي : يا محمّد هكذا مدحك لابن عمّك، إنّ شرفه شرفك، وعزّه عزّك ولست أقبل من هذا شيئا إلّا بشهادة من لا يحتمل شهادته بطلاناً ولا فساداً، بشهادة هذا الضبّ، فقال رسول الله فلك : يا أخا العرب فأخرجه من جرابك أستشهده فيشهد لي بالنبوة، ولأخي هذا بالفضيلة، فقال الأعرابي : لقد تعبت في اصطياده، وأنا خاتف أن يطفر ويهرب، فقال رسول الله فلك : لا تخف فإنّه لا يطفر ولا يهرب، بل يقف ويشهد لنا بتصديقنا وتفضيلنا، فقال الأعرابي أخاف أن يطفر ولا يهرب، بل يقف ويشهد لنا بتصديقنا وتفضيلنا، فقال الأعرابي أخاف أن يطفر ولا يهرب، الم يقف ويشهد لنا بتصديقنا وتفضيلنا، فقال الأعرابي أخاف أن يطفر ولكته سيشهد لنا بشهادة الحق، فإذا فعل ذلك فخل مسيله، فإن محمّداً يعوّضك عنه ما هو خير لك منه، فأخرجه الأعرابي من الجراب ووضعه ملى الأرض، فوقف واستقبل رسول الله فلك، ومرّغ خدّيه في التراب ثمَّ رفع رأسه، وأنطقه الله تعالى فقال : أشهد أن لا إله إلاً الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّ محمّداً عبده على الأرض، فوقف واستقبل رسول الله فلك، ومرّغ خدّيه في التراب ثمَّ رفع رأسه، وأنطقه الله تعالى فقال الأعرابي وافضل الخلق أجمعين، وخاتم النبيّين، وقائد الغر والطفه الله تعالى فقال الأعرابي وافضل الحلق أعرجه الأعرابي من الجراب ووضعه ورسوله وصفية، وسيّد الموسلين، وأفضل الخلق أجمعين، وخاتم النبيّين، وقائد الغر ورسوله وصفيه، وسيّد الموسلين، وأفضل الخلق أجمعين، وخاتم النبيّين، وقائد الغر يرمو ذكرته، وأنّ أولياءه في الجنان مكرّمون، وأنّ أعداءه في النار خالدون، فقال الأعرابي وهو المحجلين، وأشهد أنّ أخاك عليّ بن أبي طالب على الوصف الذي وصفته، وبالفضل الذي يدكرته، وأنّ أولياءه في الجنان مكرّمون، وأنّ أعداءه في النار خالدون، فقال الأعرابي وهو يمكي ذكرته، وأنّ أولياءه في الجنان مكرّمون، وأنّ أعداءه في النار خالدون، فقال الأعرابي وهو يمكي يا رسول الله وأنا أشهد بما شهد به هذا الضبّ فقد رأيت وشاهدت وسمعت ما ليس لي عنه معدل ولا محيص، ثمَّ أقبل الأعرابي على اليهود فقال : ويلكم أيّ آية بعد هذه تريدون، ومعجزة بعد هذه تقترحون؟ ليس إلا أن تؤمنوا أو تهلكوا أجمعين، فآمن أولئك اليهود كلُّهم وقالوا: عظمت بركة ضبَّك علينا يا أخا العرب، ثمَّ قال رسول الله عليه : يا أخا العرب خلَّ الضبّ على أن يعوّضك الله لَخَمَكُ عنه ما هو خير منه، فإنَّه ضبّ مؤمن بالله وبرسوله وبأخي رسوله، شاهد بالحقّ، ما ينبغي أن يكون مصيداً ولا أسيراً، ولكنَّه يكون مخلَّيَّ سربه، تكون له مزيَّة على سائر الضباب بما فضَّله الله أميراً، فناداه الضبِّ: يا رسول الله فخلَّني وولَّني تعويضه لأعوّضه، فقال الأعرابيّ وما عساك تعوّضني؟ قال: تذهب بي إلى الجحر الّذي أخذتني منه ففيه عشرة آلاف دينار خسروانيَّة، وثلاثماة ألفُ درهم فخذها، فقال الأعرابيَّ: كيف أصنع؟ قد سمع هذا من الضبّ جماعات الحاضرين ههنا وأنا تعب، فإنَّ من هو مستريح يذهب إلى هناك فيأخذه فقال الضبّ : يا أخا العرب إنَّ الله قد جعله عوضاً منَّى ، فما كان ليترك أحداً يسبقك إليه ولا يروم أحد أخذه إلاّ أهلكه الله، وكان الأعرابيّ تعبًّا فمشي قليلاً وسبقه إلى الجحر جماعة من المنافقين كانوا بحضرة رسول الله، فأدخلوا أيديهم إلى الجحر ليتناولوا منه ما سمعوا فخرجت عليهم أفعي عظيمة فلسعتهم وقتلتهم، ووقف حتى حضر الأعرابي فنادته : يا أخا العرب انظر إلى هؤلاء كيف أمرني الله بقتلهم دون مالك الَّذي هو عوضك من ضبَّك، وجعلني هو حافظته فتناوله، فاستخرج الأعرابي الدراهم والدنانير، فلم يطق احتمالها ، فنادته الأفعى : خذ الحبل الَّذي في وسطك وشدَّه بالكيس ، ثمَّ شدَّ الحبل في ذنبي فإنّي سأجرّه لك إلى منزلك، وأنا فيه خادمك وحارس مالك هذا، فجاءت الأفعى فما زالت تحرسه والمال إلى أن فرّقه الأعرابيّ في ضياع وعقار وبساتين اشتراها، ثمّ انصرفت الأفعى<sup>(1)</sup>.

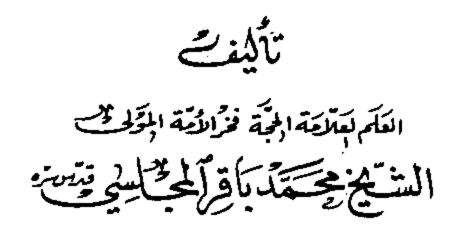
**بيان؛** عنّته تعنيتاً : شدّد عليه وألزمه ما يصعب عليه أداؤه ويقال : جاءه متعنّتاً ، أي طالباً زلّته، والنباهة : الشرف.



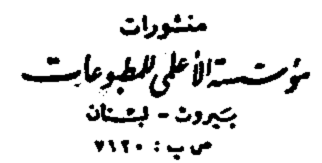
111

(١) تفسير الإمام العسكري فالله، ص ٤٩٦.





طبعة مُنقّحة وَمُزَدَّنَّة بِعَالِيقَ إِيجَةٍ لِمَتَحَجَّ عُلَيُ النِّمَازِيُ الشَّاهِ وُدِي الجزءُ الثامن عشر



.

.

٦ - باب معجزاته في استجابة دعانه في إحياء الموتى، والتكلم معهم وشفاء المرضى وغيرها زائداً عما تقدم في باب الجوامع

فقال رسول الله في لأصحابه : إنّ هذا الأعرابيّ يشكو قلّة المطر وقحطاً شديداً ثمّ قام يجرّ رداءه حتى صعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه فكان فيما حمده به أن قال : «الحمد لله الّذي علا في السماء فكان عالياً ، وفي الأرض قريباً دانياً ، أقرب إلينا من حبل الوريد ورفع يديه إلى السماء وقال : «اللّهمّ اسقنا غيثاً مغيثاً مريئاً مريعاً غدقاً طبقاً ، عاجلاً غير رائث ، نافعاً غير ضارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره ضارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره فارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره فارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره فارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره فارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره فارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره فارَّ ، تملأ به الضرع ، وتنبت به الزرع ، وتحيي به الأرض بعد موتها » فما ردّ يده إلى نحره يصيحون : يا رسول الله الغرق الغرق ، فقال رسول الله تشكر : اللّهمّ حوالينا ولا علينا » فانجاب السحاب عن السّماء ، فضحك رسول الله تشكر وقال : لله درّ أبي طالب ، لو كان حيًا لقرّت عيناه ، من ينشدنا قوله ؟ فقام عمر فقال : عسى أردت يا رسول الله : وما حملت من ناقة فوق ظهرها أسرار ، أوقول ، فرحله اله وقال : وأوف ي ذمّ من من محمّ ل

فقال رسول الله ﷺ : ليس هذا من قول أبي طالب هذا من قول حسّان بن ثابت، فقام عليّ بن أبي طالب ﷺ فقال: كأنّك أردت يا رسول الله:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه ربيع اليتامى عصمة للأرامل تلوذبه الهلاك من آل هاشم فهم عنده في نعمة وفواضل كذبتم وبيت الله يبزى محمّد ولما نماصع دونه ونقاتل ونسلمه حتّى نُصرّعَ حوله ونذهل عن أبنائنا والحلائل فقال رسول الله: أجل، فقام رجل من بني كنانة فقال: لك الحمد والحمد ممّن شكر سقينا بوجه النبي المطر دعا الله خالية دعوة وأشخص منه إليه البصر فسلم يسك إلا كسالسقماء السرداء وأمسرع حسقسى أتسانسا السدرر دفساق السعسزائسل جسم السبعماق أغساث بسه الله عسلسيسا مسضسر فسكسان كسمسا قسالسه عسقمه أبسسو طسالسب ذا رواء أغسر به الله يسسقي صيبوب السغمام فسهدا السعسيسان وذاك السخسسر فقال رسول الله فلي : يا كناني بؤاك الله بكل بيت قلته بيتاً في الجنة<sup>(1)</sup>.

قعب، مرسلاً مثله ثمّ قال: والسبب في ذلك أنّه كان قحط في زمن أبي طالب، فقالت قريش: اعتمدوا اللات والعزّى، وقال آخرون: اعتمدوا المناة الثالثة الأخرى فقال ورقة بن نوفل: أنّى تؤفكون وفيكم بقيّة إبراهيم، وسلالة إسماعيل أبو طالب؟ فاستسقوه فخرج أبو طالب وحوله أغيلمة من بني عبد المطّلب، وسطهم غلام كأنّه شمس دجنة تجلّت عنها غمامة، فأسند ظهره إلى الكعبة ولاذ بإصبعه، وبصبصت الأغلمة حوله فأقبل السحاب في الحال فأنشأ أبو طالب اللّاميّة<sup>(٢)</sup>.

**بيان**، قال الجزريّ : في حديث الاستسقاء لقد أتيناك وما لنا بعير ينظ، أي يحنّ ويصيح، يريد مالنا بعير أصلاً، لأنّ البعير لا بدّ أن ينظ، وقال : الغطيط : الصوت الذي يخرج مع نفس النائم، ومنه الحديث : والله ما يغط لنا بعير، غطّ البعير : إذا هدر في الشقشقة، فإن لم يكن في الشقشقة فهو هدير، والأزل : الشدّة والضيق . وقال في قوله : يدمي لبانها : أي يدمي صدرها لامتهانها نفسها في الخدمة حيث لا تجد ما تعطيه من يخدمها من الجدب وشدّة الزمان، وأصل اللبان في الفرس، موضع اللبب من الصدر، ثمّ استعير للناس، وقال في قوله : ما يمرُّ وما يحلي، أي ما ينطق بخير ولا شرّ من الجوع والضعف، وقال : الحنظل العاميّ منسوب إلى العام، لأنّه يتخذ في عام الجدب، كما قالوا للجدب : السنة، والعلهز الدم بأوبار الإبل ثمَّ يشوونه بالنار ويأكلونه، وقبل : كانوا يخلطون فيه القردان، ويقال للقراد المحم : علهز، وقيل : العلم، لأنّه يتخذ في عام الجدب، كما قالوا للجدب : السنة، والعلهز الدم بأوبار الإبل ثمَّ يشوونه بالنار ويأكلونه، وقبل : كانوا يخلطون فيه القردان، ويقال للقراد الضخم : علهز، وقيل : العلهز شيء ينبت ببلاد سليم، له أصل كأصل البرديّ والفسل هو المحم : علهز، وقيل : العلهز شيء ينبت بلاد سليم، له أصل كأصل البرديّ والفسل هو وآكله، فصرف الوصف إلى العلهز، أي ما الموى المعجمة، أي الضعيف، يعني الفشل مذخره الدم بأوبار الإبل ثمَّ يشوونه بالنار ويأكلونه، وقبل : كانوا يخلطون فيه القردان، ويقال للقراد ورائم منوبار الإبل ثمَّ يشوونه بالنار ويأكلونه، وقبل : كانوا يخلطون فيه القردان، ويقال القراد المنوم : علمهز، وقبل : العلهز شيء ينبت ببلاد سليم، له أصل كأصل البرديّ والفسل هو ورائله، فصرف الوصف إلى العلهز، وهو في الحقيقة لأكله، وقال بأرواقها، أي بجميع ما ورائله، فصرف الماء، والأنقال، أراد مياهها المثقلة للسحاب . انتهى .

والبطاح بالكسر جمع الأبطح وهو مسيل واسع فيه دقاق الحصى، والدرر بالكسر جمع درّة، يقال للسحاب درّة أي صبَّ واندفاقٌ، وقال الجزريّ، الدفاق: المطر الواسع الكثير، والعزائل، أصله العزالى هي مثل الشائك والشاكي، والعزالى جمع العزلاء وهو فم المزادة

الأمالي للمفيد، ص ٣٠٣ مجلس ٣٦ ح ٣.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ١٨٠.

الأسفل فشبّه اتساع المطر واندفاقه بالذي يخرج من فم المزادة، والبعاق بالضمّ : المطر الغزير الكثير الواسع، والرواء بالضمّ والمدّ : المنظر الحسن انتهى.

وقال الفيروزآباديّ عليا مضر بالضمّ والقصر: أعلاها. والأغرّ الأبيض والشريف والصوب والصيوب، الانصباب، والدجن: إلباس الغيم الأرض وأقطار السّماء، والدجنة بالضمّ وبضمّتين مع تشديد النون: الظلمة، والأغلمة من جموع الغلام.

**أقول:** سيأتي شرح أبيات أبي طالب في باب أحواله غَلِيَهُ إ

٢ - جا، ما: المفيد، عن الجعابيّ، عن الحسين بن الهاد بن حمزة أبو عليّ من أصل كتابه، عن الحسن بن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الحسن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن بن أبي ليلى، عن محمّد بن سليمان الإصفهانيّ عن عبد الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن عبد الرحمن الما أبي ليلى، عن محمّد بن أبي طالب قال: دعاني معنى الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن الرحمن اليلى، عن محمّد بن أبي طالب قال: دعاني الرحمن الما مالي الرحمن اللرحمن الرحمن الرحمن الرحمن اللرحمن الرحمن الللى الرحمن الللى الرحمن الللمام ما مالماما مالمالى مامما مامال الرحمن الللماما الرحمن اللي

٣ – ها: المفيد، عن الحسين بن محمّد التمّار، عن محمّد بن القاسم، عن موسى بن محمّد الخيّاط، عن إسحاق بن إبراهيم الخراسانيّ، عن شريك، عن عبد الله بن عمر، عن أبي سلمة، عن أبي هريرة قال: أصابنا عطش في الحديبيّة، فجهشنا إلى النبيّ في فيسط يديه بالدعاء فتألّق السحاب، وجاء الغيث فروينا منه.

قال أبو الطيّب: قال الأصمعيّ: الجهش أن يفزع الإنسان إلى الإنسان، قال أبو عبيدة: وهو مع فزعه كأنّه يريد البكاء، وفي لغة أخرى: أجهشت إجهاشاً فأنا مجهش، ومنه قول لبيد: قامت تشكّي إليّ النفس مجهشة وقد حملتك سبعاً بعد سبعينا فإن تـزادي ثـلاثـاً تـبـلـغـي أمـلاً وفي الـثـلاث وفاء لـلـثـمانـيـنـا<sup>(٢)</sup>

**توضيح؛** قال الجوهريّ: الجهش أن يفزع الإنسان إلى غيره وهو مع ذلك يريد البكاء، كالصبيّ يفزع إلى أمّه وقد تهيّأ للبكاء، يقال: جهش إليه يجهش، وفي الحديث أصابنا عطشَ فجهشنا إلى رسول الله، وكذلك الإجهاش، يقال: جهشت نفسي وأجهشت، أي نهضت، ثمّ ذكر بيتاً من الشعر، وقال: همعت عينه تهمع همعاً وهموعاً وهمعاناً أي دمعت، وقال: تألق البرق: لمع .

٤ – **ير؛** أيّوب بن نوح، عن صفوان بن يحيى، عن حمّاد بن أبي طلحة، عن أبي عوف، عن أبي عبد الله ﷺ قال: دخلت عليه فألطفني، وقال: إنّ رجلاً مكفوف البصر أتى النبيّ ﷺ فقال: يا رسول الله ادع الله أن يردّ عليّ بصري، قال: فدعا الله فردّ عليه بصره، ثمَّ

- أمالي المفيد، ص ٣١٧ مجلس ٣٨ ح ٣. وأمالي الطوسي، ص ٨٩ مجلس ٣ ح ١٣٧.
  - (٢) أمالي الطوسي، ص ١٣٨. مجلس ٥ ح ٢٠٣.

أتاه آخر فقال: يا رسول الله ادع الله لي أن يردّ عليّ بصري، قال: فقال: الجنّة أحبّ إليك أو يردّ عليك بصرك؟ قال: يا رسول الله وإنّ ثوابها الجنّة؟ فقال: الله أكرم من أن يبتلي عبده المؤمن بذهاب بصره ثمّ لا يثيبه الجنّة<sup>(۱)</sup>.

يو، العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن إسماعيل الميشميّ، عن كريم قال: سمعت من يرويه قال: إنّ رسول الله يشبّ كان قاعداً فذكر اللحم وقرمه إليه فقام رجل من الأنصار وله عناق، فانتهى إلى امرأته فقال: هل لك في غنيمة؟ قالت: وما ذاك؟ قال: إنّي سمعت رسول الله يشبّه يشتهي اللحم، قالت: خذها ولم يكن لهم غيرها، وكان رسول الله يشبق يعرفها، فلمّا جاء بها ذبحت وشويت، ثمّ وضعها النبيّ يشبّ فقال لهم: كلوا ولا تكسروا عظماً، قال: فرجع الأنصاريّ وإذا هي تلعب على بابه<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** القرم بالتحريك شدّة شهوة اللحم، والعناق بالفتح: الأنثى من ولد المعز.

<sup>7</sup> - يوء إبراهيم بن هاشم، عن عليّ بن أسباط، عن بكر بن جناح، عن رجل، عن أبي عبد الله عليه قال: لما ماتت فاطمة بنت أسد أم أمير المؤمنين جاء عليّ إلى النبيّ فقال له رسول الله عليه قال: فم ماتت، قال: فقال النبيّ قليه : وأمي والله، ثمّ بكى. وقال: وا أماه، ثمّ قال لعليّ عليه : هذا قميصي فكفّنها فيه، وهذا ردائي فكنّنها فيه، فإذا فرغتم فأذنوني، فلما أخرجت صلّى عليها النبيّ عليه صلاة لم يصلّ قبلها فكنّنها فيه، فإذا فرغتم فأذنوني، فلما أخرجت صلّى عليها النبيّ عليه صلاة لم يصلّ قبلها وكنّنها فيه، فإذا فرغتم فأذنوني، فلما أخرجت صلّى عليها النبيّ عنه صلاة لم يصلّ قبلها ولا بعدها على أحد مثلها، ثمّ نزل على قبرها فاضطجع فيه، ثمّ قال لها: يا فاطمة، قالت: أسبك يا رسول الله، فإذا فرغتم فأذنوني، فلما أخرجت صلّى عليها النبيّ عليها النبيّ معالمة ما قالت: وأمي ولا بعدها على أحد مثلها، ثمّ نزل على قبرها فاضطجع فيه، ثمّ قال لها: يا فاطمة، قالت: وطالت مناجاته في القبر، فلما أخرجت صلّى عليها النبيّ عليها النبيّ عليها قبلها ولا بعدها على أحد مثلها، ثمّ نزل على قبرها فاضطجع فيه، ثمّ قال لها: يا فاطمة، قالت: وطالت مناجاته في القبر، فلما خرج قبل: يا رسول الله لقد صنعت بها شيئاً في تكفينك إياها أسبك ودخولك في قبرها وطول مناجاتك وطول صلاتك ما رأيناك صنعته باحد قبلها، قال: وأما تكفيني إياها فإني لما قلت لها: يعرض الناس يوم يحشرون من قبورهم، فصاحت أما تكفيني إياها فإني لما قلت لها: يعرض الناس يوم يحشرون من قبورهم، فصاحت وقالت: وا موألت الله في صلاتي عليها بأن لا يبلي أكفانها حتى أما تكفيني إياها فإني لما قلت لها: يعرض الناس يوم يحشرون من قبورهم، فصاحت أما تكفيني إياها فإني لما قلت لها: يعرض الناس يوم يحشرون من قبورهم، فصاحت أما تكفيني إياها فإني لما قلت لها: واصليت والى الحبنة، فأجابني إلى ذلك، وأمّا دخولي في قبرها فإني قلت لها يوماً إلى المي أمان على أماسية وأما تكفيني إلى أماني ما على قبلها مأن يعمر والحبنها بيابي، وسالانه، مقالت: وا غونا، أما تكفيني إياها فإني قلت لها، وأما دخولي في قبرها فإني قلت لها يوما إلى أمانية، وأما دخولي في قبرها فإني قلت لها يوماً إلى أمانية على أدخل قبره وانصرف الناس عنه دخل عليه ملكان: منكر ونكير فيسألانه، فقالت: وا غونا، أدخل قبره وانصرف اللانه، فقالت: وا غرئه من قبرها إلى أمى فبرها إلى أما المن قبره ما زلت

٧ - يجع روي عن أبي حمزة الثمالي قال: قلت لعلي بن الحسين عليه السالك عن شيء أنفي عني به ما قد خامر نفسي، قال: فقال:

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۲۹۱ ج ۲ باب ۳ ح ۸.
- (٢) بصائر الدرجات، ص ٢٦٢ ج ٦ باب ٤ ح ٤.
- (۳) بصائر الدرجات، ص ۲۷۶ ج 7 باب ۷ ح ۹.

عليهما لعانن الله، كلاهما مضيا والله كافرين مشركين بالله العظيم، قلت فالأئمة منكم يحيون الموتى، ويبرئون الأكمه والأبرص، ويمشون على الماء؟ فقال علي عنهم، فكلّ ما كان عند رسول إلا وقد أعطى محمداً عنه وأعطاه ما لم يعطهم ولم يكن عندهم، فكلّ ما كان عند رسول الله ينه فقد أعطاه أمير المؤمنين، ثمّ الحسن، ثمّ الحسين تشتر ، ثمّ إماماً بعد إمام إلى يوم القيامة مع الزيادة الّتي في كلّ سنة، وفي كلّ شهر، وفي كلّ يوم، إنّ رسول الله ينه كان قاعداً فذكر اللحم، فقام رجل من الأنصار إلى امرأته وكان لها عناق، فقال لها: هل لك في غنيمة؟ قالت: وما ذلك؟ قال: إنّ رسول الله يشتهي اللحم، فنذبح له عنزنا هذا، قالت: خذها شأنك وإيّاها، ولم يملكا غيرها، وكان رسول الله يعرفهما فذبحها وسمطها وشواها وحملها إلى رسول الله علماً، وأكل معهم الأنصاري، فقال بيته ومن أحبّ من أصحابه، فقال: كلوا ولا تكسروا لها عظماً، وأكل معهم الأنصاري، فلمّ الماية ومن أحبّ من أصحابه، فقال: كلوا ولا تكسروا لها عظماً، وأكل معهم الأنصاري، فلمّ الماية ومن أحبّ من أصحابه،

وروي أنه ﷺ دعا غزالاً فأتى، فأمر بذبحه ففعلوا وشووه وأكلوا لحمه ولم يكسروا له عظماً، ثمّ أمر أن يوضع جلده ويطرح عظامه وسط الجلد، فقام الغزال حيّاً يرعى<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ : سمطت الجدي أسمُطه وأسمِطه سمطاً : إذا نظفته من الشعر بالماء الحارّ لتشويه .

٨ - عم، يج: من معجزات النبي إن امرأة أتت بصبي لها ترجو بركته بأن يمته ويدعو له، وكان برأسه فاستوى شعره ويدعو له، وكان برأسه عاهة فرحمها والرحمة صفته، فمسح بيده على رأسه فاستوى شعره وبرى داؤه، فبلغ ذلك أهل اليمامة فأتوا مسيلمة بصبي فسألوه، فمسح رأسه فصلع، وبقي تسله إلى يومنا هذا صلعاً<sup>(٢)</sup>.

٩ - عم، يجع روي أنّ رجلاً من أصحابه عنه اصبب بإحدى عينيه في بعض مغازيه في المن المن معازيه في المن عينيه منازيه منظراً، وأحدما معارية المن عينيه منظراً، وأحدهما بصراً (<sup>(٣)</sup>).

١٠ - يجوء روي أنّه أتاه عنهم رجل من جهينة يتقطّع من الجذام، فشكى إليه، فأخذ قدحاً من الماء فنفل فيه، ثمّ قال: المسح به جسدك ففعل فبرئ حتّى لم يوجد منه شيء<sup>(٤)</sup>.

١١ - يج: روي أنّ رجلاً جاء إلى النبي فقال: إنّي قدمت من سفر لي فبينا بنية

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ۵۸۳ ح ۱.
 (۲) اعلام الوری، ص ٤٣، الخرائج والجرائح ج ۱ ص ۲۹.
 (۳) اعلام الوری، ص ٤٤، الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۴۲.
 (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳٦.

خماسيّة تدرج حولي في صبغها وحليّها أخذت بيدها فانطلقت بها إلى وادي كذا فطرحتها فيه، فقال يهيي: انطلق معي وأرني الوادي، فانطلق مع رسول الله يهيي إلى الوادي فقال لأبيها: ما اسمها؟ قال: فلانة. فقال: يا فلانة احيي بإذن الله، فخرجت الصبيّة تقول: لبّيك يا رسول الله وسعديك، فقال: إنّ أبويك قد أسلما، فإن أحببت أردّك عليهما، قالت: لا حاجة لي فيهما، وجدت الله خيراً لي منهما<sup>(1)</sup>.

قب: عن الحسين ﷺ مثله. اج ۱ ص ۱۷۵.

١٢ – **يج:** روي أنّ سلمة بن الأكوع أصابه ضربة يوم خيبر، فأتى النبيّ عنه فنفث فيه ثلاث نفثات، فما اشتكاها حتّى الممات، وأصاب عين قتادة بن النعمان ضربة أخرجتها فردّها النبيّ عنيه موضعها فكانت أحسن عينيه<sup>(٢)</sup>.

١٣ – **يج؛** روي أنّ شابّاً من الأنصار كان له أمّ عجوز عمياء وكان مريضاً فعاده رسول الله في فمات، فقالت: اللّهمَّ إن كنت تعلم أنّي هاجرت إليك وإلى نبيّك رجاء أن تعينني على كلّ شدّة فلا تحملنّ عليّ هذه المصيبة قال أنس: فما برحنا إلى أن كشف الثوب عن وجهه فطعم وطعمنا<sup>(٣)</sup>.

18 – يج: روي أنّ أسامة بن زيد قال: خرجنا مع رسول الله عني في حجّته التي حجّها حتّى إذا كنا ببطن الروحاء نظر إلى امرأة تحمل صبياً، فقالت: يا رسول الله هذا ابني ما أفاق من خنق منذ ولدته إلى يومه هذا، فأخذه رسول الله عني وتفل في فيه، فإذا الصبيّ قد برئ، فقال رسول الله عنه، فإذا الصبيّ قد برئ، فقال رسول الله عنه، فإذا الصبيّ قد برئ، فقال رسول الله عنه، فإذا الصبيّ قد برئ، من خنق منذ ولدته إلى يومه هذا، فأخذه رسول الله عني وتفل في فيه، فإذا الصبيّ قد برئ، من خنق منذ ولدته إلى يومه هذا، فأخذه رسول الله عني وتفل في فيه، فإذا الصبيّ قد برئ، من خنق منذ ولدته إلى يومه هذا، فأخذه رسول الله عني وتفل في فيه، فإذا الصبيّ قد برئ، فقال رسول الله عنه، فإذا الصبيّ قد برئ، من خنق منذ ولدته إلى يومه هذا، فأخذه رسول الله عني وتفل في فيه، فإذا الصبيّ قد برئ، فقال رسول الله عنه، فإذا الصبيّ قد بله من حشّ؟ قلت: إنّ الوادي ما فيه موضع يغظى عن النّاس، قال لي: انطلق انظر هل ترى من حشّ؟ قلت: إنّ رسول الله يأمركن أن تدنين لمخرج رسول الله عنه، وقل للحجارة مثل ذلك، فوالذي بعثه بالحق نبياً لقد قلت لهنّ ذلك وقد رسول الله عنه، وقل للحجارة يتفرقن، فلما قضى حاجته رأيتهن يعدن إلى موضعهنً (أيت النخلات يتقاربن والحجارة يتفرقن، فلما قضى حاجته رأيتهن يعدن إلى موضعهنً (عا.

١٥ - يج: روي أنّ النبي عنه لما قدم المدينة وهي أوبا أرض الله، فقال: اللهمَّ حبّب إلينا المدينة كما حبّبت إلينا مكمة، وصحّحها لنا، وبارك لنا في صاعها ومدّها، وانقل حمّاها إلى الجحفة<sup>(٥)</sup>.

**١٦ - يج؛** روي أنَّ أبا طالب مرض فدخل عليه رسول الله عليه فقال: يا ابن أخي ادع ربّك أن يعافيني، فقال النبيّ عليه اللّهمّ اشف عمّيٍ، فقام كأنّما أنشط من عقال<sup>(٦)</sup>. **قب:** عن سلمان مثله<sup>(٧)</sup>.

١٧ – **يج:** روي أنَّ عليّاً مرض وأخذ يقول: «اللَّهمّ إن كان أجلي قد حضر فأرحني وإن

(1) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳٦-٣٧.
 (٢) - (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٣٦-٤٦.
 (٥) - (٦) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٤٩.
 (٧) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ح ۱۱۷.

٦ – باب / معجزاته في استجابة دعائه في إحياء الموتى، والتكلم معهم

كان متأخّراً فارفعني، وإن كان للبلاء فصبّرني؟ فقال النبيّ ﷺ : «اللّهمّ اشفه اللّهمّ عافه» ثم قال : قم، قال عليّ ﷺ : فقمت فما عاد ذلك الوجع إليّ بعد<sup>(١)</sup>.

١٨ – **يج:** روي أنَّ عبد الله بن بريدة قال: سمعت أبي يقول: إنَّ النب**يّ ﷺ** تفل في رجل عمرو بن معاذ حين قطعت رجله فبرئ<sup>(٢)</sup>.

۱۹ – يج: روى ابن عبّاس أنّ امرأة جاءت إلى النبي عني بابن لها فقالت: ابني هذا به جنون يأخذه عند غدائنا وعشائنا فيحثو علينا، فمسح عني صدره ودعا، فتعثعث فخرج من جوفه مثل خرء الأسد فبرئ<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآبادي: عثعث: حرّك وأقام وتمكّن وركن.

٢٠ - **يج:** روي أنّ معاذ بن عفراء جاء إلى رسول الله ﷺ يحمل يده وكانت قد قطعها أبو جهل، فبصق ﷺ عليها وألصقها فلصقت<sup>(٤)</sup>.

٢١ - **يج:** روي أنّ نبيّ الله ﷺ رأى رجلاً يكفّ شعره إذا سجد فقال: «اللّهمّ قبّح رأسه» فتساقظ شعره حتّى ما بقي في رأسه شيء<sup>(ه)</sup>.

٢٢ - **يج:** روي أنّه دعا لأنس لمّا قالت أمّه أمّ سليم: ادع له فهو خادمك، قال: «اللّهمّ أكثر ماله وولده وبارك له فيما أعطيته» قال أنس: أخبرني بعض ولدي أنّه دفن من ولده أكثر من ماق<sup>(1)</sup>...

٢٣ **- يج:** روي أنَّ النبيِّ ﷺ أبصر رجلاً يأكل بشماله، فقال: كل بيمينك فقال: لا أستطيع، فقال: لا استطعت، قال: فما وصلت إلى فيه من بعد، كلّما رفع اللقمة إلى فيه ذهبت في شقِّ آخر<sup>(٧)</sup>.

**قب:** سلمة بن الاكوع، عن أبيه مثله<sup>(٨)</sup>.

٢٤ **- قب، يج؛** روى أبو نهيك الأزديّ، عن عمرو بن أخطب قال: استسقى النبيّ ﷺ فأتيته بإناء فيه ماء وفيه شعرة فرفعتها، فقال: «اللّهمّ جمله جمله» قال: فرأيته بعد ثلاث وتسعين سنة ما في رأسه ولحيته شعرة بيضاء<sup>(٩)</sup>.

٢٥ - يج: روي أنَّ النابغة الجعديَّ أنشد رسول الله عليه:

بلغنا السماء عزة وتكرماً وإنّا لنرجو فوق ذلك مظهرا

فقال: إلى أين يا ابن أبي ليلى؟ قال: إلى الجنّة يا رسول الله، قال: أحسنت لا يفضض الله فاك، قال الراوي: فرأيته شيخاً له مأة وثلاثون سنة وأسنانه مثل ورق الأقحوان نقاءً وبياضاً، قد تهذم جسمه إلا فاه<sup>(١٠)</sup>.

(۱) - (۷) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵۰.
 (۸) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۵۰.
 (۹) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۱۷، الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵۰.
 (۱۰) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵۱–۰۲.

**بيان:** الأقحوان بالضمّ : البابونج .

٢٦ - يج: روي أنّ النبي في خرج فعرضت له امرأة فقالت: يا رسول الله إنّي امرأة مسلمة ومعي زوج في البيت مثل المرأة، قال: فادعي زوجك، فدعته، فقال لها: أتبغضينه؟ مسلمة ومعي زوج في البيت مثل المرأة، قال: فادعي زوجك، فدعته، فقال لها: أتبغضينه؟ قالت: نعم، فدعا النبي في لهما ووضع جبهتها على جبهته وقال: «اللّهم ألّف بينهما، وحبّب أحدهما إلى صاحبه، ثم كانت المرأة تقول بعد ذلك: ما طارف ولا تالد ولا والد أحبّ إلي منه، فقال النبي في أسهد أنّي رسول الله أنّي امرأة أحبّ إلى مسلمة ومعي زوج في البيت مثل المرأة، قال: فادعي زوجك، فدعته، فقال لها: أتبغضينه؟ قالت: نعم، فدعا النبي في الميت مثل المرأة، قال: فادعي زوجك، على جبهته وقال: «اللهم ألّن بينهما، قالت: نعم، فدعا النبي في ألما ينهما ألما ينهما، أحمد منها على جبهته وقال: «اللهم ألما ينهما، أحبّ أحدهما إلى صاحبه، ثم كانت المرأة تقول بعد ذلك: ما طارف ولا تالد ولا والد أحبّ إلي منه، فقال النبي في ألما الما أني رسول الله.

بيان: الطارف من المال: المستحدث، وهو خلاف التالد.

۲۷ – **يج:**روي أنَّ عمرو بن الحمق الخزاعيّ سقى رسول الله ﷺ فقال : اللّهمّ أمتعه بشبابه، فمرّت له ثمانون سنة لم ير له شعرة بيضاء<sup>(۲)</sup>.

٢٨ - يج: وروي عن عطاء قال: كان في وسط رأس مو لاي السائب بن يزيد شعر أسود، وبقيّة رأسه ولحيته بيضاء، فقلت: ما رأيت مثل ذلك، رأسك هذا أسود، وهذا أبيض، قال: أفلا أخبرك قلت: بلى، قال: إنّي كنت ألعب مع الصبيان، فمرّ بي نبيّ الله في فعرضت له وسلّمت عليه، فقال: وعليك من أنت؟ قال: أنا السائب أخو النمر بن قاسط، فمسح رسول الله رأسي وقال: بارك الله فيك، فلا والله لا تبيض أبداً (<sup>n</sup>).

٢٩ – قمب، يجع:روي أنّ عليّاً عَلَيْكَمْ قال: بعثني رسول الله عَنْهَ إلى اليمن، فقلت: بعثتني يا رسول الله وأنا حدث السنّ لا أعلم بالقضاء، قال: انطلق فإنَّ الله سيهدي قلبك، ويثبّت لسانك، قال عليّ غَلِيَهُمْ: فما شككت في قضاء بين رجلين<sup>(٤)</sup>.

• ٣ - قب، يج (وى مرة بن جعبل الأشجعيّ قال : غزوت مع رسول الله في بعض غزواته قب، يج (وى مرة بن جعبل الأشجعيّ قال : غزوات مع رسول الله في بعض غزواته فقال : سريا صاحب الفرس، فقلت : يا رسول الله عجفاء ضعيفة، فرفع مخفقة عنده فضربها ضرباً خفيفاً، فقال : اللهمَّ بارك له فيها، فقال : رأيتني ما أمسك رأسها أن تقدم الناس، ولقد بعت من بطنها باثني عشر ألفاً ().

**بيان: في** القاموس: المخفقة كمكنسة: الدرّة أو سوط من خشب.

٣١ **- قب، يج**:روي أنَّ جرهداً أتى رسول الله ﷺ وبين يديه طبق فأدلى جرهد بيده الشمال ليأكل، وكانت يده اليمنى مصابة، فقال: كل باليمين، فقال: إنَّها مصابة، فنفث رسول الله ﷺ عليها فما اشتكاها بعد<sup>(1)</sup>.

- (۱) (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵۱-۵۳.
- (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۱۸، الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵۳.
- ٥) مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ١١٦، الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٥٤.
- ۱۰ مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۵۹، الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵٤.

٣٢ - ييج: روي عن عثمان بن جنيد أنّه قال : جاء رجل ضرير إلى رسول الله عنه فشكى إليه ذهاب بصره، فقال له رسول الله عنه : انت الميضاة فتوضّا ثمّ صل ركعتين، ثمَّ قل : «اللّهمَّ إني أسألك وأتوجه إليك بمحمّد نبيّ الرحمة، يا محمّد إنّي أتوجّه بك إلى ربّك ليجلو عن بصري، اللّهمَ شفّعه فيَّ وشفّعني في نفسي، قال ابن جنيد: فلم يطل بنا الحديث حتّى دخل الرجل كأنّ لم يكن به ضرر قط<sup>(۱)</sup>.

٣٣ **- ڀيج؛** روي أنَّ أبيض بن جمال قال : كان بوجهي حزاز يعني القوبا قد التمعت فدعا النبيّ ﷺ فمسح وجهه فذهب في الحال ولم يبق له أثر على وجهه<sup>(٢)</sup>.

٣٤ – **يج؛** روي أنّ الفضل بن العبّاس قال: إنّ رجلاً قال: يا رسول الله إنّي بخيل جبان نؤوم فادع لي، فدعا الله أن يذهب جبنه، وأن يسخّي نفسه، وأن يذهب كثرة نومه، فلم ير أسخى نفساً ولا أشدّ بأساً ولا أقل نوماً منه<sup>(٣)</sup>.

٣٥ - يجع: عن ابن عبّاس قال : إنّ رسول الله عليه قال : «اللّهم أذقت أوّل قريش نكالاً فأذق آخرهم نوالاً» فوجد كذلك<sup>(٤)</sup>.

٣٦ - **يج:** روي أنَّ عليَّا ﷺ كان رمد العين يوم خيبر فتفل رسول الله ﷺ في عينيه، ودعا له، وقال: "اللّهمّ أذهب عنه الحرّ والبرد" فما وجد حرّاً ولا برداً، وكان يخرج في الشتاء في قميص واحد<sup>(ه)</sup>.

٣٧ – **يج:** روي أنّ أبا هريرة قال لرسول الله ﷺ إنّي أسمع منك الحديث الكثير أنساه، قال: ابسط رداءك، قال: فبسطته فوضع يده فيه، ثمّ قال: ضمه فضممته، فما نسيت كثيراً بعده<sup>(1)</sup>.

٣٨ - يج: روي أنّ أعرابياً قال: يا رسول الله هلك المال، وجاع العيال، فادع الله لنا، فرفع يده وما وضعها حتى ثار السحاب أمثال الجبال، ثمّ لم ينزل عن منبره حتى رأينا المطر يتحادر على لحيته، فمطرنا إلى الجمعة، ثمّ قام أعرابيّ فقال: تهدّم البناء، فادع، فقال: هحواليناولا علينا» فما كان يشير بيده إلى ناحية من السحاب إلا تفرّجت حتى صارت المدينة مثل الجوبة، وسال الوادي شهراً، فضحك رسول الله يشيّ فقال: لله درّ أبي طالب لو كان حيّاً قرّت عيناه<sup>(٧)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ : في حديث الاستسقاء حتّى صارت المدينة مثل الجوبة، هي الحفرة المستديرة الواسعة، وكلّ منفتق بلا بناء جوبة، أي حتّى صار الغيم والسحاب محيطاً بآفاق المدينة.

۳۹ – **يج:** روي أنّ النبيّ ﷺ لمّا نادى بالمشركين، واستعانوا عليه دعا الله أن يجدب \_\_\_\_\_\_ (۱) – (٥) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٥٥-٥٧. (٦) – (٧) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٥٨–٦٢. بلادهم، فقال: «اللهمّ سنين كسني يوسف، اللّهمَّ اشدد وطأتك على مضر، فأمسك المطر عنهم حتّى مات الشجر، وذهب الثمر، وفني المواشي، وعند ذلك وفد حاجب بن زرارة على كسرى فشكى إليه يستأذنه في رعي السواد، فأرهنه قوسه، فلمّا أصاب مضر البأس الشديد عاد النبيّ في يقضله عليهم، فدعا الله بالمطر لهم<sup>(1)</sup>.

قب؛ ابن عبّاس ومجاهد مثله.

٤٠ - يجع؛ روي أنّه كان جالساً إذ أطلق حبوته فتنحى قليلاً، ثمَّ مدّ يده كانّه يصافح مسلماً، ثمَّ أتانا فقعد، فقلنا : كنّا نسمع رجع الكلام، ولا نبصر أحداً، فقال : ذلك إسماعيل ملك المطر إستأذن ربّه أن يلقاني فسلّم عليّ، فقلت له : اسقنا ، قال : ميعادكم كذا في شهر كذا، فلمّا إسماعيل أمطل المطر إستأذن ربّه أن يلقاني فسلّم عليّ، فقلت له : اسقنا ، قال : ميعادكم كذا في شهر كذا، فلمّا جاء ميعاده صلّينا الصبح فقلنا لا نرى شيئاً، وصلّينا الظهر فلم نر شيئاً حتى إذا كذا، فقال : ألف إسماعيل ملك المطر إستأذن ربّه أن يلقاني فسلّم عليّ، فقلت له : اسقنا ، قال : ميعادكم كذا في شهر كذا، فلمّا جاء ميعاده صلّينا الصبح فقلنا لا نرى شيئاً، وصلّينا الظهر فلم نر شيئاً حتى إذا صلّينا العصر، نشأت سحابة فمطرنا فضحكنا، فقال غليتي : ما لكم؟ قلنا : الذي قال الملك، قال : أجل مثل هذا فاحفظوا<sup>(٢)</sup>.

ا **٤١ - يج** روي أنّ رسول الله ﷺ بعث إلى يهوديّ في قرض يسأله ففعل، ثمَّ جاء اليهوديّ إليه فقال: جاءتك حاجتك؟ قال: نعم، قال: فابعث فيما أردت ولا تمتنع من شيء تريده، فقال له النبيّ ﷺ : أدام الله جمالك، فعاش اليهوديّ ثمانين سنة ما رئي في رأسه شعرة بيضاء<sup>(٣)</sup>.

٤٢ - يجع روي أنّه في وقعة تبوك أصاب النّاس عطش، فقالوا يا رسول الله لو دعوت الله لسقانا؟ فقال على الله : لو دعوت الله لسقيت، قالوا : يا رسول الله ادع لنا ليسقينا، فدعا فسالت الأودية، فإذا قوم على شفير الوادي يقولون : مطرنا بنوء الذراع وبنو، كذا، فقال رسول الله : ألا ترون؟ فقال خالد : ألا أضرب أعناقهم؟ فقال رسول الله على : لا، يقولون هكذا، وهم يعلمون أنّ الله أنزله<sup>(٤)</sup>.

٤٣ - يج: عن أنس قال: قال النبي على يدخل عليكم من هذا الباب خير الأوصياء وأدنى النّاس منزلة من الأنبياء، فدخل عليّ بن أبي طالب، فقال رسول الله على لعليّ النّاس منزلة من الأنبياء، فدخل عليّ بن أبي طالب، فقال رسول الله على لعليّ العليّ على اللهم أذهب عنه الحرّ والبرد، فلم يجدهما حتّى مات، فإنّه كان يخرج في قميص في الشتوة<sup>(ه)</sup>.

٤٤ - يجع روي أنّه كان لبعض الأنصار عناق فذبحها، وقال لأهله: اطبخوا بعضاً، والسووا بعضاً، والمعضاً، فلعل رسولنا يشرّفنا ويحضر بيتنا الليلة ويفطر عندنا، وخرج إلى المسجد، وكان له ابنان صغيران، وكانا يريان أباهما يذبح العناق، فقال أحدهما للآخر: تعالى حتى أذبحك، فأخذ السكّين وذبحه، فلما رأتهما الوالدة صاحت، فعدى الذابح فهرب فوقع من أذبحك، فأخذ السكّين وذبحه، فلما رأتهما الوالدة صاحت، فعدى الذابح فهرب فوقع من أذبحك من المالية من المالية من المالية من المالية ويفطر عندنا مالية والمالية والموالية بعضاً، فلعل رسولنا يشرّفنا ويحضر بيتنا الليلة ويفطر عندنا، وخرج إلى المسجد، وكان له ابنان صغيران، وكانا يريان أباهما يذبح العناق، فقال أحدهما للآخر: تعالى حتى أدبحك، فأخذ السكّين وذبحه، فلما رأتهما الوالدة صاحت، فعدى الذابح فهرب فوقع من أدبحك ما حدى المالية من أخذ السكّين وذبحه، فلما رأتهما الوالدة صاحت، فعدى الذابح فهرب فوقع من أدبحك ما حدى المالية من أدبحك ما للمالية من أدبحك أدبحك أدبحه، فلما رأتهما الوالدة صاحت، فعدى الذابح فهرب فوقع من أدبحك ما حدى أدبحك ما للذبح ما للمالية ما يذبح ما المالية ما مالية ما يذبح ما حدى أدبحك ما للذبحة المالية ما مالية ما المالية ما أدبحك أدبحك أدبحك أدبحك أدبحك أدبحك أدبحه، فلما رأتهما الوالدة صاحت، فعدى الذابح فهرب فوقع من أدبحك أدبحك أدبحك أدبحك أدبحك أدبحك أدبحكم أدبحك أدبحك أدبحكما الوالدة صاحت ما حدى أدبحك أدبحك

- (۱) (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٥٨ ٦٢. (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٨٧ ح ١٤٤.
- (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٩٨ ح ١٦٠. (٥) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٠٣ ح ١٦٧.

الغرفة فمات، فسترتهما وطبخت وهيّات الطعام، فلمّا دخل النبيّ في دار الأنصاريّ نزل جبرئيل غيرً وقال: يا رسول الله استحضر ولديه، فخرج أبوهما يطلبهما فقالت: والدتهما: ليسا حاضرين، فرجع إلى النبيّ عليه وأخبره بغيبتهما، فقال: لا بدّ من إحضارهما، فخرج إلى أمّهما فأطلعته على حالهما فأخذهما إلى مجلس النبيّ فدعا الله فأحياهما وعاشا سنين<sup>(1)</sup>.

٤٥ – قب: الواقدي كتب النبي ﷺ إلى بني حارثة بن عمرو يدعوهم إلى الإسلام، فأخذوا كتاب النبي ﷺ فغسلوه ورقعوا به أسفل دلوهم، فقال النبي ﷺ : «ما لهم أذهب الله عقولهم» فقال : فهم أهل رعدة وعجلة وكلام مختبط وسفه.

وخاف النبيّ عن قريش فدخل بين الأراك فنفرت الإبل، فجاء أبو ثروان إليه وقال: من أنت؟ قال: رجل استأنس إلى إبلك قال: أراك صاحب قريش؟ قال: أنا محمّد، قال: قم والله لا تصلح إبل أنت فيها، فقال النبيّ عنيه: «اللّهم أطل شقاه وبقاه» قال عبد الملك: إنّي رأيته شيخاً كبيراً يتمنى الموت فلا يموت، فكان يقول له القوم: هذا بدعوة النبيّ عنيه:

ولما كلّم النبيّ في سبي هوازن ردّوا عليهم سبيهم إلا رجلين، فقال النبيّ خيّروهما، أمّا أحدهما قال: إني أتركه، وأمّا الآخر فقال: لا أتركه، فلمّا أدبر الرجل قال النبيّ في اللهم أخسّ سهمه، فكان يمرّ بالجارية البكر والغلام فيدعه حتّى مرّ بعجوز، فقال: إنّي آخذهذه فإنّها أمّ حي فيفادونها منّي بما قدروا عليه، فقال عطيّة السعديّ : عجوزيا رسول الله سيّبة بتراء ما لها أحد، فلمّا رأى أنّه لا يعرضها أحد تركها.

وفي حديث جابر: إنّ امرأة من المسلمين قالت: أريد ما تريد المسلمة، فقال النبي ينهج: عليّ بزوجها، فجيء به، فقال له في ذلك، ثمّ قال لها: أتبغضينه؟ قالت: نعم والّذي أكرمك بالحق، فقال: أدنيا رؤوسكما، فأدنيا فوضع جبهتها على وجهه، ثمّ قال: «اللّهمّ ألّف بينهما، وحبّب أحدهما إلى صاحبه، ثم رآها النبيّ ينهما على الأدم على رقبتها، وعرفته فرمت الأدم ثمّ قبّلت رجليه، فقال نهي : كيف أنت وزوجك؟ فقالت: والّذي أكرمك بالحقّ ما في الزمان أحد أحبّ إليّ منه .

وكان عند خديجة امرأة عمياء فقال ﷺ: لتكوننَ عيناك صحيحتين، فصحّتا، فقالت خديجة: هذا دعاء مبارك، فقال: ﴿وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةُ﴾.

ودعا بي القيصر فقال: ثبّت الله ملكه كما كان.

ودعا على كسرى: المزق الله ملكه، فكان كما قال.

جعفر بن نسطور الرومي كنت مع النبي عليه في غزوة تبوك فسقط من يده السوط فنزلت

الخرائج والجرائح، ج ٣ ص ٩٢٦.

عن جوادي فرفعته ودفعته إليه، فنظر إليّ وقال: يا جعفر مدّ الله في عمرك مدّاً، فعاش ثلاثماًة وعشرين سنة.

وقوله للنابغة وقد مدحه : «لا يغضض الله فاك» فعاش مأة وثلاثين سنة، كلّما سقطت له سن نبتت له أخرى أحسن منها، ذكره المرتضى في الغرر .

وعن ميمونة أنَّ عمرو بن الحمق سقى النبيَّ عَنْهُ لِبناً فقال: «اللَّهمَّ أمتعه بشبابه» فمرت عليه ثمانون سنة لم ير شعرة بيضاء.

ومرّ النبيّ بعبد الله بن جعفر وهو يصنع شيئاً من طين من لعب الصبيان، فقال: ما تصنع بهذا؟ قال: أبيعة، قال ما تصنع بثمنه؟ قال: أشتري رطباً فآكله، فقال له النبيّ عَذَي : «اللّهمّ بارك له في صفقة يمينه» فكان يقال: ما اشترى شيئاً قط إلا ربح فيه، فصار أمره إلى أن يمثّل به، فقالوا: عبد الله بن جعفر الجواد، وكان أهل المدينة يتداينون بعضهم من بعض إلى أن يأتي عطاء عبد الله بن جعفر.

أبو هريرة أتيت النبيّ ﷺ بتميرات فقلت: ادع لي بالبركة فيهنّ، فدعا، ثمّ قال: اجعلهنّ في المزود، قال: فلقد حملت منها كذى وكذى وسقاً.

وقوله ﷺ في ابن عبّاس: «اللّهمّ فقّهه في الدين» الخبر، فخرج بحراً في العلم وحبراً للأمة.

في نزهة الأبصار : أنَّ النبيَّ ﷺ قال لسعد : «اللَّهمَّ سدّد رميته، وأجب دعوته» وذلك أنّه كان يرمي، فيقال : إنّه تخلّف يوم القادسيّة عن الوقعة لفترة عرضت له، فقال فيه شاعر :

ألــم تـر أنَّ الله أظــهـر ديـنـه وسعد بباب القادسيّة معصم رجعنا وقد آمت نساء كثيرة ونسوة سعد ليس فيهنّ أيَّم

فبلغ ذلك سعداً فقال: اللَّهمَّ أخرس لسانه، فشهد حرباً فأصابته رمية فخرس من ذلك لسانه.

ورأى رجلاً بالمدينة راكباً على بعير يشتم عليّاً ﷺ ، فقال: اللّهمَّ إن كان هذا الشيخ وليّاً من أوليائك فأرنا قدرتك فيه، فنفر به بعيره فألقاه فاندقّت رقبته.

وسمع النبيّ في مسيره إلى خيبر سوق عامر بن الأكوع بقوله : لا هــم لــولا أنــت مــا اهـتــديــنــا \_ ولا تــصــدقــنــا ولا صــلــيــنــا

فقال في : يرحمه الله، قال رجل: وجبت يا رسول الله لولا أمتعتنا به، وذلك أنَّ النبيّ في ما استغفر قطّ لرجل يخصّه إلا استشهد.

وكان النّاس يحفرون الخندق وينشدون سوى سلمان رَّيْشي ، فقال النبيّ ﷺ : «اللَّهُمّ أُطلق لسان سلمان ولو على بيتين من الشعر» فأنشأ سلمان رَّيْشي :

مالي لسان فسأقول شعرا أسأل ربّي قيوة ونتصرا

عسلى عبدوّي وعبدوّ البطبهرا محمّد المختار حاذ الفخرا حتّى أنبال في الجنبان قبصرا مع كلّ حوراء تبحاكي البدرا

فضج المسلمون، وجعل كلّ قبيلة يقول: سلمان منّا، فقال النبيّ ﷺ سلمان منّا أهل البيت<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** قوله: سيّبة، لعلّ المرادبها السائبة الّتي لا وارث لها، والبتراء: الّتي لا ولدلها، قولها: ما تريد المسلمة: أي الجماع.

<sup>8</sup>٦ **- قب:** عن الصادق ظِيْنَةٍ في خبر أنَّه ذكر قوّة اللَّحم عند رسول الله عنه ، فقال : ما ذقته منذ كذا، فتقرّب إليه فقير بجدي كان له فشواه وأنفذه إليه فقال النبيّ عنهي : كلوه ولا تكسروا عظامه، فلمّا فرغوا أشار إليه وقال : انهض بإذن الله، فأحياه فكان يمرّ عند صاحبه كما يساق .

وأتى أبو أيوب بشاة إلى رسول الله في عوس فاطمة غيني ، فنهاه جبرئيل عن ذبحه، فشق ذلك عليه فأمر في يزيد بن جبير الأنصاري فذبحه بعد يومين، فلمّا طبخ أمر ألا يأكلوا إلا بسم الله، وأن لا يكسروا عظامه، ثمّ قال : "إن أبا أيّوب رجل فقير، إلهي أنت خلقتها، وأنت أفنيتها، وإنك قادر على إعادتها، فأحيها يا حيّ لا إله إلا أنت. فأحياها الله وجعل فيها بركة لأبي أيّوب، وشفاء المرضى في لبنها، فسمّاها أهل المدينة المبعوثة، وفيها قال عبد الرحمن بن عوف أبياتاً منها :

ألم يبصروا شاة ابن زيد وحالها وفي أمرها للطالبين مزيدُ وقد ذبحت ثمَّ استجر إهابها وفصّلها فيما هناك يزيدُ وأنضج منها اللّحم والعظم والكلى فهلهله بالنار وهو هريدُ فأحيا له ذو العرش والله قادرٌ فعادت بحال ما يشاء يعودُ

وفي خبر عن سلمان: أنّه لمّا نزل عنه دار أبي أيّوب لم يكن له سوى جدي وصاع من شعير، فذبح له الجدي وشواه، وطحن الشعير وعجنه وخبزه، وقدّم بين يدي النبيّ فأمر بأن ينادي: ألا من أراد الزاد فليأت إلى دار أبي أيّوب، فجعل أبو أيوب ينادي، والنّاس يهرعون كالسيل حتّى امتلات الدار، فأكل النّاس بأجمعهم والطعام لم يتغيّر، فقال النبيّ فقام الجدي فضجّ النّاس بالشهادتين<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله: فهلهله، أي طبخه حتّى رقّ، من قولهم: هلهل النسّاج الثوب: إذا أرقّ نسجه وخفّفه، وفي بعض النسخ فخلخله، يقال: خلخل العظم: إذا أخذ ما عليه من اللّحم،

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۱۰.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۵.

ويقال: هرد اللَّحم، أي أنعم إنضاجه أو طبخه حتَّى تهرًّا .

٤٧ - كا. عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله عليي: قال: لمّا استسقى رسول الله عليي وسقي النّاس حتّى قالوا : إنّه الغرق، وقال رسول الله علي بيده وردّها : «اللّهمّ حوالينا ولا علينا» قال : فتفرّق السحاب، فقالوا يا رسول الله استسقيت لنا فلم نسق ثمّ استسقيت لنا فسقينا، قال : إنّي دعوت وليس لي في ذلك نيّة، ثمّ دعوت ولي في ذلك نيّة<sup>(١)</sup>.

٤٨ - كاء عليّ بن إبراهيم، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن عليّ، عن عبد الرحمن بن محمّد الأسديّ، عن سالم بن مكرم، عن أبي عبد الله عنه قال: مرّ يهودي بالنبي فقال: السام عليك فقال النبيّ عنه: عليك، فقال أصحابه: إنّما سلّم عليك بالموت، قال الموت عليك؟! قال النبيّ عنه: وكذلك رددت، ثمّ قال النبيّ في : إنّ هذا اليهوديّ الموت عليك؟! قال النبيّ عنه: وكذلك رددت، ثمّ قال النبيّ في : إنّ هذا اليهوديّ يعضّه أسود في قفاه في فقال أصحابه: إنّما سلّم عليك بالموت، قال الموت عليك؟! قال النبيّ عنه: وكذلك رددت، ثمّ قال النبيّ في : إنّ هذا اليهوديّ الموت عليك؟! قال النبيّ عنه: وكذلك رددت، ثمّ قال النبيّ عنه: إنّ هذا اليهوديّ يعضّه أسود في قفاه فيقتله، قال : فذهب اليهوديّ فاحتطب حطباً كثيراً فاحتمله ثمّ لم يلبث أن انصرف، فقال له رسول الله عنه: : ضعه، فوضع الحطب، فإذا أسود في جوف الحطب عاض على عود، فقال: يا يهوديّ ما عملت اليوم؟ قال: ما عملت عملاً إلا حطبي هذا الموت على على عود، فقال: يا يهوديّ ما عملت اليوم؟ قال: ما عملت عملاً إلا حطبي هذا المورفي ما محلب، فإذا أسود في جوف الحطب المورفي في المودي ما محلب، فإذا أسود في جوف الحطب أن ما من عملت عملاً إلا حلي هذا المورفي ما حمل علي عنه، فوضع الحطب، فإذا أسود في جوف الحطب ما ما معلي على عود، فقال: يا يهوديّ ما عملت اليوم؟ قال: ما عملت عملاً إلا حطبي هذا المورفي على عود، فقال: يا يهوديّ ما عملت واحدة، وتصدقت بواحدة على مسكين، فقال المول الله عنه، وكان معي كعكتان فأكلت واحدة، وتصدقت بواحدة على مسكين، فقال رسول الله ينهي بها دفع الله عنه، وقال: إنّ الصدقة تدفع ميتة السوء عن الإنسان?".

٤٩ - كاء عليّ بن إبراهيم، عن صالح بن السنديّ، عن جعفر بن بشير، عن رزيق أبي العبّاس، عن أبي عبد الله عليه قال: أتى قوم رسول الله عليه فقالوا : يا رسول الله إنّ بلادنا قد قحطت وتوالت السنون علينا، فادع الله تبارك وتعالى يرسل السماء علينا، فأمر رسول الله عليه بالمنبر فأخرج واجتمع النّاس فصعد رسول الله عليه ودعا، وأمر النّاس أن يؤمنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يؤمنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أن ربّك قد وعدهم أن يؤمنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يومنوا ، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يومنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يومنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يومنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يومنوا، فلم يلبث أن هبط جبرتيل عليه فقال : يا محمد أخبر النّاس أنّ ربّك قد وعدهم أن يومنوا، فلم يوام كذا وكذا، فلم يزل النّاس ينتظرون ذلك اليوم وتلك الساعة حتى إذا كانت تلك الساعة أهاج الله بجري وريحاً فأثارت سحاباً، وجلّلت السماء وأرخت عزاليها، فجاء أولئك النفر بأعيانهم إلى النبي يرمي فقالوا : يا رسول الله ادع الله لنا أن يكفّ حتى إذا كانت تلك الساعة أهاج الله بحمع النّاس ودعا النبي وأمر النّاس أن يؤمنوا عزاليها، فجاء أولئك النفر بأعيانهم إلى النبي يرمي فقالوا : يا رسول الله ادع الله أن يكفّ عزاليها ، فجاء أولئك النفر بأعيانهم إلى النبي يرمي فقالوا : يا رسول الله ادع منا يان كلّ ما تقول ليس نسمع، فقال : يومنوا السماء عنا ، فإنا قد كذا أن نغرق، فاجتمع النّاس ودعا النبي عن على من الناس أن يؤمنوا عليه من الناس ودعا النبي عليه وأمر النا أن يؤمنوا على دعائه، فقال له رجل من الناس : يا رسول الله أسمعنا فإنّ كلّ ما تقول ليس نسمع، فقال : يومنوا : اللهمَ حواليه، فقال له رجل من الناس : يا رسول الله أسمعنا فإنّ كلّ ما تقول ليس نسمع، فقال : يومنوا النور من الناس : يا رسول الله أسمعنا فإن كلّ ما تقول ليس نسمع، فقال : يومنوا : يومنوا اللهم موال الأومنوم اللهم مومنوا ولا عليها ، ورمول من مومنوا الأووي علما عال الموم الأوم عله

- أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٦٧ باب الإقبال على الدعاء ح ٥.
  - (٢) الكافي، ج٤ ص ٣٠٠ باب ٢ ح ٣.
  - (٣) روضة الكافي المطبوع مع الاصول، ص ٧٧٥ ح ٢٦٦.

**ماء** الحسين بن عبد الله بن إبراهيم، عن التلّعكبريّ، عن محمّد بن همّام بن سهل، عن الحميريّ، عن الطيالسيّ، عن رزيق بن الزبير الخلقانيّ عنه ﷺ مثله<sup>(۱)</sup>.

•٥ - قب، يج، عم، من معجزاته في أنّ أبا براء ملاعب الأسنّة كان به استسقاء فبعث إليه لبيد بن ربيعة، وأهدى له فرسين ونجائب، فقال في : لا أقبل هديّة مشرك، قال لبيد : ما كنت أرى أنّ رجلاً من مضر يردّ هديّة أبي براء، فقال في : لا أقبل هديّة مشرك، قال لبيد : ما كنت أرى أنّ رجلاً من مضر يردّ هديّة أبي براء، فقال في : لا أقبل هديّة مشرك، قال لبيد : لما كنت أرى أنّ رجلاً من مضر يردّ هديّة أبي براء، فقال في : لا أقبل هديّة من مشرك من مشرك ما كنت أرى أنّ رجلاً من مضر يردّ هديّة أبي براء، فقال في : لا أقبل هديّة من مشرك من مشرك أبي براء، فقال في : لا أقبل هديّة من مشرك من مشرك أبي براء، فقال من الما يرد الما يرد من علّه أصابته في بطنه، فأخذ حثوة من الأرض فتفل عليها ثمّ أعطاء، وقال : فإنّه يستشفيك من علّة أصابته في بطنه، فأخذ حثوة من الأرض فتفل عليها ثمّ أعطاء، وقال : فإنّه يستشفيك من علّة أصابته في معنه، فأخذ حثوة من من أرض فتفل عليها ثمّ أعطاء، وقال : فإنّه يستشفيك من علّة أصابته في منه من في بطنه، فأخذ حثوة من الأرض فتفل عليها ثمّ أعطاء، وقال : فإنّه يستشفيك من علّة أصابته في معنه، فأخذ حثوة من من أرض فتفل عليها ثمّ أعطاء، وقال : فإنّه يستشفيك من علّة أصابته في منه، فأخذ حثوة من الأرض فتفل عليها ثمّ أعطاء، وقال : في أما أمنه إيّاه، فأخذها متعجباً يرى أنّه قد استهزاً به، فأتاه فشربها وأطلق من مرضه كانّما أنشط من عقال (٢).

**بیان:** دُفت الدواء وغیرہ بللته بماء أو بغیرہ، وقال: نشطت الحبل: عقدته، وأنشطته: حللته.

## ٧ – باب آخر وهو من الباب الأول، وفيد ما ظهر من إعجازه على الله الفي المحازة المحادة المراب في بركة أعضانه الشريفة، وتكثير الطعام والشراب

١ - ها: أبو عمرو، عن ابن عقدة، عن أحمد بن يحيى الصوفيّ، عن عبد الرحمن بن شريك، عن أبيه، عن عبد الله ن عاصم بن عبد الرحمن بن أبي عمرة، عن أبيه قال: كنا بإزاء الروم إذ أصاب النّاس جوع فجاءت الأنصار إلى رسول الله فاستأذنوه في نحر الإبل، فأرسل رسول الله فاستأذنوه في نحر الإبل، فأرسل رسول الله فتاك إلى عمر بن الخطّاب فقال: ما ترى؟ فإنّ الأنصار جاءوني يستأذنوني في نحر الإبل؟ فقال: يا نبيّ الله فكيف لنا إذا لقينا العدوّ غداً رجالاً جياعاً؟ فقال: ما ترى؟ فإنّ الأنصار جاءوني يستأذنوني في نحر الإبل؟ فقال: يا نبيّ الله فكيف لنا إذا لقينا العدوّ غداً رجالاً جياعاً؟ فقال: ما ترى؟ قال: ما ترى؟ قال: ما ترى؟ قال: ما ترى؟ فإنّ الأنصار جاءوني يستأذنوني في نحر الإبل؟ فقال: يا نبيّ الله فكيف لنا إذا لقينا العدوّ غداً رجالاً جياعاً؟ فقال: ما ترى؟ قال: مر أبا طلحة فليناد في النّاس بعزمة منك: لا يبقى أحد عنده طعام إلا جاء به، وبسط الأنطاع، وعشرون صاعاً؟ ! ثمانية وعشرون صاعاً؟! لا يجاوز الثلاثين واجتمع النّاس يومئذ إلى وعشرون صاعاً؟! لا يجاوز الثلاثين واجتمع النّاس يومئذ إلى تعرول الله فنا أحدكم صاحبه، ولا يأخذن أحدكم منه فظر، ثمّ قال للقوم: لا يبادرن أحدكم صاحبه، ولا يأخذن أحدكم حقل، ثمّ أدخل يده في الطعام، ثمّ قال للقوم: لا يبادرن أحدكم صاحبه، ولا يأخذن أحدكم حقل، ثمّ قام النّاس فأحذوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بقام النام فأخذوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بغوا، فأخذوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بغوا، فقال رسول حدلم الله، ثمّ خذوا، فأخذوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بغوا، فقال رسول منه، ثمّ قام النّاس فأخذوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بقي طعام كبر، فقال رسول الله فيني أحدوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بقي معام كبر، فقال رسول وعاء وكل شيه، ثمّ بقام النّاس فأخذوا كل وعاء وكل شيه، ثمّ بقي طعام كبر، فقال رسول الله فيني أحدوا كل وعاء وكل شيه، ثم بغلوما كبر، فقال رسول أحدوا بن أخذوا خذوا فلاوا كل وعاء وكل شيه، ثم بقي طعام كبر، فقال رسول رحد بي في الرسول أحدومه الله، في قام النّاس فأخذوا كل وعاء وكل شيه، ثم بقي طعام كبر، فقال رسول أله فيشيه، ثم بقل إلغان ما أحدوم با أحدومه الله بن أحدوم الله، في أحدوا كل وعاء وكل شيه، ثم بقي ما ملي ميه وليها أحدوا كل أحدوم الله، ثم بقل النار (").

- أمالي الطوسي، ص ٦٩٧ مجلس ٣٩ ح ١٤٨٨.
- (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۵٦، الخرائج والجرائح ج ۱ ص ۳۳، اعلام الورى، ص ٤٤.
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ٢٦٠ مجلس ١٠ ح ٤٧١.

**قب:** أبو حريرة وأبو سعيد ووائلة بن الاسقع وعبدالله بن عاصم وبلال وعمر بن الخطّاب مثله .

۲ - فس: عن جابر قال: علمت في غزوة الخندق أنَّ رسول الله عنه مقوى، أي جائع، لمّا رأيت على بطنه الحجر، فقلت: يا رسول الله هل لك في الغداء؟ قال: ما عندك يا جابر؟ فقلت: عناق وصاع من شعير، فقال: تقدّم وأصلح ما عندك، قال جابر: فجنت إلى أهلى فأمرتها فطحنت الشعير، وذبحت العنز وسلختها، وأمرتها أن تخبز وتطبخ وتشوي، فلمّا فرغت من ذلك جنت إلى رسول الله ﷺ فقلت: بأبي وأمي أنت يا رسول الله قد فرغنا، فاحضر مع من أحببت، فقام 🎲 إلى شفير الخندق ثمَّ قال : يا معشر المهاجرين والأنصار أجيبوا جابراً، وكان في الخندق سبع مأة رجل، فخرجوا كلُّهم، ثمَّ لم يمرَّ بأحد من المهاجرين والأنصار إلا قال: أجيبوا جابراً، قال جابر: فتقدَّمت وقلت لأهلي: قد والله أتاك رسول الله عظي بما لا قبل لك به، فقالت: أعلمته أنت ما عندنا؟ قال: نعم، قالت: فهو أعلم بما أتي، قال جابر : فدخل رسول الله عظي فنظر في القدر ثمَّ قال : اغرفي وأبقي، ثمَّ نظر في التنور ثمَّ قال: أخرجي وأبقي، ثمَّ دعا بصحفة فثرد فيها وغرف، فقال: يا جابر أدخل على عشرة عشرة، فأدخلت عشرة فأكلوا حتّى نهلوا، وما يرى في القصعة إلا آثار أصابعهم، ثمَّ قال: يا جابر عليّ بالذراع، فأتيته بالذراع فأكلوه، ثمَّ قال: أدخل عشرة فأدخلتهم حتّى أكلوا ونهلوا، وما يرى في القصعة إلا آثار أصابعهم ثمَّ قال: عليّ بالذراع، فأكلوا وخرجوا، ثمَّ قال: أدخل عليَّ عشرة فأدخلتهم فأكلوا حتَّى نهلوا، وما يرى في القصعة إلا آثار أصابعهم، ثمَّ قال: يا جابر عليَّ بالذراع، فأتيته فقلت: يا رسول الله كم للشاة من الذراع؟ قال: ذراعان، فقلت: والَّذي بعثك بالحقِّ لقد أتيتك بثلاثة، فقال: أما لو سكتّ يا جابر لأكل النَّاس كلُّهم من الذراع، قال جابر: فأقبلت أدخل عشرة عشرة فيأكلون حتى أكلوا كلُّهم، وبقي والله لنا من ذلك الطعام ما عشنا به أيَّاماً<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ: ما لي به قبلٌ، أي طاقة، والصحفة كالقصعة. وثردت الخبز: كسرته.

٣ - ص: الصدوق، عن أبيه، عن حبيب بن الحسن، عن محمّد بن عبد الحميد العطّار عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر، عن الصادق، عن آبائه، عن عليّ صلوات الله عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر، عن الصادق، عن آبائه، عن عليّ صلوات الله عليهم قال : خرجنا مع النبيّ عند في غزاة وعطش النّاس، ولم يكن في المنزل ماء، وكان في إناء قليل ماء، فوضع أصابعه فيه فتحلّب منها الماء حتى روي النّاس والإبل والخيل، فتزوّد النّاس، وكان في العسكر اثنا عشر ألف بعير، ومن الخيل اثنا عشر ألف في المنزل ماء، وكان ألفي إناء قليل ماء، فوضع أصابعه فيه فتحلّب منها الماء حتى روي النّاس والإبل والخيل، في إناء قليل ماء، وكان في العسكر اثنا عشر ألف بعير، ومن الخيل اثنا عشر ألف فرس، ومن النّاس ثلاثون ألفاً<sup>(٢)</sup>.

تفسير القعي، ج ٢ ص ١٥٤.
 قصص الأنيباء للراوندي، ص ٣١٣-٢١٤.

**يج:** مرسلاً مثله، وذكر أنَّه كان في غزوة تبوك. **د**ج ٢ ص ٥٠٩.

٤ - ص: الصدوق، عن محمّد بن هارون، عن موسى بن هارون، عن حمّاد بن زيد، عن هشام عن محمّد عن أنس قال: أرسلتني أمّ سليم - يعني أمّه - على شيء صنعته وهو مدّ من شعير طحنته وعصرت عليه من عكّة كان فيها سمن، فقام النبيّ يشيّ ومن معه فدخل عليها، فقال يشيّ : أدخل عليم من عصّرة، فدخلوا فأكلوا وشبعوا حتّى أتى عليهم، قال: فقلت لأنس: كم كانوا؟ قال: أربعين<sup>(1)</sup>.

• - بيجة روي أنّ النبي قومها نزل بها أمّ معبد لها شرف في قومها نزل بها فاعتذرت بأنّه ما عندها إلا عنز لم تر لها قطرة لبن منذ سنة للجدب، فمسح ضرعها وروّاهم من لبنها، وأبقى لهم من لبنها وخيراً كثيراً، ثمّ أسلم أهلها لذلك<sup>(٢)</sup>.

٦ - يجيء روي أنّه أتى امرأةً من العرب يقال لها : أمّ شريك فاجتهدت في قراه وإكرامه، فأخرجت عكّة لها فيها بقايا سمن فالتمست فيها فلم تجد شيئاً، فأخذها فحرّكها بيده فامتلات سمناً عذباً، وهي تعالجها قبل ذلك لا يخرج منها شيء، فأروت القوم منها وأبقت فضلاً عندها كافياً، وبقى لها النبي يشيئ شرفاً تتوارثه الأعقاب، وأمر أن لا يشدّوا رأس العكّة<sup>(٣)</sup>.

٧ - عم، يجع روي أنّ أصحابه يجع يوم الأحزاب صاروا بعرض العطب لفناء الأزواد، فهياً رجل قوت رجل أو رجلين لا أكثر من ذلك، فدعا النبي يجع فانقلبت القوم وهم ألوف معه، فدخل، فقال: غطوا إناءكم فغطوه، ثمّ دعا وبرّك عليه فأكلوا جميعاً وشبعوا، والطعام بهيئته<sup>(3)</sup>.

^ عم، يجء روي أنّ أصحابه شكوا إليه في غزوة تبوك نفاد أزوادهم، فدعا بفضلة زاد لهم فلم يوجد إلا بضع عشرة تمرة، فطرحت بين يديه فمسّها بيده ودعا ربّه، ثمّ صاح في النّاس فانحفلوا، وقال: كلوا بسم الله، فأكل القوم وهم ألوف، فصاروا كأشبع ما كانوا، وملأوا مزاودهم وأوعيتهم، والتمرات بحالها كهيئتها يرونها عياناً لا شبهة فيه<sup>(ه)</sup>.

<sup>9</sup> - **يج:** روي أنه في ورد في غزاته هذه على ماء قليل لا يبلّ حلق واحد من القوم وهم عطاش، فشكوا ذلك إليه، فأخذ من كنانته سهماً فأمر بغرزه في أسفل الركيّ ففار الماء إلى أعلى الركيّ فارتووا للمقام واستقوا للظعن، وهم ثلاثون ألفاً، ورجال من المنافقين حضور متحيّرين<sup>(1)</sup>.

۱۰ - يجع روي أنَّ أصحابه عليمي كانوا معه في سفر فشكوا إليه أن لا ماء معهم، وأنهم

قصص الأنبياء للراوندي، ص ٣١٣-٢١٤.
 (٢) - (٣) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٥.
 (٤) - (٥) اعلام الورى، ص ٤٢، الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٧-٢٨.
 (٦) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٨.

بسبيل هلاك، فقال: كلا إنَّ معي ربِّي، عليه توكِّلي، وإليه مغزعي، فدعا بركوة فطلب ماءً فلم يوجد إلا فضلة في الركوة، وما كانت تروي رجلاً، فوضع كفَّه فيه فنبع الماء من بين أصابعه يجري، فصيح في النّاس فسقوا واستسقوا، وشربواحتى نهلوا وعلّوا وهم ألوف، وهو يقول: أشهد أنّي رسول الله حقاً<sup>(1)</sup>.

**بيمان؛** قال الجوهريّ: النهل: الشرب الأوّل، وقد نهل بالكسر وأنهلته أنا، لأنّ الإبل تسقى في أوّل الورد فترد إلى العطن، ثمَّ تسقى الثانية وهي العلل فترد إلى المرعى، يقال: علّه يعُلّه ويعِلّه، وعلّ بنفسه يتعدّى ولا يتعدّى، وأعلَ القوم: شربت إبلهم العلل.

١١ - عم، يج، روي أنّ قوماً شكوا إليه ملوحة مائهم، فأشرف على بترهم وتفل فيها، وكانت مع ملوحتها غائرة فانفجرت بالماء العذب، فها هي يتوارثها أهلها يعدّونها أعظم مكارمهم، وهذه البئر بظاهر مكّة بموضع يسمّى الزاهر، واسمها العسيلة، وكان ممّا أكد الله مكارمهم، وهذه البئر بظاهر مكّة بموضع يسمّى الزاهر، واسمها العسيلة، وكان ممّا أكد الله صدقه فيه أنّ قوم مسيلمة لمّا بلغهم ذلك سألوه مثلها، فأتى بثراً فتفل فيها في مكارمهم، وهذه البئر بظاهر مكّة بموضع يسمّى الزاهر، واسمها العسيلة، وكان ممّا أكد الله مكارمهم، وهذه البئر بظاهر مكّة بموضع يسمّى الزاهر، واسمها العسيلة، وكان ممّا أكد الله صدقه فيه أنّ قوم مسيلمة لمّا بلغهم ذلك سألوه مثلها، فأتى بثراً فتفل فيها فغار ماؤها ملحاً أجاجاً كبول الحمير، فهي بحالها إلى اليوم معروفة الأهل والمكان<sup>(٢)</sup>.

قب: من لطائف القصص مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيمان؛** قال الفيروز آباديّ : الزاهر : موضع بين مكّة والتنعيم، وقال : العسيلة كجهينة : ماء شرقيّ سميراء.

١٢ – يجيع روي أنّ سلمان الفارسيّ أتاه فأخبر أنّه قد كاتب مواليه على كذا وكذا ودية وهي صغار النخل كلّها تعلق، وكان العلوق أمراً غير مضمون عند العاملين على ماجرت به عادتهم، وعنار النخل كلّها تعلق، وكان العلوق أمراً غير مضمون عند العاملين على ماجرت به عادتهم، لولا ما علم من تأييد الله لنبيّه، فأمر سلمان بضمان ذلك لهم، فجمعها لهم، ثمّ قام علي وغرسها بيده، فما من تأييد الله لنبيّه، فأمر سلمان بضمان ذلك لهم، فجمعها لهم، ثمّ قام علي وغرسها بولا ما علم من تأييد الله لنبيّه، فأمر سلمان بضمان ذلك لهم، فجمعها لهم، ثمّ قام علي وغرسها بيده، فما من تأييد الله لنبيّه، فأمر سلمان بضمان ذلك لهم، فجمعها لهم، ثمّ قام علي وغرسها بيده، فما مقطت واحدة منها، وبقيت علماً معجزاً يستشفى بتمرها، وترجى بركاتها، وأعطاه تبرة من ذهب كبيضة الديك، فقال: اذهب بها وأوف منها أصحاب الديون، فقال متعجباً مستقلاً لها: وأين تقع هذه ممّا عليً؟ فأدارها على لسانه ثمّ أعطاها إيّاه وقد كانت في متعجباً مستقلاً لها: وأين تقع هذه ممّا عليً؟ فأدارها على لسانه ثمّ أعطاها إيّاه وقد كانت في متعجباً مستقلاً لها: وأين تقع هذه ممّا عليً؟ فأدارها على لسانه ثمّ أعطاها إيّاه وقد كانت في متعجباً مستقلاً لها: وأين تقع هذه ممّا عليً؟ فأدارها على لسانه ثمّ أعطاها إيّاه وقد كانت في متعجباً مستقلاً لها: وأين تقع هذه ممّا عليً؟ فأدارها على لسانه ثمّ أعطاها إيّاه وقد كانت في متعجباً مستقلاً لها وإذين الا يفي بربع حقهم، فذهب بها فأوفى القوم منها حقومهم.

توضيح: قوله: تعلق أي تحبل وتثمر، والتبر بالكسر: ما كان من الذهب غير مضروب. ١٣ – ييج: روى أنس قال: خرجت مع النبيّ عليه إلى السوق ومعي عشرة دراهم، وأراد عليه أن يشتري عباءة، ورأى جارية تبكي وتقول: سقط منّي درهمان في زحام السوق، ولا أجسر أن أرجع إلى مولاي، فقال عليه لي: أعطها درهمين، فأعطيتها، فلمّا

- (۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲۸.
- (٢) إعلام الورى، ص ٤٢، الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٨.
- (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ح ۱۵۸.
  (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۱.

٧ - باب / آخر وهو من الباب الأول، وفيه ما ظهر من إعجازه 🎲

اشترى ﷺ عباءة بعشرة دراهم وزنت ما بقي معي فإذا هي عشرة كاملة<sup>(١)</sup>.

١٥ – **يج:** روي عن أياس بن سلمة، عن أبيه قال: خرجت إلى النبتي الله وأنا غلام حدث، وتركت أهلي ومالي إلى الله ورسوله، فقدمنا الحديبيّة مع النبيّ عني حتى قعد على مباهها وهي قليلة، قال: فإما بصق فيها وإمّا دعا فما نزفت بعد<sup>(٣)</sup>.

١٦ - يج: روي أنّ النبي في كان يخرج في الليلة ثلاث مرّات إلى المسجد، فخرج في الليلة ثلاث مرّات إلى المسجد، فخرج في اخر ليلة وكان يبيت عند المنبر مساكين، فدعا بجارية تقوم على نسائه فقال: ائتيني بما عندكم، فأتته ببرمة ليس فيها إلا شيء يسير، فوضعها، ثمّ أيقظ عشرة وقال كلوا بسم الله، فأكلوا حتى شبعوا، ثمّ أيقظ عشرة فقال: كلوا بسم الله، فأكلوا حتى شبعوا، ثمّ محذا، وبقي في القدر بقية، فقال: اذهبي بهذا إليهم (<sup>3)</sup>.

الا – **يج؛** روي عن أبي عبد الله ﷺ قال: كان رسول الله ﷺ يأتي مراضع فاطمة فيتفل في أفواههم ويقول لفاطمة: لا ترضعيهم<sup>(٥)</sup>.

14 - يجع روي عن سلمان قال: كنت صائماً فلم أقدر إلا على الماء ثلاثاً، فأخبرت رسول الله يجع روي عن سلمان قال: فمررنا فلم نصب شيئاً إلا عنزة، فقال رسول الله تشيئاً إذ عنزة، فقال رسول الله لصاحبها: قربها، قال: قربها، فقربها فمسح موضع ضرعها فانسدلت، قال: قرّب تعبك، فجاء به فملاه لبناً، فأعطاه صاحب العنز فقال: الشرب، ثمّ ملا القدح فناولني إناه فشربته، ثمَّ أخذ القدح فملاه فشرب<sup>(۲)</sup>.

١٩ - **يج** دروي أنه عظم كان في سفر فمرّ على بعير قد أعيا وأقام على أصحابه، فدعا بماء فتمضمض منه في إناء وتوضّأ وقال : افتح فاه، وصبّه في فيه وعلى رأسه، ثمّ قال : «اللّهمّ احمل جلاداً وعامراً ورفيقهما» وهما صاحبا الجمل، فركبوه وإنّه ليهتزّ بهم أمام الخيل<sup>(٧)</sup>.

- (1) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۹.
- (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ١١٨، الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٥٥ ح ٨٧.
- (٣) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٥٨ ح ٩٨. (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٨٨ ح ١٤٦.
- (٥) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٩٤ ح ١٥٥.
   (٦) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٩٤ ح ١٥٦.
  - (۷) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۰۷ ح ۱۷۱.

٢٠ – يجة روي أنّ عليّاً عليمًا قال: دخلت السوق فابتعت لحماً بدرهم وذرة بدرهم فأتيت بهما فاطمة عليمية حتى إذا فرغت من الخبز والطبخ قالت: لو أتيت أبي فدعوته، فخرجتُ وهو مضطجع يقول: أعوذ بالله من الجوع ضجيعاً، فقلت: يا رسول الله عندنا طعام فخرجتُ وهو مضطجع يقول: أعوذ بالله من الجوع ضجيعاً، فقلت: يا رسول الله عندنا طعام فاتكاً علي ومضينا نحو فاطمة عليمية فلما دخلنا قال: هلمي طعامك يا فاطمة فقدمت إليه فاتكاً علي ومضينا نحو فاطمة عليمية فلما دخلنا قال: معلمي طعامك يا فاطمة فقدمت إليه فنكاً علي ومضينا نحو فاطمة عليمية فلما دخلنا قال: هلمي طعامك يا فاطمة فقدمت إليه فاتكاً علي ومضينا نحو فاطمة عليمية فلما دخلنا قال: هلمي طعامك يا فاطمة فقدمت إليه البرمة والقرص، فغطي القرص وقال: «اللهم بارك لنا في طعامنا» ثم قال: اغرفي لعائشة فغرفت، ثم قال: اغرفي لأم سلمة، فما زالت تغرف حتى وجهت إلى النساء التسع بقرصة قرصة ومرق، ئم قال: اغرفي لأبيك وبعلك، ثم قال اغرفي واهدي لجيرانك ففعلت، وبقي عندهم ما يأكلون أياماً<sup>(1)</sup>.

٢١ – **يج** روي أنّه أقبل إلى الحديبيّة وفي الطريق وشل بقدر ما يروي الراكب والراكبين، وقال : من سبقنا إلى الماء فلا يسقينّ، فلمّا انتهى إلى الماء دعا بقدح فتمضمض فيه ثمَّ صبّه في الماء فشربوا وملأوا أداواهم ومياضيهم وتوضّأوا، فقال النبيّ ﷺ: لئن بقيتم أو من بقي منكم ليسمعنّ يسقي ما بين يديه من كثرة مائه، فوجدوا من ذلك ما قال<sup>(٢)</sup>.

٢٢ – **ييج:** روي أنّ بنت عبد الله بن رواحة الأنصاريّ مرّت به أيّام حفرهم الخندق فقال لها من تريدين؟ فقالت: آتي عبد الله بهذه التمرات، فقال: هاتيهنّ، فنثرت في كفّه ثمَّ دعا بالأنطاع، ثمَّ نادى: هلمّوا فكلوا، فأكلوا فشبعوا وحملوا ما أرادوا معهم ودفع ما بقي إليها<sup>(٣)</sup>.

٢٣ – **يج** دروي أنّه كان في سفر فأجهد النّاس جوعاً، فقال : من كان معه زاد فليأتنا فأتاه نفر بمقدار صاع، بالأزر والأنطاع، ثمَّ صفّف التمر عليها ودعا ربّه، فأكثر الله ذلك التمر حتّى كان أزوادهم إلى المدينة<sup>(1)</sup>.

٤٤ - يجة روي عن جابر قال: استشهد والدي بين يدي رسول الله يوم أحد وهو ابن مأتي سنة. وكان عليه دين، فلقيني رسول الله ينهو يوماً فقال: ما فعل دين أبيك؟ فقلت: على حاله، فقال: لمن هذا؟ قلت: لفلان اليهوديّ، قال: متى حينه؟ قلت: وقت جفاف التمر قال: لمن هذا؟ قلت: لفلان اليهوديّ، قال: متى حينه؟ قلت: وقت جفاف التمر قال: لمن هذا؟ قلت: لفلان اليهوديّ، قال: متى حينه؟ قلت: وقت جفاف التمر قال: إذا جف التمر فلا تحدث فيه حتى تعلمني، واجعل كلّ صنف من التمر على حدة، ففعلت دين أبيك؟ من حدة، ففعلت ذلك وأخبرته ينهج ، فصار معي إلى التمر وأخذ من كلّ صنف من التمر وردّها فيه، ثمَّ قال: هات اليهوديّ، فصار معي إلى التمر وأخذ من كلّ صنف من التمر وردّها فيه، ثمَّ قال: هات اليهوديّ، فصار معي إلى التمر وأخذ من كلّ صنف تبضة بيده مند، فقعلت ذلك وأخبرته ينهج، فقال له رسول الله: اختر من هذا التمر أيّ صنف من التمر وردّها فيه، ثمَّ قال: هات اليهوديّ فدعوته فقال له رسول الله: اختر من هذا التمر أيّ صنف من منف منف منف منف منف من التمر وردّها فيه، ثمَّ قال: هات اليهوديّ فدعوته فقال له رسول الله: اختر من هذا التمر أيّ صنف منف منف منف بيده من منه، فقال اليهوديّ: وأيّ مقدار لهذا التمر كله حتى آخذ صنفا بينه؟ ولعلّ منه، فقال اليهوديّ: وأيّ مقدار لهذا التمر كله حتى آخذ صنفا بينه؟ ولعلّ منه، فقال النبيّ ينه؟

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۰۸ ح ۱۷۹. (۲) - (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۱۰.

دينه قلت : لا، قال : فاحمل تمرك بارك الله لك فيه، فحملته إلى منزلي وكفانا السنة كلّها، فكنا نبيع منه لنفقتنا ومؤونتنا ونأكل منه ونهب منه ونهدي إلى وقت التمر الجديد، والتمر على حاله إلى أن جاءنا الجديد<sup>(1)</sup>.

٢٥ – يج: روي عن جابر قال: لمّا اجتمعت الأحزاب من العرب لحرب الخندق واستشار النبيّ عظيمًا المهاجرين والأنصار في ذلك فقال سلمان : إنَّ العجم إذا حزبها أمر مثل هذا اتّخذوا الخنادق حول بلدانهم، وجعلوا القتال من وجه واحد، فأوحى الله إليه أن يفعل مثل ما قال سلمان، فخطّ رسول الله ﷺ الخندق حول المدينة، وقسّمه بين المهاجرين والأنصار بالذراع، فجعل لكلَّ عشرة منهم عشرة أذرع، قال جابر : فظهرت يوماً من الخطِّ لنا صخرة عظيمةً لم يمكن كسرها، ولا كانت المعاول تعمل فيها، فأرسلني أصحابي إلى رسول الله عظيمة لأخبره بخبرها ، فصرت إليه فوجدته مستلقياً وقد شدَّ على بطنه الحجر، فأخبرته بخبر الحجر، فقام مسرعاً فأخذ الماء في فمه فرشه على الصخرة، ثم ضرب المعول بيده وسط الصخرة برقت منها برقة، فنظر المسلمون فيها إلى قصور اليمن وبلدانها، ثمَّ ضربها ضربة أخرى فبرقت برقة أخرى نظر المسلمون فيها إلى قصور العراق وفارس ومدنها، ثمَّ ضربها الثالثة فانهارت الصخرة قطعاً، فقال رسول الله عظيم: ما الَّذي رأيتم في كلِّ برقة؟ قالوا : رأينا في الأولى كذا، وفي الثانية كذا، وفي الثالثة كذا قال سيفتح الله عليكم ما رأيتموه، قال جابر : وكان في منزلي صاع من شعير وشاة مشدودة فصرت إلى أهلي فقلت : رأيت الحجر على بطن رسول الله ﷺ وأظنَّه جائعاً، فلو أصلحنا هذا الشعير وهذه الشاة ودعونا رسول الله ( 🐝) إلينا كان لنا قربة عند الله، قالت: فاذهب فأعلمه، فإن أذن فعلناه، فذهبت فقلت له: يا رسول الله إن رأيت أن تجعل غدامك اليوم عندنا، قال: وما عندك؟ قلت: صاع من الشعير وشاة، قال: أفأصير إليك مع من أحبٍّ أو أنا وحدي؟ قال: فكرهت أن أقول: أنت وحدك قلت: بل مع من تحبّ، وظننته يريد عليًّا عَلَيْتُهُ بِذلك، فرجعت إلى أهلي فقلت : أصلحي أنت الشعير، وأنا أصلح الشاة، ففرغنا من ذلك، وجعلنا الشاة كلُّها قطعاً في قدر واحدة وماءً وملحاً، وخبزت أهلي ذلك الدقيق، فصرت إليه وقلت : يا رسول الله قد أصلحنا ذلك، فوقف على شفير الخندق ونادى بأعلى صوته: يامعشر المسلمين أجيبوا دعوة جابر، فخرج جميع المهاجرين والأنصار، فخرج النبيّ – عليه الم والناس ولم يكن يمرّ يملإ من أهل المدينة إلا قال: أجيبوا دعوة جابر فأسرعت إلى أهلي وقلت: قد أتانا ما لا قبل لنا به، وعرَّفتها خبر الجماعة، فقالت: ألست قد عرَّفت رسول الله ما عندنا؟! قلت: بلي، قالت، فلا عليك هو أعلم بما يفعل، فكانت أهلي أفقه منّي، فأمر رسول الله عظيم النَّاس بالجلوس خارج الدار، ودخل هو وعليُّ الدار، فنظر في التنُّور

(1) الخرائج والجرائح، ج ١ من ١٥٤ ح ٢٤٢.

والخبز فيه فتفل فيه وكشف القدر فنظر فيها، ثمَّ قال للمرأة : اقلعي من التنّور رغيفاً رغيفاً، وناوليني واحداً بعد واحد، فجعلت تقلع رغيفاً وتناوله إياه، وهو وعليَّ يثردان في الجفنة، ثمَّ تعود المرأة إلى التنّور فتجد مكان الرغيف الذي قلعته رغيفاً آخر، فلمّا امتلاّت الجفنة بالثريد غرف عليها من القدر، وقال : أدخل عليّ عشرة من النّاس، فدخلوا وأكلوا حتّى شبعوا، ثمَّ قال : يا جابر اتتني بالذراع، ثمَّ قال : أدخل عليّ عشرة، فدخلوا وأكلوا حتّى شبعوا، ثمَّ قال : يا جابر اتتني بالذراع، ثمَّ قال : أدخل عليّ عشرة، فدخلوا وأكلوا حتّى شبعوا، والثريد بحاله، ثمَّ قال : هات الذراع فأتيته به فقال : أدخل عليّ عشرة، فدخلوا وأكلوا حتّى شبعوا ، والثريد بحاله، ثمَّ قال : هات الذراع فأتيته به فقال : أدخل عليّ عشرة فأكلوا وشبعوا، ثمَّ قال : مات الذراع، قلت : كم للشاة من ذراع؟ قال : ذراعان، قلت : قد أتيت بثلاث أذرع، قال : لو سكتّ لأكل الجميع من الذراع، فلم يزل يدخل عشرة، ويخرج عشرة حتى أكل النّاس جميعاً ، ثمَّ قال : تعالَ حتّى نأكل نحن وأنت . فأكلت أنا ومحمّد في وعلي أكل وخرجنا، والخبز في التنّور بحاله، والقدر على حالها والثريد في عشرة من أكل أيّاماً بذلك".

٢٦ – **يج:** روي أنَّ أعرابيَّا جاء إليه فشكى إليه نضوب ماء بثرهم، فأخذ حصاة أو حصاتين وفركها بأنامله، ثمَّ أعطاها الأعرابي وقال: ارمها بالبئر، فلمّا رماها فيها فار الماء إلى رأسها<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** نضب الماء نضوباً، أي غار في الأرض وسغل.

٧٧ - يج دروي عن زياد بن الحارث الصيداني صاحب النبي عنه أنه بعث جيساً إلى قومي، فقلت : يا رسول الله اردد الجيش وأنا لك بإسلام قومي، فردّه، فكتبت إليهم كتاباً فقدم وفدهم بإسلامهم، فقال عنه: إنّك لمطاع في قومك، قلت : بل الله هداهم للإسلام، فكتب إلي كتاباً يؤمّرني، قلت : مر لي بشيء من صدقاتهم، فكتب وكان في سفر له فنزل منز لا فكتب إلي كتاباً يؤمّرني، قلت : مر لي بشيء من صدقاتهم، فكتب وكان في سفر له فنزل منز لا فكتب إلي كتاباً يؤمّرني، قلت : مر لي بشيء من صدقاتهم، فكتب وكان في سفر له فنزل منز لا فقدم وفدهم بإسلامهم، فقال في الله المعاع في قومك، قلت : بل الله هداهم للإسلام، فكتب إلي كتاباً يؤمّرني، قلت : مر لي بشيء من صدقاتهم، فكتب وكان في سفر له فنزل منز لا فأتاه أهل ذلك المنزل يشكون عاملهم، فقال : لا خير في الإمارة لرجل مؤمن، ثمّ أتاه آخر فقال : أعطني، فقال من سأل النّاس عن ظهر غنى فصداع في الرأس وداء في البطن، فقال : أعطني من الصدقة، فقال : إنّ الله لم يرض فيها بحكم نبيّ ولا غيره حتّى حكم هو فيها، فجزاها ثمانية أحزاء، فإن كنت من تلك الأجزاء أعطيناك حقتك.

قال الصيدانيّ : فدخل في نفسي من ذلك شيء فأتيته بالكتابين، قال : فدلّني على رجل أومره عليكم، فدللته على رجل من الوفد، ثمّ قلنا : إنّ لنا بتراً إذا كان الشتاء وسعنا ماؤها واجتمعنا عليها، وإذا كان الصيف قلّ ماؤها وتفرّقنا على مياه حولنا، وقد أسلمنا، وكلّ من حولنا لنا أعداء، فادع الله لنا في بثرنا أن لا تمنعنا ماءها فنجتمع عليها ولا نتفرّق، فدعا بسبع حصيات ففركهنّ في يده ودعا فيهنّ ثمّ قال : اذهبوا بهذه الحصيات فإذا أتيتم البئر فألقوا

الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٥٣.
 (٢) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٤٩١.

واحدة واذكروا اسم الله، قال زياد ففعلنا ما قال لنا، فما استطعنا بعد أن ننظر إلى قعر البئر ببركة رسول الله<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله: بإسلام، أي ضامن أو كفيل أو رهن بإسلام قومي.

۲۸ - قب: رأى عمرة بنت رواحة تذهب بتميرات إلى أبيها يوم الخندق، فقال: اجعليها على يدي، ثمّ جعلها على نطع فجعل يربو حتّى أكل منه ثلاثة آلاف رجل.

ومنه حديث عليّ بن أبي طالب ﷺ وقد طبخ له ضلعاً وقت بيعة العشيرة.

البخاريّ عن جابر الأنصاريّ في حديث حفر الخندق: فلمّا رأيت ضعف النبيّ طبخت جدياً، وخبزت صاع شعير، وقلت: رسول الله! تكرمني بكذى وكذى، فقال: لا ترفع القدر من النّار، ولا الخبز من التنّور، ثمَّ قال: يا قوم قوموا إلى بيت جابر فأتوا وهم سبعماة رجل، وفي رواية ثمانماة، وفي رواية ألف رجل، فلم يكن موضع للجلوس، فكان يشير إلى الحائط والحائط يبعد حتّى تمكّنوا، فجعل يطعمهم بنفسه حتّى شبعوا، ولم يزل

روى أنس أنّه أرسلني أبو طلحة إلى النبيّ في لمّا رأى فيه أثر الجوع، فلمّا رآني قال: أرسلك أبو طلحة؟ قلت: نعم، فقال لمن معه: قوموا، فقال أبو طلحة: يا أمّ سليم قد جاء رسول الله في بالناس، وليس عندنا من الطعام ما نطعمهم، فقال في : يا أمّ سليم هلمّي بما عندك، فجاءت بأقراص من شعير، فأمر به ففت، وعصرت أمّ سليم عكّة سمن، فأخذها النبيّ فيم وضع يده على رأس الثريد، وكان يدعو بعشرة عشرة فأكلوا حتّى شبعوا، وكانو سبعين أو ثمانين رجلاً.

وروى أبو هريرة في أصحاب الصفّة : وقد وضعت بين أيديهم صحفة، فوضع النبيّ ﷺ يده فيها فأكلوا، وبقيت ملأى فيها أثر الأصابع.

ومثله حديث ثابت البنانيّ عن أنس في عرس زينب بنت جحش.

ورَوي أنَّ أمَّ شريك أهدت إلى النبيّ ﷺ عكَّة فيها سمن، فأمر النبيّ ﷺ الخادم ففرغها وردّها خالية، فجاءت أمّ شريك ووجدت العكّة ملأى فلم تزل تأخذ منها السمن زماناً طويلاً، وأبقى لها شرفاً.

وأعطى ﷺ لعجوز قصعة فيها عسل فكانت تأكل ولا يفنى، فيوماً من الأيام حوّلت ما كان فيها إلى إناء ففني سريعاً، فجاءت إلى النبيّ ﷺ وأخبرته بذلك، فقال ﷺ إنّ الأوّل كان من فعل الله وصنعه، والثاني كان من فعلك.

وقال جابر : إنَّ رجلاً أتى النبيِّ ﷺ يستطعمه فطعمه وسق شعير، فما زال الرجل يأكل

الخرائج والجرائح، ج ۲ ص ٥١٤.

منه وامرأته ووصيفهما حتّى كاله، فأتى النبيّ ﷺ فأخبره، فقال: لو لم تكيلوه لأكلتم منه، ولقام بكم.

جابر بن عبد الله والبراء بن عازب وسلمة بن الأكوع والمسور بن مخرمة: فلما نزل النبيّ في بالحديبيّة في ألف وخمسماة وذلك في حرّ شديد قالوا: يا رسول الله ما بها من ماء، والوادي يابس، وقريش في بلدح في ماء كثير، فدعا بدلو من ماء فتوضّأ من الدلو ومضمض فاه، ثمّ مجّ فيه، وأمر أن يصبّ في البثر، فجاشت فسقينا واستقينا.

وفي رواية، فنزع سهماً من كنانته فألقاء في البئر ففارت بالماء حتّى جعلوا يغترفون بأيديهم منها وهم جلوس على شفتها.

أبو عوانة وأبو هريرة أنه عنه أعطى ناجية بن عمرو نشابة وأمر أن يغرزها في البئر فامتلاً البئر ماء، فأتته امرأة وأنشأت :

- يا أيّها الماتع دلوي دونكا إنّي رأيت النّاس يحمدونكا يشنون خيراً ويمجدونكا أرجوك للخير كما يرجونكا
  - فأجابها ناجية :
- قـد عـلـمـت جـاريـة بـمـائـيـه أني أنا الـمـاتـح واسمي نـاجيـه وطـعـنـة ذات رئــاش واهـيـه طعنتها تحت صدور الـعـاتيـه

وفي رواية أنّه دفعها إلى البراء بن عازب فقال: اغرز هذا السهم في بعض قلب الحديبيّة، فجاءت قريش ومعهم سبيل بن عمرو فأشرفوا على القليب، والعيون تنبع تحت السهم، فقالت: ما رأينا كاليوم قطّ، وهذا من سحر محمّد قليل، فلمّا أمر النّاس بالرحيل قال: خذوا حاجتكم من الماء، ثمّ قال للبراء: اذهب فردّ السهم، فلمّا فرغوا وارتحلوا أخذ البراء السهم فجف الماء كأنّه لم يكن هناك ماء.

أمير المؤمنين عظيمية : إنَّ رسول الله عظيمة أمرني في بعض غزواته وقد نفد الماءيا عليَّ قم وائت بتور، قال: فأتيته فوضع يده اليمني ويدي معها في التور، فقال: انبع فنبع.

وفي رواية سالم بن أبي الجعد وأنس: فجعل الماء يخرج من بين أصابعه كأنّه العيون فشربنا ووسعنا، وذلك في يوم الشجرة، وكانوا في ألف وخمسماة رجل.

وشكى أصحابه يتقلموا إليه في غزوة تبوك من العطش، فدفع سهماً إلى رجل فقال: انزل فاغرزه في الركتي، ففعل ففار الماه، فطما إلى أعلى الركتي فارتوى منه ثلاثون ألف رجل في دوابهم.

ووضع ﷺ يده تحت وشل بوادي المشقّق فجعل ينصبّ في يديه فانخرق الماء حتّى سمع له حسّ كحسّ الصواعق، فشرب النّاس واستقوا حاجتهم منه، فقال رسول الله ﷺ ٧ – باب / آخر وهو من الباب الأوّل، وفيه ما ظهر من إعجازه ﷺ

لئن بقيتم أو بقي منكم أحد ليسمعنّ بهذا الوادي وهو أخصب ما بين يديه وما خلفه قيل : وهو إلى اليوم كما قاله ﷺ .

وفي رواية أبي قتادة: كان يتفجّر الماء من بين أصابعه لمّا وضع يده فيها حتّى شرب الجيش العظيم، وسقوا وتزوّدوا في غزوة بني المصطلق.

وفي رواية علقمة بن عبد الله: أنّه وضع يده في الإناء فجعل الماء يفور من بين أصابعه فقال: حيّ على الوضوء والبركة من الله فتوضّأ القوم كلّهم.

وفي حديث أبي ليلي : شكونا إلى النبيّ ﷺ من العطش، فأمر بحفرة فحفرت فوضع عليها نطعاً، ووضع يده على النطع، وقال : هل من ماء؟ فقال لصاحب الإداوة : صبّ الماء على كفيّ واذكر اسم الله، ففعل فلقد رأيت الماء ينبع من بين أصابع رسول الله ﷺ حتّى روي القوم وسقوا ركابهم.

وشكى إليه الجيش في بعض غزواته فقدان الماء، فوضع ﷺ يده في القدح فضاق القدح عن يده، فقال للنّاس: اشربوا فشرب الجيش وأسقوا وتوضّأوا وملأوا المزاود<sup>(1)</sup>.

محمد بن المنكدر : سمعت جابراً يقول : جاء رسول الله ﷺ يعودني وأنا مريض لا أعقل، فتوضّأ وصبّ عليّ من وضوئه، فعقلت، الخبر .

وشكى إليه ﷺ طفيل العامريّ الجذام فدعا بركوة ثمَّ تفل فيها وأمره أن يغتسل به، فاغتسل فعاد صحيحاً .

وأتاه ﷺ حسّان بن عمرو الخزاعيّ مجذوماً فدعا له بماء فتفل فيه ثمّ أمره فصبّه على نفسه، فخرج من علّته، فأسلم قومه.

وأتاه ﷺ قيس اللخميّ وبه برص فتفل عليه فبرئ.

محمد بن خاطب: انكبّ القدر على ساعدي في الصغر، فأتت بي أمي إلى النبق ﷺ ، قالت: فتفل في فيّ ومسح على ذراعي وجعل يقول ويتفل: «أذهب البأس ربّ النّاس! واشف أنت الشّافي لا شافي إلا أنت شفاء لا يغادر سقماً» فبرئ بإذن الله.

الفائق: إنَّ النبيِّ ﷺ مسح على رأس غلام وقال: عش قرناً، فعاش مأة.

وإن امرأة أتته ﷺ بصبيّ لها للتبرّك، وكانت به عاهة، فمسح يده على رأس الصبيّ فاستوى شعره وبرئ داؤه.

وروى ابن بطّة أنّ الصبيّ كان المهلّب، وبلغ ذلك أهل اليمامة فأتت امرأة مسيلمة بصبيّ لها فمسح رأسه فصلع، وبقي نسله إلى يومنا هذا .

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱٤۰.

وقطع يد أنصاريّ وهو عبد الله بن عتيك في حرب أحد فألزقها رسول الله ﷺ ونفخ عليه فصار كما كان.

وتفل في عين عليّ عليّ عليّ وهو أرمد يوم خيبر فصحّ من وقته<sup>(١)</sup>. وفُقى في أحد عين قتادة بن ربعيّ أو قتادة بن النعمان الأنصاريّ فقال: يا رسول الله الغوث الغوث، فأخذها بيده فردّها مكانها فكانت أصحّهما، وكانت تعتلّ الباقية ولا تعتلّ المردودة، فلقّب ذا العينين، أي له عينان مكان الواحدة، فقالَ الخرنق الأوسيّ :

ومنا الذي سالت على الخدّ عينه فرُدّت بكف المصطفى أحسن الردّ فعادت كما كانت لأحسن حالها فيا طيب ما عيني ويا طيب ما يدي

وأصيبت رِجل بعض أصحابه فمسحها بيده فبرئت من حينها ، وأصاب محمّد بن مسلمة يوم قتل كعب بن الأشرف مثل ذلك في عيني ركبتيه ، فمسحه رسول الله ﷺ بيده فلم تبن من أختها .

وأصاب عبد الله بن انيس مثل ذلك في عينه فمسحها فما عرفت من الأخرى.

عروة بن الزبير، عن زهرة قال: أسلمت فأصيب بصرها، فقالوا لها: أصابك اللات والعزّى، فرد ﷺ عليها بصرها، فقالت قريش: لو كان ما جاء محمّد خيراً ما سبقتنا إليه زُهرة، فنزل: ﴿وَقَالَ الَذِينَ كَغَرُواْ لِلَذِينَ ءَامَنُوا لَوْ كَانَ خَيْرًا مَا سَبَقُونَآ إِلَيهِ﴾ الآية<sup>(٢)</sup>.

وأنفذ النبيّ عبد الله بن عتيك إلى حصن أبي رافع اليهوديّ فدخل عليه بغتة فإذا أبو رافع في بيت مظلم لا يدري أين هو، فقال: أبا رافع ! قال: من هذا؟ فأهوى نحو الصوت فضربه ضربة وخرج، فصاح أبو رافع، ثمّ دخل عليه فقال: ما هذا الصوت يا أبا رافع فقال: إنّ رجلاً في البيت ضربني، فضربه ضربة أخرى فكان ينزل فانكسر ساقه فعصبها، فلمّا انتهى إلى النبيّ في فحدثه قال: ابسط رجلك، فبسطها فمسحها فبرئت<sup>(٣)</sup>.

وروي أنّ النبيّ في تفل في بثر معطّلة ففاضت حتّى سقي منها بغير دلو ولا رشاء. وكانت امرأة متبرّزة وفيها وقاحة، فرأت رسول الله عظيم يأكل فسألت لقمة من فلق فيه، فأعطاها فصارت ذات حياء بعد ذلك.

ومسح في ضرع شاة حائل لا لبن لها فدرّت فكان ذلك سبب إسلام ابن مسعود. أمالي الحاكم: إنّ النبيّ في كان يوماً قائظاً، فلمّا انتبه من نومه دعا بماء فغسل يديه، ثمَّ مضمض ماءً ومجّه إلى عوسجة، فأصبحوا وقد غلظت العوسجة وأثمرت وأينعث بثمر أعظم ما يكون في لون الورس، ورائحة العنبر، وطعم الشهد، والله ما أكل منها جائع إلا

- مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۵۵.
   (۲) سورة الأحقاف، الآية: ۱۱.
  - (۳) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۵۷.

شبع، ولا ظمآن إلا روي، ولا سقيم إلا برئ، ولا أكل من ورقها حيوان إلا درّ لبنها، وكان النّاس يستشفون من ورقها، وكان يقوم مقام الطعام والشراب، ورأينا النماء والبركة في أموالنا، فلم يزل كذلك حتّى أصبحنا ذات يوم وقد تساقط ثمرها، وصفر ورقها، فإذا قبض النبيّ في فكانت بعد ذلك تثمر دونه في الطعم والعظم والرائحة، وأقامت على ذلك تلاثين سنة فأصبحنا يوماً وقد ذهبت نضارة عيدانها، فإذا قتل أمير المؤمنين غيرًا ، فما أثمرت بعد ذلك قليلاً ولا كثيراً، فأقامت بعد ذلك مذا مدة طويلة، ثمَّ أصبحنا وإذا بها قد نبع من ساقها دم عبيط وورقها ذابل يقطر ماءً كماء اللحم، فإذا قتل الحسين غيرًا .

أمالي الطوسيم: عن زيد بن أرقم في خبر طويل: إنّ النبيّ أصبح طاوياً، فأتى فاطمة على الله فرأى الحسن والحسين يبكيان من الجوع، وجعل يزقّهما يريقه حتّى شبعا وناما، فذهب مع عليّ عليم إلى دار أبي الهيثم، فقال: مرحباً برسول الله ما كنت أحبّ أن تأتيني وأصحابك إلا وعندي شيء، وكان لي شيء ففرّقته في الجيران، فقال: أوصاني جبريل بالجار حتى حسبت أنّه سيورثه، قال: فنظر النبيّ يعليه إلى نخلة في جانب الدار فقال: يا أبا الهيثم تأذن في هذه النخلة؟ فقال: يا رسول الله إنّه لفحل، وما حمل شيئاً قطّ، شأنك به، فقال: يا عليّ ائتني بقدح ماء، فشرب منه ثمَّ مج فيه، ثمَّ رشّ على النخلة فتملّت أعذاقاً من بسر ورطب ما شئنا، فقال: ابدأوا بالجيران، فأكلنا وشربنا ماء بارداً حتى روينا، فقال: يا عليّ هذا من النعيم الذي يسألون عنه يوم القيامة يا عليّ تزوّد لمن وراءك، لفاطمة أعذاقاً من بسر ورطب ما شئنا، فقال: ابدأوا بالجيران، فأكلنا وشربنا ماء بارداً حتى روينا، والحسن والحسين، قال: فما زالت تلك النخلة عندنا نسميها نخلة الجيران حتى قطعها يزيد

**إيضاح:** فتّ الشيء: كسره، وبلدح بفتح الباء والدال وسكون اللام: اسم موضع بالحجاز قرب مكّة، وقال الجوهريّ: ومن أمثالهم في التحرّن بالأقارب: «لكن على بلدح قوم عجفى».

قاله بيهس الملقّب بنعامة لمّا رأى قوماً في خصب وأهله في شدّة، وقال: الماتح: المستقي، وقال: قاظ بالمكان وتقيّظ به: إذا أقام به في الصيف، والطوى: الجوع. قوله: فتملّت أصله تملأت بمعنى امتلأت فخفف.

۲۹ – **قب،** البخاري : إنَّ النبيِّ ﷺ قال لمديون مرَّ عليه والديان يطلبونه بالديون صف تمرك كلِّ شيء على حدته، ثمَّ جاء فقعد عليه، وكال لكلَّ رجل حتَّى استوفى وبقي التمر كما هو كأن لم يمسّ.

وأتى عامر بن كريز يوم الفتح رسول الله بابنه عبد الله بن عامر وهو ابن خمس أو ستّ

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱٦٣.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱٦٣.

فقال: يا رسول الله حنكه، فقال: إنّ مثله لا يحنّك، وأخذه وتفل في فيه، فجعل يتسوّغ ريق رسول الله ﷺ ويتلمّظه، فقال ﷺ: إنّه لمستقي، فكان لا يعالج أرضاً إلا ظهر له الماء وله سقايات معروفة، وله النباح والجحفة وبستان ابن عامر.

وفي مسلم، عن جابر إنّ أمّ مالك كانت تهدي إلى النبيّ عَنْيَ في عكّة لها سمناً، فيأتيها بنوها فيسألون الأدم وليس عندهم شيء، فتعمد إلى الذي كانت تهدي فيه للنبيّ فتجد فيها سمناً، فما زال تقيم لها أدم بيتها حتّى عصرته، فأتت النبيّ عَنْيَ فقال: عصرتيها؟ قالت: نعم، قال: لو تركتيها ما زال مقيماً<sup>(۱)</sup>.

بيان: لمظ وتلمّظ : تتبع بلسانه بقية الطعام في فمه، أو أخرج لسانه فمسح به شفتيه. -٣٠ عم ممن معجزات النبي عن حديث شاة أم معبد، وذلك أنّ النبي عند لما معبد من مكّة ومعه أبو بكر وعامر بن فهيرة، ودليلهم عبد الله بن أريقط الليثي فمروا على أمّ معبد الخزاعية، وكانت امرأة برزة تحتبي وتجلس بفناء الخيمة فسألوا تمرأ أو لحماً ليشتروه، فلم يصيبوا عندها شيئاً من ذلك، وإذا القوم مرملون، فقالت لو كان عندنا شيء ما أعوزكم القرى، فنظر رسول الله عند في كسر خيمتها فقال: ما هذه الشاة يا أمّ معبد قالت: شاة خلفها الجهد عن الغنم، فقال: هل بها من لبن؟ قالت: هي أجهد من ذلك، قال: أتاذنين في أن أحلبها؟ قالت: نعم بأبي أنت وأمّي إن رأيت بها حلباً فاحلبها، فدعا رسول الله بالشاة فمسح ضرعها، وذكر اسم الله، وقال: «اللهم بارك في شاتها» فتفاجّت ودرّت، فدعا رسول الله عنه بي باناء لها يريض الرهط فحلب فيه ثجًا حتى علته الثمان ، فسقاها فشربت حتى فمسح ضرعها، وذكر اسم الله، وقال: «اللهم بارك في شاتها» فتفاجّت ودرّت، فدعا رسول الله عنه بي باناء لها يريض الرهط فحلب فيه تُجاً حتى علته الثمال، فسقاها فشربت حتى مربأ» فشربوا جميعاً عللاً بعد نهل حتى زووا، فشرب آخرهم وقال: «ساقي القوم آخرهم شرباً» فشربوا جميعاً عللاً بعد نهل حتى أراضوا، ثمَّ حلب فيه ثانياً عوداً على بده فغادره مربأ» فشربوا جميعاً عللاً بعد نهل حتى أراضوا، ثمَّ حلب فيه ثانياً عوداً على بده فغادره شرباً» فشربوا جميعاً عللاً بعد نهل حتى أراضوا، ثمَّ حلب فيه ثانياً عوداً على بده فغادره شرباً» فشربوا جميعاً عللاً بعد نهل حتى أراضوا، ثمَّ حلب فيه ثانياً عوداً على بده فغادره شرباً عندا، ثمّ ارتحلوا عنها، فقلّما لبثت أن جاء زوجها أبو معبد يسوق أعنزاً عجافاً عزلى منهمن قليل، فلما رأى اللبن قال: من أين لكم هذا والشاء عازب ولا حلوبة في البيت؟

قب:هند بنت الجون وحبيش بن خالد وأبو معبد الخزاعيّ مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان** أرمل الفوم: نفد زادهم، والكِسر بالكَسر: أسفل شقّة البيت الَّتي تلي الأرض من حيث يكسر جانباه عن يمينك ويسارك. والتفاتج : المبالغة في تفريج ما بين الرجلين، وهو من الفتج : الطريق قاله الجزريّ، وقال: يريض الرهط، أي يرويهم بعض الريّ، من أراض الحوض: إذا صبّ فيه من الماء ما يواري أرضه، وقال: ثبّجاً، أي لبناً سائلاً كثيراً، وقال: الثمال بالضمّ : الرغوة، واحده ثمالة، وقال: حتّى أراضوا أي شربوا عللاً بعد نهل حتّى

- مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۷۸ و۱۷۹ و۱۸۳.
- (۲) اعلام الوری، ص ۳۸.
   (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱٦٢.

رووا، من أراض الوادي : إذا استنقع فيه الماء، وقيل : أراضوا أي ناموا على الأرض، وهو البساط، وقيل : حتّى صبّوا اللبن على الأرض، وقال الجوهريّ : رجع عوده على بدئه : إذا رجع في الطريق الّذي جاء منه، قوله : فغادره، أي تركه، قوله : عازب، أي غائب.

٣١ - يج، روي أنّ ابن الكوّا قال لعليّ عَلَيْ : بما كنت وصيّ محمّد عنه من بين بني عبد المطّلب؟ قال إذن ما الخبر تريد؟ لمّا نزل على رسول الله عنه : ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَكَ مَا أَلْأَفَرَبِينَ جمعنا رسول الله عنه ونحن أربعون رجلاً، فأمرني فأنضجت له رجل شاة، وصاعاً من طعام أمرني فطحنته وخبزته، وأمرني فأدنيته، قال: ثمَّ قدم عشرة من أجلتهم فأكلوا حتى صدروا، وبقي الطعام كما كان، وإنّ منهم لمن يأكل الجذعة، ويشرب الفرق، فأكلوا حتى صدروا، وبقي الطعام كما كان، وإنّ منهم لمن يأكل الجذعة، ويشرب الفرق، فأكلوا حتى صدروا، وبقي الطعام كما كان، وإنّ منهم لمن يأكل الجذعة، ويشرب الفرق، فأكلوا منها كلّهم أجمعون، فقال أبو لهب: سحركم صاحبكم، فتفرقوا عنه، ثم دعاهم وسول الله عنه ثم دعاهم فأكلوا منها كلّهم أجمعون، فقال أبو لهب: سحركم صاحبكم، فتفرقوا عنه، ثم دعاهم رسول الله ينهي ثانية ، ثم قال: أيكم يكون أخي ووصيّي ووارثي؟ فعرض عليهم فكلّهم يأبي حتى انتهى إليّ وأنا أصغرهم سنّا، وأعمشهم عيناً، وأحمشهم ساقاً فقلت: أنا فرمي إلي بنعله فلذلك كنت وصيّه من بينهم <sup>(1)</sup>.

٨ - باب باب معجزاته في كفاية شر الأعداء الآيات: البقرة ٢٦، ﴿ نَبَنَفِيكُمُ اللَّهُ وَهُوَ التَبَيعُ الْمَلِيرُ ﴾ ٢٦٧٠.

المائدة (٥): ﴿يَتَأَيُّبُنَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اَذْكُرُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ عَلَيْحَكُمْ إِذْ هَمَ قَوْمُ أَن يَبْسُطُوَا إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ فَكَفَ أَيْدِيَهُمْ عَنجَتُمْ﴾ (١١).

الحجر (10، ﴿ كَمَا أَنَزَلْنَا عَلَى ٱلْمُتَنَبِينَ ﴾ ٱلَذِينَ جَمَلُوا ٱلْقُرْمَانَ عِضِينَ ﴾ وقال تعالى: ﴿إِنَّا كَنَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِمِينَ ﴾ ٱلَذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ ٱللَهِ إِلَنْهَا مَاخَرٌ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾.

النحل داًا»: ﴿وَمَنَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتْ ءَامِنَةً مُطْمَيٍنَةً بِأَنِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانٍ فَكَفَرَتْ بِأَنْعُمِ اللَّهِ فَأَذَقَهَا اللَّهُ لِبَاسَ الْجُرِعِ وَالْخَوْفِ بِمَا كَانُواْ يَصْمَنعُونَ ٥ وَلَقَدَ جَآءَهُمْ رَسُولٌ يِنْهُمْ فَكَذَبُوهُ فَأَخَذَهُمُ الْعَذَابُ وَهُمْ طَلِلِسُونَ ٢٠٠٠.

**الإسراء: ﴿**وَلِذَا قَـرَأْتَ ٱلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلَاضِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا ۞ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةٌ أَن يَفْقَهُوهُ وَلِيَ مَاذَانِهِمْ وَقَرَأْ وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَمُ وَلَوْأَ عَلَى آَدْبَنَوِهِرْ نُفُورًا ﴾.

وقال تعالى: ﴿وَإِنْ كَادُواْ لَيَسْتَغِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ لِيُخْرِجُوكَ مِنْهَاً وَإِذَا لَا يَتْبَتُونَ خِلَنْهَكَ إِلَا فَلِــلَا ۞ سُـنَةَ مَن قَدْ أَرْسَلْنَا فَبْلَكَ مِن رُسُلِنَا وَلَا بَجِـدُ لِسُنَّنِنَا تَحْوِيلًا ۞.

الزمر (۳۹، ﴿ أَلَيْسَ آللَهُ بِكَافٍ عَبْدَةٌ وَيُخَوِّفُوْنِكَ بِالَّذِينَ مِن دُونِيدٍ. وَمَن يُعْسَطِلِ آللَهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَمَادِ ٢٣٦٠.

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۹۲ ح ۱۵۴.

تفسير: قال الطبرسيّ تظه في قوله تعالى: ﴿نَــَتِكْفِبَكُهُمُ اللَّهُ﴾: وعد الله سبحانه رسوله بالنصرة وكفاية من يعاديه من اليهود والنصارى الذين شاقّوه، وفي هذا دلالة بيّنة على نبوّته وصدقه ﷺ <sup>(۱)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿إِذْ هُمَّ قُوْمُ ﴾: اختلف فيمن بسط إليهم الأيدي على أقوال:

أحدها : أنّهم اليهود، همّوا بأن يفتكوا بالنبيّ في وهم بنو النضير، دخل رسول الله في مع جماعة من أصحابه عليهم وكانوا قد عاهدوه على ترك القتال، وعلى أن يعينوه في الديات، فقال في : رجل من أصحابي أصاب رجلين معهما أمان منّي، فلزمني ديتهما، فأريد أن تعينوني، فقالوا : نعم اجلس حتّى نطعمك ونعطيك الّذي تسألنا، وهمّوا بالفتك بهم، فآذن الله رسوله فأطلع النبيّ في أصحابه على ذلك وانصرفوا، وكان ذلك إحدى معجزاته، عن مجاهد وقتادة وأكثر المفسّرين.

وثانيها : أنّ قريشاً بعثوا رجلاً ليفتك بالنبيّ فلاخل عليه وفي يده سيف مسلول، فقال له : أرنيه، فأعطاه إيّاه، فلمّا حصل في يده قال : ما الّذي يمنعني من قتلك؟ قال : الله يمنعك، فرمى السيف وأسلم، واسم الرجل عمرو بن وهب الجمحيّ، بعثه صفوان بن أُميّة ليغتاله بعد بدر، وكان ذلك سبب إسلام عمرو بن وهب عن الحسن .

وثالثها : أنَّ المعنيَّ بذلك ما لطف الله للمسلمين من كفَّ أعدائهم عنهم حين همّوا باستئصالهم بأشياء شغلهم بها من الأمراض والقحط وموت الأكابر وهلاك المواشي وغير ذلك من الأسباب الّتي انصرفوا عندها من قتل المؤمنين عن الجبائيّ .

ورابعها : ما قاله الواقديّ : إنّ رسول الله عنه عزا جمعاً من بني ذبيان ومحارب بذي أمر فتحصنوا برؤوس الجبال، ونزل رسول الله عنه بحيث يراهم، فذهب لحاجته فأصابه مطر فبلّ ثوبه فنشره على شجرة واضطجع تحته والأعراب ينظرون إليه، فجاء سيّدهم دعثور بن الحارث حتّى وقف على رأسه بالسيف مشهوراً، فقال : يا محمّد من يمنعك منّي اليوم؟ فقال : الله، فدفع جبرئيل في صدره، ووقع السيف من يده، فأخذه رسول الله عنه وقام على رأسه وقال : من يمنعك منّي اليوم؟ فقال : لا أحد، وأنا أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، فنزلت الآية، وعلى هذا فيكون تخليص النبيّ عنه ممّا همّوا به نعمة على المؤمنين من حيث إنّ مقامه بينهم نعمة عليهم<sup>(٢)</sup>.

وقال في قوله تعالى: ﴿ كَمَّا أَنزَلْنَا عَلَى ٱلْمُغْتَسِمِينَ ﴾ قيل فيه قولان:

احدهما : أنَّ معناه أنزلنا القرآن عليك كما أنزلنا على المقتسمين، وهم اليهود والنصارى ﴿الَّذِينَ جَعَـلُوا الْقُرْمَانَ عِضِيرَ﴾ جمع عضة، وأصله عضوة، فنقصت الواو، والتعضية :

مجمع البيان، ج ١ ص ٤٠٧.
 مجمع البيان، ج ٢ ص ٢٩٣.

التفريق: أي فرّقوه وجعلوه أعضاء كأعضاء الجزور، فآمنوا ببعضه، وكفروا ببعضه، وقيل: سمّاهم مقتسمين لأنّهم اقتسموا كتب الله فآمنوا ببعضها، وكفروا ببعضها.

والآخر : أنّ معناه إنّي أنذركم عذاباً كما أنزلنا على المقتسمين الّذين اقتسموا طريق مكّة يصدّون عن رسول الله علي والإيمان به، قال مقاتل : وكانوا ستّة عشر رجلاً بعثهم الوليد بن المغيرة أيّام الموسم يقولون لمن أتى مكّة : لا تغترّوا بالخارج منّا، والمدّعي للنبوّة، فأنزل الله بهم عذاباً فماتوا شرّ ميتة، ثمّ وصفهم فقال : ﴿ اَلَذِينَ جَمَـلُوا الْفُرْمَانَ عِضِينَ» جزءاً جزءاً فقالوا : سحر، وقالوا : أساطير الأوّلين، وقالوا : مفترى عن ابن عبّاس <sup>(1)</sup>

وفي قوله تعالى : ﴿ إِنَّا كَنَبْنَكَ أَلَسْتَهْزِينَكَ أَي كفيناك شرّ المستهزئين واستهزائهم بأن أهلكناهم، وكانوا خمسة نفر من قريش : العاص بن وائل، والوليد بن المغيرة، وأبو زمعة وهو الأسود بن المطلب، والأسود بن عبد يغوث، والحارث بن قيس، عن ابن عبّاس وابن غيطلة، قالوا : وأتى جبرئيل النبي ينه والمستهزئون يطوفون بالبيت، فقام جبرئيل ورسول الله إلى جنبه، فمرّ به الوليد بن المغيرة المخزومي فأوماً بيده إلى ساقه، فمرّ الوليد على فنن لخزاعة وهو يجرّ ثيابه، فتعلّقت بثوبه شوكة فمنعه الكبر أن يخفض رأسه فينزعها، وجعلت تضرب ساقه فخذشته فلم يزل مريضاً حتى مات، ومرّ به العاص بن وائل السهمي فأشار لخزاعة وهو يجرّ ثيابه، فتعلّقت بثوبه شوكة فمنعه الكبر أن يخفض رأسه فينزعها، وجعلت تضرب ساقه فخذشته فلم يزل مريضاً حتى مات، ومرّ به العاص بن وائل السهمي فأشار يزل يحكّها حتى مات، ومرّ به الأسود بن المطّلب بن عبد مناف فأشار إلى عينه فعمي، وقيل : رماه بورقة خضراء فعمي، وجعل يضرب رأسه على الجدار حتى هلك، ومرّ به الأسود بن عبد يغوث فأشار إلى بطنه فاستسقى فمات وقيل : أصابه السموم فصار أسود فأتى وألمه فلم يعرفوه فمات، وهو يقول : إنّ الحقي وتمات من ماته على الجدار حتى هلك، ومرّ به وألم وليد على ألمود بن المطلب بن عبد مناف فأسار إلى عينه فعمي، وقيل : رماه بورقة خضراء فعمي، وجعل يضرب رأسه على الجدار حتى هلك، ومرّ به والمود بن عبد يغوث فأشار إلى بطنه فاستسقى فمات وقيل : أصابه السموم فصار أسود فأتى وألمه فام يعرفوه فمات، وهو يقول : إنّ الحارث بن قبل الحارث بن الطلاطلة فأوما إلى رأسه فامتخط قيحاً فمات، وقيل : إنّ الحارث بن قيس أخذ حوتاً مالحاً فأصابه العلش، فما رأسه فامتخط قيحاً فمات، وقيل : إنّ الحارث بن قيس أخذ حوتاً مالحاً فأصابه العلش، فيا

وفي قوله تعالى : ﴿ وَمَنَرَبَ اللَهُ مَثَلًا قَرْيَتُهُ أَي مثل قرية ﴿ كَانَتْ ءَامِنَتُهُ أَي ذات أمن ﴿ مُطْسَبِنَتُهُ قارة ساكنة بأهلها، لا يحتاجون إلى الانتقال عنها لخوف أو ضيق﴿ يَأْنِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِهُ أي يحمل إليها الرزق الواسع من كلّ موضع ومن كلّ بلد، كما قال سبحانه : ﴿ يُجْبَىَ إِلَيْهِ نَمَرَتُ كُلِّ شَيْعِهُ <sup>(٣)</sup>.

﴿ فَكَغَرَتْ بِأَنْعُمِ ٱشَّبِهِ أي فكفر أهل تلك القرية ﴿ فَأَذَقَهَا ٱلَّبَهُ الآية أي فأخذهم الله

- مجمع البيان، ج ٦ ص ١٣٠.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ١٣٣.
  - (٣) سورة القصص، الآية: ٥٧.

بالجوع والخوف بسوء أفعالهم، وسمّى أثر الجوع والخوف لباساً، لأنّ أثر الجوع والهزال يظهر على الإنسان، كما يظهر اللباس، وقيل: لأنّه شملهم الجوع والخوف كاللباس، قيل: إنّ هذه القرية هي مكّة، عن ابن عبّاس ومجاهد وقتادة، عذّبهم الله بالجوع سبع سنين، وهم مع ذلك خائفون وجلون عن النبيّ وأصحابه يغيرون عليهم قوافلهم، وذلك حين دعا النبيّ فقال: اللهم اشدد وطأتك على مضر واجعل عليهم سنين كسني يوسف، وقيل: إنّها قرية كانت قبل نبيّنا في بعث الله إليهم نبيّاً فكفروا به وقتلوه فعذّبهم الله بعذاب الاستئصال فولَقَدَد جَآءَهُمْ رَسُولٌ مِنْهُمْ يعني أهل مكّة بعث الله إليهم رسولاً من جنسهم فكذّبوه وجحدوا نبوته فقاط: من الخوف والجوع المذكورين وما نالهم يوم بدر وغيره من القتل<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿وَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْمَانَ》 قال : نزل في قوم كانوا يؤذون النبيّ ﷺ باللّيل إذا تلا القرآن وصلّى عند الكعبة، وكانوا يرمونه بالحجارة ويمنعونه من دعاء النّاس إلى الدين، فحال الله سبحانه بينهم وبينه حتّى لا يؤذوه، عن الجبائيّ والزجّاج ﴿جَمَلَنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْاَخِرَةِ》 قال الكلبيّ : هم أبو سفيان والنضر بن الحارث وأبو جهل وأمّ جميل أمرأة أبي لهب، حجب الله رسوله عن أبصارهم عند قراءة القرآن، فكانوا يأتونه ويمرّون به ولا يرونه ﴿حِجَابًا مَسْتُوبًا﴾ قبل : أي ساتراً، عن الأخفش، والفاعل قد تكون في لفظ المفعول كالمشؤوم والميمون، وقبل : هو على بناء النسب، أي ذا ستر وقيل : مستوراً عن الأعين لا يبصّر، إنّما هو من قدرة الله .

وَرَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِيمٌ أَكِنَدُكَ الأَكْنَة جمع كنان وهو ما وقى شيئاً وستره قيل : كان الله يلقي عليهم النوم، أو يجعل في قلوبهم أكنّة ليقطعهم عن مرادهم أو أنّه عاقب هؤلاء الكفّار الّذين علم أنّهم لا يؤمنون بعقوبات يجعلها في قلوبهم تكون موانع من أن يفهموا ما يستمعونه. فُوَلَوَا عَلَى أَدَبَرِهِمْ نُفُولُكَ قيل : كانوا إذا سمعوا فرينسيم آقَرَ ألَتَكْمَنِ آلَيَجَسَمِ في ولوا،

وقيل: إذا سمعوا «لا إله إلا الله»<sup>(٢)</sup>.

وفي قوله تعالى : ﴿وَإِن كَادُوا لِيَسْتَفِزُونَكَ﴾ أي أنّ المشركين أرادوا أن يزعجوك من أرض مكّة بالإخراج، وقيل : عن أرض المدينة، يعني اليهود، وقيل : يعني جميع الكفّار أرادوا أن يخرجوك من أرض العرب، وقيل : معناه ليقتلونك ﴿وَإِذَا لَا يَلْبَنُونَكَ﴾ أي لو أخرجوك لكانوا لا يلبثون بعد خروجك ﴿إِلَاً﴾ زماناً ﴿فَلِيلاً﴾ ومدّة يسيرة، قيل : وهي المدّة بين خروج النبيّ يشيّ من مكّة وقتلهم يوم بدر، والصحيح أنّ المعنيّين في الآية مشركو مكّة، وأنهم لم يخرجوا النبيّ يشيّ من مكّة رفتاهم يوم بدر، والصحيح أنّ المعنيّين في الآية مشركو مكّة، وأنهم لم

(۱) مجمع اليان، ج ٦ ص ٢٠٦. (۲) مجمع اليان، ج ٦ ص ٢٥٦.

وندموا على خروجه، ولذلك ضمنوا الأموال في ردّه ولو أخرجوه لاستؤصلوا بالعذاب، ولماتوا طراً<sup>(1)</sup>.

وفي قوله تعالى: ﴿أَلَيْسَ اللَّهُ بِكَافٍ عَبْدَةُ﴾ استفهام تقرير، يعني به محمّداً ﷺ يكفيه عداوة من يعاديه ﴿وَيُحَوِّفُوَنَكَ﴾ كانت الكفّار يخيفونه بالأوثان الّتي كانوا يعبدونها، قالوا: أما تخاف أنّ يهلكك آلهتناً، وقيل: إنّه لمّا قصد خالد لكسر العزّى بأمر النبيّ ﷺ قالوا: إيّاك يا خالد فبأسها شديد، فضرب خالد أنفها بالفأس فهشمها، فقال: كفرانك يا عزّى لا سبحانك، سبحان من أهانك<sup>(٢)</sup>.

ا – **فس: ﴿**فَكَفَ أَيْدِيَهُمْ عَن**كُمُ بَعني أَهل مَكَة من قبل أن فتحها، فكف أيديهم** بالصلح يوم الحديبيّة<sup>(٣)</sup>.

٢ - فس: ﴿ حِجَابًا مَنسَتُولًا ﴾ يعني يحجب الله عنك الشياطين ﴿ أَكِنَّةً ﴾ أي غشاوةً أي صمماً ﴿نُفُورًا ﴾ قال : كان رسول الله ﷺ إذا صلّى تهجد بالقرآن وتسمع له قريش لحسن صوته، فكان إذا قرأ ﴿ إِنسَبِ أَقَمَ الْكَنْزِنِ الْتَعَتِبَ إِنَّ فَرُوا عنه<sup>(٤)</sup>.

٣ - قس: ﴿وَإِن كَادُواْ لَيَسْتَغِزُونَكَ مِنَ ٱلْأَرْضِ﴾ يعني أهل مكّة ﴿ إِلَّا قَلِيـلَا﴾ حتى قتلوا ببدر<sup>(٥)</sup>.

ع - ن: الدقّاق، عن الأسديّ، عن جرير بن حازم عن أبي مسروق، عن الرضا ﷺ قال: إنّ رسول الله ﷺ أتاه أبو لهب فتهدّده، فقال له رسول الله ﷺ إن خدشت من قبلك خدشة فأنا كذّاب، فكانت أوّل آية نزع بها رسول الله ﷺ الخبر<sup>(٦)</sup>.

٥ – ها؛ المفيد، عن الجعابي، عن الفضل بن الحباب الجمحي، عن الحسين بن عبد الله الأبلي، عن أبي خالد الأسدي، عن أبي بكر بن عيّاش، عن صدقة بن سعيد الحنفي، عن جميع الأبلي، عن أبي خالد الأسدي، عن أبي بكر بن عيّاش، عن صدقة بن سعيد الحنفي، عن جميع بن عمير قال: سمعت عبد الله بن عمر بن الخطّاب يقول: انتهى رسول الله عنها إلى العقبة فقال: لا يجاوزها أحد، فعوّج الحكم بن أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها ، وقال رسول الله عنها معري من الخطّاب يقول: انتهى رسول الله عنها إلى العقبة فقال: لا يجاوزها أحد، فعوّج الحكم بن أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها ، وقال رسول الله عنها معري المعري الله عنها إلى العقبة فقال: لا يجاوزها أحد، فعوّج الحكم بن أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها ، وقال رسول الله عنها المعرى من المعروب الله عنها المع معروب العلم معروب العام فقال ، وقال رسول الله عليها أحد، فعوّج الحكم بن أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها مع معروب الله العقبة فقال ؛ لا يجاوزها أحد، فعوّج الحكم بن أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها ، وقال رسول الله عنها أبي أله معروب المع معروب الله عنها أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها ، وقال رسول الله عنها ، فقال ؛ من الما يحمر به النبي عنها معروب الله عنها الله عنها ، في ألها المول الله عنها ، فقرب الحكم من أبي العاص فمه مستهزئاً به عنها ، وقال رسول الله عنها : من اشترى شاة مصراة فهو بالخيار، فعوّج الحكم فمه، فبصر به النبي عليه فصرع شهرين ، ثمّ أفاق، فأخرجه النبي عنها عنها اله عنها اله الله الموينة طريداً ونفاه عنها مع اله الله الموينة طريداً ونفاه عنها الله .

۲ - فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليتي في قوله: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيدِبِهِمْ سَتَا وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَهُمْ يقول: فأعميناهم ﴿ فَهُمْ لَا يُبْعِبُرُونَ الهدى أخذ الله سمعهم

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٨٠.
   مجمع البيان، ج ٨ ص ٤٠١.
  - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧١.
- (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٥.
   (٦) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٣٠ باب ٤٧ ح ٢٠.

(٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٠٨.

(٧) أمالي الطوسي، ص ١٧٥ مجلس ٦ ح ٢٩٥.

وأبصارهم وقلوبهم فأعماهم عن الهدى، نزلت في أبي جهل بن هشام عليه اللعنة ونفر من أهل بيته، وذلك أنّ النبيّ عند قام يصلّي وقد حلف أبو جهل لئن رآه يصلّي ليدمغنّه، فجاءه ومعه حجر والنبي عند قائم يصلّي، فجعل كلّما رفع الحجر ليرميه أثبت الله يده إلى عنقه، ولا يدور الحجر بيده، فلمّا رجع إلى أصحابه سقط الحجر من يده، ثمّ قام رجل آخر من رهطه أيضاً فقال: أنا أقتله، فلمّا دنامنه فجعل يسمع قراءة رسول الله عنه فأرعب فرجع إلى أصحابه فقال: حال بيني وبينه كهيئة الفحل يخطر بذنبه، فخفت أن أتقدّم<sup>(1)</sup>.

**بیان:** خطر البعیر بذنبه کضرب: رفعه مرّة بعد أخرى وضرب به فخذیه .

٧ - فس: ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا نُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ۞ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِينَ ۞ فإنها نزلت بمكَّة بعد أن نبَّئ رسول الله عنها بثلاث سنين، وذلك أنَّ النبوَّة نزلت على رسول الله عنها يوم الاثنين، وأسلم عليٍّ ظَلِيُّة يوم الثلثاء، ثمَّ أسلمت خديجة بنت خويلد زوجة النبي في منهم دخل أبو طالب إلى النبي عظيم وهو يصلّي وعليّ بجنبه، وكان مع أبي طالب جعفر فقال له أبو طالب : صل جناح ابن عمّك، فوقف جعفر على يسار رسول الله فيدر رسول الله من بينهما ، فكان يصلّي رسول الله وعليّ ﷺ وجعفر وزيد بن حارثة وخديجة ، فلمّا أتى لذلك ثلاث سنين أنزل الله عليه ﴿ فَأَصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُغْرِكِينَ ٢ إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلشَّمَةُ رِوِينَ وكان المستهزئون برسول الله عظيمة خمسة : الوليد بن المغيرة، والعاص بن وائل، والأسود ابن المطّلب – وكان رسول الله دعا عليه لمّا كان بلغه من إيذائه واستهزائه فقال : «اللّهمّ أعم بصره وأثكله بولده، فعمي بصره، وقتل ولده ببدر – والأسود بن عبد يغوث، والحارث بن طلاطلة الخزاعيّ، فمرّ الوليد بن المغيرة برسول الله ﷺ ومعه جبرئيل فقال جبرئيل: يا محمّد هذا الوليد بن المغيرة وهو من المستهزئين بك، قال: نعم، وقد كان مرّ برجل من خزاعة على باب المسجد وهو يريش نبالاً له فوطئ على بعضها ، فأصاب أسفل عقبه قطعة من ذلك فدميت، فلمّا مرّ بجبرتيل أشار إلى ذلك الموضع، فرجع الوليد إلى منزله ونام على سريره، وكانت ابنته نائمة أسفل منه فانفجر الموضع الَّذي أشار إليه جبرئيل أسفل عقبه، فسال منه الدم حتّى صار إلى فراش ابنته، فانتبهت ابنته فقالت الجارية : انحل وكاء القربة قال الوليد: ما هذا وكاء القربة، ولكنَّه دم أبيك. فاجمعي لي ولدي وولد أخي، فإنِّي ميَّت، فجمعتهم فقال لعبد الله بن أبي ربيعة : إنَّ عمارة بن الوليد بأرض الحبشة بدار مضيِعة فخذ كتاباً من محمّد إلى النجاشيّ أن يردّه، ثمّ قال لابنه هاشم وهو أصغر ولده: يا بنيّ أوصيك بخمس خصال فاحفظها : أوصيك بقتل أبي رهم الدوسيّ وإن أعطوكم ثلاث ديات، فإنَّه غلبني على امرأتي وهي بنته، ولو تركها وبعلها كانت تلد لي ابناً مثلك، ودمي في خزاعة وما تعمّدوا قتلي، وأخاف أن تنسو بعدي، ودمي في بني خزيمة بن عامر، ودياتي في سقيف فخذه ولأسقف نجران عليّ مأتا دينار فاقضها، ثمّ فاضت نفسه.

ومر أبو زمعة الأسود برسول الله فأشار جبرتيل إلى بصره فعمي ومات، ومرّ به الأسود بن عبد يغوث فأشار جبرتيل إلى بطنه فلم يزل يستسقي حتّى انشقّ بطنه، ومرّ العاص بن وائل فأشار جبرئيل إلى رجله فدخل عود في أخمص قدمه وخرجت من ظاهره ومات، ومرّ ابن الطلاطلة فأرسل الله إليه جبرتيل فأشار إلى وجهه فخرج إلى جبال تهامة فأصابته السمائم، ثمّ استسقى حتّى انشق بطنه، وهو قول الله : ﴿إِنَّا كَفَيْنَكَ ٱلْمُسْتَهْزِيِنَ﴾<sup>(1)</sup>.

**بيان:** السمائم جمع السموم وهو الريح الحارة.

٨ - شيء عن أبان الأحمر رفعه قال: كان المستهزئون خمسة من قريش: الوليد بن المغيرة المخزومي، والعاص بن واثل السهمي، والحارث بن حنظلة، والأسود بن عبد يغوث بن وهب الزهري، والأسود بن المظلب بن أسد، فلما قال الله: ﴿إِنَّا كَنَيْنَكَ يَعُوثُ علم رسول الله تَشْتَحُونُ أَنَه قد أخزاهم، فأماتهم الله بشرّ ميتات<sup>(٢)</sup>.

٩ – ل: القطّان: عن عبد الرحمن بن محمّد الحسنيّ، عن محمّد بن عليّ الخراسانيّ عن سهل بن صالح العبّاسيّ، عن أبيه، وإبراهيم بن عبد الرحمن الأبلي، عن موسى بن جعفر، عن آباته عنهَمَمَمَمَمَمَ أَنَّ أَمير المؤمنين عَلِيَهَمَ قال ليهوديّ من يهود الشام وأحبارهم فيما أجابه عنه من جواب مسائله: فأمّا المستهزئون فقال الله بَرَوَمَن لهذا له: ﴿إِنَّا كَنَيْنَكَ ٱلْسُمَمَيْنِ فَقتل الله عنه من جواب مسائله: فأمّا المستهزئون فقال الله بَرَوَمَن له: ﴿إِنَّا كَنَيْنَكَ ٱلْسُمَمَيْنِ فَقتل الله من جواب مسائله: فأمّا المستهزئون فقال الله بَرَوَمَن له: إذ إذا كَنَيْنَكَ ٱلسَمَمَيْنِ فَقتل الله عنه من جواب مسائله: فأمّا المستهزئون فقال الله بَرَوَمَن له: في يوم واحد، أمّا الوليد بن المغيرة فإنّه مرّ فمات، وهو يقول: واحد منهم بغير قتلة صاحبه في يوم واحد، أمّا الوليد بن المغيرة فإنّه مرّ فمات، وهو يقول: قال الله يتروين فقال الله بَرَوَمَن له: فأمّا المستهزئون فقال الله بَرَومَن له: في يوم واحد، أمّا الوليد بن المغيرة فإنّه مرّ فمات، وهو يقول: قالول في الطريق، فأصابته شظيّة منه فانقطع أكحله حتى أدماه في مات، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد، وأمّا العاص بن وائل السهمي فإنّه خرج في حاجة له فمات، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد، وأمّا العاص بن وائل السهمي فإنّه خرج في حاجة له ألى كُذا فتدهده تحته حجر فسقط فتقطّع قطعة قطعة قمات، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد، وأمّا العاص بن وائل السهمي فإنّه خرج في حاجة له وأمّا الأسود بن عبد يغوث فإنّه خرج يستقبل ابنه زمعة ومعه غلام له فاستظلٌ بشجرة تحت كُذا، فأما وربي محمد رأستظل بنه فقلح به الشجرة، فقال لغلامه: امنع هذا عني، فقال: كُذا، فأراه حدار يستقبله، وهو يقول: قتلني ربّ محمد.

قال الصّدوق رحمة الله عليه: ويقال في خبر آخر في الأسود قول آخر، يقال: إنّ النبيّ ﷺ كان قد دعا عليه أن يعمي الله بصره، وأن يتكله ولده، فلمّا كان في ذلك اليوم جاء حتّى صار إلى كُدا فأتاه جبرئيل بورقة خضراء فضرب بها وجهه فعمي وبقي حتى أنكله الله ﷺ ولده يوم بدر ثمّ مات، وأمّا الحارث بن الطلاطلة فإنّه خرج من بيته في السموم فتحوّل حبشيّاً فرجع إلى أهله فقال: أنا الحارث، فغضبوا عليه فقتلوه، وهو يقول: قتلني ربّ

تفسير القمي، ج ١ ص ٢٨٠.
 ٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧١ ح ٤٦ من سورة الحجر.

محمّد، وأمّا الأسود بن الحارث فإنّه أكل حوتاً مالحاً فأصابه العطش فلم يزل يشرب الماء حتّى انشقّ بطنه فمات، وهو يقول: قتلني ربّ محمّد، كلّ ذلك في ساعة واحدة، وذلك أنّهم كانوا بين يدي رسول الله يشيخ فقالوا له: يا محمّد ننتظر بك الظهر، فإن رجعت عن قولك وإلا قتلناك، فدخل النبيّ يشيخ منزله فأغلق عليه بابه مغتماً بقولهم، فأتاه جبرئيل غيبت ساعته فقال له: يا محمد السلام يقرأ عليك السلام وهو يقول: ﴿ فَأَصَدَعْ بِمَا تَوْمَرُ ﴾ يعني أظهر أمرك لأهل مكّة وادع ﴿ وَأَعَرِضَ عَنِ آلْمُشْرِكِينَ ﴾ قال: يا جبرئيل كيف أصنع بالمستهزئين وما أوعدوني ؟ قال له: ﴿ إِنَّا كَنَيْنَكَ ٱلْسُتَهْزِينَ ﴾ قال: يا جبرئيل كانوا عندي الساعة بين يدي، فقال: قد كفيتهم، فأظهر أمره عند ذلك.

قال الصدوق ﷺ : والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة، وقد أخرجته بتمامه في آخر الجزء الرابع من كتاب النبوة<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** النبل بالفتح: السهام العربيّة، وراش السهم يريشه ألزق عليه الريش، والشظيّة بفتح الشين وكسر الظاء المعجمة وتشديد الياء: الفلقة من العصا ونحوها، والأكحل: عرق في اليد يفصد، وكداء بالفتح والمدّ: الثنية العليا بمكّة ممّا يلي المقابر وهو المعلّى، وكدا بالضمّ والقصر: الثنيّة السفلى ممّا يلي باب العمرة، ويقال: دهده الحجر فتدهده أي دحرجه فتدحرج.

١٠ **– قب، يج؛** روي، أنّ أبا جهل طلب غرته فلمّا رآه ساجداً أخذ صخرةً ليطرحها عليه ألزقها الله بكفّه، ولمّا عرف أن لا نجاة إلا بمحمّد سأله أن يدعو ربّه فدعا الله فأطلق يده، وطرح بصخرته<sup>(٢)</sup>.

١١ – **يج:** روي أنّ امرأة من اليهود عملت له سحراً فظنّت أنّه ينفذ فيه كيدها، والسحر باطل محال، إلا أنّ الله دلّه عليه، فبعث من استخرجه، وكان على الصفة الّتي ذكرها، وعلى عدد العقد الّتي عقد فيها ووصف، ما لو عاينه معاين لغفل عن بعض ذلك<sup>(٣)</sup>.

١٢ – يجيء روي عن ابن مسعود قال: كنا مع النبي فصلى في ظل الكعبة وناس من قريش وأبو جهل نحروا جزوراً في ناحية مكمة فبعثوا وجاءوا بسلاها فطرحوه بين كتفيه، فجاءت فاطمة شيئي فطر فطرحوه بين كتفيه، فجاءت فاطمة شيئي فطر فطرحته عنه، فلما انصرف قال: «اللهم عليك بقريش، اللهم عليك بأبي جهل وبعتبة وشيبة ووليد بن عتبة وأمية بن خلف وبعقبة بن أبي معيط قال عبد الله: ولقد رأيتهم قتلى في قليب بدر<sup>(3)</sup>.

- (1) الخصال، ص ۲۷۹ باب الخمسة ح ۲۵.
- (۲) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۱۱، الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲٤.
- (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۴۲ ح ۳۳. (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۵۱ ح ۷۲.

**بيان:** السلا مقصورة: الجلدة الرقيقة الّتي يكون فيها الولد من المواشي .

١٣ **- يج؛** روي أنّ أبا ثروان كان راعياً في إبل عمرو بن تميم، فخاف رسول الله ﷺ من قريش، فنظر إلى سواد الإبل فقصد له وجلس بينها، فقال: يا محمّد لا تصلح إبل أنت فيها، فدعا عليه، فعاش شقيّاً يتمنّى الموت<sup>(١)</sup>.

12 - يجع: روي أنَّ عتبة بن أبي لهب قال: كفرت بربّ النجم، فقال النبيّ أما تخاف أن يأكلك كلب الله، فخرج في تجارة إلى اليمن فبينما هم قد عرّسوا إذ سمع صوت الأسد فقال لأصحابه: إنَّي مأكول بدعاء محمّد، فناموا حوله فضرب على آذانهم، فجاءه الاسد حتّى أخذه فما سمعوا إلا صوته.

وفي خبر آخر: أنّه لمّا قال: كفرت بالذي دنا فتدلّى، وتفل في وجه محمّد قال ؟ : «اللّهمّ سلّط عليه كلباً من كلابك» فخرجوا إلى الشام فنزلوا منزلاً فقال لهم راهب من الدير: هذه أرض مسبعة، فقال أبو لهب: يا معشر قريش أعينونا هذه الليلة، إنّي أخاف عليه دعوة محمّد، فجمعوا جمالهم وفرشوا لعتبة في أعلاها وناموا حوله، فجاء الأسد يتشمّم وجوههم، ثمّ ثنى ذنبه فوثب فضربه بيده ضربةً واحدةً فخدشه، قال: قتلني، فمات مكانه<sup>(٢)</sup>.

**قب:** روت العامّة عن الصادقﷺ وعن ابن عبّاس، وذكر مثله. «ج ١ ص ١١٣».

10 - يجع: من معجزاته أنه يشاب كان يصلّي مقابل الحجر الأسود، ويستقبل بيت المقدس ويستقبل الكعبة، فلا يرى حتّى يفرغ من صلاته، وكان يستتر بقوله: ﴿ وَإِذَا فَرَأْتَ الْمَقْدُسُ وَيَسْتَقْبُلُ الْعَدِسُ وَيَسْتَقْبُلُ الْكَعْبَة، فلا يرى حتّى يفرغ من صلاته، وكان يستتر بقوله: ﴿ وَإِذَا فَرَأْتَ الْقَدْرَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَيَبَنَ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورُكُ <sup>(٣)</sup> وبقوله: ﴿ أَوْلَنَهِكَ الْذَينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورُكُ <sup>(٣)</sup> وبقوله: ﴿ أَوْلَنَهِكَ الَذَينَ طَبَعَ الْقَدْرَانَ يَعْذَى اللّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْ وَبَعْرَانَ مَعْدَلُهُ اللّهُ عَلَى عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَيْ وَعَقْدُونُ وَاللّهُ عَلَى عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى عَلَي عَلَيْ وَبَعْرَانَ وَعَقْدُهُ أَنْ وَيَقْتُ مَعْدَى اللّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَبَعْ وَيَعْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَبَعْهُوهُ وَفِي مَاذَا عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَعَلَيْهُ مَنْ أَنْ الْعَنْ عَامَانَهُ الْعَابَ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَنْعَانُ وَيَعْ عَلَيْ عَقْمُونُهُ وَعَلَيْهُ كَاللَهُ عَلَى عَلَيْ اللهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْتُهُ مَنَ أَعْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَلَيْ وَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى مَعْعَلُونُ أَنْ الْعَلَيْنَ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَا عَنْ عَا عَلَيْ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَلَي

(١) - (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٥٦ ح ٩٢-٩٣.
 (٣) سورة الإسراء، الآية: ٤٥.
 (٩) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.
 (٩) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.
 (٧) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٩٣ ح ١٥٤.

١٧ – يج: روي عن جابر قال: إنّ الحكم بن العاص عمّ عثمان بن عفان كان يستهزئ من رسول الله بخطوته في مشيته، ويسخر منه، وكان رسول الله عنه يوماً والحكم خلفه يحرّك كتفيه ويكسر يديه خلف رسول الله استهزاء منه بمشيته عنه، فأشار رسول الله عنه بيده وقال: هَكذا فكن، فبقي الحكم على تلك الحال من تحريك أكتافه وتكسّر يديه، ثمّ نفاه عن وقال: هَكذا فكن، فبقي الحكم على تلك الحال من تحريك أكتافه وتكسّر يديه، فكان مطرون الله المتهزاء منه بمشيته المنه، وكان رسول الله عنه بيرة ويوماً والحكم خلفه يحرّك كتفيه ويكسر يديه خلف رسول الله استهزاء منه بمشيته عنه، فأشار رسول الله عنه بيده وقال: هم نفاء وتكسر يديه، فكن منور الله المتهزاء منه بمشيته عنه، وكان من تحريك أكتافه وتكسّر يديه، ثمّ نفاه عن وتكن ويوما، ولعنه، فكان مطروداً إلى أيّام عثمان فرده إلى المدينة (١٠).

١٨ - يج: روي عن جابر، عن أبي جعفر علي قال: صلّى رسول الله في بعض اللّيالي فقرا: فيتَتْ بَدَآ أبي لهَبٍ فقيل لأم جميل أخت أبي سفيان امرأة أبي لهب: إنّ محمّداً لم يزل البارحة يهتف بك وبزوجك في صلاته ويقنت عليكما، فخرجت تطلبه وهي تقول: لئن رأيته لأسمعته وجعلت تنشد من أحسّ لي محمّداً حتي انتهت إلى رسول الله وأبو تقول: لئن رأيته لأسمعته وجعلت تنشد من أحسّ لي محمّداً حتي انتهت إلى رسول الله وأبو بكر جالس معه، فقال أبو بكر: يا رسول الله لو الله عليكما، فخرجت تعليم وهي تقول: لئن رأيته لأسمعته وجعلت تنشد من أحسّ لي محمّداً حتي انتهت إلى رسول الله وأبو تقول: لئن رأيته الله معه، وجعلت تنشد من أحسّ لي محمّداً حتي انتهت إلى رسول الله وأبو بكر جالس معه، فقال أبو بكر: يا رسول الله لو انتحيت فإن أم جميل قد أقبلت وأنا خائف أن محمّداً معنا، فقال: إنها لم ترني، فجاءت حتى قامت عليه، وقالت: يا أبا بكر أرأيته محمّداً؟

فقال أبو جعفر ﷺ: ضرب الله بينهما حجاباً أصفر، وكانت تقول له ﷺ: مذمّم، وكذا قريش كلّهم، فقال النبيّ ﷺ: إنّ الله أنساهم اسمي وهم يعلمون، يسمّون مذمّماً وأنا محمّد<sup>(٢)</sup>.

١٩ – قب؛ جابر بن عبدالله : إنّ النبيّ ﷺ نزل تحت شجرة فعلّق بها سيفه ثمّ نام، فجاء أعرابيّ فأخذ السيف وقام على رأسه، فاستيقظ النبيّ ﷺ، فقال : يا محمّد من يعصمك الآن منّي؟ قال : الله تعالى، فرجف وسقط السيف من يده.

وفي خبر آخر : أنَّه بقي جالساً زماناً ولم يعاقبه النبيَّ عَظِيمٍ .

الثمالي: في تفسير قوله: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا آذْكُرُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيَّكُمَ إِذَهَمَ قَوْمُ ﴾<sup>(٣)</sup> إن القاصد إلى النبي ﷺ كان دعثور بن الحارث، فدفع جبرئيل في صدره فوقع السيف من يده، فأخذه رسول الله وقام على رأسه، فقال: ما يمنعك منّي؟ فقال: لا أحد، وأنا أعهد أن لا أقاتلك أبداً، ولا أعين عليك عدواً، فأطلقه، فسئل بعد انصرافه عن حاله فقال: نظرت إلى رجل طويل أييض دفع في صدري، فعرفت أنّه ملك، ويقال: إنّه أسلم وجعل يدعو قومه إلى الإسلام.

حذيفة وأبو هريرة: جاء أبو جهل إلى النبيّ ﷺ وهو يصلّي ليطا على رقبته، فجعل ينكص على عقبيه، فقيل له: ما لك؟ قال: إنّ بيني وبينه خندقاً من نار مهولاً، ورأيت ملائكة

(1) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٦٨ ح ٢٥٨.
 (٢) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٧٧٥.
 (٣) سورة المائدة، الآية: ١١.

ذوي أجنحة فقال النبيّ ﷺ: لو دنا منّي لاختطفته الملائكة عضواً عضواً، فنزل: ﴿أَرَّبَنَ ٱلَّذِى يَنْهَنِّ ﴾ الآيات.

ابن عبّاس: إنّ قريشاً اجتمعوا في الحجر فتعاقدوا باللّات والعزّى ومناة لو رأينا محمّداً لقمنا مقام رجل واحد ولنقتلنّه، فدخلت فاطمة ﷺ على النبيّ ﷺ باكية وحكت مقالهم، فقال: يا بنيّة أحضري لي وضوءاً، فتوضأ ثمَّ خرج إلى المسجد، فلمّا رأوه قالوا: ها هو ذا، وخفضت رؤوسهم وسقطت أذقانهم في صدورهم، فلم يصل إليه رجل منهم، فأخذ النبيّ ﷺ قبضة من التراب فحصبهم بها وقال: شاهت الوجوه، فما أصاب رجلاً منهم إلا قتل يوم بدر.

محمد بن إسحاق: لممّا خرج النبيّ ﷺ مهاجراً تبعه سراقة بن جعشم مع خيله، فلمّا رآه رسول الله ﷺ دعا فكان قوائم فرسه ساخت حتّى تغيّبت، فتضرّع إلى النبيّ ﷺ حتّى دعا وصار إلى وجه الأرض فقصد، كذلك ثلاثاً والنبي ﷺ يقول: يا أرض خذيه، وإذا تضرّع قال: دعيه: فكفّ بعد الرابعة وأضمر أن لا يعود إلى ما يسوؤه.

وفي رواية : وأتبعه دخان حتّى استغاثه فانطلقت الفرس فعذله أبو جهل، فقال سراقة : أبا حكم واللات لوكنت شاهداً لأمر جوادي إذ تسييخ قوائمه عجبت ولم تشكك بأن محمّداً نبيّ وبرهان فمن ذا يكاتمه؟ عليك فكف النّاس عنه فإنّني أرى أمره يوماً ستبدو معالمه<sup>(۱)</sup>

وكان ﷺ مارّاً في بطحاء مكّة فرماه أبو جهل بحصاة فوقفت الحصاة معلّقة سبعة أيّام ولياليها فقالوا : من يرفعها؟ قال : يرفعه الّذي رفع السماوات بغير عمد ترونها .

عكرمة : لممّا غزا يوم حنين قصد إليه شيبة بن عثمان بن أبي طلحة عن يمينه، فوجد عبّاساً، فأتى عن يساره فوجد أبا سفيان بن الحارث، فأتى من خلفه فوقعت بينهما شواظ من نار، فرجع القهقرى، فرجع النبيّ ﷺ إليه وقال : «يا شيب يا شيب ادن منّي، اللّهمَّ أذهب عنه الشيطان، قال : فنظرت إليه ولهو أحبّ إليّ من سمعي وبصري فقال : يا شيب قاتل الكفّار، فلمّا انقضى القتال دخل عليه فقال : الّذي أراد الله بك خير ممّا أردته لنفسك، وحدّثه بجميع ما زوى في نفسه فأسلم.

ابن عبّاس في قوله : ﴿وَيُرْمِيلُ ٱلْمَهَوَعِقَ﴾، قال : قال عامر بن الطفيل لأربد بن قيس : قد شغلته عنك مراراً فألا ضربته؟ يعني النبيّ ﷺ ، فقال أربد : أردت ذلك مرّتين فاعترض لي في أحدهما حائط من حديد، ثمَّ رأيتك الثانية بيني وبينه، أفأقتلك؟

وفي رواية الكلبيّ : أنّه لمّا اخترط من سيفه شبراً لم يقدر على سلّه، فقال النبيّ ﷺ : اللّهمَّ اكفنيهما بما شنت.

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۰۲.

وفي رواية : أنّ السيف لصق به، وفي الروايات كلّها : أنّه لم يصل واحد منهما إلى منزله، أمّا عامر فغدّ في ديار بني سلول، فجعل يقول : أغُدَةً كغدّة البعير وموتاً في بيت السلوليّة؟ وأمّا أربد فارتفعت له سحابة فرمته بصاعقة فأحرقته، وكان أخا لبيد لأمّه، فقال يرثيه : فجعني الـرعـد والـصـواعـق بـالـ فـارس يـوم الـكـريـهـة الـنـجـد أخـشـى عـلـى أربـد الـحـتـوف ولا أرهـب نــوم الـسـمـاك والأســد

ابن عبّاس وأنس وعبد الله بن مغفل: إنّ ثمانين رجلاً من أهل مكّة هبطوا من جبل التنعيم عند صلاة الفجر عام الحديبيّة ليقتلوهم. وفي رواية: كان النبيّ ﷺ جالساً في ظلّ شجرة وبين يديه عليّ ﷺ يكتب الصلح، وهم ثلاثون شابّاً، فدعا عليهم النبيّ هذي، فأخذ الله بأبصارهم حتّى أخذناهم فخلّى سبيلهم فنزل: ﴿وَهُوَ ٱلَٰذِي كُفَ أَيَدِيَهُمْ عَكُمُ ﴾<sup>(1)</sup>.

ابن جبير وابن عبّاس ومحمّد بن ثور في قوله: ﴿فَاَصَدَعْ بِمَا تَؤْمَرُ ﴾ الآيات كان المستهزئون به جماعة مثل الوليد بن المغيرة المخزوميّ، والاسود بن عبد يغوث الزهريّ، وأبو زمعة الأسود بن المقلل، والعاص بن وائل السهميّ، والحارث بن قيس السهميّ، وعقبة بن أبي معيط، وفيهلة بن عامر الفهريّ، والأسود بن الحارث، وأبو أحيحة وسعيد بن العاص، والنضر بن الحارث العبدريّ، والحكم بن العاص بن أميّة، وعتبة بن ربيعة، وطعيمة بن عديّ، والحارث بن عامر بن نوفل، وأبو البختريّ العاص بن هاشم بن أسد، العاص، أبو لهب وكلّهم قد أفناهم الله باشدّ نكال، وكانوا قالوا له: يا محمّد ننتظر بك وأبو جهل، وأبو لهب وكلّهم قد أفناهم الله باشدّ نكال، وكانوا قالوا له: يا محمّد ننتظر بك إلى الظهر فإن رجعت عن قولك وإلا قتلناك، فدخل من منزله وأغلق عليه بابه فأتاه جبرئيل ساعته فقال له: يا محمّد السلام يقرأ عليك السلام وهو يقول: اصدع بما تؤمر وأنا معك وقد آمرني ربّي بطاعتك، فلمّا أتيا البيت رمى الأسود بن المقلل في وجهه بورقة خضراء فقال:

وروي أنّه أشار إلى عينه فعمي وجعل يضرب رأسه على الجدار حتّى هلك، ثمَّ مرّ به الأسود بن عبد يغوث فأوماً إلى بطنه فاستسقى ماء ومات حبناً، ومر به الوليد فأوماً إلى جرح اندمل في بطن رجله من نبل فتعلّقت به شوكة فنن فخدشت ساقه ولم يزل مريضاً حتّى مات، ونزل فيه : في أزيفتُهُ مَعُودًا <sup>(٣)</sup> وإنه يكلّف أن يصعد جبلاً في النّار من صخرة ملساء فإذا بلغ أعلاها لم يترك أن يتنفّس فيجذب إلى أسفلها، ثمَّ يكلّف مثل ذلك . ومرّ به العاص فعابه فخرج من بيته فلفحته السموم، فلمّا انصرف إلى داره لم يعرفوه، فباعدوه فمات غمّاً. وروي أنّهم غضبوا عليه فقتلوه .

وروي أنَّه وطئ على شبرقة فدخلت في أخمص رجله، فقال: لدغت، فلم يزل يحكها

- (۱) سورة الغتج، الآية: ۲٤.
   (۲) سورة الحجر، الآية: ۹٤.
  - ) سورة المدثر، الآية: ١٧.

حتّى مات، ومرّ به الحارث فأوما إلى رأسه فتقيّاً قيحاً، ويقال : إنّه لدغته الحيّة ويقال : خرج إلى كدا فتدهده عليه حجر فتقطّع، أو استقبل ابنه في سفر فضرب جبرئيل رأسه على شجرة، وهو يقول : يا بنيّ أدركني، فيقول : لا أرى أحداً حتّى مات .

وأما الأسود بن الحارث أكل حوتاً فأصابه العطش فلم يزل يشرب الماء حتى انشقت بطنه، وأمّا فيهلة بن عامر فخرج يريد الطائف ففقد ولم يوجد، وأمّا عيطلة فاستسقى فمات، ويقال: أتى بشوك فأصاب عينيه فسالت حدقته على وجهه، وأمّا أبو لهب فإنّه سأل أبا سفيان عن قصّة بدر فقال: إنّا لقيناهم فمنحناهم أكتافنا فجعلوا يقتلوننا ويأسروننا كيف شاءوا، وايم الله مع ذلك ما مكث النّاس لقينا رجالاً بيضاً على خيل بلق بين السماء والأرض لا يقوم لها شيء، فقال أبو رافع لأمّ الفضل بنت العبّاس: تلك الملائكة، فجعل يضربني، فضربت أمّ الفضل على رأسه بعمود الخيمة، فلقت رأسه شجّة منكرة فعاش سبع ليال، وقد رماه الله بالعدسة، ولقد تركه ابناه ثلاثاً لا يدفنانه، وكانت قريش تتقي العدسة فدفنوه بأعلى مكّة على جدار، وقذفوا عليه الحجارة حتّى واروه.

ونزل قوله تعالى : ﴿لَقَدَ حَقَّ ٱلْقَوَلُ﴾<sup>(١)</sup> الآيات في أبي جهل، وذلك أنّه كان حلف لئن رأى محمَّداً يصلّي ليرضخنّ رأسه، فأتاه وهو يصلّي ومعه حجر ليدمغه، فلمّا رفعه أثبتت يده إلى عنقه ولزق الحجر بيده، فلمّا عاد إلى أصحابه وأخبرهم بما رأى سقط الحجر من يده، فقال رجل من بني مخزوم : أنا أقتله بهذا الحجر فأتاه وهو يصلّي ليرميه بالحجر فأغشى الله بصره، فجعل يسمع صوته ولايراه، فرجع إلى أصحابه فلم يرهم حتّى نادوه ما صنعت؟ فقال : ما رأيته، ولقد سمعت صوته، وحال بيني وبينه كهيئة الفحل يخطر بذنبه، لو دنوت منه لأكلني .

ابن عبّاس في قوله: ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَنَا﴾: إنّ قريشاً اجتمعت فقالت: لتن دخل محمّد لنقومن إليه قيام رجل واحد، فدخل النبي ﷺ فجعل الله من بين أيديهم سدّاً فلم يبصروه، فصلى ﷺ ثمَّ أتاهم فجعل ينثر على رؤوسهم التراب وهم لا يرونه، فلمّا جلى عنهم رأوا التراب فقالوا: هذا ما سحركم ابن أبي كبشة.

ولما نزلت الأحزاب على المدينة عبى أبو سفيان سبعة آلاف رام كوكبة واحدة ثمَّ قال: ارموهم رشقاً واحداً، فوقع في أصحاب النبي ﷺ سهام كثيرة، فشكوا ذلك إلى النبي ﷺ فلوّح إلى السهام بكمّه، ودعا بدعوات فهبّت ريح عاصفة فردّت السهام إلى القوم، فكلّ من رمى سهماً عاد السهم إليه فوقع فيه، جرحه بقدرة الله وبركة رسوله. ودخل النبي عليه مع ميسرة إلى حصن من حصون اليهود ليشتروا خبزاً وأدماً، فقال يهوديّ : عندي مرادك، ومضى إلى منزله وقال لزوجته : اطلعي إلى عالي الدار، فإذا دخل هذا الرجل فارمي هذه الصخرة عليه، فأدارت المرأة الصخرة، فهبط جبرئيل فضرب الصخرة بجناحه، فخرقت الجدار وأتت تهتز كأنّها صاعقة، فأحاطت بحلق الملعون، وصارت في عنقه كدور الرحى، فوقع كأنّه المصروع، فلمّا أفاق جلس وهو يبكي، فقال له النبيّ عنيه: ويلك ما حملك على هذا الفعال؟ فقال: يا محمّد لم يكن لي في المتاع حاجة، بل أردت قتلك، وأنت معدن الكرم، وسيّد العرب والعجم، اعف عنّي فرحمه النبيّ عنه في فانزاحت الصخرة عن عنقه.

جابر وابن عبّاس: قال رجل من قريش لأقتلنَ محمداً، فوثب به فرسه فاندقَت رقبته، واستغاث النّاس إلى معمّر بن يزيد وكان أشجع النّاس ومطاعاً في بني كنانة، فقال لقريش: أنا أريحكم منه، فعندي عشرون ألف مدجّج، فلا أرى هذا الحيّ من بني هاشم يقدرون على حربي، فإن سألوني الدية أعطيتهم عشر ديات ففي مالي سعة، وكان يتقلّد بسيف طوله عشرة أشبار في عرض شبر، فأهوى إلى النبي عنه بسيفه وهو ساجد في الحجر، فلمّا قرب منه عثر بدرعه فوقع ثمَّ قام وقد أدمي وجهه بالحجارة، وهو يعدو أشدّ العدو حتّى بلغ البطحاء فاجتمعوا إليه وغسلوا الدم عن وجهه وقالوا: ماذا أصابك فقال: المغرور والله من غررتموه، قالوا: ما شأنك؟ قال: دعوني تعد إليّ نفسي، ما رأيت كاليوم، قالوا: ماذا أصابك؟ قال: لمّا دنوت منه وثب إليّ من عند رأسه شجاعان أقرعان ينفخان بالنيران.

وروي أنّ كلدة بن أسد رمى رسول الله ﷺ بمزراق وهو بين دار عقيل وعقال فعاد المزراق إليه فوقع في صدره، فعاد فزعاً وانهزم، وقيل له: ما لك؟ قال: ويحكم أما ترون الفحل خلفي؟ قالوا: ما نرى شيئاً، قال: ويحكم فإنّي أراه، فلم يزل يعدو حتّى بلغ الطائف.

الواقديّ : خرج النبيّ ﷺ للحاجة في وسط النهار بعيداً، فبلغ إلى أسفل ثنيّة الحجون فأتبعه النضر بن الحارث يرجو أن يغتاله، فلمّا دنا منه عاد راجعاً، فلقيه أبو جهل فقال : من أين جنت؟ قال : كنت طمعت أن أغتال محمداً، فلمّا قربت منه فاذا أساود تضرب بأنيابها على رأسه، فاتحة أفواهها، فقال أبو جهل : هذا بعض سحره.

وقصد إليه رجلٌ بفهر وهو ساجد، فلمّا رفع يده ليرمي به، يبست يده على الحجر.

ابن عبّاس: كان النبيّ في يقرأ في المسجد فيجهر بقراءته فتأذّى به ناس من قريش، فقاموا ليأخذوه، وإذا أيديهم مجموعة إلى أعناقهم، وإذا هم عميّ لا يبصرون فجاءوا إلى النبيّ فقالوا: ننشدك الله والرحم، فدعا النبيّ في فذهب ذلك عنهم فنزلت فيسَمَ إلى قوله: فَهُمَّ لَا يُبْعِبُرُنَهَ.

أبو ذر : كان النبي ﷺ في سجوده فرفع أبو لهب حجراً يلقيه عليه فنبّتت يده في الهواء، فتضرّع إلى النبي ﷺ وعقد الأيمان لو عوفي لا يؤذيه، فلمّا برئ قال : لَأنت ساحر حاذق، فنزل : في تَبَتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَتَبَكِ

وتكمّن نضر بن الحارث بن كلدة لقتل النبيّ ﷺ فلمّا سلّ سيفه رئي خائفاً مستجيراً،

فقيل: يا نضر هذا خير لك ممّا أردت يوم حنين ممّا حال الله بينك وبينه<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** العذل: الملامة، والشواظ بالضمّ والكسر: اللّهب الّذي لا دخان له، والغدّة: طاعون الإبل، وقلّما يسلّم منه، يقال: أغدّ البعير فهو مغدّ، والنجد بكسر الجيم: الشديد البأس، والنوء: سقوط الكوكب، وكانت العرب في الجاهليّة تنسب الأمطار إلى الأنواء وسيأتي بيانها، والحبن بالتحريك: عظم البطن، والأحبن: المستسقي والفنن بالتحريك: الغصن، وفي بعض النسخ: قين بالقاف والياء وهو الحدّاد، والشبرق بكسر الشين والراء وسكون الباء: نبت حجازيّ يؤكل وله شوك، فإذا يبس سمّي الضريع، والمدجّج بفتح الجيم وكسرها: الشائك في السلاح، والفهر بالكسر: الحجر قدر ما يدقّ به الجوز، أو ما يملاً الكفّ، والتباب: الهلاك والخسران، ويحتمل أن يكون هنا كتاية عن ثبوت يده في الهواء، وهو خلاف المشهور بين المفسّرين.

٢٠ - قب: سار النبي عليها إلى بني شاجعة فجعل يعرض عليهم الإسلام فأبوا وخرجوا إليه في خمسة آلاف فارس، فتبعوا النبي ظلمة فلما لحقوا به عاجلهم بدعوات فهبت عليهم ريح فأهلكتهم عن آخرهم (٢).

٢١ – **قب:** رمى رسول الله ﷺ ابن قميّة بقذّافة فأصاب كعبه حتّى بدر السيف عن يده في يوم أحد، وقال : خذها منّي وأنا ابن قميّة فقال النبيّ ﷺ : أذلّك الله وأقمأك، فأتى ابن قميّة تيس وهو نائم فوضع قرنه في مراقّه ثمَّ دعسه – فجعل ينادي : وا ذلّاه – حتّى أخرج قرنيه من ترقوته .

وكانت الكفّار في حرب الأحزاب عشرة آلاف رجل وبنو قريظة قائمون بنصرتهم والصحابة في أزل شديد، فرفع يديه وقال: يا منزل الكتاب سريع الحساب، اهزم الأحزاب، فجاءتهم ريح عاصف تقلع خيامهم فانهزموا بإذن الله وأيّدهم بجنودٍ لم يروها. وأخذ يُشيخ يوم بدر كفاً من التراب ويقال: حصى وتراباً، ورمى به في وجوه القوم فتفرّق الحصى في وجوه المشركين، فلم يصب من ذلك أحداً إلا قتل أو أسر، وفيه نزل: ﴿وَمَا

**بيمان:** القذّافة بفتح القاف وتشديد الذال: الّذي يرمى به الشيء فيبعد وأقمأه بالهمز: صغّره وأذلّه، ومراقّ البطن بفتح الميم وتشديد القاف: ما رقّ منه ولان من أسفله ولا واحد له، والدعس: الطعن.

٢٢ - قب: جابر بن عبدالله : لمّا قتل العرنيّون راعي النبيّ ﷺ دعا عليهم فقال : «اللّهمّ أعم عليهم الطريق» قال : فعمي عليهم حتّى أدركوهم وأخذوهم .

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۰۰.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۰۱.
  - (۳) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۱۱.

وحكى الحكم بن العاص مشية رسول الله عنه مستهزئاً فقال عنه: • دكذلك فلتكن، فكان يرتعش حتّى مات.

وخطب ي امرأة فقال أبوها : إنَّ بها برصاً امتناعاً من خطبته، ولم يكن بها برص، فقال رسول الله عظيم: «فلتكن كذلك» فبرصت وهي أمَّ شبيب ابن البرصاء الشاعر .

الأغاني : إنَّ النبيِّ عَظْمَ إلى زهير بن أبي سلمي وله مأة سنة فقال : «اللُّهمَّ أعذني من شيطانه، فما لاك بيتاً حتّى مات<sup>(1)</sup>.

٣٣ **- قب:** طعن عظيم أبيّاً في جُربّان الدرع بعنزة في يوم أحد، فاعتنق فرسه فانتهى إلى عسكره وهو يخور خوار الثور، فقال أبو سفيان: ويلك ما أجزعك! إنَّما هو خدش ليس بشيء، فقال: طعنني ابن أبي كبشة، وكان يقول: أقتلك، فكان يخور الملعون حتّى صار إلى النار. وكان بلال إذا قال: «أشهد أنَّ محمّداً رسول الله» كان منافق يقول كلَّ مرّة: حرق الكاذب، يعني النبيِّ عَظْمَةٍ ، فقام المنافق ليلة ليصلح السراج فوقعت النَّار في سبَّابته، فلم يقدر على إطفائها حتّى أخذت كفَّه، ثمَّ مرفقه، ثمَّ عضده حتّى احترق كلَّه<sup>(٢)</sup>.

٢٤ - قب: ابن عبّاس والضحاك في قوله : ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُ ٱلظَّالِمُ (<sup>٣)</sup> نزلت في عقبة بن أبي معيط وأبيّ بن خلف وكانا توأمين في الخلَّة، فقدم عقبة من سفره وأولم جماعة الأشراف وفيهم رسول الله يشيء ، فقال النبي عظيم لا آكل طعامك حتّى تقول : ﴿ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّى رسولُ الله ، فشهد الشهادتين، فأكل من طعامه، فلمّا قدم أبيّ بن خلف عذله وقال، صبأت، فحكي قصّته فقال: إنّي لا أرضي عنك أو تكذَّبه، فجاء إلى النبيّ عظيمًا وتفل في وجهه عظيم فانشقت التفلة شقتان وعادتا إلى وجهه فأحرقتا وجهه وأثرتا ووعده النبي يتقلي حياته ما دام في مكَّة، فإذا خرج قتل بسيفه، فقتل عقبة يوم بدر، وقتل النبي ﷺ بيده أبيًّا<sup>(٤)</sup>.

٢٥ - طب: محمّد بن جعفر البرسي، عن محمّد بن يحيى الأرمني، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: إنّ جبرتيل عظيمًا أتى النبيِّ عظيمًا وقال له: يا محمّد، قال: لبّيك يا جبرئيل، قال: إنَّ فلان اليهوديِّ سحرك، وجعل السحر في بتر بني فلان، فابعث إليه - يعنى إلى البتر - أوثق النَّاس عندك، وأعظمهم في عينك، وهو عديل نفسك، حتّى يأتيك بالسحر، قال: فبعث النبيِّ عليَّ بن أبي طالب غليتَه؟ وقال: انطلق إلى بنر ذروان فإنَّ فيها سحراً سحرني به لبيد بن أعصم اليهوديّ فأتني به، قال عليّ ﷺ : فانطلقت في حاجة رسول الله ﷺ فهبطت فإذا ماء البئر قد صار كأنَّه ماء الحناء من السحر، فطلبته مستعجلاً حتَّى انتهيت إلى

- (۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۱۴-۱۱۴. (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۸. (٣) سورة الفرقان، الآية: ٢٧.
- (٤) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۷۹:

أسفل القليب فلم أظفر به، قال الذين معي : ما فيه شيء فاصعد، فقلت : لا والله ما كذبت وما كُذِبت وما يقيني به مثل يقينكم – يعني رسول الله في الحق قطعة كرب النخل في جوفه وتر حقاً فأتيت النبي فقال : افتحه، ففنحته فإذا في الحق قطعة كرب النخل في جوفه وتر عليها أحد عشر عقدة، وكان جبرتيل غليت أنزل يومئذ المعوذتين على النبي فقال النبي في : يا علي اقرأهما على الوتر، فجعل أمير المؤمنين غليتي كلما قرأ آية انحلت عقدة حتى فرغ منها، وكشف الله تتركيل عن نبية ما سحر به وعافاه.

ويروى أنّ جبرئيل وميكائيل ﷺ أتيا إلى النبيّ ﷺ فجلس أحدهما عن يمينه، والآخر عن شماله، فقال جبرئيل لميكائيل: ما وجع الرجل؟ فقال ميكائيل: هو مطبوب. فقال جبرئيل ﷺ : ومن طبّه؟ قال: لبيد بن أعصم اليهوديّ، ثمَّ ذكر الحديث إلى آخره<sup>(١)</sup>.

**بيمان،** الكرب بالتحريك: أصول السعف العراض الغلاظ، وقال الجزريّ: فيه أنّه احتجم حين طبّ، أي سحر، ورجل مطبوب أي مسحور، كنّوا بالطبّ عن السحر تفاؤلاً بالبرء، كما كنّوا بالسليم عن اللّديغ انتهى.

**أقول:** المشهور بين الإماميّة عدم تأثير السحر في الأنبياء والأثمّة ﷺ ، وأوّلوا بعض الأخبار الواردة في ذلك، وطرحوا بعضها، وقد أشار إليه الراونديّ ﷺ فيما سبق.

وقال الطبرسيّ تلله : روي أنّ لبيد بن أعصم اليهوديّ سحر رسول الله ينه ، ثمّ دسّ ذلك في بتر لبني زريق، فمرض رسول الله ينه فبينما هو نائم إذ أتاه ملكان فقعد أحدهما عند رأسه والآخر عند رجليه، فأخبراه بذلك، وأنّه في بنر ذروان، في جفّ طلعة تحت راعوفة – والجفّ : قشر الطلع، والراعوفة : حجر في أسفل البنر يقف عليه المائح – فانتبه رسول الله ينه وبعث علياً والزبير وعماراً فنزحوا ماء تلك البئر، ثمّ رفعوا الصخرة وأخرجوا الجفّ فإذا فيه مشاطة رأس وأسنان من مشطه، وإذا فيه معقد فيه إحدى عشرة عقدة مغروزة بالإبر، فنزلت المعوّذتان، فجعل كلّما يقرأ آية انحلّت عقدة، ووجد رسول الله خفّة فقام كأنّما أنشِط من عقال، وجعل جبرئيل يقول : قبسم الله أرقيك، من كلّ شيء يؤذيك من

ورووا ذلك عن عائشة وابن عبّاس، وهذا لا يجوز لأنّ من وصفه بأنّه مسحور فكانّه قد خبل عقله، وقد أبى الله سبحانه ذلك في قوله : ﴿وَقَــَالَ الظَّلْلِمُونَ إِن نَتَبَعُونَ إِلَّا رَجُكُم مَسْحُورً (\*) أنظُر كَيْفَ مَمَرَقُوا لَكَ ٱلأَمَنَانَ فَضَلُواً (\*) ولكن يمكن أن يكون اليهودي أو بناته على ما روي اجتهدوا في ذلك فلم يقدروا عليه، وأطلع الله نبيّه ظَنْ ما فعلوه من التمويه حتّى استخرج، وكان ذلك دلالة على صدقه، وكيف يجوز أن يكون المرض من فعلهم ولو قدروا

طب الأئمة، ص ١١٣.
 سورة الفرقان، الآيتان: ٨-٩.

على ذلك لقتلوه، وقتلوا كثيراً من المؤمنين مع شدّة عداوتهم لهم انتهى كلامه قدّس سره<sup>(۱)</sup>. ثم روى عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر عظيمًا يقول: إنّ رسول الله عظيمًا اشتكى شكوى شديداً ووجع وجعاً شديداً فأتاه جبرئيل وميكائيل عليمًا فقعد جبرئيل عند رأسه، وميكائيل عند رجليه، فعوّذه جبرئيل بـ ﴿قُلَّ أَعُوذُ بِرَبِّ ٱلْفَلَقِ وعوذه ميكائيل بـ ﴿قُلْ

وعن أبي خديجة عن أبي عبد الله غَلِيَّلِا قال: جاء جبرئيل غَلِيَّلِا إلى النبيّ ﷺ وهو شاك، فرقاه بالمعوّذتين وقل هو الله أحد، وقال: بسم الله أرقيك، والله يشفيك، من كلّ داء يؤذيك، خذها فلتهنيك<sup>(٢)</sup>.

٢٦ - عم: من معجزاته عنه أنّه أخذ يوم بدر مل، كفّه من الحصباء فرمى بها وجوه المشركين وقال: «شاهت الوجوه» فجعل الله سبحانه لتلك الحصباء شأناً عظيماً لم يترك من المشركين رجلاً إلا ملات عينيه، وجعل المسلمون والملائكة يقتلونهم ويأسرونهم ويجدون كلّ رجل منهم منكباً على وجهه لا يدري أين يتوجّه يعالج التراب، ينزعه من عينيه ".

والنبي ﷺ جالس في المسجد ومعه أبو بكر، فلمّا رآها أبو بكر قال: يا رسول الله أنا أخاف أن تراك، قال رسول الله: إنّها لا تراني، وقرأ: ﴿وَلِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْءَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلَاَخِرَةِ حِجَابًا مَسْتُورًا﴾<sup>(٤)</sup> فوقفت على أبي بكر ولم تر رسول الله، فقالت: يا أبا بكر أخبرت أنّ صاحبك هجاني، فقال: لا وربّ البيت ما هجاك فولّت وهي تقول: قريش تعلم أنّي بنت سيدها.

ومنها ما رواه الكلبيّ عن أبي صالح، عن ابن عبّاس أنّ ناساً من بني مخزوم تواصوا بالنبي عليه ليقتلوه، منهم أبو جهل والوليد بن المغيرة ونفر من بني مخزوم، فبينا النبيّ عليه قائم يصلّي إذ أرسلوا إليه الوليد ليقتله، فانطلق حتّى انتهى إلى المكان الذي كان يصلّي فيه، فجعل يسمع قراءته ولا يراه، فانصرف إليهم فأعلمهم ذلك، فأتاه من بعده أبو جهل والوليد ونفر منهم فلمّا انتهوا إلى المكان الذي يصلّي فيه سمعوا قراءته وذهبوا إلى الصوت، فإذا الصوت من خلفهم فيذهبون إليه فيسمعونه أيضاً من خلفهم، فانصرفوا ولم

- مجمع البيان، ج ١٠ ص ٤٩٢.
   مجمع البيان، ج ١٠ ص ٤٩٥.
  - (٣) إعلام الورى، ص ٤٣.
    (٤) سورة الإسراء، الآية: ٤٥.

يجدوا إليه سبيلاً ، فذلك قوله سبحانه : ﴿وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِبِمْ سَكَا وَمِنْ خَلْفِهِرْ سَدًا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يَبْعِبُرُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الطبرستي بعد ذكر قصّة أمّ جميل: قيل: كيف يجوز أن لا ترى النبيّ في وقد رأت غيره؟ فالجواب أنّه يجوز أن يكون قد عكس الله شعاع عينيها أو صلّب الهواء فلم ينفذ فيه الشعاع، أو فرّق الشعاع فلم يتصل بالنبيّ في ، وروي أنّ النبيّ قال: ما زال ملك يسترني عنها انتهى<sup>(٢)</sup>.

وزاد الرازيّ على تلك الوجوه : أنه ﷺ لعلّه أعرض بوجهه عنها وولاها ظهره ثمَّ إنّها لغاية غضبها لم تغتّش، أو لأنّ الله ألقى في قلبها خوفاً فصار ذلك صارفاً لها عن النظر، أو أنّ الله تعالى ألقى شبه إنسان آخر على الرسول ﷺ كما فعل بعيسى ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٣٧ - **يج**: من معجزاته ما هو مشهور أنه خرج في متوجهه إلى المدينة فأوى إلى غار بقرب مكّة تعتوره النزّال وتأوي إليه الرعاء فلا تخلو من جماعة نازلين يستريحون فيه، فأقام ﷺ به ثلاثاً لا يطرده بشر، وخرج القوم في أثره وصدّهم الله عنه بأن بعث عنكبوتاً فنسجت عليه فآيسهم من الطلب فيه، فانصرفوا وهو نصب أعينهم<sup>(٤)</sup>.

٢٨ – يجع من معجزاته عنها أنه لاقى أعداءه يوم بدر وهم ألف وهو في عصابة كثلث أعدائه، فلما التحمت الحرب أخذ قبضة من التراب والقوم متفرقون في نواحي عسكره، أعدائه، فلما التحمت الحرب أخذ قبضة من التراب والقوم متفرقون في نواحي عسكره، فرمى به وجوههم، فلم يبق منهم رجل إلا امتلات منه عيناه، وإن كانت الريح العاصف يومها إلى الليل لتعصف أعاصير التراب لا يصيب أحداً من عسكره، وقد نطق به القرآن، وصدق به المؤمنون، وشاهد الكفار ما نالهم منه منه.

٣٩ – **قب:** كان أبي بن خلف يقول : عندي رمكة أعلفها كلّ يوم فرق ذرة أقتلك عليها ، فقال النبيّ ﷺ : أنا أقتلك إن شاء الله ، فطعنه النبيّ ﷺ يوم أُحد في عنفه ، وخدشه خدشة فتدهدي عن فرسه وهو يخور كما يخور الثور ، فقالوا له في ذلك فقال : لو كانت الطعنة بربيعة ومضر لقتلهم ، أليس قال لي : أقتلك؟ فلو بزق عليّ بعد تلك المقالة قتلني ، فمات بعد يوم<sup>(٢)</sup>.

٣٠ – **يج، عم:** روي أنّ أبا جهل اشترى من رجل طارئ بمكّة إبلاً فبخسه أثمانها ولواه بحقّه فأتى الرجل نادي قريش مستجيراً بهم، وذكّرهم حرمة البيت، فأحالوه على النبيّ ﷺ استهزاءً فأتاه مستجيراً به، فمضى معه ودقّ الباب على أبي جهل فعرفه فخرج منخوب العقل

(۲) مجمع البیان، ج ۱۰ ص ٤٧٧.

- (۱) اعلام الوري، ص ٤٦.
- (٣) تفسير فخر الرازي، ج ٣٢ مجلد ١١ ص ٣٥٤. (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٢٥.
- (٥) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٣٠.
   (٦) مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ١٥٨.

فقال: أهلاً بأبي القاسم، فقال له: أعط هذا حقّه، قال: نعم، وأعطاه من فوره، فقيل له في ذلك فقال: إنّي رأيت ما لم تروا، رأيت والله على رأسه تنّيناً فاتحاً فاه، والله لو أبيت لالتقمني<sup>(1)</sup>.

**بيان:** يقال: رجلٌ نخب بكسر الخاء أي جبان لا فُوّاد له، وكذلك نخيب ومنخوب.

**أقول:** روى السيّد ابن طاوس يَظَنَّهُ في كتاب سعد السعود من تفسير الكلبق، عن أبي صالح، عن ابن عبَّاس قال : أقبل عامر بن الطفيل وأربد بن قيس وهما عامريَّان ابنا عمّ يريدان رسول الله ﷺ وهو في المسجد جالس في نفر من أصحابه، قال: فدخلا المسجد، قال: فاستبشر النَّاس بجمال عامر بن الطفيل، وكان من أجمل النَّاس أعور، فجعل يسأل أين محمد؟ فيخبرونه، فيقصد نحو رجل من أصحاب رسول الله عظيم، فقال: هذا عامر بن الطفيل يا رسول الله فأقبل حتّى قام عليه، فقال: أين محمّد؟ فقالوا: هوذا، قال: أنت محمّد؟ قال: نعم، فقال: ما لي إن أسلمت؟ قال: لك ما للمسلمين، وعليك ما على المسلمين قال: تجعل لي الأمر بعدك؟ قال: ليس ذلك لك ولا لقومك، ولكن ذاك إلى الله تعالى يجعل حيث يشاء، قال: فتجعلني على الوبر - يعنى على الإبل - وأنت على المدر، قال: لا، قال: فماذا تجعل لي؟ قال: أجعل لك أعنَّة الخيل تغزو عليها، قال: أوليس ذلك لى اليوم؟ قم معي فأكلَّمك، قال: فقام معه رسول الله عنه وأوماً لأربد بن قيس ابن عمَّه أن اضربه، قال: فدار أربد بن قيس خلف النبي ﷺ فذهب ليخترط السيف فاخترط منه شبراً أو ذراعاً فحبسه الله ﷺ فلم يقدّر على سلّه، فجعل يومئ عامر إليه فلا يستطيع سلّه، فقال رسول الله عنه: «اللهم هذا عامر بن الطفيل اعر الدين عن عامر، ثلاثاً ثمَّ التفت ورأى أربداً وما يصنع بسيفه فقال: «اللَّهمَّ اكفنيهما بم شنت» وبدر بهما النَّاس فولَّيا هاربين، قال: أرسل الله على أربد بن قيس صاعقة فأحرقته، ورأى عامر بن الطفيل بيت سلوليَّة فنزل عليها، فطعن في خنصره فجعل يقول: يا عامر غدّة كغدّة البعير، وتموت في بيت سلوليّة، وكان يعيّر بعضهم بعضاً بنزوله على سلول ذكراً كان أو أنثى، قال: فدعا عامر بفرسه فركبه ثمَّ أجراه حتى مات على ظهره خارجاً من منزلها، فذلك قول الله ﷺ : ﴿وَيُرْسِلُ ٱلضَّوَعِقَ فَيُصِيبُ بِهَا مَن يَشَآهُ وَهُمْ يُجَدِلُونَ فِي ٱللَّهِ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ ﴾(٢) يقول العقاب، فقتل عامر بن الطفيل بالطعنة وأربد بالصاعقة(٣).

ورواه الطبرسيّ أيضاً في المجمع بهذا الإسناد مع اختصار<sup>(٤)</sup>.

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۲٤، اعلام الورى، ص ٤٦.
 (۲) سورة الرعد، الآية: ۱۳.
 (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٢.

## ۹ – باب معجزاته 🎇 في استيلائه على الجنّ

## والشياطين وإيمان بعض الجن به

**الآيات: الأحقاف (27): ﴿**وَإِذْ مَكَرَفْنَآ ۖ إِلَيْكَ نَفَرُا مِّنَ ٱلْجِنِّ﴾ – إلى قوله تعالى : –﴿ أَوْلَيَهِكَ فِ ضَلَالٍ تُبِينٍ﴾ (٢٩ – ٣٢).

**الجن «٧٢»: ﴿قُلْ أُ**وحِيَ إِلَىٰٓ أَنَّهُ ٱسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِلِّيَ فَقَالُوآ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْءَانًا عَجَبًا ۞ بَهدِي إِلَى الرُشَدِ فَتَامَنَا بِعِرْ وَلَن نُشْرِكَ بِرَنِنَا لَحَدًا ۞ . إلى آخر السورة.

تفسير؛ قال الطبرسي تلذله في قوله تعالى : ﴿وَإِذْ مَرَفَنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِنَ الْجِنِ يَسْتَيَمُونَ الْفُرْدَانَكَ معناه واذكريا محمّد إذ وجهنا إليك جماعة من الجن تستمع القرآن، وقيل : معناه صرفناهم إليك عن بلادهم بالتوفيق والإلطاف حتى أتوك، وقيل : صرفناهم إليك عن استراق السمع من السماء برجوم الشهب، ولم يكونوا بعد عيسى غليثي قد صرفوا عنه، فقالوا : ما هذا الذي حدث في السماء إلا من أجل شيء قد حدث في الأرض، فضربوا في الأرض حتى وقفوا على النبي تلكه ببطن نخلة عائداً إلى عكاظ وهو يصلي الفجر، فاستمعوا القرآن ونظروا كيف يصلي عن ابن عبّاس، وابن جبير، فعلى هذا يكون الرمي بالشهب لطفاً للجنّ. في محمد القرآن فنكما حمد عنه النبي عن ابن عبّاس، وابن جبير، فعلى هذا يكون الرمي بالشهب لطفاً للجنّ. نستمع إلى قراءته في ألمان أو النبي تشكر في فالواته أي بعضهم لم يض نستمع إلى قراءته في ألما إذ أو النبي قدي في فالواته أي بعضهم لم عض في قد مونوا نستمع إلى قراءته في ألما أو النبي تشكر في فالواته أو يعضهم لم عض في الما لمين نستمع إلى قراءته في ألما أو النبي قدي في فالواته أو يعضهم لم يص في في في الما للمور نستمو القرآن أو النبي قوله من تلاوته فر أو أن يعضهم لم يعض في أني أو النبي في في في منورين نستمع إلى قراءته في ألما أو النبي قدي في في في قد من الحم بالشهب لطفاً للجن. يعنون القرآن في معارينا أو النبي يكن في فرغ من تلاوته فر أواني أي انصرفوا في أن قومهم مُنذرين في عنون أي معنون القرآن في معاري الله إن لم يؤمنوا في قالواً ينقومنا إذا مني في أي أبي أبي أن الدين أي السكتوا أي معنون القرآن في معرفي أن أن من يكنه إلى الم يومنوا في قومنا إذا مني في أن منوني أو الدين أبي في أبي أبي الدين أي معنون القرآن في معاري اله إذ لم يؤمنوا في ألوا ينقومنا إذا من الكتب في قولها أبي في أبي في في ألم ينه أبي أن

القصّة؛ عن الزهريّ قال: لمّا توفّي أبو طالب عليه استدّ البلاء على رسول الله على فعمد لثقيف بالطائف رجاء أن يؤووه، فوجد ثلاثة نفر منهم هم سادة، وهم إخوة: عبد ياليل، ومسعود، وحبيب بنو عمرو، فعرض عليهم نفسه فقال أحدهم: أنا أسرق ثياب الكعبة إن كان الله بعثك بشيء قطّ، وقال الآخر: أعجز الله أن يرسل غيرك؟ وقال الآخر: والله لا أكلّمك بعد مجلسك هذا أبداً، ولئن كنت رسولاً كما تقول فلانت أعظم خطراً من أن يردّ عليك الكلام، وإن كنت تكذب على الله فما ينبغي لي أن أكلّمك بعد، وتهزّأوا به، وأفشوا في قومهم ما راجعوه به، فقعدوا له صفّين على طريقه، فلمّا مرّ رسول الله تعليه بين مفيهم جعلوا لا يرفع رجليه ولا يضعهما إلا رضخوهما بالحجارة حتى أدموا رجليه، فخلص منهم وهما يسيلان دماً، فعمد فجاء إلى حائط من حيطانهم فاستظلّ في ظلّ نخلة منه وهو مكروب موجع تسيل رجلاه دماً، فإذا في الحائط عتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة، فلمّا راهما كره مكانهما لما يعلم من عداوتهما له ورسوله، فلمّا رأيه ألما يدى وراهما كره مكانهما لما يعلم من عداوتهما له ورسوله، فلمّا رأيه ألها يدى عداس معه عنب وهو نصرانيّ من أهل نينوى، فلمّا جاءه قال له مرايا يعلى ألما له قلما يدعل عداس معه عنب وهو نصرانيّ من أهل نينوى، فلمًا جاءه قال له رسول الله يرم أرض أنت؟ قال: من أهل نينوى، قال: من مدينة العبد الصالح يونس بن متى؟ فقال له عداس: وما يدريك من يونس بن متى؟ فقال عنه: : أنا رسول الله، والله تعالى أخبرني خبر يونس بن متى، فلما أخبره بما أوحى الله إليه من شأن يونس خرّ عداس ساجداً لله، ومعظماً لرسول الله عنه: ، وجعل يقبّل قدميه وهما تسيلان الدماء، فلمّا بصر عتبة وشيبة ما يصنع غلامهما سكتا، فلمّا أتاهما قالا: ما شأنك سجدت لمحمّد وقبّلت قدميه ولم نرك فعلت ذلك بأحد منّا؟ قال: هذا رجل صالح أخبرني بشيء عرفته من شأن رسول بعثه الله إلينا يدعى يونس بن متّى، فضحكا وقالا: لا يفتنتك عن نصرانيّتك، فإنّه رجل خدّاع، فرجع رسول الله عنه: إلى مكّة حتّى إذا كان بنخلة قام في جوف اللّيل يصلّي، فمرّ به نفر من أهل نصيبين من اليمن فوجدوه يصلّي صلاة الغداة، ويتلو القرآن، فاستمعوا له، وهذا معنى قول سعيد بن

وقال آخرون : أمر رسول الله في ان ينذر الجنّ ويدعوهم إلى الله، ويقرأ عليهم القرآن فصرف الله إليه نفراً من الجنّ من نينوى، فقال في : إنّي أمرت أن أقرأ على الجنّ الليلة، فأيكم يتبعني؟ فاتبعه عبد الله بن مسعود، قال عبد الله : ولم يحضر معه أحد غيري، فانطلقنا حتى إذا كنا بأعلى مكّة، ودخل نيت الله شعباً يقال له : شعب الحجون، وخط لي خطّا، ثمً أمرني أن أجلس فيه وقال : لا تخرج منه حتى أعود إليك ثمَّ انطلق حتى قام فافتتح القرآن فغشيته أسودة كثيرة حتى حالت بيني وبينه، حتى لم أسمع صوته، ثمَّ انطلقوا وطفقوا يتقطعون مثل قطع السحاب ذاهبين حتى بقي منهم رهط . وفرغ رسول الله في مع ما الفجر فانطلق فبرز، ثمَّ قال : هل رأيت شيئا؟ فقلت : نعم رأيت رجالاً سوداً مستثفري ثباب بيض قال : أولئك جنّ نصيبين . وروى علقمة، عن عبد الله قال : لم أكن مع رسول الله ينهم واللة ووددت أني كنت معه، وروي عن ابن عبّاس أنّهم كانوا سبعة نفر من جنّ نصيبين، فجعلهم رسول الله ينهي رسلاً إلى قومهم، وقال ذرّ بن حبيش : كانوا تسعة نفر منهم : زوبعة، وروى محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : لما قرأ رسول الله ينهم المجز، محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : لم أكن مع رسول الله ينهو ليلة الجنّ، محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : لم أكن مع رسول الله ينهو إلى اله زورى وروى عن ابن عبّاس أنهم كانوا سبعة نفر منهم : وروى إلى رسورا الله ينهم المورى الله ينهو إلى المان محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : لم أكن مع رسول الله ينهو إلى المان محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : لما قرأ رسول الله ينهو ألم منهم : زوبعة، وروى محمّد بن المنكدر عن جابر بن عبد الله قال : لما قرأ رسول الله ينهو ألم على الناس

أو يَنْقَوْمُنَا أَجِيبُوا دَاعِي ٱللَّيمِ يعنون محمداً عَنْشَهُ إذ دعاهم إلى توحيده وخلع الأنداد دونه وَوَايِنُوا بِهِ. يَغْفِر لَڪُم مِن دُنُويِكُرَ أي إن آمنتم بالله ورسوله يغفرلكم وَيُجَرَكُم مِن عَذَابِ أَلِيهِ في هذا دلالة على أنه عَليَّيْنِ كان مبعوثاً إلى الجن، كما كان مبعوثاً إلى الإنس، ولم يبعث الله نبياً إلى الإنس والجن قبله ووَمَن لَا يُجِبَ دَاعِيَ ٱللَهِ فَلَيْسَ بِمُعْجِزٍ في ٱلأَرْضِ أي لا يعجز الله

(۱) مجمع البيان، ج ۹ ص ۱۵۳.

فيسبقه ويفوته ﴿ وَلَيْسَ لَمُ مِن دُونِهِ أَوْلِيَّاً ﴾ أي أنصاراً يمنعونه من الله ﴿ أَوْلَبَهَكَ فِي ضَلَالٍ مُبِينٍ﴾ أي عدول عن الحقّ ظاهر . انتهى كلامه رفع مقامه<sup>(١)</sup>.

وقال الرازي : روي عن الحسن أنّ هؤلاء من الجنّ كانوا يهوداً لأنّ في الجنّ مللاً كما في الإنس، والمحقّقون على أنّ الجنّ مكلّفون، سئل ابن عبّاس هل للجنّ ثواب؟ قال : نعم لهم ثواب وعليهم عقاب يلتقون في الجنّة، ويزدحمون على أبوابها، ثمَّ قال : واختلفوا في أنّ الجنّ هل لهم ثواب أم لا؟ فقيل : لا ثواب لهم إلا النجاة من النّار، ثمَّ يقال لهم : كونوا تراباً مثل البهائم! واحتجّوا بقوله تعالى : ﴿ وَيُجِزَكُمُ مِنّ عَذَابٍ أَلِيرِ ﴾ وهو قول أبي حنيفة، والصحيح أنّهم في حكم بني آدم في الثواب وهذا قول ابن أبي ليلى ومالك، وكلّ دليل يدلّ على أنَّ البشر يستحقّون الثواب على الطاعة فهو بعينه قائم في حقّ الجنّ، والفرق بين البابين بعيدٌ جداً<sup>(٢)</sup>.

وقال الطبرسيّ في قوله تعالى : ﴿قُلْ أُوحِيَ إِلَىٰٓ أَنَّهُ اسْتَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الْجِنِّ أَي استمع القرآن طائفة من الجنّ وهم جيل رقاق الأجسام، خفية على صورة مخصوصة بخلاف صورة الإنسان والملائكة، فإنَّ الملك مخلوق من النور، والإنس من الطين، والجن من النّار ﴿ فَقَالُوْ ﴾ أي الجنّ بعضها لبعض : ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرَّانًا عَجَبَكُ العجب ما يدعو إلى التعجّب منه لخفاء سببه وخروجه عن العادة ﴿ يَنَا سَمِعْنَا قُرَّانًا عَجَبَكُ العجب ما يدعو إلى التعجّب منه لخفاء سببه فيما بعد ﴿ بِرَنَا آمَدُكَ فنوجَه العبادة إليه، وفيه دلالة على أنه من عن الله ﴿ وَلَن نُشْرِكُهُ فيما بعد ﴿ بَرَنَا آمَدُكَ فنوجَه العبادة إليه، وفيه دلالة على أنه من عان معونًا إلى الحق أيضاً ، وأنهم عقلاء مخاطبون، وبلغات العرب عارفون، وأنّهم يميّزون بين المعجز وغير المعجز، وأنهم دعوا قومهم إلى الإسلام وأخبروهم بإعجاز القرآن وأنّه كلام الله تعالى .

وعن علقمة بن قيس قال: قلت لعبد الله بن مسعود: من كان منكم مع النبي عظيم البلة

مجمع البيان، ج ٢ ص ١٥٦.
 ٢) تفسير فخر الرازي، ج ٢٨ المجلد ١٠ ص ٢٨.

الجنّ، فقال: ما كان منّا معه أحد، فقدناه ذات ليلة ونحن بمكّة، فقلنا اغتيل رسول الله يُنْكُ أو استطير، فانطلقنا نطلبه من الشعاب فلقيناه مقبلاً من نحو حرا، فقلنا: يا رسول الله أين كنت لقد أشفقنا عليك؟ وقلنا له بتنا الليلة بشرّ ليلة بات بها قومٌ حين فقدناك، فقال لنا: إنّه أتاني داعي الجنّ فذهبت أقرئهم القرآن، فذهب بنا فأرانا آثارهم وآثار نيرانهم. فأمّا أن يكون صحبه منّا أحد فلم يصحبه، وعن أبي روق قال: هم تسعة نفر من الجنّ قال أبو حمزة الثماليّ: وبلغنا أنّهم من بني الشيبان وهم أكثر الجنّ عدداً، وهم عامّة جنود إبليس، وقيل: كانوا سبعة نفر من جنّ نصيبين، رآهم النبيّ تشكّ فآمنوا به، وأرسلهم إلى سائر الجنّ.

فَرَأَنَّمُ تَعَلَى جَدُّ رَبِّنَا مَا أَغَذَ مَتَحِبَةً وَلَا وَلَمَا فَإِن تِعَالى جلال رَبَّنا وعظمته عن اتّخاذ الصاحبة والولد، أو تعالت صفاته أو قدرته أو ذِكره أو فعله وأمره، أو ملكه أو آلاؤه ونعمه. والجميع يرجع إلى معنى واحد وهو العظمة والجلال، وروي عن الباقر والصادق تشكيرا أنه ليس لله تعالى جدّ، وإنّما قالته الجنّ بجهالة، فحكاه سبحانه كما قالت. فراَنَّمُ كَانَ يَقُولُ سَفِيهُنَا في أي جاهلنا، والمراد به إبليس فرَعَلَ ألمَو شَطَطًا فو والشطط السرف في ظلم النفس والخروج عن الحق فراناً ظلنناً أن لَن نَقُولُ ٱلإِسْ وَعَلَى ألمَو مُتَعَمَّعًا في والشطط السرف في ظلم النفس والخروج عن والصاحبة والولد صدق، وأنا على حق حتى مسمعنا القرآن وتبيئا الحق به فوائمَرُ كانَ يَجُولُ مَن وَبَالَ مِن في سُودُونَ بِيكالِ مِن أيلُونُ وَالمَعْ عَلى حق حتى مسمعنا القرآن وتبيئا الحق به فوائمَرُ كانَ رَجَالُ مِن المو في سُودُون بيكالِ مِن أيلون والله على حق حتى مسمعنا القرآن وتبيئا الحق به فوائمَرُ كانَ رَجَالُ مِن والصاحبة والولد صدق، وأنا على حق حتى مسمعنا القرآن وتبيئا الحق به فوائمَرُ كانَ رَجَالُ مِن الإنس يُعُدُون بيكالِ مِن أيلي في يعتصمون ويستجيرون، وكان الرجل من العرب إذا نزل الوادي في سفره ليلاً قال: أعوذ بعزيز هذا الوادي من شرّ سفهاء قومه، وكان هذا منهم على حسب العتقادهم أن الجن تحفظهم، وقيل: معناه أنه كان رجال من الإنس يعوذون برجال من أجل من الحق ومن معرة الجن في فراد فريمَعًا في فزاد الجن للإنس إنماً على إثمهم الذي كانوا عليه من الحق وما معاصي، وقيل: فريمَا في فزاد الجن للإنس إنماً على إثمهم الذي كانوا عليه من الحق ومان معرة الجن وقيل: فريما ألن ما لذين كانوا يستعيذون بالجن زادوا الجن رهماً، وقيل الماء من أجل من أجل من الإنس الذين كانوا ين يكون الجن والي المرة، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، ويما من المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، ويما من المرا، وقيل وقول المرا، وقيل المرا، وقيل المرا، وولي من مرا، وقيل المرا، وولي من مرا، وقيل المرا، ويمان من المرا، ويما المرا، وولان المرا، وولون المن من مرا، ويما من مرا، وقال الزجاج المرا، وقمهم بهذا التعوذ، فيقولون المرن الجن والإنس، ويموز أن يكون الجز زادوا الإنس روان مياناً في قومهم بهذا التوذ، فيقولون المن

وَأَنَّهُمْ ظُنُوا كُمَا ظُنَنُمْ أَن لَنَ يَبْعَتُ اللَّهُ أَحَدًا ﴾ أي قال مؤمنو الجنّ لكفارهم إنّ كفّار الإنس الذين يعوذون برجال من الجنّ في الجاهلية حسبوا كما حسبتم يا معشو الجنّ أن لن يبعث الله رسولاً بعد موسى عَلَيْتُلا أو عيسى عَلِيَنْلا، وقيل: إنّ هذه الآية مع ما قبلها اعتراض من إخبار الله تعالى، يقول: إنّ الجنّ ظنّوا كما ظننتم معاشر الإنس أنّ الله لا يحشر أحداً يوم القيامة ولا يحاسبه، أو لن يبعث الله أحداً رسولاً، ثمَّ حكى عن الجنّ قولهم: فرانًا لكننا النّماة في يحاسبا، مسسناها، وقيل: معناه طلبنا الصعود إلى السّماء، فعبّر عن ذلك باللمس مجازاً، وقيل: التمسنا قرب السماء لاستراق السمع فيُوَبَدْنَهَا مُلِنَتَ حَرَسًا شَدِيدًا في عليهم معانوراً، وقيل: شداداً فوشُبُهُ فوالية من العرب من العرب فوراً كمّا في الله عنه معانوراً، وقيل الله الا يحشر أحداً يوم القيامة ولا مستناها، وقيل معناه طلبنا الصعود إلى السّماء، فعبّر عن ذلك باللمس مجازاً، وقيل: التمسنا قرب السماء لاستراق السمع في أوَبَعَدَنَهَا مُلِنَتَ حَرَسًا شَدِيدًا في مقالة من الملائكة شداداً فوشُبُهُ فواليقدير ملنت من الحرس والشهب فراناً كمّا نَقْمُدُ مِنْهَ مَنها كان كان يتهيأ لنا فيما قبل القعود في مواضع الاستماع فنسمع منها صوت الملائكة وكلامهم ﴿فَمَن يَسْتَبِعِ ﴾ منا ﴿آلَأَنَ ﴾ ذلك ﴿يَجِدْ لَهُ شِهَابًا رَّصَدًا﴾ يرمى به ويرصد له و﴿شِهَابًا﴾ مفعول به و ﴿رَمَــَكَا ﴾ صفته، قال معمّر: قلت للزهريّ: كان يومي بالنجوم في الجاهليّة؟ قال: نعم، قلت: أفرأيت قوله: ﴿وَأَنَّا كُنَّا نُفَعُدُ مِنْهَا﴾ الآية، قال: غلظ وشدّد أمرها حين بعث النبي ٢٠٠٠ قال البلخي: إنَّ الشهب كانت لا محالة فيما مضى من الزمان، غير أنَّه لم يكن يمنع بها الجنِّ عن صعود السَّماء، فلمَّا بعث النبيِّ ﷺ منع بها الجنِّ من الصعود ﴿وَأَنَّا لَا نَدْرِى أَشَرُّ أُرِيدَ بِمَن في ٱلْأَرْضِ ﴾ أي بحدوث الرجم بالشهب وحراسة السّماء، جوّزوا هجوم انقطاع التكليف أو تغيير الأمر بتصديق نبيٍّ من الأنبياء، وذلك قوله: ﴿ أَمَرَ أَرَادَ بِهِمْ رَشَدًا ﴾ أي صَلاحاً، وقيل: معناه أنَّ هذا المنع لا يدرى ألعذاب سينزل بأهل الأرض أم لنبيَّ يبعث ويهدي إلى الرشد، فإنَّ مثل هذا لا يكون إلا لأحد هذين ﴿وَأَنَّا مِنَّا ٱلصَّلِحُونَ وَمِنَّا دُونَ ذَالِكُ ﴾ أي دون الصالحين في الرتبة ﴿ كُنَّا طَرَآبِقَ قِدَدًا ﴾ أي فرقاً شتّى على مذاهب مختلفة، وأهواء متفرِّقة، ﴿وَأَنَّا ظَنَنَّا ﴾ أي علمنا ﴿أَن لَّنْ يَتَّجِزَ ٱللَّهَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ أي لن نفوته إن أراد بنا أمرأ ﴿وَلَن نُقْجِزُهُ هَرَبًا ﴾ أي أنَّه يدركنا حيث كنا ﴿وَأَنَّا لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْحُدَى ﴾ أي القرآن ﴿ امَنَّا بِدٍّ فَمَن يُؤْدِنُ بِرَبِّهِ. فَلَا يَخَافُ بَخَسُبًا ﴾ أي نقصاناً فيما يستحقّه من الثواب ﴿وَلَا رَهَقًا ﴾ أي لحاق ظلم وغشيان مكروه ﴿ أَنَّا مِنَّا ٱلْمُسْلِمُونَ وَمِنَّا ٱلْفَسِطُونَ ﴾ أي الجائرون عن طريق الحق ﴿ فَمَنْ أَسْلَمَ فَأَوْلَةٍِكَ تَحَرَّزُا رَشَدًا ﴾ أي التمسوا الصواب والهدى ﴿وَأَمَّا ٱلْقَسْطُونَ فَكَانُوا لِجَهَنَّمَ حَطَّبًا ﴾ يلقون فيها فتحرقهم كما تحرق النَّار الحطب انتهى<sup>(١)</sup>.

**أقول:** سيأتي الكلام في حقيقة الجنّ وكيفياتهم وأحوالهم في كتاب السماء والعالم إن شاء الله تعالى.

وقال القاضي في الشفا: رأى عبد الله بن مسعود الجنّ ليلة الجن، وسمع كلامهم، وشبّههم برجال الزطّ، وقال النبيّ ﷺ: إنّ شيطاناً تفلّت البارحة ليقطع عليّ صلاتي فأمكنني الله منه فأخذته، فأردت أن أربطه إلى سارية من سواري المسجد حتّى تنظروا إليه كلّكم، فذكرت دعوة أخي سليمان ﷺ: ﴿يَ آغْفِرْ لِي وَهَبَ لِي مُلّكًا ﴾الآية، فردّه الله خاستاً .

(1) مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٤٤.

من ياقوتة حمراء، عليه سبعون ألف قصر، في كلّ قصرسبعون ألف غرفة، خلقها الله يَتَوَتَّ للمتحابِّين والمتزاورين في الله، ثمَّ قال: يا عفراء أيّ شيء رأيت؟ قالت رأيت عجائب كثيرة، قال: فأعجب ما رأيت؟ قالت: رأيت إبليس في البحر الأخضر على صخرة بيضاء ماذاً يديه إلى السماء وهو يقول: إلهي إذا بررت قسمك وأدخلتني نار جهنّم فأسألك بحق محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلا خلّصتني منها، وحشرتني معهم، فقلت: يا حارث ما هذه الأسماء التي تدعو بها؟ قال لي: رأيتها على ساق العرش من قبل أن يخلق الله آدم بسبعة آلاف سنة، فعلمت أنّهم أكرم الخلق على الله يتي فأنا أسأله بحقّهم، فقال

**بيان:** قوله يؤل الشابّ المؤمّل، لعلّ المعنى بنس حالك في حال شبابك حيث كنت مؤمّلاً – على بناء المفعول –، يأملون منك الخير، وفي حال شيخوختك حيث صيّروك أميراً، وفي روايات العامة: •بنس لعمر الله عمل الشيخ المتوسّم، والشابّ المتلوّم، قال الجزريّ: المتوسّم المتحلّي بسمة الشيوخ، والمتلوّم المتعرّض للائمة في الفعل السيّئ، ويجوز أن يكون من اللوْمة وهي الحاجة أي المنتظر لقضائها.

٣- جهوم جاء في الآثار عن ابن عبَّاس قال : لمَّا خرج النبيِّ عَظَّمَهُ إلى بني المصطلق ونزل

الخصال، ص ٦٣٩ باب ما بعد الألف ح ١٣.
 (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٧٧.

بقرب واد وعر، فلمّا كان آخر اللّيل هبط عليه جبرئيل يخبره عن طائفة من كفّار الجنّ قد استبطنوا الوادي، يريدون كيده وإيقاع الشرّ بأصحابه، فدعا أمير المؤمنين ظَيْنَا وقال: اذهب إلى هذا الوادي، فسيعرض لك من أعداء الله الجنِّ من يريدك، فادفعه بالقوَّة الَّتي أعطاك الله إيّاها ، وتحصّن منه بأسماء الله الّتي خصّك بعلمها وأنفذ معه مأة رجل من أخلاط النَّاس، وقال لهم: كُونوا معه، وامتثلوا أمره، فتوجَّه أمير المؤمنين عَلِيَّهِ إلى الوادي، فلمَّا قارب شفيره أمر المأة الذين صحبوه أن يقفوا بقرب الشفير ولا يحدثوا شيئاً حتى يأذن لهم، ثمَّ تقدّم فوقف على شفير الوادي وتعوّذ بالله من أعدائه، وسمّاه بأحسن أسمائه، وأومأ إلى القوم الَّذين تبعوه أن يقربوا منه فقربوا وكان بينه وبينهم فرجة مسافتها غلوة، ثمَّ رام الهبوط إلى ألوادي فاعترضت ريح عاصف كاد القوم أن يقعوا على وجوههم لشدّتها ولم تثبت أقدامهم على الأرض من هول ما لحقهم، فصاح أمير المؤمنين عَلَيْتُهُمْ : أنا عليَّ بن أبي طالب ابن عبد المطّلب وصيّ رسول الله وابن عمّه اثبتوا إن شنتم، وظهر للقوم أشخاص كالزطّ تخيل في أيديهم شعل النَّار، قد اطمأنُّوا بجنبات الوادي، فتوغَّل أمير المؤمنين غَلِيَّ لِللَّهِ بطن الوادي وهو يتلو القرآن، ويومئ بسيفه يميناً وشمالاً، فما لبثت الأشخاص حتّى صارت كالدخان الأسود، وكبّر أمير المؤمنين ﷺ ثمَّ صعد من حيث هبط، فقام مع القوم الَّذين تبعوه حتّى أسفر الموضع عمّا اعتراه، فقال له أصحاب رسول الله عظيم: ما لقيت يا أبا الحسن فقد كدنا نهلك خُوفاً وإشفاقاً عليك؟ فقال عَلِيمَةٍ : لمّا تراءى لي العدوّ جهرت فيهم بأسماء الله فتضاءلوا، وعلمت ما حلَّ بهم من الجزع فتوغَّلت الوادي غير خائف منهم، ولو بقوا على هيئاتهم لأتيت على آخرهم، وكفي الله كيدهم، وكفي المسلمين شرَّهم، وسيسبقني بقيِّتهم إلى النبيِّ عَنْقُهُ فيؤمنوا به، وانصرف أمير المؤمنين عَنْهُمُ بمن معه إلى رسول الله عظيمة فأخبره الخبر فسُرِّي عنه، ودعا له بخير، وقال له: قد سبقك يا عليَّ إليَّ من أخافه الله بك، فأسلم وقبلت إسلامه<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** ضؤل ضاكة: صغر، ورجل متضائل: دقيق وسُرّي عنه الهمُّ على بناء المفعول مشدّداً: انكشف.

 وكتابه، وخذ علىّ العهود والمواثيق المؤكّدة أن أردّه إليك في غداة غد سالماً إلا أن تحدث على حادثة من عند الله، فقال النبي عنه: من أنت؟ ومن قومك؟ قال: أنا عطرفة بن شمراخ أحد بني نجاح، وأنا وجماعة من أهلي كنَّا نسترق السمع، فلمَّا منعنا من ذلك آمنا، ولمَّا بعثك الله نبيًّا آمنًا بك على ما علمته، وقد صدِّقناك، وقد خالفنا بعض القوم وأقاموا على ما كانوا عليه، فوقع بيننا وبينهم الخلاف وهم أكثر منّا عدداً وقوّة، وقد غلبوا على الماء والمراعي وأضرّوا بنا وبدواتِّنا، فابعث معي من يحكم بيننا بالحقِّ، فقال له النبيِّ ﷺ : فاكشف لنا عن وجهك حتّى نراك على هيئتك الّتي أنت عليها ، قال : فكشف لنا عن صورته فنظرنا فإذا شخص عليه شعر كثير، وإذا رأسه طويل، طويل العينين، عيناه في طول رأسه صغير الحدقتين، وله اسنان السباع، ثمَّ إنَّ النبيِّ ﷺ أخذ عليه العهد والميثاقُ على أن يردّ عليه في غد من يبعث به معه، فلمّا فرغ من ذلك التفت إلى أبي بكر فقال: سر مع أخينا عطرفة، وانظر إلى ما هم عليه واحكم بينهم بالحقّ، فقال: يا رسول الله وأين هم؟ قال: هم تحت الأرض، فقال أبو بكر : وكيف أطيق النزول تحت الأرض؟ وكيف أحكم بينهم ولا أحسن كلامهم ثمَّ التفت إلى عمر بن الخطَّاب فقال له مثل قوله لأبي بكر، فأجاب بمثل جواب أبي بكر ثمَّ أقبل على عثمان وقال له مثل قوله لهما، فأجابه كجوابهما، ثمَّ استدعى وتحكم بينهم بالحقّ، فقام أمير المؤمنين ﷺ مع عطرفة وقد تقلّد سيفه، قال سلمان: فتبعتهما إلى أن صار إلى الوادي، فلمّا توسّطاه نظر إليّ أمير المؤمنين عليَّهُ وقال: قد شكر الله تعالى سعيك يا أبا عبد الله فارجع، فوقفت أنظر إليهما فانشقّت الأرض ودخلا فيها.

ورجعت وتداخلني من الحسرة ما الله أعلم به، كلّ ذلك إشفاقاً على أمير المؤمنين، وأصبح النبيّ فلك وصلّى بالناس الغداة، وجاء وجلس على الصفا وحفّ به أصحابه وتأخر أمير المؤمنين غليمًة وارتفع النهار، وأكثر النّاس الكلام إلى أن زالت الشمس، وقالوا : إنّ الجنّيّ احتال على النبيّ فلك وقد أراحنا الله من أبي تراب، وذهب عنّا افتخاره بابن عمّه علينا، وأكثروا الكلام إلى أن صلّى النبيّ فلك صلاة الأولى وعاد إلى مكانه وجلس على الصفا، وما زال يحدّث أصحابه إلى أن وجبت صلاة العصر، وأكثر القوم الكلام وأظهروا وأظهر الفكر في أمير المؤمنين غليمًا وظهرت شماتة المعافقين بأمير المؤمنين غليمًا وأظهر الفكر في أمير المؤمنين غليمًا وظهرت شماتة المنافقين بأمير المؤمنين غليمًا وكادت الشمس تغرب فتيقن القوم أنه قد هلك وإذا قد انشق الصفا وطلع أمير المؤمنين غليمًا ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى جنّ كثير قد بغوا على عطرفة ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى جنّ كثير قد بغوا على عطرفة ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى جنّ كثير قد بغوا على عطرفة ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى جنّ كثير قد بغوا على عطرفة ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى جنّ كثير قد بغوا على عطرفة ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى جنّ كثير قد بغوا على عطرفة ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى وذلك أني دعوتهم إلى الإيمان ما الذي حبسك عني إلى هذا الوقت؟ فقال غليمًا : صرت إلى أمر الجزية فأبوا، فسالتهم أن يصالحوا عطرفة وقومه فيكون بعض المرعى لعطرفة وقومه وكذلك الماء فأبوا ذلك كلّه، فوضعت سيفي فيهم وقتلت منهم ثمانين ألغاً، فلما نظروا إلى ما حلّ بهم طلبوا الأمان والصلح، ثمّ آمنوا، وزال الخلاف بينهم، وما زلت معهم إلى الساعة، فقال عطرفة: يا رسول الله جزاك الله وأمير المؤمنين عنّا خيراً<sup>(1)</sup>.

بيان: الزوبعة : رئيس من رؤساء الجنّ، ومنه سمّي الإعصار زوبعة، قاله الجوهريّ. ٥ - من: عبد الله بن الصلت، عن أبي هُدَيّة، عن أنس بن مالك أنّ رسول الله علي كان ذات يوم جالساً على باب الدار ومعه عليّ بن أبي طالب علي إذ أقبل شيخ فسلّم على رسول الله عليّ ، ثمَّ انصرف، فقال رسول الله يُشَكَّ لعليّ عَلَيْ : أتعرف الشيخ؟ فقال عليّ عَلَيْ عَلِيَهِ : ما أعرفه، فقال تشكر : هذا إبليس، فقال عليّ عَلَيْ : لو علمت يا رسول الله لضربته ضربة بالسيف فخلّصت أمّتك منه، قال : فانصرف إبليس إلى عليّ عَلَيْ فقال له : ظلمتني يا أبا الحسن، أما سمعت الله تتكل يقول : ﴿ وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلأَمُوَلِ وَٱلأَوْلَدِهُ <sup>(٢)</sup> فوالله ما شركت أحداً أحبّك في أمه<sup>(٣)</sup>.

٦ - عة الحسين بن محمّد بن سعيد، عن فرات بن إبراهيم، عن محمّد بن عليّ بن معتمر عن أحمد بن عليّ الرمليّ، عن أحمد بن موسى، عن يعقوب بن إسحاق المروزيّ، عن عمر ابن منصور، عن إسماعيل بن أبان، عن يحيى بن أبي كثير، عن أبيه، عن أبي هارون العبديّ عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ قال: كنّا بمنى مع رسول الله تشكل إذ بصرنا برجل ساجد وراكع ومتضرّع، فقلنا : يا رسول الله ما أحسن صلاته! فقال تشكل إذ بصرنا برجل ساجد من الجنّة، فمضى إليه عليّ تشكل الله ما أحسن صلاته! فقال تشكل إذ بصرنا برجل ساجد وراكع ومتضرّع، فقلنا : يا رسول الله ما أحسن صلاته! فقال تشكل إذ بصرنا برجل ساجد من الجنّة، فمضى إليه عليّ تشكير غير مكترث فهزّه هزّة أدخل أضلاعه اليمنى في اليسرى، من الجنّة، فمضى إليه عليّ تشكل غير مكترث فهزّه هزّة أدخل أضلاعه اليمنى في اليسرى، من عند ربّي، ما لك تريد قتليًا في الأموال والأولاد وهو قول الله تشكل إلى رحم أمه قبل نطفة أبيه، ولقد شاركت مبغضيك في الأموال والأولاد وهو قول الله تشكل إلى رحم أمه قبل نطفة أبيه، ولقد شاركت معكم كتابه.

٨ - فس: ﴿وَإِذْ صَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَغَرًا مِنَ ٱلْجِنِ بَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ﴾ إلى فوله: ﴿ فَلَمَا قُضِيَ﴾ أي فرغ

- (١) عيون المعجزات، ص ٤٦.
  - (٣) المحاسن ص ٣٣٢ .
  - (٥) قرب الإسناد ص ٨١.

- (٢) سورة الإسراء، الآية: ٦٤.
- (٤) علل الشرائع ج١ ص ١٧١ باب ١٣٠ ح٧.

فَرْلُوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ مَنَكَلُ تُبِينِ ﴾ فهذا كلّه حكاية عن الجنّ ، وكان سبب نزول هذه الآية أنّ رسول الله عنه خرج من مكّة إلى سوق عكاظ ومعه زيد بن حارثة يدعو النّاس إلى الإسلام ، فلم يجبه أحد ولم يجد من يقبله ، ثمَّ رجع إلى مكّة فلمّا بلغ موضعاً يقال له : وادي مجنّة تهجّد بالقرآن في جوف اللّيل فمرّ به نفر من الجن ، فلمّا سمعوا قراءة رسول الله عنه استمعوا له ، فلمّا سمعوا قراءته قال بعضهم لبعض : (أَنسِئُوا ﴾ يعني اسكتوا ﴿لَمَا تُعْنِى ﴾ أي فرغ رسول الله تشكر من القراءة ﴿وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ (لَهُ قَالُوا يَنقَوْمَنَا إِنَّا سَيِعْنَا حَيَّنَا أَنْزِلَ مِنْ بَعْدِ مُوسَى مُمَدِقًا لِمَا بَنْ يَدَيْدٍ يَهْدِى إلى أَلْحَقَ وَإِنَّ طَيقٍ مُنْذِرِينَ وعَلَى الله عنه الله عنه فلما سمعوا قراءته قال بعضهم لبعض : وعَنِي أي فرغ رسول الله عنه من القراءة ﴿وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ إِنَّ قَالُوا يَعَوْمَنَا إِنَّا سَيعنا حَيْنَ اللَّهِ وَمَا يَنْعَذِ مُوسَى مُمَدِقًا لِما بَعْنَ يَدَيْدٍ يَهْدِي إِلَى قَوْمِهِم مُنذِرِينَ إِنَّا قُ وَعَنَ اللَّهِ وَمَا يَعْذَ مُوسَى مُعَدَقًا لِنَا بَيْنَ يَدَيْدٍ يَهْدِي إِنَهُ فَقَالُوا يَعَوْمَنَا إِنَا وعَلَمُهُ مُنذِرِينَ اللهُ عَنْ مُعْمَدِقًا لَهُ عَنْ مَعْنَا مُعْذِي يَعْمَوْنَ اللَّهُ عَلَى وَالُوا يُعَوْمَنَا الْمُعْنُونَ وَعَامِ وَلَ وَعَمْ وَاللَهُ عَلَى وَالله عَنْهُ وَاللَّه وَالَة المَدَعَقُوا الله وعلمهم رسول الله عنه مُنه من الع الإسلام فانزل الله على نبيته في أَنْ أُرِعَى إِنَ أَنْهُ اسْتَعَا الْمِنْ السور الله عنه على منه منهم ، وكانوا يعودون وعلمهم مؤمنون وكافرون وناصبون ويهود ونصارى ومجوس وهم ولا الله على منهم ، وكانوا يعودون فمنهم مؤمنون وكافرون وناصبون ويهود ونصارى ومجوس وهم ولا اله مؤمنون منهم منهم ويفقهم ويفقهم ويقه على منه وكانوا الله على منه منهم ، وكانوا يعودون فمنهم مؤمنون وكافرون وناصبون ويهود ونصارى ومجوس وهم ولا المان الما على منهم ، وكانوا يعروا و

٩ - قب؛ ابن جبير قال: توجه النبي ﷺ تلقاء مكمة وقام بنخلة في جوف الليل يصلي، فمر به نفر من الجنّ فوجدوه يصلّي صلاة الغداة ويتلو القرآن فاستمعوا إليه، وقال آخرون: أمر رسول الله ﷺ أنّ ينذر الجنّ فصرف الله إليه نفراً من الجنّ من نينوى.

قوله: ﴿وَإِذْ مَبَرَفْنَآ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِيَّ ﴾: وكان بات في وادي الجنّ وهو على ميل من المدينة، فقال غَلَيْتُلا: إنّي أمرت أن أقرأ على الجنّ الليلة، فأيّكم يتبعني، فاتّبعه ابن مسعود وساق الحديث مثل ما رواه الطبرستي.

وروي عن ابن عبّاس أنّهم كانوا سبعة نفر من جنّ نصيبين، فجعلهم رسول الله ﷺ رسلاً إلى قومهم، وقال زرّ بن حبيش: كانوا سبعة منهم زوبعة، وقال غيره: وهم مسار ويسار وبشار والأزد وخميع<sup>(٢)</sup>.

١٠ - قب: لممّا سار النبيّ عنهي إلى وادي حنين للحرب إذا بالطلائع قد رجعت والأعلام والألوية قد وقفت، فقال لهم النبيّ عنهي : يا قوم ما الخبر؟ فقالوا : يا رسول الله حيّة عظيمة قد سدّت علينا الطريق كأنّها جبل عظيم، لا يمكننا من المسير، فسار النبيّ عنهي حتى أشرف عليها، فرفعت رأسها ونادت : السلام عليك يا رسول الله، أنا الهيثم بن طاح بن إبليس، مؤمن بك، قد سرت إليك في عشرة آلاف من أهل بيتي حتى أعينك على حرب القوم، فقال النبيّ عشرة النبيّ عشرة الله، أنا الهيثم بن طاح بن إبليس، وأمن بك، قد سرت الميثر بن عليها ونادت : السلام عليك يا رسول الله، أنا الهيثم بن طاح بن إبليس، مؤمن بك، قد سرت إليك في عشرة آلاف من أهل بيتي حتى أعينك على حرب القوم، فقال النبيّ عنها النبيّ عليها الفرة من أهل بيتي حتى أعينك على حرب القوم، فقال مؤمن بك، قد سرت إليك في عشرة ألاف من أهل بيتي حتى أعينك على حرب القوم، فقال النبيّ عنها الميثول عنّا وسر بأهلك عن أيماننا ففعل ذلك وسار المسلمون".

(۲) مناقب ابن شهرآشوب ج ۱ ص ۷٦.

- (1) تفسير القمي ج ۲ ص ۲۷۶.
- (۳) مناقب ابن شهر آشوب ج ۱ ص ۱۳۸.

١٠ – باب / آخر، وهو من الأوّل، في الهواتف من الجنّ وغيرهم بنبوته 🎉 🛛 ٣٢٣

**أقول:** سيأتي في باب عمل النيروز عن المعلى بن خنيس، عن أبي عبد الله تلايئي أن يوم النيروز هو اليوم الذي وجمه رسول الله تشكل علياً تلايئي إلى وادي الجنّ، فأخذ عليهم العهود والمواثيق، وسيأتي أكثر أخبار هذا الباب في باب استيلاء أمير المؤمنين صلوات الله عليه على الجنّ والشياطين.

•١ - باب آخر، وهو من الأول، في الهواتف من الجنّ وغيرهم بنبوته في المحمد المحم المحمد المح

أياسعد سعد الأوس كن أنت ناصراً ويا سعد سعد الخزرجين غطارف أجيبا إلى داعي الهدى وتمنيا على الله في الفردوس خير زخارف فلمّا أصبحوا قال أبو سفيان: هو سعد بن معاذ وسعد بن عبادة.

قال تميم الداريّ: أدركني اللّيل في بعض طرقات الشام فلمّا أخذت مضجعي قلت: أنا الليلة في جوار هذا الوادي، فإذا مناد يقول: عذ بالله، فإنَّ الجنّ لا تجير أحداً على الله قد بعث نبيّ الأمّيين رسول الله، وقد صلّينا خلفه بالحجون، وذهب كيد الشياطين، ورميت بالشهب، فانطلق إلى محمّد رسول ربّ العالمين.

سعيد بن جبير قال : قال سواد بن قارب : نمت على جبل من جبال السراة فأتاني آت وضربني برجله وقال : قم يا سواد بن قارب . أتاك رسول من لؤيّ بن غالب فلمّا استويت أدبر وهو يقول :

عجبت للجن وأرجاسها ورحلها العيس بأحلاسها تهوي إلى مكّة تبغي الهدى ما صالحوها مثل أنجاسها فعدت فنمت فضربني برجله فقال مثل الأول، فأدبر قائلاً : عجبت للجن وتبطلابيها ورحلها العيس بأقتابيها تهوي إلى مكّة تبغي الهدى ما صادقوها مثل كذّابيها

فعدت فنمت فضربني برجله فقال مثل الأوّل فلمّا استويت أدبر وهو يقول: مسجسبت لسلسجست وأشسرادهما ورحلها العيس بأكوارها تبهوي إلى مكمة تبغى الهدى ما مؤمنتوها مشل كفارها قال: فركبت ناقتي وأتيت مكَّة عند النبيّ وأنشدته: أتسانسي جسن قسبسل هسده ورقدة ولم يك فيما قد أتانا بكاذب ثلاث ليال قوله كلَّ ليلة: أتاك رسولٌ من لوَيّ بن غالب فسأشسهد أنَّ الله لا ربَّ غسيسره وأنك مأمون على كلّ غائب وكان لبني عذرة صنم يقال له: حمام، فلمَّا بعث النبيَّ عَنْهُ سمع من جوفه يقول: يا بني هند بن حزام، ظهر الحقُّ وأودى الحمام، ودفع الشركَ الإسلامُ، ثمَّ نادى بعد أيَّام لطارق يقول: يا طارق يا طارق، بعث النبيّ الصادق، جاء بوحي ناطق، صدع صادع بتهامة، لناصريه السِّلامة، ولخاذليه الندامة، هذا الوداع منِّي إلى يوم القيامة، ثمَّ وقع الصنم لوجهه فتكسَّر. قال زيد بن ربيعة : فأتيت النبيَّ صلى فأخبرته بذلك، فقال : كلام الجنِّ المؤمنين، فدعانا إلى الإسلام. وسمع صوت الجنّ بمكّة ليلة خرج النبي ﷺ : جزى الله ربّ النَّاس خير جزائه ( رسولاً أتى في خيمتي أمّ معبد فيا لقصيٍّ ما زوى الله عنكم به من فعال لا يجازى بسؤدد فأجابه حسّان في قوله: لقد خاب قوم زال عنهم نبيهم وقد سرّ من يسري إليه ويغتدي نبيّ يري ما لا يري النّاس حوله ويتلو كتاب الله في كلّ مشهد وإن قمال في يوم مقالة غانب فتصديقها في ضحوة العيد أو غد وهتف من جبال مكمة يوم بدر : أذل السحنيفيتون بدرأ بوقعة سينقض منها ملك كسري وقيصرا أصاب رجالاً من لوي وجرّدت حرائر يضربن الحرائر حسرا ألا ويح من أمسى عدة محمد لقد ضاق خزياً في الحياة وخسّرا وأصبح في هافي العجاجة معفرأ تناوله الطير الجياع وتنقرا فعلموا الواقعة وظهر الخبر من الغد. ودخل العبّاس بن مرداس السلميّ على وثن يقال له: الضمير، فكنس ما حوله ومسحه وقبَّله، فإذا صائح يصيح: يا عبَّاس بن مرداس: قل للقبائل من سليم كلّها : هلك الضمير وفاز أهل المسجد هلك الضمير وكان يعبد مرّةً قبل الكتاب إلى النبيّ محمّد إنّ الّذي جا بالنبوّة والهدى بعد ابن مريم من قريش مهتد

فخرج في ثلاثماة راكب من قومه إلى النبيّ ﷺ ، فلمّا رآه النبيّ ﷺ تبسّم ثمّ قال: يا عبّاس بن مرداس كيف كان إسلامك؟ فقصّ عليه القصة، فقال ﷺ : صدقت، وسرّ بذلك ﷺ .

وفي حديث سيّار الغسّانيّ : لمّا قال له عمر : أكاهن أنت؟ فقال : قد هدى الله بالإسلام كلّ جاهل، ودفع الحقّ كلّ باطل، وأقام بالقرآن كلّ ماثل، القصّة فأخذت ظبية بذي العسف فإذا بهاتف:

يا أيّها الركب السراع الأربعة خلّوا سبيل الظبية المروّعة فخلّيتها فلمّا جنّ اللّيل فإذا أنا بهاتف يقول:

خذها ولا تعجل وخذها عن ثقه فإنَّ شرَّ السير سير الحقحقه همذا نسبسيِّ فسائسز مسن حسقَسقه

وقال عمرو بن جبلة الكلبيّ : عترنا عتيرة لعمرة – اسم صنم – فسمعنا من جوفه مخاطب سادنه عصام : يا عصام، يا عصام، جاء الإسلام، وذهبت الأصنام، وحقنت الدماء، ووصلت الأرحام، ففزعت من ذلك، ثمَّ عترنا أخرى فسمعنا يقول لرجل اسمه بكر : يا بكر بن جبل، جاء النبيّ المرسل، يصدّقه المطعمون في المحل، أرباب يثرب ذات

ي بالر بن جبل، جام، لنبي المرس، يتناه، المصلمون في المنص ، ارب . النخل، ويكذّبه أهل نجد وتهامة، وأهل قلج واليمامة.

فأتيا إلى النبيّ وأسلما وأنشد عمرو : أجبت رسول الله إذ جاء بالهدى – فأصبحت بعد الحمد لله أوحدا

تكلّم شيطان من جوف هبل بهذه الأبيات: قماتيل الله رهبط كنعب بن فنهس مما أضبلّ النعبقبول والأحبلاما جماءنيا تبائيه ينعبيب عبلينيا الدين آبائينا النحنماة الكراميا

فسجدوا كلّهم وتنقّصوا النبيّ ﷺ ، وقال: هلمّوا غداً فسمع أيضاً ، فحزن النبيّ ﷺ من ذلك، فأتاه جنّيّ مؤمن وقال: يا رسول الله أنا قتلت مسعر، الشيطان المتكلّم في الأوثان، فاحضر المجمع لأجيبه، فلمّا اجتمعوا ودخل النبيّ ﷺ خرّت الأصنام على وجوهها فنصبوها وقالوا: تكلّم، فقال:

أنا الَّذي سمَّاني المعطية، () أنا قتلت ذا الفخور مسعرا

إذا طغى لممّا طغى واستكبرا وأنكر الحقّ ورام المنكرا بشتمه نبيّنا المطهّرا قد أنزل الله عليه السورا من بعد موسى فاتّبعنا الأثرا

فقالوا : إنَّ محمَّداً يخادع اللَّات كما خادعنا .

تاريخ الطبريّ: إنّه روى الزهريّ في حديث جبير بن مطعم، عن أبيه قال: كنا جلوساً قبل أن يبعث رسول الله بشهر نحرنا جزوراً، فإذا صائح يصيح من جوف الصنم: اسمعوا العجب، ذهب استراق الوحي، ويرمى بالشهب، لنبيّ بمكّة، اسمه محمّد، مهاجرته إلى يثرب.

الطبريّ في حديث ابن إسحاق والزهريّ عن عبد الله بن كعب مولى عثمان أنّه قال عمر : لقد كنّا في الجاهليّة نعبد الأصنام، ونعلّق الأوثان حتّى أكرمنا الله بالإسلام، فقال الأعرابيّ : لقد كنت كاهناً في الجاهليّة، قال : فأخبرنا ما أعجب ما جاءك به صاحبك؟ قال : جاءني قبل الإسلام جاءٍ فقال : ألم تر إلى الجنّ أبالسها، وإياسها من دينها، ولحاقها بالقلاص وأحلاسها، فقال عمر : إنّي والله لعند وثن من أوثان الجاهليّة في معشر من قريش قد ذبح له رجل من العرب عجلاً، فنحن ننظر قسمه ليقسم لنا منه إذ سمعت من جوف العجل صوتاً ما سمعت صوتاً قط أنفذ منه، وذلك قبل الإسلام بشهر أو سنة، يقول : يا آل ذريح، أمر نجيح، رجل فصيح، يقول : لا إله إلا الله<sup>(1)</sup>.

ومنه حديث الخثعميّ، وحديث سعد بن عبادة، وحديث سعد بن عمرو الهذليّ. وفي حديث خزيم بن فاتك الأسديّ أنّه وجد إبله بأبرق العزل، القصّة، فسمع هاتفاً: هذا رسول الله ذو الخيرات جاء بياسين وحاميمات

فقلت : من أنت؟ قال : أنا مالك بن مالك، بعثني رسول الله إلى حيّ نجد، قلت : لو كان لي من يكفيني إبلي لأتيته فآمنت به، فقال : أنا، فعلوت بعيراً منها وقصدت المدينة والنّاس في صلاة الجمعة، فقلت في نفسي : لا أدخل حتّى ينقضي صلاتهم، فأنا أُنيخ راحلتي إذ خرج إليّ رجل قال : يقول لك رسول الله : ادخل فدخلت، فلمّا رآني قال : ما فعل الشيخ الذي ضمن لك أن يؤدي إبلك إلى أهلك؟ قلت : لا علم لي به، قال : إنّه أدّاها سالمين، قلت : أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** العتيرة: شاة كانوا يذبحونها في رجب لآلهتهم، والغطريف: السيّد، والحجون بفتح الحاء: جبل بمكّة، وهي مقبرة، ويقال: رحلت البعير، أي شددت على ظهره الرحل، وهفا الشيء في الهواء: إذا ذهب، والعجاجة: الغبار.

مناقب ابن شهر آشوب ج ۱ ص ۱۲۰.
 مناقب ابن شهر آشوب ج ۱ ص ۱۳۹.

وقال الجزريّ: في حديث سلمان: شرّ السير الحقحقة، هو المتعب من السير، وقيل: هو أن تحمل الدابّة على ما لا تطيقه، والفلج: موضع بين بصرة وضريّة.

۲ - أقول: روى في المنتقى بإسناده عن يعقوب بن زيد بن طلحة أنَّ رجلاً مرَّ على مجلس بالمدينة فيه عمر بن الخطَّاب، فنظر إليه عمر فقال: أكاهن هو؟ فقال: يا أمير المؤمنين هدي بالإسلام كلّ جاهل، ودفع بالحقّ كلّ باطل، وأقيم بالقرآن كلّ ماثل، وأغني بمحمّد ﷺ كلِّ عائل، فقال عمر : متى عهدك بها؟ يعنى صاحبته، قال : قبيل الإسلام أتتنى فصرخت : يا سلام يا سلام، الحقِّ المبين، والخير الدائم، غير حلم النائم، الله أكبر فقال رجل من القوم : يا أمير المؤمنين أنا أحدَّثك بمثل هذا، والله إنَّا لنسير في بادية ملساء لا يسمع فيها إلا الصدي إذ نظرنا فإذا راكب مقبل أسرع من الفرس حتَّى كان منَّا على قدر ما يسمعنا صوته، فقال: يا أحمديا أحمد الله أعلى وأمجد، أتاك ما وعدك، من الخيريا أحمد، ثمَّ ضرب راحلته حتَّى أتى من ورائنا، فقال عمر: الحمد لله الَّذي هدانا بالإسلام وأكرمنا به، فقال رجل من الأنصار : أنا أحدَّثك يا أمير المؤمنين بمثل هذا وأعجب، قال عمر : حدث، قال : انطلقت أنا وصاحبان لي نريد الشام حتّى إذا كنَّا بقفرة من الأرض نزلنا بها، فبينا نحن كذلك إذ لحقنا راكب فكنّا أربعة قد أصابنا سغب شديد، فالتفتّ فإذا أنا بظبية عضباء ترتع قريباً منّا فوثبت إليها، فقال الرجل الَّذي لحقنا : خل سبيلها لا أبا لك، والله لقد رأيتها ونحن نسلك هذا الطريق ونحن عشرة أو أكثر من ذلك فيخطف بعضنا فما هو إلا أن كان هذه الظبية، فما يهيجها أحد، فأبيت وقلت لعمر والله لا أخلِّيها، فارتحلنا وقد شددتها معي حتَّى إذا ذهب سدف من اللَّيل إذا هاتف يهتف بنا ويقول :

يا أيّها الركب السراع الأربعه لمحلّوا سبيل النافر المفرّعه خلّوا عن العضباء في الوادي معه لا تـذبـحـنّ الـظـبيـة الـمـروّعـه فـيـهـا لأيـتـام صـغـار مـنـفـعـه

قال: فخلّيت سبيلها، ثمَّ انطلقنا حتّى أتينا الشام فقضينا حوائجنا ثمَّ أقبلنا حتّى إذا كنا بالمكان الّذي كنّا فيه هتف هاتف من خلفنا:

إِيَّاكَ لا تعجل وخذها من ثقه فإنَّ شرّ السير سير الحقحقه قـد لاح نـجـم وأضـاء مـشـرقـه يخرج من ظلماء عــف موبقه ذاك رسـول مـفـلـح مـن صـدّقـه الله أعــلــى أمــره وحــقَــقــه

**بيان:** السدف بالضمّ : الطائفة من اللّيل، والسدف محرّكة : سواد اللّيل. ٣ – **ختص:** أبو محمّد، عن صبّاح المزنيّ، عن الحارث بن حصيرة، عن الأصبغ بن نباتة قال : كنّا مع أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ يوم الجمعة في المسجد بعد العصر إذ أقبل رجل طوال كانّه بدويّ، فسلّم عليه، فقال له عليّ ﷺ : ما فعل جنّيك الّذي كان يأتيك؟ قال: إنّه ليأتيني إلى أن وقفت بين يديك يا أمير المؤمنين، قال عليّ ﷺ فحدّث القوم بما كان منه، فجلس وسمعنا له، فقال: إنّي لراقد باليمن قبل أن يبعث الله نبيّه فإذا جنّيّ أتاني نصف اللّيل فرفسني برجله وقال: اجلس، فجلست ذعراً، فقال: اسمع، قلت: وما أسمع؟ قال:

عجبت للجنّ وإبلاسها وركبها العيس بأحلاسها تهوي إلى مكّة تبغي الهدى ما طاهر الجنّ كأنجاسها فارحل إلى الصفوة من هاشم وارم سعينيك إلى راسها

قال: فقلت: والله لقد حدث في ولد هاشم شيء أو يحدث، وما أفصح لي وإنّي لأرجو أن يفصح لي، فأرقت ليلتي وأصبحت كثيباً، فلمّا كان من القابلة أتاني نصف اللّيل وأنا راقد فرفسني برجله وقال: اجلس، فجلست ذعراً، فقال: اسمع، فقلت: وما أسمع؟ قال: عجبت للجن وأخبسارها وركبهما العبيس بأكوارهما تهوي إلى مكّة تبغي الهدى ما مؤمنو الجنّ ككفّارهما فارحل إلى الصفوة من هاشم بين روابيهما وأحبجارهما

فقلت: والله لقد حدث في ولد هاشم أو يحدث، وما أفصح لي وإنّي لأرجو أن يفصح لي، فأرقت ليلتي وأصبحت كثيباً، فلمّا كان من القابلة أتاني نصف اللّيل وأنا راقد فرفسني برجله، وقال: اجلس، فجلست وأنا ذعر، فقال: اسمع، قلت: وما أسمع؟ قال:

عجبت للجنّ وألبابها وركبها العيس بأنيابها تهوي إلى مكّة تبغي الهدى ماصادقو الجنّ ككذّابها فارحل إلى الصفوة من هاشم أحمد أزهر خير أربابها

قلت: عدو الله أفصحت، فأين هو؟ قال: ظهر بمكة يدعو إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، فأصبحت ورحلت ناقتي ووجهتها قبل مكّة، فأوّل ما دخلتها لقيت أبا سفيان وكان شيخاً ضالاً، فسلّمت عليه وساءلته عن الحيّ، فقال: والله إنّهم مخصبون، إلا أنّ يتيم أبي طالب قد أفسد علينا ديننا، قلت: وما اسمه؟ قال: محمّد، أحمد، قلت، وأين هو؟ قال: تزوّج بخديجة بنت خويلد فهو عليها نازل، فأخذت بخطام ناقتي ثمَّ انتهيت إلى بابها فعقلت ناقتي، ثمَّ ضربت الباب فأجابتني: من هذا؟ فقلت: أنا أردت محمّداً، فقالت: اذهب إلى عملك، ما تذرون محمّداً يأويه ظلّ بيت، قد طردتموه وهرّبتموه وحصّنتموه، اذهب إلى عملك، قلت: رحمك الله إتي رجل أقبلت من اليمن، وعسى الله أن يكون قد منّ عليّ به، فلا تحرميني النظر إليه، وكان يُنْهَى رحيماً، فسمعته يقول: ياخديجة افتحي الباب ١٠ – باب / آخر، وهو من الأوّل، في الهواتف من الجنَّ وغيرهم بنبوته ﷺ 🛛 ٣٢٩

ففتحت فدخلت فرأيت النور في وجهه ساطعاً، نور في نور، ثمّ دُرت خلفه فإذا أنا بخاتم النبوّة معجون على كتفه الأيمن، فقبّلته ثمَّ قمت بين يديه وأنشأت أقول:

أتناني نبحيقٌ بعد هذه ورقدة ولم يك فيما قد تلوت بكاذب ثلاث ليال قوله كلّ ليلة أتاك رسولٌ من لويّ بن غالب فشمرت عن ذيلي الإزار ووسطت بي الذعلب الوجناء بين السباسب فمرنا بما يأتيك ياخير قادر وإن كان فيما جاء شيب الذوائب وأشهد أنّ الله لا شيء غيره وأنّك مأمون على كلّ غائب وأنّك أدنى المرسلين وسيلة إلى الله يا ابن الأكرمين الأطايب وكن لي شفيعاً يوم لا ذو شفاعة إلى الله يغني عن سواد بن قارب

وكان اسم الرجل سواد بن قارب، فرحت والله مؤمناً به على الله خرج إلى صفّين فاستشهد مع أمير المؤمنين للجيئين <sup>(۱)</sup>.

**بيمان؛** العيس بالكسر: الإبل البيض يخالط بياضها شيء من الشقرة، والأحلاس جمع حلس وهو كساء يطرح على ظهر البعير، قوله: إلى رأسها، الضمير راجع إلى القبيلة، والأكوار جمع الكور بالضمّ، وهو الرحل بأداته، والهدء: السكون، والذعلب: الناقة القويّة، والوجناء: الناقة الصلبة وسباسب جمع سبسب، قوله: شيب الذوائب، أي قبلنا وصدقنا بما يأتيك به الوحي من الله وإن كان فيه أمور شداد تشيب منها الذوائب، ورأيت في بعض الكتب مكان الشعر الأوّل:

عجبت للجنّ وتجساسها وشدّها العيس بأحلاسها تهوي إلى مكّة تبغي الهدى ماخيّر الجنّ كأنجاسها ومكان الثاني:

عجبت للجن وتطلابها وشدها العيس بأقتابها

- إلى قوله:
- فارحل إلى الصفوة من هاشم ليس قُداماها كأذنابها

التجساس: تفعال من التجسّس، كالتطلاب من الطلب، والقُدامي: المتقدّمون، والأذناب: المتأخّرون.

وروى فيه عن أبي هريرة أنّ قوماً من خثعم كانوا عند صنم لهم جلوساً وكانوا يتحاكمون إلى أصنامهم – فيقال لأبي هريرة: هل كنت تفعل ذلك؟ فيقول أبو هريرة: والله فعلت

(۱) الاختصاص للمفيد ص ۱۸۱.

فأكثرت، فالحمد له الّذي أنقذني بمحمّد ﷺ – قال أبو هريرة: فالقوم مجتمعون عند صنمهم إذ سمعوا بهاتف يهتف:

يا أيّها النّاس ذوي الأجسام ومسندو الحكم إلى الأصنام أكسلكم أوره كالكهام ألا تسرون مسا أرى أمسامسي من ساطع يجلو دجى الظلام قد لاح للناظر من تسهام قد بدا للناظر الشنام ذاك نسبسيّ سيّد الأنسام من هاشم في ذروة السنام مستعلن بالبلد الحرام جاءيهد الكيفر بالإسلام أكرمه الرحمن من إمسام

قال أبو هريرة: فأمسكوا ساعة حتّى حفظوا ذلك، ثمَّ تفرّقوا فلم تمض بهم ثالثة حتّى جاءهم خبر رسول الله ﷺ أنّه قد ظهر بمكّة.

**أقول:** الأوره: الأحمق، ويقال كهمته الشدائد، أي جبّنته عن الإقدام، وأكهم بصره: كلّ ورقّ، ورجل كهام كسحاب: كليل عييّ لا غناء عنده، وقوم كهام: أيضاً، والمتكهّم: المتعرّض للشّر. والشئام كفعال بالهمز نسبة إلى الشام، أي يظهر نوره للشاميّ كما يظهر للتهاميّ.

٤ – كنز الكراجكي، ذكروا أنه كان لسعد العشيرة صنم يقال له: فرّاص، وكانوا يعظّمونه، وكان سادنه رجل من بني أنس الله بن سعد العشيرة يقال له: ابن وقشة، فحدّث رجل من بني أنس الله بن الحارث بن عمرو قال: كان لا بن وقشة رئيّ من الجنّ يخبره بما يكون، فأتاه ذات يوم فأخبره، قال: فنظر إليّ وقال: يا ذباب، اسمع العجب يخبره بما يكون، فأتاه ذات يوم فأخبره، قال: فنظر إليّ وقال: يا ذباب، اسمع العجب العجاب، بعث أحمد بالكتاب، يدعو بمكة لا يجاب، قال: فقلت: ما هذا الذي تقول؟ قال: ما أدي من الذي تقول؟ فقل: ما أدي مكان الذي يقول؟ فقل: بن الحارث بن عمرو قال: يا ذباب، اسمع العجب يخبره بما يكون، فأتاه ذات يوم فأخبره، قال: فنظر إليّ وقال: يا ذباب، اسمع العجب قال: ما مدا الذي تقول؟ فقلت: ما هذا الذي تقول؟ فقل: ما أدري هكذا قبل لي، قال: فلم يكن إلا قليل حتّى سمعنا بخروج النبيّ فقام ذباب إلى الصنم فحطمه، ثمّ أتى النبيّ فأسلم على يده وقال بعد إسلامه:

تبعت رسول الله إذ جاء بالهدى وخلفت فرّاصاً بأرض هوان شددت عليه شدّة فتركته كأن لم يكن والدهر ذو حدثان ولما رأيت الله أظهر دينه أجبت رسول الله حين دعاني فمن مبلغٌ سعد العشيرة أنّني شريت الّذي يبقي بآخر فاني؟

قال: وروي أنّه كان لبني عذرة صنم يقال له حمام، وكانوا يعظّمونه، وكان في بني هند بن حزام، وكان سادنه رجل منهم يقال له: طارق، وكانوا يعترون عنده العتائر، قال زمل بن عمرو العذريّ: فلمّا ظهر النبيّ ﷺ سمعنا منه صوتاً وهو يقول: يا بني هند بن حزام، ظهر الحقّ وأودى حمام، ودفع الشرك الإسلام، قال: ففزعنا لذلك وهالنا فمكثنا أيّاماً ثمّ سمعنا صوتاً آخر وهو يقول: يا طارق يا طارق، بعث النبيّ الصادق، بوحي ناطق، صدع ضادع بأرض تهامة، لناصريه السّلامة، ولخاذليه الندامة، هذا الوداع منّي إلى يوم القيامة، ثمَّ وقع الصنم لوجهه، قال زمل: فخرجت حتّى أتيت النبيّ عنه ومعي نفر من قومي فأخبرناه بما سمعنا، فقال: ذاك كلام مؤمن من الجنّ، ثمَّ قال: يا معشر العرب إنّي رسول الله إلى الأنام كافّة، أدعوهم إلى عبادة الله وحده وأنّي رسوله وعبده، وأن تحجّوا البيت، وتصوموا شهراً من اثني عشر شهراً وهو شهر رمضان، فمن أجابني فله الجنّة نزلاً وثواباً، ومن عصاني كانت له النّار منقلباً وعقاباً، قال: فأسلمنا وعقد لي لواءً وكتب لي كتاباً، فقال زمل عند ذلك: إليك رسول الله أعملت نصها أكلفها حزناً وقوزاً من الرمل وأشهد خير النّاس نصراً مؤرّراً وأعقد حجلاً من حبالك في حبلي وأشهد أن الله لا شرى، غيرور أدين له ما أثقلت قدمى نعلى

قال: وذكروا أنّ عمرو بن مرّة كان يحدث فيقول: خرجت حاجّاً في الجاهليّة في جماعة من قومي، فرأيت في المنام وأنا في الطريق كأنّ نوراً قد سطع من الكعبة حتّى أضاء إلى نخل يثرب، وجبلي جهينة: الأشعر والأجرد، وسمعت في النوم قائلاً يقول: تقشّعت الظلماء، وسطع الضياء، وبعث خاتم الأنبياء، ثمَّ أضاء إضاءة أخرى حتّى نظرت إلى قصور الحيرة وأبيض المدائن وسمعته يقول: أقبل حقّ فسطع، ودمغ باطل فانقمع فانتبهت فزعاً وقلت لأصحابي: والله ليحدثنّ بمكّة في هذا الحيّ من قريش حدث، ثمَّ أخبرتهم بما رأيت، فلما انصرفنا إلى بلادنا جاءنا مخبر يخبر أنّ رجلاً من قريش يقال له: أحمد قد بعث، وكان لنا صنم فكنت أنا الذي أسدنه فشددت عليه فكسرته، وخرجت حتّى قدمت عليه مكة فأخبرته، المان يا عمرو بن مرّة أنا النبيّ المرسل إلى العباد كأفّة، أدعوهم إلى الإسلام، وآمرهم بحقن بوضان ، فمن أجاب فله الجنّة، ومن عصى فله النّار، فآمن بالله يا عمرو بن مرّة تأمن يوم الدماء، وصلة من أنه النبيّ المرسل إلى العباد كأفّة، أدعوهم إلى الإسلام، وآمرهم بحقن رمضان، فمن أجاب فله الجنّة، ومن عصى فله النّار، فآمن بالله يا عمرو بن مرّة تأمن يوم الدماء، وحربة من أنه النبيّ المرسل إلى العباد كأفّة، أدعوهم إلى الإسلام، وآمرهم بحقن رمضان، فمن أجاب فله الجنّة، ومن عصى فله النّار، فآمن بالله يا عمرو بن مرّة تأمن يوم الدماء، والنار ذا جاب فله الجنّة، ومن عصى فله النّار، فأمن بالله يا عمرو بن مرّة تأمن يوم رمضان، فمن أجاب فله الجنّة، ومن عصى فله النّار، فآمن بالله يا مرو بن مرّة تأمن يوم رمضان، فمن أجاب فله الجنّة، ومن عصى فله النّار، فآمن بالله يا مرو بن مرّة تأمن يوم رمضان، فون أرغم ذلك كثيراً من الأقوام، وأنشات أقول:

شهدت بأنَّ الله حقّ وأنَّني لآلهة الأحجار أوّل تارك وشمّرت عن ساقي الإزار مهاجراً إليك أجوب الوعث بعد الدكادك لأصحب خير النّاس نفساً ووالداً رسول مليك النّاس فوق الحبائك

ثمَّ قلت : يا رسول الله ابعثني إلى قومي لعلّ الله تبارك وتعالى أن يمنّ بي عليهم كما منّ عليّ بك، فبعثني وقال : عليك بالرفق، والقول السديد، ولا تك فظًا غليظاً، ولا مستكبراً ولا حسوداً، فأتيت قومي فقلت : يا بني رفاعة بل يا معشر جهينة إنّ الله وله الحمد قد جعلكم خيار من أنتم منه، وبغض إليكم في جاهليّتكم ما حبّب إلى غيركم من العرب، الّذين كانوا يجمعون بين الاختين، ويخلف الرجل منهم على امرأة أبيه، وإغارة في الشهر الحرام، فأجيبوا هذا الّذي من لؤيّ تنالوا شرف الدنيا وكرامة الآخرة وسارعوا في أمره يكن بذلك لكم عنده فضيلة، قال: فأجابوني إلا رجل منهم فإنّه قام فقال: يا عمرو بن مرّة أمرّ الله عيشك، أتأمرنا برفض آلهتنا، وتفريق جماعتنا، ومخالفة دين آبائنا، ومن مضى من أوائلنا إلى ما يدعوك إليه هذا المضريّ من تهامة، لا ولا حبّاً ولا كرامةً، ثمَّ أنشأ يقول: إن ابسن مسرّة قسد أتسى بسمقالية ليست مقالية من يريد صلاحا

إنّي لأحسب قوله وفعاله يوماً وإن طال الزمان ذباحا يسفّه الأحلام ممّن قد مضى من رام ذلك لا أصاب فلاحا

فقال له عمرو : الكذاب منّي ومنك أمرّ الله عيشه، وأبكم لسانه، وأكمه إنسانه قال عمرو : فوالله لقد عمي، وما مات حتّى سقط فوه، وكان لا يقدر على الكلام، ولا يبصر شيئاً وافتقر واحتاج<sup>(1)</sup>.

**بيان:** في النهاية: النص: التحريك حتّى يستخرج أقصى سير الناقة، وفي القاموس القوز: المستدير من الرمل، والكثيب المشرف، وقال: الوعث: المكان السهل الدهش تغيب فيه الأقدام، والطريق العسر، وقال: الدكداك من الرمل: ما يكبس، أو ما التبد منه بالأرض أو هي أرض فيها غلظ والجمع دكادك. وقال الجوهريّ: الحباك والحبيكة: الطريقة في الرمل ونحوه، وجمع الحباك الحبك، وجمع الحبيكة حبائك، وقوله تعالى: فوالسَمّاةِ ذاتِ للمُبُكِ كه قالوا: طرائق النجوم، وقال في النهاية: في حديث كعب بن مرّة وشعره: إنّي لأحسب، البيت، هكذا جاء في الرواية، والذباح: القتل، وهو أيضاً نبت يقتل آكله.

١١ - باب معجزاته في إخباره على بالمغيبات،

وفيه كثير مما يتعلق بباب إعجاز القرآن

١ - نجم: من كتاب الدلائل تصنيف عبد الله بن جعفر الحميري بإسناده عن الصادق عنه قال: طلب قوم من قريش إلى النبي عنه حاجة، فقال: إنكم تمطرون غداً، فأصبحت كأنها زجاجة وارتفع النهار، قال: فأتاه رجل عظيم عند الناس، فقال: ما كان أغناك عمّا تكلّمت به أمس؟ ما رأيناك هكذا قطّ، فارتفعت سحابة من قبل الصورين. فاطردت الأودية وجاءهم من المطر ما جاءوا إلى رسول الله عنه فقالوا: اطلب إلى الله أن يكفّها عنّا، فقال: «اللهم حوالينا ولا علينا» فارتفع السحاب يميناً وشمالاً".

**بيان؛ ق**ال الفيروزآبادي: صورة بالضمّ: موضع من صدر يلملم، وصوران: قرية باليمن، وموضع بقرب المدينة.

۲ – پ: اليقطينيّ، عن ابن ميمون، عن جعفر بن محمد ﷺ قال: قال أبي: كان \_\_\_\_\_

کنز الفوائد ج ۱ ص ۲۰۷.
 (۲) فرج المهموم ص ۲۲۲.

النبيّ ﷺ أخذ من العبّاس يوم بدر دنانير كانت معه، فقال: يا رسول الله ما عندي غيرها فقال: فأين الّذي استخبيته عند أمّ الفضل؟ فقال: أشهد أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، ما كان معها أحد حين استخبيتها<sup>(1)</sup>.

٣ - ير، محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم، عن صبّاح المزنيّ، عن الحارث بن حصيرة، عن حبّة العرنيّ قال : سمعت أمير المؤمنين ﷺ يقول إنّ يوشع بن نون عظيمة كان وصيٍّ موسى بن عمران عظيمة وكانت ألواح موسى عظيمة من زمرَّد أخضر، فلمّا غضب موسى غَلِيَتَهِ القي الألواح من يده، فمنها ما تكسّر، ومنها ما بقي، ومنها ما ارتفع، فلمّا ذهب عن موسى عَلِيَّة الغضب قال يوشع بن نون عَلِيَّهِ : أعندك تبيان ما في الألواح؟ قال: نعم، فلم يزل يتوارثها رهطٌ من بعد رهطٌ حتّى وقعت في أيدي أربعة رهط من اليمن، وبعث الله محمداً ﷺ بتهامة وبلِّغهم الخبر، فقالوا : ما يقول هذا النبيَّ؟ قيل : ينهى عن الخمر والزنا، ويأمر بمحاسن الأخلاق وكرم الجوار، فقالوا : هذا أولى بما في أيدينا منًّا، فاتَّفقوا أن يأتوه في شهر كذا وكذا، فأوحى الله إلى جبرئيل ائت النبيّ فأخبره، فأُتاه فقال: إنَّ فلاناً وفلاناً وفلاناً وفلاناً ورثوا ألواح موسى ﷺ وهم يأتوك في شهر كذا وكذا، في ليلة كذا وكذا، فسهر لهم تلك الليلة، فجاء الركب فدقُّوا عليه الباب وهم يقولون : يا محمّد، قال: نعم يا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، ويا فلان بن فلان، أين الكتاب الّذي توارثتموه من يوشع بن نون وصيّ موسى بن عمران؟ قالوا : نشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأنك محمّد رسول الله، والله ماعلم به أحد قطّ منذ وقع عندنا قبلك، قال: فأخذه النبيّ ﷺ فإذا هو كتاب بالعبرانيَّة دقيق، فدفعه إليَّ، ووضعته عند رأسي فأصبحت بالغداة وهو كتاب بالعربيَّة جليل، فيه علم ما خلق الله منذ قامت السماوات والأرض إلى أن تقوم الساعة فعلمت ذلك<sup>(٢)</sup>.

٤ - ص: الصدوق : عن عبد الله بن حامد، عن الحسن بن محمّد بن إسحاق، عن الحسين ابن إسحاق الدقّاق، عن عمر بن خالد، عن عمر بن راشد، عن عبد الرحمن بن حرملة عن سعيد ابن المسيّب، عن أبي هريرة قال : كان رسول الله عليه يوماً جالساً فاطّلع عليه علي علي مع جماعة، فلما راهم تبسّم، قال : كان رسول الله عليه يوماً جالساً فاطّلع عليه علي علي مع جماعة، فلما راهم تبسّم، قال : كان رسول الله عن مي يوماً جالساً فاطّلع عليه علي علي مع من عمر عن المسيّب، عن أبي هريرة قال : كان رسول الله عليه يوماً جالساً فاطّلع عليه علي علي مع من عمر عن المسيّب، عن أبي هريرة قال : كان رسول الله عليه يوماً جالساً فاطّلع عليه علي علي مع مع جماعة، فلما راهم تبسّم، قال : جنتموني تسألوني عن شيء إن شئتم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسألوني من أبي ألم تستم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسألوني عن شيء إن شئتم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسألوني عن الوني عن المي ألم تنتم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسالوني ألم تستم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسألوني من ألم تستم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسألوني من ألم تستم أعلمتكم بما جئتم، وإن شئتم تسألوني عن ألم تستم أعلمت م عامن تحق، وإن شئتم تسألوني من الونني عن الصنائع لمن تحق، فلا ينبغي أن يصنع إلا لذي حسب أو دين، وجئتم تسألونني عن جهاد المرأة، فإنّ جهاد المرأة خلا ينبغي أن يصنع إلا لذي حسب أو دين، وجئتم تسألونني عن جهاد المرأة، فإنّ جهاد المرأة حسن التبعل لزوجها، وجئتم تسألونني عن الأرزاق من أين، أبي الله أنّ يرزق عبده إلا من حيث لا يعلم، فإنّ العبد إذا لم يعلم وجه رزقه كثر دعاؤه<sup>(٣)</sup>.

- (1) قرب الإسناد ص ١١.
   (٢) بصائر الدرجات ص ١٤٣ ج ٣ باب ١١ ح ٦.
  - (٣) قصص الأنبياء للراوندي ص ٢٩٣.

**بيان:** الصتائع جمع الصنيعة وهي العطيّة والكرامة والإحسان.

• - ص: الصدوق: عن عبد الله بن حامد، عن محمّد بن جعفر، عن عبد الله بن أحمد ابن إبراهيم، عن عمر بن حصين الباهلتي، عن عمر بن مسلم، عن عبد الرحمن بن زياد، عن مسلم بن يسار قال: قال أبو عقبة الأنصاري: كنت في خدمة رسول الله في فجاء نفر من اليهود فقالوا لي: استأذن لنا على محمّد، فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا: أخبرنا عمّا جئنا اليهود فقالوا لي: استأذن لنا على محمّد، فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا: أخبرنا عمّا جئنا نسألك عنه، قال: عال: جنموني تسألونني عن ذي القرنين، قالوا: نعم، فقال: كان غلاماً من أمل اليهود فقال إلى المالي تسألونني عن ذي القرنين، قالوا: نعم، فقال: كان غلاماً من أمل اليهود فقال إلى المالي تسألك عنه، قال: على محمّد، فأخبرته فدخلوا عليه، فقالوا: أخبرنا عمّا جئنا نسألك عنه، قال: جنموني تسألونني عن ذي القرنين، قالوا: نعم، فقال: كان غلاماً من أمل الروم، ناصحاً لله تيريخ فأحبه الله وملك الأرض، فسار حتى أتى مغرب الشمس، ثمَّ مال إلى مطلعها، ثمَّ سار إلى خيل يأجوج ومأجوج فبنى فيها السدّ، قالوا: نشهد أنّ هذا شانه وأنّه لفي التوراة<sup>(1)</sup>.

7 - ص: بالإسناد إلى الصدوق بإسناده إلى ابن عبّاس قال: دخل أبو سفيان على النبي يوماً فقال: يا رسول الله أريد أن أسألك عن شي، فقال عنه: إن شنت أخبرتك قبل أن تسألني، قال: افعل، قال: أردت أن تسأل عن مبلغ عمري، فقال: نعم يا رسول الله، فقال: إلى أعيش ثلاثاً وستين سنة، فقال: أشهد أنك صادق، فقال عنه: بلسانك دون ققال: إلى أعيش ثلاثاً وستين سنة، فقال: أشهد أنك صادق، فقال عنه: بلسانك دون قلبك، قال ابن عبّاس: والله ما كان إلا منافقاً، قال: ولقد كنّا في محفل فيه أبو سفيان وقد كفت قلبك، قال ابن عبّاس: والله ما كان إلا منافقاً، قال: ولقد كنّا في محفل فيه أبو سفيان وقد كفت قلبك، قال ابن عبّاس: والله ما كان إلا منافقاً، قال: ولقد كنّا في محفل فيه أبو سفيان وقد كفت بصره وفينا علي عبّاس: والله ما كان إلا منافقاً، قال: أشهد أنّ محمّداً رسول الله قال أبو سفيان: عموم وفينا علي غلق الماكنين المؤذن، فلمّا قال: أشهد أنّ محمّداً رسول الله قال أبو سفيان: وضع بعضره وفينا علي غال واحد من القوم: لا، فقال: لله درّ أخي بني هاشم، انظروا أين وضع معنا من يحتشم؟ قال واحد من القوم: لا، فقال: الله فعل ذلك بقوله عز من قائل: في محفل فيه أبو سفيان وضع معنا من يحتشم؟ قال واحد من القوم: لا، فقال: لله درّ أخي بني هاشم، انظروا أين وضع أسمه، فقال علي غلي الما عنه أله من محمّداً رسول الله قال أبو سفيان: أسمه، في أبو منهان: في محمّداً رسول الله قال أبو سفيان: في معنا من يحتشم؟ قال واحد من القوم: لا، فقال: لله درّ أخي بني هاشم، انظروا أين وضع أسمه، فقال علي غلي أبو سفيان: أسخن الله عينك يا أبا سفيان، الله فعل ذلك بقوله عز من قائل: في فريعاً أبو سفيان: أسخن الله عين من قال: ليس ههنا من يحتشم؟

**بيان:** أسخن الله عينه: أبكاه.

٧- ص الصدوق، عن عبد الله بن حامد، عن محمّد بن جعفر، عن عليّ بن حرب، عن محمّد بن حجر، عن عمّه سعيد، عن أبيه، عن أمه، عن واثل بن حجر قال : جاء نا ظهور النبيّ عن وأنا في ملك عظيم وطاعة من قومي، فوفضت ذلك وآثرت الله ورسوله وقدمت على رسول الله عليه فأخبرني أصحابه أنه بشرهم قبل قدومي بثلاث، فقال : هذا واثل بن حجر قد أرض بعيدة، من حضرموت، راغباً في الإسلام طائعاً بقية أبناء الملوك، حجر قد أتاكم من أرض بعيدة، من حضرموت، راغباً في الإسلام طائعاً بناء الملوك، على رسوله وقدمت على رسول الله عنه معيدة، من حضرموت، واغبل قدومي بثلاث، فقال : هذا واثل بن حجر قد أرض بعيدة، من حضرموت، راغباً في الإسلام طائعاً بقية أبناء الملوك، فقلت : يا رسول الله إنه أبناء الملوك، حجر قد أتاكم من أرض بعيدة، من حضرموت، راغباً في الإسلام طائعاً بقية أبناء الملوك، فقلت : يا رسول الله أتانا ظهورك وأنا في ملك، فمن الله عليّ أن رفضت ذلك وآثرت الله والله وفي وائل وفي وائل بن مع والله وفي ولده وولد وائل بن معرمول الله عليّ أن رفضت ذلك وآثرت الله علي أن رفضت ذلك وآثرت الله والله الله علي أن رفضت ذلك وآثرت الله من أرض بعيدة، من حضرموت، راغباً في الإسلام طائعاً بقية أبناء الملوك، وقلنت : يا رسول الله أتانا ظهورك وأنا في ملك، فمن الله عليّ أن رفضت ذلك وآثرت الله في الإسلام وائهاً في وائل وفي ولده (<sup>10</sup>).

يج مرسلاً مثله، وفيه: فلمّا قدمت عليه أدناني وبسط لي رداءه فجلست عليه، فصعد المنبر وقال: هذا وائل بن حجر قد أتانا راغباً في الإسلام طائعاً بقية أبناء الملوك، اللّهمَّ بارك

(۱) - (۲) قصص الأنبياء للراوندي ص ۲۹۳.
 (۳) قصص الأنبياء، ص ۲۹۵.

في وائل وولده وولد ولده<sup>(۱)</sup>.

٨ - ص: الصدوق، عن أبيه، عن سعد. عن البرقيّ، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليتي قال: أتي النبيّ عنه بأسارى فأمر بقتلهم ما خلا رجلاً من بينهم، فقال الرجل: كيف أطلقت عنّي من بينهم؟ فقال: أخبرني جبرتيل عن الله تعالى ذكره أنّ فيك خمس خصال يحبّها الله ورسوله: الغيرة الشديدة على حرمك، والسخاء، وحسن الخلق، وصدق اللسان، والشجاعة، فأسلم الرجل وحسن إسلامه".

٩ - ص: الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن إبراهيم بن مهزيار، عن أخيه عليّ، عن الحسن بن سعيد، عن النضر، عن موسى بن بكر، عن أبي عبد الله عليه عليّ الحسن بن سعيد، عن النضر، عن موسى بن بكر، عن أبي عبد الله عليه قال : ضلّت ناقة رسول الله عنهي في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عنيه في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عنيه في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! وسول الله عنهي في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عنيه في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عليه مكان ناقته ! في مناه بن بن معني في في في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عنيه في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عنيه في غزوة تبوك، فقال المنافقون : يحدّثنا عن الغيب ولا يعلم مكان ناقته ! فأتاه جبرئيل عليه مكان محدة في شعب كذا، متعلق زمامها بشجرة كذا، فنادى رسول الله يشعب أله إله المنه المالي الته المالي الته المالي المالي الته وي ألمان المالي الته الفي المالي المالي المالي الذي في شعب كذا، فقال : أيها الناس إن أله المالي المالي المالي المالي الله المالي المالية المالية المالي ال المالي ال

١٠ – يو: موسى بن عمر، عن عثمان بن عيسى، عن خالد بن نجيح قال: قلت لأبي عبد الله علي : جعلت فداك سمّى رسول الله أبا بكر الصديق؟ قال: نعم، قال: فكيف؟ عبد الله علي : جعلت فداك سمّى رسول الله أبا بكر الصديق؟ قال: نعم، قال: فكيف؟ قال: حين كان معه في الغار قال رسول الله علي : إنّي لأرى سفينة جعفر بن أبي طالب تضطرب في البحر ضالة، قال: يا رسول الله وإنّك لتراها؟ قال: نعم، قال: فتقدر أن ترييها؟ قال: ادن مني قال: فدنا منه فمسح على عينيه ثمّ قال: انظر، فنظر أبو بكر فرأى الشينة جعفر بن أبي طالب تضطرب في البحر ضالة، قال: يا رسول الله وإنّك لتراها؟ قال: نعم، قال: فتقدر أن ترييها؟ قال: ادن مني قال: فدنا منه فمسح على عينيه ثمّ قال: انظر، فنظر أبو بكر فرأى السفينة وهي تضطرب في البحر، ثمّ نظر إلى قصور أهل المدينة فقال في نفسه: الآن صدقت أنّك ساحرً، فقال رسول الله إلى أنه.

**بيان:** قوله: الصدّيق أنت على سبيل التهكّم.

١١ – **عم، ييج؛** روي أنّ ناقته افتقدت فأرجف المنافقون فقالوا : يخبرنا بخبر السماء ولا يدري أين هو ناقته؟ فسمع ذلك فقال : إنّي وإن كنت أخبركم بلطائف الأسرار لكنّي لا أعلم من ذلك إلا ما علمني الله، فلمّا وسوس لهم الشيطان دلّهم على حالها، ووصف لهم الشجرة الّتي هي متعلّقة بها، فأتوها فوجدوها على ما وصف قد تعلّق خطامها بشجرة<sup>(ه)</sup>.

١٢ – **يج:** روي أنّ من كان بحضرته من المنافقين كانوا لا يكونون في شيء من ذكره إلا أطلعه الله عليهم وبيّنه فيخبرهم به، حتّى كان بعضهم يقول لصاحبه: اسكت وكف، فوالله لو

- الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٦٠ ح ١٠٣.
   (٢) (٣) قصص الأنبياء، ص ٣٠٧.
  - (٤) بصائر الدرجات، ص ٣٩٢ ج ٩ باب ١ ح ١٤.
  - ٥) اعلام الورى، ص ٤٤، الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٣٠ ح ٢٧.

لم يكن عندنا إلا الحجارة لأخبرته حجارة البطحاء، لم يكن ذلك منه ولا منهم مرّة ولا مرّات، بل يكثر ذلك أن يحصى عدده حتّى يظنّ ظانّ أنّ ذلك كان بالظنّ والتخمين، كيف وهو يخبرهم بما قالوا على ما لفظوا، ويخبرهم عمّا في ضمائرهم، فكلّما ضوعفت عليهم الآيات ازدادوا عمى لعنادهم<sup>(1)</sup>.

١٣ - يج: روي أنّه أتى يهود النضير مع جماعة من أصحابه فاندس له رجل منهم ولم يخبر أحداً، ولم يؤامر بشراً إلا ما أضمره عليه، وهو يويد أن يطرح عليه صخرة وكان قاعداً في ظلّ أطم من آطامهم، فنذرته نذارة الله، فقام راجعاً إلى المدينة وأنبأ القوم بما أراد صاحبهم، فسألوه فصدقهم وصدقوه، وبعث الله على الذي أراد كيده أمسّ الخلق به رحماً فقتله، فنفل ماله رسول الله كله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله: فاندس أي اختفى، والأطم بضمّتين: القصر وكلّ حصن مبنيّ بحجارة، وكلّ بيت مربّع مسطّح، والجمع آطام وأطوم.

1٤ - يج: روي أنّ علياً قال: بعثني رسول الله والزبير والمقداد معي فقال: انطلقوا حتّى تبلغوا روضة خاخ فإنّ فيها امرأة معها صحيفة من حاطب بن أبي بلتعة إلى المشركين فانطلقنا وأدركناها وقلنا: أين الكتاب؟ قالت: ما معي كتاب، ففتّشها الزبير والمقداد وقالا: ما نرى معها كتاب، ففتّشها الزبير والمقداد وقالا: ما نرى معها كتاب، ففتّشها الزبير معلما وقلنا: أين الكتاب؟ قالت: ما معي كتاب، ففتّشها الزبير والمقداد وقالا: ما نرى معها كتاب، ففتّشها الزبير والمقداد وقالا: ما نرى فأدركناها وقلنا: أين الكتاب؟ قالت: ما معي كتاب، ففتّشها الزبير والمقداد وقالا: ما نرى معها كتاباً، فقلت: حدّث به رسول الله وتقولان: ليس معها؟ لتخرجنه أو لأجردنك، فأخرجته من حاطب ما حملك على هذا؟ قال: أردت أردت أردت أردت أو للأجردين؟

وفي هذا إعلام بمعجزات : منها إخباره عن الكتاب وعن بلوغ المرأة روضة خاخ ومنها شهادته لحاطب بالصدق، فقد وجد كلّ ذلك كما أخبر<sup>(٣)</sup>.

١٥ - يج: روي أنّ النبيّ الفذ عمّاراً في سفر ليستقي، فعرض له شيطان في صورة عبد أسود فصرعه ثلاث مرّات، فقال ٢٠٠٠ إنّ الشيطان قد حال بين عمّار وبين الماء في صورة عبد أسود، وإنّ الله أظفر عمّاراً، فدخل فأخبر بمثله<sup>(٤)</sup>.

١٦ – يج: روي أنّ أبا سعيد الخدريّ قال: كنّا نخرج في غزوات مترافقين تسعة وعشرة، فنقسّم العمل، فيقعد بعضنا في الرحال، وبعضنا يعمل لأصحابه ويسقي ركابهم ويصنع طعامهم، وطائفة تذهب إلى النبيّ في فاتّفق في رفقتنا رجل يعمل عمل ثلاثة نفر: يخيط، ويسقي، ويصنع طعاماً، فذكر ذلك للنبيّ فقال: ذلك رجل من أهل النّار، فلقينا العدو وقاتلناهم فجرح وأخذ الرجل سهماً فقتل به نفسه فقال: أشهد أنّي رسول الله وعبده<sup>(٥)</sup>.

(۱) – (۲) الخوائج والجرائح، ج ۱ ص ۳۱ و۳۳ ح ۲۷ و۳۱. (۳) – (٤) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٦٠ ح ١٠١ و١٠٢. ) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٦١ ح ١٠٤. ١٧ - يجع روي عن ابن عبّاس قال: كان النبي ﷺ جالساً في ظلّ حجر كاد أن ينصرف عنه الظلّ فقال: إنّه سيأتيكم رجل ينظر إليكم بعين شيطان، فإذا جاءكم فلا تكلّموه فلم يلبثوا أن طلع عليهم رجل أزرق فدعاه وقال: على ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال: لا نفعل، أن طلع عليهم رجل أزرق فدعاه وقال: على ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال: لا نفعل، قال: دعني آتك بهم، فدعاهم فجعلوا يحلفون بالله ما قالوا وما فعلوا، فأنزل الله: في تُتَمَومُ يَبْعَنْهُمُ أَن الله من يُعْلَى ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال: لا نفعل، أن طلع عليهم رجل أزرق فدعاه وقال: على ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال: لا نفعل، أن طلع عليهم زجل أزرق فدعاه وقال. على ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال: لا نفعل، أن طلع عليهم زجل أزرق فدعاه وقال. على ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال النه ما تؤتم يُبْعَنْهُمُ أن طلع عليهم زجل أزرق فدعاه وقال. ما تشتموني أنت وأصحابك؟ فقال الله ما قال الله ما قالوا وما فعلوا، فأنزل الله.

ومنها : أنه ﷺ أخبر أبا ذرّ بما جرى عليه بعد وفاته، فقال : كيف بك إذا أخرجت من مكانك؟ قال : أذهب إلى المسجد الحرام، قال : كيف بك إذا أخرجت منه؟ قال : أذهب إلى الشام، قال : كيف بك إذا أخرجت منها؟ قال : أعمد إلى سيفي فأضرب به حتّى أقتل، قال : لا تفعل، ولكن اسمع وأطع، فكان ما كان، حتّى أخرج إلى الربذة.

ومنها : أنه ﷺ قال لفاطمة : إنّك أوّل أهل بيتي لحاقاً بي فكانت أوّل من مات بعده . ومنها : أنّه قال لأزواجه : أطولكنّ يداً أسرعكنّ بي لحوقاً ، قالت عائشة : كنّا نتطاول بالأيدي حتّى ماتت زينب بنت جحش .

ومنها : أنه ﷺ ذكر زيد بن صوحان فقال : زيد، وما زيد؟ ! يسبق منه عضو إلى الجنّة، فقطعت يده يوم نهاوند في سبيل الله .

ومنها : ما أخبر عن أمّ ورقة الأنصاريّة فكان يقول : انطلقوا بنا إلى الشهيدة نزورها، فقتلها غلام وجارية لها، بعد وفاته.

ومنها : أنه ﷺ قال في محمّد بن الحنفيّة : يا عليّ سيولد لك ولد قد نحلته اسمي وكنيتي.

ومنها : أنه ﷺ قال: رأيت في يدي سوارين من ذهب فنفختهما فطارا، فأوّلتهما هذين الكذّابين: مسيلمة كذّاب اليمامة، وكذاب صنعاء العبسيّ.

ومنها : أنّ عبد الله بن الزبير قال : احتجم النبيّ ﷺ فأخذت الدم لأهريقه ، فلمّا برزت حسوته ، فلمّا رجعت قال : ما صنعت؟ قلت : جعلته في أخفى مكان ، قال : ألفاك شربت الدم؟ ثمَّ قال : ويلٌ للناس منك ، وويل لك من الناس .

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٦١ ح ١٠٥.

ومنها : أنه على الله الله عنه الله عنه الحمل الأدبب، تخرج فتنبحها كلاب الحواب.

وروي لمّا أقبلت عائشة مياه بني عامر ليلاً نبحتها كلاب الحوأب، قالت : ما هذا؟ قالوا : الحوأب، قالت : ما أظنّني إلا راجعة، ردّوني، إنّ رسول الله عظيم قال لنا ذات يوم : كيف بإحداكنّ إذا نبح عليها كلاب الحوأب؟

ومنها : أنه عنه قال : أخبرني جبرائيل أنَّ ابني الحسين يقتل بعدي بأرض الطف، فجاءني بهذه التربة فأخبرني أنَّ فيها مضجعه .

ومنها : أنَّ أمَّ سلمة قالت : كان عمّار ينقل اللبن بمسجد الرسول، وكان عَيْدًه يمسح التراب عن صدره ويقول : تقتلك الفئة الباغية.

ومنها : ما روى أبو سعيد الخدريّ أنّ النبيّ في قسم يوماً قسماً، فقال رجل من تميم اعدل، فقال : ويحك ومن يعدل إذا لم أعدل؟ ! قيل : نضرب عنقه؟ قال : لا، إنّ له أصحاباً يحقّر أحدكم صلاته وصيامه مع صلاتهم وصيامهم، يمرقون من الدين مروق السهم من الرمية، رئيسهم رجل أدعج إحدى ثدييه مثلٍ ثدي المرأة<sup>(1)</sup>، قال أبو سعيد : إنّي كنت مع عليّ حين قتلهم فالتمس في القتلى بالنهروان فأتي به على النعت الذي نعته رسول الله ي

ومنها : أنه عني قال : تبنى مدينة بين دجلة ودجيل، وقطرتل والصراة، تجبى إليها خزائن الأرض، يخسف بها – يعني بغداد – وذكر أرضاً يقال لها : البصرة إلى جنبها نهر يقال له : دجلة، ذو نخل ينزل بها بنو قنطورا، يتفرق النّاس فيه ثلاث فرق : فرقة تلحق بأهلها فيهلكون، وفرقة تأخذ على أنفسها فيكفرون، وفرقة تجعل ذراريّهم خلف ظهورهم يقاتلون، قتلاهم شهداء يفتح الله على بقيتهم<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** قال في النهاية : في الحديث أنّه قال لنسائه : أسرعكنّ لحوقاً بي أطولكنّ يداً، كنى بطول اليد عن العطاء والصدقة، يقال : فلان طويل الباع : إذا كان سمحاً جواداً، وكانت زينب تحبّ الصدقة وهي ماتت قبلهنّ، وقال في قوله : الأدبب : أراد الأدبّ، فترك الإدغام لأجل الحواب، والأدبّ : الكثير وبر الوجه، والنباح : صياح الكلب، والحواب : منزل بين البصرة ومكّة، والأدعج : الأسود العين، وقيل : المراد به هنا سواد الوجه.

وقال الفيروز آباديّ: قطر بّل بالضمّ وتشديد الباء الموحدة، أو بتخفيفها وتشديد اللام: موضعان: أحدهما بالعراق ينسب إليه الخمر، وقال: الصراة: نهر بالعراق.

- قوله لرسول الله ينهيج : يوم قسم غنيمة هوازن: لم أرك عدلت، الخ. راجع كتاب الغديرج ٧ ص ٢١٨. [النمازي].
  - (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٦٥-٦٩ ح ١٢٢-١٢٨.

وقال الجزريّ: في حديث حذيفة : يوشك بنو قنطورا أن يخرجوا أهل العراق من عراقهم -ويروى أهل البصرة منها - كانّي بهم خنس الأنوف، خزر العيون، عراض الوجوه، قيل : إنّ قنطورا كانت جارية لإبراهيم الخليل غليتكلا ولدت له أولاداً منهم الترك والصين، ومنه حديث ابن عمر : ويوشك بنو قنطورا أن يخرجوكم من أرض البصرة، وحديث أبي بكرة : إذا كان آخر الزمان جاء بنو قنطورا، وقال : وفيه تقاتلون قوماً خنس الأنف، الخنس بالتحريك : انقباض قصبة الأنف، وعرض الأرنبة، والمرادبهم الترك لأنّه الغالب على آنافهم وهو شبيه بالفطس .

١٩ – **يج:**روي أنّ رجلاً أتى النبيّ ﷺ فقال: إنّي خرجت وامرأتي حائض ورجعت وهي حبلى، فقال: من تتّهم؟ قال: فلاناً وفلاناً، قال: انت بهما، فجاء بهما فقال إن يكن من هذا فسيخرج قططاً كذا وكذا، فخرج كما قال رسول الله ﷺ <sup>(۱)</sup>.

٢٠ - يج (وي أنّ رجلاً جاء إلى النبي فقال: ما طعمت طعاماً منذ يومين، فقال: عليك بالسوق، فلمّا كان من الغد دخل فقال: يا رسول الله أتيت السوق أمس فلم أصب شيئاً، فبت بغير عشاء، قال: فعليك بالسوق، فأتى بعد ذلك أيضاً فقال عليك: عليك شيئاً، فبت بغير عشاء، قال: فعليك بالسوق، فأتى بعد ذلك أيضاً فقال عليك: عليك شيئاً، فبت بغير عشاء، قال: فعليك بالسوق، فأتى بعد ذلك أيضاً فقال عليك: عليك شيئاً، فبت بغير عشاء، قال: فعليك بالسوق، فأتى بعد ذلك أيضاً فقال عليك: عليك شيئاً، فبت بغير عشاء، قال: فعليك بالسوق، فأتى بعد ذلك أيضاً فقال عليك: عليك السوق، فاتى بعد ذلك أيضاً فقال عليك: عليك بالسوق، فانطلق إليها فإذا عير قد جاءت وعليها متاع فباعوه بفضل دينار فأخذه الرجل وجاء إلى رسول الله عليك وقال: ما أصبت شيئاً، قال: هل أصبت من عير آل فلان شيئاً؟ قال: لا، قال: بلى ضرب لك فيها بسهم وخرجت منها بدينار، قال: نعم قال: فما حملك على أن لا، قال: بلى ضرب لك فيها بسهم وخرجت منها بدينار، قال: نعم قال: فما حملك على أن أزداد خيراً إلى خير، فقال له النبي على ألى ذلك إرادة أن أعلم أتعلم ما يعمل الناس، وأن أزداد خيراً إلى خير، فقال له النبي على أن عدقت من استغنى أغناه الله ومن فتح على نفسه أزداد خيراً إلى خير، فقال له النبي على ألى ذلك إرادة أن أعلم أتعلم ما يعمل الناس، وأن أزداد خيراً إلى خير، فقال له النبي على ألى ذلك إرادة أن أعلم أتعلم ما يعمل الناس، وأن أزداد خيراً إلى خير، فقال له النبي ينهذ مناه الله ومن فتح على نفسه أزداد خيراً إلى خير، فقال له النبي ينهذ ولا يسذ أدناها شيء فما رُبي سائلاً بعد ذلك أرداد أيم قال: إلى ألك الصدقة لا تحل لغني ولا لذي مرة سوي أي لا يحل له أن يأخذها وهو اليوم، ثمّ قال: إنّ الصدقة لا تحل لغني ولا لذي مرة سوي أي لا يحل له أن يأخذها وهو يقدر أن يكف نفسه عنها.

٢١ – يج، روي عن أبي جعفر علي قال: بينما رسول الله يحدوي ما جالساً إذ قام متغير اللون فتوسّط المسجد ثم أقبل يناجي طويلاً ثمَّ رجع إليهم، قالوا: يا رسول الله رأينا منك منظراً ما رأيناه فيما مضى، قال: إنِّي نظرت إلى ملك السحاب اسماعيل ولم يهبط إلى الأرض إلا بعذاب، فوثبت مخافة أن يكون قد نزل في أمتي شيء، فسألته ما أهبطه؟ فقال: الأرض إلا بعذاب، فوثبت مخافة أن يكون قد نزل في أمتي شيء، فسألته ما أهبطه؟ فقال: ما سأذنت ربي في السلام عليك فأذن لي، قلت: فهل أمرت فيها بشيء؟ فسألته ما أهبطه؟ فقال: ومناذ أرض إلا بعذاب، فوثبت مخافة أن يكون قد نزل في أمتي شيء، فسألته ما أهبطه؟ فقال: الأرض إلا بعذاب، فوثبت مخافة أن يكون قد نزل في أمتي شيء، فسألته ما أهبطه؟ فقال: ما أمرت أي أمتي شيء، فسألته ما أهبطه؟ فقال: ما أرض إلا بعذاب، فوثبت مخافة أن يكون قلت: فهل أمرت فيها بشيء؟ قال: نعم، في يوم الأرض إلا بعذاب، في السلام عليك فأذن لي، قلت: فهل أمرت فيها بشيء؟ قال: نعم، في يوم كذا، وفي شهر كذا، وفي ساعة كذا، فقام المنافقون وظنوا أنهم على شيء، فكتبوا ذلك اليوم وكان أشد يوم حراً، فأقبل القوم يتغامزون، فقال رسول الله يحمي لعلي عامة، في أمل هو على أربي في أمتي شيء، فكتبوا ذلك اليوم وكان أشد يوم حراً، فأقبل القوم يتغامزون، فقال رسول الله يحمي لعلي عامة، في الطر هل وكان أشد يوم حراً، فأقبل القوم يتغامزون، فقال رسول الله يحمي العلي تعميرين.

الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٨٧ ح ١٤٣.
 ١٤٣ - ١٤٣ - ٢٤

٢٢ **- يج؛** روي عن جابر الجعفتي، عن أبي جعفر غيني قال: مرّ رسول الله عنه يوماً على عليّ غيني والزبير قائم معه يكلّمه، فقال رسول الله عني : ما تقول له؟ فوالله لتكوننّ أوّل العرب تنكث بيعته<sup>(٢)</sup>.

۲۳ – **يج:** روي أنه ﷺ قال لجيش بعثهم إلى أكيدر دومة الجندل: أما إنكم تأتونه فتجدونه يصيد البقر فوجدوه كذلك<sup>(۳)</sup>.

٢٤ – يجع: روي أنّه لمّا نزلت : ﴿ إِذَا جَمَاءَ نَصْسُرُ ٱللَهِ وَٱلْفَسَتُحُ﴾ قال : نعيت إليّ نفسي إنّي مقبوض، فمات في تلك السنة.

وقال لمّا بعث معاذ بن جبل إلى اليمن: إنَّك لا تلقاني بعد هذا<sup>(٤)</sup>.

٢٥ - يج: روي عن الصادق عنه قال: أصابت رسول الله في غزوة المصطلق ريح شديدة فقلبت الرحال وكادت تدقّها، فقال رسول الله عنه: أما إنّها موت منافق قالوا: فقدمنا المدينة فوجدنا رفاعة بن زيد مات في ذلك اليوم، وكان عظيم النفاق، وكان أصله من اليهود، فضلت ناقة رسول الله عنه فزعم يزيد بن الأصيب وكان أصله من اليهود، فضلت ناقة رسول الله عنه في تلك الريح فزعم يزيد بن الأصيب وكان في منزل عمّارة بن حزم كيف يقول: إنّه يعلم الغيب ولا يدري أين ناقته؟ قال : إنها موت منافق قالوا: عمّارة بن حزم كيف يقول: إنه يعلم النفاق، وكان أصله من اليهود، فضلت ناقة رسول الله عنه في تلك الريح فزعم يزيد بن الأصيب وكان في منزل عمّارة بن حزم كيف يقول: إنّه يعلم الغيب ولا يدري أين ناقته؟ قال: بئس ما قلت، والله ما يقول هو إنّه يعلم الغيب، وهو صادق، فأخبر النبي بذلك فقال لا يعلم الغيب إلا الله وإنّ الله أخبرني أنّ ناقتي في هذا الشعب تعلّق زمامها بشجرة، فوجدوها كذلك، ولم يبرح أحد من ذلك الموضع، فأخرج عمّارة ابن الأصيب من منزله.

٢٦ - يج، روي أنّ رسول الله عنه كتب إلى قيس بن عرنة البجليّ يأمره بالقدوم عليه، فأقبل ومعه خويلد بن الحارث الكلبيّ حتى إذا دنا من المدينة هاب الرجل أن يدخل، فقال له قيس : أمّا إذ أبيت أن تدخل فكن في هذا الجبل حتى آتيه، فإن رأيتُ الذي تحبّ أدعوك فيس : أمّا إذ أبيت أن تدخل فكن في هذا الجبل حتى آتيه، فإن رأيتُ الذي تحبّ أدعوك في فاتبعني، فأقام ومضى قيس حتى إذا دخل على النبيّ عنه المسجد فقال : يا محمّد أنا آمن ؟ قال : نعم وصاحبك الذي تخلف في الجبل، قال : فإنّي أشهد أن الذي تحبّ أدعوك في هذا الجبل حتى آتيه، فإن رأيتُ الذي تحبّ أدعوك في هذا الجبل حتى آتيه، فإن رأيتُ الذي تحبّ أدعوك في هذا الجبل حتى آتيه، فإن رأيتُ الذي تحبّ أدعوك في فا تبعني، فأقام ومضى قيس حتى إذا دخل على النبيّ قلي المسجد فقال : يا محمّد أنا آمن ؟ قال : نعم وصاحبك الذي تخلّف في الجبل، قال : فإنّي أشهد أن لا إله إلا الله، وأنّك رسول الله، فبايعه، وأرسل إلى صاحبه فأتاه، فقال له النبيّ قلي أشهد أن لا إله إلا الله، وأنّك رسول الله، فبايعه، وأرسل إلى صاحبه فأتاه، فقال له النبيّ قلي أشهد أن لا إله وأرسل إلى صاحبه فأتاه، فقال له النبيّ قلي أشهد أن لا إله إلى قومي، وإنّ الله، في الهم في المعم في الهم في ألهم في أنه الله ألنبيّ ألهم في ألهم في ألهم في ألهم في ألهم في ألله أله أله ألهم في ألله أله ألهم في ألله وفي رسوله خلفاً أله.

٢٧ - قب، يجع روي أنَّ أبا ذر قال: يا رسول الله إنِّي قد اجتويت المدينة أفتأذن لي أن

(۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۹۹ ح ۱٤۸.
 (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۹۷ ح ۱۵۷.
 (۳) - (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۰۱ – ۱۰۳ ح ۱۳۳ - ۱۱۵ و ۱۱۸.

أخرج أنا وابن أخي إلى الغابة فنكون بها؟ فقال: إنّي أخشى أن تغير حيّ من العرب فيقتل ابن أخيك فتأتي فتسعى فتقوم بين يديّ متكتاً على عصاك فتقول: قتل ابن أخي، وأخذ السرح، فقال: يا رسول الله لا يكون إلا خير، فأذن له فأغارت خيل بني فزارة، فأخذوا السرح وقتلوا ابن أخيه، فجاء أبو ذرّ معتمداً على عصاه ووقف عند رسول الله ﷺ وبه طعنة قد جافته فقال: صدق الله ورسوله<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: في حديث العرنيّين: فاجتووا المدينة، أي أصابهم الجوى وهو المرض وداء الجوف إذا تطاول، وذلك إذا لم يوافقهم هواؤها واستوخموها، يقال: اجتويت البلد: إذا كرهت المقام فيه وإن كنت في نعمة انتهى. والغابة: موضع بالحجاز، ثم إنّ هذا من أبي ذرّ يَتِيْنِي على تقدير صحّته لعلّه كان قبل كمال إيمانه واستقرار أمره.

٢٨ – يجع: روي أنّ رسول الله عنه لقي في غزوة ذات الرقاع رجلاً من محارب يقال له : عاصم، فقال له : يا محمّد أتعلم الغيب؟ قال : لا يعلم الغيب إلا الله، قال : والله لجملي هذا أحبّ إليّ من إلهك، قال : لكنّ الله أخبرني من علم غيبه أنّه تعالى يبعث عليك قرحة في مسبل لحيتك حتّى تصل إلى دماغك فتموت والله إلى النّار ، فرجع فبعث الله قرحة فأخذت في لحيته حتّى وصلت إلى دماغه، فجعل يقول : لله در القرشيّ إن قال بعلم أو زجر أصاب<sup>(٢)</sup>.

۲۹ - يج: روي أنّ وابصة بن معبد الأسديّ أتاه وقال في نفسه: لا أدع من البرّ والإثم شيئاً إلا سألته، فلما أتاه قال له بعض أصحابه: إليك يا وابصة عن سؤال رسول الله، فقال النبيّ عنه: دعوا وابصة، أدن فدنوت، فقال: تسأل عمّا جئت له أم أخبرك؟ قال: النبيّ عنه: قال: معان عمّا جئت له أم أخبرك؟ قال: أخبرني، قال: جئت تسأل عن البرّ والإثم، قال: نعم فضرب يده على صدره ثمّ قال: البرّ ما أحبرني، قال النبيّ النفس والبرّ ما اطمأنّ إليه الصدر، والإثم، معان عمّا جئت له أم أخبرك؟ قال: أخبرني، قال الله معان عمّا جئت تسأل عن البرّ والإثم، قال: أخبرني، قال الله معلى صدره ثمّ قال: البرّ ما أخبرني، قال الله معان الله ما تردّ فلانوت، فقال: معمان عمّا جئت له أم أخبرك؟ قال: أخبرني، قال الله معن البرّ والإثم، قال: نعم فضرب يده على صدره ثمّ قال: البرّ ما اطمأنّ إليه الصدر، والإثم ما تردّد في الصدر وجال في القلب، وإن أفتاك النّاس وإن أفتوك<sup>(٣)</sup>.

٣٠ – يج، روي أنّه أتاه وفد عبد القيس فدخلوا عليه، فلمّا أدركوا حاجتهم قال: ائتوني بتمر أرضكم ممّا معكم، فأتاه كلّ واحد منهم بنوع منه فقال النبي في في الله المعكم، فأتاه كلّ واحد منهم بنوع منه فقال النبي في في الله المعكم، فقالوا أدخلتها؟ وهذا يسمّى كذا، وهذا يسمّى كذا، فوصف لهم أرضهم، فقالوا أدخلتها؟ وهذا يسمّى كذا، الله يسمّى كذا، فوصف لهم أرضهم، فقالوا أدخلتها؟ قال: لا، لكن فسح لي فنظرت إليها، فقام رجل منهم فقال: يا رسول الله هذا خالي به خبل، قال: لا، لكن فسح لي فنظرت إليها، فقام رجل منهم فقال: يا رسول الله منهم، فقالوا أدخلتها؟ قال: لا، لكن فسح لي فنظرت إليها، فقام رجل منهم فقال: يا رسول الله هذا خالي به خبل، قال: لا، لكن فسح لي فنظرت إليها، فقام رجل منهم فقال: يا رسول الله هذا خالي به خبل، قاخذ بردائه وقال: اخرج يا عبد الله ثلاثاً ثمَّ أرسله فبرئ، ثمّ أتوه بشاة هرمة فأخذ إحدى أذنيها بين إصبعيه فصار لها ميسماً ثمّ قال: خذوها فإنَّ هذا ميسم في آذان ما تلد إلى يوم

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۵٤، الخرائج والجرائح ج ۱ ص ۱۰۵ ح ۱۷۱.
  - (۲) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۰٤ ح ۱۷۰.
  - (٣) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٠٦ ح ١٧٤.

القيامة فهي تتوالد كذلك<sup>(1)</sup>.

٣١ – **يج**ءروي أنَّ النبيّ ﷺ قال للعبّاس : ويلٌ لذرّيّتي من ذرّيّتك، فقال : يا رسول الله فأختصي؟ قال : إنَّه أمر قد قضي، أي لا ينفع الخصاء فعبد الله قد ولد وصار له ولد<sup>(٢)</sup>.

٣٢ – ييچ دروي أنّ ناقة ضلّت لبعض أصحابه في سفر كان فيه، فقال صاحبها : لو كان نبيّاً لعلم أين الناقة، فبلغ ذلك النبيّ ﷺ فقال ﷺ : الغيب لا يعلمه إلا الله، انطلق يا فلان فإنَّ ناقتك في مكان كذا، قد تعلّق زمامها بشجرة، فوجدها كما قال<sup>(٣)</sup>.

٣٣ ~ **يج:**من معجزاته ﷺ أنّه أخبر النّاس بمكة بمعراجه وقال: آية ذلك أنّه ندّ لبني فلان في طريقي بعير فدللتهم عليه، وهو الآن يطلع عليكم من ثنيّة كذا، يقدمها جمل أورق، عليه غرارتان: احداهما سوداء والأخرى برقاء، فوجدوا الأمر على ما قال.

ومنها : أنه ﷺ رأى عليّاً ﷺ نائماً في بعض الغزوات في التراب، فقال : يا أبا تراب، ألا أحدثك بأشقى النّاس أخي ثمود، والّذي يضربك على هذا – ووضع يده على قرنه – حتّى تبلّ هذه من هذا؟ وأشار إلى لحيته.

ومنها : أنه ﷺ قال لعليّ ﷺ: تقاتل بعدي الناكثين والقاسطين والمارقين، فكان كذلك.

ومنها : قوله لعمّار : ستقتلك الفئة الباغية، وآخر زادك ضياح من لبن، فأتي عمّار بصفين بلبن فشربه فبارز فقتل<sup>(٤)</sup>.

ومنها : أنّه لمّا كانت قريش تحالفوا وكتبوا بينهم صحيفة ألا يجالسوا واحداً من بني هاشم ولا يبايعوهم حتى يسلّموا إليهم محمّداً ليقتلوه، وعلّقوا تلك الصحيفة في الكعبة، وحاصروا بني هاشم في الشعب شعب عبد المطلب أربع سنين فأصبح النبي تشكر يوماً وقال لعمّه أبي طالب : إنّ الصحيفة الّتي كتبتها قريش في قطيعتنا قد بعث الله عليها دابّة فلحست كلّ ما فيها غير اسم الله، وكانوا قد ختموها بأربعين خاتماً من رؤساء قريش، فقال أبو طالب : يا ابن أخي أفأصير إلى قريش فأعلمهم بذلك؟ قال : إن شئت، فصار أبو طالب تياتي إليهم أخي أفأصير إلى قريش فأعلمهم بذلك؟ قال : إن شئت، فصار أبو طالب تتلقي إليهم فاستبشروا بمصيره إليهم واستقبلوه بالتعظيم والإجلال، وقالوا : قد علمنا الآن أن رضى قومك أحبّ إليك ممّا كنت فيه، أفتسلّم إلينا محمّداً ولهذا جئتنا؟ فقال : يا قوم قد جئتكم بخبر أخبرني به ابن أخي محمّد، فانظروا في ذلك، فإن كان كما قال فالقوا الله وارجعوا عن قطيعتنا، وإن كان بخلاف ما قال سلّمته إليكم واتّبعت مرضاتكم، قالوا وما الذي أخبرك؟ قال : أخبرني أنّ الذه قد بعث على صحيفتكم دابّة فلحست ما فيها غير اسم الله والذي أخبرك؟

(۱) – (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۰۷–۱۰۸ ح ۱۷۵ و۱۷۳ و۱۷۸.

(٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٢١ - ١٢٤ ح ١٩٩-٢٠١ و٢٠٧.

١١ - باب / ممجزاته في إخباره 🎇 بالمغيبات

كان الأمر بخلاف ما قال سلّمته إليكم، ففتحوها فلم يجدوا فيها شيئاً غير اسم الله فتفرّقوا وهم يقولون: سحر سحر، وانصرف أبو طالب يَتليَّنه <sup>(1)</sup>.

**بيان:** نذ البعير: شرد ونفر، والبرقاء: ما اجتمع فيه سواد وبياض، والضياح بالفتح: اللبن الرقيق يصبّ فيه ماء ثمّ يخلط، واللحس باللسان معروف، واللحس أيضاً أكل الدود الصوف، وأكل الجراد الخضر.

۳۵ - شف: من کتاب عتيق تاريخه سنة ثمان وثمانين هجريّة قال : حدّثنا عبد الله بن جعفر الزهريّ، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه – ثمّ قال ما هذا لفظه – : وأنا كنت معه ﷺ يوم قال: يأتي تسع نفر من حضرموت فيسلم منهم ستَّة، ولا يسلم منهم ثلاثة، فوقع في قلوب كثير من كلامه ما شاء الله أن يقع، فقلت أنا : صدق الله ورسوله، هو كما قلت يا رسول الله، فقال: أنت الصدّيق الأكبر، ويعسوب المؤمنين وإمامهم، وترى ما أرى، وتعلم ما أعلم، وأنت أوَّل المؤمنين إيماناً، وكذلك خلقك الله ونزع منك الشكّ والضلال، فأنت الهادي الثاني، والوزير الصادق، فلمّا أصبح رسول الله عظيم وقعد في مجلسه ذلك وأنا عن يمينه أقبل التسعة رهط من حضرموت حتّى دنوا من النبيّ ﷺ وسلَّموا، فردَّ عليهم السلام، وقالوا : يا محمَّد اعرض علينا الإسلام، فأسلم منهم ستَّة، ولم يسلم الثلاثة، فانصرفوا فقال النبي الشيخ للثلاثة: أمَّا أنت يا فلان فستموت بصاعقة من السَّمَاء، وأمَّا أنت يا فلان فسيضربك أفعى في موضع كذا وكذا، وأمَّا أنت يا فلان فإنَّك تخرج في طلب ماشية وإبل لك فيستقبلك ناس من كذا فيقتلونك، فوقع في قلوب الَّذين أسلموا فرجعوا إلى رسول الله عليه ، فقال لهم : ما فعل أصحابكم الثلاثة الَّذين تولوا عن الإسلام ولم يسلموا، فقالوا: والَّذي بعثك بالحقِّ نبيًّا ما جاوزوا ما قلت، وكلِّ مات بما قلت، وإنا جنناك لنجدّد الإسلام، ونشهد أنَّك رسول الله صلَّى الله عليك، وأنك الأمين على الأحياء والأموات<sup>(٣)</sup>.

٣٦ - عم: وأمّا آياته صلوات الله عليه في إخباره بالغائبات والكوائن بعده فأكثر من أن

- (۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱٤۲ ح ۲۳۰.
- (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٤٩١ ح ٤. (٣) اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ١٩٦.

تحصى وتعدّ، فمن ذلك ما روي عنه في معنى قوله تعالى: ﴿لِظُهِرَمُ عَلَى ٱلَدِينِ كُولَةِ كَرِهُ ٱلْمُشْرِكُونَ﴾<sup>(1)</sup> وهو ما رواه أبيّ بن كعب أنّ رسول الله ﷺ قال: بشّر هذه الأمّة بالسناء والرفعة والنصرة والتمكين في الأرض، فمن عمل منهم عمل الآخرة للدنيا لم يكن له في الآخرة نصيب.

وروى بريدة الأسلميّ أنّه عليه وآله السلام قال: ستبعث بعوث فكن في بعث يأتي خراسان، ثمّ اسكن مدينة مرو فإنّه بناها ذو الفرنين، ودعا لها بالبركة، وقال: لا يصيب أهلها سوء.

وروى أبو هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : لا تقوم الساعة حتّى تقاتلوا خوزاً وكرمان قوماً من أعاجم حمر الوجوه، فطس الأنوف، صغار الأعين، كأنّ وجوههم المجانّ المطرقة.

وروى أنس بن مالك قال : قال رسول الله ﷺ : رأيت ذات ليلة فيما يرى النائم كأنا في دار عقبة بن رافع فأتينا برطب من رطب ابن طاب، فأوّلت الرفعة لنا في الدنيا، والعافية في الآخرة، وأنّ ديننا قد طاب .

ومن ذلك إخباره بما يحدث أمّته بعده، نحو قوله ﷺ : •ولا ترجعوا بعدي كفاراً يضرب بعضكم رقاب بعض• رواه البخاريّ في الصحيح مرفوعاً إلى ابن عمر .

وقوله – رواه أبوحازم، عن سهل بن حنيف، عن النبيّ ﷺ – : أنا فرطكم على الحوض من ورد شرب، ومن شرب لم يظمأ أبداً، وليردنّ عليّ أقوام أعرفهم ويعرفونني، ثمَّ يحال بيني وبينهم. قال أبو حازم: سمع النعمان بن أبي عيّاش وأنا أحدّث النّاس بهذا الحديث، فقال: هكذا سمعت سهلاً يقول؟ قلت: نعم، قال: فأنا أشهد على أبي سعيد الخدريّ يزيد فيه: فأقول: إنّهم أمّتي، فيقال: إنّك لا تدري ما عملوا بعدك، فأقول: سحقاً لمن بدل بعدي» ذكره البخاريّ في الصحيح.

وقوله ﷺ فيما رواه شعبة عن إسماعيل بن أبي خالد، عن قيس بن أبي حازم أنّ عائشة لمّا أتت على الحوأب سمعت نباح الكلب فقالت : ما أظنّني إلا راجعةً، سمعت النبيّ ﷺ قال لنا : أيّتكنّ تنبح عليها كلاب الحوأب؟ ! فقال الزبير : لعلّ الله أن يصلح بك بين الناس .

وقوله للزبير لممّا لقيه وعليّاً ﷺ في سقيفة بني ساعدة فقال: أتحبّه يا زبير؟ قال: وما يمنعني؟ قال: فكيف بك إذا قاتلته وأنت ظالم له؟

وعن أبي جروة المازنيّ قال: سمعت عليّاً يقول للزبير: نشدتك الله أما سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنّك تقاتلني وأنت ظالم؟ قال: بلى ولكنّي نسيت.

وقوله صلى العمّار بن ياسر : تقتلك الفنة الباغية، أخرجه مسلم في الصحيح.

(١) سورة التوبة، الآية: ٣٣.

وعن أبي البختريّ أنّ عمّاراً أتي بشربة من لبن فضحك، فقيل له: ما يضحكك؟ قال: إنّ رسول الله ﷺ أخبرني وقال: هو آخر شراب أشربه حين أموت.

وقوله في الخوارج : سيكون في أمّتي فرقة يحسنون القول، ويسينون الفعل، يدعون إلى كتاب الله وليسوا منه في شيء، يقرأون القرآن لا يجاوز تراقيهم، يمرقون من الدين كما يمرق السهم من الرمية، لا يرجعون إليه حتّى يرتدّ على فُوقه، هم شرّ الخلق والخليقة، طوبى لمن قتلوه، طوبى لمن قتلهم، ومن قتلهم كان أولى بالله منهم، قالوا : يا رسول الله فما سيماهم؟ قال : التحليق رواه أنس بن مالك عنه يُنْتَى

> وقوله لأمير المؤمنين عليّ ﷺ : إنَّ الأُمَّة ستغدر بك بعدي. وقوله له ﷺ : تقاتل بعدي الناكثين والقاسطين والمارقين.

ومن ذلك إخباره بقتل معاوية حجراً وأصحابه فيما رواه ابن وهب، عن أبي لهيعة، عن أبي الأسود قال: دخل معاوية على عائشة فقالت: ما حملك على قتل أهل عذراء حجر وأصحابه؟ فقال: يا أمّ المؤمنين إنّي رأيت قتلهم صلاحاً للأمة، وبقاءهم فساداً للأمّة، فقالت: سمعت رسول الله يشتي قال: سيقتل بعذراء ناس يغضب الله لهم وأهل السماء.

وروى ابن لهيعة، عن الحارث بن يزيد، عن عبد الله بن زرير الغافقي قال: سمعت عليًّا ﷺ يقول: يا أهل العراق سيقتل سبعة نفر بعذراء مثلهم كمثل أصحاب الأخدود، فقتل حجر بن عديّ وأصحابه.

ومن ذلك إخباره بقتل الحسين بن عليّ ظليمًا، روى أبو عبد الله الحافظ بإسناده عن أمّ سلمة أنّ رسول الله يشكر اضطجع ذات يوم للنوم فاستيقظ وهوخاثر، ثمّ اضطجع فرقد ثمَّ استيقظ وهو خاثر دون ما رأيت منه في المرّة الأولى، ثمّ اضطجع واستيقظ وفي يده تربة حمراء يقبّلها، فقلت : ما هذه التربة يا رسول الله؟ قال : أخبرني جبرئيل غليمًا أنّ هذا يقتل بأرض العراق – للحسين غليمًا –، فقلت : يا جبرئيل أرني تربة الأرض الّتي يقتل بها فهذه تربتها .

وعن أنس بن مالك قال : استأذن ملك المطر أن يأتي رسول الله فاذن له، فقال لأمّ سلمة : احفظي علينا الباب لا يدخل أحد، فجاء الحسين بن عليّ في فوثب حتى دخل، فجعل يقع على منكب النبيّ في ، فقال الملك : أتحبّه؟ فقال النبيّ في : نعم، قال : فإنّ أمّتك ستقتله، وإن شئت أريتك المكان الذي يقتل فيه، قال : فضرب يده فأراه تراباً أحمر، فأخذته أمّ سلمة فصيّرته في طرف ثوبها، فكنّا نسمع أن يقتل بكربلا .

ومن ذلك إخباره بمصارع أهل بيته عنهم: : روى الحاكم أبو عبد الله الحافظ بإسناده عن سيّد العابدين عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه قال : زارنا رسول الله عنه فعملنا له خزيرة وأهدت إليه أمّ أيمن قعباً من زبد وصحفة من تمر، فأكل رسول الله عنهي وأكلنا معه ثمّ وضّات رسول الله عنهي فمسح رأسه ووجهه بيده، واستقبل القبلة فدعا الله ما شاه، ثمّ أكبّ إلى الأرض بدموع غزيرة مثل المطر، فهبنا رسول الله في أن نسأله، فوثب الحسين عليه فأكبّ على رسول الله في فقال: يا أبه رأيتك تصنع ما لم تصنع مثله قطّ، قال: يا بنيّ سررت بكم اليوم سروراً لم أسرّ بكم مثله، وإنّ حبيبي جبرئيل أتاني وأخبرني أنّكم قتلى ومصارعكم شتّى، وأحزنني ذلك، فدعوت الله لكم بالخيرة، فقال الحسين عليه : فمن يزورنا على تشتّنا وتبعد قبورنا؟ فقال رسول الله في : طائفة من أمّتي يريدون به برّي وصلتي، إذا كان يوم القيامة زرتها بالموقف، وأخذت بأعضادها فأنجيتها من أهواله وشدائده.

ومن ذلك إخباره عن قتلى أهل الحرّة، فكان كما أخبر: روي عن أيّوب بن بشير قال: خرج رسول الله عنه في سفر من أسفاره، فلمّا مرّ بحرّة زهرة، وقف فاسترجع فساء ذلك من معه وظنّوا أنّ ذلك من أمر سفرهم، فقال عمر بن الخطّاب : يا رسول الله ما الّذي رأيت؟ فقال رسول الله : أما إنّ ذلك ليس من سفركم، قالوا : فما هو يا رسول الله؟ قال : يقتل بهذه الحرّة خيار أُمّتي بعد أصحابي، قال أنس بن مالك : قتل يوم الحرّة سبع مأة رجل من حملة القرآن فيهم ثلاثة من أصحاب النبيّ عنه؟ ، وكان الحسن يقول : لمّا كان يوم الحرّة قتل أهل المدينة حتّى كاد لا ينفلت أحد، وكان فيمن قتل ابنا زينب ربيبة رسول الله عنه ابنا زمعة بن عبد الله بن الأسود، وكان وقعة الحرّة يوم الأربعاء لثلاث بقين من ذي الحجّة سنة ثلاث وستين .

ومن ذلك قوله ﷺ في ابن عبّاس: لن يموت حتّى يذهب بصره ويؤتى علماً، فكان كما قال. وقوله في زيد بن أرقم وقد عاده من مرض كان به: ليس عليك من مرضك بأس، ولكن كيف بك إذا عمّرت بعدي فعميت؟ قال: إذاً أحتسب وأصبر، قال: إذاً تدخل الجنّة بغير حساب.

ومن ذلك قوله في الوليد بن يزيد الأوزاعيّ، عن الزهريّ، عن سعيد بن المسيّب قال: ولد لأخي أمّ سلمة من أمّها غلام فسمّوه الوليد، فقال النبيّ ﷺ: تسمّون بأسماء فراعنتكم، غيّروا اسمه – فسمّوه عبد الله – فإنّه سيكون في هذه الأمّة رجل يقال له: الوليد، لهو شرّ لأمّتي من فرعون لقومه، قال: فكان النّاس يرون أنّه الوليد بن عبد الملك، ثمَّ رأينا أنّه الوليد بن يزيد.

ومن ذلك قوله ﷺ في بني أبي العاص وبني أميّة : روى أبو سعيد الخدريّ عنه ﷺ أنّه قال : إذا بلغ بنو أبي العاص ثلاثين رجلاً اتّخذوا دين الله دغلاً ، وعباد الله خولاً ، ومال الله دولاً . وفي رواية أبي هريرة : أربعين رجلاً .

ابن مرهب قال: كنت عند معاوية بن أبي سفيان فدخل عليه مروان يكلّمه في حاجته فقال: اقض حاجتي فوالله إنّ مؤنتي لعظيمة، وإنّي أبو عشرة، وعم عشرة، وأخو عشرة فلمّا أدبر مروان وابن عبّاس جالس معه على السرير فقال معاوية: أشهد بالله يابن عبّاس أما تعلم أنّ رسول الله قال: إذا بلغ بنو الحكم ثلاثين رجلاً اتخذوا مال الله بينهم دولاً، وعباد الله خولاً، ودين الله دغلاً، فإذا بلغوا تسعة وتسعين وأربعماًة كان هلاكهم أسرع من لوك تمرة؟ فقال ابن عبّاس : اللّهمَّ نعم، وترك مروان حاجة له فردّ عبد الملك إلى معاوية فكلّمه فلمّا أدبر عبد الملك قال : أنشدك الله يا ابن عبّاس أما تعلم أنّ رسول الله ذكر هذا فقال : أبو الجبابرة الأربعة؟ قال ابن عبّاس : اللّهمَّ نعم.

يوسف بن مازن الراسبيّ قال: قام رجل إلى الحسن بن عليّ عَلِيمًا فقال: يا مسوّد وجه المؤمن، فقال الحسن: لا تؤنّبنّي رحمك الله، فإنَّ رسول الله عَلَيمَ رأى بني أُميّة يخطبون على منبره رجلاً فرجلاً، فساءه ذلك فنزلت ﴿ إِنَّا أَعَطَيْنَكَ ٱلْكَوْثَرَبُ – الكوثر نهر في الجنّة ونزلت: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لِتَلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ وَمَا أَدْرَنكَ مَا لَبُلَةُ ٱلْقَدْرِ ﴾ لَكُوثُرَ عَنْ آلفِ شَهْرٍ. يعني ألف شهر تملكه بنو أُميّة، فحسبنا ذلك فإذا هو لا يزيد ولا ينقص.

والروايات في هذا الفن من الآيات كثيرة لا يتّسع لذكر جميعها هذا الكتاب، وفيما أوردناه منها كفاية لذوي الألباب<sup>(۱)</sup>.

**بيان؛** قال في النهاية : فيه ذكر خوز وكرمان وروي خوزا وكرمان، والخوز : جبل معروف وكرمان : صقع معروف في العجم، ويروى بالراء المهملة، وهو من أرض فارس وصوّبه الدارقطنيّ وقيل : إذا أضيف فبالراء، وإذا عطف فبالزاي، وقال : الفطس انخفاض قصبة الأنف وانفراشها، والرجل أفطس، وقال المجانّ المطرقة : المجان جمع مجنّ أي التراس الّتي أُلبست العقب شيئاً بعد شيء انتهى، والعقب العصب الذي تعمل منه الأوتار، والمراد تشبيه وجوه الترك في عرضها ونتوء وجناتها بالتراس المطرقة، ويقرأ المطرقة على بناء

وفي النهاية: في حديث الحوض فأقول: سحقاً سحقاً، أي بعداً بعداً.

قوله : حتّى يرتد – أي السهم – على فوقه، والفوق بالضمّ : موضع الوتر من السهم، والمعنى أنّهم لا يرجعون إلى الدين كما لا يرجع السهم بعد خروجه من الرمية على جهة فوقه، وقال الجزريّ في قوله : يمرقون من الدين : أي يجوزونه ويخرقونه ويبعدونه كما يمرق السهم الشيء المرمي به انتهى.

وكون التحليق علامة لهم لا يدلّ على ذم حلق الرأس، كما ورد أنّه مثلة لأعدائكم وجمال لكم، وسيأتي في بابه إن شاء الله تعالى .

وقال الفيروزآبادي : العذراء : مدينة النبيّ ﷺ ، وبلا لام موضع على بريد من دمشق أو قرية بالشام.

(١) إعلام الورى، ص ٤٧-٥٣.

نشيط، وقال: الخزيرة: لحم يقطّع صغاراً ويصبّ عليه ماء كثير، فإذا نضج ذرّ عليه الدقيق، فإن لم يكن فيها لحم فهي عصيدة، وقيل: هي حساء من دقيق ودسم، وقيل: إذا كان من دقيق فهو حريرة، وإذا كان من نخالة فهو خزيرة، وقال في قوله: دغلاً: أي يخدعون النّاس، وأصل الدغل: الشّجر الملتف الّذي يكمن أهل الفساد فيه، وقيل: هو من قولهم أدغلت هذا الأمر: إذا أدخلت فيه ما يخالفه ويفسده، وفي قوله خولاً بالتحريك: أي خدماً وعبيداً، يعني أنّهم يستخدمونهم ويستعبدونهم، والدول بضمّ الدال وفتح الواو جمع الدولة بالضمّ، وهو ما يتداول من المال فيكون لقوم دون قوم.

٣٧ - كاء العدة، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن محمد بن قيس قال: سمعت أبا جعفر علي يقول وهو يحدث الناس بمكة: صلّى رسول الله علي الفجر ثمّ جلس مع أصحابه حتى طلعت الشمس، فجعل يقوم الرجل بعد الرجل حتى لم يبق معه إلا رجلان: أنصاري وثقفي، فقال لهما رسول الله علي : قد علمت أنّ لكما حاجة تريدان أن تسألا عنها، فإن شئتما أخبرتكما بحاجتكما قبل أن تسألاني وإن شئتما فاسألا عنها، قال نشاد أخبرتكما بحاجتكما قبل أن تسألاني وإن شئتما فاسألا عنها، فائد أن الما معه إلا رجلان: أنصاري وثقفي، فقال لهما رسول الله علي : قد علمت انّ لكما حاجة تريدان أن تسألا عنها، فإن شئتما أخبرتكما بحاجتكما قبل أن تسألاني وإن شئتما فاسألا عنها، قالا عنها، فإن شئتما أخبرتكما بحاجتكما قبل أن تسألاني وإن شئتما فاسألا عنها، قالا : بل تخبرنا قبل أن نسألك عنها، فإنَّ ذلك أجلى للعمى، وأبعد من الارتياب وأثبت للإيمان، فقال رسول الله عنها، فإنَّ ذلك أجلى للعمى، وأبعد من الارتياب وأثبت منها، قالا : بل تخبرنا قبل أن نسألك عنها، فإنَّ ذلك أجلى للعمى، وأبعد من الارتياب وأثبت وصوئك عنها، قالا : بل تخبرنا قبل أن نسألك عنها، فإنَّ ذلك أجلى للعمى، وأبعد من الارتياب وأثبت وصوئك منها، قالا : بل تخبرنا قبل أن نسألك عنها، فإنَّ ذلك أجلى للعمى، وأبعد من الارتياب وأثبت الإيمان، فقال رسول الله تشتي : أما أنت يا أخا ثقيف فإنك جئت تسألني عن وضوئك وصلايمان، فقال رسول الله تشتي : أما أنت يا أخا ثقيف فإنك جئت تسألني عن وضوئك وصلائك ما لك في ذلك من الخير، أمّا وضوؤك فإنّك إذا وضعت يدك في إنائك ثم قلت : بسم وصلائك ما لك في ذلك من الذيوب، فإذا غسلت وجهك تناثرت الذنوب التي التسبتها وتمالك، فإذا غسلت وجهك تناثرت الذنوب ألي المحبوب يناك بنظرها وفوك، فإذا غسلت ذراعك تناثرت الذنوب عن يمينك وشمالك، فإذا مسحت يمانكما وقدميك تناثرت الذنوب ألم وضل الذيوب، فإذا غسلت وجهك تناثرت الذيوب ألي المحبوب ويناك بنها ورابك وشمالك، فإذا مسحت وجهك يناثرت منها ما اكتسبتها وراك، فهذا لذيوب ألي وضل الغور، فإذا عسحت وربيك وشمالك، فإذا مسحت وربوئك، فإذا مسحت وربعك من الذيوب ألي من وربوئك، فهذا لك في وضوئك أله محبوب ورابك ورسلام وقدميك تناثرت الذيوب ألي مالي من وربوئك، فيذا ولمالك، فيذا وربوئك، فيك ورسلوك، وربوئك، فيذا وربوك، في وربوئك، فين وربوك، وربوك، ووبوئك، في وربوك، في وربوك، وربوك، ور

٣٨ - كا: العدّة، عن سهل، عن محمّد بن عبد الحميد، عن يونس بن يعقوب، عن عمر أخي عذافر، عن أبي عبد الله عليمة قال: إنّ رسول الله عليه ضلّت ناقته، فقال النّاس فيها يخبرنا عن السّماء، ولا يخبرنا عن ناقته، فهبط عليه جبرئيل فقال: يا محمّد ناقتك في وادي كذا وكذا، ملفوف خطامها بشجرة كذا وكذا، قال: فصعد المنبر فحمد الله وأثنى عليه وقال: يا أيّها النّاس أكثرتم عليّ في ناقتي، ألا وما أعطاني الله خير ممّا أخذ منّي، ألا وإنّ ناقتي في وادي كذا وكذا ملفوف خطامها بشجرة كذا وكذا، قال: فابتدرها النّاس فوجدوها كما قال رسول الله يشير (<sup>٢</sup>).

٣٩ – **قب:** الزبيريّ والشعبيّ : إنّ قيصر حارب كسرى فكان هوى المسلمين مع قيصر لأنّه صاحب كتاب وملّة وأشدّ تعظيماً لأمر النبيّ ﷺ – وكان وضع كتابه على عينه، وأمر

- (1) الکافي، ج ۳ ص ٤٢ باب ٤٦ ح ٧.
- (٢) روضة الكافي المطبوع مع الأصول، ص ٧٧٧ ح ٢٧٨.

كسرى بتمزيقه – حين أتاهما كتابه يدعوهما إلى الحقّ، فلمّا كثر الكلام بين المسلمين والمشركين قرأ الرسول: ﴿الَمَ ﴾ غُلِبَتِ الرُّوُمُ ﴾ الآية، ثمَّ حدّد الوقت في قوله: ﴿نِ بِعْبِعِ سِنِيكَ ثم أكده في قوله: ﴿وَعْدَ اللَّهِ فَعْلَبُوا يوم الحديبيّة وبنوا الروميّة، وروي عنه: لفارس نطحة أو نطحتان، ثمَّ قال: لا فارس بعدها أبداً، والروم ذات القرون، كلّما ذهب قرن خلف قرن هبهب إلى آخر الأبد.

قتادة وجابرين عبد الله في قوله: ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْحِنَّنِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ﴾<sup>(١)</sup> نزلت في النجاشي، لمّا مات نعاه جبرئيل إلى النبيّ ﷺ فجمع النّاس في البقيع، وكشف له من المدينة إلى أرض الحبشة فأبصر سرير النجاشيّ وصلّى عليه، فقالت المنافقون في ذلك فجاءت الأخبار من كلّ جانب أنّه مات في ذلك اليوم في تلك الساعة، وما علم هرقل بموته إلا من تجار رأوا من المدينة<sup>(٢)</sup>.

الكلبيّ في قوله: ﴿فَتُمَدُّوا أَثَرَنَانَ (<sup>(1)</sup> نزلت في العبّاس لمّا أسر في يوم بدر، فقال له النبيّ (النبيّ الله الله الله الله الني أخيك – يعني عقيلاً ونوفلاً – وحليفك – يعني عتبة بن أبي جحدر – فإنّك ذو مال، فقال: إنّ القوم استكرهوني ولا مال عندي، قال: فأين المال الذي وضعته بمكّة عند أمّ الفضل حين خرجت، ولم يكن معكما أحد، وقلت: إن أصبت في سفري فللفضل كذا، ولعبد الله كذا، ولقتم كذا، قال: والذي بعثك بالحقّ نبيّاً ما علم بهذا أحدَّ غيرها، وإنّي لاعلم أنّك لرسول الله، ففدى نفسه بمأة أوقيّة، وكلّ واحد بمأة أوقيّة، أحدَّ غيرها، فإنّه كان معي عشرون أوقية فأخذت فأعطاني الله مكانها عشرين عبداً كلّ فنزل: ﴿يَتَأَيُّهَا النَيْ قُل لِسَن في آيَدِيكُم بِنَ ٱلأَسْرَىّة الآية، فكان العبّاس يقول: صدق الله وصدق رسوله، فإنّه كان معي عشرون أوقيّة فأخذت فأعطاني الله مكانها عشرين عبداً كلّ منهم يضرب بمال كثير، أدناهم يضرب بعشرين ألف درهم، وقال أبو جعفر الله : ينا رسول الله الله في المسجد إذ قال: قم يا فلان، قم يا فلان حتى أخرج خمسة نفر، فقال: اخرجوا من مسجدنا لا تصلّون فيه وأنتم لا تزكون.

وحكمه: ﴿ لَتَنْخُلُنَّ ٱلْمُسْجِدَ ٱلْحَرَامَ﴾<sup>(٤)</sup> وفيه حديث عمر، ومثل حكمه على اليهود أنّهم لن يتمنّوا الموت، فعجزوا عنه وهم مكلّفون مختارون، ويقرأ هذه الآية في سورة يقرأ بها في جوامع الإسلام يوم الجمعة جهراً تعظيماً للآية التي فيها، وحكمه على أهل نجران أنّهم لو باهلوا لأضرم الوادي عليهم ناراً، فامتنعوا وعلموا صحّة قوله، ونحو قوله: ﴿فَسَوْفَ يَكُونُ لِزَامَاً﴾<sup>(٥)</sup> وقوله: ﴿يَوْمَ نَظِشُ ٱلْطَشَةَ ٱلْكَبْرَىٰٓ﴾<sup>(٢)</sup>.

- (١) سورة آل عمران، الآية: ١٩٩.
  - (٣) سورة الأنفال، الآية: ٧٠.
  - (٥) سورة الفرقان، الآية: ٧٧.

- (٢) في المصدر: بالمدينة.
- (٤) سورة الفتح، الآية: ٢٧.
- ن، الآية: ٧٧. (٦) سورة الدخان، الآية: ١٦.

وروي أنّهم كانوا على تبوك فقال لأصحابه : اللّيلة تهبّ ريحٌ عظيمةٌ شديدةٌ، فلا يقومنَ أحدكم الليلة، فهاجت الريح، فقام رجل من القوم فحملته الريح فألقته بجبل طيّى، وأخبر وهو بتبوك بموت رجل بالمدينة عظيم النفاق، فلمّا قدموا المدينة وجدوه قد مات في ذلك اليوم، وأخبر بمقتل الاسود العنسيّ الكذّاب ليلة قتله وهو بصنعاء، وأخبر بمن قتله، وقال يوماً لأصحابه : اليوم تنصر العرب على العجم، فجاء الخبر بوقعة ذي قار بنصر العرب على العجم، وكان يوماً جالساً بين أصحابه فقال : وقعت الواقعة، أخذ الراية زيد بن حارثة فقتل ومضى شهيداً، وقد أخذها بعده جعفر بن أبي طالب وتقدم فقتل ومضى شهيداً، ثمّ وقف شيرة وقفة – لأنّ عبد الله كان توقّف عند أخذ الراية ثمَّ أخذها – ثمَّ قال : أخذ الراية وقف نشيرة وقفة الأنّ عبد الله كان توقّف عند أخذ الراية ثمَّ أخذها – ثمَّ قال : أخذ الراية ونظر يشيرة إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إلى ونظر يشيرة إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إذا ألبست ونظر يشيرة إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إذا ألبست بعدي سواري كسرى؟ فلمّا فتحت فارس دعاه عمر ونعاه إلى أهله، واستخرج ولده، ونظر يشيرة إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إذا ألبست ونظر يشير إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إذا ألبست ونظر يشير إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إذا ألبست ونظر يشير إلى ذراعي سراقة بن مالك دقيقين أسعرين، فقال : كيف بك يا سراقة إذا ألبست يعدي سواري كسرى؟ فلمًا فتحت فارس دعاه عمر وألبسه سوارَي كسرى، وقوله يشير لسلمان : سيوضع على رأسك تاج كسرى، فوضع التاج على رأسه عند الفتح، وقوله لأبي ذرّ : كيف تصنع إذا أخرجت منها الخبر .

وذكر في يوماً زيد بن صوحان فقال: زيد وما زيد؟ يسبقه عضوٌ منه إلى الجنّة فقطعت يده في يوم نهاوند في سبيل الله، وقال في : إنكم ستفتحون مصر، فإذا فتحتموها فاستوصوا بالقبط خيراً، فإنَّ لهم رحماً وذمّة : يعني أنَّ أمّ إبراهيم منهم، وقوله في : إنكم تفتحون روميّة، فإذا فتحتم كنيستها الشرقيّة فاجعلوها مسجداً، وعدوا سبع بلاطات، ثمَّ ارفعوا البلاطة الثامنة فإنكم تجدون تحتها عصا موسى نظير وكسوة إيليا، وأخبر في بأن طوائف من أمّته يغزون في البحر، وكان كذلك، وخرج الزبير إلى ياسر بخيبر مبارزاً فقالت أمّه صفية : أياسر يقتل ابني يا رسول الله؟ قال: لا بل ابنك يقتله إن شاء الله، فكان كما قال.

وفي شرف المصطفى عن الخركوشيّ أنّه قال لطلحة : إنّك ستقاتل عليّاً وأنت ظالم، وقوله المشهور للزبير : إنّك تقاتل عليّاً وأنت ظالم، وقوله ﷺ لعائشة : ستنبح عليك كلاب الحواب، وقوله لفاطمة ﷺ بأنّها أوّل أهله لحاقاً به، فكان كذلك، وقوله لعليّ صلوات الله عليهما : لأعطينَ الراية غداً رجلاً، فكان كما قال، وقوله ﷺ له : إنّك ستقاتل الناكثين والقاسطين والمارقين، وقوله ۞ في يوم أُحد وقد أفاق من غشيته : إنّهم لن ينالوا منّا مثلها أبداً، وإخباره ۞ بقتل عليّ والحسين ۞

سليمان بن صرد قال النبي في حين أجلي عنه الأحزاب أن: لا نغزوهم ولا يغزوننا، وقال في لذا من أصحابه مجتمعين: أحدكم ضرسه في النّار مثل أحد، فماتوا كلّهم على استقامة، وارتدّ منهم واحد فقتل مرتداً، وقال لآخرين: آخركم موتاً في النّار – يعني أبا مخدورة وأبا هريرة وسمرة – فمات أبو هريرة، ثمَّ أبو مخدورة، ووقع سمرة في نار فاحترق فيها، وأخبر ﷺ بقتل أبيّ بن خلف الجمحيّ فخدش يوم أحد خدشاً لطيفاً فكان منيّته.

الخركوشي في شرف النبيّ : إنّه قال للأنصار : إنّكم سترون بعدي أثرة، فلمّا ولي معاوية عليهم منع عطاياهم فقدم عليهم فلم يتلقّوه، فقال لهم : ما الّذي منعكم أن تلقوني؟ قالوا : لم يكن لنا ظهور نركبها، فقال لهم : أين كانت نواضحكم؟ فقال أبو قتادة : عقرناها يوم بدر في طلب أبيك، ثمَّ رووا له الحديث، فقال لهم : ما قال لكم رسول الله؟ قالوا : قال لنا : اصبروا حتّى تلقوني، قال : فاصبروا إذاً ، فقال في ذلك عبد الرحمن بن حسّان :

ألا أبسليغ معاويية بين صبخبر أميير البمؤمنيين بينا كبلامي فسإنّا صابيرون ومستنظروكيم إلى يوم التبغيابين والبخيصيام

السديّ: قال النبيّ ﷺ لأصحابه: يدخل عليكم الآن رجل من ربيعة يتكلّم بكلام شيطان، فدخل الحطيم بن هند وحده، فقال: إلى ما تدعو يا محمّد؟ فأخبره، فقال: أنظرني فلي من أشاوره، ثمَّ خرج فقال النبيّ ﷺ : دخل بوجه كافر، وخرج بعقب غادر، فذهب وأخذ سرح المدينة.

أبوهريرة : قال ﷺ : ليرعفنَ جبّار من جبابرة بني أمية على منبري هذا ، فرُثي عمرو بن سعيد بن العاص سال رعافه .

وروي عنه ﷺ : الأثمّة من قريش، فلم يوجد إمام ضلال أو حقّ إلا منهم.

أنس : إنّه قال : لا تسألوني عن شيء إلا بيّنته، فقام رجل من بني سهم يقال له : عبد الله بن حذافة وكان يطعن في نسبه، فقال : يا نبيّ الله من أبي؟ قال : أبوك حذافة بن قيس، فنزلت ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْيَاَة﴾<sup>(1)</sup>.

قوله: ﴿شَبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبَدِهِ لَيَّلَا﴾ ووصفه لبيت المقدس وتعديده أبوابه وأساطينه، وحديث العير الّتي مرّ بها، والجمل الأحمر الّذي يقدمها، والغرارتين عليه.

واستأسر بنو لحيان خبيب بن عدي الأنصاريّ وباعوه من أهل مكّة، فأنشد خبيب: لقد جمع الأحزاب حولي وألّبوا قبائلهم واستجمعوا كلّ مجمع وقد حشدوا أولادهم ونساءهم وقرّبت من جذع طويل ممنّع فذا العرش صبّرني على ما يراد بي فقد يأس منهم بعد يومي ومطمعي وتالله ما أخشى إذا كنت ذا تقى على أيّ جمع كان لله مصرعي

فلمّا صلب قال : السلام عليك يا رسول الله، وكان النبيّ ﷺ في ذلك الوقت بين أصحابه بالمدينة، فقال: وعليك السلام، ثمّ بكي وقال: هذا خبيب يسلّم عليّ حين قتلته قريش. وكتب على الفارسي عهداً لحي سلمان بكازرون: هذا كتاب من محمّد بن عبد الله رسول الله، سأله الفارسي سلمان وصيّةً بأخيه مهاد بن فرّوخ بن مهيار وأقاربه وأهل بيته وعقبه من بعده ما تناسلوا، من أسلم منهم وأقام على دينه : سلام الله، أحمد الله إليكم، إنّ الله تعالى أمرني أن أقول : لا إله إلا الله وحده لا شريك له، أقولها، وآمر النّاس بها، والأمر كلّه لله خلقهم وأماتهم وهو ينشرهم وإليه المصير، ثمَّ ذكر فيه من احترام سلمان – إلى أن قال : – وقد رفعت عنهم جزّ الناصية والجزية والخمس والعشر وسائر المؤن والكلف، فإن سألوكم فأعطوهم، وإن استغاثوا بكم فأغيثوهم، وإن استجاروا بكم فأجيروهم، وإن أساءوا ماتي حلّة، ومن الأواقي مأة، فقد استحقّ سلمان ذلك من يما والأمر كلّ سناوكم واعفروا لهم، وإن أسيء إليهم فامنعوا عنهم، وإن استجاروا بكم فأجيروهم، وإن أساءوا ودعا على من أذاهم، وكتب عليّ بن أبي طالب، والكتاب إلى اليوم في أيديهم ويعمل القوم برسم النبيّ ينتي ، فلولا ثقته بأنّ دينه يطبق الأرض لكان كتبة هذا السجلّ مستحيلاً .

وكتب نحوه لأهل تميم الداريّ: من محمّد رسول الله للداريّين، إذا أعطاء الله الأرض وهبت لهم بيت عين وصرين وبيت إبراهيم.

وكتب ﷺ للعبّاس الحيرة من الكوفة، والميدان من الشام، والخطّ من هجر، ومسيرة ثلاثة أيّام من أرض اليمن، فلمّا افتتح ذلك أتى به إلى عمر فقال: هذا مال كثير القصّة.

ومن العجائب الموجودة تدبيره في أمر دينه بأشياء قبل حاجته إليها، مثل وضعه المواقيت للحجّ، ووضع عمرة، والمسلخ وبطن العقيق ميقاتاً لأهل العراق ولا عراق يومئذ، والجحفة لأهل الشام وليس به من يحجّ يومئذ، ومن أصغى إلى ما نقل عنه علم أنّ الأوّلين والآخرين يعجزون عن أمثالها، وأن ذلك لا يتصور إلا أن يكون من الوحي والتنزيل.

وقوله عيمي : زويت لي الأرض فأريت مشارقها ومغاربها ، وسيبلغ ملك أُمّتي ما زوي لي منها ، فصدق في خبره فقد ملكهم من أوّل المشرق إلى آخر المغرب من بحر الأندلس وبلاد البربر ، ولم يتسعوا في الجنوب ولا في الشمال كما أخبر عيمي سواءً بسواء .

وقوله لعديّ بن حاتم: لا يمنعك من هذا الدين الّذي ترى من جهد أهله وضعف أصحابه، فلكأنّهم بيضاء المدائن قد فتحت عليهم، وكأنّهم بالظعينة تخرج من الحيرة حتّى تأتي مكّة بغير خفار، ولا تخاف إلا الله! فأبصر عدي ذلك كلّه.

وقوله في لخالد بن الوليد وقد بعثه إلى أكيدر بن عبد الملك ملك كندة وكان نصرانياً ستجده يصيد البقر، فخرج حتى كان من حصنه بمنظر العين في ليلة مقمرة صائفة وهو على سطح له ومعه امرأته، فباتت البقر تخذ بقرونها باب القصر، فقالت : هل رأيت مثل ذلك قطً؟ قال : لا والله، قالت فمن ترك هذا؟ قال : لا أحد، فنزل وركب على فرسه ومعه نفر من أهل بيته فيهم أخ له يقال له : حسّان، وبعث إلى رسول الله في ، وأنشد في ذلك رجل من بني طيئ: تبارك سائيق البيقرات إنّي رأيت الله يسهدي كلّ هاد فمن يك حائداً عن ذي تبوك فإنا قد أمرنا بالجبهاد

وقوله لكنانة زوج صفيّة والربيع: أين آنيتكما الَّتي كنتما تعيرانها أهل مكَّة؟ قالا: هزمنا فلم تزل تضعنا أرض وتقلّنا أرض أخرى وأنفقناها، فقال لهما: إنكما إن كتمتما شيئاً فأُطلعت عليه استحللت دماءكما وذراريكما؟ قالا: نعم، فدعا رجلاً من الأنصار وقال: اذهب إلى قراح كذا وكذا ثمَّ ائت النخيل فانظر نخلة عن يمينك وعن يسارك، وانظر نخلة مرفوعة فأتني بما فيها، فانطلق فجاء بالآنية والأموال، فضرب عنقهما.

وفي حديث أبي جعفر عضر أنّ النبيّ صلّى وتفرّق النّاس، فبقي أنصاريّ وثقفيّ، فقال لهما : قد علمت أنّ لكما حاجة تريدان أن تسألاني عنها، فإن شئتما أخبرتكما بحاجتكما قبل أن تسألاني، وإن شئتما فاسألا، فقالا : نحب أن تخبرنا بها قبل أن نسألك، فإنَّ ذلك أجلى للعمى، وأثبت للإيمان، فقال قرويّ وهذا بدويّ، أفتؤثره بالمسألة؟ قال : نعم، قال : أمّا أنت يا أخا ثقيف فإنّك جئت تسألني عن وضوئك وصلاتك، وما لك على ذلك من الأجر، فأخبره بذلك، وأمّا أنت يا أخا الأنصار فجئت تسألني عن حجّك وعمرتك وما لك فيهما، وأخبره يخبره بذلك أبحا الأنصار

أنس: إنّه قال لرجل اسمه أبو بدر: قل: لا إله إلا الله، فسأله حجّة فقال: في قلبك من أربعة أشهر كذا وكذا، فصدّقه وأسلم.

أتى سائل إلى النبيّ ﷺ وسأله شيئاً فأمره بالجلوس، فأتاه رجل بكيس ووضع قِبله وقال: يا رسول الله هذه أربع مأة درهم أعطه المستحقّ، فقال ﷺ : يا سائل خذ هذه الأربع مأة دينار + فقال صاحب المال : يا رسول الله ليس بدينار وإنّما هو درهم، فقال ﷺ : لا

(١) سورة الأنبياء، الآية: ٨٨.

تكذّبني فإنّ الله صدّقني . وفتح رأس الكيس، فإذا هو دنانير ، فعجب الرجل وحلف أنّه شحنها من الدراهم ، قال : صدقت ، ولكن لما جرى على لساني الدنانير جعل الله الدراهم دنانير .

وكتب في إلى ابن جلندي وأهل عمان وقال: أما إنّهم سيقبّلون كتابي ويصدّقوني، ويسألكم ابن جلنديّ هل بعث رسول الله معكم بهديّة؟ فقولوا: لا، فسيقول: لو كان رسول الله بعث معكم بهديّة لكانت مثل المائدة الّتي نزلت على بني إسرائيل وعلى المسيح، فكان كما قال يُنْكِي

وفي حديث جرير بن عبد الله البجليّ وعبدة بن مسهر لمّا قال له : أخبرني عمّا أسألك وما أحرت وما أبصرت – يريد في المنام – فقال عنهم : أمّا ما أحرت فسيفك الحسام، وأبنك الهمام، وفرسك عصام، ورأيت في المنام في غلس الظلام، أنّ ابنك يريد الغزل، فلقيه أبو ثغل، على سفح الجبل، مع إحدى نساء بني ثغل، فقتله نجدة بن جبل، ثمّ أخبره بما يجري وما يجب أن يعمل.

قال أبو شهم: مرّت بي جارية بالمدينة فأخذت بكشحها قال: وأصبح الرسول ﷺ يبايع النّاس، قال: فأتيته فلم يبايعني، فقال: صاحب الجنبذة قلت: والله لا أعود، قال: فبايعني. وأمثلة ذلك كثيرة فصار مخبرات مقاله على ما أخبر به ﷺ <sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال في النهاية: فيه: لفارس نطحة أو نطحتين ثمّ لا فارس بعدها أبداً، معناه أنّ فارس تقاتل المسلمين مرّة أو مرتين، ثمّ يبطل ملكها ويزول، فحذف الفعل لبيان المعنى، والقرون جمع قرن وهو أهل كلّ زمان، وفي القاموس الهبهبة: السرعة، وترقرق السراب، والزجر والانتباه، والذبح، والهبهبيّ: الحسن الخدمة، والقصّاب، والسريع كالهبهب.

فُنُسَوَّفَ يَكُونُ لِزَامًا﴾ ، بناء على كونه إشارة إلى قتلهم ببدر ، وكذا البطشة ، قوله : ولم يتسعوا في الجنوب، أي لم يحصل لهم السّعة في الملك في الجنوب والشمال ما حصلت لهم في المشرق والمغرب . قوله : بالظعينة ، أي المرأة المسافرة ، وقال الفيروزآبادي : الظعينة : الهودج فيه امرأة أم لا ، والمرأة ما دامت في الهودج ، وقال الجوهري : خدّ الأرض : شقّها ، وفي القاموس : منحه كمنعه وضربه : أعطاه ، والاسم المنحة بالكسر ، ومنحه الناقة : جعل له وبرها ولبنها وولدها ، وهي المنحة والمنيحة والمنحة .

وقال الجزريّ: في الحديث: أبدلكم الله بيوم السباسب يوم العيد، يوم السباسب: عيد للنصارى انتهى.

قوله: عقل الهجين، أي دية غيرشريف النسب هل تساوي دية الشريف، أو أنّه لمّا كان عنده أنّه لا يقتص الشريف للهجين سأله ﷺ عن قدر ديته، فأجابه ﷺ بنفي ما توهمه،

(۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱٤٦.

قوله: ما أحرتَ بالحاء المهملة المخفِّفة، أي رددت، أو بالخاء المعجمة المشدّدة، أي تركت وراء ظهرك، والجنبذة بالضمّ: القبّة: ولعلّه تصحيف الجبذة بمعنى الجذبة.

٤٠ – **قب:** قال أبو سفيان في فراشه مع هند: العجب يرسل يتيم أبي طالب ولا أرسَل! فقصّ عليه النبيّ ﷺ من غده، فهمّ أبو سفيان بعقوبة هند لإفشاء سرّه، فأخبره النبيّ ﷺ بعزمه في عقوبتها، فتحيّر أبو سفيان.

قتادة : قال أبيّ بن خلف الجمحيّ – وفي رواية غيره صفوان بن أميّة المخزوميّ – لعمير ابن وهب الجمحيّ : عليّ نفقاتك ونفقات عيالك ما دمت حيّاً إن سرت إلى المدينة وقتلت محمّداً في نومه، فنزل جبرتيل بقوله : ﴿سَوَاَهُ مِنكُمْ مَنَ أَسَرَ ٱلْقُوْلَ﴾ الآية، فلمّا رآه رسول الله في قال : لم جنت؟ فقال : لفداء أسرى عندكم، قال : وما بال السيف؟ قال : قبّحها الله وهل أغنت من شيء؟ قال : فماذا شرطت لصفوان بن أُميّة في الحجر؟ قال : وماذا شرطت؟ قال : تحمّلت له بقتلي على أن يقضي دينك ويعول عيالك، والله حائل بيني وبينك، فأسلم

٤١ - قب: في حديث خزيم بن أوس: سمعت النبي يقول هذه الحيرة البيضاء قد رفعت لي، وهذه الشيماء بنت نفيلة الأزدية على بغلة شهباء معتجرة بخمار أسود، فقلت: يا رسول الله إن نحن دخلنا الحيرة فوجدنا كما تصف فهي لي؟ قال: نعم هي لك، قال: فلما فتحوا الحيرة تعلق بها وشهد له محمد بن مسيلمة ومحمد بن بشير الأنصاريان بقول النبي يتحوا ألميما إليه خالد، فباعها من أخيها بألف دينار.

أبو هريرة : قال ﷺ : إذا هلك كسرى فلا كسرى بعده، وإذا هلك قيصر فلا قيصر بعده، والّذي نفسي بيده لينفقنَ كنوزهما في سبيل الله .

جبير بن عبد الله قال النبي ﷺ : تبنى مدينة بين دجلة ودجيل والصراة وقطربل تجبى إليها خزائن الأرض .

وفي رواية: تسكنها جبابرة الأرض الخبر.

أبو بكرة : قال النبي عنه الله الله عنه أمّتي ينزلون بغائط يسمّونه البصرة وعنده نهر يقال له : دجلة، يكون لهم عليها جسر ويكثر أهلها، ويكون من أمصار المهاجرين الخبر .

فضالة بن أبي فضالة الأنصاريّ وعثمان بن صهيب إنّه قال لعليّ ﷺ في خبر : أشقى الآخرين الّذي يضربك على هذه، وأشار إلى يافوخه.

أنس بن الحارث قال : سمعت النبي ﷺ يقول : إنَّ ابني هذا يعني الحسين يقتل بأرض من العراق، فمن أدركه منكم فلينصره، قال : فقتل أنس مع الحسين ﷺ .

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۳.

وفيه حديث القارورة الّتي أعطى أمّ سلمة. وحديث الحسن بن عليّ ﷺ إنّه سيصلح الله به فتتين. وحديث فاطمة الزهراء ﷺ وبكانها وضحكها عند وفاة النبيّ ﷺ . وحديث كلاب الحواب. وحديث عمار: تقتلك الفئة الباغية.

حذيفة قال: لو أحدَّثكم بما سمعت من رسول الله لوجمتموني، قالوا: سبحان الله نحن نفعل؟ قال: لو أحدَّثكم أنَّ بعض أُمّهاتكم تأتيكم في كتيبة كثير عددها، شديد بأسها، تقاتلكم صدِّقتم؟ قالوا: سبحان الله ومن يصدِّق بهذا؟ قال: تأتيكم أُمّكم الحميراء في كتيبة يسوق بها أعلاجها من حيث تسوء وجوهكم.

ابن عبّاس: قال النبيّ ﷺ : أيتكن صاحبة الجمل الأدبب، يقتل حولها قتلى كثيرة بعد أن كادت.

وقال ﷺ : أطولكنّ يدأ أسرعكنّ لحوقاً بي، فكانت سودة أطولهنّ يدأ بالمعروف.

ابن عمر : عن النبيّ ﷺ : يكون في ثقيف كذّاب ومبير، فكان الكذّاب المختار والمبير الحجّاج.

ومنه إخباره ﷺ بأويس القرني .

حكى العقبيّ أنّ أبا أيّوب الأنصاريّ رُئي عند خليج قسطنطينيّة فسئل عن حاجته، قال : أمّا دنياكم فلا حاجة لي فيها، ولكن إن متّ فقدّموني ما استطعتم في بلاد العدوّ، فإنّي سمعت رسول الله عنهي يقول : يدفن عند سور القسطنطينية رجل صالح من أصحابي، وقد رجوت أن أكونه، ثمّ مات، فكانوا يجاهدون والسرير يحمل ويقدّم، فأرسل قيصر في ذلك، فقالوا : صاحب نبيّنا وقد سألنا أن ندفنه في بلادك ونحن منفذون وصيّته، قال : فإذا وليّتم أخرجناه إلى الكلاب، فقالوا : لو نبش من قبره ما ترك بأرض العرب نصرانيّ إلا قتل، ولا كنيسة إلا هدمت، فني على قبره قبّة يسرج فيها إلى اليوم وقبره إلى الآن يزار في جنب سور القسطنطينيّة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** في الصحاح : أصل الغائط : المطمئنّ من الأرض الواسع، ووجمه : دفعه وضربه بجمع الكفّ، والأعلاج جمع العلج بالكسر وهو الرجل القويّ الضخم، والرجل من كفّار العجم وغيرهم.

قوله: بعد أن كادت، أي أن تغلب وتظفر أو تهلك، أو هو من الكيد بمعنى الحرب أو بمعنى المكر.

٤٢ - شيء عن عبد الله بن يحيى الكاهليّ، عن أبي عبد الله عظيَّة قال: سمعته يقول: لمّا

(۱) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۱۸۳.

أسري برسول الله عليه وآله السلام أتاه جبرئيل بالبراق فركبها فأتى بيت المقدس فلقي من لقي من إخوانه من الأنبياء، ثمّ رجع فأصبح يحدث أصحابه أتّي أتيت بيت المقدس الليلة، ولقيت إخواناً من الأنبياء، فقالوا : يا رسول الله وكيف أتيت بيت المقدس الليلة؟ فقال : جاءني جبرئيل عليم بالبراق فركبته، وآية ذلك أنّي مررت بعير لأبي سفيان على ماء بني فلان وقد أضلّوا جملاً لهم وهم في طلبه، قال : فقال القوم بعضهم لبعض : إنّما جاء راكب سريع، ولكنكم قد أتيتم الشام وعرفتموها، فاسألوه عن أسواقها وأبوابها وتجارها، قال : فسألوه ولكنكم قد أتيتم الشام وعرفتموها، فاسألوه عن أسواقها وأبوابها وتجارها، قال : فسألوه فقالوا : يا رسول الله كيف الشام؟ وكيف أسواقها؟ وكان رسول الله عليه إذا سنل عن الشيء يا يعرفه شقّ عليه حتّى يرى ذلك في وجهه، قال : فبينا هو كذلك إذ أتاه جبرئيل عليم فقال : يا رسول الله هذه الشام قد رفعت لك، فالتفت رسول الله يشيئ إذا سنل عن الشيء وتجارها، فقال : أين السائل عن الشام؟ فقالوا : أين بيت فلان ومكان فلان؟ فأجابهم في كلّ ما سألوه عنه، قال : أين السائل عن الشام؟ فقالوا : أين بيت فلان ومكان فلان؟ في أورابها وتجارها، فقال : أين السائل عن الشام؟ فقالوا : أين بيت فلان ومكان فلان؟ في أورابها وتجارها، فعال : أين السائل عن الشام؟ فقالوا : أين بيت فلان ومكان فلان؟ فأجابهم في كلّ ما سألوه عنه، قال : فلم يؤمن فيهم إلا قليل، وهو قول الله : فوكان قال ؟ في ألماني ورابها فقور له

**أقول:** الأبواب السالفة والآتية مشحونة بإخبار. يُنْتَحَجُ بالغائبات، لا سيّما قصص بدر، وإنّما أوردنا في هذا الباب شطراً منها<sup>(٢)</sup>.

## ۱۲ – باب آخر فيما أخبر بوقوعه بعده ﷺ

١ - ها: حمويه بن عليّ بن حمويه، عن محمّد بن محمّد بن بكر، عن الفضل بن حباب الجمحيّ، عن مكميّ، عن محمّد بن يسار، عن وهب بن حزام، عن أبيه، عن يحيى بن أيّوب، عن يزيد بن أبي حبيب، عن أبي معلمة، عن عبد الرحمن، عن أمّ سلمة أنّ رسول الله عني أوصى عند وفاته بخروج اليهود من جزيرة العرب، فقال: الله الله في القبط، فإنّكم سنظهرون عليهم، ويكونون لكم عدّة وأعواناً في سبيل الله".

**بيان:** القبط بالكسر : أهل مصر .

٢ **- ماء ج**ماعة، عن أبي المفضّل، عن داود بن الهيثم، عن جدّه إسحاق بن بهلول، عن أبيه بهلول بن حسّان، عن طلحة بن زيد، عن الوصين بن عطاء، عن عمير بن هاني، عن جنادة بن أبي أُمية، عن عبادة بن الصامت، عن النبيّ يُشْبُحُو قال: ستكون فتن لا يستطيع المؤمن أن يغيّر فيها بيد ولا لسان، فقال عليّ بن أبي طالب عُلِيَّشِر : وفيهم يومنذ مؤمنون؟

- (۱) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱٤٩ ح ٤٩ من سورة يونس.
- (٢) أما الروايات الواردة من طرق العامة في علم الرسول عليه بالمغيبات فكثيرة، منها في كتاب التاج الجامع للأصول ج ٣، ومنها في كتاب فضائل الخمسة ج ١ للفيروز آبادي فراجع. [النمازي].
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٠٤ ح ٩٠٥ مجلس ١٤.

قال: نعم قال: فينقص ذلك من إيمانهم شيئاً؟ قال: لا إلا كما ينقص القطر من الصفا، إنّهم يكرهونه بقلوبهم<sup>(۱)</sup>.

٣ – مع الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن جميع، عن أبي عبد الله، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: إذا مشت أُمّتي المطيطا وخدمتهم فارس والروم كان بأسهم بينهم. والمطيطا : التبختر ومدّ اليدين في المشي<sup>(٢)</sup>.

٤ - ب: هارون، عن ابن زياد، عن جعفر، عن آبانه عنها أنّ رسول الله عنها: تاركوا الحبشة ما تاركوكم، فوالذي نفسي بيده لا يستخرج كنز الكعبة إلا ذو السويقتين<sup>(٣)</sup>.

**بيان:**قال في النهاية : في الحديث : لا يستخرج كنز الكعبة إلا ذو السويقتين من الحبشة ، السويقة تصغير الساق وهي مؤنّثة ، فلذلك ظهرت التاء في تصغيرها وإنّما صغّر الساقين لأنّ الغالب على سوق الحبشة الدقّة والحموشة . انتهى .

وقال في جامع الأصول: الكنز مال كان معدًا فيها من نذور كانت تحمل إليها قديماً وغيرها، وقال الطيبيّ في شرح المشكاة: قيل: هو كنز مدفون تحت الكعبة، وقال الكرمانيّ في شرح البخاريّ: ومنه يخرب الكعبة ذوالسويقتين، وهذا عندقرب الساعة حيث لا يبقى قائل الله الله، وقيل: يخرب بعد رفع القرآن من الصدور والمصحف بعد موت عيسى غليَتْظْرَ انتهى.

٥ - ب، هارون، عن ابن صدقة، عن جعفر، عن أبيه بي أنّ رسول الله في قال: إذا ظهرت القلانس المتركة ظهر الرياء<sup>(٤)</sup>.

**بيمان** وني بعض النسخ المشرّكة بالشين، ولعلَّه من الشراك، أي القلانس الَّتي فيه خطوط وطرائق، كما تلبسه البكتاشيّة، أو من الشرك بمعنى الحبالة، أي قلانس أهل الشيد، فعلى الوجهين يناسب نسخة الرياء بالراء المهملة والياء المثنّاة التحتانيّة، ويحتمل أن يكون من الشرك بالكسر بمعنى الكفر، أي قلانس الأعاجم وأهل الشرك فيناسب نسخة الزنا بالزاي المعجمة والنون، وفي بعض النسخ بالتاء المثنّاة الفوقانيّة، وقيل: إنّه منسوب إلى طائفة الترك، وسيأتي مزيد شرح له في باب القلانس إن شاء الله تعالى.

٢ - ثوبابي، عن عليّ، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله عليه عن الله عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه: سيأتي على أمتي زمان تخبت فيه سرائرهم، وتحسن فيه علانيتهم، طمعاً في الدنيا، لا يريدون به ما عند الله تتمريخ ، يكون أمرهم رياء لا يخالطه خوف، يعمّهم الله منه بعقاب فيدعونه دعاء الغريق فلا يستجاب لهم<sup>(o)</sup>.

- أمالي الطوسي، ص 208 مجلس ١٧ ح ١٠٣٤. (٢) معاني الأخبار، ص ٣٠١.
- (٣) قرب الإسناد، ص ٨٢ ح ٢٦٨. (٤) قرب الإسناد، ص ٨١ ح ٢٦٩.
  - (٥) ثواب الأعمال، ص ۲۹۹.

٧ - ثوء بهذا الإسناد قال: قال رسول الله ينهى : سيأتي على أمّتي زمان لا يبقى من القرآن إلا رسمه، ولا من الإسلام إلا اسمه، يسمّون به وهم أبعد النّاس منه، مساجدهم عامرة وهي خراب من الهدى، فقهاء ذلك الزمان شر فقهاء تحت ظلّ السّماء، منهم خرجت الفتنة وإليهم تعود<sup>(1)</sup>.

٨ - كا: أبو علي الأشعريّ، عن الحسن بن عليّ الكوفيّ، عن العبّاس بن عامر، عن العرزميّ، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه : سيأتي على النّاس زمان لا ينال الملك فيه إلا بالقتل والتجبّر، ولا الغنى إلا بالغصب والبخل، ولا المحبّة إلا باستخراج الملك فيه إلا بالقتل والتجبّر، ولا الغنى إلا بالغصب والبخل، ولا المحبّة إلا باستخراج الدين واتّباع الهوى، فمن أدرك ذلك الزمان فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى، وصبر على النواب من على النّاه ثواب المحبّة إلا باستخراج المين والبخل، ولا المحبّة إلا باستخراج الدين واتّباع الهوى، فمن أدرك ذلك الزمان فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى، وصبر على المين وهو يقدر على الغنى المين على الذي الدين واتّباع الهوى، فمن أدرك ذلك الزمان فصبر على الفقر وهو يقدر على الغنى، وصبر على المين صدّيقاً ممّن صدّق بي (٢).

**أقول:** قد مضت الأخبار من هذا الباب في باب أشراط الساعة، وستأتي في باب علامات قيام القائم عَلِيَظِيرٍ .

## أبواب أحواله 🎎

## من البعثة إلى نزول المدينة

١ - باب المبعث وإظهار الدعوة وما لقي عن القوم وما جرى بيند وبينهم، وجمل أحواله إلى دخول الشعب وفيه إسلام حمزة تعليه ،

وأحوال كثير من أصحابه وأهل زمانه

الأيات: البقرة: (٢): ﴿مَا يَوَدُّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِنَبِ وَلَا الْمُشْرِكِينَ أَن يُنَزَّلَ عَلَيْكُم فِنْ خَبْر فِن تَيِحُمُّ وَاللَّهُ يَخْصُ بِرَحْمَتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلِ الْفَظِيمِ وقال تعالى: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيحُمْ رَسُولا مِنحُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمْ ءَايَلِنَا وَيُزَكِبْحُمْ وَيُعَلِيمُ الْكِنَبَ وَالْحُصَةَ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ (شَال فَاللَهُ وَقَالَ مَاللَهُ وَوَالَا مُ

أَنَزَلَ عَلَيْكُم مِنَ ٱلْكِنَبِ وَٱلْحِكْمَةِ بِعِظْكُر بِدٍ وَٱنْغَوْا آلَة وَأَغْلَمُوَا أَنَ ٱللَّهَ بِكُلِ شَى عَلِيمُ ﴾. وقالُ تعالى: ﴿نِلْكَ مَايَـَتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِيكَ ﴿ اللَّهِ

**ال عمران «٣»، ﴿**وَاذْكُرُوا يَعْمَتَ اللَّهِ عَلَيَكُمْ إِذْ كُنُمُ أَعْدَاءُ فَأَلَّفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَمْسَبَحْمُ بِنِعْمَتِهِ. إِخْوَنَا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا مُغْرَةٍ فِنَ النَّارِ فَأَنْقَذَكُم مِنْهَأَ كَذَلِكَ يُبَتِينُ اللَّهُ لَكُمْ ءَايَنِتِهِ. لَمَلَكُرُ نَهْتَدُونَ ﷺ. وقال تعالى : ﴿لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ ءَايَنَتِهِ.

(1) ثواب الأعمال، ص ٢٩٩.
 (٢) أصول الكافي، ج ٢ ص ٣٨٠ باب الصبر، ح ١٢.

وَيُعَلِّمُهُمُ ٱلْكِنْبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ ٢

المنساء (2): ﴿ مَا أَمَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فِنَ اللَّهِ وَمَا أَمَابَكَ مِن سَيَنَةٍ فِن نَّفْسِكُ وَأَرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولاً وَكَانَ وَلَقَهِ شَهِيدًا (٢) مَن يُعْلِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ وَمَن نَوَلَى فَمَا أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظًا (٢). وقال تعالى : ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْجٍ وَالنَّبِيَتِينَ – إلى قوله – : ﴿ لَذِكِنِ اللَهُ يَشْهَدُ بِمَا أَزَلَ إِلَيْكَ أَنزَلَهُ بِعِلْمِهِمْ وَالْمَلَتِهِكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَى بِاللَهِ شَهِيدًا».

المائدة ٥٥، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكٌ وَإِن لَدَ تَفْعَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُلُمُ وَٱللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلْكَنْفِرِينَ ٢٠٠٠ .

وقال تعالى : ﴿ مَّا عَلَى ٱلرَّسُولِ إِلَّا ٱلْبَلَغُ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ ٢

الأنعام «٦»: ﴿ قُلْ أَغَبَرُ اللَّهِ أَنَّخِذُ وَلِنَّا فَاطِرِ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْعِمُ وَلَا يُطْعَدُ قُلْ إِنِّ أَيْرَتُ أَنْ أَحُونَ أَوَّلَ مَنْ أَسْـلَمُ وَلَا تَكُوْنَتَ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿﴾ . إلى آخر الآيات.

وقال تعالى : ﴿ قَدْ نَعْلَمُ إِنَّهُ لَيَحْزُنُكَ الَّذِى يَقُولُونٌ فَإِنَّهُمْ لَا بَكْذِبُونَكَ وَلَذِينَ الْفَلِيدِينَ بِنَابَتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ (). وقال تعالى : ﴿ تُسل لَا آسْتُلَكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِنْ هُوَ إِلَا ذِكْرَى لِلْمَالِمِينَ () وقال تعالى : ﴿ آئِيعَ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن رَبِكَ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ وَأَعْرِضَ عَنِ الْنُشرِكِينَ () وَلَوَ شَآءَ اللَهُ مَا أَشْرَكُولُو وَمَا جَعَلَنْكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظاً وَمَا أَنَتَ عَلَيْهِم وَكِيلِ () وَلا تَسْبُوا الَذِيرَ ي تَسَبُّوا اللَهَ عَدَرًا بِغَيْرٍ عِلْمُ كَذَلِكَ زَنَنَا لِكُلْ أُنَهُ عَمَلَهُمْ ثُمَ إِلَى رَبِيمٍ مَنْ مَعْنُوا اللَهِ يَعْمَدُونُ اللَهِ عَدَرًا بِغَيْرٍ عِلْمُ كَذَلِكَ زَنَنَا لِكُلْ أُنَهُ عَمَلَهُمْ ثُمَ إِلَى رَبِيمٍ مَنْ مُعْهُمُ فَلَيْتُهُمْ بِعَالَى اللَهُ عَمَرُوا اللَهِ عَذَرُ بِعَذِي عَلَى مَعْذَلُهُ اللَّهُ عَذَرُهُمْ مُعَنْ الْمُعَوْنَ وَالتَ يَعْمَدُوا اللَهِ عَدَرًا بِغَيْرٍ عِلْمُ كَذَلِكَ ذَيْنَا لِكُلْ أُنَهُ عَمَلَهُمْ ثُمَ إِلَى رَبِيمٍ مَنْ وَلَكُونَ بَعَذُو مَنْ عَنْ وَالَعِنْ بُوعَنْ مَنْ دُونُ اللَهُ عَدَوْنُكُولُونَ اللَهُ عَدَوْنَ اللَهُ عَذَرُ اللَهُ عَذَرُهُمُونَ اللَهُ عَذَوْنَ اللَهُ عَذَرُ اللَهُ عَدَوْلَ اللَهُ عَدْرُكُولُ وَتَسْتُوا اللَهُ عَدْوَلَةُ مُوا اللَهُ مَعْذُى إِلَى وَكَذَى اللَهُ عَذَيْتُ اللَهُ عَنْ اللَهُ اللَهُ عَذَو عَنْ اللَهُ عَنْ مَنْتُ لِكُلُنَهُ مَعْتُونُ وَلَا يَعْمُونَ اللَهُ وَى عَنْ الْنُعَالَةُ عَدْولُهُ مَا لَهُ مُولًا عَمْولُونَ اللَهُ عَنْهُمُ فَيْنُولُ وَمَا عَنْ عَنْتُهُمُ وَيَكْذَلُ وَلَا يَشْتُولُ عَمْولُولُ عَمْرُولُ وَلَة مَعْدُولُ عَنْهُ عَلَيْ مُ الْنُولُنَا مُولَى اللَهُ عَنْعَالَ عَذْ مَنْ عَنْ لَكُولُ عَنْ عَنْنُ اللَهُ عَنْ عَنْتُ عَنْ الْعَنْوَى اللَهُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ الْكُنُ عَنْ عَنْ عَنْ عَنُ عَنْ عَلَى وَقُولُ عَمْولُ عَنْ عَلَى الْنُعْنُونَ اللَهُ عَنْ عَنْ اللَهُ عَنْ الْنُكُونُ الْعَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عُنْ عَ الْنَعْمَنُونُ عَنْ اللَهُ عَنْ مَا عَلَهُ أَنْهُ عَنْ أَنْوَى عَنْ عَنْ عَنْ عَالَهُ إِنَا عَنْ عَالَهُ مَا عُنْ عَنُولُ مَا عُولُ عَنْ الْعُنْتُنَا عَنْتُو الْعَالَةُ عَنْ عَنْعُولُ عَنْ أَنْهُ مَا عَنْ عَا عَا عُولُ عَنْ عَا ع

**الأعراف ٧٥، ﴿قُلْ يَتَأَيَّهُا النَّاسُ إِنِّ رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَبِعُ الَّذِى لَمُ مُلْكُ السَّ**كَوَتِ وَٱلأَرْضِ لَا إِلَٰهُ إِلَا هُوَ يُحْي. وَيُعِيثُ فَعَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ النَّبِيِ ٱلأَمِي الَّذِى يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَكَلِنَتِهِ. وَانَّبِعُوهُ لَمَلَحُثُمْ تَهْـتَدُونَ ٢٠٠٠ .

وقال تعالى: ﴿خُذِ ٱلْعَنْوَ وَأَمْرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَغْرِضْ عَنِ ٱلْجُنِهِلِينَ ٢

الأنفال دلما: ﴿وَإِذْ قَـالُواْ اللَّهُمَ إِن كَانَ هَـٰذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرَ عَلَيْنَا حِجَارَةُ مِّنَ التَسَمَلُو أَوِ اَشْتِنَا بِعَدَابٍ أَلِيمِ ﴿ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيمٍ وَمَا كَانَ اللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴿ الْمُنْقُونَ وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ وَهُمْ بَعُدُونَ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحَرامِ وَمَا كَانَ اللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ وَنَصَيَغُورُونَ ﴾ وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبُهُمُ اللَّهُ وَهُمْ بَعُدُونَ عَنِ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَمَا وَذِلِيَاذُهُ إِلَا الْمُنْقُونَ وَلَنِكُنَ أَحْتَذُهُمُ لَا يَعْذَبُهُمْ وَهُمْ يَعْدُونَ عَنِ الْمُسْجِدِ الْ وَيَصَدِيمَةُ فَذُوقُوا الْمُنْقُونَ وَلَيْكُنَ أَحْتَبُوهُمْ تَعْلَونَ إِنِي وَمَا كَانَ مَعَذِيمَةُ مَا اللَهُ **التوبة «٩»: ﴿**هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِنُظْهِرَمُ عَلَ ٱلَّذِينِ كُولَةِ كَرِهُ الْمُشْرِكُونَ ٢٠٠٠ .

يونس؛ ﴿وَإِمَّا نُرِيَّنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَفِئُكُمْ أَوْ نَنُوقَيَّنَكَ فَإِلَيْنَا مَرْجِعُهُمَ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَغْعَلُونَ ﴾ . يوسف ١٢٩، ﴿ نَمْنُ نَقْشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْلِهِ. لَمِنَ ٱلْخَلِيلِينَ ﴾ . وقال تعالى : ﴿قُلْ هَٰذِهِ. سَبِيلِيَ أَدْعُوّا إِلَى ٱللَّهُ عَلَى بَصِبْرَةِ أَنَا وَمَنِ أَنْبَعَنِي وَسُبْحَنَ ٱلْفَلِيلِينَ ﴾ . وقال تعالى : ﴿قُلْ هَٰذِهِ. سَبِيلِي أَدْعُوّا إِلَى ٱللَّهُ عَلَى بَص

الرعد ١٣٠، ﴿ إِنَّمَا أَنتَ سُنذِرٌ وَلِكُلْ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَكَغُ وَعَلَيْنَا لَلْحِسَابُ ﴾.

**الحجر، ﴿**لَا نَمُدَنَّ عَيْنَكَ إِلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَزَوَجُمَا مِنْهُمْ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَأَخْفِضْ جَمَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ () وَقُلْ إِذِسَ أَنَا النَّذِيرُ الْمُبِينُ () كَمَّا أَنَزَلْنَا عَلَى الْمُقْتَسِمِينَ () الَذِينَ جَمَعُوا الْفُرْءَانَ عِضِينَ () وَوَرَبِكَ لَنْسَنَكَنَهُمْ أَجْمَعِينٌ () عَمَّا كَانُوا بَعْمَلُونَ () فَأَصْدَعْ بِمَا نُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُعْرَينِ () وَوَرَبِكَ لَنْسَنَكَنَهُمْ أَجْمَعِينٌ () عَمَّا كَانُوا بَعْمَلُونَ () فَأَصْدَعْ بِمَا نُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُعْرَينِ () وَوَرَبِكَ لَنْسَنَكَنَهُمْ أَجْمَعِينٌ () مَعَا كَانُوا بَعْمَلُونَ () فَأَصْدَعْ بِمَا نُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَن وَمَدْرَكِ لِيَنَ الْمُسْتَهْزِهِينَ () مَنْ الْذِينَ يَجْمَعُونَ مَعَ اللَّهِ إِلَيْهَا مَاحَرُ فَاسَوْفَ بِعَمْلُونَ وَاعْرِضْ عَنِ الْمُعْرَضُ الْمُعْتَعْ مِعْنَا الْمُعْتَقِينَ الْمُعْذَى الْمُعْتَعْ مِعْمَانُونَ الْمُعْتَى الْمُعْتَقِينَ الْمُعْتَقِينَ الْمُعْتَقِينَ الْمُعْتَعْ مَعْ

النحل «١٦»، ﴿وَمَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِشُبَيْنَ لَمُتُمُ ٱلَّذِى اَخْلَفُواْ يَبَذِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِفَوْمِ يُؤْمِنُونَ (()) . وقال تعالى : ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ يَبْيَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُثْرَى المُسْلِمِينَ (()) . وقال تعالى : ﴿أَدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِكَ بِالْحِكْمَةِ وَٱلْمَوْعِظَةِ ٱلْحَسَنَةِ وَجَدِلْهُم بِٱلْتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبِّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِعَن مَنَلَ عَن سَبِيلِهِ وَقُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهْتَذِينَ (())

الإسراء (١٧» ﴿ نَمَنُ أَعْلَرُ بِمَا يَسْتَبِعُونَ بِدِءِ إِذْ يَسْتَبِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْهُمْ تَجُوَى إِذْ يَقُولُ ٱلْظَالِمُونَ إِن تَنَبِعُونَ إِلَّا رَجُلَا مَسْجُولًا ٢﴾ أنظر كَيْفَ ضَرَيُوا لَكَ ٱلْأَمْنَالَ فَعَسَلُوا فَلَا يَسْتَطِيعُونَ سَبِيلًا ٢﴾ .

الكهف «١٨»: ﴿وَآتَلُ مَا أُوحِىَ إِلَيْكَ مِن كِتَابٍ رَبِّكَ لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَـنَبِهِ. وَلَن تَجِدَ مِن دُونِهِ. مُلْنَحَدًا ٢٠٠٠ .

مريم (19»: ﴿ أَفَرَةَيْتَ ٱلَّذِى حَفَرَ بِتَابَنَتِنَا وَقَالَ لَأُوتَيَكَ مَالَا وَوَلَدًا ﴾ أَطَلَعَ ٱلْغَيْبَ أَمِر أَخْذَ عِندَ الرَّحْنَنِ عَهْدًا ﴾ حَلًا سَنَكْنُبُ مَا يَقُولُ وَنَمُدُ لَمُ مِنَ ٱلْعَذَابِ مَدًا ﴾ وَفَرِثُهُم مَا يَقُولُ وَيَأْنِينَا فَرْدًا ﴾ . وقال تعالى : ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَنُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِرَ بِهِ ٱلْمُتَّفِينَ وَثُنَذِرَ بِهِ. قَوْمًا لُذًا ﴾ .

طه «٣٠»: ﴿ كَذَلِكَ نَعْشُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءٍ مَا قَدْ سَبَقَ وَقَدْ ءَانَيْنَكَ مِن لَدُنَّا ذِحْرًا ٢٠ مَن أغرَض عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيَنَمَةِ وِزْرًا ٢٠٠٠ .

**الأنبياء (٢١»: ﴿**وَإِذَا رَمَالَكَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓا إِن يَنَّخِذُونَكَ إِلَّا هُـزُوًا أَهَـٰذَا ٱلَّذِع يَدْكُرُ مَالِهَـتَكُمْ وَهُم بِذِحْثِرِ ٱلرَّمَّنِي هُمْ كَنِيرُونَ ۞﴾.

الحج ٢٢٦، ﴿وَبِمَنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِدُكُ فِي ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَبَتَبِعُ كُلَّ شَيْطَنِ مَرِيدِ ﴾ كُنِبَ عَلَبُهِ أَنَّهُ مَن تَوَلَّاهُ فَأَنَّهُ يُعِسِلُهُ وَيَهْدِيهِ إِلَى عَذَابِ ٱلسَّعِيرِ ﴾ وقال تعالى : ﴿قُلْ يَتَأَبُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ نَذِيرٌ مَبِينٌ ﴾ . وقال تعالى : ﴿ لِكُلِّ أَمْنَهُ جَعَلْنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوهُ فَلَا يُنَزِعُنَّك فِي ٱلأَمْ ِ وَآدَعُ إِلَى رَبِكَ إِنَّكَ لَمَكَ هُدَى تُسْتَقِيمٍ ﴾.

**الفرقان: ﴿**وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَّا مُبَيْرًا وَنَذِيرًا ۞ قُلْ مَا أَسْتَلُتُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَتَآءَ أَن يَتَّخِذَ إِلَى رَبِهِ. سَبِيلًا ۞ وَنَوَحَفٌ عَلَ ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ. وَحَحَمَ بِهِ. بِذُنُوبِ عِبَادِهِ. خَبِيرًا ۞ .

**الشعراء د٣٦٦؛ ﴿**لَتَلَكَ بَنْجَعٌ نَمْسَكَ أَلَّا بَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ إن نَشَأَ نُنَزِلُ عَلَيْهِم تِنَ ٱسَمَآءِ مَايَةُ فَظَلَتْ أَعَنَنْتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ . وقال تعالى : ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَمَرَبِينَ ﴾ .

فاطر «٣٥»: ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَخِلَةُ وَلَا ٱلْأَمَوَٰتُ إِنَّ ٱللَّهَ يُسْمِعُ مَن يَشَآَهُ وَمَا آنتَ بِمُسْمِعٍ مَّن فِي ٱلْتُبُورِ إِنَّ إِنَّ أَنتَ إِلَّا نَذِيرٌ ٢٠٠ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرُا وَبَذِيرًا وَإِن مِنْ أُمَّةٍ إِلَا خَلَا فِيهَا نَذِيرٌ ٢٠٠٠ .

يس ٢٦٠، ﴿ لِيُمنذِرَ مَن كَانَ حَيًّا وَبَحِنَّ ٱلْقَوْلُ عَلَ ٱلْكَنْفِرِينَ ﴿ إِ

المؤمن [غافر] <٤٠٠ ﴿ فَأَصْدِ إِنَّ وَعَـدَ ٱللَّهِ حَقٌّ فَسَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُتُمُ أَوَ نَنَوَقَيَّنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ٢

حمعسق [الشورى] «٤٢»: ﴿ فَلِدَاكَ فَادَعُ وَاسْتَقِمَ حَتَمَا أَمِرْتُ وَلَا نَنْبِعَ أَهْوَآَءَهُمْ وَقُلْ «امنتُ بِمَا أَنزَلَ اللَهُ مِن كِنَبٍ وَأُمِرْتُ لِأَعْدِلَ بَيْنَكُمْ اللَهُ رَبُّنَا وَرَبُّكُمْ لَنَا أَعْمَلُنَا وَلَكُمْ أَعْمَلُكُمْ لَا حُجَّةَ بَيْنَنَا وَيَنْنَكُمُ اللَهُ يَجْمَعُ بَيْنَنَا وَإِلَيْهِ الْمَصِيرُ ٢٠٠٠.

وقال تعالى : ﴿مَا كُنْتَ نَدْرِى مَا الْكِنَّبُ وَلَا الْإِيمَانُ وَلَذَكِن جَعَلْنَهُ نُوْرًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآهُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهَدِى إِلَى مِبَرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ مِبَرَطٍ اللَّهِ الَّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَنُوَنِ وَمَا فِي الأَرْضِ أَلَا إِلَى اللَّهِ نَصِيرُ الأُمُورُ ۞ .

**الزخرف «٤٣»؛ ﴿**فَإِمَّا نَذْهَبَنَ بِكَ فَإِنَّا مِنْهُم تُمَنَقِمُونَ ﴾ أَوْ نُرِيَّنَكَ ٱلَّذِى وَعَدْنَهُمْ فَإِنَّا عَلَيْهِم تُفْنَدِرُونَ ﴾ فَاسْتَمْسِكَ بِٱلَذِى أُوحى إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى مِنزِلُو تُسْتَقِيمٍ ﴾ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾.

الفتح «٤٤٨» ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَدِيرًا ﴾ لِنُوْمِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَتُسَزِيُوهُ وَنُوَقِبُرُهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُحَتِّرَةُ وَأَمِيبَلًا ﴾.

الذاريات ٢٥١٠ ﴿نَوَلَّ عَنَّهُمْ فَمَا أَنَّ بِمَلُومٍ ٢٠ وَذَكِّرْ فَإِنَّ ٱلذِّكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْبِنِينَ

الطور (٥٢»؛ ﴿نَدَكَتِرْ فَمَا أَنَتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ بِكَاهِنٍ وَلَا بَحْنُونِ ٢

**النجم د٥٣٣: ﴿**فَأَعَرِضْ عَن نَمَن نَوَلَىٰ عَن ذِكْرِنَا وَلَمَرَ بُرِدٍ إِلَّا ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّبَّا ﴾ - إلى قوله تعالى -﴿ذَا نَذِيرٌ مِنَ ٱلنُّذُرِ آلأُولَى ٢

القمر (202: ﴿فَتَوَلَّ عَنَّهُمُّ ﴾ (17.

القلم داله: ﴿لَا نُطِيحِ الْمُكَذِبِينَ ﴾ وَدُوا لَوَ نُدْحِنُ فَيُدْحِنُونَ ﴾ وَلَا نُطِعَ كُلَ حَلَّافٍ مَهِينٍ ﴾ هَمَّانٍ مَشَآيَ بِنَبِيمِ ﴾ مَنَاعٍ لِلْخَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ ﴾ عُتُلٍ بَعْدَ ذَلِكَ زَنِيمٍ ﴾. إلى آخر الآبات. المعارج ٤٠٧٠، ﴿ مَأَلَ مَآبَلُ بِعَذَابٍ وَاقِعِ ۞ لِلكَفِرِينَ لَبْسَ لَمُ دَافِعٌ ۞ قِنَ ٱنَّتِهِ ذِى ٱلْمَسَابِج ﴾ . وقال تعالى : ﴿ فَالِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا قِبَلَكَ مُعْطِعِينَ ۞ عَنِ ٱلْبَيِبِ وَعَنِ ٱلنِّمَالِ عِزِينَ ۞ أَيَطْمَعُ صُّلُ ٱمرِي مِنْهُمُ أَن يُدْخَلَ جَنَةَ نَعِيمِ ۞ . إلى آخر السورة.

**المزمل «٧٣»: ﴿** إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَيْكُرُ رَسُولًا شَنِهِـدًا عَلَيْكُرُ كَمَّ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ فِرْعَوْنَ رَسُولًا ﴿ فَعَمَىٰ فِرْعَوْثَ الرَسُولَ فَأَخَذَنَهُ أَخْذَا وَبِيلًا ﴿ ﴾ .

المملثر و24، ﴿ يَتَأَبَّبُ الْمُنَثِّرُ ﴾ قُرْ مَأَندِرُ ﴾ وَرَيَّكَ فَكَبَرَ ﴾ وَنِيَابَك فَلْغِرَ ﴾ وَلِيَابَك فَلْغِرَ ﴾ وَلَرَيْكَ فَكَبَرُ ﴾ وَلَرَيْكَ فَكَبَرُ ﴾ وَلَرَيْكَ فَلَنْهُ أَنْدَرُ ﴾ وَلَرَيْكَ فَلَوْ ﴾ فَإِذَا نُعْرَ فِي النَّقُوْ فِي فَنْدَلِكَ بَوْمَهُ فِيرًا عَبَرُ ﴾ وَلَرَيْكَ فَالسَبَر ﴾ فَإِذَا نُعْرَ فِي النَّقُوْ فِي فَنْدَلِكَ بَوْمَهُوا فَي وَرَبْعَ نَعْبُرُ ﴾ وَلَرَيْكَ فَلَعْتُ وَحِدًا ﴾ وَبَرَيْكَ فَاسْبَر ﴾ وَلَمَنْكُ لَمُ مَالا مَسْدُرُنَا ﴾ وَمَنْعَدُ لَمُ مَنْعُوا ﴾ وَمَنْعَدُ لَمُ مَنْعُونا ﴾ وَمَنْعَدُ لَمْ مَنْعُونا ﴾ وَمَنْعَدُ لَمُ مَعْدُ أَنْهُ وَمَنْعَدُ لَمُ مَعْدُونا ﴾ وَمَنْعَدُ لَمُ مَعْدُ أَنْ وَمِنْهُ مَعْهُوا ﴾ وَمَنْهُ فَهُوا ﴾ وَمَنْهُ فَنُوا ﴾ وَمَنْهُ فَنُوا ﴾ وَمَنْهُ لَنْذُرُ ﴾ فَنْذَا اللَّهُ وَمَنْهُ مَنْهُوا ﴾ وَمَنْهُ فَنْهُ وَاللَّهُ مَعْبُولُ ﴾ وَمَنْهُ أَنْ أَزِيدَ ﴾ مَنْهُ فَا لَذَا لَذِيدَ ﴾ فَنْهُ وَاللَهُ مَنْهُ وَا أَنْهُ مَنْهُ وَعَدَى فَنْهُ وَعَنْ يَعْدَلُ لَكُونُهُ مَنْهُوما ﴾ وَمَنْهُ أَنْ أَزِيدَ فَي كُلُا لَمُعْذُ لَكُمْ مَنْعُوما ﴾ المَنْذُ لَنْ أَنْعَابُونُ هُ مَنْهُونا ﴾ فَذَ أَنْهُ مُنْهُ وَاللَهُ مُنْهُ فَقُلُ إِنَهُ مَنْهُ وَعَنْ يَعْدَى فَنْ فَنْ فَنُولُ اللْعُنُولُ الللَهُ مُنْذَى إِنْ فَنْ أَنْ أَنْهُ فَنُولُ لُكُولُ لَنْهُ مُنْ الْنُولُونُ لُكُنُولُ الللَهُ مُنْ مَنْهُ فَيْ مَعْنُ الْنُكُونُ وَمَنْ الللَهُ فَعْذَ اللَّا عُنْوَلُ الللَهُ عُلَى اللَهُ عُذَا لَهُ مُنْ عَنْهُ مُنْ عُنُ مَنْ مَنْ مَنْ عَالَهُ اللَهُ عُنْ عُنْهُ مُنْ عُنْتُ اللْعُنْمُ مُولُ الْنُولُ اللَذَي مَنْ أَنْهُ مُعْذَا لَنُ عَنْهُ مَاللَهُ الللَهُ فَيْ أَنْ فَيْ مُنْتُ مُنْهُ مُنْهُ مُنْهُ عُنْتُنْهُ مُنْ فَنْ مُنْتُ مُنْ عُنْتُ فَنُ مُنْتُ مُنْتُنْ اللَهُ فَنْ مُنْتُ مُنْهُ وَاللَهُ مُنْتُ مُنْهُ مُنْتُ مُنْتُ مُنْهُ مُنْ عُنْ فَنْ فَنْ أَنْتُنْهُ مُ عُنُ مُ مُنْتُ مُ اللَهُ مُنْهُ مُولُ الْعُنُ مُ مُنْهُ مُولُ اللَهُ مُنْ أَنْ إِنْ عُنُولُ مُنْهُ مُنْتُولُ الْنُنُولُ مُنْهُ مُنُهُ مُنْهُ مُنْ أَنْهُ مُولُ اللَهُ مُولالُهُ مُولُولُ اللَه مُولُولُ مُنْتُولُ مُنْتُنُولُ مُنْتُنُ مُنُولُ مُنُهُ مَالُ مُعُنُولُ الْعُولُ مُولُ لُولُ مُولُولُ الْعُولُ مُ

القيامة د٧٥»: ﴿ فَلَا مُسَنَّفَ وَلَا مَلَ ٢٠ وَلَكِن كَذَبَ وَتَوَلَّ ٢٠ ثُمَّ ذَهَبَ إِلَىٰ أَعْلِهِ. يَنَمَكَن ٢٠ أَوَلَى لَكَ مَأْوَلَ ٢٠ ثُمَّ أَوْلَى لَكَ مَأْوَلَى آنَ ٠٠٠

المنبأ (٨٧»: ﴿ عَمَّ بَنَسَآةَ لُونَ ٢ عَنِ ٱلنَّبَا الْمَعْلِمِ ٢ ٱلَّذِى هُرَ فِيهِ تُعْلَلُنُونَ ٢

عبس «٨٠٠؛ ﴿ فَنِلَ آلاٍيَنَنُ مَّا أَكْثَرُمُ ﴾ مِنْ أَي خَتِهِ خَلَقَهُ ﴾ مِن أَلْحَدُمُ ﴾ مِن نُطْغَةٍ خَلَقَهُ فَقَدَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَقَدَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَدَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَدَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَدَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ إِنَّهُ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ إِنَّ فَقَتَدَرُمُ إِنَّ فَقَدُرُمُ إِنَّهُ فَتَذَرُمُ أَنْ فَتَذَرُمُ ﴾ فَتَذَرُمُ إِنَّ فَتَذَرُمُ أَنْ فَتَذَرُمُ إِنَّا فَتَنَذَرُمُ إِنَّا فَتَنْ فَتَنَذَمُ إِنَّا فَتَنَا أَنْ فَتَذَرُمُ أَنَا أَنْ أَنَا أَنَهُ فَقَدُ مُ إِن

التكوير «٨١» ﴿ إِنَّهُ لَقُوْلُ رَسُولُو كَرِيرٍ ﴾ ذِى قُوَّةٍ عِندَ ذِى آلْمَزِيْر مَكِينٍ ﴾ تُطَاع ثَمَّ أَمِينِ ﴾ وَمَا مَاحِبُكُر بِمَجْنُونِ ﴾ وَلَقَدَ رَمَاهُ بِالْأُنْنِ آلْبِينِ ﴾ وَمَا هُوَ عَلَ آلْمَيْبِ بِضَنِينِ ﴾ وَمَا هُوَ عِندَ ذِى قَاتَنَ تَذَهَبُونَ ﴾ إِنْ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ لِمَن شَآة مِنكُمْ أَن يَسْتَقِيمَ ﴾.

المطففين د٨٣٣ ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ أَجْرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَسْحَكُونَ ﴾ وَإِذَا مَرُوا جِهْم يَنَامَرُونَ ﴾ وَإِذَا ٱنْغَلَبُوا إِلَى أَهْلِهِمُ آنْغَلَبُوا فَكِمِهِينَ ﴾ وَإِذَا رَأَوْهُمْ قَالُوا إِنَّ هَتَؤْلَا. لَصَآلُونَ ﴾ وَمَآ أَرْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ﴾ فَالَبُومُ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مِنَ ٱلْكُفَارِ يَضْحَكُونَ ﴾ عَلَ آلأَرَابِكِ يَظُرُونَ ﴾ هَلْ فَالَو يَنْعَلُونَ ﴾ .

الأعلى د٨٧٩: ﴿ سَنُقَرِئُكَ فَلَا تَسَنَ ﴾ إِلَّا مَا شَآَةَ ٱللَّهُ إِنَّمُ يَعْلَرُ ٱلْجَهْرَ وَمَا يَخْفَى ﴾ وَنَيْتِتُرُكَ لِلْبِسْرَىٰ ﴾ فَذَكِرَ إِن نَّفَصَتِ ٱلذِكْرَىٰ ﴾ سَبَذَكُرُ مَن يَخْفَىٰ ﴾ وَمِنَجَنَبُهَا آلأَشْقَ ﴾ أَلَدِى يَصْلَ ٱلَذِ لَا بَتُوتُ فِيهَا وَلَا يَخِيَ ﴾.

**الغاشية د٨٨٠؛ ﴿** فَذَكِرُ إِنَّمَا أَنتَ مُذَكِرٌ ۞ لَسْتَ عَلَيْهِم بِمُهَيَّبِطٍ ۞ إِلَّا مَن نَوَلَنَ وَكَفَرَ نَبُعَذِبُهُ اللَّهُ الْعَذَابَ آلأَكْبَرَ ۞ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ۞ ثُمَّ إِذَ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞ .

البلد (٩٠٠: ﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٢ وَأَنتَ حِلٌّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٢ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ٢ لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ

نِي كَبَدٍ ﴾ أَيَخْسَبُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ يَقُولُ أَهْلَكْتُ مَالا لَبُدًا ﴾ أَيَخْسَبُ أَن لَمْ بَرُءُ أَحَدُ ﴾ أَنَّ جَحَل لَمُرْ عَبِّنَيْنِ ﴾ وَلِسَانًا وَشَفَنَتِنِ ﴾ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ ﴾.

**العلق دا؟»: ﴿**أَثْرَأْ بِآسَدِ رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ﴾ خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ مِنْ عَلَقٍ ﴾ آثرًا وَرَبُّكَ ٱلأَكْرُمُ ﴾ ٱلَّذِي عَلَزَ بِآلْقَلَمِ ﴾ عَلَرَ ٱلإِنسَنَ مَا لَرَ يَبَمُ ﴾ إلى آخر السورة .

العِينة دهه، ﴿لَدَ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَقَّ تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾ رَسُولٌ مِّنَ ٱللَّهِ يَنْلُوا مُحُفًا تُطَهَّرَةُ ﴾ فِيهَا كُنُبٌ قَيِمَةٌ ﴾ وَمَا نَفَرَقَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ إِلَّا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتْهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾.

> قريش (١٠٦»: ﴿لِإِيلَنَكِ شُرَنِيْ ۞ إِ-لَنَغِهِمْ رِحْلَةُ ٱلشِّـتَآهِ وَٱلصَّيْكِ ۞﴾. الماعون (١٠٧»: ﴿أَرَمَيْتَ ٱلَّذِى ثِكَذِبُ بِٱللِّينِ ۞﴾. الجحد [الكافرون] (١٠٩»: ﴿قُلْ يَتَأَبُّهَا ٱلْكَفِرُونَ ۞﴾. السورة (١ – ٢.

> تبت [المسد] «١١١»: ﴿نَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهُبٍ وَتَبَّ ﴾. السورة ١٠ – ٢٥. الفلق «١١٣»: ﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَتِ آلْغَلَقِ ﴾. إلى آخر السورة ١٠ – ٥٥.

**تفسير:** قال البيضاويّ : ﴿يَنْ خَيْرٍ ﴾ فسّر الخير بالوحي وبالعلم والنصرة، ولعلّ المرادبه ما يعمّ ذلك<sup>(۱)</sup>.

فَوَيُعَلِّمُكُم مَّا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ أي بالفكر والنظر، إذ لا طريق إلى معرفته سوى الوحي<sup>(٢)</sup>. فَوَاذَكُولُا يَعْمَتَ ٱللَّهِ عَلَيْكُمْ ﴾ التي من جملتها الهداية وبعثة محمد ﷺ بالشكر والقيام بحقوقها هُوَمَا أَنَزَلَ عَلَيْكُم مِنَ ٱلْكِنَّبِ وَٱلْحِكْمَةِ ﴾ القرآن والسنة هيميظُكُر بِيُرَ به بما أنزل عليكم<sup>(٣)</sup>.

وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفَرَةٍ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ مشرفين على الوقوع في نار جهنّم لكفركم، إذ لو أدرككم الموت في تلك الحالة لوقعتم في النّار ﴿فَأَنْقَذَكُم مِنْهَاً﴾ بالإسلام، وشفا البئر: طرفها وجانبها<sup>(1)</sup>.

قال الطبرسيّ للظفة: قال مقاتل: افتخر رجلان من الأوس والخزرج: ثعلبة بن غنم من الأوس، وأسعد بن زرارة من الخزرج، فقال الأوسيّ: منّا خزيمة بن ثابت ذو الشهادتين، ومنّا حنظلة غسيل الملائكة، ومنّا عاصم بن ثابت بن أفلح حمى الديار، ومنّا سعد بن معاذ

- تفسير البيضاوي، ج ١ ص ١٣٠.
   تفسير البيضاوي، ج ١ ص ١٣٤.
- (٣) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٢٠٠.
   (٤) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٢٧٧.

الَّذي اهتزَّ عرش الرحمن له، ورضي الله بحكمه في بني قريظة، وقال الخزرجيّ : منَّا أربعة أحكموا القرآن : أُبيِّ بن كعب، ومعاذبن جبل، وزيد بن ثابت، وأبو زيد، ومنا سعد بن عبادة خطيب الأنصار ورئيسهم، فجرى الحديث بينهما تعصباً وتفاخراً، وناديا فجاء الأوس إلى الأوسي، والخزرج إلى الخزرجيّ، ومعهم السلاح فبلغ ذلك النبيّ فركب حماراً وأتاهم فأنزل الله هذه الآيات، فقرأها عليهم فاصطلحوا<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى: ﴿ يَنْ أَنفُسِهِمْ﴾ قال البيضاويّ: من نسبهم، أو من جنسهم عربيّاً مثلهم ليفهموا كلامه بسهولة، ويكونوا واقفين على حاله في الصدق والأمانة مفتخرين به، وقرئ «مِنْ أَنْفَسِهِمْ» أي من أشرفهم، لأنّه ﷺ كان من أشرف القبائل ﴿ وَبُزَكِبِمَهُ يطهّرهم من دنس الطبائع وسوء العقائد والأعمال ﴿ وَإِن كَانُوُاَهِ إِنَّ هِي المخفّفة<sup>(٢)</sup>.

﴿مَا أَسَابَكَ مِنْ حَسَنَةِهِ من نعمة ﴿فِنَ اللَّهِ أَي تَفَصَلاً منه ﴿وَمَا أَسَابَكَ مِن سَيِّتَةِهِ من بلية ﴿فِن نَفْسِكَهُ لأنها السبب فيها لاجتلابها بالمعاصي<sup>(٣)</sup>.

قال الطبرستي: قيل: خطاب للنبي ﷺ والمراد به الأمّة، وقيل: خطاب للإنسان، أي ما أصابك أيّها الانسان<sup>(٤)</sup>.

قوله: ﴿ حَفِيظَآ﴾ أي تحفظ عليهم أعمالهم وتحاسبهم عليها، إنّما عليك البلاغ وعلينا الحساب<sup>(ه)</sup>.

إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَاكَه : قال البيضاوي : جواب لأهل الكتاب عن اقتراحهم أن
 ينزّل عليهم كتاباً من السماء واحتجاج عليهم بأن أمره في الوحي كسائر الأنبياء و لَذِكِن اللهُ
 يَشْهَدُكُ استدراك عن مفهوم ما قبله، وكأنه لمّا تعتّوا عليه بسؤال كتاب ينزل عليهم من
 السّماء، واحتج عليهم بقوله : ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قال : إنّهم لا يشهدون ولكن الله يشهد، أو
 إنّهم أنكروه ولكن الله يثبته ويقرّره ﴿ بِمَا أَذِلَ إِلَيْكَ قال : إنّهم لا يشهدون ولكن الله يشهد، أو
 إنّهم أنكروه ولكن الله يثبته ويقرّره ﴿ بِمَا أَذِلَ إِلَيْكَ مَن القرآن المعجز الدال على نبوّتك،
 إنّهم أنكروه ولكن الله يثبته ويقرّره ﴿ بِمَا أَذِلَ إِلَيْكَ مَن القرآن المعجز الدال على نبوّتك،
 روي أنّه لما نزلت ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قَالُوا : ما نشهد لك، فنزلت، ﴿ أَنزَلَهُ بِعِلْمِرْمَ أَنزلُه الما بنهم لا يشهدون ولكن الله يشهد، أو
 روي أنّه لما نزلت ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ قَالُوا : ما نشهد لك، فنزلت، ﴿ أَنزَلُهُ بِعِلْمِرْمَ أَنزله
 متابساً بعلمه الخاص به، وهو العلم بتأليفه على نظم يعجز عنه كلّ بليغ، أو بحال من يستعد (وي أَنّه لما بعليغ، أو بحال من يستعد (وي أَنّه لما بعلمه الخاص به، وهو العلم بتأليفه على نظم يعجز عنه كلّ بليغ، أو بحال من يستعد (وي أَنّه لما بلغام ازول الكتاب عليه، أو بعلمه الذي يحتاج إليه الناس في معاشهم ومعادهم (و وَالْمَانَيْهَ مَنْ وَلَعْنَ بَعْنُو أَنّه أَنْ وَحَيْ مَا أَوْمَ مَا أَوْ مَعْ يُعْه يُو أَنْهُ مَنْهِ يعبن عنه من أو بحال من يستعد (و وَالْمَانَيْ يَكْمُ أُولُكُ بِلْعُه على نظم يعجز عنه كلّ بليغ، أو بحال من يستعد (و وَالْمَانَيْ يَكْمُ يُو أَنّه مَنْ يعجز عنه كلّ بليغ، أو بحال من يستعد (و وَالْمَانَة يَكْمُ يُو أَنْهُ مَنْه يعجز عنه كلّ أو بعاله وما أن الما في معانهم وما أُول علما يعجز عنه كلّ بليغ، أو بحال من يستعد (و وَالْمَانَة وي مَنْ أُول الكتاب عليه، أو بعلمه الذي يحتاج إليه الناس في معاشهم ومعادهم ور أنه أنه من الحجي على محم أنه أو وكل من الم من الحجيم على منه ما أوام من الحجيم على صحم عنه منه أو من الله من الحجي على منه من من أو من من الم من الحجم على صحم ما أو من من الم من الحجيم الم مم ما أو ما م من اله من اله من اله من مي أو من من الم ما من م

قوله تعالى:﴿بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَبِكُمُ أَقُولَ: سيأتي أَنَّها نزلت في ولاية أمير المؤمنين ﷺ .

- مجمع البيان، ج ۲ ص ۳۵۵.
   ۲) تفسير البيضاوي، ج ۱ ص ۳۰۱.
  - (۳) تفسير البيضاوي، ج ۱ ص ۳٦٤.
- ه) تفسير البيضاوي، ج ۱ ص ۳٦٥.
   (٦) تفسير البيضاوي، ج ۱ ص ٣٦٥.

﴿وَاللَّهُ يَعْلَمُ مَا تُبْدُونَ وَمَا تَكْتُمُونَ﴾ أي من تصديق أو تكذيب أو الأعمّ.

قوله تعالى : ﴿قُلْ أَغَيْرُ اللَّوَ﴾ قال الطبرسيِّ ﷺ : قيل : إنَّ أهل مكَّة قالوا لرسول الله ﷺ : يأ محمَّد تركت ملَّة قومك وقد علمنا أنَّه لا يحملك على ذلك إلا الفقر ، فإنا نجمع لك من أموالنا حتّى تكون من أغنانا ، فنزلت<sup>(1)</sup>

قوله تعالى: ﴿فَدَ نَعَلَمُ إِنَّهُ لَيَحَرُنُكَ ٱلَّذِى يَقُولُونُ﴾ قال الطبرسيّ تقلمُ، أي ما يقولون: إنّك شاعر أو مجنون، وأشباه ذلك ﴿فَإِنَّهُمْ لَا يُكْذِبُوُنَكَ﴾ قرأ نافع والكسائيّ والأعشى عن أبي بكر «لا يَكْذِبونَكَ» بالتخفيف، وهو قراءة عليّ غليتيّلا والمرويّ عن الصادق غليتيّلا ، والباقون بفتح الكاف والتشديد، واختلف في معناه على وجوه:

أحدها : لا يكذّبونك بقلوبهم اعتقاداً، وإن كانوا يظهرون بأفواههم التكذيب عناداً وهو قول أكثر المفسّرين، ويؤيّده ما روي عن سلام بن مسكين، عن أبي يزيد المدنيّ أنّ رسول الله يُشْيَحُ لقي أبا جهل فصافحه أبو جهل، فقيل له في ذلك فقال : والله إنّي لأعلم أنّه صادق، ولكن متى كنا تبعاً لعبد مناف؟! فأنزل الله هذه الآية.

وثانيها : أنَّ المعنى لا يكذَّبونك بحجّة ولا يتمكّنون من إبطال ما جئت به ببرهان ، ويؤيّده ما روي عن عليّ ﷺ أنَّه كان يقرأ لا يكذبونك ويقول : إنَّ المراد بها أنّهم لا يؤتون بحق هو أحقّ من حقّك .

وثالثها: أنَّ المراد لا يصادفونك كاذباً.

ورابعها : أنَّ المراد لا ينسبونك إلى الكذب فيما أتيت به، لأنَّك كنت عندهم أميناً صدوقاً، وإنَّما يدفعون ما أتيت به ويقصدون التكذيب بآيات الله.

وخامسها : أنَّ المراد أنَّ تكذيبك راجع إليّ، ولست مختصّاً به لأنَّك رسول، فمن ردِّ عليك فقد ردِّ علي<sup>(۲)</sup>.

قوله تعالى: ﴿قُـل لَا أَمْتَلُكُمْ عَلَيْهِ﴾ أي على التبليغ، وقيل: القرآن ﴿أَجَـرًا ﴾ أي جُعلاً من قبلكم ﴿إِنَّ هُوَ ﴾ أي التبليغ، وقيل: القرآن، أو الغرض ﴿إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْمُنَلَمِينَ ﴾ تذكير وعظة لهم<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَلَا تَسْبُوْا ﴾ قال الطبرسيّ <sub>كَلْلَهُ</sub>: قال ابن عبّاس: لمّا نزلت ﴿ إِنَّ<sup>َّسَتُ</sup>مُ وَمَا نَعْسُبُدُونَ مِن دُوْنِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾<sup>(3)</sup> الآية، قال المشركون: يا محمّد لتنتهينّ عن سبّ آلهتنا، أو لنهجونّ ربّك؟ فنزلت الآية، وقال قتادة: كان المسلمون يسبّون أصنام الكفّار فنهاهم الله عن ذلك لنلّا يسبّوا الله، فإنّهم قوم جهلة، وستل أبو عبد الله غَلِيَتَلِيْ عن قول

(٢) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٢.

- (1) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٨.
- (٣) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣٣.

النبيّ على الشرك أخفى من دبيب النمل على صفوانة سوداء في ليلة ظلماء، فقال : كان المؤمنون يسبّون ما يعبد المشركون من دون الله، وكان المشركون يسبّون ما يعبد المؤمنون، فنهى الله المؤمنين عن سبّ آلهتهم لكيلا يسبّوا - الكفار - إله المؤمنين، فيكون المؤمنون قد أشركوا من حيث لا يعلمون<sup>(1)</sup>.

وفي قوله : ﴿أَوَ مَن كَانَ مَيِّـتًا﴾ قيل : إنّها نزلت في حمزة بن عبد المطّلب وأبي جهل وذلك أنّ أبا جهل آذى رسول الله ﷺ ، فأخبر بذلك حمزة وهو على دين قومه ، فغضب وجاء ومعه قوس فضرب بها رأس أبي جهل وآمن ، عن ابن عبّاس ، وقيل : نزلت في عمّار بن ياسر حين آمن وأبي جهل ، عن عكرمة ، وهو المرويّ عن أبي جعفر عليّظي ، وقيل : إنّها عامّة في كلّ مؤمن وكافر<sup>(٢)</sup> .

قوله تعالى : ﴿إِنِّى رَسُولُ ٱللَّهِ إِلَيْكَمُ قَالَ البيضاويّ : الخطاب عامّ، وكان رسول الله مبعوثاً إلى كافّة الثقلين وسائر الرسل إلى أقوامهم ﴿ جَمِيعَا﴾ حال من إليكم ﴿ الَّذِى لَمُ مُلْكُ السَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ صفة لله، أو مدح منصوب، أو مرفوع، أو مبتدأ خبره ﴿ لَا إِلَنَهَ إِلَا هُوَ ﴾ وعلى الوجوه الأول بيان لما قبله ﴿ يُحْيِ. وَيُعِيتُ ﴾ مزيد تقرير لاختصاصه بالألوهية<sup>(٣)</sup>.

(٢) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٥١.

- (۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ١٣٢.
- (۳) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ۱۱۷.

الحرام ﴿إِنْ أَوْلِيَأْوُمُ ﴾ أي ما أولياء المسجد الحرام ﴿إِلَّا ٱلْمُنْقُونَ﴾ هذا هو المرويّ عن أبي جعفر ﷺ ﴿وَمَا كَانَ مُمَكَلُنُهُمْ ﴾ أي صلاة هؤلاء المشركين الصادين عن المسجد الحرام ﴿إِلَّا مُحَكَآةُ وَنَصْدِيَهُ ﴾<sup>(1)</sup>.

قال ابن عبّاس: كانت قريش يطوفون بالبيت عراة يصفرون ويصفقون: وصلاتهم معناه دعاؤهم، أي يقيمون المكاء والتصدية مكان الدعاء والتسبيح، وقيل: أراد ليست لهم صلاة ولا عبادة، وإنّما يحصل منهم ما هو ضرب من اللهو واللعب، فالمسلمون الذين يطيعون الله ويعبدونه عند هذا البيت أحقّ بمنع المشركين منه.

وروي أنّ النبيّ ﷺ كان إذا صلّى في المسجد الحرام قام رجلان من بني عبد الدار عن يمينه فيصفران، ورجلان عن يساره فيصفقان بأيديهما، فيخلطان عليه صلاته، فقتلهم الله جميعاً ببدر، ولهم يقول ولبقية بني عبد الدار : ﴿فَذُوقُواْ ٱلْمَذَابَ﴾ أي عذاب السيف يوم بدر، أو عذاب الآخرة<sup>(٢)</sup>.

المنتقدة المنتقدة المعتمية في الدنيا ومنها وقعة بدر (أو نَنُوَقَتَكَ) أي نميتنك قبل أن ينزل ذلك بهم، قيل إن الله سبحانه وعد نبيته النقية أن ينتقم له منهم إمّا في حياته أو بعد وفاته، ولم يحدّه بوقت (\*).

قوله تعالى: ﴿وَإِن كُنتَ مِن قَبَـلِهِ.﴾ أي قبل الوحي أو القرآن ﴿لَمِنَ ٱلْغَلِفِلِينَ﴾ عن الحكم والقصص الّتي في القرآن<sup>(3)</sup>.

فَمُلْ هَنْذِهِ. سَبِيلِيّ ﴾ أي طريفتي وسنّتي ﴿أَدْعُوَا إِلَى ٱللَّهِ ﴾ أي إلى توحيده وعدله ودينه ﴿عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ على يقين ومعرفةٍ وحجةٍ، لا على وجه التقليد والظنّ ﴿أَنَّا وَمَنِ ٱتَبَعَنِيَّ ﴾ أي أدعوكم أنا، ويدعوكم أيضاً من آمن بي واتّبعني، وسيأتي أنّ المراد به أمير المؤمنين عَلَيْتَلا ﴿وَسُبَحْنَ ألْهُو ﴾ أي سبح الله تسبيحاً، أو قل: سبحان الله، وقيل: اعتراض بين الكلامين <sup>(ه)</sup>.

قوله: ﴿وَلِكُلِّ فَوَرٍ هَادٍ﴾ أي أنت لكلّ قوم، أو المعنى جعل الله لكلّ قوم هادياً وستأتي الأخبار في ذلك في كتاب الإمامة.

قوله تعالى: ﴿وَإِمَّا نُرِيَنَكَ بَعَضَ ٱلَّذِى نَعِدُمُ ﴾ قال الطبرسيّ: أي نعد هؤلاء الكفّار من نصر المؤمنين عليهم، وتمكينك منهم بالقتل والأسر واغتنام الأموال ﴿أَوْ نَنَوَقَيْنَكَ﴾ أي نقبضنك إلينا قبل أن نريك ذلك، وبيّن بذلك أن بعض ذلك في حياته، وبعضه بعد وفاته ﴿فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلَغُ وَعَلَيْنَا أَلِجُسَابُ﴾ أي عليك أن تبلغهم ما أرسلناك به إليهم، وتقوم بما أمرناك بالقيام به،

(٢) مجمع اليان، ج ٤ ص ٤٦٣.

(٤) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٥٦.

- (۱) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٦٠.
- (٣) مجمع البيان، ج ٥ ص ١٩٥.
  - ا مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٦٣.

وعلينا حسابهم ومجازاتهم والانتقام منهم إمّا عاجلاً وإمّا آجلاً، وفي هذا دلالة على أنّ الإسلام سيظهر على سائر الأديان في أيّامه وبعد وفاته، وقد وقع المخبر به على وفق الخبر<sup>(1)</sup>.

(وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ) أي على كفّار قريش إن لم يؤمنوا ونزل بهم العذاب ﴿وَآخْفِضْ جَنَاحَكَ ﴾ أي تواضع ﴿لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وأصله أنّ الطائر إذا ضمّ فرخه إلى نفسه بسط جناحه ثمّ خفضه ﴿فَاصَدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ أي أظهر وأعلن وصرّح بما أمرت به غير خائف ﴿وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ أي لا تخاصمهم إلى أن تؤمر بقتالهم، أو لا تلتفت إليهم ولا تخف منهم ﴿وَكُن مِّنَ ٱلسَّبِعِينَ ﴾ أي المصلين ﴿حَنَّى يَأْنِيكَ ٱلْمَقِينُ ﴾ أي الموت المتنقن المتقرق. (<sup>1)</sup>.

﴿ إِلَيْكُمَةِ ﴾ أي القرآن، وقيل: هي المعرفة بمراتب الأفعال في الحسن والقبح والصلاح والفساد ﴿ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ ﴾ هي الصرف عن القبيح على وجه الترغيب في تركه، والتزهيد في فعله ﴿ وَجَدِلَهُم بِٱلَتِي هِيَ أَحْسَنَ ﴾ أي ناظرهم بالقرآن وبأحسن ما عندك من الحجج، وقيل: هو أن يجادلهم على قدر ما يحتملونه، كما جاء في الحديث «أمرنا معاشر الأنبياء أن نكلم النّاس على قدر عقولهم» (٢).

قوله تعالى: ﴿ يَحْمَنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ: ﴾ قد مرّ تفسيره في كتاب الاحتجاج.

قوله: ﴿لَا مُبَدِّلَ لِكَلِمُنتِدٍ.﴾ أي لآياته وكتبه أو مواعبده وتقديراته أو أنبيائه وحججه صلوات الله عليهم. قوله: ﴿مُلْتَعَلَّا﴾ أي ملجأ ومعدلاً ومحيصاً<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى: ﴿أَفَرَيَّيْتَ ٱلَّذِى كَفَرَ بِنَايَذِنَا﴾ قال الطبرسيِّ <sup>ي</sup>َقَلَمُهُ روي في الصحيح عن خبّاب ابن الأرت قال: كنت رجلاً غنيًا وكان لي على العاص بن وائل دين فأتيته أتقاضاه، فقال لي : لا أقضيك حتّى تكفر بمحمّد، فقلت: لن أكفر به حتّى نموت ونبعث، فقال: فإنّي لمبعوث بعد الموت فسوف أقضيك إذا رجعت إلى مال وولد، فنزلت<sup>(ه)</sup>.

قوله تعالى: ﴿لَٰذَا﴾ اللذّ جمع الألذّ وهو الشديد الخصومة ﴿مِن لَدُنَّا فِصَحَرًا﴾ أي كتاباً مشتملاً على الأقاصيص والأخبار، حقيقاً بالتفكّر والاعتبار، وقيل: ذكراً جميلاً بين النّاس ﴿مَنْ أَغْرَضَ عَنْهُ﴾ عن الذكر أو عن الله ﴿فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ ٱلْقِيَـٰمَةِ وِزْرًا﴾ عقوبةً ثقيلةً فادحةً على كفره وذنوبه<sup>(1)</sup>.

قوله تعالى: ﴿وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ﴾ قال الطبرسيّ ت<sup>ي</sup>لَمَهُ: قيل: المراد به النضر بن الحارث فإنّه كان كثير الجدال، وكان يقول: الملائكة بنات الله، والقرآن أساطير الأوّلين، وينكر البعث<sup>(۷)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ٦ ص ٥٠. (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٣٠.
- (۳) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢١٠. (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٣٣٥.
- ٥) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٤٧.
   (٦) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٩٣.
  - (۷) مجمع البيان، ج ۷ ص ۱۲۷.

قوله تعالى : ﴿لِكُلِّ أُمَّةٍ أي أهل دين ﴿ جَعَلْنَا مَسَكًا ﴾ متعبّداً أو شريعةً تعبّدوا بها ﴿ هُمْ نَاسِحُوْهٌ ﴾ ينسكونه ﴿ فَلَا يُنْزِعُنَكَ ﴾ سائر أرباب الملل ﴿ فِي ٱلأَمَرِ ﴾ في أمر الدين أو النسائك لانّهم أهل عناد، أو لأنّ دينك أظهر من أن يقبل النزاع. وقيل : المراد نهي الرسول عن وقبل : نزلت في كفّار خزاعة قالوا للمسلمين : ما لكم تأكلون ما قتلتم ولا تأكلون ما قتله الله<sup>(1)</sup> ؟ ﴿ إِلَّا مَن شَكَهَ أي إلا فعل من شاء ﴿ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِهِ سَبِيلًا ﴾ أن يتوب إليه ويطلب الزلفى عنده بالإيمان والطاعة، فصوّر ذلك بصورة الأجر من حيث إنه مقصود فعله، وقيل : الاستثناء منقطع<sup>(٢)</sup> ﴿ بَنْجَعٌ نَفَسَكَ أي قاتل نفسك ﴿ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ لئلا يؤمنوا ، أو جيفة أن لا يؤمنوا منقطع<sup>(٢)</sup> وبَنْجَعٌ نَفَسَكَ أي قاتل نفسك ﴿ أَلَا يَكُونُوا مُؤْمِنِينَ ﴾ لئلا يؤمنوا ، أو خيفة أن لا يؤمنوا

﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتُكَ ٱلْأَفْرَبِينَ﴾ قال الطبرسيّ تِظَفَهُ : أي رهطك الأدنين، واشتهرت القصّة بذلك عند الخاصّ والعام، وفي الخبر المأثور عن البراء بن عازب أنَّه قال: لمَّا نزلت هذه الآية جمع رسول الله ﷺ بني عبد المطلب وهم يومنذ أربعون رجلاً الرجل منهم يأكل المسنة ويُشرب العسّ فأمر عليّاً غَائِظًا برجل شاة فأدمها ثمَّ قال: ادنوا بسم الله، فدنا القوم عشرة عشرة فأكلوا حتّى صدروا، ثمَّ دعا بقعب من لبن فجرع منه جرعة ثمَّ قال : هلمّوا اشربوا بسم الله، فشربوا حتّى رووا، فبدرهم أبو لهب فقال: هذا ما سحركم به الرجل، فسكت عظيم يومنذ ولم يتكلُّم، ثمَّ دعاهم من الغد إلى مثل ذلك من الطعام والشراب، ثمَّ أنذرهم رسول الله فقال: يا بني عبد المطلب إنِّي أنا النذير إليكم من الله بَرْتَيْلًا والبشير فأسلموا وأطيعوني تهتدوا، ثمَّ قال: من يؤاخيني ويؤازرني ويكون ولتِّي ووصبِّي بعدي وخليفتي في أهلي ويقضي ديني؟ فسكت القوم فأعادها ثلاثاً كلِّ ذلك يسكت القوم ويقول عليّ : أنا ، فقال في المرّة الثالثة : أنت ، فقام القوم وهم يقولون لأبي طالب : أطع ابنك ، فقد أمّر عليك، أورده الثعلبيّ في تفسيره، وروى عن أبي رافع هذه القصّة وأنّه جمعهم في الشعب فصنع لهم رجل شاة فأكلوا حتى تضلَّعوا، وسقاهم عسّاً فشربوا كلُّهم حتّى رووا، ثمّ قال: إنّ الله أمرني أن أنذر عشيرتك الأقربين وأنتم عشيرتي ورهطي، وإنَّ الله لم يبعث نبيًّا إلا وجعل له من أُهَّله أخاً ووزيراً ووارثاً ووصياً وخليفةً في أهله، فأيَّكم يقوم فيبايعني على أنَّه أخي ووارثي ووزيري ووصيّي ويكون منّي بمنزلة هارون من موسى إلا أنّه لا نبيّ بعدي؟ فسكت القوم فقال: ليقومن قائمكم أو ليكونن من غيركم ثمَّ لتندمن، ثمَّ أعاد الكلَّام ثلاث مرَّات، فقام عليَّ اللَّي اللَّهُ فبايعه فأجابه، ثمَّ قال: ادن منَّي، فدنا منه ففتح فاه ومجَّ في فيه من ريقه وتفل بين كتفيه وثدييه، فقال أبو لهب: بئس ما حبوت به ابن عمَّك أن أجابك فملأت فاه ووجهه

- (١) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٥٣.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٤٠.
- (۲) تفـير اليضاوي، ج ۳ ص ۲۳۳.

بزاقاً، فقال النبيّ ﷺ : ملأته حكماً وعلماً .

وعن ابن عبّاس قال: لمّا نزلت هذه الآية صعد رسول الله على الصفا فقال: يا صباحاه، فاجتمعت إليه قريش فقالوا: ما لك؟ فقال: أرأيتكم إن أخبرتكم أنّ العدوّ مصبحكم أو ممسيكم ما كنتم تصدقونني؟ قالوا: بلى، قال: فإنّي نذيرٌ لكم بين يدي عذاب شديد، قال أبو لهب: تباً لك، ألهذا دعوتنا جميعاً؟ ! فأنزل الله تعالى: ﴿ تَبَتَ يَدَآ أَبِي لَهُبِ إلى آخرالسورة. وفي قراءة ابن مسعود: «وأنذر عشيرتك الأقربين، ورهطك منهم المخلصين» وروي ذلك عن أبي عبد الله غليتي <sup>(1)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُسْيِعُ مَن يَشَآَءُ ﴾ بهدايته فيوفّقه لغهم آياته والاتّعاظ بعظاته ﴿وَمَآ أَنتَ بِمُسْيِعٍ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ ترشيح لتمثيل المصرّين على الكفر بالأموات، ومبالغة في إقناطه عنهم ﴿إِنَّ أَنتَ إِلَا نَذِيرُ ﴾ فما عليك إلا الإنذار، وأمّا الإسماع فلا إليك<sup>(٢)</sup>.

قوله: ﴿ لِيُسْنَذِرَ ﴾ أي القرآن أو الرسول ﴿ مَن كَانَ حَيَّا ﴾ أي عاقلاً فهماً ، فإنَّ الغافل كالميّت، أو مؤمناً في علم الله، فإنَّ الحياة الأبديّة بالإيمان، وتخصيص الإنذار به، لأنه المنتفع به ﴿وَيَحِقَّ ٱلْقَوْلُ ﴾ أي تجب كلمة العذاب على الكافرين المصرّين على الكفر<sup>(٢)</sup> ﴿ فَاَصْبِرَ إِنَّ وَعَدَ اللَهِ بِهلاك الكفّار ﴿حَقَّ كَانَ لا محالة ﴿ فَكَامًا نُرِيَنَكَ (ما) مزيدة لتأكيد الشرط ﴿بَعْضَ الَذِي نَفِئُهُم وهو القتل والأسر ﴿أَوَ نَنَوَقَنَكَ قَبِل أَن تَرَاه ﴿ فَإِلَيْنَا يُرَجَعُونَ ﴾ يوم القيامة فنجازيهم بأعمالهم<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى: ﴿لَا حُبَّنَهُ أَي لا حجاجٍ ولا خصومة (•).

قوله تعالى : ﴿فَأَسْتَمْسِكْ بِٱلَٰذِى أُوحَىَ إِلَيْكَ ﴾ أي من القرآن بأن تتلوه حقّ تلاوته وتتّبع أوامره، وتنتهي عمّا نهي فيه عنه ﴿ إِنَّكَ عَلَى مِنزَطٍ مُسْتَقِيرٍ ﴾ أي على دين حقّ ﴿وَإِنَّهُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْبِكُ أي وإنّ القرآن الذي أُوحي إليك لشرف لك ولقومك من قريش ﴿ وَسَوْفَ نُسْتَلُونَ ﴾ عن شكر ما جعله الله لكم من الشرف، أو عمّا يلزمكم من القيام بحق القرآن<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** سيأتي في الأخبار أنّ المراد بالقوم الأئمّة ﷺ وهم يسألون عن علم القرآن. قوله تعالى: ﴿فَنَوَلَّ عَنَّهُمَ أي فأعرض عن مجادلتهم بعدما كرّرت عليهم الدعوة فأبوا إلا الإصرار والعناد ﴿فَمَآ أَنَّ بِمَلُومِ على الإعراض بعدما بذلت جهدك في البلاغ ﴿ وَذَكْرَ لَهُ ولا تدع التذكير والموعظة ﴿فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْمِنِينَ مَ من قدر الله إيمانه، أو من آمن فإنّه يزداد بصيرةً<sup>(٧)</sup>.

- (۱) مجمع البيان، ج ۷ ص ۳۵۵.
- (۳) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ٤٤٥.
- ۵) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٨٨.
- (۷) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٩٣.
- (۲) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ٤٢٢.
- (٤) تغسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦٧.
  - (٦) مجمع البيان، ج ٩ ص ٨٤.

﴿فَذَكِرَ ﴾ فاثبت على التذكير ولا تكترث بقولهم ﴿فَمَا أَنتَ بِنِعْمَتِ رَبِّكَ﴾ بحمد الله وإنعامه ﴿ بِكَاهِنِ وَلَا بَحْنُونِ﴾ كما يقولون<sup>(1)</sup>.

﴿ فَأَعَرِضْ عَن تَن تَوَلَّىٰ﴾ أي عن دعوته والاهتمام بشأنه، فإنَّ من كانت الدنيا منتهى همته ومبلغ علمه لا تزيده الدعوة إلا عناداً<sup>(٢)</sup>.

﴿ هَٰذَا نَذِيرٌ مِّنَ ٱلنُّذُرِ ٱلأُولَىٰ ﴾ أي هذا القرآن نذيرٌ من جنس الإنذارات المتقدّمة أو هذا الرسول نذير من جنس المنذرين الأولين<sup>(٣)</sup>.

فَنَوَلَ عَنْهُم لعلمك أنَّ الإنذار لا يغني فيهم<sup>(٤)</sup>.

قوله تعالى : ﴿وَدُوا نَوْ نُدَهِنُ فَيَدْهِنُونَ ﴾ أي تلين لهم في دينك فيلينون في دينهم ﴿ كُلَّ حَلَّانِ مَهِينِ ﴾ أي كثير الحلف بالباطل لقلة مبالاته بالكذب ﴿ مَهِينِ ﴾ من المهانة وهي القلة في الرأي والتعيّز، وقيل : ذليل عند الله وعند النّام ، قيل : يعني الوليد بن المغيرة، عرض على النبي يَشَنَي المال ليرجع عن دينه ، وقيل : الأخنس بن شريق ، وقيل : الأسود بن عبد يغوث ﴿ هُمَّازِ ﴾ أي عيّاب ﴿ مَتَآبَم بِنَمِيرِ ﴾ أي يفسد بين النّاس بالنميمة ﴿ مَتَابِي لِلْمَرِي أي بخيل بالمال أو عن الإسلام ﴿ مُعَنَي مُتَجَو ﴾ أي يفسد بين النّاس بالنميمة ﴿ مَتَابَم لَي بخيل جاف غليظ بعد ما عدّ من مثالبه ﴿ زَنِيمِ ﴾ أي دعي ملصق إلى قوم ليس منهم ﴿ أَن كَانَ ذَا مَال وَبَسِينَ ﴾ أي قال ذلك حينئذٍ لأن كان متمولاً مستظهراً بالبنين من فرط غروره، أو علّة لـ ﴿وَلَا نُبِلَغَ ﴾ أي قال ذلك حينئذٍ لأن كان متمولاً مستظهراً بالبنين من فرط غروره، أو علّة لـ ﴿وَلَا المُنْ أَنِي كَانَ أَن الله وقل المال لان كان منهم في أن كان ذا مال وَبَسِينَ ﴾ أي لا تطع من هذه مثالبه لأن كان ذا مال ﴿ سَشِئَبُو ﴾ بالكيّ ﴿ عَلَ المَال أو على المُورِه، أو علّه لهُ فا له وَنَبِيمَ ﴾ أي على أن منهم في أن كان ذا مال

قوله تعالى : ﴿سَأَلَ سَآيِلُ﴾ قال البيضاوي : أي دعا داع به، بمعنى استدعاه، ولذلك عدّي الفعل بالباء، والسائل نضر بن الحارث فإنّه قال : ﴿ إِن كَانَ هَنذَا هُوَ ٱلْحَقَّ مِنْ عِندِكَ﴾ أو أبو جهل فإنّه قال : ﴿فَأَسْقِطْ عَلَيْنَا كِمَفَا مِنَ ٱلشَمَآءِ﴾ سأله استهزاء، أو الرسول استعجل بعذابهم <sup>(٢)</sup>.

**أقول:** ستأتي أخبار كثيرة في أنّها نزلت في النعمان بن الحارث الفهريّ حين أنكر ولاية أمير المؤمنين ﷺ وقال: ﴿اللَّهُمَّ إِن كَانَ هَنذَا هُوَ الْحَقَّ مِنْ عِندِكَ فَأَمْطِرُ عَلَيْـنَا حِجَـارَهُ يَنَ السَـمَآءِيهِ فرماه الله بحجر على رأسه فقتله.

قوله : ﴿ مُهْطِعِبَ ﴾ أي مسرعين ﴿عِزِنَ ﴾ أي فرقاً شتّى ، قيل : كان المشركون يحلقون حول رسول الله ﷺ حلقاً حلقاً ويستهزئون بكلامه ﴿ أَيَطَمَعُ كُلُ ٱمْرِي مِنْهُمُ أَن يُدْخَلَ جَنَةَ نَعِيمِ ﴾ بلا

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٩٩.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٩٩.
- (۳) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢١١.
  (٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢١٣.
- ٥) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٨٨.
   (٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٠.

١ - باب / الببعث وإظهار الدعوة وما لقي صلى القوم

إيمان، وهو إنكار لقولهم: لو صحّ ما يقوله لنكوننّ فيها أفضل حظّاً منهم كما في الدنيا<sup>(١)</sup>. ﴿إِنَّا أَرْسَلَنَا إِلَيْكُرُ رَسُولَا﴾ يا أهل مكّة ﴿شَنِهِـدًا عَلَيْكُرَ﴾ يشهد عليكم يوم القيامة بالإجابة والامتناع. ﴿وَبِيلَا﴾ أي ثقيلاً<sup>(١)</sup>.

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيَّبُ ٱلْمُنَزِّرُ قَالَ الطبرسي تَنَيْهُ أَي المتدثَّر بثيابه، قال الأوزاعي: سمعت يحيى بن أبي كثير يقول: سألت أبا سلمة أي القرآن أنزل من قبل قال: ﴿ يَتَأَيُّبُ ٱلْمُنَزِّرُ فَقلت: أو ﴿ آقَرَأْ بِاَشِرِ رَبِّكَ؟ فقال: سألت جابر بن عبد الله أي القرآن أنزل قبل؟ قال: ﴿ يَتَأَبُّبُ ٱلْمُنَزِّرُ فقلت: أو ﴿ آقَرَأْ كَا قال جابر: أُحدثكم ما حدَّثنا رسول الله يَنْشَرُ، قال: جاورت بحراء شهراً، فلما قضيت جواري نزلت فاستبطنت الوادي فنوديت، فنظرت أمامي وخلفي وعن يعني وعن شمالي فلم أر أحداً، ثمَّ نوديت فرفعت رأسي فإذا هو على العرش في الهواء، يعني جبرئيل عَنْشَرْ، فقلت: دتَّروني دمَّروني فصبوا عليّ ماء، فأنزل الله عز وجل: ﴿ يَتَأَبُّنُونَ الْمُنَزِّرُكَ وفي رواية: فخشيت منه فرقاً حتّى هويت إلى الأرض، فجئت إلى أهلي فقلت: نتي فانذر النّاس وادعهم إلى التوحيد.

وفي هذا ما فيه لأنّ الله تعالى لا يوحي إلى رسوله إلا بالبراهين النيّرة، والآيات البيّنة الدالة على أنّ ما يوحى إليه إنّما هو من الله تعالى، فلا يحتاج إلى شيء سواها ولا يُفزّع ولا يُفزَع ولا يفرق، وقيل: معناه يا أيّها الطالب صرف الأذى بالدثار اطلبه بالإنذار، وخوّف قومك بالنار إن لم يؤمنوا، وقيل: إنّه كان قد تدثّر بشملة صغيرة لينام فقال: يا أيّها النائم قم من نومك فأنذر قومك، وقيل: إنّ المراد به الجدّ في الأمر والقيام بما أرسل به، فكانه قيل له: لا تنم عمّا أمرتك به، وهذا كما تقول العرب: فلان لا ينام في أمره، إذا وصف بالجدّ وصدق العزيمة<sup>(7)</sup>.

وقال في قوله تعالى: ﴿ذَرْفِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَجِـدَا﴾: نزلت الآيات في الوليد بن المغيرة المخزومتي، وذلك أنّ قريشاً اجتمعت في دار الندوة فقال لهم الوليد: إنّكم ذوو أحساب وذوو أحلام، وإنّ العرب يأتونكم فينطلقون من عندكم على أمر مختلف، فاجمعوا أمركم على شيءواحد، ما تقولون في هذا الرجل؟ قالوا: نقول: إنّه شاعر، فعبس عندها وقال: قد سمعنا الشعر فما يشبه قوله الشعر، فقالوا: نقول: إنّه كاهن، قال: إذاً يأتونه فلا يجدونه يحدّث بما يحدّث به الكهنة، قالوا: نقول أنّه مجنون، قال: إذاً يأتونه فلا يجدوناً، قالوا: نقول: إنّه ساحرٌ، قال أنه مجنون، قال: إذاً يأتونه فلا يجدونه محنوناً،

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٤.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٤.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۱۷۴.

ويبغّضون بين المتحابّين، قال: فهو ساحرٌ، فخرجوا فكان لا يلقى أحد منهم النبيّ ﷺ إلا قال: يا ساحر يا ساحر، واشتد عليه ذلك، فأنزل الله تعالى: ﴿ يَتَأَبُّهُ الْمُذَيِّرُ﴾ إلى قوله: ﴿ إِلَّا فَوْلُ ٱلْبَشَرِ﴾ عن مجاهد، ويروى أنَّ النبيَّ ﷺ لمَّا أُنزل عليه ﴿حمَّ ۞ تَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ﴾ قام إلى المسجد والوليد بن المغيرة قريب منه يسمع قراءته فلمّا فطن النبيّ 🚓 لاستماعه لقراءته أعاد قراءة الآية، فانطلق الوليد حتّى أتى مجلس قومه بني مخزوم فقال: والله لقد سمعت من محمّد أنفأ كلاماً ما هو من كلام الإنس ولا من كلام الجنّ، وإنَّ له لحلاوة، وإنّ عليه لطلاوة، وإنَّ أعلاه لمثمر، وإنَّ أسفله لمعذق، وإنَّه ليعلو وما يعلى، ثمَّ انصرف إلى منزله فقال قريش: صبأ والله الوليد، والله ليصبأنَّ قريش كلُّهم، وكان يقال للوليد: ريحانة قريش، فقال لهم أبو جهل: أنا أكفيكموه، فانطلق فقعد إلى جنب الوليد حزيناً، فقال له: ما لى أراك حزيناً يا ابن أخي؟ قال: هذه قريش يعيبونك على كبر سنَّك ويزعمون أنَّك زيِّنت كلام محمّد، فقام مع أبي جهل حتّى أتي مجلس قومه فقال : تزعمون أنَّ محمّداً مجنون؟ فهل رأيتموه يخنق قطّ؟ قالوا : اللَّهمَّ لا ، قال : تزعمون أنَّه كاهن؟ فهل رأيتم عليه شيئاً من ذلك؟ قالوا : اللَّهمَّ لا، قال: تزعمون أنَّه شاعر؟ فهل رأيتموه أنَّه ينطق بشعر قطَّ؟ قالوا : اللَّهمَّ لا، قال: تزعمون أنَّه كذَّاب؟ فهل جرَّبتم عليه شيئاً من الكذب؟ قالوا : اللَّهمَّ لا، وكان يسمَّى الصادق الأمين قبل النبوّة من صدقه، قالت قريش للوليد: فما هو؟ فتفكّر في نفسه ثمَّ نظر وعبس فقال: ما هو إلا ساحر، أما رأيتموه يفرّق بين الرجل وأهله وولده ومواليه، فهو ساحرٌ، وما يقوله سحر يؤثر<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد مرّ تفسير الآيات في كتاب الاحتجاج.

ثم قال تقليمة في قوله : ﴿عَلَيْهَا يَسْعَةَ عَشَرَ﴾ : قالوا لما نزلت هذه الآية قال أبو جهل لقريش : ثكلتكم أمهاتكم أما تسمعون ابن أبي كبشة يخبركم أنّ خزنة النار تسعة عشر، وأنتم الدهم والشجعان أفيعجز كلّ عشرة منكم أن تبطشوا برجل من خزنة جهنّم؟ فقال أبو الأسد الجمحيّ : أنا أكفيكم سبعة عشر عشرة على ظهري، وسبعة على بطني، فاكفوني أنتم اثنين، فنزل تمام الآيات<sup>(۲)</sup>.

وقال تقلله في قوله: ﴿كَأَنَّهُمْ حُمَّرٌ شُتَنَنِفِرَةٌ ﴾ أي وحشية نافرة ﴿فَرَّتَ مِن تَسْوَرَمَ ﴾ يعني الأسد عن عطاء والكلبيّ، قال ابن عبّاس: الحمر الوحشية إذا عاينت الأسد هربت منه، كذلك هؤلاء الكفّار إذا سمعوا النبيّ يَشَهُمُ أَن يُؤَنَّ صُحْفًا تُنَشَرَةُ ﴾ أي كتباً من السماء تنزل إليهم بأسمائهم القنص. ﴿بَلْ يُرِيدُ كُلُّ آمَرِي يَنَهُمْ أَن يُؤَنَّ صُحْفًا تُنَشَرَةً ﴾ أي كتباً من السماء تنزل إليهم بأسمائهم أن آمنوا بمحمّد، وقيل: معناه أنّهم يريدون صحفاً من الله تعالى بالبراءة من العقوبة وإسباغ

مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٧٨.
 مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٧٨.

١ – باب / المبعث وإظهار الدعوة وما لقي صلى القوم

النعمة حتّى يؤمنوا، وقيل: يريد كلّ واحدٍ منهم أن يكون رسولاً يوحى إليه متبوعاً، وأنف من أن يكون تابعاً<sup>(1)</sup>.

وقال في قوله تعالى : ﴿نَمَ ذَهَبَ إِلَى آَهَلِهِ يَتَعَطَّى أَى رجع إليهم يتبختر ويختال في مشيه، قيل : إنّ المراد بذلك أبو جهل بن هشام ﴿أَوَلَى لَكَ فَأَوَلَى هذا تهديد من الله له، والمعنى وليك المكروه يا أبا جهل وقرب منك، وجاءت الرواية أنّ رسول الله عنه أخذ بيد أبي جهل ثمَّ قال له : ﴿أَوَلَ لَكَ فَأَوَلَ فَلَ ثُمَّ أَوَلَ لَكَ فَأَوَلَ فَلَ فَقَال أبو جهل : بأي شيء تهددني؟ لا تستطيع أنت ولا ربك أن تفعلا بي شيئاً، وإنّي لأعزَ أهل هذا الوادي، فأنزل الله سبحانه كما قال له رسول الله يشير أو يلك مويل : معناه : الذمّ أولى لك من تركه . إلا أنّه حذف، وكثر في الكلام حتى مار بمنزلة الويل لك، وصار من المحذوف الذي لا يجوز إظهاره، وقيل : هو وعيد على مار بمنزلة الويل لك، وصار من المحذوف الذي لا يجوز إظهاره، وقيل : هو وعيد على وعيد، وقيل : معناه وليك الشرّ في الدنيا وليك، ثمَّ وليك الشرّ في الآخرة والتكرار للتأكيد، وقيل : معناه وليك الشرّ في الدنيا وليك ، ثمَّ وليك الشرّ في الآخرة وليك، والتكرار ما تشاهده يا أبا جهل يوم بدر فأولى لك في الذي من تركه الله من عرب الآخرة وليك التكرار مار بمنزلة الويل لك أن وصار من المحذوف الذي لا يجوز إظهاره، وقيل : هو وعيد على مار بمنزلة الويل لك ، والك الشرّ في الدنيا وليك ، ثمَّ وليك الشرّ في الآخرة وليك ، والتكرار ما تشاهده يا أبا جهل يوم بدر فأولى لك في القبر ، ثمَّ أولى لك يوم القيامة – ولذلك أدخل ها تشاهده يا أبا جهل يوم بدر فأولى لك في القبر ، ثمَّ أولى لك يوم القيامة – ولذلك أدخل أنهمَ ها تشاهده يا أبا جهل يوم بدر فأولى لك في القبر ، ثمَّ أولى لك يوم القيامة – ولذلك أدخل

وقال في قوله تعالى: ﴿عَمَّ يَتَمَاتَأُونَ﴾: أصله (عما) قالوا: لمّا بعث رسول الله وأخبرهم بتوحيد الله وبالبعث بعد الموت وتلا عليهم القرآن جعلوا يتساءلون بينهم، أي يسأل بعضهم بعضاً على طريق الإنكار والتعجّب فيقولون: ماذا جاء به محمّد؟ وما الّذي أتى به؟ فأنزل الله ﴿عَمَّ يَشَآةَلُونَ﴾ أي عن أيّ شيء يتساءلون، والمعنى تفخيم القصّة، ثمّ ذكر أنّ تساءلهم عمّاذا فقال: ﴿عَنِ ٱلنَّبَا ٱلْعَظِيمِ﴾ وهو القرآن، وقيل: هو نبأ القيامة، وقيل: كلّ ما اختلفوا فيه من أصول الدين<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي أنّه ولاية أمير المؤمنين ﷺ في أخبار كثيرة.

وقال تقلله في قوله تعالى : ﴿فَئِلَ ٱلْإِنَىٰ؟ أي عذَّب ولعن، وهو إشارة إلى كلّ كافر، وقيل : هو أُميَّة بن خلف، وقيل : عتبة بن أبي لهب إذ قال : كفرت بربّ النجم إذا هوى ﴿مَا أَلْنَرُمُ أَي ما أَشدَ كفره! وقيل : إنّ ما للاستفهام، أي أيّ شيء أوجب كفره؟ أي ليس ههنا شيء يوجب الكفر، فما الذي دعاه إليه مع كثرة نعم الله عليه؟ ﴿بِنَ أَيَ شَيْءٍ خَلَقَتُمُ استفهام للتقرير، وقيل : معناه لم لا ينظر إلى أصل خلقته ليدلّه على وحدانيّة الله تعالى؟ ﴿بِن أَنْفَةٍ خَلَقَتُمُ استفهام للتقرير، وقيل : نطفة ثمّ علقة إلى آخر خلقه، وعلى حدّ معلوم من طوله وقصره وسمعه وبصره وأعضائه وحواسّه ومدّة عمره ورزقه وجميع أحواله ﴿ثُمَّ ٱلسَّبِلَ يَشَرُمُ أي سبيل الخروج من بطن أمه،

- مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٨٨.
   مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٨٨.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۲۳۹.

أو طريق الخير والشرّ ﴿كَلا**ّ ﴾ أي حقّاً ﴿**لَتَا يَغْضِ مَآ أَمَرُ **﴾** من إخلاص عبادته، ولم يؤدّ حقّ الله عليه مع كثرة نعمه<sup>(1)</sup>.

وقال في قوله تعالى: ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ أي إنَّ القرآن قول رسول كريم على ربِّه وهو جبرتيل ﷺ، وهو كلام الله أنزله على لسانه، ثمَّ وصف جبرتيل فقال: ﴿ذِي قُوَّةٍ ﴾ أي فيما كلُّف وأمر به من العلم والعمل وتبليغ الرسالة، وقيل: ذي قدرة في نفسه ﴿عِندَ ذِي ٱلْتَرَشِ مَكِينٍ ﴾ أي متمكَّن عند الله خالق العرش، رفيع المنزلة عنده ﴿نُطَاعٍ نُمَّ ﴾ أي في السماء تطبُّعه الملائكة، قالوا: ومن طاعة الملائكة لجبرئيل ﷺ أنَّه أمر خازنُ الجنَّة ليلَّة المعراج حتَّى فتح لمحمّد ﷺ أبوابها فدخلها ورأى ما فيها، وأمر خازن النّار ففتح له عنها حتّى نظر إليها أُمِينِ > على وحي الله ورسالاته إلى أنبيائه، وفي الحديث أنَّ رسول الله عليه قال لجبرئيل: ما أحسن ما أثني عليك ربك : ﴿ذِي قُوَّةٍ عِندَ ذِي ٱلْعَرَيْنِ مَكِينِ ﴾ مُطَاعٍ نَمَّ أَمِينِ ﴾ فما كانت قوّتك؟ وما كانت أمانتك؟ فقال : أمّا قوّتي فإنّي بعثت إلى مدائن قوم لوط وهي أربع مدائن في كلِّ مدينة أربعماء ألف مقاتل سوى الذراري فحملتهم من الأرض السفلي حتَّى سمع أهل إلسماوات أصوات الدجاج ونباح الكلاب، ثمَّ هويت بهنَّ فقلبتهن، وأمَّا أمانتي فإنِّي لم أؤمر بشيء فعدوته إلى غيره، ثمّ خاطب سبحانه جماعة الكفَّار فقال: ﴿وَمَا مَاحِبُكُمُ ﴾ الَّذِي يدعوكم إلى الله ﴿ بِمَجْوُنٍ ﴾ والمجنون : المغطّى على عقله حتّى لا يدرك الأمور على ما هي عليه ﴿وَلَقَدْ رَبَاهُ بِٱلْأَفْقِ ٱلْمُبِينِ﴾ أي رأى محمّد ﷺ جبرتيل ﷺ على صورته الّتي خلقه الله تعالى عليها حيث تطلع الشمس وهو الأفق الأعلى من ناحية المشرق ﴿وَمَا هُوَّ عَلَى ٱلْغَيِّبِ بِضَنِينِ ﴾ قرأ أهل البصرة غير سهل وابن كثير والكسائق بالظاء والباقون بالضاد، فعلى الأوّل أي ليس بمتهم فيما يخبر به عن الله، وعلى الثاني أي ليس ببخيل فيما يؤدّي عن الله ﴿وَمَا هُوَ بِغَوْلِ شَيْطُنٍ نَّجِبِ ﴾ أي ليس القرآن بقول شيطان ألقاه إليه، كما قال المشركون : إنَّ الشيطان يلقي إليه كما يلقي إلى الكهنة ﴿ فَأَيْنَ تَذَهَبُونَ ﴾ فأيّ طريق تسلكون أبين من هذه الطريقة التي قد بيّنتّ لكم؟ أو فأين تعدلون عن القرآن؟ ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا ذِحْتُرٌ لِلْعَالَمِينَ﴾ أي ما القرآن إلا عظَّةٌ وتذكرة للخلق ﴿لِمَن شَآة مِنكُمْ أَن يَسْتَغِيمَ﴾ على أمر الله وطاعته (٢) .

وقال في قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِبِنَ أَجَرَمُواً﴾ يعني كفّار قريش ومترفيهم كأبي جهل والوليد بن المغيرة والعاص بن وائل وأصحابهم ﴿كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً﴾ يعني أصحاب النبيّ ﷺ مثل عمّار وخبّاب وبلال وغيرهم ﴿يَغَمَكُونَ﴾ على وجه السخرية بهم والاستهزاء في دار الدنيا، أو من جدّهم في عبادتهم لإنكارهم البعث، أو لإيهام العوام أنّ المسلمين على باطل ﴿وَإِذَا مَرُواً﴾ أي المؤمنون ﴿بِهمَ يَنَعَامَرُونَ﴾ أي يشير بعضهم إلى بعض بالأعين والحواجب استهزاءً بهم، وقيل: نزلت في عليّ غليّتي وذلك أنّه كان في نفر من المسلمين جاءوا إلى النبيّ على

مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٦٨.
 (٢) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٨٠.

فسخر منهم المنافقون وضحكوا وتغامزوا، ثمَّ رجعوا إلى أصحابهم فقالوا: رأينا اليوم الأصلع فضحكنا منه، فنزلت الآية قبل أن يصل عليّ غَلِيَنَيْ وأصحابه إلى النبيّ عَنْنَيْ ، قوله:﴿فَكِهِينَ﴾ أي إذا رجع هؤلاء الكفَّار إلى أهلهم رجعوا معجبين بما هم فيه يتفكّهون بذكرهم ﴿وَمَآ أَزْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَنفِظِينَ﴾ أي لم يرسل هؤلاء الكفَّار حافظين على المؤمنين ما هم عليه، وما كلفوا حفظ أعمالهم<sup>(۱)</sup>.

قوله تعالى : ﴿ سُنُقَرِئُكَ فَلَا تَنسَى أَصلاً من قوّة الحفظ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ ٱلَمَّلَى نسيانه بأن ينسخ سنجعلك قارئاً بإلهام القراءة فلا تنسى أصلاً من قوّة الحفظ ﴿ إِلَّا مَا شَاءَ ٱلْمَلَى نسيانه بأن ينسخ تلاوته، وقيل : المراد به القلّة، أو نفي النسيان رأساً ﴿ إِنَّهُ يَعْلَا ٱلْجَهَرَ وَمَا يَغْفَى ما ظهر من أحوالكم وما بطن، أو جهرك بالقراءة مع جبرئيل وما دعاك إليه من مخافة النسيان فيعلم ما فيه صلاحكم من إيقاء وإنساء ﴿ وَنَبَيَّرُكَ لِلْبُسَرَى وَ نعدَك للطريقة اليسرى في حفظ الوحي أو وَلَا يَتُمُ يَعْلَمُ اعتراض ﴿ فَذَكَرَى بعدما استنب لك الأمر ﴿ إِنَّ نَعْمَتُ ٱلذَّكَرَى لِعلَ ما فيه التدين، ونوفقك لها، ولهذه النكتة قال : ﴿ وَنَبُيَّرُكَ لا «نيسر لك» عطف على سنقرئك، وَفَرَانَةُ يَعْمَلُهُ اعتراض ﴿ فَذَكَرَى بعدما استنب لك الأمر ﴿ إِن نَعْمَتِ الذَكْرَى له لما موليه إِنَّما جاءت بعد تكرير التذكير وحصول اليأس عن البعض لئلا يتعب نفسه ويتلهف عليهم، أو لذهم المذكّرين، واستبعاد تأثير الذكرى فيهم، أو للإشعار بأنّ التذكير إنّما يجب إذا ظنّ نفعه، أو ولذلك أمر بالإعراض عمّن تولى ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْنَى الله الذكير إِنَّهُ على من الغمر الله وَوَيَنَجَنَبُهُ المَذَكَرين واستبعاد تأثير الذكرى فيهم، أو للإشعار بأنّ التذكير إنّما يجب إذا ظنّ نفعه، ولذلك أمر بالإعراض عمّن تولى ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْنَى سيتعظ وينتف بها من يخشى الذ وَيَنَجَعَبَهُ إِنَّهُ المَذَكَرين واستبعاد تأثير الذكرى فيهم، أو للإشعار بأنّ التذكير إنّما يجب إذا ظنّ نفعه، والذلك أمر بالإعراض عمّن تولى ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْنَى سيتعظ وينتفع بها من يخشى الله ويَنَجَعَنهم الله أو الذلك أو الذكرى فيهم، أو للإشعار بأنّ التذكير إنّما يعب إذا ظنّ نفعه، والذلك أمر بالإعراض عمّن تولى ﴿ سَيَذَكُرُ مَن يَعْنَى الله الله أو الأستق من الله في أو الته على الله أو أو ال

لَنْتَ عَلَيْهِم بِمُعَيَيْطِرٍ بمتسلَّط ﴿إِلَّا مَن تَوَلَّى وَكَفَرَ لكن من تولى وكفر، ﴿ فَيُعَذِبُهُ اللَّهُ الْمَذَابَ آلاَكْبَرَ يعني عذاب الآخرة، وقيل: متصل، فإنّ جهاد الكفّار وقتلهم تسلَّط، وكأنه أوعدهم بالجهاد في الدنيا، والعذاب في الآخرة، وقيل: هو استثناء من قوله: ﴿ فَذَكِرَ ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ رَجوعهم ﴿ ثُمَ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُمْ ، في المحشر<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٩٨.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٠٧.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤١٢.

عشرة فيتقطّع ولا يزلّ قدماه، أو لكلّ أحد منهم أو الإنسان ﴿أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ ﴾ فينتقم منه أي في ذلك الوقت : ﴿ أَهْلَكُتُ مَالَا لَبُدًا ﴾ أي كثيراً، والمرادما أهلكه سمعةً ومفاخرةً ومعاداةً للرسول ٢٠٠٠ ﴿ أَيَحْسَبُ أَن لَمْ يَرَمُ أَحَدُكَ حِين كَان ينفق أو بعد ذلك فيساله عنه (١).

وقال الطبرسيّ: قيل: هو الحارث بن عامر بن نوفل بن عبد مناف، وذلك أنَّه أذنب ذنباً فاستفتى النبيّ ﷺ فأمره أن يكفّر، فقال: لقد ذهب مالي في الكفّارات والنفقات منذ دخلت في دين محمّد عن مقاتل<sup>(٢)</sup>.

﴿ٱقْرَأْ بِآسَمِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ﴾ أي اقرأ القرآن مفتتحاً باسمه، أو مستعيناً به، وقيل: الباء زائدة أي اقرأ اسم ربِّك الَّذي خلق كلَّ شيء ﴿خَلَنَ ٱلْإِنْسَنَ مِنْ عَلَقٍ﴾ جمع علقة ﴿ٱقْرَأَ﴾ تكرير للمبالغة، أو الأوّل مطلق، والثاني للتبليغ، أو في الصّلاة، ولعلَّه لمَّا قيل: اقرأ باسم ربَّك فقال: ما أنا بقارئ، فقيل له: ﴿أَقَرَأَ وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ﴾ الزائد في الكرم على كلّ كريم ﴿ٱلَّذِى عَلَمَ بِٱلْفَلَمِ ﴾ أي الخط بالقلم ﴿عَلَمُ ٱلْإِنسَنَ مَالَةٍ بَعَلَمَ ﴾ بخلق القوى، ونصب الدلائل، وإنزال الآيات، فيعلّمك القراءة وإن لم تكن قارثاً<sup>(٣)</sup>، وأكثر المفسّرين على أنّ هذه السورة أوّل ما نزل من القرآن، وأوَّل يوم نزل جبرئيل على رسول الله عنه وهو قائم على حراء علَّمه خمس آيات من أوّل هذه السورة، وقيل: سورة المدّثّر، وقيل: سورة الحمد<sup>(٤)</sup>.

﴿لَمْ يَكُنِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ﴾ أي اليهود والنصاري ﴿وَٱلْمُشْرِكِينَ﴾ أي عبدة الأصنام مُنْقَكِنِهُ عمّا كانوا عليه من دينهم ﴿حَتَّى تَأْنِيَهُمُ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾ أي الرسول عليه أو القرآن ﴿رَسُولُ مِنَ ٱللَّهِ ﴾ بدل من ﴿ ٱلْبَيِّنَةُ ﴾ بنفسه، أو بتقدير مضاف، أو مبتداً ﴿ يَنْلُوا مُحْفًا مُّطَهَّرَهُ ﴾ صفته أو خبره، والرسول وإن كان أمّيّاً لكنّه لمّا تلا مثل ما في الصحف كان كالتالي لها، وقيل المراد جبرتيل، وكون الصحف مطهّرة أنَّ الباطل لا يأتي ما فيها، وأنها لا يمسَّها إلا المطهرون ﴿فِيهَا كُنُبٌ قَبِيمَةً ﴾ مكتوبات مستقيمة ناطقة بالحق ﴿وَمَا نَغَرَّقَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ﴾ عما كانوا عليه بأن آمن بعضهم وكفر آخرون ﴿إِلَّا مِنْ بَعَدِ مَا جَآءَتُهُمُ﴾ البشارة به في كتبهم وعلى ألسنة رسلهم فكانت الحجّة قائمة عليهم (٥).

قوله تعالى: ﴿رِحْلَةُ ٱلشِّيَآةِ﴾ قال الطبرسيِّ: كانت لقريش رحلتان في كلِّ سنَّة رحلة في الشتاء إلى اليمن، لأنَّها بلاد حامية، ورحلة في الصيف إلى الشام لأنَّها بلاد باردة ولولا هاتان الرحلتان لم يمكنهم به مقام، وقيل: إنَّ كلتا الرحلتين كانت إلى الشام ولكن رحلة الشتاء في البحر إلى وايلة طلباً للدفء، ورحلة الصيف إلى بصرى وأذرعات طلباً للهواء<sup>(1)</sup>.

- (1) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤١٨. (۲) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳٦۲. (٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٣.
- (٤) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٩٨.
- (٥) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٩. (٦) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٤٥١.

وقال في قوله: ﴿أَرَءَيَّتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱللَّبِنِ﴾: أي بالجزاء والحساب، قال الكلبيّ: نزلت في العاص بن وائل السهميّ، وقيل: في الوليد بن المغيرة عن السدّيّ ومقاتل، وقيل: في أبي سفيان كان ينحر في كلّ أسبوع جزورين، فأتاه يتيم فسأله شيئاً فقرعه بعصاه عن ابن جريح، وقيل: في رجل من المنافقين عن ابن عبّاس. ﴿يَدُعُ ٱلْيَتِهَ أَي يدفعه بعنف ﴿وَلَا يَحُفُّ طَلَ الْسَكِبِنِ﴾ أي لا يطعمه ولا يحتَ عليه إذا عجز<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد مضى سبب نزول سورة الجحد في كتاب الاحتجاج.

وقال الطبرسيُّ : روى ابن جبير، عن ابن عبَّاس قال: صعد رسول الله ﷺ ذات يوم الصفا فقال: يا صباحاه، فاجتمعت إليه قريش فقالوا له: ما لك؟ فقال: أرأيتم لو أخبرتكم أنَّ العدوَّ مصبحكم أو ممسيكم أما كنتم تصدَّقوني؟ قالوا : بلي، قال : فإنِّي نذير لكم بين يدي عذاب شديد، فقال أبو لهب: تبًّا لك لهذا دعوتنا جميعاً؟ فأنزل الله هذه السورة: ﴿ تَبَتَّ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ وَنَبَّ ﴾ أي خسرت يداه أو صفرتا من كلَّ خير، وهو ابن عبد المطّلب عمّ النبيّ ﷺ ﴿وَأَمْرَأَتُهُ ﴾ وهي أمّ جميل بنت حرب اخت أبي سفيان ﴿ حَمَّالَةُ ٱلْحَطِّبِ ﴾ كانت تحمل الغضا والشوك فتطرحه في طريق رسول الله عظي إذا خرج إلى الصلاة ليعقره عن ابن عبَّاس، وفي رواية الضحّاك: قال الربيع بن أنس كانت تبتَّ وتنشر الشوك على طريق الرسول ﷺ فيطأه كما يطأ أحدكم الحرير، وقيل: إنَّها كانت تمشي بالنميمة بين النَّاس فتلقي بينهم العداوة، وتوقد نارها بالتهييج كما يوقد النار الحطب، فسمّي النميمة حطباً عن ابن عبّاس، وقيل: معناه حمّالة الخطايا ﴿فِي جِيدِهَا حَبَّلٌ مِّن مَّسَبِهِ أي حبل من ليف، وإنّما وصفها بهذه الصفة تخسيساً لها وتحقيراً، وقيل: حبل تكون له خشونة الليف، وحرارة النَّار، وثقل الحديد يجعل في عنقها زيادة في عذابها، وقيل: في عنقها سلسلة من حديد طولها سبعون ذراعاً تدخل في فيها، وتخرج من دبرها، وتدار على عنقها في النَّار عن ابن عبَّاس، وسمَّيت السلسلة مسداً لأنُّها ممسودة، أي مفتولة، وقيل: إنَّها كانت لها قلادة فاخرة من جوهر فقالت: لأنفقها في عداوة محمّد، فتكون عذاباً في عنقها يوم القيامة عن سعيد بن المسيّب، ويروى عن أسماء بنت أبي بكر قالت: لمّا نزلت هذه السورة أقبلت العوراء أمّ جميل بنت حرب ولها ولولة، وفي يدها فهر، وهي تقول:

> مـذمـمـاً أبـيــنـا وديــنــه قــلــِــنــا وأمـــره عـــصــيـــنـــا

والنبيّ ﷺ جالس في المسجد ومعه أبو بكر، فلمّا رآها أبو بكر قال: يا رسول الله قد أقبلت وأنا أخاف أن تراك، قال رسول الله ﷺ: إنّها لن تراني – وقرأ قرآناً فاعتصم به كما

(۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ٤٥٦.

قال - وقرأ : ﴿وَلِذَا قَرَأْتَ آلْقُرْمَانَ جَعَلْنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِآلَاخِرَةِ حِجَابًا تَسْتُولًا﴾ فوقفت على أبي بكر ولم تر رسول الله ﷺ ، فقالت : يا أبا بكر أخبرت أنّ صاحبك هجاني ، فقال : لا وربّ البيت ما هجاك، قالت : فولّت وهي تقول : قريش علمت أنّي بنت سيّدها . وروي أنّ النبيّ ﷺ قال : صرف الله سبحانه عنّي ، ثمّ إنّهم يذمّون مذمّماً وأنا محمد<sup>(1)</sup> .

**أقول:** قد مرّ تغسير سورة الفلق في باب عصمته ﷺ .

ا – **ك: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن ابن عميرة، عن داود بن** يزيد، عن أبي عبد الله عليّ قال: كان عليّ عليّ عليّ مع رسول الله عظيم في غيبته لم يعلم بها أحد<sup>(٢)</sup>.

غط؛ عن سعد، مثله. اص ٢٠٢.

٣ - ك: وفي خبر آخر إنه عظيم كان مختفياً بمكّة ثلاث سنين<sup>(٤)</sup>.

٤ - ٤: أبي وابن الوليد معاً عن سعد والحميري ومحمّد العطّار وأحمد بن إدريس جميعاً عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب وإبراهيم بن هاشم جميعاً، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن عيسى وابن أبي الخطّاب وإبراهيم بن هاشم جميعاً، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن عبيد الله الحلبي، عن أبي عبد الله غليتي قال: مكث رسول الله منها بمكّة بعدما جاءه الوحي عن الله تتاريخ بمكّة عشر سنة، منها ثلاث سنين مختفياً خائفاً لا يظهر حتى أمره الله أمر به، فأظهر حينئذ الدعوة (<sup>0)</sup>.

غط؛ سعد، مثله. اص ۲۰۲.

٥ - ل، أبي، عن سعد، عن ابن عيسى عن ابن فضال، عن عليّ بن عقبة، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عليّ قال: رن إبليس أربع رنات أولهن: يوم لعن، وحين أهبط إلى الارض، وحين بعث محمّد على على حين فترة من الرسل، وحين أنزلت أمّ الكتاب، ونخر نخرتين: حين أكل آدم عليّ من الشجرة، وحين أهبط من الجنة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** الرنة: الصياح، والنخير: صوت بالأنف.

٦ - ع: الطالقاني، عن الجلودي، عن الجوهري، عن عبد الواحد بن غياث، عن أبي

(۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ٤٧٥.
 (۲) - (۳) كمال الدين، ص ٣٢٢ ياب ٣٢٣ ح ٢٦ و٢٨.
 (٤) - (٥) كمال الدين، ص ٣٢٣ ياب ٣٢ ح ٢٩.
 (٤) - (٥) كمال الدين، ص ٣٢٣ ياب ٣٢ ح ٢٩.

عوانة، عن عمر بن المغيرة، عن أبي صادق، عن ربيعة بن ناجد أنّ رجلاً قال لعليّ ﷺ : يا أمير المؤمنين بما ورثت ابن عمّك دون عمّك؟ فقال : يا معشر النّاس ففتحوا آذانهم واستمعوا فقال ﷺ : جمعنا رسول الله ﷺ بني عبد المطّلب في بيت رجل منّا، – أو قال أكبرنا – فدعا بمدّ ونصف من طعام وقدح له يقال له : الغمر، فأكلنا وشربنا وبقي الطعام والشراب كما هو، وفينا من يأكل الجذعة، ويشرب الفرق، فقال رسول الله ﷺ أن قد ترون هذه فأيّكم يبايعني على أنّه أخي ووارثي ووصيّي؟ فقمت إليه وكنت أصغر القوم وقلت : أنا، قال : اجلس، ثمّ قال ذلك ثلاث مرّات، كلّ ذلك أقوم إليه فيقول : اجلس، حتّى كان في الثالثة فضرب بيده على يدي فبذلك ورثت ابن عمّي دون عمّي (أ).

**بيان:** الغمر بضمّ الغين وفتح الميم: القدح الصغير، والفرق بالفتح وقد يحرّك: مكيال هو ستّة عشر رطلاً .

٧-ع: الطالقاني عن الجلودي، عن المغيرة بن محمد، عن إبراهيم بن محمد الأزدي عن قيس بن الربيع وشريك بن عبد الله، عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن عبد الله بن عن قيس بن الربيع وشريك بن عبد الله، عن الأعمش، عن المنهال بن عمرو، عن عبد الله بن الحارث بن نوفل، عن علي بن أبي طالب عليك قال: لما نزلت: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَنَوْبِينَ ﴾ الحارث بن نوفل، عن علي بن أبي طالب عليك قال: لما نزلت: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَنَوْبِينَ ﴾ إلى رهطك المحارث بن نوفل، عن علي بن أبي طالب عليك قال: لما نزلت: ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَنَوْبِينَ ﴾ أي رهطك المحلصين، دعا رسول الله تشكر بني عبد المطلب وهم إذ ذاك أربعون رجلاً أي رهطك المخلصين، دعا رسول الله تشكر بني عبد المطلب وهم إذ ذاك أربعون رجلاً يزيدون رجلاً أو ينقصون رجلاً، فقال: أيكم يكون أخي ووارثي ووارثي ووزيري ووصيّي وخليفتي فيكم بعدي؟ فعرض عليهم ذلك رجلاً رجلاً كلّهم يأبى ذلك حتى أتى علي، فقلت: أنا يا وسول الله، فقال: أين عبد المطلب ووصيّي ووزيري ووصيّي وخليفتي رسول الله، فقال: أي عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووزيري ووضيّي وخليفتي فيكم بعدي؟ فعرض عليهم ذلك رجلاً رجلاً كلّهم يأبى ذلك حتى أتى علي، فقلت: أنا يا رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووريري ووزيري وخليفتي فيكم رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووصيّي ووزيري ورابي ورطيع ولي وليد ورابي رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم رسول الله، فقال: يا بني عبد المطلب هذا أخي ووارثي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم رسول الله، فقال: يا بني علي معض ولي بي علي معلي من المله، فقال: يا بني عبد المطلب عن مور ويقولون لأبي طالب: قد أمرك أن تسمع وتطيع لهذا الهذا الغلام (٢).

**أقول:** ورواه السيّد في الطرف بإسناده عن الأعمش مثله.

٨- فس: أبي، عن الحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبي عبد الله عَلَيْنَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ الل الكتاب<sup>(٣)</sup>.

٩ - فس: في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر غليتما في قوله: ﴿ حَتَّىٰ نَفْجُر لَنَا مِنَ ٱلْأَرْضِ يَلْبُوُعُا﴾ أي عيناً ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ أي بستان ﴿ مِن غَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَنُفَجِرَ ٱلأَنْهَ رَ خِلَلَهَا يَنْبُوعُا﴾ أي عيناً ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ أي بستان ﴿ مِن غَخِيلٍ وَعِنَبٍ فَنُفَجِرَ ٱلأَنْهَ رَ خِلَلَهَا يَنْبُوعُا﴾ أي عيناً ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ أي بستان ﴿ مِن غَضيلٍ وَعِنَبٍ فَنُفَجَرَ ٱلأَنْهَ رَ خِلَلَهَا يَنْبُوعُا﴾ أي عيناً ﴿ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ أي بستان ﴿ مِن غَني عَلَيْ أَي عنا إلَّهُ عَنْهُ فَعَرَ اللهُ عَنْهُ عَذَمُ عَلَيْهُ مَن عَلَى عَنا إلَّهُ اللهُ عَنْهُ أَوْ تَكُونَ لَكَ جَنَّةٌ ﴾ أي بستان ﴿ مِن غَنِيلٍ وَعِنَبٍ فَنُفَجِرَ ٱلأَنْهَ مَ خَلَلَهَا يَقْمِعُونَ إِلَى عَنْهُ أَنْهُ مَن عَلَيْهُا إِنّا إِنّا إِنّا مَنْ عَنْ أَعْهُ أَنْ مَعْتُ عَلَيْنَا عَنَ عَنْ أَنْ وَنُونَ اللهُ عَنْهُ أَنْ مَعْ أَنْ مَن عَلَيْ أَعْ مَ عَلَيْ أَنْ إِلَى اللّهُ عَنْ أَنْهُ أَنْ مَ عَلَى عَنْ أَنْ مَن اللهُ عَنْ إِلَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَسَ عَنْ إِلَهُ عَلَيْ أَعْنَ أَعْ عَنْ عَلَيْ أَنْ أَعْ عَنْ أَنْهُ مَ عَلَيْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ عَنْ أَلَقُونُ أَنْ أَنَ عَنْتُ عَلَيْ إِن أَنْ مِن الله عَنْ إِنَا مَنْ عَنْ أَنْ مَعَالَ اللهُ عَالَ إِنّا عَلَى أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ عَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنَ إِنْ عَنْ إِنَا إِنْ مَ عَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْلَى أَنْ عَالَهُ عَنْ إِنْ إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَسْ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَعْمَ مَا أَنْهُ إِنْ عَامَ أَنْ مَا عَلَى أَعْنَ إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنَ أَنْ أَنْ أَعْنُ إِنْ أَعْ أَنْ أَنْ عَا إِنْ أَنْ أَنْ مَا عَانَا إِنْ أَنْ أَنْ أَنْ مَا عَا إِنْ عَالَهُ عَلَى أَنْ أَنْ أَنْ أَعْ أَنْ أَعْنُ إِنْ إِنْ مَا عَنْ أَعْ عَامَ أَنْ أَنْ مَا عَلَى أَنْ أَعْ أَعْ مَا أَنْ أَعْنَا مَ عَالَ الْعَاعَ أَنْ أَعْنَ أَعْنَ أَعْ مَ أَنْ أَعْ أَنْ أَنْ أَعْ أَنْ أَنْ أَعْنَ الْعُنُ أَنْ أَنْ مَا أَنْ أَعْ أَنْ أَعْنُ أَنْ أَعْنُ أَنْ أَنْ أَعْنُ أَعْ أَنْ أَنْ أَنْ أَعْنَ أَعْ أَعْ أُ أَنْ أَنْ أَعْ أَنْ مَ أَنْ أَعْ أَعْ أَنُهُ أَعْ أَنْ أَعْ أَعْ أَنْ أَعْ أَنْ أَعْ أَنْ أَعْ أَعْ أَنْ أَعْ أَ أَنَ أَ

(۱) - (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۰۲ باب ۱۳۳ ح ۱ رح ۲.
 (۳) تفسير القمى، ج ۱ ص ٤٢.

\*^1

وقوله : ﴿أَوْ تَأَذِى بِاللَّهِ وَالْمَلَتِكَةِ قَبِيلًا ﴾ والقبيل : الكثير ﴿أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتُ مِن رُخْرُفٍ ﴾ المزخرف بالذهب ﴿أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَآءِ وَلَن نُؤْمِنَ لِرُقِيِكَ حَتَى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِنَبًا نَقْرَرُوُمُ ﴾ يقول : من الله إلى عبد الله بن أبي أميّة أنّ محمّداً صادق، وأني أنا بعثته، ويجيء معه أربعة من الملائكة يشهدون أنّ الله هو كتبه فأنزل الله : ﴿قُلْ سُبْحَانَ رَبِي هَلَ كُنتُ إِلَا بَنَكَرُ رَسُولُا ﴾<sup>(1)</sup>

**أقول:** سيأتي ما يوضح الخبر في باب فتح مكة.

أقول؛ ثمّ ساق الحديث إلى آخر خبر هلاك المستهزئين على ما نقلنا عنه في أبواب المعجزات، ثمَّ قال: فخرج رسول الله فلا فقام على الحجر فقال: يا معشر قريش يا معشر العرب أدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، وآمركم بخلع الأنداد والأصنام فأجيبوني تملكون بها العرب، وتدين لكم العجم، وتكونون ملوكاً في الجنّة، فاستهزأوا منه وقالوا: جن محمّد بن عبد الله، ولم يجسروا عليه لموضع أبي طالب، فاجتمعت قريش على أبي طالب فقالوا: يا أبا طالب إنّ ابن أخيك قد سفّه أحلامنا، وسبّ آلهتنا، وأفسد شبّاننا، وفرَّق جماعتنا، فإن كان يحمله على ذلك العدم جمعنا له مالاً فيكون أكثر قريش مالاً، ونورَق جماعتنا، فإن كان يحمله على ذلك العدم جمعنا له مالاً فيكون أكثر قريش مالاً، الله الذي ارتضاء لأنبيائه ورسله، بعثني الله رسولاً إلى النّاس، فقال: يا عمّ هذا دين أتوني يسألوني أنّ أسألك أنّ تكفّ عنهم، فقال يا عمّ لا أستطيع أن أخالف أمر ربي، فكف منه أبو طالب، ثمّ اجتمعوا إلى أبي طالب فقالوا : أنت سيّد من ساداتنا معرف الله الذي المائين محمّد عنه أبو طالب، ثمّ اجتمعوا إلى أبي طالب فقالوا : أنت سيّد من ساداتنا محمّد عنه أبو طالب، ثمّ اجتمعوا إلى أبي طالب فقالوا : أنت سيّد من ساداتنا فادفع إلينا محمّد لنقتله وتملك علينا، فقال أبو طالب قصيدته العرفي بعر أن أخالف أمر ربي، فكف

ولمّا رأيت القوم لا ودّبينهم \_ وقد قطعوا كلّ العرى والوسائل

تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٧.
 تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٧.

كذبتم وبيت الله يبزى محمّدٌ ولمّا نطاعن دونه ونناضل ونسلمه حتّى نصرّع حوله ونذهل عن أبنائنا والحلائل

فلما اجتمعت قريش على قتل رسول الله عنه وكتبوا الصحيفة القاطعة، جمع أبو طالب بني هاشم وحلف لهم بالبيت والركن والمقام والمشاعر في الكعبة لنن شاكت محمّداً شوكة لآتين عليكم يا بني هاشم، فأدخله الشعب وكان يحرسه باللّيل والنهار قائماً بالسيف على رأسه أربع سنين، فلما خرجوا من الشعب حضر أبا طالب الوفاة فدخل إليه رسول الله على وهو يجود بنفسه فقال: يا عمّ ربّيت صغيراً، وكفلت يتيماً، فجزاك الله عنّي خيراً، أعطني كلمة أشفع لك بها عند ربّي، فروي أنّه لم يخرج من الدنيا حتى أعطى رسول الله الرضا<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ : يبزى أي يقهر ويغلب، أراد لا يبزى فحذف (لا) من جواب القسم، وهي مرادة، أي لا يقهر ولم نقاتل عنه وندافع، وفلان يناضل عن فلان : إذا رامى عنه وحاجً وتكلّم بعذره ودفع عنه.

11 - فس، فرأنذ عشيرتك ألأقريب قال: نزلت: ورهطك منهم المخلصين» قال: نزلت بمكة فجمع رسول الله يشيم بني هاشم وهم أربعون رجلاً كلّ واحد منهم يأكل الجذع ويشرب القربة فاتخذ لهم طعاماً يسيراً بحسب ما أمكن فأكلوا حتّى شبعوا، فقال رسول الله يشيو: من يكون وصيّي ووزيري وخليفتي؟ فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، فتفرقوا، فلما كان اليوم الثاني أمر رسول الله يشيو ففعل بهم مثل ذلك ثمّ سقاهم اللبن فقال لم رسول الله يشيو: أيكم يكون وصيّي ووزيري وخليفتي؟ فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، فتفرقوا، فلما كان اليوم الثاني أمر رسول الله يشيو ففعل بهم مثل ذلك ثمّ سقاهم اللبن فقال لم رسول الله يشيو: أيكم يكون وصيّي ووزيري وخليفتي؟ فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، فتفرقوا، فلما كان اليوم الثاني أمر رسول الله يشيو ففعل بهم مثل ذلك ثمّ سقاهم اللبن فقال لهم رسول الله يشيو: أيكم يكون وصيّي ووزيري وخليفتي؟ فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، معمّد، فتفرقوا، فلما كان اليوم الثاني أمر رسول الله يشيو ففعل بهم مثل ذلك ثمّ سقاهم اللبن فقال محمّد، فتفرقوا، فلما كان اليوم الثاني أمر رسول الله يشيو ففعل بهم مثل ذلك ثمّ سقاهم اللبن فقال لهم رسول الله يشيو: فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، فنفرقوا، فلما كان يوم الثالث أمر رسول الله يشيو ففعل بهم مثل ذلك ثمّ سقاهم لهم رسول الله يشيو: أيكم يكون وصيّي ووزيري وخليفتي؟ فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، فنفرقوا، فلما كان يوم الثالث أمر رسول الله يشيو؛ فقال أبو لهب: هذا ما سحركم محمّد، فقال لهم رسول الله يشيو: أيكم يكون وصيّي ووزيري وخليفتي وينجز عداتي ويقضي ديني؟ فقام عليّ يشيرة وكان أصغرهم سناً وأحمشهم ساقاً، وأقلّهم مالاً، فقال: أنا يا رسول الله، فقال رسول الله يشيو: أنت هو<sup>(٢)</sup>.

تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨١.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٠٠.

إله إلا الله، وأني رسول الله، فقالوا : ندع ثلاث مأة وستّين إلهاً ونعبد إلهاً واحداً؟! فأنزل الله سبحانه : ﴿وَعَجَبُوا أَن جَآءَهُم شُنذِرٌ مِنْهُمٌّ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ حَنْنَا سَخِرٌ كَذَابُ﴾ – إلى قوله –﴿إِلَا الْحَلِلَغُ﴾ أي تخليط<sup>(1)</sup>.

١٣ – **فس:** أبي، عن الإصبهانيّ، عن المنقريّ، عن حفص قال: قال أبو عبد الله ﷺ : يا حفص إنَّ من صبر صبر قليلاً، وإنَّ من جزع جزع قليلاً، ثمَّ قال: عليك بالصبر في جميع أمورك، فإنَّ الله بعث محمداً عَظِيمٍ وأمره بالصبر والرفق، فقال: ﴿ وَٱصْبِرَ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَأَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا﴾ (٢) وقال: ﴿ آدْفَعَ بِآلَتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ السيّئة ﴿ فَإِذَا ٱلَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُمُ عَذَوَةٌ كَأَنَّمُ وَلِئٌ حَمِيمٌ ﴾ (٢) فصبر رسول الله عني حتى قابلوه بالعظام، ورموه بها، فضاق صدره فأنزل الله : ﴿ وَلَقَدْ نَعَلَمُ أَنَّكَ يَضِيقُ مَدَرُكَ بِمَا يَقُولُونَ﴾ (٤) ثم كذَّبوه ورموه فحزن لذلك فأنزل الله : ﴿قَدْ نَعَلَّمُ إِنَّهُمُ لِيَحْزُنُكَ ٱلَّذِي يَقُولُونُ ۚ فَإِنَّهُمْ لَا يُكَذِبُونَكَ وَلَنِكِنَّ ٱلظَّابِلِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ يَجْحَدُونَ ٢٠ وَلَغَدْ كُذِبَتْ رُسُلٌ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَىٰ مَا كُذِبُوا وَأُودُوا حَتَّى أَنبُهُمْ نَصْرُنَا ﴿ فَالزم نفسه يشيء الصبر فقعدوا وذكروا الله تبارك وتعالى وكذَّبوه فقال رسول الله يشيء : لقد صبرت في نفسي وأهلي وعرضي ولا صبر لي على ذكرِهم إلهي، فأنزل الله : ﴿وَلَقَدْ خُلَقْنَكَا ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِنَةِ أَيَّامٍ وَمَا مَسَّنَا مِن لَغُوْبٍ ﴿ فَأَصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ﴾ (1) فصبر عليه في جميع أحواله، ثمّ بشر في الأثمّة من عترته ووصفوا بالصبر، فقال: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَبِيَمَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُواً وَكَانُوا بِعَايَنِيْنَا يُوقِنُونَ ﴾ (٧) فعند ذلك قال عَنْ الصبر من الإيمان كالرأس من البدن، فشكر الله له ذلك فأنزل الله عليه : ﴿وَتَمَتْ كَلِمَتْ رَبِّكَ ٱلْحُسْنَى عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةٍ بِـلَ بِـمَا صَبَرُوٓاً وَدَمَّـرْنَا مَا كَانَ يَعْسَنَعُ فِرْعَوْثُ وَقَوْمُهُ وَمَا كَانُواْ يَعْرِشُونَ�<sup>(^)</sup> فقال رسول الله عنهم : آية بشري وانتقام، فأباح الله قتل المشركين حيث وجدوا فقتلهم على يدي رسول الله عظيم وأحبَّاته، وعجل له ثواب صبره مع ما اذخر له في الآخرة<sup>(٩)</sup>.

**كا:** عليّ، عن أبيه، وعليّ بن محمّد القاسانيّ، عن الإصبهانيّ مثله<sup>(١٠)</sup>.

18 - ص: ذكر عليّ بن إبراهيم وهو من أجلّ رواة أصحابنا أنّ النبيّ في الما أتى له سبع وثلاثون سنة كان يرى في قومه كانّ آتياً أتاه فيقول : يا رسول الله، وكان بين الجبال يرعى غنماً فنظر إلى شخص يقول له : يا رسول الله ، فقال له : من أنت؟ قال : أنا جبرتيل، أرسلني الله إليك ليتخذك رسولاً، وكان رسول الله في يكتم ذلك فأنزل جبرئيل بماء من السّماء،

تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٠٢.
 (٢) سورة المزمل، الآية: ١٠.
 (٣) سورة فصلت، الآية: ٢٤.
 (٩) سورة الأنعام، الآيتان: ٣٣-٣٤.
 (٩) سورة الأنعام، الآيتان: ٣٣-٣٤.
 (٩) سورة الأعراف، الآية: ٢٤.
 (٩) سورة المحرف، الآية: ٢٤.
 (٩) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٤.
 (٩) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٠٤.

فقال: يا محمّد فتوضّاً، فعلّمه جبرئيل الوضوء على الوجه واليدين من المرفق ومسح الرأس والرجلين إلى الكعبين، وعلّمه الركوع والسجود، فدخل عليّ إلى رسول الله صلوات الله عليهما وهو يصلّي – هذا لما تمّ له عنه أربعون سنة – فلمّا نظر إليه يصلّي قال: يا أبا القاسم ما هذا؟ قال: هذه الصلاة التي أمرني الله بها، فدعاه إلى الإسلام فأسلم، وصلّى معه، وأسلمت خديجة، فكان لا يصلّي إلا رسول الله تلك ، وعلي علي ومعه جعفر، فنظر إلى رسول الله عليه وعليّ بجنبه يصلّيان، فقال لجعفر : يا جعفر صل جناح ابن عمّك، فوقف جعفر بن أبي طالب من الجانب الآخر، ثمّ خرج رسول الله تلك إلى بعض أسواق العرب فرأى زيداً فاشتراه لخديجة ووجده غلاماً كيساً، فلمّا تزوّجها وهبته له، فلمّا نتي رسول الله عليه زيد أيضاً، فكان يصلّي خلف رسول الله تلك إلى ومعه وحفر، فنظر إلى رسول فاشتراه لخديجة ووجده غلاماً كيساً، فلمّا تزوّجها وهبته له، فلمّا نتي رسول الله تلك إلى وحديجة (سلم

**بيان:** قوله: صل جناح ابن عمّك، أمر من وصل يصل، أي لمّا كان عليّ ﷺ في أحد جنبيه بمنزلة جناح واحد فقِف بجنبه الآخر ليتمّ جناحاه، ويحتمل التشديد من الصّلاة، والأوّل أظهر.

١٥ - ص، قال عليّ بن إبراهيم : ولمّا أتى على رسول الله عنه زمان ، عند ذلك أنزل الله عليه : ﴿ فَأَسَمَتُمْ بِمَا نُوْمَرُ وَأَعْرَضَ عَنِ ٱلشَّرْكِينَ ﴾ فخرج رسول الله عنه وقام على الحجر وقال يا معشر قريش يا معشر العرب، أدعوكم إلى عبادة الله وخلع الأنداد والأصنام، وأدعوكم إلى معشر قريش يا معشر العرب، أدعوكم إلى عبادة الله وخلع الأنداد والأصنام، وأدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، فأجيبوني تملكون بها العرب، وتدين لكم بها شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله فأخر وقال يا معشر قريش يا معشر العرب، أدعوكم إلى عبادة الله وخلع الأنداد والأصنام، وأدعوكم إلى شهادة أن لا إله إلا الله، وأني رسول الله، فأجيبوني تملكون بها العرب، وتدين لكم بها العجم، وتكونون ملوكاً، فاستهزأوا منه وضحكوا وقالوا : جنّ محمّد بن عبد الله وآذوه سأسلمتنهم، وكان من يسمع من خبره ما سمع من أهل الكتب يسلمون، فلما رأت قريش من يدخل في الإسلام جزعوا من ذلك ومشوا إلى أبي طالب وقالوا : كف عنّا ابن أخيك، فإنّه قد سقة أحلامنا، وسبّ آلهتنا، وأفسد شبابنا، وفرّق جماعتنا، وقالوا : يا محمّد إلى ما تدعو؟ إلى أبي طالب وقالوا : تا علامامة وستين إلها، ونعريش مان مقل الكتب يسلمون، فلما أن أخيك، فإنّه قد سقة أحلامنا، وسبّ ألهتنا، وأفسد شبابنا، وفرّق جماعتنا، وقالوا : يا محمّد إلى ما تدعو؟ إلى أبي واحداً؟ وحكى الله تعالى عز وعلا قولهم : ﴿يَجْبَرًا أن جَاءَمُ مُنذِرٌ يَنْهُمُ وَقَالَ ألكَفِرُونَ عَذَا الله أو حداً؟ وحكى الله أو عربة ألها واحداً؟ وحكى الله تعالى عز وعلا قولهم : ﴿يَجْبَرًا أن جَاءَمُ مُنذِرٌ يَنْهُمْ وقال الكَفِرُونَ عَنْن الله الله، ونعبد ألها واحداً؟ وحكى الله مع على هذا العدم جمعنا له مالاً يذوقيل عذا يو ملوكاً من يولى أن أن من يعمل على هذا العدم جمعنا له مالاً يذوقيل عالب في يأبي أنه ونه عنه المال فأجيبوني تكون يملكون أكثر قويش من ألها في عنون الما في عوله : ﴿ن أمان أنه يأبي يأبَن ما يحمد في المال فأجيبوني تكون يقول ما يأب فيك فرق مالا من عرب من مادا أله عنوق ألك أنها ويعمل ماله فأجيبوني أله وي من في في ألمال فأجيبوني تكونوا مالا فالغيبوني مالب : إن كان ابن أخيك يحمله على هذا العدم جمعنا له مالا فيكونوا ألوكا في يأبي فيك فرق مالاً من في ما أب في مادون الما ماله فأجيبوني تكونوي ما مالا فيكون أكثر قول ألما أمي في ألما في في ما أخ

قصص الأنبياء للراوندي، ص ٣١٧.

بحار الأنوار/ج٨٨

ابناً، وتدفع إلينا محمّداً لنقتله، فقال أبو طالب: ما أنصفتموني، تسألوني أن أدفع إليكم ابني لتقتلوه، وتدفعون إليّ ابنكم لأربّيه لكم، فلمّا أيسوا منه كفّوا<sup>(1)</sup>.

١٦ - ص: كان رسول الله عنه لا يكف عن عيب آلهة المشركين، ويقرأ عليهم القرآن، وكان الوليد بن المغيرة من حكّام العرب يتحاكمون إليه في الأمور ، وكان له عبيد عشرة عند كلِّ عبد ألف دينار يتَّجر بها، وملك القنطار، وكان عمَّ أبي جهل، فقالوا له: عبد شمس ما هذا الَّذي يقول محمد؟ أسحر، أم كهانة، أم خطب؟ فقال: دعوني أسمع كلامه، فدنا من رسول الله عظيم وهو جالس في الحجر فقال: يا محمّد أنشدني شعرك، فقال: ما هو بشعر ولكنَّه كلام الله الَّذي بعث أنبياءه ورسله به فقال: اتل، فقرأ: ﴿يُنْسُـــمِ الْتَمَ الْكَثْنِي ٱلْتَجَيَدِ ﴾ فلما سمع الرحمن استهزأ منه وقال : تدعو إلى رجل باليمامة بسم الرحمان؟!، قال: لا ولكنِّي أدعو إلى الله وهو الرحمان الرحيم، ثمَّ افتتح حم السجدة، فلمَّا بلغ إلى قوله : ﴿ فَإِنَّ أَعْرَضُواْ فَقُلْ أَنْدَرْتُكُرْ صَعِقَةً مِّشْلَ مَسْعِفَةٍ عَادٍ وَشَعُودَ ﴾ وسمعه ، اقشعرَ جلده وقامت كلّ شعرة في بدنه، وقام ومشى إلى بيته، ولم يرجع إلى قريش، فقالوا : صبأ أبو عبد شمس إلى دين محمّد، فاغتمّت قريش وغدا عليه أبو جهل فقال: فضحتنا يا عمّ، قال: يا ابن أخ ما ذاك وإنِّي على دين قومي، ولكنِّي سمعت كلاماً صعباً تقشعرَ منه الجلود، قال أفشعرٌ هو؟ قال : ما هو بشعر، قال: فخطبٌ؟ قال: لا، إنَّ الخطب كلامٌ متصلٌ، وهذا كلامٌ مِنثور لا يشبه بعضه بعضاً، له طلاوة، قال: فكهانةٌ هو؟ قال: لا، قال: فما هو؟ قال: دعني أفكر فيه، فلمَّا كان من الغد قالوا : يا عبد شمس ما تقول؟ قال : قولوا : هو سحرٌ، فإنَّه أخذ بقلوب النَّاس فأنزل الله تعالى فيه: ﴿ذَرْنِ وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا ٢٠ وَجَعَلْتُ لَمُ مَالًا مَّمْدُونًا ٢٠ وَيَبْبَنَ شُهُونًا قوله: ﴿عَلَيْهَا يَسْعَةُ عَشَرَ ﴾.

وفي حديث حمّاد بن زيد، عن أيّوب، عن عكرمة قال: جاء وليد بن المغيرة إلى رسول الله فلي فقال: اقرأ عليّ، فقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآمٍ ذِى ٱلْقُرْكَ وَيَنَعَىٰ عَنِ الْفَحْشَآءِ وَٱلْمُنْكَرِ وَٱلْبَغِي يَعِظُكُمْ لَعَلَىكُمْ تَذَكَرُونَكَ، فقال: أعد، فأعاد، فقال: والله إنّ له الحلاوة والطلاوة، وإنّ أعلاه لمثمر، وإنّ أسفله لمعذق، وما هذا بقول بشر<sup>(٢)</sup>.

**قب:** ذكر القصتين مختصراً مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** في القاموس: الطلاوة مثلّثة: الحسن والبهجة والقبول، وفي النهاية: العذق بالفتح: النخلة، وبالكسر: العرجون بما فيه من الشماريخ، ومنه حديث مكّة، وأعذق إذخرها، أي صارت له عذوق وشعب، وقيل: أعذق بمعنى أزهر.

١٧ – ص: كان قريش يجدّون في أذى رسول الله ﷺ، وكان أشدّ النّاس عليه عمّه أبو \_\_\_\_\_\_

(۱) – (۲) قصص الأنبياء، ص ۳۱۸–۳۲۰. (۲) مناقب ابن شهر أشوب، ج ۱ ص ۸۲.

لهب، فكان في ذات يوم جالساً في الحجر فبعثوا إلى سلى الشاة فألقوه على رسول الله في ، فاغتم من ذلك، فجاء إلى أبي طالب فقال: يا عمّ كيف حسبي فيكم؟ قال: وما ذاك يا ابن أخ؟ قال: إنّ قريشاً ألقوا عليّ السلى، فقال لحمزة: خذ السيف، وكانت قريش جالسة في المسجد، فجاء أبو طالب ومعه السيف، وحمزة ومعه السيف، فقال: أمرّ السلى على سبالهم، فمن أبي فاضرب عنقه، فما تحرّك أحد حتى أمرّ السلى على سبالهم، ثمّ التفت إلى رسول الله في وقال: يا ابن أخ هذا حسبك منّا وفينا<sup>(1)</sup>.

١٨ - قب: ابن عبّاس دخل النبيّ الكعبة وافتتح الصّلاة، فقال أبو جهل: من يقوم إلى هذا الرجل فيفسد عليه صلاته؟ فقام ابن الزبعرى وتناول فرثاً ودماً وألقى ذلك عليه، فجاء أبو طالب وقد سلّ سيفه، فلمّا رأوه جعلوا ينهضون فقال: والله لئن قام أحد جللته بسيفي، ثمّ قال: يا ابن أخي من الفاعل بك؟ قال: هذا عبد الله، فأخذ أبوطالب فرئاً ودماً، وألقى عليه.

وفي روايات متواترة إنّه أمر عبيده أن يلقوا السلى عن ظهره ويغسلوه، ثمّ أمرهم أن يأخذوه فيمرّوا على أسبلتهم بذلك.

وفي رواية البخاريّ: إنّ فاطمة ﷺ أماطته، ثمَّ أوسعتهم شتماً وهم يضحكون فلمّا سلّم النبيّ ﷺ قال: «اللّهمّ عليك الملا من قريش، اللّهمَّ عليك أبا جهل بن هشام وعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة وعقبة بن أبي معيط وأمية بن خلف، فوالله الّذي لا إله إلا هو ما سمّى النبيّ ﷺ يومئذ أحداً إلا وقد رأيته يوم بدر وقد أخذ برجله يجرّ إلى القليب مقتولاً إلا أميّة فإنّه كان منتفخاً في درعه فتزايل من جرّه فأقروه وألقوا عليه الحجر .

محمد بن إسحاق: وقف النبيّ على قليب بدر فقال: <sup>و</sup>بئس عشيرة الرجل كنتم لنبيكم، كذبتموني وصدقني النّاس، وأخرجتموني وآواني النّاس، وقاتلتموني ونصرني النّاس، ثمَّ قال: هل وجدتم ما وعد ربّكم حقاً؟ فقد وجدت ما وعدني ربّي حقاً، ثمّ قال: إنّهم يسمعون ما أقول<sup>(٢)</sup>.

أقول: تمامه في فضائل أبي طالب غَلِيَتُهِ .

٩٩ - ك: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب ومحمّد بن عيسى معاً، عن ابن أبي عمير، عن جميل بن درّاج، عن محمّد بن مسلم قال : قال أبو جعفر عليهة : ما أجاب رسول الله عليمي أحد قبل عليّ بن أبي طالب وخديجة صلوات الله عليهما، ولقد مكث رسول الله عليي بمكّة ثلاث سنين مختفياً خائفاً يترقّب ويخاف قومه والناس<sup>(٣)</sup>.

۲۰ - قس: عليّ بن جعفر، عن محمّد بن عبد الله الطانيّ، عن ابن أبي عمير، عن حفص

- قصص الأنبياء، ص ٣٢٠.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ٩١.
  - (۳) كمال الدين، ص ۳۰۷.

الكناسي قال: سمعت عبد الله بن بكر الأرّجانيّ قال: قال لي الصادق جعفر بن محمد بي الحبرني عن الرسول في كان عاماً للناس؟ أليس قد قال الله في محكم كتابه فوَمَا أَرْسَلَنَكَ إِلَا كَافَةً لِلنَّاسِ لاهل الشرق والغرب، وأهل السماء والأرض من الجنّ والإنس هل بلّغ رسالته إليهم كلّهم؟ قلت: لا أدري، قال: يا ابن بكر إنّ رسول الله بي لم يخرج من المدينة فكيف بلّغ أهل الشرق والغرب؟ قلت: لا أدري، قال: إن الله تبارك وتعالى أمر جبرئيل فاقتلع الأرض بريشة من جناحه ونصبها لمحمّد في وكانت بين يديه مثل راحته في كفّه ينظر إلى أهل الشرق والغرب كلّ قوم بألسنتهم، ويدعوهم إلى الله وإلى نبوته بنفسه، فما بقيت قرية ولا مدينة إلا ودعاهم النبيّ بنفسه<sup>(۱)</sup>.

٢١ - كا: عليٌّ، عن أبيه، عن القاسم، عن جدَّه الحسن، عن أبي عبد الله عليَّة قال: لا تدع صيام يوم سبع وعشرين من رجب فإنَّه اليوم الَّذي نزلت فيه النبوَّة على محمّد عليه <sup>(٢)</sup>.

٢٢ – كاء العدّة، عن سهل، عن بعض أصحابنا، عن أبي الحسن الأول ﷺ قال بعث الله ﷺ محمداً ﷺ رحمة للعالمين في سبع وعشرين من رجب الخبر<sup>(٣)</sup>.

٣٣ – ماء المغيد، عن ابن قولويه، عن محمّد بن الحسن الجوهريّ، عن الأشعريّ، عن البزنطيّ، عن أبان بن عثمان، عن كثير النوا، عن أبي عبد الله ﷺ قال: في اليوم السابع والعشرين من رجب نزلت النبوّة على رسول الله ﷺ الخبر<sup>(ع)</sup>.

٢٤ – كا: عليّ بن محمّد رفعه، عن أبي عبد الله ﷺ قال: يوم سبعة وعشرين من رجب نبّئ فيه رسول الله ﷺ الحديث<sup>(ه)</sup>.

**أقول:** سيأتي مثله بأسانيد في كتاب الصوم.

٢٥ – ٥، في علل الفضل عن الرضا ﷺ قال: فإن قال: فلم جعل الصوم في شهر رمضان خاصة دون سائر الشهور؟ قيل: لأنّ شهر رمضان هو الشهر الّذي أنزل الله تعالى فيه القرآن إلى قوله ﷺ وفيه نتّئ محمّد ﷺ <sup>(٦)</sup>.

**بيان:** هذا الخبر مخالف لسائر الأخبار المستفيضة، ولعلّ المراد به معنى آخر ساوق لنزول القرآن أو غيره من المعاني المجازيّة، أو يكون المراد بالنبوّة في سائر الأخبار الرسالة، ويكون النبوّة فيه بمعنى نزول الوحي عليه ﷺ فيما يتعلّق بنفسه كما سيأتي تحقيقه، ويمكن حمله على التقيّة فإنَّ العامّة قد اختلفوا في زمان بعثته ﷺ على خمسة أقوال:

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٧.
   (٢) (٣) الكافي، ج ٤ ص ٣٧٣ باب ١٠٧ ح ١ و٢.
   (٤) أمالي الطومي، ص ٤٥ ذيل حديث ٥٢ من المجلس الثاني.
  - (٥) ١٣٠٠ مي ، ڪرڪي ، حق ٥٠ دين محديث ٢٠ ش ، ڪنجنڪ ، ڪاري . (٥) الکان به ٣٠٠ مي ٢٠٠ اين ٣٣٣ مي ١٠٠ د.
  - ٥) الكافي، ج ٣ ص ٢٤٤ باب ٢٦٣ ح ٧ وللحديث صدر وذيل.
    - (٦) حيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٢٣ باب ٣٤ ح ١.

الأول: لسبع عشرة خلت من شهر رمضان. الثاني: لثمان عشرة خلت من رمضان. الثالث: لاربع وعشرين خلت من شهر رمضان. الرابع: للثاني عشر من ربيع الاوّل. الخامس: لسبع وعشرين من رجب، وعلى الأخير اتّفاق الامامية.

٢٦ – كاء أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة وبريد العجليّ قال: قلت لأبي جعفر ﷺ : ﴿إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ فَوْمٍ هَادٍ﴾ فقال: المنذر رسول الله ﷺ ، وعليّ الهادي، وفي كلّ زمان إمام منّا يهديهم إلى ما جاء به رسول الله ﷺ <sup>(۱)</sup>.

٢٧ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل قال : حدّثنا محمّد بن جرير الطبريّ سنة ثمان وثلاث مائة قال: حدَّثنا محمّد بن حيدر الرازيّ، عن سلمة بن الفضل الأبرش، عن محمّد بن إسحاق، عن عبد الغفَّار بن القاسم، قال أبو المفضَّل: وحدَّثنا محمّد بن محمّد بن سليمان الباغندي – واللَّفظ له – عن محمَّد بن الصباح الجرَّجرائي، عن سلمة بن صالح الجعفيَّ، عن سليمان الأعمش وأبي مريم جميعاً عن المنهال بن عمرو، عن عبد الله بن الحارث بن نوفل، عن عبد الله بن عبّاس، عن عليّ بن أبي طالب ﷺ قال: لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله عَنْهُمُ : ﴿ وَأَنذِرْ عَشِبَرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ﴾ دعاني رسول الله ﷺ فقال لي يا عليّ إنَّ الله تعالى أمرني أن أنذر عشيرتك الأقربين قال: فضقت بذلك ذرعاً، وعرفت أنِّي متى أباديهم بهذا الأمر أرى منهم ما أكره، فصمت على ذلك وجاءني جبرتيل فقال: يا محمّد إنَّك إن لم تفعل ما أمرت به عذَّبك ربِّك، فاصنع لنا يا عليَّ صاعاً من طعام، وإجعل عليه رجل شاة، واملاً لنا عسّاً من لبن، ثمَّ اجمع لي بنيَّ عبد المطَّلب حتَّى أكلَّمهم وأُبلِّغهم ما أمرت به، ففعلت ما أمرني به، ثمّ دعوتهم أجمع وهم يومئذ أربعون رجلاً يزيدون رجلاً أو ينقصون رجلاً فيهم أعمامه أبو طالب وحمزة والعبّاس وأبو لهب، فلمّا اجتمعوا له دعاني بالطعام الّذي صنعت له فجئت به، فلما وضعته تناول رسول الله ﷺ جذمة من اللّحم فنتفها بأسنانه، ثمّ ألقاها في نواحي الصحفة، ثمَّ قال: خذوا بسم الله، فأكل القوم حتَّى صدروا ما لهم بشيء من الطعام حاجة وما أرى إلا مواضع أيديهم وايم الله الَّذي نفس عليَّ بيده أن كان الرجل الواحد منهم ليأكل ما قدّمت لجميعهم، ثمّ جنتهم بذلك العسّ فشربوا حتّى رووا جميعاً، وايم الله أن كان الرجل الواحد منهم ليشرب مثله، فلمّا أراد رسول الله عظيم أن يكلّمهم بدره أبو لهب إلى الكلام فقال: لشدّ ما سحركم صاحبكم، فتفرّق القوم ولم يكلّمهم رسول الله عظي ، فقال لِي من الغد: يا عليّ إنَّ هذا الرجل قد سبقني إلى ما سمعت من القول فتفرّق القوم قبل أن أكلمهم، فعد لنا من الطعام بمثل ما صنعت، ثمَّ اجمعهم لي، قال: ففعلت ثمَّ جمعتهم فدعاني بالطعام فقرَّبته لهم، ففعل كما فعل بالأمس وأكلوا حتَّى ما لهم به من حاجة ، ثمَّ قال :

اسقهم فجتنهم بذلك العسّ فشربوا حتّى رووا منه جميعاً، ثمّ تكلّم رسول الله في فقال: يا بني عبد المطلب إنّي والله ما أعلم شابّاً في العرب جاء قومه بأفضل ممّا جتنكم به إنّي قد جئتكم بخير الدُّنيا والآخرة، وقد أمرني الله بَرَسَلْ أن أدعوكم إليه، فأيّكم يؤمن بي ويؤازرني على أمري فيكون أخي ووصيّي ووزيري وخليفتي في أهلي من بعدي؟ قال: فأمسك القوم، وأحجموا عنها جميعاً، قال: فقمت وإنّي لأحدثهم سنّاً وأرمصهم عيناً، وأعظمهم بطناً، وأحمشهم ساقاً، فقلت: أنا يا نبيّ الله أكون وزيرك على ما بعثك الله به، قال: فأما القوم ثمّ قال: إنّ هذا أخي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيما مناً وأرمصهم عيناً، وأعظمهم الله ، وأحمشهم ساقاً، فقلت: أنا يا نبيّ الله أكون وزيرك على ما بعثك الله به، قال: فأحذ بيدي، شمّ قال: إنّ هذا أخي ووصيّي ووزيري وخليفتي فيكم، فاسمعوا له وأطيعوا، قال: فقام القوم

**فر:** جعفر بن محمّد بن أحمد الأودي بإسناده عن أمير المؤمنين غَلِيَّةٍ مثله . «ص ٢٩٩».

**بيان:** العس بالضمّ: القدح الكبير، والجذمة بالكسر: القطعة، قوله عَلَيْتَلَمَّرَ : أرمصهم عيناً، الرمص بالتحريك: وسخ يجتمع في مؤق العين، ولمّا كان الغالب أنّ ذلك يكون في الأطفال كنّى غَلِيَنَمَرُ عن صغر السنّ بذلك، وكذا عظم البطن، ورجل أخمش الساقين: دقيقهما.

٢٨ - ها؛ بإسناده عن إبراهيم بن صالح، عن زيد بن الحسن، عن أبيه، عن أبي عبد الله علي العدي، وعليّ عن يميني عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه: رقدت بالأبطح على ساعدي، وعليّ عن يميني وجعفر عن يساري، وحمزة عند رجلي، قال: فنزل جبرئيل وميكائيل وإسرافيل ففزعت لخفق أجنحتهم قال: فرفعت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أيّ الأربعة بعثت وبعثنا معك؟ قال: فرفعت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أيّ الأربعة بعثت وبعثنا ومعك؟ على ماعدي، ثم قال: فنزل جبرئيل وميكائيل وإسرافيل ففزعت المخفق أجنحتهم قال: فرفعت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أيّ الأربعة بعثت وبعثنا معك؟ قال: فرفع الذي فرفعت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أيّ الأربعة بعثت وبعثنا وعثنا المحفق أجنحتهم قال: فرفعت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أيّ الأربعة بعثت وبعثنا وبعثنا وبعثنا وبعثنا والمال: فرفق الذي فرفع الذي فرفعت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أي الأربعة بعثت وبعثنا وبعثنا والمال: فرفق ورفيت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أيّ الأربعة بعثت وبعثنا وبعثنا وبعثنا والمان: فرفع ورفيت رأسي فإذا إسرافيل يقول لجبرئيل: إلى أي الأربعة بعثت وبعثنا وبعثنا وال: فرفق برجله فقال: إلى هذا وهو محمد سيد النبيين، ثمّ قال: من هذا الأخر معك؟ قال: هذا أخر؟ قال: هذا الخر؟ قال: هذا أبي طالب له جناحان خضيبان يطير بهما في الجنّة، ثمّ قال: فمن الأخر؟ قال: عمّه حمزة وهو سيد الشهداء يوم القيامة(\*).

- (1) أمالي الطوسي، ص ٥٨١ مجلس ٢٦ ح ١٢٠٦.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٧٢٣ مجلس ٤٢ ح ١٥٢٣.

والخامسة : حين نزل عليه القرآن بالأمر والنهي فصار به مبعوثاً ولم يؤمر بالجهر ونزل : ﴿بَتَأَيَّهُمُ فَأَسلَم عليّ وخديجة ثمَّ زيد ثمّ جعفر ، والسادسة : أمر بأن يعمّ بالإنذار بعد خصوصه ويجهر بذلك ، ونزل : ﴿فَآصَدَعَ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ قال ابن إسحاق : وذلك بعد ثلاث سنين من مبعثه ، ونزل : ﴿وَأَنذِرَ عَشِيرَنَكَ اللَّذَيَبِي ﴾ فنادى يا صباحاه ، والسابعة : العبادات لم يشرع منها مدّة مقامه بعد فرزل : ﴿وَأَنذِرَ عَشِيرَنَكَ اللَّذَيْبِي ﴾ فنادى يا صباحاه ، والسابعة : العبادات لم يشرع منها مدّة مقامه بمكة إلا الطهارة والصلاة وكانت فرضاً عليه وسنة لأمّته ، ثمّ فرضت الصلوات الخمس مقامه بمكة إلا الطهارة والصلاة وكانت فرضاً عليه وسنة لأمّته ، ثمّ فرضت الصلوات الخمس مقامه بمكة إلا الطهارة والصلاة وكانت فرضاً عليه وسنة لأمّته ، ثمّ فرضت الصلوات الخمس في السنة الثانية من المعة من نبوته ، فلمّا تحوّل إلى المدينة فرض صيام شهر رمضان في السنة الثانية من المجمعة في أوّل الهجرة بدلاً من صلاة الظهر ، ثمّ فرضت زكاة الأموال ، في العيد ، وكان فرض العبد والاباحة والله من يق مقامه بمكّة إلا الطهارة والصلاة وكانت فرضاً عليه وسنة لأمّته ، ثمّ فرضت الصلوات الخمس في السنة الثانية من المهرة في شعبان ، وحوّلت القبلة ، وفرض زكاة الفطر ، وشرع فيها صلاة في السنة الثانية من المجمعة في أوّل الهجرة بدلاً من صلاة الظهر ، ثمّ فرضت زكاة الأموال ، ثمّ الحج والعمرة والعمرة والإباحة والاستحباب والكراهة ، ثمّ فرض الجهاد ، ثمّ فرض الجهاد ، ثمّ فرض الجهاد ، ثمّ فرضت زكاة الأموال ، شمّ الحج والعمرة والية أمير المؤمنين غليَتْنَهُ ونزل : ﴿آئَوْمَ أَكْمَنْتُ نَكُمٌ دِينَكُم كَ<sup>(١)</sup> .

٣٠ - قب: عليّ بن إبراهيم بن هاشم القمّيّ في كتابه : إنّ النبيّ الله أتى له سبع وثلاثون سنة كان يرى في نومه كان آتياً أتاه فيقول : يا رسول الله ، فينكر ذلك . فلمّا طال عليه الأمر كان يوماً بين الحبال يرعى غنماً لأبي طالب فنظر إلى شخص يقول : يا رسول الله ، فقال له : من أنت؟ قال : أنا جبرئيل أرسلني الله إليك ليتخذك رسولاً ، فأخبر النبيّ خديجة له : من أنت؟ قال : أنا جبرئيل أرسلني الله إليك ليتخذك رسولاً ، فأخبر النبيّ خديجة بذلك ، فقال له : من أنت؟ قال : أنا جبرئيل أرسلني الله إليك ليتخذك رسولاً ، فأخبر النبيّ عليه عديجة له : من أنت؟ قال : أنا جبرئيل أرسلني الله إليك ليتخذك رسولاً ، فأخبر النبيّ الماء من السماء له : من أنت؟ قال : أنا جبرئيل أرسلني الله إليك ليتخذك رسولاً ، فأخبر النبيّ عليه خديجة بذلك ، فقال بذلك ، فقالت : يا محمّد أرجو أن يكون كذلك ، فنزل عليه جبرئيل وأنزل عليه ماء من السماء وعلّمه الوضوء والركوع والسجود ، فلمّا تمّ له أربعون سنة علّمه حدود الصّلاة ، ولم ينزل عليه أوقاتها ، فكان يصلّي ركعتين في كلّ وقت .

أبو ميسرة وبريدة : إنّ النبيّ ﷺ كان إذا انطلق بارزاً سمع صوتاً : يا محمّد، فيأتي خديجة ويقول : يا خديجة قد خشيت أن يكون خالط عقلي شيء، إنّي إذا خلوت أسمع صوتاً وأرى نوراً .

محمد بن كعب وعائشة : أوّل ما بدئ به رسول الله من الوحي الرؤيا الصادقة ، وكان يرى الرؤيا فتأتيه مثل فلق الصبح ، ثمَّ حبّب إليه الخلاء فكان يخلو بغار حراء فسمع نداء يا محمّد ، فغشي عليه ، فلمّا كان اليوم الثاني سمع مثله نداءً فرجع إلى خديجة وقال : زمّلوني زمّلوني فوالله لقد خشيت على عقلي ، فقالت : كلا والله لا يخزيك الله أبداً ، إنّك لتصل الرحم ، وتحمل الكلّ ، وتكسب المعدم ، وتقري الضيف ، وتعين على نوائب الحقّ فانطلقت خديجة حتّى أتت ورقة بن نوفل ، فقال ورقة : هذا والله الناموس الّذي أنزل على موسى وعيسى بجير ، وإنّي أرى في المنام ثلاث ليال أنّ الله أرسل في مكّة رسولاً اسمه محمّد وقد قرب وقته ، ولست أرى في المنام ثلاث ليال أنّ الله أرسل في مكّة رسولاً اسمه محمّد وقد

(۱) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۷۰.

ياقوتة حمراء، مرقاة من زبرجد، ومرقاة من لؤلؤ، فلمّا رأى ذلك غشي عليه، فقال ورقة : يا خديجة فإذا أتته الحالة فاكشفي عن رأسك، فإن خرج فهو ملك، وإن بقي فهو شيطان، فنزعت خمارها فخرج الجائي، فلمّا اختمرت عاد، فسأله ورقة عن صفة الجائي فلمّا حكاه قام وقبّل رأسه وقال : ذلك الناموس الأكبر الذي نزل على موسى وعيسى بيتي، ثمّ قال : أبشر فإنّك أنت النبيّ الذي بشّر به موسى وعيسى بيتي، وإنّك نبيّ مرسل، ستؤمر بالجهاد، وتوجّه نحوها وأنشأ يقول :

فإن يك حقّاً يا تحديجة فاعلمي حديشك إيّانا فأحمد مرسلُ وجبريل يأتيه وميكال معهما من الله وحي يشرح الصدر منزلُ يفوز به من فاز عزاً لدينه ويشقى به الغاوي الشقيّ المضللُ فريقان منهم: فرقة في جنانه وأخرى بأغلال الجحيم تغللُ ومن قصيدة له:

يا للرجال لصرف الدهر والقدر وما لسيء قيضاه الله من غير حتى حديجة تدعوني لأخبرها وما لنا بخفيّ العلم من خبر فخبّرتني بأمر قد سمعت به فيما مضى من قديم النّاس والعصر بأنّ أحمد يأتيه فيخبره جبريل أنّك مبعوث إلى البشر ومن قصيدة له:

فحُبَّرنا عن كلَّ خير بعلمه وللحق أبواب لهن مفاتعُ وإنَّ ابن عبد الله أحمد مرسلٌ إلى كلَّ من ضمّت عليه الأباطحُ وظنِّي به أن سوف يبعث صادقاً كما أرسل العبدان نوح وصالحُ وموسى وإبراهيم حتَّى يرى له بهاءً ومنشورٌ من الذكر واضحُ

وروي أنّه نزل جبرتيل على جياد أصفر والنبي علي بين عليّ علي في في الله وجعفر، فجلس جبرتيل عند رأسه، وميكائيل عند رجله، ولم ينبّهاه إعظاماً له، فقال ميكائيل: إلى أيّهم بعثت؟ قال: إلى الأوسط، فلمّا انتبه أدّى إليه جبرتيل الرسالة عن الله تعالى، فلمّا نهض جبرئيل ليقوم أخذ رسول الله عليه بثوبه ثمّ قال: ما اسمك، قال: جبرئيل، ثمّ نهض النبيّ عليه وهنآته، ثمّ كان جبرئيل يأتيه ولا يدنو منه إلا بعد أن يستأذن عليه، فأتاه يوماً وهو بأعلى مكة فغمز بعقبه بناحية الوادي فانفجر عين فتوضاً جبرئيل، وتعلقر الرسول، ثمّ صلّى الظهر وهي أوّل صلاة فرضها الله يَتَمَكَن ، وصلّى أمير المؤمنين غلبي مع النبيّ عليه، ورجع رسول الله يؤمن يومه إلى خديجة فأخبرها، فتوضات وصلّت صلاة العصر من ذلك اليوم. وروي أنَّ جبرئيل عَلَيْ أخرج قطعة ديباج فيها خطّ فقال: اقرأ، قلت: كيف أقرأ ولست بقارئ؟ إلى ثلاث مرّات، فقال في المرة الرابعة، ﴿ أَقْرَأَ بِآسِر رَبِّكَ إلى قوله: ﴿ مَا لَمَ بَعْمَ شَمَ أنزل الله تعالى جبرئيل وميكائيل عَنَيْ ومع كلَّ واحد منهما سبعون ألف ملك، وأتى بالكرستي ووضع تاجاً على رأس محمّد عَنَيْ وأعطى لواء الحمد بيده فقال: اصعد عليه واحمد الله، فلما نزل عن الكرستي توجّه إلى خديجة فكان كلَّ شيء يسجد له ويقول بلسان فصيح: السلام عليك يا نبيّ الله، فلما دخل الدار صارت الدار منوّرة، فقالت خديجة : وما هذا النور؟ قال: هذا نور النبوّة، قولي : لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، فقالت طال ما قد عرفت ذلك، ثمّ أسلمت، فقال: يا خديجة إتي لأجد برداً، فدتَّرت عليه فنام فنودي : ﴿ يَتَأَبُّهَا الْمَذَيَّرُكُ

وروي أنَّه لمّا نزل قوله : ﴿وَأَنذِرَ عَشِيرَيَّكَ ٱلأَقَرَبِينَ﴾ صعد رسول الله ذات يوم الصفا فقال : يا صباحاه، فاجتمعت إليه قريش فقالوا : ما لك؟ قال : أرأيتكم إن أخبرتكم أنّ العدوّ مصبحكم أو ممسيكم ما كنتم تصدّقونني؟ قالوا : بلى، قال : فإنّي نذيرٌ لكم بين يدي عذاب شديد، فقال أبو لهب : تبّاً لك ألهذا دعوتنا؟ ! فنزلت سورة تبّت.

قتادة: إنّه خطب ثمّ قال: •أيها النّاس إنّ الرائد لا يكذب أهله، ولو كنت كاذباً لما كذبتكم، والله الّذي لا إله إلا هو إنّي رسول الله إليكم حقّاً خاصة، وإلى النّاس عامة والله لتموتون كما تنامون، ولتبعثون كما تستيقظون، ولتحاسبون كما تعملون، ولتجزون بالإحسان إحساناً، وبالسوء سوءاً، وإنّها الجنّة أبداً، والنّار أبداً وإنّكم أوّل من أُنذرتم، ثم فتر الوحي فجزع لذلك النبيّ يَشْنيَ جزعاً شديداً، فقالت له خديجة : لقد قلاك ربّك، فنزل سورة الضحى، فقال لجبرتيل : ما يمنعك أن تزورنا في كل يوم؟ فنزل ﴿وَمَا نَنَنَزُلُ إِلَّا بِأَشِ رَبِكُهُ – إلى قوله : ﴿نَسِيَّاهِ<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: فيه ذكر جياد وهو موضع بأسفل مكّة معروف من شعابها، وقال الجوهريّ: الرائد: الّذي يرسل في طلب الكلا، يقال: لا يكذب الرائد أهله.

۳۱ – **قب:** الفائق: إنّه لمّا اعترض أبو لهب على رسول الله ﷺ عند إظهار الدعوة قال له أبو طالب: يا أعور ما أنت وهذا.

قال الأخفش: الأعور الّذي خيّب، وقيل: يا رديّ، ومنه الكلمة العوراء، وقال ابن الأعرابيّ: الّذي ليس له أخ من أبيه وأُمّه.

ابن عبّاس: إنّ الوليد بن المغيرة أتى قريشاً فقال: إنّ النّاس يجتمعون غداً بالموسم وقد فشا أمر هذا الرجل في النّاس وهم يسألونكم عنه فما تقولون؟ فقال أبو جهل أقول: إنّه

مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۷۱.

مجنون، وقال أبو لهب: أقول: إنّه شاعر، وقال عقبة بن أبي معيط: أقول: إنّه كاهن، فقال الوليد: بل أقول: هو ساحر، يفرّق بين الرجل والمرأة وبين الرجل وأخيه وأبيه، فأنزل الله تعالى:﴿نَ وَٱلْقَلَمِ﴾ الآية، وقوله: ﴿وَمَا هُوَ بِفَوْلِ شَاعِرُ﴾ الآية.

وكان النبيّ ﷺ يقرأ القرآن فقال أبو سفيان والوليد وعتبة وشيبة للنضر بن الحارث: ما يقول محمد؟ فقال: أساطير الأولين، مثل ما كنت أحدّثكم عن القرون الماضية فنزل: ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسْتَبِعُ إِلَيْكُ وَجَمَلْنَا عَلَ قُلُوبِهِمْ أَكِنَةُ﴾ الآية<sup>(١)</sup>.

الكلبي : قال النضر بن الحارث وعبدالله بن أمية : يا محمّد لن نؤمن بك حتّى تأتينا بكتاب من عند الله ، ومعه أربعة أملاك يشهدون عليه أنّه من عند الله ، وأنك رسوله فنزل : ﴿ وَلَوَ نَزَلْنَا عَلَيْكَ كِنَبًا فِي فِرْطَاسِ (<sup>1)</sup> وقال قريش مكّة أو يهود المدينة : إنّ هذه الأرض ليست بأرض الأنبياء ، وإنّما أرض الأنبياء الشام ، فأت الشام ، فنزل : ﴿ وَإِن كَادُوا لِبَسَتَفِزُونَكَ مِنَ ٱلأَرْضِ (<sup>1)</sup> وقال أهل مكّة : تركت ملّة قومك وقد علمنا أنّه لا يحملك على ذلك إلا الفقر ، فإنا نجمع لك من أموالنا حتّى تكون من أغنانا ، فنزل : ﴿ قُلْ أَغَيَّرَ اللَّهِ آَيَّنِذُولِيَا ﴾ <sup>(1)</sup> وكان المشركون إذا قبل لهم : ماذا أنزل ربّكم على محمّد ، قالوا أساطير الأولين ، فنزل : ﴿ وَإِذَا قِبلَ لَمُ مَّاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُونَ هُوا الآية .

ابن عبّاس قالت قريش: إنّ القرآن ليس من عند الله وإنّما يعلّمه بلعام، وكان قيناً بمكّة روميّاً نصرانياً، وقال الضحّاك: أرادوا به سلمان، وقال مجاهد: عبداً لبني الحضرميّ يقال له: يعيش، فنزل: ﴿وَلِغَدْ نَعْـلَمُ أَنَهُمَ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُمَلِّمُهُ بَشَـرُهُمُ الآية<sup>(1)</sup>.

وقوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِنَّ هَنذَآ إِلَّآ إِفَكُ آفَتَرَيْنُهُ﴾ محمد واختلقه من تلقاء نفسه ﴿وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ فَوْمُ ءَاخَرُونَتَ﴾ يعنون عداساً مولى خويطب ويساراً غلام العلا بن الحضرمتي وحبراً مولى عامر، وكانوا من أهل الكتاب فكذّبهم الله تعالى فقال: ﴿فَقَدَ جَآءُو ظُلْمًا﴾ <sup>(٧)</sup> الآيات<sup>(٨)</sup>.

٣٢ - قب: ابن عبّاس ومجاهد في قوله: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْفُرْءَانُ جُمْلَةُ وَخِدَةً ﴾ كما أُنزلت التوراة والإنجيل، فقال الله تعالى: ﴿ كَذَلِكَ﴾ متفرقاً ﴿ لِنُثَبِّتَ بِهِ فُؤَادَكَ ﴾ وذلك أنّه كان يوحى في كلّ حادثة، ولأنّها نزلت على أنبياء يكتبون ويقرأون والقرآن نزل على نبتي أُمّيّ، ولأنّ فيه ناسخاً ومنسوخاً، وفيه ما هو جواب لمن سأله عن أمور، وفيه ما هو إنكار لمّا كان، وفيه ما هو حكاية شيء جرى، ولم يزل على أيريهم الآيات ويقرأون ويغبرهم بالمغيبات

- (١) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.
- (٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٦.
- (٥) سورة النحل، الآية: ٢٤.
  - (٧) سورة الفرقان، الآية: ٤.

- (٢) سورة الأنعام، الآية: ٧.
- (٤) سورة الأنعام، الآية: ١٤.
- (٦) سورة النحل، الآية: ١٠٣.
- ۸) المناقب لابن شهرآشوب، ج ۱ ص ۸۷.

١ – باب / المبعث وإظهار الدعوة وما لقي ﷺ من القوم

فنزل: ﴿وَلَا تَعْجَلُ بِٱلْقُـرْوَانِ﴾ الآية، ومعناه لا تعجل بقراءته عليهم حتّى أُنزل عليك التفسير في أوقاته كما أُنزل عليك التلاوة.

باع خبّاب بن الأرت سيوفاً من العاص بن وائل فجاءه يتقاضاه، فقال : أليس يزعم محمّد أنّ في الجنّة ما ابتغى أهلها من ذهب وفضّة وثياب وخدم؟ قال : بلى، قال : فأنظرني أقضك هناك حقّك، فوالله لا تكون هنالك وأصحابك عند الله آثر منّي، فنزل : ﴿أَفَرَءَيْتَ ٱلَّذِى كَخَرَ يَنَايَنِيَنَا﴾ إلى قوله : ﴿فَكَرَدًا﴾.

وتكلم النضر بن الحارث مع النبيّ فكلّمه رسول الله في حتّى أفحمه ثمّ قال: (إنَّكُمَّ وَمَا نَعْمَبُدُونَ مِن دُوْنِ ٱللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ ﴾ الآية: فلمّا خرج النبيّ فلك ابن الزبعرى: أما والله لو وجدته في مجلس لخصمته، فسلوا محمّداً أكلّ ما يعبد من دون الله في جهنّم مع من عبده فنحن نعبد الملائكة، واليهود تعبد عزيراً، والنصارى تعبد عيسى، فأخبر النبيّ فقال: يا ويل أمّه، أما علم أنّ (ما) لما لا يعقل (مَنْ) لمن يعقل؟ فنزل: ﴿إِنَّ

وقالت اليهود: ألست لم تزل نبيّاً؟ قال: بلى قالت: فلم لم تنطق في المهد كما نطق عيسى عَلَيْتَهَلا؟ فقال: إنّ الله لِخَرْبَة خلق عيسى من غير فحل، فلو لا أنّه نطق في المهد لما كان لمريم عذر إذ أخذت بما يؤخذ به مثلها، وأنا ولدت بين أبوين.

واجتمعت قريش إليه فقالوا : إلى ما تدعونا يا محمد؟ قال : إلى شهادة أن لا إله إلا الله وخلع الأنداد كلها ، قالوا : ندع ثلاث مائة وستَّين إلهاً ونعبد إلهاً واحداً؟ فنزل : ﴿وَعَجَبُوا أَن جَآءَهُم مُّنذِرٌ مِنْهُمٌ ﴾ إلى قوله : ﴿عَذَابِ﴾.

نزل أبو سفيان وعكرمة وأبو الأعور السلميّ على عبد الله بن أبيّ وعبدالله بن أبي سرح فقالوا : يا محمّد ارفض ذكر آلهتنا وقل : إنّ لها شفاعة لمن عبدها ، وندعك وربّك فشقّ ذلك على النبيّ ﷺ ، فأمر فأخرجوا من المدينة ، ونزل : ﴿وَلَا تُطِعِ ٱلْكَفِرِينَ﴾ من أهل مكّة ﴿وَالْمُنَفِقِينَ﴾ من أهل المدينة .

ابن عبّاس: عيّروا النبيّ بكثرة التزوّج وقالوا: لو كان نبيّاً لشغلته النبوّة عن تزوّج النساء، فنزل ﴿وَلِغَدَ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِن قَبْلِكَ﴾.

ابن عبّاس والأصمّ : كان النبيّ ﷺ يصلّي عند المقام فمرّ به أبو جهل فقال : يا محمّد ألم أنهك عن هذا وتوعّده، فأغلظ له رسول الله وانتهره، فقال : يا محمّد بأيّ شيء تهدّدني أما والله إنّي لأكبر هذا الوادي نادياً ، فنزلت : ﴿أَرَبَيْتَ ٱلَذِى يَنْعَنُ ﴾ إلى قوله : ﴿فَلَيْتُعُ نَادِيَهُ سَنَتْعُ ٱلزَّبَانِيَةُ ﴾ فقال ابن عبّاس : لو نادى لأخذته الزبانية بالعذاب مكانه.

القرظي: قالت قريش: يا محمد شتمت الآلهة، وسفهت الأحلام، وفرّقت الجماعة، فإن طلبت مالاً أعطيناك، أو الشرف سؤدناك، أو كان بك علّة داويناك، فقال ﷺ: ليس شيء من ذلك، بل بعثني الله إليكم رسولاً، وأنزل كتاباً، فإن قبلتم ما جنت به فهو حظّكم في الدنيا والآخرة، وإن تردّوه أصبر حتّى يحكم الله بيننا، قالوا: فسل ربّك أن يبعث ملكاً يصدّقك، ويجعل لنا كنوزاً وجناناً وقصوراً من ذهب، أو يسقط علينا السماء كما زعمت كسفاً، أو تأتي بالله والملائكة قبيلاً، فقال عبد الله بن أمية المخزوميّ : والله لا أؤمن بك حتّى تتخذ سلماً إلى السّماء، ثمّ ترقى وأنا أنظر، فقال أبو جهل : إنّه أبى إلا سبّ الآلهة، وشتم الآباء، وإني أعاهد الله لأحملنّ حجراً، فإذا سجد ضربت به رأسه، فانصرف النبيّ ق

الكلبيّ : قالت قريش : يا محمّد تخبرنا عن موسى وعيسى وعاد وثمود فأت بآية حتّى نصدّقك، فقال عني : أي شيء تحبّون أن آتيكم به؟ قالوا : اجعل لنا الصفا ذهباً، وابعث لنا بعض موتانا حتّى نسألهم عنك، وأرنا الملائكة يشهدون لك، أو ائتنا بالله والملائكة قبيلاً، فقال عني : فإن فعلت بعض ما تقولون أتصدّقوني؟ قالوا : والله لئن فعلت لنتبعنك أجمعين، فقام عني يدعو أن يجعل الصفا ذهباً، فجاءه جبرئيل علي فقال : إن شنت أصبح الصفا ذهباً، ولكن إن لم يصدّقوا عذّبتهم، وإن شنت تركتهم حتّى يتوب تائبهم، فقال غلي : بل يتوب تائبهم، فنزل : ﴿ وَأَقْسَمُواْ بِاللَّهِ جَهَدَ أَيْعَنَهِمْ لَمِن جَلَمَهُمْ فَذِيرٌ ﴾ .

وروي أنّ قريشاً كانوا يلعنون اليهود والنصارى بتكذيبهم الأنبياء، ولو أتاهم نبيّ لنصروه، فلمّا بعث الله النبيّ تلكي كذّبوه، فنزلت هذه الآية، وكانوا يشيرون إليه بالأصابع بما حكى الله عنهم : وإذا رأوك ﴿ إِن يَنَجِنُونَكَ إِلَّا هُزُوًا﴾ يقول بعضهم لبعض : ﴿ أَهَـٰذَا ٱلَّذِي يَذْكُرُ مَالِهُ تَكُمُّ وذلك قوله : إنّها جماد لا تنفع ولا تضر ﴿وَهُم بِنِحَرِ ٱلرَّمَّنِ هُمْ كَغِرُونَ ﴾ ومشش أبيّ بن خلف بعظم رميم ففته في يده ثمّ نفخه فقال : أتزعم أنّ ربّك يحيي هذا بعد ما ترى؟ فنزل ﴿وَضَرَبَ لَنَا مَنَكَكُمُ

وذكروا أنّه كان إذا قدم على النبيّ ﷺ وفد ليعلموا علمه انطلقوا بأبي لهب إليهم وقالوا له: أخبر عن ابن أخبك، فكان يطعن في النبيّ ﷺ، وقال الباطل، وقال: إنّا لم نزل نعالجه من الجنون، فيرجع القوم ولا يلقونه.

طارق المحاربيّ : رأيت النبيّ ﷺ في سويقة ذي المجاز عليه حلّة حمراء وهو يقول : «يا أيّها النّاس قولوا لا إله إلا الله تفلحوا» وأبو لهب يتبعه ويرميه بالحجارة وقد أدمى كعبه وعرقوبيه، وهو يقول : يا أيّها النّاس لا تطيعوه فإنّه كذاب<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** المش: مسح اليد بالشيء والخلط.

٣٣ - قب: روى أبو أيوب الأنصاريّ أنَّ النبيّ عليه وقف بسوق ذي المجاز فدعاهم إلى

سورة يس، الآية: ٧٨.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ٨٦.

الله، والعبّاس قائم يسمع الكلام، فقال: أشهد أنّك كذّاب، ومضى إلى أبي لهب وذكر ذلك فأقبلا يناديان إنّ ابن أخينا هذا كذاب، فلا يغرنَكم عن دينكم، قال واستقبل النبيّ ﷺ أبو طالب فاكتنفه، وأقبل على أبي لهب والعبّاس فقال لهما: ما تريدان تربت أيديكما، والله إنّه لصادق القيل، ثمَّ أنشأ أبو طالب:

أنت الأمين أمين الله لا كذب والصادق القول لا لهوّ ولا لعبُ أنت الرسول رسول الله نعلمه عليك تنزل من ذي العزّة الكتب

مقاتل: إنّه رفع أبو جهل يوماً بينه وبين رسول الله في فقال: يا محمّد أنت من ذلك الجانب، ونحن من هذا الجانب، فاعمل أنت على دينك ومذهبك وإنّنا عاملون على ديننا ومذهبنا، فنزل ﴿ وَقَالُواْ قُلُوبُنَا فِيَ أَكَنَبَهِ .

ابن عبّاس: كان جماعة إذا صحّ جسم أحدهم ونتجت فرسه وولدت امرأته غلاماً وكثرت ماشيته رضي بالإسلام، وإن أصابه وجع أو سوء قال: ما أصبت في هذا الدين إلا سوءً، فنزل: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَعْبُدُ ٱللَّهَ عَلَىٰ حَرْفِكٍ . ونهى أبو جهل رسول الله ﷺ عن الصلاة وقال: إن رأيت محمّداً يصلّي لاطأنَّ عنقه فنزل: ﴿ فَأَصَبِرُ لِخَكْرِ رَبِكَ وَلَا نُطِعْ مِنْهُمْ ،انِمًا أَوْ كَفُوْرُكُ <sup>(1)</sup>.

ابن عبّاس في قوله : ﴿ وَإِن كَادُواْ لَيَفْتِنُونَكَ عَنِ ٱلَّذِي أَوْحَيْـنَاكُ قال وفد ثقيف : نبايعك على ثلاث لا ننحني، ولا نكسر إلهاً بأيدينا، وتمتّعنا باللّات سنة، فقال على : لا خير في دين ليس فيه ركوع وسجود، فأمّا كسر أصنامكم بأيديكم فذاك لكم، وأمّا الطاغية اللات فإنّي غير ممتعكم بها، قالوا : أجّلنا سنة حتّى نقبض ما يهدى لآلهتنا، فإذا قبضناها كسرناها وأسلمنا، فهمَّ بتأجيلهم فنزلت هذه الآية.

وكان النبيّ ﷺ يطوف فشتمه عقبة بن أبي معيط، وألقى عمامته في عنقه، وجرّه من المسجد، فأخذوه من يده، وكان ﷺ يوماً جالساً على الصفا فشتمه أبو جهل، ثمّ شج رأسه حمزة بن عبد المطلب. [شعر]:

من القبيلين: من سهم ومخزوم هذا حديث أتبانيا غير مبلزوم ومنبزل مين كتتباب الله معبلوم فيه مصاديق مين حقّ وتعظيم ضداً بغلباء مثل اللّيل علكوم

لقد عجبت لأقوام ذوي سفه القائلين لما جاء النبي به فقد أتاهم بحق غير ذي عوج من العزيز الذي لا شيء يعدله فإن تكونوا له ضداً يكن لكم

(١) سورة الإنسان، الآية: ٢٤.

ف آمنوا بنبي - لا أباً لكم - ذي خاتم صاغه الرّحمان مختوم<sup>(۱)</sup>

**بيان:**قال الجزريّ: في الحديث عليك بذات الدين تربت يداك، ترب الرجل: إذا افتقر، أي لصق بالتراب، وأترب: إذا استغنى، وهذه الكلمة جارية على ألسنة العرب لا يريدون بها الدعاء على المخاطب ولا وقوع الأمر به، وقال: الغلباء: الغليظة العنق، وهم يصفون السادة بغلظ الرقبة وطولها، وقال: العلكوم: القويّة الصلبة.

**أقول:** يحتمل أن يكون الموصوف بهما الناقة أو الفرقة والجماعة .

٣٤ – **قب:**ابن عبّاس وأنس: أوحى الله إليه يوم الاثنين: السابع والعشرين من رجب وله أربعون سنة.

ابن مسعود: إحدى وأربعون سنة.

ابن المسيّب وابن عبّاس: ثلاث وأربعون سنة، وكان لإحدى عشرة خلون من ربيع الأوّل، وقيل: لعشر خلون من ربيع الأوّل، وقيل: بعث في شهر رمضان لقوله: ﴿مُهَرُ رَمَضَكَانَ ٱلَّذِي أُنذِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ ﴾أي ابتداء إنزاله للسابع عشر أو الثامن عشر عن ابن عبّاس: والرابع والعشرين. عن أبي الخلد: قام يدعو النّاس وأقام أبو طالب بنصرته، فأسلم خديجة وعليّ وزيد، وأسري به بعد النبوّة بسنتين، وقالوا: بسنة وستّة أشهر بعد رجوعه من الطائف.

الحلبيّ عن أبي عبدللله غَلِيَّةِ قال: اكتنم رسول الله ﷺ بمكّة مستخفياً خائفاً خمس سنين ليس يظهر، وعلي غَلِيَّةٍ معه وخديجة، ثمّ أمره الله أن يصدع بما يؤمر فظهر وأظهر أمره<sup>(٢)</sup>.

٣٥ - شي؛ عن زرارة وحمران، عن أبي جعفر وأبي عبد الله عنه قوله: اَلَمَكَوِينَ فَقَالَ: إِنَّ رسول الله عَنْهَ قَد كان لقي من قومه بلاء شديداً حتّى أتوه ذات يوم وهو ساجد حتّى طرحوا عليه رحم شاة، فأتته ابنته وهو ساجد لم يرفع رأسه فرفعته عنه ومسحته، ثم أراه الله بعد ذلك الذي يحبّ، إنّه كان ببدر وليس معه غير فارس واحد ! ثمّ كان معه يوم الفتح اثنا عشر ألفاً، حتّى جعل أبو سفيان والمشركون يستغيثون ثمّ لقي أمير المؤمنين عليت من الشدّة والبلاء والتظاهر عليه، ولم يكن معه أحد من قومه بمنزلته، أمّا حمزة نتي فقتل يوم أحد، وأمّا جعفر نتي فقتل يوم مؤتة<sup>(٣)</sup>.

٣٦ – مع قال عليّ بن محمد عظيلة إنّ رسول الله عظيم لمّا ترك التجارة إلى الشام، وتصدّق بكلّ ما رزقه الله تعالى من تلك التجارات كان يغدو كلّ يوم إلى حراء يصعده وينظر من قلله إلى آثار رحمة الله، وإلى أنواع عجائب رحمته وبدائع حكمته، وينظر إلى أكناف السماء وأقطار الأرض والبحار والمفاوز والفيافي، فيعتبر بتلك الآثار، ويتذكّر بتلك الآيات، ويعبد الله حقّ عبادته، فلمّا استكمل أربعين سنة ونظر الله بَخْرَيْنَ إلى قلبه فوجده

(1) مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ٨٦.
 (٢) مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ٨٦.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٥٨ ح ٤٣ من سورة الأنفال.

أفضل القلوب وأجلمها وأطوعها وأخشعها وأخضعها أذن لأبواب السماء ففتحت ومحمّد ينظر إليها، وأذن للملائكة فنزلوا ومحمّد ينظر إليهم، وأمر بالرحمة فأنزلت عليه من لدن ساق العرش إلى رأس محمّد وغرته، ونظر إلى جبرئيل الروح الأمين المطوّق بالنور طاووس الملائكة هبط إليه وأخذ بضبعه وهزّه وقال : يا محمّد اقرأ، قال : وما أقرأ؟ قال يا محمّد، أقرأ بِٱسْبِر رَبِّكَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٢٠ خَلَقَ ٱلْإِنْسَنَ مِنْ عَلَقٍ ٢٠ أَثْرًا وَرَبُّكَ ٱلْأَكْرَمُ ٢٠ ٱلَّذِي عَلَمَ بِٱلْقَلَمِ ٢٠ عَلَمَ ٱلْإِنسَنَ مَا لَرُ الجبل وقد غشيه من تعظيم جلال الله وورد عليه من كبير شأنه ما ركبه الحمّي والنافض يقول وقد اشتدّ عليه ما يخافه من تكذيب قريش في خبره ونسبتهم إيّاه إلى الجنون، وأنَّه يعتريه شياطين، وكان من أوّل أمره أعقل خلق الله، وأكرم براياه، وأبغض الأشياء إليه الشيطان وأفعال المجانين وأقوالهم، فأراد الله بَجَرَيَكِ أن يشرح صدره، ويشجّع قلبه، فأنطق الله الجبال والصخور والمدر، وكلما وصل إلى شيء منها ناداه: السلام عليك يا محمّد، السلام عليك يا ولي الله، السلام عليك يا رسول الله أبشر، فإن الله بَرْزَيْهِ قد فضَّلْك وجمَّلك وزيَّنك وأكرمك فوق الخلائق أجمعين من الأولين والآخرين، لا يحزنك أن تقول قريش إنَّك مجنون، وعن الدين مفتون، فإن الفاضل من فضَّله ربَّ العالمين، ، والكريم من كرَّمه خالق الخلق أجمعين، فلا يضيقنّ صدرك من تكذيب قريش وعتاة العرب لك، فسوف يبلغك ربّك أقصى منتهى الكرامات، ويرفعك إلى أرفع الدرجات، وسوف ينعّم ويفرّح أولياءك بوصيّك عليّ بن أبي طالب، وسوف يبتّ علومك في العباد والبلاد بمفتاحك وباب مدينة حكمتك : علىّ بن أبي طالب، وسوف يقرّ عينك ببنتك فاطمة، وسوف يخرج منها ومن عليّ الحسن والحسين سيّدي شباب أهل الجنّة، وسوف ينشر في البلاد دينك وسوف يعظّم أجور المحبّين لك ولأخيك، وسوف يضع في يدك لواء الحمد فتضعه في يد أخيك عليَّ، فيكون تحته كلَّ نبيّ وصدّيق وشهيد، يكون قائدهم أجمعين إلى جنّات النّعيم، فقلت في سرّي: يا ربّ من عليّ بن أبي طالب الّذي وعدتني به؟ – وذلك بعدما ولد عليّ ﷺ وهو طفل –، أهو ولد عمّي؟ وقال بعد ذلك لمّا تحرّك عليّ وليداً وهو معه : أهو هذا؟ ففي كلّ مرّة من ذلك أنزل عليه ميزان الجلال، فجعل محمّد في كفّة منه، ومثّل له عليّ ﷺ وسائر الخلق من أمّته إلى يوم القيامة في كفَّة فوزن بهم فرجح، ثمَّ أخرج محمَّد من الكفَّة وترك عليَّ في كفَّة محمَّد الَّتي كان فيها فوزن بسائر أمّته فرجح بهم وعرفه رسول الله بعينه وصفته ونودي في سرّه : يا محمّد هذا عليّ بن أبي طالب صغتي الّذي أويّد به هذا الدين، يرجح على جميع أمّتك بعدك، فذلك حين شرح الله صدري بأداء الرسالة، وخفَّف عنِّي مكافحة الأمَّة، وسهَّل عليّ مبارزة العتاة الجبابرة من قريش().

(1) تفسير الإمام العسكري، ص ١٥٦ ح ٧٨.

٣٧ - عم، أبو بكر البيهقيّ في كتاب دلائل النبوة: قال أخبرنا الحافظ أبو عبد الله عن محمّد بن يعقوب، عن أحمد بن عبد الجبّار، عن يونس بن بكر، عن أبي إسحاق، عن يحيى ابن أبي الأشعث، عن إسماعيل بن أياس بن عفيف، عن أبيه، عن جدّه عفيف أنّه قال: كنت أمرأ تاجراً فقدمت منى أيّام الحجّ، وكان العبّاس بن عبد المطّلب امراً تاجراً فأتيته أبتاع منه وأبيعه، قال فقدمت منى أيّام الحجّ، وكان العبّاس بن عبد المطّلب امراً تاجراً فأتيته أبتاع منه وأبيعه، قال فقدمت منى أيّام الحجّ، وكان العبّاس بن عبد المطلب امراً تاجراً فأتيته أبتاع منه وأبيعه، قال فقدمت منى أيّام الحجّ، وكان العبّاس بن عبد المطلب امراً تاجراً فأتيته أبتاع منه وأبيعه، قال فينا نحن، إذا خرج رجل من خباء يصلي فقام تجاه الكعبة، ثمّ خرجت امرأة فقامت تصلي، وخرج غلام يصلي معه، فقلت: يا عبّاس ما هذا الدين؟ إنّ هذا الدين ما ندري ما هو؟ فقال: هذا محمّد بن عبد الله يزعم أنّ الله أرسله وأن كنوز كسرى وقيصر يستفتح عليه وهذه امرأته خديجة بنت خويلد آمنت به، وهذا الغلام ابن عمّه علي بن أبي طالب آمن بن عليه وهذه امرأته خديجة بنت به يومئذ فكنت أكن أنه ألب أون كنوز كسرى وقيصر يستفتح عليه وهذه امرأته خليجة بنت بن عبد الله يزعم أنّ الله أرسله وأن كنوز كسرى وقيصر يستفتح بنه، وقل الغار ما بن عمّه علي بن أبي طالب آمن بن عليه وهذه امرأته خديجة بنت خويلد آمنت به، وهذا الغلام ابن عمّه علي بن أبي طالب آمن به، قال عفيف: فليتني كنت آمنت به يومئذ فكنت أكون ثانياً تابعه.

إبراهيم بن سعد، عن محمّد بن إسحاق وقال في الحديث: إذ خرج من خبأ فوثب نظر إلى السماء فلمّا رآها قد مالت قام يصلّي، ثمّ ذكر قيام خديجة خلفه.

وأخبرنا أبو الحسين بن الفضل بإسناد ذكر، عن مجاهد بن حبر قال: كان ممّا أنعم الله على عليّ بن أبي طالب وأراد به الخير أنّ قريشاً أصابتهم أزمة شديدة، وكان أبو طالب ذا عيال كثيرة، فقال رسول الله يشكل للعباس عمّه وكان من أيسر بني هاشم: يا عبّاس إنّ أخاك أبا طالب كثير العيال، وقد أصاب النّاس ما ترى من هذه الأزمة، فانطلق حتى نخفّف عنه من عياله. وأخذ رسول الله يشكو عليّاً فضمّه إليه، فلم يزل عليّ مع رسول الله يشكر حتى بعثه الله نبيّاً، فاتبعه عليّ وآمن به وصدّقه<sup>(1)</sup>.

٣٨ - عم: جدّت قريش في أذى رسول الله في وكان أشد النّاس عليه عمّه أبو لهب وكان رسول الله في ذات يوم جالساً في الحجر فبعثوا إلى سلى الشاة فألفوه على رسول الله في فاغتمّ رسول الله في فاغتمّ رسول الله في من ذلك، فجاء إلى أبي طالب فقال: يا عمّ كيف حسبي فيكم؟ قال: وما ذاك يا ابن أخ؟ قال: إنّ قريشاً ألقوا عليّ السلى، فقال لحمزة خد السيف، فيكم؟ قال: وما ذاك يا ابن أخ؟ قال: إنّ قريشاً ألقوا عليّ السلى، فقال لحمزة خد السيف وكانت قريشاً ألقوا عليّ السلى، فقال الماة فألفوه على مسلى الله فيكم؟ قال: وما ذاك يا مم كيف حسبي أمر والنه في من ذلك، فجاء إلى أبي طالب فقال الماة فألفوه على حسبي ألله في أن وما ذاك يا ابن أخ؟ قال: إنّ قريشاً ألقوا عليّ السلى، فقال لحمزة خد السيف، وكانت قريش جالسة في المسجد، فجاء أبو طالب ومعه السيف وحمزة ومعه السيف فقال: أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى على سبالهم، ثمّ التفت إلى رسول الله إلى أبي فقال: يا ابن أخ؟ قال: إن قريشاً ألقوا عليّ السلى، فقال لحمزة خد السيف، وكانت قريش جالسة في المسجد، فجاء أبو طالب ومعه السيف وحمزة ومعه السيف فقال: أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى، ثمّ النه إلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى على السلى م الما اله إلى فقال: يا أبن أخ هذا إلى أبي فاقال: إلى أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمرّ السلى على أمر النه إلى فقال: يا ابن أخ هذا حسبك فينا.

وفي كتاب دلائل النبوّة عن أبي داود، عن شعبة، عن أبي إسحاق سمعت عمرو بن ميمون يحدّث عن عبد الله قال : بينما رسول الله عنه ساجداً وحوله ناس من قريش وثَمّ سلى بعير فقالوا : من يأخذ سلى هذا الجزور أو البعير فيفرقه على ظهره، فجاء عقبة بن أبي معيط فقذفه على ظهر النبيّ عنيه، وجاءت فاطمة غبيت فأخذته من ظهره، ودعت على من صنع ذلك، قال عبد الله : فما رأيت رسول الله ينهى دعا عليهم إلا يومنذ، فقال : اللّهمّ عليك الملاً من قريش، اللّهمَّ عليك أبا جهل بن هشام، وعتبة بن ربيعة، وشيبة بن ربيعة وعقبة بن أبي معيط، وأميّة بن خلف – أو أُبيّ بن خلف – شك شعبة.

قال عبد الله : ولقد رأيتهم قتلوا يوم بدر وألقوا في الفليب – أو قال : في بئر – غير أنّ أُميّة ابن خلف – أو أُبيّ بن خلف – كان رجلاً بادناً فقطع قبل أن يبلغ البثر، أخرجه البخاريّ في الصحيح .

قال: وأخبرنا الحافظ، أخبرنا أبو بكر الفقيه، أخبرنا بشر بن موسى حدَّثنا الحميديّ، حدَّثنا سفيان، حدَّثنا بنان بن بشر، وابن أبي خالد قالا : سمعنا قيساً يقول سمعنا خبَّاباً يقول : أتيت رسول الله عنه وهو متوسّد برده في ظلّ الكعبة، وقد لقينا من المشركين شدَّة شديدة، فقلت : يا رسول الله ألا تدعو الله لنا؟ فقعد وهو محمرً وجهه فقال : إن كان من كان قبلكم ليمشط أحدهم بأمشاط الحديد ما دون عظمه من لحم أو عصب ما يصرفه ذلك عن دينه، ويوضع المنشار على مفرق رأسه فيشق بائنين ما يصرفه ذلك عن دينه، ويوضع المنشار على مفرق رأسه فيشق بائنين ما يحاف إلا الله حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حضرموت لا يخاف إلا الله بَوْتَيْن والذئب على غنمه.

رواه البخاريّ في الصحيح عن الحميديّ، وأخرجاه من وجه آخر عن إسماعيل. قال: وحدّثنا الحافظ بإسناده عن هشام، عن أبي الزبير، عن جابر، عن رسول الله ﷺ مرّ بعمّار وأهله وهم يعذّبون في الله، فقال: أبشروا آل عمّار فإن موعدكم الجنّة.

وأخبرنا ابن بشران العدل بإستاده عن مجاهد قال : أوّل شهيد كان استشهّد في الإسلام أمّ عمار : سميّة، طعنها أبو جهل بطعنة في قبلها .

وروى عليّ بن إبراهيم بن هاشم بإسناده قال: كان أبو جهل تعرّض لرسول الله يهي وآذاه بالكلام، واجتمعت بنو هاشم فأقبل حمزة وكان في الصيد، فنظر إلى اجتماع النّاس فقال: ما هذا؟ فقالت له امرأة من بعض السطوح: يا أبا يعلى إنّ عمرو بن هشام تعرّض لمحمّد وآذاه، فغضب حمزة ومرّ نحو أبي جهل وأخذ قوسه فضرب بها رأسه، ثمّ احتمله فجلد به الأرض، واجتمع النّاس وكاديقع فيهم شرّ، فقالوا له : يا أبا يعلى صبوت إلى دين ابن أخيك قال: نعم، أشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله – على جهة الغضب والحميّة – فلما رجع إلى منزله ندم فغدا على رسول الله فقال: يا ابن أخ أحقاً ما تقول؟ فقرأ عليه رسول الله يهي سورة من القرآن فاستبصر حمزة، وثبت على دين الإسلام، وفرح رسول الله يهي وسرّ أبو طالب بإسلامه، وقال في ذلك:

[ف] صبراً أبا يعلى على دين أحمد وكن مظهراً للدين وفّقت صابرا وحط من أتى بالدين من عند ربّه بصدق وحقّ لا تكن حمز كافرا فقد سرّني إذ قلت إنّك مؤمن فكن لرسول الله في الله ناصرا الله عليم الحسين بن سعيد معنعا، عن جعفر، عن ابيه عليم قال: قال رسول الله عليمي : لمّا نزلت عليّ : قوأنذر عشيرتك الأقربين ورهطك منهم المخلصين؛ ورهطك منهم المخلصين، فقال أبو جعفر عليمي : هذه قراءة عبد الله<sup>(٣)</sup>.

13 - فرء الحسن بن عليّ بن عفان معنعناً عن أبي رافع تنتي أنّ رسول الله عضي ولد عبد المطلب في الشعب وهم يومنذ -- ولده لصلبه وأولا دهم - أربعون رجلاً، فصنع لهم رجل شاة، وثرد لهم ثريدة فصبّ عليه ذلك المرق واللحم، ثمّ قدّموها إليهم فأكلوا منه حتى رجل شاة، وثرد لهم ثريدة فصبّ عليه ذلك المرق واللحم، ثمّ قدّموها إليهم فأكلوا منه حتى شعوا، ثمَّ سقاهم عساً واحداً، فشربوا كلّهم من ذلك العسّ حتى رووا، ثمّ قال أبو لهب: شبعوا، ثمَّ سقاهم عساً واحداً، فشربوا كلّهم من ذلك العسّ حتى رووا، ثمّ قال أبو لهب: فما يوالله وإنّ منّا نفراً يأكل أحدهم الجفرة وما يصلحها فما يكاد يشبعه، ويشرب الفرق من النبيذ فما يرويه، وإنّ ابن أبي كبشة دعانا على رجل شاة وعسّ من شراب فشبعنا وروينا، إنّ هذا لهو السحر المبين، قال: ثمّ دعاهم فقال لهم: إنّ الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين، ورهطي المخلصون، وإنّ الله لم يبعث نبياً لهو السحر المبين، قال: ثمّ دعاهم فقال لهم: إنّ الله أمرني أن أنذر عشيرتي الأقربين، ورهطي المخلصون، وإنّ الله لم يبعث نبياً لهو السحر المبين، وإنكم عشيرتي الأقربون، ورهطي المخلصون، وإنّ الله لم يبعث نبياً لهو السحر المبين، وإنكم عشيرتي الأقربون، ورهطي المخلصون، وإنّ الله لم يبعث نبياً لهو السحر المبين، وإنكم عشيرتي الأقربون، ورهطي المخلصون، وإنّ الله لم يبعث نبياً وروارثي دون أهلي، ووصيّي وخليفتي في أهلي، ويكون مني بمنزلة هارون من موسى غير أنه لا نبي بعدي فأمسك القوم، فقال: والله ليقومن قائمكم أو لتكونن في غيركم ثمّ لتندمن، فقام وارثي يعلي أله ما دعاه إليه، فقال: اذ من موسى غير أنه لا نبي يعدي فألها، ووم ينفرون إليه كلّهم فبايعه وأحابه إلى ما دعاه إليه، فقال: ادن منّي، فدنا منه علي غير أنه النبي بعدي فألها، الن عمّك، أو لتكونن في غير أنه النبي بعدي فأمسك القوم، فقال: والله ليقومن قائمكم أو لتكون في فين من موسى غير أنه ما يعلي إلى ما دعاه إليه، فقال: ادن منّي، فدنا منه علي إلى ما دعاه إليه، فقال: اذ من ما مله ووجهه بزاقا، قال، ذلك المنع، فقال أبو لهب لبئس ما علي غيلي ان عمّك، أحبابك فملات فاه ووجهه بزاقا، قال: افتح فاك فمج في في من من يعه، ونما مي ين كتيه، فقال الن من عمك، أحبابك، فمنا منه ووهم أ<sup>(ه)</sup>.

**بيان:** الجفر من أولاد المعز ما بلغ أربعة أشهر، وفصل عن أمّه، وأخذ في الرعي، والأنثى جفرة، ذكره الجزريّ، وقال: كان المشركون ينسبون النبيّ ﷺ إلى أبي كبشة وهو

(٢)قصص الأنبياء، ص ٣٢٠.

- (۱) اعلام الوري، ص ۲۳ .
- (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٠٢ ح ٤٠٧. (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٠١ ح ٤٠٥.
  - (٥) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٠٣ ح ٤٠٨.

رجل من خزاعة خالف قريشاً في عبادة الأوثان، شبّهوه به، وقيل: إنّه كان جدّ النبيّ ﷺ من قبل أمّه، فأرادوا أنّه نزع في الشبه إليه.

٤٢ – كاء محمّد بن يحيى، عن ابن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن الحسين بن الحسن قال: سمعت جعفراً ﷺ يقول: جاء جبرئيل إلى النبيّ ﷺ فقال: يا محمّد ربّك يفرئك السلام ويقول لك: دار خلقي<sup>(۱)</sup>.

٢٣ – كا: أبو علي الأشعريّ، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع عن حمزة بن بزيع، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عظيظير قال: قال رسول الله عظيمَةِ: أمرني ربّي بمداراة النّاس كما أمرني بأداء الفرائض".

٤٤ - كاء العدة، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن عليّ، عن عبيد بن يحيى الثوريّ العطّار، عن محمد بن الحسين العلويّ، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ ظيئير قال: لمّا أمر الله بجري رسوله تشيئ بإظهار الإسلام وظهر الوحي رأى قلّة من المسلمين، وكثرة من المشركين. فاهتم رسول الله يشيئ بسدر من المشركين. فاهتم رسول الله يشيئ بهذا به همة شديداً، فبعث الله بجريل إليه جبرئيل ظيئين بسدر من سدرة المشركين. فعمل به رأسه فجلا به همة <sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي في باب عمل النيروز عن المعلّى بن خنيس، عن أبي عبد الله عَلَيْكُمْ أَنَّ يوم النيروز هو اليوم الذي هبط فيه جبرئيل عَلَيْكُمْ على النبيّ عَلَيْكُمْ ، وقد مضى بعض أخبار الباب في أبواب المعجزات .

٤٦ - وروى السيّد ابن طاووس في كتاب سعد السعود من كتاب تفسير محمّد بن العبّاس ابن مروان، عن حسين بن الحكم الخيبريّ، عن محمّد بن جرير، عن زكريّا بن يحيى، عن عفّان بن سلمان، قال: وحدّثنا محمّد بن أحمد الكاتب عن جدّه، عن عفّان، وحدّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن مقان بن سلمان، قال: وحدّثنا محمّد بن أحمد الكاتب عن جدّه، عن عفّان، وحدّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن موسى بن زكريّا، عن الواحد بن غياث، قالا: حدّثنا أبو عوانة، عن عممان بن العزيز بن يحيى، عن معمّان بن سلمان، قال: وحدّثنا محمّد بن أحمد الكاتب عن جدّه، عن عفّان، وحدّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن مقان بن المان، قال: وحدّثنا محمّد بن أحمد الكاتب عن جدّه، عن عفّان، وحدّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن مقان، وحدّثنا عبد العزيز بن يحيى، عن موسى بن زكريّا، عن الواحد بن غياث، قالا: حدّثنا أبو عوانة، عن عممان بن المغيرة، عن أبي صادق، عن أبي ربيعة بن ناجد أنّ رجلاً قال لعليّ غيشة، إلى عممان بن المؤمنين لم ورثت ابن عمّك دون عمّك؟ قالها ثلاث مرّات حتى اشرأت النوأب النّاس، ونشروا آذانهم، ثمّ قال: جمع رسول الله علي الوحاد بن غيار مرّالة علي المقلب، كلهم

- (1) (٢) اصول الكافي، ج ٢ ص ٣٩٥ باب المداراة ح ٢ و٤.
- (٣) الكافي، ج ٦ ص ١١٧٢ باب ٣٨٥ ح ٧.
   (٤) روضة الكافي المطبوع من الأصول، ح ٧٨.

يأكل الجذعة ويشرب الفرق، قال: فصنع لهم مدّاً من طعام فأكلوا حتّى شبعوا، قال: وبقي الطعام كما هو، كأنّه لم يمسّ ولم يشرب، فقال: يا بني عبد المقللب إنّي بعثت إليكم بخاصّة، وإلى النّاس بعامّة، وقد رأيتم من هذه الآية ما رأيتم، فأيّكم يبايعني على أن يكون أخي وصاحبي ووارثي؟ فلم يقم إليه أحد، قال: فقمت وكنت أصغر القوم سنّاً، فقال: اجلس، قال: ثمّ قال ثلاث مرّات، كلّ ذلك أقوم إليه فيقول لي: اجلس حتّى كانت الثالثة، ضرب يده على يدي، فقال: فلذلك ورثت ابن عمّي دون عمّي<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: فيه: فينادي يوم القيامة مناد فيشرئبّون لصوته، أي يرفعون رؤوسهم لينظروا إليه، وكلّ رافع رأسه مشرئبّ.

٤٧ - **أقول:** ثمّ روى السبّد عليه في الكتاب المسطور من الكتاب المذكور عن محمّد الباهليّ، عن إبراهيم بن إسحاق النهاونديّ، عن عمّار بن حمّاد الأنصاريّ، عن عمرو بن شمر، عن مبارك بن فضَّال والعامَّة عن الحسن، عن رجل من أصحاب النبيِّ ﷺ قال: إنَّ قوماً خاضوا في بعض أمر عليَّ ﷺ بعد الَّذي كان من وقعة الجمل، قال الرجل الَّذي يسمع من الحسن الحديث: ويلكم ما تريدون من أوّل السابق بالإيمان بالله، والإقرار بما جاء من عند الله؟ لقد كنت عاشر عشرة من ولد عبد المطّلب إذ أتانا عليّ بن أبي طالب عَلِيَّهِ فقال : أجيبوا رسول الله ﷺ إلى غد في منزل أبي طالب، فتغامزنا، فلمّا ولى قلنا : أترى محمّداً أن يشبعنا اليوم؟ وما منًّا يومئذ من العشرة رجلاً إلا وهو يأكل الجذعة السمينة، ويشرب الفرق من اللَّبن، فغدوا عليه في منزل أبي طالب وإذا نحن برسول الله ﷺ فحيِّيناه بتحيَّة الجاهليَّة، وحيَّانا هو بتحيَّة الإسلام، فأوَّل ما أنكرنا منه ذلك، ثمَّ أمر بجفنة من خبز ولحم فقدَّمت إلينا، ورضع يده اليمني على ذروتها وقال : بسم الله كلوا على اسم الله، فتغيَّرنا لذلك ثمَّ تمسَّكنا لحاجتنا إلى الطعام، وذلك أننا جوَّعنا أنفسنا للميعاد بالأمس فأكلنا حتَّى انتهينا والجفنة كما هي مدفقة، ثمّ دفع إلينا عسّاً من لبن، فكان عليّ يخدمنا فشربنا كلّنا حتّى روينا والعسّ على حاله، حتّى إذا فرغنا قال: يا بني عبد المطّلب إنّي نذير لكم من الله يَجْزَيُّهُ إِلَّى أتيتكم بما لم يأت به أحد من العرب، فإن تطيعوني ترشدوا وتفلحوا وتنجحوا، إنَّ هذه مائدة أمرني الله بها فصنعتها لكم كما صنع عيسى بن مريم ﷺ لقومه، فمن كفر بعد ذلك منكم فإن الله يعذُّبه عذاباً لا يعذِّبه أحداً من العالمين، واتَّقو الله واسمعوا ما أقول لكم، واعلموا يا بني عبد المطّلب أنَّ الله لم يبعث رسولاً إلا جعل له أخاً ووزيراً ووصيّاً ووارثاً من أهله، وقد جعل لي وزيراً كما جعل للأنبياء قبلي، وإنَّ الله قد أرسلني إلى النَّاس كافَّة، وأنزل عليّ ﴿وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَفْرَبِينَ﴾ ورهطك المخلصين، وقد والله أنبأني به وسمّاه لي، ولكن أمرني أنَّ أدعوكم وأنصح لكم، وأعرض عليكم لئلا يكون لكم الحجَّة فيما بعد، وأنتم عشيرتي

(1) أسعد السعود، ص ١٠٤.

وخالص رهطي، فأيّكم يسبق إليها، على أن يؤاخيني في الله ويؤازرني في الله بَرَيَنَ ، ومع ذلك يكون لي يداً على جميع من خالفني فأتّخذه وصيّاً ووليّاً ووزيراً، يؤدّي عنّي، ويبلّغ رسالتي، ويقضي ديني من بعدي وعداتي، مع أشياء اشترطها، فسكتوا فأعادها ثلاث مرّات كلّها ليسكتون ويثب فيها عليَّ، فلما سمعها أبو لهب، قال: تبّاً لك يا محمّد ولما جئتنا به، ألهذا دعوتنا؟ وهمَّ أن يقوم مولياً، فقال: أما والله لتقومن أو يكون في غيركم، وقال يحرّضهم لئلا يكون لأحد منهم فيما بعد حجّة، قال: فوثب عليّ غيريًا ويا الله أن لها، فقال رسول الله: يا أبا الحسن أنت لها، قضي القضاء، وجفّ القلم، يا عليّ اصطفاك الله بأولها وجعلك وليّ آخرها<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله: تمسّكنا لعلّ المعنى أمسكنا عن الكلام متكلّفين، قوله: مدفقة، أي ممتلئة ينصبّ الطعام من أطرافها.

٤٨ - فهج: إلى أن بعث الله سبحانه محمّداً لإنجاز عدته، وتمام نبوته، ماخوذاً على النبيّين ميثاقه، مشهورة سماته، كريماً ميلاده، وأهل الأرض يومئذ ملل متفرّقة وأهواء منتشرة، وطرائق متشتتة، بين مشبّه لله بخلقه، أو ملحد في اسمه، أو مشير إلى غيره، فهداهم بمنتشرة، وأنقذهم بمكانه من الجهالة، ثمّ اختار سبحانه لمحمّد لقاءه، ورضي له ما عنده، وأكرمه عن دار الدنيا، ورغب به عن مقاربة البلوى، فقبضه إليه كريماً يشد. (٢).

**بيان:** الضمير في عدته راجع إلى الله، وفي نبوّته إلى الرسول، ويحتمل إرجاعهما إلى الرسول بأن يكون الإضافة في عدته إضافة إلى المفعول، كما يحتمل إرجاعهما إلى الله بأن يكون المراد بقوله: نبوّته النبوّة التي سنّها وقدّرها لإصلاح الخلق، والسمة: العلامة، والميلاد: وقت الولادة، والطرائق: المذاهب، والتشتّت: التفرّق والانتشار، قوله: ملحد في اسمه، أي يطلق عليه وينسب إليه ما لا يليق به، أو يطلق اسمه على غيره. قوله: أو مشير إلى غيره كالدهريّة وعبدة الاصنام، وفي قوله: ملل وما بعده تقدير مضاف أي ذوو ملل، أو الحمل على المبالغة، أو يقدّر العضاف في المبتدأ وبعضها مؤكّدة لبعض، ويمكن الفرق بوجه.

٤٩ - فهج: وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، أرسله بالدين المشهور، والعلم المأثور والكتاب المسطور، والنور الساطع، والضياء اللامع، والأمر الصادع إزاحة للشبهات، واحتجاجاً بالبيّنات، وتحذيراً بالآيات، وتخويفاً للمثلات، والنّاس في فتن انجذم فيها حبل الدين، وتزعزعت سواري اليقين، واختلف النجر، وتشتّت الأمر، وضاق المخرج، وعمي الدين، وتزعزعت سواري اليقين، واختلف النجر، وتشتّت الأمر، وضاق المخرج، وعمي المصدر، فالهدى خامل، والعمى شامل، عصي الرحمن، ونفس وغن شركة، أطاعوا الدين، ونزعزعت سواري اليقين، واختلف النجر، وتشتّت الأمر، وضاق المخرج، وعمي الدين، وتزعزعت سواري اليقين، واختلف النجر، وتشتّت الأمر، وضاق المخرج، وعمي الدين، وتزعزعت سواري اليقين، واختلف النجر، وتشتّت الأمر، وضاق المخرج، وعمي الرين، فالهدى خامل، والعمى شامل، عُصي الرحمن، ونفس الشيطان، وخذل الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان، فانهارت دعائمه، وتنكّرت معالمه، ودرست سبله، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان ما يتها ليمان ما يعمن ما ما ما موني ما ما ما يسلم ما يسلمان ما يسلمان ما يتها ما يسلم وعفت شركه، أطاعوا الإيمان ما يسلم ما يسلمان ما يسلمان ما يسلمه، وعفت شركه، أطاعوا الإيمان ما يسلمان ما يسلم ما يس

سعد السعود، ص ١٠٥.
 نهج البلاغة، ص ٤٤ خ ١.

الشيطان فسلكوا مسالكه، ووردوا مناهله، بهم سارت أعلامه وقام لواؤه، في فتن داستهم بأخفافها، ووطئتهم بأظلافها، وقامت على سنابكها، فهم فيها تائهون حائرون، جاهلون مفتونون، في خير دار، وشرّ جيران، نومهم سهود، وكحلهم دموع، بأرض عالمها ملجم، وجاهلها مكرم<sup>(1)</sup>.

توضيح؛ قوله : والعلم المأثور، العلم إمّا بالكسر أو بفتحتين أي ما يهتدى به والمأثور : المقدّم على غيره، والمنقول، ولا يخفى مناسبتهما، والصادع : الظاهر الجليّ، والمثلات جمع مثلة بفتح الميم وضمّ الثاء : العقوبة، قوله : انجذم أي انقطع، وفي بعض النسخ بالزاي بمعناه، والزعزعة : الاضطراب، والسواري جمع السارية وهي الدعامة، والنجر : الأصل والطبع، فانهارت أي انهدمت وتنكّرت : أي تغيّرت والشرك بضمّتين جمع شركة بفتحتين وهي معظم الطريق أو وسطها قوله : في فتن داستهم متعلّق بقوله : سارت وقام، أو خبر ثان لقوله : والناس، والسنابك : أطراف مقدّم الحافر، قوله : في خير دار، إمّا خبر ثالث، أو متعلّق بقوله : تائهون وما بعده، والمراد بخير الدار مكّة وبشرّ الجيران كفّار قويش، والعالم الملجم من آمن به، والجاهل المكرم من كذّبه، وفيه احتمالات أخر لا يناسب المقام، وقوله عليتي : نومهم سهود، وكحلهم دموع، كناية عن كثرة الفتن فيهم بحيث كانوا لا ينامون اهتماماً بأنفسهم، وإعداداً لقتال عدوهم، ويبكون على قتلاهم وما ذهب منهم من الأموال وإعداماً ما أنفسهم،

• • قهج الرسله على حين فترة من الرسل، وطول هجعة من الأمم، واعتزام من الفتن، وانتشار من الأمور، وتلظّ من الحروب، والدنيا كاسفة النور، ظاهرة الغرور على حين اصفرار من ورقها، وإياس من ثمرها، واغورار من مائها، قد درست أعلام الهدى، وظهرت أعلام الردى، فهي متجهّمة لأهلها، عابسة في وجه طالبها، ثمرها الفتنة، وطعامها الجيفة، وشعارها الخوف، ودثارها السيف<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** الفترة: انقطاع الوحي بين الرسل، والهجعة: النوم، والاعتزام: العزم، كانّ الفتنة مصمّمة للهرج والفساد، وفي بعض النسخ بالراء المهملة أي كثرة وشدّة، وفي الكافي: واعتراض، من قولهم: اعترض الفرس: إذا مشى على غير الطريق، والتلظّي: التلهّب، والاغورار: ذهاب الماء، من غار الماء: إذا ذهب، ومنه قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَسَبَحَ مَآؤَكُرُ غَوَرًا ﴾ والدروس: الامّحاء والتجهّم: العبوس، والمراد بالجيفة ما كانوا يكتسبونه بالمكاسب المحرّمة في الجاهليّة أو ما كانوا يأكلون من الحيوانات التي أزهقت روحها بغير التذكية وفي تشبيه الخوف بالشعار والسيف بالدثار وجوه من اللطف والبلاغة.

٥١ – **نهج:** بعثه والنَّاس ضلَّالُ في حيرة، وحاطبون في فتنة قد استهوتهم الأهواء،

نهج البلاغة، ص ٤٧ خ ٢.
 نهج البلاغة، ص ٤٨ خ ٨٨.

واستزلتهم الكبرياء، واستخفتهم الجاهلية الجهلاء حيارى في زلزال من الأمر وبلاء من الجهل، فبالغﷺ في النصيحة، ومضى على الطريقة، ودعا إلى الحكمة والموعظة الحسنة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الحاطب: هو الّذي يجمع الحطب، ويقال: حاطب ليل لمن يجمع بين الصواب والخطأ، ويتكلّم بالغثّ والسمين.

**أقول:** ويحتمل أن يكونﷺ استعار الحطب لما يكتسبونه من الأعمال، لأنّها كانت ممّا يحرقهم في النّار، وفي بعض النسخ خابطون، أي كانت حركاتهم على غير نظام.

قوله ﷺ : استهوتهم الأهواء، أي دعتهم وجذبتهم إلى أنفسها، أو إلى مهاوي الهلاك، ويقال: استخفّه. أي وجده خفيفاً وخف عليه تحريكه، والزلزال بالفتح اسم، وبالكسر مصدر.

٥٢ **- نهج:** أمّا بعد فإنَّ الله سبحانه بعث محمداً عَنْ وليس أحد من العرب يقرأ كتاباً، ولا يدّعي نبوّة ولا وحياً، فقاتل بمن أطاعه من عصاه، يسوقهم إلى منجاتهم، ويبادر الساعة أن تنزل بهم، يحسر الحسير، ويقف الكسير، فيقيم عليه حتى يلحقه غايته، إلا هالكاً لا خير فيه حتى أراهم منجاتهم، وبوّأهم محلّتهم، فاستدارت رحاهم، واستقامت قناتهم<sup>(٢)</sup>.

**إيضاح:** قوله : وليس أحد من العرب يقرأ كتاباً، أي في زمانه قوله : وما قاربه، فلا ينافي بعثة هود وصالح وشعيب تشيئلا في العرب، وأمّا خالد بن سنان فلو ثبت بعثته فلم يكن يقرأ كتاباً ويدّعي شريعة، وإنّما نبوّته كانت مشابهة لنبوّة جماعة من أنبياء بني إسرائيل لم يكن لهم كتب ولا شرائع، مع أنّه يمكن أن يكون المراد الزمان الذي بعده.

قوله عليميني : ويبادر الساعة أن تنزل بهم، أي يسارع إلى هدايتهم وتسليكهم لسبيل الله كيلا تنزل بهم الساعة على عمى منهم عن صراط الله، قوله عليمين : يحسر الحسير، الحسير الذي أعلى في طريقه، والغرض وصفه عنه بالشفقة على الخلق في حال أسفارهم معه في الغزوات ونحوها، أي أنه كان يسير في آخرهم، ويفتقد المنقطع منهم عن عياء أو انكسار مركوب فلا يزال يلطف به حتى يبلغه أصحابه، إلا ما لا يمكن إيصاله ولا يرجى، أو المراد من وقف قدم عقله في السلوك إلى الله أو انكسر لضلاله كان عليه هو المقيم له على المحجة البيضاء ويهديه حتى يوصله إلى الله أو انكسر لضلاله كان يرجى فيه الخير كأبي جهل وأبي لهب وأضرابهما، ومنجاتهم: نجاتهم، أو محل نجاتهم، ومحلّتهم : منزلهم، واستدارة رحاهم كناية عن اجتماعهم واتساق أمورهم.

٥٣ - نهج: أرسله داعياً إلى الحق، وشاهداً على الخلق، فبلغ رسالات ربّه غير وان ولا

نهج البلاغة، ص ٢١٤ خ ٩٤.
 نهج البلاغة، ص ٢٢٧ خ ١٠٣.

مقصّر، وجاهد في الله أعداءه غير واهن ولا معذّر، إمام من اتّقى، وبصر من اهتدى<sup>(١)</sup>. **بيان:** الواني: الفاتر الكال، والواهن: الضعيف، والمعذّر: المتعذر من غير عذر. ٥٤ - **نهج:** أرسله على حين فترة من الرسل، وتنازع من الألسن، فقفّى به الرسل، وختم به الوحي، فجاهد في الله المدبرين عنه، والعادلين به<sup>(٢)</sup>. **بيان:** العادلون به: الجاعلون له عديلاً ومثلاً.

٥٥ - نهيج؛ فبعث محمداً على بالحقّ ليخرج عباده من عبادة الأوثان إلى عبادته ومن طاعة الشيطان إلى طاعته، بقرآن قد بينه وأحكمه، ليعلم العباد ربّهم إذا جهلوه، وليقرّوا به إذ جحدوه، وليثبتوه بعد إذ أنكروه، فتجلّى سبحانه لهم في كتابه من غير أن يكونوا رأوه، بما أراهم من قدرته، وخوّفهم من سطوته، وكيف محق من محق بالمثلات واحتصد من احتصد بالنقمات<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** أحكمه أي أتقنه ومنعه من الفساد لفظاً ومعنى، وليقرّوا به، أي باللسان وليثبتوه أي بالقلب، فتجلّى سبحانه لهم، أي ظهر وانكشف بما نبّههم عليه فيه من آيات القدرة والقصص، وقيل المراد بالكتاب عالم الإيجاد لاشتماله على آثار الصنع ومحق الشيء أبطله ومحاه، والاحتصاد: قطع الزرع وهنا كناية عن استئصالهم.

٥٦ – **نهج:** وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله ونجيبه وصفوته، لا يوازى فضله، ولا يجبر فقده أضاءت به البلاد بعد الضلالة المظلمة، والجهالة الغالبة، والجفوة الجافية، والناس يستحلّون الحريم، ويستذلّون الحكيم، يحيون على فترة، ويموتون على كفرة<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** لا يوازى: أي لايساوى فضله ولا يبلغه أحد، والجبر: إصلاح العظم من كسر والغالبة: في بعض النسخ بالياء المثنّاة أي المجاوزة عن الحدّ. والحفوة: غلظ الطبع وقساوة القلب والوصف للمبالغة كشعر شاعر، والمراد بالفترة هنا انقطاع الوحي أو ترك الاجتهاد في الطاعات.

٥٧ – **تهج:** أرسله على حين فترة من الرسل، وطول هجعة من الأمم، وانتقاض من المبرم، فجاءهم بتصديق الذي بين يديه، والنور المقتدى به<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** المبرم من الحبل: المفتول، وانتقاضه كناية عن تعطيل قواعد الشرع، وتزلزل أساس الدين.

٥٨ - نهج: بعثه بالنور المضيء والبرهان الجلي، والمنهاج البادي والكتاب الهادي،

- نهج البلاغة، ص ٢٥٦ خ ١١٥.
   نهج البلاغة، ص ٢٥٦ خ ١٣١.
- (٣) نهج البلاغة، ص ٢٩٥ خ ١٤٥.
  - (٥) نهج البلاغة، ص ٣١٧ خ ١٥٦.

أسرته خير أُسرة، وشجرته خير شجرة، أغصانها معتدلة، وثمارها متهدّلة، مولده بمكّة، وهجرته بطيبة، علا بها ذكره، وامتدّ بها صوته، أرسله بحجّة كافية، وموعظة شافية، ودعوة متلافية، أظهر به الشرائع المجهولة، وقمع به البدع المدخولة وبيّن به الأحكام المفصولة<sup>(1)</sup>.

بيان؛ لعلّ المراد بالنور المضيء نور النبوة، وبالبرهان الجليّ المعجزات الباهرة وبالمنهاج البادي شريعته الواضحة، وأُسرته: أهل بيته ﷺ، وشجرته: أصله وقبيلته، واعتدال أغصانه كناية عن تقارب أهل بيته في الفضل والكمال، أو عدم الاختلاف بينهم، قوله ﷺ: متهذلة، أي متدلّية، كناية عن سهولة اجتناء العلم منها وظهورها وكثرتها وقوله ﷺ: ودعوة متلافية، لتلافيها ما فسد من قلوبهم، ونظام أُمورهم في الجاهليّة، قوله ﷺ: المفصولة، أي بيانه ﷺ، أو فصلها الله سبحانه وأوضحها له ﷺ

٥٩ **- نهج؛**وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله الصفيّ، وأمينه الرضيّ ﷺ أرسله بوجوب الحجج، وظهور الفلج، وإيضاح المنهج، فبلّغ الرسالة صادعاً بها، وحمل على المحجّة دالاً عليها، وأقام أعلام الاهتداء ومنار الضياء، وجعل أمراس الإسلام متينة، وعرى الإيمان وثيقة<sup>(٢)</sup>.

**بيان:**قوله: بوجوب الحجج، أي تمامها ونفوذها ولزومها، والفلج بالتحريك: النصرة والغلبة، والمرسة بالتحريك: الحبل، وجمع جمعه أمراس، والمتانة: الشدّة.

۲۰ - نهج: وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، دعا إلى طاعته، وقاهر أعداءه جهاداً عن دينا وينه، لا يثنيه عن ذلك اجتماع على تكذيبه، والتماس لإطفاء نوره<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لا يثنيه، أي لا يصرفه ولا يعطفه.

11 - نهج: ولم يجمع بيت واحد يومنذ في الإسلام غير رسول الله في وخديجة وأنا ثالثهما، أرى نور الوحي والرسالة، وأشمّ ريح النبوّة، ولقد سمعت رنّة الشيطان حين نزل الوحي عليه في عليه في عليه في عليه وترى ما أرى، إلا ألله ما هذه الرنّة؟ فقال: هذا الشيطان قد أيس من عبادته إنّك تسمع ما أسمع، وترى ما أرى، إلا أنّك لست بنبيّ، ولكنّك وزير، وإنّك لعلى خير<sup>(٤)</sup>.

**بيان:**قال ابن أبي الحديد : وأمّا رنة الشيطان فروى أحمد بن حنبل في مسنده عن عليّ بن أبي طالب عليميًا قال كنت مع رسول الله صبيحة اللّيلة الّتي أُسري به فيها وهو بالحجر يصلّي ، فلمّا قضى صلاته وقضيت صلاتي سمعت رنّة شديدة ، فقلت : يا رسول الله ما هذه الرنة ؟ قال : ألا تعلم ؟ هذه رنّة الشيطان ، علم أنّه أُسري بي الليلة إلى السماء فأيس من أن يعبد في هذه الأرض .

(٢) نهج البلاغة، ص ٣٧٥ خ ١٨٣.

- (1) نهج البلاغة، ص ٣٢٤ خ ١٥٩.
- (٣) نهج البلاغة، ص ٣٨٨ خ ١٨٨.

وقد روي عن النبيّ عنه ما يشابه هذا لمّا بايعه الأنصار السبعون ليلة العقبة، سمع من العقبة صوت عال في جوف الليل : يا أهل مكّة هذا مذمّم والصباة معه قد أجمعوا على حربكم، فقال رسولحالله عني للأنصار : ألا تسمعون ما يقول هذا أزب الكعبة يعني شيطانها - وقد روي أزبب العقبة - ثمّ التفت إليه فقال : أتسمع يا عدوّ الله؟ أما والله لأفرغنّ لك انتهى.

**أقول:** وهاتان الرنّتان غير ما ورد في الخبر، وهي إحدى الرنّتين اللتين مضتا في الخبرين. ٦٢ - **نهج:** ونشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، خاض إلى رضوان الله كلّ غمرة، وتجرّع فيه كلّ غصة، وقد تلوّن له الأدنون، وتألّب عليه الأقصون، وخلعت إليه العرب أعنّتها، وضربت إلى محاربته بطون رواحلها، حتّى أنزلت بساحته عداوتها من أبعد الدار وأسحق المزار<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** الغمرة: الزحمة من الماء والناس، والشدّة، وخوضها: اقتحامها، قوله ظَلِيَّةِ وقد تلوّن أي تغيّر أقاربه ألواناً وتألّب: أي تجمّع عليه الأبعدون نسباً، قوله ظَلِيَّةٍ وخلعت... هذا مثل سائر أي أوجفوا إليه مسرعين لمحاربته، لأنّ الخيل إذا خلعت أعنّتها كان أسرع لجريها، والسحق: البعد.

٦٣ – **نهج:** وأشهد أنَّ محمَّداً عبده ورسوله، أرسله وأعلام الهدى دارسة، ومناهج الدين طامسة، فصدع بالحقّ ونصح للخلق، وهدى إلى الرشد، وأمر بالقصد ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٦٤ - فهج: بعثه حين لا علم قائم، ولا منار ساطع، ولا منهج واضح<sup>(٣)</sup>.

70 - تهجع ثم إنّ الله سبحانه بعث محمداً عنه بالحقّ حين دنا من الدنيا الانقطاع وأقبل من الآخرة الاطّلاع، وأظلمت بهجتها بعد إشراق، وقامت بأهلها على ساق، وخشن منها مهاد، وأزف منها قياد، في انقطاع من مدّتها، واقتراب من أشراطها، وتصرّم من أهلها، وانفصام من حلمام من أعلما، وقصر وانفصام من منها مهاد، وأزف منها قياد، في انقطاع من مدّتها، واقتراب من أشراطها، وتصرّم من أهلها، وانفصام من حلقتها، وحمد من مرّتها، واقتراب من أشراطها، وتصرّم من أهلها، وقصر من أهلها، وتصرّم من أهلها، منها مهاد، وأزف منها قياد، في انقطاع من مدّتها، واقتراب من أشراطها، وتصرّم من أهلها، وانفصام من حلقتها، وانتشار من سببها، وعفاء من أعلامها، وتكمّف من عوراتها، وقصر من طولها، جعله الله سبحانه بلاغاً لرسالته، وكرامة لأمّته، وربيعاً لأهل زمانه ورفعة لأعوانه، وشرفاً لأنصاره<sup>(1)</sup>.

**بيان:** على ساق، أي على شدّة، والمهاد: الفراش، قوله عليمينية : وأزف منها قياد أي قرب منها انقياد للانقطاع والزوال، وأشراط الساعة : علاماتها، والتصرُّم : الانقضاء والانفصام، الانقطاع، وكنّى بالحلقة عن نظامها واجتماع أهلها بالنواميس والشرائع والسبب : كلّ شيء يتوصّل به إلى غيره، وانتشاره كناية عن فساد أسباب ذلك النظام والعفاء :

- نهج البلاغة، ص ٤١٨ خ ١٩٢.
   نهج البلاغة، ص ٤٢٨ خ ١٩٣.
- (٣) نهج البلاغة، ص ٤٢٣ خ ١٩٤. (٤) نهج البلاغة، ص ٤٢٨ خ ١٩٦.

الدروس والهلاك، ويمكن أن يكون المراد بالاعلام العلماء والصلحاء قوله من طولها، أي من امتدادها، وقرئ الطول بكسر الطاء وفتح الواو بمعنى الحبل.

٦٦ **- تهج:** أرسله بالضياء، وقدّمه في الاصطفاء، فرتق به المفاتق، وساور به المغالب وذلّل به الصعوبة، وسهّل به الحزونة، حتّى سرّح الضّلال عن يمين وشمال<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله عليمية : في الاصطفاء أي على غيره من الأنبياء والأوصياء، والمغاتق جمع مفتق، أي أصلح به المفاسد والأمور المنتشرة، والمساورة : المواثبة أي كسر به عليه سورة من أراد الطغيان، والحزن : المكان الغليظ الخشن، والحزونة : الخشونة، قوله عليه حتى سرّح الضلال، أي طرده وأسرع به ذهاباً عن يمين وشمال، من قولهم : ناقة سرح ومنسيرحة، أي سريعة .

٦٧ – **نهج:** فصدع بما أمر به، وبلغ رسالة ربّه، فلمّ الله به الصدع، ورتق به الفتق، وألّف به بين ذوي الأرحام، بعد العداوة الواغرة في الصدور، والضغائن القادحة في القلوب<sup>(٢)</sup>.

**بيان**؛ لمّ الله شعثه، أي أصلح وجمع ما تفرّق من أموره، والصدع: الشقّ وكذا الفتق، والرتق: ضدّه، والوغرة: شدّة توقّد الحرّ، ومنه قيل: في صدره عليّ وغر، بالتسكين، أي ضغن وعداوة، وتوقّد من الغيظ، والضغينة: الحقد، أي الحقد الّذي يقدح النّار في القلوب ويوقدها فيها.

٦٨ - تهجع: إنّ الله سبحانه بعث محمداً عنه نذيراً للعالمين، وأميناً على التنزيل وأنتم معشر العرب على شرّ دين، وفي شر دار، منيخون بين حجارة خشن وحيّات صم، تشربون الكدر، وتأكلون الجشب؛ وتسفكون دماءكم، وتقطعون أرحامكم، الأصنام فيكم منصوبة، والآثام بكم معصوبة (٣).

بيان: قوله عليماني : شرّ دار أي باعتبار شمول الكفر والضلالة، أو باعتبار أنّ أكثرها البوادي، ولقلّة المعمورة وقلّة الماء فلا ينافي كونها خير دار للصالحين لشرافة المكان ويحتمل أن يكون المراد الدار المجازيّة أي دار الجاهليّة، والإناخة : الإقامة بالمكان والحيّة الصمّاء : التي لا تنزجر بالصوت، كأنّها لاتسمع وربّما يراد بها الصلبة الشديدة وقيل : يجوز أن يعني بالحجارة والحيّات المجاز : يقال للأعداء حيّات وإنّه لحجر خشن المسّ : إذا كان ألدّ الخصام، والجشب : الطعام الغليظ الخشن والذي لا إدام معه .

قوله ﷺ : معصوبة أي مشدودة.

٦٩ - نهج، إنَّ الله سبحانه بعث محمّداً وليس أحد من العرب يقرأ كتاباً ولا يدّعي نبوّة فساق

- (١) نهج البلاغة، ص ٤٤٥ خ ٢١١. (٢) نهج البلاغة، ص ٤٧٦ خ ٢٢٨.
  - (٣) نهج البلاغة، ص ٨٨ خ ٢٦.

النَّاس حتَّى بوَّأهم محلَّتهم، وبلغهم منجاتهم، فاستقامت قناتهم، واطمأنَّت صفاتهم<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قوله عني التي التي المعلم معلمة التي أسكنهم منزلتهم التي خلقوا لأجلها من الإسلام والإيمان والعلم وسائر الكمالات بحسب استعداداتهم، والمنجاة : محل النجاة والقناة : الرمح واستقامتها كناية عن القوة والغلبة والدولة، والصفاة : الحجر الأملس المنبسط، استعيرت لحالهم التي كانوا عليها من النهب والغارة والخوف والتزلزل، فكانوا المنبسط، استعيرت لحلس متزلزل، فكانوا . كالواقف على حجر أملس متزلزل، فاطمانت أحوالهم، وسكنوا في مواطنهم بسبب من المنوا . مقدمه يشي .

٧٠ - نهج: وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله، ابتعثه والنّاس يضربون في غمرة،
 ويموجون في حيرة، قد قادتهم أزمّة الحين، واستغلقت على أفئدتهم أقفال الرين<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** الضرب: السير السريع، والضارب: السابح، والغمرة: الماء الكثير، والحين: الهلاك، واستغلقت، أي تعسّر فتحها، والرين: الطبع والتغطية.

١٩ - أقول: قال الكازروني في المنتقى فيما رواه بإسناده : أوّل ما بدئ به رسول الله من الوحي الرؤيا الصادقة، وكان لا يرى رؤيا إلا جاءت به مثل فلق الصبح، ثمّ حبّب إليه الخلاء فكان يأتي حراء فيتعبّد فيه، حتّى فجأه الحقّ وهو في غار حراء فجاءه الملك وساق الحديث إلى أن قال : كان ورقة بن نوفل ابن عمّ خديجة امراً تنصّر في الجاهليّة، وكان يكتب العبرانيّ بالى أن قال : كان ورقة بن نوفل ابن عمّ خديجة امراً تنصّر في الجاهليّة، وكان يكتب العبراني الى أن قال : كان ورقة بن نوفل ابن عمّ خديجة امراً تنصّر في الجاهليّة، وكان يكتب العبرانيّ بالى أن قال : كان ورقة بن نوفل ابن عمّ خديجة امراً تنصر في الجاهليّة، وكان يكتب العبرانيّ بالعربية من الإنجيل ما شاء الله أن يكتب وكان شيخاً كبيراً قد عمي، فقالت له خديجة : أي ورقة : هم اسمع من ابن أخيك، فقال ورقة : يا ابن أخي ما ترى؟ فأخبره رسول الله يكتب وكان شيخاً كبيراً قد عمي، فقالت له خديجة : أي ورقة : هذا الناموس الأكبر الذي أنزل الله تعالى على موسى علي يا ليتني فيها جذعاً أكون ابن عمّ اسمع من ابن أخيك، فقال رسول الله تعلى على موسى علي يا ليتني فيها جذعاً أكون حياً حبن يخرجك فقال رسول الله تعالى على موسى قالي يا ليتني فيها جذعاً أكون من عمّ اسمع من ابن أخيك، فقال رسول الله تعالى على موسى قلي يا ليتني فيها جذعاً أكون حياً حبن يخرجك قومك، فقال رسول الله تعالى على موسى قولي يا ليتني فيها جذعاً أكون حياً حبن يخرجك قومك، فقال رسول الله تعلي ي أومخرجيّ هم؟ قال : نعم، لم يأت رجل حياً حبن يخرجك قومك، فقال رسول الله تعلي يومك أنصرك نصراً مؤزراً، ثمّ لم ينشب ورقة أن حياً من يوفي ، وفتر الوحي فترة، ثمّ أتاه الوحي الناموس جبرئيل غلي وصاحب سرّ الملك .

قوله: جذعاً، أي شاباً قويّاً كالجذع من الدواتِ حتّى أبالغ في نصرك قوله: مؤزراً، أي بالغاً في القوّة، لم ينشب بفتح الشين، أي لم يمكث ولم يحدث شيئاً ولم يشتغل به.

وفي رواية أخرى أنّ خديجة أتت ورقة وقالت : أخبرني عن جبرئيل ما هو؟ قال : قدّوس قدّوس ما ذكر جبرئيل في بلدة لا يعبدون فيها الله، قالت : إنّ محمّد بن عبد الله أخبرني أنّه أتاه، قال : فإن كان جبرئيل هبط إلى هذه الأرض لقد أنزل الله إليها خيراً عظيماً، هو الناموس الأكبر الذي أتى موسى وعيسى بجيّيَة بالرسالة والوحي، قالت : فأخبرني هل تجد فيما قرأت من التوراة والإنجيل أنّ الله يبعث نبيّاً في هذا الزمان يكون يتيماً فيؤويه الله، وفقيراً

نهج البلاغة، ص ١٠٣ خ ٢٣.
 نهج البلاغة، ص ٢٩١ خ ٢٨٢.

فيغنيه الله تكفله امرأة من قريش أكثرهم حسباً ، وذكرت كلاماً آخر فقال لها : نعته مثل نعتك يا خديجة؟ قالت: فهل تجد غيرها؟ قال: نعم، إنَّه يمشي على الماء كما مشي عيسي بن مريم وتكلُّمه الموتى كما كلَّمت عيسى بن مريم ﷺ، وتسلَّم عليه الحجارة وتشهد له الأشجار، وأخبرها بنحو قول بحيرا، ثمّ انصرفت عنه وأتت عداساً الراهب وكان شيخاً قد وقع حاجباه على عينيه من الكبر فقالت : يا عداس أخبرني عن جبرئيل عَلِيَّةٍ ما هو؟ فقال : قدّوس قدّوس وخر ساجداً، وقال: ما ذكر جبرئيل في بلدة لا يذكر الله فيها ولا يعبد، قالت: أخبرني عنه قال: لا والله لا أخبرك حتّى تخبريني من أين عرفت اسم جبرئيل؟ قالت: لي عليك عهد الله وميثاقه بالكتمان؟ قال: نعم، قالت: أخبرني به محمّد بن عبد الله أنَّه أتاء، قال عداس: ذلك الناموس الأكبر الذي كان يأتي موسى وعيسى ﷺ بالوحي والرسالة، والله لئن كان نزل جبرئيل على هذه الأرض لقد نزل إليها خير عظيم، ولكن يا خديجة إنَّ الشيطان ربما عرض للعبد فأراء أموراً، فخذي كتابي هذا فانطلقي به إلى صاحبك فإن كان مجنوناً فإنَّه سيذهب عنه، وإن كان من أمر الله فلن يضرَّه، ثمَّ انطلقت بالكتاب معها، فلمَّا دخلت منزلها إذا هي برسول الله عظيم حبر ثيل عليه قاعد يقرئه هذه الآيات : ﴿ فَ وَٱلْقَلَمِ وَمَا يَسْطُرُونَ ﴾ مَا أَنْتَ بِنِعْمَةِ رَبِّكَ بِمَجْتُونِ ٢٠ وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَتَرَ مَمْتُونٍ ٢٠ وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمِ ٢٠ فَسَنْتِعِبُ وَبُبْعِبُرُونَ إِلَيْتِكُمُ ٱلْمَغْنُونُ 
أي الضال، أو المجنون، فلما سمعت خديجة قراءته اهتزت فرحاً، ثمّ رآه ﷺ عداس فقال: اكشف لي عن ظهرك، فكشف فإذا خاتم النبوّة يلوح بين كتفيه، فلمّا نظر عداس إليه خرَّ ساجداً يقول: قدَّوس قدَّوس، أنت والله النبيّ الَّذي بشَّر بك موسى وعيسى بالمنا أما والله يا خديجة ليظهرن له أمر عظيم، ونبأ كبير، فوالله يا محمّد إن عشتُ حتّى تؤمر بالدعاء لأضربن بين يديك بالسيف هل أمرت بشيء بعد؟ قال: لا، قال: ستؤمر ثمَّ تؤمر ثمَّ تكذب ثمَّ يخرجك قومك والله ينصرك وملائكته.

قال ابن إسحاق: كان أوّل من اتّبع رسول الله ﷺ خديجة، وكان أوّل ذكر آمن به عليّ ﷺ وهو يومئذ ابن عشر سنين، ثمّ زيد بن حارثة، قيل: ثمّ أسلم بلال، وقيل ثمّ أبو بكر، ثمّ الزبير وعثمان وطلحة وسعد بن أبي وقاص وعبد الرحمان بن عوف.

وقال ابن الأثير في الكامل : قال الواقديّ : وأسلم أبو ذرّ قالوا : رابعاً أو خامساً ، وأسلم عمرو بن عيينة السلميّ رابعاً أو خامساً ، وقيل : إنّ الزبير كان رابعاً أو خامساً ، وأسلم خالد ابن سعيد بن العاص خامساً .

وقال في المنتقى: وممّا كان في مبعثه ﷺ رمي الشياطين بالشهب بعد عشرين يوماً من البعث، روي عن ابن عبّاس قال: لمّا بعث الله محمداً ﷺ دحر الجنّ ورموا بالكواكب، وكانوا قبل يستمعون، لكلّ قبيل من الجنّ مقعد يستمعون فيه، فأوّل من فزع لذلك أهل الطائف، فجعلوا يذبحون لآلهتهم من كان له إبل أو غنم كلّ يوم حتّى كادت أموالهم تذهب، ثمَّ تناهوا وقال بعضهم لبعض: ألا ترون معالم السماء كما هي لم يذهب منها شيء، وقال إبليس: هذا أمر حدث في الأرض، ائتوني من كلّ أرض بنربة، فكان يؤتى بالتربة فيشمّها ويلقيها حتّى أُتي بتربة تهامة فشمّها وقال: هنا الحدث.

وممّا كان في مبعثه عظيمًا ما روي أنّه لمّا بعث الله نبيّه أصبح كسرى ذات غداة وقد انفصم طاق ملكه من وسطها ، فلمّا رأى ذلك أحزنه ، وقال <sup>و</sup>شاه بشكست يقول : الملك انكسر ، ثمّ دعا كهّانه وسحرته ومنجّميه وقال : انظروا في ذلك الأمر ، فنظروا ثمّ قالوا : ليخرجنّ من الحجاز سلطان يبلغ المشرق تخصب عنه الأرض كأفضل ما أخصبت من ملك كان قبله .

وروي عن الحسن البصريّ أنّ أصحاب رسول الله عنه قالوا : يا رسول الله ما حجّة الله على كسرى فيك؟ قال : بعث الله كَرَيَنَكَ ملكاً فأخرج يده من سور جدار بيته الّذي هو فيه تلألاً نوراً، فلمّا رآها فزع، فقال : لم تفزع يا كسرى؟ إنّ الله قد بعث رسولاً، وأنزل عليه كتاباً فاتّبعه تسلم دنياك وآخرتك، قال : سأنظر .

وعن أبي سلمة قال: بعث الله بتخرير ملكاً إلى كسرى وهو في بيت من بيوت إيوانه الذي لا يدخل عليه فيه أحد، فلم يرعه إلا به قائماً على رأسه في يده عصاً بالهاجرة في ساعته التي كان يقيل فيها، فقال: يا كسرى أتسلم أو أكسر هذه العصا، فقال: بهل بهل بالفارسية، ومعناها خلّ خلّ فل وأمهل ولا تكسر، فانصرف عنه، ثمّ دعا حرّاسه وحجّابه فتغيّظ عليهم وقال: من أدخل الرجل عليّ؟ قالوا: ما دخل عليك أحد ولا رأيناه حتّى إذا كان العام القابل أتاه في الساعة التي أتاه فيها فقال له كما قال له، ثمّ قال: أتسلم أو أكسر هذه العصا؟ فقال: بهل بهل، فخرج عنه فدعا كسرى حجّابه وبوّابه فتغيّظ عليهم وقال: بهل ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان العام القابل أتاه في ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له ما رأينا أحداً دخل عليك، حتّى إذا كان في العام الثالث أتاه في الساعة التي جاء فيها وقال له

ويروى عن أبي سلمة أنّه قال : ذكر لي أنّ الملك إنّما دخل عليه بقارورتين في يده ثمَّ قال : أسلم، فلم يفعل فضرب إحداهما على الأخرى فرضّضهما ثمّ خرج، وكان من هلاكه ما كان .

ويروى أنّ خالد بن وبدة كان رئيساً في المجوس وأسلم، قال: كان كسرى إذا ركب ركب أمامه رجلان فيقولان له ساعة فساعة: أنت عبد ولست بربّ، فيشير برأسه، أي نعم، قال: فركب يوماً فقالا له ذلك، فلم يشر برأسه، فشكوا إلى صاحب شرطه فركب صاحب شرطه ليعاتبه، وكان كسرى قد نام، فلمّا وقع صوت حوافر الدوابّ في سمعه استيقظ فدخل عليه صاحب شرطه فقال: أيقظتموني ولم تدعوني أنام إتي رأيت أنّه رمي بي فوق سبع سماوات، فوقفت بين يدي الله تعالى، فإذا رجل بين يديه عليه إزار ورداء فقال لي : سلّم مفاتيح خزائن أرضي إلى هذا، فأيقظتموني، قال: وصاحب الإزار والرداء يعني به النبيّ يقلق ٧٢ - شمي: عن عمّار بن ميثم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قرأ رجل عند أمير المؤمنين ﷺ ﴿فَإِنَّهُمْ لَا بُكَذِبُونَكَ وَلَكِنَّ الْظَلِيِينَ بِعَايَنتِ اللَّهِ يَجْحَدُونَ﴾ فقال: بلى، والله لقد كذبوه أشدّ التكذيب، ولكنّها مخففة الا يَكْذِبونكَ»: لا يأتون بباطل يكذبونك به حقّك<sup>(١)</sup>.

کا، محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر، عن محمّد ابن أبي حمزة، عن يعقوب بن شعيب، عن عمران بن ميثم عنه ﷺ مثله.

٧٣ – **شي:** عن الحسين بن المنذر ، عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : «فإنهم لا يكذبونك» قال : لا يستطيعون إبطال قولك<sup>(٢)</sup> .

٧٤ – **محتص؛ ق**رن إسرافيل برسول الله ﷺ ثلاث سنين يسمع الصوت ولا يرى شيئاً ، ثمّ قرن به جبرئيل ﷺ عشرين سنة ، وذلك حيث أوحى إليه فأقام بمكّة عشر سنين ، ثمّ هاجر إلى المدينة فأقام بها عشر سنين ، وقبض ﷺ وهو ابن ثلاث وستّين سنة<sup>(٣)</sup>.

٧٥ - الطرف للسيّد ابن طاووس : نقلاً من كتاب الوصيّة لعيسي بن المستفاد، عن موسى ابن جعفر ﷺ قال: سألت عن بدء الإسلام كيف أسلم على؟ وكيف أسلمت خديجة؟ فقال: تأبي إلا أن تطلب أصول العلم ومبتدأه، أما والله إنَّك لتسأل تفقُّهاً، ثمَّ قال: سألت أبي ﷺ عن ذلك فقال لي : لمّا دعاهما رسول الله ﷺ قال : يا عليَّ ويا خديجة أسلمتما لله وسلَّمتما له، وقال: إنَّ جبرئيل عندي يدعوكما إلى بيعة الإسلام فأسلما تسلما، وأطيعا تهديا، فقالا: فعلنا وأطعنا يا رسول الله فقال: إنَّ جبرتيل عندي يقول لكما: إنَّ للإسلام شروطاً وعهوداً ومواثيق، فابتدئاه بما شرط الله عليكما لنفسه ولرسوله أن تقولا : نشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له في ملكه، لم يتخذ ولداً ولم يتخذ صاحبة، إلهاً واحداً مخلصاً، وأن محمّداً عبده ورسوله، أرسله إلى النّاس كافّة بين يدي الساعة، ونشهد أنَّ الله يحيى ويميت ويرفع ويضع ويغني ويفقر ويفعل ما يشاء ويبعث من في القبور ، قالا : شهدنا ، قال : وإسباغ الوضوء على المكاره، وغسل الوجه واليدين والذراعين ومسح الرأس والرجلين إلى الكعبين، وغسل الجنابة في الحرّ والبرد، وإقام الصّلاة، وأخذ الزكاة من حلَّها، ووضعها في أهلها، وحجّ البيت، وصوم شهر رمضان، والجهاد في سبيل الله، وبرّ الوالدين، وصلة الرحم والعدل في الرعية والقسم بالسويَّة والوقوف عند الشبهة ورفعها إلى الإمام، فإنَّه لا شبهة عنده، وطاعة وليّ الأمر بعدي، ومعرفته في حياتي وبعد موتي، والأثمّة من بعده واحد بعد واحد، وموالاة أولياء الله ومعاداة أعداء الله والبراءة من الشيطان الرجيم وحزبه وأشياعه، والبراءة من الأخزاب: تيم وعديٍّ وأمية وأشياعهم وأتباعهم والحياة على ديني

- (١) (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٩ ح ٢٠-٢١ من سورة الأنعام.
  - (۳) الاختصاص، ص ۱۳۰.

وسنّتي ودين وصبّي وسنّته إلى يوم القيامة والموت على مثل ذلك، وترك شرب الخمر وملاحاة النّاس، يا خديجة فهمت ما شرط ربّك عليك؟ قالت: نعم وآمنت وصدّقت ورضيت وسلّمت، قال عليّ: وأنا على ذلك، فقال: يا عليّ تبايعني على ما شرطت عليك؟ قال: نعم، قال: فبسط رسول الله عنه كفّه ووضع كفّ عليّ عليه في كفّه وقال: بايعني يا عليّ على ما شرطت عليك وأن تمنعني ممّا تمنع منه نفسك فبكى عليَّ عليه وقال: بأبي وأمّي الحول ولا قوّة إلا بالله، فقال رسول الله تشتي : اهتديت وربّ الكعبة ورشدت ووفّقت، أرشدك الله ياخديجة ضعي يدك فوق يد عليّ فبايعي له، فبايعت على مثل ما بايع عليه عليّ بن أي طالب عليه على أنّه لا جهاد عليها، ثمَّ قال: يا خديجة هذا عليّ مولاك ومولى المؤمنين وإمامهم بعدي، قالت: صدقت يا رسول الله قد بايعته على مثل ما بايع عليه عليّ بن بائله شهيداً عليماً.

٧٧ - قس، فراذ قَالُوا اللَّهُمَ إِن كَانَ هَنا هُوَ الْحَقَّ مِن عِندِكَ الآية، فإنها نزلت لما قال رسول الله في لقريش: إنّ الله بعثني أن أقتل جميع ملوك الدنيا، وأجرّ الملك إليكم، فأجيبوني إلى ما أدعوكم إليه تملكوا بها العرب، وتدين لكم بها العجم وتكونوا ملوكاً في الجنة، فقال أبو جهل: اللهم إن كان هذا الذي يقول محمّد هو الحقّ من عندك فأمطر علينا محجارة من السماء أواتتنا بعذاب أليم، حسداً لرسول الله، ثمّ قال: كنّا وبني هاشم كفرسي الحرب، وتدين لكم بها العجم وتكونوا ملوكاً في ماجيتية، فقال أبو جهل: اللهم إن كان هذا الذي يقول محمّد هو الحقّ من عندك فأمطر علينا حجارة من السماء أواتتنا بعذاب أليم، حسداً لرسول الله، ثمّ قال: كنّا وبني هاشم كفرسي رهان نحمل إذا حملوا، ونفعن إذا ظعنوا، ونوقد إذا أوقدوا فلما استوى بنا وبهم الركب قال رهان نحمل إذا حملوا، ونظعن إذا ظعنوا، ونوقد إذا أوقدوا فلما استوى بنا وبهم الركب قال منهم: منا نبيّ، لا نرضى بذلك أن يكون في بني هاشم، ولا يكون في بني مخزوم، ثمّ قال: غفرانك اللهم في ذلك فركا منا منهم، ولا يكون في بني ماشم، وكن الكن الما علي الماء، أن يمون إذا ظعنوا، ونوقد إذا أوقدوا فلما استوى بنا وبهم الركب قال رهان نحمل إذا حملوا، ونظعن إذا ظعنوا، ونوقد إذا أوقدوا فلما استوى بنا وبهم الركب قال اللهم: غفرانك اللهم في ذلك فوكا يني هاشم، ولا يكون في بني مائم، ولا يكون في بني مخزوم، ثمّ قال: غفرانك اللهم فأنزل الله في ذلك فوكما حكات ألله إلى يكون في بني مخزوم، ثمّ قال: غفرانك اللهم وأنك اللهم وأنك اللهم وألما اللهم وأن الله منهم.

فلمًا همّوا بقتل رسول الله في وأخرجوه من مكّة قال الله: ﴿وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبَهُمُ اللَّهُ وَهُمْ يَصُدُونَ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ وَمَا كَانُوا أَوْلِيَـاَهُ؟ ﴾ يعني قريشاً ما كانوا أولياء مكّة ﴿إِنّ

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۰۲.

أَوْلِيَآؤُمُ إِلَا ٱلْمُنَقُونَ﴾ أنت وأصحابك يا محمّد، فعذَّبهم الله بالسيف يوم بدر فقتلوا<sup>(١)</sup>.

وقال الوليدين المغيرة : والله لوكانت النبوة حقّاً لكنت أولى بها منك، لأنني أكبر منك سنّاً، وأكثر منك مالاً، وقال جماعة : لِمَ لم يرسل رسولاً من مكّة أو من الطائف عظيماً؟ يعني أبا جهل وعبد نايل، فنزل : ﴿ وَقَالُواْ لَوَلَا نُزَلَ هَٰذَا الْفُرَمَانُ عَلَىٰ رَجُلِ﴾ وقال أبو جهل : زاحمنا بنو عبد مناف في الشرف حتّى إذا صرنا كفرسي رهان قالوا : منّا نبيّ يوحى إليه، والله لا نؤمن به ولا نتّبعه أبداً إلا أن يأتينا وحي كما يأتيه فنزل : ﴿ وَإِذَا جَآءَتَهُمْ مَايَةٌ قَالُواْ لَنَ نُؤْيِنَ حَقَّى نُوَقَى ال الحارث بن نوفل بن عبد مناف : إنّا لنعلم أنّ قولك حق، ولكن يمنعنا أن نتّبع الهدى معك ونؤمن بك مخافة أن يتخطفنا العرب من أرضنا، ولا طاقة لنا بها فنزلت : ﴿ وَقَالُواْ إِنَ نَنْتَبِع الهُدى مَعَكَ وَنُومَن نُنَخَطَف مِنْ أَرْضِنَاً﴾ فقال الله تعالى راداً عليهم : ﴿ أَوَلَمَ نُمَكِن لَهُمْ حَرَمًا عَايِنَهُ فَالَهُ إِن

٧٩ - قعب، محمّد بن إسحاق في خبر طويل عن كثير بن عامر أنّه طلع من الأبطح راكب ومن ورائه سبع عشرة ناقة محمّلة ثياب ديباج، على كلّ ناقة عبد أسود، يطلب النبيّ الكريم ليدفعها إليه بوصيّة من أبيه، فأوما ابن أبي البختريّ إلى أبي جهل وقال: هذا صاحبك، فلمّا دنا منه قال: ما أنت بصاحبي، فما زال يدور حتى رأى النبيّ فسعى إليه وقبّل يديه ورجليه، فقال له النبيّ فلكريم ورجليه، فقال له النبيّ فلكريم ورجليه، فقال له النبيّ فلكري في فر ما زال يدور حتى رأى النبيّ فلك في فسعى إليه وقبّل يديه ورجليه، فقال له النبيّ فلكري فما زال يدور حتى رأى النبي في في فسعى إليه وقبّل يديه ورجليه، فقال له النبيّ فلك عشرة ناقة محمّلة ذهباً وفضّة ودراً وياقوتاً وجوهراً ووشياً وملحماً وغير ذلك؟ قال : على ورائي مقبلة، فقال : هي سبع عشرة ناقة، على كلّ ناقة عبد أسود، عليهم الله، قال : هي ورائي مقبلة، فقال : هي سبع عشرة ناقة، على كلّ ناقة عبد أسود، عليهم أقبية الديباج، ومناطق الذهب، وأسماؤهم محرز، ومنعم، وبدر، وشهاب، ومنهاج وفلان ذلك؟ قال : بلى يا رسول إلى النبيّ في الي النبيّ في عشرة ناقة، على كلّ ناقة عبد أسود، عليهم أقبية الديباج، ومناطق الذهب، وأسماؤهم محرز، ومنعم، وبدر، وشهاب، ومنهاج وفلان وفلان، قال : بلى يا رسول الله، قال : سلّم المال وأنا محمّد بن عبد الله، فأورد المال بجملته إلى النبيّ في ، فقال أبو جهل : يا آل غالب إن لم تنصفوني وتنصروني عليه لأضعن سيفي وضلان، قال : بلى يا رسول الله، قال : سلّم المال وأنا محمّد بن عبد الله، فأورد المال بجملته ألى النبيّ في ، فقال أبو جهل : يا آل غالب إن لم تنصفوني وتنصروني عليه لأضعن سيفي وفلان، قال : بلى يا رسول الله، قال : سلّم المال وأنا محمّد بن عبد الله، فأورد المال بجملته في صدري، وهذا المال كلّه للكعبة، وركب فرسه وجوّد سيفه ونفرت مكة أقصاها وأدناها وناما النبيّ في على كلّه ومال وركب فرسه وجوّد سيفي وأمرونها وبني عليه لأضعن سيفي وأحاب أبي النبيّ في من من مالمال وأنا محمّد بن عبد وسه ونفرت مكة أوماها وأدناها وأدناها وأدناها وأدي ألى بن أوليه وبني والله وبني عبد المقلل من من من مال أبي أخلك في ني مامرونه وبني عبد الموادان أوما والنبي من مي من ما ما ألذي تربي مالم وبني عبد المقلي من من عبي ما ما أدي مي ما ما وربي عبد المقلي وأما وأداه من عبي عائم والله وبنا في مالم وبني عبد المقليم وبنا عبنا عبايا عنايا ع

تفسير القمي، ج ١ ص ٢٧٥.
 مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ٧٩.

طالب: وما ذاك؟ فذكر قصّة الغلام وأن محمّداً سحره وردّه إلى دينه، وأخذ منه المال وهو شيء مبعوث للكعبة، فقال: قف حتّى أمضي إليه وأسأله عن ذلك، فلمّا أتى النبيّ وسأله ردّ ذلك قال: لا أعطيه حبّة واحدة، قال: خذ عشرة وأعطه سبعة، فأبى، ثمّ أمر أن توقف الهديّة بين يديه ويناديها سبع مرات فإن كلمتها فالهدية هديتها، وإن كلّمتها أنا وأجابتني فالهدية هديتي، فأتى أبو طالب وقال: إنّ ابن أخي قد أجابك إلى النصفة، وذكر مقال النبيّ قذ والميعاد غداً عند طلوع الشمس، فأتى أبو جهل إلى الكعبة وسجد لهبل ورفع رأسه وذكر القصّة، ثمّ قال: أسألك أن تجعل النوق تخاطبني، ولا يشمت بي محمّد وإنا أعبدك من أربعين سنة وما سألتك حاجة، فإن أجبتني هذه لأضعنّ لك قبّة من لؤلؤ أبيض وسوارين من الذهب وخلخالين من الفضّة وتاجاً مكلّلاً بالجوهر وقلادة من العقيان، ثمّ إنّ النبيّ خطر وأسه وذكر القصة، ثمّة المعارات أخي قد أجبتني هذه لأضعنّ لك قبّة من لؤلؤ أبيض وأنا أعبدك من أربعين سنة وما سألتك حاجة، فإن أجبتني هذه لأضعنّ لك قبّة من لؤلؤ أبيض وسوارين من الذهب وخلخالين من الفضّة وتاجاً مكلّلاً بالجوهر وقلادة من العقيان، ثمّ إنّ النبيّ حضر وكان منه المعجزات، أجابه كلّ ناقة سبع مرّات وشهدت بنبوّته بعد عجز أبي جهل فأخذ المال<sup>(۱)</sup>.

• ٨ - قعب: كان أبو جهل يقول: ليت لمحمد إليّ حاجة فأسخر منه وأردّه، إذ اشترى أبو جهل من رجل طارئ بمكة إبلاً فلواه بحقّه، فأتى نادي قريش مستجيراً بهم، فأحالوه على النبيّ الشيّ استهزاءً به لقلّة منعته عندهم فأتى الرجل مستجيراً به فمضى الله معه وقال: قم يأبا جهل وأدّ إلى الرجل حقّه، إنا جهل ذلك اليوم وكان اسمه عمرو بن هشام فقام يأبا جهل وأدّ إلى الرجل حقّه، إنا جهل ذلك اليوم وكان اسمه عمرو بن هشام فقام مسرعاً وأدى حقّه، فقال لا جهل ذلك اليوم وكان اسمه عمرو بن هشام فقام مسرعاً وأدى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : ويحكم أعذروني إنه مسرعاً وأدّى حقّه، فقال له بعض أصحابه فعل ذلك فرقاً من محمّد قال : وينه مانهما، لما أقبل رأيت عن يمينه رجالاً بأيديهم حراب تتلالاً وعن يساره ثعبانان تصطك أسنانهما، وتلمع النيران من أبصارهما لو امتنعت لم آمن أن يبعجوا بالحراب بطني ويقضمني ويقضمني الثعبانان<sup>(٢)</sup>.

**کا:**محمّد بن یحیی، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن جمیل بن صالح، عن سدیر مثله<sup>(٤)</sup>.

٨٢ – كماءأبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن سالم، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: أقبل أبو جهل بن هشام ومعه قوم من قريش

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷٦.
- (۲) مناقب بن شهر آشوب، ج ۱ ص ۱۷۲.
- (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٤٩ ح ٢ من سورة هود. (٤) الروضة من الكافي، ح ١١٥.

فدخلوا على أبي طالب فقالوا : إنّ ابن أخيك قد آذانا وآذى آلهتنا فادعه ومره فليكفّ عن آلهتنا ونكفّ عن إلهه قال : فبعث أبو طالب إلى رسول الله فدعاه، فلمّا دخل النبيّ لله لم ير في البيت إلا مشركاً، فقال : السلام على من اتّبع الهدى، ثمّ جلس فخبره أبو طالب بما جاءوا له، فقال : أوهل لهم في كلمة خير لهم من هذا يسودون بها العرب ويطأون أعناقهم؟ فقال أبو جهل : نعم وما هذه الكلمة؟ فقال تقولون : لا إله إلا الله، قال : فوضعوا أصابعهم في آذانهم، وخرجوا هراباً وهم يقولون : ما سمعنا بهذا في الملّة الآخرة إن هذا إلا اختلاق فأنزل الله في قولهم : ﴿ مَنْ وَآلَقُرْمَانِ ذِى الذَّكِرِ، إلى قوله : ﴿ إِلَا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

- أصول الكافي، ج ٢ ص ٦٥٧ باب التسليم على أهل الملل ح ٥.
  - (۲) في المصدر: نعم، فاجهر بها.
  - (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٤٠ ح ٣٢٧.
  - ٤) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٦١١ ح ٧٦٨.

سبالهم، ففعل ذلك حتى أتى على آخرهم، ثمّ التفت أبو طالب إلى النبيّ ﷺ فقال: يا ابن أخي هذا حسبك فينا<sup>(1)</sup>.

٨٦ - عم: روي أنّ أبا جهل عاهد الله أن يفضخ رأسه عنه بحجر إذا سجد في صلاته، فلمًا قام رسول الله عنه يصلّي وسجد – وكان إذا صلّى صلى بين الركنين: الأسود واليماني، وجعل الكعبة بينه وبين الشام – احتمل أبو جهل الحجر، ثمّ أقبل نحوه حتّى إذا دنا منه رجع منتقعاً لونه مرعوباً قد يبست يداه على حجره حتّى قذف الحجر من يده، وقام إليه رجال من قريش فقالوا: ما لك يا أبا الحكم؟ قال: عرض لي دونه فحل من الإبل ما رأيت مثل هامته وقصرته ولا أنيابه لفحل قط، فهمَّ أن يأكلني<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** القصرة محركة: أصل العنق.

٨٧ - يجه روي أنه لما نزل فأَصدَع بِمَا نُؤْمَرُ وَأَعَرِضَ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ إِنَّا كَذَبْكَ ٱلْمُسْبَنِ بَنَ يعني خمسة نفر، فبشر النبي في أصحابه أن الله كفاه أمرهم فأتى الرسول في البيت والقوم في الطواف، وجبرئيل عن يمينه، فمر الأسود بن المطلب فرمى في وجهه بورقة خضراء فأعمى الله بصره، وأثكله ولده، ومرّ به الأسود بن عبد يغوث فأوما إلى بطنه فسقى ماء فمات حبناً، فمرّ به الوليد بن المغيرة فأوما إلى جرح كان في أسفل رجله فانتفض بذلك فقتله، ومرّ به العاص بن وائل فأشار إلى أخمص رجله فخرج على حمار له يريد الطائف فدخلت فيه شوكة فقتلته، ومرّ به الحارث بن طلاطلة فأوما إلى في أسفل وجله فانتقض بذلك فدخلت فيه شوكة فقتلته، ومرّ به الحارث بن طلاطلة فأوما إلى في ماد اله يريد الطائف

٨٨ - يج، روي أنه عنه لما تلا ووَالنَّجْرِ إذَا هَوَىٰ إنَّ مَا سَلَ سَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ ٢٠ وَاللَّهِ رَجْل من قريش : كفرت بربّ النجم، فقال له النبيّ عنه : سلّط الله عليك كلباً من كلابه، رجل من قريش : كفرت بربّ النجم، فقال له النبيّ عنه : سلّط الله عليك كلباً من كلابه، يعني أسداً، فخرج مع أصحابه إلى الشام حتّى إذا كانوا بها رأى أسداً فجعلت فرائصة ترعد، فقيل له : من أي شيء ترعد وما نحن وأنت إلا سواء فقال : إنّ محمّداً دعا عليّ، لا والله ما فقيل له : من أي شيء ترعد وما نحن وأنت إلا سواء فقال : إنّ محمّداً دعا عليّ، لا والله ما فقيل له : من أي شيء ترعد وما نحن وأنت إلا سواء فقال : إنّ محمّداً دعا عليّ، لا والله ما أظلت هذه السماء ذا لهجة أصدق من محمّد، ثمّ وضعوا العشاء فلم يدخل يده في فيه، ثمّ جاء القوم فحاطوه بأنفسهم وبمتاعهم ووسطوه بينهم وناموا جميعاً حوله، فجاءهم الأسد فهمس يستنشق رجلاً رجلاً حتّى انتهى إليه فضغمه ضغمة كانت إيّاها، وقال بآخر رمق : ألم أمد ألما أمد ألما أول الما أول الما أول الماء ذا لهجة أصدق من محمّد، ثمّ وضعوا العشاء فلم يدخل يده في فيه، ثمّ جاء القوم فحاطوه بأنفسهم وبمتاعهم ووسطوه بينهم وناموا جميعاً حوله، فجاءهم الأسد فهمس يستنشق رجلاً رجلاً حتّى انتهى إليه فضغمه ضغمة كانت إيّاها، وقال بآخر رمق : ألم أول إلى الماء أول إلى أوله ما أول الماء الماء أوله محمّد منه أول محمّد ألماء وناموا جميعاً حوله، فجاءهم الأسد أول أول إله محمّداً أول إلى محمّداً أول إلى أوله محمّداً أول إلى أوله محمّداً أول إلى محمّداً أصدق الناس؟ ومات على أوله فضغمه ضغمة كانت إيّاها، وقال بآخر رمق : ألم أول إلى أول إلى محمّداً أصدق الناس؟ ومات أول إلى أوله أول إلى محمّداً أصدق الناس؟ ومات أول إلى أول إلى أول إلى محمّداً أول إلى أوله أول إلى أولول إلى أول إلى أول إلى أولول إلى أول إلى أول إلى أول إلى أوله إلى أول إلى أول إلى أوله إلى أول إلى أوله إلى أول إل

**بيان:** الهمس: الصوت الخفيّ وأخفى ما يكون من صوت القدم، والضغم: العضّ كانت إيّاها: أي موتته وقاطعة حياته.

٨٩ - وأقول: قال في المنتقى : في السنة الخامسة من نبوته عنه توفيت سمية بنت حباط

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦٩ باب مولد النبي ح ٣٠.
- (۲) اعلام الورى، ص ٤٥.
   (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٦٣ ح ١٠٩.
  - (٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١١٧.

مولاة أبي حذيفة بن المغيرة، وهي أُمّ عمّار بن ياسر، أسلمت بمكّة قديماً، وكانت ممّن تعذّب في الله لترجع عن دينها فلم تفعل. فمرَّ بها أبو جهل فطعنها في قلبها فماتت، وكانت عجوزاً كبيرة، فهي أوّل شهيدة في الإسلام.

وفي سنة ستّ أسلم حمزة وعمر، وقد قيل: أسلما في سنة خمس، قال: ولمّا أنزل الله تعالى : ﴿ فَأَصْدَعَ بِمَا نُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴾ قام رسول الله عني على الصفا ونادى في أيّام الموسم : يا أيِّها النَّاس إنِّي رسول الله ربِّ العالمين ، فرمقه النَّاس بأبصارهم ، قالها ثلاثاً ، ثمّ انطلق حتّى أتى المروة ثمَّ وضع يده في أذنه ثمَّ نادى ثلاثاً بأعلى صوته: يا أيها النَّاس إنّي رسول الله، ثلاثاً فرمقه النَّاس بأبصارهم، ورمَّاه أبو جهل قبحه الله بحجر فشجٍّ بين عينيه، وتبعه المشركون بالحجارة فهرب حتى أتى الجبل فاستند إلى موضع يقال له: المتكأ وجاء المشركون في طلبه، وجاء رجل إلى عليَّ بن أبي طالب عَلِيَّهِ وقال: يا عليَّ قد قتل محمَّد، فانطلق إلى منزل خديجة رضي فدقَّ الباب فقالت خديجة : من هذا؟ قال : أنا على قالت : يا عليَّ ما فعل مُحمّد؟ قال: لا أدري إلا أنَّ المشركين قد رموه بالحجارة، وما أدري أحيّ هو أم ميِّت، فأعطيني شيئاً فيه ماء وخذي معك شيئاً من هيس وانطلقي بنا نلتمس رسول الله علي الله عليه فإنا نجده جائعاً عطشاناً، فمضى حتّى جاز الجبل وخديجة معه فقال عليّ: يا خديجة استبطني الوادي حتّى أستظهره، فجعل ينادي: يا محمداه، يا رسول الله، نفسي لك الفداء في أيّ واد أنت ملقى؟ وجعلت خديجة تنادي : من أحس لي النبق المصطفى؟ من أحسّ لي الربيع المرتضى؟ من أحسّ لي المطرود في الله؟ من أحسّ لي أبا القاسم؟ وهبط عليه جبرئيل الميتي فلمّا نظر إليه النبي ين بكى وقال: ما ترى ما صنع بي قومي؟ كذَّبوني وطردوني وخرجوا عليٍّ، فقال يا محمّد ناولني يدك فأخذ يده فأقعده على الجبل، ثمّ أخرج من تحت جناحه درنوكاً من درانيك الجنَّة منسوجاً بالدرَّ والياقوت وبسطه حتَّى جلَّل به جبال تهامة، ثمَّ أخذ بيد رسول الله ﷺ حتَّى أقعده عليه، ثمَّ قال له جبرئيل: يا محمَّد أتريد أن تعلم كرامتك على الله؟ قال نعم، قال: فادع إليك تلك الشجرة تجبك، فدعاها فأقبلت حتّى خرَّت بين يديه ساجدة، فقال: يا محمّد مرها ترجع فأمرها فرجعت إلى مكانها، وهِبط عليه إسماعيل حارس السماء الدنيا فقال: السلام عليك يا رسول الله، قد أمرني ربّي أن أطيعك، أفتأمرني أن أنثر عليهم النجوم فأحرقهم، وأقبل ملك الشّمس فقال: السلّام عُليك يا رسول الله، أتأمرني أن آخذ عليهم الشمس فأجمعها على رؤوسهم فتحرقهم، وأقبل ملك الأرض فقال: السلام عليك يا رسول الله. إنَّ الله ﷺ قد أمرني أن أطيعك، أفتأمرني أن آمر الأرض فتجعلهم في بطنها كما هم على ظهرها؟ وأقبل ملك الجبال فقال : السلام عليك يا رسول الله إنَّ الله قد أمرني أن أطبعك، أفتأمرني أن آمر الجبال فتنقلب عليهم فتحطمهم؟ وأقبل ملك البحار فقال: السلام عليك يا رسول الله، قد أمرني ربّي أن أطيعك، أفتأمرني أن آمر البحار فتغرقهم؟ فقال رسول الله ﷺ : قد أمرتم بطاعتي؟ قالوا : نعم، فرفع رأسه إلى السماء ونادى: إنّي لم أبعث عذاباً، إنّما بعثت رحمة للعالمين، دعوني وقومي فإنّهم لا يعلمون، ونظر جبرئيل غليمة إلى خديجة تجول في الوادي فقال: يا رسول الله ألا ترى إلى خديجة قد أبكت لبكائها ملائكة السماء؟ ادعها إليك فأقرئها منّي السلام، وقل لها: إنّ الله يقرئك السلام، وبشّرها أنّ لها في الجنّة بيتاً من قصب لانصب فيه ولا صخب، لؤلؤاً مكلّلاً بالذهب، فدعاها النبي في والدماء تسيل من وجهه على الأرض، وهو يمسحها ويردها قالت فداك أبي وأمّي دع الدمع يقع على الأرض، قال: أخشى أن يغضب ربّ الأرض على من عليها، فلمّا جنّ عليهم اللّيل انصرفت خديجة رضي الله عنها ورسول الله وعلي غليما، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت من فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها، وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت فوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت من نوق رأسه، وقامت في وجهه تستره ببردها وأقبل المشركون يرمونه بالحجارة، فإذا جاءت من نوق رأسه موخرة وقته الصخرة، وإذا رموه من تحته وقته الجدران الحيلي وإذا رمي من من نوق رأسه موزة عنه، وأصبح رسول الله ينه وغدا إلى المسجد يصلي، وفي سنة شمان من نبوته في نزلت (الّه ألم يُلْبَ ألُومُ ألى كما مرت قصته في باب إعجاز القرآن.

٢ - باب في كيفية صدور الوحي، ونزول جبرنيل عليه ، وعلة احتباس الوحي، وبيان أنه عليه هل كان قبل البعثة متعبداً بشريعة أم لا

الآيات: مريم (١٩) ﴿وَمَا نَنْنَزُلُ إِلَّا بِأَمْرِ رَبِكَ لَمُ مَا بَكْنَ أَيْدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَتَنِ ذَلِكَ وَمَا كَانَ رُبُكَ نَسِيَّا ().

طه: (٢٠) ﴿ وَلَا تَمْجَلْ بِٱلْقُرْوَانِ مِنْ فَبْـلِ أَنْ يُقْضَى إِلَيْكَ وَحْيُثُمْ وَقُلْ زَبِّ زِدْنِي عِلْمَا ٢٠٠

الفرقان: (٢٥) ﴿ وَقَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَجِدَةً حَكَذَلِكَ لِنُثَبَّتَ بِهِ. فُؤَادَكُ وَرَتَلَنَنُهُ تَرْبَيلًا (٢٠).

الشعراء، ٢٦٠ ﴿ وَلَاَمُ لَنَنزِيلُ دَبِّ ٱلْمَنَكِينَ ﴾ نَزَلَ بِهِ الْزُحُ ٱلأَمِينُ ﴾ عَلَ قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينِ ﴾ بِلِسَانٍ عَرَبِر شَبِينِ ﴾.

النمل: (٧٧) ﴿ وَإِنَّكَ لَنُلَقًى ٱلْقُرْءَاتَ مِن لَدُنْ حَكِمٍ عَلِيهٍ ٢٠

[الشورى]: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَهُ إِلَّا وَحْيَّا أَوَّ مِن وَرَآبِي حِجَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَبُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآهُ إِنَّهُمْ عَلِنَّ حَكِيمٌ ۞ وَكَذَلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمْرِنَا مَا كُنتَ نَذَرِى مَا الْكِنَّبُ وَلَا الإِبَحَنُ وَلَنِكِن جَعَلْنَهُ نُولًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآة مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهَدِي إِلَى مِبْرِط مُسْتَقِيمٍ ۞

النجم: (٥٣) ﴿ مَلْتُمُ شَدِيدُ ٱلْنُوَىٰ ٢٠ ذَر مِزَةِ فَآسْتَوَىٰ ٢٠ إلى قوله -: ﴿ أَوْ أَدْنَى﴾.

القيامة: (٧٥» ﴿ لَا تُحَرِّكُ بِهِ. لِسَائَكَ لِنَعْجَلَ بِهِ: ( إِنَّ عَلَيْنَا جَمَعَمُ وَقُرْءَانَمُ ﴾ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَبَع قُرْءَانَمُ ﴾ إِذَ عَلَيْنَا جَمَعَمُ وَقُرْءَانَمُ ﴾ فَإِذَا قَرَأَنَهُ فَالَبَع قُرْءَانَمُ ﴾

تفسير، قال البيضاوي في قوله تعالى: ﴿وَمَا نَنَزَزُلُ إِلَّا بِأَمَرِ رَبِكُ ﴾: حكاية قول جبرئيل ظيم عن استبطأه رسول الله تشكر لما سئل عن قصة أصحاب الكهف وذي القرنين والروح، ولم يدر ما يجيب، ورجا أن يوحى إليه فيه، فأبطأ عليه خمسة عشر يوماً وقيل: أربعين يوماً، حتى قال المشركون ودّعه ربّه وقلاه، ثمّ نزل ببيان ذلك، والتنزّل: النزول على مهل، لأنه مطاوع نزل، وقد يطلق التنزّل بمعنى النزول مطلقاً، كما يطلق نزّل بمعنى أنزل، والمعنى وما ننزل وقتاً غب وقت إلا بأمر الله على ما تقتضيه حكمته، وقرئ: فوما يتنزَّل، بالياه، والضمير للوحي في ألمُ مَا بَكَنَ أَيَدِينَا وَمَا خَلْفَنَا وَمَا بَيْنَ ذَلِكَ أَو هو ما نحن فيه من الأماكن أو الأحايين لا ننقل من مكان إلى مكان ولا ننزل في زمان دون زمان إلا بأمره ومشيّته وَمَا كَانَ رَيُّكَ نَسِيَّاً تاركاً لك، أي ما كان عدم النزول إلا لعدم الأمر به ولم يكن ذلك عن ترك الله لك وتوديعه إيّاك كما زعمت الكفرة، وإنّما كان لحكمة، رآها في ذلك عن

قوله تعالى: ﴿وَلَا نَعْجَلْ بِٱلْشُرْءَانِ﴾ قال الطبرسيّ: فيه وجوه:

أحدها : أنّ معناه لا تعجل بتلاوته قبل أنّ يفرغ جبرئيل من إبلاغه، فإنّه ﷺ كان يقرأ معه ويعجل بتلاوته مخافة نسيانه، أي تفهّم ما يوحى إليك إلى أن يفرغ الملك من تلاوته، ولا تقرأ معه ثمَّ اقرأ بعد فراغه منه.

وثانيها : أنَّ معناه لا تقرئ به أصحابك ولا تمله حتَّى يتبيَّن لك معانيه.

وثالثها : أنَّ معناه ولا تسأل إنزال القرآن قبل أن يأتيك وحيه، لأنَّه تعالى إنَّما ينزله بحسب المصلحة وقت الحاجة<sup>(٢)</sup>.

قوله تعالى: ﴿كَلَالُ لِنُثَبِّتَ بِدِ فَوَادَكَ ﴾ قال البيضاويّ: أي كذلك أنزلناه مفرّقاً لنقوّي بتفريقه فؤادك على حفظه وفهمه، لأنّ حاله يخالف حال موسى وعيسى وداود على يخ كان أُمّيَّا وكانوا يكتبون، فلو ألقي عليه جملة لتعيّى بحفظه، ولأنّ نزوله بحسب الوقائع يوجب مزيد بصيرة وخوض في المعنى، ولأنّه إذا نزل منجّماً ويتحدّى بكلّ نجم فيعجزون عن معارضته زاد ذلك قوّة قلبه، ولأنّه إذا نزل به جبرئيل حالاً بعد حال يثبّت به فؤاده، ومن فوائد التفريق معرفة الناسخ والمنسوخ، ومنها انضمام القرائن الحاليّة إلى الدلالات اللفظيّة، فإنّه يعين على البلاغة ﴿وَيُنَّلَنَهُ تَرْتِيلًا ﴾ أي وقرأنا عليك شيئاً بعد شيء على تؤدة وتمهّل في عشرين سنة، أو ثلاث وعشرين سنة<sup>(٣)</sup>.

قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِبَشَرٍ ﴾ أي لا يصح له ﴿أَن يُكَلِّمَهُ أَنْتَهُ إِلَّا وَحْيًا ﴾ أي إلهاماً وقذفاً في القلوب، أو إلقاء في المنام ﴿أَوَ مِن وَرَآتٍي حِجَابٍ ﴾ أي يكلّمه من وراء حجاب كما كلّم

- تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٥٨.
   مجمع البيان، ج ٧ ص ٥٩.
  - (٣) تغسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٢٥.

موسى ناي بخلق الصوت في الطور، وكما كلَّم نبيَّنا على في المعراج، وهذا إما على سبيل الاستعارة والتشبيه، فإن من يسمع الكلام ولا يرى المتكلُّم، يشبه حاله بحال من يكلُّم من وراء حجاب، أو المراد بالحجاب الحجاب المعنويّ من كماله تعالى، ونقص الممكنات، ونوريّته تعالى، وظلمانيّة غِيره، كما سبق تحقيقه في كتاب التوحيد ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسُولَا﴾ أي ملكاً ﴿ فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآءُ﴾ ، فظهر أنَّ وحيه تعالى منحصر في أقسام ثلاثة : إمَّا بالإلهام والإلقاء في المنام، أو بخلق الصوت بحيث يسمعه الموحى إليه، أو بإرسال ملك، وعلم الملك أيضاً يكون على هذه الوجوه، والملك الأوّل لا يكون علمه إلا بوجهين منها، وقد يُكون بأن يطالع في اللوح، وسيأتي تحقيقه في الأخبار ﴿ إِنَّهُمْ عَلِيُّ﴾ عن أن يدرك بالأبصار ﴿ حَكِيمٌ ﴾ في جميع الأفعال ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيَّنَا ۖ إِلَيْكَ رُوحًا ﴾ قيل: المراد القرآن، وقيل جُبرئيل وسيأتي في الأخبار أنَّ المراد به روح القدس، فعلى الأخيرين المراد بـ ﴿ أَوْحَيْنَآ﴾ أرسلنا ﴿ مِنْ أَمْرِنَا﴾ أي بأمرنا، أو أنَّه من عالم الأمر، وقد مرَّ تحقيقه وسيأتي مَا كُنتَ تَذرِينُ أي قبل الوحي ﴿مَا ٱلْكِنَبُ وَلَا ٱلْإِيمَانُ قَبِل: الكتاب: القرآن، والإيمانُ الصِّلاة، وقيل: المراد أهل الإيمان على حذف المضاف، وقيل: المرادية الشرائع ومعالم الإيمان، وهو يشكل لم يكن في حال من الأحوال على غير الإيمان، واستدلَّ بهذه الآية على أنه عَظَيْهُ لم يكن قبل النبوّة متعبداً بشرع، وسيأتي تحقيقه. ﴿وَلِنَكِن جَعَلْنَهُ﴾ أي القرآن أو الروح أو الإيمان.

قوله تعالى : ﴿ عَلَنَهُ شَدِبُ ٱلنَّوْعَا﴾ قال الطبرسيّ تقله يعني جبرئيل عليه أي القويّ في نفسه وخلقته ﴿ دُو مِرَقِ أي قوّة وشدة في خلقه، ومن قوّته أنّه اقتلع قرى قوم لوط، ومن شدّته صيحته لقوم ثمود حتى هلكوا، وقيل : ذو صحّة وخلق حسن، وقيل : ﴿ شَدِبُهُ ٱلْقُرْعَا﴾ في ذات الله ﴿ دُو مِرَقَ أي صحة في الجسم، سليم من الآفات والعيوب وقيل : ذو مرّة، أي ذو مرور في الهواء ذاهباً وجائياً ونازلاً وصاعداً ﴿ فَآسَتَوَىٰ أي جبرئيل على صورته التي خلق عليها بعد انحداره إلى محمد في الجسم، سليم من الآفات والعيوب وقيل : ذو مرّة، أي ذو مرور بعد انحداره إلى محمد في وازلاً وصاعداً ﴿ فَآسَتَوَىٰ أي العق المشرق، قالوا : إنّ جبرئيل غليها بعد انحداره إلى محمد في في مورة الآدمين، فسأله رسول الله عنه أن يريه نفسه على صورته التي خلق عليها، فأراه نفسه مرتين : مرّة في الأرض، ومرّة في السماء أمّا في الأرض فني الأفق الأعلى وذلك أنّ محمداً عنه مرتين : مرّة في الأرض، ومرّة في السماء أمّا في الأرض فني الأفق إلى المغرب فخر النبيّ في معمداً ينه كان بحراء فطلع له جبرئيل غليه من المشرق فسد الأفق الأعلى وذلك أنّ محمداً في وتقديره ثمّ تدلّى، أي قوب بعد بعده وعلوه في الأفق الأفق إلى المغرب فخر النبيّ في في وتقديره ثمّ تدلّى، أي قوب بعد بعده وعلوه في الأفق الأفق الأعلى فدنا من محمد في قال الحسن وقتادة : ثمّ دنا جبرئيل عليه في صورة الأدميين فضمة الأفق الن المغرب فخر النبيّ في معمدياً عليه فنزل جبرئيل غليه في معروة الأدميين فضمة الأفق الأعلى وذلك أنّ محمداً في قال الحسن وقتادة : ثمّ دنا جبرئيل بعد استواته بالأفق الأعلى المواء بعد أن محمد في ، قال الحسن وقتادة : ثمّ دنا جبرئيل بعد استواته بالأفق الأفق من الأرض فنزل إلى محمد في ، قال الحسن وقتادة : ثمّ دنا مرئي واحد، أي قرب فزاد في من الأرض فنول إلى محمد في ، قال الحسن وقتادة : ثمّ دنا جبرئيل بعد استواته بالأفق الأفق من الأرض فنزل إلى محمد في ، قال الحسن وقتادة : ثمّ دنا جبرئيل واحد، أي قرب فراد في من الأرض فنزل إلى محمد في ، وقال الزجاج : معنى دنا وتدلى واحد، أي قرب فراد في من الأرض فنزل إلى محمد في ، وقال الزجاج : معنى دنا وتدلى وحد، أي قرب فراد في القراد في القرب، وقيل : فاستوى، أي ارتفع وعلا إلى السماء بعد أن علم محمداً وقيل : اعدل واقفاً في الهوا القدا في الهواء بد أن كان معناه استوى جلي واله في الهوا ومحمّد ﷺ بالأفق الأعلى يعني السماء الدنيا ليلة المعراج ﴿فَكَانَ قَابَ فَوْسَيْنِ أَوْ أَدْنَى ﴾ أي كان ما بين جبرئيل وبين رسول الله ﷺ قاب قوسين، قال عبد الله بن مسعود: إنّ رسول الله ﷺ رأى جبرئيل وله ستّمانة جناح<sup>(1)</sup>.

**أقول:** سيأتي تفسير بقيّة الآيات في باب المعراج.

قوله تعالى : ﴿لا نُحَرِّكَ بِهِ لِسَانَكَ كَمَ قَالَ البيضاويّ : أي بالقرآن قبل أن يتمّ وحيه ﴿لِتَمَجَلَ بِعِ ك لتأخذه على عجلة مخافة أن ينفلت منك ﴿إِنَّ عَلَيَنَا جَمَمَمُ كَ في صدرك ﴿وَقُرْءَانَتُهُ وَإِثبات قراءته في لسانك ﴿فَإِذَا قَرَأْنَهُ كَ بِلسان جبر ثيل عليك ﴿ قُرْءَانَتُهُ فَواءته، وتكرر فيه حتّى يرسخ في ذهنك ﴿ثُمَّ إِنَّ عَلَيَنَا بَيَانَتُهُ بِيان ما أَسْكل عليك من معانيه<sup>(٢)</sup>.

١ - عد: الاعتقاد في نزول الوحي من عند الله بَرَيَن بالأمر والنهي : إعتقادنا في ذلك أنّ بين عيني إسرافيل لوحاً، فإذا أراد الله بَرَيَن أن يتكلّم بالوحي ضرب اللوح جبين إسرافيل، فينظر فيه فيقرأ ما فيه، فيلقيه إلى ميكائيل، ويلقيه ميكائيل إلى جبرئيل الموحي ، ويلقيه جبرئيل إلى الأنبياء عليمي ، وأمّا الغشية التي كانت تأخذ النبي يتنا إلى حتى يثقل ويعرق فإن ذلك كان يكون منه عند مخاطبة الله بَرَيَن أيه فامّا جبرئيل فإنه كانت تأخذ النبي عنه الموحي من عند منه الموحي ضرب اللوح جبين إسرافيل، وينظر فيه فيقرأ ما فيه، فيلقيه إلى ميكائيل، ويلقيه ميكائيل إلى جبرئيل عليمي ، وأمّا الغشية التي كانت تأخذ النبي يتنه إلى جبرئيل ويعرق فإن ذلك كان إلى الأنبياء عليمية الله بين الموجي منها المنهية التي كانت تأخذ النبي يتنه حتى يثقل ويعرق فإن ذلك كان يكون منه عند مخاطبة الله بَرَيَن إلى فامّا جبرئيل فإنّه كان لا يدخل على النبي حتى يتقل ويعرق فإن ذلك كان يكون منه عند مخاطبة الله بَرَيَن إلى فامّا جبرئيل فإنّه كان لا يدخل على النبي عنه حتى يتقل ويعرق فإن ذلك كان يكون منه عند مخاطبة الله بَرَيَن إلى فامّا جبرئيل فإنّه كان لا يدخل على النبي عنه من الله الأنبي عنه من والنه النبي عنه من عنه منه عند مخاطبة الله بَرَيَن إلى فامّا جبرئيل فإنّه كان لا يدخل على النبي عليه حتى يستأذنه إكراماً له، وكان يقعد بين يديه قعدة العبد.

بيان؛ قال الشيخ المفيد قدّس الله روحه في شرح هذا الكلام : هذا أخذه أبو جعفر من شواذ الحديث، وفيه خلاف لما قدّمه من أنّ اللوح ملك من ملائكة الله تعالى، وأصل الوحي هو الكلام الخفيّ، ثمّ قد يطلق على كلّ شيء قصد به إلى إفهام المخاطب على الستر له عن غيره، والتخصيص له به دون من سواه، وإذا أضيف إلى الله تعالى كان فيما يخصّ به الرسل صلّى الله عليهم خاصّة دون من سواه، وإذا أضيف إلى الله تعالى كان فيما يخصّ به الرسل معالى : ﴿وَأَوْحَيَّنَا إِلَى أَيَرَ مُوسَى أَنَ آَرَضِييةٍ ﴾ الآية، فاتفق أهل الإسلام على أن الوحي كان رؤيا معالى : ووَأَوْحَيَّنَا إِلَى أَيرَ مُوسَى أَنَ آَرَضِييةٍ ﴾ الآية، فاتفق أهل الإسلام على أنّ الوحي كان رؤيا مناماً وكلاماً سمعته أمّ موسى على الاختصاص وقال تعالى : ﴿وَأَوْحَى رَبُّهُ إِلَى اللَّذِي الآية، يريد به الإلهام الخفيّ إذ كان خالصاً لمن أفرده دون من سواه، فكان علمه حاصلاً للنحل بغير يريد به الإلهام الخفيّ إذ كان خالصاً لمن أفرده دون من سواه، فكان علمه حاصلاً للنحل بغير يوسوسون إلى أوليائهم بما يلقونه من الكلام في أقصى أسماعهم، فيخصّون بعلمهم دون من سواهم، وقال : ﴿ فَنَزَجَ عَلَى قَوْمِدِهِ مِنَ الكلام في أقصى أسماعهم، فيخصون بعلمهم دون من الكلام، شبة ذلك بالوحي لخفائه عمن سوى المخاطبين، ولستره عمن ما يلي إفصاح يو المام خلقاً كثيراً ما يصحُ تأويله ويثبت حقّه، لكنة لا يطلق – بعد استقرار الشريعة – علي الكلام، شبة ذلك بالوحي لخفائه عمن سوى المخاطبين، ولستره عمن سواهم، وقال : في المنام خلقاً كثيراً ما يصحُ تأويله ويثبت حقّه، لكنة لا يطلق – بعد استقرار الشريعة – عليه اسم الوحي، ولا يقال في هذا الوقت لمن طبعه الله على علم شيء إنّه يوحي إليه وعندنا أنّ الله اسم الوحي، ولا يقال في هذا الوقت لمن طبعه الله على علم شيء إنه يوحي إليه أن الشريعة – عليه

مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٨٨.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٥٢.

تعالى يسمع الحجج بعد نبيّه صلّى الله عليهم كلاماً يلقيه إليهم في علم ما يكون، لكنّه لا يطلق عليه اسم الوحي، لما قدمناه من إجماع المسلمين على أنّه لا وحي لأحد بعد نبيّنا، وأنّه لا يقال في شيء ممّا ذكرنا : إنّه أوحى إلى أحد، ولله تعالى أن يبيح إطلاق الكلام أحياناً، ويحظره أحياناً، ويمنع السمات بشيء حيناً ويطلقها حيناً، وأمّا المعاني فإنّها لا تتغيّر عن حقائقها على ما قدّمناه، وأمّا الوحي من الله تعالى إلى نبيّه فقد كان تارة بإسماعه الكلام من غير واسطة، وتارة بإسماعه الكلام على ألسن الملائكة والّذي ذكره أبو جعفر – تقليه الله غير واسطة، وتارة بإسماعه الكلام على ألسن الملائكة والّذي ذكره أبو جعفر – تقليه – من اللوح والقلم وما يثبت فيه فقد جاء به حديث إلا أنا لا نعزم على القول به، ولا نقطع على الله بصحّته، ولا نشهد منه إلا بما علمناه، وليس الخبر به متواتر يقطع العذر، ولا عليه إجماع، ولا نطق القرآن به، ولا ثبت عن حجّة الله تعالى فينقاد له، والوجه أن نقف فيه ونجوّزه ولا نقطع به ولا نرده، ونجعله في حيّز الممكن فأمّا قطع أبي جعفر به وعلمه على اعتقاده فهو نقطع به ولا نرده، ونجعله في حيّز الممكن فأمّا قطع أبي جعفر به وعلمه على اعتقاده فهو مستند إلى ضرب من التقليد، ولسنا من التقليد في شيء<sup>(1)</sup>.

بيان: قال الشيخ المفيد الذي ذهب إليه أبو جعفر في هذا الباب أصله حديث وأحد لا يوجب علماً ولا عملاً، ونزول القرآن على الأسباب الحادثة حالاً بحال يدل على خلاف ما تضمّنه الحديث، وذلك أنه قد تضمّن حكم ما حدث، وذكر ما جرى على وجهه، وذلك لا يكون على الحقيقة إلا بحدوثه عند السبب، ألا ترى إلى قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا قُلُونَنَا عُلْنُاً بَل يكون على الحقيقة إلا بحدوثه عند السبب، ألا ترى إلى قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا قُلُونَنَا عُلْنُاً بَل يكون على الحقيقة إلا بحدوثه عند السبب، ألا ترى إلى قوله تعالى : ﴿ وَقَالُوا قُلُونَنَا عُلْنُاً بَل تَمَهُمُ اللَّهُ بِكُفْرِهِمُ <sup>(۲)</sup> وقوله : ﴿ وَقَالُوا لَوَ شَاءَ الرَّحْنُ مَا عَبَدَنَهُمْ مَا لَهُم بِنَالِكَ مِنْ عِلْمَ بَ وهذا خبر عن ماض، ولا يجوز أن يتقدّم مخبره، فيكون حينند خبراً عن ماض وهو لم يقع، بل هو في المستقبل، وأمثال ذلك في القرآن كثيرة، وقد جاء الخبر بذكر الظهار وسببه، وأنّه لما جادلت النبي يشير في ذكر الظهار أنزل الله تعالى : ﴿ قَدَ سَمِعَ اللَهُ قُولَ الَتي تُبُدِلُكَ فِي زَوْمِهَا وهذه قصة كانت بالمدينة، فكيف ينزل الله تعالى : ﴿ قَدَ سَمِعَ اللهُ قُولَ الَتي تُبَدِ لَكُونَ وَرَمِهَا ومذه قصة كانت بالمدينة، فكيف ينزل الله تعالى الوحي بها بمكة قبل الهجرة، فيخبر أنها قد كانت ولم تكن، ولو تتبعنا قصص القرآن لجاء مما ذكرناه كثيراً ينسد به المقال، وفيما ذكرنا منه كفاية لذوي الألباب، وما أشبه ما جاء به من الحديث بمذهب المشتجة الذين زعموا أن منه كفاية لذوي الألباب، وما أشبه ما جاء به من الحديث بمذهب المشتهة الذين زعموا أن منه كفاية لذوي الألباب، وما أشبه ما جاء به من الحديث بمذهب المشتان وفيما ذكرنا منه كفاية لذوي الألباب، وما أشبه ما جاء به من الحديث بمذهب المشتبه الذين زعموا أن منه كفاية لذوي الألباب، وما أشبه ما جاء به من الحديث بمذهب المثنا، وفيما ذكرنا منه كناي لم يزل متكلّماً بالقرآن ومخبراً عمّا يكون بلفط كان، وقد ردً عليهم أهل التوحيد ما شرع ما ذكرناه، وقد يجوز أنّ الخبر بنزول القرآن جملة في ليلة القدر المراد به أنه نزل جملة

- تصحيح الاعتفاد، ص ٩٩.
   (١) تصحيح الاعتفاد، ص ٩٩.
  - (٣) سورة الزخرف، الآية : ٢٠.

منه في ليلة القدر، ثمّ تلاه ما نزل منه إلى وفاة النبيّ ﷺ، فأمّا أن يكون نزل بأسره وجميعه في ليلة القدر فهو بعيد ممّا يقتضيه ظاهر القرآن، والتواتر من الأخبار، وإجماع العلماء على اختلافها في الآراء، وأمّا قوله تعالى: ﴿وَلَا تَعْجَلْ بِٱلْقُرْمَانِ﴾ ففيه وجهان غير ما ذكره أبو جعفر وعوّل فيه على حديث شاذٌ:

احدهما : أنَّ الله تعالى نهاه عن التسرَّع إلى تأويل القرآن قبل الوحي إليه به، وإن كان في الإمكان من جهة اللغة ما لو قالوه على مذهب أهل اللسان.

والوجه الآخر : أنَّ جبرئيل عَلَيْكَ كان يوحي إليه بالقرآن فيتلوه معه حرفاً بحرف، فأمره الله تعالى أن لا يفعل ذلك، ويصغي إلى ما يأتيه به جبرئيل أو ينزله الله تعالى عليه بغير واسطة حتى يحصل الفراغ منه، فإذا تمّ الوحي به تلاوة ونطق به فاقرأه، فأمّا ما ذكره المعوّل على الحديث من التأويل فيعيد، لأنّه لا وجه لنهي الله تعالى عن العجلة بالقرآن الذي هو في السماء الرابعة حتى يقضى إليه وحيه، لأنّه لم يكن محيطاً علماً بما في السماء الرابعة قبل الوحي به إليه، فلا معنى لنهيه عمّا ليس في إمكانه، اللهمَّ إلا أن يقول قائل ذلك : إنّه كان محيطاً بعلم القرآن المودع في السماء الرابعة فينتقض كلامه ومذهبه أنّه كان في السماء الرابعة، لأنّ ما في صدر رسول الله تلك وحفظه في الأرض فلا معنى لا ختصاصه بالسماء ولو كان ما في حفظ رسول الله تلك يوصف بأنّه في السماء الرابعة خاصّة لكان ما في حفظ غيره موصوفاً بذلك، ولا وجه حينئذ يكون لإضافته إلى السماء الرابعة ولا إلى السماء الأولى، ومن تأمّل ما ذكرتاه علم أنّ تأويل الآية على ما ذكره المعنى ولا إلى السماء الولي من تأمل ما ذكرتاه علم أنّ تأويل الآية على ما ذكره المتعلّق بالحديث بعيد عن

وأقول: أمّا الاعتراض الأوّل الّذي أورده قدّس سرّه على الصدوق تلقة فغير وارد، إذ ثبت بالاخبار المستفيضة أنّ جميع الكتب الّتي أنزلها الله تعالى على أنبيائه أثبتها في اللّوح المحفوظ قبل خلق السماء والأرض، ثمّ ينزل منها بحسب المصالح في كلّ وقت وزمان، وأمّا انطباقها على الوقائع المتأخّرة فلا ينافي ذلك، لأنّ الله تعالى عالم بما يتكلّمون ويصدر منهم ويقع بينهم بعد ذلك، فأثبت في القرآن المثبت في اللّوح جواب جميع ذلك على وفق علمه الّذي لا يتخلّف، فالمضيّ إنّما يكون بالنسبة إلى زمان التبليغ إلى الخلق فلا استبعاد في أن ينزل هذا الكتاب جملة على النبيّ تشكي ويأمره بأن لا يقرأ على الأمّة شيئاً منه إلا بعد أن ينزل كلّ جزء منه في وقت معيّن يناسب تبليغه، وفي واقعة معيّنة يتعلق بها، وأمّا تشبيه صاحب هذا القول بالمشبّهة القائلين بقدم كلام الله فلا يخفى ما فيه، لأنّ صاحب هذا القول لا يقول بقدم القرآن المؤلف من الحروف، ولا بكونه صفة قديمة لله، قائمة بذاته ما يأتي مفسدة تلزم عليه، وأمَّا المشابهة في أنَّه يمكن نفي القولين بتلك الآيات ففيه أنَّ نفي هذا المذهب السخيف أيضاً بتلك الآيات لا يتمّ بل ثبت بطلانه بسائر البراهين الموردة في محالها، وأمَّا الاعتراضات الَّتي أوردها على تفسير الصَّدوق للآية الكريمة فلعلُّها مبنيَّة على الغفلة عن مراده فإن الظاهر أنَّ الصدوق تَقَلَهُ أراد بذلك الجمع بين الآيات والروايات، ودفع ما يتوهم من التنافي بينها، لأنَّه دلَّت الآيات على نزول القرآن في ليلة القدر، والظاهر نزولُ جميعه فيها، ودلت الآثار والأخبار على نزول القرآن في عشرين أو ثلاث وعشرين سنة، وورد في بعض الروايات أنَّ القرآن نزل في أوَّل ليلة من شهر رمضان، ودلَّ بعضها على أنَّ ابتداء نزوله في المبعث فجمع بينها بأن : في ليلة القدر نزل القرآن جملة من اللُّوح إلى السماء الرابعة لينزل من السماء الرابعة إلى الأرض بالتدريج، ونزل في أوّل ليلة من شهر رمضان جملة القرآن على النبيّ ﷺ ليعلم هو، لا ليتلوه على النَّاس، ثمَّ ابتداء نزوله آية آية وسورة سورة في المبعث أو غيره ليتلوه على النَّاس، وهذا الجمع مؤيَّد بالأخبار، ويمكن الجمع بوجوه أخر سيأتي تحقيقها في باب ليلة القدر وغيره، فقوله ﷺ: إنَّ الله تعالى أعطى نبيَّه ﷺ العلم جملة لا يعني به أنَّه أعطاه بمحض النزول إلى البيت المعمور ليرد عليه ما أورده علمه، ولا أنَّ المراد بالنزول إلى البيت المعمور أنَّه علمه النبيَّ عَظْمَهُ، وهذا منه عَظَهُ غريب، وأمَّا اللوح الَّذي ذكر. أو لا أنَّه يضرب جبين إسرافيل ﷺ فيحتمل أن يكون المرادبه اللوح المحفوظ، ويكون ذلك عند أوَّل النزول إلى البيت المعمور، أو يكون المراد اللُّوح الَّذي ثبت فيه القرآن في السماء الرابعة، ولعلَّه بعد نظر إسرافيل في اللُّوح على الوجهين يجد فيه علامة يعرف بها مقدار ما يلزمه إنزالها ، أو يكون لوحاً آخر ينقش فيه شيء فشيء عند إرادة الوحي ، ولا ينافي انتقاش الأشياء فيه كونه ملكاً كما اعترض عليه المفيد ﷺ وإن كان بعيداً .

**أقول:** سيأتي في تفسير النعمانيّ عن أمير المؤمنين غلِّيَّنَارً قال: وأمّا تفسير وحي النبوّة والرسالة فهو قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْجَيْنَا إِلَى نُوْجٍ وَالنَّبِيِّنَ مِنْ بَقدِوْ. وَأَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَهِيهُمُ وَإِسْمَنِعِيلَ﴾<sup>(٢)</sup> إلى آخر الآية، وأمّا وحي الإلهام فهو قوله بَتَرْتَيَانٍ : ﴿وَأَوْحَنْ رَبُّكَ إِلَ

تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٢.
 (٢) سورة النساء، الآية: ١٦٣.

اللَّمَّلِ آنِ أَغَلِي مِنَ الْمِيلَالِ بُيُوْنَا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعْرِشُوْنَهُ <sup>(1)</sup> ومثله ﴿ وَأَوْحَيْنَآ إِلَىٰ أَبِرَ مُوسَى أَنْ أَرْضِعِيةٍ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْتِهِ فَسَأَلْفِيهِ فِ ٱلْبَمِهُ <sup>(٢)</sup> وأما وحي الإشارة فقوله بَمَوَمَّكَ : ﴿ فَمَنَجَ عَلَى قَوْمِهِ مِنَ المُحْرَابِ فَأَوَحَى إِلَيْهِمْ أَن سَبَحُوا بَكْرَةُ وَعَشِيَّهُ <sup>(٣)</sup> أي أشار إليهم كقوله تعالى : ﴿ أَنَّا تُحَكَلِمُ النَّاسَ فَلَنَهُ أَيَّامِ إِلَى مَنْأَنَهُ أَن سَبَحُوا بَكْرَةُ وَعَشِيَّهُ <sup>(٣)</sup> أي أشار إليهم كقوله تعالى : ﴿ أَنَّا تُحَكَلِمُ وَقَذَرَ فِيهَا أَثَرَتَهُمَ أَنَ سَبَحُوا بَكْرَةُ وَعَشِيَتُهُ <sup>(٣)</sup> أي أشار إليهم كقوله تعالى : ﴿ أَنَّا تُحَكَلُمُ النَّاسَ فَلَنَهُ أَيَّامِ أَنَّامِ وَأَمَا وحي الأمر فقوله سبحانه : ﴿ وَإِذَا وَوَحَيْتُ إِلَى أَسَرَهِ أَنَ وَقَذَكَرَ فِيهَا أَقَرَتَهَا وأما وحي الأمر فقوله سبحانه : ﴿ وَإِذَا وَحَيْتُ إِلَى أَسَرَهِ إِلَى الْمَوَا بِ وَقَذَكَرَ فِيهَا أَقُرَبَهُ وَأَمَا وحي الأمر فقوله سبحانه : ﴿ وَإِذَا يَحْمَانُهُ أَنَ أَلَهُ مَالَهُ أَسَمَا وَبَرَشُولِيهُ وأَمَا وحي الكذب فقوله بَكَرَيْكَ : ﴿ شَيَطِينَ آلابِي وَأَلَيمَ إِنُونَهُ إِلَى الْمَعَانِيقَ اخر الآية، وأَلَيمَ أَنَهُ وأَمَا وحي الأمر فقوله سبحانه : ﴿ وَإِذَا يَعْ يَعْمَا إِلَى الْمُعَايَةِ أَنَ أَنَ أَحَيْهُ إِنَّ وَلَعَيْتُ إِلَى وَعَرَسُولِهُ وَأَمَو وَعَالَهُ الْمَعَانِ وَأَنَّ مَا أَنَهُ أَنَ أَنَّ مَا وَحَيْتَهُمُ إِنَيْ أَنَّ

٤ - ب: اليقطيني، عن القداح، عن جعفر، عن أبيه عني قال: احتبس الوحي على النبي فقيل اليقطيني، عن القداح، عن جعفر، عن أبيه على النبي فقيل الحتبس عنك الوحي يا رسول الله؟ قال فقال رسول الله في النبي يحتبس عني الوحي وأنتم لاتقلمون أظفاركم ولا تنقون روائحكم<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: روائحكم، أي الكريهة، وفي الكافي وبعض نسخ المنقول منه رواجبكم وهو أظهر، وهي مفاصل أصول الأصابع، أو بواطن مفاصلها، أو هي قصب الأصابع أو مفاصلها، أو ظهور السلاميات، أو ما بين البراجم من السلاميات، أو المفاصل الّتي تلي الأنامل، ذكرها الفيروزآباديّ.

٥ – ع: ابن البرقتي، عن أبيه، عن جدّه، عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن جميع، عن أبي عبد الله عليميني قال: كان جبرتيل إذا أتى النبتي تشكي قعد بين يديه قعدة العبد، وكان لا يدخل حتّى يستاذنه<sup>(٧)</sup>.

**بيان:** تجلّي الله تعالى. ظهور آيات عظمته وجلاله، أو هو كناية عن غاية المعرفة. ٧ **- يد:** ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله

سورة النحل، الآية: ٦٨.
 سورة القصص، الآية: ٧.
 سورة آل عمران، الآية: ٧.
 سورة آل عمران، الآية: ١٩.
 سورة الأنبياء، الآية: ٣٣.
 قرب الإسناد، ص ١٢.
 علل الشرائع، ج ١ ص ١٧ باب ٧ ح ٢.
 التوحيد، ص ١١.

الفرّاء، عن محمّد بن مسلم، ومحمّد بن مروان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ما علم رسول الله ﷺ أنّ جبرئيل ﷺ من قبل الله إلا بالتوفيق<sup>(۱)</sup>.

شي؛ عن محمّد بن محارون عنه ﷺ مثله . •ج ٢ ص ٢١٣ ح ٢١٠٥. بيان: أي وفقه بأن علم علماً ضروريّاً أنّه جبرتيل وليس بشيطان أو قرن الوحي بمعجزات علم بها أنّه من قبل الله .

٨ - يد، ج: فيما أجاب به أمير المؤمنين ﷺ عن أسئلة الزنديق المدّعي للتناقض في القرآن: قال عَلَيْتُهُ: وأمّا قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَمَهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَزَآبِي جِمَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآءُ ﴾ وقوله : ﴿وَكَلْمَ ٱللهُ مُوسَىٰ تَحْتَىلِيمًا ﴾ وقوله : ﴿وَنَادَنهُمَا رَبُّهُمَّا ﴾ وقوله: ﴿يَحَادَمُ اسْكُنْ أَنْتَ وَزَفِجُكَ ٱلْجَنَّةَ ﴾ فأمّا فوله: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أنتَهُ إِلَا وَحْيًّا أَوْ مِن وَرَآي حِجَابٍ ﴾: ما ينبغي لبشر أن يكلّمه الله إلا وحياً وليس بكانن إلا من وراء حجاب ﴿أَوْ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ. مَا يَشَآءُ ﴾ كذلك قال الله تبارك وتعالى علواً كبيراً، قد كان الرسول يوحى إليه من رسل السّماء، فتبلّغ رسل السماء رسل الأرض، وقد كان الكلام بين رسل أهل الأرض وبينه من غير أن يرسل بالكلام مع رسل أهل السّماء، وقد قال رسول الله ﷺ يا جبرئيل هل رأيت ربّك؟ فقال جبرئيل : إنَّ ربِّي لا يُرى، فقال رسول الله عظيم: من أين تأخذ الوحي؟ فقال: آخذه من إسرافيل، فقال: ومن أين يأخذه إسرافيل؟ قال: يأخذه من ملك فوقه من الروحانيين، قال: فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال: يقذف في قلبه قذفاً، فهذا وحي، وهو كلام الله بَجْرَضْكْ ، وكلام الله ليس بنحو واحد، منه ما كلَّم الله به الرسل، ومنه ما قذفه في قلوبهم، ومنه رؤيا يريها الرسل، ومنه وحي وتنزيل يتلى ويقرأ فهو كلام الله، فاكتف بما وصفت لك من كلام الله فإنَّ معنى كلام الله ليس بنحو واحد، فإنَّه منه ما تبلُّغ منه رسل السماء رسل الأرض، قال: فرّجت عنّي فرج الله عنك، وحللت عنّي عقدة فعظّم الله أمرك يا أمير المؤمنين<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ سؤاله ﷺ عن رؤية الربّ تعالى بعدما علم بالعقل أنّه يمتنع عليه الرؤية ليعلم بالوحي أيضاً كما علم بالعقل، وليخبر النّاس بما أوحي إليه من ذلك.

(۱) التوحيد، ص ٣٤٤.
 (۲) التوحيد، ص ٣٦٤، الاحتجاج، ص ٢٤٣.

٢ - باب / في كينية صدور الوحي، ونزول جبرئيل ﷺ

يوصف، وإنّي لأقرب الخلق منه، وبيني ويينه مسيرة ألف عام<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قوله: وبينه وبينه، أي وبين الموضع الّذي جعله الله محلّ صدور الوحي من العرش، أو المراد بالحجب الحجب المعنويّة.

١٠ - فس قال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿ بَلْ هُوَ قُزْءَانٌ بَجِيدٌ ﴾ في قَنْ لَقَيج تَحْفُونِهِ ﴾ (٢) قال : اللّوح المحفوظ له طرفان : طرف على العرش وطرف على جبهة إسرافيل، فإذا تكلم الربّ جل ذكره بالوحي ضرب اللّوح جبين إسرافيل، فنظر في اللّوح فيوحي بما في اللّوح إلى جبوتيل شيئيًا ﴿

١١ - فس : في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر عليم في قوله : ﴿ حَتَى إِنَا فَزِعَ عَن قَلُوبِهِ رَقَالُوا مَاذَا فَالَ رَبُّكُم فَالُوا الْحَتَى وَهُو ٱلْعَلَىٰ ٱلْكِبْرُ (<sup>3)</sup> وذلك أنّ أهل السماوات لم يسمعوا وحياً فيما بين أن بعث عيسى بن مريم عليم إلى أن بعث محمد عليم ، فلما بعث الله جبرئيل إلى محمد عليم مع عليم معن الله جبرئيل إلى محمد عليم مع مع عيمي من مريم عليم إلى أن بعث محمد عليم ، فلما بعث الله جبرئيل إلى محمد عليم المعاوات لم يسمعوا وحياً فيما بين أن بعث عيسى بن مريم عليم إلى أن بعث محمد عليم ، فلما بعث الله جبرئيل إلى محمد عليم السماوات لم يسمعوا وحياً فيما محمد علي أن بعث عيسى من مريم عليم إلى أن بعث محمد عليم ، فلما بعث الله جبرئيل إلى محمد عليم أن بعث عليم الله مريم الله محمد عليم الله مع أهل السماوات صوت وحي القرآن كوقع الحديد على الصفا ، فصعق أهل السماوات ، فلما في في من الوحي انحدر جبرئيل ، كلما مراطل السماء فرع من الوحي انحدر جبرئيل ، كلما مراطل السماء فرع من الوحي انحدر جبرئيل ، كلما مراطم السماء فرع من الوحي انحدر جبرئيل ، كلما مراطم السماء فرع من الوحي انحدر جبرئيل ، كلما مراطم السماء فرع من الوحي انحدر جبرئيل ، كلما مراطم السماء فرع عن قلوبهم ، يقول : كشف عن قلوبهم ، فقال بعضهم لبعض : ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير<sup>(ه)</sup>.

بيان؛ قال الطبرسي <sub>تظلف</sub> في قوله تعالى : ﴿ حَقَّ إِنَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمَ أَي كَشف الفَزع عن قلوبهم، واختلف في الضمير في ﴿ قُلُوبِهِمَهُ فَقِيلَ : يعود إلى المشركين المتقدّم ذكرهم، أي إذا أُخرج عن قلوبهم الفزع وقت الفزع ليسمعوا كلام الملائكة ﴿ قَالُولَهُ أَي قالت الملائكة لهم : ﴿ مَاذَا قَالَ رَيُّكُمٌ قَالُولُهُ أي المشركون : ﴿ اَلْحَقَّ ﴾ أي قال الحق، فيعترفون أنّ ما جاء به الرسل كان حقاً، عن ابن عبّاس وغيره، وقيل : يعود إلى الملائكة ثمّ أختلف في عالما وجوه :

أحدها : أنَّ الملائكة إذا صعدوا بأعمال العباد ولهم زجل وصوت عظيم فتحسب الملائكة أنَّها الساعة فيخرّون سجّداً ويفزعون، فإذا علموا أنَّه ليس ذلك قالوا : ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمٌ قَالُوا ٱلْحَقِّيم .

وثانيها : أنّ الفترة لما كان بين عيسى غليتيم ومحمّد في وبعث الله محمّداً أنزل الله سبحانه جبرتيل بالوحي، فلمّا نزلت ظنت الملاتكة أنّه نزل بشيء من أمر الساعة فصعقوا لذلك، فجعل جبرتيل يمرّ بكلّ سماء ويكشف عنهم الفزع، فرفعوا رؤوسهم وقال بعضهم لبعض: ﴿ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمٌ قَالُوا ٱلْحَقَّى يعني الوحي عن مقاتل والكلبيّ.

وثالثها : أنَّ الله إذا أوحى إلى بعض ملائكته لحق الملائكة غشي عند سماع الوحي

(٢) سورة البروج، الأيتان: ٢١-٢٢.

- (١) تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٧.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٠. (٤) سورة سبأ، الآية: ٢٣.
  - ٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٧.

ويصعقون ويخرّون سجّداً للآية العظيمة، فإذا فزّع عن قلوبهم سألت الملائكة ذلك الملك الّذي أوحي إليه ماذا قال ربّك؟ أو يسأل بعضهم بعضاً فيعلمون أنّ الامر في غيرهم عن ابن مسعود، واختاره الجبّائي<sup>(1)</sup>.

١٣ – **قب؛** وأمّا كيفيّة نزول الوحي فقد سأله الحارث بن هشام كيف يأتيك الوحي؟ فقال: أحياناً يأتيني مثل صلصلة الجرس وهو أشدّه عليّ فيفصم عنّي وقد وعيت ما قال، وأحياناً يتمثل لي الملك رجلاً فيكلمني فأعي ما يقول.

وروي أنَّه كان إذا نزل عليه الوحي يسمع عند وجهه دويَّ كدويَّ النحل .

وروي أنّه كان ينزل عليه الوحي في اليوم الشديد البرد فيفصم عنه وإنّ جبينه لينفصد عرقاً . وروي أنّه كان إذا نزل عليه كُرب لذلك ويربد وجهه، ونكس راسه ونكس أصحابه رؤوسهم منه، ومنه يقال: بُرحاء الوحي .

قال ابن عبّاس: كان النبتي ﷺ إذا نزل عليه القرآن تلقّاء بلسانه وشفتيه، كان يعالج من ذلك شدة، فنزل: ﴿ نَحْرَكَ بِهِ. لِسَائَكَ ﴾ وكان إذا نزل عليه الوحي وجد منه ألماً شديداً، ويتصدع رأسه، ويجد ثقلاً، قوله: ﴿إِنَّا سَنُلْقِي عَلَيْكَ فَوْلاً ثَقِبَلاً ﴾وسمعت أنّه نزل جبرئيل ﷺ على رسول الله ﷺ ستّين ألف مرّة<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛**قال في النهاية: في صفة الوحي: كأنّه صلصلة على صفوان، الصلصلة: صوت الحديد إذا حرّك، وقال: فيفصم عنّي، أي يقلع، وأفصم المطر: إذا أقلع وانكشف، وقال: فيه: كان إذا نزل عليه الوحي تفصّد عرقاً، أي سال عرقه، تشبيهاً في كثرته بالفصاد و«عرقاً»

- (۱) مجمع البيان، ج ۸ ص ۲۱٤. (۲) كمال الدين، ص ۹۱.
- (٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ٧١. في كتاب الروضات ط ٢ ص ٢٥٥ في حديث: دأنَ جبرتيل نزل على رسول الله عنها التي عشر الف مرة، وفي حديث آخر أنه نزل على إبراهيم عليه خمسين مرة وعلى موسى عليه أربعمائة مرة وعلى عيسى عليه عشر مرات وعلى محمد عليه اربعة وعشرين الف مرة،؛ انتهى. [النمازي].

منصوب على التمييز، وقال: فيه: إذا أصابه الوحي كرب له أي أصابه الكرب واربدً وجهه، أي تغيّر إلى الغبرة، وقال: البرح: الشدّة، ومنه الحديث فأخذه البرحاء أي شدّة الكرب من ثقل الوحي.

١٤ – شيء عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظَلِيَّالا في قول الله : ﴿حَنَّى إِذَا ٱسْتَيْنَسَ ٱلرُّسُلُ وَظَلَنُوا أَنَّهُمُ قَدُّ كُذِبُوا ﴾<sup>(١)</sup> مخففة قال: ظنت الرسل أنّ الشياطين تمثّل لهم على صورة الملائكة<sup>(٢)</sup>.

١٥ - وعن أبي شعيب، عن أبي عبد الله ﷺ قال: وكلهم الله إلى أنفسهم أقلّ من طرفة عين<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد أنّ الله وكلهم إلى أنفسهم ليزيد يقينهم بأنّهم معصومون بعصمة الله، فخطر ببالهم أنّ ما وعدوا من عذاب الأمم لعلّه يكون من الشياطين، فصرف الله عنهم ذلك وعصمهم وثبّتهم على اليقين بأنّ ما أوحي إليهم ليس للشيطان فيه سبيل.

قال الطبرسي تقليه: قرأ أهل الكوفة وأبو جعفر وكذيراً (مالتخفيف وهي قراءة عليّ، وزين العابدين، ومحمّد بن عليّ، وجعفر بن محمّد عليي وزيد بن عليّ، وابن عبّاس وابن مسعود وابن جبير وغيرهم، وقرأ الباقون بالتشديد، قال أبو عليّ: الضمير في وظُنُواً على قول من شدّد للرسل، أي تيقنوا أو حسبوا أنّ القوم كذّبوهم، وأمّا من خفف فالضمير للمرسل إليهم، أي ظنّ المرسل إليهم أنّ الرسل كذبوهم فيما أخبروهم به من أنّهم إن لم يؤمنوا نزل بهم العذاب، وأمّا من زعم أنّ الضمير راجع إلى الرسل، أي ظنّ الرسل أنّ الذي وعد الله سبحانه أممهم على لسانهم قد كذّبوا به فقد أتى عظيماً لا يجوز أن ينسب مثله إلى الأنبياء ولا إلى صالحي عباد الله، وكذلك من زعم أنّ ابن عبّاس ذهب إلى أنّ الرسل قد ضعفوا وظنّوا أنّهم قد أخلفوا، لأنّ الله لا يخلف الميعاد<sup>(1)</sup>

١٦ - شيء عن زرارة قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: كيف لم يخف رسول الله ﷺ فيما يأتيه من قُبل الله أن يكون ذلك ممّا ينزغ به الشيطان؟ قال: فقال: إنّ الله إذا اتّخذ عبداً رسولاً أنزل عليه السكينة والوقار، فكان يأتيه من قبل الله عزّ وجلّ مثل الّذي يراه بعينه<sup>(٥)</sup>.

ال – كا:عليّ، عن أبيه، ومحمّد بن إسماعيل، عن الفضل، عن صفوان، وابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: في المستحاضة تأتي مقام

(١) سورة يوسف، الآية : ١١٠.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢١٣ ح ١٠٢ و ١٠٣ من سورة يوسف.
 (٤) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٦٥.
 (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢١٣ ح ١٠٦ من سورة يوسف.

جبرئيل ﷺ ، وهو تحت الميزاب، فإنَّه كان مكانه إذا استأذن على نبيِّ الله ﷺ (<sup>١)</sup>.

١٨ -كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عمّن ذكره، عن ابن بكير، عن عمر بن يزيد قال : حاضت صاحبتي وأنا بالمدينة، فذكرت ذلك لابي عبد الله عليه من فقال مرها فلتغتسل، ولتأت مقام جبرئيل فإنَّ جبرئيل كان يجيء فيستأذن على رسول الله، وإن كان على حال لا ينبغي أن يأذن له قام في مكانه حتّى يخرج إليه، وإن أذن له دخل عليه، فقلت : وأين المكان؟ قال : حيال الميزاب الذي إذا رفعت ما حبريا الذي إذا رفعت حيال الميزاب، والميزاب، وأنا بالمدينة، فركرت ذلك لابي عبد الله عبد الله عبر ين يزيد ولتأت مقام جبرئيل فإنَّ جبرئيل كان يجيء فيستأذن على رسول الله، وإن كان على حال لا ينبغي أن يأذن له قام في مكانه حتّى يخرج إليه، وإن أذن له دخل عليه، فقلت : وأين المكان؟ قال : حيال الميزاب الذي إذا رفعت ميال الميزاب الذي إذا حرجت من الباب الذي يقال له : باب فاطمة بحذاء القبر، إذا رفعت رأسك بحذاء الميزاب، والميزاب فوق رأسك، والباب من وراء ظهرك. الخبر<sup>(٢)</sup>

19 - ع: الطالقاني، عن أحمد بن إسحاق المادرائي، عن أبي قلابة عبد الملك بن محمد، عن غانم بن الحسن السعدي، عن مسلم بن خالد المكي، عن جعفر بن محمد، عن أبيه عن قال: ما أنزل الله تبارك وتعالى كتاباً ولا وحياً إلا بالعربية، فكان يقع في مسامع ألانبياء بألسنة قومهم، وكان يقع في مسامع نبيّنا عند بالعربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم الأنبياء بألسنة قومهم، وكان يقع في مسامع نبيّنا عند بالعربية، فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية، في مسامع بنينا عن معامي بن عالما بالعربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم الأنبياء بألسنة قومهم، وكان يقع في مسامع نبيّنا عنه بالعربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية، في مسامع بالعربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية بالعربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية بالغربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية بنه إلى العربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية في مسامع بنيّنا عليه العربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية في مسامع نبيّنا عليه العربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية بالغربية في مالم بنينا عليه بنه بالعربية فإذا كلّم به قومه كلّمهم بالعربية بالغربية في مسامع بالعربية فإذا كلّم به قومه كلمهم بالعربية في مسامع بنيّنا عليه بنه بنه بالعربية في مسامع بالعربية بالعربية بالعربية بالعربية بأي لسان الله بنه بالعربية بالغربية أله بنه بالعربية بأي لسان الله بنه بنه بالعربية بالغان الم بالم بنه بالعربية بالغربية بالمان الله بنه بالعربية الله بنه بالعربية بالمان الله بنه بالعربية بالمان الله بنه بالعربية بالغربية بالمان الله بنه بنه بالعربية بالمان الله بنه بنه بالعربية بالعربية بالمان الله بنه بالعربية بالمان الله بنه بنه بالعربية بالعربية بالمان الله بنه بالعربية بالله بنه بنه بنه بالعربية بالمان المان المان المان بالمان المان بالمان باله بنه بنه بنه بنه بنه بالعربية باله بنه بنه بالعربية بالمان باله بنه بنه بالمان بالمان بالمان بالمان الله بنه بنه بنه بالمان بلمان بالمان بالمان بالمان بالمان با

۲۰ - أقول: قال في المنتقى: كان النبي عنه إذا غشيه الوحي ثقل على جسمه ما غشيه من أمر الله.

وفي الحديث المقبول أنه في أوحي إليه وهو على ناقته فبركت ووضعت جرانها بالأرض، فما تستطيع أن تتحرّك، وإنّ عثمان كان يكتب للنبيّ في فرّلاً يَسْتَوى الْقَنْهِدُونَهُ الآية، وفخذ النبيّ في على فخذ عثمان فجاء ابن أمّ مكتوم فقال: يا رسول الله إنّ بي من العذر ما ترى، فغشيه الوحي فثقلت فخذه على فخذ عثمان حتّى قال: خشيت أن ترضّها، فأنزل الله سبحانه: فرغَيْرُ أَوْلِي الفَنَرَرِيمَ .

وروي عن أبي أروى الدوسيّ قال: رأيت الوحي ينزل على رسول الله علي ، وإنه علي على راحلته فترغو وتنقل يديها حتى أظنّ أنّ ذراعها ينفصم ، فربّما بركت ، وربما قامت مؤتّدة يديها حتّى تسري عنه من ثقل الوحي . وإنّه لينحدر منه مثل الجمان .

٢١ – كاء الحسين بن محمّد، عن معلّى بن محمّد، عن عبد الله بن إدريس، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر قال: سألته عن علم الإمام بما في أقطار الأرض وهو في بيته مرخى عليه ستره، فقال: يا مفضّل إنّ الله تبارك وتعالى جعل في النبيّ عظيم خمسة أرواح:

- (۱) (۲) الکافي، ج ٤ ص ٢٤٤ باب ٢٨٣ ح ١ وح ٢.
  - (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۵۳ باب ۱۰۵ ح ۸.

روح الحياة، فبه دبَّ ودرج، وروح القوّة فبه نهض وجاهد، وروح الشهوة فبه أكل وشرب وأتى النساء من الحلال، وروح الإيمان فبه آمن وعدل، وروح القدس فبه حمل النبوّة، فإذا قبض النبيّ ﷺ انتقل روح القدس فصار إلى الإمام، وروح القدس لا ينام ولا يغفل ولا يلهو ولا يزهو، والأربعة الأرواح تنام وتغفل وتلهو وتزهو، وروح القدس كان يرى به<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** كان يرى به، على المعلوم أو المجهول، أي كان يرى النبيّ ﷺ والإمام بروح القدس ما غاب عنه في أقطار الأرض والسماء وما دون العرش.

٢٢ – كا: عدّة من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن النضر بن سويد، عن أبي بصير قال: سألت أبا سويد، عن يحيى الحلبيّ، عن أبي الصباح الكنانيّ، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله غليتيًا عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمرِناً مَا كُنتَ نَدّرِى مَا عبد الله غليتيًا عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمرِناً مَا كُنتَ نَدّرِى مَا أَبِي الصباح الكنانيّ، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله غليتيا عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمرِناً مَا كُنتَ نَدّرِى مَا الكنبُ وَلَدَ الله غليتيا عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَآ إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمرِناً مَا كُنتَ نَدّرِى مَا أَلَكَنَبُ وَلا الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمرِناً مَا كُنتَ نَدّرِى مَا أَلَكُنَبُ وَلا الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمرِناً مَا كُنتَ نَدّرِى مَا أَلَكَنَبُ وَلا الله عَلَيْ مَن أَمريناً مَا كُنتَ نَدَرِى مَا أَلَكُنبُ وَلا الله عليه عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوَحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِن أَمريناً ما كُنتَ نَدَرِى مَا أَلَكُنبُ وَلا الله عَلَيْ عن قول الله تعلم من جبرتيل وميكاثيل، كان مع رسول أَلْكُنبُ يُؤْتُ إِلَيْكَ فَلا يحبره ويسدده، وهو مع الأئمة من بعده (٢).

٢٣ - كا: عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن ابن مسكان، عن أبي بصيرقال: سألت أبا عبد الله غليتيًلا عن قول الله بَتَرَكَنَّة : ﴿وَيَسَتُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّقِيمَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ رَبِّ ﴾ قال: خلق أعظم من جبرتيل وميكائيل، كان مع رسول الله ﷺ وهو مع الأثمة، وهو من الملكوت<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** أي هو من عالم المجردات أو العلويات.

٢٥ - كاءعليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليَّنَا فوَيَشتَلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّي ﴾ قال: خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل، لم يكن مع أحد ممّن مضى غير محمّد عَنَيْهُ، وهو مع الأئمة يسدّدهم، وليس كلّ ما طلب وجد<sup>(٥)</sup>.

**بيان:**قوله : ليس كلّ ما طلب وجد، بيان لعظم هذه المرتبة، وأنّها لا تتيسّر إلا بفضل الله تعالى، وأنّه ليس كلّ الأمور بحيث يمكن تحصيله بالطلب والكسب.

۲٦ - کا، محمد بن يحيى، عن عمران بن موسى، عن موسى بن جعفر، عن علي بن

أصول الكافي، ج ١ ص ١٥٦ باب فيه ذكر الأرواح ح ٣.
 أصول الكافي، ج ١ ص ١٥٦ باب الروح ح ١.
 أصول الكافي، ج ١ ص ١٥٦ باب الروح م ١.
 (٣) – (٥) أصول الكافي، ج ١ ص ١٥٧ باب الروح، ح ٢-٤.

أسباط، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال: سألت أبا عبد الله على عن العلم أهو شيء يتعلّمه العالم من أفواه الرجال، أم في الكتاب عندكم تقرأونه فتعلمون منه، قال: الأمر أعظم من ذلك وأوجب، أما سمعت قول الله يَتَوَكَنُكَ أَوَحَيْناً إَلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَنرِيناً مَا كُنتَ نَدَرِى مَا ٱلْكِنَّبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُ ثم قال: أي شيء يقول أصحابكم في هذه الآية؟ أيقرّون أنّه كان في حال لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان؟ فقلت: لا أدري جعلت فداك ما يقولون. فقال: بلى قد كان في حال لا يدري ما الكتاب ولا الإيمان؟ فقلت: الما دري جعلت فداك ما يقولون. فقال: الكتاب، فلما أوحاها إليه علم به العلم والفهم، وهي الروح التي يتوكن من مناء، فإذا أعطاها عبداً علّمه الفهم<sup>(1)</sup>.

۲۷ - كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن الأحول قال: سألت أبا جعفر عليه عن الرسول والنبيّ والمحدَّث، قال: الرسول: الذي يأتيه جبرئيل عليه قبلاً فيراه ويكلمه، فهذا الرسول، وأما النبي فهو الذي يرى في منامه نحو رؤيا إبراهيم عليه ونحو ما كان رأى رسول الله عليه من أسباب النبوة قبل الوحي حتّى أتاه إبراهيم عن الرسول يريي من عند الله عليه من أسباب النبوة قبل الوحي حتّى أتاه معرئيل عليه من عند الله بالرسول الله عليه من أسباب النبوة قبل الوحي حتى أتاه من عند الله عليه من من عند الله الله عليه من أسباب النبوة قبل الوحي حتى أتاه معرئيل عليه من عند الله بالرسالة، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يريي من عند الله يريي من عند الله بالرسالة، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يريي من عند الله بالرسالة، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يريي من عند الله بالرسالة، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يريي من عند الله بالرسالة، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يريي من عند الله بالرسالة، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة وجاءته الرسالة من عند الله يريي المالية، وكان محمّد عليه حين جمع له النبوة ويرى في من عند الله يجيئه بها جبرئيل عليه ويكلمه بها قبلاً ، ومن الأنبياء من جمع له النبوة ويرى في منامه ويأتيه الروح ويكلمه ويحدّئه من غير أن يكون يرى في اليقظة، وأمّا المحدّث فهو الذي يحدث فيسمع ولا يعاين ولا يرى في منامه (٢).

**بيان:** قال الجوهريّ: رأيته قبلاً وقبلاً بالضمّ، أي مقابلةً وعياناً، ورأيته قبلاً بكسر القاف، قال الله تعالى: ﴿أَوْ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلَا﴾ أي عياناً .

۲۸ – **ير؛** محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم، عن سماعة قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : إنّ الروح خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل، كان مع رسول الله ﷺ يسدّده ويرشده، وهو مع الأوصياء من بعده<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي سائر الأخبار في ذلك في كتاب الإمامة.

٢٩ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن عبد الله بن سليمان السجستانيّ، عن إسحاق بن إبراهيم النهشليّ، عن زكريّا بن يحيى الخزّاز، عن مندل بن عليّ، عن الأعمش، عن ابن جبير، عن ابن عبّاس قال: كان رسول الله ﷺ يغدو إليه عليّ ﷺ في الغداة، وكان يحبّ أن لا يسبقه إليه أحد، فإذا النبيّ ﷺ في صحن الدار وإذا رأسه في حجر دحية بن خليفة

- (1) أصول الكافي، ج 1 ص ١٥٧ باب الروح، ح ٥.
- (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٩٩ باب الفرق بين الرسول والنبي، ح ٣.
  - (۳) بصائر الدرجات، ص ٤١٨ ج ٩ باب ١٦ ح ٥.

٢ - باب / في كيفية صدور الوحي، ونزول جبرئيل 🕮

الكلبي، فقال: السلام عليك، كيف أصبح رسول الله ٢٠٠٠ ؟ قال: بخيريا أخا رسول الله، فقال علي ظليم : جزاك الله عنّا أهل البيت خيراً، قال له دحية : إنّي أحبك، وإنّ لك عندي مديحة أهديها إليك : أنت أمير المؤمنين، وقائد الغرّ المحجّلين، وسيّد ولد آدم يوم القيامة ما خلا النبيّين والمرسلين، لواء الحمد بيدك يوم القيامة، تزفت أنت وشيعتك مع محمّد وحزبه إلى الجنان، قد أفلح من والاك، وخاب وخسر من خلاك، بحبّ محمّد الله أحبوك، وببغضه أبغضوك، ولا تنالهم شفاعة محمّد الله ، ادن من صفوة الله، فأخذ رأس النبيّ فوضعه في حجره، فانتبه النبيّ فقال: ما هذه الهمهمة؟ فأخبره الحديث، فقال: لم يكن دحية، كان جبرئيل سمّاك باسم سماك الله تعالى به، وهو الذي ألقى محبّك في قلوب المؤمنين، ورهبتك في صدور الكافرين<sup>(۱)</sup>.

٣١ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن عبد الله بن محمّد البغويّ، عن بشر بن هلال عن عبد الوارث بن سعيد، عن أبي نضر، عن أبي سعيد الخدريّ أنّ جبرئيل أتى النبيّ عنائه فقال : يا محمّد اشتكيت؟ قال : نعم، قال : بسم الله أرقيك، من كلّ شيء يؤذيك، من شر كلّ نفس أو عين حاسد والله يشفيك بسم الله أرقيك<sup>(٣)</sup>.

٣٢ - أقول: قال السبّد ابن طاووس في كتاب سعد السعود : رأيت في تفسير منسوب إلى الباقر عليم في قوله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِٱلْعَدَلِ وَٱلْإِحْسَنِ وَإِيتَآي ذِى ٱلْقُرْفَ وَيَنْعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآةِ وَٱلْمُنْكَرِ وَٱلْبَغْي يَعِظُكُمُ لَمَلَكَمُم تَذَكَرُونَ فَقال : بلغنا أنَّ عثمان بن مظعون قال : نزلت هذه الآية على النبي تشكل وأنا عنده، قال : مررت عليه وهو بفناء بابه فجلست إليه، فبينا هو يحدثني إذ رأيت بصره شاخصاً إلى السماء حتى رأيت طرفه قد انقطع، ثمَّ رأيته فبينا هو يحدثني وضعه عن يمينه، ثمَّ ولأني ركبته وجعل ينفض برأسه كانّه ألهم شيئاً فقال : ثمَّ رأيته أيضاً رفع طرفه إلى السماء، ثمَّ خفضه عن شماله ثمَّ أقبل إليّ محمر الوجه يفيض عرقاً، فقلت : يا رسول الله ما رأيتك فعلت الذي فعلت اليوم !؟ ما حالك قال : ولقد رأيته؟ قلت ال

> (١) أمالي الطوسي، ص ٦٠٤ مجلس ٢٧ ح ١٢٥٠. (٢) أمالي الطوسي، ص ٦٦٣ مجلس ٣٥ ح ١٣٨٥ وفيه: هذا جبرائيل يأمرني. (٣) أمالي الطوسي، ص ٦٣٨ مجلس ٣٢ ح ١٣١٦.

نعم، قال رسول الله ﷺ: ذاك جبرئيل لم يكن لي همة غيره، ثمَّ تلا عليه الآيتين، قال عثمان: فقمت من عند رسول الله ﷺ معجباً بالذي رأيت، فأتيت أبا طالب ﷺ فقرأتهما عليه فعجب أبو طالب، وقال: يا آل غالب اتبعوه. ترشدوا وتفلحوا، فوالله ما يدعو إلاّ إلى مكارم الاخلاق، لئن كان صادقاً أو كاذباً ما يدعو إلاّ إلى الخير.

قال السيّد: ورأيت في غير هذا التفسير أنّ هذا العبد الصالح قال: كان أوّل إسلامي حبّاً من رسول الله ﷺ ثمّ تحقّق إسلامي ذلك اليوم لمّا شاهدت الوحي إليه<sup>(1)</sup>.

٣٣ – يرة أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم الجوهريّ، عن عليّ عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليّكلا يقول: إنّا لنزاد في اللّيل والنهار ولو لم نزد لنفد ما عندنا. قال أبو بصير: جعلت فداك من يأتيكم به؟ قال: إنّ منّا من يعاين، وإنّ منّا لمن ينقر في قلبه كيت وكيت، ومنّا من يسمع بأذنه وقعاً كوقع السلسلة في الطشت، فقلت له من الّذي يأتيكم بذلك؟ قال: خلق لله أعظم من جبرئيل وميكائيل<sup>(٢)</sup>.

٣٤ – **يو:** العبّاس بن معروف، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعيّ، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: كان جبرئيل ﷺ يملي على النبيّ ﷺ وهو يملي على عليّ ﷺ فنام نومة ونعس نعسة فلمّا رجع نظر إلى الكتاب فمد يده قال: من أملى هذا عليك قال أنت، قال: لا بل جبرئيل<sup>(٣)</sup>.

يو: ابن أبي الخطّاب، عن البزنطيّ، عن حمّاد بن عثمان، عن زرارة مثله<sup>(ه)</sup>. بيان: قال الجوهريّ: السبات: النوم وأصله الراحة. أقول: قد مضت الاخبار الكثيرة في ذلك في كتاب قصص الأنبياء على الله ٣٦ - سن: أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال: قال أبو عبد الله عَلَيْ كَان

- سعد السعود، ص ١٢٢.
   بصائر الدرجات، ص ٢٢٦ ج ٥ باب ٧ ح ٥.
  - (۳) بصائر الدرجات، ص ۳۰۶ ج ۷ باب ۲ ح ۹.
  - (٤) (٥) بصائر الدرجات، ص ٣٤٧-٣٤٩ ج ٨ باب ١ ح ١٠ و١٩.

رسول الله يشيخ إذا أتاه الوحي من الله وبينهما جبرئيل غيني يقول: هوذا جبرئيل، وقال لي جبرئيل، وإذا أتاه الوحي وليس بينهما جبرئيل تصيبه تلك السبتة ويغشاه منه ما يغشاه لثقل الوحي عليه من الله بَجَرَبِيهِ <sup>(1)</sup>.

٣٧ - شيء عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه، عن جدَّه، عن عليّ عَلَيْ قال: كان القرآن ينسخ بعضه بعضاً، وإنَّما كان يؤخذ من أمر رسول الله عليه باخره، فكان من آخر ما نزل عليه سورة المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء وثقل عليه الوحي حتى وقف وتدلى بطنها حتى رئيت سرّتها تكاد تمسّ الأرض، وأغمي على رسول الله ينهي الجمحي ثمَّ رفع ذلك عن رسول الله ينهي الوحي حتى وقف وتدلى بطنها حتى رئيت سرّتها تكاد تمسّ الأرض، وأغمي على رسول الله ينهي المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء وثقل عليه المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء وثقل عليه المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء وثقل عليه المائدة نسخت ما قبلها ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء وثقل عليها الوحي حتى وقف وتدلى بطنها حتى رئيت سرّتها تكاد تمسّ الأرض، وأغمي على رسول الله ينهي فقرأ علينا سورة المائدة فعمل رسول الله ينهي فقرأ علينا سورة المائدة فعمل رسول الله ينهي فقرأ علينا سورة المائدة فعمل رسول الله ينه وعملنا<sup>(٢)</sup>.

۳۸ **- نهج:** ولقد قرن الله به ﷺ من لدن كان فطيماً أعظم ملك من ملائكته، يسلك به طريق المكارم، ومحاسن أخلاق العالم ليله ونهاره<sup>(٣)</sup>.

تذنيب؛ اعلم أنّ علماء الخاصة والعامّة اختلفوا في أنّ النبيّ على هل كان قبل بعثته متعبّداً بشريعة أم لا، قال العلّامة – قدّس الله روحه – في شرحه على مختصر ابن الحاجب: اختلف النّاس في أنّ النبيّ عليه هل كان متعبّداً بشرع أحد من الأنبياء قبله قبل النبوّة أم لا، فذهب جماعة إلى أنّه كان متعبّداً ونفاه آخرون كأبي الحسين البصريّ وغيره وتوقّف الغزاليّ والقاضي عبد الجبّار والمثبتون اختلفوا فذهب بعضهم إلى أنّه كان متعبداً بشرع نوح غليّي ، والقاضي عبد الجبّار والمثبتون اختلفوا فذهب بعضهم إلى أنّه كان متعبداً بشرع نوح غليّي ، والمحمون قالوا: بشرع إبراهيم غليّة ، وآخرون بشرع موسى غليّة ، وأخرون بشرع

واستدل المصنف على أنّه كان متعبّداً بشرع من قبله بما نقل نقلاً يقارب التواتر أنّه كان يصلّي ويحجّ ويعتمر ويطوف بالبيت ويتجنّب الميتة ويذكّي ويأكل اللحم ويركب الحمار وهذه أمور لا يدركها العقل فلا مصير إليها إلاّ من الشرع واستدلّ آخرون على هذا المذهب أيضاً بأن عيسى غليمًا كان مبعوثاً إلى جميع المكلّفين، والنبي على كان من المكلّفين، فيكون عيسى غليمًا إليه.

والجواب: لا نسلّم عموم دعوة من تقدّمه.

واحتجّ المخالف بأنّه لو كان متعبّداً بشرع من قبله لكان مخالطاً لاهل تلك الشريعة قضاء للعادة الجارية بذلك أو لزمته المخالطة لأرباب تلك الشريعة بحيث يستفيد منهم الأحكام، ولمّا كان التالي باطلاً إجماعاً فكذا المقدّم.

والجواب: لا نسلّم وجوب المخالطة، لأنَّ الشرع المنقول إليه عمّن تقدمه إن كان متواتراً

- (١) المحاسن للبرقي، ص ٣٣٨.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١٧ ح ٢ من سورة المائدة.
   (٣) نهج البلاغة، ص ٤١١ خ ١٩٠.

فلا يحتاج إلى المخالطة والمناظرة، وإن كان آحاداً فهو غير مقبول خصوصاً مع اعتقاده بأنّ أهل زمانه ﷺ كانوا في غاية الإلحاد، سلّمنا أنّه كان يلزم المخالطة، لكنّ المخالطة قد لا تحصل لموانع تمنع منها، فيحتمل ترك المخالطة لمن يقاربه من أرباب الشرائع المتقدّمة، على تلك الموانع جمعاً بين الأدلّة انتهى.

وقال المرتضى يَنتِينَ في كتاب الذريعة : هل كان رسول الله عنيني متعبّداً بشرائع من تقدّمه من الأنبياء عَنْيَنِير؟ في هذا الباب مسألتان : إحداهما قبل النبوّة، والأخرى بعدها، وفي المسألة الأولى ثلاثة مذاهب :

أحدها أنه ﷺ ما كان متعبّداً قطعاً، والآخر أنّه كان متعبّداً قطعاً، والثالث التوقّف، وهذا هو الصحيح، والّذي يدلّ عليه أنّ العبادة بالشرائع تابعة لما يعلمه الله تعالى من المصلحة بها في التكليف العقليّ، ولا يمتنع أن يعلم الله تعالى أن لا مصلحة للنبيّ ﷺ قبل نبوّته في العبادة بشيء من الشرائع، كما أنّه غير ممتنع أن يعلم أنّ له ﷺ في ذلك مصلحة، وإذا كان كلّ واحد من الأمرين جائزاً ولا دلالة توجب القطع على أحدهما وجب التوقّف.

وليس لمن قطع على أنّه ما كان متعبّداً أن يتعلّق بأنّه لو كان تعبّده عليه بشيء من الشرائع لكان فيه متّبعاً لصاحب تلك الشريعة ومقتدياً به، وذلك لا يجوز لأنّه أفضل الخلق، واتباع الأفضل للمفضول قبيح، وذلك أنّه غير ممتنع أن يوجب الله تعالى عليه عليه بعض ما قامت عليه الحجّة به من بعض الشرائع المتقدّمة لا على وجه الاقتداء بغيره فيها ولا الاتّباع، وليس لمن قطع على أنّه عليه كان متعبداً أن يتعلق بأنه عليه كان يطوف بالبيت ويحج ويعتمر، ويذكي ويأكل المذكى، ويركب البهائم ويحمل عليها، وذلك أنّه لم يثبت عنه عليه أنّه قبل ويذكي ويأكل المذكى، ويركب البهائم ويحمل عليها، وذلك أنّه لم يثبت مثل ذلك، ولم وينم غيره أو اعتمر، ولو ثبت لقطع به على أنّه كان متعبّداً، وبالتظنّي لا يثبت مثل ذلك، ولم يثبت أيضاً أنه ينه تولى التذكية بيده، وقد قيل أيضاً إنّه لو ثبت أنّه ذكى بيده لجاز أن يكون من شرع غيره في ذلك الوقت أن يستعين بغيره في الذكاة، فذكى على سبيل المعونة لغيره، وأكل لحم المذكى لا شبهة في أنّه غير موقوف على الشرع، لأنّه بعد الذكاة قد صار مثل كلّ مباح من المأكل وركوب البهائم والحمل عليها يحسن عقلاً إذا وقع التكفّل بما يعره، وأكل لحم المذكى العلم م عليها يحسن عقلاً إذا وقع التكفّل بما يحان من كلّ مباح من المأكل وركوب البهائم والحمل عليها يحسن عقلاً إذا وقع التكفّل بما يحتاج إليه من وأكل لحم المذكى ولم يثبت أنّه عليه في أنه غير موقوف على الشرع، لما يحم الذكاة قد صار مثل كلّ مباح من المأكل وركوب البهائم والحمل عليها يحسن عقلاً إذا وقع التكفّل بما يحتاج إليه من وأكل لحم المذكى ولم يثبت أنه عليه من ذلك ما لا يستباح بالعقل فعله، وليس علمه ما من غيره نبي بالدليل يقتضي كونه متعبداً بشريعته، بل لا بدّ من أمر زائد على هذا العلم.

فأمّا المسألة الثانية فالصحيح أنّه علي ما كان متعبّداً بشريعة نبيّ تقدّم، وسندلّ عليه بعون الله، وذهب كثير من الفقهاء إلى أنّه كان متعبّداً، ولابدّ قبل الكلام في هذه المسألة من بيان جواز أن يتعبد الله تعالى نبيّاً بمثل شريعة النبيّ الأوّل، لأنّ ذلك إذا لم يجز سقط الكلام في هذا الوجه من المسألة وقد قيل : إنّ ذلك يجوز على شرطين : إمّا بأن تندرس الأولى فيجدّدها الثاني، أو بأن يزيد فيها ما لم يكن منها، ويمنعون من جواز ذلك على غلى غلى غلي غلي غلي غد الشرطين، ويدّعون أنّ بعثته على خلاف ما شرطوه تكون عبثاً، ولا يجب النظر في معجزته، ولابدّ من وجوب النظر في المعجزات، وليس الامر على ما قالوه، لأنّ بعثة النبيّ الثاني لا تكون عبثاً، إذا علم الله تعالى أنّه يؤمن عندها وينتفع من لم ينتفع بالأوّل، ولو لم يكن الامر أيضاً كذلك كانت البعثة الثانية على سبيل ترادف الأدلّة الدالّة على أمر واحد، ولا يقول أحد: إنّ نصب الأدلّة على هذا الوجه يكون عبثاً.

فأمّا الوجه الثاني فإنّا لا نسلّم لهم أنّ النظر في معجز كلّ نبيّ يبعث لا بدّ من أن يكون واجباً، لأنّ ذلك يختلف، فإن خاف المكلّف من ضرر إن هو لم ينظر – وجب النظر عليه، وإن لم يخف لم يكن واجباً، وقد استقصينا هذا الكلام وفرغناه في كتاب الذخيرة.

والَّذي يحقِّق هذه المسألة أنَّ تعبَّده ﷺ بشرع من تقدَّمه لا بدَّ فيه من معرفة أمرين: أحدهما نفس الشرع، والآخر كونه متعبّداً به، ولَّيس يخلو من أن يكون علم ﷺ كلا الامرين بالوحي النازل عليه، والكتاب المسلّم إليه، أو يكون علم الامرين من جهة النبيّ المتقدِّم، أو يكُون علَّم أحدهما من هذا الوجه، والآخر من غير ذلك الوجه، والوجه الأوَّل يوجب أن لا يكون متعبّداً بشرائعهم إذا فرضنا أنّه بالوحي إليه علم الشرع والتعبّد معاً ، وأكثر ما في ذلك أن يكون تعبد بمثل شرائعهم، وإنَّما يضاف الشرع إلى الرسول إذا حمله ولزمه أداءه، ويقال في غيره : إنَّه متعبَّد بشرعه متى دعاه إلى اتَّباعه، ألزمه الانقياد له، فيكون مبعوثاً إليه، وإذا فرضنا أنَّ القرآن والوحي وردا ببيان الشرع وإيجاب الاتِّباع فذلك شرعه ﷺ لا يجب إضافته إلى غيره، وأمّا الوجه الثاني فهو وإن كان خارجاً من أقوال الفقهاء المخالفين لنا في هذه المسألة فاسد من جهة أنَّ نقل اليهود ومن جرى مجراهم من الأمم الماضية قد بيَّن في مواضع أنَّه ليس بحجَّة لانقراضهم وعدم العلم باستواء أوَّلهم وأخرهم، وأيضاً فإنه عظي ا مع فضله على الخلق لا يجوز أن يكون متَّبعاً لغيره من الأنبياء المتقدَّمين عَنْ فَيُؤَخِّر ، ثمَّ هذا القول يقتضي أن لا يكون عنه بأن يكون من أمَّة ذلك النبيِّ بأولى منًّا، وَلا بأن نكون متعبَّديَّن بشرعة بأولى من أن يكون متعبّداً بشرعنا، لأنّ حاله كحَّالنا في أنّنا من أمّة ذلك النبيّ، وبهذه الوجوه التي ذكرناها نبطل القسمين اللذين فرغناهما، وممَّا يدلُّ على حجَّة ما ذكرنًاه وفساد قول مخالفينا أنَّه قد ثبت عنه ﷺ توقفه في أحكام معلوم أنَّ بيانها في التوراة، وانتظاره فيها نزول الوحي، ولو كان متعبّداً بشريعة موسى ﷺ لما جرى ذلك، وأيضاً فلو كان الأمر على ما قالوه لكان يجب أن يجعل علي كتب من تقدّمه في الأحكام بمنزلة الأدلَّة الشرعيَّة، ومعلوم خلافه، وأيضاً فقد نبَّه ﷺ في خبر معاذ على الأدلَّة فلم يذكر في جملتها التوراة والانجيل، وأيضاً فإنَّ كلَّ شريعته مضافة إليه بالإجماع، ولو كان متعبَّداً بشَّرع غيره لما جاز ذلك، وأيضاً فلا خلاف بين الأمَّة في أنه عظي لم يؤدَّ إلينا من أصول الشرائع إلاَّ ما أوحى إليه وحمله، وأيضاً فإنَّه لا خلاف في أنَّ شريعته ﷺ ناسخة لكلَّ الشرائع المتقدَّمة من غيرً استثناء، فلو كان الامر كما قالوه لما صح هذا الاطلاق، وأيضاً فإنَّ شرائع من تقدَّم مختلفة متضادة فلا يصح كونه متعبداً بكلّها فلا بدّ من تخصيص ودليل يقتضيه، فإن ادّعوا أنّه متعبّد بشريعة عيسى عليم بأنّها ناسخة لشريعة من تقدّم فذلك منهم ينقض تعلّقهم بتعرفه عليم من اليهود في التوراة، فأمّا رجوعه في رجم المحصن إليها فلم يكن لأنّه كان متعبّداً بذلك، لأنّه لو كان الرجوع لهذه العلّة لرجع عليم في غير هذا الحكم إليها، وإنّما رجع لامر آخر، وقد قيل : إنّ سبب الرجوع أنه عليم كان خبر بأن حكمه في الرجم يوافق ما في التوراة فرجع إليها تصديقاً لخبره، وتحقيقاً لقوله عليم انتهى.

وقال المحقّق أبو القاسم الحليّ طيّب الله رمسه في أصوله : شريعة من قبلنا هل هي حجّة في شرعنا؟ قال قوم : نعم ما لم يثبت نسخ ذلك الحكم بعينه . وأنكر الباقون ذلك وهو الحقّ، لنا وجوه : الأوّل : قوله تعالى : ﴿وَمَا يَنطِقُ عَنِ ٱلْمَوَىٰٓ ۞ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحَىٌّ يُوْمَىٰ ۞ .

الثاني: لو كان متعبّداً بشرع غيره لكان ذلك الغير أفضل، لأنّه يكون تابعاً لصاحب ذلك الشرع، وذلك باطل بالاتّفاق.

الثالث: لوكان متعبّداً بشرع غيره لوجب عليه البحث عن ذلك الشرع، لكنّ ذلك باطل، لأنّه لو وجب لفعله، ولو فعله لاشتهر، ولوجب على الصحابة والتابعين بعده والمسلمين إلى يومنا هذا متابعته هيئي على الخوض فيه، ونحن نعلم من الدين خلاف ذلك .

الرابع : لو كان متعبّداً بشرع من قبله لكان طريقه إلى ذلك إمّا الوحي أو النقل، ويلزم من الأوّل أن يكون شرعاً له لا شرعاً لغيره، ومن الثاني التعويل على نقل اليهود وهو باطل، لأنّه ليس بمتواتر، لما تطرّق إليه من القدح المانع من إفاده اليقين، ونقل الآحاد منهم لا يوجب العمل لعدم الثقة .

واحتج الآخرون بقوله تعالى: ﴿فِبِهُدَنْهُمُ أَقْنَدِهُ﴾ وبقوله: ﴿ثُمَّ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ أَنِ أَنَبِعُ مِلَةُ إِبْرَهِيمَ حَبِيفًاً﴾ وبقوله: ﴿شَرَعَ لَكُم مِنَ الَذِينِ مَا وَمَنَىٰ بِهِ. نُوحًا﴾ وبقوله: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَنَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّنَ﴾ وبقوله: ﴿إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَوْرَنَةَ فِيهَا هُدُى وَنُورٌ بَحَكُمُ بِهَا النَّبِيُوسَ﴾ وبأنه تشار إلى نُوج في معرفة الرجم في الزنا إلى التوراة.

أجاب الأولون عن الآية الاولى بأنّها تتضمن الامر بالاهتداء بهداهم كلّهم، فلا يكون ذلك إشارة إلى شرعهم، لأنّه مختلف، فيجب صرفه إلى ما اتّفقوا عليه، وهو دلائل العقائد العقلية دون الفروع الشرعيّة.

وعن الثاني بأن ملّة إبراهيم غَلِيَّةٍ المراد بها العقليات دون الشرعيّات يدلّ على ذلك قوله: ﴿وَمَن يَرْغَبُ عَن مِلَةٍ إبَرَهِحَرَ إِلَّا مَن سَفِهَ نَفْسَلُمُ﴾<sup>(١)</sup> فلو أراد الشرعيّات لما جاز نسخ شيء منها، وقد نسخ كثير من شرعه، فتعيّن أنّ المراد منه العقليات.

(١) سورة البقرة، الآية: ١٣٠.

وعن الآية الثالثة أنّه لا يلزم من وصيّة نوح عَلِيكَ بشرعنا أنّه أمره به، بل يحتمل أن يكون وصايته به أمراً منه بقبوله عند أعقابهم إلى زمانه عليه ، أو وصّى به بمعنى أطلعه عليه وأمره بحفظه، ولو سلّمنا أنّ المراد شرع لنا ما شرع لنوح عَلَيْكَ لاحتمل أن يكون المراد به من الإستدلال بالمعقول على العقائد الدينية، ولو لم يحتمل ذلك لم يبعد أن يتفق الشرعان، ثمَّ لا يكون شرعه حجّة علينا من حيث ورد على نبينا عليه بطريق الوحي، فلا تكون شريعته شريعة لنا باعتبار ورودها عنه.

وعن الآية الرابعة أنَّ المساواة في الوحي لا تستلزم المساواة في الشرع.

وعن الآية الخامسة أنّ ظاهرها يقتضي اشتراك الأنبياء جميعاً في الحكم بها، وذلك غير مراد، لأنّ إبراهيم ونوحاً وإدريس وآدم عنها للم يحكموا بها، لتقدّمهم على نزولها، فيكون المراد أنّ الأنبياء يحكمون بصحّة ورودها عن الله، وأن فيها نوراً وهدى، ولا يلزم أن يكونوا متعبّدين بالعمل بها، كما أنّ كثيراً من آيات القرآن منسوخة، وهي عندنا نور وهدى، وأمّا رجوعه ينهي في تعرف حد الرجم فلا نسلّم أنّ مراجعته إلى النوراة لتعرُّفه، بل لم لا يجوز أن يكون ذلك لإقامة الحجّة على من أنكر وجوده في التوراة انتهى.

**أقول؛** إنّما أوردنا دلائل القول في نفي تعبّده عنه بعد البعثة بشريعة من قبله لاشتراكها مع ما نحن فيه في أكثر الدلائل، فإذا عرفت ذلك فاعلم أنّ الذي ظهر لي من الأخبار المعتبرة، والآثار المستفيضة هو أنه عنه كان قبل بعثته مذ أكمل الله عقله في بدء سنّه نبيًا مؤيّداً بروح القدس، يكلّمه الملك، ويسمع الصوت، ويرى في المنام، ثمَّ بعد أربعين سنة صار رسولاً، وكلّمه الملك معاينة، ونزل عليه القرآن، وأمر بالتبليغ، وكان يعبد الله قبل ذلك بصنوف العبادات إمّا موافقاً لما أمر به النّاس بعد التبليغ وهو أظهر، أو على وجه آخر، إمّا مطابقاً لشريعة إبراهيم عليه من الأس بعد التبليغ وهو أظهر، أو على وجه آخر، إمّا مطابقاً لشريعة إبراهيم عليه من أوحي إليه عنه كان مطابقاً ليعض شرائعهم، أو على وجه أنم وسخ بما نزل عليه بعد الإرسال، ولا أظن أن يخفى صحة ما ذكرت على ذي فطرة أخر نسخ بما نزل عليه بعد الإرسال، ولا أظن أن يخفى صحة ما ذكرت على ذي فطرة مستقيمة، وفطنة غير سقيمة بعد الاحاطة بما أسلفنا من الاخبار في هذا الباب، وأبواب أحوال الأنبياء نتيز وما سنذكره بعد ذلك في كتاب الإمامة، ولنذكر بعض الوجوه لزيادة العمان على وجه العادان عليه بعد الإرسال، ولا أطن أن يخفى صحة ما ذكرت على ذي فطرة مستقيمة، وفطنة غير سقيمة بعد الإرسال، ولا أطن أن يخفى صحة ما ذكر على ذي فطرة مستقيمة، وفطنة غير سقيمة بعد الإرسال، ولا أطن أن يخفى صحة ما ذكرت على ذي فطرة مستقيمة، وفطنة غير سقيمة بعد الإرسال، ولا أطن أن يخفى صحة ما ذكرت على ذي فطرة العمان على وجه الإجمال:

الأول: أنَّ ما ذكرنا من كلام أمير المؤمنين عَلَيْنَ من خطبته القاصعة المشهورة بين العامّة والخاصّة يدلّ على أنه عني من لدن كان فطيماً كان مؤيداً بأعظم ملك يعلّمه مكارم الاخلاق، ومحاسن الآداب، وليس هذا إلاّ معنى النبوّة كما عرفت في الاخبار الواردة في معنى النبوّة، وهذا الخبر مؤيّد بأخبار كثيرة سبقت في الابواب السابقة في باب منشئه عنه، ، وباب تزويج خديجة وغيرها من الابواب . الثاني: الاخبار المستفيضة الدالة على أنَّهم ﷺ مؤيدون بروح القدس من بدء حالهم بنحو ما مرَّ من التقرير .

الثالث: صحيحة الأحول وغيرها حيث قال: «نحو ما كان رأى رسول الله عنه من أسباب النبوة قبل الوحي حتّى أتاه جبرئيل من عند الله بالرسالة، فدلّت على أنّه عنه كان نبيّاً قبل الرسالة، ويؤيّده الخبر المشهور عنه عنه: ( كنت نبيّاً وآدم بين الماء والطين، أو «بين الروح والجسد، ويؤيّده أيضاً الاخبار الكثيرة الدالة على أنّ الله تعالى اتّخذ إبراهيم عنه عبداً قبل أنّ يتخذه نبيّاً، وأن الله اتخذه نبيّاً قبل أن يتّخذه رسولاً، وأن الله اتخذه رسولاً قبل أن يتّخذه خليلاً، وأن الله اتخذه نبيّاً قبل أن يتّخذه رسولاً، وأن الله اتخذه رسولاً قبل

الرابع : ما رواه الكلينيّ في الصحيح عن يزيد الكناسيّ قال : سالت أبا جعفر عليه المحسور عليه المعسى بن مريم حين تكلم في المهد حجّة لله على أهل زمانه؟ فقال : كان يومئذ نبياً حجّة لله على غير مرسل أما تسمع لقوله حين قال : ﴿إِنَّ عَبْدُ ٱللَّهِ مَاتَدْنِيَ ٱلْكِنْبَ وَجَعَلَنِي بَبِيَّا () وَجَعَلَنِي مُبَرًا غير مرسل أما تسمع لقوله حين قال : ﴿إِنَّ عَبْدُ ٱللَّهِ مَاتَدْنِيَ ٱلْكِنْبَ وَجَعَلَنِي بَبِيَّا () وَجَعَلَنِي مُبَرًا أَنْنَ مَا حَصُنتُ وَأَوْمَدْنِي بِالسَّلَوْةِ وَٱلرَّكَوْةِ مَا دُمْتُ حَيًا (<sup>()</sup> قلت : فكان يومئذ حجّة لله على زكريًا في تلك الحال وهو في المهد؟ فقال : كان عيسى في تلك الحال آية للناس ورحمة من الله لمويم حين تكلم فعبر عنها وكان نبيّاً حجّة على من سمع كلامه في تلك الحال لمَّ صمت فلم يتكلّم حتى مضت له سنتان ، وكان زكريًا الحجّة لله على النّاس بعد صمت عيسى بسنتين ، شَمَّ مات زكريًا فورته ابنه يحي الكتاب والحكمة وهو صبي صغير ، أما تسمع لقوله بَرَيْكَ : وَبَيَبَعْنِي نُمُ اللَّ

وقد ورد في أخبار كثيرة أنّ الله لم يعط نبيّاً فضيلة ولا كرامة ولا معجزة إلاّ وقد أعطاء نبيّنا عني ، فكيف جاز أن يكون عيسى عني في المهد نبيّا ، ولم يكن نبيّنا عني إلى أربعين سنة نبيّاً؟ ويؤيّده ما مرّ في أخبار ولادته عنه وما ظهر منه في تلك الحال من إظهار النبوّة ، وما مرّ وسيأتي من أحوالهم وكمالهم في عالم الأظلة وعند الميثاق ، وأنّهم كانوا يعبدون الله تعالى ويسبّحونه في حجب النور قبل خلق آدم عني وأنّ الملائكة منهم تعلّموا التسبيح والتهليل والتقديس إلى غير ذلك من الاخبار الواردة في بدء أنوارهم ، ويؤيّده ما ورد في أخبار ولادة أمير المؤمنين غير أنه غير قرأ الكتب السماوية على النبيّ بعد والتهليل والتقديس إلى غير ذلك من الاخبار الواردة في بدء أنوارهم ، ويؤيّده ما ورد في والتهليل والتقديس إلى غير ذلك من الاخبار الواردة في في بدء أنوارهم ، ويؤيّده ما ورد في والتهليل والتقديس إلى غير ذلك من الاخبار الواردة في بدء أنوارهم ، ويؤيّده ما ورد في والتهليل والتقديس إلى غير ذلك من الاخبار الواردة في بدء أنوارهم ، ويؤيّده ما ورد في واخبر عن الامور الغائبة ، وكذا سائر الأئمة عني كما سيأتي في أخبار ولادتهم وأخبر عن الامور الغائبة ، وكذا سائر الأئمة عني كما سيأتي في أخبار ولادتهم على ومعجزاتهم ، فكيف يجوّز عاقل أن يكون النبيّ في في ذلك أدون منهم جميعاً؟

سورة مريم، الأيتان: ٣٠-٣١.
 ٣٢) سورة مريم، الآية: ٢٢.

المخامس: أنه يهي بعدما بلغ حد التكليف لا بدّ من أن يكون إمّا نبيّاً عاملاً بشريعته أو تابعاً لغيره، لما سيأتي من الاخبار المتواترة أنّ الله لا يخلي الزمان من حجّة ولا يرفع التكليف عن أحد، وقد كان في زمانه أوصياء عيسى غيرية وأوصياء إبراهيم غيرية فلو لم يكن أوحي إليه بشريعة ولم يعلم أنّه نبيّ كيف جاز له أن لا يتابع أوصياء عيسى غيرة ولا يعمل بشريعتهم إن كان عيسى غيرة مبعوثاً إلى الكافّة، وإن لم يكن مبعوثاً إلى الكافة، وكان شريعة إبراهيم غيرة باقياً في بني إسماعيل كما هو الظاهر، فكان عليه أن يتّبع أوصياء إبراهيم غيرة أوحيا:

أحدهما : أنَّه يلزم أن يكونوا أفضل منه كما مرَّ تقريره.

**وثانيهما** : ما مرّ من نفي كونه محجوجاً بأبي طالب وبآبي، بل كانا مستودعين للوصايا .

السادس: أنّه لا شكّ في أنّه عني كان يعبد الله قبل بعثته بما لا يُعلم إلاّ بالشرع كالطواف والحجّ وغيرهما كما سيأتي أنّه عني حجّ عشرين حجّة مستسرّاً وقد ورد في أخبار كثيرة أنّه عني كان يطوف وأنّه كان يعبد الله في حراء، وأنّه كان يراعي الآداب المنقولة من التسمية والتحميد عند الأكل وغيره، وكيف يجوّز ذو مسكة من العقل على الله تعالى أن يهمل أفضل أنبيائه أربعين سنة بغير عبادة؟ والمكابرة في ذلك سفسطة، فلا يخلو إمّا أن يكون عاملاً بشريعة مختصّة به أوحى الله إليه، وهو المطلوب، أو عاملاً بشريعة غيره وهو لا يخلو من وجوه:

الأوّل: أن يكون علم وجوب عمله بشريعة غيره، وكيفيّة الشريعة من الوحي وهو المطلوب أيضاً لأنه ﷺ حينتذ يكون عاملاً بشريعة نفسه موافقاً لشريعة من تقدّمه كما مرّ تقريره في كلام السيّد رحمه الله.

الثاني: أن يكون علمهما جميعاً من شريعة غيره، وهو باطل كما عرفت بوجهين: أحدهما: أنّه يلزم كون من يعمل بشريعته أفضل منه.

وثانيهما : أنّه معلوم أنّه ﷺ لم يراجع في شيء من الأمور إلى غيره، ولم يخالط أهل الكتاب، وكان هذا من معجزاته ﷺ، أنّه أتى بالقصص مع أنّه لم يخالط العلماء ولم يتعلّم منهم : كما مرّ في وجوه إعجاز القرآن، وقد قال تعالى : ﴿هُوَ ٱلَّذِى بَعَثَ فِي ٱلأَمِيتِينَ رَسُولًا مِنْهُمُ ﴾<sup>(1)</sup> والمكابرة في هذا أيضاً ممّا لا يأتي به عاقل.

الثالث: أنّه علم وجوب العمل بشريعة من قبله بالوحي، وأخذ الشريعة من أربابها، وهذا مع تضمّنه للمطلوب كما عرفت – إذ لا يلزم منه إلاّ أن يكون نبيّاً أوحي إليه أن يعمل بشريعة موافقة لشريعة من تقدّمه – باطل بما عرفت من العلم بعدم رجوعه عظيم إلى أرباب الشرائع قطّ في شيء من أموره، وأمّا عكس ذلك فهو غير متصوّر إذ لا يجوّز عاقل أن

<sup>(</sup>١) سورة الجمعة، الآية: ٢.

يوحي الله إلى عبده بكيفية شريعة لأن يعمل بها ولا يأمره بالعمل بها حتّى يلزمه الرجوع في ذلك إلى غيره، مع أنّه يلزم أن يكون تابعاً لغيره مفضولاً وقد عرفت بطلانه، ثمَّ إنّ قول من ذهب إلى أنّه عنهي كان عاملاً بالشرائع المنسوخة كشريعة نوح وموسى بي فهو أشدّ فساداً، لأنّه بعد نسخ شرائعهم كيف جاز له يشي العمل بها إلاّ بأن يعلم بالوحي أنّه يلزمه العمل بها، ومع ذلك لا يكون عاملاً بتلك الشريعة، بل بشريعة نفسه موافقاً لشرائعهم كما عرفت، وأمّا استدلالهم بقوله تعالى: ﴿مَا كُنتَ نَدّرِى مَا ٱلْكِنَبُ وَلَا ٱلْإِيمَنُنُهُ<sup>(1)</sup> فلا يدلّ إلا عرفت، وأمّا استدلالهم بقوله تعالى: ﴿مَا كُنتَ نَدّرِى مَا ٱلْكِنَبُ وَلَا ٱلإِيمَانَ، ولعلّ ذلك كان في عمل أنّه عنهي كان في حال لم يكن يعلم القرآن، وبعض شرائع الإيمان، ولعلّ ذلك كان في على أنّه وهذا لا ينافي على أنّه ولا تتوجه القدس، كما دلّت عليه رواية أبي حمزة وغيرها، وهذا لا ينافي نبوّته قبل الرسالة، والعمل بشريعة نفسه قبل نزول الكتاب، ويعدما قرّرنا المطلوب في هذا الباب وما ذكرنا من الدلائل لا يخفى عليك ضعف بعض ما نقلنا في ذلك عن بعض الأعاظم، ولا نتعرَّض للقدح فيها بعد وضوح الحقّ، ولو أردنا الاستقصاء في إيراد الدلائل ودفع الشبهة لطال الكلام، ولخرجنا عن مقصودنا من الكتاب، واله ألموق الصواب.

## ٣ - بأب إثبات المعراج ومعناه وكيفيته وصفته

## وما جرى فيه ووصف البراق

**الآيات: الإسراء: (١٧) ﴿** سُبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ. لَيْلَا مِنَ ٱلْسَسْجِدِ ٱلْحَتَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلأَقْصَا الَّذِي بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَمُ مِنْ ءَايَنِيْنَاً إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّيِمِهُ ٱلْبَصِيرُ﴾ ١١).

الزخرف: ﴿ وَسَتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةُ يُعْبَدُونَ ٥

المنجم: ٥٣٥، ﴿ عَلَمْتُمُ شَدِيدُ ٱلْغُوَىٰ ﴾ ذُو مِرَةِ فَاسْتَوَىٰ ﴾ وَهُوَ بِالأُنْقِ آلأَعَلَ ﴾ ثُمَّ دَنَا فَنَدَلُنَ ﴾ فَكَانَ قَابَ فَوْمَدَيْنِ أَو أَدْنَ ﴾ فَأَوْحَى إِلَى عَبَدِهِ مَآ أَوْحَى ﴾ مَا كَذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَى ﴾ أَمْتُنَدُونَتُم عَلَ مَا يَرَىٰ ﴾ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةُ أَخْرَىٰ ﴾ عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنتَعَىٰ ﴾ عِندَهَا جَنَةُ الْمُأُوى إِذَ ي مَا يَرَىٰ ﴾ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةُ أُخْرَىٰ ﴾ غَذَ رَبَى عَبَدِهِ مَا أَوْحَى ﴾ عِندَهَا جَنَةُ الْمُأُوى في

تفسير: قال الطبرسيّ تلله : نزلت الآية في إسرائه عنه ، وكان ذلك بمكة : صلّى المغرب في المسجد ثمَّ أسري به في ليلته، ثمَّ رجع فصلّى الصبح في المسجد الحرام، فأمّا الموضع الذي أسري إليه أين كان؟ قيل : كان الإسراء إلى بيت المقدس، وقد نطق به القرآن، ولا يدفعه مسلم، وما قاله بعضهم : إنّ ذلك كان في النوم فظاهر البطلان إذ لا معجز يكون فيه ولا برهان، وقد وردت روايات كثيرة في قصّة المعراج وعروج نبيّنا يتنا إلى السّماء، ورواها كثير من الصحابة مثل ابن عبّاس، وابن مسعود وأنس، وجابر بن عبد الله، وحذيفة، وعائشة، وأمّ هانئ وغيرهم عن النبيّ ﷺ، وزاد بعضهم، ونقص بعض، وتنقسم جملتها إلى أربعة أوجه:

أحدها : ما يقطع على صحّته لتواتر الاخبار به وإحاطة العلم بصحّته.

وثانيها : ما ورد في ذلك ممّا تجوزه العقول ولا تأباه الأصول، فنحن نجوزه، ثمّ نقطع على أنّ ذلك كان في يقظته دون منامه .

وثالثها : ما يكون ظاهره مخالفاً لبعض الأصول، إلاّ أنّه يمكن تأويلها على وجه يوافق المعقول، فالأولى أن نؤوّله على ما يطابق الحقّ والدليل.

ورابعها : ما لا يصحّ ظاهره، ولا يمكن تأويله إلاّ على التعسّف البعيد، فالأولى أن لا نقبله، فأمَّا الأوَّل المقطوع به فهو أنَّه أسري به عني على الجملة وأمَّا الثاني فمنه ما روي عنه هذا أنه طاف في السماوات ورأى الأنبياء والعرش وسدرة المنتهى والجنَّة والنَّار ونحو ذلك، وأمَّا الثالث فنحو ما روي أنَّه رأى قوماً في الجنَّة يتنعمون فيها، ورأى قوماً في النَّار يعذَّبون فيها، فيحمل على أنَّه رأى صفتهم وأسماءهم وأمَّا الرابع فنحو ما روي أنه ﷺ كلَّم الله سبحانه جهرة، ورآه وقعد معه على سريره، ونحو ذلك ممّا يوجب ظاهره التشبيه، والله سبحانه يتقدس عن ذلك، وكذلك ما روي أنَّه شُقَّ بطنه وغسل، لأنه عُمَّة كان طاهراً مطهراً من كلُّ سوء وعيب، وكيف يطهُّر القلب وما فيه من الاعتقاد بالماء؟ ﴿شَبْحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِمَبْدِهِ ﴾سبحان كلمة تنزيه لله عمّا لا يليق به، وقيل : يراد به التعجب، والسري : السير باللّيل المَنكَ المَادا: كان ذلك الليل قبل الهجرة بسنة فَتِن ٱلْمَشْجِدِ ٱلْحَرَامِ فَقال أكثر المفسرين: أُسري به عظيمًا من دار أمَّ هانئ أخت عليَّ غَلِيَّةٍ وزوجها هبيرة بن أبي وهب المخزوميَّ، وكان ﷺ نائماً في تلك اللَّيلة في بيتها، وإنَّ المراد بالمسجد الحرام هنا مكَّة، ومكَّة والحرام كلُّها مسجد، وقال الحسن وقتادة: كان الاسراء من نفس المسجد الحرام ﴿إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْصَا﴾ يعني بيت المقدس لبعد المسافة بينه وبين المسجد الحرام ﴿ٱلَّذِى بَنَرَّكْنَا حَوَلَةٍ ﴾ أي جعلنا البركة فيما حوله من الأشجار والثمار والنبات والأمن والخصب حتّى لا يحتاجوا إلى أن يجلب إليهم من موضع آخر، أو بأن جعلناه مقرَّ الأنبياء ومهبط الملائكة ﴿لِنُرِيَهُ مِنْ اَلَئِنِنَّا ﴾ أي من عجائب حججنا، ومنها إسراؤه في ليلة واحدة من مكّة إلى هناك، ومنها أن أراه الأنبياء واحداً بعد واحد، وأن عرج به إلى السّماء، وغير ذلك من العجانب التي أخبر بها النّاس ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّبِيعُ ﴾ لأقوال من صدّق بذلك أو كذّب ﴿ ٱلْبَصِيرُ ﴾ بما فعل من الإسراء والمعراج انتهى<sup>(1)</sup>.

وقال الرازيّ في تفسيره: اختلف المسلمون في كيفيّة ذلك الاسراء، فالأكثرون من

(۱) مجمع اليان، ج ۲ ص ۲۱۵.

طوائف المسلمين اتّفقوا على أنّه أسري بجسد رسول الله ﷺ ، والأقلّون قالوا : إنّه ما أسري إلاّ بروحه .

حكى محمّد بن جرير الطبريّ في تفسيره عن حذيفة أنّه قال : كان ذلك رؤيا ، وإنّه ما فقد جسد رسول الله ﷺ ، وإنّما أسري بروحه، وحكى هذا القول أيضاً عن عائشة وعن معاوية، واعلم أنّ الكلام في هذا الباب يقع في مقامين :

أحدهما : في إثبات الجواز العقليّ، والثاني في الوقوع.

أما الأوّل فنقول : الحركة الواقعة في السرعة إلى هذا الحدّ ممكنة في نفسها ، والله تعالى قادر على جميع الممكنات، فنفتقر إلى مقدّمتين :

أمّا الأولى فبوجوه:

الأوّل: أنّ الفلك الأعظم يتحرّك من أوّل اللّيل إلى آخره ما يقرب من نصف الدور، وقد ثبت في الهندسة أنّ نسبة القطر إلى الدور نسبة الواحد إلى ثلاثة وسبع، فيلزم أن تكون نسبة نصف القطر إلى نصف الدور نسبة الواحد إلى ثلاثة وسبع، وبتقدير أن يقال: إنّ رسول الله تشكر ارتفع من مكّة إلى ما فوق الفلك الأعظم فهو لم يتحرّك إلاّ مقدار نصف القطر، فلمّا حصل في ذلك القدر من الزمان حركة نصف الدور كان حصول الحركة بمقدار نصف القطر أولى بالإمكان، فهذا برهان قاطع على أنّ الارتفاع من مكّة إلى ما فوق العرش في مقدار ثلث اللّيل أمر ممكن في نفسه، وإذا كان كذلك كان حصوله في كلّ اللّيل أولى بالإمكان.

الثاني : أنّه ثبت في الهندسة أنّ قرص الشمس يساوي كرة الأرض مائة وستّين مرّة، وكذا مرّة، ثمَّ إنّا نشاهد أنّ طلوع القرص يحصل في زمان لطيف سريع، وذلك يدلّ على أنّ بلوغ الحركة في السرعة إلى الحدّ المذكور أمر ممكن في نفسه.

الثالث: أنّه كما يستبعد في العقل صعود الجسم الكثيف من مركز العالم إلى ما فوق العرش، فكذلك يستبعد نزول الجسم اللّطيف الروحانيّ من فوق العرش إلى مركز العالم، فإن كان القول بمعراج محمّد في في اللّيلة الواحدة ممتنعاً في العقول كان القول ينزول جبرئيل غليمًا من العرش إلى مكّة في اللحظة الواحدة ممتنعاً، ولو حكمنا بهذا الامتناع كان طعناً في نبوة جميع الأنبياء غليمًا والقول بثبوت المعراج فرع على تسليم جواز أصل النبوّة.

الرابع : أنَّ أكثر أرباب الملل والنحل يسلّمون وجود إبليس ويسلّمون أنَّه هو الَّذي يتولّى إلقاء الوسوسة في قلوب بني آدم، فلمّا سلّموا جواز مثل هذه الحركة السريعة في حقّ إبليس فلاَن يسلّموا جوازها في حقّ أكابر الأنبياء كان ذلك أولى .

الخامس: أنّه جاء في القرآن أنّ الرياح كانت تسير بسليمان ﷺ إلى المواضع البعيدة في الاوقات القليلة، بل نقول: الحسّ يدلّ على أنّ الرياح تنتقل عند شدّة هبوبها من مكان إلّى مكان في غاية البعد في اللّحظة الواحدة وذلك أيضاً يدلّ على أنّ مثل هذه الحركة السريعة في نفسها ممكنة .

السادس : أنَّ ما دلَّ عليه القرآن من إحضارعرش بلقيس من أقصى اليمن إلى أقصى الشام في مقدار لمح البصر يدلّ على جواز ذلك .

السابع: أنّ من النّاس من يقول: إنّ الحيوان إنّما يبصر المبصرات بخروج الشعاع من البصر واتّصالها بالمبصر، فعلى قول هؤلاء انتقل شعاع العين من أبصارنا إلى زحل في تلك اللحظة اللّطيفة، وذلك يدلّ على أنّ الحركة الواقعة على هذا الحدّ من السرعة من الممكنات، لا من الممتنعات.

المقدّمة الثانية : في بيان أنَّ هذه الحركة لمّا كانت ممكنة الوجود في نفسها وجب أن لا يكون حصولها في جسد محمّد على ممتنعاً، لأنَّا قد بينًا أنَّ الأجسام متماثلة في تمام ماهيّتها، فلمّا صحّ حصول مثل هذه الحركة في حقّ بعض الاجسام وجب إمكان حصولها في سائر الأجسام، فيلزم من مجموع هذه المقدّمات أنَّ القول بثبوت هذا المعراج أمر ممكن الوجود في نفسه، أقصى ما في الباب أنّه يبقى التعجب إلاّ أنَّ هذا التعجب غير مخصوص بهذا المقام، بل هو حاصل في جميع المعجزات، فانقلاب العصا ثعباناً، يبتلع سبعين ألف حبل من الحبال والعصيّ ثمَّ تعود في الحال عصا صغيرة كما كانت أمر عجيب، وكذا سائر المعجزات.

وأما المقام الثاني : وهو وقوع المعراج فقد قال أهل التحقيق : الّذي يدلّ على أنّه تعالى أسرى بروح محمّد وجسده من مكّة إلى المسجد الأقصى القرآن والخبر ، أمّا القرآن فهو هذه الآية ، وتقرير الدليل أنّ العبد اسم للجسد والروح ، فيجب أن يكون الإسراء حاصلاً بجميع الجسد والروح ، ويؤيّده قوله تعالى : ﴿ أَرَمَيْتَ ٱلَّذِى يَنْعَنُ () عَبْدًا إذَا سَنَّ () ولا شك أنّ المراد ههنا مجموع الروح والجسد ، وقال أيضاً في سورة الجنّ ﴿ وَأَنَّمُ لَمَا قَلَمَ عَبْدُ ٱلَذَي يَدْعُونُ والمراد معهنا مجموع الروح والجسد ، فقال أيضاً في سورة الجنّ في أنّهُ منه ألى الصحاح والمراد مجموع الروح والجسد ، فكذا ههنا ، وأمّا الخبر فهو الحديث المروي في الصحاح ملخص كلامه (<sup>1)</sup> .

وقد مرَّ تفسير الآية الثانية في باب عصمته ﷺ .

قوله تعالى: ﴿ عَلَمَهُمْ شَدِيدُ ٱلْقُوَىٰ﴾ قال البيضاويّ: أي ملك شديد قواه، وهو جبرئيل تلاَيَنَاً! و﴿ ذُو مِرَوَى حصافة في عقله ورأيه ﴿ فَآسَـنَوَىٰ﴾ فاستقام على صورته الحقيقيّة الّتي خلقه الله عليها، وقيل: استولى بقوّته على ما جعل له من الأمر ﴿ وَهُوَ﴾ أي جبرئيل ﴿ بِالأَفْنَي آلْأَعَلَىٰ﴾ أفق

تفسير فخر الرازي، ج ٢٠ المجلد ٧ ص ٢٩٣.

السماء ﴿ثُمَّ دَنَّا﴾ من النبي ﴿فَنَدَلَّكَ﴾ فتعلَّق به، وهو تمثيل لعروجه بالرسول ﷺ، وقيل : ثمَّ تدلى من الأفق الأعلى فدنا من الرسول، فيكون إشعاراً بأنَّه عرج به غير منفصل عن محلَّه، وتقريراً لشدة قوّته، فإنَّ التدلّي استرسال مع تعلّق ﴿ فَكَانَ ﴾ جبرتيل من محمّد عليه ﴿ قَابَ فَوْسَيْنِهُ مقدارهما ﴿أَوْ أَدْنَهُ عَلَى تَقديركم، كَقُولُه: ﴿أَوْ يَزِيدُونَ؟ والمقصود تمثيل ملكة الاتصال وتحقيق استماعه لما أوحى إليه بنفي البعد الملبِّس ﴿فَأَوْحَنَّ﴾ جبرئيل ﴿إِلَىٰ عَبَدِهِ ﴾ أي عبد الله وإضماره قبل الذكر لكونه معلوماً ﴿مَّا أَوْحَىٰ﴾ جبرتيل وفيه تفخيم للوحي به أو الله إليه، وقيل الضمائر كلُّها لله تعالى وهوالمعنيَّ بشديد القوى، كما في قوله: ﴿ هُوَ ٱلْزَأَقُ ذُو ٱلْفُوَّةِ ٱلْمَتِينُ﴾ ودنوه منه برفع مكانته، وتدليه: جذبه بشراشره إلى جناب القدس ﴿مَا كَذَبَ ٱلْغُوَادُ مَا رَأَىٰٓ ﴾ أي ببصره من صورة جبرثيل، أو الله، أي ما كذب الفؤاد بصره بما حكاه له، فإنَّ الامور القدسيَّة تدرك أوَّلاً بالقلب، ثمَّ ينتقل منه إلى البصر، أو ما قال فؤاده لمَّا رآه: لم أعرفك، ولو قال ذلك كان كاذباً، لأنَّه عرفه بقلبه كما رآه ببصره، وقيل: ما رآه بقلبه، والمعنى لم يكن تخيّلاً كاذباً ، ويدلّ عليه أنَّه سنل عظيمَ هل رأيت ربّك؟ فقال : رأيته بفؤادي ﴿ أَفَتُمُزُونَهُمْ عَلَىٰ مَا يَرَىٰ﴾ أفتجادلونه عليه، من المراء وهو المجادلة ﴿وَلِقَدْ رَبَاهُ نَزَلَةً أخْرَىٰ﴾ مرة أخرى، فعلة من النزول، وأقيمت مقام المرّة ونصبت نصبها إشعاراً بأنَّ الرؤية في هذه المرَّة كانت أيضاً بنزول ودنوً، والكلام في المرئيّ والدنوّ ما سبق، وقيل: تقديره ولقد رآه نازلاً نزلة أخرى، ونصبها على المصدر، والمراد به نفي الريبة عن المرة الاخيرة ﴿عِندَ سِدَرَةِ ٱلْمُنْكَفَىٰ﴾ الَّتي ينتهي إليها علم الخلائق وأعمالهم، أو ما ينزل من فوقها ويصعد من تحتها إليها ولعلُّها شبهت بالسدرة، وهي شجرة النبق، لأنَّهم يجتمعون في ظلَّها، وروي مرفوعاً أنَّها في السماء السابعة ﴿عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَاوَىَّ﴾ الجنَّة الَّتي يأوي إليها المتقون، أو أرواح الشهداء ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ مَا يَغْشَىٰ﴾ تعظيم وتكثير لما يغشاها بحيث لا يكتنهها نعت ولا يحصيها عدد، وقيل يغشاها الجمَّ الغفير من الملائكة يعبدون الله عندها ﴿مَا زَاغَ ٱلْبَعَبُرُ ﴾ ما مال بصر رسول الله عمَّا رآه ﴿ وَمَا طَنَىٰ وما تجاوزه، بل أثبته إثباناً صحيحاً مستيقناً، أو ما عدل عن رؤية العجائب التي أمر برؤيتها وما جاوزها ﴿لَقَدْ زَأَىٰ مِنْ ءَايَكِ رَبِّهِ ٱلْكُبْرَى أَي والله لقد رأى الكبرى من آياته وعجائبه الملكيَّة والملكوتيَّة ليلة المعراج، وقد قيل: إنَّها المعنيَّة بما رأى، ويجوز أن تكون الكبري صفة للآيات، على أنَّ المفعول محذوف، أي شيئاً من آيات ربِّه، أو ﴿مِنَّ﴾ مزيدة<sup>(١)</sup>.

وقال الطبرسيّ يَعْنَيْهُ في قوله تعالى: ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُؤَادُ مَا رَأَىٰٓ﴾ أي لم يكذب فؤاد محمّد ﷺ ما رآه بعينه، قال ابن عبّاس: رأى محمّد ربّه بفؤاده، وروي ذلك عن محمّد بن الحنفيّة، عن عليّ ﷺ، أي علمه علماً يقيناً بما رآه من الآيات الباهرات، وقيل: إنّ الّذي رآه هو جبرئيل على صورته الّتي خلقه الله عليها، وقيل: هو ما رآه من ملكوت الله وأجناس

(1) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٠٢.

مقدوراته عن الحسن، قال: وعرج بروح محمّد إلى السماء وجسده في الأرض، وقال الأكثرون وهو الظاهر من مذاهب أصحابنا والمشهور في أخبارهم أنّ الله تعالى صعد بجسمه إلى السماء حيّاً سليماً حتّى رأى ما رأى من ملكوت السماوات بعينه ولم يكن ذلك في المنام، وعن أبي العالية قال: ستل رسول الله ﷺ هل رأيت ربّك ليلة المعراج؟ قال: رأيت نهراً، ورأيت وراء النهر حجاباً، ورأيت وراء الحجاب نوراً، لم أر غير ذلك.

وروي عن أبي ذرّ وأبي سعيد الخدريّ أنّ النبيّ عنه منل عن قوله : ﴿مَا كَذَبَ ٱلْفُوَادُ مَا رَأَىٰ هَ قَالَ : رأيت نوراً، وروي ذلك عن مجاهد وعكرمة ﴿ أَمَّتُنُوْبُهُ عَلَى مَا يَرَىٰ ﴾ . وذلك أنّهم جادلوه حين أسري به، فقالوا : صف لنا بيت المقدس، وأخبرنا عن عيرنا في طريق الشام ﴿ وَلَنَدَ رَمَاهُ نَزَلَةُ أُخْرَىٰ ﴾ جبرثيل في صورته نازلاً من السماء نزلة أخرى وذلك أنّه رآه مرتين في صورته ﴿ عِندَ سِدَرَةِ ٱلْنَنَكَىٰ ﴾ أي رآه محمّد وهو عند سدرة المنتهى، وهي شجرة عن يمين العرش فوق السماء السّابعة، انتهى إليها علم كلّ ملك وقيل : هي شجرة طوبى ﴿ إِذَ يَنْتَى النبيّ عَنْتَى قال : يقدن على كلّ ورقة من أوراقها ملكاً قائماً يسبح الله تعالى، وقيل : يغشاها النبيّ قال : رأيت على كلّ ورقة من أوراقها ملكاً قائماً يسبح الله تعالى، وقيل : يغشاها من النور والبهاء والحسن والصفاء الذي يروق الأبصار ما ليس لوصفه منتهى، وقيل : يغشاها فراش من ذهب عن ابن عبّاس، وكانّها ملائكة على صورة الفراش يعبدون الله تعالى، والمعنى أنّه رأه رأه رأه من النه ينكم على على على الشجرة، وروي أنّ

(مَا زَاغَ ٱلْمَبَرُ وَمَا طَنَى ﴾ لم يمل بصره يميناً وشمالاً، وما جاوز القصد، ولا الحدّ الّذي حدّ له ﴿لَقَدَ زَائَن مِنْ ءَابَنتِ رَبِيهِ ٱلْكَبْرَى ﴾ مثل سدرة المنتهى، وصورة جبريل ورؤيته وله ستّمائة جناح قد سدّ الأفق بأجنحته، وقيل: إنّه رأى رفرفاً أخضر من رفارف الجنّة قد سدّ الأفق انتهى كلامه رفع الله مقامه<sup>(۱)</sup>.

**وأقول:** اعلم أنّ عروجه ﷺ إلى بيت المقدس ثمّ إلى السماء في ليلة واحدة بجسده الشريف ممّا دلت عليه الآيات والأخبار المتواترة من طرف الخاصّة والعامّة، وإنكار أمثال ذلك أو تأويلها بالعروج الروحانيّ أو بكونه في المنام ينشأ إمّا من قلّة التتبّع في آثار الأئمّة الطاهرين، أو من قلّة التديّن وضعف اليقين، أو الانخداع بتسويلات المتفلسفين، والأخبار الواردة في هذا المطلب لا أظنّ مثلها ورد في شيء من أصول المذهب، فما أدري ما الباعث على قبول تلك الأصول وادّعاء العلم فيها والتوقّف في هذا المقصد الأقصى، فبالحريّ أن يقال لهم : أفتؤمنون ببعض الكتاب وتكفرون بعض وأمّا اعتذارهم بعدم قبول الفلك للخرق

(۱) مجمع البيان، ج ۹ ص ۲۹۱.

والالتئام فلا يخفى على أولي الأفهام أنّ ما تمسّكوا به في ذلك ليس إلاّ من شبهات الأوهام، مع أنّ دليلهم على تقدير تمامه إنّما يدلّ على عدم جواز الخرق في الفلك المحيط بجميع الاجسام، والمعراج لا يستلزمه، ولو كانت أمثال تلك الشكوك والشبهات مانعة من قبول ما ثبت بالمتواترات لجاز التوقّف في جميع ما صار في الدين من الضروريّات، وإنّي لأعجب من بعض متأخّري أصحابنا كيف أصابهم الوهن في أمثال ذلك، مع أنّ مخالفيهم مع قلّة أخبارهم وندرة آثارهم بالنظر إليهم وعدم تديّنهم لم يجوّزوا ردّها، ولم يرخّصوا في تأويلها، وهم مع كونهم من أتباع الأئمة الأطهار عليها المخالفين، ويذكرون أقوالهم بين أقوال الشيعة المتديّنين، أعاذنا الله وسائر المؤمنين من تسويلات المضلين.

واعلم أنَّ قدماء أصحابنا وأهل التحقيق منهم لم يتوقَّفوا في ذلك :

قال شيخ الطائفة قدّس الله روحه في التبيان : وعند أصحابنا وعند أكثر أهل التأويل وذكره الجبّائيّ أيضاً أنّه عرج به في تلك اللّيلة إلى السماوات حتّى بلغ سدرة المنتهى في السماء السابعة وأراه الله من آيات السماوات والأرض ما ازداد به معرفة ويقيناً، وكان ذلك في يقظته دون منامه، والّذي يشهد به القرآن الإسراء من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، والثاني يعلم بالخبر انتهى. وقوله : عند أصحابنا يدلّ على اتفاقهم على ذلك فلا يعبأ بما أسند ابن شهر آشوب إلى أصحابنا من اقتصار الإماميّة على المعراج إلى بيت المقدس كما سياتي .

وقال في المقاصد وشرحه: قد ثبت معراج النبي عنه بالكتاب والسنة وإجماع الأمّة، إلاّ أنّ الخلاف في أنّه في المنام أو في اليقظة، وبالروح فقط أو الجسد، وإلى المسجد الاقصى فقط أو إلى السماء والحق أنه في اليقظة بالجسد إلى المسجد الأقصى بشهادة الكتاب، وإجماع القرن الثاني، ومن بعده إلى السماء بالأحاديث المشهورة، والمنكر مبتدع، ثمَّ إلى الجنّة والعرش، أو إلى طرف العالم على اختلاف الآراء بخبر الواحد، وقد اشتهر أنّه نعت لقريش المسجد الأقصى على ما هو عليه، وأخبرهم بحال عيرهم فكان على ما أخبر، وبما رأى في السماء من العجائب، وبما شاهد من أحوال الأنبياء على ما هو مذكور في كتب الحديث لنا أنه أمر ممكن أخبر به الصادق، ودليل الإمكان تماثل الأجسام، فيجوز في كتب الحديث لنا أنه أمر ممكن أخبر به الصادق، ودليل الإمكان تماثل الأجسام، فيجوز الخرق على السماء كالأرض، وعروج الإنسان، وأمّا عدم دليل الامتناع فإنّه لا يلزم من فرض وقوعه محال، وأيضاً لوكان دعوى النبي تشكر المعراج في المنام أو بالروح لما أنكره الكفرة غاية الإنكار، ولم يرتد من أسلم تردداً منه في صدق النبي عنه.

تمسّك المخالف بما روي عن عائشة أنّها قالت: والله ما فقد جسد محمّد رسول الله ﷺ، وعن معاوية أنّها كانت رؤيا صالحة، وأنت خبير بأنّه على تقدير صحّته لا يصلح حجّة في مقابلة ما ورد من الأحاديث وأقوال كبار الصحابة وإجماع القرون اللّاحقة انتهى. **أقول:** لو أردت استيفاء الأخبار الواردة في هذا الباب لصار مجلّداً كبيراً، وإنّما نورد ههنا بعض ما يتعلّق بكيفيّة المعراج وحقّيّته، وسائر الأخبار متفرّقة في سائر الأبواب.

ا – عد: اعتقادنا في الجنّة والنّار أنّهما مخلوقتان، وأن النبيّ ﷺ قد دخل الجنّة، ورأى النّار حين عرج<sup>(۱)</sup>.

وأمّا الردّ على من أنكر خلق الجنّة والنّار فقال الله تعالى : ﴿عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنكَىٰ ﴾ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْأَوَكَ ﴾ وقال رسول الله ﷺ : دخلت الجنّة فرأيت فيها قصراً من ياقوت أحمر يرى داخله من خارجه وخارجه من داخله من نوره، فقلت : يا جبرتيل لمن هذا القصر؟ قال : لمن أطاب الكلام، وأدام الصيام، وأطعم الطعام، وتهجد باللّيل والنّاس نيام الخبر .

وقال ﷺ: لمّا أُسري بي إلى السّماء، دخلت الجنّة فرأيت فيها قيعان، ورأيت فيها ملائكة يبنون لبنة من ذهب، ولبنة من فضّة، وربّما أمسكوا، فقلت لهم: ما بالكم قد أمسكتم؟ فقالوا: حتّى تجيئنا النفقة، فقلت: وما نفقتكم؟ قالوا: قول المؤمن: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاّ الله والله أكبر، فإذا قال بنينا، وإذا سكت أمسكنا.

وقال على درنوك من درانيك السري بي إلى سبع سماواته أخذ جبرئيل بيدي وأدخلني الجنّة، وأجلسني على درنوك من درانيك الجنّة، وناولني سفرجلة فانفلقت نصفين، وخرجت منها حوراء، فقامت بين يدي وقالت : السلام عليك يا محمّد، السلام عليك يا أحمد، السلام عليك يا رسول الله، فقلت : وعليك السلام، من أنت؟ قالت : أنا الراضية المرضيّة، خلقني الجبّار من ثلاثة أنواع : أعلاي من الكافور، ووسطي من العنبر وأسفلي من المسك، عجنت بماء

**أقول:** ذكر عليّ بن إبراهيم مثله في مفتتح تفسيره عند تنويع آيات الفرآن.

٣ - ووجدت في كتاب كنز الفوائد تأليف الشيخ الجليل أبي الفتح الكراجكيّ تقله عند ذكر المعمّرين: أخبرنا القاضي أبو الحسن عليّ بن محمّد البغداديّ، عن أحمد بن محمّد بن

<sup>(</sup>١) اعتقادات الصدوق، ص ٩١.

أيُّوب، عن محمّد بن لاحق بن سابق، عن هشام بن محمّد السائب الكلبيّ، عن أبيه، عن الشرقيّ بن القطاميّ، عن تميم بن وهلة المرّيّ، قال: حدّثني الجارود بن المنذر العبديّ وكان نصرانيّاً فأسلم عام الحديبيّة وحسن إسلامه، وكان قارناً للكتب، عالماً بتأويلها على وجه الدهر وسالف العصر، بصيراً بالفلسفة والطبّ، ذا رأي أصيل، ووجه جميل، أنشا يحدَّثنا في أيَّام إمارة عمر بن الخطَّاب قال : وفدت على رسول الله عنه في رجال من عبد القيس ذوي أحلام وأسنان، وفصاحة وبيان، وحجّة وبرهان، فلمّا بصروا به راعهم منظره ومحضره فقال زعيم القوم لي : دونك من أممت، فما نستطيع أن نكلُّمه، فاستقدمت دونهم إليه، فوقفت بين.يديه، فقلت: سلام عليك يا رسول الله، بأبي أنت وأميّ، ثمّ أنشأت أقول: يا نبسي الهدي أتستك رجالً المسعست قسردداً وآلاً فسألا جابت البيد والمهامه حتى عالها من طوي السري ما عالا قطعت دونك الصحاصح تهوي لاتعذال كلال فيبك كبلالا كل دهناء يقصر الطرف عنها أرقبلتها قبلاصنا إرقبالا بكماة مشل النجوم تبلالا وطوتها العتاق تجمح فيها شبة لستسا دأتسك أحسسن مسرو أفحمت عنك هيبة وجلالا تتقعى شرباس يوم عصيب هاتل أوجل القلوب وهالا تسحبو تبور من الإلية ويبرهما ن وبرر ونسعهمة أن تسنسالا وأمان منه لدي الحشر والنشر إذ الـخـلـق لا يـطـيـق الــــوّالا فلك الحوض والشفاعة والكو ثر والفضل إذ ينص السوالا أنبأ الأولون باسمك فينا

قال: فأقبل عليّ رسول الله عظيم بصفحة وجهه المبارك، شمت منه ضياءً لامعاً ساطعاً كوميض البرق، فقال: يا جارود لقد تأخَّر بك وقومك الموعد - وقد كنت وعدته قبل عامي ذلك أن أفد إليه بقومي فلم أنه وأتيته في عام الحديبيَّة - فقلت : يا رسول الله بنفسي أنت ما كان إبطائي عنك إلا أنّ جلّة قومي أبطأوا عن إجابتي حتّى ساقها الله إليك لما أرادها به من الخير لديك، فأمّا من تأخر عنه فحظه فات منك، فتلك أعظم حوبة وأكبر عقوبة، فقال سلمان: وكيف عرفته يا أخا عبد القيس قبل إتيانه؟ فأقبلت على رسول الله على وهو يتلألأ ويشرق وجهه نوراً وسروراً، فقلت: يا رسول الله إنَّ قسّاً كان ينتظر زمانك، ويتوكّف إبّانك، ويهتف باسمك واسم أبيك وأمك وأسماء لست أصيبها معك، ولا أراها فيمن اتّبعك، قال سلمان رضي الله عنه: فأخبرنا، فأنشأت أحدَّثهم ورسول الله عظي يسمع والقوم سامعون واعون، قلتُ: يا رسول الله لقد شهدت قسّاً وقد خرج من ناد من أندية إياد، إلى صحصح ذي قتاد وسمر وعتاد، وهو مشتمل بنجاد، فوقف في إضحيان ليل كالشمس، رافعاً إلى السماء وجهه

وبأسماء بعده تستسالا

وإصبعه فدنوت منه فسمعته يقول: اللَّهمَّ رَبَّ هذه السبعة الأرقعة، والأرضين الممرعة، وبمحمَّد والثلاثة المحامدة معه، والعليَّين الأربعة، وسبطيه المنيعة الأرفعة، والسريّ الألمعة، وسميّ الكليم الضرعة، أولئك النقباء الشفعة، والطرق المهيعة درسة الإنجيل، وحفظة التنزيل، على عدد النقباء من بني إسرائيل، محاة الأضاليل، نفاة الأباطيل، الصادقو القيل، عليهم تقوم الساعة، وبهم تنال الشفاعة، ولهم من الله فرض الطاعة، ثمّ قال: اللّهمَّ ليتني مدركهم ولو بعد لأي من عمري ومحياي، ثمَّ أنشاً يقول:

فإن غالني الدهر الحزون بغوله فقد غال من قبلي ومن بعد يوشك فلا غرو إنّي سالك مسلك الأولى وشيكاً من ذا للردى ليس يسلك

ثم آب يكفكف دمعه، ويرنّ رنين البكرة قد بريت ببرّات، وهو يقول: أقسم قسّ قسماً ليس به مكتتما لو عاش ألفي عمر لم يلق منها سأما حتّى يلاقي أحمد والنقباء الحكما هم أوصياء أحمد أكرم من تحت السما يعمى العباد عنهم وهم جلاء للعمى لست بناس ذكرهم حتّى أحلّ الرجما

ثمّ قلت: يا رسول الله أنبئني أنبأك الله بخبر عن هذه الاسماء الّتي لم نشهدها، وأشهدنا قس ذكرها، فقال رسول الله ينتي : يا جارود ليلة أسري بي إلى السماء أوحى الله بَتَرَبَّلْ إليّ أن سل من أرسلنا من قبلك من رسلنا على ما بعثوا؟ فقلت: على ما بعثتم؟ فقالوا: على نبوّتك، وولاية عليّ بن أبي طالب، والأئمّة منكما، ثمَّ أوحى إليّ أن التفت عن يمين العرش، فالتفتّ فإذا عليّ، والحسن والحسين، وعليّ بن الحسين، ومحمّد بن عليّ، وجعفر بن محمّد، وموسى بن جعفر، وعليّ بن موسى، ومحمّد بن عليّ، وعليّ بن محمّد، والحسن بن عليّ والمهديّ في ضحضاح من نور يصلّون، فقال لي الربّ تعالى: هؤلاء الحجج أوليائي، وهذا المنتقم من أعدائي، قال الجارود: فقال لي سلمان: يا جارود هؤلاء المذكورون في التوراة والإنجيل والزبور كذاك فانصرفت بقومي وأنا أقول:

أتيتك يابن آمنة الرسولا لكي بك أهتدي النهج السبيلا فقلت فكان قولك قول حق وصدق ما بدالك أن تقولا وبصرت العمى من عبد قيس وكل كان في عمه ضليلا وأنبأناك عن قس الإبادي مقالاً فيك ظلت به جديلا وأسماء عمت عنّا فآلت إلى علم وكنّ بها جهولا

ثم قال الكراجكيّ تظلفه : من الكلام في هذا الخبر - أيّدك الله - أنّك تُسأل في هذا الخبر عن ثلاثة مواضع:

أحدها : أن يقال لك : كان الأنبياء المرسلون قبل رسول الله عظيم قد ماتوا ، فكيف يصحّ سؤالهم في السماء؟ وثانيها : أن يقال لك : ما معنى قولهم : إنّهم بعثوا على نبوّته، وولاية عليّ، والأثمّة من ولده ﷺ ؟ .

وثالثها : أن يقال لك : كيف يصحّ أن يكون الأثمّة الاثنا عشر على في تلك الحال في السماء ونحن نعلم ضرورة خلاف هذا؟ لأنّ أمير المؤمنين على كان في ذلك الوقت بمكة في الأرض، ولم يدّع قطّ ولا ادّعى له أحد أنّه صعد إلى السّماء، فأمّا الأئمّة من ولده، فلم يكن وجد أحد منهم بعد ولا ولد، فما معنى ذلك إن كان الخبر حقّاً؟ فهذه مسائل صحيحة ويجب أن يكون معك لها أجوبة معدة.

فأمًا الجواب عن السؤال الأوّل فإنّا لا نشك في موت الأنبياء عليه غير أنّ الخبر قد ورد بأن الله تعالى يرفعهم، بعد مماتهم إلى سماته، وأنّهم يكونون فيها أحياء متنعمين إلى يوم القيامة، ليس ذلك بمستحيل في قدرة الله سبحانه، وقد ورد عن النبي تلك أنّه قال: «أنا أكرم على الله من أن يدعني في الأرض أكثر من ثلاث وهكذا عندنا حكم الأئمة تلك، قال النبي تلك : «لو مات نبي بالمشرق ومات وصيّه في المغرب لجمع الله بينهما» وليس زيارتنا لمشاهدهم على أنّهم بها، ولكن لشرف المواضع، فكانت غيّبت الأجسام فيها ولعبادة أيضاً ندبنا إليها، فيصح على هذا أن يكون النبي تلك رأى الأنبياء عليه في السماء فسألهم كما أمره الله تعالى، وبعد فقد قال الله تعالى : ﴿وَلَا تَحْتَبَنَ آلَذِينَ قُتِلُوا في سَبِيلِ اللّهِ أَمَوْتًا بَلَ أَعْيَاةً يوم اله تعالى من المؤمنون الذين قتلوا في سبيل الله على هذا الوصف فكف ينكر أن يكون الأنبياء بعد موتهم أحياء منعمين في السماء وقد اتصلت الأخبار من طريق الخاص والعام الأنبياء بعد موتهم أحياء منعمين في السماء وقد اتصلت الأخبار من طريق الخاص والعام وهو في السماء قال له تعالى أن النبي تك لما خوطب بفرض الصلاة ليه المعراج بعصحيح هذا، وأجمع الرواة على أنّ النبي على لا تلي أخبار من طريق الخاص والعام وهو في السماء قال له تعالى أن النبي في لها خوطب بفرض الصلاة ليه مرة بعد أخرى، وما حصل عليه الاتفاق فلم بيق فيه كذب .

وأمّا الجواب عن السؤال الثاني فهو أن يكون الأنبياء غليمي قد أعلموا بأنّه سيبعث نبيّاً يكون خاتمهم، وناسخاً بشرعه شرائعهم وأعلموا أنّه أجلّهم وأفضلهم، وأنّه سيكون أوصياؤه من بعده حفظة لشرعه، وحملة لدينه، وحججاً على أمّته، فوجب على الأنبياء التصديق بما أخبروا به، والإقرار بجميعه.

أخبرني الشريف يحيى بن أحمد بن إبراهيم بن طباطبا الحسينيّ، عن عبد الواحد بن عبد الله الموصليّ، عن أبي عليّ بن همّام، عن عبد الله بن جعفر الحميريّ، عن عبد الله بن محمّد، عن محمّد بن أحمد، عن يونس بن يعقوب، عن عبد الأعلى بن أعين قال : سمعت أبا عبد الله يقول : ما تنبّأ نبيّ قطّ إلاّ بمعرفة حقّنا وتفضيلنا على من سوانا .

وإن الأمّة مجمعة على أنّ الأنبياء ﷺ قد بشّروا بنبيّنا ﷺ ونبّهوا على أمره، ولا يصحّ منهم ذلك إلاّ وقد أعلمهم الله تعالى به، فصدّقوا وآمنوا بالمخبر به، وكذلك قد روت الشيعة أنّهم قد بشّروا بالأثمّة أوصياء رسول الله ﷺ .

وأما الجواب عن الثالث فهو أنَّه يجوز أن يكون الله تعالى أحدث لرسوله ﷺ في الحال صوراً كصور الأئمّة ﷺ ليراهم أجمعين على كمالهم، كمن شاهد أشخاصهم برؤيته مثالهم، ويشكر الله تعالى على ما منحه من تفضيلهم وإجلالهم، وهذا في العقول من الممكن المقدور، ويجوز أيضاً أن يكون الله تعالى خلق على صورهم ملائكة في سمائه يسبّحونه ويقدّسونه لتراهم ملائكته الّذين قد أعلمهم بأنّهم سيكونون في أرضه حججاً له على خلقه، فيتأكّد عندهم منازلهم، وتكون رؤيتهم تذكاراً لهم بهم، وبما سيكون من أمرهم، وقد جاء في الحديث أنَّ رسول الله عظيم رأى في السماء لمَّا عرج به ملكاً على صورة أمير المؤمنين، وهذا حديث قد اتّفق أصحاب الحديث على نقله، حدّثني به من طريق العامّة الشيخ محمّد بن أحمد بن شاذان القمّيّ ونقلته من كتابه المعروف بإيضاح دقائق النواصب، وقرأته عليه بمكّة في المسجد الحرام سنة اثنتي عشرة وأربعمائة عن جعفر بن محمّد بن مسرور ، عن الحسين بن محمّد، عن أحمد بن علويه المعروف بابن الأسود الإصبهانيّ عن إبراهيم بن محمّد، عن عبد الله بن صالح، عن جدير بن عبد الحميد، عن مجاهد، عن ابن عبّاس قال: سمعت رسول الله عنه الله يقول: لمّا أسري بي إلى السماء ما مررت بملاً من الملائكة إلاّ سألوني عن عليّ بن أبي طالب حتّى ظننت أنَّ اسم عليّ في السماء أشهر من اسمي، فلمّا بلغت السماء الرابعة نظرت إلى ملك الموت فقال لي : يا محمّد ما خلق الله خلقاً إلاّ أقبض روحه بيدي ما خلا أنت وعلى، فإن الله جلٍّ جلاله يقبض أرواحكما بقدرته، فلمًّا صرت تحت العرش نظرت فإذا أنا بعلي بن أبي طالب واقفاً تحت عرش ربّي فقلت : يا علَّى سبقتني؟ فقال لي جبرتيل عَلِي إذا يا محمّد من هذا الذي يكلّمك؟ قلت : هذا أخى على بن أبي طالب، قال لي : يا محمّد ليس هذا عليّاً، ولكنّه ملك من ملائكة الرحمان خلقه الله على صورة على بن أبي طالب عُليَّةٍ ، فنحن الملائكة المقرّبون كلّما اشتقنا إلى وجه عليّ بن أبي طالب زرنا هذا الملك لكرامة على بن أبي طالب على الله سبحانه.

فيصحّ على هذا الوجه أن يكون الّذين رآهم رسول الله ملائكة على صورة الأثمّة على الله على عنورة الأئمّة ع وجميع ذلك داخل في باب التجويز والإمكان والحمد لله<sup>(1)</sup>. انتهى كلام الكراجكيّ عَلَيْهِ .

ولنبيِّن بعض ألفاظ ما أورده من الأخبار، وإن كان ما وصل إلينا من النسخة في غاية السقم: القردد: المكان الغليظ المرتفع ذكره الجوهريّ، وقال، الآل: الشخص، والآل: الّذي تراه في أوّل النهار وآخره كأنّه يرفع الشخوص، وليس هو السراب، والآل جمع الآلة وهي خشبات تبنى عليها الخيمة، والآل جمع الآلة بمعنى الحالة. قال الراجز:

قـد أركـبُ الآلـة بـعـد الآلـه وأتـرك الـعـاجـز بـالـجـدالـه وفي النهاية: في حديث قسّ بن ساعدة: «قطعت مهمهاً وآلاً فآلا» الآل «السراب،

وجوب البلاد: قطعها، والبيد بالكسر جمع البيداء وهي المفازة، والمهمه : المفازة البعيدة، وغاله: ذهب به وأهلكه، والطوى: الجوع، والطويّ كغنيّ: البتر المطويّة، والسرى: السير بالليل، وكغنيّ نهر صغير، والصحصح والصحصاح: المكان المستوي، والدهناء بالمدّ والقصر: الفلاة، وموضع ببلاد تميم، والإرقال: ضرب من العدو، وتقول: نصصت الرجل : إذا استقصيت مسألته عن الشيء حتّى تستخرج ما عنده، وقوله : تتسالى إمّا من السلو بمعنى كشف الهمّ، أو من السؤال، أي يسأل عنها، وتقول : شمت مخائل الشيء إذا تطلّعت نحوها ببصرك منتظراً له، والتوكّف : التوقّع والقتاد : شجر له شوك، والسمر بضمّ الميم جمع السمرة وهي شجر الطلح، والعتاد بالفتح: العدّة، والقدح الضخم، والْعتود، السدرة، أو الطلحة، والنجاد ككتاب: حمائل السيف، وليلة إضحيانة بالكسر: مضيئة لا غيم فيها، والأرقعة: السماوات، وأمرع الوادي: أكلاً. قوله: والسريّ الألمعة كنَّى به عن الصادق ﷺ لأنَّ جعفراً في اللغة النهر الصغير كالسريِّ، ولعلَّ التاء في أكثر المواضع للمبالغة، وطريق مهيع كمقعد: بيّن، ولعلَّه سقط من النسخ العسكريَّ عَلَيْتَهُمْ، أو من الرواة، ويقال: فعل كذا بعد لأي، أي بعد شدّة إبطاء، ويقال: لا غرو، أي ليس بعجب، وكفكفت الشيء دفعته وصرفته، والأظهر يوكف، أي يصبّ وبريت البعير : إذا حسرته وأذهبت لحمه، والبرة: حلقة تجعل في لحم أنف البعير، وتجمع على برات، وأبريتها إذا جعلت في أنفها البرة، والرجم بالتحريك القبر.

**أقول:** يمكن الجواب عن بعض تلك الأسئلة بالقول بالأجساد المثالية، وتعلَّق الأرواح بها قبل تعلَّق البدن الاصليّ وبعده، وسيأتي مزيد توضيح لتلك المسائل إن شاء الله تعالى، وقد مرَّ بعض الكلام فيها في كتاب المعاد.

٤ – وقال في المنتقى : قال الواقدي كان المسرى في ليلة السبت لسبع عشرة ليلة خلت من شهر رمضان في السنة الثانية من النبوة قبل الهجرة بثمانية عشر شهراً، وقيل : ليلة سبع عشرة من ربيع الأول قبل الهجرة بسنة من شعب أبي طالب، وقيل : ليلة سبع وعشرين من رجب، وقيل : كان الإسراء قبل الهجرة بسنة وشهرين، وذلك سنة ثلاث وخمسين من الفيل . انتهى .

وقال السيّد ابن طاووس : روي أنَّ ليلة سبع عشرة من شهر ربيع الأوّل أُسري بالنبي عَظْقَ .

٧ - ومن كتاب المعراج للشيخ الصالح أبي محمّد الحسن تترضي بإسناده عن الصدرق، عن أبيه، عن محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن على، عن محمّد بن عبد الله بن مهران، عن صالح بن عقبة، عن يزيد بن عبد الملك، عن أبي جعفر الباقر عظيمًا قال: لمّا صعد رسول الله عظيم إلى السماء صعد على سرير من ياقوتة حمراء مكلِّلة من زبرجدة خضراء، تحمله الملائكة، فقال جبرئيل: يا محمّد أدِّن، فقال: الله أكبر، الله أكبر، فقالت الملائكة الله أكبر، الله أكبر فقال: أشهد أن لا إله إلاَّ الله، فقالت الملائكة: نشهد أن لا إله إلاَّ الله، فقال: أشهد أنَّ محمّداً رسول الله، فقالت الملائكة : نشهد أنَّك رسول الله، فما فعل وصيّك على؟ قال : خلفته في أُمَّتي، قالوا: نعم الخليفة خلَّفت، أما إنَّ الله ﴾ وَرَجِّكَ فرض علينا طاعته، ثمَّ صعد به إلى السماء الثانية فقالت الملائكة مثل ما قالت ملائكة السماء الدنيا، فلمّا صعد به إلى السماء السابعة لقيه عيسي غَلِيَّةٍ فسلَّم عليه، وسأله عن عليٍّ، فقال له خلفته في أمَّتي، قال: نعم الخليفة خلَّفت، أمَّا إنَّ الله فرض على الملائكة طاعته، ثمَّ لقيه موسى عَلِيَّ إلا والنبيُّون نبق نبيٍّ فكلُّهم يقول له مقالة عيسى ١٩ ، ثمَّ قال محمّد ٢٠٠ : فأين أبي إبراهيم؟ فقالوا له، هو مع أطفال شيعة عليّ، فدخل الجنّة فإذا هو تحت الشجرة لها ضروع كضروع البقر، فإذا انفلت الضرع من فم الصبيّ قام إبراهيم فردّ عليه، قال: فسلّم عليه وسأله عن عليّ، فقال: خلَّفته في أمَّتي، قال: نعم الخليفة خلَّفت، أما إنَّ الله فرض على الملائكة طاعته، وهؤلاء أطفال شيعته سألت الله يَمْرَيِّكِ أنَّ يجعلني القائم عليهم ففعل، وإنَّ الصبيّ ليجرع الجرعة فيجد طعم ثمار الجنَّة وأنهارها في تلك الجرعة.

٨ - ومنه عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن أبيه، عن أحمد بن النضر، عن ابن شمر، عن جابر الجعفيّ، عن جابر الأنصاريّ قال: قال رسول الله عنه : لمّا عرج بي إلى السماء السابعة وجدت على كلّ باب سماء مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عرج بي إلى السماء السابعة وجدت على كلّ باب سماء مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، علي بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا صرت إلى حجب النور رأيت على كلّ حجاب مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، علي بن أبي الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا صرت إلى حجب النور رأيت على كلّ حجاب مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا صرت إلى حجب النور رأيت على كلّ حجاب مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا صرت إلى حجب النور رأيت على كلّ حجاب مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا صرت إلى حجب النور رأيت على كلّ حجاب مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا حرب علي بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا صرت إلى حجب النور رأيت على كلّ حجاب مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين ولمّا حرب إلى العرش وجدت على كلّ ركن من أركانه مكتوباً : لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله، عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين .

١٠ – قال: فأخبرني الأعمش عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عنه قال: فلمّا ضربه اللّعين ابن ملجم، على رأسه صارت تلك الضربة في صورته الّتي في السماء فالملائكة ينظرون إليه غدوة وعشيّة، ويلعنون قاتله ابن ملجم، فلمّا قتل الحسين بن عليّ علي عنه مبطت الملائكة وحملته عدوة وعشيّة، ويلعنون قاتله ابن ملجم، فلمّا قتل الحسين بن عليّ علي علي علي وحملته مع مورة علي في السماء الملائكة من على مدورة وحملته حتى أوقفته مع صورة عليّ في السماء الخامسة في صورته التي في السماء فالملائكة ينظرون إليه عدوة وعشيّة، ويلعنون قاتله ابن ملجم، فلمّا قتل الحسين بن عليّ علي علي علي علي علي وحملته مع مورة عليّ في السماء الخامسة فكلّما هبطت الملائكة من السماوات من علا وصعدت ملائكة السماء المادية في السماء الخامسة فكلّما يعلم الملائكة من السماوات من علا وصعدت ملائكة السماء الدنيا فمن فوقها إلى السماء الخامسة لزيارة صورة عليّ والنظر إليه وإلى الحسين بن عليّ مشخطاً بدمه لعنوا يزيد وابن زياد ومن قاتلوا الحسين بن عليّ علي علي علي عليّ مشخطاً بدمه لعنوا يزيد وابن زياد ومن قاتلوا الحسين بن عليّ عليّ الما الحسين بن عليّ ما علي ما علي ما علي ما علي ما علي السماء الخامسة فكلّما هبطت الملائكة من السماوات من علا وصعدت ملائكة السماء الدنيا فمن فوقها إلى السماء الخامسة لزيارة صورة عليّ والنظر إليه وإلى الحسين بن عليّ مشخطاً بدمه لعنوا يزيد وابن زياد ومن قاتلوا الحسين بن عليّ عليّ عليّ الله علي الماء الخامسة لزيارة مولية عليّ ما علي عليّ مليّ عليّ مشخطاً بدمه لعنوا يزيد وابن زياد ومن قاتلوا الحسين بن عليّ مشخطاً بدمه لعنوا يزيد وابن زياد ومن قاتلوا الحسين بن عليّ مشخطاً بدمه لعنوا يزيد وابن زياد ومن قاتلوا الحسين بن عليّ عليّ عليّ الله علي النه ما ما الما الما الي يوم القيامة.

قال الأعمش : قال لي جعفر بن محمّد الصادق ﷺ : هذا من مكنون العلم ومخزونه لا تخرجه إلاّ إلى أهله .

١١ – ومنه: عن الصدوق، عن الطالقاني، عن أبي عبد الله بن عبد الصمد المهتدي العبّاسي، عن غوث بن سليمان، عن عبد الله بن صالح، عن فرج بن صالح، عن فرج بن مسافر، عن الربيع بن بدر، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري، عن رسول مسافر، عن الربيع بن بدر، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدري، عن رسول الله بن قال: لمّا أسري بي إلى السماء ما سمعت شيئاً قط هو أحلى من كلام ربي يترفي ، قال: فقلت: يا رب اتّخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليماً، ورفعت إدريس مكانا على فقلت: يا رب اتّخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليماً، ورفعت إدريس مكانا علياً، وآتيت داود زبوراً، وأعطيت سليمان ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فماذا لي يا رب؟ فقال جلياً، وآتيت داود زبوراً، وأعطيت سليمان ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فماذا لي يا رب؟ كلمت موسى تكليماً، وكلمت موسى تكليماً، ورفعت إدريس مكانا فقال جل جلاله: يا محمّد اتّخذتك خليلاً كما اتّخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليماً، ورفعت إدريس مكاناً علياً، وآتيت داود زبوراً، وأعطيت سليمان ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، فماذا لي يا رب؟ فقال جل جلاله: يا محمّد اتّخذتك خليلاً كما اتّخذت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليماً، وكلمتك تكليماً كما فقال جل جلاله: يا محمّد التخذتك خليلاً كما اتتخذت إبراهيم خليلاً، وكلمتك موسى كليماً، وأعطيت سليمان ملكا لا ينبغي لأحد من بعده، فماذا لي يا رب؟ فقال جل جلاله: يا محمّد التحة الكتاب وسورة البقرة ولم أعطهما نبياً قبلك. وأرسلتك إلى أسود أهل الأرض وأحمرهم، وإنسهم وجنّهم، ولم أرسل إلى جماعتهم نبياً وأرسلتك إلى أسود أهل الأرض وأحمرهم، وإنسهم وجنّهم، ولم أرسل إلى جماعتهم نبياً قبلك. وجعلت الأرض لك ولاً متك مسجداً وطهوراً، وأطعمت أمتك الفيء ولم أحله لأحد في قبلها، ونصرتك اللرعب حتى أنّ عدوك ليرعب منك، وأنزلت سيد الكتب كلها مهيمناً عليك قبلها، ونصرتك بالرعب حتى أن عدوك ليرعب منك، وأنزلت سيد الكتب كلها مهيمناً عليك قرآناً عربياً مبياً، ورفعت لك ذكرك حتى لا أذكر بشيء من شرائع ديني إلاً ذكرت معي.

١٢ – كا: عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليتي قال: لمّا عرج برسول الله علي انتهى به جبرتيل عليّي إلى مكان فخلى عنه، فقال له: يا جبرتيل أتخليني على هذه الحال؟ فقال: امضه، فوالله لقد وطئت مكاناً ما وطئه بشر وما مشى فيه بشر قبلك<sup>(١)</sup>.

١٣ - كا: عدّةٌ من أصحابنا، عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن القاسم ابن محمّد الجوهريّ، عن عليّ بن أبي حمزة : سأل أبو بصير أبا عبد الله عَلَيْتَلَا وأنا حاضر فقال : جعلت فداك كم عرج برسول الله ﷺ؟ فقال : مرّتين، فأوقفه جبرتيل موقفاً فقال له : مكانك

(١) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦٤ باب مولد النبي عظيم، ح ١٢.

يا محمّد – فلقد وقفت موقفاً ما وقفه ملك قطّ ولا نبيّ – إنّ ربّك يصلّي، فقال: يا جبرئيل وكيف يصلّي؟ قال: يقول: سبّوح قدّوس أنا ربّ الملائكة والروح، سبقت رحمتي غضبي، فقال النبيّ عني : اللّهمَّ عفوك عفوك، قال وكان كما قال الله: ﴿ فَابَ قَوْمَيَنِ أَوَ أَدْنَبَهُ فقال له أبو بصير: جعلت فداك ما قاب قوسين أو أدنى؟ قال: ما بين سيتها إلى رأسها، قال فكان كما قال بينهما حجاب يتلألاً بخفق، ولا أعلَّمه إلاّ وقد قال: زبرجد فنظر في مثل سم الإبرة إلى ما شاء الله من نور العظمة، فقال الله تبارك وتعالى: يا محمّد، قال: لبَّيك ربِّي، قال: من لأُمّتك من بعدك؟ قال: الله أعلم، قال : عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين، وسيّد المسلمين، وقائد الغرّ المحجّلين، قال: ثمّ قال أبو عبد الله علي السماء مشافهة<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله ظيئير: : مرّتين يمكن رفع التنافي بين هذا الخبر وبين ما سيأتي من مائة وعشرين بأن تكون المرّتان في مكّة، والبواقي في المدينة، أو المرّتان إلى العرش، والبواقي إلى السّماء، أو المرّتان بالجسم، والبواقي بالروح أو المرّتان ما أخبر بما جرى فيهما والبواقي لم يخبر بها.

قوله: إلى رأسها، لعلّه كان إلى وسطها، أو إلى مقبضها فصحّف<sup>(٢)</sup> لأنّ سية القوس بالكسر مخفّفة: ما عطف من طرفيها، ذكره الفيروزآباديّ، وقال: القاب: ما بين المقبض والسية، ولكلّ قوس قابان، والمقدار، كالقيب انتهى.

والخفق: التحرّك والاضطراب، ثمّ أمرُ جبرئيل بالوقوف وما كلّمه عليه العلّه كان قبل مفارقته، أو يقال: فارقه في المكان وكان بحيث يراه ويكلّمه، والأوّل أظهر، مع أنّه يمكن أنّ يكون هذا في بعض المعارج، وسمّ الإبرة: ثقبها، وهي كناية عن قلّة ما ظهر له من معرفة ذاته وصفاته بالنسبة إليه تعالى وإن كان غاية طوق البشر.

١٤ –كاء عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمر بن أذينة، عن زرارة أو الفضيل، عن أبي جعفر عليّ قال: لمّا أسري برسول الله عليه إلى السماء فبلغ البيت المعمور وحضرت الصلاة فأذن جبرئيل وأقام، فتقدّم رسول الله عليهم ، وصفّ الملائكة والنبيّون خلف محمّد عليهم (<sup>٣)</sup>.

١٥ –كا: عليّ بن إبراهيم، عن مُحمّد بن عيسى، عن يونس، عن معاوية، عن أبي

- (۱) أصول الكافي، ج ۱ ص ٤٠٥ باب مولد النبي 🙀 ، ح ۱۳.
- (٢) وحمله على ابتداء السية إلى رأسها، أو حمل السية على محل العطف فقط فيكون تفسيراً للأدنى بعيد [منه قدس سره].
  - (٣) الكافي، ج ٣ ص ١٥٤ باب ١٨٤ ح ١.

عبد الله علي قال: قال رسول الله عنه : لقد أسرى ربّي بي فأوحى إليّ من وراء الحجاب ما أوحى، وشافهني إلى أن قال لي : يا محمّد من أذلّ لي وليّاً فقد أرصد لي بالمحاربة، ومن حاربني حاربته، قلت : يا ربّ ومن وليّك هذا؟ فقد علمت أنّ من حاربك حاربتُه، قال : ذاك من أخذت ميثاقه لك ولوصيّك ولذرّيّتكما بالولاية<sup>(1)</sup>.

١٦ - يب؛ سهل بن زياد، عن عمرو بن عثمان، عن محمّد بن عبد الله الخزّاز، عن هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله غليظير قال: إنّ رسول الله عظيم لمّا أسرى الله به قال له جبرئيل غليظير : أتدري أين أنت يا رسول الله؟ الساعة أنت مقابل مسجد إلكوفان، قال: فاستأذن لي ربّي عزّ وجل حتّى آتيه فأصلّي فيه ركعتين، فاستأذن الله بَجَرَيْنِ فأذن له<sup>(٢)</sup>.

١٧ - كاء العدة، عن البرقي، عن ابن محبوب، عن الثمالي، وأبي منصور، عن أبي الربيع قال: حججنا مع أبي جعفر غلي في السنة التي كان حجّ فيها هشام بن عبد الملك وكان معه نافع مولى عمر بن الخطّاب، فنظر نافع إلى أبي جعفر غلي في ركن البيت، وقد اجتمع عليه النّاس، فقال نافع : يا أمير المؤمنين من هذا الذي قد تداك عليه الناس؟ فقال: هذا نبي أبي أبي جعفر غلي الناس؟ فقال عمر بن الخطّاب، فنظر نافع إلى أبي جعفر غلي أبي عنو عليه النامي بعنو يوجد في المنة التي كان حج فيها همام بن عبد الملك وكان معه نافع مولى عمر بن الخطّاب، فنظر نافع إلى أبي جعفر غلي في ركن البيت، وقد اجتمع عليه النّامي، فقال نافع : يا أمير المؤمنين من هذا الذي قد تداك عليه الناس؟ فقال : هذا نبي أهل الكوفة، هذا محمّد بن علي، فقال : اشهد لآتينه فلأسألنه عن مسائل لا يجببني فيها إلا نبي أو وصي نبي أو ابن نبي، قال : فاذهب إليه واسأله لعلّك تخجله.

فجاء نافع حتى اتكاً على النّاس ثمّ أشرف على أبي جعفر على فقال: يا محمّد بن عليّ إنّي قرأت التوراة والإنجيل والزبور والفرقان، وقد عرفت حلالها وحرامها، وقد جنت أسألك عن مسائل لا يجيب فيها إلآ نيّ أو وصيّ نيّ أو ابن نيّ، قال: فرفع أبو جعفر عليه رأسه فقال: سل عمّا بدا لك، فقال: أخبرني كم بين عيسى وبين محمّد عليه من سنة؟ قال: أخبرك بقولي أو بقولك؟ قال: أخبرني بالقولين جميعاً، قال: أمّا في قولي فخمسمائة سنة وأمّا في قولك فستمائة سنة، قال: أخبرني عن قول الله بتري لا نبيّة: ﴿وَسَئَلَ مَن أَرَّسَلَنَا مِن وأمّا في قولك فستمائة سنة، قال: أخبرني عن قول الله بتري لنبية: ﴿وَسَئَلَ مَن أَرَّسَلَنَا مِن وبين عيسى خمسمائة سنة، قال: فأخبرني عن قول الله بتري لنبية: ﴿وَسَئَلَ مَن أَرَّسَلَنَا مِن وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال: أخبرني عن قول الله بتري لناي محمّد عليه وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال: فتلا أبو جعفر عليهم هذه الآية : ﴿سُبْحَنَ ٱلَذِي آسَرَى بِعَبْدِهِ. لَبَلَا مَن أَرَسَلَنَا أَجْمَلَنَا مِن دُونِ ٱلرَّحَرَنِ مَالِهَة يُمْبَدُونَ ﴾ (٣) من الذي سأله محمّد يشتم وكان بينه وبين عيسى خمسمائة سنة؟ قال: فتلا أبو جعفر عليهم هذه الآية : ﴿سُبْحَنَ ٱلَذِي آسَرَى بِعَبْدِهِ. لَبَلَا مِن آلها الله تبارك وتعالى محمّداً حيث أسرى به إلى البيت المقدس أن حشر الله عز ذكره التي أراها الله تبارك وتعالى محمّداً حيث أسرى به إلى البيت المقدس أن حشر الله عز ذكره الذي أراها الله تبارك وتعالى محمّداً حيث أسرى به إلى البيت المقدس أن حشر الله عز ذكره أذانه : حيّ على خير العمل، ثمّ تقدم محمّد فصلى بالقوم، فلما انصرف قال لهم على ما أذانه : حيّ على خير العمل، ثمّ تقدم محمّد فصلى بالقوم، فلما انصرف قال لهم على ما

- أصول الكافي، ج ٢ ص ٥١٣ باب من آذى المسلمين ح ١٠.
  - (٢) تهذيب الأحكام، ج ٣ ص ٥٧٤ باب ٢٥ ح ٨.
    - (٣) سورة الزخرف، الآية: ٤٥.

الله، أخذ على ذلك عهودنا ومواثيقنا، فقال نافع: صدقت يا أبا جعفر<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: تداككتم عليّ، أي ازدحمتم، وأصل الدكّ: الكسر.

١٨ - كاء عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا أسري برسول الله عليه أصبح فقعد فحدّثهم بذلك، عثمان، عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا أسري برسول الله عليه أصبح فقعد فحدّثهم بذلك، فقالوا له: صف لنا بيت المقدس، قال: فوصف لهم وإنّما دخله ليلاً فاشتبه عليه النعت، فأتاه جبرئيل فقال: انظر ههنا، فنظر إلى البيت فوصف لهم وإنّما دخله ليلاً فاشتبه عليه النعت، فأتاه جبرئيل فقال: انظر ههنا، قال: فوصف لهم وإنّما دخله ليلاً فاشتبه عليه النعت، فقالوا له: صف لنا بيت المقدس، قال: فوصف لهم وإنّما دخله ليلاً فاشتبه عليه النعت، فأتاه جبرئيل فقال: انظر ههنا، فنظر إلى البيت فوصفه وهو ينظر إليه، ثمَّ نعت لهم ما كان من عير لهم فيما بينهم وبين الشام، ثمَّ قال: هذه عبر بني فلان تقدم مع طلوع الشمس يتقدّمها جمل أورق أو أحمر، قال: وبعثت قريش رجلاً على فرس ليردّها، قال وبلغ مع طلوع الشمس، قال ألمس، قال لا أكون لك جذعاً حين تزعم أنّك أتيت بيت المقدس، والمقدس ورجعت من ليلتك".

**بيان:** قوله على العير إلاّ مع طلوع الشمس، أي ذلك الرجل لم يبلغ العير إلاّ مع طلوع الشمس حين قدموا، فلم يمكنه ردّهم، ويحتمل أن يكون المراد بلوغ العير مكّة، فكان الأظهر بلغت، قوله: يا لهفا أصله يا لهفي، وهي كلمة تحسّر على ما فات. قوله: أن لا أكون لك جذعاً، قال الجزريّ: في حديث المبعث أنّ ورقة بن نوفل قال: يا ليتني فيها جذعاً، الضمير في قوله: فيها للنبوّة، أي ليتني كنت شاباً عند ظهورها حتّى أبالغ في نصرتها وحمايتها انتهى.

**أقول:** يحتمل أن يكون كلامه لعنه الله جارياً مجرى الاستهزاء، ويكون مراده ليتني كنت شاباً قوياً على نصرتك حين ظهر لي أنّك أتيت بيت المقدس ورجعت من ليلتك ويحتمل أن يكون مراده يا لهفا على أن كبرت وضعفت، ولا أقدر على إضرارك حين سمعتك تقول هذا .

١٩ - كاء محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عبد الله بن يحيى الكاهليّ ٢ عن أبي عبد الله ظير في قول الله بمريّل : ﴿ وَمَا تُعْنِى ٱلآيَكَ وَٱلنَّذَرُ عَن قَوْمِ لَا يُحْيى الكاهليّ ٢ عن أبي عبد الله ظير في قول الله بمريّل بالبراق فركبها فأتى بيت المقدس، يُؤْمِنُونَ (<sup>٣)</sup> قال : لمّا أسري برسول الله بشي أتاه جبرئيل بالبراق فركبها فأتى بيت المقدس، فلقي من لقي من إخوانه من الأنبياء صلوات الله عليهم، ثمَّ رجع فحدث أصحابه أني أتيت وألنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا فلقي من لقي من إخوانه من الأنبياء صلوات الله عليهم، ثمَّ رجع فحدث أصحابه أنّي أتيت المقدس، بيت المقدس، بيت المقدس، فلقي من لقي من إخوانه من الأنبياء صلوات الله عليهم، ثمَّ رجع فحدث أصحابه أنّي أتيت بيت المقدس، بيت المقدس ورجعت من الليلة، وقد جاءني جبرئيل بالبراق فركبتها، وآية ذلك أنّي مررت بيت المقدس ورجعت من الليلة، وقد جاءني جبرئيل بالبراق فركبتها، وقد هم المورت الله بيت المقدس مررت المقدس ورجعت من الليلة، وقد جاءني جبرئيل بالبراق فركبتها، وقد هم المورت الله يوري بيت المقدس ورجعت من الليلة، وقد جاءني جبرئيل بالبراق فركبتها، وقد هم اله بيت المقدس ورجعت من الليلة، وقد جاءني جبرئيل بالبراق فركبتها، وآية ذلك أنّي مررت بعير لأبي سفيان على ماء لبني فلان وقد أضلوا جملاً لهم أحمر، وقد هم القوم في طلبه.

فقال بعضهم لبعض : إنّما جاء الشام وهو راكب سريع، ولكنّكم قد أتيتم الشام وعرفتموها ، فسلوه عن أسواقها وأبوابها وتجّارها ، فقالوا : يا رسول الله كيف الشام؟ وكيف أسواقها؟ قال :

- روضة الكافي، ص ٧٢٩ ح ٩٣.
   (٢) روضة الكافي، ص ٧٩٩ ح ٢٧٦.
  - (٣) سورة يونس، الآية: ١٠١.

وكان رسول الله عنه إذا سنل عن الشيء لا يعرفه شقّ عليه حتّى يرى ذلك في وجهه، قال: فبينما هو كذلك إذ أتاه جبرئيل عليك فقال: يا رسول الله هذه الشام قد رفعت لك، فالتفت رسول الله عني فإذا هو بالشام بأبوابها وأسواقها وتجارها، وقال: أين السائل عن الشام؟ فقالوا له: فلان وفلان، فأجابهم رسول الله عني في كلّ ما سألوه عنه، فلم يؤمن منهم إلاً قليل، وهو قول الله تبارك وتعالى: هوكما تُنْنِي آلَاَيَتَ وَٱلنَّذُرُ عَن فَوَمِ لَا يُؤْمِنُونَ كه ثم قال أبو عبد الله عليه: نعوذ بالله أن لا نؤمن بالله ورسوله، آمنا بالله وبرسوله عنها (أ).

**بيان:**قوله إنّما جاء الشام، أي أتاه، أو منه بأن يكون منصوباً بنزع الخافض وفي بعض النسخ القديمة : إنّما جاءه راكب سريع، أي جبرئيل؟ ! وفي بعض الروايات : إنما جاء راكب سريع، وعلى التقادير إنّما قالوا ذلك استهزاء، قوله : هذه الشام، أي أصلها رفعت بالإعجاز، أو مثالها، كما يدلّ عليه بعض الأخبار .

• ٢ - كا: حميد، عن الحسن بن محمد الكندي عن أحمد بن الحسن الميثمي، عن أبان، عن عبد الله بن عطاء، عن أبي جعفر علي قال: أتى جبرئيل علي رسول الله بن بالبراق أصغر من البغل، وأكبر من الحمار، مضطرب الأذنين، عينه في حافره، وخطاه مد بصره، فإذا انتهى إلى جبل قصرت يداه، وطالت رجلاه فإذا هبط طالت يداه، وقصرت رجلاه، أهدب العرف الأيمن، له جناحان من خلفه (٢).

**شي:** عن عبد الله بن عطا مثله إلى قوله : عيناء في حوافره، خطوه مذ بصره<sup>(٣)</sup>.

٢١ - ختص، روي عن عليّ بن محمّد العسكريّ عليه، عن أبيه عن جدّه، عن أمير المؤمنين عليه قال: قال رسول الله عليه: لمّا أسري بي إلى السماء الرابعة نظرت إلى قبّة من لؤلؤ لها أربعة أركان، وأربعة أبواب، كلّها من إستبرق أخضر، قلت: يا جبرئيل ما هذه القبّة الّتي لم أر في السماء الرابعة أحسن منها، فقال: حبيبي محمّد ! هذه صورة مدينة يقال لها قم تجتمع فيها عبّاد الله المؤمنون ينتظرون محمّداً وشفاعته للقيامة والحساب، يجري لها قم تعليهم الغم والهم والله عن إستبرق أخضر. المؤلؤ لها أربعة أركان، وأربعة أحسن منها، فقال: حبيبي محمّد ! هذه صورة مدينة يقال القبّة الّتي لم أر في السماء الرابعة أحسن منها، فقال: حبيبي محمّد ! هذه صورة مدينة يقال عما تعليم محمّد ! هذه صورة مدينة يقال عمري لها قم تجتمع فيها عبّاد الله المؤمنون ينتظرون محمّداً وشفاعته للقيامة والحساب، يجري عليهم الغمّ والهم والأحزان والمكاره، قال: فسألت عليّ بن محمّد العسكريّ عليهم منى يتنظرون الفرج؟ قال: إذا ظهر الماء على وجه الأرض<sup>(3)</sup>.

٢٢ – كتاب صغات الشيعة للصدوق ﷺعن القطّان عن السكّريّ، عن الجوهريّ، عن ابن عمّارة، عن أبيه قال: قال الصادق ﷺ: ليس من شيعتنا من أنكر أربعة أشياء: المعراج، والمساءلة في القبر، وخلق الجنّة والنار، والشفاعة<sup>(ه)</sup>.

- (۱) روضة الكافي، ص ۸٤٣ ح ۵۵۵.
- (٢) روضة الكافي، ص ٨٤٨ المطبوع مع الاصول ح ٥٦٧.
- ٣١) تفسير العياشي، ج٢ ص ٢٩٩ ح٣ من سورة الإسراء. (٤) الاختصاص، ص ١٠١.
  - ) صفات الشيعة، ص ٢٤٤ ع ٧٩-٧١.

٢٣ – وعن الطالقانيّ، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه، عن الرضا ﷺ أنّه قال: من كذب بالمعراج فقد كذب رسول الله ﷺ <sup>(١)</sup>.

٢٤ – وعن ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل بن شاذان، عن الرضا على قال: من أقرّ بتوحيد الله – وساق الحديث إلى أن قال: – وآمن بالمعراج، والمساءلة في القبر والحوض والشفاعة وخلق الجنّة والنّار والصراط والميزان والبعث والنشور، والجزاء والحساب فهو مؤمن حقاً وهو من شيعتنا أهل البيت<sup>(٣)</sup>.

٢٦ - كتاب المحتضر للحسن بن سليمان ممّا رواه من كتاب المعراج بإسناده عن الصدوق، عن أحمد بن محمّد بن الصقر، عن عبد الله بن محمّد المهلّبيّ، عن أبي الحسين ابن إبراهيم عن عليّ بن صالح، عن محمّد بن سنان، عن أبي حفص العبديّ، عن محمّد بن مالك الهمدانيّ، عن زاذان، عن سلمان الفارسيّ تتنتي قال: قال رسول الله ين : لمّا عرج بي إلى السماء الدنيا إذا أنا بقصر من فضّة بيضاء على بابه ملكان، فقلت : يا جبرتيل سلهما لمن هذا القصر؟ فسأ هذا القصر؟ من من محمّد بن العبديّ معن عليّ بن صالح، عن محمّد بن محمّد بن منان، عن أبي حفص العبديّ، عن محمّد بن محمّد بن الما إبن إبراهيم عن عليّ بن صالح، عن محمّد بن العبديّ، عن محمّد بن محمّد بن إبن إبراهيم عن علي بن صالح، عن محمّد بن أبي حفص العبديّ، عن محمّد بن محمّد بن إبراهيم عن علي بن محمّد الله الهما الله الم اللهما فقالا : لفتى من بني هاشم.

فلمًا صرت في السماء الثانية إذا أنا بقصر من ذهب أحمر أحسن من الأوّل على بابه ملكان فقلت يا جبرتيل سلهما لمن هذا القصر فسألهما فقالا لفتي من بني هاشم.

فلما صرت إلى السماء الثالثة إذا أنا بقصر من ياقوتة حمراء على بابه ملكان، فقلت: يا جبرئيل سلهما، مفسألهما فقالا: لفتي من بني هاشم.

فلما صرت في السماء الرابعة إذا أنا بقصر من درّة بيضاء [على بابه ملكان] فقلت: يا جبرئيل سلهما، فسألهما فقالا: لفتى من بني هاشم، فلمّا صرت إلى السماء الخامسة فإذا أنا بقصر من درّة صفراء على بابه ملكان، فقلت: يا جبرئيل سلهما لمن هذا القصر؟ فسألهما فقالا: لفتى من بني هاشم، فلمّا صرت إلى السماء السادسة إذا أنا بقصر من لؤلؤة رطبة مجوّفة على بابه ملكان، فقلت: يا جبرئيل سلهما، فسألهما لمن هذا القصر؟ فقالا لفتى من بني هاشم، فلمّا صرت إلى السماء السابعة إذا أنا بقصر من بني هاشم، بابه ملكان، فقلت: يا جبرئيل سلهما، فسألهما لمن هذا القصر؟ فقالا لفتى من

<sup>(</sup>۱) – (۲) صفات الشيعة، ص ٢٤٤ ح ٢٩–٧١. (٣) روضة الكافي، ص ٨٠٤ ح ٤٢١.

فسرنا فلم نزل ندفع من نور إلى ظلمة، ومن ظلمة إلى نور حتّى وقفت على سدرة المنتهى فإذا جبرئيل ﷺ ينصرف، قلت : خليلي جبرئيل في مثل هذا المكان – أو في مثل هذه السدرة – تخلفني وتمضي؟ فقال : حبيبي، والذي بعثك بالحقّ نبيّاً إنّ هذا المسلك ما سلكه نبيّ مرسل ولا ملك مقرّب، أستودعك ربّ العزّة وما زلت واقفاً حتّى قذفت في بحار النور، فلم تزل الأمواج تقذفني من نور إلى ظلمة، ومن ظلمة إلى نور حتّى أوقفني ربّي الموقف الذي أحبّ أن يقفني عنده من ملكوت الرحمان.

فقال بَمَرْضَلا : يا أحمد قف، فوقفت منتفضاً مرعوباً، فنوديت من الملكموت : يا أحمد، فألهمني ربّي فقلت : لبّيك ربّي وسعديك، ها أنا ذا عبدك بين يديك، فنوديت : يا أحمد العزيز يقرأ عليك السلام، قال : فقلت : هو السلام وإليه يعود السلام، ثمَّ نوديت ثانية يا أحمد، فقلت : لبّيك وسعديك سبّدي ومولاي، قال : يا أحمد آمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه فألهمني ربّي فقلت آمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه فألهمني ربّي فقلت آمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه فألهمني ربّي فقلت آمن الرسول بما أنزل إليه من ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله فقلت : قد فرسَمْنَا وأَطَعْناً عُنْزَائك رَبَّا ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله فقلت : قد فرسَمْنَا وأَطَعَناً عُنْزَائك رَبَّا ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله فقلت : قد فرسَمْنَا وأَطَعَناً عُنْزَائك رَبَّا ربّه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله فقلت : قد فرسَمْنَا وأَطَعَناً عُنْزَائك رَبَّا ربّة والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله فقلت : قد فرسَمْنَا وأَطَعَناً عُنْزَائك رَبَّا وَإِلَيْكَ الْمُعْبِيرُ فقال الله يَتَوَيَّن : في يُنَا أَوْ أَخْطَكَأَناً فقال الله يَتَوَيَّان : قد فعلت، فقلت : فريَّنا وَلا تُعْمِيلْ عَلَيْنَا إِن نَسَيتَنا أَوْ أَخْطَكَأَناً فقال الله يَتَوَيَّان : قد فعلت، فقلت : فريَّنا وَلا تُعْمِيلْ عَلَيْ أَمْ مَاقَلًا مَنْ مَنَا وَاغْنِي أَن

فلما قضيت وطري من مناجاة ربّي نوديت: إنّ العزيز يقول لك: من خلّفت في الأرض، فقلت: خيرها، خلّفت فيهم ابن عمّي، فنوديت يا أحمد من ابن عمّك؟ قلت أنت أعلم عليّ بن أبي طالب، فنوديت من الملكوت سبعاً متوالياً : يا أحمد استوص بعليّ بن أبي طالب ابن عمّك خيراً، ثمّ قال: التفت، فالتفتُّ عن يمين العرش فوجدت على ساق العرش الأيمن مكتوباً : «سمعنا وأطعنا غفرانك ربّنا وإليك المصير لا يكلّف الله نفساً إلاّ وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسيتا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا ربنا ولا تحملنا ما لا طاقة لنا به واعف عنّا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين لا إله إلاّ أنا وحدي لا شريك لي محمّد رسولي، أيدته بعليّ يا أحمد شققت اسمك من اسمي، أنا الله المحمود الحميد، وأنا الله العلي، وشققت اسم ابن عمّك عليّ من اسمي يا أبا القاسم امض هادياً مهديّاً، نعم المجيء جئت ونعم المنصرف انصرفت، وطوباك، وطوبي لمن آمن بك وصدّقك،

ثم قذفت في بحار النور فلم تزل الأمواج تقذفني حتّى تلقّاني جبرئيل ﷺ في سدرة المنتهى، فقال لي: خليلي نعم المجيء جئت، ونعم المنصرف انصرفت ماذا قلت؟ ومَاذا قبل لك؟ قال: فقلت بعض ما جرى، فقال لي: وما كان آخر الكلام الّذي ألقي إليك؟ فقلت له: نوديت يا أبا القاسم امض هادياً مهديّاً رشيداً، طوباك، وطوبى لمن آمن بك وصدّقك فقال لي جبرئيل عَيَيَةٍ : أفلم تستفهم ما أراد بأبي القاسم؟ قلت: لا يا روح الله، فنوديت يا أحمد إنّما كنّيتك أبا القاسم لانّك تقسم الرحمة منّي بين عبادي يوم القيامة فقال جبرئيل عَيَيَةٍ : هنيئاً مريئاً يا حبيبي، والّذي بعثك بالرسالة، واختصّك بالنبوّة ما أعطى الله هذا آدمياً قبلُك.

ثمَّ انصرفنا حتّى جئنا إلى السماء السابعة فإذا القصر على حاله، فقلت: حبيبي جبرئيل سلهما من الفتى من بني هاشم؟ فسألهما فقالا : عليّ بن أبي طالب ابن عمّ محمّد ﷺ، فما نزلنا إلى سماء من السماوات إلاّ والقصور على حالها، فلم يزل جبرئيل يسألهم عن الفتى الهاشميّ ويقول كلّهم عليّ بن أبي طالب.

٢٧ – ومنه عن الصدوق، عن أحمد بن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ بن معبد، عن أحمد بن عمر، عن زيد النقّاب، عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليّ قال: كان النبيّ عني يكثر تقبيل فاطمة علي فعاتبته على ذلك عائشة، فقالت: يا رسول الله إنّك لتكثر تقبيل فاطمة ! فقال لها : إنّه لمّا عرج بي إلى السماء مرّ بي جبرئيل على شجرة طوبى فناولني من ثمرها فأكلته، فحوّل الله ذلك ماءً إلى ظهري، فلمّا أن هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطمة، فما قبّلتها إلاّ وجدت رائحة شجرة طوبى منها.

٢٨ - ج: ابن عبّاس قال: قال النبي في جواب نفر من اليهود: سخّر الله لي البراق، وهو خير من الدنيا بحذافيرها، وهي دابّة من دوابّ الجنّة، وجهها مثل وجه آدمي، وحوافرها مثل حوافر الخيل، وذنبها مثل ذنب البقر، فوق الحمار، ودون البغل، سرجه من ياقوتة حمراء وركابه من درّة بيضاء، مزمومة بسبعين ألف زمام من ذهب، عليه جناحان مكلّلان بالدرّ والمجوهر والياقوت والزبرجد، مكتوب بين عينيه: لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، محمّد رسول المادي عليه من ياقوته مع من من من يابع من من البغل، سرجه من البراق، محمّد من الدنيا بحذافيرها، وهي دابّة من دوابّ الجنّة، وجهها مثل وجه آدمي، وحوافرها مثل حوافر الخيل، وذنبها مثل ذنب البقر، فوق الحمار، ودون البغل، سرجه من ياقوتة حمراء وركابه من درّة بيضاء، مزمومة بسبعين ألف زمام من ذهب، عليه جناحان مكلّلان بالدرّ والمجوهر والياقوت والزبرجد، مكتوب بين عينيه: لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، محمّد رسول الله (<sup>(۱)</sup>).

٢٩ – ٢٥ بالأسانيد الثلاثة عن الرضا، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إنّ الله سخّر لي البراق، وهي دابّة من دوابّ الجنّة، ليست بالقصير ولا بالطويل، فلو أنّ الله تعالى أذن لها لجالت الدنيا والآخرة في جرية واحدة، وهي أحسن الدوابّ لوناً<sup>(٢)</sup>.

٣٠ - **ل:** محمّد بن عليّ بن إسماعيل، عن عبد الله بن زيدان، عن ابن عقدة، عن عليّ ابن المثنّى، عن زيد بن حباب، عن عبد الله بن لهيعة، عن جعفر بن ربيعة، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ: ما في القيامة راكب غيرنا، ونحن أربعة، فقام إليه العبّاس

الاحتجاج، ص ٤٩.
 عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٣٥ باب ٣١ ح ٤٩.

ابن عبد المطّلب فقال: من هم يا رسول الله؟ فقال: أمّا أنا فعلى البراق، ووجهها كوجه الإنسان وخدّها كخدّ الفرس، وعرفها من لؤلؤ مسموط، وأذناها زبرجدتان خضراوان، وعيناها مثل كوكب الزهرة، تتوقّدان مثل النجمين المضيئين، لها شعاع مثل شعاع الشمس، ينحدر من نحرها الجمان، مطويّة الخلق، طويلة اليدين والرجلين، لها كنفس الآدميّين، تسمع الكلام وتفهمه، وهي فوق الحمار ودون البغل الخبر<sup>(1)</sup>.

٣١ - ع، ن: سأل الشاميّ أمير المؤمنين عليَّ عن كنية البراق، فقال: يكني أبا هلال<sup>(٢)</sup>.

٣٢ - قال السبّد ابن طاووس رتيخ في كتاب سعد السعود رأيت في تفسير ما نزل من القرآن في النبيّ وأهل بيته صلوات الله عليهم تأليف محمّد بن العبّاس بن عليّ بن مروان: حدَّثنا الحسين بن محمّد بن سعيد، عن محمّد بن البيض بن الفيّاض، عن إبراهيم بن عبد الله ابن همّام، عن عبد الرزّاق، عن معمّر، عن ابن حمّاد، عن أبيه، عن جدّه قال: قال رسول الله عليه الله عنه الحجر إذ أتاني جبرتيل فهمزني برجلي فاستيقظت فلم أر شيئاً، ثمَّ أتاني الثانية فهمزني برجلي فاستيقظت، فأخذ بضبعي فوضعني في شيء كوكر الطير، فلمّا طرقت ببصري طرفة، فرجعتُ إليّ وأنا في مكان، فقال: أتدري أين أنت؟ فقلت: لا يا جبرئيل، فقال: هذا بيت المقدس، بيت الله الأقصى، فيه المحشر والمنشر، ثمَّ قام جبرئيل فوضع سبّابته اليمني في أذنه اليمني فأذَّن مثنى مثنى، يقول في آخرها : حيّ على خير العمل مثنى مثنى، حتّى إذا قضى أذانه أقام الصلاة مثنى مثنى، وقال في آخرها : قد قامت الصّلاة، قد قامت الصّلاة، فبرق نور من السماء ففتحت به قبور الأنبياء فأقبلوا من كلّ أوب يلبّون دعوة جبرئيل، فوافى أربعة آلاف وأربعمائة نبيّ وأربعة عشر نبيًّا، فأخذوا مصافِّهم ولا أشكَّ أنَّ جبر ثيل سيتقدّمنا ، فلمّا استووا على مصافَّهم أخذ جبر ثيل بضبعي ، ثمّ قال لي : يا محمّد تقدّم فصلٍّ بإخوانك، فالخاتم أولى من المختوم، فالتفتُّ عن يميني وإذا أنا بأبي إبراهيم ﷺ عليه حلّتان خضراوان، وعن يمينه ملكان، وعن يساره ملكان، ثمَّ التفتّ عن يساري وإذا أنا بأخي ووصبِّي عليّ بن أبي طالب، عليه حلّتان بيضاوان، عن يمينه ملكان، وعن يساره ملكان، فاهتززت سروراً، فغمزبي جبرئيل ﷺ بيده، فلمّا انفضت الصلاة قمت إلى إبراهيم ﷺ فقام إليّ فصافحني، وأخذ بيميني بكلتا يديه، وقال: مرحباً بالنبيّ الصالح، والابن الصالح، والمبعوث الصالح في الزمان الصالح، وقام إلى علىّ بن أبي طالب فصافحه وأخذ بيمينه بكلتا يديه، وقال: مرحباً بالابن الصالح، ووصيّ النبيّ الصالح يا أبا الحسن، فقلت له: يا أبت كنَّيته بأبي الحسن ولا ولد له؟ فقال: كذلك وجدته في صحفي، وعلم غيب ربّي باسمه عليّ، وكنيته بأبي الحسن والحسين، ووصيّ خاتم أنبياء ربّي.

(1) الخصال ص ٢٠٣ باب الأربعة، ح ١٩.

(٢) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٢٢ باب ٢٤ ح ١، علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٢١ باب ٣٨٥ ح ٤٤.

ثم قال في بعض تمام الحديث ما هذا لفظه : ثمَّ أصبحنا بالأبطح نشطين لم يباشرنا عناء وإنِّي محدَّثكم بهذا الحديث، وسيكذّب قوم، وهو الحقّ فلا تمترون.

يقول عليّ بن موسى بن طاووس: لعلّ هذا الإسراء كان دفعة أخرى غير ما هو مشهور، فإن الأخبار وردت مختلفة في صفات الإسراء، ولعلّ الحاضرين من الأنبياء كانوا في هذه الحال دون الأنبياء الذين حضروا في الإسراء الآخر، لأنّ عدد الأنبياء الأخيار مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرون نبيّاً، ولعلّ الحاضرين من الأنبياء كانوا في هذه هم المرسلون، أو من له خاصّية وسرّ مصون، وليس كلّ ما جرى من خصائص النبيّ وعليّ صلوات الله عليهما عرفناه، وكلّ ما يحتمله العقل وذكره الله جلّ جلاله لا يجوز التكذيب في معناه، وقد ذكرت في عدّة مجلّدات ومصنّفات أنّه حيث ارتضى الله جلّ جلاله عبده لمعرفته وشرّفه لخدمته فكلّ ما يكون بعد ذلك من الإنعام والإكرام فهو دون هذا المقام، ولا سيّما أنّه برواية الرجال الذين لا يتهمون في نقل فضل مولانا عليّ بن أبي طالب عليه أفضل الصلاة والسلام<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الضبع: العضد، والأوب: الناحية.

٣٣ - د: في ليلة إحدى وعشرين من رمضان قبل الهجرة بستّة أشهر كان الإسراء برسول الله وقيل : في السابع عشر من شهر رمضان ليلة السبت، وقيل : ليلة الاثنين من شهر ربيع الأوّل بعد النبوّة بسنتين، وفي كتاب التذكرة في ليلة السابع والعشرين من رجب السنة الثانية من الهجرة كان الإسراء<sup>(٢)</sup>.

٣٤ - قس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عنه قال: جاء جبرئيل وميكائيل وإسرافيل بالبراق إلى رسول الله عنه فأخذ واحد باللجام، وواحد بالركاب، وسوى الآخر عليه ثيابه، فتضعضعت البراق فلطمها جبرئيل، ثمَّ قال لها: اسكني يا براق فما ركبك نبيّ قبله ولا يركبك بعده مثله – قال: فرقت به عنه ورفعته ارتفاعاً ليس بالكثير، ومعهجبرئيل يريه الآيات من السماء والأرض – قال: فبينا أنا في مسيري إذ نادى مناد عن يميني : يا محمّد، فلم أُجبه ولم ألتقت إليه، ثمّ نادى مناد عن يساري : يا محمّد، فلم أُجبه ولم ألتفت إليه، ثمّ استقبلني امرأة كاشفة عن ذراعيها عليها من كلّ زينة الدنيا فقالت : يا محمّد انظرني حتى أكلمك، فلم ألتفت إليها، ثمّ سرت فسمعت صوتاً أفزعني فجاوزت.

فنزل بي جبرئيل ﷺ فقال: صلّ فصلّيت، فقال: تدري أين صلّيت؟ فقلت: لا، فقال: صلّيت بطيبة، وإليها مهاجرتك، ثمّ ركبت فمضينا ما شاء الله ثمّ قال لي : انزل وصلّ، فنزلت وصلّيت، فقال لي : تدري أين صلّيت؟ فقلت: لا، فقال: صلّيت بطور سيناء حيث كلّم الله موسى تكليماً، ثمّ ركبت فمضينا ما شاء الله، ثمّ قال لي : انزل فصلّ، فنزلت وصلّيت، فقال

(۱) سعد السعود، ص ۱۰۰. (۲) العدد القوية، ص ۲۳٤.

لى: تدري أين صلّيت؟ فقلت: لا، قال: صلّيت في بيت لحم، – وبيت لحم بناحية بيت المقدس حيث ولد عيسى بن مريم عَلَيْتَهِ - ثمَّ ركبت فمضينا حتَّى انتهينا إلى ببت المقدس فربطت البراق بالحلقة التي كانت الأنبياء تربط بها، فدخلت المسجد ومعي جبرتيل إلى جنبي، فوجدنا إبراهيم وموسى وعيسى فيمن شاء الله من أنبياء الله ﷺ قد جمعوا إلى، وأقيمت الصّلاة، ولا أشك إلاّ وجبرئيل سيتقدّمنا فلمّا استووا أخذ جبرئيل بعضدي فقدّمني وأممتهم ولا فخر، ثمَّ أتاني الخازن بثلاثة أوانٍ : إناء فيه لبن وإناء فيه ماء، وإناء فيه خمر، وسمعت قائلاً يقول: إن أخذ الماء غرق وغرقت أمّته، وإن أخذ الخمر غوي وغويت أمّته، وإن أخذ اللبن هدي وهديت أمَّته، قال : فأخذت اللَّبن وشربت منه، فقال لي جبرئيل : هديت وهديت أمّتك، ثمّ قال لي : ماذا رأيت في مسيرك؟ فقلت : ناداني منادٍ عن يميني، فقال لي : أوأجبته؟ فقلت: لا ولم ألتفت إليه، فقال: ذلك داعي اليهود، لو أجبته لتهودت امتك من بعدك، ثمَّ قال: ماذا رأيت؟ فقلت: ناداني منادٍ عن يساري، فِقال لي : أوأجبته؟ فقلت: لا ولم ألتفت إليه، فقال: ذاك داعي النصاري لو أجبته لتنصّرت أمّتك من بعدك، ثمَّ قال: ماذا استقبلك؟ فقلت : لقيت امرأة كاشفة عن ذراعيها ، عليها من كلِّ زينة الدنيا ، فقالت : يا محمَّد انظرني حتّى أكلمك، فقال لي: أفكلّمتها؟ فقلت: لا كلّمتها ولم ألتفت إليها، فقال: تلك الدنياً، ولو كلّمتها لاختارت أمّتك الدنيا على الآخرة، ثمَّ سمعت صوتاً أفزعني، فقال لي جبرئيل: أتسمع يا محمّد؟ قلت: نعم، قال: هذه صخرة قذفتها عن شفير جهنّم منذ سبعين عاماً، فهذا حين استقرت.

قالوا: فما ضحك رسول الله بي حتى قبض.

قال: فصعد جبرئيل وصعدت معه إلى السماء الدنيا وعليها ملك يقال له: إسماعيل وهو صاحب الخطفة التي قال الله يَتَرَجَكُ : ﴿ لَا مَنْ خَطِفَ لَلْتَطْفَة فَأَنْبَعُمُ شِهَاتٌ ثَاقِبٌ ﴾<sup>(1)</sup> وتحته سبعون ألف ملك، تحت كلّ ملك سبعون ألف ملك، فقال: يا جبرئيل من هذا معك؟ فقال: محمّد، قال: وقد بعث؟ قال: نعم، ففتح الباب فسلمت عليه وسلّم عليّ، واستغفرت له واستغفر لي، وقال: مرحباً بالأخ الصالح، والنبيّ الصالح، وتلقّتني الملائكة حتّى دخلت السماء الدنيا، فما لقيني ملك إلا ضاحكاً مستبشراً حتّى لقيني ملك من الملائكة له خلقاً منه، كريه المنظر، ظاهر الغضب، فقال لي مثل ما قالوا من الدعاء إلاّ أنّه لم يضحك، ولم أر فيه من الاستبشار ما رأيت ممّن ضحك من الملائكة، فقلت: من هذا يا جبرئيل؟ فإنّي قد فزعت منه فقال: يجوز أن تفزع منه، وكلّنا نفزع منه، إنّ هذا مالك خازن النّار، لم يضحك قد فزعت منه مقال : يجوز أن تفزع منه، وكلّنا نفزع منه، إنّ هذا مالك خازن النّار، لم يضحك قد فزعت منه منهم ولو ضحك إلى أحد كان قبلك أو كان ضاحكاً إلى أحد بعد إليك، ولكنّه لا يضحك، فسلّمت عليه فرد السلام عليّ، وبشّرني بالجنّة، فقلت لجبرئيل : -وجبرئيل بالمكان الذي وصفه الله : (مُعَلَّع تَمَّ أَبِينِ) ألا تأمره أن يريني النار؟ فقال له جبرئيل : يا مالك أر محمّداً النّار، فكشف عنها غطاءها وفتح باباً منها فخرج منها لهب ساطع في السّماء، وفارت وارتفعت حتّى ظننت لتتناولني ممّا رأيت، فقلت : يا جبرئيل قل له : فليرد عليها غطاءها فأمرها، فقال لها : ارجعي، فرجعت إلى مكانها الّذي خرجت منه، ثمّ مضيت، فرأيت رجلاً آدماً جسيماً فقلت : من هذا يا جبرئيل؟ فقال : هذا أبوك آدم، فإذا هو مضيت، فرأيت رجلاً آدماً جسيماً فقلت : من هذا يا جبرئيل؟ فقال : هذا أبوك آدم، فإذا هو يعرض عليه ذرّيّته، فيقول : روح طيّب، وريح طيّبة من جسد طيّب، ثمّ تلا رسول الله سورة المطففين على رأس سبع عشر آية : (كلًا إنَّ كِنَبَ ٱلأَبْزَارِ لَفِي عِلَيْتِينَ () وَمَا أَدَرَبَكَ مَا عِلَيُون علي واستغفرت له، واستعفر لي، وقال : مرحباً بالابن الصالح، والنبيّ الصالح، والمبعوث علي واستغفرت له، واستغفر لي، وقال : مرحباً بالابن الصالح، والنبيّ الصالح، والمبعوث في الزمن الصالح، واستغفر لي، وقال : مرحباً بالابن الصالح، والنبي الماليم على أبي تشريق في الزمن الصالح .

ثم مررت بملك من الملائكة جالس على مجلس، وإذا جميع الدنيا بين ركبتيه، وإذا بيده لوح من نور، سطر فيه مكتوب فيه كتاب ينظر فيه لا يلتفت يميناً ولا شمالاً مقبلاً عليه كهيئة الحزين، فقلت: من هذا يا جبرئيل؟ فقال: هذا ملك الموت، دائب في قبض الأرواح، فقلت: يا جبرئيل أدنني منه حتى أكلمه، فأدناني منه فسلمت عليه، وقال له جبرئيل: هذا محمّد نيتي الرحمة الذي أرسله الله إلى العباد، فرحب بي وحيّاني بالسلام وقال: أبشر يا محمّد فإتي أرى الخير كلّه في أمّتك، فقلت: الحمد لله المنّان ذي النّعم على عباده، ذلك من فضل ربّي ورحمته عليّ، فقال جبرئيل: هو أشدّ الملائكة عملاً فقلت: أكلّ من مات أو هو ميّت فيماً بعد هذا يقبض روحه؟ فقال: نعم، قلت: وتراهم حيث كانوا وتشهدهم بنفسك؟ فضل ربّي ورحمته عليّ، فقال جبرئيل: هو أشدّ الملائكة عملاً فقلت: أكلّ من مات أو هو ميّت فيماً بعد هذا يقبض روحه؟ فقال: نعم، قلت: وتراهم حيث كانوا وتشهدهم بنفسك؟ فال نعم فقال ملك الموت: ما الدنيا كلّها عندي فيما سخّرها الله لي ومكنني عليها إلاً كالدرهم في كفّ الرجل يقلّه كيف يشاء، وما من دار إلاً وأنا أتصفّحه كلّ يوم خمس مرّات، وأقول إذا بكن أهل الميّت على ميّتهم: لا تبكوا عليه فإن لي فيكم عودة وعودة حتى لا يبقى منكم أحد، فقال رسول الله ينهي : كفى بالموت طامة يا ني فيكم عودة وعودة حتى لا يبقى منكم أحد، فقال من الموت.

قال: ثمّ مضيت فإذا أنا بقوم بين أيديهم موائد من لحم طيّب ولحم خبيث، يأكلون اللحم الخبيث، ويدعون الطيّب، فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل؟ فقال: هؤلاء الّذين يأكلون الحرام ويدعون الحلال، وهم من أُمّتك يا محمّد، فقال رسول الله ﷺ: ثمّ رأيت ملكاً من الملائكة جعل الله أمره عجباً، نصف جسده النّار، والنصف الآخر ثلج، فلا النّار تذيب الثلج، ولا الثلج يطفئ النّار، وهو ينادي بصوت رفيع ويقول: سبحان الّذي كفّ حرّ هذه

(١) سورة المطففين، الآيات: ١٨-٢١.

النّار فلا تذيب الثلج، وكفّ برد هذا الثلج فلا يطفئ حرّ هذه النّار اللّهمَّ يا مؤلّف بين الثلج والنّار ألّف بين قلوب عبادك المؤمنين.

فقلت : من هذا يا جبرتيل؟ فقال : هذا ملك وكله الله بأكناف السماء وأطراف الأرضين، وهو أنصح ملائكة الله لأهل الأرض من عباده المؤمنين يدعو لهم بما تسمع منذ خلق، ورأيت ملكين يناديان في السماء أحدهما يقول : «اللّهم أعط كلّ منفق خلفاً» والآخر يقول : «اللّهم أعط كلّ ممسك تلفاً» ثمّ مضيت فإذا أنا بأقوام لهم مشافر كمشافر الإبل يقرض اللّحم من جنوبهم، ويلقى في أفواههم، فقلت : من هؤلاء يا جبرتيل؟ فقال : هؤلاء الهمازون اللّمازون<sup>(۱)</sup>.

ثمَّ مضيت فإذا أنا بأقوام ترضخ رؤوسهم بالصخر، فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل؟ فقال: هؤلاء الذين ينامون عن صلاة العشاء، ثمّ مضيت فإذا أنا بأقوام تقذف النّار في أفواههم، وتخرج من أدبارهم، فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل؟ قال: هؤلاء الذين يأكلون أموال اليتامى ظلماً، إنّما يأكلون في بطونهم ناراً وسيصلون سعيراً، ثمّ مضيت فإذا أنا بأقوام يريد أحدهم أن يقوم فلا يقدر من عظم بطنه، فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل قال: هؤلاء الذين يأكلون أروال اليتامى لا يقوم فلا يقدر من عظم بطنه، فقلت: من هؤلاء يا جبرئيل قال عواد أنا بأقوام يريد أحدهم قلي النام الذين يأكلون أن يأكلون الربا

قال : ثمّ مضيت فإذا أنا بنسوان معلّقات بثديهنّ ، فقلت : من هؤلاء يا جبرئيل؟ فقال هؤلاء اللّواتي يورثن أموال أزواجهنّ أولاد غيرهم ، ثمّ قال رسول الله ﷺ : اشتدّ غضب الله على امرأة أدخلت على قوم في نسبهم من ليس منهم فاطّلع على عوراتهم ، وأكل خزائنهم .

قال: ثم مررنا بملائكة من ملائكة الله بَرَيَمَلَّ خلقهم الله كيف شاء، ووضع وجوههم كيف شاء ليس شيء من أطباق أجسادهم إلا وهو يسبّح الله ويحمده من كلّ ناحية بأصوات مختلفة، أصواتهم مرتفعة بالتحميد والبكاء من خشية الله، فسألت جبرئيل عنهم، فقال: كما ترى خلقوا، إنّ الملك منهم إلى جنب صاحبه ما كلّمه قطّ، ولا رفعوا رؤوسهم إلى ما فوقها ولا خفضوها إلى ما تحتها خوفاً من الله وخشوعاً، فسلّمت عليهم فردّوا عليّ إيماء برؤوسهم لا ينظرون إليّ من الخشوع، فقال لهم جبرئيل: هذا محمّد نبيّ الرحمة، أرسله الله إلى العباد رسولاً ونبيّاً، وهو خاتم النبوّة وسيّدهم، أفلا تكلّمونه؟ قال: فلمّا سمعوا ذلك من جبرئيل أقبلوا عليّ بالسلام، وأكرموني وبشّروني بالخبر لي ولاً متي .

<sup>(</sup>١) أقول: اللمزكما قال الراغب: الاغتياب وتتبّع المعاب. قال تعالى: ﴿وَمِنْهُم مَن بَلْمِزْكَ فِي الشَّدَقَنَتِ﴾ وقال: ﴿وَلَا نَلْمِزُوَا أَنفُتَكُرُ﴾ أي لا تلمزوا الناس فيلمزونكم فتكونوا في حكم من لمز نفسه.

قال: ثمّ صعدنا إلى السماء الثانية فإذا فيها رجلان متشابهان، فقلت: من هذان يا جبرئيل؟ فقال لي: ابنا الخالة يحيى وعيسى بي السلح، والنبيّ الصالح، وإذا فيها من الملائكة لهما، واستغفرا لي، وقالا: مرحباً بالأخ الصالح، والنبيّ الصالح، وإذا فيها من الملائكة وعليهم الخشوع قد وضع الله وجوههم كيف شاء ليس منهم ملك إلاّ يسبّح الله ويحمده بأصوات مختلفة، ثمّ صعدنا إلى السماء الثالثة فإذا فيها رجل فضل حسنه على سائر الخلق كفضل القمر ليلة البدر على سائر النجوم، فقلت: من هذا يا جبرئيل؟ فقال: هذا أخوك يوسف، فسلّمت عليه وسلم عليّ، واستغفرت له، واستغفر لي، وقال: مرحباً بالنبيّ الصالح، والأخ الصالح، والمبعوث في الزمن الصالح، وإذا فيها ملائكة عليهم من الخشوع مثل ما وصفت في السماء الألية، وقال لهم جبرئيل في أمري ما قال للآخرين،

ثمّ صعدنا إلى السّماء الرابعة وإذا فيها رجل، فقلت: من هذا يا جبريل؟ قال: هذا إدريس رفعه الله مكاناً عليّاً، فسلّمت عليه، وسلم عليّ، واستغفرت له، واستغفر لي وإذا فيها من الملائكة الخشوع مثل ما في السماوات الّتي عبرناها، فبشروني بالخير لي ولأمّتي.

ثم رأيت ملكاً جالساً على سرير تحت يديه سبعون ألف ملك تحت كلّ ملك سبعون ألف ملك، فوقع في نفس رسول الله علي أنه هو، فصاح به جبرئيل فقال: قم، فهو قائم إلى يوم القيامة، ثمّ صعدنا إلى السماء الخامسة فإذا فيها رجل كهل عظيم العين، لم أر كهلاً أعظم منه، حوله ثلّة من أمّته فأعجبتني كثرتهم، فقلت: من هذا يا جبرئيل؟ فقال: هذا المجيب في قومه هارون بن عمران، فسلمت عليه، وسلّم عليّ، واستغفرت له، واستغفر لي، وإذا فيها من الملائكة الخشوع مثل مافي السماوات، ثمّ صعدنا إلى السماء السادسة وإذا فيها رجل آدم طويل كأنّه من شبوة، ولو أنّ عليه قميصين لنفذ شعره فيهما، فسمعته يقول: يزعم بنو إسرائيل أنّي أكرم ولد آدم على الله، وهذا رجل أكرم على الله مني، فقلت: من هذا يا جبرئيل؟ فقال: هذا أخوك موسى بن عمران فسلمت عليه وسلم عليّ، واستغفرت له، واستغفر لي، وإذا فيها من الملائكة الخشوع مثل مافي السماوات، ثمّ صعدنا إلى السماء السادسة وإذا فيها رجل آدم طويل كأنّه من شبوة، ولو أنّ عليه قميصين لنفذ شعره فيهما، فسمعته يقول: يزعم بنو إسرائيل هذا أخوك موسى بن عمران فسلمت عليه وسلم عليّ، واستغفرت له واستغفر لي، وإذا فيها

قال: ثمّ صعدنا إلى السماء السابعة فما مررت بملك من الملائكة إلاّ قالوا: يا محمّد احتجم، واءمر أمتك بالحجامة، وإذا فيها رجل أشمط الرأس واللّحية، جالس على كرستي، فقلت: يا جبرئيل من هذا الّذي في السماء السابعة على باب البيت المعمور في جوار الله؟ فقال: هذا يا محمّد أبوك إبراهيم، وهذا محلّك ومحلّ من اتّقى من أُمّتك، ثمّ قرأ رسول الله يَثْنُيُّ : ﴿إِنَ أَوْلَ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَذِينَ أَنَبَعُوُهُ وَهَنَدًا النَّبِيُّ وَالَذِيبَ عامَنُواً وَاللّهُ وَلِيُّ الْمُؤْمِنِينَ؟

(١) سورة آل عمران، الآية: ٦٨.

فسلَّمت عليه، وسلَّم عليّ، وقال: مرحباً بالنبيّ الصالح، والابن الصالح، والمبعوث في الزمن الصالح، وإذا فيها من الملائكة الخشوع مثل ما في السماوات، فبشّروني بالخير لي ولأُمّتي، قال رسول الله تلكي : ورأيت في السماء السابعة بحاراً من نور يتلألأ تلألؤها يخطف بالأبصار، وفيها بحار مظلمة، وبحار من ثلج ترعد، فكلّما فزعت ورأيت هؤلاء سألت جبرئيل فقال: أبشر يا محمّد واشكر كرامة ربّك، واشكر الله بما صنع إليك، قال: فثبتني الله بقوّته وعونه حتّى كثر قولي لجبرئيل وتعجبي، فقال جبرئيل: يا محمّد تعظّم ما ترى؟ إنّما هذا خلق من خلق ربّك، فكيف بالخالق الذي خلق ما ترى؟ وما لا ترى أعظم من هذا. من خلق ربّك أنّ بين الله وبين خلقه تسعين ألف حجاب، وأقرب الخلق إلى الله أن الغمام، وحجاب من الماء.

قال ﷺ : ورأيت من العجائب التي خلق الله وسخّر على ما أراده ديكاً رجلاه في تخوم الأرضين السَّابعة، ورأسه عند العرش، وهو ملك من ملائكة الله تعالى خلقه الله كماً أراد، رجلاه في تخوم الأرضين السّابعة، ثمَّ أقبل مصعّداً حتّى خرج في الهواء إلى السماء السّابعة، وانتهى فيها مصعّداً حتّى انتهى قرنه إلى قرب العرش، وهو يقول: «سبحان ربّي حيث ما كنت لا تدري أين ربِّك من عظم شأنه، وله جناحان في منكبيه، إذا نشرهما جاوز المشرق والمغرب، فإذا كان في السحر نشر جناحيه وخفق بهما وصرخ بالتسبيح يقول: «سبحان الله الملك القدوس، سبحان الله الكبير المتعال، لا إله إلاَّ الله الحي القيوم» وإذا قال ذلك سبّحت ديوك الأرض كلّها، وخفقت بأجنحتها، وأخذت في الصياح، فإذا سكت ذلك الديك في السماء سكتت ديوك الأرض كلِّها، ولذلك الديك زغب أخضر، وريش أبيض كأشدّ بياض ما رأيته قطّ، وله زغب أخضر أيضاً تحت ريشه الأبيض كأشدّ خضرة ما رأيتها قط، قال ﷺ ثمّ مضيت مع جبرتيل فدخلت البيت المعمور فصلّيت فيها ركعتين، ومعي أناس من أصحابي عليهم ثياب جدد، وآخرين عليهم ثياب خلقان، فدخل أصحاب الجدد، وحبس أصحاب الخلقان، ثمّ خرجت فانقاد لي نهران: نهر يسمّي الكوثر، ونهر يسمّي الرحمة، فشربت من الكوثر، واغتسلت من الرحمة، ثمَّ انقادا لي جميعاً حتَّى دخلت الجنَّة، وإذا على حاقتيها بيوتي وبيوت أهلي، وإذا ترابها كالمسك، وإذا جارية تنغمس في أنهار الجنَّة، فقلت: لمن أنت يا جارية؟ فقالت: لزيد بن حارثة، فبشَّرته بها حين أصبحت، وإذا بطيرها كالبخت، وإذا رمّانها مثل دليّ العظام، وإذا شجرة لو أرسل طائر في أصلها ما دارها سبعمائة سنة، وليس في الجنَّة منزل إلاَّ وفيها قتر منها، فقلت: ما هذه يا جبرئيل؟ فقال هذه شجرة طوبي قال الله: ﴿ هُوبَنَ لَهُمْ وَجُمَّنُ مَثَابٍ﴾ قال رسول الله عظيم: فلمَّا دخلت الجنَّة رجعت إليّ نفسي فسألت جبرئيل عن تلك البحار وهولها وأعاجيبها، فقال: هي سرادقات الحجب التي احتجب الله تبارك وتعالى بها، ولولا تلك الحجب لتهتك نور العرش وكلّ شيء فيه، وانتهيت إلى سدرة المنتهى فإذا الورقة منها تظلّ أُمّة من الأمم، فكنت منها كما قال الله تعالى : ﴿قَابَ فَوَسَيَرِ أَوَ أَدْنَى ﴾ فناداني : آمن الرسول بما أُنزل إليه من ربّه. فقلت أنا مجيباً عنّي وعن أُمّتي : والمؤمنون كلَّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله، لا نفرّق بين أحد من رسله، فقلت : سمعنا وأطعنا غفرانك ربّنا وإليك المصير فقال الله : لا يكلّف الله نفساً إلاّ وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت، فقلت : ربّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا، فقال الله : لا أواخذك، فقلت : ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا، فقال الله : لا أواخذك، فقلت : ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا، فقال الله : لا أواخذك، فقلت : ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا، فقال الله : لا أواخذك ، فقلت : ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا، فقال الله : لا أواخذك ، فقلت : ربّنا ولا تحمل علينا إصراً كما حملته على الذين من قبلنا، فقال الله : لا

فقال الصادق ﷺ : ما وفد إلى الله تعالى أحد أكرم من رسول الله ﷺ حيث سأل لأمّته هذه الخصال.

فقال رسول الله ﷺ: يا ربّ أعطيت أنبياءك فضائل فأعطني، فقال الله: قد أعطيتك فيما أعطيتك كلمتين من تحت عرشي: لا حول ولا قوّة إلاّ بالله، ولا منجى منك إلاّ إليك، قال: وعلّمتني الملائكة قولاً أقوله إذا أصبحت وأمسيت: «اللّهمّ إنّ ظلمي أصبح مستجيراً بعفوك، وذنبي أصبح مستجيراً بمغفرتك، وذلي أصبح مستجيراً بعزتك، وفقري أصبح مستجيراً بغناك، ووجهي البالي أصبح مستجيراً بوجهك الدائم الباقي الّذي لا يفنى» وأقول ذلك إذا أمسيت.

ثم سمعت الأذان فإذا ملك يؤذن لم ير في السماء قبل تلك الليلة، فقال: الله أكبر، الله أكبر، فقال الله: صدق عبدي أنا أكبر، فقال: أشهد أن لا إله إلاالله، أشهد أن لا إله إلاّ الله، فقال الله: صدق عبدي، أنا الله لا إله غيري، فقال: أشهد أنّ محمّداً رسول الله أشهد أنّ محمّداً رسول الله، فقال الله: صدق عبدي، إنّ محمّداً عبدي ورسولي أنا بعثته وانتجبته، فقال: حتى على الصلاة حي على الصّلاة، فقال: صدق عبدي ودعا إلى فريضتي، فمن مشى فقال: حتى على الصلاة حي على الصّلاة، فقال: صدق عبدي ودعا إلى فريضتي، فمن مشى اليها راغباً فيها محتسباً كانت له كفّارة لما مضى من ذنوبه، فقال: حتى على الفلاح حتى على الفلاح، فقال الله: هي الصلاح والنجاح والفلاح، ثمّ أممت الملائكة في السماء كما أممت الأنبياء في بيت المقدس.

قال: ثمّ غشيتني صبابة فخررت ساجداً فناداني ربّي: انّي قد فرضت على كلّ نبيّ كان قبلك خمسين صلاة، وفرضتها عليك وعلى أمّتك، فقم بها أنت في أمّتك فقال رسول الله ﷺ: فانحدرت حتّى مررت على إبراهيم فلم يسألني عن شيء حتّى انتهيت إلى موسى ﷺ فقال: ما صنعت يا محمّد؟ فقلت: قال ربّي: فرضت على كلّ نبيّ كان قبلك خمسين صلاة، وفرضتها عليك وعلى أمّتك.

فقال موسى ٢٠٠٠ يا محمّد إنَّ أُمّتك آخر الأمم وأضعفها، وإنَّ ربّك لا يزيده شيء، وإنَّ

أمتك لا تستطيع أن تقوم بها، فارجع إلى ربّك فاسأله التخفيف لأمتك، فرجعت إلى ربّي حتى انتهيت إلى سدرة المنتهى فخررت ساجداً، ثمّ قلت: فرضت عليّ وعلى أمّتي خمسين صلاة ولا أطيق ذلك ولا أمّتي، فخفّف عنّي، فوضع عنّي عشراً، فرجعت إلى موسى فأخبرته فقال: ارجع لا تطيق، فرجعت إلى ربّي فوضع عنّي عشراً، فرجعت إلى موسى فأخبرته، فقال: ارجع وفي كلّ رجعة أرجع إليه أخرّ ساجداً حتى رجع إلى عشر صلوات، فرجعت إلى موسى وأخبرته، فقال: لا تطيق، فرجعت إلى ربّي فوضع عنّي فضماً، فرجعت إلى موسى فأخبرته، موسى غيب وأخبرته، فقال: لا تطيق، فرجعت إلى ربّي فوضع عنّي خمساً، فرجعت إلى موسى غيب وأخبرته، فقال: لا تطيق، فرجعت إلى ربّي فوضع عني خمساً، فرجعت إلى موسى غيب وأخبرته، فقال: لا تطيق، فقلت: قد استحيبت من ربّي، ولكن أصبر عليها، موسى غيب وأخبرته فقال: لا تطيق، فقلت: قد استحيبت من ربّي، ولكن أصبر عليها، موسى غيب مناداني مناد كما صبرت عليها فهذه الخمس بخمسين كلّ صلاة بعشر، ومن همّ من أمّتك بحسنة يعملها فعملها كتبت له عشراً، وإن لم يعمل كتبت له واحدة، ومن هم من أمّتك بسبّية فعملها كتبت عليه واحدة، وإن لم يعمل كتب له واحدة، ومن هم من أمّتك المات فعملها كتبت عليه واحدة، وإن لم يعمل كتبت له واحدة، ومن هم من أمتك بسبّية فعملها كتبت عليه واحدة، وإن لم يعمل كتبت له واحدة، ومن هم من أمتك بسبّية فعملها كتبت عليه واحدة، وإن لم يعملها لم أكتب عليه شيئاً. فقال الصادق غلباً : : جزى الله

فهذا تفسير قول الله : ﴿شَبْحَنَ ٱلَّذِى آمَرَىٰ بِعَبْدِهِ. لَيْلَا مِنَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلأَقْصَا الَذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَمُ لِنُرِيَمُ مِنْ ءَايَنْنِنَأْ إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّعِيعُ ٱلْبَعِيمُ﴾<sup>(١)</sup>.

قوضيح: قوله أتسمع يا محمّد؟ الظاهر أنّه بيان للصوت المذكور سابقاً أنه على سمعه في الطريق، فكان الأظهر أن يكون هكذا : قلت : ثمّ سمعت صوتاً أفزعني فقال لي جبرئيل سمعت يا محمّد؟ ويحتمل أن يكون هذا الصوت غير الصوت الأوّل فلم يبيّن حقيقة الأوّل في الخبر، وهو بعيد<sup>(٢)</sup>، قوله : كلا إنّ كتاب الأبرار، لعلّ الاستشهاد بالآية مبنيّ على أنّ المراد بكتاب الأبرار في الآية أرواحهم، لأنّها محلّ العلوم والمعارف، ويحتمل أن يكون ذكر الآية للمناسبة، أي كما أنّ أعمالهم تثبت في عليّين فكذا أرواحهم تصعد إليها . وتصفّح في الأمر : نظر فيه، وقال الجوهريّ : كلّ شيء كثر حتّى علا وغلب فقد طمّ يطمّ، يقال، فوق كلّ طامّة طامّة، ومنه سميّت القيامة طامة انتهى.

والمشافر جمع المشفر بالكسر وهو شفة البعير، والرضخ : الدقّ والكسر . قوله ﷺ : يورثن أموال أزواجهنّ، أي يزنين ويلحقن أولاد الزنا بالأزواج فيرثون من أزواجهنّ، ويحتمل على بعد أن يكون المراد به زوجة يكون لها ولد من زوج آخر تعطيه أموال الزوج الأخير، والفقرة الثانية مؤكّدة ومؤيّدة للمعنى الأوّل.

قوله: من أطباق أجسادهم، أي أعضائهم مجازاً، أو أغشية أجسادهم من أجنحتهم

- (۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۴۹۵.
- (٢) وربما يحمل على أن السائل في الجميع الخازن، ولا يخلو من بعد، والظاهر أن الخازن كان من الملائكة، والماء والخمر واللبن من الجنة، أو من حيث شاء الله، لا من أشربة الدنيا [منه قدس سره].

وريشهم، قال الفيروزآباديّ : الطبق محرّكة : غطاء كلّ شيء، وعظم رقيق يفصل بين كلّ فقارين، والطابق كهاجر وصاحب : العضو، قوله : من الملائكة الخشوع، لعلّه جمع خاشع كركوع وراكع، وفي بعض النسخ من الملائكة والخشوع في المواضع وهو أصوب، قوله فإنه هوء أي إنّه الملك الذي ليس فوقه ملك، أو أنه المدبر لأمور العالم بأمر الله تعالى قوله تشكّ كأنّه من شبوة، أقول : شبوة : أبو قبيلة وموضع بالبادية، وحصن باليمن، وذكر الثعلبيّ في وصفه عليم كأنّه من رجال أزدشنوءة، وقال الفيروزآباديّ : أزد شنوءة، وقد تشدّد الواو : قبيلة سمّيت لشنآن بينهم انتهى . وعلى التقادير شبّهه عليه بإحدى تلك الطوائف في الأدمة وطول القامة، والشمط : بياض الرأس يخالطه سواد، وخفق الطائر : طار . وأخفق ضرب بجناحيه .

والزغب محرّكة: صغارالشعر والريش وليّنه، وأوّل ما يبدو منهما، والبخت: الإبل الخراسانيّ، والدليّ بضمّ الدال وكسر اللام وتشديد الياء جمع دلو على فعول، والقتر بالضمّ وبضمّتين: الناحية والجانب، وبالفتح ويحرّك: القدر، قوله ﷺ: لنهتك نور العرش وكلّ شيء فيه، أي لولا تلك الحجب لأحرق وهتك النور العظيم الذي خلقه الله وراء الحجب نور العرش وما دونه، وفي بعض النسخ لهتك نور العرش كلّ شيء فيه، فالمراد بها الحجب الّتي تحت العرش، وأنّه لولاها لأحرق، وحرق نور العرش ما دونه، وفي التفسير الصغير للمصنّف: لهتك نور الله العرش وما دونه، وهو يرجع إلى المعنى الأوّل، والصبابة: رقّة الشوق وحرارته.

٣٥ - في تأحمد بن محمّد بن حمدان المكتّب، عن محمّد بن عبد الرحمان الصفّار، عن محمّد بن عيسى الدامغاني، عن يحيى بن المغيرة، عن جرير، عن الأعمش، عن عطيّة، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله ﷺ: ليلة أسري بي إلى السماء أخذ جبرئيل بيدي فأدخلني الجنّة، وأجلسني على درنوك من درانيك الجنّة، فناولني سفرجلة فانفلقت بنصفين فأدخلني الجنّة، وأجلسني على درنوك من درانيك الجنّة، فناولني سفرجلة فانفلقت بنصفين فخرجت منها حوراء كأنّ أشفار عينها مقاديم النسور، فقالت: السلام عليك يا أحمد السلام عليك يا رسول الله المقاديم النسور، فقالت: السلام عليك يا أحمد السلام عليك يا أحمد السلام عليك يا رسول الله، السلام عليك يا محمّد، فقلت: من أنت يرحمك الله؟ قالت أنا الراضية المرضيّة خلقني الجبّار من ثلاثة أنواع: أسفلي من المسك. وأعلاي من الكافور ووسطي من المبير. وعجنت بماء الحيوان، قال الجليل: كوني فكنت، خلقت لابن عمّك ووصيّك العنبر. وعجنت بماء الحيوان، قال الجليل: كوني فكنت، خلقت لابن عملك ووصيّك ووريك العنبر.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ : الدرنوك: بالضمّ : ضرب من الثياب أو البسط والطنفسة .

٣٦ – **لي:** الحسن بن محمّد بن سعيد الهاشميّ، عن فرات بن إبراهيم الكوفيّ، عن محمّد بن أحمد الهمدانيّ، عن الحسن بن عليّ الشاميّ، عن أبيه، عن أبي جرير، عن عطاء الخراسانيّ. رفعه، عن عبد الرحمان بن غنم قال: جاء جبرئيل ﷺ إلى رسول الله ﷺ

أمالي الصدوق، ص ١٥٤ مجلس ٣٤ ح ١٢.

بدابَّة دون البغل وفوق الحمار، رجلاها أطول من يديها. خطوها مدَّ البصر. فلمَّا أراد أن يركب امتنعت فقال جبرئيل ﷺ : إنَّه محمَّد، فتواضعت حتَّى لصقت بالأرض قال: فركب، فكلّما هبطت ارتفعت يداها، وقصرت رجلاها فمرَّت به في ظلمة اللّيل على عير محمّلة فنفرت العير من دفيف البراق فنادى رجل في آخر العير غلاماً له في أوّل العير : يا فلان إنّ الإبل قد نفرت، وإنّ فلانة ألقت حملها وانكسر يدها، وكانت العير لأبي سفيان.

قال : ثمّ مضى حتّى إذا كان ببطن البلقاء قال : ياجبر ثيل قد عطشت، فتناول جبر ثيل قصعة فيها ماء فناوله فشرب، ثمّ مضي فمرّ على قوم معلِّقين بعراقيبهم بكلاليب من نار، فقال: ما هؤلاء يا جبرتيل؟ فقال: هؤلاء الَّذين أغناهم الله بالحلال فيبتغون الحرام قال: ثم مرَّ على قوم تخاط جلودهم بمخائط من نار، فقال: ما هؤلاء يا جبرئيل؟ فقال هؤلاء الَّذين يأخذون عذرة النساء بغير حلٍّ، ثمَّ مضى فمرَّ على رجل يرفع حزمة من حطب كلَّما لم يستطع أن يرفعُها زاد فيها ، فقال : من هذا يا جبر ثيل؟ قال : هذا صاحب الدين يريد أن يقضى فإذا لم يستطع زاد عليه، ثمَّ مضى حتّى إذا كان بالجبل الشرقيّ من بيت المقدس وجد ريحاً حارّة وسمع صوتاً، قال ما هذه الربح يا جبرتيل الّتي أجدها وهذا الصوت الّذي أسمع؟ قال: هذه جهنَّم، فقال النبي ٢٠٠٠ أعوذ بالله من جهنَّم، ثمَّ وجد ريحاً عن يمينه طيِّبة، وسمع صوتاً فقال: ما هذه الربح الَّتي أجد؟ وهذا الصوت الَّذي أسمع؟ فقال: هذه الجنَّة، فقال: أسأل الله الجنَّة، قال: ثمّ مضى حتّى انتهى إلى باب مدينة بيت المقدس وفيها هرقل، وكانت أبواب المدينة تغلق كلِّ ليلة ويؤتى بالمفاتيح وتوضع عند رأسه، فلمَّا كانت تلك الليلة امتنع الباب أن ينغلق، فأخبروه فقال: ضاعفوا عليها من الحرس، قال: فجاء رسول الله ﷺ فدخل بيت المقدس فجاء جبرتيل عَلَيْهُ إلى الصخرة فرفعها فأخرج من تحتها ثلاثة أقداح : قدحاً من لبن، وقدحاً من عسل، وقدحاً من خمر، فناوله قدح اللبن فشرب، ثمَّ ناوله قدح العسل فشرب، ثمَّ ناوله قدح الخمر فقال : قد رويت يا جبرئيل، قال : أما إنَّك لو شربته ضلَّت أمَّتك وتفرّقت عنك.

قال: ثمّ أمّ رسول الله ﷺ في مسجد بيت المقدس بسبعين نبيّاً، قال: وهبط مع جبرتيل ﷺ ملك لم يطأ الأرض قطّ، معه مفاتيح خزائن الأرض، فقال: يا محمّد إنّ ربّك يقرئك السلام ويقول: هذه مفاتيح خزائن الأرض، فإن شنت فكن نبيّاً عبداً، وإن شنت نبيّاً ملكاً، فأشار إليه جبرئيل ﷺ أن تواضع يا محمّد، فقال: بل أكون نبيّاً عبداً.

ثمَّ صعد إلى السماء فلمَّا انتهى إلى باب السماء استفتح جبرئيل ﷺ، فقالوا : من هذا؟ قال : محمّد، قالوا : نعم المجيء جاء، فدخل فما مرَّ على ملاٍ من الملائكة إلاَّ سلّموا عليه ودعوا له وشيّعه مقرّبوها، فمرَّ على شيخ قاعد تحت شجرة وحوله أطفال، فقال رسول الله ﷺ : من هذا الشيخ يا جبرئيل؟ قال : هذا أبوك إبراهيم، قال : فما هؤلاء الأطفال حوله؟ قال: هؤلاء أطفال المؤمنين حوله يغذوهم، ثمّ مضى فمرّ على شيخ قاعد على كرسيّ إذا نظر عن يمينه ضحك وفرح، وإذا نظر عن يساره حزن وبكى، فقال: من هذا يا جبرئيل؟ قال: هذا أبوك آدم، إذا رأى من يدخل الجنّة من ذرّيّته ضحك وفرح، وإذا رأى من يدخل النّار من ذرّيّته حزن وبكى، ثمّ مضى فمرّ على ملك قاعد على كرسي فسلّم عليه فلم ير منه من البشر ما رأى من الملائكة، فقال: يا جبرئيل ما مررت بأحد من الملائكة إلاّ رأيت منه ما أحبّ إلاّ هذا، فمن هذا الملك؟ قال: هذا مالك خازن النّار، أما إنه قد كان من أحسن الملائكة بشراً، وأطلقهم وجهاً، فلمّا جعل خازن النّار اضطلع فيها اضطلاعة فرأى ما أعدً الله فيها لأهلها، فلم يضحك بعد ذلك.

ثمَّ مضى حتّى إذا انتهى حيث انتهى فرضت عليه الصلاة خمسون صلاة، قال: فأقبل فمرّ على موسى علي الله فقال: يا محمّد كم فرض على أمتك؟ قال: خمسون صلاة قال: ارجع إلى ربِّك فاسأله أن يخفف عن أمتك، قال: فرجع ثمَّ مرَّ على موسى عَلِيَّةٍ فقال: كم فرض على أُمتِك؟ قال: كذا وكذا، قال: فإنَّ أُمتِك أضعف الأمم، ارجع إلى ربِّك فاسأله أن يخفف عن أمتك فإنِّي كنت في بني إسرائيل، فلم يكونوا يطيقون إلاَّ دون هذا، فلم يزل يرجع إلى ربَّه بَتَرَيُّ حتَّى جعلها خمس صلوات، قال: ثمَّ مرَّ على موسى غَلِيَّهِ فقال: كم فرض على أمتك؟ قال: خمس صلوات، قال: ارجع إلى ربِّك فاسأله أن يخفف عن أمتك، قال: قد استحييت من ربّي مما أرجع إليه، ثمَّ مضي فمرَّ على إبراهيم خليل الرحمان فناداه من خلفه فقال: يا محمّد اقرئ أمتك عنّي السلام وأخبرهم أنَّ الجنَّة ماؤها عذب، وتربتها طيّبة قيعان بيض غرسها "سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاَّ الله والله أكبر، ولا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله» فمر أمتك فليكثروا من غرسها، ثم مضى حتّى مرّ بعير يقدمها جمل أورق، ثمَّ أتى أهل مكَّة فأخبرهم بمسيره، وقد كان بمكَّة قوم من قريش قد أتوا بيت المقدس فأخبرهم ثمَّ قال: آية ذلك أنَّها تطلع عليكم الساعة عير مع طلوع الشمس، يقدمها جمل أورق، قال: فنظروا فإذا هي قد طلعت، وأخبرهم أنَّه قد مرَّ بأبي سفيان وأنَّ إبله نفرت في بعض اللَّيل، وأنَّه نادى غلاماً له في أوّل العير : يا فلان إنَّ الإبل قد نفرت، وإنَّ فلانة قد ألقت حملها، وانكسر يدها، فسألوا عن الخبر فوجدوه كما قال ﷺ (١).

**بيان:** اضطلع فيها، أي تمكن وتوجه للعمل بما أمر فيها، والاضطلاع افتعال من الضلاعة وهي القوّة، يقال اضطلع بحمله، أي قوي عليه ونهض به، ولايبعد أن يكون في الاصل اطّلع فيها اطلاعة، والقيعان جمع القاع وهي أرض سهلة مطمئنة قد انفرجت عنها الجبال والآكام. ٣٧ - لي: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبي عبد الله جعفر بن محمّد الصادق تُ قال: لمّا أسري برسول الله عظيم إلى بيت المقدس حمله جبرتيل على البراق فأتيا بيت المقدس وعرض عليه محاريب الأنبياء وصلّي بها ، وردّه فمرَّ رسول الله عظيمة في رجوعه بعير لقريش، وإذا لهم ماء في آنية وقد أضلُّوا بعيراً لهم وكانوا يطلبونه، فشرب رسول الله من ذلك الماء وأهرق باقيه، فلمّا أصبح رسول الله الله قال لقريش: إنَّ الله جلَّ جلاله قد أسرى بي إلى بيت المقدس، وأراني آثار الأنبياء ومنازلهم، وإنّي مررت بعير لقريش في موضع كذا وكذا وقد أضلّوا بعيراً لهم، فشربت من مائهم وأهرقت باقي ذلك، فقال أبو جهل: قد أمكنتكم الفرصة منه، فاسألوه كمَّ الأساطين فيها والقناديل؟ فقالوا : يا محمّد إنَّ ههنا من قد دخل بيت المقدس فصف لنا كم أساطينه وقناديله ومحاريبه؟ فجاء جبرئيل عَلِيَّة فعلَّق صورة بيت المقدس تجاه وجهه، فجعل يخبرهم بما يسألونه عنه، فلمّا أخبرهم قالوا: حتّى يجيء العير ونسألهم عمّا قلت، فقال لهم رسول الله الله الله : تصديق ذلك أنَّ العير تطلع عليكم مع طلوع الشمس، يقدمها جمل أورق فلمًا كان من الغد أقبلوا ينظرون إلى العقبة ويقولون: هذه الشمس تطلع الساعة، فبينا هم كذلك إذ طلعت عليهم العير حين طلع القرص يقدمها جمل أورق، فسألوهم عمّا قال رسول الله عليه فقالوا : لقد كان هذا، ضلّ جمل لنا في موضع كذا وكذا، ووضعنا ماءً فأصبحنا وقد أهريق الماء، فلم يزدهم ذلك إلاّ عتواً<sup>(1)</sup>.

٣٨ - فحس، روى الصادق عليه عن رسول الله عنه أنّه قال: بينا أنا راقد في الأبطح، وعليّ عن يميني، وجعفر عن يساري، وحمزة بين يديّ، وإذا أنا بحفيف أجنحة الملائكة وقائل يقول: إلى أيّهم بعثت يا جبرئيل؟ فقال: إلى هذا – وأشار إليّ – وهو سيّد ولد آدم، وهذا وميّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، وهذا ابن عمّه وهذا وصيّه ووزيره وختنه وخليفته في أمّته وهذا عمّه سيّد الشهداء حمزة، ولادا ابن عمّه وهذا وصيّه لله عناه، والمادة الجنّة مع الملائكة، دعه فلتنم عيناه، ولتسمع أذناه، ويعي قلبه، واضربوا له مثلاً : ملك بنى داراً، واتخذ مادبة وبعث داعياً، فقال رسول الله عليه، والدال الدنيا، والمأدبة الجنّة، والداعي أنا، قال : ثمَّ أركبه جبرئيل الله علي : فالملك الله، والدار الدنيا، والمأدبة الجنّة، والداعي أنا، قال : ثمَّ أركبه جبرئيل الله علي : فالملك الله، والدار الدنيا، والمأدبة الجنّة، والداعي أنا، قال : ثمَّ أركبه جبرئيل البراق، وأسرى الأنياء، والمأدبة الجنّة، والداعي أنا، قال : ثمَ أركبه جبرئيل وردّه وأسرى ألمرى به إلى بيت المقدس، وعرض عليه محاريب الأنبياء وآيات الأنبياء، فصلى، وردّة من ليلته إلى مكّة، فمرّ في رجوعه بعير لقريش . وساق الحديث إلى ألم ألمراً اله ألمراً ألمراً اله ألمراً الموراً المورال اله من ليلته إلى مكة، فمرّ في رجوعه بعير لقريش . وساق الحديث إلى ألما ألم ألموراً الموراً الموراً المورال اله ألمول ألمواً ألموراً ألموراً الموراً ألمواً ألمول ألموم

**بيان:** المأدبة بضمّ الدال وفتحها : طعام صنع لدعوة أو عرس، والأورق من الإبل ما في لونه بياض إلى سواد. وفي قفس¤ جمل أحمر في الموضعين.

٣٩ - لي: السنانيّ، عن محمّد الاسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن عليّ بن سالم،

أمالي الصدوق، ص ٣٦٣ مجلس ٦٩ ح ١.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٦٣ مجلس ٦٩ ح ١.

عن أبيه، عن سعد بن طريف، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس قال : قال رسول الله لعلي علي العلي أنت إمام المسلمين، وأمير المؤمنين، وقائد الغر المحجّلين، وحجّة الله بعدي على الخلق أجمعين، وسيّد الوصيّين، ووصيّ سيّد النبيّين، يا عليّ إنّه لمّا عرج بي إلى السماء السابعة ومنها إلى سدرة المنتهى، ومنها إلى حجب النور، وأكرمني ربّي جلّ جلاله بمناجاته قال لي : يا محمّد، قلت : لبّيك ربّي وسعديك، تباركت وتعاليت قال : إنّ عليّاً إمام أولياتي ونور لمن أطاعني وهو الكلمة الّتي ألزمتها المتقين، من أطاعه أطاعني، ومن عصاه عصاني، فبشره بذلك، فقال عليّ عليّي الزمتها المتقين، من أطاعه أطاعني، أذكر هناك؟ فقال له ينا عليّ ، فاشكر ربّك، فخر عليّ عليّ ساجداً شكراً لله على ما أنعم به عليه، فقال له رسول الله عليّ : ارفع رأسك يا عليّ، فإنَّ الله قد باهى بك ملائكته<sup>(1)</sup>.

• ٤ - لي، قابي، عن سعد، عن البرقي، عن أبيه، عن خلف بن حمّاد، عن أبي الحسن العبديّ، عن الأعمش، عن عباية بن ربعيّ، عن عبد الله بن عبّاس قال: إنّ رسول الله عنه لمّا أسري به إلى السماء انتهى به جبرئيل إلى نهر يقال له: النور، وهو قول الله يَتَوَكّل : اخلق الظلمات والنور؟ فلما انتهى به جبرئيل إلى نهر يقال له جبرئيل : يا محمّد اعبر على بركة الله، فقد نزّر الله لك بصرك، ومد لك أمامك، فإنَّ هذا نهر لم يعبره أحد، لا ملك مقرّب ولا نبيّ من على مرسل، غير أنّ لي في كلّ ومد لك أمامك، فإنَّ هذا نهر لم يعبره أحد، لا ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل، غير أنّ لي في كلّ يوم اغتماسة فيه ثمّ أخرج منه فأنفض أجنحتي، فليس من قطرة تقطر من أجنحتي إلاً خلق الله تبارك وتعالى منها ملكاً مقرباً له عشرون ألف وجه، وأربعون ألف من أجنحتي إلاً خلق الله تبارك وتعالى منها ملكاً مقرباً له عشرون ألف وجه، وأربعون ألف من أجنحتي إلاً خلق الله تبارك وتعالى منها ملكاً مقرباً له عشرون ألف وجه، وأربعون ألف من أجنحتي إلاً خلق الله تبارك وتعالى منها ملكاً مقرباً له عشرون ألف وجه، وأربعون ألف من أجنحتي إلاً خلق الله تبارك وتعالى منها ملكاً مقرباً له عشرون ألف موجه، وأربعون ألف من أحمد، كلّ لسان، كلّ لسان يلفظ بلغة لا يفقهها اللسان الآخر، فعبر رسول الله يشيئ حتى انتهى إلى الحب ، والحجب خمسمائة حجاب، من الحجاب إلى الحجاب مسيرة خمسمائة عام، نمّ الحجاب إلى الحجاب مسيرة نعمائة عام، نمّ قال: تقدّم يا محمد، فقال له: يا جبرئيل ولم لا تكون معي! قال: ليس لي أن أجوز هذا المكان، فتقدم رسول الله يشيئ ما ماه الله أنّ يتقدم، حتى سمع ما قال الربّ تبارك وتعالى: أنا المحمود وأنت محمد، شققت اسمك من اسمي، فمن وصلك وصلته، ومن قطعك المكان، انتخذم يعادي ألم أبعث نبياً إلا جعلت له وزيراً، وأنّ أله المحمد، أن ألم ي أن أي أن أخري من اسمي، فمن وصلك وصلته، ومن قطعك أنا المحمود وأنت محمد، متعلم، حرامتي إياك من اسمي، عمر منياً إلا جعلت له وزيراً، وأنّك المحمود وأنت محمد، شققت اسمك من اسمي، فمن وصلك وصلك وصلته، ومن قطعك أنا المحمود وأنت محمد، شققت اسمك من اسمي، فمن وسلك وملك ومن هما وزيراً، وأنّك المحمود وأنت محمد، متقت اسمك من اسمي، فمن وصلك وصلك وزيراً، وأنك ربي بن أما ألك أبل أبل أبل أبل ألك أبل ألك أبل ألك أبل ألك أمرل أله ألك ألك ألمي أما أمك أبي أم أبعث بيباً إلى أمر ألك، وألك ألك أله ألك

كتاب المحتضر للحسن بن سليمان ممّا رواه من كتاب المعراج عن الصدوق، عن ابن الوليد، عن الصفّار، عن محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد البرقيّ، عن خلف بن حمّاد مثله. **بيان:** البتك: القطع.

٤١ - لي: ابن الوليد، عن الصفَّار، عن ابن عيسي، عن محمّد بن سنان، عن أبي مالك

- (1) أمالي الصدوق، ص ٢٤٧ مجلس ٤٩ ح ١٦.
- (٢) أمالي الصدوق، ص ٢٩٠ مجلس ٥٦ ح ١٠.

الحضرميّ، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي جعفر الباقر علي في حديث طويل يقول فيه : إنّ الله تبارك وتعالى لمّا أسرى بنبيه عني قال له : يا محمّد إنّه قد انقضت نبوّتك، وانقطع أكلك، فمن لأمتك من بعدك؟ فقلتُ : يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك فلم أجد أحداً أطوع لي من عليّ بن أبي طالب، فقال تَتَرض : ولي يا محمّد، فمن لأمّتك؟ فقلت : يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك فلم أجد أحداً أشدّ حبّاً لي من عليّ بن أبي طالب، فقال تَتَرضى : ولي يا محمّد، فأبلغه أنّه راية الهدى، وإمام أوليائي، ونور لمن أطاعني <sup>(۱)</sup>.

٤٣ - ٢٣ فيما بين أمير المؤمنين عليه ليهودي الشام من معجزات النبي على في مقابلة معجزات الأنبياء: قال له اليهودي: فإنَّ هذا سليمان قد سخّرت له الرياح فسارت في بلاده، غدوها شهر ورواحها شهر، فقال له علي على الله : لقد كان كذلك، ومحمد على أعطى ما هو أفضل من هذا: إنّه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقل من ثلث ليلة حتى انتهى إلى ساق مع ملكوت السماوات مسيرة شهر، وعرب الموضل من هذا : إنه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى مسيرة شهر، وعرج مع أفضل من هذا : إنه أسري به من المسجد الحرام إلى المسجد الاقصى مسيرة شهر، وعرج به في ملكوت السماوات مسيرة خمسين ألف عام في أقل من ثلث ليلة حتى انتهى إلى ساق العرش، فدنا بالعلم، فتدلى له من الجنة رفرف أخضر، وغشي النور بصره، فراى عظمة ربة عز وجل بفؤاده، ولم يرها بعينه، فكان كقاب قوسين بينه وبينها أو أدنى، فأوحى إلى عبده ما أوحى إلى آخر ما مر في باب جوامع المعجزات").

٢٣ – ج٠ عن ابن عبّاس قال : قال النبيّ ﷺ فيما احتجّ على اليهود : حملت على جناح جبرتيل ﷺ حتّى انتهيت إلى السماء السّابعة ، فجاوزت سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى حتّى تعلّقت بساق العرش ، فنوديت من ساق العرش : إنّي أنا الله لا إله إلاّ أنا ، السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبر ، الرؤوف الرحيم ، فرأيته بقلبي ، وما رأيته بعيني الخبر<sup>(٣)</sup>.

عن القطّان، عن السكّريّ، عن الجوهريّ، عن محمّدبن عمّارة، عن أبيه قال: قال الصادق ﷺ: من أنكر ثلاثة أشياء فليس من شيعتنا : المعراج، والمساءلة في القبر، والشفاعة<sup>(ع)</sup>.

عن اليه، عن يونس، عن منصور عن الحميري، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن يونس، عن منصور الصية عن الميه المي الميه المي الصيقل، عن الصادق، عن آبانه علي قال: قال رسول الله علي : لمّا اسري بي إلى السماء عهد إليّ ربّي في عليّ ثلاث كلمات، فقال: يا محمّد، فقلت: لبّيك ربي، فقال: إنّ عليّاً إمام المتّقين، وقائد الغرّ المحجّلين، ويعسوب المؤمنين<sup>(ه)</sup>.

٤٦ – **لي:** ماجيلويه، عن محمّد العظار، عن جعفر بن محمّد الكوفيّ، عن محمّد بن

(١) أمالي الصدوق، ص ٣٨٦ مجلس ٧٢ ح ٢٤.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٨٦ مجلس ٤٩ ح ٥.
 (٣) ألاحتجاج، ص ٤٤ مجلس ٤٩ ح ٥.
 (٩) أمالي الصدوق، ص ٣٨٩ مجلس ٧٢ ح ١٧.

الحسين بن زيد، عن عبد الله بن الفضل، عن الصادق جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : ليلة أُسري بي إلى السماء كلمني ربّي جلّ جلاله، فقال: يا محمد، فقلت: لبّيك ربي، فقال: إنّ عليّاً حجتي بعدك على خلقي وإمام أهل طاعتي من أطاعه أطاعني، ومن عصاه عصاني، فانصبه علماً لأمتك يهتدون به بعدك<sup>(1)</sup>.

شي؛ عن ابن بكير عنه ﷺ مثله، وفيه: فكشف له عن طبق من أطباقها<sup>(٤)</sup>.

- (١) أمالي الصدوق، ص ٣٨٧ مجلس ٧٢ ح ٢٧. (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٧٤ مجلس ٨٢ ح ١٦.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ٤٨٠ مجلس ٨٧ ح ٦.
    (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠١ ح ٨.

بتسبيحي وتقديسي وتجليلي وتكبيري وتمجيدي، وبه أطهّر الأرض من أعدائي وأورثها أوليائي، وبه أجعل كلمة الّذين كفروا بي السفلى، وكلمتي العليا، وبه أحيي عبادي وبلادي بعلمي، وله أظهر الكنوز والذخائر بمشيّتي، وإيّاه أظهر على الأسرار والضمائر بإرادتي، وأمدّه بملائكتي لتؤيّده على إنفاذ أمري، وإعلان ديني، ذلك وليّي حقّاً ومهديّ عبادي صدقاً<sup>(۱)</sup>.

**فس؛ أ**بي، عن حمّاد مثله<sup>(٣)</sup>.

٥٩ - ل، الحسن بن محمد السكونتي، عن محمد بن عبد الله الحضرمتي، عن القاسم بن زكريًا بن دينار، عن إسحاق بن منصور، عن جعفر الأحمر، عن أخي الصيرفتي عن أبي كثير الأنصاري، عن عبد الله بن أسعد بن زرارة قال : قال رسول الله عنهم: : أسرى بي رتبي فأوحى إلي في علي غلبيم بثلاث : إنه إمام المتقين، وسيّد المؤمنين، وقائد الغر المحجلين<sup>(٤)</sup>.

٥٢ - لمي: عليّ بن أحمد بن عبد الله بن أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ، عن أبيه، عن جدّه أحمد، عن أحمد بن عبد الله النماونجي، عن عبد الجبّار بن محمّد، عن داود الشعيري، عن الربيع صاحب المنصور، عن الصادق، عن آبائه عليّ للاث كلمات فقال: يا محمّد، فقلت أسري بي إلى السماء عهد إليّ ربّي جلّ جلاله في عليّ ثلاث كلمات فقال: يا محمّد، فقلت

(١) أمالي الصدوق، ص ٤٠٤ مجلس ٩٢ ح٤.
 (٢) أمالي الطوسي، ص ٤٥٨ مجلس ١٦ ح ١٠٢٤.
 (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٣.

لبَّيك ربِّي وسعديك، فقال ﷺ ، إنَّ عليَّاً إمام المتقين، وقائد الغرَّ المحجّلين، ويعسوب المؤمنين، فبشره بذلك الخبر<sup>(1)</sup>.

٥٣ - هع: الورّاق وعليّ بن محمّد بن الحسن القزوينيّ، عن سعد، عن العبّاس بن سعيد الأزرق، عن أبي نصر، عن عيسى بن مهران، عن يحيى بن الحسن بن الفرات، عن حمّاد بن يعلى، عن عليّ بن الحزور، عن الأصبغ بن نباتة، عن محمّد بن الحنفيّة أنّه ذكر عنده الأذان فقال: لمّا أُسري بالنبيّ على إلى السماء وتناهى إلى السماء السادسة نزل ملك من السماء فقال: لمّا أُسري بالنبيّ على إلى السماء وتناهى إلى السماء السادسة نزل ملك من السماء فقال: لمّا أُسري بالنبيّ على إلى السماء وتناهى إلى السماء السادسة نزل ملك من السماء فقال: لمّا أُسري بالنبيّ على إلى السماء وتناهى إلى السماء السادسة نزل ملك من السماء كذلك، فقال: لمّا أُسري بالنبيّ على إلى السماء وتناهى إلى السماء السادسة نزل ملك من السماء كذلك، فقال: أشهد أن لا إله إلا ألله، فقال الله أكبر، الله أكبر، فقال الله جلّ جلاله: أنا فقال: محمّداً رسول الله، قال الله عمّريني : أنا كذلك لا إله إلا أنا. فقال: الله الله، أن خذلك الماء على على خلقي اصطفيته أشهد أنّ محمّداً رسول الله، قال الله جلّ جلاله: عبدي وأميني على خلقي اصطفيته برسالاتي، ثمَّ قال: حيّ على الصلاة، قال الله جلّ جلاله: فوضتها على عبادي، وجعلتها أسهد أنّ محمّداً رسول الله، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها برسالاتي، ثمَّ قال: حيّ على الصلاة، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها أن ديناً، ثمَّ قال: حيّ على الصلاة، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها وديناً، ثمَّ قال: حيّ على الصلاة، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها أن ديناً، ثمَّ قال: حيّ على خير العمل، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها ورزكاها عندي، ثمَّ قال: حيّ على خير العمل، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها ورزكاها عندي، ثمَّ قال: حيّ على خير العمل، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها ورزكاها عندي، ثمَ قال: حيّ على خلور العمل، قال الله جلّ جلاله: أفلح من مشى إليها وواظب عليها الته مر ومنذ النبيّ مرض النبيّ قلى أله.

٤٤ - مع: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ عن أبي عبد الله عليتية قال : لمّا أُسري برسول الله عليه وحضرت الصلاة فأذن جبرئيل عليتية فلما عبد الله الله الله عليه الله أكبر، الله عليه وحضرت الصلاة فأذن جبرئيل عليه فلما قال : الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، قالت الملائكة : الله أكبر، الله أكبر، فلما قال : أشهد أن لا إله إلا الله، قالت الملائكة : الله أكبر، الله أكبر، الله أكبر، فلما قال : أسهد أن لا إله إلا الله، قالت الملائكة : الله، قالت الملائكة : الله، قالت الملائكة : الله، قالت الملائكة : محمّداً رسول الله، قالت الملائكة : مع معن أبي بعث، فلما قال : حيّ على الصلاة، قالت الملائكة : حتّ على عبادة ربّه، فلما قال : حيّ على الفلاح، قالت الملائكة : ألههد أنّ محمّداً رسول الله، قالت الملائكة : علي بعث، فلما قال : حيّ على الصلاة، قالت الملائكة : حيّ على الصلاة، قالت الملائكة : حتّ على عبادة ربّه، فلما قال : حيّ على الفلاح، قالت الملائكة : حيّ على الصلاة، قالت الملائكة : حتّ على عبادة ربّه، فلما قال : حيّ على الفلاح، قالت الملائكة : حيّ على الصلاة، قالت الملائكة : حتّ على عبادة ربّه، فلما قال : حيّ على الفلاح، قالت الملائكة : ألفلح من اتبعه (٣).

**شي؛** عن حفص مثله<sup>(٤)</sup>.

٥٥ – مع: أبي، عن عبد الله بن الحسن المؤذب، عن أحمد بن عليّ الاصفهانيّ، عن إبراهيم بن محمّد، عن الحسين بن سليمان، عن يحيى بن يعلى الأسلمي، عن الحسين بن زيد الخزرميّ، عن شدّاد البصريّ، عن عطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الشريريّ، عن شدّاد البصريّ، عن عطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الشريريّ، عن قطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الشريريّ، عن شدّاد البصريّ، عن عطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الخزرميّ، عن شدّاد البصريّ، عن عطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الخزرميّ، عن قطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الشريّ، عن قطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الترميّ، عن شدّاد البصريّ، عن عطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول القريّ، عن قطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول يالخررميّ، عن قطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الخزرميّ، عن شدّاد البصريّ، عن عطاء بن أبي رياح، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الخزرميّ، عن قلليّ إلى السماء إذا أنا بأسطوانة أصلها من فضّة بيضاء، ووسطها من ياقويّة وزبرجد، وأعلاها ذهبة حمراء، فقلت: يا جبرئيل ما هذه؟ فقال: هذا دينك أبيض ياقوية وزبرجد، وأعلاها ذهبة حمراء، فقلت: يا جبرئيل ما هذه؟ فقال: هذا دينك أبيض المن الذه ألموية أليض الماء إذا أنا بأسطوانة أصلها من فضّة بيضاء، ولا ينك أبيض ياقوية وزبرجد، وأعلاها ذهبة حمراء، فقلت: يا جبرئيل ما هذه؟ فقال: هذا دينك أبيض يا ألمون ألموية ألمويوية ألموية ألموية ألموية ألموية ألموية ألموية ألموييوة أ

(٣) معانى الأخبار، ص ٣٧٨.

- أمالي الصدوق، ص ٤٩١ مجلس ٨٩ ح ٩ وللحديث صدر طويل.
  - (٢) معاني الأخبار، ص ٤٢.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠١ ح ٩.

واضح مضيء، قلت: وما هذا وسطها؟ قال: الجهاد، قلت: فما هذه الذهبة الحمراء؟ قال: الهجرة، ولذلك علا إيمان عليّ ﷺ على إيمان كلّ مؤمن<sup>(1)</sup>.

٥٦ - ٥، ع: الحسن بن محمد بن سعيد الهاشمي، عن فرات بن إبراهيم الكوفي عن محمّد بن أحمد بن عليّ الهمداني، عن العبّاس بن عبد الله البخاريّ، عن محمّد بن القاسم ابن إبراهيم، عن أبي الصلت الهرويّ، عن الرضا، عن آباته، عن أمير المؤمنين عليه قال: قال رسول الله عظيم: ما خلق الله بَتَرَيَّكُ خلقاً أفضل منَّى، ولا أكرم عليه منَّى، قال على غَنْ الله فقلت : يا رسول الله فأنت أفضل أو جبرتيل؟ فقال عَنْهُمُ : يا عليّ إنَّ الله تبارك وتعالى فضّل أنبياءه المرسلين على ملائكته المقرَّبين، وفضَّلني على جميع النبيِّين والمرسلين، والفضل بعديَ لك يا عليّ وللأثمّة من بعدك وإنَّ الملائكة لخدّامناً، وخدّام محبِّينا، يا علي، الَّذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويستغفرون للّذين آمنوا بولايتنا، يا عليّ لولا نحن ما خلق الله آدم ولا حوّاء ولا الجنَّة ولا النَّار ولا السماء ولا الأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربّنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه، لأنَّ أوَّل ما خلق الله ﴾ وَرَجِّلا : خلق أرواحنا، فأنطقنا بتوحيده وتحميده ثمَّ خلق الملائكة فلما شاهدوا أرواحنا نورأ واحدأ استعظموا أمرنا فسبّحنا لتعلم الملائكة أنا خلق مخلوقون، وأنَّه منزٍّ. عن صفاتنا، فسبّحت الملائكة بتسبيحنا ونزّهته عن صفاتنا، فلمَّا شاهدوا عظم شأننا هلَّلنا لتعلم الملائكة أن لا إله إلاَّ الله، وأنا عبيد ولسنا بآلهة يجب أن نعبد معه، أو دونه، فقالوا: إلا إله إلاَّ الله؛ فلمَّا شاهدوا كبر محلَّنا كبِّرنا لتعلم الملائكة أنَّ الله أكبر من أن ينال عظم المحلِّ إلاَّ به، فلمَّا شاهدوا ما جعله لنا من العزَّة والقوَّة قلنا لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله، لتعلم الملائكة أن لاحول لنا ولاقوَّة إلاَّ بالله فلمَّا شاهدوا ما أنعم الله به علينا وأوجبه لنا من فرض الطاعة قلنا : «الحمد لله» لتعلم الملائكة ما يحقُّ لله تعالى ذكره علينا من الحمد على نعمته فقالت الملائكة: الحمد لله، فبنا اهتدوا إلى معرفة توحيد الله وتسبيحه وتهليله وتحميده وتمجيده.

ثمّ إنّ الله تبارك وتعالى خلق آدم فأودعنا صلبه وأمر الملائكة بالسجود له تعظيماً لنا وإكراماً، وكان سجودهم لله يَتَزَيَنِكِ عبوديّة، ولآدم إكراماً وطاعةً لكوننا في صلبه، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلّهم أجمعون، وإنّه لمّا عرج بي إلى السماء أذّن جبرئيل مثنى مثنى، وأقام مثنى مثنى، ثمّ قال لي : تقدّم يا محمّد، فقلت له : يا جبرئيل أتقدّم عليك؟ فقال : نعم، لأنّ الله تبارك وتعالى فضّل أنبياءه على ملائكته أجمعين، وفضّلك خاصّة، فتقدّمت فصلّيت بهم ولا فخر فلمّا انتهيت إلى حجب النور قال لي جبرئيل : تقدّم يا محمّد، وتخلّف عنّي، فقلت: يا جبرئيل في مثل هذا الموضع تفارقني !؟ فقال: يا محمّد إنّ انتهاء حدّي الّذي وضعني الله ﷺ فيه إلى هذا المكان، فإن تجاوزته احترقت أجنحتي بتعدِّي حدود ربِّي جلَّ جلاله، فزخٍّ بي في النور زخَّة حتَّى انتهيت إلى حيث [ما] شاء الله من علوّ ملکه، فنودیت: یا محمّد، فقلت: لبّیك ربّی وسعدیك تبارکت وتعالیت، فنودیت: یا محمّد أنت عبدي وأنا ربّك فإيّاي فاعبد، وعلى فتوكّل، فإنّك نوري في عبادي، ورسولي إلى خلقى، وحجّتى على بريّتى، لك ولمن اتّبعك خلقت جنّتى، ولمن خالفك خلقت ناري، ولأوصيائك أوجبت كرامتي، ولشيعتهم أوجبت ثوابي، فقلت: يا ربٍّ ومن أوصيائي؟ فنوديت: يا محمّد أوصياؤك المكتوبون على ساق عرشي، فنظرت - وأنا بين يدي رتي جلّ جلاله - إلى ساق العرش، فرأيت اثني عشر نوراً في كلِّ نور سطر أخضر عليه اسم وصيٍّ من أوصيائي، أوَّلهم على بن أبي طالب، وآخرهم مهديَّ أمَّتي، فقلت: يا ربَّ هؤلاء أوصيائي من بعدي، فنوديت: يا محمّد هؤلاء أوليائي [وأوصيائي] وأصفيائي وحججي بعدك على بريَّتِي، وهم أوصياؤك وخلفاؤك وخير خلقي بعدك، وعزَّتي وجلالي لأظهرنَ بهم ديني، ولأعلين بهم كلمتي، ولأطهرن الأرض بآخرهم من أعدائي، ولأمكننَه مشارق الأرض ومغاربها، ولأسخِّرنَّ له الرياح، ولأذلِّلنَّ له السَّحاب الصَّعاب، ولأرقينَه في الأسباب فلأنصرنه بجندي، ولأمدنه بملائكتي، حتّى تعلو دعوتي، وتجمع الخلق على توحيدي ثمّ لأديمنّ ملكه، ولأداولنّ الأيام بين أولياتي إلى يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

**إيضاح:** قال الجزريّ في الحديث: مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح، من تخلّف عنها، زُخ به في النّار، أي دفع ورمي يقال: زخّه يزخّه زخّاً.

٥٧ - ع؛ السنانيّ والدقّاق والمكتّب والورّاق جميعاً عن محمّد الأسديّ، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن ثابت بن دينار قال : سألت زين العابدين عليّ بن الحسين ظيئ عن إلله جلّ جلاله هل يوصف بمكان؟ فقال : تعالى الله عن ذلك، قلت : فلم أسرى بنبيّه محمّد في إلى السماء؟ قال : ليريه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّ إلى السماء؟ قال : ليريه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت : فلم أسرى بنبيّه محمّد في إلى السماء؟ قال : ليريه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّ إلى السماء؟ قال : ليريه ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّة ألى أله نظري فيكان في فيكان فات في أله ومن بحدة وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّة ألى أله فيكان في أله فيكان في أله السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّة ألى أله فيكن في فيكان في فيكان فات قلم أله وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّة إلى أله ملكوت السماوات وما فيها من عجائب صنعه وبدائع خلقه، قلت : فقول الله بحريّة ألى أله فيكن في ألى فيكان فاب قوميّة أو أدن إلى في في وال : ذاك رلي فيكان فاب قوميّة أو أدن إلى في قال : ذاك رلي فيكان فاب قوميّة أو أدن إلى في قال : ذاك رلي وله الله بحري النور، فرأى ملكوت السماوات، ثمّ تدلّى إلى فنظر من تحته إلى ملكوت الأرض حقاب قوسين أو أدنى (٢) .

٥٨ – **ل: أبي** : عن الحميريّ، عن معاوية بن حكيم، عن ابن أبي عمير، عن أبي الحسن الأزديّ، عن أبي عبد الله غليَّة قال: لمّا خفّف الله كَثَرَيَّة عن النبيّ عَشَرَة حتّى صارت

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ٢٣٧ باب ٢٦ ح ٢٢، علل الشرائع، ج ۱ ص ١٥ باب ٧ ح ١.
  - (٢) حلل الشرائع، ج ١ ص ١٥٩ باب ١١٢ ح ١.

خمس صلوات أوحى الله إليه يا محمّد إنّها خمس بخمسين<sup>(١)</sup>.

٥٩ - ع؛ المكتّب والورّاق والهمدانيّ جميعاً، عن عليّ، عن أبيه، عن يحيى بن أبي عمران، وصالح بن السنديّ، عن يونس بن عبد الرحمان قال: قلت لأبي الحسن موسى بن جعفر عظيرٌ : لأيّ علّة عرج الله بنبيّه إلى السماء ومنها إلى سدرة المنتهى، ومنها إلى حجب النور وخاطبه وناجاه هناك والله لا يوصف بمكان؟ فقال غليتَ : إنّ الله لا يوصف بمكان؟ فقال غليتَ : إنّ الله لا يوصف بمكان، ولا يجري عليه زمان، ولكنّه بمَرَيَّ أراد أن يشرّف به ملائكته وسكّان الله لا يوصف بمكان؟ فقال غليت المنتهى مران، وعنها إلى حجب النور وخاطبه وناجاه هناك والله لا يوصف بمكان؟ فقال غليتَ : إنّ الله لا يوصف بمكان، ولا يجري عليه زمان، ولكنّه بمَرَيَّ أراد أن يشرّف به ملائكته وسكّان سماواته، ويكرمهم ولا يجري عليه زمان، ولكنّه بمَرَيَّ أراد أن يشرّف به ملائكته وسكّان سماواته، ويكرمهم المشاهدته، ويريه من عجائب عظمته ما يخبر به بعد هبوطه، وليس ذلك على ما يقوله المشبّهون، سبحان الله وتعالى عمّا يصفون".

**يد؛** عليّ بن الحسين بن الصلت، عن محمّد بن أحمد بن عليّ بن الصلت، عن عمّه عبد الله بن الصلت، عن يونس مثله.

 ٦٠ - يد، ع: ابن عصام، عن الكليني، عن علي بن محمد، عن محمد بن سليمان، عن إسماعيل بن إبراهيم، عن جعفر بن محمّد التميميّ، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن عليَّ عَلِيَّهِ قال: سألت أبي سيّد العابدين عَلِيَّهِ فقلت له: يا أبه أخبرني عن جدَّنا رسول الله لمّا عرج به إلى السماء وأمره ربَّه بَجَرَيَّة بخمسين صلاة كيف لم يسأله التخفيف عن أمّته حتّى قال له موسى بن عمران ١٠٠٠ ارجع إلى ربّك فاسأله التخفيف فإنَّ أمتك لا تطيق ذلك؟ فقال: يا بنيٍّ إنَّ رسول الله عَظِيمَ كان لا يقترح على ربَّه عَزَيَّكَ ولا يراجعه في شيء يأمره به، فلمّا سأله موسى ﷺ ذلك فكان شفيعاً لأمّته إليه لم يجز له ردّ شفاعة أخيه موسى ١٩ ٨ ، فرجع إلى ربَّه فسأله التخفيف إلى أن ردِّها إلى خمس صلوات قال: قلت له: يا أبه فلم لا يرجع إلى ربَّه بَجَرَجَةٍ ويسأله التخفيف عن خمس صلوات وقد سأله موسى عَظِيمًا أن يرجع إلى ربَّه ويسأله التخفيف؟ فقال: يا بنيَّ أراد عَظِيمَ أن يحصل لأمته التخفيف مع أجر خمسين صلاة، يقول الله بَجْرَيِّينَ : ﴿مَن جَآةَ بِٱلْحَسَنَةِ فَلَمُ عَشَرُ أَمْثَالِهُمَّ ﴾<sup>(٣)</sup> ألا ترى أنه في الله المعط إلى الأرض نزل عليه جبرتيل عليه فقال: يا محمّد إنّ ربِّك يقرئك السلام ويقول: إنَّها خمس بخمسين، ما يبدِّل القول لديٍّ وما أنا بظلاِّم للعبيد، قال : فقلت له : يا أبه أليس الله تعالى ذكره لا يوصف بمكان؟ فقال : بلي تعالى الله عن ذلك ، فقلت : فما معنى قول موسى غير لرسول الله عني ارجع إلى ربِّك ، فقال : معناه معنى قول إبراهيم: ﴿إِنِّي ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّي مَتَبْدِينِ﴾(٤) ومعنى قول موسى غَلِيَتَهِ: ﴿وَعَجِلْتُ إِلَيْكَ رَبّ لِتَرْضَى ﴾ (\*) ومعنى قوله يَتَرْبَطُن : ﴿فَفِرُوا إِلَى اَنْتُو ﴾ (1) يعني حجوا إلى بيت الله، يا بني إنّ الكعبة

- (1) الخصال، ص ٢٧٠ باب الخمسة ح ٧.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٦٠.
    - (٥) سورة طه، الآية: ٨٤.

- (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱٦٠ باب ۱۱۲ ح ۲.
   (٤) سورة الصافات، الآية: ۹۹.
  - (٦) سورة الذاريات، الآية: ٥٠.

بيت الله، فمن حجّ بيت الله فقد قصد إلى الله، والمساجد بيوت الله، فمن سعى إليها فقد سعى إلى الله وقصد إليه، والمصلّي ما دام في صلاته فهو واقف بين يدي الله جلّ جلاله، وأهل موقف عرفات هم وقوف بين يدي الله بَجَرَيَكَ ، وإنَّ لله تبارك وتعالى بقاعاً في سماواته فمن عرج به إلى بقعة منها فقد عرج به إليه، ألا تسمع الله بَجَرَيَكَ يقول : ﴿تَمْرُجُ ٱلْمَلَيَهِكَةُ وَٱلرُّوحُ إلَيهِ ﴾<sup>(1)</sup> ويقول بَجَرَيَكَ في قصة عيسى : ﴿بَل زَفَعَهُ ٱللَّهُ إِلَيهِ ﴾ ويقول بَجَرَيَكَ : ﴿إِلَيْهِ يَمْعَدُ ٱلْكَلِيمُ

**بيان** الاقتراح : السؤال من غير روية، قوله : ما يبدّل القول لديّ، لعلّ المعنى أنّه كان مرادي بالخمسين أن أعطيهم ثواب الخمسين، أو أنّه تعالى لمّا قرّر لهم خمسين صلاة فلو بدّلها ولم يعطهم هذا الثواب لكان ظلماً في جنب عظمته وقدرته وعجز خلقه وافتقارهم إليه، ثمَّ الغرض من هذه الاستشهادات أنَّ هذا المعنى شائع في الاستعمالات، وقوله : فهو واقف بين يدي الله استشهاد بقول الرسول عنهي ، أو بالمعروف بين الخاصّ والعامّ.

تذييل؛ قال السيد المرتضى تشرير في جواب بعض الاشكالات الموردة على هذا الخبر : قلنا : أمّا هذه الرواية فهي من طريق الآحاد التي لا توجب علماً، وهي مع ذلك مضعّفة، وليس يمتنع لو كانت صحيحة أن تكون المصلحة في الابتداء تقتضي العبادة بالخمسين من الصلوات، فإذا وقعت المراجعة تغيرت المصلحة، واقتضت أقلّ من ذلك حتّى تنتهي إلى هذا العدد المستقرّ، ويكون النبي في قد أعلم بذلك . فراجع طلباً للتخفيف عن أمّته والتسهيل، ونظير ما ذكرناه في تغيّر المصلحة بالمراجعة وتركها أنّ فعل المنذور قبل النذر غير واجب، فإذا تقدّم النذر صار واجباً وداخلاً في جملة العبادات المفترضات، وكذلك مصلحة، ونظائر ذلك في الشرعيّات أكثر من أن تحصى، فأمّا قول موسى نتي له ين ان أمتك لا تطيق فليس ذلك بنبيه له في معملة العبادات، فإذا تقدّم عقد البيع وجب وصار إن أمتك لا تطيق فليس ذلك بنبيه له في ، وليس يمتنع أن يكون النبيّ مثل ذلك لو لم يقله موسى نتين ، ويجوز أن يكون قوله قوى دواعيه في المراجعة التي كانت أبيحت له، وفي النّاس من استبعد هذا الموضع من حيث يقتضي أن يكون النبيّ أبيحت له، وفي النّاس من استبعد هذا الموضع من حيث يقتضي أن يكون النبيّ أبيحت له، وفي النّاس من استبعد هذا الموضع من حيث يقتضي أن يكون النبيّ أبيحت له، وفي النّاس من استبعد هذا الموضع من حيث يقتضي أن يكون موسى نتين في في أبيحت له، وفي النّاس من استبعد هذا الموضع من حيث يقتضي أن يكون موسى نتين في السال أبياءه نتين والي من المراحية أن يكون قوله قوى دواعيه في المراجعة التي كانت أبينا هذلك لو الم يقله موسى نتين ، ويجوز أن يكون قوله قوى دواعيه في المراجعة التي كانت أبياءه وفي النّاس من استبعد هذا الموضع من حيث يقتضي أن يكون موسى نتين في نبينا وبين موسى قلي من عباده في الجنان يرزقون، فما المانع من أن يجمع الله بين نبينا يوبين موسى نتين عباده في الجنان يرزقون، فما المانع من أن يجمع الله بين

٦١ - ع: القطّان، عن السكّري، عن الجوهري، عن عمر بن عمران، عن عبيد الله بن

- (١) سورة المعارج، الآية: ٤.
- (٢) التوحيد، ص ١٧٦، أمالي الصدوق، ص ٣٧١ مجلس ٧٠ ح ٦، علل الشرائع ج ١ ص ١٦٠ باب ١١٣ ح ١.

موسى العبسيّ، عن جبلة المكيّ، عن طاووس اليمانيّ، عن ابن عبّاس قال : دخلت عائشة على رسول الله عليّة وهو يقبّل فاطمة، فقالت له : أتحبّها يا رسول الله؟ قال : أما والله لو علمت حبّي لها لازددت لها حبّاً، إنّه لمّا عرج بي إلى السماء الرابعة أذّن جبرئيل وأقام ميكائيل<sup>(1)</sup>، ثمّ قيل لي : ادن يا محمّد، فقلت : أتقدّم وأنت بحضرتي يا جبرئيل؟ قال : نعم، إنّ الله تتمرّي فضل أنبياء المرسلين على ملائكته المقرّبين، وفضّلك أنت خاصّة، فدنوت فصلّيت بأهل السماء الرابعة، ثمّ التفتَّ عن يميني فإذا أنا بإبراهيم غليّة في روضة من رياض المجنّة وقد اكتنفها جماعة من الملائكة، ثمّ إنّي صرت إلى السماء الخامسة، ومنها إلى المجنّة وقد اكتنفها جماعة من الملائكة، ثمّ أني صرت إلى السماء الخامسة، ومنها إلى المحب أخذ جبرئيل غليّة بيدي فأدخاني الجنّة فإذا أنا بإبراهيم غلينة في من رياض المحب أخذ جبرئيل غليّة بيدي فأدخاني الجنّة فإذا أنا بأبراهيم الخامسة، ومنها إلى المحب أخذ جبرئيل غليت بيدي فأدخاني الجنة فإذا أنا بشجرة من نور في أصلها ملكان المحب أخذ جبرئيل غليت بيدي فادخاني الجنة فإذا أنا بشجرة من نور في أصلها ملكان المحب أخذ جبرئيل غلية بيدي فادخاني الجنة فإذا أنا بشجرة من نور في أصلها ملكان المحب أخذ جبرئيل أله بيدي فادخاني الجنة فإذا أنا بشجرة من نور في أصلها ملكان الما من أبي طالب غليتية ، وهذان الملكان يطويان له الحلي والحلل إلى يوم القيامة، ثمّ تقدّمت أما مي، فإذا أنا برطب ألين من الزبد، وأطيب من المسك، وأحلى من العسل، فأخذات رطبة فأكلتها فتحوّلت الرطبة نطفة في صلبي فلمّا أن هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطمة غليت فناطمة حوراء إنسية فإذا أنا شقت إلى الجنة شممت رائحة فاطمة غليتية منا ما مي من إذا أن من الرطبة نطفة في صلبي فلمّا أن هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت أن

كتاب المحتضر للحسن بن سليمان نقلاً من كتاب المعراج للصدوق ظلفة بهذا الإسناد مثله.

٦٢ - ٥، الورّاق، عن محمّد الاسديّ، عن سهل، عن عبد العظيم الحسنيّ، عن محمّد ابن عليّ الرضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين علي قال: دخلت أنا وفاطمة على رسول الله علي فوجدته يبكي بكاء شديداً، فقلت: فداك أبي وأمي يا رسول الله ما الذي أبكاك؟ الله علي فقال: يا عليّ ليلة أسري بي إلى السماء رأيت نساء من أمّتي في عذاب شديد، فأنكرت شأنهن فقال: يا عليّ ليلة أسري بي إلى السماء رأيت نساء من أمّتي في عذاب شديد، فأنكرت شأنهن فبكيت لما رأيت من معمّد علي وأمي يا رسول الله ما الذي أبكاك؟ فقال: يا عليّ ليلة أسري بي إلى السماء رأيت نساء من أمّتي في عذاب شديد، فأنكرت شأنهن فبكيت لما رأيت من شدة عذابهن، رأيت امرأة معلّقة بشعرها يغلي دماغ رأسها، ورأيت امرأة معلّقة بشعرها يغلي ورايت امرأة تأكل فبكيت لما رأيت من شدة عذابهن، رأيت امرأة معلّقة بشعرها يناي يديها ورأيت امرأة تأكل المرأة معلّقة بشعرها يناي ورأيت امرأة معلّقة بشعرها ينهي ورأيت امرأة تأكل امرأة معلّقة بشعرها ينهي ورأيت امرأة تأكل امرأة معلّقة بشعرها يناي ورأيت امرأة معلّقة بشعرها ينهي ورأيت امرأة تأكل المرأة معلّقة بنديبها ورأيت امرأة تأكل المرأة معلّة ورأيت امرأة معلّة بنديبها ورأيت امرأة تأكل الحم جسدها، والنار توقد من تحتها، ورأيت امرأة قد شد رجلاها إلى يديها وقد سلّط عليها الحيات والعقارب، ورأيت امرأة صمّاء عمياء خرساء في تابوت من نار، يخرج دماغ رأسها الحيات والعقارب، ورأيت امرأة صمّاء عمياء خرساء في تابوت من نار، يراي ينور من نار، ورأيت امرأة تقطع لحم جسدها من مقدّمها ومؤخرها بمقاريض من نار، ورأيت امرأة تحرق ورأيت امرأة رأسها ورأيت امرأة رأسها ورأيت امرأة رأسها ورأيت امرأة تقطع لحم جسدها من مقدّمها ورأيت امرأة رأسها رأس خاري ، ورأيت امرأة تحرق ورأيت امرأة رأسها والما من نار، ورأيت امرأة تحرق ورأيت امرأة تقطع لحم جسدها من مقدّمها ورأيت امرأة رأسها رأس خنزير، وبدنها بدن الحمار، ورأيت امرأة رأسها رأس خاري ، ورأيت امرأة رأسها رأس خاري، ورأيت امرأة رأسها رأس خاري ، ورأيت امرأة رأسها رأس خاري ، ورأيت المرأة رأسها رأس من من الحمار، ورأيت امرأة رأسها رأس من مر ما من مقدّمها ، ورأيت امرأة رأسها رأس ما مرق م مأس ما ما مقرور ما مر م من ما مر ما ما ما ما ما ما ما ما

 أقول: هذا لا ينافي ما تقدم في حديث ٥٦ من أن جبرئيل أذن مثنى مثنى وأقام مثنى مثنى لتعدد المعراج فمرة أذن وأقام جبرئيل، واخرى أذن جبرئيل وأقام ميكائيل. [النمازي].
 (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٢١٨ باب ١٤٧ ح ٢. وعليها ألف ألف لون من العذاب، ورأيت امرأة على صورة الكلب، والنّار تدخل في دبرها، وتخرج من فيها والملائكة يضربون رأسها وبدنها بمقامع من نار .

فقالت فاطمة : حبيبي وقرّة عيني، أخبرني ما كان عملهنّ وسيرتهنّ حتّى وضع الله عليهنّ هذا العذاب، فقال يابنتي أمّا المعلّقة بشعرها فإنّها كانت لا تغطّي شعرها من الرجال، وأمّا المعلّقة بلسانها فإنّها كانت تؤذي زوجها، وأمّا المعلّقة بثديبها فإنّها كانت تمتنع من فراش زوجها، وأمّا المعلقة برجليها فإنّها كانت تخرج من بيتها بغير إذن زوجها، وأمّا الّتي كانت تأكل لحم جسدها فإنّها كانت تزين بدنها للناس، وأمّا التي شد يداها إلى رجليها وسلّط عليها الحيّات والعقارب فإنّها كانت تزين بدنها للناس، وأمّا الّتي شد يداها إلى رجليها وسلّط عليها والحيض، ولا تتنظّف، وكانت تنين بالصلاة، وأمّا الّتي شد يداها إلى رجليها وسلّط عليها والحيض، ولا تتنظّف، وكانت تستهين بالصلاة، وأمّا العمياء الصمّاء الخرساء فإنّها كانت تعرض نفسها على الرجال، وأمّا الّتي كان يقرض لحمها بالمقاريض فإنّها كانت تعرض نفسها على الرجال، وأمّا الّتي كان يحرق وجهها وبدنها وهي تأكل أمعاءها فإنّها كانت قوّادة، وأمّا الّتي كان رأسها رأس خنزير ويدنها بدن الحمار فإنّها كانت رقام التي كانت قرّادة نواتها كانت نستهين بالصلاة، وأمّا العمياء الصمّاء الخرساء فإنّها كانت والحيض نفسها على الرجال، وأمّا الّتي كان يقرض لحمها بالمقاريض فإنّها كانت تعرض نفسها على الرجال، وأمّا الّتي كان يحرق وجهها وبدنها وهي تأكل أمعاءها فإنّها كانت قوّادة، وأمّا الّتي كان رأسها رأس خنزير ويدنها بدن الحمار فإنّها كانت نمّامة كذّابة، وأمّا الّتي كانت على صورة الكلب والنّار تدخل في دبرها وتخرج من فيها فإنّها كانت قراحة حاسدة، ثمّ قال تلتي كان رأسها رأس خنزير وجها، وطوبي لامرأة رضي عنها زوجها ألها.

١٣ – (): محمّد بن القاسم المفسّر، عن أحمد بن الحسن الحسيني، عن الحسن بن عليّ عن أبيه، عن جدّه الرضا، عن أبيه موسى عني قال: سأل الصادق جعفر بن محمّد عني عن بعض أهل مجلسه، فقيل: عليل، فقصده عائداً وجلس عند رأسه فوجده دنفاً، فقال له أحسن ظنك بالله، قال: أمّا ظنّي بالله فحسن، ولكن غمّي لبناتي، ما أمرضني غير غمي بهنّ، أحسن ظنك بالله، قال: أمّا ظنّي بالله فحسن، ولكن غمّي لبناتي، ما أمرضني غير غمي بهنّ، فقال الصادق عني : الذي ترجوه لتضعيف حسناتك ومحو سيّاتك فارجه لإصلاح حال فقال الصادق عني : الذي ترجوه لتضعيف حسناتك ومحو سيّاتك فارجه لإصلاح حال بناتك، أما علمت أنّ رسول الله ينه قال: لما جاوزت سدرة المنتهى وبلغت أغصانها وقضانها رأيت بعض ثمار قضانها ثداءً معلّقة يقطر من بعضها اللبن، ومن بعضها العسل ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها اللبن، ومن بعضها العسل ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها اللبن، ومن بعضها العسل ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها اللبن، ومن بعضها العسل ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها اللبن، وعن بعضها المعل ومن بعضها اللبن، ومن بعضها العسل ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها الثياب، وعن بعضها الندائي كالنبق، فيهوي ذلك كله نحو الأرض، فقلت في نفسي : أين مقر هذه الخارجات عن هذه ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها الثياب، وعن بعضها الندائي كالنبق، فيهوي ذلك كله نحو الأرض، فقلت في نفسي : أين مقر هذه الخارجات عن هذه ومن بعضها الدهن، ويخرج عن بعضها شبه دقيق السميذ، وعن بعضها ومن بعضها الندائي كالنبق، فيلوي ذلك كله نحو الأرض، فقلت في نفسي : أين مقر هذه الخارجات عن هذه ومن بعضي في في ي قليق ، فناداني وناذلبق، فيهوي ذلك كله نحو الأرض، فقلت في نفسي : أين مقر هذه الخارجات وذلك كانداني مقر وذلك أنه ميكن معي جبرئيل، لأني كنت جاوزت مرتبته، واختول وني، فناداني ربي من من مقل لأباء البنات لا من مين مي من مل المكان الأرفع لأغذو منها بنات المومنين من أماداء وبنيهم، فقل لآباء البنات لا تضيق صدوركم على فاقتهن فإني كي كما خلقتهن أرزة قارزقهين أرزقهين أرزوي أغو مي المي المييني مي المي

**بيان:** السميذ بالمهملة والمعجمة، والثاني أفصح: لباب البرّ، وما بيض من الطعام.

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۱۰ باب ۳۰ ح ۲٤.
  - (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٦ باب ٣٠ ح ٧.

٦٤ - ن: بالأسانيد الثلاثة عن الرضا ، عن آبائه عنهم قال : قال رسول الله عنه السري بي إلى السماء رأيت في السماء الثالثة رجلاً قاعداً ، رجلٌ له في المشرق ، ورجلٌ في المغرب ، وبيده لوح ينظر فيه ويحرّك رأسه ، فقلت : يا جبرئيل من هذا؟ فقال : ملك الموت<sup>(١)</sup> .

٥٥ - ٢٥ محمّد بن أحمد بن الحسين بن يوسف البغداديّ، عن أحمد بن الفضل، عن بكر بن أحمد القصريّ، عن أبي محمّد العسكريّ، عن آبائه بين عن الحسين بن عليّ عن الكر بن أحمد القصريّ، عن أبي محمّد العسكريّ، عن آبائه بين عن الحسين بن عليّ عن قال : سمعت جدي رسول الله عن يقول : ليلة أسرى بي ربّي بمرّي أريت في بطنان العرش ملكاً بيده سيف من نور يلعب به كما يلعب عليّ بن أبي طالب عني يربّ يذي الفقار، وإنّ ملكاً بيده سيف من نور يلعب به كما يلعب عليّ بن أبي وجه ذلك الملك فقلت : يا ربّ هذا المرائب من أبي عليّ بن عليّ بن عليّ بن أبي ملكاً بيده سيف من نور يلعب به كما يلعب عليّ بن أبي طالب عني الملكة إذا اشتاقوا إلى عليّ بن أبي طالب نظروا إلى وجه ذلك الملك فقلت : يا ربّ هذا الملائكة إذا اشتاقوا إلى عليّ بن أبي طالب نظروا إلى وجه ذلك الملك فقلت : يا ربّ هذا أخي عليّ بن أبي طالب إلى يوم القيامة (<sup>(٢)</sup>).

**بيان:** قال الجزريّ: فيه ينادي مناد من بطنان العرش، أي من وسطه، وقيل: من أصله، وقيل: البطنان جمع بطن وهو الغامض من الأرض، يريد من دواخل العرش.

11 - ع: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن اليقطينيّ، عن ابن أبي عمير، ومحمّد بن سنان، عن الصباح المزنيّ، وسدير الصيرفيّ، ومحمّد بن النعمان مؤمن الطاق، وعمر بن أذينة، عن أبي عبد الله عنه ، وحمَّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد تنتي قال : حدَّننا محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد تنتي قال : حدَّننا محمّد بن الحسن بن أبي محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد تنتي قال : حدَّننا محمّد بن الحسن بن أبي محمّد بن الحسن بن أحمد بن الحسن بن أحمد بن الحسن بن أبي محمّد بن أبي محمّد بن الحسن بن أبي محمّد بن الحسن بن أحمد بن الحسن بن أبي محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد تنتي قال : حدَّننا محمّد بن الحسن بن أبي محمّد بن الحسن بن أبي معبد الله بن جبلة، عن الصباح المزنيّ، وسدير الصيرفيّ، ومحمّد بن عيسى، عن عبد الله بن جبلة، عن الصباح المزنيّ، وسدير الصيرفيّ، ومحمّد بن العمان الأحول، وعمر بن أذينة، عن أبي عبد الله عني أبي معبد الله ين يزيد، ومحمّد بن عيسى، عن عبد الله بن جبلة، عن الصباح المزنيّ، وسدير الصيرفيّ، ومحمّد بن العمان الأحول، وعمر بن أذينة، عن أبي عبد الله عني أني أبي مبد الله عني إنهم يقولون : إن أبيّ بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : كذبوا والله، إنّ دين الله حضروه فقال : إن أبيّ بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : إنّ الله العزيز الجبّار عرج إنهم يقولون : إنّ أبيّ بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : إنّ الله العزيز الجبّار عرج أنهم يقولون : إنّ أبيّ بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : إنّ الله العزيز الجبّار عرج أنهم يقولون : إنّ أبي بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : إنها معر ين أبي بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : إن الله العزيز الجبّار عرج أنهم يقولون : إنّ أبي بن كعب الأنصاريّ رآه في النوم، فقال عني : إن أبي من أور أبي أبي من كوب وقال أبو عبد الله عبي الله عليه إن اله المادي المادي المادي المادي المي معر من أبي مي مادي أبي من أبور والله، إنّ يت مادي أبي من مادي أبي من أبور فيه أبول مالله الغريز الجبّار عرم أبي أبي من أبور في أبي أبي مادي من مادي ما أبول ماده مادي أبي المادي مادي أبي الله العزيز الجبّار عليه محملاً من نور فيه أبيعون نوعاً من أنواع النور، كانت محدقة أبي الله العريز الجبّار عليه محملاً من نور فيه أبيعون نوعاً من أنواع النور، كانت محلية حول المرس ما العرش ما المو ما

أمّا واحد منها فأصفر، فمن أجل ذلك اصفرّت الصفرة، وواحد منها أحمر، فمن أجل ذلك احمرّت الحمرة، وواحد منها أبيض، فمن أجل ذلك ابيض البياض، والباقي على عدد سائر ما خلق الله من الانوار والألوان، في ذلك المحمل حلق وسلاسل من فضّة، فجلس فيه

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۳۵ باب ۳۱ ح ٤٨.
- (۲) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۱۳۹ باب ۳۵ ح ۱۵.

ثمَّ عرج به إلى السماء الدنيا ، فنفرت الملائكة إلى أطراف السّماء ، ثمَّ خرَّت سجداً ، فقالت : سبَّوح قدَّوس ربّنا ورب الملائكة والروح ، ما أشبه هذا النور بنور ربنا !

فقال جبرئيل غيري الله أكبر، الله أكبر، فسكتت الملائكة وفتحت أبواب السّماء، واجتمعت الملائكة، ثمَّ جاءت فسلَّمت على النبيِّ أفواجاً، ثمَّ قالت يا محمّد كيف أخوك؟ قال: بخير، قالت: فإن أدركته فاقرته منَّا السلام، فقال النبيِّ في : أتعرفونه؟ فقالوا: كيف لم نعرفه وقد أخذ الله بَرَيَنَكَ ميثاقك وميثاقه منّا؟ وإنَّا لنصلي عليك وعليه.

ثمّ زاده أربعين نوعاً من أنواع النور لا يشبه شيء منه ذلك النور الأوّل، وزاده في محمله حلقاً وسلاسل، ثمَّ عرج به إلى السماء الثانية، فلمّا قرب من باب السماء تنافرت الملائكة إلى أطراف السماء وخرّت سجّداً وقالت: سبّوح قدّوس ربّ الملائكة والروح، ما أشبه هذا النور بنور ربنا! فقال جبرئيل عَكْشَر : أشهد أن لا إله إلاّ الله، أشهد أن لا إله إلاّ الله، فاجتمعت الملائكة، وفتحت أبواب السّماء، وقالت يا جبرئيل من هذا معك؟ فقال: هذا محمّد، قالوا: وقد بعث؟ قال: نعم، قال رسول الله ينهذ : فخرجوا إليّ شبه المعانيق فسلّموا عليّ، وقالوا: اقرئ أخاك السلام فقلت: هل تعرفونه؟ قالوا: نعم، وكيف لا نعرفه وقد أخذ الله ميثاقك وميثاقه وميثاق شيعته إلى يوم القيامة علينا؟ وإنا لنتصفّح وجوه شيعته في كلّ يوم خمساً – يعنون في وقت كلّ صلاة –.

قال رسول الله يجيئي : ثمَّ زادني ربّي بَرَيَّ أربعين نوعاً من أنواع النور لا تشبه الأنوار الأول، وزادني حلقاً وسلاسل، ثمَّ عرج بي إلى السماء الثالثة فنفرت الملائكة إلى أطراف السّماء، وخرّت سجّداً، وقالت: سبّوح قدّوس، ربّ الملائكة والروح، ما هذا النور الّذي يشبه نور ربّنا؟ فقال جبرئيل: أشهد أنّ محمّداً رسول الله، أشهد أنّ محمّداً رسول الله.

فاجتمعت الملائكة، وفتحت أبواب السماء وقالت مرحباً بالأوّل، ومرحباً بالآخر، ومرحباً بالحاشر، ومرحباً بالناشر : محمّد خاتم النبيّين، وعليّ خير الوصيين، فقال رسول الله عني : سلّموا عليّ، وسألوني عن عليّ أخي، فقلت : هو في الأرض خليفتي أوتعرفونه؟ فقالوا : نعم، كيف لا نعرفه وقد نحجّ البيت المعمور في كلّ سنة مرة، وعليه رقّ أبيض فيه أسم محمّد وعليّ والحسن والحسين والأئمة وشيعتهم إلى يوم القيامة؟ وإنّا لنبارك على رؤوسهم بأيدينا .

ثمَّ زادني رتي يَتَوَيَ الربعين نوعاً من أنواع النور لاتشبه شيئاً من تلك الأنوار الأول. وزادني حلقاً وسلاسل، ثمَّ عرج بي إلى السماء الرابعة فلم تقل الملائكة شيئاً، وسمعت دويّاً كأنّه في الصدور، واجتمعت الملائكة ففتحت أبواب السّماء، وخرجت إليّ معانيق، فقال جبرئيل علييي : حيّ على الصّلاة، حيّ على الصلاة، حيّ على الفلاح، حيّ على الفلاح، فقالت الملائكة : صوتين مقرونين، بمحمّد تقوم الصّلاة، وبعلي الفلاح، فقال جبرئيل : قد قامت الصّلاة، قد قامت الصّلاة، فقالت الملائكة: هي لشيعته أقاموها إلى يوم القيامة ثمَّ اجتمعت الملائكة فقالوا للنبي ﷺ : أين تركت أخاك؟ وكيف هو؟ فقال لهم : أتعرفونه؟ فقالوا : نعم نعرفه وشيعته وهو نور حول عرش الله، وإنَّ في البيت المعمور لرقاً من نور، فيه كتاب من نور، فيه اسم محمّد وعليّ والحسن والحسين والائمّة ﷺ وشيعتهم لا يزيد فيهم رجل ولا ينقص منهم رجل، إنّه لميثاقنا الذي أخذ علينا، وإنّه ليقرأ علينا في كلّ يوم جمعة، فسجدت لله شكراً، فقال : يا محمّد ارفع رأسك، فرفعت رأسي فإذا أطناب السماء قد خرقت، والحجب قد رفعت، ثمَّ قال لي : طأطئ رأسك، وانظر ما ترى؟ فطأطأت رأسي فنظرت إلى بيتكم هذا وحرمكم هذا، فإذا هو مثل حرم ذلك البيت يتقابل، لو ألقيت شيئاً من يدي لم يقع إلاً عليه، فقال لي : يا محمّد هذا الحرم، وأنت الحرام، ولكل مثل مثال.

ثم قال ربّي بَخَرَين الله عمد مديدك فيتلقاك ما يسيل من ساق عرشي الايمن فنزل الماء فتلقيته باليمين، فمن أجل ذلك أوّل الوضوء باليمنى، ثمَّ قال: يا محمّد خذ ذلك فاغسل به وجهك – وعلّمه غسل الوجه – فإنّك تريد أن تنظر إلى عظمتي وإنّك طاهرثم اغسل ذراعيك اليمين واليسار – وعلّمه ذلك – فإنّك تريد أن تتلقى بيديك كلامي وامسح بفضل ما في يديك من الماء رأسك ورجليك إلى كعبيك – وعلمه المسح برأسه ورجليه – وقال: إنّي أريد أن أمسح رأسك وأبارك عليك، فأمّا المسح على رجليك فإنّي أريد أن أوطئك موطئاً لم يطاه أحد قبلك ولا يطاء أحد غيرك، فهذا علّة الوضوء والأذان.

ثم قال: يا محمد استقبل الحجر الأسود - وهو بحيالي - وكبّرني بعدد حجبي، فمن أجل ذلك صار التكبير سبعاً، لأنّ الحجب سبعة، وافتتح القراءة عند انقطاع الحجب، فمن أجل ذلك صار الافتتاح سنّة، والحجب مطابقة ثلاثاً بعدد النور الذي نزل على محمد ثلاث مرّات، فلذلك كان الافتتاح ثلاث مرّات، فمن أجل ذلك كان التكبير سبعاً، والافتتاح ثلاثاً، فلمّا فرغ من التكبير والافتتاح قال الله تترتين : الآن وصلت إليّ، فسمّ باسمي، فقال: (ينسب المقر أور التحقيق ألتيت قال الله تترتين : الآن وصلت إليّ، فسمّ باسمي، فقال: (ينسب القر أور التحقيق ألتيت قال الله تترتين : الآن وصلت التي، فسمّ باسمي، فقال: (ينسب القر أور السورة، ثمّ قال له: احمدني، فقال: (الحمد للّهُ رَبّ العنكرين ) وقال النبيّ تشيّ في نفسه : شكراً، فقال الله: يا محمد قطعت حمدي، فسمّ باسمي، فمن أجل ذلك جعل في نفسه : شكراً، فقال الله: يا محمد قطعت حمدي، فسمّ باسمي، فمن أجل النبيّ نشتي في نفسه : شكراً، فقال الله: يا محمد قطعت حمدي، فسمّ باسمي، فمن أجل النبيّ نشتي في نفسه : شكراً، فقال الله: يا محمد قطعت حمدي، فسمّ باسمي، فمن أجل فقال النبيّ نقلي في نفسه : شكراً، فقال الله: يا محمد قطعت حمدي، فسمّ باسمي، فمن أبل من النبيّ نقسة في أول السورة، ثمّ قال له : احمدني، فقال الله العزيز الجبّار : قطعت ذكري، فلك جعل في الحمد (التش ألي أليّ أليّ ألته أليّ ألته ألتي ألته أليزيز الجبّار المعت ذكري، فلم باسمي، فمن أجل ذلك جعل : (ينسب ألق ألته أحكد كما أنزلت، فإنّها نسبتي فسم باسمي، قمن أجل ذلك جعل : وينسب أقد ألته أحكم في كرا ألته العزيز الجبّار الحمد في استقبال السورة الأخرى، فقال له : اقراً فتن هو ألته أحكد كما أنزلت، فإنّها نسبتي فنظرت إلى عظمة ذعبت لها نفسي وغشي علي، فألهمت أن قلت : «سبحان ربي العظيم فنظرت إلى عظمة ذعبت لها نفسي وغشي علي، فألهمت أن قلت : «سبحان ربي العظيم وبحمده» لعظم ما رأيت، فلمّا قلت ذلك تجلّى الغشي عنّي حتّى قلتها سبعاً، ألهم ذلك، فرجعت إليّ نفسي كما كانت، فمن أجل ذلك صار في الركوع : «سبحان ربّي العظيم وبحمده» .

فقال: ارفع رأسك، فرفعت رأسي فنظرت إلى شيء ذهب منه عقلي، فاستقبلت الأرض بوجهي ويدي فألهمت أن قلت: «سبحان ربّي الأعلى وبحمده لعلوّ ما رأيت، فقلتها سبعاً، فرجعت إليّ نفسي، كلّما قلت واحدة فيها تجلّى عنّي الغشي، فقعدت فصار السجود فيه «سبحان ربّي الأعلى وبحمده وصارت القعدة بين السجدتين استراحة من الغشي وعلوّ ما رأيت، فألهمني ربّي بَرَرَيّنا وطالبتني نفسي أن أرفع رأسي، فرفعت فنظرت إلى ذلك العلوّ فغشي عليّ فخررت لوجهي، واستقبلت الأرض بوجهي ويدي، رقلت: «سبحان ربّي الأعلى وبحمده فقلتها سبعاً، ثمّ رفعت رأسي فقعدت قبل القيام لأثنّي النظر في العلوّ، فمن أجل ذلك صارت القعدة خون أجل ذلك صار القيام لأثنّي النظر في العلوّ، فمن

ثم قمت فقال: يا محمّد اقرأ الحمد فقرأتها مثل ما قرأتها أوّلاً، ثمّ قال لي: اقرأ ﴿ إِنَّا أَنَزَلْنَنُهُهُ فَإِنَّها نسبتك ونسبة أهل بينك إلى يوم القيامة ثمّ ركعت فقلت في الركوع والسجود مثل ما قلت أوّلاً، وذهبت أن أقوم فقال: يا محمّد اذكر ما أنعمت عليك، وسمّ باسمي، فألهمني الله أن قلت: «بسم الله وبالله [و] لا إله إلاّ الله والاسماء الحسنى كلّها لله» فقال لي: يا محمّد صلّ عليك وعلى أهل بينك، فقلت: «صلى الله عليّ وعلى أهل بيتي» وقد فعل، ثمّ التفت فإذا أنا بصفوف من الملائكة والنبيّين والمرسلين فقال لي: يا محمّد انت عليكم ورحمة الله وبركاته» فقال: يا محمّد إنّي أنا السلام والتحية والرحمة والبركات أنت وذرّيّتك، ثمَّ أمرني ربّي العزيز الجبّار أن لا ألتفت يساراً.

وأوَّل سورة سمعتها بعد ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــكُمُهِ إِنَا أَنزَلناه في ليلة القدر، فمن أجل ذلك كان السلام مرّة واحدة تجاه القبلة، ومن أجل ذلك صار التسبيح في السجود والركوع شكراً،

وقوله "سمعمالله لمن حمده" لأن النبي في قال: سمعت ضجّة الملائكة فقلت: "سمع الله لمن حمده" بالتسبيح والتهليل فمن أجل ذلك جعلت الركعتان الأولتان كلّما حدث فيها حدث كان على صاحبها إعادتها، وهي الفرض الأوّل، وهي أوّل ما فرضت عند الزوال يعني صلاة الظهر<sup>(1)</sup>.

كاء عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عنه عليّه مثله<sup>(٢)</sup>. بيان: قوله: فيه أربعون نوعاً من أنواع النور، يحتمل أن يكون المراد الأنوار الصوريّة أو الأعمّ منها ومن المعنويّة، وأمّا نفرة الملائكة فلغلبة النور على أنوارهم، وعجزهم عن إدراك الكمالات المعنويّة الّتي أعطاها الله تعالى نبيّنا عليهي ، ويؤيّده قوله عليهي : قلي مع الله وقت

علل الشرائع، ج ۲ ص ٥ باب ١ ح ١.
 (٢) الكافي، ج ٣ ص ١٥ باب ٢٧١ النوادر ح ١.

لا يسعه ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا عبد مؤمن امتحن الله قلبه للايمان، ويؤيّد المعنويّة قول الملائكة : ما أشبه هذا النور بنور ربّنا ! وعلى تقدير أن يكون المراد الصوريّة فالمعنى ما أشبه هذا النور بنور خلقه الله في العرش، وعلى التقديرين لمّا كان كلامهم وفعلهم موهماً لنوع من التشبيه قال جبرئيل : الله أكبر، لنفي تلك المشابهة، أي أكبر من أن يشبهه أحد أو يعرفه.

وقال الجزريّ : سبّوح قدّوس يرويان بالضمّ ، والفتح أقيس، والضمّ أكثر استعمالاً ، وهو من أبنية المبالغة ، والمراد بهما التنزيه ، وقال فيه : فانطلقنا إلى النّاس معانيق ، أي مسرعين ، وقال الفيروزآباديّ : المعناق : الفرس الجيّد العنق ، والجمع المعانيق . لفتهى .

**أقول**؛ العنق بالتحريك: ضرب من سير الدابّة، وهوسير مسبطرّ، وهوالمراد هنا والتشبيه من الإسراع، قوله: بالأول، أي خلقاً ورتبة، قول: بالآخر، أي بعثة، وقد مرّ تفسير الحاشر، والناشر مثله، أو المراد به ناشر العلوم والخيرات، والرق بالفتح والكسر: جلد رقيق يكتب فيه، والصحيفة البيضاء، ودويّ الريح والطائر والنحل: صوتها، قوله: مقرونين، أي متقاربين في المعني فإن الصلاة سبب للفلاح، ويحتمل أن تكون الفقرتان اللّتان بعدها تفسيراً للاقتران، وفي الكافي: صوتان مقرونان: وهو أظهر، والضمير في قوله: لشيعته راجع إلى الرسول عليه، أو إلى عليّ عليّ عليه، والأخير أنهم، والموراد أن

قال الجزريّ : فيه ما بين طنبي المدينة أحوج منّي إليها ، أي ما بين طرفيها ، والطنب : أحد أطناب الخيمة ، فاستعاره للطرف والناحية . انتهى .

وفي الكافي، أطباق السماء.

**أقول:** يحتمل أن يكون خرق الأطناب والحجب من تحته عنه، أو من فوقه أو منهما معاً، وأن يكون هذا في السماء الرابعة، أوبعد عروجه إلى السّابعة، والأخير أوفق بما بعده، فعلى الأوّل خرق الحجب من تحته لينظر إلى الكعبة، وعلى الثاني لينظر إلى الكعبة وإلى البيت المعمور معاً، فوجدهما متحاذيين متطابقين متماثلين، ولذا قال: ولكلّ مثل مثال، أي كلّ شيء في الأرض له مثال في السّماء، فعلى الثاني يحتمل أن يكون الصلاة تحت العرش محاذياً للبيت المعمور أو بعد نزوله في البيت المعمور، وعلى التقديرين استقبال الحجر مجاز، أي استقبل ما يحاذيه أو يشاكله، قوله: وأنت الحرام أي المحترم المكرم، ولعله إشارة إلى أنّ حرمة البيت إنّما هي لحرمتك.

**أقول:**في الكافي هنا زيادة هكذا : فرفعت رأسي فإذا أطباق السماء قد خرقت، والحجب قد رفعت، ثمَّ قيل لي : طأطئ رأسك، انظر ما ترى، فطأطأت رأسي فنظرت إلى بيت مثل ستكم هذا، وحرم مثل حرم هذا البيت، لو ألقيت شيئاً من يدي لم يقع إلاً عليه، فقيل لي : يا حمّد إنّ هذا الحرم وأنت الحرام، ولكلّ مثل مثال، ثمَّ أوحى الله إلي : يا محمّد ادن من صاد، واغسل مساجدك وطهّرها، وصلّ لربّك، فدنا رسول الله ﷺ من صاد وهو ماء يسيل من ساق العرش الايمن، فتلقى رسول الله ﷺ الماء بيده اليمنى فمن أجل ذلك صار الوضوء باليمين – ثمَّ ساق الحديث إلى أن قال: – والحجب متطابقة بينهنّ بحار النور، وذلك النور الّذي أنزله الله تعالى على محمّد ﷺ، فمن أجل ذلك صار الافتتاح ثلاث مرّات لافتتاح الحجب ثلاث مرّات، فصار التكبير سبعاً، والافتتاح ثلاثاً.

**أقول؛** الظاهر أنّ المراد بالحجب غير السماوات، وأنّ ثلاثة منها ملتصقة، ثمَّ بعد ذلك بحار الأنوار، ثمَّ اثنان منها ملتصقان، ثمَّ تفصل بينهما بحار النور، ثمَّ اثنان ملتصقان. فلذا استحب التوالي بين ثلاث من التكبيرات، ثمَّ الفصل بالدعاء، ثمَّ بين اثنتين، ثمَّ الفصل بالدعاء ثمَّ اثنتين، فكلَّ شروع في التكبير ابتداء افتتاح.

قوله : قطعت ذكري لعلّه لمّا كانت سورة الفاتحة بالوحي فلمّا انقطع الوحي عند تمامها أحمدالله من قبل نفسه ، فأوحى إليه لمّا قطعت القرآن بالحمد فاستأنف البسملة ، فالمراد بالذكر القرآن ، قوله : وعلوّ ما رأيت ، لعلّه منصوب بنزع الخافض ، أي لعلوّ ما رأيت قعدت لأنظر إليه مرّة أخرى ، ولعلّه كان في الأصل : وعوداً إلى ما رأيت ، قوله : إنّي أنا السلام والتحيّة ، لعلّ التحيّة معطوفة على السلام تفسيراً له ، قوله : والرحمة مبتدأ أي المراد بالرحمة أنت ، والبركات ذرّيّتك على اللّف والنشر ، أو المراد أنّ كلاً منهم رحمة وبركة فالمعنى سلام الله وتحيّته أو رحمته وشفاعة محمّد وأهل بيته صلوات الله عليهم وهدايتهم وإعانتهم عليكم ، أي لكم م

قوله: عند الزوال، لعلّ المعنى أنّ هذه الصلاة الّتي فرضت وعلمها نبيّه في السماء إنّما فرضت وأوقعت أوّلاً في الأرض عند الزوال، فلا يلزم أن يكون إيقاعها في السماء عند الزوال، مع أنه ﷺ يحتمل أن يكون محاذياً في ذلك الوقت لموضع يكون في الأرض وقت الزوال، لكنّه بعيد، لأنّ الظاهر من الخبر أنّها أوقعت في موضع كان محاذياً لمكة، ويحتمل أن يكون بعض المعامرج في اليوم، وهذا وجه جمع بين الاخبار المختلفة الواردة في المعراج.

**أقول:** في الخبر على ما رواه في الكافي مخالفة كثيرة لما هنا، وشرح هذا الخبر يحتاج إلى مزيد بسط في الكلام لا يسعه المقام، وسيأتي بعض الكلام فيه في أبواب الصلاة إن شاء الله تعالى.

 جبرتيل على خير العمل، ثمَّ وأقام شفعاً، وقال في إقامته: حيّ على خير العمل، ثمَّ تقدّم محمّد في فصلّى بالقوم، فأنزل الله عليه: ﴿وَمَتَلَ مَنَ أَرْسَلَنَا مِن فَبَلِكَ مِن رُّسُلِنَا أَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحْمَنِ ءَالِهَةَ يُعْبَدُونَ فقال لهم رسول الله في : على ما تشهدون؟ وما كنتم تعبدون؟ قالوا : نشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنك رسول الله، أخذت على ذلك عهودنا ومواثيقنا، فقال نافع : صدقت يا أبا جعفر، الخبر<sup>(۱)</sup>.

7۸ - فسى: أبي، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن أبي عبيدة، عن الصادق علي الله عن المادق علي الله عن المادق عن الله عنه عن الله الله عن الله الله عن الله الله عن الله الله عن الله الله عن الله الله عن الله عن الله عن الله الله عن الله عمم الله الله عن الله علم الله علم الله علم

19 - جوء في أجوبة الزنديق المنكر للقرآن: قال أمير المؤمنين عليه وأمّا قوله: فوَسَتَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكُ مِن زُسُلِناً فهذا من براهين نبيتا عليه التي آتاه الله إياها، وأوجب به الحجة على سائر خلقه، لأنه لما ختم به الأنبياء وجعله الله رسولاً إلى جميع الأمم وسائر الملل خصّه بالارتقاء إلى السماء عند المعراج، وجمع له يومنذ الأنبياء فعلم منهم ما أرسلوا به، خصّه بالارتقاء إلى السماء عند المعراج، وجمع له يومنذ الأنبياء فعلم منهم ما أرسلوا به، خصّه بالارتقاء إلى الله وسائر الملل خصّه بالارتقاء إلى السماء عند المعراج، وجمع له يومنذ الأنبياء فعلم منهم ما أرسلوا به، خصّه بالارتقاء إلى السماء عند المعراج، وجمع له يومنذ الأنبياء فعلم منهم ما أرسلوا به، وحملوا من عزائم الله وآياته وبراهينه، وأقروا أجمعين بفضله وفضل الأوصياء والحجج في الأرض من بعده، وفضل شيعة وصيه من المؤمنين والمؤمنات الذين سلّموا لأهل الفضل فضلهم، ولم يستكبروا عن أمرهم، وعرف من أطاعهم وعصاهم من أممهم، وسائر من غضله من أو تقدّم أو تأخر").

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٨.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٦٦.
- (٣) الاحتجاج، ص ٢٤٨. (٤) سورة النجم، الأيات: ٨-١٠.
- (٥) الظاهر أنه عليه عليه بصدد بيان معنى الآية وتفسيرها، لا أنه أراد أن الألفاظ نزلت هكذا.

فرفع رسول الله يشكر رأسه إلى السماء فإذا هو برمّانتين على رأسه، قال: فتناولهما رسول الله يشكر، فأوحى الله بتركل إلى محمّد: يا محمّد إنّها من قطف الجنّة فلا يأكل منها إلاّ أنت ووصيك عليّ بن أبي طالب، قال: فأكل رسول الله إحداهما، وأكل عليّ الأخرى، شمَّ أوحى الله بَتَرَبَك إلى محمّد يُثَلَي ما أوحى.

قال أبو جعفر غليمًا : يا حبيب ﴿وَلَقَدْ رَمَاءُ نَزَلَةً أَخْرَىٰ ﴾ عِندَ مِدَرَةِ ٱلْمُنكَىٰ ﴾ عِندَهَا جَنَّةُ ٱلْمَاوَىٰ ﴾ يعني عندها وافى به جبرئيل حين صعد إلى السّماء، قال : فلمّا انتهى إلى محل السدرة وقف جبرئيل دونها، وقال : يا محمّد إنّ هذا موقفي الّذي وضعني الله كَتَرَكَن فيه، ولن أقدر على أن أتقدّمه، ولكن امض أنت أمامك إلى السدرة، فوقف عندها، قال : فتقدّم رسول الله فَنْهُ إلى السدرة، وتخلّف جبرئيل غَلِيَنْهُ .

قال أبو جعفر عليم المحمد المنتهى لأن أعمال أهل الأرض تصعد بها الملائكة الحفظة إلى محل السدرة والحفظة الكرام البررة دون السدرة يكتبون ما ترفع إليهم رسول الله فرأى أغصانها تحت العرش وحوله، قال: فيتهون بها إلى محل السدرة، قال: فنظر فلما غشي محمداً يشير النور شخص ببصره وارتعدت فرائصه، قال: فشد فلما غشي محمداً يشير النور شخص ببصره وارتعدت فرائصه، قال: فشد معتر وجل : فوليمة ترابة أخرى في عند سره، حتى رأى من آيات ربه ما رأى، وذلك قول الله عز وجل : فوليمة ترابة أخرى في عند سره، حتى رأى من آيات ربه ما رأى، وذلك قول الله الموافاة، قال: فرأى محمد يشير ما رأى ببصره من آيات ربه ما رأى، وذلك قول الله الموافاة، قال: فرأى محمد يشير ما رأى ببصره من آيات ربه الكبرى، يعني أكبر الآيات، وقل أبو جعفر عشير : وإن غلظ السدرة بمسيرة مائة عام من أيام الدنيا، وإن الورقة منها تغلي أهل الدنيا، وإن لله تترك محمد يشير ما رأى ببصره من آيات ربه الكبرى، يعني أكبر الآيات، ولا نخلة إلا ومعها من الله تركيم ما رأى بعصره من أيات ربه الكبرى، يعني أكبر الآيات، ولا نخلة إلا ومعها من الله تركيم ما رأى بعضره من أيات ربه الكبرى، يعني أكبر الأيات، ولا نخلة إلا ومعها من الله تركيم ما رأى بعضره من أيات ربه الكبرى، يعني أكبر الأيات، ولا نخلة إلا ومعها من الله تركيم ما رأى بعضره من أيات ربه الكبرى، وإن الورقة منها تغلي ولا نخلة إلا ومعها من الله تركيم ملك يحفظها وما كان فيها، ولولا أن معها من يمنعها أحد من المسلمين خلاه تحت شجرة أو نخلة قد أشرت لمكان الملائكة الموكلين بها، قال: ولذلك يكون للشجر والنخل أنساً إذا كان فيه حمله، لأنّ الملائكة الموكلين بها، قال:

**بيان:** قطف الثمرة: قطعها، والقطف بالكسر: العنقود، واسم للثمار المقطوفة، وشخص الرجل بصره: فتح لا يطرف، والفريصة: لحمة بين جنبي الدابّة وكتفها لا تزال ترعد، قوله: يعني الموافاة، أي المرادبقوله: «رآه» رؤية النبيّ ﷺ جبرئيل بعد مفارقته عند السدرة وموافاته له، فاللام للعهد، أي الموافاة الّتي مرت الإشارة إليه.

٧١ - ع: حمزة بن محمّد العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن معبد، عن الحسن بن

(۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۳۲۱ باب ۱۸۵ ح ۱.

خالد، عن محمّد بن حمزة قال: قلت لابي عبد الله عليه: : لايّ علّة يجهر في صلاة الفجر وصلاة المغرب وصلاة العشاء الآخرة، وسائر الصلوات مثل الظهر والعصر لا يجهر فيها؟ ولاي علّة صار التسبيح في الركعتين الاخيرتين أفضل من القرآن؟ قال: لأنّ النبيّ على لمّا أسري به إلى السماء كان أوّل صلاة فرضه الله عليه صلاة الظهر يوم الجمعة، فأضاف الله بَرَسَ إليه الملائكة تصلّي خلفه، وأمر الله بَرَسَ نبيه على أن يجهر بالقراءة ليبيّن لهم فضله، ثمَّ افترض عليه العصر، ولم يضف إليه أحداً من الملائكة، وأمره أن يخفي القراءة لائه لم يكن وراءه أحد، ثمَّ افترض عليه المغرب، ثمَّ أضاف إليه الملائكة فأمره بالإجهار، وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الملائكة فأمره بالإجهار، وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الملائكة فأمره بالإجهار، وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الملائكة فأمره بالاجهار، وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الملائكة فأمره بالاجهار، وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الملائكة فأمره بالاجهار، وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الملائكة فأمره بالاجهار وكذلك العشاء الآخرة، فلمّا كان قرب الفجر افترض الله بَرَسَ عليه الفجر، وأمره بالاجهار السبي للناس فضله كما بيَّن للملائكة، فلهذه العلّة يجهر فيها فقلت: لأي شيء صار التسبيح في الاخيرتين أفضل من القراءة؟ قال: لأنّه لمّا كانَ في الاخيرتين ذكر ما يظهر من عظمة الله بَرَسَ فلم لمن القراءة.<sup>(1)</sup>

٧٢-ع: ماجيلويه، عن عمّه، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن صبّاح الحذّاء، عن إسحاق ابن عمّار قال : سألت أبا الحسن موسى بن جعفر عليّه كيف صارت الصلاة ركعة وسجدتين؟ وكيف إذا صارت سجدتين لم تكن ركعتين؟ فقال : إذا سألت عن شيء ففرغ قلبك لتفهم :

فلمّا قال ذلك قال : اركع يا محمّد لربّك، فركع رسول الله عني ، فقال له وهو راكع : قل : «سبحان ربّي العظيم وبحمده» ففعل ذلك ثلاثاً، ثمَّ قال : ارفع رأسك يا محمّد، ففعل ذلك رسول الله عنهي ، فقام منتصباً بين يدي الله فقال : اسجد يا محمّد لربّك، فخرّ رسول

(1) علل الشرائع، ج ۲ ص ١٦ باب ١٢ ح ١.

الله يهي ساجداً، ففعل ذلك رسول الله يهي ثلاثاً، فقال له : استو جالساً يا محمّد، ففعل، فلمّا استوى جالساً ذكر جلال ربّه جلّ جلاله فخرّ رسول الله يهي ساجداً من تلقاء نفسه، لا لأمر أمره ربّه بجَرَيّل فسبح أيضاً ثلاثاً، فقال : انتصب قائماً ففعل، فلم ير ما كان رأى من عظمة ربّه جلّ جلاله فقال له : اقرأ يا محمّد وافعل كما فعلت في الركعة الأولى، ففعل ذلك رسول الله يهي ، ثمَّ سجد سجدة واحدة، فلمّا رفع رأسه ذكر جلالة ربّه تبارك وتعالى، فخرّ رسول الله يهي ساجداً من تلقاء نفسه لا لأمر أمره ربّه بجَرَيْن فسبح أيضاً.

ثمَّ قال له : ارفع رأسك ثبتك الله، واشهد أن لا إله إلاّ الله، وأن محمّداً رسول الله وأن الساعة آتية لا ريب فيها، وأنّ الله يبعث من في القبور، اللّهمَّ صل على محمّد وآل محمّد، وارحم على محمّد وآل محمّد، كما صلّيت وباركت وترخمت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد، اللّهمَّ تقبّل شفاعته وارفع درجته، ففعل، فقال : سلّم يا محمّد، واستقبل رسول الله يهي ربّه تبارك وتعالى وجهه مطرقاً، فقال : السلام عليك، فأجابه الجبّار جلّ جلاله فقال : وعليك السلام يا محمّد، بنعمتي قوّيتك على طاعتي، وبعصمتي إيّاك انخذتك نبيّا وحيباً، ثمَّ قال أبو الحسن عليه : وإنّما كانت الصلاة التي أمر بها ركعتين وسجدتين، وهو يهي إنّما سجد سجدتين في كلّ ركعة عمّا أخبرتك من تذكره لعظمة ربّه تبارك وتعالى، فقجعله الله بَرَسَق فقال : الملاة الذي أمر بها ركعتين وسجدتين، وهو يهي إنّما سجد سجدتين في كلّ ركعة عمّا أخبرتك من تذكره لعظمة ربّه تبارك وتعالى، فقال : في من ركن من أركان العرش يقال له : ماء الحياة، وهو ما قال الله بَرَسَق : عن وألَّرُوان ينفجر من ركن من أركان العرش يقال له : ماء الحياة، وهو ما قال الله بَرَسَق : في وَلَّرُوان في الذِي الذي إنما أمره أن يتوضأ ويقال له : ماء الحياة، وهو ما قال الله بَرَسْق : في قال: عين

٧٣ –ع: عليّ بن أحمد، عن محمّد الاسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن عكرمة بن عبد العرش، عن هشام بن الحكم قال: سألت أبا عبد الله يُشِيَّرُ عن علّة الصلاة كيف صارت ركعتين وأربع سجدات، ألا كانت ركعتين وسجدتين؟ فذكر نحو حديث إسحاق عن أبي الحسن يُشِيَّيْنُ يزيد اللّفظ وينقص<sup>(٢)</sup>.

٧٤ **- يد؛** أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن الرضا ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : لمّا أسري بي إلى السماء بلغ بي جبرئيل مكاناً لم يطأ جبرئيل قط، فكشف لي فأراني الله ﷺ من نور عظمته ما أحب<sup>(٣)</sup>.

٧٥ - ع: عليّ بن حاتم، عن القاسم بن محمّد، عن حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عن الحسين بن إبراهيم، عن محمّد بن زياد، عن هشام بن الحكم، عن أبي الحسن موسى عظيمًا قال: قلت له: لأيّ علّة صار التكبير في الافتتاح سبع تكبيرات أفضل؟ ولأيّ علّة يقال في الركوع: «سبحان ربّي العظيم وبحمده» ويقال في السجود: «سبحان ربّي الأعلى

(۱) – (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۲۹ باب ۳۲ ح ۱ – ۲. (۳) التوحيد، ص ۱۰۸.

وبحمده، قال: يا هشام إنّ الله تبارك وتعالى خلق السماوات سبعاً، والأرضين سبعاً، والحجب سبعاً، فلما أسرى بالنبي في وكان من ربّه كقاب قوسين أو أدنى، رفع له حجاب من حجبه، فكبّر رسول الله في وجعل يقول الكلمات الّتي تقال في الافتتاح، فلمّا رفع له الثاني كبر فلم يزل كذلك حتّى بلغ سبع حجب، وكبر سبع تكبيرات، فلذلك العلّة تكبر للافتتاح في الصلاة سبع تكبيرات، فلمّا ذكر ما رأى من عظمة الله ارتعدت فوائصه، فانبرك على ركبتيه، وأخذ يقول : «سبحان ربّي العظيم وبحمده، فلمّا اعتدل من ركوعه قائماً نظر إليه في موضع أعلى من ذلك الموضع خرّ على وجهه وهو يقول : «سبحان ربّي الأعلى وبحمده، فلمّا قال سبع مرّات سكن ذلك الرعب، فلذلك جرت به السنّة<sup>(1)</sup>.

٧٦ - ع: عليّ بن حاتم، عن القاسم بن محمّد، عن حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عمّن ذكره قال : قلت لأبي عبد الله علي الأي علّة أحرم رسول الله من الشجرة ولم يحرم من موضع دونه؟ قال : لأنه لما أسري به إلى السماء وصار بحذاء الشجرة وكانت الملائكة تأتي إلى البيت المعمور بحذاء المواضع التي هي مواقيت سوى الشجرة، فلما كان في الملائكة تأتي إلى البيت المعمور بحذاء المواضع التي هي مواقيت ملوى الشجرة ، فلما كان في الملائكة تأتي إلى البيت المعمور بحذاء المواضع التي هي مواقيت ملوى الله من الشجرة وكانت الملائكة تأتي إلى البيت المعمور بحذاء المواضع التي هي مواقيت ملوى الشجرة، فلما كان في الملائكة تأتي إلى البيت المعمور بحذاء المواضع التي هي مواقيت ملوى الشجرة، فلما كان في الملائكة تأتي إلى البيت المعمور بحذاء المواضع التي هي مواقيت ملوى الشجرة، فلما كان في الموضع الذي بحذاء الشجرة نودي : يا محمّد، قال : لبيك، قال : ألم أجدك يتيماً فآويت ووجدتك ضالاً فهديت، قال النبي علي : إن الحمد والنعمة لك والملك، لا شريك لك للبيك» فلذلك أحرم من الشجرة دون المواضع كلها.

٧٧ - ها: المفيد، عن أحمد بن الوليد، عن أبيه، عن سعد، عن عبد الله بن موسى، عن محمّد بن عبد الرحمان العرزميّ، عن المعلى بن هلال، عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس قال: سمعت رسول الله عنه يقول: أعطاني الله تعالى خمساً، وأعطى عليّاً خمساً: أعطاني جوامع الكلم، وأعطى عليّاً جوامع العلم، وجعلني نبيّاً، وجعله وصيّاً، وأعطاني الله أعطاني جوامع الكلم، وأعطى عليّاً جوامع العلم، وجعلني نبيّاً، وجعله وصيّاً، وأعطاني الكوثر، وأعطاني جوامع اللهم، وجعلني نبيّاً، وجعله وصيّاً، وأعطاني أعطاني جوامع الكلم، وأعطى عليّاً جوامع العلم، وجعلني نبيّاً، وجعله وصيّاً، وأعطاني الكوثر، وأعطاه السلسبيل، وأعطاني الوحي، وأعطاه الإلهام، وأسرى بي إليه، وفتح له أبواب السماء والحجب حتّى نظر إليّ ونظرت إليه، قال: ثمَّ بكى رسول الله ينهي فقلت له: أبواب السماء والحجب حتّى نظر إليّ ونظرت إليه، قال: ثمَّ بكى رسول الله ينهو فقلت له: ما يبكيك فداك أبي وأمي؟ فقال: يا ابن عبّاس إنّ أوّل ما كلّمني به أن قال: يا محمّد انظر ما يبكيك فداك أبي وأمي؟ فقال: يا ابن عبّاس إنّ أوّل ما كلّمني به أن قال: يا محمّد انظر ما يبكيك فداك أبي وأمي؟ فقال: يا ابن عبّاس إنّ أوّل ما كلّمني به أن قال: يا محمّد انظر أبواب السماء ولحجب حتى نظر إليّ ونظرت إليه، قال: ثمَّ بكى رسول الله ينه فقلت له: ما يبكيك فداك أبي وأمي؟ فقال: يا ابن عبّاس إنّ أوّل ما كلّمني به أن قال: يا محمّد انظر ما يبكيك فداك أبي وأمي؟ فقال: يا محمّد الله بي كلمني منه يكمني به أن قال: يا محمّد المي علي ما يبكنك، فنظرت إلى الحجب قد انخرقت، وإلى أبواب السماء قد فتحت، ونظرت إلى علي موهو رافع رأسه إليّ، فكلّمني وكلّمنه، وكلّمني ربّي بتريّن عن منه فقلت: يا رسول الله بم كلمك وهو رافع رأسه إليّ، فكلّمني وكلّمته، وكلّمني ربّي بتريتها بن فقلت: يا رسول الله بم كلمك وهو رافع رأسه إليّ، فكلّمني وكلّمته، وكلّمني ربّي بتريتها بتريّن علي منها من بعدك، فأعلمه، وهو رافع رأسه إليّ، عالميته وأنا بين يدي ربّي بتريّن فقال لي: قد قبلت وأطعت. فلها هو يسمع كلامك فأعلمته وأنا بين يدي ربّي بتريّن فقال لي: قد قبلت وأطعت.

فأمر الله الملائكة أن تسلّم عليه، ففعلت فردّ عليهم السلام، ورأيت الملائكة يتباشرون به، وما مررت بملائكة من ملائكة السماء إلاّ هنّاوني وقالوا لي : يا محمّد والّذي بعثك

(1) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٧ باب ٣٠ ح ٤. (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ١٣٩ باب ١٦٩ ح ١.

بالحقّ لقد دخل السرور على جميع الملائكة باستخلاف الله يَتَوَيَّلُ لك ابن عمك، ورأيت حملة العرش قد نكسوا رؤوسهم إلى الأرض، فقلت: يا جبرئيل لم نكس حملة العرش رؤوسهم؟ فقال: يا محمّد ما من ملك من الملائكة إلاّ وقد نظر إلى وجه عليّ بن أبي طالب استبشاراً به، ما خلا حملة العرش، فإنّهم استأذنوا الله يَتَوَيَّكُ في هذه الساعة فأذن لهم أن ينظروا إلى عليّ بن أبي طالب فنظروا إليه، فلمّا هبطت جعلت أخبره بذلك وهو يخبرني به، فعلمت أنّي لم أطأ موطناً إلاّ وقد كشف لعليّ عنه حتّى نظر إليه. الخبر<sup>(1)</sup>.

**أقول:** روى بعض هذا الخبر في موضع آخر بهذا السند المفيد، عن أحمد بن الوليد عن أبيه، عن سعد، عن عبد الله بن هارون، عن محمّد بن عبد الرحمان، ورواه الحسن بن سليمان في كتاب المحتضر عن الصدوق، عن أبيه عن سعد.

٧٨ - ما: المالت، عن ابن عقدة، عن محمد بن هارون الهاشمي، عن محمد بن مالك بن الأبرّ النخعيّ، عن محمّد بن فضيل بن غزوان الضّبيّ، عن مالك الجهنيّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن أبي طالب عليَّ الله قال: قال رسول الله بي الله المري بي إلى السماء ثمَّ من السماء إلى السماء ثمَّ إلى سدرة المنتهي أوقفت بين يدي ربِّي ﷺ ، فقال: يا محمّد، فقلت: لبّيك ربّي وسعديك، قال: قد بلوت خلقي فأيَّهم وجدت أطوع لك؟ قال: قلت: ربَّ عليّاً، قال: صدقت يا محمّد، فهل اتَّخذت لنفسك خليفة يؤدّي عنك ويعلّم عبادي من كتابي ما لا يعلمون، قال: قلت اختر لي، فإنَّ خيرتك خير لي، قال: قد اخترت لك عليًّا فاتخذه لنفسك خليفة ووصيًّا ونحلته علمي وحلمي وهو أمير المؤمنين حقًّا، لم ينلها أحد قبله ولا أحد بعده، يا محمّد عليّ راية الهدي، وإمام من أطاعني، ونور أوليائي، وهو الكلمة الَّتي ألزمتها المتَّقين، من أحبَّه فقد أحبَّني، ومن أبغضه فقد أبغضني، فبشَّره بذلك يا محمَّد، فقال النبيَّ ﷺ : ربَّ ! فقد بشَّرته، فقال عليّ : أنا عبد الله، وفي قبضته إن يعذّبني فبذنوبي لم يظلمني شيئاً، وإن يتمّ لي ما وعدني فالله أولى بي، فقالُ: اللَّهمَّ اخل قلبه، واجعل ربيعه الإيمان بك، قال: قد فعلت ذلك به يا محمد، غير أنَّى مختصَّه بشيء من البلاء لم أختصَ به أحداً من أوليائي، قال: قلت: ربٍّ إ أخي وصاحبي، قال: إنَّه قد سبق في علمي أنَّه مبتلى ومبتلى به، ولولا عليَّ لم يعرف أولياتي، ولا أولياء رسلى<sup>(٢)</sup>.

قال محمّد بن مالك: فلقيت نصر بن مزاحم المنقريّ فحدثني عن غالب الجهنيّ عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين، عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا أُسري بي إلى السّماء، وذكر مثله سواء.

- (1) أمالي الطوسي، ص ١٠٥ مجلس ٤ ح ١٦١.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٣٤٣ مجلس ١٢ ح ٧٠٥.

قال محمّد بن مالك: فلقيت عليّ بن موسى بن جعفر ﷺ فذكرت له هذا الحديث فقال: حدّثني به أبي موسى بن جعفر، عن أبيه جعفر، عن أبيه، عن جدّه، عن الحسين بن عليّ، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا أُسري بي إلى السماء ثمَّ من السماء إلى السّماء، ثمَّ إلى سدرة المنتهى. وذكر الحديث بطوله<sup>(١)</sup>.

كتاب المحتضر للحسن بن سليمان نقلاً من كتاب المعراج عن الصدوق، عن محمّد ابن عمر الحافظ البغداديّ، عن محمّد بن هارون، مثله.

٧٩ - فس: خالد، عن ابن محبوب، عن محمّد بن سيّار، عن أبي مالك الازديّ، عن أسماعيل الجعفيّ قال: كنت في المسجد الحرام قاعداً وأبوجعفر علي في ناحية، فرفع رأسه فنظر إلى السماء مرة، وإلى الكعبة مرة، ثمَّ قال: (شبّحَنَ ألَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَبُلَا فِنَ أَلَى أَلَى أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَبُلَا فِنَ أَلَى أَلَى أَلَى السماء مرة، وإلى الكعبة مرة، ثمَّ قال: (شبّحَنَ ألَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَبُلَا فِنَ أَلَى أَلَى أَلَى السماء مرة، وإلى الكعبة مرة، ثمَّ قال: (شبّحَنَ ألَذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَبُلَا فِنَ أَلَى أَلَى أَلَى السماء مرة، وإلى الكعبة مرة، ثمَّ قال: (شبّحَنَ ألَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَبُلَا فِنَ أَلَى أَلَكَ مَرًا فَى أَلَ أَلَى أَعْنَا وَلَنْ مَالَاتُ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلُكُمَ أَلَى أَعْرَجَعُنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَكُمَ أَلَى أَلَى أَنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَبْحَرَامِ إلى أَلَى أَلَى أَعْرَى أَبْلَى أَنْ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَعْرَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَنْ أَلَى أَعْرَى أَلَى أَلَى أَنْ أَلَى أَعْنَ أَعْنَ أَنْ أَنْ أَلَى أَعْرَى أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَنْ أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَنْ أَلَى أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَنْ أَلَى أَلَى أَنْ أَلَى أَنْ أَلَى أَعْنَ أَنْ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَنْ أَلَى أَلَى أَنْتَ فَلَى أَنْ أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَنْ أَلَى أَلَى أَلُ البَعْنَا أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَعْنَا أَلَى أَلَى أَلَى أَعْنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلُ أَلَى أَعْنَ أَعْنَ أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَى أَلَكَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْ أَعْنَ أَعْنَ أَلَى أَعْ

قال: قلت: وما السبحة جعلت فداك؟ فأوما بوجهه إلى الأرض وأوما بيده إلى السماء وهو يقول: جلال ربّي، جلال ربّي ثلاث مرات [قال] قال: يا محمّد، قلت: لبّيك يا ربّ، قال: فيم اختصم الملا الأعلى؟ قال: قلت: سبحانك لا علم لي إلاّ ما علّمتني، قال: فوضع يده بين ثديتي فوجدت بردها بين كتفتي، قال: فلم يسألني عمّا مضى ولا عمّا بقي إلاّ علمته، فقال: يا محمّد فيم اختصم الملا الأعلى؟ قال: قلت: يا ربّ في الدرجات، والكفّارات، والحسنات، فقال: يا محمّد إنّه قد انقضت نبوّتك، وانقطع أكلك، فمن وصيّك؟ فقلت: يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك فلم أر فيهم من خلقك أحداً أطوع لي من عليّ، وصيّك؟ فقلت: يا ربّ إنّي قد بلوت خلقك فلم أر فيهم من خلقك أحداً أطوع لي من عليّ، من عليّ بن أبي طالب، قال: ولي يا محمّد، فبشّره بأنّه راية الهدى، وإمام أوليائي، ونور لمن أطاعني، والكلمة [الباقية] التي ألزمتها المتقين، من أحبّه أحبّني، ومن أبغضه أبغضني، مع ما أنّي أخصّه بما لم أخص به أحداً، فقلت: يا ربّ أخي وصاحبي ووزيري ووارثي، فقال: إنّه أمر قد سبق، بها عمرة مع ما أتي قد نحلته ونحلته ونحلته ونحلته أوليائي، ونور لمن أطاعني، والكلمة الباقية] التي ألزمتها المتقين، من أحبّه أحبّني، ومن أبغضه أبغضني، فقال: إنه أمر قد سبق، بها لم أخص به أحداً، فقلت: يا ربّ أخي وصاحبي ووزيري ووارثي، مع ما أني أخصّه بما لم أخص به أحداً، فقلت: يا ربّ أخي وصاحبي ووزيري ووارثي، فقال: إنه أمر قد سبق، إنه مبتلى ومبتلى به، مع ما أتي قد نحلته ونحلته ونحلته ونحلته أربعة أشياء، عقدها بيده، ولايفصح بها عقدها<sup>(٢)</sup>.

بيان: قوله عظيم: من هذه إلى هذه، أي المراد بالمسجد الاقصى البيت المعمور، لأنَّه

أمالي الطوسي، ص ٣٤٤ مجلس ١٢ ح ٧٠٦.
 أمالي الطوسي، ص ٣٤٤ مجلس ١٢ ح ٧٠٦.

أقصى المساجد، ولا ينافي ذهابه أولاً إلى بيت المقدس. قوله: فرأيت رتبي، أي بالقلب أو عظمته، ويحتمل أن يكون رأيت بمعنى وجدت، وقوله: وحال حالاً، أي ألفيته وقد حيل بيني وبينه، وفي بعض النسخ من نور رتبي، ولعلّ المراد بالسبحة تنزّهه وتقدّسه تعالى، أي حال بيني وبينه تنزّهه عن المكان والرؤية، وإلّا فقد حصل غاية ما يمكن من القرب.

قال الجزريّ: سبحات الله جلاله وعظمته، وهي في الاصل جمع سبحة، وقيل: أضواء وجهه، وقيل: سبحات الوجه: محاسنه انتهى، وإيماؤه إلى الأرض وحظُّر أسه كان خضوعاً لجلاله تعالى، ووضع اليد كناية عن غاية اللَّطف والرحمة، وإفاضة العلوم والمعارف على صدره الأشرف، والبرد عن الراحة والسرور، وفي بعض النسخ يده أي يد القدرة.

قوله تعالى: "فيم اختصم الملأ الأعلى" إشارة إلى قوله تعالى: ﴿مَا كَانَ لِيَ مِنْ عِلْمِ بِٱلْمَلَا ٱلأَظَلَّ إِذْ يَخْصَبُونَ﴾<sup>(1)</sup>. قال الطبرستي <sub>تَخْلَفُ</sub> : يعني ما ذكر من قوله : ﴿ إِنِّ جَاعِلٌ فِي أَلْأَرْضِ خَلِيفَهُهُ<sup>(1)</sup> إلى آخر القصة، أي فما علمت ما كانوا فيه إلاّ بوحي من الله تعالى .

وروي عن ابن عبّاس، عن النبيّ ﷺ قال: قال لي ربّي: أتدري فيم يختصم الملأ الأعلى؟ فقلت: لا، قال: اختصموا في الكفّارات والدرجات، فأمّا الكفّارات فإسباغ الوضوء في السبرات، ونقل الأقدام إلى الجماعات، وانتظار الصلاة بعد الصلاة وأمّا الدرجات فإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والصلاة باللّيل والنّاس نيام، انتهى<sup>(٣)</sup>.

وقوله: عقدها ثانياً تأكيد للأوّل، أو مصدر فاعل لقوله: يفصح، والأصوب أنّه تصحيف قوله: بما عقدها، وفاعل «عقد» الرسول ﷺ .

٨١ - ص: عن أبي بصير قال: سمعت الصادق علي يقول: إنّ جبرئيل علي احتمل رسول الله عن أبي بصير قال: سمعت الصادق علي يقول: إنّ جبرئيل علي المتمل رسول الله عنه حتى انتهى به إلى مكان من السماء، ثمَّ تركه، وقال: ما وطئ نبي قط مكانك.

وقال النبيّ ﷺ أتاني جبرئيل وأنا بمكّة فقال: قم يا محمّد، فقمت معه، وخرجت إلى الباب، فإذا جبرئيل ومعه ميكائيل وإسرافيل، فأتى جبرئيل بالبراق، وكان فوق الحمار ودون البغل، خدّه كخدّ الإنسان وذنبه كذنب البقر، وعرفه كعرف الفرس، وقوائمه كقوائم الإبل،

- سورة ص، الآية: ٦٩.
   (٢) سورة البقرة، الآية: ٣٠.
- (۳) مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٧٧.

عليه رحل من الجنّة، وله جناحان من فخذيه، خطوه منتهى طرفه، فقال: اركب فركبت ومضيت حتّى انتهيت إلى بيت المقدس، ولمّا انتهيت إليه إذا الملائكة نزلت من السماء بالبشارة والكرامة من عندرت العزّة، وصلّيت في بيت المقدس - وفي بعضها بشّرني إبراهيم في رهط من الأنبياء، ثمَّ وصف موسى وعيسى صلوات الله عليهما - ثمَّ أخذ جبرئيل بيدي إلى الصخرة، فأقعدني عليها، فإذا معراج إلى السماء لم أر مثلها حسناً وجمالاً، فصعدت إلى السماء الدنيا ورأيت عجائبها وملكوتها، وملائكها يسلّمون عليّ، ثمَّ صعد بي إلى السماء الذائلة فرأيت بها يوسف غليًا ، ثمَّ صعدت إلى السماء لم أر مثلها حسناً وجمالاً، فصعدت إلى السماء الدنيا ورأيت عجائبها وملكوتها، وملائكها يسلّمون عليّ، ثمَّ صعد بي إلى السماء الثالثة فرأيت بها يوسف غليًا ، ثمَّ صعدت إلى السماء الرابعة فرأيت فيها إدريس غليلا ، ثمَّ صعد بي إلى السماء الخامسة فرأيت فيها هارون غليًا ، ثمَّ صعد بي إلى السماء السادسة فإذا فيها خلق كثير يموج بعضهم في بعض وفيها الكرّوبيّون، قال: ثمَّ صعد بي إلى السماء السادية فابصرت فيها خلقاً وملائكة.

وفي حديث آخر: قال النبي عنه : رأيت في السماء السادسة موسى عليم ، ورأيت في السابعة إبراهيم عليم ، ثمَّ قال : جاوزنا متصاعدين إلى أعلى عليّين – ووصف ذلك إلى أن قال : – ثمَّ كلّمني ربي وكلّمته ، ورأيت الجنّة والنار ، ورأيت العرش وسدرة المنتهى ، ثمَّ قال : رجعت إلى مكّة ، فلمّا أصبحت حدّثت به النّاس ، فأكذبني أبوجهل والمشركون ، وقال مطعم بن عديّ : أتزعم أنّك سرت مسيرة شهرين في ساعة ؟ أشهد أنّك كاذب ، ثمَّ قالت قريش : أخبرنا عمّا رأيت ، فقال : مررت بعير بني فلان وقد أضلّوا بعيراً لهم ، وهم في طلبه ، وفي رحلهم قعب من ماء مملوً فشربت الماء فغطيته كما كان ، فسألوهم هل وجدوا الماء في القدح ، قالوا هذه آية واحدة ، فقال عليه : مررت بعير بني فلان فنفر بعير فلان فانكسرت يده فسألوهم عن ذلك ، فقالوا : هذه آية أخرى ، قالوا : فأخبرنا عن عيرنا ، قال : مررت بها

**بیان: ق**وله ﷺ : خطوه منتهی طرفه، أي كان يضع كلّ خطوة منه على منتهى مدّ بصره .

٨٢ - يوء إبراهيم بن هاشم، عن البرقتي، عن ابن سنان وغيره، عن عبد الله بن سنان قال: قال أبوعبد الله غليكية: قال رسول الله تشكيمي : لقد أسرى بي رتبي فأوحى إلتي من وراء الحجاب ما أوحى، وكلّمني، وكان ممّا كلّمني أن قال: يا محمّد علتي الأوّل، وعلتي الآخر، والظاهر والباطن، وهو بكلّ شيء عليم، فقال: يا رت أليس ذلك أنت؟ قال، فقال: يا محمّد أنا الله لا إله إلاّ أنا الملك القدّوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر سبحان الله عمّا يشركون، إنّي أنا الله لا إله إلاّ أنا الخالق البارئ المصور، لي الاسماء الحسنى، يسبّح لي من في السماوات والأرضين، وأنا العزيز الحكيم، يا محمّد إنى الله لا

قصص الأنبياء للراوندي، ص ٣٢٥.

إله إلاّ أنا الأوّل ولا شيء قبلي، وأنا الآخر فلا شيء بعدي، وأنا الظاهر فلا شيء فوقي، وأنا الباطن فلا شيء تحتي، وأنا الله لا إله إلاّ أنا بكلّ شيء عليم، يا محمّد عليّ الأوّل : أوّل من أخذ ميثاقي من الأئمّة، يا محمّد عليّ الآخر : آخر من أقبض روحه من الأئمّة، وهي الدابّة الّتي تكلمهم، يا محمّد عليّ الظاهر : أُظهر عليه جميع ما أوحيته إليك، ليس لك أن تكتم منه شيئاً، يا محمّد عليّ الباطن : أبطنته سري الّذي أسررته إليك، فليس فيما بيني وبينك سرّ أزويه يا محمّد عليّ ما خلقت من حلال أو حرام إلاّ وعليّ عليم به يا

٨٣ - صحبه عن الرضا غليلة ، عن آبائه عنه قال : قال عليّ بن أبي طالب غلية لما بدأ رسول الله عليه بنا ألف المنافعة الأذان أتى جبرتيل غلية بالبراق فاستعصت عليه، ثمّ أتى بدابة يقال لها : برقة فاستعصت . فقال لها جبرتيل غلية بالذي يوقة، فما ركبك أحد أكرم على الله منه ، قال يقلي : المكني برقة، فما ركبك أحد أكرم على الله منه ، قال يقلي : فرجاب الذي يلي الرحمان بتريل ، فخرج ملك من وراء الحجاب فقال : الله أكبر، الله أكبر، قال يقلي قلت : يا جبرتيل من هذا الملك؟ من وراء الحجاب فقال : الله أكبر، الله أكبر، قال يقوي قلت : يا جبرتيل من هذا الملك؟ من وراء الحجاب فقال : الله أكبر، الله أكبر، قال يقلي قلت : يا جبرتيل من هذا الملك؟ قال : والذي أكر مك بالنبوة ما رأيت هذا الملك قبل ساعتي هذه، فقال الملك : الله أكبر، الله أكبر، فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا أكبر، أنا أكبر، قال يقي : فقال الملك : الله أكبر، الله أكبر، فقال : والذي أكر مك بالنبوة ما رأيت هذا الملك قبل ساعتي هذه، فقال الملك : الله أكبر، الله أكبر، فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا أكبر، أنا أكبر، قال تعلي : فقال الملك : ألله أشهد أن لا إله إلا الله فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا أكبر، أنا أكبر، قال نهد أن محمداً رسول ألله، أشهد أن لا إله إلا الله فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا أرسلت محمداً رسول ألله، أشهد أن محمداً رسول الله، فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا الله، فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا أرسلت محمداً رسول ألله، فنودي من وراء الحجاب : صدق عبدي أنا أرسلت محمداً رسول أنه : حتى على الفلك : حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، معمداً رسول منه، أنهد أن حتى على الفلك : حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، حتى الملك : حتى على الفلك ، محمداً رسول ألمه ، فنودي من وراء الملك : حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، حتى وراء الحجاب : صدق عبدي ، ودعا الملك : حتى على الفلك ، قال يقتي : فقال الملك ، حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، قال يقتي : فقال الملك ، حتى على الفلك ، قال يقتي : فقال الملك ، حتى على الفلك ، حتى على الفلك ، قال الملك ، قال الملك ، قد أفلح من واظب عليها، فقال يقتي فيومنذ أكمل الله بترتي في قال الملك ، حتى على الأولي ، في ما وراء الحجاب : صدق عبدي ، ودعا إلى عبادتي ، فقال الملك : قد أفلح من واظب عليها،

٨٤ - يجة روي عن أبي جعفر على قال: إنّ رسول الله على قال: لمّا أسري بي نزل جبرتيل على بالخبراق وهو أصغر من البغل، وأكبر من الحمار، مضطرب الأذنين، عيناه في حوافره، خطاه مد بصره، له جناحان يحفزانه من خلفه، عليه سرج من ياقوت، فيه من كلّ لون، أهدب العرف الأيمن، فوقفه على باب خديجة، ودخل على رسول الله على ، فمرح الون، أهدب العرف الأيمن، فوقفه على باب خديجة، ودخل على رسول الله على ، فمرح البراق، فخرج إليه جبرتيل فقال: اسكن فإنّما يركبك خير البشر، أحبّ خلق الله إليه، فمرح من ياقوت، فيه من كلّ معن أهدب العرف الأيمن، فوقفه على باب خديجة، ودخل على رسول الله على ، فمرح البراق، فخرج إليه جبرتيل فقال: اسكن فإنّما يركبك خير البشر، أحبّ خلق الله إليه، فسكن، فخرج رسول الله عليه فركب ليلاً وتوجه نحو بيت المقدس، فاستقبل شيخاً فقال: فسكن، فذا أبوك إبراهيم، فشى رجله وهم بالنزول، فقال جبرتيل : كما أنت، فحمع ما شاء الله من الماء الله عنه من أبياته المقدس، فاستقبل شيخاً فقال: أنياته المقدس، فاستقبل شيخاً فقال: أبوك إبراهيم، فاستقبل شيخاً مقال من الماء الله من الماء الله من الماء الله من الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الماء الله الماء الله الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الماء الماء الماء الماء الماء الماء الله الماء الماء الله الماء الماء الله من الماء الله ماء الله الماء الله ماء الله الماء الله الماء الماء الله الماء الماء الماء الله الماء الماء الله الماء الله الماء الله الماء الله الماء الم

- (1) يصائر الدرجات، ص ٤٦٧ ج ١٠ ياب ١٨ ح ٣٦.
  - (٢) صحيفة الإمام الرضا، ص ٤٧ ح ٢٠.

ثمّ قال أبو جعفر ﷺ في قوله: ﴿فَإِن كُنْتَ فِي شَكِّ مِتَمَّا أَنَزَلْنَا إِلَيْكَ فَسْتَلِ ٱلَّذِينَ يَقْرَءُونَ ٱلْحَكِتَبَ مِن قَبَلِكُ﴾ هؤلاء الأنبياء الذين جمعوا ﴿فَلَا تَكُونَنَ مِنَ ٱلْمُتْمَتِرِينَ﴾ قال: فلم يشكّ رسول الله ﷺ ولم يسأل.

وفي رواية أخرى: إنّ البراق لم يكن يسكن لركوب رسول الله ﷺ إلّا بعد شرطه أن يكون مركوبه يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

**توضيح:** قال الجزريّ: الحفز: الحثّ والإعجال، ومنه حديث البراق: وفي فخذيه جناحان يحفز بهما رجليه، قوله: أهدب العرف، أي طويله وكثيره مرسلاً من الجانب الأيمن، والمرح: شدّة الفرح والنشاط.

٨٥ – يج: روي عن علي على أنه لما كان بعد ثلاث سنين من مبعثه على أسري به إلى بيت المقدس، وعرج به منه إلى السماء ليلة المعراج، فلما أصبح من ليلته حدّث قريشاً بخبر معراجه، فقال جهالهم : ما أكذب هذا الحديث! وقال أمثالهم : يا أبا القاسم فبم نعلم أنّك معراجه، فقال جهالهم : ما أكذب هذا الحديث! وقال أمثالهم : يا أبا القاسم فبم نعلم أنّك صادق في قولك هذا؟ قال : أخبركم وقال : مررت بعيركم في موضع كذا، وقد ضلّ لهم معادق في قولك هذا؟ قال : أخبركم وقال : مررت بعيركم في موضع كذا، وقد ضلّ لهم معادق في قولك هذا؟ قال : أخبركم وقال : مررت بعيركم في موضع كذا، وقد ضلّ لهم بعير، فعرفتهم مكانه، وصرت إلى رحالهم، وكانت لهم قرب مملوة فصبّت قربة والعير توافيكم في اليوم الثالث من هذا الموضع مع طلوع الشمس في أوّل العير جمل أحمر وهو بعلى غلوع الشمس في أوّل العير جمل أحمر وهو طلوع الشمس في أوّل العير علم الأحمر، حمل خلوع الشمس في أوّلها الجمل الأحمر، وسألوا الذين كانوا مع العير فقالوا مثل ما قال محمد في إخباره عنهم، فقالوا أيضاً : هذا من محمد قبل وسألوع الندمس، في أوّلها الجمل الحمر، حمد قلوع الشمس في أولها العير جمل أحمر وهو توافيكم في اليوم الثالث من هذا الموضع مع طلوع الشمس في أوّل العير جمل أحمر وهو توافيكم في اليوم الثالث من هذا الموضع مع طلوع الشمس في أوّل العير جمل أحمر وهو توافيكم في اليوم الثالث من هذا الموضع مع طلوع الشمس في أوّل العير جمل أحمر وهو توافيكم في اليوم الثالث من هذا الموضع مع مع معلوع الشمس في أوّلها الجمل بالحمر، حمل ذلك إذ طلعت العير عليهم بطلوع الشمس في أوّلها الجمل الأحمر، وسألوا الذين كانوا مع العير فقالوا مثل ما قال محمد في إخباره عنهم، فقالوا أيضاً : هذا من سحر محمد<sup>(٢)</sup>.

٨٦ - قب؛ اختلف النّاس في المعراج: فالخوارج ينكرونه، وقالت الجهميّة: عرج بروحه دون جسمه على طريق الرؤيا، وقالت الإماميّة والزيديّة والمعتزلة بل عرج بروحه وبجسمه إلى بيت المقدس، لقوله تعالى: ﴿ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلأَقْصَابَ وقال آخرون بل عرج بروحه وبجسمه إلى بيت المقدس، لقوله تعالى: ﴿ إِلَى ٱلْمَسْجِدِ ٱلأَقْصَابَ وقال آخرون بل عرج بروحه وبجسمه إلى السماوات، روي ذلك عن ابن عبّاس وابن مسعود وجابر وحذيفة وأنس وعائشة وأمّ هائي المعرور وحادي المعاور: ﴿ وَمَا كَنْتَ بِحَانِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ مَالَى اللَّمَانِ اللَّهُ وقال آخرون بل عرج بروحه وبجسمه إلى السماوات، روي ذلك عن ابن عبّاس وابن مسعود وجابر وحذيفة وأنس وعائشة وأمّ هانئ، ونحن لا ننكر ذلك إذا قامت الدلالة، وقد جعل الله معراج موسى غليّاتي إلى الطور: ﴿ وَمَا كُنْتَ بِحَانِ ٱلظُورِ ﴾<sup>(٣)</sup> ولإبراهيم إلى السماء الدنيا ﴿ وَكَذَلِكَ نُرَى إِبَرَهِيمَ ﴾<sup>(٤)</sup> ولعيسى غليتي إلى ولعيسى غليتي إلى الطور: ﴿ وَمَا كُنْتَ بِحَانِ ٱلظُورِ ﴾<sup>(٣)</sup> ولإبراهيم إلى السماء الدنيا ﴿ وَكَذَلِكَ نُرَى إِبَرَهِيمَ ﴾<sup>(٤)</sup> ولعيسى غليتي إلى السماء الدنيا ﴿ وَكَذَلِكَ نُوَى إِبَى العُلورِ ﴾<sup>(٣)</sup> ولإبراهيم إلى السماء الدنيا ﴿ وَكَذَلِكَ نُرَى إِبَرَهِيمَ ﴾<sup>(٤)</sup> ولعيسى غليت (<sup>٤</sup>) ولإبراهيم إلى السماء الدنيا ﴿ وَكَذَلِكَ نُرَى إِبَرَهِيمَ هُمَانَ أَلَهُ أَنَتُ عِمَانِ أَلْعُورِ ﴾<sup>(٣)</sup> ولإبراهيم إلى السماء الدنيا ﴿ وَكَذَلِكَ نُرَى إِبَرَهِيمَ ﴾<sup>(٤)</sup> وليسى الله الحنه أَنَّانَ أَنْهُ إلَيْهُ إلى أَنْهُ إلى أَنْ أَمَانَكُ مُنَانَةً مَكَانَا أَنْهُ إلَيْهُ أَنْهُ إلى أَنْهُ أَلَهُ إلى أَنْ أَنْهُ أَلَهُ إلى أَنْهُ إلى أَمَانَهُ مَنْتَانَهُ مَعَانَ أَلَهُ عَلَيْهُ مَنْ أَنْهُ أَلَهُ أَلَهُ أَنْهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلَهُ أَنْهُ أَلَهُ أَنْهُ إلى أَنْهُ أَلَهُ أَلَهُ إِنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ عَلَهُ أَنْهُ إلَهُ أَنْهُ مَانَهُ مَنْ أُنْهُ أَنْهُ أَلَهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَلَهُ أَلَهُ أَنْهُ أَلَهُ أَلَهُ أَلْهُ أُلَنُهُ أَلَهُ أَلَهُ أَنْهُ أُبِيمَانِ أُلَهُ أُلُهُ أَلَهُ أُلُنْهُ أُلُكُنُهُ أَلَهُ أُنْهُ أُلَهُ أُلَهُ أُلُهُ أُلَهُ أُلُهُ أُلُهُ أُلَهُ أُلُهُ أُلُكُنُهُ أُلَهُ أُلَهُ أُلُهُ أُلُهُ أُلَهُ أُلَهُ أُلَهُ أُلُهُ أُلُلُكُنُنُهُ أُلُهُ أُلَهُ أُلُهُ أُلُهُ أُلُهُ أُلُهُ أُلُهُ

- (۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۸۶ ح ۱۳۹-۱۳۹.
  - (٢) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ١٤١ ح ٢٢٨.
    - (٤) سورة الأنعام، الآية: ٧٥.
      - (٦) سورة مريم، الآية: ٥٧.

٥٠٨

(٥) مبورة النساء، الآية: ١٥٨.

(٣) سورة القصص، الآية: ٤٦.

فتعجب الله من عروجه : ﴿سُبَحَنَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ. ﴾ وأقسم بنزوله : ﴿وَالنَّجَمِر إذَا هَوَىٰ ﴾ فيكون عروجه ونزوله بين تأكيدين .

السدّيّ والواقديّ : الإسراء قبل الهجرة بستة أشهر بمكّة، في السابع عشر من شهر رمضان، ليلة السبت بعد العتمة، من دار أمّ هانئ بنت أبي طالب وقيل : من بيت خديجة، وروي من شعب أبي طالب.

الحسين وقتادة: كان من نفس المسجد.

ابن عبّاس: هي ليلة الاثنين في شهر ربيع الأوّل بعد النبوّة بستتين. فالأوّل معراج العجائب، والثاني معراج الكرامة.

ابن عبّاس في خبر: إنّ جبرئيل أتى النبيّ ﷺ وقال: إنّ ربّي بعثني إليك، وأمرني أن آتيه بك، فقم فإن الله يكرمك كرامة لم يكرم بها أحداً قبلك ولا بعدك، فأبشر وطب نفساً، فقام وصلّى ركعتين، فإذا هو بميكائيل وإسرافيل، ومع كلّ واحد منهما سبعون ألف ملك، فسلم عليهم، فبشّروه فإذا معهم دابّة فوق الحمار، ودون البغل خدّه كخدّ الإنسان، وقوائمه كقوائم البعير، وعرفه كعرف الفرس، وذنبه كذنب البقر رجلاها أطول من يديها، ولها جناحان من فخذيه، خطوتها مدّ البصر، وإذا عليها لجام من ياقوتة حمراء، فلمّا أراد أن يركب امتنعت، فقال جبرئيل : إنّه محمّد، فتواضعت حتّى لصقت بالأرض، فأخذ جبرئيل بلجامها، وميكائيل بركابها، فركب فلمّا هبطت ارتفعت يداها، وإذا صعدت ارتفعت رجلاها، فنفرت العير من دفيف البراق ينادي رجل في آخر العير أن يا فلان إنّ الإبل قد نفرت، وإنّ فلانة ألقت حملها، وانكسر يدها.

فلما كان ببطن البلقاء عطش فإذا لهم ماء في آنية فشرب منه، وألقى الباقي، فبينا هو في مسيره إذ نودي عن يمين الطريق: يا محمّد على رسلك، ثمّ نودي عن يساره: على رسلك، فإذا هو بامرأة استقبلته وعليها من الحسن والجمال ما لم ير لأحد، وقالت: قف مكانك حتّى أخبرك، ففسّر له إبراهيم الخليل عليم لمّا رآه جميع ذلك، فقال: منادي اليمين داعية اليهود، فلو أجبته لتهوّدت أمتك، ومنادي اليسار داعية النصارى، فلو أجبته لتنصّرت أمتك والمرأة المتزيّنة هي الدنيا، تمثّلت لك، لو أجبتها لاختارت أمّتك الدنيا على الآخرة، فجاء عسل، وقدحاً من خمر، فناوله قدح اللبن فشرب، ثمّ ناوله قدح العسل فشرب، ثمَّ ناوله قدح الخمر فقال: قد رويت يا جبرئيل فقال: أما إلى المائة أقداح العسل فشرب، ثمَّ ناوله قدح الخر فقال: قد رويت يا جبرئيل فقال: أما إلى المائة الدام الحيل فقال الذي الذي الذي الذي العرب فراء التق متله المتزيّنة هي الدنيا، تمثّلت لك، لو أجبتها لاختارت أمّتك الدنيا على الآخرة، فجاء ومائر أو المتزيّنة هي الدنيا، تمثّلت لك، لو أجبتها لاختارت أمّتك الدنيا على الأخرة منه المائ المرئة المتزيّنة هي الدنيا، تمثّلت لك، لو أجبتها لاختارت أمّتك الدنيا على الأخرة، فحاء والمرأة المتزيّنة هي الدنيا، تمثّلت لك، لو أجبتها الاختارت أمّتك الدنيا على الأخرة من الك من المائة المائري المائي الذي المائي المائة أقداح المائية أوله قدحاً من المان ال

ابن عبّاس في خبر : وهبط مع جبرئيل ملك لم يطأ الأرض قطّ، معه مفاتيح خزائن الأرض، فقال : يا محمّد إنّ ربّك يقرئك السلام ويقول هذه مفاتيح خزائن الأرض فإن شئت فكن نبيّاً عبداً وإن شئت فكن نبيّاً ملكاً، فقال : بل أكون نبيّاً عبداً فإذا سُلّمٌ من ذهب قوائمه من فضّة، مركّب باللؤلؤ والياقوت، يتلألأ نوراً وأسفله على صخرة بيت المقدس، ورأسه في السّماء، فقال لي : اصعد يا محمّد فلمّا صعد السماء رأى شيخاً قاعداً تحت الشجرة وحوله أطفال فقال جبرتيل : هذا أبوك آدم، إذا رأى من يدخل الجنّة من ذرّيّته ضحك وفرح وإذا رأى من يدخل النّار من ذرّيته حزن وبكى، ورأى ملكاً باسر الوجه وبيده لوح مكتوب بخطّ من النور، وخطّ من الظلمة، فقال : هذا ملك الموت، ثمّ رأى ملكاً قاعداً على كرسيّ، فلم ير منه من البشر ما رأى من الملائكة، فقال جبرتيل : هذا مالك خازن النّار كان طلقاً بشراً، فلمّا المقلع على النّار لم يضحك بعد، فسأله أن يعرض عليه النّار فرأى فيها ما رأى، ثمّ دخل الجنّة ورأى ما فيها، وسمع صوتاً : آمنا بربّ العالمين، قال : هؤلاء الغزاة، وسمّع لبّيك اللّهمَّ لبّيك، قال : هؤلاء الحُجّاج، وسمع التكبير قال : هؤلاء الغزاة، وسمّع السبيح قال : هؤلاء الأنبياء، فلمّا بلغ إلى سدرة المنتهى فانتهى إلى الحجب فقال جبرتيل : تقدّم يا رسول الله، ليس لي أن أجوز هذا المكان، ولو دنوت أنملة لاحترقت.

أبو بصير قال: سمعته يقول: إنّ جبرئيل احتمل رسول الله ﷺ حتّى انتهى به إلى مكان من السّماء، ثمّ تركه، وقال له: ما وطئ نبيّ قطّ مكانك.

وروي أنّه رأى في السماء الثانيّة عيسى ويحيى، وفي الثالثة يوسف، وفي الرابعة إدريس، وفي الخامسة هارون، وفي السادسة الكرّوبيّين، وفي السابعة خلقاً وملائكة.

وفي حديث أبي هريرة: رأيت في السماء السادسة موسى، وفي السابعة إبراهيم.

ابن عبّاس: ورأى ملائكة الحجب يقرأون سورة النور، وخزّان الكرسيّ يقرأون آية الكرسي وحملة العرش يقرأون حمّ المؤمن، قال: فلمّا بلغت قاب قوسين نوديت بالقرب.

وفي رواية : إنّه نوديت ألف مرّة بالدنوّ، وفي كلّ مرّة قضيت لي حاجة، ثمّ قال لي : سل تعط، فقلت : يا ربّ اتّخذت إبراهيم خليلاً، وكلّمت موسى تكليماً، وأعطيت سليمان ملكاً عظيماً، فماذا أعطيتني؟ فقال اتّخذت إبراهيم خليلاً، واتّخذتك حبيباً، وكلّمت موسى تكليماً على بساط الطور، وكلّمتك على بساط النور، وأعطيت سليمان ملكاً فانياً، وأعطيتك ملكاً باقياً في الجنّة.

وروي: أنا المحمود وأنت محمّد، شققت اسمك من اسمي، فمن وصلك وصلته، ومن قطعك بتلته، وانزل إلى عبادي فأخبرهم بكرامتي إيّاك، وأنّي لم أبعث نبيّاً إلاّ جعلت له وزيراً، وأنك رسولي، وأن عليّاً وزيرك.

وروي أنّه لممّا بلغ إلى السماء السابعة نودي: يا محمّد إنّك لتمشي في مكان ما مشى عليه بشر، فكلمه الله تعالى فقال: ﴿ مَامَنَ الرَّبُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ قال: نعم يا ربّ ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِاللَّهِ فَقَالَ الله : ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا﴾ الآية فقال: ﴿رَبِّنَا لا تُؤَاخِذُنَا ﴾ السورة، فقال: قد فعلت، ثمّ قال: من خلّفت لأمّتك من بعدك؟ فقال: الله أعلم، قال: إنّ عليّ بن أبي طالب أمير المؤمنين. ويقال: أعطاء الله تلك الليلة أربعة رفع عنها علم الخلق: ﴿فَكَانَ قَابَ قَوْمَتَيْنِ﴾ والمناجاة ﴿فَأَوْحَىٰ إِلَىٰ عَبْدِهِ ﴾ والسدرة ﴿إِذْ يَغْشَى ٱلسِّدْرَةَ ﴾ وإمامة عليّ غَلِيَتَظِرْ .

وقالوا : المعراج خمسة أحرف : فالميم مقام الرسول عند الملك الأعلى، والعين عزّه عند شاهد كلّ نجوى، والراء رفعته عند خالق الورى، والألف انبساطه مع عالم السرّ وأخفى، والجيم جاهه في ملكوت العلى.

وروي أنّه فقده أبو طالب في تلك الليلة فلم يزل يطلبه ووجّه إلى بني هاشم وهو يقول : يا لها من عظيمة إن لم أر رسول الله إلى الفجر ، فبينا هو كذلك إذ تلقّاه رسول الله وقد نزل من السماء على باب أمّ هانئ، فقال له : انطلق معي ، فأدخل بين يديه المسجد فدخل بنو هاشم فسلّ أبو طالب سيفه عند الحجر ، ثمّ قال : أخرجوا ما معكم يا بني هاشم ثمّ التفت إلى قريش فقال : والله لو لم أره ما بقي منكم عين تطرف، فقالت قريش : لقد ركبت منّا عظيماً .

وأصبح ﷺ يحدَّثهم بالمعراج، فقيل له : صف لنا بيت المقدس، فجاء جبرئيل بصورة بيت المقدس تجاه وجهه فجعل يخبرهم بما يسألونه عنه، فقالوا : أين بيت فلان ومكان كذا؟ فأجابهم في كلِّ ما سألوه عنه، فلم يؤمن منهم إلاَّ قليل، وهو قوله : ﴿وَمَا تُغْنِي ٱلْأَيْتُ وَٱلنُّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الباسر : العابس.

٨٧ – شمي: لقد صلّى في مسجد الكوفة رسول الله ﷺ حيث انطلق به جبرئيل على البراق. فلمّا انتهى به إلى وادي السلام وهوظهر الكوفة، وهو يريد بيت المقدس قال له: يا محمّد هذا مسجد أبيك آدم ﷺ، ومصلّى الأنبياء، فانزل فصلّ فيه، فنزل رسول الله فصلّى، ثمّ انطلق به إلى بيت المقدس فصلى، ثمَّ إنّ جبرئيل ﷺ عرج به إلى السماء<sup>(٢)</sup>.

٨٨ - شيء عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا أخبرهم أنّه أسري به قال بعضهم لبعضه: قد ظفرتم به فاسألوه عن أيلة، قال فسألوه عنها، قال: فأطرق ومكث فأتاه جبرئيل فقال: يا رسول الله ارفع رأسك، فإن الله قد رفع لك أيلة، وقد أمر الله كلّ منخفض من الأرض فارتفع، وكلّ مرتفع فانخفض، فرفع رأسه فإذا أيلة قد رفعت له، قال: قاد تم الله كلّ منخفض من الأرض فارتفع، وكلّ مرتفع فانخفض، فرفع رأسه فإذا أيلة قد رفعت له، قال: يا رسول الله ارفع رأسك، فإن الله قد رفع لك أيلة، وقد أمر الله كلّ منخفض من الأرض فارتفع، وكلّ مرتفع فانخفض، فرفع رأسه فإذا أيلة قد رفعت له، قال: يا رسول الله ارفع مناخفض، فرفع رأسه فإذا أيلة قد رفعت له، قال: قال: يا تم قال: يا تم قال: إنّ علامة ذلك عبر لأبي سفيان يحمل نداً منحمل منداً معلم الحمر، يدخل غداً مع الشمس، فأرسلوا الرسل وقالوا لهم: حيث ما لقيتم العير فاحبسوها ليكذبوه بذلك، قال فضرب الله وجوه الإبل فنفرت على الساحل، وأصبح الناس فأسروا، فقال أبو عبد الله غليني : فما رئيت مكة قط أكثر مشرفاً ولا مشرفة منها يومند الناس فأسروا، فقال أبو عبد الله غليني : فما رئيت مكة قط أكثر مشرفاً ولا مين العرم من المرفوا، فقال أبو عبد الله علي يحمل منا يومند الناس فأمر أبي منها يومند الناس يعمل أبه أبه من أساحر، يدخل غداً مع الشمس، فأرسلوا الرسل وقالوا لهم الو مين ما لقيتم العير فأسوما أبو المرفوا، فقال أبو منها يربت مكة قط أكثر مشرفاً ولا مشرفة منها يومند فأسرفوا، فقال أبو عبد الله غليني : فما رئيت مكة قط أكثر مشرفاً ولا مشرفة منها يومند في أسمر فا أمر واله المرفوا، فقال أبو عبد الله غليني : فما رئيت مكة قط أكثر مشرفاً ولا مشرفة منها يومند فأسرفوا، فقال أبو عبد الله غليني : فما رئيت مكة قط أكثر مشرفاً ولا مشرفة منها يومند فأسرفوا، فقال أبو عبد الله غليني الله علي المربي من ألمر المربي مراحل من أمر المربي منفرت على أكثر مشرفاً ولا مشرفة منها يومند فأسرفوا، فقال أبو المبد الله غليني : فما رئيت مكم قط أكثر مشرفاً ولا مشرفاً منها المربي من ألمر ألمربي المربي المربوا المربي من المربوا، فقال أبو مبد الله علي المربوا ألم ألمر أكثر مشروا، فقال أبو المبد الله عليني المربي ما رئيت مرمة قط أكثر مشرفاً ما مربو المربوا ألمر المربو المربو ما ألمر المربو مما ألمر المربو ما ألمر المربو ما ألمر مربو المربو ما ألمو ما ألمو ما أ

- (۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۲۲۷.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٥٦ ح ٢١ من سورة هود.

لينظروا ما قال رسول الله ﷺ فأقبلت الإبل من ناحية الساحل، فكان يقول قائل: الإبل الشمس، الشمس الإبل، قال: فطلعتا جميعاً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: إيلياء بالكسر ويقصر ويشدّد فيهما وإلياء بياء واحدة ويقصر: مدينة القدس، وأيلة: جبل بين مكّة والمدينة قرب ينبع، وبلد بين ينبع ومصر، وإيلة بالكسر: قرية بباحوز، وموضعان آخران انتهى.

**أقول:** لعلّه كان إيليا على وفق الأخبار الأخر فصحّف، والند: طيب معروف، ويكسر، أو هو العنبر، وفي بعض النسخ قدّاً، وهو بالفتح: جلد السخلة، وبالكسر: إناء من جلد، والسوط، والسير يقدّ من جلد غير مدبوغ [وكان] يحتمل بزّاً أي متاعاً.

٨٩ **- شي:** عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ رسول الله ﷺ صلَّى العشاء الآخرة، وصلّى الفجر في الليلة الّتي أُسري به بمكّة<sup>(٢)</sup>.

٩٠ - شيء عن زرارة وحمران بن أعين، ومحمّد بن مسلم، عن أبي جعفر على قال: حدث أبو سعيد الخدري أنّ رسول الله تشكي قال: إنّ جبرئيل أتاني ليلة أسري بي فحين رجعت فقلت : يا جبرئيل هل لك من حاجة؟ فقال : حاجتي أن تقرأ على خديجة من الله ومنّي السلام، وحدّثنا عند ذلك أنّها قالت حين لقيها نبيّ الله عليه وآله السلام، فقال لها الذي قال السلام، وحدّثنا عند ذلك أنّها قالت حين لقيها نبيّ الله عليه وآله السلام، وعلى جديئيل السلام<sup>(٣)</sup>.

٩١ - شيء عن سلام الحنّاط، عن رجل، عن أبي عبد الله عليمة قال: سألته عن المساجد الّتي لها الفضل، فقال: المسجد الحرام ومسجد الرسول، قلت: والمسجد الأقصى جعلت فداك؟ فقال: ذاك في السماء إليه أسري رسول الله عظيمة، فقلت: إنّ النّاس يقولون إنّه بيت المقدس، فقال: مسجد الكوفة أفضل منه<sup>(٤)</sup>.

٩٢ – شيء عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علي قال: سمعته يقول: لمّا أسري بالنبتي عني فانتهى إلى موضع، قال له جبرتيل: قف فإن ربّك يصلي، قال: قلت: جعلت فداك وما كان صلاته؟ فقال: كان يقول: سبّوح قدّوس ربّ الملائكة والروح سبقت رحمتي غضبي<sup>(٥)</sup>.

٩٣ – شيء عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليم يقول: إنّ رسول الله عليه عليه عليه عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليه عليه عن أبي بصير قال: لمّا أُسري به رفعه جبرئيل بإصبعيه وضعهما في ظهره حتّى وجد بردهما في صدره، فكان رسول الله عليه دخله شيه، فقال: يا جبرئيل أفي هذا الموضع؟ قال: نعم إنّ هذا الموضع لم يطأه أحد قبلك، ولا يطأه أحد بعدك قال: وفتح الله له من العظمة مثل سمّ الإبرة،

(1) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠١ ح ١١ - ١٢ من سورة الإسراء.
 (٩) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠٢ ح ١٤ من سورة الإسراء.

فرأى من العظمة ماشاء الله، فقال له جبرتيل يا محمد، وذكر الحديث بطوله<sup>(١)</sup>.

٩٤ – إرشاد القلوب من كفاية الطالب للحافظ الشافعيّ، عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله ﷺ : مررت ليلة أُسري بي إلى السّماء، وإذا أنا بملك جالس على منبر من نور والملائكة تحدق به فقلت : يا جبرئيل من هذا الملك؟ فقال : ادن منه فسلّم عليه، فدنوت منه وسلمت عليه، فإذا أنا بأخي وابن عمّي عليّ بن أبي طالب ﷺ فقلت : يا جبرئيل سبقني عليّ بن أبي طالب إلى السماء الرابعة؟ فقال : لا يا محمد، ولكن الملائكة شكت حبّها لعليّ فخلق الله هذا الملك من نور عليّ وصورة عليّ فالملائكة تزوره في كلّ ليلة جمعة سبعين مرّة، ويسبّحون الله تعالى ويقدّسونه، ويهدون ثوابه لمحبّ عليّ <sup>علي</sup> إلى ا

ومن كتاب المناقب للخوارزميّ عن عبد الله بن عمر قال : سمعت رسول الله وقد سئل بأيّ لغة خاطبك ربّك ليلة المعراج؟ فقال : خاطبني بلغة عليّ بن أبي طالب ﷺ وألهمني أن قلت : يا ربّ أخاطبتني أنت أم عليّ؟ فقال يا أحمد أنا شيء ليس كالأشياء، ولا أقاس بالناس، ولا أوصف بالأشياء، خلقتك من نوري وخلقت عليّاً من نورك، فاطّلعت على سرائر قلبك فلم أجد على قلبك أحب من عليّ بن أبي طالب ﷺ فخاطبتك بلسانه كيما يطمئن قلبك<sup>(۲)</sup>.

- (۱) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۳۰۲ ح۱۹ من سورة الإسراء.
- (۲) ارشاد القلوب، ص ۲۰۷.
   (۳) بصائر الدرجات، ص ۱۸۹ ج ٤ باب ٥ ح ١.

٩٦ - ع، لـ• ابن الوليد، عن الحسن بن متيل عن سلمة بن الخطّاب، عن منيع بن الحجّاج، عن يونس، عن الصباح المزنتي، عن أبي عبد الله غليظة قال: عرج بالنبيّ عظيمة إلى السماء مائة وعشرين مرّة ما من مرّة إلاّ وقد أوصى الله بَخْرَيْنَ فيها النبيّ عليها بالولاية لعليّ والأئمة غليظة أكثر ممّا أوصاء بالفرائض<sup>(١)</sup>.

**ير؛** عليّ بن محمّد بن سعيد، عن حمدان بن سليمان، عن عبد الله بن محمّد اليمانيّ، عن منيع مثله<sup>(۲)</sup>.

٩٧ - ها: جماعة عن أبي المفضل، عن جعفر بن محمّد بن عبد الله الموسويّ، عن عبيد الله ابن أحمد بن نهيك، عن ابن أبي عمير، عن ابن رثاب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عن آبائه، عن علي الله على قال: قال لي رسول الله عنه: يا عليّ إنّه لما أسري بي إلى السماء تلقتني عن علي الله السرات في كلّ سماء حتى لقيني جبرئيل في محفل من الملائكة، فقال لو اجتمعت أمتك على حبّ علي ما بشارات في كلّ سماء حتى لقيني جبرئيل في محفل من الملائكة، فقال لو اجتمعت أمتك على على أنه المدارات في كلّ سماء حتى لقيني جبرئيل في محفل من الملائكة، فقال لو اجتمعت أمتك على حبّ على محفل من الملائكة، فقال لو اجتمعت أمتك على حبّ عليّ ما خلق الله تشكر النار، يا عليّ إنّ الله تعالى أشهدك معي في سبعة مواطن أمتك على حبّ عليّ ما خلق الله تتركم النار، يا عليّ إنّ الله تعالى أشهدك معي في سبعة مواطن حتى أنست بك، أما أوّل ذلك فليلة أسري بي إلى السماء قال لي جبرئيل تشكر في أنها محمّد؟ فقلت : خلّفته ورائي، فقال: ادع الله تتركم فليأتك به، فدعوت الله تتركم فإذا مثالك محمّد؟ فقلت : خلّفته ورائي، فقال: ادع الله تتركم فليأتك به، فدعوت الله تتركم في الما محمّد؟ في الما ما على إن السماء قال لي جبرئيل تشهدك معي في سبعة مواطن محمّد؟ فقلت : خلّفته ورائي، فقال: ادع الله تتركم فليأتك به، فدعوت الله تتركم فإذا مثالك محمّد؟ فقلت : خلّفته ورائي، فقال: ادع الله تتركم في أنه محمّد؟ فقلت : حلّفته ورائي، فقال: ادع الله تتركم في الما من هولاء قال: هولاء الذين يباهي محمّد؟ فقلت : حلّفته ورائي، فعلى معلي مع معي أولاء قال في جبرئيل من هولاء قال: هولاء الذين يباهي معي، وإذا الملائكة وقوف صفوفاً، فقلت يا جبرئيل من هولاء قال: هولاء الذين يباهي معي، وإذا الملائكة وقوف صفوفاً، فقلت يا جبرئيل من هولاء قال: هولاء الذين يباهي الله تشكر بي مع يوم القيامة، فدنوت فنطقت بما كان وبما يكون إلى يوم القيامة.

والثانية : حين أسري بي إلى ذي العرش ﷺ قال جبرئيل : أين أخوك يا محمد؟ فقلت : خلفته وراثي، فقال : ادع الله ﷺ فليأتك به، فدعوت الله ﷺ فإذا مثالك معي، وكشط لي عن سبع سماوات حتّى رأيت سكانها وعمارها وموضع كلّ ملك منها .

والثالثة : حيث بعثت إلى الجنّ، فقال لي جبرتيل : أين أخوك؟ فقلت : خلّفته وراني، فقال : ادع الله يَخْتَنَكَ فليأتك به فدعوت الله بَخَرَيَكَ ، فإذا أنت معي فما قلت لهم شيئاً ولا ردوا عليّ شيئاً إلاّ سمعته ووعيته.

والرابعة: خصّصنا بليلة القدر وأنت معي فيها وليست لأحد غيرنا.

والخامسة: ناجيت الله بَخْرَيَّكْ ومثالك معي، فسألت فيك فأجابني إليها إلاّ النبوّة فإنّه قال: خصّصتها بك، وختمتها بك.

والسادسة : لمّا طفت بالبيت المعمور كان مثالك معي .

والسابعة: هلاك الأحزاب على يدي وأنت معي يا عليّ، إنَّ الله أشرف إلى الدنيا، فاختارني على رجال العالمين، ثمّ اطّلع الثانية فاختارك على رجال العالمين، ثمّ اطّلع الثالثة

- (1) الخصال، ص ٦٠٠ أبواب المائة فما فوقه ح ٣.
- ۲) بصائر الدرجات، ص ۹۰ ج ۲ باب النوادر في الولاية ح ۱۰.

فاختار فاطمة على نساء العالمين، ثم اظلع الرابعة فاختار الحسن والحسين والأئمة من ولدها على رجال العالمين، يا علي إنّي رأيت اسمك مقروناً باسمي في أربعة مواطن فأنست بالنظر إليه : إنّي لمّا بلغت بيت المقدس في معارجي إلى السماء وجدت على صخرتها : «لا إله إلاّ الله، محمّد رسول الله : أيدته بوزيره، ونصرته به» فقلت : يا جبرئيل ومن وزيري؟ فقال : عليّ بن أبي طالب غليم ، فلمّا انتهيت إلى السدرة المنتهى وجدت مكتوباً «لا إله إلا الله أنا وحدي ومحمّد صفوتي من خلقي أيدته بوزيره ونصرته به» فقلت : يا جبرئيل ومن وزيري؟ وزيري؟ فقال عليّ بن أبي طالب غليم ، فلمّا انتهيت إلى السدرة المنتهى وجدت مكتوباً ولا إله إلا الله أنا وحدي ومحمّد صفوتي من خلقي أيدته بوزيره ونصرته به فقلت : يا جبرئيل ومن وزيري؟ فقال عليّ بن أبي طالب غليم ، فلمّا انتهيت إلى السدرة المنتهى وجدت مكتوباً ولا إله إلا الله أنا وحدي ومحمّد صفوتي من خلقي أيدته بوزيره ونصرته به فقلت : يا جبرئيل ومن وزيري؟ فقال عليّ بن أبي طالب غليم ، فلمّا جاوزت السدرة وانتهيت إلى عرش ربّ العالمين وجدت مكتوباً على قائمة من قوائم العرش : «لا إله إلاّ الله أنا وحدي محمّد حبيبي وصفوتي من خلقي أيدته بوزيره وأخيه ونصرته به».

يا عليّ إنّ الله بَمَرَيَّكُ أعطاني فيك سبع خصال: أنت أوّل من ينشق القبر عنه وأنت أوّل من يقف معيّ على الضّراط فتقول للنار: خذي هذا فهو لك، وذري هذا فليس هو لك، وأنت أوّل من يكسى إذا كسيت، ويجيء إذا جنت، وأنت أوّل من يقف معي عن يمين العرش، وأوّل من يقرع معي باب الجنّة، وأوّل من يسكن معيّ علّيّين، وأول من يشرب معي من الرحيق المختوم الّذي ختامه مسك، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون<sup>(1)</sup>.

**بيان:** يحتمل أن يكون المراد بالأحزاب أحزاب الأمم السالفة الّذين كذّبوا الرّسل، أو الأحزاب في الرّجعة، ويحتمل أن يكون إشارة إلى غزوة الأحزاب.

٩٨ - شف، محمّد بن العبّاس بن مروان الثقة في كتاب المعتمد عليه عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أبي القاسم ماجيلويه، عن ابن أبي الخطّاب قال: وحدّننا محمّد بن حمّاد الكوفيّ، عن نصر بن مزاحم، عن أبي داود الطهريّ، عن ثابت بن أبي صخرة، عن الرعليّ، عن عليّ بن أبي طالب، وإسماعيل بن أبان، عن محمّد بن عجلان، عن زيد بن عليّ قالا: قال رسول الله ﷺ : كنت نائماً في الحجر إذ أتاني جبرتيل فحرّكني تحريكاً لطيفاً، ثم قالا : قال بن أبي عالم محمّد بن عجلان، عن زيد بن عليّ قالا : قال رسول الله ﷺ : كنت نائماً في الحجر إذ أتاني جبرتيل فحرّكني تحريكاً لطيفاً، ثم قالا : قال رسول الله ﷺ : كنت نائماً في الحجر إذ أتاني جبرتيل فحرّكني تحريكاً لطيفاً، ثم قال في : عفا الله عنك يا محمّد قم واركب، فقد إلى ربّك، فأتاني بدابة دون البغل، وفوق الحمار، خطوها مدّ البصر، له جناحان من جوهر، يدعى البراق، قال : فركبت حتى طعنت في النبيّة إذ أنا برجل قائم متصل شعره إلى كتفيه، فلمّا نظر إليّ قال : قال : فركبت حتى طعنت في السلام عليك يا آخر، السلام عليك يا حاشر، قال: فقال لي جبرئيل : ردّ عليه يا أول، السلام عليك يا آخر، السلام عليك يا حمّد من ورحمة الله وبركاته، قال في جبرئيل : ردّ عليه يا أول، قال ذي ذلك يا آخر، السلام عليك يا حاشر، قال: فقال لي جبرئيل : ردّ عليه يا محمّد، في النبيّة إذ أنا برجل قائم متصل شعره إلى كتفيه، فلمّا نظر إليّ قال : السلام عليك يا أول، السلام عليك يا آخر، السلام عليك يا حاشر، قال: فقال لي جبرئيل : ردّ عليه يا محمّد، فقال نظر إليّ منا الم مثل مثل الول، قال : فقل الي جبرئيل : ردّ عليه يا محمّد، فقال : فقال لي جبرئيل : ردّ عليه يا محمّد، فقال في جبرئيل : ردّ عليه يا محمّد، فقال : فقال لي جبرئيل : ردّ عليه يا محمّد، فقال نظر إليّ منا الرجل فطعنت في وسط الثنيّة إذا أنا برجل أبيض الوجه، جعد الشعر، فلما نظر إليّ مال مثل من مرادي أول، المرة، فل الم ممثل مليه الأول، قال : فقال جرئي ذرق الرجل فطعنت في وسط الثنيّة إذا أنا برجل أبيض الوجه، جعد الشعر، فلما نظر إليّ من من مروجل أبيض الول، ولول، قال : فقال مي مرئي من مرابي مال مرد، قلما نظر إلى مرئي من مال مرابي مال مردي فلما الول، أول، ماله من مرابي مالول، فقال جرئي مالم مال مرحكه.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي، ص ٦٤١ مجلس ٣٢ ح ١٣٣٤.

قال: فقال لي : يا محمّد احتفظ بالوصيّ – ثلاث مرات – عليّ بن أبي طالب المقرّب من ربّه، قال : فلمّا جزت الرجل وانتهيت إلى بيت المقدس إذا أنا برجل أحسن النّاس وجهاً وأتمّ النّاس جسماً، وأحسن النّاس بشرة، فلمّا نظر إليّ قال : السلام عليك يا بنيّ، والسلام عليك يا أوّل، مثل تسليم الأوّل، قال : فقال لي جبرتيل : يا محمّد ردّ عليه، فقلت وعليك السلام ورحمة الله ويركاته، قال : فقال لي ي جبرتيل : يا محمّد ردّ عليه، فقلت وعليك ابن أبي طالب المقرَّب من ربّه، الأمين على حوضك، صاحب شفاعة الجنّة، قال فنزلت عن بن أبي طالب المقرَّب من ربّه، الأمين على حوضك، صاحب شفاعة الجنّة، قال فنزلت عن بأهله، قال : فأخذ جبرتيل بيدي فأدخلني المسجد فخرق بي الصفوف والمسجد غاصّ بأهله، قال : فإذا بنداء من فوقي : تقدَّم يا محمّد، قال : فقدمني جبرتيل فصليت بهم، قال : فوجدناها ملت حرساً شديداً وشهباً، قال : فقوع جبرتيل الباب، فقالوا له : من هذا؟ قال : فوجدناها ملت حرساً شديداً وشهباً، قال : فقوع جبرتيل الباب، فقالوا له : من هذا؟ قال : أنا جبرئيل، قالوا : من معك؟ قال : معي محمّد، قالوا : وقد أرسل؟ قال : نعم، قال : المختار، خاتم النين معك؟ قال : معي محمّد، قالوا : وقد أرسل؟ قال : نعم، قال : المختار، خاتم النيني، لا نبيّ بعده، ثم وضع لنا منها سلّمٌ من ياقوت موالي الماه، وفتحوا لنا، ثمّ قالوا : من معك؟ قال : معي محمّد، قالوا : وقد أرسل؟ قال : نعم، قال : المختار، خاتم النيين، لا نبيّ بعده، ثمّ وضع لنا منها سلّمٌ من ياقوت موشّح بالزبرجد وفت ولي مقالوا ، من معك؟ قال : معي محمّد، قالوا : وقد أرسل؟ قال : نعم، قال : المختار، خاتم النيين، لا نبيّ بعده، ثمّ وضع لنا منها سلّمٌ من ياقوت موشّح بالزبرجد وقال جبرئيل مثل القول الأوّل، ففتح لنا، ثمّ وضع لنا منها سلّمٌ من نوار منوف حوله بالزور،

قال: فقال لي جبرئيل: يا محمّد تثبّت واهتد هديت، ثمَّ ارتفعنا إلى الثالثة والرابعة والخامسة والسادسة والسابعة بإذن الله، فإذا بصوت وصيحة شديدة، قال: قلت: يا جبرئيل ماهذا الصوت؟ فقال لي: يا محمّد هذاصوت طوبى قد اشتاقت إليك، قال: فقال رسول الله تشتى: فغشيني عند ذلك مخافة شديدة، قال: ثمّ قال لي جبرئيل: يا محمّد تقرّب إلى ربّك، فقد وطئتُ اليوم مكاناً بكرامتك على الله بتشتل ما وطئته قط، ولولا كرامتك لأحرقني هذا النور الذي بين يديّ، قال، فتقدّمت فكشف لي عن سبعين حجاباً، قال: فقال لي يا محمّد، فخررت ساجداً وقلت: لبّيك ربّ العزّة لبّيك، قال: فقال لي : يا محمّد، فخررت ساجداً وقلت: لبّيك ربّ العزّة لبّيك، قال: فقيل لي : يا محمّد ارفع رأسك وسل تعط، واشفع تشقّع، يا محمّد أنت حبيبي وصفيّي ورسولي إلى خلقي، وأميني في عبادي، من خلّفت في قومك حين وفدت إلي؟ قال: فقلت لي زيت أعلم به متي : أخي وابن عبادي، من خلّفت في قومك حين وفدت إلي؟ قال: فقل لي ربّي : وعزّتي وجلالي عبودي ومجدي وقدرتي على خلقي لا أقبل الإيمان بي ولا بأنّك نبي إلا بالولاية له، يا محمّد أنت تراه في ملكوت السماء؟ قال: فقلت : ربّي ا وكيف لي وقد خلّيته في محمّد أنت راه في ملكوت السماء؟ قال: فقلت : ربّي ا وكيف لي وقد خلّيته في الأرض؟ قال: فقال لي : يا محمّد ارفع رأسك محمّد أتحب أن تراه في ملكوت السماء؟ قال: فقلت : ربّي ا وكيف لي وقد خلقته في وجودي ومجدي وقدرتي على خلقي لا أقبل الإيمان بي ولا بأنّك نبي إلا بالولاية له، يا وجودي معدي أن تراه في ملكوت السماء؟ قال: فقلت : ربّي ا وكيف لي وقد خلقته في الأرض؟ قال: فقال لي : يا محمّد ارفع رأسك، قال: فرفعت رأسي وإذا أنا به مع الملائكة محمّد أتحب أن تراه في ملكوت السماء؟ قال: فرفعت رأسي وإذا أنا به مع الملائكة محمّد ألحب أن تراه في ملكوت السماء ي قال: فرفعت رأسي وإذا أنا به مع الملائكة المقرّبين مما يلي السماء الأعلى، قال: فضحكت حتى بدت نواجذي قال: ان مقلت : يا ربّ المورين ما يني، قال: ثمّ قبل لي : يا محمّد، قلت : لبّيك ذا العزّة لبّيك، قال: إتي أعهد إليك في عليّ عهداً فاسمعه، قال: قلت: ما هو يا ربّ؟ فقال: عليّ راية الهدى، وإمام الأبرار، وقاتل الفجّار، وإمام من أطاعني، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين، أورثته علمي وفهمي، فمن أحبّه فقد أحبّني، ومن أبغضه فقد أبغضني، إنّه مبتلى ومبتلى به، فبشّره بذلك يا محمّد. قال: ثمّ أتاني جبرئيل عليت حكلِمَةَ النَّفَرَى وَكَانُوا لَحَقَ بِهَا وَأَهْلَهَأَ وَلاية عللَ بن أبي طالب، تقدّم بين يديّ يا محمّد، تقدّمت فإذا أنا ينهر حافّتاه قباب الدرّ واليواقيت، أشدّ بياضاً من الفضّة، وأحلى من العسل وأطبب ريحاً من المسك الأذفر، قال: فضربت بيدي فإذا طينه مسكة ذفرة، قال: فأتاني ورو الذي يقول الله بحريل؟ عمر الذي واليواقيت، أشدّ بياضاً من الفضّة، وأحلى من العسل وهو الذي يقول الله بحريل؟ في معرّداً قال: قلت: أي نهر هذا يا جبرئيل؟ قال المان وهو الذي يقول الله بحريل؟ على نهر هذا؟ قال: قلت: أي نهر هذا يا جبرئيل؟ قال هذا نهرك، هو الأبتر، قال: ثمّ النفتُ فإذا أنا برجال يقذف بهم في نار جهنّم، قال: فقلت: من هولاء يا معروبي العال المان الفلت. عمرة المان القلت، من العاص معروبيل؟ فقال لي يا محمّد أي نهر هذا؟ قال: قلت: أي نهر هذا يا جبرئيل؟ قال هذا نهرك، وهو الذي يقول الله بحريل؟ الفتُ فواذا أنا برجال يقذف بهم في نار جهنّم، قال: فقلت: من هولاء يا هو الأبتر، قال: ثمّ النفتُ فإذا أنا برجال يقذف بهم في نار جهنّم، قال: فقلت: من هولاء يا جبرئيل؟ فقال لي تم ولاء المرجئة والقدرية والحرورية وبنو أمية والنواصب لذريتك العداوة، هؤلاء الخمسة لا سهم لهم في الإسلام.

قال: ثمّ قال لي: أرضيت عن ربّك بما قسم لك؟ قال: فقلت: سبحان ربّي اتّخذ إبراهيم خليلاً، وكلّم موسى تكليماً، وأعطى سليمان ملكاً عظيماً، وكلّمني ربّي واتّخذني خليلاً، وإعطاني في عليّ أمراً عظيماً، يا جبرئيل من الذي لقيت في أوّل الثنيّة؟ قال: ذاك أخوك موسى بن عمران عليي ، قال: السلام عليك يا أوّل، فكنت مبشراً أوّل البشر، والسلام عليك يا آخر، فأنت تبعث آخر النبيّين، والسلام عليك يا حاشر، فأنت على حشر هذه الأمّة، علىك يا آخر، فأنت تبعث آخر النبيّين، والسلام عليك يا حاشر، فأنت على حشر هذه الأمّة، قال: فمن الذي لقيت في وسط الثنيّة؟ قال: ذاك أخوك عيسى بن مريم، يوصيك بأخيك عليّ ابن أبي طالب عليي ، فإنّه قائد الغرّ المحجّلين وأمير المؤمنين، وأنت سيّد ولد آدم، قال: فمن الذي لقيت عند الباب: باب بيت المقدس؟ قال: ذاك أبوك آدم يوصيك بوصيّك : بابنه عليّ بن أبي طالب علي معند الباب : باب بيت المقدس؟ قال: ذاك أبوك آدم يوصيك بوصيّك : بابنه الذي لقيت عند الباب : باب بيت المقدس؟ قال: ذاك أبوك آدم يوصيك بوصيّك : بابنه المحجّلين، قال: فمن الذي صلّيت مليت بهم؟ قال: أولئك الأنبياء والملائكة علي ماله الغر الله أكرمك يا محمّد، ثمّ هبط إلى الأرض.

قال: فلمّا أصبح رسول الله ينهج بعث إلى أنس بن مالك فدعاه، فلمّا جاءه قال له رسول الله ينهج : ادع عليّاً فأتاه، فقال: يا عليّ أبشرك؟ قال: بماذا؟ قال: أخوك موسى وأخوك عيسى وأبوك آدم صلّى الله عليهم، فكلّهم يوصي بك، قال: فبكى عليّ وقال: الحمد لله الّذي لم يجعلني عنده منسيّاً، ثمّ قال: يا عليّ ألا أبشرك؟ قال: قلت: بشّرني يا رسول الله، فقال: يا عليّ نظرت بعيني إلى عرش ربّي بَرَيْن فرأيت مثلك في السماء الأعلى، وعهد إليّ فيك عهداً، قال: بأبي وأمّي يا رسول الله، أوكلّ ذلك كانوا يذكرون إليك؟ قال: فقال رسول إلى ربِّهم ﷺ أن يجعل لهم السبيل إلى النظر إليك وإنك لتشفّع يوم القيامة، وإنّ الأمم كلّهم موقوفون على حرف جهنّم، قال: فقال عليّ: يا رسول الله فمن الّذي كانوا يقذف بهم في نار جهنم؟ قال: أولئك المرجئة والحروريّة والقدريّة وبنو أُميّة ومناصبك العداوة، يا عليّ هؤلاء الخمسة ليس لهم في الإسلام نصيب<sup>(1)</sup>.

٩٩ - شف، محمّد بن العبّاس، عن أحمد بن إدريس، عن ابن عيسى، عن الأهوازيّ عن فضالة، عن الحضرميّ عن أبي عبد الله عليظير قال: أتى رجل إلى أمير المؤمنين غليظير وهو في مسجد الكوفة وقد احتبى بحمائل سيفه، فقال: يا أمير المؤمنين إنّ في القرآن آية قد أسدت عليّ ديني وستكتني في مسجد الكوفة وقد احتبى بحمائل سيفه، فقال: يا أمير المؤمنين إنّ في القرآن آية قد أسدت عليّ ديني وشكّكتني في ديني، قال: وما ذلك؟ قال: قول الله تجرّبي المؤمنين عليمي وهو أسدت عليّ وقد احتبى بحمائل سيفه، فقال: يا أمير المؤمنين إنّ في القرآن آية قد أسدت عليّ ديني وشكر المؤمنين إنّ في القرآن آية قد أسدت عليّ ديني وشكّكتني في ديني، قال: وما ذلك؟ قال: قول الله تجرّبي المؤمنين أن في القرآن أية قد أسدت عليّ ديني وشكّكتني في ديني، قال: وما ذلك؟ قال: قول الله تجرّبية إرضي أسدت عليّ ديني متكتني في ديني، قال: وما ذلك؟ قال: قول الله تجرّبية إرضي عن أرسكنا من أرسكنا أن أيق ألمان أية أسدت عليّ ديني وشتكتني في ديني، قال: وما ذلك؟ قال: قول الله تجرينية إرضي أسدت عليّ من أسلمان أوريني ألمان أية أسدت عليّ ديني وشتكتني في ديني، قال: وما ذلك؟ قال: قول الله تجرينية إرضيت علية أرضي ألهمي أله ألمين ألها أجريت ألمن ألهمي ألمان أبي غير أرسكنا من قبل ألي أله ألميان ألهمية ألم ألهمي ألهمية ألهمية ألهمية ألهمية ألهمية ألهمي ألهمي ألهمية ألهمي ألهمي ألهمي ألهمي ألهمي ألهمي ألهمية ألهمي أله ألمي ألهمي أله ألهمي أله ألهمي أله ألهمي ألهمي ألهمي ألهمي ألهمي ألهمي أله ألهمي أله ألهمي ألهمي

إن الله بَمَرَجَلُ يقول في كتابه : ﴿سُبْحَنَ ٱلَّذِي ٱَسْرَىٰ بِمَبْدِهِ لَيَّلَا مِنَ ٱلْمَسَجِدِ ٱلْحَكَرَهِ إِلَ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْأَقْمَا ٱلَّذِى بَنَرَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَمُ مِنْ مَايَنْنِنَّأَ فَكَانَ مَن آيَاتِ الله الَّتي أراها محمّداً أنّه انتهى به جبرتيل إلى البيت المعمور وهو المسجد الأقصى، فلما دنا منه أتى جبرتيل عيناً فتوضًا منها، ثمَّ قال: يا محمّد توضًا، ثمَّ قام جبرتيل فأذن، ثمَّ قال للنبيّ : تقدّم فصل واجهر بالقراءة فإن خلفك أُفقاً من الملائكة لا يعلم عدّتهم إلاّ الله بَتَوَجَلُ ، وفي الصف الأوّل آدم ونوح وإبراهيم وهود وموسى وعيسى وكلّ نبيّ بعث الله تبارك وتعالى منذ خلق السماوات والأرض إلى أن بعث محمّداً فتقدم رسول الله يُشَيَّ فصلى بهم غير هماني بهم غير هائب ولا محتشم.

فلمًا انصرف أوحى إليه كلمح البصر : سل يا محمّد من أرسلنا من قبلك من رسلنا أجعلنا من دون الرحمان آلهة يعبدون، فالتفت إليهم رسول الله عنه بجميعه فقال : بم تشهدون؟ قالوا : نشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأنك رسول الله، وأن عليّاً أمير المؤمنين وصيّك، وأنك رسول الله سيّد النبيّين، وأن عليّاً سيّد الوصيّين أخذت على ذلك مواثيقنا لكما بالشهادة فقال الرجل : أحييت قلبي وفرَّجت عنّي يا أمير المؤمنين<sup>(٢)</sup>.

اليقين في امرة أمير المؤمنين ص ٨٢.
 (٢) اليقين في امرة أمير المؤمنين ص ٨٢.

ثمَّ لا يجاوزونها، وأنت تجوزها إن شاء الله ليريك من آياته الكبرى، فاطمئن أيَّدك الله بالثبات، حتى تستكمل كرامات الله، وتصير إلى جواره، ثمَّ صعد بي حتَّى صرت تحت العرش فدلِّي لي رفرف أخضر ما أحسن أصفه، فرفعني الرفرف بإذن الله إلى ربِّي فصرت عنده، وانقطع عنّي أصوات الملائكة ودويّهم، وذهبت عنّي المخاوف والروعات وهدأت نفسي واستبشرت، وظننت أنَّ جميع الخلائق قد ماتوا أجمعين، ولم أر عندي أحداً من خلقه، فتركني ما شاء الله، ثمَّ ردَّ عليَّ روحي فأفقت، فكان توفيقاً من ربِّي ﷺ أن غمضت عيني، وكلّ بصري وغشي عنّي النظر، فجعلت أبصر بقلبي كما أبصر بعيني، بل أبعد وأبلغ، فذلك قوله يَتَمَوَّظُ : ﴿ مَا زَاغَ ٱلْمَعَبُّرُ وَمَا كَنَى ٢٠٠ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَابَنَتِ رَبِهِ ٱلْكُبْرَى ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَعَبُّرُ وَمَا كُنت أَرى في مثل مخيط الإبرة، ونور بين يدي ربّي لا تطيقه الأبصار، فناداني ربّي ﴾﴿ فقال تبارك وتعالى: يا محمّد، قلت: لبّيك ربّي وسيدي وإلهي لبيك، قال: هل عرفت قدرك عندي ومنزلتك وموضعك؟ قلت: نعم يا سيدي، قال: يا محمّد هل عرفت موقفك منّي وموضع ذرّيتك قلت: نعم يا سيدي، قال: فهل تعلم يا محمّد فيما اختصم الملأ الأعلى؟ فقلت: يَّا ربِّ أنت أعلم وأحكم وأنت علَّام الغيوب، قال: اختصموا في الدرجات والحسنات، فهل تدري ما الدرجات والحسنات؟ قلت : أنت أعلم يا سيّدي وأحكم، قال : إسباغ الوضوء في المكروهات، والمشي على الأقدام إلى الجمعات معك ومع الأثمّة من ولدك، وانتظار الصلاة بعد الصّلاة، وإفشاء السلام، وإطعام الطعام، والتهجّد باللَّيل والنَّاس نيام قال: ﴿ مَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنْذِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِّهِ ﴾ قلت : نعم با ربِّ ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ وَكُنْبُهِ • وَرُسُلِهِ. لَا نُغَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِّن رُسُلِهِ. وَقَسَالُوا سَمِعْنَا وَأَطْعَنَا عُفْرَانَكَ رَبَّنا وَإِلَيْكَ الْسَعِيدُ﴾ قال: صدقت يا محمد ﴿ لَا يُكَلِّفُ ٱللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ وأغفر لهم، وقلت: ﴿ رَبُّنَا لَا تُؤَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَـأَنَّا﴾ إلى آخر السورة.

قال: ذلك لك ولذرّيّتك يا محمّد ! قلت: ربّي وسيّدي وإلهي ! قال: أسألك عمّا أنا أعلم به منك؟ من خلّفت في الأرض بعدك؟ قلت: خير أهلها لها: أخي وابن عمّي، وناصر دينك يا رب، والغاضب لمحارمك إذا استحلّت، ولنبيّك، غضيب النمر إذا جدل، عليّ بن أبي طالب، قال: صدقت يا محمّد إنّي اصطفيتك بالنبوّة، وبعثتك بالرسالة، وامتحنت عليّا بالبلاغ والشهادة إلى أمّتك، وجعلته حجّة في الأرض معك وبعدك، وهو نور أوليائي، ووليّ من أطاعني، وهو الكلمة الّتي ألزمتها المتقين يا محمّد، وزوّجته فاطمة، وإنّه وصيّك ووارثك ووزيرك، وغاسل عورتك، وناصر دينك، والمقتول على سنتي وسنّتك، يقتله شقيّ هذه الأمّة، قال رسول الله يشيّ ثمّ أمرني ربّي بأمور وأشياء أمرني أن أكتمها ولم يؤذن لي في إخبار أصحابي بها، ثمّ هوى بي الرفرف فإذا أنا بجبرئيل فتناقلني منه حتّى صرت إلى سدرة المنتهى، فوقف بي تحتها، ثمّ أدخلني إلى جنّة المأوى، فرأيت مسكني ومسكنك يا علي فيها، فبينا جبرئيل يكلّمني إذ تبجلى لي نور من نور الله ﷺ فنظرت إلى مثل مخيط الإبرة إلى مثل ما كنت نظرت إليه في المرّة الأولى، فناداني ربّي ﷺ نيا محمّد، قلت: لبّيك ربّي وسيّدي وإلهي قال: سبقت رحمتي غضبي لك ولذرّيتك، أنت مقرّبي من خلقي، وأنت أميني وحبيبي ورسولي، وعزّتي وجلالي لو لقيني جميع خلقي يشكّون فيك طرفة عين، أو يبغضون صفوتي من ذرّيتك لأدخلنهم ناري ولا أبالي، يا محمّد علتي أمير المؤمنين، وسيّد المسلمين، وقائد الغرّ المحجلين إلى جنّات النّعيم، أبو السبطين، سيّدي شباب أهل جنّتي، المقتولين ظلماً. ثمَّ حرّض على الصلاة وما أراد تبارك وتعالى، وقد كنت قريباً منه في المرّة الأولى مثل ما بين كبد القوس إلى سيته، فذلك قوله تَتَرَبُّ المُنتي أو أذني من ذلك ثمّ ذكر سدرة المنتهى فقال: (وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزَلَةٌ أَمْرَى في عند مول أن عندي أو أولى أو ينتمن أليرة أول من من من من الي ميته، فذلك قوله تَتَرَبُّ إذ أو أذني من ذلك ثمّ الأولى مثل ما بين كبد القوس إلى سيته، فذلك قوله تَتَرَبُّ المُنتين أو أذني من ذلك ثمّ

**بيان:** قال الجوهريّ: الرفرف: ثياب خضر تتّخذ منها المحابس، الواحدة رفرفة، والرفرف أيضاً: كسر الخباء وجوانب الدرع وما تدلّى منها.

**أقول:** روى هذا الخبر الشيخ حسن بن سليمان في كتاب المحتضر من تفسير محمّد بن العبّاس مثله سواء.

١٠١ - شف: عن أبي جعفر بن بابويه برجال المخالفين رويناه من كتابه كتاب أخبار الزهراء عن الحسن بن محمّد بن سعيد، عن فرات بن إبراهيم، عن محمّد بن عليّ الهمدانيّ، عن أبي الحسن خلف بن موسى، عن عبد الأعلى الصنعانيّ، عن عبد الرزّاق، عن معمّر، عن أبي يحيى عن مجاهد، عن ابن عبّاس قال: لمّا زوّج رسول الله على عليّاً على فاطمة عن أبي يحيى عن مجاهد، عن ابن عبّاس قال: لمّا زوّج رسول الله على عائل لا مال له، عن تحدثن نساء قريش وغيرهنّ وعيّرتها، وقلن: زوّجك رسول الله على من عائل لا مال له، تحدثن نساء قريش وغيرهنّ وعيّرتها، وقلن: زوّجك رسول الله على من عائل لا مال له، تحدثن نساء قريش وغيرهنّ وعيّرتها، وقلن: زوّجك رسول الله على من عائل لا مال له، نحدثن نساء قريش وغيرهنّ وعيّرتها، وقلن: زوّجك رسول الله على من عائل لا مال له، نقال لها رسول الله على من عائل لا مال له، نقال لها رسول الله على منازعين عن أبي يعين من عائل لا مال له، نقال لها رسول الله على الطعة إلى الأرض فاختار منها رجلين: أحدهما أبوك، والأخر بعلك، يا فاطمة كنت أنا وعليّ نوراً بين الأرض فاختار منها رجلين: أحدهما أبوك، والأخر بعلك، يا فاطمة كنت أنا وعليّ نوراً بين يدي الله مطيعين من قبل أن يخلق الله آده على أربعة عشر ألف عام، فلما خلق آدم قسم ذلك النور بجزءين جزء أنا، وجزء عليّ، ثمَّ إنّ قريشاً تكلمت في ذلك وفشا الخبر، فبلغ يدي الله مطيعين من قبل أن يخلق الله آده على أن قريشاً تكلمت في ذلك وفشا الخبر، فبلغ النور بجزءين جزء أنا، وجزء عليّ، ثمَّ إنّ قريشاً تكلمت في ذلك وفشا الخبر، فبلغ يني مقالي على فأمر بلالاً فجمع النّاس، وخرج إلى مسجده ورقي منبره يحدث النّاس بما خصة الله تعالى من الكرامة، وبما خصّ به علياً على وفاطمة على أنه مناه منه النه من النه من الخرامة، وبما خصّ به علياً على وفاطمة على منبره يحدث النّاس بما خصة الله تعالى من الكرامة، والم خرفي ما علياً على وفاطمة على من منه من النه من النه من النه من الخرامة، وبما خصّ به علياً على وفاطمة على مناله من الخرامة، وإلى محدثكم حديئاً فعوه واحفظوا متي واسمعوه، فإتى مناهى منا الغيم ما النه ما على من الغضل والخرامة، وبما خصّ به علياً من الغضل والكرامة، ويما خص، به علياً من الغفل والكرامة، ويما معن ما مي ما ملى من النهما واليت ما على من الغمن والف ما معن ما ما عمق به علياً من الغضل والكرامة، وفنما ميي ما ما مي ما مالكري

اليقين في إمرة أمير المؤمنين ص ٨٩.

معاشر النّاس! إنَّ الله قد اختارني من خلقه فبعثني إليكم رسولاً، واختار لي عليّاً خليفة ووصيّاً .

معاشر النّاس ا إنّي لمّا أسري بي إلى السماء فما مررت بملإ من الملائكة في سماء من السماوات إلا سألوني عن عليّ بن أبي طالب وقالوا : يا محمّد إذا رجعت إلى الدنيا فأقرئ عليّاً وشيعته منّا السلام، فلمّا وصلت إلى السماء السابعة وتخلّف عنّي جميع من كان معي من ملائكة السماوات وجبرئيل عَلَيْنَا ، والملائكة المقرّبين، ووصلت إلى حجب ربّي دخلت سبعين ألف حجاب، بين كلّ حجاب إلى حجاب من حجب العزّة والقدرة والبهاء والكرامة والكبرياء والعظمة والنور والظلمة والوقار حتّى وصلت إلى حجاب العنو بي تبارك وتعالى وقمت بين يديه، وتقدّم إليّ عزّ ذكره بما أحبّه وأمرني بما أراد ولم أسأله لنفسي شيئاً، وفي عليّ عَليَّ عَلَيْنَا إلاّ أعطاني، ووعدني الشفاعة في شيعته وأوليانه.

ثم قال لي الجليل جلَّ جلاله : يا محمَّد من تحبَّ من خلقي؟ قلت : أحبَّ الَّذي تحبَّه أنت يا ربِّي، فقال لي جلِّ جلاله: فأحب عليًّا فإنِّي أُحبِّه وأُحبَّ من يحبِّه، وأُحبَّ من أحبَّ من يحبِّه، فخررت لله ساجداً مسبحاً شاكراً لربِّي تبارك وتعالى، فقال لي: يا محمَّد عليّ ولتي وخيرتي بعدك من خلقي، اخترته لك أخاً ووصيّاً ووزيراً وصفيّاً وخليفة وناصراً لك على أعداني، يا محمّد وعزّتي وجلالي لا يناوئ عليّاً جبّارٌ إلاّ قصمته ولايقاتل عليّاً عدوّ من أعدائي إلاَّ هزمته وأبدته . يا محمَّد إنَّى اطَّلعت على قلوب عبادي فوجدت علِيًّا أنصح خلقي لك، وأطوعهم لك، فاتّخذه أخاً وخليفة ووصيّاً، وزوّجه ابنتك، فإتَّى سأهب لهما غلامين طيّبين طاهرين تقيّين نقيّين، فبي حلفت، وعلى نفسي حتمت أنّه لا يتولّين عليّاً وزوجته وذريتهما أحدمن خلقي إلآ رفعت لواءه إلى قائمة عرشي وجنتي وبحبوحة كرامتي وسقيته من حظيرة قدسي، ولا يعاديهم أحد أو يعدل عن ولايتهم يا محمّد إلاّ سلبته ودي وباعدته من قربي، وضاعفت عليهم عذابي ولعنتي يا محمّد، إنَّك رسولي إلى جميع خلقي، وإنَّ عليّاً وليّي، وأمير المؤمنين، وعلى ذلك أخذت ميثاق ملائكتي وأنبيائي وجميع خلقي، وهم أرواح من قبل أن أخلق خلقاً في سمائي وأرضي محبّة منّي لك يا محمّد ولعليّ ولولدكما ولمن أحبَّكما وكان من شيعتكما ولذلك خلقته من طينتكما ، فقلت : إلهي ! وسيَّدي ! فاجمع الأمَّة، فأبي عليَّ وقال: يا محمَّد إنَّه المبتلي والمبتلي به وإنَّى جعلتكم محنة لخلقي، أمتحن بكم جميع عبادي وخلقي في سمائي وأرضي وما فيهنّ، لأكمل الثواب لمن أطاّعني فيكم وأحلّ عذابي ولعنتي على من خالفني فيكم وعصاني، وبكم أميّز الخبيث من الطيّب، يا محمّد وعزّتي وجلالي لولاك ما خلقت آدم، ولولا عليّ ما خلقت الجنّة لأني بكم أجزي العباديوم المعاد بالثواب والعقاب، وبعليّ وبالأثمّة من ولده أنتقم من أعدائي في دار الدنيا، ثمَّ إليّ المصير للعباد والمعاد، وأحكَمكما في جنّتي وناري، فلا يدخل الجنّة لكما عدوً، ولا يدخل النَّار لكما وليَّ وبذلك أقسمت على نفسي.

ثمَّ انصرفت فجعلت لا أخرج من حجاب من حجب ربِّي ذي الجلال والإكرام إلاّ سمعت النداء من وراثي : يا محمّد احبب عليَّاً، يا محمّد أكرم عليًّا، يا محمّد قدّم عليًّا، يا محمّد استخلف عليَّا، يا محمّد أوص إلى عليّ، يا محمّد واخ عليًّا، يا محمّد أحبّ من يحبّ عليًّا، يا محمّد استوص بعلي وشيعته خيراً، فلمّا وصلت إلى الملائكة جعلوا يهنّئوني في السماوات ويقولون : هنيئاً لك يا رسول الله كرامة لك ولعليّ .

معاشر النّاس! عليّ أخي في الدنيا والآخرة، ووصيّي وأميني على سرّي وسرّ ربّ العالمين ووزيري وخليفتي عليكم في حياتي وبعد وفاتي، لا يتقدّمه أحد غيري، وخير من أخلف بعدي، ولقد أعلمني ربّي تبارك وتعالى أنّه سيّد المسلمين، وإمام المتّقين، وأمير المؤمنين ووارثي ووارث النبيّين، ووصيّ رسول ربّ العالمين وقائد الغرّ المحجّلين من شيعته وأهل ولايته إلى جنّات النّعيم، بأمر ربّ العالمين، يبعثه الله يوم القيامة مقاماً محموداً يغبطه به الأوّلون والآخرون، بيده لواتي لواء الحمد، يسير به أمامي وتحته آدم وجميع من ولد من النبيّين والشهداء والصالحين إلى جنّات النّعيم، حتماً من الله، محتوماً من ربّ العالمين وعد وعدنيه ربّي فيه، ولن يخلف الله وعده، وأنا على ذلك من الشاهدين<sup>(1)</sup>.

كتاب المحتضر للحسن بن سليمان ممّا رواه من كتاب المعراج عن الصدوق، عن الحسن ابن محمّد بن سعيد مثله .

۱۰۲ – شف: محمّد بن أحمد بن الحسن بن شاذان، عن أحمد بن محمّد بن أيّوب، عن علي بن عنبسة، عن بكر بن أحمد، وحدَّثنا أحمد بن محمّد الجرّاح، عن أحمد بن الفضل، عن بكر بن أحمد بن محمّد، عن عليّ، عن أبيه موسى بن جعفر، عن أبيه، عن محمّد بن عليّ عليّ، عن فاطمة بنت الحسين، عن أبيه الحسين بن عليّ عليّيً قال: حدَّثنا أمير المؤمنين عليّ، عن فاطمة بنت الحسين، عن أبيها الحسين بن عليّ عليّيًا قال: حدَّثنا أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّي قال: قال رسول الله عليّي: لمّا دخلت الجنّة رأيت فيها شجرة عليّ بن أبي طالب عليّيًا قال: قال رسول الله علييّ: لمّا دخلت الجنّة رأيت فيها شجرة عليّ بن أبي طالب عليّي قال: قال رسول الله عليهي: لمّا دخلت الجنّة رأيت فيها شجرة تحمل الحليّ والحلل، أسفلها خيل بلق وأوسطها حور عين، وفي أعلاها الرضوان، قلت: ياجبرتيل لمن هذه الشجرة؟ قال: هذه لابن عمّك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علينيا: من ياجبرتيل لمن هذه الشجرة؟ قال: هذه لابن عمّك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علينا: وأوسطها حور عين، وفي أعلاها الرضوان، قلت: ياجبرتيل لمن هذه الشجرة؟ قال: هذه لابن عمّك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علينا: وأوسطها حور عين، وفي أعلاها الرضوان، قلت: وإلى المن هذه الشجرة؟ قال: هذه لابن عمّك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علينا: وإلى المؤنة أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علينا: وإلى الحمن الحلية وأوسطها حور عين، وفي أعلاها الرضوان، قلت: وإلى المن هذه الشجرة؟ قال: هذه لابن عمّك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علينا: والحلل، ويركبون الحلي البلق، وينادي مناد: هؤلاء شيعة عليّ، صبروا في الدنيا على والحلل، ويركبون الخيل البلق، وينادي مناد: هؤلاء شيعة عليّ، صبروا في هذا الدنيا على الأذى، فحبوا في هذا اليوم بهذا<sup>(٢)</sup>.

١٠٣ - شق، من كتاب الخصائص العلويّة لمحمّد بن عليّ بن الفتح، عن إسماعيلَ بن محمّد بن الفضل، عن عبد الوهّاب بن أبي عبد الله، عن محمّد بن الحسن القطّان، عن إبراهيم بن عبدالله، عن يحيى بن بكير، عن جعفر الأحمر، عن هلال الصيرفيّ، عن أبي كثير

اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ١٥٧.
 (٢) اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ١٣٢.

الأنصاريّ، عن عبدالله بن أسعد بن زرارة، عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ لمّا أسري بي إلى السماء انتهي بي إلى قصر من لؤلؤ فراشه من ذهب يتلألأ، فأوحى الله إلي أنّه لعليّ ﷺ ، وأوحى إليّ في عليّ بثلاث خصال: أنّه سيّد المسلمين، وإمام المتقين، وقائد الغرّ المحجّلين<sup>(1)</sup>.

**يشا؛** محمّد بن عليّ بن عبد الصمد، عن أبيه، عن جدّه، عن محمّد بن القاسم الفارسيّ عن أحمد بن مروان الضبّيّ، عن محمّد بن أحمد، عن ابن البلخيّ، عن محمّد بن عليّ بن خلف، عن نصر بن مزاحم، عن جعفر الأحول، عن هلال بن مقلاص، عن عبد الله بن أسعد، عن أبيه مثله<sup>(٢)</sup>.

١٠٤ – شف: من كتاب المناقب تأليف عليّ بن محمّد بن الطبيب الشافعيّ، عن محمّد ابن أجمد بن عثمان، عن محمّد بن العبّاس، عن ابن أبي داود، عن إبراهيم بن عبّاد، عن يحيى بن أبي بكر، عن معد بن زياد، عن هلال الوزّان، عن أبي كثير الأسديّ، عن عبد الله بن أسعد بن زرارة قال : قال رسول الله يشتي : انتهيت ليلة أسري بي إلى السدرة المنتهى وأوحي إليّ في عليّ ثلاث : أنه إمام المتقين وسيّد المسلمين وقائد الغرّ المحمّد بن إلى جنّات المناقب ألي من معرفي من عن ابن أبي داود، عن أبي عن عبد الله بن عبد الله بن أبي بكر، عن معد بن زياد، عن هلال الوزّان، عن أبي كثير الأسديّ، عن عبد الله بن أسعد بن زرارة قال : قال رسول الله يشتي : انتهيت ليلة أسري بي إلى السدرة المنتهى وأوحي إلي علي غلي ثلاث : أنه إمام المتقين وسيّد المسلمين وقائد الغرّ المحمّدين إلى جنّات النعيم".

١٠٥ - شف، عن عليّ بن محمّد بن الطيب بإسناده قال: قال رسول الله عني الما كان ليلة أسري بي إلى السماء إذا قصر أحمر من ياقوت يتلألاً، فأوحي إليّ في عليّ أنّه سيّد المسلمين، وإمام المتقين وقائد الغر المحجّلين<sup>(٤)</sup>.

١٠٦ - شيء عن عبد الصمد بن بشير قال: سمعت أبا عبد الله عليم يقول: أتى جبرنيل رسول الله عليه وهو بالأبطح بالبراق، أصغر من البغل، وأكبر من الحمار، عليه ألف ألف محقّة من نور، فشمس البراق حين أدناه منه ليركبه، فلطمه جبرئيل عليم علمة عرق البراق منها، ثمَّ قال: اسكن فإنَّه محمّد، ثمَّ رف به من بيت المقدس إلى السماء فتطايرت الملائكة من أبواب السماء، فقال جبرئيل: الله أكبر، الله أكبر، فقالت الملائكة عبد مخلوق، قال: ثمَّ لقوا جبرئيل فقالوا: يا جبرئيل من هذا؟ قال: هذا محمّد فسلّموا عليه، ثمَّ رف به إلى السماء الثانية فتطايرت الملائكة فقال جبرئيل من هذا؟ قال: هذا محمّد فسلّموا عليه، ثمَّ رف به إلى السماء الثانية فتطايرت الملائكة فقال جبرئيل أله أكبر، الله أكبر، فقالت الملائكة عبد مخلوق، قال: ثمَّ الثانية فتطايرت الملائكة فقال جبرئيل من هذا؟ قال: هذا محمّد فسلّموا عليه، ثمَّ رف به إلى السماء يزل كذلك في سماء سماء، ثمّ أنمَّ الأذان، ثمّ صلّى بهم رسول الله في السماء السابعة وأمّهم رسول الله تشيري، ثمّ مضى به جبرئيل غليرة حتى انتهى به إلى موضع فوضع إصبعه على منكبه، ثمّ رفعه، فقال له: المض يا محمّد، فقال له: يا جبرئيل تعليما المايه، أسمه السماء السابعة وأمّهم يزل كذلك في سماء سماء، ثمّ أنمّ الأذان، ثمّ صلّى بهم رسول الله في السماء السابعة وأمّهم منكبه، ثمّ رفعه، فقال له: امض يا محمّد، فقال له: يا جبرئيل تدعني في هذا الموضع؟ قال:

- اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ١٨٠.
   (٢) بشارة المصطفى، ص ٢٠٤.
  - (٣) (٤) اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ١٨٥.

فقال له : يا محمّد ليس لي أن أجوز هذا المقام، ولقد وطنت موضعاً ما وطنه أحد قبلك، ولا يطأه أحد بعدك، قال : ففتح الله له من العظيم ما شاء الله، قال :

فكلّمه الله : ﴿مَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُسْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِمِهِ ﴾ قال : نعم يا ربّ ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُّ مَامَنَ بِٱللَّهِ وَمَلَتَهَكَنِهِ وَتُشْهِ وَرُسُلِهِ لَا نُفَرَقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُسُلِهِ وَقَتَالُوا سَمِعْنَا وَٱطْمَا عُفْرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَعِيْرُ ﴾ قال تبارك وتعالى : ﴿لَا يُكَلِفُ ٱللَهُ نَفْسًا إِلَا وُسْمَهَمَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْ ﴾ قال محمد : ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَآ إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَانًا وَبَنَا وَلَا تَعْمِلْ عَلَيْنَا إِسَرَ كُمَا قال محمد : ﴿رَبَّنَا وَلا تُحْمَلُنَهُ مَنْتُ إِلَا وُسْمَعَا لَهُ مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا آكْتَسَبَتْ ﴾ قال محمد : ﴿رَبَنَا وَلا تَعْرَضُونُ لَا تُوَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَانًا وَبَنَا وَلا تَعْمِلْ عَلَيْنَا إِسُرًا كُمَا حَمَلُتُهُ عَلَ قال محمد : ﴿رَبَنَا وَلا تُحْمَلُنَهُ مَا لَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلا يَعْمِلُ عَلَيْنَا إِنَّا وَالْعَنْ عَلَى الَذِيرَ مِنْ وَاللَّذَينَ إِلَيْ وَاللَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَلَا يَعْذَلُهُ عَلَى اللَهُ وَلَا عَمَا وَا عَلَى ٱلْقُولُولُ الْكَثِينِ مِن قَبْلِنَا رَبُنَا وَلَا تُحْكَمُونَا مَ اللَّهُ عَلَى مُعَنَّ وَاعْفِرُ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنَهُ وَلَنُهُ عَلَى الْمُولَى اللَهُ عَلَى اللَّعْسُونَ الْتَعْرُ الْمَعْتَى وَالْكَنُ

١٠٧ – **شيء:** عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: إنّ جبرتيل احتمل رسول الله ﷺ حتّى أتى به إلى مكان من السماء ثمَّ تركه، وقال له: ما وطئ نبي قطّ مكانك<sup>(٢)</sup>.

١٠٨ – شمي: عن هشام بن سالم، عن الصادق ﷺ قال: لمّا أسري برسول الله ﷺ حضرت الصلاة فأذن وأقام جبرئيل، فقال: يا محمّد تقدم، فقال رسول الله: تقدّم يا جبرئيل، فقال له: إنّا لا نتقدّم الآدميّين منذ أمرنا بالسجود لآدم ﷺ <sup>(٣)</sup>.

١٠٩ - شي: عن هارون بن خارجة قال: قال أبو عبد الله عنه: يا هارون كم بين منزلك وبين المسجد الأعظم؟ فقلت : قريب ، قال : يكون ميلاً؟ فقلت : أظنّه أقرب فقال : فما تشهد الصلاة كلّها فيه؟ فقلت : لا والله جعلت فداك ربما شغلت . فقال لي : أما إنّي لو كنت بحضرته ما فاتتني فيه صلاة، قال : ثم قال هكذا بيده : ما من ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا بحضرته ما فاتتني فيه صلاة، قال : ثم قال هكذا بيده : ما من ملك مقرّب ولا نبيّ مرسل ولا عبد صالح إلاً وقد صلّى في مسجد كوفان حتى محمّد على ليله أسري به مرّ به جبرئيل فقال : ما ما محمّد على ليله أسري به مرّ به جبرئيل فقال : ما محمّد هذا مسجد هذا مسجد كوفان متى محمّد تنه ليله أسري به مرّ به جبرئيل فقال : ما محمّد هذا يله أسري به مرّ به جبرئيل فقال : معمّد هذا مسجد كوفان ، فقال استأذن لي حتى أصلي فيه ركعتين ، فاستأذن له فهبط به يا محمّد هذا مسجد كوفان ، فقال استأذن لي حتى أصلي فيه ركعتين ، فاستأذن له فهبط به يا محمّد هذا معمّد من رياض الجنّة ، وعن يساره ولا وصلّى فيه ركعتين ، ثمّ قال : أما علمت أنّ عن يمينه روضة من رياض الجنّة ، وعن يساره وسلّى فيه ركعتين ، ثمّ قال : أما علمت أنّ عن يمينه روضة من رياض الجنّة ، وعن يساره ولا نوضة من رياض الجنّة ، أما علمت أنّ عن يمينه روضة من رياض الجنّة ، وعن يساره والنافلة خمس مائة صلاة ؟ أما علمت أنّ عن يمينه روضة من رياض الجنّة ، أما علمت أنّ عن يمينه روضة من رياض الجنّة ، وعن يساره واصلّى فيه ركعتين ، ثمّ قال : أما علمت أنّ الصلاة المكتوبة فيه تعدل ألف صلاة في غيره؟ والنافلة خمس مائة صلاة ؟ والجلوس فيه من غير قراءة القرآن عبادة ؟ قال : ثمّ والنافلة خمس مائة صلاة ؟ والجلوس فيه من غير قراءة القرآن عبادة ؟ قال : ثمّ والنافلة خمس مائة صلاة ؟ والجلوس فيه من غير قراءة القرآن عبادة ؟ قال : ثمّ والنافلة خمس مائة صلاة ؟ والجلوس فيه من غير قراءة القرآن عبادة ؟ قال : ثمّ قال هكذا والنافلة خمس مائة صلاة ؟ والجلوس فيه من غير قراءة القرآن عبادة ؟ قال : أما علما أن مسجد كوفان ؟ .

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٧٩ ح ٥٣٢ من سورة البقرة.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠٠ ح ٧ من سورة الإسراء.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠٠ ح ٥ من سورة الإسراء.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠٠ ح ٦ من سورة الإسراء.

١١٠ – فس؛ أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن العبّاس، عن أبي جعفر عنه في قوله تعالى : هما صَلَّ مَاحِبُكُرُ وَمَا عَوَىٰ ﴾ يقول : ما ضلّ في عليّ وما غوى هوما ينبِلني فيه في قوله تعالى : هما صَلَّ في ما علي وما غوى هوما ينبِلني فيه في قوله تعالى : هما صَلَّ في ما علي وما غوى هوما ينبِلني فيه في قوله تعالى : هما صَلَّ في ما عال في عليّ وما غوى هوما ينبِلني فيه في قوله تعالى : هما صَلَّ في ما عال فيه إلاّ بالوحي الذي اوحي إليه، ثمَّ قال هما مُمَ مَديدُ سَبِلني فيه في قوله تعالى : هما صَلَّ في ما عال فيه إلاّ بالوحي الذي اوحي إليه، ثمَّ قال هما مُمَ مَديدُ أَنْدِيدُ أَنْدَكَ مَدْ مَنْ أَذَن له فو فد إلى السّماء، وقال : هذو مرتز قاسَتُوَى في وَهُوَ بِالأَفْني آلأَعْلَ في نُمَ مَا أَنْدَكَ فَدَكَ أَنْ مَا عَلَى هما عام محمّد عنه من علي وما يو ما كان ما قال في فكان في قائري في ما عن وتر القوس ألفُون قاب قوسَيْن أو أَدْ فَ فَكَ هو كان بين لفظه وبين سماع محمّد عنه كما بين وتر القوس وعودها هاوَتَوْمَ إلى عَبْدِو ما أوحى إلي وكان بين لفظه وبين سماع محمّد عنه كما بين وتر القوس وعودها هاوَتَوْمَ إلى عَبْد وإمام المتقين، وقان الله عنه عن ما محمّد عنه معمّد عنه معال : أوحي إلي أنهما من ما عمرة من ما محمّد عنه معال الله وعن فقال : أوحي إلي وعودها هاوتري أو أَدْ في علي قال : أوحي إلي وعودها هاوَتَوْمَى إلى عَبْدِيو ما الله عنه عنه عن ذلك الوحي ، فقال : أوحي إلي وعودها في أوحى إلي الي سيد المؤمنين، وإمام المتقين، وقائد الغرّ المحجلين، وأول خليفة يستخلفه خاتم أن علياً سيد المؤمنين، وإمام المتقين، وقائد الغرّ المحجلين ، وأول خليفة يستخلفه خاتم النبيين<sup>(۱)</sup>.

111 - يوء أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم أو غيره، عن سيف بن عميرة، عن بشار، عن أبي داود، عن بريدة قال: كنت جالساً مع رسول الله عن وعليّ معه إذ قال: يا عليّ ألم أشهدك معي سبع مواطن؟ حتّى ذكر الموطن الرابع: ليلة الجمعة، أريت ملكوت السماوات والأرض رفعت لي، حتّى نظرت إلى ما فيها، فاشتقت إليك فدعوت الله، فإذ أنت معي، فلم أر من ذلك شيئاً إلاّ وقد رأيت".

١١٢ – فس: أبي، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن أبان بن عثمان، عن أبي داود، عن أبي بردة الأسلميّ قال سمعت رسول الله يقول لعليّ : يا عليّ إنّ الله أشهدك معي في سبع مواطن : أمّا أوّل ذلك فليلة أسرى بي إلى السماء قال لي جبرئيل : أين أخوك؟ قلت : خلّفته ورائي، قال : ادع الله فليأتك به، فدعوت وإذا مثالك معي، وإذا الملائكة وقوف صفوف، فقلت : يا جبرئيل من هؤلاء؟ قال : هم الذين يباهيهم الله بك يوم القيامة فدنوت في صفوف مناك معي الماء قال لي جبرئيل الماد الماء قال لي معرئيل : أين أخوك؟ قلت : خلّفته ورائي، قال : أمّا أوّل ذلك فليلة أسرى بي إلى السماء قال لي جبرئيل : أين أخوك؟ قلت : خلّفته ورائي، قال : ادع الله فليأتك به، فدعوت وإذا مثالك معي، وإذا الملائكة وقوف صفوف، فقلت : يا جبرئيل من هؤلاء؟ قال : هم الذين يباهيهم الله بك يوم القيامة فدنوت فنطقت بما كان وبما يكون إلى يوم القيامة .

والثاني: حين أسرى بي في المرّة الثانية فقال لي جبرئيل: أين أخوك؟ قلت: خلّفته ورائي، قال: ادع الله فليأتك به، فدعوت الله فإذا مثالك معي، فكشط لي عن سبع سماوات حتّى رأيت سكّانها وعمّارها وموضع كلّ ملك منها.

والثالث: حين بعثت إلى الجنّ فقال لي جبرئيل: أين أخوك؟ قلت: خلّفته ورائي فقال: ادع الله فليأتك به، فدعوت الله فإذا أنت معي، فما قلت لهم شيئاً ولا ردّوا عليّ شيئاً إلاّ سمعته.

والرابع: خصّصنا بليلة القدر وليست لأحد غيرنا.

والخامس: دعوت الله فيك، وأعطاني فيك كلَّ شيء إلاَّ النبوَّة، فإنَّه قال: خصصتك بها وختمتها بك.

تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١١.
 بصائر الدرجات، ص ١١٤ ج ٢ باب ٢٠ ح ١١.

وأما السامس: لمّا أسري بي إلى السماء جمع الله لمي النبيّين فصلّيت بهم، ومثالك خلفي. والسابع: هلاك الأحزاب بأيدينا<sup>(1)</sup>.

عن خلف عن الحقّار، عن الجعابيّ، عن سعيد بن عبد الله بن عجب الأنصاريّ عن خلف بن درست، عن القاسم بن هارون، عن سهل بن سفيان، عن همّام، عن قتادة، عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا عرج بي إلى السماء دنوت من ربّي ﷺ حتّى كان بيني وبينه قاب قوسين أو أدنى فقال: يا محمّد من تحبّ من الخلق؟ قلت: يا ربّ عليّاً، قال: التفت يا محمّد، فالتفتّ عن يساري فإذا عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(٣)</sup>.

110 - عد الورّاق، عن سعد، عن ابن عسى والفضل بن عامر، عن سليمان بن مقبل، عن محمّد بن زياد الأزديّ، عن عسى بن عبد الله الأشعريّ، عن الصادق جعفر بن محمّد بن زياد الأزديّ، عن عسى بن عبد الله الأشعريّ، عن الصادق جعفر بن محمّد بن قال: حدّثني أبي، عن جدّي، عن أبيه بنتين قال، قال رسول الله بنتينية: لما أسري بي إلى السماء حملني جبرئيل على كتفه الأيمن، فنظرت إلى بقعة بأرض الجبل حمراء أسري بي إلى السماء حملني جبرئيل على كتفه الأيمن، فنظرت إلى بقعة بأرض الجبل حمراء أسري بي إلى السماء حملني جبرئيل على كتفه الأيمن، فنظرت إلى بقعة بأرض الجبل حمراء أحس لوناً من الزعفران، وأطيب ريحاً من المسك، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس، فقلت احس لوناً من الزعفران، وأطيب ريحاً من الجبرئيل : ما هذه البقعة الحمراء التي هي أحسن لوناً من الزعفران، وأطيب ريحاً من المسك، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس، فقلت المسك، قال: عمّة شيعتك وشيعة وصيتك عليّ، فقلت: من الشيخ صاحب البرنس؟ قال: إليس، قال: فما يريد منهم؟ قال يريد أن يصدهم عن ولاية أمير المؤمنين، ويدعوهم إلى الفسق والفجور، فقلت: يا جبرئيل أهو بنا إليهم، فأهوى بنا إليهم أسرع من البرنس؟ قال: والعب ريحاً من المسك، قالت: من الشيخ صاحب البرنس؟ قال: المسك، قال: فما يريد منهم؟ قال يريد أن يصدهم عن ولاية أمير المؤمنين، ويدعوهم إلى الفسق والفجور، فقلت: يا جبرئيل أهو بنا إليهم، فأهوى بنا إليهم أسرع من البرق الخاطف. والبصر اللامح، فقلت: قما يرمد منهم؟ قال ذيهم منا وي ألفسق والفجور، فقلت: يا جبرئيل أهو بنا إليهم، فأهوى بنا إليهم أسرع من البرق الخاطف. والبصر اللامح، فقلت: قم يا ملعون، فشارك أعداءهم في أموالهم وأولادهم ونسائهم، فإن والبصر اللامح، فقلت: قم يا ملعون، فشارك أعداءهم في أموالهم وأولادهم ونسائهم، فإن شي والبصر اللامح، فقلت: قم يا ملعون، فسادين من والها منهم وراله واللهم وألهم وأولية أمير والمومنين، ويدعوهم إلى الفسق والفجور، فقلت: قم يعمر المون، فشارك أعداءهم في أموالهم وأولاهم وأولاهم، فإن والبصري والبسي والبهم، فإن والبصر واللامح، فقلت: قم عليّ ليس لك عليهم سلطان فسميّت قم عالي.

١١٦ – ع: أبي، عن محمّد العطّار، عن الصفّار ولم يحفظ إسناده قال: قال رسول الله ﷺ: لمّا أسري بي إلى السماء سقط من عرقي فنبت منه الورد فوقع في البحر، فذهب

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۱۲.
- (۲) بصائر الدرجات، ص ۱۱۳ ج ۲ باب ۲۰ ح ۳.
- (٣) أمالي الطوسي، ص ٣٥٢ مجلس ١٢ ح ٧٢٧.
- (٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ٢٩٥ باب ٣٧٣ ح ١.

السمك ليأخذها، وذهب الدعموص ليأخذها، فقالت السمكة: هي لي، وقال الدعموص: هي لي، فبعث الله يَجَرَيَنِكَ إليَّهما ملكاً يحكم بينهما، فجعل نصفها للسمكة، وجعل نصفها للدعموص.

قال الصدوق <sub>كظلله</sub> : قال أبي <sub>تطليم</sub> : وترى أوراق الورد تحت جلناره وهي خمسة : اثنتان منها على صغة السمك، واثنتان منها على صفة الدعموص، وواحدة منها نصفها على صفة السمك، ونصفها على صفة الدعموص<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** المراد بأوراق الورد الأوراق الخضر الملتصقة بالأوراق الحمر المحيطة بها قبل انفتاحها، فاثنتان منها ليس على طرفيهما ريثنة على مثال ذنب الدعموص، واثنتان منها على طرفيهما رياش على مثال ذنب السمك، وواحدة منها على أحد طرفيها رياش دون الطرف الآخر، فنصفها يشبه السمك، ونصفها يشبه الدُعموص، والدُعموص: دويبة أو دودة سوداء تكون في الغدران إذا نشّت، ذكره الفيروزآباديّ.

ألف المحمد إلى المعقد المندار، عن سعيد إن أحمد إن أبي سالم، عن يحيى إن الفضل الورّاق، عن يحيى إن الفضل الورّاق، عن يحيى إن موسى، عن عبد الرزّاق، عن معمّو، عن الزهريّ، عن أنس قال: فرضت على النبيّ يحمي إليه أسري به الصلاة خمسين، ثمّ نقصت فجعلت خمساً ثمّ نودي: يا محمّد إنّه لا يبدّل القول لديّ فإن لك بهذه الخمس خمسون".

الم - فسي أبي، عن بعض أصحابه رفعه قال: قال رسول الله عنه لفاطمة إنه لمما أسري بي إلى السماء وجدت مكتوباً على صخرة بيت المقدس: الا إله إلا الله، محمد رسول الله، أيّدته بوزيره، ونصرته بوزيره، فقلت لجبرئيل: ومن وزيري؟ فقال: عليّ بن أبي طالب عنه فلما انتهيت إلى سدرة المنتهى وجدت مكتوباً عليها: التي أنا الله لا إله إلا أنا وحدي محمد صفوتي من خلقي أيّدته بوزيره ونصرته بوزيره، فقلت لجبرئيل: ومن وزيري؟ قال: عليّ بن أبي طالب عنه ، فلما جاوزت السدرة انتهيت إلى عرش ربّ العالمين وجدت مكتوباً على كلّ قائمة من قوائم العرش: الما الله لا إله إلا أنا ، محمد جيبي أيّدته بوزيره، ونصرته بوزيره، .

فلمًا دخلت الجنّة رأيت في الجنّة شجرة طوبى أصلها في دار عليّ، وما في الجنّة قصر ولا منزل إلاّ وفيها فتر منها، وأعلاها أسفاط حلل من سندس وإستبرق، يكون للعبد المؤمن ألف ألف سفط، في كلّ سفط مائة ألف حلّة، ما فيها حلّة يشبه الأخرى على ألوان مختلفة، وهي ثياب أهل الجنّة، وسطها ظلّ ممدود، عرض الجنّة كعرض السماء والأرض أعدّت للّذين آمنوا بالله ورسله، يسير الراكب في ذلك الظلّ مسيرة مائة عام فلا يقطعه، وذلك قوله : ﴿ وَظِلِّ

- (1) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۲٦ باب ۳۸۰ ح ۰۸.
- (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١٦١ باب ١١٣ ح ١.

تَمَدُّور ﴾ وأسفلها ثمار أهل الجنّة، وطعامهم متدلّي في بيوتهم، يكون في القضيب منها مائة لون من الفاكهة ممّا رأيتم في دار الدنيا وممّا لم تروه، وما سمعتم به وما لم تسمعوا مثلها، وكلّما يجتنى منها شيء نبتت مكانها أخرى لا مقطوعة ولا ممنوعة، وتجري نهر في أصل تلك الشجرة تنفجر منها الأنهار الأربعة نهر من ماء غير آسن، ونهر من لبن لم يتغيّر طعمه، ونهر من خمر لذّة للشاربين، ونهر من عسل مصفّى. الخبر<sup>(۱)</sup>.

۱۱۹ – ها المفيد: عن أحمد بن الوليد، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن بكر بن صالح، عن الحسين بن زيد، عن جعفر بن صالح، عن الحسين بن زيد، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن الحسين بن زيد، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جلّم قال: قال رسول الله عنهم، عن الحسين بن زيد، عن جام السماء محمّد، عن أبيه، عن حدة عنهم قال: قال رسول الله عنهم، عن الحسين بن زيد، عن جام والماء محمّد، عن أبيه، عن حدة عنهم قال: قال رسول الله عن الحسين بن زيد، عن جدة والماء محمّد، عن الحسين بن زيد، عن جمل بن محمّد، عن الحسين بن زيد، عن جلم ماء محمّد، عن الحسين بن زيد، عن جلم بعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جله عنهم محمّد، عن أبيه، عن حدة عنهم عن عبد الله بن إبراهيم، عن الحسين بن زيد، عن جمل محمّد، عن الحسين بن زيد، عن جلم محمّد، عن أبيه، عن جله علي جلم محمّد استوص بعلي خيراً، فإنه سيّد المسلمين وإمام المتقين، وقائد الغرّ المحجلين يوم القيامة (٢).

١٢٠ - فس أبي، عن حمّاد، عن أبي عبد الله علي قال: قال رسول الله عنه: لمّا أسري بي إلى السماء دخلت الجنّة فرأيت فيها قيعان يقق، ورأيت فيها ملائكة يبنون لبنة من ذهب، ولبنة من فضّة، وربما أمسكتم فقالوا: دهب، ولبنة من فضّة، وربما أمسكتم؟ فقالوا: حتّى تجيئنا النفقة، فقلت: وما نفقتكم؟ فقالوا: فقل المؤمن في الدنيا: «سبحان الله والحمد لله ولا إله إلاّ الله والله أكبر» فإذا قال بنينا، وإذا أمسكنا، وإذا أمسكنا.

ا ١٢١ - وقال: قال رسول الله عني: لمّا أسرى بي ربّي إلى سبع سماواته أخذ بيدي جبرئيل فأدخلني الجنّة فأجلسني على درنوك من درانيك الجنّة، فناولني سفرجلة فانفلقت نصفين، فخرجت من بينها حوراء، فقامت بين يدي فقالت : السلام عليك يا محمّد السلام عليك يا أحمد، السلام عليك يا رسول الله، فقلت : وعليك السلام من أنت؟ فقالت : أنا الراضية المرضية خلقني الجبّار من ثلاثة أنواع أسفلي من المسك، ووسطي من العنبر، وأعلاي من الكافور، وعجنت بماء الحيوان، ثمّ قال جل ذكره لي : كوني فكنت لأخيك ووصيّك عليّ بن أبي طالب غليًا (<sup>۳)</sup>.

**بيان: ق**ال الجزريّ: البقق المتناهي في البياض، يقال: أبيض يقق، وقد تكسر القاف الأولى، أي شديد البياض.

١٢٢ – كمتر: محمّد بن العبّاس، عن أحمد بن محمّد النوفليّ، عن أحمد بن هلال، عن ابن محبوب، عن ابن بكير، عن حمران قال: سألت أبا جعفر عليميًا عن قول الله عَرْرَضِك في كتابه: فيُمَّ دَنَا فَنَدَكَ فِي فَكَانَ قَابَ قَوْمَتِينِ أَوْ أَدْنَ فِي فَقَال: أدنى الله محمّداً منه، فلم يكن بينه

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٤.
   أمالي الطوسي، ص ١٩٣ مجلس ٧ ح ٣٢٨.
  - ۳۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۲.

وبينه إلاّ قنص لؤلؤ فيه فراش يتلألأ فأري صورة، فقيل له: يا محمّد أتعرف هذه الصورة؟ فقال: نعم هذه صورة عليّ بن أبي طالب، فأوحى الله إليه أن زوّجة فاطمة واتّخذه وصيّاً . أقول: سيأتي خبر طويل في وصف المعراج في باب جوامع الآيات النازلة في أمير المؤمنين غَلِيَمَلاٍ، وأكثر أخبارها مبثوثة على الأبواب السابقة واللاحقة .

## ٤ - باب الهجرة إلى الحبشة

## وذكر بعض أحوال جعفر غايتي والنجاشي كقنه

**الآيات: آل عمران: ٣٦) ف**َوَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْحِنَّبِ لَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْكُمْ وَمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِمْ خَيْشِعِينَ لِلَّهِ لَا يَشْتَرُونَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ ثَمَنَكَا قَلِيلاً أَوْلَتِهِكَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ إِکَ ٱللَهُ سَرِبِعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ ١٩٩٩.

المائدة، ٢٥٥، ﴿لَنَجِدَنَّ أَشَدَ النَّاسِ عَدَوَةً لِلَّذِينَ مَامَنُوا الْمَبْهُودَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُواً وَلَنَجِدَنَ أَقْرُبَهُم مَوَدَّةً لِلَذِينَ مَامَنُوا الَذِينَ قَالُوا إِنَّا نَصَعَرَىٰ ذَلِكَ بِأَنَّ مِنْهُم فِتِبِيبِن وَرُهْبَانَا وَأَنَّهُمْ لا يَسْتَضْبُونَ إلى وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آعَبُنَهُم تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِنّا عَهُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ لا يَسْتَضْبُونَ إلى وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آعَبُنَهُم تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِنَا عَهُوا مِنَ الْحَقِّ يَقُولُونَ رَبَّنَا مَانَا فَاكَنْبُسَتَ مَعَانَ أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آعَبُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِنَا رَبَّنَا مَانَا فَا كَنْبُسَتُضْبُونَ إِلَى وَإِذَا سَمِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَى الرَّسُولِ تَرَى آعَبُنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ مِنَا عَهُوا مِنَ الْحَقِّ رَبَّنَا مَانَا فَا كَنْبُسَتُ أَعْذَا مَعَ الشَّهِدِينَ إِنَى وَمَا لَنَا لا نُوْقِينُ بِاللَّهِ وَمَا جَآءَنَا مِنَ الْحَقِ الْفَوْمِ العَنْلِيعِينَ إِنَى الْعَقِي وَاللَّهُ مِنَا اللَّذِيبَ مَا اللَّذِيلَ إِنَ الْمُولُونَ الْمَنْ مَا الْفَوْمِ الْعَنْ وَالْنَهِ إِلَى الْمُولُولَ مَنْ اللَّهُولُونَ الْمَنَا مَا الْنَعْذِيلَ مَنْ الْعَذِيلَ وَالْعَالَةُ مَنْ مَعْتُ أَنْلِكُونَ الْمَنْهُ فَي ت

تفسير، قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ مِنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ﴾ قال الطبرسيّ <sub>كَلْلَه</sub>: اختلفوا في نزولها، فقيل: نزلت في النجاشيّ ملك الحبشة واسمه أصحمة، وهو بالعربيّة عطيّة وذلك أنّه لمّا مات نعاه جبرئيل لرسول الله عني في اليوم الّذي مات فيه، فقال رسول الله عني: اخرجوا فصلّوا على أخ لكم مات بغير أرضكم، قالوا: ومن هو؟ قال: النجاشيّ فخرج رسول الله عني إلى البقيع وكشف لهمن المدينة إلى أرض الحبشة، فأبصر سرير النجاشيّ وصلّى عليه.

فقال المنافقون: انظروا إلى هذا يصلّي على علج نصرانيّ حبشيّ لم يره قطّ وليس على دينه، فأنزل الله هذه الآية، عن جابر بن عبد الله، وابن عبّاس وأنس وقتادة، وقيل: نزلت في أربعين رجلاً من أهل نجران من بني الحارث بن كعب، واثنين وثلاثين من أرض الحبشة، وثمانية من الروم كانوا على دين عيسى غيّت فآمنوا بالنبيّ عني عن عطاء، وقيل: نزلت في جماعة من اليهود كانوا أسلموا، منهم عبد الله بن سلام ومن معه عن ابن جريح وابن زيد وابن إسحاق وقيل: نزلت في مؤمني أهل الكتاب كلّهم، لأنّ الآية قد نزلت على سبب، وتكون عامة في كلّ ما يتناوله عن مجاهد<sup>(1)</sup>. وقال صلم في قوله: ﴿وَلَتَجِدَنَّ أَقْرَبَهُم مَّوَدَّةً ﴾: قال المفسّرون المتموت قريش أن يفتنوا المؤمنين عن دينهم، فوثبت كلِّ قبيلة على من فيها من المسلمين يؤذونهم ويعذَّبونهم، فافتتن من افتتن، وعصم الله منهم من شاء، ومنع الله رسوله بعمَّه أبي طالب فلمَّا رأى رسول الله ما بأصحابه ولم يقدر على منعهم ولم يؤمر بعد بالجهاد أمرهم بالخروج إلى أرض الحبشة، وقال: إنَّ بها ملكاً صالحاً لا يَظلم ولا يُظلم عنده أحد، فاخرجوا إليه حتَّى يجعل الله لِيَرْوَيَنِ للمسلمين فرجاً، وأرادبه النجاشي واسمه أصحمة، وإنَّما النجاشيُّ اسم الملك، كقولهم: كسرى وقيصر، فخرج إليها سراً أحد عشر رجلاً، وأربع نسوة، وهم عثمان بن عفَّان، وامرأته رقيَّة بنت رسول الله عنين، والزبير بن العوَّام وعبدالله بن مسعود، وعبدالرحمان بن عوف، وأبوحذيفة بن عتبة، وامرأته سهلة بنت سهيل بن عمرو، ومصعب بن عمير، وأبو سلمة بن عبد الأسد، وامرأته أمّ سلمة بنت أبي أميّة، وعثمان بن مظعون، وعامر بن ربيعة، وامرأته ليلي بنت أبي خيثمة، وحاطب بن عمرو، وسهيل بن بيضاء، فخرجوا إلى البحر وأخذوا سفينة إلى أرض الحبشة بنصف دينار، وذلك في رجب في السنة الخامسة من مبعث رسول الله، وهذه هي الهجرة الأولى، ثمّ خرج جعفر بن أبي طالب، يتيني وتتابع المسلمون إليها، وكان جميع من هاجر من المسلمين إلى الحبشة اثنين وثمانين رجلاً سوى النساء والصبيان، فلمّا علمت قريش بذلك وتجهوا عمرو بن العاص وصاحبه عمارة بن الوليد بالهدايا إلى النجاشي وإلى بطارقته ليردّوهم إليهم، وكِالا عمارة بن الوليد شاباً حسن الوجه، وأخرج عمرو بن العاص أهله معه، فلمّا ركبوا السفينة شربوا الخمر، فقال عمّارة لعمرو بن العاص: قل لأهلك تقبِّلني، فأبي، فلمّا انتشى عمرو دفعه عمارة في الماء ونشب عمرو في صدر السفينة وأخرج من الماء، وألقى الله بينهما العداوة في مسيرهما قبل أن يقدما إلى النجاشي، ثمّ وردا على النجاشيّ فقال عمرو بن العاص: أيُّها الملك إنَّ قوماً خالفونا في ديننا، وسبَّوا ألهتنا، وصاروا إليك، فردَّهم إلينا، فبعث النجاشيّ إلى جعفر فجاء وقال: أيُّها الملك سلهم أنحن عبيد لهم؟ فقال: لا بل أحرار، فقال: سلهم ألهم علينا ديون يطالبوننا بها؟ قال: لا ما لنا عليكم ديون، قال: فلكم في أعناقنا دماء تطالبوننا بها؟ قال عمرو : لا، قال : فما تريدون منّا؟ آذيتمونا فخرجنا من دياركم، ثمَّ قال : أيَّها الملك بعث الله فينا نبيًّا أمرنا بخلع الأنداد، وترك الاستقسام بالأزلام، وأمرنا بالصلاة والزكاة والعدل والإحسان، وإيتاء ذي القربي ونهانا عن الفحشاء والمنكر والبغي، فقال النجاشي: بهذا بعث الله عيسى غائبًا ثمَّ قال النجاشي لجعفر : هل تحفظ ممَّا أنزل الله على نبيِّك شيئاً؟ قال: نعم، فقرأ سورة مريم، فلمَّا بلغ قوله: ﴿وَهُزِّي إِلَيْكِ بِجِنْعِ ٱلْنَخْلَةِ تُسْفِقًا عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا﴾ قال: هذا والله هو الحقّ، فقال عمرو: إنَّه مخالف لنا فردَّه إلينا، فرفع النجاشي يده وضرب وجه عمرو، وقال: اسكت، والله إن ذكرته بسوء لأفعلنَ بك، وقال: أرجعوا إلى

هذا هديته، وقال لجعفر وأصحابه: المَكثوا فإنَّكم سيوم، والسيوم: الأمنون، وأمر لهم بما يصلحهم من الرزق، فانصرف عمرو وأقام المسلمون هناك بخير دار، وأحسن جوار إلى أن هاجر رسول الله بي وعلا أمره، وهادن قريشاً، وفتح خيبر، فوافي جعفر إلى رسول الله يشيء بجميع من كانوا معه. فقال رسول الله يشيء : لا أدري أنا بفتح خيبر أسرَّ أم بقدوم جعفر؟ ووافي جعفر وأصحاب رسول الله بين في سبعين رجلاً، منهم اثنان وستون من الحبشة، وثمانية من أهل الشام، فيهم بحيرا الراهب، فقرأ عليهم رسول الله عليه سورة بس ) إلى آخرها ، فبكوا حين سمعوا القرآن وأمنوا ، وقالوا : ما أشبه هذا بما كان ينزل على عيسى عليته فأنزل الله فيهم هذه الآيات، وقال مقاتل والكلبيّ : كانوا أربعين رجلاً اثنان وثلاثون من الحبشة، وثمانية روميّون من أهل الشام ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَّ ٱلْنَاسِ﴾ وصف اليهود والمشركين بأنَّهم أشدَّ النَّاس عداوة للمؤمنين، لأنَّ اليهود ظاهروا المشركين على المؤمنين، مع أنَّ المؤمنين يؤمنون بنبوَّة موسى والتوراة الَّتي أتى بها، فكان ينبغي أن يكونوا إلى من وافقهم في الإيمان بنبيَّهم وكتابهم أقرب، وإنَّما فعلوا ذلك حسداً للنبي ﴿وَلَتَجِـدَنَّ أَقْرَبَهُم ﴾ إلى قوله: ﴿إِنَّا نَصَحَدَى؟ يعني النجاشي وأصحابه، أو الَّذين جاءوا مع جعفر مسلمين ﴿ نِشِيسِينَ﴾ أي عبَّاداً أو علماء ﴿وَرُهْبَنَانَا﴾ أي أصحاب الصوامع ﴿وَأَنَّهُمْ لَا بَسْنَكْبِهُنَ ﴾ عن اتباع الحقّ والانقياد له ﴿مِتَا عَهَوُا مِنَ ٱلْحَقِّي أي لمعرفتهم أنّ المتلو عليهم كلام الله تعالى وأنَّه الحقَّ ﴿مَعَ ٱلشَّهِدِيَ﴾ أي مع محمّد وأمته الّذين يشهدون بالحقّ، وقيل: مع الَّذين يشهدون بالإيمان ﴿وَمَا لَنَا لَا نُؤْمِنُ﴾ معناه لأيّ عذر لا نؤمن بالله، وهذا جواب لمن قال لهم من قومهم تعنيفاً لهم: لم آمنتم؟ أو عن سؤال مقدّر<sup>(١)</sup>.

١ - فس، وَلَتَجِدَنَّ أَشَدَ النَّاسِ عَدَوَة لِلَّذِينَ مَامَنُوا المَيهُودَ وَالَذِينَ أَشْرَكُوا وَلَتَجِدَنَ أَقْرَبَهُمُ مَوَانَهُ مَعَوَدَة لِلَّذِينَ مَامَنُوا اللَّهِ مَعَادَ اللَّهِ مَعَادَ اللَّهُ عَانَهُ عَانَهُ مَعْدَى مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى مَعْدَى اللَّهُ مَعْدَى مَعْدى اللَّهُ مَعْدى مَعْدى اللَّهُ مَعْدى مَعْدى اللَّهُ مَعْدى مَعْدى اللَّهُ مَعْدى معلما اللَّذَينَ مَامَنُوا اللَّهُ عَلَيْ وأَصحابه الذين آمنوا بمكة قبل الهجرة أمرهم رسول الله عنه أذى رسول الله عنه وأحما الله الذين آمنوا بمكة قبل الهجرة أمرهم رسول الله عنه وأصحابه الذين آمنوا بمكة قبل الهجرة أمرهم رسول الله عنه أن يخرج معهم، فخرج جعفر ومعه سبعون يخرجوا إلى الحبينية، وأمر جعفر بن أبي طالب أن يخرج معهم، فخرج جعفر ومعه سبعون رجلاً من المسلمين حتى ركبوا البحر، فلما بلغ قريشا خروجهم بعثوا عمرو بن العاص وعمارة بنا يعني بعض وعمارة من العام وعمارة من العام وعمارة بنا عمرو وعمارة منا عمرو بن العاص وعمارة بنا معرو بن العاص أعمار وعمارة من الوليد إلى النجاشي ليردهم إليهم، وكان عمرو وعمارة متعاديين فقالت قريش: معمور بن العاص أهد بعثر رجلاً من الوليد إلى النجاشي ليردهم إليهم، وكان عمرو وعمارة متعاديين فقالت قريش: عمرو بن العاص أهد بعض رجلين متعاديين؟ فبرئت بنو مخزوم من جناية عمارة ويرئت بنو سهم من جناية عمرو بن العاص، فخرج عمارة وكان حسن الوجه شابًا مترفاً، فأخرج عمرو بن العاص أهله عمرو بن العاص، فخرج عمارة وكان حسن الوجه شابًا مترفاً، فأخرج عمرو بن العاص أهله معه، فلمًا ركبوا السفينة شربوا الخمر، فقال عمارة لعمرو بن العاص: قل لأهلك تقبلني، معمرو بنا العاص أذه معه، فلمًا ركبوا السفينة شربوا الخمر، فقال عمارة العمرو بن العاص: وكان على صدر السفينة معرو ألمو وألقاه في البحر، فتشبّت عمرو بصدر السفينة وأدركوه وألقاه في البحر، فقال عمارة، فلما انتشى عمرو، وكان على صدر السفينة فا فرعوز وألقاه في البحر، فتشبّت عمرو بصدر السفينة وأدركوه وأخرجوه، فوردوا على فقال عمارة وألما مان ألمو وألقاه في البحر، فقال عمارة، ولما النشي عمرو، وكان على صدر السفينة وأدفعه عمارة وألقاه في البحر، فتشبّت عمرو بصدر السفينة وأدركوه وألقاه في البحر، فوردوا على ما ما ألمو ما ألموا ما ما ألموا الله ما ألموا ما ما ألموا الما ما ما ألموا ما ألموا ما ألمو ما ما ما ما ألموا ما

النجاشيّ وقد كانوا حملوا إليه هدايا، فقبلها منهم، فقال عمرو بن العاص: أيُّها الملك إنَّ قوماً منّا خالفونا في ديننا، وسبّوا آلهتنا، وصاروا إليك فردّهم إلينا، فبعث النجاشيّ إلى جعفر فجاء فقال: يا جعفر ما يقول هؤلاء؟ فقال جعفر: أيُّها الملك وما يقولون؟ قال: يسألون أن أردَّكم إليهم، قال: أيُّها الملك سلهم أعبيد نحن لهم؟ قال عمرو: لا بل أحرار كرام، قال: فاسألهم ألهم علينا ديون يطالبوننا بها؟ فقال: لا ما لنا عليكم ديون، قال: فلكم في أعناقنا دماء تطالبوننا بذحول؟ فقال عمرو : لا، قال، فما تريدون منًّا؟ آذيتمونا فخرجنا من بلادكم، فقال عمرو بن العاص: أيُّها الملك خالفونا في ديننا، وسبُّوا آلهتنا، وأفسدوا شبَّاننا، وفرَّقوا جماعتنا، فردَّهم إلينا لنجمع أمرنا، فقال جعفر : نعم أيُّها المَّلْك خالفناهم : بعث الله فينا نبيًّا أمرنا بخلع الأنداد، وترك الاستقسام بالأزلام، وأمرنا بالصلاة والزكاة، وحرم الظلم والجور وسفك الدماء بغير حقمها، والزنا والربا والميتة والدم، وأمرنا بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي، ونهانا عن الفحشاء والمنكر والبغي، فقال النجاشي: بهذا بعث الله عيسي بن مريم ﷺ ، ثمَّ قال النجاشي : يا جعفر هل تحفظ ممَّا أنزل الله على نبيَّك شيئاً؟ قال: نعم، فقرأ عليه سورة مريم، فلمَّا بلغ إلى قوله: ﴿وَهُزِّيَّ إِلَيْكِ بِجِذْعِ ٱلنَّخْلَةِ شُنفِظ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا 💮 فَكْلِي وَأَشْرَبِي وَقَرْى عَبْنَآً ﴾ فلمّا سمع النجاشيّ بهذا بكي بكاء شديداً، وقال: هذا والله هو الحقّ، وقال عمرو بن العاص: أيّها الملك إنَّ هذا مخالف لنا فردِّه إلينا، فرفع النجاشيّ يده فضرب بها وجه عمرو، ثمّ قال: اسكت، والله لنن ذكرته بسوء لأفقدنك نفسك، فقام عمرو بن العاص من عنده والدماء تسيل على وجهه وهو يقول : إن كان هذا كما تقول أيُّها الملك فإنا لا نتعرَّض له، وكانت على رأس النجاشيُّ وصيفة له تذبَّ عنه، فنظرت إلى عمّارة بن الوليد وكان فتى جميلاً فأحبّته، فلمّا رجع عمرو بن العاص إلى منزله قال لعمّارة: لو راسلت جارية الملك، فراسلها فأجابته، فقال عمرو: قل لها تبعث إليك من طيب الملك شيئاً، فقال لها، فبعثت إليه، فأخذ عمرو من ذلك الطيب، وكان الَّذي فعل به عمّارة في قلبه حين ألقاه في البحر، فأدخل الطيب على النجاشيّ فقال: أيّها الملك إنّ حرمة الملك عندنا وطاعته علينا عظيم، ويلزمنا إذا دخلنا بلاده ونأمن فيه أن لا نغشَّه ولا نريبه، وإنَّ صاحبي هذا الّذي معي قد راسل إلى حرمتك وخدعها وبعثت إليه من طيبك، ثمّ وضع الطيب بين يديه، فغضب النجاشيّ وهمّ بقتل عمّارة، ثمّ قال: لا يجوز قتله، فإنَّهم دخلوا بلادي بأمان، فدعا النجاشي السحرة فقال لهم: اعملوا به شيئاً أشدّ عليه من القتل فأخذوه ونفخوا في إحليله الزيبق، فصار مع الوحش يغدو ويروح، وكان لا يأنس بالناس فبعثت قريش بعد ذلك فكمنوا له في موضع حتّى ورد الماء مع الوحش فأخذوه، فما زال يضطرب في أيديهم ويصيح حتّى مات، ورجع عمرو إلى قريش فأخبرهم أنَّ جعفراً في أرض الحبشة في أكرم كرامة، فلم يزل بها حتّى هادن رسول الله ﷺ قريشاً وصالحهم وفتح خيبر أتى بجميع من معه وولد لجعفر بالحبشة من أسماء بنت عميس عبد الله بن جعفر وولد للنجاشي ابن فسمّاه النجاشيّ محمّداً، وكانت أمّ حبيب بنت أبي سفيان تحت عبد الله فكتب رسول الله ﷺ إلى النجاشيّ يخطب أمّ حبيب، فبعث إليها النجاشيّ فخطبها لرسول الله ﷺ فأجابته، فزوّجها منه، وأصدقها أربعمائة دينار، وساقها عن رسول الله ﷺ وبعث إليها بثياب وطيب كثير وجهّزها وبعثها إلى رسول الله ﷺ، وبعث إليه بمارية القبطيّة أمّ إبراهيم، وبعث إليه بثياب وطيب وفرس، وبعث ثلاثين رجلاً من القسّيسين فقال لهم : انظروا إلى كلامه، وإلى مقعده ومشربه ومصلّاه، فلمّا وافوا المدينة دعاهم رسول الله ﷺ إلى الإسلام وقرأ عليهم القرآن، ﴿إِذَ قَالَ اللَّهُ يَئِيسَ أَبَنَ مَرَيَمَ أَذْكَرَ نِعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَ وَلِدَيْكَ إلى قوله : ﴿ فَقُولُا مِنْهُمْ إِنَّ هَاذَ اللَّهُ يَئِيسَ أَنَ

فلمًا سمعوا ذلك من رسول الله بكوا وآمنوا ورجعوا إلى النجاشيّ وأخبروه خبر رسول الله عنيه ، وقرأوا عليه ما قرأ عليهم، فبكى النجاشي، وبكى القسّيسون، وأسلم النجاشيّ ولم يظهر للحبشة إسلامه، وخافهم على نفسه، وخرج من بلاد الحبشة يريد النبيّ عنه، ، فلمّا عبر البحر توفّي، فأنزل الله على رسوله: ﴿لَتَجِدَنَّ أَشَدَ النَّاسِ عَذَوَةً لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱلْيَهُودَ» إلى قوله: ﴿وَذَلِكَ جَزَآهُ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

عم؛ لمّا اشتدّ قريش في أذى رسول الله ﷺ . إلى قوله : فسمّاه محمّداً ، وسقته أسماء من لبنها<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** المترف: الذي أترفته النعمة وسعة العيش، أي أطغته وأبطرته. والانتشاء: أوّل السكر، والذحل: الوتر وطلب المكافاة بجناية جنيت عليه من قتل أو جرح، والمهادنة: المصالحة، وعبد الله زوج أمّ حبيب هو عبد الله بن جحش الأسديّ، كان قد هاجر إلى الحبشة مع زوجته فتنصّر هناك ومات.

٢ - ها: المفيد، عن أحمد بن الحسين بن اسامة، عن عبيد الله بن محمد الواسطيّ، عن أبي جعفر محمّد بن يحيى، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر، عن أبيه بين أنّه قلل: أرسل النجاشيّ ملك الحبشة إلى جعفر بن أبي طالب وأصحابه فدخلوا عليه بين أنّه قلل: أرسل النجاشيّ ملك الحبشة إلى معفر بن أبي طالب وأصحابه فدخلوا عليه وهو في بيت له جالس على التراب، وعليه خلقان الثياب، قال: فقال جعفر بن أبي طالب: فأشفقنا منه حين رأيناه على تلك الحال، وعليه خلقان الثياب، قال: فقال جعفر بن أبي طالب: فأشفقنا منه حين رأيناه على تلك الحال، فلمّا رأى ما بنا وتغيّر وجوهنا قال: الحمد طالب: فأشفقنا منه حين رأيناه على تلك الحال، فلمّا رأى ما بنا وتغيّر وجوهنا قال: الحمد لله الذي نصر محمّداً وأقرّ عيني به، ألا أبشّركم، فقلت: بلى أيّها الملك، فقال: إنّه جاءني الله الناعة من نحو أرضكم عين من عيوني هناك، وأخبرني أنّ الله قد نصر نبيّه محمّداً وأقرّ عيني به، ألا أبشّركم، فقلت: بلى أيّها الملك، فقال: إنّه جاءني الساعة من نحو أرضكم عين من عيوني هناك، وأخبرني أنّ الله قد نصر نبيّه محمّداً وأقرّ عيني به، ألا أبشّركم، فقلت: بلى أيّها الملك، فقال: إنّه جاءني والساعة من نحو أرضكم عين من عيوني هناك، وأخبرني أنّ الله قد نصر نبيّه محمّداً وأقرّ عيني به، ألا أبشّركم، فقلت: بلى أيّها الملك، فقال: إنّه جاءني الساعة من نحو أرضكم عين من عيوني هناك، وأخبرني أنّ الله قد نصر نبيّه محمّداً ينه أنظر والساعة من نحو أرضكم عين من عيوني هناك، وأخبرني أنّ الله قد نصر نبيّه محمّداً ينه إليها الملك وألم له منه وفلان، وقتل فلان وفلان، التقوا بواد يقال له جعفر: أيّها الملك واليه حيث كنت أرعى لسيّدي هناك، وهو رجل من بني ضمرة، فقال له جعفر: أيّها الملك واليه حيث كنت أرعى لسيّدي هناك، وهو رجل من بني ضمرة، فقال له جعفر: أيّها الملك واليه حيث أرعى لسيّدي هناك، وهو رجل من بني ضرمرة، فقال له جعفر: أيّها الملك مين أليها الملك من بني ضمرة، فقال له جعفر: أيّها الملك واليه حيث كنت أرعى لسيّدي هناك، وهو رجل من بني ضمرة، فقال له جعفر: أيّها الملك إليه حيث كنت أرعى لسيّدي هناك، وهو رجل من بني ضمرة، فقال له جعفر: أيّها الملك مين من مي مي ضرمركم مي من مي من مي مي مي ضرفي من من مي مي ضرمومرة، فقال له مي من مي مي مي مي مي ما مي ميرم مي مي

- سورة المائدة، الآية: ١١٠.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٨٣.
  - (٣) اعلام الوري، ص ٦٠.

الصالح ما لي أراك جالساً على التراب؟ وعليك هذه الخلقان؟ فقال: يا جعفر إنّا نجد فيما أنزل على عيسى صلّى الله عليه أنّ من حقّ الله على عباده أن يحدثوا لله تواضعاً عندما يحدث لهم من نعمة، فلمّا أحدث الله تعالى لي نعمة بنيّه محمّد علي أحدثت لله هذا التواضع، قال: فلمّا بلغ النبيّ عليه ذلك قال لأصحابه: إنّ الصدقة تزيد صاحبها كثرة فتصدّقوا يرحمكم الله، وإنّ التواضع يزيد صاحبه رفعة فتواضعوا يرفعكم الله، وإنّ العفو يزيد صاحبه عزاً فاعفوا يعزّكم الله <sup>(1)</sup>.

**کا:** عليّ، عن أبيه، عن هارون مثله<sup>(٣)</sup>.

٣ - ل، ن: المغسّر بإسناده إلى أبي محمّد العسكريّ، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: إنّ رسول الله ﷺ لما أتاه جبرئيل بنعي النجاشيّ بكى بكاء حزين عليه، وقال: إنّ أخاكم أصحمة – وهو اسم النجاشيّ – مات، ثمّ خرج إلى الجبّانة وكبّر سبعاً، فخفض الله له كلّ مرتفع حتّى رأى جنازته وهو بالحبشة<sup>(٣)</sup>.

٤ - عم، ص: قال أبو طالب يحض النجاشيّ على نصرة النبيّ على وأتباعه وأشياعه : تعلّم مليك الحبش أنّ محمداً نبيّ كموسى والمسيح بن مريم أتى بعلّم مليك الحبش أنّ محمداً وكلّ بحمد الله يهدي ويعصم أتى بالهدى مثل الذي أتيا به وكلّ بحمد الله يهدي ويعصم وإنّكم تتلونه في كتابكم بصدق حديث لا حديث المرتجم ولا تجعلوا لله نداً وأسلموا فإن طريق الحقّ ليس بمظلم<sup>(3)</sup>

٥ - عم، ص: فيما رواه أبو عبد الله الحافظ عن محمّد بن إسحاق أنّ رسول الله ينهج العثمة عمر بن أمية الضمري إلى النجاشي في شأن جعفر بن أبي طالب وأصحابه . وكتب معه كتاباً :

بسم الله الرحمٰن الرحيم: من محمّد رسول الله إلى النجاشيّ الأصحم صاحب الحبشة، سلام عليك، إنّي أحمد إليك الله الملك القدّوس المؤمن المهيمن، وأشهد أنّ عيسى بن مريم روح الله وكلمته ألقاها إلى مريم البتول الطيّبة الحصينة، فحملت بعيسى فخلقه من روحه ونفخه، كما خلق آدم بيده ونفخه فيه، وإنّي أدعوك إلى الله وحده لا شريك له، والموالاة على طاعته. وأن تتبعني وتؤمن بي وبالذي جاءني فإنّي رسول الله، قد بعثت إليكم ابن عمّي جعفر ابن أبي طالب معه نفر من المسلمين، فإذا جاءوك فاقرهم ودع التجبّر، فإنّي أدعوك وجيرتك إلى الله تعالى، وقد بلّغت ونصحت، فاقبلوا نصيحتي، والسلام على من اتبع الهدى.

(١) أمالي الطوسي، ص ١٤ مجلس ١ ح ١٨. (٢) أصول الكافي، ج ٢ ص ٣٩٧ باب التواضع ح ١. (٣) الخصال، ص ٣٦٠ باب السبعة ح ٤٧، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٥٢ باب ٢٨ ح ١٩. (٤) أعلام الورى، ص ٦١، قصص الأنبياء، ص ٣٢٣. فكتب إليه النجاشي: بسم الله الرحمٰن الرحيم: إلى محمّد رسول الله من النجاشيّ الأصحم بن أبحر، سلام عليك يا نبيّ الله من الله ورحمة الله وبركاته، لا إله إلاً هو الّذي هداني إلى الإسلام، وقد بلغني كتابك يا رسول الله فيما ذكرت من أمر عيسى، فوربّ السماء والأرض إنّ عيسى ما يزيد على ما ذكرت، وقد عرفنا مابعثت به إلينا، وقد قرينا ابن عمّك وأصحابه، وأشهد أنّك رسول الله صادقاً مصدقاً، وقد بايعتك وبايعت ابن عمّك، وأسلمت على يديه لله ربّ العالمين، وقد بعثت إليك يا رسول الله أريحا بن الأصحم بن أبحر، فإنّي لا أملك إلاً نفسي، إن شئت أن آتيك فعلت يا رسول الله، إنّي أشهد أنّ ما تقول حقّ.

ثمّ بعث إلى رسول الله هدايا وبعث إليه بمارية القبطيّة أمّ إبراهيم، وبعث إليه بثياب وطيب كثير وفرس، وبعث إليه بثلاثين رجلاً من القسّيسين لينظروا إلى كلامه ومقعده ومشربه، فوافوا المدينة ودعاهم رسول الله ﷺ إلى الإسلام فآمنوا ورجعوا إلى النجاشي<sup>(1)</sup>.

٦ - عم: وفي حديث جابر بن عبد الله: أنَّ رسول الله عنه على النجاشي<sup>(٢)</sup>.

٧ - يج: روي أنَّ النبي عليه قال يوماً: توفّي أصحمة رجل صالح من الحبشة، فقوموا وصلّوا عليه، فكان كذلك<sup>(٣)</sup>.

<sup>A</sup> يجع وروي عن ابن مسعود قال : بعثنا رسول الله عنه إلى أرض النجاشي ونحن ثمانون رجلاً، ومعنا جعفر بن أبي طالب، وبعث قريش خلفنا عمّارة بن الوليد وعمرو بن أبعاص مع هدايا فأتوه بها فقبلها وسجدوا له وقالوا : إنّ قوماً منّا رغبوا عن ديننا وهم في أرضك فابعث إلينا، فقال لنا جعفر : لا يتكلّم أحد منكم، أنا خطيبكم اليوم، فانتهينا إلى النجاشي فقال عمرو وعمّارة : إنّهم لا يسجدون لك، فلمّا انتهينا إليه زبرنا الرهبان أن النجاشي قال عمرو وعمّارة : إنّهم لا يسجدون لك، فلمّا انتهينا إليه زبرنا الرهبان أن النجاشي فقال عمرو وعمّارة : إنّهم لا يسجدون لك، فلمّا انتهينا إليه زبرنا الرهبان أن النجاشي فقال عمرو وعمّارة : إنّهم لا يسجدون لك، فلمّا انتهينا يه زبرنا الرهبان أن معدو اللمك، فقال النجاشي وما ذلك؟ قال : إنّ الله اسجدوا للملك، فقال الملك، فقال النجاشي : وما ذلك؟ قال : إنّ الله معثور نشرك به اسجدوا للملك، فقال النجاشي : وما ذلك؟ قال : إنّ الله اسجدوا للملك، وأن نقيم الصلاة، وأن نوتي الزكاة، وأمرنا بالمعروف، ونهانا عن المنكر، فأعجب النيا، وأن نقي الركاة، وأمرنا بالمعروف، ونهانا عن المنكر، فاعجب النيا، وأن نقول الذي بشر به عيسى، اسمه أحمد، فأمرنا أن نعبد الله ولا نشرك به مينا، وأن نقيم الصلاة، وأن نوتي الزكاة، وأمرنا بالمعروف، ونهانا عن المنكر، فأعجب النجاشي قوله، فلمّا رأى ذلك عمرو قال : أصلح الله الملك، إنهم يخالفونك في ابن مريم أغال النجاشي عوداً من الأرض فقال النجاشي عوداً من المارى ذلك عمرو قال : أصلح الله الملك، إنهم يخالفونك في ابن مريم أفقال النجاشي قوله، فلمّا رأى ذلك عمرو قال : أصلح الله الملك، إنهم يخالفونك في ابن مريم أنتيا، وأن نقيم القباسي عوداً من مريم أميزيا مرام ما يزيد هؤلاء على ما تقولون في قول الله : هو روح الله وكما مريم أخرج مع من مانم القبلي ما من مريم أنه مريم فقال النجاشي عوداً من أومل ما مريم، فقال النجاشي عوداً من الأرض فقال : يا فقال النجاشي ذمي أرى فقال : يقولون في ابن مريم ما يزن هو يابن مريم ما يزيد مريم أومان مريم ما ينور ما مريم أفقال النجاشي : ما يقول ما مي يرمم فقال النجاشي عوداً من أومر الم ين مرم أفقال : ينور في في أول النه ون في ابن مريم أومان ين مريم أومر إرمن فقال : يا معمر القسيسي والرهبان ما يزيد هؤلها على ما تقولون في ابن مريم قال المم مريم أوما بي يروم في أومر الم مرم أومر مي إومم

(۱) – (۲) اعلام الوري، ص ۲۲–٦۲. (۳) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ٦٤.

الله، وأنّه الذي بشّر به عيسى بن مريم، ولولا ما أنا فيه من الملك لأتيته حتّى أحمل نعليه، اذهبوا أنتم سيوم، أي آمنون، وأمر لنا بطعام وكسوة وقال : ردّوا على هذين هديّتهما، وكان عمرو قصيراً، وعمّارة جميلاً، وشربا في البحر، فقال عمّارة لعمرو : قل لامرأتك تقبّلني، وكانت معه، فلم يفعل عمرو، فرمى به عمّارة في البحر، فناشده حتّى خلاه، فحقد عليه عمرو، فقال للنجاشي : إذا خرجت خلف عمّارة في أهلك، فنفخ في إحليله فطار مع الوحش<sup>(1)</sup>.

٩ - كاء عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن يحيى الحلبيّ، عن هارون بن خارجة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليكيز قال: قال رسول الله لجعفر : يا جعفر ألإ أمنحك؟ ألا أعطيك؟ ألا أحبوك؟ فقال له جعفر : بلي يا رسول الله، قال : فظنّ النّاس أنّه يعطيه ذهباً أو فضّة فتشرّف النّاس لذلك، فقال له : إنّي أعطيك شيئاً إن أنت صنعته في كلّ يوم كان خيراً لك من الدنيا وما فيها، وإن صنعته بين يومين غفرلك ما بينهما، أو كلّ جمعة أو كلّ شهر أو كلّ سنة غفرلك ما بينهما<sup>(٢)</sup>.

فعلَّمه صلاة جعفر على ما سيأتي في أخبار كثيرة في كتاب الصلاة.

١٠ - ين: محمّد بن سنان، عن بسطام الزيّات، عن أبي عبد الله عنه قال: لما قدم جعفر بن أبي طالب من الحبشة قال لرسول الله عنه: أحدّثك يا رسول الله، دخلت على النجاشيّ يوماً من الأيّام وهو في غير مجلس الملك، وفي غير رياشه، وفي غير زيّه، قال: فحييته بتحيّة الملك، وفي غير رياشه، وفي غير زيّه، قال: فحييته بتحيّة الملك، وفي غير مجلس الملك، وفي غير رياشه، وفي غير زيّه، قال: فحييته بتحيّة الملك، وقلت له: يا أيّها الملك ما لي أراك في غير مجلس الملك، وفي غير رياشه، وفي غير زيّه، قال: وفي غير رياشه، وفي غير زيّه، قال: وفي غير رياشه، وفي غير زيّه، قال: فحييته بتحيّة الملك، وقلت له: يا أيّها الملك ما لي أراك في غير مجلس الملك، وفي غير زيّه، قال: وي غير زياشه، وفي غير زيّه؟ قال: وفي غير رياشه، وفي غير زيّه؟ فقال: إنّا نجد في الإنجيل من أنعم الله عليه بنعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل من أنعم الله عليه بنعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل من أنعم الله عليه بنعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل من أنعم الله عليه منعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل من أنعم الله عليه بنعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل أن نعم الله عليه منعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل من أنعم الله عليه منعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل أن نعم الله عليه بنعمة فليشكر الله، ونجد في الإنجيل أن غير أنه مرد عليّ في ليلتي هذه أن أبن عمّك محمّد قد أظفره الله بمشركي أهل بدر، فأحببت أن أشكر الله بما ترى".

11 - أقول قال في المنتقى: من جملة ما كان في السنة الخامسة، الهجرة إلى أرض الحبشة، وذلك أنّه لمّا ظهر رسول الله عنه بالنبوة لم ينكر عليه قريش، فلمّا سبّ آلهتهم أنكروا وبالغوا في أذى المسلمين، فأمرهم رسول الله عنه بالخروج إلى الحبشة، فخرج قوم وستر الباقون إسلامهم، فخرج في الهجرة الأولى أحد عشر رجلاً، وأربع نسوة متسلّلين سرّاً، وستر الباقون إسلامهم، فخرج في الهجرة الأولى أحد عشر رجلاً، وأربع نسوة متسلّلين سرّاً، فصادف وصولهم إلى الجرفي أن من المعنتين للتجار في أذى المسلمين، فأمرهم ونبول الله ينهم بالخروج إلى الحبشة، فخرج قوم وستر الباقون إسلامهم، فخرج في الهجرة الأولى أحد عشر رجلاً، وأربع نسوة متسلّلين سرّاً، وما دستر الباقون إسلامهم، فخرج في الهجرة الأولى أحد عشر رجلاً، وأربع نسوة متسلّلين سرّاً، فصادف وصولهم إلى البحر سفينتين للتجار فحملوهم فيها إلى أرض الحبشة، وكان مخرجهم في رجب في الخامسة وخرجت قريش في آثارهم ففاتوهم، فأقاموا عند النجاشي آمنين.

مسعود فإنّه مكث قليلاً، ثمّ رجع إلى أرض الحبشة، فسطت بهم عشائرهم وآذوهم، فأذن

- (۱) الخرائج والجرائح، ج ۱ ص ۱۳۳ ح ۲۱۹.
  - (٢) الكافي، ج ٣ ص ٢٤٢ باب ٢٦٢ ح ١.
  - (٣) كتاب الزهد، ص ١٢٦ باب ١٠ ح ٥.

لهم رسول الله ﷺ في الخروج مرّة أخرى إلى أرض الحبشة فخرج خلق كثير. قال محمّد بن إسحاق: جميع من لحق بأرض الحبشة من المسلمين سوى أبنائهم الذين خرجوا بهم صغاراً أو ولدوا بها نيّف وثمانون رجلاً، ومن النساء إحدى عشرة، فلمّا سمعوا بمهاجر النبيّ ﷺ إلى المدينة رجع منهم ثلاثة وثلاثون رجلاً، وثمان نسوة، فمات منهم رجلان بمكّة، وحبس منهم سبعة، وشهد بدراً منهم أربعة وعشرون.



فهرس الجزء السابع عشر

| الموضوع |
|---------|
|---------|

| ٥   | ١٣ - باب وجوب طاعته وحبه والتفويض إليه عظي ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠      |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ۱۳  | ١٤ - باب أداب العشرة معه عظيمة وتفخيمه وتوقيره في حياته وبعد وفاته عظيمة              |
| ۲٥  | ١٥ - باب عصمته وتأويل بعض ما يوهم خلاف ذلك                                            |
| ٦٤  | ١٦ - باب سهوه ونومه 🍰 عن الصلاة 🛛 ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                |
|     | ١٧ - باب علمه عظيم وما دفع إليه من الكتب والوصايا وآثار الأنبياء عظيم ، ومن دفعه إليه |
|     | وعرض الأعمال عليه، وعرض أمّته عليه، وأنَّه يقدر على معجزات الأنبياء عليه              |
| ٨٥  | وعليهم السلام                                                                         |
| 1+1 | ۱۸ – باب باب فصاحته وبلاغته 🥵                                                         |
| 1+4 | أبواب معجزاته ﷺ                                                                       |
| 1.5 | ١ - باب إعجاز أمّ المعجزات: القرآن الكريم، وفيه بيان حقيقة الإعجاز وبعض النوادر       |
| 127 | ۲ - باب جوامع معجزاته ﷺ ونوادرها۲ - باب جوامع معجزاته ،                               |
|     | ٣ - باب ما ظهر له عظيمة شاهداً على حقيته من المعجزات السماوية والغرائب العلوية من     |
|     | انشقاق القمر ورد الشمس وحبسها، وإظلال الغمامة، وظهور الشهب ونزول الموائد              |
| 110 | والنعم من السماء وما يشاكل ذلك زائداً على ما مضى في باب جوامع المعجزات .              |
| 220 | ٤ - باب باب معجزاته بي في إطاعة الأرضيات من الجمادات والنباتات له وتكلمها معه         |
|     | ه - باب ما ظهر من إعجازه عظي في الحيوانات بأنواعها وإخبارها بحقيته وفيه كلام          |
| 454 | الشاة المسمومة زائداً على ما مرّ في باب جوامع المعجزات                                |
|     |                                                                                       |

## فهرس الجزء الثامن عشر

٦ - باب معجزاته في استجابة دهائه في إحياء الموتى، والتكلم معهم وشفاء المرضى وغيرها زائداً عمّا تقدّم في باب الجوامع .................

المنفحة

|     | ٧ - باب آخر وهو من الباب الأوّل، وفيه ما ظهر من إعجازه علي في بركة أعضائه الشريفة،                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 774 | وتكثير الطعام والشراب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 292 | ٨ - باب باب معجزاته بي في كفاية شر الأعداء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 313 | ٩ - باب معجزاته صلى المشيلاته على الجنَّ والشياطين وإيمان بعض الجنَّ به ٢٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲۲۳ | ۱۰ - باب آخر، وهو من الأول، في الهواتف من الجنّ وغيرهم بنبوته روي المحد ا<br>محد المحد ال<br>محد المحد المح |
| ۳۳۲ | ١١ - باب معجزاته في إخباره عنه بالمغيبات، وفيه كثير مما يتعلق بباب إعجاز القوآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ۳٥۷ | ١٢ - باب آخر فيما أخبر بوقوعه بعده 🎇 🐘 ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳٥٩ | أبواب أحواله ﷺ من البعثة إلى نزول المدينة 🛛 ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|     | ١ - باب المبعث وإظهار الدعوة وما لقي ﷺ من القوم وما جرى بينه وبينهم، وجمل أحواله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 309 | إلى دخول الشعب وفيه إسلام حمزة ﷺ ، وأحوال كثير من أصحابه وأهل زمانه 🦷                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|     | ٢ - باب في كيفية صدور الوحي، ونزول جبرتيل عظيمًا ، وعلة احتباس الوحي، وبيان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 277 | أنه عظي الله على كان قبل البعثة متعبداً بشريعة أم لا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 227 | ٣ – باب إثبات المعراج ومعناه وكيفيته وصفته وما جرى فيه ووصف البراق                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 079 | ٤ - باب الهجرة إلى الحبشة وذكر بعض أحوال جعفر عظيم والنجاشي عليه المحمد عليه عليه المعمد المحبث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |