





52 - 58



المجامعة لدُرَاً خسّارا لأثمة الأظهرا متعهد



تحقر يقرو وتضحيح لجنبة متهجكما ووالمحققين الأخصائيين

طبقة منققة ومزدلنة بتناليق المِعَلَّمَة لِبَبْخِ عَلَى ابْتِمَازِي الشَّاهِ وُدِي مَسْنَ

الجزء الثالث والعشرون

منئورات مؤمت سةالأعلى للمطبوعات بتبروث - لبشينان س ب : ۲۰۲۰

## الطبعَة الأولى جبيع الحقوق محفوظة ومسجلة للننامت ر ١٤٢٩ ه. - ٢٠٠٨ م



## Published by Aalami Est.

Beirut Airport Road Tel:01/450426 Fax:01/450427 P.O.Box.7120 مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت – طريق المطار – قرب سنتر زعرور هاتف:٤٥٠٤٢١ / ٠١ – فاكس:٤٥٠٤٢٧ / ٠١ مىندوق بريد:٧١٢٠

E-mail:alaalami@yahoo.com

http://www.alaalami.com

بِسْعِرِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَنِ ٱلرَّحِيعِ

الحمد لله الّذي أوضح لنا مناهج الهدى بمفاتيح الكلم، ومصابيح الظلم سيّد الورى محمّد الّذي بشر به الأنبياء جميع الامم، وأهل بيته الاطهرين الّذين هم معادن الكرم، وسادة العرب والعجم، وببقائهم تم نظام العالم، صلوات الله عليه وعليهم ما نهار أضاء وليل أظلم.

أما بعد: فهذا هو المجلد السابع من كتاب بحار الانوار ممّا الفه الخاطئ القاصر العاثر محمّد بن محمّد تقي المدعو بباقر ، أوتيا كتابهما يميناً في اليوم الآخر وهو مشتمل على جمل أحوال الأثمّة الكرام عليهم الصلاة والسلام ودلائل إمامتهم وفضائلهم ومناقبهم وغرائب أحوالهم.

١ – باب الاضطرار إلى الحجة وأن الأرض لا تخلو من حجة الآيات: الرعد د٣١»: ﴿ إِنَّمَا آَنَتَ مُنذِرٌ وَلِكُلْ قَوْمٍ هَادٍ > د٧».

تفسير: قال الطبرسيّ رحمة الله عليه في قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾ فيه أقوال: أحدها أنّ معناه إنّما أنت منذر، أي مخوّف، وهاد لكلّ قوم، وليس إليك إنزال الآيات، فأنت مبتدأ، ومنذر خبره، وهاد عطف على منذر، وفصل بين الواو والمعطوف بالظرف.

والثاني: أنَّ المنذر محمّد، والهادي هو الله. والثّالث: أنَّ معناء إنّما أنت منذر يا محمّد، ولكلَّ قوم نبيّ يهديهم وداع يرشدهم. والرّابع: أنَّ المراد بالهادي كلَّ داع إلى الحقّ.

روي عن ابن عبّاس أنّه قال: لمّا نزلت الآية قال رسول الله عنه أنا المنذر وعليّ الهادي من بعدي، يا عليّ بك يهتدي المهتدون.

وروى أبو القاسم الحسكاني في شواهد التنزيل بالإسناد عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير عن أبيه عن حكم بن جبير عن أبي بردة الأسلميّ قال: دعا رسول الله تشكل بالظهور وعنده عليّ بن أبي طالب تشكل فأخذ رسول الله تشكل بيد عليّ تشكل بعدما تطهّر فألزقها بصدره ثمّ قال: ﴿ إِنَّمَا آنَتَ مُنذِتٌ﴾ ثم ردّها إلى صدر عليّ تشكل ثمّ قال: ﴿ وَلِكُلّ قَوْمٍ هَادٍ﴾ ثمّ قال: إنَّك منارة الأنام، وراية الهدى، وأمير القرى أشهد على ذلك أنَّك كذلك. وعلى هذه الأقوال الثلاثة يكون هاد مبتدأ، ولكلّ قوم خبره، على قول سيبويه، ويكون مرتفعاً بالظّرف على قول الأخفش انتهى<sup>(1)</sup>. اقترار ما منابق مالية من المراجعة من منابق من منابق من منابق منابق من

**أقول:** على هذا الوجه الأخير تدلّ أخبار هذا الباب وهي أظهر من الآية الكريمة بوجوه لا يخفي على أولي الألباب.

ا – **محتص**ّ عن أحمد بن عمر الحلبيّ، عن أبي الحسن قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إنّ الحجّة لا تقوم لله على خلقه إلّا بإمام حيّ يعرف<sup>(٢)</sup>.

**ختص:** عن الرّضا ﷺ قال: قال أبو جعفر ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

**حُتص**ّ عن داود الرّقيّ عن العبد الصّالح مثله<sup>(٤)</sup>.

٢ - يو: أحمد، عن الحسين، عن ابن محبوب، عن الثماليّ قال: سمعت أبا جعفر عليّ أحمد، عن الثماليّ قال: سمعت أبا جعفر عليّ يقول: دعا رسول الله تشكر بطهور فلمّا فرغ أخذ بيد عليّ عليّ فألزمها يده ثمّ قال: إنّما أنت منذر، ثمّ ضمّ يده إلى صدره وقال: ولكلّ قوم هاد، ثمّ قال: يا عليّ أنت أصل الدّين ومنار الإيمان، وغاية الهدى، وقائد الغرّ المحجّلين، أشهد بذلك<sup>(ه)</sup>.

٤ - يو: أحمد بن محمد، عن الحسين، عن النّضر وفضالة، عن موسى بن بكر عن الفضيل قال: سألت أبا عبد الله ظلِّظْة عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ الفضيل قال: سألت أبا عبد الله ظلِّظْة عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَالهُ عَالَى عَالَى عَالَى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى عالى اللهُ عالى اللهُ عالى عن الفضيل قال: كُلّ أبا عبد الله ظلِّظْة عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلّ قَوْمٍ اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى عن موسى بن بكر عن الفضيل قال: كُلُ أبا عبد الله ظلُّظَة عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلّ فَوْمٍ عَالَى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى أبا عبد الله على اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ أنهُ عالى اللهُ عال اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ على اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالَمُ عالَ اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عال اللهُ عالهُ إِنّا عالهُ عالهُ إِنّا على اللهُ عالى اللهُ عال اللهُ عالى اللهُ عالهُ عالى اللهُ عالهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالَ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى الهُ عالَ اللهُ عالَى اللهُ عالَ اللهُ عال المُنهُ عالهُ عالى اللهُ عالَمُ عالهُ عالى اللهُ عالَيْهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى الله المُنهُ عالهُ عالى اللهُ عالهُ على اللهُ عالى اللهُ عال اللهُ عالى اللهُ عالَ اللهُ عالى اللهُ عالَ اللهُ عالى اللهُ عالَ عالَ عالَ اللهُ عالهُ عالَ اللهُ عال اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالهُ اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالَ مُ اللهُ عالى الهُ عالهُ عالَ اللهُ عالى اللهُ عالى إلهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى الهُ عالى اللهُ عال اللهُ عالى اللهُ عالهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالى اللهُ عالهُ عالهُ ع عالى عالى الهُول عالى الهُ عالي إلهُ عالى الهُ عال

٥ - يو أحمد، عن الحسين، عن صفوان، عن ابن حازم، عن عبد الرّحيم القصير عن أبي جعفر غلي أحمد، عن الحسين، عن صفوان، عن ابن حازم، عن عبد الرّحيم القصير عن أبي جعفر غلي في قول إنه تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلّ وَوَمٍ هَادٍ ﴾ فقال غلي في أبي جعفر غلي أبي جعفر غلي أبي جعفر المادي، وعلي المادي، والله ما ذهبت منا وما زالت فينا إلى السّاعة (٨).

ني ابن عقدة عن محمّد بن سالم عن عليّ بن الحسين بن زنباط عن ابن حازم مثله <sup>(٩)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٦ ص ١٤.
   (٢) (٤) الاختصاص، ص ٢٦٨-٢٦٩.
  - (٥) (٨) بصائر الدرجات، ص ٤٥-٤٦ ج ١ باب ١٢ ح ٨ و١ و٦ و٧.
    - (٩) الغيبة للنعماني، ص ٦٩.

هادٍ اليوم؟ قلت: بلى جعلت فداك، مازال فيكم هاد من بعد هاد حتّى رفعت إليك، فقال: رحمك الله يا أبا محمّد، ولو كانت إذا نزلت آية على رجل ثمّ مات ذلك الرّجل ماتت الآية مات الكتاب، ولكنّه حيّ يجري فيمن بقي كما جرى فيمن مضى<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله عليمية : [لوكانت] جملة شرطيّة، والشّرط فيها قوله : [إذا نزلت] مع جزائه أعني قوله : [ماتت الآية] وقوله : [مات الكتاب] جزاء له، وهو على هيئة قياس استثنائتي، وقوله : [ولكنّه حيّ] رفع للتّالي، والمراد بموت الآية عدم عالم بها ومفسّر لها، وبموت الكتاب، رفع حكمه وعدم التكليف بالعمل به، والحاصل أنّه لو لم يكن بعد النبيّ عليه من يعلم الآيات ويفسّرها كما هو المراد منها لزم بطلان حكمها، ورفع التكليف بها، لقبح تكليف الغافل والجاهل مع عدم القدرة على العلم، وبطلان التّالي ظاهر بالإجماع وضرورة الدّين .

٧ - يوء أحمد بن محمّد، عن صفوان عن ابن مسكان عن الحجر عن حمران عن أبي جعفر ظير أحمد بن محران عن أبي جعفر ظير ألمان في قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَيَمَنَ خَلَقَنَا أَمَةً يَهْدُونَ بِالْحَقِ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ قال : هم الأثمة ظير إلى ألمان الله تبارك إلى الله تبارك إلى الله تبارك إلى ألمان الله تبارك وتعالى : ﴿وَيَمَنَ خَلَقَنَا أَمَنَهُ يَهْدُونَ بِالْحَقِ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾ قال : إلى المان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك وتعالى الله قرار الألمان الله ألمان أمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان ألمان ألمان الله تبارك إلى ألمان إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله الله الله الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله الله ألمان الله ألمان الله ألمان الله ألمان إلى ألمان إلى ألمان الله ألمان الله ألمان الله تبارك إلى ألمان الله تبارك إلى ألمان الله ألمان الله ألمان المان المان المان المان المان المان الله ألمان الله ألمان الله ألمان ألمان ألمان المان المان المان المان المان المان المان المان المان الله مالله ألمان الله ألمان المان مان المان المان مان المان مان مان مان مان المان مان المان الما

- بصائر الدرجات، ص ٤٥-٤٦ ج ١ ياب ١٢ ح٩.
   (١) ممائر الدرجات، ص ٤٥-٤١ ج ١ ياب ١٢ ح٩.
  - (۲) بعمائر الدرجات، ص ۵۰ ج ۱ باب ۱۷ ح ۸.
     (۳) (۵) کالیان
    - (٢) (٤) كمال الدين، ص ٢٠٥.

سليمان: فقلت للصّادق عليمي : فكيف ينتفع النّاس بالحجّة الغائب المستور؟ قال عليمي : كما يتفعون بالشمس إذا سترها السّحاب<sup>(۱)</sup>. ج: مرسلاً إلى قوله عليمي : لم يعبد الله . «ص٣١٧. بيان: ماد الشيء يميد ميداً : تحرّك.

۱۱ - ۲، ع، لي: أبي عن سعد عن ابن هاشم عن ابن مرّار عن يونس عن يونس بن يعقوب قال: كان عند أبي عبد الله الصادق علي جماعة من أصحابه فيهم هشام بن الحكم، حمران بن أعين، ومؤمن الطّاق، وهشام بن سالم، والطيّار وجماعة من أصحابه فيهم هشام ابن الحكم، وهو شابّ، فقال أبو عبد الله ﷺ : يا هشام، قال: لبّيك يابن رسول الله، قال: ألا تحدّثني كيف صنعت بعمرو بن عبيد؟ وكيف سألته؟ قال هشام: جعلت فداك يابن رسول الله إنّي أجلّك وأستحييك ولا يعمل لساني بين يديك، فقال أبو عبد الله الصّادق عَلِيَتَهِ : يا هشام إذا أمرتكم بشيء فافعلوه، قال هشام : بلغني ما كان فيه عمرو بن عبيد وجلوسه في مسجد البصرة، وعظم ذلك عليّ، فخرجت إليه ودخلت البصرة في يوم الجمعة فأتيت مسجد البصرة فإذا أنا بحلقة كبيرة وإذا أنا بعمرو بن عبيد عليه شملة سوداء متزر بها من صوف وشملة مرتد بها، والنَّاس يسألونه، فاستفرجت النَّاس فأفرجوا لي، ثمَّ قعدت في آخر القوم على ركبتي ثمّ قلت: أيّها العالم أنا رجل غريب تأذن لي فأسألك عن مسألة؟ قال: فقال: نعم، قال: قلت له: ألك عين؟ قال: يا بنيّ أي شيء هذا من السَّوَّال؟ فقلت: هكذا مسألتي، فقال: يا بنيّ سل وإن كانت مسألتك حمَّقاً قال: فقلت: أجبني فيها، قال: فقال لي: سُل، فقلت: ألك عين؟ قال: نعم، قال: قلت: فما ترى بها؟ قَال: الألوان والأشخَّاص، قال: فقلت: ألك أنف؟ قال: نُعم، قال: قلت: فما تصنع بها؟ قال: أتشمَّم بها الرّائحة، قال: قلت: ألك فم؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع به؟ قال: أعرف به طعم الأشياء، قال: قلت: ألك لسان؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع به؟ قال: أتكلُّم به، قال: قلت: ألك أذن؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع بها؟ قال: أسمع بها الأصوات، قال: قلت: ألك يد؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع بها؟ قال: أبطش بها، وأعرف بها الليّن من الخشن، قال: قلت: ألك رجلان؟ قال: نعم، قلت: ما تصنع بهما؟ قال: أنتقل بهما من مكان إلى مكان، قال: قلت: ألك قلب؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع به؟ قال: أميَّز به كلَّ ما ورد على هذه الجوارح، قال: قلت: أفليس في هذه الجوارح غني عن القلب؟ قال: لا، قلت: وكيف ذلك وهي صحيحة سليمة قال : يا بنيٍّ إنَّ الجوارح إذا شكت في شيء شمته أو رأته أو ذاقته أو سمعته أو لمسته ردّته إلى القلب فتقنّ اليقين ويبطل الشِّك، قال: فقلت: إنَّما أقام الله القلب لشكَّ الجوارح؟ قال: نعم، قال: قلت: فلا بدَّ من القلب وإلَّا لم يستقم الجوارح؟ قال:

(1) كمال الدين، ص ١٩٩، أمالي الصدوق ص ١٥٦ مجلس ٣٤ ح ١٥.

١ -- باب / الاضطرار إلى الحجَّة وأن الأرض لا تخلو من حجة

نعم، قال: فقلت: يا أبا مروان إنّ الله تعالى ذكره لم يترك جوارحك حتّى جعل لها إماماً يصحّح لها الصحّيح، ويتقّن ما شكّ فيه ويترك هذا الخلق كلّهم في حيرتهم وشكّهم واختلافهم لا يقيم لهم إماماً يردون إليهم شكّهم وحيرتهم ويقيم لك إماماً لجوارحك تردّ إليه حيرتك وشكّك؟ قال: فسكت ولم يقل شيئاً قال: ثمّ التفت إليّ فقال: أنت هشام؟ فقلت: لا، فقال لي: أجالسته؟ فقلت: لا، فقال: فمن أين أنت؟ قلت: من أهل الكوفة، قال: فأنت إذاً هو، قال: ثمّ ضمّني إليه وأقعدني في مجلسه، وما نطق حتّى قمت، فضحك أبو عبد الله ﷺ ثمّ قال: يا هشام من علّمك هذا؟ قال: فقلت: يابن رسول الله جرى على لساني، قال: يا هشام هذا والله مكتوب في صحف إبراهيم وموسى<sup>(1)</sup>.

**کش:** محمّد بن مسعود عن محمّد بن أحمد بن يحيى عن أبي إسحاق عن محمّد بن يزيد القميّ عن محمّد بن حمّاد عن الحسن بن إبراهيم عن يونس مثله<sup>(٢)</sup>. ح\* عن يونس مثله<sup>(٣)</sup>.

١٢ - ج<sup>3</sup> عن يونس بن يعقوب قال: كنت عند أبي عبد الله تُنتَظِيرًا فورد عليه رجل من الشَّام فقال: إنِّي صاحب كلام وفقه وفرائض، وقد جنت لمناظرة أصحابك، فقال له أبو عبد الله عليه: كلامك هذا من كلام رسول الله عليه، أو من عندك؟ فقال: من كلام رسول الله بعضه، ومن عندي بعضه، فقال له أبو عبد الله ﷺ : فأنت إذاً شريك رسول الله ﷺ؟ قال: لا، قال: فسمعت الوحي عن الله؟ قال: لا، قال: فتجب طاعتك كما تجب طاعة رسول الله عظيم؟؟ قال: لا قال: فالتفت التي أبو عبد الله عظيمًة فقال: يا يونس هذا خصم نفسه قبل أن يتكلُّم ثمَّ قال: يا يونس لو كنت تحسن الكلام كلَّمته، قال يونس: فيا لها من حسرة، فقلت: جعلت فداك سمعتك تنهى عن الكلام وتقول: ويل لأصحاب الكلام يقولون: هذا ينقاد وهذا لا ينقاد، وهذا ينساق، وهذا لا پنساق وهذا نعقله وهذا لا نعقله فقال أبو عبد الله عَلَيْنَا : إنَّما قلت : ويل لقوم تركوا قولي بالكلام وذهبوا إلى ما يريدون به، ثمَّ قال: اخرج إلى الباب من ترى من المتكلِّمين فأدخله، قال: فخرجت فوجدت حمران بن أعين وكان يحسن الكلام، ومحمِّد بن النِّعمان الأحول فكان متكلَّماً وهشام بن سالم وقيس الماصر وكانا متكلِّمين، وكان قيس عندي أحسنهم كلاماً، وكان قد تعلُّم الكلام من عليّ بن الحسين بصحيحة فأدخلتهم عليه، فلمَّا استقرَّ بنا المجلس وكنَّا في خيمة لأبي عبد الله عَلَيْتُلا في طرف جبل في طريق الحرم وذلك قبل الحجّ بأيّام أخرج أبو عبد الله ﷺ رأسه من الخيمة فإذا هو ببعير يخبّ قال : هشام وربّ الكعبة قال : وكنّا ظننّا أنَّ هشاماً رجل من ولد عقيل كان شديد المحبَّة لأبي عبد الله ﷺ، فإذا هشام بن الحكم قد ورد وهو أوَّل ما اختطَّت لحيته،

- (۱) كمال الدين، ص ۱۹۹، علل الشرائع ج ۱ ص ۲۲۸ باب ۱۵۲ ح ۲.
- (۲) رجال الكشي، ص ٥٤٩ ح ٤٩٠.
   (۳) الاحتجاج، ص ٣٦٧.

وليس فينا إلَّا من هو أكبر سنًّا منه، قال: فوسَّع له أبو عبد الله ﷺ وقال له: ناصرنا بقلبه ويده ولسانه، ثمَّ قال لحمران: كلَّم الرَّجل يعني الشَّاميّ، فكلَّمه حمران وظهر عليه، ثمَّ قال: يا طاقيّ كلّمه فكلّمه فظهر عليه، يعني بالطّاقيّ محمّد بن النّعمان ثمّ قال لهشام بن سالم، فكلُّمه فتعارفًا، ثمَّ قال لقيس الماصر : كلَّمه، فكلَّمه، فأقبل أبو عبد الله عَالِيَهُ يتبسَّم من كلامهما وقد استخذل الشّاميّ في يده، ثمّ قال للشّاميّ : كلّم هذا الغلام، يعنى هشام بن الحكم فقال: نعم، ثمَّ قال الشَّاميَّ لهشام: يا غلام سلني في إمامة هذا، يعني أبا عبد الله ﷺ ، فغضب هشام حتى ارتعد، ثمَّ قال له: أخبرني يا هذا أربِّك أنظر لخلقه أم خلقه لأنفسهم؟ فقال الشَّاميِّ : بل ربِّي أنظر لخلقه، قال: ففعل بنظره لهم في دينهم ماذا؟ قال: كلِّفهم وأقام لهم حجَّة ودليلاً على ما كلِّفهم وأزاح في ذلك عللهم، فقال له هشام: فما هذا الدَّليل الَّذي نصبه لهم؟ قال الشَّاميّ : هو رسول الله، قال هشام : فبعد رسول الله ﷺ من؟ قال: الكتاب والسنَّة، فقال هشام: فهل نفعنا اليوم الكتاب والسنَّة فيما اختلفنا فيه حتَّى رفع عنَّا الاختلاف ومكَّننا من الاتَّفاق؟ فقال الشاميِّ : نعم، قال هشام : فلم اختلفنا نحن وأنت جنتنا من الشّام فخالفتنا وتزعم أنَّ الرّأي طريق الدّين وأنت مقرَّ بأن الرّأي لا يجمع على القول الواحد المختلفين، فسكت الشَّامي كالمفكِّر، فقال أبو عبد الله ﷺ : ما لك لا تتكلُّم؟ قال: إن قلت: إنَّا ما اختلفنا كابرت، وإن قلت: إن الكتاب والسنَّة يرفعان عنَّا الاختلاف أبطلت، لأنَّهما يحتملان الوجوه، وإن قلت: قد اختلفنا وكلَّ واحد منَّا يدَّعي الحقِّ فلم ينفعنا إذاً الكتاب والسنَّة، ولكن لي عليه مثل ذلك، فقال له أبو عبد الله ﷺ : سله تجده مليّاً، فقال الشاميّ لهشام: من أنظر للخلق. ربّهم أم أنفسهم؟ فقال: بل ربّهم أنظر لهم، فقال الشّاميّ : فهل أقام لهم من يجمع كلمتهم ويرفع اختلافهم، ويبيّن لهم حقَّهم من باطلهم؟ فقال هشام: نعم، قال الشّاميّ: من هو؟ قال هشام أمّا في ابتداء الشّريعة فرسول الله عنهما ، وأمّا بعد النبيّ فله فغيره، قال الشاميّ : من هو غير النبيّ القائم مقامه في حجّته؟ قال هشام: في وقتنا هذا أم قبله؟ قال الشّاميّ: بل في وقتنا هذا قال هشام: هذا الجالس يعني أبا عبد الله عليظة الذي نشد إليه الرّحال ويخبرنا بأخبار السّماء وراثة عن أب عن جدٍّ، قال الشَّاميِّ: وكيف لي بعلم ذلك؟ فقال هشام: سله عمَّا بدا لك، قال: قطعت عذري، فعليّ السؤال، فقال أبو عبد الله ﷺ : أنا أكفيك المسألة يا شامّي، أخبرك عن مسيرك وسفرك خرجت يوم كذا، وكان طريقك كذا، ومررت على كذا، ومرّ بك كذا، فأقبل الشاميّ كلّما وصف له شيئاً من أمره يقول: صدقت والله، ثمّ قال الشّامي: أسلمت لله السّاعة، فقال له أبو عبد الله: بل آمنت بالله السّاعة إنَّ الإسلام قبل الإيمان وعليه يتوارثون ويتناكحون، والإيمان عليه يثابون، قال الشّامي : صدقت فأنا السّاعة أشهد أن لا إله إلَّا الله، وأنَّ محمّداً رسول الله، وأنَّك وصيّ الأنبياء قال: فأقبل أبو عبد الله علي الله على حمران فقال:

يا حمران تجري الكلام على الأثر فتصيب، والتفت إلى هشام بن سالم فقال: تريد الأثر ولا تعرف، ثمّ التفت إلى الأحول فقال: قيّاس روّاغ تكسر باطلاً بباطل إلّا أنّ باطلك أظهر، ثمّ التفت إلى قيس الماصر فقال: تتكلّم وأقرب ما تكون من الخبر عن الرّسول في أبعد ما تكون منه، تمزج الحقّ بالباطل، وقليل الحقّ يكفي عن كثير الباطل، أنت والأحول قفّازان حاذقان، قال يونس بن يعقوب: فظننت والله أنّه في في يقول لهشام قريباً ممّا قال لهما، فقال في في الأرض طرت، مثلك فليكلّم النّاس، اتّق الزلّة والشّفاعة من ورائك<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله علي المسلم المسلم المسلم الله علي المسلم المسلم الذي لم يؤخذ من الكتاب والسنة، وقيل : لمّا كانت مناظرته في الإمامة والمناط فيها قول الشّارع قال له ذلك، لأنه إذا بنى أمراً لا بدّ فيه من الرّجوع إلى الشّارع على قول الرّسول، وقوله معاً يلزمه الشّركة معه عن في الرّسالة، فلمّا نفى الشّركة قال علي الله الله بها، إمّا بوساطة الرّسول، أو المبيّن لأصول الدّين عموماً أو خصوص الإمامة، إعلام الله بها، إمّا بوساطة الرّسول، أو بالوحي بلا واسطة . وما بواسطة الرّسول فهو من كلامه علي لا من عندك، فتعيّن عليك في قولك : «من عندي» أحد الأمرين : إمّا الوحي إليك بسماعك من الله بلا واسطة، أو وجوب طاعتك كوجوب طاعة رسول الله علي ، فلما نفاهما بقوله : لا، في كليهما لزمه نفي ما قاله : ومن عندي، أحد الأمرين : إمّا الوحي إليك بسماعك من الله بلا واسطة، أو وجوب طاعتك كوجوب طاعة رسول الله علي ، فلما نفاهما بقوله : لا، في كليهما لزمه نفي ما عولك : ومن عندي، أحد الأمرين : إمّا الوحي إليك بسماعك من الله بلا واسطة، أو وجوب طاعتك كوجوب طاعة رسول الله علي ، فلما نفاهما بقوله : لا، في كليهما لزمه نفي ما عامي عندي، ولذا قال علي الله علي المامة ، وقيل : مخاصمة نفسه من جهة أنه ولا يكون عندي، ولذا قال علي المامة المامة ، وقيل : مخاصمة نفسه من جهة أنه اله وعن عاله الم يؤله الم يؤله ، وقيل المامة المامة الروبي ما يؤله المامة ، وله المامة ، وقيل المامة ، ووجوب طاعتك كوجوب طاعة رسول الله علي من المامة ، وقيل : مخاصمة نفسه من جهة أنه والم الذي والمان المامة من عندي ، ولذا قال علي ي ما يؤله ما يؤله ، وقيل : مخاصمة نفسه من جهة أنه المامة ومن عندي ، ولا المامة من عنده ، وقيل المامة ، ولا يكون والمالة ، ووله من عنده ، ولكن الرسول اله الرسول ما يؤله ما يؤله من عنده ، ما يؤله من عنده ، والم المامة ما يؤله ما يؤله ما يؤله ما يؤله من عنده ، المامة المامة والمامة ، والمامة ، وقيل المامة من المامة ، والمالة ، ولا يكون مامة أله الم يؤله ، والم الرسول من اله الرسول من اله الرسول ، أله المون قائله في نفسه واجب الإطاعة لا محالة يكون باطلاً .

**أقول:** ويحتمل أن يكون المراد بالكلام الذي ردد عن الحال فيه بين الأمرين الكلام في فروع الفقه، ولا مدخل للعقل فيها، ولا بدّ من استنادها إلى الوحي، فمن حكم فيها برأيه يكون شريكاً للرّسول عنه في تشريع الأحكام، والتّعميم أظهر، حسن الكلام أي تعلّمه، قال يونس التفات، أو قال ذلك عند الحكاية افيا لها من حسرة؛ النّداء للتعجّب امن حسرة؛ تميز للضّمير المبهم.

قوله: هذا ينقاد، يعني أنّهم يزنون ما ورد في الكتاب والسنّة بميزان عقولهم الواهية، وقواعدهم الكلاميّة فيؤمنون ببعض، ويكفرون ببعض، كما هو دأب الحكماء وأكثر المتكلّمين، أو الأوّل إشارة إلى ما يقوله أهل المناظرة في مجادلاتهم: سلّمناه، لكن لا نسلّم ذلك. والثاني: وهو قوله: «هذا ينساق» إشارة إلى قولهم: للخصم أن يقول: كذا، وليس للخصم أن يقول: كذا.

وفي الكافي بعد قوله : «ولما استقر بنا المجلس، قوله : وكان أبو عبد الله عظيمي قبل الحجّ

يستقرّ أيّاماً في جبل في طرف الحرم في فازة له مضروبة قال : فأخرج أبو عبد الله ﷺ رأسه من فازته فاذا هو ببعير يخبّ.

**إقول؛** الفازة: مظلّة بعمودين. والخبّ ضرب من العدو، تقول: خبّ الفرس يخبّ بالضمّ خبّاً وخبباً: إذا راوح بين يديه ورجليه، وأخبّه صاحبه ذكرهما الجوهريّ قوله: فتعارفا، أي تكلّما بما حصل به التّعارف بينهما، وعرف كلّ منهما رتبة الآخر وكلامه، بلا غلبة لأحدهما على الآخر، وفي بعض النّسخ: [فتعارقا] أي وقعا في الشدّة والعرق، وفي بعضها: [فتعاوقا] أي لم يظهر أحدهما على الآخر. قوله: «وقد استخذل» في بعض النّسخ بالذّال، أي صار مخذولاً مغلوباً لا ينصره أحد، وفي بعضها بالزّاء من قولهم:

وفي الكافي: فأقبل أبو عبد الله غَلِيَّةٍ يضحك من كلامهما ممَّا قد أصاب الشَّاميّ.

فيمكن أن يقرأ الشّاميّ بالنّصب، أي من الذلّ الّذي أصابه من المغلوبية والخجلة، أو بالرّفع بأن تكون كلمة «ما» مصدريّة، أي من إصابة الشّاميّ وكون كلامه صواباً، فالضّحك لمغلوبيّة قيس.

قوله: «فغضب» إنَّما غضب لسوء أدب الشَّاميَّ في التعبير عن الإمام غَلِيَّ إلا شارة إليه بما يوهم التحقير . والمليء بالهمزة وقد يخفِّف فيشدد الياء : الثقة الغنيّ قوله : «على الأثر» أي على حسب ما يقتضيه كلامك السّابق فلا يختلف كلامك بل يتعاضد، أو على أثر كلام السائل ووفقه، أو على مقتضى ما روي عن رسول الله عظيم من الأخبار المأثورة. وراغ من الشيء: مال وحاد. قوله: «إن باطلك أظهر» أي أغلب على الخصم، أو أبين في ردّ كلامه. قوله: «وأقرب ما تكون» الظَّاهر أنَّ «أقرب» مبتدأ و«أبعد» خبره، والجملة حال عن فاعل «تتكلم» أي والحال أنَّ أقرب حال تكون أنت عليه من الخبر أبعد حال تكون عليه من الخبر ، والظِّرفان صلتان للقرب والبعد، و«ما» مصدريَّة، أي أقرب أوقات كونك من الخبر أبعدها، ويحتمل أن يكون «أبعد» منصوباً على الحاليَّة سادًاً مسدَّ الخبر، كما في قولهم: أخطب ما يكون الأمير قائماً، على اختلافهم في تقدير مثله كما هو مذكور في محلَّه، قال الرَّضي يَنِيْنِي في شرحه على الكافية بعد نقل الأقوال في ذلك : واعلم أنَّه يجوز رفع الحال السّاد مسدَّ الخبر عن أفعل المضاف إلى ما المصدريَّة الموصولة بكان أو يكون، نحو أخطب ما يكون الأمير قائم، هذا عند الأخفش والمبرّد، ومنعه سيبويه، والأولى جوازه لأنَّك جعلت ذلك الكون أخطب مجازاً، فجاز جعله قائماً أيضاً، ثمَّ قال: ويجوز أن يقدَّر في أفعل المذكور زمان مضاف إلى ما يكون، لكثرة وقوع ما المصدريَّة مقام الظرف، نحو قولك : «ما ذر شارق، فيكون التّقدير أخطب أوقات ما يكون الأمير قائم، أي أوقات كون الأمير، فيكون قد جعلت الوقت أخطب وقائماً، كما يقال: إنهاره صائم: وليله قائم، انتهى.

قوله: «قفازان» بالقاف ثمّ الفاء ثمّ الزّاء المعجمة من قفز بمعنى وثب، وفي بعض النسخ بتقديم الفاء على القاف وإعجام الرّاء من فقزت الخرز: ثقبته، والأوّل أظهر.

قوله علي التلوي التلوي رجليك، يقال: لويت الحبل: فتلته، ولوى الرّجل رأسه: أمال وأعرض، ولوت النّاقة ذنبها: حرّكته، والمعنى أنّك كلّما قربت تقع من الطيران على الأرض تلوي رجليك، كما هو دأب القليور ثمّ تطير ولا تقع والغرض أنّك لا تغلب من خصمك قطّ، وإذا قرب أن يغلب عليك تجد مفرّاً حسناً فتغلب عليه، والزّلة إشارة إلى ما وقع منه في زمن الكاظم عليتين من ترك التقيّة كما سيأتي في أبواب تاريخه عليه عني وفي الكافي: «والشفاعة من ورائها» وهو أظهر.

١٣ -ع: أبي عن سعد عن ابن يزيد عن صفوان بن يحيى عن ابن حازم قال: قلت لأبي عبد الله عَنْ يَنْ الله عَنْ الله عنه الله علمون أنَّ رسول الله هو الحجَّة من الله على الخلق؟ فحين ذهب رسول الله يشيء من كان الحجَّة من بعده؟ فقالوا : القرآن، فنظرت في القرآن فإذا هو يخاصم فيه المرجئ والحروريّ والزّنذيق الّذي لا يؤمن حتّى يغلب الرّجل خصمه، فعرفت أنَّ القرآن لا يكون حجَّة إلَّا بقيَّم، ما قال فيه من شيء كان حقًّا، قلت: فمن قيِّم القرآن؟ قالوا : قد كان عبد الله بن مسعود وفلان وفلان وفلان يعلم، قلت : كلَّه؟ قالوا : لا فلم أجد أحداً يقال: إنَّه يعرف ذلك كلَّه إلَّا على بن أبي طالب عليَّه ، وإذا كان الشيء بين القوم وقال هذا: لا أدري، وقال هذا: لا أدري، وقال هذا: لا أدري وقال هذا: لا أدري فأشهد أنَّ عليَّ بن أبي طالب عَشِيَهِ كان قيَّم القرآن، وكانتُ طاعته مفروضة، وكان حجَّة بعد رسول الله يَشْتُنُهُ على النَّاس كلُّهم، وإنَّه يُشْتَنُهُ ما قال في القرآن فهو حقَّ، فقال: رحمك الله، فقبِّلت رأسه، وقلت : إنَّ عليَّ بن أبي طالب ﷺ لم يذهب حتَّى ترك حجَّة من بعده كما ترك رسول الله حجّة من بعده، وإنَّ الحجّة من بعد عليَّ عَلَيْتِهِمَ الحسن بن عليَّ عَلَيْتَهَمْ ، وأشهد على الحسن بن عليَّ عَلَيْتَهُمُ أَنَّه كان الحجة وأنَّ طاعته مفترضة، فقال: رحمك الله فقبلت رأسه وقلت : أشهد على الحسن بن عليَّ عَلَيْتَهُمُ انه لم يذهب حتَّى ترك حجَّة من بعده كما ترك رسول الله يظليم وأبوه، وأنَّ الحجَّة بعد الحسن الحسين بن عليَّ الصَّيْرِ ، وكانت طاعته مفترضة، فقال: رحمك الله، فقبلت رأسه، وقلت: وأشهد على الحسين بن عليَّ المُمَّانِ أنَّه لم يذهب حتّى ترك حجّة من بعده وأنَّ الحجّة من بعده على بن الحسين عظيَّةٍ ، وكانت طاعته مفترضة، فقال: رحمك الله فقبَّلت رأسه وقلت: وأشهد على عليَّ بن الحسين أنَّه لم يذهب حتى ترك حجّة من بعده، وأنَّ الحجّة من بعده محمّد بن عليّ أبو جعفر عَشَّيْنٍ ، وكانت طاعته مفترضة فقال: رحمك الله، قلت: أصلحك الله أعطني رأسك، فقبَّلت رأسه، فضحك، فقلت: أصلحك الله قد علمت أنَّ أباكﷺ لم يذهب حتَّى ترك حجَّة من بعده كما ترك أبوه، فأشهد بالله أنَّك أنت الحجَّة من بعده، وأنَّ طاعتك مفترضة، فقال: كفّ رحمك الله،

قلت: أعطني رأسك أُقبِّله، فضحك قال: سلني عمَّا شنت فلا أُنكرك بعد اليوم أبداً<sup>(١)</sup>.

كشى؛ جعفر بن محمّد بن أيّوب عن صفوان عن منصور بن حازم قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيَجَيد : إنّ الله أجلّ وأكرم من أن يعرف بخلقه، بل الخلق يعرفون بالله، قال: صدقت قلت : من عرف من أنّ له ربّاً فقد ينبغي أن يعرف أنّ لذلك الرّب رضاً وسخطاً، وأنّه لا يعرف رضاه وسخطه إلّا برسول، فمن لم يأته الوحي فينبغي أن يطلب الرّسل، فإذا لقيهم عرف أنّهم الحجّة، وأنّ لهم الطاعة المفترضة فقلت للنّاس : أليس تعلمون أنّ رسول الله عنه كان هو الحجّة من الله على خلقه . وساق الحديث إلى آخره نحواً ممّا مرّ وفيه : وقال هذا : لا أدري – ثلاثاً – وقال هذا : أدري، ولم ينكر عليه كان القول قوله<sup>(٢)</sup>.

**توضيح:** المرجئة: فرقة من المخالفين يعتقدون أنّه لا يضرّ مع الإيمان معصية كما أنّه لا ينفع مع الكفر طاعة، سمّوا مرجئة لأنّهم قالوا: إنّ الله أرجأ تعذيبهم على المعاصي، أي أخّره، وقد يطلق على جميع العامّة لتأخيرهم أمير المؤمنين غليتكلا عن درجته إلى الوّابع، والحروريّة: طائفة من الخوارج نسبوا إلى الحروراء موضع قرب الكوفة كان أوّل اجتماعهم فيه. وفي الكافي والكشيّ: والقدريّ.

وقد يطلق على الجبريّة والمفوّضة كما مرّ، والزّنديق هو النافي للصّائع تعالى أو هم الثنويّة. وقيّم القوم: من يقوم بسياسة أمورهم. وضحكه ﷺ لتكرار التقبيل. والأمر بالكفّ للتقيّة وقوله ﷺ: فلا أُنكرك، أي لا أتّقيك، عبّر عنه بلازمه، لأنّه إنّما يتّقى من لا يعرف غالباً، أو لا أُنكر أنّك من شيعتنا.

18 - ع: الطالقاني عن الجلودي عن المغيرة بن محمّد عن رجاء بن سلمة عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر عليه قال: قلت: لأي شيء يحتاج إلى النبي والإمام؟ فقال: شمر عن جابر عن أبي حعفر عليه قال: قلت: لأي شيء يحتاج إلى النبي والإمام؟ فقال: لبقاء العالم على صلاحه، وذلك أنّ الله يَرْبَعْن يوفع العذاب عن أهل الأرض إذا كان فيها نبي أو إمام، قال الله يَرْبَعْن الله يَرْبَعْن لله يوفع العذاب عن أهل الأرض إذا كان فيها نبي أو إمام، قال الله يَرْبَعْن الله يَرْبَعْن الله يُرْبَعْن الله يُرْبَعْن الله الله على صلاحه، وذلك أنّ الله يَرْبَعْن لله يوفع العذاب عن أهل الأرض إذا كان فيها نبي أو إمام، قال الله يم وقال النبي عنه المائية أو إمام، قال الله يوفع العذاب في أمان لأهل السماء ما أمان لأهل السماء، وأهل بيتي أمان لأهل الأرض، فإذا ذهبت النجوم أتى أهل السماء ما يكرهون وإذا ذهب الما بيته أمان لأهل الأرض، فإذا ذهبت النجوم أتى أهل السماء ما يكرهون يعني بأهل بيته الأئمة الذين قرن أمان لأهل الأرض، ما يكرهون» يعني بأهل بيته الأئمة الذين قرن الله بيري طاعته مطاعته فقال: ويتأيما الأرض ما يكرهون» يعني بأهل بيته الأئمة الذين قرن الله بيري أمان لأهل الأرض، ما يكرهون» يعني بأهل بيته الأئمة الذين قرن أمان لأهل السماء ما يكرهون» يعني بأهل بيته الأئمة الذين قرن الله بيري أي أمنوا أليموا ألغيوا أله وينه في ألهل السماء ما الله بيري طاعتهم بطاعته فقال: ويتأيما ألذين مامنوا أوليموا أله وأليموا ألمان وهم المعصومون المطقرون الذين لا يذبون ولا يعصون، وهم المويدون الموقون المسددون، بهم يرزق الله عباده، وبهم يعمر بلاده، وبهم ينزل القطر من السماء، وبهم تخرج بركان المسددون، بهم يرزق الله عباده، وبهم يعمر بلاده، وبهم ينزل القطر من السماء، وبهم تخرج بركات الأرض، ويلم ول يفارقون الماصون ولا يفارقوم صلادون، ولا يفارقوم ولا يفارض من المادون. ولا يفارقوم المسددون، ولا يفار من السماء، وبهم تخرج بركات الأرض، ويلم ويفر ولا يفارقوم القران ولا يفارقوم صلوات الله ولايفارقوم، ولا يفارقوم، ولا يفارقوم، ولا يفارقون القران ولا يفارقوم صلوات الله عليهم أجمعين.

علل الشرائع، ج ١ ص ٢٢٧ باب ١٥٢ ح ١. (٢) رجال الكشي، ص ٧١٨ ح ٧٩٥.
 ٣) علل الشرائع، ج ١ ص ١٢٧ باب ١٠٢ ح ١.
 ٣) سورة النساء، الآية: ٥٩.

١٥ –ع: أبي عن معد عن ابن عيسى عن محمّد بن سنان عن نعمان الرّازيّ قال: كنت أنا وبشير الدّهان عند أبي عبد الله عليه فقال: لمّا انقضت نبوّة آدم وانقطع أكله أوحى الله عَكْمَ إليه: أن يا آدم قد انقضت نبوّتك، وانقطع أكلك فانظر إلى ما عندك من العلم والإيمان وميراث النبوّة وأثرة العلم والاسم الاعظم فاجعله في العقب من ذرّيتك عند هبة الله، فإنّي لم أدع الأرض بغير عالم يعرف به طاعتي وديني، ويكون نجاة لمن أطاعه<sup>(1)</sup>.

قبض النبيّ إلى ظهور النبيّ الآخر<sup>(٢)</sup>. **بيان:** الأثرة بالضمّ: البقيّة من العلم يؤثر، كالأثرة والأثارة ذكره الفيروزآباديّ.

١٦ - فس، أبي عن حمّاد عن أبي بصير عن أبي عبد الله عنه قال: المنذر رسول الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه أبي عن حمّاد عن أبي بصير عن أبي عبد الله عنه واله عنه والمادي أمير المؤمنين عنه بعده والأنمة عنه وهو قوله: ﴿ وَلِكُلْ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ الله تشام ، والهادي أمير المؤمنين عنه بعده والأنمة عنه وهو قوله: ﴿ وَلِكُلْ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ في كلّ زمان إمام هاد مبيّن، وهو ردّ على من ينكر أنّ في كلّ عصر وزمان إماماً، وأنّه لا يخلو الأرض من حمّاه والأرض من حمّاه أنه لا يخلو في كلّ زمان إمام هاد مبيّن، وهو ردّ على من ينكر أنّ في كلّ عصر وزمان إماماً، وأنّه لا يخلو الأرض من حمّة، كما قال أمير المؤمنين عنه الله الله عنه والأرض من عمر وزمان إماماً، وأنّه لا يخلو الأرض من حمّة، كما قال أمير المؤمنين عنه الله المعموم في كلّ عصر وزمان إماماً، وأنّه لا يخلو الأرض من حمّة منه من من منه الماد مبيّن الموادي في كلّ عصر وزمان إماماً، وأنّه لا يخلو الأرض من حمّة، كما قال أمير المؤمنين عنه النه إله المعموم الأرض من قائم بحمّة الله، إمّا خلو طاهر مشهور، وإمّا خانف مغمور، لنلًا تبطل حجج الله وبيّناته (<sup>(۳)</sup>).

١٧ –ع: أبي عن سعد عن اليقطينيّ عن ابن محبوب عن هشام بن سالم عن أبي إسحاق الهمداني قال: حدّثني الثقة من أصحابنا أنّه سمع أمير المؤمنين ﷺ يقول: اللّهمَّ لا تخلو الأرض من حجّة لك على خلقك ظاهر أو خافي مغمور لتلّا تبطل حججك وبيّناتك<sup>(٤)</sup>.

١٨ -ع: أبي، عن محمّد بن يحيى، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن محبوب عن يعقوب السّراج قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : تبقى الأرض بلا عالم حيّ ظاهر يفزع إليه النّاس في حلالهم وحرامهم؟ فقال لي : إذاً لا يُعبد الله يا أبا يوسف<sup>(٥)</sup>.

1۹ –ع؛ أبي، عن سعد، عن اليقطينيّ، عن محمّد بن سنان وصفوان وابن المغيرة وعليّ ابن النّعمان كلّهم عن عبد الله بن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الله لا يدع الأرض إلّا وفيها عالم يعلم الزّيادة والنّقصان فإذا زاد المؤمنون شيئاً ردّهم، وإذا نقصوا أكمله لهم، فقال: خذوه كاملاً، ولولا ذلك لالتبس على المؤمنين أمرهم ولم يفرّق بين الحقّ والباطل<sup>(۲)</sup>.

۲۰ – ع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الفضيل عن أبي

علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣٠ باب ١٥٣ ح ١. (٢) المحاسن، ج ١ ص ٢٣٥ ح ١٩٧.
 تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣٠.
 تفسير القرائع، ج ١ ص ٢٣٠ باب ١٥٣ ح ٢.
 علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣٠ باب ١٥٣ ح ٢.
 (٥) - (٦) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣٠ باب ١٥٣ ح ٣-٤.

حمزة قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ: تبقى الأرض بغير إمام؟ قال: لو بقيت الأرض بغير إمام ساعة لساخت<sup>(1)</sup>.

<sup>لي ي</sup>أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن اليقطينيّ وابن أبي الخطّاب معاً عن محمّد بن الفضيل مثله. اص ١٩٤ باب ٢١ ح ٩١.

**بيان:** يقال: ساخت قوائمه في الأرض، أي دخلت وغابت، ولا يبعد أن يكون سوخ الأرض كناية عن رفع نظامها وهلاك أهلها.

۲۱ – ع\*ابن إدريس، عن أبيه، عن عبد الله بن محمّد الخشّاب، عن جعفر بن محمّد، عن كرام قال : قال أبو عبد الله ﷺ: لو كان النّاس رجلين لكان أحدهما الإمام وقال : إنّ آخر من يموت الإمام لنلّا يحتجّ أحدهم على الله ﷺ تركه بغير حجّة<sup>(۲)</sup>.

٢٢ – عَنْ أَبِي، عن سعد، عن الخشّاب، عن ابن أبي نجران، عن عبد الكريم وغيره، عن أبي عبد الله علي عبد الله عليه عبد الله عليه محمّد عليه أبي عبد الله عليه فقال له : يا محمّد لم أبي عبد الله عليه فقال له : يا محمّد لم أترك الأرض إلا وفيها عالم يعرف طاعتي وهداي، ويكون نجاة فيما بين قبض النبيّ إلى خروج النبيّ الآخر، ولم أكن أترك إبليس يضل الناس، وليس في الأرض حجّة وداع إليّ، خروج النبيّ الآخر، وعارف بأمري وإني قد قضيت لكل قوم هاديا أهدي معمّد عن ربّه عليه في الأرض حجّة وداع إلى حروج النبيّ الآخر، ولم أكن أترك إبليس يضل الناس، وليس في الأرض حجّة وداع إليّ، وهاد إلى سبيلي، وعارف بأمري وإني قد قضيت لكل قوم هاديا أهدي به السّعداء، ويكون حجّة على المحمّد علي حجّة على الأرض حجّة وداع إليّ معمّد علي محمّد علي النبيّ الأرض حجّة وداع إليّ مع محمّد علي النبي المحمّد علي المحمّد علي ألم ألم النبيّ إلى حجّة على الأرض حجّة على الأسقياء النبيّ المحمّد علي المحمّد علي المحمّد علي النبيّ المحمّد من النبيّ إلى محمّد علي النبيّ الآل مع محمّد علي النبيّ الخر، ولم أكن أترك إبليس يضل الناس، وليس في الأرض حجّة وداع إليّ وله النبيّ الخر، ولم أكن أترك إبليس يضل الناس، وليس في الأرض حجّة وداع إليّ المحمّد إلى سبيلي، وعارف بأمري وإنّي قد قضيت لكلّ قوم هادياً أهدي به السّعداء، ويكون حجّة على الأشقياء".

۲۳ - ع\*ابن الوليد، عن الصفّار، عن محمّد بن عيسى، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن الحسن بن زياد، عن أبي عبدالله عليمًا قال: لا يصلح النّاس إلّا بامام ولا تصلح الأرض إلّا بذلك<sup>(٤)</sup>.

٢٤ - ع: أبي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن ابن عمّارة بن الطيّار قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: لو لم يبق في الأرض إلّا رجلان لكان أحدهما الحجّة<sup>(a)</sup>.

۲۵ – عثم أبي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى رفعه إلى أبي حمزة عن أبي جعفر علي الله الله عن أبي جعفر علي الله عن الله قال: والله ما ترك الأرض منذ قبض الله آدم إلّا وفيها إمام يهتدى به إلى الله، وهو حجّة الله على عباده، ولا تبقى الأرض بغير حجّة لله على عباده<sup>(٦)</sup>.

**ير:**محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة عن أبي جعفر ظبَّظ مثله. ق**ي:**الكلينتي، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد عيسى، عن محمّد بن الفضيل عن الثماليّ مثله. «ص ٨٩».

(1) - (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۰ باب ۱۵۳ ح ۵-۷.
 (3) - (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۱ باب ۱۵۳ ح ۹-۱۱.

٢٦ – ع: أبي، عن الحميريّ، عن السنديّ بن محمّد، عن العلا، عن محمّد عن أبي جعفر ﷺ قال: لا تبقى الأرض بغير إمام ظاهر أو باطن<sup>(١)</sup>.

٢٧ – **ك، ع**\*أبي، عن الحميريّ، عن ابن هاشم، عن محمّد بن حفص، عن عيثم بن أسلم عن ذريح المحاربيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: والله ما ترك الله الأرض منذ قبض آدم إلّا وفيها إمام يهتدى به إلى الله ﷺ وهو حجّة الله ﷺ على العباد، من تركه هلك، ومن لزمه نجا حقّاً على الله ﷺ (<sup>٢)</sup>.

<sup>ك:</sup> أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن صفوان بن يحيى، عن أبي الحسن الأوّل ﷺ مثله. (ص ٢٢١ باب ٢٢ ح ١٢٦.

**کش**\*أبو سعید بن سلیمان، عن الیقطینیّ، عن یونس وصفوان وجعفر بن بشیر جمیعاً عن ذریح مثله. اص ۱۷۱ ح ۱۹۸۰.

٢٨ – ع<sup>ي</sup>ّابي، عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن إبراهيم، عن زيد الشحّام، عن داود بن العلا، عن أبي حمزة الثماليّ قال : قال : ما خلت الدّنيا منذ خلق الله السماوات والأرض من إمام عدل إلى أن تقوم السّاعة حجّة لله فيها على خلقه<sup>(٣)</sup> .

٢٩ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب والنّهديّ، عن أبي داود المسترقّ، عن أحمد بن عمر الحلاّل عن أبي الحسن ﷺ قال: قلت: هل تبقى الأرض بغير إمام؟ فإنّا نروي عن أبي عبدالله ﷺ آنّه قال: لا تبقى إلّا أن يسخط الله على العباد، فقال: لا لا تبقى إذاً لساخت<sup>(٤)</sup>.

٣٠ – ع: ابن الوليد، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب واليقطينيّ معاً، عن محمّد بن الفضيل، عن الثماليّ قال: لو بقيت الفضيل، عن الثماليّ قال: لو بقيت بغير إمام؟ قال: لو بقيت بغير إمام الساخت<sup>(٥)</sup>.

**غط:** سعد مثله. اص ۲۲۰.

**تي:** الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ مثله. (ص ٨٩.

٣١ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب واليقطينيّ جميعاً، عن محمّد ابن سنان، وعليّ بن النّعمان، عن عبد الله بن مسكان، عن أبي بصير عن أبي عبد الله عَلَيْتَهِمْ قال: إنّ الله لَيَمَرَضِيْنَ لم يدع الأرض إلّا وفيها عالم يعلم الزّيادة والنقصان في الأرض، وإذا

(۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۱ باب ۱۵۳ ح ۱۲.
 (۲) كمال الدين، ص ۲۲۱، علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۳ باب ۱۵۳ ح ۱۳.
 (۳) - (٤) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۳ باب ۱۵۳ ح ۱۶.
 (۵) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۵ باب ۱۵۳ ح ۱۲.

زاد المؤمنون شيئاً ردّهم، وإذا نقصوا أكمله لهم، فقال: خذوه كاملاً، ولولا ذلك لالتبس على المؤمنين أُمورهم، ولم يفرّقوا بين الحقّ والباطل<sup>(1)</sup>. **ير:** اليقطينيّ مثله. قص ٣١١ ج ٧ باب ١٠ ح ١٠. **ختص:** الثلاثة جميعاً مثله. قص ٢٨٨.

٣٢ –عة أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن ابن عيسى، ومحمّد بن عبد الجبّار، عن عبد الله ابن محمّد الحجّال، عن ثعلبة بن ميمون، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ الأرض لا تخلو من أن يكون فيها من يعلم الزّيادة والنّقصان فإذا جاء المسلمون بزيادة طرحها، وإذا جاؤا بالنقصان أكمله لهم، فلولا ذلك اختلط على المسلمين أمورهم<sup>(٢)</sup>.

ير: محمّد بن عبد الجبّار، عن الحجّال مثله. •ص ٣١١ ج ٧ باب ١٠ ح ٣٠.

**ير:** أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن تعلبة، عن إسحاق بن عمّار، عن مولى لأبي عبد الله ﷺ مثله. اص ٤٤٥ ج ١٠ باب ١٠ ح ١٢.

٣٣ –ع؛ أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، ومحمّد بن عبد الجبّار، عن البرقيّ عن فضالة ابن أيّوب، عن شعيب، عن أبي حمزة قال: قال أبو عبد الله ﷺ : لن تبقى الأرض إلّا وفيها من يعرف الحقّ، فإذا زاد النّاس فيه قال: قد زادوا، وإذا نقصوا منه قال: قد نقصوا، وإذا جاؤا به صدّقهم، ولو لم يكن كذلك لم يعرف الحقّ من الباطل<sup>(٣)</sup>. **ير:** محمّد بن عبد الجبّار مثله. «ص ٣١٣ ج ٧ باب ١٠ ح ٢٤.

**ختص:** باسناده عن أبي حمزة مثله. (ص ٢٨٩).

٣٤ - عة ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النّضر عن يحيى الحلبيّ، عن شعيب الحذّاء، عن أبي حمزة التّماليّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنّ الأرض لا تبقى إلّا ومنّا فيها من يعرف الحقّ، فإذا زاد النّاس قال: قد زادوا، وإذا نقصوا منه قال: قد نقصوا، ولولا أنّ ذلك كذلك لم يعرف الحقّ من الباطل<sup>(٤)</sup>.

يو: أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد مثله. «ص ٣١٢ ج ٧ باب ١٠ ح ٥». ٣٥ –ع: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن يحيى بن أبي عمران الهمدانيّ عن يونس، عن إسحاق بن عمّار، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر علي قال: إنّ الله لم يدع الأرض إلّا وفيها عالم يعلم الزّيادة والنقصان من دين الله بَتَكَلَّنَ فإذا زاد المؤمنون شيئاً ردّهم، وإذا نقصوا أكمله لهم، ولولا ذلك لالتبس على المسلمين أمرهم<sup>(٥)</sup>. يو: إبراهيم بن هاشم مثله. «ص ٣١٣ ج ٧ باب ١٠ ح٣٣.

(1) - (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣٥ باب ١٥٣ ح ٢٢ و٢٤-٢٦.
 (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣٦ باب ١٥٣ ح ٢٧.

١ - باب / الاضطرار إلى الحجَّة وأن الأرض لا تخلو من حجة

**لئ:** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن اليقطينيّ، عن يونس، عن أبي الصبّاح، عن أبي عبد الله ظي<u>تَن</u>ير مثله. •ص ١٩٦ باب ٢١ ح ٢١١.

٣٦ – ع؛ ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أسباط عن سليم مولى طربال عن إسحاق بن عمّار قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : إنّ الأرض لن تخلو إلّا وفيها عالم كلّما زاد المؤمنون شيئاً ردّهم، وإذا نقصوا أكمله لهم، فقال : خذوه كاملاً، ولولا ذلك لالتبس على المؤمنين أمورهم، ولم يفرّقوا بين الحقّ والباطل<sup>(1)</sup>.

٣٧ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن يزيد واليقطينيّ، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن إسحاق بن عمّار عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: إنّ الأرض لا تخلو إلّا وفيها عالم كلّما زاد المؤمنون شيئاً ردّهم إلى الحقّ، وإن نقصوا شيئاً تمّمه لهم<sup>(٢)</sup>.

**ئ:** أبي وابن الوليد معاً عن الحميريّ، عن محمّد بن الحسين، عن ابن أسباط عن سليم مولى طربال، عن إسحاق مثله. •ص ٢١٢ باب ٢٢ ح ٢٦.

**ير:** أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أسباط مثله. «ج V باب ١٠ ج ٧». **ني:** الكلينيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس وسعدان بن مسلم عن إسحاق مثله. «ص ٨٨».

٣٨ <sup>-</sup> ع: أبي، عن سعد، عن اليقطينيّ، عن عليّ بن إسماعيل الميثميّ عن ثعلبة بن ميمون، عن عبد الأعلى مولى آل سام، عن أبي جعفر عليّتي قال: سمعته يقول: ما ترك الله الأرض بغير عالم ينقص ما زاد النّاس، ويزيد ما نقصوا، ولولا ذلك لاختلط على النّاس أمورهم<sup>(٣)</sup>.

**ك:** ابن الوليد عن سعد والحميريّ معاً عن اليقطينيّ مثله . قص ١٩٧ باب ٢١ ح ١٦». **ير:** الحميريّ، عن اليقطينيّ مثله. قص ٣١٢ ج ٧ باب ١٠ ح ٨».

٣٩ – **ن، ع:** أبي عن سعد، عن ابن عيسى، وعليّ بن إسماعيل بن عيسى عن ابن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن محمّد بن القاسم عن محمّد بن الفضيل، عن أبي الحسن الرّضا ﷺ قال: قلت له: تكون الأرض ولا إمام فيها؟ فقال: إذاً لساخت بأهلها<sup>(٤)</sup>.

ير: محمّد بن عليّ بن إسماعيل، عن ابن معروف مثله. •ص ٤٤٧ ج ١٠ باب ١٢ ح ٤٤. •٤ – ع: أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن النّضر، عن محمّد بن الفضيل، عن

- (۱) (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳٦ باب ۱۵۳ ح ۲۸-۲۹.
  - (۳) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳۷ باب ۱۵۳ ح ۳۲.

(٤) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٤٦ باب ٢٨ ح ١، علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣٣ باب ١٥٣ ح ١٧.

الثماليّ قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ تبقى الأرض بغير إمام؟ قال: لا، لو بقيت الأرض بغير إمام لساخت<sup>(1)</sup>.

ير: محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الفضيل مثله. •ص ٤٤٧ ج ١٠ باب ١٢ ح ٢٠. ير: محمّد بن الحسين. عن النّضر بن شعيب، عن محمّد بن الفضيل مثله. ٤١ – ن، ع: أبي، عن سعد، عن عباد بن سليمان، عن سعد بن سعد الأشعريّ عن أحمد ابن عمر، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: قلت: فإنّا نروي عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال: لا تبقى الأرض بغير إمام إلّا أن يسخط الله على العباد، فقال لا تبقى اذن لساخت<sup>(٢)</sup>.

ير؛ محمّد بن الحسين، عن أبي داود المسترق عن أحمد بن عمر، عن أبي الحسن عليه الله . مثله. اص ٤٤٧ ج ١٠ باب ١٢ ح ١١.

٤٢ – ٢، ع؛ ابن مسرور، عن ابن عامر، عن المعلّى، عن الوشّاء قال: قلت لأبي الحسن الرّضا ﷺ : هل تبقى الأرض بغير إمام؟ فقال: لا، فقلت : فإنّا نروي أنّها لا تبقى إلّا أن يسخط الله على العباد، فقال ﷺ : لا تبقى إذاً لساخت<sup>(٣)</sup>.

ني: الكلينيّ، عن الحسين بن محمّد، عن المعلى مثله. «ص ٨٩». ير: عباد بن سليمان مثله إلّا أنّ فيه فإنّا نروي عن أبي عبد الله عظيمية أنّه قال: لا تبقى. ٣٣ – ٢٥، ع: أبي، عن سعد، عن الحسن بن عليّ الدّينوريّ ومحمّد بن أحمد بن أبي قتادة، عن أحمد بن هلال، عن سعيد بن جناح عن سليمان بن جعفر الجعفريّ قال: سألت الرضا عليمية فقلت: تخلو الأرض من حجّة؟ فقال: لو خلت الأرض طرفة عين من حجّة لساخت بأهلها<sup>(٤)</sup>.

ك: أبي وابن الوليد معاً عن الحميري، عن أحمد بن هلال مثله. (ص ١٩٧ باب ٢١». ير: محمّد بن محمّد، عن أبي طاهر محمّد بن سليمان، عن أحمد بن هلال مثله.
33 - فس: فوران مِنْ أُمَة إلا خَلَا فِهَا نَذِيرُ قال: لكلّ زمان إمام<sup>(٥)</sup>.
64 نحتج 20 - قس: فواَنَنَضَرِبُ عَنكُمُ الذِكرَ مَفحًا، استفهام، أي ندعكم مهملين لا نحتج 20 - قس، اي المعلين الما المنتية.

عليكم برسول أو بإمام أو بحجج<sup>(٢)</sup>؟

- (۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳٤ باب ۱۵۳ ح ۱۸.
- (۲) عیون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲٤٦ باب ۲۸ ح ۲، علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳٤ باب ۱۵۳ ح ۱۹.
  (۳) (٤) عیون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲٤٦ باب ۲۸ ح ۳-٤، علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۳٤ باب ۱۵۳ ح
  - ٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨٣.
     (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٤.

قال: في كلّ خلف من أُمّتي عدل من أهل بيتي ينفي عن هذا الدّين تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وتأويل الجهّال وإنّ أئمّتكم وفدكم إلى الله فانظروا من توفدون في دينكم وصلاتكم<sup>(1)</sup>.

**ك؛** ابن الوليد، عن الحميريّ، عن هارون بن مسلم، عن أبي الحسن اللّيثيّ، عن الصّادق عن آبائه عن النبيّ صلوات الله عليهم مثله إلّا أنّ فيه: وإنّ أثمّتكم قادتكم إلى الله، فانظروا بمن تقتدون في دينكم وصلاتكم<sup>(٢)</sup>.

**بيان**؛ وفد إليه وعليه: ورد، وأوفده عليه وإليه، والوافد: السّابق من الإبل، والإيفاد والتّوفيد: الإرسال. والوفد: الّذين يقصدون الأمراء لزيارة واسترفاد وانتجاع.

٤٧ – **ب:** ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن الرّضا ﷺ قال: قال أبو جعفر ﷺ : إنّ الحجّة لا تقوم لله ﷺ على خلقه إلّا بامام حيّ يعرفونُه<sup>(٣)</sup>.

٤٨ - فس: أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن معاوية بن حكيم، عن أحمد بن محمّد، عن معاوية بن حكيم، عن أحمد بن محمّد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبد الله عظيمين في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ مَحَمَّد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبد الله عظيمين في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَّهُمْ مَحَمَّد، عن يُذَكَرُونَ في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَهُمْ مَحَمَّد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبد الله عظيمين في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَهُمْ مَحَمَّد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبد الله عليمين في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَهُمْ مَحَمَّد، عن يونس بن يعقوب، عن أبي عبد الله عليمين في قول الله : ﴿ وَلَقَدُ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَلَهُمْ أَنْ عَلَيْهُمْ أَنْ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْهُمْ أَنُونَ عَلَيْهُمْ اللهُ عَلَيْهُمْ أَلُقُولُ لَعَلَهُمْ أَنُونُ أَنْ عَلَيْهُمْ أَنْ عَلَيْهُمُ أَنْ يُعَلَيهُمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُمْ إِنَّا عَلَيْ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْ عَنْ أَحْدَى عَمَد إِنّا عَنْ إِنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُمْ أَلْقَوْلُ لَعُلُمُ ٱلْقُولُ لَعَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ إِلَيْ وَلَقَدَ مُوَلَقًا عُلُهُمُ الْقَوْلُ لَعَلُهُمْ مُعَد إِمامُ مِعَد إِمامُ عَلَيْ عُلَيْ عَلَيْ عُلَيْ عَلَيْ عَ الما عمان عليه على عمان علي على على على على على على على إلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ ع الله عمون اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلِيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي عمان اله

**ير؛** أحمد بن محمّد، عن الأهوازيّ، عن حمّاد بن عيسى، عن بعض أصحابه ومحمّد بن الهيثم عن أبيه جميعاً عن أبي عبد الله <u>نظيّنا</u> مثله. اص ٤٦٨ ج ١٠ باب ١٨ ح ٣٨».

٤٩ - كنز: محمّد بن العبّاس، عن الحسين بن أحمد، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن ابن أبي عمير، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن حمران، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ . ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَحُمْهُمُ الْقَوْلَ لَعَلَمُهُمْ يَنَذَكُرُونَكُ (٥) قال: إمام بعد إمام<sup>(٦)</sup>.

• • • كا: الحسين بن محمد، عن المعلمي، عن محمد بن جمهور، عن حمّاد بن عيسى عن حمّاد بن عيسى عن حمّاد بن عيسى عن حمّاد بن عيسى عن حمد بن جمهور، عن حمّاد بن عيسى عن عبد الله بن جدالله بن جندب قال سألت أبا عبد الله يُؤْتُنُ عن قول الله بَخْرَيَنِكَ : ﴿ وَلَعَدَ وَصَلْنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ لَعَنَ عبد الله بَنَدَكُرُوبَكَ : إمام إلى إمام <sup>(٧)</sup>.

قب: عبد الله بن جندب مثله. الج ۳ ص ۱۱۱.

٥١ - ما: الفحّام، عن المنصوريّ، عن موسى بن عيسى، عن أبي الحسن الثّالث، عن آبات الفحّام، عن المحمد المحمد المعنان المتعادة عن أباته عن الصّادق عليهي الله في قوله: ﴿ وَلَقَدْ وَصَلَنَا لَهُمُ ٱلْقَوْلَ مَ قال: إمام بعد إمام<sup>(٨)</sup>.

- قرب الإسناد، ص ٧٧ ح ٢٥٠.
   (١) قرب الإسناد، ص ٧٧ ح ٢٥٠.
- (٣) قرب الإسناد، ص ٣٥١ ح ١٢٦٠.
   (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ١١٨.
- (٥) سورة القصص، الآية: ٥١.
   (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٣.
  - (٧) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٧ باب فيه نكت... ح ١٨.
    - (٨) أمالي الطوسي، ص ٢٩٤ مجلس ١١ ح ٥٧٦.

**بيان:** على تفسيره لعلّ المعنى وصّلنا لهم القول: أي بيان الحقّ والإنذار وتبليغ الشّرائع بنصب إمام بعد إمام، أو القول والاعتقاد بولاية إمام بعد إمام، والمراد به قوله تعالى ﴿إِنِّي جَاعِلٌ فِي ٱلأَرْضِ خَلِيفَةُ ﴾ أي هذا الوعد، والتقدير متصل إلى آخر الدّهر.

وقال البيضاويّ: أي أتبعنا بعضه بعضاً في الإنزال ليتّصل التذكير، أو في النّظم ليتقرّر الدّعوة بالحجّة، والمواعظ بالمواعيد، والنّصائح بالعبر<sup>(1)</sup>.

وقال الطّبرسيّ: أي أتينا بآية بعد آية، وبيان بعد بيان، وأخبرناهم بأخبار الأنبياء والمهلكين من أُممهم.

٥٢ - ٥٠, ع: في علل الفضل بن شاذان عن الرّضا على الله فإن قال : فلم جعل أولي الأمر، وأمر بطاعتهم؟ قيل : لعلل كثيرة، منها أنّ الخلق لما وقفوا على حدّ محدود، وأمروا أن لا يتعدّوا ذلك الحدّ لما فيه من فسادهم لم يكن يثبت ذلك ولا يقوم إلّا بأن يجعل عليهم فيه أميناً، يأخذهم بالوقف عند ما أبيح لهم ويمنعهم من التعدّي والدّخول فيما حظر عليهم، لأنّه لو لم يكن ذلك كذلك لكان أحد لا يتوك لذته ومنفعته لفساد غيره، فجعل عليه وعما من أن يكن ذلك كذلك كذلك لكان أحد لا يتوك لذته ومنفعته لفساد غيره، فجعل عليه من الفساد، ويقيم فيهم الحدود والأحكام، ومنها أنّا لا نجد فرقة من الفرق ولا ملة من الملل الفساد، ويقيم فيهم الحدود والأحكام، ومنها أنّا لا نجد فرقة من الفرق ولا ملة من الملل الفساد، ويقيم فيهم الحدود والأحكام، ومنها أنّا لا نجد فرقة من الفرق ولا ملة من الملل الحكيم أن يترك الخلق مما يعلم أنّه لا بدّ لهم منه، ولا قوم من القرق ولا ملة من الملل الحكيم أن يترك الخلق مما يحلم أنه لا بدّ لهم منه، ولا قوم المي يخرف من الفرق ولا ملة من الملل ويقسوا إلّا بقيم ورئيس لما لا بدّ لهم منه، ولا قوام لهم إلّا به، فيقاتلون به عدوهم ويتما ويتس والدّنيا، فلم يجز في حكمة الحكيم أن يترك الخلق مما يعلم أنّه لا بدّ لهم منه، ولا قوام لهم إلا به، فيقاتلون به عدوهم ويقسمون به فيتهم، ويقيم لهم جمعتهم وجماعتهم، ويمنع ظالمهم من مظلومهم، ومنها أنه لو لم يجعل لهم إماماً قيماً أميناً حافظاً مستودعاً لدرست الملة، وذهب الدّين وغيّرت السنّة والأحكام، ولزاد فيه المام أميناً حافظاً مستودعاً لدرست الملة، وذهب الدّين وغيّرت السنّة والأحكام، ولزاد فيه المبدعون، ونقص منه الملحدون، وشبّهوا ذلك على المسلمين، لأنا والم يجعل لهم إماماً قيماً أميناً حافظاً مستودعاً لدرست الملة، وذهب من طلومهم، ومنها أنه والأحكام، ولزاد فيه المبدعون، ونقص منه الملحدون، وشبّهوا ذلك على المسلمين، لأنا قد وجدنا الخلق منقوصين محتاجين غير كاملين مع اختلافهم واختلاف أهوائهم، ونشرت ويقرّم الحالي من ولالم على ما يتّن، ونقت والأحكام، ولزاد فيه المي مع علما من منا ملمحدون، وشبّه والمن من منالمان، وغيّرت ألسنة ما فلو لم يجعل لهم قيماً حافظاً لما جاء به الرسول فسدوا على ما بيّنا، وغيّرت والشرت والشرة والسنن والأحكام والإيمان، وكان في ذلك فساد الخلق أجمعي أمم ايما، وغيرا ولنم يمن وال في يحمل لهم قيما

٥٣ - ص: بالإسناد عن الصّدوق، عن أبيه، عن محمّد العطّار، عن ابن أبان عن ابن أورمة عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل بن جابر، عن عبد الحميد بن أبي الدّيلم، عن أبي عبد الله ﷺ قال : عاش نوح بعد النّزول من السّفينة خمسمائة سنة، ثمّ أتاه جبرئيل ﷺ فقال : يا نوح إنّه قد انقضت نبوّتك، واستكملت أيّامك فيقول الله تعالى : ادفع ميراث العلم وآثار علم النبوّة الّتي معك إلى ابنك سام فإنّي لا أترك الأرض إلّا وفيها عالم يعرف به طاعتي، ويكون نجاة فيما بين قبض النبيّ وبعث النبيّ الآخر، ولم أكن أترك النّاس بغير حجّة وداعٍ إليّ، وهادٍ إلى سبيلي، وعارف بأمري، فإنّي قد قضيت أن أجعل لكلّ قوم هادياً أهدي

(1) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١١٦.

(٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٠٧ باب ٣٤ ح ١، علل الشرائع، ج ١ ص ٢٩٧ باب ١٨٢ ح ٩.

به السّعداء، ويكون حجّة على الأشقياء، قال: فدفع نوح ﷺ جميع ذلك إلى ابنه سام، وأمّا حام ويافث فلم يكن عندهما علم ينتفعان به، قال وبشّرهم نوح بهود ﷺ وأمرهم باتّباعه، وأمرهم أن يفتحوا الوصيّة كلّ عام فينظروا فيها فيكون ذلك عيداً لهم كما أمرهم آدم ﷺ <sup>(۱)</sup>.

عه - لك، أبي، عن محمّد العطّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن سعد بن أبي خلف، عن يعقوب بن شعيب، عن أبي عبد الله عليمي قال: كان بين عيسى وبين محمد عليمي خمسمائة عام منها مائتان وخمسون عاماً ليس فيها نبيّ ولا عالم ظاهر، قلت: فما كانوا؟ قال: كانوا مستمسكين بدين عيسى غليمي ، قلت: فما كانوا؟ قال: مؤمنين ثمّ قال غليمية : ولا تكون الأرض إلّا وفيها عالم<sup>(٢)</sup>.

٥٥ - ك، ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن ابن مهزيار، عن محمّد بن الهيثم، عن محمّد بن الفضيل قال: قلت للرضا ﷺ : أتبقى الأرض بغير إمام؟ فقال: لا، قلت: فإنّا نروي عن أبي عبد الله ﷺ أنّها لا تبقى بغير إمام إلّا أن يسخط الله على أهل الأرض، أو على العباد، فقال: لا، لا تبقى إذاً لساخت<sup>(٣)</sup>.

**ك:** أبي، عن سعد والحميري، عن إبراهيم بن مهزيار، عن أخيه عليّ، عن الحسن بن عليّ الخزّار، عن أحمد بن عمر، عن الرّضا ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

ني: الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الفضيل مثله. ٥٦ - ك: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميري معاً، عن اليقطينيّ وابن أبي الخطّاب معاً، عن زكريّا المؤمن وابن فضّال معاً، عن أبي هراسة عن أبي جعفو غليظًلا قال: قال: لو أنّ الإمام رفع من الأرض ساعة لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله<sup>(٥)</sup>. في: الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ مثله<sup>(١)</sup>.

ب معلياتي من علي بن يبر مليم من علي منه. **ير:** عن اليقطينيّ مثله<sup>(۷)</sup> .

٥٧ – <sup>4</sup> أبي، عن سعد، عن ابن عيسى وإبراهيم بن مهزيار، عن عليّ بن مهزيار، عن الحسن بن سعيد عن أبي عليّ الجبليّ، عن أبان، عن زرارة، عن أبي عبد الله ﷺ في حديث له في الحسين بن عليّ ﷺ يقول في آخره: ولولا من على الأرض من حجج الله لنفضت الأرض ما فيها وألقت ما عليها، إنّ الأرض لا تخلو ساعة من الحجّة<sup>(٨)</sup>.

٥٨ – ك: أبي، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب، عن أبي داود المسترق عن أحمد بن

- قصص الأنبياء، للراوندي ص ٨٦.
   (١) قصص الأنبياء، للراوندي ص ٨٦.
- (٣) (٥) كمال الذين، ص ١٩٤ ١٩٥. (٦) الغيبة للنعماني، ص ٨٩.
- (۷) بصائر الدرجات، ص ٤٤٧ ج ١٠ باب ١٢ ح ٣. (٨) كمال الدين، ص ١٩٥ ح ٤.

عمر قال: قلت للرضا ﷺ: إنّا روينا عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال: إنّ الأرض لا تبقى بغير إمام، أو تبقى ولا إمام فيها؟ فقال: معاذ الله لا تبقى ساعة إذاً لساخت<sup>(1)</sup>.

٥٩ – ٢٠ أبي، عن الحسن بن أحمد المالكيّ، عن أبيه، عن إبراهيم بن أبي محمود قال: قال الرّضا ﷺ: نحن حجج الله في أرضه وخلفاؤه في عباده، وأمناؤه على سرّه، ونحن كلمة التقوى، والعروة الوثقى، ونحن شهداء الله وأعلامه في بريّته، بنا يمسك الله السماوات والأرض أن تزولا، وبنا ينزّل الغيث، وينشر الرّحمة، لا تخلو الأرض من قائم منّا ظاهر أو خاف، ولو خلت يوماً بغير حجّة لماجت بأهلها كما يموج البحر بأهله<sup>(٢)</sup>.

بِيانَ قوله عَلَيَّةٌ : فنحن كلمة التقوى، إشارة إلى قوله تعالى : ﴿وَأَلَزَمَهُمَ كَلِمَةُ النَّفَوَىٰ ﴾ وفسّرها المفسّرون بكلمة الشّهادة، وبالعقائد الحقّة، إذ بها يتّقى من النّار، أو هي كلمة أهل التقوى، وإطلاقها عليهم إمّا باعتبار أنّهم عَلَيَّهُ كلمات الله يعبّرون عن مراد الله، كما أنّ الكلمات تعبّر عمّا في الضّمير، أو باعتبار أنّ ولايتهم والقول بإمامتهم سبب للاتقاء من النّار، ففيه تقدير مضاف، أي ذو كلمة التقوى، ﴿يَأَلَمُوَوَ ٱلُوَثَقَىٰ ﴾ إشارة إلى أنّهم هم المقصودون بها في قوله تعالى : ﴿فَقَهَ لِهُ اسْتَمْسَكَ بِٱلْمُوَوَ ٱلْوَثَقَىٰ ﴾ ويحتمل هنا أيضاً حذف المضاف، والعروة: كلّ ما يتعلق أو يتمسّك بِٱلْمُوَوَ ٱلْوَثَقَىٰ ﴾ ويحتمل هنا أيضاً حذف

٦٠ – **ك** أبي، عن سعد والحميريّ معاً، عن إبراهيم بن مهزيار، عن أخيه عليّ، عن ابن أبي عمير، عن سعد بن أبي خلف، عن الحسن بن زياد قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : إنّ الأرض لا تخلو من أن يكون فيها حجّة عالم، إنّ الأرض لا يصلحها إلّا ذلك، ولا يصلح النّاس إلّا ذلك<sup>(٣)</sup>.

ع\* أبي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن سعد بن أبي خلف مثله<sup>(٤)</sup>.

٦١ – **ك**تأبي، وابن الوليدمعاً، عن سعدوالحميريّ معاً، عن اليقطينيّ وابن أبي الخطّاب معاً، عن محمّد بن سنان، عن حمزة بن الطيّار عن أبي عبد الله ﷺ قال: لو لم يبق من الدّنيا إلّا اثنان لكان أحدهما الحجّة، أو كان الباقي الحجّة الشّك من محمّد بن سنان<sup>(٥)</sup>.

**ك**: ابن الوليد، عن سعد والحميريّ معاً، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن أبي عمير، عن حمزة بن حمران عنه ﷺ مثله. (ص ٢٢١).

٦٣ – **ل<sup>يء</sup> بهذا الإسناد عن اليقطينيّ، عن يونس، عن ابن مسكان، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إنّ الله تبارك وتعالى لم يدع الأرض بغير عالم ولولا ذلك لما عرف الحقّ من الباطل<sup>(٦)</sup>.** 

(1) - (۳) كمال الدين، ص ١٩٥ ح ٥-٧.
 (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ١٩٣ باب ١٥٣ ح ٨.
 (٥ – ٦) كمال الدين، ص ١٩٦ ح ١٠ و٢٨.

**ني؛** الكلينيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ مثله. •ص ٨٩.

٣٣ – ك: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن ابن يزيد، عن أحمد بن هلال في استقامته عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن زرارة قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : يمضي الإمام وليس له عقب؟ قال: لا يكون ذلك قلت: فيكون؟ قال: لا يكون إلّا أن يُغضب الله ﷺ على خلقه فيعاجلهم<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قوله: (فيكون) لعلّه زيد من الرّواة، أو سأله تأكيداً، أو فهم من الكلام السابق عدم تحقّق ذلك فيما مضى، فسأل أنّه هل يكون ذلك فيما يستقبل أو أنّه سأله بعدما علم أنّه لا يكون إماماً بغير عقب أنّه هل يكون العقب غير إمام؟ أو هل يكون الذهر بغير إمام.

78 - 32 أبي وابن الوليد معاً، عن الحميريّ، عن محمّد بن أحمد بن أبي سعيد الغضنفري، عن عمرو بن ثابت، عن أبيه، عن أبي جعفر عليتي قال: سمعته يقول: لو بقيت الأرض يوماً بلا إمام منّا لساخت بأهلها ولعذَّبهم الله بأشدَ عذابه، إنّ الله تبارك وتعالى جعلنا حجّة في أرضه، وأماناً في الأرض لأهل الأرض لن يزالوا في أمان من أن تسيخ بهم الأرض حجّة في أرضه، وأماناً في الأرض لأهل الأرض لن يزالوا في أمان من أن تسيخ بهم الأرض ما دمنا بين معليهم الله بأشدَ عذابه، إنّ الله تبارك وتعالى جعلنا حجّة في أرضه، وأماناً في الأرض لأهل الأرض لن يزالوا في أمان من أن تسيخ بهم الأرض ما دمنا بين أظهرهم، وإذا أراد الله أن يهلكهم ولا يمهم ولا يملهم ولا ينظرهم ذهب بنا من أن تسيخ بهم الأرض ما دمنا بين أظهرهم، وإذا أراد الله أن يهلكهم ولا يمهلهم ولا ينظرهم ذهب بنا من بينهم ورفعنا الله، ثمّ يفعل الله ما شاء وآحبّ (<sup>1</sup>).

70 - ك: العطّار، عن سعد، عن أحمد بن الحسن، عن عمرو بن سعيد، عن مصدق، عن عمرو بن سعيد، عن مصدق، عن عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: لم تخلُ الأرض منذ كانت من حجّة عالم يحيي فيها عن عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: لم تخلُ الأرض منذ كانت من حجّة عالم يحيي فيها ما يميتون من الحق ثم تلا هذه الآية : ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُوهِهِمْ وَيَأْبُكَ اللَّهُ إِلَا أَن يُعْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُوهِهِمْ وَيَأْبُكَ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْحَسَنَ عَمَار مَن حجة عالم يحيي فيها ما يعتون من الحق ثم تلا هذه الآية : ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُوهِهِمْ وَيَأْبُكَ اللَهُ إِلَى اللَّهِ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا يَعْتَ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَيْهُ مِنْ الحق ثم تلا هذه الآية : ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفُوهُهِمْ وَيَأْبُكَ اللَهُ إِلَى اللَهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَّهُ إِلَى اللَهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللَهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ اللَهُ عَلَيْ أَن اللَّهُ عَلَى اللهُ إِلَّالَ أَن اللَّهُ عَلَيْهُ إِلَى الللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ إِلَى عَلَيْهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ إلَهُ إِلَى اللهُ عَلَيْهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ إِلَيْ أَن الْحَلْمُ اللَهُ إِلَةُ إِلَيْ أَن أَن الْعُلُولُ أُورَ اللَهُ إِلَهُ إِلَيْهُ إِلَيْ أَن اللَهُ إِلَهُ إِلَى اللَهُ إِلَهُ إِلَيْ أَنُ اللَهُ إِلَى الللهُ إِلَى اللهُ إِلَى اللهُ عَلَيْ إِلَى اللْعُلُولُ مُنْ اللَهُ إِلَى الللهُ إِلَيْ أَنْ اللَهُ إِلَهُ إِلَةًا إِلَيْ إِلَى الْعُلُولُ عُلْ اللَهُ عَلَيْ مَا اللَهُ إِلَيْ أَن اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ إِلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ مُن اللهُ عَلَيْ عُلْمُ عَلَى إلَهُ اللهُ عَلَيْ مَالِ مَا عَلَيْ أَنْ الْعُلَى اللهُ عَلَيْ أَنْ اللهُ عُلَيْ اللهُ عَلَيْ أُنْهُ إِلَهُ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ عَلَى إِلَيْ إِلَيْ أُولُ اللهُ عَلَيْ إِلَيْ إُلَيْ إِلَيْ الْ إُلُ أُلُ أَلْ إِلْحُولُ مُ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إِلَيْ إُولُ الللهُ إُعُنُ الْ إُلُولُ عَلَيْ

٦٦ – **ك:** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن النّهديّ، عن نجم بن خالد البرقيّ، عن خلف بن حمّاد، عن أبان بن تغلب قال: قال أبو عبد الله ﷺ : الحجّة قبل الخلق ومع الخلق وبعد الخلق<sup>(٤)</sup>.

**لك:** أبي، عن الحميريّ، عن الحسن بن عليّ الزّيتونيّ، عن أبي هلال عن خلف بن حمّاد، عن ابن مسكان، عن محمّد بن مسلم عنه ﷺ مثله. «ص ٢٢٣ باب ٢٢ ح ٣٣٤.

**ير:** الهيثم النّهديّ، عن البرقيّ، عن خلف بن حمّاد مثله. (ص ٤٤٦ج ١٠ باب ١١ ح ١٠. ٢٧ – **ك:** أبي وابن الوليد معاً، عن الحميريّ، عن أحمد بن إسحاق قال: دخلت على أبي محمّد العسكريّ ﷺ فقال: يا أحمد ما كان حالكم فيما كان النّاس فيه من الشكّ والارتياب؟ فقلت له: يا سيّدي! لمّا ورد الكتاب لم يبق منّا رجل ولا امرأة ولا غلام بلغ

- کمال الدین، ص ۱۹٦ ح ۱۰ و ۲۸ و ۱۲.
   (۲) (۳) کمال الدین، ص ۱۹٦.
  - (٤) كمال الدين، ص ٢١٢.

الفهم إلّا قال بالحقّ، فقال: يا أحمد أما علمتم أنّ الأرض لا تخلو من حجّة، وأنا ذلك الحجّة، أو قال: أنا الحجّة<sup>(۱)</sup>.

٦٨ – ك؛ ابن الوليد، عن الحميريّ، عن أحمد بن إسحاق قال: خرج عن أبي محمد ﷺ إلى بعض رجاله في عرض كلام له: ما مني أحد من آبائي بما منيت به من شكّ هذه العصابة فيّ، فإن كان هذا الأمر أمراً اعتقدتموه ودنتم به إلى وقت فللشكّ موضع، وإن كان متّصلاً ما اتّصلت أُمور الله ﷺ فما معنى هذا الشكّ؟<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** يقال: مني بكذا، على بناء المجهول، أي ابتلي به، قوله: «إلى وقت» حاصله أنّكم إذا اعتقدتم ودنتم به إلى دين الإماميّة فيلزمكم القول بكلّ ما فيه، ومنها القول بعدم توقيت تعيين الإمام إلى وقت وعدم انقطاع الخلافة عن الأرض إلى انقضاء الدّنيا، فإذا قلتم ذلك فلا مجال للشكّ لظهور كوني أقرب النّاس إلى الإمام الأوّل، وأولى النّاس بهذا الأمر، والمراد بأُمور الله تعالى تكاليفه وأحكامه.

٧٠ – كي أبي، عن سعد والحميريّ معاً، عن إبراهيم بن مهزيار، عن أخيه عليّ، عن النّضر، عن عاصم بن حميد، وفضالة، عن أبان بن عثمان، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر علييَّة قال: إنّ عليّاً علييَّة عالم هذه الأُمّة، والعلم يتوارث وليس يهلك منّا أحد إلّا ترك من أهل بيتي من يعلم مثل علمه، أو ما شاء الله<sup>(٤)</sup>.

٧١ - ٢٤ بهذا الإسناد عن عليّ بن مهزيار، عن حمّاد بن عيسى، عن ربعيّ عن الفضيل بن يسار قال: سمعت أبا عبد الله وأبا جعفر بشيني قالا: إنّ العلم الّذي أهبط مع آدم لم يرفع، والعلم يتوارث، وكلّ شيء من العلم وآثار الرّسل والأنبياء لم يكن من أهل هذا البيت فهو باطل، وإنّ عليّاً بشيني عالم هذه الأمّة وإنّه لن يموت منّا عالم إلّا خلف من بعده من يعلم مثل علمه، أو ما شاء الله<sup>(a)</sup>.

٧٢ – ڮ۽ بهذا الإسناد عن عليّ بن مهزيار وفضالة بن أيّوب، عن أبان بن عثمان، عن الحارث بن المغيرة قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: إنّ الأرض لا تترك إلّا وعالم يعلم

(1) - (\$) كمال الدين، ص ٢١٢.
 (٥) كمال الدين، ص ٢١٤ وفيه إلى ما شاء الله.

١ - باب / الاضطرار إلى الحجّة وأن الأرض لا تخلو من حجة

الحلال والحرام، وما يحتاج النّاس إليه، ولا يحتاج إلى النّاس، قلت: جعلت فداك علم ماذا؟ فقال: وراثة من رسول الله ﷺ وعليّ ﷺ <sup>(١)</sup>.

٧٣ – **ك**ُّ بهذا الإسناد عن عليّ بن مهزيار ، عن فضالة ، عن أبان بن عثمان عن الحسن بن زياد قال : قلت لأبي عبد الله ﷺ : هل تكون الأرض إلّا وفيها إمام؟ قال : لا تكون إلّا وفيها إمام لحلالهم وحرامهم وما يحتاجون إليه<sup>(٣)</sup>.

٧٤ – **ك،** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن اليقطينيّ عن يونس عن الحارث بن المغيرة عن أبي عبد الله عليّ قال : مسمعته يقول : لم يترك الله الأرض بغير عالم يحتاج النّاس إليه، ولا يحتاج إليهم، يعلم الحلال والحرام قلت : جعلت فداك بماذا يعلم؟ قال : بمواريثه من رسول الله تلقيق ومن عليّ بن أبي طالب غليتي <sup>(٣)</sup>.

٧٥ – **ك**: بهذا الإسناد عن الحارث بن المغيرة، عن أبي عبد الله قال: سمعته يقول: إنّ العلم الّذي أُنزل مع آدم لم يرفع، وما مات منّا عالم إلّا ورّث علمه إنّ الأرض لا تبقى بغير عالم<sup>(3)</sup>.

٧٦ – **ك:** أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن ابن يزيد عن عبد الله الغفاريّ، عن جعفر بن إبراهيم والحسين بن زيد معاً، عن أبي عبد الله عن آباته ظلَقَيْظٌ قال: قال امير المؤمنين غليَظُلا: لا يزال في ولدي مأمون مأمول<sup>(ه)</sup>.

٧٧ - ٤، ابن الوليد، عن الصفّار وسعد والحميريّ جميعاً، عن ابن أبي الخطّاب، عن عليّ بن النّعمان، عن فضيل بن عثمان، عن أبي عبيدة قال: قلت لأبي عبد الله عليّا : عليت بن النّعمان، عن فضيل بن عثمان، عن أبي عبيدة قال: قلت لأبي عبد الله عليّات: جعلت فداك إنّ سالم بن أبي حفصة يلقاني فيقول لي: ألستم تروون أنّه من مات وليس له إمام فموتته موتة جاهليّة؟ فأقول له: بلى، فيقول لي: ألستم تروون أنّه من مات وليس له إمام فموتته موتة جاهليّة؟ فأقول له: بلى، فيقول لي: ألستم تروون أنّه من مات وليس له إمام فموتته موتة جاهليّة؟ فأقول له: بلى، فيقول : قد مضى أبو جعفر عليه فمن إمامكم اليوم؟ فأكره - جعلت فداك - أن أقول له: جعفر عليه ، فأقول: أنمتي آل محمّد فلك فمن إمامكم اليوم؟ في أكره - جعلت فداك - أن أقول له: ويح سالم بن أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه : ويح سالم بن أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه : ويح سالم بن أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه : ويح سالم بن أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه : ويح سالم بن أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه : ويح سالم بن أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه : ويح سالم من أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه في ممالم من أبي حفصة، لعنه الله، وهل يدري لي: ما أراك صنعت شيئاً، فقال عليه من علم مما يذهب إليه سالم والنّاس أجمعون، فإنّه لن سالم ما منزلة الإمام أعظم مما يذهب إليه سالم والنّاس أجمعون، فإنّه لن يهلك منا إمام قطّ إلا ترك من بعده من يعلم مثل علمه، ويسير مثل سيرته، ويدعو إلى مثل يهلك منا إمام قطّ إلا ترك من بعده من يعلم مثل علمه، ويسير مثل سيرته، ويدعو إلى مثل علمه، ويسير مثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إليه فإنّه لن الذي ذه من يعده من يعلم مثل علمه، ويسير مثل سيرته، ويدعو إلى مثل يه أله من يك من بعده من يعلم من علمه، ويسير مثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي يعلم منه اله ما أعطى حايون أله من معا من بعده من يعلم من حمل مامى ما يمان أفضل منه.

٧٨ - ٤٤ أبي عن سعد والحميريّ، عن أيّوب بن نوح، عن الرّبيع بن محمّد المسليّ عن عبد الله بن سليمان العامريّ، عن أبي عبد الله ظليّة قال: ما زالت الأرض إلّا ولله تعالى عبد الله بن سليمان العامريّ، عن أبي عبد الله ظليّة قال: ما زالت الأرض إلّا ولله تعالى ذكره فيها حجّة يعرف الحلال والحرام، ويدعو إلى سبيل الله، ولا تنقطع الحجّة من الأرض إلّا أربعين يوماً قبل يوم القيامة، فإذا رفعت الحجّة أُغلق باب التوبة ولا ينفع نفساً إيمانها لم

(۱) - (۱) كمال الدين، ص ۲۱٤-۲۲۱.

تكن آمنت من قبل أن ترفع الحجّة، أولئك شرار من خلق الله، وهم الّذين يقوم عليهم القيامة<sup>(1)</sup>.

ير: أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن ربيع بن محمّد المسليّ مثله. سن: عليّ بن الحكم، عن المسلي مثله. (ص ٢٣٦ ح ٢٠٢). ٧٩ – ك: ابن الوليد، عن الحميريّ، عن يعقوب بن يزيد، عن صفوان عن الرضا ﷺ

قال: إنَّ الأرض لا تخلو من أن يكون فيها إمام منَّا<sup>(٢)</sup>.

٨٠ – **ك**ـ ابن المتوكّل، عن محمّد العطّار، عن ابن عيسى عن البزنطيّ، عن عقبة بن جعفر قال : قلت لأبي الحسن الرّضا ﷺ : قد بلغت ما بلغت وليس لك ولد، فقال : يا عقبة إنّ صاحب هذا الأمر لا يموت حتّى يرى ولده من بعده<sup>(٣)</sup>.

٨١ - ٤٤ أبي وابن المتوكل، عن الحميري، عن اليقطينيّ، عن ابن محبوب، عن البطائنيّ، عن أبي بصير عن أبي عبد الله تلقظينيّ، عن أبي بصير عن أبي عبد الله تلقظينيّ قال: إنّ الله أجلّ وأعظم من أن يترك الأرض بغير إمام عدل<sup>(٤)</sup>.

٨٢ – **كـُـّ أبي**، عن الحميريّ، عن عبد الله بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب عن العلا، عن ابن أبي يعفور قال: قال أبو عبد الله ﷺ : ما تبقى الأرض يوماً واحداً بغير إمام منّا تفزع إليه الأمّة<sup>(o)</sup>.

٨٣ - <sup>4</sup>، أبي وابن الوليد معاً، عن الحميريّ، عن محمّد بن عبد الحميد، عن منصور بن يونس، عن عبد الرحمان بن سليمان، عن أبيه عن أبي جعفر عليم عن الحارث بن نوفل قال: قال عليّ عليم الله لله لله يقام يا رسول الله أمنا الهداة أم من غيرنا؟ قال: لا، بل منّا الهداة إلى يوم القيامة بنا استنقذهم الله من ضلالة الشّرك، وبنا يستنقذهم الله من ضلالة الفتنة، وبنا يصبحون إخواناً بعد الضّلالة<sup>(٢)</sup>.

٨٤ – <sup>4</sup>كة أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً، عن ابن عيسى واليقطينيّ معاً، عن الأهوازيّ عن جعفر بن بشير وصفوان معاً، عن المعلى بن عثمان، عن المعلى بن خنيس قال : سألت أبا عبد الله ﷺ هل كان النّاس إلّا وفيهم من قد أُمروا بطاعته منذ كان نوح؟ قال : لم يزل كذلك، ولكن أكثرهم لا يؤمنون<sup>(٧)</sup>.

**سن:** أبي، عن صفوان، عن المعلَّى بن خنيس مثله<sup>(٨)</sup>.

- (۱) (۷) كمال الدين، ص ۲۲۰-۲۲۳.
   (۸) المحاسن، ج ۱ ص ۲۳۵ ح ۱۹۸.
  - (٩) كمال الدين، ص ٢٢٠.

٨٥ – <sup>لك</sup> ابن الوليد، عن سعد والحميريّ معاً، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان، عن حمزة بن حمران، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لو لم يكن في الأرض إلّا اثنان لكان أحدهما الحجّة، ولو ذهب أحدهما بقي الحجّة<sup>(١)</sup>.

٨٦ – <sup>لك</sup> ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب عن هشام بن سالم، عن يزيد الكناسيّ قال: قال أبو جعفر <sup>غلي</sup>ظًلاً : ليس تبقى الأرض يا أبا خالد يوماً واحداً بغير حجّة لله على النّاس، ولم تبق منذ خلق الله آدم وأسكنه الأرض<sup>(٢)</sup>.

٨٧ – <sup>لى</sup>\* ابن الوليد عن سعد والحميريّ معاً، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان، عن عبد الله بن خراش عن أبي عبد الله ﷺ قال: سأله رجل فقال: لن تخلو الأرض ساعة إلّا وفيها إمام؟ قال: لا تخلو الأرض من الحقّ<sup>(٣)</sup>.

۸۹ – **ل<sup>ی</sup> ا**بن الولید، عن سعد، عن ابن عیسی، عن ابن معروف، عن ابن مهزیار، عن ابن بشّار قال: قال الحسین بن خالد للرّضا ﷺ وأنا حاضر: تخلو الأرض من إمام؟ قال: لا<sup>(٤)</sup>.

٨٩ – **يو:** الحسن بن عليّ بن النّعمان، عن أبيه، عن شعيب، عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ أنّه قال: لم تخل الأرض إلّا وفيها منّا رجل يعرف الحقّ فإذا زاد النّاس فيه شيئاً قال: زادوا، وإذا نقصوا منه قال: قد نقصوا<sup>(0)</sup>.

٩٠ – <sup>4</sup> أبي، عن سعد، عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب واليقطينيّ وعبدالله بن عامر جميعاً، عن ابن أبي نجران، عن الحجّاج الخشّاب، عن معروف بن خرّبوذ قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: قال رسول الله ﷺ: إنّما مثل أهل بيتي في هذه الأُمّة كمثل نجوم السّماء، كلّما غاب نجم طلع نجم<sup>(1)</sup>.

٩١ – <sup>ك،</sup> أبي وابن الوليد وماجيلويه جميعاً، عن محمّد بن أبي القاسم، عن الكوفيّ، عن نصر بن مزاحم، عن محمّد بن سعيد عن فضل بن خديج، عن كميل بن زياد النخعيّ .

وحدِّثنا ابن الوليد، عن الصفَّار وسعد والحميريّ جميعاً، عن ابن عيسى وابن هاشم معاً، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد، عن الثماليّ، عن عبد الرّحمان بن جندب، عن كميل.

وحدِّثنا عبد الله بن محمّد بن عبد الوهّاب، عن محمّد بن داود بن سليمان، عن موسى بن إسحاق، عن ضرار بن صرد، عن عاصم بن حميد، عن الثّماليّ عن عبد الرّحمان، عن كميل. وحدّثنا الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي نجران، عن عاصم بن حميد.

- (1 ٤) كمال الدين، ص ٢٢٠-٢٢٣.
   (٥) بصائر الدرجات، ص ٣١٣ ج ٧ باب ١٠ ح ٩.
  - (٦) كمال الدين، ص ٢٦٦.

وحدَّثنا محمّد بن الحسن بن عليّ بن الصّلت، عن محمّد بن العبّاس الهرويّ عن محمّد بن إسحاق بن سعيد، عن محمّد بن إدريس الحنظليّ، عن إسماعيل بن موسى الفزاريّ، عن عاصم بن حميد، عن الثَّماليّ، عن عبد الرَّحمان، عن كميل بن زياد – واللَّفظ للفضل بن خديج عن كميل بن زياد - قال : أخذ أمير المؤمنين عليٍّ بن أبي طالب عليًّ بيدي فأخرجني إلى ظهر الكوفة فلمّا أصحر تنفّس ثمّ قال: يا كميل إنَّ هذه القلوب أوعية فخيرها أوعاها، احفظ عنّي ما أقول لك: النَّاس ثلاثة: عالم ربَّانيّ، ومتعلَّم على سبيل نجاة وهمج رعاع، أتباع كلِّ ناعق، يميلون مع كلَّ ريح، لم يستضيئوا بنور العلم فيهتدوا ولم يلجأوا إلى ركن وثيق فينجوا يا كميل العلم خير من المال، العلم يحرسك، وأنت تحرس المال، والمال تنقصه النّفقة، والعلم يزكو على الإنفاق، يا كميل محبّة العلم دين يدان به، يكسب الإنسان الطّاعة في حياته وجميل الأحدوثة بعد وفاته، وصنيع المال يزول بزواله، يا كميل هلك خزّان الأموال وهم أحياء، والعلماء باقون ما بقي الدِّهر، أعيانهم مفقودة، وأمثالهم في القلوب موجودة، ها إنَّ ههنا وأشار بيده إلى صدره - لعلماً جمّاً، لو أصبت له حملة، بلي أصيب لقناً غير مأمون عليه، مستعملاً آلة الدِّين للدَّنيا، ومستظهراً بنعم الله على عباده وبحججه على أوليائه، أو منقاداً لحملة الحقّ لا بصيرة له في أحنائه، ينقدح الشكّ في قلبه لأوّل عارض من شبهة الأمّة لا ذا ولا ذاك، أو منهوماً باللّذة سلس القياد للشهوة أو مغرماً بالجمع والاذخار ليسا من رعاة الدّين في شيء أقرب شبهاً بهما الأنعام السّائمة، كذلك يموت العلم بموت حامليه، اللُّهم بلي لا تخلو الأرض من قائم لله بِحججه، إمَّا ظاهراً مشهوراً، أو خانفاً مغموراً لنلًا تبطُّل حجج الله وبيَّناته، وكم ذا وأين أولنك؟ أولنك والله الأقلُّون عدداً، والأعظمون قدراً بهم يحفَظُ الله حججه وبيَّناته، حتَّى يودعوها نظراءهم، ويزرعوها في قلوب أشباههم، هجم بهم العلم على حقيقة البصيرة، وباشروا روح اليقين، واستلانوا ما استوعر المترفون، وأنسوا بما استوحش منه الجاهلون، وصحبوا الدَّنيا بأبدان أرواحها معلّقة بالمحلّ الأعلى، يا كميل أولئك خلفاء الله في أرضه، والدّعاة إلى دينه، آه آه شوقاً إلى رؤيتهم، وأستغفر الله لي ولكم.

وفي رواية عبد الرّحمان بن جندب: فانصرف إذا شئت.

وحدَّثنا بهذا الحديث القاسم بن محمّد السوّاج، عن القاسم بن أبي صالح، عن موسى بن إسحاق القاضي، عن ضرار عن عاصم، عن التّماليّ، عن عبد الرّحمان عن كميل قال: أخذ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ بيدي وأخرجني إلى ناحية الجبّان، فلمّا أصحر جلس، ثمّ قال: يا كميل احفظ عنّي ما أقول لك: القلوب أوعية فخيرها أوعاها.

وذكر الحديث مثله، إلّا أنّه قال فيه: بلى لا تخلو الأرض من قائم بحجّة، لئلّا تبطل حجج الله وبيّناته. ولم يذكر فيه: ظاهراً مشهوراً، ولا خائفاً مغموراً. وقال في آخره: إذا شئت فقم. وأخبرنا به بكر بن عليّ الشّاشيّ، عن محمّد بن عبد الله بن إبراهيم البزاز الشّافعيّ، عن ضرار عن عاصم، عن النّماليّ، عن عبد الرّحمان، عن كميل قال: أخذ عليّ بن أبي طالب ﷺ بيدي إلى ناحية الجبان، فلمّا أصحر جلس ثمّ تنفّس، ثمّ قال: يا كميل بن زياد احفظ ما أقول لك، القلوب أوعية فخيرها أوعاها النّاس ثلاثة: فعالم ربّانيّ، ومتعلّم على سبيل نجاة، وهمج رعاع، أتباع كلّ ناعق. وذكر الحديث بطوله إلى آخره.

وحدَّثنا به عليّ بن عبد الله الأسواريّ، عن مكيّ بن أحمد، عن عبد الله بن محمّد السيرفيّ، عن محمّد بن إدريس، عن إسماعيل بن موسى، عن عاصم، عن النّماليّ، عن عبد الرّحمان، عن كميل قال: أخذ بيدي عليّ بن أبي طالب غليمًا فأخرجنى إلى الجبان، فلمّا أصحر جلس ثمّ تنفّس، ثمّ قال: يا كميل بن زياد القلوب أوعية فخيرها أوعاها. وذكر مثله.

وحدَّثنا به أحمد بن محمَّد بن الصقر، عن موسى بن إسحاق، عن ضرار، عن عاصم، عن الثماليّ، عن عبد الرّحمان، عن كميل.

وحدِّثنا به أبو محمَّد بكر بن عليّ الشَّاشيّ، عن محمَّد بن عبد الله الشافعيّ، عن بشير بن موسى عن عبيد بن الهيثم، عن إسحاق بن محمَّد، عن عبد الله بن الفضل بن الحباج عن هشام بن محمّد السَّائب، عن أبي مخنف لوط بن يحيى، عن فضيل بن خديج، عن كميل قال: أخذ بيدي أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ بالكوفة فخرجنا حتّى انتهينا إلى الجبّان وذكر فيه: اللّهم بلى لا تخلو الأرض من قائم لله بحججه، ظاهر مشهور، أو باطن مغمور، لئلًا تبطل حجج الله وبيّناته. وقال في آخره: انصرف إذا شئت.

**بيان:** قد مرّ هذا الخبر بشرحه بأسانيد في باب فضل العلم<sup>(١)</sup>.

٩٢ – ك، أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن عبد الله بن الفضل، عن عبد الله النّوفلي، عن عبد الله بن عبد الرّحمان، عن أبي مخنف، عن عبد الرّحمان بن جندب عن كميل بن زياد أنّ أمير المؤمنين عليميًا قال لي في كلام طويل: اللّهم إنّك لا تخلي الأرض من قائم لله بحجّة، إمّا ظاهر مشهور، أو خائف مغمور، لئلًا تبطل حجج الله وبيّناته<sup>(٣)</sup>.

**ل:** ماجيلويه، عن عمّه، عن الكوفيّ، عن نصر بن مزاحم، عن أبي مخنف مثله<sup>(٣)</sup>.

٩٣ – ك. ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن عبد الرّحمان، عن كميل قال: سمعت عليّاً عَلَيْتَكَمْ يقول في كلام طويل: اللّهم إنّك لا تخلي الأرض من قائم بحجّة، إمّا ظاهر، أو خائف مغمور، لئلّا تبطل حججك وبيّناتك<sup>(٤)</sup>. ك. ابن المتوكّل: عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عبد الله بن أحمد، عن عبد الرّحمان

- كَ أَبْنُ الْمُتَوَكِّلُ أَنْ عَنْ أَكُرْ سُدَي، عَنْ البِرَمَحَيّْ، عَنْ عَبِدَ الله بِنَ أَحْمَدُ، عَنْ عبد الرحما
  - ۲۷۸ (۲) ۲۹ کمال الدین، جن ۲۷۸.
     ۲۷۸ (۲) ۲) کمال الدین، جن ۲۷۸.
    - (٤) كمال الذين اسيم ٩٩٨ وفيه : أو خاف سقمور .

ابن موسى، عن محمّد بن الزيات، عن أبي صالح عن كميل مثله<sup>(۱)</sup>. ك: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد، عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب، والهيثم النّهديّ جميعاً، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن أبي اسحاق الهمدانيّ قال: حدّثني الثقة من أصحابنا عن أمير المؤمنين غليّتني وذكر مثله<sup>(۲)</sup>.

٩٤ – ٤٤ أبي، عن سعد، عن هارون، عن ابن صدقة، عن الصّادق، عن آبائه عن عليَّ عَلَيَّ عَلَيَّ أَنَّه قال في خطبة له على منبر الكوفة : اللَّهم إنَّه لا بدّ لأرضك من حجّة لك على خلقك، يهديهم إلى دينك، ويعلّمهم علمك، لئلاً تبطل حجّتك ولا يضلّ أتباع أوليائك بعد إذ هديتهم به إما ظاهر ليس بالمطاع، أو مكتتم، أو مترقّب إن غاب من النّاس شخصه في حال هدنتهم فإنَّ علمه وآدابه في قلوب المؤمنين مثبتة، فهم بها عاملون<sup>(٣)</sup>.

٩٥ – **ير؛** محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ الله ﷺ أجلّ وأعظم من أن يترك الأرض بغير إمام<sup>(٤)</sup>.

٩٧ - **ير؛** محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن الحسين بن أبي العلا قال: قلت لأبي عبد الله عليظير : تبقى الأرض يوماً بغير إمام؟ قال: لا<sup>(٦)</sup>.

٩٨ - ير؛ أحمد بن محمّد، عن البرقيّ، عن النّضر، عن يحيى الحلبيّ، عن أيّوب بن جرير أحمد بن محمّد، عن أيّوب بن جرير عن سليمان بن خالد عن أبي جعفر عليتي قال: ما كانت الأرض إلّا ولله فيها عالم<sup>(٧)</sup>.

٩٩ – **ير؛** بعض أصحابنا، عن الوشّاء، عن أبان الأحمر، عن الحسن بن زياد العطّار قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : ما يكون الأرض إلّا وفيها عالم؟ قال: بلي<sup>(٨)</sup>.

۱۰۰ - ير؛ عنه، عن الوشاء، عن أبان الأحمر، عن الحارث بن المغيرة قال: سمعت أبا عبد الله عبيرة قال: سمعت أبا عبد الله عبيرة يقول: إنّ الأرض لا تترك إلّا بعالم يحتاج النّاس إليه ولا يحتاج إلى النّاس، يعلم الحرام والحلال<sup>(٩)</sup>.

١٠١ – **ير:** أحمد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن سعد بن أبي خلف عن الحسن ابن زياد العطّار قال: سمعت أبا عبد الله تشيئية يقول: إنّ الأرض لا تكون إلّا وفيها حجّة، إنّه لا يصلح النّاس إلّا ذلك، ولا يصلح الأرض إلّا ذاك<sup>(١٠)</sup>.

**سن:** ابن یزید مثله. (ص ۲۳٤ باب ۲۱ ح ۱۹۹۳.

١٠٢ - **ير:** عليّ بن إسماعيل، عن أحمد بن النّضر، عن الحسين بن أبي العلا قال : قلت

(1-٣) كمال الدين، ص ٢٨٦.
 (٤-٣) بصائر الدرجات، ص ٤٤٤ ج ١٠ باب ١٠ ح ٢-٤.
 (٨) - (١٠) بصائر الدرجات، ص ٤٤٤ ج ١٠ باب ١٠ ح ٧-٩.

لأبي عبدالله ﷺ : تترك الأرض بغير إمام؟ قال: لا، قلنا له: تكون الأرض وفيها إمامان؟ قال: لا، إلّا إمام صامت لا يتكلّم، ويتكلّم الّذي قبله<sup>(1)</sup>.

١٠٣ – **ير:** عباد بن سليمان، عن سعد بن سعد، عن محمّد بن عمّارة، عن أبي الحسن الرّضاﷺ قال: إنّ الحجّة لا تقوم لله على خلقه إلّا بإمام حتّى يعرف<sup>(٢)</sup>.

**بيان: في** بعض النسخ: [حتّى يعرف] يمكن أن يقرأ [يعرّف] على بناء التفعيل المعلوم، فالمستتر راجع إلى الإمام، والأظهر أنّه على بناء المجرد المجهول فالمستتر إمّا راجع إلى الله، أو إلى الإمام، وفي بعضها [إلّا بإمام حيّ يعرف] وفي بعضها : [حقّ يعرف] فالرّجوع إلى الإمام على النسختين أظهر بل هو متعيّن.

١٠٤ - **ير؛** محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب والحجّال، عن العلا، عن محمّد عن أبي جعفر ﷺ قال: لا تبقى الأرض بغير إمام ظاهر<sup>(٣)</sup>.

بيان: قوله: [ظاهر] أي حجّته وإمامته لا شخصه علي ، وأمّا قوله: [تفزع إليه النّاس] أي في الجملة ولو بعد ظهوره، أو الأعمّ من كلّ النّاس وبعضهم، فإنّ في حال غيبة الإمام يفزع إليه بعض خواص أصحابه، ويحتمل أن يكون الغرض بيان الحكمة في وجوده، أي إمام من شأنه أن يفزع النّاس إليه إن لم يمنع مانع، وأمّا الاستشهاد بالآية فلظهور عموم الحكم وشموله لجميع الأزمان ومرابطة الإمام لا يكون إلّا مع وجوده.

١٠٦ – يوء أحمد بن الحسين، عن ابن فضّال، عن عمرو بن سعيد، عن مصدّق بن صدقة قال: سمعت أبا عبد الله ظلِّيَثَلا يقول: لن تخلو الأرض من حجّة عالم يحيي فيها ما يميتون من الحقّ، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿ يُرِيْدُنَ لِبُطَنِئُواْ نُوَرَ اللَهِ بِأَفْرَمِهِمْ وَاللَهُ مُتِمَّ نُورِهِ وَلَوْ كُوَ آلَكَفِرُونَ؟

١٠٧ - يو: الهيثم النّهديّ، عن أبيه، عن يونس بن يعقوب قال : سمعت أبا عبد الله عَظِيمَةِ الله عَظِيمَةِ يقول : لو لم تكن في الدّنيا إلّا اثنان لكان أحدهما الإمام<sup>(٦)</sup> .

۱۰۸ - ير: أحمد بن محمد، عن علي بن إسماعيل، عن ابن سنان، عن حمزة بن الطيار

- (1) (٤) بصائر الدرجات، ص ٤٤٤ ج ١٠ باب ١٠ ح ١٢–١٣ و١٤ و٢٠.
  - (٥) بصائر الدرجات، ص ٤٤٥ ج ١٠ باب ١٠ ح ١٧.
    - (1) بصائر الدرجات، ص ٤٤٦ ج ١٠ باب ١١ ح ٢.

قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيَّةِ يقول: لو لم يبق في الأرض إلا اثنان، لكان أحدهما الحجّة على صاحبه<sup>(1)</sup>.

١٠٩ - يرة أحمد بن محمّد، عن محمّد بن الحسن، عن ابن سنان، عن ابن عمارة بن الطيّار قال: قال: لو لم يبق في الأرض إلّا اثنان لكان أحدهما الحجّة، ولو ذهب أحدهما بقي الحجّة<sup>(٢)</sup>.

١١٠ – **ير:**محمّد بن عيسى، عن ابن سنان، عن أبي عمّارة بن الطيّار قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: لو لم يبق في الأرض إلّا اثنان لكان أحدهما الحجّة<sup>(٣)</sup>.

١١١ – يو: محمّد بن عبد الجبّار، عن البرقيّ عن فضالة، عن أبي عبيدة قال: قلت لأبي جعفر عليية: إنّ سالم بن أبي حفصة قال: أما بلغك أنّه من مات ليس له إمام مات ميتة جاهليّة؟ فقلت: بلى، فقال: من إمامك؟ قلت: أنمّني آل محمّد عليه، قال: فقال: والله ما أسمعك عرفت إماماً، قال: فقال أبو جعفر عليه: ويح من سالم، يدري سالم ما منزلة الإمام؟ الإمام أعظم وأفضل ممّا يذهب إليه سالم والنّاس أجمعون، وإنّه لم يمت منّا ميّت قطّ إلا جعل الله من بعده من يعمل مثله عمله، ويسير بسيرته، ويدعو إلى مثل الّذي دعا إليه، وإنّه لم يمنع الله ما أعطى داود أن يعطي سليمان أفضل ممّا أعطى داود<sup>(٤)</sup>.

١١٢ – **ير؛** الحسن بن عليّ، عن عبيس بن هشام، عن عبد الله بن الوليد عن الحارث بن المغيرة النّضريّ قال: سمعت أبا عبد الله عليّظ يقول: لا يكون الأرض إلّا وفيها عالم يعلم مثل علم الأوّل وراثة من رسول الله عليّي ومن عليّ بن أبي طالب عليّظي، يحتاج النّاس إليه ولا يحتاج إلى أحد<sup>(ه)</sup>.

١١٣ – **ير:**محمّد بن الحسين، عن الحسن بن محبوب، عن العلا، عن عبد الله بن أبي يعفور، عن أبي عبد الله عليم قال: كان عليّ بن أبي طالب عليم عالم هذه الأمّة، والعلم يتوارث، وليس يمضي منّا أحد حتّى يرى من ولده من يعلم علمه ولا تبقى الأرض يوماً بغير إمام منّا تفزع إليه الأمّة، قلت: يكون إمامان؟ قال: لا إلّا وأحدهما صامت لا يتكلّم حتّى يمضى الأوّل<sup>(1)</sup>.

١١٤ – **ني:**ابن عقدة، عن محمّد بن يوسف عن ابن مهران، عن ابن البطائنيّ عن أبيه، عن يعقوب بن شعيب قال: سمعت أبا عبد الله عَلَيَّيَرٍ يقول: لا والله لا يدع الله هذا الأمر إلّا وله من يقوم له إلى يوم تقوم السّاعة<sup>(٧)</sup>.

۱۱۵ - ني: ابن عقدة، عن محمّد بن سالم بن عبد الرّحمان، عن عثمان بن سعيد

(۱) – (۳) بصائر الدرجات، ص ٤٤٦ ج ۱۰ باب ۱۱ ح ۳–۵. (٤) – (٦) بصائر الدرجات، ص ٤٦٣ ج ۱۰ باب ۱۸ ح ۱۱ و١٦ و۲۰. (۷) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٣٦. الطّويل، عن أحمد بن سير، عن موسى بن بكر، عن المفضّل عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿ إِنَّمَا أَنَتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ فَوْمٍ هَادٍ؟ قال: كلّ إمام هاد للقرن الّذي هو فيهم<sup>(1)</sup>.

١٦٦ - نحي<sup>2</sup> ابن عقدة، عن محمّد بن المفضّل وسعدان بن إسحاق وأحمد بن الحسين بن عبد الملك ومحمّد بن أحمد القطواني جميعاً عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن الثمالي، عن أبي إسحاق السّبيعيّ قال: سمعت من يوثق به من أصحاب أمير المؤمنين يقول: قال أمير المؤمنين من خطبة خطبها بالكوفة طويلة ذكرها: اللهمّ لا بدّ لك من حجج في أرضك، حجّة بعد حجّة على خلقك يهدونهم إلى دينك، ويعلمونهم علمك، لئلاً يتفرّق أتباع أوليائك، ظاهر غير مطاع، أو مكتتم خائف يترقّب. إن غاب عن النّاس شخصهم في حال أرضك، حجّة بعد حجّة على خلقك يهدونهم إلى دينك، ويعلمونهم علمك، لئلاً يتفرّق أتباع أوليائك، ظاهر غير مطاع، أو مكتتم خائف يترقّب. إن غاب عن النّاس شخصهم في حال أوليائك، ظاهر غير مطاع، أو مكتتم خائف يترقّب. إن غاب عن النّاس شخصهم في حال مدنتهم في دولة الباطل قلن يغيب عنهم مبثوث علمهم وآدابهم في قلوب المؤمنين مثبتة وهم أوليائك، مناهر ن يأسون بما يستوحش منه المكذّبون، ويأباه المسرفون بالله، كلام يكال بلا بنها عاملون، يأنسون بما يستوحش منه ويتجعه وينهج نهجه فيصلح به، عن أن منال من من خطبة أوليا المعن عنهم مبثوث علمهم وآدابهم في قلوب المؤمنين مثبتة وهم نهن، من كان يأسمن المعرفين مثبة وهم أوليائك، عالمون، يأنسون بما يستوحش منه المكذّبون، ويأباه المسرفون بالله، كلام يكال بلا بنها عاملون، يأنسون بما يستوحش منه ويتجعه وينهج نهجه فيصلح به، ثمّ يقول: فمن هذا بنه من، من كان يسمعه يعقله نيعرفه ويؤمن به ويتبعه وينهج نهجه فيصلح به، ثمّ يقول: فمن هذا بعن، من بن يأبلون بما يوجد حملة يحفظونه ويؤدونه كما يسمعونه من العالم، ثمّ قال بعد ثمن، من كان يسمعه يعقله نيعرفه ويؤمن به ويتبعه وينهج نهجه فيصلح به، ثمّ يقول: فمن هذا بعن، من كان يسمعه يعقله نيعرفه ويؤمن به ويتبعه وينهج نهجه فيصلح به، ثمّ يقول نهمن هذا بعن من من من كان يسمع يحله ويؤذمن ويؤدونه ويؤدنه كما يسمعونه من العالم، ثمّ قال بعد ثمن، من كان يسمع إذ لم يوجد حملة يحفظونه ويؤدونه كما يسمعونه من العالم، ثمّ قال بعد كلهم أويل في هذه الخطبة : اللهم وإتي ألغلم الغيب أن العلم لا يأرز كله ولا يأول إذ ملع مواله ويؤدنه مولا إله مغمور ليس بمال من حجة على خلقك، إن العلم مغال أو يخلك مغمور ليس بمطاع، أيألكل لا تخلي أرضك من حجة على خلقك، إما ظاهر مطاع أو خائف مغمور ليس بمالع، أيكن لكيل يضل أوليل حجتك، ويضل أولياؤك بعد إذ

ني ألي الكلينيّ، عن عليّ بن محمّد، عن سهل، وعن محمّد بن يحيى وغيره عن أحمد بن محمّد، وعن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن ابن محبوب، عن هشام بن سالم، عن الثماليّ عن أبي إسحاق مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيا<sup>ن:</sup>** قال الجزريّ: الهدنة: السّكون، والصلح، والموادعة بين المسلمين والكفّار، وبين كلّ متحاربين، وقال: فيه إنّ الإسلام ليأرز إلى المدينة كما تأرز الحيّة إلى جحرها، أي ينضمّ إليها ويجتمع بعضه إلى بعض فيها انتهى. فالمعنى في الخبر أنّ العلم ينقبض وينضمّ ويخرج من بين النّاس لفقد حامله، ولعلّ المراد بموادّ العلم الأئمّة.

١١٧ – **تي\*** الكلينيّ، عن بعض رجاله، عن أحمد بن مهران، عن محمّد بن عليّ، عن الحسين بن أبي العلا، عن أبي عبد الله <sup>ظليتظلام</sup> قال: قلت له: تبقى الأرض بغير إمام؟ قال: لإ<sup>(٤)</sup>.

١١٨ - **في:** الكلينيّ، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن الرّبيع بن محمّد المسليّ، عن عبد الله بن سليمان، عن أبي عبد الله <sup>ظليّظير</sup> قال: ما زالت الأرض إلّا وفيها حجّة يعرف الحلال والحرام، ويدعو النّاس إلى سبيل الله<sup>(o)</sup>.

کتاب الغيبة للنعماني، ص ٦٩.
 کتاب الغيبة للنعماني، ص ٦٩.
 (٣) - (٥) کتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٧-٨٨.

**بيان**\*لعلّ كلمة «إلّا» هنا زائدة كما قال الأصمعيّ، وابن جنّي، وحملا عليه قوّل ذي الرّمة :

حراجيج ما تنفكَ إلّا مناخة على الخسف أو ترمي بها بلداً قفرا وحمل عليه ابن مالك قوله: أرى المذهبر إلّا منجنوناً بأهله

والحراجيج جمع الحرجوج، وهي النّاقة الطّويلة على وجه الأرض، والمنجنون: الدّولاب، ويحتمل أن يكون «مازالت» من زال يزول، أي لا تزول ولا تتغيّر من حال إلى حال إلّا وفيها إمام، والذّنيا لا تخلو عن التغيّر فلا يخلو من الامام، أو المعنى لا تزول ولا تفنى الدّنيا إلّا وفيها إمام، أي الإمام باق في الأرض إلى أن تفنى، ولا يبعد أن يكون تصحيف «ما كانت».

**أقول:**سياتي في خطبة الغدير ما يدلّ على المقصود من الباب.

۲ -- باب آخر في إتصال الوصية وذكر الأوصياء من لئن آدم إلى آخر الدهر

١ - لي: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن مقاتل بن سليمان عن أبي عبد الله الصادق على قال: قال رسول الله على أنا سيّد النبيّين، ووصبتي سيّد الوصيّين، وأوصياني سادة الأوصياء، إنَّ آدم سأل الله بَخْتُ أن يجعل له وصيّاً صالحاً، فأوحى الله لَجْمَنُّ إليه: إنِّي أكرمت الأنبياء بالنبوَّة، ثمَّ اخترت خلقي وجعلت خيارهم الأوصياء ثمَّ أوحى الله لمُتَخَلِّظُ إليه: يا آدم أوص إلى شيث، فأوصى آدم إلى شيث، وهو هبة الله بن آدم، وأوصى شيث إلى ابنه شبَّان، وهو ابن نزلة الحوراء الَّتي أنزلها الله على آدم من الجنَّة فزوَّجها ابنه شيئاً، وأوصى شبَّان إلى محلث وأوصى محلث إلى محوق، وأوصى محوق إلى عميشا وأوصى عميشا إلى أخنوخ وهو إدريس النبق، وأوصى إدريس إلى ناحور ودفعها ناحور إلى نوح النبتي، وأوصى نوح إلى سام، وأوصى سام إلى عثامر، وأوصى عثامر إلى برعيثاشا وأوصى برعيثاشا إلى يافث، وأوصى يافث إلى بره، وأوصى بره إلى جفيسه وأوصى جفيسه إلى عمران، ودفعها عمران إلى إبراهيم الخليل، وأوصى إبراهيم إلى ابنه إسماعيل، وأوصى إسماعيل إلى إسحاق، وأوصى إسحاق إلى يعقوب، وأوصى يعقوب إلى يوسف، وأوصى يوسف إلى يثريا وأوصى يثريا إلى شعيب، ودفعها شعيب إلى موسى بن عمران، وأوصى موسى بن عمران إلى يوشع بن نون، وأوصى يوشع بن نون إلى داود، وأوصى داود إلى سليمان، وأوصى سليمان إلى آصف بن برخيا وأوصى آصف بن برخيا، إلى زكريًّا ودفعها زكريًّا إلى عيسي بن مريم، وأوصى عيسي إلى شمعون بن حمون الصفا، وأوصى شمعون إلى يحيى بن زكريًا، وأوصى يحيى بن زكريًا إلى منذر، وأوصى

منذر إلى سليمة، وأوصى سليمة إلى بردة، ثمّ قال رسول الله ﷺ ودفعها إليّ بردة، وأنا أدفعها إليك يا عليّ، وأنت تدفعها إلى وصيّك، ويدفعها وصيّك إلى أوصيائك من ولدك واحد بعد واحد حتّى يدفع إلى خير أهل الأرض بعدك ولتكفرنّ بك الأمّة، ولتختلفنّ عليك اختلافاً شديداً، الثابت عليك كالمقيم معي والشاذّ عنك في النّار، والنّار مثوى للكافرين<sup>(1)</sup>. ها: الغضائريّ عن الصّدوق مثله<sup>(٢)</sup>.

ل<sup>4</sup> ابن الوليد، عن الصفّار وسعد والحميريّ جميعاً، عن ابن عيسى وابن أبي الخطّاب والنّهديّ وإبراهيم بن هاشم جميعاً عن ابن محبوب عن مقاتل مثله<sup>(٣)</sup>.

بيان: لعلّه على الأسلوب من أوصى إلى دفع، بالنسبة إلى أرباب الشرائع للاشارة إلى أنّهم على لم يكونوا نوّاباً عمّن تقدّمهم، ولا حافظين لشريعتهم وأمّا التعبير بالدّفع في الأئمة المحملة للمشاكلة، أو لتعظيمهم بجعلهم بمنزلة أولي العزم من الرسل، أو لأنّ الدّفع لم يكن عند الوصيّة، أو لاختلاف الوصيّة بالنبوّة والإمامة، ويمكن أن يقال: التعبير بالدّفع لم يكن عند الوصيّة، أو لاختلاف الوصيّة بالنبوّة والإمامة، ويمكن أن يقال: التعبير إماماً، والامامة تختصّ بأولي العزم وأنمّتنا صلوات الله عليهم أجمعين كما سيأتي في الأخبار، ثمّ إنّ المدفوع إليه صاحب شريعة مبتداه، بل لبيان عظم شأن المدفوع إليه وكونه إماماً، والامامة تختصّ بأولي العزم وأنمّتنا صلوات الله عليهم أجمعين كما سيأتي في الأخبار، ثمّ إنّ الخبر يدلّ على بقاء يحيى بعد زكريّا علي خلافاً للمشهور، وينافي بعض الأخبار الدّالة على موت يحيى قبل عيسى، كما مرّ، وربما قيل بتعدّد يحي بن زكريّا، ولا يخفى بعده، وقد مرّ بعض القول فيه.

٢ - شعي؛ عن هشام بن سالم، عن حبيب السجستانيّ، عن أبي جعفر على قرّب ابنا آدم القربان فتقبّل من أحدهما ولم يتقبل من الآخر، قال: تقبّل من هابيل، ولم يتقبّل من قابيل، دخله من ذلك حسد شديد، وبغى على هابيل، ولم يزل يرصده، ويتبع خلوته حتى من قابيل، دخله من ذلك حسد شديد، وبغى على هابيل، ولم يزل يرصده، ويتبع خلوته حتى ظفر به متنحياً عن آدم، فوثب عليه فقتله، فكان من قصّتهما ما قد أنبا الله في كتابه ممّا كان ينهما من المحاورة قبل أن ينهما على هابيل، ولم يزل يرصده، ويتبع خلوته حتى الفر به متنحياً عن آدم، فوثب عليه فقتله، فكان من قصّتهما ما قد أنبا الله في كتابه ممّا كان بينهما من المحاورة قبل أن يقتله، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه جزعاً شديداً ودخله حزن شديد، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه جزعاً شديداً ودخله حزن شديد، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه حيا شديداً فرحله من المحاورة قبل أن يقتله، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه حيا شديداً ودخله حزن شديد، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه جزعاً شديداً ودخله حزن شديد، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه جزعاً شديداً ودخله حزن شديد، قال: فلمّا علم آدم بقتل هابيل جزع عليه جزعاً شديداً ودخله حزن شديد، قال: فسكى إلى الله ذلك، فأوحى الله إليه أنّي واهب لك ذكراً يكون خلفاً ودخله من هابيل، قال: فولدت حوّا غلاماً زكياً مباركاً، فلمّا كان يوم السّابع سماه آدم شيث، فا حي الله إلى آدم إلى آدم إلى أنه.

قال: فلمّا دنا أجل آدم أوحى الله إليه أن يا آدم إنّي متوفّيك ورافع روحك إليّ يوم كذا وكذا، فأوص إلى خير ولدك وهو هبتي الّذي وهبته لك، فأوص إليه، وسلّم إليه ما علّمناك من الأسماء والاسم الأعظم، فاجعل ذلك في تابوت، فإنّي أحبّ أن لا يخلو أرضي من عالم يعلم علمي، ويقضي بحكمي، أجعله حجّتي على خلقي.

- أمالي الصدوق، ص ٣٢٨ مجلس ٦٣ ح ٣.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٤٤٢ مجلس ١٥ ح ٩٩١.
   (٣) كمال الدين، ص ٢٠٣.

قال : فجمع آدم إليه جميع ولده من الرَّجال والنَّساء، فقال لهم : يا ولدي إنَّ الله أوحى إليّ أنَّه رافع إليه روحي، وأمرني أن أُوصي إلى خير ولدي، وإنَّه هبة الله، وإنَّ الله اختاره لي ولكم من بعدي، اسمعوا له وأطيعوا أمره، فإنَّه وصيّي وخليفتي عليكم، فقالوا جميعاً : نسمع له ونطيع أمره ولا نخالفه، قال : فأمر بالتّابوت فعمل ثمّ جعل فيه علمه والأسماء والوصيّة، ثمّ دفعه إلى هبة الله، وتقدّم إليه في ذلك، وقال له : انظر يا هبة الله إذا أنا متّ فاغسلني وكفّتي وصلِّ عليّ، وأدخلني في حفرتي، فإذا مضى بعد وفاتي أربعون يوماً فأخرج عظامي كلّها من وصلِّ عليّ، وأدخلني في حفرتي، فإذا مضى بعد وفاتي أربعون يوماً فأخرج عظامي كلّها من حفرتي فاجمعها جميعاً ثمّ اجعلها في التّابوت واحتفظ به ولا تأمننَ عليه أحداً غيرك، فإذا محضرت وفاتك وأحسست بذلك من نفسك فالتمس خير ولدك، والزمهم لك صحبة، وأفضلهم عندك قبل ذلك فأوص إليه بمثل ما أوصيت به إليك، ولا تدعنَ الأرض بغير عالم منّا أهل البيت.

يا بنيّ إنّ الله تبارك وتعالى أهبطني إلى الأرض وجعلني خليفته فيها حجّة له على خلقه، فقد أوصيت إليك بأمر الله، وجعلتك حجّة الله على خلقه في أرضه بعدي فلا تخرج من الذّنيا حتّى تدع لله حجّة ووصيّاً وتسلّم إليه التابوت وما فيه كما سلّمته إليك، وأعلمه أنّه سيكون من ذرّيّتي رجل اسمه نوح يكون في نبوّته الطوفان والغرق، فمن ركب في فلكه نجا، ومن تخلّف عن فلكه غرق، وأوص وصيّك أن يحفظ بالتّابوت وبما فيه، فإذا حضرت وفاته أن يوصي إلى خير ولده وألزمهم له، وأفضلهم عنده، وسلّم إليه التّابوت وما فيه، فإذا حضرت وفاته أن يوصي إلى في التابوت وليوص بذلك بعضهم عنده، وسلّم إليه التّابوت وما فيه، وما فيه، وإخار من المرت وفاته أن يوصي الى التّابوت وليوص بذلك بعضهم إلى بعض، فمن أدرك نبوّة نوح فليركب معه، وليحمل التّابوت وجميع ما فيه في فلكه، ولا يتخلّف عنه أحد.

واحذر يا هبة الله وأنتم يا ولدي الملعون قابيل وولده، فقد رأيتم ما فعل بأخيكم هابيل فاحذروه وولده ولا تناكحوهم ولا تخالطوهم، وكن أنت يا هبة الله وإخوتك وأخواتك في أعلى الجبل واعزله وولده، ودع الملعون قابيل وولده في أسفل الجبل.

قال: فلمّا كان اليوم الّذي أخبر الله أنّه متوفّيه فيه تهيّا آدم للموت وأذعن به، قال: وهبط عليه ملك الموت فقال آدم: دعني يا ملك الموت حتّى أتشهّد وأثني على ربّي بما صنع عندي من قبل أن تقبض روحي، فقال آدم: أشهد أن لا إله إلّا الله وحده لا شريك له، وأشهد أنّي عبد الله وخليفته في أرضه، ابتدأني بإحسانه وخلقني بيده، لم يخلق خلقاً بيده سواي، ونفخ فيّ من روحه، ثمّ أجمل صورتي ولم يخلق على خلقي أحداً قبلي، ثمّ أسجد لي ملائكته، وعلّمني الأسماء كلّها ولم يعلّمها ملائكته، ثمّ أسكنني جنّته، ولم يكن جعلها دار قرار، ولا منزل استيطان وإذما خلقني ليسكنني الأرض للّذي أراد من التقدير والتّدبير، وقدّر ذلك كلّه قبل أن يخلقني، فمضيت في قدره وقضائه ونافذ أمره، ثمّ نهاني أن آكل من الشجرة فعصيته وأكلت منها فأقالني عثرتي، وصفح لي عن جرمي، فله الحمد على جميع نعمه عندي خمداً يكمل به رضاه عنّي. قال: فقبض ملك الموت روحه صلوات الله عليه.

فقال أبو جعفر على الني عبرتيل نزل بكفن آدم وبحنوطه وبالمسحاة معه قال : ونزل مع جبرئيل سبعون ألف ملك ليحضروا جنازة آدم، قال : فغسّله هبة الله وجبرئيل وكفّنه وحنّطه ثمّ قال : يا هبة الله تقدّم فصلٌ على أبيك، وكبّر عليه خمساً وعشرين تكبيرة، فوضع سرير آدم ثمّ قدم هبة الله وقام جبرئيل عن يمينه والملائكة خلفهما فصلّى عليه وكبّر عليه خمساً وعشرين تكبيرة، وانصرف جبرئيل والملائكة فحفروا له بالمسحاة ثمّ أدخلوه في حفرته، ثمّ قال جبرئيل : يا هبة الله هكذا فافعلوا بموتاكم، والسلام عليكم ورحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت.

فقال أبو جعفر ﷺ : فقام هبة الله في ولد أبيه بطاعة الله وبما أوصاه أبوه فاعتزل ولد الملعون قابيل، فلمّا حضرت وفاة هبة الله أوصى إلى ابنه قينان، وسلّم إليه التّابوت وما فيه وعظام آدم وقال له : إن أنت أدركت نبوّة نوح فاتّبعه، واحمل التّابوت معك في فلكه، ولا تخلفنّ عنه، فإنّ في نبوّته يكون الطّوفان والغرق، فمن ركب في فلكه نجا ومن تخلّف عنه غرق.

قال: فقام قينان بوصيّة هبة الله في إخوته وولد أبيه بطاعة الله، قال: فلمّا حضرت قينان الوفاة أوصى إلى مهلائيل وسلّم إليه التّابوت وما فيه والوصيّة فقام مهلائيل بوصيّة قينان وسار بسيرته، فلمّا حضرت مهلائيل الوفاة أوصى إلى ابنه برد فسلّم إليه التّابوت، وجميع ما فيه والوصيّة، فتقدّم إليه في نبوّة نوح فلمّا حضرت وفاة برد أوصى به إلى ابنه اخنوخ، وهو إدريس، فسلّم إليه التّابوت وجميع ما فيه والوصيّة، فقام اخنوخ بوصيّة برد فلمّا قرب أجله أوحى الله إليه: انّي رافعك إلى السّماء، وقابض روحك في السّماء، فأوص إلى ابنك حرقاسيل فقام حرقاسيل بوصيّة اخنوخ، فلمّا حضرت الوفاة أوصى إلى ابنه نوح وسلّم إليه التّابوت غلمًا حضرت أوص إلى السّماء، وقابض وحك في السّماء، فأوص إلى ابنك فلمّا حضرت نوحاً الوفاة أوصى إلى التّماء، وقابض روحك في السّماء، فأوص إلى ابنك عرقاسيل فقام حرقاسيل بوصيّة اخنوخ، فلمّا حضرته الوفاة أوصى إلى ابنه نوح وسلّم إليه التّابوت وجميع ما فيه والوصيّة، قال: فلم يزل التّابوت عند نوح حتى حمله معه في فلكه، فلمّا حضرت نوحاً الوفاة أوصى إلى ابنه سام، وسلم إليه التّابوت، وجميع ما فيه والوصيّة.

قال حبيب السجستانيّ: ثمّ انقطع حديث أبي جعفر ﷺ عندها<sup>(1)</sup>.

٣ - شيء عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر عليه قال: لما أكل آدم من الشجرة أهبط إلى الأرض فولد له هابيل وأخته توأم، ثم ولد قابيل وأخته توأم، ثم إنّ آدم أمر هابيل وأجته توأم، ثم إنّ آدم أمر هابيل وقابيل أن يقربا قرباناً، وكان هابيل صاحب غنم وكان قابيل صاحب زرع، فقرّب قابيل كبشاً من أفضل غنمه، وقرب قابيل من زرعه ما لم يكن ينقى كما أدخل بيته، فتقبّل قرباناً فقرب قابيل من أولم يتنبع كما أبني عمرة أبي عنم وكان قابيل صاحب ذرع، فقرب قابيل أن يقربا قرباناً، وكان هابيل من الشجرة وقابيل أن يقربا قرباناً، وكان هابيل صاحب غنم وكان قابيل صاحب زرع، فقرّب قابيل كبشاً من أفضل غنمه، وقرب قابيل من زرعه ما لم يكن ينقى كما أدخل بيته، فتقبّل قرباناً هنبيل أن يقربا قرباناً هابيل، من أفضل غنمه، وقرب قابيل من زرعه ما لم يكن ينقى كما أدخل بيته، فتقبّل قرباناً من أن هابيل، ولم يتقبل قربان قابيل، وهو قول الله:

(1) تفسير العياشي، ج 1 ص ٣٣٥ ح ٧٧ من سورة المائدة.

أَحَدِهِمَا وَلَمَ يُنَقَبَّلَ مِنَ ٱلْآخَرِي وكان القربان يأكله النّار، فعمد قابيل إلى النّار فبنى لها بيتاً، وهو أوّل من بنى بيوت النّار، فقال: لأعبدنَ هذه النّار حتّى يتقبّل قرباني ثمّ إنّ إبليس عدوّ الله أتاه وهو يجري من ابن آدم مجرى الدّم في العروق فقال له: يا قابيل قد تقبّل قربان هابيل ولم يتقبّل قربانك وإنّك إن تركته يكون له عقب يفتخرون على عقبك، يقولون: نحن أبناء الّذي تقبّل قربانه وأنتم أبناء الّذي ترك قربانه، فاقتله لكيلا يكون له عقب يفتخرون على عقبك، فقتله، فلمّا رجع قابيل إلى آدم قال له: يا قابيل أين هابيل؟ فقال: الطبوه حيث قربنا القربان، فانطلق آدم فوجد هابيل إلى آدم قال له: يا قابيل أين هابيل؟ فقال: اطلبوه حيث قربنا القربان، فانطلق آدم فوجد هابيل إلى آدم قال له: يا قابيل أين هابيل؟ فقال: اطلبوه حيث قربنا القربان، قابيل أربعين ليلة، ثمّ إنّ آدم سأل ربّه ولداً فولد له غلام فسمّاه هبة الله، لأنّ الله وهبه له وأخته هابيل أربعين ليلة، ثمّ إنّ آدم سأل ربّه ولداً فولد له غلام فسمّاه هبة الله، لأنّ الله وهبه له وأخته توأم، فلمّا انقضت نبوّة آدم واستكملت أيّامه أوحى الله إليه: أن يا آدم قد قضيت نبوّتك علم النبوّة في العقب من ذرّيتك عند هبة الله ابنك، فإنّي لم أقطع العلم والإيمان والاسم علم النبوّة في العقب من ذرّيتك عند هبة الله ابنك، فإنّي لم أقطع العلم والإيمان والاسم علم النبوّة في العقب من ذرّيتك عند هبة الله ابنك، فإني لم أقطع العلم والإيمان والاسم علم النبوة في العقب من ذرّيتك عند هبة الله ابنك، فإنّي لم أقطع العلم والإيمان والاسم علم النبوة في العقب من ذرّيتك عند هبة الله ابنك، فإني لم أقطع العلم والإيمان والاسم علم النبوة في العقب من ذرّيتك عند هبة الله ابنك، فإني لم أقطع العلم والإيمان والاسم

وبشر آدم بنوح، وقال: إنّ الله باعث نبيّاً اسمه نوح، فإنّه يدعو إلى الله ويكذّبه قومه فيهلكهم الله بالطّوفان، فكان بين آدم وبين نوح عشرة آباء كلّهم أنبياء، وأوصى آدم إلى هبة الله أنّ من أدركه منكم فليؤمن به وليتبعه وليصدّق به، فإنّه ينجو من الغرق، ثمّ إنّ آدم مرض المرضة الّتي مات فيها، فأرسل هبة الله فقال له: إن لقيت جبرئيل أو من لقيت من الملائكة فأقرته مني السّلام، وقل له: يا جبرئيل إنّ أبي يستهديك من ثمار الجنّة فقال جبرئيل : يا هبة الله إنّ أباك قد قبض وما نزلنا إلا للصّلاة عليه فارجع، فرجع فوجد آدم قد قبض، فأراه جبرئيل كيف يغسّله، فغسّله حتّى إذا بلغ الصّلاة عليه فارجع، فرجع فوجد آدم قد قبض، فأراه جبرئيل كيف يغسّله، فغسّله حتّى إذا بلغ الصّلاة عليه، قال هبة الله : يا جبرئيل تقدّم فصل على من ولده، فقال له جبرئيل أن الله أمرنا أن نسجد لأبيك آدم وهو في الجنّة، فليس لنا أن نوم شيئاً من ولده، فقدتم هبة الله فصلّى على أبيه آدم وجبرئيل خلفه، وجنود الملائكة، وكبّر عليه تكبيرات، وقد كان يكبّر على أهل بدر تسعاً وعسرين تكبيرة، والسنّة اليوم فينا خمس

ثمّ إنّ هبة الله لمّا دفن آدم صلّى الله عليه أتاه قابيل فقال: يا هبة الله إنّي قد رأيت آدم قد خصّك من العلم بما لم أخصّ به أنا، وهو العلم الّذي دعا به أخوك هابيل فتقبّل منه قربانه، وإنّما قتلته لكيلا يكون له عقب فيفتخرون على عقبي فيقولون: نحن أبناء الّذي تقبّل منه قربانه، وأنتم أبناء الّذي ترك قربانه، وإنّك إن أظهرت من العلم الّذي اختصّك به أبوك شيئاً، قتلتك كما قتلت أخاك هابيل، فلبث هبة الله والعقب من بعده مستخفين بما عندهم من العلم والإيمان والاسم الأكبر وميراث النبوّة وآثار علم النبوّة حتّى بعث الله نوحاً وظهرت وصيّة هبة ٣ - باب / أن الإمامة لا تكون إلا بالنص...

الله حين نظروا في وصيّة آدم، فوجدوا نوحاً نبيّاً قد بشّر به أبوهم آدم فآمنوا به واتّبعوه وصدّقوه، وقد كان آدم أوصى إلى هبة الله أن يتعاهد هذه الوصيّة عند رأس كلّ سنة، فيكون يوم عيدهم فيتعاهدون بعث نوح وزمانه الّذي يخرج فيه، وكذلك في وصيّة كلّ نبيّ حتّى بعث الله محمّداً عنيي <sup>(1)</sup>.

قال هشام بن الحكم : قال أبو عبد الله ﷺ : لمّا أمر الله آدم أن يوصي إلى هبة الله أمره أن يستر ذلك فجرت السنّة في ذلك بالكتمان، فأوصى إليه وستر ذلك<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد مضى الخبر بتمامه وطوله في باب جوامع أحوال الأنبياء ﷺ من كتاب النبوّة، ومضى خبر آخر طويل في اتّصال الوصيّة في باب أحوال ملوك الأرض من ذلك الكتاب، فلم نعدهما حذراً من التّكرار والإطناب.

٣ -- باب أن الإمامة لا تكون إلا بالنص

## ويجب على الإمام النص على من بعده

**الآيات: القصص «٢٨»: ﴿**وَرَيُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَـّاً ۗ وَيَخْتَــَارُ مَا كَانَ لَهُمُ ٱلْخِيَرُ<sup>ة</sup>ُ سُبْحَنَ ٱللَّهِ وَبَعَــَانَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ١٦٨١.

**الزخرف «٤٣»؛ ﴿**وَقَالُوا لَوَلَا نُزِلَ هَذَا الْفُرْءَانُ عَلَىٰ رَجُلٍ مِّنَ الْفَرْبَتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ أَهُمَ يَقْسِمُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ نَحْنُ فَسَمَنَا بَيْنَهُم مَّعِيشَتَهُمْ فِي الْحَوَةِ الدُّنْيَأُ وَرَفَعْنَا بَعْضَهُمْ فَوْقَ بَعْضٍ دَرَجَنَتٍ لِيَشَخِذَ بَعْضُهُم بَعْضَا سُخْرِيَّاً وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَبْرٌ مِنَا يَجْمَعُونَ ﴾.

تفسير؛ قوله تعالى: ﴿وَيَخْتَكَارُ ﴾ أي يختار من يشاء للنبوة والامامة، فقد روى المفسّرون أنّه نزل في قولهم: ﴿لَوَلَا نُزَلَ هَذَا الْفُرَمَانُ عَلَى رَجُلٍ مِنَ الْقَرَيَّتَيْنِ عَظِيمٍ ﴾ وقيل: ﴿مَا ﴾ موصولة مفعول ليختار، والرّاجع إليه محذوف، والمعنى ويختار الّذي كانّ لهم فيه الخيرة، أي الخير والصلاح، وعلى الأوّل الخيرة بمعنى التخيّر، كالطيرة بمعنى التطيّر، وعلى التقديرين يدلّ على أنّ اختيار الإمام الّذي له الرّياسة في الدّين والدّنيا لا يكون برأي النّاس، كما لا يخفى على منصف فينَ ٱلقَرَيَّتَيْنِ ﴾ أي من إحدى القريتين : مكّة والطائر

(أَهُرُ يَقْسِئُونَ رَحْمَتَ رَبِّكُ ﴾ قال البيضاويّ: إنكار فيه تجهيل وتعجيب من تحكّمهم، والمراد بالرّحمة النبوّة (نَحْنُ قَسَمَنَا بَيْنَهُم مَعِيشَتَهُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنَيَّا ﴾ وهم عاجزون عن تدبيرها، وهي خويصة أمرهم في دنياهم، فمن أين لهم أن يدبّروا أمر النبوّة الّتي هي أعلى المراتب الإنسيّة ﴿وَرَفَعْنَا بَمَعَنَهُمْ ﴾ أي وأوقعنا بينهم التفاوت في الرّزق وغيره ﴿لِيَنَخِذَ بَعَضُهُم بَعْطَا

(١) – (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣٨ ح ٧٨ و٧٩ من سورة المائدة.

سُخَرِيَّاً﴾ أي ليستعمل بعضهم بعضاً في حوائجهم ليحصل بينهم تألّف وتضامّ ينتظم بذلك نظام العالم لا لكمال في الموسع، ولا لنقص في المقتّر ثمّ إنه لا اعتراض لهم علينا في ذلك ولا تصرّف، فيكف يكون فيما هو أعلى منه ﴿وَرَحْمَتُ رَبِّكَ﴾ أي هذه النبوّة وما يتبعها ﴿خَيَرٌ مِّمَّا يَجْمَعُونَكَ﴾ من حطام الدنيا والعظيم من رزق منها لا منه انتهى<sup>(1)</sup>.

**وأقول:** الآيتان صريحتان في أنّ الرزق والمراتب الذّنيويّة لمّا كانت بقسمته وتقديره سبحانه فالمراتب الأخرويّة والذّرجات المعنويّة كالنبوّة وما هو تاليها في أنّه رفعة معنويّة وخلافة دينيّة وهي الإمامة أولى وأحرى بأن تكون بتعيينه تعالى ولا يكلها إلى العباد، وأيضاً إذا قصرت عقول العباد عن قسمة الذّرجات الدنيويّة فهي أحرى بأن تكون قاصرة عن تعيين منزلة هي تشتمل على الرّياسة الدّينيّة والذّنيويّة معاً، وهذا بيّن بحمد الله في الآيتين على وجه ليس فيه ارتياب ولا شك والله الموفق للصّواب.

١ - ٤ ابن عيسى، عن البزنطيّ قال: دخلت على الرّضا على القادسية فقلت له: جعلت فداك إنّي أريد أن أسألك عن شيء وأنا أجلك والخطب فيه جليل وإنّما أريد فكاك رقبتي من النّار، فرآني وقد دمعت فقال: لا تدع شيئاً تريد أن تسألني عنه إلّا سألتني عنه، قلت له: جعلت فداك إنّي سألت أباك وهو نازل في هذا الموضع عن خليفته من بعده فدلّني عليك، له: جعلت فداك إنّي سألت أباك وهو نازل في هذا الموضع عن خليفته من بعده فدلّني عليك، وقد سألتك منذ سنين – وليس لك ولد – عن الإمامة فيمن تكون من بعده فدلّني عليك، وقد سألتك منذ سنين – وليس لك ولد – عن الإمامة فيمن تكون من بعدك؟ فقلت: في وقد سألتك منذ سنين – وليس لك ولد – عن الإمامة فيمن تكون من بعدك؟ فقلت: في الذي سألت عنه الله لك ابنين، فأيتهما عندك بمنزلتك التي كانت عند أبيك؟ فقلت: في أنذي سألت عنه ليس هذا وقته فقلت له: جعلت فداك قد رأيت ما ابتلينا به من أبيك، ولست الذي سألت عنه إلى عنه إلى عنه إلى التي كانت عند أبيك؟ فقلت: في من الذي سألت عنه لك ابنين، فأيتهما عندك بمنزلتك التي كانت عند أبيك؟ فقال لي: هذا الذي سألت عنه ليس هذا وقته فقلت له: جعلت فداك قد رأيت ما ابتلينا به من أبيك، ولست الذي سألت عنه ليس هذا وقته فقلت له: ولدي منولي يخاف كانت عنه أبيك؟ فقال لي: هذا أنذي سألت عنه ليس هذا وقته فقلت له: جعلت فداك قد رأيت ما ابتلينا به من أبيك، ولست آمن الأحدات، فقال: كلاً إن شاء الله، لو كان الذي تخاف كان متي في ذلك حجة أحتج بها من الذي سألت عنه ليس هذا وقته فقلت له: يوكن معليه والواجب من الله إذا خاف الفوت على عليك وعلى غيرك، أما علمت أنّ الإمام الفرض عليه والواجب من الله إذا خاف الفوت على في الأحداث، فقال: كلاً إن شاء الله، لو كان الذي تخاف كان متي في ذلك حجة أحتج بها من الك وعلى غيرك، أما علمت أنّ الإمام الفرض عليه والواجب من الله إذا خاف الفوت على في الك وعلى في الإمام من بعده بحجة معروفة مبيّة، إنّ الله تبارك وتعالى يقول في كتابه: فلنه أن يحتج في الإمام من بعده بحجة معروفة مبيّة، إنّ أله تبارك وتعالى يقول في كتابه: فليله أن يحتب في الأمام من بعده بحجة معروفة مبيّة، إنّ أرم منها منها وطيب أن من اله الله.

٢ - **ب:** بالإسناد قال: قلت للرّضا ﷺ : الإمام إذا أوصى إلى الّذي يكون من بعده بشيء ففوض إليه فيجعله حيث يشاء أو كيف هو؟ قال: إنّما يوصي بأمر الله ﷺ فقال له: إنّه قد حكي عن جدّك قال: أترون أنّ هذا الأمر إلينا نجعله حيث نشاء؟ لا والله ما هو إلّا عهد من رسول الله ﷺ رجل فرجل مسمّى، فقال: فالّذي قلت لك من هذا<sup>(٤)</sup>.

یر: عبّاد بن سلیمان، عن سعد بن سعد، عن صفوان، عنه الله الله .

٣ -ج: سعد بن عبد الله القميّ قال : سألت القائم عَلَيْظَلا في حجر أبيه فقلت : أخبرني يا

- (1) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٠٥.
   (٢) سورة التوبة، الآية: ١١٥.
- (٣) قرب الإسناد، ص ٣٧٦ ح ١٣٣١ . (٤) قرب الإسناد، ص ٣٥٢ ح ١٢٦١ .

مولاي عن العلّة الَّتي تمنع القوم من اختيار إمام لأنفسهم، قال: مصلح أو مفسد؟ قلت: مصلح، قال: هل يجوز أن تقع خيرتهم على المفسد بعد أن لا يعلم أحد ما يخطر ببال غيره من صلاح أو فساد؟ قلت: بلى، قال: فهي العلّة، أيّدتها لك ببرهان يقبل ذلك عقلك؟ قلت: نعم، قال: أخبرني عن الرسل الَّذين اصطفاهم الله، وأنزل عليهم الكتب، وأيّدهم بالوحي والعصمة إذ هم أعلام الأمم، وأهدى أن لو ثبت الاختيار، ومنهم موسى وعيسى بيتين ، هل يجوز مع وفور عقلهما وكمال علمهما إذا همّا بالاختيار أن تقع خيرتهما على المنافق وهما يظنّان أنّه مؤمن؟ قلت: لا، قال: فهذا موسى كليم الله مع وفور عقله وكمال علمه ونزول إيمانهم وإخلاصهم، فوقعت خيرته على المنافقين، قال الله بيتين رجلاً ممّن لم يشكّن في أيمانهم وإخلاصهم، فوقعت خيرته على المنافقين، قال الله بيتين رجلاً ممّن لم يشكّ في سَبَعِينَ رَجُلًا لِيقِيقَيْنَاً له الآية، فلمّا وجدنا اختيار من قد اصطفاه الله للنبوة واقعاً على الأفسد دون الأصلح وهو يظنّ أنّه الأصلح دون الأفسد علمنا أن لا اختيار لمن لا يعلم ما تخفي الصدور، وما تكن الضمائر، وتنصرف عنه السرائر وأن لا خطر لاختيار المهاجرين والأنصار، بعد وقوع خيرة الأسباء على ذوي الفساد لمّا أن لا اختيار لمن لا يعلم ما تخفي والأنصار، بعد وقوع خيرة الأنبياء على ذوي الفساد لمّا أن لا اختيار لمن لا يعلم ما تخفي والأنصار، بعد وقوع خيرة الأنبياء على ذوي الفساد لمّا أن اله الصلاح.

٤ - لي: ابن الوليد، عن الحسن بن متيل، عن سلمة بن الخطّاب، عن منيع بن الحجّاج، عن يونس، عن الصبّاح المرائة عن يونس، عن الصباح المزنيّ، عن أبي عبد الله عنيتيز قال: عرج بالنبيّ عن السماء مائة وعشرين مرّة، ما من مرّة إلا وقد أوصى الله عَرَيْضٍ فيها إلى النبيّ بالولاية لعليّ والأئمة من بعده عنيتيز أكثر ممّا أوصاه بالفرائض".

ير؛ عليّ بن محمّد بن سعيد، عن حمدان بن سليمان، عن عبد الله بن محمّد اليمانيّ عن منيع مثله. الص ٩٠ ج ٢ باب ١٠ ح ٢٠٠.

٥ – ؈۪ عليّ، عن أخيه موسى ﷺ قال: كان يقول قبل أن يؤخذ بسنة إذا اجتمع عنده أهل بيته: ما وكّد الله على العباد في شيّء ما وكّد عليهم بالإقرار بالإمامة، وما جحد العباد شيئاً ما جحدوها<sup>(٣)</sup>.

- (۱) الاحتجاج، ص ٤٦٤.
- (٣) قرب الإسناد، ص ٣٠٠ ح ١١٨٠.

(۲) الخصال، ص ۲۰۱ باب ما فوق المائة ح ۳.

لأحد أن يقول: لم فعل الله ذلك؟ وإنّ الإمامة خلافة الله ﷺ ليس لأحد أن يقول: لم جعلها الله في صلب الحسين دون صلب الحسن لأنّ الله هو الحكيم في أفعاله، لا يُسأل عمّا يفعل وهم يسألون، الخبر<sup>(1)</sup>.

٧ - ٤: أبي وابن الوليد معاً، عن سعد والحميريّ معاً عن ابن أبي الخطّاب عن ابن اسباط عن ابن بكير عن عمرو بن الأشعث قال: سمعت أبا عبد الله عنهي يقول: أترون الأمر إلينا نضعه حيث نشاء؟ كلاً والله إنّه لعهد معهود من رسول الله عنهي إلى رجل فرجل، حتّى ينتهي إلى صاحبه<sup>(٢)</sup>.

٨-ير؛ أحمد بن محمّد عن ابن أبي عمير، عن حمّاد بن عثمان، عن عمرو بن الاشعث قال: سمعت أبا عبد الله غيريتي يقول: أترون الموصي منّا يوصي إلى من يريد؟ لا والله، ولكنّه عهد من رسول الله ينهي رجل فرجل حتى ينتهي الأمر إلى صاحبه<sup>(٣)</sup>.

**ير:** أحمد بن محمّد، عن ابن أبي عمير عن بكير وجميل عن عمرو بن الأشعث مثله<sup>(٤)</sup>. **ير:** أحمد بن الحسن عن أبيه عن ابن بكير عن عمرو بن الأشعث مثله<sup>(٥)</sup>.

٩ - يوء أحمد بن محمد، عن عبد الله الحجّال، عن داود بن يزيد عمّن ذكره عن أبي عبد الله عبي أحمد بن محمّد، عن عبد الله عبي الله عبي الله عبي الله عبي الله عبي الله عبد من رسول الله علي الله علي بن أبي طالب عليتي رجل فرجل إلى أن ينتهي إلى صاحب هذا الأمر<sup>(1)</sup>.

١٠ - ير، أحمد بن محمّد، عن الأهوازي، عن عمرو بن عثمان عن حسّان عن سدير، عن أحدهما بير، قال: سمعته يقول: أترون الوصيّة إنّما هو شيء يوصي به الرّجل إلى من شاء؟ ثمّ قال: إنّما هو عهد من رسول الله يشيئ رجل فرجل حتّى انتهى إلى نفسه<sup>(٧)</sup>.

**ير:** إبراهيم بن هاشم، عن يحيى بن أبي عمران، عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٨)</sup>.

ا ا – **ير؛** أحمد بن محمّد، عن الأهوازيّ، عن عمر بن أبان قال : ذكر أبو عبد الله عَلَيْتَنْ اللهُ الله الأوصياء، وذكرت إسماعيل وقال : لا والله يا أبا محمّد ما ذاك إلينا ما هو إلّا إلى الله ينزل واحد بعد واحد<sup>(٩)</sup>.

١٢ – يوء محمّد بن الحسين، عن ابن أسباط، عن ابن بكير، عن عمرو بن الأشعث قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: أترون هذا الأمر إلينا نضعه حيث شئنا؟ كلّا والله، إنّه عهد من رسول الله ﷺ رجل فرجل حتّى ينتهي إلى صاحبه<sup>(١٠)</sup>.

(۱) الخصال، ص ۳۰۵ باب الخمسة ح ۸٤.
 (۲) - (۵) بصائر الدرجات، ص ۲۳۳ ج ۱۰ باب ۱ ح ۱ و۷ و ۱۰.
 (۳) - (۱۰) بصائر الدرجات، ص ۲۳۳ ج ۱۰ باب ۱ ح ۲ و۳ و ۸ و۶ و۰.

١٣ – يو: أيّوب بن نوح، عن صفوان بن يحيى، عن ابن بكير، عن عمرو عن أبي عبد الله عليميني قال: كنّا عنده نحواً من عشرين إنساناً، فقال: لعلّكم ترون أنّ هذا الأمر إلى رجل منّا نضعه حيث نشاء؟ كلّا والله إنّه لعهد من رسول الله عني ، يسمّى رجل فرجل حتّى انتهى إلى صاحبه<sup>(1)</sup>.

١٤ - ير: أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبيه، عن البطائنيّ، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله غلييّية قال: سألته وطلبت وقضيت إليه أن يجعل هذا الأمر إلى إسماعيل، فأبى الله إلّا أن يجعله لأبي الحسن موسى غليّتَاي <sup>(٢)</sup>.

١٥ - يوب الحسين بن محمّد بن عامر، عن المعلّى بن محمّد، عن عليّ بن محمّد، عن بكر بن صالح الرّازي، عن محمّد بن سليمان المصريّ، عن عثمان بن أسلم، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنّ الإمامة عهد من الله بَحْرَيْنِه معهود لرجل مسمّى، ليس للإمام أن يزويها عمّن يكون من بعده<sup>(٣)</sup>.

١٦ - يو، محمّد بن الحسين، عن الحسن بن عليّ، عن عليّ بن منصور، عن كلثوم، عن عبد الرّحمان الخزّاز، عن أبي عبد الله علييني قال: كان لاسماعيل بن إبراهيم ابن صغير يحبّه وكان هوى إسماعيل فيه، فأبى الله ذلك، فقال: يا إسماعيل هو فلان، فلمّا قضى الله الموت على إسماعيل فجاء وصيّه وقال: يا بنيّ إذا حضر الموت فافعل كما فعلت، فمن أجل ذلك يليس يموت إمام إلا أخبره الله إلى من يوصي<sup>(3)</sup>.

١٧ - يو، السنديّ بن محمّد، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن حجر، عن حمران، عن أبي عبد الله عليمية قال: سمعته يقول: ما مات منّا عالم حتّى يعلمه الله إلى من يوصي<sup>(٥)</sup>. يو، أحمد بن محمّد، عن الأهوازيّ، عن فضالة، عن عمرو بن أبان، عن حمران عن أبي عبد الله عليمية مثله<sup>(٦)</sup>.

**ير؛** محمّد بن عبد الجبّار ، عن محمّد البرقيّ ، عن فضالة ، عن عمرو بن أبان ، عن سليمان ابن خالد ، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(۷)</sup> .

الحسن الحسين، عن جعفر بن بشير وابن فضّال، عن مثنّى الحنّاط عن الحريم الحنّاط عن الحيّاط عن الحيّاط عن الحسن الصيقل قال: قال أبو عبد الله عَلَيْتَلِيْمَ : لا يموت الرّجل منّا حتّى يعرف وليّه<sup>(٨)</sup>.

١٩ - ير: محمّد بن القاسم، عن صفوان، عن المعلّى بن أبي عثمان، عن المعلّى بن خنيس، عن أبي عبد الله عَلِيَّلِا ِ قال: إنّ الإمام يعرف الإمام الّذي من بعده فيوصي إليه<sup>(٩)</sup>.

- (۱) (۳) بصائر الدرجات، ص ٤٣٣ ج ١٠ باب ١ ح ٦ و١١ و١٢.
- (٤) (٧) بصائر الدرجات، ص ٤٣٥ ج ١٠ باب ٢ ح ٤ و١ و٢ و٣.
  - (٨) (٩) بصائر الدرجات، ص ٤٣٦ ج ١٠ باب ٣ ح ١-٢.

٢٠ - ير: محمّد بن الحسين، عن ابن محبوب، عن العلا، عن عبد الله بن أبي يعفور، عن أبي عبد الله يزير الله يزير الله بن أبي يعفور، عن أبي عبد الله على قال: لا يموت الإمام حتّى يعلم من يكون بعده<sup>(1)</sup>.
 ٢١ - ير: عليّ بن إسماعيل، عن أحمد بن النّضر الخزّاز، عن الحسين بن أبي العلا، عن أبي عبد الله على يزير قال: الإمام يعرف الإمام الذي يكون من بعده<sup>(٢)</sup>.

**ير:** محمّد بن شعبب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

**ير:** محمّد بن عيسى، عن عليّ بن النّعمان، عن شعيب، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

**ير.** محمّد بن عيسى، عن الأهوازيّ، عن فضالة، عن الحسين بن أبي العلاء عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

٢٢ - قب: محمّد بن سنان، عن الصادق عليتي في قوله: ﴿ يَعْلَنُ مَا يَشَكَمُ وَيَخْتَكَارُ ﴾ قال: اختار محمّداً وأهل بيته.

عليّ بن الجعد، عن شعبة، عن حمّاد بن مسلمة، عن أنس قال النبيّ ﷺ إنَّ الله خلق آدم من طين كيف يشاء.

ثمّ قال: ﴿وَيَخْتَكُونُ إِنَّ الله اختارني وأهل بيتي على جميع الخلق فانتجبنا، فجعلني الرّسول، وجعل عليّ بن أبي طالب غليتين الوصيّ، ثمّ قال: ﴿مَا كَانَ لَمُمُ ٱلْحِيرَةُ ﴾ يعني ما جعلت للعباد أن يختاروا، ولكنّي أختار من أشاء فأنا وأهل بيتي صفوة الله وخيرته من خلقه، ثمّ قال: ﴿سُبْحَنَ ٱللَهِ ﴾ يعني تنزيهاً لله ﴿عَكَمَا يُشَرِيُوُنَ ﴾ به كفّار مكّة، ثمّ قال: ﴿وَرَبُّكَ ﴾ يا محمد ﴿يَعَلَمُ مَا تَكِنُ صُدُورُعُمٌ ﴾ من بغض المنافقين لك ولأهل بيتك ﴿وَمَا يُعْلِنُوُنَّ ﴾ بألسنتهم من الحبّ لك ولأهل بيتك<sup>(1)</sup>

يف، روى محمّد بن مؤمن في كتابه في تفسير قوله تعالى : ﴿وَرَبُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَمُ وَيَخْتَكَارُ مَا كَانَ هُمُ ٱلْجِيَرُةُ ﴾ قال: سألت رسول الله ﷺ ﴿وَرَيُّكَ يَخْلُقُ مَا يَشَكَمُ ﴾ قال: إنّ الله ﷺ خلق آدم. وذكر مثله<sup>(۷)</sup>.

٢٣ ~ قبي: ابن جرير الطّبريّ لمّا كان النبيّ ﷺ يعرض نفسه على القبائل جاء إلى بني كلاب فقالوا : نبايعك على أن يكون لنا الأمر بعدك، فقال : الأمر لله فإن شاء كان فيكم، وكان في غيركم، فمضوا ولم يبايعوه وقالوا : لا نضرب لحربك بأسيافنا ثمّ تحكّم علينا غيرنا .

(۱) - (۲) يصائر الدرجات، ص ٤٣٦ ج ۱۰ باب ٣ ح ٣-٤.
(۳) - (٥) يصائر الدرجات، ص ٤٣٧ ج ۱۰ باب ٣ ح ٥-٧.
(٦) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ٣١٦.
(٧) الطرائف للسيد ابن طاووس ج ۱ ص ١٤٩ ح ١٣٢.

**الماوردي:** في أعلام النبوّة إنّه قال عامر بن الطفيل للنبيّ وقد أراد به غيلة : يا محمّد ما لي إن أسلمت؟ فقال : لك ما للإسلام، وعليك ما على الإسلام، فقال : ألا تجعلني الوالي من بعدك؟ قال : ليس لك ذلك ولا لقومك، ولكن لك أعنّة الخيل تغزو في سبيل الله القصّة<sup>(1)</sup>.

٢٤ **-قب:** أبو ذرّ عن النبيّﷺ من استعمل غلاماً في عصابة فيها من هو أرضى لله منه فقد خان الله .

وقال أبو الحسن الرّفا لابن رامين الفقيه: لمّا خرج النبيّ الله من المدينة ما استخلف عليها أحداً؟ قال: بلى استخلف عليّاً، قال: وكيف لم يقل لأهل المدينة اختاروا فإنكم لا تجتمعون على الضلال؟ قال: خاف عليهم الخلف والفتنة، قال: فلو وقع بينهم فساد لأصلحه عند عودته، قال: هذا أوثق، قال: فاستخلف أحداً بعد موته؟ قال: لا، قال: فموته أعظم من سفره، فكيف أمن على الأمّة بعد موته ما خافه في سفره وهو حيّ عليهم؟

٢٥ - في: ابن عقدة، عن عبد الله بن أحمد بن مسعود، عن محمّد بن عبد الله الحلبيّ عن عبد الله ابن بكير، عن عمرو بن الأشعث قال: سمعت أبا عبد الله الله المحمّد بن عنده في البيت نحو من عشرين رجلاً فأقبل علينا وقال: لعلّكم ترون أنّ هذا الأمر في الإمامة إلى البيت نحو من عشرين ريا والله إنه لعهد من الله بن بكير، عن محمّد بن الأمعث قال: مسمعت أبا عبد الله المحمّد بن عبد الله المحمول ونحن عنده في البيت نحو من عشرين رجلاً فأقبل علينا وقال: لعلّكم ترون أنّ هذا الأمر في الإمامة إلى البيت نحو من عشرين رجلاً فأقبل علينا وقال: مسمعت أبا عبد الله المحمّد الله عليه إلى البيت نحو من عشرين رجلاً فأقبل علينا وقال: لعلّكم ترون أنّ هذا الأمر في الإمامة إلى البيت نحو من عشرين رجلاً فأقبل علينا وقال. العلّم ترون أنّ هذا الأمر في الإمامة إلى البيت نحو من عشرين رجل منّاء، والله إنّه لعهد من الله نزل على رسول الله الله الى رجال مسمّين رجل فرجل حتى ينتهي إلى صاحبها<sup>(٣)</sup>.

٤ - بابوجوب معرفة الإمام، وأنه لا يعذر النّاس بترك الولاية وأن من مات لا يعرف إمامه أو شك فيه مات ميتة جاهلية وكفر ونفاق

١ - سن: أبي، عن النّضر، عن يحيى الحلبيّ، عن بشير الدّهان قال: قال أبو عبد الله تشيير الدّهان قال: قال أبو عبد الله تشيير الدّهان مات ميتة جاهليّة عبد الله تشيير المامه مات ميتة جاهليّة عبد الله تشيير القاعة، قد رأيتم أصحاب عليّ، وأنتم تأتمون بمن لا يعذر النّاس بجهالته، لنا كرائم القرآن، ونحن أقوام افترض الله طاعتنا، ولنا الأنفال ولنا صفو المال<sup>(3)</sup>.

**بيان:** قوله: قد رأيتم أصحاب عليّ، أي طاعتهم له، فالمراد خواصّهم أو رجوعهم عنه وكفرهم بعدم طاعتهم له كالخوارج، قوله: «لنا كرائم القرآن» أي نزلت فينا الآيات الكريمة ونفائسها، وهي ما تدلّ على فضل ومدح، والمراد بميتة الجاهليّة الموت على الحالة الّتي كانت عليها أهل الجاهليّة من الكفر والجهل بأُصول الدّين وفروعه.

٢ - سنة ابن فضّال، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي اليسع عيسى بن السّريّ قال: قال أبو

(١) – (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ٣١٧ و٣١٨. (٣) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٣٤. (٤) المحاسن للبرقي، ص ١٥٣. عبد الله ﷺ: إنَّ الأرض لا تصلح إلَّا بالإمام، ومن مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهليَّة وأحوج ما يكون أحدكم إلى معرفته إذا بلغت نفسه هذه، وأهوى بيده إلى صدره يقول: لقد كنت على أمر حسن<sup>(1)</sup>.

٣ - سن: أبي، عن النّضر، عن يحيى الحلبي، عن الحسين بن أبي العلا قال: سالت أبا عبد الله عليه عن قول رسول الله عنه، عن مات ليس له إمام مات ميتة جاهلية، فقال: نعم، لو أنّ النّاس تبعوا عليّ بن الحسين عليه وتركوا عبد الملك بن مروان اهتدوا، فقلنا: من مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهلية ميتة كفر؟ فقال: لا ميتة ضلال<sup>(٢)</sup>.

**بيان:**لعلَّه ﷺ إنَّما نفى الكفر لأنَّ السَّائل توهَم أنَّه يجري عليه أحكام الكفر في الدَّنيا ، فنفى ذلك، وأثبت له الضّلال عن الحقّ في الدَنيا، وعن الجنّة في الآخرة، فلا يدخل الجنّة أبداً، فلا ينافي الأخبار الآتية الَّتي أثبتوا فيها لهم الكفر، فإنَّ المراد بها أنَّهم في حكم الكفّار في الآخرة، ويحتمل أن يكون نفي الكفر لشمول من لا يعرف المستضعفين، لأنّ فيهم احتمال النجاة من العذاب فسائر الأخبار محمولة على من سواهم وسيأتي القول في ذلك في كتاب الإيمان والكفر إن شاء الله تعالى .

ع – محن•النّضر، عن يحيى، عن أيّوب بن الحرّ قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: قال أبي: من مات ليس له إمام مات ميتة جاهليّة<sup>(٣)</sup>.

٥ – سن: محمّد بن عليّ، عن عليّ بن النعمان النخعيّ، عن الحارث بن المغيرة النّضريّ قال : سمعت عثمان بن المغيرة يقول : حدّثني الصّادق عن عليّ بي قال : قال رسول الله عني محمّد مات بغير إمام جماعة مات ميتة جاهليّة، قال الحارث بن المغيرة : فلقيت جعفر ابن محمّد بي فقال : نعم قلنا : فمات ميتة جاهليّة؟ قال : ميتة كفر وضلال ونفاق<sup>(٤)</sup>.

٣- سن أبي، عن عليّ بن النّعمان، عن محمّد بن مروان، عن الفضيل قال: سمعت أبا جعفر عليّ لي النّاس حتى يعرفوا جعفر عليّ يقول: من مات وليس له إمام فموته ميتة جاهليّة. ولا يعذر النّاس حتى يعرفوا إمامهم. ومن مات وهو عارف لإمامه لا يضرّه تقدّم هذا الأمر أو تأخّره، ومن مات عارفاً لإمامه كان كمن هو مع القائم في فسطاطه<sup>(ه)</sup>.

٧ - ٤• ابن المتوكل، عن الحميري، عن الحسن بن طريف، عن صالح بن أبي حمّاد، عن محمّد بن إسماعيل، عن أبي الحسن الرّضا عظيمة قال: من مات وليس له إمام مات ميتة جاهلية، فقلت له كلّ من مات وليس له إمام مات ميتة جاهلية؟ قال: نعم، والواقف كافر، والنّاصب مشرك<sup>(1)</sup>.

- (۱) (۲) المحاسن للبرقي، ص ١٥٣.
   (۳) (٥) المحاسن للبرقي، ص ١٥٥.
  - (٦) كمال الدين، ص ٦٠٦.

٨ - في أحمد بن محمد بن هوذة، عن النهاوندي، عن عبد الله بن حمّاد، عن يحيى عن عبد الله ، عن أبي عبد الله عن يحيى عن عبد الله، عن أبي عبد الله على الله ، عن أبي عبد الله على الله عالم الله ، عن أبي عبد الله على الله على الله ، عن الله الله على الله ، عن أبي عبد الله على الله الله ، عن الله من بات ليلة لا يعرف فيها إمام زمانه مات ميتة جاهلية (<sup>1)</sup>.

٩ - ني ١ ابن عقدة، عن عليّ بن الحسين، عن العبّاس بن عامر، عن عبد الملك بن عتبة، عن معاوية بن وهب قال: سمعت أبا عبد الله عليّاً يقول: قال رسول الله عليه؟ من مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهليّة<sup>(٢)</sup>.

١٠ - **في «**الكلينيّ، عن عدّة من أصحابه، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر عن أبي الحسن ﷺ في قوله : ﴿وَمَنْ أَضَلُ مِتَنِ ٱنَّبَعَ هَوَىنَهُ بِغَيْرِ هُدَى مِرَكَ ٱللَّوَ ﴾قال : من اتّخذ دينه رأيه بغير إمام من أثمّة الهدى<sup>(٣)</sup>.

١١ - **في ا**لكلينيّ، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان عن بعض رجاله عن أبي عبد الله ﷺ قال : من أشرك مع إمام إمامته من عند الله من ليست إمامته من الله كان مشركاً<sup>(٤)</sup>.

١٣ - في \*عبد الواحد بن عبد الله، عن محمّد بن جعفر القرشيّ، عن أبي جعفر الهمدانيّ عن محمّد بن سنان، عن سماعة بن مهران قال: قلت لأبي عبد الله عليّاً لا مع معتقد بن معرّد، ويقول كلّ شيء يقول، إلّا أنّه يقول: قد اختلفوا فيما بينهم وهم الأئمة القادة، فلست أدري أيّهم الإمام، وإذا اجتمعوا على رجل أخذت بقوله، وقد عرفت أنّ الأمر فيهم، قال: إن مات هذا على ذلك مات ميتة جاهليّة، ثمّ قال: للقرآن تأويل يجري كما يجري المياد، على يجري المياد، ويقول كلّ شيء يقول، إلا أنّه يقول: قد اختلفوا فيما بينهم وهم الأئمة القادة، فلست أدري أيّهم الإمام، وإذا اجتمعوا على رجل أخذت بقوله، وقد عرفت أنّ الأمر فيهم، قال: إن مات هذا على ذلك مات ميتة جاهليّة، ثمّ قال: للقرآن تأويل يجري كما فيهم، قال: إن مات هذا على ذلك مات ميتة جاهليّة، ثمّ قال: ميه منه وقع، فمنه ما قد يجري اللّيل والنهار، وكما تجري الشمس والقمر، فإذا جاء تأويل شيء منه وقع، فمنه ما قد جاء، ومنه ما يجيء<sup>(٢)</sup>.

**بيان: ق**وله ﷺ: للقرآن تأويل، لعلَّ المعنى أنَّ ما نعلمه من بطون القرآن وتأويلاته لا بدَّ من وقوع كلَّ منها في وقته، فمن ذلك اجتماع الناس على إمام واحد في زمان القائم وليس هذا أوانه، أو أنَّه دلَّ القرآن على عدم خلوَّ الزمان من الإمام، ولا بدّ من وقوع ذلك، فمنهم من مضى، ومنهم من يأتي .

(١) - (٤) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٠-٨٢. (٥) - (٦) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٤-٨٥.

١٤ - قيّ ابن عقدة، عن يحيى بن زكريًا، عن عليّ بن سيف، عن أبيه عن حمران قال: وصفت لأبي عبد الله تلايظًلا رجلاً يتوالى أمير المؤمنين تلايظًا ويتبرّأ من عدوّه، ويقول كلّ شيء يقول، إلّا أنّه يقول، إنّهم اختلفوا فيما بينهم، وهم الأئمّة القادة، ولست أدري أيّهم الإمام، وإذا اجتمعوا على وجه واحد أخذنا بقوله، وقد عرفت أنّ الأمر فيهم رحمهم الله جميعاً، فقال: إن مات هذا مات ميتة جاهليّة<sup>(1)</sup>.

وعن عليّ بن يوسف، عن أخيه الحسين، عن معاذ بن مسلم، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(۲)</sup>.

ما حكش، حمدويه وإبراهيم، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان، عن فضيل الأعور، عن أبي عبيدة الحذّاء قال: قلت لأبي جعفر عليّه : إنّ سالم بن أبي حفصة يقول: ما بلغك أنّه من مات وليس له إمام كانت ميتته ميتة جاهليّة؟ فأقول: بلى فيقول: من إمامك؟ فأقول: أنمّتي آل محمّد عليه وعليهم السلام فيقول: والله ما أسمعك عرفت إماماً، قال أبو جعفر عليه ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي ي مالم ما منزلة الإمام منزلة الإمام يا زياد أفضل وأعظم ممّا يذهب إليه سالم والنّاس أجمعون <sup>(٣)</sup>.

١٦ – فحس: جعفر بن محمّد عن عبد الكريم، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال: قال أبو جعفر ﷺ : لا يعذر الله يوم القيامة أحداً يقول: يا ربّ لم أعلم أنّ ولد فاطمة هم الولاة على النّاس كافّة، وفي شيعة ولد فاطمة أنزل الله هذه الآية خاصة: فيَكِمِبَادِيَ ٱلَذِينَ أَسْرَفُواْ عَلَى أَنفُسِهِمْ لَا نَقْـنَطُواْ مِن رَبْحَةِ اللَّهِ؟ الآية<sup>(٤)</sup>.

مع: أبي، عن محمّد العطّار، عن الحسين بن إسحاق التاجر، عن ابن مهزيار عن الحسن ابن سعيد عن محمّد بن الفضيل مثله. «ص ١٠٧».

١٧ – **ب:** ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن الرضا ﷺ قال: قال أبو جعفر ﷺ : من سرّه أن لا يكون بينه وبين الله حجاب حتّى ينظر إلى الله وينظر الله إليه فليتوال آل محمّد ويتبرّأ من عدوّهم ويأتمّ بالامام منهم، فإنّه إذا كان كذلك نظر الله إليه، ونظر إلى الله<sup>(ه)</sup>.

**بیان:** المراد بالنّظر إلى الله النّظر إلى رحمته وكرامته أو إلى أوليائه، أو غاية معرفته بحسب وسع المرء وقابليّته.

١٨ – **ن**ة بإسناد التميميّ عن الرّضا للَّبُّلاً عن آبانه عن عليّ اللَّبُلاً قال: قال رسول الله الله عنه مات وليس له إمام من ولدي مات ميتة جاهليّة، ويؤخذ بما عمل في الجاهليّة والإسلام<sup>(7)</sup>.

(١) – (٢) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٤ – ٨٥.
 (٣) رجال الكشي، ص ٤٠٥ ح ٤٢٨.
 (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢١.
 (٦) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٦٣ باب ٣١ ح ٢١٤.

١٩ - ماء أبو عمرو، عن ابن عقدة، عن الحسن بن عليّ بن بزيع عن قاسم بن الضحّاك، عن مشير بن حوشب أخي العوام، عن أبي سعيد الهمدانيّ، عن أبي جعفر ع<u>اليّ (ال</u>اَّمَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ﴾ قال: والله لو أنّه تاب وآمن وعمل صالحاً ولم يهتد إلى ولايتنا ومودّتنا ومعرفة فضلنا ما أغنى عنه ذلك شيئاً<sup>(1)</sup>.

بيان: أولها في سورة مريم هكذا : إِلَا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ مَنْلِحًا فَأُوْلَئِهَكَ يَدْخُلُونَ لَلْمَنَةَ ﴾ وثانيها : في سورة طه هكذا : إِلَا مَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ مَنْلِحًا ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ وثالثها في الفرقان هكذا : ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَءَامَكَ وَعَمِلَ يَمُن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ مَنْلِحًا ثُمَّ آهْتَدَىٰ ﴾ وثالثها في الفرقان هكذا : ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَءَامَك مَسَلَكُ مَنْلِحًا فَأُوْلَتِهِكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّعَاتِهِمْ حَسَنَنَتُ ﴾.

ورابعها في القصص هكذا : ﴿فَأَمَّا مَن نَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ صَدَلِحًا فَعَسَىٰ أَن بَكُوبَ مِنَ ٱلْمُغْلِحِينَ ﴾ ولا يناسب ما هنا إلا الاولى والثانية، لكن يخدش الأولى أنّه ليس فيه ذكر الاهتداء والثانية أنّه لا توافق بين صدريهما، والظّاهر أنّه كان [لمن تاب] فصحّفه الرّواة أو النسّاخ، ويحتمل أن يكون ﷺ ذكر الأولى إشارة إلى أنّ الاهتداء مطويٌّ فيها أيضاً .

٢١ - مع دابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقتي، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن أسلم عن الحسن بن محمّد الهاشميّ، عن ابن أذينة، عن أبان بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس عن العلاليّ، عن أمير المؤمنين عليه قال: قلت له: ما أدنى ما يكون به الرّجل ضالاً؟ قال: أن لا يعرف من أمر الله بطاعته، وفرض ولايته، وجعله حجّة في أرضه، وشاهده على خلقه، لا يعرف من أمر الله بطاعته، وفرض ولايته، وجعله حجّة في أرضه، وشاهده على خلقه، قلت: فمن هم يا أمير المؤمنين؟ وقال: الذين قرنهم الله بنفسه ونييّه، فقال: أن أن أبي عيّاش عن محمّد بن أسلم بن قيس الهلاليّ، عن أمير المؤمنين عليه قال: قلت له: ما أدنى ما يكون به الرّجل ضالاً؟ قال: أن لا يعرف من أمر الله بطاعته، وفرض ولايته، وجعله حجّة في أرضه، وشاهده على خلقه، قلت: فمن هم يا أمير المؤمنين؟ فقال: الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه، فقال: وأطيعُوا الله وأطيعُوا ألله وأطيعُوا الله وأطيعُوا ألله وأطيعُوا ألله وأطيعُوا ألله على علمه من أمر الله بطاعته، وفرض ولايته، وجعله حجة في أرضه، وشاهده على خلقه، قلت: فمن هم يا أمير المؤمنين؟ فقال: الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه، فقال: وأطيعُوا ألله وأطيعُوا ألله وأليعُوا ألله وأوليعُوا ألله وأوليعُوا ألله وأوليعُوا ألله وأوليعُوا ألله وأوليعُوا ألله وأوليعُوا ألله وأولي وأولي وأولي وأولي وأولي وأولي ألمن ونيّه، فقال: وأطيعُوا ألله وأوليعُوا ألله وقلت: أوضحت لي، وفرّجت عنّي وأذهبت كلّ شكر في قلبي (٣).

٢٢ – عداية، عن أحمد بن إدريس، عن الحسين بن عبيد الله، عن ابن أبي عثمان، عن عبد الكريم عن عبيد الله، عن سلمة بن عطا، عن أبي عبد الله عليتي قال: خرج الحسين بن عليّ علي على أصحابه فقال: أيّها النّاس إنّ الله عَبَرَيَغِلَيّ ذكره ما خلق العباد إلّا ليعرفوه، فإذا عرفوه عبدوه، فإذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة ما سواه، فقال له رجل: يابن رسول الله

- (1) أمالي الطوسي، ص ٢٥٩ مجلس ١٠ ح ٤٦٨.
- (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٤٧ ياب ١٥٧ ح ١.
   (٣) معاني الأخبار، ص ٣٩٤.

بأبي أنت وأمّي فما معرفة الله؟ قال: معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الّذي يجب عليهم طاعته. قال الصّدوق رحمة الله عليه: يعني بذلك أن يعلم أهل كلّ زمان زمان أنّ الله هو الّذي لا يخليهم في كلّ زمان من إمام معصوم، فمن عبد ربّاً لم يقم لهم الحجّة فإنّما عبد غير الله يَتَوَيِّكُ

**بيان:** لعلَّه ﷺ إنَّما فسَّر معرفة الله بمعرفة الإمام لبيان أنَّ معرفة الله لا يحصل إلَّا من جهة الامام، أو لاستراط الانتفاع بمعرفته تعالى بمعرفته ﷺ ، ولما ذكره الصدوق <sub>تقلله</sub> أيضاً وجه.

٢٣ - فسي أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي جميلة، عن أبان بن تغلب قال : قال لي أبو عبد الله عليه : يا أبان إنّ الله لا يطلب من المشركين زكاة أموالهم وهم يشركون به حيث يقول : ﴿ وَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ (٢) الَذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَوْفَ وَهُم بِٱلأَخِرَةِ مَا المُسْركين زكاة أموالهم وهم يشركون به حيث يقول : ﴿ وَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ (٢) الَذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَوْفَ وَهُم بِٱلأَخِرَةِ مَعْد الله عليه من المشركين زكاة أموالهم وهم يشركون به حيث يقول : ﴿ وَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ (٢) الَذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَوْنَ وَعُم بِٱلأَخِرَةِ مَعْد الله عليه وهم يشركون به حيث يقول : ﴿ وَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ (٢) الَذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكُونَ الزَّكَوْنَ وَهُم بِٱلأَخِرَةِ مُعَم كَفِرُونَ إلى المشركون به حيث يقول : ﴿ وَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ إلى اللّذِينَ عَلَيهُ وَعُم بِٱلاً حَرَينَ عَلَيْ اللهِ مَعْر لا يُؤْتُونَ الزَّكُونَ الزَّكَونَ وَقُولُ اللهُ عَلَيْ فَي فَقُولَ الْمُشْركينَ اللهُ الْمُعْرِينَ اللهِ على الله مُعْر عَلَيْ فَي أَنْ وَعُم بِٱلْأَخِرَةِ عُمْ وَعُم بِالأَسْ مُونَ إلى المشركين الذين الذين الله العباد إلى الإيمان الذين الله العباد إلى الإيمان الذين الذا آمنوا بالله وبرسوله افترض عليهم الفرائض (٢).

**بيان:** فسَر على المشرك بمن أشرك مع الإمام الحقّ إماماً آخر، والآخرة بالأنمة الآخرة، وهذا بطن من بطون الآية، ويدلّ الخبر على أنّ المشركين بالله غير مكلّفين بالفروع، والمخالفين مكلّفون بها، وهو خلاف المشهور بين الإماميّة ويمكن حمله على أنّ المراد أنّ تكليف الّذين لا يعرفون الله ورسوله بالإيمان بهما أهمّ وآكد من دعوتهم إلى الفروع، لا أنّهم غير مكلّفين بها، وهذا القدر كاف لتأييد كون المراد بالمشرك المعنى الذي ذكره عليه.

۲٤ - **ن:** فيما كتب الرّضا ﷺ للمأمون من شرائع الدّين: من مات لا يعرف أئمّته مات ميتة جاهليّة<sup>(٣)</sup>.

٢٥ - ثوب أبي، عن عبد الله بن الحسن، عن أحمد بن عليّ، عن إبراهيم بن محمّد الثّقفي، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي هارون العبديّ، عن أبي سعيد الحدريّ قال: كان رسول الله يشير ذات يوم جالساً وعنده نفر من أصحابه فيهم عليّ بن أبي طالب يشير إذ قال: لامن قال: لا إله إلّا الله دخل الجنّة» فقال رجلان من أصحابه: فنحن نقول: لا إله إلّا الله، فقال رسول الله يشير إنه الله دخل الجنّة» فقال رجلان من أصحابه: فنحن نقول: لا إله إلّا الله دخل الجنّة» فقال رجلان من أصحابه فيهم عليّ بن أبي معيد على إذ قال: الله، فقال رسول الله يشير ذات يوم جالساً وعنده نفر من أصحابه فيهم عليّ بن أبي معيد طالب يشير إذ قال: لا إله إلّا الله دخل الجنّة» فقال رجلان من أصحابه: فنحن نقول: لا إله إلّا الله، فقال رسول الله يشير إنما تقبل شهادة أن لا إله إلّا الله من هذا ومن شيعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرّجلان: فنحن نقول: لا إله إلّا الله فوضع رسول الله يعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرّجلان: فنحن نقول: لا إله إلّا الله فوضع رسول الله يعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرّجلان: فنحن نقول: لا إله إلّا الله من هذا ومن شيعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرّجلان: فنحن نقول: لا إله إلّا الله فوضع رسول الله يعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرّجلان: فنحن نقول: لا إله إلّا الله فوضع رسول الله يعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرّجلان: فنحن نقول: لا إله إلّا الله فوضع رسول الله يده على رأس علي ينهم.

- علل الشرائع، ج ١ ص ١٩ باب ٩ ح ١.
   (٢) تغسير القمي، ج ٢ ص ٢٣٣.
  - (۳) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ١٣٠ باب ٣٥ ح ١. (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٦.

٣٦ - **ثوء** أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن عبد العظيم الحسنيّ، عن محمّد بن عمر، عن حمّاد بن عثمان، عن عيسى بن السّريّ قال: قلت لأبي عبد الله عنيي: قال رسول الله عنين : همن مات لا يعرف إمامه مات ميتة جاهليّة، قال أبو عبد الله عنينية: أحوج ما يكون إلى معرفته إذا بلغ نفسه هذه، وأشار بيده إلى صدره فقال: لقد كنت على أمر حسن<sup>(1)</sup>.

سن؛ عبد العظيم الحسنيّ مثله. (ص ٩٢ باب ١٨ ح ٤٦).

**بيان: "أ**حوج» مبتدأ مضاف إلى (ما) وهي مصدريّة، و(يكون) تامّة ونسبة الحاجة إلى المصدر مجاز والمقصود نسبتها إلى فاعل المصدر باعتبار بعض أحوال وجوده واإلى معرفته» متعلق بأحوج، و(إذا) ظرف وهو خبر أحوج.

٢٧ - **ثوء** أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن ابن مهران، عن رجل، عن أبي المغرا، عن أبي ذريح، عن أبي حمزة عن أبي عبد الله ظليتيني مات يهوديّاً أو نصرانيّاً، والله ما ترك الله الأرض منذ قبض الله ﷺ آدم إلّا وفيها إمام يهتدى به إلى الله، حجّة على العباد، ومن تركه هلك ومن لزمه نجا حقّاً على الله<sup>(٢)</sup>.

سن: ابن مهران مثله . اص ۹۲ باب ۱۷ ح ۱٤۵.

٢٨ - يوء ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن منصور، عن فضيل الأعور، عن أبي عبيدة الحذّاء قال: كنّا زمان أبي جعفر علين حين قبض نتردّد كالغنم لا راعي لها، فلقينا سالم بن أبي حفصة فقال: يا أبا عبيدة من إمامك؟ قلت: أئمّتي آل محمّد عدد منه ، فقال: هلكت وأهلكت، أما سمعت أنا وأنت معي أبا جعفر علين وهو يقول: من مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: أئمّتي آل محمّد عدد من من عليه إمام مات ميت مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: أئمّتي آل محمّد عدد منه بن فقال: هلكت وأهلكت، أما سمعت أنا وأنت معي أبا جعفر علين وهو يقول: من مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: بلى لعمري فرزقني الله المعرفة قال: فقلت لأبي عبد الله عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: بلى لعمري فرزقني الله المعرفة قال: فقلت لأبي عبد الله علين الن مات ميت من مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: بلى لعمري فرزقني الله المعرفة قال: فقلت لأبي عبد الله علين الن مات ميت من مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: بلى لعمري فرزقني الله المعرفة قال: فقلت لأبي عبد الله علين الن مات ميت ميت من مات وليس عليه إمام مات ميتة جاهليّة؟ قلت: بلى لعمري فرزقني الله المعرفة قال: فقلت لأبي عبد الله علين الن مات ميت حتى يخلف مات ميت من ميت منا ميت منا ميت حتى يخلف من بعده من يعمل مثل عمله ويسير بمثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إليه يا أبا عبيدة إنه من بعده من يعمل مثل عمله ويسير بمثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إليه يا أبا عبيدة إنه من بعده من يعمل مثل عمله ويسير بمثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إليه يا أبا عبيدة إنه معمد من بعده من من عمله مثل عمله ويسير المثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إليه يا أبا عبيدة إنه معمد من بعده من عمل مثل عمله ويسير المثل سيرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إلى عام مال محمد له من بعده من يعمل مثل عمله ويسير المين من ألم قال: ثم قال: يا أبا عبيدة إنه إلى معله إلى معمد من معمل مثل عمله ويسير المثل ميرته، ويدعو إلى مثل الذي دعا إله مين عام أمل محمد من بعده من يعمل مثل عمله ويسال النّاس بينة ألم ألم من معمم ما أعطى ماليمان لا يسأل النّاس بينة ألم ألم المن الم مين مي ما أحمل ميران لا يسأل الناس مينه ألم ألم مي مي ما أمل ممان الم مينا مال الناس مينه ما أحمل ميما مالمان الناس الم أمل مي ألم أمل ميما مالم مي ما أمل مي مالم مي ميمل مالم مي ألم

> (۱) - (۲) ثواب الأعمال، ص ۲٤٥. (۳) بصائر الدرجات، ص ٤٦٤ ج ۱۰ باب ۱۸ ح ۱۵.

الحقي بقطيعك، فإنّك تائهة متحيّرة، قد ضللت عن راعيك وقطيعك، فهجمت ذعرة متحيّرة لا راعي لها يرشدها إلى مرعاها، أو يردّها، فبينا هي كذلك إذ اغتنم الذّئب ضيعتها فأكلها وهكذا يا محمّد بن مسلم من أصبح من هذه الأُمّة لا إمام له من الله عادل أصبح تائهاً متحيّراً إن مات على حاله تلك مات ميتة كفر ونفاق، واعلم يا محمّد أنّ أئمّة الحقّ وأتباعهم على دين الله إلى آخره<sup>(1)</sup>.

٣٠ - ني أبن عقدة، عن محمّد بن الفضيل بن إبراهيم وسعدان بن إسحاق وأحمد بن الحسين بن عبد الله ومحمّد بن أحمد بن الحسن القطوانيّ جميعاً، عن ابن محبوب مثله، وفيه : اعلم يا محمّد أنّ أئمّة الحق وأتباعهم هم الذين على دين الله، وأنّ أئمّة الجور لمعزوب متله، وفيه : اعلم يا محمّد أنّ أئمّة الحق وأتباعهم هم الذين على دين الله، وأنّ أئمّة الجور لمعزوب مناه، وفيه : اعلم يا محمّد أنّ أئمّة الحق وأتباعهم هم الذين على دين الله، وأنّ أئمّة الحق وأتباعهم هم الذين على دين الله، وأنّ أئمّة الجور لمعزوب مناه، وفيه : اعلم يا محمّد أنّ أئمّة الحق وأتباعهم هم الذين على دين الله، وأنّ أئمّة الجور لمعزولون عن دين الله والحق فقد ضلوا وأضلوا فأعمالهم التي يعملونها كرماد الشدّت به الرّيح في يوم عاصف لا يقدرون ممّا كسبوا على شيء ذلك هو الضّلال البعيد<sup>(٢)</sup>.

ني، عليّ بن أحمد، عن عبدالله بن موسى، عن محمّد بن أحمد القلانسيّ، عن إسماعيلُ ابن مهران، عن أحمد بن محمّد، عن ابن بكير وجميل معاً، عن محمّد بن مسلم مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** في الكافي بعد قوله: متحيّر: «والله شانئ لأعماله» الشنأة: البغض والقطيع: طائفة من البقر والغنم ونحوها. وهجم على الشيء: أتاه بغتة. والحنين: الشّوق. وربض الغنم بالتّحريك: مأواها، والسّرح: المال السّائم. قوله: ضيعتها الضّمير إمّا راجع إلى الذّئب، أي مالها ومتاعها، أو إلى القطيع، أي الّتي ضاعت منها، أو إلى الشّاة، فالضيعة مصدر، أي اغتنم ضياعها وكونها بلا راع وحافظ وهو أظهر، ووجه التمثيل ظاهر، فإنّ من كان له إمام من أئمة الهدى ثمّ ضلّ وتحيّر عن إمامه واتّبع غيرهم فكلّما أتى إماماً من أئمة الجور ورأى منه خلاف ما كان يراه من أئمة الحقّ نفر منه وأتى غيره، وكلّما رأى إمام الجور منه خلاف ما في يده من الباطل يزجره ويطوده لئلاً يفسد عليه أتباعه، فهو كذلك حتّى يستولي عليه الشيطان فيخرجه من الدّين رأساً، أو يدخله متابعة واحد من أئمة المجور.

المحاسن، ص ٩٢.
 (۲) - (۲) الغيبة للنعماني، ص ٨٠-٨١.

مشرك، وإن جهله ولم يعاده ولم يوال له عدوّاً فهو جاهل وليس بمشرك<sup>(١)</sup>.

٣٢ – **ك:** العطّار، عن أبيه، عن عبد الله بن محمّد بن عيسى، عن الخشّاب، عن غير واحد، عن مروان بن مسلم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الإمام علم بين الله ﷺ وبين خلقه، فمن عرفه كان مؤمناً، ومن أنكره كان كافراً<sup>(٢)</sup>.

٣٣ – **ك:** أبي وابن الوليد معاً، عن اليقطينيّ، عن ابن فضّال، عن ثعلبة عن محمّد بن مروان، عن الفضيل، عن أبي جعفر ﷺ قال: من مات وليس له إمام مات ميتة جاهليّة، ولا يعذر النّاس حتّى يعرفوا إمامهم<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** أوردنا بعضها في كتاب الكفر والإيمان في باب كفر المخالفين.

٣٤ - **ني:** ابن عقدة، عن محمّد بن الفضيل، وسعدان بن إسحاق وأحمد بن الحسين ومحمّد بن أحمد القطوانيّ جميعاً، عن ابن محبوب، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت له: أرأيت من جحد إماماً منكم ما حاله؟ قال: من جحد إماماً من الله وبرئ منه ومن دينه فهو كافر مرتدّ عن الإسلام لأنّ الإمام من الله، ودينه دين الله، من برئ من دين الله فدمه مباح في تلك الحال إلّا أن يرجع أو يتوب إلى الله ممّا قال<sup>(٤)</sup>.

٣٥ - كشى: جعفر بن أحمد، عن صفوان، عن أبي اليسع قال: قلت لأبي عبد الله على المن عمد الله على المن عن دعائم الإسلام التي بني عليها، ولا يسع أحداً من النّاس تقصير في شيء منها التي من عمد عن معرفة شيء منها كتب عليه ذنبه، ولم يقبل منه عمله، ومن عرفها وعمل بها صلح دينه، وقبل منه عمله، ولم يضرّ به ما فيه بجهل شيء من الأمور جهله، عرفها وعمل بها صلح دينه، وقبل منه عمله، ولم يضرّ به ما فيه بجهل شيء من الأمور جهله، عالى : فقال: شهادة أن لا إله إلا الله، والإيمان برصول الله تشكل ، والاقرار بما جاء به من عند الله، ثمّ قال: فقال: شهادة أن لا إله إلا الله، والإيمان برصول الله تشكل ، والاقرار بما جاء به من عند الله، ثمّ قال: فقال: شهادة أن لا إله إلا الله، والإيمان برصول الله تشكل ، والاقرار بما جاء به من عند من مات لا يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهلية، وقال الله تشكل : ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا أَطِعُوا ٱلله الله، ثمّ قال: الزكرة والولاية شيء دون شيء فضل يعرف لمن أخذ به، قال رسول الله تشكل الله، ثمّ قال: الزكرة وأولى ٱلأمر ومانه مات ميتة جاهلية، وقال الله تشكل : ﴿ يَأَيُّها ٱلَذِينَ مَامَنُوا أَطِعُوا ٱلله، ثمن ات لا يعرف لمن أخذ به، قال رسول الله تشكل الله، ثمّ قال: الزكرة وأولى ٱلأمر وكان علي عليه ، وقال آخرون لا بل معاوية، وكان حسن، ثمّ من مات لا يعرف إلى ألزين مامنوا أَلِيمُوا ألزَّسُولَ وأولى ٱلأمر ونائي وكان علي عليه فضل عرون لا سواه، ثم قال: أزيدكم؟ قال بعض القوم: زواليموا أرتسون وقال آخرون : هو يزيد بن معاوية لا سواه، ثم قال ال أو جعفر وكانت الشيعة قبله كان حسين، وقال آخرون : هو يزيد بن معاوية لا سواه، ثم قال الذيد مو وكانت الشيعة قبله زوده جعلت فداك، قال: ثمّ كان علي بن الحسين عليهم ، من مران أبو جعفر وكان حسين، حتى كان أبو رومون ما يحتاجون إلى من علي من حلي من العلمون الما من عليه الا مواه، ثم كان أبو رعفو وكان مواه، ثم قال الوم الله يعفون منهم، لا يعرفون ما يحمن النو يتعلمون منهم، عموفون ها يحمن وليه مليه وعلي فن المون منهم، مونو ولي فقتح لهم وبين لهم وعليهم فصاروا يعلمون الناس بعدما كانوا يتعلمون منهم، ووالا مر هكذا يكون، والأرض لا تصلح إلا بلمام، ومن مات ولا يعرف كانوا منهما، مرم منات ولا يعرف إمله مات ميتة جعفور عليه، وأمر من مات ولا يون ولي المون منهم منهما، ومن مات ولا يعرف إلى مات ميات مينة ما مي من م

- (۱) كمال الدين، ص ۳۸۰. (۲) (۳) كمال الدين، ص ۳۷۹.
  - (٤) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨١.

قال ابو اليسع عيسى بن السريّ : وكان أبو حمزة وكان حاضر المجلس إنّه قال فيما يقول : كان أبو جعفر عليمًا إماماً حقّ الإمام<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قوله: «كتب عليه ذنبه» في بعض النّسخ: «كبت عليه دينه» بتقديم الباء على التاء من الكبت، وهو الصرف والإذلال، وفي الكافي: «فسد عليه دينه» وهو أظهر، قوله: ثم قال: الزكاة لعله سقط منه شيء، وفي الكافي هكذا: «والإقرار بما جاء به من عند الله، وحقّ في الأموال الزّكاة والولاية الّتي أمر الله ﷺ بها ولاية آل محمّد ﷺ، قال: فقلت له: هل في الولاية شيء دون شيء فضل يعرف لمن أخذ به؟ قال: نعم، قال الله ﷺ

فقوله: «وحق» إمّا مجرور بالعطف على قوله: (ما جاء) فيكون تخصيصاً بعد التعميم لبيان مزيد الاهتمام، أو مرفوع بالخبريّة للزّكاة، أو بالعطف على الشّهادة، وفيه بُعد معنى، ويمكن أن يقرأ على صيغة الماضي المجهول. قوله: «شيء دون شيء» أي خصوصيّة وعلامة تعرف لمن أخذ بها، أو دليل وبرهان يحتج به من ادّعاها، ولكلّ من الوجهين شواهد في الكلام كما لا يخفى، ويمكن الجمع بين الوجهين بأن يكون «شيء دون شيء» إشارة إلى الدليل، و(فضل) إشارة إلى شرائط الإمامة، وإن كان بعيداً، وعلى التقادير الآخذ إمّا الامام، أو الموالي له وحاصل الجواب أنّ الآية دلّت على وجوب طاعة أولي الأمر فتجب طاعتهم ومعرفتهم ودلّ الخبر على أنّ لكلّ زمان إماماً لا بدّ من معرفته ومتابعته، وكان الأمر مردّداً بين عليّ ومعاوية، ثم بين الحسن وينيه، ثمّ بين الحسين وبنيه وبين يزيد والعقل يحكم بعدم المساواة بين الأولين والآخرين، ولم يذكر الغاصبين الثلاثة تقية وإشعاراً بأنّ القول بغلافتهم بالبيعة يستلزم القول بخلافة مثل معاوية ويزيد وبالجملة لمّا كان هذا المنع والتقاد بي مؤلفتهم بالبيعة يستلزم القول بخلافة مثل معاوية ويزيد وبالجملة القول المنع فيه أقل خصه بالذكر، مع أنّ بطلان خلافة معاوية ويزيد وبالجملة لمّا كان هذا أسنع والتية فيه أول خولي فراك القول بخلافة مثل معاوية ويزيد وبالجملة لمّا كان هذا أسنع والتقيّة فيه أول خولة مين المواضع تامة.

قوله عليمًا: «وبين لهم وعليهم» في الكافي : وبيّن لهم مناسك حجّهم وحلالهم وحرامهم حتّى صار النّاس يحتاجون إليهم من بعد ما كانوا يحتاجون إلى النّاس وهكذا كان الأمر .

قوله : «وكان أبو حمزة» لعلّه كان : «قال أبو حمزة» وعلى نسخة (كان) هي تامة ، أي كان في الحياة والحاصل أنّ عيسى ذكر أنّ أبا حمزة ذكر هذه التتمّة وأنا لم أسمعها .

٣٦ - **ختص:** عن عمر بن يزيد، عن أبي الحسن الأوّل ﷺ قال: سمعته يقول: من مات بغير إمام مات ميتة جاهليّة، إمام حيّ يعرفه، قلت: لم أسمع أباك يذكر هذا، يعني إماماً حيّاً، فقال: قد والله قال ذلك رسول الله ﷺ، قال: وقال رسول الله ﷺ من مات وليس له إمام يسمع له ويطيع مات ميتة جاهليّة<sup>(٢)</sup>.

رجال الكشي، ص ٧٢٣ ح ٧٩٩.
 (٢) الاختصاص، ص ٢٦٨ - ٢٦٩.

٤ - باب / وجوب معرفة الإمام، وأنه لا يعذر النَّاس بترك الولاية...

٣٧ **- ختص:** عن محمّد بن عليّ الحلبيّ قال: قال أبو عبد الله ﷺ : من مات وليس عليه إمام حيّ ظاهر مات ميتة جاهليّة<sup>(1)</sup>.

٣٨ **- ختص:** عن أبي الجارود قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: من مات وليس عليه إمام حيّ ظاهر مات ميتة جاهليّة، قال: قلت: إمام حيّ جعلت فداك؟ قال: إمام حيّ، إمام حيّ<sup>(٢)</sup>.

٣٩ - كنز الكراجكيّ: عن محمّد بن أحمد بن شاذان القمّيّ، عن أحمد بن محمّد بن عبد الله بن عيّاش، عن محمّد بن عمر، عن الحسن بن عبد الله بن محمّد بن العبّاس الرّازي، عن أبيه، عن عليّ بن موسى الرّضا، عن آبائه، عليه وعليهم السلام عن أمير المؤمنين عَظِيرً قال : قال رسول الله عني من مات وليس له إمام من ولدي مات ميتة جاهليّة، يؤخذ بما عمل في الجاهليّة والإسلام<sup>(٣)</sup>.

٤٠ - ومنه عن أبي الرجا محمّد بن عليّ بن طالب البلديّ، عن عبد الواحد بن عبد الله الموصلي، عن محمّد بن همام بن سهل، عن عبد الله بن جعفر الحميريّ عن الحسن بن عليّ ابن فضّال عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي عليّ الخراسانيّ، عن عبد الكريم بن عبد الله، عن معلمة بن عطا، عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي عليّ الخراسانيّ، عن عبد الكريم بن عبد الله، عن معلمة بن عطا، عن أبي عمير، عن أبي عليّ الخراسانيّ، عن عبد الكريم بن عبد الله، عن ابن فضّال عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي عليّ الخراسانيّ، عن عبد الكريم بن عبد الله، عن ابن فضّال عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي عليّ الخراسانيّ، عن عبد الكريم بن عبد الله، عن معلمة بن عطا، عن أبي عبد الله الإمام الصّادق عليّ الخراسانيّ، عن عبد الكريم بن عليّ عليّ ذات يوم على أصحابه فقال بعد الحمد لله جلّ وعزّ، والصّلاة على محمّد رسوله عنيّ : يا أيّها النّاس إنّ الله والله ما خلق العباد إلا ليعرفوه، فاذا عرفوه عبدوه، فاذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبد عادة من سواه، فقال له رجل : بأبي أنت وأمّي يابن رسول الله ما معرفة الله؟ قال : معرفة الله؟ معرفة الله؟ قال : معرفة الله معرفة الله؟ قال : معرفة ما خلق العباد إلا ليعرفوه، فاذا عرفوه عبدوه، فاذا عبدوه استغنوا بعبادته عن عبادة من سواه، فقال له رجل : بأبي أنت وأمّي يابن رسول الله ما معرفة الله؟ قال : معرفة أهل كلّ زمان إمامهم الّذي يجب عليهم طاعته.

**أقول؛** ثمّ قال الكراجكيّ قدّس الله روحه : اعلم أنّه لمّا كانت معرفة الله وطاعته لا ينفعان من لم يعرف الامام، ومعرفة الإمام وطاعته لا تقعان إلّا بعد معرفة الله صحّ أن يقال : إنّ معرفة الله هي معرفة الإمام وطاعته، ولمّا كانت أيضاً المعارف الدّينيّة العقليّة السّمعيّة تحصل من جهة الامام، وكان الإمام آمراً بذلك وداعياً إليه صحّ القول بأنّ معرفة الإمام وطاعته هي معرفة الله سبحانه، كما تقول في المعرفة بالرّسول وطاعته، إنّها معرفة بالله سبحانه، قال الله يَتَرَبَّنُ أنها معرفة بالرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ وما تضمّنه قول الحسين عَلَيْتَنْ معرفة المعرفة على العبادة غاية في البيان والتنبيه.

وجاء في الحديث من طريق العامّة، عن عبد الله بن عمر بن الخطّاب أنَّ رسول الله عَنْهُ اللهِ قال: من مات وليس في عنقه بيعة الامام، أو ليس في عنقه عهد الإمام مات ميتة جاهليّة.

وروى كثير منهم أنَّه عَظِيْنِهِ قال: من مات وهو لا يعرف إمام زمانه مات ميتة جاهليَّة.

(۱) – (۲) الاختصاص، ص ۲٦٨–۲٦٩. (۳) كنز الفوائد، ج ۱ ص ۳۲۷.

وهذان الخبران يطابقان المعنيّ في قول الله تعالى : ﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلُّ أُنَّاسٍ بِإِمَسِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتَبَهُ بِيَسِينِهِ فَأُوْلَتِهِكَ يَقْرَءُونَ كِتَبَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَسِيلَا﴾.

فإن قال الخصوم: إنّ الإمام ههنا هو الكتاب، قيل لهم: هذا انصراف عن ظاهر القرآن بغير حجّة توجب ذلك ولا برهان، لأنّ ظاهر التّلاوة يفيد أنّ الإمام في الحقيقة هو المقدّم في الفعل والمطاع في الأمر والنّهي، وليس يوصف بهذا الكتاب، إلّا أن يكون على سبيل الاتّساع والمجاز، والمصير إلى الظاهر من حقيقة الكلام أولى إلّا أن يدعو إلى الانصراف عنه الاضطرار وأيضاً فإنّ أحد الخبرين يتضمّن ذكر البيعة والعهد للإمام، ونحن نعلم أنّه لا بيعة للكتاب في أعناق النّاس ولا معنى لأن يكون له عهد في الرّقاب، فعلم أنّ قولكم في الإمام : إنّه الكتاب غير صواب.

فإن قالوا : ما تنكرون أن يكون الإمام المذكور في الآية هو الرّسول؟ قيل لهم : إنّ الرّسول قد فارق الأمّة بالوفاة، وفي أحد الخبرين أنّه إمام الزّمان، وهذا يقضي أنّه حيّ ناطق موجود في الزّمان، فأمّا من مضى بالوفاة فليس يقال : إنّه إمام إلّا على معنى وصفنا للكتاب بأنّه إمام، ولولا أنّ الأمر كما ذكرناه لكان إبراهيم الخليل غلبي إمام زماننا، لأنّا عاملون بشرعه متعبّدون بدينه، وهذا فاسد إلّا على الاستعارة والمجاز، وظاهر قول النبيّ همن مات وهو لا يعرف إمام زمانه، يدلّ على الاستعارة والمجاز، وظاهر قول النبيّ همن مات ويلزم له الاتّباع، وهذا فاسد إلّا على أنّ لكلّ زمان إماماً في الحقيقة يصحّ أن يتوجّه منه الأمر وول النبيّ على أن مخلف الكلّ زمان إماماً في الحقيقة يصحّ أن يتوجّه منه الأمر ويلزم له الاتّباع، وهذا واضح لمن طلب الصّواب، ومن ذلك ما أجمع عليه أهل الإسلام من وول النبيّ عليه «إني مخلف فيكم ما إنّ تمسّكتم به لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي وانّهما لن يفترقا حتى يردا علي الحوض فأخبر أنّه قد ترك في النّاس من عترته من لا يفارق الكتاب وجوده وحكمته، وأنّه لا يزال وجودهم مقروناً بوجوده، وفي هذا دليل على أن الزمان لا يخلو من إمام، ومنه ما استهر بين الرّواة من قوله : في كلّ خلف من أمتي عدل من الزمان لا يخلو من إمام، ومنه ما اشتهر بين الرّواة من قوله : في كلّ خلف من أمتي عدل من أهل بيتي ينفي عن هذا الدين تحريف الغالين، وانتحال المبطلين، وإنّ أمتي عدل من الله فانظروا من توفدون في دينكم<sup>(1)</sup>.

## ٥ – باب أن من أنكر واحداً منهم فقد أنكر الجميع

ا – **ك،** أبي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن صفوان، عن ابن مسكان عن أبي عبد الله ﷺ قال: من أنكر واحداً من الأحياء فقد أنكر الأموات<sup>(٢)</sup>.

**ك:** ابن الوليد، عن الصفّار وابن متيّل والحميريّ جميعاً عن ابن أبي الخطّاب وابن يزيد وابن هاشم جميعاً، عن ابن أبي عمير وصفوان معاً، عن ابن مسكان مثله<sup>(٣)</sup>.

کنز الفوائد، ج ۱ ص ۳۲۸.
 (۲) - (۳) کمال الدین، ص ۳۷۷.

ني \* الكلينيّ، عن الحسين بن محمّد، عن المعلّى، عن ابن جمهور عن صفوان مثله<sup>(۱)</sup>. في \* ابن عقدة، عن يحيى بن زكريّا، عن عليّ بن سيف، عن أبان، عن حمران عنه ﷺ مثله<sup>(۲)</sup>.

٢ – <sup>4</sup> أبي، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن إسماعيل بن مهران، عن محمّد بن سعيد، عن محمّد بن سعيد، عن أبان بن تغلب قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : من عرف الأتمة ولم يعرف الإمام الذي في زمانه أمؤمن هو؟ قال: لا، قلت: أمسلم هو؟ قال: نعم.

قال الصدوق تقلّله: الإسلام هو الإقرار بالشّهادتين، وهو الّذي به تحقن الدّماء والأموال، والثّواب على الإيمان، وقال النبيّ تلثّلة من شهد أن لا إله إلّا الله وأنّ محمّداً رسول الله تشتّلة فقد حقن ماله ودمه إلّا بحقّهما، وحسابه على الله تَتَخَلّل <sup>(٣)</sup>.

٣ - ٤، أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن عبد الرّحمان بن أبي ليلي، عن أبي عبد الله الصادق علي في حديث طويل يقول في آخره: كيف الرّحمان بن أبي ليلي، عن أبي عبد الله الصادق علي في حديث طويل يقول في آخره: كيف يهتدي من لم يبصر؟ وكيف يبصر من لم ينذر؟ اتّبعوا قول رسول الله تشكل ، وأقرّوا بما نزل من عند الله أعمر؟ وكيف يبصر من لم ينذر؟ اتّبعوا أول رسول الله تشكل ، وأقرّوا بما نزل من عند الله أعمر من لم ينذر؟ اتّبعوا أول رسول الله تشكل ، وأقرّوا بما نزل من عند الله أبي ليلي ، التبعوا آثار الهدى، فإنها علامات الأمانة والتقى، واعلموا أنّه لو أنكر رجل عيسى بن مريم وأقرّ بمن سواه من الرّسل لم يؤمن، اقصدوا الظريق بالتماس المنار، رجل ميسى الم وراء الحجب الآثار تستكملوا من دينكم، وتؤمنوا بالله ربكم (٤).

بيان: لعلّ المراد بآثار الهدى الأئمة ﷺ، أو علومهم وأخبارهم وسننهم وآدابهم. والمنار: الامام. قوله ﷺ: «من وراء الحجب» يحتمل أن يكون المراد حجب الحقّ تعالى، أي إنّكم لمّا كنتم محجوبين عن الحق تعالى بالحجب النّورانيّة والظّلمانيّة فاطلبوا آثار أنوار الحقّ وهم الأئمّة ﷺ، ويحتمل أن يكون المراد بالحجب الأئمّة ﷺ حجب الرّب والوسائط بينه وبين الخلق فيرجع إلى المعنى الأوّل، أو المراد التمسوا بعد غيبة الحجب عنكم آثارهم وأخبارهم.

٤ - ٤ المنظفر العلوي، عن ابن العيّاشي، عن عليّ بن محمّد، عن عمران بن محمّد بن عمران بن محمّد بن عبد الحميد، عن محمّد بن الفضيل عن الرّضا، عن آبائه بلجيًا قال : قال رسول الله تشكّر يا عبد الحميد، عن محمّد بن الفضيل عن الرّضا، عن آبائه بلجيًا قال : قال رسول الله تشكّر يا عليّ أنت والأئمّة من ولدك بعدي حجج الله على خلقه، وأعلامه في بريته، فمن أنكر واحداً منهم فقد أنكر ني ، ومن جفا واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد جفاني، ومن جفا واحداً منهم فقد جفاني، في ومن على خلقه، وأعلامه في بريته، فمن أنكر واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد عصاني، ومن جفا واحداً منهم فقد جفاني، ومن وملكم فقد وصلكم فقد وصلني ومن أطاعكم فقد أطاعني، ومن والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عاداني أنكر واحداً منهم فقد عصاني، ومن والاكم فقد والاني ومن على عاداكم فقد عادي من والاكم فقد والاني ومن عاداكم فقد عادي من والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ما منهم فقد عادي ، ومن والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ما من والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ما من والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ، ومن والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ، ومن والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ، ومن والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي ، ومن والاكم فقد والاني ، ومن عاداكم فقد عادي .

- - (۱) (۲) الغيبة للنعماني، ص ۸۱. (۳) (۵) كمال الدين، ص ۳۷۷-۳۸۰.

الحكم بن أيمن، عن محمّد بن تمام قال: قلت لأبي عبد الله عَلَى العَّذِ إنَّ فلاناً مولاك يقرئك السّلام ويقول لك: اضمن لي الشّفاعة فقال: أمن موالينا؟ قلت: نعم، قال: أمره أرفع من ذلك، قال: قلت: إنّه رجل يوالي عليّاً ولم يعرف من بعده من الأوصياء، قال: ضالّ، قلت: فأقرّ بالأئمّة جميعاً وجحد الآخر، قال: هو كمن أقرّ بعيسى وجحد بمحمّد عَلَى أو أقرّ بمحمّد وجحد بعيسى عَلَيَكْ، نعوذ بالله من جحد حجّة من حججه.

قال النّعمانيّ <sup>تظليم</sup>ة: فليحذر من قرأ هذا الحديث وبلغه هذا الكتاب أن يجحد أحداً من الأثمّة، أو يهلك نفسه بالدّخول في حال يكون منزلته فيها منزلة من جحد محمّداً أو عيسى --صلّى الله عليهما – نبوّتهما<sup>(1)</sup>.

٦ - نوي الكليني، عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن إسماعيل عن محمّد بن يسماعيل عن منصور بن يونس، عن محمّد بن مسلم قال: قلت لأبي عبد الله عليه: رجل قال لي: اعرف الأخير من الأثمة ولا يضرّك أن لا تعرف الأوّل، قال: فقال: لعن الله هذا فإنّي أبغضه ولا أعرفه، وهل يعرف الأخير إلا بالأوّل".

**بيان**\*قوله: «ولا أعرفه» إمّا جملة حاليّة، أي مع أنّي لا أعرفه أبغضه بسبب هذا القول، أو معطوف على «أبغضه» أي لا أعرفه من شيعتي.

٦ – باب أن النّاس لا يهتدون إلا بهم، وأنهم الوسائل بين الخلق وبين الله، وأنه لا يدخل الجنّة إلا من عرفهم

ا – **لي ت**ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن محمّد بن زياد الأزديّ عن المفضّل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: بليّة النّاس عظيمة إن دعوناهم لم يجيبونا، وإن تركناهم لم يهتدوا بغيرنا<sup>(٣)</sup>.

٢ - لن الوليد، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحجّال، عن نصر العطّار عمّن رفعه باسناده قال: قال رسول الله تشكّل لعلي على ثلاث أقسم أنّهن حقّ: إنّك والأوصياء من بعدك عرفاء لا يعرف الله إلا بسبيل معرفتكم وعرفاء لا يدخل الجنّة إلا من عرفكم وعرفتموه، وعرفاء لا يدخل النار إلا من أنكركم وأنكرتموه.

٣ – عُ الدِّقَاق، عن الكلينيّ، عن عليّ بن محمّد، عن إسحاق بن إسماعيل النيسابوريّ أنّ العالم كتب إليه يعني الحسن بن عليّ ﷺ أنّ الله <sup>ﷺ</sup> بمنّه ورحمته لمّا فرض عليكم الفرائض لم يفرض عليكم لحاجة منه إليه، بل رحمة منه إليكم، لا إله إلّا هو، ليميز الخبيث من الطيّب وليبتلي ما في صدوركم، وليمحّص ما في قلوبكم، ولتتسابقوا إلى رحمته

- كتاب الغيبة للنعماني، ص ٧١.
   كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٢.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ٤٨٨ مجلس ٩٨ ح ٤.
  (٤) الخصال، ص ١٥٠ باب الثلاثة ح ١٨٣.

٦1

ولتتفاضل منازلكم في جنّته، ففرض عليكم الحجّ والعمرة وإقام الصّلاة وإيتاء الزكاة والصوم والولاية، وجعل لكم باباً لتفتحوا به أبواب الفرائض، ومفتاحاً إلى سبيله، ولولا محمّد، والأوصياء من ولده كنتم حيارى كالبهائم، لا تعرفون فرضاً من الفرائض، وهل يدخل قرية إلّا من بابها؟ فلمّا منّ الله عليكم بإقامة الأولياء بعد نبيّكم قال الله بَخَيَّنَّ : ﴿ آلَيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ ويتكُمُ وَأَثَمَّتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الأولياء بعد نبيّكم قال الله بَخَيَّنَ : ﴿ آلَيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ ويتكُمُ وَأَثَمَتُ عَلَيْكُمُ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الأولياء بعد نبيّكم ولم الله بَخَيَّنَ : فَقَلَيْمَ أَكْمَتُ لَكُمُ بأدائها، ليحلّ لكم ما وراء ظهوركم من أزواجكم وأموالكم ومأكلكم ومشربكم، ويعرّفكم بذلك البركة والنّماء والثروة، وليعلم من يطيعه منكم بالغيب، وقال الله تبارك وتعالى : فَقُرُلَاً أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ إِلَى اللهُ عالماً من يطيعه منكم بالغيب، وقال الله تبارك وتعالى : فَتُلَكُمُ أَسَتَكَمُ عَلَيْهُ من بخل فإتماء والنّروة، وليعلم من يطيعه منكم بالغيب، وقال الله تبارك وتعالى : فَتُلَكُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ الله عليمان والغلمون الذه والغلي والله والغني وأنتم الفقراء إليه، لا إله إلّا هو، فاعلموا أنّ من بخل فإنّما يبخل عن نفسه، إنّ الله هو الغني والمؤمنون ثمّ تردّون إلى عالم الغيب والشّهادة فينبَنكم بما كنتم تعملون والعاقبة للمتقين.

ع - مع <sup>ع</sup> أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، عن عبيد الله بن موسى العبسيّ، عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ يا عليّ إذا كان يوم القيامة أقعد أنا وأنت وجبرتيل على الصّراط، ولم يجز أحد إلّا من كان معه كتاب فيه براءة بولايتك<sup>(٢)</sup>.

٥ – ٩ \* المفيد، عن الجعابيّ، عن ابن عقدة، عن جعفر بن محمّد بن عبيد عن الحسن بن محمّد بن عبيد عن الحسن بن محمّد، عن أبيه، عن محمّد بن المثنّى الأزديّ أنّه سمع أبا عبد الله علي يقول: نحن السبب بينكم وبين الله عَرَيَ (٣).

٢ - <sup>A1</sup> عليّ بن إبراهيم الكاتب، عن محمّد بن أبي الثّلج، عن عيسى بن مهران، عن محمّد بن زكريًا، عن كثير بن طارق قال: سألت زيد بن عليّ بن الحسين عليه عن قول الله محمّد بن زكريًا، عن كثير بن طارق قال: سألت زيد بن عليّ بن الحسين عليه عن قول الله تعالى: (لا نَدْعُوا ٱلنَّوْمَ ثُبُولا وَنَعِدا وَآدَعُوا تُبُولا حَيْبِكُ (٤) فقال: يا كثير إنّك رجل صالح ولست بمتهم، وإنّي أخاف عليك أن تهلك، إنّ كلّ إمام جائر فإنّ أتباعهم إذا أمر بهم إلى النّار نادوا باسمه فقالوا: يا فقال: يا كثير إنّك رجل صالح ولست بمتهم، وإنّي أخاف عليك أن تهلك، إنّ كلّ إمام جائر فإنّ أتباعهم إذا أمر بهم إلى النّار نادوا باسمه فقالوا: يا فلان يا من أهلكنا هلم الآن فخلصنا ممّا نحن فيه، ثمّ يدعون بالويل والثّبور فعندها يقال لهم: (لا نَدْعُوا ٱليَوَمَ تُبُولاً وَنِعِدا وَآدَعُوا تُبُولاً وَعَدا والما معان مقا نحن فيه، ثمّ يدعون علي بالويل والثّبور فعندها يقال لهم: (لا نَدْعُوا ٱليَوَمَ تُبُولاً وَنِعِدا وَآدَعُوا تُبُولاً حَيْبِكَ مُن الله علم الله علي النار نادوا باسمه فقالوا: يا فلان يا من أهلكنا هلم الآن فخلصنا ممّا نحن فيه، ثمّ يدعون بالويل والثّبور فعندها يقال لهم: (لا نَدْعُوا ٱليَوَمَ تُبُولاً وَنِعِداً وَآدَعُوا تُبُولاً حَيْبِكَ ثَمّ قال زيد بن علي قال: على نا من أهلكنا هلم الآن فخلّصنا مما نحن فيه، ثمّ يدعون بالويل والثّبور فعندها يقال لهم: (لا نَدْعُوا ٱليَوَمَ تُبُولاً وَنِعِدا وَآدَعُوا تُبُولاً حَيْبُولاً عالي أنه قال يعلي علي بن الحسين عن أبيه الحسين بن علي قال: قال رسول الله تعلق علي تعلي ألها: يا علي أبي علي بن الحسين عن أبيه الحسين بن علي قال: قال رسول الله قالي علي تعلي أبي أبي علي أبي مالمان قال: كنت عنا أبيه جعفو تخلي في الجنة في الجنة. (٧ - ج عن عبد الله بن سليمان قال: كنت عند أبي جعفو تخلي في اله من أهل العلي أبي الما علي أبي أبي أبي الما علي في الجنة.

- علل الشرائع، ج 1 ص ٢٩١ باب ١٨٢ ح ٦. (٢) معاني الأخبار، ص ٣٦.
- (٣) أمالي الطوسي، ص ١٥٧ مجلس ٦ ح ٣٦٠. ورواه ابن شهرآشوب في المناقب ج ٤ ص ٤٠٠ عن الصادق ﷺ مثله، وفي بشارة المصطفى مسنداً مثله [النمازي].
- (٤) سورة الفرقان، الآية: ١٤. (٥) أمالي الطوسي، ص ١٣٨ مجلس ٥ ح ٢٢٤.

البصرة يقال له عثمان الأعمى : إنّ الحسن البصريّ يزعم أنّ الّذين يكتمون العلم تؤذي ريح بطونهم من يدخل النّار، فقال أبو جعفر ﷺ : فهلك إذاً مؤمن آل فرعون، والله مدحه بذلك، وما زال العلم مكتوماً منذ بعث الله ﷺ رسوله نوحاً، فليذهب الحسن يميناً وشمالاً فوالله ما يوجد العلم إلّا ههنا، وكان ﷺ يقول: محنة النّاس علينا عظيمة: إن دعوناهم لم يجيبونا، وإن تركناهم لم يهتدوا بغيرنا<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد مضى بأسانيد في باب كتمان العلم، وباب من يؤخذ منه العلم في كتاب العقل.

٨ - يو: عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عليّ، عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن الصلت، عن الحكم وإسماعيل، عن بريد قال: سمعت أبا جعفر الله، وبنا وُحد الله، ومحمّد تشكر الله، وبنا عُرف الله، وبنا وُحد الله، ومحمّد تشكر حجاب الله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** أي كما أنَّ الحجاب متوسَّط بين المحجوب والمحجوب عنه، كذلك هو ﷺ واسطة بين الله وبين خلقه.

١٠ – بشاء أبو عليّ ابن شيخ الطّائفة، عن أبيه، عن المفيد، عن محمّد بن عمر عن ابن عقدة، عن يحيى بن زكريّا، عن الحسين بن سفيان، عن أبيه، عن محمّد بن إسماعيل، عن الشّماليّ، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ بن الحسين <sup>علي</sup>ّ قال: من دعا الله بنا أفلح، ومن دعاه بغيرنا هلك واستهلك<sup>(3)</sup>.

- (1) الاحتجاج، ص ۳۳۱.
- (۲) بصائر الدرجات، ص ۷۸ ج ۲ باب ۳ ح ۱۹.
- (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٩ ح ٤ من سورة الأعراف.

يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِمُونُ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسَلِيمَا﴾ وقوله كَتَرَضُ : ﴿يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيْكٌ وَإِن لَمَر تَغْمَلُ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ؟ ومن ذلك قول رسول الله لعلي تلايتِي : من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللّهم وال من والاه، وعاد من عاداه وانصر من نصره، واخذل من خذله، وأحبّ من أحبّه، وأبغض من أبغضه (<sup>1)</sup>.

## ٧ – باب فضائل أهل البيت عليه والنص عليهم جملة من خبر الثقلين والسفينة وباب حطة وغيرها

١ – بشا: عمر بن إبراهيم الحسني، عن أحمد بن محمّد بن عبد الله، عن عليّ بن عمر السّكريّ، عن أحمد بن الحسن بن عبد الجبّار، عن يحيى بن معن عن قريش بن أنس، عن محمّد بن عمرو عن أبي أسامة، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه خيركم خيركم لأهلي من بعدي<sup>(٢)</sup>.

٢ - بشا: محمّد بن الحسن الجواني، عن الحسين بن عليّ الدّاعي، عن جعفر بن محمّد الحسنيّ، عن محمّد بن عبد الله الحافظ، عن عبد العزيز بن عبد الملك الأمويّ عن سليمان ابن أحمد بن يحيى، عن محمّد بن الرّبيع، عن حمّاد بن عيسى، عن طاهرة بنت عمرو بن دينار، عن أبيها، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله تشكير إنّ لكلّ بني أب عصبة دينار، عن أبيها، عن جابر بن عبد الله قال: وال رسول الله تشكير إن لكلّ بني أب عصبة دينار، عن أبيها، عن أبيها، والذي عن حمّاد بن عيسى، عن طاهرة بنت عمرو بن ابن أحمد بن يحيى، عن محمّد بن الرّبيع، عن حمّاد بن عيسى، عن طاهرة بنت عمرو بن دينار، عن أبيها، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله تشكير إنّ لكلّ بني أب عصبة دينار، عن أبيها، عن جابر بن عبد الله قال: والنا مصبتهم، وهم عترتي خلقوا من طينتي، وويل للمكذّبين بفضلهم، من أحبّهم أحبّه الله، ومن أبغضهم أبغضه الله ""

- (١) بشارة المصطفى، ص ١٢٩. الروايات في التوسل بهم وبأحبّائه تبارك وتعالى من طرق العامّة، في إحقاق المصطفى، ص ١٢٩. الروايات في التوسل بهم وبأحبّائه تبارك وتعالى من طرق العامّة، في إحقاق الحق ج ٤ وج ٩، وكتاب التاج الجامع للأصول السنة العامّة ج ١ ص ٣١٨ بعد صلاة الاستسقاء قال : يجوز التوسل إلى الله تعالى بأحبّائه، ثمّ ذكر الروايات النبويّة في ذلك؛ وفي فضائل الخمسة ج ١ ص ١٧٠. [مستدرك السفينة ج ١٠ لغة وسل»].
- (٢) (٣) بشارة المصطفى، ص ٣٩–٤٠. وروايات العامة في ذلك نقلها في كتاب إحقاق الحق ج ٩ ص ٦٤٤.

نجا، ومن تخلّف عنها غرق ومثل باب حطّة من دخله نجا، ومن لم يدخله هلك<sup>(١)</sup>.

٤ - بشاء محمّد بن أحمد بن شهريار، عن محمّد بن أحمد بن محمّد بن عامر، عن محمّد أبن جعفر التميميّ، عن محمّد بن الحسين الاشنانيّ، عن عبد الله بن يعقوب عن حسين بن زيد، عن جعفر عن أبيه عن عليّ، أو الحسن بن عليّ ﷺ قال: إنّ الله افترض خمساً ولم يفترض إلا حسناً ولم يفترض إلا حسناً جميلاً: الصّلاة والزّكاة والحجّ والصّيام وولايتنا أهل البيت، فعمل النّاس بأربع واستخفّوا بالخامسة، والله لا يستكملوها بالخامسة، والله لا يستكملوا الأربع حتمي يستكملوها بالخامسة.

٥ – بشاء ابن شيخ الطائفة، عن أبيه، عن أبي عمرو عن ابن عقدة، عن إبراهيم بن إسحاق بن يزيد، عن إسحاق بن يزيد، عن سعد بن حازم، عن الحسين ابن عمر، عن رشيد، عن حبّة العرنيّ قال: سمعت عليّاً عليّتين يقول: نحن النجباء وأفراطنا أفراط الأنبياء، حزبنا حزب الله، والفئة الباغية حزب الشيطان، من ساوى بيننا وبينهم فليس منّا<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** «أفراطنا» أي أولادنا الذين يموتون قبلنا أولاد الأنبياء، أو شفعاؤنا شفعاء الأنبياء، قال الجزريّ: فيه «أنا فرطكم على الحوض» أي متقدّمكم إليه يقال: فرط يفرط فهو فارط وفرط: إذا تقدّم وسبق القوم ليرتاد لهم الماء، ويهيّئ لهم الدّلاء والأرشية، ومنه الدّعاء للطّفل الميّت: «اللّهم اجعله لنا فرطاً» أي أجراً يتقدّمنا .

٢ - كنز، ذكر الشيخ أبو جعفر الطوسي تقليه في كتاب مصباح الأنوار بإسناده عن الصادق عن أبيه عن جدّه تشيئي قال: قال رسول الله تشيئي أنا ميزان العلم، وعليّ كفّتاه، والحسن والحسن والحسين حباله، وفاطمة علاقته، والأئمة من بعدهم يزنون المحبّين والمبغضين النّاصبين الذين عليهم لعنة الله ولعنة اللآعنين<sup>(٤)</sup>.

٧ - يف: روي عن أحمد بن حنبل في مسنده بإسناده إلى أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله يقيي إلى أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله يقيي إلى أبي قد تركت فيكم الثقلين ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي، وأحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض. وقد روي أنّ أبا بكر قال : عترة النبيّ عليّ<sup>(ه)</sup>.

٨ – ومن ذلك في المعنى رواية أحمد بن حنبل أيضاً في مسنده بإسناده إلى إسرائيل بن عثمان بن المغيرة بن ربيعة قال : لقيت زيد بن أرقم وهو داخل على المختار أو خارج من عنده، فقلت له : ما سمعت رسول الله يشارع يقول : إنّي تارك فيكم الثقلين؟ قال : نعم<sup>(٢)</sup>.

- بشارة المصطفى، ص ٨٨.
   بشارة المصطفى، ص ٨٨.
- (٣) بشارة المصطفى، ص ١٢٨.
  (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١١١.
- (٥) (٦) الطرائف لابن طاووس، ج ١ ص ١٦٢ ح ١٧١ ١٧٢ . أقول: فضائل العترة الطاهرة المستفادة من حديث الثقلين حيث جعلوا قرناء للكتاب العزيز كثيرة، نشير إلى بعضها وهي: إنَّ العترة بعد =

١٠ – ومن ذلك في المعنى ما رواه مسلم في صحيحه من طرق، فمنها من الجزء الرّابع منه من أجزاء في أواخر الكرّاس الثانية من أوّله من النسخة المنقول منها باسناده إلى يزيد بن حيّان قال : انطلقت أنا وحصين بن سيرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم فلمّا جلسنا عنده قال له حصين : لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله عنه ، وسمعت حديثه، وغزوت معه، حصين : لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله عنه ، وسمعت مديثه، وغزوت معه، وصليت معه خلفه، لقد لقيت يا زيد من رسول الله عنه ، وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصليت معه خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله عنه ، وسمعت مديثه، وغزوت معه، وصليت معه خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً ، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عنه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً ، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عنه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً ، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عنه ، وصليت معه ، وغزوت معه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً م أيت رسول الله عنه ، وسمعت مديثه، وغزوت معه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً ، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عنه ، وصليت معه من رسول الله عنه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً ، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عنه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً ، حدّثنا يا زيد ما سمعت من رسول الله عنه ، وصليت معه خلفه ، لقد لقيت يا زيد فيراً كثيراً ، حديثنا يا زيد ما معمي من رسول الله عنه ، وما حديث من رسول الله عنه ، وما حديث من رسول الله عنه ، وما حديث من وما منه يكلفوني .

ثمّ قال: قام رسول الله ﷺ فينا خطيباً بماء يدعى خمّاً بين مكّة والمدينة فحمد الله وأثنى عليه ووعظ وذكّر، ثمّ قال: أمّا بعد أيّها النّاس أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأُجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين، أوّلهما كتاب الله فيه النّور فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به.

فحتّ على كتاب الله تعالى ورغّب فيه. ثمّ قال: وأهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي الخبر.

ورواه أيضاً مسلم في صحيحه بهذه المعاني في الجزء الرّابع المذكور على حدّ ثماني عشر قائمة من أوّله من تلك النسخة<sup>(٢)</sup>.

١١ – ومن ذلك في المعنى من كتاب الجمع بين الصحاح الستة من الجزء الثالث من أجزاء أربعة من صحيح أبي داود وهو كتاب السنن، ومن صحيح الترمذيّ بإسنادهما عن رسول الله تشكر قال : إنّي تارك فيكم ثقلين، ما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا بعدي، أحدهما أعظم من الآخر، وهو كتاب السنن، ومن صحيح الرض، وعترتي أهل بيتي لن أعظم من الآخر، وهو كتاب الله تخلفوني في عترتي (\*).

١٢ – ومن ذلك في هذا المعنى ما رواه الشَّافعيِّ ابن المغازليَّ من عدَّة طرق في كتابه

- النبيّ في النبيّ افضل الناس وأعلمهم لارجاع جميع الأمّة إلى يوم القيامة إليهم، وإنّ الامة محتاجة إلى العترة والعترة مستغنية عن الأمّة؛ وإنّ العترة معصومون من الخطأ والكفر والشرك والمعصية، لأنّ العترة والمعصية، لانّ التمسّك بهم مع القرآن مؤمّن من الضلالة وضمان الرسول لعدم ضلالة الامّة لمن تمسّك بهما وهما لن يفترقا إلى يوم القيامة المن تمسّك بهما وهما لن يفترقا إلى يوم القيامة المن تمسّك بهما وهما لن التمسّك بهم مع القرآن مؤمّن من الضلالة وضمان الرسول لعدم ضلالة الامّة لمن تمسّك بهما وهما لن يفترقا إلى يوم القيامة والمن المنادة وضمان الرسول لعدم ضلالة الامّة لمن تمسّك بهما وهما لن يفترقا إلى يوم القيامة ؛ وإنّ العترة لذلك علماء بجميع علوم القرآن تأويلها وتنزيلها وظاهرها وباطنها، فهم خليفة الله ورسوله في الأمّة لا غيرهم، والأمان من الضلالة في ظلّ التمسّك بهم ولا تخلو الأرض منهم إلى يوم القيامة ؛ [مستلارك السفينة ج ٧ لغة «حتر»].
  - (۱) (۳) الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۱٦٦ ح ۱۷۳-۱۷۵.

بأسنادها، فمنها قال: إنّ رسول الله ﷺ قال: إنّي أوشك أن أدعى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإنّ اللّطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، فانظروا ماذا تخلفوني فيهما.

قال عبد المحمود: لقد أثبتٌ في عدّة طرق، وقد تركت من الحديث بالمعنى مقدار عشرين رواية لئلًا يطول الكتاب بتكرارها مستندة من رجال الأربعة المذاهب المشهور حالهم بالعلم والزّهد والدّين.

قال عبد المحمود: كيف خفي عن الحاضرين مراد النبيّ بأهل بيته ﷺ وقد جمعهم لمّا أنزلت آية الطّهارة تحت الكساء، وهم عليّ وفاطمة والحسن والحسين ﷺ وقال: اللّهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرّجس، وقد وصف أهل بيته الّذين قد جعلهم خلفاً منه بعد وفاته مع كتاب الله تعالى بأنّهم لا يفارقون كتاب الله تعالى في سرّ ولا جهر ولا في غضب ولا رضى ولا غنى ولا فقر، ولا خوف ولا أمن فأولئك الّذين أشار اليهم جلّ جلاله<sup>(1)</sup>.

١٣ – ومن ذلك باسناده إلى ابن أبي الدنيا من كتاب فضائل القرآن قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي وقرابتي قال: آل عقيل وآل جعفر وآل عبّاس<sup>(٢)</sup>.

١٤ - ومن ذلك باسناده إلى عليَّ بن ربيعة قال : لقيت زيد بن أرقم وهو يريد أن يدخل على المختار فقلت : بلغني عنك شيء، فقال : ما هو؟ قلت : سمعت رسول الله عظي يقول : إنِّي قد تركت فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي قال : اللّهم نعم<sup>(٣)</sup> .

١٥ - ومن ذلك باسناده أيضاً قال: قال رسول الله على إنّي فرطكم على الحوض فأسألكم حين تلقوني عن الثقلين كيف خلفتموني فيهما، فاعتلّ علينا لا ندري ما الثقلان، حتّى قام رجل من المهاجرين فقال: يا نبتي الله بأبي أنت وأُمّي ما الثقلان؟ قال: الأكبر منهما حتّى قام رجل من المهاجرين فقال: يا نبتي الله بأبي أنت وأُمّي ما الثقلان؟ قال: الأكبر منهما كتاب الله، طرف بيد الله تعالى، وطرف بأيديكم فتمسّكوا به، ولا تزلّوا وتضلّوا، والأصغر منهما عترتي من استقبل قبل أله بأبي أنت وأُمّي ما الثقلان؟ قال: الأكبر منهما كتاب اللله، طرف بيد الله تعالى، وطرف بأيديكم فتمسّكوا به، ولا تزلّوا وتضلّوا، والأصغر منهما عترتي من استقبل قبلتي وأجاب دعوتي فلا تقتلوهم ولا تغزوهم، فإنّي سألت اللّطيف الخبير فأعطاني أن يردا عليّ الحوض كهاتين وأشار بالمسبّحة والوسطى – ناصرهما ناصري، وخاذلهما خاذلي، وعدوهما عدوي، ألا إنّه لن تهلك أمّة قبلكم حتى تدين بأهوائها، وتفاهر على نبيّها، من يأمر بالمسبّحة والوسطى الموهم من يأمرين يا بأهوائها، بأهوائها، والخبين ناصرهما الخبير فأعطاني أن يردا عليّ الحوض كهاتين وأشار بالمسبّحة والوسطى الموهم من يأمر بالموائها، والموائم على تدين بأهوائها، والمؤمماني أن يردا عليّ الحوض كنه بن وأشار بالمسبّحة والوسطى الموهما عدوم علين الخبير فأمر بالموائها، وخاذلهما خاذلي، وعدوهما عدوي، ألا إنّه لن تهلك أمّة قبلكم حتى تدين بأهوائها، وتظاهر على نبيّها، وتقتل من يأمر بالقسط فيها.

قال عبد المحمود: فهذه عدّة أحاديث برجال متّفق على صحّة أقوالهم، بتضمّن الكتاب والعترة، فانظروا وأنصفوا هل جرى من التمسّك بهما ما قد نصّ عليهما وهل اعتبر المسلمون من هؤلاء من أهل بيته الّذين ما فارقوا الكتاب؟ وهل فكروا في الأحاديث

- (۱) (۲) الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۱۳۱ ح ۱۷۱–۱۷۷.
  - (۳) الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۱٦٨ ح ۱۷۸ .

المتضمّنة أنّهما خليفتان من بعده؟ وهل ظلم أهل بيت نبيّ من الأنبياء مثل ما ظلم أهل بيت محمّد عنه ، بعد هذه الأحاديث المذكورة المجمع على صحّتها؟ وهل بالغ نبيّ أو خليفة أو ملك من ملوك الذّنيا في النصّ على من يقوم مقامه بعد وفاته أبلغ ممّا اجتهد فيه محمّد رسول الله؟ لكن له أُسوة بمن خولف من الأنبياء قبله، وله أُسوة بالله الّذي خولف في ربوبيّته بعد هذه الاحاديث المذكورة المجمع على صحّتها<sup>(۱)</sup>.

١٦ – ومن ذلك ما رواه عن المسمّى عندهم جار الله فخر خوارزم أبو القاسم محمود بن عمر الزّمخشريّ بإسناده إلى محمّد بن أحمد بن عليّ بن شاذان قال : حدّثنا الحسن بن حمزة، عن عليّ بن محمّد بن زياد عن حميد بن صالح عن عليّ بن محمّد بن زياد عن حميد بن صالح عن عليّ بن محمّد بن زياد عن حميد بن صالح ين عليّ بن محمّد بن قديبة، عن الفضل بن شاذان، عن محمّد بن زياد عن حميد بن صالح يرفع الحديث بأسماء رواته وتركت ذلك اختصاراً، قال : قال النبيّ قلي فاطمة بهجة قلبي، يرفع الحديث بأسماء رواته وتركت ذلك اختصاراً، قال : قال النبيّ وحمّد بن عليّ بن محمّد بن زياد عن حميد بن صالح يرفع الحديث بأسماء رواته وتركت ذلك اختصاراً، قال : قال النبيّ وحبل ممدود بينه وبين وابناها ثمرة فؤادي، وبعلها نور بصري، والأئمة من ولدها أمناء ربي وحبل ممدود بينه وبين خلقه، من اعتصم بهم تجا، ومن تخلّف عنهم هوى. هذا لفظ الحديث المذكور<sup>(٢)</sup>.

١٧ - ومن ذلك باسناد الشيخ مسعود السجستانيّ أيضاً في كتابه عن ابن زياد مطرف قال : سمعت النبيّ ﷺ يقول : من أحبّ أن يحيى حياتي ويموت ميتتي ويدخل الجنّة الّتي وعدني ربّي بها وهي جنّة الخلد فليتوال عليّ بن أبي طالب وذريّته من بعده، فإنّهم لن يخرجوهم من باب هدى، ولن يدخلوهم في باب ضلالة<sup>(٣)</sup>.

١٨ - وفي رواية أخرى عن السّجستانيّ إلى زيد بن أرقم عن النبيّ تشكل قال : من أحبّ أن يتمسّك بالفضيب الياقوت الأحمر الذي غرسه الله تعالى في جنّة عدن فليتمسّك بحبّ عليّ أن يتمسّك بالله أبن أبي طالب شبي الله وذريته الطاهرين شبيًا (<sup>3)</sup>.

14 - ومن ذلك باسناد الحافظ مسعود بن ناصر السجستانيّ عن ربيعة السعدي قال: أتيت حذيفة بن اليمان وهو في مسجد رسول الله في فقال لي: من الرّجل؟ قلت: ربيعة السعديّ، فقال لي: من الرّجل؟ قلت: ربيعة السعديّ، فقال لي: مرحباً مرحباً بأخ لي قد سمعت به ولم أر شخصه قبل اليوم، حاجتك؟ قلت: ما جئت في طلب غرض من الأغراض الذنيويّة، ولكنّي قدمت من العراق من عند قوم قلت : ما جئت في طلب غرض من الأغراض الذنيويّة، ولكنّي قدمت من العراق من عند قوم قلت : ما جئت في طلب غرض من الأغراض الذيويّة، ولكنّي قدمت من العراق من عند قوم قلت : ما جئت في طلب غرض من الأغراض الذنيويّة، ولكنّي قدمت من العراق من عند قوم بقد افترقوا خمس فرق، فقال حذيفة : سبحان الله تعالى وما دعاهم إلى ذلك والأمر واضح قد افترقوا خمس فرق، فقال حذيفة تقول : أبو بكر أحق بالأمر وأولى بالنّاس، لأنّ رسول الله في وما يقول: قال: قلت : فرقة تقول : أبو بكر أحق بالأمر وأولى بالنّاس، لأنّ رسول الله في مسماه الصدّيق، وكان معه في الغار، وفرقة تقول : عمر بن الخطّاب لأنّ رسول الله في ما الله قال حذيفة : وكان معه في الغار، وفرقة تقول : ما ما المنا الما الما الذيفية : ما ما الذيفية ما الما ما الأمر وأولى بالنّاس، لأنّ رسول الله في ما اله قال : «اللهم أعز الما ما الله في الغار، وفرقة تقول : أبو بكر أحق بالأمر وأولى بالنّاس، لأنّ رسول الله في ما اله اله في الغار، وفرقة تقول : عمر بن الخطّاب لأنّ رسول الله في قال : «اللهم أعزّ الذين بأبي جهل، أو بعمر بن الخطّاب» فقال حذيفة : الله الله في قال : «اللهم أعزّ الذين بأبي جهل، أو بعمر بن الخطّاب» (م

- (۱) (۳) الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۱٦٨ ح ۱۷۹-۱۸۱.
  - (٤) الطرائف لابن طاووس، ج ١ ص ١٦٩ ح ١٨٢.

(٥) روي من طريق العامّة عن النبيّ ﷺ: اللهمّ أعزّ الدين بعمر بن الخطاب، فأسلم ولا يدل على مدحه=

تعالى أعزَّ الَّذين بمحمَّد، ولم يعزَّه بغيره، وقال فرقة : أبو ذرَّ الغفَّاريُّ صَّلَّكُ لأنَّ النبيّ قال : قما أظلّت الخضراء ولا أقلّت الغبراء على ذي لهجة أصدق من أبي ذرًا فقال حذيقة : إنّ رسول الله عنه أصدق منه وخير وقد أظلَّته الخضراء وأقلَّته الغبراء، وفرقة تقول: سلمان الفارسيّ لأنّ رسول الله ﷺ يقول فيه : «أدرك العلم الأوّل وأدرك العلم الآخر، وهو بحر لا ينزف، وهو منّا أهل البيت، ثمَّ إنِّي سكتَّ، فقال حذيفة : ما منعك من ذكر الفرقة الخامسة؟ قال: قلت: لأنِّي منهم، وإنَّما جنت مرتاداً لهم وقد عاهدوا الله على أن لا يخالفوك، وأن ينزلوا عند أمرك، فقال لي: يا ربيعة اسمع متّى وعه واحفظه وقه، وبلّغ النَّاس عنَّى، إنَّى رأيت رسول الله ﷺ وقد أخذ الحسين بن عليّ ووضعه على منكبه، وجعل يقي بعقبه، وهو يقول: ﴿أَيُّهَا النَّاسِ إِنَّه من استكمال حجّتي على الأشقياء من بعدي التَّاركين ولاية عليَّ بن أبى طالب ﷺ ألا وإنَّ التاركين ولاية عليَّ بن أبي طالب هم المارقون من ديني، أيِّها النَّاس هذا الحسين بن عليَّ خير النَّاس جداً وجدة : جدَّه رسول اللهُ عَنْهُ الله الله الله عليَّ الم خديجه سابقة نساء العالمين إلى الإيمان بالله وبرسوله، وهذا الحسين خير النَّاس أباً وأُمَّاً، أبوه عليّ بن أبي طالب وصيّ رسول ربّ العالمين ووزيره وابن عمّه، وأمّه فاطمة بنت محمّد رسول الله، وهذا الحسين خير النَّاس عمَّاً وعمَّة، عمَّه جعفر بن أبي طالب المزيِّن بالجناحين يطير بهما في الجنَّة حيث يشاء، وعمَّته أُمَّ هانئ بنت أبي طالب، وهذا الحسين خير النَّاس خالاً وخالة، خاله القاسم بن رسول الله، وخالته زينب بنت محمّد رسول الله، ثمّ وضعه عن منكبه ودرج بين يديه ثمَّ قال: أيُّها النَّاس وهذا الحسين جدَّه في الجنَّة، وجدَّته في الجنَّة، وأبوه في الجنَّة، وأمَّه في الجنَّة، وعمَّه في الجنَّة، وعمَّته في الجنَّة، وخاله في الجنَّة، وخالته في الجنَّة، وهو في الجنَّة، وأخوه في الجنَّة، ثمَّ قال: أيَّها النَّاس إنَّه لم يعط أحد من ذرَّيَّة الأنبياء الماضين ما أعطي الحسين، ولا يوسف بن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم خليل الله، ثمَّ قال: أيَّها النَّاس لجدَّ الحسين خير من جدَّ يوسف، فلا تخالجنَكم الأمور بأنَّ الفضل والشرف والمنزلة والولاية ليست إلا لرسول الله عظي وذريته وأهل بيته، فلا يذهبنَ بكم الأباطيل.

قال الشيخ مسعود بن ناصر الحافظ السجستانيّ : هذا الحديث حسن.

قال عبد المحمود: وقد وقفت على كتاب اسمه كتاب العمدة في الأصول اسم مصنّفه محمّد بن محمّد بن النّعمان ويلقّب بالمفيد قد أورد فيه الاحتجاج على صحّة الإمامة بحديث نبيّهم محمّد ﷺ «إنّي تارك فيكم الثقلين» وهذا لفظه : لا يكون شيء أبلغ من قول القائل : قد تركت فيكم فلاناً، كما يقول الأمير إذا خرج من بلده واستخلف من يقوم مقامه لأهل

= لما نقل من صحيح البخاري ج٤ ص٣٤ كتاب الجهاد قول النبي ﷺ: إنَّ الله يؤيِّد الدين بالرَّجل الفاجر. [النمازي]. البلد: قد تركت فيكم فلاناً يرعاكم ويقوم فيكم مقامي، وكما يقول من أراد الخروج عن أهله، وأراد أن يوكل عليهم وكيلاً يقوم بأمرهم: قد تركت فيكم فلاناً فاسمعوا له وأطيعوا، فإذا كان ذلك كذلك هو النص الجليّ الّذي لا يحتمل غيره إذ أخلف في جميع الخلق أهل بيته، وأمرهم بطاعتهم، والانقياد لهم بما أخبر به عنهم من العصمة، وأنّهم لا يفارقون الكتاب، ولا يتعدّون الحكم بالصّواب، هذا لفظه في المعنى، ولعمري إنّني أرى عقلي شاهداً أنّ من نعي نفسه إلى قومه وقال كما قال نبيّهم: «إنّي بشر يوشك أن أدعى فأجيب، ثمّ قال بعد ذلك «إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي» كما رووه في كتبهم فإنّه لا يشكّ عاقل أنّه قصد أنّ كتاب الله وعترتي أهل بيتي» كما رووه في كتبهم فإنّه لا التمسّك بهم أمان من الضّلال، والله إنّني قد قلت هذا المقال وليس لي غرض فاسد بحال، وقد ذكروا أخباراً كثيرة بهذا المعنى انتهى ما أخرجناه من الطرائف.

٢ - وروى ابن بطريق تلفة في العمدة من مسند أحمد بن حنبل بإسناده إلى عليّ بن ربيعة
 قال : لقيت زيد بن أرقم وهو داخل على المختار أو خارج من عنده فقلت له : سمعت رسول
 الله تشكير يقول : «إنّي تارك فيكم الثقلين»؟ قال : نعم<sup>(٢)</sup>.

٢١ – وبإسناده أيضاً عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله ﷺ إنّي قد تركت فيكم الثقلين، وأحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

قال ابن نمير : قال بعض أصحابنا عن الأعمش قال : انظروا كيف تخلفوني فيهما<sup>(٣)</sup>. ٢٢ – وبإسناده أيضاً عن زيد بن ثابت قال : قال رسول الله عظيمة إنّي تارك فيكم خليفتين : كتاب الله حبل ممدود ما بين السّماء والأرض، أو ما بين السّماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٤)</sup>.

٢٣ - ومن صحيح مسلم في الجزء الرّابع منه من أجزاء ستّة في آخر الكرامة الثّانية باسناده عن يزيد بن حيّان قال : انطلقت أنا وحصين بن سيرة وعمر بن مسلم إلى زيد بن أرقم فلمّا جلسنا إليه قال له حصين : لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله ٢٠ وسمعت حديثه، وغزوت معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله ٢٠ وسمعت من رسول وغزوت معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً م أيت رسول الله ٢٠ وسمعت من رسول الله ٢٠ وسمعت من رسول الله ٢٠ وسمعت مديثه، وغزوت معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً رأيت رسول الله ٢٠ وسمعت من رسول الله ٢٠ وسمعت من رسول الله ٢٠ وسمعت، دقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد بما سمعت من رسول الله ٢٠ معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد بما سمعت من رسول الله ٢٠ معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد بما سمعت من رسول الله ٢٠ معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد بما سمعت من رسول الله ٢٠ معه، وصلّيت خلفه، لقد لقيت يا زيد خيراً كثيراً، حدّثنا يا زيد بما سمعت من رسول الله ٢٠ معه، وصلّي الحي والله لقد كبرت سنّي، وقدم عهدي، ونسيت بعض الذي كنت أعي من رسول الله ٢٠ في والله لقد كبرت سنّي، وقدم عهدي، ونسيت، ثمّ قال : قام رسول الله ٢٠ معها عنها من رسول الله ٢٠ فيما حديثنكم فاقبلوه، وما لا فلا تكلفونيه، ثمّ قال : قام رسول الله ٢٠ معليه ووعظ ثمّ أعي من رسول الله وألنى عليه ووعظ ثمّ أين مرته والمدينة، فحمد الله وألنى عليه ووعظ ثمّ أي الله ٢٠ يوماً فينا خطيباً بماء يدعى خمّاً بين مكة والمدينة، فحمد الله وألنى عليه ووعظ ثمّ الله ٢٠ من رسول ربّي فأجيب، وإنّي الم تربّي وقال : أما بعد ألا أيها النّاس، إنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب، وإني ذكّر، وقال : أما بعد ألا أيها النّاس، إنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأجيب، وإني ذكّر، وقال : أما بعد ألا أيها النّاس، إنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني ربي أور ربي مايم وأجيب، وإني أي أبي ربي مربّي أله أله إله والميبا وإني والميا أور أيما أنا بشر يوشك أن يأتيني ربي أبي والمي ألمي ألمي أبي والمي ألمويس ألم أبي والميبا وإلم أبي والم أبي والمي أبي والميبا وإلمي أبي والمي أبي والمي أبي والميبا وإلم أبي والمي أبي والميبا وإلموي أبي والم أبي والمي أبي والميم أ

- الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۱٦٩ ح ۱۸۳.
  - (٢) (٤) العمدة لابن البطريق، ص ٦٨ .

تارك فيكم ثقلين: أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنّور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحتّ على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال: وأهل بيتي أُذكّركم الله في أهل بيتي أُذكّركم الله في أهل بيتي، أُذكّركم الله في أهل بيتي، فقال له حصين: ومن أهل بيته يا زيد، أليس نساؤه من أهل بيته؟ قال: نساؤه من أهل بيته، ولكن أهل بيته، من حرم عليه الصّدقة بعده.

ثمّ روى بأسانيد أخر مثل ذلك عن زيد بن أرقم، وفي بعضها : قوقلنا : من أهل بيته، نساؤه؟ فقال : لا، أيم الله أن المرأة تكون مع الرّجل العصر من الدّهر ثمّ يطلّقها فترجع إلى أهلها وقومها، أهل بيته أصله، وعصبته الّذين حرموا الصّدقة بعده».

ثمَّ ذكر ﷺ رواية أبي سعيد الخدريّ بأسانيد من تفسير الثعلبيّ، ومن مناقب ابن المغازلي، ومن الجمع بين الصحاح الستّة من سنن أبي داود السّجستانيّ ومن صحيح التّرمذي فلا نعيدها حذراً من التكرار<sup>(1)</sup>.

٢٤ – وروي من مناقب ابن المغازليّ عن أحمد بن المظفّر، عن عبد الله بن أحمد الحافظ عن أحمد بن محمّد بن الأشعث، عن مسعود بن موسى بن إسماعيل قال: حدّثني أبي عن أبيه عن أحمد بن محمّد بن محمّد، عن أبيه، عن مسعود بن موسى بن إسماعيل قال: حدّثني أبي عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين عن أبيه، عن عليّ صلوات الله عن جدّه مقل بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ صلوات الله علي مائر على مائر المعن أبيه، عن محمّد، عن محمّد، عن مسعود بن موسى بن إسماعيل قال المعن المعث، عن مسعود بن موسى بن إسماعيل قال الله عن أبيه عن أبيه عن أحمد بن موسى بن إسماعيل قال الله عليّ محمّد، عن أبيه عن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين عن أبيه، عن عليّ صلوات الله عن جدّه جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين عن أبيه، عن عليّ صلوات الله عن جدّه محمّد، عن أبيه، عن أبيه، عن عليّ صلوات الله عن جدّه علي بن الحسين عن أبيه، عن عليّ صلوات الله عن جدّه علي مائر على مائر على الناس كفضل البنفسج على سائر الأدهان انتهى ما أخرجناه من العمدة (٢).

۲۵ – **أقول:** وروى ابن الاثير في جامع الأصول نقلاً من صحيح مسلم حديث يزيد بن حيّان نحواً ممّا مرّ إلى قوله : ولكن أهل بيته من حرم الصّدقة بعده، ثمّ زاد قال : ومن هم؟ قال : آل عليّ وآل عقيل وآل جعفر وآل عبّاس قال : كلّ هؤلاء حرم الصّدقة؟ قال : نعم.

زاد في رواية، كتاب الله فيه الهدى والنّور، من استمسك به وأخذ به كان على الهدى، ومن أخطأه ضلّ.

٢٦ – وفي رواية نحوه غير أنَّه قال: «ألا وإنِّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله هو حبل الله من اتَّبعه كان على الهدى، رمن تركه كان على ضلالة» وفيه: «فقلنا من أهل بيته؟ نساؤه؟ قال: لا» إلى آخر ما مرّ.

۲۷ - وروي من صحيح الترمذي عن علي علي الله أن رسول الله الحذيد حسن وحسن وحسن وقال: من أحبّني وأحبّ هذين وأباهما وأمّهما كان معي في درجتي يوم القيامة.

۲۸ - وعن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله تلكي لعلي وفاطمة والحسن والحسين: أنا حرب لمن حاربتم وسلم لمن سالمتم، انتهى ما أخرجته من جامع الأصول.

٢٩ – وروى ابن بطريق أيضاً في المستدرك من كتاب الفردوس عن أمير المؤمنين ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ إنّا أهل بيت قد أذهب الله عنّا الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

(١) - (٢) العبدة، ص ٢٩-٧١.

٣٠ - وعن ابن مسعود قال : قال رسول الله عنه الله إنَّا أهل بيت اختار الله عَمَى المَّا الأخرة على الدّنيا .

وروى رواية الثقلين من كتاب فضائل الصّحابة للسمعانيّ عن أبي سعيد الخدريّ وزيد بن أرقم مثل ما مرّ .

٣١ – من خطّ الشّهيد قدّس سرّه عن النبيّ ﷺ من أحبّ أن ينسئ الله له في أجله وأن يتمتّع بما خوّله الله فليخلفني في أهلي خلافة حسنة، فإنّه من لم يخلفني فيهم بتك الله عمره، وورد عليّ يوم القيامة مسودًا وجهه.

٣٢ – **فهج:** قال أمير المؤمنين ﷺ في خطبته عند ذكر آل النبيّ ﷺ : هم موضع سرّه، ولجأ أمره، وعيبة علمه، وموئل حكمه، وكهوف كتبه، وجبال دينه، بهم أقام انحناء ظهره، وأذهب ارتعاد فرائصه.

ومنها يعني قوماً آخرين: زرعوا الفجور، وسقوه الغرور، وحصدوا الثبور لا يقاس بآل محمّد ﷺ من هذه الأمّة أحد، ولا يسوّى بهم من جرت نعمتهم عليه أبداً، هم أساس الدّين، وعماد اليقين، إليهم يفيء الغالي، وبهم يلحق التّالي، ولهم خصائص حقّ الولاية، وفيهم الوصيّة والوراثة<sup>(1)</sup>.

٣٣ - يف: روى الثعلبيّ في تفسير قوله تعالى: ﴿وَاَعْتَمِسُوا مِحَبَّلِ اللَّهِ جَمِيعًا﴾ بأسانيد قال: قال رسول الله ﷺ يا أيّها النّاس إنّي قد تركت فيكم الثقلين خليفتين، إن أخذتم بهما لن تضلّوا بعدي، أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود ما بين السّماء والأرض، أو قال: إلى الأرض، وعترتي أهل بيني، ألا وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٢)</sup>.

٣٤ – وروى الحميديّ في الجمع بين الصّحيحين في مسند زيد بن أرقم من عدّة طرق، فمنها بإسناده إلى النبيّ عليه وال : قام رسول الله عليه فينا خطيباً بماء يدعى خمّاً بين مكّة والمدينة فحمد الله وأثنى عليه ووعد ووعظ وذكّر، ثمّ قال : أمّا بعد أيّها النّاس فإنّما أنا بشر يوشك أن يأتيني رسول ربّي فأُجيب وإنّي تارك فيكم الثقلين : أوّلهما كتاب الله فيه الهدى والنّور، فخذوا بكتاب الله واستمسكوا به، فحتّ على كتاب الله ورغّب فيه، ثمّ قال : وأهل بيتي أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي، أذكّركم الله في أهل بيتي .

في إحدى روايات الحميديّ : فقلنا من أهل بيته؟ نساؤه؟ قال : لا ، أيم الله إنّ المرأة تكون مع الرّجل العصر من الدّهر ثمّ يطلّقها فترجع إلى أبيها وقومها الخبر<sup>(٣)</sup>.

- (1) نهج البلاغة، ص ٤٩ خ ٢.
- (۲) الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۱۷۵ ح ۱۸۵.
- (٣) الطرائف لابن طاووس، ج ١ ص ١٧٦ ح ١٨٦.

٣٥ – **أقول:**قال ابن الأثير في جامع الأصول: جابر بن عبد الله قال: رأيت رسول الله في حجّة الوداع يوم عرفة وهو على ناقته العضباء يخطب فسمعته يقول: إنّي تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا: كتاب الله وعترتي أهل بيتي أخرجه التّرمذيّ.

٣٦ - زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي: أحدهما أعظم من الآخر، وهو كتاب الله حبل ممدود من الأرض إلى السّماء، وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما، أخرجه التّرمذيّ.

٣٧ – قال ابن الاثير في النّهاية : في الحديث : إنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي ، سمّاهما ثقلين : لأنّ الأخذ بهما والعمل بهما ثقيل، ويقال لكلّ خطير نفيس : ثقيل، فسمّاهما ثقلين إعظاماً لقدرهما، وتفخيماً لشأنهما انتهى .

**أقول:**ستأتي أخبار الثّقلين وغيرها في باب الغدير، وأبواب النّصوص وغيرها من كتاب تاريخ أمير المؤمنين غليمية، وقد مضى كثير منها في باب حجّة الوداع وباب ما خصّ الله به رسوله عظيم وغيرهما<sup>(1)</sup>.

٣٨ - جوءقال سليم بن قيس : بينما أنا وحميش بن معتمر بمكمة إذ قام أبو ذرّ وأخذ بحلقة الباب ثمّ نادى بأعلى صوته في الموسم : أيّها النّاس من عرفني فقد عرفني ، ومن جهلني فأنا جندب أنا أبو ذرّ ، أيّها النّاس إنّي سمعت نبيكم يقول : إنّ مثل أهل بيتي في أُمّتي كمثل سفينة نوح في قومه ، من ركبها نجا ، ومن تخلف عنها غرق ، ومثل باب حطّة في إسرائيل ، أيّها النّاس إنّي سمعت نبيكم يقول : إنّ مثل أهل بيتي في أُمّتي كمثل سفينة نوح في قومه ، من ركبها نجا النّاس من عرفني فقد عرفني ، ومن جهلني فأنا جندب أنا أبو ذرّ ، أيّها النّاس إنّي سمعت نبيكم يقول : إنّ مثل أهل بيتي في أُمّتي كمثل سفينة نوح في قومه ، من ركبها نجا ، ومن تخلّف عنها غرق ، ومثل باب حطّة في بني إسرائيل ، أيّها النّاس إنّي سمعت نبيكم أمرين لن تضلّوا ما تمسّكتم بهما : كتاب الله وأهل بيتي ، إلى آخر الحديث .

فلمّا قدم المدينة بعث إليه عثمان فقال : ما حملك على ما قمت به في الموسم؟ قال : عهد عهده إليّ رسول الله ﷺ وأمرني به، فقال : من يشهد بذلك؟ فقام عليّ ﷺ والمقداد فشهدا ، ثمّ انصرفوا يمشون ثلاثتهم فقال عثمان : إنّ هذا وصاحبيه يحسبون أنّهم في شيء<sup>(٣)</sup>.

٣٩ - لميءابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله عظيم من دان بديني، وسلك منهاجي، واتبع سنّتي فليدن بتفضيل الأئمّة من أهل بيتي على جميع أُمّتي، فإنّ مثلهم في هذه الأمّة مثل باب حطّة في بني إسرائيل<sup>(٣)</sup>.

- (١) الرّوايات النبويّة : إنّي تارك فيكم الثقلين كتاب الله وعترتي . من طرق العامّة مذكورة في كتاب إحقاق الحق ج ٩ وج ٤ وج ٢ ، وكتاب الغدير ط٢ ج١ [النمازي]. (٣) إبال ما حد م ٩ م م ٢ م ٢ م ٢ م ٢ (٣) إبال عالم مدّ م م ٩ معا م ١٢ معا
  - ۲) الاحتجاج، ص ۱۹۲.
     ۲) أمالي الصدوق، ص ۱۹ مجلس ۱۷ ح ٦.

• ٤ - ها: المفيد: عن عليّ بن محمّد الكاتب، عن الحسن بن عليّ بن عبد الكريم عن إبراهيم بن محمّد الثّقفيّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن الحكم بن ظهير، عن أبي إسحاق، عن رافع مولى أبي ذرّ قال: رأيت أبا ذرّ تلله آخذاً بحلقة باب الكعبة مستقبل النّاس بوجهه وهو يقول: من عرفني فأنا جندب الغفاريّ، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ الغفاريّ، قال: سمعت رسول الله تلفي يقول: من عرفني فأنا جندب الغفاريّ، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ الغفاريّ، قال: من عرفي في الأولى وقاتل أهل بيتي في الثانية حشره الله تعالى في الثالثة مع الثانية عالى أبي في الحكم بن ظهير، عن عال: معت الحكم بن ظهير، عن عن عبّاد بن يعقوب، عن الحكم بن ظهير، عن أبي إسحاق، عن رافع مولى أبي ذرّ قال: رأيت أبا ذرّ تلفة آخذاً بحلقة باب الكعبة مستقبل النّاس بوجهه وهو يقول: من عرفني فأنا جندب الغفاريّ، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ الغفاريّ، قال: مسعت رسول الله تلفي يقول: من قاتلني في الأولى وقاتل أهل بيتي في الثانية حشره الله تعالى في الثالثة مع الدجّال، إنّما مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق، ومثل باب حطّة من دخله نجا ومن لم يدخله هلك<sup>(1)</sup>.

**بيان:** ومن لم يعرفني، أي بهذا الاسم فإنَّه بالكنية أشهر.

٤١ حماء هلال بن محمّد بن جعفر، عن عليّ بن محمّد البزّاز، عن إبراهيم بن إسحاق، عن محمّد بن الحسن السّكوني، عن صالح بن أبي الأسود، عن أبان بن تغلب، عن حبيش بن المعتمر عن أبي ذرّ، عن النبيّ قال : إنّما مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من دخلها نجا، ومن تخلف عنها غرق<sup>(٢)</sup>.

٤٢ – ٩١ جماعة عن أبي المفضّل، عن محمّد بن محمود ابن بنت الأشجّ، عن محمّد ابن عبد الرّحمان الذّهلي عن أبي حفص الأعشى، عن فضيل الرسّان، عن ابن أبي عمر مولى ابن الحنفيّة، عن أبي عمر زاذان، عن أبي شريحة حذيفة بن أسيد قال: رأيت أبا ذرّ متعلّقاً بن الحلقة بالحنفيّة، عن أبي عمر زاذان، عن أبي شريحة حذيفة بن أسيد قال: رأيت أبا ذرّ متعلّقاً بحلقة بالحلقة بالكلمية فل أبي عمر زاذان، عن أبي شريحة حذيفة بن أسيد قال: رأيت أبا ذرّ متعلّقاً بحلقة بالمن أسيد قال: رأيت أبا ذرّ متعلّقاً بن الحلقة بالحلقية، عن أبي عمر زاذان، عن أبي شريحة حذيفة بن أسيد قال: رأيت أبا ذرّ متعلّقاً بحلقة باب الكعبة فسمعته يقول: أنا جندب، من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ سمعت رسول الله تشكل يقول: من قاتلني في الأولى وقاتل أهل بيتي في الثانية فهو من شيعة الدّجال، إنّما مثل أهل بيتي في أمّتي كمثل سفينة نوح في لجة البحر، من ركب فيها نجا، ومن تخلّف عنها غرق، ألا هل بلغت؟ ألا هل بلغت ألا ما للما على ألما ألها بلغت؟ ألا هل بلغت ألا هل بلغت؟ ما من ركب فيها نجا، ومن تخلّف عنها غرق، ألا ما بلغت؟ ألا هل بلغت ألا ما بلغت؟ ألا هل بلغت ألا ألها بلغت؟ من مع ألها بلغت؟ قالها ثلاثاً ألها بنا ألما مثل أهل بيتي في أمّتي كمثل سفينة نوح في لجة البحر، من ركب فيها شيعة الدّجال، إنّما مثل أهل بيتي في أمّتي كمثل سفينة نوح في لجة الم بلغت؟ قالها ثلاثاً ألها.

٤٣ – ها: جماعة عن أبي المفضل، عن محمّد بن جرير الظبريّ، عن عيسى بن مهران، عن مايران، عن عيسى بن مهران، عن مخوّل بن إبراهيم، عن عبد الرّحمان بن الأسود، عن عليّ بن الحزوّر عن أبي عمر البرّاز، عن رافع مولى أبي ذرّ قال: صعد أبو ذرّ نظيَّته على درجة الكعبة حتّى أخذ بحلقة البرّان، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، عن أنكرني فأنا أبو ذرّ، إلى عرفي من المؤري، عن أبي عمر البرّان، عن رافع مولى أبي ذرّ قال عمد أبو ذرّ نظيمًا على درجة الكعبة حتّى أخذ بحلقة البرّان، عن رافع مولى أبي ذرّ قال الماس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني، ومن أنكرني فأنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني أله ألنا أبو ذرّ، الباب، ثمّ أسند ظهره إليه ثمّ قال أيّها الناس من عرفني فقد عرفني أله ألباب ألب ألب ألباب ألباب ألباب ألباب ألب

- أمالي الطوسي، ص ٦٠ مجلس ٢ ح ٨٨.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٣٤٩ مجلس ١٢ ح ٧٢١. الحديث النبوي ٢٢٤ : •مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق، متفق عليه بين الخاصة والعامة، وبعض طرق العامة في كتاب الغدير ط٢ ج٢ ص ٣٠١. وكذا العلامة نجم الدين العسكري في كتابه المعدّ لذكر حديث السفينة نقل من طرق العامة مع تعيين مواضع مصادره ما زاد عن حدّ التواتر بل عن مائة حديث، فراجع إليه ص ١٢٧. ١٧٠، وإحقاق الحق ج٩ ص ٢٧٢. ٢٩٢. [مستلوك السفينة ج ٥ لغة (سفن،].

سمعت رسول الله في يقول: إنّما مثل أهل بيتي في هذه الأمّة كمثل سفينة نوح من ركبها نجا، ومن تركها هلك، وسمعت رسول الله في يقول: اجعلوا أهل بيتي منكم مكان الرّأس من الجسد، ومكان العينين من الرّأس، فإنّ الجسد لا يهتدي إلاّ بالرّأس، ولا يهتدي الرّاس إلّا بالعينين<sup>(1)</sup>.

٤٤ - هاء جماعة عن أبي المفضّل، عن محمّد بن محمّد بن سليمان، عن سويد بن سعيد، عن المفضّل بن عبد الله، عن أبي إسحاق الهمدانيّ، عن حبيش بن المعتمر قال: سمعت أبا ذرّ الغفاريّ رتبيّ وهو يقول: أيّها الناس من عرفني فقد عرفني ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ: جندب بن جنادة الغفاريّ، سمعت رسول الله يشي يقول: إنّما مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح، من دخلها نجا، ومن تخلّف عنها هلك<sup>(٢)</sup>.

**ماء** جماعة عن أبي المفضّل عن محمّد بن محمّد بن سليمان، عن محمّد بن حميد الرّازيّ عن عبد الله بن عبد القدّوس، عن الأعمش، عن أبي إسحاق مثله.

ع: الأسانيد الثّلاثة عن الرّضا عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح، من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها زخّ في النّار<sup>(٣)</sup>.

صح: عنه ﷺ مثله. اص ٢٢ ح ١٦١.

**بيان:** قال ابن الأثير في النّهاية : "مثل أهل بيتي مثل سفينة نوح من تخلّف عنها زخّ به *في* النّار» أي دفع ورمي، يقال : زخّه يزخّه زخّاً .

٤٦ – شيء عن سليمان الجعفري قال: سمعت أبا الحسن الرّضا ﷺ في قول الله: وَوَقُولُوا حِطَّةٌ نُنْفِرْ لَكُرْ خَطَيْبَكُمٌ ﴾ قال: قال أبو جعفر ﷺ: نحن باب حطّتكم<sup>(٤)</sup>.

- (1) أمالي الطوسي، ص ٤٨٢ مجلس ١٧ ح ١٠٥٣.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ١٣ مجلس ١٨ ح ١١٢٢.
- (٣) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٣٠ باب ٣١ ح ١٠.
- (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٦٣ ح ٤٧ من سورة البقرة.

التي وعدني ربّي وأن يمسك قضيباً غرسه بيده وقال الله: كن فكان، فليتولّ عليّ بن أبي طالبﷺ ، وليوال وليّه، وليعاد عدوه، وليتولّ ذريّته الفاضلين المطيعين لله من بعده، فإنّهم خلقوا من طينتي، ورزقوا فهمي وعلمي، فويل للمكذّبين بفضلهم من أمّتي، القاطعين فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي<sup>(۱)</sup>.

٤٨ - ها: ابن الصلت، عن ابن عقدة، عن أحمد بن القاسم الأكفانيّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن موسى بن عثمان الحضرميّ عن الأعمش عن مورّق العجليّ قال: رأيت أبا ذرّ آخذاً بحلقة باب الكعبة وهو يقول: من عرفني فأنا جندب، وإلّا فأنا أبو ذرّ الغفاريّ، برح الخفاء، سمعت رسول الله يشي يقول: إنّما مثل أهل بيني فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا، ومن تخلّف عنها غرق، ومثل باب حطّة يحطّ الله بها الخطايا<sup>(٢)</sup>.

**بيان: في** القاموس: برح الخفاء كسمع: وضع الأمر.

٤٩ –يفء ابن المغازليّ في عدّة أحاديث منها باسناده إلى بشر بن الفضل قال : سمعت الرّشيد يقول : سمعت المنصور يقول : حدّثني أبي عن أبيه عن ابن عبّاس قال : قال رسول الله ﷺ مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها هلك<sup>(٣)</sup>.

٥٠ – وروى ابن المغازلي باسناده عن ابن جبير عن ابن عبّاس عن النبي الله قال : مثل
 أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركب فيها نجا ومن تخلّف عنها غرق<sup>(٤)</sup>.

وروى أيضاً باسناده من طريقين إلى ابن المعتمر وإلى سعيد بن المسيّب برواياته معاً عن أبي ذرّ عن النبيّﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

٥١ – وروى أيضاً باسناده إلى سلمة بن الأكوع عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح من ركبها نجا<sup>(1)</sup>.

**اقول:** روى ابن بطريق في العمدة تلك الأخبار بأسانيد من مناقب ابن المغازليّ، وفي المستدرك من فضائل الصّحابة للسمعانيّ تركناها مخافة التكرار مع وضوح الحقّ عند ذوي الأبصار.

٥٢ – ورأيت في كتاب سليم بن قيس: قال أبان بن أبي عيّاش: دخلت على عليّ بن الحسين الله الله وعنده أبو الطّفيل عامر بن وائلة صاحب رسول الله الله وكان من خيار أصحاب عليّ الله ، ولقيت عنده عمر بن أبي سلمة ابن أمّ سلمة زوجة النبيّ فعرضت

(1) تفسير الإمام العسكري، ص ٤٦ ح ٣٢٦.
 (٢) أمالي الطوسي، ص ٧٣٣ مجلس ٤٥ ح ١٥٣٢.
 (٣) - (٤) الطرائف لابن طاووس، ج ١ ص ١٩٩ ح ٢٠٦-٢٠٧.
 (٥) - (٦) الطرائف لابن طاووس، ج ١ ص ٢٠٠ ح ٢٠٨ -٢٠٩.

عليه كتاب سليم بن قيس فقال لي : صدق سليم تَعَمَّلُهُ فقلت له : جعلت فداك إنّه يضيق صدري ببعض ما فيه لأنَّ فيه هلاك أمَّة محمَّد ﷺ رأساً من المهاجرين والأنصار رأساً والتَّابعين غيركم أهل البيت وشيعتكم فقال : يا أخا عبد القيس أما بلغك أنَّ رسول الله عظي قال : «إنَّ مثل أهل بيتي كمثل سفينة نوح في قومه من ركبها نجا، ومن تخلُّف عنها غرق، وكمثل باب حطّة في بني اسرائيل»؟ قلت: نعم، فقال: من حدَّثك؟ فقلت: سمعته من أكثر من مائة من الفقهاء، فقال: ممّن؟ فقلت: سمعته من حبيش بن المعتمر، وذكر أنَّه سمعه من أبي ذرَّ وهو آخذ بحلقة الكعبة ينادي به نداء، يرويه عن رسول الله عظيم، فقال: وممّن؟ فقلت: ومن الحسن بن أبي الحسن البصريّ أنَّه سمعه من أبي ذرَّ، ومن المقداد بن الأسود، ومن عليَّ بن أبي طالب عظيمة فقال: وممّن؟ فقلت: ومن سعيد بن المسيّب وعلقمة بن قيس وأبي ظبيان الحسينيّ ومن عبد الرّحمان بن أبي ليلي كلّ هؤلاء أخبر أنّه سمعه من أبي ذرّ، قال أبو الطّفيل وعمر بن أبي سلمة: ونحن والله سمعناه من أبي ذرٍّ، وسمعناه من عليٍّ ﷺ والمقداد وسلمان، ثمَّ أقبل عمر بن أبي سلمة فقال: والله لقد سمعته ممَّن هو خير من هؤلاء كلُّهم، سمعته من رسول الله عليه؟ ، سمعته إذ نادى ووعاه قلبي، فأقبل عليّ بن الحسين عليه؟ فقال: أوليس هذا الحديث وحده ينتظم جميع ما أفظعك وعظم في صدرك من تلك الأحاديث؟ اتَّق الله يا أخا عبد القيس فإن وضح لك أمر فاقبله وإلَّا فاسكت تسلم، وردَّ علمه إلى الله، فإنَّك بأوسع ممَّا بين السِّماء والأرض<sup>(1)</sup>.

٥٣ - ٤، ٤ي، ١ البرقيّ، عن أبيه، عن جدّه، عن غيات بن إبراهيم عن ثابت بن دينار، عن سعد بن طريف، عن سعيد بن جبير، عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله لعليّ بن أبي طالب: يا عليّ أنا مدينة الحكمة وأنت بابها، ولن تؤتى المدينة إلّا من قبل الباب، وكذب من زعم أنّه يحبّني ويبغضك، لأنّك متيّ، وأنا منك، لحمك من لحمي، ودمك من دمي، ورحك من روحي، وسريرتك سريرتي، وعلانيتك علانيتي، وأنت إمام أمّتي وخليفتي ويليفتي ونبغضك، لأنّك متيّ، وأنا منك، لحمك من لحمي، ودمك من دمي، ورحك من دمي، نورحك، من روحي، وسريرتك سريرتي، وعلانيتك علانيتي، وأنت إمام أمّتي وخليفتي ونديفتي ويبغضك، لأنّك متيّ، وأنا منك، لحمك من لحمي، ودمك من دمي، عليها بعدي سعد من روحي، وسريرتك سريرتي، وعلانيتك علانيتي، وأنت إمام أمّتي وخليفتي وخليفتي وندوحي، ومريرتك، من عصاك، وربح من تولاك، وخسر من عاداك، وفاز من لزمك، وهلك من فارقك، مثلك ومثل الأئمة من ولدك بعدي مثل سفينة نوح من ركبها القيامة (٢).

٥٤ – ٢**٤. لي:** الحسن بن عليّ بن شعيب، عن عيسى بن محمّد العلويّ، عن أحمد بن أبي حازم، عن عبيد الله بن موسى، عن شريك عن الركين بن الرّبيع عن القاسم بن حسّان،

- (۱) کتاب سلیم بن قیس، ص ۲۰.
- (٢) كمال الدين، ص ٢٣٠، أمالي الصدوق، ص ٢٢٢ مجلس ٤٥ ح ١٨.

٧ - باب / فضائل أهل البيت ﷺ والنص عليهم جملة من خبر الثقلين

عن زيد بن ثابت قال : قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله ﷺ وعترتي أهل بيتي، ألا وهما الخليفتان من بعدي، ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(١)</sup>.

**بيان:** المراد بعدم افتراقهما أنّ لفظ القرآن كما نزل وتفسيره وتأوليه عندهم، وهم يشهدون بصحّة القرآن والقرآن يشهد بحقيّتهم وإمامتهم، ولا يؤمن بأحدهما إلّا من آمن بالآخر.

٥٥ - **لي :** ابن البرقيّ ، عن جدّه عن عليّ بن معبد، عن الحسين بن خالد عن الرّضا عن آبانه عن أمير المؤمنين غَلِيَكُلا قال : قال رسول الله ﷺ أخبرني جبرتيل عن الله جلّ جلاله أنّه قال : عليّ بن أبي طالب حجّتي على خلقي وديّان ديني ، أخرج من صلبه أئمّة يقومون بأمري ، ويدعون إلى سبيلي بهم أدفع العذاب عن عبادي وإماني ، وبهم أنزل رحمتي<sup>(٢)</sup>.

٥٦ **- لي :** ابن شاذويه المؤدّب، عن محمّد الحميريّ، عن أبيه، عن ابن عيسى عن محمّد ابن سنان، عن محمّد بن عبد الله بن زرارة، عن عيسى بن عبد الله الهاشميّ عن أبيه، عن جدّه، عن عمر بن أبي سلمة عن أمّه أمّ سلمة تطنييًها قالت: سمعت رسول الله يظني يقول: عليّ بن أبي طالب والأئمّة من ولده بعدي سادة أهل الأرض وقادة الغرّ المحجّلين يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الجزريّ: في الحديث: أمّتي الغرّ المحجّلين، أي بيض مواضع الوضوء من الأيدي والأقدام، استعار أثر الوضوء في الوجه واليدين والرّجلين للإنسان من البياض الّذي يكون في وجه الفرس ويديه ورجليه.

٥٧ - **لي:** ابن إدريس، عن أبيه، عن الحسين بن عبيد الله، عن محمّد بن عبد الله، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة قال: سمعت أبا جعفر الباقر ظيئة يقول: أوحى الله نَتَرَضَ إلى محمّد يشيئ يا محمّد إنّي خلقتك ولم تك شيئاً، ونفخت فيك من روحى كرامة منّي، أكرمتك بها حين أوجبت لك الطّاعة على خلقي جميعاً فمن أطاعك فقد أطاعني، ومن عصاك فقد عصاني، وأوجبت ذلك في عليّ وفي نسله من اختصصت منهم لنفسي<sup>(٤)</sup>.

٥٨ – **لي:** ابن المتوكّل عن الأسديّ، عن النّخعيّ، عن النّوفليّ، عن عليّ بن سالم، عن أبيه عن أبي حمزة الثماليّ، عن سعد الخفّاف، عن الأصبغ بن نباتة، عن عبد الله بن عبّاس، قال: قال رسول الله ﷺ : لمّا عرج بي إلى السّماء السّابعة ومنها إلى سدرة المنتهى، ومن

(1) كمال الدين، ص ٢٢٧، أمالي الصدوق، ص ٣٣٨ مجلس ٦٤ ح ١٥.

- (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٣٧ مجلس ٨١ ح ٧.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ٤٦٦ مجلس ٨٥ ح ٢٤.
- (٤) أمالي الصدوق، ص ٤٨٣ مجلس ٨٨ ح ٥.

السدرة إلى حجب النور ناداني ربّي جلّ جلاله: يا محمّد أنت عبدي وأنا ربّك، فلي فاخضع، وإيّاي فاعبد، وعليّ فتوكّل وبي فثق، فإنّي قد رضيت بك عبداً وحبيباً ورسولاً ونبيّاً، وبأخيك عليّ خليفة وباباً، فهو حجّتي على عبادي، وإمام لخلقي به يعرف أوليائي من أعدائي، وبه يميّز حزب الشّيطان من حزبي، وبه يقام ديني، وتحفظ حدودي، وتنفذ أحكامي وبك وبه وبالأئمّة من ولده أرحم عبادي وإمائي، وبالقائم منكم أعمر أرضي بتسبيحي أعدايسي وتهليلي وتكبيري وتمجيدي، وبه أطهّر الأرض من أعدائي، وأورثها أوليائي، وبه أجعل كلمة الّذين كفروا بي السفلى، وكلمتي العليا، وبه أحيى عبادي وبلادي بعلمي، وله أظهر الكنوز والذّخائر بمشيّتي، وإيّاه أظهر على الأسرار والضّمائر بإرادتي، وأمدّه بملائكتي لتؤيّده على إنفاذ أمري، وإعلان ديني، وذلك وليّي حقاً، ومهديّ عبادي صدقاً<sup>(1)</sup>

• ٦٠ - لي ٤ أبي ، عن سعد ، عن ابن عيسى ، عن البجليّ ، عن جعفر بن محمّد بن سماعة ، عن ابن مسكان ، عن الحكم بن الصلت ، عن أبي جعفر محمّد بن علي عن آبائه صلّى الله عليهم قال : قال رسول الله عليه خذوا بحجزة هذا الأنزع يعني عليّاً فإنّه الصدّيق الأكبر ، وهو الفاروق يفرق بين الحقّ والباطل ، من أحبّه هداه الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن أبغضه أبن الحسين الماد ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن أحبّه هداه الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن معقم الله ، ومن أحبّه هداه الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن أحبّه هذا الله ، ومن أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومن الحق والباطل ، من أحبّه هداه الله ، ومن أبغضه أبغضه أبغضه الله ، ومن تخلّف عنه محقة الله ، ومنه سبطا أمّتي : الحسن والحسين ، وهما ابناي ، ومن الحسين أئمة الهدى ، أعطاهم الله علمي وفهمي فتولوهم ، ولا تتخذوا وليجة من دونهم فيحل عليكم غضب من ربّكم ، ومن يحلوم الله علي من ربّه فقد هوى ، وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور (٣) .

**بيان؛** قال الجزريّ: فيه إنّ الرّحم أخذت بحجزة الرّحمان، أي اعتصمت به، والتجأت إليه مستجيرة، وأصل الحجزة: موضع شدّ الإزار، ثمّ قيل للإزار: حجزة، للمجاورة، واحتجز الرّجل بالإزار: إذا شدّه على وسطه، فاستعان للاعتصام والالتجاء، والتمسّك بالشيء والتعلّق به، ومنه الحديث الآخر: يا ليتني آخذ بحجزة الله، أي بسبب منه.

٦١ - قس: قال رسول الله في حجّة الوداع في مسجد الخيف : إنّي فرطكم وإنّكم واردون

- (١) أمالي الصدوق، ص ٥٠٤ مجلس ٩٢ ح ٤. (٢) أمالي الصدوق، ص ٥٢٣ مجلس ٩٤ ح ٦.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ١٨٠ مجلس ٢٨ ح ٧.

عليّ الحوض: حوض عرضه ما بين بصرى وصنعاء، فيه قدحان من فضّة عدد النّجوم، ألا وإنّي سائلكم عن الثّقلين، قالوا: يا رسول الله وما الثقلين؟ قال: كتاب الله الثّقل الأكبر، طرف بيد الله وطرف بأيديكم فتمسّكوا به لن تضلّوا ولن تزلّوا، وعترتي وأهل بيتي، فإنّه قد نبّأني اللّطيف الخبير أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، كإصبعيّ هاتين – وجمع بين سبّابتيه – ولا أقول: كهاتين – وجمع بين سبّابته والوسطى – فتفضل هذه على هذه<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** هذا لا ينافي ما مرّ من التشبيه بالسبّابة والوسطى، لأنّ المنظور هناك كان التشبيه في عدم المفارقة، والتشبيه بها بين الاصبعين من اليد الواحدة كان أنسب والمقصود ههنا التشبيه في عدم التّفاضل والتّوافق في الفضل، والتشبيه بالسبّابتين ههنا أوفق مع احتمال السقط من النّساخ.

٦٢ – فسي: قال أمير المؤمنين ﷺ في خطبته: وقد علم المستحفظون من أصحاب محمّد ﷺ أنّه قال: إنّي وأهل بيتي مطهّرون فلا تسبقوهم فتضلّوا، ولا تتخلّفوا عنهم فتزلّوا، ولا تخالفوهم فتجهلوا، ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم، هم أعلم النّاس كباراً، وأحلم النّاس صغاراً، فاتّبعوا الحقّ وأهله حيث كان<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** المستحفظون، بفتح الفاء، أي الَّذين استودعهم الرَّسول الأحاديث وطلب منهم حفظها، وأوصاهم بتبليغها، وفي القاموس: استحفظه إيَّاء: سأله أن يحفظه، ومنهم من قرأ بكسر الفاء، أي الَّذين حفظوا الأحاديث طالبين لها والأوَّل أظهر .

٣٣ - فس، أبي، عن سليمان الذيلمي، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: إذا كان يوم القيامة دعي محمّد فيكسى حلّة ورديّة ثمّ يقام عن يمين العرش، ثمّ يدعى بإبراهيم فيكسى حلّة بيضاء فيقام عن يسار العرش ثمّ يدعى بعليّ أمير المؤمنين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين النبيّ عبد الله عنهم عليه فيكسى حلّة بيضاء فيقام عن يسار العرش ثمّ يدعى بعليّ أمير المؤمنين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين النبيّ علىهم عنهم عن يسار العرش ثمّ يدعى بعليّ أمير المؤمنين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين النبيّ عبد الله عنهم عليهم عن يمين العرش، ثمّ يدعى بالمي عليه أمير المؤمنين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين النبيّ علىهم ، ثمّ يدعى بالحسين أمير المؤمنين غليهم ، ثمّ يدعى بالحسين ثمّ يدعى بالحسين ثمّ يدعى بالحسين ثمّ يدعى بالحسين ثمي على ورديّة فيقام عن يمين أمير المؤمنين غليهم ، ثمّ يدعى بالحسين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين أمير المؤمنين غليهم ، ثمّ يدعى بالحسين ثمّ يدعى بالحسين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين أمير المؤمنين غليهم ، ثمّ يدعى بالحسين فيكسى حلّة ورديّة فيقام عن يمين أمير المؤمنين غليهم ، ثمّ يدعى بالحسين من من من قبل ربّ ورديّة فيكسى حلّة ورديّة فيقام كلّ من ذريّتها وشيعتها فيدخلون الجنّة بغير حساب، ثمّ ينادي منادٍ من بطنان العرش من قبل ربّ من ذريّتها وشيعتها فيدخلون الجنّة بغير حساب، ثمّ ينادي مناذٍ من بطنان العرش من قبل ربّ من ذريّتها وشيعتها فيدخلون الجنّة بغير حساب، ثمّ ينادي منادٍ من بطنان العرش من قبل ربّ العزة والأفق الأعلى : نعم الأب أبوك يا محمّد وهو إبراهيم، ونعم الأخ أخوك وهو عليّ بن من ذريّتها وشيعتها فيدخلون الجنّة بغير حساب، ثمّ ينادي منادٍ من بطالب، ونعم الأخل أخوك وهو عليّ بن من ذريّتها وشيعتها فيدخلون الجنيّة بغير حساب ثمّ ينادي مناذ ونتهم الأخ أخوك وهو عليّ بن من ذريّتها وشيعة الألم أبوك يا محمّد وهو إبراهيم، ونعم الأخ أخوك وهو عليّ بن من ذريّتها وللب، ونعم الأبنية الميتان وهما الحسن والحسين، ونعم الأخلين جنين جنين أمر من من قبل رب مي طالب، ونعم الأب أول ذريّتك وهم فلان وفلان، ونعم الشيعة شيعتك، ألا إن مي محمّد أورصية وسليه هم الفائزون، ثمّ يؤمر بهم إلى الجنة وذلك قوله : فمن زحزح عن النار وأدخل الجنة فقد فاز<sup>(۳)</sup>.

(۱) – (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱٦–۱۷. (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۱۳۵.

78 - ك، مع، ل: الحسن بن عبد الله بن سعيد العسكري، عن محمّد بن حمدان القشيريّ، عن المغيرة بن محمّد بن المهلب، عن أبيه، عن عبد الله بن داود، عن فضيل بن مرزوق، عن عطيّة العوفيّ، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم أمرين أحدهما أطول من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض، وعترتي، ألا أورين أحدهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، فقلت لأبي سعيد: من عترته؟ قال: أهل بيتهما لن يفترقا حتى أبي المهلب.

٦٥ - **ك، مع، ن:** عليّ بن الفضل البغداديّ قال: سمعت أبا عمر صاحب أبي العبّاس ثعلب يسأل عن معنى قوله: «إنّي تارك فيكم الثقلين» لم سمّيا بثقلين؟ قال: لأنّ التمسك بهما ثقيل<sup>(٢)</sup>.

٦٦ – **ك؛** محمّد بن عمر البغداديّ، عن محمّد بن الحسن بن حفص، عن محمّد بن عبيد، عن صالح بن موسى، عن عبد العزيز بن رفيع عن أبي صالح عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ إنّي قد خلفت فيكم شيئين لن تضلّوا بعدي أبداً ما أخذتم بهما وعملتم بما فيهما: كتاب الله وسنّتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٣)</sup>.

٦٧ – محمّد بن عمر، عن القاسم بن عبّاد، عن سويد، عن عمر بن صالح عن زكريًا، عن عطيّة، عن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا: كتاب الله ﷺ حبل ممدود، وعترتي أهل بيتي، ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٤)</sup>.

7A - ك، الحسن بن عبد الله بن سعيد، عن محمّد بن أحمد بن حمدان، عن الحسين بن حميد، عن أخيه الحسين عن عليّ بن ثابت، عن سعاد بن سليمان عن أبي إسحاق، عن الحارث، عن عليّ ظلّي قال: قال رسول الله ظلي إنّي امرؤ مقبوض، وأوشك أن أدعى فأجيب، وقد تركت فيكم الثقلين أحدهما أفضل من الآخر: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(0)</sup>.

٦٩ – **ك؛** الفطّان، عن العبّاس بن الفضل، عن محمّد بن عليّ بن منصور عن عمرو بن عون، عن خالد، عن الحسن بن عبد الله. عن أبي الضّحى، عن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيني فانّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(1)</sup>.

٧٠ - ٢٤ الحسن بن عليّ بن شعيب، عن عيسى بن محمّد العلويّ، عن الحسين بن الحسن الحميريّ بالكوفة، عن الحسن بن الحسين المغربي، عن عمرو بن جميع، عن عمرو ابن أبي

(1) كمال الدين، ص ٢٢٦، معاني الأخبار، ص ٩٠، الخصال، ص ٦٥ باب الإثنين ح ٩٧.
 (٢) كمال الدين، ص ٢٢٦، معاني الأخبار، ص ٩٠، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٦٠ باب ٣٣ ح ٣.
 (٣) - (٦) كمال الدين، ص ٢٢٦.

المقدام، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه ﷺ قال: أتيت جابر بن عبد الله فقلت: أخبرنا عن حجّة الوداع، فذكر حديثاً طويلاً، ثمّ قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا بعدي: كتاب الله ﷺ ، وعترتي أهل بيتي، ثمّ قال: اللّهم اشهد ثلاثاً<sup>(1)</sup>.

٧١ – **ك** الحسن بن عبد الله بن سعيد، عن محمّد بن أحمد بن حمدان القشيريّ عن المغيرة بن محمّد، عن عبد الغفّار بن محمّد، عن حريز بن عبد الحميد، عن الحسن بن عبد الله عن أبي الضّحى، عن زيد بن أرقم قال : قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فانّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٢)</sup>.

٧٢ – ك، محمّد بن عمر، عن عبد الله بن يزيد، عن محمّد بن طريف عن ابن فضيل، عن الأعمش عن عطيّة، عن أبي سعيد، عن حبيب بن أبي ثابت، عن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله تشكل كأني قد دعيت فأجبت، وإنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أعظم من الآخر كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض، وعنرتي أهل بيتي، وإنّهما لن يزالا جميعاً حتى يردا عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني فيهما<sup>(٣)</sup>.

٧٣ - ٤٠ محمّد بن عمر، عن محمّد بن حسين بن حفص، عن عبّاد بن يعقوب عن أبي مالك عمرو بن هاشم الجبيّ عن عبد الملك، عن عطية أنّه سمع أبا سعيد يرفع ذلك إلى النبيّ قال : أيّها النّاس إنّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا من بعدي : الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله بتمرّكت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا من بعدي : الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله بتمرّكت فيكم ما إن أخذتم به النسماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيني ، ألا وإنّى النبيّ من عليه أنه سمع أبا سعيد يرفع ذلك إلى النبيّ من عمر بن هاشم الحبيّ عن عبد الملك، عن عطية أنّه سمع أبا سعيد يرفع ذلك إلى النبيّ ما الله عمرو بن ها النّاس إنّي قد تركت فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا من بعدي : الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله بتمرّكت فيكم ما إن أخذتم به النسماء إلى الأرض، وعترتي أهل أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله بتمرّكت الموض من النسماء إلى الأرض، وعترتي أهل أحدهما أكبر من الأخر كتاب الله بتمرّي الموض ما إن أخذتم به النسماء إلى الأرض، وعترتي أهل أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله بتمرّكت الموض عن السماء إلى الأرض، وعترتي أهل أحدهما أكبر من الأخر كتاب الله بتركن الحوض (٤).

٧٤ – ٤٤ جعفر بن نعيم، عن عمّه محمّد بن شاذان، عن الفضل بن شاذان، عن عبيد بن موسى، عن إسرائيل، عن أبي إسحاق، عن حبيش بن المعتمر قال: رأيت أبا ذرّ الغفاري تتليمية آخذاً بحلقة باب الكعبة وهو يقول: ألا من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ جندب بن السكن، سمعت رسول الله تشييمية يقول: إنّي خلفت فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا علي الحوض، ألا وإنّ مثلهما فيكم كتاب الله عنهي يودني أهل عن أبي عن أبي ومن لم يعرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ جندب بن السكن، سمعت رسول الله تشييمية وهو يقول: ألا من عرفني فقد عرفني، ومن لم يعرفني فأنا أبو ذرّ جندب بن السكن، سمعت رسول الله تشييمي يقول: إنّي خلفت فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، ألا وإنّ مثلهما فيكم كتاب الله وعترتي أمل بيتي وإنهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، ألا وإنّ مثلهما فيكم كسفينة نوح، من ركب فيها نجا، ومن تخلّف عنها غرق<sup>(٥)</sup>.

٧٥ – ك: محمّد بن أحمد العلويّ، عن ابن قنيبة، عن الفضل بن شاذان، عن عبيد الله بن موسى، عن شريك، عن الزكّين بن الرّبيع، عن القاسم بن حسّان عن زيد بن ثابت قال: قال رسول الله ﷺ إنّى تارك فيكم خليفتين: كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فانّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(1)</sup>.

٧٦ - ك؛ ابن عبدوس، عن ابن قتيبة، عن الفضل، عن إسحاق بن إبراهيم عن عيسي بن

(۱) - (۲) كمال الدين، ص ۲۲۷-۲۲۹.

۸١.

يونس، عن زكريًا بن أبي زائدة، عن عطيّة العوفيّ، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(1)</sup>.

٧٧ – ك: أبي، عن ابن قتيبة، عن الفضل، عن إسحاق بن إبراهيم، عن حريز، عن الحسن بن عبدالله، عن أبي الضّحى، عن زيد بن أرقم، عن النبيّ ﷺ قال: إنّي تارك فيكم كتاب الله وأهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٢)</sup>.

٧٨ - يو: محمّد بن عبد الحميد، عن منصور بن يونس، عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر علي قال: قال رسول الله علي من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت مماتي ويدخل الجنّة التي وعدني ربّي جنّة عدن منزلي، قضيب من قضبانها غرسه ربّي بيده، ثمّ قال له: كن فكان، فليتولّ عليّاً من بعدي، والأوصياء من ذرّيّتي أعطاهم الله فهمي وعلمي، وأيم الله ليقتلن ابني، لا أنالهم الله شفاعتي<sup>(٣)</sup>.

٧٩ – يو: محمّد بن عيسى، عن أبي عبد الله المؤمن، عن أبي عبد الله الحذّاء عن سعد بن طريف، عن أبي جعفر عظير قال: قال رسول الله عظيم من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت ميتتي، ويدخل جنّة ربّي جنّة عدن قضيب من قضبانها غرسه ربّي بيده فقال له: كن فكان، فليتولّ عليّاً عليمًا عني والأوصياء من بعده، وليسلّم لفضلهم، فإنّهم الهداة المرضيّون، أعطاهم فهمي وعلمي، وهم عترتي من دمي ولحمي، أشكو إلى الله عدوّهم من أمّتي، المنكرين لفضلهم، القاطعين فيهم صلتي والله ليقتلنّ ابني ولا أنالهم الله شفاعتي<sup>(3)</sup>.

٨٠ - يو، محمّد بن الحسين، عمّن رواه، عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن أسلم عن إبراهيم بن أبي يحيى المدنيّ، عن أبيه، عن عمر بن عليّ بن أبي طالب قال: قال رسول الله ينتج من أحبّ أن يحيى حياتي، ويموت ميتني، ويدخل جنّة عدن الّتي وعدني ربّي قضيب من قضبانها غرسه بيده ثمّ قال له : كن فكان، فليتولّ عليّ بن أبي طالب يتلك يتحدي والأوصياء من بعده من ذرّيّتي فإنهم لن يدخلوكم في باب ضلال، ولن يخرجوكم من باب هدى، والأوصياء من بعده من أحلم من أميم من أميم من أحمر من عليّ بن أبي طالب قال المول الله ينتج من أحبّ أن يحيى حياتي، ويموت ميتني، ويدخل جنّة عدن الّتي وعدني ربّي وعدني ربي وعدي ربي وعدي ويبي من قضبانها غرسه بيده ثمّ قال له : كن فكان، فليتولّ عليّ بن أبي طالب علي الله ينتج وعدي من باب قليتولّ عليّ من أحبّ أن يخرجوكم من باب والأوصياء من بعده من ذرّيّتي فإنّهم لن يدخلوكم في باب ضلال، ولن يخرجوكم من باب هدى، ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم<sup>(a)</sup>.

٨١ - **ير:** يعقوب بن يزيد، عن يحيى بن المبارك، عن عبد الله بن جبلة، عن إبراهيم بن مهزب الأسديّ عن أبيه عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله: إنّ أهل بيتي الهداة بعدي أعطاهم الله فهمي وعلمي، وخلقوا من طينتي، فويل للمنكرين حقّهم من بعدي، القاطعين

- (۱) (۲) كمال الذين، ص ۲۲۷–۲۲۹.
- (۳) (٤) بصائر الدرجات، ص ٦١ ج ١ باب ٢٢ ح ١-٢.
  - (٥) بصائر الذرجات، ص ٦٥ ج ١ باب ٢٢ ح ١٨.

٧ - باب / فضائل أهل البيت ﷺ والنص عليهم جملة من خبر الثقلين

فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي<sup>(1)</sup>.

٨٢ – يو: العبّاس بن معروف، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن الثمالي عن أبي جعفر عليّا قال: قال رسول الله عليه من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت مماتي ويدخل جنّة ربّي جنّة عدن منزلي، قضيب من قضبانها غرسها الله ربّي بيده فليتولّ عليّاً والأئمّة من بعده، فإنّهم أئمّة الهدى، أعطاهم الله فهماً وعلماً، فهم عترتي من لحمي ودمي، إلى الله أشكو من عاداهم من أُمّتي، والله ليقتلنّ ابني، لا أنالهم الله شفاعتي<sup>(٢)</sup>.

٨٣ - يو: إبراهيم بن هاشم، عن ابن فضّال، عن محمّد بن سالم، عن أبان بن تغلب قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: قال رسول الله علي من أراد أن يحيى حياتي، ويموت مماتي، ويدخل جنّة رتبي جنّة عدن غرسها بيده فليتولّ علياً وليتولّ وليّه، وليعاد عدوّه، وليأتم بالأوصياء من بعده، فإنّهم عترتي من لحمي ودمي، أعطاهم الله فهمي وعلمي، إلى الله أشكو من أمّتي المنكرين لفضائلهم القاطعين فيهم صلتي، وأيم الله ليقتلنّ ابني، لا أنالهم الله شفاعتي<sup>(٣)</sup>.

٨٤ - يو: محمّد بن الحسين، عن موسى بن سعدان، عن عبد الله بن القاسم عن عبد القاهر، عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر علي قال: قال رسول الله علي من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت ميتتي ويدخل جنّة عدن قضيب غرسه ربي فليتولّ عليّ بن أبي طالب وأوصياءه من بعدي، فإنّهم لا يدخلونكم في باب ضلال ولا يخرجونكم من باب هدى، ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم، وإنّي سألت ربي أن لا يفرق بينهم وبين الكتاب حتى يردا عليّ الحوض معي هكذا – وضمّ بين أصبعيه – وعرضه ما بين صنعاء إلى أبي من مرة أن يحيى وذهب عدد النّهم وين الكتاب حتى يردا عليّ والحوض معي من الحدين أبي معان ويدخل وأوصياءه من بعدي، فإنهم لا يدخلونكم في باب ضلال ولا يخرجونكم من باب هدى، ولا يعلموهم فإنهم أعلم منكم، وإني سألت ربي أن لا يفرق بينهم وبين الكتاب حتى يردا عليّ ولا معي معي هكذا – وضمّ بين أصبعيه – وعرضه ما بين صنعاء إلى أبّ فيه قدحان فضة وذهب عدد النّجوم<sup>(3)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: الأبّ: عين باليمن، وبالكسر قرية باليمن.

**أقول:** قد أوردنا بعض أسانيد تلك الأخبار في باب نصّ الرّسول عليه وعليهم السلام، وبعضها في باب إخبار الرّسول بشهادة الحسين.

٨٥ – وروى ابن بطريق تشرّة في المستدرك من كتاب حلية الاولياء باسناده عن ابن عبّاس قال : قال رسول الله تشريح من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت مماتي ويسكن جنّة عدن الّتي غرسها الله فليوال عليّاً من بعدي، وليوال وليّه، وليقتد بالأئمّة من بعدي، فإنّهم عترتي خلقوا من طينتي، رزقوا فهماً وعلماً، ويل للمكذّبين بفضلهم من أمّتي القاطعين فيهم صلتي، لا أنالهم الله شفاعتي.

- (1) (۲) بصائر الدرجات، ص ٦١ ج ١ باب ٢٢ ح ٢-٤.
- (۳) (٤) بصائر الدرجات، ص ٦٢ ج ١ باب ٢٢ ح ٥-٦.

٨٦ - وبإسناده عن زيد بن أرقم قال: قال رسول الله ﷺ من أحبّ أن يحيى حياتي، ويموت ميتتي، ويسكن جنّة الخلد الّتي وعدني ربّي الّتي غرس قضبانها بيده فليتولّ عليّ بن أبي طالب ﷺ ، فإنّه لن يخرجكم من هدى، ولن يدخلكم في ضلالة .

٨٧ – ومن كتاب الفردوس باسناده إلى ابن عبّاس قال : قال رسول الله ﷺ أنا ميزان العلم، وعليّ كفّتاه، والحسن والحسين خيوطه، وفاطمة علاقته، والأثمّة من بعدي عموده، يوزن فيه أعمال المحبّين لنا والمبغضين لنا .

٨٨ - **ير:** محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن ذريح بن يزيد عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله: إنّي قد تركت فيكم الثقلين: كتاب الله وأهل بيتي فنحن أهل بيته<sup>(1)</sup>.

٨٩ – ير: محمّد بن الحسين، عن النّضر بن شعيب، عن القلانسيّ، عن رجل عن أبي جعفر، عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ قال: قال رسول الله عنهم يا أيّها النّاس إنّي تارك فيكم الثقلين: الثقل الأكبر، والثقل الأصغر، إن تمسّكتم بهما لا تضلّوا، ولا تبدّلوا وإنّي سألت القلين القليف الخبير أن لا يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض فأعطيت ذلك، قالوا: وما الثقل الأكبر؟ وما الثقل الأكبر؟ وما الثقل الأكبر؟ بن عبد الله يوني المعنر، إن تمسّكتم بهما لا تضلّوا، ولا تبدّلوا وإنّي مارك فيكم الثقلين الثقل الأكبر، والثقل الأصغر، إن تمسّكتم بهما لا تضلّوا، ولا تبدّلوا وإنّي التحم منابي التقلين القليف الخبير أن لا يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض فأعطيت ذلك، قالوا: وما الثقل الأكبر؟ وما الثقل الأكبر؟ وما الثقل الأكبر؟ وما الثقل الأكبر؟ والثقل الأكبر؟ ما يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض فأعطيت ذلك، قالوا: وما الثقل الأكبر؟ وما التقل الأكبر؟ والا التقل الأكبر؟ والته سبب طرفه بيد الله، وسبب طرفه بأيديكم والثقل الأصغر؟ وأهل بيتي؟ (٢).

٩٠ – يوء إبراهيم بن هاشم، عن يحيى بن أبي عمران، عن يونس، عن هشام بن الحكم، عن سعد الإسكاف قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول النبي ﷺ [تي تارك فيكم الثقلين فتمسّكوا بهما فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض» قال: فقال أبو جعفر ﷺ : لا يزال كتاب الله والدّليل منّا يدلّ عليه حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٣)</sup>.

٩١ - يو: علي بن محمّد، عن القاسم بن محمّد، عن سليمان بن داود، عن يحيى بن أديم عن شريك، عن جابر قال : قال أبو جعفر عليك : دعا رسول الله علي أصحابه بمنى فقال : إيا أيّها النّاس إنّي تارك فيكم الثقلين، أما إن تمسّكتم بهما لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي، فإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض» ثم قال : «أيّها النّاس إنّي تارك فيكم حرمات الله : كتاب الله، وعترتي، والكعبة البيت الحوام» ثم قال أبو جعفر عليمي : أمّا كتاب الله فحرّفوا، وأمّا الكعبة فهدموا وأمّا العترة فقتلوا، وكلّ ودائع الله فقد تبروا<sup>(3)</sup>.

**بيان:** تبّر. تتبيراً، أي كسر. وأهلكه.

بصائر الدرجات، ص ۳۸۳ ج ۸ باب ۱۷ ح ٤.
 بصائر الدرجات، ص ۳۸۳ ج ۸ باب ۱۷ ح ٥-٦.
 بصائر الدرجات، ص ۳۸۳ ج ۸ باب ۱۷ ح ۳.

٨٤

٩٢ - شيء عن أبي جميلة المفضّل بن صالح، عن بعض أصحابه قال: خطب رسول الله عليه يوم الجمعة بعد صلاة الظهر انصرف على النّاس فقال: يا أيّها النّاس إنّي قد نبّأني أوشك أن ألطيف الخبير أنّه لن يعمر من نبيّ إلّا نصف عمر الذي يليه ممّن قبله وإنّي لأظنّني أوشك أن أدعى فأجيب وإنّي مسئول وإنّكم مسئولون، فهل بلغتكم، فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أدعى فأجيب وإنّي مسئول وإنّكم مسئولون، فهل بلغتكم، فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد بانّك قد بلغت ونصحت وجاهدت، فجزاك الله عنّا خيراً، قال: اللهم اشهد، ثمّ قال: أيّها النّاس أن تعمر من نبيّ إلا نصف عمر الذي يليه ممّن قبله وإنّي لأظنّني أوشك أن أدعى فأجيب وإنّي مسئول وإنّكم مسئولون، فهل بلغتكم، فماذا أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد بانّك قد بلغت ونصحت وجاهدت، فجزاك الله عنّا خيراً، قال: اللهم اشهد، ثمّ قال: أيّها النّاس ألم تشهدوا أن لا إله إلا الله وأنّ محمّداً عبده ورسوله، وأنّ الجنّة حقّ، وأنّ النّار حق، وأنّ البعث حقّ من بعد الموت؟ قالوا: نعم، قال: اللهم اشهد ثمّ قال: يا أيها النّاس إنّ اللهم اشهد منّم قال: وأنّ النّا من وأنّ البعث حق من بعد الموت؟ قالوا: نعم، قال: اللهم اشهد ثمّ قال: يا أيّها النّاس إنّ الله مولاي، وأنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، ألا من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللهم وال من والاه، وعاد من عاداه، ثمّ قال: أيّها النّاس إنّي فرطكم وأنتم واردون عليّ الحوض، وحوض عين تردون علي مائلكم والاه، وعاد من عاداه، ثمّ قال: أيّها النّاس إنّي فرطكم وأنتم واردون عليّ اللهم وال من وروضي عرضه ما بين بصرى وصنعاء فيه عدد النّجوم قدحان من فضة، ألا وإنّي سائلكم والاه، وعرضي عن التقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما حتى تلقوني، قالوا: وما الثقلان يا وحوضي عرضه ما بين بصرى وصنعاء فيه عدد النّجوم قدحان من فضة، ألا وإنّي سائلكم ومن من ورون عليّ عن الثقلين فانظروا كيف تخلفوني فيهما حتى تقوني، قالوا: وما الثقلان يا وروض المون في ألها النه سبب طرفه بيد الله وطرف في أيوا: ألوا: وما الثمان ين وروض القوني النقروا بلا ويني مائلكم وران ألوا الله ينا يا ورل الله وران في قالون الله ورن بلن وروض الموا الله وران الموا ولا تذلووا ولا تذلووا ما وروض قالوا: إلى مائلكم في ألوا ولا تذلووا، ألوا مان من وراله منكم (له ورالت الله وما حتى ألوا ولا تعلموهم فهم أعلم منكم (له وسائلوا ولات اللهما ذلك فلاعطانيه فلا تسبقوم فهله

**شي؛** عن زرارة عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

٩٣ - **جاء** الجعابيّ، عن محمّد بن عبد الله العلويّ عن أبيه، عن الرّضا عن آبائه عن أمير المؤمنين عَلِيَتُم قال: قال رسول الله عَلَيْجَ يا عليّ بكم يفتح هذا الأمر، وبكم يختم، عليكم بالصّبر فإنّ العاقبة للمتقين، أنتم حزب الله، وأعداؤكم حزب الشيطان، طوبى لمن أطاعكم، وويل لمن عصاكم. أنتم حجّة الله على خلقه، والعروة الوثقى من تمسّك بها اهتدى ومن تركها ضلّ، أسأل الله لكم الجنّة لا يسبقكم أحد إلى طاعة الله فأنتم أولى بها<sup>(٣)</sup>.

٩٤ – **جاء** الجعابيّ، عن عليّ بن إسحاق، عن عثمان بن عبد الله، عن أبي لهيعة عن أبي زرعة، عن عمر بن عليّ بن أبي طالب ﷺ عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ يا عليّ بنا ختم الله الدين، كما بنا فتحه، وبنا يؤلّف الله بين قلوبكم بعد العداوة والبغضاء<sup>(٤)</sup>.

٩٥ - فض، يل: بالإسناد يرفعه إلى الإمام جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن الحسين عليمين عليمين عليم عن جابر الأنصاريّ قال: قال رسول الله عليي: فاطمة بهجة قلبي وابناها ثمرة فؤادي، وبعلها نور بصري، والأثمّة من ولدها أمانتي، والحبل الممدود، فمن اعتصم بهم فقد نجا، ومن تخلّف عنهم فقد هوى<sup>(٥)</sup>.

- (۱) (۲) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۱۵ ح ۳ و٥ في فضل الفرآن.
- (٣) أمالي المفيد، ص ١١٠ مجلس ١٢ ح ٩. (٤) أمالي المفيد، ص ٢٥١ مجلس ٢٩ ح ٤.
  - ٥) فضائل ابن شاذان ص ١٤٤.

٩٧ – **يل، فض؛** بالإسناد يرفعه إلى ابن عبّاس أنّه قال: لمّا رجعنا من حجّة الوداع جلسنا مع رسول الله ﷺ في مسجده فقال: أتدرون ما أقول لكم؟ قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: اعلموا أنّ الله ﷺ منّ على أهل الذين إذ هداهم بي، وأنا أمنّ على أهل الذين إذ أهديهم بعليّ بن أبي طالب، ابن عمّي وأبي ذريّتي، ألا ومن اهتدى بهم نجا، ومن تخلّف عنهم ضلّ وغوى، أيّها النّاس الله الله في عترتي وأهل بيتي، فإنّ فاطمة بضعة منّي، وولديها عضداي، وأنا وبعلها كالضّوء، اللّهم ارحم من رحمهم، ولا تغفر لمن ظلمهم، ثمّ دمعت عيناه وقال: كانّي أنظر الحال<sup>(٢)</sup>.

٩٨ – وبالإسناد عن الصّادق عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ إنّ الله تعالى جعل ذريّة كلّ نبيّ من صلبه، وجعل ذريّتي من صلب عليّ بن أبي طالب مع فاطمة ابنتي، وإنّ الله تعالى اصطفاهم كما اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين، فاتّبعوهم يهدوكم إلى صراط مستقيم، وقدّموهم ولا تتقدّموا عليهم فإنّهم أحلمكم صغاراً، وأعلمكم كباراً، فاتّبعوهم فإنّهم لا يدخلونكم في ضلال، ولا يخرجونكم من هدى<sup>(٣)</sup>.

٩٩ – وبالاسناد يرفعه إلى أنس بن مالك والزّبير بن العوام أنّهما قالا : قال رسول الله ﷺ أنا ميزان العلم، وعليّ كفّتاه، والحسن والحسين خيوطه وفاطمة علاقته، والأئمّة من ولدهم ينصب لهم يوم القيامة فتوزن فيه الأعمال من المحبّين لنا والمبغضين<sup>(٤)</sup>.

١٠٠ – ن: حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن معبد، عن الحسين بن خالد،
 عن الرّضا عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه من أحبّ أن يركب سفينة النجاة،
 ويستمسك بالعروة الوثقى، ويعتصم بحبل الله المتين فليوال علياً بعدي، وليعاد عدوّه،
 وليأتم بالهداة من ولده، فإنّهم خلفائي وأوصيائي وحجج الله على الخلق بعدي، وسادة

- (۱) كشف الغمة، ج ۱ ص ۱۰۲ .
- (٢) (٣) فضائل ابن شاذان، ص ١٥٢ . والحديث النبوي ٢٠٠٠ : فاطمة بضعة متّي وولديها عضداي وأنا وبعلها كالضوء من الضوء. من طرق العامة في كتاب إحقاق الحق ج٩ . [النمازي].
  - (٤) فضائل ابن شاذان، ص ۱۵۲.

أَمَّتي، وقادة الأتقياء إلى الجنّة. حزبهم حزبي، وحزبي حزب الله لَيَرَوَيَكُ ، وحزب أعدائهم حزب الشيطان<sup>(1)</sup>.

١٠١ – ٥، بالأسانيد الثلاثة عن الرضا عن آبائه ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ كانّي قد دعيت فأجبت، وإنّي تارك فيكم الثقلين، أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله تعالى حبل ممدود من السّماء إلى الأرض : وعترتي أهل بيتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما<sup>(٢)</sup>. صح: عنه ﷺ مثله. •ص ٢٢ ح ٢٣.

الله الله التعيميّ عن الرَّضا عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ أنت يا عليّ وولدك خيرة الله من خلقه<sup>(٣)</sup>.

١٠٣ – ن: بهذا الإسناد قال: قال رسول الله ﷺ من كنت مولاه فعليّ مولاه، اللّهم وال من والاه، وعاد من عاداه، وأعن من أعانه، وانصر من نصره واخذل عدوّه، وكن له ولولده، واخلفه فيهم بخير، وبارك فيما أعطيتهم وأيّدهم بروح القدس، واحفظهم حيث توجّهوا من الأرض، واجعل الإمامة فيهم واشكر من أطاعهم، وأهلك من عصاهم، إنّك قريب مجيب<sup>(٤)</sup>.

٢٠٤ – **ن:** بهذا الإسناد عن النبيّ ﷺ قال: لا يحلّ لأحد يجنب في هذا المسجد إلّا أنا وعليّ وفاطمة والحسن والحسين ومن كان من أهلي فإنّهم مني<sup>(٥)</sup>.

١٠٥ – **ك، ن:** بهذا الإسناد عن النبيّ ﷺ قال: إنّي تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي، ولن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٦)</sup>.

۱۰٦ - ٤، بهذا الإسناد عن النبي عليه قال: وسط الجنة لي ولأهلي<sup>(٧)</sup>.

١٠٧ - ما: أبو عمرو عن ابن عقدة، عن عبد الله بن أحمد بن المستورد عن إسماعيل بن صبيح، عن سفيان بن إبراهيم عن عبد المؤمن بن القاسم، عن الحسن بن عطيّة العوفيّ، عن أبيه، عن أبي سعيد الخدريّ أنّه سمع رسول الله عليه يقول: إنّي تارك فيكم الثقلين، ألا إنّ أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض وعترتي أهل بيني، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيني عنيي التي آوي إليها، ألا إنّ الما من التما من الأول بن إلى الأرض وعترتي أهل بيني، ألا إن أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض وعترتي أوي إليها، ألا إنّ وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عيني التي آوي إليها، ألا إن ألم الن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عني النّما الله النه النه الما الله الأرض وعترتي أوي إليها، ألا إن ألم الن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عيني التي آوي إليها، ألا إلى الأرض وعترتي أوي إليها، ألا إن ألم الن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عيني التي أوي إليها، ألا إن ألم الن يفترقا حتلي الما الله الله الذما الله الما الله الأرض وعترتي أهل بيني، ألا إن ألم الن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عيني التي آوي إليها، ألا إلى الن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عيني التي أوي إليها، ألا إن أهل بيتي عيني التي أوي إليها، ألا إلى ألم الن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إنّ أهل بيتي عيني التي أوي إليها، ألا إلى ألها الن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، عن إلى الن إلى ألها بيتي عيني التي أوي إليها، ألا إلى ألها الن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وقال : ألا إلى أهل بيتي عيني التي أوي إليها، ألا إلى ألها الن يفترقا حلي الله الله إلى الما علي الما الما علي الما الله الما الله إلى ألما الله الله الله الله الما الما الله الما بي أوي إليها ما الله اله الله إلى الما اله الله اله اله اله اله اله اله إله اله إلى اله اله اله اله اله اله اله ال

(۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۹۲ باب ۲۸ ح ٤٣.
(۲) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٣٤ باب ۳۱ ح ٤٠.
(۳) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٣٢ باب ۳۱ ح ٢١٨.
(٤) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٦٤ باب ۳۱ ح ٢١٢.
(٥) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٦٥ باب ۳۱ ح ٢٢٢.
(٢) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٦٥ باب ٣١ ح ٢٢٢.
(٥) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ٣٢ باب ٣١ ح ٢٢٢.
(٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٣٢ باب ٣١ ح ٢٢٢.

وإنَّ الأنصار ترسي فاعفوا عن مسيئهم، وأعينوا محسنهم<sup>(١)</sup>.

**بيان:** يظهر من بعض كتب المخالفين أنّ مكان عيني: عيبتي، ومكان ترسي: كرشي وقال في النّهاية: فيه الأنصار كرشي وعيبتي، أراد أنّهم بطانته وموضع سرّه وأمانته، والّذين يعتمد عليهم في أُموره، واستعار الكرش والعيبة لذلك، لأنّ المجترّ يجمع علفه في كرشه، والرّجل يضع ثيابه في عيبته، وقيل: أراد بالكرش الجماعة، أي جماعتي وصحابتي، يقال: عليه كرش من النّاس، أي جماعة.

١٠٨ – **ما:** جماعة عن أبي المفضّل، عن بشير بن محمّد بن نصر البلخيّ، عن أحمد بن عبد الصّمد الهرويّ، عن خاله أبي الصّلت، عن الرّضا عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ إنّ الله تكفّل لي في أهل بيتي لمن لقيه منهم لا يشرك به شيتاً<sup>(٢)</sup>.

١٠٩ - ك، مع، محمّد بن الحسن البغداديّ عن عبد الله بن محمّد بن عبد العزيز عن بشر ابن الوليد، عن محمّد بن طلحة، عن الأعمش، عن عطيّة بن سعيد عن أبي سعيد الخدريّ أنّ النبيّ عليه قال : إنّي أوشك أن أدعى فأجيب، وإنّي تارك فيكم الثقلين : كتاب الله تَخْرَكُ ، وعترتي، كتاب الله حبل ممدود بين السّماء والأرض وعترتي أهل بيتي، وإنّ اللّطيف الخبير أخبرني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض، فانظروا بماذا تخلفوني فيهما<sup>(٣)</sup>.

ابرا هيم، عن المحادية، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير عن غياث بن إبراهيم، عن الصّادق، عن آبائه عن الحسين عليّي قال: سئل أمير المؤمنين عليّي عن معنى قول رسول الله الذي مخلف فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي، من العترة؟ فقال: أنا والحسن والحسين والأئمة التسعة من ولد الحسين، تاسعهم مهديّهم وقائمهم، لا يفارقون كتاب الله ولا يفارقهم حتى يردوا على رسول الله علي حوضه<sup>(٤)</sup>.

١١١ - ك، مع؛ القطّان، عن السّكريّ، عن الجوهريّ، عن ابن عمارة عن أبيه، عن الصّادق عن آبائه صلوات الله عليهم قال: قال رسول الله نشي التي مخلف فيكم الثّقلين: كتاب الله، وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض كهاتين – وضمّ بين سبّابتيه – فقام إليه جابر بن عبد الله الأنصاريّ فقال: يا رسول الله ومن عترتك؟ قال: عليّ والحسن والحسن والحسن والأسمادي فقال: يا رسول الله ومن عترتك؟ قال: عليّ والحسن والحسن والأسمادي فقال: يوم القيام.

قال الصّدوق قدّس الله روحه: حكى محمّد بن بحر الشيبانيّ، عن محمّد بن عبد الواحد

- أمالي الطوسي، ص ٢٥٥ مجلس ٩ ح ٤٦٠.
- ۲) أمالي الطوسي، ص ٥١٦ مجلس ١٨ ح ١١٣٠.
- ۳) كمال الدين، ص ٢٢٥، معاني الأخبار، ص ٩٠.
- (٤) كمال الدين، ص ٢٣٠، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٦٠ باب ٦ ح ١٥، معاني الأخبار ص ٩٠.

صاحب أبي العبّاس ثعلب في كتابه الّذي سمّاه كتاب الياقوتة أنّه قال : حدّثني أبو العبّاس ثعلب قال : حدّثني ابن الأعرابيّ قال : العترة قطاع المسك الكبار في النّافجة ، وتصغيرها عتيرة ، والعترة : الريقة العذبة ، وتصغيرها : عتيرة ، والعترة : شجرة تنبت على باب وجار الضبّ . وأحسبه أراد وجار الضّبع ، لأنّ الّذي للضّب مَكو ، وللضّبع وجار .

ثمّ قال: وإذا خرجت الضّبُّ من وجارها تمرّغت على تلك الشّجرة فهي لذلك لا تنمو ولا تكبر، والعرب تضرب مثلاً للذليل والذلة فيقولون: "أذلّ من عترة الضّب؟ قال: وتصغيرها عتيرة، والعترة: ولد الرّجل وذريّته من صلبه فلذلك سمّيت ذريّة محمّد تلك من عليّ وفاطمة بمن عترة، قال ثعلب: فقلت لابن الأعرابيّ: فما معنى قول أبي بكر في السقيفة: نحن عترة رسول الله تلك؟؟ قال: أراد بلدته وبيضته، وعترة محمّد تلك محالة ولد فاطمة تمكلا، والذليل على ذلك ردّ أبي بكر وإنفاذ عليّ تلك بسورة براءة، وقوله تلك همرت أرت لا يبلغها عني إلا أنا أو رجل مني الأعرابيّ أنه أراد البلدة لكان منه دونه، فلو مامرت أن لا يبلغها عني إلا أنا أو رجل مني الأعرابيّ أنه أراد البلدة لكان محالاً أخذ سورة مرامرت أن لا يبلغها عني إلا أنا أو رجل مني فاخذها منه ودفعها إلى من كان منه دونه، فلو مرامرت أن لا يبلغها عني الله أنه أو رجل مني عنه العرابيّ أنه أراد البلدة لكان محالاً أخذ سورة براءة منه، ودفعها إلى علي تلكلا وقد قيل: إنّ العترة: الصخرة العظيمة يتخذ الضب عندها مرامرت أن لا يبلغها عني وقد قيل: إنّ العترة: الصخرة العظيمة يتخذ الضب عندها مرامولها وعروقها، والعترة في غير هذا المعنى قول النبيّ تلك هو لا فرعترة قال مرأ مولها وعروقها، والعترة في غير هذا المعنى قول النبيّ عنه ما مائه أن يذبح رجيّه من أصولها وعروقها، والعترة في غير هذا المعنى قول النبيّ عنه مائة أن يذبح رجيّه وعتائره، فكان الرّجل في الجاهلية ينذر نذراً على أنّه إذا بلغت غنمه مائة أن يذبح رجيّه نذره، وأنشد الحارث بن حلّزة:

عسنساً بساطلاً وظلماً كحما تعتبر عن حجرة الربيض الظّبا يعني يأخذونها بذنب غيرها كما يذبح أولئك الظّباء عن غنمهم وقال الأصمعيّ : والعترة : الريح، والعترة أيضاً : شجرة كثيرة اللّبن، صغيرة يكون نحو القامة ويقال : العتر : الذّكر، عتر يعتر عتراً : اذا نعظ . وقال الرّياشيّ : سألت الأصمعيّ عن العترة فقال : هو نبت مثل المرزنجوش ينبت متفرّقاً .

ثمّ قال الصّدوق تعليم : والعترة عليُّ بن أبي طالب وذريّته من فاطمة وسلالة النبيّ فيه وهم الذين نصّ الله تبارك وتعالى عليهم بالامامة على لسان نبيّه فيهم ، وهم اثنا عشر أوّلهم عليّ ، وآخرهم القائم عليهم ، على جميع ما ذهبت إليه العرب من معنى العترة ، وذلك أنّ الأثمّة عليمية من بين جميع بني هاشم ومن بين جميع ولد أبي طالب كقطاع المسك الكبار في وأمير المؤمنين غليمة فرعها ، والأثمّة من ولده أغصانها ، وشيعتهم ورقها ، وعلمهم ثمرها وهم عليمة أصول الإسلام على معنى البلدة والبيضة ، وهم الشّجرة التي رسول الله عليه أصلها العظيمة التي يتخذ الفسلام على معنى البلدة والبيضة ، وهم عليهم ورقها ، وعلمهم ثمرها وهم عليمة أصول الإسلام على معنى البلدة والبيضة ، وهم عليه الهداة على معنى الصحّرة العظيمة التي يتخذ الضّب عندها حجراً يأوي إليه لقلّة هدايته ، وهم أصل الشجرة المقطوعة . لأنّهم وتروا وظلموا وجفوا وقطعوا ولم يوصلوا فنبتوا من أصولهم وعروقهم، لا يضرّهم قطع من قطعهم، وإدبار من أدبر عنهم، إذ كانوا من قبل الله منصوصاً عليهم على لسان نبيّ الله ينتجز ، ومن معنى العترة هم المظلومون المواخذون بما لم يجرموه، ولم يذنبوه، ومنافعهم كثيرة، وهم ينابيع العلم على معنى الشّجرة الكثيرة اللبن، فهم نتيت ذكران غير إناث على معنى قول من قال : إنّ العترة هو الذكر، وهم جند الله تترتم وحزبه على معنى قول الاصمعيّ : إنّ العترة الرّيح، قال النبيّ : «الرّيح جند الله الأكبر» في حديث مشهور عنه نتيت ، والرّيح عذاب على قوم ورحمة لآخرين، وهم نتيت كذلك، كالقرن المقرون إليهم بقول النبيّ : «إنّي مخلف فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي أهل بيتي» قال الله تترتم : ﴿وَلَا مَا أَزِلَتَ سُوَدَةً فَيِنْهُم مَن يَقُولُ أَيْكُمَ زَادَتُهُ هَذِيهِ إِنَى وَلَا يَزِيدُ الظَّالِينَ إلاً خَسَارًا وقال تترفيل : في وَلَا مَا أَزِلَتَ سُوَدَةً فَيَنْهُم مَن يَقُولُ أَيْكُمَ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَناً مَا الذي ما مُنوا فَرَاتُ عَنْ وقال : فَوَلاً ما أَزِلَتَ النبي : في قُلُوبِهم مَن يقول أَنْ مُحَلِق فَرَحْةُ مُواد النبيّ : كتاب الله وعترتي أهل بيتي» قال الله تترفي النهم بقول موديةً فَينَهُم مَن يَقُولُ أَيْكُمَ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَناً عَلَمًا الذي على ما مُنوا أَنْهُ عَنْ يَقْولُ ال

وهم المُؤَيِّة أصحاب المشاهد المتفرّقة على المعنى الّذي ذهب إليه من قال : إنّ العترة هو نبت مثل المرزنجوش ينبت متفرّقاً ، وبركاتهم منبثّة في المشرق والمغرب<sup>(٣)</sup> .

توضيح؛ قوله : «لأن الذي للضبّ مَكو» أقول : الذي يظهر ممّا عندنا من كتب اللغة هو أنّ الوجار لا يختصّ بالضّبع، وإن كان فيه أكثر استعمالاً، وذكروا أنّ المكو جحر الثعلب والأرنب، وقال الجزريّ : الفرعة بفتح الرّاء : أوّل ما تلد النّاقة كانوا يذبحونه لآلهتهم. وقال الجوهريّ : عنّ لي كذا عنناً، أي ظهر وعرض، وقال : حجرة القوم : ناحية دارهم، وقال : الرّبيض الغنم برعاتها المجتمعة في مربضها . وقال الجوهريّ : عترة الرّجل : نسله ورهطه الأدنون، وقال : العتر أيضاً : العتيرة، وهي شاءَ كانوا يذبحونها في رجب لآلهتهم، يقال : هذا أيّام ترجيب وتعتار » وربما كان الرّجل ينذر نذراً إن رأى ما يحبّ يذبح كذا من غنمه، فإذا وجب ضاقت نفسه عن ذلك فيعتر بدل الغنم ظباء، وهذا أراد الحارث بن حلّزة بقوله : عنناً باطلاً، البيت .

وقال في النّهاية : «وفيه خلّفت فيكم الثقلين : كتاب الله وعترتي» عترة الرّجل : أخصَ أقاربه، وعترة النبيّ بنو عبد المطّلب، وقيل : أهل بيته الأقربون وهم أولاده وعليّ وأولاده، وقيل : عترته الأقربون والأبعدون منهم، والمشهور المعروف أنّ عترته أهل بيته الّذين حرّمت عليهم الزكاة .

وفيه: إنّه أهدي إليه عتر، العتر: نبت ينبت متفرّقاً، فإذا طال وقطع أصله خرج منه شبه اللّبن، وقيل: هو المرزنجوش.

- سورة الإسراء، الآية: ٨٢.
   سورة التوبة، الآيتان: ١٢٤-١٢٥.
  - (٣) كمال الدين، ص ٢٣٣، معاني الأخبار، ص ٩١.

١١٢ – **وأقول:** روى السّيوطي في الدرّ المنثور عن أحمد باسناده عن زيد بن ثابت قال : قال رسول الله ﷺ إنّي تارك فيكم خليفتين : كتاب الله حبل ممدود ما بين السّماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

١١٣ - وروى أيضاً عن الطبرانيّ باسناده عن زيد بن أرقم قال : قال رسول الله في التجافي إنّي لكم فرط، وأنتم واردون عليّ الحوض، فانظروا كيف تخلفوني في الثقلين : قيل : وما الثقلان يا رسول الله؟ قال : الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، فتمسّكوا به لن تزلّوا ولا تضلّوا، والأصغر عترتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وسألت لم نزلوا ولا تضلّوا ماي الموض، وسألت الثقلان يا رسول الله؟ ماي الموض، وإنهما لن يفترقا حمل وطرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، فتمسّكوا به الثقلان يا رسول الله؟ قال : الأكبر كتاب الله سبب طرفه بيد الله، وطرفه بأيديكم، فتمسّكوا به لن تزلّوا ولا تضلّوا، والأصغر عترتي، وإنّهما لن يفترقا حتى يردا عليّ الحوض، وسألت ليما ذلك ربّي فلا تفلّوا، والأصغر عترتي، ولا تعلّموهما فإنهما أم منكم أعلم منكم.

١١٤ – وروى أيضاً عن سعيد وأحمد والطّبرانيّ عن أبي سعيد الخدريّ قال : قال رسول الله ﷺ أيّها النّاس إنّي تارك فيكم ما إن أخذتم به لن تضلّوا بعدي : أمرين ، أحدهما أكبر من الآخر : كتاب الله حبل ممدود ما بين السّماء والأرض وعترتي أهل بيتي ، وإنّهما لن يتفرّقا حتّى يردا عليّ الحوض .

١١٥ – **ير:** محمّد بن الحسين وعبدالله بن محمّد جميعاً عن ابن محبوب، عن العلا عن محمّد عن أبي جعفر عليمي قال: قال رسول الله عني أما والله إنّ في أهل بيتي من عترتي لهداة مهتدين من بعدي يعطيهم علمي وفهمي وحلمي وخلقي، وطينتهم من طينتي الطّاهرة، فويل للمنكرين لحقّهم، المكذّبين لهم من بعدي، القاطعين فيهم صلتي، المستولين عليهم، والآخذين منهم حقّهم، ألا فلا أنالهم الله شفاعتي<sup>(١)</sup>.

١١٦ - **ير؛** السَّنديّ، عن صفوان، عن عبد الله بن سعد الاسكاف، عن حريز عن محمّد ابن عمر، عن الحسن قال: قال رسول الله ﷺ من سرّه أن يحيى حياتي ويموت ميتتي ويدخل الجنّة الَّتي وعدني ربِّي قضيب من قضبانها غرسه بيده ثمّ قال له: كن فكان، فليتولّ عليّ بن أبي طالب من بعدي، والأوصياء من ذرّيّتي فإنّهم لا يخرجونكم من هدى ولا يعيدونكم في ردى ولا تعلّموهم فإنّهم أعلم منكم<sup>(٢)</sup>.

١١٧ - **يو:** عبد الله بن عامر، عن الحجّال، عن داود بن أبي يزيد عن أحدهما ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ من سرّه أن يحيى حياتي، ويموت ميتتي، ويدخل جنّة ربّي جنّة عدنٍ غرسها بيده فليتولّ عليّ بن أبي طالب ﷺ والأوصياء من بعده فإنّهم لحمي ودمي، أعطاهم الله فهمي وعلمي<sup>(٣)</sup>.

١١٨ - أقول: روى البرسيّ في مشارق الأنوار عن ابن عبّاس قال: خطب رسول الله قفال: معاشر النّاس إنّ الله أوحى إليّ أنّي مقبوض، وإنّ ابن عمّي هو أخي ووصبّي

(1) – (۳) بصائر الدرجات، ص ٦٣ ج ١ باب ٢٢ ح ٨ و٩ و١٤.

ووليّ الله وخليفتي، والمبلّغ عنّي، وهو إمام المتقين، وقائد الغرّ المحجّلين، ويعسوب الذين، إن استرشدتموه أرشدكم، وإن تبعتموه نجوتم، وإن أطعتموه فالله أطعتم، وإن عصيتموه فالله عصيتم، وإن بايعتموه فالله بايعتم، وإن نكثتم بيعته فبيعة الله نكثتم، إنّ الله بَحَثَنَّ أنزل عليّ القرآن وعليَّ سفيره، فمن خالف القرآن ضلّ، ومن تبع غير عليّ ذلّ، معاشر النّاس ألا إنّ أهل بيتي خاصّتي وقرابتي وأولادي وذرّيتي ولحمي ودمي ووديعتي، وإنّكم مجموعون غداً، ومسئولون عن الثقلين، فانظروا كيف تخلفوني فيهم، فمن آذاهم فقد آذاني، ومن ظلمهم فقد ظلمني، ومن نصرهم فقد نصرني، ومن أعزّهم فقد أعزّني، ومن طلب الهدى من غيرهم فقد كذّبني، فاتقوا الله وانظروا ما أنتم قائلون غداً، فإنّي خصم لمن كان خصمهم ومن كنت خصمه فالويل له<sup>(۱)</sup>.

وروى الصدوق في كتاب فضائل الشيعة باسناده عن محمّد القبطيّ عن أبي عبد الله عليه قال : النّاس أغفلوا قول رسول الله عنى في عليّ عليه يوم غدير خم كما أغفلوا قوله يوم مشربة أمّ إبراهيم، أتى النّاس يعودونه فجاء عليّ عليه يعتم ليدنو من رسول الله عنه فلم يجد مكاناً، فلمّا رأى رسول الله أنّهم لا يفرجون لعليّ عليته قال : يا معشر النّاس هؤلاء أهل بيتي تستخفّون بهم وأناحيّ بين ظهرانيكم، أما والله لئن غبت فإنّ الله لا يغيب عنكم، إنّ الروح والرّاحة والرّضوان والبشرى والحبّ والمحبّة لمن ائتمّ بعليّ وتولّاه وسلّم له وللأوصياء من بعده، حقّ عليَّ أن أدخلهم في شفاعتي، لأنّهم أتباعي، فمن تبعني فإنّه منّي، مثل جرى في إبراهيم لأني من إبراهيم وإبراهيم منّي، وديني دينه، وستّتي ستّته، وفضله فضلي وأنا أفضل منه، وفضلي له فضل، تصديق قول ربّي : ﴿ ذُرَيَّةٌ بَعْمَهَا مِنْ بَعَنِ كَالَكُمُ عَلِيهُ عَلِيمً

تتمميم، قال السيّد المرتضى قدّس الله روحه في كتاب الشّافي حاكياً عن النّاصب الّذي تصدّى فيه لردّ مزخرفاته وخرافاته : قال صاحب الكتاب : دليل لهم آخر، وربما تعلّقوا بما روي عنه تشكر من قوله : «إنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض» وأنّ ذلك يدلّ على أنّ الإمامة فيهم، وكذلك العصمة، وربما قوّوا ذلك بما روي عنه تشكر : «إنّ مثل أهل بيتي فيكم كمثل سفينة نوح من ركبها نجا ومن تخلّف عنها غرق» وأنّ ذلك يدلّ على عصمتهم، ووجوب طاعتهم، وحظر العدول عنهم، قالوا : وذلك يقتضي النصّ على أمير المؤمنين شيك ، ثمّ قال : وهذا إنّما يدلّ على أنّ إجماع العترة لا يكون إلا حقاً، لأنّه لا يخلو من أن يريد شيك ، ثمّ قال : وهذا إنّما يدلّ على أنّ منهم، وقد علمنا أنّه لا يجوز أن يريد بذلك إلاّ جملتهم، ولا يجوز أن يريد كلّ واحد منهم، لأنّ الكلام يقتضي الجمع، ولأنّ الخلاف قد يقع بينهم على ما علماه من حالهم، ولا يجوز أن يكون قول كلّ منهم حقاً، لأنّ الخلاف قد يقع بينهم على ما علمناه من حالهم، ولا يجوز أن يكون قول كلّ منهم حقاً، لأنّ الخلاف قد يقع بينهم على ما علماه من حالهم، ولا يجوز أن يكون قول كلّ منهم حقاً، لأنّ الحلاف قد يقع بينهم على ما علماه من حالهم، ولا يجوز أن يكون قول كلّ منهم حقاً، لأنّ الحلاف قد يقع بينهم على ما علماه من حالهم، ولا يجوز أن يكون قول كلّ منهم حقاً، لأنّ الحق لا يكون في الشّيء وضده، وقد ثبت اختلافهم فيما

مشارق أنوار اليقين، ص ٨٠.
 فضائل الشيعة، ص ٣٠٥، ح ٢٨.

هذا حاله ولا يجوز أن يقال: إنّهم مع الاختلاف لا يفارقون الكتاب، وذلك يبيّن أنّ المراد به أنّ ما أجمعوا عليه يكون حقًا حتّى يصحّ قوله: «لن يفتر قا حتّى يردا عليّ الحوض» وذلك يمنع من أنّ المراد بالخبر الإمامة لأنّ الإمامة لا تصحّ في جميعهم، وإنّما يختصّ بها الواحد منهم، وقد بيّنا أنّ المقصد بالخبر ما يرجع إلى جميعهم، ويبيّن ما قلناه أنّ أحداً ممّن خالفنا في هذا الباب لا يقول في كلّ واحد من العترة: إنّه بهذه الصّفة، فلا بدّ من أن يتركوا الظّاهر إلى أمر آخر يعلم به أنّ المراد بعض من بعض، وذلك الأمر لا يكون إلّا بيّنة، وليس لهم أن يقولوا: إذا دلّ على ثبوت العصمة فيهم ولم يصحّ إلا في أمير المؤمنين غليًا ثمّ في واحد واحد من الأئمة فيجب أن يكون هو المراد، وذلك أنّ لقائل أن يقول: إنّ المراد عصمتهم يوافق العترة فيه الكتاب، وقد علمنا أنّ في كتاب الله تعالى دلالة على ما يصحّ أن يحمل قوله تشو في العترة على ما يقتضي كونه دلالة، وذلك لا يصحّ إلّا بيّنة بان يقال: إنّ يوافق العترة فيه الكتاب، وقد علمنا أنّ في كتاب الله تعالى دلالة على الأمور، فيجب أن يحمل قوله تشو في العترة على ما يقتضي كونه دلالة، وذلك لا يصحّ إلّا بين يقال: إنّ الما يحمل قوله قول أن يكون ذلك أليق بالظّاهر، وبعد فالواجب حمل الكلام على ما يصحّ أن يوافق العترة فيه الكتاب، وقد علمنا أنّ في كتاب الله تعالى دلالة على الأمور، فيجب أن يحمل قوله تشكو في العترة على ما يقتضي كونه دلالة، وذلك لا يصحّ إلّان يقال: إنّ اجماعها حق ودليل، فأمّا طريقة الإمامية فمباينة لهذا الفصل والمقصد، وقد قال شيخنا أبو إجماعها حق ودليل، فامّا طريقة الإمامية فماينة لهذا الفصل والمقصد، وقد قال شيخنا أبو المحامي إن ذلك إن دلّ على الإمامة فقول: «اقتدوا بالّذين من بعدي أبي بكر وعمر، يدلّ على علي: إن ذلك إن دلّ على الإمامة فقول: «اقتدوا بالّذين من بعدي أبي بلامام، وقوله على الأنه ألم

ثمّ قال في جواب هذه الكلمات يقال له : أمّا قوله : فإنّي تارك فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلّوا : كتاب الله وعترتي أهل بيتي ، وإنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض ، فإنّه دال على أنّ إجماع أهل البيت حجّة على ما أقررت به ودالّ أيضاً بعد ثبوت هذه الرّتبة على إمامة أمير المؤمنين ﷺ بعد النبيّ بغير فصل وعلى غير ذلك ممّا أجمع أهل البيت عليه ، ويمكن أيضاً أنّ يجعل حجّة ودليلاً على أنّه لا بدّ في كلّ عصر في جملة هذا البيت من حجّة معصوم مأمون يقطع على صحّة قوله وقوله : فإنّ مثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح يجري مجرى الخبر الأوّل في التنبيه على أهل البيت والارشاد إليهم ، وإن كان الخبر الأوّل أعمّ فائدة وأقوى معناه ، قلنا : الذلالة على أمثل أهل بيتي فيكم مثل سفينة نوح يجري مجرى الخبر معناه ، قلنا : الذلالة على أمثل أهل بيتي فيكم مثل مثينة نوح أول أعمّ فائدة وأقوى معناه ، قلنا : الذلالة على صحّته تلقي الأمّة له بالقبول ، وأنّ أحداً منهم مع اختلافهم في تأويله لم يخالف في صحّته ، وهذا يدلّ على أنّ الحجّة قامت به في أصله ، وأنّ الشّك مرتفع فيه ومن شأن علماء الأمّة إذا ورد عليهم خبر مشكوك في صحّته أن يقدموا الكلام في أصله مرتفع فيه ومن شأن علماء الأمّة إذا ورد عليهم خبر مشكوك في صحّته أن يقدموا الكلام في أصله ، وإن الحجّة به غير ثابتة ، ثم يشرعوا في تأويله ، فإذا رأينا جميعهم عدلوا عن هذه القلريقة في فيه ومن شأن علماء الأمّة إذا ورد عليهم خبر مشكوك في صحّته أن يقدموا الكلام في أصله ، وإن الحجّة به غير ثابتة ، ثم يشرعوا في تأويله ، فإذا رأينا جميعهم عدلوا عن هذه القلريقة في فإن قبل وحمله كلّ منهم على ما يوافق طريقته ومذهبه ، دلّ ذلك على صحّة ما ذكرناه . هذا الخبر وحمله كلّ منهم على ما يوافق طريقته ومذهبه ، دلّ ذلك على صحّة ما ذكرناه .

قلنا : عترة الرّجل في اللغة : هم نسله كولده وولد ولده، وفي أهل اللّغة من وسّع ذلك

فقال: إنَّ عترة الرّجل هم أدنى قومه إليه في النّسب، فعلى القول الأوّل يتناول ظاهر الخبر وحقيقته الحسن والحسين وأولادهما عليه ، وعلى القول الثّاني يتناول من ذكرناه، ومن جرى مجراهم في الاختصاص بالقرب من النسب، على أنّ الرّسول قد قيّد القول بما أزال به الشّبهة، وأوضح القول بقوله: «عترتي أهل بيتي» فوجه الحكم إلى من استحقّ هذين الاسمين، ونحن نعلم أنّ من يوصف من عترة الرّجل بأنّهم أهل بيته هو ما قدّمنا ذكره من أولاده وأولاد أولاده، ومن جرى مجراهم في النّسب القريب، على أنّ الرّسول عليه قد بيّن من يتناوله الوصف بأنّه من أهل البيت، وتظاهر الخبر بأنّه تلكي جمع أمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين عليه في بيته وجلّلهم بكسائه ثمّ قال: «اللّهم هؤلاء أهل بيتي فأذهب عنهم الرّجس وطهّرهم تطهيراً» فنزلت الآية فقالت أمّ سلمة: فيا رسول الله ألست من أهل بيتك؟ فقال: لا، ولكنّك على خير» فخصّ هذا الاسم بهؤلاء، دون غيرهم، فيجب أن يكون الحكم متوجّهاً إليهم وإلى من ألحق بهم بالدّليل، وقد أجمع كلّ من أثبت فيهم هذا الحكم أعني وجوب التمسك والاقتداء على أنّ أولادهم في ذلك يجرون مجراهم، فقد ثبت توجّه الحكم متوجوب التمسك والاقتداء على أنّ أولادهم في ذلك يجرون معراهم، فقد ثبت توجّه الحكم إلى الجمع.

فإن قيل : على بعض ما أوردتموه يجب أن يكون أمير المؤمنين عظي ليس من العترة إن كانت العترة مقصورة على الأولاد وأولادهم؟

قلنا : من ذهب إلى ذلك من الشّيعة يقول : إنّ أمير المؤمنين عَلِيَّهِ وإن لم يتناوله هذا الاسم على الحقيقة كما لا يتناوله اسم الولد فهو عَلِيَّهِ أبو العترة وسيّدها وخيرتها ، والحكم في المستحقِّ بالاسم ثابت له بدليل غير تناول الاسم المذكور في الخبر .

فإن قيل: فما تقولون في قول أبي بكر بحضرة جماعة الأمّة: «نحن عترة رسول الله ﷺ وبيضته الّتي انفقات عنه» وهو يقتضي خلاف ما ذهبتم إليه؟ .

قلنا الاعتراض بخبر شاذ يرده ويطعن عليه أكثر الأمة على خبر مجمع عليه مسلّمة روايته لا وجه له، على أنّ قول أبي بكر هذا لو كان صحيحاً لم يكن من حمله على التجوّز والتوسّع بُدَّ، لأنّ قرب أبي بكر إلى رسول الله عنه في النّسب لا يقتضي أن يطلق عليه لفظة عترة على سبيل الحقيقة، لأنّ بني تيم بن مرّة وإن كانت إلى بني هاشم أقرب ممّن بعد عنهم بأب أو بأبوين فكذلك من بعد منهم بأب أو بأبوين أو أكثر من ذلك هو أقرب إلى بني هاشم ممّن بعد أكثر من هذا البعد وفي هذا ما يقتضي أن يكون قريش كلّهم عترة واحدة، بل يقتضي أن يكون جميع ولد معد بن عدنان عترة، لأنّ بعضهم أقرب إلى بعض من اليمن، وعلى هذا التدريج حتى يجعل جميع بني آدم عترة واحدة، فصح بما ذكرناه أنّ الخبر إذا صحّ كان مجازاً، فيكون وجه ذلك ما أراده أبو بكر من الافتخار بالقرابة من نسب الرّسول على ، فأطلق هذه اللّفظة توسّعاً، وقد يقول أحدنا لمن ليس بابن له على الحقيقة : إنّ ابني وولدي، إذا راره الاختصاص والشفقة، وكذلك قد يقول لمن لم يلده: أنت أبي، فعلى هذا يجب أن يحمل قول أبي بكر وإن كانت الحقيقة تقتضي خلافه، على أنّ أبا بكر لو صحّ كونه من عترة الرّسول على سبيل الحقيقة لكان خارجاً عن حكم قوله: «إنّي مخلف فيكم» لأنّ الرّسول عنه قيد ذلك بصفة معلومة أنّها لم تكن في أبي بكر وهي قوله: «أهل بيتي» ولا شبهة في أنّه لم يكن من أهل البيت الّذين ذكرنا أنّ الآية نزلت فيهم، واختصّتهم، ولا ممّن يطلق عليه في العرف أنّه من أهل بيت الذين ذكرنا أنّ الآية نزلت فيهم، واختصّتهم، ولا ممّن يطلق عليه في العرف أنّه من أهل بيته، فإذا صحّت هذه الجملة التي ذكرناها وجب أنّ إجماع العترة حجّة، لأنّه لو لم يكن بهذه الصّفة لم يجب ارتفاع الضّلال عن التمسّك بالعترة على كلّ وجه وإذا كان قد بيّن أنّ المتمسّك بالعترة لا يضلّ ثبت ما ذكرناه.

فإن قيل : ما أنكرتم أن يكون ﷺ إنّما نفى الضّلال عن المتمسّك بالكتاب والعترة معاً ، فمن أين أنّ التمسّك بالعترة وحدها بهذه الصّفة؟ .

قلنا : لولا أنّ المراد بالكلام أنّ المتمسّك بكلّ واحد من الكتاب والعترة لا يضلّ لكان لا فائدة في إضافة ذكر العترة إلى الكتاب، لأنّ الكتاب إذا كان حجّة فلا معنى لإضافة ما ليس بحجّة إليه، والقول في الجميع أنّ المتمسّك بهما محق لأنّ هذا حقيقة العبث، على أنّ إضافة العترة إذا لم يكن قولهم حجّة كاضافة غيرهم من سائر الأشياء فأيّ معنى لتخصيصهم، والتنبيه عليهم، والقطع على أنّهم لا يفترقون حتّى يردوا القيامة؟ وهذا ممّا لا إشكال في سقوطه، وإذا صحّ أنّ إجماع أهل البيت حجّة قطعنا على صحّة كلّ ما اتّفقوا عليه، وممّا اتّفقوا عليه القول بإمامة أمير المؤمنين غليّتي بعد النبيّ بلا فصل، مع اختلافهم في حصول ذلك بنصّ جليّ أو خفيّ أو بما يحتمل التأويل وبما لا يحتمله.

فإن قيل: كيف تدّعون الاجماع من أهل البيت على ما ذكرتم وقد رأينا كثيراً منهم يذهب مذهب المعتزلة في الامامة؟ .

**قلناء** أمّا نحن فما رأينا أحداً من أهل البيت يذهب إلى خلاف ما ذكرناه وكلّ من سمعنا عنه فيما مضى بخلاف ما حكيناه فليس أوّلاً إذا صحّ ذلك عنه ممّن يعترض بقوله على الإجماع لشذوذه، وأكثر من يدّعى عليه هذا القول الواحد والاثنان، وليس بمثل هذا اعتراض على الاجماع، ثمّ إنّك لا تجد أحداً ممّن يدّعى عليه هذا من جملة علماء أهل البيت، ولا من ذوي الفضل منهم، ومتى فتّشت عن أمره وجدته متعرّضاً بذلك لفائدة مولعاً به على بعض أغراض الدّنيا، ومتى طرقنا الاعتراض بالشذوذ والآحاد على الجماعات أدى ذلك إلى بطلان استقرار الاجماع في شيء من الأشياء، لأنّا نعلم أنّ في الغلاة والاسماعيليّة من يخالف في الشرائع وأعداد الصّلاة وغيرها، ومنهم يذهب إلى أنّه كان بعد الرّسول عدّة أنبياء، وأنّ الرّسالة ما انختمت به، ومع ذلك فلا يمنعنا هذا من ذلك ي عليه على عليه الماعيليّة من يخالف في الشرائع وأعداد الصّلاة وغيرها، ومنهم يذهب إلى أنّه كان بعد الرّسول عدّة

انقطاع النبوّة، وتقرّر أصول الشّرائع، ولا يعتدّ بخلاف من ذكرناه، ومعلوم ضرورة أنَّهم أضعاف من أظهر من أهل البيت خلاف المذهب الّذي ذكرناه في الإمامة، على أنّا قد شاهدناً وناظرنا بعض من يعدّ في جملة الفقهاء وأهل الفتيا على أنَّ الله تعالى يعفو عن اليهود والنِّصاري وإن لم يؤمنوا ولا يعاقبهم وعلى غير ذلك ممَّا لا شكَّ في أنَّ الاجماع حجَّة فيه، على أنَّا لو جعلنا القول بذلك معترضاً على أدلَّتنا على إجماع أهل البيَّت وقلنا بقول من يحكي ذلك عنه لم يقدح فيما ذكرناه، لأنَّ في المعلوم أن أزمنة كثيرة لا يعرف فيها قائل بهذا المذهب من أهلَّ البيت كزماننا هذا وغيره، وإنَّا لم نشاهد في وقتنا قائلاً بالمذهب الَّذي أفسدناه ولا أخبرنا عمّن هذه حاله فيه، والمعتبر في الاجماع كلّ عصر فثبت ما أوردناه فأمّا ما يمكن أن يستدل بهذا الخبر عليه من ثبوت حجّة مأمون في جملة أهل البيت في كلّ عصر فهو أنَّا نعلم أنَّ الرَّسول ﷺ إنَّما خاطبنا بهذا القول على جهة إزاحة العلَّة لنا ، والاحتجاج في الدين علينا، والارشاد إلى ما يكون فيه نجاتنا من الشكوك والريب والَّذي يوضح ذلك أنَّ في رواية زيد بن ثابت هذا الخبر : ﴿وهما الخليفتان من بعديَّ وإنَّما أراد أنَّ المرجع إليهما بعدي في ما كان يرجع إليّ فيه في حياتي، فلا يخلو من أن يريد أنَّ إجماعهم حجَّة فقطَّ، دون أن يدلَّ القول على أنَّ فيهم في كلَّ حال من يرجع إلى قوله ويقطع على عصمته، أو يريد ما ذكرناه فلو أراد الأوّل لم يكن مكمّلاً للحجّة ولا مزيحاً لعلتنا، ولا مستخلفاً من يقوم مقامه فينا لأنَّ العترة أوَّلاً قد يجوز أن يجمع على القول الواحد، ويجوز أن لا يجمع بل يختلف، فما هو الحجّة من إجماعها ليس بواجب، ثمّ ما اجتمعت عليه هو جزء من ألف جزء من الشريعة، وكيف يحتجّ علينا في الشريعة بمن لا نصيب عنده من حاجتنا إلَّا القليل من الكثير، وهذا يدلّ على أنَّه لا بدّ في كلَّ عصر من حجَّة في جملة أهل البيت، مأمون مقطوع على قوله، وهذا دليل على وجود الحجّة على سبيل الجملة، وبالأدلة الخاصّة يعلم من الَّذي هو حجّة منهم على سبيل التفصيل، على أنَّ صاحب الكتاب قد حكم بمثل هذه القضيَّة في قوله : إنَّ الواجب حمل الكلام على ما يصحّ أن يوافق فيه العترة للكتاب، وأنَّ الكتاب إذا كان دلالة على الأمور وجب في العترة مثل ذلك. وهذا صحيح ليجمع بينهما في اللَّفظ والارشاد إلى التمسِّك بهما ليقع الأمان من الضِّلال، والحكم بأنَّهما لا يفترقان إلى القيامة، وإذا وجب في الكتاب أن يكون دليلاً وحجّة وجب مثل ذلك في قولهم: أعني العترة، وإذا كانت دلالة الكتاب مستمرّة غير منقطعة وموجودة في كلّ حال وممكنة إصابتها في كلّ زمان وجب مثل ذلك في قول العترة المقرون بها، والمحكوم له بمثل حكمها، وهذا لا يتمَّ إلَّا بأن يكون فيها في كلّ حال من قوله حجّة، لأنَّ إجماعها على الأمور ليس بواجب على ما بيّناه، والرّجوع إليهما مع الاختلاف وفقد المعصوم لا يصحّ، فلا بدّ ممّا ذكرناه.

وأمّا الاخبار الثّلاثة الّتي أوردها على سبيل المعارضة للخبر الّذي تعلّقنا به فأوّل ما فيها أنّها لا تجري مجرى خبرنا في القوّة والصّحة، لأنّ خبرنا ممّا نقله المختلفون، وسلّمه المتنازعون، وتلقّته الأمّة بالقبول، وإنّما وقع اختلافهم في تأويله، والأخبار الّتي عارض بها لا تجري هذا المجرى، لأنّها ممّا تفرّد المخالف بنقله، وليس فيها إلّا ما إذا كشفت عن أصله وفتّشت عن سنده ظهر لك انحراف من راويه، وعصبيّة من مدّعيه، وقد بيّنا فيما تقدّم سقوط المعارضة بما يجري هذا المجرى من الأخبار.

فأمًا ما رواه من قوله : «اقتدوا بالَّذين من بعدي» فقد تقدّم الكلام عليه عند معارضته بهذا الخبر استدلالنا بخبر الغدير واستقصيناه هناك فلا معنى لإعادته.

وأمّا ما رواه من قوله : «إنّ الحقّ لينطق على لسان عمر ا فهو مقتض إن كان صحيحاً عصمة عمر ، والقطع على أنّ أقواله كلّها حجّة ، وليس هذا مذهب أحد في عمر ، لأنّه لا خلاف في أنّه ليس بمعصوم ، وأنّ خلافه سائغ ، وكيف يكون الحقّ ناطقاً على لسان عمر ، ثمّ يرجع في الأحكام من قول إلى قول ويشهد على نفسه بالخطأ ويخالف في الشّيء ثمّ يعود إلى قول من خالفه فيوافقه عليه ، ويقول : «لولا عليّ لهلك عمر ولولا معاذ لهلك عمر ؟ وكيف لم يحتجّ بهذا الخبر هو لنفسه في بعض المقامات الّتي احتاج فيها ؟ ولم يقل أبو بكر لطلحة لمّا قال أنه : «ما تقول لربّك إذ ولّيت علينا فظاً غليظاً» : أقول له : ولّيت من شهد الرّسول تشكّ بأنّ الحقّ ينطق على لسانه .

وليس لأحد أن يدّعي في الامتناع من الاحتجاج بذلك سبباً مانعاً كما ندّعيه في ترك أمير المؤمنين بي الاحتجاج بالنص، لأنّا قد بيّنا فيما تقدّم أنّ لتركه بي الله ذلك سبباً ظاهراً، وهو تأمّر القوم عليه، وانبساط أيديهم، وأنّ التقيّة والخوف واجبان ممّن له سلطان، ولا تقيّة على عمر وأبي بكر من أحد، لأنّ السّلطان فيهما ولهما، والتقيّة منهما ولا عليهما على أنّ هذا الخبر لوكان صحيحاً في سنده ومعناه لوجب على من ادّعى أنّه يوجب الإمامة أن يبيّن كيفيّة إيجابه لذلك، ولا يقتصر على الدّعوى المحضة، وعلى أن يقول: إذا جاز أن يدّعى في في كذا وكذا أنّه يوجب الإمامة جاز في هذا الخبر، لأنّا لمّا ادّعينا في الأخبار التي ذكرناها ذلك لم نقتصر على محض الدّعوى، بل بيّنا كيفيّة دلالة ما تعلّقنا به على الإمامة، وقد كان يجب عليه إذا عارضنا بأخباره أن يفعل مثل ذلك.

فأمّا ما تعلّق به من الرّواية عنه على بأنّه قال: «أصحابي كالنّجوم بأيّهم اقتديم اهتديتم» فالكلام في أنّه غير معارض قوله: «إنّي مخلّف فيكم الثقلين» و غيره من أخبارنا جار على ما بيّناه آنفاً، فاذا تجاوزنا عن ذلك كان لنا أن نقول: لو كان هذا الخبر صحيحاً لكان موجباً لعصمة كلّ واحد من الصّحابة، ليصحّ ويحسن الأمر بالاقتداء بكلّ واحد منهم ومنهم من ظهر فسقه وعناده وخروجه على الجماعة وخلافه للرّسول على ، ومن جملة الصحابة معاوية وعمرو بن العاص وأصحابهما، ومذهب صاحب الكتاب وأصحابه فيهم معروف، وفي جملتهم طلحة والزّبير ومن قاتل أمير المؤمنين التي في يوم الجمل، ولا شبهة في فسقهم، وإن ادّعى مدّعون أنّ القوم تابوا بعد ذلك، ومن جملتهم من قعد عن بيعة أمير المؤمنين علي ولم يدخل مع جماعة المسلمين في الرّضا بامامته، ومن جملتهم من حصر عثمان ومنعه الماء وشهد عليه بالردّة ثمّ سفك دمه، فكيف يجوز مع ذلك أن يأمر الرّسول علي بالاقتداء بكلّ واحد من الصّحابة؟ ولا بدّ من حمل هذا الخبر إذا صحّ على وأفعاله، ونحن نقول بذلك ونوجّه بهذا الخبر لو صحّ إلى أمير المؤمنين علي والحسن وافعاله، ونحن نقول بذلك ونوجّه بهذا الخبر لو صحّ إلى أمير المؤمنين وافعاله، ونحن نقول بذلك ونوجّه بهذا الخبر لو صحّ إلى أمير المؤمنين والحسين علي ، لأنّ هؤلاء ممّن ثبت عصمته، وعلمت طهارته، على أنّ هذا الخبر معارض بما هو أظهر منه وأثبت رواية مثل ما روي عن النبيّ علي من قوله : إنّكم محشورون إلى الله يوم القيامة حفاة عراة وإنّه سيجاء برجال من أمّتي فيؤخذ بهم ذات الشّمال فأقول : يا منذ فارقتهم .

وما روي من قوله ﷺ إنَّ من أصحابي لمن لا يراني بعد أن يفارقني .

وقوله: أيّها النّاس بينا أنا على الحوض إذ مرّ بكم زمراً فتفرّق بكم الطّرق فأناديكم: إليّ هلمّوا إليّ الطّريق، فينادي مناد من قبل ربي: إنّهم بدّلوا بعدك، فأقول: ألا سحقاً سحقاً .

وما روي من قوله ﷺ : ما بال أقوام يقولون : إنّ رحم رسول الله ﷺ لا ينفع يوم القيامة، بلى والله إنّ رحمي لموصولة في الدّنيا والآخرة، وإنّي أيّها النّاس فرطكم على الحوض، فإذا جئتم قال الرّجل منكم : يا رسول الله أنا فلان بن فلان، وقال الآخر : أنا فلان ابن فلان، فأقول : أمّا النّسب فقد عرفته ولكنكم أحدثتم بعدي، وارتددتم القهقرى.

وقوله لأصحابه: لتتبعنّ سنن من كان قبلكم شبراً بشبر، وذراعاً بذراع حتّى لو دخل أحدهم في جحر ضبّ لدخلتموه، فقالوا: يا رسول الله اليهود والنّصارى؟ فقال: فمن إذاً.

وقال في حجّة الوداع لأصحابه: ألا إنّ دماءكم وأموالكم وأعراضكم عليكم حرام كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا وبلدكم هذا، ألا ليبلغ الشّاهد منكم الغائب، ألا لا عرفتكم ترتدّون بعدي كفّاراً يضرب بعضكم رقاب بعض، ألا إنّي قد شهدت وغبتم.

فكيف يصحّ ما ذكره من الأمر بالاقتداء على ما ذكرناه بمن تناوله اسم الصّحابة ، على أنّ هذا الخبر لو سلّم من كلّ ما ذكرناه لم يقتض الإمامة على ما ادّعاه صاحب الكتاب، لأنّه لم يبيّن في لفظه الشيء الّذي يقتدى بهم فيه، ولا أنّه ممّا يقتضي الإمامة دون غيرها، فهو كالمجمل الّذي لا يمكن أن يتعلّق بظاهره، وكلّ هذا واضح<sup>(۱)</sup>.

الشافي في الإمامة، ج ٣ ص ١٢٠.

## أبواب الآيات النازلة فيهم ٨ - باب أن آل يس آل محمّد ﷺ

١ - ن: فيما احتج الرّضا عليه على علماء العامة في فضل العترة الطّاهرة أنّه سأل العلماء فقال: أخبروني عن قول الله تَتَخَلَف : ﴿ يَسَ فَ وَٱلْقُرْمَانِ الْمُتَكِمِ فَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ وَمَانَ عَلَى مِرْطِ مُسْتَغِيرِ فَ فَمن عنى بقوله: يس؟ قالت العلماء: يس محمد تشكل لم يشك فيه أحد، قال أبو الحسن غليه فن عنى بقوله: يس؟ قالت العلماء: يس محمد من ذلك فضلاً لا فيه أحد، قال أبو الحسن غليه في فاله بتخري الله تتخير الله تشكل العلماء: يس محمد من ذلك فضلاً لا فيه أحد، قال أبو الحسن غليه في فاله أبوك الله تتخير الله تتخري الله تتخير العلماء: يس محمد قال أبو الحسن غليه المرابة الله تتخير العلماء: يس؟ قالت العلماء: يس محمد من ذلك فضلاً لا فيه أحد، قال أبو الحسن غليه الله الله تتخري الله تتخير العلم محمداً وآل محمد من ذلك فضلاً لا يبلغ أحد كنه وصفه إلا من عقله، وذلك أنّه الله تتخري له الم يسلم على أحد إلا على الأنبياء صلوات الله عليهم، فقال تبارك وتعالى: ﴿ سَلَدُمُ عَلَى ثَنِي في في المولين في في في في إذا بنه تتخري له الله تتخري له الم يسلم على أحد إلا على الأنبياء صلوات الله عليهم، فقال تبارك وتعالى: ﴿ سَلَدُمُ عَلَى ثَنِي في في المولين وقال: ﴿ سَلَدُمُ عَلَى أَيْوَلِينَ في في المام على آل نوح، وله يقل إيني إلى وقال: ﴿ سَلَدُمُ عَلَى أَنِه تَنْكَ في في المام على آل نوح، ولم يقل الله يتربي ألم وسلم على آل نوح، ولم يقل المام على آل وقال: ﴿ سَلَدُمُ عَلَى أَلَ موسى وهارون وقال تَتَوَكُن الله عليهم منه إلى الم على آل موسى وهارون وقال تتركي النه عليه منه أله إلى إلى أله محمد علي أله الله عليه منه الله ملم على أل محمد علي أله محمد علي إلى إله محمد علي أله الله عليه من الم على أل محمد علي أله محمد علي إلى الموسى وهارون وقال تتركي اله ماله على أله محمد علي أله الله محمد علي أله الموسى ولا قال الله الموسى وهارون وقال تركي اله المولي على أله محمد علي أله اله الموسى وهارون وقال تتركي اله الموسى ولها مام المو اله محمد علي أله الموسى ولها مام المولي مام الموسى ولا قال الموسى الموسى ولا قال المولي المول

٣ – وعن محمّد بن العبّاس أيضاً عن محمّد بن الحسين الخثعميّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن موسى بن عثمان، عن الأعمش، عن مجاهد، عن ابن عبّاس في قوله ﷺ : ﴿سَلَنُمُ عَلَىَٰ إِلَى يَاسِينَ﴾ قال: نحن هم آل محمّد<sup>(٣)</sup>.

٤ - وعنه أيضاً عن عليّ بن عبد الله بن أسد، عن إبراهيم بن محمّد الثّقفي، عن زريق بن مرزوق البجليّ، عن داود بن عليّة عن الكلبيّ، عن أبي صالح، عن ابن عبّاس في قوله بَحَرَيَّكَ : ﴿سَلَمُ عَلَىَ إِلَ يَاسِينَ﴾ قال: أي على آل محمّد<sup>(٤)</sup>.

**فر**؛ عبید بن کثیر باسناده عن ابن عبّاس مثله<sup>(ه)</sup>.

فر: أحمد بن الحسن باسناده عن سليم بن قيس، عن عليّ ﷺ مثل الخبر السّابق<sup>(٢)</sup>. ٥ – فس: ﴿يسَ ۞ وَٱلْقُرْمَانِ ٱلْمَكِيمِ ۞ قال الصّادق ﷺ : ياسين اسم رسول الله ﷺ ، والذليل عليه قوله : ﴿إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ﴾ (٢).

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۱٤ باب ۲۳ ح ۱.
- (٢) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٨٥.
   (٩) (٦) تفسير فرات، ص ٣٥٦ ح ٤٨٩ ٤٨٦.
   (٧) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨٦.

٦ - فس: ثمّ ذكر نَتَمَنَّ آل محمد فقال: ﴿ وَنَرَكْنَا عَلَيْهِ فِي ٱلْآخِرِينَ ٢ سَلَمُ عَلَى إِلَ يَاسِينَ ٢ فَ فَقَال: يس محمد، وآل محمد الأثمة عليه وعليهم الصلاة والسلام<sup>(١)</sup>.

٧- مع، لي: الطّالقاني، عن الجلودي، عن محمّد بن سهل، عن الخضر بن أبي فاطمة، عن وهب بن نافع، عن كادح عن الصّادق عن آباته عن علي غَلِيَنَا في قوله بَخْرَيَنا : ﴿ سَلَمُ عَلَى عَن وهب بن نافع، عن كادح عن الصّادق عن آباته عن علي غَلِيَنا في قوله بَخْرَيَنا : ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلَ يَاسِينَ) قال : إِلَ يَاسِينَ) المحمد، ونحن آل يس<sup>(٢)</sup>.

**کنز؛** محمّد بن العبّاس، عن محمّد بن سهل مثله. •ص ٤٩٩ ح ٤١٤.

۱۰ - مع، لي: عبد الله بن محمّد بن عبد الوهّاب، عن عبيد الله بن يحيى بن عبد الباقي، عن أبيه، عن عليّ بن الحسن، عن عبد الرزّاق، عن صندل، عن الكلبيّ، عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله بَمَرَيَّة ؟

۱۱ – مع: الطّالقانيّ، عن الجلوديّ، عن محمّد بن سهل، عن إبراهيم بن معمّر، عن عبد الله بن داهر، عن أبي عبد الرّحمان السّلميّ عبد الله بن داهر، عن أبيه، عن الأعمش عن يحيى بن وثّاب، عن أبي عبد الرّحمان السّلميّ أنّ عمر بن الخطّاب كان يقرأ : ﴿ سَلَنُمُ عَلَىٰ إِلَى يَاسِينَهُ قال أبو عبد الرّحمان : آل يس آل محمّد غليبًا (<sup>٢)</sup>.

کنز: محمّد بن العبّاس، عن محمّد بن سهل مثله. اص ٤٩٩ ح ٢١٥.

١٢ – **أقول:** قال العلّامة قدّس الله روحه في كشف الحقّ في قوله تعالى : ﴿سَلَنُمُ عَلَىٓ إِلَّ يَاسِينَ﴾ : عن ابن عبّاس: هم آل محمّدﷺ .

وقال النّاصب الرّادّ له في شرحه : أقول : صحّ هذا ، وآل يس آل محمّد<sup>(v)</sup> ، وعليّ ﷺ منهم ، والسّلام عليهم ، ولكن أين هو من دليل المدّعي .

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۹۹.
- (٢) (٤) معاني الأخبار، ص ١٣٢، أمالي الصدوق، ص ٣٨١ مجلس ٧٢ ح ١–٣.
  - (٥) (٦) معاني الأخبار، ص ١٣٢.
- (٧) الروايات من طرق العامة في أنّ قوله: ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلَى بَلِيدَ يَعني سلام على آل محمّد في إحقاق الحق ج٩ وذكر فيه ثمانية عشر رواية عنهم في ذلك. [النمازي].

وقال السيّد نور الله التستريّ نور الله ضريحه : قد خصّ الله تعالى في آيات متفرّقة من هذه السّورة عدّة من الأنبياء بالسّلام فقال : «سلام على نوح في العالمين سلام على إبراهيم سلام على موسى وهارون، ثم قال : ﴿ مَلَنَّمُ عَلَىٰ إِلَى يَاسِينَ شَمْ ختم على السورة بقوله : ﴿ وَسَلَنَمُ عَلَى الْمُرْسَلِينَ ( ) وَلَلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ آلْعَلَيَكِ ( ) ومن البيّن أنّ في السّلام عليهم منفرداً في أثناء السّلام على الأنبياء والمرسلين دلالة صريحة على كونهم في درجة الأنبياء والمرسلين ، ومن هو في درجتهم لا يكون إلّا إماماً معصوماً ، فيكون نصّاً في الإمامة ، ولا أقلّ من كونه نصّاً في الأفضليّة ، ويؤيّد ذلك ما نقله ابن حجر في صواعقه عن فخر الدين الرّازيّ أنّه قال : إنّ أهل بيته يساوونه في خمسة أشياء : في السّلام قال : «السلام عليك أيها النبي» .

وقال: ﴿ سَلَنُمُ عَلَىٰٓ إِلَّ يَاسِينَ﴾ وفي الصلاة عليه وعليهم في التشهّد وقال: ﴿ طَهُ أَي يَا طاهر، وقال: ﴿ وَيُطَهِرَكُمُ نَطْهِـمِكَ﴾ وفي تحريم الصدّقة، وفي المحبّة قال الله تعالى: ﴿ فَاتَبِعُونِ يُتَحِبِبَكُمُ اللَهُ﴾ وقال: ﴿قُلْ لَا آسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى﴾ انتهى كلامه رفع الله مقامه.

وقال إمامهم الرّازيّ في تفسيره الكبير في تفسير هذه الآية الكريمة : قرأ نافع وابن عامر ويعقوب «آل ياسين» على إضافة لفظ «آل» إلى لفظ «ياسين» والباقون بكسر الالف وجزم اللاّم موصولة بياسين ، أمّا القراءة الأولى ففيها وجوه : الأوّل وهو الأقرب أنّا ذكرنا أنّه إلياس بن ياسين ، فكان ، الياس آل يس ، والثاني أنّ آل يس آل محمّد ﷺ ، والثالث إنّ ياسين اسم القرآن<sup>(1)</sup>.

وقال الشّيخ الطّبرسيّ روح الله روحه : قرأ ابن عامر ونافع ورويس عن يعقوب «آل ياسين» وقال ابن عبّاس : «آل ياسين» آل محمّد ﷺ <sup>(۲)</sup>.

وقال البيضاويّ: قرأ نافع وابن عامر ويعقوب على إضافة «آل ياسين» لأنّهما في المصحف مفصولان فيكون ياسين أبا إلياس، وقيل: محمّدﷺ، أو القرآن أو غيره من كتب الله، والكلّ لا يناسب نظم سائر القصص<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** فظهر اتّفاق الكلّ على القراءة والرواية، لكنّ بعضهم حملتهم العصبيّة على عدّ هذا الاحتمال مع مطابقته لرواياتهم مرجوحاً .

٩ – باب أنهم عَنْتُنْ الذكر، وأهل الذكر وأنَّهم المستولون،

وأنه فرض على شيعتهم المسألة ولم يفرض عليهم الجواب

الآيات: النحل (١٦»: ﴿ فَسَنَانُوَا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ إِن كُمُنُمَرَ لَا تَعْاضُنُ ﴾ بِالْبَيِّنَتِ وَالزُبُرُ ﴾ . الأنبياء (٢١»: ﴿ فَسَنَانُوَا أَهَلَ ٱلذِحَرِ إِن كُنتُمَ لَا تَمَالَمُونَ﴾ (٧).

تفسير فخر الرازي، ج ٢٦ مجلد ٩ ص ٣٥٤.
 تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٧٠.
 تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٧٠.

ص (٣٨): ﴿ ذَلَا عَطَآؤُنَّا فَآمَنُنْ أَوْ أَسْبِكَ بِغَبْرِ حِسَابٍ ﴾ (٣٩).

تفسير؛ قيل: المراد بأهل الذّكر أهل العلم وقيل: أهل الكتاب، وستعلم من الأخبار المستفيضة أنّهم الأئمّة ﷺ لوجهين: الأوّل أنّهم أهل علم القرآن لقوله تعالى بعد تلك الآية في سورة النحل: ﴿وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمَ﴾.

والثاني: أنّهم أهل الرّسول، وقد سمّاه الله ذكراً في قوله: ﴿ذِكْرا ﴾ وَهذا ممّا روته العامّة أيضاً روى الشهرستانيّ في تفسيره المسمّى بمفاتيح الأسرار عن جعفر بن محمّد بيني أنّ رجلاً سأله فقال: من عندنا يقولون: قوله تعالى: ﴿فَسَتَلُوّا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنتُرُ لا تَمَامُونُ ﴾: إنّ الذكر هو التوراة، وأهل الذّكر هم علماء اليهود، فقال غَلِيَهِ : والله إذاً يدعوننا إلى دينهم، بل نحن والله أهل الذّكر الذين أمر الله تعالى بردّ المسألة إلينا، قال : وكذا نقل عن عليّ غَلِيَهِ أنّه قال: نحن أهل الذّكر الذين أمر الله تعالى بردّ المسألة إلينا، قال : وكذا نقل عن عليّ غَلِيهُ إذاً منه الذّكر أله الذّكر الذين أمر الله تعالى برد المسألة إلينا، قال : وكذا

١ - قب: محمّد بن مسلم وجابر الجعفي في قوله تعالى: ﴿ فَتَتَلُوا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ ﴾ قال
 الباقر عَلَيْتَنْهِ: نَحْن أَهل الذّكر.

قال أبو زرعة: صدق الله، ولعمري إنَّ أبا جعفر ﷺ لأكبر العلماء.

قال أبو جعفر الطّوسيّ : سمّى الله رسوله ذكراً قوله تعالى : ﴿فَدَ أَنَزُلَ اللَّهُ إِلَيْكُرْ ذِكْرًا ۖ ﴾ رَسُولُا﴾ فالذّكر رسول الله، والأثمّة أهله، وهو المرويّ عن الباقر والصّادق والرّضا ﷺ وقال سليمان الصّهرشتيّ : الذّكر القرآن.

﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا ٱلْذِكْرَ﴾ وهم حافظوه والعارفون بمعانيه.

تفسير يوسف القطّان ووكيع بن الجرّاح وإسماعيل السّديّ وسفيان النّوريّ إنّه قال الحارث: سألت أمير المؤمنين ﷺ عن هذه الآية قال: والله إنّا نحن أهل الذّكر، نحن أهل العلم، نحن معدن التّأويل والتّنزيل<sup>(1)</sup>.

وروي عن الحسن بن عليّ في كلام له: وأعزّ به العرب عامّة، وشرّف من شاء منهم خاصّة، فقال: وإنّه لذكر لك ولقومك<sup>(٢)</sup>.

٢ - ٥: فيما بين الرّضا عليه عند المأمون من فضل العترة الظاهرة أن قال : وأمّا النّاسعة فنحن أهل الذّكر الذين قال الله تَتَكَرَن : فَنَسَتَكُوا أَهْلَ الذِّكْر إِن كُنتُر لا تَعْامُونُ فنحن أهل الذّكر فاسألونا إن كنتم لا تعلمون، فقالت العلماء : إنّما عنى بذلك اليهود والنّصارى، فقال أبو الحسن عليه : مسحان الله، وهل يجوز ذلك؟ إذا يدعوننا إلى دينهم، ويقولون : إنه أفضل من دين الإسلام فقال الله، وهل يجوز ذلك؟ إذا يدعوننا إلى دينهم، ويقولون : إنها عنى بذلك اليهود والنّصارى، فقال أبو الحسن عليه الذي ين الما مون الله، وهل يجوز ذلك؟ إذا يدعوننا إلى دينهم، ويقولون : إنه أفضل من دين الإسلام فقال الله، وهل يجوز ذلك؟ إذا يدعوننا إلى دينهم، ويقولون : إنه أفضل من دين الإسلام فقال المأمون : فهل عندك في ذلك شرح بخلاف ما قالوا يا أبا الحسن؟

المناقب لابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٩٤.
 (٢) المناقب لابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٦.

الله بَخَرَيَّكَ حيث يقول في سورة الطّلاق: ﴿فَانَقُوا اللَّهَ يَتَأْوَلِي ٱلْأَلَبَبِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ قَدْ أَنزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُرْ ذِكْرًا () رَسُولا يَنْلُوا عَلَيْكُرْ ءَايَنتِ ٱللَّهِ مُبَيِّنَتِ﴾ فالذّكر رسول الله ﷺ، ونحن أهله<sup>(1)</sup>.

**ير:** محمّد بن الحسين، عن أبي داود، عن سليمان بن سفيان مثله<sup>(٣)</sup>.

**ير:** أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن أبي داود المسترقّ، عن تُعلبة مثله<sup>(٤)</sup>.

**بيان؛** قوله على الله الماينا، أي لم يغرض علينا جواب كلّ سائل، بل إنّما يجب عند عدم التقيّة وتجويز التأثير، ولعلّ الاستشهاد بالآية على وجه التنظير أي كما أنّ الله تعالى خيّر سليمان بين الإعطاء والإمساك في الأمور الذنيويّة كذلك فوّض إلينا في بذل العلم، ويحتمل أن يكون في سليمان أيضاً بهذا المعنى أو الأعمّ.

٤ - ٤ ابن عيسى، عن البزنطي فيما كتب إليه الرضا ظليم قال الله تبارك وتعالى: ﴿ فَسَتَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُنتُمَر لا نَعَامُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا كَافَةً فَلَوَلا نَفَرَ مِن كُلِّ فِرْقَتْر مِنْهُمْ طَآبِفَةً لِيَنفَقَهُوا فِي الدِينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَعَذَرُونَ؟ فقد فرضت عليكم المسألة والرد إلينا، ولم يفرض علينا الجواب<sup>(٥)</sup>.

٥ - يو: أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد، عن ربعي، عن الفضيل، عن أبي عبد الله ظليمية في قول الله تعالى: ﴿ وَإِنَّهُمْ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾ قال: الذّكر القرآن، ونحن قومه، ونحن المستولون<sup>(٦)</sup>.

٦ - ير؛ ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة عن بريد عن أبي جعفر عليه (٧).

٧ – **يو:** بهذا الإسناد عن بريد عن معاوية، عن أبي جعفر ﷺ في قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُتَتَلُونَ﴾ قال: إنّما عنانا بها، نحن أهل الذّكر، ونحن المسئولون<sup>(م)</sup>.

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۱٦ باب ۲۳ ح ۱.
- (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢.
   (٣) (٤) بصائر الدرجات، ص ٥٦ج ١ باب ١٩ ح ٢٥ و٢٤.
   (٥) قرب الإسناد، ص ٣٥٠ ح ١٣٦٠.
  - (٦) (٧) بصائر الدرجات، ص ٩٩ ج ٩ باب ١٨ ح ٩ و٦.
    - (۸) بصائر الدرجات، ص ۵۲ ج ۱ باب ۱۸ ح ۷.

۸ - گنز؛ محمّد بن العبّاس، عن عبد العزیز بن یحیی، عن محمّد بن عبد الله بن سلام، عن أحمد بن عبد الله، عن أبیه، عن زرارة عنه ﷺ مثله. (ص ٥٦١ ح ٢٤).

٩ - يو: ابن معروف، عن حمّاد بن عيسى، عن عمر بن يزيد قال: قال أبو جعفر ظليم؟ : ﴿وَإِنَّهُمْ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكٌ وَسَوْفَ تُتَتَلُونَ﴾ قال رسول الله ظليم؟ وأهل بيته أهل الذّكر وهم المستولون<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** فسّر المفسّرون الذّكر بالشّرف، والسّؤال بأنّهم يسألون يوم القيامة عن أداء شكر القرآن، والقيام بحقّه، وعلى هذه الأخبار المعنى أنّكم تسألون عن علوم القرآن وأحكامه في الدّنيا .

١٠ - ير؛ أحمد بن محمّد، عن الأهوازي، عن النضر، عن عاصم، عن أبي بصير في قول الله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرُ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ قال: رسول الله تشكير وأهل بيته المسئولون، وهم أهل الذكر<sup>(٢)</sup>.

١٢ – يو: عبّاد بن سليمان عن سعد بن سعد عن صفوان عن الرّضا ﷺ في قول الله (وَإِنَّهُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ قال: نحن هم<sup>(٣)</sup>. يو: أحمد عن الحسين عن صفوان مثله<sup>(٤)</sup>.

١٣ – يوديا لإسناد عن الرّضا ﷺ قال : قال الله : ﴿فَسَتَلُوّا أَهْـلَ ٱلذِّكْرِ ﴾ وهم الأئمّة ﴿إِن كُتُتُر لَا تَعْلَمُونُ ﴾ فعليهم أن يسألوهم وليس عليهم أن يجيبوهم، إن شاؤا أجابوا، وإن شاؤا لم يجيبوا<sup>(٥)</sup>.

18 – بالإسناد الأول عن الرضا ظَلِيَثَارَة قال: قال الله تعالى: ﴿ فَتَتَأْوَأَ أَهْلَ ٱلْذِكْرِ إِن كُنْتُرْ لَا تَمْلَمُونَ ﴾ من هم؟ قال: نحن هم<sup>(1)</sup>.

١٥ - يو: بهذا الإسناد قال: قلت لأبي الحسن يكون الإمام في حال يسأل عن الحلال والحرام والذي يحتاج الناس إليه فلا يكون عنده شيء؟ قال: لا ، ولكن قد يكون عنده ولا يجيب<sup>(٧)</sup>.

١٦ – يو محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور بن يونس، عن أبي بكر الحضرميّ قال: كنت عند أبي جعفر ﷺ ودخل عليه الورد أخو الكميت فقال: جعلني الله فداك اخترت لك سبعين مسألة، ما يحضرني مسألة واحدة منها قال: ولا واحدة يا ورد؟ قال: بلى قد حضرني واحدة، قال: وما هي؟ قال: قول الله تبارك وتعالى: ﴿فَتَعَلُّوَا أَهْلَ

- (۱) (٤) بصائر الدرجات، ص ۹۲ ج ۱ باب ۱۸ ح و۱–٤.
- (٥) (٦) بصائر الدرجات، ص ٥٥ ج ١ باب ١٩ ح ٢٠–٢١.
  - (۷) بصائر الدرجات، ص ۵۷ ج ۱ باب ۲۰ ح ٤.

٩ - باب / أنهم على الذكر، وأهل الذكر وأنَّهم المسئولون

ٱلذِكْرِ اِن كُنْتُمَر لَا تَعْلَمُونَ<sup>ن</sup>َّه قال: يا ورد أمركم الله تبارك وتعالى أن تسألونا، ولنا إن شننا أجبناكم، وإن شئنا لم نجبكم<sup>(1)</sup>.

١٧ - يوء أحمد بن محمّد، عن الوشّاء عن أبي الحسن الرّضا ﷺ قال: سمعته يقول: قال عليّ بن الحسين ﷺ : على الأثمّة من الفرض ما ليس على شيعتهم وعلى شيعتنا ما ليس علينا، أمرهم الله أن يسألونا، فقال: ﴿فَتَنَكُوَا أَهْلَ الَذِكْرِ إِن كُنُتُمْ لَا نَفَكُونُ﴾ فأمرهم أن يسألونا وليس علينا الجواب، إن شئنا أجبنا، وإن شئنا أمسكنا<sup>(٢)</sup>.

**ير؛** عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن الوشّاء مثله<sup>(٣)</sup>.

1۸ - يو: أحمد بن محمد، عن البزنطي قال: كتبت إلى الرضا غليمًا لا كتاباً فكان في بعض ما كتبت إليه قال الله تتمريك : ﴿ فَمَنتَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُمْتُر لا تَعْلَمُونَ وقال الله : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا حَالَهُ تَتَرَبُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُمْتُر لا تَعْلَمُونَ وقال الله : ﴿ وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنفِرُوا حَالَهُ فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلُ فَرْقَعَ مِنْتُهُم طَآيَفَةً لَيْ يَنفُونُ لِيَنفِرُوا حَالَهُ فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلُ فَرْقَعَ مِنْتُهُم طَآيَفَةً لِيَنفَقُهُوا فِ الله : ﴿ وَمَا كَانَ الله تَتَزيرُوا حَالَهُ فَلَوْلا نَفَرَ مِن كُلُ فَرْقَعَ مِنْتُهُم طَآيَفَةً لَيْ يَعْمَونُ إِن اللّهُ عَلَيْهُمُ أَنْ اللّهِ يَعْذَرُوا قَوْمَهُمْ إِنَا اللهُ يَعْذَرُوا حَالَهُ مُ أَعْوَلا نَفَرَ مِن كُلُ فَرْقَعَ مِنْتُهُم طَآيَفَةً لَيْ يَعْفُوا فِي اللّذِينِ وَلِيُنذِرُوا قَوْمَهُمُ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمُ لَعَلَهُمُ مَعَالَهُ مَنْ مَعْنَ اللهِ يَعْذَرُوا قَوْمَهُمْ إِنَا اللهُ يَعْذَرُوا مَوالله الله الله الله الله الله الله عَنْزَيْنُ المَعْذَبُونُ لا يَنْهُ فَعْذَنُوا مَوالله الله عَلَى اللهُ عَلَيْضَ اللهُ عَلَيْ أَعْمَالُهُ مَعْنَ اللهُ عَلَيْ مَاللهُ مُؤْتَ فَقَدَ فُوضَ عَلَمُ اللهُ يَعْذَينُ مُعَالَهُ مَعْلَوْنَ أَنْهُ مُن أَنْ مَالَاتُهُ اللهُ عَنْقَدُونُ أَنْهُ مُنْقَلَهُ مَنْ أَنْهُ مُواللهُ عَنْ أَعْمَةُ أَنَ اللهُ عَنْ أَعْلَ اللهُ عَنْ أَعْمَالُهُ مُوسَنُ اللهُ عَنْقُولُ اللهُ عَزْقَتُهُ مُولا إِن أَنْ أَنْ مَعْ مِنْتُهُ مُنْتَقَعُ مُ إِنْ أَنْ أَنْ أَعْرُ أَعْنَهُ مُواللهُ عَنْتَ إِن أَنْ أَنْ مَنْ عَنْتُهُ مُنْتَقَ مُ مَنْتُ مُ مِن عَلَيْ مِن مَاللهُ عَالاللهُ اللهُ عَنْ أَنْهُ مُنْ أَنْهُ مُواللهُ عَنْ اللهُ عَالِهُ عَالا اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَالَيْ مَا عَلَ اللهُ عَالَهُ عَلَيْ عَلَى مُعْنُ مُنْ مَاللَهُ عَلَى اللهُ مُنْهُ مُ مَنْ أَعْمَالُ مُ مَنْ أَنْهُ مُوالاً مُعْتُ مُنْتُ مُوسَ عَلَيْ مُواللهُ مُوالاً مُنْهُ مُولانَ مُ مُولَ مُنْ أَنْ أَعْنُ مُ مُولَةُ مُولَةُ مُ مَالا مَالَهُ مُعْتُ مُولان اللهُ مُعْذَا مُ مُولانَ مُ مُ مَعْنُ مُوالا مَاللهُ مُوالَةُ مُوالا مَاللهُ مُولانَ مُولالا مَنْ مُ مُولالا مَاللهُ مُوالا مَنْ مُولالُ مَنْ مُولا مَا مُ مُعْتُ مُولَ

كاء العدّة عن أحمد مثله . اح ١ ص ١٢٢ باب أن أهل الذكر . . . ح ١٩.

بيان: لعلّه عليمًا فسّر الآية بعدم وجوب التبليغ عند اليأس من التّأثير كما هو الظاهر من سياقها . سياقها .

**ير:** ابن يزيد، عن ابن أبي عمير مثله<sup>(٦)</sup>.

ماء الحسين بن إبراهيم، عن محمّد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن ابن عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه عن ابن أبي عمير مثله.

٢٠ - ير؛ محمّد بن عبد الجبّار، عن ابن فضّال عن ثعلبة عن زرارة عن أبي جعفر على في قول الله تعالى : ﴿ فَتَعَلَّوْا أَهْلَ الَذِكْرِ إِن كُتُمَر لَا تَعَالَمُونَكُم من هم؟ قال : نحن، قلت : فمن المأمورون بالمسألة؟ قال : أنتم، قال : قلت : فإنّا نسألك كما أمرنا وقد ظننت أنّه لا يمنع مني إذا أتيته من هذا الوجه، قال : إنما أمرتم أن تسألونا، وليس لكم علينا الجواب، إنّما ذلك إلينا<sup>(٧)</sup>.

٢١ - يوء محمّد بن الحسين، عن صفوان، عن معلى بن أبي عثمان، عن معلّى بن خنيس

(۱) - (۷) بصائر الدرجات، ص ۵۳ ج ۱ باب ۱۹ ح ۱ و۲ و۲۸ و ۱۳ و۶ و۲ و۲.

عن أبي عبد الله غليظير في قول الله تَتَخَيَّظ : ﴿فَتَتَلُوَا أَهْـلَ ٱلَذِكْرِ إِن كُنْتُرْ لَا تَعْامُونَ ﴾ قال: هم آل محمّد، فعلى النّاس أن يسألوهم، وليس عليهم أن يجيبوا، ذلك إليهم، إن شاؤا أجابوا، وإن شاؤا لم يجيبوا<sup>(1)</sup>.

٢٢ – يو: محمّد بن الحسين عن ابن فضّال عن ثعلبة عن زرارة قال : قلت له : يكون الإمام يسأل عن الحلال والحرام ولا يكون عنده فيه شيء؟ قال : لا ، فقال : قال الله تعالى : ﴿فَتَتَلُوَا مَعْلَ عَن الحلال والحرام ولا يكون عنده فيه شيء؟ قال : لا ، فقال : قال الله تعالى : ﴿فَتَتَلُوَا مَعْلَ مَن الحَدَلَ وَالحرام ولا يكون عنده فيه شيء؟ قال : لا ، فقال : قال الله تعالى : ﴿فَتَتَلُوَا مَعْلَ مَن الحَدَلَ وَالحرام ولا يكون عنده فيه شيء؟ قال : لا ، فقال : قال الله تعالى : ﴿فَتَتَلُوَا مَعْلَ مَن الحَدَلَ وَالحرام ولا يكون عنده فيه شيء؟ قال : لا ، فقال : قال الله تعالى : ﴿فَتَتَلُوَا مَعْلَ اللَّهِ كَرْ بَعْهِ مَا اللّهِ مَعْل اللّهِ مَعْل اللّهِ مَعْل اللّهُ مَعْل اللّهِ مَعْل اللّهِ مَعْل اللّهِ مَعْل اللّهِ مَعْل المَامور العامور المائمة ﴿إِن كُنْتُمُونَنَّ في قلت : من هم؟ قال : نحن ، قلت : فمن المأمور بالمسألة؟ قال : أنتم ، قلت : فإنّا نسألك وقد رمت أنّه لا يمنع منّي إذا أتيته من هذا الوجه قال : إنما أمرتم أن تسألوا ، وليس علينا الجواب ، إنّما ذلك إلينا<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** كأنّ قوله: «هم الأثمّة» زيد من الرّواة، كما أنّه لم يكن فيما مضى وعلى تقديره فالمراد بقوله: من هم من الأثمّة.

٣٣ – **ير؛** السنديّ بن محمّد، عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر ﷺ في قول الله : ﴿فَسَنَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِّكَرِ إِن كُنْتُرْ لَا تَعْلَمُونَ ﴾ قال : نحن أهل الذّكر ونحن المسؤولون<sup>(٣)</sup>.

٢٤ - يو: محمّد بن الحسين ومحمّد بن عبد الجبّار عن ابن فضّال، عن ثعلبة عن بعض أصحابنا، عن محمّد بن مروان، عن الفضيل بن يسار عن أبي جعفر عظيمة في قول الله: ونسَتَلُوا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُنتُمْ لَا تَعْلَمُونَ فَ قال: رسول الله عنه و أهل بيته هم أهل الذّكر، وهم الأثمة<sup>(3)</sup>.

٢٥ - يوء أحمد بن موسى، عن الخشّاب، عن عليّ بن حسّان، عن عبد الرحمان بن كثير عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله: ﴿فَسَتَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُنْـتُدَ لَا تَمْاَمُونَ ۖ﴾ قال: الذكر محمّد، ونحن أهله، ونحن المسؤولون<sup>(٥)</sup>.

٢٦ – **ير:** أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن سليمان بن جعفر الجعفريّ قال : سمعت أبا الحسن ﷺ يقول في قول الله تعالى : ﴿فَسَتَلُوَا أَهْـلَ ٱلَذِكْرِ إِن كُتُـتُرْ لَا تَعْلَمُونَكُمُ قال : نحن هم<sup>(٦)</sup>.

٢٧ - يو: أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن عليّ بن النّعمان، عن محمد بن مروان، عن الفضيل عن أبي جعفر غليّة في قول الله تعالى: ﴿فَسَتَلُوَّا أَهْـلَ الذِّكَرِ إِن كُنْـتُرَ لَا تَمَامُونُ ﴾ قال: رسول الله ﷺ والأنمة هم أهل الذكر، قال الله تعالى: ﴿وَإِنَّهُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ ﴾ قال: نحن قومه، ونحن المسؤولون<sup>(٧)</sup>.

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۵۲ ج ۱ باب ۱۹ ح ۷.
- (۲) (۷) يصائر الدرجات، ص ٥٣-٥٤ ح ٨-١٣.

٢٨ – **يو:** ابن يزيد، ومحمّد بن الحسين، عن محمّد بن أبي عمير، عن عمر بن أذينة عن بريد بن معاوية عن أبي جعفر غليَّةٍ قال: قلت قول الله بَخَرَيَّةُ : ﴿ فَسَتَلُوَا أَهْـلَ الذِكْرِ اِن كُشُتُرْ لَا تَعْلَمُونَىُّهُ قال: الذّكر القرآن، ونحن المسؤولون<sup>(١)</sup>.

٢٩ - بيرة أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن أبي عثمان عن المعلّى بن خنيس عن أبي عبد الله تظيّلا في قول الله : ﴿ فَسَتَلُوَا أَهْـلَ الذِكْرِ اِن كُتُـتُّـرَ لَا تَعْلَمُونَ قال : هم آل محمّد ﷺ ، فذكرنا له حديث الكلبيّ أنّه قال : هي في أهل الكتاب، قال : فلعنه وكذّبه<sup>(٢)</sup>.

٣٠ – يود أحمد بن محمّد، عن عبد الله بن مسكان، عن بكير، عمّن رواه عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿فَسَتَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُنْتُمَر لَا نَعْلَمُونَى﴾ قال: نحن قلت: نحن المأمورون أن نسألكم؟ قال: نعم. وذاك إلينا إن شئنا أجبنا، وإن شئنا لم نجب<sup>(٣)</sup>.

٣١ – يو: السندي بن محمّد عن العلا عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت له : إنّ من عندنا يزعمون أنّ قول الله : ﴿ فَسَتَلُوَا أَهْـلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُنْتُمَرَ لَا تَعْلَمُونَكُمُ أنّهم اليهود والنّصارى، قال : إذاً يدعونهم إلى دينهم، ثمّ أشار بيده إلى صدره فقال : نحن أهل الذكر، ونحن المسؤولون<sup>(٤)</sup>.

٣٢ **- ير:** أحمد بن الحسن عن عمرو بن سعيد عن مصدّق بن صدقة عن عمّار الساباطيّ عن أبي عبد الله ﷺ أنّه ستل عن قول الله ﷺ : ﴿ فَسَتَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُنْتُمْر لَا تَمْاَمُونُ﴾ قال : هم آل محمّد، ألا وأنا منهم<sup>(o)</sup>.

٣٣ - يو، عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن سنان، عن إسماعيل ابن جابر وعبد الكريم، عن عبد الحميد، عن أبي عبد الله غليظير في قول الله تعالى : ﴿ فَسَنَّلُوَا أَهْلَ الذِكْرِ إِن كُنتُر لا تَمَامُونَ كاقال : كتاب الله الذكر، وأهله آل محمّد الذين أمر الله بسؤالهم، ولم يؤمروا بسؤال الجهال، وسمّى الله القرآن ذكراً فقال : ﴿ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكَ الذِكْرِ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِلَ

٣٤ – **ير:** أحمد، عن الحسين عن فضالة عن أبان عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿فَتَتَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُتْتُمْرَ لَا تَعَامُونَ﴾ قال: الذكر القرآن، وآل رسول الله أهل الذكر، وهم المسؤولون<sup>(٧)</sup>.

٣٥ - ير: السندي عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عَلَيْتَلَا في قول

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۵۳-۵۶ ح ۱٤.
- (۲) (٦) بصائر الدرجات، ص ٥٥ ج ١ باب ١٩ ح ١٥ ١٩ .
  - (۷) بصائر الدرجات، ص ٥٦ ج ۱ باب ١٩ ح ٢٣.

الله تبارك وتعالى: ﴿فَتَتَلُوٓا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ إِن كُمُتُمْرَ لَا تَمَالَمُونَ ﴾ قال: الذكر القرآن، وآل رسول الله ﷺ أهل الذّكر وهم المسؤولون<sup>(1)</sup>.

٣٦ - **ير:** محمّد بن جعفر بن بشير، عن مثنّى الحنّاط، عن عبد الله بن عجلان في قوله : ﴿نَتَنَلُوَا أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنُتُمَر لَا تَمَلَمُونَ﴾ قال : رسول الله ﷺ وأهل بيته من الأئمة هم أهل الذكر<sup>(٢)</sup>.

٣٧ - **ير:** ابن معروف عن حمّاد عن بريد عن أبي جعفر ظلِيَّنَا في قوله : ﴿فَسَتَلُوَّا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُشُتُر لَا تَفْلَمُونَ ﴾ قال : الذكر القرآن، ونحن أهله<sup>(٣)</sup>.

٣٨ – **ير:** عليّ بن إسماعيل، عن صفوان بن يحيى عن أبي الحسن ﷺ قال: قلت: يكون الإمام يسأل عن الحلال والحرام فلا يكون عنده فيه شيء؟ قال: لا، ولكن قد يكون عنده ولا يجيب<sup>(3)</sup>.

٣٩ - **ير**ة أحمد بن محمّد، عن محمّد بن سليمان النّوفليّ، عن محمّد بن عبد الرحمان الأسديّ والحسن بن صالح قال: أتاه رجل من الواقفة وأخذ بلجام دابّته غليظًلا وقال: إنّي أريد أن أسألك، فقال: إذاً لا أُجيبك، فقال: ولم لا تجيبني؟ قال: لأنّ ذاك إليّ، إن شئت أجيبك، وإن شئت لم أُجبك<sup>(ه)</sup>.

عن القاسم، عن جابر قال: سألت النوفليّ، عن القاسم، عن جابر قال: سألت العاميم القاسم، عن جابر قال: سألت أبا جعفر علي الله عن مسألة أو سئل فقال: إذا لقيت موسى فاسأله عنها، قال: فقلت: أولا تعلمها؟ قال: بلي، قلت: فأخبرني بها، قال: لم يؤذن لي في ذلك<sup>(1)</sup>.

بيان: إحالة الباقر غَلِيَهُ جابراً على موسى غَلِيَهُ غريب، إذ كان ولادته غَلِيَهُ بعد وفاة الباقر غَلِيَهُ بسنين، وكان وفاة جابر في سنة ولادة الكاظم غَلِيَهُ على ما نقل، إلّا أن يكون المراد إن أدركته فسله، أو يكون المراد بموسى بعض الرّواة، ولم تكن المصلحة في خصوص هذا اليوم، أو تلك السّاعة في الجواب.

٤١ – **ير:** محمّد بن الحسين، عن صفوان، عن محمّد بن حكيم قال: سألت أبا الحسن ﷺ عن الإمام هل يسأل عن شيء من الحلام والحرام والّذي يحتاج إليه النّاس ولا يكون عنده فيه شيء؟ قال: لا، ولكن يكون عنده ولا يجيب، ذاك إليه إن شاء أجاب، وإن شاء لم يجب<sup>(٧)</sup>.

٤٢ - ير: عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن النّضر، عن هارون، عن عبد الله

(1) - (۳) بصائر الدرجات، ص ٥٦ ج ١ باب ١٩ ح ٢٢ و٢٦ و٢٧.
(3) بصائر الدرجات، ص ٥٧ ج ١ باب ٢٠ ح ١.
(4) - (٧) بصائر الدرجات، ص ٥٧ ج ١ باب ٢٠ ح ٢ و٣ و٥.

ابن عطا عن أبي عبد الله ﷺ قال: نحن أولو الذّكر وأولو العلم، وعندنا الحلال والحرام<sup>(1)</sup>.

٢٣ - شيء عن حمزة بن محمّد الطيّار قال : عرضت على أبي عبد الله غَلِيَتَهِ بعض خطب أبيه حتّى انتهى إلى موضع فقال : كفّ فاسكت ثمّ قال لي : اكتب، وأملى عليّ : إنّه لا يسعكم فيما نزل بكم ممّا لا تعلمون إلّا الكفّ عنه والتثبّت فيه وردّه إلى أئمّة الهدى حتّى يحملوكم فيه على القصد، ويجلوا عنكم فيه العمى قال الله : ﴿فَسَنَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنُتُمَرَ لَا نَمّاَمُونَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

٤٤ - شيء عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عنه قال: قلت له إنّ من عندنا يزعمون أنّ قول الله : فَيْ عَنْ مَحْمَد بن مسلم، عن أبي جعفر عنه قال: قال : قلت أو أستكوراً أَهْلَ اللهِ يُوَال : إذا أنّ قول الله : فَيْ نَسْكُوا أَهْل اللهِ يَعْمَلُون أَنْ أَنّهم اليهود والنصارى، فقال : إذا يدعونكم إلى دينهم قال : ثمّ قال : يدعونكم إلى دينهم قال : ثمّ قال بيده إلى صدره : نحن أهل الذكر ونحن المستولون وقال : قال أبو جعفر علي اللهُ عن المال اللهُ عنه أو أَنْ مَاليهود والنصارى، فقال : إذا يدعونكم إلى دينهم قال : ثمّ قال بيده إلى صدره : نحن أهل الذكر ونحن المستولون وقال : قال أبو جعفر علي الله عنه الله الذكر ونحن المستولون وقال : قال أبو جعفر علي الله عنه الله الذكر ونحن المستولون وقال : قال أبو جعفر علي الله الذكر القرآن (٣) .

كنز: عليّ بن سليمان الرّازيّ عن الطّيالسيّ، عن العلا عن محمّد مثله. «ص ٣٢٤.

عن عبد الله بن محمّد بن عبد الله بن محمّد بن عبد الله ، عن عثمان بن عبد الله ، عن عثمان بن الحسن ، عن عثمان بن الحسن ، عن جعفر بن محمّد بن أحمد ، عن حسن بن حسين ، عن يحيى بن علي الرّبعيّ ، عن أبان بن تغلب ، عن جعفر بن محمّد ﷺ في قوله تعالى : ﴿ فَتَتَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ﴾ قال : نحن .

٤٧ - قال: وقال جابر الجعفي لما نزلت هذه الآية قال علي علي عليه : نحن أهل الذكر<sup>(٥)</sup>.

٤٨ – أقول: روي في المستدرك باسناده عن الحافظ أبي نعيم باسناده عن أنس قال: قال رسول الله تقول: روي في المستدرك باسناده عن الحافظ أبي نعيم باسناده عن أنس قال: قال رسول الله تقلي (١٠ مَعْنُوْ وَأَنَّكُوبُ مُعْنُوْ وَتَعْلَمُونُ مُعْمَرٍ بَذِكْرٍ اللَّهُ أَلَا بِنِحْتِ اللَّهُ وَتَعْلَمُونُ أَنْ الْقُلُوبُ (١٠ رسول الله تقلي الله ينبِحَر الله وَالَمُ مَعْنُ الْقُلُوبُ (١٠ رسول الله تقلي الله ينبِحَر أَمَّ مُعْلَمُونُ وَتَعْلَمُونُ قُلُوبُهُم بِذِكْرٍ الله أَلَا بِنِحَدٍ الله تقلي أَلَا مُعْلَمُونُ أَقْلُوبُ (١٠ رسول الله تقلي الله تقلي أَلَا ينبِحَد الله عنه مَعْلَمُونُ أَلَا يَعْدَمُ مَعْنُ الله عنه مَعْلَمُ مَعْنُ أَلَقُلُوبُ (١٠ رسول الله عنه منه ما يابن أم سليم؟ قلت : من هم يا رسول الله؟ قال: نحن أهل البيت وشيعتنا .

بصائر الدرجات، ص ٤٦٥ ج ١٠ باب ١٨ ح ٢٣.
 بشير العياشي، ج ٢ ص ٢٨١ - ٢٨٢ ح ٣٠-٣٢ من سورة النحل.
 تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٢ ح ٣٣ من سورة النحل.
 تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٢ ح ٣٣ من سورة النحل.
 العمدة، ص ٢٨٨.

**٤٩ - قب:** تفسير الثعلبيّ قال عليّ ﷺ في قوله: ﴿نَسْتَلُوّا أَهْـلَ ٱلَذِكْرِ﴾: نحن أهل الذّكر<sup>(1)</sup>.

•• – إبانة أبي العبّاس الفلكيّ قال عليّ ﷺ : ألا إنّ الذّكر رسول الله ﷺ ، ونحن أهله، ونحن الله المالية العبّاس الفلكيّ قال عليّ ﷺ : ألا إنّ الذّكر رسول الله ﷺ ، ونحن أهله، ونحن أهله، ونحن أونحن منار الهدي، وأعلام التقى، ولنا ضربت الأمثال<sup>(٢)</sup>.

٥١ – الباقر ﷺ إنَّ النبيَّ أوتي علم النبيّين وعلم الوصيّين، وعلم ما هو كائن إلى أن تقوم السّاعة، ثمّ تلا : ﴿هَٰذَا ذِكْرُ مَن مَعَى وَذِكْرُ مَن قَبَلِيُ﴾ يعني النبيّ ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٥٢ – **حُتص:** يعنى النبيّ ﷺ تفسير للضمير في معي وقبلي، وليس هذا فيما رواه فرات بن إبراهيم.

٥٣ - محتص: أحمد وعبد الله ابنا محمّد بن عيسى عن أبيهما عن ابن المغيرة عن عبد الله ابن سنان عن موسى بن أشيم قال: دخلت على أبي عبد الله عليه فسألته عن مسألة فأجابني فيها بجواب، فأنا جالس إذ دخل رجل فسأله عنها بعينها فأجابه بخلاف ما أجابني، فدخل رجل آخر فسأله عنها بعينها فأجابه بخلاف ما أجابني وخلاف ما أجاب به صاحبي، ففز عت من ذلك وعظم عليّ، فلمّا خرج القوم نظر إليّ وقال: يا ابن أشيم كأنّك جزعت؟ فقلت: جعلت فداك إنّما جزعت من ثلاثة أقاويل في مسألة واحدة، فقال: يابن أشيم إنّ الله فوّض إلى داود أمر ملكه فقال: في مَذَا تَوَلَّ مَنْتُنَ أَوَ أَسَنَ يَعْذِ مِنَابٍ فوض إلى محمّد عليه أمر دينه فقال: فوض إلى محمّد عليه فلا تجزع<sup>31</sup>.

٥٤ - فس: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَتَعْلَمَهِنَّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ قال: ﴿ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ الشيعة و﴿ذِكْرِ ٱللَّهِ ﴾ أمير المؤمنين والأئمة ﷺ ، ثمّ قال: ألا بذكر الله تطمئنَ القلوب<sup>(ه)</sup>.

٥٥ - أقول: قال العلامة قدّس سرّه في كتاب كشف الحقّ، روى الحافظ محمّد بن موسى الشّيرازيّ، من علماء الجمهور واستخرجه من التفاسير الاثني عشر عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ فَتَنَالُوْا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ ﴾ قال : هو محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين تشكّل ، وهم أهل الذّكر والعلم والعقل والبيان، وهم أهل بيت النبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائكة، والله ما سمّى الذّكر والعلم والعقل والبيان، وهم أهل بيت النبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائي عشر عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ فَتَنَالُوْا أَهْلَ ٱلذّكر والعلم والعقل والبيان، وهم أهل بيت النبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائكة، والله ما سمّى المؤمن مؤمناً إلا كرامة لأمير المؤمنين تشكّل النبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائكة، والله ما سمّى المؤمن مؤمناً إلا كرامة لأمير المؤمنين تشكر النبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائكة، والله ما سمّى المؤمن مؤمناً إلا كرامة لأمير المؤمنين تشكر النبوّة ومعدن الرّسالة ومختلف الملائكة، عن الله ما سمّى المؤمن مؤمناً إلا كرامة لأمير المؤمنين تشكر النبوّة ومعدن الرّسانة والموريّ عن السديّ والله ما سمّى المؤمن مؤمناً إلا كرامة لأمير المؤمنين شي المؤمنين الحروم المؤمن المؤمن مؤمناً إلى كرامة لأمير المؤمنين ألكرة المؤمنين عرواه سفيان الثوريّ عن المديّ عن المديّ عن المدين المؤمنين المؤمن المؤمن المؤمن مؤمناً إلى كرامة لأمير المؤمنين ألكرة المؤمنين عربي المؤمنين المؤمن المؤمن المؤمن مؤمناً إلى كرامة لأمير المؤمنين المؤمنين الرّسالة النهي الله النه النوريّ عن المدين المؤمنين المؤمنين المؤمن المؤمن المؤمن ألمؤمن ألمؤمني ألمؤمنين المؤمنين المؤمن المؤمني ألمؤمن مؤمناً إلى كرامة لأمير المؤمنين المؤمنين المؤمن مؤمناً إلى كرامة لأمير المؤمنين المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن مؤمناً إلى المؤمني المؤمنين المؤمنين المؤمني المؤمنين المؤمن المؤمن المؤمنين المؤمن والمؤمن والمؤمن المؤمن المؤمني المؤمني المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمني ألمؤمني المؤمني ألمؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمموني المؤمنين المؤمني المؤمنين المؤمنين المؤمنيزين المؤمني ا

٥٦ - كنز: محمّد بن العبّاس، عن ابن عقدة عن أحمد بن الحسن، عن أبيه عن الحصين

(۱) - (۳) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۳ ص ۱۱۸. (٤) الاختصاص، ص ۳۳۰.
 (۵) تفسير القمي، ج ۱ مي،۳۳۳.
 (٦) نهج الحق وكشف الصدق، ص ۲۱۰ ح ۸۴.

١٠ - باب / أنهم ﷺ أهل علم القرآن والذين أُوتوه والمنذرون به

ابن مخارق، عن ابن طريف، عن ابن نباتة عن أمير المؤمنين ﷺ في قوله ﷺ ﴿ وَمَعَنَّكُوْ ؟ أَهْلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْر لَا تَعَامُونَ ﴾ قال: نحن أهل الذّكر<sup>(1)</sup>.

٥٧ – كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همام بن إسماعيل، عن عيسى بن داود، عن أبي الحسن موسى غليمنة في قول الله بَحْرَةٍ : ﴿لَقَدَ أَنَزَلْنَا ۖ إِلَيْكُمْ حَكَنَبًا فِيهِ ذِكْرُكُمْ أَفَلَا تَمْقِلُونَ ﴾ قال: الطّاعة للإمام بعد النبيّ ﷺ <sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعلّ المراد أنّ الذكر الّذي اشتمل عليه القرآن هو وجوب طاعة الإمام الّذي هو موجب لعزّ الدّنيا والآخرة.

٥٨ – كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم، عن حسين بن الحكم، عن حسين بن نصر، عن أبيه عن ابن أبي عيّاش، عن سليم بن قيس عن علي غليتيّلا قال: قوله كَرَرَخِكِ : ﴿وَإِنَّهُمُ لَذِكَرٌ لَكَ وَلِفَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾<sup>(٣)</sup> فنحن قومه ونحن المسئولون<sup>(٤)</sup>.

٥٩ - كنز؛ محمّد بن العبّاس، عن الحسين بن عامر عن محمّد بن الحسين عن ابن فضّال عن أبي جميلة عن محمّد الحلبيّ قال: قوله بَرْزَيَّلَنَّ ذَوَلِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ فرسول الله وأهل بيته صلوات الله عليهم أهل الذّكر، وهم المستولون، أمر الله النّاس أن يسألوهم فهم ولاة النّاس وأولاهم بهم، فليس يحلّ لأحد من النّاس أن يأخذ هذا الحقّ الّذي افترضه الله لهم<sup>(٥)</sup>.

٢٠ – **كنز:** محمّد بن العبّاس، عن الحسين بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن يوسف عن صفوان عن أبي عبد الله ﷺ قال: قلت له: قوله ﷺ : ﴿وَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوَفَ تُسْتَلُونَ﴾ من هم؟ قال: نحن هم<sup>(٦)</sup>.

٦١ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد البرقيّ عن الحسين بن سيف، عن أبيه عن ابني القاسم، عن عبد الله عن أبي عبد الله عليمًا في قوله كَتَرَيَّكُ : ﴿وَإِنَّهُمُ لَذِكَرُ لَكَ وَلِقَوْمِكُ وَسَوْفَ تُسْتَلُونَ﴾ قال: قوله: ﴿وَلِغَوْمِكُ﴾ يعني عليّاً أمير المؤمنين غليمَكْمُ ، وسوف تسألون عن ولايته(٧).

٦٢ – شي: عن خالد بن نجيح عن جعفر بن محمّد ﷺ في قوله تعالى : ﴿أَلَا بِلِصَّحِرِ ٱللَّهِ تَطْمَعُنُّ ٱلْتُلُوبُ﴾ قال : بمحمّد ﷺ تطمئن القلوب، وهو ذكر الله وحجابه<sup>(٨)</sup>.

٣٣ - فر: الحسين بن سعيد بإسناده عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿فَسَنَـلُوَا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ إِن كُنْتُمْر لَا تَمَامُونَكْ قال: نحن أهل الذّكر<sup>(1)</sup>.

(١) – (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٨ و٣١٩. (٣) سورة الزخرف، الآية: ٤٤. (٤) – (٧) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٤٥. (٨) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٢٧ ح ٤٥ من سورة الرعد. (٩) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٣٥ ح ٣١٥. ٦٤ - فر، أحمد بن موسى باسناده عن زيد بن عليّ ﷺ في قول الله تعالى : ﴿فَسَنَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُشُتُر لَا تَعْلَمُونَّكُه قال : إنّ الله سمّى رسوله في كتابه ذكراً، فقال : \*وأرسلنا إليكم ذكراً رسولاً» وقال : ﴿فَسَنَلُوٓا أَهْـلَ ٱلذِكْرِ اِن كُنْتُر لَا تَعْلَمُونَّ ﴾<sup>(1)</sup>.

**٦٥ - قب:** ابن عبّاس في قوله : ﴿ إِنَّا أَخْلَصْنَكُم بِخَالِصَةِ ذِحْكَرَى ٱلدَّارِ﴾<sup>(٢)</sup> الآيات نزلت في أهل البيت غليتينيز <sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّه ﷺ فسّر ﴿ فِڪَرَى ٱلدَّارِ﴾ بذكر الدّنيا ولمّا بقي ذكر إبراهيم وسائر الأنبياء بهم ﷺ قال: نزلت الآية فيهم.

> ۱۰ – باب أنهم شَنْكَلْ أهل علم القرآن والذين أوتوه والمنذرون به والراسخون في العلم

١ - كنز محمّد بن العبّاس، عن محمّد بن الحسين الخثعميّ، عن عبّاد بن يعقوب، عن الحسين بن حمّاد عن العبّاس، عن الحسين بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليتيني في قوله بَخْرَيَنِكَ هُأَلَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلكِنَبَ للحسين بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليتيني في قوله بَخْرَيَنِكَ هُأَلَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلكِنَبَ الحسين بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليتيني في قوله بَخْرَيَنِكَ هُأَلَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلكِنَبَ الحسين بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليتيني في قوله بَخْرَيَنِكَ هُوأَلَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلكِنَبَ لِي يُقْمِنُونَ بِعِدْ عَلَيْ بِعَنْ عِلَى الحارود عن أبي جعفر عليتيني في قوله بمراد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليتين في قوله بخريكين الله الموالي ألكِنبَ ألكَنبَ الحسين بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليتيني في قوله بخريكين المالي ألكِنبَ ألكَنبَ ألكَنبَ ألم ألكِنبَ ألكَنبَ ألم ألكِنبَ الحال ألم ألكِنبَ أبي ألم ألكِنبَ من أول ألم ألكَنبَ ألم ألكَنبَ ألكُنبَ ألم ألكِنبَ ألكَنبَ ألمان ألكِنبَ ألمان ألمان ألمان ألكُنبَ ألم ألمان ألمان ألمان ألمان ألمان ألم ألكَنبَ ألمان ألم ألم ألمان ألمان ألمن ألم ألمن ألم ألمان ألم ألم ألمان أ ألمان ألمان

۲ – كنز: محمد بن العبّاس، عن أبي سعيد، عن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن الحسين ابن محمد، عن أبيه، عن الحسين ابن مخارق عن أبي الورد عن أبي جعفر عليته في قوله: ﴿ فَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ ثُوْمِنُونَ بِدِ ﴾ ابن مخارق عن أبي محمد عن أبي جعفر عليته في قوله: ﴿ فَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ ثُوْمِنُونَ بِدِ ﴾ ابن محمد آل محمد عن أبي حفر عليته في قوله: ﴿ فَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ ثُوْمِنُونَ بِدِ ﴾ الن محمد من أبي محمد عن أبي محمد عن أبيه، عن الحسين الحسين المال مخارق عن أبي الورد عن أبي جعفر عليته في قوله: ﴿ فَالَذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ ثُوْمِنُونَ بِدِ ﴾ قال: هم آل محمد عن أبي محمد عليه محمد عليه في قوله: ﴿ قَالَذِينَ عَانَا مَا مَنَ أَبَيْنَ مُوال أَبْذَبُ مُوْمِنُونَ إِلَى أَلَا محمد عن أبي أَلَيْنَ أَبِي محمد عليه في قوله: ﴿ قَالَذِينَ عَانَا مَا محمد عن أبي أَبِي مَا مَنْ أَبِي أَلَيْنَ مُوال أَبِي أَبِي أَلَيْ أَبِي أَبِي أَنَا مَا مُونَ أَبِي أَنَ مَا أَبَيْنَ مُوال أَبِي أَبِي أَنَ مَا أَبِي محمد عليه من أَبِي أَبَي أَلُونَ أَبَيْنَ مُ أَنَ أَبَعُنُونَ مَا أَبَ محمد عن أَبي أَنْ أَبِي أَبَ من أَبِي أَبَي مَا أَبِي أَبَيْنَ أَبَ أَنَ أَنَا مَا أَلَكِنَ أَبَرُ أَنَ أَبَي أَبَرَ أَبِي أَبِي أَبَي أَبِي أَبَا أَبِي أَبَانَ أَبَهُمُ أَبَيْنَ أَبَي أَبَي أَبَي أَبَي قال: هم آل محمد عنه أَبي أَبِي أَبَي أَبِي أَبَي أَبِي ما أَبَي أَبِي أَبَي أَبِي أَبَا أَبِي أَبَا أَبِي أَبَي أَبَي أَبِي أَبِي أَبِي أَبِي أَبَي أَبَي أَبِي أَبِي أَبِي أَبِي أَبِي أَبِي أَبَي أَبِي أَبَانِ أَبِي أَبِي أَبَا أَبَي أَبِي أَبَي أَبَا أَبِي أَبِي أَبَا أَبِي أَبَا أَبِي أَبِي أَبَي أَبِي أَبِي أَبَ أَبِي أُ أُبِي أُبَا أُبِي أَبِي أَبِ أ

قب: أبو الورد مثله. اج ٤ ص ١٤٠٩.

٣ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن سليمان الزراريّ عن الطّيالسيّ عن ابن عميرة عن أبي بصير عن أبي بصير عن أبي بصير عن أبي جعفر ظليّن في قوله بَتَوَجَل : ﴿بَل هُوَ مَايَكَ بَيَنَكُ فِي صُدُور الَذِبِ أُوتُوا أبي بصير عن أبي جعفر ظليّن في قوله بَتَوَجَل : ﴿بَل هُوَ مَايَكَ بِيَنَكُ فِي صُدُور الَذِبِ أُوتُوا أبي بصير عن أبي جعفر ظليتي في قوله بَتَوَجَل : من عسى أن يكونوا ونحن الرّاسخون في العلم؟<sup>(٦)</sup>.

٤ - كنز، محمّد بن العبّاس، عن أحمد بن القاسم الهمدانيّ عن السيّاريّ، عن محمّد البرقيّ عن عليّ بن أسباط قال: سأل رجل أبا عبد الله عظيمية عن قوله عَزَيْتُ فَوَبَلْ هُوَ مَايَكُ لَعُومَ البرقيّ عن عليّ بن أسباط قال: سأل رجل أبا عبد الله عظيمية عن قوله عَزَيْتُ فَوبَلْ هُوَ مَايَكُ لَعُوبَ بَيْنَكُ فِي مُدُوبِ اللّذِي عن قوله عَزَيْقُ فَوبَلْ هُوَ مَايَكُ لَعُوم بَيْنَكُ فِي مُدُوبِ اللّذِي أُوتُوا أَلولْمَرْ فَ قال: نحن هم، فقال الرّجل: جعلت فداك حتى يقوم القائم عليه عن قوله عليه عن قوله عَزيناتُ في مُدُوبِ اللهِ عن عليّ بن أسباط قال: سأل رجل أبا عبد الله عليه عن قوله عن قوله عن عليّ بن أسباط قال: سأل رجل أبا عبد الله عليه عن قوله عن قوله عن قوله عن قوله عن عليه عن عليه عن عليه البينة في مُدُوبِ اللهِ بن أوتُوا أَلولْمَرْ فوال: نحن هم، فقال الرّجل: جعلت فداك حتى يقوم القائم عليه عن أولان المالية والذا حام القائم على أله واحد بعد واحد حتى يجيء صاحب السّيف، فإذا جاء صاحب السّيف فإذا جاء صاحب السّيف واله إذا جاء ما حما السّيف جاء أمر غير هذا أله الراله.

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٣٥ ح ٣١٧.
 (٢) سورة ص، الآية: ٤٦.
 (٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٥٨.
 (٤) - (٧) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢٣.

٦ - شيء عن أبي ولاد قال: سالت أبا عبد الله عليه عن قوله: ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِنَبَ يَتَلُونَهُ حَقَ تِلْاوَتِهِ أَوْلَتِهِكَ يُؤْمِنُونَ بِعِنْ قال: هم الأثمة عليه (<sup>٢)</sup>.

**کاء** محمّد بن يحيي عن أحمد بن محمّد عن ابن محبوب عن أبي ولّاد مثله<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** اختلف المفسّرون في المراد بالكتاب فقيل: هو التّوراة، فالمراد بهم مؤمنو أهل الكتاب، وقيل: هو القرآن، فالمراد بهم مؤمنو هذه الأمّة، وهذا التّأويل مبنيّ على الثّاني، وهو أوفق بالآية، لأنّ حقّ تلاوة القرآن موقوف على فهم غوامضه والعمل بجميع مضامينه، وهو مختصّ بهم ﷺ، كما أنّ الإيمان الكامل به لا يتأتّى إلّا منهم.

٧ - فس: ﴿ وَأُوحِى إِلَىٰ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانُ لِلأُنذِرَكُم بِدٍ. وَمَنْ بَلَغُ ٤<sup>(٤)</sup> قال: من بلغ هو الامام، قال: محمّد ينذر، وإنّا ننذر كما أنذر به النبي يشيم ٤<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** فاعل (قال) في الموضعين الإمام غَلِيَهُ ِ

وقال الطّبرسيّ قدّس سرّه : أي ولأخوّف به من بلغه القرآن إلى يوم القيامة، وفي تفسير العيّاشيّ : قال أبو جعفر وأبو عبد الله ﷺ : معناه ومن بلغ أن يكون إماماً من آل محمّد فهو ينذر بالقرآن كما أنذر به رسول الله ﷺ .

وعلى هذا يكون قوله: «ومن بلغ» في موضع رفع عطفاً على الضّمير في «أنذر»<sup>(٦)</sup>.

٨ - كا: الحسين بن محمّد عن المعلّى عن الوشاء عن أحمد بن عائذ عن ابن أذينة عن مالك الجهنيّ قال : قلت لأبي عبد الله عليّي في قوله بَرَوَجَن إلى حَدًا القُرْءَانُ لِأُنذِرْكُم بِدِ مَالك الجهنيّ قال : قلت لأبي عبد الله عليّي في قوله بَرَوَجَن : ﴿ وَأُوحِى إلى حَدًا القُرْءَانُ لِأُنذِرْكُم بِدِ مَالك الجهنيّ قال : من بلغ أن يكون إماماً من آل محمّد فهو ينذر بالقرآن كما أنذر به رسول الله يَنْ (٧).

كا: أحمد بن مهران، عن عبد العظيم الحسنيّ عن ابن أذينة مثله. (ص ٢٥٢ ح ٢٦). ٩ – قب: في تفسير العيّاشي عنه ﷺ مثله. وج ٤ ص ١٩٦).

. \* \*

١٠ – وعن الباقر عَلِيمَةٍ في قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَابَنَتُ بَيِنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱلَذِيبَ أُوتُوا الْمِلْرَ ﴾
 قال: إيّانا عنى الأئمة من آل محمد.

وروى هذا المعنى أبو بصير عنه ﷺ، وعبد العزيز العبديّ وهارون بن حمزة عن الصّادق ﷺ <sup>(۱)</sup>.

ا ا – بريد بن معاوية عن الصادق ﷺ في قوله : ﴿وَمَنْ عِندَمُ عِلَّمُ ٱلْكِنَّبِ﴾ قال : إيّانا عنى، وعليّ أوّلنا وأفضلنا وخيرنا بعد النبيّ ﷺ <sup>(٢)</sup>.

١٣ - فس: ﴿قَالَ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِـلَمَ إِنَّ ٱلْحِنْرَى ٱلَيَوْمَ وَالسُّوَءَ عَلَى ٱلْكَنِمِ بِنَ﴾ قال: ﴿ٱلَذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِـلَمَـ﴾ الأئمة ﷺ <sup>(٤)</sup>.

الح المو المَوَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِـلَمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ هُوَ الْحَقَّ﴾ قال: هو أمير المؤمنين ﷺ صدّق رسول الله ﷺ بما أنزل الله عليه<sup>(ه)</sup>.

10 – فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة عن بريد عن أبي جعفر على قال: إن رسول الله يحفو أبي عن ابن أبي عمير، عن العلم، فقد علم جميع ما أنزل الله عليه من التنزيل والتاويل، وما كان الله لينزل عليه شيئاً لم يعلمه تأويله وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله، قال: قلت: جعلت فداك إن أبا الخطّاب كان يقول فيكم قولاً عظيماً، قال: وما كان الله النول الله عليه من التنزيل قلت: الما يعلم فقد علم جميع ما أنزل الله عليه من التنزيل والتاويل، وما كان الله لينزل عليه شيئاً لم يعلمه تأويله وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله، قال: قال: إن أويل ، وما كان الله لينزل عليه شيئاً لم يعلمه تأويله وأوصياؤه من بعده يعلمونه كله، قال: قلت: جعلت فداك إن أبا الخطّاب كان يقول فيكم قولاً عظيماً، قال: وما كان يقول؟ قلت: قال: إن أبا الخطّاب كان يقول فيكم تولاً عظيماً، قال: وما كان يقول؟ قلت: والنهار".

**بيان:** كذا في النسخ المتعدّدة الّتي عندنا، والظاهر أنّه سقط منه شيء كما يظهر ممّا رواه في الاختصاص عن محمّد بن مسلم قال: قلت لأبي عبد الله غَلِيَّيْرَ كلام قد سمعته من أبي الخطّاب، فقال: اعرضه عليّ، فقلت: يقول: إنّكم تعلمون الحلال والحرام وفصل ما بين

٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٧.

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٧.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٧.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٥٥.
  - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٣.
     (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧٣.

١٠ – باب / أنهم ﷺ أهل علم القرآن والذين أُوتوه والمنذرون به

النَّاس، فسكت فلمَّا أردت القيام أخذ بيدي فقال: يا محمّد علم الحلال والحرام يسير في جنب العلم الّذي يحدث في اللّيل والنهار.

١٦ - فَسَّ ﴿بَلْ هُوَ ءَابَنْتُ بِيَنَنْتُ فِي سُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَ ﴾ قال: هم الأثمّة ﷺ ﴿وَمَا يَجْحَدُ بِتَابَدَيْنَآ﴾ يعني ما يجحد أمير المؤمنين والأثمّة ﷺ ﴿ إِلَّا ٱلظَّلْلِمُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

١٧ - فر: بإسناده عن محمّد بن موسى قال: سمعت زيد بن عليّ ظيظ يقول في قوله تعالى: ﴿ يَقْلُكُ عَالَيْكُ عَالَكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَالَى عَالَى اللّهِ عَالَى اللّهِ مَتْلُوهَا عَلَيْكُ عَالَحُقَى ﴾ ﴿ وَمَا بَعْقِلُهُمَا إِلّا ٱلْعَطَيْهُ قَال زيد: تحالى: ﴿ يَقُلُهُمَا إِلّا ٱلْعَطِيلُونَ ﴾ قال زيد: تحرن هم، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ بَلْ هُوَ مَايَنَتْ بَيِنَنَتْ فِي صُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا أَلْقِلْمُ أَلَّهُ مَتْلُوهَا عَلَيْكُ عَالَى عَلَيْكُ مَالَحَقَ اللهُ وَعَال زيد: تحرن هم، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ بَلْ هُوَ مَايَنَتْ بَيِنَنَتْ فِي صُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا أَلْقِلْمُ وَمَا بَعْمَكُمُ عَال زيد إلَيْكَ عَالَ مَعْنَى عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مَا أَلَيْ مَعْتَ اللّهُ عَلَيْكُ عَالَ زيد اللّهُ مَعْدَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مُوْمَا بَعْقِلُهُمَا إِلَى أَنْعَظُونُ عَالَ زيد : مُحمَّدُ مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ مُوْمَا بَعْتَلْقُولُ الْعَلْمُ مِنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلَيْ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَال مُعَالًا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ أَلْقُلْلُمُ عَلَيْ عَلَيْكُ أَلْيَلْ لِي عُلْ عَلَيْكُ أَلْقُلْلِمُونَ إِلَيْكُ أَنْقَالُ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلَيْقُ عَلَيْكُ عَلَيْكُولُ مُولُولُ الْقَلْلُهُ عَلَيْكُ أَعْتَكُمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُ مَالْكُ لِيُولُ عَلَيْ عَلَيْذَا عَلَيْ عَلَي عَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ ع

١٨ - فرد عليّ بن محمّد الزهريّ رفعه إلى زيد بن سلام الجعفيّ قال: دخلت على أبي جعفر ظليمًا فقلت له: أصلحك الله إنّ خيثمة حدّثني عنك أنّه سألك عن قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَايَتُنْ يَنْتُ فِي مُدُورِ ٱلَذِيرَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجَحَكُ بِتَايَدِينَا إِلَّا الظَّلِلُونَ فَ فحدَثني أَنّه سألك عن قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَايَتُ فَيْنَتُ بِيَنَتُ بِيَنَتُ فِي مُدُورِ ٱلَذِيرَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجَحَكُ بِتَايَدِينَا إِلَى حدثني عنك أنّه سألك عن قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَايَتُ بَيْنَتُ فِي مُدُورِ ٱلَذِيرَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجَحَكُ بِتَايَدِينَا إِلَّا الظَّلِلُونَ فحدثني أَنّه مالك عن قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ مَايَتُ بَعَنْ يَنَتُ بِيَنَ عَلَى مَالك عن قوله تعالى اللهُ عَذَيْتُهُ مَايَتُ بُو فَي مُدُورِ ٱلَذِيرَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجَحَكُ بِتَايَدِينَا إِلَى الظَّلِلُونَ فحدثني أَنْك حدثته ماين أَنْ عَنْ يَعْنَى أَنْ عَنْ يَعْذَي مُدُورِ ٱلْذِينَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ وَمَا يَجَحَكُ بِتَايَدِينَا إِلَّا الظَّلِلُونَ فحدثني أَنْكُ حدثته مَايَ نُول عَنْ يَعْنُ بِيَنْ أَنْ فَ عَلَى أَنْ عَلْمُ مَا أَعْلَى أَي مَالله مَالله عن قوله تعالى أَنْ عَلَنْ عَلَى أَنْ عَلْمَ عَلْ أَنْ عَنْ مَعْدَيْنِ مَالَكُ مالك عن قوله تعالى أَنْ عَلَى أَنْ عَلَنْ عَنْ عَلَى أَنْكُ مَالَيْنُ أَنْتُ أَلْعَلَمُ مَا أَنْ عَمَدُ مَايَ مَنْ أَنْ عَلَى أَنْكُمُ مَا أَنْ عَلْ أَنْ عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ عَلْ عَلْ مَاعَلَمُ مَالَكُ عَنْ مَا عَنْكُمَ عَامَ أَنْ عَنْي أُنْ عَلَى أُولَة مَا أَنْ عَامَ مُ عَالَ الْعَلْ عَلْ عَلْ مَالْنُ عَالَ إِنَا عَلَي عَامَ مَالله إِنْ عَامَ مَالله إِنْ عَامَ مُنْ أَنْ عَلْ أَنْ عَانِهُ عَنْ مَاللَهُ عُنْ مَا عَانَ مَاللَ عَامَ مُنْ عَالَ إِنْ عَانِ إِنْ عَامِ مَا عَانَ عَالَ عَانَ عَامَ مَاللَ عَامَ مَالِكُ عَامَ عَالَ الْعَلْ عَامَ مَنْ عَلْ إِنْ عَامُ عَامَ أَلْ عَلْ عَامَ مُنْ عَلْ إِنْ عَالَ إِنْ أَنْ عَلْ عَامِ مُ أَنْ عَامَ مُنْ عَامَ مُ عَلْ إِنْ مَالُكُ مَات مُعْلُ إُنْهُ عَانَ عَانَ عَلْ عَامَ مَالُ أَنْعُ أَنْهِ أَنْ عَامَ مُعْلَ مَالُكُ عَامَ مُنْ عَانَ إِنْ أَنْ إُ مُنْ عَالُ عَالُ عَامَ مَا عَانَهُ مُنْ مُ أَنْ عَامِ مَالُ أُنْعُنُ مُ مَا أَنْ عَامَ مَ عَانُ إِنْ عَامَ مُ عُنْ عَا إِ

١٩ - شي: عن مالك الجهنيّ قال: قال أبو جعفر ﷺ : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوَرَىٰةَ فِيهَا هُدَى وَنُوَرَّكُ إِلَى قُولُه: ﴿ بِمَا ٱسْتُحْفِظُواْ مِن كِنَبٍ ٱللَّهِ﴾ قال: فينا نزلت<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** لعلّ المعنى أنّ الهدى والنور اللذين كانا في التوراة هما الولاية، ويحتمل أن يكون المراد أنّ الربانيّين والأحبار الّذين استحفظوا كتاب الله هم الأثمّة ﷺ في بطن القرآن، وقد ورد في كثير من الأدعية والأخبار المستحفظين من آل محمّد ﷺ .

٢١ – **ير:** الهيثم النهديّ، عن العبّاس بن عامر، عن عمر بن مصعب عن أبي عبدالله ﷺ قال: سمعته يقول: إنّ من علم ما أوتينا تفسير القرآن وحكاية علم تغيير الزّمان وحدثانه وإذا أراد الله بعبد خيراً أسمعهم، ولو أسمع من لم يسمع لولّى معرضاً كأن لم يسمع، ثمّ أمسك هنيئة ثمّ قال: لو وجدنا وعاء أو مستراحاً لعلّمنا، والله المستعان<sup>(1)</sup>.

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٢٨.
   (٢) (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣١٩ ح ٤٣٢ و٤٣٣.
- (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٥١ ح ١١٨ من سورة المائدة.
  - ٥) بصائر الدرجات، ص ١٩٩ ج ٤ باب ١٠ ح ١.
  - (٦) بصائر الدرجات، ص ١٩٢ ج ٤ باب ٧ ح ١.

بيان؛ إن من علم ما أوتينا، أي ممّا أوتينا من العلم، أو المراد بما أوتينا الإمامة، أي من العلوم اللازمة لها، وفي الكافي : «تفسير القرآن وأحكامه وعلمه» وحدثان الذهر بالكسر : نوبه وأحداثه «أسمعهم» أي بمسامعهم الباطنة ولو أسمع ظاهراً من لم يسمع باطناً لولّى معرضاً كان لم يسمع ظاهراً، ويظهر منه الجواب الحقّ عن الشبهة المشهورة في قوله تعالى : ﴿وَلَوَ عَلِمَ اللَّهُ فِيهمَ خَبَرًا لَأَسْتَمَهُمٌ وَلَوْ آسْمَعَهُمُ لَتَوَلَوْاً ﴾<sup>(1)</sup> فإنّهما ينتجان لو علم الله فيهم خيراً تولَوُ عَلِمَ اللَّهُ فِيهمَ خَبَرًا لَأَسْتَمَهُمٌ وَلَوْ آسْمَعَهُمُ لَتَوَلَوْاً ﴾<sup>(1)</sup> فإنّهما ينتجان لو علم الله فيهم خيراً يتولوا، والجواب أنّه ليس المقصود في الآية ترتيب القياس المنطقيّ، فتكون الكبرى كليّة فيكون المعنى على أيّ حال أسمعهم لتولوا، بل المعنى لو أسمعهم على هذا التقدير الذي لا يعلم فيهم الخير لتولوا، ولذا لم يسمعهم، فالجملة الثانية مؤكّدة للأولى، ويحتمل أن يكون في قوّة استثناء نقيض التالي، بأن يكون قياساً استثنائياً «هنيته» أي ساعة يسيرة «لو وجدنا وعاء» وفي الكافي : «أوعية» أي قلوباً كاتمة للأسرار حافظة لها الو مستراحاً» إلى من لم يكون قابلاً لفهم الأسرار وحفظها كما ينبغي لكن لا يفشيها ولا يترتب غرب القادي الذي لا قابلاً لفهم الأسرار وحفظها كما ينبغي لكن لا يفشيها ولا يترتب ضرر على الاظلاع عليها فتستريح النفس بذلك «لعلمنا» على بناء النفعيل، وفي بعض النسخ (لقلنا) كما في الكافي .

٢٢ - يرء أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم عن هشام بن سالم عن محمّد بن مسلم قال : دخلت عليه بعدما قتل أبو الخطّاب قال : فذكرت له ما كان يروي من أحاديثه تلك العظام قبل أن يحدث ما أحدث، فقال : بحسبك والله يا محمّد أن تقول فينا : يعلمون الحلال والحرام وعلم القرآن وفصل ما بين الناس، فلمّا أردت أن أقوم أخذ بثوبي فقال : يا محمّد وأيّ شيء الحلال والحرام في جنب العلم؟ إنّما الحلال والحرام في شيء يسير من القرآن<sup>(٢)</sup>.

٢٣ - **ير؛** محمّد بن الحسين، عن النّضر بن شعيب عن خالد بن مادّ عن أبي داود عن أنس ابن مالك خادم رسول الله عظيم قال : قال رسول الله عظيم يا عليّ تعلّم النّاس تأويل القرآن بما لا يعلمون، فقال على ما أُبلّغ رسالتك بعدك يا رسول الله؟ قال : تخبر الناس بما أشكل عليهم من تأويل القرآن<sup>(٣)</sup>.

٢٤ - **ير:** يعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير عن هشام بن سالم عن محمّد بن مسلم قال: قال أبو عبد الله ﷺ : بحسبكم أن تقولوا : يعلم علم الحلال والحرام وعلم القرآن وفصل ما بين الناس<sup>(٤)</sup>.

٢٥ – **ير:** السنديّ بن محمّد عن يونس بن يعقوب عن أبي خالد الواسطيّ عن زيد بن عليّ ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ : ما دخل رأسي نوماً ولا غمضاً على عهد رسول

- (1) سورة الأنفال، الآية: ٢٣.
- (۲) (۳) بصائر الدرجات، ص ۱۹۳ ج ٤ باب ۷ ح ۲-۳.
  - (٤) بصائر الدرجات، ص ۱۹۳ ج ٤ باب ۷ ح ٤.

الله عنه حتى علمت من رسول الله عنه ما نزل به جبرتيل في ذلك اليوم في حلال أو حرام أو سنّة أو أمر أو نهي فيما نزل فيه وفيمن نزل، فخرجنا فلقينا المعتزلة فذكرنا ذلك لهم فقالوا : إنّ هذا الأمر عظيم، كيف يكون هذا وقد كان أحدهما يغيب عن صاحبه؟ فكيف يعلم هذا؟ قال : فرجعنا إلى زيد فأخبرناه بردهم علينا، فقال : كان يتحفّظ على رسول الله عنه عدد الأيّام الّتي غاب بها فإذا التقيا قال له رسول الله عنه يا عليُّ نزل عليّ في يوم كذا وكذا، كذا وكذا وفي يوم كذا وكذا، كذا وكذا، حتى يعدّها عليه إلى آخر اليوم الذي وافي فيه فأخبرناهم بذلك<sup>(1)</sup>

٢٦ - يوء أحمد بن الحسين عن أبيه عن بكر بن صالح عن عبد الله بن إبراهيم الجعفري عن يعقوب بن جعفر قال : كنت مع أبي الحسن علي بمكة فقال له رجل : إنّك لتفسّر من كتاب الله ما لم تسمع به، فقال أبو الحسن : علينا نزل قبل النّاس، ولنا فسّر قبل أن يفسّر في النّاس، فنحن نعرف حلاله وحرامه وناسخه ومنسوخه وسفرية وحضرية، وفي أيّ ليلة نزلت كم من آية ، وفيمن نزلت وفيما نزلت ، فنحن حكماء الله في أرضه، وشهداؤه على خلقه، وهو قول الله تبارك وتعالى : كنت مع أبي الحسن : علينا نزل قبل النّاس، ولنا فسر قبل أن يفسّر في النّاس، فنحن نعرف حلاله وحرامه وناسخه ومنسوخه وسفرية وحضرية، وفي أيّ ليلة نزلت كم من آية ، وفيمن نزلت وفيما نزلت ، فنحن حكماء الله في أرضه، وشهداؤه على خلقه، وهو قول الله تبارك وتعالى : ﴿ سَتُكْنَبُ مَهَكَةُ مُعْ وَبُتَتَاوُنَ فالشهادة لنا ، والمسألة للمشهود عليه، فهذا علم ما قد أنهيته إليك وأديته إليك ما لزمني فإن قبلت فاشكر وإن تركت فإن الله على كلّ من من من من من من اله الله تبارك وتعالى : ﴿ سَتُكْنَبُ مَهَكَةُ مُ وَبُتَتَاوُنَ فالشهادة لنا ، والمسألة للمشهود عليه، فهذا علم ما قد أنهيته إليك وأديته إليك ما لزمني فإن قبلت فاشكر وإن تركت فإن الله على كلّ في أرضه من من من من أيه والله تبارك وتعالى : ﴿ سَتُكْنَبُ مَله له أبه في في أرضه واله الله تبارك وتعالى : منهما نولت منه فنهذا علم ما قد أنهيته إليك وأديته إليك ما لزمني فإن قبلت فاشكر وإن تركت فإنّ الله على كلّ شيء شهيد<sup>(٢)</sup>.

۲۷ – يو: محمّد بن عبد الجبّار عن محمّد بن إسماعيل عن منصور عن ابن أذينة عن الفضيل قال: سألت أبا جعفر عليتي عن هذه الرّواية: «ما من آية إلّا ولها ظهر وبطن وما فيه حرف إلّا وله حدّ ومطلع» ما يعني بقوله: (لها ظهر وبطن) قال: ظهر وبطن هو تأويلها، منه ما حرف إلّا وله حدّ ومطلع» ما يعني بقوله: (لها ظهر وبطن) قال: ظهر وبطن هو تأويلها، منه ما من من أية إلّا وله حدّ ومطلع» ما يعني بقوله: (لها ظهر وبطن) قال: ظهر وبطن هو تأويلها، منه ما حدف يتي بقوله: (لها ظهر وبطن) قال: ظهر وبطن هو تأويلها، منه ما حرف إلّا وله حدّ ومطلع» ما يعني بقوله: (لها ظهر وبطن) قال: ظهر وبطن هو تأويلها، منه ما قد مضى، ومنه ما لم يجئ، يجري كما تجري الشّمس والقمر، كلّما جاء تأويل شيء منه يكون على الأموات كما يكون على الأحياء قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَسَلَمُ تَأْوِيلُهُ وَالرَّسِخُونَ يَعْنَى أَوْرَا مَنْ وَاللّه منه ما لم يجئ، يحري أو ألاً حياء قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَسَلَمُ تَأْوِيلُهُ إلَّا اللهُ وَالرَّسِخُونَ على الأموات كما يكون على الأحياء قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَسَلَمُ تَأْوِيلُهُ وَالرَّسِخُونَ فِي أَلُولُمُ وَالله تعالى: ﴿وَمَا يَسْبَمُ تَأْوِيلُهُ وَالرَّسِخُونَ على المُ ونه على الأموات كما يكون على الأحياء قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلُهُ وَالنَّ مَنه وَالمُ يُولُهُ وَالرَّ مَا له يُعْلُونُ على الأموات كما يكون على الأحياء قال الله تعالى: ﴿وَمَا يَسْلَمُ تأْوِيلُهُ وَالرَّ سُونُ على الْ مُنه ما له يُولون على الأحياء قال الله تعالى الله تعالى أولهُ مُنه ما منه ما له الله يعلمه (٣).

بيان؛ لعلّ المراد بالحدّ : المنتهى، وبالمطلع : مبدأ الظّهور، أي كلّ ما فيه من الأخبار الآتية فهو مشتمل على وقت حدوث ذلك الأمر ونهايته، أو المراد بالحدّ زمان حدوث الأمر، وبالمطّلع زمان ظهوره على الامام، كما يشهد له بعض الأخبار أو المراد بالحدّ الحكم، وبالمطلع كيفيّة استنباطه منه. قوله غليَّنَدْ : (يجري) أي تجري الأُمور الكائنة الّتي يدلّ عليها القرآن ويقع تدريجاً كجريان الشمس والقمر قوله غليَّنَدْ : فيكون على الأموات، أي كلّ ما يظهر ويفيض على إمام العصر من الأُمور البدائيّة من القرآن في الوقت الذي أراد الله

- (1) بصائر الدرجات، ص ١٩٤ ج ٤ باب ٨ ح ١.
- (۲) بصائر الدرجات، ص ۱۹۵ ج ۶ باب ۸ ح ۶ .
- (۳) بصائر الدرجات، ص ۱۹۹ ج ٤ باب ۱۰ ح ۲.

إفاضته عليه يفيض أوّلاً على الأثمّة الّذين مضوا، ثمَّ على إمام العصر ﷺ لئلا يكون آخرهم أعلم من أوّلهم كما سيأتي.

٢٨ – كنز؛ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى غَلِيَـَلا في قول الله تَثَرَيَّكُ : ﴿هَٰذَا ذِكْرُ مَن تَعَى وَذِكْرُ مَن قَبَلِيُ ﴾<sup>(1)</sup> قال: ذكر من معي عليّ غَلِيَـَلا، وذكر من قبلي ذكر الأنبياء والأوصياء<sup>(٢)</sup>.

٢٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن السيّاريّ عن محمّد البرقيّ عن محمّد بن سليمان عن أبي بصير قال : قلت لأبي عبد الله ﷺ : قوله تعالى : ﴿ هَذَا كِنَبُنَا يَنطِقُ عَلَيْكُمُ بِالحَقِّ﴾ قال : إنّ الكتاب لا ينطق، ولكن محمّد وأهل بيته ﷺ هم الناطقون بالكتاب<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّه كان في قراءتهم ﷺ [يُنطق] على بناء المجهول كما يدلّ عليه ما روي في الكافي بهذا السّند<sup>(3)</sup>.

٣١ - يوة أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النّضر عن أيّوب بن الحرّ وعمران بن عليّ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليَّة قال : نحن الرّاسخون في العلم، ونحن نعلم تأويله<sup>(1)</sup> . يوة أحمد بن محمّد بن خالد عن سيف بن عميرة عن أبي بصير قال : قال أبو جعفر عليَّة

وذکر مثله<sup>(۷)</sup>.

٣٢ – **ير:** أحمد بن محمّد عن ابن أبي عمير عن أبي الصبّاح قال: قال لي أبو عبد الله ﷺ: يا أبا الصّباح نحن قوم فرض الله طاعتنا، لنا الأنفال، ولنا صفو المال، ونحن الرّاسخون في العلم، ونحن المحسودون الّذين قال الله في كتابه<sup>(٨)</sup>.

٣٣ - يرة إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن بريد العجليّ عن أحدهما عظي في

- سورة الأنبياء، الآية: ٢٤.
   (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢١.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٥٩ في تأويل الآية ٢٩ من سورة الجائية.
- (٤) ولكن روى القمي في تفسيره في آخر سورة الجائية باسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله تشيئة قال: قلت ﴿هُذَا كِتُبُنا يَنطِقُ عَلَيْكُم بِالْحَقِّ ؟ قال: إنّ الكتاب لم ينطق ولا ينطق ولكن رسول الله هو الناطق بالكتاب، قال الله: هذا بكتابنا ينطق عليكم بالحق؛ الخبر. [مستدرك السفينة ج ١٠ لغة «نطق»]. (٥) – (٧) بصائر الدرجات، ص ١٩٩ ج ٤ باب ١٠ ح ٣ و٥ و٧.
  - (٨) بصائر الدرجات، ص ٢٠٠ ج ٤ باب ١٠ ح ٦.

١٠ - باب / أنهم علم القرآن والذين أوتوه والمنذرون به

قول الله تعالى : ﴿وَمَا يَمْـلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلْآَسِخُونَة فِي ٱلْمِلْمِ ﴾ فرسول الله ﷺ أفضل الرّاسخين في العلم، قد علّمه الله جميع ما أنزله عليه من التنزيل والتأويل، وما كان الله لينزّل عليه شيئاً لم يعلّمه تأويله، وأوصياؤه من بعده يعلمونه كلّه، والّذين لا يعلمون تأويله إذا قال العالم فيه بعلم فأجابهم الله بقوله : ﴿يَقُولُونَ مَامَنًا بِهِ كُلَّ مِّنَ عِندٍ رَبِّنَا ﴾ والقرآن له خاص وعامً ومحكم ومتشابه وناسخ ومنسوخ، والرّاسخون في العلم يعلمونه<sup>(١)</sup>.

**ير:** ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

بيان: قوله : ﴿وَٱلَذِينَ لَا بَعْلَمُونَكُ مبتداً، والجملة الشّرطيّة خبره، والمراد بالّذين لا يعلمون الشّيعة، أي الشّيعة والمؤمنون إذا قال العالم أي الإمام فيه أي القرآن أو في تأويل المتشابه، وفي بعض النّسخ (فيهم) أي الإمام الّذي بين أظهرهم، بعلم أي بالعلم الّذي أعطاه الله وخصّه به يقولون أي الشّيعة في جواب الإمام بعدما سمعوا التأويل منه : ﴿مَامَنًا بِهِ فَالضَمير في قوله : «فأجابهم» راجع إلى الرّاسخين أي أجابهم من قبل الشّيعة، ويحتمل إرجاعه إلى الشّيعة على طريقة الحذف والايصال أي أجاب لهم .

٣٤ – يو، يعقوب بن يزيد ومحمّد بن الحسين عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت له: قول الله: ﴿بَلْ هُوَ مَايَكَتُ يَيِّنَكَتُ فِي سُدُورِ ٱلَذِينَ أُوتُواْ ٱلْعِلَمُ﴾ قال: إيّانا عني<sup>(٣)</sup>.

٣٥ - **ير:** أحمد بن موسى عن الخشّاب، عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

٣٦ – **ير:** محمّد بن الحسين عن جعفر بن بشير وابن فضّال عن الحنّاط عن الحسن الصّيقل قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ . وذكر مثله<sup>(ه)</sup>.

**کنز:** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن جعفر الرزّاز عن محمّد بن الحسين عن ابن أبي عمير مثله. «ص ٤٣٢ ح ١٢».

٣٧ - يو: محمّد بن عبد الحميد عن سيف بن عميرة عن أبي بصير عن أبي جعفر ظَيَّاً اللهِ قال : تلا هذه الآية : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتٌ بِيَّنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْمِلْمَ ﴾ قلت : أنتم هم؟ قال أبو جعفر ظَيْنَا : من عسى أن يكونوا؟<sup>(1)</sup>.

٣٨ – يو: أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن عثمان بن عيسى عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصبر عن أبي جعفر ﷺ أنّه قرأ هذه الآية : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتٌ بَيِّنَنَتٌ فِي مُدُورِ ٱلَذِينَ أُوتُوا

- (۱) (۲) بصائر الدرجات، ص ۲۰۰ ج ٤ باب ۱۰ ح ۸ و٤.
- (٣) (٦) بصائر الدرجات، ص ٢٠٢ ج ٤ باب ١١ ح ١ و١٠ و٢ و١٣.

ٱلْمِلْرَّ﴾ ثمّ قال: يا أبا محمّد والله ما قال بين دفّتي المصحف، قلت: من هم جعلت فداك؟ قال: من عسى أن يكونوا غيرنا؟<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله: (ما قال) الظّاهر أنّ كلمة (ما) نافية، أي لم يقل أنّ الآيات بين دفّتي المصحف، بل قال: في صدور الّذين أوتوا العلم ليعلم أنّ للقرآن حملة يحفظونه عن التّحريف في كلّ زمان وهم الأثمّة عَلَيْتَكَمْ ، ويحتمل على هذا أن يكون الظّرف في قوله تعالى : في مُدُور اللَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ متعلقاً بقوله (بَيَنَنَتَ فاستدل غَلِيَهُ على أنّ القرآن لا يفهمه غير الأئمة غليمًا بهذه الآية، لأنّه تعالى قال : ﴿ مَايَنَتْ فِي مُدُور اللَّذِينَ أُوتُوا ألَّولُمُ فَ كانت بيّنة في نفسها لما قيد كونها بيّنة بصدور جماعة مخصوصة، ويحتمل أن تكون (مَا أَولُوا أَلَولُمُ فَلو موصولة فيكون بياناً لمرجع ضمير ﴿ هُوَ ﴾ في الآية، أي الذي قال تعالى : هو ما بين دفّتي المصحف، ولا يخفى بعده.

٣٩ - **ير؛** أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن صفوان عن ابن مسكان عن حجر عن حمران عن أبي جعفر عليَّتَلا وأبي عبد الله البرقيّ عن أبي الجهم عن أسباط عن أبي عبد الله عَلَيَّتَلاً في قول الله تبارك وتعالى : ﴿بَلْ هُوَ ءَايَنَتَ بِيَنَنَتُ فِي مُدُورِ ٱلَذِبِ أُونُواُ ٱلْعِلْمَ؟ قال : نحن<sup>(٢)</sup>.

٤٠ - ير: محمّد بن الحسين عن يزيد عن هارون بن حمزة عن أبي عبد الله ظليمَظ قال: سمعته يقول: ﴿بَلْ هُوَ ءَايَنَتْ بَبِيَنَتْ فِي صُدُورِ ٱلَذِبِكَ أُوتُوا ٱلْعِلْمَ ٥ قال: هي الأئمة خاصّة<sup>(٣)</sup>.

٤١ – يو: أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النضّر عن يحيى الحلبيّ عن أيّوب بن حرّ عن حمران قال : سألت أبا عبد الله عَلَيَـنَاتُ عن قول الله بَمَوَتَكَ : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بَيِّنَنَتُ فِي صُدُورِ الَذِيِكِ أُونُوا الْمِلَمَ؟ قلت : أنتم هم؟ قال : من عسى أن يكون؟<sup>(٤)</sup>

٤٢ - **ير:** محمّد بن الحسين عن عليّ بن أسباط عن أسباط قال: سأله الهيتيّ عن قول الله ﷺ : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتٌ بِيَنَنَتُ فِي مُمُدُورِ ٱلَّذِيبَ أُوتُواْ ٱلْمِلْمَ<sup>ّ</sup>﴾ قال: هم الأئمّة<sup>(ه)</sup>.

٤٣ – **ير:** أحمد بن محمّد عن ابن محبوب عن عبد العزيز العبديّ قال: سألت أبا عبد الله ﷺ وذكر مثله<sup>(1)</sup>.

ع المحمد بن الفضيل قال: سألت أبا الحسن الفضيل قال: سألت أبا الحسن الرضا ﷺ . وذكر مثله، وزاد في آخره: خاصّة<sup>(٧)</sup>.

ير؛ أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن محمّد بن الفضيل قال : سألته عليَّة وذكر مثله<sup>(٨)</sup>. ٤٥ – ير؛ أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النّضر عن يحيى الحلبيّ عن أيّوب بن حرّ وعن عمران بن عليّ جميعاً عن أبي بصير قال : سألت أبا عبد الله عليَّة عن هذه الآية : ﴿بَلَ

- (۱) (۵) بصائر الدرجات، ص ۲۰۱ ج ٤ باب ۱۱ ح ۳-۷.
- (٦) (٨) بصائر الدرجات، ص ٢٠٢ ج ٤ باب ١١ ح ١٥ و١٢ و٨.

١٠ – باب / أنهم ﷺ أهل علم القرآن والذين أُوتوه والمنذرون به

هُوَ ءَايَنَتُ بَيِنَنَتُ فِي صُدُورِ ٱلَذِينَ أُوتُواُ ٱلْعِلَمَ ﴾ فقال: والله ما قال في المصحف، قلت: فأنتم هم؟ قال: فمن عسى أن يكون<sup>(1)</sup>.

٤٧ – **ير:** محمّد بن الحسين عن يزيد بن سعيد عن هارون بن حمزة عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٣)</sup> .

يميان؛ قوله : ممّن يعقل، خبر (أنّ) وهو تفسير لقوله تعالى : وما يعقلها إلّا العالمون . ٨٤ - يو:محمّد بن خالد الطيالسيّ عن سيف بن عميرة عن أبي بصير عن أبي جعفر ﷺ قال : الرجس هو الشكّ، ولا نشكّ في ديننا أبداً، ثمّ قال : ﴿بَلْ هُوَ ءَايَتُ بَيِّنَتُ فِي صُدُورِ الَذِينَ أُوتُواْ الْمِلْمَ ﴾ قلت : أنتم هم؟ قال : من عسى أن يكون؟<sup>(٤)</sup>

الله عن محمّد عن الأهوازيّ عن القاسم بن محمّد عن محمّد بن يحيى عن عبد الرحمان عن أبي جعفر علي قال : إنّ هذا العلم انتهى إلى آي في القرآن، ثمّ جمع أصابعه، ثمّ قال : بل هو آيات بيّنات في صدور الّذين أوتوا العلم<sup>(٥)</sup>.

•• - يو: عبّاد بن سليمان عن محمّد بن سليمان عن أبيه عن سدير عن أبي عبد الله ظليمَان الله عن الله عن الله عن الله عن عبد الله ظليمَان قال : قال : قول الله تبارك وتعالى : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بِيَنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ فَ وقوله تعالى : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بِيَنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ فَ وقوله تعالى : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بِيَنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ فَ وقوله تعالى : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بِيَنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱلَذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ فَ وقوله تعالى : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بِيَنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱللَّذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ فَ وقوله تعالى : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتُ بِيَنَنَتُ فِي سُدُورِ ٱللَّذِينَ أُونُوا ٱلْمِلْمَ فَ قَالَ تعالى : فَقُلْ هُوَ نَبَوَا عَظِيمُ عَنْهُ مُعَرِضُونَ إِنَيْ عَالَ : الّذِينَ أُوتُوا العلم الأثمَة، والنبا الإمامة (٢).

٥٢ – شمي؛ عن جابر قال : سألت أبا جعفر غليَّة عن هذه الآية ﴿شَهِـدَ أَنَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَّهَ إِلَّهُ هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُوا الْمِنْرِ قَآيَمًا بِٱلْقِسْطِ لَآ إِلَٰهَ إِلَّا هُوَ الْمَتِهِيزُ الْعَكِيمُ قال أبو جعفر غليَتَهِ ﴿شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ ﴾ فإنَّ الله تبارك وتعالى يشهد بها لنفسه وهو كما قال . فأمَّا قوله :

(1-1) بصائر الدرجات، ص ٢٠٢ ج ٤ باب ١١ ح ٩ و١١ و١٧ و١٣ و١٤ نوادر الباب.

(۷) مناقب این شهرآشوب، ج ٤ ص ٤٥٣.

﴿وَٱلْمَلَتَبِكَةُ﴾ فإنّه أكرم الملائكة بالتسليم لربّهم، وصدقوا وشهدوا كما شهد لنفسه، وأمّا قوله: ﴿وَأَوْلُوا آلَمِدْرِ قَآبِمًا بِٱلْقِسَطِّ﴾ فإنّ أولي العلم الأنبياء والأوصياء، وهم قيّام بالقسط، والقسط هو العدل في الظاهر، والعدل في الباطن أمير المؤمنين ﷺ <sup>(1)</sup>.

٥٣ - شمي: عن مرزبان القميّ قال : سألت أبا الحسن ﷺ عن قول الله : ﴿ شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ وَأُوْلُوا ٱلْعِلْمِ قَالِمًا بِٱلْقِسْطِ﴾<sup>(٢)</sup> قال : هو الإمام .

٤٥ – **قب:** أبو القاسم الكوفتي قال: روي في قوله: ﴿رَمَا يَمْــَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَالَأَسِخُونَ فِى الَمِلَمِ﴾ أنّ (الراسخون في العلم) من قرنهم الرسول ﷺ بالكتاب وأخبر أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليّ الحوض.

وفي اللّغة : الراسخ هو اللّازم الّذي لا يزول عن حاله، ولن يكون كذلك إلّا من طبعه الله على العلم في ابتداء نشوته كعيسى في وقت ولادته، قال : ﴿ إِنّي عَبّدُ اللَّهِ مَاتَنْنِيَ ٱلْكِنَبَ﴾ الآية، فأمّا من بيقي السنين الكثيرة لا يعلم ثمّ يطلب العلم فيناله من جهة غيره على قدر ما يجوز أن يناله منه فليس ذلك من الراسخين، يقال : رسخت عروق الشجر في الأرض، ولا يرسخ إلّا صغيراً .

وقال أمير المؤمنين ﷺ : أين الّذين زعموا أنّهم الراسخون في العلم دوننا كذباً وبغياً علينا وحسداً لنا أن رفعنا الله سبحانه ووضعهم، وأعطانا وحرمهم وأدخلنا وأخرجهم، بنا يستعطى الهدى، ويستجلى العمى، لا بهم<sup>(٣)</sup>.

٥٥ - فس: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليمًا في قوله: ﴿وَٱلَّذِينَ يُمَتِّكُونَ إِلَكِنَبِ﴾ إلى آخره، نزلت في آل محمّد ﷺ وأشياعهم، وقوله: ﴿وَإِذْ تَأَذَّنَ رَبُّكَ لَيَبْعَثَنَ﴾ إلى آخره فهم أمّة محمّد ﷺ تسوم أهل الكتاب سوء العذاب يأخذون منهم الجزية<sup>(٤)</sup>.

**بيان؛** قال الطبرسيّ تلألة في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِنَبِ﴾ أي يتمسّكون به، والكتاب التوراة أي لا يحرّفونه ولا يكتمونه، وقيل: الكتاب القرآن، والمتمسّك به: أُمّة محمّد تلك . وفي قوله تعالى: ﴿مَن يَسُومُهُمَّ سُوَّءَ الْمَذَابِ﴾ : أي ومن يذيقهم ويوليهم شدّة العذاب بالقتل وأخذ الجزية منهم، والمعنيّ به أُمّة محمّد تلك عند جميع المفسّرين، وهو المرويّ عن أبي جعفر غليمًا .

## ١١ – باب أنهم عليه إلا الله وبيناته وكتابه

١ - فس جعفر بن أحمد عن عبد الكريم عن محمّد بن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة قال: سألت أبا جعفر عليتظة عن قول الله: ﴿ وَالَّذِينَ كَذَّبُوا بِتَايَنَتِنَا صُعْمَ وَلَكُمْ فِي

> (١) – (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨٨ ح ١٨ – ١٩ من سورة آل عمران. (٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ١ ص ٣٤٧. ورواه في النهج خ ١٤٤. (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٤٧.

١١ - باب / أنهم عليه آيات الله وبيناته وكتابه

الظُّلُمَنَتِّ مَن يَشَبِهِ اللَّهُ يُعْمَيلِهُ وَمَن يَشَأَ يَجْعَلَهُ عَلَى صِرَطِ تُسْتَقِيمِ فَال أبو جعفر ﷺ : نزلت في الذين كذّبوا في أوصيائهم : ﴿صُدَّرَ وَبُكُمٌ ﴾ كما قال الله ﴿فِي الظُّلُمَنَتَّ مِن كان من ولد إيليس فإنَّه لا يصدق بالأوصياء ولا يؤمن بهم أبدأ وهم الذين أضلّهم الله، ومن كان من ولد آدم آمن بالأوصياء وهم على صراط مستقيم قال : وسمعته يقول : ﴿كَذَّبُوا بِعَايَكِنِكَ كلها ، فِي بطن القرآن : أن كذّبوا بالأوصياء كلّهم<sup>(1)</sup>.

٢ - فس: ﴿وَٱلَّذِيرَتَ هُمْ عَنْ ءَايَنَنِنَا غَن**ِفِلُونُ ﴾ قال: أمير المؤمنين لِلِيَّلِدِ والأئمّة والدليل** على ذلك قول أمير المؤمنين غَلِيَّلِا : ما لله آية أكبر منّي<sup>(٢)</sup>.

٣ - فس: الحسين بن محمد عن معلمى بن محمد عن أحمد بن محمد عن عبد الله عن أحمد بن هلال عن أُميَّة بن عليّ عن داود بن كثير الرقمي قال : سألت أبا عبد الله علي عن قول الله : ﴿وَمَا تُغْنِي آلَاَينَتُ وَالنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ قال : الآيات الأثمة، والنذر الأنبياء<sup>(٣)</sup>.

٤ - فس: ﴿ فَالَذِينَ مَامَنُوا وَعَمَيلُوا الْمُتَنَاخِذِ فِي جَنَّنَتِ النَّعِيمِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا وَحَكَذَبُوا بِثَايَنَتِنَا﴾ قال: ولم يؤمنوا بولاية أمير المؤمنين ﷺ والأثمة ﷺ ﴿ فَأُولَتَهِكَ لَهُمْ عَذَابٌ تُهِينُ﴾<sup>(٤)</sup>.

٥ - فس: ﴿ سَيُرِيكُ مَايَنَنِهِ فَنَقَرِفُونَهَا ﴾ قال: أمير المؤمنين والأثمة ﷺ إذا رجعوا يعرفهم أعداؤهم إذا رأوهم (٥).

٢ - فس: ﴿إِن نَشَأَ نُنَزِّل عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّمَاءِ مَابَة فَظَلَتَ أَعْنَنْتُهُمْ لَمَا خَضِعِينَ ﴾ فإنّه حدّثني أبي ، عن ابن أبي عمير عن هشام عن أبي عبد الله غليتي قال : تخضع رقابهم ، يعني بني أمّية ، وهي الصيحة من السماء باسم صاحب الأمر غليتي (<sup>1)</sup>.

٧ - فس، ﴿ بَلْ هُوَ مَايَنَتْ يَبْنَتْ فِي سُدُورِ ٱلَذِبِ أُونُوا ٱلْعِنْزَ ٥ قال: هم الأئمة عَنْيَنْ ، قوله: ﴿وَمَا يَجْحَمُدُ بِتَايَنِيْنَا إِلَّا ٱلْظَنْلِمُونَ ﴾ يعني ما يجحد أمير المؤمنين غَايَنْ والأئمة عَنْيَا ﴿إِلَا ٱلْكَنِرُونَ ﴾ (<sup>٧)</sup>.

**بيان:** إنّما أطلق عليهم الآيات، لأنّهم علامات جليلة واضحة لعظمة الله وقدرته وعلمه ولطفه ورحمته.

٨ - فس: ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكٌ لِيَتَبَرُوا مَايَنِهِ. ﴾ أمير المؤمنين والأثمة عَنْيَتِيْ ﴿ يُنَذَكُرُ أُوْلُوا الأَبْسِ ﴾ فهم أهل الألباب<sup>(٨)</sup>.

- تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٦.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠٩.
- (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۲۱.
- (\*) تفسير القمي، ج ۲ ص ١٠٨.
   (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩٤.
- (۷) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۲۸.
   (۸) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲۰۲.

**بيان:** لعلّه فسّر الضمير في قوله ﴿ لِيَنَبَّرُو**اً﴾ به**م ﷺ ، ويحتمل كونه تفسيراً للآيات. فتدبّر.

٩ - فس: ﴿ فَأُوْلَتِهَكَ ٱلَّذِينَ خَسِرُوًا آنَفُسَهُم بِمَا كَانُوا بِتَابَنِيْنَا بَظْلِمُونَ ﴾ قال: بالأئمة يجحدون<sup>(١)</sup>.

١٠ - شيء عن عمر بن يزيد قال : سألت أبا عبد الله على قول الله : ﴿ مَا نَنسَخُ مِنْ مَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ عِندَرٍ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا ﴾ فقال : كذبوا ما هكذا هي ، إذا كان ينسخها ويأت بمثلها لم ينسخها ، قلت : هكذا قال الله؟ عند عمد الله عنها با معندها ، قلت : هكذا قال الله؟ قال : ينسخها ، قلت : هكذا قال الله؟ قال : ليس هكذا قال تبارك وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس فيها ألف وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس هكذا قال تبارك وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس فيها ألف وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس فيها ألف ألف الله؟ قال : ليس هكذا قال تبارك وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس فيها ألف وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس مكذا قال تبارك وتعالى قلت : فكيف قال؟ قال : ليس فيها ألف ولا واو ، قال : قال : في منها نات بخير منها مثلها » يقول : ما نميت في إمام أو ننسه أو ننسه منها الله؟ من آية أو ننسها نأت بخير منها مثلها » يقول : ما نميت من إمام أو ننسه ذكره نأت بخير منه من صلبه مثلها ".

**بيان:** لعلّ المراد أنّه خير بحسب المصلحة، لا بحسب الفضائل.

ال – **ير:** عبد الله بن عامر عن أبي عبد الله البرقيّ عن الحسين بن عثمان عن محمّد بن الفضيل عن الثماليّ قال : قال أبو جعفر ﷺ إنّ عليّاً آية لمحمّد ﷺ وإنّ محمّداً يدعو إلى ولاية عليّ ﷺ <sup>(٣)</sup> .

شي، قب: عن عبد الرّحمان مثله<sup>(ه)</sup>.

بيان: لعلّ المرادان ما نزل في أمير المؤمنين والأنمة على من الآيات محكمات، والذين في قلوبهم زيغ وميل إلى الباطل يتبعون المتشابهات من الآيات فيأولونها في أنمّتهم، مع أنّ تأويل المتشابهات لا يعلمه إلّا الله والرّاسخون في العلم، أو يكون في هذا البطن من الآية ضمير [منهم] راجعاً إلى من يتبع الكتاب أو المذكور فيه، أو يكون كلمة (من) ابتدائية، أي حصل بسبب الكتاب ونزوله الفريقان، فيحتمل حينئذ أن يكون ضمير تأويله راجعاً إلى الموصول في

- (1) تفسير القمي، ج ۱ ص ۲۳۰.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٧٤ ح ٧٨ من سورة البقرة.
  - (٣) بصائر الدرجات، ص ٨٣ ج ٢ باب ٧ ح ٥.
- (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٧ باب فيه نكت ونتف... ح ١٤.
- (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨٥ ح ٢ من سورة آل عمران ومناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٤٥٤.

قوله : ﴿مَا نَشَبَهَ﴾ أي يؤوّلون أعمالهم القبيحة وأفعالهم الشنيعة، ولا يبعد أيضاً أن يكون المراد تشبيه الأئمّة بمحكمات الآيات، وشيعتهم بمن يتبعها، وأعدائهم بالمتشابهات، لاشتباه أمرهم على الناس، واتباعهم بمن يتبعها، والأوّل أظهر الوجوه، والله يعلم.

١٣ - فس: أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن فضالة عن ابن عميرة عن عبد الأعلى بن أعين قال : قال رسول الله عنه من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا عميرة عن عبد الأعلى بن أعين قال : قال رسول الله عنهما من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يجلس في مجلس يسبُّ فيه إمام أو يغتاب فيه مسلم إنّ الله يقول في كتابه : ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَّذِينَ يَخُوضُونَ فِي مَايِكُمُ إلى قوله : ﴿مَعَ ٱلْقَوْمِ ٱلْفَالِمِينَ؟<sup>(١)</sup>.

**بيان:** لعلّه ﷺ أوّل الآيات بالأنمة، أو بالآيات النّازلة فيهم ﷺ .

ا ٤ - **فس:** أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن بعض أصحابه عن حمزة بن الرّبيع عن عليّ بن سويد قال : سألت العبد الصّالح عَلَيْتَلا عن قول الله يَتَزَيَّكُ : ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُ بَكَانَت تَأْنِبِهِمْ رُسُلَهُمُر بِٱلْبَيْنَتِ﴾ قال : البيّنات هم الأثمّة غَلَيَنِي <sup>(٢)</sup>.

١٥ – كاء عليّ بن محمّد عن سهل بن زياد عن أحمد بن الحسين عن عمر بن يزيد عن محمّد بن جمهور عن محمّد بن سنان عن المفضّل قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله تعالى: ﴿أَنْتِ بِقُرْهَانٍ غَيْرِ هَٰذَآ أَوَّ بَدِلَةً﴾ قال: قالوا: أو بدّل عليّاً ﷺ <sup>(٣)</sup>.

**بيان:** صدر تلك الآيات: ﴿وَإِذَا تُنْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَانُنَا بَيِنَنَتْ قَالَ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَمَاءَنَا اَنْتِ بِقُرْءَانِ﴾ الآية، وقد مرّ أنّ المراد بالآيات الأئمة، أو المراد بها الآيات المشتملة على ذكر ولايتهم، وعلى التقديرين إذا تتلى عليهم تلك الآيات قال المنافقون: ائت بقرآن غير هذا ليس فيه ما لا نرضى به من ولاية علي، أو بدّله يعني علياً، بأن يجعل مكان آية متضمّنة له آية أخرى، فقال الله تعالى لرسوله: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنَ أَبُدَلُهُ مِن تِلْقَاتِي نَفْسِقَ إِنَّ أَنَيْهُمْ إِلَى إِنِي أَعَالَ اللهُ تعالى لوسوله: ﴿ قُلْ مَا يَكُونُ لِنَ أَنَ أَبُدَلُهُ مِن تِلْقَاتِي نَفْسِقَ إِنَّ أَ

١٦ – **كَنَرَ؛** الحسن بن أبي الحسن الديلمي باسناده عن أبي عبد الله ﷺ وقد سأله سائل عن قول الله ﷺ : ﴿وَلِنَّمُ فِي أَبِرَ الْكِتَبِ لَدَيْنَ الْعَلِيُّ حَكِيمُ﴾ قال : هو أمير المؤمنين<sup>(٤)</sup>.

٧١ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن عبد الله بن محمّد عن عيسى عن موسى بن القاسم عن محمّد بن عليّ بن جعفر قال: سمعت الرّضا ﷺ وهو يقول: قال أبي ﷺ وقد تلا هذه الآية: ﴿وَإِنَّهُ فِي أَثِرَ الْكِتَبِ لَدَيْنَ لَعَلِيٌّ حَكِمَهُ قال: عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(٥)</sup>.

(1) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٢.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٥٥.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩ باب فيه نكت ونتف... ح ٣٧.
 (٤) - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٥ في تأويل الآية ٤ من سورة الزخرف.

الله - وروي عنه أنّه سنل أين ذكر عليّ ﷺ في أمّ الكتاب؟ فقال في قوله سبحانه: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾ هو عليّ ﷺ <sup>(١)</sup>.

۱۹ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد النّوفليّ عن محمّد بن حمّاد الشّاشيّ عن الحسين بن أسد عن عليّ بن إسماعيل الميثميّ عن عبّاس الصّائغ عن ابن طريف عن ابن نباتة قال: خرجنا مع أمير المؤمنين عليّت حتى انتهينا إلى صعصعة بن صوحان فإذا هو على قال: خرجنا مع أمير المؤمنين عليّت حتى انتهينا إلى صعصعة بن صوحان فإذا هو على فراشه، فلمّا رأى عليّا عليّي خف له، فقال له عليّ عليّت لا تتّخذنً زيارتنا إيّاك فخراً على فراشه، فلمّا رأى عليّا علي عليّ عن ابن فريف عن ابن نباتة فراشه، فلمّا رأى عليّا عليت عليت عليت عليت عليّ عليه عليّ عليّ عليه علي عليّ فراشه، فلمّا رأى عليّا عليت عليت عليت التهينا إلى صعصعة بن صوحان فإذا هو على فراشه، فلمّا رأى عليّا عليت عليت عليت عليّ عليّ عليه عليّ عليّ عليه عليّ عليت الله علي قومك، قال: لا يا أمير المؤمنين ولكن ذخراً وأجراً، فقال له: والله ما كنت إلا خفيف المؤونة، كثير المعونة، فقال صعصعة : وأنت والله يا أمير المؤمنين رائك بالله المؤونة، كثير المعونة، فقال صعصعة : وأنت والله يا أمير المؤمنين رائك بالله المؤونة، كثير المعونة، فقال صعصعة : وأنت والله يا أمير المؤمنين راؤوف المؤونين المؤونين مرائله عليّ حكيم ، وأنّ الله علي عليمان رائل المؤونة، كثير المعونة، فقال صعصعة : وأنت والله يا أمير المؤمنين رائك بالله المؤونة، كثير المعونة، فقال صعصعة : وأنت والله يا أمير المؤمنين ما علمتك إلا أنك بالله المؤونة، وأنّ الله في عينك لعظيم وأنّك في كتاب الله لعليّ حكيم، وأنّك بالمؤمنين رووف رحيم (٢).

٢٠ - كنز، محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن الأشعريّ عن إبراهيم بن هاشم عن عليّ بن معبد عن واصل بن سليمان عن ابن سنان عن أبي عبد الله عليّ الله عليه قال : لمّا صرع زيد ابن صوحان يوم الجمل جاءه أمير المؤمنين عليه متى جلس عند رأسه فقال : رحمك الله يا ابن صوحان يوم المجمل جاءه أمير المؤمنين عليه حتى جلس عند رأسه فقال : رحمك الله يا زيد، قد كنت خفيف المؤونة، عظيم المعونة فرفع زيد رأسه إليه فقال : وأنت جزاك الله خيراً يد أمير المؤمنين عليه أبي عبد أبي عبد الله عليه الله عليه على يوم المجمل جاءه أمير المؤمنين عليه عبد من أبي عبد الله عليه قال : رحمك الله يا ابن صوحان يوم المجمل جاءه أمير المؤمنين عليه في حتى جلس عند رأسه فقال : رحمك الله يا زيد، قد كنت خفيف المؤونة، عظيم المعونة فرفع زيد رأسه إليه فقال : وأنت جزاك الله خيراً يوم المؤمنين في أمير المؤمنين أبي عبد أبي عبد أبي عبد أبي عبد من المؤونة، عظيم المعونة فرفع زيد رأسه إليه فقال : وأنت جزاك الله خيراً يوم المؤمنين في أبي المؤمنين أبي أمير المؤمنين أبي عبد أبي عبد أبي عبد أبي عبد أبي الله عليماً المؤمنين في أبي المؤمنين أبي المؤمنين أبي عبد أبي الله عليماً ، وفي أم الكتاب علياً حكيماً ، والله في صدرك عظيماً عليماً من عليماً ، وفي أم الكتاب علياً ما علمتك إلى الله عليماً ، وفي أم الكتاب علياً حكيماً ، والله في صدرك عظيماً المؤمنين أبي الله عليماً ، وفي أم الكتاب علياً حكيماً ، والله في صدرك المؤيماً (٢٠ ).

**أقول:** سيأتي في دعاء يوم الغدير : وأشهد أنّه الإمام الهادي الرّشيد أمير المؤمنين، الّذي ذكرته في كتابك، فإنّك قلت: ﴿وَإِنَّهُ فِي أَمَرَ الْكِتَنَبِ لَدَيْنَا لَعَلِقُ حَكِيمُ﴾.

الآيات: آل عمران «٣»: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱمْمَلَغَنَ مَادَمَ وَنُوَكَ وَمَالَ إِبْرَدِهِيمَ وَمَالَ عِمْزَنَ عَلَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ذُرِيَّةُ بَسَنُبَهَا مِنْ بَعْضِ وَآلَةُ سَمِيمُ عَلِيمُ ﴾ .

فاطر «٣٥»؛ ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا ٱلْكِنَـٰبَ ٱلَّذِينَ ٱسْطَفَيْمَنَا مِنْ عِبَادِنَا ۚ فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُم تُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ ذَلِلِفَ هُوَ ٱلْفَضَلُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ ٣٢٥.

تفسير؛ قال الطبرسيّ تظلمُهُ: ﴿إِنَّ اللَّهَ الْمُتَطَفَىٰ﴾ أي اختار واجتبى ﴿وَمَالَ إِبْـرَهِيـمَ﴾ أولاده، وأمّا آل عمران فقيل: هم من آل إبراهيم أيضاً، فهم موسى وهارون ابنا عمران، وقيل: يعني بآل عمران مريم وعيسى لأنّ مريم بنت عمران، وفي قراءة أهل البيت ﷺ وآل

(١) – (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٣٧ في تأويل الآية ٤ من سورة الزخرف.

محمّد على العالمين وقالوا أيضاً : إنّ آل إبراهيم هم آل محمّد على الذين هم أهله، ويجب أن يكون الذين اصطفاهم الله تعالى مطهّرين معصومين منزّهين عن القبائح، لأنّه سبحانه لا يختار ولا يصطفي إلّا من كان كذلك، ويكون ظاهره مثل باطنه في الطّهارة والعصمة فعلى هذا يختص الاصطفاء بمن كان معصوماً من آل إبراهيم وآل عمران، سواء كان نبيّاً أو إماماً، ويقال : الاصطفاء على وجهين : أحدهما أنّه اصطفاه لنفسه، أي جعله خالصاً له يختص به والثاني أنّه اصطفاه على فيره أي اختصه بالتفضيل على غيره وعلى هذا الوجه معنى الآية والثاني أنّه اصطفاه على غيره أي اختصه بالتفضيل على غيره وعلى هذا الوجه معنى الآية أنيّناسل والتوالد، فإنّهم ذرّية آدم ثمّ ذرّية نوح ثمّ ذرّية إبراهيم عن التّناصر في الدّين وقيل : في عبد الله عليهم ، لأنّه قال : الذين اصطفاهم الله بعضهم من نسل بعض . وهو المرويّ عن أبي

وقال تلله في قوله : ﴿مَ أَوَرَنَنَا ٱلْكِنْنَبَ أَي القرآن أو التوراة، أو مطلق الكتب ﴿ ٱلَذِينَ أَسَطَفَيَنَا مِنْ عِبَادِنَا كَ قيل : هم الأنبياء، وقيل : هم علماء أمّة محمّد تلله ، والمروي عن الباقر والصّادق بمن أنّهما قالا : هي لنا خاصة، وإيّانا عنى، وهذا أقرب الأقوال ﴿ فَيَنْهُر ظَالِرُ لِنَفَسِمِ. اختلف في مرجع الضّمير على قولين : أحدهما أنّه يعود إلى العباد، واختاره المرتضى تنت والثاني أنّه يعود إلى المصطفين، ثمّ اختلف في أحوال الفرق الثلاث على قولين : أحدهما أنّ جميعهم ناج ، ويؤيّده ما ورد في الحديث عن أبي الدرداء قال : سمعت رسول الله تشكر يقول في الآية : أمّا السابق فيدخل الجنّة بغير حساب، وأمّا المقتصد فيحاسب حساباً يسيراً، وأمّا الظالم لنفسه فيحبس في المقام ثمّ يدخل الجنّة فهم الذين قالوا : الحمد لله الذي أذهب عنا الحزن.

وروى أصحابنا عن ميسّر بن عبد العزيز عن الصادق ﷺ أنّه قال : الظالم لنفسه منّا من لا يعرف حقّ الإمام، والمقتصد منّا العارف بحقّ الإمام، والسابق بالخيرات هو الامام، وهؤلاء كلّهم مغفور لهم.

وعن زياد بن المنذر عن أبي جعفر ﷺ أمّا الظالم لنفسه منّا فمن عمل عملاً صالحاً وآخر سيّئاً، وأمّا المقتصد فهو المتعبّد المجتهد، وأمّا السابق بالخيرات فعليّ والحسن والحسين ﷺ ومن قتل من آل محمّد شهيداً.

والقول الآخر أنَّ الفرقة الظَّالمة غير ناجية، قال قتادة: الظَّالم أصحاب المشامة، والمقتصد أصحاب الميمنة، والسّابق هم السابقون المقرّبون ﴿ بِإِذَنِ ٱللَّهِ﴾ أي بأمره وتوفيقه ولطفه<sup>(٢)</sup>.

الأئمّة ﷺ، قال: ﴿فَيَنْهُمُ ظَالِمُ لِنَفْسِدِ﴾ من آل محمّد غير الأئمّة، وهو الجاحد للإمام ﴿وَمِنْهُم تُمْتَعَصِدُ﴾ وهو المقرّ بالإمام ﴿وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ﴾ وهو الإمام<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: الحوم: القطيع الضخم من الإبل، وحومة البحر والرّمل وغيره: معظمه وحام الطير على الشيء: دوّم، وفلان على الأمر: رامه.

**أقول:** لعلّه كان (حول) فصحّف، ثمّ اعلم أنّ الأوّل هو الّذي يتّبع شهوات نفسه، والثّاني هو الّذي يصحّح عقائد قلبه، والثالث هو الّذي لا يؤثر شيئاً على رضا ربّه، أو الثاني هو الّذي بصدد إصلاح نفسه، أو هو الّذي يقصد في عبادته منفعة لنفسه، والثالث خلا عن مراد نفسه وهو درجة المقرّبين.

٣ - مع: القطّان، عن السكري، عن الجوهري، عن ابن عمّارة، عن أبيه عن جابر الجعفي عن أبي عمّارة، عن أبيه عن جابر الجعفي عن أبي جعفر ظلّيظة قال: سألته عن قول الله تَتَخَيَّكُ : ﴿ثُمَّ أَوَرَيْنَا الْكِنَبَ الَذِينَ الْذِينَ الْمُعَنِينَ عِنْ قول الله تَتَخَيَّكُ : ﴿ثُمَّ أَوَرَيْنَا الْكِنَبَ الَذِينَ الْذِينَ الْمُعَنِينَ عِنْ قول الله تَتَخَيَّكُ : ﴿ثُمَّ أَوَرَيْنَا الْكِنَبَ الَذِينَ الْمُعَنِينَ عَمَارَة عن قول الله تَتَخَيَّكُ : ﴿ثُمَ أَوَرَيْنَا الْكِنَبَ الَذِينَ الْمُعَنَينَ الْمُعَنَينَ عَمَارَة الله عَنْ قول الله تَتَخَيَّكُ : ﴿ثُمَّ أَوَرَيْنَا الْكِنَبَ الَذِينَ اللهُ عَنْ قول الله تَتَخَيَّكُ : أَسْطَعَيْنَ عَمَارَةُ لِنَعْمَدِ فَالَدُ لِنَعْسِمِ وَمِنْهُم مُقْتَعِيدً وَمِنْهُم مَابِقٌ بِالْخَيْرَتِ بِإِذْنِ اللّهُ فقال: الطالم منا من لا يعرف حق الإمام، والمقتصد العارف بحق الإمام والسّابق بالخيرات بإذن الله هو الإمام ﴿ اللهُ عَنْ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ هو الإمام والسّابق بالخيرات بإذن الله هو الإمام ﴿ جَنَنَ عَنْ يَنْفُرُونَا يَنْفَرُونَ اللهُ عَنْ اللهُ هو الإمام والسّابق بالخيرات بإذن الله هو الإمام ﴿ جَنَنَ عَنْ اللهُ عن السّابق والمقتصد العارف بحق الإمام والسّابق بالخيرات بإذن الله هو الإمام ﴿ جَنَنَ عَلَنُهُ إلَّهُ مَنْ السَابِقُ والمقتصد العارف أله إلى أنه من النه وله يَنْفُرُونَهُ إلى السابق والمقتصد العارف بحق الإمام والسّابق بالخيرات بإذن الله هو الإمام ﴿ جَنَنَ أَنْوَنُ اللهُ عن السّابق والمقتصد (").

٤ - هع؛ الحسين بن يحيى البجليّ عن أبيه عن أبي عوانة عن عبد الله بن يحيى عن يعقوب ابن يحيى عن أبي حفص عن الثماليّ قال: كنت جالساً في المسجد الحرام مع أبي جعفر ظليما إذ أتاه رجلان من أهل البصرة فقالا له: يابن رسول الله إنّا نريد أن نسألك عن مسألة، فقال لهما: سلا عمّا جتنما، قالا: أخبرنا عن قول الله بمحمد الحرام مع أبي ألميني أمطنيية إذ أتاه رجلان من أهل البصرة فقالا له: يابن رسول الله إنّا نريد أن نسألك عن مسألة، فقال لهما: سلا عمّا جتنما، قالا: أخبرنا عن قول الله بمحمد الحرام مع أبي ألميني أمطنيية إذ أتاه رجلان من أهل البصرة فقالا له: يابن رسول الله إنّا نريد أن نسألك عن مسألة، فقال لهما: سلا عمّا جتنما، قالا: أخبرنا عن قول الله بمحمد أورينيا ألميكنب ألذين أمطنيتنا من عبكونا فونهم ظألمر لنفسم وينهم مُقْتَصد ومنهم منابي بألغيرت بإذي ألميكنب من ألكنب أمطنيتنا من عبكونا أورينيا ألميكنب معالا: أخبرنا عن قول الله بمحمد الما عن أورينيا ألميكنب من أليني أمطنيتينا من عبكونا فونهم ظألمر لنفسم وينهم مُقْتَصد ومنهم منابي بالغيري باذي ألميكنب معان ألكنب ألمطنيني أمطنيينا من عبكونا ألميكير إلى أخو الآيتين، قال: نزلت فينا أهل البيت، قال أبو حمزة: فلكنه مو ظالم لنفسه منكم؟ قال: من استوت حسناته وسيئاته منا أهل البيت فهو ظالم لنفسه منكم؟ قال: من استوت حسناته وسيئاته منا أهل البيت فهو ظالم لنفسه فقلت: من المقتصد منكم؟ قال: من دعا والله إلى سبيل ربة، وأمر البيت، فقلت: فمن السابق منكم بالخيرات؟ قال: من دعا والله إلى سبيل ربة، وأمر اليقين، فقلت: فمن السابق منكم بالخيرات؟ قال: من دعا والله إلى سبيل ربة، وأمر البقين، فقلت: فمن المابق منكم بالخيرات؟ قال: من دعا والله إلى سبيل ربة، وأمر بليقين، فقلت: فمن المابق منكم ولم يكن للمضلين عضدا، ولا للخانين خصيما، ولم يرض بالمعروف ونهى عن المنكر ولم يكن للمضلين عضدا، ولا للخانين خصيما، ولم يرض البقسمين من من المسجد أوري ألها.

تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨٤.
 (٢) - (٤) معاني الأخبار، ص ١٠٤-١٠٥.

**بيان:** قوله: في الحالين أي في الشدّة والرّخاء، أو في حال غلبة أهل الحقّ وحال غلبة أهل الباطل.

٥ - ج: عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله على عن هذه الآية: ﴿ ثُمَّ أَوَرَيْنَا ٱلْكِنَبَ اللَّذِينَ ٱصْطَفَيْهَا مِنْ عِبَادِنَاً قال: أيّ شيء تقول؟ قلت: أقول: إنّها خاص لولد فاطمة على اللَذِينَ أصْطَفَيْهَا مِنْ عِبَادِنَاً قال: أيّ شيء تقول؟ قلت: أقول: إنّها خاص لولد فاطمة على فقال: من أشال سيفه ودعا الناس إلى نفسه إلى الضلال من ولد فاطمة على وغيرهم فليس بداخل في هذه الآية، قلت: من يدخل فيها؟ قال: التاس إلى نفسه إلى الضلال من ولد فاطمة على وغيرهم فليس فقال: من أشال سيفه ودعا الناس إلى نفسه إلى الضلال من ولد فاطمة على وغيرهم فليس بداخل في هذه الآية، قلت: من يدخل فيها؟ قال: الظالم لنفسه الذي لا يدعو الناس إلى ضلال من ولد أمام أن الما يدعو الناس إلى الما يداخل في هذه الآية، قلت: من يدخل فيها؟ قال: الظالم لنفسه الذي لا يدعو الناس إلى ضلال ولا مام أن والمام من ولا مام من وله المام إلى الما إلى الما إلى الما إلى المام الذي المام أن إلى المام الذي المام إلى المام الي المام الي المام الي المام الذي المام الي المام الي المام إلى المام الي المام الي المام الي المام الي المام الي المام الي المام إلى المام الي المام الي المام الذي المام الي المام إلى المام الي الي المام الي الي المام إلى المام الي المام الي المام الي المام الي المام إلى المام الي المام إلى المام إلى المام إلى المام المام إلى إلى المام إلى المام إلى المام إلى المام إلى المام إلى المام المام

**بيان:** في القاموس: شالت النّاقة بذنبها شولاً وشولاناً وأشالته: رفعته.

٦ - يو: أحمد بن الحسن بن فضّال عن حميد بن المثنّى عن أبي سلام المرعشي عن سورة ابن كليب قال: سألت أبا جعفر على عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ثُمَّ أَوَرَثُنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَذِينَ ٱصْطَنَيْنَا مِنْ عِبَادِنَاً فَمِنْهُمَ ظَالِرٌ لِنَفَسِمِ. وَمِنْهُم تُقْتَصِدٌ وَمِنْهُم سَابِقٌ بِٱلْخَيْرَتِ بِإِذْنِ ٱللَّهِ قال: السابق بالخيرات الإمام<sup>(٢)</sup>.

**ير:** أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النّضر عن يحيى الحلبيّ عن ابن مسكان عن ميسّر عن سورة بن كليب مثله<sup>(٣)</sup>.

ير: محمّد بن عبد الجبّار عن صفوان عن يونس وهشام عن الرّضا ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

**ير: أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن منصور بزرج عن سليمان بن خالد قال : سألت** أبا عبد الله ﷺ . وذكر مثله<sup>(ه)</sup>.

**ير:** محمّد بن الحسن عن البزنطيّ عن عبد الكريم عن سليمان بن خالد عنه ﷺ مثله<sup>(1)</sup>.

**ير:** عبد الله بن عامر عن الرّبيع بن أبي الخطّاب عن جعفر بن بشير عن سليمان بن خالد عنه ﷺ مثله<sup>(۷)</sup>.

ير: عبّاد بن سليمان عن سعد بن سعد عن محمّد بن الفضيل عن الرّضا على مثله (^). ٧ - يو: أحمد بن موسى عن الخشّاب عن عليّ بن حسان عن عبد الرّحمان بن كثير عن

أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿ثُمَّ أَوْرَثِنَا ٱلْكِنَـٰبَ﴾ الآية قال: إيّانا عنى السابق بالخيرات. الإمام<sup>(٩)</sup>.

٨ – يو: ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بكير وفضيل وبريد وزرارة عن أبي

(1) الاحتجاج، ص ۳۷۹.
 (۲) بصائر اللرجات، ص ۹۸ ج ۱ باب ۲۱ ح ۱.
 (۳) – (۹) بصائر اللرجات، ص ۹۹ ج ۱ باب ۲۱ ح ۲–۸.

جعفر ﷺ في هذه الآية: ﴿ثُمَّ أَوْرَثْنَا الْكِنَـٰبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْـنَا مِنْ عِبَادِنَاً﴾ قال: السّابق الإمام<sup>(۱)</sup>.

٩ - ير: أحمد بن الحسن عن ابن أذينة عن ابن بكير عن ميسر قال : سألت أبا جعفر عليه الله تبارك وتعالى : ﴿ مَا يَقُ بِالْحَدْنِيَ الْإِمام (٢) .

**ير:** سلمة عن الحسين بن موسى الأصمّ عن الحسين بن عمر قال : قلت له وذكر مثله<sup>(٣)</sup> .

١٠ – **يو:** سلمة بن الخطّاب عن أبي عمران الأرمنيّ عن أبي السّلام عن سورة بن كليب قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قوله تعالى: ﴿ثُمَّ أَوَرَثْنَا ٱلْكِنَـٰبَ﴾ الآية، قال: فينا نزلت، والسابق بالخيرات الإمام<sup>(٤)</sup>.

١١ - **يو:** أحمد بن الحسن، عن عمرو بن سعيد عن مصدّق عن عمّار عن أبي عبدالله عَلِيَّة: ﴿ثُمَّ أَوَرَثْنَا الْكِنَـبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْـنَا مِنْ عِبَادِنَاً﴾ قال: هم آل محمّد ﷺ ﴿ سَابِقُ بِٱلْخَيْرَتِ﴾ هو الإمام<sup>(٥)</sup>.

١٢ **- ير**ّ أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النّضر عن يحيى الحلبيّ عن ابن مسكان عن ميسّر عن سورة بن كليب عن أبي جعفر غليّـظ أنّه قال في هذه الآية : ﴿ثُمَّ أَوَرَتْنَا ٱلْكِنَـبَ ٱلَّذِينَ اَصْطَغَيَـنَا مِنَ عِبَادِنَاً﴾ الآية، قال : السّابق بالخيرات الإمام، فهي في ولد عليّ وفاطمة علي (<sup>٦)</sup>.

١٣ – يوم أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن حمّاد بن عيسى عن منصور عن عبد المؤمن الأنصاري عن سالم الأشلّ وكان إذا قدم المدينة لا يرجع حتّى يلقى أبا جعفر علي ال قال : فخرج إلى الكوفة، قلنا : يا سالم ما جنت به؟ قال : جنتكم بخير الدّنيا والآخرة، سألت أبا عبد الله علي عن قول الله : ﴿ثُمَّ أَوَرَيْنَا ٱلْكِنَـٰبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَنَيْنَا مِنْ عِبَادِنَاً﴾ الآية، قال : (سَابِقٌ بِالْخَيْرَيْبَ) هم الأنمة (<sup>(ب)</sup>.

١٤ - كشف من دلائل الحميري عن داود بن القاسم الجعفري قال : سألت أبا محمّد عن قول الله : ﴿ ثُمَّ أَوَرَثْنَا الْكِنَنَبَ الَّذِينَ اَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنَهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم تُقْتَعِيدُ وَمِنْهُمْ سَائِقٌ إِلَا يَقْ فَمِنْهُمْ الله : ﴿ ثُمَ أَوَرَثْنَا الْكِنَنَبَ الَذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمُ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم تُقْتَعِيدُ وَمِنْهُمْ سَائِقٌ بِالْعَنْ بَالذي لا يقرّ بالإمام، وَمِنْهُمْ سَائِقٌ بِالْخَيْنَ الذي لا يقرّ بالإمام، قال: فدمعت عيني، وجعلت أفكر في نفسي في عظم ما أعطي آل محمّد، على محمّد وآله قال : فدمعت عيني، وجعلت أفكر في نفسي في عظم ما أعطي آل محمّد، على محمّد وآله السلام، فنظر إلي أبو محمّد فقال : الأمر أعظم ممّا حدَّثتك نفسك من عمي محمّد وآله السلام، فنظر إلي أبو محمّد فقال : الأمر أعظم ممّا حدَثتك نفسك من عظم ما أعطي أل محمّد، على محمّد وآله السلام، فنظر إلي أبو محمّد فقال : الأمر أعظم ممّا حدَثتك نفسك من عظم شأن آل محمّد، الغلول إلي أبو محمّد فقال : الأمر أعظم ممّا حدَثتك نفسك من عظم شأن آل محمّد، فالله فقد جعلت أوتر في نفسي في عظم ما أعطي أل محمّد على محمّد، السلام، فنظر إلي أبو محمّد فقال : الأمر أعظم ممّا حدَثتك نفسك من عظم شأن آل محمّد، فالم من عظم شأن أل محمّد، فالمهم، فالم إلى أبو محمّد فقال : الأمر أعظم ممّا حدَثتك نفسك من عظم شأن آل محمّد، فسك من عظم شأن آل محمّد، فاحمد محمّد الله فقد جعلت متمسّكاً بحبلهم تدعى يوم القيامة بهم إذا دعي كل أناس بإمامهم، فأبشر يا أبا هاشم فإنّك على خير<sup>(٨)</sup>.

(1) - (1) بصائر الدرجات، ص ٥٩ ج ١ باب ٢١ ح ٩-١٤.
 (٧) بصائر الدرجات، ص ٩٩ ج ١ باب ٢١ ح١٥.

ان موان قال: حدَّثنا عليّ بن طاووس في كتاب سعد السّعود من تفسير محمَّد بن العبَّاس ابن مروان قال: حدَّثنا عليّ بن عبد الله بن أسد عن إبراهيم بن محمّد عن عثمان بن سعيد عن إسحاق بن يزيد الفرّاء عن غالب الهمدانيّ عن أبي إسحاق السّبيعيّ قال: خرجت حاجًا فلقيت محمّد بن عليّ فسألته عن هذه الآية : ﴿ثُمَّ أَوَرَبَّنَا ٱلْكِنَبَ﴾ الآية فقال: ما يقول فيها فلقيت محمّد بن عليّ فسألته عن هذه الآية : ﴿ثُمَّ أَوَرَبَّنَا ٱلْكِنَبَ﴾ الآية فقال: ما يقول فيها فلقيت محمّد بن عليّ فسألته عن هذه الآية : ﴿ثُمَّ أَوَرَبَّنَا ٱلْكِنَبَ﴾ الآية فقال: ما يقول فيها فومك يا أبا اسحاق؟ يعني أهل الكوفة قال: قلت: يقولون: إنّها لهم، قال: فما يخوّفهم إذا كانوا من أهل الجنّة؟ قلت: فما يخوّفهم إذا كانوا من أهل الجنّة؟ قلت: فما تقول أنت جعلت فداك؟ فقال: هي لنا خاصّة يا أبا اسحاق، أمّا السّحاق، وأمّا الطّائم الخداك؟ فقال: هي لنا خاصّة يا أبا اسحاق، أمّا السّحاق، وأمّا الطّائم الخلية فلاك؟ فقال: من أهل الجنّة؟ قلت: وهم ينا والحسين والشّهيد منّا أهل البيت، وأمّا المّا المتصد فصائم بالنّهار، وقائم باللّيل، وأمّا الطّائم لنفسه ففيه ما جاء في التائيين وهو مغفور له يا أبا إسحاق، المتصد فصائم بالنّهار، وقائم باللّيل، وأمّا الطّائم لنفسه ففيه ما جاء في التائيين وهو مغفور الله يا أبا إسحاق، بنا يفت الله عيوبكم وبنا يحلّ الله رباق الذلّ من أعناقكم، وبنا يخفر الله رباق الذلّ من أعناقكم، وبنا يغفر الله اله يا أبا إسحاق، بنا يفك الله عيوبكم وبنا يحلّ الله رباق الذلّ من أعناقكم، وبنا يغفر الله دنوبكم، وبنا يفتح الله، وبنا يختم، لا بكم، ونحن كهفكم كأصحاب الكهف، ونحن منهن منهم عنيني من أعليه، ونحن باب حطّة بني إسرائيل.

قال السيّد : وروى تأويل هذه الآية من عشرين طريقاً ، وفي الرّوايات زيادات أو نقصان<sup>(١)</sup> . كَمُوْء محمّد بن العبّاس مثله إلّا أنّ فيه : قوالإمام مناء مكان : الشهيد منّا وفيه : وأمّا الظّالم لنفسه ففيه ما في النّاس وهو مغفور له<sup>(٢)</sup>.

**فر**؛ الحسين بن الحكم باسناده عن غالب بن عثمان مثله إلّا أنّ فيه : ثمّ قال يا أبا اسحاق بنا يقيل الله عثرتكم، وبنا يغفر الله ذنوبكم، وبنا يقضي الله ديونكم وبنا يفكّ الله وثاق الذّل من أعناقكم، وبنا يختم ويفتح لا بكم<sup>(٣)</sup>.

١٦ - كنز محمّد بن العبّاس عن حميد بن زياد عن الحسن بن سماعة عن ابن أبي حمزة عن زكريًا المؤمن عن أبي سلام عن سورة بن كليب قال: قلت لأبي جعفر عنه: ما معنى قوله بمرّكيًّا أوَرَيْنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱسْطَفَيَّنَا مِنْ عِبَادِنَا اللّهِ، قال: الظالم لنفسه الّذي لا قوله بمرّكي : هُمَّ أَوَرَيْنَا ٱلْكِنَبَ ٱلَّذِينَ ٱسْطَفَيَّنَا مِنْ عِبَادِنَا اللّهِ، قال: الظالم لنفسه الّذي لا يعرف الإمام، قلت: فمن الماسية قال: المرام، قال: الماسية من الماسية الذي لا يعرف الإمام، قلت: فمن السابق بالخيرات؟ قال: الموام، قلبة الموام، قال: الماسية قال: الماسية الذي السابق بعرف الإمام، قلت: فمن المقتصد؟ قال: الذي يعرف الإمام، قلت: فمن المقتصد؟ قال: الذي يعرف الإمام، قلت: فمن السابق بالخيرات؟ قال: الإمام، قلت: فمن المقتصد؟ قال: الذي يعرف الإمام، قلت: فمن المقتصد؟ قال: الذي يعرف الإمام، قلت.

- (۱) سعد السعود، ص ۱۰۷.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧٠ في تأويل الآية ٣٣ من سورة فاطر.
- (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٤٨ ح ٤٧٤. (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧١.

الجاهل بإمام زمانه، والمقتصد هو العارف به، والسابق بالخيرات هو إمام الوقت عَظِيَرًا .

فمن روينا ذلك عنه الشيخ أبو جعفر محمّد بن بابويه من كتاب الفرق باسناده إلى الصادق ﷺ، ورويناه من كتاب الواحدة لابن جمهور فيما رواه عن أبي محمّد الحسن بن عليّ العسكريّ ﷺ، ورويناه من كتاب الدلائل لعبد الله بن جعفر الحميريّ عن مولانا الحسن العسكريّ، ورويناه من كتاب محمّد بن عليّ بن رباح بإسناده عن الصّادق ﷺ، ورواه من كتاب محمّد بن ميعود بن عيّاش في تفسير القرآن، ورويناه من الجامع الصغير ليونس بن عبد الرحمن، ورويناه من كتاب عبد الله بن حمّاد الأنصاريّ، ورويناه من كتاب إبراهيم الخزّاز وغيرهم رضوان الله عليهم ممّن لم يحضرني ذكر أسمائهم والاشارة إليهم<sup>(1)</sup>.

بيان: أقول : ظهر من تلك الأخبار أنّ الضمائر راجعة إلى أهل البيت وسائر الذّريّة الطيّبة، والظّالم : الفاسق منهم، والمقتصد الصّالح منهم، والسابق بالخيرات : الإمام، ولا يدخل في تلك من لم تصحّ عقيدته منهم، أو ادّعى الإمامة بغير حقّ، أو الظّالم : من لم تصحّ عقيدته، والمقتصد : من صحّت عقيدته، ولم يأت بما يخرجه عن الإيمان، فعلى هذا قوله : ﴿ جَنَّتُ عَنَنِ يَنْظُوُنُهَا ﴾ الضمير فيه راجع إلى المقتصد والسابق، لا الظّالم، وعلى التقديرين المراد بالاصطفاء أنّ الله اصطفى تلك الذرّيّة الطيّبة بأن جعل منهم أوصياء وأنمّة، لا أنّه اصطفى كلّاً منهم، وكذا المراد بإيراث الكتاب أنّه أورثه بعضهم، وهذا شرف للكلّ إن لم يضيّعوه.

٩٩ – كنز: عن شيخ الطائفة، عن أبي جعفر القلانسيّ عن الحسين بن الحسن عن عمرو ابن أبي المقدام عن يونس بن حباب عن الباقر عن آباته ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ ما

سعد السعود، ص ٧٩.
 تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧١.

بال أقوام إذا ذكروا آل إبراهيم وآل عمران استبشروا ، وإذا ذكروا آل محمّد اشمأزّت قلوبهم؟ والّذي نفس محمّد بيده لو أنّ أحدهم وافى بعمل سبعين نبيّاً يوم القيامة ما قبل الله منه حتّى يوافي يولايتي وولاية عليّ بن أبي طالب<sup>(1)</sup>.

۲۱ - **فس:** قال العالم المجلِّلا : نزل «وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين» فأسقطوا آل محمّد من الكتاب<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – ما: الفحّام عن محمّد بن عيسى عن هارون عن أبي عبد الصمد إبراهيم عن أبيه عن جدّه إبراهيم بن عبد الصمد قال : سمعت جعفر بن محمّد علي يقرأ : «إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمد على العالمين» قال : هكذا نزلت<sup>(٤)</sup>.

٢٣ - فس: قال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ لَفَمَدُ لِلَهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِبِ أَسْطَغَيْمُ قال: هم آل محمّدﷺ <sup>(٥)</sup>.

٢٤ - قب: الصادق ظَلِيَنَا في قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ أَوَرَثَنَا ٱلْكِلَابَ ٱلَّذِينَ ٱمْطَغَيْنَا مِنْ عِبَادِنَاً نزلت في حقّنا وحقّ ذرّياتنا خاصة.

٢٥ – وفي رواية عنه وعن أبيه ﷺ هي لنا خاصّة وإيّانا عني.

(١) – (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١١٢ – ١١٣ في تأويل الآية ٣٣ من سورة آل عمران.
 (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٠٨.
 (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٠٩.

غيرهم. ٢٩ – زياد بن المنذر عن الباقر ﷺ هذه لآل محمّد وشيعتهم.

٣٠ - وعنه عن الباقر عَلِينَهِ: أمّا الظّالم لنفسه منّا فمن عمل عملاً صالحاً وآخر سيّناً، وأمّا المقتصد فهو المتعبّد المجتهد، وأمّا السابق بالخيرات فعليَّ عَلَيْنَهِ والحسن والحسين عَلَيْهِ، ومن قتل من آل محمّد شهيداً.

٣١ – وفي رواية سالم عنه ﷺ: السابق بالخيرات الإمام، والمقتصد العارف للإمام، والظالم لنفسه الّذي لا يعرف الإمام<sup>(١)</sup>.

٣٢ – الباقر ﷺ في قول إبراهيم: ﴿ يَنَا إِنِّ أَسَكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ ﴾ نحن بقيّة تلك العترة، وقال: كانت دعوة إبراهيم لنا خاصّة<sup>(٣)</sup>.

٣٣ - كنز، محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن سهل عن محمّد بن إسماعيل العلوي عن عيسى بن داود النجّار عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليما قال : سألته عن قول الله يَتَوَيَّك الَذِينَ أَنَسَمَ اللَّهُ عَلَيْهم مِنَ النَّبِيتِنَ مِن دُرِيَّةِ مَادَمَ وَمِمَّنَ حَمَّلَنَا مَع نُوْج وَمِن دُرَيَّة إِبَرَهِيمَ وَإِسْرَة بِنَ وَمِمَّنْ هَدَيَنَا وَلَجْبَيَنَا أَذَا نُنْنَى عَلَيْم مِنَ النَّبِيتِنَ مِن دُرِيَّةِ مَادَمَ وَمِمَّن حَمَّلَنَا مَع نُوج وَمِن دُرَيَّة إِبَرَهِيمَ وَإِسْرَة بِنَ وَمِمَّنْ هَدَيَنَا وَلَجْبَيَنَا أَذَا نُنْنَى عَلَيْم مِنَ النَّبِيتِنَ مِن دُرِيَّةِ مَادَم ونحن المحمولون مع نوح، ونحن صفوة الله، وأما قوله : فَوْوِيمَن هَدَينا وَلَجْبَيناً ﴾ فهم والله شيعتنا الذين هداهم الله لمودتنا واجتباهم لديننا فحيوا عليه وماتوا عليه وصفهم الله بالعبادة شيعتنا الذين هداهم الله لمودتنا واجتباهم لديننا فحيوا عليه وماتوا عليه وصفهم الله بالعبادة والخشوع ورقة القلب، فقال : فإذا نُنْنَ عَلَيْم الله عَلَيْمَ الله عليه وماتوا عليه وصفهم الله بالعبادة والخشوع ورقة القلب، فقال : فإذا نُنْنَ عَلَيْم عاني أَنْنَ عَنْ عَدَينا فحيوا عليه وماتوا عليه وصفهم الله بالعبادة وسط جهنم (<sup>10</sup>.

٣٤ - فر: محمّد بن القاسم بإسناده عن ابن عبّاس في قول الله تعالى : ﴿فَاجْمَلَ أَفَشِدَةً مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ قال : قال رسول الله ﷺ هي قلوب شيعتنا تهوي إلى محبتنا<sup>(٤)</sup>.

٣٥ - فرد أحمد بن القاسم بإسناده عن أبي جعفر غَلِيَّئَلا في قول الله يحكي قول إبراهيم خليل الله: ﴿رَبِّنَا إِنِي أَسْكَتُ مِن ذُرَيَتِنِي بِوَادٍ غَبَرِ ذِى زَرَعٍ عِندَ بَبْنِكَ ٱلْمُحَرَّمِ ﴾ إلى آخر القصّة

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٤٢.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٩٢.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩٨ في تأويل الآية: ٥٨ من سورة مريم.
    - (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٢٤ ح ٣٠٠.

١٢ - باب / أن من اصطفاه الله من عباده وأورثه كتابه هم الأنبة ع

فقال ﷺ ما قال: إليه، يعني البيت، ما قال إلا إليهم أفترون أنَّ الله فرض عليكم إتيان هذه الأحجار والتمسّح بها، ولم يفرض عليكم إتياننا وسؤالنا وحبّنا أهل البيت؟ والله ما فرض عليكم غيره<sup>(1)</sup>.

٣٦ - شيء عن رجل عن أبي جعفر للجَّلَا في قول الله : ﴿ إِنِّ أَسْكَنتُ مِن ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِى زَرْع عِندَ بَيْنِكَ ٱلْمُحَرِّمِ﴾ إلى قوله : ﴿ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُونَ﴾ قال : فقال أبو جعفر للجَّلَا : نحن هم، ونحن بقيّة تلك الذرِّيّة<sup>(٢)</sup>.

٣٧ - وفي رواية أخرى عن حنّان بن سدير عنه تلاِّيًا؟ : ونحن بقيّة تلك العترة<sup>(٣)</sup>. يتسمي المان

٣٨ – كماء الحسين بن محمّد عن المعلّى عن الوشا عن المثنّى عن عبد الله بن عجلان عن أبي جعفر للليَّئِلا: في قول الله لِمَرْكَظُلُ : ﴿ إِنَّ أَوْلَ النَّاسِ بِإِبَرَهِيمَ لَلَذِينَ اتَبَعُوهُ وَكذا النَّبِقُ وَالَّذِينَ مَامَنُواُكُ هم الأثمّة ومن اتّبعهم<sup>(٤)</sup>.

٣٩ - **أقول:** روى الطّبرسيّ تظلفه في مجمع البيان عن عمر بن يزيد قال: قال لي أبو عبد الله ظليَظلام : أنتم والله من آل محمّد، قلت: من أنفسهم جعلت فداك؟ قال: نعم، والله من أنفسهم، قالها ثلاثاً، ثمّ نظر إليّ ونظرت إليه فقال: يا عمر إنّ الله نَتَزَيَّظ يقول في كتابه: ﴿ إِنَّ أَوْلَ النَّاسِ بِإِبْرَهِيمَ لَلَذِينَ اَتَبَعُوهُ وَهَذَا النَّبِيُّ وَالَذِينَ ، امَنُواً وَاللهُ وَلِئُ آلْمُؤْمِنِينَ﴾ <sup>(ه)</sup>.

٤٠ متمي: عن حنّان بن سدير عن أبيه عن أبي جعفر عليمًا قال: ﴿ إِنَّ ٱللهَ ٱسْطَغَنَ ءَادَمَ وَنُوحًا وَمَالَ إِبْرَدِهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ () ذُرَيَّةً بَعْضَهَا مِنْ بَعْضِ فَ قال: نحن منهم، ونحن بقيّة تلك العترة<sup>(٢)</sup>.

٤١ – شيء عن هشام بن سالم قال : سألت أبا عبد الله تَلْتَظَيَّة عن قول الله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ ٱسْطَغَنَ مَادَمَ وَنُوُحًا وَمَالَ إِبْـرَاهِيـمَرَ﴾ فقال : هو آل إبراهيم وآل محمّد ﴿عَلَ ٱلْعَلَمِينَ﴾ فوضعوا اسماً مكان اسم<sup>(٧)</sup>.

ألَنَهُ أَصْطَفَى عَادَمَ وَقُوْعًا وَمَالَ إِبْحَرَهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ﴾ ذَرِيَّةً بَعْفَهَا مِنْ بَعَضِ وَاللَّهُ سَمِيعً عَلِيمُ ﴾ وإنّ الله جلّ وتعالى لم يجعل العلم جهلاً، ولم يكل أمره إلى أحد من خلقه، لا إلى ملك مقرّب، ولا إلى نبيّ مرسل ولكنّه أرسل رسلاً من ملائكته، فقال له: كذا وكذا، يأمرهم بما يجب، وينهاهم عمّا يكره، فقصّ عليه أمر خلقه بعلم، فعلم ذلك العلم وعلّم أنبياءه وأصفياءه من الأنبياء والاعوان والذريّة التي بعضها من بعض، فذلك قوله: ﴿فَقَدَ مَانَبَنَا مَالَ إِبَرَهِيمَ آلَكِنَبَ وَلَفِكَمَةَ وَمَاتَيَنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا فَأَمّا الكتاب فهو النبوّة، وأمّا الحكمة مُولاء من الذريّة التي بعضها من بعض، فذلك قوله: ﴿فَقَدَ مَاتَبَنَا مَالَ إِبَرَهِيمَ آلَكِنَبَ وَلَفِكَمَةَ وَمَاتَيَنَهُم مُلكًا عَظِيمًا فا الكتاب فهو النبوّة، وأمّا الحكمة فهم الحكماء من الأنبياء في الصفوة، وأمّا الملك العظيم فهم الأثمّة الهداة في الصفوة، وكلّ هؤلاء من الذريّة التي بعضها من بعض التي جعل فيهم البقيّة وفيهم العاقبة وحفظ الميثاق حتى مؤلاء من الذرية، ولما مي من الأنبياء والولاة التي جعل فيهم المقيمة وفيهم العاقبة وحفظ الميثاق حتى مؤلاء من الذرية التي بعضها من بعض التي جعل فيهم الما لي الما والذياة، والهذا وحفظ الميثاق حتى مؤلاء من الذرية ال

**بيان:** لم يجعل العلم جهلاً، أي لم يجعل مبنيًا على الجهل بأن يكون أمر الحجّة مجهولاً، أو لم يجعل العلم مخلوطاً بالجهل، بل لا بدّ أن يكون الإمام عالماً بجميع ما يحتاج إليه الخلق، ولا يكون اختيار مثله إلا منه تعالى، أو لم يبن أحكامه بالظّنون وإلا لكان جهلاً. لأنّه قد لا يطابق الواقع، ولم يكل أمره، أي أمر خلافته ونصب حججه، ويحتمل إرجاع الضمير إلى العلم.

٤٤ - شيء عن أيوب قال: سمعني أبو عبد الله على وأنا أقرأ: ﴿ إِنَّ اللهُ الْعَلَىٰ مَادَمَ وَنُوْحًا وَ وَالَ اللَّهِ الْمُعَانَ عَادَمَ وَنُوْحًا وَ وَالَ الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ فَيْ اللَّهُ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ فَيْ اللَّهُ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ فَيْ اللَّهُ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالَ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالُ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ عَمْرُ وَ الْمَا الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَالُ الْحَ إبراهيم وآل عمران<sup>(٣)</sup>.

٤٥ - شي: عن أبي عمرو الزبيريّ عن أبي عبد الله تلكِّلا قال: قلت له: ما الحجّة في كتاب الله أنّ آل محمّد هم أهل بيته؟ قال: قول الله تبارك وتعالى: «إن الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل عمران وآل محمده هكذا نزلت ﴿عَلَ ٱلْعَلَمِينَ ﴿ يَ ذَيِّيَةً بَعَضُهَا مِنْ بَعَضِ ُ وَآلَهُ سَمِيعً عَلِيمُ ﴿ يَ لَا يكون الذرّية من القوم إلا نسلهم من أصلابهم.

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٩١ ح ٣١ من سورة آل عمران.
- (٢) (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٩٢ ح ٣٣-٣٤ من سورة آل عمران.

١٣ – باب / أن مودتهم أجر الرسالة، وسائر ما نزل في مودتهم

وقال: ﴿ أَعْمَلُوْا ءَالَ دَاوُدَ شُكُرْأَ وَقَلِيلٌ مِّنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴾ وآل عمران وآل محمّد<sup>(١)</sup>.

٤٦ – كمنز، محمّد بن العبّاس عمّن رواه عن محمّد بن جمهور عن حمّاد عن حريز عن الفضيل عن أبي جعفر ﷺ في قوله ﷺ: ﴿وَلَقَدِ الْخَنَرَنَهُمْ عَلَىٰ عِـلْمٍ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ﴾ قال: الأئمّة من المؤمنين فضّلناهم على من سواهم<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** روى ابن بطريق في العمدة من تفسير الثعلبيّ باسناده عن الأعمش عن أبي وائل قال : قرأت مصحف عبد الله بن مسعود : ﴿إِنَّ آلَهُ ٱمْطَغَنَ ءَادَمَ وَنُوُكُمَ وَءَالَ إِبْرَدِهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَ ٱلْمَلَمِينَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

١٣ – باب أن مودتهم أجر الرسالة، وسائر ما نزل في مودتهم

الآيات: المرعد (١٣): ﴿وَلَفَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلًا مِّنِ فَبَلِكَ وَجَعَلْنَا لَمُمَّ أَزْوَجًا وَذُرِّيَّةً ﴾ (٣٨).

**الشورى (21): فَ**نُولُ لَا أَسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبَىُّ وَمَن بَفْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدْ لَمُوفِيهَا حُسْنَاً إِنَّ اللَّهَ غَنُورٌ شَكُورُ ﴾ (٢٣).

تفسير: قال الطبرسيّ <sub>تظلم</sub>ة في قوله تعالى : ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا ﴾ قال ابن عبّاس عيّروا رسول الله ﷺ بكثرة تزوّج النساء، وقالوا : لو كان نبيّاً لشغلته النبوّة عن تزوّج النّساء فنزلت الآية. وروي أنّ أبا عبد الله ﷺ قرأ هذه الآية ثمّ أوماً إلى صدره وقال : نحن والله ذرّيّة رسول الله ﷺ <sup>(3)</sup>.

وقال ﷺ في قوله تعالى: ﴿قُـل لَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴾: اختلف في معناه على أقوال: أحدها لا أسألكم في تبليغ الرّسالة أجراً إلّا التوادّ والتحابّ فيما يقرب إلى الله تعالى.

وثانيها : أنَّ معناه إلَّا أن تودوني في قرابتي منكم وتحفظوني لها، فهو لقريش خاصَّة. منذ المتقدَّ ما الد أن من ترامي الما الما من منكم وتحفظوني لها، فهو لقريش خاصَّة.

وثالثها : أنَّ معناه إلَّا أن تودّوا قرابتي وعترتي وتحفظوني فيهم، عن علَّي بن الحسين عليمًا وسعيد بن جبير وعمرو بن شعيب وجماعة وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله عليهما الصلاة والسلام، وأخبرنا السيّد أبو الحمد مهديّ بن نزار الحسينيّ عن الحاكم أبي القاسم الحسكانيّ عن القاضي أبي بكر الحيريّ عن أبي العبّاس الضبعيّ عن الحسن بن زياد السريّ عن يحيى بن عبد الحميد الحمّانيّ عن حسين الأشتر عن قيس عن الأعمش عن ابن جبير عن ابن عبّاس قال : لما نزلت : ﴿ لَا أَسْتَلْكُوْ عَلَيّهِ أَجَرًا﴾ الآية، قالوا :

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٩٢ ح ٣٥ من سورة آل عمران.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٥٦ في تأويل الآية ٣٢ من سورة الدخان.
- (٣) العمدة، ص ٥٥. وروايات العامة في أنَّ من اصطفاء الله وأورثه كتابه علي ﷺ في إحقاق الحق، ج ٣ وج ٩. [النمازي].
  - (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ٤٧.

يا رسول الله من هؤلاء الَّذين أمرنا بمودَّتهم؟ قال: عليٍّ وفاطمة وولدهما.

وأخبرنا السيّد أبو الحمد عن أبي القاسم بالإسناد المذكور في كتاب شواهد التنزيل مرفوعاً إلى أبي أمامة الباهليّ قال: قال رسول الله عليّ إنّ الله تعالى خلق الأنبياء من أشجار شتّى، وخلقت أنا وعليّ من شجرة واحدة، فأنا أصلها، وعليّ فرعها، والحسن والحسين ثمارها وأشياعنا أوراقها فمن تعلّق بغصن من أغصانها نجا، ومن زاغ هوى، ولو أنّ عبداً عبد الله بين الصّفا والمروة ألف عام ثمّ ألف عام ثمّ ألف عام حتّى يصير كالشنّ البالي، ثمّ لم يدرك محبتنا أكبّه الله على منخريه في النّار، ثمّ تلا فِقُلُ لَآ أَسْلَمُكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا أَنْسَوَّرُقَهُ في المُولِي الله عنه من الله عام من على منا أنه على منخريه في النّار، ثمّ تلا فَقُلُ لَآ أَسْلَمُ عليهِ أَجَرًا إِلَّا أَنْسَوَدَةً فِي ٱلْفُرِيُ

وروى زاذان عن عليّ ﷺ قال: فينا في آل حم آية لا يحفظ مودّتنا إلّا كلّ مؤمن، ثمّ قرأ هذه الآية. وإلى هذا أشار الكميت في قوله:

وجدنا لكم في آل حم آية تأولها منّا تقيّ ومعرب

وعلى التقادير ففي المودّة قولان: أحدهما أنّه استثناء منقطع، لأنّ هذا ممّا يجب بالإسلام فلا يكون أجراً للنبوّة، والآخر أنّه استثناء متّصل، والمعنى لا أسألكم أجراً إلّا هذا، فقد رضيت به أجراً، كما أنّك تسأل غيرك حاجة فيعرض المسئول عليك برّاً، فنقول له: اجعل برّي قضاء حاجتي، وعلى هذا يجوز أن يكون المعنى لا أسألكم أجراً إلّا هذا ونفعه أيضاً عائد إليكم، فكانّي لا أسألكم أجراً.

وذكر أبو حمزة الثماليّ في تفسيره: حدَّثني عثمان بن عمير عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس أنّ رسول الله عليه حين قدم المدينة واستحكم الإسلام قالت الأنصار فيما بينهم: يأتي رسول الله عليه فنقول له: تعروك أُمور، فهذه أموالنا فاحكم فيها غير حرج ولا محظور عليك، فأتوه في ذلك فنزل: فحَقُ لَا آسَلَكُمُ عَلَيهِ أَجَرًا إِلَا الْمَوَدَة في القَرَيْكَ فقراً ها عليهم، فقال: تودّون قرابتي من بعدي فخرجوا من عنده مسلّمين لقوله، فقال المنافقون: إنّ هذا لشيء افتراه في مجلسه، أراد بذلك أن يذللنا لقرابته من بعده، فنزلت: في مَقُولُونَ أَفَتَكَ عَلَيهِ عَلَيهِ مَعْده، فقال افتراه في مجلسه، أراد بذلك أن يذللنا لقرابته من بعده، فنزلت: في مَقُولُونَ أَفَتَكَ عَلَى اللهِ عَلَيهِم فأرسل إليهم فتلاها عليهم، فبكوا واشتدّ عليهم، فأنزل الله: في مُولُونَ أَفَتَك عَلَى اللهِ كَذِباً ف الآية، فأرسل في أثرهم فبشّرهم قال: في تقليهم، فأنزل الله: في مُولُونَ الذين سلّموا لقوله، ثمّ الآية، فأرسل في أثرهم في فره عنه عنه، فنان الله، فعل طاعة نزد له في تلك الطاعة حسناً عال تعالى: في مبله الذي الما عليهم، فيكوا واشتدً عليهم، فأنزل الله الذي يقبل النوية عن عاليه، فتما الآية، فأرسل إليهم فتلاها عليهم، فبكوا واشتدً عليهم، فأنزل الله اله في قرد له في تشره الموا لقوله، ثمّ المان نوجب له الذين سلّموا لقوله، ثم

وذكر أبو حمزة الثمالي عن السديّ أنّه قال: اقتراف الحسنة المودّة لآل محمّد ﷺ . وصحّ عن الحسن بن عليّ عيله السلام أنّه خطب الناس فقال في خطبته : أنا من أهل البيت الّذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال : ﴿قُلْ لَا آسْتُلَكُمُ عَلَيُهِ أَجَرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي آلْقُرْئَى وَمَن يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدٌ لَمُ فِيهَا حُسَنًا ﴾ واقتراف الحسنة مودّتنا أهل البيت .

وروى إسماعيل بن عبد الخالق عن أبي عبد الله ﷺ أنَّه قال: إنَّها نزلت فينا أهل البيت

أصحاب الكساء، انتهى كلامه اعلى الله مقامه<sup>(1)</sup>.

وقال العلّامة روَّح الله روحه في كتاب كشف الحقّ: روى الجمهور في الصحيحين وأحمد بن حنبل في مسنده والثعلبيّ في تفسيره عن ابن عبّاس قال: لمّا نزل: ﴿قُلْ لَا آسَئُلُاً عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَا ٱلْمَوَذَةَ فِي ٱلْقُرْئَى﴾ قالوا : يا رسول الله من قرابتك الّذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال: اعلي وفاطمة وابناهما» ووجوب المودّة يستلزم وجوب الطاعة انتهى<sup>(٢)</sup>.

وقال البيضاويّ: ﴿قُـل لَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ﴾ على ما أتعاطاه من التبليغ والبشارة ﴿ أَجَـرًا﴾ نفعاً منكم ﴿ إِلَا الْمَوَدَّةَ فِى الْقُرْيَى﴾ أن تودّوني لقرابتي منكم، أو تودّوا قرابتي، وقيل: الاستثناء منقطع، والمعنى لا أسألكم أجراً قطّ، ولكن أسألكم المودّة، ﴿ فِي اَلْقُرْيَى﴾ حال منها.

روي أنّها لمّا نزلت قيل: يا رسول الله من قرابتك هؤلاء؟ قـال: عليّ وفاطمة وابناهما، ثمّ قال: ﴿وَمَن يَفْتَرِفَ حَسَنَةَ﴾ ومن يكتسب طاعة سيّما حبّ آل الرسول ﷺ <sup>(٣)</sup>.

وقال الرّازيّ في تفسيره الكبير : روى الكلبيّ عن ابن عبّام قال : إنّ النبيّ لمّا قدم المدينة كانت تنوبه نوائب وحقوق وليس في يده سعة، فقال الأنصار : إنّ هذا الرّجل قد هداكم الله على يده، وهو ابن أختكم وجاركم في بلدكم فاجمعوا له طائفة من أموالكم ففعلوا، ثمّ أتوه به فردة عليهم ونزل قوله تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسْتُلَكُمَ عَلَيَهِ أَجْراً أي على الإيمان إلّا أن تودّوا أقاربي، فحنّهم على مودة أقاربه، ثمّ قال : نقل صاحب الكشّاف عن النبيّ عن أنه قال : من مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات شهيداً، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، مستكمل الإيمان، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات ما موني محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرّحمة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات مغفوراً له، مات على حبّ آل محمّد يزفّ إلى الجنّة كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها ألا ومن مات على حبّ آل محمّد يزفّ إلى الجنّة كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات على حبّ آل محمّد مات تائباً محمّد بشره ملك الموت بالجنّة ثمّ منكر ونكير والحماعة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد يزفّ إلى الجنّة كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها ألا ومن محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرّحمة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات على حبّ آل محمّد جعل الله قبره مزار ملائكة الرّحمة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات على حبّ آل محمّد جله الله قبره مزار ملائكة الرّحمة، ألا ومن مات على حبّ آل محمّد مات ملى السنّة محمّد جلوبي أله محمّد مات على بغض آل محمّد جاء يوم القيامة مكتوب بين عينيه : آيس من رحمة الله، ألا ومن مات على بغض آل محمّد مات كافراً ألا ومن مات على بين عينيه : آلس محمّد لم يشمّ رائحة الجن<sup>ري</sup>.

هذا هو الّذي رواه صاحب الكشّاف، وأنا أقول: آل محمّد هم الّذين يؤول أمرهم إليه،

- مجمع البيان، ج ٩ ص ٤٨.
   (٢) نهج الحق، ص ١٧٥.
  - (۳) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩٠.
- (٤) وهو خبر مفصل شريف رواه أعلام العامة أكثر من عشرين نفراً، راجع كتاب إحقاق الحق ج ٩ [النمازي].

وكلّ من كان أوّل أمرهم إليه كانت أشدّ وأكمل كانوا هم الآل، ولا شكّ أنّ فاطمة وعليّاً والحسن والحسين كان التعلّق بينهم وبين رسول الله ﷺ أشدّ التعلّقات، وهذا كالمعلوم المتواتر، فوجب أن يكونوا هم الآل، وأيضاً اختلف النّاس في الآل فقيل: هم الأقارب، وقيل: هم أمّته، فإن حملناه على القرابة فهم الآل، وإن حملناه على الأمّة الّذين قبلوا دعوته فهم أيضاً آل، فثبت أنّ على جميع التقديرات هم آل، وأمّا غيرهم هل يدخلون تحت لفظ الآل فمختلف فيه، فثبت على جميع التقديرات أنّهم آل محمّد ﷺ .

وروى صاحب الكشّاف أنّه لمّا نزلت هذه الآية قيل : يا رسول الله من قرابتك هؤلاء الّذين وجبت علينا مودّتهم؟ فقال : عليّ وفاطمة وابناهما .

فثبت أنَّ هؤلاء الأربعة أقارب النبيَّ ﷺ ، وإذا ثبت هذا وجب أن يكونوا مخصوصين بمزيد التعظيم، ويدلّ عليه وجوه:

الأوّل قوله تعالى: ﴿إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَيُّ﴾ ووجه الاستدلال به ما سبق.

الثّاني : لما ثبت أنّ النبي عَنْ كان يحبّ فاطمة، قال عَنْ افاطمة بضعة منّي يؤذيني ما يؤذيها، وثبت بالنّقل المتواتر عن محمد عَنْ أنّه كان يحبّ عليّاً والحسن والحسين غَلَيْ ، وإذا ثبت ذلك وجب على كلّ الأُمّة مثله، لقوله تعالى : ﴿وَأَتَمْقُوا اللّهَ لَمُكَحَمَّ نُفْلِحُونَ؟ ولقوله تعالى : ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَّ أَمْهِهِ ولقوله : ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُّونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِ يُحْبِتُكُمُ الله ﴾ ولقوله تعالى : ﴿فَلْيَحْذَرِ ٱلَذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَّ أَمْهِهِ ﴾ ولقوله : ﴿قُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ اللّهَ فَاتَبِعُونِ يُحْبِتُكُمْ الله ﴾ ولقوله تعالى : فَاتَبَعُونِ يُخَالِفُونَ عَنَّ أَمْهِهِ ﴾ ولقوله : فَقُلْ إِن كُنتُمْ تُعِبُونَ اللّهَ فَاتَبَعُونِ يُحْبِتُكُمْ

الثّالث: أنّ الدّعاء للآل منصب عظيم، ولذلك جعل هذا الدعاء خاتمة التشهد في الصّلوات وهو قوله: اللّهم صلّ على محمّد وآل محمّد، وارحم محمّداً وآل محمّد، وهذا التّعظيم لم يوجد في حقّ غير الآل، فكلّ ذلك يدلّ على أنّ حبّ آل محمّد واجب. وقال الشافعيّ:

يا راكباً قف بالمحصّب من منى واهتف بساكن خيفها والناهض سحراً إذا فاض الحجيج إلى منى فيضاً كملتطم الفرات الفائض إن كان رفضاً حبّ آل محمّد فليشهد الثقلان أنّي رافضي<sup>(1)</sup>

وقال صاحب الكشّاف زائداً على ما نقله عنه الرازيّ : روي عن عليّ ظَلِيَكُمْ قال : شكوت إلى رسول الله ﷺ حسد النّاس لي فقال : "أما ترضى أن تكون رابع أربعة : أوّل من يدخل الجنّة أنا وأنت والحسن والحسين، وأزواجنا عن أيماننا وشمائلنا، وذرّيّاتنا خلف أزواجنا».

وعن النبيّ ﷺ حرّمت الجنّة على من ظلم أهل بيتي وآذاني في عترتي ومن اصطنع صنيعة إلى أحد من ولد عبد المطلب ولم يجازه عليها فأنا أجازيه عليها غداً إذا لقيني يوم القيامة.

 <sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۳۱ مجلد ۹ ص ۵۹٤.

وروي أنّ الأنصار قالوا: فعلنا وفعلنا، كأنّهم افتخروا، فقال عبّاس أو ابن عبّاس: لنا الفضل عليكم، فبلغ ذلك رسول الله ﷺ فأتاهم في مجالسهم فقال: يا معشر الأنصار ألم تكونوا أذلّة فأعزّكم الله بي؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: ألم تكونوا ضلّالاً فهداكم الله بي؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: أفلا تجيبوني؟ قالوا: ما نقول يا رسول الله؟ قال: ألا تقولون: ألم يخرجك قومك فآويناك؟ أولم يكذّبوك فصدّقناك؟ أولم يخذلوك فنصرناك؟ قال: فما زال يقول حتّى جثوا على الرّكب وقالوا: أموالنا وما في أيدينا لله ولرسوله، فنزلت الآية.

وقال في قوله تعالى: ﴿وَمَن يَقْنَرِفَ حَسَنَتَهَ : عن السدِّيّ أنَّها المودَّة في آل رسول الله ﷺ ، نزلت في أبي بكر الصديق، ومودّته فيهم، والظّاهر العموم في أيّ حسنة كانت إلّا أنّها لما ذكرت عقيب ذكر المودّة في القربى دلّ ذلك على أنّها تناولت المودّة تناولاً أوّلياً كأنّ سائر الحسنات لها توابع، انتهى كلامه زاد الله في انتقامه<sup>(١)</sup>.

ولقد أحسن معونة إمامه، حيث ذكر بعد الأخبار المستفيضة المتفق عليها بين الفريقين الدّالة على كفر إماميه وشقاوتهما ما يدلّ على براءته متفرداً بذلك النّقل، ولا يخفى على المنصف ظهور مودّته ومودّة صاحبه لأهل البيت ﷺ في حياة الرّسول ﷺ وبعد وفاته لاسيّما في أمر فدك وقتل فاطمة وولدها صلّى الله عليها، وتسليط بني أُميّة عليهم، وما جرى من الظّلم بسببهما عليهم إلى ظهور صاحب العصر، ولن يصلح العطّار ما أفسد الدّهر.

بِيانِ: قال البيضاويّ: ﴿قُلْ مَا سَأَلَتْكُمْ مِنْ أَجْرِبُهِ أَي شيء سألتكم ما أجر الرّسالة ﴿ فَهُوَ لَكُمْ ﴾ والمراد نفي السؤال، فإنّه جعل التنبّي مستلزماً لأحد الأمرين: إمّا الجنون، وإمّا توقع نفع دنيويّ عليه، لأنّه إمّا أن يكون لغرض أو غيره، وأيّاً ما كان يلزم أحدهما، ثمّ نفى كلّاً منهما، وقيل: (ما) موصولة مراداً بها ما سألهم بقوله: ﴿ مَآ أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِلَّا مَن شَكَآء أَن يُتَخِذَ إِلَى رَبِهِ سَبِلاًهِ وقوله: ﴿ لَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرٍ إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي اللّهُ عَلَيْ وقرباه قرباهم<sup>(٣)</sup>.

٢ **- ب:** الطّيالسيّ عن إسماعيل بن عبد الخالق قال: قال أبو عبد الله ظلِّظَيْر للأحول: أتيت البصرة؟ قال: نعم، قال: كيف رأيت مسارعة النّاس في هذا الأمر ودخولهم فيه؟ فقال: والله إنّهم لقليل، ولقد فعلوا ذلك وإنّ ذلك لقليل، فقال: عليك بالأحداث فإنّهم

- تفسير الكشاف، ج ٣ ص ٤٠٢.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٩.
  - (۳) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ٤١٢.

أسرع إلى كلّ خير، قال: ما يقول أهل البصرة في هذه الآية: ﴿ لَا أَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجُرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِ آلْتُرْبَيُكُهُ قال: جعلت فداك إنّهم يقولون، إنّها لقرابة رسول الله ﷺ ولأهل بيته، قال: إنّما انزلت فينا أهل البيت في الحسن والحسين وعليّ وفاطمة أصحاب الكساء<sup>(1)</sup>. قب: عن إسماعيل مثله. في لا ص ٣٦.

**کا:** محمّد بن يحيى عن ابن عيسى عن عليّ بن الحکم عن ابن عبد الخالق مثله<sup>(٢)</sup>.

٣ - ب، هارون عن ابن صدقة قال: حدّثنا جعفر عن آبائه أنّه لمّا نزلت هذه الآية على رسول الله عنه فوتُل لا آسَتَلَكُم عَلَيهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرْئَكُ قام رسول الله عنه فقال: أيّها النّاس إنّ الله تبارك وتعالى قد فرض لي عليكم فرضاً، فهل أنتم مؤدّوه؟ قال: فلم يجبه أحد منهم، فانصرف، فلمّا كان من الغد قام فيهم فقال مثل ذلك، ثمّ قال فيهم فقال مثل ذلك في اليوم الثالث، فلم يتكلم أحد، فقال: أيّها النوم الثالث، فلم يعلم فرضاً، فهل أنتم مؤدّوه؟ قال: فلم يجبه أحد النّاس إنّ الله تبارك وتعالى قد فرض لي عليكم فرضاً، فهل أنتم مؤدّوه؟ قال: فلم يجبه أحد منهم، فانصرف، فلمّا كان من الغد قام فيهم فقال مثل ذلك، ثمّ قال فيهم فقال مثل ذلك في اليوم الثالث، فلم يتحلّم أحد، فقال: أيّها النّاس إنّه ليس من ذهب ولا فضّة ولا مطعم ولا مشرب، قالوا: فألقه إذاً، قال: إنّ الله تبارك وتعالى أنزل علي: فو ألهُ أنتكرُمُ عَلَيهِ أَجْرًا إِلَا النّاس إنّه ليس من ذهب ولا فضّة ولا مطعم ولا مشرب، قالوا: فألقه إذاً، قال: إنّ الله تبارك وتعالى أنزل علي: فو ألهُ أن أستَكرُ عَلَيهِ أَجْرًا إِلَا المُورة، فالوا: أمّا هذه فنعم، فقال أبو عبد الله علي في فو الله ما وفى بها إلا سبعة ألمورة، فالوا: أمّا هذه فنعم، فقال أبو عبد الله علي فو الله ما وفى بها إلا سبعة فقر: سلمان وأبو ذرّ وعمّار والمقداد بن الأسود الكندي وجابر بن عبد الله الم فو الله ما وفى بها إلا سبعة فقر: سلمان وأبو ذرّ وعمّار والمقداد بن الأسود الكندي وجابر بن عبد الله الأنصاري ومولى لفر: سلمان وأبو ذرّ وعمّار والمقداد بن الأسود الكندي وجابر بن عبد الله الأنصاري ومولى لمو الله ينها إلى الله إلى إله الله الموالية إلى المول الله ينها إله المول الله ينها إلى المون الكربي أرما الله المولية المول الله الموالية المول الله إلى قال له: الثبيت، وزيد بن أرقم (<sup>10</sup>).

٤ - ختص: جعفر بن الحسين عن محمّد بن عبد الله الحميريّ عن أبيه عن هارون بن مسلم عن أبي الحسن الليثي عنه عليتي مثله<sup>(٤)</sup>.

(٢) روضة الكافي، ح ٦٦.

- (۱) قرب الإسناد، ص ۱۲۸ ح ٤٥٠.
- (٣) قزب الإسناد، ص ٧٨ ح ٢٥٤ و٢٥٥.

والقائم من آل محمّد ﴿ إِنَّمُ عَلِيمٌ بِذَاتِ ٱلشَّسُلُورِ ﴾ ثمّ قال: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقَبَلُ ٱلْتَوْبَةَ عَن عِبَادِهِ ﴾ إلى قوله: ﴿ وَالْكَفِرُونَ لَمَنَم مِن فَقَسْلِهُ ﴾ يعني الّذين قالوا القول ما قال رسول الله عنه ، ثمّ قال: ﴿ وَٱلْكَفِرُونَ لَمَنَم عَذَاتٌ شَدِيدٌ ﴾ وقال أيضاً: ﴿ قُلْ لَا آسَتُكُمُ عَلَيهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِ ٱللَّمَرَى ﴾ قال: أجر النبوّة أن لا تؤذوهم ولا تقطعوهم ولا تغضبوهم وتصلوهم ولا تنقضوا العهد فيهم لقوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَعِبُونَ مَآ أَمَرَ ٱللَّهُ بِهِ أَن يُوسَلُ ﴾ قال: جاء الأنصار إلى رسول الله عنه فقالوا: إنّا قد نصرنا وفعلنا فخذ من أموالنا ما شئت، فأنزل الله: ﴿قُلْ لَا آسَتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلقُرَدَةَ يعني في أهل بيته، ثمّ قال رسول الله عنه بعد ذلك: من حبس أجيراً أجره فعليه لعنة الله والملائكة والنّاس أجمعين، لا يقبل الله منه يوم القيامة صرفاً ولا عدلاً، وهو محبّة آل محمّد عنه ، ثمّ قال: فومين محمد الله منه يوم الله منه وهم القيامة صرفاً ولا عدلاً، وهو محبّة آل

**بيان:** قوله وفي نقس ذلك الرّجل شيء، أقول يحتمل وجهين:

الأوّل: أن يكون المراد بالرجل الثّاني هو الرّجل الأوّل، أي لا يسلم صدره بدون أن يظهر ما في صدره لأهل بيته عند صديقه، وكان الرسول ﷺ في صدره أن يكلّفهم بمودّة أهل بيته، ولم يكن يظهر ذلك حياءً، فأراد الله تعالى أن لا يكون ذلك في نفسه فيكون نقصاً للأُمّة فأظهره الله تعالى.

والثاني: أن يكون المراد بالرّجل ثانياً الصديق، أي في نفس الصديق حقد على أهل بيته فلم يسلم صدر الرجل للصديق، فأراد أن تطيب نفسه ﷺ على أُمّته فكلّفهم بذلك، ولعلّ الأوّل أظهر لفظاً، ولكن سيأتي ما يؤيد الثاني فلا تغفل.

قوله: ما قال هذا رسول الله ﷺ، لعلَّ الطّائفة غير السامعين منه ﷺ. وفي بعض النسخ: (قال) بدون (ما) وفي بعضها: ما قال هذا إلّا رسول الله، وعلى التقديرين المعنى أنّه قال هذا من عند نفسه.

٧ - معن: ابن محبوب عن أبي جعفر الأحول عن سلام بن المستنير قال: سألت أبا جعفر ظليتي في المُتَوَيَّنَ في المُتَوَيَّنَ فقال: هي والله فريضة من الله على العباد لمحمد عليه في أهله بيته<sup>(٣)</sup>.

(1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٧.
 (٢) - (٣) المحاسن للبرقي، ص ١٤٤ - ١٤٥.

٨ - سن: الهيثم بن النهدي عن العبّاس بن عامر القصير عن حجّاج الخشّاب قال: سمعت أبا عبد الله عليم يقول لأبي جعفر الأحول: ما يقول من عندكم في قول الله تبارك وتعالى: في لا أستَلكُر عَلَيهِ أَجَرًا إِلَا الْمَوَدَّةَ في الْقُرْنَى فقال كان الحسن البصري يقول: في أقربائي من العرب، فقال أبو عبد الله عليم : لكنّي أقول لقريش الّذين عندنا ههنا خاصة، فيقولون: هي لنا ولكم عامة، فأقول: خبّروني عن النبي عليه إذا نزلت به شديدة من خص بها؟ أليس إيّانا خص بها حين أراد أن يلاعن أهل نجران؟ أخذ بيد عليّ وفاطمة والحسن والحسين عليم ، ويوم بدر قال لعلي عليم وحمزة وعبيدة بن الحارث، قال: فأبوا يقرون لي أفلكم الحلو ولنا المر<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله ظليميني: الذين عندنا، أي نحن نقول لقريش: المراد بالقربى الجماعة الذين عندنا، أي أهل البيت غليميني خاصة، فيقولون أي قريش. قوله: فأبوا يقرّون لي، أي بعد إتمام الحجّة عليهم في ذلك بما ذكرنا أبوا عن قبوله وفي بعض النسخ فأتوا بقرون لهم، أي أتوا جمعاً من المشركين، وأتوا برؤوسهم، أو القرون كناية عن شجعانهم ورؤسائهم.

٩ - سن: الحسن بن عليّ الخزّاز عن مثنّى الحنّاط عن عبد الله بن عجلان قال : سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله تعالى : حوْشُ لَا آسَتُكُمُ عَلَيْهِ آجَرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْبَى فَقال : نعم هم الأنمة الذين لا يأكلون الصدقة ولا تحلّ لهم<sup>(٢)</sup>.

١١ - فر عبيد بن كثير عن عليّ بن الحكم قال : أخبرنا شريك عن إسحاق قال عمرو بن شعيب في قوله تعالى : فمن لا أستَلكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرْئَ ﴾ قال : قرابته من أهل بيته<sup>(٤)</sup>.

> (١) – (٢) المحاسن للبرقي، ص ١٤٥. (٣) – (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٨٨ ح ٥١٤–٥١٦.

١٢ - فر: الحسين بن سعيد عن محمّد بن عليّ بن خلف العطّار عن الحسين الأشقر عن قيس بن الرّبيع عن الأعمش عن سعيد بن جبير عن ابن عبّاس تعليّ قال: لمّا نزلت الآية: وقُل لاَ أَسَمَلُكُمُ عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرْبَى قلت: يا رسول الله من قرابتك الذين افترض الله علينا مودّتهم؟ قال: عليّ وفاطمة وولدهما، ثلاث مرّات يقولها<sup>(١)</sup>.

١٣ – فر: جعفر بن محمّد الفزاريّ باسناده عن عبّاد بن عبد الله بن حكيم قال: كنت عند جعفر بن محمّد ﷺ فسأله رجل عن قول الله: ﴿لَنْ لَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَذَةَ فِي آلْقُرْئَى ﴾ قال: نزعم أنّها قرابة ما بيننا وبينه، وتزعم قريش أنّها قرابة ما بينه وبينهم، وكيف يكون هذا وقد أنبأ الله أنّه معصوم<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** كأنّ المعنى أنّه كيف تكون مودّة قريش واجبة على النّاس وقد كان فيهم قوم يخاف منهم الرّسول في تبليغ ما أُنزل إليه حتّى أخبر الله أنّه معصوم من شرّهم، فقال : والله يعصمك من النّاس .

١٤ - فر: عبد السّلام بن مالك عن محمّد بن موسى بن أحمد عن محمّد بن الحارث. الهاشميّ عن الحكم بن سنان الباهليّ عن أبي جريح عن عطا بن أبي رباح قال : قلت لفاطمة بنت الحسين : أخبريني جعلت فداك بحديث أحدَّث وأحتج به على النَّاس، قالت : أخبرني أبي أنَّ النبيَّ عَظِيمًا كان نازلاً بالمدينة وأنَّ من أتاه من المهاجرين كانوا ينزلون عليه، فأرادت الأنصار أن يفرضوا لرسول الله فريضة يستعين بها على من أتاه، فأتوا رسول الله عظي وقالوا : قد رأينا ما ينوبك من النوائب، وإنَّا أتيناك لنقرض لك من أموالنا فريضة تستعين بها على من أتاك، قال: فأطرق النبي ﷺ طويلاً ثمَّ رفع رأسه وقال إنِّي لم أؤمر أن آخذ منكم على ما جئتم به شيئاً فانطلقوا، إن أمرت به أعلمتكم، قال: فنزل جبرتيل فقال: يا محمّد إنّ ربِّك قد سمع مقالة قومك وما عرضوا عليك وأنزل الله عليهم فريضة : ﴿ لَا أَسْتَلْكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْنَى ﴾ فخرجوا وهم يقولون: ما أراد رسول الله ﷺ إلَّا أن يذلَّ له النَّاس، وتخضع له الرِّقاب ما دامت السماوات والأرض لبني عبد المطِّلب، قال: فبعث النبي ﷺ إلى عليّ بن أبي طالب عَلِيَّهِ أن اصعد المنبر وادع النَّاس إليك، ثمّ قال: يا أيُّها النَّاس من انتقص أجيراً أجره فليتبوّأ مقعده من النّار ، ومن انتمى إلى غير مواليه فليتبوّأ مقعده من النار ، فمن انتفى من والديه فليتبوّأ مقعده من النار، قال: فقام رجل وقال: يا أبا الحسن ما لهنّ من تأويل؟ فقال: الله ورسوله أعلم، ثمَّ أتى رسول الله عنه فأخبره، فقال النبيُّ عنه ويل لقريش من تأويلهنّ، ثلاث مرّات، ثمّ قال: يا عليّ انطلق فأخبرهم أنّي أنا الأجير الّذي أثبت

- (1) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٨٨ ح ٥١٤-٥١٦.
  - (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩١ ح ٥٢٢.

الله مودّته من السّماء، ثمّ قال: أنا وأنت مولى المؤمنين، وأنا وأنت أبوا المؤمنين ثمّ خرج رسول الله عليه فقال: يا معشر قريش والمهاجرين والأنصار، فلمّا اجتمعوا قال: يا أيّها النّاس إنّ عليماً أوّلكم إيماناً بالله، وأقومكم بأمر الله، وأوفاكم بعهد الله، وأعلمكم بالقضية، وأقسمكم بالسويّة، وأرحمكم بالرّعية، وأفضلكم عند الله مزيّة ثمّ قال: إنّ الله مثّل لي أمّتي في الطين، وعلّمني أسماءهم كما علّم آدم الأسماء كلّها، ثمّ عرضهم عليّ فمرّ بي أصحاب الرّايات فاستغفرت لعليّ وشيعته، وسألت ربّي أن تستقيم أمتي على عليّ من بعدي، فأبى إلاّ أنّ يضلّ من يشاء، ويهدي من يشاء، ثمّ ابتدأني ربّي في علي عليّ على معيّ من بعدي، فأبى إلا أنّ يضلّ من يشاء، ويهدي من يشاء، ثمّ ابتدأني ربّي في علي عليّ على عليّ من بعدي، فأبى إلا في تلود الرّعاة غريبة الأرض عنه معي، ولا فخر، وأمّا الثانية فإنّه يذود أعداءه عن حوضي كما تذود الرّعاة غريبة الأبل، وأمّا الثالثة فإنّ من فقراء شيعة عليّ عليّية ليشير لي مثل ربيعة ومضر، وأمّا الرابعة فإنّه أوّل من يقرب باب الجنّة معي، ولا فخر، وأمّا الثانية فإنّه يؤمر من الخامسة فإنّه أوّل من يزوّج من الحور العين معي ولا فخر، وأمّا السادسة فإنّه أوّل من يسقى من الخامسة فإنه أوّل من يزوّج من الحور العين معي ولا فخر، وأمّا السادسة فإنّه أوّل من يزوّج من الحور العين معي ولا فخر، وأمّا السادسة فإنّه أوّل من يقرى من الرّحيق المختوم ختامه مسك وفي ذلك فليتنافس المتنافسون<sup>(١)</sup>.

١٥ - قوء عبد السّلام عن هارون بن أبي بردة عن جعفر بن الحسن عن يوسف عن الحسين ابن إسماعيل الأسديّ عن سعد بن طريف عن ابن نباتة قال : كنت جالساً عند أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليّ في مسجد الكوفة فأتاه رجل من بجيلة يكنّى أبا خديجة ومعه ستّون رجلاً من بجيلة، فسلّم وسلّموا، ثمّ جلس وجلسوا ثمّ إنّ أبا خديجة قال : يا أمير المؤمنين أعندك سرّ من سرّ رسول الله عليه؟ تحدّثنا به؟ قال : نعم، يا قنبر اتتني بالكتابة، ففضّها فإذا هي أصفلها سرّ من سرّ من سرّ من سرّ رسول الله تعليه؟ تحدّثنا به؟ قال : نعم، يا قنبر اتتني بالكتابة، ففضّها فإذا هي أسفلها سليفة مثل ذنب الفارة مكتوبة فيها : بسم الله الرّحمان الرّحيم إنّ لعنة الله وملائكته أعندك سرّ من سرّ رسول الله تعليه؟ تحدّثنا به؟ قال : نعم، يا قنبر اتتني بالكتابة، ففضّها فإذا مي أسفلها سليفة مثل ذنب الفارة مكتوبة فيها : بسم الله الرّحمان الرّحيم إنّ لعنة الله وملائكته أحدث في أسفلها سليفة مثل ذنب الفارة مكتوبة فيها : بسم الله الرّحمان الرّحيم إنّ لعنة الله وملائكته أحدث في الإسلام حدثاً أو آوى محدثاً، ولعنة الله والملائكة والنّاس أجمعين على من أحدث في عبر مواليه، وحدودها يكلّف يوم القيامة أن يجيء بذلك من سبع سماوات وسبع أرضين، ثمّ التفت إلى الناس فقال : والله لو كلف هذا دواب أجيراً ولعنة الله والملائكة والنّاس أجمعين على من فلم من سبع سماوات وسبع أرضين، ثمّ التفت إلى الناس فقال : والله لو كلفت هذا دواب الأرض ما أطاقته، فقال له : يا أبا خديجة إنّا أهل البيت موالي كل مسلم فمن تولّى غيرنا فعليه من سلخ ما أخلك ، والأجير ليس بالذينار ولا بالذينارين، ولا بالدرهم ولا بالذرهمين، بل من ظلم من ظلم رسول الله نظلى أجره في قرابته، قال الله تعالى : في قُل لَا أستَكمُ عَلَهِ لَعْلَ إلله الملكرة والناس أجمالة من نولي عني من طلم من ظلم رسول الله نظلى أجره في قرابته، قال الله تعالى : في قلّى أيكم علي أبل فمن تولّى غيرنا فعليه من ظلم رسول الله نظلى أجره في قرابته، قال الله تعالى : في قُل لَا أستكمُ عَلَهِ أبلاً ألمَرة في قرابة من ظلم رسول الله نظل أجره في قرابته، قال الله تعالى : في قلل لمائكمُ علكم والأناس أحمون بي أمر من أمل ألك، والأبيرة أبل في قرابته فعليه لعنة الله والمالة رمل والناس أبل أيكنكمُ على قلل أبله أبلي أبل أبليكم أبل ألمن أمل من ظلم رسول الله نظل أحره في قرابته، قال الله تعال

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: السّلفة بالضمّ: جلد رقيق يجعل بطانة للخفاف.

١٦ - فر: عبيد بن كثير عن يحيى بن الحسن بن الفرات القزاز عن عامر بن كثير السراج عن

- (1) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩٢ ح ٥٢٥.
   (١) مسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩٢ ح ٥٢٥.
- (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩٤ ح ٥٢٦.

الحسين بن سعيد عن محمّد بن عليّ عن زياد بن المنذر قال: سمعت أبا جعفر محمّد بن عليٌّ عَلَيْنُ وهو يقول: نحن شجرة أصلها رسول الله عليه، وفرعها على بن أبي طالب عُليَّةٍ ، وأغصانها فاطمة بنت النبي عليهما الحسن والحسين عليهما السلام والتحيَّة والإكرام، وإنَّا شجرة النبوَّة، وبيت الرَّحمة، ومفتاح الحكمة، ومعدن العلم، وموضع الرسالة، ومختلف الملائكة، وموضع سرَّ الله ووديعته، والأمانة الَّتي عرضت على السّماوات والأرض والجبال، وحرم الله الأكبر، وبيت الله العتيق، وذمّته، وعندنا علم المنايا والبلايا والقضايا والوصايا وفصل الخطاب ومولد الإسلام وأنساب العرب، وإنَّ الأئمّة ﷺ كانوا نوراً مشرقاً حول عرش ربّهم فأمرهم أن يسبّحوا فسبّح أهل السمّاوات لتسبيحهم، وإنَّهم لهم الصَّافون، وإنَّهم لهم المسبِّحون، فمن أوفى بذمَّتهم فقد أوفى بذمَّة الله، ومن عرف حقَّهم فقد عرف حقَّ الله، هؤلاء عترة رسول الله على الله ومن جحد حقَّهم فقد جحد حقَّ الله، هم ولاة أمر الله وخزنة وحي الله، وورثة كتاب الله، وهم المصطفون بأمر الله، والأمناء على وحي الله، هؤلاء أهل بيت النبوَّة، ومفاض الرسالة والمستأنسون بخفق أجنحة الملائكة، من كان يغذوهم جبرتيل بأمر الملك الجليل بخبر التنزيل وبرهان الدليل، هؤلاء أهل البيت أكرمهم الله بشرفهم، وشرّفهم بكرامته، وأعزّهم بالهدى، وثبّتهم بالوحي، وجعلهم أثمّة هداة، ونوراً في الظّلم للنجاة، واختصّهم لدينه، وفضلهم بعلمه، وآتاهم ما لم يؤت أحداً من العالمين وجعلهم عماداً لدينه، ومستودعاً لمكنون سرَّه، وأمناء على وحيه، وشهداء على بريّته، واختارهم الله واجتباهم وخصّهم واصطفاهم وفضَّلهم وارتضاهم وانتجبهم وجعلهم نوراً للبلاد، وعماداً للعباد، وحجّته العظمي وأهل النجاة والزلفي هم الخيرة الكرام، هم القضاة الحكَّام، هم النِّجوم الأعلام، وهم الصراط المستقيم، هم السّبيل الأقوم، الراغب عنهم مارق، والمقصّر عنهم زاهق، واللأزم لهم لاحق، هم نور الله في قلوب المؤمنين، والبحار السائغة للشاربين، أمن لمن التجأ إليهم، وأمان لمن تمسَّك بهم، إلى الله يدعون، وله يسلَّمون، وبأمره يعملون، وببيانه يحكمون، فيهم بعث الله رسوله، وعليهم هبطت ملائكته، وبينهم نزلت سكينته، وإليهم بعث الرَّوح الأمين، منَّا من الله عليهم فضَّلهم به، وخصَّهم بذلك، وآتاهم تقواهم، وبالحكمة قوَّاهم، هم فروع طيَّبة، وأصول مباركة خزّان العلم، وورثة الحلم، وأولو التقى والنّهي والنّور والضّياء، وورثة الأنبياء وبقية الأوصياء، منهم الطيّب ذكره المبارك اسمه محمّد المصطفى والمرتضى، ورسوله الأمّي، ومنهم الملك الأزهر، والأسد الباسل، حمزة بن عبد المقلب، ومنهم المستسقى به يوم الرّمادة العبّاس بن عبد المطلب عمّ رسول الله عظي وصنو أبيه، وجعفر ذو الجناحين والقبلتين والهجرتين والبيعتين من الشجرة المباركة صحيح الأديم وضّاح البرهان، ومنهم حبيب محمّد عليه وأخوه، والمبلّغ عنه من بعده البرهان والتأويل ومحكم التفسير أمير المؤمنين، وولي المؤمنين، ووصيّ رسول ربّ العالمين عليّ بن أبي طالب عليه

من الله الصلوات الزكيّة والبركات السنيّة، هؤلاء الّذين افترض الله مودّتهم وولايتهم على كلّ مسلم ومسلمة، فقال في محكم كتابه لنبيّه ﷺ ﴿ قُل لَا آسْتَلَكُو عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْئَ يَقْتَرِفَ حَسَنَةً نَزِدَ لَهُ فِيهَا حُسْنًا إِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ شَكُورُ فَ قال أبو جعفر محمّد بن عليّ ﷺ الحسنة حبّنا أهل البيت<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: رمدت الغنم هلكت من برد أو صقيع ومنه عام الرّمادة في أيّام عمر هلكت فيه الناس والأموال.

١٧ – **فر:** محمّد بن أحمد بن عثمان بن ذليل عن إبراهيم يعني النّصيبيّ، عن عبد الله بن حكيم، عن حكيم بن جبير أنّه قال سألت عليّ بن الحسين بن عليّ ﷺ عن هذه الآية : ﴿ قُل لَا آسَنَلَكُرُ عَلَيَهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْثُرَيَّكُ قال : هي قرابتنا أهل البيت من محمّد ﷺ

١٨ - فوة محمّد بن أحمد، عن إبراهيم بن عبد الله بن حكيم، عن حكيم بن جبير عن حبيب بن أبي ثابت أنّه أتى مسجد قبا فإذا فيه مشيخة من الأنصار فحدّثوه أنّ عليّ بن الحسين أتاهم يصلّي في مسجد قبا فسلّموا عليه ثمّ قالوا : إنّ مشيختنا حدّثونا أنّهم أتوا نبيّ الله في مرضه الذي مات في مسجد قبا فسلّموا عليه ثمّ قالوا : إنّ مشيختنا حدّثونا أنّهم أتوا نبيّ الله في مرضه الذي مات فيه مسجد قبا فلاه قد أكرمنا الله وهدانا بك وآمنا وفضلنا بك، فاقسم في مرضه الذي مات أنهم أتوا نبيّ الله في مرضه الذي مات فيه فقالوا : يا نبيّ الله قد أكرمنا الله وهدانا بك وآمنا وفضلنا بك، فاقسم في أموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : في أمرضه الذي مات فيه فقالوا : يا نبيّ الله قد أكرمنا الله وهدانا بك وآمنا وفضلنا بك، فاقسم في أموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : في ألّم ألّم ألّم ألّم ألّما أموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : في ألّم ألّم ألّم ألّم ألّم ألّم ألموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : في ألّم ألّم ألّم ألّم ألّم ألموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : في ألّم ألّم ألّم ألّم ألموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : فولًا لمّ أستَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إلّم المورية ألمونا ألموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : فولم ألّم ألموالنا ما أحببت، فقال لهم نبيّ الله : فولم ألّم ألتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إلا ألمَوذاته .

٢٠ - فرة عليّ بن محمّد بن عليّ بن عمر النصري، عن القاسم بن أحمد يعني ابن إسماعيل، عن جعفر يعني ابن عاصم، ونصر، وعبد الله يعني ابن المغيرة عن محمّد يعني ابن مروان، عن الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ قُل لَا آسْتَلَكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا الْمَوْدَةَ فِي الْكَلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ قُل لَا آسْتَلَكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا الْمَوْدَةَ فِي الْكَلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ قُل لَا آسْتَلَكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا الْمَوْدَةَ فِي الْكَلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ قُل لَا آسْتَلَكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَا الْمَوْدَةَ فِي الْنَدْرَيْنَ فَي اللهُ قدم المدينة فكانت تنوبه فيها نوائب وحقوق، وليس في يديه معة لذلك، فقالت الأنصار : إنّ هذا الرجل قد هدانا الله على يديه، وهو ابن أختكم تنوبه نوائب وحقوق، وليس في يديه لذلك سعة فاجمعوا له من أموالكم ما لا وهو ابن أختكم تنوبه نوائب وحقوق، وليس في يديه منها نوائب وحقوق، وليس في يديه لذلك سعة فاجمعوا له من أموالكم ما لا وهو ابن أختكم تنوبه نوائب وحقوق، وليس في يديه منه الموائب وحقوق، وليس في يديه لذلك سعة فاجمعوا له من أموالكم ما لا وهو ابن أختكم تنوبه نوائب وحقوق، وليس في يديه لذلك معة فاجمعوا له من أموالكم ما لا وهو أبن أختكم تنوبه نوائب وحقوق، وليس في يديه فعلوا ثمّ أتوه، فقالوا : يا رسول الله إله من أموالكم ما لا وهو أبن أختكم تنوبه نوائب وحقوق، وليس في يديه لذلك سعة فاجمعوا له من أموالكم ما لا يضرّكم فتأتونه به فيستعين به على ما ينوبه، ففعلوا ثمّ أتوه، فقالوا : يا رسول الله إنّك ابن يضرّكم فتأتونه به فيستعين به على ما ينوبه، ففعلوا ثمّ أتوه، فقالوا : يا رسول الله إنك ابن يضرّكم فتأتونه به فيستعين به على ما ينوبه، ففعلوا ثمّ أتوه، فقالوا : يا رسول الله إنك ابن أمولاله الله إلى الماد إلى أولوا الله إلى الماد الله إلى الله إلى الله إلى الذلك ابن ألمونه به في يولوا الله أتوه، فقعلوا : م أتوهم، فقالوا : يا رسول الله إلى أله إلى اله إلى ألموا به أله إله إلى ال

(۱) تفسير فرات الكوفي، ج ۲ ص ۳۹۵ ح ۵۲۷.
 (۲) - (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ۲ ص ۳۹۱ ح ۳۹۳ – ۵۲۵.

أختنا، وقد هدانا الله على يديك، وتنوبك نوائب وحقوق، وليس عندك لها سعة فرأينا أن نجتمع من أموالنا فنأتيك به فتستعين به على من ينوبك وهو ذا، فأنزل الله هذه الآية : ﴿قُلْ لَآ أَسْئَلَكُمُ عَلَيْهِ أَجُرًا إِلَا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْيَٰ؟ يقول : إلّا أن تودّوني في قرابتي<sup>(1)</sup>.

٢٢ - فو: الحسن بن الحكم عن إسماعيل عن أبان عن سلام بن أبي عمرو عن أبي هارون العبديّ عن محمّد بن بشر عن محمّد بن الحنفيّة أنّه خرج إلى أصحابه ذات يوم وهم ينظرون خروجه فقال : تنجّزوا البشرى من الله، فوالله ما من أحد يتنجّز البشرى من الله غيركم، ثمّ قرأ هذه الآية : ﴿قُلْ لَا آسَتُلَكُم عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقَرَيَّ قَال : نحن أهل البيت قرابته، جعلنا الله هذه الآية : ﴿قُلْ لَا آسَتُلَكُم عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقَرَيَّ قَال : نحن أهل البيت قرابته، جعلنا الله هذه الآية : ﴿قُلْ لَا آسَتُلَكُم عَلَيْهِ أَجَرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَةَ فِي ٱلْقُرَيَّ قَال : نحن أهل البيت قرابته، جعلنا الله منه ، وجعلكم الله منّا ثمّ قرأ هذه الآية . ﴿قُلْ هَلْ نَرَبَعُونَ بِنَا إِلَى إَحْدَى ٱلْحَدِيبَةِ أَجَرًا إِلَى معنه ، وجعلنا الله منه ، وجعلكم الله منّا ثمّ قرأ هذه الآية . ﴿قُلْ هَلْ نَرَبَعُونَ بِنَا إِلَى إِلَيبَ قُوابته، جعلنا الله منه ، وجعلكم الله منّا ثمّ قرأ هذه الآية . ﴿قُلْ هَلْ نَرَبَعُونَ بِنَا إِلَا إِلَى أَلْمَوْنَ أَلَى معنه ، وجعلكم الله منا ثمّ قرأ هذه الآية . ﴿قُلْ هَلْ نَرَبَعُونَ مِنا إلى الموت ، ودخول الجنّه، وظهور أمرنا فيريكم الله ما تقوّ به أعينكم ، ثمّ قال : أما ترضون أنّ صلاتكم ودخول الجنّة ، وظهور أمرنا فيريكم الله ما تقوّ به أعينكم ، ثمّ قال : أما ترضون أنّ صلاتكم يقبل، وصلاتهم لا تقبل، وصلاتهم لا تقبل، وحجّهم لا يقبل، قالوا : لم يا أبا القاسم؟ قال : فإنّ ذلك كذلك كذلك ".

**بيان:** في القاموس: تنجّز حاجته: استنجحها، والعدة سأل إنجازها.

٢٣ - قوء جعفر بن أحمد بن يوسف، عن عليّ بن بزرج الحنّاط، عن عليّ بن حسان عن عمّه عبد الرّحمان بن كثير عن أبي جعفر عليّ قال: نزل على النبيَّ قوله تعالى: ﴿ قُل كَمَ مَعَد الرّحمان بن كثير عن أبي جعفر عليّ قال: نزل على النبيَّ قلاً قوله تعالى: ﴿ قُل كَمَ مَعَد الرّحمان بن كثير عن أبي جعفر عليّ قال: نزل على النبيَّ قلاً قوله تعالى: ﴿ قُل كَمَ مَعَد الرّحمان بن كثير عن أبي جعفر عليّ قال: نزل على النبي قلاً قوله تعالى: ﴿ قُل كَمَ مَعَد الرّحمان بن كثير عن أبي جعفر عليّ قال: نزل على النبي قلاً قوله تعالى: ﴿ قُل المَعَد مَعْد إلا المَوَدَة في القرّرَيَ ثمّ إنّ جبرئيل أتاه فقال: يا محمّد إنّ قد قضيت نبوتك واستكملت أيّامك، فاجعل الاسم الأكبر وميراث العلم وآثار علم النبوّة عند عليّ، فإنّي لا أترك الأرض إلا وفيها عالم تعرف به طاعتي، وتعرف به ولايتي ويكون حجّة لمن ولد فيما ابن قبض النبيّ إلى خروج النبيّ الآخر، فأوصى إليه بالاسم وهو ميراث العلم وآثار علم النبوّة العلم وآثار علم النبوّة عند عليّ، فإنّي لا أترك الأرض إلى خروج النبيّ الآخر، فأوصى إليه بالاسم وهو ميراث العلم وآثار علم النبوّة، وأنار علم وآثار علم النبيّ ولكون حجّة لمن ولد فيما النبوّة، وألى خروج النبيّ الآخر، فأوصى إليه بالاسم وهو ميراث العلم وآثار علم النبوّة، وأوصى إليه ولايتي ويكون حجّة لمن ولد فيما النبوّة، وأوصى إليه وال ما وكلّ كلمة ألف كلمة ومات يوم النبوّة، وأوصى إليه بال ما وكلّ كلمة ألف كلمة ومات يوم النبوة، وأوصى إليه بألن باب يقتح لكلّ باب ألف باب، وكلّ كلمة ألف كلمة ومات يوم تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٢٨٨ ح ١٥-١٣. الاثنين، وقال: يا عليّ لا تخرج ثلاثة تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٢٨٨ ح ١٥-١٣. الاثنين، وقال: يا عليّ لا تخرج ثلاثة من وات الكوفي ، ج ٢ ص ١٨٨ ح ١٥-١٣.

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩١ ح ٥٢١.
 (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩٨ ح ٥٢٩ و٥٣١.

أيّام حتّى تؤلّف كتاب الله كيلا يزيد فيه الشيطان شيئاً، ولا ينقص منه شيئاً، فإنّك في ضدّ سنّة وصيّ سليمان عليه الصّلاة والسّلام، فلم يضع عليّ ﷺ رداءه على ظهره حتّى جمع القرآن فلم يزد فيه الشيطان شيئاً ولم ينقص منه شيئاً<sup>(1)</sup>.

**بيان:** في ضدّ سنّة وصيّ سليمان: إشارة إلى ما مرّ أنّ إبليس وضع كتاب السحر تحت سرير سليمان ولبّس الأمر على النّاس.

وروى مسلم في صحيحه في الجزء الخامس على حدّ كراسين من أوّله مثل ذلك<sup>(٣)</sup>.

تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٨٨ ح ٥١٤ – ٥١٦ . ورووه في الجمع بين الصحاح السنّة في الجزء الثاني من أجزاء أربعة من أجزاء سورة حم، من طرق، وروى النّعلبيّ في تفسير هذه الآية تعيين آل محمّد ﷺ من طرق، فمنها عن أمّ سلمة عن رسول الله ﷺ أنّه قال لفاطمة : ايتني بزوجك وابنيك، فأتت بهم، فألقى عليهم كساء ثمّ رفع يده عليهم فقال : اللّهمّ هؤلاء آل محمّد فاجعل صلواتك وبركاتك على آل محمّد فإنّك حميد مجيد، قالت : فرفعت الكساء لأدخل معهم فاجتذبه وقال : إنّك لعلى خير<sup>(ع)</sup>.

وسيأتي في تفسير آية التطهير من رواية أحمد بن حنبل تعيين آل محمّد أيضاً .

وروى الثّعلبيّ نحو ذلك من مشايخه عن عليّ بن الحسين غليًّا وغيره. انتهى كلام السيّد تقله <sup>(o)</sup> أقول: سيأتي أخبار الباب في أكثر الأبواب لاسيّما باب معنى الآل والعترة.

٢٥ - قب: كتاب ابن عقدة قال الصّادق ﷺ للحصين بن عبد الرحمان : يا حصين لا تستصغر مودتنا فإنّها من الباقيات الصّالحات، قال : يابن رسول الله ما أستصغرها ولكن أحمد الله عليها<sup>(٦)</sup> .

٢٦ – **كنز؛** محمّد بن العبّاس عن الحسين بن محمّد بن يحيى العلويّ عن أبي محمّد إسماعيل بن محمّد بن إسحاق بن محمّد بن جعفر بن محمّد قال : حدّثي عمّي عليّ بن جعفر، عن الحسين بن زيد عن الحسن بن زيد عن أبيه عن جدّه غلاّيًا قال : خطب الحسن بن عليّ بن أبي طالب عليّا حين قتل عليّ فقال : وإنّا من أهل بيت افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٣٩٨ ح ٥٣٠.
 (٢) – (٥) الطرائف للسيد ابن طاووس، ج ١ ص ١٦٠ ح ١٦٨–١٧٠.
 (٦) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٣٤.

حيث يقول ﴿قُلْ لَا أَسْتَلْكُرُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْنَى وَمَن يَقْتَرِف حَسَنَةً نَزِدْ لَمُ فِيهَا حُسْنَاً﴾ فاقتراف الحسنة مودتنا أهل البيت<sup>(1)</sup>.

٢٨ – كماء الحسين بن محمّد عن المعلّى عن الوشّا عن مثنّى عن زرارة عن عبد الله بن عجلان عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿قُلْ لَا أَسْتَلَكُمُ عَلَيَهِ أَجُرًا إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْيَ<sup>ّنَ</sup> قال : هم الأثمّة ﷺ <sup>(٣)</sup>.

۲۹ – أقول: روى ابن بطريق تقلم في العمدة باسناده عن مسند أحمد بن حنبل أنّه قال فيما كتب إلينا محمّد بن عبد الله بن سليمان الحضرميّ أنّه حدّله حارث بن الحسن الطحّان عن حسين الأشقر عن قيس عن الأعمش عن ابن جبير عن ابن عبّاس قال : لما نزل ﴿ قُل لَا آسَنَلُكُو مُعَلِيهِ أَبَعُوا اللهِ مَعْدِ إَلَيْ الْمُقَوْعَةِ فَي العمد عن المحضرميّ أنّه حدّله حارث بن الحسن الطحّان عن حسين الأشقر عن قيس عن الأعمش عن ابن جبير عن ابن عبّاس قال : لما نزل ﴿ قُل لَا آسَنَلُكُو مُعَلَيهِ أَبُو إَلَى اللهِ مَعْد الله بن سليمان الحضرميّ أنّه حدّله حارث بن الحسن الطحّان عن حسين الأشقر عن قيس عن الأعمش عن ابن جبير عن ابن عبّاس قال : لما نزل ﴿ قُل لَا آسَنَلُكُو مُعَامٍ أَبَعُو أَن اللهُ مَعْد أَبْ مَعْ أَبْن عَبّاس قال : لما نزل ﴿ قُل لَا آسَنُلُكُو عَلَيْهِ أَجُرًا إِلَا الْمَوَدَة فِي الْقُريَكُ فَ قالوا : يا رسول الله من قرابتك الّذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال : علي علي علي علي علي علي علي أُبُو فال : علي ما علي أَبْ أَن أَسَنَلُكُو أَبْ أَلْ الْمَوَدَة فِي ٱلْقُريكُ فَي قالوا : يا رسول الله من قرابتك الّذين وجبت علينا مودّتهم؟ قال : علي علي علي وفاطمة وإبناهما .

ورواه من تفسير التَّعلبي أيضاً بهذا الاسناد<sup>(٤)</sup>.

٣٠ – وروى من صحيح البخاريّ والتّرمذيّ باسنادهما عن طاووس أنّه سأل ابن عبّاس عن قوله: ﴿إِلَا ٱلْمَوَدَّةَ فِي ٱلْقُرْيَ<sup>ّ</sup>﴾ قال سعيد بن جبير: قربى آل محمد ﷺ <sup>(٥)</sup>.

٣١ ~ وعن النّعلبيّ باسناده عن أبي الدّيلم قال: لمّا جيء بعليّ بن الحسين ﷺ فأقيم على درج مسجد دمشق قام رجل من أهل الشام فقال: الحمد لله الذي قتلكم واستأصلكم وقطع قرن الفتنة، فقال له عليّ بن الحسين ﷺ فأورات القرآن؟ قال: نعم، قال: قرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: قرأت الحم؟ في يُقْلُمُ وأستأصلكم وأستأصلكم وقطع قرن الفتنة، فقال له عليّ بن الحسين ﷺ فقال: أقرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: قرأت الحم؟ في يقال: قرأت القرآن؟ قال: في يقال: قرأت القرآن؟ قال: قرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: قرأت الحم؟ في يقال: قرأت الحم؟ فأن أن قرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: قرأت الحم؟ في يقال: قرأت القرآن؟ قال: نعم، قال: قرأت الحم؟ قال: قرأت: في يقرآن؟ قال: في يقال: قرأت: في يقرآن؟ قال: فقل: قرأت القرآن؟ قال: فقل: قرأت الحم؟ قال: قرأت: في يقرآن ولم أقرأ الحم قال: قرأت: في أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في الحم؟ قال: قرأت: في قل أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في الحمي إلى القرآن؟ قال: قرأت: في قل قل: قرأت: في قل أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في الحم؟ قال: قرأت: في قل أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في الحمي ألى أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في الحمي قال: قرأت: في قل أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في القرآن ولم أقرأ الحم قال: قرأت: في قل أن آستُلكُو علينها إلى الموكة في القرآن في الموالي الفقرأت: في قل أن أنقرأت في بني إسرائيل: في كان ألفري كما قال: فول التي أمر الله أن يؤتى حقه؟ قال: نعم أنها.

٣٢ – كا: عليّ بن محمّد عن عليّ بن العبّاس عن عليّ بن حمّاد عن عمرو بن شمر عن

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٩٠ في تأويل الآية ٢٣ من سورة الشورى.
 (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٠.
 (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ ياب فيه نكت ونتف... ح ٧.
 (٤) العمدة، ص ٤٢.
 (٩) العمدة، ص ٥٩.

جابر عن أبي جعفر عليم في قول الله بمَتَرَجَك : فَرَمَن بَعْتَرَق حَسَنَة نَزِد لَمُ فِيها حُسَنًا ﴾ قال : من تولّى الأوصياء من آل محمد واتبع آثارهم فذاك يزيده ولاية من مضى من النبيين والمؤمنين الأولين حتى تصل ولايتهم إلى آدم عليم وهو قول الله يَتَرَجَك : فَهَن بَكَمَ ﴾ يقول : أجر المودة تدخله الجنّة، وهو قول الله بمَتَرَك : فَعْلَ مَا سَأَنْكُمُ مِنَ أَجْر فَهُو لَكُم ﴾ يقول : أجر المودة الذي لم أسألكم غيره فهو لكم تهتدون به تنجون من عذاب الله يوم القيامة، وقال لأعداء الله أولياء الشيطان أهل التكذيب والانكار : فَعْلَ مَا سَتَلَكُمُ عَنَ أَجْر وَمَا أَنَا مِنَ الْعَام، وقال لأعداء الله متكلّفاً أن أسألكم عيره فهو لكم تهتدون به تنجون من عذاب الله يوم القيامة، وقال لأعداء الله أولياء الشيطان أهل التكذيب والانكار : فَعْلَ مَا سَتَلَكُمُ عَنَ أَجْر وَمَا أَنَا مِنَ الْتَكْبَوْبَنُ يقول متكلّفاً أن أسألكم ما لستم بأهله، فقال المنافقون عند ذلك بعضهم لبعض : أما يكفي محمّداً وما هو إلا شيء يتقوله يريد أن يرفع أهل بيته على رقابنا ، ولنن قتل أو مات لننز عنها من أهل بيته ثم لا نعيدها فيهم أبداً، وأراد الله عز ذكره أن يعلم نيته على رقابنا ؟ فقالوا : ما أنزل الله هذا، فقال في كتابه بمَرَيكَ في يقول الله عن أله من يتم على رقابنا ، ولن قتل أو مات لنز عنها من أهل بيته فقال في كتابه بمَرَيك : فاته يقولون الله يبته على رقابنا ، ولن قتل أو مات لنز عنها من أهل بيته منه لا نعيدها فيه أبداً، وأراد الله عز ذكره أن يعلم بيته على رقابنا ؟ فقالوا : ما أنزل الله هذا، منه النيون يكتابه بمَرَيك في يقول الم يتك على يتك ولا بمودتهم وقد قال اله يَرك في يقول : لوسروا به مست عنك الوحي ، فلم تكلّم بفضل أهل بيتك ولا بمودتهم وقد قال اله يَرك في يقول : لو شت حبست عنك الوحي ، فلم تكلم بفضل أهل بيتك ولا بمودتهم وقد قال اله يَرك في يقول : في قول يقبل أو مات لنزو ها فرو بست عنك الوحي ، فلم تكلم بفضل أهل بيتك ولا بمودتهم وقد قول في أي يقول في يؤيل في يؤول : مست عنك الوحي ، فلم تكلم بلغض أهل بيتك والظلم بعدك وهو قول الله بم يقول : وأسرو الله بيت في ولك في يقرب في ألق أل في يكم أي أله وأست في يقول : الست في ألو في يقول : المول بيتك والظلم بعدك وهو قول الله بيت في أست فرو . واست في ينه من الدارو اله الله مذا إله منه منه منها منه منه والظلم بعدك وهو قول الل

**أقول:** سيأتي تمام الخبر في باب أنّهم أنوار الله.

## ١٤ - باب آخر في تأويل قوله تعالى:

﴿وَإِذَا ٱلْمَوْءُ,دَةُ سُبِلَتْ ﴿ إِلَيْ بِأَيِّ ذَنْبٍ قُنِلَتْ ﴾

١ - فس أحمد بن أدريس عن أحمد بن محمد عن عليّ بن الحكم عن أيمن بن محرز عن جابر عن أيم بن أيمن بن محرز عن أبي جعفر عليّ إليّ في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلْمَوْمُ دَهُ سُبِلَتَ ﴿ مُعَالَى اللَّهُ مُعَالًا عَالَى اللَّهُ مُعَالًا عَالًا عَالَى محمد عن قتل في مودّتنا<sup>(٣)</sup>.

٢ – كنز محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد بن عيسى عن عليّ بن حديد عن منصور بن يونس عن منصور بن حازم عن زيد بن عليّ عليّ قال : قلت له : جعلت فداك قوله تعالى : ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْمُ دَمُ سُمِلَتَ ﴿ يَأْيَ ذَنْبِ قُنِلَتَ ﴿ قَال : هي والله مودّتنا ، هي والله فينا خاصّة<sup>(٣)</sup>.

٣ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن إسماعيل بن

(1) روضة الكافي، ص ٨٤٩ ح ٥٧٤.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠٠.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٤١ في تأويل الآيتان ٨ و٩ من سورة التكوير.

يسار عن عليّ بن جعفر الحضرميّ عن جابر الجعفيّ قال : سألت أبا عبد الله عليَّ عن قول الله ﷺ : ﴿وَإِذَا آلْمَوْهُ دَةُ شَبِلَتْ ﴾ بِأَيّ ذَنْبِ قُنِلَتْ ﴾ قال : من قتل في مودّتنا سئل قاتله عن قتله<sup>(۱)</sup>.

٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همام عن عبد الله بن جعفر عن محمّد بن عبد الله بن جعفر عن محمّد بن عبد الحميد عن أبي جميلة عن جابر عن أبي جعفر ظليَّالا أنّه قال: ﴿وَإِذَا الْمَوْمُرَدَةُ شَهِلَتَ ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَدَةُ شُهِلَتَ ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَدَةُ شُهِلَتَ ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَدَةُ سُهِلَتَ ﴿ وَإِذَا الْعَقِمُ مَعْنَ جَابِر عن أبي جعفر ظليَّالاً أنّه قال: ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَدَةُ سُهِلَتَ ﴿ وَالَيْ عَامَ مَا عَنْ جَابِر عن أبي جعفر ظليمًا أنّه قال: ﴿ وَإِذَا الْمَوْمُرَدَةُ سُهِلَتَ ﴿ وَالَيْ عَالَ اللّهُ عَامَ عَنْ جَابُ عَانَهُ عَالَ عَامَ عَانَ إِلَيْ عَامَ اللّهُ عَامَ عَانَا اللّهُ عَامَةُ عَانَ إِنّا عَانَ الْعَامَ مَا عَنْ عَامَ اللّهُ وَالَّهُ وَالَى الْمَوْمُرُومًا إِلَى عَامَ قُلِلَتَ إِلَيْ قَالَ: مَن قَتْلُ في مودَّتنَا<sup>(٢)</sup>.

٥ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن الحسن ابن الحسين الأنصاريّ عن عمرو بن ثابت عن عليّ بن القاسم قال : سألت أبا جعفر ﷺ عن قوله تعالى : ﴿وَإِذَا آلْمَوْمُ,دَةُ سُمِلَتَ ﴿ يَأْيَ ذَنْبٍ قُنِلَتَ ﴿ يَكَ اللَّهُ عَالَ : شيعة آل محمّد تسئل بأيّ ذنب قتلت<sup>(٣)</sup>.

٢ - كَنْزَ، محمّد بن العبّاس عن عليّ بن جمهور عن محمّد بن سنان عن إسماعيل بن جابر عن أبي عبد الله عَلَيْنَا قال : قلت قوله عَرَيَنا : ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْمُرَةُ سُمِلَتْ ﴿ مَا يَكُ ذَلْبٍ قُلِلَتْ ﴿ قال : يعني الحسين عَلَيْنَا (<sup>3)</sup>.

٧ - كتز: روى سليمان بن سماعة عن عبد الله بن القاسم عن أبي الحسن الأزديّ عن أبان ابن أبي عن أبان أبن أبي عن أبان أبي عن أبان أبي عيّاش عن سليم بن قيس عن ابن عبّاس أنّه قال : هو من قتل في مودّتنا أهل البيت (<sup>٥)</sup>.

٨ - وعن منصور بن حازم عن رجل عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن قول الله بَمَوَى الله بَمُ وَوَإِذَا الْمَوْمُ دَمَ مُعَالَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى اللهُ عَلَى إِلَى الله بَمَوَى الله بَمَوَى الله بَمَو المَوْلِي الله بَمَوْلَ اللهُ بَمَوْلَ اللهُ بَمَوْلَ اللهُ بَعْنَا إِلَى اللهُ بَعْلَى الله بَعْلَى الله بَعْ

**بيان؛** قال الطبرسيّ قدّس الله روحه في هذه الآية : الموؤودة هي الجارية المدفونة حيّاً، وكانت المرأة إذا حان وقت ولادتها حفرت حفرة وقعدت على رأسها فإن ولدت بنتاً رمت بها في الحفرة، وإن ولدت غلاماً حبسته، أي تسأل فيقال لها : بأيّ ذنب قتلت، ومعنى سؤالها توبيخ قاتلها وقيل : المعنى يسأل قاتلها بأيّ ذنب قتلت.

وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ : •وإذا المودة سئلت، بفتح الميم والوار، وروى ذلك ابن عبّاس أيضاً، فالمراد بذلك الرحم والقرابة، وأنّه يسأل قاطعها عن سبب قطعها، وروي عن ابن عبّاس أنّه قال: هو من قتل في مودّتنا أهل البيت.

وعن أبي جعفر علي قال: يعني قرابة رسول الله تشكر ومن قتل في جهاد. وفي رواية أخرى: قال: هو من قتل في مودّتنا وولايتنا انتهى<sup>(٧)</sup>. **أقول:** الظّاهر أنّ أكثر تلك الأخبار مبنيّة على تلك القراءة الثانية، إمّا بحذف مضاف، أي

(١) - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٤١ في تأويل الآيتان ٨ و٩ من سورة التكوير.
 (٣) - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٤٢.

أهل المودّة يسألون بأيّ ذنب قتلوا، أو بإسناد القتل إلى المودّة مجازاً، والمراد قتل أهلها، او بالتجوّز في القتل، والمراد تضييع مودّة أهل البيت عليمًا وإبطالها وعدم القيام بها وبحقوقها، وبعضها على القراءة الأولى المشهورة، بأن يكون المراد بالموؤودة النّفس المدفونة في التّراب مطلقاً أو حيّاً إشارة إلى أنّهم لكونهم مقتولين في سبيل الله تعالى ليسوا بأموات بل أحياء عند ربّهم يرزقون، فكأنّهم دفنوا حيّاً، وفيه من اللطف ما لا يخفى. **4** - **فر:** باسناده عن محمّد بن الحنفيّة في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا آلْمَوْمُرَةُ شُهِلَتْ﴾ قال:

٩ - فرو باسادة عن محمد بن الحقية في قوله لعالى. مروردا المواردة سيسه عن مان. مودتنا<sup>(1)</sup>.

١١ - **فر:** جعفر بن أحمد بن يوسف باسناده عن أبي جعفر عليمًا قال: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْءُرَدَةُ سُمِلَتَ ﴿ بِأَيَ ذَنْبٍ قُنِلَتَ ﴾ : يقول : أسألكم عن المودة الّتي أنزلت عليكم فضلها بأيّ ذنب قتلتموهم <sup>(٣)</sup>.

١٢ – فر؛ الفزاري باسناده عن أبي عبد الله غائب في قول الله عز ذكره.

﴿وَإِذَا ٱلْمَوْمُ,دَةُ سُبِلَتْ﴾ يعني مودّتنا ﴿بِأَيّ ذَنْبٍ قُئِلَتَ﴾ قال: ذلك حقّنا الواجب على النّاس، وحبّنا الواجب على الخلق قتلوا مودّتنا<sup>(3)</sup>.

10 – باب تأويل الوالدين والولد والأرحام وذوي القربي بهم عَيْظَهُمُ

ا - قعب: سليم بن قيس عن أمير المؤمنين ﷺ في خبر طويل في قوله تعالى : ﴿ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ﴾ قال: أمّا الوالد فرسول الله ﷺ ، ﴿وَمَا وَلَدَ﴾ يعني هؤلاء الأوصياء ﷺ <sup>(٥)</sup>.

**بیان: ق**یل: الوالد آدم، وما ولد ذرّیته، أو الأنبیاء والأوصیاء من ولده وقیل: ابراهیم وولده، وقیل: کلّ والد وولده.

٢ – قَ**بِ:** أبو حمزة عن أبي جعفر ظَلِيَّةِ في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَنَّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَقُوْا رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُر مِن نَفَسِ وَبَودَةٍ﴾ الآية قال : قرابة الرّسول ﷺ وسيّدهم أمير المؤمنين ظَلِيَّةٍ ، أُمروا بمودّتهم فخالفوا ما أمروا به<sup>(1)</sup>.

**بيان:** لعلّه تفسير لقوله تعالى: (والأرحامَ) فيكون منصوباً كما هو في غير قراءة حمزة، فإنّه قرأ بالجرّ، وعطفاً على الجلالة أي اتّقوا أرحام الرّسول أن تقطعوها .

- (١) (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٤١ ح ٦٩٢–٦٩٣. (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٤٢ ح ٦٩٥ وفيه: عن مودة القربى. (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٤٢ ح ٦٩٦.
- مناقب ابن شهر آشوب، ح ۱ ص ۳٤٧.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٩٤٠.

١٥ – باب / تأويل الوالدين والولد والأرحام وذوي القربي بهم ﷺ

٣ - كتز محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عامر عن محمّد بن الحسين عن أحمد بن محمّد بن الي عبد الله عليتية أنّه سنل محمّد بن أبي نصر عن حمّاد بن عثمان عن عبد الرّحيم القصير عن أبي عبد الله عليتية أنّه سنل عن قوله تعالى : فوأولوا آلازمار بتمثيم أولى يبتعن في يكثب أللوا في قال : نزلت في ولد الحسين عليقية ، قال : قلت : جعلت فداك نزلت في الفرائض؟ قال : لا فقلت : ففي الحسين عليقية ، قال : لا فقلت : في المواريث؟ قال : لا مُمّ قال : نزلت في الإمرة أله من المواريث محمّد بن أبي عبد الله عليقية المحمد بن الحسين عن أبي عبد الله عليقية أنه سنل عن قوله تعالى : فوأولوا آلازمار بتمثيم أولى يبتعن في يبتعن في كذب ألفوا تقل تعليم في ولد الحسين عليقية ، قال : نزلت في ولد الحسين عليقية ، قال : لا فقلت : فلي المواريث؟ قال : لا فقلت : في المواريث؟ قال : لا فقلت : فلي المواريث مع ما المواريث مع ما المواريث من ألم قال : نزلت في المواريث من ألموا المواريث من ألم قال : نزلت في المواريث المواريث من ألم قال : نزلت في المواريث المواريث الموال : لا مُمّ قال : نزلت في المواريث المواريث من ألم قال : نزلت في المواريث المواريث الموا الموال : نزلت في المواريث المواريث المواريث الموال : نزلت في المواريث الله قال : نزلت في المواريث المواريث قال : لا من ما موال : نزلت في المواريث المواريث قال : لا من موال : نزلت في المواريث المواريث المواريث الموال : نزلت في المواريث المواريث الموال : الموال : نزلت في المول المواريث الموال : لا من موال : نزلت في المورة المواريث المواريث المول : المواريث المول الموال : نزلت في الموريث المولي المولي المولي المولي : المولي المولي المولي المولي المولي المولي : نولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي : نولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي : نولي المولي المولي المولي المولي : نولي المولي المولي المولي المولي المولي : نولي المولي ا مولي المولي المو

**بيان:** لعلّ السؤال عن المواريث بعد الفرائض للتأكيد: أو لتوهّم أنّه ﷺ حمل الفرائض على غير المواريث.

٤ - كنز: عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن عبد الرّحمان بن الفضل عن جعفر بن الحسين الكوفيّ عن أبيه عن محمّد بن زيد مولى أبي جعفر ظليّظ قال: سألت مولاي فقلت: قوله يَتَوَيَّكُ : فَوَأُوْلُوا الْأَرْحَارِ بَتَعْنَهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ ﴾ قال: هو عليّ ظليّظ (<sup>٢)</sup>.

٥ - كنز محمد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن راشد عن إبراهيم بن محمّد عن محمّد عن محمّد ابن عليّ المقري باسناده يرفعه إلى زيد بن عليّ ظَلِيَن في قول الله تَتَوَيَن في أول الأرّحام بن عليّ المقري بنعين في حمّد عن محمّد عن محمّد عن محمّد عن عليّ ابن عليّ المقري باسناده يرفعه إلى زيد بن عليّ ظلِيم في قول الله تَتَوَيَن أولى الأرّحام بنعين في حمّد الله تَتَوَيْن أولى المقري بنعين في حمّد عن محمّد عن محمّد عن محمّد عن محمّد عن عليّ عليّ ظليت المقري باسناده يرفعه إلى زيد بن عليّ ظليت في قول الله تَتَوَيَن أولى الأرّحام بنعين أولى المقري بنعين في حمّد الله تَتَوَيَن أولى المقري بالمقري باسناده يرفعه إلى زيد بن عليّ ظليت في ظليت في قول الله تتقرير المقري إلى أولى المقري بنعين في حمّد الله يتقون أولى المقري بنا محمّد عن أولى المقري بنعين إلى أولى المادة والملك والإيمان (٣).

٦ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن ابن عيسى عن ابن حديد وابن بزيع جميعاً عن ابن حديد وابن بزيع جميعاً عن ابن حازم عن زيد بن علي غليتما قال : قلت له : جعلت فدال قول الله يَتَوَكَّلْ : قُمَا أَنَاءَ اللهُ عَلَى مَنْ إِنْ عَلَيْهُمْ أَلَاءَ اللهُ عَلَى عَلَيْهُمْ قَال : قلت له : جعلت فداك قول الله يَتَوَكَّلْ : قُمَا أَنَاءَ اللهُ عَلَى مَنْ إِنْ عَلَيْهُمُ عَلَى مَا أَنَاءَ اللهُ عَلَى عَلَيْهُمُ مَنْ إِنْ عَلَيْ عَلَيْهُمْ قَال : قلت له : جعلت فداك قول الله عَنْ عَلَيْهُمْ أَلَاءَ اللهُ عَلَى مَنْ إِنْ عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْ قَال : قَلْتَ له : جعلت فداك قول الله عَنْ يَعْتَ اللهُ عَلَيْهُمُونُهُمُونُ عَلَيْهُمُونُ عَلَيْهُمُونُ وَلِذِي ٱلْقُرْبَ فَقَال : القربى هي والله قرابتنا (٤).

**بيان:** لعلّه سقط تأويل اليتامى من النسّاخ، وأمّا تأويل المسكين ففي بعض النسخ: «لا تذهب مسكنتنا، أي إنّا وإن رفعت أقدارنا فنحن محتاجون إلى إفاضات النبيّ ﷺ وشفاعته في الدّنيا والآخرة».

(١) -- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٤٠ في تأويل الآية ٦ من سورة الأحزاب.
 (٣) تأويل الآيانة الظاهرة، ص ٤٤١.
 (٤) -- (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٥٢ في تأويل الآية ٧ من سورة الحشر.

ويحتمل أن تكون «من» تعليلية، أي نحن بسبب قرابتنا بالرّسول مظلومون ممنوعون عن حقّنا إلى قيام القائم عليمية ، وفي بعض النسخ «مسكننا» بالتّاء والنّون الواحدة ، فلعلّه عليمية قرأ مسّاكين بتشديد السين أو بالتخفيف بمعنى الماسك بالشيء أو الموضع الّذي يمسك الماء أي لا يذهب تمسّكنا به عني ، أو حفظنا لعلمه وأسراره قال الفيروزآباديّ : مسك به وأمسك : اعتصم به ، والمسكة بالضمّ ما يتمسّك به ، والمساك كسحاب : الموضع يمسك الماء . ثمّ اعلم أنّ هذا تأويل لبطن الآية ، ولا ينافي ظاهره وسيأتي القول فيه في بابه إن شاء الله .

٨ - م: قال الله بَتَوَيَّنَ : ﴿وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِحْسَتَانًا﴾ قال رسول الله نتَثْنَى أفضل والديكم وأحقهما لشكركم محمد وعلي .

وقال عليّ بن أبي طالب عليمًة : سمعت رسول الله يشيخ يقول : أنا وعليّ أبوا هذه الأمّة، ولحقّنا عليهم أعظم من حقّ أبوي ولادتهم، فإننا ننقذهم إن أطاعونا من النّار إلى دار القرار، ونلحقهم من العبوديّة بخيار الأحرار وقالت فاطمة عليماً أبوا هذه الأمّة محمّد وعليّ، يقيمان أودهم، وينقذانهم من العذاب الدّائم إن أطاعوهما ويبيحانهم النّعيم الدائم إن وافقوهما .

وقال الحسن بن عليّ ﷺ : محمّد وعليّ أبوا هذه الأُمّة، فطوبى لمن كان بحقّهما عارفاً، ولهما في كلّ أحواله مطيعاً، يجعله الله من أفضل سكّان جنانه ويسعده بكراماته ورضوانه.

وقال الحسين بن عليّ ﷺ : من عرف حقّ أبويه الأفضلين : محمّد وعليّ وأطاعهما حقّ طاعته قيل له : تبحبح في أيّ الجنان شئت .

وقال عليّ بن الحسين ﷺ : إن كان الأبوان إنّما عظم حقّهما على أولادهما لاحسانهما إليهم فإحسان محمّد وعليّ إلى هذه الأُمّة أجلّ وأعظم، فهما بأن يكونا أبويهم أحقّ.

وقال محمّد بن عليّ ﷺ: من أرد أن يعلم كيف قدره عند الله فلينظر كيف قدر أبويه الأفضلين عنده: محمّد وعليّ.

وقال جعفر بن محمّد ﷺ من رعى حقّ أبويه الأفضلين : محمّد وعليّ لم يضرّه ما أضاع من حقّ أبوي نفسه وسائر عباد الله فإنّهما يرضيانهم بسعيهما .

وقال موسى بن جعفر ﷺ : يعظم ثواب الصّلاة على قدر تعظيم المصلّي على أبويه الأفضلين : محمّد وعليّ.

وقال عليّ بن موسى الرضا ﷺ : أما يكره أحدكم أن ينفى عن أبيه وأمّه اللّذين ولداه؟ قالوا : بلى والله قال : فليجتهد أن لا ينفى عن أبيه وأمّه اللّذين هما أبواه الأفضل من أبوي نفسه .

وقال محمّد بن عليّ بن موسى ﷺ : قال رجل بحضرته : إنّي لأحبّ محمّد أ رعليّاً حتى لو قطعت إرباً، أو قرضت لم أزل عنه. قال محمّد بن عليّ ﷺ : لا جرم أنّ محمّداً وعليّاً معطياك من أنفسهما ما تعطيهما أنت من نفسك إنّهما ليستدعيان لك في يوم فصل القضاء ما لا يغي ما بذلته لهما بجزء من مائة ألف جزء من ذلك .

وقال عليّ بن محمّد ﷺ : من لم يكن والدا دينه محمّد وعليّ أكرم عليه من والدي نسبه فليس من الله في حلّ ولا حرام ولا قليل ولا كثير .

وقال الحسن بن عليّ ﷺ : من آثر طاعة أبوي دينه محمّد وعليّ على طاعة أبوي نسبه قال الله ﷺ له: لأؤثرنّك كما آثرتني، ولأشرّفنّك بحضرة أبوي دينك كما شرّفت نفسك بإيثار حبّهما على حبّ أبوي نسبك.

وأمّا قوله كَلَيْكُ : ﴿وَذِى ٱلْقُرْبَىٰ﴾ فهم من قراباتك من أبيك وأمّك قيل لك : اعرف حقّهم كما أخذ به العهد على بني إسرائيل، وأخذ عليكم معاشر أمّة محمّد بمعرفة قرابات محمّد ﷺ الّذين هم الأئمّة بعده، ومن يليهم بعد من خيار أهل دينهم.

قال الإمام عنه : قال رسول الله عنه من رعى حقّ قرابات أبويه أعطي في الجنّة ألف درجة بُعد ما بين كلّ درجتين حضر الفرس الجواد المضمر مائة سنة إحدى الدّرجات من فضّة، والأخرى من ذهب والأخرى من لؤلؤ، والأخرى من زمرّد، والأخرى من زبرجد، والأخرى من مسك، والأخرى من عنبر والأخرى من كافور، وتلك الدّرجات من هذه الأصناف، ومن رعى حقّ قربى محمّد وعليّ أوتي من فضل الدرجات وزيادة المثوبات على قدر زيادة فضل محمّد وعليّ على أبوي نسبه.

وقالت فاطمة ﷺ لبعض النساء : ارضي أبوي دينك محمّداً وعليّاً بسخط أبوي نسبك، ولا ترضي أبوي نسبك بسخط أبوي دينك، فإنّ أبوي نسبك إنّ سخطا أرضاهما محمّد وعليّ بثواب جزء من ألف ألف جزء من ساعة من طاعاتهما، وإنّ أبوي دينك إن سخطا لم يقدر أبوا نسبك أن يرضياهما، لأنّ ثواب طاعات أهل الدّنيا كلّهم لا تفي بسخطهما .

وقال الحسن بن عليّ ﷺ : عليك بالإحسان إلى قرابات أبوي دينك محمّد وعليّ ، وإن أضعت قرابات أبوي نسبك ، وإيّاك وإضاعة قرابات أبوي دينك بتلافي قرابات أبوي نسبك ، فإنّ شكر هؤلاء إلى أبوي دينك : محمّد وعلي أثمر لك من شكر هؤلاء إلى أبوي نسبك ، إنَّ قرابات أبوي دينك إذا شكروك عندهما بأقلّ قليل نظرهما لك يحطّ ذنوبك ، ولو كانت ملء ما بين الثرى إلى العرش ، وإنّ قرابات أبوي نسبك إن شكروك عندهما وقد ضيّعت قرابات أبوي دينك لم يغنيا عنك فتيلاً .

وقال عليّ بن الحسين ﷺ : حقّ قرابات أبوي ديننا محمّد وعليّ وأولياتهما أحقّ من قرابات أبوي نسبنا، إنّ أبوي ديننا يرضيان عنّا أبوي نسبنا وأبوي نسبنا لا يقدران أن يرضيا عنّا أبوي ديننا : محمّد وعليّ صلوات الله عليهما . وقال محمّد بن عليّ ﷺ : من كان أبوا دينه، محمّد وعليّ ﷺ آثر لديه وقراباتهما أكرم من أبوي نسبه وقراباتهما قال الله ﷺ : فضّلت الأفضل لأجعلنّك الأفضل، وآثرت الأولى بالإيثار لأجعلنّك بدار قراري ومنادمة أوليائي أولى.

وقال جعفر بن محمد عَلَيَّةٍ : من ضاق عن قضاء حقّ قرابات أبوي دينه وأبوي نسبه وقدح كلّ واحد منهما في الآخر فقدَّم قرابة أبوي دينه على قرابة أبوي نسبه قال الله يَتَخَيَّكُ يوم القيامة : كما قدّم قرابة أبوي دينه فقدّموه إلى جناني فيزداد فوق ما كان أعدّ له من الدّرجات ألف ألف ضعفها .

وقال موسى بن جعفر عليمًا وقد قيل له : إنّ فلاناً كان له ألف درهم عرضت عليه بضاعتان يشتهيهما لا يتسع بضاعته لهما ، فقال : أيّهما أربح لي؟ فقيل له : هذا يفضل ربحه على هذا يألف ضعف، قال : أليس يلزمه في عقله أن يؤثر الأفضل؟ قالوا : بلى ، قال : فهكذا إيثار قرابة أبوي دينك : محمّد وعليّ أفضل ثواباً بأكثر من ذلك ، لأنّ فضله على قدر فضل محمّد وعليّ على أبوي نسبه .

وقيل للرّضا ظليمًا: ألا نخبرك بالخاسر المتخلّف؟ قال: من هو؟ قالوا: فلان باع دنانيره بدراهم أخذها فردّ ماله عن عشرة آلاف دينار، إلى عشرة آلاف درهم قال: بدرة باعها بألف درهم ألم يكن أعظم تخلّفاً وحسرة؟ قالوا: بلى قال ألا أنبئكم بأعظم من هذا تخلّفاً وحسرة، قالوا بلى، قال: أرأيتم لو كان له ألف جبل من ذهب باعها بألف حبّة من زيف ألم يكن أعظم تخلّفاً وأعظم من هذا حسرة؟ قالوا: بلى، قال: أفلا أنبئكم بأشد من هذا تخلّفاً، وأعظم من هذا حسرة؟ قالوا: بلى، قال: من آثر في البرّ والمعروف قرابة أبوي نسبه على قرابة أبوي هذا حسرة؟ قالوا: من آثر في البرّ والمعروف قرابة أبوي نسبه على قرابة أبوي دينه: محمّد وعليّ، لأنّ فضل قرابات محمد وعليّ أبوي دينه على قرابات أبوي نسبه أفضل من فضل ألف جبل ذهب على ألف حبّة زائف.

وقال محمّد بن عليّ الرّضا ﷺ: من اختار قرابات أبوي دينه محمّد وعليّ ﷺ على قرابات أبوي نسبه اختاره الله تعالى على رؤوس الأشهاد يوم التناد وشهره بخلع كراماته وشرّفه بها على العباد إلّا من ساواه في فضائله أو فضله.

وقال عليّ بن محمّد ﷺ: إنّ من إعظام جلال الله إيثار قرابة أبوي دينك: محمّد وعليّ ﷺعلى قرابات أبوي نسبك، وإنّ من التّهاون بجلال الله إيثار قرابات أبوي نسبك على قرابات أبوي دينك: محمّد وعليّ ﷺ.

وقال الحسن بن عليّ ﷺ: إنّ رجلاً جاع عياله فخرج يبغي لهم ما يأكلون فكسب درهماً فاشترى به خبزاً وأدماً فمرّ برجل وامرأة من قرابات محمّد وعليّ ﷺ فوجدهما جائعين فقال: هؤلاء أحقّ من قراباتي فأعطاهما إيّاهما ولم يدر بماذا يحتجّ في منزله، فجعل يمشي رويداً يتفكّر فيما يتعذّر به عندهم ويقول لهم ما فعل بالدّرهم إذ لم يجئهم بشيء فبينما هو متحيّر في طريقه إذا بفيج يطلبه فدلّ عليه فأوصل إليه كتاباً من مصر وخمسمائة دينار في صرَّة، وقال: هذه بقيَّة حملته إليك من مال ابن عمَّك مات بمصر، وخلف مائة ألف دينار على تتجار مكمة والمدينة وعقاراً كثيراً ومالاً بمصر بأضعاف ذلك، فأخذ الخمسمائة دينار ووضيع على عياله، ونام ليلته فرأى رسول الله ﷺ وعليًّا صلَّى الله عليهما فقالًا له: كيف ترى إغناءنا لك لمّا آثرت قرابتنا على قرابتك؟ ثمّ لم يبق بالمدينة ولا بمكّة ممّن عليه شيء من المائة ألف دينار إلّا أتاه محمّد وعليّ في منامه وقالا له : إمّا بكرت بالغداة على فلان بحقّه من ميراث ابن عمَّه وإلَّا بكر عليك بهلاكك واصطلامك وإزالة نعمك وإبانتك من حشمك، فأصبحوا كلُّهم وحملوا إلى الرَّجل ما عليهم حتَّى حصل عنده مائة ألف دينار ، وما ترك أحد بمصر ممّن له عنده مال إلّا وأتاه محمّد وعليّ ﷺ في منامه وأمراه أمر تهدّد بتعجيل مال الرّجل أسرع ما يقدر عليه، وأتى محمّد وعليّ هذا المؤثر لقرابة رسول الله ﷺ في منامه فقالا له: كيف رأيت صنع الله لك؟ قد أمرنا من بمصر أن يعجّل إليك مالك، أفنأمر حاكمها بأن يبيع عقارك وأملاكك ويسفتج إليك بأثمانها لتشتري بدلها من المدينة؟ قال: بلي، فأتى محمّد وعليّ ﷺ حاكم مصر في منامه فأمراه أن يبيع عقاره، والسفتجة بثمنه إليه، فحمل إليه من تلك الأثمان ثلاثمائة ألف دينار، فصار أغنى من بالمدينة. ثمَّ أتاه رسول الله عنه فقال: يا عبد الله هذا جزاؤك في الدَّنيا على إيثار قرابتي على قرابتك، ولأعطينَك في الآخرة بدل كلِّ حبَّة من هذا المال في الجنَّة ألف قصر أصغرها أكبر من الدَّنيا ، مغرز كلَّ إبرة منها خير من الدّنيا وما فيها<sup>(١)</sup>.

**بيان**؛ الحضر بالضمّ: العدو، وقال الفيروزآباديّ: الفتيل: السحاة الّتي في شقّ النّواة، وما أغنى عنك فتيلاً ولا فتيلة شيتاً، والزّيف: الدّرهم المغشوش. والفيج بالفتح معرّب يبك. وفي القاموس: السفتجة كقرطعة: أن تعطي مالاً لأحد وللآخذ مال في بلد المعطى فيوفّيه إيّاه ثمَّ فيستفيد أمن الطريق، وفعله السفتجة بالفتح.

٩ - فس \* في قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ يُوفُونَ بِمَهَدِ ٱللَّهِ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْبِينَانَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَهُ وَلَا يَنْقُضُونَ ٱلْبِينَانَ ﴿ وَٱلَّذِينَ يَصِلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَهُ بِهِ أَن يُوصَلُ <sup>(٢)</sup> الآية . حدّثني أبي عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن ظَلِيَنَا واللَّهُ قال : إنَّ رحم آل محمّد معلّم من أبي الحسن ظَلِيَنَا وَ وَالَّذِينَ رحم آل محمّد معلّم من أبي الحسن ظَلِينَا في عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن ظَلِينَا وَالَذِينَ وَ وَالَّذِينَ رحم آل بُومَ أَن يُوصَلُ (<sup>٢)</sup> الآية . حدّثني أبي عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن ظَلِينَا وَ قال : إنَّ رحم آل محمّد معلّمة بالعرش يقول : اللهمّ صل من وصلني ، واقطع من قطعني ، وهي تجري في كل محمّد معلّقة بالعرش يقول : اللهمّ صل من وصلني ، واقطع من قطعني ، وهي تجري في كل رحم ، ونزلت هذه الآية في آل محمّد<sup>(٣)</sup>.

١٠ - شي: عن محمّد بن الفضيل قال: سمعت العبد الصّالح على يقول: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَعِمَلُونَ مَا أَمَرَ ٱللَّهُ بِدِءَ أَن يُوسَلُ، قال: إنّ رحم آل محمّد. وذكر مثله إلى قوله: في كلّ رحم<sup>(٤)</sup>.

- تفسير الإمام العسكري، ص ٣٢٩.
   (٢) سورة الرعد، الآيتان: ٢٠-٢١.
  - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦٤.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٢٣ ح ٢٩ من سورة آل عمران.

**إيضاح:** قال الجزريّ : فيه الرّحم شجنة من الرّحمان، أي قرابة مشتبكة كاشتباك العروق، شبّه بذلك مجازاً، وأصل الشجنة بالضمّ والكسر : شعبة من غصن من غصون الشّجرة.

١٢ - م: قال: وتفسير قوله بَرْتَجْلا: «الرحمان» إنَّ قوله: الرّحمان مشتق من الرّحم.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : سمعت رسول الله ﷺ يقول : قال الله ﷺ : أنا الرّحمان وهي الرّحم، شققت لها اسماً من اسمي، من وصلها وصلته، ومن قطعها قطعته.

ثمَّ قال عليَّ ﷺ : أوتدري ما هذه الرَّحم الَّتي من وصلها وصله الرَّحمان ومن قطعها قطعه الرحمان؟ فقيل: يا أمير المؤمنين حتَّ بهذا كلِّ قوم على أن يكرموا أقرباءهم ويصلوا أرحامهم، فقال لهم: أيحتُّهم على أن يصلوا أرحام الكافرين وأن يعظِّموا من حقَّره الله وأوجب احتقاره من الكافرين؟ قالوا : لا ، ولكنَّه يحتُّهم على صلة أرحامهم المؤمنين ، قال : فقال: أوجب حقوق أرحامهم لاتِّصالهم بآبائهم وأمَّهاتِهم؟ قلت: بلي يا أخا رسول الله عنهم إذا إنَّما يقضون فيهم حقوق الآباء والأمَّهات؟ قلت: بلي يا أخا رسول الله، قال: فآباؤهم وأمّهاتهم إنّما غذوهم في الدّنيا، ووقوهم مكارهها وهي نعمة زائلة ومكروه ينقضي، ورسول ربَّهم ساقهم إلى نعمة دائمة لا تنقضي، ووقاهم مكروهاً مؤبَّداً لا يبيد، فأيّ النّعمتين أعظم؟ قلت: نعمة رسول الله ﷺ أجلّ وأعظم وأكبر، قال: فكيف يجوز أن يحتِّ على قضاء حقَّ من صغَّر الله حقَّه، ولا يحتَّ على قضاء حقَّ من كبَّر الله حقَّه؟ قلت: لا يجوز ذلك، قال: فإذاً حقّ رسول الله عنها أعظم من حقّ الوالدين وحقٍّ رحمه أيضاً أعظم من حقّ رحمهما، فرحم رسول الله ﷺ أولى بالصّلة، وأعظم في القطيعة، فالويل كلِّ الويل لمن قطعها، والويل كلِّ الويل لمن لم يعظِّم حرمتها أوما علمت أنَّ حرمة رحم رسول الله عظيمة حرمة رسول الله عظيم؟ وأنَّ حرمة رسول الله حرمة الله؟ وأنَّ الله أعظم حقًّا من كلِّ منعم سواه، فإنَّ كلِّ منعم سواه إنَّما أنعم حيث قيَّضه لذلك ربَّه ووفَّقه أما علمت ما قال الله لموسى بن عمران؟ قلت: بأبي أنت وأمّي ما الّذي قال له؟ قال ﷺ : قال الله تعالى: يا موسى أوتدري ما بلغت رحمتي إيّاك؟ فقال موسى: أنت أرحم بي من أمّي، قال

الله : يا موسى وإنّما رحمتك أمّك لفضل رحمتي، أنا الّذي رفقتها عليك، وطيّبت قلبها لتترك طيب وسنها لتربيتك، ولو لم أفعل ذلك بها لكانت وسائر النساء سواء، يا موسى أتدري أنّ عبداً من عبادي تكون له ذنوب وخطايا تبلغ أعنان السّماء فأغفرها له ولا أبالي؟ قال : يا ربّ وكيف لا تبالي؟ قال تعالى : لخصلة شريفة تكون في عبدي أحبّها : يحبّ إخوانه المؤمنين، ويتعاهدهم ويساوي نفسه بهم ولا يتكبّر عليهم، فاذا فعل ذلك غفرت له ذنوبه ولا أبالي . يا موسى إنّ الفخر ردائي، والكبرياء إزاري، من نازعني في شيء منهما عذّبته بناري .

ي و الى با عن المرابع من المرابع عن المرابع و المرابع من حطام الدّنيا عبداً من عبادي يا موسى إنّ من إعظام جلالي إكرام عبدي الّذي أنلته حظّاً من حطام الدّنيا عبداً من عبادي مؤمناً قصرت يده في الدّنيا ، فإن تكبّر عليه فقد استخف بعظيم جلالي .

ثمّ قال أمير المؤمنين عَظِيمًا : إنّ الرّحم الّتي اشتقّها الله تَكْرَمُنَ بقوله : أنا الرّحمان، هي رحم محمّد عَظيم ، وإنّ من إعظام الله إعظام محمّد وإنّ من إعظام محمّد إعظام رحم محمّد، وإنّ كلّ مؤمن ومؤمنة من شيعتنا هو من رحم محمّد، وإنّ إعظامهم من إعظام محمّد، فالويل لمن استخفّ بحرمة محمّد، وطوبي لمن عظّم حرمته وأكرم رحمه ووصلها<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الوسن محرّكة: ثقلة النّوم أو أوّله والنّعاس.

١٣ –**شي؛** عن العلا بن الفضيل عن أبي عبد الله للظِّلا قال: سمعته يقول: الرّحم معلّقة بالعرش تقول: اللّهم صل من وصلني، واقطع من قطعني، وهي رحم آل محمّد ورحم كلّ مؤمن، وهي قول الله: ﴿ وَالَذِينَ يَعِبْلُونَ مَآ أَمَرَ اللّهُ بِلِهِ أَن يُوْسَلَ﴾ <sup>(٣)</sup>.

18 - شي: عن عمر بن مريم قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله: ﴿ وَٱلَذِينَ يَعِيلُونَ مَا أَمَرَ أَنتَهُ بِدِء أَن يُومَـلَ؟ قال: من ذلك صلة الرّحم وغاية تأويلها صلتك إيّانا<sup>(٣)</sup>.

١٥ -شيء عن سعد بن أبي جعفر ﷺ ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْسُرُ بِٱلْمَدُلِ وَٱلْإِحْسَنِ﴾ قال: يا سعد إنّ الله يأمر بالعدل وهو محمّد، والاحسان وهو عليّ ﴿ وَإِيَّآيٍ ذِى ٱلْقُرْكَ ﴾ وهو قرابتنا، أمر الله العباد بمودّتنا وإيتائنا، ونهاهم عن الفحشاء والمنكر من بغى على أهل البيت ودعا إلى غيرنا<sup>(3)</sup>.

١٦ –كنز: محمّد بن العبّاس، عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن خضيرة عن عمرو بن شمر عن جابر قال: سألت أبا جعفر عليَّه عن قول الله عَمَرَ اللهِ وَمَا وَلَدَ﴾ قال: يعني عليّاً، وما ولد من الأئمة عليميَّه (<sup>0)</sup>.

(١) تفسير الإمام العسكري، ص ٣٤.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٢٣ ح ٢٧ و٣٠ من سورة آل عمران.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٨ ح ٩٩ من سورة آل عمران.
 (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٧١ تأويل الآية ٣ من سورة البلد.

١٧ – **كنز:** محمّد بن العباس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن إبراهيم بن صالح الأنماطيّ عن منصور عن رجل عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله تعالى : ﴿وَاَنَتَ جِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ قال : يعني رسول الله ﷺ، قلت : ﴿وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾ قال : عليّ وما ولد<sup>(١)</sup>.

١٨ – **كنز:**محمّدبن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن يعقوب عن عبد الله بن محمّد عن أبي بكر الحضرميّ عن أبي جعفر عليَّا قال : قال : يا أبا بكر قول الله عَرَيَّا : ﴿وَوَالِبُو وَمَاوَلَدَ ﴾هو عليّ بن أبي طالب عَليَتَا وما ولد الحسن والحسين عَلَيَا <sup>(٢)</sup>.

١٩ – فمر؛ جعفر بن محمّد بن سعيد باسناده عن الصادق ﷺ في قوله تعالى : ﴿وَأَعْبُدُوا اللَّهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ. شَيْئاً وَبِالْوَلِدَنِنِ إِحْسَنَا﴾ قال: إنّ رسول الله ﷺ وعليّ بن أبي طالب ﷺ هما الوالدان ﴿وَبِذِي ٱلْقُـرْبَىٰ﴾ قال: الحسن والحسين ﷺ (<sup>٣)</sup>.

٢٠ - فر؛ الحسن بن الحكم باسناده عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿وَاتَقُوا اللهَ ٱلَّذِى نَسَآةَلُونَ بِهِ. وَالأَرْحَامَةُ وَاللهُ عَالَى : ﴿وَاتَقُوا اللهُ اللهِ يَعْلَى وَنسب بِهِ. وَالأَرْحَامَةُ وَاللهُ اللهُ عَالَى اللهُ وَنسب ونسب ينفطع يوم القيامة إلا من كلّ سببه ونسبه ﴿إِنَّ ٱللَهُ كَانَ مَلَيَكُمُ رَقِبًا ﴾ أي حفيظاً <sup>(٤)</sup>.

٢١ – كماء الحسين بن محمّد عن المعلّى عن أحمد بن محمّد بن عبد الله رفعه في قوله تعالى : ﴿لاَ أُقَسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَأَنَتَ حِلٌّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ﴾ قال : أمير المؤمنين وما ولد من الأثمّة غليﷺ <sup>(ه)</sup>.

**بيان: (**لاَ أُنَّسِمُ ﴾ قيل: (لاَ ﴾ للنفي، إذ الأمر واضح، أو المعنى أقسم، و (لَا ﴾ مزيدة للتأكيد، أو لأنا أقسم فحذف المبتدأ وأشبع فتحة لام الابتداء، أو (لَا ﴾ ردِّ لكلام يخالف المقسم عليه والبلد مكة (وَأَنتَ جِلٌ ﴾ أي مستحلَّ بعرضك فيه، أو حلال لك أن تفعل فيه ما تريد ساعة من النهار، فهو وعد بما أحلَّ له عام الفتح.

وعن الصادق عَلَيْهُ قال: كانت قريش تعظم البلد وتستحلّ محمّداً عَلَيْهُ فيه، فقال: لاَ أُقَسِمُ بِهَٰذَا ٱلبَلَدِ ﴾ وَأَنَتَ حِلٌّ بِهَٰذَا ٱلبَلَدِ ﴾ يريد أنّهم استحلّوك فيه فكذّبوك وشتموك. الحديث.

٢٢ – كاءالحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن بسطام بن مرّة عن إسحاق بن حسّان . عن الهيثم بن واقد عن عليّ بن الحسين العبديّ عن سعد الاسكاف عن الأصبغ بن نباتة أنّه سأل أمير المؤمنين غليَّظ عن قوله تعالى : ﴿أَنِ ٱشْكُرْ لِي وَلِوَلِيَبَكَ وَإِلَىَ ٱلْمَصِيرُ ﴾ فقال : الوالدان اللّذان أوجب الله لهما الشكر هما اللّذان ولدا العلم وورّثا الحكم وأمر النّاس

- (1) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧١ تأويل الآية ٣ من سورة البلد.
- (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٠٤ ح ٩٤. (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٠١ ح ٨٨.
  - (٥) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ باب فيه نكت ونتف... ح ١١.

بطاعتهما، ثمّ قال الله : ﴿ وَإِنَّىَ أَلْمَصِيرُ فَمَصِيرِ الْعَبَادَ إِلَى الله ، والذَّليل على ذلك الوالدان، ثمّ عطف القول على ابن حنتمة وصاحبه فقال في الخاصّ والعامّ : ﴿ وَلِن جَهَدَاكَ عَلَىٰ أَن نُشْرِكَ بِهُ يقول في الوصيّة وتعدل عمّن أمرت بطاعته ﴿ فَلَا تُطِعْمُمَاً ﴾ ولا تسمع قولهما ، ثمّ عطف القول على الوالدين فقال : ﴿ وَمَبَاحِبَّهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُونَاً ﴾ يقول : عرّف النّاس فضلهما وادع إلى سبيلهما ، وذلك قوله : ﴿ وَأَنَبَعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىٰ ثُمَرً إِلَىٰ مَرْحِعُكُمْ ﴾ فقال : إلى الله ثمّ الذار الذي فاتّقوا الله ولا تعصوا الوالدين فقال : ﴿ وَمَبَاحِبَّهُمَا فِي ٱلدُّنْيَا مَعْرُونَاً ﴾ يقول : عرّف النّاس فضلهما وادع إلى سبيلهما ، وذلك قوله : ﴿ وَأَنَبَعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَىٰ ثُمَرُ وَلَكَ مَرْحِعُكُمْ ﴾ فقال : إلى الله ثمّ إلينا ،

بيان: اللذين ولدا العلم، أي صدر منهما علم الناس وميراثهما بعد وفاتهما الحكمة، فحقّهما حقّ الحياة الرّوحانيّة، فإنّ حياة الرّوح بالعلم والحكمة، وحقّ والدي الجسم لمدخليّتهما في الحياة الجسمانيّة منقضية بالموت، وتلك باقية أبديّة، وميراث الأخيرين المال الّذي لا ينتفع به إلّا في الحياة الفانية، وميراث الأوّلين العلم والحكمة الباقيان في ملك الأبد، فهما أولى بالذكر والشكر والطاعة، والدليل على ذلك، أي على أنّ المراد بالوالدين النبيّ والوصيّ صلّى الله عليهما لفظ الوالدين، فإنّ المجاز في التغليب ليس بأولى من المجاز في أصل الكلمة، والمرجّحات المذكورة ترجّح الثاني، فالحمل عليه أظهر، ويحتمل إرجاع الإشارة إلى كون المصير إلى الله أو كيفيّته، وعلى التقادير قوله: ﴿ حَمَلَتَهُ أُمَّهُ وَهْنَا عَلَى وَهْنِ وَفِصَنَاتُهُ فِي عَامَيْنِهُ <sup>(٢)</sup> يأبى عن هذا التأويل، ويمكن أن يتكلّف بوجوه:

الأوّل: أن تكون جملة ﴿ حَمَلَتَـهُ أَمَّهُ﴾ معترضة لبيان أسْدَية حقّ الوالدين في العلم على والدي النسب بأنّ لهما مدخليّة في التربية في زمان قليل في قوام البدن الفاني، والوالدان الرّوحانيّان حقوقهما باقية عليه ما بقي في الدّنيا وفي الآخرة أبداً.

والثاني: أن يراد بالوالدين أوّلاً المعنى الحقيقيّ، وثانياً المعنى المجازيّ بتقدير عطف أو فعل، بأن يكون الباء في ﴿ بِوَلِدَيْهِ﴾ سببيّة لا صلة، أي وصّيناه بسبب رعاية والديه الجسمانيين، ووجوب رعايتهما عقلاً ونقلاً الشّكر لوالديه الرّوحانيين، فإنّهما أحرى بذلك، ويؤيّده ضمّ الشكر لله في الثّاني دون الأوّل.

الثالث: أن يكون ظهر الآية للوالدين الجسمانيّين، وبطنها للرّوحانيّين بتوسّط أنّهما أحقّ بذلك، وهذا وجه قريب يجري في كثير من التأويلات الواردة في الآيات، ثمّ عطف القول: أي صرف الكلام. ابن حنتمة: وهو عمر، وصاحبه أبو بكر قال الفيروزآباديّ: حنتمة بنت ذي الرمحين أُمّ عمر بن الخطّاب.

قوله ﷺ : في الخاصّ والعام، أي الخطاب متوجّه إلى الرّسول حيث جادلوه في

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٥ باب فيه نكت ونتف... ح ٧٩.
  - (٢) سورة لقمان، الآية: ١٤.

الوصيّة إلى أمير المؤمنين ﷺ، ويعمّ الخطاب أيضاً كلّ من كلّفاه الرّجوع عن الولاية وأمراه بعدم قبولها، أو في ظهر الآية الخطاب عامّ، وفي بطنه خاصّ، والأوّل أظهر، فيكون ما ذكر بعده نشراً على ترتيب اللّفّ، فتدبّر.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم ليس قوله : والعام، ولعلّه أظهر، وبالجملة هذا من غرائب التأويل، وعلى تقدير صدوره عنهم ﷺ من البطون العميقة البعيدة عن ظاهر اللّفظ، وعلمه عند من صدر عنه صلوات الله عليه.

٢٣ - كَفَوْ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همام عن عبد الله بن جعفر عن الخشّاب عن إبراهيم بن يوسف العبديّ عن إبراهيم بن صالح عن الحسين بن زيد عن آبائه على الذي جبرئيل على الذي على فقال : يا محمّد إنّه يولد لك مولود تقتله أمّتك من بعدك ، فقال : يا جبرئيل لا حاجة لي فيه ، فقال : يا محمّد إنّ منه الأئمة والأوصياء قال : وجاء الذي تشكي إلى فاطمة على فقال لها : إنّك تلدين ولداً تقتله أمّتي من بعدي ، فقالت : لا حاجة لي فيه ، فاطمة على فقال نها : إنّ منه الأئمة والأوصياء قال : وجاء الذي فخاطبها ثلاثاً ، ثمّ قال لها : إنّ منه الأئمة والأوصياء ، فقالت : نعم يا أبت ، فحملت بالحسين فحفظها الله وما في بطنها من إبليس فوضعته لستة أشهر ولم يسمع بمولود ولد لستة أشهر إلا الحسين على من أنثى حتى نبت لحمه ودمه من ريق رسول الله وهو قول الله تكل : ألإنسَنَ بِوَلِدَيْدٍ إِحسَنًا حَمَلَتُهُ أَمَّهُ كَرْهَا وَوَصَعَتْهُ كُوْكًا وَحَمَلُهُ وَفِصَدُاتُهُ ثَلَتُونَ شَهَرًا كُوْلًا .

## 17 – باب أن الأمانة في القرآن الإمامة

الآيات: النساء (2: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالْمَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِيبَتَا يَعِظْكُر بِيدٍ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيمًا بَصِيرًا ﴾ (٥٨.

**الأحزاب (٣٣»؛ ﴿**إِنَّا عَرَضِنَا ٱلأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَمَنَوَنِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْكَ أَن يَحْمِيلَنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَنَنَّ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴾ ٧٢٠.

تفسير: قال الطبرسيّ ﷺ في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن نُؤَدُّوا الأَمْنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾: فيه أقوال: أحدها أنَّها في كلّ من ائتمن أمانة من الأمانات فأمانات الله تعالى أوامره ونواهيه، وأمانات عباده ما يأتمن بعضهم بعضاً من المال وغيره، عن ابن عبّاس وغيره، وهو المرويّ عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ.

وثانيها : أنّ المراد به ولاة الأمر ، أمرهم الله سبحانه أن يقوموا برعاية الرّعيّة ، وحملهم على موجب الدّين والشّريعة . ورواه أصحابنا عن الباقر والصّادق ﷺ قال : أمر الله سبحانه كلّ واحد من الأثمّة أن يسلم الأمر إلى من بعده .

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٦٣.

ويعضده أنّه سبحانه أمر الرّعية بعد هذا بطاعة ولاة الأمر، فروي عنهم ﷺ أنّهم قالوا آيتان إحداهما لنا والأخرى لكم، قال الله سبحانه : ﴿إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمْنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ الآية . وقال : ﴿يَتَأَيُّهَا الّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِ الْأَمْ مِنكُرُ

وهذا القول داخل في القول الأوّل، لأنّه من جملة ما ائتمن الله سبحانه عليه الأئمّة الصادقين، ولذلك قال أبو جعفر ظلِّظَلا: إنّ أداء الصلاة والزكاة والصوم والحجّ من الأمانة، ويكون من جملتها الأمر لولاة الأمر بقسمة الغنائم والصدقات وغير ذلك ممّا يتعلّق به حقّ الرعيّة.

وثالثها : أنّه خطاب النبيّ ﷺ بردٌ مفتاح الكعبة إلى عثمان بن طلحة حين قبض منه يوم الفتح، وأراد أن يدفعه إلى العبّاس، والمعوّل على ما تقدّم. ﴿وَإِذَا حَكَمْتُم بَبْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوُا بِالْعَدَلِ ﴾ أمر الله الولاة والحكّام أن يحكموا بالعدل والنصفة ﴿إِنَّ اللهَ بِيبَتَا يَعِظْكُر بِلِهِ ﴾ أي نعم الشيء ما يعظكم به من الأمر بردٌ الأمانة والحكم بالعدل<sup>(1)</sup>.

وقال البيضاوي في قوله عزّ شأنه : ﴿إِنَّا عَرَضَنَا ٱلأَمَانَةَ ﴾ تقرير للوعد السابق بتعظيم الطاعة، أي في قوله : ﴿وَمَن يُطِع اللَّهَ وَرَسُولَمُ فَقَدْ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴾ وسمّاها أمانة من حيث أنّها واجبة الأداء، والمعنى أنّها لعظمة شأنها بحيث لو عرضت على هذه الأجرام العظام فكانت ذات شعور وإدراك لأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان مع ضعف بنيته ورخاوة قوّته، لا جرم فاز الرّاعي لها والقائم بحقوقه بخير الدّارين ﴿إِنَّمُ كَانَ ظَلُومًا ﴾ حيث لم يف بها ولم يراع حقوقها ﴿جَهُولَا ﴾ بكنه عاقبتها، وهذا وصف للجنس باعتبار الأغلب. وقيل : المراد بالأمانة الطاعة التي تعمّ الطبيعيّة والاختياريّة، وبعرضها استدعاؤها الذي يعمّ طلب الفعل من المختار وإرادة صدوره من غيره، وبحملها الخيانة فيها والامتناع عن أدائها، ومنه قولهم : حامل الأمانة ومحتملها، لمن لا يؤدّيها، فتبرأ ذمّته، فيكون الإباء عنه إتياناً بما

وقيل: إنّه تعالى لمّا خلق هذه الأجرام خلق فيها فهماً، وقال: إنّي فرضت فريضة وخلقت جنّة لمن أطاعني، وناراً لمن عصاني، فقلن: نحن مسخّرات لما خلقتنا، لا نحتمل فريضة ولا نبتغي ثواباً ولا عقاباً، ولمّا خلق آدم عرض عليه مثل ذلك فحمله، وكان ظلوماً لنفسه بتحمّلها ما يشقّ عليها، جهولاً بوخامة عاقبته ولعلّ المراد بالأمانة العقل أو التكليف، وبعرضها عليهنّ اعتبارها بالإضافة إلى استعدادهنّ، وإبائهنّ الإباء الطبيعي الّذي هو عدم اللّياقة والاستعداد، وبحمل الإنسان قابليّته واستعداده لها، وكونه ظلوماً حل

(۱) مجمع البيان، ج ۳ ص ۱۱۲.

العقل أن يكون مهيمناً على القوّتين، حافظاً لهما عن التعدّي ومجاوزة الحدّ، ومعظم مقصود التكليف تعديلهما وكسر سورتهما<sup>(1)</sup>.

ا – **كنز:** الحسين بن عامر عن محمّد بن الحسين عن الحكم بن مسكين عن إسحاق بن عمّار عن أبي عبد الله تلايئة في قوله تَتَوَكَّنَّ : ﴿ إِنَّا عَرَضَنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلتَّمَوَكِتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ الآية قال: يعني ولاية أمير المؤمنين تلايئة <sup>(٢)</sup>.

**گا:** محمّد بن يحيي عن محمّد بن الحسين مثله<sup>(٣)</sup>.

٢ - يو: ابن يزيد عن حمّاد بن عيسى عن حريز عن زرارة عن أبي جعفر ﷺ في قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن نُؤَدُوا الأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ قال : الإمام إلى الإمام ليس له أن يزويها عنه (٤).

٣ - يو: ابن معروف عن حمّاد بن عيسى عن ربعيّ عن الفضيل عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>. **بيان:** زواء عنه قبضه وصرفه.

٤ - يو: أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن محمّد بن خالد عن ابن بكير عن زرارة قال: سألت أبا جعفو ظليمنا عن قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَننَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمَتُمُ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِالمَدْلِ إِنَّ اللَهُ بِعِبًا يَعِظَكُر بِيْنِ قَال : فينا أُنزلت . والله المستعان<sup>(٢)</sup>.

٥ - يو، ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد بن معاوية عن أبي جعفر علي الله في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنتَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّايِ أَن تَحَكُمُوا في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنتَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّايِ أَن تَحَكُمُوا في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنتَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ النَّايِ أَن تَحَكُمُوا في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنتَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُم بَيْنَ أَلَنَا مِن بَعْدُه بِإِلَى الله تعالى إِنَّ اللَّهُ يَعْتَمُ بِي أَن اللَّهُ يَ المَدْلِ إِنَ اللَّهُ يَعْتَا يَعْلَكُم بِيلُهُ قال : إِيَّانا عنى أَن يؤدِي الأول منّا إلى الإمام الذي يكون من بعده المَدي إلَى الله الله والسلاح ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ النَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بالعدل الذي الكتب والسلاح ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ اللَّهِ مَنْ أَنَا مَن يؤلُولُ إِلَهُ لَذِي إِلَى الإمام الذي يكون من بعده الكتب والسلاح ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُ بَيْنَ أَلَة يُولِكُمُ إِنَ اللَهُ إِنَّالَةُ مُنْهُ أَنْ يُولُولُ مَنْ اللَّذِي إِلَى الإمام الذي يكمن بعده الكتب والسلاح ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُ بَيْنَ أَنَا مِن أَن يَعْتَكُمُوا بِالعَدُلُ إِلَّهُ إِنَّةُ إِنَّا عَلَيْنَ إِن إِلَي المَامِ الذي الذي أَمَة إِلَهُ إِلَى الإمام الذي يكمون من بعده إلى الإمام الذي إلَيْ أَنْهُ مَنْ عَلَيْ أَنْ أَنْ عَكْمُوا بالعدال الذي إلَهُ أَنْهُ إِلَيْ أَنْ عَمَنَهُ إِن اللهُ إِلَي اللهُ مُعْرَى إِنَامَ إِلَهُ مُنْ إِلَيْ أَنْهُ مُ إِنَا مَ أَنْ عَتَوْنُ مَا عَامَ اللهُ عَلَى إِن أَنْ عَامَ مَا مَا مَنْ عَالَة مُنْ عَالَة إِنَّةُ إِنَا مَنْ أَنْهُ إِنَ اللَهُ أَنْ أَنْ مَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَهُ مَا إِنَا أَنْ أَنْ أَنْ مَا مَا أَنْ أَنْ عَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ إِلَى أَنْهُ أَنَ مُوالُ اللهُ إِنْ أَنْهُ مَالا إِنَامُ مَا أَنْهُ مَا أَنْهُ مَا أَنَ أَنْهُ مَا أَعْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أُلُهُ مُنْ أَنْ أَنْ أَنُهُ أَنْ أُنْهُ مُنْ أَنُهُ أَنُهُ مُوا أَنْ أَنْ أَنْ أَنُهُ مَا مَا أَنْ أَن مَا عُنُ مَا أَنْ أَ

**ير:** عمران بن موسى عن يعقوب بن يزيد عن ابن محبوب عن محمّد بن الفضيل مثله<sup>(٩)</sup> .

(۱) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۹۰.
(۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٦٠ تأويل الآية ٧٢ من سورة الأحزاب.
(۳) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٥ باب فيه نكت ونتف... ح٢.
(٤) - (٥) بصائر الدرجات، ص ٤٣٧ ج ١٠ باب ٤ ح ٢-٩ و١١.
(٦) - (٩) بصائر الدرجات، ص ٤٣٧ ج ١٠ باب ٤ ح ٣-٩ و١١.

شي؛ عن محمّد بن الفضيل مثله. •ج ١ ص ٢٧٦ ح ١٦٥ من سورة النساء.

٧ - ير: أحمد بن محمّد عن ابن سنان عن إسحاق بن عمّار عن ابن أبي يعفور عن معلّى بن خنيس قال : سألت أبا عبد الله عظيمين عن قول الله : ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمُ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَننَتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ قال : أمر الله الإمام الأوّل أن يدفع إلى الإمام بعده كلّ شيء عنده<sup>(1)</sup>.

٨ – ير: محمّد بن عبد الحميد عن منصور بن يونس عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله ظليمانية يقول: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ قال: هو والله أداء الأمانة إلى الإمام والوصيّة<sup>(٢)</sup>.

**ير:** محمّد بن عيسى عن صفوان عن منصور بن حازم عن أبي بصير مثله<sup>(٣)</sup>.

٩ - يو: عليّ بن إسماعيل عن محمّد بن عمرو عن يحيى بن مالك عن رجل من أصحابنا قال : سألته عن قول الله بَتَرَكِينَ : ﴿ إِنَّ اللَهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَنَنَتِ إِلَى آَهْلِهَا ﴾ قال : الإمام يؤدي إلى الإمام، قال : ثمّ قال : يا يحيى إنّه والله ليس منه، إنّما هو أمر من الله<sup>(٤)</sup>.

١٠ - ير؛ عليّ بن إسماعيل عن محمّد البرقيّ عن عليّ بن داود بن مخلد البصريّ عن مالك الجهنيّ قال : قال أبو جعفر عليّ اللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَننَتِ إلى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمُ مَالك الجهنيّ قال : قال أبو جعفر عليّ : ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الْأَمَننَتِ إلى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمُ مَالك الجهنيّ قال : قال أبو جعفر عليّ : في ألنّ يأمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَننَتِ إلى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمُ بَعْن اللهُ الجهنيّ قال : قال أبو جعفر عليّ : في ألنّ الجهنيّ قال : قال أبو جعفر عليّ : في ألنّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَننَتِ إلى أَن أَعْدَلُهُما وَإِذَا حَكَمْتُمُ بَعْن اللهُ الجهنيّ قال : قال أبو جعفر عليّ ن أَللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَننَتِ إلى أَن تَعْكُمُوا يؤالمَن نولت؟ قلت : يقولون : في الناس، قال : أفكلّ الناس يحكم بين الناس؟ اعقل فينا نزلت ؟

11 - يو: أحمد بن محمّد عن ابن فضّال عن أبي جميلة عن محمّد الحلبيّ عن أبي عبد الله يو: أحمد بن محمّد عن ابن عبد الله يحييني قال : الإمام يعرف بثلاث خصال : إنّه أولى الناس بالذي قبله وعنده سلاح رسول الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنكَتِ إلَى أَمَول الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : ﴿إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنكَتِ إلَى أَمَول الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ يَؤْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنكَتِ إلَى أَمَول الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : ﴿إِنَّ اللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنكَتِ إلَى أَمَول الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : وإلَهُ الله، وقال الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : وإنَّ أَللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنكَتِ إلَى أَمَول الله، وقال الله، وعنده الوصيّة، وهو الذي قال الله تعالى : وإلَن أَللهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنكَتِ إلَى أَلَمَ أَمَول الله، وقال : السلاح فينا بمنزلة التابوت في بني إسرائيل يدور الملك حيث دار السّلاح، كما كان يدور حيث دار التابوت أُمَول كما كان يدور حيث دار السلاح، كما كان يدور حيث دار التابوت أُمَول كما كان يدور حيث دار التابوت.

١٢ - **شي؛** عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر ﷺ وأبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٧)</sup>.

١٣ - مع : ابن البرقيّ عن أبيه عن جدّه عن يونس قال : سألت موسى بن جعفر عَلَيْتَهِ عن قول الله بَجَرَيَّكَ : ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ فقال : هذه مخاطبة لنا خاصة ، أمر الله تبارك وتعالى كلّ إمام منّا أن يؤدّي إلى الإمام الّذي بعده ويوصي إليه ، ثمّ هي جارية في سائر الأمانات ، ولقد حدّثني أبي عن أبيه أنّ عليّ بن الحسين عَلَيْتَهِ قال لأصحابه : عليكم بأداء

- (۱) (۱) بصائر الدرجات، ص ۲۸۸ ج ۱۰ باب ٤ ح ۲۰-۱۰.
- (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٥ ح ١٦٣ من سورة النساء.

الأمانة، فلو أنّ قاتل أبي الحسين بن عليّ لليَّنْ التمنني على السّيف الّذي قتله به لأدّيته إليه<sup>(۱)</sup>. 18 - شيء في رواية ابن أبي يعفور عن أبي عبد الله لليَنْظِرَ قال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَننَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمَتُهُ بَيْنَ النَّاسِ أَن تَخَكُمُوا بِالْعَدْلِكُ قال: أمر الله الإمام أن يدفع ما عنده إلى الإمام الّذي بعده، وأمر الأثمة أن يحكموا بالعدل، وأمر النّاس أن يطيعوهم<sup>(۲)</sup>.

١٦ - نبي، ابن عقدة عن يوسف بن يعقوب عن إسماعيل بن مهران عن ابن البطائنيّ عن أبيه ووهب بن حفص معاً عن أبي بصير عن أبي عبد الله تشيئيًا في قول الله يَتْزَيَّكُ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا وَإِذَا حَكَمَتُم بَيْنَ ٱلنَّاسِ أَن تَحَكُمُوا بِٱلمَدَلِ إِنَّ ٱللَّه يَبْتَكُمُ بِلِيه قال : هي الوصيّة، يدفعها الرّجل منّا إلى الرّجل<sup>(٤)</sup>.

1A - فس: ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمْنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾ قال: فرض الله على الإمام أن يؤدي الأمانة إلى الذي أمر الله على الإمام أن يؤدي الأمانة إلى الذي أمر الله من بعده، ثمّ فرض على الإمام أن يحكم بين النّاس بالعدل، فقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُمُو اللهِ عَلَى الْعَدَلِ، فَقَال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُمُو اللهِ عَلَى الْعَدَلِ، فَقَال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُ إِلَى الْذِي أَمَر اللهِ على الإمام أن يؤدي إلى الذي أمر الله من بعده، ثمّ فرض على الإمام أن يحكم بين النّاس بالعدل، فقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُمُ بَيْنَ النَّاس بالعدل، فقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُمُ بَيْنَ النَّاسِ بِالعدل، فقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُمُ اللهِ عَلَى المُوالِي اللهِ إِنَّ اللهِ عَلَى اللهُ على المُوال اللهُ على المُوال إلى الذي أمر أنه من بعده، ثمّ فرض على الإمام أن يحكم بين النّاس بالعدل، فقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُمُ إِنَّاسٍ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى الْعَالِ إِلَيْ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى إِنّا اللهُ عَلَى إِلَيْ أَمُ أَنَ عَنَ عَلَى الْمُ أَنْ عَنَ عَنَ النّاس بِالعدل، فقال: ﴿ وَإِذَا حَكَمَتُهُمُ اللهُ عَلَى إِلَيْ اللهُ عَلَى أَنَا إِلَى الْعَلَى الْعَالِ الْحَلُهُ عَلَى اللهُ عَلَى أَنَّ عَلَى إِلَيْ إِلَى الْعَلَى إِلَى الْنَ إِلَى الْ إِلَى الْعَالِ إِلَى الْ عَلَى أَنْ عَلَى إِنَ عَلَمَ أَنْ عَتَكُمُوا إِلَى أَوْ إِلَى الْحَلَى إِلَى الْ عَلَى إِلَيْ إِلَى الْ عَلَى أَلْ عَلَى إِلَى الْنَ عَلَى إِلَيْ إِلَى الْنَاسِ مَالْ عَلَى إِلَيْ إِلَى الْ إِلَى إِلَى الْحَلَى إِلَى الْحَلِي الْ إِلَى الْنَاسِ الْ عَلَى إِلَى الْعَامِ إِلَى الْ إِلَى الْ إِلَى الْ إِلَى الْ إِلَيْ عَلَى إِلَيْ أَلْ إِلَيْ إِلْ إِلَى الْ إِلَى الْحَلُقُ إِلَى الْنَاسُ إِلَى الْحَلُقُلُ الْ أَنْ إِلَى الْحَلُى إِلَى الْحَلَى الْلَهُ عَلَى عَلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى أَنْ إِلَى الْحَلُى أَلْ وَلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلْ إِلَى إِلَى أَلْ إِلَى م مُعْلُى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلْحَلُي أَلْ إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلَى إِلْ

۱۹ - هع، ن؛ الهمدانيّ عن عليّ عن أبيه عن عليّ بن معبد عن الحسين بن خالد قال: سألت الرضا غليتي عن قول الله بَحْرَيَن : ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَ ٱلتَّهَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَتِنَ أَن يَعْمِلُنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَنَ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولَا ﴾ فقال: الأمانة الولاية، من ادّعاها بغير حقّ فقد كفر<sup>(٧)</sup>.

معاني الأخبار، ص ١٠٨.
 (٢) معاني الأخبار، ص ١٠٨.
 (٢) – (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٦ ح ١٦٧ و١٦٦ من صورة النساء.
 (٤) – (٥) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٣٥–٣٦.
 (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ١٤٩.

١٦ – باب / أن الأمانة في القرآن الإمامة

جَهُولًا ﴾ قال: الأمانة الولاية، والانسان أبو الشّرور المنافق<sup>(1)</sup>.

بيان: على تأويلهم ﷺ يكون اللّام في الإنسان للعهد، وهو أبو الشّرور أي أبو بكر، أو للجنس ومصداقه الأوّل في هذا الباب أبو بكر، والمراد بالحمل الخيانة كما مرّ، أو المراد بالولاية الخلافة وادّعاؤها بغير حقّ، فعرض ذلك على أهل السّماوات والأرض أو عليهما بأن بيّن لهم عقوبة ذلك، وقيل لهم: هل تحملون ذلك؟ فأبوا إلّا هذا المنافق وأضرابه، حيث حملوا ذلك مع ما بيّن لهم من العقاب المترتّب عليه.

**أقول:** سيأتي في ذلك خبر المفضّل في باب أنّ دعاء الأنبياء استجيب بالتّوسّل بهم.

٢١ - فس، قال عليّ بن إبراهيم في قوله يَتَوَيَّن : ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنِ أَن يَعْمِلْنَهَا ﴾ فقال : الأمانة هي الإمامة والأمر والنّهي، والذليل على أنّ الأمانة هي الإمامة قوله تَتَوَيَّن للأئمة : ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَنَنَتِ إِلَى آهْلِهَا ﴾ يعني الإمامة، والأمانة الإمامة عوله تتخصل المنته : ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا ٱلأَمَنَنَتِ إِلَى آهْلِهَا ﴾ يعني الإمامة، والأمانة الإمامة عوله تتخصل المنته : وإنَّ اللَه يَأْمُرُكُمْ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنَنَتِ إِلَى آهْلِهَا ﴾ يعني الإمامة، والأمانة الإمامة عرضت على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها، قال : أبين أن يدعوها أو يغصبوها أهلها ﴿وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا ٱلإِنسَنُ ﴾ أي الأول ﴿إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولَا ﴾ ليعذّب الله المنافقين والمنافقات والمشركين والمشركات ويتوب الله على المؤمنين والمؤمنات وكان الله غفوراً رحيماً<sup>(٢)</sup>.

٢٢ - يو: محمّد بن الحسين عن الحكم بن مسكين عن إسحاق بن عمّار عن رجل عن جعفر بن محمد غليتمار: قال: إنَّ الله يقول: ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةُ عَلَى ٱلتَّمَوَّرَتِ وَٱلْآَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَتِنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقَنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا ٱلْإِنسَنَّ إِنَّهُمْ كَانَ ظَلُومًا جَهُولُا ﴾ قال: هي ولاية عليّ بن أبي طالب غَلَيْتَابِ أَ

۲۳ – کنز : محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عامر عن محمّد بن الحسين مثله . قص ۲۷۰ . کا : محمّد بن يحيي ، عن محمّد بن الحسين مثله . قج ۱ ص ۲٤٥ باب فيه نکت . . . ح ۲٪ .

بيان: يكن أن يكون مبنيًا على أنَّ المراد بالأمانة مطلق التكاليف، وإنَّما خصّ الولاية بالذّكر لأنَّها عمدتها، ويمكن أن يقرأ الولاية بالكسر بمعنى الامارة والخلافة، فيكون حملها ادْعاؤها بغير حقّ كما مرّ.

(۱) معاني الأخبار، ص ۱۱۰.
 (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱۷۲.
 (۳) - (٤) بصائر الدرجات، ص ۸۷ ج ۲ باب ۱۰ ح ۱-۲ نوادر الباب.

٢٥ – ير: أحمد بن محمّد عن ابن فضّال عن أبي جميلة عن محمّد الحلبيّ عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ الله ﷺ عرض ولايتنا على أهل الأمصار فلم يقبلها إلّا أهل الكوفة<sup>(1)</sup>.

٢٦ – **ير:** ابن يزيد عن ابن سنان عن عتيبة بيّاع القصب عن أبي بصير قال: سمع أبا عبد الله ﷺ يقول: إنّ ولايتنا عرضت على السّماوات والأرض والجبال والأمصار ما قبلها قبول أهل الكوفة<sup>(٢)</sup>.

٣٧-قي: أبو بكر الشيرازي في نزول القرآن في شأن علي على الإسناد عن مقاتل عن محمّد بن الحنفيّة عن أمير المؤمنين على في قوله تعالى : ﴿ إِنَّا عَرَضَنَا ٱلأَمَانَةَ عرض الله أمانتي على السّماوات السّبع بالثوّاب والعقاب فقلن : ربّنا لا تحملنها بالثّواب والعقاب، لكنّها نحملها بالثّواب ولاعقاب، الكنّها نحملها بالثّواب والعقاب، وإنّ الله عرض أمانتي وولايتي على الطّيور، فأوّل من أمن الله عرض أمانتي وولايتي على الطّيور، فأوّل من أمن بها البُواب والعقاب، وإنّا البرزاة البيض والقناب، وأوّل من جحدها البوم والعنقاء، فلعنهما الله تعالى من بين الطيور، فأوّل من أمن بين الطيور، فأمّا البوم فلا تقدر أن تظهر بالنّهار لبغض الطّير لها، وأمّا العنقاء فغابت في الحار العليور، فأوّل من أمن الطيور، فأمّا البوم فلا تقدر أن تظهر بالنّهار لبغض الطّير لها، وأمّا العنقاء فغابت في الحار لا ترى، وإن الله عرض أمانتي وكلّ بقعة آمنت بولايتي جعلها طبّة زكيّة، لا ترى، وإن الله عرض أمانتي وولايتي من بين الطيور، فأمّا البوم فلا تقدر أن تظهر بالنّهار لبغض الطّير لها، وأمّا العنقاء فغابت في البحار وجعل نرى، وإن الله عرض أمانتي على الأرضين فكلّ بقعة آمنت بولايتي جعلها طبّة زكيّة، ولا ترى، وإن الله عرض أمانتي على الأرضين فكلّ بقعة آمنت بولايتي جعلها طبّة زكيّة، وجعل ماءها زلالاً، وكلّ بقعة جحدت إمامتي وأنكرت ولايتي جعلها سبخاً، وجعل نباتها مراً علقماً، وجعل ثمرها العوسج والحنظل، وجعل ولايتي جعلها سبخاً، وجعل نباتها مراً علقماً، وجعل ثمرها العوسج والحنظل، وجعل ماءها ماءها زلالاً، وكلّ بقعة جحدت إمامتي وأنكرت ولايتي جعلها سبخاً، وجعل نباتها مراً علقماً، وجعل ثمرها العوسج والحنظل، وجعل ماءها ماءها وإيتي عني أمتك يا محمّد ولاية أمير المؤمنين وأمر ماءما في أمري أمري والمؤمنين ولايتي جملوا من النواب والعقاب في أيتك أن عليماً للعسه في أمير أماني والماني والماني والماني والحنظل، وجعل ماءها ما وأمري ألما أمي فرها العوسج والحنظل، وجعل ماءها ماءها أوامته في أمري أمرور أمري والمومنين والماني عليما في أمري أمري ألماني والماني علي ألمري ألماني أوري ألمومني ألمومني ألمومني أولومن والماني والماني والماني أمري ألموم أله ألوري ألمي ألموم ألمور أمري ألموم ألمور أمري ألموم ألمور أمري ألموم ألمور أمري ألموم ألمور ألموم ألموم ألموم ألمور ألموم ألمور ألموم ألمور ألموم ألموم

٢٨ – **فر:** عبيد بن كثير معنعناً عن الشّعبيّ عن قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمْ أَن نُؤَدُوا الْأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا﴾ قال : أقولها ولا أخاف إلّا الله، هي والله ولاية عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(٤)</sup>.

٢٩ - فوء عليّ بن عتاب معنعناً عن فاطمة الزّهراء ﷺ قالت : قال رسول الله ﷺ لما عرج بي إلى السّماء صرت إلى سدرة المنتهى فكان قاب قوسين أو أدنى، فأبصرته بقلبي، ولم أره بعيني، فسمعت أذاناً مثنى مثنى، وإقامة وتراً وتراً، فسمعت منادياً ينادي : يا ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي اشهدوا أنّي لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي، قالوا : شهدنا وأقررنا، قال : اشهدوا يا ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي اشهدوا أنّي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي المعدوا أنّي وا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي، قالوا : شهدنا وأقررنا، قال : اشهدوا يا ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي المعدوا يا ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي المهدوا أنّي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ معنى وحملة عرشي أنّ منهدا وأقررنا، قال المعنوا يا ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ معنى وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ والوا : شهدنا وأقررنا، قال الملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ محمداً عبدي ورسولي، قال السماد يا ملائكتي وسكّان سماواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ ملي أنّ ملي أنّ ملي أنّ ملي أنّ معليا وأقررنا، قال ا المهدوا يا ملائكتي وسمّان المواتي وأرضي وحملة عرشي أنّ ملياً وأرضي وحملة عرشي أنّ علياً ولتي وولي رسولي، ووليّ المؤمنين بعد رسولي، قالوا المهدنا وأقررنا.

(۱) - ۲) بصائر الدرجات، ص ۸۷ ج ۲ باب ۱۰ ح ۳ نوادر الباب.

١٧ - باب / وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أولو الأمر - ١٧١

قال عباد بن صهيب : قال جعفر بن محمّد، قال أبو جعفر ﷺ : وكان ابن عبّاس إذا ذكر هذا الحديث فقال : أنا أجده في كتاب الله : ﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن بَحَمِلُنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا ٱلإِنسَنَّ إِنَّهُمْ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾.

قال: فقال ابن عبّاس تعليمي : والله ما استودعهم ديناراً ولا درهماً ولا كنزاً من كنوز الأرض، ولكنّه أوحى إلى السماوات والأرض والجبال من قبل أن يخلق آدم غليمي إنّي مخلف فيك الذرّية : ذريّة محمّد عظيم ، فما أنت فاعلة بهم؟ إذا دعوك فأجيبيهم وإذا آووك فآويهم، وأوحى إلى الجبال : إذا دعوك فأجيبيهم وأطيعي<sup>(1)</sup> على عدوّهم فأشفقن منها السماوات والأرض والجبال عمّا سأله الله من الطاعة فحمّلها بني آدم فحملوها قال عبّاد : قال جعفر غليمي : والله ما وفوا بما حملوا من طاعتهم <sup>(٢)</sup>

٣٠ - **أقول:** قال السيّد ابن طاووس في كتاب سعد السعود: رأيت في تفسير منسوب إلى الباقر ﷺ في قوله تعالى: هذه الآية في أمر الباقر ﷺ في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُكُمُ أَن تُؤَدُّوا الأَمَنَنَتِ إِلَى أَهْلِهَا ﴾قال: هذه الآية في أمر الولاية أن تسلم إلى آل محمّد ﷺ <sup>(٣)</sup>.

## ١٧ – باب وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أولو الأمر، وأنّهم النّاس المحسودون

الأيات؛ النساء ٤٤، (أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا مَانَسْهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ. فَقَدْ مَانَيْنَا مَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنْبَ وَالْحِكْمَةَ وَمَانَيْنَهُم مُمَّلَكًا عَظِيمًا<sup>(٤)</sup> ((2) فَيِنَهُم مَّن مَامَنَ بِهِ. وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا الْكِنْبَ وَالْحِكْمَة وَمَانَيْنَهُم مُمَّلَكًا عَظِيمًا<sup>(٤)</sup> ((2) فَيِنْهُم مَّن مَامَنَ بِهِ. وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا (<sup>٤</sup>) ((2) فَيَنْهُم مَّن مَامَنَ بِهِ. وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّمَ سَعِيرًا (<sup>٤</sup>) ((2) فَي نَعْهُم مَّن مَامَنَ بِهِ. وَمِنْهُم مَّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَى بِجَهَنَّهُمَ سَعِيرًا (<sup>٤</sup>) ((2) فَي فَيْهُم مَّن مَامَدًا عَظِيمُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي الْأَمْ مِنْكُرُ فَإِن نَنْنَوْعَهُمْ فِي شَق ((2) فَي فَان تَعَالى : (لَكُنُهُ تَوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالَيْهُو اللَّهُ وَالْمِيعُوا اللَّهُ وَالْمُنُولُ وَأُولِي الْأَمْ مِنْكُرُ فَإِن نَنَوَعُهُمْ فِي شَق فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنُهُ تَوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآلَحُشُ نَعْرَ وَالَصُ

تفسير: قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ﴾ قال الطبرسيّ ﷺ: معناه بل يحسدون الناس؟

- الظاهر: أطبقي.
   (۲) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ۳٤٢ ح ٤٦٨.
  - (٣) سعد السعود، ص ١٢٢.
- (٤) أقول: الملك بضم الميم وسكون اللام: السلطنة وهي الاستيلاء مع ضبط وتمكن من التصرّف، ومنه قوله تعالى: فيممّن مُلكِ سُلَيْمَننَ مُوقول يوسف: فَرَبَ قَدْ مَاتَيْتَنِ مِنَ ٱلْمُلْكِ هوقوله تعالى: فَيَقَدْ مَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَقِيمَ ٱلْمُلْكِ هوقوله تعالى: فيقَدْ مَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَقِيمَ ٱلْمُلْكِ هوقوله تعالى: فيقَدْ مَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَقِيمَ ٱلْمُلْكِ هوقوله تعالى: فيقَدْ مَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَقِيمَ ٱلْمُلْكِ هوقول يوسف: فَرَبَ قَدْ مَاتَيْنَ مِنَ ٱلْمُلْكِ هوقوله تعالى: فيقد ماتَيْنَا مَالَ إِبْرَقِيمَ ٱلْمُلْكِ هوقوله تعالى: فيقد ماتَيْنَا محمد أنمة إبْرَنَقِيمَ ٱلْمُلْتِ وَٱلْمُكْمَةُ وَمَاتَيْنَهُم مُمّلكًا عَظِيمًا ﴾ المراد بآل ابراهيم في هذه الآية آل محمد أنمة الهدى عليقيلا. آتاهم الله الكتاب والحكمة وآتاهم الله ملكاً عظيماً. وصف الله تعالى ملكهم بقوله عظيماً، ولم يصف ملك داود وسليمان ويوسف وطالوت كما أخبر عنهم في كتابه الكريم. والمراد بالماك العظيما، ولم يصف ملك داود وسليمان ويوسف وطالوت كما أخبر عنهم في كتابه الكريم. والمراد بالملك العظيم وجوب إطاعة الأشياء كلما لهم. فمن أعطاء الله تعالى هذا الملك العظيم، فيكون ملكاً بغيما ماله تعالى مائهم بقوله بنه الهدي الملك العظيم وجوب إطاعة الأشياء كلما لهم. فمن أعطاء الله تعالى هذا الملك العظيم، فيكون ملكاً بفتح الميم وكسر اللام في الدنيا والآخرة فيكونون ملوكاً كما أخبر تبارك وتعالى عنهم بقوله تعالى: فوجَمكمَكُمُ مُلُوكًا وَمَاتَنكُم مًا لَمَ يُوْتِ أَحدًا مِنَ ٱلْمَلْحِينَ ﴾. [مستلوك السفينة ج ٩ لغة «ملك»].

واختلف في معنى الناس هنا فقيل : أراد به النبيّ ﷺ ، حسدوه على ما أعطاه الله من النبوّة، وإباحة تسعة نسوة وميله إليهنّ، وقالوا : لو كان نبيّاً لشغلته النبوّة عن ذلك، فبيّن الله سبحانه أنّ النبوّة ليست ببدع في آل إبراهيم.

وثانيها : إنّ المواد بالنّاس النبيّ وآله ﷺ عن أبي جعفر ﷺ ، والمراد بالفضل فيه النبوّة، وفي آله الإمامة<sup>(١)</sup>.

**أقول:** ثمّ روى عن تفسير العياشيّ بعض ما سيأتي من الأخبار في ذلك.

وقال في قوله تعالى : ﴿ وَأَوَلَى آلَاَتُم مِنَكُمُ : للمفسّرين فيه قولان : أحدهما أنّهم الأمراء، والآخر أنّهم العلماء، وأمّا أصحابنا فإنّهم رووا عن الباقر والصادق ﷺ أنّ أولي الأمر هم الأثمّة من آل محمّد ﷺ، أوجب الله طاعتهم بالإطلاق، كما أوجب طاعته وطاعة رسوله، ولا يجوز أن يوجب الله طاعة أحد على الإطلاق إلّا من ثبتت عصمته، وعلم أنّ باطنه كظاهره، وأمن منه الغلط والأمر بالقبيح، وليس ذلك بحاصل في الأمراء ولا العلماء سواهم، جلّ الله سبحانه عن أن يأمر بطاعة من يعصيه، أو بالانقياد للمختلفين في القول والفعل، لأنّه محال أن يطاع المختلفون، كما أنّه محال أن يجتمع ما اختلفوا فيه، وممّا يدلّ على ذلك أيضاً أنّ الله سبحانه عن أن يأمر بطاعة من يعصيه، أو بالانقياد للمختلفين في القول والفعل، لأنّه محال أن يطاع المختلفون، كما أنّه محال أن يجتمع ما اختلفوا فيه، وممّا يدلّ على ذلك أيضاً أنّ الله سبحانه لم يقرن طاعة أولي الأمر بطاعة رسوله كما قرن طاعة رسوله الفعل، وأولو الأمر فوق الخلق جميعاً، كما أنّه محال أن يجتمع ما اختلفوا فيه، وممّا يدلّ بطاعته إلا وأولو الأمر فوق الخلق جميعاً، كما أنّ الرّسول فوق أولي الأمر وفوق سائر الخلق، وهذه صفة أنمّة الهدى من آل محمّد علي الذين ثبتت إمامتهم وعصمتهم، واتفقت الأمّة على علوّ رتبهم وعدالتهم <sup>(٢)</sup> ﴿ فَإِن لَنَزَعْمَمٌ في مَوّرٍ فَرَدُوهُ إلى اللَّه وأراري الأمر وخوق سائر الأمّة على علوّ رتبهم وعدالتهم <sup>(٢)</sup>

(۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۱۰۸.

١٧ - باب /وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أُولو الأمر 💦 ١٧٣

شيء من أمور دينكم فردّوا المتنازع فيه إلى كتاب الله وسنَّة الرَّسول، ونحن نقول: الردَّ إلى

وقوله – حاكياً عن أهل النار – :﴿ رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتَنَا وَكُبَرَآءَنَا فَأَصْلُونَا السَّبِيلَا 💮 رَبُّنَا عاتِهِم ضِعْفَيْنِ مِن ٱلْعَذَابِهِ ؛ الآية، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن تُعَلِّعَ أَحْتَثَرَ مَن فِي ٱلْأَرْضِ يُعَضِلُوكَ عَن سَبِيلِ أقْبَلُه ؛ الآية، فمنع من إطاعة الأكثر . وإن قلت : إنه خطاب خاص، قلنا : إذا كان إطاعة الأكثر مضلَّة له، فبالنسبة إلى غير. أولى بألف درجة . وقال تعالى : ﴿ وَلَا نُعْلِعَ مَنْ أَغْفَلْنَاقَلْبُمُ عَن ذِكْرِنَا وَأَنَّبُمَ هُوَنِهُ ؛ الآية ، وقال : ﴿ وَأَسْلِعَ وَلَا تَنَبِّع سَبَيلَ ٱلْمُغْسِدِينِهِ ، وقال: ﴿ وَلَا تُطِيفُوا أَشَ ٱلشَّمَوْنِيَ ٢ ٱلَّذِينَ يُغْسِدُونَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا يُصْلِحُونَ ٢ وقال: ﴿ وَلَا تَنْبِعُوٓا أَهْوَٱءَقَوْمِ فَحَدْمَتُكُوا مِن قَبْلُهِ ؛ الآية، وفي سورة القلم: ﴿ وَلَا تُطِعَ كُلُ حَلَّابٍ تَهِينِ 😳 مَمَّانٍ مَشَلَمُ بِنَبِيمٍ ۞ مَّنَاعٍ لِلْمَبْرِ مُعْنَدٍ أَثِيمٍ ۞ وأمثال ذلك من الآيات. فإن مقتضى الجمع بين الآيات بحمل العام على الخاص، والمطلق على المقيد أن يكون أولو الأمر منزِّهين مطهِّرين عن المعاصى والأثام والظلم والاضلال والإسراف على نفسه وغيره، ومعصومين من الخطأ ومتابعة الهوى، هذه نتيجة حمل المطلق على المقيد، والعام على الخاص، ووجه رفع التنافي والاختلاف. ومن الآيات قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكَمُ ٱلْمَيْسَنَةَ وَٱلذَمَ وَلَحْمَ ٱلْمِخْزِيرِ وَمَا أَهِـلَ بِهِ لِغَيْرِ اللَّوْ فَمَنِ ٱصْطُرَّ غَيْرَ بَبَاغٍ وَلَا عَادٍ فَلَا إِثْمَ عَلَيْتُهِ ، وقال : ﴿ فَمَنِ ٱصْطُرَ فِي مَغْمَصَةٍ غَيْرَ مُتَجَانِفٍ لِإِثْبُرٍ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَفُورٌ ذَحِيهُ ﴾ . وتقريب الاستدلال أنَّ الباغي والعادي المضطر إن لم يحل لهما الميتة ولا لحم الخنزير ولا الدم، ولم يرتحص الله لهما أكل شيء من الميتة والدم ولحم الخنزير، فهل يعقل أنَّ الله الذي لم يرخص لهما أكل شيء من ذلك، ولم يأذن لهما أكل لقمة من الميتة ولحم الخنزير، أن يأذن ويأمر بإطاعتهما، كلا لا يكون أبدأ، كما هو واضح. والله تعالى لا يجيز للمسافر بالسفر الحرام التقصير والإفطار، فكيف يأمر بإطاعته وهذا الأمير الظالم ومن يعينه ليس لهما القصر والإفطار، فكيف يكون لهما وجوب الطاعة. وفي صحيح البخاري كتاب الجهادج؟ ص٦٠ باب السمع والطاعة للإمام بسندين، عن ابن عمر، عن النبي ٢٠٠٠ قال: السمع والطاعة حق ما لم يؤمر بالمعصية، فإذا أمر بالمعصية فلا سمع ولا طاعة. فظهر مما ذكرنا أن المراد بالأمر في الآية، الإمامة والولاية الحقة الإلهية والخلافة الربانية، والأمر الإلهي والروح القدسي، وصاحبها هو الذي تتنزل الملاتكة والروح في ليلة القدر عليه من كل أمر، وهم أولو الأمر الذين يستنبطون ويستخرجون علوم القرآن كما قال سبحانه وتعالى : ﴿ وَلَوْ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ ٢ الآية، ولا يعقل وجوب الرد إليهم بدون إيجاب إطاعتهم فيما يقولون، وهم المؤيِّدون المختصون بالروح من الأمر المذكور في الآيات. وأيضاً يقال: مقتضى الجمع بين الآيتين أن أولى الأمر هم العلماء المستنبطون منهم، يستنبطون الأحكام من القرآن إذ ليس لنا ما يستنبط منه الأحكام غير القرآن في كل مورد التنازع والاختلاف، وهم بعض المؤمنين لا كلهم بالضرورة والوجدات، وصريح القرآن وهذا البعض العالم المستنبط أولو الأمر منهم، وهم العترة الهادية الذين هم عدل القرآن في حديث الثقلين، الذين أرجع الرسول عنه اليهما إلى يوم القيامة، وإن زعمت أنهم غير العترة فلم ما أرجع الرسول إليهم ولم ما ضمهم إلى العترة في حديث الثقلين، وهل ذلك الغير من الأمة، وواضح تكليف الأمة من حديث الثقلين إلى يوم القيامة، وهل يمكن أن يتوهم أنه ليس من الأمة. وأما السنة والأخبار فهي زائدة عن حد التواتر، فيها التصريح بأن أولي الأمر هم الأئمة الإثنا عشر المعصومون صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين . [مستدرك السفينة ج ٦ لغة اطوع،]. الأئمّة القائمين مقام رسول الله ﷺ بعد وفاته هو مثل الردّ إلى الرّسول في حياته، لأنّهم الحافظون لشريعته، وخلفاؤه في أمّته فجروا مجراه فيه.

قوله تعالى: ﴿أَحْسَنُ تَأْوِيلًا ﴾ أي أحمد عاقبة، أو أحسن من تأويلكم لأنّ الردّ إلى الله ورسوله ومن يقوم مقامه من المعصومين أحسن لا محالة من تأويل بغير حجّة ﴿وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي آلأَمَرِ مِنْهُمٌ ﴾. قال أبو جعفر ﷺ: هم الأثمّة المعصومون ﴿لَعَلِمَهُ اَلَذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ الضّمير يعود إلى أولي الأمر وقيل: إلى الفرقة المذكورة من المنافقين أو الضعفة<sup>(1)</sup>.

١ - فسءعليّ بن الحسين عن البرقيّ عن أبيه عن يونس عن أبي جعفر الأحول عن حنّان
 عن أبي عبد الله علييّنيز قال: قلت قوله: ﴿قَقَدْ مَاتَيْنَا مَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ ﴾قال: النبوّة، قلت:
 وَوَالْحِكْمَةَ ﴾قال: الفهم والقضاء ﴿وَمَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾قال: الطاعة المفروضة<sup>(٢)</sup>.

٢ - فس دثم فرض على النّاس طاعتهم فقال: ﴿ تَأْتُبُهُا ٱلَّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا ٱللَهُ وَأَطِيعُوا ٱلرَّبُولَ وَأُولِ ٱلْأَمَرِ مِنكُرٌ ﴾ يعني أمير المؤمنين ﷺ، حدّثني أبي عن حمّاد عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ قال: نزل: «فإن تنازعتم في شيء فأرجعوه إلى الله وإلى الرسول وإلى أولي الأمر منكم»<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** يدلّ على أنّ في مصحفهم ﷺ فأرجعوه، مكان فَزُرُدُوهُ ﴾ ويحتمل أن يكون تفسيراً له، ويدلّ على أنّه كان فيه قول: فوإلى أولي الأمر منكم، فيدلّ على أنّه لا يدخل أولو الأمر في المخاطبين بقوله: فَخَإَن نَنَزَعَنُمٌ ﴾ كما زعمه المفسّرون من المخالفين.

٣ - ٥: محمّد بن أحمد بن الحسين البغدادي عن أحمد بن الفضل عن بكر بن أحمد بن محمّد بن الفضل عن بكر بن أحمد بن محمّد بن القصري عن أبي محمّد العسكري عن آبانه عن الباقر عليمي قال: أوصى النبي علي والحسن والحسين عليمي ، ثمّ قال في قول الله: ويتأيّما اللّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا الله: وأَطِيعُوا الله: والحسن والحسين عليمة من ولد علي وفا محمّد العسكري . ثمّ قال في قول الله: وإذا يتقوم السّاعة المنوي .

٤ - ها: أبو عمرو عن ابن عقدة عن أحمد بن موسى بن إسحاق ومحمّد بن عبد الله بن سليمان معاً عن يحيى بن عبد الله بن عبد الله بن معاً عن يحيى بن عبد الحميد عن قيس عن السّديّ عن عطا عن ابن عبّاس: ﴿مَرَ عَلَمَهُمُ مَا يَ عَبَاسٍ: ﴿مَرَ عَلَمَهُمُ مَا يَ عَبَاسٍ: عَلَمُ مَا عَن يَحْلُ عَن السّديّ عن السّديّ عن عطا عن ابن عبّاس: ﴿مَرَ عَلَمُهُمُ مَا يَ عَبَاسٍ: عَلَمُ مُوَى مَا يَ عَلَمُ مَا يَ عَلَمُ مَا يَ عَلَمُ عَن عَلَمُ عَن عَلَمُ عَن عَلَمَ عَن عَن عَلَمَ عَن عَمَا عن ابن عبّاس: ﴿مَرَ عَلَمُ عَلَمَ عَن عَلَمَ عَلَى عَلَمَ عَلَى عَلَمَ يَ عَلَمُ عَلَمَ عَن عَلَمَ عَن عَن عَلَمَ عَن عَن عَلَمَ عَن عَلَمَ عَن عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَلَمَ عَن يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا مَا تَنْهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِيْمُ عَالَ عَالَ عَالَ نَ عَن السَّدِي عَن السَّدي

٥ - ير: أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن محمد بن الفضيل عن أبي جعفر علي في قول الله تعالى : ﴿ أَمَرَ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا مَاتَنَهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِهِ ﴾ قال : نحن المحسو دون (٧) .

- مجمع البيان، ج ٣ ص ١١٤.
   (٢) (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٤٨.
  - (٤) عيون أخيار الرضا، ج ٢ ص ١٣٨ ياب ٣٥ ح ١٤.
- (٩) مورة النساء، الآية: ٩٤.
   (٦) أمالي الطوسي، ص ٢٧٢ مجلس ١٠ ح ٥١٢.
  - (۷) بصائر الدرجات، ص ٥٠ ج ١ باب ١٧ ح ٢.

١٧ – باب / وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أُولو الأمر - ١٧٥

، ٦ **- ير:** أحمد بن الحسين عن القاسم بن محمّد وفضالة عن أبان بن عثمان عن أبي الصباح الكنانيّ عن أبي عبد الله عظيمًا قال: يا أبا الصّباح نحن النّاس المحسودون وأشار بيده إلى صدره<sup>(۱)</sup>.

٧ - يود ابن يزيد عن محمد بن الحسين عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد عن أبي جعفر على ابن أذينة عن بريد عن أبي جعفر على قول الله تبارك وتعالى : ﴿ أَمْرَ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا مَاتَنَهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهُمُ فنحن الناس المحسودون على ما آتانا الله من الإمامة دون خلق الله جميعاً<sup>(٢)</sup>.

٨ - يو: أحمد بن محمد عن الأهوازي عن حمّاد بن عيسى عن الحسين بن المختار عن أبي بصير عن أبي جعفر ظليمً إذ ي عن أبي بصير عن أبي جعفر ظليمً في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَّاسَ عَلَى مَا تَاتَلهُمُ أَللَهُ مِن أُبِي بصير عن أبي جعفر ظليمً في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَّاسَ عَلَى مَا تَاتَلهُمُ أَللَهُ مِن أُبِي بصير عن أبي جعفر ظليمًا في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَّاسَ عَلَى مَا تَاتَلهُمُ أَللَهُ مِن أُبِي بصير عن أبي جعفر ظليمًا في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَاسَ عَلَى مَا تَاتَلهُمُ أَللَهُ مِن أَبِي بصير عن أبي جعفر ظليمًا في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَاسَ عَلَى مَا تَاتَلهُمُ أَللَهُ مِن فَعْنَ أَبِي بصير عن أبي جعفر ظليمًا في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَاسَ عَلَى مَا تَاتَلهُمُ أَللَهُ مِن أَبِي جعفر ظليمًا في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَاسَ عَلَى مَا تَاتَمُ فَقُلُمُ أَللَهُ مِن أَنِي بصير عن أبي جعفر ظليمًا في قول الله تعالى : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ أَلنَاسَ عَلَى مَا مَا مَا مَن عَلَى مَا مَ أَمَدُ مِن أَن مَا أَن مَ عَلَمًا مِن عَلَى أَن أَسَ عَلَى مَا عَن أَنْ أَسَ عَلَى أَمْ أَلَيْ مِن أَنْ فِي فَعُن أَنْ أَسَلَ عَلَى أَلْلهُ مِن أَن أَمَ أَنْ أَسُدُونُ أَلَنَاسَ عَلَى مَا أَنْهُمُ أَلَهُ مِن أَمَ فَقُلُهُمُ أُمَالَهُمُ مُنَالًا عَظِيمًا مُ قال : الطاعة المفروضة (").

ير: عبد الله بن القاسم عن حمّاد مثله. اص ٤٦٣ ج ١٠ باب ١٨ ح ٢١٣.

**ير:** ابن يزيد عن ابن أبي عمير رفعه عن أبي جعفر ﷺ مثله. اج ١٠ باب ١٨ ح ١٤».

٩ - يو: محمّد بن عيسى عن رجل عن هشام بن الحكم قال: قلت لأبي عبد الله ظيئية:
﴿ أَمَرْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا مَاتَىٰهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِيْرٍ فَقَدْ مَاتَيْنَاً مَالَ إِبْرَهِيمَ اللَّحِنَبَ وَالْمِحَمَةَ وَمَاتَيْنَهُم مُلْكًا
﴿ أَمَرْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَىٰ مَا مَاتَىٰهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِيْرٍ فَقَدْ مَاتَيْنَاً مَالَ إِبْرَهِيمَ اللَّحِنَبَ وَالْمَحْمَةَ وَمَاتَيْنَهُم مُلْكًا

١٠ - يو: محمّد بن الحسين وابن يزيد معاً عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد العجليّ عن أبي جعفر عليّ الكينبَ وَالْحِكْمَةَ وَءَانَيْنَهُمُ عن أبي جعفر عليّ في قول الله تبارك وتعالى : ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَءَانَيْنَهُمُ عن أبي جعفر علي الله تبارك وتعالى : ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَءَانَيْنَهُمُ مُمَلَكًا عَظِيمَ في قول الله تبارك وتعالى : ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَءَانَيْنَهُمُ مَمَلَكًا عَظِيمَ في قول الله تبارك وتعالى : ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْكِنَبَ وَالْحِكْمَةَ وَءَانَيْنَهُمُ مَلَكًا عَظِيمَ في آلَ إبراهيم وينكرون في أَلَّهُ عَظِيمَا في في محمّد عليه وينكرون في آل محمّد عليه في آل إبراهيم وينكرون في أَل محمّد عليه في أَل إبراهيم وينكرون في أَل محمّد عليه الله العليه الرسل والأنبياء والأثمة فكيف يقرّون في آلَ إبراهيم وينكرون في أَل محمّد عليه في أَل إبراهيم وينكرون في أَل محمّد عليه في أَل إبراهيم وينكرون في أَل محمّد عليه أَل محمّد عليهم أنهم الرّمىل والأنبياء والأنية مُمَلكًا عَظِيمًا قال : الملك العظيم أن جعل أَل محمّد عليهم أنمة ، من أطاعهم أطاع الله ، ومن عصاهم عصى الله، فهو الملك العظيم أن على في في أَل الملك العظيم أَن جعل فيهم أنمة، من أطاعهم أطاع الله ، ومن عصاهم عصى الله، فهو الملك العظيم أَن إُن معاليه فيهم أنمة ، من أطاعهم أطاع الله ، ومن عصاهم عصى الله ، فهو الملك العليه أُنه أُلًه أُنه أُنهُم أُله أُلُهُ من أُله أَلُمُ أُلُهُ أَلُوا أُلُهُ من أُل من أُلُمُ من أُل أُل أُل أُلُمُ أُلُكُمُ أُلُمُ أُلُمُ أُلُهُ أُلُمُ أُل مُن أُلُمُ أُل

١١ - يوة أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن النضر بن سويد عن يحيى الحلبيّ عن محمد الأحول عن عمران قال: قلت له: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ مَحمد الأحول عن عمران قال: قلت له: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْحَمد الأحول عن عمران قال: قلت له: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْحَمد الأحول عن عمران قال: قلت له: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ مَحمد الأحول عن عمران قال: قلت له: قول اللله تبارك وتعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْحَمد الأحول عن عمران قال: قلت له: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ءَالَ إِبْرَهِيمَ الْعَمد الذي فَقلت : ﴿ وَالْحِكْمَةُ قَالَ إِنَّالَ قَالَ: وَتَعَالَى اللهِ عَالَ اللهِ تَبَاركَ وَتَعَالَى فَقِلْ عَالَ: النبوّة، فقلت : ﴿ وَالْحِكْمَةُ قال: الفهم والقضاء قلت له: قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَمَاتَيْنَهُم مُنْكَما عَول الله تَبَارك

١٢ – **يو:** أبو محمّد عن عمران بن موسى عن موسى بن جعفر عن عليّ بن أسباط عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة الثماليّ عن أبي عبد الله ﷺ في هذه الآية : ﴿ أَمَرْ يَحَسُدُونَ

- (1) (۳) بصائر الدرجات، ص ٥٠ ج ١ باب ١٧ ح ٣-٥٠.
  - (٤) يصائر الدرجات، ص ٤٩:ج ١ باب ١٧ ح ١.
- (٥) (٦) بصائر الدرجات، ص ٤٩ ج ١ باب ١٧ ح ٦ و٧.

النَّاسَ عَلَىٰ مَا مَانَىٰهُمُ اللَّهُ مِن فَضَلِدٍ. فَقَدَ ءَاتَيْنَا َ ءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ وَلَلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم تُمَكَّا عَظِيمًا ﴾ قال: نحن والله الناس الّذين قال الله تعالى، ونحن والله المحسودون، ونحن أهل هذا الملك الّذي يعود إلينا<sup>(1)</sup>.

١٣ - ك. أبي عن الحميريّ عن ابن أبي الخطّاب عن الحجّال عن حمّاد عن عثمان عن أبي بصير عن أبي جعفر ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿ كَانَتُهَا الَّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا ٱللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأُولِي ٱلأَمَرِ مِنكُرٌ ﴾قال: الأئمة من ولد عليّ وفاطمة ﷺ إلى يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

١٤ – بير محمّد بن عبد الحميد عن منصور بن يونس عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال: قلت له: ﴿قَفَدٌ مَاتَيْنَاً مَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ وَلَلْحِكَمَةَ وَءَاتَيْنَتُهُم مُلْكًا عَظِيمًا ﴾قال: قال: تعلم ملكاً عظيماً ما هو؟ قال: قلت: أنت أعلم جعلني الله فداك، قال: طاعة والله مفروضة<sup>(٣)</sup>.

10 - شهى عن داود بن فرقد قال: قلت لأبي عبد الله على قول الله: فول الله: فول الله: فول الله: المُعَمَّرُ مَالكُ المُعْمَرُ مَالكُ المُعْمَرُ مَالكُ المُعْمَرُ مَالكُ الله الله الله الله الله الملك، فقال: ليس المُعْلك من تشارك وتنابع الملك ميمَن تشاركُ في فقد آتى الله بني أمية الملك، فقال: ليس حيث يذهب الناس إليه، إن الله آتانا الملك وأخذه بنو أمية، بمنزلة الرّجل يكون له النّوب ويأخذه الآخر، فلي المالك من المالك.

١٦ - عم، قب مجابر الجعفي في تفسيره عن جابر الأنصاري قال: سألت النبي في قوله: في أليزينَ مَامَنُوًا أطِيعُوا الله وأطِيعُوا الرَّعُولَ في عرفنا الله ورسوله، فمن أولي الأمر؟ قال: هم خلفائي يا جابر وأئمة المسلمين بعدي أولهم علي بن أبي طالب علي ثم الحسن، ثم الحسين، ثم محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر فإذا لقيته ثاقرته مني الحديث، ثم محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر فإذا لقيته فأوليته وأولهم علي بن أبي طالب علي ثم الحسن، ثم الحسين، ثم محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر فإذا لقيته ثاقرته مني السلام. ثم محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر فإذا لقيته فأورته ملي بن الحسين، ثم محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا أولى أورسى، ثم محمّد بن موسى، ثم محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر فإذا لقيته محمّد بن علي المعروف في التوراة بالباقر وستدركه يا جابر فإذا لقيته فأقرته مني السلام. ثم الصادق جعفر بن محمّد، ثم موسى بن جعفر، ثم علي أبن موسى، ثم محمّد بن علي محمّد، ثم موسى بن جعفر، ثم علي أبن موسى، ثم محمّد بن علي محمّد، ثم موسى بن جعفر، ثم علي أبن موسى، ثم محمّد بن علي محمّد بن علي معي وكني حمي وكني حمي وكني حمّة الفي أرضه وله محمّد بن علي مرسى بن علي محمّد بن علي محمّد، ثم مسمي وكني حمّة الله في أرضه محمّد بن علي من معي وكني حمين الما محمّد، ثم الحسن بن علي محمّد بن علي محمّد، ثم الحسن بن علي محمّد بن علي محمّد بن علي محمّد مثارى الأرض ومغاربها . ذاك الذي يغيب عن شيعته غيبة لا يثبت على القول في إمامته إلا من امتحن الله قلبه بالإيمان<sup>(ه)</sup>.

١٧ - شيءعن بريد بن معاوية قال: كنت عند أبي جعفر علي فسألته عن قول الله: فيتانيك الله ما منوا أطبعوا أقد وأطبعوا الرسول وأولى الأمر محقال: فكان جوابه أن قال: فراكم تر إلى الله أوثوا نصيب من المحكة بن يؤمنون بالجبت والطلغوت محفلان وفلان فويقولون للله تر أخرا متؤلاء أهدى من الله من المنوا سبيلا محيقول الائمة الضالة والدعاة إلى النار هؤلاء أهدى من ال محمد عنه وأوليائهم سبيلاً في تكر المنه الأيم أمنه أيمة ومن يتعن أمد فكن بحيوا فان عمر الم محمد من المرابي الله محمد الله محمد المرابي محمد المرابي محمد المرابي معاد المرابي أو أوليا الموابي المرابي الما من المرابي في المرابي المرابي المؤل المرابي المرابي المحمد من المرابي المحمد المحمد المحمد المحمد المرابي المرابي المرابي المحمد المرابي المرابي المرابي المحمد المرابي المحمد المحمد المرابي الما المرابي المحمد المرابي المرابي المرابي المحمد المرابي أولي المحمد المحمد المحمد المرابي المرابي المحمد المحمد المحمد المرابي المحمد المحمد المرابي المحمد المحمد المحمد المحمد المرابي المحمد الله محمد المحمد ال

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۵۱ ج ۱ باب ۱۷ ح ۹. (۲) کمال الدین، ص ۲۱۳.
  - (٣) بصائر الدرجات، ص ٤٦٤ ج ١٠ باب ١٨ ح ١٧.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨٩ ح ٢٣ من سورة آل عمران.
  - (٥) إعلام الورى، ص ٣٩١، مناقب ابن شهر آشوب، ج ١ ص ٣٤٣.

١٧ - باب / وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أولو الأمر - ١٧٧

نَسِيبُ يَنَ ٱلْمُلْكِ كِعنى الإمامة والخلافة فَإِذَا لَا يَؤْتُونَ ٱلنَّاسَ نَقِيرًا كَانَحَن النَّاس الَّذين عنى الله والنقير : النقطة التي رأيت في وسط النّواة فَإَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَا مَا مَنْهُمُ اللَّهُ مِن الإمامة فنحن المحسودون على ما آتانا الله من الإمامة دون خلق الله جميعاً فَنْقَدْ مَاتَيْنَا مَالَ إِبَرَهِيمَ الكَنِّنَبُ وَلَلْيَكُمَة وَمَاتَيْتَهُم مُمَّكًا عَظِيمًا كَيقول : فجعلنا منهم الرّسل والأنبياء والأئمة فكيف يَجَهَنَّمَ سَعِيرًا كَالِي قوله : فَوَنْدُخِلُهُمْ ظِلًا ظَلِيلًا كَعَال محمّد؟ فَنْعَنْهُم مَن مَانَ إِبَرَهِيمَ مُعَنَّمَ سَعِيرًا كَالِي قوله : فَوَنْدُخِلُهُمْ ظِلًا ظَلِيلًا كَان : قلت قوله في آل ابراهيم : يَجَهَنَّمَ سَعِيرًا كالي قوله : فَوَنْدُخِلُهُمْ ظِلًا ظَلِيلًا كَان : قلت قوله في آل ابراهيم : عَظِيمًا مَا الملك العظيم؟ قال : أن جعل منهم أئمة، من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم عصى الله ، فهو الملك العظيم، قال : أن جعل منهم أئمة، من أطاعهم أطاع الله ، ومن عصاهم في يَعْرَيُونُ فَوْلاً تَعْذَى أَلَا العظيم، قال : ثمّ قال : فَإِنَّ اللَّه من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم والسلاح في إذا الملك العظيم؟ قال : أن جعل منهم أئمة، من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم والسلاح في إذا الملك العظيم، قال : ثمّ قال : فَإِنَّ الذي يَأْتُنَهُ يَأْتُرُمُ أَن نُوَدُوا الأَمَنَنَتِ إِلَى والسلاح في أذا مكمنت إلى الإمام الذي بعده الكن والعلم والسلاح في أنه منه والملك العظيم، قال : في تَعْتَكُوا يَأْتَدَ أَنْ يُنْ يُؤْتَدُوا الله من على ما الذي على والعلم والسلاح في أذا مكمني ألم المال الذي عنى الما يوم القيامة في ألذي في أيلام الذي في أولي الما الذي عاد والعلم والسلاح في أول الما الذي على مالما الذي من منكم مكنا إلى الإمام الذي على والعلم والسلاح في أذا على منكم منكون الذي الما منهم في ما أولي الرسول وأولي الأمر منكم همذا نولت وكيف يأموهم بطاعة أولي الأمر وير خص لهم في منازعتهم، إنما قبل ذلك للمأمورين نزلت وكيف يأموها الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم أله . الذين قبل لهم : أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم أله .

١٨ – شيءبريد العجليّ عن أبي جعفر غليَّ مثله سواء، وزاد فيه ﴿نَ تَحَكُمُوا بِالْمَدَلِّ ﴾إذا ظهرتم أن تحكموا بالعدل إذا بدت في أيديكم<sup>(٢)</sup>.

**أقول:**روى الكلينيّ الخبر بتمامه في الكافي عن بريد بأسانيد مفرّقاً له على الأبواب.

١٩ – قمب، شيءعن أبي الصباح الكناني قال: قال أبو عبد الله عَلَيْتَلَمْ: يا أبا الصّباح نحن قوم فرض الله طاعتنا، لنا الأنفال ولنا صفو المال، ونحن الرّاسخون في العلم، ونحن المحسودون الّذين قال الله في كتابه: ﴿أَمَّ يَحَسُدُونَ النَّاسَ عَلَ مَا ءَاتَنْهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِيَّهُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

٢٠ - شي دعن أبي سعيد المؤدّب عن ابن عبّاس في قوله: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَآ مَا تَنْهُمُ اللهُ مِن فَضْلِهِ. ﴾قال: نحن النّاس وفضله النبوة (٤).

٢١ – شي اعن أبي خالد الكابليّ عن أبي جعفر عظيم فُمُلكًا عَظِيمًا ﴾أن جعل فيهم أنمّة من أطاعهم أطاع الله، ومن عصاهم عصى الله، فهذا ملك عظيم هُوَءَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا ﴾<sup>(ه)</sup>. ٢٢ – وعنه في رواية أخرى قال: الطاعة المفروضة<sup>(٦)</sup>.

(١) - (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٣ ح ١٥٣-١٥٤ من سورة النساء.
 (٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٣٤، تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٤.
 (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٤ ح ١٥٧ من سورة النساء.
 (٥) - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٤ ح ١٥٩-١٥٩ من سورة النساء.

٢٣ - شي: عمران عنه: ﴿ فَقَدْ ءَاتَيْنَا ٓءَالَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَـٰبَ﴾ قال: النبوّة ﴿ وَٱلْحِكْمَةَ﴾ قال: الفهم والقضاء ﴿ مُلَكًا عَظِيمًا﴾ قال: الطّاعة<sup>(١)</sup>.

٢٤ - شي: أبو حمزة عن أبي جعفر تلا فَقَدَ اتَيْنَا آلَ إِبْرَهِيمَ ٱلْكِنَبَ فهو النبوة وَٱلۡحِكۡمَةَ فَهم الحكماء من الأنبياء من الصفوة، وأمّا الملك العظيم فهم الأثمّة الهداة من الصفوة<sup>(٢)</sup>.

٢٥ - شيء عن داود بن فرقد قال : سمعت أبا عبد الله عليه وعنده إسماعيل ابنه عليه ٢٥ يقول : ﴿ أَمْرَ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا مَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِمُ الآية قال : فقال : الملك العظيم : افتراض الطاعة ، قال : ﴿ فَمَ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا مَاتَنَهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِمُ الآية قال : فقال : الملك العظيم : افتراض الطاعة ، قال : ﴿ فَمِنْهُم مَنْ مَدَ مَعَ مَنْ مَدَ عَنْهُمُ قَال : فقال : الملك العظيم : افتراض الطاعة ، قال : ﴿ فَمَ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَىٰ مَا مَنَ بِعِر وَمِنْهُم مَن صَدً عَنْهُمُ قال : فقال : الملك العظيم : افتراض الطاعة ، قال : ﴿ فَمِنْهُم مَنْ مَدَ عَمْ مَن مَدَ عَنْهُمُ قال : فقال الله العظيم : افتراض الطاعة ، قال : ﴿ فَمِنْهُم مَنْ مَدَ عَمْهُمُ مَن صَدًا عَدَ إسماعيل : لم يا داود؟ قلت : لأني كثيراً قرأتها : «ومنهم من يؤمن به ومنهم من صد عنه قال : فقال أبو عبد الله عليهم فقال أبو عبد الله عليهم من صد عنه قال :

**بيان:** لعلّ داود كان يقرأ هكذا سهواً، أو علي بعض القراءات الشاذّة الّتي لم تنقل إلينا، والمشهور في مرجع الضمير إمّا أهل الكتاب، أو أمّة إبراهيم، وعلى تفسيرهﷺ راجع إلى آل إبراهيم فالمراد بالآل جميع ذرّيّته، ولا ينافي إيتاءهم الكتاب والحكمة والملك العظيم صدّ بعضهم عن الحقّ، إذ معلوم أنّها لا تعمّهم بل هي مخصوصة ببعضهم.

٣٦ - شيء عن أبان أنّه دخل على أبي الحسن الرّضا عليما قال: فسألته عن قول الله: فيكانيما الله ين مامنوا أوليموا الله وأطيموا الرسول وأولي الأمر مِنكُركه فقال: ذلك علي بن أبي طالب صلوات الله عليه، ثم سكت فلما طال سكوته قلت: ثم من؟ قال: ثم الحسن عليما ، ثم سكت فلما طال سكوته قلت: ثم من؟ قال: الحسين قلت: ثم من؟ قال: ثم علي بن الحسين، وسكت، فلم يزل يسكت عن كلّ واحد حتّى أعيد المسألة فيقول، حتّى سمّاهم إلى آخرهم صلّى الله عليهم<sup>(3)</sup>.

٢٧ - شمي: عن عمران الحلبيّ قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنكم أخذتم هذا الأمر من جذوه، يعني من أصله، عن قول الله: ﴿ يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا ألَّسُولَ وَأَوْلِ الأَمْرِ مِنكُرُكُ ومن قول رسول الله ﷺ هما إن تمسكتم به لن تضلوا، لا من قول فلان، ولا من قول فلان<sup>(ه)</sup>.

٢٨ – شمي: عن عبد الله بن عجلان عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا ٱلَّسُولَ وَأَوْلِ ٱلأَمَرِ مِنكُرُكُ قال : هي في عليّ وفي الأئمّة جعلهم الله مواضع الأنبياء، غير أنّهم لا يحلّون شيئاً ولا يحرّمونه<sup>(1)</sup>.

(١) – (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٤ ح ١٦٠ - ١٦١ من سورة النساء.
 (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٨ ح ١٦٢ من سورة النساء.
 (٤) – (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٨ ح ١٧٢ – ١٧٢ و ١٧٣ من سورة النساء.

١٧ - باب / وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أولو الأمر \_ ١٧٩

٢٩ – شيء عن حكيم قال: قلت لأبي عبد الله عظيمية: جعلت فداك أخبرني من أولي الأمر الذين أمر الله بطاعتهم؟ فقال لي: أولئك عليّ بن أبي طالب والحسن والحسين وعليّ ابن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر أنا، (عَظِيمَهُ) فاحمدوا الله الذي عرّفكم أئمّتكم وقادتكم حين جحدهم النّاس<sup>(1)</sup>.

٣٠ – شبي عن عمرو بن سعيد قال : سألت أبا الحسن ﷺ عن قوله : ﴿أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا اَرْسُولَ وَأُولِ الأَمْرِ مِنكُرٌ ﴾ قال : قال : عليّ بن أبي طالب والأوصياء من بعده<sup>(٣)</sup> .

٣١ – شيء عن محمّد بن مسلم قال: قال أبو جعفر ﷺ: فإن تنازعتم في شيء فارجعوه إلى الله وإلى الرّسول وإلى أولي الأمر منكم<sup>(٣)</sup>.

٣٢ – شيء في رواية عامر بن سعيد الجهنيّ عن جابر عنه ﷺ: وأولي الأمر من آل محمّد<sup>(٤)</sup>.

٣٣ - شيء عن زرارة عن أبي جعفر غليتا قال: ذروة الأمر وسنامه ومفتاحه وباب الأنبياء ورضى الرّحمان الطّاعة للإمام بعد معرفته، ثمّ قال: إنّ الله يقول: فوتمن يُطْعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ كَالِى فَحَفِيظاً كاما لو أنّ رجلاً قام ليله وصام نهاره وتصدّق بجميع ماله وحجّ جميع دهره ولم يعرف ولاية وليّ الله فيواليه ويكون جميع أعماله بدلالة منه إليه ما كان له على الله حقّ في ثوابه ولا كان من أهل الإيمان، ثمّ قال: أولئك المحسن منهم يدخله الجنّة بفضله ورحمته<sup>(م)</sup>.

**جاء**ابن قولويه عن الكلينيّ عن عليّ عن أبيه عن حمّاد عن حريز عن زرارة عنه ﷺ مثله إلى قوله : حفيظاً<sup>(٦)</sup> .

**بيان** ذروة الأمرأي أمر الذين، أو كلّ الأمور، بعد معرفته أي الإمام، وإرجاع الضّمير إلى الله بعيد، والاستشهاد بالآية بانضمام الآيات الذالّة على مقارنة طاعة الرَّسول لأولي الأمر، أو بانضمام ما أوصى به الرَّسول من طاعتهم، فطاعتهم طاعة الرَّسول، أو مبنيّ على أنّ الآية نزلت في ولايتهم، كما يدلّ عليه بعض الأخبار، أو على أنّهم نوّابه على فحكمهم حكمه. قوله : أولئك، إمّا إشارة إلى الشيعة، أي المحسن من الشيعة أيضاً إنّما يدخل الجنّة برحمة الله لا بعمله؟ أو إلى المخالفين أي المستضعفين منهم، وسبأتي القول في محلّه إن الله لا

٣٤ - شيء عن أبي إسحاق النحويّ قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : إنّ الله أَدَّب نبيّه على محبّته فقال : ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ ﴾ قال : ثمّ فوّض إليه الأمر فقال : ﴿وَمَا مَانَنَكُمُ

- (1) (3) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٨ ح ١٧٩-١٧٩ من سورة النساء.
   (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٨٥ ح ٢٠٢ من سورة النساء.
   (٢) أيا المنابية من ٢٨٥ من ٢٠٢ من سورة النساء.
  - (٦) أمالي المغيد، ص ٦٨ مجلس ٨ ح ٤.

الرَّسُولُ فَخُــذُوهُ وَمَا نَهَنكُمُ عَنّهُ فَآنَنَهُولُهُ وقال: ﴿ مَن يُعِلِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَـاعَ ٱللَّهُ الله ﷺ فوض إلى عليَّ ﷺ وائتمنه فسلمتم وجحد النَّاس. فوالله لنحبّكم أن تقولوا إذا قلنا، وأن تصمتوا إذا صمتنا، ونحن فيما بينكم وبين الله، والله ما جعل لأحد من خير في خلاف أمرنا<sup>(1)</sup>.

٣٥ - شي: عن عبد الله بن عجلان عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلْأَمَرِ مِنْهُبُهُ قال هم الأنمة<sup>(٢)</sup>.

٣٦ - شيء عن عبد الله بن جندب قال: كتب إليّ أبو الحسن الرّضا عليه : ذكرت رحمك الله هؤلاء القوم الّذين وصفت أنّهم كانوا بالأمس لكم إخواناً، والّذي صاروا إليه من الخلاف لكم والعداوة لكم، والبراءة منكم والّذي تأفكوا به من حياة أبي صلوات الله عليه ورحمته، وذكر في آخر الكتاب: إنّ هؤلاء القوم سنح لهم شيطان اغترّهم بالشبهة، ولبّس عليهم أمر دينهم، وذلك لما ظهرت فريتهم، واتّفقت كلمتهم، ونقموا على عالمهم، وأرادوا الهدى من تلقاء أنفسهم، فقالوا: لم؟ ومن؟ وكيف؟ فأتاهم الهلك من مأمن احتياطهم وذلك بما كسبت أيديهم وما ربّك بظلاًم للعبيد، ولم يكن ذلك لهم ولا عليهم، بل كان الفرض عليهم، والواجب لهم من ذلك الوقوف عند التحيّر وردّ ما جهلوه من ذلك إلى عالمه ومستنبطه لأنّ الله يقول في محكم كتابه وكوّ رَدُوهُ إلى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِ الْأَمَرِ مِنْهُمَ لَقَلِمَهُ أَلَزِينَ والحرام، وهم الحجّة لله على خلقه <sup>(٣</sup>).

**بيان:** تأفّكوا به: تكلّفوا الإفك والكذب بسببه، فقالوا: لم: أي لم حكمتم بموت الكاظمﷺ ؟ أو من الإمام بعده؟ وكيف حكمتم بكون الرّضاﷺ إماماً؟.

٣٧ - قب؛ الأُمّة على قولين في معنى ﴿ يَكَايَّهَا الَذِينَ مَامَنُوًا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا أَرْسُولَ وَأَوْلِ الْأَمْ مِنكَرُّكُه أحدهما أنّها في أئمّتنا، والثاني أنّها في أمراء السّرايا، وإذا بطل أحد الأمرين ثبت الآخر، وإلّا خرج الحقّ عن الأُمّة والذي يدلّ على أنّها في أثمّتنا على الله أن ظاهرها يقتضي عموم طاعة أولي الأمر، من حيث عطف الله تعالى الأمر بطاعتهم على الأمر بطاعته وطاعة رسوله، ومن حيث أطلق الأمر بطاعتهم ولم يخصّ شيئاً من شيء لأنّه سبحانه لو أراد خاصًا لبيّنه، وفي فقد البيان منه تعالى دليل على إرادة الكلّ، وإذا ثبت ذلك ثبّت إمامتهم، لأنّه لا أحد تجب طاعته على ذلك الوجه بعد النبيّ إلّا الإمام، وإذا اقتضت وجوب طاعة أولي الأمر على العموم لم يكن بدّ من عصمتهم، وإلّا أدّى أن يكون تعالى قد أمر بالقبيح، لأنّ من ليس بمعصوم لا يؤمن منه وقوع القبيح، فإذا وقع كان الاقتداء به قبيحاً، وإذا ثبت دلالة الآية على العصمة وعموم الطّاعة بطل توجمهها إلى أمراء السّرايا، لارتفاع عصمتهم، واختما

(۱) – (۳) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲۸٦ ح ۲۰۳ و۲۰۹ و۲۰۱ من سورة النساء.

طاعتهم وقال بعضهم: هم علماء الأمّة العامّة، وهم مختلفون وفي طاعة بعضهم عصيان بعض، وإذا أطاع المؤمن بعضهم عصى الآخر، والله تعالى لا يأمر بذلك، ثمّ إنّ الله تعالى وصف أولي الأمر بصفة تدلّ على العلم والإمرة جميعاً، قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا جَاءَهُمُ أَمَرٌ مِنْ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِدٍ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى الرَّمُولِ وَإِلَى أَوْلِي الأَمْرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ الَّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ فردَ الأَمن أو الخوف للأمراء، والاستنباط للعلماء، ولا يجتمعان إلّا لأمير عظم <sup>(1)</sup>.

٣٨ – الشعبي: قال ابن عبَّاس: هم امراء السرايا، وعليَّ أوَّلهم.

٣٩ – وسأل الحسن بن صالح بن حتى جعفر الصادق علي عن ذلك فقال: الأئمة من أهل بيت رسول الله.

٤٠ - تفسير مجاهد: إنّما نزلت في أمير المؤمنين عني حين خلفه رسول الله عني المعامين المعامية المعامي المعامية المع مامين المعامية المعامين المعامية المعام المعامية المعامية

٤١ – ﴿ وَأَوْلِي ٱلْأَمَرِ مِنْكُرُكُهُ : قال: عليّ بن أبي طالبﷺ ولّاء الله أمر الأمّة بعد محمّدﷺ حين خلفه رسول الله بالمدينة، فأمر الله العباد بطاعته وترك خلافه.

٤٢ - وفي إبانة الفلكي أنّها نزلت لمّا شكا أبو بردة من علي نائي الخبر<sup>(٢)</sup>.

الجعابيّ عن إسحاق بن محمّد عن زيد المعدّل عن سيف بن عمرو عن محمّد المعدّل عن سيف بن عمرو عن محمّد الله ابن كريب عن أبيه عن ابن عبّاس قال : قال رسول الله ﷺ اسمعوا وأطيعوا لمن ولّاه الله الأمر فإنّه نظام الإسلام<sup>(٣)</sup> .

٤٥ – **أقول:** روى العلّامة في كشف الحقّ في قوله تعالى: ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ ٱلنَّاسَ عَلَى مَآ تَنْهُمُ ٱللَّهُ مِن فَضْلِيمُ قال الباقرغَلِيَّنِهِ : نحن الناس.

٤٦ – وروى ابن حجو في صواعقه قال: أخرج ابو الحسن المغازليّ عن الباقوﷺ أنّه قال في هذه الآية: نحن النّاس والله<sup>(٥)</sup>.

(١) – (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٣ ص ١٩–٢١. (٣) أمالي المفيد، ص ١٤ مجلس ٢ ح ٢. (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٠٦. (٥) نهج الحق، ص ٢٠٧. ٤٧ - فر عبيد بن كثير معنعناً أنّه سأل جعفر بن محمّد عن قول الله تعالى ﴿وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنكُرُ فَ قَال : أولي الفقه والعلم، قلنا : أخاص أم عامً؟ قال : بل خاص لنا<sup>(1)</sup>.
٤٨ - فر جعفر بن محمّد الفزاري معنعناً عن أبي جعفر عليه عن قول الله تعالى : ﴿الطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللَّهُ فَ مَامً؟ قال : أولي الفقه والعلم، قلنا : أخاص أم عامً؟ قال : بل خاص لنا<sup>(1)</sup>.

٤٩ - فر: أحمد بن القاسم معنعناً عن أبي مريم قال: سألت جعفر بن محمّد ظَيَّةٍ عن قول الله تعالى: ﴿قَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱلرَّسُولَ وَأَوْلِ ٱلأَمَّي مِنكُرٌ ﴾ كانت طاعة عليّ مفترضة؟ قال: كانت طاعة رسول الله ﷺ خاصّة مفترضة لقول الله تعالى: ﴿مَن يُطِعِ ٱلرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾ وكانت طاعة عليّ بن أبي طالب ﷺ طاعة رسول الله ﷺ

**بيان:**كانت طاعة عليّ مفترضة؟ أي في حياة الرّسول فأجاب عَلِيَّةٍ بأنّ إمامته كانت بعد الرّسول، ولمّا كان أمر الله النّاس بطاعة عليّ عَلِيَّةٍ كانت طاعته مفترضة من هذه الجهة، وهذا مبنيّ على أنّه عَلِيَّةٍ لم يكن في حياته عليَّةٍ إماماً كما ذهب إليه الأكثر، وقيل: كان إماما في ذلك الوقت أيضاً، وسيأتي الكلام فيه إن شاء الله.

كا:محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن صفوان بن يحيى عن عيسى مثله. ٥٢ - شيي:عن جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن هذه الآية: ﴿ وَلِمِعُوا اللَّهَ

- (۱) (۳) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ۱۰۸ ح ۱۰۰–۱۰۷.
- (٤) (٥) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٠٩ ح ١١٠ و١١١.

١٧ – باب / وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أولو الأمر — ١٨٣

وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي الْأَمْرِ مِنكُرُكُ قال: الأوصياء<sup>(١)</sup>.

٥٣ – محتص: ابن عيسى عن محمّد البرقيّ عن الجوهريّ عن الحسين بن أبي العلا قال: قلت لأبي عبد الله للآيي : الأوصياء طاعتهم مفترضة؟ فقال: هم الّذين قال الله ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الآمَي مِنكُرُّ؟ وهم الّذين قال الله: ﴿ إِنَّهَا وَلِيَحْمُ اللّهُ وَرَسُولُمُ وَالَذِينَ مَامَنُوا الَذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤَنُّونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَكِعُونَ؟ <sup>(٢)</sup>.

٥٤ - وعنه عن معمّر بن خلاّد قال: سأل رجل فارسيّ أبا الحسن الرّضا ﷺ فقال: طاعتكم مفترضة؟ فقال: نعم، فقال: كطاعة عليّ بن أبي طالب؟ فقال: نعم<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** الأخبار الدالة على وجوب طاعتهم كثيرة متفرّقة في الأبواب.

٥٥ - قب: روي عن الأئمّة ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَجَعَمَلَهُمُ ٱلْوَرِثِيِنَ﴾ وفي قوله تعالى: ﴿ وَاللَهُ يُؤْتِي مُلْكَمُ مَن يَشَكَآهُ﴾ أنّهما نزلتا فيهم؟).

٥٦ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن الهيثم عن أحمد بن محمّد السياريّ عن ابن أسباط عن البطائنيّ عن أبي بصير عن أبي عبد الله للظِّظْرِ أنّه قال: ﴿ وَمَن يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَـمُهُ في ولاية عليّ والأئمّة من بعده ﴿ فَقَدَ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا﴾ <sup>(٥)</sup>.

٥٧ - **فر:** محمّد بن القاسم وعبيد بن كثير بإسنادهما عن أبي عبد الله ﷺ قوله في آل إبراهيم: ﴿ وَءَانَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا﴾ قال: الملك العظيم أن جعل منهم أنمّة، من أطاعهم فقد أطاع الله، ومن عصاهم فقد عصى الله، فهذا ملك عظيم<sup>(1)</sup>.

٥٨ – فمرة الفزاريّ رفعه قال: سئل أبو جعفر عَظِيَرٌ عن قوله تعالى: ﴿ فَلَيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِودٍ أَن تُصِيبَهُمْ فِنِّنَةً أَوْ يُعِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمُ قال: الفتنة الكفر قيل: يا أبا جعفر حدّثني فيمن نزلت؟ قال: نزلت في رسول الله عَظَيَ ، وجرى مثلها من النبيّ في في الأوصياء في طاعتهم<sup>(٧)</sup>.

٥٩ –كاء العدّة عن أحمد عن البرقيّ عن أبيه عن ابن أسباط عن البطائنيّ عن أبي بصير عن أبي عبد الله تَظِيَّلاً ﴿ وَلَوَ أَنَّا كَنَبَنَا عَلَيْهِمَ أَنِ ٱقْتُلُوَا أَنفُسَكُمَ ﴾ وسلّموا للإمام تسليماً ﴿ أَوِ اَخْرُبُوا مِن دِيَزِكُمُ لَ رَضاً لَه ﴿ مَا فَعَلُوهُ إِلَا قَلِيلٌ مِنْهُمٌ وَلَوَى أَن أَهل الخلاف﴿ فَعَلُوا مَا يُوَعَظُونَ بِهِ لَحُرُبُوا مِن دِيَزِكُمُ لَ رَضاً لَه ﴿ مَا فَعَلُوهُ إِلَا قَلِيلٌ مِنْهُمٌ وَلَوَى أَنْ أَهل الخلاف﴿ فَعَلُوا مَا يُوَعَظُونَ بِهِ

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧٦ ح ١٦٨ من سورة النساء.
- (٢) (٣) الاختصاص، ص ٢٧٧.
   (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٥٨.
   (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٥٩ تأويل الآية ٧١ من سورة الأحزاب.
  - (٦) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٠٧ ح ١٠٢.
    - (۷) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ۲۸۹ ح ۳۹۲.

أمر الولاية ﴿ يُسَلِّمُوا ﴾ لله الطاعة ﴿ تُسْلِيمًا ﴾ ().

٦١ – كما، فس:الحسين بن محمّد عن المعلى عن أحمد بن النضر عن محمّد بن مروان رفعه إليهم قالوا : يا أيّها الّذين آمنوا لا تؤذوا رسول الله ﷺ في عليّ والأئمّة كما آذوا موسى فبرَّأه الله ممّا قالوا<sup>(٣)</sup>.

بيان:ضمير النيم (راجع إلى الأئمة عليه، وكانَه نقل الآية بالمعنى لأنَّه قال تعالى في سورة الأحزاب: (مَا كَانَ لَحَثُمْ أَنَ نُؤَذُوا رَسُولَـــ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِخُوا أَزَوَجَعُمُ مِنْ بَعَدِهِ أَبَداً ﴾ وقال بعد آيات أخر: (يَتأَيُّهَا الَذِينَ مَامَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَذِينَ مَاذَوًا مُوسَىٰ فَبَرَّاهُ اللَّهُ مِنَا قَالُوا ﴾ فجمع عليه بين الآيتين، وأفاد مضمونهما، وإن أمكن أن يكون في مصحفهم عليه هكذا ويمكن أن يكون إيذاء موسى غليه أيضاً في وصيّه هارون، وذكر المفسرون وجوها أسلفناها في كتاب النبوة.

٦٢ - كما، فسةالحسين عن المعلى عن ابن أسباط عن ابن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله غليتيًلا في قوله: ﴿وَمَن يُطِيعِ اللَّهَ وَرَسُولَمُ ﴾في ولاية عليّ غليَّلا والأنمّة بعده ﴿فَتَدْ فَازَ فَوَزًا عَظِيمًا ﴾هكذا نزلت<sup>(٤)</sup>.

٣٣ - شمي : عن أبي بصير عن أبي عبد الله خلائة ﴿ لَوَ أَنَا كَذَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ ٱفْتُلُوٓا أَنفُسَكُمْ ﴾ وسلّموا للإمام تسليماً ﴿ وَ آخَرُجُوا بِن دِيَرِكُم ﴾ رضاً له ﴿مَا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوَ ﴾ أنّ أهل الخلاف ﴿ تَعْلَمُوْهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوَ ﴾ أنّ أهل الخلاف ﴿ تَعْلَمُوا مَا يُوعَظُونَ بِدِ لَكَانَ خَيْرًا لَمُهُمْ ﴾ يعني في علي غليمًا (<sup>٥)</sup>.

> (١) – (٢) روضة الكافي المطبوع مع الأصول، ص ٢٦٢ ح ٢١٢ و٢١٢. (٣) – (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ ح ٩ و٨، وتفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٢. (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٨٣ ح ١٨٨ من سورة النساء. (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦٤ تأويل الآية ٥٤ من سورة النور.

٦٥ – مد: من مناقب ابن المغازليّ عن عليّ بن الحسين الواسطيّ عن أبي القاسم الصفّار عن عن أبي القاسم الصفّار عن عمر بن أحمد بن هارون عن أبيه عن ابن عقدة عن يعقوب بن يوسف عن أبي غسّان عن مسعود بن سعيد عن جابر عن أبي جعفر الباقر عليماً في قوله تعالى : ﴿ أَمَرَ يَحَسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَآ مَاتَ مَنَ مُعَلَى مَاتَ مَنْ أَبَي مُعَمَّان عن أبي مُعَمَّان عن أبي أبي أبي القاسم المقال عن عمر بن أحمد بن هارون عن أبيه عن ابن عقدة عن يعقوب بن يوسف عن أبي غسّان عن عن عمر بن أحمد بن هارون عن أبيه عن ابن عقدة عن يعقوب بن يوسف عن أبي غسّان عن عن عمر بن أحمد بن هارون عن أبيه عن ابن عقدة عن يعقوب بن يوسف عن أبي غسّان عن عمر الباقر عليماً في قوله تعالى : ﴿ أَمَرَ يَحَسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَاتَ مَاتَن عَلَى مَاتَ مُعُمُ البَّهُ مُنْ أَبَعُ مَاتُ مَنْ أَبَعُ مَعْنَ أَبَي مُعْمَان عن أبي عمر الباقر عليماً في قوله تعالى : ﴿ أَمَرَ يَحَسُدُونَ النَّاسَ عَلَى مَاتَ مَاتُ عَلَى مَاتُ مَنْ أَبَي عَلَى مَاتَ أَبَي مُعْلَقُونَ النَّاسَ وَاللهُ أَنْ أَبَي عَلَى أَبَعُ مَاتُ مَنْ فَشَالِيمُ في فَقُولُ عَلَيْ أَبَعُ مَنْ أَبِي عَلْمان عن أَبي عمن الناس والله أَنْ أَبي علي أَسما ما ما أَمَ عَلَى ماتَ ما عال أَبي عمر عن ابن عقدة مثله <sup>(١)</sup>.

١٨ - باب أنهم أنوار الله، وتأويل آيات النور فيهم عليه

١ - فس، محمّد بن همام عن جعفر بن محمّد عن محمّد بن الحسن الصائغ عن الحسن المائغ عن الحسن ابن عليّ عن صالح بن سهل الهمدانيّ قال : سمعت أبا عبد الله عليم يقول في قول الله : ﴿ اللهُ نُورُ السَّمُوَاتِ وَٱلاَرْضِ مَثَلٌ نُورو. كَيشْكُوْفَ المشكاة : فاطمة على في في مصباح الحسن نورُ السَّمُواتِ وَٱلاَرْضِ مَثَلُ نُورو. كَيشْكُوْفَ المشكاة : فاطمة على في في مصباح الحسن أور أسَّمُواتِ وَٱلاَرْضِ مَثَلُ نُورو. كَيشْكُوْفَ المشكاة : فاطمة على في في مصباح الله الحسن نورُ السَّمُواتِ وَٱلاَرْضِ مَثَلُ نُورو. كَيشْكُوْفَ المشكاة : فاطمة على في في مصباح الحسن في في أور المتنابة الحسن في أور المسبحة المحسن في في نُواتِ مَثَلُ نُورو. كَيشْكُوْفَ المشكاة : فوطمة على في في مصباح الحسن في في ألماء الحسن في في ألماء من الحسن في في ألماء ألما كوْنَكْ دُرِي في كان فاطمة كوكب دريّ بين نساء أهل الدنيا ونساء أهل الحسن في في نُواتُ مَنْ ألماء من أورو. كَيشْكُوفَ مُوتَ مُوتَ مُوقات الحسن في في نُصباح في في نُعامة كون المحسن في في نُعامة ألما للمن الحسن في في ألماء أهل الدنيا ونساء أهل الجنة في يُوقد من شبكرة من ألماء أهل الدنيا ونساء أهل الجنة في يُوقد من شبكرة من إبراهيم في لا شريقية ولا غربيتين في الدنيا ولدنيا وألماء أهل الجنة في يُوقد من شبكرة من يعام منه من إلماء أهل الدنيا ولديا ألما ألما ألما ألما ألما منه منها في من ألماء أور من يناء ألما منهجر منها في ألم ألماء أور عَلَ نُور عَلَ الله للناء أول الله للائمة من يشاء في وتضرب الله ألائما ألماء في يكون ألما ألما منها بعد إمام في تهدى ألما ألما منها منها بعد إمام في تهدى ألما ألما ألما منها بعد إمام في تهدى ألما.

أَوْ كَظُلُمُنَتِ فَلان وفلان ﴿ فِي بَحْرِ لَجَيْ يَغْشَنْهُ مَنْتُ مَنْتُ يَعْنِي نَعْتُلُ ﴿ مِن فَوَقِيهِ مَوْتُ عَلَيْهُ عَالَيْهُ مَنْتُ مُنْتُ مُوْتُ بِعَنِي نَعْتُلُ ﴿ مِن فَوَقِيهِ مَوْتُ عَلَيْهُ عَالَى وَالزبير ﴿ ظُلُمُنْتُ بَعْضُهَا فَرْقَ بَعْضِ مَعَاوِيَةً وفَتَن بِنِي أُمَيَّةً ﴿ إِذَا أَخْرَبَهُ المؤمن ﴿ يَدَهُ فِي ظلمة والزبير ﴿ ظُلُمُنْتُ بَعْضُهَا فَرْقَ بَعْضِ مَعَاوِيةً وفَتَن بِنِي أُميَّةً ﴿ إِذَا أَخْرَبَهُ المومن ﴿ يَدَهُ فَي ظلمة والزبير ﴿ ظُلُمُنْتُ بَعْضُهَا فَرْقَ بَعْضِ مَعَاوِيةً وفَتَن بِنِي أُميَّةً ﴿ إِذَا أَخْرَبَهُ المومن ﴿ يَدَهُ فِي ظلمة وَالزبير ﴿ ظُلُمُنْتُ بَعْضُهَا فَرْقَ بَعْضِ مَعَاوِيةً وفَتَن بِنِي أُميَّةً ﴿ إِذَا أَخْرَبَهُ المومن ﴿ يَدَعُهُمُ فَي ظلمة والزبير ﴿ ظُلُمُنَتُ مَعْضُهُ وَمَنْ لَهُ مَنْ إِمَامٍ مِوم القيامة يمشي بنوره .
وقال في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَبْعَى بَيْنَ أَيْدَبِهِمْ وَبِأَيْنَهُ مَنْ أُوالاً مَا لَهُ مَن إمام يوم القيامة يمشي بنوره .

٢ - كنز: محمّد بن العبّاس عن العبّاس بن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب عن أبيه عن موسى بن سعدان عن عبد الله بن القاسم باسناده عن صالح بن سهل مثله. «ص ٣٦٠. بيان: قوله عليه المحباح الحسين» يدلّ على أنّ المصباح المذكور في الآية ثانياً

- (۱) العمدة، ص ۳۵۵.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٢٧٢ مجلس ١٠ ح ٥١٢. والعلامة المدني الكاشاني المعاصر دام بقائه في كتاب اثبات الخلافة ص٥٤ ذكر من طرق العامة خمسة وعشرين رواية مع تعيين المدارك والموضع والطبع وخصوصياتها، وكلّها تدلّ على أن اولي الأمر في الآية علي بن أبي طالب وأولاده الطيبين، مضافة إلى ما نقل من المدارك والموضع والطبع وخصوصياتها، وكلّها تدلّ على أن اولي الأمر في الآية علي بن أبي طالب وأولاده الطيبين، مضافة إلى ما نقل من انقل من المدارك والموضع والطبع وخصوصياتها، وكلّها تدلّ على أن اولي الأمر في الآية علي بن أبي طالب وأولاده الطيبين، مضافة إلى ما نقل من انقل من المجلّد الثالث من كتاب إحقاق الحق ص٤٢ في الذيل الروايات النبوية الكثيرة في أن من أطاع علياً فقد أطاع علياً فقد أطاع الله ومن عصاء فقد عصى الله، في احقاق الحق ج٢ م ٢٢٩ ٢٢٢، ونحوه فيه إطاع علياً فقد أطاع الله ومن عصاء فقد عصى الله، في احقاق الحق ج٢ م ٢٢٩ ٢٢٢، ونحوه فيه ج٢ ص٢٢٢. [مستدرك السفينة ج ٦ لغة اطوع].

المراد به غير المذكور أوّلاً، ولعلّ فيه إشارة إلى وحدة نوريهما قوله: (لا يهودية) لأنّهم يصلّون إلى المغرب (ولا نصرانية) لأنّهم يصلّون إلى المشرق، والمراد بفلان وفلان أبو بكر وعمر، ونعثل هو عثمان، قال في النهاية : كان أعداء عثمان يسمّونه نعثلاً، تشبيهاً له برجل من مصر كان طويل اللحية اسمه نعثل، وقيل : النعثل : الشيخ الأحمق، وذكر الضّباع.

**بيان؛** قوله على الشواذ ولعلّ تذكير الم تنقل تلك القراءة في الشواذ ولعلّ تذكير الضمير باعتبار الخبر، أو بتأويل في الزّجاجة، ويحتمل أن لا تكون الزّجاجة الثانية في قراءتهم فيكون الضّمير راجعاً إلى المصباح "من قبل أن ينطق به، كأنّه على بناء المفعول، أي يقرب أن يخرج العلم من فمه قبل أن يصدر وحي بل يعلم بالإلهام، كما سيأتي برواية الكافي، أو قبل أن يسأل عنه، كما سيأتي برواية فرات.

٤ - فس؛ أبي عن عبد الله بن جندب عن الرّضا علي أنّه كتب إليه: مثلنا في كتاب الله كمثل المشكاة، والمشكاة في القنديل، فنحن المشكاة، فيه مصباح المصباح محمّد رسول الله علي، المصباح في زجاجة، الزّجاجة كأنّها كوكب دريّ يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة، لا دعيّة ولا منكرة، يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار القرآن نور على فرر، إمام بعد إمام، يهدي الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للنّاس والله بكلّ شيء نور، إمام بعد إمام، يهدي الله لنورة من شجرة مباركة زيتونة لا شرقيّة ولا غربيّة، لا دعيّة ولا منكرة، يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار القرآن نور على فرر، إمام بعد إمام، يهدي الله لنوره من يشاء ويضرب الله الأمثال للنّاس والله بكلّ شيء عليم، فالنّور علي عليم، فالنّور علي أولت من أحبّ، وحقّ على الله أن يبعث ولينا مشرقاً وجهه، نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته، حقّ على الله أن يجعل وليّنا مع النبيّين والصدّيقين والشهداء نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته، حقّ على الله أن يجعل وليّنا مع النبيّين والصدّيقين والشهداء علي أولتك رفيقاً الله النور على الله أن وحسن أولتك رفية الله أن أولي من يشاء ويضرب الله الأمثال للنّاس والله بكلّ شيء عليم، فالنور علي يهدي الله لولايتنا من أحبّ، وحقّ على الله أن يبعث وليّنا مشرقاً وجهه، والصالي والله ولينا مع النبيّين والصدّيقين والشهداء نيّراً برهانه ظاهرة عند الله حجّته، حقّ على الله أن يجعل وليّنا مع النبيّين والصدّيقين والشهداء والصالحين وحسن أولتك رفيقاً (٢).

**توضيح: ق**وله: المصباح محمّد، في بعض النسخ هكذا: المصباح محمّد رسول

التوحيد، ص ١٥٨، معاني الأخبار، ص ١٥.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٧٩.

الله في زجاجة من عنصره الطاهرة. قوله في الادعيّة، الدعيّة، المتقهم في نسبه، ولعلّه إنّما عبّر عن صحّة النسب ووضوحه بقوله: لا شرقيّة ولا غربيّة لأنّ من كان عندنا من أهل المشرق والمغرب لم يعرف نسبه عندنا، أو الشرقيّة والغربيّة كنايتان عن اختلاط النسب، أي قد ينتسب إلى هذا، وقد ينتسب إلى هذا مع غاية البعد بينهما، وقريب منه في المثل معروف عند العرب والعجم، أو يكون الكلام مسوقاً على الاستعارة بأن شبّه من صحّ يُسبه في ترتّب آثار الخير عليه بالشجرة الّتي لم تكن شرقيّة ولا غربيّة.

**أقول:** قد أثبتنا الخبر بتمامه في باب جوامع المناقب والفضائل، وقد مضى الأخبار في تأويل تلك الآية مع شرحها وما قيل في تأويل الآية في كتاب التوحيد.

٥ - فسع: عليّ بن الحسين عن البرقيّ عن ابن محبوب عن أبي أيّوب عن أبي خالد الكابليّ قال: سألت أبا جعفر عليّتَا عن قوله: ﴿ فَتَامِنُوا بِأَفَدَ وَرَسُولِهِ. وَالنَّور الذي أنزَلَنَهُ (١) فقال: يا أبا خالد النور والله الأثمّة من آل محمّد إلى يوم القيامة، هم والله نور الله الذي أنزل فقال: يا أبا خالد النور والله الأثمّة من آل محمّد إلى يوم القيامة، هم والله نور الله الذي أنزل أنور من الله نور الله في السماوات والأرض والله يا أبا خالد النور الإمام في قلوب المؤمنين أنزل أبه فقال: يا أبا خالد النور والله الأثمّة من آل محمّد إلى يوم القيامة، هم والله نور الله الذي أنزل أنور من الله نور الله في السماوات والأرض والله يا أبا خالد النور الإمام في قلوب المؤمنين أنور من الشمس المضيئة بالنّهار، وهم والله ينورون قلوب المؤمنين، ويحجب الله نورهم عمّن يشم يشم الله نورهم أنور من الشمس المضيئة بالنّهار، وهم والله ينورون قلوب المؤمنين، ويحجب الله نورهم أنور من الشمس المضيئة بالنّهار، وهم والله ينورون قلوب المؤمنين، ويحجب الله نورهم عمن يشاء فتظلم قلوبهم، والله يا أبا خالد لا يحبّنا عبد ويتولانا حتى يطهر الله قلبه، ولا يطهر الله قلبه، ولا يطهر أنور من الله من شديد الموالية إبا خالد لا يحبّنا عبد ويتولانا حتى يطهر الله قلبه، ولا يطهر أله قلبه، من منه يا أبا خالد لا يحبّنا عبد ويتولانا حتى يطهر الله قلبه، ولا يطهر أله قلب من من ينه من شديد الحساب منه نفرغ يوم القيامة الأكبر<sup>(٢)</sup>.

**گا:** الحسين بن محمّد عن المعلّى عن عليّ بن مرداس عن صفوان وابن محبوب عن أبي أيّوب مثله<sup>(٣)</sup>.

٦ - ل: الحسن بن علي العطّار عن محمّد بن علي بن إسماعيل عن علي بن محمّد بن عامر عن عمر بن عبدوس عن هاني بن المتوكّل عن محمّد بن علي بن عياض بن عبد الله بن أبي رافع عن عمر بن عبدوس عن هاني بن المتوكّل عن محمّد بن علي بن عياض بن عبد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جدّه عن أبي أبي أيوب الأنصاري قال : قال رسول الله الله الله الما خلق الله بحكمًا الجنّة عن أبيه عن جدّه عن أبي أبي ألف المتوكّل عن محمّد بن علي بن عياض بن عبد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جدّه عن أبي أبي أبي ألف المتوكّل عن محمّد بن علي بن عياض بن عبد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جدّه عن أبي أبي أبوب الأنصاري قال : قال رسول الله الله الله الما خلق الله بحكمًا الجنّة عن أبيه عن جدّه عن أبي أبوب الأنصاري قال : قال رسول الله الله النور ، وأصاب فاطمة الكلم النور غلقها من نور عرشه ، ثمّ أخذ من ذلك النور فغرقه فأصابني ثلث النور ، وأصاب فاطمة الكلم الله الله النور ، فمن أساب من ذلك النور الما بيته ثلث النور ، فمن أصابه من ذلك النور الما يته ثلث النور ، وأصاب فاطمة الكلم الله الله النور ، وأصاب فاطمة الكلم الله النور ، وأصاب فاطمة الكلم الله النور ، فمن أصابه من ذلك النور الما بيته ثلث النور ، فمن أصابه من ذلك النور المادى إلى ثلث النور ، وأصاب علياً عليكم النور الما يته ثلث النور ، فمن أصابه من ذلك النور المادى إلى والاية آل محمّد، ومن لم يصبه من ذلك النور ضل عن ولاية آل محمد أله .

٧ - فس: محمّد بن همّام عن جعفر بن محمّد بن مالك عن محمّد بن الحسن الصائغ عن ابن أبي عثمان عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله ظَلِينَةِ في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ ابن أبي عثمان عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله ظَلِينَةِ في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَبَأَيْمَانِهُ عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله ظَلِينَةِ في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَبَأَيْمَان عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله ظَلِينَةِ في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَبَأَيْمَان عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله ظَلِينَةِ في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَبَأَيْمَان عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله ظَلِينَةِ في قوله : ﴿ نُورُهُمْ يَسْعَىٰ بَيْنَ أَيْدِبِهِمْ وَبَأَيْمَانهم حتّى ينزلوا منازل لهُمْ <sup>(ه)</sup>.

(٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٤.

(٤) الخصال، ص ١٨٨ باب الثلاثة ح ٢٥٨.

- (١) سورة التغابن، الآية: ٨.
- (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ١١٠ ح ١.
  - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٦٢.

٨ - فس، ﴿ وَ مَن كَانَ مَيْـتَا فَأَحْمَيْنَنَهُ ﴾ قال: جاهلاً عن الحقّ والولاية فهدينا، إليها ﴿ جَعَلَنَا لَمُ نُورًا يَمْشِى بِحِه فِي ٱلنَّاسِ ﴾ قال: النور: الولاية ﴿ كَمَن مَّتَلَمُ فِي ٱلظُّلُمَنتِ لَيْسَ بِخَايِجِ مِنْهَا ﴾ يعني في ولاية غير الأئمة ظَنَيَنَظَ ﴿ كَذَلِكَ زُبِّنَ لِلكَنفِرِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ ().

١٠ – كا:عليّ بن إبراهيم بإسناده عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ في أول الله المُوَاتَبَعُوا النُّورَ الَذِي أُنزِلَ مَعَةٌ ﴾ قال: النور في هذا الموضع أمير المؤمنين والأئمّة ﷺ (<sup>٣)</sup>.

١١ - محتص، يرة محمّد بن الحسين عن ابن سنان عن عمّار بن مروان عن المنخل عن جابو عن أبي جعفر ﷺ في قوله تبارك وتعالى: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ مَثَلُ نُورِء ﴾ فهو محمّد ﴿نِهَا مِصْبَاتُ ﴾ وهو العلم ﴿المِصْبَاتُ فِي زُبَاجَةٍ ﴾ فزعم أنّ الزجاجة أمير المؤمنين ﷺ، وعلم نبيّ الله عنده<sup>(٤)</sup>.

١٢ - شيء عن مسعدة بن صدقة قال: قصّ أبو عبد الله علي قصة الفريقين جميعاً في الميثاق حتى بلغ الاستثناء من الله في الفريقين فقال: إنّ الخير والشرّ خلقان من خلق الله، له فيهما المشيّة في تحويل ما شاء فيما قدّر فيها حال عن حال والمشيّة فيما خلق لهما من خلقه في منتهى ما مشيّة في منتهى ما شاء فيما قدّر فيها حال عن حال والمشيّة فيما خلق لهما من خلقه في منتهى ما قدّم في مناء فيما قدّر فيها حال عن حال والمشيّة فيما خلق لهما من خلقه في من خلقه في منتهى ما المشيّة فيما خلق للله، له في منتهى ما قدّم فيما قدّر فيها حال عن حال والمشيّة فيما خلق لهما من خلقه في منتهى ما قدّم لهم من الخير والشرّ، وذلك أنّ الله قال في كتابه : ﴿ آلله وَلِي أَلَه مِن أَلَوْ مِن أَلَيْ مِنْ خَلَقه في منتهى ما قدّم لهم من الخير والشرّ، وذلك أنّ الله قال في كتابه : ﴿ آللهُ وَلِئُ أَلَذِينَ مَامَنُوا يُخْرِجُهُم مِنَ أَلظُلُمُوتُ يُخْرِجُهُم مَن أَلظُلُمُوتُ مَا أَلَوْ إلى أَلَوْ إلى أَلُوْ والشرّ، والظلمات عدوّهم ألطَلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ أَلظُلُمُون إلى ألنُور إلى ألنُور إلى ألفُول أولله من عدوهم من الخير والظلمات عدوّهم ألطَلغُوتُ من قال في كتابه عن الله في كتابه ألفُول إلى ألنُور إلى ألنُور إلى ألنُور إلى ألنُول إلى ألفُول أول ألفُول أول أول أوليات عدوّهم ألطُلغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِن ألنُور إلى ألفُول إلى ألنُور إلى ألنُور والظلمات عدوّهم أن المُلغُوتُ ما تعرف مي ألفُول إلى ألفُول إلى ألفُول إلى ألفُلكُون ألفُل مُنها من ألفُلغُوتُ ألفُلغُوتُ ألفُلغُول إلى ألفُول إلى ألفُول إلى ألفُلمُ من ألفُلهُ من ألفُلغُول إلى ألفُلهُ ألفُلهُ ألفُلغُول الله الله الله الله الله الله معمد علي ألفُلهُ ألفُلهُ ألفُلغُول إلى ألفُلهُ ألفُلهُ ألفُلهُ ألفُلغُول إلى ألفُلهُ ألفُلهُ ألفُلهُ من ألفُلهُ ألفُول ألفُلهُ ألفُول ألفُلهُ ألفُلهُ ألفُ ألفُلهُ ألفُول ألفُلهُ ألف

١٣ - شيء عن بريد العجليّ عن أبي جعفر عليم قال: قال: ﴿ وَ مَن كَانَ مَيْمَا فَأَحْمَيْنَهُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُوراً يَمْشِى بِحِد فِي النَّاسِ ﴾ قال: الميّت الذي لا يعرف هذا الشأن قال: أتدري ما وجَعَلْنَا لَمُ نُوراً يَمْشِى بِحِد فِي النَّاسِ ﴾ قال: الميّت الذي لا يعرف هذا الشأن قال: أتدري ما يعني ميّتاً؟ قال: قلت: جعلت فداك لا، قال: الميّت الذي لا يعرف شيئاً فأحييناه بهذا الأمر (وَجَعَلْنَا لَمُ نُوراً يَمْشِى بِحِد فِي النَّاسِ ﴾ قال: الميّت الذي لا يعرف هذا الشأن قال: أتدري ما يعني ميّتاً؟ قال: قلت: جعلت فداك لا، قال: الميّت الذي لا يعرف شيئاً فأحييناه بهذا الأمر (وَجَعَلْنَا لَمُ نُوراً يَمْشِى بِحِد فِي النَّاسِ ﴾ قال: الميّت الذي لا يعرف هذا الشأن قال: أندري ما يعني ميّتاً؟ قال: قلت: جعلت فداك لا، قال: الميّت الذي لا يعرف شيئاً فأحييناه بهذا الأمر (وَجَعَلْنَا لَمُ نُوراً يَمْشِى بِحِد فِي النَّاسِ ﴾ قال: إماماً يأتم به، قال: ﴿ وَكَنَ مَنْلُمُ فِي النَّالَ لَمُ لَمُ أَنَاسِ ﴾ قال: إماماً يأتم به، قال: ﴿ وَكَنَ مَنْلُمُ فِي النَّالِ لَمُ لَعُنُولُ لَعُونُ المَالَ يَعْنَى اللهُ مُعْرا إلَيد إلى أورا يَمْشِ له قال: إماماً يأتم به، قال: ﴿ وَكَنَ مَنْلُمُ فِي النَّالَمُ لَكُولُ لَمُ فُوراً يَمْشِ مِحْد فِي النَّاسِ ﴾ قال: إماماً يأتم به، قال: ﴿ كَمَن مَنْلُمُ فِي النَّالَكُ لَمُ نُوراً يَمْشِى بِحِد فِي النَّاسِ ﴾ قال: إماماً يأتم به، قال: ﴿ وَكَانَ مَنْ أَنْدَى اللهُ مِي أَنْ أَلْ مُنْ أَلْ أَلْكُلُمُ لَدُى لا يعرفون الإمام.

١٤ - كشف: من دلائل الحميري عن محمد الرقاشي قال: كتبت إلى أبي محمد علي الله

أسأله عن المشكاة فرجع الجواب: المشكاة قلب محمّد على (١).

١٥ - كنز: روى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ عن أبيه عن رجاله عن عبد الله بن سليمان قال: قلت لأبي أزنَانَ إليَكُمُ سليمان قال: قلت لأبي عبد الله عنهاي: ﴿ لَمَ جَاءَكُمُ مُرْهَدُهُ مِن رَبِكُمَ وَأَنزَلْنَا إليَكُمُ سُليمان قال: قلت لأبي عبد الله عليهمان أبي عبد الله يؤكزُ أيانًا إليَكُمُ نُوُرًا تُبِينُا ﴾ قال: البرهان رسول الله عنهم، والنّور المبين عليّ بن أبي طالب عليتي (<sup>٢)</sup>.

١٦ – كنز محمّد بن العبّاس عن محمّد بن جعفر الحسنيّ عن إدريس بن زياد الخيّاط عن أبي عبد الله عبد الله بن أحمد بن عبد الله الخراسانيّ عن يزيد بن إبراهيم أبي حبيب النّاجي عن أبي عبد الله عن أبيه عبد الله عن أبيه عن أبي عبد الله عن أبيه عن عليّ بن الحسين عليّ أنّه قال : مثلنا في كتاب الله كمثل مشكاة، فنحن المشكاة، عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عبد الله عن أبيه عن أبيه عبد الله عن أبيه عن أبيه عبد الله عن أبيه عن أبي عبد الله عن أبي حبيب النّاجي عن أبي عبد الله عن أبيه عن عليّ بن الحسين عمد الله الخراسانيّ عن يزيد بن إبراهيم أبي حبيب النّاجي عن أبي عبد الله عن أبيه عن عليّ بن الحسين عليه أنه قال : مثلنا في كتاب الله كمثل مشكاة، فنحن المشكاة، عن أبيه عن أبيه عن عليّ بن الحسين عليه أنه قال : مثلنا في كتاب الله كمثل مشكاة، فنحن المشكاة، والمشكاة، والمشكاة، والمشكاة، والمشكاة، والمشكاة الكوّة فيها مصباح، والمصباح في زجاجة، والزجاجة محمّد عليها يها يهمي، ولو لم دريّ يوقد من شجرة مباركة قال : عليّ عليها لا شرقية ولا غربية يكاد زينها يضي، ولو لم دريّ يوقد من شجرة مباركة قال : عليّ عليّ ويتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زينها يضي، ولو لم تمسسه نارٌ نورٌ على نور القرآن، يهدي الله لنوره من يشاء، يهدي لولايتنا من أحبّ<sup>(٣)</sup>.

1۷ - فرات بن إبراهيم الكوفي معنعناً عن أبي جعفر محمّد بن عليّ في قول الله تعالى: فَمَثَلُ نُورِهِ. كَيشْكُوْق فِيهَا مِصْبَاتُ فَ قال: العلم في صدر رسول الله في نُيبَابَةٍ في قال: العالى: فَمَثَلُ نُورِهِ. كَيشْكُوْق فِيهَا مِصْبَاتُ في قال: العلم في صدر رسول الله في نُيبَابَةٍ في قال: الزّجاجة صدر عليّ بن أبي طالب عليه في قال: العلم في صدر رسول الله في نُيبَابَةٍ في قال: الزّجاجة صدر عليّ بن أبي طالب عليه في قول: لوَتَكَبُّ وَنَكْبُ وَنَكْبُ وَنَكْبُ وَنَكْ يُوَكُنُ وَنَكْبُ وَنَعْ بَعَرَةٍ مَال الله في نُعَرَز مُبْرَحَة وَ نَيتُونَبَةٍ في قال: الزّجاجة صدر عليّ بن أبي طالب عليه في قال: العلم في صدر الله مولا شرقينية في قال: الزّجاجة صدر عليّ بن أبي طالب عليه في قال: من إبراهيم خليل الرّحمان إلى محمّد رسول الله إلى عليّ بن أبي طالب عليه في أبر العلم في معروفية ولا نصر العلم في من أبي طالب عليه في أبراهيم خليل الرّحمان إلى محمّد رسول الله إلى عليّ بن أبي طالب علي قال: من إبراهيم خليل الرّحمان إلى محمّد رسول الله إلى عليّ بن أبي طالب علي قال: من إبراهيم خليل الرّحمان إلى محمّد رسول الله إلى عليّ بن أبي طالب علي قال: من إبراهيم خليل الرّحمان إلى محمّد رسول الله إلى عليّ بن أبي طالب علي في أبي طالب علي قال: من إبراهيم خليل الرّحمان إلى محمّد رسول الله إلى عليّ بن أبي طالب علي قرب في قرف أبر فينّة ولا نصرانية في كاد نُور في قال: من إلى محمّد في أبي في يتكلّم بالعلم قبل أن يُسال عنه (<sup>3)</sup>.

1A - فر: جعفر بن محمد الفزاري معنعناً عن أبي عبد الله في قوله تعالى: ﴿اللهُ نُورُ السَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَيِشْكَوْقِ فِيهَا مِصْبَاتُ ﴾ الحسن ﴿اليَصْبَاتُ ﴾ الحسين ﴿في نُجَاجَةٌ ٱلنُّجَاجَةُ السَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضُ مَثَلُ نُورِهِ كَيِشْكَوْقِ فِيهَا مِصْبَاتُ ﴾ الحسن ﴿اليَصْبَاتُ ﴾ الحسين ﴿في نُجَاجَةٌ ٱلنُّجَاجَةُ السَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضُ مَثَلُ نُورِهِ كَيشْكَوْقِ فِيهَا مِصْبَاتُ ﴾ الحسن ﴿اليَصْبَاتُ ﴾ الحسن ﴿المَعْبَاتُ ﴾ الحسين في نُولُو نُجَاجَةٌ النُّجَاجَةُ السَّمَوَنُونَةُ ﴾ الحسن ﴿المَعْبَاتُ ﴾ الحسين في نُولُوهِ نُبَوَرَقُونُونُهُ لَكُونُ لَقُولُونُ وَاللّهُ مَتَلُ نُورِهِ كَيشْكَوْقِ فِيهَا مِصْبَاتُ ﴾ الحسن ﴿المَعْمَاتُ ﴾ الحسين في نُولُوهُ أَنْتُوبُهُمُ أَنْتُولُونُهُ فَ كَأَنَّهَا كَوْنَكُمُ دُرِيَّةُ فَي فاطمة : كوكب درّي من نساء العالمين ﴿يُولُونَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَرَحَتَةِ زَيْتُونُهُ في إلمان العالمين ولولُولان أولالي في في في المُعنى في نُولُولُهُ في اللهُ فَي في اللهُ اللهُ مُولالهُ إلهُ مُولُولًا مُولِيَةُ وَلَعَرَيْتَةُ ﴾ يعني لا يهودية ولا نصرانية ﴿يَكَادُ زَيْتُهُا يُعْنِي أَنُ لائِضُ العلم ينبع منها منه منها أنه إله من إلى المُعْلِقُولُ أَلَّهُ مَنْ عَالهُ مُولُولُهُ مُولالا مُولالاً مُولاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً إلَّهُ مُولالاً مُولالاً مُولاللهُ مُولالاً مُولاً مُولاللهُ مُولالاً مُولاللهُ مُولالاً مُولاً مُولاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولاللهُ مُولالاً مُولاللهُ مُولالاً مُولاللهُ مُولاللهُ مُولالاً مُولاللهُ مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولالاً مُولاللهُ مُولاللهُ مُولاللهُ مُولالاً مُولالا مُولالاللهُ مُولالا مُولالالهُ مُو

19 - فر: جعفر بن محمد الفزاري معنعناً عن جابر نتين قال أبو جعفر غلي : بلغنا - والله أعلم - أنّ قول الله تعالى : ﴿الله نُورُ السَّمَوَنِتِ وَٱلأَرْضِ مَثْلُ نُورِهِ ﴾ فهو محمد فلي والله أعلم - أنّ قول الله تعالى : ﴿الله نُورُ السَّمَوَنِتِ وَٱلأَرْضِ مَثْلُ نُورِهِ ﴾ فهو محمد فلي في كَيشْكُوزٍ ﴾ المشكارة فو محمد فلي في كَيشْكُوزٍ ﴾ المشكارة فو محمد فلي في كَيشْكُوزٍ ﴾ المشكاة هو صدر نبي الله فويها معتبات ﴾ وهو العلم ﴿المَعْبَاحُ في نُعْبَامُ فو محمد في في كَيشْكُوزٍ ﴾ المشكارة في في أيامة فو محمد في في تعالى الله في الله في أنه مع من أله أعلم ﴿ كَيشْكُوزٍ ﴾ المشكاة هو صدر نبي الله في معتباتُ ﴾ وهو العلم ﴿المَعْبَاحُ في نُعْبَامَة ﴾ ولهو العلم ﴿المعتباحُ في نُعَامَة فو عمر أنّ الزّجامة أن الرّجامة أمير المؤمنين وعلم رسول الله في عنده، وأما قوله : ﴿كَانَهُ مُوتَكُمْ مُولاً عنه مُولاً إلى أن مع أنّ الرّجامة أمير المومنين وعلم رسول الله عنه عنده، وأما قوله : ﴿كَانَهُمُ مُوتَكُمْ مُولاً أن الرّجامة أمير المؤمنين وعلم رسول الله عنه عنده، وأما قوله : ﴿كَانَهُمُ لَعْنَ مُوتَكُمُ مُولاً مُولاً أمير المؤمنين وعلم رسول الله عنه عنده، وأما قوله : ﴿كَانَهُمُ لَعْنَ مُوتَدُمُ مُولاً أولاً أنه وأما قوله : ﴿كَانَهُ أَلَيْ مُوتَدَاً مُولاً من أن أورور أولاً عَرْبَيْهُ فولاً عنه وأما قوله : ﴿كَانَهُ مُؤْلاً مُؤْتَدَةُ مُؤْلاً عالاً اللهُ عنه مُولاً أما أولاً أولاً مُؤْلاً مُؤْلاً أولاً مُؤْلاً مُؤْلاً مُؤْلاً مُؤْلاً أولاً أولاً أولاً أولاً أولاً مُؤْلاً مُؤْلاً مُؤْلاً مُؤْلاً أولاً أولاله أولاً أولاً أولولاً أولولاً أولاً أولاً أولولاً أولولاً أولالولاً

- (۱) كشف الغمة، ج ۳ ص ۲۱۸.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٥٠ في تأويل الآية ١٧٤ من سورة النساء.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٥٧ تأويل الآية ٣٥ من سورة النور.
  - (٤) (٥) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٨١-٢٨٢ ح ٣٨٢-٣٨٢.

يكاد ذلك العلم أن يتكلّم فيك قبل أن ينطق به الرّجل ﴿ وَلَوَ لَمَرَ تَمْسَسُهُ نَــَارُ نُورُ عَلَى نُورَ ﴾ وزعم أنّ قوله : ﴿ فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا اسْمُعُ﴾ قال : هي بيوت الأنبياء، وبيت عليّ بن أبي طالب ظَلِيَتَالِا منها<sup>(1)</sup>.

٢٠ - فو، جعفر بن محمّد الفزاري معنعناً عن الحسين بن عبد الله بن جندب قال : أخرج إلينا صحيفة فذكر أنّ أباه كتب إلى أبي الحسن ﷺ : جعلت فداك إنّي قد كبرت وضعفت وعجزت عن كثير ممّا كنت أقوى عليه، فأحبّ جعلت فداك أن تعلّمني كلاماً يقرّبني برتي وعجزت عن كثير ممّا كنت أقوى عليه، فأحبّ جعلت فداك أن تعلّمني كلاماً يقرّبني برتي ويزيدني فهماً وعلماً، فكتب إليه : قد بعثت إليك بكتاب فاقرأه وتفهمه فإنّ فيه شفاء لمن أراد الله شفاه، وهذكر أن أباه كتب إليه : وضعفت فداك أن يقد كبرت أوضعفت وعجزت عن كثير ممّا كنت أقوى عليه، فأحبّ جعلت فداك أن تعلّمني كلاماً يقرّبني برتي ويزيدني فهماً وعلماً، فكتب إليه : قد بعثت إليك بكتاب فاقرأه وتفهمه فإنّ فيه شفاء لمن أراد الله شفاه، وهدى لمن أراد الله شفاه، وهدى لمن أراد الله هداه، فأكثر من ذكر بسم الله الرحمان الرّحيم لا حول ولا قرة إلا بالله العلي العليم واقرأها على صفوان وآدم.

قال أبو الطاهر: آدم كان رجل من أصحاب صفوان.

قال عليّ بن الحسين ١٩ : إنَّ محمّداً ٢٠٠ كان أمين الله في أرضه، فلمّا قبض محمّداً ﷺ كنّا أهل البيت أمناء الله في أرضه، عندنا علم البلايا والمنايا وأنساب العرب ومولد الإسلام، وإنَّا لنعرف الرَّجل إذا رأيناه بحقيقة الإيمان وبحقيقة النَّفاق، وإنَّ شيعتنا لمكتوبون معروفون بأسمائهم وأسماء آبائهم، أخذ الله الميثاق علينا وعليهم يردون مواردنا، ويدخلون مداخلنا، ليس على ملَّة إبراهيم خليل الله غيرنا وغيرهم إنا يوم القيامة آخذون بحجزة نبيّنا ونبيّنا آخذ بحجزة ربّه، وإنَّ الحجزة النُّور، وشيعتنا آخذون بحجزنا، من فارقنا هلك، ومن تبعنا نجا، والجاحد لولايتنا كافر، ومتَّبعنا وتابع أوليائنا مؤمن، لا يحبَّنا كافر، ولا يبغضنا مؤمن، من مات وهو محبَّنا كان حقًّا على الله أن يبعثه معنا، نحن نور لمن تبعنا، ونور لمن اقتدى بنا من رغب عنًّا ليس منًّا، ومن لم يكن معنا فليس من الإسلام في شيء بنا فتح الله الدِّين وبنا يختمه، وبنا أطعمكم الله عشب الأرض، وبنا أنزل الله عليكم قطر السِّماء، وبنا آمنكم الله من الغرق في بحركم، ومن الخسف في بركم، وبنا نفعكم الله في حياتكم وفي قبوركم وفي محشركم وعند الضراط وعند الميزان وعند دخولكم الجنان، إنَّ مثلنا في كتاب الله كمثل المشكاة، والمشكاة في القنديل، فنحن المشكاة فيها مصباح، والمصباح هو محمّد عظيمَ ﴿ ٱلْمِعْبَاحُ فِي نُبَاجَتُهُ نحن الزّجاجة ﴿ كَأَنَّهَا كَوْكُمْ دُرِّيٌّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةِ مُبَرِكَةِ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ﴾ لا منكرة ولا دعية ﴿ يَكَادُ زَيْبُهُ﴾ نور ﴿ يُضِيّة وَلَق لَمْ تَسْسَسُهُ نَـازٌ نُورٌ الفرقان ﴿ عَلَى نُورٍ بَهْدِى ٱللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآنُهُ لولايتنا ﴿ وَٱللَّهُ بِحُلِّ شَيْءٍ عَلِيهُ ﴾ بأن يهدي من أحبٍّ لولايتنا حقًّا على الله أن يبعث وليَّنا مشرقاً وجهه، نيَّراً برهانه، عظيماً عند الله حجّته، ويجيء عدوّنا يوم القيامة مسودًا وجهه، مدحضة عند الله حجّته، حقّ على الله أن يجعل وليّنا رفيق النبيّين والصدّيقين والشّهداء والصّالحين وحسن أولئك رفيقاً، وحقّ على

الله أن يجعل عدوّنا رفيقاً للشياطين والكافرين، وبئس أولئك رفيقاً، لشهيدنا فضل على الشّهداء غيرنا بعشر درجات، ولشهيد شيعتنا على شهيد غيرنا سبع درجات، فنحن النجباء، ونحن أفراط الأنبياء، ونحن أبناء الأوصياء، ونحن أولى الناس بالله، ونحن المخصوصون في كتاب الله، ونحن أولى الناس بدين الله، ونحن الذين شرع الله لنا فقال الله : فَتُرَعَ لَكُمْ مِنَ الذِينِ مَا وَصَى بِدِ نُوحًا وَالَذِى أَوَحَيَّنَآ إِلَيْكَ كَا محمّد فَوَمًا وَصَيَّنَا بِعِ إِبَرَهِمَ وَمُوسَى وَعِسَىَّ كُمْ مِنَ علمنا وبلغنا ما علمنا واستودعنا علمهم، ونحن ورثة الأنبياء ونحن ذريّة أولي العلم في أَفِيمُو الذِينَ كَا الله محمّد عَلَيْ وَوَلَا نَنَفَرَقُوا فِيدٍ كومونوا على جماعتكم فَكَبَرَ عَلَى آلَمُسْرِكِينَ كَمن أُسُرك بولاية عليّ بن أبي طالب غَلِيَنْ فَمَا نَدَعُوهُمُ إِلَيْهِ كمن ولاية علي غلقي بن أبي والذي يا محمّد فَتَتَيْسَ إلَيْهِ مَن يَشَامُ وَيَهُ مَا لَكُونَ مَنْ مَنْ وَعِيبَيْ فَالَ الله يَقْتَلُونَ وَعَيبَيْ فَ مُولاً الله علي بن أبي طالب غَلَيْهُ فَوْلا الذي فَتَقُولُ فِيدٍ في وكونوا على جماعتكم في كَبُرَ عَلَى آلمُسْرِكِينَ كمن محمّد فَتَتَيْسَ إلَيْهُ مَن أُلْكُونَ أُوليه من يُفِيبُ في أَنْ يا أُنْ يا أُنْ عالم في في الله بنه في فقد أُسُوك بولاية علي بن أبي طالب غَلَيْهُ في الذي في في من ولاية علي غلي في الما ما على في أَنْهُ أَنْ يا أُسُوك بولاية علي بن أبي طالب غَلَيْهُ مَن يُنْبَعْهُ من ولاية علي يتا أبي طالب علي في أُنْ يا محمّد في يُنْهُ في ألم علمي أُسُول بولاية علي بن أبي طالب غَلَيْهُ مَن يُنْيَعْهُ في يُنْ يُسَمَعُ في في يُنْ

٢٢ - قب: أبو خالد الكابليّ عن الباقر ﷺ في قوله ﴿نَامِنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ ٱلَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ يا أبا خالد النّور والله الأثمّة من آل محمّد ﷺ، قوله : ﴿أَنَمِمْ لَنَا نُوَرَنَا ﴾ ألحق بنا شيعتنا .

الصّادق ﷺ في قوله تعالى : ﴿ٱنْظُرُونَا نَقْنَبِسْ مِن نُوْرِكُمْ ﴾ قال : إنَّ الله تعالى يفسّم النّور يوم القيامة على قدر أعمالهم، ويقسّم للمنافق فيكون في إبهام رجله اليسرى فيطفئوا نوره الخبر . ثمّ قرأ الصادق ﷺ: فينادون من وراء السّور ﴿أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ قَالُواْ بَلَ ﴾<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - يف: ابن المغازلي الشافعي باسناده إلى الحسن قال: سألته عن قول الله تعالى: ( كَيشْكُوْرَ فِيهَا مِصْبَاعُ فَقَال: المشكاة فاطمة عَلَيْتَكَمْ ، والمصباح، الحسن والحسين عَلَيْتَكَمْ و ( الزُّبَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِيٌ ) كانت فاطمة عَلَيْتَكَمْ كوكباً دريّاً من نساء العالمين ( يُوَقَدُ مِن شَجَرَةِ مُبْدَكَةِ فَالنَّهُ كَأَنَّهَا كَوْكَبُ دُرِيٌ ) كانت فاطمة عَلَيْتَكَمْ كوكباً دريّاً من نساء العالمين ( يُوقدُ مِن شَجَرَةِ مُبْدَكَةِ فَالنَّهُ الشجرة المباركة إبراهيم عَلَيْتَكَمْ ( لَا شَرْقِيَةُ وَلَا غَرْبِيَةِ ) لا يهودية ولا نصرانية مُبْدَكَةُ وَيَتَهُ عَلَيْهُ كَانَتْ المباركة إبراهيم عَلَيْتَكَمْ ( لَا شَرْقِيَةُ وَلَا غَرْبِيَةِ ) لا يهودية ولا نصرانية مُبْدَكَةُ وَيَتَهُ عَلَيْهُ الشجرة المباركة إبراهيم عَلَيْكَمْ ( لَا شَرْقِيَةُ وَلَا غَرْبِيَةِ ) لا يهودية ولا نصرانية مُبْدَكَةُ وَيَتَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ الله عنها إلى المباركة إبراهيم عَلَيْكَمْ ولا شرقيتَة ولا غَرْبِيَة عَرْبَيْهُ مَا الله الله المباركة إلى المباركة إلى الموالية إمام بعد إمام ( مَبْدِي مَامَ مَن يَشَامُ ) الله عنها إذه الله على الله الماء الماء الله الماء الماء المباركة إلى الموالية المباركة إلى الماء المام بعد إمام منها منها مُولَةً لمَام الله من الله منه الماء الم ما ما ما ما عد إمام من الله الماء الم ماء الماء ال

**أقول:** رواه العلّامة قدّس الله روحه في كشف الحقّ عن الحسن البصريّ .

- (1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٨٣ ح ٣٨٤. (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٨٥ ح ٣٨٥.
- (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۳ ص ۹۸.
   (٤) الطرائف لابن طاووس، ج ۱ ص ۲۰٤ ح ۲۱٤.

٢٤ - وروى ابن بطريق من مناقب ابن المغازليّ عن أحمد بن محمّد بن عبد الوهّاب عن عمر بن عبد الله بن شوذب عن محمّد بن الحسن بن زياد عن أحمد عن محمّد بن سهل البغداديّ عن موسى بن القاسم عن عليّ بن جعفر قال: سألت الحسن ﷺ عن قول الله:

**بيان:** لا يبعد أن يكون أبا الحسن فأسقط، وكون موسى بن القاسم وعليّ بن جعفر غير المعروفين والحسن البصري كما يظهر من كشف الحقّ لا يخلو من بعد، ويؤيّده أنّ في العمدة وكشف الحقّ يهدي الله لولايتنا من يشاء.

٢٥ - فو: أبو القاسم الحسني معنعناً عن جابر عن أبي جعفر على قال: سألته عن قول الله : ﴿ يَوْمَ تَرَى ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَتِ يَسْعَىٰ نُوُرُهُم بَبَنَ أَبِدِهِم وَبِأَيْسَنِمِ فَال رسول الله على هو نور إمام المؤمنين يسعى بين أيديهم يوم القيامة إذا أذن الله له أن يأتي منزله في جنّات عدن وهم يتبعونه حتى يدخلون معه وأمّا قوله : ﴿ وَبَأْتَشَيْمِ فَانتم تأخذون بحجز آل معتد على وهم يتبعونه المؤمنين يدخلون معه وأمّا قوله : ﴿ وَبَأْتَشَيْمِ فَانتم تأخذون بحجز آل محمد على مو نور إمام حتى يدخلون معه وأمّا قوله : ﴿ وَبَأْتَشَيْمِ فَانتم تأخذون بحجز أمير المؤمنين على بن أيديهم يوم القيامة إذا أذن الله له أن يأتي منزله في جنّات عدن وهم يتبعونه حتى يدخلون معه وأمّا قوله : ﴿ وَبَأْتَشَيْمِ فَانتم تأخذون بحجز أمير المؤمنين علي بن أبي طالب يواخذ آله ويأخذ آله وي جنّات عدن وهم يتبعونه بحجز الحسن والحسين بنائين ، ويأخذ هما بحجز أمير المؤمنين علي بن أبي طالب ويأثين ويأخذ علي بحجز الحسن والحسين بن أبي طالب في جنّات عدن فذلك قوله : ويأخذ هما بحجز أمير المؤمنين علي بن أبي طالب عن يؤلم ويأخذ علي من والحسين إلى من من يدخلون معه في جنّة عدن فذلك قوله : إلى حقي يدخلون معه في جنّة عدن فذلك قوله : مؤ ويأتشو يؤلم المؤلمين المؤلمين علي من أبي طالب علي بن أبي طالب قوله : ويأخذ هما بحجز أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وي ويأخذ علي بحجز الحسن والحسين إلى ماله تنه الله عنه من من اله وي حقى عدة هما بحجز أمير المؤمنين علي من أبي الله وي ويأخذ هما بحجز أمير المؤمنين علي من أبي طالب علي المؤلم ويأته وي حقى يدخلون معه في جنة عدن فذلك قوله : بشراكم اليوم جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ذلك هو الفوز العظيم ().

٢٦ -فو: جعفر بن محمّد الفزاري معنعناً عن ابن عبّاس في قول الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُوا ٱتَـقُوا ٱللهُ وَءَامِـوُا بِرَسُولِهِ. يُؤَيِّكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّحْمَيَهِـ﴾ قال : الحسن والحسين ﷺ : ﴿ وَيَجْعَل لَحُـمٌ نُورًا نَمَشُونَ بِهِـ﴾ قال : أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٢٧ - فرد عليّ بن محمّد الزّهريّ معنعناً عن جابر عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿ يَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَـنُوا ٱنَّـثُوا ٱنَّـهُ وَءَامِنُوا بِرَسُولِهِ. يُؤْنِكُمْ كِلْاَيْنِ مِن زَحْمَتِهِ يعني حسناً وحسيناً ، قال : ما ضرّ من أكرمه الله أن يكون من شيعتنا ما أصابه في الدّنيا ولو لم يقدر على شيء يأكله إلّا الحشيش<sup>(٣)</sup>.

٢٨ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن عبد الله بن عبد الرّحمان عن عبد الله ابن القاسم عن صالح بن سهل: قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ وهو يقول: ﴿ نُورُهُم يَسْعَىٰ ابن القاسم عن صالح بن سهل: قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ وهو يقول: ﴿ نُورُهُم يَسْعَىٰ بَنِي أَيْدِيهِمْ وَبِأَيْكَنِهِمْ قال: المؤمنين يوم القيامة يسعى بين أيدي المؤمنين وبأيمانهم حتّى ينزلوا بهم منازلهم من الجنّة<sup>(3)</sup>.

٢٩ -كاء عليّ بن محمّد عن بعض أصحابنا عن الحسن بن محبوب عن محمّد بن الفضيل

- (1) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٤٦٧ ح ٦١١.
   (٢) (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٤٦٨ ح ٦١٢-٦١٣.
- ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٣٥ تأويل الآية ١٢ من سورة الحديد.

عن أبي الحسن الماضي عليما قال: سألته عن قول الله بَرَصِل : ﴿ يُرِيدُنَ لِيُطْفِئُوا نُورَ ٱلَّهِ بِأَفَرَهِهِم وَاللَّهُ مُنِمُ نُورِيكِ قال: يريدون ليطفئوا ولاية أمير المؤمنين عليما بافواههم، قلت: ﴿ وَاللَّهُ مُنِمُ نُورِيكِ قال عليمان : والله متم الإمامة لقوله بَرَصَل : ﴿ فَنَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَاللَّهُ مَنْمَ والنور هو الإمام قلت: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّيكِ قال: هو الذي أمر الله والنور هو الإمام قلت: ﴿ هُوَ ٱلَذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِيم قال: هو الذي أمر الله رسوله بالولاية لوصيّه، والولاية هي دين الحق قلت: ﴿ لِنُظْهِرَهُ عَلَى ٱلَذِينَ عَلَيْكِ قال: ليظهره على الأديان عند قيام القائم لقول الله بَرَسَكِ : ﴿ وَاللَّهُ مُنَمَ نُورِيكِهُ قال: هو الذي أمر الله حَرِهُ ٱلْكَفِرُونَكُهُ بولاية القائم لقول الله بَرَسَكِ : : ﴿ وَاللَّهُ مُنَمُ نُورِيكُهُ عَلَى اللَّذِينَ عَلَيْ والنور هو الأمام قلت: في هُو الله عن الحق قلت : ﴿ لِيُظْهِرَهُ عَلَى ٱلذِينِ عُلَيْهِ وَلَهُ مَا اللهِ يَرْبُونُ والنور ما يو الذي الذي أولاية هي دين الحق قلت : ﴿ لَهُ عَلَى أَنَهُ وَلَكَ فَرُيمُ أُنَهُ أَلَيْوَ

٣٠ - فس: الحسين بن عليّ عن أبيه عن الحسين بن سعيد عن النّضر عن القاسم بن سليمان عن سماعة عن أبي عبد الله عليه في قوله : ﴿ يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَّحْمَتِهِ قَال : الحسن والحسين عليه ﴿ وَبَحْمَل لَحُثُمْ نُولًا تَمْشُونَ بِهِ قَال : إماماً تأتمون به ﴿ لِتُلَا يَعْلَمُ أَهْلُ الْكِنَبِ أَلَا يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْو مِن فَضْلِ اللَهُ وَأَنَ الْفَضْلَ بِيَدِ اللَهِ يُؤْتِهِ مَن يَشَاءُ وَاللَهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمُ <sup>(٢)</sup>.

كا: العدّة عن أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد مثله (٣).

٣١ - كنز، محمّد بن العبّاس عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن إسماعيل بن بشّار عن عليّ ابن الصقر الحضرميّ عن جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر عليّ عن قول الله يَرْوَعَلَى : (يَ الصّقر الحضرميّ عن جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر عليّ عن قول الله يَرْوَعَلَى : (يَ الصّقر الحضرميّ عن جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر عليّ عن قول الله يَرْوَعَلَى : (يَ الصّقر الحضرميّ عن جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر عليّ عن قول الله يَرْوَعَلَى : (ي الصقر الصقر الحضرميّ عن قول الله يَرْوَعَلَى النّ المقور الحفر الله يَرْوَعَلَى النّ العقر الحفريّ عن جابر الجعفيّ قال: سألت أبا جعفر عليّ عن قول الله يَرْوَعَلَى النّ الحسن في المنوا الله الماليّ وي يُولَيكُمْ اللهُ عليهُ عن قول الله يَرْوَعَلَى الحسن وي الله الماليّ الحسن وي يُلْمَ الله الماليّ الحسن وي الله الماليّ الحسن والماليّ الله الماليّ الحسن والماليّ اللّذين عاميّ المنوا الله الماليّ الحسن والله الماليّ الله الله الماليّ الحسن والحسين علي إلى الماليّ الله الماليّ أول الله الماليّ أول الله الماليّ الحسن والحسين علي إلى الماليّ الله المالي الحسن والحسين علي المالي الله الله الله الله المالية المالية من أول المالية الماليّ الحسن والحسين علي الله الماليّ الله الحسن الله الحسن المالي الله المالي الله الماليّ الله الحسن الماليّ الله الحسن الله الماليّ الله الحسن الماليّ الله الماليّ الماليّ الماليّ الماليّ الماليّ الماليّ الماليّ الله الله الماليّ الماليّ الماليّ الماليّ المول الله المالي الله الماليّ الله الماليّ الله الماليّ الله المالية الله الماليّ الماليّ الله الماليّ الله الماليّ الله الماليّ الله الماليّ الله الماليّ الله المالية المالية المالية المالي الماليّ الله المالية المالية المالية المالية المالية الله الماليّ الماليّ المالية المالية الماليّ الماليت الماليّ الله المالية المالية المالية المالية الله المالية المالي المالية ال المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية المالية الماليولية المالية المالية المالية المالية المالي المال

**بيان:** الكفل: النصيب، والمراد بالمشي إمّا المشي المعنويّ إلى درجات القرب والكمال أو المشي في القيامة.

٣٢ -كنز، محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز عن يحيى عن محمّد بن زكريّا عن أحمد بن عيسى بن يزيد عن الحسين بن زيد قال : حدّثني شعيب بن واقد قال : سمعت الحسين بن زيد يحدّث عن جعفر بن محمّد عليمين عن أبيه عن جابر بن عبد الله تنتي عن النبيّ في قوله تعالى : ﴿ يُؤْدِكُمُ كِفَلَيْنِ مِن تَحْمَنِهِ فَال : الحسن والحسين عِن ﴿ وَيَجَعَمَل لَحُمَّ نُولاً تَمَشُونَ بِهِ قال : عليّ عَلِيَ عَلَيْ هِنْ

٣٣ -كنز: عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن إبراهيم بن ميمون عن ابن أبي شيبة

(1) أصول الكافي، ج 1 ص ٢٥٨ باب فيه نكت ونتف... ح ٩١.
 (٢) أصول الكافي، ج 1 ص ٢٥٦ ح ٨٦.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٦ .
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٤٢ في تأويل الآية ٢٨ من سورة الحديد.
 (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٤٣.

عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر عليَّةٍ في قوله بَجَرَيَّكَ : ﴿يُؤْتِكُمْ كِفَلَيْنِ مِن رَحْمَتِهِ. ﴾ قال: الحسن والحسين ﷺ ﴿وَجَعَلَ لَكُمْ نُولَا تَمْشُونَ بِهِ. ﴾ قال: إمام عدل تأتمون به، وهو عليّ ابن أبي طالب غَلِيَتَنِي <sup>(1)</sup>.

٣٤ – كنز محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن المغيرة بن محمّد عن حسين بن الحسن المروزيّ عن الأحول عن عمّار بن زريق عن ثور بن يزيد عن خالد بن معدان عن كعب ابن عياض قال : طعنت على عليّ غيرً بين يدي رسول الله عني، فوكزني في صدري، ثمّ قال : يا كعب إنّ لعليّ غيرً نورين نور في السماء، ونور في الأرض، فمن تمسّك بنوره أدخله الله الجنّة، ومن أخطاه أدخله الله النار، فبشّر الناس عنّي بذلك<sup>(٢)</sup>.

٣٥ - كنز دروي عن أنس قال : قال رسول الله ﷺ خلق الله من نور وجه عليّ بن أبي طالب ﷺ سبعين ألف ملك يستغفرون له ولمحبّيه إلى يوم القيامة<sup>(٣)</sup> .

٣٦ – كنز محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن حاتم عن إسماعيل عن اسحاق عن يحيى بن هاشم عن أبي الجارود عن أبي جعفر غليتي أنّه قال: ﴿يُرِيدُونَ أَن يُطْغِنُوا نُورَ اللَّهِ بِأَفَوَاهِهِمْ وَيَأْبُ اللّهُ إِلَا أَن يُتِمَ نُورُمُ كِهوالله لو توكتم هذا الأمر ما تركه الله<sup>(ع)</sup>.

٣٧ - كمتزومحمد بن الحسين عن محمد بن وهبان عن أحمد بن جعفر الصوليّ عن عليّ ابن الحسين عن حميد بن الربيع عن هيشم بن بشير عن أبي إسحاق الحارث بن عبد الله عن علي علي علية قال: صعد رسول الله عنهم بن بشير عن أبي ووارثي ووصبّي وخليفتي في أمتي وولي كلّ مؤمن بعدي، من تولّاه تولّي الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحمد بن الأرض نظرة أبعضه الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحبه أحبّه الله ومن وولي كلّ مؤمن بعدي، من تولّاه تولّى الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحبه أحبّه الله ومن أبعضه الله، ومن أحبة أحبّه الله ومن عاداه عادى الله، ومن أحبه أحبة الله ومن علي أبعضه الله، ومن أحبة أحبة الله ومن أبعضه الله، ومن أحبة أحبة الله ومن عاداه عادى الله، ومن أحبة أحبة الله ومن أبعضه الله مؤمن بعدي من تولّاه تولّى الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحبة أحبة الله ومن وولي كلّ مؤمن بعدي، من تولّاه تولّى الله، ومن عاداه عادى الله، ومن أحبة أحبة الله ومن ولا يغضه الله المغضه الله، ومن أحبة أحبة الله ومن أبعضه الله، والله لا يحبّه إلّا مؤمن ولا يغضه إلّا كافر، وهو نور الأرض بعدي وركنها وهو كلمة النقوى والعروة الوثقى، ثمّ تلا رسول الله عنيني:

- (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٦١ في تأويل الآية ٨ من سورة الصف.
  - ٥) تأويل الأيات الظاهرة، ص ٦٦٢.

ابن شمر عن جابر عن أبي جعفر علي قال في حديث طويل في قول الله بَجْتَنَكْ : ﴿ وَٱلنَّجَيرِ إِذَا هَوَى قَالَ: أَقسم بقبر مُحمّد عَنْ إذا قبض فَمَا مَنَلَ مَاحِبُكُم بتفضيله أهل بيته فوكا غَوَى أَنَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَى إِنَّ يقول: ما يتكلم بفضل أهل بيته بهواه، وهو قول الله بمنفس : ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَّا وَمَنْ يُوْجَنُّ وَقَالَ الله بَتَخَطُّ لمحمد فَلَكُ ﴿ قُلْ لَوْ أَنَّ عِندِى مَا نَسْتَعْجِلُونَ بِهِ. لَقُعِنِيَ ٱلأَمَّرُ بَيْنِي وَبَيْنَكُمُ قَالَ: لو أنّي أمرت أن أعلمكم الّذي أخفيتم في صدوركم مَن استعجالكم بموتي لنظلموا أهل بيتي من بعدي فكان مثلكم كما قال الله بَخَرَيْنَ : ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقِدَ نَارًا فَلَمَا أَصْبَاءَتْ مَا حُولَهُ يَقُولُ: أَضاءت الأرض بنور محمّد فَنْ كَمَا تضيء الشَّمس، فضرب الله مثل محمّد الشمس، ومثل الوصيّ القمر وهو قوله عزّ ذكره في جَعَلَ ٱلْشِّمْسَ ضِيَّةَ وَٱلْقَمَرُ نُوَرَا؟ وقوله: ﴿ وَمَايَـةٌ لَهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم مُظْلِمُونَ؟ وقولُه بَخَطَكْ : ﴿ ذَهَبَ اللهُ بِنُودِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَكْتُ لَا يُبْعِبُرُونَ؟ يعني قبض محمّد فظهرت الظلمة فلم يبصروا فضل أهل بيته، وهو قوله بَمَنْتَ<sup>مَلْن</sup>َ : ﴿ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُنَكْ لَا يَسْمَعُوْأَ وَتَرَنِهُمْ يَظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْعِبُرُونَ؟ ثم إنَّ رسول الله عنه وضع العلم الذي كان عنده عند الوصيِّ وهو قول الله بَخَرَطُ : ﴿ اللَّهُ مُ نُوَرُ السَّمَنوَسِ وَالأَرْضِ؟ يقول: أنا هادي السماوات والأرض، مثل العلم الَّذِي أُعطيته وهو نوري الّذي يهتدي به مثل المشكاة فيها المصباح، فالمشكاة قلب محمّد عليه المصباح النُّور الَّذي فيه العلم، وقوله: ﴿ ٱلبِصْبَاحُ فِي زُبَلِمَةٍ ﴾ يقول: إنِّي أُريد أن أقبضِك فاجعل الَّذي عندك عند الوصي كما يجعل المصباح في الزجاجة ﴿ كَأَنَّهَا كَوَيَّتُ دُرِّيٌّ فَأَعلمهم فَضَلّ الوصي \* يُوَقَدُ مِن شَجَرَة مُبَرَكَخ \* فأصل الشجرة المباركة إبراهيم عَلَيْتُ فَهُ وَهو قول الله بَتَخْتُ \* رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرَكْنُهُمُ عَلَيْكُمُ الْبَيْتِ إِنَّهُمْ تَمِيدٌ تَجْمِدُ وهو قول الله تَتَخْطُنُ : 
 إِذَا ٱللَّهُ آمْعَلَمَنْ مَادَمَ وَنُوحًا
 وَمَالَ إِبْدَرَهِيهُ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ ٢٠ ذَيَّنَةً بَعْضُهَا مِنْ بَعْضِ وَٱللَّهُ سَمِيعُ عَلِيدُ ٢٠٠٠ .

أَلَّا شَرِقِيَةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ يقول: لستم بيهود فتصلوا قبل المغرب، ولا نصارى فتصلوا قبل المشرق وأنتم على ملّة إبراهيم صلّى الله عليه وقد قال الله <sup>يَتَرَيّن</sup> : (مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَلُقُ وَأَنْتُم على ملّة إبراهيم صلّى الله عليه وقد قال الله <sup>يَتَرَيّن</sup> : (مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَلُنَا وَلَئِكُنَ كَانَ مَنْ اللهُ عَلَيهُ وقد قال الله <sup>يَتَرَيّن</sup> : (مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَلُوا وَلَكُنَ كَانَ مَنْ اللهُ عَلَيهُ وَقوله <sup>يَتَرَيّن</sup> : (مَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِكَ وَلَئِكُنَ كَانَ مَنْ اللهُ عَلَيهُ وَلَوْ لَمْ مَعْلَى اللهُ عَلَيهُ وَقوله <sup>يَتَرَيّن</sup> : (مَا كَانَ إِبْرَهِيمُ مَهُودِيًّا وَلَا لَهُ مَنْ الْمُشْرَكِينَ وقوله <sup>يَتَرَيّن</sup></sup> : (مَا كَانَ لِيَعْنِى أُولَا لَهُ مَنْ الْمُشْرِكِينَ وقوله أَنْ وَلَكُنَ عَامَةُ وَلَوْ لَمْ مَعْلَى أَنْ أَنْ وَلَيْكَنَ كَانَ مَنْ مَنْ أَوْرَ عَلَى نُورٍ مَن يَشَاهُ إِنَّا الْمُشْرِكِينَ وقوله أولا اللهُ عَلَيهُ لِنُورَ مَن مَنْ مَنْ أَنْتُ لِنُورَ عَلَى نُورٍ مَن الذَي يولدون منكم مثل أولان الله عليه مال أولادكم الذين يولدون منكم مثل الزيت الذي يعصر من الزيتون (يَكَادُ زَيْتُهُمَا يُعْنَى أُولَا مَنْ اللهُ مُعْنَى أَنَهُ لِنُورِهِ مَن يَعْرَانُهُ لِنُورَةٍ مَنْ أَنْتُ لِنُورَ مِن الذي يولدون منكم مثل أولايت الذي يعصر من الزيتون (يَكَادُ زَيْتُهُمَ يُعْنَى أُولَ لَهُ لِنُورِهِ مَن الزيتون (يَكْذَلُهُ لِنُورِ مَن الزيتون أيكون أيكون أولا ما ينولا ما ينولا ما يولا ما ينولا ما يولا ما ينول الذي يتكلموا بالنبوة ولو لم ينزل عليهم ملك (أ).

٣٩ - نبي<sup>4</sup> الكلينيّ عن محمّد بن يحيى عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن عبد العزيز العبديّ عن ابن أبي يعفور قال : قلت لأبي عبد الله <sup>غليتينين</sup>ّ : إنّي أخالط النّاس فيكثر عجبي من أقوام لا يتوالونكم ويتوالون فلاناً وفلاناً لهم أمانة وصدق ووفاء، وأقوام يتوالونكم ليس لهم تلك الأمانة ولا الوفاء ولا الصدق! قال : فاستوى أبو عبد الله <sup>غليتين</sup> جالساً وأقبل عليّ كالمغضب ثمّ قال: لا دين لمن دان بولاية إمام جائر ليس من الله، ولا عتب على من دان بولاية إمام عادل من الله، قلت: لا دين لأولئك، ولا عتب على هؤلاء؟ ثمّ قال: ألا تسمع قول الله بَحَثَنَ الله عَنْ وَلِنَّ ٱلَذِينَ مَامَنُوا يُخَرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلْمَنَتِ إلَى ٱلنُورِ من ظلمات الذّنوب إلى نور التوبة أو المغفرة لولايتهم كلّ إمام عادل من الله قال: ﴿وَالَذِينَ كَفَرُوا أَوَلِكَآؤُهُمُ ٱلطَّلُعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ ٱلنُّورِ إلى ٱلظُّلُمَنَتِ فأي فاتِن للكافر فيخرج منه؟ إنّما عنى بهذا أنّهم كانوا على نور الإسلام، فلمّا توالوا كلّ إمام جائر ليس من الله خرجوا بولايتهم إيّا من نور الإسلام إلى ظلمات الكفر، فأوجب الله لهم النار مع الكفار فقال: أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون<sup>(1)</sup>.

بيان العجب بالتحريك: التعجب، والعتب بالفتح: الغضب، والملامة. وبالتحريك: الأمر الكريه، والشدّة، ولعلّ المعنى لا عتب عليهم يوجب خلودهم في النّار، أو العذاب الشديد، أو عدم استحقاق المغفرة، وربما يحمل المؤمنون على غير المصرّين على الكبائر من ظلمات الذنوب، كأنّه عليه استدلّ بأنّه تعالى لمّا قال: ﴿ مَامَنُوا ﴾ بصيغة الماضي و (يُغْرِجُهُم ) بصيغة المستقبل دل على أنّه ليس المراد الخروج من الإيمان. فإنّه كان ثابتاً، ولمّا كان ( الظُلُمَنتِ ﴾ جمعاً معرّفاً باللّام مفيداً للعموم يشمل الذنوب كما يشمل الجهالات، فإمّا أن يوفّقهم للتّوبة فيتوب عليهم، أو يغفر لهم بغير توبة إن ماتوا كذلك، ويحتمل التخصيص بالأول، لكنّه بعيد عن السّياق.

كانوا على نور الإسلام، أي على فطرة الإسلام، فإنَّ كلَّ مولود يولد على الفطرة، أو الآية في قوم كانوا على الإسلام قبل وفاة الرسول فارتدوا بعده باتباع الطواغيت وأئمة الضلال، وهذا هو الظاهر، فاستدل ﷺ على كونها نازلة فيهم بأنَّه لا بدّ من أن يكون لهم نور حتّى يخرجوهم منه، والقول بأنَّ الإخراج قد يستعمل بالمنع عن شيء وإن لم يدخلوا فيه تكلّف، مالاية نازلة فيهم كما اختاره مجاهد من المفسّرين أيضاً.

٤٠ حَمَرُ محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس قال: حدّث أصحابنا أنّ أبا الحسن علي كتب إلى عبد الله بن جندب: قال لي علي بن الحسين علي إنّ مثلنا في كتاب الله كمثل المشكاة، والمشكاة في القنديل فنحن المشكاة فيها يصباح والمصباح محمّد (آليمباخ في نُطَبَقُ نحن الزجاجة (يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَرَكَةٍ) علي (زَيْتُونَةِ معروفة (لاَ شَرْقِبَةٍ وَلا غَرَبَيَةٍ) نحن الزجاجة (يكله يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبَرَكَةٍ) علي المسبة نسار ثور على نُور القرآن على نُور يَهْدِي الله ليوبود من يَشَامُ وَيَضَرِبُ الله المَاسَ وَالله بَكْلَ شَقَةٍ عَلِيرٌ بِالله الموران (على فوز يَهْدِي الله ليوبود من يَشَامُ وَيَضَرِبُ الله الله المائي والله بكُل مَقَةٍ عليمٌ بال يهدي من أحب إلى ولايتنا ().

(1) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٣.
 (٢) تأويل الآية ٣٥ من سورة النور.

**بيان:** هذه الأخبار مبنيّة على كون المراد بالمشكاة الأنبوبة في وسط القنديل والمصباح الفتيلة المشتعلة .

٤١ - كَنْزُ عن عمرو بن شمر عن جابر قال : سألت أبا جعفر على عن هذه الآية فقال : ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ بَنو أُمية ﴿ أَعْمَالُهُمْ كَمَرُكِمْ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ ٱلظَّمْنَانُ مَآةً ﴾ والظمآن نعثل ، فينطلق بهم فيقول : أوردكم الماء ﴿ حَتَى إِذَا جَمَاءُمُ لَزَ يَجِدُهُ شَيْئًا وَوَجَدَ ٱللَّهُ عِندَمُ فَوَفَىٰهُ حِسَابَةً أَلْجُسَابِ (<sup>1)</sup>.

> ١٩ – باب رفعة بيوتهم المقدسة في حياتهم وبعد وفاتهم شَيْكَ وأنها المساجد المشرفة

٢ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسن بن عليّ عن أبيه عن جدّه عن محمّد بن الحميد عن محمّد بن الحميد عن محمّد بن الحميد عن محمّد بن الحميد عن محمّد بن الفضيل قال : سألت أبا الحسن عليّ عن قول الله تَتَكَنَّنَ في في بُوتٍ أذِنَ الحميد عن محمّد بن الفضيل قال : سألت أبا الحسن عليّه عن قول الله تَتَكَنَّنَ في في بُوتٍ أذِنَ الحميد عن محمّد بن الفضيل قال : سألت أبا الحسن عليّه عن قول الله تَتَكَنَّنَ في في بُوتٍ أذِنَ الحميد عن محمّد بن الفضيل قال : سألت أبا الحسن عليّه عن قول الله تَتَكَنَّنَ في في بُوتٍ أذِنَ الحميد عن محمّد بن الفضيل قال : سألت أبا الحسن عليّه عن قول الله تتَكَنَّنَ في أول الله أن أول الله أول الله أول الله المُكَنَّنَ في بُوتٍ أذِنَ اللهُ أن نُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فيها أسمُنهُ على ال منها<sup>(3)</sup>.

٣ - فض: عن ابن عبّاس قال : كنت في مسجد رسول الله عظيمة وقد قرأ القارئ في بُوُتٍ

- (1) تأويل الآيات الظاهرة ص ٣٦٠ في تأويل الآية ٣٩ من سورة النور.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة ص ٣٦١ في تأويل الآية ٤٠ من سورة النور. وفي النبوي المنقول في مدينة المعاجز ص٩٥٩: للشمس وجهين: وجه يضيء لأهل الأرض ووجه يضيء لأهل السماء وعليهما كتابة. فعلى وجه الذي يلي السماوات مكتوب الله نور السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض عليهما علي نور السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض عليهما علي نور السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض عليهما علي نور السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض ورجه يفي مدينة علي أوض ورجه يضيء لأهل السماء وعليهما كتابة. فعلى وجه الذي يلي السماوات مكتوب الله نور السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض علي من كتابة. فعلى وجه الذي يلي السماوات مكتوب الله نور السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض علي أوض علي أوض علي أوض الأرض الأرض الأرض المعاد والتي تلي أهل الأرض الأرض الأرض الأرض الم المعاد والت مكتوب الله من إلى السموات، وأمّا الكتابة التي تلي أهل الأرض الم الأرض الفاهرة، ص ٣٥٨.

أَذِنَ ٱنَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيهَا ٱسْمُعُ﴾ الآية، فقلت: يا رسول الله ما البيوت؟ فقال: بيوت الأنبياء، وأوما بيده إلى منزل فاطمة ﷺ .

٤ - كَنْوْ: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همام عن محمّد بن إسماعيل عن عيسى بن داود قال : حدّثنا الإمام موسى بن جعفر عن أبيه عليما في قول الله تَتَخَلَّ : ﴿ فِي بَيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُدَحَرَ فِيهَا السَمُمُ يُسَيَّحُ لَمُ فِيهَا بِٱلْفَدُةِ وَٱلْأَصَالِ () رَجَالُ قال : بيوت آل محمّد قلل بيت ويُدَحَرَ فيها السَمُمُ يُسَيَّحُ لَمُ فِيها بِٱلْفَدُةِ وَٱلْأَصَالِ () رَجَالُ قال : بيوت آل محمّد قلل بيت علي وقد عليه عليه في قول الله تَتَخَلَق : ﴿ فِي بَيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَيُذَكَرَ فِيها السَمُمُ يُسَيَّحُ لَمُ فِيها بِٱلْفَدُةِ وَٱلْأَصَالِ () رَجَالُ قال : بيوت آل محمّد قلك بيت علي وفاطمة والحسن والحسين وحمزة وجعفر عنه الله الله علت : ﴿ بِآلْفُدُو وَٱلْأَصَالِ قال : الصلاة في أوقاتها ، قال : ثم وصفهم الله نَتَكَنَّ وقال : ﴿ رَجَالُ لَا نُلْعِيمَ بَعَرَةً وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْر اللّهِ وَإِقَار في أوقاتها ، قال : الماد المادة في أوقاتها ، قال : ثم وصفهم الله نَتَكَنَّ وقال : ﴿ رَجَالُ لَا نُلْعِيمَ بَعَرَةً وَلَا بَعْمَ وَلَقَار اللهُ وَإِقَار فَي أوقاتها ، قال : ثم وصفهم الله نَتَكَنَّ وقال : ﴿ رَجَالُ لَا نُلْعِيمَ نَعَرَةُ وَالَا لَهُ وَإِقَار ما معمد منه عنه من أوقاتها ، قال : ثم وصفهم الله نَتَكَنَّ وقال : ﴿ رَجَالُ لَهُ مُنْ عَنْ وَلَعَ مَالَة أولان الله معهم الله عَنْتَكَنَّهُ فَي والله عمرة من معالم عنهم بي يَعْدَمَ أوقال : هم الرَّجال لم يخلط الله معهم غيرهم ، ثمّ قال : ﴿ لِيجَزِيمُهُمُ اللَهُ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِيمُ قال : ما اختصهم به من المعرهم ، ثم قال : ﴿ لِيجَزِيمُهُمُ اللهُ أَحَسَنَ ما عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضَلِيمُ ما مال الله الله الله معهم عبرهم ، ثم قال : ﴿ لِيجَزِيمَهُم أَلَهُ أَمَسَنَ مَا عَمِلُوا وَيَزِيدَهُم مِن فَضَاط الله معرهم ، ثم قال : ﴿ لَنَهُ أَنَهُ أَنَهُ أَنَهُ أَنَهُ أَعَانَ ما اختصهم به من معهم غيرهم ، ثم قال : ﴿ لِيجَزِيمُ أَلَهُ أَسَرَيدَهُ مَنْ أَنَهُ أَنْ مَنْ مَالهُ معهم منه من فَضَروم منه ما ما معهم واله معهم فوسل ما مع مولا الله منهم معمور ما ما موسل ما موسل ما معال الله معمور موضم ما موسل ما موسل ما معام ما معمور ما معمور ما معمور معا معام ما موسل ما موسل ما معمور ما معموم ما معموم موسل ما موسل ما موسل ما ما مام

**بيان:** يحتمل أن يكون المراد بالبيوت في الآية البيوت المعنويّة فإنّه شائع بين العرب والعجم التعبير عن الأنساب الكريمة والأحساب الشريفة بالبيوت، وأن يكون المراد بها البيوت الصوريّة كبيوتهم <sup>عليّت</sup> في حياتهم وروضاتهم المنوّرة بعد وفاتهم، والمراد بالرجال إمّا الأئمة عليميّش أو خواصّ شيعتهم أو الأعمّ.

قال الطبرسيِّ <sup>كِظْش</sup>رُفِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ﴾ : معناه هذه المشكاة في بيوت هذه صفتها وهي المساجد، في قول ابن عبّاس وغيره، ويعضده قول النبيِّ عُنْهُ : «المساجد بيوت الله في الأرض وهي تضيء لأهل السماء كما تضيء النجوم لأهل الأرض».

وقيل: هي بيوت الأنبياء، ثمّ أيّده بما مرّ من رواية أنس، ثمّ قال: ويعضده قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ أَلَمَهُ لِيُذَهِبَ عَنصَتُمُ الرَّحِسَ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ وَيَطْهَرَكُمُ تَطْهِ يَرًا ﴾ وقوله: ﴿ رَحْمَتُ اللَّهِ وَبَرَكَتُنُمُ عَلَيْكُو أَهْلَ ٱلْبَيْتِ؟ فالإذن برفع بيوت الأنبياء والأوصياء مطلق، والمراد بالرّفع التعظيم ورفع القذر من الأرجاس والتطهير من المعاصي والأدناس، وقيل: المراد بوفعها رفع الحوائج فيها إلى الله تعالى: ﴿ وَيُبْكَرَ فِهَا ٱسْمُهُ أَي يتلى فيها كتابه أو أسماؤه الحسنى ﴿ يُسَيَّحُ لَمُ فِيهَا بِاللَّهُ تعالى: ﴿ وَيُبْكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ أَي يتلى فيها كتابه أو أسماؤه الحسنى ﴿ يُسَيَّحُ لَمُ فِيهَا بِاللَّهُ تعالى: فَوَيْبَكَرَ فِيهَا ٱسْمُهُ أَي يتلى فيها كتابه أو أسماؤه الحسنى ﴿ يُسَيَحُ لَمُ فِيهَا بِاللَّهُ تعالى: فَوَيْبَا مَنْ مَعْلَى له فيها بالبكر والعشايا، وقيل: المراد والتعليم تنزيه الله سبحانه عمّا لا يجوز عليه، ووصفه بالصفات التي يستحقّها لذاته وأفعاله ولا تصرفهم ﴿ يَحَدَرَةً وَلَا بَيَةً عَن ذِكْرِ آللَهِ وَإِقَارِ ٱلسَّبِ فقال: (رَجَالَ لَا لَنْعَابِهِ أَن ال

 ٥ – وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ أنّهم قوم إذا حضرت الصّلاة تركوا التجارة وانطلقوا إلى الصلاة وهم أعظم أجراً ممّن لم يتّجر<sup>(٢)</sup>.

(۱) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۳۵۸.
 (۲) مجمع اليبان، ج ۷ ص ۲۵۳.

٧ - كا: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن إسماعيل عن حنّان عن سالم الحيّام في المؤمنين (٢) فما ومَدَنا الحنّاط قال : سالت أبا جعفر عليتين عن قول الله : ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (٢) فَمَا وَمَدَنا فَيهَا عَن مالم الحيام قال : سالت أبا جعفر عليتين عن قول الله : ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (٢) فَمَا وَمَدَنا فَيهَا عَن مَا لَمُ الله : إن الما قال : سالت أبا جعفر عليتين عن قول الله : ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (٢) فَمَا وَمَدَنا فَيهَا عَن مَا لَمُ الله : إن الما قال : سالت أبا جعفر على عن قول الله : ﴿ فَأَخْرَجْنَا مَن كَانَ فِيهَا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (٢) فَمَا وَمَدَنا فَيهَا عَن مَا لَمُ الله فَقِيمَانِ فَيهَا عَن فِيهَا غَبَرَ بَيْتِ مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ (٢) فقال أبو جعفر عليتينِ : آل محمّد عنها في لم يبق فيها غيرهم (٣) .

**قب؛** عن سالم مثله. •ج ٤ ص • ١٤١٠.

**بيان؛** كأنَّ الضّمير على هذا التأويل راجع إلى المدينة، وهو إشارة إلى خروج أمير المؤمنين وأهل بيته ﷺ منها إلى الكوفة، أو المعنى أنَّ المدينة وخروج عليّ ﷺ منها كانت شبيهة بقرية لوط وخروجه منها، إذلما أراد الله إهلاكهم أخرجه منها، فكذا لمّا أراد أن يشمل أهل المدينة بسخطه لكفرهم وضلالتهم أخرج أمير المؤمنين ﷺ وأهل بيته منها، فشملهم من البلايا الصوريّة والمعنوية أصنافها.

٨ - ل: ابن إدريس عن أبيه عن الأشعري عن أبي عبد الله الرّازي عن ابن أبي عثمان عن موسى بن بكر عن أبي الحسن الأول عليه قال : قال رسول الله عنها في الحتار موسى بن بكر عن أبي الحسن الأول عليه قال : قال رسول الله عنها في الحتار من البيوتات أربعة ، فقال يَجْرَبُنُهُ : ﴿ أَنَّهُ مُعْطَفَى مَادَمَ وَنُوحًا وَمَالَ إِبْرَدِهِيمَ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى الحتار من البيوتات أربعة ، فقال يَجْرَبُنُهُ : ﴿ إِنَّ آللهُ مُعَلَى مَا مَعْلَى الله عنها من البيوتات أربعة ، فقال يَجْرَبُنُهُ : ﴿ إِنَّ آللهُ مَعْلَى مَا مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى أَنْ اللهُ مُعْلَى مَعْلَى مُعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مَعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مَعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مَعْلَى مُعْلَى مُؤْلُكُمَ وَمَالَ عَالَى مُعْلَى مُولًى مُعْلَى مُعْلَ مُعْلَى م مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلِ مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُ مُعْلَ

٩ - جوء عن ابن نباتة قال: كنت جالساً عند أمير المؤمنين عليهم فجاء ابن الكوا فقال: يا أمير المؤمنين في عن أبن نباتة قال: كنت جالساً عند أمير المؤمنين عليهم فجاء ابن الكوا فقال: يا أمير المؤمنين قول الله يَجْرَبُهم : فَوَلَيْسَ الْبُرُ بِآن تَتَأْتُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهما وَلَكِنَ ٱلْبُرَ مَنِ ٱتَتَحَلَّ أمير المؤمنين قول الله يَجْرَبُهم : فَوَلَيْسَ الْبُرُ بِآن تَتَأْتُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهما وَلَكِنَ ٱلْبُرَ مَنِ ٱتَتَحَلَّ أمير المؤمنين في عن ظُهُورِهما وَلَكِنَ ٱلْبُرَ مَنِ ٱتَتَحَلَّ أمير المؤمنين قول الله يَجْرَبُهم : فَوَلَيْسَ الْبُرُ بِآن تَتَأْتُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهما وَلَكِنَ ٱلْبُرَ مَنِ ٱتَتَحَلَّ وَأَنُوا ٱلْبُيُوتَ مِن ظُهُورِهما وَلَكُم ألْبُرُ مَنِ ٱتَتَحَلَّ وَأَنُوا ٱلْبُيُوتَ مِن أبوابها، وأنه أنه أو يوتهما في قوليهما في أبوابها، ونحن البيوت التي أمر الله أن يؤتي من أبوابها، ونحن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها، ونحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها، ومن خالفنا وفضل عليهما في أبوابها، ونحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها، ومن خالفنا وفضل علينا غيرنا فقد أتى البيوت من أبوابها، ومن خالفنا وفضل علينا غيرنا فقد أتى البيوت من ظهورها.

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ۷۹.
- (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٣ ح ٢٧.
  - (٥) الاحتجاج، ص ٢٢٧.

- (٢) سورة الذاريات، الآيتان: ٣٥-٣٦.
   (٤) الشم الدرج ٥٢٧ لد بالأدمة مد
- (٤) الخصال، ص ٣٢٥ باب الأربعة ح ٥٨.

والله لقد جلست بين يدي الفقهاء وقدّام ابن عباس فما اضطرب قلبي قدّام واحد منهم ما اضطرب قدّامك، فقال له أبو جعفر ﷺ : أتدري أين أنت؟ بين يدي بيوت أذن الله أن ترفع ويذكر فيها اسمه يسبّح له فيها بالغدوّ والآصال رجال لا تلهيهم تجارة ولا بيع عن ذكر الله وإقام الصّلاة وإيتاء الزّكاة، فأنت ثمّ ونحن أُولئك، فقال له قتادة: صدقت والله جعلني الله فداك والله ما هي بيوت حجارة ولا طين<sup>(1)</sup>.

**أقول:** الخبر طويل أخذنا منه موضع الحاجة، وتمامه في كتاب الاحتجاجات من هذا الكتاب.

اا – فس: أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن الحسن بن فضّال عن أبي جميلة عن محمّد الحلبي عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿ زَبِّ ٱغْفِـرَ لِي وَلِوَلِدَقَ وَلِمَن دَخَـلَ بَبَقِے مُؤْمِنَكُهِ <sup>(٢)</sup> إِنِّما هي يعني الولاية، من دخل فيها دخل بيوت الأنبياء<sup>(٣)</sup>.

**بيان،** لعلّ المعنى أنّ المراد بالبيت البيت المعنوي كما مرّ، وبيوت الأنبياء كلّها بيت واحد هي بيت العزّ والشّرف والكرامة والإسلام، فمن تولّاهم فقد دخل بيوتهم ولحق بهم، فأهل الولاية من الشّيعة داخلون في هذا البيت، ويشملهم دعاء نوح ﷺ .

وقال الطبرسيّ <sub>تظلمه</sub> في قوله تعالى: ﴿وَلِمَن دَخَلَ بَيْنِي﴾ أي دخل داري وقيل: مسجدي، وقيل: سفينتي، وقيل: يريدبيت محمّد ﷺ ﴿ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَتِ﴾ عامّة، وقيل: من أمّة محمّد ﷺ

**بيان؛** لعلّ المراد في تأويل الآية الثانية ذكر نظير لكون المراد بالبيت البيت المعنويّ، فإنّ المراد بها بيت الخلافة، لا أنّ من دخل فيها يكون من أهل البيت، فإنّه فرق بين الداخل في

- (١) الكافي، ج ٦ ص ١٠٣٣ باب ١٨٠ ح ١. أقول: في مقدّمة تفسير البرهان في لغة (بيت) قال: وفي تفسير فرات بن ابراهيم عن الباقر علي قال: نحن بيت الله والبيت العتيق وبيت الرحمة واهل بيت النسير فرات بن ابراهيم عن الباقر علي قال: نحن بيت الله والبيت العتيق وبيت الرحمة واهل بيت النبوّة. وفي لغة (معمور) قال: وفي بعض الزيارات: أيّها البيت المعمور؛ انتهى. وفي ترجمة يونس النبوّة. وفي لغة (معمور) قال: وفي بعض الزيارات: أيّها البيت المعمور؛ انتهى. وفي ترجمة واهل بيت النبوّة. وفي لغة (معمور) قال: وفي ترجمة يونس النبوّة. وفي لغة (معمور) قال: وفي بعض الزيارات: أيّها البيت المعمور؛ انتهى. وفي ترجمة يونس النبوّة. وفي لغة (معمور) قال: وفي بعض الزيارات: أيّها البيت المعمور الذي من دخله كان آمناً.
  - (٢) سورة نوح ، الآية : ٢٨ .
     (٣) تفسير القمي ، ج ٢ ص ٣٧٧ .
  - (٤) مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٣٩.
     (٥) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٢ ح ٥٤.

البيت وبين من يكون من أهله، على أنَّه يحتمل أن يكون هذا بطناً من بطون الآية، وعلى هذا البطن يكون أهل هذا البيت منزّهين عن رجس الكفر والشّرك، وإن كان بعضهم مخصوصين بالعصمة من سائر الذَّنوب. والله يعلم.

١٣ – **كنز:**محمّد بن العبّاس عن الحسن بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن محمّد ابن الفضيل عن أبي الحسن عَظِيَّة في قوله تَكَنَّل : ﴿وَأَنَّ آلْمَسَخِدَ لِلَهِ ﴾ قال : هم الأوصياء<sup>(١)</sup> .

كا العدّة عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن إسماعيل عن محمّد بن الفضيل مثله (٢).

١٤ – كنز محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أبي بكر عن محمّد بن إسماعيل عن عيسى بن داود النجّار عن موسى بن جعفر ﷺ في قوله ﷺ : ﴿وَأَنَّ ٱلْمَسَخِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدَعُوا مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا﴾ قال: سمعت أبي جعفر بن محمد ﷺ يقول: هم الأوصياء والأئمّة منّا واحداً فواحداً فلا تدعوا إلى غيرهم فتكونوا كمن دعا مع الله أحداً هكذا نزلت<sup>(٣)</sup>.

١٥ – فس: أبي عن الحسين بن خالد عن الرضا ﷺ في قوله: ﴿وَأَنَّ الْمَسَخِدَ لِلَهِ فَلَا مَعَ اللَّهِ أَلَمَ أَنَ الْمَسَخِدَ لِلَهِ فَلَا مَعَ اللَّهِ أَمَدًا ﴾ قال: المساجد الأثمة صلوات الله عليهم<sup>(٤)</sup>.

بيان: الحتلف في المساجد المذكورة في الآية الكريمة فقيل: المراد بها المواضع الّتي بنيت للعبادة، وقد دلّ عليه بعض أخبارنا، وقيل: هي المساجد السّبعة كما روي عن أبي جعفر الثاني ﷺ وغيره، وقيل: هي الصّلوات، وأمّا التّأويل الوارد في تلك الأخبار فيحتمل وجهين: الأوّل أن يكون المراد بها بيوتهم ومشاهدهم فإنّ الله تعالى جعلها محلاً للسّجود، أي الخضوع والتذلّل والإطاعة، فيقدّر مضاف في الأخبار، وعلى هذا الوجه يحتمل التّعميم بحيث يشمل سائر المقاع المشرّفة ويكون ذكر هذا الفرد لبيان أشرف أفرادها، والثّاني أن يكون المراد بها يكون المراد وي مناهدهم فإنّ الله تعالى معلمًا الوجه للسّجود، أي الخضوع والتذلّل والإطاعة، فيقدّر مضاف في الأخبار، وعلى هذا الوجه يحتمل التّعميم بحيث يشمل سائر المقاع المشرّفة ويكون ذكر هذا الفرد لبيان أشرف أفرادها، والثّاني أن يكون المراد بها الأئمة بأن يكون المراد بالبيوت المعنويّة كما مرّ، أو

١٦ - شي: عن الحسين بن مهران عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿وَأَقِيـمُواْ وُجُوهَكُمَّ عِندَ ڪُلِّ مَسْجِدٍ ﴾ قال : يعني الأئمّة<sup>(ه)</sup>.

بيان: يحتمل أن يكون المعنى أنّ المراد بالمسجد بيوت الأثمّة ويكون أمراً بإتيانهم وإطاعتهم، أو أنّ المراد بالمسجد الأئمّة، لأنّهم أهل المساجد حقيقة، أو لأنّهم الّذين أمر الله تعالى بالخضوع عندهم والانقياد لهم.

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٥٥ في تأويل الآية ١٨ من سورة الجن.
 (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٣ ح ٦٥.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٥٥ في تأويل الآية ١٨ من سورة الجن.
 (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٢ ح ١٨ من سورة الأعراف.
 (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٢ ح ١٨ من سورة الأعراف.

١٧ – **شي؛** عن الحسين بن مهران عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿ خُذُواْ زِينَتَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ﴾ قال: يعني الأئمة ﷺ <sup>(١)</sup>.

**بيان:** أي ولايتهم زينة معنوية للرّوح لا بدّ من اتّخاذها في الصّلاة، ولا ينافي ذلك ما ورد من تفسيرها باللباس الفاخر وبالطيب والامتشاط عند كلّ صلاة، لأنّ المراد بالزينة ما يشمل كلاً من الزينة الصوريّة والمعنويّة، وإنّما ذكروا عَنَى لاّ مقام ما يناسبه، ويحتمل هذا الخبر وجهين آخرين: الأوّل أن يكون المراد تفسير المسجد ببيوتهم ومشاهدهم عَنَى ال ويشهد له بعض الأخبار، والثاني أن يكون المعنى كون الخطاب متوجّهاً إليهم عَنَى كما ورد أنّه مختصّ بالجمعة والعيدين، ووجوبها مختصّ بهم وبحضورهم على قول الأكثر، أو هم الأولى بها عند حضورهم على قول الجميع.

١٨ – كا: حميد بن زياد عن أبي العبّاس عبيد الله بن أحمد الدّهقان عن عليّ بن الحسن الطاطريّ عن محمّد بن زياد بيّاع السّابري عن أبان عن أبي بصير قال : سألت أبا عبد الله عليّيًة عن قول الله ﷺ : ﴿فِي بُبُوتٍ أَذِنَ اللّهُ أَن تُرْفَعَ﴾ قال : هي بيوت النبيّ ﷺ <sup>(٢)</sup>.

۲۰ – باب عرض الأعمال عليهم عَلَيْتَ وَأَنَّهم الشهداء على الخلق الآيات، البقرة (٢): ﴿ وَكَذَلِكَ جَمَلْنَكُمْ أُمَّةُ وَسَطًا لِنَصَوْرُوا شُهَداً، عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً﴾ (١٤٣٠.

النساء «٤»؛ ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِسْنَا مِن كُلِّ أَمَنَمْ بِشَهِيدٍ وَجِسْنَا بِكَ عَلَى هَتَؤُلَاً. شَهِيدَا) «٤١». التوبة «٩»؛ ﴿ وَسَبَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَى عَسَلِمِ ٱلْغَمَّيْ وَٱلشَّهَدَةِ فَيُتَشْتُكُم بِمَا كُنْتُر تَعْمَلُونَ﴾ «٩٤». وقال سبحانه: ﴿ وَقُلِ ٱعْمَلُواْ فَسَبَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالشَّهَدَةِ فَيُتَشْتُكُم إِلَى عَلِمِ الْغَيْبِ وَٱلشَهْدَةِ فِيُبَشَكُرُ بِمَا كُنْتُمْ فَتَعَلَوُا فَسَبَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَسَتُرَدُونَ

النحل ١٦٦»: ﴿ وَبَوْمَ نَبْعَتُ مِن كُلِّ أُمَّتُو شَهِيدًا ثُمَّ لَا يُؤْذَتُ لِلَّذِينَ كَنَرُوا وَلَا هُمْ يُسْتَعْنَبُونَ﴾ ١٨٤». وقال تعالى: ﴿ وَبَوْمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَّتُو شَهِيدًا عَلَيْهِم مِّن أَنفُسِمٍمَّ وَجِشْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَنُوُلَاً ﴾ ١٨٩».

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٦٣ ح ٢٢ من سورة الأعراف.
- (٢) روضة الكافي، ص ٨٢٧ ح ٥١٠.
   (٣) العمدة، ص ٢٩١.

القصص (٢٨»: ﴿وَنَزَعْنَا مِن كُلِ أُمَّتَو شَهِـبِدًا فَقُلْنَا هَـانُواْ بُرْهَدَنَكُمْ فَعَـلِمُوَا أَنَّ أَلْحَقَ لِلَهِ وَضَلَّ عَنْهُم مَّا كَانُواْ يَفْتَرُونَ ﴾ (٧٥».

تفسير؛ قال الطبرسيّ في قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًاكَ الوسط العدل، وقيل: الخيار، قال صاحب العين: الوسط من كلّ شيء أعدله وأفضله، ومتى قيل: إذا كان في الأمّة من ليست هذه صفته فكيف وصف جماعتهم بذلك؟ فالجواب أنّ المراد به من كان بتلك الصفة لأنّ كلّ عصر لا يخلو من جماعة هذه صفتهم.

وروى بريد عن الباقر ﷺ قال: نحن الأمّة الوسط، ونحن شهداء الله على خلقه وحجّته في أرضه. وفي رواية أخرى: قال ﷺ: إلينا يرجع الغالي، وبنا يلحق المقصّر.

وروى الحاكم أبو القاسم الحسكانتي، في كتاب شواهد التّنزيل باسناده عن سليم بن قيس عن علي ﷺ إنّ الله تعالى إيّانا عنى بقوله : ﴿لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَ النّاسِ ﴾ فرسول الله شاهد علينا، ونحن شهداء الله على خلقه، وحجّته في أرضه، ونحن الّذين قال الله: ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا ﴾.

وقوله: ﴿لِنَحَحُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ﴾ فيه ثلاثة أقوال: أحدها لتشهدوا على النّاس بأعمالهم الّتي خالفوا فيها الحق في الدّنيا والآخرة كما قال: ﴿وَجِاٰىٓءَ بِٱلنَّبِيِّنَ وَٱنشُهَدَآءَ﴾.

والثاني : لتكونوا حجّة على النّاس فتبيّنوا لهم الحقّ والدّين ويكون الرّسول شهيداً عليكم مؤدّياً للدين إليكم .

والثالث: أنّهم يشهدون للأنبياء على أممهم المكذّبين لهم بأنّهم قد بلغوا، وقوله: ووَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾أي شاهداً عليكم بما يكون من أعمالكم وقيل: حجّة عليكم، وقيل: شهيداً لكم بأنكم قد صدقتم يوم القيامة فيما تشهدون به، ويكون وْعَلَى ﴾ بمعنى اللآم كقوله: وَوَمَا ذُبِحَ عَلَ النُّصُبِ ﴾ أي للنصب<sup>(1)</sup>.

وقال <sub>كَلْلَه</sub> في قوله تعالى : ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِحْـنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ ﴾: إنَّ الله تعالى يستشهد يوم القيامة كلّ نبيّ على أُمّته فيشهد لهم وعليهم ويستشهد نبيّنا على أُمّته<sup>(٢)</sup>.

**إقول؛** وقد مرّ في كتاب المعاد وسيأتي ما يدلّ على أنّ حجّة كلّ زمان شهيد على أهل ذلك الزّمان، ونبيّنا علي شهيد على الشهداء.

وقال <sub>تقليلة</sub> في قوله تعالى: ﴿وَقُلِ أَعْمَلُوا ﴾ أي اعملوا ما أمركم الله به عمل من يعلم أنّه مجازى على فعله فإنّ الله سيرى عملكم، وإنّما أدخل سين الاستقبال لأنّ ما لم يحدث لا يتعلّق به الرّؤية فكأنّه قال: كلّ ما تعملونه يراه الله تعالى وقيل: أراد بالرّؤية ههنا العلم الّذي هو المعرفة ولذلك عدّاه إلى مفعول واحد أي يعلم الله تعالى ذلك فيجازيكم عليه ويراه

مجمع البيان، ج ١ ص ٤١٦-٤١٨.
 مجمع البيان، ج ٣ ص ٨٨.

رسوله، أي يعلمه فيشهد لكم بذلك عند الله ويراه المؤمنون قيل: أراد بالمؤمنين الشهداء، وقيل: أراد بهم الملائكة الذين هم الحفظة الذين يكتبون الأعمال.

وروى أصحابنا أنّ أعمال الأمّة تعرض على النبيّ عني في كلّ اثنين وخميس فيعرفها ، وكذلك تعرض على أئمّة الهدى عنيني فيعرفونها ، وهم المعنيّون بقوله : ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ <sup>(1)</sup>.

وقال في قوله تعالى : ﴿وَنَزَعْنَا مِن كُلِ أُمَّةٍ شَهِـيدَاكِه أي وأخرجنا من كلّ أمّة من الأمم رسولها الّذي يشهد عليهم بالتبليغ وبما كان منهم، وقيل : هم عدول الآخرة ولا يخلو كلّ زمان منهم يشهدون على النّاس بما عملوا<sup>(٢)</sup>.

ا - كاء عليّ بن محمّد عن سهل عن ابن يزيد عن زياد القنديّ عن سماعة قال: قال أبو عبد الله عنيية في قول الله عَرَضَة : ﴿فَكَيْفَ إِذَا حِسْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيدٍ وَحِشْنَا بِكَ عَلَى هَتُؤَلَاً. شَهِيدَاكِ : قَال: نزلت في أُمّة محمّد عَنْيَ خاصّة في كلّ قرن منهم إمام منّا شاهد عليهم، ومحمّد عَنْيَ شاهد علينا<sup>(٣)</sup>.

**بيان؛** يمكن أن يكون المراد بها تخصيص الشاهد والمشهود عليهم جميعاً بهذه الأمّة، فيكون المراد بكلّ أمّة في الآية كلّ قرن من تلك الأمّة ويحتمل أيضاً أن يكون المراد تخصيص الشاهد فقط، أي يكون في كلّ قرن من هذه الأمّة واحد من الأئمّة ﷺ يكون شاهداً على من في عصرهم من هذه الأمّة، وعلى جميع من مضى من الأمم، والأوّل أظهر لفظاً، والثاني معنى، وإن كان بحسب اللفظ يحتاج إلى تكلّفات.

٢ - كاء الحسين بن محمد عن المعلى عن الوشا عن ابن عائذ عن ابن أذينة عن بريد قال : سألت أبا عبد الله عليتين عن قول الله بَرْزَيْن : ﴿وَكَذَلِكَ جَمَلْنَكُمْ أُمَةً وَسَطًا لِنَحَوْذُا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسِ فقال عَلَيْنَين : نحن الأُمة الوسطى، ونحن شهداء الله على خلقه وحججه في أرضه، قلت : قول الله بَرْزَيْن : ﴿مِلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمُ قال : إيّانا عنى خاصة ﴿هُوَ سَمَّنَكُمُ آلْسَلِمِينَ مِن قَلْت : قول الله بَرْزَين : ﴿مِلَةَ أَبِيكُمْ إِبْرَهِيمُ قال : إيّانا عنى خاصة ﴿هُوَ سَمَّنَكُمُ آلْسَلِمِينَ من

مجمع البيان، ج ٥ ص ١١٩. ظاهر الآية الكريمة أنّ الله تعالى ورسوله والمؤمنين يرون الأعمال كلّها، والفرق أنّ الله تعالى يراها بذاته القدّوس، والرسول والمؤمنين يرونها بارائة الله لهم، والمراد في قوله وعَمَلَكُمْ كلّ الأعمال لأنّه لو كان المراد بعضها لما كان مدحاً، فإنّ الفسّاق والكفّار يرون بعض الأعمال، مع أنّه لا يناصب البعض في حقّه تعالى، فحيتئذ لو كان المراد بالمؤمنين كلّهم يكون كذباً واضحاً، فإنّ كلّ المومنين كلّهم يكون كذباً معالى، مع أنّه لا يناصب البعض في حقّه تعالى، فحيتئذ لو كان المراد بالمؤمنين كلّهم يكون كذباً واضحاً، فإنّ كلّ المؤمنين كلّهم يكون كذباً واضحاً، فإنّ كلّ المؤمنين لا يرون كلّ الأعمال بالضرورة، قالمراد البعض، وذلك البعض بتفسير من واضحاً، فإنّ كلّ المؤمنين لا يرون كلّ الأعمال بالضرورة، قالمراد البعض، وذلك البعض بتفسير من معنده علم الكتاب العترة الطاهرة أحد الثقلين الذين أمرنا الرسول عنهم، والكنّ المقالية الهداة المعدومة، واضحاً، فإنّ كلّ المؤمنين لا يرون كلّ الأعمال بالضرورة، والمراد البعض، وذلك البعض بتفسير من معنده علم الكتاب العترة الطاهرة أحد الثقلين الذين أمرنا الرسول عنهم، وذلك البعض بعم الائمة الهداة المعصومون عليهم السلام كما في الروايات المتواترة، وإنّما ادخل سين الاستقبال لأنّ ما لم يحدث لا المعصومون عليهم السلام كما في الروايات المتواترة، وإنّما ادخل سين الاستقبال لأنّ ما لم يحدث لا المعصومون عليهم السلام كما في الروايات المتواترة، وإنّما ادخل سين الاستقبال لأنّ ما لم يحدث لا المعصومون عليهم السلام كما في الروايات المتواترة، وإنّما ادخل سين الاستقبال لأنّ ما لم يحدث لا المعصومون عليهم السلام كما في الروايات المتواترة، وإنّما ادخل سين الاستقبال لأنّ ما م يحدث لا المعصومون عليهم السلام كما في الروايات المتواترة، وإنّما ادخل سين الاستقبال لوايات التي تقول المعمون القوالية بران المراد الله تعالى. ولا ينا في المطلقات مع الروايات التي تقول إنّ الأعمال تعرض عليهم يوم الائنين والخميس. [مستدرك السفينة ج ٧ لغة «عرض؟].

٢٠ - باب / عرض الأعمال عليهم عنه وأنّهم الشهداء على الخلق

الله يهي الشهيد علينا بما بلّغنا عن الله بَرْرَضٍ ، ونحن الشهداء على الناس، فمن صدّق صدّقناً يوم القيامة ومن كذب كذَّبناه يوم القيامة<sup>(۱)</sup>.

٣ - قب: عن الكاظم على في قوله تعالى : ﴿ فَأَحْمَّتُبْنَا مَعَ ٱلشَّهِدِينَ» قال : نحن هم، نشهد للرسل على أممها<sup>(٢)</sup>.

٤ - قب، قيس بن أبي حازم عن أم سلمة قال: قال رسول الله في قوله: ﴿ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ اللَّهِ مَنْ فَي قوله: ﴿ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ الَذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيتِينَ أَنا ﴿ وَٱلصَّذِيفِينَهُ علي ﴿ وَٱلصَّلِحِينَ مَعَ اللَّهِ مَنْ أَوْلَتَهِكَ مَعَ الْذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ النَّبِيتِينَ أَنا ﴿ وَٱلصِّذِيفِينَهُ علي ﴿ وَٱلصَّلِحِينَ مَعَ مَواه : ﴿ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ اللَّهِ مَنْ أَنَهُ عَلَيْهُم مِّنَ النَّبِيتِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِن اللَّهُ عَلَيْهِم مِن أَنْ وَالْتَبْتِيتَ اللّهُ وَالصَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهُم مَن أَنْ أَنْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُم مِن اللّهُ عَلَيْهُم مِن أَنَا إِنَّهُ عَلَيْهُم مَن أَوْلَتَبْكَهُ أَوْلَتُهُ عَلَيْهِم مِن أَنْ وَ وَحَسُنَ أَوْلَتُهُ عَلَيْهِ وَالصَّلِحِينَ إِنَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُم مِنْ اللَّهُ عَلَيْهُم مِن أَنْ وَالَتُهُ أَنْ أَوْلَتُهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُم مِن أَنْ وَالْتَبْتُ وَالْتُعَدِينَ أَنْ أَنَهُ عَلَيْهِم مِن اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ مَا أَنَهُ عَلَيْهُمُ مَا مَن أَنْ أَوْلَتُهُ عَلَيْ وَالْتُعَالَ وَأَلْقَلَيْهِ مَنْ أَوْلَتُهُ عَلَيْ وَلُكُولُكُولُكُولُكُولُ مَن أَنَهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُم مِن أَنَ أَنَا إِن إِنَهُ وَوَالْعَالَةُ مَعَلَيْ وَأَلْعَالَهِ مِنْ مَعْذَى إِن أَنَ أَنَ أَنْ أَنَهُ مَن أَنَهُ مَا أَنَهُ مُنْ أَنْتُهُ مِنْ أَنْ أَنَ أَلَهُ إِنْ أَنْتُ أَعْتُنَهِ مَا أَنْ أَنْتُهِ مَا مَا مُ أَنْ أَنْ أَلُكُنِ أَنَهُ مَا مُ مَعْ أَعْ مَ أَنْ أَنْ أَنْ أَنَا مِ مَا مُ أَنْ أُنْ أَنَا مُ أَنْ أُنَهُ مُنَا أَنْ أَنَهُ مُ مَا أَنْ وَعَامُ مُنْ أَنَهُ عَالَهُ مَا أَنَهُ مَا أَنْ أَنْ أَنَا مِ مَا عَنْ أَنَا مَا عَالَهُ مِنْ أَنْ أَنْ أَنَا أُلُكُمُ مُنَا مُنَا أَنْ أَنَهُ مُنْ أُنَا أَنَا أَعْلَيْ مُ أَنَهُ مُ مَعْ أَعْ أُعُنَا مُ أَنْ مَا أَعْ أَعْنَ أَعْلُنَهُ وَا أَنَا مُ أَنَ أُنَا أَنَا أَعْنُ مَ أَعْ أَعْنَ أَعْ أُعُنُ مُ أَنَا مُ أَنْهُ أَنَهُ مَا أَنَهُ مُ مَا أَنَهُ مَا أَنا أُنا والْعُنْ أَنَا أُنْ أَنْ أَنْ أُنَا أُنَا مُ أُ مُعُن مُنْ أُنْتُنا مُ أَنَا أُنا مُ أَنَ أُنا أَنا أُنا أُنا أُنُ مُ أَنْ أُنُ مَ أَنا أُنا أُنا أُنُ أَعْنُ أُ

٥ – وعن الباقر علي المراد بالنبيين المصطفى، وبالصدّيقين المرتضي، وبالشّهداء الحسن والحسين عني ، وبالصّالحين تسعة من أولاد الحسين عليمي ، وحسن أولنك رفيقاً : المهدي عليمي (٣) .

بيان؛ لعلّ المراد أنّ المذكورين أفضل أفراد كلّ من الفقرات، وقوله: والصالحين حمزة، أي هو أيضاً داخل فيهم، وفي بيان معنى اسم الإشارة أشار إلى دخول بقيّة الأنمّة أيضاً فيهم، وإن كان ظاهره أنّ المقصودين باسم الإشارة غير المذكورين قبله لبعده عن سياق الآية، وأمّا قوله: ﴿ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيقَكَهِ فِيحتمل أن يكون المراد أنّ أوّل وفاقتهم عَلَيَيْهِ في زمانه عَلِيَهِ في الرجعة.

۲ - قب: عن عروة بن الزبير قال: سألت أبا عبد الله نظيمين عن قوله: ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ وَلَهُ عَمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ وَلَهُ وَاللهُ عَلَيْنَا عَنْ وَلَهُ وَاللهُ عَلَيْنَا عَمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ وَلَهُ وَاللهُ عَلَيْنَا عَنْ وَلَهُ عَلَيْنَا عَنْ أَنْهُ عَمَلُوا فَسَكَرَى وَوَلَعُ وَوَلَعُ وَوَلَعُ عَمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ عَنْ عَنْ وَوَلَهُ وَاللهُ عَلَيْنَا عَنْ أَنْهُ عَمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ عَنْ أَنْهُ عَمَلُوا فَسَكَرَى وَوَلَعُ أَعْمَلُوا مُسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ عَلَيْ عَمَالُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ عَنْ عَالَ عَلَيْنَا عَنْ أَنْهُ عَلَيْنَا عَنْ عَلَيْ أَعْمَالُوا فَسَكَرَى وَاللهُ عَلَيْنَا عَنْ عَنْ عَالَ عَلَيْ عَمَلُوا فَسَكَرَى وَقُولُهُ وَقُلْعُ عَمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَا عَنْ عَلَيْنَا عَنْ عَالَى عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْ عَالَهُ عَلَيْنَ عَالَ عَلَيْ عَالَهُ عَلَيْنَ عَنْ عَالَ عَلَيْ عَمَلُوا فَسَكَرَى عَنْ عَالَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَمَلُوا فَ عَلَيْ عَامَا عَنْ عَالْمُ عَالَ عَلَيْ عَالَهُ عَلَيْنَا عَنْ عَالَ عَلَيْ عَمَلُوا فَسَكَرَى اللهُ عَلَيْنَ عَالَيْ عَالَ عَلَيْ عَمَلُوا فَعَالَ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَا عَنْ عَلَيْنَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْنَا عَمَلُولُهُ وَوَلَكُمُ وَالَكُمُ عَلَيْ الله عالَ عالَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَلُعُلُوا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَلَيْ عَلَيْ فَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي مَالُكُو عَلَيْ عَلُي مُعَالُ عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَ

٧-فرة الحسين بن العبّاس وجعفر بن محمّد بن سعيد عن الحسن بن الحسين عن عمرو ابن أبي المقدام عن ميمون البان مولى بني هاشم عن أبي جعفر عنيز في قول الله تعالى: و وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَحَكُولُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيَكُم شَهِيداً في قال أبو جعفر عنيز : منّا شهيد على كلّ زمان، عليّ بن أبي طالب في زمانه، والحسن عنيز في زمانه، والحسين عنيز في زمانه، وكلّ من يدعو منّا إلى أمر الله<sup>(0)</sup>.

- أصول الكافي، ج ١ ص ١٠٨ باب ان الأثمة شهداء... ح ٢.
- ۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۳۰۷.
   (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۳٤٥.
- (٤) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٤٣٢. (٥) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٢ ح ٢٦.

الشّهيد علينا بما بلّغنا عن الله ونحن الشهداء على النّاس، فمن صدّق صدّقناه يوم القيامة، ومن كذّب كذّبناه يوم القيامة<sup>(1)</sup>.

٩ - قرير أبو القاسم بن شبل عن ظفر بن حمدون بن أحمد عن إبراهيم بن إسحاق عن محمّد بن عبد الحميد وعبد الله بن الصلت عن حنّان بن سدير عن أبيه قال إبراهيم : وحدّثني عبد الله بن حمّاد عن سدير عن أبي جعفر علي قال : قال رسول الله عن وهو في نفر من أصحابه، إنّ مقامي بين أظهركم خير لكم، وإنّ مفارقتي إيّاكم خير لكم، فقام إليه جابر بن عبد الله الأنصاري وقال : يا رسول الله إن مقامي بين أظهركم خير لكم، وإنّ مفارقتي إيّاكم خير لكم، فقام إليه جابر بن عبد الله الله عن أبيه قام إليه جابر بن أصحابه، إنّ مقامي بين أظهركم خير لكم، وإنّ مفارقتي إيّاكم خير لكم، فقام إليه جابر بن عبد الله الأنصاري وقال : يا رسول الله أمّا مقامك بين أظهرنا فهو خير لنا فكيف يكون عنه مفارقتك إيّانا خيراً لنا؟ قال علي أمّا مقامك بين أظهرنا فهو خير لنا فكيف يكون مفارقتك إيّانا خيراً لنا؟ قال علي أمّا مقامي بين أظهرنا فهو خير لكم أمّا مقام الله عبد الله الأن المريزين يعن أغلون في يقول : يوركما حكات ألله أمّا مقامك بين أظهرنا فهو خير لنا فكيف يكون مفارقتك إيّانا خيراً لنا؟ قال علي المقامي بين أظهرنا فهو خير لكم أنّا مفارقت فيهم وما كان ألله أمّا مقامك بين أظهرنا فهو خير لنا فكيف يكون مفارقتك إيّانا خيراً لنا؟ قال علي أنه أمّا مقامي بين أظهرنا فهو خير لكم أنّا الله يوني يقول : يوركما حكات ألله أيّات فيهم وكان كان ألله معاركم فهو خير لكم وأنّا عني يعذبهم بالسيف، فأما مفارقتي إيّاكم فهو خير لكم، لأنّا أعمالكم تعرض علي كلّ النين وخميس، فما كان من حسن حمدت الله تعالى عليه، وما كان من ستين استغفرت لكم ".

**ير:** محمّد بن عبد الحميد عن حنّان عن أبيه مثله.

شي؛ عن حنان مثله. اج ۹ باب ١٣ ح ١٠.

**بيان:** قوله عليهم بعذاب الاستئصال المعنى أنّه لا يعذّبهم بعذاب الاستئصال ما دمت فيهم، بل يعذّبهم بالسيف. اج ٢ ص ٥٩ ح ٤٥ من سورة الأنفال.

١٠ - ماء بالإسناد عن إبراهيم عن محمّد بن الحسين ويعقوب بن يزيد وعبد الله بن الصلت والعبّاس بن معروف ومنصور وأيّوب والقاسم ومحمّد بن عيسى ومحمّد بن خالد وغيرهم عن ابن أبي عمير عن ابن أُذينة قال: كنت عند أبي عبد الله عليتينيز فقلت له: جعلت فداك قوله عَبَرَيَنِين : حَوَقُلِ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ مَ قال: إيّانا عنى<sup>(٣)</sup>.

١١ - ير، محمّد بن الحسين ويعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير عن أذينة عن بريد العجليّ عنه ﷺ مثله. اج ٩ باب ٥ ح ١١.

١٢ - ماء المفيد عن عليّ بن بلال عن عليّ بن سليمان عن أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد السيّاريّ عن محمّد البرقيّ عن سعيد بن مسلم عن داود بن كثير الرقيّ قال : كنت جالساً عند أبي عبد الله علييّي إذ قال لي مبتدئاً من قبل نفسه : يا داود لقد عرضت عليّ أعمالكم يوم الخميس، فرأيت فيمًا عرض عليّ من عملك صلتك لابن عمّك فلان فسرّني ذلك، إنّي علمت أنّ صلتك له أسرع لفناء عمره وقطع أجله قال داود : وكان لي ابن عمّ معاند خبيث

> (١) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٧٥ ح ٣٧٤. (٢) لم نجده في تفسير فرات ولكنه في أمالي الطوسي، ص ٤٠٨ مجلس ١٤ ح ٩١٧. (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٠٩ مجلس ١٤ ح ٩١٨.

٢٠ - باب / عرض الأعمال عليهم عليهم وأنَّهم الشهداء على الخلق

بلغني عنه وعن عياله سوء حاله فصككت له نفقة قبل خروجي إلى مكّة، فلمّا صرت بالمدينة أخبرني أبو عبد الله ﷺ بذلك<sup>(١)</sup>.

**بيان:** الصّك: الكتاب الّذي يكتب للعطايا والأرزاق.

١٣ - فس: أبي عن يعقوب بن شعيب عن أبي عبد الله عليتنا في قوله : ﴿ وَقُلْ أَعْمَلُوا فَسَكَرَكَ اللهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ؟ المؤمنون ههنا الأئمة الطاهرة المجاهر (٢).

١٤ - وعن محمّد بن الحسن الصفّار عن أبي عبد الله عليم الله عنه الله عنه عال : إنَّ أعمال العباد تعرض على رسول الله على كلِّ صباح أبرارها وفجارها ، فاحذروا فليستحي أحدكم أن يعرض على نبيّه العمل القبيح (٣) .

10 - وعنه ﷺ قال: ما من مؤمن يموت أو كافر يوضع في قبره حتى يعرض عمله على رسول الله ﷺ وعلى أمير المؤمنين صلوات الله عليهما، وهلمَّ جرًّا إلى آخر من فرض الله طاعته، فذلك قوله: ﴿ وَقُلِ ٱعْمَلُواْ فَسَبَرَى اللَّهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ؟ (٤).

١٦ - مع: أبي عن محمّد العطّار عن سهل عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله الخطَّاب كان يقول: إنَّ رسول الله تُعْتَلُهُ تعرض عليه أعمال أمّته كلّ خميس، فقال أبو عبد الله ﷺ : ليس هكذا، ولكن رسول الله ﷺ يعرض عليه أعمال أمّته كلّ صباح أبرارها وفجّارها فاحذروا وهو قول الله ﷺ : ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَبَرَى اللهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ؟ وسكت، قال أبو بصير : إنّما عنى الأنمّة ﷺ <sup>(٥)</sup>. **شي:** عن أبي بصير مثله إلى قوله: والمؤمنون.

١٧ - ب: هارون عن ابن زياد عن جعفر عن أبيه عن النبي تلك قال: مما أعطى الله أمَّتي وفضَّلهم به على سائر الأمم أن أعطاهم ثلاث خصال لم يعطها إلَّا نبق، وذلك أنَّ الله تبارك وتعالى كان إذا بعث نبيّاً قال له اجتهد في دينك ولا حرج عليك، وإنَّ الله تبارك وتعالى أعطى ذلك أُمّتي حيث يقول : ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي ٱلَّذِينِ مِنْ حَرَّجُ يقول: من ضيق، وكان إذا بعث نبيًّا قال له : إذا أحزنكِ أمر تكرهه فادعني أستجب لك، وإنَّ الله أعطى أمّتي ذلك، حيث يقول: ﴿ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبٌ لَّكُمْ وكان إذا بعث نبيًّا جعله شهيداً على قومه، وإنَّ الله تبارك وتعالى جعل أُمّتي شهداء على الخلق حيث يقول: ﴿ لِيَكُونَ ٱلرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُوْ وَتَكُونُواْ شُهَدَاًءَ عَلَ اَلْنَايِنْ (1)

١٨ - فس: ﴿ وَيَوْمَ نَبْعَتُ فِى كُلِّ أُمَّتَم شَهِـيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُسِمٍ مَن الأئمة، ثم قال لنبيَّه فَلَنْهُ ﴿ وَجِشْنَا بِّكَ يا محمَّد ﴿ شَهِيدًا عَلَىٰ هَتَؤُلَاً ﴾ يعني على الأثمَّة، فرسول الله شهيد

- (1) أمالي الطوسي، ص ٤١٣ مجلس ١٤ ح ٩٢٩. (٢) - (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٤. (٥) معانى الأخبار، ص ٣٩٢.
  - (٦) قرب الإسناد، ص ٨٤ ح ٢٧٧.

على الأثمّة، وهم شهداء على الناس<sup>(1)</sup>. ١٩ - فس: فوَزَيْعَنَا بِن حَتَّلِ أَنْتَوْ شَهِيدًا ﴾ يقول: من كلّ فرقة من هذه الأمّة إمامها<sup>(٢)</sup>. ٢٠ - فس: فوَرُضِعَ ٱلكِنَتُ وَجِاْىَة بِالنَّبِيتِينَ وَالشَّهَدَاء ﴾ قال: الشّهداء الأثمّة على <sup>(٣)</sup>. ٢١ - فس: فوَرُضِعَ ٱلكِنتُ وَجاْىة بِالنَّبِيتِينَ وَالشَّهَدَاء ﴾ قال: الشّهداء الأثمّة على <sup>(٣)</sup>. مَنَ عَلَيْهُمُ الْمُنْعُرُونَ وَبَعْهَدُوا فِ ٱللَّذِينَ مَامَنُوا أَرْحَتَعُوا وَأَسْجُدُوا وَاعْبُدُوا رَبَّكُمْ وَأَنْعَتَكُوا ٱلْحَبَرُ مَنَ عَلَيْ مَنْ عَلَيْهُم اللَّذِينَ مَامَنُوا أَرْحَتَعُوا وَأَسْجُدُوا وَاعْبَدُوا رَبَّكُمْ وَأَنْعَتَكُوا أَلْحَبَرُ مَنَ عَلَيْهُمُ أَنْ الْحَبَرُ وَعَلَيْهُ اللَّذِينِ مِنْ مَنَ عَلَيْهُمُ إِنَّا يَعْدَرُ مَنْ مَعْدَا عَلَيْكُمُ السَّنْطِينَ مِن قَبْلُ ﴾ فهذه خاصة لآل محمّد على الذين مِن مَنَ عَلَيْهُ فَهذه خاصة لآل محمّد عَلَيْكُم وَالنّه مِنَا عَلَى مَنْ عَلَى مَا مَنْكُمُ السُنْطِينَ مِن قَبْلُ مَنْ عَلَى اللَّنِي عَلَى اللَّذِينِ مِنْ مُعَالِي وَقُولَ اللَّعْرَفِينَ فَقُولُ الْحَبَيرُ مِنْ عَلْمَ الْمُ مُعَالَى النَّاسَ مَنْ عَلْكُونُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمُ ٱلسَّنِطِينَ مِن قَبْلُ ﴾ فهذه خاصة لآل محمّد على الناس بعد محمّد عَلَيْ وَيَنْهُ أَنْهُ مَالَكَ، عَلَى اللَّاسِ علَيْ عَلَى مُعْهَمُ اللَّاسِ عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّي عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّاسِ عَلَى ال محمّد على اللَّني عالى اللَّن على اللَّاسِ على النَّاس بعد النبِي عَنْهُ وَالرَقِيبِ : الشّهيد فَوْاَتَ عَلَى كُولُ شَعْرُولُ مَعْبَيرُونَ اللَّهُ عَلَى عَلَيْنَ عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّاسِ عَلَى عَلَى اللَّنْعَا محمّد عَلَيْ عَلَى اللَّاسِ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى مَعْنُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّاسِ عَلَى عَلَي عَلَى عَلَى اللَّنْعَامِ الْعَلَى اللَّنْعَامِ مَعْ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى مَعْنَى الْنُعْنَاعُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى مَعْنَ عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى عَلَى مَنْ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى مُعْمَ عَلَى الْعَلَى عَلَى مَعْم

٢٢ – فس: ﴿وَبِغُولُ ٱلْأَشْهَـٰدُ هَـٰتُؤَلَآهِ ٱلَّذِينَ كَذَبُواْ عَلَىٰ رَبِّهِجً ﴾ يعني بالأشهاد الأئمة ﷺ \$الا لَعَـنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلظَّلِلِيبَنَ ﴾ آل محمد حقّهم<sup>(٥)</sup>.

٣٣ - **ير**\*أحمد بن محمّد عن أبيه عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد العجلي قال : سألت أبا جعفر <sup>غليتينين</sup> عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَكَذَلِكَ جَمَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَصَحُونُوا شُهَدَآء عَلَ النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾قال : نحن الأثمّة الوسط ونحن شهداء الله على خلقه وحجّته في أرضه<sup>(٦)</sup>.

> شي: عن بريد مثله. •ج ١ ص ٨١ ح ١١٠. اير: ابن يزيد ومحمّد بن الحسين عن ابن أبي عمير مثله<sup>(٧)</sup>.

٢٤ – **يو**: عبد الله بن جعفر عن محمّد بن عيسى عن الحسين بن سعيد عن جعفر بن بشير عن أبي بصير عن أبي عبد الله <sup>ظيئين</sup> مثله<sup>(٨)</sup>.

٢٥ – موقم بهذا الإسناد عن جعفر بن بشير عن عمرو بن أبي المقدام عن ميمون البان عن أبي جعفر <sup>عليتينين</sup> في قول الله تبارك وتعالى : حُوَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُوْوُا شُهَدَآءَ عَلَ النَّاسِ \$قال : عدلاً ليكونوا شهداء على النّاس ، قال : الأثمّة <sup>ع</sup>َوَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًاً \$ قال : على الأثمّة<sup>(٩)</sup>.

(1) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٩٠.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٢٠.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢٤.
 (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٢٦.
 (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٢٦.
 (٧) - (٩) بصائر الدرجات، ص ٢٢ ج ٢ باب ٣٢ ح ٥٩.

٢٠ - باب / عرض الأعمال عليهم عليهم التهم الشهداء على الخلق

٢٦ – ليرة أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن حمّاد عن إبراهيم بن عمر عن سليم بن قيس عن أمير المؤمنين ﷺ قال: إنّ الله طهّرنا وعصمنا وجعلنا شهداء على خلقه، وحجّته في أرضه، وجعلنا مع القرآن، وجعل القرآن معنا لا نفارقه ولا يفارقنا<sup>(١)</sup>.

۲۷ – يو عبد الله بن محمد عن إبراهيم بن محمد الثقفي عن بندار بن عيسى عن الحلبي عن هارون بن خارجة عن أبي بصير عن أبي عبد الله علي قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَكَذَلِكَ حَنْ هَارون بن خارجة عن أبي بصير عن أبي عبد الله علي في قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَكَذَلِكَ جَمَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا لِنَصَحُووا منه أبي عبد الله على الناس بما عندهم من الحلال والحرام وما ضيعوا منه (٢).

**ير**\*محمّد بن عبد الجبّار عن محمّد بن إسماعيل عن عليّ بن النّعمان عن ابن خارجة مثله. •ج ١٠ باب ١٧ ح ٤٤٠.

٢٨ - بو:عبدالله بن محمّد عن إبراهيم بن محمّد في كتاب بندار بن عاصم عن عمر بن حنظلة قال : قلت لأبي عبدالله اللجَنْبُي : ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أَمَّةً وَسَطًا لِنَحَصُونُوا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسِ ﴾ قال : هم الأثمّة المجَنِّة (٣) .

شي: عن عمر مثله. اج ١ ص ٨٢ ح ١١١٢.

۲۹ - يو أحمد بن محمد ويعقوب بن يزيد عن الحسن بن عليّ عن أبي جميلة عن محمد الحلبيّ عن أبي جميلة عن محمد الحلبيّ عن أبي عبد الله عليه قال : إنّ الأعمال تعرض عليّ في كلّ خميس فإذا كان الهلال أكملت فإذا كان النصف من شعبان عرضت على رسول الله عليه وعلى عليّ عليّ شمّ ينسخ في الذكر الحكيم<sup>(3)</sup>.

٣٠ - يو يعقوب بن يزيد عن الوشّا عن أحمد بن عمر عن أبي الحسن عَلَيَهُ قال: سئل عن قول الله ﷺ : ﴿اَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُوْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ قال: إنّ أعمال العباد تعرض على رسول الله كلّ صباح أبرارها وفجارها فاحذروا<sup>(ه)</sup>.

٣١ - ير \*الحسن بن عليّ بن النّعمان عن البزنطيّ عن محمّد بن فضيل عن محمّد بن مسلم عن أبي عبد الله علي الله <sup>(٦)</sup>.

ير \*عبّاد بن سليمان عن سعد بن سعد عن محمّد بن الفضيل عن محمّد بن مسلم مثله<sup>(۷)</sup>. ٣٢ - شي \* محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن عظيم مثله. •ج ٢ ص ١١٥ ح ١٢٣. ٣٣ - ير \* أحمد بن محمّد عن الأهوازي عن حمّاد بن عيسى عن الحسين بن المختار عن أبي بصير عن أبي جعفو عليماً قال: الأعمال تعرض كلّ خميس على رسول الله وعلى أمير المؤمنين صلوات الله عليهما<sup>(٨)</sup>.

(1) بصائر الدرجات، ص ۹۲ ج ۲ باب ۱۳ ح ۲.
 (۲) – (۳) بصائر الدرجات، ص ۹۲ ج ۲ باب ۱۴ ح ۱-۲.
 (٤) – (٨) بصائر الدرجات، ص ۳۹۳ ج ۹ باب ٤ ح ۱ و۲ و ۱۸ و ۱۹ و ٥.

٣٤ - يوم موسى عن عليّ بن إسماعيل عن صفوان عن العلا بن رزين عن محمّد بن مسلم قال : سألته عن الأعمال هل تعرض على النبيّ عنه الله ؟ قال : ما فيه شكّ قلت له : أرأيت قول الله تعالى : ﴿ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ؟ قال : إنّهم شهود الله في أرضه<sup>(١)</sup>. ٣٥ - يوب عبد الله بن جعفر عن محمّد بن عيسى عن محمّد بن الفضيل عن صاحبه قال : إنّ

٢٥ – ٩٢ عبد الله بن جعفر عن محمد بن عيسى عن محمد بن الفصيل عن صاحبه ٥٠٠ إر أعمال هذه الأمّة تعرض على رسول الله ﷺ في كلّ خميس أبرارها وفجّارها<sup>(٢)</sup>.

٣٦ - **يو:** أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن داود بن النّعمان عن أبي أيّوب عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر ﷺ قال: إنّ أعمال العباد تعرض على نبيّكم كلّ عشيّة الخميس، فليستحي أحدكم أن يعرض على نبيّه العمل القبيح<sup>(٣)</sup>.

٣٧ - يوت أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن منصور بزرج عن سليمان بن خالد عن أبي عبد الله على الله على رسول عبد الله على على رسول الله تشكر ، فإذا كان يوم عرفة هبط الربّ تبارك وتعالى وهو قول الله تبارك وتعالى : ﴿ وَقَدِمْنَا إِلَىٰ مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَهُ هَبَكَهُ مَنتُورًا فقلت : جعلت فداك أعمال من هذه؟ قال : أعمال مبغضينا ومبغضي شيعتنا<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** هبوط الربّ تعالى كناية عن تعرّضه لأعمال العباد، أو إهباط الملائكة لذلك.

٣٨ - **ير؛** أحمد بن موسى عن يعقوب بن يزيد عن ابن أبي عمير عن حفص بن البختريّ عنه علي الله عنه الأعمال يوم الخميس على رسول الله عنه وعلى الأئمة عليه (<sup>0)</sup>.

٣٩ - يوم أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النّضر بن سويد عن يحيى الحلبيّ عن أديم بن الحوّ عن معلّى بن خنيس عن أبي عبد الله تشيّلًا في قول الله تبارك وتعالى : ﴿ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَلَكُوْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ؟ قال : هو رسول الله تشيّل والأئمة تشيّل ، تعرض عليهم أعمال العباد كلّ خميس<sup>(1)</sup>.

٤٠ - يو: أحمد بن محمد عن الأهوازي عن الميثمي قال: سألت أبا عبد الله على عن قول الله تعالى: ﴿ أَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُوْ وَرَسُولُمُ وَالْمُؤْمِنُونَ؟ قال. هم الأئمة عَلَيَكُمْ (٧).

**ير:** أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن النّضر عن يحيى الحلبيّ عن عبد الحميد الطّائيّ عن يعقوب بن شعيب الميثميّ عنه <sup>عليتي</sup> مثله<sup>(٨)</sup>.

عن عليّ بن حمد بن محمّد عن الخشّاب عن عليّ بن حسان عن عبد الرحمان بن كثير عن أبي عبد الله عليمه مثله، وزاد في آخره: تعرض عليهم أعمال العباد كلّ يوم إلى يوم القيامة<sup>(٩)</sup>.

٤٢ – **ير:** أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن <sup>عظيمًا</sup> في هذه الآية : ﴿ أَعْمَلُواْ فَسَيَرَى أَقَدُ عَمَلَكُوْ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ قال نحن هم (١٠).

- (۱) (۵) بصائر الدرجات، ص ۳۹٤ ج ۹ باب ٤ ح ۱۰ و ۱۳ و ۱۶ و۱۹ و۱۹.
  - (٦) (١٠) بصائر الدرجات، ص ٣٩٦ ج ٩ باب ٥ ح ٢-٦.

٢٠ - باب / عرض الأعمال عليهم عنه وأنّهم الشهداء على الخلق

٤٣ – ي<sub>ير؛</sub> أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن الحسين بن بشّار عن أبي الحسن ﷺ مثله<sup>(۱)</sup>.

٤٤ - ير، أحمد بن محمد عن الأهوازيّ عن القاسم بن محمد عن عليّ عن أبي بصير عن أبي عبد عن عليّ عن أبي بصير عن أبي عبد الله العبد الله عبد الله المعبد الله المعبد الله المعبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله عبد الله ال الم عبد الله عبد الله عبد الله الله الله الم على معلم الله العبد الله العبد الله الم عبد الله المعبد الله المعب الم عبد الله عبد الله الله الله الله المعبد الله الماله العبد الله الماله العبد الله الم عبد الله الم المعبد ال

**بيان:** الضمير في قوله: أبرارها وفجّارها، إمّا راجع إلى الأعمال، فأطلق الأبرار والفجّار عليها مجازاً، أو إلي العباد، وقوله: فسكت، أي عن تفسير المؤمنين تقيّة. وفي الكافي ليس قوله: ﴿وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ فالسّكوت عن أصل قراءته لا عن تفسيره.

عن صالح بن النّضر عن يونس عن أبي الحسن النّضر عن يونس عن أبي الحسن الرّضا الرّضا ﷺ قال: سمعته يقول في الأيّام حين ذكر يوم الخميس فقال: هو يوم تعرض فيه الأعمال على الله وعلى رسوله ﷺ وعلى الأثمّة ﷺ (<sup>٣)</sup>.

٤٦ - يرد ابن يزيد عن الوشاء عن البطائنيّ عن أبي بصير قال : قلت لأبي عبد الله عليتيني: قول الله تعالى : في عبد الله عليتيني: قول الله تعالى : في أعملُوا فسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ قلت من المؤمنون؟ قال : من عسى أن يكون إلا صاحبك<sup>(3)</sup>.

٤٨ - ير: أحمد بن محمّد عن عبد الله بن أيّوب عن داود الرقّي قال: دخلت على أبي عبد الله يزير فقال لي: يا داود أعمالكم عرضت عليّ يوم الخميس فرأيت لك فيها شيئاً فرحني، وذلك صلتك لابن عمّك، أما إنّه سيمحق أجله، ولا ينقص رزقك، قال داود: وكان لي ابن عمّ ناصب كثير العيال محتاج، فلمّا خرجت إلى مكة أمرت له بصلة، فلمّا دخلت على أبي دخلت على أبي محمّد عن عبد الله يزير العيال. وي محمّد عن عبد الله يزير العيال محتاج، فلمّا خرجت إلى مكتم أمرت له بصلة، فلمّا خرجت على أبي دارد: وذلك صلتك لابن عمّك، أما إنّه سيمحق أجله، ولا ينقص رزقك، قال داود: وكان لي ابن عمّ ناصب كثير العيال محتاج، فلمّا خرجت إلى مكة أمرت له بصلة، فلمّا دخلت على أبي عبد الله يزير العيال.

٤٩ - يرو أحمد بن عليّ عن أبيه عن ابن بكير عن زرارة قال : سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَقُلْ اَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اَلْقَهُ عَمَلَكُوْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ قال : تريد أن تروي عليّ؟ هو الّذي في نفسك<sup>(٧)</sup>.

شي، عن زرارة مثله. فيج٢ ص ١١٤ ح ١٢٠ من سورة التوبة». بيان: أحاله علي ما في ضميره من كون المراد بالمؤمنين الأثمة عليه ولم يذكره له

(1) - (۳) بصائر الدرجات، ص ۳۹۲ ج ۹ باب ٥ ح ٧-٩.
 (٤) - (٧) بصائر الدرجات، ص ۳۹۷ ج ۹ باب ٦ ح ١-٤.

صريحاً لئلًا يروي ذلك عنه، فيثير فتنة، وفيه إشعار بذمّ زرارة وإن أمكن توجيهه. •• - يرب أحمد بن محمّد عن الحجّال عن ثعلبة عن زرارة عن أبي جعفر عشر في قول الله : ﴿ أَعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُمُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ قال : أما أنت لسامع ذلك منّي لتأتي العراق فتقول : سمعت محمّد بن عليّ غليمًا يقول كذا وكذا، ولكنّه الذي في نفسك<sup>(1)</sup>.

٥١ - ير؛ أبو طالب عن حمّاد بن عيسى عن حريز عن محمّد بن مسلم وزرارة قالا : سألنا أبا عبد الله علي عن الأعمال تعرض على رسول الله عنه ؟ قال : ما فيه شكّ، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ قال إنّ لله شهداء في أرضه (٢).

ير؛ يعقوب بن يزيد عن محمّد بن الحسين عن حمّاد عن حريز عن محمّد بن مسلم مثله<sup>(٣)</sup>. ير؛ السنديّ بن محمّد عن العلا عن محمّد بن مسلم مثله<sup>(٤)</sup>.

شي؛ عن محمّد بن مسلم مثله إلى قوله: ما فيه شكّ، قيل له: أرأيت قول الله ﴿وَقُلِ أَعْمَلُوْلُهُ إِلَى آخر . الخبر<sup>(ه)</sup>.

٥٢ - يوء محمّد بن عليّ بن سعيد الزيّات عن عبد الله بن أبان قال : قلت للرّضا عليّ : إنّ قوماً من مواليك سألوني أن تدعو الله لهم، فقال : والله إنّي لتعرض عليّ في كلّ يوم أعمالهم<sup>(٦)</sup> . ٣٣ - يوء الهيثم النهديّ عن أبيه عن عبد الله بن أبان قال : قلت للرّضا عليّ إوكان بيني

وبينه شيء : ادع الله لي ولمواليك، فقال : والله إنَّ أعمالكم لتعرض عليَّ في كلَّ خميس<sup>(۷)</sup>.

ير: عليّ بن إسماعيل عن محمّد بن عمر والزيّات عن عبد الله بن أبان مثله<sup>(٨)</sup>. ٥٤ - ير: ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن غير واحد من أصحابنا عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ينهي لأصحابه: حياتي خير لكم، ومماتي خير لكم قالوا: أمّا حياتك يا رسول الله فقد عرفنا، فما في وفاتك؟ قال: أمّا حياتي فإنّ الله يقول: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمَ وَأَتَ فِيهِمَّ وَمَا كَانَ ٱللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَهُ وأمّا وفاتي فتعرض علي أعمالكم فأستغفر لكم

٥٥ - يرو إبراهيم بن هاشم عن عثمان بن عيسى عن سماعة عن أبي عبد الله عليه قال: سمعته يقول: مالكم تسوؤن رسول الله؟ فقال له رجل: جعلت فداك فكيف نسوؤه؟ فقال: أما تعلمون أنّ أعمالكم تعرض عليه، فإذا رأى فيها معصية ساءه ذلك؟ فلا تسوؤا رسول الله يشيمي وسرّوه<sup>(١٠)</sup>.

٥٦ - ير؛ عليّ بن إسماعيل عن محمّد بن عمرو قال: قال عبد الله بن أبان الزيّات قلت

(1) - (٤) بصائر الدرجات، ص ٣٩٧ ج ٩ باب ٦ ح ٥-٧ و١٠.
(٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١١٤ ح ١١٩ من سورة التوبة.
(٦) - (٨) بصائر الدرجات، ص ٣٩٨ ج ٩ باب ٦ ح ١١ و٨ و٩.
(٩) - (١٠) بصائر الدرجات، ص ٤١٠ ج ٩ باب ٣٢ ح ٧ و٨.

۲۰ – باب / عرض الأعمال عليهم عنه وأنّهم الشهداء على الخلق

للرّضا ﷺ : إنّ قوماً من مواليك سألوني أن تدعو الله لهم، قال: فقال: والله إنّي لأعرض أعمالهم على الله في كلّ يوم<sup>(1)</sup>.

٥٧ <sup>--</sup>شيء عن أبي بصير قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: نحن نمط الحجاز فقلت: وما نمط الحجاز؟ قال: أوسط الأنماط، إنّ الله يقول: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمُ أُمَّةً وَسَطًا﴾ ثمّ قال: إلينا يرجع الغالي، وينا يلحق المقصّر<sup>(٢)</sup>.

بيان: كأنّه كان النّمط المعمول في الحجاز أفخر الأنماط، فكان يبسط في صدر المجلس وسط سائر الأنماط، وفي النّهاية: في حديث عليّ ﷺ فخير هذه الأمّة النمط الأوسط، النمط: الطريقة من الطرائق، والضّرب من الضروب، والنمط: الجماعة من الناس أمرهم واحدة، كره الغلوّ والتقصير في الدين. وفي القاموس: النمط بالتحريك: ظهارة فراش ما،

٥٨ - شيء عن أبي عمرو الزبيريّ عن أبي عبد الله عليتي قال: قال الله: ﴿ وَكَذَاكَ جَمَلَتَكُمْ أُمَةً وَسَطًا لِنَصُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيَكُمْ شَهِيدُاً ﴾ فإن ظننت أنّ الله عنى بهذه الآية وَسَطًا لِنصُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيَكُمْ شَهِيداً ﴾ فإن ظننت أنّ الله عنى بهذه الآية وسَطًا لِنصُونُوا شُهداء من الموحدين أفترى أنّ من لا يجوز شهادته في الدنيا على صاع من تمر يطلب الله شهادة في الدنيا على صاع من تمر يطلب الله شهادته بوا القبلة من الموحدين أفترى أنّ من لا يجوز شهادته في الدنيا على صاع من تمر يطلب الله شهادته يوم القيامة ويقبلها منه بحضرة جميع الأمم الماضية كلاً لم يعن الله مثل هذا من حلقه، يعني الله مثل هذا يطلب الله شهادته يوم القيامة ويقبلها منه بحضرة جميع الأمم الماضية كلاً لم يعن الله مثل هذا من خلقه، يعني الأمة التي وجبت لها دعوة إبراهيم ﴿ كُنتُمَ خَيرَ أُمَةَ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ وَهم الأُمة الله من خلقه، يعني الأمة التي وجبت لها دعوة إبراهيم ﴿ كُنتُمَ خَيرَ أُمّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ وهم الأُمة الوسطى وهم خير أُمّة أخرجت للناس (٣).

٥٩ – قب، عبدالله بن الحسين عن زين العابدين ﷺ في قوله تعالى : ﴿ لِنَصَحُونُوا شُهَدَآءَ عَلَ ٱلنَّاسِ﴾ قال : نحن هم <sup>(٤)</sup>.

٦١ - أبو الورد عن أبي جعفر علي في قوله تعالى : ﴿ لِنَحَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَ النَّاسِ قال : نحن هم .

٦٢ – بريد العجليّ عنه عليينا في قوله تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لَهِ نحن الأُمّة الوسط، ونحن شهداء الله على خلقه وحجته في أرضه.

بصائر الدرجات، ص ٤١٠ ج ٩ باب ١٣ ح ١١.
 بصائر الدرجات، ص ٤١٠ ج ٩ باب ١٣ ح ١١.
 تفسير العياشي، ج ١ ص ٨٢ ح ١١١ من سورة البقرة.
 تفسير العياشي، ج ١ ص ٨٢ ح ١١٤ من سورة البقرة.
 (٤) - (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٤١ و١٤٢.

٣٣ - وفي رواية حمران عنه عليتيني: إنّما أنزل الله تعالى: وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمّنَةً وَسَطًا ﴾ يعني عدلاً وليكونُولُ شَهَداء على النّاس وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ قال: ولا يكون شهداء على الناس إلا الائمة فإنه غير جائز أن يستشهدها الله تعالى على الناس وفيهم من لا تجوز شهادته في الدنيا على حزمة بقل.

٦٤ - وعن عطاء بن ثابت عن الباقر عظيمي في قوله تعالى : ﴿وَيَقُولُ ٱلْأَشَّهَـٰدُ ﴾قال: نحن الأشهاد.

٦٥ - وعن الثماليّ عنه ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَبَوَمَ نَبَعَثُ مِن كُلِّ أُمَّةٍ شَهِيدًا ﴾قال: نحن الشهود على هذه الأُمّة.

71 - وعنه عليتي في قوله تعالى: وقُل كَعَن بِاللهِ شَهِـبدًا به الآية، قال: إيّانا عنى<sup>(1)</sup>.
71 - من عن زرارة عن بريد العجليّ قال قلت لأبي جعفر عليتي في قول الله: وأَعْمَلُوا

فَسَيَّهُ عَمَلَكُمُ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ فقال: ما من مؤمن يموت ولا كافر يوضع في قبره حتّى فَسَبَرَى اللَّهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ فقال: ما من مؤمن يموت ولا كافر يوضع في قبره حتّى يعرض عمله على رسول الله عَلَيْتُهُ وعلي غَلَيْهُ فِهلم جرّاً إلى آخر من فرض الله طاعته. ٦٨ -- وقال أبو عبد الله عَلَيْتُهُ: ﴿وَالْمُؤْمِنُونَ ﴾ هم الأثمة عَلَيْتَهُمْ (<sup>٢</sup>).

٦٩ - كاءعليّ بن محمّد عن سهل عن زياد الفنديّ عن سماعة قال : قال أبو عبد الله عَلَيْ مَعَلَيْ مَعَلَيْ بن محمّد عن سهل عن زياد الفنديّ عن سماعة قال : قال أبو عبد الله عَلَيْ في قوله بَجْرَيَةٍ : فَظَكَيْفَ إِذَا جِنْمَ مَنْ كُلِّ أُمَّتِمٍ بِشَهِيدٍ وَجِنْمَا بِكَ عَلَى هَتَوُلَاً مَتَهِ بَعَدَا فَ قَالَ : هذا نزلت في أمّة محمّد علي خاصة ، في كلّ قرن منهم إمام منّا شاهد عليهم ، ومحمّد عَلَيْهُ شاهد علينا<sup>(٣)</sup>.

٧٠ - كا: أحمد بن مهران عن عبد العظيم الحسنيّ عن الحسين بن ميّاح عمّن أخبره قال: قرأ رجل عند أبي عبد الله ﷺ: ﴿وَقُلُ أَعْمَلُواْ فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُو وَرَسُولُهُ وَٱلْمُؤْمِنُونَّ ﴾ فقال: ليس هكذا هي، إنّما هي والمأمونون، فنحن المأمونون<sup>(٤)</sup>.

بيان: قد وردت سائر الأخبار المتقدّمة على القراءة المشهورة، فيمكن أن يكون المعنى هنا أنَّه ليس المراد بالمؤمنين هنا ما يقابل الكافرين ليشمل كلّ مؤمن بل المراد كلّ المؤمنين وهم المأمونون عن الخطأ المعصومون عن الزّلل وهم الأثمّة عنييًا، ويحتمل أن يكون في مصحفهم المأمونون، وفسّروا في سائر الأخبار القراءة المشهورة بما يوافق قراءتهم عنييًا. الا - كاءمحمّد بن يحيى عن سلمة بن الخطّاب عن عليّ بن حسّان عن عبد الرحمان بن

مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٩٤.
 من سورة التوبة.
 تفسير العياشي، ج ٢ ص ١١٥ ح ١٢٤ من سورة التوبة.
 أصول الكافي، ج ١ ص ١٠٨ باب ان الأئمة شهداء... ح ١.
 أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٣ ح ٢٢.

٢١ - باب / تأويل المؤمنين والإيمان والمسلمين والإسلام بهم وبولايتهم على الله ٢١٥

كثير عن أبي عبد الله الليِّنيَّة في قوله تعالى: ﴿ وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ﴾ قال: النبيّ ﷺ وأمير المؤمنين لليَّنيّ <sup>(۱)</sup>.

٧٢ - كنز؛ روى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ باسناده عن جابر عن أبي عبد الله عَلَيَّةُ في قوله عَرَيَّكُ : ﴿ وَجَاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَّعَهَا سَآبِقٌ وَشَهِيدٌ﴾ قال: السائق أمير المؤمنين عَلَيَتَهُ ، والشهيد رسول الله تَنْتَهُ <sup>(٢)</sup>.

أَقُولُ: قد مضت الأخبار الكثيرة في ذلك في كتاب المعاد وكتاب تاريخ النبيّ ﷺ . ٧٣ - محاسبة النفس للسيّد عليّ بن طاووس نقلاً من كتاب تفسير القرآن لابن عقدة وكتاب الدلائل لعبد الله بن جعفر الحميريّ وتفسير ما نزل في أهل البيت ﷺ لمحمّد بن العبّاس بن مروان بأسانيدهم إلى يعقوب بن شعيب قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿ وَقُلِ أَعْمَلُواْ فَسَيَرَى الْقَهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُمُ وَٱلْمُؤْمِنُونَ؟ قال : هم الأئمة ظلَيْظ

٧٤ – وعن ابن عقدة ومحمّد بن العبّاس بإسنادهما إلى بريد بن معاوية قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن هذه الآية قال: إيّانا عنى.

٧٥ - وعن محمّد بن العبّاس بإسناده عن طريق الجمهور إلى أبي سعيد الخدريّ إنّ عمّاراً قال : يا رسول الله وددت أنّك عمّرت فينا عمر نوح عَلَيْن ، فقال رسول الله تشكل يا عمّار حياتي خير لكم، ووفاتي ليس بشرّ لكم، أمّا حياتي فتحدثون وأستغفر لكم، وأمّا بعد وفاتي حياتي خير لكم، ووفاتي ليس بشرّ لكم، أمّا حياتي فتحدثون وأستغفر لكم، وأمّا بعد وفاتي فاتقوا الله وأحسنوا الصلاة عليّ وعلى أهل بيتي فإنكم تعرضون عليّ بأسماتكم وأسماء آبائكم، فقال زين غال في فتحدثون وأستغفر لكم، وأمّا بعد وفاتي فاتقوا الله وأحسنوا الصلاة عليّ وعلى أهل بيتي فإنكم تعرضون عليّ بأسماتكم وأسماء آبائكم، فقال المنافقون فإن يكن خير حمدت الله، وإن يكن سوى ذلك استغفرت الله لذنوبكم، فقال المنافقون وأسماء آبائكم، وأسماء آبائكم، والسماء مرض : يزعم أنّ الأعمال تعرض عليه بعد وفاته بأسماء الرجال والشكّاك والذين في قلوبهم مرض : يزعم أنّ الأعمال تعرض عليه بعد وفاته بأسماء الرجال وأسماء آبائهم وأنسابهم إلى قبائلهم إنّ هذا لهو الإفك فأنزل الله جلّ جلاله : ﴿ وَقُل أعْمَلُوا فَسَبَرَى الله عمل أوأسماء آبائكم وأسماء آبائهم وأنسابهم إلى قبائلهم إنّ هذا لهو الإفك فأنزل الله جلّ جلاله : ﴿ وَقُل أعْمَلُوا فَسَبَرَى الله عمل أوأسماء آبائهم وأنسابهم إلى قبائلهم إنّ هذا لهو الإفك فأنزل الله جلّ جلاله : ﴿ وَقُل أعْمَلُوا فَسَبَرَى في أله ألذين قال الله : وأسماء آبائهم وأن ألما من عال الله عمال تعرض عليه بعد وفاته بأسماء الرجال وألد عملكم ورسماء آبائهم وأنسابهم إلى قبائلهم إنّ هذا لهو الإفك فأنزل الله جلّ جلاله : ﴿ وَقُل أعْمَلُوا فَسَبَرَ وألنا بنه وأله ألذين قال الله : في ألمُوسُونَ فقم ال محمد عليه الأئمة عليه من المؤمنون؟ فقال : ﴿ وَسَتُرَدُونَ إلى عَلِمِ ألفي وألني ألله بي ألمانه : في أله محمد عليه أله ي وألمونون؟ فقال : ﴿ وَسَتُردونيَ في عليه من عاله ألفي وأله أله أله محمد الله ألفي وأله الله : في ألفي أله الله : في ألفوسوني في ألفي أله ألفي أله أله علي ماله الله : ﴿ وَالمَتُردُونيَ أله من طاعة ومعصية ، وروى محمد بن العبّاس أخبار جماعة في ذلك (").

۲۱ – باب تأويل المؤمنين والإيمان والمسلمين والإسلام بهم وبولايتهم عليه الكفار والمشركين والكفر والشرك والجبت .

والطاغوت واللات والعزى والأصنام بأعدائهم ومخالفيهم

١ - قب: يزيد بن عبد الملك عن زين العابدين عظيمًة أنَّه قال في قول الله : ﴿ بِنْسَبَعَا ٱشْتَرَوْا

- (١) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٤ ح ٦٩.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩٠ تأويل الآية ٢١ من سورة ق.
  - (۳) محاسبة النفس، ص ١٧–١٩.

بِهِ ٱنْفُسَهُمُ أَن يَصْفُرُوا بِمَا أَنزَلَ اللَّهُ بَغَيًّا ﴾ قال: بالولاية على أمير المؤمنين والأوصياء من ولده(١).

٢ - فس: ﴿ قَالَذِينَ مَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يُؤْمِنُونَ بِدِ ﴾ يعني آل محمد على الله فومن هَتَؤُلاً، مَن يُؤْمِنُ بِيرٍ ﴾ يعنى أهل الإيمان من أهل القبلة (٢) .

**بيان:** قيل: المراد بالذين آتيناهم الكتاب مؤمنو أهل الكتاب، وقيل: المسلمون الذين أوتوا القرآن، وتأويله ﷺ يوافق الثاني.

٣ - فس: ﴿لَقَدْ مَنَّ ٱللَّهُ عَلَ ٱلْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَتَ فِبِهِمْ رَسُولًا مِّنَّ أَنفُسِيمُ ﴾ فهذه الاية لآل محمّد ﷺ (۳).

**بيان:** لعلّ المراد تفسير المؤمنين بالأئمة على الدلالة قوله تعالى : (مَنْ أَنفُسِهِمَ ﴾ على غاية اختصاصه ﷺ بهم ﷺ وهذا أقرب ممّا تكلُّفه المفسّرون، قال البيضاويّ: ﴿مَنّ أَنْفُسِهِمْ ﴾ أي من نسبهم أو جنسهم عربيّاً مثلهم ليفهموا كلامه بسهولة، ويكونوا واقفين على حاله في الصّدق والأمانة مفتخرين به وقرئ «عن أنفسهم» أي من أشرفهم، لأنَّه كان ﷺ من أشرف قبائل العرب وبطونهم. انتهى(٤).

**أقول**: تلك القراءة يؤيّد هذا التأويل، وما ذكره أوّلاً مدخول بأنّ المؤمنين غير مقصورين على العرب.

٤ - فس : يحيى بن ذكريًا عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله عظيمً الله عنه الله عظيمً المستقلمة ال المستقلمة المستق المستقلمة المست المستقلمة المس المستقلمة الم المست المستقلمة المس في قوله: ﴿وَإِلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱنْبَعَنَّهُمْ ذَرِيَّنَّهُمْ بِإِيمَنِ لَلْمَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَهُمْ ﴾ قال: الّذين آمنوا بالنبي ﷺ وأمير المؤمنين، والذّريّة: الأثمّة والأوصياء، ألحقنا بهم ذريّاتهم، ولم تنقص ذريّتهم من الحجّة الّتي جاء بها محمّد ﷺ في عليّ ﷺ وحجّتهم واحدة، وطاعتهم واحدة.

وقال عليٍّ بن إبراهيم في قوله: ﴿وَمَآ أَلَنَنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَقُّو ﴾ أي ما نقصناهم <sup>(ه)</sup>.

**بيان** المشهور بين المفسّرين أنَّ الآية نزلت في أطفال المؤمنين يلحقهم الله بآبائهم في الجنَّة، وروى ذلك عن الصَّادق ﷺ، وما ورد في هذا الخبر بطن من بطون الآية.

٥ – شي \* عن المفضّل بن صالح عن بعض أصحابه في قوله ﴿قُولُوا مَامَنًكَا بِأَلَدِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَآ أُنزِلَ إِلَى إِبْرَهِتِمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَنَى وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ ﴾ أمّا قوله : ﴿قُولُوا ﴾ فهم آل محمّد على لقوله: ﴿ فَإِنْ ءَامَنُوا بِعِثْلِ مَآ ءَامَنتُم بِهِ. فَقَدِ أَهْتَدُوأَ ﴾ (١).

- (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٢٨. (۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ۳٤٦. (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٢٩.
- (٤) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ٣٠١.
  - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٠٩.
  - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٨٠ ح ١٠٥ من سورة البقرة.

7 - شيء عن سلام عن أبي جعفر عليته في قوله : ﴿ مَامَنَا بِاللَّهِ وَمَا أَنزِلَ إِلَيْنَاكُه قَال عنى بذلك علياً وفاطمة والحسن والحسين وجرت بعدهم في الأثمة عليه قال : ثمّ رجع القول من الله في الناس فقال : ثمّ رجع القول من الله في الناس فقال : في عني علياً وفاطمة والحسن والحسين وجرت بعدهم في الأثمة عليه قال : ثمّ رجع القول من الله في الناس فقال : في أمَنُا مَا مَنْتُم بِعِنه علياً وفاطمة والحسن والحسين وجرت بعدهم في الأثمة عليه قال : ثمّ رجع القول من الله في الناس في الماس فقال : في عني علياً وفاطمة والحسن والحسين وجرت بعدهم في الأثمة عليه قال : ثمّ رجع القول من الله في الناس فقال : في أمَنُواكُه يعني الناس في بِشِل ما مامنتُ في بعني علياً وفاطمة والحسن والحسين ، والأثمة من بعدهم عليك في أفتر أَقَد أَقَد أَقَد أَقَد أَقَد أَقَد أَقَد أَقَا مَ مَا ما من والحسين ، والأثمة من بعدهم عليه في فقد أَقد أَقد أول أول أول أول في أنه من الله في الناس والحسين ، والأثمة من بعدهم عليك في فقد أَقد أَقد أَقد أَقد أَقد أَقد أَقد ما ماله والحسن والحسين ، والأثمة من بعدهم عليك في فقد أَقد أَقد أَقد أَقد من والحسين ، والأثمة من بعدهم عليك في فقد أَقد أَقد أَقد من محمد بن محمد بن محمد عن أحمد بن محمد عن أحمد بن محمد عن الحسن بن محبوب عن محمد بن النعمان عن سلام بن عمرة عنه عليه مثله (<sup>1</sup>).

بيان؛ ذكر المفسّرون أنّ الخطاب في قوله : ﴿قُوْلُوْاَ للمؤمنين ، لقوله : ﴿قَانَ مَامَنُوا بِمِنْلِ مَا مَامَنُتُم بِعِرَى وضمير ﴿ مَامَنُوا لليهود والنّصارى ، وتأويله عَنْ يرجع إلى ذلك ، لكن خصّ الخطاب بكمّل المؤمنين الموجودين في ذلك الزمان ثم يتبعهم من كان بعدهم من أمثالهم كما في سائر الأوامر المتوجّهة إلى الموجودين في زمانه عن الشاملة لمن بعدهم ، وهو أظهر من توجّه الخطاب إلى جميع المؤمنين بقوله تعالى : ﴿وَمَا أَنُولَ إِلَيْنَاكَ لأَن الإنزال حقيقة وابتداء على النبي عنه ، وعلى من كان في بيت الوحي وأمر بتبليغه ، ولائة قرن بما أنزل على إبراهيم وإسماعيل وسائر النبيّين ، فكما أنّ المنزّل إليتما هم النبيّون والمرسلون ينبغي أن يكون المنزل إليهم أوّلاً أمثالهم وأضرابهم من الأوصياء والصدّيقين بذلك ، أي بضمير ﴿ قُولُوا له وإن سقط من أهل الكتاب وقريش وغيرهم قوله عنه ، على بذلك ، أي بضمير ﴿ قُولُوا له وإن سقط من الثاني لذكره في الأول ، والتصريح به فيه وإن أمكن بذلك ، أي بضمير ﴿ قُولُوا له وإن سقط من الثاني لذكره في الأول ، والتصريح به فيه وإن أمكن بذلك ، أي بضمير ﴿ قُولُوا له وإن سقط من الثاني لذكره في الأول ، والتصريح به فيه وإن أمكن بذلك ، أي بضمير ﴿ قُولُوا له وإن سقط من الثاني لذكره في الأول ، والتصريح به فيه وإن أمكن بذلك ، أي بضمير ﴿ قُولُوا له وإن سقط من الثاني لذكره في الأول ، والتصريح به فيه وإن أمكن والموسلون إلى ضميري في أنه يكون المنزل إليهم أول الكتاب وقريش وغيرهم قوله عنه . والموسلون أول ، وأن من عال من عن هن الثاني لذكره في الأول ، والتصريح به فيه وإن أمكن وال يكون إشارة إلى ضميري في أنه و الماني و المال واحد ، وعلى تفسيره على يدل على وال وال أول، وأنّ من خالفهم في شيء من ذلك فهو من أهل الشقاق والنقاق .

**بيان؛** لممّا كان الائتمام بمن لم يأمر الله بالائتمام به محادّة لله تعالى أوّلت في الأخبار الكثيرة آيات الشّرك بالله بالشّرك في الولاية في بطن القرآن، ونظيره في القرآن كثير كقوله تعالى : ﴿أَن لَا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَى وقوله : ﴿ ٱتَّحْكَذُوَا أَحْبَكَارَهُمْ وَرُهْبَكَنَهُمَ أَرْبِكَابًا مِّن دُوبِ اللَّهِهِ وأمثالهما .

٨ - شيء عن الثمالي عن أبي جعفر عليتي قال: قال الله تبارك وتعالى في كتابه : ﴿ وَنُوحًا

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٨٠ ح ١٠٧ من سورة البقرة.
- (۲) أصول الكافي، ج ۱ ص ۲٤٧ ح ۱۹.
   (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲٤٧.

هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيَتَتِهِ. دَاوُدَ ﴾ إلى قوله: ﴿أَوَلَتَنِكَ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمُكْرَ وَٱلنَّبُوَةُ ﴾ إلى قوله: ﴿يَهَا بِكَفِرِينَ ﴾ فإنّه من وكّل بالفضل من أهل بيته والإخوان والذرّيّة وهو قول الله إن يكفر به أمّتك يقول: فقد وكّلت أهل بيتك بالإيمان الّذي أرسلتك به فلا يكفرون به أبداً، ولا أضيع الإيمان الّذي أرسلتك به، وجعلت من أهل بيتك بعدك علماء منك، وولاة أمري بعدك، وأهل استنباط علمي الّذي ليس فيه كذب ولا إثم ولا وزر ولا بطر ولا<sup>(1)</sup>.

٩ - شيء عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليتين يقول: ﴿ لَا نَنْجَذُوٓا إِلَىٰهَ يَنِ ٱنْنَيْنَ أَلَمَ يَنْ إِلَىٰهُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ مَا عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ الْعَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَيْ الْحَلَيْ الْحُلُقُ الْحُلُقُلُ الْحُلُقُلُ الْ أَنْ الْعَلَيْ الْحُلُقُلُ الْحُلُقُلُ الْحُلُقُلُ اللَّهُ عَلَيْ الْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ اللْعُلُقُلُ الْعُلُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الْحُلُقُلُ الْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ الْ عَلَيْ الْحُلُقُلُ الْحُلُقُلُ الْعُلَيْ الْحُلُقُلُ الْحُلُقُ عَلَيْ عَلَيْ الْحُلُقُ الْحُلُقُ عَلَيْ الْعُلَيْ عَلَيْ الْحُلُ الْحُلُكُ الْحُلُقُ الْحُلُولُ الْعُ الْح اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّالِ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعُلَيْ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ الْحُلُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْحُلُولُ الْعُنُ الْعُلُ عُ الْحُعُلُ الْحُلُعُ عَلَيْ الْحُلُعُ الْحُلَيْ عُع

١٠ – **قب:** أبو بصير عن الصادق ﷺ في قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا يُوَحَىّ إِلَى أَنَمَاً إِلَّهُكُمْ إِلَهُ وَبَحِدٌّ فَهَلَ أَنْنُهُ شَلِمُونَ ﴾ الوصيّة لعليّ ﷺ بعدي، نزلت مشدّدة.

١١ – الباقر عليما في قراءة علي عليما وهو التنزيل الذي نزل به جبرتيل على محمد علي فلا تمونن إلا وأنتر تُسلِمون وهو التنزيل الله على محمد علي والإمام بعده<sup>(٣)</sup>.

١٢ – وعن الصّادق غليَتُهذ في قوله تعالى : ﴿وَمَن يَبْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسْلَىٰمِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ﴾ قال غليتَهذِ : غير التسليم لولايتنا<sup>(٤)</sup>.

١٣ - وعنه عليمين في قوله تعالى: ﴿حَبَّبَ إِلَيْكُمُ ٱلْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِ قُلُوبِكُرْ﴾ يعني أمير المؤمنين عليتين في فَكَرَّهُ إِلَيْكُم آلَكُفَرَ وَٱلْغُسُوقَ وَٱلْعِصْيَانَ ﴾ بغضنا لمن خالف رسول الله والعار وخالفنا<sup>(o)</sup>.

١٤ – وعن أبن عبّاس في قوله تعالى : ﴿أَمْ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُواْ ٱلسَّيِّعَاتِ أَن نَجْعَلَهُمْ كَٱلَذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِ﴾ عنى بني عبد المطّلب<sup>(1)</sup>.

اه - وعن الباقر ﷺ في قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنَ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ إلى قوله : ﴿رَجِعُونَ ﴾ نزلت في علَي ﷺ، ثمّ جرت في المؤمنين وشيعته هم المؤمنون حقاً<sup>(٧)</sup>.

17 - نبى الكليني عن محمّد بن يحيى عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن عمرو بن ثابت عن جابر قال : سألت أبا جعفر عليتي عن قول الله : ووبر النّاس مَن يَنْفِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحْتَوْنُهُمْ كَمُبٍ اللّهِ الله الله : ووبر الله : ووبر الله الله : يُحْتَوْنُهُمْ كَمُبٍ اللّهُ قال : هم أولياء فلان وفلان اتّخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله الله النّاس إماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان وفلان اتّخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله الله النّاس مع المام الذي عليه الله الله المام الذي جعله الله المام إماماً الذي الذي جعله الله التخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله المام إماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان وفلان اتّخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله الناس إماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان وفلان التخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله الناس إماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان وفلان التخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله الناس إماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان وفلان التخذوهم أنمة دون الإمام الذي جعله الله الناس إماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان وفلان المام إذ يكرون الماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان الذي ظلموا إذ يكرون المام الذي المام الذي الذي الماماً ماماً، وكذلك قال : هم أولياء فلان الذين الموا إذ يكرون الذي الماماً ماماً، وكذلك قال : هم أولي يك الذين الذين الموا إذ يكرون الماماً، وكذلك قال : هم أولياء من الذين الموا إذ يكرون الماماً المالي الله الله الله الذي إلى الناما الماماً، وكذلك قال : هم أولي من الذين الذين الذين الذي وكذلك المامام الذي الماماً الماماً الذي الماماً الماماً ماماً ماماً الذي الله الله الله الله الماماً الماماً الماماً الذي الماماً الذي الماماً ماماً ماماً ماماً ماماً ماماً الماماً الذي الماماً الذي الماماً المامالة الماماماً المامالة الماماً المامالة المامالة المامالة المامالة الذي المامون المامون المامولي المامون المامالة المامالة الماماً الذي الذي المامالة المامالة المامالة المامولي المامالة المامولي المامالة المامولي المامولي المامولي المامولي المام مامولي المامولي المامولي الذي الذي الذي مامولي المامولي المامولي المامولي المامولي المامولي المامولي المامولي ال مامولي المامولي المامولي المامولي المولي المولي المولي المولي المولي المولي مامولي المولي المولي المولي المولي المولي ال

- (1) تفسير العياشي، ج 1 ص ٣٩٨ ح ٥٧ من سورة الأنعام.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٣ ح ٣٦ من سورة النحل.
- ۳۰۷ مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٥٥.
   (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٧.
- مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٣٤.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٣٤.
  - (٧) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٤١٠.

٢١ - باب / تأويل المؤمنين والإيمان والمسلمين والإسلام بهم وبولايتهم على ٢١٩

وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوَ أَكَ لَنَا كَرَةً فَنَنَبَرًأَ مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنْأً؟ الآية، ثمّ قال أبو جعفر <sup>ظليق</sup>ة : هم والله يا جابر أثمّة الظلم وأشياعهم<sup>(1)</sup>.

**بيان**؛ المشهور بين المفسّرين أنّ المراد بالأنداد الأوثان، وقال السديّ : هم رؤساؤهم الّذين يطيعونهم طاعة الأرباب، كما فسّره <sup>عليتكلا</sup>ً ، ويؤيّده ضمير ﴿ يُحِبُّونَهُمَ؟ .

قال الطبرسيّ : وقوله : ﴿ يُجِبُّونَهُمَ ﴾ على هذا القول الأخير أدلّ، لأنّه يبعد أن يحبّوا الأوثانَ كحبّ الله مع علمهم بأنّها لا تضرّ ولا تنفع، ويدلّ أيضاً عليه قوله : ﴿ إِذْ تَبَرَّأَ الَّذِينَ ٱتَّبِعُواً ﴾ .

والإمام ﷺ إنّما استشهد بهذا الوجه لأنّه قد يقع إرجاع ضمير ذوي العقول على الأصنام وإن كان على خلاف الأصل.

وقال الطبرسيّ : معنى حبّهم حبّ عبادتهم، أو القرب إليهم، أو الانقياد لهم أو جميع ذلك كحبّ الله، أو كحبّ المؤمنين لله، أو كحبّ المشركين له، أو كالحبّ الواجب عليهم لله.

وبعد ذلك في القرآن : ﴿وَٱلَذِينَ مَامَنُوا أَشَدُ حُبَّا يَتَوَ﴾ قال : يعني حبّ المؤمنين فوق حبّ هؤلاء لإخلاصهم العبادة من الشرك، ولعلمهم بأنّه المنعم عليهم والمربّي لهم، ولعلمهم بالصفات العلى والأسماء الحسنى، وأنّه الحكيم الخبير الّذي لا مثل له ولا نظير<sup>(٢)</sup>.

أَقُولُ: على تفسيره <sup>عَلِي</sup>ًة يحتمل أن يكون المراد كحبّ أولياء الله وخلفائه وكذا قوله : (أَشَدُ حُبَّا يَتَوَ<sup>ع</sup>ُ لما ورد في الأخبار أنّ الله خلطهم بنفسه فجعل طاعتهم طاعته، ومعصيتهم معصيته، ونسب إلى نفسه سبحانه ما ينسب إليهم (وَلَوَ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوَاً) أي يبصروا، وقيل : يعلموا، وقرأ نافع وابن عامر ويعقوب بالتاء فالخطاب عام (أَنَّ ٱلْقُوَّةَ يِلَهِ جَمِيعًا ﴾ سادً مسدً مفعولي يرى وجواب لو محذوف وقيل : هو متعلّق الجواب، والمفعولان محذوفان، والتقدير ولو يرى الّذين ظلموا أندادهم لا تنفع لعلموا أنّ القوّة لله جميعاً .

وأقول: يحتمل أن يكون المراد أنّ القوّة لأولياء الله كما مرّ ﴿ ذَ تَبَرَّأَ آلَذِينَ ٱنَّبِعُواً بدل من إذ يَرَوْنَ ورأوا العذاب حال بإضمار قد، والأسباب الوصل الَّذي كانت بينهم من الاتّباع والإنفاق في الدين والأغراض الداعية إلى ذلك ﴿ لَوَ أَتَ لَنَا كَرَّهُ أَي رجعة إلى الدنيا، وهو للتمنِّي ﴿ حَسَرَتٍ عَلَيْهِمٌ ﴾ أي ندامات، ويدلّ الخبر على كفر المخالفين وخلودهم في النار.

١٧ – **كَنَرْ؛** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه ﷺ في قوله تعالى : ﴿وَمَن يَمْمَلْ مِنَ ٱلصَّلِحَنتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْماً وَلَا هَضَمَاً؟ قال : مؤمن بمحبّة آل محمّد ﷺ ومبغض لعدوّهم<sup>(٣)</sup>. **بيان**؛ الهضم : النقص .

(١) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٣.
 (٢) مجمع البيان، ج ١ ص ٤٦٢.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٢ في تأويل الآية ١١٢ من سورة طه.

١٨ – كُنْزُ<sup>:</sup> روى عليّ بن أسباط عن إبراهيم الجعفريّ عن أبي الجارود عن أبي عبدالله ﷺ في قوله تعالى: ﴿أَيَلَهُ مَّعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمَ لَا يَتَلَمُونَ؟ قال: أي إمام هدى مع إمام ضلال في قرن واحد<sup>(۱)</sup>.

14 – كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن سهل العطّار عن أبيه عن جدّه عليّ بن جعفر عن أخيه موسى عن آبائه عن أمير المؤمنين عنه قال : قال لي رسول الله عنه يا عليّ ما بين من يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلا أن يعاين الموت، ثمّ تلا : ﴿رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلَ مَن يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلا أن يعاين الموت، ثمّ تلا : ﴿رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلَ مَن يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلا أن يعاين الموت، ثمّ تلا : ﴿رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلَ مَن يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلا أن يعاين الموت، ثمّ تلا : ﴿رَبَّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلَ مَن يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلا أن يعاين الموت، ثمّ تلا : ﴿رَبَّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلَ مَنْ لِحَدًا عَمَلَ مَنْ يحبّك وبين أن يرى ما تقرّ به عيناه إلا أن يعاين الموت، ثمّ تلا : ﴿رَبَّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلُ مَنْ يَعْمَلُ مَنْ يَعْمَلُ مَنْ يعني إنّ أعداءنا إذا دخلوا النار قالوا : ربّنا أخرجنا نعمل صالحاً في ولاية علي علي عير الذي كنا نعمل في عداوته، فيقال لهم في الجواب : ﴿أَوَلَمُ نُقَيَرَكُمُ مَا يَتَذَكَرُ فِيهِ مَن تَذَكَرُ وَبَعَاتَكُمُ النَّذِيرُ ؟ وهو النبي عند في في لهم في الجواب : فَاوَلُوْلَ فَمَا لِلظَلِيبَ ؟ لأَوَلَمُ نَقْتَرَكُمُ مَا يَتَذَكَرُ فِيهِ مَن تَذَكَرُ وَبَاءَكُمُ النَّذِيرُ ؟ وهو النبي عندي في في الجواب . مُاوَلًا فَمَا لِلظَلِيبَ ؟ لأل نُعَمَرُكُم مَا يَتَذَكُنُ فِيهِ مَن تَذَكَرُ وَبَاءَ كُمُ النَّذِيرُ ؟ وهو النبي عندي في في في إلى ما يوبَ مَن تَذَكُمُ النَذِيرُ ؟ وهو النبي عندي في في أن أورا فَما لِلظَلِيبَ ؟ لأل محمّد عنه في لا أورا ينجيم عنه ولا يحجبهم عنه (٢).

٢٠ – كنز: عن أبي بصير عن أبي عبد الله عن أبيه ﷺ أنَّه قال: أنتم الَّذين اجتنبوا الطّاغوت أن يعبدوها، ومن أطاع جبَّاراً فقد عبده<sup>(٣)</sup>.

٢١ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن محمّد الحسنيّ عن إدريس بن زياد عن حنّان بن سدير عن أبيه قال: سمعت صامتاً بياع الهرويّ وقد سأل أبا جعفر <sup>عليتي</sup>ة عن المرجنة فقال: صلّ معهم واشهد جنائزهم وعد مرضاهم، وإذا ماتوا فلا تستغفر لهم، فإنّا إذا ذكرنا عندهم اشمازّت قلوبهم، وإذا ذكر الّذين من دوننا إذا هم يستبشرون<sup>(٤)</sup>.

**بيان: ق**وله ﷺ : فإنّا إذا ذكرنا الخ تأويل لقوله تعالى : ﴿وَإِذَا ذَكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ أَشْمَأَزَّتْ قُلُوبُ الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ وَإِذَا ذَكِرَ الَّذِينَ مِن دُونِهِ إِذَا هُمْ يَسْتَبْشِرُونَ﴾ والاشمنزاز : الانقباض والنفرة.

٢٢ - كَنْوَ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم عن عبيد بن مسلم عن جعفر بن عبد الله المحمّديّ عن الحسن بن إسماعيل الأفطس عن أبي موسى المشرقانيّ قال : كنت عنده وحضره قوم من الكوفيّين فسألوه عن قول الله بَحْكَنْ : ﴿لَمِنَ أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ فقال : ليس حيث تذهبون، إنّ الله بَحَكَنْ عيد أوحى إلى نبية على أن يقيم عليّاً على للنّاس علماً حيث تذهبون، إنّ الله بَحَكَنْ حيث أوحى إلى نبية على أن يقيم عليّاً على للنّاس علماً الدس إلى موسى المشرقانيّ قال : ليس وحضره قوم من الكوفيّين فسألوه عن قول الله بَحَكَنْ : ﴿لَمِنَ أَسْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ ﴾ فقال : ليس حيث تذهبون، إنّ الله بَحَكَنْ حيث أوحى إلى نبية على أن يقيم عليّاً على للنّاس علماً الدس إلى قولك ويصدقوك، فلمّا الدسّ إليه معاذ بن جبل فقال : أشرك في ولايته حتى يسكن الناس إلى قولك ويصدقوك، فلمّا أنول الله بَحَكَنْ أَنْزَلَ إلَيْكَ مِن زَبِكَ من رَبِكَ من الناس إلى قولك ويصدقوك، فلما الذول الله بحديث أوحى إلى نبية على أن يقيم عليّاً على للنّاس علماً الدسّ إليه معاذ بن جبل فقال : أشرك في ولايته حتى يسكن الناس إلى قولك ويصدقوك، فلما الندسّ إلى معاد أن الله بحديث أورل الله بحديث الذول، في يسكن الناس إلى قولك ويصدقوك، فلما الذول الله بحديث أول إلي من وتيكَ أن الله بحديث إلى جبرئيل أنول الله بحديثان الناس إلى قولك ويصدقوك، فلما أنول الله بحديثي إلى أن الناس إلى قولك ويصدقوك، فلما أنول الله بحديث إلى جبرئيل أنول الله بحديثي أن الناس يكذّبوني ولا يقبلون منّي، فأنول الله بحديثي رسكى رسول الله تشكنا يكم تكم أنول الله بحديثي أن الناس يكذّبوني ولا يقبلون منّي، فأنول الله بحديثي : أنه أنوكين أشركة ليكتمانَ عملك من أنول الله بحديثي الناس يكذّبوني ولا يقبلون مني، فأنول الله بحديثي الناس يكذّبوني ولا يقبلون مني، فأنول الله بحديثي الما إلى أنه أنه أنه أنه أنه أنه أنه أنه أله أنه أنه ألكنا الله الله الله الله أله ألكنا أله أله ألكنا أله أول الله بحديثي أن ألناس يكذّبوني ولا يقبلون مني من أنول الله ألكن أن أنه أله ألكنا أله ألكنا أله ألكن أله ألكن أله ألكن أله ألكنا أله ألكن أله أله ألكن أله ألكن ألكنا أله ألكن ألك أله ألكن أله أله ألكن أله أله ألكن أله أله أله ألكن أله أله ألكن أله ألكن أله أله ألكن أله أله ألكن ألهه ألكن أله أله أله أله أله أله ألكن أله أله

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٩٧ في تأويل الآية ٦٦ من سورة النمل.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧٤ في تأويل الآية ٣٧ من سورة فاطر.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٠٢ في تأويل الآية ١٧ من سورة الزمر.
  - ٤) تأويل الآيات الظاهرة ص ٧٠٧ في تأويل الآية ٤٥ من سورة الزمر.

وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْحَسِرِينَ ﴾ ففي هذا نزلت هذه الآية، ولم يكن الله ليبعث رسولاً إلى العالم وهو صاحب الشفاعة في العصاة يخاف أن يشرك بربّه كان رسول الله ﷺ أوثق عند الله من أن يقول له : لئن أشركت بي وهو جاء بإبطال الشرك، ورفض الأصنام، وما عبد مع الله، وإنّما عنى تشرك في والولاية من الرجال فهذا معناه<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الدمن: الإخفاء، والدسيس: من تدمَّه ليأتيك بالأخبار.

٢٤ - كُ**نز**؛ عن محمّد البرقيّ عن ابن أبي عمير عن إبراهيم بن عبد الحميد عن الحسن بن الحسين عن أبي جعفر <sup>عليتيلا</sup> في قوله <sup>بتخريران</sup> : ﴿ذَلِكُم بِأَنَّهُۥ إِذَا دُعِى آللَهُ وَحَدَمُ كَفَرَتُمَ ﴾ بأنّ لعليّ ولاية <sup>ف</sup>رَانٍ يُشَرَك بِهِ.﴾ من ليست له ولاية ﴿نُوْمِنُواً فَآلِحُكُمُ لِلَهِ آلْعَبَلِيّ ٱلْكَبِيرِ <sup>(٣)</sup>.

٢٥ - وروى البرقيّ أيضاً عن ابن أذينة عن زيد بن الحسن قال: سألت أبا عبد الله ظَلِيَنَا الله عن قول الله تَتَخَرَّكُ الله تَتَخَرَّكُ الله تَتَخَرَّكُ الله تَتَخَرَّكُ الله تَتَخَرَّكُ الله تَتَخَرَكُ عن الله تَتَخَرَكُ الله تَتَخَرَكُ الله تَتَخَرَكُ الله تَتَخَرَكُ الله تعالى: ﴿ وَالله تَتَخَرَكُ الله عَذَى الله عنه الله تعالى: ﴿ وَالله عَزَكُمُ مِأَنَهُمُ إِذَا دُعِى الله عَزَكُمُ وَالله عَرَكُمُ مِأَنَهُمُ إِذَا دُعِي الله وَحَدَمُ والله عَذَى الله الولاية ﴿ كَفَرَتُمُ الله عالى يتَتَرَكُمُ إِذَا دُعِي الله مولاية ﴿ وَالله عنه مولاية ﴿ وَالله عنه مَن الله مولاية ﴿ وَالله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله المولاية ﴿ وَلَكُمُ بِأَنَهُ وَالله عالم ولاية ﴿ وَالله عنه مولاية ﴿ وَالله عنه الله عنه الله عنه الله المولاية ﴿ وَاللهُ عَرَكُمُ مِأَنَهُ وَالله مولاية ﴿ وَقَرَيْهُ عَن الله عنه ولاية ﴿ وَالله عال المولاية ﴿ وَالله عالم الله عام الله مولاية ﴿ وَالله من الله مولاية ﴿ وَاللهُ مُؤَالهُ مَن ليست له ولاية ﴿ وَالله مولاية ﴿ وَاللهُ كُمُ لِلهُ من ليست له ولاية ﴿ وَلاية مولاية ﴿ وَالمَا عَامَ ولاية أَنهُ وَاللهُ مُؤَالهُ عَلَى الله مولاية الله مولاية أَنهُ وَالله مولاية أَنهُ ما ولاية أَنهُ ما مولاية أَنهُ وَالمُولَى الله مولاية اللهُ مولاية أَنهُ وَالله ولاية أُولاً ما الله مولاية أُولالهُ مولاية أُولاله الله مولاية أُولالهُ مولاية أُولالهُ مولاية أُولالة من الما مولاية أُولالهُ مولاية أُولالهُ مولاية أُولالهُ مولاية أُولالهُ أُولالهُ مولاية أُولالهُ عام ولاية أُولالهُ أُولالهُ مولاله الله مولالهُ عام اللهُ مولالهُ عالهُ مولالة أُولالهُ مولالهُ أُولالهُ أُولالهُ أُولالهُ مولالهُ أُولالهُ مولالهُ مولاهُ مولالهُ مولالهُ مولاهُ مولالهُ مولالهُ مولالههُ مو

٢٦ – قال: وروى بعض أصحابنا عن جابر بن يزيد قال: سالت أبا جعفر <sup>عليتين</sup>ًا عن قول الله <sup>عَزَّرَيَنَ</sup> : ﴿ الَّذِينَ بَحِلُونَ ٱلْعَرْضَ وَمَنْ حَوَلَمُ ﴾ قال: يعني الملائكة ﴿ يُسَبِّحُونَ بِحَمّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ. وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ يعني شيعة محمّد وآل محمّد <sup>عظيف</sup> ﴿ رُبَّنَا وَسِعْتَ كُلُ شَقَءِ

- (١) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٠ في تأويل الآية ٦٠ من سورة الزمر.
- (٢) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٧ في تأويل الآية ٧ من سورة غافر.

رَّحْمَةُ وَعِلْمًا فَأَغْفِرُ المَّذِينَ تَابُولُا من ولاية الطواغيت الثلاثة ومن بني أُميَّة ﴿ وَانَّبَعُوا سَبِيلَكَ يعني ولاية علي <sup>ظلين</sup>ة وهو السبيل، وهو قوله تعالى : ﴿ وَقِهِمُ السَّيَتَاتِ يعني الثلاثة ﴿ وَمَن نَتِ السَّيَتِاتِ يَوْمَهِذٍ فَقَدْ رَحْتَةً وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَّذِيبَ كَفَرُوا ﴾ يعني بني أُميَّة ﴿ يُنادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُمُ أَنفُسَكُمُ إِذْ نُدْعَوْنَ إِلَى الإِيمَانِ ﴾ يعني إلى ولاية علي الثلاثة ﴿ وَقِهِمُ السَيَتِعَاتِ وَهُ المَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُمُ أَنفُسَكُمُ إِذْ نُدْعَوْنَ إِلَى الإِيمَانِ ﴾ يعني إلى ولاية علي <sup>ظلين</sup>ة ﴿ وَهِي الإِيمان ﴿ فَتَكْفُرُونَ <sup>(1)</sup>.

٢٧ – **كَنَرَ**؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن الحسين بن سعيد عن جعفر بن بشير عن عليّ ابن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي جعفر <sup>ظليتن</sup> قال : سألته عن قول الله <sup>يُخْرَيَّكُنَّ : ﴿ فَأَقِرَ وَجَهَكَ لِلاِينِ حَنِيفَاً فِطْرَبَ ٱللَهِ ٱلَيَ فَطَرَ ٱلنَّاسَ عَلَيَهَا قال : هي الولاية<sup>(٢)</sup>.</sup>

٢٨ - كُنْوَ، محمّد بن العبّاس عن عليّ بن أسباط عن عليّ بن محمّد عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بحرزة عن أبي بحركهم عن أبي بصير عن أبي عبد الله نظيمًا أنه قال : قال الله نَتَمَرَّكُنْ : ﴿ فَلَنَذِيفَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ بتركهم عن أبي بصير عن أبي عبد الله نظيمًا أنه قال : قال الله نَتَمَرَّكُنْ : ﴿ فَلَنَذِيفَنَ ٱلَذِينَ كَفَرُوا ﴾ بتركهم ولاية علي نظيمًا في بصير عن أبي عبد الله نظيمًا أنه قال : قال الله نَتَمَرَّكُنْ الله عليه عبد الله نظيمَ إلى أنه قال : قال الله نَتَمَرَّكُنْ الله عن أبي عبد الله نظيمَ أنه قال : قال الله نتَمَرَّكُنْ الله علي نظيمَ أبي عبد الله نظيمَ أنه قال : قال الله نتَمَرَّكُنْ الله علي عبد الله نظيمَ الله في الدنيا ﴿ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوَأَ اللَّذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في الاخرة ﴿ ذَلِكَ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوَأَ الَذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في الاخرة ﴿ ذَلِكَ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوَأَ الَذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في الاخرة ﴿ ذَلِكَ وَلَنَجْزِيَنَهُمْ أَسَوَأَ الَذِي كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في الاخرة ﴿ ذَلِكَ جَرَاءً أَسَوا أَلَكُ مَعْ أَلُوا يَعْمَلُونَ فَلَ عَمَدُونَ أَلَعْنُ عَلَيْ أَسَراط عن علي عَنْ أَلُوا يَعْمَلُونَ ﴾ في الاخرة ﴿ ذَلِكَ جَرَاءً أَعْذَابَ أَنَا أَنَا أَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ أَلَ عَالَ أَلْ عَلَى أَنَا أَنَا مَنْ أَبِي اللهُ إِنَا أَنْ أَلُهُ اللهُ أَلَيْ أَنْ أَنْهُ النَاقُ أَلَيْ أَنَهُ أَنْ أَنْهُ أَعْلَ أَنْهُ أَنَا أَنْهُ إِنَا أَنْ أَنْ أَنْوا يَعْمَلُونَ أَنَا أَنْتُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ النَهُ أَعْنُ أَنَا أَنْ أَنْهُ أَعْلَ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْ أُنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ عَالُهُ أَنْ عَامَ أَنْهُ أَنْهُ مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ إِنَا مَ أَنْهُ أَنْ أَنِهُ أَنْهُ إِنَا أَنْ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْ أَنْ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ مُنْ أَنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أَنْهُ أُ الما أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْ أُعْمُ أُلُ الله أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنْهُ أُنُهُ أُنُهُ أُنْ أُنُهُ أُنُهُ أُنُهُ أُنُوا أُنْهُ أُنُ أُنُوا أ

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٧ في تأويل الآية ٧ من سورة غافر.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢٧ في تأويل الآية ٣٠ من سورة الروم. أقول: إنّ الولاية وصاحبها مفتاح معالم الدين أصوله وفروعه وهو الدليل عليها وبهم صلوات الله عليهم عرف الله وعبد الله، فكان كلّها الولاية (كلّ الصيّد في جوف الفراء). [النمازي].
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٩٢٢ في تأويل الآية ٢٨ من سورة فصلت.
  - ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٣٠ في تأويل الآية ١٢ من سورة الشورى.

وإسماعيل وإسحاق ويعقوب فوتُومَىٰ وَعِيسَى ﴾فقد علمنا وبلّغنا ما علمنا واستودعنا، فنحن ورثة الأنبياء ونحن ورثة أُولي العزم من الرّسل فَنَ أَقِبُوا الدِينَ ﴾يا آل محمّد فولًا نَنفَرَقُوا فِيدٍ ﴾ وكونوا على جماعة فوكَبُرَ عَلَى الْمُشْرِكِينَ مَا نَدْعُوهُمْ إِلَيْهُ كَمن ولاية علي غَلِيَتَنِي إِنَّ الله تعالى يا محمّد فَيَجْتَبِي إِلَيْهِ مَن يَشَآهُ وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَن يُنِيبُ كِمن يجيبك إلى ولاية علي غَلَيَ فِي أَنْ

**بيان:**في المصحف: ﴿ مَا وَصَّيْنَا بِهِ إِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾وكذا في الكافي أيضاً وكأنّه زيد ما بينهما هنا من النسّاخ.

٣١ - كنز محمّد بن العبّاس عن المنذر بن محمّد عن أبيه عن عمّه الحسين بن سعيد عن أبان بن تغلب عن عليّ بن محمّد بن بشر قال : قال محمّد بن الحنفيّة عظيمَة : إنّما حبّنا أهل البيت شيء يكتبه الله في أيمن قلب المؤمن ومن كتبه الله في قلبه لا يستطيع أحد محوه، أما سمعت الله تعالى يقول : ﴿ وَلَاَيَهِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ آلَإِيمَنَ ﴾فحبّنا أهل البيت الإيمان<sup>(٢)</sup>.

٣٢ - فريمحمّد بن عليّ عن الحسن بن جعفر بن إسماعيل عن أبي موسى عمران بن عبدالله عن عبدالله بن عبيد الفارسيّ عن محمّد بن عليّ عن أبي عبدالله عظيّ في قوله تعالى : مُسْبَغَةَ اللَّهِ وَمَنَ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ مِسْبَغَةً كمقال : صبغة المؤمنين بالولاية في الميثاق، وقال : نزل قوله تعالى : مؤمَثَلُ الَذِينَ يُنفِقُونَ أَمَوَلَهُمُ ٱبْيَغَاءَ مَرْمَنَاتِ اللَّهِ كهفي عليّ بن أبي طالب عن <sup>(٣)</sup>.

٣٣ - كمنز:محمّد بن العبّاس عن الحسن بن عليّ بن زكريّا بن عاصم عن الهيثم عن عبد الله الرّماديّ عن الرّضا عن آبائه عَظِيَرَهُ في قوله عَبَرَكِيلاً : ﴿رَمَيّتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّبِ ﴾ قال: بولاية أمير المؤمنين عَظِيَرَهُ<sup>(3)</sup>.

٣٤ - وروى محمّد بن جمهور عن عبد الوحمان بن كثير عن أبي جميلة عن أبي أسامة عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ : ﴿رَءَيْتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّبِ ﴾قال: بالولاية<sup>(ه)</sup>.

٣٥ - فريباسناده عن أبان بن تغلب قال: قلت لأبي جعفر علي في قول الله تبارك وتعالى وللذينَ مَامَنُوا وَلَرَ يَلَبِسُوَا إِيمَنَنَهُم بِظُلَمٍ أُوْلَتَهِكَ لَهُمُ اللَّمَنُ وَهُم شُهْتَدُونَ كَعقال علي يا أبان أنتم تقولون، هو الشرك بالله، ونحن نقول: هذه الآية نزلت في أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب علي وأهل بيته، لأنّهم لم يشركوا بالله طرفة عين قطّ ولم يعبدوا اللّات والعزّى، وهو أوّل من صلَّى مع النبيّ، وهو أوّل من صدّقه فهذه الآية نزلت فيه <sup>(1)</sup>.

٣٦ - فرمحمد بن القاسم بن عبيد رفعه إلى أبي عبد الله عَلِيَظِيرَ في قوله تعالى : ﴿ لَذِينَ

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٠٠ في تأويل الآية ١٣ من سورة الشورى.
 (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٠٠ في تأويل الآية ٢٢ من سورة المجادلة.
 (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٦١ ح ٢٠.
 (٤) - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٣٤ ح ١٨ في تأويل الآية ١ من سورة الماعون.
 (٦) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٤ - ١٨٨ في أويل الآية ١ من سورة الماعون.

ءَامَنُوْا وَنَظْمَعُنُّ قُلُوبُهُم بِذِكْرِ ٱللَّهِ أَلَا بِنِكْرِ ٱللَّهِ نَطْمَعُنُّ ٱلْقُلُوبُ، قال: قال رسول الله علي المعلي ابن أبي طالب ﷺ : تدري فيمن نزلت؟ قال: الله ورسوله أعلم، قال: فيمن صدّق بي، وآمن بي، وأحبّك وعترتك من بعدك، وسلّم لك الأمر والأثمّة من بعدك<sup>(1)</sup>.

٣٧ - فير؛ عبيد بن كثير عن محمّد بن إسماعيل الأحمسيّ عن مفضّل بن صالح وعبد الرّحمان بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر غضي قال: حبّنا إيمان، وبغضنا كفر، ثمّ قرأ هذة الآية، ولكن الله حبّب إليكم الإيمان وزيّنه في قلوبكم<sup>(٢)</sup>.

٣٨ – قب: أبو حمزة عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّكُرْ لَفِي قَوْلِ تُمْنَلُونِهِ فِي أَمر الولاية ﴿ يُؤْفِكُ عَنْهُ مَنْ أَفِكَنِهِ قال: من أفك عن الولاية أفك عن الجنّة<sup>(٣)</sup>.

٣٩ -كا: عليّ عن أبيه عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن زرارة قال : حدّثني أبو الخطّاب في أحسن ما يكون حالاً قال : سألت أبا عبد الله عَلَيْنَا عن قول الله يَخْرَضَكُ : ﴿ وَإِذَا ذَكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ اَشْمَأَزَتْ قُلُوبُ الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ فَإِذَا ذَكر الله وحده بطاعة من أمر الله بطاعته من آل محمّد اشمأزت قلوب الذين لا يؤمنون بالآخرة، وإذا ذكر الله وحده الذين لم يأمر الله بطاعتهم إذا هم يستبشرون<sup>(3)</sup>.

٤٠ - فس، جعفر بن أحمد عن عبد الله بن موسى عن ابن البطائنيّ عن أبيه عن أبي بصير عن أبي عبد الله عن أبي في قوله تعالى : ﴿ فَا لَمُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرِ فَقَال : ما له من قوّة يقوى بها على عن أبي عبد الله عنها في في قوله تعالى : ﴿ فَا لَمُ مِن قُوَّةٍ وَلَا نَاصِرِ فَقَال : ما له من قوّة يقوى بها على خالفه، ولا ناصر من الله ينتخب إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إَنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول خالفه، ولا ناصر من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول خالفه، ولا ناصر من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول الله عنها من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول الله عنها من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول الله عنها من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول الله ينهم من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنَّهُمْ يَكِيدُونَ كَدُلُه قال : كادوا رسول ألله ينهم من الله ينصره إن إراد به سوءاً، قلت : ﴿ إنهم من الله : يا محمد ﴿ إنّهمْ يَكِيدُونَ كَدًا لَن وَلًا مَ وَ وَالًا وَقَلْمُ مَنْ وَقُوْ وَلَا أَنْ مُنْ يَكُونُ كَدًا مَن وَ وَقَال الله : يا محمد ﴿ إنّهمُ يُكِيدُونَ أَنْهُ إِنّهمُ رُوَيْلًا إِنّهمُ وَقُوْ أَنْ وَقَتْ بعث القائم عَنْ وَ من الجبّارين والقوا فيت من قريش وبني أُمية وسائر الناس (٥).

٤١ - فس: ﴿ لَمُر يَكُنِ ٱلَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِلَابِ﴾ يعني قريشاً ﴿ وَٱلْمُشْرِكِينَ مُنفَكِّينَ حَقَّى تَأْلِيَهُمُ ٱلْبِيَنَتُهُ قال: هم في كفرهم حتّى تأتيهم البينة.

- (1) تفسير فرات الكوفي، ج 1 ص ٢٠٧ ح ٢٧٤.
   (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٢٠٨ ح ٥٦٦.
   (٤) روضة الكافي، ص ٥١٨ ح ٤٧١.
   (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٣٣.
- (۲) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۳ ص ۱۱۱.
  - (a) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٢.

٤٤ - وروى ابن أسباط عن ابن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله في قوله بَرْوَيْنَة : (يَنُ ٱلْقَبِّمَةِ) قال: إنّما هو ذلك دين القائم غليتَنَا (").

**بيان:** لعلّ المعنى أنّ نظير أهل الكتاب والمشركين في أمر النبوّة هؤلاء في الإمامة، ولعلّ المراد حينتذ بإتيان البيّنة ظهور أمره ﷺ في زمن القائم ﷺ وتفسير القيّمة بها يصحّح الإضافة من غير تكلّف.

٤٥ - فس: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ أُوتُوا نَعَبِيبًا مِّنَ ٱلْحَكَتَبِ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَالطَّانُوتِ وَيَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَغَرُوا هَتَوُلَانَ مَتَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا سَبِيلًا﴾ قال: نزلت في اليهود حين سألهم مشركو العرب فقال: في اليهود حين سألهم مشركو العرب فقالوا: أديننا أفضل أم دين محمّد؟ قالوا: بل دينكم أفضل.

وقد روي فيه أيضاً أنّها نزلت في الّذين غصبوا آل محمّد ﷺ حقّهم وحسدوا منزلتهم فقال الله : ﴿ أَوْلَنَتِكَ الَّذِينَ لَمَنْهُمُ اللَّهُ وَمَن يَلْعَنِ اللَّهُ فَلَن تَجَدَ لَمُ نَصِيرًا ۞ أَمْ لَمُمْ نَصِيبٌ بِمَن الْمُلْكِ فَإِذَا لَا يُؤْتُونَ النَّاسَ نَقِيرًا ۞ يعني النقطة الّتي في ظهر النواة، ثمّ قال : ﴿ أَمْ يَحْسُدُونَ النَّاسَ؟ يعني بالناس ههنا أمير المؤمنين والأثمّة اللَّي عَلَى مَا مَاتَنَهُمُ اللَّهُ بِمَا النَّاسَ؟ إِلَى اللَّهُ عَلَى الْ

- أقول: على هذا التفسير يكون قوله تعالى: ﴿رَسُولُ بدل من قوله: ﴿ ٱلْبَيْنَةُ ﴾. [النمازي].
  - (٢) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨٠٠ في تأويل سورة البينة.

ٱلْكِنَّبَ وَٱلْحِكْمَةَ وَءَاتَيْنَهُم مُلَكًا عَظِيمًا﴾ وهي الخلافة بعد النبوّة وهم الأنمّة ﷺ <sup>(١)</sup>. ٤٦ – **فس: ﴿**وَاذْكُرُوا نِعْـمَةَ ٱللَّهِ عَلَيَكُمْ وَمِيثَنَعَهُ ٱلَّذِى وَاتَقَكُم بِعِ<sup>ي</sup>هَ قال: لمّا أخذ رسول الله ﷺ الميثاق عليهم بالولاية قالوا : سمعنا وأطعنا ثمّ نقضوا ميثاقه<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ ﷺ: وقيل في الميثاق أقوال: أحدها أنّ معناه ما أخذ عليهم رسول الله ﷺ عند إسلامهم وبيعتهم بأن يطيعوا الله في كلّ ما يفرضه عليهم وثانيها أنّه ما بيّن لهم في حجّة الوداع من تحريم المحرّمات وكيفيّة الطهارة وفرض الولاية وغير ذلك، عن أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ.

**وثالثها** : أنَّه بيعة العقبة وبيعة الرَّضوان، ورابعها أنَّه ميثاق الأرواح<sup>(٣)</sup>.

٤٧ – فس: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿وَمِنْهُم مَّن يُؤْمِنُ بِهِ۔ وَمِنْهُم مَّن لَا يُؤْمِرُ بِذِ. وَرَيُّكَ أَعْلَمُ بِالْمُفْسِدِينَ﴾ فهم أعداء محمّد وآل محمّد من بعده<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** أي المراد بالمفسدين أعداء آل محمّد ﷺ الغاصبون حقوقهم، فإنّ بهم ظهر الفساد في البرّ والبحر .

٤٩ – كا: محمّد بن يحيى عن أحمد بن أبي زاهر عن الحسن بن موسى الخشاب عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله علي في قول الله عَمَيَكُلُهُ : ﴿ ٱلَذِينَ ، امَنُوا وَنَرْ يَتَبِسُوَا إِيمَنتَهُم بِظُلَمٍ ﴾ قال : بما جاء به محمّد علي من الولاية ولم يخلطوها بولاية فلان وفلان فهو الملبّس بالظلم<sup>(٢)</sup>.

ه٥ – كماء محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن ابن محبوب عن الحسين بن نعيم الصحف الحسين بن نعيم الصحف المعني المحسين بن نعيم الصحاف قال: الصحاف قال: الصحاف الله عنه أول الله: «فمنكم مؤمن ومنكم كافر» فقال: عرف الله إيمانهم بولايتنا، وكفرهم بها يوم أخذ عليهم الميثاق في صلب آدم وهم ذرّ<sup>(٧)</sup>.

**بيان:** أقول في القرآن هكذا : ﴿هُوَ ٱلَّذِى خَلَقَكُمُ فَيَنكُرُ كَافِرُ وَبِنكُم مُؤْمِنُ﴾ ولعلّه من النسّاخ، أو كان في مصحفهم <sup>ظلي</sup>َة هكذا، أو نقل بالمعنى من الرّاوي والأوّل أظهر لأنّه روى الكلينيّ عن الصحّاف بسند آخر موافقاً لما في المصاحف كما سيأتي، وقيل : إنّما قدّم

- (١) تفسير القمي، ج ١ ص ١٤٨.
- (٣) مجمع البيان، ج ٣ ص ٢٩٠.
- ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨٤.
- (٧) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ ح ٤.
- (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧١.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ١٧١.
- ٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣١٣.
- (٦) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ ح ٣.

الكافر لأنّهم أكثر، والمعنى أنّه يصير كافراً، أو في علم الله أنّه كافر، والظاهر أنّ تأويله على الله يوجع إلى الثاني، أي في تكليفهم الأوّل وهم ذرّ كان يعرف من يؤمن ومن لا يؤمن، فكيف عند خلق الأجساد، وعلى هذا يقرأ (عَرَف) على بناء المجرّد، ويمكن أن يقرأ على بناء التفعيل أيضاً وإن كان بعيداً، فالمراد بالخلق خلق الأجساد، والمعنى أنّه حين خلقكم كان بعضكم كافراً لكفره في الذرّ وبعضكم مؤمناً لإيمانه في الذرّ، والذرّ جمع ذرّة، وهي صغار النّمل، مائة منها وزن حبّة شعير، ويطلق على ما يرى في شعاع الشمس، وسيأتي أنّه أخرج ذريّة آدم من صلبه فبنّهم كالذرّ وجعل الأرواح متعلّقة بها، وأخذ عليها الميثاق فقوله : في صلب آدم يعني كونها قبل ذلك أجزاء من صلب آدم، وإن أمكن أن يكون الميثاق مرّتين.

٥٦-كاء عليّ بن إبراهيم عن أحمد البرقيّ عن أبيه عن محمّد بن سنان عن عمّار بن مروان عن منخّل عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرتيل بهذه الآية على محمّدﷺ ﴿ بِنْسَكَا اَشْتَرَقَا بِعِ أَنفُسَهُمْ أَن يَكَفُرُوا بِكَا أَنزَلَ اللَهُ﴾ في عليّ ﷺ ﴿ بَغَيًّا﴾ <sup>(١)</sup>.

وقال: نزل جبرئيل ﷺ بهذه الآية على محمّد ﷺ هكذا: «وإن كنتم في ريب مما نزلنا على عبدنا» في عليّ ﷺ : «فأتوا بسورة من مثله».

وقال: نزل بهذه الآية هكذا: «يا أيها الذين أوتوا الكتاب آمنوا بما نزلنا» في عليَّ ﷺ «نوراً مبيناً»<sup>(٢)</sup>.

بيان، قوله: (على عبدنا في عليّ عَلَيْ له كان شكّهم فيما يتلوه تشكّ في شأن عليّ عَلَيْ عَلَيْ فرد الله عليهم بأنّ القرآن معجز لا يمكن أن يكون من عند غيره، وأمّا الآية الثالثة فصدرها في أوائل سورة النساء هكذا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ مَامِنُوا بِمَا نَزَلْنَا مُعْمَدَقًا لِمَا مُعَكُمُ وآخرها في أوائل سورة النساء هكذا: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ فَدْ جَآهَكُمُ بُرَعَنَ مِن زَيّكُم وَأَزَلْنَا إلَيْكُمُ وُرَّا تُبِينَا ﴾ ولعله سقط من الخبر شيء، وكان اسمه عَلَيْ في الموضعين فسقط آخر الأولى، وُوَلَا تُبِينَا ﴾ ولعله سقط من الخبر شيء، وكان اسمه عَلَيْ في الموضعين فسقط آخر الأولى، وأوّل الثانية من البين، أو كان في مصحفهم عَلَيْ ما يحدى الآيتين كذلك، ولا يتوهم أنّ قوله : ﴿ مُعَدِقًا لِمَا مَعَكُمُ في الأولى ينافي ذلك، إذ يمكن أن يكون على هذا الوجه أيضاً الخطاب إلى أهل الكتاب، فإنهم كانوا مبغضين لعلي عَلَيْ ، لكثرة ما قتل منهم أبين عن قبول ولايته، وكان اسمه عَلَيْ ما يكن أورا الوجه أيضاً إلين عن الخطاب إلى أهل الكتاب، فإنّهم كانوا مبغضين لعلي عَلَيْ ، لكثرة ما قتل منهم أبين عن قبول ولايته، وكان اسمه علين علي منه ما يهم أبي العام الم الم الم أن يكون على هذا الوجه أيضاً الخطاب إلى أهل الكتاب، فإنّهم كانوا مبغضين لعلي تَشْمَا ، لكثرة ما قتل منهم أبين عن قبول ولايته، وكان اسمه عَلَيْهم كانوا ملائي ما الم الني قليك ، وكذا قوله : ﴿ أُوتُوا الْكِنَيْبَ في وإن احتمل أن يكون المراد بالكتاب القرآن.

٥٢ - كا: عليّ بن محمّد عن البرقيّ عن أبيه عن أبي طالب عن يونس بن بكّار عن أبيه عن جابر عن أبي جعفر شيئي : ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوْعَظُونَ بِعِبَ في عليّ شَيْئَ ﴿لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ (٣).

(١) - (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٨ ح ٢٥ و٢٦ و٢٨.

كا: أحمد بن مهران عن عبد العظيم الحسنتي، عن بكار مثله<sup>(۱)</sup>.

بيان: قبل هذه الآية : ﴿وَلَوْ أَنَهُمْ إِذَ ظُلْمَتُوَا أَنفُسَهُمْ حَمَّاهُوكَ فَأَسْتَغْفُرُوا أَلَهُ وَأَسْتَغْفُكُر لَهُمُ الرَّسُولُ لَوَجَدُوا اللَّهُ تَوَابُكَا رَّحِيمًا () فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَى يُحَكِمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ شُمَّ لَا يَجِدُوا فِي أَنفَسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا فَضَيْتَ وَيُسَلِمُوا نَسَلِيمًا () وقد ورد في الأخبار أَنَّ المخاطب في الآيتين أمير المؤمنين غَلِيَنْ بقرينة وواستغفر لهم الرّسول، فيحتمروا أَن يكون ما

٥٣ – كاء الحسين بن محمّد عن المعلّى عن عبد الله بن إدريس عن محمّد بن سنان عن المفضّل قال: قلت لأبي عبد الله للَّيَظِيَّلاً : ﴿بَلْ تُؤْثِرُونَ الْحَيَوْةَ الدُّنِيَا﴾ قال: ولايتهم ﴿وَالْآخِرَةُ خَبَرٌ وَاَبْتَىَ فَال: ولاية أمير المؤمنين للَّيَظِيَّ ﴿إِنَّ هَـٰذَا لَغِي الشُّحْفِ الأُولَى فَسُمُفِ إِبْرَهِيمَ وَمُوسَى فَيَنَ السُّحُفِ الاَي

٤٤ - كا: أحمد بن إدريس عن محمد بن حسّان عن محمد بن عليّ عن عمار بن مروان عن مناد بن مروان عن مناد بن مروان عن مناد بن مروان عن مناد بن عليّ عن عمار بن مروان عن منخل عن جابر عن أبي جعفر غليتَهُ قال : ﴿جَآءَكُمْ ﴾ محمد شي ﴿ بِمَا لَا نَهْوَى أَنْفُسُكُمْ ﴾ منخل عن جابر عن أبي جعفر غليتَهُ قال : ﴿جَآءَكُمْ ﴾ محمد شي ﴿ بَمَا لَا نَهْوَى أَنْفُسُكُمْ ﴾ محمد علي غن جابر عن أبي جعفر غليتَهُ قال : ﴿جَآءَكُمْ ﴾ محمد شي ﴿ بَا عَنْ أَبَى بَعَانُ مَا لَا نَهْوَى أَنْفُسُكُمْ ﴾ محمد علي ﴿ كَذَبْتُمْ وَفِيعًا لَا نَهْوَى أَنْفُسُكُمْ ﴾ بموالاة علي غن جابر عن أبي جعفر غليته من آل محمد شي ﴿ كَذَبْتُمْ وَفِيعًا لَقُنْكُونَ ﴾ (<sup>(٣)</sup>).

**بيمان:** في القرآن هكذا : ﴿أَفَكْلُمَا جَآءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا جَهَوَى أَنفُسُكُمُ ٱسْتَكْبَرْتُمْ فَغَرِيقًا كَذَّبَتُمْ﴾ فلعله ﷺ ذكر مفاد الآية، أو كان في مصحفهم ﷺ هكذا .

٥٥ – كماء الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن عبد الله بن إدريس عن محمّد بن سنان عن الرّضا ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿كَبُرَ عَلَى ٱلْمُشْرِكِينَ﴾ بولاية عليّ ﴿مَا نَدَّعُوهُمْ إِلَيْـؤُ﴾ يا محمّد من ولاية عليّ هكذا في الكتاب مخطوطة<sup>(٤)</sup>.

٥٦ - كاء عليّ بن إبراهيم عن صالح بن السنديّ عن جعفر بن بشير عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي جعفر عَلِيَظِلا في قوله تعالى : ﴿فَأَقِدْ وَجَهَكَ لِللِّينِ حَنِيفًاً﴾ قال : هي الولاية<sup>(ه)</sup>.

٥٧ – كماء الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن محمّد بن أورمة وعليّ بن عبد الله عن عليّ بن حسّان عن عبد الله بن كثير عن أبي عبد الله عليّ في قول الله عَمَيّ ا : ﴿إِنَّ الذين آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفراً لن تقبل توبتهم، قال : نزلت في فلان وفلان وفلان آمنوا بالنبيّ عليه في أوّل الأمر ، وكفروا حيث عرضت عليهم الولاية حين قال النبيّ عليه من كنت مولاه فعليّ مولاه، ثمّ آمنوا بالبيعة لأمير المؤمنين عليهم بالبيعه لهم، فهولا م

أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٨ ح ٦٠.
 أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩ ح ٣٠- ٣١ و٣٢ و٣٥.

يبق فيهم من الإيمان شيء<sup>(١)</sup>.

٥٩ – وبهذا الإسناد عن أبي عبد الله للَظِيَّلَا : ﴿ وَمَن يُـرِدُ فِيـهِ بِإِلْحَــَادٍ بِظْـلَمِرِ﴾ قال للَظِيَلا : نزلت فيهم حيث دخلوا الكعبة فتعاهدوا وتعاقدوا على كفرهم وجحودهم بما نزل في أمير المؤمنين لَلِيَنْلا فألحدوا في البيت بظلمهم الرّسول ووليّه، فبعداً للقوم الظّالمين<sup>(٣)</sup>.

بيان: قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُواَ ﴾ أقول: الآية في سورة النساء هكذا: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ مَامَنُوا نُمَرً كَفَرُوا تُمَرَ مَامَنُوا ثُمَرَ كَفَرُوا ثُمَرَ ازْدَادُوا كُفَرُا لَمَر يَكُنِ اللَّهُ لِيَغْفِرَ لَمَمَ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ سَبِيلًا ﴾ وفي سورة آل عمران هكذا: ﴿ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا بَعَدَ إِيمَنِهِمْ شُمَر أَزْدَادُوا كُفْرُا لَنَ تُغْبَلَ فَوْبَتُهُمْ وأُولَتَهِكَ هُمُ الضَالُونَ ولعله ظَيْنَا فَ الَذِينَ كَفَرُوا بَعَدَ إِيمَنِهِمْ شُمَر أَزْدَادُوا كُفْرا لَنَ تُغْبَلَ فَوْبَتُهُمْ وأُولَتَهِكَ هُمُ مامان هكذا: ﴿ إِنَّ الَذِينَ كَفَرُوا بَعَدَ إِيمَنِهِمْ شُمَر أَزْدَادُوا كُفْرا لَنَ تُغْبَلَ فَوْبَتُهُمْ وأُولَتَهِكَ هُمُ الضَالُونَ ولعله ظَيْنَا في ولعله عَلَيْنَا الذين اللَّهُ اللَّذِينَ عَمَرُوا بَعَدَ إِيمَانَ أُولانَةٍ لَهُمُ المُنَافُونَ ولعله عَنْيَنَا أُن يكون في مصحفهم عَلَيَنَا هكذا، والظاهر أنّ المراد بالإيمان في الموضعين الإقرار باللسان فقط، وبالكفر الإنكار باللسان أيضاً، كما صرّح به في تفسير عليّ ابن إبراهيم.

قوله علي المواد المومن بايعه بالبيعة، لعل المراد بالموصول أمير المؤمنين علي ا والمستتر في قوله: بايعه، راجع إلى أبي بكر، والبارز إلى الموصول ويحتمل أن يكون المستتر راجعاً إلى الموصول، والبارز إليه علي ، أي أخذوا الذين بايعوا أمير المؤمنين علي يوم الغدير بالبيعة لأبي بكر، ولعله أظهر، قوله فلان وفلان وفلان، هذه الكنايات يحتمل وجهين: الأوّل أن يكون المراد بها بعض بني أمية كعثمان وأبي سفيان ومعاوية، فالمراد بالذين كرهوا ما نزّل الله أبو بكر وعمر وأبوعبيدة، إذ ظاهر السياق أنّ فاعل

<sup>(</sup>١) - (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٠ ح ٤٢ و٤٢ و٤٤.

(قالوا) الضّمير الراجع إلى (الذين ارتدوا) والثاني أن يكون المراد بالكنايات أبا بكر وعمر وأبا عبيدة وضمير (قالوا) راجعاً إلى بني أُميَّة بقرينة كانت عند النزول، والمراد بالذين كرهوا الّذين ارتدّوا فيكون من قبيل وضع المظهر في موضع المضمر، نزلت والله فيهما، أي في أبي بكر وعمر، وهو تفسير للّذين كرهوا.

وقوله: وهو قول الله، تفسير لما نزّل الله، وضمير (دعوا) راجع إليهما وأتباعهما، (وقالوا) أي هما وأتباعهما.

قوله: في بعض الأمر، لعلهم لم يجترئوا أن يبايعوهم في منع الولاية فبايعوهم في منع الخمس، ثمّ أطاعوهم في الأمرين جميعاً، ولا يبعد أن تكون كلمة ﴿فِ كَعلى هذا التأويل تعليليّة، أي نطيعكم بسبب الخمس لتعطونا منه شيئاً. وقوله: كرهوا ما نزّل الله، إعادة للكلام السّابق لبيان أنّ ما نزّل الله في عليّ ظَلِيَكَلاً هو الولاية، إذ لم يظهر ذلك ممّا سبق صريحاً، ولعلّه زيدت الواو في قوله (والذي) من النسّاخ، وقيل قوله مرفوع على قول الله من قبل عطف التفسير فإنّه لا تصريح في المعطوف عليه بأنّ النازل فيهما وفي أتباعهما كرهوا أم قالوا.

٦٠ - كا، الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن عليّ بن أسباط عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿ فَسَتَعْلَمُونَ مَنَ هُوَ فِي صَلَالٍ نُبِينِ يا معشر المكذّبين حيث أنبأتكم رسالة ربّي في ولاية عليّ والأنمّة ﷺ من بعده من هو في ضلال المكذّبين حيث أنبأتكم رسالة ربّي في ولاية عليّ والأنمّة ﷺ من بعده من هو في ضلال معشر مين كذا أنزلت، وفي قوله تعالى: ﴿وَإِن تَلَوْرا أَوَ تُقْرِصْبُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا معتبين كذا أنزلت، وفي قوله تقرّصُ أو تُقْرِصْبُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا معتبين كذا أنزلت، وفي قوله تعالى: ﴿وَإِن تَلَوْرا أَوَ تُقْرِصْبُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا معتبين كذا أنزلت، وفي قوله تعالى: في تقلونا أو تُقْرِصْبُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا عمّا أمرتم به ﴿فَإِنَ اللّهُ مَن مَعالى: فَوَ إِن تَلَوْرا أَوَ تُقْرِصْبُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا عمّا أمرتم به ﴿فَإِنْ كَفَرُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا عمّا أمرتم به ﴿فَإِنْ كَلَنُهُ إِنَّ تَقْوَى خَيْرًا ﴾ وفي قوله: ﴿فَلَنَذِيغَنَ الّذِينَ كَفَرُوا ﴾ بتركهم ولاية أمرتم به ﴿فَإِنْ كَانَهُ عَن مَعْدَيدًا ﴾ في الذيا ﴿وَلَنَجْ بَنَهُمُ أَلَيْ مَعْنُوا ﴾ فقال: إن تلووا الأمر وتعرضوا ولاية أمرتم به إلا أمرتم به إلى أله كانَ بِما تَعْمَلُونَ خَيْرًا ﴾ في الذيا ﴿وَلَنَجْ بَيْهُم أَسَوا أَلَوْ يَعْمَلُونَ ﴾ أَمَن أو أَنْ لا يَعْمَلُونَ أَنْ أَنْهُ أَنْهُ مَعْمَلُونَ أَنْ أَنْهُ أَسْمَا أُمرتم به أَلَوْ أَلَهُ مَنْ أَلَتْ مَعْمَلُونَ فِي أَوْ أَنْ مَوْ أَوْ أَسْرَضْمُ أُوْ أَقَا أَسْ مَا أَمر أُوْ أَنْ أَسْ مَا أَمر أَسْ أَسْ أُوْ أَسْرَ أَسْ مَا أَسْ أَسْ أَمر أَسْ أَسْ مَا أَسْ أَسْ مَا أَمَ أَنْ أَنْ أَنْهُ أَسُرُوا أَنْ أَسْ مَا أَسْ مَا أَسْ مَا مَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَسْ مَا أَسْ مَا أَسْ مَا أَسْ أَسْ مَا أَسْ مَا أَسْ فَيْ فَلُ أَسْ أَسْ مَا أَسْ مَا أَسْ أَسْ مَا أَسْ ما أَسْ مَا أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أُسْ ما أَسْ ما أَسْ أَسْ ما أَسْ ما ما أَسْ أُسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَلْ أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أَسْ أَسْ ما أَسْ ما أَسْ ما أُسْ ما أُسْ ما أَسْ ما أَسْ ما

٦١ – كا: الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن عليّ بن أسباط عن عليّ بن منصور عن إبراهيم بن عبد الحميد عن الوليد بن صبيح عن أبي عبد الله ﷺ «ذلك بأنه إذا دعي الله وحده» وأهل الولاية ﴿كَثَرَتُم ﴾<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** في القرآن ﴿ذَلِكُم﴾ كما مرّ ولعلّه من النسّاخ.

٢٢ - كا: عليّ بن إبراهيم عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن خالد عن محمّد بن سليعان عن أبيه عن أبي بصير عن أبي عبد الله غليمًة في قول الله تعالى : «سأل سائل بعذاب واقع للكافرين» بولاية عليّ «لبس له واقع» ثمّ قال : هكذا والله نزل بها جبرئيل غليمًة على محمّد علي (<sup>٣)</sup>.

٣٣ – كاءمحمّدبن يحيى عن أحمد بن محمّد بن عيسى عن الحسن بن سيف عن أخيه عن أبيه عن أبي حمزة عن أبي جعفر غلِّثَلا في قوله : ﴿إِنَّكُمْ لَنِي قَوْلِ تُمَنَّلِفِ ﴾ في أمر الولاية ﴿نَوْفَكُ عَنْهُ مَنْ أَيْكَ ﴾ قال : من أفك عن الولاية أفك عن الجنّة<sup>(٤)</sup>.

(1) - (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥١ ح ٤٥-٤٨.

٢١ – باب / تأويل المؤمنين والإيمان والمسلمين والإسلام بهم وبولايتهم على ٢٣١

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: أفك عنه كضرب وعلم ويأفك إفكاً : صرّفه وقلّبه أو قلّب رأيه، وفلاناً : جعله يكذب وحرمه مراده.

وقال الطبرسيّ ت<sup>ي</sup>قلة : أي يصرف عن الإيمان به من صرف عن الخير، أي المصروف عن الخيرات كلّها من صرف عن هذا الدّين، وقيل : معناه يؤفك عن الحقّ والصواب من أفك، فدلّ ذكر القول المختلف على ذكر الحقّ فجازت الكناية عنه، وقيل : إنّ الصّارف لهم رؤساء البدع وأئمّة الضّلال لأنّ العوام تبع لهم<sup>(۱)</sup>.

٦٤ - كماء عليّ بن إبراهيم عن البرقيّ عن أبيه عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر عَلَيَّهُ في قوله تعالى : ﴿ هَٰذَانِ خَصَمَانِ ٱخْصَمُوا فِي رَبِّيمٌ فَٱلَذِينَ كَخُرُواً﴾ بولاية عليّ غَلَيَّهُ ﴿ قُطِعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِّن نَّارِ﴾<sup>(٢)</sup>.

٦٥ - **كا:** محمّد بن يحيى عن سلمة بن الخطّاب عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله ظَلِيَّة في قوله تعالى : ﴿ مِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ مِسْبَغَةً﴾ قال : صبغ المؤمنين بالولاية في الميثاق<sup>(٣)</sup>.

٦٦ – **كا:** أحمد بن مهران عن عبد العظيم الحسنيّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر غليمًا قال: نزل جبرئيل بهذه الآية هكذا «فأبي أكثر الناس» بولاية عليّ «إلا كفوراً» قال: ونزل جبرئيل بهذه الآية هكذا: «وقل الحق من ربكم» في ولاية عليّ غليَّا الله «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين» آل محمّد «ناراً»<sup>(ع)</sup>.

٦٧ – كا: الحسين بن محمّد عن المعلّى عن ابن أورمة عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله ظليّظ في قوله: ﴿ وَهُدُوٓا إِلَى الطَّيِّبِ مِنَ الْفَوَّلِ وَهُدُوٓا إِلَى مَرْطِ الْحَيِيدِ مِنَ الْفَوَّلِ وَهُدُوٓا إِلَى مَرْطِ الْحَيَيدِ مِنَ الْفَوَلِ وَهُدُوٓا إِلَى مَرْطِ الْحَيَيدِ مِنَ الْعَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى مَرْطِ الْحَيَيدِ مِنَ الْعَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى مَرْطِ الْحَيدِ مِنَ الْعَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى مَرْطِ الْحَيدِ مِنَ الْعَدَاد بن الأسود وعمّار، مِرْطِ الْحَيدِ وَالمَقداد بن الأسود وعمّار، هذوا إلى أمير المقداد بن الأسود وعمّار، هذوا إلى أمير المقداد بن الأسود وعمّار، هذوا إلى أمير المؤمنين، وقوله: ﴿ وَمُدَيّاً اللَّي الْعَيدِ مَنِ اللّهُ عَلَيْتُ مَرْطِ الْحَيدِ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْتُ وَجَعْفُرُولَ عَلَيْكُمُ اللّهُ مَعْدَد بن الأسود وعمّار، هذوا إلى أمير المؤمنين، وقوله: ﴿ حَمَي أَلَي اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَي أَلَي مَنْ عَلَي أَمير الْمُولُولُ الْحَيدِ مَنْ الْحَداد بن الأسود وعمّار، هذوا إلى أمير المؤمنين، وقوله: ﴿ حَبَيَ إِلَيْكُمُ اللهِ عَلَي وَزَيْنَامُ فِي قُلُولُمُولُ اللهُ عَلَي أَمير المؤمنين، وقوله: ﴿ حَبَتَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْتَنَامُ فِي قُلُولُولُ أَلْهُ مُنْ أَلِي أُمير المؤمنين، وقوله: ﴿ حَبْبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيْنَامُ وَالْعَالَي وَالْعَالَ الْعُلُولُ وَالْعَالَي وَالْعُلُولُ الْمُولُ الْعَانِي والْعَالَ أَلْوَلُ وَالْعَانِي وَالْعَالَ أَلْحَدُولُ إِلَى أَلْولُ وَالْعَانِ أَلْمُ أُولُ أَلْعُلُولُ مُنْ أَلْ أَلْحَانَ مُنْ أَلْحَالُ مُنْ أَلْ أَلْ أُلْ أُولُ وَالْعَانِي وَالْعَالَ أَلْ أَلْ أَلْ عَالَ أَنْ أَسُولُ أَلْحَالُ وَالْعُالُ أَلْ أَنْ أُولُ مُنْ الْحَالَة الْعُالْمُ أَلْ أَلْحَالُ مُنْ عَالَ مُعَانِ مَا عَلَيْ أَوْلُ أَمْ مُنْ أَمْ أُمُولُ وَالْعُنُولُ وَلْ وَلُعُمُ وَالْعُانِ مُنْ أَعْذَلِ مُعَالُ أَنْ أُولُ وَلُولُ وَالْعُالِنُ أَلُ أَنْ أُلُولُ وَالْعُلُولُ أَلْ أُلُولُ أَلُولُ وَالْنَا أُولُ أَعُولُ وَالْعُلْمُ أُلُكُولُ أُلُولُ أُولُ أُلُولُ أُولُولُ وَالْعُالُنَ أُلُولُ أُلُولُ أُلُولُ أُولُولُ أُلُولُ أُلْ أُلُولُ أُلُولُ أُولُولُ أُولُولُ أُولُولُ أُلُكُمُ أُلُولُ أُلُولُ أُنُ أُلُولُ أُولُولُ أُلُولُ أُ أُلُولُ أُولُولُ

- مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٥٥.
   أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥١ ح ٥١.
  - (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥١ ح ٥٣.
  - (٤) (٥) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٢ ح ٢٤ و٧١.

وما هلك من هلك حتّى يقوم قائمنا إلّا في ترك ولايتنا وجحود حقّنا وما خرج رسول الله من الدنيا حتّى ألزم رقاب هذه الأُمّة حقّنا ، والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم<sup>(1)</sup> .

٦٩ - كاء عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن الحكم بن بهلول عن رجل عن أبي عبد الله تشكيرًا في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِنَ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطُنَ عَمَلُكَ فَعَال : يعني إن أشركت في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ قال : يعني إن أشركت في الولاية غيره ﴿ بَلِ الله فاعبد بالطاعة وكن أشركت في الشاكرين أن الشاكرين أن الشيخين إن أشركت في المالة في قوله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَذِينَ مِن قَبْلِكَ لَمِن أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ فَعَال : يعني إن أشركت في الولاية غيره ﴿ بَلِ الله فاعبد بالطاعة وكن أسركت في الشاكرين أن عضرين أن عضدتك بأخيك وابن عمل <sup>(٣)</sup>.

٧١ - **كنز:** أحمد بن هوذة عن النّهاونديّ عن عبد الله بن حمّاد عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله غليميَّلا: أنّه قال: ﴿فَأَبَى أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ﴾ بولاية عليّ غليَّ فليَّنلا ﴿ إِلَّا حَصُفُولًا﴾ <sup>(٤)</sup>.

٧٢ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى عن أبيه عليم في قوله تعالى : ﴿ وَقُلْ الْحَقَّ مِن ذَيَكُمْ في ولاية علي الحديث أبي الحسن موسى عن أبيه عليم في قوله تعالى : ﴿ وَقُلْ الْحَقَّ مِن ذَيَكُمْ في ولاية علي علي علي علي علي الحسن موسى عن أبيه عليم في قوله تعالى : ﴿ وَقُلْ الْحَقَّ مِن ذَيَكُمْ في ولاية علي علي علي علي علي علي علي علي الحديث محمد من الله علي في قوله تعالى : ﴿ وَقُلْ الْحَقَّ مِن ذَيَكُمْ في ولاية علي علي علي علي علي علي علي الحسن موسى عن أبيه عليم في قوله تعالى : ﴿ وَقُلْ الْحَقَ مِن ذَيَكُمْ في ولاية علي علي علي علي علي الله علي فله معالى عمد علي قاله الحق من ربّك فمن شاء فليؤمن ومن شاء قليكفر ، في أمر علي فإنه الحق من ربّك فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، فلم قوله ، في أمر علي فإنه الحق من ربّك فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، في أمر علي فإنه الحق من ربّك فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، في أمر علي فإنه الحق من ربّك فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر ، فجعل الله تركه معصية وكفراً قال : ثمّ قواً : ﴿ إِنّا آعْتَدَنَا لِلظَلِينَ ﴾ لآل محمد ﴿ نَارًا أَعْتَدَنَا بِعَلْ عَلَي عَن أَسَى أَعْلَدُ مَن أَعْلَ أَعْر مَن أَن أَحَاطَ بِبِمَ شُرَادِقُهُمَا هُ ثمّ قراً : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ عامَنُوا وَعَمِئُوا ٱلمَتَذِعا إِنّا لا نُفْتِيعُ أَجَرَ مَن أَحَمَد ﴿ نَارًا عَمَدَنا بِعَن عِيني بهم آل محمد عليه أَن أُنْ أَعْمَدُ أَنْ أَعْمَدُ أَلْ يَعْنِي بهم آل محمد علي أَنْ أَعْمَدُ أَنْ أَعْمَدُ أَنْ أَعْمَدُ أَلْ أَعْمَد علي أَنا أُمَا نُعْني عام أَمْ محمد علي أَنْ أُمْ مُنْ أَحْر مَن أُحْمَد أَنا أُمْ علي من من أَحْر أَن أُمْ علي من الما محمد علي أَنا أُمَا مُوالا عنه علي من من محمد علي أَمْ أُنْ أُمَا أُمْ محمد علي أَنْ أُما محمد علي أَمْ أُمْ من أُمْ مُوا أُمْ من أُما من من أُمْ من أُمْ مَا أُمْ مَا أُمْ مُنْ أُمْ مُنْ أُمْ مُ أُمْ أُمْ مُ أُمْ أُمْ مُوما أُمْ محمد علي أُمْ مُوا أُمْ مُرْ أُمْ م عُمَا مُن مُن من من من من ما أُمْ محمد علي أُمْ مُوا أُمْ مُ مُوا أُمْ مُ مُوا أُمْ مُ مُن أُمْ مُ مُوا أُمْ مُ م عُمَا مُ مُنْ مُ مما أُمْ محمد علي أُمْ مُ مُ مُ مُ مُ أُمْ مُ مُ أُمْ مُ مُ أُمْ مُ مُ مُ مُ مُ مُ مُ أُمْ مُ م مما مُ مُ مُ مُ أُمْ محمد علي أُمْ مُ

٧٣ - كنز، بهذا الإسناد عنه عن أبيه ﷺ في قول الله ﷺ: ﴿ فَآلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ لَهُم مَّغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِبِيرٌ ﴾ قال: أولتك آل محمّد ﷺ ﴿ وَٱلَذِينَ سَعَوْلَه في قطع مودّة آل محمّد ﴿ مُعَاجِزِينَ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَكِ الْجَجِيمِ ﴾ قال: هي الأربعة نفر، يعني التيميّ والعدويَّ والأمويّين<sup>(1)</sup>.

٧٤ - وبهذا الإسناد عنه عن أبيه ﷺ في قوله ﷺ : ﴿قَدَ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ﴾ إلى قوله : ﴿هُمْ فِبِهَا خَلِدُونَ﴾ قال: نزلت في رسول الله ﷺ وفي أمير المؤمنين ﷺ وفاطمة والحسن

- (1) أصول الكافي، ج 1 ص ٢٥٢ ح ٧٤.
- (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٤ ح ٧٦.
- (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٨٤ في تأويل الآية ٨٩ من سورة الإسراء.
  - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٨٦ في تأويل الآية ٣١ من سورة الكهف.
    - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٤٠ في تأويل الآية ٥٠ من سورة الحج.

٢١ - باب / تأويل المؤمنين والإيمان والمسلمين والإسلام بهم وبولايتهم ﷺ 🕺 ٢٣٣

والحسين ﷺ ، وقال ﷺ : نزل في أمير المؤمنين وولده ﷺ : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ هُم مِّنَ خَشْبَةِ رَبِّهِم تُشْفِقُونَ ۞ وَٱلَذِينَ هُم بِتَايَنَتِ رَبِّهِمْ يُؤْمِنُونَ ۞ إلى قوله تعالى : ﴿وَهُمْ لَهَا سَبِغُونَ﴾ (').

٧٥ – كنز؛ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين بن عليّ عن أبيه عن جدّه عن ابن أبي عمير عن منصور بن يونس عن إسحاق بن عمّار قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿إِنَّ ٱللَّهُ يُذَفِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ مَامَنُواً﴾ قال: نحن الّذين آمنوا، والله يدافع عنّا ما أذاعت شيعتنا<sup>(٢)</sup>.

٧٦ - كنز؛ محمّد بن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر غليَّللا قال : نزل جبرئيل غليمًا على محمّد عظي بهذه الآية هكذا : ﴿فَأَنَ أَكْثُرُ ٱلنَّاسِ﴾ من أمّتك بولاية عليّ غليَّ في لاً حصُفُولَا﴾<sup>(٣)</sup>.

٧٩ – وذكر أبو مخنف أنّه جرى عند معاوية بين الحسن بن عليّ صلوات الله عليهما وبين الفاسق الوليد بن عقبة كلام، فقال له الحسن : لا ألومك أن تسبّ عليّاً وقد جلدك في الخمر ثمانين سوطاً، وقتل أباك صبراً مع رسول الله ﷺ في يوم بدر، وقد سمّاه الله ﷺ في غير

- (١) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٥٦ في تأويل الآية ١ من سورة المؤمنون.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٨٤.
- (٤) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٦ في تأويل الآية ٢٠ من سورة السجدة.

آية مؤمناً، وسمّاك فاسقاً<sup>(1)</sup>.

• ٨ - فس ٤ أبو القاسم عن محمّد بن العبّاس، عن الرّوياني عن عبد العظيم الحسنيّ عن عمر بن رشيد عن داود بن كثير عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله ﷺ ؟ وقُل لِلَذِينَ ءَامَنُوا يَعْفِرُوا لِللَّذِينَ لَا يَعْفِرُوا لِللَّذِينَ لَا يَعْفِرُوا لِللَّذِينَ لَا يَعْفِرُوا لِللَّذِينَ اللَّهِ عَلَيْهِم بمعرفتهم أن يعرفوا الّذين لا يعلمون، فإذا عرفوهم فقد غفروا لهم (٢).

٨١ - كفز (وي أنّ عليّ بن الحسين عليك أراد أن يضرب غلاماً له فقراً : ﴿قُلْ لِلَذِينَ ءَامَنُوا يَغْفِرُوا لِلَذِينَ لا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ فوضع السّوط من يده فبكى الغلام، فقال : ما يبكيك؟ فقال : يَغْفِرُوا لِلَذِينَ لا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللَّهِ فوضع السّوط من يده فبكى الغلام، فقال : ما يبكيك؟ فقال : إنّي عندك يا مولاي من الّذين لا يرجون أيّام الله؟ فقال له : أنت ممّن يرجو أيّام الله؟ قال : نعم يا مولاي، فقال على الغلام، فقال : ما يبكيك؟ فقال : يم يندك يا مولاي من الله يسكيك؟ فقال : ما يبكيك؟ فقال : يم يندك يا مولاي من الذين لا يرجون أيّام الله؟ فقال له : أنت ممّن يرجو أيّام الله؟ قال : نعم يا مولاي، فقال على من الله يوضع أنه موضع السوط من يرجو أيّام الله؟ فقال له : أنت ممن يوجو أيّام الله؟ قال : نعم يا مولاي، فقال عليكي الفلام من يرجو أيّام الله؟ فقال : ما يوجو أيّام الله؟ قال : نعم يا مولاي، فقال عليكي يا أرضي أن أملك من يرجو أيّام الله، قم فأت قبر رسول الله يُنْ يُنها مولاي، فقال عليكي يا مولاي، فقال الله عنه يوجو أيّام الله؟

٨٣ – كَنْزُ، محمّد بن العباس عن عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن زكريّا عن أيّوب بن سليمان عن محمّد بن مروان عن الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله بَرَوَخَلَّ : ﴿أَمَّ حَسِبَ ٱلَّذِينَ ٱجْتَرَحُوْا ٱلسَّيِّعَاتِ﴾ الآية قال : إنّها نزلت في عليّ بن أبي طالب وحمزة وعبيدة بن الحارث عَلَيَنَ هم الّذين آمنوا، وفي ثلاثة من المشركين : عتبة وشيبة ابني ربيعة والوليد بن عتبة، وهم الّذين اجترحوا السيّئات<sup>(م)</sup>.

٨٤ – **گنز:** محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن أحمد بن الحسن عن أبيه عن الحسين بن مخارق عن سعد بن طريف وأبي حمزة عن ابن نباتة عن عليّ صلوات الله عليه أنّه قال سورة محمّد ﷺ آية فينا وآية في بني أُميّة<sup>(1)</sup>.

٨٥ - وعنه عن عليّ بن العبّاس عن عبّاد بن يعقوب عن عليّ بن هاشم عن جابر عن أبي جعفر ﷺ مثله.

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٦ في تأويل الآية ٢٠ من سورة السجدة.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٩.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩٨ تأويل الآية ١٤ من سورة الجاثية.
 (٤) - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩٨ تأويل الآية ٢١ من سورة الجاثية.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩٨ تأويل (٢) تأويل الآية ٢٠ من سورة (٢) تأويل الآيات (٢) تأويل الآيات (٢) من سورة الجائية.

٨٦ - وعنه أيضاً عن أحمد بن محمّد الكاتب عن حميد بن الرّبيع عن عبيد بن موسى عن قطر عن إبراهيم بن أبي الحسن موسى للِيَئِلِ أنّه قال : من أراد فضلنا على عدوّنا فليقرأ هذه السورة الّتي يذكر فيها : ﴿ الَذِينَ كَفَرُواْ وَصَدُّواْ عَن سَبِيلِ اللَّيكِ فينا آية وفيهم آية إلى آخرها<sup>(١)</sup>.

٨٧ - وعنه عن أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن خالد عن محمّد بن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن جابر عن أبي جعفر غيّيًة أنّه قال : قوله تعالى : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَهُمْ كَرِهُوا مَآ أَنزَلَ اللَّهُ في عليّ غَيْظَيْرٌ ﴿ فَأَحَبَطَ أَعْمَلَهُمْ <sup>(٢)</sup>.

٨٨ -كنز: قوله تعالى : ﴿ وَمِنْهُم مَن يَسَتَيْعُ إِلَيْكَ حَتَّى إِنَّا خَرَجُوا مِنْ عِندِكَ قَالُوا لِلَّذِينَ أُونُوا آلْعِلْمَ مَاذَا قَالَ مَانِقًا ﴾ تأويله ما رواه محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد النوفليّ عن محمّد بن عيسى العبيديّ عن أبي محمّد الأنصاريّ - وكان خيراً - عن صباح المزنيّ عن الحارث بن حصيرة عن ابن نباتة عن عليّ ظَيْنَا أَنَه قال : كنّا نكون عند رسول الله ظَنْنَ في فيخبرنا بالوحي فأعيه أنا دونهم والله وما يعونه هم، وإذا خرجوا قالوا : ماذا قال آنفا آلوا .

٨٩ - **كنز:** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد الكاتب عن حسين بن خزيمة الرازيّ عن عبد الله بن بشير عن أبي هوذة عن إسماعيل بن عيّاش عن جويبر عن الضحّاك عن ابن عبّاس في قوله بَجَرَيَّكُ : ﴿ فَهَلْ عَسَيَتُمَ إِن نَوَلَيَّتُمَ أَن تُفَسِدُوا فِي ٱلأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمُهُ قال: نزلت في بني هاشم وبني أُميّة<sup>(٤)</sup>.

٩١ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن زكريًا عن جعفر بن محمّد بن زكريًا عن جعفر بن محمّد بن عمارة عن أبيه عن جابر عن أبي جعفر عليّيًة عن جابر بن عبد الله تعليّ قال: لمّا نصب رسول الله عليه عليّاً عليمًا يوم غدير خمّ قال قوم ما يألو يرفع ضبع ابن عمّه، فأنزل الله تعالى: ﴿ أَمَ حَسِبَ الَذِينَ فِى قُلُوبِهِم مَرَضٌ أَن لَن يُخْرِجَ اللهُ أَضْغَنْهُمُ (<sup>1)</sup>.

٩٢ – وعنه عن محمّد بن جرير عن عبد الله بن عمر عن الحماميّ عن محمّد بن مالك عن أبي هارون العبديّ عن أبي سعيد الخدريّ قال: قوله كَثَرَيَّكُ : ﴿ وَلَتَعَرِّفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ ٱلْقَوَلُ﴾ قال: بعضهم لعليّ ﷺ <sup>(٧)</sup>.

٩٣ - كنز: ذكر عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن إسماعيل بن مرّار عن محمّد بن الفضيل عن أبي عبد الله عَلَيَـظِرُ قال: سألته عن قول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ كَرِهُوا مَّا أَنزَلَ ٱللَّهُ فَأَحْبَطَ

(١) – (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٦٧–٥٦٩. ﴿ (٦) – (٧) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٠.

أَعْمَانَهُمْ ﴾ وقوله: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوا لِلَّذِينَ كَرِهُوا مَا نَزَلَ آلَهُ سَنُطِيعُكُمْ فِي بَعْضِ ٱلأَمَرِّ وَاللَّهُ يَعْلَمُ إِسَرَارَهُمْ ﴾ قال: إنّ رسول الله ﷺ لما أخذ الميثاق لأمير المؤمنين ﷺ قال: أتدرون من وليّكم بعدي قالوا: الله ورسوله أعلم، فقال: إنّ الله يقول: ﴿وَإِن تَظَانَهُمَا عَلَيْهِ فَإِنَّ ٱللَهَ هُوَ مَوْلَنَهُ وَجِبْرِيلُ وَمَالِحُ ٱلْمُؤْمِنِينٌ ﴾ يعني عليّاً، هو وليّكم من بعدي، هذه الأولى.

وأمّا المرّة الثانية لمّا أشهدهم يوم غدير خمّ وقد كانوا يقولون: لنن قبض الله محمّداً لا نرجع هذا الأمر في آل محمّد، ولا نعطيهم من الخمس شيئاً، فأطلع الله نبيّة على ذلك، وأنزل عليه: ﴿مَ يَمْتَبُونَ أَنَّا لَا نَسْمَعُ سِرَعُمْ وَيَحَوَنَهُمْ بَلَى وَرُسُلُنَا لَدَبْمَ يَكْتُبُونَ ﴾ وقال أيضاً فيهم: ﴿فَهَلَ عَمَيْتُر إِن تَوَلَيْتُمْ أَن تُغْسِدُوا في الأَرْضِ وَتُقَطِّعُوا أَرْحَامَكُمْ () أَوَلَيْكَ الْذِينَ وَأَعْرَى المَدِيمَ اللَهُ عَمَيْتُرُونَ أَنَّهُ سَدَعُمْ وَيَعَظِعُوا أَرْحَامَكُمُ () أَوَلَيْكَ الْذِينَ المَنْهُمُ اللهُ فَأَصَمَعُرَ وَأَعْرَى المَدِيمَ اللَهُ عَامَتَهُمْ اللهُ عَمَيْتُهُمْ اللهُ عَامَتُهُمْ اللهُ فَأَصَمَعُر وَاعْمَى أَبْعَسَرُهُمْ () أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْغُرَمَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْعَالُهَمَ () أَوَلَيْكَ الْذِينَ المَنْهُمُ اللهُ فَأَصَمَعُر وَاعْمَى أَبْعَسَرُعُمْ () أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الفُرَمَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْعَالُهَمَ () إِنَّ الْذِينَ اللهُ عَالَهُ فَأَصَمَعُر وَاعْمَى أَبْعَدُوا الْهُ لَنُهُ مَاللَهُ فَأَمَتَعُمَرُ اللهُ عَالَمَةُ اللهُدَكَ فَاللَهُ عَلَى اللهُ عَمَيْتُ إِن الْذَينَ اللَهُ اللهُ وَاللَهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَى أَنْ لَا يَعْتَمُ اللهُ معتار اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ وَاللهُ اللهُ عَمَيْتُونَ الْتُعَرَّ أَسَمَعُ واللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَمَى أَنْهُ مَا اللهُ عَمْ المَدُوانِ وقرأَ أَبُو عبد الله عَلَيْ هذه الآية همَدا الا يه هذا اللهُ عَلَيْ فَاللهُ عَنْ أَنْتُعَلَى إِنَّ مُ قَالَمُ وقرا أَنِهُ عَالَيْنَهُ عَامَتَتُمُ وَاللهُ عَامَةُ عَلَيْ أَنُهُ عَلَيْتُ إِنَهُ عَلَيْتُ مَ

**أقول:** ليس فيما عندنا من التفسير هذه الأخبار على هذا الوجه.

٩٥ – كنز: روى شيخ الطائفة بإسناده عن أخطب خوارزم رفعه إلى ابن عبّاس قال: سأل قوم النبيّ في فيمن نزلت هذه الآية : فورَعَدَ اللهُ الذِينَ مَامَنُواْ وَعَمِلُوا الصَّلِحَدِي مِنْهُم مَّنْفِرَةً وَأَجَرًا عَظِيمًا فَ فقال : إذا كان يوم القيامة عقد لواء من نور أبيض ونادى مناد : ليقم سيّد المؤمنين، عظيمًا فقال : إذا كان يوم القيامة عقد لواء من نور أبيض ونادى مناد : ليقم سيّد المؤمنين، ومعه الذين آمنوا بعد بعث محمّد فيقوم عليّ بن أبي طالب عليه في فيعلى اللّواء من النور أبيض ونادى مناد : ليقم سيّد المؤمنين، ومعه الذين آمنوا بعد بعث محمّد فيقوم عليّ بن أبي طالب عليه فيعلى اللّواء من النّور الميض بيده، وتحته جميع السّابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، لا يخالطهم غيرهم حتى يجلس على بين أبي عليه ونادى مناد : إذا كان يوم القيامة عقد لواء من نور أبيض ونادى مناد : ليقم سيّد المؤمنين، ومعه الذين آمنوا بعد بعث محمّد فيقوم عليّ بن أبي طالب عليه فيعلى اللّواء من النّور الميض بيده، وتحته جميع السّابقين الأولين من المهاجرين والأنصار، لا يخالطهم غيرهم حتى يجلس على منبر من نور ربّ العزّة، ويعرض الجميع عليه رجلاً رجلاً فيعطيه أجره ونوره الأبيض يعليه رجلاً ربكم يقول الذين من المهاجرين والما من من ورده المية علي من المهاجرين والأنصار، لا يخالطهم غيرهم حتى يجلس على منبر من نور ربّ العزّة، ويعرض الجميع عليه رجلاً رجلاً فيعطيه أجره ونوره فإذا أتى على آخرهم قيل لهم : قد عرفتم صفتكم ومنازلكم في الجنّة إنّ ربكم يقول : إنّ لكم عندي مغفرة و أجراً عظيماً، يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه حتى يدخل بهم عندي مغفرة و أجراً عظيماً، يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه حتى يدخل بهم عندي مغفرة و أجراً عظيماً، يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه حتى يدخل بهم عندي مغفرة و أجراً عظيماً، يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه حتى يدخل بهم عندي مغفرة و أجراً عظيماً، يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه حتى يدخل بهم عندي مغفرة و أجراً عظيماً، يعني الجنّة، فيقوم عليّ والقوم تحت لوائه معه حتى يدخل بهم عندي مغذ إلي من من من ما من مي من من من من من من منه منه من من مؤلي ما من مها من من من من من من من ميما معه متى يدخل بهم من مندي من من ما مي من من ميوم من مي ميما من من مي من ميت مي من مي من من ما منه مي مي ما من م

<sup>(</sup>١) - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٠.

الجنّة، ثمّ يرجع إلى منبره، فلا يزال يعرض عليه جميع المؤمنين فيأخذ نصيبه منهم إلى الجنّة، وينزل أقواماً على النّار فذلك قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِمِ أُوَلَيْكَ هُمُ الصِّدِيقُونُ وَالشُّهَدَلَهُ عِندَ رَبِّيمَ لَهُمَ أَجَرُهُمَ وَنُورُهُمَّ بِعني السابقين الأولين والمؤمنين وأهل الولاية له ﴿وَالَذِينَ كُفَرُوا وَكَذَبُوا بِنَايَذِينَا أُوْلَيْهَكَ أَمْعَبُ الْمُحِيمِ بِي يعني كغروا وكذّبوا بالولاية و على ظلي يَنِينِ <sup>(1)</sup>.

٩٦ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن حفص بن غياث عن مقاتل بن سليمان عن الضحّاك بن مزاحم عن ابن عبّاس أنّه قال في قوله بَرْوَحَلَّى : ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ اللَّذِينَ ءَامَنُوا بِٱللَّهِ وَرَسُولِهِ. ثُمَّ لَمَ يَرْتَـابُوا وَبَحَلِهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ فِي قوله اللَّهِ أَوْلَبَيْكَ هُمُ الضَّنَدِفُونَ؟ قال ابن عبّاس : ذهب عليّ ظَلِيَهِ بشرفها وفضلها<sup>(٢)</sup>.

٩٧ – كنز؛ محمّد بن العبّاس عن المنذر بن محمّد عن أبيه عن عمّه الحسين بن سعيد عن أبان بن تغلب عن عليّ بن محمّد بن بشر قال : قال محمّد بن عليّ، ابن الحنفية : إنّما حبّنا أهل البيت شيء يكتبه الله في أيمن قلب المؤمن، ومن كتبه الله في قلبه لا يستطيع أحد محوه، أما سمعت سبحانه يقول : ﴿أَوَلَنَهِكَ حَكَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ آلْإِيمَنَكَ إلى آخر الآية، فحبّنا أهل البيت الإيمان<sup>(٣)</sup>.

٩٨ - كنز، محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن مقاتل عن ابن بكير عن صباح الأزرق قال: سمعت أبا عبد الله ظلّيّلة يقول في قول الله يَتَرَجَكُ : ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ لَهُمْ جَنَّتُ تَجَرِى مِن تَحْلِهَا ٱلأَنْهَرُ المؤمنين غليتي وشيعته<sup>(٤)</sup>.

٩٩ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن الهيثم عن الحسن بن عبد الواحد عن الحسن ابن حسين عن يحيى بن مساور عن إسماعيل بن زياد عن إبراهيم بن هاجر عن يزيد بن شراحيل كاتب علي علي عبي قال : سمعت علياً علي يقول : سمعت رسول الله علي يقول وأنا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وأنا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، ألم تسمع قول الله يتركز ألكي في أمريم من معاد أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت المنه للسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت المنه للسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت عائشة لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى ظهري ، وعائشة عند أذني ، فاصغت المنه لتسمع ما يقول ، فقال : أي أخي ، وانا مسنده إلى تسمع قول الله يتركز أنه إلى أله يتركز ما منوا ألم تدعون فرا ألم تدعون غرا محجلين شباعاً مروتين (\*\*) .

١٠٠ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن عمرو بن شمر عن أبي مخنف عن يعقوب بن ميثم أنّه وجد في كتب أبيه أنّ

(٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٨٧.

٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٥٩.

- (۱) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۸۲.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٥٠.
  - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨٠١.

عليّاً عليّاً عليتي قال: سمعت رسول الله عظي يقول: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِلِحَتِ أُوَلَيْكَ هُرُ خَبَرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴾ ثمّ التفت إليّ فقال: هم أنت يا عليّ وشيعتك وميعادك وميعادهم الحوض تأتون غرّاً محجّلين متوّجين، قال يعقوب: فحدّثت به أبا جعفر غضيًا فقال: هكذا هو عندنا في كتاب عليّ غليتيني <sup>(1)</sup>.

تذنيب داعلم أنَّ إطلاق لفظ الشرك والكفر على من لم يعتقد إمامة أمير المؤمنين والأئمّة من ولده اللَّيَيِّ وفضّل عليهم غيرهم يدلّ على أنَّهم كفّار مخلّدون في النَّار، وقد مرَّ الكلام فيه في أبواب المعاد، وسيأتي في أبواب الإيمان والكفر إن شاء الله تعالى .

قال الشيخ المفيد قدّس الله روحه في كتاب المسائل : اتّفقت الإماميّة على أنّ من أنكر إمامة أحد من الأئمّة وجحد ما أوجبه الله تعالى له من فرض الطّاعة فهو كافر ضالٌ مستحقَّ للخلود في النار .

وقال في موضع آخر : اتفقت الإمامية على أنّ أصحاب البدع كلّهم كفّار وأنّ على الإمام أن يستتيبهم عند التمكّن بعد الدّعوة لهم، وإقامة البيّنات عليهم فإن تابوا من بدعهم وصاروا إلى الصّواب وإلّا قتلهم لردّتهم عن الإيمان، وأنّ من مات منهم على ذلك فهو من أهل النّار، وأجمعت المعتزلة على خلاف ذلك، وزعموا أنّ كثيراً من أهل البدع فسّاق ليسوا بكفّار، وأنّ فيهم من لا يفسق ببدعته ولا يخرج بها عن الإسلام كالمرجئة من أصحاب ابن شبيب

۲۲ – باب نادر في تأويل قوله تعالى : ﴿قُلْ إِنَّمَآ أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ﴾ ۱ – قب:الباقر والصادق ﷺ في قوله تعالى : ﴿تُلَ إِنَّمَآ أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ ﴾قال : الولاية ﴿ن تَقُومُواْ بِلَهِ مَثْنَى وَفُرَدَىٰ ﴾قال : الأئمة من ذرّيتهما (٢).

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨٠١.
 مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٩٥.

٢٢ - باب / نادر في تأويل قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِرَحِدَةٍ ﴾

بعدهما<sup>(۱)</sup> ولا والله يا يعقوب ما عنى غير ذلك<sup>(۲)</sup>.

٣ – **فرء** عن الحسين بن سعيد وعبيد بن كثير وجعفر بن محمّد الفزاريّ بإسنادهم جميعاً عن عمر بن يزيد عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

٤ - كاء الحسين بن محمد عن المعلى عن الوشاء عن محمد بن الفضيل عن الشمالي قال: سالت أبا جعفر علي في قول الله تَتَزَيَّكُ : ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ فَقَال: إِنَّمَا أَعظكم بولاية علي علي علي في الواحدة التي قال الله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ ﴾ <sup>(3)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ : ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ ﴾ أرشدكم وأنصح لكم بخصلة واحدة، هي ما دلّ عليه ﴿ أَن نَقُومُوا لِلَهِ ﴾ وهو القيام من مجلس رسول الله عليه ﴾ ، أو الانتصاب في الأمر خالصاً لوجه الله تعالى معرضاً عن المراء والتقليد ﴿ مَثْنَى وَفُرَدَى ﴾ متفرقين اثنين اثنين، أو واحداً واحداً، فإنّ الازدحام يشوش الخاطر ويخلط القول ﴿ ثُمَّ نَنَعَكَرُواً ﴾ في أمر محمد عليه ﴾ وما جاء به لتعلموا حقيقته ﴿ مَا بِصَاحِبِكُم مِن جِنّة ﴾ فتعلموا ما به من جنون يحمله على ذلك، أو استثناف على أنّ ما عرفوا من رجاحة عقله كاف في ترجيح صدقه، فإنّه لا يدعه أن يتصدى لادًعاء أمر خطير وخطب عظيم من غير تحقق ووثوق ببرهان، فيفتضح على رؤوس الأشهاد، ويسلّم ويلقي نفسه إلى الهلاك، كيف وقد انضم إليه معجزات كثيرة ؟ . وقيل : (ما) استفهامية، والمعنى ثمّ تتفكّروا أيّ شيء به من آثار الجنون انتهى ؟

وأمّا التأويل الوارد في تلك الأخبار فهي من متشابهات التّأويلات الّتي لا يعلمها إلّا الله والرّاسخون في العلم، والمراد بالواحدة الخصلة الواحدة، أو الطريقة الواحدة للردّ على من نسب إليه عنهي أنّه يأتي كلّ يوم بأمر غريب، موهماً أنّ الأمور الّتي يأتي بها متخالفة، وقوله : فأن تَقُومُواَله بدل من الواحدة، ولعلّ قوله : ﴿ مَثْنَىٰ وَفُرَدَىٰ﴾ منصوبان بنزع الخافض، أي تقوموا للإتيان بما هو مثنى وفرادى، أو صفتان لمصدر محذوف، أي قياماً مثنى وفرادى، بناء على أنّ المراد بالقيام الطّاعة والاهتمام بها، والجنّة هي الّتي كانوا ينسبونها إلى

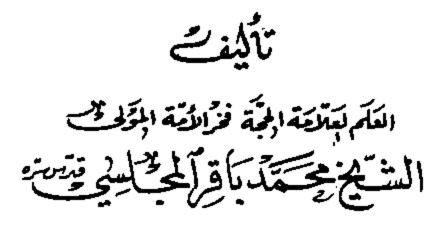
- (١) أقول: يمكن أن يكون مثنى وفرادى بدلاً من ضمير تقوموا، فيكون الخطاب لهما وللامام فرداً بعد فرد، وتكون كلمة الطاعة مصدراً مضافاً إلى الفاعل فيكون المعنى قوما يا رسول الله و يا أمير المؤمنين مثنى ويا أيّها الاثمة فرادى، وأطيعا مثنى وأطيعوا الله فرادى لاقامة الدين وتبليغه . أو يكون الخطاب للناس فيكون قيامهم لأمر الله باطاعتهم إياهما مثنى وإطاعة الائمة فرادى، فيكون المصدر مضافاً إلى مفعوله، وهذا أنسب لصدر الآية . [مستدرك السفينة ج ١ لغة "ثنى].
  - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٦٦.
  - (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٤٦ ح ٤٧١.
    - (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٠ ح ٤١.
      - (٥) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤١٢.

النبيّ ﷺ في أمر عليّ ﷺ، فكانوا يقولون: إنّه مجنون في محبّته، كما سياتي في سبب نزول قوله تعالى: ﴿وَإِن بَكَادُ ٱلَّنِينَ كَفَرُوْاَكَهِ إلى قوله: ﴿وَيَقُولُونَ إِنَّمُ لَمَجْنُونَّكَهِ. وعلى ما في رواية الكافي يحتمل أن يكون التفسير بالولاية لبيان حاصل المعنى، فإنَّ هذه المبالغات إنّما كانت لقبوله ما أرسل به، وكانت العمدة والأصل فيها الولاية.





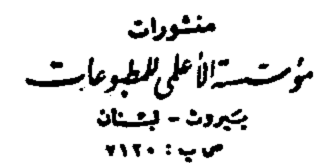
المحامقة لدُرَأْخسارا لأممة الأظهار يتعبهم



تحقي ووكته وج لجنكة متراتجكما ووالمحققين الأخصابيين

طبقة مُنقّحة وَمُزَدَّنَّة بِعَالِيقَ الِعَلَّلِمَة إِسْبَحْ عَلَيْ الِبْمَازِيُّ الشَّاهرُوُدِيُّ <sup>تَسْرَد</sup>ُ

الجزء الرايع والعشرون



۲۳ – باب أنهم عليمين الأبرار والمتقون والسابقون والمقربون وشيعتهم أصحاب اليمين وأعداؤهم الفجار والأشرار وأصحاب الشمال المعال المحربة محمد بن العبّاس عن عليّ بن العبّاس عن جعفر بن محمّد عن موسى بن زياد عن عنبسة العابد عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليمين في قوله يَتَرَبَلا : ﴿ مَسَلَدُمُ لَكَ مِنْ أَحْمَبِ اللَّيوِينِ وَ الله الله عن عليّ ين العبّاس عن جعفر بن محمّد عن موسى بن زياد عن عنبسة العابد عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليمين في قوله يَتَرَبَلا : ﴿ مَسَلَدُمُ لَكَ مِنْ أَحْمَبِ اللَّيوِينِ وَ اللله الله عن عليّ ين العبّاس عن جعفر بن محمّد عن موسى بن زياد عن عنبسة العابد عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليمين في قوله يَتَرَبَلا : ﴿ مَسَلَدُمُ لَكَ مِنْ أَحْمَبِ اللَّيوِينِ وَ يعني إنّك الله عن علي الله منهم لا يقتلون ولدكان الله منهم لا يقال الله الله منهم لا يقال الله منهم لا يقال الله منهم لا يقال الله الله منهم لا يقال الله منهم لا يقالون ولدك ().

٢ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن محمّد بن عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عليّ في قوله بَمَوَيَنْ : ﴿وَأَمَّا عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عليّ في قوله بَمَوَيَنْ : ﴿وَأَمَّا مِن عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عليتي في قوله بمَوَيَنْ : ﴿وَأَمَّا مِن عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عليتي في قوله بمَوَيَنْ : ﴿وَأَمَّا مِن عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر علي في قوله بمَوَيَنْ : ﴿وَأَمَّا مِن عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر علي قوله بمَوَيَنْ أَمَا مِن عمران عن عاصم بن حميد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر علي قوله بموله بمَوَيَنْ أَمَا مِن أَصْمَ ب مراد كانَ مِن أَصَحبُ المَعِينِ أَلَهُ مَنَكُمُ لَكَ مِنْ أَصْحَبِ ٱلْبَمِينِ (إِلَى في قوله أَمَا أَمَا مِن عم محبونا<sup>(٢)</sup>.

٣ - كنز، روى شيخ الطائفة تقلله بإسناده إلى الفضل بن شاذان رفعه إلى أبي جعفر عليم الله الله الله الله الله المول الله المول الله المول الله المول الله المول ال

٤ - وروى الشيخ الطوسي عليه باسناده عن جابر عن أبي جعفر عن أبيه عن جدّه عليه ان رسول الله عليه قال لعلي عليه النه الذي احتج الله بك في ابتدائه الخلق حيث أقامهم أشباحاً، فقال لهم: ألست برتكم؟ قالوا: بلى قال: محمّد رسول الله؟ قالوا: بلى قال: وعلي أمير المؤمنين؟ فأبي الخلق كلهم جميعاً إلا استكباراً وعتواً عن ولايتك إلا نفر قليل وهم أقل القليل، وهم أصحاب اليمين<sup>(3)</sup>.

٥ – كنز: محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد بن مالك عن محمّد بن الحسين عن محمّد أبن عليّ عن محمّد أبن عليّ عن محمّد أبن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر غليّظ في قوله بتمريخ انّ (إنَّ الن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر غليت في قوله بتمريخ ان الن الن عليّ عن أبي محمّد بن الأبرار نحن هم، والفجار هم عدوّنا<sup>(٥)</sup>.

- (١) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٢٨ في تأويل الآية ٩١ من سورة الواقعة.
- (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٢٩.
   (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٤٦.

٦ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن سعيد بن عثمان الخزّاز قال : سمعت أبا سعيد المدائنيّ يقول ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْتِينَ () وَمَا أَدَرَنكَ مَا الخزّاز قال : سمعت أبا سعيد المدائنيّ يقول ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْتِينَ () وَمَا أَدَرَنكَ مَا يَعْلِنُونَ () محمّد عن سعيد بن عثمان عبد إلى يعلني أبا سعيد المدائنيّ يقول ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْتِينَ () محمّد عن سعيد بن عثمان الخزّاز قال : سمعت أبا سعيد المدائنيّ يقول ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْتِينَ () وَمَا أَدَرَنكَ مَا يعْذِينَ مَنْ أَبُولُ فَي يَعْتِينَ () محمّد أبا سعيد المدائنيّ يقول ﴿ كَلَا إِنَّ كَنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْتِينَ () يعْلِيُونَ إِنَّى كِنَبَ مَرْقُومٌ () معيد المدائنيّ مرقوم بحبّ محمّد وآل محمّد ﷺ

٧-كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد عن أحمد بن الحسن عن أبيه عن الحسين ابن مخارق عن أبي حمزة عن أبي جعفر عنه عن أبيه عليّ بن الحسين عنه عن أبي عن أجابر بن عبد الله رضي الله عنه عن النبيّ عن أبي جعفر عنه عن أبيه عليّ بن الحسين عنه عن النبيّ عن أبي جعفر عنه عن أبيه عليّ بن الحسين عنه عن أبي حمزة عن أبي جعفر عنه عن أبيه عليّ بن الحسين عنه عن أبي حمزة عن أبي جعفر عنه عن أبيه عليّ بن الحسين الحسين عنه عن أبي حمزة عن أبي جعفر عنه عن أبيه عليّ بن الحسين عنه عن أبي عن أجابر بن عبد الله رضي الله عنه عن النبيّ عنه عن النبيّ عليه قال: قوله بَرَكِنه : ﴿ وَمَنَابَهُمُ مِن تَشْدِيم قال: هو أشرف عبد الله رضي الله عنه عن النبيّ عنه قال: قوله بَرَكِنه : ﴿ وَمَنَابُهُم مِن تَشْدِيم قال: هو أشرف شراب في الجنّة يشربه محمّد وآل محمّد، وهم المقرّبون السّابقون: رسول الله عنه وعليّ وعليّ ابن أبي طالب والأنمة وفاطمة وخديجة صلوات الله عليهم وذرّيتهم الذين اتّبعوهم بإيمان، يتسنّم عليهم من أعالي دورهم (<sup>(٢)</sup>).

٨ - وروي عنه علي أنه قال: تسنيم أشرف شراب في الجنة يشربه محمد وآل محمد صرفاً، ويمزج لأصحاب اليمين ولسائر أهل الجنة<sup>(٣)</sup>.

٩ - قب، الشيرازي في كتابه بالإسناد عن الهذيل عن مقاتل عن محمّد بن الحنفية عن الحسن بن علي الشيرازي في كتاب الله بَوَرَعَظ : ﴿ إِنَّ ٱلأَبَرَارَكِه فوالله ما أراد به إلا الحسن بن علي الله وفالله ما أراد به إلا علي بن أبي طالب وفاطمة وأنا والحسين، لأنًا نحن أبرار بآبائنا وأمّهاتنا، وقلوبنا علت بالطاعات والبر، وتبرّأت من الذيا وحبها وأطعنا الله في جميع فرائضه، وآمنا بوحدانيّته، وصدّقنا برسوله<sup>(3)</sup>.

١٠ - الباقر ﷺ في قوله تعالى : ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَّبَ ٱلْأَبَرَارِيهِ إِلَى قوله : ﴿ ٱلْمُتَرَبُّونَكُم هو رسول الله وعليّ وفاطمة والحسن والحسين ﷺ <sup>(٥)</sup>.

١٢ – وعن الكاظم ﷺ في قوله تعالى: ﴿ كَلَّا إِنَّ كِتَبَ ٱلْفُجَّارِ لَغِي سِبِّينِ ﴾ الَّذين فجروا في حقّ الأثمّة واعتدوا عليهم<sup>(٧)</sup>.

١٣ - كنز: وروى الشيخ الطوسي <sub>تقلنه</sub> عن ابن عبّاس قال : سألت رسول الله عنه عن عن قول الله بَحَرَجُكْ : ﴿ وَاَلسَّبِغُونَ السَّبِغُونَ ﴾ أَوَلَيَهَكَ اَلْمُقَرَبُونَ (()) فقال : قال لي جبر ثيل : ذاك عليّ وشيعته هم السّابقون إلى الجنّة المقرّبون من الله بكرامته لهم<sup>(٨)</sup>.

١٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن عبد الرحمان بن

- (١) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٥٠-٧٥٣.
- (3) (0) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٥.
   (٦) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٥.
  - (٧) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٨.
     (٨) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٢٠.

الفضل عن جعفر بن الحسين عن أبيه عن محمّد بن زيد عن أبيه قال : سالت أبا جعفر ﷺ عن قوله ﷺ : ﴿فَأَمَّآ إِن كَانَ مِنَ ٱلْمُفَرَّبِينَّ ۞ فَرَقَحٌ وَرَتِحَانٌ وَجَنَّتُ نَبِيمِ ۞ فقال : هذا في أمير المؤمنين والأثمّة من بعده صلوات الله عليهم أجمعين<sup>(1)</sup>.

17 - فس؛ أبو القاسم الحسيني عن فرات عن إبراهيم عن محمّد بن الحسين بن إبراهيم عن علوان بن محمد عن محمّد بن معروف عن السدي عن الكلبي عن جعفر بن محمد بن في عن علوان بن محمد عن محمّد بن معروف عن السدي عن الكلبي عن جعفر بن محمد بن في قوله : ﴿ اللَّذِينَ يَوْمَ اللَّذِينَ الْفُجَارِ لَغِي سِبِينِ ﴾ قال : هو فلان ووَمَا أذرك ما سِبِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ اللَّذِينَ يَوْمِ اللَّذِينَ يَوْمَ اللَّذِينَ عَلَيْهِ قال : هو فلان ووَمَا أذرك ما سِبِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ اللَّذِينَ يَوْمَ اللَّذِينَ يَوْمَ اللَّذِينَ عَلَيْهِ إلى قوله : ﴿ اللَّذِينَ عَلَيْهِ اللَّذِينَ عَلَيْهِ اللَّذِينَ عَلَيْهِ مَا اللَّذِينَ عَلَيْهِ اللَّقِل والثاني فوما يكذّبُ به إلا كُلُّ مُعْتَدٍ أَنِيرَ إلى إذا تُنْلَى عَلَيْهِ مَايَنَا قال أسلام ألم الله يكلم الله إلى قوله : ﴿ مَ آلَة عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ مَعْدَ أَنْهِ مَعْدَ إلَّا لَكُولَ مَا لَا اللهُ عَلَيْهُ اللهُ إلى قوله : ﴿ مَ آلَوْا اللهُ عَلَيْهِ مَا لَا اللهُ إلى قوله : ﴿ مَ آلَهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مَا اللهُ إلى قوله : ﴿ مُ آلَقُولَ المَعْسِمِ هما أَنْ اللهُ إلى قوله : ﴿ مُ آلَى كَنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَنْ لَاللهُ عَلَيْهُ مَعْمَا إِنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهِ عَلَيْنَ الْمُولِي اللهُ إلى قوله : ﴿ مُ آلُوا المُعَتِينَ يَشْرَبُ مَعْنَا عَلَيْ اللهُ إلى قوله : ﴿ مُ آلَالَمُولَيْنَ عَلَيْ وَمَا اللهُ عَلَيْ عَلَيْ إِلَى قوله : ﴿ عَنَا يَشْرَبُ يَعْنَ عَلَيْنَ عَلَيْ إِلَى عَلَيْ إِلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ إِلَى عَلَيْ إِلَى عَلَيْ إِلَى عَلَيْ إِلَى قوله : ﴿ عَنَا اللَّي كَنُهُمُ عَلَيْ اللهُ إِلَى عَلَيْ اللهُ إِلَى عَلَي عَلَيْ إِلَى عَلَي قوله : ﴿ عَنَا اللهُ عَلَي عَلَي عَلَي إِلَى قوله : ﴿ عَنَا اللهُ عَلَى عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي اللهُ إلى قوله اللهُ عَلَى عَلَي عَنْعَانَ مَنْ عَلَي عَلَى عَلَي عَا عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَ

١٧ - فس: أبي عن محمّد بن إسماعيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر على قال: إنّ الله خلقنا من أعلى عليّين وخلق قلوب شيعتنا ممّا خلقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك، خلقنا من أعلى عليّين وخلق قلوب شيعتنا ممّا خلقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك، فقلوبهم تهوي إلينا لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثمَّ تلا قوله: ﴿ كُلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِينَ فَقلوبهم تهوي إلينا لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثمَّ تلا قوله: ﴿ كُلَا إِنَّ كَنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِينَ فَقلوبهم تهوي إلينا لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثمَّ تلا قوله: ﴿ كُلَا إِنَّ كَنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِينَ فَقلوبهم تهوي إلينا لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثمَّ تلا قوله: ﴿ كُلَا إِنَّ كَنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلَتِينَ لَقُلُونَ وَنَا عَلَيْ وَلَهُ أَنْ وَنَا عَلَيْ فَلَ عَلَيْهِ مَعْنَ مَنْهُ مَنْ مَا مَنْ مَا مُنَهُ مَنْ أَعْلَ وَلَهُ إِلَيْ عَلَيْتِينَ مَنْ أَعْلَ فَقُلُونَهُ أَنْ أَنَّهُ عَلَيْ فَقُلُونَ أَنَ أَنَهُ عَلَيْتُ مُنَا عَلَيْ وَلَهُ عَلَيْ فَلَهُ وَلَهُ فَقُونَ أَنْ وَلَكَ مَا عِلَيْوَنَ إِلَى قوله: ﴿ يُلَعَنُهُمُ فَقُلُونَ أَنَ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ فَعَنَ مَنْ مَعْ فَقُلُ فَ أَنَهُ فَقُنَا مَنْ مَا عَلَيْ فَقُلُونَ عَنْ أَنْ عَلَيْ فَقُونَ عَلَيْهُمُ مَنْ وَلَهُ عَلَيْ مَا عَلَيْ مَنْ أَعْلَ إِلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ أَنْ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ أَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَا مَنْ عَلَ أَنْ أَنْكُمُ أَنَا أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ فَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ عَلَيْ أَنْ أَنْ عَلَى أَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى أَنْ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى أَنْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ أَنْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ إِنَا عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَي مَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَا

(۱) – (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٢٩.
 (۳) – (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠٥.

الله : ﴿ أَلْحَقَّنَا بِهِمْ ذُرِّيَّنَّهُمْ ﴾ والمقرّبون يشربون من تسنيم بحتاً صرفاً، وسائر المؤمنين ممزوجاً.

قال عليّ بن إبراهيم : ثمَّ وصف المجرمين الَّذين يستهزئون بالمؤمنين ويضحكون منهم ويتغامزون عليهم فقال : ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ أَجَرَمُوا كَانُوا مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا يَضَمَكُونَ إلى قوله : ﴿ فَكِهِينَ ﴾ قال : يسخرون ﴿وَإِذَا رَأَوْهُمْ ﴾ يعني المؤمنين ﴿قَالُوا إِنَّ هَتَوُلَاً لِضَالُونَ ﴾ فقال الله : ﴿وَمَا أَزْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ﴾ ثمَّ قال الله : ﴿فَالَيَوْمَ ﴾ يعني يوم القيامة ﴿قَالَوْمَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْذِينَ عَالَوْنَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيْ أَنْ عَلَيْهُ إِلَى قوله : ﴿وَمَا أَزْسِلُوا عَلَيْهِمْ حَفِظِينَ ﴾ ثمَّ قال الله : ﴿فَالَيْوَمَ يعني يوم القيامة ﴿قَالَوْمَ الَذِينَ ءَامَنُوا مِنَ الْذِينَ

**بيان:** الحلبة بالتسكين: خيل تجمع للسباق، والمصلّي هو الّذي يحاذي رأسه صلوى السّابق، والصّلوان: عظمان نابتان عن يمين الذّنب وشماله، وقال الرّاغب في مفرداته: لم نك من المصلّين، أي من أتباع النبيّين.

۲۰ – كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبيد ومحمّد بن القاسم بن سلام عن حسين بن حكم عن حسن بن حسين عن حكم عن حسن بن حسين عن حيّان بن عليّ عن الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس في وله يَجْوَيَنلا : ﴿ أَمْ يَجْعَلُ ٱللَّذِينَ مَامَنُوا وَعَكِمُلُوا ٱلصَّلِيَحَتِ عليّ عليّ وحمزة وعبيدة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي قُولُه يَجْوَيَنلا : ﴿ أَمْ يَجْعَلُ ٱلْقَلِينَ مَامَنُوا وَعَكِمُلُوا ٱلصَّلِيحَتِ عليّ وحمزة وعبيدة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي قُولُه يَجْوَيَنلا : ﴿ أَمْ يَجْعَلُ ٱللَّذِينَ مَامَنُوا وَعَكِمُلُوا ٱلصَّلِيحَتِ عليّ وحمزة وعبيدة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي قُولُه يَجْوَيَنلا : ﴿ أَمْ يَجْعَلُ ٱللَّذِينَ مَامَنُوا وَعَكِمُلُوا ٱلصَّلِيحَتِ عليّ وحمزة وعبيدة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي آلَان يَعْزَينَ عَامَ وَلَهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ وَعَمَوا أَمْ أَلُوا الصَلْفِي عَلَيْ وَحْمَرة وعبيدة ﴿ كَالْمُفْسِدِينَ فِي الْكَلَيْ وَقُلُهُ عَنهُ عَلَيْ وَحْمَنِهُ وَعَنهُ اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَعَلَيْكُونَ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْنَ وَاللهُ عَلَيْ وَلَمُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَلَيْ عَلَيْ وَالْعَلْولَة عَلَيْ وَالْوَلَيْ وَالْعَامِ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللَهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَلَمْ عَلَيْ وَاللَّهُ مَاللَّهُ مَالَكُمُولُ اللهُ عَلَيْ وَاللَّهُ مَالَعُلُولُ اللهُ أَوْمَعَهُ عَلَيْ وَلِي وَلَيْ وَلَيْ عَلَيْ وَلُ وأصحابه ﴿ كَالْفُلُولَة اللهُ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَالْنَا عَلَيْ عَلُيْ عَلَيْ عَلَيْ وَالْ عَلَيْ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ وَعَمَانِهُ مَالِي عَلَيْ وَا عَلَيْ عَلَيْ وَاللهُ مَالِي لَيْ وَاللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلَ وَالْعَلَيْ عَلَيْ عَلُيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي عَل مَالُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلَ

٢١ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن الحسين بن على المقريّ عن محمّد بن إبراهيم الجوانيّ عن محمّد بن عمرو الكوفيّ عن حسين الأشقر عن ابن عيينة عن عمرو بن دينار عن طاووس عن ابن عبّاس قال : السبّاق ثلاثة : حزقيل مؤمن آل فرعون إلى موسى، وحبيب صاحب ياسين إلى عيسى، وعليّ بن أبي طالب إلى محمّد ﷺ ، وهو أفضلهم صلوات الله عليهم أجمعين<sup>(٤)</sup>.

٣٢ - كفز: محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة باسناده عن سليم بن قيس عن الحسن بن عليّ عليّ عن أبيه بمن قيس عن الحسن بن عليّ عن أبيه بمناهية في قوله بَتَوَكَن المَتَوَفَزَنَ السَّنِقُونَ (السَّنِقُونَ السَّنِقُونَ السَّنِقُونَ إلى أوْلَتِهَكَ الْمُتَرَبُوُنَ (اللهُ قال : إنّي أسبق السابقين إلى الله وإلى رسوله<sup>(ه)</sup>.

٢٣ - كمنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن يونس عن عثمان بن أبي شيبة عن عتيبة بن

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠٥.
   (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٩٢.
  (٤) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٩٢.

٢٤٧ - باب / أنهم ﷺ السبيل والصراط وهم وشيعتهم المستقيمون عليها ٢٤٧

سعيد عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر للظِّلا في قوله لِمَرْتِطَلا : ﴿ كُلُّ نَنْمِ بِمَا كَـَبَتْ رَهِـنَةُ ۖ ﴾ إِلَّا أَصَحَبَ آليَبِينِ ﴾ قال: هم شيعتنا أهل البيت<sup>(1)</sup>.

٢٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد بن موسى النّوفليّ عن محمّد بن عبد الله عن أبيه عن الحسن بن محبوب عن ابن زكريّا الموصليّ عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر عن آباته عنينا أنّ النبيّ عن محمّد بن محبوب عن ابن زكريّا الموصليّ عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر عن آباته عنينا أنّ النبيّ عن وقال لعلي غلبت : يا عليّ قوله بتمرّيل : (كُلُّ نَتْبِ بِمَا كُبَت رَهِينَةُ مَنْ آباته عنينا أنّ النبيّ عن وقال لعلي غلبت : يا عليّ قوله بتمرّيل : (كُلُ نَتْب بِمَا كُبَت رَهِينَة مُنْ إلى الموصليّ عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر عن آباته عنينا أنّ النبيّ إلى وقال لعلي غلبت : يا عليّ قوله بتمرّيل : (كُلُ نَتْب بِمَا كُبَت رَهِينَة مُنْ أَبَت رَهِينَة مُنْ إلى ما سَلَكَدُ في سَقَر أَبْ والمجرمون أولا يتك، ﴿ قَالُوا لَحَدَ مَن ٱلْسَجِيبَنَ أَلَ مَن سَلَكَدُ في سَقَر عن ما المنكرون لولايتك، ﴿ قَالُوا لَحَد مَن آلمُسَلِينَ أَبْ وَلَمَ وَلَدَ نَتْ وَلَمَ مَن سَلَكَدُ في سَقَر أَبْ وَسَعَنَا عُوضُ مَعَ المنكرون لولايتك، ﴿ قَالُوا لَحَ مَلَ مِنَ ٱلْسَجِيبَنَ أَلَ مَنْ مَن مَذا أُبَيتِهم، فما الذي سلككم في سقريا أشقياء؟ قالوا : ﴿ وَلُمَا يَعْدِينَ إلى حَقْ مَنْ أَلَيْتِينَ أَلْ مَن مَع الله الذي سلككم في سقريا أشقياء؟ قالوا : ﴿ وَلُمَا نَكْذَبُ بِيَوْمِ أَلَينَ السَمِن ليس من هذا أُبَيتم، فما الذي سلككم في سقريا أشقياء؟ قالوا : ﴿ وَلُمَا نَكَذَبُ إليني إلى حَقَ مَنَ الْنَقِينُ أَلْتَ الْتَقِينُ أَلْ مَنْ أَلْعَلَ أَلْهُ مَنْ أَلْعَن ما الذي سلككم في سقريا أُسْقياء؟ قالوا : ﴿ وَلُمَا نَكْذَبُ بِيوْمِ الْعِين ليس من هذا أُبَيتِه، فما الذي سلككم في سقريا أُسْقياء؟ ولوا : إلى أَنْ كَلُوْن أُنْ عَنْ أَبْعَ مَن أُسْقياء؟ وقالوا لهم : هذا الذي سلككم في سقريا أُسْقياء؟ ويوم الذين يوم الميثاق حيث جحدوا وكذّبوا بولايتك وعنوا عليك وعنوا عليك وعنوا علي أُبْ مَن أُسْ مَنْ أَبْ مُنْ أَنْ مَا مُنْ مَالمُنْ أُبُون أُبْ عُنْ أَبْ مُنْ أَبْ عُنْ أَبْ أَنْ أَنْ أَنْ أَنْ مُنْ مَا الذي مَن ما مُنْ مُوْ أُبْ مُنْ أُبْ مُنْ أُبْ مُ والستكبروا<sup>(٢)</sup>.

٢٥ - **أقول:** قال الطبرسيّ تقله : قال الباقر غلِّظَلا : نحن وشيعتنا أصحاب اليمين<sup>(٣)</sup>.

## ٧٤ – باب أنهم علي السبيل والضراط وهم وشيعتهم المستقيمون عليها

١ - م، هع: المفسّر باسناده إلى أبي محمّد العسكري عليما في قوله: ﴿ أَهْدِنَا ٱلصِّرَطَ الْمُسْتَقِيدَ ﴾ قال: يقول: أدم لنا توفيقك الذي به أطعناك في ماضي أيامنا حتّى نطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا، والصّراط المستقيم هو صراطان: صراط في الذيا، وصراط في الآخرة، فأمّا الصّراط المستقيم هو صراطان: صراط في الذيا، وصراط في الآخرة، فأمّا الصّراط المستقيم هو صراطان: صراط في الذيا، وصراط في الآخرة، فأمّا الصّراط المستقيم هو صراطان: صراط في الذيا، وصراط في الآخرة، فأمّا الصّراط المستقيم في الذيا فهو ما قصر عن الغلق، وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يعدل إلى شيء من الباطل، وأمّا الطريق الآخرة، فأمّا الصراط المستقيم في الذيا فهو ما قصر عن الغلق، وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يعدل إلى شيء من الباطل، وأمّا الطريق الآخر فهو طريق المؤمنين إلى الجنّة الذي هو مستقيم، لا يعدلون عن الجنّة إلى النّار، ولا إلى غير النّار سوى الجنّة، قال: وقال جعفر بن محمّد الصادق عليمًا في قوله يَتَوَكَن : ﴿ آهدِنَا الصِّرَطُ المُسْتَقِيمَ، والماذي وقال الذي هو ما قصر بن محمّد الصادق عليمًا في النّار، ولا إلى غير النّار سوى الجنّة، قال: وقال جعفر بن محمّد الصادق عليمًا في قوله يَتَوَكَن : ﴿ آهدِنا الصِّرَطُ الْمُسْتَقِيمَ، والمان وأما الطريق القريق الآخر في النّار سوى الجنّة، قال: وقال جعفر بن محمّد الصادق عليمًا في قوله يَتَوَكَن : ﴿ آهدِنا الصِّرَط الْمُسْتَقِيمَ في والذا يقول: أرسُدنا إلى الصراط المستقيم، أرشدنا للزوم الطريق المؤدي إلى محبّك، والمبلغ إلى أرسُدنا إلى الصّراط المستقيم، أرشدنا للزوم الطريق المؤدي إلى محبّك، والمبلغ إلى دينك، والمانع من أن نتبع أهواءنا فنعطب، أو ناخذ بآراتنا فنهلك<sup>(٤)</sup>.

٢ - ٩، مع، بهذا الإسناد عنه ظليتًا في قول الله نَتَرَكُنُ : ﴿ صِهرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ أَي أَي قولوا : اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك وهم الذين قال عَلَيْهِمْ أَي قولوا : اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك وهم الذين قال الله نَتَرَكُنُ أَن عَمْتَ الله عَدَي أَن مَ أَلَذِينَ أَن مَ الله عَدَي أَن مَ أَلَهُ عَلَيْهِمْ أَي قولوا : اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك وهم الذين قال عَلَي هُمْ أَن أَن مَ أَلَهُ عَلَيْهِمْ فَ أَي قولوا : اهدنا صراط الذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك وهم الذين قال الله نَتَرَكُن أَن مَ أَلَهُ عَلَيْهِمْ فَ أَن أَعْمَانَ أَوْلَتُهُ مَا أَنْهُ عَلَيْهِمْ فَ أَنَهُ عَلَيْهِمْ قَلَ اللهُ عَرُوبَ أَلَهُ عَلَيْهُمْ أَلَهُ عَلَيْهِمْ أَن أَنْهُمَ أَلَهُ عَلَيْهِمْ فَ أَلُهُ عَلَيْهِمْ أَن أَنْهُ عَلَيْهِمْ أَن أَنْهُ عَلَيْهِمْ أَلُهُ عَلَيْهِمْ أَن أَنْ عَمْ أَلَهُ عَلَيْهُمُ أَلَهُ عَلَيْهُمْ أَنَهُ عَلَيْهُمْ أَلُهُ عَلَيْهُمُ أَلَهُ عَلَيْهُمْ أَنَهُ عَلَيْهُمُ أَلَهُ عَلَيْهُمُ أَلَهُ عَلَيْهُمُ مُنا أَن أَلَعْنَاقًا أَن أَلَهُ عَلَيْهُمُ أَلَهُ مَعْلَيْهُمْ أَنَهُ عَلَيْهُمْ أَنَهُ مَا أَلُهُ عَلَيْهُ أَنْ أَلَيْ أَنْعَمَانَهُ أَلَهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ أَنَهُ عَلَيْهُمْ أَلَهُ عَلَيْهُ أَنْ أُولَتُيْ أَعْمَانَهُ أَلُهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ أَن أُلُهُ عَلَيْ أَنْهُ عَلَيْهُمْ أَلُهُ مَا أَنْهُ عَلَيْ أَعْنَ أَنْ أَنْهُ عَلَيْهُ مَا أَنْهُ عَلَيْهُ مَا أَلُهُ عَلَيْهُ أَلُهُ عَلَيْهُمُ أُنْهُ عَلَيْكُو أَلْعُهُمُ أَنْ أُلُهُ عَلَيْ أَعْمَ أُلُهُ مُوالُكُولُ مُ أُنَهُ عَلَى أُنْهُ عَلَى أَنْ أُلُهُ مُنْهُ أُلُهُ عَلَيْ أُعْنَا إِلَا أُنْهُمُ مُ أُلُهُ مُعَانَ عَلَيْهُ مُعْتَنُهُ مُعْنَا عَلْ أَنْهُ عَلَيْ أُعْنَ أُنُهُ مُنَهُ مُ أُنُهُ مُولاً أُلُهُ أُنَا أُعْمَا عَلَهُ عَلَى أُنُهُ عَلَى أُنُهُ عَلَى أُنْهُ فَا عُنُهُ مُولانَ أُولَتُهُ أُنُهُ مُنْهُ أُنُهُ عُنُهُ مُولا أُلُهُ أُعْمَ أُ والسَامُ مُنْهُ مُعْنَا إَنْ أُنْهُ مُنَا أُنُهُ مُنَهُ مُ أُنُهُ أُنُهُ مُ أُنُهُ أُولُهُ مُ أُنُهُ أُنُهُ مُ أ مُولا أُنُهُ مُنْهُ أُنُهُ أُنُهُ مُ أُنُهُ مُنُ أُنُهُ مُ أُعُ أُعُولُ أُنُهُ مُعْنُهُ أُنُهُ أُعُهُ مُ أُعُولُ أُنُهُ

- (۱) (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧١٤.
   (۳) مجمع البيان، ج ١٠ ص ١٨٧.
   (٢) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢١٤.
  - ٤) تفسير الإمام العسكري، ص ٤٤ ح ٢٠، معاني الأخبار ص ٣٣.

ليس هؤلاء المنعم عليهم بالمال وصحّة البدن، وإن كان كلّ هذا نعمة من الله ظاهرة، ألا ترون أنَّ هؤلاء قد يكونون كغَّاراً أو فسَّاقاً؟ فما ندبتم إلى أن تدعوا بأن ترشدوا إلى صراطهم وإنَّما أمرتم بالدعاء بأن ترشدوا إلى صراط الَّذين أنعم عليهم بالإيمان بالله وتصديق رسوله، وبالولاية لمحمّد وآله الطيّبين وأصحابه الخيّرين المنتجبين، وبالتقيّة الحسنة الّتي يسلّم بها من شر عباد الله، ومن الزّيادة في آثام أعداء الله وكفرهم بأن تداريهم ولا تغريهم بأذاك وأذى المؤمنين وبالمعرفة بحقوق الإخوان من المؤمنين، فإنَّه ما من عبد ولا أمة والي محمَّداً وآل محمّد وأصحاب محمّد، وعادى من عاداهم إلا كان قد اتّخذ من عذاب الله حصناً منيعاً وجنّة حصينة، وما من عبد ولا أمة دارى عباد الله بأحسن المداراة فلم يدخل بها في باطل ولم يخرج بها من حقٍّ إلا جعل الله ﴿ يَؤَيِّكَ نفسه تسبيحاً، وزكَّى عمله، وأعطاه بصيرة على كتمان سرَّنا ، واحتمال الغيظ لما يسمعه من أعدائنا ثواب المتشخِّط بدمه في سبيل الله وما من عبد أخذ نفسه بحقوق إخوانه فوقاهم حقوقهم جهده وأعطاهم ممكنه ورضي عنهم بعفوه وترك الاستقصاء عليهم فيما يكون من زللهم واغتفرها لهم إلا قال الله له يوم يلقاه : يا عبدي قضيت حقوق إخوانك ولم تستقص عليهم فيما لك عليهم، فأنا أجود وأكرم وأولى بمثل ما فعلته من المسامحة والكرم، فأنا لأقضينك اليوم على حقٍّ وعدتك به، وأزيدك من فضلي الواسع، ولا أستقصي عليك في تقصيرك في بعض حقوقي، قال: فيلحقهم بمحمّد وآله وأصحابه ويجعله في خيار شيعتهم<sup>(1)</sup>.

٣ – هع: القطّان عن عبد الرحمن بن محمّد الحسنيّ عن أحمد بن عيسى العجليّ عن محمّد بن أحمد بن عيسى العجليّ عن محمّد بن أحمد بن عبد الله العرزميّ عن عليّ بن حاتم عن المفضّل قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الصّراط فقال: هو الطريق إلى معرفة الله عزّ وجلّ، وهما صراطان: صراط في الدنيا وصراط في الآخرة، فأمّا الصّراط الذي في الذنيا فهو الإمام المفروض الطّاعة، من عرفه في الذنيا واقتدى بهداه مرّ على الصّراط في الآخرة، فأمّا الصّراط الذي في الذي هو الله عزّ وجلّ، وهما صراطان: صراط في الدنيا وصراط في الآخرة، فأمّا الصّراط الذي في الذنيا فهو الإمام المفروض الطّاعة، من عرفه في الذنيا والذي والذي والذي في الذنيا فهو الإمام المفروض الطّاعة، من عرفه في الذنيا والذي والذي والذي والذي في الذنيا والم المفروض الطّاعة، من عرفه في الذنيا والذي والذي والذي ومن لم يعرفه عرفه في الذنيا والذي والذي والذي ومن لم يعرفه عرفه في الذي والذي والذي والذي ومن لم يعرفه في الذيا زلت قدمه عن الصّراط في الآخرة فتردى في نارجهنم في نارجهنم في الذي والذي ومن الطّاعة، من عرفه والذي والذي

٤ - مع: أحمد بن عليّ بن إبراهيم بن هاشم عن أبيه عن جدّه عن حمّاد بن عيسى عن أبي عبدالله عليه في قول الله بتكرين المحرّين المحرّيك المُسْتَقِيدَ ﴾ قال : هو أمير المؤمنين المحمّد الله عليه في قول الله بتكريك : ﴿ أَهْدِنَا الْعِبْرُطَ الْمُسْتَقِيدَ ﴾ قال : هو أمير المؤمنين المحمّد الله عبدالله على أنه أمير المؤمنين عليه في قوله بتكريك المُسْتَقِيدَ ﴾ قال : هو أمير المؤمنين المحمّد الله عبدالله على أنه أمير المؤمنين عليه قوله بتكريك المُسْتَقِيدَ ﴾ قال : هو أمير المؤمنين المحمّد الله على أنه أمير المؤمنين عليه في قوله بتكريك المُسْتَقِيدَ إلى أول الله على أنه أمير المؤمنين عليه قوله بتكريك : ﴿ وَالله على أنه أمير المؤمنين عليه قوله بتكريك : ﴿ وَالله على أنه أمير المؤمنين عليه في قوله بتكريك : مواد الله على أنه أمير المؤمنين عليه في قوله بتكريك : مواد الله المينين المؤلك في أول الله الله الله الله المي أول الموادي الموادي الموادي في أول الله الله الموادي الموادي المؤلك الموادي الموادي الله الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي المؤلك : ﴿ وَالله الله الله الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادين الموادي في قوله بترواد الموادي المواد الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الله الموادي الموادي الموادي المواد المواد المواد الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي المواد الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الموادي الله الموادي المواد

٥ – مع: أبي عن عليّ عن أبيه عن محمّد بن سنان عن المفضّل عن الثماليّ عن عليّ بن
 الحسين ﷺ قال: ليس بين الله وبين حجّته حجاب فلا لله دون حجّته ستر، نحن أبواب

(1) تفسير الإمام العسكري، ص ٤٧، معاني الأخبار، ص ٣٦.
 (٢) – (٣) معاني الأخبار، ص ٢٢.

الله، ونحن الصّراط المستقيم، ونحن عيبة علمه، ونحن تراجمة وحيه، ونحن أركان توحيده، ونحن موضع سرّه<sup>(۱)</sup>.

**بيان:** قوله ﷺ : وسبيل الله، هو مبتدأ والجملة الشّرطيّة خبره ذكره لتفسير الآية لتطبيقها على هذا المعنى وليس في تفسير العياشيّ قوله : «وسبيل الله» بل فيه «فمن قتل» وهو أظهر .

٧-مع: الحسن بن محمّد بن سعيد عن فرات بن إبراهيم عن محمّد بن الحسن بن إبراهيم عن محمّد بن الحسن بن إبراهيم عن علوان بن محمّد عن حنّان بن سدير عن جعفر بن محمد ﷺ قال: قول الله ﷺ في الحمد: ﴿ صِبَرَط ٱلَذِينَ أَنْعَمَتُ عَلَيْهِمْ يعني محمّداً وذرّيّته صلوات الله عليهم <sup>(٣)</sup>.

٨-فس: ﴿ وَأَنَّ هَٰذَا صِرَعِلَى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ فَال : الصّراط المستقيم الإمام فاتّبعوه ﴿ وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ» يعني غير الإمام ﴿ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِدٍ ﴾ يعني تفترقوا وتختلفوا في الإمام<sup>(٤)</sup>.

٩ - أخبرنا الحسن بن عليّ عن أبيه عن الحسين بن سعيد عن محمّد بن سنان عن أبي خالد القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليّظًا في قوله : ﴿ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَّبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليتي في قوله : ﴿ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَّبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليتي في قوله : ﴿ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليتي في قوله : ﴿ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليتي في قوله : ﴿ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَبِعُوهُ وَلَا تَنَبِعُوا القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليتي في قوله : ﴿ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَنَبِعُوهُ وَلَا تَنْبِعُوا القمّاط عن أبي بصير عن أبي جعفر عليتي في قوله : وَ هَذَا صِرَعْلَ مُسْتَقِيمًا فَأَنَبُ مُوا القمّاط عن أبي بعني كن ما يعتقوا (٥) .

١٠ - فس: ﴿ وَإِنَّ ٱللَّهُ لَهَادِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمِ ﴾ يعني إلى الإمام المستقيم<sup>(١)</sup>.

اا – فس: ﴿إِلَىٰ مِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَيَدِيهِ» الصّراط: الطريق الواضح، وإمامة الأثمّة ﷺ <sup>(۷)</sup>.

١٢ - فس: أبي عن ابن محبوب عن ابن رئاب قال: نحن والله الذين أمر الله العباد بطاعتهم فمن شاء فليأخذ هنا ومن شاء فليأخذ هنا، ولايجدون عنّا والله محيصاً ثمَّ قال: نحن والله السبيل الذي أمركم بالله باتّباعه، ونحن والله الصّراط المستقيم<sup>(٨)</sup>.

(٢) معاني الأخبار، ص ١٦٧.

(٤) - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٢٧.

- (۱) معاني الأخبار، ص ۳۵.
  - (٣) معاني الأخبار، ص ٣٦.
- (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٦١.
   (٧) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٦٩.
  - ۸) تفسير القمي، ج ۲ ص ٤٠.

١٣ - فس: ﴿وَإِنَّكَ لَتَدْعُوْمُ إِلَى سِرَطٍ مُسْتَقِبِمِ ۖ قَالَ: إلى ولاية أمير المؤمنين للجَنْلَ ، قال: ﴿وَإِنَّ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ ٱلصِّرَطِ لَنَكَكُبُونَ؟ قال: عن الإمام لحائدون<sup>(١)</sup>. ١٤ - شي: عن سعد عن أبي جعفر للجَنْل : ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِبِمًا فَأَشَّبِعُومٌ؟ قال: آل محمد تشيئ الصراط الذي دل عليه<sup>(٢)</sup>.

١٥ - فو: محمّد بن الحسن بن إبراهيم معنعناً عن أبي برزة قال: بينما نحن عند رسول الله تشكير إذ قال: وأشار بيده إلى عليّ بن أبي طالب: ﴿وَأَنَ هَذَا صِرَحِلى مُسْتَقِيمًا فَأَنَّبِعُوهُ وَلَا تَنْبَعُوا السُّبُلَ إلى آخر الآية، فقال رجل: أليس إنّما يعني الله فضّل هذا الصّراط على ما سواه؟ فقال النبيّ تشكير هذا جفاءك يا فلان أمّا قولك: فضّل الإسلام على ما سواه؟ فقال النبيّ تشكير هذا جفاءك يا فلان أمّا قولك: فضّل الإسلام على ما سواه؟ فقال النبيّ قذا حفائك يا فلان أمّا قولك: فضّل الإسلام على ما مواه فكذلك، وأمّا قول الله: ﴿وَأَنَ هَذَا جفاءك يا مَا مواه فكذلك، مواه؟ فقال النبيّ تشكير هذا جفاءك يا فلان أمّا قولك: فضّل الإسلام على ما سواه فكذلك، وأمّا قول الله: ﴿ هَذَا صِرَحِلى مُسْتَقِيمًا فَإِنّي قلت لربي مقبلاً عن غزوة تبوك الأولى: «اللّهمَ وأمّا قول الله: ﴿ هُذَا صِرَحَلى مُسْتَقِيمًا فَإِنّي قلت لربي مقبلاً عن غزوة تبوك الأولى: «اللّهم وأمّا قول الله: ﴿ هُذَا صِرَحِلى مُسْتَقِيمًا فَإِنّي قلت لربي مقبلاً عن غزوة تبوك الأولى: «اللّهم وأمّا قول الله: ﴿ هُذَا صِرَحِلى مُسْتَقِيمًا فَإِنّي قلت لربي مقبلاً عن غزوة تبوك الأولى: «اللّهم وأمّا قول الله: ﴿ هُذا حمارون من موسى إلا أنّه لانبوة له من بعدي، فصدق كلامي، وأنجز وعدي، وأنجز وعدي، وانجز وعدي، وانجز وعديه، واذه قول الله: «هذا صراط علي مستقيم» وهو هذا جالس عندي، فاقبلوا نصيحته، واسموا قوله، قولي: «هذا صراط عليّ مستقيم» وهو هذا جالس عندي، فاقبلوا نصيحته، واسمعوا قوله، فإنّه من يسبّني يسبّه الله، ومن سبّ عليًا فقد سبّني<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** فقرأ آية، أي قرأ رسول الله ﷺ آية من الآيات الّتي ذكر فيها هارون.

١٦ - فرة جعفر بن محمد الفزاري معنعناً عن أبي مالك الأسدي قال: قلت لأبي جعفر على الله الأسدي قال: قلت لأبي جعفر على أسأله عن قول الله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَبَّعُوا السُّبُلَ﴾ جعفر على الآية، قال: قلت لأبي ألى أسرائه عن قول الله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبَّعُوا السُّبُلَ﴾ إلى آخر الآية، قال: في أول الله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبَّعُوا السُّبُلَ الله الله عن قول الله تعالى: ﴿وَأَنَّ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبَعُوا السُّبُلَ فَعَلَ اللهِ عن قول الله تعالى: ﴿وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوهُ وَلَا تَنَبَعُوا السُّبُلَ إلى آخر الآية، قال نا في الله تعالى الله قال: إلى آخر الآية، قال: في الله أبو جعفر علي الله السار ثمَّ دور<sup>(3)</sup> فيها يده اليمنى، ثمَّ قال: نحن صراطه المستقيم فاتبعوه، ولا تتبعوا السَّبل فتفرق بكم عن سبيله يميناً وشمالاً، ثمَّ خطّ بيده".

١٧ - **فر:** جعفر بن محمّد الفزاريّ معنعناً عن حمران قال : سمعت أبا جعفر ﷺ يقول في قول الله تعالى : ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُو<sup>ّة</sup>ُ وَلَا تَنَبَعُوا ٱلسُّبُلَ﴾ قال : عليّ بن أبي

- (1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٦٨.
   (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٤١٣ ح ١٢٥ من سورة الأنعام.
   (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٤١٣ ح ١٢٥ من سورة الأنعام.
- (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٧ ح ١٦٤ وفي نسخة ثانية منه: يسبّ الله.
- (٤) في حاشية النسخة الحجرية : هذا إشارة إلى أن تعدد الأثمة عليهم السلام لا ينافي كونهم سبيلاً واحداً لاتحاد حقيقتهم النورية وهياكلهم المعنوية، كما روي عنهم من كونهم أولهم محمداً وآخرهم محمداً، وكلهم محمداً، وأما من يقابلهم فكل منهم سبيل على انفراده يدعو لنفسه دون غيره، فأحدهم يأخذ يميناً والآخر شمالاً، فكل واحد منهم خط يقابل الآخر لاستحالة أن يكون الخطان واحداً بخلاف الدائرة لأن كل جزء منها يجوز أن يفرض أولاً وآخراً ووسطاً فهي متشابهة الأجزاء يجوز اتصاف كل منها بصفة الآخر ... فتدبر.
  - ٥) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٨ ح ١٦٥.

طالب والأثمّة من ولد فاطمة، هم صراط الله، فمن أباهم سلك السّبل<sup>(١)</sup>.

١٨ – **قب:** من تفسير وكيع بن الجرّاح عن سفيان النّوريّ عن السدّيّ عن أسباط ومجاهد عن عبدالله بن عبّاس في قوله : ﴿ اَهْدِنَا ٱلْصِّبَرَطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾ قال : قولوا معاشر العباد : أرشدنا إلى حبّ النبيّ ﷺ وأهل بيته .

١٩ - تفسير الثعلبيّ وكتاب ابن شاهين عن رجاله عن مسلم بن حيّان عن أبي بريدة في قول الله : ﴿ اَهْدِنَا الصِّبْرَطَ الْمُسْتَقِيرَ ﴾ قال : صراط محمّد وآله .

۲۰ - الأعمش عن أبي صالح عن ابن عبّاس في قوله: ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَكْ ٱلْقِبَرَطِ ٱلْقِبَرَطِ ٱلْقِبَرَطِ اللَّهِ وَالله هو محمد وأهل بيته ﴿وَمَنِ ٱهْتَكَنَى فَهم أصحاب محمد.

٢١ - **الخصائص:** بالإسناد عن الأصبغ عن عليّ ﷺ ، وفي كتبنا عن جابر عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْآخِرَةِ عَنِ ٱلْعِبَرَطِ لَنَكِبُونَ﴾ قال : عن ولايتنا . ٢٢ - أبوعبد الله ﷺ في قوله : ﴿أَفَنَ يَمْشِى مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ آهَدَىٓ﴾ أي أعداؤهم ﴿أَمَنَ

يَمَثِي سَوِيًّا عَلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ قال: سلمان والمقداد وعمّار وأصحابه.

۲۳ - وفي التفسير : ﴿وَأَنَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا له يعني القرآن وآل محمد<sup>(۲)</sup>.

٢٤ – كشف: ممّا خرجه العز المحدث الحنبليّ في قوله تعالى: ﴿ٱهْدِنَا ٱلصِّبَرَطَ ٱلْمُسْتَغِيِمَ﴾ قال بريدة صاحب رسول الله ﷺ : هو صراط محمّد وآله ﷺ .

يف؛ التّعلبيّ عن مسلم بن حيّان عن أبي بريدة مثله. فج ١ ح ٢٠٤.

٢٥ – **كنز:** عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن النضو عن يحيى الحلبيّ عن أبي بصير عن أبي جعفر غليميًلا في قوله: ﴿وَأَنَّ هَٰذَا صِرَعِلى مُسْتَقِيمًا فَآتَـبِعُوهُ﴾ قال: طريق الإمامة فاتبعوه ﴿وَلَا تَنَبِعُوا اَلسَّبُلَ﴾ أي طرقاً غيرها<sup>(٣)</sup>.

٣٦ – كَثْرَ: ذكر عليّ بن يوسف بن جبير في كتاب نهج الإيمان قال : الصّراط المستقيم هو عليّ بن أبي طالب ظليظًة لما رواه إبراهيم الثّقفيّ في كتابه بإسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله تظليمًة في كتابه بأسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله تظليمَة في كتابه بأسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله تظليمَة في كتابه بأسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله تظليمَة في كتابه بأسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله قليمة المُقفيّ في كتابه بأسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله قليمة في كتابة بأسناده إلى بريدة الأسلميّ قال : قال رسول الله قليمة في كتابة بأسناده إلى من من يعام من من يعيلهمُ أولا تُنْبَعُوا ألسُبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ عَلَى قال : قد سألت الله أن يجعلها لعليّ غليمة فعل (٤) .

٢٧ – **كنز:** عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله ﷺ قال: تلا هذه الآية هكذا: هذا صراط علي مستقيم<sup>(٥)</sup>.

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٨ ح ١٦٣.
 (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٣ ص ٨٩.
 (٣) - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٧٣ في تأويل الآية ١٥٣ من سورة الأنعام.
 (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٥٢.

٢٨ - محمّد بن العبّاس عن احمد بن القاسم عن السيّاريّ عن محمّد بن خالد عن حمّاد عن حريز، عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال: قوله ﷺ : ﴿ يَكَيّتَنِي ٱلْخَذَتُ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلًا﴾ يعني عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(1)</sup>.

٢٩ – وبهذا الإسناد عن محمّد بن خالد عن محمّد بن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن الثّماليّ عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** ومقاعده عطف على النيران، وضميره للناكث، وضمير مضايقها للنّيران.

٣١ – **كنز:** محمّد بن العباس تلمَنه بإسناده عن جعفر بن محمّد الطبّار عن أبي الخطّاب عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال : والله ماكنّى الله في كتابه حتّى قال : ﴿ يَنَوَيَّلَنَى لَيْتَنِ لَرُ أَنَّخِذْ فَلَانًا خَلِيلًا﴾ وإنّما هي في مصحف عليّ ﷺ : •يا ويلتي ليتني لم أتخذ الثاني خليلاً» وسيظهر يوماً<sup>(٤)</sup>.

٣٢ – كنز؛ عنه بإسناده عن محمّد بن جمهور عن حمّاد عن حريز عن رجل عن أبي جعفر ﷺ أنّه قال: ﴿وَيَوْمَ يَعَضُ الظَّالِمُ عَلَى بَدَيْهِ بَحَقُولُ يَنَيَّتَنِي اَنَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا يَوَيَّلَتَى لَبْنَنِي لَرُ أَنَّخِذَ فُلَانًا خَلِيلًا ۞ قال: يقول الأوّل للثاني<sup>(ه)</sup>.

٣٣ –كا، بإسناد، عن جابر عن أبي جعفر عليه انّه قال أمير المؤمنين عليه في خطبة له : ولئن تقمّصها دوني الأشقيان، ونازعاني فيما ليس لهما بحقّ، وركباها ضلالة، واعتقداها جهالة فلبئس ما عليه وردا، ولبئس ما لأنفسهما مهّدا يتلاعنان في دورهما، ويتبرأ كل من صاحبه يقول لقرينه إذا التقيا : ﴿ يَنَلِيَتَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعَدَ الْمَشْرِقَيْنِ فِيلَسَ الْقَرِينَ﴾ فيجيبه الأشقى على رثوثة : يا ليتني لم أتّخذك خليلاً، لقد أضللتني عن الذّكر بعد إذ جاءني وكان الشّيطان

(1) – (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۳۷۰ في تأويل الآية ۲۷ من سورة الفرقان.

للإنسان خذولاً ، فأنا الذّكر الّذي عنه ضلّ ، والسبيل الّذي عنه مال ، والإيمان الّذي به كفر ، والقرآن الّذي إيّاه هجر<sup>(1)</sup> ، والدين الّذي به كذب ، والصّراط الّذي عنه نكب إلى تمام الخطبة المنقولة في الرّوضة<sup>(٢)</sup> .

٣٤ - فس: أبي عن حمّاد عن حريز عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قرأ : ﴿ أَهْدِنَا ٱلْصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ۞ صِرَطُ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ ٱلْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالَينَ ۞ قال: المغضوب عليهم النصاب، والضالين اليهود والنصارى<sup>(٣)</sup>.

٣٥ - فس: أبي عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن أبي عبد الله تَلْيَنَظِرُ في قوله : ﴿ غَيَّرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا الْضَكَآلِينَ﴾ قال : المغضوب عليهم النصاب، والضالين الشكّاك الّذين لاَ يعرفون الإمام<sup>(٤)</sup>.

٣٦ - فس، محمّد بن عبد الله عن أبيه عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن سنان عن عمّار ابن مروان عن منخل عن جابر الجعفي قال : قال أبو جعفر للجَنْلَا : نزل جبرئيل على رسول الله عنها الآية هكذا : ﴿ وَقَـــالَ الظَّلِيُوُنَ ﴾ لآل محمّد حقّهم ﴿ غَنُ أَعَلَرُ بِمَا يَسْتَبِعُونَ بِهِ إِ يَسْتَبِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ بَخُوَى إِذْ يَقُولُ الظَّلِيُوُنَ إِن تَنَبِعُونَ إِلَا رَجُلًا مَسْجُورًا (﴾ الأمْنَالَ فَضَلُواْ فَلَا يَسْتَلِيعُونَ سَبِيلًا (﴾ إلى ولاية علي، وعلي للجَالِ هو السبيل<sup>(ه)</sup>.

وحدَّثني محمّد بن همّام عن جعفر بن محمّد بن مالك عن محمّد بن المثنّى عن أبيه عن عثمان بن زيد عن جابر مثله<sup>(٢)</sup>.

٣٧ – **قب:** عن الصادق ﷺ في قوله تعالى : ﴿وَلَا تَنَبِّعُوا ٱلسَّبُلَ﴾ نحن السبيل لمن اقتدى بنا، ونحن الهداة إلى الجنّة، ونحن عرى الإسلام.

٣٨ – وعنه للبيَّلا في قوله تعالى : ﴿ وَٱلْذِينَ جَنهَدُوا فِينَا لَنَهَدِبَنَّهُمْ سُبُلَنًا﴾ قال : هذه نزلت في آل محمّد ﷺ وأشياعهم .

٣٩ – وعنه ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَأَنَبَعْ سَبِيلَ مَنْ أَنَابَ إِلَى﴾ قال: اتبع سبيل محمّد وعلي ﷺ <sup>(٧)</sup>.

٤٠ - قب: محمّد بن مسلم عن أبي عبد الله عَلَيْتُلا في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَتَ قَالُواْ رَبُّنَا اللّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُواً﴾ على الأئمة واحداً بعد واحد ﴿ تَـتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتِهِكَةُ﴾ الآية<sup>(٨)</sup>.

- (١) إشارة إلى قوله تعالى في سورة الفرقان: ﴿وَيَوْمَ يَعَشُّ الظَّالِمُ عَلَى بَدَيْدٍ يَعَقُولُ بَنَلِئَتِي أَنْحَدْتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلَا﴾ إلى قوله: ﴿لَقَدْ أَضَبَلَني عَنِ الذِكْرِ بَعَدَ إِذْ جَنَةَ فَي إلى قوله: ﴿ وَقَالَ الرَّسُولُ يَنرَبِ إِنَّ قَوْمَى أَشَخَذُوا هَذَا الْقُرْءَانَ مَهْجُورًا﴾. [النمازي].
  - (۲) روضة الكافي، ص ۱۸۱ ح ٤.
    (۳) (٤) تفسير القمي، ج ۱ ص ٤٢.
  - (٥) (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٨٨.
     (٧) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٧.
    - ۸) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ۳۵۷.

٤٩ - قب: عن زيد بن عليّ في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ ٱلسَّبِيلِ﴾ قال: سبيلنا أهل البيت القصد والسبيل الواضح<sup>(1)</sup>.

٤٢ – كا: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن ابن محبوب عن الأحول عن سلام ابن المستنير عن أبي جعفر عليمًة في قوله : ﴿قُلْ هَٰذِهِ. سَبِيلِيَّ أَدْعُوَا إِلَى اللَّهُ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ اَتَبَعَنِيُّ﴾ قال : ذاك رسول الله تشاير المؤمنين والأوصياء من بعدهما<sup>(٢)</sup>.

قب: عن سلام مثله. اج ٤ ص ٤٤٠.

**بيان:** ذاك إشارة إلى الداعي، فالمراد بمن اتبعه أمير المؤمنين ﷺ والأوصياء ﷺ التابعون له في جميع الأقوال والأفعال.

٢٣ – كنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن الفضل الأهوازيّ عن بكر بن محمّد بن إبراهيم غلام الخليل، عن زيد بن موسى، عن أبيه موسى بن جعفو ﷺ عن آبائه في قوله ﷺ فَوَإِنَّ ٱلَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ عَنِ ٱلْعِبْرَطِ لَنَكِبُوُنَ؟ قال: عن ولايتنا أهل البيت<sup>(٣)</sup>.

٤٤ - كَنْزَ، محمّد بن العبّاس عن عليّ بن العبّاس عن جعفر الرمانيّ عن حسين بن علوان عن ابن طوان عن ابن طوان عن ابن طريف عن ابن نباتة عن عليّ ظلّمَة في قوله تَتَكَنَّلُ : ﴿ وَإِنَّ الَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ عَنِ السّرَطِ لَنَكْبِوُونَ عَالَيْ اللّهُ عَنْ علي اللّهُ عَنْ علي أَنْكَبُونَ اللّهُ عَنْ علي اللّهُ عَنْ علي علي علي أَنْكَبُونَ عَنْ ابن طريف عن ابن نباته عن علي ظلمَ في قوله تَتَكَنَّلُ : ﴿ وَإِنَّ اللَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِٱلْأَخِرَةِ عَنِ علي اللّهُ عَنْ علي اللّهُ عَنْ علي علي عَنْ علي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ علي عَلَيْ عَلَيْ عَنْ علي اللّهُ عَنْ علي عَلَيْ الْعِبْرَبِلِ لَنْكَبُولُونَ إِنَا عَلَيْ عَلَي الْعَبْرَبْعَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَنْ عَلَيْ العَالَيْ عَلَيْ عَل

٤٥ - **كنز:** محمّد بن العبّاس عن حميد بن زياد عن الحسن بن سماعة عن صالح بن خالد عن منصور بن جرير عن فضيل بن يسار عن أبي جعفر ﷺ قال : تلا هذه الآية : ﴿ أَفَنَ يَمَشِى مُرَكِّاً عَلَى وَجْهِهِ أَهْدَى أَمَّن يَمَشِى سَوِيًّا عَلَى صِرَطِ مُسْتَغِيمٍ﴾ قال : يعني والله عليّاً والأوصياء ﷺ <sup>(٥)</sup>.

**بيان:** قال البيضاويّ: يقال كببته فأكبّ، وهو من الغرائب، ثمَّ قال: ومعنى مكبّاً أنَّه يعثر كلِّ ساعة ويخرِّ على وجهه لوعورة طريقه واختلاف أجزائه، ولذلك قابله بقوله: ﴿ أَمَّن يَشِي سَوِيَّا﴾ قائماً سالماً من العثار ﴿عَلَىٰ مِرَطٍ تُسْتَقِبِهِ﴾ مستوي الأجزاء أو الجهة، والمراد تمثيل المشرك والموحّد بالسّالكين والدّينين بالمسلكين، وقيل: المراد بالمكبّ الأعمى فإنّه يعتسف فينكبّ، وبالسّويّ البصير، وقيل: من يشمي مكبّاً هو الذي يحشر على وجهه إلى

٤٦ - فحرَّ الحسين بن سعيد بإسناده عن جعفر بن محمد ﷺ في قوله تعالى : ﴿قُلْ هَاذِهِ. سَبِيلِيَ أَدْعُوَا إِلَى اللَّهُ عَلَى بَعِسِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ اَتَبَعَنِيُّ؟ قال : هي ولايتنا أهل البيت لاينكره أحد إلا ضال، قال : ولاينتقص عليّاً إلا ضال<sup>(٧)</sup>.

(1) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٥٧.

(٣) - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٥٢.

(٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٧٩.

(٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٣ ح ٦٦.

(٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٩١.
 (٧) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٠١ ح ٢٦٣.

٤٧ – فر: أحمد بن القاسم باسناده عن زيد بن عليّ قال : قال النبيّ ﷺ في قول الله : ﴿قُلَ هَٰذِهِ. سَبِيلِيَ أَدَعُوَا إِلَى اللَّيَةِ الآية قال : أنا ومن اتّبعني من أهل بيتي، لايزال الرّجل بعد الرّجل يدعو إلى ما أدعو إليه<sup>(١)</sup>.

٨٤ – كا: محمّد بن يحيى عن محمّد بن الحسين عن النّضر بن شعيب عن خالد بن ماد عن محمّد بن الفضيل عن الثمالي عن أبي جعفر عليماً قال: أوحى الله إلى نبيه على فاستقيل في المتقيلة والمتقيمة والذي أوحى الله إلى نبيه عليماً في المتقيمة والمؤلمية المؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية المحمد بن النفر بن شعيب عن خالد بن ماد عن محمّد بن الفضيل عن الثمالي عن أبي جعفر عليه قال: أوحى الله إلى نبيه عليه المؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية والمؤلمية المؤلمية والمؤلمية المؤلمية والله المولمية والمؤلمية المؤلمية الم المؤلمية المؤلميية المؤلمية المؤلميية المؤلمي

ا **٤٩ – كا: أحمد بن مهران عن عبد العظيم الحسنيّ عن هشام بن الحكم عن أبي** عبد الله ﷺ قال: هذا صراط عليّ مستقيم<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قرأ السبعة (صراطٌ) مرفوعاً منوّناً، و﴿عَلَىٰٓ﴾ بفتح اللام، وقرأ يعقوب وأبو رجاء وابن سيرين وقتادة والضحّاك ومجاهد وقيس بن عبادة وعمرو بن ميمون (عَلِيَّ) بكسر اللام ورفع الياء منوّناً على التوصيف، ونسب الطبرسيّ هذه الرّواية إلى أبي عبد الله عَلِيَّةٍ <sup>(٤)</sup> فإن كان أشار إلى هذه الرواية فهو خلاف ظاهرها، بل الظاهر أنّه اعليِّ» بالجرّبإضافة الصّراط إليه.

• • • - ويؤيّده ما رواه في الطرائف عن محمّد بن مؤمن الشّيرازيّ بإسناده عن قتادة عن الحسن البصريّ قال: كان يقرأ هذا الحرف: «هذا صراطُ علِيَّ مستقيم» فقلت للحسن: ما معناه، قال: يقول: هذا طريق عليّ بن أبي طالب، ودينه طريق ودين مستقيم فاتّبعوه وتمسّكوا به فإنّه واضح لا عوج فيه.

٥١ – **كَثَرَ**؛ روى الحسين بن جبير في نخب المناقب باسناده عن حمزة بن عطا عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى : ﴿ هَلْ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِٱلْمَدَلِّ وَهُوَ عَلَى مِبْرَطٍ مَّسْتَقِيمِ ﴾ قال : هو أمير المؤمنين ﷺ يأمر بالعدل وهو على صراط مستقيم<sup>(ه)</sup>.

٥٢ – كنو: عن حمّاد بن عيسى عن بعض أصحابه رفعه إلى أمير المؤمنين عليه أنّه قال: (وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِى ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدُى وَلَا كِنَبِ مُنِيرِ فَي تَانِي عِطْفِهِ لِيُضِلَّ عَن سَبِيلِ اللَّهِ كَان اللَّانِ مَن يُجَدِلُ فِى ٱللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمِ وَلَا هُدُى وَلَا كِنَبِ مُنِيرِ فَي تَانِي عِطفِهِ المؤمنين عَلِيَنْهُ علماً للناس، وقال: والله لا نفي بهذا له أبداً<sup>(1)</sup>.

٥٣ - كثرة محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم عن السيّاريّ عن محمّد بن خالد عن الصيرفيّ عن محمّد بن الفضيل عن الثماليّ عن أبي جعفر عليَّثَلا أنّه قرأ : ﴿وَقَــَالَ الظَّلِلِمُونَ ﴾

- (1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٠٢.
- (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٣ ح ٦٣.
  - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٦٢.
- (٤) مجمع البيان، ج ٦ ص ١١٦.

(٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٨ - ٢٤.

(٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٨.

لآل محمّد حقّهم ﴿ إِن تَنْبِعُونَ إِلَّا رَجُلًا مَسْجُولًا﴾ يعنون محمداً ﷺ ، فقال الله بَتَرَجَّلَ لرسوله : ﴿ ٱنظُرْ كَيْفَ مَنَرَبُواْ لَكَ ٱلْأَمْنَالَ فَضَلُواْ فَلَا بَسَنَطِيعُونَ﴾ إلى ولاية عليَّ ﷺ ﴿ سَبِيلًا﴾ وعليّ هو السبيل<sup>(1)</sup>.

٤٤ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن عليّ بن هلال عن الحسن بن وهب الحبشيّ عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر ظليّظ في قول الله نَتَرَجَك : ﴿ وَلَذِكْن جَعَلْنَهُ نُوْرًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآءُ مِن عِبَادِنَاً> قال : ذلك عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلَذِكْن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآءُ مِن عِبَادِنَاً> قال : ذلك عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلَذِكْن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآءُ مِن عِبَادِنَاً> قال : ذلك عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلَذِكْن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآءُ مِن عِبَادِنَاً> قال : ذلك عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلِنَكُن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَاً> قال : ذلك عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلِنَكُن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهْ ذِي فَنَ الْنَشَقِيمِهِ قال : إلى ولاية عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلِنَكُن بَعَلَنَهُ نُورًا نَهْدِى بِهِ. مَن نَشَآءُ مِنْ عِبَادِنَاً قال : ذلك عليّ بن أبي طالب ظليتَن ، وفي قوله : ﴿ وَلِيْنَ لَتَهَدُونَ أَبَهُ عَدِي أُن عَبْرَ هُ قال : إلى ولاية عليّ بن أبي طالب ظليتَن (٢).

٥٥ –كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن عليّ بن هلال عن الحسن بن وهب عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليّيًا في قول الله بَحْرَيَكُ ٪ ﴿ فَأَسْنَمَسِكَ بِٱلَذِى أُوحِيَ إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَى مِرَطٍ مُسْتَقِيمِ﴾ قال: في عليّ بن أبي طالب عَلَيَكُمْ <sup>(٣)</sup>.

## ٢٥ - باب آخر في أن الاستقامة إنما هي على الولاية

١ - كفز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين بن حميد، عن جعفر بن عبد الله المحمدي عن كثير بن عيّاش عن أبي الجارود عن أبي جعفر غليمًا في قوله بَمَرَضًا : ﴿ إِنَّ اللّهُ ثُمَّ اللّهُ ثُمَّ اسْتَعَنْمُواً يقول: استكملوا طاعة الله ورسوله، وولاية آل محمد عليه ، ثمَّ استقاموا عليها ﴿ تَمَنَكُولُ يقول: استكملوا طاعة الله ورسوله، وولاية آل محمد عليه ، ثمَّ استقاموا عليها ﴿ تَمَنَكُولُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتَهِكَةُ يوم القيامة ﴿ أَلَا تَحَافُوا عَلَيْهِمُ الْمَلَتَهِكَةُ يوم القيامة ﴿ أَلَا تَحَافُوا وَلا يَحَرَنُوا وَأَلَا تَحَافُوا وَلا يَحْدَرُوا وَالله عَدَرَنُوا وَأَبَشِرُوا بِالمُمَنَّةِ الَتِي كُتُمَ تُوعَكُونَ فَأُولَئكَ هم الذين إذا فزعوا يوم القيامة حين يحفرنوا تحن تتلقاهم الملائكة والما عليها ﴿ تَمَنَكُونُ فَأُولَئكَ هم الذين إذا فزعوا يوم القيامة حين يعتقرن تتلقاهم الملائكة ويقولون لهم: لا تخافوا ولاتحزنوا نحن الذين كنا معكم في الحياة يعتون تتلقاهم الملائكة ويقولون لهم الا تخافوا ولاتحزنوا نحن الذين كنام معكم في الحياة الذياء الحياة الذين الخام الذين إذا فزعوا يوم القيامة حين العينون تتلقاهم الملائكة ويقولون لهم الحياة وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون الهم الذين الذين كنام معكم في الحياة الذياء الذين الذين الذين كنام عليها إلى الما الحياة الذياء الذين الذين ما مندين الذين كنام على الحياة الدنيا، لا نفارقكم حتّى تدخلوا الجنة وأبشروا بالجنة التي كنتم توعدون<sup>(ه)</sup>.

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦٧.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦ في تأويل الآية ٥٢ من سورة الشورى.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٤ في تأويل الآية ٤٢ من سورة الزخرف.
  - ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٨٦ في تأويل الآية ٧ من سورة القلم.
- ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٩٢٤ في تأويل الآية ٣٠ من سورة فصلت. ومن طرق العامة في كتاب=

٢ - كغز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن السّياريّ عن محمّد بن خالد عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم عن أبي عبد الله تلكيّر في قول الله تَرْكَيْن : (إنَّ ٱلَذِينَ قَالُوا رَبُنا اللهُ ثُمَّ أَسْتَقَدَمُوا) الآية، قال: استقاموا على الأئمة تلكيمًا واحداً بعد واحد<sup>(1)</sup>.

كاء الحسين بن محمّد عن المعلّى عن محمّد بن جمهور عن فضالة عن الحسين بن عثمان عن أبي أيّوب مثله<sup>(٢)</sup>.

٣ - كَتْزَة محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن يعقوب عن أبي بصير قال : سألت أبا جعفر عليه عن قول الله تَتَكَشَّلُ : ﴿ إِنَّ الَذِينَ قَالُوا رَبُنَا اللَّهُ ثُمَّ اللَّهَ ثَمَ عَلَى اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ عَنْ قول الله تَتَخَشُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ ثَمَ اللَّهُ عَن قول الله تَتَخَشُوا عَلَى الطَّرِيقَةِ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ ثَمَ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ عَالَى : ﴿ وَأَلَوْ اللَّهُ عَلَى الطَرِيقَةِ لَمَ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ ثُمَ اللَّهُ عَن اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّذِيقَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عُمَ اللَّهُ عُمَ اللَّهُ عُمَ اللَّهُ عُمَ اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّذَ علَى اللَّهُ عَى اللَّهُ عَن اللَّ اللَّي كُنتم توعدون اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّي عنه اللَّهُ عَلَى اللَّي عنه اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عن عن اللَّهُ عَلَى اللَّي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَالَ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّي عَلَى اللَّي عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّي عَلَى اللَّذَي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذَا عَلَى اللَهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَمُ عَلَى اللَمُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَع عَلَى اللَع عَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الَعْن ا

٤ - ٩، قال الإمام عليم : قال رسول الله عليم لا يزال المؤمن خائفاً من سوء العاقبة لا يتيقن الوصول إلى رضوان الله حتى يكون وقت نزع روحه وظهور ملك الموت له، وذلك أن ملك الموت يرد على المؤمن وهو في شدة علته وعظيم ضيق صدره بما يخلفه من أمواله وعياله وما هو عليه من اضطراب أحواله في معامليه وعياله، وقد بقيت في نفسه حزازتها واقتطع دون أمانيه فلم ينلها، فيقول له ملك الموت : ما لك تتجرّع غصصك؟ فيقول : لاضطراب أحواله في معامليه وعياله، وقد بقيت في نفسه حزازتها واقتطع دون أمانيه فلم ينلها، فيقول له ملك الموت : ما لك تتجرّع غصصك؟ فيقول : لاضطراب أحواله في معامليه وعياله، وقد بقيت في نفسه حزازتها واقتطع أحوالي وقد أمانيه فلم ينلها، فيقول له ملك الموت : ما لك تتجرّع غصصك؟ فيقول : لاضطراب أحوالي واقتطاعى دون آمالي فيقول له ملك الموت : وهل يجزع عاقل من فقد درهم زائف قد اعتاض عنه بألف ألف ضعف الذنيا؟ فيقول : لا، فيقول له ملك الموت : وهل يجزع عاقل من فقد درهم زائف قد وناحتاض عنه بألف ألف ضعف الذنيا؟ فيقول : لا، فيقول له ملك الموت : وهل يجزع عاقل من فقد درهم زائف قد وني درجات الجنان وقصورها التي تقصر دونها الأماني، فيقول له ملك الموت : تلك منازلك ألموت : بلى وأموالك وأموالك وأموالك وأموالك وأهلك وعيالك، ومن كان من أهلك ههنا وذريتك صالحاً فهم هناك معك، فيرى درجات الجنان وقصورها التي تقصر دونها الأماني، فيقول له ملك الموت : تلك منازلك ألف راموالك وأهلك وعيالك، ومن كان من أهلك مهنا وذريتك صالحاً فهم هناك معك، فيرى درجات الجنان وقصورها التي تقصر دونها الأماني، فيقول له ملك الموت : تلك منازلك أفترضى به بدلاً مما ههنا؟ فيقول له : أولا تراهم هؤلاء ساداتك وأثمتك، هم هناك أفترضى والقليبين من آلهما في أعلى عليين فيقول له : أولا تراهم هؤلاء ساداتك وأثمتك، هم هناك والقليبين من ألهما في أعلى عليين فيقول له : أولا تراهم هؤلاء ساداتك وأثمتك، هم هناك والقيبين من ألهما في أعلى ماقال الله وألم يسك وأناسك، أفما ترضى بهم بدلاً مما تفارق ههنا؟ فيقول : بلى وربي، فذلك ماقال الله والقليبين من ألهما في أعلى عليين فيقول له : أولا تراهم هؤلاء ساداتك وأثمتك، هم هناك وألقلسك، وأناسك، أفما ترضى بهم بدلاً مما تفارق ههنا؟ فيقول نه : أولا تراهم هؤلاء ساداتك وأثمتك ماقال الله جلاسك وأناسك، أفما ترضى بقم بدلاً مما تفارق ههنا؟ فيقول: بلى وربي م فذلك ماقال الله ج

- الغدير ط٢ ج٢ ص٣١١ و٣١٢ وروى الحافظ الكبير الحاكم الحسكاني الحنفي في كتابه شواهد التنزيل عشرين رواية استدل بها على أنّ الصراط المستقيم في سورة الحمد وغيرها، عليّ بن ابي طالب ﷺ وأولاده المعصومون ﷺ وشيعته. [النمازي].
  - (۱) المصدر السابق.
  - (٢) اصول الكافي، ج ١ ص ١٢٧ باب ان الطريقة التي حث على الاستقامة... ح ٢.
    - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٢٤.

تعالى : ﴿ إِنَّ الَذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَدَمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَتَبِكَةُ أَلَّا تَخَافُواً﴾ فما أمامكم من الأهوال فقد كفيتموها ﴿ وَلا تَحْزَنُواً﴾ على ما تخلفونه من الذّراري والعيال والأموال، فهذا الذي شاهدتموه في الجنان بدلاً منهم ﴿ وَأَبَشِرُوا بِالْجُنَةِ ٱلَتِي كُنتُمَ تُوَعَكُونَ﴾ هذه منازلكم، وهؤلاء ساداتكم أنّاسكم وجلّاسكم ﴿ نَعْنُ أَوَلِيَآؤَكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيا وَفِي الآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَشْتَحِي أَنفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَذَعُونَ إِنَّ أَوْلِيَآؤُكُمْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّبِيا وَفِي الآخر

**بيان:** قال الطبرسيّ تظلمُه في تفسيره هذه الآية : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ﴾ : أي وحّدوا الله تعالى بلسانهم، واعترفوا به، وصدّقوا أنبياءه ﴿ ثُمَّ ٱسَتَعَنَّمُواً﴾ أي استمروا على التوحيد، أو استقاموا على طاعته. وروى محمّد بن الفضيل قال: سألت أبا الحسن الرضا ﷺ عن الاستقامة، قال: هي والله ما أنتم عليه.

﴿ تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمُلَتِيكَةُ يعني عند الموت وروي ذلك عن أبي عبد الله عليه وقيل: تستقبلهم الملائكة إذا خرجوا من قبورهم في الموقف بالبشارة من الله وقيل: في القيامة، وقيل: عند الموت وفي القبر وعند البعث ﴿ أَلَا تَخَافُوا وَلَا تَحْرَنُوا ﴾ أي يقولون لهم: لاتخافوا عقاب الله، ولا تحزنوا لفوت الثواب وقيل: لا تخافوا ممّا أمامكم، ولا تحزنوا على ما خلفتم من أهل وولد ﴿ غَمَّنُ أَوَلِيَ آؤَكُمُ ﴾ أي أنصاركم وأحباؤكم ﴿ في الْحَيَوْةِ اللَّهُ يَعْرَلُوا إيصال الخيرات إليكم من قبل الله تعالى ﴿ وَفي ٱلْآخِخرَةِ ﴾ فلا نفارقكم حتى ندخلكم الجنة وقيل: أي نحرسكم في الذيا وعند الموت، وفي الآخرة، عن أبي جعفر على الجنة وقيل: أي نحرسكم في الذيا وعند الموت، وفي الآخرة، عن أبي جعفر عليه الجنة

٥ – كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن سماعة والله بن حمّاد عن سماعة قال : سمعت أبا عبد الله عليمًا يقول في قول الله بمَرْكَمَاتًا : ﴿وَأَلَو اسْتَقَدَمُوا عَلَى حمّاد عن سماعة قال : سمعت أبا عبد الله عليمًا يقول في قول الله بمَرْكَمَاتًا : ﴿وَأَلَو اسْتَقَدَمُوا عَلَى الطّرِيقَةِ لَأَسْتَقَدَعُهُما مَدًا له عند الله عليم بن إسحاق عن عبد الله بحمّاد عن سماعة قال : سمعت أبا عبد الله عليمًا يقول في قول الله بمَرْكَمَاتًا : ﴿وَأَلَو اسْتَقَدَمُوا عَلَى الطّرِيقَةِ لَأَسْتَقَدَى مَدًا له عَدَيّاً عبد الله عليم بن إلى الله بمُرْكَمَاتًا : أو وَأَلَو السَتَقَدَمُوا عَلَى الطّرِيقَةِ لَأَسْتَقَدَى مَا عند الأطلة حين أخذ الله الطّريقة لأسْتَقَدَى من الماء الفرات العذب (<sup>٣)</sup>.

**بيان:** أي صببنا على طينتهم الماء العذب الفرات، لا الماء الملح الأجاج، كما مرّ في أخبار الطينة.

٦ - كَنْزَءْ بِالإسناد عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن قول الله عزوجل: ﴿وَأَلَوِ ٱسْتَقَنَمُوا عَلَى ٱلطَّرِيغَةِ لَأَسْتَيْنَهُم مَّاَةً عَدَقاً يعني لأمددناهم علماً كي يتعلّمونه من الأثمة ﷺ<sup>(3)</sup>.

٧ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد بن خالد عن محمّد

(1) تفسير الإمام العسكري، ص ٢٣٩.
 (٢) مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٠٠.
 (٣) - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٠٣ في تأويل الآية ١٦ من سورة الجن.

ابن عليّ عن محمّد بن مسلم عن بريد العجليّ قال: سألت أبا عبد الله للْكَلِيْ عن قول الله لِمَرْكِلُنُ : ﴿وَأَلَوْ أَسْتَقَنْمُوا عَلَ ٱلطَّرِيفَةِ﴾ قال: يعني على الولاية ﴿ لَأَسَفَيْنَهُم مَآةً غَدَقَا﴾ قال: لأذقناهم علماً كثيراً يتعلّمونه من الأئمة للكَلِيْ ، قلت: قوله: ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيؤٍ قال: إنّما هؤلاء يفتنهم فيه، يعني المنافقين<sup>(1)</sup>.

٨ - وروي أيضاً عن عليّ بن عبد الله، عن إبراهيم بن محمّد عن إسماعيل بن يسار عن عليّ بن حفص عن جابر عن أبي جعفر ظلِّظَلا في قوله تَتَوَكَنا : ﴿ وَأَلَوْ آسْتَقَنَمُوا عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْتَيْنَهُم مَآة عَدَقًا لِنَفْنِنَكُم فِيهًى ، قال : قال الله : لجعلنا أظلّتهم في الماء العذب لنفتنهم فيه، وفتنتهم في عليّ ظلِّظْلا ، وما فتنوا فيه وكفروا إلا بما نزل في ولايته<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ تظلمُه : ﴿وَأَلَوْ أَسْتَقَنْمُوا عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ﴾ أي على طريقة الإيمان ﴿ لَأَسْقَيْنَهُم مَّآَهُ﴾ كثيراً من السّماء، وذلك بعدما رفع عنهم المطر سبع سنين، وقيل ضرب الماء الغدق مثلاً، أي لوسّعنا عليهم في الدنيا ﴿ لِنَفْتِنَهُمْ فِيدٍّ﴾ أي لنختبرهم بذلك.

وفي تفسير أهل البيت ﷺ عن أبي بصير قال: قلت لأبي جعفر ﷺ : قول الله : ﴿ إِنَّ الَذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ أَسْتَغَـُمُواً﴾ قال: هو والله ما أنتم عليه. ولو استقاموا على الطريقة لاسقيناهم ماء غدقاً. وعن بريد العجليّ عن أبي عبد الله ﷺ قال: معناه لأفدناهم علماً كثيراً يتعلّمونه من الأثمّة ﷺ انتهى<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** استعارة الماء للعلم شائع لكونه سبباً لحياة الرّوح، كما أنّ الماء سبب لحياة البدن.

## ۲٦ – باب أن ولايتهم الصدق، وإنهم الصادقون والصديقون والشهداء والصالحون

الأيات: التوبة (٩، ﴿ بَنَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوْا انْقُوْا اللَّهُ وَكُونُواْ مَعَ الصَّدِقِينَ﴾ (١١٩٠.

تفسيو؛ قال الطبرسيّ تظله : في مصحف عبد الله وقراءة ابن عبّاس : من الصّادقين . وروي ذلك عن أبي عبد الله ظلِّظْلا ، ثمَّ قال : أي الّذين يصدقون في أخبارهم ولا يكذبون ، ومعناه كونوا على مذهب من يستعمل الصّدق في أقواله وأفعاله ، وصاحبوهم ورافقوهم ، وقد وصف الله الصّادقين في سورة البقرة بقوله : ﴿ وَلَكِنَ ٱلْبَرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ ﴾ – إلى قوله – ﴿ أُوَلَتِيكَ ٱلَّذِينَ مَسَدَقُواً وَأُوْلَتَيكَ هُمُ ٱلْمُنْقُوْنَ》 فأمر سبحانه بالاقتداء بهؤلاء ، وقيل بالصادقين هم الّذين ذكرهم الله في كتابه ، وهو قوله : ﴿ وَلِكِنَ آلْبَرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلأَخ

- (1) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٠٣ في تأويل الآية ١٦ من سورة الجن.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۱۰۱.

قَضَىٰ خَبَتُو ﴾ يعني حمزة بن عبد المطلب وجعفر بن أبي طالب ﴿وَمِنْهُم مَّن يَنْنَظِرُ ﴾ يعني عليّ بن أبي طالب .

وروى الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس قال: ﴿وَكُونُواْ مَعَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ مع عليّ ﷺ وأصحابه. وروى جابر عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿وَكُونُواْ مَعَ ٱلْعَنَدِقِينَ﴾ قال: مع آل محمد ﷺ <sup>(1)</sup>.

ا - فحس، ﴿وَمَن يُعلِيم اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُوْلَتِهِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنَّمَ اللَّهُ عَلَيَهِم مِّنَ النَّبِيِّينَ وَالصِّدِيفِينَ وَالشُّهَدَآءِ وَالصَّلِحِينُ وَحَسُنَ أُوْلَتَهِكَ رَفِيعًا﴾ قال: النبيّين رسول الله ﷺ، والصدّيفين عليّ ﷺ، والشهداء الحسن والحسين، والصّالحين الأثمّة، وحسن أولئك رفيفاً القائم من آل محمد ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٢ - كَفَزُ روى الشيخ الطوسي عَنْهُ في كتاب مصباح الأنوار بإسناده عن أنس قال : صلّى بنا رسول الله عَنْهُ في بعض الآيام صلاة الفجر ، ثمَّ أقبل علينا بوجهه الكريم فقلت له : يا رسول الله أرأيت أن تفسّر لنا قوله تعالى : ﴿فَأُولَئِهَكَ مَعَ الَّذِينَ أَنَهُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَٱلْعَمَدِيقِينَ وَعَلَيْ اللهُ أرأيت أن تفسّر لنا قوله تعالى : ﴿فَأُولَئِهَكَ مَعَ الَّذِينَ أَنَهُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَٱلْعَمَدِيقِينَ وَعَلَيْ اللهُ أرأيت أن تفسّر لنا قوله تعالى : ﴿فَأُولَئِهَكَ مَعَ الَّذِينَ أَنَهُمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَٱلْعَمَدِيقِينَ وَٱللَّهُ مَاللَهُ أَرأيت أن تفسّر لنا قوله تعالى : ﴿فَأُولَئِهَكَ مَعَ الَذِينَ أَنَهُمَ اللهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَٱلْعَمَدِيقِينَ وَٱللَّهُ مَاللَهُ أَرأيت أن تفسّر لنا قوله تعالى : ﴿فَأُولَئِهَكَ مَعَ الَذِينَ أَنَهُمَ اللَهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَٱلْعَمَدِيقِينَ وَٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلللهِ تُعَلَيْنَ وَأَلْتَبِيتَ وَاللَّهُ فَقَال اللهُ أَرأيت أن تفسّر لنا قوله تعالى : ﴿فَأُولَئِهَكَ مَعَ الَذِينَ أَنَهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلللهِ عَلَى وَأَنْ وَاللَهُ عَلَيْهُ فَقَالَ عَنْهُ أَمَ النبيونَ فَانا ، وأمّا الصَدِيقون فأخي عليه اللهُ إلَى إلَهُ إلَّهُ عَلَيْهُ وَأَن اللهُ إلَهُ أَنْ قَال وَالشَهُ عَلَيْهِمُ اللَّهُ وَأَمَّا الشَهداء فعمّي حمزة ، وأمّا الصالحون فابنتي فاطمة وأولادها الحسن والحسن غَلْ الله الحبون أله الحمل الحسن غَلْقَلْهُ الخُبُولُ اللهُ الْنُعْمَ اللهُ مُنْ اللهُ مِنْ إلَى اللهُ اللَهُ مِنْ أَنْ أَنْ أَنْ أَلُهُ مُنْ أَلُهُ مُنْسُ مَا اللهُ اللهُ مُؤْلُونَة مُنْ أَمَ اللَّي أَنْ أَنْمُ اللهُ مُنْ مُنْ أَمَّا النهُ عَلَيْ مَاللَهُ اللهُ عَلَى أَنْ مَاللَهُ اللهُ اللهُ مُنْ عَالَ عَلَهُ عَلَي أَنْهُ اللهُ مُنْ أَنْ أَنْهُ مَالَهُ مُنْهُ مِنْ مَا عَلَى الللهُ عَلَي مُنْ مُعْلَى اللهُ عَلَي أَنْ أَنْ أَنْ أَنْهُ مُنْ أَوْلَةُ مُؤْتُ مُنْ أَنْ أَنْهُ مُنْ أَلُهُ مُ أُعْمَ مُنْهُ مُنْ أَلُهُ مُنْ عَامَ مُوْلُ مُنْ مُعْنُ مُنْ أَعْنُ مُ والحسين عَلْهُ اللهُ عَلَي إلَهُ أَنْهُ مُنْ أَنْ أَنْهُ مُنْهُ مُنْ أَعْمَ مُنْ أَسُرُ مُ أَنَا مُ مُنْ أَعْمُ م مَا أُنُهُ مُنْهُ مُنْ أَنْ أَنْ أَمَ مُ مُعْمَا م

٣ - يرة الحسين بن محمّد عن الحسن بن عليّ عن أحمد بن عائد عن ابن أذينة عن بريد العجليّ قال : سألت أبا جعفر ظليَظَلا عن قول الله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ مَامَنُوا أَنَقُوا اللهُ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَدِقِينَ ﴾ قال : إيّانا عنى<sup>(3)</sup>.

٤ - قب: جابر الأنصاري عن الباقر ﷺ في قوله: ﴿وَكُونُوا مَعَ ٱلْقَسَدِقِينَ ﴾ أي مع آل محمد ﷺ (٥).

٥ - ير؛ الحسين بن محمد عن معلى بن محمد عن الحسن عن أحمد بن محمد قال: سألت الرضا ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا أَنَّقُوا ٱللَّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلصَّدِقِينَ﴾ قال: الصادقون الأئمة الصديقون بطاعتهم<sup>(٦)</sup>.

٦ - فر: الحسن بن عليّ بن بزيع معنعناً عن أصبغ بن نباتة قال لي عليّ بن أبي طالب عليه التي أريد أن أذكر حديثاً، قلت: فما يمنعك يا أمير المؤمنين أن تذكره؟ فقال:

- مجمع البيان، ج ٥ ص ١٣٩.
   مجمع البيان، ج ٥ ص ١٣٩.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٤٣ في تأويل الآية ٦٩ من سورة النساء.
    - (٤) بصائر الدرجات، ص ٤٦ ج ١ باب ١٤ ح ١.
- (٥) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٩٥. (٦) بصائر الدرجات، ص ٤٦ ج ١ باب ١٤ ح ٢.

ما قلت هذا إلا وأنا أريد أن أذكره، ثمَّ قال عَلَيْنَ : إذا جمع الله الأولين والآخرين كان أفضلهم سبعة منّا بني عبد المطلب، الأنبياء أكوم الخلق، ونبيّنا أفضل الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، ثمَّ الأوصياء أفضل الأمم بعد الأنبياء، ووصيّه أفضل الأوصياء، ثمَّ الشهداء أفضل الأمم بعد الأوصياء وحمزة سيّد الشهداء، وجعفر ذو الجناحين يطير مع الملائكة، لم ينحله شهيداً قط قبله رحمة الله عليهم أجمعين وإنّما ذلك شيء أكرم الله به محمّداً عليهم ألى : ﴿ وَمَن يُطِع اللّه وَالرَّسُولَ فَأُوَلَئِكَ مَعَ الَذِينَ أَنْعَمَ اللَهُ عَلَيْهِم مِن أكرم الله به محمّداً عليهم السلام والحسين والمهدي عليهم السلام والتحية والإكرام جعله الله ممن يشاء من أهل البيت (

٧ - فو؛ محمّد بن القاسم بن عبيد معنعناً عن سليمان الذيلميّ قال: كنت عند أبي عبد الله عليمية إذ دخل عليه أبو بصير وقد أخذه النفس، فلمّا أن أخذ مجلسه قال أبو عبد الله عليمية إذ دخل عليه أبو بصير وقد أخذه النفس، فلمّا أن أخذ مجلسه قال أبو عبد الله تليمية إذ دخل عليه أبو بصير وقد أخذه النفس، فلمّا أن أخذ مجلسه قال أبو سني، ودقّ عظمي، واقترب أجلي، ولست أدري ما أرد عليه من أمر آخرتي فقال أبو مني، ودقّ عظمي، واقترب أجلي، ولست أدري ما أرد عليه من أمر آخرتي فقال أبو سني، ودقّ عظمي، واقترب أجلي، ولست أدري ما أرد عليه من أمر أخرتي فقال أبو عبد الله عليمية إذ دخل عليه من أمر أخرتي فقال أبو مني، ودقّ عظمي، واقترب أجلي، ولست أدري ما أرد عليه من أمر أخرتي فقال أبو عبد الله عليمية إذ يا أبا محمّد وإنك لتقول هذا؟ فقال: وكيف لا أقول هذا؟ فذكر كلاماً، ثمَّ عبد الله عليمية إذ يا أبا محمّد وإنك لتقول هذا؟ فقال: وكيف لا أقول هذا؟ فذكر كلاماً، ثمَّ عبد الله عليمية إذ يا أبا محمّد وإنك لتقول هذا؟ فقال: وكيف لا أقول هذا؟ فذكر كلاماً، ثمَّ عبد الله عليمية إذ يا أبا محمّد وإنك لتقول هذا؟ فقال: وكيف لا أقول هذا؟ فذكر كلاماً، ثمَ عبد الله عليمية إذ يا أبا محمّد لقد ذكر الله في كتابه المبين: ﴿ فَأُولَئِكَ مَعَ الَذِينَ أَنّهُ مَاللَهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَبِيرَينَ وأَلْ وَلَيني أَنهم ألله عليهم مِن ٱلنَبِيرينَ وأَلْتَبُو يَنهم ألله أولاني أولاني أولاني أولاني أله معمد لقد ذكر الله في كتابه المبين: ﴿ فَأُولَئِكَ مَعَ الَذِينَ أَلَعُم ألله عليهم مِن ٱلنَبِيرينَ وأَلْتَبَينَ وأَلْتَبِينَ وألله يوني وٱلله يولان أولاني أولان أولاني أولاني

٨ -قب: تفسير أبي يوسف: يعقوب بن سفيان عن مالك بن أنس عن نافع عن ابن عمر قال: ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا أَتَقُوا ٱللَّهُ قال: أمر الله الصحابة أن يخافوا الله ثمَّ قال: ﴿ وَكُونُوا مَعَ العَمَدِقِينَ يعني مع محمد وأهل بيته ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٩ - أقول: جماعة بإسنادهم عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ في قوله تعالى : ﴿ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِينِيَكِ قَال: مع محمّد وأهل بيته ﷺ <sup>(٤)</sup>.

١٠ - أقول: قال السيّد ابن طاووس قدّس الله روحه: رأيت في تفسير منسوب إلى الباقر عليّ في قوله تعالى: ﴿ وَكُونُواْ مَعَ الصَّـدِقِينَ يقول: كونوا مع عليّ بن أبي طالب وآل محمّد صلوات الله عليهم، قال الله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ مَدَفُواْ مَا عَنهدُوا اللّهَ عَلَيّ بن أبي مالب وآل محمّد صلوات الله عليهم، قال الله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ مَدَفُواْ مَا عَنهدُوا اللّهُ عَلَيْهُم مَعَنّى مَحمّد صلوات الله عليهم، قال الله تعالى: ﴿ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ مَدَفُواْ مَا عَنهدُوا اللّهُ عَلَيْهُم مَحمّد صلوات الله عليهم، قال الله تعالى: ﴿ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ مَدَفُواْ مَا عَنهدُوا اللّهُ عَلَيْهُم مَن مَن مَنفُوا مَا عَنهدُوا اللهُ عَلَيْهُم مَن نَعْدَ مُعَنّى مَعْهُوا اللهُ عليهم، قال الله تعالى: ﴿ مِن ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ مَدَفُواْ مَا عَنهدُوا اللهُ عَلَيْهُم مَن مَن مَنفَضَى نَخَبَعُهُ وهو حمزة بن عبد المطلب عَلَيْنَ ﴿ وَمِنْهُم مَن بَنفَظِرُهُ وهو عليّ بن أبي طالب عَلَي فَن فَضَى نَخْبَعُهُ وهو حمزة بن عبد المطلب عَلَيْن ﴿ وَمِنْهُم مَن بَنفَظِرُهُ وهو عليّ بن أبي طالب عَلي أن أبي ألله يقول الله : ﴿ وَمَا بَدَلُواْ أَنَهُ وَلَيْ إِلَى وهو عليّ بن أبي طالب عَلَي إلى أبي الله عليهم من قال الله : ﴿ وَمَا بَلَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَي اللهُ وهم من ألله الله الله الله الله اللهُ مُولاً الله : ﴿ وَمَا بَدَالهُ مَعْلَدَةُ مَنْ مَاللهُ اللهُ ال اللهُ اللهُ مُولالهُ اللهُ ال اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُولالهُ اللهُ اله

(۱) – (۲) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ۱۱۳ ح ۱۱۰. (۳) مناقب ابن شهرآشوب، ج ۳ ص ۱۱۱. (٤) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ۱۹۵. **بيان:** التمسك بتلك الآية لإثبات الإمامة في المعصومين ﷺ بين الشّيعة معروف.

وقد ذكره المحقّق الطوسيّ طيّب الله روحه القدوسي في كتاب التجريد ووجه الاستدلال بها أنَّ الله تعالى أمر كافّة المؤمنين بالكون مع الصادقين، وظاهر أن ليس المراد به الكون معهم بأجسامهم، بل المعنى لزوم طرائقهم ومتابعتهم في عقائدهم وأقوالهم وأفعالهم، ومعلوم أنّ الله تعالى لا يأمر عموماً بمتابعة من يعلم صدور الفسق والمعاصي عنه مع نهيه عنها، فلا بدّ من أن يكونوا معصومين لا يخطئون في شيء حتّى تجب متابعتهم في جميع الأمور، وأيضاً أجمعت الأمّة على أنّ خطاب القرآن عام لجميع الأزمنة لا يختصّ بزمان دون زمان، فلا بدّ من وجود معصوم في كلّ زمان ليصحّ أمر مؤمني كلّ زمان بمتابعتهم في

فإن قيل : لعلّهم أمروا في كلّ زمان بمتابعة الصّادقين الكائنين في زمن الرسول ﷺ فلا يتمّ وجود المعصوم في كلّ زمان .

قلنا : لا بدّ من تعدّد الصادقين، أي المعصومين بصيغة الجمع، ومع القول بالتعدّد يتعيّن القول بما تقوله الإماميّة إذ لا قائل بين الإماميّة بتعدّد المعصومين في زمن الرسول ﷺ مع خلوّ سائر الأزمنة عنهم، مع قطع النظر عن بعد هذا الاحتمال عن اللفظ. وسيأتي تمام القول في ذلك في أبواب النصوص على أمير المؤمنين صلوات الله وسلامه عليه.

والعجب من إمامهم الرازيّ كيف قارب ثمَّ جانب وسدَّد ثمَّ شدَّد وأقرَّ ثمَّ أنكر وأصرَّ، حيث قال في تفسير تلك الآية : إنَّه تعالى أمرالمؤمنين بالكون مع الصادقين، ومتى وجب الكون مع الصادقين فلا بدّ من وجود الصادقين، لأنّ الكون مع الشيء مشروط بوجود ذلك الشيء، فهذا يدلّ على أنَّه لا بدّ من وجود الصادقين في كلّ وقت، وذلك يمنع من إطباق الكل على الباطل، فوجب إن أطبقوا على شيء أن يكونوا محقّين، فهذا يدلّ على أنّ إجماع الأمّة حجّة.

فإن قيل : لم لا يجوز أن يقال : المراد بقوله : ﴿وَكُونُوا مَعَ المَندِقِينَ ﴾ أي كونوا على طريقة الصالحين كما أنّ الرّجل إذا قال لولده : كن مع الصالحين لا يفيد إلا ذلك، سلّمنا ذلك لكن نقول : إنّ هذا الأمر كان موجوداً في زمان الرسول تلكي فقط، وكان هذا أمراً بالكون مع الرسول تلكي ، فلا يدلّ على وجود صادق في سائر الأزمنة، سلّمنا ذلك لكن لم لا يجوز أن يكون ذلك الصادق هو المعصوم الّذي يمتنع خلوّ زمان التكليف عنه كما تقوله الشّيعة؟

فالجواب عن الأوّل أنّ قوله: ﴿وَكُونُوا مَعَ ٱلْمَكَذِقِينَ﴾ أمر بموافقة الصادقين ونهي عن مفارقتهم، وذلك مشروط بوجود الصادقين، وما لا يتمّ الواجب إلا به فهو واجب، فدلّت هذه الآية على وجود الصاقين، وقوله: إنّه محمول على أن يكونوا على طريقة الصادقين، فنقول: إنّه عدول عن الظاهر من غير دليل، قوله: هذا الأمر مختصّ بزمان الرّسول، قلنا: هذا باطل لوجوه: الأوّل: أنّه ثبت بالتّواتر الظاهر من دين محمّد ﷺ أنّ التكاليف المذكورة في القرآن متوجّهة على المكلّفين إلى قيام القيامة، فكان الأمر في هذا التّكليف كذلك.

والثاني: أنَّ الصيغة تتناول الأوقات كلُّها بدليل صحَّة الاستثناء.

والثالث: لمّا لم يكن الوقت المعيّن مذكوراً في لفظ الآية لم يكن حمل الآية على البعض أولى من حملها على الباقي، فإما أن لا يحمل على شيء فيفضي إلى التعطيل وهو باطل، أو على الكلّ فهو المطلوب.

والرابع : أنّ قوله : ﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ أمر لهم بالتقوى، وهذا الأمر إنّما يتناول من يصح منه أن لا يكون متقياً، وإنّما يكون كذلك لو كان جائز الخطأ، فكانت الآية دالة على أنّ من كان جائز الخطأ وجب كونه مقتدياً بمن كان واجب العصمة، وهم الّذين حكم الله بكونهم صادقين، وترتّب الحكم في هذا يدلّ على أنّه إنّما وجب على جائز الخطأ كونه مقتدياً به، ليكون مانعاً لجائز الخطأ عن الخطأ، وهذا المعنى قائم في جميع الأزمان، فوجب حصوله في كلّ الأزمان.

قوله: لم لا يجوز أن يكون المراد هو كون المؤمن مع المعصوم الموجود في كلّ زمان؟ قلنا: نحن نعترف بأنّه لا بدّ من معصوم في كلّ زمان إلا أنا نقول: إنّ ذلك المعصوم هو مجموع الأمّة، وأنتم تقولون: إنّ ذلك المعصوم واحد منهم فنقول: هذا الثاني باطل، لأنّه تعالى أوجب على كلّ من المؤمنين أن يكونوا مع الصادقين، وإنّما يمكنه ذلك لو كان عالماً بأن ذلك الصادق من هو، لأنّ الجاهل بأنّه من هو لو كان مأموراً بالكون معه كان ذلك تكليف ما لا يطاق، لأنّا لا نعلم إنساناً معيّناً موصوفاً بوصف العصمة والعلم، وإنا لا نعلم أنّ هذا الإنسان حاصل بالضرورة، فثبت أنّ قوله: ﴿وَكُونُوا مَعَ العصمة والعلم، وإنا لا نعلم أنّ هذا تخص معين، ولمّا بطل هذا بقي أنّ المراد منه الكون مع جميع الأمّة، وذلك يدلّ على أنّ قول مجموع الأمّة صواب وحق، ولا نعني بقولنا: الإجماع حجة إلا ذلك انتهى كلامه<sup>(1)</sup>

والحمد لله الذي حقق الحقّ بما أجرى على أقلام أعدائه، ألا ترى كيف شيّد ما ادّعته الإماميّة بغاية جهده، ثمَّ بأيّ شيء تمسّك في تزييفه والتعامي عن رشده، وهل هذا إلا كمن طرح نفسه في البحر العجاج رجاء أن يتشبّث للنجاة بخطوط الأمواج؟ ولنشر إلى شيء ممّا في كلامه من التهافت والاعوجاج، فنقول: كلامه فاسد من وجوه: أمّا أوّلاً فبأنه بعدما اعترف بأن الله تعالى إنّما أمر بذلك لتحفّظ الأمّة عن الخطأ في كلّ زمان، فلو كان المراد ما زعمه من الإجماع كيف يحصل العلم بتحقّق الإجماع في تلك الأعصار مع انتشار علماء المسلمين في الأمصار وهل يجوّز عاقل إمكان الاطلاع على جميع أقوال آحاد المسلمين في

(1) تفسير فخر الرازي، ج ١٦ مجلد ٦ ص ١٦٧.

تلك الأزمنة؟ ولو تمسّك بالإجماع الحاصل في الأزمنة السابقة فقد صرّح بأنّه لا بدّ في كلّ زمان من معصوم محفوظ عن الخطأ .

وأما ثانياً فبأنه على تقدير تسليم تحقّق الإجماع والعلم في تلك الأزمنة فلا يتحقق ذلك إلا في قليل من المسائل، فكيف يحصل تحفظهم عن الخطأ بذلك؟ وأمّا ثالثاً فبأنه لايخفى على عاقل أنّ الظاهر من الآية أنّ المأمورين بالكون غير من أُمروا بالكون معهم، وعلى ما ذكره يلزم اتحادهما .

وأما رابعاً فبأنَّ المراد بالصّادق إمّا الصادق في الجملة فهو يصدق على جميع المسلمين، فإنّهم صادقون في كلمة التوحيد لامحالة، أو في جميع الأقوال، والأوّل لا يمكن أن يكون مراداً لأنّه يلزم أن يكونوا مأمورين باتّباع كلّ من آحاد المسلمين كما هو الظاهر من عموم الجمع المحلّى باللام، فتعيّن الثاني وهو لازم العصمة، وأمّا الّذي اختاره من إطلاق الصادقين على المجموع من حيث المجموع من جهة أنّهم من حيث الاجتماع ليسوا بكاذبين فهذا احتمال لا يجوّزه كردي لم يأنس بكلام العرب قطّ.

وأما خامساً فبأنَّ تمسّكه في نفي ما يدّعيه الشّيعة في معرفة الإمام لا يخفى سخافته، إذ كلَّ جاهل وضالَ ومبتدع في الدين يمكن أن يتمسّك بهذا في عدم وجوب اختيار الحقّ، والتزام الشرائع، فلليهود أن يقولوا : لو كان محمّد علي نبياً لكنا عالمين بنبوّته، ولكنا نعلم ضرورة أنا غير عالمين به، وكذا سائر فرق الكفر والضّلالة، وليس ذلك إلا لتعصّبهم ومعاندتهم وتقصيرهم في طلب الحقّ، ولو رفعوا أغشية العصبية عن أبصارهم ونظروا في دلائل إمامتهم ومعجزاتهم ومحاسن أخلاقهم وأطوارهم لأبصروا ما هو الحقّ في كلّ باب، ولم يبق لهم شك ولا ارتياب، وكفى بهذه الآية على ما قرر الكلام فيها دليلاً على لزوم الإمام في كلّ عصر وزمان<sup>(1)</sup>.

(1) أقول: وبتقريب آخر واضح عند الكل شمول خطاب القرآن لعامة المؤمنين في كل زمان، فالمؤمنون كافة امروا بالكون مع الصادقين. وواضح أنّه ليس المراد من الكون مع أجسامهم، بل المراد لزوم طريقتهم واطاعتهم ومتابعتهم في أقوالهم وأفعالهم، فوجب على المؤمنين كافة أن يتبعوا ويطيعوا الصادقين في نياتهم وأقوالهم وأفعالهم، فوجب على المؤمنين كافة أن يتبعوا ويطيعوا الصادقين في نياتهم وأقوالهم وأفعالهم وفي كلّ زمان. فلا يخلوا من أن يكون المراد من الصادقين، الصادقين في كلّ أقوالهم وأفعالهم في كلّ زمان. فلا يخلوا من أن يكون المراد من الصادقين، الصادقين في نياتهم وأقوالهم وأفعالهم وفي كلّ زمان. فلا يخلوا من أن يكون المراد من الصادقين، الصادقين في كلّ أقوالهم وأفعالهم ونياتهم فيكونون معصومين من الخطاء والزلل، وقال الصادقين في كلّ أقوالهم وأفعالهم ونياتهم فيكونون معصومين من الخطاء والزلل، وقال الصادقين في كلّ أقوالهم وأفعالهم ونياتهم فيكونون معصومين من الخطاء والزلل، وقال الصادقين في كلّ أقوالهم وأفعالهم ونياتهم فيكونون معصومين من الخطاء والزلل، وقال الصادقين في كلّ أقوالهم وأفعالهم ونياتهم فيكونون معصومين من الخطاء والزلل، وقال الصادقين في كلّ أوالهم وأفعالهم ونياتهم فيكونون معصومين من الخطاء والزلل، وقال الصادق كلي بعضها، في من الحظاء والزلل، وقال الصادق كلهم، فالافراد الأولون مرادون في الآية قطعاً بلا خلاف، بل الاجماع من الكل على شمول الآية لهذه الأفراد، وإنّما الخلاف في أنّهم بشرط لا، فلا يدخل في الآية أحد غيرهم، أو أنهم داخلون لا بمورد الآية الد المن وندع المشكوك الذي مورد لا بشرط فيشمل الصادقين في البعض؟ فناخذ بمورد الاتفاق والمتيقن وندع المشكوك الذي مورد الخلاف وعلى من ادّعى دخولهم في الآية اقامة الدليل، وأنّى لهم واقامة الدليل على وجوب مايعة = الخلون الخلاف وعلى من ادّعى دخولهم في الآية اقامة الدليل، وأنّى لهم واقامة الدليل على وجوب مايعة على الخلاف وعلى من ادّعى دخولهم في الآية الدليل، وأنّى لهم واقامة الدليل على وجوب مايعة =

١١ – ما: بإسناد أخي دعبل عن الرّضا عن آبائه عن عليّ صلوات الله عليهم في قوله تعالى: ﴿فَمَنْ أَظْلَمُ مِنّى حَكَذَبَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَذَبَ بِٱلصِّدَةِ إِذْ جَآءَهُ أَهُ قَال: الصدق ولايتنا أهل البيت<sup>(1)</sup>.

قب: عن أمير المؤمنين عَلِيَنَا مثله. اج ٣ ص ١١١٠.

**بيان:** لعلّ الغرض بيان معظم أفراد الصّدق<sup>(٢)</sup> الّذي أتى به النبيّ ﷺ لا تخصيصه بالولاية.

١٢ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن الحسن بن عليّ المقري رفعه إلى أبي أيّوب الأنصاريّ قال: قال رسول الله عني الصدّيقون ثلاثة حزقيل مؤمن آل فرعون وحبيب صاحب ياسين، وعليّ بن أبي طالب، وهو أفضل الثلاثة<sup>(٣)</sup>.

١٣ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الفزاريّ عن محمّد بن عمرو عن عبد الله بن سليمان عن إسماعيل بن إبراهيم عن عمرو بن الفضل البصريّ عن عبّاد بن صهيب عن جعفر بن محمّد عن آبائه علي الذي قال : هبط على النبيّ عنه ملك له عشرون ألف رأس . فوثب النبيّ عنه ليقبّل يده، فقال له الملك : مهلاً مهلاً يامحمد، فأنت والله أكرم على الله من أهل السّماوات وأهل الأرضين أجمعين، والملك يقال له : محمود، فإذا بين منكبيه مكتوب : لا إله إلا الله، محمّد الأرضين أجمعين، والملك يقال له النبيّ : حمود، فإذا بين منكبيه مكتوب : لا إله الله الملك : مهلاً مهلاً يامحمد، فأنت والله أكرم على الله من أهل السّماوات وأهل الأرضين أجمعين، والملك يقال له : محمود، فإذا بين منكبيه مكتوب : لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، عليّ الملك : من أله النه تقال له المنبيّ : حبيبي محمود، منذ كم هذا مكتوب بين محمّد منذ كم هذا مكتوب بين منكبيك؟ قال : من قبل أن يخلق الله آدم أبك باثني عشر ألف عام <sup>(3)</sup>.

- من يكون صادقاً في بعض الأقوال والأفعال وفي بعضها يكون كاذباً، والكاذب يكون ملعوناً غير مؤمن وله عذاب أليم، كما هو صريح الآيات الكريمة ويصير عاصياً أئماً فاسقاً ظالماً وقد نهى الله عن الكون مع الظالمين والفاسقين والكاذبين واطاعتهم والجلوس في مجالسهم، فكيف يأمر باطاعتهم ومتابعتهم، ومتابعتهم، وقال تعالى: ﴿وَلا تُقْلِع يَنْهُمَ مَانِمًا أَوَ كَقُوْلَ وقال: ﴿وَلا تُقْلِع ٱلْكَفِرِينَ وَأَلْسَنَفِينَ ﴾ وقال حكاية ومتابعتهم، وقال تعالى: ﴿وَلا تُقْلِع مِنْهُمَ مَانِمًا أَوَ كَقُول ومتابعتهم، وقال تعالى: ﴿وَلا تُقْلِع مِنْهُمَ مَانِمًا أَوَ كَقُول وقال: ﴿وَلا تُقْلِع ٱلْكَفِرِينَ وَأَلْسَنَفِينَ ﴾ وقال حكاية عن اهل النار: ﴿وَرَنَّنَا إِنَّا أَطَمَنا سَادَتَنَا وَكُبَراً مَا مَانَدًا فَأَصَلُونا ٱلتَبِيلا ﴾ وقال: ﴿وَلا ماليهم، فكيف يأموا والأفعال عن العل النار: ﴿وَرَنَنَا إِنَّا أَطَمَنا سَادَتَنَا وَكُبَراً مَا مَانَدًا وَكُبَراً فوقال: ﴿وَلا عالَهم، والحال مالي أَنْ وقال حكاية عن العل النار: ﴿وَرَنَنَا إِنَّا أَطَمَنا سَادَتَنَا وَكُبَراً فَأَسَلُونا ٱلتَبِيلاً ﴾ وقال: ﴿وَدَ تَبَرأَ أَلَذِينَ أَنْبِعُوا مِنَ أَلَو والأفعال وهم الله إلى عال إلى الذار في عميه على الإطلاق لا في شيء خاص، والآية مطلقة وإطلاق وجوب الاتياع يلزم أن يكون المطاع والمتبع معصوماً ماموناً من الخطاء والزل كما عرفت. وحيث أنّ وجوب الاتياع يلزم أن يكون المطاع والمتبع معصوماً ماموناً من الخطاء والزلل كما عرفت. وحيث أنّ الناس لا يعلمون بواطن الأمور وعواقبها لابد من تنصيص علام الغيوب بلسان رسوله عليهم، وليس الناس لا يعلمون بواطن الأمور وعواقبها لابد من تنصيص علام الغيوب بلسان رسوله عليهم، وليس النس من الله ورسوله على أحد غير الأئمة الاثني عشر علي يتشير على على مؤالورايات والروايات والروايات والمواترات كآية التبليغ والولاية والمباهلة والتطهير وغيرها وحديث الغيرة وحديث الغذير والمنزلة والطيرة والروايات النص من الله ورسوله على أحد غير الأئمة الاثني عشر عشر علي عمو واضح من الأليات والروايات والروايات والروايات والنص من الله ورسولاه على أحد غير الأئمة والتني عشر على عشر علي عمو مالغير والميا والما والنوايا والمن ما والني والمي والم والمي والمي والم والمي والمولي والمي والم والمي والم والمي والموالي والم واله والمي والم والنه والمي واله والموا والمي والم وا
  - أمالي الطوسي، ص ٣٦٤ مجلس ١٣ ح ٧٦٦. والآية من سورة الزمر: ٣٢.
    - (٢) وكل ما قاله النبي 🎎 صدق.
  - (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٣٨ في تأويل الآية ١٩ من سورة الحديد.

١٤ - أقول: روى الطبرسيّ عن العياشيّ بإسناده عن منهال القصّاب قال: قلت لأبي عبد الله غليَّثِلاً : ادع الله أن يرزقني الشهادة، فقال: إنّ المؤمن شهيد ثمَّ تلا : ﴿وَالَذِينَ ءَامَنُوَا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُوْلَبِكَ هُمُ العِبدِبقُونَ وَالنُّهَدَةُ عِندَ رَبِّهِمْ لَهُمْ أَجَرُهُمْ وَنُوَرُهُمٌ ﴾<sup>(1)</sup>.

17 - لي: ابن موسى عن الأسدي عن سهل عن مبارك مولى الرّضا عن الرضا ظليمًا فال: لا يكون المؤمن مؤمناً حتى يكون فيه ثلاث خصال: سنّة من ربّه وسنّة من نبيّه وسنة من وليّه، فأمّا السنّة من ربّه فكتمان سره، قال الله جل جلاله: ﴿عَلَيْمُ ٱلْمَبْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ وَلَيّه، فأمّا السنّة من ربّه فكتمان سره، قال الله جل جلاله: ﴿عَلَيْمُ ٱلْمَبْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ وَلَيّه، فأمّا السنّة من ربّه فكتمان سره، قال الله جل جلاله: ﴿عَلَيْمُ ٱلْمَبْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ وَلَيّه، فأمّا السنّة من ربّه فكتمان سره، قال الله جل جلاله: ﴿عَلَيْهُ ٱلْمَبْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ وَلَيْه، فأمّا السنّة من ربّه فكتمان سره، قال الله جل جلاله: ﴿عَلَيْهُمُ ٱلْمَبْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَعَنَ عَلَيْهِ وَأَمَرُ أَمَدُ إِلَى أَنْهُ مَنِ أَرْتَفَى مِن رَسُولِ ﴾ وأمّا السنة من نبيّه فمداراة النّاس، فقال: ﴿خُلُهُ ٱلْفَنْو وَأَمْ مُ المَنَة من نبيّه فمداراة النّاس، فقال: ﴿خُلُوا الله جل بِللهُ فَا أَعْمَ وَأَمَ الله عَلَى وَأَمَرُ أَعْنَ وَأَمَرُ أَمَرُ أَعْنَ وَأَعْرَضَ عَن أَمَولُ إِلَا أَعْنَ وَأَمْ وَلُهُ والله مَا أَعْلَمُ وَلَيْ وَاللهُ عَلَى وَأَمَرُ أَعْنَى وَلَيْهُ وَلَ عَالَ الله مَن أَعْنَة مِن أَعْنَالَة من والله فالله الله ما والله والله والله على إلى أَمْ وَاللهُ عَلَى أَعْنَ أَعْنَ وَلَة وَلَيْ وَاللهُ فَقَلَي وَاللهُ عَلَى وَاللهُ وَاللهُ وَلَيْ وَاللهُ وَالله والله الله وَاللهُ وَاللهُ عَلَى أَعْنَائُونَ وَأَعْنَ إِلَى أَعْمَالَة وَالْعَنَ وَاللهُ وَلَيْ وَاللهُ والله وَاللهُ وَاللهُ عَلَى أَعْنَ وَاللهُ عَلَى أَعْنَالَة وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلَى أَعْنَالهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ واللهُ وَاللهُ مَنْ أَعْنَالَة والمُولُ أَعْنَ واللهُ مَاللهُ واللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ وَاللهُ مَاللهُ عَلَيْ أَعْنَ عَلَيْ فَلَهُ مَا مَا أُولَة واللهُ عَلَى أَعْنَ عَالهُ والله والهُ أَعْنَ وَاللهُ والهُ اللهُ واللهُ اللهُ عَلَي مَالمُعُولُ فَلَن واللهُ والله اللهُ عَلَى أَلْمُ أَلُولُهُ أَلُهُ مُنْ أَعْنَ واللهُ واللهُ اللهُ اللهُ مُعْلُولُ أَعْلَة والله الله والله اللهُ أَعْنَ إلَهُ أَلْهُ مُنْ أَعْنُ أَعْنُ واللهُ اللهُ الله الله الله أَعْنُ أَعْ مُنْ مَالهُ أَلُولُ أَعْنُ أَعْنُ أَعْنُ

الد الله الله الله الحمد بن إدريس عن الأشعريّ عن سهل عن الحارث عن ابن أبي الدلهاث مولى الرضا غليَّة مثله<sup>(٤)</sup>.

**كاء** عليّ بن محمّد بن بندار عن إبراهيم بن إسحاق عن سهل بن الحارث الدلهاث مولى الرضا عَلِيَّلا مثله<sup>(ه)</sup>.

**بيان:** الآية هكذا : ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلِكِنَّ الْبِرَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَالْبَوْمِ الْأَخِرِ وَالْمَلَتَهِكَةِ وَالْكِنَّبِ وَالَّذِيْتِيْنَ وَءَاقَ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ. ذَوِى الْصُرْفِ وَالْمَتَنِحِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الْزِقَابِ وَأَضَامَ الصَّلَوَةَ وَءَاقَ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ. ذَوِى الْصُرْفِ وَالْمَتَنِحِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الْزِقَابِ وَأَضَامَ الصَّلَوَةَ وَءَاقَ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ. ذَوِى الْصُرْفِ وَالْمَنْتَخِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي الْزِقَابِ وَأَضَامَ الصَّلَوَةَ وَءَاقَ الْزَكُوَةَ وَالْمُوفُوكَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنَهَدُوا وَالصَّبِينَ فِي السَّبِيلِ وَالضَّرْبِينَ وَفِي الْزِقَابِ وَأَفَسَامَ الصَّلَوَةَ وَءَاقَ الزَّكُوْةَ وَالْمُوفُوكَ بِعَهْدِهِمْ إذَا عَنهَدُوا وَالصَّبِينَ فِي

۲۷ – باب آخر في تأويل قوله تعالى: ﴿ أَنَّ لَهُمَ قَدَمَ صِدْنٍ عِندَ رَبِّهُمُ ﴾
۱ – فس: أبي عن حمّاد بن عيسى عن إبراهيم بن عمر اليماني عن أبي عبد الله تَلْكَنْ في

- (۱) (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ۳۹۰.
   (۳) أمالي الصدوق، ص ۲۷۰ مجلس ۵۳ ح ۸.
  - (٤) عيون أخبار الرضا، ج ١ باب ٢٦ ح ٩.
  - ٥) أصول الكافي، ج ٢ ص ٤٦١ باب المؤمن وعلامته، ص ٣٩.

٢٨ - باب / أن الحسنة والحسني الولاية، والسيئة عداوتهم 🚓

قوله تعالى: ﴿فَدَمَ صِدْقٍ عِندَ رَبَهِمْ﴾ قال: هو رسول الله ﷺ والأثمّة ﷺ <sup>(١)</sup>. شيء عن اليمانيّ مثله. فج ٢ ص ١٢٧ ح ٥ من سورة يونس<sup>٢</sup>. كا: عليّ عن أبيه مثله. فج ٨ ح ٥٥٤. بيان: لعلّ المراد ولايتهم، أو شفاعتهم، أو المراد بالقدم المتقدّم في العزّ والشرف،

**بيان؛** لعل المراد ولايتهم، أو شفاعتهم، أو المراد بالفدم المتفدم في العز والشرف، ويؤيّد الأوّل:

٢ – ما رواه الكليني عن الحسين بن محمد عن المعلمي عن محمد بن جمهور عن يونس عمن رفعه عن أبي عبد الله تلايتي عن الحسين بن محمد عن المعلمي عن محمد بن جمهور عن يونس عمن رفعه عن أبي عبد الله تلايتي في قول الله نتركيل : ﴿ وَبَشِرِ اللَّذِينَ ، امَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ مِحْد بن جمهور عن يونس عمن رفعه عن أبي عبد الله تلايتي في قول الله نتركيل : ﴿ وَبَشِرِ اللَّذِينَ ، امَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ عَمْن رفعه عن أبي عبد الله تلايتي في قول الله نتركيل : ﴿ وَبَشِرِ اللَّذِينَ ، امَنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَمَ صِدْقٍ عِندَ عَمْن رفعه عن أبي عبد الله تلايتي في قول الله نتركيل : ﴿ وَبَشِرِ اللهِ عمر والله عليه (٢) . وَلا يقد أمير الموات الله عليه (٢) .

٣ – وقال الطبرسي: قال ابن الأعرابي: القدم: المتقدّم في الشّرف، وقال أبو عبيدة والكسائي: كلّ سابق في خير أو شرّ فهو عند العرب قدم، ويقال: لفلان قدم في الإسلام، ثمَّ قال: في ذيرَ مَسِدَقِكه أي أجراً حسناً ومنزلة رفيعة بما قدّموا من أعمالهم، وقيل: هو شفاعة محمد يشير في القيامة، وهو المروي عن أبي عبد الله تشيري ، وروى أنّ المعنى سبقت لهم السّعادة في الذكر الأول".

٤ - شيء عن يونس عمّن ذكره في قول الله : ﴿ وَيَشِرِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ إلى آخر الآية . قال : الولاية<sup>(٤)</sup>.

## ٢٨ - باب أن الحسنة والحسني الولاية، والسيئة عداوتهم على المناق

ا - **شيء ق**ال محمّد بن عيسى في رواية شريف عن محمّد بن عليّ وما رأيت محمّديًّا مثله قط في قوله تعالى : ﴿مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُمْ عَشُرُ أَمْثَالِهَا**ً ﴾** قال : الحسنة الّتي عنى الله ولايتنا أهل البيت ، والسيئة عداوتنا أهل البيت<sup>(٥)</sup> .

- تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٩.
   أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥١ ح ٥٠.
  - (۳) مجمع البيان، ج ٥ ص ١٥٣.
  - ٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٢٧ ح ٣ من سورة يونس.
  - ها تفسير العياشي، ج ١ ص ٤١٥ ح ١٣٦ من سورة الأنعام.
  - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٠٣ في تأويل الآية ٨٩ من سورة النمل.

٣ - كفز، محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن عبد الله ابن جبلة الكنانيّ عن سلام بن أبي عمرة الخراسانيّ عن أبي الجارود عن أبي عبد الله الجدليّ قال : قال لي أمير المؤمنين تظيّش : ألا أخبرك بالحسنة التي من جاء بها أمن من فزع يوم القيامة، والسبيّة التي من جاء بها كمبّ على وجهه في نار جهنّم؟ قلت : بلى يا أمير المؤمنين، قال : الحسنة حبّنا أهل البيت، والسبيّة بغضنا أهل البيت تظيّش .

**أقول:** روى ابن بطريق في العمدة من تفسير التَّعلبيّ باسناده عن أبي عبد الله الجدليّ مثله . وفي المستدرك عن الحافظ عن أبي نعيم بإسناده إلى الجدليّ مثله .

٤ - كنز أحمد بن إدريس عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن هشام بن سالم عن عمّار السّاباطي قال : كنت عند أبي عبد الله تشيّل وسأله عبد الله بن أبي يعفور عن قول الله تشيّل : (مَن جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ مِنْهَا وَعُم مِن فَزَعٍ يَوْمَبٍذٍ مَامِنُونَ) فقال : وهل تدري ما الحسنة؟ إنّما الحسنة معرفة الإمام وطاعته ، وطاعته من طاعة الله (٢).

٥ – وبالإسناد المذكور عنه قال: الحسنة ولاية أمير المؤمنين عليم (<sup>(۳)</sup>).

٧ - ها: بإسناده عن عمّار السّاباطيّ قال: قلت لأبي عبد الله عليّه إنّ أبا أمية يوسف بن ثابت حدّث عنك أنّك قلت: لا يضرّ مع الإيمان عمل ولا ينفع مع الكفر عمل، فقال: إنّه لم يسألني أبو أُمية عن تفسيرها، إنّما عنيت بهذا أنّه من عرف الإمام من آل محمّد عليه وتولاه، ثمَّ عمل لنفسه ماشاء من عمل الخير قبل منه ذلك، وضوعف له أضعافاً كثيرة، وانتفع بأعمال الخير مع المعرفة، فهذا ما عنيت بذلك، وخوعف له أضعافاً كثيرة، وانتفع بأعمال الخير مع المعرفة، فهذا ما عنيت بهذا أنّه من عرف الإمام من آل محمّد عليه وتولاه، ثمَّ عمل لنفسه ماشاء من عمل الخير قبل منه ذلك، وضوعف له أضعافاً كثيرة، وانتفع بأعمال الخير مع المعرفة، فهذا ما عنيت بذلك، وكذلك لا يقبل الله من العباد الأعمال الصالحة التي يعملونها إذا تولوا الإمام الجائر الذي ليس من الله تعالى، فقال له عبد الله بن أبي يعفور: اليس الله تعالى قال: فرمَن جَمَة بألمَسَنَة فَلَكُمْ خَيَّرٌ مِيْمَ وَمُمْ مِن فَنَعُ يَوْمَهُمْ مِن فَنَعْ يَوْمَهُ يَعْمَ في يعفور: اليس الله تعالى قال: فرمَن جَمَة بألمَسَنَة فَلَكُمْ خَيَّرٌ مِيْمَ وَمَ فَنَعْ يَوْمَهُمْ مِن فَنَعْ العمل الله من العبد الله بن أبي يعفور: اليس الله تعالى قال: فرمَن جَمَة بألمَسَنَة فَلَكُمْ خَيَّرٌ مِيْمَ وَمُوْمَ مِن فَنَعْ يَوْمَهُمْ مِن فَنَعْ العمل الله تعالى في هذه الآمين يعفور: الصالح ممّن يوالي أنمة الجور؟ فقال له أبو عبد الله تعالى، فقال له عبد الله بنا أبي عناها السالة تعالى في هذه الآية، هي معرفة الإمام وطاعته، وقد قال الله تعالى : فرمَن جَمَ يألمَتَ وَنَعْ مَعْمَ في فَنْعُ يَوْمَ مِن في يُوْمَ في فَرْعُ يُوْمَ مَن في قال له ألم وطاعته، وقد قال الله تعالى : فروَن جَمَة بألمَتِيَتْ فَكُمُنَ في فَرُعُمُون في قَبْعُ ما أراد بالسيئة إنكار الإمام الذي هو من وُجُوهُ هُمْ في أناً وعنه الله وعبد الله نقالي ورا ما ما وطاعته، ووقد قال الله تعالى : قرمَن جائم والم ما أذي عناها أله تعالى في هذه الآية وي معرفة الإمام وطاعته، ووقد قال الله تعالى : فروَمَن جَمَة بألمَ من الله وجاء وُجُوهُمُ في أناً أراد من عنه النار (م) ما أذي من ما أور عبد الله وجاء من عاما أراد حبدا لولايتنا أكبه الله تعالى يوم القيامة بولاية إمام جائر أيس من الله وجاء من من الله وجاء من من الله وحبدا هو عبذا أله عالى يوم القيامة في النار (م) من ما من الله وجاء من

(١) – (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٠٣ في تأويل الآية ٨٩ من سورة النمل. (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٠٤. (٥) أمالي الطوسي، ص ٤١٧ مجلس ١٤ ح ٩٣٩.

قب: مرسلاً مثله. اج ٤ ص ٤٥٤.

٨ - فسى: أحمد بن إدريس عن محمد بن أحمد عن الحسين بن سعيد عن محمد بن الحسين بن سعيد عن محمد بن الحصين عن خالد بن يزيد عن عبد الأعلى عن أبي الخطّاب عن أبي عبد الله تشيئية في قوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ وَصَلَى وَمَدَدً بَاللَّهُ عَلَى عَن أبي الخطّاب عن أبي عبد الله تشيئية في قوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ وَصَلَى وَمَدَدً بِاللَّهُ عَلَى عَن أبي الخطّاب عن أبي عبد الله تشيئية في قوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ وَصَلَى وَمَدَدً بِاللَّهُ عَلَى وَٱلمَّالَ مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ وَصَلَى وَمَدَدً بِاللَّهُ عَلَى عن أبي عبد الله عَلَيْتُ في قوله تعالى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ وَصَلَةً وَمَدَدًا بِعَالَى عن أبي الخطّاب عن أبي عبد الله عَلى وَأَنَّ وَقَلْمَا مَنْ يَخْلُلُهُ مِنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ وَصَلَةً وَمَدَدًا فَعَنْ ٢ مَنْ يَعْلَى عالَى : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَى ٢ وَأَمَّا مَنْ يَخْلُقُلُى وَأَنَعْنَ ٢ مَنْ أَعْلَى وَٱلْقَنَ ٢ مَنْ يَعْلَمُ وَأَنَّ مَنْ يَعْلَى وَأَنَ وَقَلْمَ مَنْ يَعْلَى وَالْقَنَ عَلَى وَمَدًا مَ وَالَعْنَ ٢ مَ عَلَى وَأَنَا مَنْ يَعْلَ ٢ مَنْ يَعْلَى الله على عالى الله على من الله عن قوله عنه الله على والله والما عنه في قال على والله والما عنه وله مُعْلَى أَنْ مَا مَنْ يَعْلَى وَأَنَا مَنْ يَعْلَى وَأَمَا مَنْ يَعْلَى وَأَنَا مَنْ يَعْلَى مَنْ يَعْلَى وَأَنْ عَنْ يَعْلَى وَأَمَا مَنْ يَعْلَى وَأَمَا مَنْ يَعْلَى وَعَلَى وَقُلْ عَلَى وَالَتَنْ عَلَى مَالَى وَلا يَعْ مَعْلَى مَا عَنْ يَعْمَارَ عَلَى وَالْنَا مَنْ عَلَى مَنْ مَالْقُلْنَ مَالْعَامَ مَنْ عَلَى وَالْنَا مَنْ عَلَى وَالْنَا مَنْ عَلَى وَالْنَالَ مَا مَنْ عَلَى وَالْنَا مَالَكُنُ عُلَى عالَ مَا عالَ مَا ما عالَ عَامَ مَا عَالَ عَلَى مَالَى وَالْنَ مَاللَهُ عَلَى مَا عَلَى وَالْنَا مَا مَالَ عَلَى وَالْعَامَ مَنْ عَامَ مَنْ عَلَى مَالَى عَامَ وَا عَامَا مَا عَلَى وَالَنَا مَا عَلَى وَالَ عَلَى وَالَنْ عَلَى وَالْ عَلَ وَالْنَا مَا عَانَ مَا عَلَى وَالَنَا مَا مَا عَامَا وَالَ عَلَى مَا عَلَى مَالَكُنَا مِنْ مَا عَلَى وَالْعَلَى مُ مَا عَامَا مِنْ مَا عَلَى وَا عَلَى وَالَكُ مَا مَا مَا عَامِ مَا عَا مَعْ مَا عَلَى وَالْعَا مَا مَا عَا عَلَى وَا عَا

ڀير۽ أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن محمّد بن کثير عن خالد بن يزيد عن عبد الأعلى عمّن رواہ عنه ﷺ مثله. اص ٤٦٨ ج ١٠ باب ١٨ ح ٣٩٠.

**بيان؛** لعلّه على تأويله ﷺ المراد بالحسنى العقيدة، أو الكلمة الحسنى، وفسرها أكثر المفسّرين بالعدة والمثوبة.

٩ - قب: صحّ عن الحسن بن عليّ إليه أنّه خطب النّاس فقال في خطبته : أنا من أهل البيت الذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي البيت الذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي البيت الذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي البيت الذين افترض الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي اللّهُ اللهُ مَوَدِّيَةِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي اللّهُ مُودَيْعَةً إِلَّا الْمُودَةَة فِي الله مودّتهم على كلّ مسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلْ لَا آسَتُلَكُمُ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَةَ فِي اللّهُ مُودَيْنَهُ مُولًا إِلَّا الْمُودَةَةُ فِي اللّهُ مُودَيْنَا أَمَا اللهُ مودّتها أَعْلَا الْمُودَة مُولًا إِلَّا الْمُودَة مَعْنَ أَصْ أَعْلَ الْقُلُولُ الْمُولُ الله مودّتنا أَمْ أَنْ أَعْلَ الْعُرَانَ أَسَلُمُ مُودَتهم على كلّ مُسلم، فقال تعالى : ﴿ قُلُولَةُ مُولًا إِلَّةُ الْمُولُدُهُ مُودَنا أَمْ أَنْ أَنْ أَسَلُمُ أَنْ أَسُولُهُ الله مودّتنا أَهل البيت (٢).

١٠ – العكبريّ في فضائل الصحابة بإسناده عن أبي مالك، وأبو صالح عن ابن عبّاس،
 والشّماليّ باسناده عن ابن عبّاس قال: اقتراف الحسنة المودّة لآل محمّد عنهاً

١١ – الكاظم ﷺ في قوله تعالى : ﴿ بَكُلُ مَن كَسَبَ سَيَتِنَكُمُ قَالَ : بغضنا ﴿ وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيَتَتُـهُهُ قَالَ : من شُرك في دمائنا .

١٢ – وعن الصّادق ﷺ في قوله تعالى : ﴿ مَن جَاءَ بِالْحُسَنَةِ ۖ قال : الحسنة حبّنا ، ومعرفة حقّنا ، والسيّئة بغضنا وانتقاص حقنا .

١٣ – وقال زيد بن عليّ وأبو عبد الله الجدلي : قال عليّ ﷺ : ﴿ مَن جَآةَ بِٱلْحَسَنَةِ ﴾ قال : حبّنا ﴿ وَمَن جَآةَ بِٱلشَبِتَكَةِ قَالَ : بغضنا<sup>(1)</sup>.

١٤ – وعن سليمان بن عبد الله بن الحسن عن أبيه عن آبائه ﷺ في قوله تعالى : ﴿ وَمَن يَقْتَرِفْ حَسَنَتُهُ قال: المودة لآل محمد<sup>(٥)</sup>.

١٥ -**فرء** الحسين بن سعيد بإسناده عن إسحاق بن عمّار قال : قال لي أبو عبد الله ﷺ في قول الله تعالى : ﴿ مَن جَآةَ بِالْحَسَنَةِ فَلَمُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ۚ وَمَن جَآةَ بِالسَّبِّيَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَا مِتْلَهَلُهِ فَما

- (1) تفسير القمي، ج ۲ ص ٤٢٥.
- (٢) تفسير الحسنة في قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتَرِف حَسَنَةً نَزِدَ لَمُ فِيهَا حُسَنَتُه بمودة أهل البيت المنظريق من طريق العامة في الغدير ط٢ ج٢ ص٣٠٨، وإحقاق الحق ج ٩ ص١٣٣. ١٣٣. [النمازي].
  - (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٦.
    (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٧.
    - (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٥٨.

الحسنة والسيَّئة؟ قال: قلت: أخبرني يابن رسول الله قال: الحسنة السَّتر، والسيَّئة إذاعة حديثنا<sup>(1)</sup>.

١٦ - فر، الحسين بن سعيد بإسناد، عن أبي حنيفة سائق الحاج قال: سمعت عبد الله بن الحسين يقول: ﴿وَأَحَطَتْ بِهِ خَطِيَتَتُ مُ ﴾ قال: الإذاعة علينا حديثنا ﴿مَن جَآءَ بِالْحَسَنَةِ ﴾ حبنا أهل البيت والسينة بغضنا أهل البيت غَلَيْتَنْ (٢).

١٧ - فر: محمّد بن القاسم بن عبيد باسناده إلى أبي عبد الله عَلَيْتُهُ أَنَه قرأ : فَهْمَن جَآة بِالسَيْتَة فلا بِالْمُسَنَةِ فَلَمُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا ﴾ فقال : إذا جاء بها مع الولاية فله عشر أمثالها ، وإذا جاء بالسيئة فلا يجزى إلمَّسَنَةِ فَلَمُ عَشْرُ أَمْثَالِها ﴾ فقال : إذا جاء بها مع الولاية فله عشر أمثالها ، وإذا جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها ، وأمّا قوله : فَمَن جَآة بِالصَيْنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ بِيَرْ أَمْثَالِها ﴾ فقال : إذا جاء بها مع الولاية فله عشر أمثالها ، وإذا جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها ، وأمّا قوله : فَمَن جَآة بِالصَيْنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ بَيْرًا وَهُم مِن فَزَع يَوْمَعٍذٍ عامِنُونَ ﴾ فالحسنة ولا يجزى إلا مثلها ، وأمّا قوله : فَمَن جَآة بِالصَيْنَةِ فَلَمُ خَيْرٌ بَيْرًا وَهُم مِن فَزَع يَوْمَعٍذٍ عامِنُونَ ﴾ فالحسنة ولا يتنا وحبنا فومَن جَآة بِالشَيْنَةِ وَجُوهُهُمْ في النَّارِ ﴾ فهي بغضنا أهل البيت لايقبل الله لهم وملاً ولا يتنا وحبنا وومَن جَآة بِالشَيْنَةِ فَكُبَّتَ وُجُوهُهُمْ في النَّارِ ﴾ فهي بغضنا أهل البيت لايقبل الله لهم عملاً ولا يتنا وحبنا وومَن جَآة بِالشَيْنَة ولا يتنا رُجُوهُهُمْ في النَّارِ مع فلهي بغضنا أهل البيت لايقبل الله لهم عملاً ولا صرفاً ولا عدلاً ، وهم في نار جهنّم لا يخرجون منها ولا يخقف عنهم العذاب (٣).

1۸ - فر؛ محمّد بن القاسم بن عبيد بإسناده عن أبي عبد الله غليتين في قول الله تعالى: ﴿ وَلَذَبَ بِٱلْمُسْنَىٰ بولاية علي غليتي عليتين ﴿ فَسَنَيْسَرُهُ لِلْمُسْرَىٰ ﴾ النّار ﴿ وَمَا يُعْنِي عَنْدُ مَالَهُ إِذَا تَرَدَّىٰ ما يغني علمه إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ إِنَّ عليًا للهدى ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْأَخْرَةُ وَآلَاُولُ ﴾ فَأَندَرَتُكُمْ فَارًا تَلَظَى ﴾ علمه إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ إِنَّ عليًا للهدى ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْأَخْرَةُ وَآلَاُولُ ﴾ فَأَندَرَتُكُمْ فَارًا تَلَظَى ﴾ علمه إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ إِنَّ عليًا للهدى ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَلْأُخْرَةُ وَآلَاُولُ ﴾ فَأَندُرَتُكُمْ فَارًا تَلَظَى ﴾ علمه إذا مات ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَىٰ ﴾ إِنَّ عليًا للهدى ﴿ وَإِنَّ لَنَا لَقَامِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ إِذَا القائم غليبي إذا قام بالسيف قتل من ألف تسعمائة وتسعاً وتسعين ﴿لا يَصْلَنُهَمَا إِلَّا مَانًا إِلَىٰ اللَّاسَ القائم عَلَيْتُ مَالَولاية ﴿ وَنَوَلَنُ ﴾ عنها ﴿ وَسَيُجَنَبُهُمَا الْمَوْمَنَ ﴿ اللَّذِي يَوْلَى اللهُ عَالَهُ يَتَرَبّيُكُمْ اللهُ وَرَعَمَ اللَهُ عَالَهُ عَذَا اللَهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْ اللَّذِي القائم عليبي إذا عام بالسيف قتل من ألف تسعمائة وتسعاً وتسعين فَلَنَهُ عَمَالَهُ يَتَرَبَقُ إِلَى اللهُ عَلَيْن اللَذِي كُذَبُ بالولاية ﴿ وَنَعَالَهُ عنها فَوَسَيُعَنَّهُمُ الْمَائِ اللهُ تعالى ﴿ وَلَا عَلَيْ عَلَيْ وَلَنُ الشواب <sup>(٤)</sup>.

وقال أبو عبد الله غليَّةِ: ﴿وَمَنَدَنَ بِٱلْحُسَنَىٰ﴾ أي بالولاية ﴿وَكَذَبَ بِٱلْحُسَنَىٰ﴾ أي بالولاية (٥).

19 - كنز، روى أحمد بن القاسم عن البرقيّ عن أيمن بن محرز عن سماعة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليتظر أنّه قال : ﴿ فَأَمَّا مَنَ أَعْلَىٰ ﴾ الخمس ﴿ وَاتَقَىٰ ﴾ ولاية الطواغيت ﴿ وَمَمَدَنَ بَنِي عَن أَبِي عبد الله عليتظر أنّه قال : ﴿ فَأَمَّا مَنْ أَعْلَىٰ ﴾ الخمس ﴿ وَاتَقَىٰ ﴾ ولاية الطواغيت ﴿ وَمَمَدَنَ بِاللَّهُ مَنْ يَعْلَىٰ ﴾ الخمس ﴿ وَاتَقَىٰ ﴾ ولاية الطواغيت ﴿ وَمَمَدًىٰ بِالْحُمس ﴿ وَأَتَقَىٰ ﴾ بالولاية ﴿ فَسَنَبْيَسُ لللَّعْرَىٰ ﴾ فلا يريد شيئاً من الخير إلا تيسر له ﴿ وَأَمَّا مَنْ بَعْلَىٰ ﴾ بالخمس ﴿ وَأَسَتَعْنَى ﴾ بالولاية ﴿ فَسَنَبْيَسُ لهُ عَنْ يَعْلَىٰ ﴾ بالخمس ﴿ وَأَسَتَعْنَى ﴾ بالولاية ﴿ فَسَنَبْيَسُ لهُ عَلَىٰ يَعْلَىٰ ﴾ بالخمس ﴿ وَأَسَتَعْنَىٰ ﴾ بالولاية ﴿ فَسَنَبْيَسُ لهُ عَلَىٰ يَعْلَىٰ مِن أَعْلَىٰ مَن الخير إلا تيسر له ﴿ وَأَمَّا مَنْ يَعْلَىٰ مِن أَنَا مَن أَنَعْنَىٰ ﴾ بالولاية ﴿ فَسَنَبْيَسُ لهُ عَلَىٰ يَعْلَىٰ مِن أَلَعْنَى ﴾ بالولاية ﴿ فَسَنَبْيَسُ له وَوَأَمَا مَنْ يَعْلَمُ مِن أَعْلَىٰ مِن أَلَعْ مَنْ أَعْلَىٰ مِن أَلَا مِن أَنْ اللَّذَى اللهُ عَنْ يَعْتَمُ أَنَا مِن أَنَا مِن أَعْنَ مَنْ عَنْ أَعْنَ عَنْ عَن أَولياء الله ﴿ وَلَا يَعْمَى فَالَذَى وَ مِن تَبْعه ﴿ أَلَمْ مَنْ أَعْلَىٰ مَن اللّهُ وَأَنْتَنَعْنَى اللّهُ عَنْ وَمَن تَبْعه ﴿ أَلَذَى يُوَقِلَ اللّهُ إلا تيسر له، وأمّا قوله : ﴿ وَسَيْعَنَى الْمَعْنِى فَالذَى اللهُ إلا تيسر له، وأمّا قوله : ﴿ وَسَيْعَنْهُ مَالاً فَقُلْنَا وَ وَقُلَىٰ اللَّنْعَى ﴾ قال: رسول الله يَعْنَوُ ومن تبعه ﴿ أَلَذَى يُوَقِى مَاللَهُ مِنْ يَعْمَنُ عَلَى اللهُ يَعْشَى مَاللَهُ عَلَى وَاللهُ عَلَىٰ إلى مَا عَن مَا مُعْنَ عَن مَاللهُ عَنْنَى أَنْ مَا عَنْ مَا مَا عَنْ يَعْمَ وَ مَا عَن العَامِ عَنْ مَا مَا عَنْ عَالَنَ مَا مَا عَن مَا عَنْ عَنْ عَالَهُ عَنْ يَعْمَنُهُ عَلَى قَالَ عَنْ مَا مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَا عَنْ عَنْ عَلَى اللهُ عَنْ عَنْ مَا عَالَى الْعَامَ مَا عَالَ عَنْ عَنْ مَا عَالَ مَا عَنْ عَنْ عَنْ عَا عَنْ وَمَا عَنْ يَعْمَ مَا عَالَ عَنْ عَالَ مَا عَالَ مَا عَنْ عَنْ عَلَى مَا عَالَهُ عَنْ عَلَى عَالَهُ عَلَى عَنْ عُ عَنْ عَا عَا مَنْ عَا عَا عَا عَا عَانَ عَا عَا عَا عَا عَاعَنَ عَا عَامَا عَا عَالَ عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَا عَ

- (١) (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٩ ح ١٦٧–١٦٩.
  - (٤) (٥) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٦٧ ح ٨٢٨ و٨٢٨.
    - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٨٢ في تأويل سورة الليل.

٢٩ - باب / أنهم ٢٩ نهمة الله والولاية شكرها، وأنهم فضل الله ورحمته

۲۰ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن محمّد بن عيسى عن يونس عن محمّد بن الفضيل عن العبد الصالح ظليمَن قال: سألته عن قول الله بَتَرَوَي فَوَلَا تَسْتَوِى المَسَنَةُ وَلَا الله بَتَرَيَيُهُ فَقَال: نحن الحسنة، وبنو أمية السيّئة<sup>(۱)</sup>.

221

٢١ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن يونس عن سورة بن كليب عن أبي عبد الله عليه قال: نزلت هذه الآية على رسول الله عنه و أدفعَ بِاللّي هِي أَلَيْق هِي أَحَسَنُ فَإِذَا اللّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَكُم عَذَوَةٌ كَانَكُم وَلِنَّ حَبِيمٌ فَقال رسول الله عَنْ فَرادَ فَرَادَة عَلَيْكُم وَلَنَّ حَبِيمٌ وَلَى حَبِيمٌ فَقال رسول الله عَنْ فَرادَ أَمَرت بالتقيّة، فسارٌ بها عشراً حتى أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عبد الله عنه أمرت بها أمر، وأمر بها علي عبد الله عنه أمرت بها حمّد من أبي عبد الله عنه محمّد عن أبي عبد الله عنه المربع والله عنه و أَمرت بالتقيّة، فسارٌ بها عشراً حتى أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عيشي ، فسارٌ بها حمّى أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عبد الله محمّد الته عمرة معنارٌ بها حمّى أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عبد منه منارٌ بها حمّى أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عبد منه الته عنه منارٌ بها حمّى أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عبد منه الته محمّد التقية محمّد أمر أن يصدع بما أمر، وأمر بها علي عبد منه منارٌ بها حمّى أمر أن يصدع بها أمر، وأمر بها علي عبد منه التقية حمّى أمر أن يصدع بها أمر، وأمر بها علي عبد منه التقية حمّى أمر أن يصدع بها أمر أن يصد منه منهم أمر أن يصد منه منهم معضارً و أمر أن يصدع بها، فإذا قام قائمنا سقطت التقية وجرّد السيف، ولم يأبد من النّاس ولم يعطهم إلا بالسيف (٢).

٢٢ – **أقول:** روى ابن بطريق في العمدة عن تفسير الثعلبيّ بإسناده عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿وَمَن يَفْتَرِفْ حَسَنَةُ نَزِدْ لَهُ فِيهَا حُسَنًاً﴾ قال: المودّة لآل محمد ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٢٣ – وروى عن ابن المغازليّ أيضاً بإسناده عن السدّيّ مثله، وزاد في آخره: وقال في قوله تعالى: ﴿وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُّكَ فَتَرْضَى﴾ قال: رضى محمّد ﷺ أن يدخل أهل بيته الجنّة<sup>(1)</sup>.

٢٩ - باب أنهم عَلَيْ الله علمة الله والولاية شكرها، وأنهم فضل الله ورحمته،

وأن النّعيم هو الولاية، و بيان عظم النعمة على الخلق بهم عَلَي النَّعِيمِ

**الآيات: إبراهيم (١٤»: ﴿**أَلَمْ نَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرُا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ جَهَنَّمَ يَصْلَوْنَهَمَّا وَبِثْسَ ٱلْقَـرَارُ ﴾.

التكاثر د١٠٢»: ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِسِمِ ٨٠.

تفسير: قال الطبرسيّ تقله في قوله تعالى : ﴿ بَدَّلُوا نِعْمَتَ ٱللَّهِ﴾ يحتمل أن يكون المراد ألم تر إلى هؤلاء الكفّار عرفوا نعمة الله بمحمّد ﷺ ، أي عرفوا محمّداً ثمَّ كفروا به فبدلوا مكان الشكر كفراً . وروي عن الصادق ﷺ أنّه قال : نحن والله نعمة الله الّتي أنعم بها على عباده وبنا يفوز من فاز .

ويحتمل أن يكون المراد جميع نعم الله على العموم بدّلوها أقبح التبديل، واختلف في المعنيّ بالآية فروي عن أمير المؤمنين ﷺ وابن عبّاس وابن جبير وغيرهم أنّهم كفّار قريش

- (١) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٢٦ في تأويل الآية ٣٤ من سورة فصلت.
  - (۳) العمدة، ص ٥٥.
- (٤) العمدة، ص ٣٥٥. تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى ٢٥٥ وانَّه من رضا محمد (٤) العمدة، ص ٣٥٥. تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَسَوْفَ يُعْطِيكَ رَبُكَ فَتَرْضَى (٤) وانَّه من رضا محمد (٤) أن لا يدخل أحد من أهل بيته النار ويدخلون الجنَّة كما في احقاق الحق ج ٩ ص ١٣٩. [النمازي].

كذّبوا نبيّهم ونصبوا له الحرب والعداوة، وسأل رجل أمير المؤمنين ﷺ عن هذه الآية فقال: هما الأفجران من قريش: بنو أُميّة وبنو المغيرة، فأمّا بنو أُميّة فمتّعوا إلى حين، وأمّا بنو المغيرة فكفيتموهم يوم بدر.

وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَادِ ﴾ أي أنزلوا قومهم دار الهلاك، بأن أخرجوهم إلى بدر، وقيل: أنزلوهم دار الهلاك، أي النّار بدعائهم إلى الكفر<sup>(1)</sup>.

وروى العياشيّ بإسناده في حديث طويل قال: سأل أبو حنيفة أبا عبد الله عليما عن هذه الآية فقال: ما النّعيم عندك يا نعمان؟ قال: القوت من الطّعام والماء البارد فقال: لئن أوقفك الله بين يديه يوم القيامة حتّى يسألك عن كلّ أكلة أكلتها أو شربة شربتها ليطولنّ وقوفك بين يديه، قال: فما النّعيم جعلت فداك؟ قال: نحن أهل البيت النّعيم الذي أنعم الله بنا على العباد، وبنا ائتلفوا بعد أن كانوا مختلفين، وبنا ألّف الله بين قلوبهم وجعلهم إخواناً بعد أن كانوا أعداء، وبنا هداهم الله للإسلام، وهو النّعمة الّتي لا تنقطع، والله سائلهم عن حقّ النّعيم الّذي أنعم به عليهم، وهو النبيّ علي وعترته عليها انتهى الذي أنعم الله من حقّ

أقول: ورواه الراونديّ أيضاً في دعواته.

وقال الزمخشريّ في تفسير قوله تعالى: ﴿بَدَلُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفُراكَ أي شكر نعمة الله كفراً، لأنّ شكرها الذي وجب عليهم وضعوا مكانه كفراً، أو أنّهم بذلوا نفس النّعمة كفراً على أنّهم لمّا كفروها سلبوها فبقوا مسلوبي النّعمة موصوفين بالكفر، ثمَّ روى خبر الأفجرين كما ذكره الطبرسيّ بعينه عن عمر إلا أنّه قدّم في التفصيل بني المغيرة على بني أُميّة، وقال: ﴿جَهَنَمَ ﴾ عطف بيان لدار البوار<sup>(٣)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٦ ص ٧٧.
   مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٢٤.
  - (٣) تفسير الكشاف، ج ٢ ص ٣٠٢.

٢٩ - باب / أنهم ﷺ نعمة الله والولاية شكرها، وأنهم فضل الله ورحمته

أبي عن أبيه أبي عبد الله عليه أنّ أقوالكم هذه ذكرت عنده في قول الله بَمَنَى : ﴿لَنَسْتَمَانَ يَوْمَهِذِ عَنِ ٱلنَّبِهِ فَ فَعَضَبَ عَلَيْهِ وقال : إنّ الله يَمَرَى لا يسأل عباده عمّا تفضّل عليهم به، ولا يمنّ بذلك عليهم، والامتنان بالإنعام مستقبح من المخلوقين، فكيف يضاف إلى الخالق بَمَرَى ما لا يرضى المخلوق به؟ ولكن النّعيم حبّنا أهل البيت وموالاتنا، يسأل الله بَمَرَى عنه بعد التوحيد والنبوّة، لأنّ العبد إذا وفى بذلك أدّاه إلى نعيم الجنّة الّذي لا يزول، ولقد حدّثني بذلك أبي عن أبيه عن محمّد بن عليّ عن أبيه عليّ بن الحسين عن أبيه الحسين بن عليّ عن أبيه علي علي الله ، وأن محمّد أرسول الله يُشَكَي يا علي إنّ أوّل ما يسأل عنه العبد بعد موته شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله ، وأنّك وليّ المؤمنين بما جعله العبد بعد موته شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، وأنّك وليّ المؤمنين بما جعله العبد بعد موته شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، وأنّك وليّ المؤمنين بما جعله العبد بعد موته شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، وأنّك وليّ المؤمنين بما جعله

فقال لي ابن ذكوان بعد أن حدّثني بهذا الحديث مبتدئاً من غير سؤال: أحدّثك بهذا من جهات، منها لقصدك لي من البصرة، ومنها أنّ عمّك أفادنيه، ومنها أنّي كنت مشغولاً باللغة والأشعار ولا أعوّل على غيرهما، فرأيت النبيّ عنى في النّوم والنّاس يسلّمون عليه فيجيبهم، فسلمت فما رد عليّ، فقلت: ما أنا من أُمّتك يا رسول الله؟ فقال: بلى، ولكن حدّث النّاس بحديث النّعيم الّذي سمعته من إبراهيم، قال الصّوليّ: وهذا حديث قد رواه النّاس عن النبيّ عنى إلا أنّه ليس فيه ذكر النّعيم والآية وتفسيرها، إنّما رووا أنّ أوّل ما يسأل عنه العبد يوم القيامة الشهادة والنبوّة وموالاة عليّ بن أبي طالب غيني (<sup>(1)</sup>

٢ - فس أبي عن ابن أبي عمير عن عثمان بن عيسى عن أبي عبد الله علي قال : سألته عن قول الله : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفُرُ ﴾ قال : نزلت في الأفجرين من قريش : بني عن قول الله : ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللهِ كُفُر ﴾ قال : نزلت في الأفجرين من قريش : بني أمية وبني المغيرة ، فأما بنو المغيرة فقطع الله دابرهم يوم بدر ، وأمّا بنو أميّة فمتّعوا إلى حين ، أميّة وال : ونحن والله نعمة الله على عباد وبنا على عبد الله على عن أبي عبد الله على عن قريش : بني أميّة وبني المغيرة ، فأمّا بنو المغيرة فقطع الله دابرهم يوم بدر ، وأمّا بنو أميّة فمتّعوا إلى حين ، أميّة والله : ونحن والله نعمة الله التي أنعم الله بها على عباده وبنا يفوز من فاز<sup>(٢)</sup>.

٣ - فس: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَةَ يُنْكِرُونَهَا ﴾ قال: نعمة الله هم الأئمة ﷺ والدّليل على أنّ الأئمة نعمة الله قول الله: ﴿ اللَّهُ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ ٱللَهِ كُفْرُ ﴾ قال الصادق ﷺ : نحن والله نعمة الله نعمة الله الله المادق ﷺ : نحن والله نعمة الله الله الله الله الله على عاده، وبنا فاز من فاز<sup>(٣)</sup>.

٤ - قب: الصادق والباقر عليما في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَلُوا يَعْمَتَ اللَهِ كُفْرُ ﴾ نعمة الله رسوله، إذ يخبر أمته بمن يرشدهم من الأئمة ﴿ وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ أَلْبَوَارِ ﴾ذلك معنى قول النبي على الله وسوله، إذ يخبر أمته بمن يرشدهم من الأئمة ﴿ وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ أَلْبَوَارِ ﴾ذلك معنى قول النبي على أنه ويني الذين على اتّباع قول النبي على الله ويني الذين على اتّباع النبي على الله وي قول النبي على الما من الأئمة ﴿ وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ أَلْبَوَارِ ﴾ذلك معنى قول النبي على أنه وي قول النبي على الله وي قول النبي على الله وي والله في قول النبي على الله وي قول النبي الله وي الما الما الله من الأئمة ﴿ وَاللهُ مَا أَلُوا فَوْمَهُمْ مَا أَلُوا مَعْنَى اللهِ فَقُولُ النبي الله وي الله وي ما وي في أَلُول من الما الله وي الله الله وي الله وي أَلُوا فَوْرَامُ أَلُوا لَهُ أَلُوا مَا أَلُوا مَعْنَ الله وي الله وي النبي على الله وي النبي على الله وي الله وي الله وي الله وي الله الله إلى الله وي الله وي الله وي الله وي أَلُول النبي الله إلى الله وي الله وي أَلُول النبي الله وي أَلُول الله وي أَلُول الله وي أَلُول الله وي أَلُول الله وي الله وي أَلُول اله وي أُلُول اله وي اله وي أُلُول اله وي أُلُول الله وي أُول المُول الله وي أُول إله الله وي أُلُول الله وي أُلُول اله وي أُلُول اله وي أُله ما أُلُول الله وي أُلُول اله وي أُلُول اله وي أُلُول اله وي أُلُول اله ول مُول اله وي أُلُول اله وي أُله وي أُلُول اله وي أُلُول الله وي أُلُول اله وي أُلُول وي أُلُول الله وي أُلُول أُلُول وي أُلُول اله أُله وي أُلُول اله وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُله وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُ وي ما وي أُلُول وي أُل وي ما وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُل وي أُلُول وي أُلُول وي أُلُلُول وي أُلُول وي أ

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ١٣٦ باب ٣٥ ح ٨.
- (۲) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۷۳.
   (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۹۰.

114

واتباع الأئمة من أولاده ﴿وَالَذِينَ اتَمَعُوهُم بِإِحْسَنِ ﴾ فاتّباع النبيّ ﷺ يورث المحبّة ﴿يُجِبّكُمُ اللهُ ﴾ واتّباع الكتاب يورث السّعادة ﴿فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُمَاىَ فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْعَىٰ ﴾ واتباع الأئمّة يورث الجنّة<sup>(1)</sup>.

٥ – ها: أبو عمرو عن ابن عقدة عن جعفر بن عليّ عن حسن بن حسين عن عمر بن راشد عن جعفر بن محمد علي في قوله : ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ ﴾ قال : نحن النّعيم وفي قوله : ﴿وَاعْتَمِسُوا بِحَبَّلِ ٱللَهِ جَمِيعَا﴾ قال : نحن الحبل<sup>(٢)</sup>.

٦ - فس، ﴿تُمَرَّ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَبٍنَهِ عَنِ ٱلنَّمِيمِ ﴾ أي عن الولاية. والدليل على ذلك قوله: ﴿وَقِفُولُم مَنْتُولُونَ ﴾ قال: عن الولاية.

أخبرنا أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن مسلمة بن عطا عن جميل عن أبي عبد الله ﷺ قال: قلت قول الله: ﴿ثُمَّ لَنُسْتَلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِبِيرِ﴾ قال: تسأل هذه الأمّة عمّا أنعم الله عليهم برسول الله ﷺ ثمَّ بأهل بيته ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٧ - فس: أبي عن الاصفهانيّ عن المنقريّ عن شريك عن جابر قال: قال رجل غند أبي جعفر عَلَيْتُلا: ﴿وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَمُ ظَنِهِرَةُ وَبَاطِنَةٌ ﴾ قال: أمّا النّعمة الظاهرة فهو النبيّ عَلَيْهُ ، وما جاء به من معرفة الله نَتَرَكَلْ وتوحيده، وأمّا النّعمة الباطنة فولايتنا أهل البيت وعقد مودّتنا، فاعتقد والله قوم هذه النّعمة الظاهرة والبلغة ، وعقد مودّتنا، فاعتقد والله قوم هذه النّعمة الظاهرة والباطنة، واعتقدها قوم ظاهرة ولم يعتقدوها بوعة ، وأمّا النّعمة الباطنة فولايتنا أهل البيت وعقد مودّتنا، فاعتقد والله قوم هذه النّعمة الظاهرة والباطنة، واعتقدها قوم ظاهرة ولم يعتقدوها باطنة، فأنزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَذِينَ يُسَكِرِعُونَ في الكُفْرِ مِنَ الَذِينَ قَالُوا عَامَنَا باطنة، فانزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَذِينَ يُسَكِرِعُونَ في الكُفْرِ مِنَ اللَذِينَ قَالُوا عامة، واعلنه، فانزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَذِينَ يُسكرِعُونَ في الكُفْرِ مِنَ الَذِينَ قالُوا عامة، واعلنه، واعتقدها قوم ظاهرة ولم يعتقدوها باطنة، فانزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَذِينَ يُسكرِعُونَ في الكُفْرِ مِنَ اللَذِينَ قالُوا عامنا باطنة، وأنزل الله: ﴿ يَتَأَيُّهَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنكَ الَذِينَ عُند نزولها إذلم يقبل الله تبارك وتعالى إلى أورتوجيد والله قائلَة عند نزولها إذلم يقبل الله تبارك وتعالى إلى فائهم إلا بعقد ولايتنا ومحبّتنا<sup>(٤)</sup>.

٨ – ك، الهمدانيّ عن عليّ عن أبيه عن محمّد بن زياد الأزديّ قال: سألت سيّدي موسى ابن جعفر تظيئيًا عن قول الله تَتَرَكُنُ : ﴿وَأَسَبَعَ عَلَكُمُ نِعَمَهُ ظَنِهِرَةُ وَبَاطِنَةً ﴾ فقال: النعمة الظاهرة الإمام الظاهرة الإمام الغائب<sup>(٥)</sup>.

٩ - سن: الوشاء عن عاصم بن حميد عن عمرو بن أبي نصر قال : حدّثني رجل من أهل البصرة قال : رأيت الحسين بن علي عَلَيْ عَلَيْ وعبدالله بن عمر يطوفان بالبيت، فسألت ابن عمر فقلت : قول الله : ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِّثَ قَال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه، ثمَّ إنّي قلت للحسين بن علي عَليَ عَلَيْ فَكَدِّثَ قَال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه، ثمَّ إنّي قلت للحسين بن علي عَليْ مَدَدِ رَبِّكَ فَحَدِثَ قَال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه، ثمَّ إنّي قلت لفقلت : قول الله : ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِثَ قَال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه، ثمَّ إنّي قلت للحسين بن علي عَليْ الله : ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِثَ قَال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه، ثمَّ إنّي قلت عمر للحسين بن علي عَليْ عَليه ، ثمَّ إنّي قلل الله : مول الله : ﴿وَأَمَّا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِثَ هُ قال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه، ثمَّ إنّي قلت للحسين بن علي عَليْ عَلي الله : ﴿وَأَمًا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِثُ ما له فال الله عليه ، ثمَّ إنّي قلت عمر الله : مول الله : ﴿وَأَمَا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِثَ هما له قال : أمره أن يحدث بما أنعم الله عليه ، ثمَّ إنّي قلت الحسين بن علي علي علي الله : ﴿وَأَمًا بِنِعْمَةٍ رَبِّكَ فَحَدِثُ ما الله عليه من دينه (٢) إله موه أن يحدث بما أنعم الله عليه من دينه (٦) إله موه أن يحدث بما أنعم الله عليه من دينه (٦) إلى إلى من دينه (٦) إله مول الله : ﴿وَالَمَا إله عليه من دينه (٦) إله مول الله : إلى أنهم الله عليه من دينه (٦) إله موله أله الله الله الله عليه من دينه (٦) إلى أنه إله إله الله الله اله أله أله أوال أله الله اله أواله الله الله الله اله أوال الله اله أواله أله أواله أله أواله أله أواله أله أوال أله أله أول أله أله أواله أواله أله أواله أواله أله أواله أواله أله أواله أواله

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٨.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٤١.
    - (٥) كمال الدين، ص ٣٤٤.

(۲) أمالي الطوسي، ص ۲۷۲ مجلس ۱۰ ح ۵۱۰.
(٤) تفسير القمي، ج ۲ ص ۱٤۳.
(٦) المحاسن، ص ۲۱۸.

٢٩ - باب / أنهم ٢٩ الله عنهة الله والولاية شكرها، وأنهم فضل الله ورحمته ٢٧٥

١٠ - سن: عثمان بن عيسى عن أبي معيد عن أبي حمزة قال: كنا عند أبي عبدالله على جماعة فدعا بطعام ما لنا عهد بمثله لذاذة وطيباً حتى تملينا وأتينا بتمر ننظر فيه إلى وجوهنا من صفائه وحسنه، فقال رجل: لتسئلن يومئذ غداً عن هذا النّعيم الذي نعمتم عند ابن رسول الله عليه، فقال أبو عبد الله عليهم وأجل من أن يطعمكم طعاماً فيسوّغكموه، ثمَّ الله عليه، ولكنه يسألكم عمّا أنعم به عليكم بمحمد وآل محمد عنه، ولكنه يسألكم عما أنعم به عليكم بمحمد وآل محمد وآل محمد عمد الذي يعمد الله عليهم الذي يعمد الله عليه الله عليه الله عليها من النا عهد بمثله لذاذة وطيباً حتى تعلينا وأتينا بتمر ننظر فيه إلى وجوهنا من عمائه وضائه وحمد عنها من عمد الله عليها من أن يلعم الذي نعمتم عند ابن رسول الله عليها وحمد الله عليها الله عليها الله عليها الذي عمد الله عليها من أن يطعمكم طعاماً فيسوّغكموه، ثمَّ يسألكم عنه، ولكنّه يسألكم عمائه أنعم به عليكم بمحمد وآل محمد عمد الله الله المائه الله المائه الله الله الله المائه الله الله الله الله المائه المائه المائه المائه المائه المائه المائه الله المائه الذي المائه المائة المائه الله الله العامة المائه المائه الله المائه المائه المائه المائه المائه المائه المائه الله الله الهمائة المائه الله المائة المائة المائه المائة المائه المائه المائه المائه الله المائه الله المائه الله المائة المائه الله المائة المائة المائه ال المائه المائه الله المائه المائ

ورواه محمّد بن عليّ عن عبيس بن هشام عن أبي خالد القماط عن أبي حمزة مثله . **أقول:** أوردناه بسند آخر في أبواب الأطعمة .

١١ - شي، عن محمّد بن سليمان عن أبيه عن أبي عبد الله عَلِيَّةِ : ﴿وَكُنتُمْ عَلَىٰ شَفَا مُغَرَزَ يَنَ ٱلنَّارِ فَأَنقَذَكُم مِنْهَاً ﴾ بمحمّد ﷺ <sup>(٣)</sup>.

١٢ - شيء عن أبي الحسن عليّ بن محمّد بن ميثم عن أبي عبد الله ﷺ قال: أبشروا بأعظم المنن عليكم، قول الله: ﴿وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةِ مِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنْقَذَكُم مِّنْهَاً﴾ فالإنقاذ من الله هبة، والله لايرجع من هبته<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – شيء عن ابن هارون قال: كان أبو عبد الله عظيمة إذا ذكر النبيّ قال: بأبي وأمّي ونفسي وقومي وعشيرتي، عجب للعرب كيف لا تحملنا على رؤوسها؟! والله يقول في كتابه: ﴿وَكُنتُمْ عَلَن شَغَا حُفَرَةٍ بِّنَ ٱلنَّارِ فَأَنتَذَكُمْ مِنْهَاً﴾ فبرسول الله عَظيمي والله أنقذوا<sup>(٤)</sup>.

الله - قب: أبو جعفر ﷺ في قوله: ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَبِنٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ﴾ يعني الأمن والصحة وولاية عليّ بن أبي طالب ﷺ.

التنوير في معاني التفسير: الباقر والصادق ﷺ: النّعيم ولاية أمير المؤمنين ﷺ: النّعيم ولاية أمير المؤمنين ﷺ: ال

الباقر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَأَسَبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَنِهِرَةُ وَبَاطِنَةُ ﴾ قال: النّعمة الظّاهرة النبيّ ﷺ، وما جاء به من معرفته وتوحيده، وأمّا النّعمة الباطنة فولايتنا أهل البيت وعقد مودتنا.

الا – محمّد بن مسلم عن الكاظم ﷺ: الظّاهرة الإمام الظّاهر، والباطنة الإمام الغائب<sup>(٦)</sup>.

١٨ – شيء عن الأصبغ بن نباتة قال: قال أمير المؤمنين ﷺ في قوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ بَدَلُوْ نِعْمَتَ آللَهُ عَلَى الْعَبَاد<sup>(٧)</sup>.

- (۱) المحاسن، ص ٤٠٠.
- (٢) (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢١٨ ح ١٢٤ ١٢٥ ١٢٦.
- (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۲ ص ۱۷۰.
   (٦) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۱۹۰.
  - (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٤٦-٢٤٧ ح ٢٤ من سورة إبراهيم.

١٩ – شي: عن ذرّيح عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: جاء ابن الكوّا إلى أمير المؤمنين ﷺ فسأله عن قول الله: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُواْ نِعْمَتَ اللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُواْ قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ ﴾ قال: تلك قريش بدلوا نعمة الله كفراً وكذبوا نبيّهم يوم بدر<sup>(١)</sup>.

٢٠ - شيء محمّد بن حاتم قال: وجدت في كتاب أبي حمزة الزيّات عن عمرو بن مرّة قال: قال ابن عبّاس لعمر: يا أمير المؤمنين هذه الآية: ﴿ لَهُ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَهِ قَال: قال: قال ابن عبّاس لعمر: يا أمير المؤمنين هذه الآية: ﴿ لَهُ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَهِ قَال: قال: قال ابن عبّاس لعمر: يا أمير المؤمنين هذه الآية: ﴿ لَهُ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ قَال: قال: قال ابن عبّاس لعمر: يا أمير المؤمنين هذه الآية: ﴿ لَهُ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ قَال: قال: قال ابن عبّاس لعمر: يا أمير المؤمنين هذه الآية: ﴿ لَهُ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَذِينَ بَدَلُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَقَلْ وَأَصَلُوا فَوَمَهُمْ دَارَ ٱلْبُوارِ ﴾ قال: هما الأفجران من قريش: أخوالي وأعمامك، فأمّا أخوالي فاستأصلهم الله يوم بدر، وأمّا أعمامك فأملى الله لهم إلى حين<sup>(٢)</sup>.

٢١ - شرى؛ عن عمرو بن سعيد قال: سألت أبا عبد الله علي عن قول الله: ﴿ ٱلَّذِينَ بَدَلُوا فِعْمَتَ ٱللَّهِ كُفْرا وَأَصَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ ٱلْبَوَارِ ﴾ قال: فقال: ما تقولون في ذلك؟ قلت نقول: هما الأفجران من قريش: بنو أمية وبنو المغيرة، فقال: بلى هي قريش قاطبة، إنّ الله خاطب نبيّه عليي فقال: إذ ما تقولون في ذلك؟ والمنه خاطب الأفجران من قريش: بنو أمية وبنو المغيرة، فقال: بلى هي قريش قاطبة، إنّ الله خاطب نبيّه علي فقال: إذ ما تقولون في ذلك؟ قلت نقول: هما الأفجران من قريش: بنو أمية وبنو المغيرة، فقال: بلى هي قريش قاطبة، إنّ الله خاطب نبيّه علي فقال: إذ ما تقولون في ذلك؟ قلت نقول: هما الأفجران من قريش: بنو أمية وبنو المغيرة، فقال: بلى هي قريش قاطبة، إنّ الله خاطب نبيّه عليهم نعمتي، وبعثت إليهم نبيّه عليهم نعمتي، وبعثت إليهم رسولاً فبدّلوا نعمتي وكذبوا رسولي<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – وفي رواية زيد الشحّام عنه ﷺ قال: قلت له: بلغني أنّ أمير المؤمنين سئل عنها فقال: عني بذلك الأفجران من قريش: أُمية ومخزوم فأمّا مخزوم فقتلها الله يوم بدر، وأمّا أُميّة فمتّعوا إلى حين، فقال أبو عبد الله ﷺ : عنى الله والله بها قريشاً قاطبة الّذين عادوا رسول الله ﷺ ونصبوا له الحرب<sup>(ع)</sup>.

٢٣ – **كاء** الحسين بن محمّد عن المعلّى عن الوشّاء عن أبان بن عثمان عن الحارث النضريّ عن أبي جعفر ﷺ مثل الحديث الأوّل<sup>(٥)</sup>.

٢٤ **- شي**؛ عن جعفر بن أحمد عن العمركيّ عن عليّ بن جعفر عن أخيه موسى ظَيْنَا الله سئل عن هذه الآية : ﴿ يَعَرِفُونَ نِفْمَتَ ٱللَّهِ﴾ قال : عرفوه ثمَّ أنكروه<sup>(٦)</sup> .

٢٥ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن أحمد بن حاتم عن أحمد بن عبد الواحد عن العام من أحمد بن عبد الواحد عن القاسم بن الضحاك عن أبي حفص الصائغ عن جعفر بن محمد ﷺ أنّه قال : ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ العَام بن الضحاك عن أبي حفص الصائغ عن جعفر بن محمد ﷺ أنّه قال : ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ العَام بن الضحاك عن أبي حفص الصائغ عن جعفر بن محمد ﷺ أنّه قال : ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ العَام بن الضحاك عن أبي حفص الصائغ عن جعفر بن محمد ألي المالي المالي المالي القاسم بن الضحاك عن أبي حفص الصائغ عن جعفر بن محمد إلي المالي أنه قال : ﴿ ثُمَّ لَتُسْتَكُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ أَحْدُ بَنَ الضحاك عن أبي حفص الصائغ عن جعفر بن محمد إلي المالي أنه قال : ﴿ ثُمَ لَتُسْتَكُنَ يُوَمَهِذٍ عَنِ أَلَق مَنْ إلى أَمَن اللهِ عام والشراب، ولكن ولا يتنا أهل البيت (<sup>(ب)</sup>.

٢٦ – وقال أيضاً : حدَّثنا أحمد بن محمَّد الورَّاق عن جعفر بن عليَّ بن نجيح عن حسن بن حسين عن أبي حفص الصّائغ عن الإمام جعفر بن محمد ﷺ في قوله تعالى ﴿ ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَؤَمَيِذٍ عَنِ ٱلنَّمِبِهِ﴾ قال : نحن النّعيم<sup>(٨)</sup>.

> (١) – (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٤٦–٢٤٧ ح ٢٥ و٢٧ و٢٣ و٣٣ من سورة إبراهيم. (٥) روضة الكافي، ص ٧٣١ ح ٧٧. (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٧ ح ٥٥ من سورة النحل. (٧) – (٨) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٩ في تأويل سورة التكاثر.

٢٩ - باب / أنهم عليه نعمة الله والولاية شكرها، وأنهم فضل الله ورحمته

٢٧ – وقال أيضاً : حدَّثنا أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن خالد عن عمر بن عبد العزيز عن عبد الله بن نجيح اليمانيّ قال : قلت لأبي عبد الله ظَيْئَلَا : مامعنى قوله تعالى : ﴿ثُرَ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَهِذٍ عَنِ ٱلنَّهِيـمِ﴾ قال : النّعيم الّذي أنعم الله به عليكم من ولايتنا ، وحب محمّد وآل محمّد ﷺ

٢٨ – وقال أيضاً : حدّثنا أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن خالد عن محمّد بن أبي الحسن موسى غَلَيَـَـَلا في قوله تعالى : ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوَمَهِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيــمِ﴾ قال : نحن نعيم المؤمن، وعلقم الكافر<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** العلقم: الحنظل، وكلّ شيء مر.

٢٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن الحسن بن القاسم عن محمّد بن عبد الله بن صالح عن مفضّل بن صالح عن سعيد بن عبد الله عن ابن نباتة عن عليّ عليّ الله قال : ﴿ نُمَرَّ لَتُسْتَكُنَّ يَوَمَهِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ﴾ نحن النعيم<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قوله: «فنغصته» على بناء المفعول، أي تكدّر التذاذي به، قال الفيروزآبادي: أنغص الله عليه العيش ونغّصه فتنغّصت معيشته: تكدّرت، وقال: افترّ بتشديد الرّاء: ضحك ضحكاً حسناً.

٣١ - فو: معنعناً عن أبي حفص الصّائغ قال: سمعت عن جعفر بن محمد ﷺ يقول في قول الله تعالى: ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَبِذٍ عَنِ ٱلنَّعِبِمِ﴾ قال: نحن من النّعيم الّذي ذكر الله، ثمَّ قال جعفر ﷺ: ﴿وَإِذْ تَقُولُ لِلَذِي أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَأَنْعَمْتَ عَلَيْهِ﴾ (٥).

٣٢ – **فرء** محمّد بن الحسن معنعناً عن حنّان بن سدير عن أبيه قال : كنت عند جعفر بن محمد ﷺ فقدم إلينا طعاماً ، فأكلت طعاماً ما أكلت طعاماً مثله قط ، فقال لي : يا سدير كيف رأيت طعامنا هذا؟ قلت بأبي أنت وأمّي يابن رسول الله ما أكلت مثله قطّ ولا أظن أنّي

- (١) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٥ في تأويل سورة التكاثر.
  - (\$) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٦.
  - ٥) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٦٠٥ ح ٧٦٢.

111

آكل أبداً مثله، ثمَّ إنَّ عيني تغرغوت فبكيت، فقال: يا سديو ما يبكيك قلت: يابن رسول الله ذكرت آية في كتاب الله قال: وما هي؟ قلت: قول الله في كتابه: ﴿ ثُمَّ لَنُسَئَلُنَّ يَوْمَهِ فِي عَنِ النَّعِيمِ ﴾ فخفت أن يكون هذا الطعام الذي يسألنا الله عنه فضحك حتّى بدت نواجذه، ثمَّ قال: يا سديو لا تسأل عن طعام طيّب، ولا ثوب ليّن، ولا رائحة طيّبة، بل لنا خلق وله خلقنا، ولنعمل فيه بالطّاعة، وقلت له: بأبي أنت وأمّي يابن رسول الله فما النّعيم؟ قال لي حبّ أمير المؤمنين علي بن أبي طالب وعترته عليه يسألهم الله يوم القيامة كن مناحي كان شكركم لي حين أنعمت عليكم بحبّ عليّ وعترته<sup>(1)</sup>.

٣٣ – **فر:** عليّ بن محمّد بن مخلّد الجعفيّ معنعناً عن أبي حفص الصائغ قال : قال عبد الله ابن الحسن : يا أبا حفص ﴿ثُمَّ لَتُسْتَلُنَّ يَوْمَبِنٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ﴾ قال : ولايتنا والله يا أبا حفص<sup>(٣)</sup> .

٣٤ – كنو: روى الشيخ المفيد قدّس الله روحه بإسناده إلى محمّد بن السائب الكلبيّ قال: لمّا قدم الصادق عليم العراق نزل الحيرة فدخل عليه أبو حنيفة وسأله عن مسائل وكان ممّا سأله أن قال له: جعلت فداك ما الأمر بالمعروف؟ فقال عليم : المعروف يا أبا حنيفة المعروف في أهل السّماء، المعروف في أهل الأرض، وذاك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليمي ، قال: جعلت فداك فما المنكر؟ قال: اللذان ظلماه حقه، وابتزاه أمره، وحملا النّاس على كتفه، قال: ألا ما هو أن ترى الرّجل على معاصي الله فتنهاه عنها؟ فقال أبو عبد الله عليمي : يس ذاك بأمر بمعروف ولا نهي عن منكر إنما ذاك خير قدمه، قال أبو حنيفة: أخبرني جعلت فداك عن قول الله بمتركز؟ قال: اللذان ظلماه حقه، وابتزاه أمره، محنيفة: أخبرني جعلت فداك عن قول الله بمتركزة المنكر إنما ذاك خير قدمه، قال أبو حنيفة العربي يعلت فداك عن قول الله بمتركزة الذاك ني ألمي الحاضر، فقال الو منيفة لمن وقفك الله وأوقفك يوم القيامة حتى يسألك عن كل أكلة أكلتها وشربة شربتها ليطولن وقوفك، قال: فما النّعيم جعلت فداك؟ قال: النعيم نحن الذين أنقذ الله الناس بنا من الضلالة، وبصرهم بنا من العمى، وعلمهم بنا من الجهل، قال: جعلت فداك فكيف كان القرآن جديداً أبداً؟ قال: الأنه لم يجعل نزمان دون زمان فتنها مناكرة الما من المي الذين أنقذ الله الناس الما من منيفة لما وقفك الله وأوقفك يوم القيامة حتى يسألك عن كل أكلة أكلتها وشربة شربتها ليطولن وقوفك، قال: فما النّعيم جعلت فداك؟ قال: النّعيم نحن الذين أنقذ الله الناس بنا من الفيران قبل ذاله الما من العمى، وعلمهم بنا من الجهل، قال: جعلت فداك فكيف كان القرآن جديداً أبداً؟ قال: الأنه لم يجعل لزمان دون زمان فتخلقه الأيّام ولو كان كذلك لفني القرآن قبل فناء العام المراسي.

٣٥ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد بن مالك عن الحسن بن عليّ بن مروان عن سعيد بن عثمان عن داود الرقيّ عن أبي عبد الله غليّظِرِ قال : قوله تعالى : ﴿فِأَيّ ءَالَآءِ رَبَّكُمَا تَكَذِبَانِ﴾ أي بأيّ نعمتيَّ تكذّبان؟ بمحمّد أم بعليّ؟ فبهما أنعمت على العباد<sup>(٤)</sup> .

٣٦ - كا: الحسين بن محمّد عن المعلّى عن محمّد بن جمهور، عن الأصمّ، عن ابن واقد

- (۱) (۲) تفسير فرات الكوفي، ج ۲ ص ۲۰۹ ح ۷٦۴ ۷۲٤.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٧.

٢٩ - باب / أنهم عليه الله والولاية شكرها، وأنهم فضل الله ورحمته ٢٧٩

عن أبي يوسف البزّاز قال: تلا أبو عبد الله ﷺ هذه الآية: ﴿فَأَذْكُرُوّاْ ءَالَاَةَ اللَّهِ﴾ قال: أتدري ما آلاء الله؟ قلت: لا، قال: هي أعظم نعم الله على خلقه، وهي ولايتنا<sup>(1)</sup>.

٣٧ - كا: الحسين بن محمّد عن المعلّى رفعه في قول الله لَتَمَوَّكُمُ : ﴿فِبَأَيّ ءَالَآءِ رَبِّكُمَا تَكَذِّبَانِ﴾ أبا لنبي أم بالوصي؟ نزل في الرحمان<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** روى السيد الأجل محمّد بن الحسن الحسينيّ في رواية الصحيفة الكاملة الشريفة بإسناده عن متوكّل بن هارون عن أبي عبد الله الصادق صلوات الله عليه قال: أخبر الله نبيه يَشْكُ بما يلقى أهل بيت محمّد صلوات الله عليه وأهل مودّتهم وشيعتهم منهم، يعني بني أُمية في أيّامهم وملكهم قال: وأنزل الله تعالى فيهم: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَلُوا بِعَمَتَ ٱللَهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا فَوَمَهُمَّ دَارَ ٱلْبَوَارِ (لَكَ جَهَنَمَ يَعْمَلُونَهَا وَبِنْسَ ٱلْفَرَارُ (الله) ونعمة الله محمّد وأهل بيته،

بيان: لعلّه على تفسير، عليمًا المراد أنّ النعمة محمّد وأهل بيته عليمًا ، وحبّهم شكر لتلك النعمة، وبغضهم كفر لها، فبدّلوا شكر النعمة كفراً، ويحتمل أن يكون قوله عليمًا : حبّهم إيمان بياناً لسبب كونهم نعمة، وإطلاق النعمة عليهم في الآية، ويكون مفاد الآية أنّهم أخذوا مكان ما جعلنا لهم من النعمة، أي آل محمد عليمًا اعداءهم الذين هم أصول الكفر وأركانه، فرضوا بهم خلفاء، فعبر عنهم بالكفر مبالغة في كفرهم.

٣٨ – سن: بعض أصحابنا رفعه في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلِتُحَكِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَنكُمْ وَلَعَلَ<del>حَ</del>ُمْ تَشْكُرُونَ﴾ قال الشكر المعرفة، وفي قوله: ﴿وَلَا يَرْضَى لِعِبَادِهِ ٱلْكُفْرَ وَإِن تَشْكُرُوا بَرْضَهُ لَكُمُ ﴾ فقال: الكفر ههنا الخلاف، والشكر الولاية والمعرفة<sup>(٤)</sup>.

٣٩ - شيء عن زرارة عن أبي جعفر عليجًا وحمران عن أبي عبدالله عليجًا في قوله تعالى : وَلَوَلَا فَضْلُ اللَّهِ عَلَيَكُمُ وَرَحْمَتُهُ كَ قال : فضل الله رسوله، ورحمته ولاية الأنمّة عليجًا <sup>(٥)</sup>.

**أقول:** ستأتي الأخبار الكثيرة في ذلك في أبواب الآيات النازلة في أمير المؤمنين عَظِيَّةٍ .

٤٠ حاء العدَّة عن ابن عيسى عن عمر بن عبد العزيز عن محمّد بن الفضيل عن الرضا ﷺ قال: قلت: ﴿قُلْ بِفَضْلِ ٱنتَهِ وَبِرَحْمَتِهِ فَبِذَلِكَ فَلَيْفَرَحُواْ هُوَ خَتِرٌ مِتَمَا يَجْمَعُونَ﴾ قال: الرضا ﷺ محمّد وآل محمد ﷺ، خير ممّا يجمع هؤلاء من دنياهم<sup>(٢)</sup>.

- أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٥ باب ان النعمة التي ذكرها الله... ح ٣.
   أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٤ ح ٢.
   أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٤ ح ٢.
   أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٤ ح ٣.
   أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٤ ح ٣.
   أصول الكافي، ج ١ ص ١٢٤ ح ٣.
  - ٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٨٧ ح ٢٠٧ من سورة النساء.
    - (٦) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٢ ح ٥٥.

٤١ - شيء عن ابن نباتة عن أمير المؤمنين عليه في قول الله : فَنْلَ بِنَضْلِ اللَّهِ وَبَرَحْمَتِهِ فَيَذَلِكَ فَلَيْفَرَحُوا فَ قَالَ : فليفرح بنا شيعتنا، هو خير ممّا أُعطي عدوّنا من الذّهب والفضَّة<sup>(1)</sup>.
٤٢ - قبء قالوا : الفضل ثلاثة : فضل الله، قوله تعالى : فولَوَلَوَلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيَكُمْ وَرَحْمَتُكُم في وفضل النبي، قوله : فَنْلَ بِغَضَلِ الله، قوله تعالى : فولَوَلَوَلَا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيَكُمْ والرحمة أمير المؤمنين عليه ، وفضل الأوصياء، قال أبو جعفر : فإمَر يَحْسُدُونَ الله، عَلَى مَنْ الذَّهب والفضَّة الله، عليه عليه عليه الله، قوله تعالى الله، الفضل الله، والمُعَمَّلُ الله ، ورَحْمَتُكُمُ مُعَمَلُ الله، قوله تعالى : عليه عليه من الذَّه عَلَيكُمْ مَا الله، والفضَّة الله ، وَرَحْمَتِهُمُ أَعَلَى عَلَيكُمْ الله، قوله تعالى : عليه عليه من الله ، وَوَلَوَلَا فَضَلُ الله ، وَرَحْمَتَهُمُ مُوَلَعُهُ مُنْ الله ، وَلَمَ مَعْمَلُ الله ، قوله تعالى : عليه من الله ، وَوَلَوَلَا فَضَلُ الله ، وَرَحْمَتِهُمُ الله ، وَرَحْمَتِهُمُ مَا الله ، وَوَلَوَلَا فَضَلُ الله ، وَوَلَوَلَا فَضَلُ الله ، وَرَحْمَتِهُمُ الله ، وَوَلَ الله ، قوله الله ، موله الله ، عالى الله ، عمل الله ، وَوَلَيْعَمُ مُوله الله ، وَالرحمة أمير المؤمنين عليه معنا ، وفضل الله ، عنه الله ، والم من الله ، والرحمة أمير المؤمنين عليه موله الله ، وفضل الله ، وقال أبو معنا ، قال أبو جعفر : عليه ما والله ، أُولَا مَنْ عَلَى مَا مَلْ مَا مَعْلَهُ مُنْ أُمَنُهُ مُنْهُ مُولاً مُولَعُولَ الله ، وفينا نزلت (٢) من ما منه مولا الله ، وفَضَالِهُ ما ما منه من الله موسودون ، وفينا نزلت (٢) .

٤٣ – وعن أبي الورد عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَيَزِيدُهُم مِّن فَعَسْلِهِ.﴾ قال: الولاية لآل محمد ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٤٤ - كثر: روى الحسن بن أبي الحسن الذيلميّ باسناده عن حمّاد بن عثمان عن الرضا عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمد بي في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ بَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَاَهُ ﴾ عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمد بي في قوله تعالى: ﴿وَاللَّهُ بَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَاَهُ ﴾ عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمد بي في قوله تعالى: ﴿وَاللَهُ بَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَاهُ مُ عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمد بي في قوله تعالى: ﴿وَاللَهُ بَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَاهُ مُ عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمد بي في قوله تعالى: ﴿وَاللَهُ بَعْنَصُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَاهُ مَ عن أبيه عن جدّه جعفر بن محمد بي في قوله تعالى: ﴿وَاللَهُ عَنْعُمُ بِرَحْ مَتِهِ مَن يَشَاهُ مَ عَنْهُ مَ عَن أبيه عن جدتم بالرّحمة نبيّ الله ووصيّه صلوات الله عليهما، إنّ الله خلق مائة رحمة، تسعة وتسعون رحمة عنده مذخورة لمحمّد عليه وعلي غليه وعترتهما، ورحمة واحدة مبسوطة على سائر الموجودين<sup>(٤)</sup>.

٤٥ - قَبِ، الباقر والصادق ﷺ في قوله تعالى : ﴿ذَلِكَ فَضَلُ ٱللَّهِ يُؤْتِدِ مَن يَشَاءُ ﴾ وفي قوله : ﴿وَلَا تَنَمَنَّوْا مَا فَضَلَ ٱللَّهُ بِهِ بَعَضَكُمَ عَلَى بَعْضِهُ إِنَّهما نزلتا فيهم عليهم الصلاة والسلام<sup>(٥)</sup>.

٤٦ - شيء عن زرارة عن أبي جعفر علي الله وحمران عن أبي عبد الله علي قالا: وَوَلَوَلَا فَضَلُ ٱللهِ عَلَيَكُمْ وَرَحْمَتُهُ فَ قالا: فَضِلَ الله رسوله، ورحمته ولاية الأثمة علي (<sup>(1)</sup>).

٤٧ - م: قال الله تتمكن : ﴿يَبَنِي إِسْرَةٍ بِلَ أَذَكُرُا نِعْمَتِي ٱلَّتِ ٱنْتَمْتُ عَلَيْكُر ﴾ أن بعثت موسى وهارون إلى أسلافكم بالنبوة، فهديناهم إلى نبوة محمّد، ووصية عليّ، وإمامة عترته الطيّبين، وأخذنا عليكم بذلك العهود والمواثيق التي إن وفيتم بها كنتم ملوكاً في جنانه، مستحقّين لكراماته ورضوانه ﴿وَأَنَي فَضَلَتُكُمْ عَلَ ٱلْكَلِينَ ﴾ هناك : أي فعلته بأسلافكم ففضلتهم مستحقين لكراماته ورضوانه ﴿وَأَنَي فَضَلَتُكُمْ عَلَ ٱلْعَلَيْنِ ﴾ هناك : أي فعلته بأسلافكم ففضلتهم مستحقين لكراماته ورضوانه ﴿وَأَنَي فَضَلَتُكُمْ عَلَ ٱلْعَلَيْنَ ﴾ هناك : أي فعلته بأسلافكم ففضلتهم مستحقين لكراماته ورضوانه ﴿وَأَنَي فَضَلَتُكُمْ عَلَ ٱلْعَلَيْنِ ﴾ هناك : أي فعلته بأسلافكم ففضلتهم ديناً ودنياً، أمّا تفضيلهم في الدين فلقبولهم نبوة محمّد بي وولاية علي علي عليهم الهما ديناً ودنياً، وأمّا في الدين فلقبولهم نبوة محمّد منها وراية علي عليهم في اللهما من والهما منها تنفي أن عليهم العمام، وأنزلت عليهم المن والسلوى، وسقيتهم من حجر ماءً عذيار وألماته منها تلكن فلقبولهم نبوة محمّد عليهم المن والمان والهما ومنه وأن فقلتهم العمام، وأنزلت عليهم المن والهما من والهما من محمّد عليهم المن والسلوى، وسقيتهم الطيّبين، وأمّا في الدنيا فبأن ظللت عليهم العمام، وأغرقت أعليهم المن والمية من والسلوى، وسقيتهم من حجر ماء عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم، وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر ماء عذباً وفلقت لهم الم وأن طللت عليهم العمام، وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر ماء عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم، وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر ماء عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم، وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر ماء عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم ما وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر من حدور ماء عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر منه عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم، وأغرقت أعدامهم فرعون وقومه، وفضلتهم من حجر ماء عذباً وفلقت لهم البحر فأنجيتهم ما ماله من مولي أمريم أخريق أعدولية أمرولية أمرمه أنهما ما أوليم أمرولية أمرميم أخرمة أخرمة أخرمة أخرمة أخرمة أمرمه أمرميم أخرمة أخرمة أخرمة أخرمة أخرمة أخرمه أخرمة أخرم

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٣٢ ح ٢٨ من سورة يونس.
- (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٩٦.
   (۳) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٩٦.
  - ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١ في تأويل الآية ١٠٥ من سورة البقرة.
    - مناقب ابن شهر آشوب، ج ۳ ص ۱۱۹.
    - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٨٧ ح ٢٠٧ من سورة النساء.

بذلك على عالمي زمانهم الّذين خالفوا طرائقهم وحادوا عن سبيلهم، ثمَّ قال الله ﷺ لهم: فإذا فعلت هذا بأسلافكم في ذلك الزمان لقبولهم ولاية محمّد وآله فبالحريّ أن أزيدكم فضلاً في هذا الزّمان إذا أنتم وفيتم بما آخذ من العهود والمواثيق عليكم<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** قال أكثر المفسّرين : أي يعرف المشركون نعمة الله الّتي عدّدها عليهم وغيرها حيث يعترفون بها وبأنها من الله، ثمَّ ينكرونها بعبادتهم غير المنعم بها، وقولهم : إنَّها بشفاعة آلهتنا، وقال السدّيّ : أي يعرفون محمداً على وهو من نعم الله تعالى فيكذّبونه ويجحدونه وَأَكْنُهُمُ ٱلْكَنِفِرُونَ﴾ أي الجاحدون عناداً، وذكر الأكثر، إمّا لأنّ بعضهم لم يعرف الحق لنقصان العقل، أو لعدم بلوغ الدّعوة وقيل : الضّمير للأُمّة، وقيل : أي أكثرهم الكافرون بنبوّة محمّد على ، ولكن لايساعده هذا الخبر، وتفسيره عليهم من يعم من قول السّدي ، ولا وزير بنبوّة أنّ الولاية من أعظم نعم الله على العباد، إذ بها تنتظم مصالح دنياهم وعقباهم.

فإن قيل: الآية الأولى من سورة النحل وهي مكية، والثانية من المائدة وهي مدنيّة، والخبر يدلّ على أنّ الأولى نزلت بعد الثانية، قلت: ذكر الطّبرسيّ تظلّهُ أنّ أربعين آية من أوّل السورة مكيّة، والباقي من قوله: ﴿ وَالَذِينَ هَاجَحُرُواْ فِي اللَّهِ مِنْ بَعَدِ مَا ظُلِمُواً﴾ إلى آخر السورة مدنية، فهي مدنية، مع أنّه لا اعتماد على ضبطهم في ذلك.

تفسير الإمام العسكري، ص ٤٢٧ ح ١١٨.
 (٢) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٤ ح ٧٧.

في ذلك تقوم في حدوده وصعب أموره، والذي بعثني بالحقّ نبياً ما آمن بي من أنكرك، ولا أقرّ بي من جحدك، ولا آمن بالله من كفر بك، وإنّ فضلك لمن فضلي، وإنّ فضلي لفضل الله وهو قول ربّي يَتَرَضَلا : ﴿ قُلْ بِنَصْلِ اللَّهِ وَبَرَحَيْدِ فَبَنَزِكَ فَلَيْدَرَحُوا هُوَ حَبَرٌ مِنَا يَجْمَعُونَكَ ففضل الله نبرّة نبيتكم. ورحمته ولاية عليّ بن أبي طالب عَلَيَتَ ﴿ فَبَذَلِكَ قال: بالنبوّة والولاية ﴿ نَيْتَدَرَحُولَكَ يعني الشيعة ﴿ هُوَ حَبَرٌ مِنَا أَبي طالب عَلَيَتَ ﴿ فَبَذَلِكَ قال: بالنبوّة والولاية في دار الذّنيا، والله يا عليّ ما خلقت إلا ليعبد بك<sup>(1)</sup>، ولتعرف بك معالم الذين، ويصلح بك في دار الذّنيا، والله يا عليّ ما خلقت إلا ليعبد بك<sup>(1)</sup>، ولتعرف بك معالم الذين، ويصلح بك في دار الذّنيا، والله يا عليّ ما خلقت إلا ليعبد بك<sup>(1)</sup>، ولتعرف بك معالم الذين، ويصلح بك قول ربّي بَتَخَرَق الله يا عليّ ما خلقت إلا ليعبد بك<sup>(1)</sup>، ولتعرف بك معالم الذين، ويصلح بك من آمن بي، ولولاك لم يعرف عنك ولن يهتدي إلى الله من لم يهتد إليك وإلى ولايتك، ولقد أمرني ربّي تبارك وتعالى أن أفترض من حقّك ما أفترض من حقّي، وإنّ حقّك لمؤوض على من آمن بي، ولولاك لم يعرف عدوّ الله ومن لم يلقه بولايتك لم يلقه بشيء، ولقد أنزل الله نَتَنَعَنَ في قلي إلي ذ في يَنْوَل لما أي أن من من مله عليه بولايتك يا عليّ ﴿ وَإِن لَدَ مَنْ مَنْ أَنْ بَنْ بَيْ وَلُول له يعرف عدوّ الله ومن لم يلقه بولايتك لم يلقه بشيء، ولقد أنزل الله نَتَنَعَنَ في من بي، ولولاك لم يعرف عدوّ الله ومن لم يلقه بولايتك لم يلقه بشيء، ولقد أنزل الله يَتَنَعَن إلي : ﴿ يَتَابَيُهُ الرَّسُولَ بَلْغَ مَا أُمرت به من ولايتك لم يلقه بشيء، ولقد أنزل الله يَتَنَعَلَ فَلَ الذي أول له الله عرف ما أمرت به من ولايتك لحبط عملي، ومن لقي الله يَتَوَن أل من الله أنزل وتعالى،

•• - ومن هذا ما ذكره في تفسير العسكري في قال الإمام في قال رسول الله فضل الله فضل الله الله فضل الله العلم بتأويله وتوفيقه لموالاة محمد وآله الطيّبين ومعاداة أعدائهم، وكيف الله فضل الله العلم بتأويله وتوفيقه لموالاة محمد وآله الطيّبين ومعاداة أعدائهم، وكيف لا يكون ذلك خيراً ممّا يجمعون وهو ثمن الجنّة، ويستحق به الكون بحضرة محمد وآله الطيّبين الذي هو أفضل من الجنّة، لأنّ محمداً وآله أشرف زينة الجنّة (<sup>n)</sup>.

٥١ - كتز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد النّوفليّ عن ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن مرازم عن أبي عمير عن مرازم عن أبي عبد الله غليتيّلة قال: قول الله تَتَوَجَلُق : ﴿ مَا يَفْتَج اللهُ لِلنّاسِ مِن رَحْمَةٍ فَلا مُتَسِكَ عن مرازم عن أبي ما أجرى الله على لسان الإمام<sup>(٤)</sup>.

٥٢ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن عليّ بن العبّاس عن حسن بن محمّد عن عبّاد بن يعقوب عن عمر بن جبير عن جعفر بن محمد لللِيَّلِا في قوله لِمَرَكِّكُا : ﴿ وَلَكِن يُدْخِلُ مَن يَشَآءُ فِي رَحْمَنِهِ قال : الرحمة ولاية علي بن أبي طالب للِيَّلِا <sup>(٥)</sup>.

٥٣ - كنز: جاء في تأويل أهل البيت الباطن في حديث أحمد بن إبراهيم عنهم صلَّى الله

- (1) في المصدر: ليُعبد ربك.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٢٢ في تأويل الآية ٥٨ من سورة يونس.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٢٣.
  - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٦٨ في تأويل الآية ٢ من سورة فاطر.
- ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩ في تأويل الآية ٨ من سورة الشورى.

عليهم : ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ﴾ أي شكركم النعمة الَّتي رزقكم الله وما منَّ عليكم بمحمّد وآل محمّد ﴿أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ﴾ بوصيه ﴿فَلَوَلَآ إِذَا بَلَفَتِ لَلْمُلَقُومَ ۞ وَأَنتُدْ حِيَبٍذِ نَنظُرُونَ ۞ إلى وصيه أمير المؤمنين ، يبشّر وليّه بالجنّة وعدوّه بالنّار ﴿وَغَنُ أَفَرَبُ إِلَتِهِ مِنكُمْ﴾ يعني أقرب إلى أمير المؤمنين منكم ﴿وَلَذِكِن لَا نُتُعِبُرُونَ﴾ أي لا تعرفون<sup>(1)</sup>.

> ۳۰ - باب أنهم عَلَيْكَ النَّجوم والعلامات، وفيه من خان الأمار خد ما الم الأسماد من أحداثه

بعض غرائب التأويل فيهم صلوات الله عليهم وفي أعدائهم الآيات: النحل (١٦): ﴿وَعَلَىنَتَّ وَبِٱلْنَجْمِ مُمْ يَمْتَدُونَ﴾ (١٦).

تفسير؛ قال الطّبرسيِّ تلاة : أي جعل لكم علامات، أي معالم يعلم بها الطرق، وقبل : العلامات الجبال يهتدى بها نهاراً ﴿وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ ليلاً وأراد بالنّجم الجنس، وهو الجدي يهتدى به إلى القبلة، وقال أبو عبد الله ﷺ : نحن العلامات، والنجم رسول الله تشكر ، قال النبي تشكر إنّ الله جعل النّجوم أماناً لأهل السّماء، وجعل أهل بيتي أماناً لأهل الأرض انتهى كلامه رفع الله مقامه<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** وعلى تأويلهم ﷺ ضمير ﴿هُمْ﴾ و﴿يَمْتَدُونَ﴾ راجعان إلى العلامات كما سيظهر من بعض الرّوايات.

١ - فس : أبي عن الحسين بن خالد عن أبي الحسن الرضا غليمًا في قوله : ﴿ أَلَرْحَنْ شَيَامَ ٱلْمُسْرَءَانَ شَهَ قَال : الله علم محمّداً القرآن، قلت : ﴿ خَلَقَ ٱلْإِسْكَنَ قَال : ذاك أمير المؤمنين غليمًا ، قلت : ﴿ عَلَمَ مَلَا الله ، قلت : ﴿ عَلَمَ مَالَا الله ، قلت : ﴿ المَعْرَبَ عَلَى الله من يحتاج النّاس إليه ، قلت : ﴿ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ عَمَّبَانِ ؟ قَال : علمه بيان كلّ شيء يحتاج النّاس إليه ، قلت : ﴿ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ عَمَّبَانِ ؟ قَال : علمه بيان كلّ شيء يحتاج النّاس إليه ، قلت : ﴿ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ عَمَّبَانِ ؟ قَال : هما يعذبان بعذاب الله ، قلت : الشمس والقمر يعذبان ؟ فقال : مأمره ، مطيعان له ، فقلت : الشمس والقمر أيتان من آيات الله ، يجريان بأمره ، مطيعان له ، ضوؤهما من نور عرشه ، وحرّهما من حرّجهنّم فإذا كانت القيامة عاد إلى العرش نورهما ، وعاد مووقهما من نور عرشه ، وحرّهما من حرّجهنّم فإذا كانت القيامة عاد إلى العرش نورهما ، وعاد إلى النّار حرّهما فلا تكون شمس والقمر نوران في النّار قلت : بلى ، قال : أما سمعت قول إلى النّاس : فلان وفلان شمس هذه الأمة ونورها ؟ فهما في النّار ، والله ما عني غيرهما ، قلت : إرضان في النّار قلت : بلى ، قال : أما سمعت قول أرانس : فلان وفلان شمس هذه الأمة ونورها ؟ فهما في النّار ، والله ما عنى غيرهما ، قلت : ورَانَان أنّ أرانس : فلان وفلان شمس هذه الأمة ونورها ؟ فهما في النّار ، والله ما عنى غيرهما ، قلت : ورَانَان أنّ أرانس : فلان وفلان شمس هذه الأمة ونورها ؟ فهما في النّار ، والله ما عنى غيرهما ، قلت : ورَانَانس : فلان وفلان شمس هذه الأمة ونورها ؟ فهما في النّار ، والله ما عنى غيرهما ، قلت : ورَانَانَجمُ مُ يَهُ يَهْدَوْنَ في النّار ، والله ما عنى غيرهما ، قلت : ورَانَانَجمُ أورانَجمُ أوران ، وقد سماه الله في غير موضع ، فقال : فران نه نوبي في أوران في النّار ، وقد ما الله ما عنى غيرهما ، والنت ، وران في أرانَجمُ وران في أوران ، فال ، أوران ، قال : أورانَجمُ ما في ألنار ، وقوله : ووقوله : ووالامات الأوصياء ، والنجران ، والنه ، وقلن ، فقل ، وقال : أرانَجمُ أورانَجمُ أورانَجمُ أورون ، فقل ، وقوله : وواله ، وقال ، أورانَجمُ أوران ، فلنه ، فله ، وقال ، أوران ، فله ، وقل ، فقل ، والمامات الأوصياء ، والنجم وسول ، فله ، واله ، واله مله ، والمرزان ، ووقوله ، وألمم أوران

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٢٢ في تأويل الآية ٨٥ من سورة الواقعة.
  - (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٤٦.

﴿أَلَّا نَقْلَغُوا فِي الْمِيزَانِ﴾ قال: لا تعصوا الإمام قلت: ﴿وَأَقِيمُوا الْوَزَنِ بِٱلْقِسْطِ﴾ قال: أقيموا الإمام العدل قلت: ﴿وَلَا تُخْمِرُوا ٱلْمِيزَانَ﴾ قال: ولا تبخسوا الإمام حقّه ولا تظلموه، وقوله: ﴿وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا لِلاَّنَامِ ﴾ قال: للناس ﴿فِهَا فَنَكِهَةٌ وَٱلنَّخْلُ ذَاتُ ٱلأَكْمَامِ ﴾ قال: يكبر ثمر النخل في القمع، ثمَّ يطلع منه قوله: ﴿وَلَلْمَتُ ذُو ٱلْعَمَفِ وَٱلرَّيْحَانُ﴾ قال: الحبّ الحنطة والشعير والحبوب، والعصف: التبن، والريحان ما يؤكل منه، وقوله: ﴿فَإِنَى اللَّاهِ اللَّامِ

**بيان:** على هذا التأويل يكون التعبير بالشمس والقمر عن الأوّل والثاني على سبيل التهكّم، لاشتهارهما بين المخالفين بهما، والمراد بالحسبان العذاب والبلاء والشرّ، كما ذكره الفيروزآباديّ، وكما قال تعالى: ﴿حُسَبَانًا مِّنَ ٱلسَّمَآهِ﴾.

وقال البيضاوي : الرّيحان، يعني المشموم أو الرزق، يقال : خرجت أطلب ريحان الله، وقال : النّجم : النبات الّذي ينجم، أي يطلع من الأرض لا ساق له<sup>(٢)</sup>.

۲ - فس: في رواية سيف بن عميرة عن إسحاق بن عمّار عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله ظليمية عن قول الله : «رَبُّ ٱلمَنْرِفِيْنِ وَرَبُّ ٱلْمَنْرِبَيْنِ قَال: المشرقين رسول الله تُنْقَى عبد الله ظليمية عن قول الله : ﴿رَبُ ٱلمَنْرِفِيْنِ وَرَبُ ٱلْمَنْرِبَيْنِ قَال: المشرقين رسول الله تُنْقَدَ وَأَميرالمؤمنين، والمغربين الحسن والحسين صلوات الله عليهما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ مَالَاتٍ وَاللهِ وَلَيْتُ مَالَتَ إِلَىٰ اللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ مَالَاتٍ مَالَاتٍ أَلَيْ مَالَكَ اللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ مَالَاتٍ وَاللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ مَالَكَ وَاللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ مَالَكَةٍ رَبَعُكُما تُكَذِّبُونَ أَنَا لَهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ عَالَكَ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ عَالَكَةٍ وَرَبَعُهُمَا نُعَالَىٰ اللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ عَالَكَةٍ وَرَبَعُ مَالَكَةً مَالَكُونَ اللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَإِلَىٰ عَالَكَةٍ وَرَبَعُهُمَا مُؤْلُونَ اللهُ عَلَيْهُما، وأمثالهما تجري ﴿فَعَالَيْ عَلَيْ عَالَة وَالحَقْ عَلَيْ إِلَيْ عَلَيْ وَاللهُ عَلَيْهُمَا أُنْ عَلَيْهُما اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ مَالَكُونَ عَلَيْ وَالَيْ أَلُهُ مَالَكُمُ عَلَيْ وَلَهُ عَلَيْهُمَا مَالَكُمُ تُكَذِّبُكُمَا تُكَذِّبُكَذِبَانِ أَنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ أُلُهُ مَالَكُهُ مَالَكُومَا عَالَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ مَالَالَهِ مَالَيْ أَنْ أُنْ أُنْ عَالَكُهُ مَالَكُهُ مَالَكُهُ مَالَكُهُ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُهُ مُنْ أُلُكُمُ مُنْ عَلَيْ مَالَكُ مَالَكُ مَالُكُولُ مَالًا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُهُ مَالَكُ عَلَيْ عَالَة مَالَكُمُ مَالَكُ مَالَكُمُ مَالَكُهُ عَلَيْ عَلَيْ مَالَكُ مَالُكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالُكُ مَالَكُ مَالُكُ مُنْ عَلَيْ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالُ عَلَيْ مَالَكُ مَالَكُ مَالَكُ مُنْ مُنْ مَالُكُ مُ مُ مَالَكُولُ مَالَكُ مَالُكُمُ مُنْ مَالُكُ مَالِكُ مَالَكُ مَالَكُ مَالُكُ مَالُكُ ما ماله ماله مالهُ مالهُ مُعْ

توضيح: قوله ﷺ : وأمثالهما تجري، أي أمثال هذين التعبيرين، يعني بالمشرق والمغرب عن الأثمّة ﷺ تجري في كثير من الآيات، كالشّمس والقمر والنجم، أو أنّ على أمثالهما تجري تلك الآية، وهو قوله : ﴿فِإَيَّ مَالَاً وَرَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ أو المعنى أنّه على أمثال محمّد وعلي ﷺ من سائر الأئمّة أيضاً تجري هذه الآية، فإن كلّ إمام ناطق مشرق لأنوار العلوم، والصّامت مغرب لها، والأوّل أظهر.

**بيان:** على هذا التّأويل كان حمل النجم على الطارق على المجاز، أي ذو النجم لأنّه كان معه، أو حصل لهم بسببه.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢١.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢٠.
  - (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳۲۲.
    (٤) تفسير القمي، ج ۲ ص ٤١١.

وقوله : ﴿فَأَلْمَمَهَا لَجُوَرَهَا وَتَقَوَنْهَا﴾ أي عرّفها وألهمها ثمَّ خيّرها فاختارت ﴿فَدْ أَفْلَحَ مَن زَكَّنْهَا﴾ يعني نفسه طهّرها ﴿وَفَدْ خَابَ مَن دَشَنْهَا﴾ أي أغواها<sup>(1)</sup>.

**بيان:** على هذا التأويل لعلّ القسم باللّيل على سبيل التهكم، قوله: عن دين رسول الله ﷺ، هذا لا ينافي إرجاع الضمير إلى الشمس المراد بها الرسول ﷺ إذ تجلية دينه تجليته، قوله: أي أغواها، هذا موافق لكلام الفيروزآباديّ حيث قال: دساه تدسية: أغواه وأفسده. وقال البيضاويّ: أي نقصها أو أخفاها بالجهالة والفسوق. وأصل دسّى دسّس كتقضّى وتقضّض.

**بيان:** قوله ﷺ : غش أمير المؤمنين ﷺ لعلّه بمعنى غشي كأمللت وأمليت أو أنّه لبيان حاصل المعنى، والأظهر غشي كما في بعض النسخ.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٢.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٨.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٤.

٧ - كَنْوَ، عليّ بن محمّد عن أبي جميلة عن الحلبي، ورواه أيضاً عليّ بن الحكم عن أبان ابن عثمان، عن الفضل بن العبّاس عن أبي عبد الله عليما أنه قال : ﴿وَٱنْشَمِن وَشَمَنها الشمس أمير المؤمنين عليما ، وضحاها قيام القائم عليما ﴿وَٱلْقَبَرِ إِذَا نَنْمَا الحسن والحسين عليما أمير المؤمنين عليما ، وضحاها قيام القائم عليما ﴿وَٱلْقَبَرِ إِذَا نَنْمَا الله الحسن والحسين عليما ﴿وَٱلْنَبَرِ إِذَا بَلَها الحسن والحسين عليما ﴿وَٱلْقَبَرِ إِذَا بَلَها الحسن والحسين عليما ﴿وَٱلْقَبَرِ إِذَا بَلَها الحسن والحسين عليما ﴿وَٱلْنَبَرِ إِذَا بَنَمَا الذي يسمو إليه الحق، وأما وقوله : ﴿وَٱلْنَبَا وَوَا بَنَها كَانَ هو محمّد عليما ﴿وَٱلَيْلِ إِذَا بَعَنْهَا حَبْر وَدَام، غشيا عليه الحق، وأما وقوله : ﴿وَٱلْآرَض وَمَا عَلَها كَانَ هو محمّد عليما ﴿وَقَلْنَبَا لَهُ حَبْرَ وَدَاما الذي يسمو إليه الحلق في العلم، وقوله : ﴿وَٱلْأَرْض وَمَا عَنَهَا عَوْرَهَا وَقَالَ الله محمّد عليما أوقاد : ﴿وَٱلْقَبَعَ عواله الذي يسمو إليه الحلق في العلم، وقوله : ﴿وَٱلْأَرْض وَمَا عَنَهَا عَوْرَهَا وَقَلْهَا عُوْرَهَا وَتَقُونُهَا كَانَ الله معام وقوله : ﴿وَأَلَمَ عَنْ وَعَلَى الحقي ما الله عنه وقوله : ﴿وَٱلْأَنَى عمانه الذي يسمو إليه الحق في العلم، وقوله : ﴿وَالَهُ تَنَها عُوْرَهَا وَتَقُونُهَا كَانَ : معرفة الحق من الباطل ﴿قَدْ أَلْمَ مَن وقوله : ﴿وَقَلَيْهَا عَلَى مَنْ وَعَلَى الله معن الله وقال الله عمن الما وقوله : ﴿وَلَمَا عَنْهَ عُوْرَهَا وَقَدْ عَالَى مَن وَعَلَى من الباطل ﴿قَدْ أَلْمَا مَا وَقُولُ عَلَيْ عَنْ وَقُولُ الله سبحانه يقول : ﴿وَالَمَا مَنُولُ عَنْهُ مَا فَعُولُ عَلَيْ عَنْ وَالله سبحانه يقول : ﴿وَالَمَا مَاقَنْهُ مَوْ فَيَنْ عَلَى عَلَي عَلَى عَلَى عمان الله عمن الله عمر عن الله عمن الله عمر عن الما عنه عنه على عمان القائم عليما على عمان الله عمر عن العلم من العلم في فاله على عمر الما على الما الذي عامان عمل عن عمل عن عمر عن الما على عمن عمان الله عمر عن على عمر عمن الله عمر ألما الذي عام في ما القائم عليم في أنا عام الله عمر عمى عمر عمم عن الله أوسُولُ ألمو هو النبي على ألما ما ألذي عمم عن الله أوسُقْنها في ألما الذي عَلَي عُلْمَ ما ألما ما ألذي عمم عن عله منه أوسُولُ ألم عنه منه عمله من عمر عمل عمن ما أوسُولُ عام الغائم عاما ما ما على

**بيان:** حبتر ودلام: أبو بكر وعمر كما سيأتي في كتاب الفتن، ولا استبعاد في هذه التأويلات لبطن الآيات، فإن القصص المذكورة في الآيات إنّما هي للتحذير عن وقوع مثلها من الشّرور، أو للحتّ على جلب مثلها من الخبرات لتلك الأمّة والمراد بالرهط من الشيعة غير الإماميّة كالزيديّة.

**بيان:** النفث: النّغخ، وهو هنا كناية عن إفاضة العلوم عليه سرّاً، وتغيير الترتيب في

- (1) أقول: المراد برهط من الشيعة هنا غير الامامية، ولعلّ المراد بهم الخوارج الذين كانوا من أصحاب على غَلَبَتْنَا ثمّ خرجوا عليه، منهم ابن ملجم قرين عاقر الناقة. [النمازي].
  - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٧.
     (٣) روضة الكافي، ص ٦٩٦ ح ١٢.

۳۰ – باب / أنهم ﷺ النَّجوم والعلامات...

السؤال عن اللَّيل والنِّهار لا يدل على تغيير الآيات مع أنَّه لا استبعاد فيه.

٩ - قب: الباقر والصادق ب في قوله: ﴿ وَالشَّمْنِ وَضُمَنْهَا﴾ قال: هو رسول الله بي الحسن والمستقلم الله والله والمستمر إذا نلكها علي بن أبي طالب بي والنهار إذا جَلْهَا الحسن والحسين وال محمد في محمد في محمد في معال الله عني وابن الصهاك وبنو أمية ومن تولاهم (١).

11 – مع: أحمد بن أبي جعفر البيهفيّ عن عليّ بن جعفر المدينيّ عن أبي جعفر المحاربيّ عن ظهير بن صالح عن يحيى بن تميم عن المعمّر بن سليمان عن أبيه عن يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك قال : صلّى بنا رسول الله على صلاة الفجر، فلمّا انفتل من صلاته أقبل علينا بوجهه الكريم فقال : معاشر النّاس من افتقد الشمس فليتمسك بالقمر، ومن افتقد القمر فليتمسك بالقمر، ومن افتقد القمر فليتمسك بالزهرة ومن افتقد القمر والقمر والقمر والقمر والقمي ويزير الرواني عن أبيه عن يزيد الرقاشي عن أنس بن مالك قال : صلّى بنا رسول الله على صلاة الفجر، فلمّا انفتل من صلاته أقبل علينا بوجهه الكريم فقال : معاشر النّاس من افتقد الشمس فليتمسك بالقمر، ومن افتقد القمر فليتمسك بالقمر، ومن افتقد القمر والقمر والقمر والقمر القمر القمر القمر القمر القمر ومن افتقد الشمس وعلي عليتمسك بالزهرة ومن افتقد الزهرة فليتمسك بالفرقدين، قيل : يا رسول الله ما الشمس والقمر والقرمرة والخروة والحسن والقمر والقرقدان؟ فقال : أنا الشمس، وعلي علي القمر، وفاطمة الزهرة والحسن والحسن الفرقدان، وكتاب الله لا يفترقان حتى يردا عليّ الحوض<sup>(٣)</sup>.

**مع:** محمّد بن عمرو بن عليّ البصريّ عن عبد الله بن عليّ الكرخيّ عن محمّد بن عبد الله عن أبيه عن عبد الرزّاق عن معمّر عن الزهريّ عن أنس مثله<sup>(٤)</sup>.

**بيبان:** قوله: وكتاب الله لعلّ تقديره: معهم كتاب الله، أو هو مبتدأ ولا يفترقان خبره، وفي بعض النسخ: في كتاب الله، وهو الأظهر، وسيأتي ما يؤيّد الأوّل.

مناقب ابن شهرآشوب، ج ۱ ص ٣٤٥.
 (٢) - (٤) معاني الأخبار، ص ١١٤.

تعالى خلقنا فجعلنا بمنزلة نجوم السّماء، كلّما غاب نجم طلع نجم، فأنا الشّمس. فإذا ذهب بي فتمسّكوا بالقمر، قلنا : فمن القمر؟ قال : أخي ووصيّي ووزيري وقاضي ديني وأبو ولدي وخليفتي في أهلي، قلنا : فمن الفرقدان؟ قال : الحسن والحسين، ثمَّ مكث ملياً فقال : هؤلاء وفاطمة وهي الزهرة عترتي وأهل بيتي، هم مع القرآن لا يفترقان حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(۱)</sup>.

١٣ – **فس: ﴿**وَٱلنَّجِرِ إِذَا هَوَىٰ﴾ قال: النجم رسول الله ﷺ ﴿ إِذَا هَوَىٰ﴾ لمّا أُسري به إلى السّماء وهو في الهواء<sup>(٢)</sup>.

١٤ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد الكاتب عن الحسين بن بهرام عن ليث عن مجاهد عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ مثلي فيكم مثل الشمس ومثل عليّ مثل القمر، فإذا غابت الشمس فاهتدوا بالقمر<sup>(٣)</sup>.

١٥ - كَتْزَة محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد عن الحسن بن حمّاد باسناده إلى مجاهد عن ابن عبّاس في قول الله بَتَرَيَّكُ : ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُمَنَهَا ﴾ قال: هو النبي عَنْ ﴿ وَٱلْتَمَرِ إِذَا نَلْنَهَا ﴾ قال: علي بن أبي طالب غليمًا : ﴿ وَٱلشَّمْسِ وَضُمَنَهَا ﴾ قال: الحسن والحسين بين ﴿ وَٱلْتَمَرِ إِذَا نَلْنَهَا ﴾ قال: علي بن أبي طالب غليمًا : ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلْهَا ﴾ قال: الحسن والحسين بين ﴿ وَٱلْتَمَرِ إِذَا يَنْهَا ﴾ قال: علي بن أبي طالب غليمًا : ﴿ وَٱلنَّهَارِ إِذَا جَلْهَا ﴾ قال: الحسن والحسين بين ﴿ وَٱلْتَمَرِ إِذَا يَنْهَمُها ﴾ قال: الحسن والحسين بين ﴿ وَٱلَيْهَا إِذَا يَنْهَمُنَهُا ﴾ بنو أمية، ثمَّ قال ابن عبّاس: قال رسول الله فلي بعثني الله نبياً فأتيت بني أمية فقلت: يا بني أُمية إنّي رسول الله إليكم. قالوا: كذبت ما أنت برسول، ثمَّ أتيت بني هاشم فقلت : يا بني أُمية إنّي رسول الله إليكم والله عليه بنا أبي هائس فقلت : يا بني أُمية إنّي رسول الله إليكم والوا: كذبت ما أنت برسول، ثمَّ أتيت بني هائسم فقلت : يا بني أُمية إنّي رسول الله إليكم والوا: كذبت ما أنت برسول، ثمَّ أتيت بني هائسم فقلت : يا بني أُمية إنّي رسول الله إليكم والوا: كذبت ما أنت برسول، ثمَّ أتيت بني هائسم فقلت : إلى رسول الله إليكم فآمن بي علي بن أبي طالب غوان سرا وجهراً، وحماني أبو طالب غليب الما فركزه في بني هائسم وبعث والله عليب إلى يوم القيامة (٤).

١٦ – فحس؛ ﴿وَهُوَ ٱلَّذِى جَعَـلَ لَكُمُ ٱلنَّجُومَ لِنَهَتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَنَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَعَرُ ﴾ قال: النّجوم آل محمّد ﷺ <sup>(٥)</sup>.

١٧ - كنز: محمّد بن سليمان عن أبيه عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليظة في قوله تعالى: فَلَا أَنَيْمُ بَرَبِ ٱلْمَنَزِفِ وَٱلْغَزَبِ إِنَّا لَفَلِدُلاَ عَال: المشارق الأنبياء، والمغارب الأوصياء عليك (<sup>(1)</sup>.

**بيان:** عبّر عن الأنبياء بالمشارق، لأنّ أنوار هدايتهم تشرق على أهل الدنيا وعن الأوصياء بالمغارب، لأنّ بعد وفاة الأنبياء تغرب أسرار علومهم في صدور الأوصياء، ثمَّ تفيض عنهم على الخلق بحسب قابليّاتهم واستعدادهم.

۱۸ – كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد الله بن العلا عن ابن شمّون عن عثمان بن أبي شيبة

- (1) أمالي الطوسي، ص ١٦٥ مجلس ١٨ ح ١١٣١ . ورواه الحافظ أبو القاسم الحسكاني في كتابه شواهد التنزيل ج ١ ص ٥٩ . [النمازي].
  - (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١١.
     (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٨.
    - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٨.
       (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٠٠.

عن الحسين بن عبد الله الأرّجانيّ عن ابن طريف عن ابن نباتة عن عليّ عَلَيْ قال : سأله ابن الكوّا عن قوله يَحَرَّلُا : ﴿فَلَا أَقْيِمُ بِلَقُنَيْ فَقَال : إِنَّ الله لايقسم بشيء من خلقه، فأمّا قوله : ﴿بِلَقُنَيْ فَإِنَّه ذكر قوماً خنسوا علم الأوصياء ودعوا النّاس إلى غير مودّتهم، ومعنى خنسوا : ستروا، فقال له : ﴿لَبُوَارِ ٱلْكُنَيْ قال : يعني الملائكة جرت بالعلم إلى رسول الله تشكّ فكنسه عنه الأوصياء من أهل بيته، لا يعلمه أحد غيرهم، ومعنى كنسه رفعه وتوارى به، فقال : ﴿وَالَيَّلِ إِذَا عَسْمَسَ قال : يعني ظلمة اللّيل، وهذا ضربه الله مثلاً لمن الولاية لنفسه وعدل عن ولاة الأمر، قال : فقوله : ﴿وَالصَّبِي إِذَا نَنْعَسَ كَال : يعني بذلك الأوصياء يقول : إنّ علمهم أنور وأبين من الصبح إذا تنفس<sup>(1)</sup>.

بيان؛ كأنه على المشهور، ولعل تفسير الخنس بالسّتر على المجاز، إذ التأخير التأخّر كما فسّر بهما في اللغة يكون لستر شيء إمّا نفسه أو غيره، كما أنّ الكنس أيضاً كذلك، فإنه بمعنى الاختفاء، ومن يأخذ شيئاً يتفرّد به مع كثرة طالبيه يختفي به، ويحتمل أن يكون من كنس البيت كناية عن رفع جميعه، والأوّل أوفق، ثمَّ إنّ الظّاهر في قراءتهم على كان مع العطف ولم ينقل في الشّواذ، وتوجيهه بدونه يحتاج إلى شدّة تكلف، ثمَّ إنّ أكثر المفسّرين فسّروا الخنّس بالكواكب الرّواجع السيارات التي تختفي تحت ضوء الشّمس، أو تغيب، والرّواجع ماعدا الشّمس والقمر من السيّارات، وه عَسْمَسَ» أي أقبل بظلامه أو أدبر، وتنفس الصبح كناية عن إضاءته.

٢٠ - كنز: بالإسناد عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليه قال قوله تعالى: ﴿وَٱلْفَجْرِ ﴾ هو القائم و﴿وَلَيْهَا عَشْرِ ﴾ الأئمة عليه من الحسن إلى الحسن، و﴿وَٱلشَّفِيمَ أمير المؤمنين وفاطمة بمنتج ، و﴿وَٱلْوَتَرِ ﴾ هو الله وحد لا شريك له ﴿وَٱلَيَّلِ إِنَا يَشَرِ ﴾ هي دولة حبتر، فهي تسري إلى قيام القائم عليه (<sup>٣)</sup>.

**بيان:** لعلّ التّعبير بالليالي عنهم ﷺ لبيان مغلوبيّتهم واختفاتهم خوفاً من المخالفين. ٢١ – **فر:** عبد الرّحمن بن محمّد العلويّ باسناده عن عكرمة وسئل عن قول الله تعالى :

(١) - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٤ في تأويل الآية ١٨ من سورة التكوير.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٦٦ في تأويل الآية ١ من سورة الفجر.

﴿وَالشَّمْسِ وَشَمَنَهَا ﴾ وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلُنَهَا ﴾ وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَنَهَا ﴾ وَالَّيْلِ إِذَا يَعْشَنُهَا ﴾ قال: ﴿وَٱلشَّمْسِ وَشُمَنَهَا ﴾ هو محمّد رسول الله ﷺ: ﴿وَٱلْقَمَرِ إِذَا نَلُنَهَا ﴾ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ﷺ ﴿وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَنُهَا ﴾ آل محمد: الحسن والحسين ﷺ ﴿وَٱلَيْلِ إِذَا يَعْشَنُهَا ﴾ بنو أُميّة، وقال ابن عبّاس هكذا.

وقال أبو جعفر عليم المحذا، وقال الحارث الأعور للحسين بن علي علي الله عن الله وقال أبو جعفر الله عن قول الله في كتابه المبين : ﴿وَالنَّمْسِ وَضُحَنْهَا ﴾ قال : ويحك يا الله جعلت فداك أخبرني عن قول الله في كتابه المبين : ﴿وَالنَّمْسِ وَضُحَنْهَا ﴾ قال : ويحك يا حارث محمّد رسول الله قال : قلت : ﴿وَالْقَمَرِ إِذَا نَلَنَهَا ﴾ قال : ذاك أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليم ، يتلو محمداً الله قال : قلت قوله : ﴿وَالنَّهَا وِ إِذَا جَلَنَهَا ﴾ قال : ذلك أمير المؤمنين عليّ بن من آل محمّد الله يملأ الأرض عدلاً وقسطاً ﴿وَالَيَّلِ إِذَا يَنْشَنُهَا ﴾ بنو أُميّة .

قال ابن عبّاس : قال رسول الله عليه بعثني الله نبيّاً فأتيت بني أميّة فقلت : يا بني أميّة إنّي رسول الله إليكم، قالوا كذبت ما أنت برسول الله، قال : ثمَّ ذهبت إلى بني هاشم فقلت : يا بني هاشم إنّي رسول الله إليكم، فآمن بي مؤمنهم أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه ، وحماني كافرهم<sup>(1)</sup> أبو طالب قال ابن عبّاس : قال رسول الله تشكر ثمَّ بعث الله جبرئيل بلوائه فركزها في بني هاشم، وبعث إبليس بلوائه فركزها في بني أميّة فلا يزالون أعداءنا، وشيعتهم أعداء شيعتنا إلى يوم القيامة<sup>(٢)</sup> .

وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَنْهَا﴾ يعني الأئمّة منّا أهل البيت يملكون الأرض في آخر الزمان فيملأونها عدلاً وقسطاً، المعين لهم كالمعين لموسى على فرعون، والمعين عليهم كالمعين لفرعون على موسى<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – فسم: أبي عن النّضر عن القاسم بن سليمان عن المعلّى بن خنيس عن أبي عبدالله ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَعَلَىٰكَتَّ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾قال: النجم رسول الله ﷺ، والعلامات الأثمّة ﷺ <sup>(٤)</sup>.

٢٣ - ما: المفيد عن ابن قولويه عن أبيه عن سعد عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن منصور بزرج عن أبي بصير عن أبي عبد الله علي قول الله تُتَكَنَّ : ﴿وَعَلَّمَنَتَ وَبِٱلنَّجْمِ هُمَّ يَهْتَدُونَ﴾ قال : النّجم رسول الله، والعلامات الأئمة من بعده عليه وعليهم السلام<sup>(٥)</sup>. **شي:** عن أبي بصير مثله<sup>(٦)</sup>.

لعله أراد به الكفر الظاهري.
 تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٦٣ ح ٧٢٠.
 تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٦٣ ح ٧٢٢.
 تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٩.
 أمالي الطوسي، ص ١٦٣ ح ٢٧٠.
 تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧٦ ح ٢٠.

٢٤ – شي: عن المفضّل بن صالح عن بعض أصحابه عن أحدهما ﷺ في قوله ﴿وَعَلَىمَتَوَ وَبِٱلْنَجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ قال: هو أمير المؤمنين ﷺ <sup>(1)</sup>.

٢٥ - شي: عن معلّى بن ختيس عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿ وَعَلَمَكُتُ وَبِٱلنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَكُ فالنجم رسول الله ﷺ ، والعلامات الأوصياء بهم يهتدون<sup>(٢)</sup>.

**فر:** عليّ بن محمّد الزهريّ رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ وذكر مثله.

٢٦ – شيء عن أبي مخلّد الحنّاط قال: قلت لأبي جعفر غَلِيَهِ؟ : ﴿ وَعَلَمَنَتٍّ وَبِٱلْنَجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ قال: النجم محمّدﷺ ، والعلامات الأوصياء<sup>(٣)</sup>.

۲۷ - شي: عن محمد بن الفضيل عن أبي الحسن علي في قول الله تعالى: ﴿ وَعَلَـمَنَتْ وَعَلَمَنَتْ وَ وَعَلَـمَنَتْ وَ عَلَمَ بَعَانَ مَنْ وَ عَلَمَنَتْ وَ وَعَلَـمَنَتْ وَ وَعَلَـمَنَتْ وَ عَلَيْ مَعْنَى إِنّا وَ عَلَيْ عَلَى إِنّا وَ وَعَلَمَتْ وَ وَعَلَيْهَا وَ عَلَيْ وَ مَعْنَا وَ عَلَيْ وَ وَ عَلَيْ وَعَلَيْهِ مَعْنَى وَ وَعَلَيْ وَعَلَيْ وَ وَ وَعَلَيْهَا وَ وَعَلَيْهَا وَ وَعَلَيْ وَ وَبِإِلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْنَا وَ عَلَى اللَّهِ عَلَيْ وَعَلَيْنَا وَ وَعَلَيْهِ مَا إِنّا وَ عَلَيْ وَ وَ وَبِإِلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْ وَ عَلَى إِنّا وَ عَلَيْ وَ وَعَلَيْنَا وَ عَلَيْهِ عَلَيْ وَ وَعَلَى إِنّ

٢٩ - قب: أبو الورد عن أبي جعفر في قوله تعالى : ﴿ وَعَلَكَتُ وَبِٱلنَّجْمِ هُمَّ يَهْتَدُونَ﴾ قال : نحن النجم.

٣٠ – وعن الهيتيّ وداود الجصّاص عن الصادق ﷺ ، والوشّاء عن الرضا ﷺ : النجم رسول الله ﷺ ، والعلامات الأثمّة.

٣١ – أبو المضا عن الرضا للبي قال: قال النبي ﷺ لعليّ للجي الله : أنت نجم بني هاشم.

۳۲ – وعنه ﷺ أنت أحد العلامات.

٣٣ – عباية عن عليٍّ ظلِّيَّةٍ : مثل أهل بيتي مثل النَّجوم، كلَّما أفل نجم طلع نجم <sup>(٢)</sup>.

# ٣١ – باعب أنهم علي حبل الله المتين والعروة الوثقى وأنهم آخذون بحجزة الله

**الآيات: البقرة (٢): ﴿** فَمَن يَكْفُرُ بِٱلظَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ فَقَــدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْتُرَةِ ٱلْوَثْقَنَ لَا أنفِصَامَ لَمَالُهُ (٢٥٦).

آل عمران (٣): ﴿ وَأَغْتَعِبْمُوا بِحَبْلِ ٱللَّهِ جَمِيهِمَّا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (١٠٣).

(١) - (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧٦ ح ٦-٧ من سورة النحل.
 (٣) - (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧٧ ح ٩ و١٠ و١٣ من سورة النحل.
 (٦) مناقب بن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٩٣.

وقال تعالى: ﴿ ضُرِيَتَ عَلَيْهِمُ الذِلَةُ أَيْنَ مَا نُقِفُوا إِلَّا بِحَبَلِ مِّنَ اللَّهِ وَحَبَّلٍ مِّنَ النَّابِرِيمَ (١١٣). تفسير: الطّاغوت الشيطان والأصنام وكلّ معبود غير الله، وكلّ مطاع باطل سوى أولياء الله، وقد عبّر الأئمة عن أعدائهم في كثير من الرّوايات والزّيارات بالجبت والطّاغوت، واللّات والعزّى، وسيأتي في باب جوامع الآيات النّازلة فيهم ﷺ أنّ الصادقﷺ قال: عدوّنا في كتاب الله الفحشاء والمنكر والبغي والأصنام والأوثان والجبت والطّاغوت. والعروة: مايتمسّك به، والانفصام: الانقطاع.

وقال الطبرسيّ: قيل في معنى حبل الله أقوال: أحدها أنّه القرآن، وثانيها أنّه دين الإسلام، وثالثها ما رواه أبان بن تغلب عن جعفر بن محمدﷺ قال: نحن حبل الله الّذي قال: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا مِحَبِّلِ اللَّهِ جَمِيعَ﴾ والأولى حمله على الجميع، والّذي يؤيّده ما رواه أبو سعيد الخدريّ عن النبيّ ﷺ أنّه قال: أيّها النّاس إنّي قد تركت فيكم حبلين، إن أخذتم بهما لن تضلّوا بعدي: أحدهما أكبر من الآخر: كتاب الله حبل ممدود من السّماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، ألا وإنهما لن يفترقا حتّى يردا علي الحوض<sup>(1)</sup>.

وقال تظلمُ في قوله: ﴿ إِلَّا بِحَبْلِ مِّنَ اللَّهِ وَحَبْلِ مِّنَ ٱلنَّاسِ أي بعهد من الله، وعهد من الناس (٢).

**أقول:** سيأتي في كتاب أحوال أمير المؤمنين عليه الصلاة والسلام أخبار كثيرة في أنّه المراد بالحبل في الآيتين.

ا - كَنْزُ، ذكر صاحب نهج الإيمان في تأويل قوله تعالى: ﴿ فَقَـَـدِ أَسْتَمْسَكَ بِٱلْعُرَةِ ٱلْوَنْقَيَى : روى أبو عبد الله الحسين بن جبير في كتاب نخب المناقب لآل أبي طالب حديثاً مسنداً إلى الرضا على قال: قال رسول الله تُنْتَظَى من أحبّ أن يستمسك بالعروة الوثقى فليستمسك بحبّ عليّ بن أبي طالب عليّ <sup>(٣)</sup>.

٢ - وروى أيضاً في الكتاب المذكور عن الحسين بن جبير باسناده إلى أبي جعفر الباقر علي في قوله تعالى : ﴿ إِلَّا بِحَبَلِ مِنَ اللَهِ وَحَبَلٍ مِنَ النَّابِرِ﴾ قال : حبل من الله كتاب الله، وحبل من النّاس عليّ بن أبي طالب عليّ (<sup>3)</sup>.

- مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٥٦.
   مجمع البيان، ج ٢ ص ٣٦٥.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٠١.
  - (٥) العمدة، ص ٢٨٨.

قب: أبان مثله<sup>(1)</sup>.

٥ - ما: أبو عمرو عن ابن عقدة عن جعفر بن عليّ بن نجيح عن حسن بن حسين عن أبي حفص الصّائغ عن أبي عن أبي حفص الصّائغ عن أبي عبد الله ظليتظر في قوله : ﴿ وَأَعْتَمِسُوا بِحَبِّلِ اللَّهِ جَمِيعَـهُ قَال : نحن الحبل<sup>(٣)</sup>.

قب: أبو حفص مثله. (ج ٣ ص ٩٢). ٦ -فس: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبَّلِ ٱللَّهِ جَمِيعَكُمُ قَالَ: التَّوحيد والولاية.

وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفرﷺ في قوله: ﴿ وَلَا تَفَرَّقُولُهُ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى علم أنّهم سيفترقون بعد نبيّهم ويختلفون فنهاهم الله عن التفرق، كما نهى من كان قبلهم فأمرهم أن يجتمعوا على ولاية آل محمدﷺ ولا يتفرّقوا<sup>(٤)</sup>.

٧ -**كنز:** محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن أحمد بن الحسين عن أبيه عن حصين بن مخارق عن أبي الحسن موسى عن آبائهﷺ في قولهﷺ : ﴿ فَعَــدِ اَسْتَمْسَكَ بِٱلْمَرَةِ ٱلْوَنْقَيْ**هِ** قال: مودتنا أهل البيتﷺ <sup>(٥)</sup>.

٨ - وبهذا الإسناد عن حصين عن هارون بن سعيد عن زيد بن علي علي المروة ألونفك المروة الونفك المروة المروة المروة لآل محمد المروة ال المروة ال

٩ -شي: عن جابر عن أبي جعفر التي قال: آل محمد هي هم حبل الله الذي أمر بالاعتصام به فقال: ﴿ وَأَعْتَصِمُوا بِحَبَّلِ ٱللَهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُولُ <sup>(٧)</sup>.

**أقول:** قد مضت أخبار الحجزة في كتاب التوحيد وغيره وسيأتي إن شاء الله تعالى .

### ٣٢ - بابان الحكمة معرفة الإمام

١ - فس: الحسين بن محمد عن معلّى بن محمد عن عليّ بن محمد عن بكر بن صالح عن جعفر بن يحيى عن عليّ بن محمد عن معلّى بن محمّد عن عليّ بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن عليّ بن القصير عن أبي عبد الله عليّي الذ قال : قلت : جعلت فداك قوله : وَلَفَدَ ءَالَيْنَا لُقَمَنَ الْمِكْمَةِ قال : أوتي معرفة إمام زمانه<sup>(٨)</sup>.

(١) – (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٥.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٢٧٢ مجلس ١٠ ح ٥١٠.
 (٥) – (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٢ في تأويل الآية ٢٢ من سورة لقمان.
 (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢١٢ ح ١٢٣ من سورة آل عمران.
 (٨) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٣٨.

٢ – **سن:** أبي عن النّضر عن الحلبيّ عن أبي بصير قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِكْمَةَ فَقَدَّ أُوتِيَ خَيْرًا كَنْ يَقَال : هي طاعة الله ومعرفة الإمام<sup>(1)</sup>.

> **كاء** عليّ عن اليقطينيّ عن يونس عن أيّوب بن الحسن عن أبي بصير مثله<sup>(٢)</sup>. **شي:** عن أبي بصير مثله<sup>(٣)</sup>.

٣ - شيء عن أبي بصير عن أبي جعفر ظليمًا قال: سمعته يقول: ﴿وَمَن يُؤْتَ ٱلْحِصْمَةَ فَقَدْ أُوْتِي حَمْةً فَقَد أُوتِي خَبْر كَنْ مُؤْتَ الْحِصْمَةَ فَقَد أُوتِي خَبْر كَنْ مُؤْتَ الْمَ عليها النار<sup>(3)</sup>.

لا - شي: عن سليمان بن خالد عن أبي عبد الله ﷺ قال: الحكمة المعرفة والتفقّه في الدين، فمن فقه منكم فهو حكيم، وما أحد يموت من المؤمنين أحبّ إلى إبليس من فقيه<sup>(ه)</sup>. **أقول:** قد مضى مثلها بأسانيد مع شرحها في كتاب العلم.

٣٣ – باب أنهم عَلَيَّةً الصافون والمسبحون وصاحب المقام المعلوم وحملة عرش الرحمان، وأنهم السفرة الكرام البررة

ا - فس: محمّد بن جعفر عن عبد الله بن محمّد بن خالد عن العبّاس بن عامر عن الرّبيع ابن محمّد عن يحيى بن مسلم عن أبي عبد الله غليّظَلا قال: سمعته يقول: ﴿وَمَا مِنَّا إِلَّا لَمُ مَقَامٌ مُعَلُومٌ ﴾ قال: نزلت في الأئمة والأوصياء من آل محمّد صلوات الله عليهم<sup>(٦)</sup>.

> **قب:** يحيى بن محمّد الفارسيّ عنه ﷺ مثله. الج ٤ ص ٣٥٧. د الذرارية المارية الفارسيّ عنه ﷺ مثله. الج ٤ ص ٣٥٧.

**فر:** الفزاري بإسناد. عنه ﷺ مثله<sup>(۷)</sup>.

٢ - فحس أحمد بن محمد الشيباني، عن محمد بن أحمد بن معاوية عن محمد بن سليمان عن عبد الله بن محمد التفليسي عن الحسن بن محبوب عن صالح بن رزين عن شهاب بن عبد ربّه قال: سمعت الصادق عليمي عن الحسن بن محبوب عن صالح بن رزين عن شهاب بن عبد ربّه قال: سمعت الصادق عليمي يقول: يا شهاب نحن شجرة النبوة ومعدن الرّسالة، ومختلف الملائكة، ونحن عهد الله وذمّته، ونحن ودّ الله وحجّته كنّا أنواراً صفوفاً حول العرش، نسبّح فيسبّح أهل السّماء بنسبيحنا، إلى أن هبطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّح أهل العرش، نسبت فيسبّح أهل السّماء بتسبيحنا، إلى أن هبطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّح أهل العرش، نسبت في فيسبّح أهل السّماء بتسبيحنا، إلى أن هبطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّح أهل الأرض بعبيد أهد وفى بعهد الله عرض بعبيد الله عرفي عهد الله عنه المائكة وعهد الله وذمّته، ونحن ودّ الله وحجّته كنّا أنواراً صفوفاً حول العرش، نسبّح فيسبّح أهل السّماء بتسبيحنا، إلى أن هبطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّح أهل المّماء بتسبيحنا، إلى أن هبطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّح أهل الله عَرَيْن المائلة الله عرض بعهد الله عرض معهد الله وذمّته، ونحن ودّ الله علي ألمن فسبّحة أهل السبّحنا المائلة الى أن هبطنا إلى الأرض فسبّحنا فسبّح أهل الأرض فسبّحنا فسبّح أهل المّرة فسبّح أهل السبّحون أله علي اله أن هبطنا إلى أو من وفى بنهد الله عرض الله عرض المائلة وزمّته، وإنا لنحن المسبّحون، فمن وفى بذمّتنا فقد وفى بعهد الله عَرَيْن في وعهده ألها.

(1) المحاسن، ص ١٤٨.
 (٢) اصول الكافي، ج ١ ص ١٠٤ ح ١١.
 (٣) - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٧٠ ح ٤٩٧ - ٤٩٨ - ٤٩٩ من سورة البقرة.
 (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٠٠ .
 (٨) تفسير القمى، ج ٢ ص ٢٠٠ .

**بيان:** كون الآيتين بعد ذكر الملائكة لا ينافي نزولهما فيهم ﷺ ، فإن مثل ذلك كثير في القرآن، مع أنّه لكونهم من المقدسين الرّوحانيّين واختلاطهم بالملائكة في عالم الظّلال لا يبعد إطلاق الملائكة عليهم مجازاً .

٣ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن أحمد بن محمّد بن عمر بن يونس الحنفيّ اليماميّ عن داود بن سليمان المروزيّ عن الرّبيع بن عبد الله الهاشميّ عن أشياخ من آل محمّد عن عليّ بن أبي طالب عليّ قالوا : قال عليّ عليّاً في بعض خطبه : إنّا آل محمّد كنا أنواراً حول العرش، فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحنا فسبّحت الملائكة بتسبيحنا، ثمَّ أهبطنا إلى الأرض فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحت أهل الأرض بتسبيحنا، فإنا لنحن الصّافون وإنا لنحي إلى الأرض فأمرنا الله بالله بالمالي عن أسمان المروزيّ عن الرّبيع بن عبد الله الهاشميّ عن أشياخ من المحمّد عن عليّ بن أبي طالب عليّ قالوا : قال عليّ عليّاً في بعض خطبه : إنّا آل محمّد كنا أنواراً حول العرش، فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحنا فسبّحت الملائكة بتسبيحنا، ثمَّ أهبطنا إلى الأرض فأمرنا الله بالتسبيح فسبّحت أهل الأرض بتسبيحنا، فإنا لنحن الصّافون وإنا لنحن المسبّحون<sup>(1)</sup>.

٤ - كنز: محمّد بن العبّاس رفعه إلى محمّد بن زياد قال: سأل ابن مهران عبد الله بن العبّاص عن تفسير قوله تعالى : ﴿ وَإِنَا لَنَحْنُ السَّآقُونَ () وَإِنَا لَنَحْنُ اللَّبَيَحُونَ () فقال ابن عبّاس : إنّا كنا عند رسول الله فلك ، فأقبل عليّ بن أبي طالب عليه فلمّا رآه النبي فقال ابن عبّاس : وجهه وقال : مرحباً بمن خلقه الله قبل أدم بأربعين ألف عام، فقلت : يا رسول الله أكان الابن قبل الأب، قال : معم إنّا الله تعالى خلقني وخلق علياً قبل أن يخلق أن يخلق قلما رآه النبي تشكر تعلق قبل الابن قبل الأب، قال : مرحباً بمن خلقه الله قبل أدم بأربعين ألف عام، فقلت : يا رسول الله أكان الابن فقسمه نصفين، فخلقني من نصفه، وخلق علياً قبل أن يخلق آدم بهذه المدة، خلق نوراً فقسمه نصفين، فخلقني من نصفه، وخلق علياً من النصف الآخر قبل الأشياء كلما، ثمَّ خلق الأشياء فكانت مظلمة فنورها من نوري ونور علي (\*)، ثمَّ جعلنا عن يمين العرش، ثمَّ خلق المادية فكان ذلك من تعليم علي قلباً من النصف الآخر قبل الأشياء كلما، ثمَّ خلق الأشياء فكانت مظلمة فنورها من نوري ونور علي (\*)، ثمَّ جعلنا عن يمين العرش، ثمَّ خلق المادية فكانت مظلمة فنورها من نوري ونور علي (\*)، ثمَّ جعلنا عن يمين العرش، ثمَّ خلق المادية فكانت مظلمة فنورها من نوري ونور علي (\*)، ثمَّ جعلنا عن يمين العرش، ثمَّ خلق المادينية ولعلي من المادية، وكلما المادية، وكلما المادية، وكلما فلم المادية، وكبرت الملائكة، وكبرت المادية من فكان ذلك من تعليمي وتعليم علي غلي (\*)، ثمَّ جلق أولان ذلك في علم الله السّابق أن لا يدخل النار الماديني الوري الذيك ولعلي ، ولا وي الله تشري العرش، ثمّ علي فكان ذلك من تعليمي وتعليم علي غلي (\*)، وكان ذلك في علم الله السّابق أن لا يدخل النار محمّد لي ولعلي ، ألا وإنّ الله تشري الماديني إلى وهم ماد خلق ماديكة بأيديهم أوري الن وي ولعلي ، ألور وس من الماديني أولان (\*)، وكان ذلك في علم الله السّابق أن لا يدخل النار وهو محبّ لي ولعلي ، ولا يلي ، ولا يل ولوني أله أوري أله تشري الماديني أولان في المادي ، وي ولي أولان ذلك من الملائكة أوري الماديني أوري الماديني أولان المادي ، ولا يل على المادي من الماديني أوري أوري المادي ، ومن المادي ، ومن الله من المادي ، فإذا أراد أحدهم أن يواقع أهله جاء ملك من الملائكة الماء في الآدية أوي ما ماي من المان في قلبه، كما الما في قلم ما ما ومي نيم

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٨٧ في تأويل الآية ١٦٤ من سورة الصافات.
- (٢) أن الروايات النبوية من طرق العامّة في أنّ الله تعالى خلق النبيّ وعلياً من نور واحد قبل أن يخلق آدم بآلاف السنين وان نورهما من نور الله تَتَكَلَلُا ، راجع كتاب فضائل الخمسة ج ١ ص ١٦٨. [النمازي].
- (٣) عن صاحب بستان الكرامة أنه روي أن جبرئيل كان جالساً عند النبي في فدخل علي نظير فقام له جبرئيل وعظمه وقال: إنّ ذلك حق تعليمه حين خلقه الله وسأله من أنا ومن أنت؟ فتحير فظهر له أميرالمؤمنين نظير في عالم الأنوار وعلمه الجواب وقال، قل: أنت ربّ الجليل واسمك الجميل، وأنا العبد الذليل واسمي جبرئيل؛ انتهى ملخصاً. [مستدرك السفينة ج٢ لغة اجبر،].

عليّ ( ﷺ)، ومن ابنتي الزّهراء، ثمَّ الحسن، ثمَّ الحسين، ثمَّ الأَتمَة من ولد الحسين، فقلت: يا رسول الله ومن هم الأئمة؟ قال أحد عشر منّي، وأبوهم عليّ بن أبي طالب ( ﷺ)، ثمَّ قال النبيّ ﷺ الحمد لله الّذي جعل محبة عليّ والإيمان به سببين، يعني سبباً لدخول الجنّة، وسبباً للنجاة من النّار<sup>(1)</sup>.

٥ - فس<sup>(1)</sup> : ﴿ اللَّذِينَ يَجْلُونَ ٱلْعَرْضَ ﴾ يعني رسول الله تشالي والأوصياء من بعده يحملون علم الله ﴿ وَمَنْ حَوْلَهُ ﴾ يعني الملائكة ﴿ يُسَبِّحُونَ مِحَمَدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِد. وَيَسْتَغْفُرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوْ ﴾ يعني شيعة آل محمد ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ حَصُلَ مَنْي رَحْمَة وَعِلْمًا فَأَغْفِرَ لِلّذِينَ نَابُوا ﴾ من ولاية فلان وفلان وبني أمية ﴿ وَانَتَعْفَرُونَ اللَّذِينَ عَامَدُوْ ﴾ يعني شيعة آل محمد ﴿ رَبَّنَا وَسِعْتَ حَصُلَ مَنْي رَحْمَة وَعِلْمًا فَأَغْفِرَ لِلَذِينَ نَابُوا ﴾ من ولاية فلان وفلان وبني أمية ﴿ وَانَتَبْعُوا سَبِيلَكَ ﴾ أي ولاية ولي الله ﴿ وَفِهِمْ عَذَابَ الجَعِيم ﴿ كَانَتَهُ عَلَى مَا مَعْذَى مَعْمَدَ مَنْ وَقَفْمَ عَذَابَ اللَّحْرَي مَنْ وَالَيْعَانَ مَنْ مَعْذَى أَعْذَعَلَمُ مَنْ عَدْنَ اللَّهِ وَوَقِهِمْ عَذَابَ اللَّعْزَيرُ وَالَيْ مَنْ وَلَاية مَنْنَ وَالْمَا وَالْذَيْ وَمَن مَعْدَى أَنْ وَالْمَعْذَى مَعْنَ مَعْذَى مَعْنَى وَالْمَنْ وَالْعَنْ وَالْعَنْ الْعَذَينَ عَدْنَا أَنْ وَعَدَقَهُمْ وَنَا وَالْذَيْ وَعَانَ وَالْعَنْ وَالْعَانَ وَمَن عَنْ مَا الْعَزِيرُ والْنَعْ وَالْعَرْنَ وَالْعَانَ وَاللَّهُ أَنْ وَالْعَامَ وَالْعَنْ وَالْعَانَ وَمَن وَالْذَا وَالْعَنْهُمُ وَعَدَيْنَا عَدَى أَنْتَ الْعَزِيرُ وَقَعْمَ عَذَابَ أَنْتُومَ أَنْعَنُونَ وَالْذَيْنَ وَاللَعْ وَمَا تَقَا وَالْعَدَى أَنْتُ وَوَقَعْمَ عَلَى أَنْتَ وَحَمَة مَعْذَى أَنْتَعَنْ أَيْنَ وَمَن تَنْ وَالْعَرْبِهُ وَلَا لَعْرَيرُ أَنْ أَنْتَ الْعَانِ وَمَن وَى أَنْ وَالْعَانَ وَمَن تَقَا الْتَعَيْعَانَ وَمَن تَقْ الْتَعَيْقُونَ مَعْنَ مَعْنَ الْعَنْقُ وَلَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَعْنَ وَعَن وَقَا لَنْ وَعَنْ وَالْنَا وَالْعَانِ فَ الْعَرْقُ وَلَنْ اللَّعْنُهُمُ مَنْ مَعْذَى مَا مَنْ مَا اللَهُ عَلَى مَا مَا مَنْ مَن مَا مَعْنَ مَنْ مَا مَنْ مَعْذَى مَا مَنْ مَعْنَ مَنْ مَا مَعْنَ مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ وَعَنْ مَنْ مَالْ مَنْ وَالْنَ وَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَنْ مَنْ مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَعْنَ مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَ مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَا مَا ما مَعْنَ مَا مَا مَنْ مَا مَنْ مَا مَا مَا مَا مَنْ مَعْ مَا مَعْنَ مَ مَا مَا مَا مَا مَ

**بيان:** سيأتي الأخبار الكثيرة في إطلاق العرش على العلم إن شاء الله تعالى .

٦ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن يونس عن خلف بن حمّاد عن أبي أيّوب الحدّاء عن أبي عبد الله عليه في قوله تعالى : ﴿ بِأَبْدِى سَنَزَزَ عن خَلف بن حمّاد عن أبي أيّوب الحدّاء عن أبي عبد الله عليه في قوله تعالى : ﴿ بِأَبْدِى سَنَزَزَ عَن كَمَ بَعَانَ عَانَ عَن أَبِي عَبْدَ الله عَلَيْهُ في قوله تعالى : ﴿ بِأَبْدِى سَنَزَزَ عَن كَمَ بَعَانَ عَانَ عَ عَنَ عَانَ ع

٧ - فس: ﴿ كَلَا إِنَّهَا نَذَكِرَةً ﴾ قال: الفرآن ﴿ شُعْبِ تَكَرَمَةِ ﴾ مَال: عند الله ﴿ تُطَهَرَمَ إِلَيْدِى سَنَرَةٍ ٢٠٠ قَال: بأيدي الأئمة ﴿ كِرَامٍ بَرَرَةٍ ﴾ (•).

**بيان**: قال البيضاويّ: ﴿مَغَرَّزٍ ﴾ أي كتبة من الملائكة أو الأنبياء<sup>(1)</sup>.

٨ - كَنْزُ محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد الفزاريّ عن أحمد بن الحسين عن محمّد ابن حاتم عن هممّد بن الحسين عن محمّد ابن حاتم عن هارون بن الجهم عن محمّد بن مسلم قال : سمعت أبا جعفر عليّظ يقول : قول الله تعالى : ﴿ اللّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْضَ وَمَنَ حَوْلَمُ ﴾ يعني محمّداً وعليّاً والحسن والحسين وإبراهيم وإسماعيل وموسى وعيسى صلوات الله عليهم أجمعين<sup>(٧)</sup>.

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٨٧ في تأويل الآية ١٦٤ من سورة الصافات.
 (٢) ستأتي هذه الرواية في هذا الجزء باب ٥٥ ح ٨ مسندة عن جابر عن أبي جعفر تلتي . [النمازي].
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢٧.
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٩٩ في تأويل الآية ١٥ من سورة عبس.
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٩٩ في تأويل الآية ١٥ من سورة عبس.
 (٩) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٩.
 (٩) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٨.

(٧) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٩٦ في تأويل الآية ١٧ من سورة الحاقة.

٣٤ – ياب / أنهم ﷺ أهل الرضوان والدرجات وأعداءهم أهل السخط

٩ - فس، ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ عِندَ رَبِّكَ عِني الأنبياء والرسل والأئمة نَشْتَنْهُ فَكَ يَسْتَكْمُرُونَ عَن عِبَادَتِهِ. وَيُسَبِّحُونَمُ وَلَمُ يَسْجُدُونَ (<sup>1)</sup>.

247

**إيضاح؛** المشهور بين المفسّرين أنّ المراد بهم الملائكة، ولا بعد في هذا التّأويل لأنّ كون الملائكة عند ربّهم ليس إلا بحسب القرب المعنويّ، وهذا في الأنبياء والأئمّة عليَيْظِ أتمّ.

بيان؛ لعلّه على تأويله على المؤلفة العنارة إلى قول من قال بألوهية أمير المؤمنين على و والأئمة على الذين على النهم أولاداً، فالمراد بالعباد المكرمون الذين ظنوهم رحماناً، ويحتمل أن يكون المعنى أنّهم يدّعون أنّ الله اتّخذ الملائكة ولداً، ثمَّ نزه سبحانه نفسه تعالى عن ذلك، ثمَّ قال: بل له عباد مكرمون عنده يصطفيهم ويختارهم وهم في غاية الإطاعة والانقياد والتذلّل له، فلا يبعد حينتذٍ أن يكون المراد بالعباد إمّا الأئمة عليهم أو ما يشعب الإطاعة وسائر المكرّمين من الملائكة والنبيّين والوصيّين صلوات الله عليهم أجمعين.

ا ا ح**د؛** وأمّا العرش الّذي هو العلم فحملته أربعة من الأوّلين، وأربعة من الآخرين، فأمّا الأربعة من الآخرين، فأمّا الأربعة من الأوّلين فنوح وإبراهيم وموسى وعيسى ﷺ ، وأمّا الأربعة من الآخرين فمحمّد وعليّ والحسن والحسين ﷺ ، هكذا روي بالأسانيد الصحيحة عن الأئمّة ﷺ

# ٣٤ - باب أنهم ﷺ أهل الرضوان والدرجات وأعداءهم أهل السخط والعقوبات

كا: عليّ بن محمّد عن سهل عن ابن محبوب عن هشام بن سالم عن عمّار مثله<sup>(ه)</sup>. ٢ –كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن إسماعيل بن

- تفسير القمي، ج ١ ص ٢٥٣.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢١.
- (۳) اعتقادات الصدوق، ص ۸۲.
   (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۱۹٤.
  - (٥) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٦ ح ٨٤.

بشّار عن عليّ بن جعفر الحضرميّ عن جابر بن يزيد قال: سألت أبا جعفر ظيئِز عن قول الله كَتَرَكَن : ﴿ذَلِكَ بِأَنَهُمُ انَّـبَعُوا مَآ أَسَخَط اللَّهُ وَكَرِهُوا رِضِوَنَهُم فَأَحْبَط أَعْمَلُهُم فَال: كرهوا عليَّا ظَيَّلا وكان على رضا الله ورضا رسوله، أمر الله بولايته يوم بدر ويوم حنين وببطن نخلة ويوم التروية، ونزلت فيه اثنتانٌ وعشرون آية في الحجّة الّتي صدّ فيها رسول الله تظاهر عن المسجد الحرام بالجحفة وبخمّ<sup>(1)</sup>.

روضة الواعظين: عنه عليه مثله. (ص ١٢٨).

٣ - فس: ﴿ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ انَّـبَعُوا مَآ أَسْخَطُ اللَّهَ﴾ يعني موالاة فلان وفلان ظالمي أمير المؤمنين غل*ِيَتْظٍ* ﴿فَأَخْبَطُ أَعْنَلَهُمْ﴾ يعني الّتي عملوها من الخير<sup>(٣)</sup>.

٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد الواسطيّ عن زكريّا بن يحيى عن إسماعيل بن عثمان عن عمّار الدّهنيّ عن أبي الزّبير عن جابر عن أبي جعفر غليّن قال: قلت إسماعيل بن عثمان عن عمّار الدّهنيّ عن أبي الزّبير عن جابر عن أبي جعفر غليّن قال: قلت له: قول الله يَتَرَكَن تَتَ الشَجَرَة كم كانوا؟ له: قول الله يَتَرَكَن تَتَ الشَجَرَة كم كانوا؟ قال: ألفاً ومأتين، قلت: هل كان فيهم عليّ غليتي ؟ قال: نعم سيّدهم وشريفهم <sup>(٣)</sup>.

٥ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن عبد الرّحمان بن سالم عن أبي عبد الله عليّنة في قوله يَتَوَجَع إنَّ : ﴿ يَتَأَيَّنُهُا النَّفْسُ الْمُطْمَعِنَةُ فَ أَرْجِعَ إِلَى الرّحِينَ إِلَى وَلِي عَوْلِه يَتَوَجَعَ إِنَّ : ﴿ يَتَأَيَّنُهُا النَّفْسُ الْمُطْمَعِنَةُ فَ أَرْجِعِ إِلَى الرّحِينَ إِلَى وَلِي عَوْلِه يَتَوَجَعَ إِلَى وَلَا عَرَجَعَ إِلَى وَالَّحْدَيْنَةُ وَ عَنْ الْمُطْمَعَيْنَةُ فَ أَرْجِعَ إِلَى وَلِي عَوْلِه عَتَوَجَعَ إِنَّ : ﴿ يَتَأَيَّنُهُا النَّفْسُ الْمُطْمَعِينَةُ فَ أَرْجِعِ إِلَى الرّحِينَ إِلَى وَلَا عَرْجَعَ إِلَى الرّحِينَ إِلَى الرّحِين رَبِكِ رَاضِينَةُ مَرَّضِينَةُ فَي عَادَنُهُ فِي عَبْدِي فَ اللّهُ عَلَيْنَ وَ اللّهُ عَلَيْهُمُ الْمُطْمَعَيْنَة طالب عَلَيْنَ (<sup>3)</sup>.

7 - وروى الحسن بن محبوب عن صندل عن ابن فرقد قال: قال أبو عبد الله عليه اقرأوا سورة الفجر في فرائضكم ونوافلكم، فإنها سورة الحسين وارغبوا فيها رحمكم الله، فقال له أبو أسامة وكان حاضر المجلس: كيف صارت هذه السورة للحسين عليه خاصة؟ فقال له أبو أسامة وكان حاضر المجلس: كيف صارت هذه السورة للحسين غليه خاصة؟ فقال له أبو أسامة وكان حاضر المجلس: كيف صارت هذه السورة للحسين غليه خاصة؟ فقال: ألا تسمع إلى قوله تعالى: ﴿ يَثَايَنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْبَهُنَّةُ إلى آرَجِي إِلَى رَبِّهِ كَافِيهُمْ مَعْوَى فَالَةُ فَقال له أبو أسامة وكان حاضر المجلس: كيف صارت هذه السورة للحسين غليه خاصة؟ فقال: ألا تسمع إلى قوله تعالى: ﴿ يَثَايَنُهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْبَهُنَةُ إلى آرَجِي إِلَى رَبِّهِ رَاضِيَة مَعْنِيَة أَلَى فَالَةُ فَلَ فَالَةُ مَعْدَى أَنْ عَلَيهما، فهو ذو النفس فقال: ألا تسمع إلى قوله تعالى: وأسما يعني الحسين بن علي صلوات الله عليهما، فهو ذو النفس المطمئنة الراضية الراضية المرضية، وأصحابه من آل محمّد صلوات الله عليهما وشيعة أل محمّد المطمئنة الراضية المرضية، وأصحابه من أل محمّد صلوات الله عليهم الراضون عن الله يوم المطمئنة الراضية المرضية، وأصحابه من أل محمّد صلوات الله عليهم الراضون عن الله يوم المعامئية المورضية، وأصحابه من أل محمّد صلوات الله عليهم الراضون عن الله يوم المطمئنة الراضية المرضية، وأصحابه من أل محمّد صلوات الله عليهم الراضون عن الله يوم المطمئنة الراضية المرضية، وأصحابه من أل محمّد صلوات الله عليهم الراضون عن الله يوم الميامة وهو راض عنهم، وهذه السورة في الحسين غليم في درجته في الجنعة، فين أدمن قراءة الفجر كان مع الحسين غليم في درجته في درجته في الجنة إن الله عزيز حكم (<sup>(ه)</sup>.

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٦٩ في تأويل الآية ٢٨ من سورة محمد.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٨٣.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٧ في تأويل الآية ١٨ من سورة الفتح.
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٦٩ في تأويل الآية ٣٠ من سورة الفجر.
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٩٩ في تأويل الآية ٣٠ من سورة الفجر.

٧ - وروى الصدوق تلفة بإسناده عن سدير قال: قلت لأبي عبد الله تلكير : جعلت فداك يابن رسول الله هل يكره المؤمن على قبض روحه؟ قال: لا، إذا أتاه ملك الموت لقبض روحه جزع لذلك فيقول له ملك الموت: يا ولتي الله لا تجزع، فوالذي بعث محمّداً بالحقّ لأنّا أبرّ بك وأشفق عليك من الوالد البرّ الرّحيم بولده، افتح عينيك وانظر، قال: فيتمثّل له رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأئمة صلوات الله عليهم فيقول : هؤلاء لأنّا أبرّ بك وأشفق عليك من الوالد البرّ الرّحيم بولده، افتح عينيك وانظر، قال: فيتمثّل له رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأئمة صلوات الله عليهم فيقول : هؤلاء رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأئمة صلوات الله عليهم فيقول : هؤلاء رفقاؤك فيفتح عينيه وينظر إليهم ثمَّ تنادى نفسه : ﴿ يَكَأَيْنُهَا النَّفَشُ النُظُمَيَنَةُ إلى محمّد أواهل رفقاؤك فيفتح عينيه وينظر إليهم ثمَّ تنادى نفسه : ﴿ يَكَأَيْنُها النَّفَشُ النُظلمينَةُ إلى محمّد وأهل بيته نظيئيًا النفش النُظلمينَة في إلى محمّد وأهل بيته نظيئيًا النفش النظلمينَة والما وأهل بيته في يتقد عينيه وينظر إليهم ثمَّ تنادى نفسه : ﴿ يكَأَيْنُها النَّفَسُ النُظلمينَة عليهم فيقول : هؤلاء بيته نظيئيًا النفش النظلمينَة في إلى محمّد وأهل بيته نظيئيًا وأنفس أوالد في أنفي النفي إلى محمّد وأهل بيته نظيئيًا في يُنه في أن يُنها النفي إلى محمّد أواهل بيته في أنفي في يكوني في عبريه محمّداً وأهل بيته ﴿ وَانَجْل في عَرْبَوى إلى من شيء أحبّ إليه من انسلال روحه واللحوق بالمنادي (١).

#### ٣٥ - باب أنهم علي الناس

١ - فر: عبيد بن كثير عن أحمد بن صبيح عن الحسين بن علوان عن جعفر عن أبيه عن جدّه على على على النّاس، وأشباه جدّه على على على على على على على الله معلى الموامنين أخبرنا عن النّاس، وأشباه النّاس، والنّسناس، والنّسناس، والنّسناس، والنّسناس، والنّسانس، والنّس، والنّسانس، ومم منا، وهم أسباها، وسالت عن النسانس ونحن منه، وسالت عن أشباه النّاس فهم شيعتنا وهم منّا، وهم أشباهنا، وسالت عن النسناس وهم هذا السّواد الأولى ولهم منّا، وهم ألّسانه، أمَن ألمن ولهم شيعتنا وهم منّا، وهم أشباهنا، وسالت عن أشباه النّسانس، وربي من ولهم هذا السّواد الأولى ولهم شيعتنا وهم منّا، وهم أشباهنا، وسالت عن أسالت عن النسناس وهم هذا السواد الأولى ولائم أمّ أولى ألمن ولهم منا، وربولي مالناس، وسالت عن أسالنه، وربول الله معالى وربول ولالما فهم شيعتنا وهم منا، وهم أشباهنا، وسالت عن النسناس ولهم منا، وهم ألمانه أسلما، وسالت عن النسناس وهم هذا السواد الأولى وربول ولائم ألمان ولائم ألمان ولائم و وربون منه وربول ولاله ولولهم ولالمان ولائم ولول ولائم ولولول ولائم ولولول ولائم ولولول ولائم ولولول ولائم ولولول و

بيان: قال الطبرسيّ تقلله في قوله تعالى ﴿ ثُمَّ أَفِيضُوا مِنْ حَيِّتُ أَفَكَاضَ ٱلْنَكَاسُ ﴾ : قيل : المراد بالنّاس سائر العرب، وهو المرويّ عن أبي جعفر ظلِّظْلا وقيل : أراد به إبراهيم، فإنّه لمّا كان إماماً كان بمنزلة الأمّة، فسمّاه وحده ناساً وقيل : أراد إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ومن بعدهم من الأنبياء ظلِّظْلا ، عن أبي عبدالله ظلِّظَلا . وقيل : أراد به آدم ظلِّظْلا ، وقيل : هم العلماء الّذين يعلمون الدين، ويعلّمونه الناس<sup>(٣)</sup>.

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٠.
   (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٦٤ ح ٣٠.
  - (۳) مجمع البيان، ج ۲ ص ٤٨.

مِنِّى ﴾وأمّا قولك: النّسناس، فهم السّواد الأعظم، وأشار بيده إلى جماعة النّاس، ثمَّ قال: ﴿نَ هُمْ إِلَا كَالَأَنْمَكِمَّ بَلَ هُمَ أَضَلُ مَتَبِيلًا ﴾<sup>()</sup>.

**توضيح؛**قال الجزريّ: النّسناس قيل: هم يأجوج ومأجوج، وقيل: خلق على صورة النّاس أشبهوهم في شيء وخالفوهم في شيء وليسوا من بني آدم، وقيل: هم من بني آدم، ومنه الحديث: «إن حيّاً من عاد عصوا رسولهم فمسخهم الله نسناساً، لكلّ رجل منهم يد ورجل من شقّ واحد، ينقرون كما ينقر الطائر، ويرعون كما ترعى البهائم» ونونها مكسورة، وقد تفتح انتهى.

وأمّا قوله عَلَيْهُ: فرسول الله الّذي أفاض بالناس، الظاهر أنّ المراد بالنّاس هنا غير ما هو المراد به في الآية على هذا التفسير، والمراد بالنّاس رسول الله عَنْشُوا هل بيته عَنْشَهُ كما مر، لأنّ الله تعالى قال في تلك الآية مخاطباً لعامة الخلق: في تُمَ أَفِيعْهُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَامَنَ النَّكَاسُ ﴾وهم إنّما أطاعوا هذا الأمر بأن أفاضوا مع الرسول عَنْشُهُ فهم النّاس حقيقة، ويحتمل على بعد أن يكون المراد بالناس هنا وفي الآية أهل البيت عَنْشَهُ، بأن يكون الرّسول أمر بالإفاضة مع أهل بيته عَنْشَهُ وقال الفيروزآباديٍّ : السواد من النّاس عامّتهم.

## ٣٦ - باب أنهم عَنْ البحر واللؤلؤ والمرجان

١ - كنز محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد عن محفوظ بن بشر عن ابن شمر عن جابر
 عن أبي عبد الله ظليمَظلمي قوله نَتَمَكَنان : (رَبَحَ ٱلْبَحَرَةِنِ يَلْنَقِيَانِ )قال : عليّ وفاطمة (لَنْنَهُمَا بَرَذَخٌ لَا
 عن أبي عبد الله ظليمَظلمي قوله نَتَمَكَنان : (رَبَحَ ٱلْبَحَرَةِنِ يَلْنَقِيَانِ )قال : عليّ وفاطمة (لَنْنَهُمَا بَرَذَخٌ لَا
 يَبَضِيَانِ ﴾ قال : لايبغي عليّ على فاطمة ، ولا تبغي فاطمة على عليّ .
 وَٱلْمَرَحَاتُ ﴾ الحسن والحسين ظليمَظ (<sup>(٣)</sup>).

٢ - كنز محمّد بن العبّاس عن جعفر بن سهل عن أحمد بن محمّد عن عبد الكريم عن يحيى ابن عبد الحميد عن قيس بن الوبيع عن أبي هارون العبديّ عن أبي سعيد الخدريّ في ابن عبد الحميد عن قيس بن الوبيع عن أبي هارون العبديّ عن أبي معيد الخدريّ في قوله بَخْرَجَكَ : ﴿ يَجَرَبُنَ يَلْنَفِيَانِ كَالَ : عليّ وفاطمة قال : لا يبغي هذا على هذه، ولاهذه على هذا على هذه، ولاهذه على هذا هذا المؤرّجَة يَنْبُكَا اللوُلُوُ وَالمَرْجَانُ كَال : الحسن والحسن والحسن والحسين صلوات الله على هذه على هذه على هذه على هذا على هذه على هذا على عن أبي هذا على عن أبي هذا على أبي معيد الخدريّ في قوله المؤرّجَة يُرْجَعُنُ المُؤلُوُ وَالمَرْجَانُ عَال : عليّ وفاطمة قال : لا يبغي هذا على هذه، ولاهذه على هذا على هذه على هذه على هذا على هذا على هذه على هذا على هذه على هذا على هذا على هذه على هذه على هذا على هذه على هذا على هذا على هذه على هذه على هذا على هذه على هذا على هذه على هذه على هذا على هذه على هذا على هذه على هذه على هذا على هذه على هذه على هذه على هذه على هذه على هذا على هذه المؤرُبُ أبي ألولُولُ وَالمَرْجَانُ إله إلى المن والحسن والحسين صلوات الله عليهم أجمعين (٤).

٣ - كَثَرْ عَلَيْ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمد عن محمد بن سنان عن أبي الجارود عن الضحاك عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِانِ ) لَشَحَرَانِ عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِانِ ) للضحاك عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِانِ ) للضحاك عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِيانِ ) الضحاك عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِيانِ اللهُ اللَّقُولُوُ عَلَيْ الْمَحَدَى اللهُ عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِيانِ اللهُ عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ : (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ بَلْنَقِيانِ اللهُ عن ابن عبّاس في قوله بَتَكَبَلْ اللهُ اللَّ قال: (مَرَجَ ٱلْبَحَرَيْنِ ) علي وفاطمة (للهُ مَا بَرَنَحُ لَا يَتَقِينِ ) قال: النبي اللهُ عنه أوال اللهُ وأَلُولُو أَنْ اللهُ وَالَةُ اللهُ ا المُ اللهُ ا

(1) روضة الكافي، ص ٧٨٧ ح ٣٣٩.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٣٤.
 (٣) - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦١٤ في تأويل الآية ٢٢ من سورة الرحمن.

٤ - كنز عليّ بن مخلّد الدّهان عن أحمد بن سليمان عن إسحاق بن إبراهيم الأعمش عن كثير بن هشام عن كهمش بن الحسن عن أبي السّليل عن أبي ذرّ رضي الله عنه في قوله بَخْرَيَنْظ : هُوَيَحَ يَنْبُونَ يَلْنَقِنُونَ يَلْنَقِيَانِ كَم قال : عليّ وفاطمة بَشَكَ هُوَمَنْتُ مِنْمَا اللَّوْلُورُ وَاللَّمَ عنه في قوله بَخْرَيَنْظ : هُوَيَحَ البَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَانِ كَم قال : عليّ وفاطمة بَشَكَ هُومَنْتُ مِنْمَا اللَّوْلُورُ وَالمَرْحَان كَم قال : الحسن عن أبي السليل عن أبي ذرّ رضي الله عنه في قوله بَخْرَيْن الحسن هُويَ البَحْرَيْنِ يَلْنَقِيَنِ يَلْنَقِيَانِ كَم قال : عليّ وفاطمة بَشَكَ هُومَنْتُ مُواطمة والحسن والحسن والحسن والحسن والحسن والحسن عمل والحسن عليهم؟ لا يتحقق وفاطمة والحسن والحسين صلوات الله عليهم؟ لا يحبّهم إلا مؤمن، ولا يغضهم إلا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت، ولا تكونوا كفاراً الما البيت ، ولا يخضهم إلا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت ، ولا يخضهم إلا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت، ولا ينفس ما الله عنه الما البيت ما الله البيت، ولا الما الله البيت، ولا يخضهم إلا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت ، ولا ينفضهم إلا كافر، فكونوا مؤمنين بحبّ أهل البيت، ولا تكونوا كفّاراً ببغض أهل البيت فتلقوا في النار<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الطبرستي <sub>كظل</sub>ة: البحران: العذب والمالح يلتقيان ثمَّ لايختلط أحدهما بالآخر، ومعنى مرج أرسل.

وقد روي عن سلمان الفارسيّ وسعيد بن جبير وسفيان النّوريّ بأن البحرين عليّ وفاطمة بيني بينهما برزخ محمّد يشي ويخرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّؤْلُوُ وَٱلْمَرْحَاتُ ﴾ الحسن والحسين بيني، ولا غرو أن يكونا بحرين لسعة فضلهما وكثرة خيرهما، فإن البحر إنّما يسمّى بحراً لسعته، وقد قال النبيّ بي لفرس ركبه وأجراه فأحمده: وجدته بحراً انتهى<sup>(٢)</sup>. **إقول:** لا غرو أي لا عجب.

٥ - ل: أبي عن سعد عن الإصبهاني عن المنقري عن يحيى بن سعيد القطّان قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: في كماني وفاطمة أبا عبد الله علي يقول: في كمانيكي وفاطمة برزيع لا يتبنيان في كمانيكي يقول: في كمانيكي وفاطمة بحران من العلم عميقان لا يبغي أحدهما على صاحبه في تمريكي منهما اللولة والمرجات الحسن والحسين بيني (٣).

**فس:** محمّد بن أبي عبد الله عن سعد مثله<sup>(٤)</sup>.

(١) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦١٤ في تأويل الآية ٢٢ من سورة الرحمن.

- (۲) مجمع البيان، ج ۹ ص ۳۳٦.
- (8) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢٢.
   (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٢ ص ٣٦٥.

(۳) الخصال، ص ٦٥ باب الاثنين ح ٩٦.

٧- هد: بإسناده عن الثعلبيّ من تفسيره عن الحسين بن محمّد الدينوريّ، عن موسى بن محمّد عليّ بن محمّد بن الثعلبيّ من تفسيره عن رجل من أهل مصرعن أبي حديفة عن أبيه محمّد، عن عليّ بن محمّد بن الحسن بن علوية عن رجل من أهل مصرعن أبي حديفة عن أبيه عن سفيان الثوري في قول الله بَجْرَبَنْ : هُمَرَجَ ٱلْبَعَرَيْنِ يَلْنَتِيَانِ () تَعْلَى مَنْ أَهْل مصرعن أبي حديفة عن أبيه عن سفيان الثوري في قول الله بَجْرَبَنْ : هُمَرَجَ ٱلْبَعَرَيْنِ يَلْنَتِيَانِ () تَعْلَى مَنْ أَهْل مصرعن أبي حديفة عن أبيه عن سفيان الثوري في قول الله بَجْرَبَنْ : هُمَرَجَ ٱلْبَعَرَيْنِ يَلْنَتِيَانِ () قال:
 فاطمة وعلي بَشِيَنْ هُمَا ٱللهُ تَقْرَبُونَ وَٱلْمَرْحَانُ ﴾ قال: الحسن والحسين بَشِيَنْ .

قال الثعلبي: وروي هذا القول أيضاً عن سعيد بن جبير، وقال: ﴿يَنْهُمُنَا بَرَنَحُ﴾ محمّد ﷺ <sup>(۱)</sup>

> ٣٧ – باب أنهم ﷺ الماء المعين والبئر المعطلة والقصر المشيد وتأويل السحاب والمطر والظل والفواكم

وسانر المنافع الظاهرة بعلمهم وبركاتهم على المنافع

٣ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد بن يسار عن محمّد ابن خالد عن النضر عن يحيى الحلبيّ عن أبي عبد الله غليَّ في قول الله نَجَوَيَكُ : هُوَلُ أَرَءَيْتُمَ إِنَّ أَسْبَحَ مَآؤَكُرُ غَوَرًا فَمَن يَأْتِيكُر بِمَلَو تَعِينٍ ﴾ قال : إن غاب إمامكم فمن يأتيكم بإمام جديد<sup>(٤)</sup>.

- (١) العمدة، ص ٣٩٩. تأويل البحر والبحار بالإمام مذكور في مقدّمة تفسير البرهان. وعن غاية المرام سبعة أحاديث من طريق العامّة في أنّ قوله تعالى: (مَرَجَ آلَبَعَرَيْنِ يَأْنَقِيَانِ ﴾ المخ نزل في الخمسة الطيّبة، وكذا الرّوايات الكثيرة من طرق العامّة في ذلك في إحقاق الحقّ ج ٣ ص ٢٧٤ فراجع إليه وإلى كتاب فضائل الخمسة ج ١ ص ٢٨٨، والإحقاق ج ٩ ص ١٠٧ – ١٠٩. [مستدرك السفينة ج ١ لغة ابحر»].
  - (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٦٥.
     (٣) الغيبة للطوسي، ص ١٦ ح ١١٢.
    - (٤) تأويل الآيات الظاهرة ص ٦٨٣ في تأويل الآية ٣٠ من سورة الملك.

بيان: كون الماء كناية عن علم الإمام لاشتراكهما في كون أحدهما سبب حياة الجسم، والآخر سبب حياة الروح غير مستبعد، والمعين: الماء الظاهر الجاري على وجه الأرض. ٤ -قب: عبد العظيم الحسني بإسناده إلى جعفر عَلِيَّةٍ في قوله تعالى : ﴿ وَأَلَّوِ أَسْتَقَنَّمُوا عَلَ ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسْتَيْنَهُمْ مَّآةُ غَدَقَاتُه يقول: لأشربنا قلوبهم الإيمان والطريقة هي ولاية عليّ بن أبي طالب ناي والأوصياء المنتق (١).

ه – فس: ﴿ وَبِثْرٍ مُمَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيبِهِ قال: هو مثل لآل محمّدﷺ قوله: ﴿ وَبِثْرِ مُمَطَّـلَةٍ﴾ هو الّذي لايستقى منها، وهو الإمام الّذي قد غاب، فلا يقتبس منه العلم إلى وقت الظِّهور، والقصر المشيد هو المرتفع، وهو مثل لأمير المؤمنين والأثمَّة صلوات الله عليهم وفضائلهم المنتشرة في العالمين، المشرفة على الدنيا وهو قوله: ﴿ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلَّذِينِ كُلِّهِيكِ وقال الشاعر في ذلك:

يترمعظلة وقصر مشرف مثل لآل محمد مستطرف فالقصر مجدهم الَّذي لايرتقي \_ والبتر علمهم الَّذي لا ينزف<sup>(٢)</sup>

٦ -مع: محمّد بن إبراهيم بن أحمد الليثيّ عن عليّ بن فضّال عن أبيه عن إبراهيم بن زياد قال: سألت أبا عبدالله عَلَيْتُ عن قول الله بَجَوَيَنُ : ﴿ وَبِنْرِ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَّشِيدٍ فَال : البنر المعطّلة الإمام الضّامت، والقصر المشيد الإمام الناطق<sup>(٣)</sup>.

٧ - ير: عليّ بن إسماعيل عن محمّد بن عمرو بن سعيد عن بعض أصحابنا عن نصر بن قابوس عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

**خص:** سعد عن عليّ بن إسماعيل مثله.

مع: أبي عن أحمد بن إدريس عن الأشعريّ عن عليّ بن السّنديّ عن محمّد بن عمرو عن بعض أصحابنا عن نصر بن قابوس قال: سألت أبا عبد الله ﷺ وذكر مثله سواء<sup>(ه)</sup>.

٨ – كا: محمّد بن الحسن وعليّ بن محمّد عن سهل عن موسى بن القاسم عن عليّ بن جعفر عن أخيه للبظلين مثله. اج ١ ص ٢٥٤ ح ١٧٥.

وعن محمّد بن يحيى عن العمركي عن عليّ بن جعفر مثله.

٩ - مع: المظفّر العلوي عن ابن العيّاشي عن أبيه عن إسحاق بن محمّد عن ابن شمّون عن الأصم عن عبد الله بن القاسم عن صالح بن سهل أنَّه قال : أمير المؤمنين علي القصر المشيد، والبثر المعطّلة فاطمة وولدها معطّلين من الملك.

- (1) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٥٧. (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۹۹. (٣) معانى الأخبار، ص ١١١.
- (٤) بصائر الدرجات، ص ٤٦٠ ح ١٠ باب ١٨ ح ٤.
- (٥) معانى الأخبار، ص ١١١.

وقال محمّد بن الحسن بن أبي خالد الأشعريّ الملقّب بشنبولة : بـــُـر مـعــقلــلـة وقـصـر مـشـرف مــثــل لآل مــحــمّـد مـــــتـطـرف فالـنّـاطق القصر المشيد منهم والصّامت البـُر الّـتي لا تنزف<sup>(1)</sup>

**کنز:** محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عامر عن محمّد بن الحسين عن الرّبيع بن محمّد عن صالح بن سهل مثله. «ص ٣٤٤».

١٠ -قال: وروى أبو عبد الله الحسين بن جبير في كتاب نخب المناقب حديثاً يرفعه إلى
 الصادق عليمي في تفسير قوله تعالى ﴿ وَبِنْمِ مُعَطَّلُهُ وَقَصْمِ مَشِيلِهُ أَنَه قال: قال رسول
 الله عليمي القصر المشيد والبتر المعطلة علي عليمي عليه .

- وأحسن ما قيل في هذا التَّأويل:
- بشر معطّلة وقصر مشرف مشل لآل محمّد مستطرف فعليّ القصر المشيد منهم والبتر علمهم الّذي لا ينزف<sup>(۲)</sup>

**بِيان:** أوّل الآية قوله تعالى: ﴿ فَكَأَيِّن مِّن قَـرْبَيَةٍ أَهْلَكْنَهَا وَهِرَحَ ظَالِمَةٌ فَهِيَ خَاوِبَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَبِثْرِ مُعَطَّـلَةِ﴾ .

قال البيضاويّ: عطف على قرية، أي وكم بئر عامرة في البوادي تركت لا يستقى منها لهلاك أهلها، وقصر مشيد أي مرفوع، أي مجصّص أخليناه عن ساكنيه، وقيل: المراد ببئر بئر في سفح جبل بحضرموت، وبقصر قصر مشرف على قلّته، فكانا لقوم حنظلة بن صفوان من بقايا قوم صالح، فلمّا قتلوه أهلكهم الله وعطلهما، انتهى<sup>(٣)</sup>.

وأقول: على تأويلهم عليم المعنوي، يحتمل أن يكون المراد بهلاك أهل القرية هلاكهم المعنوي، أي ضلالتهم فلا ينتفعون لأبإمام صامت، ولا بإمام ناطق، ووجه التشبيه فيهما ظاهر، كما نبّهناك عليه، تشبيهاً للحياة المعنوية بالصوريّة، والانتفاعات الرّوحانية بالجسمانيّة، ويحتمل على بُعد أن يكون الواو فيهما للقسم والأوّل أصوب، وقد عرفت مراراً أنّ ما وقع في الأمم السّابقة يقع نظيرها في تلك الأمّة، فكلّ ما وقع من العذاب والهلاك البدنيّ ومسخ الصور في الأمم السالفة فنظيرها في هذه الأمّة منكلّ ما وقع من العذاب والهلاك البدنيّ ومسخ العمور في الأمم السالفة فنظيرها في هذه الأمّة هلاكهم المعنويّ بضلالتهم وحرمانهم عن العلم والكمالات وموت قلوبهم ومسخها، فهم وإن كانوا في صورة البشر فهم كالأنعام بل ما أصلّ وإن كانوا ظاهراً من الأحياء فهم أموات ولكن لا يشعرون، إذ لا يسمعون الحقّ ولا يبصرونه ولا يعقلونه ولا ينطقون به، ولا يتأتّى منهم أمر ينفعهم في آخرتهم فعلى هذا التحقيق

- (۱) معاني الأخبار، ص ۱۱۱.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٤٠ في تأويل الآية ٤٥ من سورة الحج.
  - (٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٤٧.

لا تنافي تلك التأويلات تفاسير ظواهر الآيات، وهذا الوجه يجري في أكثر الرّوايات المشتملة على غرائب التأويلات ممّا قد مضى وما هو آت.

١١ - يو: عليّ بن إسماعيل عن محمّد بن عمرو بن سعيد عن بعض أصحابنا عن نصر بن قابوس قال : سألت أبا عبد الله عليّ يمن أسماعيل عن محمّد بن عمرو بن سعيد عن بعض أصحابنا عن نصر بن قابوس قال : سألت أبا عبد الله عليمين عن قول الله بَتَرَكُونِ نها : ﴿ وَظِلْم مَتَدُور فِنْ وَمَالَو مَتَكُوبِ فَنَ وَلَا الله بَتَرَكُوبِ فَنَ وَقَلْكُهُو كَثِيرَة كَثِيرَة فَتَكُوبِ فَنَ وَقَلْكُهُو كَثِيرَة كَثُور فَنْ وَقَلْحُهُو كَثِيرَة عَنْ وَلَا الله بَتَرَكُوبِ فَنْ وَقَلْ الله بَتَرَكُوبِ فَنْ وَقَلْكُهُو كَثِيرَة كَثُور فَنْ وَقَلْحَهُ عَنْ وَقَلْ الله بَتَرَكُوبِ فَنْ وَقَلْكُهُو كَثِيرَة كَثُور فَنْ وَقَلْحَهُهُ عَلَيْتُ عَلَي مَنْ وَقَلْ الله بَتَرَكُوبِ فَنْ وَقَلْعُهُ عَلَيْكُوبُ فَنْ وَقَلْحَهُ عَلَي مَنْ وَقَلْ عَلْكُوبُ فَنْ وَقَلْ عَلَي مَنْ وَقَلْ الله بَتَرُوبُ فَنْ وَقَلْحُهُو كَثِيرَة عَلَي أَبَا عبد الله عَلَي مَنْ وَقَلْ عَلَي قَالَ : يا نصر إنّ ليس حيث تذهب النّاس، إنّما وقَلْكُهُو كَثِيرَة فَنْ عَلَى اللهُ عَلَي مَنْ وَقَلْ عَلَي فَنْ وَلْعُنْ عَلَي فَنْ عَلَى الله بَتَرُوبُ فَنْ عَلَي أَنْ عَلَي مَنْ عَلْمُ وَمَا بَعْدَو بَن عَلْ عَن مَنْ حَلْ عَنْ فَنْ عَلْ الله الله الله عبد الله عبد الناس ، إنّما هو العالم وما يخرج منه (١).

**خص:** سعد عن عليّ بن إسماعيل مثله.

بيان: هذا من غرائب التّأويل، ولعلّ المراد أنّه ليس حيث تذهب النّاس من انحصار جنّة المؤمنين في الجنّة الصّورية الأخروية، بل لهم في الذّنيا أيضاً ببركة أئمتهم على جنّات روحانيّة من ظلّ حمايتهم، ولطفهم الممدود في الذّنيا والآخرة، وماء مسكوب من علومهم الحقّة الّتي بها تحيى النّفوس والأرواح، وفواكه كثيرة من أنواع معارفهم الّتي لاتنقطع عن شيعتهم ولا يمنعون منها، وفرش مرفوعة ممّا يلتذون بها من حكمهم وآدابهم، بل لايلتذ المقرّبون في الآخرة أيضاً في الجنان الصّورية إلا بتلك الملاذ المعنويّة الّتي كانوا يتنعّمون بها في الذّنيا، كما يشهد به بعض الأخبار، ومرّت الإشارة إليه في كتاب المعاد. وأشبعنا القول في الذّنيا، كما يشهد به بعض الأخبار، ومرّت الإشارة إليه في كتاب المعاد. وأشبعنا القول فيه في كتاب عين الحياة.

١٢ - فس: ﴿ وَالنَّذِينَ وَالنَّتُونِ ﴾ وَلُمُورِ سِينِينَ ﴾ وَطور سينين الحسن والحسين ﴾ قال: النين رسول الله ﷺ ، والزّيتون أمير المؤمنين ﷺ ، وطور سينين الحسن والحسين ﷺ ، وهذا الله ﷺ ، والزّيتون أمير المؤمنين ﷺ ، وطور سينين الحسن والحسين ﷺ ، وهذا البلد الأمين الأئمة ﷺ ﴿ لَقَدْ خَلَقًا الْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ قَال: نزلت في الأول ﴿ لُمَ رَدَدَتُهُ البلد الأمين المؤمنين ﷺ ، وطور سينين الحسن والحسين ﴿ وَلَقَدْ خَلَقًا الْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ قَال: نزلت في الأول ﴿ لُمَ رَدَدَتُهُ البلد الأمين الأئمة ﷺ ، والزّيتون أمير المؤمنين ﷺ ، وطور سينين الحسن والحسين إلى المؤل ﴿ لَمَ رَدَدَتُهُ البلد الأمين الأئمة ﷺ ، والمول ﴿ نُمَ رَدَدَتُهُ البلد الأمين الأئمة الله ﴾ ﴿ لَقَدْ خَلَقًا الْإِنسَنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ قَال: نزلت في الأول ﴿ لُمَ رَدَدَتُهُ المُعَانَ مُ المُول ﴿ لُمَ رَدَدَتُهُ المُعَانِ وَ لَمَ أَمَنُولُ وَتَعَمَّوا الْمَنْلِحَدَي قَال: نزلت في الأول ﴿ لُمَ رَدَدَتُهُ المُعَانَ مَ أَسُولُ وَتَعَمُولُ المَنْلِحَدَي قَال: ذاك أمير المؤمنين ﷺ ﴿ فَلَهُمْ أَجُرُ غَيرُ مَعْ وَالَذِينَ إِلَالَيْنَ أَنْ أَلَيْنِينَ مَ اللهُ وَعَمَوْنَ الْمَنْ الْحَدِي قَال: ذاك أمير المؤمنين ﷺ ﴿ فَلَهُمْ أَجُرُ غَيرُ مَنْ أَسْنَانَ إِلَى اللهُ إِلَى أَلَيْنَ أَسْمَالِينَ أَعْرَبُولُ الْعَنْ أَعْرَبُولُ أَلْعَانَ أَعْمَانُ أَعْرَبُولُ أَعْرَبُهُ أَعْمَ مَ أَعْنَا الْعَنْ أَنْ أَعْمَى اللهُ أَلُولُ أَلُهُ أَعْنَ أَلُولُ أَنْهُ أَعْمَ أَعْرَبُولُ أَلْعَنْ أَعْمَ أَعْمَ أَعْرَبُ أَعْنَ اللهُ أَنْهُ أَعْنَ أَنْهُ أَنْهُ أَعْمَ أَعْنَ أَلُولُ أَلُولُ فَي أَعْرَبُولُ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أُعْنُ أُعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَنَ أَنْ أَنْهُ أَعْنَ أَعْنَ أَنَهُ أَعْنَ أَعْنَ أَنَهُ أَنْهُ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَا أَعْنَ أَعْنَ أُعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنُ أُعْنَ أَعْنَ أُنُهُ أَن أُعْنَ أُعْنَ أَعْنَ أَنْهُ أَعْنَ أَعْن المُعْذَي فَنْ أُنْهُ مُنْهُ أَعْنُ أَنَهُ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنَ أَعْنُ أُنْ أُنْهُ أُنْهُ أُنْتُ أُعْنَ أُعْنُ أُعْنُ أُعْنُ أُعْنُ أَن أُعْنُ أُعْنَ أُعْنُ أُعْنَ أُعْهُ أُعُنُ أُعْنُ أُعْنُ أَعْنُ أُعْنُ أَنُ أُعْنُ أُعْنُ أُعْهُ أُ

١٣ –كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن عبد الله بن العلا عن ابن شمّون عن الأصمّ عن البطل عن ابن درّاج قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: قوله تعالى: ﴿ وَٱلِنَيْنِ وَٱلْزَيْتُونِ﴾ التين: الحسن، والزيتون: الحسين صلوات الله عليهما<sup>(٣)</sup>.

١٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن يحيى الحلبي عن بدر بن الوليد عن أبي الربيع الشاميّ عن أبي عبد الله عليّ في قوله تعالى : وَالَذِبْنِ وَالَنَتُونِ () وَلمُورِ سِنِينَ () قال : التّين والزّيتون الحسن والحسين ، وطور سينين عليّ

- بصائر الدرجات، ص ٤٦٠ ج ١٠ باب ١٨ ح ٣. (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٩.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٨٧ في تأويل سورة الزيتون.

ابن أبي طالب غيشَيْن ، قلت: قوله: ﴿فَمَا يُكَذِبُكَ بَعَدُ بِٱلدِّينِ﴾ قال: الدِّين ولاية عليّ بن أبي طالب غيشَن <sup>(۱)</sup>.

10 - كنز، محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم عن محمّد بن زيد عن إبراهيم بن محمّد ابن سعد عن محمّد بن الفضيل قال: قلت لأبي الحسن الرضا عليم : أخبرني عن قول الله بمرّحين : ﴿ وَالَذِينِ وَالَنَيْوَنِهُ إلى آخر السورة، فقال: التين والزيتون الحسن والحسين بمحمّد الله بمرّحين : ﴿ وَالَذِينِ وَالَنَيْوَنِهُ إلى آخر السورة، فقال: التين والزيتون الحسن والحسين بمرّحين : ﴿ وَلَوْ سِينِهَ ﴾ قال: ليس هو طور سينين ولكنّه طور سيناء قال: فقلت ﴿ وَلُور سِينِهَ ﴾ قال: ليس هو طور سينين ولكنّه طور سيناء قال: فقلت ﴿ وَلُور سِينِهَ ﴾ قال: ليس هو طور سينين ولكنّه طور سيناء قال: فقلت ﴿ وَلُور سِينِهَ ﴾ قال: ليس هو طور سينين ولكنّه طور سيناء قال: فقلت ﴿ وَلُور سِينِهَ ﴾ قال: مو رسول الله من القال: نعم هو أمير المؤمنين غليم ، قلت: ﴿ وَهَذَا الذَا يَدَ مَنْ عَلَيْهِ ﴾ قال: هو رسول الله من الناس به إذا أطاعوه قلت: ﴿ لَقَدْ خَلَقًا ٱلَابَدَنَ فَ أَحَنْ نَتَوْيِرِ ﴾ قال: ذاك أبو فصيل حين أخذ أمن النّاس به إذا أطاعوه قلت: ﴿ لَقَدْ خَلَقًا ٱلَابَدَ أَنَ تَعْرِيرُ ﴾ قال: ذاك أبو فصيل حين أخذ أمن النّاس به إذا أطاعوه قلت: ﴿ لَقَدْ خَلَقًا ٱلَابَدَ فَقَالَ بِعَنِهُ مالَد من أبو فصيل حين أخذ أمن النّاس به إذا أطاعوه قلت: ﴿ لَقَدْ خَلَقًا ٱلَابِينِهُ ﴾ قال: ذاك أبو فصيل حين أخذ أنه ميناقه له بالربوبية، ولمحمّد على بالنبوة، ولأوصياته بالولاية فأقرّ وقال نعم، ألا ترى أنه ميناة عال: ﴿ لَقُنْ رَدَدَنَهُ أَسَفَلَ سَعْلِينَهُ عني الدرك الأسفل حين نكص وفعل بآل محمّد ما فعل، قال: قلت: ﴿ فَلَهُ مَنْ يَعْنِ عَلْ معنان مالة هو أمير المؤمنين غليم وشيعته أنه قال: قلت: ﴿ فَلَهُ مَنْ يَعْنِ مَالَة طوفة عين، قال: معلام مين نفر هو ألكم وشيعته ألكم أبقه أبقين قال: والله هو أمير المؤمنين غليم وسيعته في فلاء : فَلْهُ ماله ما كذَب رسول الله على قال: والله هو ألكم ماله من ألم هذا، هذا هو الكم قال: فلم ماله ماله فلاء واله عن المؤمنين غليم في قال: قلت: فكم ماله، لاوالله ما كذَب رسول الله على والله طوفة عين، قال: قلت: فكمن هي ؟ ألكم ماله، لاوالله ما كذَب رسول الله على واله على فلم ماله، لاوالله ما كنه من يكم ماله، ما ما ما مي قال: فكمن يكذ إلكم ماله ماله ما مي قال: فكم ماله، ما ماله، ما ما ما ما عال: فقل مكم ماله، ما ما ما منه ما ما ما ما مي واله، ما ما ما ما ما ما ما

بيان؛ لعلّه على تأويلهم على إنّما استعبر اسم النّين للحسن على لكونه من ألذً الشّمار وأطيبها، وروي أنّه من ثمار الجنّة، وهي كثيرة المنافع والفوائد، وهو على من ثمار الجنّة لتولّده منها، وبعلومه وحكمه تتغذّى وتتقوّى أرواح المقرّبين، واسم الزّيتون للحسين على الآنة فاكهة وإدام ودواء وله دهن مبارك لطيف، وهو على ثمرة فؤاد مثل الله نوره بأنوارهم كما شاع في أخبارهم، واسم الظاهرين اهتدى جميع المهتدين، وقد مثل الله نوره بأنوارهم كما شاع في أخبارهم، واسم الظور لأميرالمومنين على إلاً لا صاحبه، إذ بيّن الله فضله على وفضل أولاده وشيعته لموسى على عليه، أو لتشبيهه على معاجبه، إذ بيّن الله فضله على وفضل أولاده وشيعته لموسى على عليه، أو لتشبيهه على روى وأنه غلي أمر الدين وثباته في الحق وعلو قدره، كما خاطبه الخضر عليه، أو لتشبيهه على روى وأنه غلي زرانته في أمر الدين وثباته في الحق وعلو قدره، كما خاطبه الخضر عليه، أو لتشبيه على روى وأنه غلي زرانته في أولكونه وتداً للأرض به تستقرً، كما أنَّ الجبال أوتاد لها، كما روى وأنه غلي زرا الله ونفلك، أو لكونه وتداً للأرض به تستقرً، كما أنَّ الجبال أوتاد لها، كما لكما أنَّ ذلك الجبل كان كذلك، أو لأنه علي تولد منه الحسنان علي من الظور روى وأنه ومي الدين ويناته في الحق وعلو قدره، كما خاطبه الخضر علي المواد به كنت مما أنَّ ذلك الجبل كان كذلك، أو لأنه علي تولد منه الحين مهيا لأنوار الله وتجلّياته وإفاضاته، ومشرّفها أو لكونه لشرفه بين المقربين والمقدّسين كممة بين سائر الأرضين، أو لأنه علي ومشرّفها أو لكونه لشرفه بين المقربين والمقدّسين كممة بين سائر الأرضين، أو لأنه علي الم من آمن به وبأهل بيته فهو آمنٌ من الضلالة في الذيا والعذاب في الأخرة كما أنَّ من دخل ممة فهو آمن، وقد قال علي هذا مين المدينة العلم وعلي بابها» ويمكن إجراء مثل ما ذكرنا فيما روا في من ها من من دخل منه فهو آمن، وقد قال هذي النه من المرينة العلم وعلي بابها» ويمكن إجراء مثل ما ذكرنا فيما رواه

(١) – (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٨٧ في تأويل سورة الزيتون.

عليّ بن إبراهيم، وإن كان التشبيه في غيرها أتمّ، وأمّا تأويل الإنسان بأبي بكر فيحتمل أن يكون سبباً لنزول الآية أو لأنّه أكمل أفرادها ومصداقها في ظهور تلك الشّقاوة فيه، وكونه سبباً لشقاوة غيره، كما أنّ تأويل ﴿إِلَّا ٱلَٰبِيَنَ ءَامَنُوْ ﴾ بأميرالمؤمنين عظيمً لكونه مورد نزوله أو أكمل أفراده، على أنّه يحتمل التخصيص في الموضعين، فيكون الاستثناء منقطعاً ويكون الجمع للتعظيم، أو لدخول سائر الأئمة عَلَيْهَمْ فيه.

وقال البيضاويّ في قوله تعالى: ﴿فَمَا يُكَذِّبُكَ بَعْدُ بِٱلَذِينِ﴾ فأيّ شي. ﴿يُكَذِّبُكَ﴾ يا محمد دلالة أو نطقاً ﴿بَعْدُ بِٱلذِينِ﴾ بالجزاء، بعد ظهور هذه الدلائل وقيل: (ما) بمعنى (مَن) وقيل: الخطاب للإنسان على الالتفات، والمعنى فما الّذي يحملك على الكذب<sup>(1)</sup>.

١٧ - وقال أبو الحسن موسى عليتي في قوله: ﴿وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ﴾ قال: ذلك رسول الله عنه ونحن سبيله آمن الله به الخلق في سبيلهم من النار إذا أطاعوه<sup>(٣)</sup>.

14 - فس: ﴿إِنَّ اللَّهُ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَكَ ﴾ قال: الحب أن يفلق العلم من الأثمة ﷺ ، والنوى ما بعد عنه (<sup>3)</sup>.

١٩ - فس: ﴿وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذَنِ رَبِّهِ ۖ هُو مثل للأثمّة ﷺ يخرج علمهم بإذن ربّهم ﴿وَٱلَّذِى خَبُثَ ﴾ مثل لأعدائهم ﴿لَا يَخْرُجُ ﴾ علمهم ﴿إِلَّا نَكِدًا ﴾ أي كدراً فاسداً<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيّ <sub>تظلف</sub>ة: ﴿وَٱلْبَلَدُ ٱلطَّيِّبُ﴾ معناه الأرض الطيّب ترابه ﴿يَخَرُجُ نَبَاتُهُ﴾ أي زروعه خروجاً حسناً نامياً زاكياً من غير كدّ ولا عناء ﴿بِإِذَنِ رَبِّهِ ﴾ بأمر الله، وإنّما قال ذلك ليكون أدلّ على العظمة ونفوذ الإرادة من غير تعب ولا نصب ﴿وَٱلَذِى خَبُثَ لَا يَخَرُجُ إِلَّا نَكِداً ﴾ أي والأرض السبخة الّتي خبث ترابها لا يخرج ريعها إلا شيئاً قليلاً لا ينتفع به<sup>(1)</sup>.

- تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٢.
   تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٤٧٥ ح ٧٤٢.
   تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٥٧٨ ح ٧٤٣.
   تفسير التربي التربي ٢ ص ٢٧٨ ح ٥٤٣.
   تفسير التربي ٢ ص ٢٨٨ حـ ٥٢٢.
  - (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٨.
     (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣٨.
    - (٦) مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٧٦-٢٧٧.

وأقول: على تأويله ﷺ هذا تمثيل للطينة الطيّبة الّتي هي منشأ العلوم والمعارف والطّاعات والخيرات، والطينة الخبيثة الّتي لايتوقّع منها نفع وخير ويؤيّده ما روى الطّبرسيّ عن ابن عبّاس ومجاهد والحسن أنّ هذا مثل ضربه الله للمؤمن والكافر، فأخبر أنّ الأرض كلّها جنس واحد إلا أنّ منها طينة تلين بالمطر ويحسن نباتها ويكثر ريعها، ومنها سبخة لا تنبت شيئاً، وإن أنبتت فمما لا منفعة فيه، وكذلك القلوب كلّها لحم ودم، ثمَّ منها ليّن يقبل الوعظ، ومنها قاسٍ جاف لا يقبل الوعظ، فليشكر الله تعالى من لان قلبه لذكره<sup>(1)</sup>.

۲۰ شي، عن المفضّل قال: سألت أبا عبد الله علي عن قوله: ﴿ الله وَ النّوكَ ﴾ قال: الحب المقومين، وذلك قوله: ﴿ وَالنَّوَكَ ﴾ قال: الحب المؤمن، وذلك قوله: ﴿ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِّنّي ﴾ والنّوى هو الكافر الّذي نأى عن الحق فلم يقبله<sup>(٢)</sup>.

شي؛ عن صالح بن رزين رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

بيان؛ يظهر منه أنّ الحبّ صفة مشبّهة من المحبّة، ولم يرد فيما عندنا من كتب اللّغة، وإنّما ذكروا الحبّ بالكسر بمعنى المحبوب، وبالفتح جمع الحبّة ولا يبعد أن يكون هنا جمع الحبّة بمعنى حبّة القلب، وهي سويداؤه، ويكون وجه تسمية حبّة القلب بها أنّها محلّ للمحبّة، والنّوى بالواو : البعد، كالنأي بالهمز ولعلّه ليس الغرض بيان الاشتقاق، بل هو تفسير له بالبعد الّذي يكون لقلب الكافر عن قبول الحقّ، مع أنّه يحتمل أن يكون في الأصل مهموزاً فخفف وأُبدل، وإن لم يذكره اللغويّون.

٢١ – كا أحمد بن مهران عن عبدالعظيم الحسنيّ عن موسى بن محمّد عن يونس بن يعقوب عمّن ذكره عن أبي جعفر ﷺ في قول الله : ﴿وَأَلَوِ ٱسْتَقَنْمُواْ عَلَى ٱلطَّرِيقَةِ لَأَسَقَيْنَهُم مَّآةً غَدَقًا ﴾ يقول : لأشربنا قلوبهم الإيمان، والطريقة هي ولاية عليّ بن أبي طالب والأوصياء ﷺ <sup>(٤)</sup>.

## ۳۸ – باب نادر في تأويل النحل بهم عَلَيَّيًا

١ - فس: أبي عن الوشاء عن رجل عن حريز عن أبي عبد الله علي في قوله تعالى: وَزَاؤَحُن رَبُّكَ إِلَى ٱلْفَتْلِ ﴾قال: نحن النّحل الّذي أوحى الله إليه: وآَنِ ٱتَّخِذِى مِنَ لَلْبَالِ بُيُوْتًا ﴾ أمرنا أن نتخذ من العرب شيعة (وَمِنَ ٱلشَجَرِ ﴾ يقول: من العجم (وَمِتَا يَعْرِشُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> من الموالي، والشراب المختلف ألوانه: العلم الّذي يخرج منّا إليكم<sup>(٦)</sup>.

٢ - كنز دروى الحسن بن أبي الحسن الذيلميّ بإسناده عن رجاله عن أبي بصير عن أبي

مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٧٦-٢٧٧.
 مجمع البيان، ج ٤ ص ٢٧٦-٢٧٧.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٤٠٠ ح ٦٤ و٦٣ من سورة الأنعام.
 (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٠ ح ٣٩.
 (٥) سورة النحل، الآية: ١٨.
 (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٩.

عبد الله عَلَيْظِلِمُ في قوله بَمَرْضَى : ﴿أَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى الْخَلِ أَنِ آيَّخِذِى مِنَ لَبِلْبَالِ بُيُوتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَعَرِشُونَ ﴾قال: ما بلغ من النحل أن يوحى إليها بل فينا نزلت، فنحن النحل، ونحن المقيمون لله في أرضه بأمره، والجبال شيعتنا، والشجر النساء المؤمنات<sup>(1)</sup>.

٣ – قال: ويؤيده ما وجدته في مزار بالحضرة الغروية سلام الله على مشرّفها في زيارة جامعة وهذا لفظه: اللهمَّ صلّ على الفئة الهاشمية، والمشكاة الباهرة النبوية والدوحة المباركة الأحمدية، والشجرة الميمونة الرضية، التي تنبع بالنبوة وتتفرّع بالرسالة، وتثمر بالإمامة، وتغذّي ينابيع الحكمة، وتسقى من مصفّى العسل، والماء العذب الغدق الذي فيه جامعة، وتغذّي ينابيع الحكمة، وتسقى من مصفّى العسل، والماء العذب الغدق الذي فيه حياة القلوب، ونور الأبصار، الموحى إليه بأكل الثمرات، واتخذي من الغرب الغدق الذي فيه جامعة، وتغذّي ينابيع الحكمة، وتسقى من مصفّى العسل، والماء العذب الغدق الذي فيه جامعة، وتعذّي ينابيع الحكمة، وتسقى من مصفّى العسل، والماء العذب الغدق الذي فيه حياة القلوب، ونور الأبصار، الموحى إليه بأكل الثمرات، واتّخاذ البيوتات من الجبال والشجر وممّا يعرشون السّالك سبل ربّه، التي من رام غيرها ضلّ، ومن سلك سواها هلك، يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاءً للنّاس المستمع الواعي، القائل الداعي (<sup>17</sup>).

بيان، قد عرفت في كثير من الأخبار أنّ ما في القرآن ممّا ظاهره في غذاء الأجساد ونموّ الأبدان والتذاذها، فباطنه في قوت القلوب وغذاء الأرواح، وتوقير الكمالات، كتأويل الماء والنّور والضياء بالعلم والحكمة، فلا غرو في التعبير عنهم عليَّذِ بالنّحل، لمظلوميّتهم بين الخلق وإخفائهم مافي بطونهم من العلم الذي هو شفاء القلوب، ودواء الصدور، وغذاء الأرواح، فيخرج منهم شراب مختلف ألوانه من أنواع العلوم والمعارف والحكم المتنوّعة، التي لا تحصى، وكذا لا عجب في التعبير عن العرب بالجبال لثباتهم ورسوخهم في الأمر، وكونهم قبائل مجتمعة، وكذا استعارة الشجر للعجم لكونهم متفرّقين، ولكثرة منافعهم، وشدّة انقيادهم وقابليّتهم، وكذا استعارة ما يعرشون للموالي، لأنّهم ملحقون كأنّهم مصنوعون، ولوجوه أخر لا تخفى، وكذا تشبيه النّساء بالشجر ظاهر.

٤ - ويؤيّد الوجه الأوّل ما رواه الكلينيّ بإسناده عن ابن أبي يعفور عن أبي عبد الله على الماسة الما الماسة المالية المالة المالية ال

٥ شي تعن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله عَلَيْتَلَا في قوله تعالى : ﴿ أَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْفَلْ أَنَ الْمَنْ أَنِ أَيْخَذِى مِنَ لَلِمُبَالِ بُيُوناً وَمِنَ ٱلشَّحَرِ وَمِتَا يَتَمِيشُونَ ﴾ ﴿ أَنَ فِى ذَالِكَ لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكُرُونَ ﴾ فالنحل الأئمة، أَنِ أَيْخَذِى مِنَ لَلِمُبَالِ بُيُوناً وَمِنَ ٱلشَّحَرِ وَمِتَا يَتَمِيشُونَ ﴾ ﴿ أَنَ فِى ذَالِكَ لَاَيَنَتِ لِقَوْمِ يَتَفَكُرُونَ ﴾ فالنحل الأئمة، والجبال العرب، والشَّحر الموالي عتاقة ﴿ مِنَا يَتَمِيشُونَ ﴾ يعني الأولاد والعبيد ممّن لم يعتق، والجبال العرب، والشّجر الموالي عتاقة ﴿ مِنَا يَتَمِيشُونَ ﴾ يعني الأولاد والعبيد ممّن لم يعتق، وهو يتولن إلى أن يترشون أولا الله عنه الموالي عنوم الموالي عنوم من أيتم يتوني أولا والما والما يعتق، والجبال العرب، والشّجر الموالي عناقة ﴿ والشراب المختلف ألوانه فنون العلم، قد يعلّمها وهو يتولّي الله الموالي أولا والموالي والموالي والموالي معتوم أولا الموالي من الموالي عنوم الموالي عنوم أولا والما العرب والعبيد ممن الم يعتق، وهو يتولّي الله والدواله العرب الموالي أولا والدوالي معالي معتوم، والجبال العرب، والشّجر الموالي عناقة ﴿ والشراب المختلف ألوانه فنون العلم، قد يعلمها وهو يتولّي الله فنون العلم، الذي يعلمها إلى الموالي الموالي الموالي المولي الله أولا واله فنون العلم، أن واله والم يحتوم والمولي الله الموالي المؤلون المؤلون المول المؤلون المؤلون والم المؤلون المول المولي الله فنون العلم، أولا يعلمها أولونه فنون العلم، أول يعلمها إلى المؤلوني إلى ألمون المولي الله فنون العلم، المؤلمة المؤلوني الله فنون العلم، المولي عالم أولون المؤلون المؤلون المؤلون الله فنون العلم، مولي مولي والمولي مولي الله إلى أولان والم المؤلوني أولي أولون المولي مولي مولي إلى أولي مؤلون الله أولون أولون المؤلون المولي مولي مولي مولي مولي مولي المؤلون المؤلون المؤلون المؤلون المؤلون المؤلون الله أولون المؤلون المولي مولي أولون المولي مولي أولون أولون المؤلون المؤلون أولون أولون المؤلون أولون أولون أولون ال مولي مولون المؤلون أولون أولون

- (١) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٦٠ في تأويل الآية ٦٨ من سورة النحل.
  - (٣) أصول الكافي، ج ٢ ص ٤٤٩ باب التقية ح ٥.

الأئمة شيعتهم ﴿فِيهِ شِفَاَةٌ لِلنَّاسِ؟ يقول: في العلم شفاءً للنّاس، والشّيعة هم النّاس، وغيرهم الله أعلم بهم ما هم، قال: ولو كان كما يزعم أنّه العسل الّذي يأكله النّاس إذا ما أكل منه فلا يشرب ذو عاهة إلا برئ، لقول الله: ﴿فِيهِ شِفَاَةٌ لِلنَّاسِ؟ ولا خلف لقول الله، وإنما الشفاء في علم القرآن، لقوله: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْفُرَمَانِ مَا هُوَ شِفَاَةٌ وَلَـّعَمَّةٌ لِلْمُؤْيِنِيَّ} فهو شفاءً ورحمة لأهله لا شك فيه ولا مرية، وأهله أئمة الهدى الذين قال الله تعالى: ﴿ثُمَّ أَوَرَيْنَا ٱلْكِينَبَ ٱلَّذِينَ أَصْطَعَيْنَا م

٢ - وفي رواية أبي الربيع الشاميّ عنه في قول الله : ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلْفَتْلِ﴾ فقال : رسول الله ﷺ : ﴿وَأَنِ أَغْذِى مِنَ لَيْجَالِ بُبُوْتًا﴾ قال : تزوج في قريش ﴿وَمِنَ ٱلشَّحَرِ في قال : في العرب (لله ﷺ : ﴿أَنِ أَغْذِى مِنَ لَيْجَالِ بُبُوتًا﴾ قال : تزوج في قريش ﴿وَمِنَ ٱلشَّحَرِ قال : في العرب ﴿وَمِعَا يَعْرِضُونَ فَال : في العرب ﴿وَمِعَا يَعْرِضُونَ فَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فِي مَوْمِعَا يَعْزِينُونَ أَنْ الْنَحْذِى مِنَ لَيْجَالِ بُبُوتًا﴾ قال : تزوج في قريش ﴿وَمِنَ ٱلشَّحَرِ فَال : في العرب ﴿وَمِعَا يَعْرِضُونَ فَال : في العرب ﴿وَمِعَا يَعْرِضُونَ فَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فَي يَعْزَبُهُ لَذَا يَعْزَينُهُ فَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فَي قَرِيسُ أَوْرَبُهُ قَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فَي قَرِيسُ أَنَوْنَهُ قَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فَي قَرَيسُ أَوْرَبُهُ قَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فَي فَي قَرَيسُ أَنَهُ أَلَوْنَهُ فَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ فِي قَرَيسُ أَنَّهُ إِلَى أَنَهُ أَلُونُهُ فَالَ اللهُ أَنْ أَنُوا عَال : أَنواع العلم ﴿فِيهِ لَنُونَهُ لَكُونُهُ لَقُونُهُ قَال : أَنواع العلم فَي فِي فَي لَهُ أَنَ لَهُ أَنُوا أَنَهُ أَنَهُ إِلَى أَنُوا اللهِ اللهُ عَنِيهِ لَهُ أَنُونُهُ أَنَهُ إِلَى أَنُوا عَال : أَنواع العلم فَرْفِي فَي لَوْمَنَ اللّهُ مُوالاً اللهُ اللهُ اللهُ عَذَال اللهُ إِنّهُ أَنُونُهُ أَلُونُهُ أَلُونُهُ أَوْ أَنُهُ أَنُوا اللّهُ مُوال اللهُ إِنَا أَوْ أَنَهُ أَلُونُهُ أَلَوْ أَنَهُ أَلُوا عَال : أَنوا عَال اللهُ مُوالاً إِنَا أَنِهُ أَنَهُ أَنَا أَنَهُ أَنَهُ إِلَيْ أَلُهُ أَلُوا اللهُ إِنَهُ أَنَهُ إِنَا أَنَ أَنُولُ أَنَهُ أَنَهُ إِلَيْ أَنْ أَلُهُ أَوْ أَنَهُ أَنَهُ إِلَنَا إِلَى أَنُهُ أَنَهُ إِنَهُ إِنَا أَنَهُ إِنَا إِلَهُ إِنَهُ أَنَهُ أَنَهُ أَنَهُ إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَ إِنَهُ إِنَا أَنَهُ أَنَهُ إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَ إِنَهُ إِنَا أَنَهُ أَنَهُ أَنَهُ إِنَهُ أَنَهُ إِنَهُ إِنَهُ إَنَهُ أَنَا إِنَهُ أَنَهُ أَنَهُ إِنَا أَنُ اللهُ مُنْهُ أَنَهُ أَنَهُ إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَا إِنَهُ إِنَهُ إِنَا إِنَهُ إِنَهُ إِنَهُ إِنَ إ اللهُ إِنَهُ إِنَا إِنَا إِنَا إِنَهُ إِنَا إِنَهُ إِنَهُ إِنَ إِنَهُ إِنَا إِنَهُ أَنَهُ إِنَا إَنَهُهُ إِنَا إُ

### ٣٩ - باب أنهم عَلَيْتَ السبع المثاني

١ - فسع أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن سيّار عن سورة بن كليب عن أبي جعفر عليه أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن سيّار عن سورة بن كليب عن أبي جعفر عليه قال : نحن المثاني التي أعطاها الله نبيّنا، ونحن وجه الله، نتقلّب في الأرض بين أظهركم، عرفنا من عرفنا، وجهلنا من جهلنا، من عرفنا فأمامه اليقين، ومن جهلنا فأمامه السعير<sup>(3)</sup>.

**بيان:** قوله: فأمامه اليقين، أي الموت المتيقّن فينتفع بتلك المعرفة حينئذ أو أنّ المعرفة التي حصلت له في الذنيا بالذليل تحصل له حينئذ بالمشاهدة وعين اليقين، أو تحصل له المثوبات المتيقّنة، وأمّا قوله: نحن المثاني، فهو إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدَ ءَانَيْنَكَ سَبَعًا مِنَ المَثَانِ وَالْقُرَءَاتَ الْعَظِيمَ﴾<sup>(ه)</sup> والمشهور بين المفسّرين أنّها سورة الفاتحة، وقيل: السّبع الطوال، وقيل: مجموع القرآن لقسمته أسباعاً، وقوله: من المثاني، بيان للمثاني

- (1) (۲) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۲۸۵ ح ٤٣ و٤٤ من سورة النحل.
  - (۳) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ۲۳۰ ح ۳۱۸.
- (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٠.
   (٥) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

من التَّثنية أو الثِّناء فإن كلِّ ذلك مثنَّى، تكرَّر قراءته وألفاظه، أو قصصه ومواعظه، أو مثنَّى بالبلاغة والإعجاز، ومثن على الله بما هو أهله من صفاته العظمي وأسمائه الحسني، ويجوز أن يراد بالمثاني القرآن، أو كتب الله كلُّها فتكون ﴿ مِّنَ لَلْتَبْعِيض، وقوله: ﴿ وَٱلْقُرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ إِنَّ أَريد بالسبع الآيات أو السُّور فمن عطف الكلِّ على البعض أو العامَّ على الخاصَّ، وإن أريد به الأسباع فمن عطف أحد الوصفين على الآخر هذا ما قيل في تفسير ظاهر الآية الكريمة، ويدلُّ عليها بعض الأخبار أيضاً وأمَّا تأويله ﷺ لبطن الآية فلعلَّ كونهم ﷺ سبعاً باعتبار أسمائهم فإنّها سبعة وإن تكرّر بعضها، أو باعتبار أنَّ انشار أكثر العلوم كان من سبعة منهم، فلذا خصّ الله هذا العدد منهم بالذّكر، فعلى تلك التَّة دير يجوز أن يكون المثاني من الثناء لأنَّهم الَّذين يثنون عليه تعالى حقَّ ثنائه بحسب الطَّاقة البشريَّة، وأن يكون من التثنية لتثنيتهم مع القرآن كما ذكره الصدوق ﷺ ، أو مع النبي ﷺ أو لأنَّهم ﷺ ذوو جهتين : جهة تقدّس وروحانيّة وارتباط تامّ بجنابه تعالى، وجهة ارتباط بالخلق بسبب البشريّة، ويحتمل أن يكون السبع باعتبار أنَّه إذا ثنِّي يصير أربعة عشر موافقاً لعددهم ﷺ ، إمَّا بأخذ التّغاير الاعتباريّ بين المعطى والمعطى له، إذ كونه معطى إنّما يلاحظ مع جهة النبوّة والكمالات الَّتي خصَّه الله بها، وكونه معطى له مع قطع النِّظر عنها، أو يكون الواو في قوله : ﴿ وَٱلْفُرْوَانِكُ بِمعنى (مع) فيكونون مع القرآن أربعة عشر، وفيه ما فيه، ويحتمل أن يكون المراد بالسّبع في ذلك التّأويل أيضاً السّورة، ويكون المراد بتلك الأخبار أنَّ الله تعالى إنَّما امتنّ بهذه السّورة على النبيّ في في مقابلة القرآن العظيم، لإشتمالها على وصف الأثمة ﷺ ، ومدح طريقتهم، وذمَّ أعدائهم في قوله: ﴿ صِبْرُطُ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ﴾ إلى آخر السورة، فالمعنى نحن المقصودون بالمثاني، ويحتمل بعض الأخبار أن يكون تفسيراً للمثاني فقط، بأن تكون ﴿ مِّنِ﴾ بمعنى (مع) أو تعليليَّة والله يعلم وحججه ﷺ .

٢ - فوة جعفر بن أحمد باسناده عن سماعة قال : سألت أبا عبد الله ظليم عن قول الله تعالى الله عن قول الله تعالى : ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبَعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ قَال : فقال لي : نحن والله السبع المثاني، ونحن وجه الله نزول بين أظهركم، من عرفنا ومن جهلنا فأمامه اليقين<sup>(1)</sup>.

٣ **- يد:** العطّار عن أبيه عن سهل عن ابن يزيد عن محمّد بن سنان عن أبي سلام عن بعض أصحابنا عن أبي جعفر ﷺ قال: نحن المثاني الّتي أعطاها الله نبيّنا ﷺ ، ونحن وجه الله نتقلّب في الأرض بين أظهركم، عرفنا من عرفنا، ومن جهلنا فأمامه اليقين<sup>(٢)</sup>.

**ير:** أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن عليّ بن حديد عن عليّ بن أبي المغيرة عن أبي سلام عن سورة بن كليب عن أبي جعفر ظَيَّر مثله<sup>(٣)</sup>.

- تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٣١ ح ٣٠٩.
   (٢) التوحيد، ص ١٥٠.
  - (٣) بصائر الدرجات، ص ٧٩ ج ٢ باب ٤ ح ٤.

شي؛ عن سورة مثله. •ج ٢ ص ٢٦٩ ح ٣٦ من سورة الحجر». قال الصّدوق عليه : معنى قوله : •نحن المثاني» أي نحن الّذين قرننا النبيّ عليه إلى

القرآن، وأوصى بالتمسّك بالقرآن وبنا وأخبر أمّته أن لا نفترق حتّى نرد عليه حوضه<sup>(۱)</sup>.

ع – **ير؛** محمّد بن الحسين عن موسى بن سعدان عن عبد الله بن القاسم عن هارون بن خارجة قال : قال لي أبو الحسن عليظير : تحن المثاني التى أوتيها رسول الله عظيم ، ونحن وجه الله نتقلّب بين أظهركم، فمن عرفنا ومن لم يعرفنا فأمامه اليقين<sup>(٢)</sup>.

٥ - ير: أحمد بن الحسن عن الحسين بن سعيد عن ابن سنان عن أبي سلام عن بعض أصحابه عن أبي علم عن بعض أصحابه عن أبي جعفر غليتي قال: نحن المثاني التي أعطى الله نبيّنا ونحن وجه الله نتقلب في الأرض بين أظهركم<sup>(٣)</sup>.

٣ - شيء عن يونس بن عبد الرحمان رفعه قال: سألت أبا عبد الله ظليما عن قول الله: (وَلَقَدَ مَانَيْنَكُ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْمَانَ ٱلْعَظِيمَ قال: إنَّ ظاهرها الحمد، وباطنها ولد الولد، والسابع منها القائم ظليما (<sup>3)</sup>.

٧ - قال حسّان: سألت أبا جعفر عليت عن قول الله: ﴿ وَلَقَدْ مَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَكَانِ وَالَقَدْ مَالَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَكَانِ وَالْقَدْرَءَانَ الْعَظِيمَ قال: ليس هكذا تنزيلها إنّما هي: •ولقد أتيناك سبع مثاني - نحن هم - والقرآن العظيم، ولد الولد<sup>(o)</sup>.

٨ - شي: عن القاسم بن عروة عن أبي جعفر عليت في قول الله : ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَكَ سَبَعًا مِنَ الْمَنَانِ وَالَقَدْ مَانَيْنَكَ سَبَعًا مِنَ الله : (

٩ - شيء سماعة قال: قال أبو الحسن عنه: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقُرْءَانَ الْمُنْانِ وَالْقُرْءَانَ الْمُنْعَامِ الْعُلْقَةِ وَالْعَرْبَعَةِ الْمُنْعَانِ الْمُنْانِ وَالْقُرْءَانَ الْمُنْعَانِ الْحُسْنَ عَلَيْنَانَ الْمُنْعَانَ الْمُنْعَانَ الْمُعْتَقَانَ الْمُنْعَانِ الْمُنْعَانِ الْمُنْعَانِ الْمُعَانِينَ الْمُنْعَانِ الْعُلْقَانَ الْمُنْعَانِ الْعُلْقَانَ الْمُنْعَانِ الْمُعْلَى الْمُعَانِ الْعُلْقَانَ الْمُنْعَانِ الْعُلْقَانَ الْمُعْلَى الْ والقرآن العظيم محمد يشي (<sup>()</sup> .

بيان؛ يجري في تلك الأخبار أكثر الاحتمالات الَّتي ذكرناها في الخبر الاوّل، وإن كان بعضها هنا أبعد، ولا يبعد أن تكون تلك الأخبار من روايات الواقفيّة، أو من الأخبار البدائية، وفي بعضها يحتمل أن يكون المراد بالسابع السابع من الصادقﷺ فلا تغفل.

١٠ - فرء عليّ بن يزداد القميّ باسناده عن حسّان العامريّ قال: سألت أباجعفر عليّ الله : ﴿ وَلِقَدَ مَانَيْنَكَ سَبَعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ قَال: ليس هكذا تنزيلها، إنّما هي : •ولقد أتيناك

- ۱۵۰ التوحيد للصدوق، ص ۱۵۰.
- (۲) (۳) بصائر الدرجات، ص ۷۹ ج ۲ باب ۹ ح ۱-۲.
- ٤) (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧٠ ح ٢٧-٣٩ من سورة الحجر.
  - (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧٠ ح ٤١ من سورة الحجر.

٤١ – باب / إنه ﷺ العلماء في القرآن وشيعتهم أولو الألباب

سبع مثاني – نحن هم ولد الولد – والقرآن العظيم؛ عليّ بن أبي طالب ﷺ <sup>(۱)</sup>.

٤٠ - باب أنهم علي أولو النهى

**ير**؛ عليّ بن إسماعيل عن أبي عبد الله البرقيّ عن ابن محبوب مثله<sup>(٣)</sup>.

کنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن عبد الله بن محمّد بن عيسى عن ابن محبوب مثله. «ص ١٤"٩.

قب: عمّار بن مروان مثله. الج ٤ ص ٤٢٣٣.

بيان: المشهور أنّ النّهى جمع النّهية بالضمّ بمعنى العقل، لأنّه ينهى صاحبه عن القبيح، ويظهر من الخبر أنّه مشتق من الانتهاء، ولا استبعاد فيه، مع أنّه يحتمل أن يكون بياناً لحاصل المعنى لا لمأخذ الاشتقاق.

٤١ – باب إنه الله العلماء في القرآن وشيعتهم أولو الألباب

١ - يو أحمد بن محمد عن الأهوازي عن النّضر عن القاسم بن سليمان عن جابر عن أبي جعفر <sup>علي</sup> أحمد بن محمد عن الأهوازي عن النّضر عن القاسم بن سليمان عن جابر عن أبي جعفر <sup>علي</sup> في قول الله <sup>عمر المكاني</sup> : ﴿ قُلَ هَلَ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا جعفر <sup>علي</sup> في قول الله <sup>عَمَ</sup>رَكَ<sup>ن</sup> : ﴿ قُلَ هَلَ يَسْتَوِى الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَٱلَذِينَ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُوْلُوا الأَلَبَي ﴾ فقال : نحن الذين نعلم، وعدونا الذين لا يعلمون، وشيعتنا أولو الألباب<sup>(٤)</sup>.

٢ – **ير:** محمّد بن الحسين عن أبي داود المسترقّ عن محمّد بن مروان قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : ﴿مَلْ يَسَتَوِى الَذِينَ يَعَلَمُونَ﴾ الآية وذكر مثله<sup>(٥)</sup>.

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٣١ ح ٣١٠.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣١ ح ٣١٠.
 (٣) بصائر الدرجات، ص ٤٧٩ ج ١٠ باب ١٨ ح ٥١.
 (٤) - (٥) بصائر الدرجات، ص ٦٦ ج ١ باب ٢٤ ح ١ - ٢.

كنز محمّد بن العبّاس عن عليّ بن أحمد بن حاتم عن حسن بن عبد الواحد عن إسماعيل بن صبيح عن سفيان بن إبراهيم عن عبد المؤمن عن سعد بن مجاهد عن جابر عنه عَلَيْكُمْ مثله<sup>(۱)</sup> . وعنه عن عبد الله بن زيدان بن يزيد عن محمّد بن أيّوب عن جعفر بن عمر عن يوسف بن يعقوب عن جابر مثله<sup>(۲)</sup> .

**فرء** الفضل بن يوسف بإسناده عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

قب: عن الصادق عليمي مثله، ورواه سعد والنّضر عن جابر عن أبي جعفر عليمي <sup>(ه)</sup>. ٤ - يو: أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن القاسم بن محمّد عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله عليمي عن قول الله نَتَكَيْنَ : ﴿ كُلْ يَسْتَوِى ٱلَذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ الآية، قال: نحن الّذين نعلم، وعدونا الّذين لا يعلمون، وشيعتنا أولو الألباب<sup>(1)</sup>.

**ير:** بهذا الإسناد عن أبي جعفر غليًـُ مثله<sup>(v)</sup>.

٥ – ير: الحسن بن عليّ عن العبّاس بن عامر عن أسباط بن سالم عن الصادق ﷺ مثله<sup>(٨)</sup>.

**ير:** أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن البطائنيّ عن أبي بصير عنه ﷺ مثله<sup>(٩)</sup>.

، جيرة بعض أصحابنا عن أيّوب بن نوح عن العبّاس بن عامر عن الربيع بن محمّد عن عبد الله بن عميد عن عبد الله بن عميد عنه غليّظَلام مثله<sup>(١٠)</sup> .

 ٧ - يرة ابن هاشم عن ابن المغيرة عن عبد المؤمن الأنصاري عن سعد عن جابر الجعفي عن أبي جعفر علي الله (١١).

٨ – كا، محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن الحسن بن محبوب عن هشام بن سالم عن عمّام بن سالم عن عمّار الساباطيّ قال : سألت أبا عبد الله تلايتي عن قول الله تَتَكَيْنُ : ﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَنَ شُرُّ عن عمّار الساباطيّ قال : سألت أبا عبد الله تلايتي عن قول الله تَتَكَيْنُ : ﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَنَ شُرُّ مَن عمّار الساباطيّ قال : سألت أبا عبد الله تلايتي عن قول الله تَتَكَيْنُ : ﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَنَ شُرُّ مَن عمّار الساباطيّ قال : سألت أبا عبد الله تلايتي عن قول الله تَتَكَيْنُ : ﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَنَ شُرُّ مَن عمّار الساباطيّ قال : سألت أبا عبد الله تلايتي عن قول الله تَتَكَيْنُ الله عنده ساحراً ، فكان أبرًا عبد الله عنه عنه عنه معنده ساحراً ، فكان إذا مسّه الضرّ يعني السّقم دعا ربّه منيباً إليه ، يعني تائباً إليه من قوله في رسول الله تشكّر ما يقول ﴿ مُمَّ

(۱) - (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۵۱۲ ح ۴ - ٤.
 (۳) تفسير فرات، ج ۱ ص ۳٦٤ ح ٤٩٤.
 (۶) بصائر الدرجات، ص ٦٦ ح ٤٩٢ - ٤.
 (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۱ ص ٣١٤.
 (٦) - (١١) بصائر الدرجات، ص ٦٢ ج ١ باب ٢٤ ح ٤ - ٩.

إذَا خُوْلَكُم نِعْمَة مِنْهُ يعني العافية ﴿نَبِيَ مَا كَانَ يَدْعُوَا إِلَيْهِ مِن فَبْلُ يعني نسي التوبة إلى الله بَجَرَحَن ممّا كان يقول في رسول الله يشتج إنّه ساحر، ولذلك قال الله بَجَرَحَن : ﴿قُلْ نَمَتَعَ بِكُفْرِكَ قَلِيلًا إِنّكَ مِنْ أَمْعَكَ النَّارِ يعني إمرتك على النّاس بغير حقّ من الله بَجَرَحَن ورسوله، قال : ثمَّ قال أبو عبد الله نظيتين : ثمَّ عطف القول من الله بَجَرَحَن في عليّ يخبر بحاله وفضله عند الله تبارك وتعالى فقال : ﴿ أَمَنَ هُوَ قَنِيتُ مَانَاةَ الَيْلِ سَلِيدًا وَقَابَهُمَا يَحْذَرُ ٱلأَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَة رَيّع قال تُمَ قال أبو عبد الله نظيتين : ثمَّ عطف القول من الله بَجَرَحَن في عليّ يخبر بحاله وفضله عند الله تبارك وتعالى فقال : ﴿ أَمَنَ هُوَ قَنِيتُ مَانَاةَ ٱلَيْلِ سَلِيدًا وَقَابَهُمَا يَحْذَرُ ٱلأَخِرَةَ وَيَرْجُوا رَحْمَة رَيّع عند الله تبارك وتعالى فقال : ﴿ أَمَنَ هُوَ قَنِيتُ مَانَاة اللهِ لا يُعْنَ إِنّ مَعْنَ اللهُ بَتَن قُولَ أَنْ ي

**بيان:** أقول: سيأتي أنّ أبا بكر كان يعبر عنه بأبي الفصيل لتقارب البكر والفصيل في المعنى، وقال السيّد الشّريف في بعض تعليقاته: قد يعتبر في الكنى المعاني الأصليّة، كما روي أنّ في بعض الغزوات نادى بعض المشركين أبا بكر يا أبا الفصيل انتهى.

ثم اعلم أنَّ هذه الآية من أعظم الحجج على إمامة أئمّتنا عَلَيَكُمُ للاتّفاق على كونهم أعلم أهل زمانهم، لاسيّما بالنسبة إلى الخلفاء المعاصرين لهم.

٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عامر عن محمّد بن عيسى عن ابن أبي عمير عن مالك بن عطية عن محمّد بن مروان عن الفضيل عن أبي جعفر غليتي في قوله تعالى : وَوَقِلْكَ ٱلْأَمَنَكُلُ نَضَرِبُهُكَا لِلنَّامِ وَمَا بَعَقِلُهُكَآ إِلَّا ٱلْعَكَلِمُونَ قال: نحن<sup>(٢)</sup>.

٢٠ - شي: عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر علي في قول الله : ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلاً فَلِيكُم في قول الله : ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلاً فَلِيكُم فَلِي قول الله : ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْعِلْمِ إِلاً فَلِيكُم قال : وما أوتيتم من العلم إلا أناس يسير فقال : وما أوتيتم من العلم إلا قليلاً منكم<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** على هذا التّأويل يكون الاستثناء من ضمير الخطاب.

١١ - كَنْزَ، مَحْمَد بن العبّاس عن محمّد بن جعفر الرزّاز عن محمّد بن الحسين عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد قال: قلت لأبي جعفر ﷺ قوله ﷺ : ﴿بَلْ هُوَ مَايَنَتٌ يَبِنَنَتُ فِي مُدُورِ ٱلَذِيبَ أُونُوا ٱلْمِلْرَى قال: إيّانا عنى<sup>(٤)</sup>.

١٢ - **كنز:** محمّد بن العبّاس عن عليّ بن أبي طالب عن إبراهيم بن محمّد عن جعفر بن عمر عن مقاتل بن سليمان عن الضحاك بن مزاحم عن ابن عبّاس في قوله <sup>ي</sup>تَزَيَّبُكُ : ﴿ إِنَّمَا

(1) روضة الكافي المطبوع مع الاصول، ص ٧٧٠ ح ٢٤٦.
 (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٢٦ في تأويل الآية ٤٣ من سورة العنكبوت.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٤٠ ح ١٦٤ من سورة الإسراء.
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢٣ ح

يَخْشَى ٱللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْمُلَمَّقُ<sup>لُ</sup> قال: يعني به عليَّا كان عالماً بالله ويخشى الله ويراقبه ويعمل بفرائضه ويجاهد في سبيله ويتبع جميع أمره برضاه ومرضاة رسول اللهي<sup>(1)</sup>.

- ٤٢ باب أنهم عَيْنَا المتوسمون،
- ويعرفون جميع أحوال الناس عند رؤيتهم

الآبات: الحجر د١٥، ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَبَنَتِ الْمُتَوَتِمِينَ ٢٠ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ تُمْعِيمٍ

تفسير: هذه الآية وقعت بعد قصّة قوم لوط قال الطبرسيّتينة : أي فيما سبق ذكره من إهلاك قوم لوط لدلالات للمتفكّرين المعتبرين، وقيل: للمتفرّسين والمتوسّم: الناظر في السّمة الدالة وهي العلامة، وتوسّم فيه الخير أي عرف سمة ذلك فيه، وقال مجاهد: : قد صحّ عن النبي في أنّه قال: اتقوا فراسة المؤمن، فإنّه ينظر بنور الله، وقال: قال: إنّ لله عباداً يعرفون النّاس بالتوسّم ثمَّ قرأ هذه الآية.

وروي عن أبي عبد الله علي الله قال: نحن المتوسّمين، والسّبيل فينا مقيم والسّبيل طريق الجنّة، ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ تُمَقِيمٍ معناه أنَّ مدينة لوط لها طريق مسلوك يسلكه النّاس في حوائجهم فينظرون إلى آثارها ويعتبرون بها، وهي مدينة سدوم، وقال قتادة: إنّ قرى قوم لوط بين المدينة والشام<sup>(۲)</sup>.

١ - مورة أحمد بن الحسين عن أحمد بن إبراهيم عن الحسن بن البراء عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان يعني ابن كثير قال: حجبجت مع أبي عبد الشَظْئِنَانَ فلمّا صرنا في بعض الطريق صعد على جبل فأشرف فنظر إلى النّاس، فقال: ما أكثر الضجيج وأقلّ الحجيج! فقال له داود الرّقيّ : يا ابن رسول الله هل يستجيب الله دعاء هذا الجمع الذي أرى؟ قال: ويحك يا [أبا] سليمان إن الله لا يغفر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن كله كابد وثن، ويحك يا [أبا] سليمان إن الله لا يغفر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن ما أرى؟ قال العجيم والعل له داود الرّقيّ : يا ابن رسول الله هل يستجيب الله دعاء هذا الجمع الذي أرى؟ قال ويحك يا [أبا] سليمان إن الله لا يغفر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن كما مران إنه لا يففر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن ما أوى؟ قال ولان، قال : قلت : جعلت فداك هل تعرفون محبّكم ومبغضكم؟ قال : ويحك يا أبا سليمان إن الله لا يففر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن ما أبه سليمان إنه له له يعفر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن أوى أوى، قال : قال : قلت : جعلت فداك هل تعرفون محبّكم ومبغضكم؟ قال : ويحك يا أبا سليمان إنه الله لا يفقر أنّ يشرك به، الجاحد لولاية عليّظيّن اله ما من به عال : قلت : جعلت فداك هل تعرفون محبّكم ومبغضكم؟ قال : ويحك يا أبا سليمان إنّه ليس من عبد يولد إلا كتب بين عينيه مؤمن أو كافر، وإنّ الرّجل ليدخل إلينا بولايتنا، وبالبراءة من أعدائنا فنرى مكتوباً بين عينيه مؤمن أو كافر، قال الله تَقَرَّضُ : في إنّى في ذلك لاَيَنتٍ للمُوَيّعية على أعدائنا فنرى مكتوباً بين عينيه مؤمن أو كافر، قال الله تَقرَّضُ الله على ناه ولايتنا من وليتنا من ولينا مراس.

**ختص:** الخشّاب عن عليّ بن حسّان وأحمد بن الحسين عن أحمد بن إبراهيم والحسن ابن براء عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير مثله. «ص ٣٠٣».

٢ ختص، ير: الحسن بن عليّ بن عبد الله عن عبيس بن هشام عن سليمان عن أبي عبد الله إليه كما فوض إلى سليمان؟ فقال:

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧٠.
   مجمع البيان، ج ٦ ص ١٢٦.
- (۳) بصائر الدرجات، ص ۳۳٤ ج ۷ باب ۱۷ ح ٥. وما بين قوسين زيادة من المصدر.

نعم، وذلك أنّه سأله رجل عن مسألة فأجاب فيها، وسأله رجل آخر عن تلك المسألة فأجابه بغير جواب الأوّل، ثمَّ سأله آخر عنها فأجابه بغير جواب الأوّلين ثمَّ قال: «هذا عطاؤنا فامنن أو أعطِ بغير حساب» هكذا في قراءة عليّ المجلّ ، قال: قلت: أصلحك الله فحين أجابهم بهذا الجواب يعرفهم الإمام؟ قال: سبحان الله أما تسمع قول الله تعالى في كتابه : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَأَيْنَتِ لِلْمُتَوَسِّعِيمَ وهم الأَثمَة ﴿ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ تُمَعِيمَ لا يخرج منها أبداً ثمَّ قال: نعم إنّ الإمام إذا نظر إلى رجل عرفه وعرف لونه وإن سمع كلامه من خلف حائط عرفه وعرف ما هو، لأنّ الله يقول : ﴿ وَمِنْ ءَايَنِيهِ. خَلَقُ ٱلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَأَخْلِكَ أَلْسِنَنِكُمَ وَأَلَوْنِكُرًا إِنَّ فِي ذَالِي على يقول : أو مَنْ عاينيه منه الله ما ما الله من خلف حائط عرفه وعرف ما هو، لأنّ الله يقول : أو وَمِنْ عَايَنِيهِ. خَلَقُ ٱلسَمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَأَخْلِكَ أَلْسِنَيْكُمَ وَأَلَوْنِكُرًا إِنّ فِي ذَالِي على أَمَو يقول الله العلماء، وليس يسمع شيئاً من الألسن إلا عرفه ناج أو هالك، فلذلك يجيبهم بالذي يقهم العلماء، وليس يسمع شيئاً من الألسن إلا عرفه ناج أو هاك، فلذلك يسالذي يجيبهم به <sup>(1)</sup>.

بيان: قوله: «أو أعط» لعلّه على تلك القراءة المن بمعنى القطع، كما قيل في قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ أَجَرُ غَيْرُ مَمَنُونِ﴾ قوله: لا يخرج منها، أي الآيات من السبيل، أو السبيل من الأئمّة، والأظهر (منا) كما في الكافي.

٣ - **يو:** يعقوب بن يزيد عن موسى بن سلام عن محمّد بن مقرن عن أبي الحسن الرضاغﷺ أنّه قال: لنا أعين لا تشبه أعين النّاس، وفيها نور، ليس للشيطان فيه شرك<sup>(٢)</sup>.

٤ حشي: عن عبد الرحمان بن سالم الأشل رفعه في قوله: ﴿ لَأَيْنَتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ قَال: هم آل محمد الأوصياء المينية (").

٥ - شي: عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ إنّ في الإمام آيات للمتوسّمين وهو السّبيل المقيم، ينظر بنور الله، وينطق عن الله، لا يعزب عنه شيء ممّا أراد<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قوله ﷺ : إنّ في الإمام، أي نزل فيه قوله: ﴿ لَأَبَنُوَ لِلْمُتَوَسِّمِينَ وهو ذو السبيل المقيم، على حذف المضاف، أو المراد أنّ ذلك إشارة إلى الإمام وفيه علامات تدلّ على إمامته للمتوسّمين من شيعته، والآيات إنّما هي في الإمام الّذي هو السبيل إلى الله الّذي لايتغيّر ولايبطل.

، حُمَّص؛ ابن أبي الخطّاب وابن هاشم عن عمرو بن عثمان عن إبراهيم بن أيّوب عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفرﷺ قال: بينا أمير المؤمنينﷺ في مسجد الكوفة إذ جاءت امرأة تستعدي على زوجها، فقضى لزوجها عليها، فغضبت فقالت: لا والله ما الحقّ فيما قضيت، وما تقضي بالسويّة، ولا تعدل في الرّعية ولا قضيّتك عند الله بالمرضيّة،

- (1) الاختصاص، ص ٣٠٦، بصائر الدرجات، ص ٣٣٦ ج ٧ باب ١٧ النادر من الباب.
  - (۲) بصائر الدرجات، ص ۳۸۹ ج ۹ باب ۱ ح ۱.
  - (٣) (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦٨ ح ٣٠-٣١ من سورة الحجر.

فنظر إليها مليّاً ثمَّ قال لها : كذبت يا جريّة يا بذيّة يا سلفع يا سلقلقية ، يا الّتي لا تحمل من حيث تحمل النّساء ، قال : فولّت المرأة هاربة مولولة ، وتقول : ويلي ويلي ويلي لقد هتكت يابن أبي طالب ستراً كان مستوراً ، قال : فلحقها عمرو بن حريث فقال : يا أمة الله لقد استقبلت عليّاً بكلام سررتني به ، ثمَّ إنّه نزع لك بكلام فولّيت عنه هاربة تولولين ، فقالت : إنّ عليّاً والله أخبرني بالحقّ ، وبما أكتمه من زوجي منذ ولي عصمتي ومن أبويّ فعاد عمرو إلى أمير المؤمنين عليه فأخبره بما قالت له المرأة ، وقال له فيما يقول : ما أعرفك بالكهانة ! فقال له عليّ تقليل : ويلك إنّها ليست بالكهانة منّي ، ولكنّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي علي تقليل : ويلك إنّها ليست بالكهانة منّي ، ولكنّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام ، فلمّا ركّب الأرواح في أبدانها كتب بين أعينهم : كافر ومؤمن ، وما هم به مبتلين ، وما هم عليه من سيّع عملهم وحسنه في قدر أذن الفارة ، ثمَّ أنزل بذلك قرآناً على نبيه تشكي فقال : فإنَّ في ذَلِكَ لَآبَنَتِ إلمَّتَوَيَّعِينَ؟ فكان رسول الله يُشْتي المتوسم ، ثمَّ أنا من بعده ، والأئمة من ذريّتي هم المتوسّمون ، فلمّا تأملت عرفت مافيها وما هي عليه بسيماتها !

**بيان:** السّلفع: الصخّابة، البذيّة السيّئة الخلق، ذكره الفيروزآباديّ وقال: سلقة بالكلام: آذاه، وفلاناً: طعنه، ولم يذكر هذا البناء، وكذا لم يذكر السّلسع الّذي في الخبر الآتي، قوله: نزع لك، لعلّه على سبيل الاستعارة من قولهم: نزع في القوس: إذا مدّها، وفيما سيأتي نزغك، من قولهم: نزغه كمنعه: طعن فيه.

٧ - كنز؛ روى الفضل بن شاذان باسناده عن رجاله عن عمّار بن أبي مطروف عن أبي عبد الله غليمية قال : سمعته يقول : ما من أحد إلا ومكتوب بين عينيه : مؤمن أو كافر ، محجوبة عبد الله غليمية قال : سمعته يقول : ما من أحد إلا ومكتوب بين عينيه : مؤمن أو كافر ، محجوبة عن الخلائق إلا الأئمة والأوصياء ، فليس بمحجوب عنهم ، ثمَّ تلا : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ عَن الخُلائق أَلَّهُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ مُوْمَى أو كافر ، محجوبة عن الخلائق إلا الخلائق إلا الأئمة والأومان أو كافر ، محجوبة عن الخلائق إلا الأئمة والأوصياء ، فليس بمحجوب عنهم ، ثمَّ تلا : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ عَلَيْتُ الخُلائق أَلَهُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ عَلَيْتُ مُوْمَى أو كافر ، محجوبة عنهم ، ثمَّ تلا : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ عَلَيْتُ الخُلائِق إلا الأئمة والأوصياء ، فليس بمحجوب عنهم ، ثمَّ تلا : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ عَلَيْتُ الخُلائِق إلا الأئمة والأوصياء ، فليس بمحجوب عنهم ، ثمَّ تلا : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ الْحُلائِق إلا الأَئمة والأوصياء ، وليس والله أحديدخل علينا إلا عرفناه بتلك السمة (٢) .

٨ – قب: عن أمير المؤمنين عليم في قوله تعالى: ﴿إِنَّا فِي ذَالِكَ لَآبَنَتِ لِلْمُتَوَسِّعِينَ﴾ فكان رسول الله عنه المعتوسم، والأثمة من ذريتي المتوسّمون إلى يوم القيامة ﴿وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ تُمَقِيمٍ﴾ فذلك السبيل المقيامة ﴿وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلِ تُمَقِيمٍ﴾

٩ - ماء الفحام عن المنصوري عن عمّ أبيه عن أبي الحسن الثالث عن آبانه المحمَّق الله الله عن المانة على الله المحمّد الله المحمّد عن عمّ أبيه عن أبي الحسن الثالث عن آبانه على المحمّد ا المحمّد ا المحمّد المحمن المحمن المحمن المحمد ال محمد المحمد ال محمد المحمد ا محمد المحمد الم محمد المحمد الم محمد المحمد المحم المحم المحم محمد ال

١٠ - فس: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبَسَتِ لِلْمُتَوَتِمِينَ ٢ وَإِنَّهَا لَبِسَبِيلٍ تُمْقِيرٍ ٢ قال: نحن

- (۱) الاختصاص، ص ۳۰۲.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٥٥ في تأويل الآية ٧٥ من سورة الحجر.
- (٣) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٠٨.
  (٤) أمالي الطوسي، ص ٢٩٤ مجلس ١١ ح ٥٧٤.

المتوسمون، والسبيل فينا مقيم، والسبيل طريق الجنّة<sup>(١)</sup>.

ا ا – قب: روى هذا المعنى بيّاع الزطيّ وأسباط بن سالم وعبدالله بن سليمان عن الصّادق ﷺ . ورواه محمّد بن مسلم وجابر عن الباقر ﷺ .

١٢ – وسأله داود هل تعرفون محبّيكم من مبغضيكم؟ قال: نعم يا داود لا يأتينا من يبغضنا إلا نجد بين عينيه مكتوباً : كافر ، ولا من محبّينا إلا نجد بين عينيه مكتوباً : مؤمن ، وذلك قول الله تعالى : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ فنحن المتوسّمون يا داود (<sup>(٣)</sup>.

١٣ – ٤، تميم القرشيّ عن أبيه عن أحمد بن عليّ الأنصاريّ عن الحسن بن الجهم قال: سئل الرضا ﷺ: ما وجه إخباركم بما في قلوب النّاس؟ قال: أما بلغك قول الرسول ﷺ اتقوا فراسة المؤمن فإنّه ينظر بنور الله،؟ قال بلى، قال: فما من مؤمن إلا وله فراسة ينظر بنور الله على قدر إيمانه، ومبلغ استبصاره وعلمه، وقد جمع الله للأئمة ما فرقه في جميع المؤمنين، وقال ﷺ في كتابه: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ اللَّمَتَوَسِّمِينَ ﴾ فأول المتوسمين رسول الله ﷺ ثمَّ عليّ بن أبي طالب ﷺ من بعده، ثمَّ الحسن والحسين والأثمة من ولا الحسين ﷺ إلى يوم القيامة الخبر<sup>(٣)</sup>.

18 - يو عبّاد بن سليمان عن محمّد بن سليمان عن هارون بن الجهم عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر عليه قال : بينا أمير المؤمنين عليه جالس في مسجد الكوفة وقد احتبى عن أبي جعفر عليه قال : بينا أمير المؤمنين عليه جالس في مسجد الكوفة وقد احتبى بسيفه، وألقى ترسه خلف ظهره إذ أتته امرأة تستعدي على زوجها، فقضى للزوج عليها، فغضبت، فقالت : والله ما هو كما قضيت، والله ما تقضي بالسوية ولا تعدل في الرعية، ولا فضبت ، فقضت على ناقلا الله بالمرضية ، والله ما تقضي بالسوية ولا تعدل في الرعية، ولا من عند الله بالمرضية ، قال : فعضب أمير المؤمنين عليه فنظر إليها ملياً، ثمَّ قال : كذبت قضيتك عند الله بالمرضية، قال : فغضب أمير المؤمنين غليه فنظر إليها ملياً، ثمَّ قال : كذبت ينا جرية يا بذية يا بذية يا سلسع يا سلفع يا التي لا تحيض مثل النساء، قال : فولت هاربة، وهي تقول : ويلي ويلي ، فتبعها عمرو بن حريث فقال : يا أمة الله قد استقبلت ابن أبي طالب بكلام أحربني والله بما هو في، لا والله ما رأيت حيضاً كما تراه المرأة، قال : فولت عمرو بن حريث فقال : يا أمة الله قد استقبلت ابن أبي طالب بكلام أخبرني والله بما هو في، لا والله ما رأيت حيضاً كما تراه المرأة، قال : فولت عمرو بن حريث ألي طالب بكلام أحبرني والله بما هو في، لا والله ما رأيت حيضاً كما تراه المرأة، قال : فرجع عمرو بن حريث أليس هذا مني كهذا إن أبله ما رأيت حيضاً كما تراه المرأة، قال : فرجع عمرو بن حريث أخبرني والله بما هو في، لا والله ما رأيت حيضاً كما تراه المرأة، قال : فرجع عمرو بن حريث أليس هذا مني كهانة، إن ألله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، ثماً كتب بين أبي هذا مني كهانة، إن ألله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، ثماً كتب بين أبيس هذا مني كهانة، إن ألله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، ثماً كتب بين أبيس هذا مني كمنة، إن أله تبارك وتعالى خلق معمد في أن في ذلك لأبين ألفي يكن فيكان أبيس هما من أمر أن بندان بألفي عام، ثماً كن معمد في أبي في ألك أبيني ي أبي فيكان فيكان أبين مريش أبي في أبل أبي فيكان فيكان فيكان في أبل بندان بألفي عام، ثماً كتب بين أبيس هذا مني كهانة، إن أله تبارك ورنا بعده والأثمة من ذريتي أن أبيس ما من أمر أله أبي ألمان الله مي مي أبي ما مع م ذريتي أبي أله الله أبي أبي أله أله أله أله مي أبي ما مي أبي أبي ما مو أله أبي أبي أب

- تفسير القمي، ج ١ ص ٣٧٩.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٣٤.
  - (٣) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢١٦ باب ٤٦ ح ١.
    - (٤) بصائر الدرجات، ص ٣٣٢ ج ٧ باب ١٧ ح ٧.

١٧ - ختص، يو: ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن أسباط بيّاع الزطيّ عن أبي عبد الله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ عبد الله تَعْلَى: إِن مَعْدِم مَن أَحْلَ حَيْتَ عن المتوسَمون والسبيل فينا مقيم (٢).

**ير: محمّد بن الحسين عن عليّ بن أسباط عنه ﷺ مثله . •ص ٣٣٠ ج٧ باب ١٧ ح ٢٠. بيان:** لعلّ المعنى أنّ تلك الآيات حاصلة في سبيل مقيم ثابت فينا هي الإمامة أو متلبّسة به، أو أنّ الآيات منصوبة على سبيل ثابت هو السبيل إلى الله والدّين الحقّ، وعلى التقادير لعلّ ذلك إشارة إلى القرآن .

بيان: قوله: في قوله، أي قال هذا الكلام في تفسير تلك الآية. بير: أبو طالب عن حمّاد مثله إلا أنّ فيه في آخره: لقول الله: إنّ في ذلك<sup>(٤)</sup>. شي: عن محمّد بن مسلم مثله. في ٢ ص ٢٦٧ ح ٢٨ من سورة الحجر. ١٩ – بير: يعقوب بن يزيد ومحمّد بن عيسى عن زياد القنديّ عن ابن أذينة عن معروف بن خرّبوذ عن أبي جعفر للجَنْشِ في قول الله لمَنكَنَّكُنْ : ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيْنَتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ قال: إيّانا عنى<sup>(٥)</sup>.

> شي؛ عن أسباط مثله. اج ۲ ص ۲٦٧ ح ۲۷ من سورة الحجر». بيان: هيت بالكسر : بلد على الفرات.

(۱) – (٤) الاختصاص، ص ۳۰۲، بصائر الدرجات، ص ۳۳۰ ج ۷ باب ۱۷ ح ۱ و۳ و۶ و ۱۱. (۵) – (٦) يصائر الدرجات، ص ۳۳۲ ج ۷ باب ۱۷ ح ۵ و٦. ٢١ - ير: أبو الفضل العلوي عن سعيد بن عيسى الكبري عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير عن أبيه عن شريك بن عبد الله عن عبد الأعلى التغلبي عن أبي وقاص عن سلمان الفارسي تقليه قال : سمعت أمير المؤمنين تلبيك يقول في قول الله بتمريك : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبَحَتِ الفارسي يَقْتِنُ فَالَ : سمعت أمير المؤمنين تلبيك يقول في قول الله بتمريك : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبَحَتِ الفارسي يَقْتِنُ فَالَ : سمعت أمير المؤمنين تلبيك يقول في قول الله بمن عبد المو من عن المان الفارسي يقول الله بمريك : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبَحَتِ الفارسي يَقْتِنُ الله عن عرف المؤمنين تلبيك القارسي يقول الله بمريك : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَبَحَتِ الفارسي يقول في قول الله بمريح الموسى من المان الفارسي يقول الله بمريح الموسى الموسى يقول الله بمريح المؤمنين المؤلف الموسى يقول الله بمريح المؤسسي يقول أول الله بمريح المؤسسي الفارسي الفارسي يقول الله بمريح المؤسسي الموسى الفارسي يقول الله بمريح الموسى الموسى الموسى الموسى المؤسسي الفال الموسى الفال الله بمريح المؤسسي الموسى الفال الموسى الموسى الفال الموسى المؤسسي الموسى الله الله بمريح المؤسي الموسى الموسى الله بعده الموسى الكربي الموسى الموسى الموسى الفالي الموسى الفال الموسى الله الموسى الموسى الله الفلي الموسى الموسى الموسى الفالي الموسى الله الموسى الموسى الموسى الموسى الله الموسى الله الموسى الله الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الله الموسى الموسى الموسى الله الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الله الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى الله الموسى الموس الموسى الموسى الموسى الله الموسى الموى الموسى الموسى الموسى الموسى الموسى

٤٣ - باب أند نزل فيهم ظَنَيَكُمْ قولد تعالى: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْكِنِ ٱلَّذِينَ يَعَالَى: ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْكِنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَا، إلى قوله: ﴿وَاجْعَالَنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا،

**إقول:** قال الطبرسي تقليم في قوله تعالى : ﴿ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوَنَاكُ<sup>(٢)</sup> أي بَالسَّكينة والوقار والطاعة غير أشرين ولا مرحين ولا متكبّرين ولا مفسدين، وقال أبو عبد الله غَلِيَتَنِي : هو الرَّجل الَّذي يمشي بسجيّته الَّتي جبل عليها لا يتكلّف ولا يتبختر . وقيل : معناه حلماً علماء لا يجهلون وإن جهل عليهم<sup>(٢)</sup> ﴿وَالَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْفَرَجِنَا وَذُرَيَّئِينَا قُـرَةَ أَعَيَّبُوبَ بأن نراهم يطيعون الله تعالى تقرّبهم أعيننا في الدّنيا بالصّلاح، وفي الآخرة بالجنّة ﴿وَاجْعَمَنَا لِلسُّنَتِينَ إِمَامًا﴾ أي اجعلنا ممن يقتدي بنا المتقون، وفي قراءة أهل البيت غليمًا ﴿ لنا من المتقين إماماً»<sup>(٤)</sup> .

١ - قب، عن سعيد بن جبير في قوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ نَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَدُرِيَّئِنِينَاكُ الآية قال: هذه الآية والله خاصة في أمير المؤمنين علي تلبي كان أكثر دعائه ويُدُرِيَّئِنِينَاكُ الآية قال: هذه الآية والله خاصة في أمير المؤمنين علي تلبي كان أكثر دعائه يقول، ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَاكُ يعني فاطمة ﴿وَذُرِيَّئِنِينَاكُ الحسن والحسين ﴿قُدَرَةَ أَعْبُنِكُ يقول، ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَاكُ يعني فاطمة ﴿وَذُرِيَّئِنِينَاكُ الحسن والحسين ﴿قُدَرَة أَعْبُنِكُ عَلَي عَلَي تَلْبَيْ كَانَ أَكثر دعائه يقول، ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَاكُ يعني فاطمة ﴿وَذُرِيَئِنِينَاكُ الحسن والحسين ﴿قُدَرَةً أَعْبُنِكُ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي كَانَ أَكثر دعائه مقول، وَرَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَجِهَاكُ يعني فاطمة ﴿وَذَرِيكَنِنَاكُ الحسن والحسين ﴿قُدَرَةً أَعْبُنِكُ فَقُول، وَرَبَنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَجِهَاكُ يعني فاطمة ﴿وَذَرِيكَنِنَ الحسن والحسين ﴿قُدَرَةَ أَعْبُنِكُ فَقُلُ عَلَي عَلَي فَ أَعْرُوبُ مُوالًا أَنْ أَعْرَبُ عَلَي قُلُ عَنْ فَقُلُ مَنْ عَلَي فَالَ أُولَالُونَ مَالَكُونُ مَ أَعْبُ مَنْ أَنَا مَنْ أَنْوَلُجُنَاكُ الحسن والحسين ﴿قُدَاتُ مَالَكَ وَالله ما سَالَتَ رَبِي ولداً نَضير الوجه ولا ولداً حسن القامة، ولكن سَالت رَبِي وُلداً مَلْ عَلَي فَا مَ أَنْ مَا مَالَتَ مَنْ إذا نَظْرَتَ إلَيه وهو مطيع لله قرّت به عيني .

قال: ﴿وَأَجْعَكْنَا لِلْمُنْقِبِنَ إِمَامًا﴾ قال: نقتدي بمن قبلنا من المتقين، فيقتدي المتقون بنا من بعدنا، وقال: ﴿أَوْلَنَهِكَ يُجْرَزُكَ آلْفُرْفَتَةَ بِمَا مَتَبَرُوْلَ﴾ يعني عليّ بن أبي طالب والحسن والحسين ﷺ وفاطمة ﴿وَلِلْفَرْنَ فِيهَمَا نَمِيَبَةُ وَسَلَامًا ۞ خَلِدِينَ فِيهَأَ حَسُنَتَ مُسْتَقَرًا

- (1) بصائر الدرجات، ص ٣٣٢ ج ٧ باب ١٧ ح ١٣.
- ۲) سورة الفرقان، الآية: ٧٤.
   ۲) مجمع البيان، ج ٧ ص ٣١٠.
- (٤) مجمع البيان، ج ٧ ص ٣١٦. (٥) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٢ ص ٤٣١.

عن زرارة عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿وَعِبَادُ ٱلْزَّحْمَنِ ٱلَّذِينَ يَسْئُونَ عَلَى ٱلْأَسِ هَوْنَــُهُ قال: الأئمة ﷺ يمشون على الأرض هوناً خوفاً من عدوّهم<sup>(١)</sup>.

٣-فس؛ أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمد عن عليّ بن الحكم عن سليمان بن جعفر قال : سألت أبا الحسن ظليمان بن جعفر قال : سألت أبا الحسن ظليمان عن قول الله تتمريك ألمَزين : ﴿ وَعِبَادُ أَلرَّحْنِ ٱلَذِيبَ يَمَشُونَ عَلَ ٱلأَزْسِ قَال : سألت أبا الحسن ظليمان عن قول الله تتمريك : ﴿ وَعِبَادُ أَلرَّحْنِ ٱلَذِيبَ يَمَشُونَ عَلَ ٱلأَزْسِ قَال : هُمَ وَلَا الله تَتَوَيْن أَلَا يَعْن أَلَا عَن قُول الله تَتَوَيْن : ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْنِ ٱلَذِيبَ يَمَشُونَ عَلَ ٱلأَزْسِ قَال : هُونَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدَهِلُونَ قَالُوا سَلَنما (٢) وَٱلَذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِهِتُر سُجَدًا وَقِينَما (٢) قَال : هم هونا والله يتقون والله علي الما الحسن ظليم الله الما الله الما الله تَتَوَيْن أَلَا يَعْن أَلُوا مَن أَلُون عَلَ ٱلأَن أَلَى وَاللهُ اللهُ عَلَيْ أَلَ أَلَى اللهُ ا المُ اللهُ ا

• فس: محمّد بن أحمد عن الحسن بن محمّد بن سماعة عن حمّاد عن أبان بن تغلب
قال : سألت أبا عبد الله ظليمَة عن قوله : ﴿ وَٱلَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَنَجِنَا وَذُرِّيَنِنِا قُـرَةً
آغيُنِ وَأَجْعَمَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا

وروى غيره : ﴿ أَزْوَاجِنَاً﴾ خديجة و﴿ وَذُرِيَّـنِنَا﴾ فاطمة و﴿ ثُـرَّةَ أَعْبُنِ﴾ الحسن والحسين ﴿ وَأَجْعَـلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا﴾ عليّ بن أبي طالب غليَتْلا <sup>(٤)</sup>.

فرد بإسناده عن ابن تغلب مثله إلى قوله: أهل البيت. اج ١ ص ٢٩٤ ح ١٣٩٨.

بيان؛ الظّاهر من سياق الخبر أنّ هذا حكاية دعاء الرّسول ﷺ ، فيكون قوله : عليّ بن أبي طالب، تفسيراً للمتقين، ويحتمل أن يكون الدّعاء منهما ﷺ ، وإنّما ذكر تطبيق ذلك على الرسول ﷺ وأحال في أمير المؤمنين ﷺ على الظهور، لأنّ زوجته فاطمة ﷺ وذرّيّته الحسن والحسين وسائر الأئمة ﷺ ، ولمّا كانت الإمامة في الرسول ﷺ ظاهراً بيّنها في عليّ ﷺ ، ولا يبعد أن يكون هذا التّأويل على قراءة أهل البيت ﷺ ، أي واجعل لنا ، فإن كان حكاية كلام الرّسول ۞ فالمراد اجعل لي من المتقين وصياً ويحتمل التعميم أيضاً ليشمل سائر المؤمنين، ويكون التخصيص بالرّسول ﷺ لينان أحمل البيت الم

٦ - كنز: محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن حريث بن محمّد الحارثيّ عن إبراهيم بن الحكم بن ظهير عن أبيه عن السّدي عن أبي مالك عن ابن عبّاس قال: قوله: ﴿ وَالَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَبُحِنَا﴾ الآية، نزلت في عليّ بن أبي طالب غليتًا (<sup>(٥)</sup>.

(1) - (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩٣-٩٣.
 (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٨٦ في تأويل الآية ٧٤ من سورة الفرقان.

٧ – كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين عن جعفر بن عبد الله المحمّدي عن كثير بن عيّاش عن أبي الجارود عن أبي جعفر ظليّظ في قوله تكليّل : ﴿وَٱلَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا مَبَ لَنَا مِنْ أَزْوَنِجِنَا﴾ إلى قوله : ﴿وَاجْعَكْنَا لِلْمُنَقِينَ إِمَامًا﴾ أي هداة يهتدى بنا، وهذه لآل محمّد ظليم خاصة <sup>(١)</sup>.

٨ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن جمهور عن الحسن بن محبوب عن أبي أيّوب الخزّاز عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ظليمَظ : ﴿ وَأَجْعَكُنَا لِلْمُنْقِينَ إِمَامًا﴾ قال: لقد سألت ربّك عظيماً، إنّما هي واجعل لنا من المتقين إماماً، وإيانا عنى بذلك<sup>(٣)</sup>.

٩ - كنز، محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم بن سلام عن عبيد بن كثير عن الحسين ابن مزاحم عن عليّ بن زيد الخراسانيّ عن عبد الله بن وهب الكوفيّ عن أبي هارون العبديّ عن أبي سعيد الخدريّ في قول الله تَتَرَبَّكُ : ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْفَاحِنَا وَذُرَيَّطْنَا تُسَرَّهُ أَعْبُنِ عن أبي سعيد الخدريّ في قول الله تَتَرَبَّكُ : ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْفَاحِنَا وَذُرَيَّطْنَا تُسَرَّهُ أَعْبُنِ عن أبي سعيد الخدريّ في قول الله تَتَرَبَّكُ : ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْفَاحِنَا وَذُرَيَّطْنَا تُسَرَّهُ أَعْبُنِ عن أبي سعيد الخدريّ في قول الله تَتَرَبَّكُ : ﴿رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْفَاحِنَا وَذُرَيَّطْنَا تُسَرَّهُ أَعْبُرُنَ عَنْ أبي سعيد الخدريّ في قول الله تَتَرَبَّكُ العبريّين الله يُتَرَبًا هُبْ لَنَا مِنْ أَزْفَاحِنَا وَ وَذَرَيَطْنَا تُسَرَّهُ أَعْبُرُنِ وَ مَنْ أَوْوَاجْنَا؟ قال : خديجة، قال : وَقَبْعَتَكَ اللَّنْقَذِينَا؟ قال : خديجة، قال : ﴿وَذَرِيَطْنَا وَ قَالَ اللهُ يَتَرَبُ لَعَنْ يَشْ أَذَوَاجَعَانَ اللهُ يَتَرَبُونَا الله عَنْقَتْ لَعْبَ لَنَا مِنْ أَزْوَاجْنَا؟ قال : خديجة، قال : ﴿وَذَرِيَطْنَا وَالله عَنْ عَبْدُ مَنْ أَزُواجَعَا؟ قال : خديجة، قال : ﴿وَذَرِيَطْنَا وَالَهُ عَلْهُ عَنْ إلَى فَيْ قال : المائية عالي في أَنْفَيْ اللهُ عَنْ قول اللهُ عَنْقَتْ لَقَالَ اللهُ عَنْ عَنْ إِنْ أَنْوَاجَعَانَ اللهُ عَلَيْ عَلَى إلَهُ عَنْ عَنْ إلَيْ عَالَة عَلَيْ فَقْلَ : إِنْ أَنْ عَنْ أَنْ عَالَهُ عَلَى إِنْ أَنْ عَالَ : إِنْ أَنْ عَالَ : أُولَاجُ عَنْ إَنْ الْعَانَ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَالَ اللهُ عَلَيْ مَنْ أَعْنَ عَلَى الْنَالِي مُنْ أَنْ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَالَ عَلَيْ عَالَ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَالَ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَيْ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَلَ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَالَ عَلَى اللهُ عالَى عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلْ الْنَا عَلَى الْنَا عَلَى عَلَى الْعَانَ عَلَى الْ عَلَى وَوَنُوْ عَلَى الْنَالُكُولُولُ اللهُ عَلْنَ عَلَى إلَهُ عَلَيْ عَلْ عَلَى إِنَا عَلَى عَلَى الْنَالُ عَلَى الْ عُرْزَلُ عَلَى الْعَا عَلَى إَنْ عَلَى الْعَانَ عَلَى الْعُرْعَا عَا عَالَ اللهُ عَالَ عَا عَنْ عَلْ عَلْ عَلَى عَلَى الْع

**فر؛** عليّ بن حمدون بإسناد. عن أبي سعيد مثله. اج ١ ص ٢٩٤ ح ٣٣٩٩.

**بيان:** لعلّه تفسير قرّة أعين بالحسنين ﷺ لأنَّ أحد أسباب كون فاطمة ﷺ قرة عين الرسول ﷺ هو ولادتهما منها، أو لا يكون ﴿مِنَ﴾ للتبعيض بل للابتداء، أي هب لنا قرة أعين بسبب أزواجنا وأولادنا.

١٠ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن المفضّل بن صالح عن محمّد الحلبيّ عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر تلايتان في قوله نَتَزَيَّكَ : ﴿وَعِبَادُ ٱلرَّحْنَنِ ٱلَّذِيبَ يَمَشُونَ عَلَى ٱلأَضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ أَنْجَدَهِلُونَ قَالُوا سَلَنَمًا﴾ قال: هذه الآيات للأوصياء إلى أن يبلغوا: حسنت مستقراً ومقاماً<sup>(ع)</sup>.

١١ - كماء محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن الحسن بن محبوب عن محمّد بن النّعمان عن سلام قال: سألت أبا جعفر غليتي عن قول الله كَتَرَيَّكُنَّ : ﴿وَعِبَمَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِيبَ يَسْئُونَ عَلَى آلَأَرْضِ هَوْنِكَا﴾ قال: هم الأوصياء، من مخافة عدوهم<sup>(٥)</sup>.

# ٤٤ - باب أنهم عَن الشجرة الطيبة في القرآن

### وأعداءهم الشجرة الخبيثة

الآيات: إبراهيم «١٤»: ﴿ أَلَمْ نَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَنْلَا كَلِمَةُ طَبِّـبَةً كَشَجَرَز طَبِّبَةٍ أَصْلُهَا

- (١) -- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٨١ في تأويل الآية ٧٤ من سورة الفرقان.
- (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٧٨.
   (٥) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٥ ح ٧٨.

نَّابِتُ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّسَمَآءِ ( مَنْ تُؤْتِ أَحُمَلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَاً وَيَضْرِبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْنَالَ لِلنَّاسِ لَمَلَهُمْ يَنَنَحَرُونَ ( فَ وَمَشَلُ كَلِمَةٍ خَبِيشَةِ كَشَجَرَةٍ خَبِينَةٍ ٱجْتُنَتْ مِن فَوْقِ آلأَرْضِ مَا لَهَا مِن قرارِ ( لَ الله تفسير: قال الطبرسي تقله : ﴿ كَلِمَةً طَيْبَهَ هِي كلمة التوحيد، وقيل : كلّ كلام أمر الله به، وإنّما سمّاها طيبة لأنّها زاكية نامية لصاحبها بالخيرات والبركات ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيْبَيَهُ أي شجرة زاكية نامية راسخة أصولها في الأرض عالية أغصانها وثمارها ور المركات ﴿ وأراد به المبالغة في الرّفعة، فالأصل سافل والفرع عال إلا أنّه يتوصل من الأصل إلى الفرع، وقيل : إنّها النّخلة، وقيل : إنها شجرة في الأرض عالية أغصانها وثمارها من الأصل إلى الفرع،

وروى ابن عقدة عن أبي جعفر غليمية أنّ الشجرة رسول الله عظيمي ، وساق الحديث مثل ما سيأتي في رواية جابر . ثم قال : وروي عن ابن عبّاس قال : قال جبرئيل غليمية للنبي عظيمة أنت الشّجرة، وعليّ غصنها ، وفاطمة ورقها ، والحسن والحسين ثمارها .

وقيل: أراد بذلك شجرة هذه صفتها، وإن لم يكن لها وجود في الدّنيا، لكنّ الصّفة معلومة، وقيل: إنّ المراد بالكلمة الطيبة الإيمان، وبالشجرة الطيبة المؤمن ﴿تُؤْقِ أَكُلَهَا﴾ أي تخرج هذه الشجرة ما يؤكل منها ﴿كُلَّ حِينٍ﴾ أي في كلّ ستّة أشهر، عن أبي جعفر ﷺ، ، أو في كلّ سنة، أو في كلّ وقت، وقيل: إنّ معنى قوله: ﴿تُوَقِ أَكُلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإذَنِ رَبِّهَأَ﴾ ما تفتي به الأئمة من آل محمد ﷺ شيعتهم في الحلال والحرام ﴿وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِينَةٍ غير زاكية وهي شجرة الحنظل وقيل: إنّها شجرة هذه صفتها، وهو أنّه لا قرار لها في الأرض، وقيل: إنّها الكشوث، وروى أبو الجارود عن أبي جعفر ﷺ أنّ هذا مثل بني أميّة.

﴿ أَجْنُثَتَ مِن فَوْقِ ٱلْأَرْضِ ﴾ أي قطعت واستؤصلت واقتلعت جتَّتها من الأرض ﴿مَا لَهَا مِن قَرَادِ ﴾ أي من ثبات ولا بقاء، وروي عن ابن عبّاس أنّها شجرة لم يخلقها الله بعد، وإنّما هو مثل ضربه<sup>(۱)</sup>.

١ - مع: الطالقانيّ عن الجلوديّ عن عبد الله بن محمّد العبسيّ عن محمّد بن هلال عن نائل بن نجيح عن عمرو بن شمر عن جابر قال : سألت أبا جعفر ظيئيلا عن قول الله نَتَرَجَعًا : مائل بن نجيح عن عمرو بن شمر عن جابر قال : سألت أبا جعفر ظيئيلا عن قول الله نَتَرَجَعًا : أمّا لمبنا بنائل بن نجيح عن عمرو بن شمر عن جابر قال : سألت أبا جعفر ظيئيلا عن قول الله نَتَرَجَعًا في الشَّكْمَة وَقَنْ أُوَقِ أُكْلَمَها كُلَّ حِينٍ بِإذْنِ رَبِّها كُلُ قال : أمّا لمبنا بن نجيح عن عمرو بن شمر عن جابر قال : سألت أبا جعفر ظيئيلا عن قول الله نَتَرَجَعًا في الشَكْمَة وَقَنْ أُوَقِ أُكْلَمَها كُلَّ حِينٍ بِإذْنِ رَبِّها كُلُ عال : أمّا الشجرة فرسول الله ظيئية ، وفرعها عليّ ظيئيلا ، وفرعها عليّ ظيئيلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة فاطمة بنت رسول الله ظيئو ، وفرعها عليّ ظيئلا ، وغصن الشجرة ورقا من شيعتنا ليموت الله ظيئو ، وثمرها أولادها ظيئو ، وورقها شيعتنا، ثمَّ قال : إنّ المؤمن من شيعتنا ليموت فيسقط من الشجرة ورقة، وإنّ المولود من شيعتنا ليولد فتورق الشجرة ورقة ، وإنّ المولود من شيعتنا ليولد فتورق الشجرة ورقة .

٢ – فس: أبي عن ابن محبوب عن أبي جعفر الأحول عن سلام بن المستنير عن أبي جعفر عليمية قال: سألته عن قول الله تعالى: ﴿وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةِ﴾ الآية قال: الشجرة رسول

مجمع البيان، ج ٦ ص ٧٣.
 معاني الأخبار، ص ٤٠٠.

الله علي من أبي عائبت في بني هاشم، وفرع الشّجرة عليّ بن أبي طالب عليه ، وغصن الشّجرة فاطمة عليك ، وثمرتها الأئمة من ولد عليّ وفاطمة عليه ، وشيعتهم ورقها، وإنّ المؤمن من شيعتنا ليموت فتسقط من الشجرة ورقة، وإنّ المؤمن ليولد فتورق الشجرة ورقة، قلت : أرأيت قوله : ﴿ تُؤْتِ أُكْلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا ﴾ قال : يعني بذلك ما يفتون الأئمة شيعتهم في كلّ حجّة وعمرة من الحلال والحرام<sup>(1)</sup>.

**ير:** أحمد عن ابن محبوب مثله<sup>(٢)</sup>.

٣ - يو، الخشّاب عن عمرو بن عثمان عن ابن عذافر عن النّماليّ عن أبي جعفر عليّ الله قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَمَا تَابِتُ وَفَرَعُهَمَا فِي ٱلسَمَمَاء ()) قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَمَا تَابِتُ وَفَرَعُهَمَا فِي ٱلسَمَمَاء ()) توَيْ أَنْ أَصْلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإذي رَبِّهَاً فقال: قال رسول الله تشكر أنا أصلها، وعليّ فرعها، والأئمة أعصانها، وعلمنا ثمرها، وشيعتنا ورقها، يا أبا حمزة هل ترى في فله المسَمَاء () والأئمة أعصانها، وعلما معان الله تقال: قال رسول الله تشكر أنا أصلها، وعليّ فرعها، والأئمة أعصانها، وعلما ثمرها، وشيعتنا ورقها، يا أبا حمزة هل ترى فيها فضلاً؟ قال: قال: لا أبا حمزة والله إلى أنا أصلها، وعليّ فرعها، والأئمة أعصانها، وعلما ثمرها، وشيعتنا ورقها، يا أبا حمزة والله إن المولود يولد من شيعتنا ولدة منها، يا أبا حمزة والله إلى أنا أصلها، وعليّ فرعها، قال: قال: لا أبا حمزة هل ترى فيها فضلاً؟ قال: قال: لا والله الذي إلى أمر أبا حمزة والله إلى أبا حمزة ما أرى فيها فضلاً؟ قال: قال: يا أبا حمزة والله إلى أبا حمزة ما أرى فيها فضلاً، قال: فقال: يا أبا حمزة والله إلى المولود يولد من شيعتنا فورق ورقة منها، وله إلى أبا حمزة والله إلى أبا حمزة والله إلى أبا في أبا ما أرى فيها فضلاً، قال: يا أبا حمزة والله إلى أبا ورقها، واله إلى أبا حمزة والله إلى أبا ما أرى فيها فضلاً، قال: يا أبا حمزة والله إلى أبا ورقة منها.

**بيان:** قوله: هل ترى فيها، أي في الشجرة فضلاً، أي شيئاً آخر غير ما ذكرنا، فلا يدخل في هذه الشّجرة الطيّبة ولا يلحق بالنبيّ ﷺ غير ما ذكر والمخالفون خارجون منها داخلون في الشّجرة الخبيثة.

٤ - يرة ابن يزيد عن ابن محبوب عن الأحول عن سلام بن المستنير قال: سألت أبا جعفر عليما عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَبِّبَةٍ أَصْلُهَمَا تَابِتُ وَفَرَعُهَمَا فِي السَّمَا وَلَى تَعْفَر عَلَيْكَةٍ أَصْلُهُمَا تَابِتُ وَفَرَعُهَمَا فِي السَّمَا وَقَرَقُ مَعْفَر عَلَيْكَةٍ أَصْلُهُمَا تَابِتُ وَفَرَعُهما فِي السَّمَا تُتَوَقِ تُتَوَقِ أَصُلُهما تَابِتُ وَفَرَعُهما فِي السَّمَا مَتَوَقِ تُتَوَقِ أَصُلُهما تَابِقُ عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ كَشَجَرَةٍ طَبِّبَةٍ أَصْلُهما تَابِتُ وَفَرَعُهما فِي السَّمَا مَتَعَالَى أَنْ وَقَرَقَ أَصُلُهما تَابِتُ فَي بني هاشم، وَفَرع الشَّجرة علي وعنه والله تشخير والله عنها إذا الشَّجرة والله وقوع الله تشخير نسبه ثابت في بني هاشم، وفرع الشَّجرة علي وعنصر الشجرة فاطمة، وأغصانها الأنمة، وورقها الشيعة، وإن الرّجل لومي الله يتفقون وقوع الشَجرة علي وعنصر الشجرة فاطمة، وأغصانها الأنمة، وورقها الشيعة، وإن الرّجل ليموت فتسقط منها ورقة، وإنّ المولود ليولد فتورق ورقة، قال: قلت: جعلت فداك قوله ليموت فتسقط منها ورقة، وإنّ المولود ليولد فتورق ورقة، قال: قلت: جعلت فداك قوله تعالى: ﴿ تُتَول منها الله منها ورقة، وإنّ المولود ليولد فتورق ورقة، قال: قلت: جعلت فداك قوله تعالى: ﴿ تُوَقِيَ أَصُلُها كُلَ مِينِ بِإذَنِ رَبِهَا منها والحرام من الحلال والحرام في كل سنة إلى شيعته (<sup>ع</sup>)</sup>.

٥ - يو: موسى بن جعفر قال: وجدت بخط أبي روايته عن محمّد بن عيسى الأشعريّ عن محمّد بن عيسى الأشعريّ عن محمّد بن سليمان الديلميّ مولى أبي عبد الله عن سليمان قال: سألت أبا عبد الله عليه عن قول الله تعالى: ﴿ سِدَرَةِ ٱلمُنتَكَنَى قَالَ: أصلها ثابت وفرعها في السّماء، فقال: رسول الله تعالى: جذرها، وعليّ عليه في ذروها، وفاطمة فرعها، والأنمّة أغصانها، وشيعتهم الله تشيئه من محمّد في المنتقان من محمّد بن محمّد بن سليمان الديلميّ مولى أبي عبد الله عن سليمان قال: سألت أبا عبد الله عليه عن محمّد بن سليمان الديلميّ مولى أبي عبد الله عن سليمان قال: سألت أبا عبد الله عليه عن محمّد بن سليمان الديلميّ مولى أبي عبد الله عن محمّد بن محمّد بن سليمان قال: سألت أبا عبد الله عليه عن محمّد بن سليمان الذيلميّ مولى أبي عبد الله عن محمّد بن محمّد بن سليمان قال: من محمّد بن سليمان الذيله عنه محمّد بن سليمان الذيلميّ مولى أبي عبد الله عنها ثابت وفرعها في السّماء، فقال: رسول الله تعالى: حمّد محمّد بن محمّد في الله عليها ثابت وفرعها في السّماء، فقال: رسول الله تعلي علي الله محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد أبي محمّد بن محمّد أبله محمّد بن محمّد بن محمّد أبي محمّد أبي محمّد أبي محمّد بن محمّد في السّماء، وماله محمّد فقال: محمّد في علي محمّد بن محمّد بن محمّد في علي محمّد بن محمّد في محمّد بن محمّد أبي محمّد أبي محمّد أبي محمّد أبي محمّد بن محمّد محمّد بن محم محمّد بن مح

- (۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۷۰.
- (۲) (۳) بصائر الدرجات، ص ۷۳ ج ۲ باب ۲ ح ۳ و ۱.
- (٤) بصائر الدرجات، ص ٧٣ ج ٢ باب ٢ من نادر من الباب ح ٢.

أوراقها، قال: قلت: جعلت فداك فما معنى المتتهى؟ قال: إليها والله انتهى الدين، من لم يكن من الشّجرة فليس بمؤمن وليس لنا شيعة<sup>(١)</sup>.

**بيان:** الجذر بالذّال المعجمة بفتح الجيم وكسرها : الأصل من كلّ شيء وفي بعض النّسخ بالدّال المهملة جمع الجدار ولعلّه تصحيف، وفي بعضها جذيها وهو أظهر قال الفيروزآبادي: الجذية بالكسر : أصل الشّجرة، وجذي الشيء بالكسر : أصله.

٦ - يو البراهيم بن هاشم عن عمرو بن عثمان الخزّاز عن عبد الرّحمان بن حمّاد عن عمر ابن يزيد قال : سألت أبا عبد الله ظليظ عن قول الله تعالى : ﴿أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَمَلَةِ ﴾ ابن يزيد قال : سألت أبا عبد الله ظليظ عن قول الله تعالى : ﴿أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَمَلَةِ ﴾ فقال : رسول الله ظليظ جذرها وأمير المؤمنين ظليظ ذروها وفاطمة ظليظ فرعها ، والأئمة من ذرّيتها أغصانها ، وعلم الأئمة ثمرها ، وشيعتهم ورقها ، فهل ترى فيهم فضلاً ؟ فقت من ذرّيتها أغصانها ، وعلم الأئمة ثمرها ، وشيعتهم ورقها ، فهل ترى فيهم فضلاً ؟ فقلت : لا ، فقال : والله إنه المتكمرة فرعها ، والأئمة من ذرّيتها أغصانها ، وعلم الأئمة ثمرها ، وشيعتهم ورقها ، فهل ترى فيهم فضلاً ؟ فقلت : لا ، فقال : والله إنّ المؤمن ليموت فتسقط ورقة من تلك الشجرة ، وإنّه ليولد فتورق ورقة فيها ، فقلت : قوله : قوله : أنه المؤمن ليموت فتسقط ورقة من تلك الشجرة ، وإنه ليولد فتورق ورقة فيها ، فقلت : أنه المؤمن ليموت فتسقط ورقة من تلك الشجرة ، وإنه ليولد فتورق ورقة فيها ، فقلت : قوله : قوله : قولة أكمانها ، كل يوني يؤذن رَبِها أله فقال : من علم من علم الأم من علم من علم المجرة ، وإنه ليولد فتورق ورقة فيها ، فقال : والله إنّ المؤمن ليموت فتسقط ورقة من تلك الشجرة ، وإنه ليولد فتورق ورقه فيها ، فقال : ما يخرج إلى النّاس من علم فيها ، فقلت : قوله : قوله : (أنه أله النّاس من علم الإمام في كلّ حين يسأل عنه (<sup>1</sup>).

**ير؛** أحمد بن محمّد عن عليّ بن سيف عن أبيه عن عمر بن يزيد مثله إلى قوله : فتورق ورقة<sup>(٣)</sup> .

٧- لك، جماعة من أصحابنا عن محمّد بن همّام عن جعفر الفزاريّ عن جعفر بن إسماعيل الهاشميّ عن خاله محمّد بن عليّ عن عبد الرحمان بن حمّاد عن عمر بن يزيد السابري قال: سألت أبا عبد الله عليّظ عن هذه الآية : ﴿أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسّكمَةِ ﴾ قال : أصلها رسول الله تلكيّ وفرعها أمير المؤمنين عليّظ والحسن والحسين ثمرها، وتسعة من ولد الحسين أغصانها، والشّيعة ورقها، والله إنّ الرّجل منهم ليموت فتسقط ورقة من تلك الشّجرة، قلت على على على على على على عمر بن يزيد السابري قال : أُعصانها معتمد الله عليه عن هذه الآية : ﴿أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسّكمَةِ ﴾ قال : أصلها رسول الله تلكيني ، وفرعها أمير المؤمنين عليه والحسن والحسين ثمرها، وتسعة من ولد الحسين أغصانها، والشّيعة ورقها، والله إنّ الرّجل منهم ليموت فتسقط ورقة من تلك الشّجرة، قلت : قوله بَتَكلُهُ اللهُ إذا أُحكلَها كُلٌ حِينٍ ﴾ قال : ما يخرج من علم الإمام إليكم في كلّ حج وعمرة<sup>(3)</sup>.

٨- شيء عن محمد بن عليّ الحلبيّ عن زرارة وحمران عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ في قول الله : (مَنْهَرَبُ اللهُ مَنْكَلا كَلِمَةُ طَبِّبَهُ كَشَجَرَةٍ طَبِّبَةٍ أَمْدَلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا في السَّكَمَةِ ﴾ قال: في قول الله : (مَنْهَرَبُ اللهُ مَنْكَلا كَلِمَةُ طَبِّبَهُ كَشَجَرَةٍ طَبِّبَةٍ أَمْدَلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا في السَّكَمَةِ ﴾ قال: يعني النبي ظلامي والمالي عنه الله عنها (٥).

- (1) بصائر اللرجات، ص ٧٣ ج ٢ باب ٢ من ناقر من الباب ح ٢.
   (۲) بصائر اللرجات، ص ٧٤ ج ٢ باب ٢ ح ٣ من نادر الباب.
- (٣) بصائر الدرجات، ص ٢٤ ج ٢ باب نادر ح ٣. (٤) كمال الدين، ص ٣٢٤.
  - ها تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٤١ ح ١٠ من سورة إبراهيم.

ير؛ أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن المفضّل بن صالح عن محمّد الحلبيّ عن أبي عبد اللهﷺ مثله. قص ٧٤ ج ٢ باب نادر ح ٢٠.

**بيان:** قوله: والفرع الولاية، أي هم أصل الشجرة، وفرعها ولاية من دخل في أصل الشجرة فمن تعلّق بالفرع وصل إلى الأصل ورفع إلى السّماء، ويحتمل أن يكون قوله: الولاية استئنافاً للكلام، فالمعنى هم أصل الشجرة وفرعها والولاية واجبة ولازمة لمن دخل فيها .

٩ - شي، عن عبد الرّحمان بن سالم الأشلّ عن أبيه عن أبي عبد الله ظيرية في قوله تعالى: ﴿ مُمَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَبِّبَهَهُ الآية، قال: هذا مثل ضربه الله لأهل بيت نبيّه، ولمن عاداهم هو ﴿ وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ آجْتُنَتْ مِن فَوقِ ٱلأَزِضِ مَا لَهَا مِن قَرَارِهُ <sup>(١)</sup>.

١٠ - قو: إسماعيل بن إبراهيم باسناده عن عمر بن يزيد قال : سألت أبا عبد الله على عن قول الله تعالى : ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكْمَلَهُ فقال : رسول الله على والله جذرها، وأمير المؤمنين علي بن أبي طالب على فرعها وشيعتهم ورقها، فهل ترى فيها فضلاً؟ فقلت : لا<sup>(٢)</sup>.

١١ - فر: جعفر بن محمّد الفزاري باسناده عن أبي سلمة السّراج قال: سألت عبد الله بن الحسن عن هذه الآية : ﴿ أَصْلُهُمَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكْمَلَى قَالَ: نحن هم، قال: قلت : ﴿ تُؤْتِيَ الحسن عن هذه الآية : ﴿ أَصْلُهُمَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكْمَلَى قَالَ: نحن هم، قال : قلت : ﴿ تُؤْتِيَ ٱلْحَسن عن هذه الآية : ﴿ أَصْلُهُمَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكْمَلَى قَالَ: نحن هم، قال : قلت : ﴿ تُؤْتِي أَصْلُهُمَا كَلُهُ عَانَ عَلَيْ أَصْلُهُمَا ثَابِتُ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكْمَلَى قَالَ: نحن هم، قال : قلت : ﴿ تُؤْتِي ٱلْحَسن عن هذه الآية : ﴿ أَصْلُهُمَا ثَابَتُ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَّكْمَلَ قالَ : نحن هم، قال : قلت : ﴿ تُوْقِيَ أَصْلُهُمَا كُلُ حِينٍ بِإِذْنِ رَبِهِكُمَ قَالَ : يَخْرِج منّا بعد حين فيقتلَ<sup>(٣)</sup>.

١٢ -كاء العدَّة عن أحمد بن محمَّد عن عليّ بن سيف عن أبيه عن عمرو بن حريث قال: سألت أبا عبد الله علي عن قول الله : ﴿ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَّعُهَا فِي ٱلسَّكَمَلَةُ فقال قال رسول الله علي : أنا أصلها، وأمير المؤمنين عليَثَلا فرعها والأئمة عليَثَه من ذرّيّتهما أغصانها، وعلم الأئمة ثمرتها، وشيعتهم المؤمنون ورقها، هل فيها فضل؟ قال: قلت : لا والله، قال: والله إنّ المؤمن ليولد تورق فتورق فيها، وإنّ المؤمن ليموت فيسقط ورقة منها في الم

١٣ –**أقول:** روى في المستدرك من كتاب الفردوس باسناده عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله: أنا شجرة، وفاطمة حملها، وعليّ لقاحها، والحسن والحسين ثمرها، والمحبون لأهل البيت ورقها من الجنّة حقّاً حقاً. ومن كتاب السمعانيّ بإسناده عنه مثله.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٤٢ ح ١٥ من سورة إبراهيم.
   (٢) (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢١٩ ح ٢٩٢ وح ٢٩٤.
  - - (٤) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٥ ح ٨٠.

٢ - بِ: ابن عيسى عن البزنطيّ فيما كتب الرّضا ﷺ قال الله ﷺ : ﴿فَإِن لَّتُر يَسْتَجِيبُواْ لَكَ فَأَعْلَمُ أَنَّمَا يَنَبِعُونَ أَهْوَاً،هُمَّ وَمَنْ أَضَلُّ مِتَنِ ٱنَّبَعَ هَوَنِـهُ بِغَيْرِ هُـدَى تِرَ ٱللَّهِ ﴾ يعني من اتّخذ دينه رأيه بغير إمام من أثمّة الهدى الخبر<sup>(٢)</sup>.

كا: العدَّة عن أحمد بن محمّد عن البزنطيّ مثله.

٣ **- قس: ﴿**وَٱلَّذِينَ جَهَدُواْ فِينَا لَنَهَدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا**ْ ﴾ ف**ي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ قال: هذه الآية لآل محمّد ﷺ وأشياعهم<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** يحتمل أن يكون المراد بيان أكمل أفراد من دخل تحت الآية الكريمة وكذا في أكثر الأخبارالواردة في تلك الأبواب .

٤ - فس: ﴿رَبِيتَنْ خَلَقْنَا أُمَةٌ يَهْدُونَ بِالْحَتِّى وَبِدِ يَعْدِلُونَ ﴾ فهذه الآية لآل محمد في واتباعهم <sup>(٤)</sup>.

٥ - شيء عن حمران عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿وَمِتَنْ خَلَقْنَا أَمَةً يَهْدُونَ بِٱلْحَقِّ وَرَبِيمَ عَلَيْكُ أَمَةً يَهْدُونَ بِٱلْحَقِّ وَرَبِيمَ يَعْدِلُونَ عَالَ عَلَيْ اللَّهِ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْنَا أَمَةً مَهُ يَهْدُونَ بِٱلْحَقِّ وَرَبِيمَ يَعْدِلُونَ ﴾ قال: هم الأئمة .

٦ - وقال محمّد بن عجلان عنه: نحن هم<sup>(٥)</sup>.

٧ - شي، عن يعقوب بن يزيد قال : قال أمير المؤمنين عليه: ﴿وَمِتَنْ خَلَقْنَا أُمَّةً يَهْدُونَ إِلَحَقَ وَبِد يَقْدِلُونَ ﴾ قال : يعني أمّة محمد عليه (<sup>٦)</sup>.

۸ - توضيح: قال الطبرسي تقله في تفسير هذه الآية:

روى ابن جريح عن النبيّ ﷺ أنّه قال: هي لأمّتي بالحقّ يأخذون وبالحقّ يعطون، وقد أعطى القوم بين أيديكم مثلها ﴿وَمِن قَوْمِ مُوسَىّ أُمَّةٌ يَهْدُونَ بِٱلْحَقّ وَبِهِ. يَقدِلُونَ﴾.

٩ - وقال الربيع بن أنس: قرأ النبي في هذه الآية فقال: إنّ من أمتي قوماً على الحقّ حتّى ينزل عيسى بن مريم.

 ٩ - وروى العيّاشي باسناده عن أمير المؤمنين عليّ ﷺ أنّه قال: والّذي نفسي بيده ليفترقن هذه الأمّة على ثلاث وسبعين فرقة كلّها في النّار إلا فرقة ﴿وَمِتَن خَلَقَنا أُمَّةً يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِهِ. يَعْدِلُونَ ﴾ فهذه التي تنجو .

- المحاسن، ص ١٤٢.
   قرب الإسناد، ص ٣٥٠ ح ١٢٦٠.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٢٩ .
- (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٥٠. هذه الآية مع الروايات الواردة من طرق الخاصة والعامة الدالة على أنها نزلت في آل محمد عليهي وشيعتهم في تفسير البرهان في سورة الأعراف.
  - (٥) (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٥ ح ١٢٠ و١٢٣ من سورة الأعراف.

\$\$ – باب / أنهم ﷺ الهداية والهدى والهادون في القرآن

۱۱ – وروي عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ أنهما قالا: نحن هم<sup>(۱)</sup>.

١٢ – **ير:** ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن إبراهيم بن عبد الحميد عن موسى النميريّ عن علا بن سيّابة عن أبي عبد الله ظلِّيَلِا في قول الله تعالى : ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْمَانَ يَهْدِى لِلَّقِ هِرَے أَقُوْمُ﴾ قال : يهدي إلى الإمام<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** أي طريقة الإمام وملّته هي الأقوم.

١٣ - شيء عن الفضيل عن أبي جعفر عَلَيَتَظِيرُ ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْمَانَ بَهْدِى لِلَّقِ هِرَى ٱقْوَمُ﴾ قال: يهدي إلى الولاية.

١٤ - وعن أبي إسحاق قال: يهدي إلى الإقمام<sup>(٣)</sup>.

١٩ - فس: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ظَلِيَنَا في قوله : ﴿ أَفَنَن يَهْدِى إِلَى ٱلْحَقَ أَحَقُ أَن يُنَبَعَ أَنَ لَا يَهِدِى إِلاَ أَن يُهْدَى فَا لَكُرُ كَيْفَ تَتَكْمُونَ؟ فأمّا من يهدي إلى الحق فهو محمّد وآل محمّد من بعده، وأمّا من لا يهدي إلا أن يهدى فهو من خالف من قريش وغيرهم أهل بيته من بعده<sup>(3)</sup>.

**بيان:** هذه الآية من أعظم الدلالة على إمامة أئمّتنا ﷺ لمن كان له قلب أو ألقى السّمع وهو شهيد، للاتفاق على فضلهم، وكونهم في كلّ زمان أعلم أهل زمانهم، لا سيما أمير المؤمنين ﷺ ، فإنّ أعلميّته أشهر من أن ينكر.

١٦ - شي؛ عن العبّاس بن هلال عن الرّضا ﷺ أنّ رجلاً أتى عبد الله بن الحسن وهو بالسّبالة فسأله عن الحبّ فقال : هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا فاسأله، فأقبل الرّجل إلى جعفر ﷺ أن رجلاً إلى عن الحبّ فقال : هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا فاسأله، فأقبل الرّجل إلى جعفر ﷺ أن آتيك، وقال له : قد رأيتك واقفاً على عبد الله بن الحسن فما قال لك؟ قال : سألته فأمرني أن آتيك، وقال : هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا فاسأله، فأقبل الرّجل إلى جعفر ﷺ أن الحسن فما الله : قد رأيتك واقفاً على عبد الله بن الحسن فما قال لك؟ قال : معلم فقال له : قد رأيتك واقفاً على عبد الله بن الحسن فما قال لك؟ قال : سألته فأمرني أن آتيك، وقال : هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا، فقال جعفر ﷺ تسليمة فأمرني أن آتيك، وقال : هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا، فقال عمل عبد الله في عبد الله بن محمّد قد نصب نفسه لهذا، فقال جعفر ﷺ : سألته فأمرني أن آتيك، وقال : هذاك جعفر بن محمّد قد نصب نفسه لهذا، فقال جعفر ﷺ أن من الذين قال الله في كتابه : ﴿ أَوَلَتِكَ أَلَذِينَ هَان من الذين قال الله في كتابه : ﴿ أَوَلَتِكَ أَلَذِينَ هَان الله أَس الذين قال الله في كتابه على أن معمّد قد نصب نفسه لهذا، فقال جعفر علي عبد الله من الذين قال الله في كتابه عمل ما ماله أن أن أو من أنا من الذين قال الله في كتابه ما أوله أن أو أولها أله أو أولها أوله أو أولها أله أو أولها أوله أولها أولها

١٧ – **كاء** الحسين بن محمّد عن المعلّى عن الوشّاء عن عبد الله بن سنان قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿وَيمَتَنْ خَلَقْنَا أَمَنَةٌ يَهْدُونَ بِالْحَقِّ وَبِير يَعْدِلُونَ؟ قال : هم الأئمة صلوات الله عليهم<sup>(٦)</sup>.

قب: ابن سنان مثله. اج ٤ ص ٤٣٢.

(١) مجمع البيان، ج ٤ ص ٤٠٠.
 (٢) بصائر الدرجات، ص ٤٣٨ ج ١٠ باب ٤ ح ١٢.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٠٠ ح ٢٥.
 (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٠ ح ٥٥ من سورة الأنعام.
 (٥) تفسير الكافي، ج ١ ص ٢٤٧ ح ١٢.

**ير:** أحمد بن محمّد عن صفوان عن ابن مسكان عن محمّد بن حمران عن أبي جعفر ﷺ مثله . الص ٥٠ ج ١ باب ١٧ ح ٨٠ .

١٨ – كنز دروى الجمهور عن أبي نعيم وابن مردويه باسنادهما عن زاذان عن عليّ ﷺ قال: تفترق هذه الأمّة على ثلاث وسبعين فرقة : اثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنّة، وهم الّذين قال الله ﷺ : ﴿وَيَنَنَ خَلَقَنَا أَمَنَةً يَهَدُونَ بِٱلْحَقِّ وَبِهِ يَعْدِلُونَ ﴾وهم أنا وشيعتي<sup>(1)</sup>.

١٩ – كاءالحسين بن محمد عن المعلمى عن أحمد بن هلال عن أمية بن عليّ القيسيّ عن أبي السفاتج عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه قول الله عَنْ أَمية بن عليّ القيسيّ عن أبي السفاتج عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قول الله عَنْ عَلَى الله عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قول الله عَنْ عَلَى الله عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قول الله عَنْ عَلَى الله عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه الله عليه في قول الله عَنْ عَلَى السفاتج عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه علي قول الله عَنْ عَلَى السفاتج عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليه في قول الله عَنْ عَلَى الله عنه والله عن أبي بصير عن أبي عبد الله عمد الله عليه في قول الله عليه الله عنه الله عنه والله عنه الله عنه ويا مير هدانا لهاذا وما كُنًا لِهُذا وما كُنًا لِهُذا وما كُنًا لِهُذا وما من والله عنه والله عنه والله الله الله عنه ويا مير الموم بين النبيّ عليه ويا مير المومنين وبالائمة من ولده عليه في فينصبون للناس، فإذا رأتهم شيعتهم قالوا : (الحكمة ليله الله من اله والمور المومنين وبالائمة من ولده عليه في فينصبون للناس، فإذا رأتهم شيعتهم قالوا : (الحكمة ليله منه المومنين وبالائمة من ولده الله عنه علي الله من ولله الله عنه وبالائمة من ولده عليه فينصبون للناس، فإذا رأتهم شيعتهم قالوا : (الحكمة ليله المومنين وبالائمة من ولده عليه في اله كُنا لهذا ولايتهم (٢).

۲۰ قب: محمد بن سالم عن زيد بن علي، وأبو الجارود وأبو الصباح الكناني عن الصادق عليه، وأبو عن السباد الكناني عن الصادق عليه، وأبو حمزة عن السجاد عليه في قوله تعالى : هُمَّ أَهْنَدُن ﴾ إلينا أهل البيت.

٢١ – وعن زين العابدين غلِّيُّ في قوله تعالى: ﴿ مِتَنْ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَأً ﴾ نحن عنينا بها.

٢٢ - وعن زيد بن علي ظليت في قوله تعالى: ﴿ اللَّذِينَ جَنهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَّهُمُ سُبُلَناً ﴾قال: نحن هم<sup>(٣)</sup>.

٣٣ - وعنه في قوله تعالى : ﴿أَنَسَ يَهَدِى إِلَى ٱلْحَقِ أَحَقُّ أَن يُنَبَعَ أَمَن لَا يَهِدِي إِلَّا أَن يُهَدَى فَالكُرُ كَيْفَ تَحَكُمُونَ ﴾قال: نزلت فينا.

٢٤ - وعن عليّ بن عبد الله قال : سأل أبا عبد الله عَلَيَّة رجل عن قوله تعالى : هُمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاى فَلَا يَضِـلُ وَلَا يَشْقَى ﴾قال : من قال بالأثمّة المَتَى أمرهم ولم يجز عن طاعتهم <sup>(٤)</sup>.

بيان الآية في طه هكذا: ﴿الَ ٱهْبِطَا مِنْهَمَا جَمِيطاً بَعَضُكُمْ لِبَعْضِ عَدُوَّ فَإِمَّا يَأْنِبَنَكُم مِنِي هُدَى فَمَنِ ٱنَّبَعَ هُدَاى ﴾فالمراد بالهدى الرّسول والكتاب النّازلان في كلّ أُمّة، واتّباع الهدى إنّما هو بمتابعة أوصيائهم، ومصدافه في هذ الأمّة الأئمّة عَلَيْكَ ومتابعتهم، فمن قال بهم ولم يتجاوز عن طاعتهم فلا يضلّ في الدّنيا عن طريق الحقّ ولا يشقى في الآخرة بالعذاب، والهدى مصدر بمعناه، أو بمعنى الفاعل للمبالغة.

٢٥ – كمنز محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد الرازيّ عن محمّد بن الحسين عن ابن أبي عمير عن ابن أذينة عن بريد عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفر غلبَمَنْ قال : كان عليّ بن الحسين يسجد في سورة مريم حين يقول : ﴿يَمَنَنَ هَدَيْنَا وَلَجْنَبَيْنَأَ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِمْ مَايَنتُ الرَّحْمَنِ خَرُوا

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٩٥.
   (٢) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩ ح ٣٣.
- (۳) مناقب این شهر آشوب، ج ٤ ص ١٤١.

**14 – باب / أنهم ﷺ الهداية والهدى والهادون في القرآن** 

سُجَّدًا وَبُكِي**َّك** ويقول: نحن عنينا بذلك، ونحن أهل الجبوة والصّفوة<sup>(١)</sup>.

٢٦ –كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن العبّاس البلخيّ عن عبّاد بن يعقوب عن عليّ بن هاشم عن جابر بن الحرّ عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر غليَّثِيرٍ في قوله تعالى : ﴿ وَإِنِّي لَغَفَارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ أَهْتَدَىٰ﴾ قال : إلى ولايتنا<sup>(٢)</sup>.

٢٧ – كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عامر عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن العسين عن محمّد بن سنان عن عمّد بن سنان عن عمّار بن مروان عن المنخّل عن جابر عن أبي جعفر عليتين في قول الله يَتَوَجَل : (٣) .

٢٨ - كنز؛ أبي عن ابن أبي عمير عن ابن أُذينة عن الفضيل عن زرارة عن أبي جعفر عَظِيَرًا في قوله تعالى : ﴿ ثُمَّ أَهْتَدَىٰ﴾ قال : اهتدى إلينا<sup>(٤)</sup>.

٢٩ - بيان: قال الطبرسيّ تقله : ﴿ لَمَن تَابَكُ من الشرك ﴿ وَمَامَرَكُ بِاللّٰهُ ورسوله ﴿ وَعَمِلَ مَنْلِحُكُ أَي أَدًى الفرائض ﴿ ثُمَّ أَهْتَدَكُ أَي ثُمَّ لَزَم الإيمان إلى أَن يموت واستمرّ عليه، منظِحُكُ أي أَمْ لَذَم الإيمان إلى أَن يموت واستمرّ عليه، وقبل: ثمَّ لم يشكّ في إيمانه، عن ابن عبّاس، وقبل: ثمَّ أخذ بسنة النبيّ في إيمانه، عن ابن عبّاس، وقبل: ثمَّ أخذ بسنة النبيّ في ولم يسلك سبيل البدع عن ابن عبّاس أوقل أبو جعفر الباقر غليمًا في أُمَّ أَهْتَدَكُمُ إلى ولا يتنا أهل سبيل البدع عن ابن عبّاس أيضاً، وقال أبو جعفر الباقر غليمًا في أمَّ أَهْتَدَكُمُ إلى ولا يتنا أهل البدع عن ابن عبّاس أيضاً، وقال أبو جعفر الباقر غليمًا في أمَّ أَهْتَدَكُمُ إلى ولا يتنا أهل البيت، فوالله لو أن رجلاً عبد الله عمره مابين الرّكن والمقام ثمَّ مات ولم يجئ بولا يتنا لأكبّه الله في النّار على وجهه. رواه الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ بإسناده، وأورده العيّاشيّ في الله في الله في النّار على عد الله عمره مابين الرّكن والمقام ثمَّ مات ولم يجئ بولايتنا في الله في الله من عد أله عمره مابين الرّكن والمقام ثمَّ مات ولم يحن بولايتنا للكبّه الله في النّار على وحمة. رواه الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ بإسناده، وأورده العيّاشيّ في تفسيرة من عبّاس أورده العيّاشيّ في الله من عدة طرق<sup>(ه)</sup>.

٣٠ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود النجّار عن أبي الحسن موسى بن جعفر عن أنه سأل أباه عنيته عن قول الله بمرّح فن أنبَع هُداى فلا يعضِلُ وَلا يَشْقَيْهُ قال : قال رسول الله عنه يا أيها النّاس الله بمرّح في أنبي عندوا هدى الله بمرّح في أنبي الحسن موسى بن جعفر عنيته أن متال أباه عنيته عن قول الله بمرّح في أنبي هُداى فلا يعضِلُ وَلا يَشْقَيْهُ قال : قال رسول الله عنه يا أيها النّاس المعوا هدى الله بمرح في أنبي على أنها النّاس الله بمرّح في أنبي هُداى فلا يعضِلُ وَلا يَشْقَيْهُ قال : قال رسول الله عنه يا أيها النّاس المعوا هدى الله تهتدوا وترشدوا، وهو هداي هدى هذا عليّ بن أبي طالب عنه فمن اتبع هداه في حياته وبعد موتي فقد اتبع هداي، ومن اتبع هداي فقد اتبع هدى الله ومن اتبع هدى الله فلا يضل ولا يشقى قال : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَةُ ضَنكاً وَنَعْشُرُمُ يَوْمَ الْبِع هدى الله فلا يضل ولا يشقى قال : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَة ضَنكا وَنَعْشُرُمُ يَوْمَ اللّبع هدى الله فلا يضل ولا يشقى قال : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَة ضَنكا وَغَشُرُمُ يَوْمَ اللّبع هدى الله فلا يضل ولا يشقى قال : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَة ضَنكا وَغَشُرُمُ يُوْتِن بِنَعْه هدى أَعْرَضَ فول الله فلا يضل إلى قوله تعالى : ﴿ وَكَذَلِكَ مَتْرَضَ عَن ذِحْرِي فَإِنَ لَهُ مَعِيشَة ضَنكا وَغَشُرُومُ يَوْمَ بِنَابَتِ رَبِعُ هُ أَعْرَضَ مَنْ أَعْرَضَ عَن أَعْرَضَ مَعْنَ الله عَرَضَ فَي علوه آل محمّد ﴿ وَلَمْ يُؤْتِن بِنَابَ وَيُومُ الله عَنْ أَنْعُرُن بِنا عَنْ عَن فَلْ عَنْ عَال الله عَرْضَ في عناق أَنْهُ مَنْ أَعْرُون في وَلَمَ أَعْرَضَ عَنْ عَائِ مَنْ الله عَرْوَى في مُداد في عداوه آل محمّد ، وما كان في العرف في وَلَعْ أَنْ فَي ذَابِ لَعْ قَال أَنْ مُنْ في فَوْنُ فَا عَال منه عَرْزَعْنَ فِي عَدُون في مُعْمَ أَنْ أَنْ فَنْ فَلْنُ فَي أَنْ فَتْ مَنْ الله عَرْزِي في ذَالِ مُعْمَ مِنْ أَنْهُ فَعْشُ مُرْ أَعْرُون بِن مُعْمَ أَعْرُول الله أَعْرَبْ في نَعْرُن في فَرْضُ في أَعْرُون مُنْ أَنْ مُوْسُ مُنْ أَعْرُون في مُعْرَبُ في أَنْ أَنْهُ في أَعْرُون الله عَرْزُعْتُ مُعْمَ في أَعْر مُن مُنْ أَعْ في فَنْ مُعْم في فا مُعْم

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩٨ في تأويل الآية ٥٨ من سورة مريم.
  - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٠ في تأويل الآية ٨٢ من سورة طه.
- (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٠ في تأويل الآية ٨٢ من سورة طه.
  - ٥) مجمع البيان، ج ٧ ص ٤٤.
  - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٤ في تأويل الآية ١٢٣، من سورة طه.

**بيان:** قوله : وما كان في القرآن مثلها ، أي كلّ ما كان في القرآن من أولي النّهى وأولي الألباب وأمثالها فهي إشارة إلى الأثمّة ﷺ.

٣١ - كاءالحسين بن محمّد عن المعلّى عن السّياريّ عن عليّ بن عبد الله قال : سأله رجل عن قوله تعالى : ﴿ فَمَنِ ٱتَّبَعَ هُدَاىَ فَلَا يَ<del>عَنِ</del>ـلُّ وَلَا يَشْفَىٰ ﴾قال : من قال بالأئمّة واتّبع أمرهم ولم يخن طاعتهم<sup>(1)</sup> .

٣٢ - كمنز محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن راشد عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن إبراهيم بن محمّد بن ميمون عن عبد الكريم بن يعقوب عن جابر قال : سئل الباقر عَلِيَنَا عن قول الله نَبَرَيَنَك : ﴿فَسَنَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَبُ ٱلعِبَرَطِ ٱلسَّوِيَ وَمَنِ أَهْتَكَ ﴾ قال : اهتدى إلى ولايتنا<sup>(٢)</sup>.

٣٣ - كنز محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن إسماعيل ابن بشّار عن عليّ بن جعفر الحضرميّ عن جابر عن أبي جعفر عليّظ في قوله تعالى : ﴿نَسَتَعْلَمُونَ مَنْ أَصْحَبُ ٱلصِّرَطِ ٱلسَّوِيِّ وَمَنِ ٱهْتَكَنَ ﴾قال عليّ : صاحب الصّراط السّويّ ومن اهتدى أي إلى ولايتنا أهل البيت عليَيْظ <sup>(٣)</sup>.

٣٤ – كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلوي عن عيسى بن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه عليتا في قول الله يَتَوَجَعُن : ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَن أَمْبَحُبُ عيسى بن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه عليتا في قول الله يَتَوَجَعُن : ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَن أَمْبَحُبُ عيسى بن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه عليتا في قول الله يَتَوَجَعُن : ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَن أَمْبَحُبُ أَلَحِبَرُطِ السَّوِي وَمَل الله يَتَوَجَعُن ما الله يَتَوَجَعُن العدى من المتدى إلى العيسى بن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه عليتا في قول الله يتوَجَعُن : ﴿فَسَتَعْلَمُونَ مَن أَمْبَحُبُ العِسَرَطِ السَّوِي وَمَن أَمْتَكُن ﴾ قال : الصراط السوي هو القائم عليتي ، والهدى من اهتدى إلى طاعته، ومثلها في كتاب الله نتَرَكَن ! فَقَمَان أَنْ لَيْنَ تَابَ وَمَامَ وَتَعَلَى مَعْلِحًا ثُمَ أَهْتَدَى فَقَال : العراط السوي هو القائم عليتي الله وي والهدى من اهتدى إلى طاعته، ومثلها في كتاب الله نتَرَكَن ! فَقَمَان أَنْفَان لَيْنَ تَابَ وَمَامَ وَتَعَلَى وَعَمَلَ مَعْلِحًا ثُمَ أَهْتَدَى فَقال : العراط السوي هو القائم عليتي الله في كتاب الله نتركن ! في فَقَان ! له ما عنه أَنْهُ أَنْهَا لَهُ يَتَ تَابَ وَمَامَ وَعَمَل مَعْلِحًا ثُمَ أَهْتَدَى فَوْل !

٣٥ – كمنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين الخثعميّ عن عبّاد بن يعقوب عن الحسن بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر غلِّيَنَّلا في قوله كَمَرَيَك هُوَالَذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَهُمْ سُبُلَنًا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾قال: نزلت فينا<sup>(ه)</sup>.

**ختص:** مرسلاً مثله. ٢ص ٢٢٧.

٣٦ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد عن أحمد بن الحسن عن حصين بن مخارق عن مسلم الحذّاء عن زيد بن عليّ في قول الله كَنَوْتَكْنَا : ﴿وَالَذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهَدِيَنَّهُمُ سُبُلَنَاً وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ قال : نحن هم، قلت : وإن لم تكونوا وإلا فمن<sup>(1)</sup>.

٣٧ - فر: جعفر بن محمّد بن سعيد عن الأحمسيّ باسناده عن أبي جعفر عظيظة في قول الله

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ ح ١٠.
   (٢) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٥.
  - ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢٤ في تأويل الآية.٦٩ من سورة العنكبوت.
    - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٥.

٤٥ – باب / أنهم ﷺ الهداية والهدى والهادون في القرآن

تعالى: ﴿وَٱلَذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنُهَدِيَنَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ ٱللَّهَ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ قال: نزلت فينا أهل البيت غَلِيَمَا (<sup>()</sup>.

٣٨ - فو: الفزاريّ عن الحسن بن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن خيثمة قال: دخلت على أبي جعفر عليمي فقال لي: يا خيثمة إنّ شيعتنا أهل البيت يقذف في قلوبهم الحبّ لنا أهل البيت، ويلهمون حبّنا أهل البيت، وإنّ الرّجل يحبّنا ويحتمل ما يأتيه من فضلنا ولم يرنا ولم يسمع كلامنا لما يريد الله به من الخير وهو قول الله تعالى ﴿وَالَذِينَ آهْنَدَوَا زَادَهُرَ هُدَى وَءَانَدَهُمْ نَقُوَنَهُمَ في يعني من لقينا وسمع كلامنا زاده الله هدى على هداية<sup>(٢)</sup>.

٣٩ - شي: عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله تعالى : ﴿وَبِن قَوْمِرِ مُوسَى أُمَّةٌ يَهَدُونَ بِالْمَتِي وَبِهِ. يَقَدِلُونَ﴾ قال: قوم موسى هم أهل الإسلام<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّ مراده أنّ نظيره جار فيهم، أو إنما هم ذكر في الآية تمثيلاً لحال هذه الأمّة كما أومأنا إليه مراراً .

٤١ حتمي، عن سلام عن أبي جعفر ظليمًا في قوله : ﴿قُولُوا مَامَكَ بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا﴾ قال : عنى بذلك علياً والحسن والحسين وفاطمة وجرت بعدهم في الأئمة قال : ثمَّ رجع القول من الله في الناس فقال : ثمَّ رجع القول من الله في الناس فقال : شمَّ رجع القول من والحسن والحسين وفاطمة وجرت بعدهم في الأئمة قال : ثمَّ رجع القول من الله في الناس فقال : شمَّ رجع القول من والحسن والحسين وفاطمة وجرت بعدهم في الأئمة قال : ثمَّ رجع القول من والله في الناس في المُئما في يُولُوا مَامَنَا مَا أَنزِلَ إِلَيْنَاكُ قال : عليه عليما والحسين وفاطمة وجرت بعدهم في الأئمة قال : ثمَّ رجع القول من الله في الناس فقال : شمَّ رجع القول من والحسن والحسن والمه وقال في الأئمة قال : ثمَّ رجع القول من والله في الناس فقال : (مُؤان عامَنُواكُ يعني الناس في إيمَّنُواكُ في أَلُهُ في الناس والحسين والمة وواطمة وربوثيل ما عامية أولام في الناس فقال : (مُؤان عامَنُواكُ يعني الناس في أَمَنُواكُ أَمَنُ أَلُولُ ما أَلُهُ في الناس في الناس في الناس في الناس في الناس في الناس في أولم أولمة والمة والمة والحسين والم في عليما وفاطمة والم في أول ما أُمَنُواكُ يعني الناس في أَمَامَ مَا عامَنُهُمُ ما أُمَنُ أَلُمَ ما أُمَال ما في الناس في الناس في الناس في الما في أولما ما أُمَامَة ما أُمَامَ في عليما والمة والما والحسين والأثمة من بعدهم في فَقَدَدِ أَعْتَدُوا قَرْن نَوْلُوا فَالَهُمَ في في في قاقي أُرْسُ.

٤٣ - كنز: عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن القاسم بن سليمان عن المعلّى بن خنيس عن أبي

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٢٠ ح ٤٣٤.
 (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٤١٨ ح ٥٥٤.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٥ ح ٨٩ من سورة الأعراف.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٥ ح ٨٩ من سورة الأعراف.
 (٤) - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤٩ ح ٣٣.
 (٦) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩ ح ٣٣.

عبد الله ﷺ في قوله : ﴿وَمَنْ أَضَلُّ مِتَّنِ اَنَّبَعَ هَوَبَنُهُ بِغَيَرِ هُـدَى قِرِبَ اللَّهِ قَال : هو من يتّخذ دينه برأيه بغير هدى إمام من الله من أئمّة الهدى<sup>(١)</sup>. ير: أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن النّضر بن سويد عن القاسم بن سليمان مثله<sup>(٢)</sup>.

> ٤٦ – باب أنهم عَلَيَّظِيرَ خير أَمَة وخير أَنمة أُخرجت للناس وأن الإمام في كتاب الله تعالى إمامان

١ - شي: عن حمّاد بن عيسى عن بعض أصحابه عن أبي عبد الله ظيئية قال: في قراءة علي ظليت في قراءة علي غلبت الله عليتي في قراءة علي غلبتي في تشكير أمَّة أخرِجَت لِلنّاسِ قال: هم آل محمد تظليم (").

٢ - شيء عن أبي بصير عنه ﷺ قال: إنّما أنزلت هذه الآية على محمّد ﷺ في الأوصياء خاصة فقال: «كنتم خير أئمّة أخرجت للناس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر» هكذا والله نزل بها جبرئيل ﷺ ، وما عنى بها إلا محمّداً وأوصياءه صلوات الله عليهم<sup>(٤)</sup>.

٣ - شيء عن أبي عمرو الزبيري عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿ كُنْتُمَ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ﴾ قال: يعني الأمّة الّتي وجبت لها دعوة إبراهيم فهم الأمّة الّتي بعث الله فيها ومنها وإليها، وهم الأمّة الوسطى، وهم خير أُمّة أُخرجت للنّاس<sup>(٥)</sup>.

الله عنه في رواية أبي جعفر ظَلِيَّا في قوله : ﴿ وَلَتَكُن مِّنَكُمُ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى ٱلْحَبَرِ ﴾ فهذه لآل محمّد ومن تابعهم يدعون إلى الخير ﴿ وَيَأْمُرُونَ بِٱلْمَرُونِ وَيَنْهَوَنَ عَنِ ٱلْمُنكَرِ<sup>ّ</sup>﴾ <sup>(1)</sup>.

٥ – **أقول:** قال الطبرسيّ ﷺ : يروى عن أبي عبد الله ﷺ «ولتكن منكم أئمة» و«كنتم خير أئمة أخرجت للناس»<sup>(٧)</sup>.

٦ - فس: أبي عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليه قال قرأت على أبي عبد الله عليه في ابي عن ابن أبي عمير، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليه في المؤمنين والحسين بن علي علي فقال القارئ: جعلت فداك كيف نزلت؟ فقال: نزلت: والحسن والحسين بن علي علي فقال القارئ: جعلت فداك كيف نزلت؟ فقال: نزلت: "أنتم خير أنتمة أخرجت للناس الا ترى مدح الله لهم : ﴿ تَأْمَرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الله المُؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين والحسين بن علي علي عليه فقال القارئ: جعلت فداك كيف نزلت؟ فقال: نزلت: "أنتم خير أنتمة أخرجت للناس" الا ترى مدح الله لهم : ﴿ تَأْمُرُونَ بِالمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ اللهُ المُنحكر والمؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين الموالي الموالي المؤمنين الموالي القارئ المؤمنين المؤمني ألمؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمنين المؤمني المؤمنين المؤمني المؤمنين المؤمنين المؤمني ألمؤمني ألمؤمنينين المؤمني المؤمنين المؤمني المؤمنين المؤمني المؤمني المؤمنينين المؤمنين المؤمنين المؤمني المؤمني المؤمنين المؤمنين المؤمني المؤمني المؤمنينين المزمني المؤمني المؤمني المؤمني المؤمني المؤمني المؤمني المؤمني المؤمنين المؤمني المؤممني ال

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٣ في تأويل الآية ٥٠ من سورة القصص.
 (٢) بصائر الدرجات، ص ٣١ ج ١ باب ٨ ح ١.
 (٣) – (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢١٨ ح ٢٨ – ١٣٠ من سورة عمران.
 (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٦.
 (٨) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٨.

٤٦ – باب / أنهم ﷺ خير أُمَّة وخير أُنَّه أُخرجت للناس...

٨ - قب، أبو حمزة عن الباقر ظَنِينَةِ : ﴿ كُنتُمَ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ ﴾ قال: نحن هم.
٩ - عن أبي الجارود عن الباقر ظَنِينَةٍ : ﴿ إِنَّ هَـٰذِمِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّتُهُ وَحِدَةً ﴾ قال: آل محمّد تَنْنَةُ (<sup>٢)</sup>.

**بيان:** قال الطبرستي تقلله : أي هذا دينكم دين واحد، وقيل : معناه جماعة واحدة في أنّها مخلوقة مملوكة لله تعالى، وقيل : معناه هؤلاء الّذين تقدّم ذكرهم من الأنبياء فريقكم الّذين يلزمكم الاقتداء بهم في حال اجتماعهم على الحقّ انتهى<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** على تأويله غَلِيَمَةِ العراد بالأمّة الأئمّة المُتّة عَلَيَمَةُ»، وقيل: المخاطب بها هم غَلَيَمَةُ»، فإن شيعتهم على طريق واحدة والأوّل أظهر.

١٠ - قب: عن جابر عن الباقر عليتنا قال: ﴿ خَبْرُ أُمَّتِهِ ﴾ يعني أهل بيت النبي عليه ال

اا – وقال محمّد بن منصور: أهل بيت النبيّ ﷺ خير أهل بيت أخرجت للناس ﷺ <sup>(3)</sup>.

١٢ - **قب:**قرأ الباقر ﷺ : «أنتم خير أمّة أخرجت للناس» بالألف إلى آخر الآية، نزل بها جبرئيل وما عنى بها إلا محمداً ﷺ وعليّاً والأوصياء من ولده ﷺ <sup>(٥)</sup>.

١٣ - فس: حميد بن زياد عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن يحيى عن طلحة بن زيد عن جعفر بن محمّد عن أبيه بشي قال: الأثمّة في كتاب الله إمامان، قال الله: ﴿وَبَحَمَلْنَا مِنْهُمْ

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٧٩ ح ١٠١ من سورة البقرة.
- (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٤٣.
   (۳) مجمع البيان، ج ۷ ص ١١١.
  - (٤) (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٤٢.

أَيِمَةُ يَهدُونَ بِأَثْرِنَا﴾ لا بأمر النّاس، يقدّمون أمر الله قبل أمرهم وحكم الله قبل حكمهم، قال: ﴿وَجَعَلْنَهُمَ أَبِيتَةَ بَكَتْعُونَ إِلَى النَّكَارِ ﴾ يقدمون أمرهم قبل أمر الله، وحكمهم قبل حكم الله، وبأخذون بأهوائهم خلافاً لما في كتاب الله<sup>(١)</sup>. يوء محمّد بن الحسين مثله<sup>(٢)</sup>.

**ختص:** ابن الوليد عن الصفّار عن ابن عيسى عن محمّد بن سنان عن طلحة مثله. «ص ٢١.

**بيمان؛** لا ينافي كون سابق آية المدح ذكر موسى وبني إسرائيل، وفي موضع آخر ذكر سائر الأنبياء، وكون سابق آية الذمّ ذكر فرعون وجنوده، وكون الأولى في الأئمّة والثانية في أعدائهم، لما مرّ مراراً أنّ الله تعالى إنّما ذكر القصص في القرآن تنبيهاً لهذه الأمّة، وإشارة لمن وافق السعداء من الماضين، وإنذاراً لمن تبع الأشقياء من الأولين، فظواهر الآيات في الأوّلين، وبواطنها في أشباههم من الآخرين، كما ورد أنّ فرعون وهامان وقارون كناية عن الغاصبين الثلاثة، فإنّهم نظراء هؤلاء في هذه الأمّة، وإنّ الأمّة، وإنّ فر وسامريّها، مع أنّ في أشراء هؤلاء في هذه الأمّة، وإنّ الأوّل والثاني عجل هذه الأمّة وسامريّها، مع أنّ في القرآن الكريم يكون صدر الآية في جماعة وآخرها في آخرين.

١٥ - يو: بعض أصحابنا عن محمّد بن الحسين عن صفوان بن يحيى عن الحسين بن أبي العلاء عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليظلا قال : سمعته يقول : إنّ الدنيا لا تكون إلا وفيها إمامان : برّ وفاجر ، فالبرّ الذي قال الله تعالى : ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةَ يَهَدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ وأما الفاجر إمامان : برّ وفاجر ، فالبرّ الذي قال الله تعالى : ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةَ يَهَدُونَ إِلَّا وَفِيها إمامان : برّ وفاجر ، فالبرّ الذي قال الله تعالى : ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةَ يَهَدُونَ إِلَّا وَفِيها إمامان : برّ وفاجر ، فالبرّ الذي قال الله تعالى : ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةَ يَهَدُونَ إِلَّا مَامَان الله تعالى : أمامان : برّ وفاجر ، فالبرّ الذي قال الله تعالى : ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةَ مَامَانَ أَبَعَتُهُمُ أَبِعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبْعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَةُ وَقَعَامَ اللهُ تعالى الله تعالى : إذ أَنْ والذي قالما الله تعالى : ﴿وَبَعَ اللهُ عَلَيْ يَعْمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبِعَةُ لَحسين عالى الله تعالى الله تعالى : أوقبها الله تعالى : فَقَالمُ ما الله تعالى : إنه أَبَعَهُمُ أَبِعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَهُ قَالذي قالهُ إلهُ تعالى : ﴿وَجَعَمَانَهُمُ أَبِعَهُمُ أَبِعَهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَةُ أَبَعُهُمُ أَبِعَيْبَهُمُ أَبِعَن أَبُعُهُمُ أَبَعَهُمُ أَبَعَتُهُمُ أَبِعَيْ أَبْعُهُمُ أَبِعُهُمُ أَبِعَي فَ أَبْعَامُ أَبْعُهُمُ أَبِعُهُمُ أَبْعَي مُعُمُ أَبِعُهُمُ أَبْعُهُمُ أَبْعَي مُنهُمُ أَبْعُن أُبْعُهُمُ أَبْعُنُهُمُ أَبْعُ مُنهُمُ أُبْعَي مُعُمُ أَبْعُهُمُ أَبْعُهُمُ مُ أَبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أَبْعُنُهُمُ أَبْعُنُهُ مَامُ أَبْعُهُمُ مُعَامُ أَبْعُهُمُ أَبْعُهُمُ أَبْعُ فَلَهُ مُنْ أَبْعُهُ أَبْعُ أَبْعُ أُبْعُ فَنْ أَنْهُ أَبُهُ أَبْعُهُمُ أَبْعُ أَبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أَبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبُونُ أَبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أَبْعُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبُعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُ أُبُعُهُمُ أُبُعُمُ أُبُعُهُمُ أُبْعُهُمُ أُبْعُ أُبْعُ أُبُهُ أُبْعُ أُبُع

١٦ – يو: محمّد بن عيسى عن عثمان بن عيسى عن عليّ عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال: لا يصلح النّاس إلا إمام عادل وإمام فاجر، إنّ الله ﷺ يقول: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِيَّةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا﴾ وقال: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِيَّةُ بَدَعُونَ إِلَى النّكَارِ ﴾<sup>(ه)</sup>.

١٧ - بير؛ محمّد بن عيسى عن الحسين بن سعيد عن عمرو بن عثمان الأعمش عن أبي صادق عن ربيعة بن ناجد عن عليّ ﷺ قال: الأثمّة من قريش، أبرارها أئمّة أبرارها، وفجّارها أئمّة فجّارها، ثمَّ تلا هذه الآية: ﴿وَجَعَلَنَنَهُمُ أَبِيمَةُ بِحَثُوبَ إِلَى النّكَآرِ وَيَوْمَ الْقِبَكَمَةِ لَا

(1) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٤٨.
 (٢) - (٥) بصائر الدرجات ص ٤٧ ج ١ باب ١٥ ح ١ - ٤٠.

#### د مرون (۱). پنصبرون ک

١٨ - فو: محمّد بن عليّ عن الحسين بن جعفر بن إسماعيل عن عمران بن عبدالله عن عبدالله بن عبدالله عن عبدالله بن عبيد الله بن عبيد الله بن عبيد الله عن عبيد الله بن عبيد الله بن عبيد الله بن عبيد الله عن عبيد الله بن عبيد الله عن عبيد الله عن عبيد الله عن عبيد الله عن عبيد الله بن عبيد الله عن عبدالله بن عبيد الله عن عبيد الله عن عبيد الله على عن الله الله عن عبيد الله عن عبيد الله بن عبيد الله عن عبيد الله على عن المارسيّ عن محمّد بن عليّ عن أبي عبيد الله علي في قوله بمرّكيّل : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمُ مُعَالَى عبيد الله عليه عن معرف من عبيد الله علي عن محمّد بن عليّ عن أبي عبيد الله علي عبيد الله علي عن محمّد بن عليّ عن أبي عبيد الله عليه بن عليه في قوله بمرّكيّل : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلَنَكُمُ أَمَةً أَمَ أُمَّةً وَسَطًا﴾ قال : نحن الأُمّة الوسط، ونحن شهداء الله على خلقه وحجته في أرضه (٢) .

١٩ – **فر:** الغزاريّ عن أحمد بن الحسين الهاشميّ عن محمّد بن حاتم عن الثماليّ عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَيَحَمَلْنَا مِنْهُمْ أَبِمَةُ يَهَدُونَ بِأَثْرِنَا﴾ قال: نزلت في ولد فاطمة ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٢٠ **- فر:** أحمد بن محمّد بن أحمد بن طلحة الخراسانيّ بإسناده عن أبي جعفر عَلَيْنَا في قوله تعالى : ﴿وَجَعَلَنَنَا مِنْهُمَ أَبِمَّةَ﴾ قال غَلَيْنَا: نزلت في ولد فاطمة عَلَيْنَا خاصة، وجعل الله منهم أئمّة يهدون بأمره<sup>(1)</sup>.

٢١ - كنز: محمّدبن العبّاس عن الفزاريّ عن محمّد بن الحسن عن محمّد بن عليّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليَّ في قوله تعالى : ﴿ وَجَعَلْنَاهُمَ أَبِمَّةُ يَهَدُونَ بِأَمَرِنَا﴾ قال أبو جعفر عليَّ : يعني الأئمة من ولد فاطمة يوحي إليهم بالروح في صدورهم <sup>(٥)</sup>.

٢٢ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد عن أحمد بن الحسين عن أبيه عن الحسين بن مخارق عن أبي الورد عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليَّا في قوله : ﴿ إِنَّ هَـٰذِهِ ـَهِ أُمَّتُكُمُ أُمَّةُ وَجِـدَةً ﴾ قال : آل محمد عليَا (<sup>١</sup>).

٢٣ – كمتر: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن أسد عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن عليّ بن هلال الأحمسيّ عن الحسن بن وهب العبسيّ عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر ﷺ قال : نزلت هذه الآية في ولد فاطمة خاصة : ﴿وَيَحَمَلْنَا مِنْهُمْ أَبِيَمَةُ يَهَدُونَ بِأَتْرِنَا لَمَّا صَبَرُوًاً وَكَانُواْ بِنَايَنَنِنَا يُوقِنُونَ﴾<sup>(٧)</sup>.

٢٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد الله بن أبي العلا عن ابن شمّون عن الأصم عن البطل عن صالح بن سهل قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقرأ: ﴿وَكُلَّ نَتَىءٍ أَحْصَيْنَهُ فِنَ إِمَارِ تُبِينِ﴾ قال: في أمير المؤمنين ﷺ <sup>(٨)</sup>.

٤٧ - باب أن السلم الولاية، وهم وشيعتهم أهل الاستسلام والتسليم
١ - شي: عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله تشيئيني يقول: ﴿ يَتَأَيُّهُمَا الَّذِينَ مَامَنُوا

بصائر الدرجات ص ٤٧ ج ١ ياب ١٩ ح ٥.
 تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٢ ح ٢٨. و ٤٤٩.
 تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٢٩ ح ٤٤٨. و ٤٤٩.
 تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٣.
 تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٣.
 تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧٢.
 تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٧٢.

ٱدْخُلُوا فِي ٱلسِّــلِمِ كَافَـَةُ وَلَا تَـنَّبِعُوا خُطُوَىتِ ٱلشَّيْطَنِّ ﴾قال: أتدري ما السلم؟ قال: قلت: أنت أعلم، قال: ولاية عليّ والأئمّة الأوصياء من بعده ﷺ، قال: ﴿خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِّ ﴾ والله ولاية فلان وفلان<sup>(۱)</sup>.

٢ - شي، عن زرارة وحمران ومحمّد بن مسلم عن أبي جعفر وأبي عبد الله عنه قالوا: سألناهما عن قول الله: ﴿يَتَأَيَّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّـلِر كَافَـةً ﴾ قال: أمروا بمعرفتنا<sup>(٢)</sup>.

٣ - شمي: عن جابر عن أبي جعفر ظَلِيَّلا في قول الله: ﴿يَتَأَيَّهُمَا الَّذِيرَكَ مَامَنُوا أَدْخُلُوا فِي ٱلسِّــلِرِ كَافَـةُ ﴾ قال: السّلم هم آل محمّد ﷺ أمر الله بالدخول فيه<sup>(٣)</sup>.

٤ - شي: عن أبي بكر الكلبي عن جعفر عن أبيه ﷺ في قوله: ﴿أَدْخُلُوا فِي ٱلسِّــلِرِ كَافَـةُ ﴾ هو ولايتنا<sup>(٤)</sup>.

٥ - شي: عن محمد الحلبي عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلَمِ فَآجَنَحَ
 أَمَا ﴾ فسئل ما السلم؟ قال : الدخول في أمرك<sup>(٥)</sup>.

بيان: قال الطبرسيِّ تظنَّلُه : ﴿اَدْخُلُواْ فِي ٱلسِّــلَّرِ ﴾ أي في الإسلام، وقيل : في الطاعة، وهذا أعمّ، ويدخل فيه ما رواه أصحابنا من أنَّ المراد به الدّخول في الولاية كافَّة، أي ادخلوا جميعاً في الاستسلام والطاعة ﴿وَلَا تَنَبَّعُوا خُطُوَنَتِ ٱلشَّيَطَنِّ ﴾ أي آثاره ونزغاته، لأنَّ ترككم شيئاً من شرائع الإسلام اتباع للشيطان انتهى<sup>(1)</sup>.

والمشهور في الآية الثانية أنَّ المراد به الميل إلى المصالحة وترك الحرب، وما ذكره ﷺ بطن من بطونها واللّفظ لا يأبى عنه.

٦ - كا: الحسين بن محمد عن المعلمى عن الوشاء عن مثنى الحناط عن عبد الله بن عجلان عن أبي جعفر علي الله بن عجلان عن أبي جعفر علي في قول الله بتمريك : ﴿يَتَأَيَّهُمَا الَّذِيرَتَ مَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّــلَمِ كَافَــَهُ ﴾ عن أبي جعفر علي في قول الله بتمريك : ﴿يَتَأَيُّهُمَا الَّذِيرَتَ مَامَنُوا ادْخُلُوا فِي السِّــلَمِ كَافَــَهُ ﴾ قال: في ولايتنا<sup>(٧)</sup>.

٧ -- الديلميّ في إرشاد القلوب عن جابر عن أبي جعفر ﷺ قال: السّلم ولاية أمير المؤمنين والأثمّة ﷺ.

**أقول:** ستأتي الأخبار في ذلك في أبواب الآيات النّازلة في أمير المؤمنين ﷺ .

٨ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن عبد الرّحمان بن سلام عن أحمد بن عبد الله بن عيسى بن مصقلة القميّ عن بكير بن الفضل عن أبي خالد الكابليّ عن

- (١) (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٢١ ح ٢٩٥–٢٩٧ و٢٩٨ من سورة البقرة.
- ٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٧٠ ح ٧٥ من سورة الأنفال.
   (٦) مجمع البيان، ج ٢ ص ٥٨.
  - (٧) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٨ ح ٢٩.

أبي جعفر غلبيًني قال: سألته عن قول الله بَتَرَيَّكَ : ﴿وَرَجُلَا سَلَمًا لِرَجُلٍ﴾ قال: الرّجل السالم لرجل عليّ غلبيًني وشيعته<sup>(١)</sup>.

٩ - كاء محمّد بن يحيى عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن جميل بن صالح عن أبي خالد الكابليّ عن أبي جعفر غليمًا قال : ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَبَعُلَا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَثَنَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَبُعُلِ هَدْ يَعْدَى عَن أبي جعفر غليمًا الذي قال : ﴿ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا رَبَعُلَا فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَثَنَكِسُونَ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَبُعُلِ هُلَ يَسْتَوْدِيَانِ مَثَلًا فَى قال : أمّا الذي فيه شركاء متشاكسون فلان الأول يجمع المتفرقون ولايته مقل يَسْتَوْدِيَانِ مَثَلًا في قال : أمّا الذي فيه شركاء متشاكسون فلان الأول يجمع المتفرقون ولايته وهم في ذلك يلعن بعضهم بعضاً ، ويبرأ بعضهم من بعض ، فأمّا رجل سلم لرجل فإنه الأول حقاً وشيعته (٢).

بيان: قال الطبرسيّ قدّس الله روحه في تفسير الآية : ضرب سبحانه مثلاً للكافر وعبادته الأصنام فقال : فرضَرَبَ اللهُ مَثْلًا رَيْمُلًا فِيهِ شُرَكَةَ مُتَشَكِمُونَ في مختلفون سيّو الأخلاق وإنّما ضرب هذا المثل لسائر المشركين، ولكنّه ذكر رجلاً واحداً وصفه بصفة موجودة في سائر المشركين، فيكون المثل المضروب له مضروباً لهم جميعاً، ويعني بقوله : فرزَجُلًا فِيهِ شُرَكَةَ في أي يعبد آلهة مختلفة وأصناماً كثيرة وهم متشاجرون متعاسرون، هذا يأمره، وهذا ينهاه، أي يعبد آلهة مختلفة وأصناماً كثيرة وهم متشاجرون متعاسرون، هذا يأمره، وهذا ينهاه، أي يعبد آله مختلفة وأصناماً كثيرة وهم متشاجرون متعاسرون، هذا يأمره، وهذا ينهاه، ويريد كلّ واحد منهم أن يفرده بالخدمة، ثمَّ يكل كلّ منهم أمره إلى الآخر ويكل الآخر إلى آخر فيبقى هو خالياً عن المنافع، وهذا حال من يخدم جماعة مختلفة الآراء والأهواء، هذا مثل الكافر، ثمَّ ضرب مثل المؤمن الموحّد فقال : ﴿ وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَبُولِ أي خالصاً يعبد مالكاً واحداً لايشوب بخدمته خدمة غيره، ولا يأمل سواه ومن كان بهذه الصفة نال ثمرة خدمته، لا

الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ بالإسناد عن عليّ ﷺ أنّه قال: أنا ذلك – وروى الحاكم أبو القاسم الحسكانيّ بالإسناد عن عليّ ﷺ أنّه قال: أنا ذلك الرّجل السلم لرسول الله ﷺ .

١١ – وروى العياشتي باسناده عن أبي خالد عن أبي جعفر ﷺ قال: الرّجل السّلم للرّجل عليّ حقّاً وشيعته<sup>(٣)</sup>.

قوله على الله المعان الأوّل، أي أبو بكر، فإنّه لضلالته وعدم متابعته للنبيّ الحتلف المشتركون في ولايته على أهواء مختلفة يلعن بعضهم بعضاً ومع ذلك تقول العامّة : كلّهم على المشتركون في ولايته على أهواء مختلفة يلعن بعضهم بعضاً ومع ذلك تقول العامّة : كلّهم على الحقّ، وكلهم من أهل الجنّة، قوله عليه : فإنّه الأوّل حقّاً، يعني أمير المؤمنين عليه ، على الحق، وكلهم من أهل الجنّة، قوله عليه : فإنّه الأوّل حقّاً، يعني أمير المؤمنين عليه ، على الحقّ، وله عليه : فإنّه الأوّل حقّاً، يعني أمير المؤمنين عليه ، على الحق، وكلهم من أهل الجنّة، قوله عليه : فإنّه الأوّل حقّاً، يعني أمير المؤمنين عليه ، وبالرّجل الثاني رسول الله عليه فإنّه الإمام الأوّل حقّاً، وهذا يحتمل وجهين : الأوّل أن يكون المراد بالرّجل الأول أمير المؤمنين عليه ، وبالرّجل الثاني رسول الله عليه المؤمنين عليه ، وبالرّجل الثاني رسول الله عليه فإنّه الإمام الأوّل حقًاً، وهذا يحتمل وجهين : الأوّل أن يكون المراد بالرّجل الأول أمير المؤمنين عليه ، وبالرّجل الثاني رسول الله عليه المؤلم الأوّل حقًاً، وهذا يحتمل وجهين : الأوّل أن يكون المراد مالراد بالرّجل الأول أمير المؤمنين عليه ، وبالرّجل الثاني رسول الله ينهم ، ويؤيّده ما مرّ من رواية الحاكم ، فالمقابلة بين الرّجلين باعتبار أنّ التشاكس بين الأتباع إنّما حصل ما مرّ من رواية الحاكم ، فالمقابلة بين الرّجلين باعتبار أنّ التشاكس بين الأتباع إنّما حصل

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٠٤ في تأويل الآية ٢٩ من سورة الزمر.
- (۲) روضة الكافي، ص ۷۷۸ ح ۲۸۳.
   (۳) مجمع البيان، ج ۸ ص ۳۹۷.

لعدم كون متبوعهم سلماً للرسول في ولم يأخذ عنه في ما يحتاج إليه أتباعه من العلم فيكون ذكر الشيعة هنا استطرادياً لبيان أنّ شيعته لمّا كانوا سلماً له فهم أيضاً سلم للرسول في ، والثاني أن يكون المراد بالرّجل الأوّل كلّ واحد من الشيعة وبالرّجل الثاني أمير المؤمنين في في ، والمعنى أنّ الشيعة لكونهم سلماً لإمامهم لا منازعة بينهم في أصل الذين، فيكون الأوّل حقّاً بياناً للرجل الثاني وشيعته بياناً للرّجل الأوّل، والمقابلة في الآية تكون بين رجل فيه شركاء، وبين الرّجل الثاني من الرّجلين المذكورين ثانياً، والأوّل أظهر في الخبر، والثاني أظهر في الآية.

١٢ – **كاء**الحسين بن محمّد عن المعلّى عن محمّد بن جمهور عن صفوان عن ابن مسكان عن الحلبيّ عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ : ﴿وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَأَجْنَحٌ لَمَا﴾ قلت : ما السّلم؟ قال : الدّخول في أمرنا<sup>(1)</sup>.

**بيان:** الجنوح : الميل، والسلم بالكسر والفتح : الصلح، ويؤنّث ويذكّر وقيل : الآية منسوخة، وقيل : هي في موادعة أهل الكتاب، وعلى تأويله يمكن أن يكون الضّمير راجعاً إلى المنافقين، أي إن أظهروا القول بولاية عليّ في الظّاهر فاقبل منهم، وإن علمت نفاقهم.

١٣ - فس، قال عليّ بن إبراهيم في قوله بَمَرَيَّكَ : ﴿مَبَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا﴾ الآية فإنَّه مثل ضربه الله نَمَرَيَّكَ لأمير المؤمنين غليَكَ وشركاته الَّذين ظلموه وغصبوا حقّه، وقوله تعالى: ﴿مُتَشَكِسُونَ ﴾ أي متباغضون، وقوله بَمَرَكَكَ : ﴿وَرَجُلًا سَلَمًا لِرَجُلٍ ﴾ أمير المؤمنين غليَكَ سلم لرسول الله عَنْكَ (٢).

١٤ – مع دباسناده عن جابر عن الباقر غليتي عن أمير المؤمنين غليتي أنّه قال: ألا وإنّي مخصوص في القرآن بأسماء احذروا أن تغلبوا عليها فتضلّوا في دينكم أنا السّلم لرسول الله عظي يقول الله بَتَوَكَنُ : ﴿وَرَجُلَا سَلَمًا لِرَجُلٍ ﴾ الخبر<sup>(٣)</sup>.

٤٨ - باب أنهم خلفاء الله، والذين إذا مكنوا في الأرض أقاموا شرائع الله وسائر ما ورد في قيام القائم ﷺ زائداً على ما سيأتي

١ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن هشام بن عليّ عن إسماعيل بن عليّ المعلّم عن بدل بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن هشام بن عليّ عن إسماعيل بن عليّ المعلّم عن بدل بن البحير عن شعبة عن أبان بن تغلب عن مجاهد قال : قوله بَرْكَنْنْ :
 (أَنَسَنَ وَعَدَنَهُ وَعَدًا حَسَنَا فَهُوَ لَقِيمِ بَن نزلت في عليّ وحمزة بَلْنَا (<sup>3)</sup>.

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٧ ح ١٦.
   (٢) تغسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٩.
  - (٣) معاني الأخبار، ص ٦٠.
  - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٤ في تأويل الآية ٦١ من سورة القصص.

٤٨ – باب / أنهم خلفاء الله، والذين إذا مكنوا في الأرض أقاموا شرائع الله ٣٤١

٢ – ويؤيده ما رواه الحسن بن أبي الحسن الديلميّ بإسناده عن أبي عبد الله عَلَيْتَنْ في قوله تَتَرَكَنْ : ﴿أَفَنَن وَعَدْنَهُ وَعَدًا حَسَنا فَهُوَ لَنَقِيهِ ﴾ قال: الموعود علي بن أبي طالب عَلَيْتَنْ، وعده الله أن يتتقم له من أعدائه في الدّنيا، ووعده الجنّة له ولأوليائه في الآخرة<sup>(١)</sup>.

٣ - كَمْزَ، محمّد بن العبّاس عن الفزاريّ عن القاسم بن إسماعيل الأنباريّ عن ابن البطائنيّ عن إبراهيم عن أبي عبد الله عليتية في قوله نتموّي : ﴿سَنُرِيهِمْ مَايَنِتِنَا فِي الْأَفَاقِ وَفِى أَنْفُسِمْ مَتْ اللهُ عَلَيْهُمْ مَا أَنْهُ أَلَحَقُ ﴾ قال: في الآفاق انتقاص الأطراف عليهم، وفي أنفسهم بالمسخ حتّى يتبيّن لهم أنّه ألحقُ ﴾ قال: في الآفاق انتقاص الأطراف عليهم، وفي أنفسهم بالمسخ حتّى يتبيّن لهم أنّه القائم عليتية <sup>(٢)</sup>.

٤ - كَنْزَ، محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن أسد عن إبراهيم بن محمّد عن إسماعيل بن بشّار عن عليّ بن جعفر الحضرميّ عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليّ عن قول الله تَتَزَيَّنَهُ : ﴿ مَلْ يَظْرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَن تَأْنِبَهُم بَعْتَةً ﴾ قال: هي ساعة القائم عليّ تأتيهم بغتة ".

٥ - قب؛ زيد بن علي ظليتنا في قوله تعالى: ﴿ثُمَّ جَمَلُنَكُمُ خَلَتَهِفَ ﴾ قال: نحن هم.

٦ - وروى حمران عن أبي جعفر غائلية وأبوالصباح عن أبي عبد الله غائلية في قوله تعالى: ﴿ ٱلَذِينَ إِن مَكَنَنَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ قالا: نحن هم<sup>(٤)</sup>.

٧ - كمتر؛ محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن أحمد بن الحسن عن أبيه عن الحصين بن مخارق عن العصين بن مخارق عن الإمام موسى بن جعفر ظليتان؛ عن آبائه في قوله بَجْرَيَان : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَكَنَّـهُمْ فِي مُخارق عن المُحامين أَلَمُنكَرَّ ﴾ قال: نحن هم <sup>(٥)</sup>.

كنز؛ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود عن موسى بن جعفر غليّة قال : كنت عند أبي يوماً في المسجد إذ أتاه رجل فوقف أمامه وقال : يابن رسول الله أعيت عليّ آية في كتاب الله عزّ وجلّ، سألت عنها جابر بن يزيد فأرشدني إليك، فقال : وما هي؟ قال : قوله بَرَيَن : ﴿الَّذِينَ إِن مَكَنَّهُمَ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ الآية، فقال : نعم فينا نزلت، وذلك أنّ فلاناً وفلاناً وطائفة معهم – وسمّاهم – اجتمعوا إلى النبيّ يَشْكُ، فقالوا : يا رسول الله إلى من يصير هذا الأمر بعدك؟ فوالله لئن صار إلى رجل من أهل بيتك إنّا لنخافهم على أنفسنا، ولو صار إلى غيرهم لعلّ غيرهم أقرب وأرحم بنا منهم،

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٤ في تأويل الآية ٦٦ من سورة القصص.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٢٧ في تأويل الآية ٥٣ من سورة فصلت.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٥٢ في تأويل الآية ٦٦ من سورة الزخرف.
  - (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٤٥٤.
  - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٨ في تأويل الآية ٤١ من سورة الحج.

فغضب رسول الله يشيخ من ذلك غضباً شديداً، ثمَّ قال: أما والله لو آمنتم بالله ورسوله ما أبغضتموهم، لأنَّ بغضهم بغضي، وبغضي هو الكفر بالله، ثمَّ نعيتم إليّ نفسي، فوالله لئنّ مكّنهم الله في الأرض ليقيموا الصلاة لوقتها وليؤتوا الزكاة لمحلّها، وليأمرنَّ بالمعروف، ولينهنَّ عن المنكر، إنَّما يرغم الله أُنوف رجال يبغضونني ويبغضون أهل بيتي وذرّيتي، فأنزل الله يَجَوَيَنُ : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَكَنَّنَهُمٌ فِي ٱلأَرْضِ إلى قوله : ﴿ وَيَدَ عَنِيبَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾ فلم يقبل القوم ذلك، فأنزل الله سبحانه : ﴿ وَإِن يُكَذِّبُوكَ فَقَدَ حَكَنَّبَ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجَ وَعَادَ وَبَعَرُو لاَ

٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين بن حميد عن جعفر بن عبد الله عن كثير ابن عيّاش عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليّ في قوله بَرَرَبَع : ﴿ ٱلَذِينَ إِن مَكَنَنَهُم في ٱلأَرْضِ ابن عيّاش عن أبي الجارود عن أبي جعفر عليت في قوله بَرَرَبَع : ﴿ ٱلَذِينَ إِن مَكَنَنَهُم في ٱلأَرْضِ أَقَامُوا ٱلصَّكَلُومَ الآية، قال : هذه لآل محمّد المهديّ وأصحابه يملّكهم الله مشارق الأرض ومغاربها، ويظهر الدّين، ويميت الله بَرَرَبَع به وبأصحابه البدع والباطل، كما أمات السفهة ومغاربها، حقى لا يتم عن أبي الجارود عن الله عنه الله عرف المهديّ وأصحابه يملّكهم الله مشارق الأرض ومغاربها، ويظهر الدّين، ويميت الله بَرَرَبَع به وبأصحابه البدع والباطل، كما أمات السفهة الحقّ، حقى المورث الحقيق ومغاربها، حقى المالي المالي المعدي ويقهم الله عنه الله عنه الله عنه الله المعدي والباطل، كما أمات السفهة الحق، حقى المورث العقبة الحق، حقى الله عنه ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر ولله عاقبة الأمور (٢).

١٠ –فر: باسناده عن أبي جعفر ظليَتُه؛ في قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ إِن مَكَنَّنُهُمْ فِي ٱلأَرْضِ أَقَـامُواْ ٱلصَّكَلُوْمَهُ الآية قال: فينا والله نزلت<sup>(٣)</sup>.

۱۱ - قب: عن موسى بن جعفر والحسين بن علي ﷺ مثله. (ج ٤ ص ١٥٥.)

١٣ – **فر:** أحمد بن موسى باسناده عن القاسم بن عون قال: سمعت عبد الله بن محمّد يقول: ﴿ وَعَدَ اللَّهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مِنكُرْ وَعَكِمِلُواْ الصَّلْطِحَنيَــــ الآية، قال: هي لنا أهل البيت ظ

1٤ - الإقبال: نقلاً من كتاب محمد بن أبي قرة بإسناده عن محمد بن عثمان العمريّ عن القائم علي المعريّ من أدعية ليالي شهر رمضان : «اللّهم إنّي أفتتح الثناء بحمدك» إلى قوله : «اللّهم وصلٌ على وليّ أمرك القائم المؤمل» إلى قوله : «اللّهم إنّي أفتتح الثناء بحمدك إلى قوله : «اللّهم وصلٌ على وليّ أمرك القائم المؤمل» إلى قوله : اللّهم إنّي أفتتح الثناء بحمدك إلى قوله : «اللّهم وصلٌ على وليّ أمرك القائم المؤمل» إلى قوله : اللّهم إنّي أفتتح الثناء بحمدك إلى قوله : «اللّهم وصلٌ على وليّ أمرك القائم المؤمل» إلى قوله : اللّهم إنّي أفتتح الثناء بحمدك إلى قوله : «اللّهم وصلٌ على وليّ أمرك القائم المؤمل» إلى قوله : استخلفه في الأرض كما استخلفت الذين من قبله مكنّ له دينه الذي ارتضيته له أبدله من بعد خوفه أمناً يعبدك لا يشرك بك شيئاً (<sup>(1)</sup>).

(١) – (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٨ في تأويل الآية ٤١ من سورة الحج. (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٧٣ ح ٣٦٩. (٤) – (٥) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٨٨ ح ٣٨٩ و٣٩١. (٦) إقبال الأعمال، ص ٣٢٢. ٤٩ – باب / أنهم ﷺ المستضعفون الموعودون بالنصر من الله تعالى

29 - باب أنهم علي المستضعفون الموعودون بالنصر من الله تعالى

**الآيات: القصص د٢٨»: ﴿**وَثَرِيدُ أَن نَّمَّنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُعْمِعِنُوا فِ ٱلْأَرْضِ وَنَجْعَلَهُمْ أَبِعَةُ وَجَعَمَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ۞ وَنُمَكِنَ لَمُمْ فِي ٱلأَرْضِ وَثُرِيَ فِرْعَوْنَ وَحَدَدَنَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا بَمْذَرُونَ ۞ ﴾.

تفسير: قال الطّبرسيّ قدس الله روحه في قوله تعالى: ﴿وَنَرِيدُ أَن نَشُنَّ ﴾ المعنى أنّ فرعون كان يريد إهلاك بني إسرائيل وإفناءهم، ونحن نريد أن نمنّ عليهم ﴿وَجَمْعَكَهُمَ أَيِمَةً ﴾ أي قادة ورؤساء في الخير يقتدى بهم، أو ولاة وملوكاً ﴿وَجَمْعَكَهُمُ ٱلْوَرِثِ ﴾ لديار فرعون وقومه وأموالهم، وقد صحّت الرّواية عن أمير المؤمنين عليّ غليمًا إذّه قال: «والّذي فلق الحبّة وبرأ النّسمة لتعطفنّ الدّنيا علينا بعد شماسها عطف الضّروس على ولدها، وتلا عقيب ذلك: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَمَنَّ عَلَى ٱلَذِينَ السَّشَعْبِفُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ الآية.

وروى العيّاشيّ باسناده عن أبي الصباح الكنانيّ قال: نظر أبو جعفر ﷺ إلى أبي عبد الله ﷺ فقال: هذا والله من الّذين قال الله: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَمَنَّ عَلَ ٱلَّذِيبَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ الآية.

وقال سيّد العابدين عليّ بن الحسين ﷺ : والّذي بعث محمّداً بالحقّ بشيراً ونذيراً إنّ الأبرار منّا أهل البيت وشيعتهم بمنزلة موسى وشيعته، وإنّ عدوّنا وأشياعهم بمنزلة فرعون وأشياعه انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد ورد في أخبار كثيرة أنَّ المراد بفرعون وهامان هنا أبو بكر وعمر .

١ - مع العجلي عن ابن زكريا القطان عن ابن حبيب عن ابن بهلول عن أبيه عن محمد بن سنان عن المفضل قال : سمعت أبا عبد الله علي يقول : إنّ رسول الله علي نظر إلى علي والحسن والحسين علي فبكى وقال : أنتم المستضعفون بعدي ، قال المفضل : فقلت له : ما معنى ذلك يابن رسول الله ؟ قلل المفضل : أن تُمُنَ معنى ذلك يابن رسول الله ؟ قلل المفضل : أنتم المستضعفون بعدي ، قال المفضل : فقلت له : ما معنى ذلك يابن رسول الله ؟ قال : معناه أنكم الأنمة بعدي ، إنّ الله تشكل يقول : أنّ أن تُمُنَ علي ألحسن والحسين علي في في المعنى المعنى وقال : أنتم المستضعفون بعدي ، قال المفضل : فقلت له : ما معنى ذلك يابن رسول الله ؟ قال : معناه أنكم الأنمة بعدي ، إنّ الله تشكل يقول : فو يُوَيُرُ أن نَمُنَ علي علي ألَدين التي يقول : في أله ؟ قلم المعنى في أله المعنى في المعنى الله علي أله المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى الله المعنى المعن على الذيب الميامة (٢) .

- مجمع البيان، ج ٧ ص ٤١٤.
   معاني الأخبار، ص ٧٩.
   أوال العرابية بيم ٣٨٧ با ٧٧ ٣٧
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ٣٨٧ مجلس ٧٢ ح ٢٦.

٣ - فس: ﴿ نَتْلُوا عَلَيْكَ مِن نَبَّإٍ مُومَىٰ وَفِرْعَوْنَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ إِنَّمْ كَانَ مِنَ الْمُغْيِدِينَ ﴾ أخبر الله نبيَّه بما نال موسى وأصحابه من فرعون من القتل والظَّلم، ليكون تعزية له فيما يصيبه في أهل بيته من أمَّته، ثمَّ بشَّره بعد تعزيته أنَّه يتفضَّل عليهم بعد ذلك، ويجعلهم خلفاء في الأرض، وأئمّة على أمّته، ويردّهم إلى الدّنيا مع أعدائهم حتّى ينتصفوا منهم فقال : ﴿ وَنُرِيدُ أَنّ نَمَنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُصْمِفُواْ فِ ٱلْأَرْضِ وَتَجْعَلَهُمْ أَبِيَّةَ وَتَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ۞ وَنُنكِنَ لَمُمْ فِ ٱلْأَرْضِ وَنُرِيَ فِرْعَوْنِے وَهَنْمَدْنَ وَجُنُودَهُمَا مِنْهُم مَّا كَانُوا يَحْدَرُونَ ﴿ إِنَّ أَي مَنَ القتل والعذاب ولو كانت هذه الآية نزلت في موسى وفرعون لقال : ونري فرعون وهامان وجنودهما منه ما كانوا يحذرون أي من موسى، ولم يقل: منهم، فلمَّا تقدَّم قوله: ﴿ وَنُرِيدُ أَن نَّمُنَّ عَلَ ٱلَّذِينَ أَسْتُضْعِفُوا فِي ٱلأَرْضِ وَبَجْعَلَهُمْ أَبِيَّةَ﴾ علمنا أنَّ المخاطبة للنبي ﷺ ، وما وعد الله به رسوله، فإنَّما يكون بعده، والأئمة يكونون من ولده، وإنَّما ضرب الله هذا المثل لهم في موسى بني إسرائيل وفي أعدائهم بفرعون وهامان وجنودهما فقال: إنَّ فرعون قتل في بني إسرائيل وظلم فأظفر الله موسى بفرعون وأصحابه حتّى أهلكهم الله، وكذلك أهل بيت رسول الله ﷺ أصابهم من أعدائهم القتل والغصب، ثمَّ يردِّهم الله ويردّ أعداءهم إلى الدَّنيا حتَّى يقتلوهم، وقد ضرب أمير المؤمنين عُليَّ في أعدائه مثلاً مثل ما ضربه الله لهم في أعدائهم بفرعون وهامان فقال: أيُّها النَّاس إنَّ أوَّل من من بغي على الله ﴾ ﴿ كَاللَّهُ على وجه الأرض عناق ابنة آدم، خلق الله لها عشرين إصبعاً في كلٍّ إصبع منها ظفران طويلان كالمنجلين العظيمين، وكان مجلسها في الأرض موضع جريب، فلمّا بغت بعث الله لها أسداً كالفيل وذئباً كالبعير ونسراً كالحمار، وكان ذلك في الخلق الأوّل، فسلَّطهم الله عليها فقتلوها، ألا وقد قتل الله فرعون وهامان وخسف بقارون، وإنَّما هذا مثل أعدائه الَّذين غصبوا حقه فأهلكهم الله، ثمَّ قال عليَّ على أثر هذا المثل الّذي ضربه : وقد كان لي حقّ حازه دوني من لم يكن له، ولم أكن أشركه فيه، ولا توبة له إلا بكتاب منزل، أو برسول مرسل، وأنى له بالرّسالة بعد محمّد ﷺ ولا نبيّ بعد محمّد فأنّى يتوب وهو في برزخ القيامة، غرّته الاماني، وغرّه بالله الغرور، وقد أشفى على جرف هار فانهار به في نار جهنَّم والله لا يهدي القوم الظالمين.

وكذلك مثل القائم عَلَيْنَة في غيبته وهربه واستتاره مثل موسى خائف مستتر إلى أن يأذن الله في خروجه وطلب حقّه، وقتل أعدائه في قوله : ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُتَنتُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُؤًا وَإِنَّ ٱللَّه عَلَى نَصْرِهِرَ لَقَـدِيرُ ٢٠ ٱلَذِينَ أُخَرِجُواً مِن دِيَدِهِم بِغَـدِ حَقِّ﴾ وقد ضرب بالحسين بن عليّ غَلِيَّلاً مثلاً في بني إسرائيل بإدالتهم من أعدائهم<sup>(١)</sup>.

٤ - حدّثني أبي عن النّضر عن ابن حميد عن أبي عبد الله ﷺ قال: لقي المنهال بن

(١) تفسير القمي، ج ٢ ص ١١٠.

عمرو عليّ بن الحسين ﷺ فقال له : كيف أصبحت يابن رسول الله؟ قال : ويحك أما آن لك أن تعلم كيف أصبحت؟ أصبحنا في قومنا مثل بني إسرائيل في آل فرعون، يذبّحون أبناءنا ويستحيون نساءنا . الخبر<sup>(۱)</sup> .

٥ - كنز: محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن أسد عن إبراهيم بن محمّد عن يوسف ابن كلب المسعوديّ عن عمر بن عبد الغفّار باسناده عن ربيعة بن ناجد قال : مسمعت عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً على أمدًم أول : مسمعت عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً على أمد من ربيعة بن ناجد وال : مسمعت عليّاً عليّاً عليّاً عليّاً على أمد من ربيعة بن ناجد وال : مسمعت الن تُمْنَ على ألَذير أستُضعِفُوا في عليّاً على أمد من على أمد على أمد من ربيعة بن ناجد وال : مسمعت عليّاً عليتاً عليتاً عليما المسعوديّ عن عمر بن عبد العفّار باسناده عن ربيعة بن ناجد قال : مسمعت علياً عليما المسعوديّ عن عمر بن عبد العفّار باسناده عن ربيعة بن ناجد وال : مسمعت عليما على أمد أبن نشرًا على ألذيرت أستُضعِفُوا في ألزّين فقال : لي فقال : لي فقال : مسمعت ألزّين فقال : لي فقال : لي فقال : مسمعت من مسمعت المن معلى أمل البيت كما تعطف الضروس على ولدها (٢).

ة – وبهذا الإسناد عن إبراهيم بن محمّد عن يحيى بن صالح بإسناده عن أبي صالح عن عليَّ ﷺ قال في هذه الآية : والّذي فلق الحبّة وبرأ النّسمة لتعطفنَّ علينا هذه الدّنيا كما تعطف الضّروس على ولدها<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** قال الجوهريّ : ضرسهم الزّمان : اشتدّ عليهم، وناقة ضروس : سيّئة الخلق تعضّ حالبها، ومنه قولهم : هي بجنّ ضراسها، أي بحدثان نتاجها، وإذا كان كذلك حامت عن ولدها . انتهى .

وقيل: الضروس: الناقة يموت ولدها، أو يذبح فيحشى جلده فتدنو منه وتعطف عليه. ٧ – فر: بإسناده عن ابن المغيرة قال: قال عليّ ﷺ : فينا نزلت هذه الآية: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَّسُنَّ عَلَى ٱلَّذِيبَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلأَرْضِ﴾ الآية<sup>(ع)</sup>.

٨- فور؛ عليّ بن محمّد بن عليّ بن عمر الزّهريّ معنعناً عن ثوير بن أبي فاختة قال : قال لي عليّ بن الحسين : أتقرأ القرآن؟ قال : قلت : نعم، قال : فقرأت طسم سورة موسى وفرعون؟ عليّ بن الحسين : أتقرأ القرآن؟ قال : قلت : نعم، قال : فقرأت طسم سورة موسى وفرعون؟ قال : فقرأت أربع آيات من أول السورة إلى قوله : ﴿وَجَمَعَكَهُمُ أَيمَةَ وَجَمَعَكَهُمُ ٱلْوَرِثِيكَ ﴾ فقال قال : فقرأت السم سورة موسى وفرعون؟ قال : فقرأت أربع آيات من أول السورة إلى قوله : ﴿وَجَمَعَكَهُمُ آَيمَةَ وَجَمَعَكَهُمُ ٱلْوَرِثِيكَ ﴾ فقال لي : مكانك حسبك، والذي بعث محمّداً بالحق بشيراً ونذيراً إن الأبرار منّا أهل البيت وشيعتنا كمنزلة موسى وشيعته<sup>(٥)</sup>.

٩ - فرة الحسين بن سعيد بإسناده إلى عليّ بن أبي طالب عليه قال : من أراد أن يسأل عن أمرنا وأمر القوم فإنا وأشياعنا يوم خلق الله السماوات والأرض على سنّة فرعون وأشياعه ، فنزلت فينا هذه الآيات من أول السورة إلى قوله : ﴿ يَعْذَرُونَ ﴾ وإنّي أقسم بالذي فلتي السياعه ، فنزلت فينا هذه الآيات من أول السورة إلى قوله : ﴿ يَعْذَرُونَ ﴾ وإنّي أقسم بالذي فلتي السياعه ، فنزلت فينا هذه الآيات من أول السورة إلى قوله : ﴿ يَعْذَرُونَ ﴾ وإنّي أقسم بالذي فلتي السياعه ، فنزلت فينا هذه الآيات من أول السورة إلى قوله : ﴿ يَعْذَرُونَ ﴾ وإنّي أقسم بالذي فلتي السياعه ، فنزلت فينا هذه الآيات من أول السورة إلى قوله : ﴿ يَعْذَرُونَ ﴾ وإنّي أقسم بالذي فلتي المياعه ، فنزلت فينا هذه الآيات من أول السورة إلى قوله : ﴿ يَعْذَرُونَ ﴾ وإنّي أقسم بالذي فلتي المياعه ، فلتي النسمة وأنزل الكتاب على محمّد عليه صدقاً وعدلاً ليعطفن عليكم هؤلاء عطف الضروس على ولدها "

(1) تفسير القمي، ج ٢ ص ١١٠.
 (٢) - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٠٧ في تأويل الآية ٥ من سورة القصص.
 (٤) - (٦) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣١٤ ح ٤١٩ - ٤٢١.

ا ا **- شي،** عن حمران عن أبي جعفر ﷺ قال: ﴿ وَٱلْسُنَفْمَنِينَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِّسَلَّوِ وَٱلْوِلَدَانِ الَّذِين يقولونَ: ﴿ رَبَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ ٱلْقَرْيَةِ ٱلظَّالِرِ أَهْلُهَا﴾ إلى قوله: ﴿ نَصِبُرُكُ قال: نحن أولئك<sup>(٢)</sup>.

بيان؛ هذه الآية وقعت في موضعين في سورة النّساء : إحداهما قوله تعالى : ﴿وَمَا لَكُرَ لَا نُقَلَئِلُونَ في سَبِيلِ اللَّهِ وَلَلُسَّتَمْعَنِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَاللِسَآءِ وَالَوِلَدَنِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَيَّنَا أَخْرِجْنَا مِنْ هَلَاهِ الْقَرَيَةِ الظَّالِرِ أَهْلُهَا وَأَجْعَلَ لَنَا مِن لَذُنكَ وَلِيَّا وَاجْعَلَ لَنَا مِن لَدُنكَ نَصِيرًا ﴾ وثانيتهما في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَذِينَ تَوَفَنَهُمُ الْمُلَتَهِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِهِم قَالُوا فِيمَ كُنُمَ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْضُ إلى قوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَذِينَ تَوَفَنَهُمُ الْمُلَتَهِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِهِم قَالُوا فِيمَ كُنُمَ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْضُ إلى قوله : ﴿ المُلَتَهِكَةُ طَالِمِي آنفُسِهِم قَالُوا فِيمَ كُنُمَ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْضُ إلى قوله : ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنِسَاةِ وَالْمِنْهِ اللَّهُ وَاللَّهُ مَعْلَوا فَيمَ كُنُمَ قَالُوا كُنَّا مُسْتَضْعَفِينَ في الأَرْضُ إلى قوله : ﴿ إِلَّا ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرَّجَالِ وَالنِسَاةِ وَالْوَلَدَانَ لَا يَسْتَطِيعُونَ حِبَةً وَلَا يَبْتَدُمُ فَاللَّهُ عَالَوا عَالَى اللهُ قَالُولُ عُنْ الْنُعْلِي اللَّهِ قالُولُ فَي مَعُنْ مُولًا عَنْ مُولُولُ عَلَيْنَ وَالْوَلَكُنَا مُنْعَلِيهُ عَلَولَ عَنْتُنَا اللهُ عَالَ وَ الرَّجَالِ وَالْيَسَانَ وَاللَيْسَةِ عَالَوْنَهُ مَا لَنُ مِن الْأَنْتَة عَلَيْ وَالْعَلَى الْ

١٣ - قب: أبو الصباح قال: نظر الباقر ﷺ إلى الصادق ﷺ فقال: هذا والله من الّذين قال الله: ﴿وَنُرِيدُ أَن نَمُنَّ عَلَى ٱلَّذِينَ ٱسْتُضْعِفُواْ فِي ٱلأَرْضِ﴾ الآية<sup>(ع)</sup>.

## ٥٠ - باب أنهم عَيْنَيْ كلمات الله وولايتهم الكلم الطيب

**الآيات: الكهف «١٨»: ﴿قُ**ل لَّوْ كَانَ ٱلْبَحْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنتِ رَبِّي لَنْفِدَ ٱلْبَحَرُ قَبَلَ أَن نَنفَدَ كَلِمَنتُ رَبِّي وَلَوَ جِئْنَا بِيِثْلِهِ. مَدَدَ**كِ ١٠٩**٣.

لقمان (٣١»: ﴿وَلَوْ أَنَّمَا فِى ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمُ وَٱلْبَحْرُ بَمُدُّمُ مِنْ بَعْدِهِ. سَبْعَةُ أَبْحُبٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتْ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَنِيرُ حَكِيمُ ٢٧».

- (۱) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ۳۱٤ ح ٤٢٢.
- (٢) (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٨٤ ح ١٩٣-١٩٤ من سورة النساء.
  - (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۲۳۳.

الفتح (2٨، ﴿وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةُ ٱلْنُغُوَىٰ ﴾ (٢٦.

تفسير، قيل: المراد بكلمات الله تقديراته. وقيل: علومه، وقيل: وعده لأهل النّواب، ووعيده لأهل العقاب، وعلى تفسير أهل البيت لعلّ المراد بعدم نفادها عدم نفاد فضائلهم ومناقبهم وعلومهم، وأمّا كلمة التقوى ففسّرها الأكثر بكلمة التوحيد، وقيل: هو الثبات والوفاء بالعهد، وفي تفسير أهل البيت عليكي أنّها الولاية، فإن بها يتّقى من النّار، أو لأنّها عقيدة أهل التقوى.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿قُلْ لَوْ كَانَ ٱلْبَعْرُ مِدَادًا لِكَلِمَنْتِ رَبِّي ﴾ الآية قال: قد أخبرك أنّ كلام الله ليس له آخر ولا غاية ولا ينقطع أبداً<sup>(1)</sup>.

**أقول:** هذا أيضاً يرجع إلى فضائلهم فإنَّهم ﷺ مهبط كلماته وعلومه فتدبَّر .

١ - قب، ف، ج: سأل يحيى بن أكثم أبا الحسن العالم على عن قوله : (سَبَعَةُ أَبْحُرِ مَا نَفِدَتْ كَلِمَتُ اللَّهِ كَما هي؟ فقال : هي عين الكبريت، وعين اليمن وعين البرهوت، وعين الطبرية، وحمّة ماسيدان، وحمّة إفريقية وعين باحوران ونحن الكلمات التي لا تدرك فضائلنا ولا تستقصى<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** الحمّة بفتح الحاء وتشديد الميم: كلّ عين فيها ماء حار ينبع يستشفي بها الأعلّاء، ذكره الفيروزآباديّ.

٢ - فس: ﴿وَلَوْلَا حَكِلِمَةُ ٱلْفَصْلِ لَقَضِى بَيْنَهُمْ ﴾ قال: الكلمة الإمام، والذليل على ذلك قوله: ﴿وَجَمَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾ يعني الإمامة، ثمَّ قال: ﴿وَإِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ قوله: ﴿وَجَمَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ بَرْجَعُونَ ﴾ يعني الإمامة، ثمَّ قال: ﴿وَإِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ يعني الذين ظلموا هذه الكلمة ﴿لَهُمْ عَذَابُ ٱلْبِعْرَ ﴾ ثمَّ قال: ﴿وَبَرَى ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ يعني الإمامة، ثمَّ قال: ﴿وَإِنَ ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ يعني الذين ظلموا هذه الكلمة ﴿لَهُمْ عَذَابُ ٱلْبِعْرَ ﴾ ثمَّ قال: ﴿وَرَى ٱلظَّلْلِمِينَ ﴾ يعني الذين ظلموا منه الذين ظلموا هذه الكلمة ﴿لَهُمْ عَذَابُ ٱلْبِعْرَ ﴾ ثمَّ قال: ﴿نَزَى ٱلظَّلْمِينَ ﴾ يعني الذين ظلموا أن محمّد حقّهم ﴿مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ أي خائفون ممّا ارتكبوا وعملوا ﴿وَهُو وَاقِعُ بِهِرَّ ﴾ أن محمّد حقّهم ﴿مُشْفِقِينَ مِمَّا كَسَبُوا ﴾ أي خائفون ممّا ارتكبوا وعملوا ﴿وَهُو وَاقِعُ بِهِرً ﴾ ما يخافونه، ثمَّ ذكر الله الذين آمنوا بالكلمة واتبعوها فقال: ﴿وَٱلَذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فِي رَقُومُ وَاقِعُ بِهِرَ ﴾ أي خائفون ممّا ارتكبوا وعملوا ﴿وَهُو وَاقِعُ بِهِرً ﴾ أن محمّد حقّهم ﴿مُشْفِقِينَ مِمَا الكلمة واتبعوها فقال: ﴿وَٱلَذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا ٱلصَّلِحَتِ فِي أَنَ مَالَى أَنُونَ مَالَةُ أَنْ مَنْهُ مَنْهُ أَنْهُ عَانَ أَنْ مَعْدَانَ أَعْمَرُونَ وَعَمِلُوا أَنْشَلِحَتِ فِي أَلَكُ وَاللَهُ مَاللَهُ مَا أَنْهُ عِمَانَ أَنْهُ عَالَهُ مُوالًا مَاللَهُ أَنْهُ عَامَتُ أَنْ أَعْرَى أَنَهُ عَامَانَ أَنْهُ عَالَ مَالَهُ مَالَكُونَ مَالَكُولُونَ مَا أَنْ مَاللَكُ وَعَمَانَ أَنْهُ عَامُ أَنَهُ عَامُ أَنُهُ مُنْهُ مِنْ أَنَهُ مَا أُولُوا أَنَهُ عَامَانَ أَنْهُ عَامَانَ مَا مَا مَاللهُ عَامُ مُوالَا أَنْهُ مَالَكُمُ مَالَ مَالَنُهُ عَامَ أَنْهُ مَا أُولَنَا مَا مَالُهُ مَا أَنْهُ مُنْعَانَ مَا أَنْ مَامَانَ مُ مَانُ مَالَ مَامُ أَعْمَانُ أُولُوا مُنْ أَنْهُ مُوالُهُ مُ مُنْهُ أُمُونُ مُوامُ أُنْهُ مُنْ أَنُهُ مُونَ مُعْنَا مُ مُوالُ أَنْهُ أُولَقُولُهُ أُنْهُ مُنْهُ أُولُهُ مُوامُ مُ أُولُهُ مُوالًا مُامُ أُنُوا مُعْلُ أَنْهُ أَنْهُ أُنْهُ أُعُنُولُو أُولَا أُولُوامُ مُ مُ أُنُولُ أُنُوا أُولُوا أُولُوالُ أ

٣ - فس: ﴿لَا نَبْدِيلَ لِكَلَمَنْتِ اللَّهُ ﴾ أي لا تغير للإمامة<sup>(٤)</sup>.

**أقول: ق**د مضت الأخبار الكثيرة في أبواب أحوال آدم وإبراهيم علي أنهم علي كلمات الله .

٤ - كا: باسناده عن جابر عن أبي جعفر عليتي قال: وقال الأعداء الله أولياء الشيطان أهل

(1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٠.
 (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٤٣١، تحف العقول، ص ٣٥٤، الاحتجاج ص ٤٥٤.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٧.

التكذيب والإنكار : ﴿قُلْ مَا أَسْتَلْكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ وَمَا أَنَا مِنَ ٱلْتَكْلَمْفِينَهُ يقول متكلّفاً أن أسألكم ما لستم بأهله، فقال المنافقون عند ذلك بعضهم لبعض : أما يكفي محمّداً أن يكون قهرنا عشرين [سنة]<sup>(۱)</sup> حتّى يريد أن يحمل أهل بيته على رقابنا ولئن قتل محمّد أو مات لننزعنّها من أهل بيته، ثمّ لا نعيدها فيهم أبداً، وأراد الله عز ذكره أن يعلم نبيه يشيئ الذي أخفوا في صدورهم وأسرّوا به فقال في كتابه يَتَرَجَكَ : ﴿مَ يَقُولُونَ آفَتَرَى عَلَى أَلَنَهُ كَذِبًا فَإِن يَشَرٍ آلَهُ بَ قَلَمِكُمُ يقول : لو شنت حبست عنك الوحي فلم تخبر بفضل أهل بيتك ولا بمودّتهم، وقد قال الله يَتَرَجَكَ يقول : لو شنت حبست عنك الوحي فلم تخبر بفضل أهل بيتك ولا بمودّتهم، وقد قال الله يَتَرَجَكَ في أَلَنَهُ ٱلبَعل وَيُحِنُّ أَلَى بَكَمَنَتِوْمَهُ يقول : الحق لأهل بيتك والولاية ﴿ إِنَّهُ عَلِيمُ بِذَاتِ ٱلشُّدُورِهُ ، يقول : بما ألقوه في صدورهم من العداوة لأهل بيتك والظلم بعدك الحديث<sup>(۲)</sup>.

٦ - ما: المفيد عن المظفّر بن محمّد البلخيّ عن محمّد بن جبير عن عيسى عن مخول بن إبراهيم عن عبد الرّحمان بن الأسود عن محمّد بن عبيد الله عن عمر بن عليّ عن أبي جعفر عن آبائه عنيي الذي قال : قال رسول الله عنه إنّ الله عهد إليّ عهداً فقلت : ربّ بيّنه لي، قال : آبائه عنيي قلل : قال : قال رسول الله عنه إنّ الله عهد إليّ عهداً فقلت : ربّ بيّنه لي، قال : آسمع، قلت : سمعت، قال : يا محمد إنّ عليّا راية الهدى بعدك، وإمام أولياني، ونور من أطاعني، ونور من أطاعني، وهذ من أبي محمّد بن عليّ عن أبي جعفر عن آبائه عنيي الله عنه عمر بن عليّ عن أبي جعفر عن أبائه عنه عبد إليّ عهداً فقلت : ربّ بيّنه لي، قال : آبائه عني أبي معد ألي عهد أليّ عهداً فقلت : ربّ بيّنه لي، قال : أسمع، قلت : سمعت، قال : يا محمد إنّ عليّاً راية الهدى بعدك، وإمام أولياني، ونور من أطاعني، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين فمن أحبّه فقد أحبّني، ومن أبغضه فقد أبغضني، فبشّره بذلك<sup>(3)</sup>.

٧ - يو: الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن جعفر بن محمّد عن محمّد بن عيسى القميّ عن محمّد بن محمّد بن عيسى القميّ عن محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليّي عن محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليي في قوله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا القميّ عن محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليي في قوله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَىٰ عَادَ مَعْ مَعْ محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عن محمّد بن محمّد بن محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عن أبي عبد الله عن أبي عبد الله علي قوله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَىٰ عَادَ مَعْ محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عليه في قوله : ﴿ وَلَقَدْ عَهِدُنَا إِلَىٰ عاد مَعْ محمّد بن الله عن عبد الله عن عبد الله عن عبد الله عليه محمّد في قوله : ﴿ وَلَقَدُ عَهِدُنَا إِلَىٰ عاد أَبَي عبد الله عليه محمّد وعلي والحسن والحسين والأئمة من ذرّيتهم ﴿ فَنَسَى ﴾ الكَن عاد أو الله أنزلت على محمّد علي والحسن والحسن والحسين والأئمة من ذرّيتهم ﴿ فَنَسَى ﴾ هكذا والله أنزلت على محمّد علي (٥).

قب: عن الباقر ﷺ مثله. اج ۳ ص ۱۳٦۷.

٨ - ك: الدّقاق عن حمزة العلويّ عن الفزاريّ عن محمّد بن الحسين بن زيد عن محمّد بن الحسين بن زيد عن محمّد بن زياد الأزديّ عن المفضّل بن عمر عن الصّادق جعفر بن محمد بَشَيَنَ قال : سألته عن قول الله بَتَزَيَنُ : ﴿ وَإِذِ أَبْتَلَ إِبَرَهِتُمَ رَئِبُهُ بِكَلِمَنتِ فَأَتَتَهُوْ مُنْ ما هذه الكلمات؟ قال : هي الكلمات التي الله بَتَزَيَنُ : ﴿ وَإِذِ أَبْتَلَ إِبَرَهِتُمَ رَئِبُهُ بِكَلِمَنتِ فَأَتَتَهُوْ مَنْ ما هذه الكلمات؟ قال : ما لك عن قول الله بَتَزَيْنُ : ﴿ وَإِذِ أَبْتَلَ إِبْرَهِتُمَ رَئِبُهُ بِكَلِمَنتِ فَأَتَتَهُوْ مَن ما هذه الكلمات؟ قال : هي الكلمات التي الله بَتَزَيْنُ الله الله الله الله المالة الذي إذ أَبْتَانَ إِبْرَهُ مَا مَا أَنْتَهُوْ مَنْ ما هذه الكلمات؟ قال : هي الكلمات الذي الله الله الذ

- (۱) زيادة من المصدر.
   (۲) روضة الكافي، ص ٨٤٩ ح ٥٧٤.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤٨.
   (٤) أمالي الطوسي، ص ٢٤٥ مجلس ٩ ح ٤٢٨.
  - (٥) بصائر الدرجات، ص ٨٣ ج ٢ باب ٧ ح ٤.

تلقّاها آدم من ربّه فتاب عليه، وهو أنّه قال: أسألك بحقّ محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين إلا تبت عليّ، فتاب الله عليه، إنّه هو التّواب الرّحيم، قلت له: يابن رسول الله فما يعني تَتَكَنَّ بقوله ﴿ فَأَتَنَهُنَّ قال: يعني فأتمّهنّ إلى القائم غليتي النا عشر إماماً، تسعة من ولد الحسين، قال المفضّل: فقلت له: يابن رسول الله فأخبرني عن قول الله تَتَكَنَّ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةُ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ فَال المفضّل: فقلت له: يابن رسول الله فأخبرني عن قول الله تَتَكَنَّ ﴿ وَجَعَلَهَا القيامة، قال: فقلت له: يعني بذلك الإمامة، جعلها الله في عقب الحسين غليتي إلى يوم القيامة، قال: فقلت له: يابن رسول الله فكيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون ولد القيامة، قال: فقلت له: يابن رسول الله فكيف صارت الإمامة في ولد الحسين دون ولد موسى وهارون كانا نبيّين مرسلين أخوين فجعل الله النبوّة في صلب هارون دون صلب موسى ولم يكن لأحد أن يقول: لم جعل الله ذلك؟ وكذلك الإمامة خلافة الله في أرضه، ولم يكن لأحد أن يقول: لم جعلها الله في صلب الحسين دون ملب الله تَتَكَنَّ هو الحكيم في أفعاله، لا يسئل عمّا يفعل، وهم يسئلون<sup>(1)</sup>.

بيان؛ فسّر بعض المفسّرين الكلمات بالتكاليف، وبعضهم بالسّنن الحنيفية وقيل غير ذلك، ولا يخفى أنّ تفسيره غليم الظهر من كلّ ما ذكروه، إذ الظاهر أنّ قوله تعالى : ﴿ وَإِذَ ابْتَلَى مجمل يفسره قوله : ﴿قَالَ إِنّي جَاعِلُكَ إلى آخر الآية، فالحاصل أنّ الله تعالى ابتلى إبراهيم بالكلمات التي هي الإمامة أو الأئمة فأكرمه بالإمامة، فأتمّهنّ، أي إبراهيم حيث استدعى الإمامة من الله تعالى لذرّيته فأجابه تعالى إلى ذلك في المعصومين من ذرّيّته، الذين أخرهم القائم عليم فقوله : ﴿قَالَ وَمِن ذُرّيّتِينَ تفسير لقوله : ﴿ فَاتَنَهُنَّ وَيمكن على هذا الوجه إبراع الضمير المستكن في أتمهن إليه تعالى أيضاً، أي فأتم الله تعالى الرجاع الرجاع الضمير المستكن في أتمهن إليه تعالى أيضاً، أي فأتم الله تعالى الإمامة وأكملها بدعاء إبراهيم، والأول أظهر، ولا يخفى انطباق جميع الكلام على هذا الوجه غاية الانطباق بلا تكلُّف وتعسّف.

٩ - يو: أحمد بن محمد عن عليّ بن حديد عن جميل بن درّاج عن يونس بن ظبيان عن جعفر بن محمد غليمًا قال سمعته يقول: إنّ الله إذا أراد أن يخلق الإمام من الإمام بعث ملكاً فأخذ شربة من تحت العرش، ثمَّ أوصلها أو دفعها إلى الإمام فيمكث في الرحم أربعين يوماً لا يسمع الكلام، ثمَّ يسمع بعد ذلك، فإذا وضعته أمّه بعث ذلك الملك الذي كان أخذ الشربة ويكتب على عضده الأيمام .

١٠ – شي: عن جابر قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن تفسير هذه الآية في قول الله: ﴿وَيُرِيدُ اللَّهُ أَن يُحِقَّى الْحَقَّى بِكَلِمَنِتِهِ. وَيَقَطَعَ دَابِرَ الْكَفِرِينَ﴾ قال أبو جعفر ﷺ : تفسيرها في الباطن يريد الله فإنه شيء يريده ولم يفعله بعد. وأمّا قوله: ﴿ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَنِتِهِ.﴾ فإنّه يعني

(۱) کمال الدین، ص ۳۳۵. (۲) بصائر الدرجات، ص ۴۰۵ ج ۹ باب ۱۱ ح ۵.

يحق حقّ آل محمّد، وأمّا قوله: ﴿بِكَلِمَنِتِهِ ﴾ قال: كلماته في الباطن، عليّ هو كلمة الله في الباطن. وأمّا قوله: ﴿وَيَقَطَعَ دَابِرَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ فيعني بني أمية هم الكافرون، يقطع الله دابرهم، وأمّا قوله: ﴿لِيُحِقَّ الْحَقَّ ﴾ فإنّه يعني ليحق حقّ آل محمّد حين يقوم القائم، وأمّا قوله: ﴿وَبُبْطِلَ ٱلْبَطِلَ ﴾ يعني القائم، فإذا قام يبطل باطل بني أمية، وذلك ﴿لِيُحِقَّ الحَقَّ وَبُبْطِلَ ٱلْبَطِلَ وَلَوَ كَرِهُ ٱلْمُجُرِبُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

**بيان:** وذلك، أي قيام القائم غَلَيَّة ليحقّ، أو هذا هو المراد بقوله في تتمّة الآية : ﴿ لِيُحِنَّ ٱلْحَنَّ﴾ الآية.

١١ - كنزة محمّد بن العبّاس عن عليّ بن محمّد الجعفيّ عن أحمد بن القاسم الأكفانيّ عن عليّ بن محمّد بن مروان عن أبيه عن أبان بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس قال : خرج علينا عليّ بن أبي طالب عيّن ونحن في المسجد فاحتوشناه فقال : سلوني قبل أن تفقدوني، سلوني عن القرآن، فإنّ في القرآن علم الأولين والآخرين، لم يدع لقائل مقالاً، ولا يعلم سلوني عن القرآن، فإنّ في العرآن علم الأولين والآخرين، لم يدع لقائل مقالاً، ولا يعلم علمه الوي الأخرين، لم يدع لقائل مقالاً، ولا يعلم ملوني عن القرآن، فإنّ في القرآن علم الأولين والآخرين، لم يدع لقائل مقالاً، ولا يعلم علمه الموني عن القرآن، فإنّ في القرآن علم الأولين والآخرين، لم يدع لقائل مقالاً، ولا يعلم علمه الله الله والراسخون في العلم وليسوا بواحد، ورسول الله عليه كان واحداً منهم، علمه الله سبحانه إياه، وعلمنيه رسول الله عليه ، ثمّ لا يزال في عقبه إلى يوم تقوم الساعة، ثمّ قرأ : فوراً يما أكثيكة ألماكتيكة في فأنا من رسول الله عليه علم المرابية في أيراً علم أوليك وكان وأحداً منهم، علمه الله سبحانه إياه، وعلمنيه رسول الله عليهم ، ثمّ لا يزال في عقبه إلى يوم تقوم الساعة، ثمّ قرأ : فوريقيّة قيمًا تكرك عال موسيك ومال الله عليهم ، عنهم الم يعقبه إلى يوم تقوم الساعة، ثمّ قرأ : فوريقيّة قيمًا تكرك عال موسيك ومال همي عقبنا إلى أن تقوم الساعة . ثمّ قرأ : فوريقيّة في قرأ : فوريك في قرئل مي عقبنا إلى أن تقوم الساعة . ثمّ قرأ : فوريقيكة أيقيز أله قال ، كان رسول الله عليهم ، ونحن أهل البيت عقب إبراهيم ، وعقب إمراهيم محمّد عليهم (<sup>(۲)</sup>).

١٢ – كنز؛ محمّد بن الحسين بن عليّ بن مهران عن أبيه عن جدّه عن الحسين بن سعيد عن محمّد بن سنان عن أبي سلام عن سورة بن كليب عن أبي بصير عن أبي جعفر عليمًا في قول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِدِ قَال : إنها في الحسين، فلم يزل هذا الأمر منذ أفضي إلى الحسين عليمًا ينتقل من والد إلى ولد، ولا يرجع إلى أخ ولا إلى عم، ولا يعلم أحد منهم خرج من الدّنيا إلا وله ولد، وإنّ عبد الله بن جعفر خرج من الدّنيا ولا ولد له، وإنّ عبد الله يتركين الحسين عن أبي عم، ولا يعلم أفضي إلى الحسين عليمًا إلا وله ولد، وإنها في الحسين من الدّنيا ولا ولد له، ولم يرجع عمر خرج من الدّنيا إلا وله ولد، وإنّ عبد الله بن جعفر خرج من الدّنيا ولا ولد له، ولم يرجع بن جنوب عن الما يمم وله ولد منهم خرج من الدّنيا إلا وله ولد، وإنّ عبد الله بن جعفر خرج من الدّنيا ولا ولد له، وله يمكن بن جعفر خرج من الدّنيا ولا وله ولد منهم أنه بن جعفر خرج من الدّنيا إلا منه والد إلى الحسين جعفر خرج من الدّنيا ولا وله ولد منهم أنه بن جعفر خرج من الدّنيا ولا شهراً".

بيان: لعلّ قوله: قولا يعلم أحد منهم، كلام الحسين بن سعيد أو غيره من رواة الخبر، وغرضه بيان إبطال مذهب الفطحية بهذا الخبر، فإنّهم قالوا بإمامة عبد الله الأفطح بن الصادق غليظة، ثمّ اعلم أنّ تلك الآية وقعت بعد قصّة إبراهيم غليظة حيث قال: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَفَوْمِهِ إِنِّنِي بَرَآ، مِمّا تَعْبُدُونَ ٢٠ إِلَا ٱلَّذِى فَطَرَنِي فَإِنَّهُمُ سَيَهْدِينِ ٢٠ ثُمَّ ذكر ذلك.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٤ ح ٧ من سورة الأنفال.
- (٢) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٤٠ في تأويل الآية ٢٨ من سورة الزخرف.

وقال البيضاويّ : أي وجعل إبراهيم أو الله تعالى كلمة التوحيد ﴿ كَلِمَةُ بَافِيَةُ فِي عَفِيهِ.﴾ أي في ذرّيته فيكون فيهم أبداً من يوحد الله ويدعو إلى توحيده ﴿ وَلَمَلَّهُمَ يَرْجِعُونَ ﴾ أي يرجع من أشرك منهم بدعاء من وحَده ونحوه . قال الطبرسيّ <sub>كلفه</sub> : ثمَّ قال : وقيل : الكلمة الباقية في عقبه هي الإمامة إلى يوم القيامة عن أبي عبد الله عَظِيمَةِ ، واختلف في عقبه من هم ، فقيل : ولده إلى يوم القيامة عن الحسن وقيل : هم آل محمّد عَشَقي عن السّدي أن .

١٣ - كَمْتُوْ، روى الحسن بن أبي الحسن الدّيلميّ باسناده عن رجاله عن مالك بن عبد الله قال : قلت لمولاي الرّضا ﷺ : قوله تعالى : ﴿ وَٱلْزَمَهُمَ حَكِلِمَةَ النَّقُوَىٰ﴾ قال : هي ولاية أمير المؤمنين ﷺ <sup>(٢)</sup>.

18 - كَثرَة روى محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن محمّد بن هارون عن محمّد بن مالك عن نعمة بن فضيل<sup>(۳)</sup> عن غالب الجهنيّ عن أبي جعفر عن آبائه عن عليّ عن ين قال : قال لي النبيّ عنه لمّا أسري بي إلى السّماء ثمَّ إلى سدرة المنتهى أوقفت بين يدي ربّي يَرَكَن فقال لي : يا محمد، فقلت : لبّيك ربي وسعديك، قال : قد بلوت خلقي فأيّهم وجدت أطوع لك؟ قلت : ربّي عليّاً عن عليّ عن عليّ عن ين يدي ربّي يَرَكَن فقال لي : يا محمد، فقلت : لبّيك ربي وسعديك، قال : قد بلوت خلقي فأيّهم وجدت أطوع لك؟ قلت : ربّي عليّاً عن عليّ عن الله عنه محمّد، فهل انخذت لنفسك خليفة يؤدّي عنك، قلت : ربّي علياً عن من كتابي ما لا يعلمون؟ قال : قلت : لا، فاختر لي فإن خيرتك خير لي، قال : ويعلّم عبادي من كتابي ما لا يعلمون؟ قال : قلت : لا، فاختر لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، قال : قد اخترت لي فإن خيرتك خير لي، وهو أمير ويعلّم عبادي من حمّد عليّ راية الهدى وإمام من قد أطاعني، ونور أوليائي، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين، من أحبّه فقد أحبّني، ومن أبغضه المؤمنين حقاً لم ينلها أحد قبله، وليست لأحد بعده، يا محمّد عليّ راية الهدى وإمام من أطاعني، ونور أوليائي، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين، من أحبّه فقد أحبّني، ومن أبغضه أطاعني، ونور أوليائي، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين، من أحبة فقد أحبّني، ومن أبغضه أطاعني، ونور أوليائي، وهو الكلمة التي ألزمتها المتقين، من أحبة فقد أحبّني، ومن أبغضه أطاعني، ونور أوليائي، وهو الغلي غيفة من أبغضته، إلى مختص به أحداً من أوليائي، قاله أولى بي، فقال النبي وصلى في وصلى عن محمد، غير ألي مختص من أوليائي ولا أوليائي ولا أولياءي ولا أولياءي ولا أولياءي ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أولياءي ولا أولياءي ولا أولياءي ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أولياءي ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أولياء ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أولياء ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أولياء ولا أوليائي أخي ولا أولياء . أي أولياء ولا أوليائي ولا أوليائي ولا أوليائي أخي ولى أولياء .

- (۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٠٤.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٨ في تأويل الآية ٢٦ من سورة الفتح.
- (٣) الصحيح هو محمد بن فضيل [النمازي].
  (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٨.

سمعت، فقال الله بَجَوَيَمَاني : أخبر عليّاً بأنّه أمير المؤمنين وسيّد المسلمين، وأولى النّاس بالناس، والكلمة الّتي ألزمتها المتّقين<sup>(۱)</sup>.

١٦ - فس: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ حَقَّتْ عَلَيْهِمْ كَلِمَتُ رَبِكَ لَا يُؤْمِنُونُ ﴿ وَلَوْ جَآءَتُهُمْ كُلُ مَايَةٍ حَقَق عَلَيْهِمْ حَقُلُ مَايَةٍ عَقَى يَرُوْ ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جحدوا أمير المؤمنين تَشْتَذْهِ ، وقوله : ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ حَقَّتَ عَلَيْهِمْ حَقَق أَمْير المؤمنين تَشْتَذَهِ ، وقوله : ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ حَقَق عَلَيْهِمْ حَقَق عَلَيْهِمْ حَقَق عَلَيْهِمْ حَقَق عَلَيْهِمْ حَقَق عَلَيْهِمْ الْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ جحدوا أمير المؤمنين تَشْتَذَهِ ، وقوله : ﴿إِنَّ ٱلْذِينَ حَقَق عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمْ مَعْتَى يَرُوْ ٱلْعَذَابَ ٱلأَلِيمَ ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ جحدوا أمير المؤمنين تشْتَقَيْهِمْ ، وقوله : ﴿ إِنَّ ٱلَذِينَ حَقَق عَلَيْهِمُ عَلَيْهِمُ الولاية وفرض عليهم الإيمان بها حقق عَلَيْهِمْ عَلَيْهُمُ الْإِيمَانَ بِهَا عَقَقَتْ عَلَيْهِمُ الولاية وفرض عليهم الإيمان بها فلم يؤمنوا بها (<sup>1</sup>).

**بيان:** على تأويله ﷺ المراد بالكلمة الولاية، أي تمّت عليهم الحجّة فيها وقال بعض المفسّرين: أي أخبرالله بأنّهم لا يؤمنون، وقيل: أي وجب عليهم سخطه وغضبه.

١٧ - قب، عمّار بن يقظان الأسديّ عن أبي عبد الله عليتي في قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَعْمَعُدُ اللَّهُ عَلَيْتِهِ وَأَهْوَى بَوْلَهُ تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَعْمَعُدُ اللَّهُ عَلَيْتِهُ وَالْعَمَدُ اللَّهِ عَمَار بن يقظان الأسديّ عن أبي عبد الله عليتي في قوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَعْمَعُدُ الْكَلُمُ الطَّيْبَ وَالْعَمَلُ الصَّدِيحَ بَرْفَعُهُمُ فَال: ولايتنا أهل البيت، وأهوى بيده إلى صدره، فمن لم يتولّنا لم يوفع الله له عملاً (٢).

١٨ – السدّيّ في قوله تعالى: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِبِهِ.﴾ أي في آل محمّد أي نوالي بهم إلى يوم القيامة، ونتبرّاً من أعدائهم إليها<sup>(٤)</sup>.

14 - قب: يحيى بن عبد الله بن الحسن عن الصادق علي في قوله تعالى : ﴿وَلَقَدْ سَبَعَتْ كَلِيَنَا لِيبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ إِنَّهُمْ لَمُمُ الْمَنْصُورُونَ () قال : نحن هم (°).

**بيان؛** لعلّ المعنى أنّا نحن الكلمة الّتي ذكرها الله للعباد المرسلين، أو ولايتنا بأن يكون قوله : ﴿إِنَّهُمْ لَمُمُ الْمَنْصُورُونَ﴾ استثنافاً، ويحتمل أن يكون المعنى إنا داخلون في الوعد بالنصرة والغلبة، لأنّ نصرهم نصر النبيّ ﷺ .

٢٠ - فس: ثمَّ ذكر الأئمّة صلوات الله عليهم فقال: ﴿وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةً فِي عَقِبِهِ. لَعَلَّهُمْ بَرْجِعُونَ﴾ يعني فإنّهم يرجعون، أي الأئمّة إلى الدنيا<sup>(1)</sup>.

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٨.
   (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٣١٨.
   (٣) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٥٢.
  - مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٢٣٤.
     (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥٦.
    - (۷) العمدة، ص ۳۷۹ ح ۷٤۰.

٥١ – باب / أنهم ﷺ حرمات الله

٢٢ – **كاء** بإسناده عن أبي جعفر ظلِّيَلا : إنّه لينزل إلى وليّ الأمر تفسير الأمور سنة سنة، يؤمر فيها في أمر نفسه بكذا وكذا، وفي أمر النّاس بكذا وكذا وإنّه ليحدث لوليّ الأمر سوى ذلك كلّ يوم علم الله كَبَرَيَكُ الخاصّ والمكنون العجيب المخزون مثل ما ينزل في تلك الليلة من الأمر، ثمَّ قرأ : ﴿وَلَوَ أَنَّمَا فِي ٱلأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ﴾ الآية<sup>(١)</sup>.

٢٣ - فس، ﴿وَلَوَ أَنَّمَا فِى ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةِ ﴾ الآية، قال: وذلك أنّ اليهود سألوا رسول الله ﷺ عن الروح فقال: ﴿الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَفِ وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْفِلْمِ إِلَا قَلِيـلَا ﴾ قالوا: نحن خاصّة، قال: بل النّاس عامة، قالوا: فكيف يجتمع هذا يا محمد؟ تزعم أنّك لم تؤت من العلم إلا قليلاً وقد أوتيت العلم إلا قليلاً وقد أوتيت العران وأوتينا التوراة، وقد قرأت: ﴿وَمَن يُؤْتَ الْفِعْمَ وَهِي الله العلم الله قَلْنَا وقد أوتيت القرآن وأوتينا التوراة، وقد قرأت: ﴿وَمَن يُؤْتَ الْفِعْرَ وَقَدَ مَن الله قَلْنَا مَ عامة، قالوا: فكيف يجتمع هذا يا محمد؟ تزعم أنّك لم تؤت من العلم إلا قليلاً وقد أوتيت القرآن وأوتينا التوراة، وقد قرأت: ﴿وَمَن يُؤْتَ الْعِصَمَة ﴾ وهي التوراة فكيف يجتمع هذا يا محمد؟ تزعم أنّك لم تؤت من العلم إلا قليلاً وقد أوتيت القرآن وأوتينا التوراة، وقد قرأت: فومَن يُؤْتَ الْعِصَمَة ﴾ وهي التوراة فكيف يجتمع هذا يا محمد؟ تزعم أنّك لم تؤت من العلم إلا قليلاً وقد أوتيت القرآن وأوتينا التوراة، وقد قرأت: فوكَوَن أَنَّمَا فِي الله قول: التوراة فكيف أولاً إلى الله تبارك وتعالى أولاً أوتين ألومي ألالية يقول: ما من ذلك، وما أوتيتم كثير عندكم قليل عند الله <sup>(٢)</sup>.

۲٤ – **ل:** عن ابن عبّاس عن النبيّ ﷺ أنّه قال في خطبته : نحن كلمة التقوى وسبيل الهدى<sup>(٣)</sup>.

٢٤ – **يد:** باسناده عن أبي بصير عن أبي عبد الله غليظة قال: قال أمير المؤمنين غليظة في خطبته: أنا عروة الله الوثقى وكلمة التقوى<sup>(٤)</sup>.

۲٦ – ٤٤ عن الرضا ﷺ نحن كلمة التقوى والعروة الوثقى<sup>(٥)</sup>.

## ٥١ - باب أنهم عَلِيَهُمْ حرمات الله

الآيات: الحج (٢٢): ﴿ وَمَن يُعَظِّمْ حُرُمَنتِ ٱللَّهِ فَهُوَ خَبَّرُ لَهُ عِندَ رَبِّهِ ﴾. (٣٠٠.

**تفسير:** الحرمة ما لا يحلّ انتهاكه، وقيل في الآية : إنّها مناسك الحجّ وقيل : هي البيت الحرام، والبلد الحرام، والشّهر الحرام، والمسجد الحرام وما ورد فيما سيأتي من الأخبار هو المعوّل عليه، ولا شكّ في وجوب تعظيم الأئمّة وتكريمهم في حياتهم وبعد وفاتهم، وكذا تعظيم ماينسب إليهم من مشاهدهم وأخبارهم وآثارهم وذرّيّتهم وحاملي أخبارهم وعلومهم.

ا – **مع، ل، لي:** أبي عن الحميريّ عن اليقطينيّ عن يونس عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله ﷺ قال: لله ﷺ حرمات ثلاث ليس مثلهنّ شيء: كتابه وهو حكمته ونوره،

- اصول الكافي، ج ١ ص ١٤١ ح ٣.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٤٢ ح ٣.
  - (٣) الخصال، ص ٤٣٢ باب العشرة ح ١٤.
    - (٥) كمال الدين، ص ١٩٥ باب ٢١ ح ٦.

وبيته الّذي جعله قبلةً للناس لا يقبل من أحد توجّهاً إلى غيره، وعترة نبيّكم ﷺ <sup>(1)</sup>.

٢ - ل • سليمان بن أحمد اللخميّ عن يحيى بن عثمان بن صالح ومطّلب بن شعيب الأزديّ وأحمد بن رشيد المصريّين قالوا : حدّثنا إبراهيم بن حمّاد عن أبي حازم المدينيّ عن عمران بن عمر بن سعيد بن المسيّب عن أبيه عن جدّه عن أبي سعيد الخدريّ قال : قال رسول الله تشكيل إن لله حرمات ثلاث، من حفظهنّ حفظ الله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهنّ لم يحفظ الله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهنّ لم يحفظ الله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهنّ لم يحمد عن أبي عاريّ من الما يحمد بن عمران بن عمر بن سعيد بن المسيّب عن أبيه عن جدّه عن أبي سعيد الخدريّ قال : قال رسول عمران بن عمر بن سعيد بن المسيّب عن أبيه عن جدّه عن أبي معيد الخدريّ قال : قال رسول عمران بن عمر بن سعيد الخدريّ قال الله عمران بن عمر بن سعيد بن المسيّب عن أبيه عن جدّه عن أبي معيد الخدريّ قال : قال رسول يحمران بن عمر بن سعيد بن المسيّب عن أبيه عن جدّه عن أبي معيد الما عدريّ قال : قال رسول عمران بن عمر بن سعيد بن المسيّب عن أبيه عن حقله قاله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهنّ لم الله الله الله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهن لم يحفظ الله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهن لم يحفظ الله له أمر دينه ودنياه، ومن لم يحفظهن لم يحفظ الله له ألم الله له ألله له شيئاً : حرمة الإسلام، وحرمتي، وحرمة عترتي<sup>(٢)</sup>.

٣ - ل: محمّد بن عمر البغدادي عن عبد الله بن بشر عن الحسن بن الزبرقان عن أبي بكر ابن عيّاش عن الأجلح عن أبي الزبير عن جابر قال : سمعت رسول الله في يقول : يجيء يوم القيامة ثلاثة يشكون : المصحف ، والمسجد، والعترة. يقول المصحف : يا ربّ حرّفوني ومزّقوني ، ويقول المسجد : يا ربّ عظلوني وضيّعوني ويقول العترة : يا ربّ وطردونا وشردونا فأجثو للركبتين للخصومة فيقول الله جل جلاله لي : أنا أولى بذلك<sup>(٣)</sup>.

ع – كاء عليّ بن إبراهيم عن محمّد بن عيسى عن يونس عن عليّ بن شجرة عن أبي عبد الله ﷺ قال: لله ﷺ في بلاده خمس حرم: حرمة رسول الله ﷺ وحرمة آل الرسول ﷺ، وحرمة كتاب الله عزّ وجلّ، وحرمة كعبة الله وحرمة المؤمن<sup>(٤)</sup>.

٥ - كَثْرُ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى ابن داود عن الإمام موسى بن جعفر عن أبيه ﷺ في قول الله ﷺ وكرّكَتْ : ﴿وَمَن يُعَظِّم حُرُمَكْتِ اللّه وَقَدَّ حَدَّ اللّه ﷺ في قول الله ﷺ وكرّكَتْ : ﴿وَمَن يُعَظِّم حُرُمَكَتِ اللّه وَقَدَ عَدَ اللّه ﷺ في قول الله ﷺ وكرّكَتْ : ﴿وَمَن يُعَظِّم حُرُمَكَتِ اللّهِ فَقَدَ أَسْرِكُ أَلَهُ وَعَدَ أَعْدَ أَعْدَ أَسْرِكُ أَلَهُ وَعَدَ أَعْدَ أَعْدَ أَعْدَ اللّهُ عَدَى أَعْدَ اللّه عَدَى أَعْدَ أَعْنَ عَدَى أَعْدَ أَعْنَ اللهُ عَدَى أَعْدَ أَعْنَ اللهُ اللّهُ عَدَى مَعْنَ قطع منها حرمة فقد أَعْرَكَ باللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عن اللهُ عنها حرمة فقد أُعْرَكُ اللهُ اللهُ اللهُ والله اللهُ عن أَعْنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَدَا أَعْنُ في في أَعْنَ أَعْنُ اللهُ عَنْ أَعْنَ أَعْنُ أَعْنُ أُعْنَ أُعْنَ أَعْنُ أَعْنُ أُعْنَ أَعْنَ أُعْنُ أُعْنُ أَعْنُ أَعْمَ منها حرمة فقد أُعْرَكَ باللهُ الله إلى النه إلى النهاكُ حرمة الله في بيته الحرام، والثالية تعطيل الكتاب والعمل بغيره والثالثة قطيعة ما أوجب الله من فرض مودتنا وطاعتنا<sup>(٥)</sup>.

٣ - أقول (وى ابن بطريق في المستدرك من كتاب الفردوس بإسناده عن جابر قال : قال رسول الله في يجيء يوم القيامة ثلاثة : المصحف والمسجد والعترة يقول المصحف : حرّقوني ومزّقوني، ويقول المسجد : خرّبوني وعطّلوني وضيعوني ويقول العترة : يا ربّ قتلونا وطردونا وشرّدونا، وجثوا باركين للخصومة، فيقول الله تبارك وتعالى : ذلك إليّ وأنا أولى بذلك.

- (١) معاني الأخبار، ص ١١٧، الخصال، ص ١٤٦ ياب الثلاثة ح ١٧٤، أمالي الصدوق، ص ٢٣٩ مجلس ٤٨ ح ١٣.
  - (٢) الخصال، ص ١٤٦ باب الثلاثة ح ١٧٣. (٣) الخصال، ص ١٧٥ باب الثلاثة ح ٨٢.
    - (٤) روضة الكافي، ص ٧٢٤ ح ٨٢.
       (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٢.

٥٢ -- باب أنهم ﷺ وولايتهم العدل والمعروف والإحسان والقسط والميزان، وترك ولايتهم وأعداءهم الكفر والفسوق والعصيان والفحشاء والمنكر والبغي

١ - شف؛ من كتاب محمّد بن العبّاس بن مروان عن محمّد بن هشام بن سهيل العسكريّ عن عيسى بن داود النجّار عن أبي الحسن موسى بن جعفر عن أبيه في قول الله بَتَوَيَّل : ﴿ وَأَوْفُوا بِٱلْمَهَدِّ إِنَّ ٱلْمَهَدَ كَانَ مَسْئُولا ﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكَلْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِٱلفِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمَ قال : ﴿ وَأَوْفُوا بِٱلْمَهَدِّ إِنَّ ٱلْمَهْدَ كَانَ مَسْئُولا ﴿ وَأَوْفُوا ٱلْكَلْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزِنُوا بِٱلفِسْطَاسِ ٱلْمُسْتَقِيمَ قال : إله عنه ما أخذ النبي تشكر على النّاس في مودّتنا وطاعة أمير المؤمنين أن لا يخالفوه ولا يتقدموه ولا يتقدموه ولا يقطوا رحمه، وأعلمهم أنّهم مسؤولون عنه وعن كتاب الله عزّ وجلّ، وأمّا القسطاس فهو القسطاس في مؤلولون عنه وعن كتاب الله عزّ وجلّ، وأمّا القسطاس فهو الإمام، وهو العدل من الخلق أجمعين وهو حكم الأئمّة قال الله نتقصي القسطاس في مؤلولون عنه وعن كتاب الله عزّ وجلّ، وأمّا القسطاس فهو الإمام، وهو العدل من الخلق أجمعين وهو حكم الأئمّة قال الله نتقال : ﴿ وَلَكُولَ خَيَرٌ وَأَحْدَالَةُ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلْقُ أَلْعَلْقُولُونَ عنه وعن كتاب الله عزّ وجلّ، وأمّا القسطاس فهو الإمام، وهو العدل من الخلق أجمعين وهو حكم الأئمّة قال الله نتَوَيَّة النه عن والله الله : إذاك خَيرٌ وأمّولان وما يحمه وأولول عنه وعن كتاب الله عن موالي القرآن وما يحكم ويقضي ().

٢ - فس: ﴿ وَمَنَرَبَ اللهُ مَنْلاً رَجُمَايَنِ أَحَدُهُمَا أَبْحَكُمُ لَا يَقْدِرُ عَلَى شَتٍ وَهُوَ حَلَّ عَلَى مَوْلَىٰهُ أَيْنَمَا يُوَجِّهِةُ لَا يَأْتِ بِخَبْرٍ هَلَ يَسْتَوِى هُوَ وَمَن يَأْمُرُ بِالْمَدْلِ وَهُوَ عَلَى مِرَطٍ تُسْتَفِيمِ قال: كيف يستوي هذا وهذا الَّذي يأمر بالعدل، يعني أمير المؤمنين والأئمة ظَنَيْنَا (<sup>٢)</sup>.

٣ - شيء عن عبد الأعلى عن أبي عبد الله غليَّظَلا في قول الله تعالى : ﴿ خُذِ ٱلْعَنُوَ وَأَمَّرُ بِٱلْعُرْفِ وَأَعْرِضْ عَنِ ٱلْجَهِلِينَ﴾ قال : يعني بالولاية<sup>(٣)</sup> .

٤ - كا: العدَّة عن أحمد بن محمد عن إبراهيم الهمدانيّ يرفعه إلى أبي عبد الله ظليَّظ في قوله تعالى: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَانِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَكَمَةِ﴾ قال: الأنبياء والأوصياء ظليَتَظ <sup>(٤)</sup>.

**بيان:** لعلّ المعنى أنّهم أصحاب الميزان والحاكمون عنده.

٥ – شيء عن محمّد بن أبي حمزة رفعه إلى أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرئيل على محمّد ﷺ بهذه الآية: ﴿ ٱلْظَلِيِينَ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿إِلَّا خَسَارًا﴾<sup>(٥)</sup>.

٦ - فس، قوله تعالى ﴿ إِنَّ اللَّهُ يَأْمُرُ بِالْمُدْلِ وَالْإِحْسَنِ وَإِيَّاَيٍ ذِى الْقُرْبَ وَيَنْعَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَالْبَغْنِ؟ قال: العدل شهادة أن لا إله إلا الله، وأن محمّداً رسول الله، والإحسان أمير المؤمنين عَلِيَّالِا ، والفحشاء والمنكر والبغي فلان وفلان وفلان<sup>(1)</sup>.

٧ - إرشاد القلوب: باسناده إلى عطية بن الحارث عن أبي جعفر عليه في قوله تعالى:

(1) اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ٢٩٦.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٦ ح ٢٢٧ من سورة الأعراف.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٦ ح ٢٢٧ من سورة الأعراف.
 (٤) أصول الكافي، ج ٢ ص ٢٤٩ ح ٢٦٩.
 (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٩٩ ح ١٥٥ من سورة الإسراء.
 (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٩٩ .

إِنَّ أَنْتُهُ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِينَ الآية، قال: العدل شهادة الإخلاص وأن محمّداً رسول الله، والإحسان ولاية أمير المؤمنين تلايتين والإتيان بطاعتهما، وإيتاء ذي القربى الحسن والحسين والأئمة من ولده لليتي في وَيَنْعَن عَنِ ٱلْفَحْشَاءِ وَٱلْمُنْكَرِ وَٱلْبَغْيَى هو من ظلمهم وقتلهم ومنع حقوقهم<sup>(1)</sup>.

**بيان:** لعلّه كان في قراءته غليَّة حقّه، فأسقطته النّساخ، أو (أداء) مكان (إيتاء) فصحّفته.

٩- في: الكلينيّ عن العدَّة عن أحمد بن محمّد عن الأهوازيّ عن أبي وهب عن محمّد بن منصور قال: سألته يعني أبا عبد الله عليميًا عن قول الله تَتَوَكُن : ﴿وَإِذَا فَعَلُوا فَنَحِشَةَ قَالُوا وَجَدْنا عَلَيَهُمَ مَالَة فَتَرَا عَبَى أبا عبد الله عليميًا عن قول الله تَتَوَكُون عَلَى اللهِ عالمي فَعَلُوا فَنَحِشَة قَالُوا وَجَدْنا عَلَيهَا مَابَاتَه عني أبا عبد الله عليمي عن قول الله تَتَوَكُون عَلى اللهِ عالمي عن قول الله تَتَوَكُن عَلى الله عليمي قال: سألته يعني أبا عبد الله عليمي عن قول الله تَتَوَكُون عَلى اللهِ عالمي عالمي قال: فهل عليمية أمركا عباً قُل إن الله عنه كَرُم بِالفَحَشَاتِ أَنْقُولُونَ عَلى اللهِ عالمي عالمي قال: فهل رأيت أحداً زعم أن الله أمره بالزنا وشرب الخمر أو شيء من هذه المحارم؟ قلت : لا، قال: فهل رأيت أحداً زعم أن الله أمره بالزنا وشرب الخمر أو شيء من هذه المحارم؟ قلت : لا، قال: فهل منا هذه الفاحشة التي يدعون أن الله أمرهم بها؟ قلت : الله أعلم ووليّه، وألى فإن هذا في أولياء أندة المحارم الخمر أو شيء من هذه المحارم؟ قلت : لا، قال أولياء أندة الفاحشة التي يدعون أن الله أمرهم بها؟ قلت : الله أعلم ووليّه، وألى اله أمرهم أو شيء من هذه المحارم عال: في قلما هذه الفاحشة التي يدعون أن الله أمرهم بها؟ قلت : الله أعلم ووليّه، وأله : فإن هذا في أولياء أندة اله أرحره أنه أمرهم بها؟ قلت : الله أعلم ووليّه، وأله : فإن هذا في أولياء أندة اله أرد الله أمرهم بالائتمام بهم فرد الله ذلك عليهم، وأخبرهم أنهم قالوا أولياء أندة الحرم في ذلك منهم فاحشة (<sup>٣</sup>).

١٠ – وبهذا الإسناد عن محمّد بن منصور قال: سألت عبداً صالحاً عليه عن قول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي ٱلْغُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ قال: فقال: إنّ القرآن له ظاهر وباطن فجميع ما حرّم الله في القرآن فهو حرام على ظاهره، كما هو في الظاهر، والباطن من ذلك أنمة ألمة الجور، وجميع ما أحل الله في الكتاب فهو حلال وهو الظاهر، والباطن من ذلك أنمة الجرير.

١١ - **كنز:** محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن عمرو بن محمّد بن زكي عن محمّد ابن الفضيل عن محمّد بن شعيب عن قيس بن الرّبيع عن منذر الثوريّ عن محمّد بن الحنفيّة عن

- لم نجده في ارشاد القلوب ولكنه في تأويل الآيات الظاهرة نقلاً عن الديلمي ص ٢٦٤.
- (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٨ ح ٦٠ من سورة النحل وما بين قوسين زيادة من المصدر.
  - (٣) كتاب الغيبة للنعماني، ص ٨٢.

٥٣ – باب / أنهم ﷺ جنب الله ووجه الله ويد الله وأمثالها

أبيه عليٍّ ظليًّا فإلى: يقول الله تَتَوَى الله اللهُ عَرَضًا اللهُ لَمَعَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ فأنا ذلك المحسن (١).

١٢ - فرة الحسين بن سعيد باسناده عن أبي جعفر غلي الله تعالى: كنت معه جالساً فقال لي: إنّ الله تعالى يقول: ﴿ إِنَّ أَلَنَهُ يَأْمُرُ بِٱلْعَدْلِ وَٱلْإِحْسَنِنِ وَإِبِتَآيٍ ذِى ٱلْقُرْبَكِ ٥ قال: العدل رسول الله عنه ، والإحسان أمير المؤمنين علي بن أبي طالب غلي ، وإيتاء ذي القربى فاطمة غلي (٢).

١٣ - شيء عن عطاء الهمدانيّ عن أبي جعفر غليَّ قال: العدل شهادة أن لا إله إلا الله، والإحسان ولاية أمير المؤمنين غليمًا ، و﴿ ٱلْفَحْشَاءِ الأَوَّل، و﴿ ٱلْمُنكَرِكُ الثاني، و﴿ البغي﴾ الثالث<sup>(٣)</sup>.

١٤ – وفي رواية سعد الاسكاف عنه قال: ياسعد إنّ الله يأمر بالعدل وهو محمّد فمن أطاعه فقد عدل، والاحسان عليّ عَلَيَّظَيْر ومن تولاه فقد أحسن، والمحسن في الجنة، وإيتاء ذي القربي قرابتنا، أمر الله العباد بمودتنا وإيتائنا، ونهاهم عن الفحشاء والمنكر والبغي، من بغي علينا أهل البيت، ودعا إلى غيرنا<sup>(٤)</sup>.

٥٣ - باب أنهم شَيَّي جنب الله ووجه الله ويد الله وأمثالها (°)

١ - قب: عن أبي الجارود عن الباقر ﷺ في قول الله تعالى : ﴿ مَا فَرَطْتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ ﴾ قال: نحن جنب الله<sup>(١)</sup>. وعن الصادق ﷺ مثله.

٢ – أبو ذر في خبر عن النبيّ ﷺ يا أبا ذرّ يؤتى بجاحد عليّ يوم القيامة أعمى أبكم، يتكبكب في ظلمات يوم القيامة، ينادي يا حسرتا على ما فرّطت في جنب الله.

٣ – الصّادق والباقر والسجّاد ﷺ في هذه الآية قالوا : جنب الله عليّ . وهو حجّة الله على الخلق يوم القيامة .

٤ - الرضا عليمان : ﴿ فِي جَنْبِ اللَّهِ قَالَ : فِي وَلاية عليّ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ 
 ٥ - وقال أمير المؤمنين غليمان : أنا صراط الله، أنا جنب الله .
 ٢ - وقوله : ﴿ وَبَبْعَىٰ وَجَهُ رَبِكَ ذُو ٱلْجَلَلِ وَٱلْإِكْرَامِ قَالَ الصّادق غَلَيْمَان : نحن وجه الله <sup>(٧)</sup>.
 ٧ - وروى أبو حمزة عن الباقر غليمان وضريس الكناسيّ عن الصّادق غليمان في قوله تعالى: ﴿ كُلُ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَا وَجُهَامُ قَال : نحن الوجه الذي يؤلم في قوله الله .

(1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢٤.
 (٢) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٩ ح ٢٢ و٢٣ من سورة النحل.
 (٣) - (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٩ ح ٢٢ و٣٣ من سورة النحل.
 (٥) أقول: الإضافة التشريفية كقوله: ببت الله وروح الله وغيرها... [النمازي].
 (٦) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٩٩... (٧) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٣ ص ٣١٥.
 (٨) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٣٤.

٨ – كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن حمد الله بن حمّاد عن حمران عن ابن تغلب عن الصّادق عن آبانه ظليميًا في قول الله تعالى : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى حَمّاد عن حمران عن ابن تغلب عن الصّادق عن آبانه ظليميًا في قول الله تعالى : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا مَ فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللّهِ قول : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا مَ فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللّهِ تعالى : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا فَ ظُلُمَةً فَي قول الله تعالى : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللّهِ لَقَلِهِ قال : خلقنا الله جزءاً من جنب الله وذلك قوله بَخْرَيَّا : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللهِ عالى : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللهِ يَعْلَى اللهِ تعالى : ﴿ بَحَمّرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللهِ فِي قول اللهِ تعالى : ﴿ بَحَمّرَيَ عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللهِ فَي قال : خلقنا الله جزءاً من جنب الله وذلك قوله بَخْرَيَكَ اللهِ فَي عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَلُبِ اللهِ فِي قول اللهِ على في قول اللهِ عن أول : خلقنا الله جزءاً من جنب الله وذلك قوله بَخْرَيَكَ !

٩ - وبهذا الإسناد عن عبد الله بن حمّاد عن سدير قال : سمعت أبا عبد الله ظليماني يقول وقد سأله رجل عن قول الله نجريماني : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ فقال أبو عبد الله ظليماني : سأله رجل عن قول الله نجريماني : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ اللَهِ ﴾ فقال أبو عبد الله ظليماني : أساله رجل عن قول الله نجريماني : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَنْبِ اللَهِ ﴾ فقال أبو عبد الله ظليماني : أساله رجل عن قول الله نجريماني : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَطتُ فِي جَنْبِ اللَهِ ﴾ فقال أبو عبد الله ظليماني : أساله رجل عن قول الله نجريماني : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا نُوطتُ فِي جَنْبِ اللهِ ، خلقنا من نور جنب الله ، وذلك قول الكافر إذا استقرّت به الذار : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَنْبِ اللهِ عليهم أجمعين (٢) .

١٠ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن ابن عيسى عن الأهوازيّ عن محمّد ابن إسماعبل عن حمزة بن بزيع عن عليّ بن سويد السّائيّ عن أبي الحسن ظلّيّلا في قول الله يَتَرَبّع مَن حمّد في خَلْبُ الله يَتَرَبّع مَن عليّ بن أبي العسن غليتي بن أبي الله يَتَرَبّع من عليّ بن أبي الله يتَرَبّع من عليّ بن الله يتَرَبّع عن الله الله الله الله أمير المؤمنين عليّ بن أبي الله يتَرَبّع من عليّ بن أبي الله يتَرَبّع من عليّ بن أبي الله يتربي عن عليّ بن أبي الله يتَرَبّع من عليّ بن أبي الله يتَرَبّع عليّ بن أبي الله يتَرَبّع من عليّ بن أبي الله يتربي الله أمير المؤمنين عليّ بن أبي الله يتربّع من كان بعده من الأوصياء بالمكان الرّفيع إلى أن ينتهي إلى الأخير منهم، والله أعلم بما هو كان بعده ألله .

ير: ابن عيسى مثله. «ص ٧٥ ج ٢ باب ٣ ح ٢٠.

11 - كنز: محمّد بن العبّاس عن عبد الله بن همّام عن عبد الله بن جعفر عن إبراهيم بن هاشم عن محمّد بن خالد عن الحسن بن محبوب عن الأحول عن سلام بن المستنير قال: هاشم عن محمّد بن خالد عن الحسن بن محبوب عن الأحول عن سلام بن المستنير قال: سألت أبا جعفر عليمي في قول الله بتمريح المي أن شيء هالك إلا وَجَهَمَم في قال: نحن والله وجهه الذي قال، ولن نهلك إلى يوم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: (كُلُ شَيَ هالله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: في قلب أبي ويم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: ولن نهلك إلى يوم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: ولن نهلك إلى يوم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: (كُلُ شَيّ هالِكُ إلا وَجَهَمَمُ في وليس منا ميت يموت إلا وخلفه عاقبة منه الوجه الذي هو الذي هو قال: (كُلُ شَيّ هالِكُ إلا وَجَهَمَمُ في وليس منا ميت يموت إلى يوم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: (كُلُ شَيّ هالِكُ إلا وَجَهَمَمُ في وليس منا ميت يموت إلا وخلفه عاقبة منه إلى يوم القيامة بما أمر الله به من طاعتنا وموالاتنا، فذلك والله الوجه الذي هو قال: (كُلُ شَيّ هالِكُ إلا وَجَهَمَمُ في وليس منا ميت يموت إلا وخلفه عاقبة منه إلى يوم القيامة.

١٣ – فس: أبي عن ابن أبي عمير عن منصور بن يونس عن أبي حمزة عن أبي جعفر علي الله في قوله : ﴿ كُلُّ شَيَّةٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُمٌ ﴾ قال : فيفنى كلّ شيء ويبقى الوجه؟ الله أعظم من أن يوصف، لا، ولكن معناه كلّ شيء هالك إلا دينه، ونحن الوجه الّذي يؤتى الله منه، لم نزل في عباده ما دام الله له فيهم روية فإذا لم يكن له فيهم رويّة رفعنا إليه ففعل بنا ما أحبّ، قلت :

- (١) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٠٨ في تأويل الآية ٥٦ من سورة الزمر .
- (٤) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٧ في تأويل الآية ٨٨ من سورة القصص.

جعلت فداك وما الرويّة؟ قال: الحاجة<sup>(١)</sup>.

**بيان؛** الرّوية إمّا بالتشديد بمعنى التفكّر، فإن من له حاجة إلى أحدينظر ويتفكر في إصلاح أموره، أو بالتخفيف مهموزاً، أي نظر رحمة. والأظهر أنّه كان بالباء الموحدّة، قال الفيروزآباديّ الرّؤبة ويضمّ: الحاجة، وعلى التقادير هي كناية عن إرادة بقائهم وخيرهم وصلاحهم.

18 - فس: ﴿وَأَنَّبِعُوَا أَحْسَنَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن رَّبِحَهُمَ القرآن وولاية أمير المؤمنين غَلِيَنْ والأثمة، والدليل على ذلك قول الله بَتَرَبَيْكُم أَن تَقُولَ نَقْشُ بَحَسْرَتَى عَلَى مَا المؤمنين غَلِيَنْ والأثمة، والدليل على ذلك قول الله بَتَرَبَيْكُم : ﴿أَن تَقُولَ نَقْشُ بَحَسْرَتَى عَلَى مَا أَمَرْ مُؤْمَلُتُ فِي جُلُبٍ أَلَيْوِ قَال: في الامام، لقول الصادق غَلِيَنْ : نحن جنب الله <sup>(٢)</sup>.

١٥ - فس: الآية هكذا : ﴿ مِن زَيِّكُم مِن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُمُ ٱلْعُذَابُ بَغْنَةً وَأَنتُر لَا تَشْعُرُونَ فَنْ أَن تَقُولَ نَفْسٌ الآية ، فلما فسر الصادق تَشْخُرُونَ أَن تَقُولَ نَفْسٌ الآية ، فلما فسر الصادق تَشْخُرُونَ إن ما أمر الله بالأئمة دل ذلك على أن ما أمر الله بمتابعته في الآية السابقة شامل للولاية فتدتر .

١٦ – **ير:** محمّد بن الحسين عن أحمد بن بشر عن حسّان الجمّال عن هاشم بن أبي عمّار قال: سمعت أمير المؤمنين ﷺ يقول: أنا عين الله، وأنا جنب الله، وأنا يد الله، وأنا باب الله<sup>(٣)</sup>.

١٧ - **يو:** أحمد عن الحسين عن فضالة عن القاسم بن بريد عن مالك الجهنيّ قال: سمعت أبا عبد الله تلايِّلِلا يقول: إنَّا شجرة من جنب الله، فمن وصلنا وصله الله ثمَّ تلا هذه الآية: ﴿أَن تَقُولَ نَفَسٌ بَحَسَرَنَى عَلَى مَا فَرَّطتُ فِي جَنْبِ ٱللَّهِ وَإِن كُنتُ لَمِنَ السَّنخِرِينَ﴾<sup>(٤)</sup>.

مِ**يان:** قوله ﷺ : «إنا شجرة» في بعض النسخ: «شجنة» قال الجزريّ: فيه: الرّحم شجنة من الرّحمان، أي قرابة مشتبكة كاشتباك العروق، شبّه بذلك مجازاً وأصل الشجنة بالضمّ والكسر : شعبة من غصن من غصون الشّجرة، أقول : على التّقديرين هو كناية عن قربهم من جنّات الربّ عزّ وجلّ، وأن من تمسّك بهم فهو يصل إليه تعالى .

١٨ – **ير:** أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن المسلي عن عبد الله بن سليمان قال: قلت لأبي عبد الله تلايتيني : قول الله تَتَكَيَّكُ : ﴿أَن تَقُولَ نَفْسٌ بَحَسْرَتَى عَلَى مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللَّوَ﴾ قال: عليّ تلايتيني جنب الله<sup>(٥)</sup>.

١٩ - ج: في حديث طويل يذكر فيه إتيان رجل من الزنادقة أمير المؤمنين عليته وسؤاله عمّا اشتبه عليه من آيات القرآن، وظنّ التناقض فيها، فأجابه عليه من آيات القرآن، وظنّ التناقض فيها، فأجابه عليه من آيات القرآن، وظنّ التناقض فيها، فأجابه عليهما أوأسلم، فكان ممّا سأله قوله : وأجده يقول : ﴿ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَعْتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُوا فَنَمَ وَجَدُ اللَّوَ ﴾ ﴿ كُلْ شَيْءٍ

- (۱) تفسير القمي، ج ۲ ص ١٢٤.
   (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ٢٢١.
   (۳) ذهب السالي المي م ۲ من ٢٢٩.
  - (٣) (٥) بصائر الدرجات، ص ٧٥ ج ٢ باب ٣ ح ٢ و٥ و٨.

هَالِكُ إِلَا وَجَهَهُمْ ﴾ وَوَأَحْدَبُ ٱلَيِبِينِ مَآ أَحْدَبُ ٱلْيَبِينِ ﴾ وَوَأَحْمَبُ ٱلْيَمَالِ مَا آَحْمَبُ ٱلْيَمَالِ مَا المَحْدِ وَالوَجِه وَاليمين والشَّمال؟ فإن الأمر في ذلك ملتبس جداً، فأجابه عَلَيْنَ بأن المنافقين قد غيروا وحرّفوا كثيراً من القرآن، وأسقطوا أسماء جماعة ذكرهم الله بأسمائهم من الأوصياء ومن المنافقين، لكن أعمى الله أبصارهم فتركوا كثيراً من الآيات الدالة على فضل منزلة أوليائه وفرض طاعتهم، ثم ذكر عَلَيْنَ كثيراً من ذلك، إلى أن قال: وقد زاد جل ذكره في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على ألى أن قال: وقد زاد جل ذكره في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على في النبيان وإثبات الحجة بقوله في أصفيائه وأوليائه على في الذي إذ أردت أن تصف قربه منه، إلى توليائه وأول نفش بحسري على ما ي ازدت أن تصف قربه منه، إلى ترى أنك تقول: فلان إلى جنب فلان: إذ أردت أن تصف قربه منه، إلى الحرف وأحمى قلبي في كتابه هذه الرموز التي لا يعلمها غيره وغير أنبيائه وحججه في أرضه لعلمه بما يحدثه في كتابه المبذلون من إسقاط أسماء حججه وغير أنبيائه وحججه في أرضه لعلمه بما يحدثه في كتابه المبذلون من إسقاط أسماء حجبه أردت أن تصف قربه منه، إلى منه بما طلهم، فأثبت فيه الرموز، وأعمى قلوبهم وأبصارهم لما عليهم في تركها وترك غيرها من الخطاب الدال على ما أحدورة، وجعل أهل الكتاب القائمين به والعالمين بظاهره وباطنه من شجرة أصلها ثابت وفرعها في السماء وجعل أول الكتاب القائمين به والعامين بظاهره وباطهم، فأثبت فيه الرموز، وأحمى قلوبهم وأبصارهم لما كرموز، وأحمى وترك غيرها من الخطاب الدال على ما أحدورة، وأموني أول من وخرورة، وأصماء حجم أول الكتاب المال على ما أحدثورة في تركم من من الخطاب الدال على ما أحدثو، وبعل ما محتمليه في السماء وجعل أول الكرورة، أول الماه من شخرة العلم المحاملها ثابت وفرعها في السماء ووجعل أول الكلها كل حين بإذن ربها، أي يظهر مل هذا العلم المحتمليه في الوقت، وأرقت، ووجعل أعداءها أهل الشجرة المين حاولوا إطفاء نور الله بأفواهمم، ويأبى الا إن ووجعل أعداءها أهل الشماء الماليم والها، أي

ثمّ بيّن ﷺ ذلك بأوضح البيان، إلى أن قال: وأمّا قوله: ﴿كُلُّ شَيّءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَةُ ﴾ فالمراد كلّ شيء هالك إلا دينه، لأنّ من المحال أن يهلك منه كلّ شيء، ويبقى الوجه، هو أجلّ وأعظم وأكرم من ذلك، وإنّما يهلك من ليس منه، ألا ترى أنّه قال: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ﷺ وَيَبْغَىٰ وَبْهُ ﴾ ففصل بين خلقه ووجهه<sup>(۱)</sup>.

٢٠ فس علي بن الحسين عن البرقي عن البزنطي عن هشام بن سالم عن ابن طريف عن أبي جعفر غليتي في قول الله تعالى : ﴿ لَكُوْ أَسَمُ رَبِّكَ ذِى ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ﴾ فقال : نحن جلال الله وكرامته التي أكرم الله تبارك وتعالى العباد بطاعتنا<sup>(٢)</sup>.

٢١ - ك، ابن الوليد عن الصفّار عن ابن أبي الخطّاب عن جعفر بن بشير عن عمر بن أبان عن ضريس الكناسيّ عن أبي عبد الله عظيمًا في قول الله المَجْرَضِكَ : ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَامُ ﴾ قال : نحن الوجه الّذي يؤتي الله منه<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – **يد:**العطّار عن أبيه عن سهل عن ابن يزيد عن محمّد بن سنان عن أبي سلام عن بعض أصحابنا عن أبي جعفر ﷺقال: نحن المثاني الّتي أعطاها الله نبيّنا ﷺ، ونحن وجه الله نتقلّب في الأرض بين أظهركم، عرفنا من عرفنا، ومن جهلنا فأمامه اليقين<sup>(٤)</sup>.

- (1) الاحتجاج، ص ٢٥٢.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢٤.
  - (٣) كمال الدين، ص ٢٢٢. (٤) التوحيد، ص ١٥٠.

٥٣ - باب / أنهم عليه جنب الله ووجه الله ويد الله وأمثالها

٢٣ - **يد:** أبي عن سعد عن ابن عيسى عن عليّ بن سيف عن أخيه الحسين عن أبيه سيف ابن عميرة عن خيثمة قال : سألت أبا عبد الله لللي عن قول الله بَمَرَكُم الله عن وَكُم شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجُهُمُهُم قال : دينه، وكان رسول الله يُشْتَح وأمير المؤمنين لليتي دين الله ووجهه وعينه في عباده، ولسانه الذي ينطق به، ويده على خلقه ونحن وجه الله الذي يؤتى منه، لن نزال في عباده مادامت لله فيهم رويّة قلت : وما الرّوية؟ قال : الحاجة، فإذا لم يكن لله فيهم حاجة رفعنا إليه فصنع ما أحبّ<sup>(1)</sup>.

٢٤ - يد: الدقّاق عن الأسديّ عن البرمكيّ عن ابن أبان عن بكر عن الحسين بن سعيد عن الهيثم بن عبد الله عن مروان بن صباح قال : قال أبو عبد الله عليّ : إنّ الله عَنْ لَكُنْ خلقنا فأحسن خلقنا ، وصوّرنا فأحسن صورنا وجعلنا عينه في عباده، ولسانه الناطق في خلقه، ويده المبسوطة على عباده بالرّافة والرّحمة، ووجهه الذي يؤتى منه، وبابه الذي يدلّ عليه وخزّانه في سمائه وأرضه، بنا أثمرت الأشجار، وأينعت التّمار، وجرت الأنهار، وبنا أنزل عيث المبسوطة على عباده، ولسانه الناطق في خلقه، عنه في عباده، ولسانه الناطق في خلقه، ويده المبسوطة على عباده بالرّافة والرّحمة، ووجهه الذي يؤتى منه، وبابه الذي يدلّ عليه وخزّانه في سمائه وأرضه، بنا أثمرت الأشجار، وأينعت التّمار، وجرت الأنهار، وبنا أنزل غيث السّماء، ونبت عشب الأرض، وبعبادتنا عُبد الله، ولولا نحن ما عُبد الله

**بيان:** قوله ﷺ : «لولا نحن ما عبد الله» أي نحن علّمنا النّاس طريق عبادة الله وآدابها، أو لا تتأتّى العبادة الكاملة إلا منّا، أو ولايتنا شرط قبول العبادة، والأوسط أظهر.

٢٥ - **يد:** الدقّاق عن الأسديّ عن النّخعيّ عن النوفليّ عن عليّ بن الحسين عمّن حدّثه عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله غليّظة قال : إنّ أمير المؤمنين غليّظة قال : أنا علم الله، وأنا قلب الله الواعي<sup>(٣)</sup>، ولسان الله الناطق، وعين الله النّاظرة، وأنا جنب الله، وأنا يد الله<sup>(٤)</sup>.

٢٦ – **يـر**؛ محمّد بن إسماعيل النيشابوريّ عن أحمد بن الحسن الكوفيّ عن إسماعيل بن نصر وعليّ بن عبد الله الهاشميّ عن عبد الرّحمن مثله. «ص ٧٦ ج ٢ باب ٣ ح ١٣».

قال الصّدوق تقلبة : معنى قوله ﷺ : وأنا قلب الله الواعي أنا القلب الّذي جعله الله وعاءً لعلمه، وقلبه إلى طاعته، وهو قلب مخلوق لله عز وجل. كما هو عبد الله عزّ وجلّ، ويقال: قلب الله، كما يقال: عبد الله وبيت الله وجنّة الله ونار الله وأمّا قوله: عين الله فإنّه يعني به الحافظ لدين الله، وقد قال الله ﷺ : ﴿ تَجَرِّي بِأَعْيُنِنَا﴾ أي بحفظنا، وكذلك قوله ﷺ : ﴿ وَلِنُصْنَعَ عَلَى عَيْنِيَ﴾ : معناه على حفظي<sup>(ه)</sup>.

۲۷ - مع، ید: ابن الولید عن ابن أبان عن الحسین بن سعید عن النّضر عن ابن سنان عن

- (۱) (۲) التوحيد للصدوق، ص ۱۵۱.
- (٣) أقول: وحيث أنّه صلوات الله عليه أفضل الخلائق بعد رسول الله ٢٠٠ وقلبه أوعى القلوب كلّها فقلبه خير القلوب كلّها فيكون قلب الله الواعي، ولشرافته نسب إلى الله تعالى. [النمازي].
  - (٤) (٥) التوحيد للصدوق، ص ١٦٤.

أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال : قال أمير المؤمنين ﷺ في خطبته : أنا الهادي وأنا المهتدي وأنا أبو اليتامى والمساكين وزوج الأرامل وأنا ملجاً كلّ ضعيف، ومأمن كلّ خائف، وأنا قائد المؤمنين إلى الجنّة، وأنا حبل الله المتين وأنا عروة الله الوثقى وكلمة التقوى، وأنا عين الله ولسانه الصادق ويده، وأنا جنب الله الذي يقول : ﴿أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَطَتُ فِي جَنُبِ اللَهِ﴾ وأنا يد الله المبسوطة على عباده بالرّحمة والمغفرة، وأنا باب حطّة، من عرفني وعرف حقّي فقد عرف ربّه، لأنّي وصيّ نبيّه في أرضه وحجّته على خلقه لا ينكر هذا إلا رادٌ على الله ورسوله.

قال الصدوق تلفله : الجنب : الطّاعة في لغة العرب، يقال : هذا صغير في جنب الله، أي في طاعة الله عزّ وجلّ، فمعنى قول أمير المؤمنين للَّيَظِير : أنا جنب الله أي أنا الّذي ولايتي طاعة الله، قال الله بَتَمَوَظ : ﴿أَن تَقُولَ نَفْسٌ بَحَسَرَتَنَ عَلَىٰ مَا فَرَطتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ﴾ أي في طاعة الله بَتَرَيْظ <sup>(۱)</sup>.

٢٨ - يو: أحمد بن محمد عن البرقيّ عن النّضر بن سويد عن يحيى الحلبيّ عن عبد الله بن مسكان عن مالك الجهنيّ قال : سمعت أبا عبد الله عليتية يقول : أنا شجرة من جنب الله، أو جذوة، فمن وصلنا وصله الله<sup>(٢)</sup>.

**بيان؛** الجذوة بالكسر : القطعة من اللّحم، ذكره الفيروزآباديّ، وقال : ما أحسن شجرة ضرع النّاقة، أي قدره وهيئته، أو عروقه وجلده ولحمه، انتهى. والظاهر أنّ التّرديد من الرّاوي.

> (1) التوحيد للصدرق، ص 17٤–1٦٥، معاني الأخبار، ص ١٧. (٢) بصائر الدرجات، ص ٧٧ ج ٢ باب ٣ ح ١٤. (٣) – (٤) بصائر الدرجات، ص ٧٨ ج ٢ باب ٤ ح ١-٢.

٣١ - ير؛ ابن يزيد عن ابن أبي عمير عن منصور عن جليس لأبي حمزة عن أبي حمزة قال : قلت لأبي جعفر عَلِيَمَا : جعلني الله فداك أخبرني عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجَهَهُمْ ﴾ قال: يا فلان فيهلك كلّ شيء ويبقى الوجه؟ الله أعظم من أن يوصف، ولكن معناها كلِّ شيء هالك إلا دينه نحن الوجه الَّذي يؤتى منه، لم نزل في عباد الله ما دام لله فيهم رويَّة، قلت: وما الرّوية جعلني الله فداك؟ قال: حاجة، فإذا لم يكن له فيهم حاجة رفعنا إليه فيصنع بنا ما أحبّ<sup>(۱)</sup>.

**يد، هع:** أبي عن سعد عن ابن عيسي عن ابن بزيع عن منصور مثله<sup>(٢)</sup>.

**ل:** العطّار عن سعد عن اليقطينيّ عن ابن بزيع مثله. «ص ٢٢٢ باب ٢٢ ح ٣١٠. ٣٢ - يد؛ باسناده عن صفوان عن أبي عبد الله عَلِيَّةٍ في قوله ﴾ وَكُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَتُمْ ﴾ قال: من أتى الله بما أمر به من طاعة محمّد والأئمّة من بعده عليه فهو الوجه الّذي لايهلك، ثمَّ قرأ: ﴿مَّن يُطِعِ ٱلرَّمُتُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾<sup>(٣)</sup>.

٣٣ – وبإسناده أيضاً عن صفوان عنه ﷺ قال: نحن وجه الله الَّذي لا يهلك<sup>(٤)</sup>.

٣٤ - سن: باسناده عن الحارث النضري قال: سألت أبا عبد الله علي عن هذه الآية قال: كلّ شيء هالك إلا من أخذ الطريق الّذي أنتم عليه<sup>(ه)</sup>.

٣٥ - ٢٠ في حديث طويل عن أبي الصلت عن الرضا عَلِيَّ قال : فقلت : يابن رسول الله فما معنى الخبر الّذي رووه: أنَّ ثواب لا إله إلا الله النَّظر إلى وجه الله تعالى؟ فقال: يا أبا الصلت من وصف الله بوجه كالوجوه فقد كفر، ولكن وجه الله أنبياؤه ورسله وحججه عليه ا الَّذين بهم يتوجِّه إلى الله بَجْرَيَّكَ وإلى دينه ومعرفته وقال الله بَجَرَيَّكَ : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إلَّا وَجَهَهُمُ ﴾ فالنَّظر إلى أنبياء الله تعالى ورسله وحججه ﷺ في درجاتهم ثواب عظيم للمؤمنين يوم القيامة، وقد قال النبيُّ ﷺ من أبغض أهل بيتي وعترتي لم يرني ولم أره يوم القيامة(٦) .

**بيان:** قد مضى الكلام في كتاب التّوحيد في تأويل تلك الآيات، فلا نعيده حذراً من التكرار، وجملة القول في ذلك أنَّ تلك المجازات شائعة في كلام العرب فيقال: لفلان وجه عند النَّاس، ولفلان يد على فلان، وأمثال ذلك، والوجه يطلق على الجهة، فالأئمَّة الجهة الَّتي أمر الله بالتُّوجُّه إليها، ولا يتوجُّه إليه تعالى إلا بالتُّوجُّه إليهم، وكلَّ شيء هالك باطل مضمحلٍّ إلا دينهم وطريقتهم وطاعتهم، وهم عين الله، أي شاهده على عباده، فكما أنَّ

- (1) بصائر الدرجات، ص ٧٨ ج ٢ باب ٤ ح ٣.
- (٢) التوحيد، ص ١٥١، معانى الأخبار، ص ١٢. (۳) التوحيد، ص ۱٤۹. (٤) التوحيد، ص ١٥٠.
- (٥) المحاسن، ص ٢١٩.
  - (٦) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٠٦ باب ١١ ح ٢.

الرِّجل ينظر بعينه ليطلع على الأمور فكذلك خلقهم الله ليكونوا شهداء من الله عليهم ناظرين في أمورهم، والعين يطلق على الجاسوس، وعلى خيار الشّيء، وقال الجزريّ: في حديث عمر : إنّ رجلاً كان ينظر في الطّواف إلى حرم المسلمين، فلطمه عليّ غَلِيَّهِ فاستعدى عليه، فقال : ضربك بحقّ أصابته عين من عيون الله، أراد خاصّة من خواصّ الله عزّ وجلّ، ووليّاً من أوليائه انتهى.

وإطلاق اليد على النّعمة والرّحمة والقدرة شائع، فهم نعمة الله التّامّة ورحمته المبسوطة، ومظاهر قدرته الكاملة، والجنب: الجانب والنّاحية، وهم الجانب الّذي أمر الله الخلق بالتوجّه إليه، والجنب يطلق على الأمير، ويحتمل أن يكون كناية عن أنّ قرب الله تعالى لا يحصل إلا بالتقرّب بهم، كما أنّ قرب الملك يكون بجنبه.

٣٦ – وروى الكفعميّ عن الباقر ﷺ في تفسير هذا الكلام أنّه قال: معناه أنّه ليس شيء أقرب إلى الله تعالى من رسوله، ولا أقرب إلى رسوله من وصيّه، فهو في القرب كالجنب، وقد بيّن الله تعالى ذلك في قوله: ﴿أَن تَقُولَ نَفْشٌ بَحَسَرَتَى عَلَىٰ مَا فَرَطَتُ فِي جَنْبِ ٱللَهِ يعني في ولاية أولياته.

وقال للجيئة في قولهم: باب الله: معناه أنَّ الله احتجب عن خلقه بنبيّه والأوصياء من بعده، وفوض إليهم من العلم ما علم احتياج الخلق إليه، ولمّا استوفى النبيّ على على عليّ للجيئة العلوم والحكمة قال: أنا مدينة العلم وعليّ بابها وقد أوجب الله على خلقه الاستكانة لعليّ للجيئة بقوله: ﴿وَاَدْخُلُواْ اَلْبَابَ سُجَّكُا وَقُولُواْ حِظَّةً نَّذَيْرَ لَكُمْ خَطَيَكُمُ وَسَنَزِيدُ السُحُوينِينَ أي الّذين لا يرتابون في فضل الباب وعلو قدره، وقال في موضع آخر: ﴿وَأَنُوا السُحُوينِينَ أي الذين لا يرتابون في فضل الباب وعلو قدره، وقال في موضع آخر: ﴿وَأَنُوا

### ٥٤ – باب أن المرحومين في القرآن هم وشيعتهم عَلَيْ القرآن الم

١ - فس: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ظليمًا في قوله : ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُغْلَلِنِينَ ﴾ في الدين ﴿إِلَا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ﴾ يعني آهل الدين ﴿إِلَا مَن رَجِمَ رَبُّكَ ﴾ يعني آهل رحمة لا يختلفون في الدين (١).

**بيان؛** أرجع ﷺ اسم الإشارة إلى الرّحم، كما ذهب إليه المحقّقون من المفسّرين، ومنهم من أرجعه إلى الاختلاف، وجعل اللام للعاقبة.

٢ - شي: عن عبد الله بن غالب عن أبيه عن رجل قال: سألت عليّ بن الحسين عليتي عن قول الله: ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُتَلِفِينَ عَال: عنى بذلك من خالفنا من هذه الأمّة، وكلهم يخالف

(1) تفسير القمي، ج 1 ص ٣٣٩.

بعضهم بعضاً في دينهم ﴿إِلَّا مَن رَحِمَ رَبَّكَ وَإِذَاكَ خَلَقَهُمُ فَأُولَئك أُولِياؤنا من المؤمنين، ولذلك خلقهم من الطينة طينتنا أما تسمع لقول إبراهيم: ﴿رَبِّ لَجْعَلَ هَذَا بَلَدًا ءَامِنًا وَأَنْزُقْ أَهْلَمُ مِنَ الشَّرَنِ مَنْ ءَامَنَ مِنْهُم بِاللَّوِ قال: إيّانا عنى وأولياءه وشيعته وشيعة وصيّه، قال: ﴿وَمَن كَفَرَ غَأْمَتِعُهُ قَلِيلًا ثُمَّ أَسْطَرُهُ إِلَى عَذَابِ ٱلنَّارِ ﴾ قال: عنى بذلك من جحد وصيّه ولم يتبعه من ألمّة وكذلك والله حال هذه الأمّة (أ).

**شي:** عن سعيد بن المسيّب عنه غَلِيَّة مثله<sup>(٢)</sup>.

٣ – كا: أحمد بن مهران عن عبد العظيم الحسنيّ عن ابن أسباط عن إبراهيم بن عبد الحميد عن زيد الشحّام قال : قال لي أبو عبد الله ﷺ ونحن في الطريق ليلة الجمعة : اقرأ فإنها ليلة الجمعة قرآناً، فقرأت : «إن يوم الفصل كان ميقاتهم أجمعين يوم لا يغنى مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون إلا من رحم الله، فقال أبو عبد الله ﷺ ونحن والله أليني : محن والله الذين رحم الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله الذين الذين عن مدالله، ونحن والله الموالي المرابع الموالي عنى مولى عن ما ليلة الجمعة قرآناً، فقرأت : «إن يوم الفصل كان ميقاتهم أجمعين يوم لا يغنى مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون إلا من رحم الله، فقال أبو عبد الله عليه الله الموالية الذين وم الفصل كان ميقاتهم أجمعين يوم لا يغنى مولى عن مولى عن مولى شيئاً ولا هم ينصرون إلا من رحم الله، فقال أبو عبد الله إلى الله الموالية الذين الله، ونحن والله الذين الله، ولكنا الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله الذين الله، ونحن الله، ونحن والله الذين المولي الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله اله الذين الله، ونحن والله اله الذين الله، ونحن والله الذين الله، ونحن والله الذين الله، ولكنا اله، ولكنا نه عنهم (٣).

بيان؛ ﴿إِنَّ يَوَمَ ٱلْفَصَلِ﴾ أي يوم التميز بين المحقّ والمبطل بالنَّواب والعقاب ونحوهما ﴿مِيتَنَتُهُمْ ﴾ أي موعدهم، والضّمير للكفار، وليس (كان) في المصحف، ولعلّه زيد من النِّساخ ﴿لَا يُنْنِي ﴾ أي لا يدفع مكروهاً ﴿مَوَلَى عَن مَوَلَى ﴾ أي متبوع عن تابع، ويحتمل جميع معاني الأولى ﴿شَيْئَا ﴾ نائب المفعول المطلق أي شيئاً من غناء ﴿وَهُمَّ لَا يُتُمَرُونَ ﴾ الضمير للمولى الأول، والجمع باعتبار المعنى، أو الأعمّ ﴿إِلَا مَن زَحِمَ اللَهُ ﴾ استثناء من المتناء من النساخ وإفراد الدين كما في بعض النِّسخ لموافقة لفظة (مَن) وضمير (هم) في في في في في الشيعة.

٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن إسحاق بن عمّار عن شعيب عن أبي عبد الله غ ف قوله تتموّل : ﴿ يَوْمَ لَا يُغْنِى مَوْلَى عَن مَوْلَى شَيْئًا وَلَا هُمْ يُنهَمُونَ () إِلَّا مَن رَحِمَ اللَهُ في قال نحن والله الّذين رحم الله، والذين استثنى، والذين تغني ولايتنا<sup>(٤)</sup>.

٥ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد النّوفليّ عن محمّد بن عيسى عن النّضر بن مويد عن يحمي المعبّان عن يعقوب بن شعيب عن أبي عبد الله عليتية في قوله سويد عن يحمي الحلبيّ عن ابن مسكان عن يعقوب بن شعيب عن أبي عبد الله عليتية في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ لَا يُغْفِى مَوْلَ عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَوْل عَن أبي عبد الله عليتية في قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ لَا يُغْفِى مَوْلَ عَن مَوْلَ عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَوْل عَن مَول مَوْل عَن مَو الرحمة (٥).

٦ - كنز: محمّد بن العبّاس عن حميد بن زياد عن عبد الله بن أحمد عن ابن أبي عمير عن

(١) – (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٧٣ ح ٨٣ و٨٤ من سورة هود. (٣) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٢ ح ٥٦. (٤) – (٥) تأويل الآيات الظاهرة ص ٥٥٦ في تأويل الآية ٤٢ من سورة الدخان. إبراهيم بن عبد الحميد عن الشحّام قال: كنت عند أبي عبد الله ﷺ ليلة جمعة فقال لي : اقرأ فقرأت، ثمَّ قال: يا شحام، اقرأ فإنّها ليلة قرآن، فقرأت حتّى إذا بلغت: ﴿يَوَمَ لَا يُغْنِي مَوْلَ عَن مَوْلَ شَيَّكَا وَلَا هُمَ يُنصَرُونَ ﴾ قال: هم. قال: قلت: ﴿إِلَا مَن رَّحِمَ اللَّهُ ﴾ قال: نحن القوم الذين رحم الله، ونحن القوم الذين استثنى الله، وإنا والله نغني عنهم<sup>(1)</sup>.

٧ - ج ٢ عن محمّد ويحيي ابني عبد الله بن الحسن عن أبيهما عن جدّهما عن علي ﷺ قال: لمّا خطب أبو بكر قام أبيّ بن كعب فقال: يا معاشر المهاجرين ثمَّ ذكر خطبته الطويلة في الاحتجاج على أبي بكر في خلافة عليّ ﷺ – إلى أن قال: – وأيم الله ما أهملتم، لقد نصب لكم علم يحلّ لكم الحلال، ويحرّم عليكم الحرام، ولو أطعتموه ما اختلفتم، ولا نصب لكم علم يحلّ لكم الحلال، ويحرّم عليكم الحرام، ولو أطعتموه ما اختلفتم، ولا تحابرتم ولا تقاتلتم، ولا بورئ تعليم عن عليّ ﷺ ما الحرام، ولو أطعتموه ما اختلفتم، ولا نصب لكم علم يحلّ لكم الحلال، ويحرّم عليكم الحرام، ولو أطعتموه ما اختلفتم، ولا تحابرتم ولا تقاتلتم، ولا بوئ بعضكم من بعض، فوالله إنكم بعده لمختلفون في أحكامكم وإنكم بعده لمختلفون في أحكامكم وإنكم بعده لمختلفون أن سئل هذا عن غير من يعلم أفتى برأيه فقد أبعدتم وتجاريتم وزعمتم الاختلاف رحمة، هيهات أبى الكتاب ذلكم يقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَذِينَ نَفَزَقُوا وَاخْتَلَغُوا مِنْ بَيْدٍ ما بَيْنَكُم وَاوَلَتِكَ وَأُولَتِكَ هُمَ من يعلن من يعلن ما يعرف بعده لمختلفون في أحكامكم من يعلم أفتى برأيه فقد أبعدتم وتجاريتم وزعمتم الاختلاف رحمة، هيهات أبى الكتاب ذلكم يقول الله تبارك وتعالى: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَذِينَ نَفَزَقُوا وَاخْتَلَغُوا مِنْ بَيْدٍ ما بَيْنَعُمُ ٱلْبَيْنَكُ وَأُولَتِكَ هُمَ على عنو ألى يقد أبو من يقد أبعدتم وتجاريتم وزعمتم الاختلاف رحمة، هيهات أبى الكتاب ذلكم عنه يعلم أفتى برأيه فقد أبعدتم وتجاريتم وزعمتم الاختلاف رحمة، هيهات أبى الكتاب ذلكم عنه يعلم أفتى برأيه فقد أبعدتم وتجاريتم وزعمتم الاختلاف رحمة، هيهات أبى الكتاب ذلكم عنو يقول الله تبارك وتعالى: ﴿ولا تَكُونُوا وَاخْتَلَغُوا مِنْ بَيْذٍ ما بَيْنَعُمُ ٱلْبَيْنَةُ وَأُولَتِكَ وَالَوْلَتَكُمُ عُلَيْتُمُ أُبَعْنَ من يعلم أفتى برأيه فقد أبعدتم وتجاريتم وزعمتم الاختلاف رحمة، هيهات أبى الكتاب ذلكم عنوا الله تبارك وتعالى: فقد أبعدتم وتعال: المور (٢) عني يقول الله تبارك من ترجم رئة ألْذُولَة عُنْلَيْنِينَ أُبَعُهُمُ أُبُنَهُ أُبُولُ عُنْ أُبُولُ عُنْ أُبُولُ عُنْ أُبُولُونَ عُنْتَلَهُمُ أُبُولُ مَنْ أُبُولُهُ عُنْ أُبُولُهُ وأُبُولُونَ عُنْ أُبُولُونَ عُنْ أُبُولُهُمُ أُبُولُهُ أُبُولُهُ وأُبُولُونَ عُنْ أُبُولُهُ عُنْ أُبُولُهُ عُبْعُهُمُ عُبُولُهُمُ عُبُولُ أُبُولُ

٨ - فس: قوله ٢ (ولياء [الله] لا يُغْنِى مَوْلٌ عَن مَوْلٌ عَن مَوْلٌ شَيْئًا ﴾ قال من والى غير أولياء [الله] لا يغني بعضهم عن بعض، ثمَّ استثنى من والى آل محمّد فقال: إلا من رحم الله<sup>(٣)</sup>.

٩ - كاء العدَّة عن سهل عن محمّد بن سليمان عن أبي عبد الله ظليمَالا أنه قال لأبي بصير: يا أبا محمّد والله ما استثنى الله عز ذكره بأحد من أوصياء الأنبياء ولا أتباعهم ما خلا أمير المؤمنين وشيعته، فقال في كتابه وقوله الحقّ: ﴿نَوْمَ لَا يُغْنِي مَوْلَ عَن مَوَلَى شَيْئًا وَلَا هُمّ يُنْصَرُونَ

#### ٥٥ – باب ما نزل في أنَّ الملائكة يحبونهم ويستغفرون لشيعتهم

- تأويل الآيات الظاهرة ص ٥٥٦ في تأويل الآية ٤٢ من سورة الدخان.
  - (۲) الاحتجاج، ص ۱۱۳.
  - (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٦ وما بين قوسين من المصدر.
    - (٤) روضة الكافي، ج ١ ص ٦٨٨ ح ٥.

وهو السبيل، وقوله تعالى: ﴿ وَقِهِمُ السَّيَتِنَاتِ﴾ يعني الثلاثة ﴿ وَمَن نَقِ السَّيَتِنَاتِ يَوْمَهِدٍ فَقَدْ رَجْتَمُمُ وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُواً﴾ يعني بني أُمية ﴿ يُنَادَوْنَ لَمَقْتُ اللَّهِ أَكْبَرُ مِن مَقْتِكُمُ أَنفُسَكُم إِذَ تُدْعَوْنَ إِلَى الْإِيمَنِنَ﴾ يعني إلى ولاية عليّ ظَيَّنَكِيرُ وهي الإيمان ﴿ فَتَكْفُرُونَ﴾<sup>(١)</sup>.

٢ - كنز: محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة رفعه إلى ابن نباتة عن أمير المؤمنين عليمان قال: إنّ رسول الله عنيه أُنزل عليه فضلي من السّماء وهي هذه الآية : ﴿ الَّذِينَ يَجْلُونَ ٱلْعَرْضَ وَمَنْ حَوَلَهُ يُسَبِحُونَ بِحَمَّدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ. وَيَسْتَغْفِرُنَ لِلَذِينَ ءَامَنُواً ﴾ وما في الأرض يومنذ مؤمن غير رسول الله عنيه وأنا<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** يدلّ هذا الخبر على أنّ سورة المؤمن من أوائل السور النازلة على رسول الله بمكّة، ولا خلاف في أنّها مكيّة، لكن عدّها بعضهم من أواسط ما نزلت بمكة، ولا عبرة بقولهم، مع أنّه لا ينافي ذلك لأنّ أكثر من عدوه من السابقين صاروا من المنافقين.

٣-كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن أسد بإسناده إلى أبي الجارود عن أبي جعفر عليّ قال: قال علي علي علي في ن عليّ بن عبد الله بن أسد بإسناده إلى أبي الجارود عن أبي جعفر عليه قال: قال علي علي عليه عليه عليه عليه المدمكت الملائكة سبع سنين وأشهراً لا يستغفرون إلا لرسول الله عليه ولي، وفينا نزلت هذه الآيات: ﴿ الَّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ رَبّعَهُمُ الله وليهُ ولي، وفينا نزلت هذه الآيات: ﴿ الَّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ رَبّعَهُم وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ رَبّعَهُم وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ رَبّعَهُم وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ وَيَعْمَدِ الله عليه ولي الله عليه ولي ، وفينا نزلت هذه الآيات: ﴿ اللّذِينَ يَجْلُونَ الْعَرْضَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَيّحُونَ بِحَمّدِ رَبّعَهُم وَمَن مَعْكَمَ مَنَا مَنَا وَلَدَ مِعَدَيْهُم وَمَن مَعْكَمَ مَوْلَهُ مُ وَمَن مَعْكَمَ مِنْ الْعَاقِ وَمَ وَوَلَيْ يَعْمَى وَمَن مَعْكَمَ مِنْ الْعَاقِينَ وَ وَكَذَيْهُم وَمَن مَعْكَمَ مِنْ الْعَاقِيقِم وَأَزَوَ وَجَعْهُم وَدُريتَ عَلَي وَذَريته وَأَزَوَ جَعْمَ وَلَهُ أَنْتَ الْعَزِيرُ ٱلْحَكِيمُ فقال قوم من المنافقين : من أبو علي وذريته وأَزَوَ جَعْم وذُريته أوران إلى أوراد فيهم هذه الآية فقال : سبحان الله أما من آبائنا إبراهيم وإسماعيل، هؤلاء آباؤن (").

**بيان:** كأنّهم لعنهم الله اعترضوا على نزول الآية في عليّ ظلّيتي بأن آباءه القريبة كانوا مشركين، لزعمهم أنّ أبا طالب وعبد المطلب وأكثر آبائهم لم يؤمنوا فأجاب على سبيل التنزل بأنّه تعالى قال: ﴿وَمَن مَلَحَ مِنْ ءَابَآيِهِمْ﴾ ولم يقيّده بالآباء القريبة، فإن صح قولكم يمكن أن يكون المراد آباؤه البعيدة كإبراهيم وإسماعيل.

٥ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن أبي

- (١) (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥١٥–١٨ في تأويل الآية ٧ من سورة غافر.
  - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥١٦.

بصير قال: قال لي أبو عبد الله عليميني : يا أبا محمد إنَّ لله ملائكة تسقط الذَّنوب عن ظهر شيعتنا، كما تسقط الريح الورق من الشَّجر أوان سقوطه، وذلك قوله يَتَوَيَّكُن : ﴿وَيَسْتَغْنِرُونَ اللَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ واستغفارهم والله لكم دون هذا الخلق يا أبا محمّد فهل سررتك؟ قال : فقلت : نعم<sup>(1)</sup>.

٦ - وفي حديث آخر بالإسناد المذكور وذلك قوله تَتَزَيَّنَ : ﴿وَيَسْتَغْفِرُنَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ إلى قوله تَتَزَيَّنَ : ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ إلى قوله تَتَزَيَّنَ : ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ إلى قوله تَتَزَيَّنَ : ﴿وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواً ﴾ إلى قوله تَتَزَيَّنَ الله علي الله علي الله علي أمنوا أنتم ما أراد غيركم (٢).

٧ - فس ؛ أبي عن القاسم بن محمّد عن سليمان بن داود المنقري عن حمّاد عن أبي عبد الله ظليمية أنّه سئل هل الملائكة أكثر أم بنو آدم؟ فقال : والّذي نفسي بيده لملائكة الله في السماوات أكثر من عدد التّراب في الأرض، وما في السّماء موضع قدم إلا وفيها ملك يسبّحه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولامدر إلا وفيها ملك موكّل بها يأتي الله كل ويقدّسه، ولا في الأرض أول أول أول أول بعد مالك يسبّحه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولامدر إلى وفيها ملك موكّل بها يأتي الله وليها ملك يسبّحه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولامدر إلى وفيها ملك إلى موكّل بها يأتي الله كل وفيها ملك يسبّحه ويقدّسه، ولا في الأرض شجرة ولامدر إلى وفيها ملك موكّل بها يأتي الله كل يوم بعلمها والله أعلم بها، وما منهم أحد إلى ويتقرب كل يوم إلى الله بولايتنا أهل البيت، ويستغفر لمحبينا، ويلعن أعداءنا ويسأل الله أن يرسل عليهم العذاب إرسالاً"

٨ - فس، عن محمد بن عبد الله الحميري عن أبيه عن محمد بن الحسين ومحمد بن عبد المجار جميعاً عن محمد بن سنان عن المنخل بن جميل عن جابر عن أبي جعفر للتظ في قوله : ﴿وَكَذَلِكَ حَقَّت كَلِمَتُ رَبِّكَ عَلَى اللَّذِينَ كَفَرُوا أَنَهُمْ أَصْحَبُ النَّارِ ﴾ يعني بني أمبة ﴿اللَّذِينَ يَعْلُونَ النَّهُمْ أَصْحَبُ النَّارِ ﴾ يعني بني أمبة ﴿اللَّذِينَ يَعْلُونَ النَّهُمْ أَصْحَبُ النَّارِ ﴾ يعني بني أمبة ﴿اللَّذِينَ يَعْلُونَ المَحْمَةِ النَّارِ ﴾ يعني رسول الله فَقَضَ والأوصياء من بعده، يحملون علم الله ﴿وَمَنْ حَوَلَهُ ﴾ يعني وسول الله فَقَضْ والأوصياء من بعده، يحملون علم الله ﴿وَمَنْ حَوَلَهُ ﴾ يعني وسول الله فَقْضَ والأوصياء من بعده، يحملون علم الله ﴿وَمَنْ حَوَلَهُ ﴾ يعني وسيمت حصُل مَنْ يعني رسول الله فَقْضَ والأوصياء من بعده، يحملون علم الله ﴿وَمَنْ حَوَلَهُ ﴾ والمائكة ﴿ يُسَبَحُونَ عِمَدٍ رَبْعَ وَيَوْمَنُونَ بِهِ. وَيَسَتَغَيُّرُنَ لِلَذِينَ عَامَنُوا ﴾ أي شيعة آل محمد ﴿رَبَنَا والمائكة ﴿ يُسَبَحُونَ عَمَدٍ رَبْعَ وَلَمُ فَاغَغْرَ لِلَذِينَ تَابُوا ﴾ من ولاية فلان وبني أمبة ﴿وَانَتَبَوْلَ عَنْ مَعْنَ لَكُونَهُ مِنْ رَبْعَا وَادَخْتُوا لَهُ اللهُ وَوَمَنْ حَوَلَهُ مَنْ وَلَنَهُ مِنْ مَعْنَ وَلَا عَنْ وَاللَهُ مَعْنَا أَعْفِرُ لِلَذِينَ تَابُوا ﴾ من ولاية فلان وفلان وبني أمبة ﴿وَانَتَبَولُ مَعْرَبُ لَنَهُمْ وَمَن مَعْنَا وَا لَعَنْ وَلَقَعْمَ وَالَذَيْ مَنْ وَلَكَ وَعَمْ وَالْدَيْتُ وَلَكَ أَنْتَ الْمَعْنِيرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ من ولاية فلان ونان وبني أَمَا عَنْ عَنْ عَنْ اللَهُ وَعَنْ مَعْنَ وَقَعْذَى إِنَا مَعْنَ مَعْنَى مَنْ وَقَدَ مَعْنَ وَقُولَهُ مَا مَعْنُ وَقَعْمُ وَقَوْقَعْمَ وَلَنْهُ مَا مَنْ مَا لَهُ مَعْنُونُ الْعَنونُ الْعَنونُ مَا عَنْ مَنْ مَنْ مَوْلَ مَنْ مَوْنَ مَعْنَ وَقَدَ وَعَنْ مَنْ وَعَنْ مَا مَنْ وَقَعْنُ مَنْ مَوْلَ مَنْ وَقُنْ مَا مَعْنَ وَقُولُ مَنْ مَا مَعْنَ عَنْ مَا مَنْ وَلَنَ مَنْ وَقَدَ وَقَنْ مَنْ وَالْنَا وَقُولَ وَيَنَ مَعْنَ مَنْ وَنَ مَعْنَ وَقُولُ مَنْ أَنْ مَ مَنْ مَعْنُ وَقُولُ مَنْ وَالْنَا مُ فَالْنَهُ مَعْنَ مَنْ وَقُولُ مَا مَعْنَ أَنْ أَنْ مَا مَنْ وَالْنَا مَعْنُ وَقُولُ مَ فَا مَا مَ وَا الْنَا وَالْ وَعَنْ مَ وَقُنْتَ مَ مَا مَ مَنْ مَ مَ مَ مَ مَنْ مَ مَ مَا ما ما لَكُ وَع

٥٦ - باب أنهم عَلَيْنَا حزب الله وبقيته وكعبته وقبلته، وأن الأثارة من العلم علم الأوصياء ١ - قب:أبو عبد الله عَلِيْنَا في خبر: ونحن كعبة الله، ونحن قبلة الله.

(۱) - (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥١٦.
 (۳) - (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢٦.

٥٦ – باب / أنهم عنه حزب الله وبقيته وكعبته وقبلته...

قوله تعالى: ﴿ بَفِيَّتُ ٱللَّهِ خَبَرٌ لَكُمْ ﴾ نزلت فيهم ﷺ (١).

بيان؛ فسّر أكثر المفسّرين بقية الله بما أبقاه الله لهم من الحلال بعد التنزّه عمّا حرّم عليهم من تطفيف المكيال والميزان، أو إبقاء الله نعمته عليهم، أو ثواب الآخرة الباقية، وأمّا الخبر فالمراد به من أبقاه في الأرض من الأنبياء والأوصياء تشيئ لهداية الخلق، أو الأوصياء والأئمة الذين هم بقايا الأنبياء في أممهم والأخبار في ذلك كثيرة أوردناها في مواقعها، منها ما ذكر في الاحتجاج في خبر الزنديق المدّعي للتناقض في القرآن حيث قال أمير المؤمنين تشيئ وقد ذكر الحجج والكنايات التي وردت لهم في القرآن : هم بقية الله، يعني المهدي تشيئ الذي يأتي عند انقضاء هذه النظرة فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت جوراً، ومنها يسلّم عليه بإمرة المؤمنين؟ قال : لا، ذاك اسم سمّى الله به أمير المؤمنين لم يسمَّ به أحد قبله، يسلّم عليه بإمرة المؤمنين؟ قال : لا، ذاك اسم سمّى الله به أمير المؤمنين لم يسمَّ به أحد قبله، عليك يا بقية الله، ثمّ بقال أوران عن الكافي عن أبي عبد الله تشيئين أنه سأله رجل عن القائم يسلّم عليه بإمرة المؤمنين؟ قال : لا، ذاك اسم سمّى الله به أمير المؤمنين لم يسمَّ به أحد قبله، عليك عليه بإمرة المؤمنين؟ قال : لا، ذاك اسم سمّى الله به أمير المؤمنين لم يسمَّ به أحد قبله، عليك عليه بابرة المؤمنين؟ قال الآبي عنه الكافي عن أبي عبد الله عليه أمير المؤمنين لم يسمَّ به أحد قبله، يسلّم عليه بإمرة المؤمنين؟ قال : لا، ذاك اسم سمّى الله به أمير المؤمنين لم يسمَّ به أحد قبله، عليك يا بقية الله، ثمَّ قرأ الآية.

ومنها ما سيأتي أيضاً في كتاب الغيبة أنَّ القائم ﷺ قال: أنا بقيَّة الله في أرضه.

وفي خبر آخر : إذا خرج يقرأ هذه الآية ثمَّ يقول : أنا بقية الله وحجّته إلى أن قال : لا يسلّم عليه مسلم إلا قال : السّلام عليك يا بقيّة الله في أرضه .

وفي حديث ولادة الرضا ﷺ أنَّ الكاظم ﷺ أعطاء أمَّه نجمة وقال: خذيه فإنَّه بقيَّة الله ﷺ في أرضه.

وسيأتي أيضاً إن شاء الله في باب ذهاب الباقر غليمًا إلى الشّام بأسانيد جمّة أنّ أهل مدين لمّا أغلقوا عليه الباب صعد جبلاً يشرف عليهم فقال بأعلى صوته : يا أهل المدينة الظّالم أهلها أنا بقيّة الله يقول الله : ﴿بَقِيَتُ ٱللَهِ خَيَرٌ لَكُمْ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَكُ وسيأتي جميع ذلك في محالها إن شاء الله تعالى .

٢ - فس: ﴿ أُوْلَبَهِكَ حِزْبُ ٱللَّهِ بِعني الأثمة أعوان الله ﴿ أَلَآ إِنَّ حِزْبَ ٱللَّهِ هُمُ ٱلْمُلِحُونَ ﴾ (٢).

٣ - ير: صالح عن الحسن عمن رواه عن أبي عبيدة قال : سألت أبا جعفر علي عن قول الله : ﴿ أَنْنُونِ بِكِتَنٍ مِن قَبْلِ هَنذَا أَوْ أَنْنَرَوْ مِنْ عِلْمٍ ﴾ إنّما عنى بذلك علم الأوصياء والأنبياء ﴿ إِن كُنتُرْ صَنِوقِينَ ﴾ ["

٤ - كا: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن الحسن بن محبوب عن جميل بن صالح عن أبي عبيدة قال : سألت أبا جعفر عليتيًلا عن قول الله بَرَرَيَن : ﴿ أَنْنُونِي بِكِتَنٍ مِّن قَبَلٍ هَندَا أَوْ

- مناقب ابن شهرآشوب، ج ٣ ص ١٢٣.
   (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٣٨.
  - (۳) بصائر الدرجات، ص ٤٦٩ ج ١٠ باب ١٨ ح ٤٢.

أَتُكَرَةِ مِنْ عِلْمِهُ قال: عنى بالكتاب التوراة والإنجيل، وأمّا الأثارة من العلم فإنّما عنى بذلك علم أوصياء الأنبياء<sup>(1)</sup>.

**بيان:** قال الطبّرسيّ تقلفه : ﴿ أَوَ أَنْكَرَةٍ مِنْ عِلَي**ِ﴾ أ**ي بقيّة من العلم يؤثر من كتب الأوّلين تعلمون به أنّهم شركاء لله<sup>(٢)</sup>.

٥ - كنز: روى أبو نعيم الحافظ عن محمّد بن حميد بإسناده عن عيسى بن عبد الله بن عبد الله بن عبد الله بن عبر الله بن عبر الله بن عبر بن عليّ غليّ إذ قال : قال سلمان عبد الله بن عمر بن عليّ غليّ إذ قال : قال سلمان الفارسيّ : يا أبا الحسن ما طلعت على رسول الله عنهم إلا وضرب بين كتفيّ وقال : يا سلمان هذا وحزبه هم المفلحون<sup>(٣)</sup>.

٢ - ج: عن أمير المؤمنين علي في حديث المدّعي للتناقض قال علي : الهدايه هي الولاية، كما قال الله عن أمير المؤمنين علي في حديث المدّعي للتناقض قال علي الفرير : الهدايه هي الولاية، كما قال الله عَرَبَ الله وَرَمَن يَتُوَلَ الله وَرَسُولَهُ وَالَذِينَ المَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ الله عُمُ الفَلِبُونَهُ والذين الولاية، كما قال الله عَرَبَ الله ورَمَن يَتُوَلَ الله ورَسُولَهُ وَالَذِينَ المولاية، كما قال الله عَرَبَ الفي المؤتمنين علي المقد ورَسُولَهُ وَالَذِينَ المدّعي للتناقض قال علي الفي والذين الولاية، كما قال الله عَرَبَ الفي ورَسُولَهُ وَالذين المولاية، كما قال الله عمر المؤتمني والذين الموالي الموضع هم المؤتمنون على الخلائق والأوصياء في عصر بعد عصر <sup>(٤)</sup>.

٧ - يد؛ بإسناده عن أبي عبد الله ظَلِيَتَ قال: فنحن وشيعتنا حزب الله، وحزب الله هم الغالبون. الخبر<sup>(٥)</sup>.

٥٧ – باب ما نزل فيهم عَلَيْكَ من الحقَّ والصبر والرباط والعسر واليسر

 ١ - ك، أحمد بن هارون وابن مسرور وابن شاذويه جميعاً عن محمد الحميريّ عن أبيه عن أبي عن أبيه عن أبي الخطّاب عن محمّد بن سنان عن المفضّل قال : سألت الصادق علييّ عن قول الله بَتَرَجَعْنَ :
 ٥ وَٱلْمَصْرِ () إِنَّ ٱلإِنسَنَ لَفِي خُمَرٍ () قال عَلَيْتَنْهِ : العصر عصر خروج القائم عليتَهْ في أَنَ الإِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ () قال عَلَيْتَهُمْ : العصر عصر خروج القائم عليتَهُمْ في أَنَ الإِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ () قال عَلَيْتَهُمْ : العصر عصر خروج القائم عليتَهُمْ في أَنَ الإِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ إِنَّ المِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ () قال عَلَيْتَهُمْ : العصر عصر خروج القائم عليتُهُمْ إِنَّ الإِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ إِنَّ الإِنسَانَ عَلَيْتَهُمْ قال عَلَيْتَهُمْ : العصر عصر خروج القائم عليتُهُمْ في أَنْ وَ
 ١ الإِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ إِنَّ الإِنسَانَ عَلَيْتَهُمْ اللَّهُ عَلَيْتَهُمْ : العصر عصر خروج القائم عليتُهُمْ في أَنْ الإِنسَنَ لَغِي خُمَرٍ إِنَّ الإِنسَانَ عَلَيْتَهُمْ اللَّهُ عَلَيْتَهُمْ : العصر عصر خروج القائم عليتُهُمْ في أَنْ الإِنسَانَ لَغِي خُمَرٍ إِنَ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْتَهُمْ اللهُ اللهُ وَرَبَعْ اللهُ عَلَيْتَهُمْ عَلَيْتَهِ فَ إِنَ اللهُ عَلَيْتَهُمْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنَ اللهُ عَلَيْقَ اللهُ عَلَيْقَانَ في أَنْ اللهُ عَلَيْقَ فَ أَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْنَ اللهُ عَمْرَ اللهُ عَلَيْتَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ وَعَكْمُ أَلُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَي عالَي اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عالى اللهُ اللهُ على اللهُ علي اللهُ عالى الله الله اللهُ اللهُ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَي اللهُ عالَ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عالَ اللهُ عالَ اللهُ اللهُ عالَي اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ عالَيْ عالَيْ اللهُ عَلَيْ عالَيْ اللهُ عَلَيْ عالَيْ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ عالَيْ اللهُ ال المُولُولُ اللهُ اللهُ عالَي اللهُ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ الْحُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ عالَيْ اللهُ عالَيْ الْ اللهُ عالَيْ عالَيْ اللهُ عالَيْ الْعا الله عالهُ

**بيان:** قوله ﷺ يعني أعداءنا، أي الباقون بعد الاستثناء أعداؤنا، فلا ينافي كون الاستثناء متصلاً، قوله تعالى: ﴿وَنَوَا**صَوَا﴾** أي وصمى بعضهم بعضاً، قوله يعني بالفترة، أي بالصّبر على ما يلحقهم من الشّبه والفتن والحيرة والشّدة في غيبة الإمام ﷺ <sup>(1)</sup>.

۲ - فس: باسناده عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ في خطبة الغدير: في عليّ والله نزلت سورة العصر: ﴿ يَسْــَــهِ ٱلْتَمَرِ ٱلْتَجَيَــةِ \* وَٱلْعَصَرِ﴾ إلى آخره. ۳ - فس: محمّد بن جعفر عن يحيى بن زكريًا عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير

- اصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٤ ح ٧٢.
   (٢) مجمع اليان، ج ٩ ص ١٣٧.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٥١ في تأويل الآية ٢٢ من سورة المجادلة.
  - (٤) الاحتجاج، ص ٥٦. (٥) التوحيد، ص ١٦٦.
    - (٦) كمال الدين، ص ٢٥٦.

٥٧ - باب / ما نزل فيهم عنه الحقَّ والصبر والرباط والعسر واليسر

عن أبي عبد الله للجَنْئِلَةِ في قوله : ﴿إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَيِلُوا ٱلْعَنْلِحَنْتِ وَتَوَاصَوًا بِٱلْحَقِّ وَتَوَاصَوًا بِٱلْعَبْرِ () فقال : استثنى أهل صفوته من خلقه حيث قال : ﴿إِنَّا ٱلْإِنْسَنَ لَفِي خُتْمٍ () إِلَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواً في يقول : آمنوا بولاية أمير المؤمنين للجَنْئِةِ ﴿وَتَوَاصَوًا بِٱلْحَقِّ ذَرِياتهم ومن خلفوا بالولاية ﴿وَتَوَاصَوًا ﴾ بها وصبروا عليها<sup>(1)</sup>.

٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم بن سلمة عن جعفر بن عبد الله المحمّدي عن أبي صالح الحسن بن إسماعيل عن عمران بن عبد الله المشرقاني عن عبد الله ابن عبيد عن محمّد بن علي عن أبي عبد الله نظيّن قال : استثنى الله سبحانه أهل صفوته من خلقه حيث محمّد بن علي عن أبي عبد الله نظيّن قال : استثنى الله سبحانه أهل صفوته من خلقه حيث قال : ﴿نَ ٱلْإِنْكَ لَنّي خُمّرٍ ﴾ إِلَّا ٱلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بولاية أمير المؤمنين نظيّن ﴿وَعَكِمُوا لَا تَعْتَى الله سبحانه أهل صفوته من خلقه حيث محمّد بن علي عن أبي عبد الله نظيّن قال : استثنى الله سبحانه أهل صفوته من خلقه حيث قال : ﴿إِنَ ٱلْإِنْكَ لَنِي خُمّرٍ ﴾ إِلَّا ٱلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بولاية أمير المؤمنين نظيّ ﴿وَعَكِمُوا قال : المتثنى الله عبحانه أهل صفوته من خلقه حيث قال : ﴿إِنَ ٱلْإِنْكَ لَغِي خُمّرٍ ﴾ إِلَّا ٱلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بولاية أمير المؤمنين نظير ﴿وَعَكِمُوا قال : أَنْتَكَ لَغِي خُمّرٍ ﴾ إِلَّا ٱلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بولاية أمير المؤمنين نظير ﴿وَعَكَمِلُوا أَنْكَ لَنْكَ لَعْ يَعْتَمُ ﴾ إِلَّا ٱلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بولاية أمير المؤمنين نظير ووَعَكَمِلُوا أَلَى أَنْ أَوْ أَنْ أَلَذِينَ مَامَنُوا ﴾ بولاية أمير المؤمنين في في أَلَم وصوا أَلْعَكَيلَ عَنْتَ أَي أَدوا الفرائض ﴿وَتَوَاصَوْا بِٱلْحَتِي ﴾ أي أولوا يقول من بعدهم بها، وبالصبر عليها (٢).

٥ - مع: ابن الوليد عن الصفّار عن ابن أبي الخطّاب عن البطائنيّ عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله ظليميّ عن قول الله تَتَوَيّكُ : وَيَتَأَيُّهَا الَّذِيرَ ، امَنُوا آصَبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾ فقال: اصبروا على المصائب، وصابروهم على التقيّة، ورابطوا على من تقتدون به ووَاتَقُوا اللهُ لَمُكَحَمُ نُفَلِحُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** لعلّ الضمير في "صابروهم" راجع إلى المخالفين، والإتيان بتلك الصيغة إما للمبالغة، وبيان لزوم تحمل المشقّة في ذلك والاهتمام به، لأنّ ما يكون في مقابلة الخصم يكون الاهتمام به أكثر، أو لأنّهم أيضاً يصبرون على ما يرون من الشّيعة ممّا يخالف دينهم، وينتهزون الفرصة في الانتقام منهم أحياناً .

وقال الطبرسيّ تظلفه: أي اصبروا على دينكم، واثبتوا عليه، وصابروا الكفّار ورابطوهم في سبيل الله، أو اصبروا على الجهاد، وصابروا وعدي إيّاكم ورابطوا الصّلوات، أي انتظروها واحدة بعد واحدة.

٦ - وروي عن أبي جعفر ﷺ أنّه قال: معناه اصبروا على المصائب، وصابروا على عدوّكم، ورابطوا عدوّكم (٥).

٧ - فس: قال عليّ بن إبراهيم في قوله : ﴿أُوْلَبَتِكَ يُؤْتَوْنَ أَجْرَهُم مَرَزَنَيْنِ بِمَا صَبَرُوا ﴾ قال : هم الأئمة. وقال الصادق تلائيًا : نحن صُبّر وشيعتنا أصبر منّا، وذلك أنا صبرنا على ما نعلم، وصبروا هم على ما لا يعلمون.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٤٢.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٨.
  - (٣) تفسير فرات، ج ٢ ص ٦٠٧ ح ٧٦٥.
    - (٥) مجمع اليان، ج ٢ ص ٤٨١.

**۳**۷1

وقوله: ﴿وَيَدَرُمُونَ بِٱلْحَسَنَةِ السَّبِّئَةَ﴾ أي يدفعون سيئة من أساء إليهم بحسناتهم<sup>(1)</sup>. بيان: على ما نعلم، أي وقوعه قبله، أو كنه ثوابه.

٨ - شي، عن مسعدة بن صدقة عن أبي عبد الله عليه في قول الله تبارك وتعالى (أَصْبُرُواْ) يقول: عن المعاصي، (وَصَابُرُواْ) على الفرائض (وَاَتَـقُواْ اللَّهَ ) يقول: مروا بالمعروف وانهوا عن المنكر، ثمَّ قال: وأي منكر أنكر من ظلم الأُمّة لنا وقتلهم إيّانا (وَرَابِطُواْ) يقول: في سبيل الله، ونحن السبيل فيما بين الله وخلقه، ونحن الرباط الأدنى، فمن جاهد عنّا جاهد في سبيل الله، ونحن السبيل فيما بين الله وخلقه، ونحن الرباط الأدنى، فمن جاهد عنّا جاهد عن النبي عن المنكر، ثمَّ قال: وأي منكر أنكر من ظلم الأُمّة لنا وقتلهم إيّانا (وَرَابِطُواْ) يقول: في سبيل الله، ونحن السبيل فيما بين الله وخلقه، ونحن الرباط الأدنى، فمن جاهد عنّا جاهد عن النبي عن النبي عليه وما جاء به من عند الله والمَلكُرُ نُفْلِحُونَ يقول: لعلّ الجنة توجب لكم إن عن النبي من الله، ونحن ألبيل فيما بين الله وحلقه، ونحن الرباط الأدنى، فمن جاهد عنّا جاهد عن النبي عن النبي عليه وما جاء به من عند الله والمَلكُرُ نُفْلِحُونَ يقول: لعلّ الجنة توجب لكم إن في النبي إلى ألله، ونحل من طله الله وَلمَلكُرُ نُفْلِحُونَ على من الله، ونحب الكم إن عن النبي قداله وله أومَل أورا الله، وعمل الله والله أورابي أورابي عن النبي وَعَمِل من عنه الله وَوَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَن يقول: لعل الجنة توجب لكم إن فعلتم ذلك، ونظيرها من قول الله: ﴿وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَن دَعَا إلى ألله وَعَمِيلَ مُوَرابيكُونَ أَحْسَنُ قَوْلاً مِمَن دَعَا إلى ألله وَعَمِيل من عنه الله عن قول الله عن أومَن أحسَنُ قَوْلاً مِمَن دَعَا إلى ألله وعميل من يقول الله عنه من عند الله إلى أومَن من عنه المقدرية وأمل إلى ألله وعميل من عنه الله عن قول الله عن أسلم عن قول الله عن قول الله عن قول الله عنه أومَن أُحْسَنُ قُوْلاً مِمَن دَعَمَ وعمل من عن أوله عن قول الله عن قول الله عن قول الله على وقمن أومَن أومَن أومَن كما فسرهما المفسرون لفاز القدرية وأهل من قول ألم على أورابي عميم من عن المورد بن من عن عنه المؤذين كما فسرها المفسرون لفاز القدرية وأهل المورد عمهم من على المان القدر بي أوله على المؤذين كما فسرهما المفسرون لفاز القدرية وأهل المورد من من على أله المورد اله المورد اله المورد من اله مؤلم المورد من من عله أوراله على أوله المورد من عاله مؤمر من عليم أورا المورد من عام مورد اله مورد اله المورد المورد من عال

**بيان:** لعلّ المراد المؤذنين بالمرابطين الَّذين يتوقَّعون في الثغور لإعلام المسلمين أحوال المشركين، أي لو كان المراد بالرّباط هذا المعنى لزم فوز القدريّة من المخالفين وأهل البدع، لأنّه يتأتى منهم تلك المرابطة فترتّب الفلاح عليه يقتضي فلاحهم أيضاً .

٩ - شي: عن ابن أبي يعفور عن أبي عبد الله عليتي في قول الله: ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا الله الله عنها عنه وصابروا على المصاب، ورابطوا على المتمة عليتي (٣).

١٠ - شيء عن يعقوب السّراج قال: قلت لأبي عبد الله غليظير : تبقى الأرض يوماً بغير عالم منكم يفزع النّاس إليه؟ قال: فقال لي : إذاً لا يُعبد الله، أيا أبا يوسف ! لا تخلو الأرض من عالم منكم يفزع النّاس إليه؟ قال: فقال لي : إذاً لا يُعبد الله، أيا أبا يوسف ! لا تخلو الأرض من عالم منكم يفزع النّاس إليه؟ قال : فقال لي : إذاً لا يُعبد الله، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال من عالم ظاهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال الله عن عالم من عالم ظاهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال الله : في كتاب الله، قال من عالم ظاهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال من عالم ظاهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال من عالم فاهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال من عالم فالهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال من عالم فالهر منّا يفزع النّاس إليه في حلالهم وحرامهم، وإنّ ذلك لمبين في كتاب الله، قال الله : فينام في كتاب الله، في كتاب الله، في يُعالم في كتاب الله، في كتاب الله، في كتابي أله علي في كلهم في كتاب الله، في كنابي أله على دينكم في وصابروا كم يوركم في على من يخاله م في وركم في أنه في أنه في فيما أمركم به، وافترض عليكم (<sup>31</sup> مر).

١١ – وفي رواية أخرى عنه: ﴿ أَصْبِرُواْ على الأذى فينا، قلت: ﴿ وَصَابِرُوا ﴾ قال: عدو كم مع وليكم، قلت: ﴿ وَرَابِطُوا ﴾ قال: المقام مع إمامكم ﴿ وَٱتَـقُوا اللهَ لَعُكَمَتُكُم نُفْلِحُونَ ﴾ قلت: تنزيل؟ قال: نعم<sup>(٥)</sup>.

**بيان:** لعلّه كان على وجه آخر فصحّحته النّساخ على وفق ما في المصاحف أو المراد بالتنزيل المعنى الظّاهر من الآية.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ١١٩.
   تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣٦ ح ١٩٧.
  - (٣) (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣٦ ح ١٩٩-١٩٩ .
    - (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣٧ ح ٢٠٠.

٥٧ - باب / ما نزل فيهم عليه من الحقَّ والصبر والرباط والعسر واليسر

١٢ – شيء عن أبي الطفيل عن أبي جعفر ﷺ في هذه الآية قال : نزلت فينا ، ولم يكن الرّباط الّذي أمرنا به بعد ، وسيكون ذلك ، من نسلنا المرابط ومن نسل ابن ناتل المرابط<sup>(١)</sup> .

**بيان:** ابن ناتل كناية عن ابن عبّاس، والنّاتل: المتقدّم والزّاجر، أو بالثاء المثلّثة كناية عن أمّ العبّاس: نثيلة، فقد وقع في الأخبار المنشدة في ذمّهم نسبتهم إليها، والحاصل أنّ من نسلنا من ينتظر الخلافة ومن نسلهم أيضاً ولكن دولتنا باقية ودولتهم زائلة.

١٣ - شيء عن بريد عن أبي جعفر غليظة في قوله: ﴿أَصَبِرُواَ ﴾ يعني بذلك عن المعاصي ﴿وَصَابِرُوا ﴾ يعني التقيّة ﴿وَرَابِطُوا ﴾ يعني على الأئمة، ثمَّ قال أتدري ما معنى البدوا ما لبدنا، فإذا تحركنا فتحرّكوا، واتقوا الله ما لبدنا ربّكم لعلّكم تفلحون، قال: قلت، جعلت فداك: إنّما نقرأها: واتّقوا الله، قال: أنتم تقرأونها كذا، ونحن نقرأها كذا<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لبد كنصر وفرح لبوداً ولبداً : أقام ولزق، كألبد، ذكره الفيروزآباديّ، والمعنى لا تستعجلوا في الخروج على المخالفين وأقيموا في بيوتكم ما لم يظهر منّا ما يوجب الحركة من النّداء والصيحة وعلامات خروج القائم عليّتي؟، وظاهره أنّ تلك الزّيادات كانت داخلة في الآية، ويحتمل أن يكون تفسيراً للمرابطة والمصابرة بارتكاب تجوّز في قوله عليّه؟ : نحن نقرأها كذا، ويحتمل أن يكون لفظة الجلالة زيدت من النسّاخ، ويكون: واتقوا ما لبدنا ربّكم، كما يومئ إليه كلام الرّاوي .

١٤ - ني: عليّ بن أحمد عن عبيد الله بن موسى عن هارون بن مسلم عن القاسم بن عروة عن بريد عن أبي جعفر غليﷺ في قوله ﷺ : ﴿أَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ ﴾ فقال : اصبروا على أداء الفرائض، وصابروا عدوّكم، ورابطوا إمامكم<sup>(٣)</sup>.

١٥ - في: عليّ عن عبيد الله عن عليّ بن إبراهيم عن عليّ بن إسماعيل عن حمّاد بن عبسى عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ عن أبي الطفيل عن أبي جعفر غليّ عن أبيه غليّ إنّ ابن عبّاس عن إبد من يسأله عن هذه الآية : ويَتَأَيُّهُا الَّذِيرَبَ مَامَنُوا أَصْرُوا وَرَابِطُوا هُ فغضب عليّ بعث إليه من يسأله عن هذه الآية : ويَتَأَيُّهُا الَذِيرَبَ مَامَنُوا أَصْرُوا وَرَابِطُوا هُ فغضب عليّ ابن الحسين غليتي وقال للسائل : وددت أنّ الذي أمرك بهذا واجهني به، قال : نزلت في أبي وفينا، ولم يكن الرّا الذي أمرنا به الله عن هذه الآية : ويتأيُّهُا الَذِيرَبَ مامنُوا أَصْرُوا وَرَابِطُوا هُ فغضب عليّ ابن الحسين غليتي وقال للسائل : وددت أنّ الذي أمرك بهذا واجهني به، قال : نزلت في أبي وفينا، ولم يكن الرّباط الذي أمرنا به بعد، وسيكون ذلك ذريّة من نسلنا المرابط، ثمَّ قال : أما وفينا، ولم يكن الرّباط الذي أمرنا به بعد، وسيكون ذلك ذرّية من نسلنا المرابط، ثمَّ قال : أما إنّ في صلبه يعني ابن عبّاس وديعة ذرئت لنار جهنّم، سيخرجون أقواماً من دين الله أفواجاً، وستصبغ الأرض بدماء فراخ من فراخ آل محمد غليتي ، منهض تلك الفراخ في غير وقت، وستصبغ الأرض بدماء فراخ من فراخ آل محمد غليتي ما مي حمل المرابط الذي أمرنا به بعد، وسيكون ذلك ذرية من تسلنا المرابط في قال : أما وني علي ون عبّاس وديعة ذرئت لنار جهنّم، سيخرجون أقواماً من دين الله أفواجاً، وستصبغ الأرض بدماء فراخ من فراخ آل محمد غليتي ما من يتهض تلك الفراخ في غير وقت، وتطلب غير مدرك، ويرابط الذين آمنوا ويصبرون ويصابرون حتى يحكم الله وهو خير ولحاكمين<sup>(٤)</sup>.

(۱) – (۲) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲۳۷ ح ۲۰۱–۲۰۲. (۳) الغيبة للنعماني، ص ۱۳۳. (٤) الغيبة للنعماني، ص ۱۳۲. ١٦ - كَمْزَة محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود النجّار عن موسى بن جعفر عن أبيه بين قال: جمع رسول الله بين أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسين وأغلق عليه وعليهم الباب، وقال: يا أهلي وأهل الله إنّ الله بمترضى يقوأ عليكم السّلام، وهذا جبرئيل معكم في البيت، يقول: إنّي قد جعلت عدوكم لكم فتنة فما تقولون؟ قالوا: نصبر يا رسول الله لأمر الله، وما نزل من قد جعلت عدوكم لكم في الله عزيل معكم في البيت، يقول: إنّي قد جعلت عدوكم لكم فتنة فما تقولون؟ قالوا: نصبر يا رسول الله لأمر الله، وما نزل من قضائه حتّى نقدم على الله عزّ وجلّ، ونستكمل جزيل ثوابه، فقد سمعناه يعد الصابرين الخير قضائه حتّى نقدم على الله عزّ وجلّ، ونستكمل جزيل ثوابه، فقد سمعناه يعد الصّابرين الخير كلّه فبكى رسول الله عنه أتصبرون؟ وكلّه بمويكم لكله فبكى رسول الله عنه أحمّي وأخلى عن مع نحيبه من خارج البيت، فنزلت هذه الآية: في منتخليكم المنتخبي فينينا معكم أنه الله عنه وحلّي ونستكمل من خارج البيت، فنزل من قضائه حتى نقدم على الله عزفي مني مع نحيبه من خارج البيت، فنزلت هذه الآية: في معمون كله فيميكم أنه من خارج البيت، فنزلت هذه الما برين الخير وتضائه ولي في فينينة أتصبرون أوجل وتسمع نحيبه من خارج البيت، فنزلت هذه الآية: في وتمنينا أله عنه أي منائه الله عنه وتسني أوليه، فقد سمعناه يعد الصابرين الخير أوليه في في في في في في أية أوجل أن ربّلك بنه من خارج البيت، فنزلت هذه الآية: في منه في أنه أولي في في في في في أنه أله منه الله الله المور أولي أوليه أي أوليه من خارج البيت، فنزلت هذه الآية أوبكم في في في في في أوليه أوليه أولي أوليه من خارج البيت فنزلت هذه الآية أوبكم في في في في في في أوليه أوليه اله من خارج البيت من فنزلت هذه الآية أوبكم في في في أوليه أوليه اله من خارج البيت المولي أوليه أوبك أوليه الله اله اله أوليه أوبك أوليه من خارج البيت من فنزلت هذه الآية أوبكم في في في أوبكم أوليه أوليه اله أوليه وأولي أوليه أولي أوليه اله أوليه أوليه أوليه إوبكم أوليه أولي أوليه أولية أوليه أوليه أوليه أوليه أوليه أولي أوليه أوليه أول

١٧ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد بن ثابت عن القاسم بن إسماعيل عن محمّد بن سنان عن سماعة عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليم في قوله تعالى : ﴿إِنَ فِي ذَالِكَ لَا يَحْمِد بن سنان عن سماعة عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليم في قوله تعالى : ﴿إِنَ فِي ذَالِكَ لَا يَحْمِد بن سنان عن سماعة عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عليم من شدة أو رخاء، صبور على الأذى فينا، شكور لله على ولايتنا أهل البيت على <sup>(٢)</sup>.

١٨ – سن: بعض أصحابه في قول الله تَتَرَيَّكَ : وَيُرِيدُ أَلَنَهُ بِحَتُمُ ٱلْيُسْتَرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلمُسْتَرَ اليسر : الولاية، والعسر : الخلاف وموالاة أعداء الله<sup>(٣)</sup>.

١٩ – كنز المحمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن السيّاريّ عن محمّد البرقيّ عن ابن أسباط عن البطائنيّ عن أبي بصير عن أبي عبد الله عَلَيْظَلَا في قوله تعالى : ﴿أَسَبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ﴾ يا محمّد من تكذيبهم إيّاك، فإنّي منتقم منهم برجل منك، وهو قائمي الّذي سلّطته على دماء الظّلمة<sup>(٤)</sup>.

۲۰ فس: أبي عن ابن أبي عمير عن ابن مسكان عن أبي عبد الله في قال: اصبروا على المصائب، وصابروا على الفرائض، ورابطوا على الأثمة<sup>(ه)</sup>.

٢١ – كا: بعض أصحابنا رفعه عن محمّد بن سنان عن داود بن كثير الرّقي عن أبي عبد الله علي الله عليه وابنيه وابنيه وجميع الأئمة عليهم أخذ عليهم الميثاق أن يصبروا ويصابروا ويرابطوا وأن يتقوا الله الخبر<sup>(٦)</sup>.

٢٢ - كا: العدَّة عن سهل عن ابن أبي نجران عن حمَّاد بن عيسى عن أبي السَّفاتج عن أبي

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦٨.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦٨.
  - (۳) المحاسن، ص ۱۸۱.
  - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ١٣٦.

(٦) اصول الكافي، ج ١ ص ٢٧٠ ح ٣٩.

(٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٩٢.

عبد الله عَلَيَجَةِ في قول الله بَخَرَيَّةُ : ﴿ أَصْبِرُواْ وَصَابِرُواْ وَرَابِطُواْ﴾ قال : اصبروا على الفرائض، وصابروا على المصائب، ورابطوا على الأئمة<sup>(1)</sup>.

#### ٥٨ – باب أنهم عَبَيْنُا المطلومون وما نزل في ظلمهم

ا – **قب: محمّد بن م**سلم عن أبي جعفر غلِيَّلا ﴿ ٱلَّذِينَ أُخْرِجُواً مِن دِيَدِهِم﴾ قال: نزلت فينا<sup>(٢)</sup>.

٢ – ابن عبّاس في قوله تعالى: ﴿ وَلَتَسَمَّكَ مِنَ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِتَبَ مِن قَبْلِكُمْ وَمِنَ ٱلَذِينَ أَشْرَكُوا أَذَك كَثِـبَرَأَه أُنزلت في رسول الله ﷺ وأه ٰ بيته خاصة.

٣ – شعي: عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: نزل جبرئيل بهذه الآية هكذا على محمّدﷺ فقال: «وقل الحق من ربكم فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين، آل محمّد حقّهم «ناراً»<sup>(٣)</sup>.

كا: بإسناده عن أبي حمزة مثله. «ج ١ ص ٢٤٥ ح ٢٤».

٤ - قب: أبو الحسن الماضي ظليتنا في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ إِنّ الله أعز وأمنع من أن يُظلم، وأن ينسب نفسه إلى ظلم، ولكن الله خلطنا بنفسه فجعل ظلمنا طلمه، وولايتنا ولايته (٤).

٥ - **كنز:** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى ابن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه ﷺ في قوله تعالى : «وعنت الوجوه للحي القيوم وقد خاب من حمل ظلماً لآل محمد» هكذا نزلت<sup>(٥)</sup>.

٦ - كَنْزُدْ محمّد بن العبّاس عن الحسن بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن ابن أبي عمير عن ابن أدينة عن أبيان بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس الهلاليّ عن أمير المؤمنين عليتين عمير عن ابن أذينة عن أبان بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس الهلاليّ عن أمير المؤمنين عليتين الميتين المعيّر في أنه قال: قوله نَتَزَيَّكُمُ النَّكُمُ الرَسُولُ فَحُمَدُوهُ وَمَا نَبَنكُمُ عَنّهُ فَآننَهُوا وَانَتَقُوا اللهُ وَظلم آل محمّد فر إنّ ألفة شَدِيدُ العقاب لي على عن محمّد بن عيسى عن الما أبي عمير عن ابن أبي عمير عن ابن أدينة عن أبان بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس الهلاليّ عن أمير المؤمنين عليتين الميتين المعين المعين المعين المي عن الماد بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس الهلاليّ عن أمير المؤمنين عليتين المعين المعين المعين المعين المعين عمير عن ابن أدينة عن أبين ألموا ألم ألُ أنه قال: قوله نتماليّ المالية المع ألم ألما ألله المعين المعين المعين المعين المعين المالة ألماليّ من ألماله ألهُ من ألمالهُ ألمالة ألمالهُ ألمالهُ ألمالة ألمالهُ ألمالة ألمالة ألمالة ألمالة ألمالهُ ألمالة ألمالة ألهُ ألمالة ألمالهُ ألمالة المعهم أله المالة ألمالة أ ألمالة من ألمالة ألما

٧ - فس: قال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَقُّ مِن زَيِّكُمْ الآية، فقال أبو

- (1) اصول الكافي، ج ٢ باب أداء الفرائض، ص ٣٧٥ ح ٣.
- ۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ١٩٥.
   (۳) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٥٣.
- - ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٢.
     (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٢.

عبد الله للبي : نزلت هذه الآية هكذا : ﴿وَقُلِ ٱلْحَقَّ مِن زَيَكُمُ عَني ولاية عليّ «فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنا أعتدنا للظالمين آل محمّد ناراً أحاط بهم سرادقها»<sup>(1)</sup>.

٨ - شيء عن زيد الشحّام عن أبي جعفر علي قال: نزل جبرئيل بهذه الآية: «فبدل الذين ظلموا آل محمّد حقّهم الذين ظلموا آل محمّد حقّهم رجزاً من النين ظلموا آل محمّد حقّهم رجزاً من السّماء بما كانوا يفسقون» (٢).

٩ - قس: ﴿ آخْتُرُوا آلَذِينَ ظَلَمُوا وَأَزْوَجَهُمْ كَالَ قَالَ : الَّذِينَ ظَلَمُوا آلَ محمّد ﴿ وَأَزْوَجَهُمْ كَالَ : وَأَشْبَاهُهُمُ ؟

١٠ - فس: محمّد بن جعفر الرزّاز عن يحيى بن زكريّا عن عليّ بن حسّان عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله ظليّظ في قوله : ﴿مَا أَمَابَ مِن تُصِيبَةٍ في آلأَرْضِ وَلا في أَنفُسِكُمْ إلرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله ظليّظ في قوله : ﴿مَا أَمَابَ مِن تُصِيبَةٍ في آلأَرْضِ وَلا في أَنفُسِكُمْ إِلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلاً في حَدالله عليه بنه ، وبلّغت رسله، وكتابه في السّماء علمه بها، وكتابه في الأرض إعلامنا في ليلة القدر وفي غيرها ﴿ إِنّ ذَالِكَ عَلَى اللّهِ عَلَيْ اللّهِ عَلَي مَابَ مِن مُصِيبَةٍ في آلأَرْضِ وَلا في أَنفُسِكُمْ إِلَى عبد الله عليه عبد الله عليه في قوله : ﴿مَا أَمَابَ مِن تُصِيبَةٍ في آلأَرْضِ وَلا في أَنفُسِكُمْ إِلَى عبد الله عليه عبد أَنْ أَمَابَ مِن أَمَابَ مِن أَمابَ مِن أَمَابَ مِن أَ وكتابه في الأرض إعلامنا في ليلة القدر وفي غيرها ﴿ إِنَّ ذَالِكَ عَلَى ٱللَهِ يَسِيرُكُ<sup>(3)</sup>.

**بيان:** سيأتي شرح الخبر في باب الأرواح الّتي فيهم إن شاء الله.

١٢ – فس: ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُفَتَتُلُونَ﴾ إلى قوله: ﴿لَقَـدِيرُ﴾ قال: نزلت في عليّ وجعفر وحمزة، ثمَّ جرت في الحسين ﷺ، وقوله: ﴿ اَلَذِينَ أُخْرِجُواَ﴾ الآية قال: الحسين ﷺ حين طلبه يزيد لعنه الله ليحمله إلى الشّام فهرب إلى الكوفة وقتل بالطفّ<sup>(٦)</sup>.

١٣ – حدّثني أبي عن ابن أبي عمير عن ابن مسكان عن أبي عبد الله عَلَيْتَلَمْ في قوله : ﴿ أَنِنَ لِلَّذِينَ يُتَنَتُلُونَ؟ الآية، قال : إنّ العامّة يقولون : نزلت في رسول الله لمّا أخرجته قريش من مكّة، وإنّما هو القائم عَلَيْتَلا إذا خرج يطلب بدم الحسين وهو قوله : نحن أولياء الدّم وطلاب الدية<sup>(٧)</sup>.

(١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩.
 (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٦٢ ح ٤٩ من سورة البقرة.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٥.
 (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٩.
 (٦) - (٧) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٩.

1٤ - كنز، روى شيخ الطائفة في كتاب مصباح الأنوار بإسناده عن محمّد بن إسماعيل عن أبي الحسن الميثميّ عن عليّ بن مهرويه عن داود بن سليمان عن الرّضا عن آبائه عليّيًا قال : أبي الحسن الميثميّ عن عليّ بن مهرويه عن داود بن سليمان عن الرّضا عن آبائه عليّيًا قال : قال رسول الله عنيي حرّم الله الجنّة على ظالم أهل بيتي وقاتلهم وسابيهم والمعين عليهم، ثمَّ تلا هذه الآية : ﴿أُولَيَهِكَ لَا خَلَنَ لَهُمْ فِي ٱلآخِرَةِ وَلَا يُحَكِلِمُهُمُ ٱللهُ وَلَا يَنظُرُ إلَيْهِمَ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ وَلَا يُرَحَيِهِمْ وَلَهُمْ عَذَابُ أَلِيحُرُ).

ا ١٥ – كا: أحمد بن مهران عن عبد العظيم الحسني علي عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر علي قال: نزل جبرئيل علي بهذه الآية على محمّد علي هكذا: فبدل الذين ظلموا آل محمّد حقّهم قولاً غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمّد حقّهم رجزاً من السماء بما كانوا يفسقون».

وقال ﷺ نزل جبرتيل بهذه الآية هكذا : إن الّذين ظلموا آل محمّد حقّهم «لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقاً إلا طريق جهنم خالدين فيها أبداً وكان ذلك على الله يسيراً» ثمَّ قال : «يا أيها الناس قد جاءكم الرسول بالحق من ربكم في ولاية عليّ ﷺ فآمنوا خيراً لكم وإن تكفروا بولاية عليّ فإن لله ما في السماوات والأرض<sup>(٣)</sup>.

بيان: قوله : فبدّل الذين ظلموا آل محمّد، لعلّ المعنى أنّ ولاية آل محمّد في تلك الآية نظير مورد هذه الآية في بني إسرائيل، كما ورد في الأخبار المستفيضة أنّ النبيّ تلكي قال : «مثل أهل بيتي مثل باب حطة في بني إسرائيل» أو أنّ هذا من بطون الآية بمعنى أنّه المقصود منها لأنّه تعالى إنّما أورد القصص في القرآن للتذكير والتنبيه على ما هو نظيرها في تلك الأمّة، على أنّه قد ورد في تفسير الإمام الحسن العسكريّ تلكير و ويره، أنّه كان كتب على باب حطّة بني إسرائيل أسماء النبيّ تلكي والأئمة عليكما و أمروا بأن يخضعوا لهم ويقرّوا بفضلهم فأبوا، فنزل عليهم الرجز، فلا إشكال حينتذ، والآية الثانية في القرآن هذا : كَفَرُوا وَظَلَمُوا لَمَ يَكُنِ أَنَّهُ لِيَنْفِرَ لَهُمَ وَلَا لِيَهْدِيَهُمْ طَوِيقًا الآية.

١٦ - **كا:** الحسين بن محمّد عن المعلّى عمّن أخبر، عن عليّ بن جعفر قال: سمعت أبا الحسن غليمًا يقول: لمّا رأى رسول الله عنه تيماً وعدياً وبني أمية يركبون منبره أفظعه فأنزل الله تبارك وتعالى قرآناً يتأسى به: ﴿وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَةِكَةِ أَسْجُدُوا لِأَدَمَ فَسَجَدُواً إِلَّا إِلِيسَ رُبَكُ ثمَّ أوحى إليه: يا محمّد إنّي أمرت فلم أطع فلا تجزع أنت إذا أمرت فلم تطع في وصيّك<sup>(٣)</sup>.

١٧ - **كثر: م**حمّد بن العبّاس عن محمّد بن خالد البرقيّ عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ عن

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٢٠.
   أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٢ ح ٥٨-٥٩.
  - (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٤ ح ٧٢.

ابن فضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآَءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ وَلَا بَزِيدُ﴾ ظالمي آل محمّد حقّهم ﴿إِلَّا خَسَارًا﴾<sup>(1)</sup>.

١٨ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود عن أبي الحسن موسى عن أبيه ﷺ قال: نزلت هذه الآية: ﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلصُّرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّلِمِينَ﴾ لآل محمّد ﴿إِلَا خَسَارًا﴾<sup>(٢)</sup>.

١٩ – **كنز:** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد السّياريّ عن محمّد بن خالد البرقيّ عن الحسين بن سيف عن أخيه عن أبيه عن أبي حمزة عن أبي جعفر غليّظِيرَ قال: قوله تعالى: «وقل الحقّ من ربّكم في ولاية عليّ غليّظَيرَ فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا أعتدنا لظالمي آل محمّد حقّهم ناراً أحاط بهم سرادقها»<sup>(٣)</sup>.

٢٠ - كنز محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن السيّاريّ عن محمّد بن خالد البرقيّ عن محمّد بن خالد البرقيّ عن محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن السيّاريّ عن محمّد بن خالد البرقيّ عن محمّد بن عليّ عن عليّ بن حمّاد الأزديّ عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليّ الله عن محمّد بن عليّ عن عليّ بن حمّاد الأزديّ عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليت عن محمّد بن عليّ عن عليّ بن حمّاد الأزديّ عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليت عن محمّد بن عليّ عن محمّد بن عليّ عن عليّ بن حمّاد الأزديّ عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليتي عن محمّد بن عليّ عن عليّ عن عليّ بن حمّاد الأزديّ عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليتي المعمّد بن عليّ محمّد بن عليت عليتي المعمّد بن عليّ بن حمّاد الأ في قوله يَتَرَبَيْنُ : ﴿وَالَمَرُولُ النَّجُوَى ٱلَذِينَ ظَلَمُوا ﴾ قال الّذين ظلموا آل محمّد حقهم (٤) .

٢١ - كَنْزِء محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود عن موسى بن جعفر عن أبيه عن جدّه غليظِير قال : نزلت هذه الآية في آل محمّد خاصة : ﴿أَذِنَ لِلَذِينَ يُفَـنَـنُونَ بِأَنَهُمْ ظُلِمُواْ وَإِنَّ ٱللَهُ عَلَىٰ نَصْرِهِمْ لَقَـدِيرُ (٢) ٱلَذِينَ أُخْرِجُواْ مِن دِيَـرِهِم بِغَيْرِ حَقٍّ إِلَا أَن يَقُولُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ كَال قوله : ﴿وَلِلَهِ عَنِيمَةُ ٱلْأُمُورِ ﴾<sup>(٥)</sup>.

٢٢ - كَمَرْء بهذا الإسناد عنه ﷺ في قوله تعالى : ﴿ ٱلَّذِينَ أَخْرِجُواْ مِن دِيَـرِهِم بِغَـبْرِ حَقّ قال : نزلت فينا خاصة، في أمير المؤمنين ﷺ وذريّته، وما ارتكب من أمر فاطمة ﷺ <sup>(٦)</sup>.

٢٣ - كَمْزَ، محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عامر عن اليقطينيّ عن صفوان عن حكيم الحنّاط عن ضريس عن أبي جعفر للَّشَكْرُ قال سمعته يقول : ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُعَنَّتُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُواً وَإِنَّ ٱللَّهُ عَلَى نَصْرِهِمَ لَقَـدِيرُ ﴾ قال : الحسن والحسين بَلْيَنَامُ <sup>(٧)</sup>.

٢٤ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن يونس عن المثنّى عن عبد الله بن عجلان عن أبي جعفر غلِّظَيْر في قول الله بَتَرَيَكُ ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُتَنَتَلُونَ بِأَنَهُمْ ظُلِمُوأُ وَإِنَّ ٱللَهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرُ ﴾ قال: هي في القائم غليَّتِي وأصحابه<sup>(٨)</sup>.

> (١) ~ (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٨٣ في تأويل الآية ٨٢ من سورة الإسراء. (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٨٦ في تأويل الآية ٢٩ من سورة الكهف. (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٨ في تأويل الآية ٣ من سورة الأنبياء.

> > ٥) - (٨) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٤.

**بيان؛** قال الطبرسيّ تلالة : هذه الآية أوّل آية نزلت في القتال وتقدير. : أذن للمؤمنين أن يقاتلوا من أجل أنّهم ظلموا بأن أخرجوا من ديارهم وقصدوا بالإيذاء والإهانة، وإنّ الله على نصرهم لقدير، وهذا وعد لهم بالنّصر أنّه سينصرهم. وقال أبو جعفر عظيمًا : نزلت في المهاجرين، وجرت في آل محمّد الّذين أخرجوا من ديارهم وأخيفوا<sup>(١)</sup>.

٢٥ - كنز، محمّد بن العبّاس عن عبد العزيز بن يحيى عن محمّد بن عبد الرحمان عن المفضّل عن جعفر بن الحسين الكوفي عن محمّد بن زيد مولى أبي جعفر عن أبيه قال : سألت مولاي أبا جعفر غلبيّن قلبي قلل : سألت مولاي أبا جعفر غلبيّن قلبي قلت : قوله يَتَوَيَّكُنْ تَتَوَلُوا أَخْرِجُوا مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلَا أَتَ يَقُولُوا أَخْرِبُوا مِن الحسين عليه قال : سألت مولاي أبا جعفر غلبيّن قلبي قلل : في مولاي أبا جعفر غلبيتي قلبي قلل : في أَخْرِبُوا مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلاَ أَتَ يَقُولُوا أَخْرَبُوا الله المُعْلَى أَبْرِبُوا مِن الحسين الكوفي عن محمّد بن زيد مولى أبي جعفر عن أبيه قال : سألت مولاي أبا جعفر غلبيتي قلبي قلل : في أُخْرِبُوا مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلاَ أَتَ يَقُولُوا أَنْ رَبُن أَخْرِبُوا أَبْن مَنْ عَلَى أَبْرَبُوا مَن دِيَرَهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلَا أَتَ يَقُولُوا أَنْ رَبُعُولُوا أَنْ الْنَقْئُ عَلَى أَبْرِبُوا مِن دِيَرِهِم بِغَيْرِ حَقٍ إِلَا أَتَ يَقُولُوا أَنْ رَبُعُولُوا أَنْ الله على أَبا جعفر غليقي قل علي وحمزة وجعفر غليتي ثُمْ جرت في الحسين غليتي (<sup>10</sup>).

٢٦ - كا: باسناده عن سلام بن المستنير عنه علي مثله. اج ٨ ح ١٥٣٤.

۲۷ – كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد بن سعيد عن أحمد بن الحسين عن أبيه عن حصين بن مخارق عن عبيد الله بن الحسين عن أبيه عن حدين بن مخارق عن عبيد الله بن الحسين عن أبيه عن جدّه عن الحسين بن عليّ عن أبيه صلوات الله عليهم قال : لمّا نزلت ﴿ الَمَ إِلَى آَحَيِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يُقُولُوا مَامَنَ وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ صلوات الله عليهم قال : لمّا نزلت ﴿ الَمَ إِلَى آَحَيِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يُقُولُوا مَامَنَ وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ صلوات الله عليهم قال : لمّا نزلت ﴿ الَمَ إِلَى آَحَيبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يُقُولُوا مَامَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ صلوات الله عليهم قال : لمّا نزلت ﴿ الَمَ إِلَى آَحَيبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يُقُولُوا مَامَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ صلوات الله عليهم قال : لمّا نزلت ﴿ الَمَ إِلَى آَحَيبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يُقُولُوا مَامَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ صلوات الله عليهم قال : لمّا نزلت ﴿ الَمَ إِلَى آَحَيبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يُقُولُوا مَامَنًا وَهُمْ لا يُفْتَنُونَ صلوات الله عليهم قال : لمّا يول الله ما هذه الفتنة؟ قال : يا عليّ إنّى مبتلى بك، وإنّى مخاصم فأعد للخصومة (<sup>(٣)</sup>).

۲۹ – كثرة محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين اليقطينيّ عن عيسى بن مهران عن الحسن بن الحسين العربيّ عن عليّ بن أحمد بن حاتم عن حسن بن عبد الواحد عن حسن بن حسن بن الحسن بن الحسين عن عليّ بن أسباط عن السدّيّ في قوله عز وجل : ﴿الَمَ إِنَّ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يَقُولُوا مَامَتَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ إِن وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن عَلَيْ مَا لَذَالُ أَنْ يَتُرَكُوا أَن يَقُولُوا مَامَتَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ إِن وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن عَلَيْ مَا اللَّهُ اللَّذِينَ عن عمين بن عليّ بن أسباط عن السدّيّ في قوله عز وجل : ﴿المّ إِنَ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يَقُولُوا مَامَتَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ إِن وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَّذِينَ مِن عَلَيْ مِن عليْ إِن أَسباط عن السدّيّ في قوله عز وجل : والمّ أَن يَقُولُوا مَامَتَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ إِن وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَذِينَ مِن عَلَيْ مَا اللهُ عن السَدِي في قوله عز وجل : ﴿المَ اللهُ عَلَيْنَ أَنَ أَنَ مَنَ يَتُولُوا أَن يَقُولُوا مَامَتَا وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ إِن وَلَقَدْ فَتَنَا ٱلَذِينَ مِن عَلَيْ مَن مُعْلَيْ أَن اللهُ اللهُ عن الحسين عن عليهم من عليهم وله عز وجل : والمَن أَن مُن أَنَ أَن يُتُولُوا أَن يَقُولُوا مَامَتَ وَهُمْ لَا يُفْتَـنُونَ إِن وَلَقَدْ فَتَنَا اللَذِينَ مِن عَلَيْ أَنْ يَقُولُوا مَامَتَ وَهُمْ لَا يُفْتَسُونَ أَنا والمَن عالَيْنَ مَاللهُ اللهُ عَلَيْنَ أَن مُعْلَمُ أَنْتُ أَنُ أَن يُقُولُوا مَامَتَ وَهُمْ لَا يُعْتَلُونَ أَعْدَا إِنَ يَقُولُوا مَامَتَ وَهُمْ أَن أَنْ عَلَيْهُ مَا عَلَيْ مَا عَلَى اللهُ اللَهُ عَلَيْ إِن عَلَيْ أَنْ مَاللهُ اللهُ عَلَيْ إِلَى اللَهُ عَلَيْ أَن مُنامُ مُن اللَهُ مُن مُعْزِ إِلَى اللهُ عَلَيْ مُنْ مُعْتَسُ مُنْ عَلَيْ أَن مُنْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ مَالاً عَلَيْ إِن مَاللهُ عَلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَى اللهُ عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ أَنْ مُنَالُهُ اللهُ عَلَيْ مَا عَلَى اللهُ عَلَيْ مُعْلَى مُنْ مُولُولُ مَا عُلَن اللهُ عَلَي مُنْ مُوالُوا مَامُ مُنْ مُعْلَيْ مُ مُنْ مُولُولُ مُولُولُ مُوالُ مُعْلَيْ مُ مُن مُعْلِي مُ مُعْلُولُ مُنْ مُ مُ مُعْمَالُ مُعْنَ مُ مُولُ مُولُعُلُ مُعْمَا مُ مُن مُ مُولُولُ مُعْلِ مُ مُنْ مُ مُ مُولُ مُ مُعْ مُ مُولُ مُ مُ مُولُ

٣٠ **- كنز:** محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن عليّ بن هلال الأحمسيّ عن الحسن بن وهب عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر غلِّظَلا في قوله <sup>يَ</sup>زَيَّلاً :

- مجمع البيان، ج ٧ ص ١٥٦.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٣.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٩.
  (٤) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٩.

﴿وَلَمَنِ أَنْعَمَرَ بَعَدَ ظُلَيهِ. فَأَوْلَيَهَكَ مَا عَلَيْهِم مِن سَبِيلٍ﴾ قال: ذاك القائم ﷺ إذا قام انتصر من بني أُميَّة ومن المكذِّبين والنصاب<sup>(1)</sup>.

٣١ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن السياريّ عن محمّد بن خالد عن محمّد بن عليّ الصيرفيّ عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليَّالا أنّه قرأ : وترى ظالمي آل محمّد حقّهم لما رأوا العذاب - وعليّ هو العذاب - يقولون هل إلى مردّ من سبيل<sup>(٢)</sup>.

٣٢ - وبهذا الإسناد عنه غليمًا في قوله لَبَرْوَجَكَ : ﴿وَإِنَّ لِلَّذِينَ ظَلَمُواً﴾ آل محمّد حقّهم ﴿ عَذَابًا دُونَ ذَلِكَ﴾<sup>(٣)</sup>.

٣٣ - كنز، بهذا الإسناد عن البرقتي عن محمّد بن أسلم عن أيّوب البرّاز عن ابن شمر عن جابر عن أبي جعفر عليمًا في قوله بَمَرَكِن : ﴿ خَشِعِينَ مِنَ الذَّلِ يَنظُرُونَ مِن طَرْفٍ خَفِيُّ﴾ يعني إلى القائم عليمًا في أ

٣٤ – وبهذا الإسناد عنه قال: ﴿وَلَن يَنفَعَكُمُ ٱلْيَوْمَ إِذ ظَلَمَتُمَرُ﴾ آل محمّد حقّهم ﴿أَنَّكُرَ فِي ٱلْعَذَابِ مُشَتَرِكُونَ﴾<sup>(٥)</sup>.

٣٥ - وبهذا الإسناد عن البرقيّ عن محمّد بن سليمان عن أبيه عن أبي عبد الله عَلَيَّةِ في قوله يَجَوَيَّكُ : ﴿وَمَا ظَلَمَنَنَهُمْ وَلَئِكِن كَانُواْ هُمُ ٱلظَّنِلِمِينَ﴾ قال: وما ظلمناهم بتركهم ولاية أهل بيتك ولكن كانوا هم الظالمين<sup>(1)</sup>.

٣٦ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن عبد الرحمان عن محمّد بن سليمان بن بزيع عن جميع بن المبارك عن إسحاق بن محمّد عن أبيه عن جعفر بن محمّد عن آبائه عليمان قال : قال النبي عني لفاطمة عليمان : إنّ زوجك يلاقي بعدي كذا ، ويلاقي بعدي كذا ، فخبّرها بما يلقى بعده ، فقالت : يا رسول الله ألا تدعو الله أن يصرف ذلك عنه؟ فقال : قد سألت الله ذلك له فقال : إنّه مبتلى ومبتلى به فهبط جبرئيل فقال : ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَتِي تَجُدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَسَمَعُ تَحَاوُرُكُماً إِنَّ ٱللَهُ سَمِعٌ بَعِيرُ فَقال : هذا له الله الذي الله الله

**بيان:** على هذا التأويل لا يكون حكم الظهار مربوطاً بهذه الآية، ومثل هذا في الآيات كثير .

٣٧ - كنز: قد جاءت الرواية أنَّه لمَّا تمَّ لأبي بكر ما تمَّ وبايعه من بايع جاء رجل إلى أمير

- (۱) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٣٤.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٠٠.
- ه) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٤١.
- (٧) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٤٥.
- ص ٥٣٤. (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٣٥.
- ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٣٥.
- (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٥٣.

المؤمنين غليمًا وهو يسوي قبر رسول الله عنه بمسحاة في يده وقال له : إنّ القوم قد بايعوا أبا بكر ووقعت الخذلة في الأنصار لاختلافهم، وبدر الطلقاء للعقد للرّجل خوفاً من إدراككم الأمر، فوضع طرف المسحاة في الأرض ويده عليها ثمَّ قال : بسم الله الرحمٰن الرحيم (المَر في أَحَيبَ النَّاسُ أَن يُتُرَكُوا أَن يَقُولُوا ءَامَنَكا وَهُمْ لَا يُفْتَمُونَ في وَلَقَد فَتَنَا الَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمَنَ اللَّهُ الَذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ الكَذِبِينَ في أَمْ حَسِبَ الَذِينَ يَعْمَلُونَ التَيتِنَاتِ أَن يَشْرِقُوا عَامَتُكَ وَهُمْ لَا يُفْتَمُونَ في وَلَقَد فَتَنَا الَذِينَ مِن سَرَة مَا يَعْمَلُونَ اللَّهُ الذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَ الكَذِبِينَ في أَمْ حَسِبَ الَذِينَ يَعْمَلُونَ الت

**أقول:** وقد بيّن وأوضح أمير المؤمنين غَلِيَتَلِلا في الخطبة القاصعة تأويل هذه الآية.

# ٥٩ – باب نادر في تأويل قوله تعالى: ﴿سِيرُوا فِهَا لَيَـالِيَ وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ﴾

- (١) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢٠.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣١ ح ١٤٠ من سورة آل عمران.

آمنين؟ بل فينا ضرب الله الأمثال في القرآن، فنحن القرى التي بارك الله فيها، وذلك قول الله عزّ وجلّ، فمن أقرّ بفضلنا حيث أمرهم الله أن يأتونا فقال: ﴿وَبَعَمَلُنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَتِي بَرَيَحْنَا فِيهَا في أي جعلنا بينهم وبين شيعتهم القرى التي باركنا فيها ﴿قُرَى ظَهِرَةً ﴾ والقرى الظّاهرة الرسل والنقلة عنّا إلى شيعتنا، وفقهاء شيعتنا إلى شيعتنا، وقوله: ﴿وَقَذَرْنَا فِيهَا ٱلشَّيْرَ ﴾ فالسّير مثل للعلم سيروا به ﴿يَـالِي وَأَيَّامًا ﴾ مثل لما يسير من العلم في اللّيالي والأيّام عنّا إليهم في الحلال والحرام والفرائض والأحكام ﴿ مَايِنِينَ ﴾ فيها إذا أخذوا من معدنها الذي أمروا أن يأخذوا منه ﴿ مَايِنِينَ ﴾ من الشك والضلال، والنقلة من الحرام إلى الحلال، الذي أمروا أن يأخذوا منه ﴿ مَايِنِينَ ﴾ من الشك والضلال، والنقلة من الحلم من آدم الذي أمروا أن يأخذوا منه ﴿ مَايِنِينَ ﴾ من الشك والضلال، والنقلة من الحلال، الحلال، إلى حيث انتهوا، ذرية مصطفاة بعضها من بعض، فلم ينته الاصطفاء إلىكم، بل إلينا انتهى، ونحن تلك الذرية لا أنت ولا أشباهك يا حسن، فلو قلت لك حين ادّعيت ما ليس لك وليس إليك : يا جاهل أهل البصرة لم أقل فيك إلا ما علمته منك، وظهر لي عنك، وإيا أن تقول بالتقويض، فإن الله المرة لم أقل فيك إلا ما علمته منك، وظهر لي عنك، وإيانا أنتهى، بالتقويض، فإن الله الجرّي لا أنت ولا أشباهك يا حسن، فلو قلت لك حين ادّعيت ما ليس لك وليس معامينها منه إلى الله أله أنه أله أله أنه القل فيك إلا ما علمته منك، وظهر لي عنك، وإياك أن تقول معامينه ظلماً. والخبر طويل أخذنا منه موضع الحاجة<sup>(١)</sup>.

٢ - قعب، ج ٤ عن الثمالي قال: دخل قاض من قضاة أهل الكوفة على علي بن الحسين عليم فقال له : جعلني الله فداك أخبرني عن قول الله تتخير : ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللَّذِي اللَّذِي اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَقَال له : جعلني الله فداك أخبرني عن قول الله تتخير : ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي اللَّذِي عَنْ قول الله تتخير في بنا التُدَير مي ألَّذُو فيها لَيَالِي وَأَيَّامًا عامنينَ فالله عالى الله عنها التُدَير مي من قول الله تتخير في فقال له : ما التُوى الذي بناي ما عني بن عن قول الله تتخير في قال له التُدَير مع من قول الله تتخير في قال له : ما يقول النّاس فيها قبلكم بالعراق؟ قال: يقولون إنّها مكة، قال: وهل رأيت السرق في موضع أكثر منه بمكة؟ قال: فما هو؟ قال: إنّما عنى الرجال قال: وأين ذلك في كتاب الله؟ فقال: أوما تسمع إلى قوله تتخير الله؟ فقال: إنّما عنى الرجال قال: وأين ذلك في كتاب الله؟ فقال: أوما تسمع إلى قوله تتخير الله؟ قال: إنّما عنى الرجال قال: وأين ذلك في كتاب الله؟ فقال: أوما تسمع إلى قوله تتخير الله؟ قال: إنّما عنى الرجال قال: وأين ذلك في كتاب الله؟ فقال: أوما تسمع إلى قوله تتخير اله القرير أي فيها وألمير ألي أله إلى في في كتاب الله؟ فقال: أوما تسمع إلى قوله تتخير اله القريرة ألي قيها وألمير ألي أبي أوما اله؟ فقال: وقال تسمع إلى قوله تتخير اله القريرة ألي حصن عن الرجال أوما تسمع إلى قوله : ﴿ وَسَبَل القريرَة ألي حصن ما أوما بي أله فيها وألمير، قال: وعله في أله فيها وألمير ألي أبي أبي أله فيها في في ما وقال: في أوما الما عنى، قال: جعلت فداك فمن هم؟ قال: نحن هم، وقال : ﴿ ووسيروا فيها يكي وأيامًا عاميني في قال: جعلت فداك فمن هم؟ قال: نحن هم، وقوله : ﴿ سويروا فيها يكي أي أيامًا عاميني في قال: جعلت فداك فمن هم؟ قال: نحن هم، وقوله : ﴿ ما يوبا لها يكي أله أله ألمين في أله أله أله في أله أله أله في في أله في أله في أله في في أله في في في في أله في في في في في في في أله في أله في في أله في في أل

٣ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن عليّ بن زكريّا البصريّ عن الهيثم بن عبد الله الرمّانيّ عن الرضا عن أبيه عن جدّه جعفو ظليّتُ قال: دخل على أبي بعض من يفسر القرآن فقال له: أنت فلان؟ وسمّاه باسمه، قال: نعم. قال: أنت الذي تفسّر القرآن؟ قال: نعم، قال: فكيف تفسر القرآن؟ قال: نعم، قال: فكيف تفسر هذه الآية: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَلْقُرَى اللَّقِي بَنَرَتَ الذي تفسّر القرآن؟ قال: نعم، قال: فكيف تفسّر القرآن؟ قال: نعم، قال: فكيف تفسّر القرآن؟ قال: نعم، أنت الذي تفسّر القرآن؟ قال: نعم، قال: فكيف تفسر هذه الآية: ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَبَيْنَ أَلْقُرَى اللَّقِ بَنَرَتَ الذي تفسّر القرآن؟ قال: فعم، قال: فكيف تفسر هذه الآية: في قريبًا قُرى ظليفرة وقدًدْنا فيها أوى ظليفرة وقدًدْنا فيها أوى ظليفرة وقدًا فيها أوى ألفري فيها أوى ظليفرة وقدًا فيها أوى ظليفرة وقدًا فيها أوى فيها أوى ظليفرة وقدًا فيها أوى ظليفرة أويكما التشريق فيها أوى ظليفرة وقد في ألفري ألفري ألفرى الذي في على في أوى ظليفرة وقد فيها أوى ظليفرة فيها أوى ظليفرة وقد فيها أوى ألما أوريني في قال: هذه بين مكة ومنى، فقال له أبو عبد الله ظليتا : أيكون فيه أوى هذا الموضع خوف وقطع؟ قال: نعم، قال: فموضع يقول الله: آمن، يكون فيه أويكون فيها أوى هذا الموضع خوف وقطع؟ قال: نعم، قال: فموضع يقول الله: أمن، يكون فيه أويكون فيها أوى إلى ألها الموضع خوف وقطع؟ قال: نعم، قال: فموضع يقول الله: أمن، يكون فيها أويكون فيها إلى أولما الله المن القدين من ألقرة إلى أورن الفرة في أوى أوى أوى أورنا في أولما الما الما الله الما أولما أولما إلى أولما في أولما في أوله أولما في أول في هذا الموضع خوف وقطع؟ قال: فمو منه أول في فول الله الما في أوله في أول في أولما أولما أولما الما إلى أولما في أولما أولما في أولما أولم

- (۱) الاحتجاج، ص ۳۲۷.
- (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٤٢، الاحتجاج ص ٣١٣.

خوف وقطع؟ قال: فما هو؟ قال: ذاك نحن أهل البيت، قد سمّاكم الله ناساً، وسمّانا قرى قال: جعلت فداك أوجدني هذا في كتاب الله أنّ القرى رجال، فقال أبو عبد الله تشبّيّن : أليس الله تعالى يقول: ﴿وَسَئَلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَيِّي كُنَّا فِيهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَّتِي أَقْبَلْنَا فِهَاً ﴾ فللجدران والحيطان السؤال أم للناس؟ وقال تعالى: ﴿وَإِن مِّن قَرْبَهَ إِلَا غَنُ مُهْلِكُوهَا فَبَلَ يَوْمِ ٱلْفِيكَةِ أَوَ

٤ - كنزة محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة الباهليّ عن إبراهيم بن إسحاق النّهاونديّ عن عبد الله بن حمّاد الأنصاريّ عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله ظيّل قال: دخل الحسن البصريّ على محمّد بن عليّ ظيّل فقال له: يا أخا أهل البصرة بلغني أنّك فسرت آية من كتاب الله على غير ما أنزلت، فإن كنت فعلت فقد هلكت واستهلكت، قال: وما هي جعلت فداك؟ قال: قول الله تَتَرَقَ في في كَنْتَ فعلت فقد هلكت واستهلكت، قال: وما هي وَقَدَرْنَا فِبْهَا لَشَيْرٌ مِيرُوا فِيها يَكَالى وَأَيَّامًا مَامِنِينَ ﴾ ويحك كيف يجعل الله لقوم أمانا ومتاعهم وقَدَرْنا في في كَنْتَ فعلت فقد هلكت واستهلكت، قال: وما هي وقَدَرْنَا فِبْها لَشَيْرٌ مِيرُوا فِيها لَيَالى وَأَيَّامًا مامِنِينَ ﴾ ويحك كيف يجعل الله لقوم أمانا ومتاعهم وقَدَرْنا فِبها الشَيْرُ مِيرُوا فِيها لَيَالى وَأَيَّامًا مامِنِينَ ﴾ ويحك كيف يجعل الله لقوم أمانا ومتاعهم يسرق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربما أخذ عبد أو قتل وفاتت نفسه، ثمَّ مكث مليًا، ثمَّ أوما ما يسرق بمكة والله تشرّ ميرُوا فيها ليكالى وأيَّامًا مامِنِينَ ﴾ ويحك كيف يجعل الله لقوم أمانا ومتاعهم يسرق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربما أخذ عبد أو قتل وفاتت نفسه، ثمَّ مكث مليًا، ثمَّ أوما يسرق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربما أخذ عبد أو قتل وفاتت نفسه، ثمَّ مكث مليًا، ثمَّ أوما يسرق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربما أخذ عبد أو تنا ونات نفسه، ثمَّ مكث مليًا، ثمَّ أوما يسرق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربما أخذ عبد أو قتل وفاتت نفسه، ثمَّ مكث مليًا، ثمَّ أوما يسرق بمكة والمدينة وما بينهما؟ وربما أخذ عبد أو تنا وفات نفسه، ثمَّ مكث مليًا، ثمَّ أوما يورُسُلِي يسرق بمكة والمدينة وما يتنهما؟ وربما أخذ عبد أو قال : جعلت فداك نقبي قريرية قريرية قريرا ورُسُمَاني يمن قريرا مي كربور ورضا الله أنّ القرى رجال؟ قال: نعم قول الله بمنا على الله بتركي في تمان قرال في تمان وريمان والبوت أم في ممانينا بنا الله أنّ القرى رجال؟ فيها والبور ألمي ألمي ألمي أفياً على الله بتركي في أول الماليون أم في مربور ألمان بنا الله أنّ القرى ألمي ألمي ألمي أور ألمي أفياً في في قرل : قوله بتركي في في في في ورما في في في في في في أول في أول في أول في مربور في القرى القرى القرى ألمي ألمي ألمي ألمي ألمي أولي في أول في مي في في في في في في مرما مروه أن سال؟ القري ألمي أول في أ

٥ - قب، دخل أبو حنيفة على أبي عبد الله عليه فسأله عليه عن أشياء لم يعرف الجواب عنها، فكان فيما سأله أن قال له: أخبرني عن قول الله تعالى: ﴿وَقَدَرْنَا فِيهَا ٱلسَّيَرُ سَيرُهُمُ فِيهَا لَيَالِي وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ أَي أي موضع هو؟ قال: هو ما بين مكة والمدينة فقال عليه نشدتكم بالله هل تسيرون بين مكة والمدينة لا تأمنون على دماتكم من القتل، وعلى أموالكم من السرق؟ ثمَّا قال: وأخبرني عن قول الله تعالى : ﴿وَقَدَرْنَا فِيهَا ٱلسَيرَ مِي مُعُلَمُ فَيها الله تعالى : ﴿وَقَدَرْنَا فِيهَا ٱلسَيرَ مِي مُعُلُمُ فِيها لَيَالِي وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ أَي أي موضع هو؟ قال: هو ما بين مكة والمدينة فقال عليه نشدتكم بالله هل تسيرون بين مكة والمدينة لا تأمنون على دماتكم من القتل، وعلى أموالكم من السرق؟ ثمَّا قال: وأخبرني عن قوله : ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا أَي أي موضع هو؟ قال ذي من السرق؟ ثمَا قال: واخبرني عن قوله : ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا أَي موضع هو؟ قال : داك من السرق؟ ثمَا قال: وأخبرني عن قوله : ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا أَي موضع هو؟ قال : ذاك من السرق؟ ثمَا قال : وأخبرني عن قوله : ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ عَامِياً أَي موضع هو؟ قال : ذاك من السرق؟ ثمَا قال : وأخبرني عن قوله : ﴿وَمَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا أَي موضع هو؟ قال : ذاك من السرق؟ ثمَا قال : وأخبرني عن قوله : أومَن دَخَلَهُ كَانَ ءَامِنَا أَي موضع هو؟ قال : ذاك من السرق؟ ثمَا قال : وأخبرني عن قوله : أومَن دَخَلَهُ كَانَ ءامِنَا أَي موضع هو؟ قال : ذاك من السرق؟ ثما الله الحرام، فقال : نشدتكم بالله هل تعلمون أن عبد الله بن الزبير وسعيد بن جبير دخلاه فلم يأمنا القتل؟ قال : فأعفني يابن رسول الله"".

**بيان:** أقول: التأويل الوارد في تلك الأخبار من غرائب التّأويل، ولعلّ الوجه فيها ما

(۱) - (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٦١ في تأويل الآية ١٨ من سورة سباً.
 (۳) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٧٥.

أشرنا إليه مراراً، من أنَّ ما ذكره سبحانه في القرآن الكريم من القصص إنَّما هو لزجر هذه الأُمَّة عن أشباه أعمالهم وتحذيرهم عن أمثال ما نزل بهم من العقوبات، ولم يقع في الأُمم السابقة شيء إلا وقد وقع نظيره في هذه الأُمَّة، كقصّة هارون مع العجل والسامريّ، وما وقع على أمير المؤمنين عليكيرة من أبي بكر وعمر، وكقارون وعثمان، وصفورا والحميراء، وأشباه ذلك ممّا قد أشرنا إليه في كتاب النبوّة، لكنّ بعضها ظاهر الانطباق على ما مضى، وبعضها يحتاج إلى تنبيه، وأمثال ذلك من القسم الثاني، فإن نظير ما وقع على قوم سبأ من حرمانهم لنعم الله تعالى لكفرانهم وتعويضهم بالخمط والأثل أنّ الله تعالى هياً لهم من أثمار حدائق الحقائق ببركة الصادقين من أهل بيت العصمة صلوات الله عليهم ما لا يحيط به حدائق الحقائق ببركة الصادقين من أهل بيت العصمة صلوات الله عليهم ما لا يحيط به تعالى إيّاها فغاب أو خفي عنهم وذهبت الرّواة وحملة الأخبار من بينهم، أو خفوا عنهم البيان، مع كونهم آمنين من أحل الشكوك والضّلالات، فلما كفروا بتلك النّعمة سلبهم الله تعالى إيّاها فغاب أو خفي عنهم وذهبت الرّواة وحملة الأخبار من بينهم، أو خفوا عنهم فابتلوا بالآراء والمقايس واشته عليهم الأمور وقلَّ عندهم ما يتمسكون به من أخبار الأمرة فابتلوا بالآراء والمقايس واشته عليهم الما فرور وقلَّ عندهم ما يتمسكون بع في أخبار الأمنة قرار والمهار، واستولت عليهم سيول الشكوك والشّبهات من أنمة البدع ورؤوس الضّلالات، فصاروا مصداق قوله تعالى : ﴿وَيَبَكَنُهُمْ بِحَنَيْنَهُمْ جَنَيْنَ ذَوَانَ أَنه الله الله من أخبار الأمرة قليل لي <sup>(1)</sup> وهذا طريق وسّعت عليك لفهم أمثال تلك الأخبار، والله يهدي إلى سواء السّبيل.

٢ - كاء العدَّة عن البرقيّ عن أبيه عن محمّد بن سنان عن زيد الشحّام قال: دخل قتادة بن دعامة على أبي جعفر عليم فقال: يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة؟ فقال: هكذا يزعمون، فقال أبو جعفر عليم فقال: يا قتادة أنت فقيه أهل البصرة؟ فقال: هكذا يزعمون، فقال أبو جعفر عليم فقال له أنك تفسّر القرآن، قال له قتادة: نعم، فقال له أبو جعفر عليم في أنك تفسّر القرآن، قال له قتادة: نعم، فقال له أبو جعفر عليم في أنك تفسّر القرآن، قال له قتادة: نعم، فقال له أبو جعفر عليم في أنك تفسّر القرآن، قال له قتادة: نعم، فقال له أبو معفو عليم في أنك تفسّر القرآن، قال له أبو جعفر عليم فقال له أبو معفو عليم في أنك تفسّره بعلم فأنت أنت، وأنا أسألك، قال قتادة: سل، قال: أخبرني عن قول الله كم في في سبا: ﴿وَقَدَرًا فيها النّدير سيروا فيها ليكالي وأياما ماميني فقال قتادة: فلك من خرج من بيته، سبا: ﴿وَقَدَرا فيها التدير أسيروا فيها ليكالي وأياما ماميني فقال قتادة: ذلك من خرج من بيته، عنه بزاد وراحلة وكراء حلال يريد هذا البيت كان آمناً حتى يرجع إلى أهله، فقال أبو جعفر عليم في البنان من خرج من بيته، منه منات فقل الله يا قتادة وكراء حلال يريد هذا البيت كان آمناً حتى يرجع إلى أهله، فقال أبو جعفر عليم في البيت فيقطع عليه الطريق فتذهب نفقته ويضرب مع ذلك ضربة فيها اجتياحه؟ قال قتادة إلى نمه، فقال أبو جعفر عليم فقد البيت فيقطع عليه الطريق فتذهب نفقته ويضرب مع ذلك ضربة فيها اجتياحه؟ قال قتادة: اللهم نعم، فقال أبو جعفر عليم في : ويحك يا قتادة إن كنت إنما فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد نعم، فقال أبو جعفر عليم الا يربي تموي إليم في في فقد هلكت وأهلكت، ويحاك يا قتادة إلى من حرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفاً بحقنا يهوانا قلبه، كما قال من خرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفاً بحقنا يهوانا قلبه، كما قال هم نمي في في في في في في القرق في أنه فسرت القرآن من تلقاء نفسك فقد ملكت وأهلكت، وإما كنت قد أخذه من الرجال فقد هلكت وأهلكت، ويحل القاء نفسك فقد ملكت وأهلكت، وإما كنت قدأ أيمكن أني أي من هوانا قلبه قبل يروم هذا البيت عارفاً بحقنا يهوانا قلبه، كما قال هم خرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت عارفاً بحقنا يهوانا قلبه، كما قال هم خرج من بيته بزاد وراحلة وكراء حلال يروم هذا البيت مروا به مي في في الما قلبه، مي مي هوانا قلبه

آمناً من عذاب جهنّم يوم القيامة قال قتادة: لا جرم والله لا فسّرتها إلا هكذا، فقال أبو جعفرﷺ : ويحك يا قتادة إنّما يعرف القرآن من خوطب به<sup>(1)</sup>. **بيان:** أي لا أُفسّرها بعد إلا كما ذكرت.

# ٦٠ - باب تأويل الأيّام والشهور بالأنمة عَلَيْتَنْعَا

١ - ل: ابن المتوكّل عن عليّ بن إبراهيم عن عبد الله بن أحمد الموصليّ عن الصقر بن أبي دلف الكرخيّ قال: لمّا حمل المتوكّل سيدنا أبا الحسن العسكريُّ ظَلِّئُلا جنت أسأل عن خبره قال: فنظر إليّ الزرّاقيّ وكان جاجباً للمتوكّل فأمر أن أدخل إليه فأدخلت إليه، فقال: يا صقر ما شأنك؟ فقلت: خير أيَّها الأستاد، فقال: اقعد، فأخذني ما تقدَّم وما تأخَّر وقلت: أخطأت في المجيء قال: فوحي النَّاس عنه ثمَّ قال لي: ما شأنك؟ وفيم جنت؟ قلت: لخير ما فقال لعلُّك تسأل عن خبر مولاك؟ فقلت له: ومن مولاي؟ مولاي أمير المؤمنين فقال: اسكت مولاك هو الحقِّ فلا تحتشمني، فإنِّي على مذهبك، فقلت: الحمد لله قال: أتحبُّ أن تراه؟ قلت: نعم قال: اجلس حتَّى يخرج صاحب البريد من عنده قال: فجلست فلمَّا خرج قال لغلام له: خذ بيد الصقر وأدخله إلى الحجرة الَّتي فيها العلويَّ المحبوس، وخلَّ بينه وبينه، قال: فأدخلني إلى الحجرة وأومأ إلى بيت فدخلت فإذا هو ﷺ جالس على صدر حصير وبحذاه قبر محفور، قال: فسلَّمت فرد، ثمَّ أمرني بالجلوس، ثمَّ قال لي: يا صقر ما أتى بك؟ قلت : سيّدي جنت أتعرّف خبرك، قال : ثمَّ نظرت إلى القبر فبكيت فنظر إلىّ فقال : يا صقر لا عليك لن يصلوا إلينا بسوء الآن، فقلت: الحمد لله، ثمَّ قلت: ياسيّديُّ حديث يروى عن النبيّ ﷺ لا أعرف معناه، قال: وما هو؟ فقلت: قوله: «لا تعادوا الأيّام فتعاديكم؛ ما معناه؟ فقال: نعم الأيّام نحن ما قامت السّماوات والأرض، فالسّبت اسم رسول الله عظيم ، والأحد كناية عن أمير المؤمنين، والاثنين الحسن والحسين، والثلاثاء عليّ بن الحسين ومحمّد بن عليّ وجعفر بن محمّد، والأربعاء موسى بن جعفر وعليّ بن موسى ومحمّد بن عليّ وأنا، والخميس ابني الحسن بن عليّ، والجمعة ابن ابني، وإليه تجتمع عصابة الحقّ، وهو الّذي يملأها قسطاً وعدلاً كما ملتت ظلماً وجوراً، فهذا معنى الأيَّام فلا تعادوهم في الدَّنيا فيعادوكم في الآخرة، ثمَّ قال: ودَّع واخرج فلا آمن عليك.

قال الصدوق تشلي : الأيّام ليست بأنمة ولكن كنّي الله عن الأثمّة لنلا يدرك معناه غير أهل الحقّ، كما كنّى الله لَمَكَنَى الله يَتَنِين والزّيتون وطور سينين وهذا البلد الأمين عن النبيّ للله وعليّ والحسن والحسين الله وكما كنّى لَمَكَنَى النعاج عن النساء على قول من روى ذلك في قصّة داود والخصمين، وكما كنّى بالسّير في الأرض عن النظر في القرآن.

(1) روضة الكافي المطبوع مع الاصول، ص ٨١٩ ح ٤٨٥.

سئل الصادق ﷺ عن قول الله ﷺ فَوَلَمَ بِمِيرُوا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ قال معناه أولم ينظروا في القرآن، وكما كنّى بالسرّ عن النكاح في قوله ﷺ : ﴿وَلَكِمَن لَا نُوَاعِدُوهُنَّ سِرًّا ﴾ وكما كنّى ﷺ بأكل الطعام عن التغوّط فقال في عيسى وأمه: ﴿كَانَا يَأْكُونُوا أَنْهَمَامُ ﴾ ومعناه أنّهما كانا يتغوّطان، وكما كنّى بالنّحل عن رسول الله ﷺ في قوله : ﴿وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَ

٢ - غط: وروى جابر الجعفي قال: سألت أبا جعفر على تأويل قول الله تَتَكْنُ نَ مِنْهَا فَإِنَّ عِـذَهَ الشَّهُورِ عِندَ اللَّهِ أَنْنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كَتَبِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَنُوَتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَنَ عَشَرَ شَهْرًا فِي كَتَبِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمَنُوَتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتَهُ هُوْإَ فَعِنَ أَنْسَكُمُ فَال الله يَوْمَ خَلَقَ السَّمَنُوَتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَتَهُ حُرُمٌ ذَلِكَ اللَّذِينُ الْقَيْمَةُ فَلَا تَظْلِمُوا فِعِنْ أَنْسُكُمُ فَال الله عنه مَال الله عنه مَعْرَمُ فَال السَّعْدَاء، ثمَّ أَرْبَعَتَهُ حُرُمٌ ذَلِكَ اللَّذِينُ الْقَيْمَةُ فَلَا تَظْلِمُوا فِعِنْ أَنْفُسَكُمُ فَال قال : فتنفس سيّدي الصّعداء، ثمَّ قال : يا جابر أما السنة فهي جدي رسول الله علي، وسهورها اثنا عشر شهراً فهو أمير المؤمنين إلي وإلى ابنه محمّد الهادي المهدي العامي ، وابنه علي، وابنه محمّد، وابنه علي، وإلى ابنه المؤمنين إلي وإلى ابنه محمّد الهادي المهدي اثنا عشر إماماً حجج الله في خلقه وأمناؤه على وحيه الحسن وإلى ابنه محمّد الهادي المهدي اثنا عشر إماماً حجج الله في خلقه وأمناؤه على وحيه الحسن وإلى ابنه محمّد الهادي المهدي اثنا عشر إماماً حجج الله في خلقه وأمناؤه على وحيه الحسن وإلى ابنه محمّد الهادي المهدي اثنا عشر إماماً حجج الله في خلقه وأمناؤه على وحيه وعلمه، والى ابنه محمّد الهادي المهدي اثنا عشر إماماً حجج الله في خلقه وأمناؤه على وحيه وعلمه، والر والى ابنه محمّد الهادي المهدي أنه أنه أبنه منهم يخرجون باسم واحد : علي أمير وعلمه، والأربعة الحرم الذين هم الدين القيّم أربعة منهم يخرجون باسم واحد : علي أمير المؤمنين غليك ، وألي يلي من وسى، وعلي بن موسى، وعلي بن محمّد، فالإقرار بهؤلا ولي في أنه أنه منهم يخرجون باسم واحد القي أمير المؤلم في أنه ألموا في في أنه أنه منه منهم يخرجون بالم والموا به موسى ما ماما محمد منهم يخرجون باسم واحد علي أمير المؤمنين غليك ما وي ما أنه منهم مهم منه مالدين القيم أمير أمير أمير أنه ألموا به محمد منه منهم موسى ما موسى أمير موالا الموا به مولا الموا به مولو الموا به محمد ما الموا به الموا الموا به مولو الما مما مولي أله مواله الموا الموا الموا الموا به مولو الموا به مولو الموا به موله ألموا الموا به مولو الموا الموا الموا أوله ألموا به مواله ألموا به ألموا به مو

٣ - قب: مثله. وفي خبر آخر: ﴿ مُرْمَ ﴾ عليّ والحسن والحسين والقائم بدلالة قوله: ﴿ اللَّذِينُ ٱلْقَيَتِمُ ﴾ (٣).

٤ - في: عليّ بن الحسين عن محمّد بن يحيى عن محمّد بن الحسين عن محمّد بن عليّ عن إبراهيم بن محمّد عن محمّد بن عيسى عن عبد الرزّاق عن محمّد بن سنان عن فضّال أبي منان عن أبي حمزة الثماليّ قال : كنت عند أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عن الماليّ ذات يوم منان عن أبي حمزة الثماليّ قال : كنت عند أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عن فضّال أبي فلمّا تفرّق من كان عنده قال : يا أبا حمزة من المحتوم الذي حتمه الله قيام قائمنا ، فمن شكّ فلمّا تفرّق من كان عنده قال : يا أبا حمزة من المحتوم الذي حتمه الله قيام قائمنا ، فمن شكّ فلمّا تفرّق من كان عنده قال : يا أبا حمزة من المحتوم الذي حتمه الله قيام قائمنا ، فمن شكّ فلمّا تفرّق من كان عنده قال : يا أبا حمزة من المحتوم الذي حتمه الله قيام قائمنا ، فمن شكّ فيما أقول لقي الله وهو كافر به وجاحد له ثمَّ قال : بأبي وأُمّي المسمّى باسمي المكنّى بكنيتي ، فيما أقول لقي الله وهو كافر به وجاحد له ثمَّ قال : بأبي وأُمّي المسمّى باسمي المكنّى بكنيتي ، أبي أول لقي الله وهو كافر به وجاحد له ثمَّ قال : بأبي وأُمّي المسمّى باسمي المكنّى بكنيتي ، أيما أول لقي الله وهو كافر به وجاحد له ثمَّ قال : يا بي وأُمّي المسمّى باسمي المكنّى بكنيتي ، أوما أول لقي الله وهو كافر به وجاحد له ثمَّ قال : بأبي وأُمّي المسمّى باسمي المكنّى بكنيتي ، أيما أول لقي الله وهو كافر به وجاحد له ثمَّ قال : يا بي وأُمّي المسمّى باسمي المكنّى بكنيتي ، أوما أول لغي من بعدي ، يأتي من يملا الأرض عدلاً وقسطاً كما ملئت جوراً وظلماً ، يا أبا حمزة من أدركه فليسلم له ما سلم لمحمّد عليه ، ومن لم يسلّم فقد حرّم الله عليه الجنّة ومأواه النار وبئس مثوى الظالمين .

وأوضح من هذا بحمد الله وأنور وأبين وأزهر لمن هداه وأحسن إليه قول الله تَتَمَوَّيَّكَ في محكم كتابه : ﴿إِنَّ عِـذَهَ الشُّهُورِ عِندَ اللَّهِ آثَنَا عَشَرَ شَهْرًا فِي كَيَّبِ اللَّهِ يَوَمَ خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ مِنْهَا آَرْبَعَـةً حُرُمٌ ذَلِكَ الَذِينُ آلْعَيِّمُ فَلَا تَظْلِبُوا فِيهِنَّ أَنْسَكُمُ ﴾<sup>(ع)</sup> ومعرفة الشهور

الخصال، ص ٣٩٥ باب السبعة ح ١٠٢.
 (٢) الغيبة للطوسي، ص ١٤٩ ح ١١٠.

المحرِّم وصفر وربيع وما بعده والحرم منها رجب وذو القعدة وذو الحجّة والمحرِّم وذلك لا يكون ديناً قيماً لأنَّ اليهود والنصارى والمجوس وسائر الملل والنَّاس جميعاً من الموافقين والمخالفين يعرفون هذه الشهور ويعدّونها بأسمائها، وليس هو كذلك، وإنَّما عنى بهم الأئمّة القوّامين بدين الله، والحرم منها أمير المؤمنين عليّ الذي اشتقّ الله سبحانه له اسماً من أسمائه : العليّ، كما اشتقّ لمحمّدﷺ اسماً من أسمائه المحمود، وثلاثة من ولده أسمائه علي المعاد، عليّ الذي المتقرفين عليّ الذي اشتقّ الله سبحانه له اسماً من أسمائه من أسماء الله بحرمة به يعني أمير المؤمنين عليّ من أسمائه المحمود، فصار لهذا الاسم

**بيان:** الظاهر أنّ قوله: وأوضح، إلى آخره، من كلام النعمانيّ استخرجه من الأخبار، ويحتمل كونه من تتمّة الخبر.

٥ - تي: سلامة بن محمّد عن أبي الحسن عليّ بن معمّر عن حمزة بن القاسم عن جعفر بن محمّد عنّ عبيد بن كثير عن أحمد بن موسى عن داود بن كثير الرقيّ قال: دخلت على أبي عبد الله جعفر بن محمد غُلِّيَّلا بالمدينة فقال لي : ما الَّذي أبطأ بك عنَّا يا داود؟ قلت : حاجَّة لي عرضت بالكوفة، فقال: من خلَّفت بها؟ قلت: جعلت فداك خلَّفت بها عمَّك زيداً، تركته راكباً على فرس متقلّداً مصحفاً ينادي بعلوّ صوته سلوني قبل أن تفقدوني، فبين جوانحي علم جمّ، قد عرفت الناسخ والمنسوخ والمثاني والقرآن العظيم، وإنَّى العلم بين الله وبينكم، فقال لي : يا داود لقد ذهبت تلك المذاهب، ثمَّ نادي : يا سماعة بن مهران ائتني بسلَّة الرطب فأتاه بسلَّة فيها رطب فتناول رطبة أكلها، واستخرج النواة من فيه وغرسها في الأرض، ففلقت ونبتت وأطلعت وأعذقت فضرب بيده إلى شتّى من عذق منها فشقّه واستخرج منها رقما أبيض ففضّه ودفعه إليّ وقال: اقرأه، فقرأته وإذا فيه مكتوب سطران: الأوّل: لا إله إلا الله محمّد رسول الله، والثاني إنَّ عدّة الشهور عند الله اثنا عشر شهراً في كتاب الله، يوم خلق السّماوات والأرض منها أربعة حرم ذلك الدّين القيّم: أمير المؤمنين عليّ بن ابي طالب، الحسن بن عليّ، الحسين بن عليّ، عليّ بن الحسين، محمّد بن عليّ، جعفر بن محمّد، موسى بن جعفر، عليّ بن موسى، محمّد بن عليّ، عليّ بن محمّد، الحسن بن عليّ، الخلف الحجِّة، ثمَّ قال: يا داود أتدري متى كتب هذا في هذا؟ قلت: الله ورسوله وأنتم أعلم، قال: قبل أن يخلق الله آدم بألفي عام<sup>(٢)</sup>.

# الا – باب ما نزل من النهي عن اتخاذ كلّ بطانة ووليجة – ٦١ وولي من دون الله وحججه عَلَيَّيَاً الله عنه الله عنه المُ

١ - كا: الحسين بن محمّد عن المعلى عن الوشاء عن مثنّى عن عبد الله بن عجلان عن أبي

الغيبة للنعماني، ص٥٤.
 الغيبة للنعماني، ص٥٤.

جعفر عَلِيَمَا في قوله تعالى : ﴿ قَرْ حَسِبْتُمْ أَن تُنْزَكُوا وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّذِينَ جَهَدُوا مِنكُمْ وَلَرْ يَشْخِذُوا مِن دُونِ اللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ. وَلَا الْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةٌ ﴾ يعني بالمؤمنين الأثمّة عَلَيْهَا لَذِينَ جَهَدُوا الولائج من دونهم <sup>(1)</sup>.

قب: عن ابن عجلان مثله. الج ٤ ص ٤٥٤.

**بيان:** وليجة الرّجل: بطانته ودخلا**ز**ه وخاصّته، ومن يتّخذه معتمداً عليه من غير أهله.

كُمْ حَسِبْتُمْ 
 قال البيضاوي: خطاب للمؤمنين حين كره بعضهم القنال، وقيل:
 للمنافقين، و فَمْ ممنقطعة، ومعنى همزتها التوبيخ على الحسبان فوَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ 
 أي لم يتبيّن
 المخلص منكم، نفى العلم وأراد نفي المعلوم للمبالغة فإنّه كالبرهان عليه من حيث أنّ تعلّق
 العلم به مستلزم لوقوعه فوَلَرْ يَتَخِذُوا 
 عطف على في في انتهى الته على أنّه كانتهى التهمان المولية المان المولية المان المولية المولية المولية المولية على الحسبان فولكاً يتلكم المان المنافقين، و فَامَ الله من ولمان المعلم وأراد نفي المعلوم للمبالغة فإنّه كالبرهان عليه من حيث أنّ تعلّق
 المخلص منكم، نفى العلم وأراد نفي المعلوم للمبالغة فإنّه كالبرهان عليه من حيث أنّ تعلّق
 المحلم به مستلزم لوقوعه فولَزٌ يَتَخِذُوا كَ عطف على في على العلم الم النه المولية على العلم المان المولية المان المولية المعلوم المبالغة فإنّه كالبرهان عليه من حيث أنّ تعلّق
 العلم به مستلزم لوقوعه فولَزٌ يُتَخِذُوا كَ عطف على في حكم المان المولية المان المانية المان المانية ال

**وأقول:**الظّاهر أنّ تأويله ﷺ أوفق بالآية، إذ ضمّ المؤمنين إلى الله والرّسول يدلّ على أنّ المراد بالوليجة من يتولّى أمراً عظيماً من أمور الدين، وليس الكامل في الدين القويم والمستحق لهذا الأمر العظيم إلا الأثمّة ﷺ.

٢ – كا علي بن محمد ومحمد بن أبي عبد الله عن إسحاق بن محمد النخعيّ عن سفيان بن محمد الضبعي قال : كتبت إلى أبي محمد علي أسأله عن الوليجة وهو قول الله : فولر ألمت يُتَخِذُوا مِن دُونو أللَمَو وَلَا رَسُولهِ وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ فقلت في نفسي – لا في الكتاب – : من ترى يستري أسؤد من يرى المؤمنين مهنا؟ فرجع الجواب : الوليجة الذي يقام دون ولي الأمر ، وحدثتك نفسك عن المؤمنين من هم في هذا الموضع؟ فهم الأئمة الذين يؤمنون على أمي محمد علي المؤمنين مع من الوليجة وهو قول الله : من ترى يستري أمين دُونو ألله وكلا رَسُولهِ وَلَا ٱلمُؤمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ فقلت في نفسي – لا في الكتاب – : من ترى المؤمنين مهنا؟ فرجع الجواب : الوليجة الذي يقام دون ولي الأمر ، وحدثتك نفسك عن المؤمنين من هم في هذا الموضع؟ فهم الأئمة الذين يؤمنون على الله فيجيز أمانهم (<sup>٣</sup>).

٣ – كا:بإسناده قال أبو جعفر ﷺ: لاتتّخذوا من دون الله وليجة فلا تكونوا مؤمنين، فإن كلّ سبب ونسب وقرابة ووليجة وبدعة وشبهة منقطع مضمحلّ، كما يضمحلّ الغبار الّذي يكون على الحجر الصّلد إذا أصابه المطر الجود إلا ما أثبته القرآن<sup>(ع)</sup>.

**بيان:**الصّلد بالفتح ويكسر : الصلب الأملس والجود بالفتح : المطر الغزير أو ما لا مطر فوقه.

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٧ ح ١٥.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٢٤٧ .
  - (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٣٠٦ باب مولد العسكري علي ٢٠٢ ح ٩.
    - ٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٣٨ ح ٢٢.

والديك، ولكن نأمرك أن تكرمهما<sup>(۱)</sup>.

مسن، شيءعن أبيه عن فضالة عن داود بن فرقد عنه ﷺ مثله. «المحاسن ص ٢٤٨». ٥ – شيءعن أبان قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: يا معشر الأحداث اتقوا الله ولا تأتوا الرؤساء، دعوهم حتّى يصيروا أذناباً، لا تتخذوا الرّجال ولائج من دون الله، إنّا والله خير لكم منهم، ثمَّ ضرب بيده إلى صدره<sup>(٢)</sup>.

، ج شمي أبو الصّباح الكنانيّ قال : قال أبو جعفر ﷺ: يا أبا الصّباح إيّاكم والولائج، فإن كلّ وليجة دوننا فهي طاغوت، أو قال : ند<sup>(٣)</sup>.

۸ - وقال في خبر آخر عنه: ولكنّهم أطاعوهم في معصية الله<sup>(٥)</sup>.

ا ١٠ – وقال أبو بصير : قال أبو عبد الله ﷺ : ما دعوهم إلى عبادة أنفسهم، ولو دعوهم إلى عبادة أنفسهم ما أجابوهم، ولكنّهم أحلّوا لهم حلالاً وحرّموا عليهم حراماً فكانوا يعبدونهم من حيث لا يشعرون<sup>(٧)</sup>.

١١ - شيءعن حذيفة سئل عن قول الله : ﴿ أَتَخْتَذُوَا أَحْبَتَارَهُمْ وَرُقْبَتَنَهُمْ أَرْبَتَابًا مِن دُوبِ ٱللَّهِ ﴾ فقال : لم يكونوا يعبدونهم، ولكن كانوا إذا أحلوا لهم أشياء استحلوها، وإذا حرّموا عليهم حرّموها<sup>(٨)</sup>.

١٢ - فس: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَلَرَّ يَتَخِذُوا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلَا رَسُولِهِ. وَلَا ٱلْمُؤْمِنِينَ وَلِيجَةً ﴾ يعني بالمؤمنين آل محمّد، والوليجة: البطانة<sup>(٩)</sup>.

**بيان:**قال الطّبرسيّ للظَهْ: وليجة الرجل: من يختصّ بدخلة أمره دون النّاس، ثمَّ قال: أي بطانة ووليّاً يوالونهم ويفشون إليهم أسرارهم<sup>(١٠)</sup>.

> (١) - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٨.٩ ح ٣١ و٣٢ و٣٣ من سورة التوبة (٤) - (٨) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٩٢ ح ٤٥-٤٩ من سورة التوبة. (٩) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٨٢. (١٠)مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٣.

٦٢ – باب أنهم المُنْيَنِي أهل الأعراف الَّذين ذكرهم الله في القرآن،

## لا يدخل الجنّة إلا من عرفهم وعرفوه

١ - فس: أبي عن ابن محبوب عن أبي أيّوب عن بريد عن أبي عبد الله عليه قال: الأعراف كثبان بين الجنّة والنار، والرجال الأثمّة عليه ، يقفون على الأعراف مع شيعتهم، وقد سبق المؤمنون إلى الجنّة بلا حساب، فيقول الأثمّة لشيعتهم من أصحاب الذنوب: انظروا إلى إخوانكم في الجنّة قد سبقوا إليها بلا حساب، وهو قول الله تبارك وتعالى: ﴿ سَلَمُ عَلَيْكُمُ لَذَ يَدَخُلُوها وَهُمْ يَظْمَلُونَهُ ثُمَّ يقولون لهم: انظروا إلى أعدائكم في النّار وهو قوله: ﴿ وَإِذَا مُرفَتَ أَبْصَرُهُمْ يَلْعَانَهُ أَصَبَ النَارِ قَالُوا رَبَّا لَا تَعَمَلُونَ لَهم: انظروا إلى أعدائكم في النّار وهو قوله: ﴿ وَإِذَا مُرفَتَ أَبْصَرُهُمْ يَلْعَانَهُ أَصَبَ النَارِ قَالُوا رَبَّا لَا تَعَمَلُنَا مَعَ آلقَوْمِ اللَّي أعدائكم في النّار وهو قوله: ﴿ وَإِذَا مُرفَتَ أَبْصَرُهُمْ يَلْقانَهُ أَصَبَ النَارِ قَالُوا رَبَّا لَا تَعَمَلُنَا مَعَ ٱلقَوْمِ الذي إلى أعدائكم في النّار وهو قوله: ﴿ وَإِذَا مُرفَتَ أَبْصَرُهُمْ يَلْقانَهُ أَصَبَ النَارِ قَالُوا رَبَّا لَا تَعَمَلُنَا مَعَ ٱلقَوْمِ الذي وَمَا لَهُ الذي في النّار من أعدائهم: هؤلاء شيعتي وإخواني الذين في الذي وَمَا كُنُتُمْ يَعَانُهُ مَدائلًا مَعْ يقولون لمن في النّار من أعدائهم: هؤلاء شيعتي وإخواني الذين كنتم أنتم تحلفون في الدنيا أورا لا ينالهم الله برحمة، ثمَّ يقول الأثمة لشيعتهم: ﴿ الذينَ كنتم أنتم تحلفون في الدنيا أنه عَنَكُمُ والذي الا ينالهم

بيان: على تفسير، عليم المراد بأصحاب الجنّة المذنبون من الشيعة الذين سيصيرون لشفاعتهم إلى الجنّة فيسلّمون عليهم تسلية لهم، وبشارة بالسّلامة من العذاب، فقوله: ﴿ وَهُمَّ يَطْمَعُونَ》 حال من الأصحاب ﴿ مَآ أَغَنَ عَنكُمَ جَمْتُكُم أَي كثرتكم، أو جمعكم المال ﴿ وَمَا كُنتُمَ تَسْتَكْبُرُونَ》 أي عن الحقّ وعلى أهله، قوله هؤلاء شيعتي، تفسير لقوله تعالى: ﴿ أَهَتَؤُلَآ وَالَذِينَ أَنْسَمَتُمْ لَا يَنَالُهُمُ اللَّهُ إِرَحْمَةٍ أَدَخُلُوا المُنَعَى.

قال البيضاويّ: أي فالتفتوا إلى أصحاب الجنّة وقالوا لهم: ادخلوا<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** هذا موافق لتفسيره عليمًا في الظاهر أنَّ المراد بشيعتهم المذنبون، و﴿ هَـَوُلَاً ﴾ أيضاً إشارة إليهم، فهذا تكذيب لهم وردٌ لحلفهم، وهذا أظهر الوجوه المذكورة في هذه الآية.

٢ - ج: عن الأصبخ بن نباتة قال: كنت جالساً عند أمير المؤمنين على فجاءه ابن الكوّا فقال: يا أمير المؤمنين قول الله تَرْكَنْ : ﴿ وَلَيْسَ الَبِرُ بِأَن تَأْتُوا ٱلْمُتُبُوتَ مِن ظُهُورِهُمَا وَلَكِنْ ٱلْبِرُ مِنَ أَنْتُوا ٱلْمُتُبُوتَ مِن ظُهُورِهُمَا وَلَكِنْ ٱلْبِرُ مِنَ أَنْتُوا ٱلْمُتُبُوتَ مِن ظُهُورِهُمَا وَلَكِنْ ٱلْبِرُ مِنْ أَنْتَقَوْ ٱلْمُتُبُوتَ مِن ظُهُورِهُمَا وَلَكُنْ ٱلْبِرُ مِن أَنْتَقَوْ وَأَنُوا ٱلْمُتُبُوتَ مِن أَبُولِيهُمَا (٢) فقال: نحن البيوت الّتي أمر الله أن تؤتى من أبوابها من نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحا إلى أنه وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحا إلى الله وبيوته التي يؤتى أبوابها ومن نحن باب الله وبيوته التي يؤتى منه، فمن بايعنا وأقر بولايتنا فقد أتى البيوت من أبوابها ومن نحا ألفنا وفضل علينا غيرنا فقد أتى البيوت من ظهورها، فقال: يا أمير المؤمنين ووعى ألأترابي بيما من ونحن ألأعراف نعرف أوفن كلًا بيبينكم فقال علي غليظي الله فلا عرف نعرف الأعراف نعرف أنصارنا بسيماهم، ونحن الأعراف الذين لا يعرف الله إلا بسبيل معرفتنا ونحن الأعراف يوم القيامة بين الجنة والنار فلا الأعراف الذين لا يعرف اله إلا بسبيل معرفتنا ونحن الأعراف يوم القيامة بين الجنة والنار فلا يدخل الجنة إلا من عرفنا وعرفناه، ولا يدخل النار إلا من أنكرنا وأنكرناه، وذلك بأن العراف المرفن الميرة الم أنكرنا وأنكرناه، وذلك بأن يدخل الجنة إلا من عرفنا وعرفناه، ولا يدخل النار إلا من أنكرنا وأنكرناه، وذلك بأن الأعراف المرفي الموني الموني ألم أله إل

- (1) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣٥.
   (٢) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٨١.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ١٨٩.

الله ﷺ لو شاء عرّف النّاس نفسه حتّى يعرفوه ويأتوه من بابه، ولكن جعلنا أبوابه وصراطه وسبيله وبابه الّذي يؤتى منه، قال: فمن عدل عن ولايتنا وفضّل علينا غيرنا، فإنّهم «عن الصراط لناكبون»<sup>(۱)</sup>.

٣ - محص، ير: أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن ابن طريف عن ابن نباتة قال : كنت عند أمير المؤمنين عليمي جالساً فجاءه رجل فقال له : يا أمير المؤمنين وعلى الأعراف رجال إلى قوله : وبابه الذي يؤتى منه<sup>(٢)</sup>.

٤ - قرء عبيد بن كثير معنعناً عن ابن نباتة، وذكر الخبر بتمامه إلى قوله : وبابه الذي يؤتى منه، قال : فمن عدل عن ولايتنا وفضّل علينا غيرنا فإنهم عن الصّراط لناكبون، فلا سواء من اعتصمت به المعتصمون، لا سواء من اعتصمت به النّاس ولا سواء حيث ذهب من ذهب، فإنّما ذهب النّاس إلى عيون كدرة يفرغ بعضها في بعض، وذهب من ذهب إلينا إلى عيون صافية تجري عليهم بإذن الله تعالى لا انقطاع لها ولا نفاد<sup>(٣)</sup>.

٥ - خص، ير؛ محمّد بن الحسين عن عبد الرحمن بن أبي هاشم عن سالم بن أبي سلمة عن الهلقام عن أبي محمد بن أبي سلمة عن الهلقام عن أبي جعفر عليما في قول الله بَرْوَيَن ؟ ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَتُهُمْ عن الهلقام عن أبي جعفر عليما في قول الله بَرْوَيَن ؟ ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَتُهُمْ عن الهلقام عن أبي جعفر عليما في قول الله بَرْوَيَن ؟ ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَتُهُمُ عن الهلقام عن أبي جعفر عليما في قول الله بَرْوَيَن ؟ ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَتُهُمْ عن الهلقام عن أبي جعفر عليما في قول الله بَرْوَيَن ؟ ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَتُهُمُ عن الله الله الله ال قال : نحن أولئك الرجال، الأئمة منا يعرفون من يدخل النّار ومن يدخل الجنان عن عما تعرفون في قال: نحن أولئك الرجال، الأئمة منا يعرفون من عمال و الله أولئك الرجال، الأئمة منا يعرفون من يدخل النّار ومن يدخل الجنان الما في قول الله في قول أبي قال الله الما أولنك الرجال، الأئمة منا يعرفون من عمال عن أوليل أولئك الرجال، الأئمة من يعرفون من عمال عالم أوليل أولئك الرجال، الأئمة منا يعرفون من عمال عن أوليل أولئك الرجال، الأئمة منا يعرفون من عمال عن أو طالح.

٦ - خص، ير: أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن محمد بن الحصين عن محمد بن الحصين عن محمد ابن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر تشيئين وإسحاق بن عمار عن أبي عبد الله تشيئن في قول الله تمريك أبي . ﴿ وَعَلَ ٱلْأَغْرَافِ رِبَالٌ يَعْبِفُونَ كُلًا بِسِيمَعُمْ قال : هم الأئمة<sup>(٥)</sup>.

٨ - خص، يرة المنبّه عن الحسين بن علوان عن سعد بن طريف عن أبي جعفر على الله عن أبي جعفر على الله عن الله عن المنبّه عن الحسين بن علوان عن سعد بن طريف عن أبي جعفر على الله الله : سألته عن هذه الآية : ﴿ وَعَلَى ٱلْأَمْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِينَعُمْ الله عن الله الله : يا سعد آل محمد على الله عن هذه الآية : إلا من عرفهم وعرفوه ولا يدخل النّار إلا من أنكرهم وأنكروه وأعراف لا يُعرف لا يُعرف الله إلا بسبيل معرفتهم ".

- الاحتجاج، ص ۲۲۷.
   بصائر الدرجات، ص ٤٥٣ ج ١٠ باب ١٦ ح ٢.
  - (٣) تفسير فرأت الكوفي، ج ١ ص ١٤٣ ح ١٧٤.
  - (٤) (٧) بصائر الدرجات، ص ٤٥٢ ج ١٠ ياب ١٦ ح ١ ٤.

١٠ - **ير:** الحجّال عن الحسن بن الحسين عن ابن سنان عن عتيبة بيّاع القصب عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال : سألته عن قوله : ﴿ وَعَلَ ٱلْأَعَرَكِ رِجَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَعُهُمُ قال : نحن أصحاب الأعراف فمن عرفناه كان منّا ، ومن كان منّا كان في الجنّة ، ومن أنكرناه في التار<sup>(٢)</sup> .

١١ – **يو:** أحمد بن محمّد عن الحسن بن عليّ عن إسحاق بن ميمون عن رجل عن سعد قال : سألت أباجعفر ﷺ عن قول الله تعالى : ﴿ وَعَلَى ٱلْأَعْرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلًا بِسِيمَعُهُمُ فَقَال : الأثمّة يا سعد<sup>(٣)</sup>.

**ير:** عليّ بن إسماعيل عن صفوان عن إسحاق بن عمّار عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>. **ير:** عبّاد بن سليمان عن سعد مثله<sup>(٥)</sup>.

ال - **ير:** محمّد بن الحسين عن ابن سنان عن عمّار بن مروان عن المنخل عن أبي جعفر ﷺ قال: سألته عن الأعراف ما هم؟ قال: هم أكرم الخلق على الله<sup>(٦)</sup>.

١٣ – كتاب المقتضب لأحمد بن محمّد بن عيّاش عن أحمد بن زياد الهمداني عن عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن الحسن بن عليّ سجّادة عن أبان بن عمر ختن آل ميثم قال : كنت عند أبي عبد الله عليه عن الحسن بن عليّ سجّادة عن أبان بن عمر ختن آل ميثم قال : كنت عند أبي عبد الله عليه هذاك ما تقول في قوله عبد الله عليه هذاك ما تقول في قوله تعالى ذكره : ﴿ وَعَلَ ٱلأَعْرَافِ رِجَالُ الآية؟ قال : هم الأوصياء من آل محمّد الاثنا عشر لا يعرف الله إلا من عرفهم وعرفوه، قال : فما الأوصياء من آل محمّد الاثنا عشر لا يعرف الله إلا من عرفهم وعرفوه، قال : فما الأعراف جعلت فذاك؟ قال : كتاب من مسك عليها الله إلا من عرفهم وعرفوه، قال : فما الأعراف جعلت فذاك؟ قال : كانت من أل محمّد الاثنا عشر لا يعرف الله إلا من عرفهم وعرفوه، قال : فما الأعراف جعلت فذاك؟ قال : كانت من مسك عليها من أله من عرفهم وعرفوه، قال : فما الأعراف معلم من أل معمّد الاثنا عشر لا يعرف ألله إلا من عرفهم وعرفوه، قال : فما الأعراف معلم فقال سفيان : فلا أقول في ذلك شيئاً، رسول الله عليها والأوصياء يعرفون كلًا بسيماهم، فقال سفيان : فلا أقول في ذلك شيئاً، فقال من قصيدة :

أيا ربعهم هل فيك لي اليوم مربع وهل لليالي كنّ لي فيك مرجع وفيها يقول:

وأنتم ولاة الحشر والنشر والجزاء وأنتم ليوم المفزع الهول مفزع وأنتم على الأعراف وهي كثائب من المسك ريّاها بكم يتضوّع ثمانية بالعرش إذ يحملونه ومن بعدهم هادون في الأرض أربع

**بيان:** الربع: الدار والمحلّة والمنزل والموضع يرتبعون فيه في الربيع كالمربع كمقعد والريّا: الريح الطيّبة.

(۱) - (۲) بصائر الدرجات، ص ۹۱۹ ج ۱۰ باب ۱۲ ح ۱۲ - ۱٤ و ۱۷ و ۱۸ و ۱۲.

18 – خص، يرة أحمد بن الحسن بن عليّ بن فضّال عن عليّ بن أسباط عن أحمد بن حنّان عن بعض أصحابه رفع إلى الأصبغ بن نباتة عن سلمان الفارسيّ قال: أقسم بالله لسمعت رسول الله يظليّ وهو يقول لعليّ غليّن : يا عليّ إنك والأوصياء من بعدي – أو قال : من بعدك – أعراف لا يعرف الله إلا بسبيل معرفتكم وأعراف لا يدخل الجنّة إلا من عرفكم وعرفتموه، ولا يدخل النّار إلا من أنكركم وأنكرتموه<sup>(1)</sup>.

10 - خص، يرة الحسين بن محمّد عن المعلّى عن محمّد بن جمهور عن عبد الله بن عبد الرّحمان عن الهيثم بن واقد عن مقرن قال : سمعت أبا عبد الله علي يقول : جاء ابن الكوّاء إلى أمير المؤمنين علي فقال : يا أمير المؤمنين : ﴿وَعَلَى ٱلأَعَرَافِ رِجَالٌ يَعْهُونَ كُلًا بِسِينَهُمْ ﴾ إلى أمير المؤمنين علي فقال : يا أمير المؤمنين : ﴿وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رِجَالٌ يَعْهُونَ كُلًا بِسِينَهُمْ ﴾ فقال : يا أمير المؤمنين : ﴿وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رَجَالٌ يَعْهُونَ كُلًا بِسِينَهُمْ ﴾ فقال : يا أمير المؤمنين : ﴿وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رَجَالٌ يَعْهُونَ كُلًا بِسِينَهُمْ ﴾ فقال : يا أمير المؤمنين : ﴿وَعَلَى ٱلأَعْرَافِ رَجَالٌ يَعْهُونَ كُلًا بِسِينَهُمُ ﴾ فقال : يا أمير المؤمنين : ﴿وَعَلَى ٱلأَعراف الله عراف الله يَعْدِف الله بَعْرَ فالاً يَعْرَف أَنْصارنا بسيماهم، ونحن الأعراف القيامة على الصراط، فلا يدخل الله يَعْنَى يوم القيامة على الصراط، فلا يدخل الجنّة إلا من أذكرناه إنّ الله لو الله يحق يوم القيامة على الصراط، فلا يدخل الجنّة إلا من عرفنا، ونحن عرفناه، ولا يدخل النّار إلا من أذكرنا وأذكرناه إنّ الله لو ماء لعرف العباد نفسه، ولكن جعلنا أبوابه وصراط وسبيله والوجه الذي يؤتى منه، فمن عدل عن ولايتنا أو فضّل علينا غيرنا فإنّهم عن الصراط لناكبون، ولا سواء من اعتصم النّاس به، عن ولايتنا أو فضّل علينا غيرنا فإنّهم عن الصراط لناكبون، ولا سواء من اعتصم النّاس به، ولا سواء من ذهب حيث ذهب النّاس، ذهب النّاس إلى عيون كدرة يفرغ بعضها في بعض، وذهب من من ذهب إلى إلى عين صافية تجري بأمور لا نفاد لها ولا انقطاع<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قوله، ولا سواء من اعتصم النّاس به، أي ونحن، فالمراد بالناس المخالفون، أو المراد كلّ النّاس، أي لا يتساوى من اعتصم به النّاس بعضهم مع بعض ثمَّ بيّن عَلَيْتَ عدم المساواة بأن النّاس يذهبون إلى عيون من العلم مكدّرة بالشكوك والشبهات والجهالات "يفرغ» أي يصبّ بعضها في بعض، كناية عن أنّ كلاً منهم يرجع إلى الآخر فيما يجهله، وليس فيهم من يستغني عن غيره ويكمل في علمه.

١٦ – فرء عليّ بن عتاب معنعناً عن ابن عبّاس رضي الله عنه قال: إنّ لعليّ بن أبي طالب ﷺ في كتاب الله أسماء لا يعرفها النّاس، قال: قلنا وما هي؟ قال: أسماء الله<sup>(٣)</sup> في القرآن: مؤذّناً وأذاناً، فأمّا قوله تعالى: ﴿فَأَذَنَ مُؤَذِنٌ بَبَنَهُمْ أَن لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَ الظَّلِلِينَ ﴾ فهو المؤذّن بينهم، يقول: ألا لعنة الله على الّذين كذّبوا بولايتي واستخفّوا بحقّي<sup>(ع)</sup>.

١٧ - فسر: عبيد بن كثير معنعناً عن حبّة العرنيّ أنَّ ابن الكوّا أتى عليّاً عَظِيَّةٍ فقال : يا أمير المؤمنين آيتان في كتاب الله تعالى قد أعيتاني وشكّكتاني في ديني، قال : وما هما؟ قال : قول

- (۱) (۲) بصائر الدرجات، ص ٤٥٣ ج ۱۰ باب ١٦ ح ٧ و٨.
  - (٣) في المصدر: سمّاه الله. والظاهر هنا: أسماه.
  - ٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٤١ ح ١٧١.

الله تعالى: ﴿وَعَلَى ٱلأَعَرَافِ رِجَالًا يَتَمِنُوْنَ كُلًا بِسِبَنَعُمَّ كَالَ: وما عرفت هذه إلى السّاعة؟ قال: لا ، قال: نحن الأعراف، من عرفنا دخل الجنّة، ومن أنكرنا دخل النّار، قال: وقوله: ﴿وَالطَّلَيْرُ صَلَقَاتُ كُلُّ قَدْ عَلِمَ صَلَائَمُ وَتَسَبِيحُمُ قال: وما عرفت هذه إلى السّاعة؟ قال: لا ، قال: إنّ الله خلق ملائكته على صور شتى، فمنهم من صوّره على صورة الأسد ومنهم من صوّره على صورة نسر، ولله ملك على صورة ديك برائنه تحت الأرض السّابعة السّفلى، وعرفه مئنى تحت العرش، نصفه من نار، ونصفه من ثلج، فلا الذي من النّار يذيب التي من الثلج، ولا التي من الثلج تطفئ التي من النّار، فإذا كان كلّ سحر خفق بجناحيه وصاح: «سوح قدّوس ربّ الملائكة والروح، محمّد خير البشر، وعليّ خير الوصيّين» فصاحت الديكة.

الما - **فر:** الحسين بن سعيد معنعناً عن أبي جعفر ﷺ قال: ما في التوراة ولا في الانجيل ولا في الانجيل ولا في الانجيل ولا في الزبور أحد إلا عندنا اسمه واسم أبيه، وإنَّ في التوراة لمكتوباً ألا لعنة الله على الظالمين<sup>(۲)</sup>.

١٩ - فرا محمّد بن الفضل بن جعفر بن الفضل العبّاسيّ معنعناً عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿وَعَلَى ٱلأَغَرَافِ رِبَالٌ يَعْرِفُونَ كُلَا بِسِيمَاهُمُ قال : النبيّ ﷺ وعليّ بن أبي طالب وفاطمة والحسن والحسين ﷺ على سور بين الجنّة والنّار يعرفون المحبّين لهم ببياض الوجوه، والمبغضين لهم بسواد الوجوه.

٢٠ - كفر: روى الشيخ أبو جعفر الطوسيّ عن رجاله عن أبي عبد الله عليه وقد سئل عن قول الله تَتَرَكَن : ﴿وَبَيْنَهُمَا حِمَاتٌ فَقَال : سور بين الجنّة والنّار قائم عليه محمّد وعليّ والحسن والحسين وفاطمة وخديجة عليي فينادون : أين محبّونا؟ أين شيعتنا؟ فيقبلون إليهم، فيعرفونهم بأسمائهم وأسماء آبائهم. وذلك قوله تعالى : ﴿يَعَرِفُونَ كُلًا إِسِينَهُمَ فَيَاخذون بأيديهم الحديمة في محمّد وعليّ والحسن بيد في محمّد وعليّ والحسن والحسين وفاطمة وخديجة عليهما في فينادون : أين محبّونا؟ أين شيعتنا؟ فيقبلون إليهم، فيعرفونهم بأسمائهم وأسماع في فينادون : أين محبّونا؟ أين شيعتنا؟ فيقبلون إليهم، فيعرفونهم بأسمائهم وأسماء آبائهم. وذلك قوله تعالى : ﴿يَعَرِفُونَ كُلًا إِسِينَهُمَ في فيأخذون بأيديهم فيجوزون بهم على الصّراط ويدخلونهم الجنّة<sup>(3)</sup>.

٢١ – **فهج:** قال أمير المؤمنين ﷺ : إنّما الأئمّة قوّام الله على خلقه، وعرفاؤه على عباده، لا يدخل الجنّة إلا من عرفهم وعرفوه، ولا يدخل النّار إلا من أنكرهم وأنكروه<sup>(ه)</sup>.

**تذييل وتفصيل:** أقول: قد مرّت أخبار هذا الباب بعضها في باب سؤال القبر وأكثرها في باب الأعراف من المعاد، وقد تقدّم منّا بعض القول فيها هناك، وجملة القول فيه أنّ للمفسّرين أقوالاً شتّى في تفسير الأعراف وأصحابه، فأمّا تفسير الأعراف فلهم فيه قولان: الأوّل أنّها سور بين الجنّة والنّار أو شرفها وأعاليها أو الصّراط، والثاني أنّ المراد على معرفة

- (۱) (۳) تفسير فرأت الكوفي، ج ۱ ص ١٤٢–١٤٤ ح ١٧٥ و١٧٢ ر١٧٧ .
- (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٨٢ في تأويل الآية ٤٦ من سورة الأعراف.
  - (٥) نهج البلاغة، ص ٣٠٥ خ ١٥٠.

أهل الجنّة والنّار رجال، وقد عرفت أنّ الأخبار تدلّ عليهما، وربما يظهر من بعضها أنّه جمع عريف كشريف وأشراف فالتّقدير : على طريقة الأعراف رجال، أو على التجريد، ثمَّ القائلون بالأوّل اختلفوا في أنّ الّذين على الأعراف من هم؟ فقيل : إنّهم الأشراف من أهل الطاعة والثواب، وقيل : إنّهم أقوام يكونون في الدرجة السافلة من أهل الثواب فالقائلون بالأوّل منهم من قال : إنّهم ملائكة يعرفون أهل الجنّة والنار، ومنهم من قال : إنّهم الأنبياء أجلسهم الله على أعالي ذلك السور تمييزاً لهم عن سائر أهل القيامة ومنهم من قال : إنّهم من الشهداء، والقائلون بالثاني منهم من قال : إنّهم أقوام تما راحية السافلة من أهل الثواب فالقائلون ومنهم من قال النياء النور تمييزاً لهم عن سائر أهل القيامة ومنهم من قال : إنّهم من الشهداء، والقائلون بالثاني منهم من قال : إنّهم أقوام تساوت حسناتهم وسيّئاتهم، ومنهم من قال : إنّهم قوم خرجوا إلى الغزو بغير إذن إمامهم، وقيل : إنّهم مساكين أهل الجنّة، وقيل : إنّهم الفسّاق من أهل الصلاة.

**أقول:** قد عرفت ممّا مرّ من الأخبار الجمع بين القولين، وأن الأئمّة ﷺ يقومون على الأعراف ليميزوا شيعتهم من مخالفيهم، ويشفعوا لفسّاق محبّيهم، وأن قوماً من المذنبين أيضاً يكونون فيها إلى أن يشفع لهم.

## ٦٣ - باب الآيات الدالة على رفعة شأنهم

## ونجاة شيعتهم في الأخرة والسؤال عن ولايتهم

١ - قب: عن الكاظم ظَلِيَمَ في قوله تعالى : ﴿ إِلَا مَنَ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ ﴾ الآية قال : نحن والله المأذون لهم يوم القيامة والقائلون صواباً (١).

۲ – وعن عبدالله بن خليل عن عليّ ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنْ غِلِّ﴾ الآية، قال: نزلت فينا<sup>(۲)</sup>.

٣ - وعن زيد الشحّام قال : قال أبو عبد الله عَلَيْتَلَمْ في قوله تعالى : ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ في قوله تعالى : ﴿إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [لا مَن زَحِمَ اللهُ في قوله تعالى : (إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [لا مَن زَحِمَ اللهُ في قوله تعالى : (إِنَّ يَوْمَ ٱلْفَصْلِ مِيقَنتُهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [لا مَن زَحِمَ اللهُ في قوله تعالى : (إِنَّ يَوْمَ اللهُ عَلَيْ عَن مَوْلَى عَن مَوْلَى شَيْعًا وَلا هُمَ يُتَعَمُونَ إِنَّ يَعْمَ إِلاً مَن زَحِمَ اللهُ عَالَ : شيعتنا أَجْمَعِينَ عَنْ يَوْمَ اللهُ عَلَيْ عَنْ مَوْلَى عَن مَوْلَى عَن مَوْلَى عَن مَوْلَى عَن مَوْلَى عَن أَوْلَا هُمَ يُتَمَرُونَ إِن إِلاً مَن زَحِمَ اللهُ عَالَ : شيعتنا الذين يرحم الله ونحن والله الذين استثنى الله ولكنا نغني عنهم.

مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٠٨.
 مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٠٨.

يَخَافُ ظُلْماً وَلَا هَضْمَا) قال: مؤمن بمحبّة آل محمّد مبغض لعدوّهم<sup>(١)</sup>.

٥ - وبهذا الإسناد عنه عن أبيه للنظار قال: سألت أبي أبا جعفر للظار عن قول الله تَتَكَنَّكُ : ﴿ فَمَن تُقْلَتُ مَوَزِينُكُم فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ﴾ قال: نزلت فينا ثمَّ قال: قال الله تَتَكَنَّكُ : ﴿ فَمَن تُقْلَتُ مَوَزِينُكُم فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ﴾ قال: نزلت فينا ثمَّ قال: قال الله تَتَكَنَّكُ : ﴿ فَمَن تَقْلَتُ مَوَزِينُكُم فَأُولَتِكَ هُمُ ٱلْمُغْلِحُونَ﴾ قال: الله تَتَكَنَّكُ أَلَمُ تَكُنَّ مَايَنِي تُنْلَى عَلَيْكُمُ في علي غَلِيظًا ﴿ فَكُمْنُمُ بَهَا تُكْفَلُحُونَ ؟

٧ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن إدريس عن ابن عيسى عن محمّد البرقيّ عن رجل عن سليمان بن خالد قال: سألت أبا عبد الله تلبيّلا عن قول الله بَتَوَيّلاً : ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنِفِعِينَ () وَلَا صَدِبِقٍ حَمِيمٍ () قال: يعني بالصّديق المعرفة، وبالحميم القرابة<sup>(3)</sup>.

٩ - كنز: عن الصدوق بإسناده إلى سليمان الديلميّ قال: قال أبو عبد الله عليّ لأبي بصير: لقد ذكركم الله بَحْرَيْنَ في كتابه إذ حكى قول أعدائكم وهم في النّار ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالَا كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ ٱلأَشَرَارِ ﴾ والله ما عنوا ولا أرادوا بها غيركم إذ صبرتم في العالم على شرار النّاس وأنتم خيار الناس، وأنتم والله في النّار تطلبون، وأنتم والله في الجنّة تحبرون<sup>(٢)</sup>.

١٠ – وروى الشيخ في أماليه عن أبي محمّد الفحّام عن عمّ أبيه قال: دخل سماعة بن مهران على الصادقﷺ فقال له: يا سماعة من شرّ النّاس عند الناس؟ قال: نحن يا ابن رسول الله، قال: فغضب حتّى احمرّت وجنتاه، ثمَّ استوى جالساً وكان متكناً فقال: يا

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣١٢ في تأويل الآية ١١٢ من سورة طه.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة ص ٣٥٤ في تأويل الآية ١٠٥ من سورة المؤمنون.
- (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٨٦ في تأويل الآية ١٠١ من سورة الشعراء.
  - ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٠٧ في تأويل الآية ٥٣ من سورة الزمر.
    - (٦) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٩٦ في تأويل الآية ٦٢ من سورة ص.

سماعة من شرّ النّاس عند الناس؟ فقلت : والله ما كذبتك يا ابن رسول الله نحن شرّ النّاس عند النّاس، لأنّهم سمّونا كفّاراً ورافضةً، فنظر إلي، ثمَّ قال : كيف بكم إذا سيق بكم إلى الجنّة، وسيق بهم إلى النّار فينظرون إليكم فيقولون : ﴿ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ رِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُم مِنَ ٱلْأَشَرَارِ ؟ يا سماعة بن مهران إنّه من أساء منكم إساءة مشينا إلى الله تعالى يوم القيامة بأقدامنا فنشفع فيه فنشقّع، والله لا يدخل النار منكم عشرة رجال والله لا يدخل النّار منكم ثلاثة رجال، والله لا

**بيان:** الكمد: تغيّر اللون والحزن الشديد ومرض القلب منه، كمد كفرح وأكمده فهو مكمود ذكره في القاموس.

وقال الطبرسيّ تظلمُ في قوله تعالى : ﴿ وَقَالُواْ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ بِجَالًا كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ ٱلْأَشْرَابِ﴾ : أي يقولون ذلك حين ينظرون في النّار فلا يرون من كان يخالفهم فيها معهم وهم المؤمنون، وقيل : نزلت في أبي جهل والوليد بن المغيرة وذويهما يقولون : ما لنا لا نرى عمّاراً وخبّاباً وصهيباً وبلالا<sup>(٢)</sup>؟

١١ - وروى العياشيّ بالإسناد عن جابر عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال: أهل النّار يقولون: ﴿ مَا لَنَا لَا نَرَىٰ بِبَالَا كُنَّا نَعُدُّهُم مِّنَ ٱلْأَشَرَابِ﴾ يعنونكم لا يرونكم في النّار، لا يرون والله أحداً منكم في النار<sup>(٣)</sup>.

١٢ - كَنْزُ، روى الصّدوق بإسناده عن محمّد بن سليمان الديلميّ عن أبيه قال قال أبو عبد الله تَلْلِحَظِرُ لأبي بصير : لقد ذكركم الله في كتابه إذ يقول : ﴿ يَنِعِبَادِىَ الَّذِينَ أَسَرَفُوا عَلَىَ أَنفُسِهِم لا نَقْـنَطُوا مِن رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُنُوبَ جَمِيعًا إِنَّمُ هُوَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ والله ما أراد بذلك غيركم يا أبا محمّد فهل سررتك؟ قال : نعم<sup>(٤)</sup>.

١٣ –كمتر: محمّد بن عليّ عن عمرو بن عثمان عن عمران بن سليمان عن أبي بصير عن أبي عبد الله للجَنْبَيْنِ في قول الله يَتَمَكَنَّ : ﴿ لَا نَقَـنَطُوا مِن رَّحْمَةِ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الدُّنُوبَ جَمِيعًاً فقال: إنّ الله يغفر لكم جميعاً الذنوب، قال: فقلت: ليس هكذا نقرأ، فقال: يا أبا محمّد فإذا غفر الذنوب جميعاً فلمن يعذّب؟ والله ما عنى من عباده غيرنا وغير شيعتنا، وما نزلت إلا هكذا: إنّ الله يغفر لكم جميعاً الذنوب<sup>(٥)</sup>.

١٤ - كَنْزُدْ روى أصحابنا بإسنادهم عن أمير المؤمنين عَالِيًهُ أَنَّ رسول الله تلا هذه الآية :
٤ لَا يَسْتَوِى أَحْكُ ٱلنَّارِ وَأَحْكُ ٱلْجَنَةِ الآية، فقال: أصحاب الجنّة من أطاعني وسلّم لعليّ

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٩٦ في تأويل الآية ٦٢ من سورة ص.
   (۲) (۳) مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٧٦.
- (٤) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٠٨ في تأويل الآية ٥٣ من سورة الزمر.

ابن أبي طالب بعدي(و**أقرّ بولايته، وأصحاب النّار من أنكر الولاية ونق**ض العهد من بعدي<sup>(1)</sup>.

١٥ - وعن مجروح بن زيد الذهلي وكان في وفد قومه إلى النبي ﷺ فتلا هذه الآية : ﴿ يَسْتَوِى أَصْحَبُ النَّبَارِ وَأَصْحَبُ الْجَنَةِ أَصْحَبُ الْجَنَةِ هُمُ الْفَكَابِرُونَ ﴾قال : فقلنا : يا رسول الله من أصحاب الجنة؟ قال : من أطاعني وسلم لهذا من بعدي قال : وأخذ رسول الله ﷺ بكف أصحاب الجنة؟ قال : من أطاعني وسلم لهذا من بعدي قال : وأخذ رسول الله ﷺ بكف علي علي علي علي قال : وأخذ رسول الله وأصحاب الجنة؟ قال : من أطاعني وسلم لهذا من بعدي قال : وأخذ رسول الله عن أصحاب الجنة؟ قال : من أطاعني وسلم لهذا من بعدي قال : وأخذ رسول الله عني بكف أصحاب الجنة؟ قال : من أطاعني وسلم لهذا من بعدي قال : وأخذ رسول الله على بكف علي علي علي علي قال : وأخذ رسول الله تشكر بكف علي علي علي الله علي وأنا منه ، فمن حادة فقد حادي ومن حادة فقد حادي ومن حادة بنه ومن حادة فقد حادي ومن حادة بنه ومن حادة فقد حادي ومن حادي ومن حادة بنه ومن حادة فقد حادي ومن حادي ومن حادة فقد حادي ومن حادي ومن حادة بنه ومن حادة فقد حادي ومن حادي والم الله عنه ومن وال : ألا إن علي حربك حربي ، وسلمك سلمي ، وأنت ومن حادي وبين أمول الله عنه إلى الله علي حربك حربي ، وسلمك سلمي ، وأنت ومن حادي وبين أمول الله الله عنه إلى العلم بيني وبين أمول الله الله إلى المول الله الحدي والم الله العلم بيني وبين أمول الله الله إلى إلى المول الله المول الله المول الله العلم بيني وبين أمول المول الله الله المول الله المول المول المول الله الله المول الم

**بيان:**الدرنوك: ضرب من البسط ذو خمل.

١٧ - كَنْزَ محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن سعدان بن مسلم عن معاوية بن وهب عن أبي عبد الله عَلَيَّة قال : سألته عن قول الله عَرَّقَانًا : ﴿إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحَنَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾قال : نحن والله المأذون لهم يوم القيامة والقائلون صواباً ، قال : قلت : ما تقولون إذا تكلّمتم؟ قال : نحمد ريّنا ونصلّي على نبيّنا ونشفع لشيعتنا فلا يردّنا ربّنا . وروي عن الكاظم عَلَيَّة مثله . وروى عليّ بن إبراهيم مثله<sup>(ع)</sup>.

۱۸ - كنز: محمد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن

- (1) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٥٧ في تأويل الآية ٢٠ من سورة الحشر.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧١٦ في تأويل الآية ٣٣ من سورة القيامة.
  - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٣٥ تأويل الآيتين ٣٨ و٤٠ من سورة النبأ.

٦٢ - باب / الآيات الدالة على رفعة شأنهم ونجاة شيعتهم في الآخرة

حمّاد عن أبي خالد القمّاط عن أبي عبد الله ﷺ عن أبيه ﷺ قال : قال : إذا كان يوم القيامة وجمع الله الخلائق من الأولين والأخرين في صعيد واحد خلع قول لا إله إلا الله من جميع الخلائق إلا من أقرّ بولاية علي ﷺ وهو قوله تعالى : ﴿ يَوَمُ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَةِكَةُ مَنَأً لَا يَتَكَلِّمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَ وَقَالَ صَوَابِكُهُ <sup>(1)</sup>.

١٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن عبد الرحمن عن يونس بن يعقوب عن خلف بن حمّاد عن هارون بن خارجة عن أبي بصير عن سعيد السمان عن أبي عبد الله عنيتين قال: قوله تعالى ﴿ يَوْمَ يَنْظُرُ ٱلْمَرْهُ مَا فَدَّمَتْ يَدَاهُ وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ يَلَيُنَنِي كُنْتُ تُرَبَّلُه يعني علوياً يوالي أبا تراب<sup>(٢)</sup>.

وروى محمّد بن خالد البرقيّ عن يحيى الحلبيّ عن هارون بن خارجة وخلف بن حمّاد عن أبي بصير مثله<sup>(٣)</sup>.

۲۰ – وجاء في باطن تفسير أهل البيت عليما ما يؤيد هذا التأويل في تأويل قوله تعالى : وأمَّا مَن ظَلَرَ فَسَوْفَ نُعَذِبُهُم ثُمَرَ يُرَدُ إلى رَبِهِ فَيُعَذِبُهُ عَذَابًا نُكْرَبُه قال : هو يرد إلى أمير المؤمنين عليما في فيعذبه عذاباً نكرا من شيعة أبي تراب<sup>(3)</sup>.

**بيان:** يمكن أن يكون الردّ إلى الربّ أُريد به الرد إلى من قرّره الله لحساب الخلائق يوم القيامة، وهذا مجاز شائع، أو المراد بالربّ أمير المؤمنين عليميّي لأنّه الّذي جعل الله تربية الخلق في العلم والكمالات إليه وهو صاحبهم والحاكم عليهم في الدنيا والآخرة.

٢١ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد عن القاسم بن إسماعيل عن محمّد ابن سنان عن سماعة عن جابر بن يزيد عن أبي جعفر عنهم قال: قال رسول الله عنهم الكرة المباركة النافعة لأهلها يوم الحساب ولايتي واتباع أمري، وولاية عليّ والأوصياء من بعده، واتباع أمرمي، وولاية عليّ والأوصياء من بعده، واتباع أمرمي محمّد النافعة لأهلها يوم الحساب ولايتي ومع عليّ وصيّي والأوصياء من بعده، والكرة المباركة النافعة لأهلها يوم الحساب ولايتي واتباع أمري، وولاية عليّ والأوصياء من بعده، المباركة النافعة لأهلها يوم الحساب ولايتي واتباع أمري، وولاية عليّ والأوصياء من بعده، واتباع أمرمي أله المباركة النافعة لأهلها يوم الحساب ولايتي واتباع أمري، وولاية عليّ والأوصياء من بعده، والكرة والمباركة النافعة لأهلها يوم الحساب ولايتي واتباع أمري، وولاية عليّ والأوصياء من بعده، والكرة واتباع أمرهم، يدخلهم الله الجنّة بها معي ومع عليّ وصيّي والأوصياء من بعده، والكرة الخاسرة عداوتي وترك أمري وعداوة عليّ والأوصياء من بعده، الخاسرة عداوتي وترك أمري وعداوة عليّ والأوصياء من بعده، إلمال المباركة النافلية النافلي إلى المباركة النابية محمّد الله الجنّة بها معي ومع عليّ وصيّي والأوصياء من بعده، والكرة الخاسرة عداوتي وترك أمري وعداوة عليّ والأوصياء من بعده، يدخلهم الله المبارة المبارة عليّ والأوصياء من بعده، يدخلهم الله بها النار في أسفل السّافلين (٥).

(١) – (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٣٥ تأويل الآيتين ٣٨ و٤٠ من سورة النبأ.

الله : لا كرب على أبيك بعد اليوم يا فاطمة، إنّ النبيّ لا يشقّ عليه الجيب، ولا يخمش عليه الوجه، ولا يدعى عليه بالويل، ولكن قولي كما قال أبوك على إبراهيم : «تدمع العين وقد يوجع القلب ولا نقول ما يسخط الربّ وإنّا بك يا إبراهيم لمحزونون» ولو عاش إبراهيم لكان نبيّاً، ثمَّ قال : يا عليّ ادن منّي فدنا منه، فقال : أدخل أذنك في فمي ففعل، فقال : يا أخي ألم تسمع قول الله يَتَرَبَّلا في كتابه : فإتَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَمَمُوا الصَّلِحَتِ أُولَيَهَكَ هُرَ خَبُرُ ٱلْبَرَيَّةِ كَلا قال : بلى يا رسول الله يَتَرَبَّلا في كتابه : فإتَ ٱلَذِينَ ءَامَنُوا وَمَمُوا الصَّلِحَتِ أُولَيَهَكَ هُرَ خَبُرُ ٱلْبَرَيَّةِ كَلا قال : بلى يا رسول الله يَتَرَبَّلا في كتابه : فإتَ ٱلَذِينَ عَامَنُوا وَمَمُوا الصَّلِحَتِ أُولَيَهَكَ هُرَ خَبُرُ ٱلْبَرِيَةِ كان : يول الله يَتَرَبَّلا في كتابه : فإنَّ الذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْشَلِحَتِ أُولَيَهَ هُو عَلَيْ قول الله يَتَرَبَّلا في كتابه : فإنَّ الَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْشَرِكِينَ فِي نَارِ جَهَنَمَ خَلِينَ في نَارِ عَلَيْنَ الله تسمع قول الله يَتَرَبَق في كتابه : فإنَّ الَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْشَرِكِينَ في نَارِ جَهَنَمَ خَلَابِينَ فِيهَا تول الله يَتَرَبَق في كتابه : فإنَّ الَذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْشُتْمِكِينَ في نَارِ حَالَة العام الله الله عَرَبُول في نادٍ مُتَابِع في كتابه : في أَنَالَذِينَ كَفَنُوا في أَهْلِ ٱلْكِنَبِ وَٱلْشَرِكِينَ في نَارٍ حَلَيْنَ أَي مَابِي في أَنْ أَنْهُ عَامَة قُولَيْهَ هُمَ شَرُّ ٱلْبَرِيَةِ في كتابه : هوانَ الله عام معال الله على يا رسول الله ، قال : هم أعداؤك وشيعتهم يجيئون يوم القيامة مسودة وجوههم ظماء مظمئين أسقياء معذّبين، كفّاراً منافقين، ذاك لك ولشيعتهم (١٠) . لعدوك وشيعتهم <sup>(١</sup>) .

٢٣ – **مد:با**سناده عن عبد الله بن أحمد بن حنبل من مسنده عن أبيه عن سفيان عن أبي موسى عن الحسن بن عليّ غليتيني قال: فينا نزلت: ﴿وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِم مِّنَ غِلِّ إِخْرَنَا عَلَى سُرُرٍ مُنَقَسِبِلِينَ ﴾<sup>(٢)</sup>.

٢٤ - ن: بالأسانيد الثلاثة عن الرّضا عن آبائه قال: قال رسول الله عنه في قول الله تجاول الله تجاوز الله تجاوز الله تبارك وتعالى: في مَوْمَ مَدْعُوا حَكُلٌ أَنَّاسٍ بِإِمَىمِهُمْ فَقَالَ: يدعى كلّ قوم بإمام زمانهم وكتاب رتهم وسنّة نبيّهم (<sup>٣)</sup>.

صح: عنه عن آبانه 🚓 مثله.

٢٥ – فس:أحمد بن إدريس عن ابن عيسى عن الحسين بن سعيد عن حمّاد بن عيسى عن ربعيّ عن الفضيل عن أبي جعفر عليّ في قول الله تبارك وتعالى: ﴿وَمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَّاسٍ بِإِمَنِهِمْ ﴾قال: يجيء رسول الله ﷺ في قومه وعليّ عليّه في قومه، والحسن عليّه في قومه، والحسين عليمة في قومه، وكلّ من مات بين ظهراني قوم جاءوا معه<sup>(٤)</sup>.

٢٦ – وقال عليّ بن إبراهيم في قوله تعالى : ﴿وَوَمَ نَدْعُوا كُلّ أَنَاسٍ بِإِمَنِهِمْ ﴾قال : ذلك يوم القيامة ينادي مناد : ليقم أبو بكر وشيعته، وعمر وشيعته، وعثمان وشيعته، وعليّ وشيعته<sup>(ه)</sup>.

٢٧ – سن ابن فضّال عن ثعلبة عن بشير العطّار قال : قال أبو عبد الله عَظِيَرُ : ﴿وَمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَّاسٍ بِإِمَنِهِمْ ﴾ثم قال : قال رسول الله عَظِيمَ وعنى إمامكم، وكم من إمام يجيء يوم القيامة يلعن أصحابه ويلعنونه، نحن ذرّيّة محمّد وأمّنا فاطمة عَظِيمَة، وما آتى الله أحداً من

(١) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨٠٢ في تأويل الآية ٦ من سورة البينة.

- (۲) العمدة، ص ۳۰۷.
   (۳) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۳۱ باب ۳۱ ح ۲۱.
  - (٤) (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٣.

٦٣ – باب / الآيات الدالة على رفعة شأنهم ونجاة شيعتهم في الآخرة ٤٠١

المرسلين شيئاً إلا وقد آتاه محمّداً ﷺ كما آتى من قبله، ثمَّ تلا ﴿وَلَفَدُ أَرْسَلُنَا رُسُلًا مِّن قَبْلِكَ وَجَعَلْنَا لَهُمُ أَزَوَجًا وَذُرِّيَةً ﴾<sup>(1)</sup>.

٢٨ - سن ابن محبوب عن عبد الله بن غالب عن جابر الجعفي عن أبي جعفر عليه قال: لمّا أُنزلت فيوم ندَعُوا كُلَ أُنَّاسٍ بِإِمَنمِعَمَ كَ قال المسلمون: يا رسول الله الست إمام النَّاس كلّهم أجمعين، فقال رسول الله عليه أنا رسول الله إلى النّاس أجمعين، ولكن سيكون بعدي أثمّة على النّاس من أهل بيتي من الله يقومون في النّاس فيكذّبونهم، ويظلمهم أئمّة الكفر والضّلال وأشياعهم، ألا فمن والاهم واتّبعهم وصدّقهم فهو منّي ومعي وسيلقاني، ألا ومن ظلمهم وأعان على ظلمهم وكذّبهم فليس منّي ولا معي وأنا منه بريء<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد مضى كثير من الأخبار في ذلك في أبواب المعاد.

۲۹ – وروى الحسن بن سليمان في كتاب المختصر من تفسير محمّد بن العبّاس بن مروان عن أجل الحسن بن سليمان في كتاب المختصر من تفسير محمّد بن العبّاس بن مروان عن أجمد بن محمّد عن محمّد عن أبي الورد عن أبي جعفر عليمان قال : تسنيم أشرف شراب أهل الجنّة يشربه محمّد وآل محمّد صرفاً، ويمزج لأصحاب اليمين ولسائر أهل الجنّة .

٣٠ فو: الفزاري باسناده عن أبي سعيد المدائني قال: قلت لأبي عبد الله عليه: ما معنى قوله تعالى: فومًا كُنتَ بِجَانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾قال: كتاب كتبه الله يا أبا سعيد في ورقة آس قبل أن يخلق الخلق بألفي عام، ثمَّ صيرها في عرشه – أو تحت عرشه – فيها: يا شيعة آل محمّد قد أحد أمان يحمّد قبل أن يحمّد قد أوما كُنتَ مِحانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾قال: كتاب كتبه الله يا أبا سعيد في ورقة آس قبل أن يخلق الخلق بألفي عام، ثمَّ صيرها في عرشه – أو تحت عرشه – فيها: يا شيعة آل محمّد قد أوما كُنتَ مِحانِبِ الطُّورِ إِذْ نَادَيْنَا ﴾قال: كتاب كتبه الله يا أبا سعيد في ورقة آس قبل أن يخلق الخلق بألفي عام، ثمَّ صيرها في عرشه – أو تحت عرشه – فيها: يا شيعة آل محمّد قد أعطيتكم قبل أن تسألوني وغفرت لكم قبل أن تستغفروني، ومن أتاني منكم بولاية محمّد وآله أسكنته جنّتي برحمتي (<sup>٢)</sup>.

كنز: شيخ الطّائفة باسناده إلى الفضل رفعه إلى سليمان الدّيلميّ عنه ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>. كنز:محمّد بن العبّاس عن الفزاريّ عن الحسن بن عليّ بن مروان عن طاهر بن مدرار عن أخيه عن أبي سعيد المدائنيّ مثله. (ص ٤١٧).

٣١ - فض، يل: قال أبو تمامة : كنت عند أبي عبد الله ﷺ ليلة جمعة فقال : اقرأ، فقرأت إلى أن بلغت هوتومَ لا يُغَنِي مَوَلٌ عَن مَوَلُ شَيْحًا وَلَا هُمْ يُتَمَرُونَ ۗ إِلَّا مَن رَّحِمَ اللَّهُ فقال : نحن الّذين يرحم الله بنا، نحن الذين استثنى الله.

٣٢ - كنز :محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عظيمًا قال : إذا كان يوم القيامة وكّلنا الله بحساب شيعتنا ، فما كان لله سألنا الله أن يهبه لنا فهو لهم ، وما كان للآدميّين سألنا الله أن يعوّضهم بدله ، فهو لهم ،

- (1) (۲) المحاسن، ص ١٥٥.
   (٣) تفسير قرات الكوفي، ج ١ ص ٣١٦ ح ٤٢٦.
  - ٤١٧ تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤١٧.

وما كان لنا فهو لهم، ثمَّ قرأ : ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ٢ أَنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ٢٠٠٠.

٣٣ - كنز، بهذا الإسناد إلى ابن حمّاد عن محمّد بن جعفر بن محمّد عن أبيه عن جدّه ﷺ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ۞ ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم ۞ قال: إذا كان يوم القيامة وكلنا الله بحساب شيعتنا، فما كان لله سألناه أن يهبه لنا فهو لهم وما كان لمخالفيهم فهو لهم، وما كان لنا فهو لهم ثمَّ قال: هم معنا حيث كنا<sup>(٢)</sup>.

٣٤ – كنز، محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن يعقوب عن جميل بن درّاج قال: قلت لأبي الحسن عليّن : أحدّثهم بتفسير جابر؟ قال: لا تحدّث به السّفلة فيذيعوه، أما تقرأ: ﴿ إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ ﴿ يُنَ عُلَيْنَا حِسَابَهُم ﴿ قَالَ: لا بلى، قال: إذا كان يوم القيامة وجمع الله الأولين والآخرين ولانا حساب شيعتنا، فما كان بينهم وبين الله حكمنا على الله فيه فأجاز حكومتنا وما كان بينهم وبين النّاس استوهبناه منهم فوهبوه لنا، وما كان بيننا وبينهم فنحن أحقّ من عفا وصفح<sup>(٣)</sup>.

**بيان،** هذا تأويل ظاهر شائع في كلام العرب جار في كثير من الآيات، عادة السلاطين والأمراء جارية بأن ينسبوا ما يقع من خدمهم بأمرهم إلى أنفسهم مجازاً بل أكثر الآيات الّتي وردت بصيغة الجمع وضميره كذا، كما لا يخفى على المتتبّع.

٣٥ – شي؛ عن ابن ظبيان قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله: ﴿وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَكارٍ فَالَ: ما لهم من أَنمَة يسمَونهم بأسمائهم<sup>(٤)</sup>.

٣٦ - كاء الحسين بن محمّد عن المعلّى عن محمّد بن جمهور عن إسماعيل بن سهل عن القاسم بن عروة عن أبي السفاتج عن زرارة عن أبي جعفر عليتي في قوله : ﴿فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةُ سِبَّتْ وُجُوهُ الَذِينَ كَفَرُوا وَفِيلَ هَذَا الَّذِى كُتُمُ بِهِ مَدَّعُونَكُم قال : هذه نزلت في أمير المؤمنين وأصحابه، والّذين عملوا ما عملوا يرون أمير المؤمنين عليتي في أغبط الأماكن لهم فيسيء وجوههم، ويقال لهم : ﴿هَٰذَا الَذِى كُنُمُ بِهِ مَدَّعُونَكُم الّذي انتحلتم اسمه<sup>(ه)</sup>.

**بيان: ﴿**فَلَمَّا رَأَوْهُ زُلْفَةَكُم أي ذا زلفة وقرب. وأرجع أكثر المفسّرين الضمير إلى الوعد أو العذاب يوم بدر، أو في القيامة ﴿سِيَّنَتْكُم أي اسودَت، أو ظهرت عليها آثار الغمّ والحسرة ﴿وَقِيلَكُه لهم ﴿هَذَا ٱلَّذِى كُنُتُم بِهِ تَدَّعُونَكُه أي تطلبون وتستعجلون من الدعاء، أو تدّعون أن لا بعث من الدعوى، في أغبط الأماكن، أي أحسن مكان يغبط النّاس عليه ويتمنّونه، والانتحال: ادّعاء أمر لم يتّصف به والمراد بالاسم أمير المؤمنين، أي كنتم بسببه تدّعون اسمه ومنزلته. ٣٧ – وقال الطبرسيّ : روى الحسكانيّ بالأسانيد الصحيحة عن شريك عن الأعمش قال: لمّا رأوا ما لعليّ بن أبي طالب عند الله من الزلفى سينت وجوه الّذين كفروا .

٣٨ - كا: الحسين بن محمد عن المعلى عن الوشاء عن أحمد بن عمر الحلال قال: سألت أبا الحسن عليم عن قوله تعالى: ﴿ أَذَنَ مُؤَذِنٌ بَبَنَهُمُ أَن لَمْنَةُ أَنَدِ عَلَ الظَّلِمِينَ ﴾ قال: المؤذن أمير المؤمنين عَلَيْتَلاً <sup>(1)</sup>.

٣٩ - كَمْزَ، قُولُه تعالى: ﴿وَأَمَّا مَنَ ءَامَنَ وَعَمِلَ مَنْلِمًا فَلَمُ جَزَآة ٱلْمُسَنَّى ﴾ تأويله قال محمّد بن العبّاس: حدّثنا الحسن بن عليّ بن عاصم عن هيثم بن عبد الله قال: حدّثنا مولاي عليّ بن موسى عن آبائه عن أمير المؤمنين غلَّظَ قال: قال رسول الله عَنْكَ أتاني جبرئيل عن ربّه لَنَمَكَ وهو يقول: ربّي يقرئك السّلام ويقول لك: يا محمّد بشّر المؤمنين الّذين يعملون الصّالحات ويؤمنون بك وبأهل بيتك بالجنّة، ولهم عندي جزاء الحسنى يدخلون الجنّة<sup>(٢)</sup>.

عن محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين الخثعميّ عن محمّد بن يحيى الحثعميّ عن محمّد بن يحيى الحجريّ عن عمر بن صخر الهذليّ عن الصباح بن يحيى عن أبي إسحاق عن الحارث عن عليّ عليّ انّه قال: لكلّ شيء ذروة وذروة الجنّة الفردوس وهي لمحمّد وآل محمّد صلوات الله عليه وعليهم<sup>(٤)</sup>.

٢٣ - ما:المفيد عن الجعابيّ عن ابن عقدة عن العبّاس بن بكر عن محمّد بن زكريّا عن كثير بن طارق قال : سألت زيد بن عليّ بن الحسين ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿لَا نَدْعُواْ ٱلْيَوَمَ تُبُوُلُ وَحِدًا وَآدَعُواْ تُبُولُا كَنِيْرُا ﴾ فقال زيد : يا كثير إنّك رجل صالح ولست بمتّهم، وإنّي

- (1) أصول الكافي، ج 1 ص ٢٥٣ ح ٧٠.
- (٢) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩٠ في تأويل الآية ٨٨ و١٠٧ من سورة الكهف.
  - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٥ في تأويل الآية ١٠٣ من سورة الأنبياء.

خائف عليك أن تهلك، إنّه إذا كان يوم القيامة أمر الله تَتَرَكَظُ النّاس باتّباع كلّ إمام جائر إلى النّار، فيدعون بالويل والثبور ويقولون لإمامهم: يا من أهلكنا فهلمّ الآن فخلّصنا ممّا نحن فيه، فعندها يقال لهم: ﴿ لَا نَدَعُوا ٱلْيَوْمَ ثُبُورًا وَخِدًا وَادَعُوا ثُبُورًا كَتِيرُكُ ثُمَّ قال زيد: حدّثني أبي عن أبيه الحسين لليَنْكِنْ قال: قال رسول الله تَنْكُثُ لعليّ بن أبي طالب لليَّنْكِ : أنت يا عليّ وأصحابك في الجنّة، أنت يا علي وأصحابك في الجنّة<sup>(1)</sup>.

٤٤ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن صالح بن أحمد عن أبي مقاتل عن حسين بن حسن عن حسين بن عن بن عن بن نصر بن مزاحم عن القاسم بن الغفّار عن أبي الأحوص عن المغيرة عن الشعبيّ عن ابن عبّاس في قول الله تَكْرَبُنْ : ﴿ وَقِفُولُمْ إِنَّهُم مَتَعُولُونَ قال: عن ولاية عليّ بن أبي طالب غيبًا من عيد من المعيد عن أبي سعيد من المالي مناه من طريق العامة عن أبي نعيم عن ابن عبّاس، ومثله عن أبي سعيد الخدريّ، ومثله عن سعيد بن جبير كلهم عن النبيّ عن النبيّ من النبيّ ألى الأحرص عن المغيرة عن الشعبيّ عن المعين بن نصر بن مزاحم عن القاسم بن العلمة عن أبي الأحوص عن المغيرة عن الشعبيّ عن ابن عبّاس في قول الله تَكْرَبُكْ : ﴿ وَقِفُولُمْ إِنَّهُم مَتَعُولُونَ مالاً عال : عن ولاية عليّ بن أبي طالب غليتي ألى الله يكرّيك : المعربي مناه من طريق العامة عن أبي نعيم عن ابن عبّاس، ومثله عن أبي سعيد الخدريّ، ومثله عن سعيد بن جبير كلّهم عن النبيّ تشكر (<sup>11)</sup>).

٤٥ – **فر:** باسناده عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ وَقِفُوهُمَرُ إِنَّهُم مَسْئُولُونَ﴾ قال : عن ولاية عليّ بن أبي طالبﷺ <sup>(٣)</sup> .

٤٦ –**قب:** محمّد بن إسحاق والشعبيّ والأعمش وسعيد بن جبير وابن عبّاس وأبو نعيم الاصفهانيّ والحاكم الحسكانيّ والنطنزيّ وجماعة أهل البيتﷺ :﴿ وَقِفُوهُمْ إِنَّهُم مَسْئُولُونُ عن ولاية عليّ بن أبي طالبﷺ وحب أهل البيتﷺ .

٤٧ – الرضا للجنائة : إنّ النبي تشاكر قرأ : ﴿ إِنَّ ٱلسَّمَعَ وَٱلْبَعَبَرَ وَٱلْفُؤَادَ كُلُّ أُوْلَتِهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولُكُ فسئل عن ذلك فأشار إلى الثلاثة فقال : هم السمع والبصر والفؤاد، وسيسألون عن وصيّي هذا، وأشار إلى عليّ بن أبي طالب للجنائة ، ثمَّ قال : وعزة ربّي إنّ جميع أمّتي لموقوفون يوم القيامة ومسيولاتك المالي وربي إنّ البيني وربي إنّ جميع أمّتي لموقوفون يوم القيامة ومسيولاتك فالمار إلى الثلاثة فقال : هم السمع والبصر والفؤاد، وسيسألون عن وصيّي هذا، وأشرار إلى علي بن أبي طالب في السمع والبصر والفؤاد، وسيسألون عن وصيّي هذا، وأشار إلى علي بن أبي طالب في الله عن الله عن أولاته وعزة ربّي إنّ الله علي بن أبي طالب في الله عن الله عن أولانة وعزة ربّي إنّ جميع أمّتي لموقوفون يوم القيامة ومسوولون عن ولايته، وذلك قول الله : ﴿ وَقِفُولُمُ إِلَى عَانِ مَعْنُ وَلَاية، مُولُول عن الله الله الموقوفون إلى علي بن أبي طالب في إلى علي الله الله علي أمّتي إلى علي الموقولون عن ولايته، وذلك قول الله : ﴿ وَقِفُولُمُ إِلَى علي مسؤلون عن ولايته، وذلك قول الله : ﴿ وَقِفُولُمُ مُ مُسْتُولُون عن ولايته، وذلك قول الله : ﴿ وَقِفُولُمُ إِنّ أَلْتَمَ عَالَة.

٤٨ - تفسير وكيع بن سفيان عن السدّيّ في قوله : ﴿ فَوَرَبِّكَ لَنَسْتَلَنَّهُمْ أَجْمَعِيمُ عن ولاية أمير المؤمنين عليماني ، ثمّ قال : ﴿ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ عَن أعمالهم في الدنيا صحيفة أهل البيت عليميًا .

ه» – أبو عبد اللهﷺ : إذا كان يوم القيامة وكلنا الله بحساب شيعتنا، فما كان لله سألنا الله أن يهبه لنا، وما كان لنا نهبه لهم، ثمَّ قرأ هذه الآية<sup>(٤)</sup>.

أمالي الطوسي، ص ٥٧ مجلس ٢ ح ٨٢.
 أويل الآية ٢٤ من سورة الصافات.
 تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٨٢ في تأويل الآية ٢٤ من سورة الصافات.
 تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٣٥٩ ح ٤٨٢.
 مناقب ابن شهرآشوب، ج ٢ ص ١٧٤–١٧٦.

٥١ - **فرء** جعفر بن محمّد بن يوسف بإسناده عن صفوان قال: سمعت أبا الحسن المُنْتَقَارُ: يقول: إلينا إياب هذا الخلق، وعلينا حسابهم<sup>(١)</sup>.

٥٣ – **أقول؛** روى البرسيّ في المشارق باسناده عن المفضّل في قوله تعالى : ﴿ إِنَّ إِلَيْنَاً إِيَّابَهُمَّ أَنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم (٢٠) قال : قال أبو عبد الله ظَلِيَّا : من تراهم؟ نحن والله هم، إلينا يرجعون، وعلينا يعرضون، وعندنا يقضون، وعن حبّنا يسألون.

عه -قال: وروى البرقيّ في كتاب الآيات عن أبي عبد الله علي أنّ رسول الله تلكي قال لأمير المؤمنين عليمي الله عليّ أنت ديّان هذه الأمّة، والمتولّي حسابهم، وأنت ركن الله الأعظم يوم القيامة، ألا وإنّ المآب إليك، والحساب عليك والصّراط صراطك، والميزان ميزانك، والموقف موقفك.

٥٥ - وعن محمّد بن سنان عن أبي بصير عن أبي عبد الله للإلي انّه قال: إنّ الله أباح محمّداً الشفاعة في أماليهم، محمّداً الشفاعة في أمته، وأعطانا الشفاعة في شيعتنا، وإنّ لشيعتنا الشفاعة في أهاليهم، وإليه الإشارة بقوله: ﴿ فَمَا لَنَا مِن شَنفِينَ؟ قال: والله لنشفعن في شيعتنا حتّى يقول أعداؤنا: ﴿ وَلَا يَا الله الذي مَنفِينَ؟ مَاليهم حتّى تقول شيعتنا حتّى يقول أعداؤنا: ﴿ وَلَا يَا النّا النّا الذي والله ليشفعن في أهاليهم حتّى تقول أعدائنا : ﴿ وَالله النشفعن في شيعتنا محتى تقول أعداؤنا : ﴿ وَلَا يَا الله الذي حَبِي؟ مَالي مَن شَنفِينَ مَاليهم معتنا، وإنّ الشيعتنا حتّى يقول أعداؤنا : ﴿ وَلَا يَا يَا سَنفِينَ مَالَا لهم حتّى تقول شيعة أعدائنا : ﴿ وَلا عَن شَيْعِينَ مَن شَنفِينَ مَ مَالي مَالي مَالي مَالي مَال

٥٧ - كنز: روي أنَّه سنل أبو الحسن الثالث غَلِيَّا عن قول الله بَتَرَضَّكُ : ﴿ لِبَغْنِرَ لَكَ اللَّهُ مَا

- (۱) (۲) تفسير فرات الكوفي، ج ۲ ص ٥٥١ ح ٧٠٢ و٧٠٧.
  - (۳) مشارق أنوار اليقين، ص ۲۸۹.
- (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٨٤ في تأويل الآية ٢٦ من سورة الصافات.

تَقَدَّمَ مِن ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَرَ ﴾فقال ﷺ: **وأيّ ذنب** كان لرسول الله ﷺمتقدّماً أو متأخّراً؟ وإنّما حمّله الله ذنوب شيعة عليّ ﷺ ممّن مضى منهم وبقي ثمَّ غفرها له<sup>(1)</sup>.

٥٨ - كنو محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن شريك قال : بعث إلينا الأعمش وهو شديد المرض فأتيناه وقد اجتمع عنده أهل الكوفة وفيهم أبو حنيفة وابن قيس الماصر ، فقال لابنه : يا بنيّ أجلسني فأجلسه ، فقال : يا أهل الكوفة إنّ أبا حنيفة وابن قيس الماصر ، فقال لابنه : يا بنيّ أجلسني فأجلسه ، فقال : يا أهل الكوفة أنّ أبا حنيفة وابن قيس الماصر أتياني فقالا : إنّك قد حدّثت في عليّ بن أبي طالب عليه المادين أبا حنيفة وابن قيس الماصر أتياني فقالا : إنّك قد حدّثت في عليّ بن أبي طالب عليه أحاديث أبا حنيفة وابن قيس الماصر أتياني فقالا : إنّك قد حدّثت في عليّ بن أبي طالب عليه أحاديث في عليّ بن أبي طالب عليه أحاديث في عليّ بن أبي طالب عليه أحاديث فارجع عنها فإن التوبة مقبولة ما دامت الروح في البدن ، فقلت لهما : مثلكما يقول أحاديث فارجع عنها فإن التوبة مقبولة ما دامت الروح في البدن ، فقلت لهما : مثلكما يقول أحاديث فارجع عنها فإن التوبة مقبولة ما دامت الروح في البدن ، فقلت لهما : مثلكما يقول لمثلي هذا؟ أشهدكم يا أهل الكوفة فإني في آخر يوم من أيّام الذنيا ، وأوّل يوم من أيّام الآخرة أسمعت عطاء بن رباح يقول : سألت رسول الله عليه عن قول الله عرفي ألي معنا عن رباح يقول : سألت رسول الله عنه عن قول الله عرفي ألي من عليه من أيّام الذيا ، وأوّل يوم من أيّام الآخرة أني سمعت عطاء بن رباح يقول : سألت رسول الله عنه عنه عن قول الله عرفي ألي ألي من عادانا ، فقال أبو حنيفة لابن حكمًا يور عن أبي من عادانا ، فقال أبو حنيفة لابن حكمًا يوس : قم بنا لا يجيء بما هو أعظم من هذا ، فقاما وانصرفا<sup>(٢)</sup>.

٩٩ - كنز محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن عيسى بن مهران عن داود بن مجير عن الوليد بن محمّد عن زيد بن جذعان عن عمّه عليّ بن زيد قال : كنا عند عبد الله بن عمر نفاضل فنقول : أبو بكر وعمر وعثمان ، ويقول قائلهم فلان وفلان ، فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمان فعليّ ، قال : عليّ من أهل بيت مع النبيّ عنه فلان وفلان ، فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمان دعليّ ، قال : عليّ من أهل بيت لا يقاس بهم أحد من النّاس ، عليّ عليّ عليّ مع النبيّ عنه في في في فعليّ ، قال له رجل : يا أبا عبد الرحمان دعليّ ، قال : أبو بكر وعمر وعثمان ، ويقول قائلهم فلان وفلان ، فقال له رجل : يا أبا عبد الرحمان فعليّ ، قال : عليّ من أهل بيت لا يقاس بهم أحد من النّاس ، عليّ غليّ مع النبيّ عنه في في ذرجته ، إنّ الله عمريّ ألفنا بيم دُرْيَنَهُم كان في النبيّ الما منه في في النبيّ عمر النبيّ عن ألفنا بيم دُرْيَنَهُم في في درجته ، إلى من أهل بيت لا يقاس بهم أحد من النّاس ، عليّ غليّ مع النبيّ مع النبيّ في في درجته ، إن ألله عمرة في معه في درجته ، وعلي غليّ مع فاطمة مرّيّة من ألما منه مع في درجته ، وعلي غليّ مع في معه في درجته ، وعلي غليّ مع فاطمة صلّى الله عليهما.

٦٠ كنز: محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد الحسينيّ عن محمّد بن الحسين عن حميد بن والق عن محمّد بن يحيى المازنيّ عن الكلبيّ عن جعفر بن محمّد عن أبيه عني العاد : إذا كان يوم القيامة نادى مناد من لدن العرش : يا معشر الخلائق غضّوا أبصاركم حتى تمرّ فاطمة بنت محمّد، فتكون أوّل من يكسى، ويستقبلها من الفردوس اثنا عشر ألف حوراء معهن خمسون ألف ملك على نجائب من ياقوت أجنحتها من زبرجد، وأزمّتها من اللولؤ ويأتون العرب، عليها رحائل من يكسى، ويستقبلها من الفردوس اثنا عشر ألف حوراء معهن خمسون ألف ملك على نجائب من ياقوت أجنحتها من زبرجد، وأزمّتها من اللولؤ ويأتون الفردوس أنا عشر ألف حوراء معهن خمسون ألف ملك على نجائب من ياقوت أجنحتها من زبرجد، وأزمّتها من اللولؤ ويأتون الفردوس في المينا عشر ألف حوراء ويأتون الفردوس في معين خمسون ألف ملك على نجائب من ياقوت أجنحتها من زبرجد، وأزمّتها من اللولؤ ويأتون الفردوس في المعين على عرش من نور ويجلسون حولها، وفي ويأتون الفردوس في المين حرام من يكسى، ويستقبلها من الفردوس وأزمّتها من اللولؤ ويأتون الولو من يكسى، ويستقبلها من زبرجد، وأزمّتها من اللولؤ ويأتون الولوب، عليها رحائل من درً، على كلّ رحل نمرقة من سندس حتى تجوز بها الصراط، ويأتون الفردوس فيتباشر بها أهل الجنّة، وتجلس على عرش من نور ويجلسون حولها، وفي بطنان العرش قصران : قصر أبيض، وقصر أصفر من لؤلؤ من عرق واحد، وإنّ في القصر الما بعني ألف دار بطنان العرش قصران : قصر أبيض، وقصر أصفر من لؤلؤ من عرق واحد، وإنّ في القصر الأبيض سبعين ألف دار مساكن محمّد وآل محمّد، وإنّ في القصر الأصفر سبعين ألف دار مساكن محمّد وآله محمّد، وإنّ في القصر الأصفر سبعين ألف دار مساكن إبراهيم وآل إبراهيم، ويبعث الله إليها ملكاً لم يبعث إلى أحد قبلها، ولم يبعث إلى مساكن إبراهيم وآل إبراهيم، ويبعث الله إليها ملكاً لم يبعث إلى أحد قبلها، ولم يحمّ إلى ألفي من مراق ألفي ألفا، ولم يبعث إلى أحد قبلها، ولم يبعث إلى ألف دار مساكن إبراهيم، ويبعث الله إليها ملكاً لم يبعث إلى أحد قبلها، ولم يبعث إلى ألفا وألفي من مراكن إبراهيم وآل إبراهيم، ويبعث الله إلها محمّد الله إلها ملكاً لم يبعث إلى ألما مي من ألفي ألفا، ولم يبعث إلى مالكن إبراهيم وآل إله من من ألفي ألم من مراكن ألفي ألفا وألفي من ألفي ألفا ماله من ألفي ألفي مالما معمر ألفي ألفا من مراله ماله إلها من مراله ماله من

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٧٥ في تأويل الآية ٢ من سورة الفتح.
  - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩١ في تأويل الآية ٢٤ من سورة ق.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩٨ في تأويل الآية ٢١ من سورة الطور.

أحد بعدها، فيقول لها : إنّ ربّك يقرأ عليك السلام، ويقول لك : سليني أُعطك، فتقول : قد أتمّ عليّ نعمته، وأباحني جنّته وهنأني كرامته، وفضّلني على نساء خلقه، أسأله أن يشفعني في ولدي وذرّيّتي ومن ودّهم بعدي وحفظهم بعدي، قال : فيوحي الله إلى ذلك الملك من غير أن يتحوّل عن مكانه : أن خبّرها أنّي قد شفّعتها في ولدها وذرّيّتها ومن ودّهم وأحبّهم وحفظهم بعدها، قال : فتقول : الحمد لله الّذي أذهب عنّي الحزن وأقرّ عيني، ثمَّ قال جعفر ظيّني الحَفَني : كان أبي ظيّنيهم بِن عَمَلِهِم مِن مَنْ وكُلُ أَمْرِي عِمَا الآية : فوريّ أُمَن المَا أُن

11 - كَتْزُ؛ روى الصّدوق باسناده عن ميسرة قال: سمعت الرضا عَتَى يقول: والله لا يرى منكم في النّار اثنان، لا والله ولا واحد، قال: قلت: فأين ذلك من كتاب الله؟ قال: فأمسك عنّي سنة، قال: فإنّي معه ذات يوم في الطواف إذ قال لي: يا ميسرة أذن لي في جوابك عن مسألة كذا، قال: فقلت: فأين من القرآن؟ قال في سورة الرحمان، وهو قول الله بحوابك عن مسألة كذا، قال: فقلت: فأين من القرآن؟ قال في سورة الرحمان، وهو قول الله بحوابك عن مسألة كذا، قال: فقلت: فأين من القرآن؟ قال في سورة الرحمان، وهو قول الله بحرين الله بحرين الله بحرين من القرآن؟ قال في سورة الرحمان، وهو قول الله بحرين المالي عن مسألة كذا، قال: فقلت: فأين من القرآن؟ قال في سورة الرحمان، وهو قول الله بحرين الله بحرين الله بحرين الله بحرين المالي عن ذنبه منكم إنس ولا جان، فقلت له يحين المالي ين فيها: (منكم) قال: إن أول من غيرها ابن أروى، وذلك أنها حجة عليه وعلى أصحابه، ولو لم يكن فيها فيها في أول: إن أول من غيرها ابن أروى، وذلك أنها حجة عليه وعلى أصحابه، ولو لم يكن فيها إلى إمنكم إنس ولا جان، فقلت له عنهم إذا يوم فيها: (منكم) قال: إن أول من غيرها ابن أروى، وذلك أنها حجة عليه وعلى أصحابه، ولو لم يكن فيها فيها فيها إلى أول من غيرها ابن أروى، وذلك أنها حجة عليه وعلى أصحابه، ولو لم يكن فيها إلى أول من غيرها الله عن خلقه إذ لم يسأل عن ذنبه إنس ولا جان فلمن يعاقب إذا يوم فيها أومنكم أله لسقط عقاب الله عن خلقه إذ لم يسأل عن ذنبه إنس ولا جان فلمن يعاقب إذا يوم القيامة (<sup>10)</sup>.

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٩٨ في تأويل الآية ٢١ من سورة الطور.
- (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦١٧ في تأويل الآية ٣٩ من سورة الرحمن.

بِٱللَّهِ ٱلْفَرُورُ ﴾ يعني الشيطان ﴿فَالَيَوْمَ لَا يُؤْخَذُ مِنكُمْ فِدْبَةٌ وَلَا مِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ ﴾ أي لا توجد حسنة تفدون بها أنفسكم ﴿مَأْوَنِكُمُ ٱلنَّارُ هِيَ مَوْلَـنكُمْ وَبِثِسَ ٱلْمَصِيرُ ﴾<sup>(١)</sup>.

٦٤ - كمترة محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد عن عمرو بن أبي المقدام عن أبيه عن ابن جبير قال: سئل رسول الله ﷺ عن قول الله لَيَمَوَيَكُنُ : ﴿فَضُرِبَ بَيَنَهُم بِسُورٍ لَمُ بَابٌ ﴾ الآية فقال: أنا السور، وعليّ الباب، وليس يؤتى السور إلا من قبل الباب<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّ المعنى أنَّ السور والباب في الآخرة صورة مدينة العلم وبابها في الدنيا، فمن أتى في الدنيا المدينة من الباب يكون في الآخرة مع من يدخل الباب إلى باطن السور، فيدخل في رحمة الله، ومن لم يأتها في الدنيا من الباب ولم يؤمن بالوصيّ يكون في الآخرة في ظاهر السور في عذاب الله.

> **٦٤ – باب ما نزل في صلتهم وأداء حقوقهم ﷺ** ١ **- فس: (**وَلَا يَحُنُّ عَلَىٰ طَعَامِ ٱلْمِنكِينِ ﴾ حقوق آل محمّد الّتي غصبوها<sup>(٤)</sup>.

٢ - كا: محمّد بن أحمد عن عبد الله بن الصلت عن يونس وعن عبد العزيز بن المهتدي عن رجل عن أبي الحسن الماضي غليتيًا في قوله تعالى: ﴿مَن ذَا ٱلَّذِى يُقْرِضُ اللهَ فَرَضًا حَسَنًا فَ رَضًا حَسَنًا فَ وَلَمْ مَن نُعَمَ لَمُ وَلَهُ أَبَرٌ وَلَهُ أَبَرٌ كَرِيرٌ ﴾ قال: صلة الإمام في دولة الفسقة<sup>(٥)</sup>.

٣ – فس: ﴿نَ نَنَالُواْ ٱلْبِرَّ حَقَّى تُنفِغُواْ مِمَّا شَّحْبُونٌ ﴾ أي لن تنالوا الثواب حتّى تردّوا على آل محمّد حقّهم من الأنفال والخمس والفيء<sup>(٦)</sup>.

٤ - قب: عن الباقر عليمًا في قوله تعالى: ﴿ لَقَدَ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَذِينَ قَالُوا ﴾ الآية قال: هم يزعمون أنّ الإمام يحتاج منهم إلى ما يحملون إليه<sup>(٧)</sup>.

**بيان:** أي انّهم لم ينسبوا الفقر إلى الله تعالى، بل لمّا نسبوا الفقر والحاجة إلى خلفائه وحججه فكأنّهم نسبوه إليه.

(1) – (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٣٦ في تأويل الآية ١٥ من سورة الحديد.
 (3) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧٢.
 (4) روضة الكافي، ص ٨١٤ ح ٤٦١.
 (7) تفسير القمي، ج ١ ص ١١٥.

٥ – كماء الحسين بن محمد عن المعلمى عن ابن أورمة ومحمد بن عبد الله عن عليّ بن حسّان عن عليّ بن حسّان عن عليّ بن حسّان عن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عليّ بن محمّد عن الم عن عليّ بن حسّان عن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عليّ بن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عليّ بن كثير عن أبي عبد الله تعليق في قول الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن علي قول الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عبد الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن عبد الله تعليق في قول الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم حسّان عن علي قول الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُم مِنْ عَنِي عبد الله نقول الله تعالى : ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَمَا غَنِمَتُه مِنْ أَنِي عبد الله نقول الله تعالى الله تعالى الله تعالى الله عنه عليه عن أَنْ مَن عبد الله عنهم من أَنْ عن علي قول الله تعالى الله تعالى الله مُنْهُ عن علي قول الله عنه علي قول أَنْ أَنَا عَلَمُوا أَنْهُمَ عُنْ عُنُه عن عالى الله عنه من أَنْ عَلَمُ عُلَيْ إِنْ أَنْ عَلَمَ عُنْ عَنْ عَلَيْ عُلَيْ إِنّا أَنْهُ عُلَيْ عُلَمُ عُلَمَ عُلَيْ أَنْ عَلَى إِنْ أَنْ عَلَ عُ مِن شَقِ فِنْ أَنْ اللهُ عَلَمَ عُلَمُ عُلَمُ عُلَيْهُ عَلَيْ عُلَيْ عُلَيْ عُلَمَ عَلَيْ إِنْ أَنْ عَلَمُ عُلُي

**أقول:** سيأتي الأخبار الكثيرة في ذلك في كتاب الخمس إن شاء الله .

**بيان:** أي ليس منحصراً في المعنى الظاهر كما يقوله الناس.

أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦ ح ١٢.
 (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٣٣.

- (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٢٤ ح ٢.
- ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٩٩ في تأويل الآية ٢٥ من سورة المعارج.
- ٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٤٨ في تأويل الآية ٢ من سورة المطففين.

٦٥ - باب تأويل سورة البلد فيهم عَلَيَكُمْ

٢ – كثر: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن يعقوب عن يونس بن زهير عن أبان قال : سألت أبا عبد الله تشيئين عن هذه الآية : ﴿فَلَا أَقْنَحُمَ الْمَقَبَةَ ﴾ فقال : يا أبان هل بلغك من أحد فيها شيء؟ فقلت : لا، فقال : نحن العقبة، فلا يصعد إلينا إلا من كان منّا، ثمَّ قال : يا أبان ألا أزيدك فيها حرفاً خيراً لك من الدنيا وما فيها؟ يصعد إلينا إلا من كان منّا، ثمَّ قال : يا أبان أبان ألا أزيدك فيها حرفاً خيراً بن فقال : من العقبة، فلا تشيئنن علي فقال : نحن العقبة، فلا يصعد إلينا إلا من كان منّا، ثمَّ قال : يا أبان ألا أزيدك فيها حرفاً خيراً لك من الدنيا وما فيها؟ قلت : بلى، قال : من الدنيا وما فيها تشيء فقلت : لا، فقال : من الدنيا وما فيها ألمان الله أزيدك فيها حرفاً خيراً لك من الدنيا وما فيها؟ قلت : بلى، قال : فلا من كان منّا، ثمَّ قال : يا أبان ألا أزيدك فيها حرفاً خيراً لك من الدنيا وما فيها؟ قلت : بلى، قال : فكن منّا، ثمَّ قال : يا أبان ألا أزيدك فيها حرفاً خيراً لك من الدنيا وما فيها؟ قلت : بلى، قال : فك رقبة، النّاس مماليك النّار كلّهم غيرك وغير أصحابك ففكّهم الله منها، قلت : بما في ألد : بل أحمد أبي أبي ألم أيين علي عن ين أبي طالب تشيئين أله أله منها، قلت : بما فكنا منها؟ قال : يا أبان أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب تشيئيني أله منها، ألمان أله أبي ألك أبي ألمان أبي أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب تلهي أله أله أله ألمان ألل ألمان المؤمنين عليّ بن أبي طالب شيئين أله أله ألمان الله أليئين ألمان ألمان ألمان أله أله أبي أله أله ألمان ألمان ألمان أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب شائين أله أله أله ألمان ألمان ألمان ألمان أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب شائيني ألمان أله ألمان أله ألمان ألم

**فر:** جعفر بن محمّد الفزاريّ رفعه عن يونس بن نصير عن أبان مثله. «ج ۲ ص ۵۵۸. **فر:** جعفر بن أحمد باسناده عن أبان مثله. «ج ۲ ص ۵۵۸ ح ۷۱۵.

٣ – كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد عن محمّد بن خالد عن محمّد بن عمر عن أبي بكر الحضرميّ عن أبي عبد الله ظلِّينَة في قوله تعالى : ﴿فَكُّ <u>رَقِبَةٍ</u>﴾ قال : النّاس كلّهم عبيد النّار إلا من دخل في طاعتنا وولايتنا فقد فكّ رقبته من النّار ، والعقبة ولايتنا<sup>(٣)</sup>.

٤ - كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد الطّبرسيّ باسناده عن محمّد بن الفضيل عن أبان بن تغلب قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن قول الله ﷺ : ﴿فَلَا أَفْنَحَمَ ٱلْمُقَبَةَ﴾ عن أبان بن تغلب قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن القحمها نجا ثمَّ سكت ثمَّ قال إلى : ألا فضرب بيده إلى صدره وقال: نحن العقبة الّتي من اقتحمها نجا ثمَّ سكت ثمَّ قال لي : ألا أزيدك كلمة هي خير لك من الدّنيا وما فيها، ثمَّ ذكر مثل ما مر<sup>(ع)</sup>.

فر: عبد الرّحمان بن محمّد الحسنيّ رفعه إليه ﷺ مثله إلى قوله : نجا . اج ٢ ص ١٥٥٧.

٥ – كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم عن عبيد بن كثير عن إبراهيم بن إسحاق عن محمّد بن الفضيل عن أبان بن تغلب عن أبي عبد الله ظلِّظْنِ في قوله بَثَوَنَكَ : ﴿فَلَا ٱقْنَحَمَ ٱلْمَقَبَةَ ﴾ قال: نحن العقبة، ومن اقتحمها نجا، وبنا فكّ الله رقابكم من النّار<sup>(٥)</sup>.

٦ - **فس:** جعفر بن أحمد عن عبيد الله بن موسى عن ابن البطائنيّ عن أبيه عن أبي بصير

- (1) (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٢ في تأويل الآية ٢ من سورة البلد.
  - (٣) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٧٣.

عن أبي عبد الله ﷺ في قوله تعالى : ﴿ فَكَُ رَقَبَنِهِهِ قَالَ : بنا تَفَكَّ الرقاب وبمعرفتنا ، ونحن المطعمون في يوم الجوع وهو المسغبة<sup>(1)</sup>.

٧-فس: ﴿ وَمَآ أَدْرُنكَ مَا ٱلْمُغْبَنَهُ قَال: العقبة الأثمة ﷺ ، من صعدها فكّ رقبته من النّار ﴿ أَوْ مِشْكِينَا ذَا مَتْرَبَغَهُ قَال: لا يقيه من التواب شيء قوله: ﴿ فَأَصْحَبُ ٱلْمَيْمَنَيْهُ قَال: أصحاب أمير المؤمنين ﷺ ﴿ وَمَا يَشْبَعُنَهُ قَال: أصحاب أمير المؤمنين ﷺ ﴿ وَمَا يَشْبَعُنَهُ قَال: أصحاب أمير المؤمنين ﷺ ﴿ وَمَا يَشْبَعُنَهُ قَال: أصحاب أمير المؤمنين ﷺ ﴿ وَمَا يَشْبَعُهُ فَالَ : أصحاب أمير المؤمنين ﷺ ﴿ وَمَا يَشْبَعُهُ قَال: المحقبة الأثمة المُعْبَعُ وَالَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالَّا وَالَّا الْعَنْ أَمْ عَنْ اللَّهُ وَالَا اللَّهُ مَا عَنْ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ وَالَهُ وَالَمُ عَنْ أَمْ مَعْنُ أَمْ عَالَ الْعَالَة مَا اللَّالِي أَمْ عَالَ الْحَدْمُ أَمْ عَنْ اللَّالِ اللَّهُ أَمْ عَنْ اللَّذَا مَ أَعْذَا الْعَنْ أَعْذَا الْعَامَ الْعَنْ الْعَنْ أَعْذَا الْعَالَ اللَّهُ أَمْ عَنْ أَعْدَا الْعَنْ أَعْذَا الْعَالَ اللَّذِينَ عَالَهُ أَمْ عَنْ أَعْدَا الْعَالَ الْعَالَ اللَّالِ الْعَالَ الْعَالَ الْعَنْ الْعَنْ الْعَالَ الْعَالُ أَعْذَا الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ أَمْ عَنْ أَنْ أَعْلَمُ عَنْ أَعْلَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَنْ أَنْ عَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ مَنْ عَالَتُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالَ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ الْعَالُ مَالْعَالُ الْعَالُ الْعَال الْعَالُ الْعُ الْعَالُ الْعُالُولُ الْعَالُ الْعَالُ

٨ - أخبرنا أحمد بن إدريس عن أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن إسماعيل بن عبّاد عن الحسين بن أبي يعقوب عن بعض أصحابه عن أبي جعفر المشاهد في قوله : ﴿ أَيَمْسَبُ أَن لَنَ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدَّكَ يعني نعثل في قتل ابنة النبي الله يقول : ﴿ أَعْلَكْتُ مَالاً لَبُدَلَه يعني الّذي جهز به النبي الله في نعثل في قتل ابنة النبي الله يقول : ﴿ أَعْلَكْتُ مَالاً لَبُدَلَه يعني الّذي جهز به النبي الله في جيش العسرة ﴿ أَيَعْسَبُ أَن لَمْ يَرَءُ أَحَدًى قال : في فساد كان في نفسه ﴿ أَلَمْ بَعَرْ عَيْدَهُ بَعَني مَعْن الله عني أَلَّذي يعني أمير المؤمنين الله في فساد كان في نفسه ﴿ أَلَمْ بَعَن لَلَهُ عَيْدَيْهُ أَن لَمْ يَرَءُ أَحَدًى قال : في فساد كان في نفسه ﴿ أَلَمْ بَعَن لَمُ مَعْنَ لَهُ عَيْدَيْ مَعْن الله وَيَعْ يعني أَمير المؤمنين الله في فساد كان في نفسه ﴿ أَلَمْ بَعَن لَلَهُ عَيْدَيْهُ الله عني وَعَمَى أَمير المؤمنين عَن الله وَمَن يعني الذي يعني أَمَن أَلَهُ عَيْنَيْهُ وَالله في فساد كان في نفسه ﴿ أَلَمْ بَعْنَ عَنْ لَمُ عَيْنَيْ وَ وَعَدَيْنَهُ أَن لَمْ يَعْن وَ لَعْن الله وَالله عني أَمير المؤمنين عَن أَمَ وَمَعَنَ يَ الله وَمَا أَن أَمْ يَرَءُ أَمَلَهُ عني أَمير المؤمنين عَن في فساد كان في نفسه ﴿ أَلَمُ عَنْ يَعْن أَلَمُ عَنْ يَعْن أَلَهُ مَنْ عَن الله وَ وَيَعْنَ أَمَن الله عني إلى ولايتهما ﴿ فَلا أَقْنَعَمَ الْعَنَبَة إِن وَمَا أَعْدَنَ مَ أَمَنَ الله وَمَا الله وَمَا أَعْمَ مَا أَمَن مَن الله الله وَمَا أَمَ مَن إِن الله الله وَمَا أَمَ مَن إِلَيْ مَعْن أَمَ مُ أَن أَمْ أَمَامَ أَعْمَ مَن أَمْ مَن إِلَهُ مَنْ إِلَيْ مَا مَا أَعْن مَن عاله أَنْ مَن الله وَا الله وَمَا أَعْم أَنْ أَعْر أَعْنَ مَ أَمَ مُن أَعْر أَعْنَ مَن الما مَن أَن مُن أُولا ما أُولا ما أُولا ما أُولا ما أُمام من الله عنه والما أُن أُن مَن أُمْ مَن مَن الله وَمَا عام ما أُمام من أَنْ مَنْ مَن أَنْ مَن أَمْ مُنْ أَمْ مَن أَمْ مَنْ أَمْ مُنْ أُنْ أَمْ مُنْ أَن مُن مُنْ أَمْ مَن الله الله من في أُولا أُولَم أُولا أُنْ أُنْ أُمْ مَام من منه أُنْ أُنْ أُنْ أُمْ مُنْ مَ مَا أُولَم أُولا أُمْ أُمْ أُمْ مُ أُنْ أُمْ أُولَم أُنْ مُنْ أُمْ مُوام أُمْ أُمْ مُ مُ أُمْ مُ أُولَم أُولَم أُولَمُ مُوم أُمْ أُمْ أُولُ أُمْ مُوم أُولا مُن أُولا أُولَم أُولا أ

بيان؛ اقتحام العقبة كناية عن الدّخول في أمر شديد، وإنّما عبّر عن الولاية باقتحام العقبة لشدّتها على المنافقين، وحمل ما بعده على الولاية على المبالغة حملاً للمسبّب على السّبب، والسببيّة في الفكّ ظاهر، وأمّا في الإطعام فعلى ما في هذا الخبر من حمل اليتيم والمسكين عليهم عليم عليه أيضاً ظاهر، وعلى ما في غيره فإن الولاية سبب لتسلّط الإمام فيهدي النّاس، ويفكّ رقابهم من النّار، ويطعم الفقراء والمساكين ويؤدي إليهم حقوقهم. ويؤيّده ما في رواية أبي بصير : انحن المطعمون في يوم الجوع، ويحتمل أيضاً بعض الأخبار أن يكون المراد باليوم ذي المسخبة يوم القيامة، وباليتامي الشيعة المنقطعين عن إمامهم، وبالمساكين فقراء الشيعة، فإن الولاية سبب لإطعامهم في الآخرة.

وقال الفيروزآباديّ : النّعثل كجعفر : الشيخ الأحمق، ويهوديّ كان بالمدينة، ورجل لحيانيّ كان يشبّه به عثمان إذا نيل منه انتهى .

والمرادبه هنا عثمان، وجيش العسرة غزوة تبوك. قوله على المرادبه هنا عثمان، وجيش العسرة غزوة تبوك. قوله على المرب فيه عن غيره، قال الجوهريّ: أترب الرجل: استغنى، كأنّه صار له من المال بقدر التراب.

٩ - قر: محمّد بن القاسم بن عبيد باسناده عن ابن تغلب عن أبي عبد المفتين قلت له:

(۱) – (۳) تفسير القمي، ج ۲ ص ۴۲۰ .

جعلت فداك ﴿لَكُ رَقِبَةٍ ﴾ قال: النّاس كلّهم عبيد النّار غيرك وغير أصحابك، فإن الله فك رقابكم من النّار بولايتنا أهل البيت ﷺ<sup>(1)</sup>.

١٠ - فر:عليّ بن محمّد بن عليّ بن عمر الزّهريّ باسناده عن إبراهيم بن أبي يحيى قال: سئل أبو عبد الله عَلِيَنَة عن قول الله تعالى: ﴿ أَقَسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَأَنَتَ سِّلُ بَهٰذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ قال: إنّ قريشاً كانوا يحرّمون البلد ويتقلدون لحاء الشجر، وقال حمّاد: أغصانها، إذا خرجوا من الحرم، فاستحلّوا من نبيّ الله الشتم والتكذيب. فقال: ﴿ أَقَسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وَأَنتَ سِلٌ بِهَذَا آلِبَدِ ﴾ إنّهم عظّموا البلد، واستحلّوا ما حرم الله تعالى!

بيان قال الطبرسي تقذير في قوله تعالى: ﴿ أَقَسِمُ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ أجمع المفسّرون على أنّ هذا قسم بالبلد الحرام وهو مكمة ﴿ آنَتَ سِلَّ بِهَذَا ٱلْبَلَدِ ﴾ وأنت يا محمّد مقيم به وهو محلّك، وهذا تنبيه على شرف البلد بشرف من حلّ فيه وقيل : معناه وأنت محلّ بهذا البلد، وهو ضدّ المحرم، أي حلال لك قتل من رأيت به من الكفّار، وذلك حين أمر بالقتال يوم فتح مكة، وقيل : معناه لا أقسم به وأنت حِلَّ فيه منتهك الحرمة لا تحترم فلم تبق للبلد حرمة حيث متكت حرمتك عن أبي مسلم وهو المرويّ عن أبي عبد الله غيرية قال : كانت قريش تعظم البلد وتستحلّ محمّداً فيه فقال : ﴿ أَقْسِمُ بَهَذَا البَلَدِ ﴿ وَأَنتَ سِلَّ مَعْنَا لَهُ عَلَيْكَ الْعَالَ يوم استحلّوك فيه فكذّبوك وشتموك ، وكانوا لايأخذ الرّجل منهم فيه قاتل أبيه، ويتقلدون لحاء متجر الحرم فيأمنون بتقليدهم إيّاه فاستحلّوا من رسول الله عَنْشَ ما لم يستحلّوا من غيره فعاب الله ذلك عليهم<sup>(٣)</sup>.

١١ – كاءالحسين بن محمّد عن المعلّى عن محمّد بن جمهور عن يونس قال : أخبرني من رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ : ﴿لَا أَفَنَحَمَ ٱلْمَقَبَةَ ﴾ وَمَا أَدْرَنكَ مَا الْمَقَبَةُ ﴾ يعني بقوله : ﴿لَكُ رَقِبَةٍ ﴾ ولاية أمير المؤمنين ﷺ فإن ذلك فكّ رقبة<sup>(٤)</sup>.

> (۱) – (۲) تفسير فرات الكوفي، ج ۲ ص ۵۵۷ ح ۷۱۲ و۷۱۲. (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۳٦٠. (٤) – (٥) أصول الكافي، ج ۱ ص ٢٤٦–٢٥٧ ح ٤٩ و٨٨.

١٣ – كا:الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن أحمد بن محمّد في قوله تعالى: ﴿لاَ أُقَسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَأَنتَ جِلٌّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ ۞ قَال: أمير المؤمنين وما ولد من الأئمّة ﷺ<sup>(1)</sup>.

**بيان: ق**يل: فَلَا ﴾ للنفي، أي الأمر أوضح من أن يحتاج إلى قسم، أو ردّ لما يخالف المقسم عليه، أو فَلَا ﴾مزيدة للتّأكيد، أو أصله: لأنا أقسم، فحذف المبتدأ وأشبع فتحة لام الابتداء، وقيل: الوالد آدم، وقيل: إبراهيم، وقيل: محمّد ﷺ والتنكير للتعظيم وإيثار فما ﴾على (مَن) للتعجّب كما في قوله تعالى: فَوَاَتَهُ أَعَلَرُ بِمَا وَمَعَتَبَ ﴾.

71 – باب أنهم الصلاة والزكاة والحج والصيام وسائر الطاعات، وأعداؤهم الفواحش والمعاصي في بطن القرآن، وفيه بعض الغرائب وتأويلها

ا - يوة عليّ بن إبراهيم عن القاسم بن الرّبيع عن محمّد بن سنان عن صبّاح<sup>(Y)</sup> المدائنيّ عن المفضّل أنّه كتب إلى أبي عبد الله ﷺ فجاءه هذا الجواب من أبي عبد الله ﷺ: أمّا بعد فإنّي أوصيك ونفسي بتقوى الله وطاعته، فإن من التقوى الطّاعة والورع والتواضع لله والطمأنينة والاجتهاد والأخذ بأمره والنصيحة لوسله، والمسارعة في مرضاته، واجتناب ما والطمأنينة والاجتهاد والأخذ بأمره والنصيحة لوسله، والمسارعة في مرضاته، واجتناب ما نهى عنه، فإنّه من يتقوى الله فقد أحرز نفسه من النّار بإذن الله وأصاب الخير كلّه في الدّنيا معانية والاجتهاد والأخذ بأمره والنصيحة لوسله، والمسارعة في مرضاته، واجتناب ما نهى عنه، فإنّه من يتقوى الله فقد أحرز نفسه من النّار بإذن الله وأصاب الخير كلّه في الدّنيا والآخرة، ومن أمر بالتقوى فقد أبلغ الموعظة، جعلنا الله من المتقين برحمته، جاءني كتابك فقرأته وفهمت الذي ومن أمر بالتقوى فقد أبلغ الموعظة، جعلنا الله من المتقين برحمته، جاءني كتابك فقرأته وفهمت الذي ومن أمر بالتقوى فقد أبلغ الموعظة، جعلنا الله من المتقين برحمته، جاءني كتابك فقرأته وفهمت الذي ومن أمر بالتقوى فقد أبلغ الموعظة، جعلنا الله من المتقين برحمته، جاءني كتابك في الدّنيا والآخرة، ومن أمر بالتقوى فقد أبلغ الموعظة، جعلنا الله من المتقين برحمته، جاءني كتابك فقرأته وفهمت الذي فيه، فحمدت الله على سلامتك وعافية الله إيّاك، ألبسنا الله وإيّاك عافيته فقرأته وفهمت الذي وليه، فورعاً وتخشّعاً، وبالمنيا والآخرة، كتبت تذكر أنّ قوماً أنا أعرفهم كان أعجبك نحوهم وشائهم، وأنّل أبلغت عنهم أموراً تروى عنهم كرهتها لهم، ولم تر بهم إلا طريقاً حسناً وورعاً وتخشّعاً، وبلغت انّهم يزعمون أنّ الدّين إنّما هو معرفة الرّجال، ثمّ بعد ذلك إذا عرفتهم فاعمل ما شئت وذكرت أنّك قد عرفت أنّ أصل الذين معرفة الرّجال، فوققك الله وذكرت أنّه بلغك أنّهم وذكرت أنّه بعن ورعمون أن المروى والحبة والحبة والعمرة والمسجد الحرام، والبيت وذكرت أنّك قد عرفت أنّ أصل الذين معرفة الرّجال، فوققك الله وذكرت أنّه بلغك أنّهم وذكرت أنّك قد عرفت أن أصل الذين معرفة الرّجال، فوققك الله وذكرت أنّه بلغك أنّهم وذكرت أنّه ونغمل ما ورئما وريضا والحبة والعمرة والممرة والميم والمام والميم والمرام والحبة والمرمم والحرام والمرام، والبيت وذكرم والمرام والمحسال مرام والمرم، والجرام والمرم وربل، وكلّ فيونة افترض المن

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٦-٢٥٧ ح ١١.
- (٢) ولعلّه ميّاح المدايني ذكره النجاشي ص ٣٠٠، قال: له كتاب يعرف برسالة مياح. قال أخبرنا محمّد بن محمّد قال حدّثنا ابوغالب أحمد بن محمّد قال حدّثنا محمّد بن جعفر الرزّاز عن القاسم بن الربيع الصحّاف عن محمّد بن سنان عن ميّاح بها، وقال أبوغالب الزراري في رسالته في تعداد كتبه رسالة صباح المدائني قال حدّثني بها أبوالعبّاس الرزاز عن القاسم بن الربيع الخ، وأبوالعباس هو محمّد بن جعفر الرزاز. [النمازي].

ذلك الرّجل فقد اكتفى بعلمه به من غير عمل وقد صلّى وآتى الزّكاة وصام وحجّ واعتمر واغتسل من الجنابة وتطهّر وعظّم حرمات الله والشّهر الحرام والمسجد الحرام وأنّهم ذكروا أنَّ من عرف هذا بعينه وبحدَّه وثبت في قلبه جاز له أن يتهاون، فليس له أن يجتهد في العمل، وزعموا أنَّهم إذا عرفوا ذلك الرَّجل فقد قبلت منهم هذه الحدود لوقتها وإن لم يعملوا بها وأنَّه بلغك أنهم يزعمون أن الفواحش التي نهى الله عنها الخمر والميسر والربا والذم والميتة ولحم الخنزير هو رجل وذكروا أنَّ ما حرَّم الله من نكاح الأمَّهات والبنات والعمَّات والخالات وبنات الأخ وبنات الأخت وما حرم على المؤمنين من النّساء ممّا حرّم الله إنّما عنى بذلك نكاح نساء النبي ٢٠٠٠ ، وما سوى ذلك مباح كلُّه، وذكرت أنَّه بلغك أنَّهم يترادفون المرأة الواحدة، ويشهدون بعضهم لبعض بالزور ويزعمون أنَّ لهذا ظهراً وبطناً يعرفونه، فالظَّاهر ما يتناهون عنه يأخذون به مدافعة عنهم، والباطن هو الَّذي يطلبون وبه أمروا بزعمهم وكتبت تذكر الّذي عظم من ذلك عليك حين بلغك وكتبت تسألني عن قولهم في ذلك أحلال هو أم حرام؟ وكتبت تسألني عن تفسير ذلك، وأنا أبيّنه حتّى لا تكون من ذلك في عمى ولا في شبهة، وقد كتبت إليك في كتابي هذا تفسير ما سألت عنه فاحفظه كلَّه كما قالَ الله في كتابه : ﴿ وَبَعِيَهَا أَذُنَّ وَعِيَةً﴾ وأصفه لك بحلاله، وأنفى عنك حرامه إن شاء الله كما وصفت ومعرِّفكه حتى تعرفه إن شاء الله فلا تنكره إن شاء الله ولا قوّة إلا بالله والقوّة لله جميعاً أخبرك أنَّه من كان يدين بهذه الصفة التي كتبت تسألني عنها فهو عندي مشرك بالله تبارك وتعالى بيّن الشرك لا شكَّ فيه وأخبرك أنَّ هذا القول كان من قوم سمعوا ما لم يعقلوه عن أهله، ولم يعطوا فهم ذلك، ولم يعرفوا حدٍّ ما سمعوا، فوضعوا حدود تلك الأشياء مقايسة برأيهم ومنتهى عقولهم، ولم يضعوها على حدود ما أمروا كذباً وافتراء على الله ورسوله، وجُرأة على المعاصى، فكفى بهذا لهم جهلاً، ولو أنَّهم وضعوها على حدودها الَّتي حدَّت لهم وقبلوها لم يكن به بأس، ولكنَّهم حرَّفوها وتعدُّوا وكذبوا وتهاونوا بأمر الله وطاعته، ولكنِّي أخبرك أنَّ الله حدِّها بحدودها، لنلا يتعدّى حدوده أحد، ولو كان الأمر كما ذكروا لعذر النَّاس بجهلهم ما لم يعرفوا حدَّ ما حدَّ لهم ولكان المقصّر والمتعدّي حدود الله معذوراً ولكن جعلها حدوداً محدودة لا يتعدّاها إلا مشرك كافر، ثمَّ قال: ﴿ نِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلَا تَعْتَدُوهَأْ وَمَن يَنْعَذَ حُدُودَ اللَّهِ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلظَّلِبُونَ؟ <sup>(1)</sup> فأخبرك حقائق إنَّ الله تبارك وتعالى اختار الإسلام لنفسه ديناً ورضى من خلقه فلم يقبل من أحد إلا به، وبه بعث أنبياءه ورسله، ثمَّ قال: ﴿ وَبِٱلْمَيَّ أَنَزَلْنَهُ وَبِٱلْمَقَ نَزَلَ**بَهِ <sup>(۲)</sup> فعليه وبه بعث أنبياءه ورسله ونبيّه محمداً عنهم ، فأفضل الدّين معرفة الرسل** وولايتهم، وأخبرك أنَّ الله أحل حلالاً وحرَّم حراماً إلى يوم القيامة، فمعرفة الرَّسل وولايتهم

وطاعتهم هو الحلال، فالمحلَّل ما أحلُّوا والمحرَّم ماحرَّموا، وهم أصله، ومنهم الفروع

سورة البقرة، الآية: ٢٢٩.
 سورة الإسراء، الآية: ٢٠٩.

الحلال، وذلك سعيهم، ومن فروعهم أمرهم شيعتهم وأهل ولايتهم بالحلال: من إقام الصّلاة، وإيتاء الزّكاة وصوم شهر رمضان وحج البيت والعمرة وتعظيم حرمات الله ومشاعره وتعظيم البيت الحرام والمسجد الحرام والشّهر الحرام والطّهور والاغتسال من الجنابة ومكارم الأخلاق ومحاسنها وجميع البرّ، ثمَّ ذكر بعد ذلك فقال في كتابه: ﴿إِنَّ ٱللَّهَ يَأْمُرُ يُأَلُّمُدُكِ وَٱلاحَسَنِ وَإِيتَآيٍ ذِي ٱلْقُرْفَ وَيَنَعَىٰ عَنِ ٱلْفَحْشَآءِ وَٱلْنَكَمِ وَأَلْحَامَةُ لَعَال يُذَكَرُونَ ﴾<sup>(1)</sup> فعدوهم هم الحرام المحرّم، وأولياؤهم الداخلون في أمرهم إلى يوم القيامة، فهم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، والخمر والميسر والزنا والرّبا والدم والميتة ولحم الخنزير.

فهم الحرام المحرّم، وأصل كلّ حرام، وهم الشرّ وأصل كلِّ شر، ومنهم فروع الشرّ كلَّه، ومن ذلك الفروع الحرام واستحلالهم إيّاها ، ومن فروعهم تكذيب الأنبياء وجحود الأوصياء وركوب الفواحش: الزنا والسرقة وشرب الخمر والمسكر وأكل مال اليتيم وأكل الربا والخدعة والخيانة وركوب الحرام كلُّها وانتهاك المعاصي، وإنَّما يأمرالله بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي، يعني مودّة ذي القربي وابتغاء طاعتهم وينهى عن الفحشاء والمنكر والبغي، وهم أعداء الأنبياءوأوصياء الأنبياء، وهم المنهيِّ عن مودَّتهم وطاعتهم يعظكم بهذه لعلَّكم تذكّرون، وأخبرك أنّي لو قلت لك : إنَّ الفاحشة والخمر والميسر والزَّنا والميتة والدَّم ولحم الخنزير هو رجل، وأنا أعلم أنَّ الله قد حرَّم هذا الأصل وحرَّم فرعه ونهى عنه وجعل ولايته كمن عبد من دون الله وثناً وشركاً، ومن دعا إلى عبادة نفسه فهو كفرعون إذ قال: ﴿أَنَا رَبُّكُمُ ٱلْأَغَلَ ﴾ فهذا كلُّه على وجه إن شنت قلت : هو رجل وهو إلى جهنَّم ومن شايعه على ذلك، فإنَّهم مثل قول الله: ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْــتَةَ وَٱلَذَمَ وَلَحْمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ (٢) لصدقت، ثمَّ لو أنّي قلت: إنَّه فلان ذلك كلَّه لصدقت، إنَّ فلاناً هو المعبود المتعدِّي حدود الله الَّتي نهى عنها أن يتعدّى ثمَّ إنِّي أخبرك أنَّ الدين وأصل الدين هو رجل، وذلك الرِّجل هو اليقين وهو الإيمان، وهو إمام أمّته وأهل زمانه، فمن عرفه عرف الله ودينه، ومن أنكره أنكر الله ودينه ومن جهله جهل الله ودينه، ولا يعرف الله ودينه وحدوده وشرائعه بغير ذلك الإمام كذلك جرى بأن معرفة الرجال دين الله، والمعرفة على وجهين : معرفة ثابتة على بصيرة يعرف بها دين الله ويوصل بها إلى معرفة الله، فهذه المعرفة الباطنة الثابتة بعينها الموجبة حقَّها المستوجب أهلها عليها الشكر لله التي منّ عليهم بها منٌّ من الله يمنّ به على من يشاء مع المعرفة الظاهرة ومعرفة في الظاهر، فأهل المعرفة في الظاهر الَّذين علموا أمرنا بالحقِّ على غير علم لا تلحق بأهل المعرفة في الباطن على بصيرتهم، ولا يصلون بتلك المعرفة المقصّرة إلى حقّ معرفة الله كما

سورة النحل، الآية: ٩٠.
 سورة النحل، الآية: ٩٠.

قال في كتابه : ﴿ وَلَا يَمْلِكُ أَلَذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ الشَّفَنَعَةَ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ <sup>(1)</sup> فمن شهد شهادة الحقّ لا يعقد عليه قلبه ولا يبصر ما يتكلّم به لا يثاب عليه مثل ثواب من عقد عليه قلبه على بصيرة فيه، كذلك من تكلّم بجور لا يعقد عليه قلبه لا يعاقب عليه عقوبة من عقد عليه قلبه وثبت على بصيرة، فقد عرفت كيف كان حال رجال أهل المعرفة في الظاهر والإقرار بالحقّ على غير علم في قديم الدهر وحديثه إلى أن انتهى الأمر إلى نبيّ الله وبعده إلى من صاروا إلى من انتهت إليه معرفتهم، وإنّما عرفوا بمعرفة أعمالهم ودينهم الذي دان الله به المحسن بإحسانه، والمسيء بإساءته، وقد يقال : إنّه من دخل في هذا الأمر بغير يقين ولا بصيرة خرج منه كما دخل فيه، رزقنا الله وإيّاك معرفة ثابتة على بصيرة.

وأخبرك أنِّي لو قلت: إنَّ الصِّلاة والزكاة وصوم شهر رمضان والحجِّ والعمرة والمسجد الحرام والبيت الحرام والمشعر الحرام والظهور والاغتسال من الجنابة وكلِّ فريضة كان ذلك هو النبِّي ٢٠ الَّذي جاء به من عند ربَّه لصدقت لأنَّ ذلك كلَّه إنَّما يعرف بالنبيِّ، ولو لا معرفة ذلك النبيّ والإيمان به والتسليم له ما عرف ذلك، فذلك منٌّ من الله على من يمنّ عليه، ولولا ذلك لم يعرف شيئاً من هذا ، فهذا كلَّه ذلك النبيِّ وأصله ، وهو فرعه ، وهو دعاني إليه ودلَّني عليه وعُرّفنيه وأمرني به وأوجب عليّ له الطاعة قيما أمرني به لا يسعني جهله، وكيف يسعني جهل من هو فيما بيني وبين الله؟ وكيف يستقيم لي لولا أنِّي أصف أنَّ ديني هو الَّذي أتاني به ذلك النبيِّ أن أصف أنَّ الدين غيره، وكيف لا يكون ذلك معرفة الرَّجل وإنَّما هو الَّذي جاء به عن الله، وإنَّما أنكر الدين من أنكره بأن قالوا : ﴿ أَبَعَتَ ٱللَّهُ بَشَرًا بِّسُولُا﴾ ثمَّ قالوا : ﴿ أَبَشَرْ يَتَمَدُونَنَكَ فكفروا بذلك الرّجل وكذبوا به، وقالوا : ﴿ لَوَلَا أَنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكُ فَقَالَ الله : ﴿ قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَنَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِـ مُوسَىٰ نُوُرًا وَهُدًى لِلنَّاسِ؟ (٢) ثمَّ قال في آية أخرى : ﴿ وَقَالُوا لَؤَلَآ أُنزِلَ عَلَيْهِ مَلَكً وَلَوَ أَنزَلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ ٱلأَمْرُ ثُمَّ لَا يُنظَرُونَ ﴾ وَلَوَ جَمَلَنَهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَهُ رَجُلًا (\*) إنَّ الله تبارك وتعالى إنَّما أحبَّ أن يعرف بالرِّجال، وأن يطاع بطاعتهم فجعلهم سبيله ووجهه الَّذي يؤتى منه، لا يقبل الله من العباد غير ذلك، لا يسأل عمّا يفعل وهم يسألون، فقال فيما أوجب ذلك من محبّته لذلك : ﴿ مَّن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَـاعَ اللَّهُ وَمَن تَوَلَّى فَمَّآ أَرْسَلْنَكَ عَلَيْهِم حَفِيظُ﴾ ﴿ ٤ قال لك : إنَّ هذه الفريضة كلُّها إنَّما هي رجل وهو يعرف حدٍّ ما يتكلُّم به فقد صدق، ومن قال على الصفة الّتي ذكرت بغير الطاعة فلا يغني التمسّك في الأصل بترك الفروع، كما لا تغني شهادة أن لا إله إلا الله بترك شهادة أنَّ محَمَّداً رسول الله، ولم يبعث الله نبيًّا قطَّ إلا بالبرَّ والعدل والمكارم ومحاسن الأخلاق ومحاسن الأعمال والنهي عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن، فالباطن منه ولاية أهل الباطل، والظاهر منه فروعهم، ولم يبعث الله نبيًّا قطَّ يدعو

- (۱) سورة الزخرف، الآية: ۸٦.
   (۲) سورة الأنعام، الآية: ۹۱.
- (٣) سورة الأنعام، الآيتان: ٨-٩.

إلى معرفة ليس معها طاعة في أمر ونهي، فإنّما يقبل الله من العباد العمل بالفرائض الّتي افترضها الله على حدودها مع معرفة من جاءهم به من عنده ودعاهم إليه، فأوّل ذلك معرفة من دعاه إليه، ثمَّ طاعته فيما يقرّبه بمن الطاعة له، وإنّه من عرف أطاع، ومن أطاع حرّم الحرام ظاهره وباطنه، ولا يكون تحريم الباطن واستحلال الظاهر، إنّما حرّم الظاهر بالباطن والباطن بالظاهر معاً جميعاً، ولا يكون الأصل والفروع وباطن الحرام حرام وظاهره حلال ولا يحرّم الباطن ويستحلّ الظاهر، وكذلك لا يستقيم أن يعرف صلاة الباطن ولا يعرف صلاة الظاهر، وكذلك لا يستقيم أن يعرف صلاة الباطن ولا يعرف صلاة الطاهر، وكذلك لا يستقيم أن يعرف صلاة الباطن ولا يعرف صلاة الباطن ولا يعرف معرفة الباطن، لأنّ باطنه ظهره، ولا المسجد الحرام وجميع حرمات الله وشعائره وأن يترك فالظاهر منه إنما يشبه الباطن، فمن زعم أن ذلك إنّما هي المعرفة وانه إذا عرف أخبيناً فالظاهر منه إنما يشبه الباطن، فمن زعم أن ذلك إنّما هي المعرفة وانه إذا عرف أخبيناً فالظاهر منه إنما يشبه الباطن، فمن زعم أن ذلك إنّما هي المعرفة وانه إذا عرف أخبيناً فالظاهر منه إنما يشبه الباطن، فمن زعم أن ذلك إنّما هي المعرفة وانه إذا عرف أخبيناً فالظاهر منه إنها يشبه الباطن، فمن زعم أن ذلك إنّما قبل أعرف واعمل ما شنت من الخير» فالظاهر منه إنها يشبه الماطن، فمن زعم أن ذلك إنّما هي المعرفة وانه إذا عرف أكثفى بغير طاعة فقد كذب وأشرك ذاك لم يعرف ولم يطع، وإنّما قبل أعرف واعمل ما شنت من الخير» فإنّه لا يقبل ذلك منك بغير معرفة، فإذا عرفت فاعمل لنفسك ما شنت من الطاعة قل أو كثر فإنّه مقبول منك.

أخبرك أنّ من عرف أطاع، إذا عوف صلّى وصام واعتمر وعظّم حرمات الله كلّها ولم يدع منها شيئاً وعمل بالبرّ كلّه ومكارم الأخلاق كلّها وتجنّب سيّنها وكلّ ذلك هو النبيّ، والنبيّ أصله، وهو أصل هذا كلّه، لأنّه جاء به ودلّ عليه وأمر به، ولا يقبل من أحد شيئاً منه إلا به، ومن عرف اجتنب الكبائر وحرّم الفواحش ما ظهر منها وما بطن، وحرّم المحارم كلّها، لأنّ بمعرفة النبيّ وبطاعته دخل فيما دخل فيه النبيّ، وخرج ممّا خرج منه النبيّ، ومن زعم أنّه يحلّل الحلال ويحرّم الحرام بغير معرفة النبيّ لم يحلّل نله حلالاً ولم يحرّم له حراماً، وإنّه من صلّى وزكّى وحجّ واعتمر وفعل ذلك كلّه بغير معرفة من افترض الله عليه طاعته لم يقبل من شيئاً من ذلك، ولم يصلّ ولم يصم ولم يزكّ ولم يحجّ ولم يعتمر ولم يغتسل من الجنابة ولم يتطهّر ولم يحرّم نله حراماً ولم يحلّل نله حلالاً وإن ركع وسجد، ولا له زكاة وإن أخرج لكلّ أربعين درهماً درهماً ومن عرفه وأخذ عنه أطاع الله .

وأمّا ما ذكرت أنّهم يستحلون نكاح ذوات الأرحام الّتي حرم الله في كتابه فإنّهم زعموا أنّه إنّما حوَّم علينا بذلك نكاح نساء النبيّ، فإن أحق ما بدأ به تعظيم حقّ الله وكرامة رسوله وتعظيم شأنه، وما حرّم الله على تابعيه ونكاح نسائه من بعد قوله : ﴿ وَمَا كَانَ لَحَمْ أَن تُؤْذُواْ رَسُولَـــــــــــــ اللَّهِ وَلَا أَن تَنكِحُوا أَزَوَجَمُم مِنُ بَعَدِهِ أَبَداً إِنَّ ذَلِكُمْ حَكَانَ عِندَ ٱللَّهِ عَظِيمًا؟ ( وتعالى : ﴿ آلنَيْ أَوَلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِمٍ مُ وَأَزْوَنَجُهُو أَمَّهَنَهُمُ اللهُ عَذَكَ مَ عَظِيمًا فَا اللهُ تبارك وتعالى : ﴿ آلنَيْ أَوَلَى بِٱلْمُؤْمِنِينَ مِنَ أَنفُسِمٍ أَوَانَ عَندَ أَمَنَهُ عَظِيمًا؟ (٢)

سورة الأحزاب، الآية: ٥٣.
 سورة الأحزاب، الآية: ٦٠.

سَكِيلَاً <sup>(1)</sup> فمن حرّم نساء النبيّ ﷺ لتحريم الله ذلك فقد حرّم ما حرّم الله في كتابه من الأُمَّهات والبنات والأخوات والعمّات والخالات وبنات الأخ وبنات الأخت، وما حرّم الله من الرضاعة، لأنّ تحريم ذلك كتحريم نساء النبيّ، فمن حرّم ما حرّم الله من الأُمّهات والبنات والأخوات والعمّات من نكاح نساء النبيّ ﷺ واستحلّ ما حرّم الله من نكاح سائر ما حرّم الله فقد أشرك إذا اتّخذ ذلك ديناً.

وأمّا ما ذكرت أنّ الشيعة يترادفون المرأة الواحدة فأعوذ بالله أن يكون ذلك من دين الله ورسوله، إنّما دينه أن يحلّ ما أحلّ الله، ويحرّم ما حرّم الله وإنّ ممّا أحلّ الله المتعة من النساء في كتابه، والمتعة في الحجّ أحلّهما ثمَّ لم يحرّمهما، فإذا أراد الرّجل المسلم أن يتمتّع من المرأة فعلى كتاب الله وسنّته نكاح غير سفاح تراضيا على ما أحبّا من الأجر والأجل، كما قال الله : ﴿ فَمَا اسَتَمْتَنْهُ بِهِ مِنْهُنَ فَكَاتُوهُنَ أَجُورَهُنَ فَرِيصَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيما تَرْعَى يَنْهُم يقد الله : فو فَمَا اسَتَمْتَنْهُ بِهِ مِنْهُنَ فَكَاتُوهُنَ أُجُورَهُنَ فَرِيصَةً وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فيما تَرْعَى يُنْهم يعر يقل الله : فو فَمَا استَمْتَنْهُ بِهِ مِنْهُنَ فَكَاتُوهُنَ أُجُورَهُنَ فَرِيصَةً وَلَا جُناحًا على ما أحبًا من يقل الله : وفَمَا الله عنه الحج الله على منا من الحبا على والا الله على فيما تراجع الحلها قبل أن يقلو الفريضينية (1 بله من أو من أحبا أن يمدا في الأجل على ذلك الأجر فآخر يوم من أجلها قبل أن ينقضي الأجل قبل غروب الشمس مدًا فيه وزادا في الأجل ما أحبًا فإن مضى آخر يوم منه لم يصلح إلا بأمر مستقبل، وليس بينهما عدة إلا من سواه فإن أرادت سواه اعتذت خمسة وأربعين يوماً، وليس بينهما ميراث، ثمَّ إن شاءت تمتعت من آخر، فهذا حلال لهما إلى يوم القيامة، إن هي شاءت من سبعة، وإن هي شاءت من عشرين ما بقيت في الديا كلّ هذا حلال لهما على حدود الله، ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه.

وإذا أردت المتعة في الحجّ فأحرم من العقيق واجعلها متعة، فمتى ما قدمت طفت بالبيت واستلمت الحجر الأسود وفتحت به وختمت سبعة أشواط، ثمَّ تصلّي ركعتين عند مقام إبراهيم، ثمَّ أخرج من البيت فاسع بين الصفا والمروة سبعة أشواط، تفتح بالصفا وتختم بالمروة، فإذا فعلت ذلك قصّرت حتّى إذا كان يوم التروية صنعت ما صنعت بالعقيق، ثمَّ أحرم بين الركن والمقام بالحجّ، فلم تزل محرماً حتّى تقف بالموقف، ثمَّ ترمي الجمرات وتذبح وتحلق وتحلّ وتغتسل ثمَّ تزور البيت، فإذا أنت فعلت ذلك فقد أحللت، وهو قول الله: ﴿ فَنَ تَمَيَّعَ بِالْهُبَرَةِ إِلَى الْمَيْجَ فَلَ الْمَدْعَيَّهُ <sup>(٢)</sup> أَنَّ تَذبح.

وأمّا ما ذكرت أنّهم يستحلّون الشهادات بعضهم لبعض على غيرهم فإن ذلك ليس هو إلا قول الله :﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ شَهَدَةُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَةِ ٱشْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوْ مَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنْتُمْ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَنَبَتَكُم تُصِيبَةُ ٱلْمَوْتِهِ (<sup>3)</sup> إذا كان مسافراً وحضره الموت اثنان ذوا عدل من دينه، فإن لم يجدوا فآخران ممّن يقرأ القرآن من غيراً مو لايته في عَبِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلضَائِوةِ فَيُقْسِمَانِ بِأَقَدِ إِنْ أَرْبَعْنُ أَوْ لَنْ مَنْ عَيْرُكُمْ أَوْ

- سورة النساء، الآية: ٢٢.
   ٣) سورة النساء، الآية: ٢٤.
- (٣) سورة البقرة، الآية: ١٩٦.

نَكْتُمُ شَهَدَةَ اللَّهِ إِنَّا إِذَا لَيْنَ ٱلْأَثِمِينَ () قَإِنْ عُبَرَ عَلَّ أَنَّهُمَا اسْتَحَقَّا إِنَّمَا فَتَخَرَّنَ عَلَيْهِمُ ٱلْأُولَيَنِ مِن أَهْلِ وَلايتَه ﴿فَيُفْسِمَانِ بِاللَّهِ لَنَهَهُدَنُنَا أَحَقُ مِن شَهُدَيَهِمَا وَمَا أَنَّذِينَ اسْتَحَقَّ عَلَيْهِمُ ٱلْأُولَيَنِ من شَهُدَيَهِمَا وَلايته ﴿فَيُفْسِمَانِ بِاللَّهِ لَنَهَهُدَنُنَا أَحَقُ مِن شَهُدَيَهِمَا وَمَا أَعْتَدَيْنَا إِذَا لَمِنَ الظَّلِمِينَ () من أهل ولايته ﴿فَيُفْسِمانِ بِاللَّهِ لَنَهُمَدَنُنَا أَحَقُ مِن شَهُدَيَهِما وَمَا أَعْتَدَيْنَا إِذَا لَمِنَ الظَّلِمِينَ () من أهل ولايته ﴿فَيُفْسَمانِ بِاللَّهِ وَجَهِهُمَا أَوْ يَعْافُوا أَن تُرَدَّ أَيْنَ بُعَدَ أَيْنَا مِنَ أَعْتَدَيْنَا اللَّهُ وَكَانَ وَكُولُ أَنْ وَكُنْ أَعْ وَأَنَقُوا اللَّهُ وَاسْمَعُوا ) (1) وكان رسول الله عَلَيْ يقضي بشهادة رجل واحد مع يمين المدّعي ولا يبطل حق مسلم، ولا يرد شهادة مؤمن، فإذا أخذ يمين المدّعي وشهادة الرّجل واحد مع يمين المدّعي ولا وليس يعمل بعذا، فإذا كان لرجل مسلم قبل آخر حق يجحده ولم يكن له شاهد غير واحد فإنّه وليس يعمل بهذا، فإذا كان لرجل مسلم قبل آخر حق يجحده ولم يكن له شاهد غير واحد فإنه إذا راحه والس يعمل بهذا ما ولا الله ولاة الحمة مؤمن والله وليس يعمل منهذا والله الله ولاه مقده مؤمن والم يقضوا فيها بقضاء رسول الله على ولاه الحق في الما وليس يعمل مولا الله ولاة الحور أبطلوا حقه، ولم يقضوا فيها بقضاء رسول الله على يوم الله ولاه الحق ولا الحق في كان الحور أبطلوا حقه ولم يقضوا فيها بقضاء رسول الله على يا الحق في المور أن لا يبطل حق رجل فيستخرج الله على يديه حق رجل مسلم ويأجره الله ويحي عدلاً الحور أن لا يبطل حق ربل الله الله إلى إلى أن الحور أنه على يديه حق رجل مسلم ويأ جرا أو يعمل به.

وأمَّا ما ذكرت في آخر كتابك أنَّهم يزعمون أنَّ الله ربِّ العالمين هو النبيَّ وأنَّكُ شبَّهت قولهم بقول الَّذين قالوا في عيسى ما قالوا، فقد عرفت أنَّ السنن والأمثال كائنة لم يكن شيء فيما مضى إلا سيكون مثله، حتّى لو كانت شاة برشاء كان ههنا مثله، واعلم أنِّه سيضلّ قوم على ضلالة من كان قبلهم كتبت تسألني عن مثل ذلك ما هو وما أرادوا به، أخبرك أنَّ الله تبارك وتعالى هو خلق الخلق لا شريك له، له الخلق والأمر والدُّنيا والآخرة، وهو ربّ كلّ شيء وخالقه، خلق الخلق وأحبَّ أن يعرفوه بأنبياته واحتجَّ عليهم بهم، فالنبق ﷺ هو الدليل على الله عبد مخلوق مربوب اصطفاه لنفسه برسالته، وأكرمه بها، فجعله خليفته في خلقه، ولسانه فيهم، وأمينه عليهم، وخازنه في السّماوات والأرضين، قوله قول الله، لا يقول على الله إلا الحقّ، من أطاعه أطاع الله، ومن عصاء عصى الله، وهو مولى من كَان الله ربِّه ووليَّه من أبي أن يقرَّ له بالطَّاعة فقد أبي أن يقرَّ لربِّه بالطَّاعة وبالعبوديَّة، ومن أقرَّ بطاعته أطاع الله وهداه، فالنبيّ مولى الخلق جميعاً عرفوا ذلك أو أنكروه، وهو الوالد المبرور، فمن أحبّه وأطاعه فهو الولد البارّ ومجانب للكبائر، وقد بيّنت ما سألتني عنه وقد علمت أنَّ قوماً سمعوا صفتنا هذه فلم يعقلوها بل حرفوها ووضعوها على غير حدودها على نحو ما قد بلغك، وقد برئ الله ورسوله من قوم يستحلُّون بنا أعمالهم الخبيثة وقد رمانا النَّاس بها، والله يحكم بيننا وبينهم فإنَّه يقول : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ بَرَمُونَ ٱلْمُعْمَدَنَتِ ٱلْعَلَيْكَتِ ٱلْمُؤْمِنَكِ لُعِنُوا في ٱلدُّنبَ وَٱلْأَخِرَةِ وَلَمُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ٢٠٠ يَوْمَ تَشْهَدُ عَلَيْهِمْ أَلْسِنَتْهُمْ وَأَيْدِبِهِمْ وَأَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ٢٠٠ يَوْمَهِذٍ بُوَفِهِمُ اللَّهُ﴾ أعمالهم السيئة ﴿وَيَعْلَمُونَ أَنَّ أَلَنَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ﴾ (٢).

وأمّا ما كتبت به ونحوه وتخوّفت أن يكون صفتهم من صفته فقد أكرمه الله عن ذلك تعالى ربّنا عمّا يقولون علواً كبيراً صفتي هذه صفة صاحبنا الّتي وصفنا له وعنه أخذناه فجزاه الله عنّا

سورة المائدة، الآيتان: ١٠٧-١٠٨.
 ٣) سورة النور، الآيات: ٢٣-٢٥.

٤١٩

أفضل الجزاء، فإن جزاءه على الله، فتفقم كتابي هذا، والقوّة لله<sup>(١)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآبادي: ردفت النجوم: توالت. وترادفا: تعاونا وتناكحا وتتابعا. قوله: هو الحلال المحلّل ما أحلّوا، أي عرفانهم حلال يصير سبباً لتحليل كلّ حلال وتحريم كلّ حرام، قوله: «وذلك سعيهم» أي الفروع الحلال يحصل من سعيهم ويعرف ببيانهم، ولعلّه كان: من شعبهم.

قوله : فهم الفواحش، أي هم والخمر والميسر وغير ذلك الفواحش ما ظهر وما بطن فم ما بطن، والخمر والميسر وغيرها ما ظهر، قوله عنه: : وأنا أعلم الجملة حالية، وقوله : لصدقت جزاء الشرط، وبعض الجمل معترضة، وفي بعض النسخ (ولصدقت) قوله فهذا كله جزاء الشرط قوله : وإنّما عرفوا، أي أهل المعرفة ويحتمل الأوصياء قوله عنه: : وكيف يستقيم لي، أي لا يستقيم لي أن أقول : إنّ اللّهين غير النبي إلا بأن أقول : إنّ ديني هو الّذي يقال : الذين وأصله ذلك الرّجل كما أنّ كلّ من أنكر الدين فقد أنكر أوّلاً النبيّ ثمّ أنكر دينه قوله : وباطن الحرام حرام الجملة حالية، أي لا يصحّ ديني، فعلى هذا الوجه يصح أن يقال : الدّين وأصله ذلك الرّجل كما أنّ كلّ من أنكر الدين فقد أنكر أوّلاً النبيّ ثمّ أنكر دينه قوله : وباطن الحرام حرام الجملة حالية، أي لا يكون الأصل والفروع مع هذا القول، وكذا قوله : وباطن الحرام حرام الجملة حالية، أي لا يكون الأصل والفروع مع هذا القول، وكذا قوله : ويستحلّ الظاهر، حالية. قوله : وهو أب لهم كذا في قراءة أهل البيت كما سيأتي، تحريم سائر النساء المحرّمات، لأنّ ألله كما حرّم في الغرآن نساء النبيّ حرّم سائر الفهرات أيضاً، فمن اقتصر على تحريم نسائه في فقد أشرك وانكر القرآن، وأمّا سائر الفقرات فسيأتي شرح كلّ منها والنبة عنه من أنه كما حرّم في القرآن نساء النبي حرّم سائر الفقرات فسيأتي شرح كلّ منها في بابه، والخبر لا يخلو من تشويش، والنسخ المر الفرات سيئرا فسيأتي شرح كلّ منها في بابه، والخبر لا يخلو من تشويش، والنسخ التي عندنا كانت سقيمة فاوردناه كما وجدناه، والمقصود منه ظاهر لمن تأمل فيه.

(١) بصائر الدرجات، ص ٤٧٧ ج ١٠ باب ٢١ ح ١. (٢) رجال الكشي، ص ٧٧٥ ح ٥١٢.

بيان، قال السيّد الدّاماد بَتَرَيَّكُ فيه وجهان: الأوّل أن يكون الطّاعة جمع طائع أو طيّع كما أنّ السّادة جمع السيّد، والقادة جمع قائد، والصّاغة جمع صائغ، وعلى هذا ففروع الحقّ الشّيعة، ومعنى الكلام أنا أصل الحقّ، وفروع الحقّ من شيعتنا إنما هم الطيّعون الطائعون المطيعون لله يَتَرَيَّكُ .

الثاني أن تكون هي اسم الجنس، فيعني بها جنس الطاعات والحسنات، أو المصدر، أي إطاعة الله والتعبّد له تَكَرَّلُ فيما أمر به من العبادات، ونهى عنه من المعاصي، وحينئذ يقدّر حذف المضاف إلى الضّمير في اسم (إن) والتقدير إن معرفة حقّنا والدّخول في ولايتنا أصل الحقّ، وأُسَّ الدّين، وفروع الحقّ ومتمّمات الدّين هي ضروب الطّاعات والعبادات والامتثال في أوامر الله تعالى، والانتهاء عند نواهيه، وكذلك الفواحش على قياس ما ذكر إمّا بمعنى الطواغي على جمع الفاحشة والطاغية بالهاء للمبالغة، لا بالتاء للتأنيث، فكلّ فاحش جاوز الحدّ في الفحش والسوء، وطاغ تعدّى الحدّ في الطغيان والعترّ، فهو فاحشة وطاغية، من باب المبالغة، فالمعنى عدوّنا أصل الشرّ وأساس الضّلال وفروعهم الفواحش الطّواغي من باب المبالغة، فالمعنى عدوّنا أصل الشرّ وأساس الضّلال وفروعهم الفواحش الطّواغي يني أنّ الدّخول في حزب عدوّنا والانخراط في سلكهم أصل الشرّ، والضّلال في الدّين، وفروع ذلك فواحش الأعمال وموبقات المعاصي،

قوله ﷺ : وكيف يطاع من لا يعرف، على صيغة المجهول، يعني أنَّ معرفة الله تعالى وطاعته سبحانه لا تتمّ إحداهما من دون الأخرى، فكما لا يطاع من لا يعرف عزّه وجلاله لا يعرف كبرياءه ومجده من لايطاع انتهى كلامه رفع مقامه.

**أقول:** لمّا كان الخبر السابق كالشرح لهذا الخبر لم نتعرّض لبيانه.

٤ – كش: طاهر بن عيسى عن جعفر بن محمّد عن الشجاعيّ عن الحمّاديّ رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ أنّه قيل له : روي أنّ الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجال، فقال : ما كان الله ﷺ ليخاطب خلقه بما لا يعلمون<sup>(١)</sup>.

٥ - قب: إدريس بن عبد الله عن أبي عبد الله على في قوله تعالى : (مَا سَلَكَكُرُ فِ سَتَرَ) تَالُوا لَزُ نَكُ بِنَ ٱلْمُعَلِّينَ () قال : عنى بها : لم نك من أتباع الأئمة الذين قال الله فيهم : (وَالسَّنِقُونَ السَّبِقُونَ السَّبِقُونَ السَّبِقُونَ الله على من أتباع الأئمة الذين قال الله فيهم : (وَالسَّنِقُونَ السَّبِقُونَ الله على السَابِق في المَّالِي في في فذلك من أتباع على المُعالي ، فذلك (الله فيهم : (وَالسَّنِقُونَ السَّبِقُونَ اللهُ على اللهُ على اللهُ فيهم : (وَالسَّنِقُونَ السَّبِقُونَ اللهُ على اللهُ فيهم : (وَالسَّنِقُونَ السَّبِقُونَ اللهُ على إلى اللهُ في في فذلك من أتباع الأئمة الذي قال الله فيهم : (وَالسَّنِقُونَ السَّبِقُونَ اللهُ على اللهُ اللهُ في على السَابِق في الحلبة المصلي ، فذلك الله الذي عنى حيث قال الله فيهم : الذي على السَابِق في الحلبة المصلي ، فذلك اللهُ على على على حيث قال اللهُ اللهُ اللهُ في ما اللهُ في ما اللهُ في ما اللهُ في السَابِق في الحلبة المصلي ، فذلك الذي على على على حيث قال اللهُ اللهُ في السَابِق في الحلبة المصلي ، فذلك الذي على على حيث قال : لم نك من أتباع السابقين ().

٦ - أبو جعفر وأبو عبد الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَجْنَنِبُونَ كَبَتْهِرَ ٱلْإِثْمِ وَالْفَوَحِشَ ﴾ نزلت في آل محمد ﷺ<sup>(٣)</sup>.

- رجال الکشي، ص ٥٧٨ ح ٥١٣.
   مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٥٨.
  - (۲) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ۲۰۸.

**بيان:** لعلّ المعنى أنّ الإثم والفواحش أعداؤهم أو هم المجتنبون عن جميعها لأنّه لازم للعصمة، فالمراد باللمم المكروهات.

٧ - يو: أحمد بن محمّد عن محمّد بن الحسين عن الحسين بن سعيد عن أبي وهب عن محمّد بن منصور قال : سألت عبداً صالحاً عَلَيْكَ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي محمّد بن منصور قال : سألت عبداً صالحاً عَلَيْكَ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي محمّد بن منصور قال : سألت عبداً صالحاً عَلَيْكَ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي محمّد بن منصور قال : سألت عبداً صالحاً عَلَيْكَ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي مُعمّد بن منصور قال : سألت عبداً صالحاً عَلَيْكَ عن قول الله تبارك وتعالى : ﴿ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِي أَلْفَوَحَشَ مَا ظُهَرَ مِنْهُ مَعْهَمُ مَا ظُهُرَ مِنْهُ وَمَا بَعَنَ فَي الكتاب هو الفوري ما ظهر وبطن ، فجميع ما حرّم في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الجور ، وجميع ما أحل في الكتاب هو الظاهر والباطن من ذلك أئمّة الحق (ا) .

شي: محمّد بن منصور مثله. اج ٢ ص ٢٠ ح ٣٦ من سورة الأعراف».

۹ – يو: أحمد بن محمد عن الحسين بن سعيد عن فضالة بن أيّوب عن داود بن فرقد قال: قال أبو عبد الله عَلَيَيْ : لا تقولوا لكلّ آية هذه رجل، وهذه رجل، من القرآن حلال، ومنه حرام، ومنه نبأ ما قبلكم وحكم ما بينكم وخبر ما بعدكم، فهكذا هو<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** أي لا تقتصروا على هذا بأن تنفوا ظاهرها كما مر، وكذا الكلام في سائر الأخبار.

١٠ - يو: أحمد بن محمّد عن العبّاس بن معروف عن الحجّال عن حبيب الخثعميّ قال: ذكرت لأبي عبد الله عليقي ما يقول أبو الخطاب فقال: اذكر لي بعض ما يقول قلت في قول الله بَحْرَجَلَ : ﴿ وَإِذَا ذَكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ أَشْمَأَزَنَتُ إلى آخر الآية : يقول: ﴿ وَإِذَا ذَكِرَ اللّهُ وَحَدَهُ أمير المؤمنين عليقي ﴿ وَإِذَا ذَكِرَ اللّهِ مَنْهُ مَانَ مِنْ وَفَلان، فقال أبو عبد الله عليقي : من أمير المؤمنين عليقي ﴿ وَإِذَا ذَكِرَ اللّهِ منه بريء، ثلاثاً، بل عنى الله بذلك نفسه، بل عنى الله قال هذا فهو مشرك، ثلاثاً، أنا إلى الله منه بريء، ثلاثاً، بل عنى الله بذلك نفسه، بل عنى الله بذلك نفسه وأخبرته بالآية التي في حم: ﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَهُ وَ إِذَا دُكِرَ اللّهُ وَحَدَمُ حَفَرَتُمُ قال: وَ اللّهُ عَلَيْهُ مَنْهُ وَعَدَمُ مَانَهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ مَنْهُ وَ إِذَا ذَكَرَ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ قال هذا فهو مشرك، ثلاثاً، أنا إلى الله منه بريء، ثلاثاً، بل عنى الله بذلك نفسه، بل عنى الله بذلك نفسه وأخبرته بالآية التي في حم: ﴿ ذَلِكُمْ بِأَنَهُ إِنَهُ إِذَا دُعَى اللهُ وَحَدَمُ حَفَرَتُمُ عَلَ الله قال يعني بذلك أمير المؤمنين عليتي قال أبو عبد الله علي عنى الله منه بري، ثلاثاً، وأبي عبد الله أولي أله قال: قال إلى الله منه بريء، ثلاثاً بل عنى بذلك نفسه، بل عنى بذلك نفسه (<sup>1</sup>).

ا ا – **ير؛ أحمد بن محمّد بن عيسى عن آدم بن إسحاق عن ه**شام عن الهيثم التميميّ قال : قال أبو عبد الله ﷺ : يا ميثم التميميّ إنّ قوماً آمنوا بالظاهر وكفروا بالباطن فلم ينفعهم

(1) بصائر الدرجات، ص ٤٨ ج ١ باب ١٦ ح ٢.
 (٢) – (٤) بصائر الدرجات، ص ٤٨٤ ج ١٠ باب ٢١ ح ٢-٤.

٦٦ – باب / أنهم الصلاة والزكاة والحج والصيام وسائر الطاعات

شيء، وجاء قوم من بعدهم فآمنوا بالباطن وكفروا بالظّاهر فلم ينفعهم ذلك شيئاً، ولا إيمان بظاهر إلا بباطن، ولا بباطن إلا بظاهر<sup>(1)</sup>.

١٢ – شيء عن عبد الرّحمان بن كثير عن أبي عبد الله عَلِيَثِلا في قوله تعالى : ﴿حَفَظُوا عَلَ الصَحَلَوَتِ وَالضَحَلَوْةِ الْوُسْطَىٰ وَقُوْمُواْ لِلَهِ قَسَنِتِينَ﴾ طائعين للأئمة عَلَيْتَلِلا <sup>(٣)</sup>.

١٣ - فس: ﴿حَرَّمَ رَبِي ٱلْغُوَحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ ﴾ قال: من ذلك أئمة الجور<sup>(٣)</sup>.

1٤ – كنز الشيخ أبو جعفر الظوسي تقلة باسناده إلى الفضل بن شاذان عن داود بن كثير قال: قلت لأبي عبد الله تشيخ : أنتم الصّلاة في كتاب الله بمتريخ وأنتم الزكاة وأنتم الحج؟ فقال: يا داود نحن الصلاة في كتاب الله عز وجلّ، ونحن الزكاة ونحن الصيام ونحن الحج ونحن الشهر الحرام ونحن البلد الحرام ونحن كعبة الله ونحن قبلة الله ونحن وجه الله الحج ونحن الشهر الحرام ونحن البلد الحرام ونحن الأيات ونحن البيام ونحن الحج ونحن الشهر الحرام ونحن البلد الحرام ونحن الآيات ونحن الزكاة ونحن وجه الله الحج ونحن الشهر الحرام ونحن البلد الحرام ونحن الآيات ونحن البيات، وعدونا في كتاب الله تعالى: ﴿فَاتَهُ مَنْهُمُ وَجُهُ اللَّوْلَ وَنَحْ الله عز وجلّ، ونحن البيّنات، وعدونا في كتاب الله تعالى: ﴿فَاتَهُ الحرام ونحن الله عز وجلّ والميسر والأنصاب والأزلام والأصنام والأوثان والجبت والقاغوت والميته والخمر والميسر والأنصاب والأزلام والأصنام ونظن الله أوثان والجبت والقاغوت والميته والدم ولحم الخزير، يا داود إنّ الله خلقنا فأكرم خلقنا وفي كتاب الله بحماء والمنكر والبغي والخمر والميسر والأنصاب والأزلام والأصنام والأوثان والجبت والقاغوت والميته والدم ولحم الخزير، يا داود إنّ الله خلقنا فأكرم خلقنا ونظن المنام والأوثان والجبت والقاغوت والميته والدم ولحم الخزير، يا داود إنّ الله خلقنا فأكرم خلقنا وفض ألما والأوثان والجبت والقاغوت والميته والدم ولحم الخزير، يا داود إنّ الله خلقنا فأكرم خلقنا وفي نا ونفيلنا وجعلنا أمناءه وحفظته وخزانه على ما في السماوات وما في الارض، وجعل لنا أصداداً وأعداءاً، فسمّانا في كتابه وكنّى عن أسمائنا بأحسن الأسماء وأحداه في كتابه وكنّى عن أسمائنا بأحسن الأسماء وأحداد وأميل وأمرض، وجعل النا أصداداً وأعداءاً، فسمّانا في كتابه وكنّى عن أسمائنا بأحسن الأسماء وإلى عباده المتقين<sup>(٤)</sup>.

١٥ - وروى الشيخ أيضاً باسناده عن الفضل باسناده عن أبي عبد الله على إذه قال: نحن أصل كلّ خير ومن فروعنا كلّ برّ، ومن البرّ: التّوحيد والصّلاة والصيام وكظم الغيظ والعفو عن المسي، ورحمة الفقير وتعاهد الجار والإقرار بالفضل لأهله، وعدونا أصل كلّ شرّ، ومن فروعهم كلّ قبيح وفاحشة، فمنهم الكذب والنميمة والبخل والقطيعة وأكل الربا وأكل مال فروعهم كلّ قبيح وفاحشة، فمنهم الكذب والنميمة والبخل والقطيعة وأكل الربا وأكل مال اليتيم بغير حقه وتعدد والصّدة من البرّ، ومن البرّ، ومن فروعهم كلّ قبيح وفاحشة، فمنهم الكذب والنميمة والبخل والقطيعة وأكل الربا وأكل مال اليتيم بغير حقه وتعدَّي الحدود التي أمر الله تَتَوَكَن وركوب الفواحش ما ظهر منها وما بطن من اليتيم بغير حقه وتعدَّي الحدود التي أمر الله تَتَوَكَن وركوب الفواحش ما ظهر منها وما بطن من الرّنا والنيمية والنميمة والذواحش ما ظهر منها وما بطن من اليتيم بغير حقه وتعدَّي الحدود التي أمر الله تَتَوَكَن وركوب الفواحش ما ظهر منها وما بطن من الرّنا والنيمية والنبي من قال: إنه معنا وهو متعلّق بفرع غيرنا<sup>(٥)</sup>.

- (1) بصائر الدرجات، ص ٤٨٤ ج ١٠ باب ٢١ ح ٥.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٤٧ ح ٢٢٢ من سورة البقرة. في مقدّمة تفسير البرهان في لغة (صلى، في قوله: حكيفظُوا عَلَ الضّكَوَّتِ الآية عن الصادق عَلَيْتَنَدَ قال: الصلوات رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين عليهم السلام، والوسطى أمير المؤمنين عَلَيْتَند، فوَقُوُمُوا بَشَو قَدَيْتِينَ أي طائعين للأئمة عَلَيْتَند الخبر. أقول: ولا تنافي بين الظاهر والباطن. [مستدرك السفينة ج ٦ لغة (صلى،].
  - (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣٣.
  - (٤) (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٢ في مقدمة المؤلف.

17 - كنز، محمّد بن العبّاس عن ابن عقدة عن محمّد بن فضيل عن أبيه عن النّعمان عن عمرو الجعفيّ عن محمّد بن إسماعيل بن عبد الرّحمان الجعفيّ قال: دخلت أنا وعمّي الحصين بن عبد الرّحمان على أبي عبد الله فسلّم عليه فردّ عليه السلام وأدناه، وقال: إبن من هذا معك؟ قال: ابن أبي عبد الله فسلّم عليه فردّ عليه السلام وأدناه، وقال: إبن من هذا معك؟ قال: ابن أخي إسماعيل، قال رحمه الله: وتجاوز عن سيّئ عمله كيف مخلفوه؟ قال: قال: نحن جميعاً بخير ما أبقى الله فسلّم عليه فرد عليه السلام وأدناه، وقال: إبن من هذا معك؟ قال: ابن أخي إسماعيل، قال رحمه الله: وتجاوز عن سيّئ عمله كيف مخلفوه؟ قال: في ابن أخي إسماعيل، قال رحمه الله: وتجاوز عن سيّئ عمله كيف مخلفوه؟ قال: قال: أبن أبن أبن أبن أبن أبقى الله لنا مودتكم قال: يا حصين لا تستصغر مودتنا فإنّها من الباقيات الصالحات، فقال: يابن رسول الله ما أستصغرها ولكن أحمد الله عليها<sup>(1)</sup>.

١٧ - كمز محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن يونس عن سعدان بن مسلم عن ابن تغلب قال : قال أبو عبد الله عليتين وقد تلا هذه الآية : وَوَوَيَّلُ لِلْمُشْرِكِينَ إِنَّ الَذِينَ لَا يُؤَوَّنَ الزَّكَوَةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ إِنَّ كَيا أبان هل ترى الله مسحانه طلب من المشركين إلى الذينة : فمن هم؟ مسحانه طلب من المشركين إلى أمركانه موهم يعبدون معه إلها غيره، قال : قلت : فمن هم؟ مسلحانه عن ابن تغلب قال : وقد يو عبد الله عليتين وقد تلا هذه الآية : وَوَوَيَلُ لِلْمُشْرِكِينَ إِنَّ الَذِينَ لَا يُؤَوَّنَ الزَّكَوَةَ وَهُم بِٱلْآخِرَةِ هُمْ كَفِرُونَ إِنَ كُولُ عَلَيْ وقد تلا هذه الآية : مع يونس عن سعدانه عليكين إلى المان هل ترى الله مسحانه طلب من المشركين زكاة أموالهم وهم يعبدون معه إلها غيره، قال : قلت : فمن هم؟ ما عن الله عليه من المشركين الذي أسركوا بالإمام الأول ولم يردوا إلى الآخر ما قال فيه الأول وهم به كافرون. وروي عن محمّد بن بشار أيضاً باسناده عن ابن تغلب مثله (<sup>(٢)</sup>).

**بيان:**على هذا التّأويل يكون المراد بالزكاة أداء ما يوجب طهارة الأنفس من الشّرك والتّفاق وتنمية الأعمال وقبولها من ولاية أهل البيت عليّتِير وطاعتهم.

## ٦٧ - باب جوامع تأويل ما نزل فيهم علي المنظر ونوادرها

ا – كنز المؤمنين عليمة والعامّة عن ابن عبّاس قال: قال أمير المؤمنين عليمينيي: نزل القرآن أرباعاً : ربع فينا، وربع في عدونا، وربع سنن وأمثال وربع فرائض وأحكام، ولنا كرائم القرآن<sup>(٣)</sup>.

٢ فروأحمد بن الحسن بن إسماعيل والحسن بن عليّ بن الحسن بن عبيدة معاً عن محمّد بن الحسن بن مطهرة عن صالح بن الأسود عن جميل بن عبد الله النخعيّ عن زكريّا بن ميسرة عن ابن نباتة عنه عنيتي مثله.

٣- فرجقداد بن عليّ الحجازي عن عبد الرحمان العلويّ عن محمّد بن سعيد ومحمّد بن عيد ومحمّد بن عيدي محمّد بن عيدي بن عبد الرحمان عن عيسى بن زكريًا عن عبد الرحمان بن سرّاج عن حمّاد بن أعين عن الحسن بن عبد الرحمان عن ابن نباتة عن أمير المؤمنين علييًا قال: القرآن أربعة أرباع: ربع فينا، وربع في أعدائنا وربع فرائض وأحكام، وربع حلال وحرام، ولنا كرائم القرآن<sup>(٤)</sup>.

٤ - فس محمّد بن جعفر عن محمّد بن أحمد عن أحمد بن محمّد بن السّياريّ عن فلان

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩٠ في تأويل الآية ٤٦ من سورة الكهف.
  - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢١ في تأويل الآية ٧ من سورة فصلت.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢١ في مقدمة المؤلف. (٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٤٥.

قال: خرج عن أبي الحسن ﷺ قال: إنَّ الله جعل قلوب الأثمَّة مورداً لإرادته، فإذا شاء الله شيئاً شاءه، وهو قوله: ﴿وَمَا نَشَآَهُونَ إِلَا أَن يَشَآَهُ ٱللَهُ رَبُّ الْمَلَمِينَ﴾<sup>(1)</sup>.

بيان: هذا أحسن التوجيهات في تلك الآيات بأن تكون مخصوصة بالأثمّة ﷺ على وجهين: أحدهما أنّهم ﷺ صاروا ربّانيّين خالين عن مراداتهم وإرادتهم، فلا تتعلّق مشيّتهم إلا بما علموا أنّ الله تعالى يشاؤه.

وثانيهما معنى أرفع وأدقّ من ذلك، وهو أنّهم لمّا صيّروا أنفسهم كذلك صاروا بحيث ربّهم الشائي لهم والمريد لهم، فلا يفعلون شيئاً إلا بما يفيض الله سبحانه عليهم من مشيّته وإرادته، وهذا أحد معاني قوله تعالى: «كنت سمعه وبصره ويده ولسانه» وسيأتي بسط القول في ذلك في كتاب مكارم الاخلاق إن شاء الله تعالى.

٥ – فسع: عليّ بن الحسين عن أحمد بن أبي عبد الله عن عليّ بن الحكم عن سيف بن عميرة عن حسّان عن هاشم بن عمّار يرفعه في قوله : ﴿وَكَذَبَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا عميرة عن حسّان عن هاشم بن عمّار يرفعه في قوله : ﴿وَكَذَبَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا عميرة عن حسّان عن هاشم بن عمّار يرفعه في قوله : ﴿وَكَذَبَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا عميرة عن حسّان عن هاشم بن عمّار يرفعه في قوله : ﴿وَكَذَبَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا عميرة عن حسّان عن هاشم بن عمّار يرفعه في قوله : ﴿وَكَذَبَ ٱلَذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَمَا بَلَغُوا مِعْشَارَ مَا عميرة عن حسّان عن ها ما آتينا رسلهم معشار ما آينا محمّداً وآل محمّد صلوات الله عليهم أجمعين<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** ظاهره أنّه تنزيل، ويحتمل التأويل أيضاً، بإرجاع ضمير الجمع إلى الرسل. وقال البيضاويّ: أي وما بلغ هؤلاء عشر ما آتينا أُولئك من القوّة وطول العمر وكثرة

المال، أو ما بلغ أولئك عشر ما آتينا هؤلاء من البيّنات والهدى<sup>(٣)</sup>.

٦ - شي: عن جابر عن أبي جعفر عليه قال: سألته عن تفسير هذه الآية: ﴿وَلَحَكُمُ أَمَّتُوَ رَسُولُ فَإِذَا جَكَةَ رَسُولُهُمْ قُضِى بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَحُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ قال: تفسيرها بالباطن أنّ لكلّ قرن من هذه الأمّة رسولاً من آل محمد عليه يخرج إلى القرن الذي هو إليهم رسول وهم الأولياء وهم الرسل، وأمّا قوله: ﴿إذَا جَكَةَ رَسُولُهُمْ قُضِى بَيْنَهُم بِٱلقِسْطِ ﴾ قال: معناه أنّ الرسل يقضون بالقسط وهم لا يظلمون كما قال الله<sup>(3)</sup>.

بيان؛ لعلَّه على تأويل الباطن المراد بالرسول معناه اللَّغويّ لِيسْمل الإمام أو المعنى أنهم التَيَلِي بمنزلة الأنبياء في الأمم السالفة، ففي كلّ قرن بهم تتمّ الحجّة كما ورد أنّ «علماء أمّتي كانبياء بني إسرائيل» وفسّر بهم التيلي ، وأمّا تفسيره لقوله تعالى : فَتُضِيَ بَيّنَهُم بِٱلْفِسْطِ ﴾ فهو وجه حسن لم يذكره المفسرون، بل قالوا : بعد تكذيبهم رسولهم قضى الله بينهم وبينه بالعدل بإنجائه وإهلاكهم، وقيل : هو بيان لحالهم في القيامة وشهادة الرسل عليهم وعدل الله فيهم .

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠٢.
   تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٠٢.
  - (۳) تفسير البيضاوي، ج ۴ ص ٤١١.
  - ٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٣١ ح ٢٣ من سورة يونس.

٧- كا أحمد بن إدريس عن محمد بن حسّان عن محمد بن عليّ عن عمارة بن مروان عن منخل عن عمارة بن مروان عن منخل عن جابر عن أبي جعفر ظليّظة قال: أمّا قوله: ﴿ فَكَظُمًا جَاءَكُمْ ﴾محمد ﴿ مَا لَا نَهْوَى أَنْسُكُمُ ﴾بموالاة عليّ ﴿ مَسَكَبُرُتُمْ فَغَرِيقًا ﴾من آل محمد ﴿كَذَبَتُمْ وَفَرِيقًا نَقْنُلُونَ ﴾<sup>(١)</sup>.

٨- شي دعن جابر عن أبي جعفر علي قال: أمّا قوله: ﴿ فَكَلَمَا جَآءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لَا تَهْوَى أَنتُسَكُمُ ﴾ الآية إلى ﴿ تَعْمَى قَال أبو جعفر علي ٤ : ذلك مثل موسى والرسل من بعده وعيسى صلوات الله عليه ضرب لأمة محمد علي مثلاً فقال الله لهم: فإن جاءكم محمد بما وعيسى صلوات الله عليه ضرب لأمة محمد علي مثلاً فقال الله لهم : فإن جاءكم محمد بما لا تهوى أنفسكم أنفسكم أنفسكم أبور الله عليه ضرب لأمة محمد علي مثلاً فقال الله مثل موسى والرسل من بعده وعيسى صلوات الله عليه ضرب لأمة محمد تشكر مثلاً فقال الله اللهم : فإن جاءكم محمد بعا وعيسى صلوات الله عليه ضرب لأمة محمد علي مثلاً فقال الله لهم اللهم فإن جاءكم محمد بعا وعيسى معرف أنفسكم بموالاة علي الله عليه ضرب أمة محمد تشكر من أنفسكم بعوالاة علي استكبرتم ففريقاً من آل محمد كذلتم وفريقاً تقتلون، فذلك تفسيرها في الباطن (٢).

**بيان** يحلى هذا التأويل يكون الخطاب متوجّهاً إلى الكافرين والمكذّبين للرّسل جميعاً في صدر الآية، وفي قوله تعالى: فَغَرِيقًا كإلى هذه الأمّة أي فأنتم يا أمة محمّد فريقاً من آله كذبتم، ويحتمل أنّ يكون الخطاب في جميع الآية عاماً، ويكون تحققه في هذه الأمّة في ضمن قتل أهل بيته ضمن قتل أهل بيته بمنزلة قتله، وفيه بعدً، ويحتمل أن يكون الخطاب متوجّهاً إلى اليهود كما هو ظاهر الآية، ولمّا كان كلّ ما صدر عن الأمم السالفة يصدر عن هذه الأمّة فالقتل إنّما تحقق هذا على أهل البيت عليميًا لا من يكون العُمم السالفة يصدر عن هذه الأمّة فالقتل إلى اليهود كما هو ظاهر.

٩ - شي، عن خالد بن زيد عن بعض أصحابه عن أبي عبد الله ظريم في قول الله: (تحكيب) ألا تكون فيتنة (تحقال: حيث كان رسول الله تشريح بين أظهرهم ثمَّ عموا وصموا حيث قبض رسول الله تشريح ثمَّ تاب [الله] عليهم حيث قام أمير المؤمنين غريمً قال: ثمَّ عموا وصموا إلى الساعة<sup>(٣)</sup>.

١٠ - شيءعن محمّد بن حمران قال: كنت عند أبي عبد الله عَلَيْتَ فجاءه رجل وقال له:
 يا أبا عبد الله ما تتعجّب من عيسى بن زيد بن عليّ؟ يزعم أنّه ما يتولّى عليّاً إلا على الظاهر،
 وما يدري لعلّه كان يعبد سبعين إلهاً من دون الله، قال: فقال: وما أصنع؟ قال الله:
 رَبَا هَـوُلَاهِ فَقَدَ وَكَلَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُوا بِهَا بِكَيْمِ بِين واوما بيده إلينا، فقلت: نعقلها والله

**بيان:**قال الطبرسيّ ﷺ: ﴿إِن يَكْفَرُ بِهَا ﴾أي بالكتاب والنبوة والحكم ﴿نَوْلَاً ﴾ يعني الكفّار الّذين جحدوا نبوّة النبيّ ﷺ ﴿فَقَدَ وَكَلْنَا بِهَا ﴾أي بمراعاة أمر النبوّة وتعظيمها والأخذ

- (1) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩ ح ٣١.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٦٧ ح ٦٨ من سورة البقرة.
- (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٦٣ ح ١٥٨ من سورة المائدة والزيادة من المصدر.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٧ ح ٥٤ من سورة الأنعام.

بهدى الأنبياء ﴿ قَوْمًا لَيَسُوا بِهَا بِكَنفِرِينَ﴾ أي الأنبياء الّذين جرى ذكرهم آمنوا بما أتى به النبتي يشيخ قبل مبعثه، وقيل: الملائكة، وقيل: من آمن به يشيخ بعد مبعثه انتهى<sup>(1)</sup>.

**أقول:** فسّر عليمية القوم بالشيعة أو أولاد العجم كما ورد في خبر آخر، وأمّا كلام عيسى فلعلّه أراد أنّا لا نعلم باطن أمير المؤمنين عليمي انّه مؤمن أو مشرك وإنّما نواليه بظاهره، وقوله: نعقلها والله، أي نعلم إيمانه باطناً لإخبار الله ورسوله بذلك.

ا ا - شي: عن جابر عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿ كُلَّمَا أَوْقَدُواْ نَارًا لِلْحَرْبِ أَطْفَأُهَا ٱللَّهُ كلّما أراد جبار من الجبابرة هلكة آل محمّد قصمه الله<sup>(٢)</sup>.

١٢ - كمتز؛ محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد بن مالك عن الحسن بن عليّ بن مهران عن سعيد بن عثمان عن داود الرقي قال : سألت أبا عبد الله عليمان عن قوله تعالى : ﴿ ٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمَرُ بِحُسْبَانِهُ قال : يا داود سألت عن أمر فاكتف بما يرد عليك، إنّ الشمس والقمر آيتان من آيات الله يجريان بأمره، ثمَّ إنّ الله ضرب ذلك مثلاً لمن وثب علينا وهتك حرمتنا وظلمنا حقنا، فقال : هما بحريان بأمره، ثمَّ إنّ الله ضرب ذلك مثلاً لمن وثب علينا وهتك حرمتنا وظلمنا من آيات الله يجريان بأمره، ثمَّ إنّ الله ضرب ذلك مثلاً لمن وثب علينا وهتك حرمتنا وظلمنا حقنا، فقال : هما بحريان بأمره، ثمَّ إنّ الله ضرب ذلك مثلاً لمن وثب علينا وهتك حرمتنا وظلمنا حقنا، فقال : هما بحسبان قال : هما في عذابي، قال : قلت : ﴿ وَٱلنَّجَمُ وَالشَجَرُ يَسْجُدَانِهُ مَعْنَا بِن مَعْنَا بَعْنَ مَنْ عَلَى مَعْنَا وَهُ على منا الله عنها بحسبان قال : هما في عذابي، قال : قلت : ﴿ وَٱلنَجَمُ وَٱلشَجَرُ يَسْجُدَانِهُ عال : النجم رسول الله يشيح ، والشجر أمير المؤمنين والائمة عند في وَالنتمان فقال : هما عنه عنه بي عال المؤمنين والائمة عنهما الله طرفة عن ، قال : النجم رسول الله يشيح ، والسجر أمير المؤمنين والائمة عنهما الله على عن ، قال : النجم رسول الله يشيح ، والسجر أمير المؤمنين والائمة عنهما ، وقال : الموفة عنهما الله عنه ، قال : النجم رسول الله يشيح ، والميزات وقال : السماء رسول الله يشيح قبضه الله ، وفي ين ميزات والميزات وقال : السماء رسول الله يشيح في في أبر في في أبر أمير المؤمنين نصبه لهم من بعده، قلت : ﴿ أَلَّ تَطْغَوْا في الإمام بالعصيان والخلاف، قلت : ﴿ وَأَقِيمُوا ألَوْزَن بِٱلْقِسْطِ وَلا يُعْرَرُوا ألْمِيزَانَهُ قال : لا تطغوا في الإمام بالعميان والخلاف، قلت : ﴿ وَأَقِيمُوا ألَوْزَن بِٱلْقِسْطِ وَلا يُحْسُونُ أَلْمِيزَانَهُ قال : أبي نعمتي تكم ماله منه من عمده، قلت : قوله : في ألموا ألْوَزَن بَالَعْمَانَ عان الله والنه المام بالعميان والخلاف، قلت : ﴿ وَأَقِيمُوا ألَوْرَن بِأْتُوا ألْمُوا ألْمُوا ألْمِيزَانَهُ قال : الله ماله على العاد ولا تبخسوه من حقه، قلت : قوله : في في أي مام بالعدان والمام بالعلى في مام مالمي والمالمام بالعال ولا تبخسوه من حقه، قلت : قوله : أي في مي مام مام مام باله مام ماما ماما مام ماما ماما ماميامي في مامي في ماما مامما مامه مام مام مام

١٣ – **كنز؛** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد النوفليّ عن محمّد بن عبد الله بن مهران عن محمّد بن خالد البرقيّ عن محمّد بن سليمان قال : قلت لأبي عبد الله ﷺ ما معنى قوله تعالى : ﴿وَيَلْ لِحُلِ هُمَزَةِ لَمُزَةٍ كَمَزَةٍ قال : الّذين همزوا آل محمّد حقّهم ولمزوهم وجلسوا مجلساً كان آل محمّد أحقّ به منهم<sup>(٤)</sup>.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: الهمز: الغمز، والضغط والنخس والدفع والضرب والعضّ والكسر، والهمزة: الغمّاز، وقال: اللمز: العيب، والإشارة بالعين ونحوها والضرب، والدفع، وكهمزة: العيّاب للنّاس، أو الّذي يعيبك في وجهك، والهمزة من يعيبك في الغيب، وما ذكره غِيْبَيْلاٍ قريب من بعض تلك المعاني.

- مجمع البيان، ج ٤ ص ١٠٦.
   (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٥٩ ح ١٤٨ من سورة المائدة.
   (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦١٣ في تأويل سورة الرحمن، الآية: ٩.
  - ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٨١٩.

١٤ – كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن يونس عن محمّد بن سنان عن محمّد بن النعمان قال : سمعت أبا عبد الله عظيمًة يقول : إنّ الله عَرَيَجَة لم يكلنا إلى أنفسنا ولو وكلنا إلى أنفسنا لكنّا كبعض النّاس، ولكن نحن الّذين قال الله عَرَيَجَة : ﴿أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُرُ ﴾<sup>(1)</sup>.

١٥ – **فر:**عبيد بن كثير بإسناده عن جعفر بن محمد ﷺ في قول الله تعالى : ﴿وَلَا نَقْتُلُوَّأَ أَنفُسَكُمُ ﴾ قال: أهل بيت نبيكم ﷺ <sup>(٢)</sup>.

**بيان:** إنّما أول ﷺ قتل الأنفس بقتلهم ﷺ لأنّهم أسباب للحياة الجسمانيّة والروحانيّة، فهم بمنزلة أنفس النّاس، أو لأنّ قتلهم سبب لهلاكهم الصوريّ والمعنويّ، فكأنهم قتلوا أنفسهم.

الا - كا: عليّ بن محمّد عن عليّ بن العبّاس عن الحسن بن عبد الرحمان عن عاصم بن حميد عن أبي حمزة عن أبي جعفر عليّ قال: قلت له: إنّ بعض أصحابنا يفترون ويقذفون من خالفهم، فقال: الكفّ عنهم أجمل، ثمَّ قال: والله يا أبا حمزة إنّ النّاس كلّهم أولاد بغايا ما خلا شيعتنا، قلت: كيف لي بالمخرج من هذا؟ فقال لي : يا أبا حمزة كتاب الله المنزل يدل ما خلا شيعتنا، قلت: كيف لي بالمخرج من هذا؟ فقال لي : يا أبا حمزة كتاب الله المنزل يدل عليه إن الله تبارك وتعالى جعل الله عنهم أجمل، ثمَّ قال: والله يا أبا حمزة كتاب الله المنزل يدل ما خلا شيعتنا، قلت: كيف لي بالمخرج من هذا؟ فقال لي : يا أبا حمزة كتاب الله المنزل يدل عليه إن الله تبارك وتعالى جعل لنا أهل البيت سهاماً ثلاثة في جميع الفيه، ثمَّ قال بَرْتَنْ ن : في في أمَّمَ أولا من كلّهم أولا من يدل وأمَّمَنا، فقال أي ين الله تبارك وتعالى جعل لنا أهل البيت سهاماً ثلاثة في جميع الفيه، ثمَّ قال بَرْتَنْ ن : في في أمَّمَ أن ألله تبارك وتعالى جعل لنا أهل البيت مهاماً ثلاثة في جميع الفيه، ثمَّ قال بَرْتَنْ ن : وأبَنْ ين وأبَنْ ين في من من وأمَّمَن من توقو فأنَ يلَه مُعْسَمُ وللرَّمُول ولذي ألفُري في جميع الفيه، ثمَّ قال بَرْتَنْ ن وأبَن عن عامم من من أن ألله تبارك وتعالى جعل لنا أهل البيت مهاماً ثلاثة في جميع الفيه، ثمَ قال بَرْتَنْ وأبَن ين في أمَّمَ أن أنه عن أما عن أو ما الخص والفي، وقد حرّمناه على جميع النّاس ما خلا شيعتنا، والله يا أبا حمزة ما من أرض تفتح ولا خمس يخمس فيضرب على شيء منه إلا كان حراماً على من يصيبه فرجاً كان أو مالاً، ولو قد ظهر الحق لقد بيع الرَّجل الكريمة عليه نفسه فيمن لا يري من يصيبه فرجاً كان أو مالاً، ولو قد ظهر الحق لقد بيع الرجل الكريمة عليه نفسه فيمن لا يري من يصيبه فرجاً كان أو مالاً، ولو قد ظهر الحق لقد بيع الرجل الكريمة عليه نفسه فيمن لا يري ما من يريد حتى أن الم منهم أو مالاً، ولو قد ظهر الحق لقد بيع الرجل الكريمة عليه نفسه فيمن لا يرى من يصيبه فرجاً كان أو مالاً، ولو قد ظهر الحق لقد بيع ولا حجة، قلت : قوله بَرْتَمَ في من يرب من يرب يرما إلى شيء من من يرب في ما يرمان الرحل منهم لي أو مالاً، ولو قد ظهر الحق ولا حبة ولا حبة، قلت : قوله بَرْتَمَ فل مَرْشَ مان الرحل منهم ليمر مان ما علم ولا حل ولا حق ولا حبة، أو ما ما ما ملى ما ماله وي ما ماله وي ما ما ما ما م

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥١٩.
- (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٠٢ ح ٩٠. ورواه العامة عن ابن عباس كما في شواهد التنزيل للحافظ الحسكاني ص ١٤٢. [النمازي].
  - (٣) روضة الكافي، ص ٦٩٧ ح ١٢.
    (٤) سورة الأنفال، الآية: ٤١.

إمام، ونحن نتربّص بهم مع ما نحن فيه من الشدّة أن يصيبهم الله بعذاب من عنده، قال: هو المسخ، أو بأيدينا وهو القتل، قال الله بَتَكَلَّ لنبيّه ﷺ قل: ﴿ فَتَرَبَّصُوَا إِنَّا مَعَكُم تُتَرَبِّصُونَ﴾ والتربّص: انتظار وقوع البلاء بأعدائهم<sup>(1)</sup>.

بيان: قوله: يفترون، أي عليهم ويقذفونهم بأنّهم أولاد زنا، فأجاب عليم الله يبني الهم ترك التقيّة، لكنّ لكلامهم محمل صدق، قوله: كيف لي بالمخرج أي بم أستدلّ وأحتج على من أنكر هذا؟ قوله: فيضرب على شيء منه: يحتمل أن يكون من قولهم: ضربت عليه خراجاً: إذا جعلته وظيفة، أي يضرب على شيء منه: يحتمل أن يكون من قولهم: ضربت عليه خراجاً: إذا جعلته وظيفة، أي يضرب على شيء منه: يحتمل أن يكون من قولهم: ضربت عليه مواء أخذوها على وجه الخمس أو غيره أو من قولهم: ضرب بالمذرج أي بالمخرج أي بم أستدلّ وأحتج مواجاً: إذا جعلته وظيفة، أي يضرب على شيء منه: يحتمل أن يكون من قولهم: ضربت عليه مواء أخذوها على وجه الخمس أو غيره أو من قولهم: ضرب بالقداح: إذا ساهم بها وأخرجها، فيكون كناية عن القسمة. قوله عليم الإمام أو من يأذن له من أصحاب الخمس والخرجها، فيكون كناية عن القسمة. قوله عليم لامام أو من يأذن له من أصحاب الخمس والخرجها، فيكون كناية عن القسمة. قوله عليم لامام أو من يأذن له من أصحاب الحمس والخرجها، فيكون كناية عن القسمة. قوله عليم الإمام أو من يأذن له من أصحاب الحمس والخرجها، فيكون كناية عن القسمة. قوله عليم الإمام أو من يأذن له من أصحاب الخمس والخراج والغنائم المخالف الذي تولد من هذه الأموال مع كونه عزيزاً في نفسه، كريماً في موق المزاد، ولا يزيد أحد على ثمنه لهوانه وحقارته عندهم، هذا إذا وئ بالزاء المعجمة موق المزاد، ولا يزيد أحد على ثمنه لهوانه وحقارته عندهم، هذا إذا قرئ بالزاء المعجمة موق المزاد، ولا يزيد أحد على ثمنه لهوانه وحقارته عندهم، هذا إذا قرئ بالزاء المعجمة موق المزاد، ولا يزيد أحد على ثمنه لهوانه وحقارته عندهم، هذا إذا قرئ بالزاء المعجمة لموق المزاد، وبالزاء المعجمة ليضا يرجع إلى هذا المعنى، وبعض الأفاضل قرأ: بيّع على موق المزاد، والمعلي ونصب والكريمة ليخان منه ولا لبيع، وجعل (نفسه) علم موله بالغار مراء بينها بالمزاء، ومعن أذا لمعنى، وبعض الأفاضل قرأ: بيّع على المعلوم من التفعيل ونصب والكريمة ليضا يرجع إلى هذا المعنى، وبعض الأفاض قرأ: بيّع على ما في أكثر النسخ، في أذا لمخالف يبيع نفسه للفداء، وما ذكرنا أظهر كما لا يخفى.

قوله عليم الم يتسبق : ليفتدي بجميع ماله، أي ليفك من قيد الرّقية فلا يتبسّر له ذلك، لعدم قبول الإمام عليم الله ذلك منه قوله تعالى : ﴿ هَلْ نَرَبَعُمُونَ بِنَاكَهُ أي تنتظرون ﴿ إِلَا إِحْدَى ٱلْحُسَبَيَةِ ﴾ أي إلا إحدى العاقبتين اللّتين كلّ منهما حسنى العواقب، وذكر المفسّرون أنّ المراد بهما النّصرة والشّهادة، ولعلّ الخبر محمول على أنّ ظاهر الآية متوجّه إلى هؤلاء، وباطنها إلى الشّيعة في زمان عدم استيلاء الحق، فإنّهم أيضاً بين إحدى الحسنيين : إمّا الموت على الحق، أو إدراك ظهور الإمام وغلبته، ويحتمل أن يكون المراد أنّ نظير مورد الآية وشبيهها جار في الشّيعة وما يقاسون من الشدائد من المخالفين . قوله تعالى : ﴿ وَنَحْنُ بَكَرَبَعُ أي نحن أيضاً ننتظر فيكم إحدى السوئتين : ﴿ أَن يُعِيبَكُمُ أَلَقَهُ بِعَذَابٍ مِنَ عِنسَدِوهِ أي بقارعة ونازلة من السّماء، وعلى تأويله عليه المسخ قار بعذاب بأيدينا، وهو القتل في زمن استيلاء الحق .

وفي قوله بَجْرَيْنٌ : ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَأَخْتُلِفَ فِيوْلَهُ قَالَ: اختلفوا كما اختلفت

(۱) روضة الكافي، ص ۸۰۷ ح ٤٣١.

هذه الأُمّة في الكتاب، وسيختلفون في الكتاب الّذي مع القائم الّذي يأتيهم به حتّى ينكره ناس كثير فيقدمهم فيضرب أعناقهم. وأمّا قوله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَلَوَلَا كَتَمِلَهُ ٱلْفَصَّلِ لَقَضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّ الظَّلْلِمِينَ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيـمٌ ﴾ قال: لولا ما تقدّم فيهم من الله عزّ ذكره ما أبقى القائم منهم واحداً. وفي قوله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَالَذِينَ يُمَدَقُونَ بِبَوْرِ الذِينِ ﴾ قال: بخروج القائم غليبًهُ وقوله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَاللَّهُ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْرِكِينَ ﴾ قال: يعنون بولاية عليّ غليبًة عليّ غليبًهُ

وقوله ﷺ : ﴿وَقُلْ جَاءَ ٱلْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ ﴾ قال: إذا قام القائم ﷺ ذهبت دولة الباطل<sup>(1)</sup>.

**بيان: ق**وله تعالى: ﴿ لَ مَا أَسْتَلَكُمْ عَلَيْهِ ﴾ أي على القرآن، أو على تبليغ الوحي.

قوله تعالى: ﴿مَا أَنَا مِنَ الْتُكْلِمِينَ ﴾ أي من المتصنّعين بما لست من أهله على ما عرفتم من حالي فأنتحل النبوّة وأتقوّل القرآن، وعلى تفسيره: فأقول في أمير المؤمنين عَلَيْهُ ما لم يوح إليّ أَن هُوَ ﴾ أي القرآن، وعلى ما فسّره عَلَيْهُ: أميرالمؤمنين عَلَيْهُ، أو ما نزل من القرآن فيه صلوات الله عليه فلاً ذِكَرٌ ﴾ أي مذكر وموعظة فلِعَكَمِين ﴾ أي للثقلين فولَنقلَنَ نَبَاًمُ ﴾ أي نبأ القرآن وهو ما فيه من الوعد والوعيد، أو صدقه أو نبأ الرسول عَنْهُ وصدقه فيما أتى به وعلى تفسيره عَليه في ذنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه وصدقه وعلوّ شانه، أو نبأ القرآن وصدقه فيما أخري القرآن أو عند ظهور الإسلام، وعلى تفسيره عَليَهُ: عند خروج القائم صلوات الله عليه.

قوله تعالى: ﴿لَوَلَا كَلَمَةُ ٱلْمَصَّلِ ﴾قال البيضاويّ: القضاء السابق بتأجيل الجزاء، أو العِدة بأن الفصل يكون يوم القيامة ﴿لَقُضِيَ بَيْنَهُمَر ﴾ بين الكافرين والمؤمنين أو المشركين وشركائهم(<sup>٢)</sup>.

قوله على العربية المحمين المحمين المحمين المعامية المحمين القيامة المحمين المحمي المحمين ا مين المحمين المحميين المحمين المحميين المحمين المحميين المحمين ال

قوله غليظة ذهبت دولة الباطل فعلى تفسيره التعبير بصيغة الماضي لتأكيد وقوعه وبيان أنّه لا ريب فيه فكانّه قد وقع .

روضة الكافي، ص ٨٠٨ ح ٤٣٢.
 (٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩٠.

١٩ - كا: بهذا الإسناد عن الحسن عن منصور عن حريز بن عبد الله عن الفضيل قال: دخلت مع أبي جعفر ظيم المسجد الحرام وهو متكئ عليّ فنظر إلى النّاس ونحن على باب بني شيبة فقال: يا فضيل هكذا كان يطوفون في الجاهليّة، لا يعرفون حقاً ولا يدينون ديناً، يا فضيل انظر إليهم مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم من شير قلية من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ أَفَنَ بَمَشِى ثُكِبًا عَلَى وَجْهدٍ أَهَدَى آمَن بَشِي سَوِيًا عَلَ صِرَطٍ تُسْتَقِيمُ وحوههم، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ أَفَن بَمَشِى ثُكِبًا عَلَى وَجْهدٍ، أَهَدَى آمَن بَشِي سَوِيًا عَلَ صِرَطٍ تُسْتَقِيمُ ويعني والله عليًا عليكا هذه الآية : ﴿ أَفَن بَمَشِى ثُكِبًا عَلَى وَجْهدٍ، أَهَدَى آمَن بَشِي سَوِيًا عَلَ صِرَطٍ تُسْتَقِيمُ وحوههم لعنهم الله من خلق مسخور بهم، مكبّين على وجوههم، ثمّ تلا هذه الآية : ﴿ أَفَن بَمَشِي ثُولُوهُ أَلَيْ يَنْ عَلَى مِرَطٍ تُسْتَقِيمَ فَيْن والله عليا والله علياً عَلَيْ إلى الما مير ويعني والله عليا والله عليا فضيل لم الله عز ذكره حاج غيركم، علي علي علي علي علي الله عز ذكره حاج غيركم، ولا ينفي القيق إلا مندى والله يا فضيل ما لله عز ذكره حاج غيركم، ولا ينفي الذوب إلا لكم ولا يتقبّل إلا منكم، وإنكم لأهل هذه الآية : ﴿ إذ بَن تَعْر على ألم عز فلي ولا ينهم أنه منكم من وإنه يا فضيل ها الله عز ذكره ما عز ولا ينفي الله ولا ينهم الذوب إلا لكم ولا يتقبل إلا منكم، وإنكم لأهل هذه الآية : ﴿ أَنَ مَنْ يَعْوَى أَسَلَ مَن من عنو ينها منهم الله من عنه والله يا فضيل ما الله عز ذكره ما عنهم ولا ينهم منهم الذوب إلا لكم ولا يتقبل إلا منكم، وإنكم لأهل هذه الآية : ﴿ أَنْمَ تَشْوَى أَنْ يَنْمَ مُنْهُوْنَ مَن منهم والله والله أمل هذه الآية أول منهم أول منهم أول منهم ما ما له منهم أله ما منهم أول منهم أول منهم أول منهم أول منهم أما من ما ما منهم أول منهم أول منهم أول منهم أول ما مالهم واله أول الميموا أول منهم أول أول منهم أول أول منهم أول

بيان: قوله: ﴿ فَلَمَّا رَأَةُ زُلْفَتُهُ قال المفسَّرون: أي ذا زلفة وقرب: ﴿ وَقِيلَ هَذَا الَّذِى كُنُتُم بِدِ تَدَّعُونَهُ أي تطلبون وتستعجلون، تفتعلون من الدعاء أو تدّعون أن لا بعث، من الدعوى وعلى تأويله عَلَيْ الضمير في المواضع راجع إلى أمير المؤمنين عَلَيَّلاً ، أي لمّا رأوا أمير المؤمنين عَلَيَّة ذا قرب ومنزلة عند ربّه في القيامة ظهر على وجوههم أثر الكآبة والانكسار والحزن فتقول الملائكة لهم مشيرين إليه هذا الذي كنتم بسببه تدّعون منزلته وتسمّيتم بأميرالمؤمنين وقد كان مختصاً به عَلَيَّة .

قوله عليم التم والله أهل هذه الآية . أي أنتم عملتم بمضمون صدر الآية لا مع التتمّة ، أو هذا الأمر متوجّه إليكم، فاعملوا بصدرها واحذروا آخرها .

٢٠ -عد: قال الصادق علي المعن آية في القرآن أولها ( يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَ الْمَنُولُةُ إِلاَ وَعَلَيْ بِن أَبِي طَالَبَ عَلَيْتُهَا أَمَيرها وقائدها وشريفها وأولها، وما من آية تسوق إلى الجنّة إلا وهي في الغي في النبيّ والائمة علي المناعين وأسياعهم وأتباعهم، وما من آية تسوق إلى النار إلا وهي في أعدائهم والنبيّ والمنتقاطين والمناعين في أعدائهم وأتباعهم، وما من آية تسوق إلى النبيّ والائمة علي في أعدائهم وأتباعهم، وما من آية تسوق إلى الجنّة إلا وهي في أعدائهم والنبيّ والائمة علي المنتقال إلا وهي في أعدائهم والنبيّ والنبيّ والائمة علي المناعين وأيتاعهم، وما من آية تسوق إلى النبيّ والائمة علي الله والمي أي في أعدائهم وأتباعهم، وما من آية تسوق إلى النار إلا وهي في أعدائهم والمخالفين لهم، وإن كانت الآيات في ذكر الأولين، فما كان منها من خير فهو جار في أهل الشرّ (٢).

٢١ -قب: الشيرازيّ في كتابه بالإسناد عن الهذيل عن مقاتل عن محمّد بن الحنفيّة عن الحسن بن عليّ ﷺ في قوله تعالى : ﴿ فِي أَيِّ صُورَةِ مَّا شَاءَ رَكَبُكَ﴾ قال : صوّر الله يَجَرَعُكُ عليّ ابن أبي طالبﷺ في ظهر أبي طالب على صورة محمّدﷺ ، فكان عليّ بن أبي طالب

روضة الكافي، ص ٨٠٨ ح ٤٣٤.
 (٢) اعتقادات الصدوق، ص ١٠٤.

أشبه النّاس برسول الله عنه وكان الحسين بن عليّ أشبه النّاس بفاطمة وكنت أنا أشبه النّاس بخديجة الكبرى وقالوا : النداء من الله ثلاثة نداء من الله للخلق : نحو : (فناداهما ربهما) (وناديناه أن يا إبراهيم) (ونادينا من جانب الطور) والثاني نداء من الخلق إلى الله نحو : (ولقد نادانا نوح) (فنادى في الظلمات) (وزكريا إذ نادى ربه) (وأيوب إذ نادى ربه) والثالث : نداء الخلق للخلق نحو : (فنادته الملائكة) (فناداها من تحتها) (ينادونهم ألم نكن معكم) (ونادى أصحاب الجنة) (ونودوا أن تلكموا الجنة) (ونادوا يا مالك) ونداء النبيّ في ذريّته : (ربنا إننا سمعنا منادياً ينادي للإيمان)<sup>(1)</sup>.

٢٣ - كنز، محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين عن حميد بن الربيع عن جعفر بن عبد الله المحمّدي عن كثير بن عيّاش عن أبي الجارود عن أبي عبد الله عليّ في قوله بَرَكُل مِن قَلْبَرْبِ في جَوْفِرْ في قال : قال عليّ بن أبي طالب عليّ في قوله بَرَكُل مِن عبد من هما معيد الله ممّن المتحن قلبه للايمان إلا وهو يجد مودّتنا على قلبه فهو يودّنا، وما من عبد من عبيد الله ممّن امتحن قلبه للايمان إلا وهو يجد مودّتنا على قلبه فهو يودّنا، وما من عبد من عبيد الله ممّن امتحن قلبه للايمان إلا وهو يجد بغضنا على قلبه فهو يبغضنا، فأصبحنا نفرح بحب عبيد الله ممّن امتحن قلبه للايمان إلا وهو يجد بغضنا على قلبه فهو يبغضنا، فأصبحنا نفرح بحب عبيد الله ممّن سخط الله عليه إلا وهو يجد بغضنا على قلبه فهو يبغضنا، فأصبحنا نفرح بحب عبيد الله ممّن سخط الله عليه إلا وهو يجد معننا على قلبه فهو يبغضنا، فأصبحنا نفرح بحب في نارحمة قد فتحت له، وأصبح مبغضنا على شفا جرف من النّار، فكان ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنّم، فهنيئاً لأهل الرّحمة رحمتهم، وتعساً لأهل النّار، فكان ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنّم، فهنيئا لاهل الرّحمة رحمتهم، وتعساً لأهل النّار، فكان ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنّم، فهنيئا لأهل الرّحمة رحمتهم، وتعساً لأهل النّار، فكان ذلك الشفا قد انهار به في نار جهنّم، ومن يخضا ولا يجتمعان في قلب رجل أبداً، إنّ الله لم يجعل لرجل من هي نار جهنّم، ومن يحبّنا ومن يبغضا ولا يجتمعان في قلب رجل أبداً، إنّ الله لم يجعل لرجل من يستوي من يحبّنا ومن يبغضا ولا يجتمعان في قلب رجل أبداً، إنّ الله لم يجعل لرجل من وستوي من يحبّنا ومن يبغضا ولا يجتمعان في قلب رجل أبداً، إنّ الله لم يجعل لرجل من يستوي من يحبّنا ومن يبغضا على تلك المنزلة، نحن النجاء وأفراطنا أفراط الأنياء، وأنا قلبين في جوفه يحبّ بهذا ويبغض بهذا، أمّا محبّنا فيخلص الحب الحب لنا كما يخلوم الذهب وأنا ألامي الله من عمد من النار لا كدر فيه، ومبغضنا على تلك المنزلة، نحن النجاء وأفراطنا أفراط الأنياء، وأنا بالنرار لا كدر فيه، ومبغضا على تلك المنزلة، نحن النجاء وأفراطنا أفراط الأنياء، وأنا بالنار لا كدر فيه، ومنغنا على حلك المنزلة، نحن النجاء وأفراطنا أفراط الأنياء، وأنا بالنار لا كدر فيه، ومبغضا على من حان المي ما محن النجاء وأفراطنا أفراط الأنياء، وأنا بالنار لا كدر فيه، وأما أل في من حزب الفيمام من

- مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٥.
   (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٢١.
  - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٩.

٢٤ – وقال عليّ ﷺ : لايجتمع حبّنا وحب عدوّنا في جوف إنسان إنّ الله ﷺ يقول : (مَا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلٍ مِّن قَلْبَيْنِ فِي جَوَفِهِمُ؟<sup>(١)</sup>.

٢٧ – كَثَرَة محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد المالكيّ عن محمّد بن عيسى عن يونس عن خلف بن حمّاد عن أبي بصير قال: ذكر أبو جعفر عليما الكتاب الذي تعاقدوا عليه في الكعبة وأشهدوا فيه وختموا عليه بخواتيمهم، فقال: يا أبا محمّد إنّ الله أخبر نبيّه بما يصنعونه قبل أن يكتبوه، وأنزل الله فيه كتاباً، قلت: أنزل الله فيه كتاباً؟ قال: نعم، ألم تسمع قوله تعالى: ﴿سَتُكْنَبُ شَهَنَدَتُهُمَّ وَيُسْتَلُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

٢٨ - كاء أحمد بن مهران وعليّ بن إبراهيم جميعاً عن محمّد بن عليّ بن الحسن بن راشد عن يعقوب بن جعفر بن إبراهيم قال : كنت عند أبي الحسن موسى غليمًا إذ أتاه رجل نصرانيّ فسأله عن مسائل فكان فيما سأله أن قال له : أخبرني عن ﴿حمّ ٢٠ وَآلَكِتَكِ ٱلْمَبِينِ ٢٠ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيَـلَةٍ تُبَنَرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ٢٠ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُ أَمْرٍ حَكِمٍ ٢٠ تَفسيرها في الباطن؟

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٩.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٣٩.
  - (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٣٩.

فقال: أمّا ﴿حَدَّ﴾ فهو محمّد ﷺ، وهو في كتاب هود الّذي أنزل عليه، وهو منقوص الحروف، وأمّا الكتاب المبين فهو أمير المؤمنين ﷺ، وأمّا الليلة ففاطمة ﷺ، وأمّا قوله: ﴿فِيهَا يُفَرَقُ كُلُ أَمَرٍ حَكِيرٍ﴾ يقول: يخرج منها خير كثير فرجل حكيم، ورجل حكيم، ورجل حكيم إلى آخر الخبر بطوله<sup>(۱)</sup>.

۲۹ – فس: سعيد بن محمّد عن بكر بن سهل عن عبد الغنيّ بن سعيد عن موسى بن عبد الرّحمان عن ابن جريح عن عطا عن ابن عبّاس في قوله تعالى : ﴿ مَنْ عَمِلَ صَلِحًا فَلِنَفَسِهِ ﴾ يريد المؤمنين ﴿وَمَنَ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا ﴾ يريد المنافقين والمشركين ﴿ ثُمَّ إِلَى رَبِّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ يريد إليه تصيرون<sup>(۲)</sup>.

٣٠ - كنز: روي عن البرقي عن أحمد بن النّضر عن أبي مريم رفعه إلى أبي جعفر وأبي عبد الله بينية وأبي أبي جعفر وأبي عبد الله بينية قالا : لمّا نزلت على رسول الله في فتر فما كُنتُ بِدْعَا مِنَ ٱلرُّسُلِ وَمَا آذَرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ مِ يعني في حروبه قالت قريش : فعلى ما نتبعه وهو لا يدري ما يفعل به ولا بنا؟ فأنزل الله : ﴿ إِنَّا فَتَحَا لَكُنتُ بَدِعَا مِ مَن الرُّسُلِ وَمَا آذَرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ مَ يعني في حروبه قالت قريش : فعلى ما نتبعه وهو لا يدري ما يفعل به ولا بنا؟ فأنزل الله : ﴿ إِنَّا فَتَحَا لَكُنتُ الرُّسُلِ وَمَا آذَرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ مَ يعني في حروبه قالت قريش : فعلى ما نتبعه وهو لا يدري ما يفعل به ولا بنا؟ فأنزل الله : ﴿ إِنَّا فَتَحَا لَكُنتُ مَ يَدِيني في حروبه قالت قريش : فعلى ما نتبعه وهو لا يدري ما يفعل به ولا بنا؟

وقالا: قوله: ﴿إِنَّ أَنَّبِعُ إِلَّا مَا يُوَخَنَ إِلَيَّ﴾ في عليّ، هكذا نزلت<sup>(٣)</sup>.

٣١ - كنز، روي مرفوعاً عن ابن أبي عمير عن حمّاد عن الحلبي قال: قرأ أبو عبد الله عليمية، روي مرفوعاً عن ابن أبي عمير عن حمّاد عن الحلبي قال: قَفْظَعُوْ اللهُ عَلَيْتُهُ وَاللّهُ عَلَيْ الْمَاسَمَةُ اللهُ عَلَيْتُهُ الْمَاسَمَةُ وَاللّهُ عَلَيْ الْمَاسَمَةُ اللّهُ عَلَيْ الْمَاسَمَةُ اللهُ قَالَ: اللّذِينَ وَأَقْلَيْكَ اللّذِينَ وَتَفْظَعُوْ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ المَاسَ ويني أُمية، ثم قرأ: ﴿ أَوْلَيْهَا اللّهُ المَسْمَعُمُ عن الدين ﴿ وَأَعْمَى أَسَدَمُهُ عن الوصي، ثم قرأ: ﴿ أَوْلَيْهَا اللّهُ اللهُ مَاسَمَةُ مَاسَمَةُ عَلَيْ وَأَعْمَى أَسَدَمُهُ عن الوصي، ثم قرأ: ﴿ أَنَّ اللّذِينَ المَنْهُ اللهُ مَعْدَ اللهُ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ عَلَى اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ أَعْدَرُوا عَلَى الْمَاسَمَةُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ اللّهُ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ مَوَا اللهُ مَعْنَ أَنْهُ مَاسَمَةُ وقالمَة مَعْنَ اللهُ مَعْنَ مَعْنَ وقال اللهُ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ مَعْنَ اللهُ مَعْنَ أَنْهُ أَمْ عَلَيْ وَاللَّهُ مَاسَمَةُ اللهُ وَاللَّهُ اللهُ مَعْنَ مَعْنَ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مَعْنَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ مَنْ اللهُ مَعْنَ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَيْ مَنْ اللهُ عَلَيْ عَلَى عَلْمُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ اللهُ الل اللهُ اللههُ اللهُ اللهُ

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٨٨ ح ٤ باب مولد الإمام الكاظم عنه .
- (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٦٩.
   (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٦٢.

٦٧ – باب / جوامع تأويل ما نزل فيهم ﷺ ونوادرها

نِي النَّارِ ﴾ أي أنَّ المتيقِّن كمن هو خالد في ولاية عدو آل محمّد وولاية عدو آل محمّد هي النار من دخلها فقد دخل النار . ثمّ أخبر سبحانه عنهم : ﴿وَسُقُوا مَاءً حَمِيمَا فَقَطَّعَ أَمَّمَاءَهُرَ ﴾ قال جابر : ثمّ قال أبو جعفر عَلِيَّلا : نزل جبرئيل بهذه الآية على محمّد عَظَيَ هكذا «ذلك بأنهم كرهوا ما أنزل الله» في عليّ افأحبط أعمالهم».

وقال جابر : سألت أبا جعفر عليم عن قول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿أَفَلَرُ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ فقرأ أبو جعفر : ﴿ٱلَذِبِتَ كَفَرُوا ﴾ حتّى بلغ إلى ﴿أَفَلَرُ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ ثمّ قال : هل لك في رجل يسير بك فيبلغ بك من المطلع إلى المغرب في يوم واحد؟ قال : فقلت : يابن رسول الله جعلني الله فداك ومن لي بهذا؟ فقال : ذاك أمير المؤمنين غليمًا ، ألم تسمع قول رسول الله : التبلغن الأسباب ، والله لتركبن السحاب ، والله لتؤتن عصا موسى ، والله لتعطن خاتم سليمان ، ثمّ قال : هذا قول رسول الله علي والله (<sup>(۱)</sup>.

٣٢ - كَنَوْء محمّد بن العبّاس عن محمّد بن أحمد عن عيسى بن إسحاق عن الحسن بن الحارث عن أبيه عن داود بن أبي هند عن ابن جبير عن ابن عبّاس في قوله بَمَوَكَنْ : ﴿ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطَحَمُ فَكَازَرُمُ فَآسَتَغَلَظُ فَآسَتَوَىٰ عَلَى شُوقِهِ. يُعَجِبُ ٱلزُّزَاعَ لِيَخِيظُ بِهِمُ ٱلكُفَارُ فَقال: قوله: ﴿ كَزَرَعٍ أَخْرَجَ شَطَحَمُ فَازَرَهُ فَاسَتَغَلَظُ فَآسَتَوَىٰ عَلَى شُوقِهِ. يُعَجِبُ ٱلزُّزَاعَ لِيخِيظُ بِهِمُ ٱلكُفَارُ فقال: قوله: ﴿ كَزَرَعٍ أَخْرَجَ شَطَحَمُ فَازَرَهُ فَاسَتَغَلَظُ فَآسَتَوَىٰ عَلَى شُوقِهِ. يُعَجِبُ ٱلزُّزَاعَ لِيخِيظُ بِهُمُ ٱلكُفَارُ فقال: قوله: ﴿ كَزَرَعِ أَخْرَجَ شَطَحَمُ فَازَرُهُ فَاسَتَغَلَظُ فَآسَتَوَىٰ عَلَى شُوقِهِ. يُعَجِبُ ٱلزُّزَاعَ لِيخِيظُ بِهُمُ ٱلكُفَارُ فقال: فَاسَتَعَلَنُهُ عَازَرَهُمُ فَعَازَهُ أَصَلَ الزرع عبد المطلب وشطأه محمّد فَقَابُ ويعجب الزرّاع عليّ بن أبي طالب غَلِيَنِينَ (٢).

بيان: شطاء، أي فراخه «فآزره» أي قواه ﴿فَآسَتَغْلَظَ ﴾ أي صار من الدقّة إلى الغلظ ﴿فَآسَتَوَىٰ عَلَىٰ شُوقِهِ ﴾ أي فاستقام على قصبه جمع ساق ﴿يُعَجِبُ ٱلزُّزَّاعَ ﴾ أي بقوّته وغلظه وحسن منظره، قال المفسّرون: هو مثل ضربه الله تعالى للصحابة قلّوا في بدء الإسلام ثمّ كثروا واستحكموا فترقًى أمرهم بحيث أعجب الناس، وعلى ما ذكره عَلِيَهِ التمثيل للرسول عَنْهُ والذين معه من أهل بيته، فكان ابتداء أمرهم من عبد المطّلب، وكانت قوّة أمرهم وتمامه بعليّ عَلِيَهُ

٣٣ - كنز محمّد بن العبّاس عن جعفر بن محمّد العلويّ عن عبد الله بن محمّد الزيّات عن جندل بن والق عن محمّد بن يحيى عن غياث بن إبراهيم عن جعفر بن محمّد عنه قال : قال رسول الله عنه أنا سيّد الناس ولا فخر ، وعليّ سيّد المؤمنين اللّهمّ وال من والاه ، وعاد من عاداه ، فقال رجل من قريش : والله لايالو يطري ابن عمّه ، فأنزل الله سبحانه : ﴿وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ إِنَّ مَا سَلَ سَاحِبُكُرُ وَمَا غَوَىٰ إِنَ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ إِنَ عَمَه ، فأنزل الله سبحانه : ﴿وَالنَّجْدِ إِذَا ابن عمّه فإن هُوَ إِلَا وَتَى يُوَىٰ فَيْ وَمَا يَنطِقُ عَنِ الْمُوَىٰ إِنِ عَمَه ، فأنزل الله سبحانه : المواه في

- (1) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٥٦٧ في تأويل سورة محمد.
  - ۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۸۱.
- (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٠١ في تأويل سورة النجم.

٣٤ – كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن أحمد بن محمّد عن أحمد بن خالد عن محمّد بن خالد الأزديّ عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر غليّتَا في قوله لَبَرَيَنِكَ : ﴿وَالنَّجْرِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ ما فتنتم إلا ببغض آل محمّد إذا مضى ﴿مَا ضَلَ مَاحِبُكُرَ ﴾ بتفضيله أهل بيته، إلى قوله : ﴿إِنَّ هُوَ إِلَا وَمَنَّ يُومَىٰ ﴾<sup>(1)</sup>.

**بيان؛** ما فتنتم ظاهره أنَّه تنزيل، ويحتمل أن يكون تأويلاً بأن يكون النجم كناية عن الرسول ﷺ، وهويّه عن وفاته، ففيه إيماء إلى افتتانهم بذلك بقرينة ما بعده.

٣٥ – كنز؛ محمّد بن العبّاس عن أحمد بن القاسم عن منصور بن العبّاس عن داود بن الحصين عن الفضل بن عبد الملك عن أبي عبد الله غليتي قال: لمّا أوقف رسول الله عنهم أمير المؤمنين يوم الغدير افترق النّاس ثلاث فرق، فقالت فرقة: ضلّ محمّد وفرقة قالت: غوى، وفرقة قالت: بهواه يقول في أهل بيته وابن عمّه، فأنزل الله سبحانه: ﴿وَالنَّجَمِ إِذَا هَوَىٰ ﴾ الآيات<sup>(٣)</sup>.

**بيان:** غضبه عزّ، أي سبب لعزّة الدين وغلبته، ورضاه عن أحد حكم بإيمانه أو حكمة، فهو العزيز الحكيم.

۳۷ - کنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسي عن يونس عن ابن

(1) - (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٠١ في تأويل سورة النجم.
 (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٠٢.

٦٧ – باب / جوامع تأويل ما نزل فيهم 🎉 ونوادرها

خارجة عن يعقوب بن شعيب عن أبي عبد الله ﷺ في قوله ﷺ : ﴿سَنَفَرُغُ لَكُمْ أَيَّهُ النَّفَلَانِ﴾ قال: الثقلان نحن والقرآن<sup>(1)</sup>.

٣٨ - كمتر: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن الحميريّ عن السنديّ بن محمّد عن أبان عن زرارة قال: سألت أبا جعفر غليَّ عن قول الله بَخْرَيَكُ : ﴿سَنَفْرُغُ لَكُمْ آيَةُ النَّفَلَانِ﴾ قال: كتاب الله ونحن<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** المشهور بين المفسّرين أنّ المراد بالثقلين في تلك الآية الجنّ والإنس، والمعنى سنتجرد لحسابكم ولجزائكم يوم القيامة، وعلى تأويله المراد بالثقلين القرآن وأهل البيت غليَبَيْلا كما مرّ، والمعنى سنفرغ لسؤال الخلق لكم والانتقام ممّن لم يرع حقّكم.

٣٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن حميد بن زياد عن الحسن بن سماعة عن ابن محبوب عن الأحول عن سلام بن المستنير عن أبي جعفر عليّتَن في قوله ليَمَوّيَن : ﴿ أَعْلَمُوَا أَنَّ اللَّهَ يُحَيِّ ٱلأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا ﴾ يعني بموتها كفر أهلها، والكافر ميّت فيحييها الله بالقائم، فيعدل فيها فتحيى الأرض ويحيى أهلها بعد موتهم<sup>(٣)</sup>.

٤ - كنز: محمد بن العبّاس عن أبي الأزهر عن الزبير بن بكّار عن بعض أصحابه قال :
 قال رجل للحسن ظليتًا : إنّ فيك كبراً، فقال : كلا، الكبر لله وحده، ولكن فيّ عزّة، قال الله تعالى :
 وَوَلِلَهِ ٱلْعِـزَةُ وَلِرَسُولِهِ. وَلِلْمُؤْمِنِينَ (<sup>3)</sup>.

13 - كَنْزُه جاء في تفسير أهل البيت عَنْدَا عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي جعفر عَنْدَ في قوله بَحْمَال : هذا وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِدًا فَال : يعني بهذه الآية إبليس اللّعين خلقه وحيداً من غير أب ولا أمّ، وقوله : ﴿وَجَمَلْتُ لَمُ مَالا مَمْدُونا في يعني هذه الذولة إلى يوم الوقت المعلوم يوم يقوم القائم ﴿وَبَنِينَ شُهُونا في لوله : ﴿كُلَاً إِنَّهُ كَانَ لَاَيْبَنَا عَنِدَا في يقول : معانداً للأثمة، يدعو إلى غير سبيلها ويصد النّاس عنها، وهي آيات الله، وقوله : ﴿مَاتَ الله، وقوله : ﴿مَاتَ الله، وقوله : ﴿مَاتَ معنوم القائم ﴿وَبَنِينَ شُهُونا في لوله : ﴿كُلَاً إِنَّهُ كَانَ لَاَيْبَنَا عَنِدا في يقول : معانداً للأثمة، يدعو إلى غير سبيلها ويصد النّاس عنها، وهي آيات الله، وقوله : ﴿مَاتَرُوفَتُه معانداً للأثمة، يدعو إلى غير سبيلها ويصد النّاس عنها، وهي آيات الله، وقوله : ﴿مَاتَرُوفَتُه معانداً للأثمة، يدعو إلى غير سبيلها ويصد النّاس عنها، وهي آيات الله، وقوله : ﴿مَاتَرُوفَتُه معانداً للأثمة، يدعو إلى غير سبيلها ويصد النّاس عنها، وهي آيات الله، وقوله : ﴿مَاتَرُوفَتُه معنوا أبو عبد الله علي المعلوم يوم يقوم القائم ووَنَعْنَ شُودًا في النار من نحاس يحمل عليه حبتر ليصعده معوداً في النار من نحاس يحمل عليه حبتر ليصعده معوداً في النار من نحاس يحمل عليه حبتر ليصعده معودا في فاذا رفتهما عادتا، فلا يزال كارها، فإذا ضرب بيديه على الجبل ذابتا حتى تلحقا بالركبتين، فاذا رفتهما عادتا، فلا يزال كارها، فإذا ضرب بيديه على الجبل ذابتا حتى تلحقا بالركبتين، فاذا رفتهما عادتا، فلا يزال كارها، فإذا ضرب بيديه على الجبل ذابتا حتى تلحقا بالركبتين، فاذا رفتهما عادتا، فلا يزال كارها، فإذا ضرب يديه على الجبل ذابتا حتى تلحقا بالركبتين، فاذا رفتهما عادتا، فلا يزال كارها، فإذا ضرب بيديه على الجبل ذابتا حتى تلحقا بالركبتين، فاذا رفتهما عادتا، فلا يزال كان في نفله، وقوله : ﴿نَائَمَةُ عَلَنَهُ في قال الله، وقوله : هذا أينه أي أي كان في موله في في فلهم، ماته قال الله تعالى : ﴿مَاتُمُوليه سَنَرَ في أله واله في في نفسه، واد على ماله السرق والغرب ويتبين حاله، والما المرق مالم وي وي في أله معنو في في ما ما اله واله في حيل في سوله، أول اله ماله منه ما قاله الله واله في ماله وي ما ما السرق والغرب ويتبي في ما هذا أله ما المرق والغرب ويتبي ما ما ما وي ما ما ما مار

- (١) (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦١٦. (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٣٨.
  - (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٧٠.

قال: قوله: ﴿ كَلَيْهَا يَسْعَةَ عَثَرَ ﴾ أي تسعة عشر رجلاً فيكونون من النّاس كلّهم في الشرق والغرب. وقوله: ﴿ مَنَا جَعَلْنَا أَحْكَبَ النَّارِ إِلَّا مَلَتَهِكَةٌ ﴾ قال: فالنّار هو القائم ﷺ الّذي أنار ضوؤه وخروجه لأهل الشرق والغرب، والملائكة هم الّذين يملكون علم آل محمّد صلوات الله عليهم.

وقوله : ﴿مَا جَمَلَنَا عِدَّتَهُمْ إِلَّا فِتَنَهُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا ﴾قال : يعني المرجئة، وقوله : ﴿لِبَسَتَيْفِنَ ٱلَذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾قال : هم الشيعة، وهم أهل الكتاب، وهم الذين أوتوا الكتاب والحكم والنبوّة، وقوله : ﴿وَيَزَدَادَ ٱلَذِينَ مَامَنُوا إِبِنَنَا وَلَا يَزَنَابَ ٱلَذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ أي لا يشكّ الشيعة في شيء من أمر القائم عَلَيَتَنِي وقوله : ﴿وَلِيَقُولَ ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهم مَهَنَى كُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ أي لا يشكّ الشيعة في شيء من أمر القائم عَلَيَتَنَا وقوله : ﴿وَلِيَقُولَ ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهم مَهَنَى كُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ أي لا يشكّ الشيعة في شيء من أمر القائم عَلَيَتَنَا وقوله : ﴿وَلِيَقُولَ ٱلَذِينَ فِي قُلُوبِهم مَهَنَى كُوتُوا ٱلْكِنَبَ ﴾ أي لا يشكّ الشيعة وضعفاءها ﴿وَٱلْكَفَرُونَ مَاذَا أَرَادَ والقائم عَلَيْتَنَا مَنَكَلًا كُوتُولَ اللَذِينَ فِي قُلُوبِهم مَهَنَى كُنَا لَهُ مِن يَثَاءً وَالْكَفَرُونَ عاذا والكافر يشكّ من يَثَاءً في فقال الله يَتَمَرَينَ لهم : ﴿كَذَئِكَ يُعِنِلُ ٱللَهُ مَن يَثَاءً وَبَهَدِى مَن يَثَاءً في فالمؤمن يسلّم، والكافر يشكّ، وقوله : ﴿وَلَيَقُولَ اللَذِينَ فِي قُلُوبِهم مَهَنَ كَفَرُونَ كَاللَهُ مَن يَثَاءً وقوله الله الله الله يَتَوَيَقُولُ اللهِ الله عام الله الله عالمومن يسلّم، والكافر يشك، وقوله : ﴿وَلا يَعَارُ جُنُوبَ يُعَانَ الله يَتَوَيَوْنَ اللَذِينَ عَامَةُ مَن يَثَاءً مَن يَثَوَ

ولامَن مَنَة مِنكُونَ بَنَقَدَم أَوْ بَنَائَمَ فَقَال : يعني اليوم قبل خووج القائم عَنْ مَن شاء قبل الحق وتقدّم إليه، ومن شاء تأخر عنه، وقوله : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَمَبَتْ رَمِينَةُ ﴿ ﴾ إِلَا أَسْمَبَ آلَتِينِ ﴾ قال قال : هم أطفال المؤمنين، قال الله تعالى : ﴿وَأَنْبَتَهُمْ ذَيَّتَهُم بِإِيمَنِ أَلَقْنَا بِبِم ذُيّنَهُم ﴾ قال : يعني وقوله : ﴿ مَا لَمُناق ، وقوله : ﴿وَكُنَا نَكَذِبُ بِيَوْمِ الذِينِ ﴾ قال : يوم الدين : خروج القائم عَنْهُ. وقوله : ﴿ كَانَهُمْ حَمُرٌ مُسْتَنْفِرَةً ﴿ وَكُنَا نَكَذِبُ بِيوَمِ الذِينِ ﴾ قال : يعني وقوله : ﴿ وَكُنَا نَكَذِبُ بِيوَمِ الذِينِ ﴾ قال : يوم الدين : خروج القائم وقوله : ﴿ كَانَهُمْ حَمُرٌ مُسْتَنْفِرَةً ﴿ وَكُنَا نَكَذِبُ مِنْوَرَهُ إِنَّ ﴾ قال : يوم الدين : خروج القائم وقوله : ﴿ كَانَهُمْ حَمُرٌ مُسْتَنْفِرَةً ﴾ يعني بالتذكرة والآية أمير المؤمنين صلوات الله عليه. وقوله : ﴿ كَانَهُمْ حَمُرٌ مُسْتَنْفِرَةً ﴾ فَنَا الله عليه المُعالي الله عليه الموضي فال الله عليه الموضي الم المحق، ثمَّ قال الله تعالى : فَلَ يُوَيدُ كُلُ أَمْرِي مِنْهُمْ أَن يُؤَنَ مُحْفًا مُنْتَرَبَة ﴾ قال : يويد كلّ والما المحق، ثمَ قال الله تعالى : فَلَ يُويدُ كُلُ أَمْرِي مِنْهُمَ أَن يُؤْنَ مُحْفًا مُنَشَرَة ﴾ قال : يويد كل رجل من المخالفين أن ينزل عليه كتاب من السماء ، ثمَّ قال تعالى : ﴿ كُلُّ أَمْرِي مِنْهُمَ أَن يُؤْنَ مُتَعَال الله تعالى : وَكُلًا بَلَ لَا يَخْتَنُهُ أَنْ يَبْتَوْنَ الله تعالى : هُوْ يُعَال الله تعالى : هُوَ لَكُلُ مَنْكَرَهُ مَنْ الله تعالى : وَكُلًا بَلَ لَا يَخْرَونُ الله تعالى : وَلَ الْعَانُمُ عَنْ الله مَعالى الله تعالى عد أن عرفهم التذكرة أنها الولاية ﴿ كَلَا يَنْكُونَ اللْنَوْنَ مَنْ

٤٢ - كنز: روي عن البرقيّ عن خلف بن حمّاد عن الحلبيّ قال: سمعت أبا عبد الله عليتي الله عليتي الله عليتي في يقرأ: ﴿ لَمَ الْإِنْسَنُ لِيَفَجُرُ أَمَامَمُ ﴾ أي يكذبه (٢).

٤٣ – وقال بعض أصحابنا عنهم صلوات الله عليهم إنَّ قوله ﷺ : ﴿بَلْ يُرِبُدُ ٱلْإِنسَنُ لِيَغْبُرُ أَمَامَمُ ﴾ قال: يريد أن يفجر أمير المؤمنين ﷺ يعني يكيده<sup>(٣)</sup>.

بيان: لعله عَلِيمًا قرأ: ﴿إمامه، بكسر الهمزة، إمَّا بقراءة ايفجر، على القراءة المشهورة،

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٠٨.
 (٢) - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧١٦.

أو من باب الإفعال أو التفعيل، قال الفيروزآبادي: فجر فسق وكذب وكذّب وعصى وخالف، وأمرهم: فسد والراكب فجوراً: مال عن سرجه وعن الحقِّ: عدل، وعلى القراءة المشهورة قالوا: أي ليدوم على فجوره فيما يستقبله من الزمان.

٤٤ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله عن إبراهيم بن محمّد عن سعيد بن عثمان الخزّاز قال: سمعت أبا سعيد المداتنيّ يقول: ﴿ كَلَا إِنَّ كَنَبَ ٱلأَبَرَارِ لَغِي عِلِيتِينَ ( ) وَمَا عثمان الخزّاز قال: سمعت أبا سعيد المداتنيّ يقول: ﴿ كَلَا إِنَّ كَنَبَ ٱلأَبَرَارِ لَغِي عِلِيتِينَ ( ) وَمَا أَذَرَنكَ مَا عِلِيتُونَ ( ) .

٤٥ - فرة محمّد بن الحسن معنعناً عن جابر نتيني قال: سألت أبا جعفر عليم عن قول الله تعالى: ﴿فَلَـمَا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ. فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوَبَ حَكُلَ شَقٍ حَتَى حَتَى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُونُوَا أَخَذَنَهُم بَعْنَةُ فَإِذَا هُم تُبْلِسُونَ (٢) فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْغَوْمِ الَذِينَ ظَلَمُوا وَٱلحَمْدُ لِذَو رَبِ ٱلْعَلَمِينَ (٢) قال أبو جعفر عَلِيمَة : أمّا قوله: ﴿فَلَـمَا نَسُوا مَا ذُكَتِمُوا مَا ذُكَتِمُوا وَالحَمْدُ لِلَهُ وَالحَمْدُ لِللهُ ع طالب عَلِيمَة وقد أمروا بها<sup>(٢)</sup>.

٤٦ - فرة جعفر بن محمد الفزاري بإسناده عن خيشة عن أبي جعفر عليم في قوله تعالى : ويَوْمَ يَأْتِ بَعْنُ مَابَنتِ رَبِّكَ لا يَنفَحُ نَفْسًا إِبِنَبْهَا في إلى آخر الآية ، قال يعني مودّتنا ونصرتنا ، قلت : أيّما قدر الله منه باللسان واليدين والقلب ، قال : يا خيشة نصرتنا باللسان كنصرتنا بالسّيف ، ونصرتنا باليدين أفضل يا خيشة إنّ القرآن نزل أثلاثاً ، فثلث فينا ، وثلث في عدوّنا ، وثلث فرائض وأحكام ، ولو أنّ آية نزلت في قوم ثمَّ ماتوا أولئك ماتت الآية إذاً ما بقي من القرآن شيء إنّ القرآن يجري من أوّله إلى آخره ما قامت السماوات والأرض ، فلكل قوم آية يتلونها ، يا خيشة إنّ القرآن يجري من أوّله إلى آخره ما قامت السماوات والأرض ، فلكل قوم آية يتلونها ، يا خيشة إنّ الإسلام بدأ غريباً وسيعود غريباً ، فطوبى للغرباء يا خيشة سيأتي على النّاس زمان الصلاة والسلام من السماء ويقتل الله الدجّال على يديه ، ويصلي بهم رجل منّا أهل البيت ، الصلاة والسلام من السماء ويقتل الله الدجّال على يديه ، ويصلي بهم رجل منّا أهل البيت ، الصلاة والسلام من السماء ويقتل الله الدجّال على يديه ، ويصلي بهم رجل منّا أهل البيت ، الصلاة والسلام من السماء ويقتل الله الدجّال على يديه ، ويصلي بهم رجل منّا أهل البيت ، الملاة ترى أن تربي أنه ماهو والتوجيد حتى يكون خروج الدجمال وحتى ينزل عيسى بن مريم عليهما الملاة رال آلم من السّماء ويقتل الله الدجّال على يديه ، ويصلي بهم رجل منّا أهل البيت ، ألا ترى أنّ عيسى يصلي خلفنا وهو نبي؟ ألا ونحن أفضل منه <sup>(٢)</sup> .

٤٨ – وعن جعفر بن محمّد الفزاريّ معنعناً عن زيد بن عليّ عن آبائه عن عليّ بن أبي

- تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٥٠.
   تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٣ ح ١٥٦.
  - (٣) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٣٨ ح ١٦٦.
  - ٤) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٩٤ ح ٢٥٣ و٢٥٤.

طالب عَلِيَهُ قال: هذه الآية فينا نزلت (١).

٤٩ - شيء عن ثعلبة عن أبي عبدالله للجَظْرَة قال: قال الله تبارك وتعالى: ﴿لَقَدَ جَآءَكُمْ رَسُولُسُ مِنَ أَنفُسِكُمْ﴾ قال: فينا ﴿عَزِيزُ عَلَتِهِ مَا عَنِـشَّمَ﴾ قال: فينا ﴿ حَرِيضٌ عَلَتِكُمُ﴾ قال: فينا ﴿ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَءُونُ تَجِمَرُ﴾ قال: شركنا المؤمنون في هذه الرابعة وثلاثة لنا<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لايخفى أنّ هذا التأويل على الآية أشدّ انطباقاً من تفسير المفسرين لقوله: ﴿يَنْ أَنفُسِكُمْ﴾ ولتغيير الأُسلوب في قوله: ﴿بِٱلْمُؤْمِنِينَ﴾.

٥١ - شيء عن خطّاب بن سلمة قال: قال أبو جعفر على العنه عن الله نبياً قط إلا بولايتنا والبراءة من عدونا، وذلك قول الله في كتابه: ﴿ وَلَقَدَ بَعَشْنَا فِي حَقْلِ أَمْتَةٍ رَسُولًا أَبِ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ كَتَابِهُ أَمَاتُهُ وَاللهُ عَنْ عَقْدَ بَعَشْنَا فِي حَقْلَ أَمْتَةٍ رَسُولًا أَبِ المَّعَدُولُ اللهُ في كتابه : ﴿ وَلَقَدَ بَعَشْنَا فِي حَقْلَ أَمْتَةٍ رَسُولًا أَبِ المَعْدُولُ اللهُ في كتابه : ﴿ وَلَقَدَ بَعَشْنَا فِي حَقْلَ اللهُ في كتابه اللهُ في كتابه : ﴿ وَلَقَدَ بَعَشْنَا فِي حَقْلَ أَمْتَةٍ رَسُولًا أَبِ المَعْدُولُ اللهُ في كتابه : ﴿ وَلَقَدَ مَعْنَى عَنْ عَقْلَ اللهُ عَالَهُ مَعْدَى اللهُ في كتابه : ﴿ وَلَقَدَ مَعْنَا فِي حَقْلَ أَمْتَةٍ رَسُولًا أَبْ أَعْدَائُهُ وَاللهُ وَاللهُ وَالمَعْذُولُ اللهُ عَنْ حَقْلَ اللهُ عَالَهُ وَعَنْهُمُ مَنْ حَقَنَتَ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ وَاللهُ عَالَهُ وَعَنْهُمُ مَنْ حَقَنَتَ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَنْ حَقْلَ اللهُ عَلَيْ وَلَعْ أَمْ عَنْ عَقْلَ اللهُ عَنْ حَقْلَ اللهُ عَالَ عَلَيْ أَنْ عَنْ عَقْلُ اللهُ عَلَيْ عَلَى إِنْ عَلَى عَلَى عَلَيْهُ مَ عَلَ عَلَمُ اللهُ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ أَلْعَ عَلَيْ عَالَ اللهُ لللهُ عَلَيْهُ وَلَقْقَدَ عَلَيْنَ إِلَى عَلَيْ عَلَيْ وَيَشْهُمُ مَنْ حَقْلَتُ عَلَيْهُ وَالَعْلَ إِلْ محمد عَلَيْظُلالهُ مَالَى اللهُ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَيْ عَلَى إِلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلْقُلُ أَعْلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عُلَيْ عَلَى إِلَيْ عَلَيْ عَالَ اللهُ عَلَيْ عَلَى إلَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إِلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إِنَا عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إِلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَهُ عَلَى إلَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَهُ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَي

٥٢ – **كنز:** روى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ رفعه إلى النوفليّ عن أبي عبد الله ظَلِيَّظَلَمُ اللهِ قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: أنا التجارة المربحة المنجية من العذاب الأليم الّتي دلّ عليها في كتابه فقال: ﴿بَتَأَبَّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ هَلَ أَدُلُكُوْ عَلَنَ بِجَزَرَ نُنْجِيكُم قِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ<sup>(٥)</sup>.

٥٣ – **گنز:** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم عن عبيد بن كثير عن حسين بن نصر بن مزاحم عن أبيه عن أبان بن أبي عيّاش عن سليم بن قيس عن عليّ ﷺ قال : نحن الّذين بعث الله فينا رسولاً يتلو علينا آياته ويزكّينا ويعلّمنا الكتاب والحكمة<sup>(٢)</sup>.

٥٤ - فسيء أحمد بن عليّ عن الحسين بن أحمد عن أحمد بن هلال عن عمر الكلبيّ عن أبي الصامت قال : قال أبو عبد الله غليظَلا : إنّ اللّيل والنهار اثنا عشر ساعة ، وإنّ عليّ بن أبي طالب أشرف ساعة منها وهو قوله تعالى : ﴿بَلَ كَذَبُواْ بِاَلتَاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَن حَكَدً بِٱلتَاعَةِ سَعِيرًا﴾<sup>(٧)</sup>.

(1) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ١٩٤ ح ٢٥٣ و٢٥٤.
 (٢) - (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٢٤ ح ١٦٥ و١٦٦ من سورة التوبة.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٠ ح ٢٥ من سورة النحل.
 (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٦٤.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٨٨.

٥٥ – **فس**؛ الحسين بن محمّد عن المعلى عن الوشّاء عن محمّد بن الفضيل عن أبي حمزة عن أبي جعفر غليَثَلا في قوله تعالى : ﴿إِنَّهَا لَإِمْدَى آلَكْبَرِ ۞ نَذِيرًا لِلْبَشَرِ ۞ قال : يعني فاطمة غليَثَلا <sup>(١)</sup>.

**بيان:** وإن كانت الآيات السابقة على تلك الآيات واردة في ذكر سقر وزبانيتها، فلا استبعاد في إرجاع تلك الضمائر إليها ﷺ إذ في قوله تعالى : ﴿وَمَا مِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ﴾ قالوا : الضمير إمّا راجع إلى سقر أو إلى عدّة الخزنة أو إلى السورة فمع احتمال إرجاعه إلى السورة لا يبعد إرجاعه إلى صاحبتها، على أنّه يحتمل أن يكون المراد به أنّ تلك التهديدات إنّما هي لمن ظلمها وغصب حقّها صلوات الله عليها .

٥٦ - كاء العدَّة عن أحمد بن محمّد عن الحسين بن سعيد عن بعض أصحابنا عن حنّان بن سدير عن سالم الحنّاط قال : قلت لأبي جعفر عَلِيَنَد : أخبرني عن قول الله تبارك وتعالى : (نَزَلَ بِهِ ٱلْرُحُ ٱلأَمِينُ (٢) عَلَى قَلَبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِينُ (٢) بِلِسَانٍ عَرَقٍ شَبِينٍ (٢) قال : هي الولاية لأمير المؤمنين عَلِيَنِي (٢).

٥٧ - كاء أحمد بن إدريس عن محمّد بن أحمد عن يعقوب بن يزيد عن ابن محبوب عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن غليَّا في قول الله بَحَرَّكُمُ : ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِبِ الَّذي أُخذ عليهم من ولايتنا<sup>(٣)</sup>.

بيان: في القاموس: نذر على نفسه يَنذِر ويَنذُرُ نذراً ونذوراً: أوجبه، والنذر: ما كان وعداً على شرط، وما ذكره نليئ من تأويل الإيفاء بالنذر بالوفاء في عالم الأجساد بما أوجب على نفسه من ولاية النبيّ والأئمة صلوات الله عليهم في الميثاق بطن من بطون الآية، ولا ينافي ظاهره من الوفاء بالنذور والعهود المعهودة في الشريعة، وما سيأتي في باب نزول (هل أتى) أنّها نزلت في نذر أهل البيت الصوم لشفاء الحسين غليث ، ويمكن أن يكون المراد بالنذر مطلق العهود مع الله أو مع الخلق أيضاً، وخصوص سبب النزول لا يصير سبباً لخصوص الحكم والمعنى واكتفى هنا بذكر الولاية لكونها الفرد الأخفى، ويؤيّده أنّ الآيات

**أقول:** وفي رواية أخرى عن محمّد بن الفضيل قلت: قوله: ﴿ يُوَفُونَ بِالنَّذَرِ﴾ قال: يوفون لله بالنّذر. وهو أظهر، فهنا سقط.

٥٨ - كا: محمّد بن يحيى عن سلمة بن الخطّاب عن الحسن بن عبد الرحمان عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عَلَيْتَهَدَ في قول الله بَتَرَيَّخَلُ : ﴿وَإِذَا نُتَلَى عَلَيْهِتْمَ آلِيَنَتَ قَالَ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لِلَذِينَ ءَامَنُوَا أَىُّ ٱلْفَرِيقَةِنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ بَدِيَاكِ قال: كان رسول الله يَتَنَجُ دعا قريشاً إلى ولايتنا فنفروا وأنكروا، فقال الّذين كفروا من قريش للّذين آمنوا الّذين أقرّوا

(1) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٨٦.
 (٢) - (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٥ ح ١ و٥.

لأميرالمؤمنين ولنا أهل البيت : ﴿أَيُّ ٱلْفَرِبِقَتِنِ خَيْرٌ مَّقَامًا وَأَحْسَنُ نَدِيَّا﴾ تعييراً منهم، فقال الله رداً عليهم : ﴿ وَكُرُ أَهْلَكُنَّا فَبْلَهُم مِّن قَرْدٍ في من الأمم السالفة ﴿ هُمَّ أَحْسَنُ أَنَنْنَا وَرِءَيَّا في قلت : قوله : ﴿ مَن كَانَ فِي ٱلضَّلَنَاةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ مَدًّا﴾ قال: كلُّهم كانوا في الضلالة لايؤمنون بولاية أمير المؤمنين عَلِيَّةٍ ولا بولايتنا، فكانوا ضالين مضلِّين فيمدَّ لهم في ضلالتهم وطغيانهم حتَّى يموتوا فيصيّرهم الله شرّاً مكاناً وأضعف جنداً قلت: قوله: ﴿ حَتَّى إِذَا رَأَؤْا مَا يُوْعَدُونَ إِمَّا ٱلْعَذَابَ وَإِمَّا ٱلسَّاعَةَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرٌّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُندَامُ قال: أمّا قوله: ﴿ حَقَّ إِذَا رَأَوْأَ مَا يُوْعَدُونَ ﴾ فهو خروج القائم وهو السّاعة فسيعلمون ذلك اليوم وما نزل بهم من الله على يدي قائمه فذلك قوله : ﴿ مَنْ هُوَ شَرٌّ مَّكَانُكُ يعني عند القائم ﴿ وَأَضْعَفُ جُندُا﴾ قُلْت : قوله : ﴿ وَيَزِيدُ ٱللَّهُ ٱلَّذِين اَهْتَدَوَأَ هُدُئُ؟ قال: يزيدهم ذلك اليوم هدي على هدي باتباعهم القائم حيث لا يجحدونه ولا ينكرونه، قلت: قوله: ﴿ لَا يَمْلِكُونَ ٱلشَّفَعَةَ إِلَّا مَنِ أَخْذَ عِندَ ٱلرَّحْنَنِ عَهْدَاً ﴾ قال: إلا من دان الله بولاية أمير المؤمنين والأئمّة من بعده ﷺ فهو العهد عندالله. قلت: قوله: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا المَنْلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَمُمُ ٱلرَّحْنَ وُدَّاكَ قال: ولاية أمير المؤمنين غَيْنَ في الود الذي قال الله . قلت : ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِبِنَ وَمُّنذِرَ بِهِ قَوْمًا لَذًا ﴾ قال : إنَّما يسّره الله على لسانه حين أقام أمير المؤمنين ﷺ علماً، فبشَّر به المؤمنين، وأنذر به الكافرين، وهم الَّذين ذكرهم الله في كتابه: و﴿ لَأَنَّا ﴾ أي كفَّاراً. وقال: سألته عن قول الله: ﴿ لِسُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أُنذِرَ ءَابَآؤُهُمْ فَهُمْ عَنِفُونَهُ قال: لتنذر القوم الّذي أنت فيهم كما أُنذر آباؤهم فهم غافلون عن الله وعن رسوله وعن وعيده ﴿ لَقَدْ حَقَّ ٱلْفَوْلُ عَلَىٰٓ أَكْثَرِهِمْ مَمَّن لا يقرُّون بولاية أمير المؤمنين عليمي والأئمة من بعده، فهم لا يؤمنون بإمامة أمير المؤمنين والأوصياء من بعده، فلمّا لم يقرّوا كانت عقوبتهم ما ذكر الله ﴿ إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَفِهِمْ أَغْلَلُا فَهِيَ إِلَى آلأَذْفَانِ فَهُم مُقْمَحُونَ﴾ في نار جهتم، ثمَّ قال: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَكَدًا وَمِنْ خُلْفِهِمْ سَكًا فَأَغْشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْعِبُرُونَ﴾ عقوبة منه لهم حيث أنكروا ولاية أمير المؤمنين والأثمّة من بعده هذا في الدنيا ، وفي الآخرة في نار جهنَّم مقمحون، ثمَّ قال: يا محمّد﴿ وَسَوَآهُ عَلَيْهِمْ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمَّر لَتُر تُنذِرْهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾ بالله وبولاية عليّ ومن بعده، ثمَّ قال: ﴿ إِنَّمَا نُنذِرُ مَنَّ ٱتَّبَعَ ٱلذِّصْحَرَ﴾ يعني أمير المؤمنين ﴿ وَخَشِيَ ٱلرَّحْنَنَ بِٱلْغَبْبِ فَبَثِيرَتِهِ يَا محمد ﴿ بِمَغْضِرَةِ وَأَجْرٍ كَرِيعِ (١).

**توضيح:** النديّ على فعيل: مجلس القوم ومتحدّثهم، ذكره الجوهريّ وقال: الأثاث: متاع البيت.

وقال في قوله : ﴿ هُمَّ أَحْسَنُ أَثَنَنَا وَرِءَيَكُ من همزه جعله من المنظر من (رأيت) وهو ما رأته العين من حال حسنة وكسوة ظاهرة، ومن لم يهمزه إمّا أن يكون على تخفيف الهمزة، أو يكون من رويت ألوانهم وجلودهم ريّاً، أي امتلات وحسنت.

(1) أصول الكافي، ج 1 ص ٢٥٧ ح ٩٠.

قوله تعالى: ﴿فَلَيَمَدُدُ لَهُ ٱلرَّمَنَنُ مَدَّأَ ﴾ قال القاضي: فيمدّه ويمهله بطول العمر والتمتّع به، وإنّما أخرجه على لفظ الأمر إيذاناً بأنّ إمهاله ممّا ينبغي أن يفعله استدراجاً وقطعاً لمعاذيره.

قوله على الذاب الماد الماد الماد الماد العذاب بالعذاب النازل بهم بعد الموت، والساعة بالرّجعة في زمن القائم على أو بوصولهم إلى زمن القائم على أو الأعمّ منهما، فإن السّاعة ظهرها القيامة، وبطنها الرجعة كما سيأتي، ولمّا ردد الله تعالى ما يوعدون بين العذاب وبين السّاعة وفرّع سبحانه عليهما قوله : ﴿فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ هُوَ شَرَّ مَكَانًا وَأَضْعَفُ جُندًا ﴾ بيّن على التفريع على كلّ منهما مفضلاً، فقال في التفريع على العذاب : حتّى يموتوا فيصيرهم الله الغ، ولمّا لم يذكر على الشق الآخر أعاد السائل الآية ثانياً فبيّن غلي السّاعة بقوله : أمّا قوله : ولمّا لم يذكر على الشق الآخر أعاد السائل الآية ثانياً فبيّن غلي السّاعة بقوله : أمّا قوله : حتّى إذا رأوا، إلغ، أي أحد شقّي ما يوعدون، خروجه على هذا الشق بقوله : أمّا قوله : سابقاً، ولذا قال عليه : وهو الساعة، ثمّ بيّن التفريع على هذا الشق بقوله : في الشور ذلك منهم إذ رأوا، إلغ، أي أحد شقّي ما يوعدون، خروجه عليه لأنه عليه بين الشق الآخر سابقاً، ولذا قال عليه : وهو الساعة، ثمّ بيّن التفريع على هذا الشق بقوله : فما من سابقاً، ولذا المواد : في منع على في تأويل الآيات الباهرة نقلاً عن الكليني وعلى ما بقاً، ولذا قال عليه : وهو الساعة، ثمّ بيّن التفريع على هذا الشق بقوله : فسيعلمون ذلك ما يوم وما نزل، ولعل الواو زيد من النسّاخ كما في تأويل الآيات الباهرة نقلاً عن الكليني وعلى ما في أكثر النسخ، فقوله : ذلك اليوم، مفعول لا ظرف، أي حقيقة ذلك اليوم، وما نزل، عطف تفسير . قال يزيدهم، لعلم على تفسيره (يَزيدُ عطف على (يعلمون) أي فسيزيد الله، لا على الشرطية المحكية بعد القول، ولا على قوله : ﴿فَيَنْهُ فَيْ يُول المُعْسَرون.

قوله ﷺ: إلا من دان، يحتمل أن يكون الاستثناء من الشافعين أو المشفوع لهم أو الأعمّ، لأنّ قوله تعالى: ﴿لَا يَمَلِكُونَ ٱلشَّفَنَعَةَ ﴾ يحتمل الوجوه الثلاثة. وحمله الطبرستي ﷺ على الأخير، حيث قال: إنّ هؤلاء الكفّار لا تنفذ شفاعة غيرهم فيهم ولا شفاعة لهم لغيرهم.

قوله ﷺ : هي الودّ، ظاهره أنه ﷺ فسّر الذين آمنوا بالشّيعة، فإن الله جعل لهم مودّة أمير المؤمنين، ويحتمل أن يكون المراد بهم أمير المؤمنين وأولاده الأثمّة ﷺ، فإن الله جعل لهم المودّة الواجبة على النّاس، كما روى عليّ بن إبراهيم عن الصادق ﷺ قال: كان سبب نزول هذه الآية أنّ أمير المؤمنين ﷺ كان جالساً بين يدي رسول الله ﷺ، فقال له : قل يا عليّ : اللّهمَّ اجعل لي في قلوب المؤمنين وداً، فأنزل الله تعالى الآية انتهى .

قوله ﷺ: إنّما يسره الله، الضمير للقرآن باعتبار الآيات النّازلة فيه ﷺ، أو للودّ المفسّر بالولاية، وفسّر اللدّ بالكفّار، لبيان أنّ شدّة الخصومة في ولاية عليّ ﷺ كفر، واللدّ جمع الألدّ، وهو الشديد الخصومة.

لِنُـنذِرَ فَوْمَا مَا أَنذِرَ ﴾ قال البيضاويّ: قوماً غير منذرين آباؤهم، يعني آباءهم الأقربين لتطاول مدّة الفترة. أو الّذي أنذريه، أو شيئاً أنذر به آباؤهم الأبعدون أو أنذر به آباؤهم على المصدر. انتهى.

وظاهر الخبر المصدريّة، ويحتمل الموصولة والموصوفة على بُعد. قوله: ﴿لَقَدْ حَقَّ الْقَوْلُ ﴾على تأويله غلِّيَمْ هو الوعيد بالقتل في الدنيا على يد القائم غَلِيَمَهُ، والعقوبة بالنار في الآخرة، والإقماح : رفع الرأس، وغضّ البصريقال : أقمحه الغلّ : إذا ترك رأسه مرفوعاً من ضيقه، قوله غلِّينًا عقوبة منه لهم لعله غلِّينًا فسّر عدم الإبصار بعد إبصار الحقّ، وتركهم النظر في الدلائل كما هو المشهور بين المفسّرين، وفسّر أكثرهم الآية الأولى أيضاً بذلك، وفسّر غليمًا الذكر بأمير المؤمنين غليمًا على المثال، والمراد جميع الائمة غليمًا ، لأنّهم يذكّرون النّاس ما فيه صلاحهم من علوم التوحيد والمعاد وسائر المعارف والشّرائع والأحكام .

٥٩ - كا: عليّ بن محمّد عن بعض أصحابنا عن ابن محبوب عن محمّد بن الفضيل عن أبي الحسن الماضي غلبَ قال: سألته عن قول الله بَتَرَيَّكُ : ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُوا نُورَ ٱللَّهِ بِأَفْرَهِيهُ قال: يريدون ليطفنوا ولاية أمير المؤمنين ﷺ بأفواههم قلت: ﴿ وَإِنَّهُ مُبَمٍّ نُورِهِ﴾ قال: والله متمَّ الإمامة لقوله بَجْرَيْجَانَ : ﴿ فَتَامِنُوا بِإَنَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ ٱلَّذِي أَنزَلْنَا ﴾ فالنور هو الإمام، قلت: <لَهُوَ ٱلَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُمُ بِٱلْهُـدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّى قَالَ: هو الَّذِي أمر رسوله بالولاية لوصيِّه، والولاية هي دين الحقّ، قلت: ﴿ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلَّذِينِ كُلِّهِ.﴾ قال: يظهره على جميع الأديان عند قيام القائم، قال يقول الله : والله متمَّ ولاية القائم ولو كره الكافرون بولاية عليَّ عَلِيَّ اللهُ قلت: هذا تنزيل؟ قال: نعم أمّا هذا الحرف فتنزيل، وأمّا غيره فتأويل قلت: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ المَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا الله قال: إنَّ الله تبارك وتعالى سمى من لم يتبع رسوله في ولاية وصيَّه منافقين، وجعل من جحد وصيَّه إمامته كمن جحد محمَّداً وأنزل بذلك قرآناً، فقال: يا محمَّد ﴿ إِذَا جَاءَكَ ٱلْمُنَنفِقُونَ﴾ بولاية وصيك ﴿قَالُواْ نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ أَلَهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُمُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنَكِفِقِينَ﴾ بولاية عليّ ﴿لَكَذِبُونَ ۞ ٱتَّخَذُوٓا أَيْمَنَهُمْ جُنَّةً فَصَدُّوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهِ﴾ والسبيل هو الوصي ﴿ إِنَّهُمْ سَآءَ مَا كَانُوْ يَعْمَلُونَ ٢ ذَٰلِكَ بِأَنْهُمْ ءَامَنُوْ اللَّهِ برسالتك، وكفروا بولاية وصيك ﴿ فَطَبِعَهُ الله ﴿ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُدٌ لَا يَنْفَهُونَ ﴾ قلت: ما معنى ﴿ لَا يَغْقَهُونَ ﴾؟ قال: يقول: لا يعقلون بنبوتك، قلت : ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ ٱللَّهِ﴾ قال: وإذا قيل لهم: ارجعوا إلى ولاية عليّ يستغفر لكم النبيّ من ذنوبكم ﴿لَوَوْلَ رُوُسَعُهُ﴾ قال الله : ﴿ وَرَأَيْنَهُمْ يَصُدُّونَ ﴾ عن ولاية عليَّ ﴿وَهُم مُسْتَكْبِرُونَ ﴾ عليه، ثمَّ عطف القول من الله بمعرفته بهم فقال: ﴿سَوَاء عَلَيْهِم أَسْتَغْفَرْتَ لَهُم أَمْ لَمُ تَسْتَغْفِر لَحُمْ لَن يَغْفِر ٱللهُ لَمُمَّ إِنَّ الله لا يَه دِي ٱلْقَوْمَ ٱلْفَدْسِفِينَ ﴾ يقول: الظالمين لوصيك، قلت: ﴿ أَفَنَ يَنْشِى مُكِبًّا عَلَىٰ وَجَهِمِ أَهْدَى أَمَّن يَنْشِى سُوِّيًّا عَلَ صِرَطِ مُّسْتَقِيمٍ ﴾ قال: إنَّ الله ضرب مثل من حاد عن ولاية عليٍّ كمن يمشي على وجهه لايهتدي لأمره وجعل من تبعه سويّاً على صراط مستقيم، والصّراط المستقيم أمير المؤمنين عَلِيَّهِ قال، قلت قوله: ﴿ إِنَّهُمْ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ ﴾ قال: يعني جبرتيل عن الله في ولاية عليّ، قال قلت: ﴿ وَمَا هُوَ بِغَوْلِ شَاعِرٌ فَلِيلًا مَّا نُؤْمِنُونَ﴾ قال: قالوا: إنَّ محمّداً كذَّاب على ربَّه وما أمره الله بهذا في عليّ، فأنزل الله بذلك قرآناً، فقال: إنَّ ولاية علي ﷺ ﴿ نَنزِيلُ مِّن رَّبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۞ وَلَوْ نَغَوَّلَ عَلَيْنَا﴾ محمّد ﴿بَعْضَ ٱلْأَقَاوِيلِ ٥٠ لَأَخَذَنَا مِنْهُ بِٱلْبَعِينِ ٥٠ ثُمَّ لَقَطَعَنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ ٢٠ ثُمّ عطف القول فقال:

إِنَّ وَلايَة علي ﴿لَنَذَكِرُهُ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ للعالمين ﴿وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُر مُّكَذِّبِينَ ﴾ وأنّ عليّاً ﴿لَحَسَرَةُ عَلَ ٱلْكَفِرِينَ ﴾وأنَّ ولايته ﴿لَحَقُّ ٱلْبَقِينِ ٢ هَسَبَّعَ ﴾يا محمد ﴿بِأَسْمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾ يقول : اشكر ربّك العظيم الّذي أعطاك هذا الفضل، قلت: قوله: ﴿لَمَّا سَمِعْنَا ٱلْهُدُيَّ ءَامَنَّا بِقِّ ﴾ قال: الهدى الولاية آمنًا بمولانًا، فمن آمن بولاية مولاه ﴿ فَلَا يَخَافُ بَخْسَا وَلَا رَهَتَ ﴾ قلت: تنزيل؟ قال: لا تأويل، قلت: قوله ﴿إِنِّي لَا أَمَلِكُ لَكُمْ ضَرًّا وَلَا رَشَدًا ﴾ قال: إنَّ رسول الله ﷺ دعا النَّاس إلى ولاية عليٍّ فاجتمعت إليه قريش فقالوا : يا محمد أعفنا من هذا ، فقال لهم رسول الله عنهم هذا إلى الله ليس إليّ فاتّهموه وخرجوا من عنده فأنزل الله: «قل إني لا أملك لكم ضررًا ولا رشداً، قل إني لن يجيرني من الله؛ إن عصيته قولن أجد من دونه ملتحداً، إلا بلاغاً من الله ورسوله في عليٍّ قلت: هذا تنزيل؟ قال: نعم ثمَّ قال توكيداً: ﴿وَمَنِ يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ﴾ في ولاية عليٍّ ﴿ إِنَّ لَمُ نَارَ جَهَنَّمَ خَلِدِينَ فِيهَا أَبَدًا ﴾ قلت : ﴿حَتَّى إِذَا رَأَوْأَ مَا يُوعَدُونَ فَسَيَعْلَمُونَ مَنْ أَسْعَفُ نَاصِرًا وَأَقَلُّ عَـدَدًا ﴾قال يعني بذلك القائم وأنصاره، قلت : ﴿فَأَسْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ ﴾قال : يقولون فيك اواهجرهم هجرأ جميلأ وذرني يا محمد والمكذبين بوصيك أولى النعمة ومهلهم قليلًا قلت: إنَّ هذا تنزيلُ؟ قال: نعم، قلت: ﴿لِيَسْتَيْقِنَ ٱلَّذِينَ أُونُواْ ٱلْكِنَبَ ﴾ قال: يستيقنون أنَّ الله ورسوله ووصيَّه حقَّ قلت: ﴿وَيَزْدَادَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْأَ إِبِمَنَّا ﴾ قال: يزدادون بولاية الوصيّ إيماناً، قلت: ﴿وَلا يَرْنَابَ ٱلَّذِينَ أُوتُوا ٱلْكِنَبَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ ﴾ قال: بولاية عليّ، قلت: ما هذا الارتياب؟ قال: يعني بذلك أهل الكتاب والمؤمنين الَّذين ذكر الله، فقال: ولا يرتابون في الولاية، قلت: ﴿وَمَا مِنَ إِلَّا ذِكْرَىٰ لِلْبَشَرِ ﴾قال: نعم ولاية عليّ، قلت: ﴿إِنَّهَا لَإِحْدَى آلكَبَرِ ﴾قال: الولاية، قلت: ﴿لِمَن شَةَ مِنْكُوْ أَن يَنْعَدَّمَ أَوْ بَنَلَغَرَ ﴾ قال: من تقدّم إلى ولايتنا أخر عن سقر، ومن تأخَّر عنَّا تقدَّم إلى سقر ﴿إِلَّا أَصْخَبَ آلَيَهِنِ ﴾ قال: هم والله شيعتنا، قلت: ﴿لَرَ نَكُ مِنَ ٱلْمُصَلِّينَ ﴾ قال: إنَّا لم نتول وصيٍّ محمّد والأوصياء من بعده ولا يصلون عليهم قلت: ﴿ مَا لَمُمْ عَنِ ٱلتَّذَكِرَةِ مُقْرِضِينَ ﴾ قال: عن الولاية معرضين، قلت: ﴿ كَلَّا إِنَّهَا نَذَكِرُهُ ﴾ قال: الولاية قلت: قوله: أُوتُونُ بِالنَّذِ ﴾ قال: يوفون لله بالنذر الّذي أخذ عليهم في الميثاق من ولايتنا، قلت: ﴿إِنَّا نَحَنُ نَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْءَانَ تَنْزِيلًا ﴾ قال: بولاية عليّ تنزيلاً، قلت: هذا تنزيل قال: نعم ذا تأويل قلت: إِنَّ هَذِهِ تَنْكُرُهُ كَالَ: الولاية، قلت: ﴿يُدْخِلُ مَن يَشَاءُ فِي رَحْمَنِهِ. كَانَ في ولايتنا، قال: ﴿وَالظَّلِيهِينَ أَعَدَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيًّا ﴾ ألا ترى أنَّ الله يقول: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا وَلَنِكِن كَانُوًا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ قال: إنَّ الله أعزَّ وأمنع من أن يظلم أو أن ينسب نفسه إلى ظلم، ولكنَّ الله خلطنا بنفسه فجعل ظلمنا ظلمه، وولايتنا ولايته، ثمَّ أنزل بذلك قراناً على نبيَّه فقال: «وما ظلمناهم ولكن كانوا أنفسهم يظلمون، قلت: هذا تنزيل؟ قال: نعم، قلت: ﴿وَبِّلْ يَوَمِّذٍ لِّلَّهُ كَذِّبِينَ ﴾ قال: يقول: ويل للمكذِّبين يا محمد بما أوحيت إليك من ولاية عليٍّ ﴿أَتَرْ نُهْلِكِ ٱلْأَوَّلِينَ 🝈 ثُمَّ نُتَّبِعُهُمُ ٱلأَخِرِينَ ٢ ٢ ٢ قال: الأولين الَّذين كذَّبوا الرسل في طاعة الأوصياء ﴿ كَنَاكَ نَفْعَلُ بِٱلْمُجْرِمِينَ ﴾

قال : من أجرم إلى آل محمّد وركب من وصيه ما ركب، قلت : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ﴾ قال : نحن والله وشيعتنا ليس على ملّة إبراهيم غيرنا ، وسائر النّاس منها براء، قلت : ﴿ يَوَمَ يَقُومُ ٱلرُّيحُ وَٱلْمَلَتِكَةُ مَنْأ لَا يَنَتَكَلَّمُونَكُ الآية قال : نحن والله المأذون لهم يوم القيامة والقائلون صواباً ، قلت : ما تقولون إذا تكلّمتم؟ قال : نمجّد ربّنا ونصلّي على نبيّنا ونشفع لشيعتنا فلا يردّنا ربّنا ، قلت : ﴿ كَلَا إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُبَّارِ لَغِي سِتِينِ قال : هم الّذين فجروا في حقّ الأثمّة واعتدوا عليهم ، قلت : شَمّ يقال : ﴿ هَذَا الَذِي كُنَّمُ بِهِ تَكَذِبُونَكَ قال : هم الذين فجروا في حقّ الأثمّة واعتدوا عليهم ، قلت : ثمّ يقال :

تبيين: قوله عظيمة: ليطفنوا ولاية أمير المؤمنين عظيمة: مُسّر المفسّرون النور بالإيمان والإسلام، وفسّره عظيم الولاية لأنَّها العمدة فيهما، وبها يتبيَّن سائر أركانهما، قوله ظي : متمَّ الإمامة، أي بنصب إمام في كلَّ عصر وتبيين حجيَّته للنَّاس وإن أنكروه، أو الإتمام في زمان القائم عظيمًا ، ثمَّ استشهد عليه؟ لكون النور الإمام بآية أخرى في سورة التغابن وهي هكذا : ﴿ فَتَامِنُواْ بِأَلَنَهِ وَرَسُولِهِ﴾ فالتغيير إمّا من الرواة والنسّاخ أو منه ﷺ نقلاً بالمعنى، وفسّر المفسّرون النور بالقرآن، وأوّله عَلَيْهِ بالإمام عَلَيْهِ لمقارنته للنبيّ عَظْهُ في سائر الآيات الواردة في ذلك كآية : ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ ٱنْتَهُ وَآيَة ﴿ أَوْلِي ٱلْأَمْرِ ﴾ وغيرهما والانزال لا ينافي ذلك لأنَّه قد وردٌ في شأن الرسول ﷺ أيضاً ﴿قَدْ أَنَزَلَ ٱللَّهُ إِلَيْكُرْ ذِكْرًا ۞ رَسُولًا﴾ فأنزل نور النبيّ والوصيّ صلوات الله عليهما من صلب آدم إلى الأصلاب الطاهرة إلى صلب عبد المطّلب، فافترق نصفين فانتقل نصف إلى صلب عبد الله، ونصف إلى صلب أبي طالب كما مرّ، وقد قال تعالى: ﴿ ٱلنَّوَرَ ٱلَّذِى أُنزِلَ مَعَهُمُ وفسّر بعليّ ﷺ ، وأيضاً يحتمّل أن يكون الإنزال إشارة إلى أنَّه بعد رفعهم ﷺ إلى أعلى منازل القرب والتقدَّس والعزَّ والكرامة أنزلهم إلى معاشرة الخلق وهدايتهم ليأخذوا عنهم العلوم بقدسهم وطهارتهم، ويبلغوا إلى الخلق بظاهر بشريّتهم، فإنزالهم إشارة إلى هذا المعنى كما حقّقناه في مقام آخر ويحتمل أن يكون مبنيًّا على أنَّه ليس المراد بالإيمان بالقرآن الإذعان به مجملاً بل فهم معانيه والتصديق بها ولا يتيسر ذلك إلا بمعرفة الإمام وولايته، فإنَّه الحافظ للقرآن لفظاً ومعنى، وظهراً وبطناً، بل هو القرآن حقيقة كما سيأتي تحقيقه في كتاب القرآن وغيره إن شاء الله .

وَهُوَ ٱلَّذِى أَرْسَلَ رَسُولُهُ أَقُول: هذا المضمون مذكور في ثلاثة مواضع من القرآن: أوّلها في التوبة ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُوَرَ اللَّهِ بِأَفْوَهِهِ رَوَيَأْبَ اللَّهُ إِلَّا أَن يُتِتَر نُورَهُ وَلَوَ كَرِهُ الْكَنِورُونَ (٢٠) هُوَ الَّذِى أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِٱلْهُ دَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى اللَّهِ بِ

وثانيها في الفتح: ﴿هُوَ ٱلَّذِت أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ ٱلْحَقِّ لِيُظْهِرَمُ عَلَى ٱلدِّينِ كُلِّذٍ وَكَفَىٰ بِٱللَّهِ شَهِـــيدًا﴾.

(1) أصول الكافي، ج 1 ص ٢٥٨ ح ٩١.

وثالثها في الصف: ﴿بُرِيدُونَ أَن يُعْلَفِنُوا نُوَرَ اللَّهِ بِأَفَوَجِهِمْ وَيَأْبَ اللَّهُ إِلَا أَن يُتِمَ نُوْرَمُ وَلَوَ حَيَرٍ الْكَنِبُرُونَ () هُوَ الَذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِٱلْهُدَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِظُهِرَمُ عَلَى الَّذِينِ حَرَرَ الْمُشْرِكُونَ () والظاهر أنّ الَذي ورد في الخبر هو تأويل ما في سورة الصف، وقوله: ﴿ وَاللَهُ مُنِمُ وَلاية القائم، عود إلى تأويل تتمة الآية الأولى لأنّ السائل استعجل وسأل عن تفسير الآية الثانية قبل إتمام تفسير الأولى، فعاد غَلِيَنَهُ إلى تفسير الآية الأولى وولى ولَنَ المَعْرَ وَوَلَوَ حَكَرَهُ اللَّهُ مُوَا اللَّهُ وَالْعَامِ أَنَّ الَّذِي وَرَد في الخبر هو تأويل ما في سورة الصف، وقوله: وَوَلَقَ مُنِمُ وَلاية القائم، عود إلى تأويل تتمة الآية الأولى لأنّ السائل استعجل وسأل عن المُسْرِرُونَ حَكَرَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالَا وَلَى وَلَمَ فعاد غَلِيَهُ إلى تفسير الآية الأولى ولم يفسر:

وقوله ﷺ : أمّا هذا الحرف، أي قوله بولاية عليّ في آخر الآية، أو من قوله : والله إلى قوله عليّ .

قوله عليما المولاية وصيك، أي بسببها، فإن نفاقهم كان بسبب إنكار الولاية أو فيها، لأنّهم كانوا يظهرون قبولها ويسعون باطناً في إزالتها الكاذبون، أي في ادّعائهم الإذعان بنبوتك، إذ تكذيب الولاية يستلزم تكذيب النبوة، والسبيل هو الوصيّ، لأنّه الموصل إلى النجاة والداعي إلى سبيل الخير، ولا يقبل عمل إلا بولايته، لا يعقلون بنبوتك، أي لا يدركون حقيقتها وحقيّتها ولا يفهمون أنّ إنكار الوصيّ تكذيب للنبيّ عنها، وأن معنى النبوة وفائدتها ونفعها لا تتمّ إلا بتعيين وصيّ معصوم حافظ لشريعته، فمن لم يؤمن بالوصيّ لم يعقل معنى النبوة فتصديقه على فرض وقوعه تصديق من غير تصوّر (وَوَأَ رُبُوسَمُ ) أي عطفوها إعراضاً واستكباراً عن ذلك (ورَأَيْتَهُمْ يَصُدُونَ أي يعرضون، قوله عليها : ئمّ عطف القول بيواضاً واستكباراً عن ذلك فوراًيتهُمْ يَصُدُونَ أي يعرضون، قوله عليها : ئمّ عطف القول بيواضاً واستكباراً عن ذلك فوراً المعرفة، وانهم لا ينفعهم الإنذار ويحتمل القول عن بيان حالهم إلى بيان علمه بعاقبة أمرهم، وأنّهم لا ينفعهم الإنذار ويحتمل أن تكون الباء سببيّة، فيرجع إلى الأول.

فإن قيل: المشهور بين المفسّرين نزول تلك الآيات في ابن أبيّ المنافق واصحابه وهو مناف لما في الخبر.

قلت: خصوص السبب لا يصير سبباً لخصوص الحكم، وما ورد من الأحكام في جماعة يجري في أضرابهم إلى يوم القيامة، مع أنّه قد كانت الآيات تنزل مرّتين في قضيّتين لتشابههما، وأيضاً لا اعتماد على أكثر ما رووه في أسباب النزول، وبالجملة يحتمل أن يكون المعنى أنّ آيات النفاق تشمل جماعة كانوا يظهرون الإيمان بالرّسول تشكر وينكرون إمامة وصيّه، فإنّه كفر به حقيقة فأفَن يَشِي مُكِمًا كيقال: كببته فأكبّ، وقد مرّ تفسير الآية، من حاد، أي مال وعدل، والحاصل أنّ شيعة عليّ غيرًا التابع له في عقائده وأعماله يمشي على صراط مستقيم لا يعوج عن الحق، ولا يشتبه عليه الطريق ولا يقع في الشبهات التي توجب عثاره ويعسر عليه التخلّص منها والمخالف له أعمى حيران لا يعلم مقصده وعاقبة أمره، فيسلك الطرق الوعرة المشتبهة الّتي لا يدري أين ينتهي، ويقع في حفر ومضائق وشبهات لا يعرف كيفية التخلص منها، والصّراط المستقيم أمير المؤمنين، أي ولايته ومتابعته، أو يقدّر في الآية مضاف.

إِنَّهُ لَتَوَلُ رَسُولٍ كَرِيرٍ ﴾ قال المفسّرون: الضمير راجع إلى القرآن، وعلى ما فسره ﷺ أيضاً راجع إليه، لكن باعتبار الآيات النازلة في الولاية، أو المعنى أنّها جار فيها أيضاً بل هي عمدتها .

قوله ﷺ: قالوا إنَّ محمداً، تفسير لشاعر، لأنَّ المراد به من يروّج الكذب بلطائف الحيل، ويكون بناء كلامه على الخيالات الشعريّة، لأنَّ عدم كون القرآن شعراً ممّا لا يريب فيه أحد.

وقوله عليم : إنّ ولاية عليّ، لا ينافي رجوع الضمير إلى القرآن لأنّ المراد به الآيات النازلة في الولاية كما عرفت فلمَنذَنا مِنَهُ بَالَتِينِ كَاية عن شدّة الأخذ، لأنّ الأخذ بها أشدّ وأقوى من الأخذ باليسار، والوتين : عرق في القلب إذا انقطع مات صاحبه، ثمَّ عطف على بناء المعلوم والضمير لله، أي أرجع القول إلى ما كان في الولاية، إنّ ولاية عليّ تفسير لقوله : فَرَائَمُ أَنذَكَرَةُ في أي الآيات النازلة في الولاية وفسّر المتّقين بالعالمين بالولاية فأنَّ ينكُر المعنى، فإن الآيات النازلة في الولاية ومسر المتّقين بالعالمين بالولاية فأنَّ ينكُر المعنى، فإن الآيات النازلة في الولاية وعدم العمل بها لمّا صارت وبالأ وحسرة على المعنى، فإن الآيات النازلة في الولاية وعدم العمل بها لمّا صارت وبالأ وحسرة على المعنى، فإن الآيات النازلة في الولاية وعدم العمل بها لمّا صارت وبالأ وحسرة على المعنى، فإن الآيات النازلة في الولاية وعدم العمل بها لمّا صارت وبالأ وحسرة على ألمُدَكَّ كَذِينَ يوم القيامة فكانَه عليك حسرة الهم، وكذا الكلام في قوله : وإنّ ولايته، فإن الضمائر كلّها راجعة إلى شيء واحد، وعبّر عنه بعبارات مختلفة تفنناً وتوضيحاً فلما أمي منا على المعنى، والقيامة فكانه عليك حسرة لهم، وكذا الكلام في قوله : وإنّ ولايته، فإن المعنى، واليهدى بالقرآن، ولمّا كان أكثره في الولاية إمّا تصريحاً أو تلويحاً وإمّا ظهراً أو وما حب الولاية والذي هو أولى بكل أحد من نفسه أرجع ضمير (به) إلى المولى بياناً لحاصل ساحب الولاية والذي هو أولى بكل أحد من نفسه أرجع ضمير (به) إلى المولى بياناً لحاصل وهو المولى وأول عليتي : فين يُؤمن برَبَه في أله بالايمان بالولاية للذلالة على أنّ من لم يؤمن بالولاية لم يؤمن برته، فإنها شرط الإيمان باله .

﴿لَا يَخَافُ بَخَسُبًا وَلَا رَهَقًا ﴾قال البيضاويّ : أي نقصاً في الجزاء، ولا أن ترهقه ذلَّة، أو جزاء نقص لأنّه لم يبخس حقّاً ولم يرهق ظلماً، لأنّ من حقّ الإيمان بالقرآن أن يجتنب ذلك.

وفي القاموس: البخس: النقص والظلم، والرهق محرّكة: غشيان المحارم فَوَّلْ إِنِّي لَا أَمَلِكُ لَكُرُ ضَرَّا وَلَا رَشَدًا ﴾ قال البيضاويّ: أي ولا نفعاً أو غيّاً ولا رشداً، عبّر عن أحدهما باسمه، وعن الآخر باسم سببه أو مسبّبه إشعاراً بالمعنيين فَوَّلْ إِنِّى لَن يُجِيرَنِ مِنَ ٱللَهِ أَحَدٌ وَلَنَ أَجِدَ مِن دُونِهِ. مُلْتَحَدًا ﴾أي منحرفاً وملتجاً فإِلَا بَلَنَهَا مِنَ ٱللَهِ ﴾استثناء من قوله: فَإِلَّا أَمَلِكُ ﴾ فإن التبليغ إرشاد وإنفاع، وما بينهما اعتراض مؤكّد لنفي الاستطاعة، أو من هُمُلْتَحَدًا ﴾ ومعناه أن لا أُبلغ بلاغاً، وما قبله دليل الجواب، و هُوَرِسَلَنِيَدٍ ﴾ عطف على هُبَلَنَا ﴾ و هُتِنَ ٱللهِ ﴾ صفته، فإن (عن) كقوله: أبلغوا عنّي ولو آية انتهى<sup>(1)</sup>.

قوله: أعفنا، يقال: أعفاه عن الأمر: إذا لم يكلّفه، يعني بذلك القائم فإنّه من جملة ما وعدوا به، ولا ينافي شموله للقيامة وعقوباتها أيضاً فَنَاسَبَر عَلَى مَا يَقُولُونَ في في المزمل فوَاَصَبَر فوكأنه من النسّاخ، أو ذكر الفاء للاشعار بأن فوَاضبَر فعطف على هما أغَذَا فوهو من تتمّة التفريع، قال: فيقولون فيك أي أنّه شاعر أو كاهن أو أنّ ما يقوله في ابن عمّه هو من قبل نفسه فوَاَهْجُرَهُمْ هَجَرًا جَبِلاً بأن تجانبهم وتداريهم ولا تكافيهم وتكل أمرهم إلى الله ووَذَرْنِ في أي دعني وإيّاهم فاني أجازيهم فولا التقمَة في أي أرباب التنعم ووَسَقِالهُ فيلاً في ووَذَرْنِ في أي دعني وإيّاهم فاني أجازيهم فولا التقمة في أي أرباب التنعم ووسَقائم فيلاً في زماناً أو إمهالاً قليلاً، قلت : إنّ هذا تنزيل، أي قوله : بوصيّك أي كذا نزل، أو هو مدلوله زماناً أو إمهالاً قليلاً، قلت : إنّ هذا تنزيل، أي قوله : بوصيّك أي كذا نزل، أو هو مدلوله في المدنو : فَرْزِ وَمَنْ غَلَقَتُ وَجِيدًا إلى وَجَعَلْتُ لَمُ مَالاً مَعْدُوا إلى قوله التقرير في في المزليه في مؤر أنه أو أما يتقدم فواتية في أجازيهم فولي التقمية في أي أرباب التنعم في أي أن هو مدلوله زماناً أو إمهالاً قليلاً، قلت : إنّ هذا تنزيل، أي قوله : بوصيّك أي كذا نزل، أو هو مدلوله في المدنو : فَرْنِ وَمَنْ غَلَقَتُ وَجِيدًا إلى وَجَعَلْتُ لَمُ مَالاً مَعْدُوا إلى في إلى قوله سبحانه : مُعْتَر إلى وَمَا تَدَعَلُهُ مَا سَقَرُ هُو لا نَدْرًا عَنْ يُوالاً يُعْتَبُ في عَنَهُ عُمَاناً أَحْدَا مُو المَدون وَمَا يَعَمَاناً عَمَاناً عَمَاراً عَمَاناً أُحْمَالاً عَنْهُ عُنْتُ عُمَاناً إلى أولاً المَعْنان في أله الله الله الله ال

وقال المفسّرون: الوحيد الوليد بن المغيرة، واستيقان أهل الكتاب لموافقة عدد الزبانية لما في كتبهم وازدياد إيمان المؤمنين بالإيمان به، أو بتصديق أهل الكتاب ولا يَزَابَ ٱلَأِينَ أُونَوْا ٱلكِنَبَ وَٱلْتَرْبَعُونُ فَي تأكيد للاستيقان وزيادة الإيمان ونفي لما يعرض المستيقن حيثما عراه شبهة ، وقد ورد في أخبارنا أنّ الوحيد ولد الزنا وهو عمر، وكذا تتمّة الآيات فيه كما أوردناه في موضع آخر ولمّا كان تهديده بعذاب سقر لإنكار الولاية فذكر الولاية في تلك الآيات لذلك، وفقه ذلك أنّك قد عرفت مراراً أنّ الآية إذا نزلت في قوم فهي تجري في أمثالهم إلى يوم القيامة، فظاهر تلك الآيات في الوليد، وباطنها في الزنيم العنيد، وكما أنّ الأول كان معارضاً في النبوّة، فكذا الثاني كان معارضاً في الولاية، وهما متلازمان، ونفي كلّ منهما يستلزم نفي الأخرى، فلا ينافي هذا التأويل كون السورة مكيّة، مع أنّ النبيّ في أوّل يعتنه غليّي أن النبي أن معارضاً في الوليد، وباطنها في الزنيم العنيد، وكما أنّ الأوّل كان معارضاً في النبوّة، فكذا الثاني كان معارضاً في الولاية، وهما متلازمان، ونفي كلّ منهما يستلزم نفي الأخرى، فلا ينافي هذا التأويل كون السورة مكيّة، مع أنّ النبيّ القال منهما يعتنه غليّي أظهر إمامة وصيّه كما مرّ، فيحتمل أن يكون الكافر والمنافق معاً نسباء إلى السحر الإظهار الولاية، وأيضاً نفي القرآن على أيّ وجه كان يستلزم نفي الولاية، وأبلاته إلى الساء إلى السحر

قوله: ما هذا الارتياب، لعلّ السّائل جعل قوله: بولاية عليّ، متعلّقاً بالمؤمنين، فلا يعلم حينئذ أنّ متعلّق الارتياب المنفيّ ما هو، فلذلك سأل عنه.

قوله: نعم ولاية عليّ، كأنَّ المعنى أنَّ التذكير لولايته، ويحتمل في بطن القرآن إرجاع

(۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٣٣.

الضمير إلى الولاية، لكون الآيات نازلة فيها، وكذا قوله ﷺ : الولاية، يحتمل الوجهين، وقوله ﷺ: من تقدّم إلى ولايتنا، يحتمل وجوهاً :

الأوّل: أن يكون المراد بالتقدّم التقدّم إلى الولاية، وبالتأخّر التأخر عن سقر، فالتّرديد بحسب اللّفظ فقط.

الثاني : أن يكون كلاهما بالنّظر إلى الولاية ، وأو للتقسيم كقولهم : الكلمة اسم أو فعل أو حرف .

الثالث: أن يكون المراد كليهما بحسب ظهر الآية وبطنها، بأن يكون بحسب ظهرها المراد التقدّم إلى سقر والتأخّر عنها، وبحسب بطنها التقدّم إلى الولاية والتأخّر عنها، ﴿كَلَّأَ إِنَّهَا﴾ في المدثر ﴿إِنَّهُ﴾ فكأنّه في قراءتهم ﷺ ﴿إِنَّهَا﴾ أو هو من النساخ: نعم في سورة عبس: ﴿كَلَاً إِنَّهَا نَذَكِرَةً ﴾ فيحتمل أن يكون سؤال السائل عنها.

قال: بولاية عليّ، أي المراد بالقرآن ما نزل منه في الولاية، أو هي العمدة فيه. قال: نعم، ليس (نعم) في بعض النسخ وهو أظهر، ورواه صاحب تأويل الآيات الباهرة نقلاً عن الكافي قال: لا تأويل. وعلى ما في أكثر النسخ من وجود (نعم) فيمكن أنَّ يكون مبنيًّا على أنَّ سؤال السائل على وجه الإنكار والاستبعاد، فقال ﷺ : نعم تصديقاً لإنكاره، أو يكون (نعم) فِقط جواباً عن السؤال، وذا إشارة إلى ما قال ﷺ في الآية السابقة ﴿إِنَّ هَٰذِهِ. تَذْكِرُهُ ﴾. أقول المفسّرون أرجعوا الضمير إلى السورة أو الآيات القريبة، ولمّا تعاضدت روايات الخاصّ والعامّ على نزول السورة في أهل البيت ﷺ فتفسيره الإشارة بالولاية غير مناف لما ذكروه، إذ السورة من حيث نزولها فيهم تذكرة لولايتهم والاعتقاد بجلالتهم بل يحتمل أنَّ يكون على تفسير. غَلِيَّ (هذه) إشارة إلى السورة أو الآيات، ويكون قوله غَلَيْهِ : الولاية، تفسيراً لمتعلَّق التذكرة، أي ما يتِذكَّر بها، فلا تكلُّف أصلاً . في ولايتنا، لا ريب أنَّ الولاية من أعظم الرّحمات الدنيويّة والأخرويّة، والظلم عليهم أعظم الظلم، فهم لامحالة داخلون في الآية إن لم تكن مخصوصة بهم بقرينة مورد النزول، ثمَّ الظاهر من كلامه عَيْكَيْر أنَّ المراد بالظالمين من ظلم الله أي من ظلم الأئمَّة عَلَيْتَكُمْ ، وأنَّه عبّر كذلك لبيان أنَّ ظلمهم بمنزلة ظلم الربّ تعالى شأنه، والحاصل أنَّ الله تعالى أجلَّ من أن ينسب إليه أحد ظلماً بالظالميَّة أو المظلوميَّة حتَّى يحتاج إلى أن ينفي عن نفسه ذلك، بل الله سبحانه خلط الأنبياء والأوصياء عظي بنفسه، ونسب إلى نفسه سبحانه كلِّ ما يفعل بهم أو ينسب إليهم لبيان كرامتهم لديه، فقوله تعالى: ﴿وَمَا ظَلَمْنَنَّهُمْ لِيس الغرض نفى الظَّلم عن نفسه، بل عن حججه بأنهم لا يظلمون النّاس بقتلهم وجبرهم على الإسلام والاستقامة على الحقّ بل هم يظلمون أنفسهم بترك متابعة الأنبياء والأوصياء صلوات الله عليهم ثمَّ إنَّ تلك الآيات وردتُ في مواضع من القرآن المجيد ففي سورة البقرة: ﴿وَظَلَمْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْغَمَامَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْكُمُ ٱلْمَنَّ وَٱلسَّلُوَى كُلُوا مِن طَيِّبَنتِ مَا رَزَقْتَكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَنَكِن كَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾.

وفي الأعراف: ﴿ وَظَلَمْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْعَمَنَمَ وَأَنزَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلْمَرَى إلى آخر ما مرّ. وفي هود: ﴿ وَمَا ظُلَمْنَنَهُمْ وَلَكِن ظُلَمُوا أَنفُسَهُمْ .

وفي النحل: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا مَا فَصَعْبَنَا عَلَيْكَ مِن فَبَلُ وَمَا ظَلَمَنَنَهُمْ وَلَكِن كَانُوًا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَكِهِ .

فالآية الأولى هنا هي ما في البقرة والأعراف، والثانية هي ما في النحل فقوله عليه الغربي : نعم في جواب «هذا تنزيل» مشكل إذكون الولاية مكان الرحمة بعيد جداً، وكون الآية والظالمين آل محمّد كما قيل تنافي ما حقّقه عليه من قوله : خلطنا بنفسه الخ، إلا أن يقال : المراد بالتنزيل ما مرّ من أنّه مدلوله المطابقي والتضمّني لا الالتزامي أو أنّه قاله جبرئيل عند إنزال الآية، وفي بعض النسخ : «وما ظلمونا هم» في الأخير، فيدلّ على أنّه كان في النحل هكذا، فضمير (هم) تأكيد، ومضمونها مطابق لما في البقرة والأعراف والأعراف وهو أظهر.

فإن قيل: هذه القراءة تنافي ما في صدر الآية، إذ الظاهر أنَّه استدراك لما يتوهَّم من أنَّ التحريم ظلم عليهم فبيَّن أنَّ هذا جزاء ظلمهم.

قلت: قد قال تعالى في سورة النساء: ﴿ فَيُظَلِّم مِنَ ٱلَّذِينَ هَادُوا حَرَّمَنَا عَلَيْهُمْ طَبَّبَتِ أُجِلَتَ لَهُمْ وَبِصَدِهِمْ عَن سَبِيلِ اللَّو كَثِيرًا الآية، فيحتمل أن يكون هذا لبيان أنّ ظلمهم الذي صار سبباً لتحريم الطيّبات عليهم لم يكن علينا، أي على أنبيائنا وحججنا، بل كان على أنفسهم حيث موموا بذلك طيّبات الذيا والآخرة، ولعلّ هذا أفيد فخذ وكن من الشّاكرين ﴿ وَثِلْ يَوْمَيٰكُ هِي في المرسلات بعد قوله : ﴿ لِوَر الْفَصَلِ ( ) وَمَا أَدَرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَمَلِ ( ) أي يوم القيامة وتفسير في المرسلات بعد قوله : ﴿ لِوَر الْفَصَلِ ( ) وَمَا أَدَرَىكَ مَا يَوْمُ ٱلْفَمَلِ ( ) أي يوم القيامة وتفسير أو لأنّ التكذيب في الولاية داخل فيه بل هي عمدته، وأشد أفراده، وكذا الآيات اللاحقة أو لأنّ التكذيب في الولاية داخل فيه بل هي عمدته، وأشد أفراده، وكذا الآيات اللاحقة بالأثمَّذِينَ وشيعتهم، لأنّه في مقابلة المكذّبين المنكرين للولاية، ولاريب أنّ الإقرار بالولاية مأخوذ في التوى بل في مقابلة المكذّبين المنكرين لولاية، ولاريب أن الإقرار بالولاية مأخوذ في التوى بل فيما هو أعم منه وهو الإيمان وملد الولاية، وقد الآيات اللاحقة في أنه من الولاية، شمَّ قال في هذه السورة : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْقِينَ فِ ظِلَال وَعُيُونَ فَقَسِر المتقين بيري فيقار الاي اللاحة اللاحقة المكذّبين المنكرين للولاية، ولاريب أنّ الإقرار يعري في الولاية، وليعتهم، لأنّه في مقابلة المكذّبين المنكرين للولاية، وقد ولي الإقرار بالولاية مأخوذ في التقوى بل فيما هو أعم منه وهو الإيمان وملّة إبراهيم هي التوحيد الخالص المتضمن للإقرار بجميع ما جاء به الرسل، وأصله وعمدته الولاية، وقد مرّ نزول الآية التالية في شفاعة النبيّ والأثمة عليني في كتاب المعاد.

١٠ - كا: محمّد بن يحيى عن سلمة بن الخطّاب عن الحسين بن عبد الرّحمان عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليّ في قول الله بَمَرَجَلا : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى أَبِي حمزة عن أبي بصير عن أبي عبد الله عليتي في قول الله بَمَرَجَلا : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى فَإِنَّ لَكُوْ مَعِيشَةُ ضَنكُم قال : يعني به ولاية أمير المؤمنين عليتي ، قلت : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى أَنِي مُدَالَة عَلَيْ لَكُوْ مَعِيشَةُ ضَنكُم قال : يعني به ولاية أمير المؤمنين عليتي ، قلت : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى فَإِنَّ لَكُوْ مَعِيشَةُ ضَنكُم قال : يعني أمير المؤمنين عليتي ، قلت : ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحْرِى أَعْرَضَ عَن الله عَلَيْ لَكُوْ مَعَي مَعْن عَلَيْ فَرَضَ عَن وَلاية أمير المؤمنين عليتي ، قلت : ﴿ وَمَعْشُرُهُم يَوْمَ أَلْقِيكَمَةِ أَعْرَضَ عَن وَلاية أمير المؤمنين عليتي ، قلت : ﴿ وَمَعْشُرُهُم قال : يعني أعمى البصر في الآخرة أعمى القلب في الدنيا عن ولاية أمير المؤمنين عليتي أعمى وقل : أَعْرَضَ عَن يَعْني أَعْرَضَ فَي وَقَد كُنْتُ بَعِيما الموس في المؤمنين عليتي في أَعْرَضَ وقال : وَمَع من القلب في الدنيا عن ولاية أمير المؤمنين عليتي في أَعْرَضَ وقال : وَمَع مَنْ يَعْني أَعْرَضَ وَقَد كُنْتُ بَعِيما في المؤمنين عَلَي في أَمّ أَعْرَضَ فَي فَعْنَ وَقَد كُنْتُ بَعِيما في المؤمنين عليتي أَعْرَضُ فَقْل : أَمَن عَن عَن أَعْرَضَ فَعْرَضُ فَي فَي أَعْرَضَ فَي فَعْنَ أَعْرَضَ فَعْنَ عَلَي أَنْ أَلُه الله المؤمنين علي في أَنْ أَلْتُ فَي مَنْ أَعْرَضَ فَي أَعْرَضُ فَ المؤمنين علين علي أَنْتُكَ مَايَلُنا فَنَسِينَها في النار كما تركت الأَمْمَة عَنْ فالم تطع أمرهم ولم تسمع لهم. قلت : ﴿وَلَكَنَاكَ نَجَزِى مَنْ أَسَرَفَ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِتَابَنَتِ رَبِّهِ وَلَعَذَابُ ٱلْأَخِرَةِ أَشَدُ وَأَبْقَنَ ﴾ قال : يعني من أشرك بولاية أمير المؤمنين غيره ولم يؤمن بآيات ربّه وتوك الأئمة معاندة فلم يتبع آثارهم ولم يتولّهم، قلت : ﴿اللَّهُ لَطِيفُكَ بِعِبَادِهِ يَرْزُقُ مَن يَشَآهُ ﴾ قال : ولاية أمير المؤمنين، قلت : ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلْأَخِرَةِ ﴾ قال : معرفة أمير المؤمنين والأثمة على في أوّذٍ لَهُ في حَرْثِوْ ﴾ قال : نزيده منها، قال : يستوفي نصيبه من دولتهم ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلأَخِرَةِ فَن مَرْثِورُ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلدَّنِي أَنَّهُ فَال : معرفة أمير المؤمنين والأثمة عَلَيْكَ فَان : وَنَنْ مَرْبُورُ وَمَن نزيده منها، قال : يستوفي نصيبه من دولتهم ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّتَ ٱلأَخِرَةِ فَنُهُ فَان : القائم نصيب<sup>(1)</sup> .

بيان؛ الضنك: الضيق مصدر وصف به، وكذلك يستوي فيه المذكّر والمؤنّث، وفسر عليم الذكر بالولاية لشموله لها وكونها عمدة أسباب ذكر الله والذكر المذكور في الآية شامل لجميع الأنبياء وولايتهم ومتابعتهم وشرائعهم وما أتوا به لكون الخطاب إلى آدم وحوّاء وأولادهما لكونها تتمة قوله تعالى: ﴿ أَهْرَعَما مِنْهَمَا جَمِيعًا ﴾ الآية، لكنّ أشرف الأنبياء نبيّنا صلّى الله عليهم وأكرم الأوصياء أوصياؤه عليم ، وأفضل الشرائع شريعته، فتخصيص أمير المؤمنين عليم وأكرم الأوصياء أوصياؤه عليم ، وأفضل الشرائع شريعته، فتخصيص أمير أي هم آيات الله أولد الأيات النّازلة فيهم أو هي عمدتها، وفسّر الأكثر الاسراف بالأنمة أي هم آيات الله أوالمراد الآيات النّازلة فيهم أو هي عمدتها، وفسّر الأكثر الاسراف بالشرك بالله، وفسّره عليم بالشرك في الولاية فإنّه يتضمّن الشرك بالله، وفسّر الأكثر الاسراف المقرك تفسيراً له بالرزق الرّوحاني أو الأعم، وخص أشرفه وهو الولاية بالذكر لأنّها الأصل والمادة لسائر العلوم والمعارف، وفسّر زيادة الحرث بالمنافع الذيوية أو الأعم منها، ومن العلوم المائر العلوم والمعارف، وفسّر زيادة الحرث بالمنافع الذيوية أو الأعم منها، ومن العلوم المائر العلوم والمعارف، وفسّر زيادة الحرث بالمنافع الذيوية بالذكر لأنها الأصل والمادة السائر العلوم والمعارف، وفسّر زيادة الحرث بالمنافع الذيوية أو الأعم منها، ومن العلوم والمعارف التي يلقونها إليهم، وفسّر الآخرة بالرّجعة ودولة القائم لما عرفت أنّ أكثر آيات

٦١ – فس، ﴿وَٱلشَّفِيمَ﴾ قال: الشفع ركعتان: والوتر ركعة، وفي حديث آخر قال: الشّفع الحسن والحسين، والوتر أمير المؤمنين صلوات الله عليهم<sup>(٢)</sup>.

٦٢ – فس: جعفر بن أحمد عن عبيد الله بن موسى عن ابن البطائنيّ عن أبيه عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿يَأَيَّنُهُا ٱلْنَقْسُ ٱلْمُطْمَهِنَّةُ ﴾ الآية يعني الحسين بن عليّ ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٦٣ – كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس بن يعقوب عن أبي عبد الله غليتيني قال: الشّفع هو رسول الله عظيمَة وعليّ غليتيني، والوتر هو الله الواحد عَرَيْنِ <sup>(٤)</sup>.

٦٤ - كا: محمّد بن يحيى عن أحمد بن محمّد عن ابن محبوب عن جميل بن صالح عن

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦٠ ح ٩٢.
   (٢) (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١٧.
  - ٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٧٦٦.

زرارة عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿لَتَرَكَّبُنَّ طَبَقًا عَن طَبَقَ ﴾ قال : يا زرارة أولم تركب هذه الأمّة بعد نبيّها طبقاً عن طبق في أمر فلان وفلان وفلان<sup>(١)</sup>؟ .

**بيان:** أي كانت ضلالتهم بعد نبيَّهم مطابقة لما صدر من الأمم السابقة من ترك الخليفة واتَّباع العجل والسامريّ وأشباه ذلك، كما قال عليّ بن إبراهيم في تفسير تلك الآية، يقول: حالاً بعد حال، يقول: لتركبنّ سنّة من كان قبلكم حذو النعل بالنّعل والقذّة بالقذّة، لا تخطئون طريقهم ولا يخطئ شبر بشبر وذراع بذراع وباع بباع حتّى أن لو كان من قبلكم دخل جحر ضبّ لدخلتموه. قالوا: اليهود والنصارى تعني يا رسول الله؟ قال: فمن أعني؟ لتنقضنّ عرى الإسلام عروة مروة، فيكون أوّل ما تنقضون من دينكم الأمانة وآخره الصلاة.

ويحتمل أن يكون المعنى تطابق أحوال خلفاء الجور في الشدّة والفساد.

قال البيضاويّ : ﴿طَبَقًا عَن طَبَقٍ﴾ أي حالاً بعد حال، مطابقة لأختها في الشدة، أو مراتب الشدّة بعد المراتب<sup>(٢)</sup>.

٦٥ - كاء العدَّة عن أحمد بن محمّد عن عليّ بن الحكم عن مفضّل بن صالح عن جابر عن أبي جعفر علي الله تعالى : ﴿وَلَقَدْ عَهِدْنَا إِلَى مَادَمَ مِن قَبَّلُ فَنَسِّي وَلَمْ نَجَدَ لَمُ عَزْمًا ﴾ قال : عهدنا إليه في محمّد والأئمة من بعده فترك ولم يكن له عزم أنّهم هكذا ، وإنّما سمّي أولو العزم أولي العزم لأنه عهد إليهم في محمّد والأوصياء من بعده عنيتي والمهدي عليتي وسيرته وأجمع عزمهم على أنّ ذلك كذلك والإقرار به<sup>(٣)</sup>.

٦٦ – كا: الحسين بن محمّد عن المعلّى عن جعفر بن محمّد بن عبيد الله عن محمّد بن عيسى القميّ عن محمّد بن سليمان عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله عنه في قوله : ووَلَقَدَ عَهِدَنَا إِلَى ءَادَمَ مِن قَبَّلُ، كلمات في محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأئمّة عَلَيْهَ مِن ذرّيتهم فِفَنَسِيَ، هكذا والله أُنزلت على محمّد على المعمد على أ

٦٧ – كنز، روى الحسين بن جبير في نخب المناقب بإستاده عن الباقر ﷺ في قوله تعالى: ﴿وَيَسْتَلْبِئُوْنَكَ أَحَقُّ هُوَّ قُلْ إِى وَرَبِّ إِنَّهُ نَحَقٌّ وَمَاَ أَنتُم بِمُعَجِزِينَهِ قَال: يسألونك يا محمّد أعليّ وصيّك؟ قل: إي وربي إنّه لوصيّي<sup>(٥)</sup>.

٦٨ - كاء عليّ عن أبيه عن القاسم بن محمّد الجوهريّ عن بعض أصحابه عن أبي عبد الله ﷺ في قوله: ﴿وَيَسْتَنْبِعُونَكَ أَحَقُّ هُوَّ فَ قَالَ : ما تقول في عليّ ﷺ ﴿قُلْ إِى وَرَقِتَ إِنَّمُ لَحَقٌّ وَمَآ أَنتُمُ بِمُعَجِزِينَ ﴾ <sup>(1)</sup>.

(٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٩٨.

۵) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۲۲۱.

- (1) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٧ ح ١٧.
- (٣) (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٨ ح ٢٢ و٢٣.
  - (٦) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٦ ح ٨٧.

**بیان:** المشهور بین المفسّرین أنّ الضمیر راجع إلى العذاب، أو إلى ما يدعيه الرسول ﷺ، أو إلى القرآن.

74 - فس: أبي عن ابن أبي عمير عن جميل بن صالح عن المفضّل عن جابر عن أبي جعفر عليما قال: ﴿ الْمَرْ ﴾ وكلّ حرف في القرآن مقطّعة من حروف اسم الله الأعظم الذي يؤلّفه الرّسول والإمام بيميلا فيدعو به فيجاب، قال: قلت: قوله: ﴿ ذَلِكُ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَبِبُ فَيَدِهُمُ قال: المعنون في القرآن مقطّعة من حروف اسم الله الأعظم الذي يؤلّفه الرّسول والإمام بيميلا فيدعو به فيجاب، قال: قلت: قوله: ﴿ ذَلِكُ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَبِبُ فَيَدِهُمُ الذي في قال: المعنون في القرآن مقطّعة من حروف اسم الله الأعظم الذي يؤلّفه الرّسول والإمام بيميلا فيدعو به فيجاب، قال: قلت: قوله: ﴿ ذَلِكُ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَبِبُ فَيَدِهُ قال: المعنون لا شكّ فيه أنه إمام ﴿ هُدَى لِلْمُنَقِينَ ﴾ فالآيتان لشيعتنا هم في قال: المتقون ﴿ أَلَذِينَ يُؤْمِنُونَ بِٱلْغَبَبِ ﴾ وهو البعث والنشور وقيام القائم والرجعة ﴿ وَمِمّاً رَزَقْنَهُمُ الْمَتَقُونَ بِٱلْغَبَبِ ﴾ وهو البعث والنشور وقيام القائم والرجعة ﴿ وَمِمّاً رَزَقْنَهُمُ لَالَكُونَ بِٱلْغَبَبِ ﴾ وهو البعث والنشور وقيام القائم والرجعة ﴿ وَمِمّاً رَزَقْنَهُمُ لَا يُنْهُمُ الْمَتَقُونَ عَالَ إِلَى الْمَعَان الله الله من القائم والرجعة ﴿ وَمِمّاً رَزَقْنَهُمُ الْمَتَقُونَ عَالَ اللهُ عَلَى مَالَ في القرآن يتله م أَنْهُ إلى الله الله من القرآن يتون أله أَلَ مَا ما مُؤْهُدُ مَالا من أَنْهُ مَالَةُ عَلَهُ مُنْ الْمَا عَلَ مَالَ مَنْ اللهُ عَلَ ما القائم والرجعة ووَمِمّاً رَزَقْنَهُمُ الْمَتَقُونَ فَي أَلُولَ مَالله من القرآن يتلون (١).

**أقول:** هذا الخبر على هذا الوجه كان في بعض نسخ التفسير .

٧٠ - كفز: روى الحسن بن أبي الحسن الديلميّ باسناده عن فرج بن أبي شيبة قال: سمعت أبا عبد الله عليماني يقول وقد تلا هذه الآية: ﴿وَإِذَ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى النَّبِيتِنَ لَمَا مَاتَגُتُكُم مِن حكتُب وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَآءَ حُمَّم رَسُولٌ مُمَدَقٌ لِمَا مَعَكُم لَتُؤْمِنُنَ بِهِ. ٤: يعني رسول الله عليه ﴿وَلَتَنْصُرُنَهُ يعني وصيّه أمير المؤمنين عليماني ، ولم يبعث الله نبياً ولا رسولاً إلا وأخذ عليه الميثاق لمحمد عليه بالنبوة ولعليّ بالإمامة (٢).

٧١ - كاء الحسين بن محمّد عن معلّى بن محمّد عن محمّد عن محمّد بن أورمة ومحمّد بن عبد الله عن عليّ بن حسّان عن عبد الله بن كثير عن أبي عبد الله عَلَيْظَلَمْ في قوله تعالى : ﴿عَمَّ يَتَمَاءَلُونَ ﴿لَيُ عَنِ النَبَا ٱلْمَظِيرِ ﴿ كَانَ قَالَ : النبأ العظيم الولاية وسألته عن قوله : ﴿هُنَالِكَ ٱلْوَلَيَةُ بِنَهِ ٱلحَقَ ولاية أمير المؤمنين عَلِيَنَهِ <sup>(٣)</sup>.

**بيان:** لعلّ المعنى أنَّ الولاية الخالصة لله هي ما يكون مع ولايته ﷺ .

٧٢ – كا: العدَّة عن أحمد بن محمّد عن إبراهيم الهمدانيّ يرفعه إلى أبي عبد الله غليَّة في قوله تعالى : ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَنِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْفِيَكَمَةِ﴾ قال : الأنبياء والأوصياء غليَتَنِير <sup>(٤)</sup>.

٧٣ - كا: العدَّة عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر عن حمّاد بن عثمان عن أبي عبيدة الحذَّاء قال : سألت أبا جعفر عَظِيمَة عن الاستطاعة وقول النَّاس فقال : وتلا هذه الآية : ﴿وَلَا يَزَالُونَ عُنَالِذِينَ عَلَى إِلَى اللّهُ مَنْ رَحِمَ رَبُّكُ وَإِذَاكَ خَلَقَهُمُ كَ يا أبا عبيدة النَّاس مختلفون في إصابة القول، عُنَالِذِينَ إلى إلَّهُ مَن رَحِمَ رَبُّكُ وَإِذَاكَ خَلَقَهُمُ كَ يا أبا عبيدة النَّاس مختلفون في إصابة القول، عُنَالِذِينَ إلى إلا مَن رَحِمَ رَبُّكُ وَإِذَاكَ خَلَقَهُمُ كَ يا أبا عبيدة النَّاس مختلفون في إصابة القول، عُنَالِذِينَ إلى إلى مالك ، قال : هم شيعتنا، ولرحمته خلقهم، وهو وكلّهم هالك، قال : قلت قوله : ﴿ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُّكُ كُمَ قال : هم شيعتنا، ولرحمته خلقهم، وهو وكلّهم هالك، قال : قلت قوله : ﴿ إِلَّا مَن رَحِمَ رَبُكُ كُمَ قال : هم شيعتنا، ولرحمته خلقهم، وهو وكلّهم هالك، قال : قلت قوله : ﴿ إِلَا مَن رَحِمَ رَبُكُ كُمَ قال : هم شيعتنا، ولرحمته خلقهم، وهو وكلّهم هالك، قال : قلت قوله : ﴿ إِلَا مَن رَحِمَ رَبُكُ كُمَ قال : هم شيعتنا، ولرحمته خلقهم، وهو وقوله : ﴿ وَلَا عَن رَحِمَ رَبُكُ كُم قال : هم شيعتنا ، ولرحمته خلقهم، وهو وقوله : ﴿ وَلِلَاكَ خَلَقَهُمُ يقول : هو وَرَحَم مَن علمه التي يقول : هو وَرَحَم مَن علم هذه التي يقول : فورَكَ حَمَة قال : فونسمَت كُلُ شَقَوْعَ يقول : علم الإمام ووسع علمه الذي هو من علمه كلَّ شيء هو شيعتنا ثمَّ قال : فونسَات كُلُ شَقَوْل يقول : علم الإمام ووسع علمه الذي هو من علمه كلَّ شيء هو شيعتنا ثمَ قال : إن أسَاحَ نُعُم الله الم المام ووسع علمه الذي هو من علمه كلَّ شيء هو شيعتنا ثمَ قال : إن أسَاحَ نُبُكُومُ أَي أَعْ أَنْ أُنْ عَال الله المام ووسع علمه الذي هو من علمه كلَّ شيء هو شيعتنا ثمَ قال : هو نسَاحَة أُن أَحْ يُعَال .

- تفسير القمي، ج ١ ص ٤٣.
   تأويل الآيات الظاهرة، ص ١٢١.
  - (٣) (٤) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٩ ح ٣٤ و٣٦.

لِلَّذِينَ يَنْقُونَكُ يعني ولاية غير الإمام وطاعته، ثمَّ قال: ﴿ يَعِدُونَكُم مَكْنُوبًا عِندَهُم فِي التَّوَرَنَةِ وَٱلْمَنِصَحَرِكُ والمنكر من أنكر فضل الإمام وجحده ﴿ وَيُحِلُّ لَهُمُ الْمَحْرُوفِ إذا قام ﴿ وَيَنْهَنَهُمْ عَن ﴿ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ ٱلْخَبَنَيِنَكُ والحبائث قول من خالف ﴿ وَيَعَنَّحُ عَنَّهُم إِمْرَهُمْهُ وهي الذنوب اللَّن كانوا فيها قبل معرفتهم فضل الإمام ﴿ وَٱلأَغْلَالَ ٱلَتِي كَانَتَ عَلَيْهِمُ وَالأَغلال: ما كانوا يقولون ممّا لم يكونوا أمروا به من ترك فضل الامام ﴿ وَالأَغْلَالَ ٱلَتِي كَانَتَ عَلَيْهِمُ والأَغلال: ما كانوا إصرهم، والإصر: الذنب، وهي الآصار، ثمَّ نسبهم فقال: «الذين آمنوا» يعني بالإمام ﴿ وَعَرَزُوهُ وَنَصَرُوهُ وَآنَبَعُوا أُمروا به من ترك فضل الامام، فلما عرفوا فضل الإمام وضع عنهم إصرهم، والإصر: الذنب، وهي الآصار، ثمَّ نسبهم فقال: «الذين آمنوا» يعني بالإمام ﴿ وَعَرَزُوهُ وَنَصَرُوهُ وَانَبَعُوا أُمروا به من ترك فضل الامام، فلما عرفوا فضل الإمام وضع عنهم إصرهم، والإصر: الذنب، وهي الآصار، ثمَّ نسبهم فقال: «الذين آمنوا» يعني بالإمام و وَعَزَرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَانَبَعُوا أُلَقُورَ الَذِي أَنَهُ مُعَهُ أُولَاتِيكُ هُمُ ٱلْمُلْبِحُونَهُ يعني الإمام وَ المَعْرَبُوهُ وَالامام والاعرت أن يعبدوها، والجبت والطاغوت فلان وفلان وفلان والعبادة طاعة النَّاس وَفِي ٱلْأَخِرَةُ وَالامام يبشرهم بقيام القائم وبظهوره وبقتل أعدائهم وبالذينا والعبادة طاعة النَّاس وَفِي ٱلاَخِرَةُ وَالامام يبشرهم بقيام القائم وبظهوره وبقتل أعدائهم وبالذياة في الأخرة، وَلِي الْأَخِرَةَ وَالورود على محمد يَالَهُ مَالما العام وبظهوره وبقتل أعدائهم وبالنجاة في الأخرة،

بيان: عن الاستطاعة، أي هل يستطيع العبد من أفعاله شيئاً أم لا؟ وقول النّاس أي اختلافهم في هذه المسألة كما مرّ في كتاب العدل، والواو في <sup>و</sup>وتلا، للحالية وقوله: يا أبا عبيدة مفعول قال: والمراد بالنّاس المخالفون، وبالاصابة الوجدان والادراك، والآية في سورة هود هكذا: ﴿ وَلَوَ شَآَ، رَبُّكَ لَجَمَلَ ٱلنَّاسَ أُمَّةُ وَحِدَةٌ وَلَا يَزَالُونَ﴾ وعلى تفسيره غيني المشار إليه في ﴿ وَلِذَالِكَ﴾ الرحمة، أو الرحم وضمير (هم) للموصول في قوله: ﴿ إِلَّا مَنَهُ أَ

وقوله : يقول : لطاعة الإمام، تفسير للرّحمة، فحاصل المعنى حينتذ إلا من رحم ربّك بأن وفّقه لطاعة الإمام، ولهذه الطّاعة خلقهم، فالرّحمة حقيقة هو الإمام من جهة أنّ طاعته تورث النّجاة، وهو رحمة أيضاً من جهة علمه الكامل الّذي انتفع به الشيعة كلّهم ووسعهم وجميع أمورهم، وهما يرجعان إلى معنى واحد لتلازمهما. فقوله علي : الرحمة بدل لطاعة الامام، أو للامام، ففسّر الطاعة بالعلم لتلازمهما أو الإمام بالرّحمة من جهة أنّ علمه وسع الشيعة وكفاهم، فقوله : الرحمة التي يقول أي الإمام هو الرحمة التي يقولها في قوله : ووَرَحْمَتِي وَسِعَتَ كُلٌ هَتَى في يقول : علم الإمام من الرّحمة من جهة أنّ علمه وسع علمه ويمكن أن يقرأ (عَلِمَ) بصيغة الماضي، ووسع علمه أي علمه أي علمه أن كونه رحمة من جهة من علمه ويمكن أن يقرأ (عَلِمَ) بصيغة الماضي، ووسع علمه أي علمه أي علمه، أي علمه، أي علمه من جهة التي من علمه، أي علمه ويمكن أن يقرأ (عَلِمَ) بصيغة الماضي، ووسع علمه أي علمه أي علمه، أي علمه، أي علمه من جهة أن علمه، أي علمه من جهة التي يقولها في قوله :

وفسّر ١٣٢٢ الشيء بالشّيعة لأنّهم المتتفعون به، فصار لهم رحمة، وأمّا سائر الخلق فإنّه وإن كان لهم أيضاً رحمة لكن لمّا لم يتتفعوا به صار عليهم سخطاً ووبالاً فالمراد بكلّ شيء إمّا

(١) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٦ ح ٨٣.

كلّ محلّ قابل وهم الشيعة، أو يكون عامّاً والتخصيص لما ذكر، أو لأنّه لولا خواصّ الشيعة لم تفض رحمة على غيرهم أصلاً كما ورد في الأخبار الكثيرة أنّه لولا الإمام وخواصّ شيعته لم تمطر السّماء ولم تنبت الأرض.

فتخصيص الرحمة بالامام لأنّه عمدة الرحمات الخاصّة ومادّتها وتخصيص محلّها بالشّيعة لأنّهم المقصودون بالذّات منها، ويحتمل أن يكون المراد بسعة علمه لهم أنّه يعرف شيعته من غير شيعته كناية عن علمه بحقائق جميع الأشياء وأحوالهم، لكن فيه بعد.

قوله: يعني ولاية غير الإمام هو بيان لمفعول ﴿ يَتَّقُونَ﴾ المحذوف، أي الَّذين يكفُّون أنفسهم عن ولاية غير الإمام المنصوب من قبل الله تعالى، وكان الغرض بيان الفرد الأخفى وجميع أفراد الشرك داخل فيه، يعني النبيّ والوصيّ، لعلّ المعنى أنَّه ذكر في ضمن نعته المذكور في الكتابين أنَّ له أوصياء أوَّلهم عليَّ وآخرهم القائم ﷺ ، يقوم بإعلاء كلمتهم فهو بيان للوجدان، أي يجدونه بتلك الأوصاف وضمير ﴿ يَأْمُرُهُم ﴾ راجع إلى القائم عليه ، والغرض بيان أنَّ الأمر والنهي المنسوبين إلى النبيَّ عَلَيْهُ ليس المراد به صدورهما عنه عليه بخصوصه، بل يشمل ما يصدر عن أوصياته ﷺ ، والَّذي يتأتَّى منه صدورهما على وجه الكمال وهو القائم ﷺ لنفاذ حكمه وجريان أمره، والمنكر بفتح الكاف من (أنكر) أي إنكار من أنكر نظير قوله تعالى: ﴿وَلَنَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنِ ٱتَّغَلَّ﴾ والكسّر تصحيف، ولمّا كان المعروف كلّ أمر يعرف العقل السليم حسنه والمنكر ضدّه فولاية الإمام وطاعته أهمّ المعروفات وأعظمها، واختيار ولاية غيره عليه أفظع المنكرات وأشنعها، وكذا المراد بالطيِّبات كلِّ ما تستطيبه العقول السليمة، وبالخبائث كلِّ ما تستقذره النفوس الطيِّبة فتشمل الطيّبات العلوم الحقّة المأخوذة عن أهل بيت العصمة للمخلِّش والخبائث العلوم الباطلة والشبهات الواهية المأخوذة عن أئمّة الضلالة وأتباعهم مع أنَّ كلَّ ما ورد في الأغذية الجسمانيَّة والنعم الظاهرة مؤوَّلة في بطن القرآن بالأغذية الروحانيَّة والنعم الباطنة كما عرفت مراراً، وهي الذنوب التي كانوا فيها اي ذنب ترك الولاية وما يتبعه من الخطأ في الأعمال، والأغلال هي الخطأ في العقائد والأقوال شبَّه آراءهم الناشئة عن ضلالتهم بالأغلال، لأنَّها قيِّدتهم وحبستهم عن الاهتداء إلى الحقِّ، أو لأنَّها لزمت أعناقهم بأوزارها لزوم الغلَّ، و(مِن) في قوله : «من ترك» للتعليل.

وقال الفيروزآبادي: الإصر: الكسر والحبس، وبالكسر: العهد والذنب والثقل ويضمّ ويفتح في الكلّ، والجمع آصار، والإصار ككتاب: حبل صغير يشدّ به أسفل الخباء، ووتد الطنب، فقوله: وهي الآصار، إمّا بصيغة الجمع يريد أنّ قراءتهم <sup>عليتينين</sup> هكذا موافقاً لقراءة ابن عامر، أو أنّ المراد بالمفرد هنا الجمع، أو أنّ الأغلال عملة آصارهم وذنوبهم، فإنّها متعلّقة بالعقائد، أو بصيغة المفرد يريد أنّ الإصر مأخوذ من الإصار الّذي يشدّ به الخباء، ثمّ نسبهم: الضّمير للشيعة المذكورين في صدر الحديث، أي ذكر صفتهم وحالهم ومثوباتهم فقال: (الذين آمنوا) في القرآن: ﴿فَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا بِهِ.﴾ نقل بالمعنى، يعني بالإمام أي الإيمان بالامام داخل في الإيمان بالرّسول، وقد مرّ أنّ المراد بالنّور أمير المؤمنين ظَلِيَتُلاً .

قوله: يعني الذين اجتنبوا، كأنّه تفسير لقوله: ﴿وَاتَبَعُوا النَّوَرَ ﴾ فإن اتّباع القرآن أو الإمام لا يتم إلا بالبراءة من أثمّة الضلال، أوالمعنى أنّ المؤمنين المذكورين في هذه الآية هم المذكورون في الآيات الأخر المبشّرون فيها، لأنّ الآيات السابقة في الأعراف، وفي الزمر: ﴿وَالَّذِينَ آجْنَبُوا الطَّغُوتَ آن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَمُمُ ٱلْشَرَئَ فَبَضِّرَ عِبَاذٍ (آ) الَذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَشَبِعُونَ أَحْسَنَهُ في الآيات الأُخر المبشّرون فيها، لأنّ الآيات السابقة في الأعراف، وفي الزمر: ﴿وَالَذِينَ آجْنَبُوا الطَّغُوتَ آن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللَّهِ لَمُمُ ٱلْشَرَئُ فَبَضِّرَ عِبَاذٍ (آ) اللَّينَ وَنِي تَشْعَمُونَ أَحْسَنَهُ وَاللَّذِينَ الْعَدَابُ وَفِي ٱلْأَخِرَةً ﴾.

فجمع عليم المعنى الآيات لبيان اتّحاد مواردها واتّصال بعضها ببعض في المعنى فالَّتي في الزمر شرط البشارة فيها باجتناب عبادة الطاغوت : وهو كلّ رئيس في الباطل، وفسّر عبادتها بطاعتها، كقوله تعالى : ﴿لَا تَعْبُدُواْ اَلشَّيْطَنَّ وضمّ الجبت إليها لقرب مضمونها واقترانهما في سائر الآيات وإيماء إلى أنّه في سائر الآيات أيضاً إشارة إلى هؤلاء المنافقين، وكأنه عليم فسّر الإنابة إلى الربّ والإسلام له بقبول الولاية، لأنّ من لم يقبلها ردّ على الله ولم يسلّم له، ثمَّ جزاهم أي بيّن جزاءهم، وظاهر الخبر أنّ البشارة من الامام، والظرفان المتعلّق البشارة لا لنفسها، أي يشترهم بما يكون لهم في الدنيا في زمن القائم عليم في وفي الآخرة، وقد مرّ في كتاب المعاد تأويلات أخرى لها .

٧٤ – **كا:** محمّد بن يحيى عن ابن عيسى عن ابن محبوب عن محمّد بن النعمان عن سلام قال: سألت أبا جعفر غليميًا عن قوله تعالى: ﴿ ٱلَذِبِكَ يَسْئُونَ عَلَى ٱلأَرْضِ هَوْنَا﴾ قال: هم الأوصياء من مخافة عدوّهم<sup>(1)</sup>.

٧٥ – كماء عليّ بن محمّد وغيره عن سهل عن ابن يزيد عن زياد القنديّ عن عمّار الأسديّ عن أبي عبد الله غليجًا في قول الله تَتَكَنَّكُ : ﴿إِلَيْهِ يَصْحَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّبِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِلِحُ بَرْفَعُهُمُ﴾ ولايتنا أهل البيت، وأهوى بيده إلى صدره: فمن لم يتولّنا لم يرفع الله له عملاً<sup>(٢)</sup>.

بيان: الظاهر أنَّ قوله ظلِيَّة : ولايتنا، تفسير للعمل الصالح، فالمستتر في قوله: ﴿يَرْفَعُهُمُ كَامَ راجع إليه، والبارز إلى الكلم، والمراد به كلمة الإخلاص والأذكار كلّها، وبصعوده بلوغه إلى محلّ الرضا والقبول، أي العمل الصالح وهو الولاية، يرفع الكلم الطيّب ويبلغه حدّ القبول، ويحتمل أنَّ يكون تفسيراً للكلم الطيّب وإشارة إلى أنَّ المراد به

(١) - (٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٥ ح ٧٨ و٨٥.

الولاية والاقرار به، وحكم الضميرين حينتذ بعكس ماسبق وهو أنسب بآخر الخبر، وبما ذكر. عليّ بن إبراهيم حيث قال: قوله: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِمُ ٱلطَّبِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّلِحُ يَرْفَعُهُم كَلَ قال: كلمة الاخلاص والاقرار بما جاء به من عند الله من الفرائض، والولاية يرفع العمل الصالح إلى الله.

٧٦ – وروي عن الرضا تلايئة آنه قال: الكلم الطيّب هو قول: لا إله إلا الله، محمّد رسول الله، عليّ وليّ الله وخليفته حقّاً وخلفاؤه خلفاء الله، والعمل الصالح يرفعه فهو دليله وعمله اعتقاده الّذي في قلبه بأن هذا الكلام صحيح كما قلته بلساني.

٧٧ - كا: عليّ عن أبيه عن ابن أبي عمير عن سماعة عن أبي عبد الله للبيَّة في قول الله تَتَرَيَّكُ : ﴿وَأَرْفُواْ بِعَهْدِىٓ﴾ قال: بولاية أمير المؤمنين للبيَّة: ﴿أُوفِ بِعَهْدِكُمْ﴾ أُوف لكم بالجنّة<sup>(1)</sup>.

٧٨ - **كنز:** محمّد بن العبّاس عن أحمد بن محمّد عن أحمد بن الحسن عن الحسن بن مخارق عن أبي الورد عن أبي جعفر ﷺ قال: قوله ﷺ: ﴿ أَتَ آلأَزْضَ يَرِثْهُمَا عِبَادِيَ ٱلعَمَدَلِحُونَ﴾ هم آل محمّد صلوات الله عليهم<sup>(٢)</sup>.

٧٩ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن محمّد بن عليّ عن أبيه عن جدّه عن عليّ بن حكيم عن سفيان بن إبراهيم الجريريّ عن أبي صادق قال : سألت أبا جعفر ظليمَا عن قول الله يَجْرَيَكُ : ﴿ وَلَقَدْ كَنَبَنَكَا فِي الزَّبُورِ ﴾ الآية، قال : نحن هم، قال : قلت : ﴿ إِنَّ فِي هَٰذَا لَبَلَغُا لِقَوْمٍ عَنِدِينَ ﴾ قال : هم شيعتنا<sup>(٣)</sup>.

٨٠ - كنز، محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود النجار عن أبي الحسن موسى ظليَظهر في قول الله تتمرّيَن : ﴿ وَلَقَدْ حَكَنَبْكَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ أَتَ أَبِي الحسن موسى ظليَظهر في قول الله تتمرّيَن : ﴿ وَلَقَدْ حَكَنَبْكَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ أَتَ أَبِي الحسن موسى ظليَظهر في قول الله تتمرّيَن : ﴿ وَلَقَدْ حَكَنَبْكَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ أَتَ أَبِي الحسن موسى ظليَظهر في قول الله تتمريك : ﴿ وَلَقَدْ حَكَنَبْكَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ أَتَ أَبِي الذَّبُونَ يَ إِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ أَنَ أَبِي الْحَسن موسى ظليم في قول الله تتمريكي : ﴿ وَلَقَدْ حَكَنَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ أَتَ اللهِ الحَسن موسى ظليم ومن تابعهم على الأَزْضَ يَرْتُهُما على مُعْذَى إلَيْ مَعْمَ على الأَزْضَ العَبْدِعُونَ ﴾ قال: آل محمّد صلوات الله عليهم ومن تابعهم على منها جهم، والأرض أرض الجنة (<sup>3)</sup>.

- أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٧ ح ٨٩.
   (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٦.
  - (٣) (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٦.
  - (٥) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٢٨ في تأويل سورة الحج.

٨٢ - كَنْزِ: بِهِذَا **الإستاد عنه عَلِيَّةٍ في قوله تعالى: ﴿وَطَهِرْ بَي**ْنِيَ لِلطَّآبِغِينَ وَٱلْقَآبِعِينَ وَٱلرُّ<del>صَحِ</del>ْعِ ٱلسُّجُورِ﴾ يعني بهم آل محمد غَلَيَّةٍ <sup>(١)</sup>.

AT - كَنْزِء بهذا الإسناد عنه ظَلِيَمَ في قوله نَتَزَكَن : ﴿وَلَوْلَا دَفْعُ ٱللَّهِ ٱلنَّاسَ بَعْضَهُم بِبَعْضِ لَمَدِّمَتْ صَوَبِعُ وَبِيَعٌ وَمَهَلُوَتٌ وَمَسَخِدُ يُدْكَرُ فِهَا ٱسْمُ ٱللَّهِ كَثِيرُ فَال : هم الأئمة ظَلَيَنْهِ ، وهم الاعلام ولولا صبرهم وانتظارهم الأمر أن يأتيهم من الله لقتلوا جميعاً ، قال الله نَتَزَكَن : ﴿وَلَيَسْهُرُنَ ٱللَهُ مَن يَسْهُرُهُ إِنّ ٱللَهُ لَقَوِتٌ عَذِيرُ ﴾<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** أي لو خرج الأئمّة الّذين أمروا بالصبر وترك الخروج وانتظار الفرج لقتلوا وقتل أكثر النّاس ويصير سبباً لتعطيل معابد جميع أهل الكتب وإبطال شرائعهم، فبهم وصبرهم دفع الله شر الكافرين والمخالفين عن المؤمنين، ويحتمل أن يكون المعنى أنّ نظير تلك الآية جار فيهم عَلَيَيَنِيْهِ .

٨٤ – كنز: محمّد بن العبّاس عن أحمد بن هوذة رفعه إلى عبد الله بن سنان عن فرّيح المحاربيّ قال: قلت لأبي عبد الله غلِّيَلِيّ: قوله تعالى: ﴿تُمَرَ لَيُقَضُواْ نَفَشَهُمْ وَلْـيُوفُواْ نُذُورَهُمْ ﴾ قال: هو لقاء الإمام غلبَتِيني <sup>(٣)</sup>.

**بيان:** يحتمل أن يكون المراد تفسير الوفاء بالنّذور بلقاء الإمام كما ورد في أخبار كثيرة في قوله تعالى : فَرْيُوْنَ بِالنَّذرِ ﴾ أنّ النذر هو العهد الّذي أُخذ عليهم في الميئاق بالولاية، ويحتمل أن يكون المراد تأويل قضاء التفث به، فإنّه مفسّر بإزالة الأدناس والأشعاث نجو قصّ الأظفار والشارب وحلق العانة، وأعظم الأدناس وأخبث الأرجاس الروحانيّة الجهل والضلالة ومذامّ الأخلاق، وهي إنّما تزول بلقاء الامام.

ويؤيده ما رواه الكليني بإسناده عن عبد الله بن سنان عن ذرّيح قال: قلت لأبي عبد الله عليميلية: إنّ الله أمرني في كتابه بأمر فأحب أن أعلمه قال: رما ذاك؟ قلت: قول الله بَمَرَكَمَ : فَرْشَرَ لَيَقْضُوا نَشَبَهُمْ وَلَـيُوفُوا نُذُورَهُمَ فَال: فَلَيْفَضُوا نَشَبَهُمْ فَ: لقاء الإمام فولييُوفُوا نُذُورَهُم في: تلك المناسك، قال عبد الله بن سنان: فأتيت أبا عبد الله عليمي فقلت: جعلت فداك قول الله تَبْرَكَم : فَشَمَوا نَشَبَهُمْ وَلَـيُوفُوا نُنَورَهُمَ فَال عبد الله بن اخذ الشارب وقص الأطفار وما أشبه ذلك، قال: عليم وليوفوا نُدُورَهُم في قال: محدثني عنك بأنك قلت له : فَلَيْعَضُوا نَشَبَهُمْ وَلَـيوفُوا نُورَهُمُ مَان المحارين حدثني عنك بأنك قلت له : فَلَيْعَضُوا نَشَبَهُمْ فَال عبد الله بن سنان: فأتيت أبا عبد الله عليمين حدثني عنك بأنك قلت له : فَلَيْعَضُوا نَشَبَهُمْ فَال عليم الله فال المحارين حدثني عنك بأنك قلت له : فَلَيْعُسُوا نَشَبَهُمْ فَال عليم الله المحارين حدثني عنك بأنك قلت له : فَلَيْعُسُوا نَشَبَهُمْ فَال الله المحادين حدثني عنك بأنك قلت له : فَلَيْعَسُوا نَشَبَهُمْ فَال المحادين

(۱) – (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۳۲۸ في تأويل سورة الحج.
 (۳) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۳۳۱.
 (۶) الكافن، ج ٤ ص ۷۲۴ باب ۳٤۱ ح ٤.

٨٥ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن زياد عن الحسن بن سماعة عن صفوان عن ابن مسكان عن حجر بن زائدة عن حمران عن أبي جعفر عليتي قال : سألته عن قول الله تَخْرَعُن : مسكان عن حجر بن زائدة عن حمران عن أبي جعفر عليتي قال : سألته عن قول الله تَخْرَعُن : فوكران كن كوكران توم فوكران : مسكان عن حجر بن زائدة عن حمران عن أبي جعفر عليتي قال : مالته عن قول الله تَخْرَعُن : مسكان عن حجر بن زائدة عن حمران عن أبي جعفر عليتي قال : مالته عن قول الله تَخْرَعُن : مسكان عن حجر بن زائدة عن حمران عن أبي جعفر عليتي قال : مالته عن قول الله تَخْرَعُن : مسكان عن حجر بن زائدة عن حمران عن أبي جعفر عليتي قال : كان قوم صالحون هم مهاجرون قوم مواحون قوم نوم نوم أن يفسدوهم فيدفع الله بهم من الصالحين ولم يأجر أولئك بما يدفع بهم، وفينا موء مثلهم <sup>(۱)</sup>.

بيان: أي كان قوم صالحون هجروا قوم سوء خوفاً أن يفسدوا عليهم دينهم فالله تعالى يدفع بهذا القوم السوء عن الصالحين شرّ الكفّار، كما كان الخلفاء الثلاثة وبنو أمية وأضرابهم يقاتلون المشركين ويدفعونهم عن المؤمنين الّذين لا يخالطونهم ولا يعاونونهم خوفاً من أن يفسدوا عليهم دينهم لنفاقهم وفجورهم ولم يأجر الله هؤلاء المنافقين بهذا الدفع لأنّه لم يكن غرضهم إلا الملك والسلطنة والاستيلاء على المؤمنين وأنمّتهم، كما قال النبيّ على فإن الله يؤيد هذا الدين بأقوام لاخلاق لهم، وأمّا قوله على في وفينا مثلهم، يعني نحن أيضاً نهجر المخالفين لسوء فعالهم فيدفع الله ضرر الكافرين وشرهم عنّا بهم .

٨٧ - وبهذا الإسناد عن الكاظم عن أبيه عليته قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿ لِكُلِ أَمَّذِ جَمَلُنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوْمُ جمعهم رسول الله ثمَّ قال: يا معشر المهاجرين والأنصار إنّ الله تعالى يقول: ﴿ لِكُلِ أُمَّةٍ جَمَلَنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوْمُ والمنسك هو الإمام لكلّ أمّة بعد نبيتها تعالى يقول: ﴿ لِكُلِ أُمَّةٍ جَمَلَنَا مَنسَكًا هُمْ نَاسِكُوْمُ والمنسك هو الإمام لكلّ أمّة بعد نبيتها حتى يدركه نبيّ، ألا وإنّ لزوم الإمام وطاعته هو الدين وهو المنسك وهو عليّ بن أبي حتى يدركه نبيّ، ألا وإنّ لزوم الإمام وطاعته هو الدين وهو المنسك وهو عليّ بن أبي عنى يدركه نبيّ ألا وإنّ لزوم الإمام وطاعته هو الدين وهو المنسك وهو عليّ بن أبي مقال الله عليه على هدى مستقيم، فقام القوم يتعجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نرضى طاعته أبداً، فأنزل الله عَزَيْنَ : نه فوات علي بن أبي يتعجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نرضى طاعته أبداً، فأنزل الله عَزَيْنَ إذا يتحجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نرضى طاعته أبداً، فأنزل الله عَزَيْنَ إذا يتحجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نرضى طاعته أبداً، فأنزل الله عَزَيْنَ إذا يتحجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نرضى طاعته أبداً مانزل الله عَزَيْنَ إذا يتحجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نرضى طاعته أبداً ما تمكون أله ألما يتحكم أوران يتحجبون من ذلك ويقولون: والله إذا لنتازعنّ الأمر ولا نوضى طاعته أبداً من يُنْ يُنْ إذا يتحكم أوران ي ألما ألك أيتك أمر أول يتحكم أوران عنه ألزل الله عنهم أوران ي ألك ألما أوران أله ألك أما أول بنه ألكم ألما أوران أوران ألما ألكم أول أله ألما أول ألكم ألما أوران في ألكم ألما أوران إلى ألكم أوران أوران أوران ألما ألما أوران عن ألما أوران أولكم أوران أور

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٦.
 (٢) - (٣) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٤٦.

تَعَرِفُ فِى وُجُومِ ٱلَّذِيرَى كَفَرُوا آلْمُنَكَرٌ بَكَادُونَ يَسْطُونَ بِٱلَّذِينَ يَتْلُونَ عَلَيْهِمْ ءَايَـنِنَأَ الآية، قال: كان القوم إذا نزلت في أمير المؤمنين غَلِيَثَلا آية في كتاب الله فيها فرض طاعته أو فضيلة فيه أو في أهله سخطوا ذلك وكرهوا حتى هموا به وأرادوا به العظيم، وأرادوا برسول الله فَشِي أيضاً ليلة العقبة غيظاً وغضباً وحسداً حتى نزلت هذه الآية.

وقال عَلَيْتُنْهُ في قوله تَتَرَكُنُ : ﴿ يَتَأَيُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا أَرْكَعُوا وَأَسْجُدُواْ ﴾ الآية، أمرهم بالرّكوع والسجود وعبادة الله وقد افترضها الله عليهم، وأمّا فعل الخير فهو طاعة الإمام أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عَلَيْهُ بعد رسول الله عَنْهُ ﴿ وَجَنهِدُوا فِي اللَّهِ حَقَّ جِهَادِهِ هُوَ أَجْتَبَدَكُمُ ﴾ يا شيعة آل محمّد ﴿ وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ فِي الَّذِينِ مِنْ حَرَجُ قَال: من ضيق ﴿ يَلْهُ أَ إِنَّرَهِيمَ هُوَ سَتَنكُمُ ٱلْسَلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنَاً لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُمْ قال: من ضيق ﴿ يَلْهُ أَسَرَلُولُ الله الْبَرَهِيمَ هُوَ سَتَنكُمُ ٱلْسَلِمِينَ مِن قَبْلُ وَفِي هَنذاً لِيكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُرَ ﴾ يا أل محمّد، يا من قد استودعكم المسلمين وافترض طاعتكم عليهم ﴿ وَتَكُونُواْ أنتم ﴿ شُهَداً، عَلَيكُونُ ما م قد استودعكم المسلمين وافترض طاعتكم عليهم ﴿ وَتَكُونُواْ أنتم فَشُهَداً، عَلَى اللَّهُ مِنْ قطعوا من رحمكم وضيّعوا من حقّكم ومزقوا من كتاب الله، وعدلوا حكم غيركم بكم فالزموا الأرض ﴿ فَأَقِيمُوا ٱلمَبَلُونَ وَبَعْرَ النَّرِيكُونَهُ وَاللَّهُ إِلَيْكُونُ إِنَا اللهِ مَعْتَكُمُ الْمَعْتَبَوْ

٨٩ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن القاسم بن عبيد عن جعفر بن عبد الله المحمّديّ عن أحمد بن إسماعيل عن العبّاس بن عبد الرحمان عن سليمان عن الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس قال: لمّا قدم النبيّ عن المدينة أعطى عليّاً عليه وعثمان أرضا أعلاها لعثمان وأسفلها لعليّ غليه ، فقال عليّ غليه المدينة أعطى عليّاً عليه وعثمان أرضا أعلاها لعثمان وأسفلها لعليّ غليه ، فقال عليّ غليه لعثمان إن أرضي لا تصلح إلا أمرك، فاشتر مني أو بعني، فقال له: أنا أبيعك، فاشترى منه عليّ غليه ، فقال له أمرك، فاشترى منه عليّ غليه ، فقال له أمرك، فاشترى منه عليّ غليه ، فقال له أمرك، فاشترى منه عليّ غليه ، فقال له أمرحك، فاشترى منه عليّ غليه ، فقال له أمرحك، فاشترى منه عليّ غليه ، فقال له أصحابه : أي شيء صنعت ؟ بعت أرضك من عليّ وأنت لو أمسكت عنه الماء ما أنبت أرضه المحابه : أي شيء صنعت ؟ بعت أرضك من عليّ وأنت لو أمسكت عنه الماء ما أنبت أرضه المحابه : أي شيء صنعت ؟ بعت أرضك من عليّ وأنت لو أمسكت عنه الماء ما أنبت أرضه أسحابه : أي شيء صنعت ؟ بعت أرضك من عليّ وأنت لو أمسكت عنه الماء ما أنبت أرضه أسحابه : أي شيء صنعت ؟ بعت أرضك من عليّ وأنت لو أمسكت عنه الماء ما أنبت أرضه أسحابه : أي شيء صنعت ؟ بعت أرضك من عليّ وأنت لو أمسكت عنه الماء ما أنبت أرضه أسحابه : أي أي علي غليه فقال له : لا أجيز البيع ، فقال أمر حمد ورضيت وليس ذلك لك . قال : فاجعل بيني ويينك رجلاً ، قال عليّ غيره : ذال أي يتهم من أبقد وركن اجعل بيني ويينك غيره، فقال علي غيره : يُقلولون ماماً ألمتي ألمو وركنولون أمرياً إلما وي أولكما نُمَ يتول في فيق يتبهم من بعد ذلك أوكن اجعل بيني ويينك غيره، فقال علي غيره : يُولهو أولكن أمرك إلى غير النبي عليه والنبي شاهد علينا ، فابى ذلك فأنزل الله ، وويتفولون مامان يورك فيرل ويكم أولكن أولي أولي ألمو وركن أولي ألمو ويك غيره، فقال علي غير النبي ألمي في ألم وركن اجعل بيني ويينك غيره، فقال علي غيره ينه وأله وركن أبعد ذلك أول في في ذلك فأنول الله ، وويت عاماً ألمَ ويكم أولكن أولي أولي ألمو وركن أوله أولكن أوله في ألمو وركن أوله في وركن أوله في وركن أوله في وركن وألمو وركن أولمو في وركم أولكم وركن أوله في وركم أولكمو وله في أولكم أولكم أوله في أله وركم أوله في أله وركن أولك في وركن أولكمو أولك في أولكم أولكم أولمو في من وله وركم فوله : وولو ي أولولو في و

٩٠ - كنز : محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسين بن حميد عن جعفر بن عبد الله المحمّديّ عن كثير بن عيّاش عن أبي الجارود عن أبي جعفر عظيَّة في قول الله تَتَوَيَّقُ : ﴿وَيَقُولُونَ ءَامَنَاً بِاللَّهِ وَبِالرَّسُولِ وَلَحَمَّنَا ﴾ الآيات قال : إنّها نزلت في رجل استرى من عليّ بن أبي طالب عظيَّة أرضاً نُمَّ

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٤٦.
 ٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦٣.

ندم وندّمه أصحابه فقال لعلي نظيمًة : لا حاجة لي فيها، فقال له : قد اشتريت ورضيت فانطلق أخاصمك إلى رسول الله تشكي ، فقال له أصحابه : لا تخاصمه إلى رسول الله تشكي ، فقال : انطلق أخاصمك إلى أبي بكر وعمر أيّهما شتت بيني وبينك قال عليّ نظيمًة : لا والله ولكن إلى رسول الله تشكي بيني وبينك لا أرضى بغيره، فأنزل الله تَتَكَمَنُ هذه الآيات : ﴿ وَيَقُولُونَ ءَامَنَا بِأَلَمَهِ وَبِالرَّسُولِ وَأَلَمَنَكَ إلى قوله : ﴿ وَأُولَتَهِكَ هُمُ آلْمُغْلِعُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

٩١ – كا، علي بن محمّد عن عليّ بن الحسين عن محمّد الكناسيّ عمّن رفعه إلى أبي عبد الله ظليمة في قوله عز ذكره: ﴿وَمَن يَنَّنِي ٱللَّهَ يَجْعَل لَهُ مَمْرَعًا ﴾ وَيَزْزُقْهُ مِنْ حَيْتُ لَا يَحْتَنُ اللَّهُ يَجْعَل لَهُ مَمْرَعًا ﴾ وَيَزْزُقْهُ مِنْ حَيْتُ لَا يَحْتَنُ اللَّهُ يَجْعَل لَهُ مَمْرَعًا ﴾ وَيَزْزُقْهُ مِنْ حَيْتُ لَا يَحْتَنُ مَعْفًاء ليس عندهم ما يتحمّلون به إلينا فيسمعون حديثنا ويقتبسون من علمنا فيرحل قوم فوقهم وينفقون أموالهم ويتعبون أبدانهم حتى يدخلوا علينا فيسمعون أموالهم ويتعبون أبدانهم حتى يدخلوا علينا فيسمعون أموالهم ويتعبون أبدانهم حتى يدخلوا علينا فيسمعون أولئك الذين يجعل الله عز علينا فيسمعوا حديثنا فينقلوه إليهم فيعيه هؤلاء ويضيّعه هؤلاء فأولئك الذين يجعل الله عز علينا فيسمعوا حديثنا فينقلوه إليهم فيعيه هؤلاء ويضيّعه هؤلاء فأولئك الذين يجعل الله عز ذكره لهم مخرجاً ويرزقهم من حيث لا يحتسبون، وفي قول الله بمَرْجًا ﴿ وَهَلْ أَنْكَ حَدِينُ عَذِي لَا لَنُ عَذَى يَعْنَ أَلْهُ مَنْتَعَلَى أَوْلَنَكَ الذين يجعل الله عز ألمن علينا فيسمعوا حديثنا فينقلوه إليهم فيعيه هؤلاء ويضيّعه هؤلاء فأولئك الذين يجعل الله عز ألمان ألدين يجعل الله عز ألم ألم مخرجاً ويرزقهم من حيث لا يحتسبون، وفي قول الله بمَرْجًا ويرزقهم من حيث لا يحتسبون، وفي قول الله بمَرْجًا إلى ألمان الذين ينهم واله الله بمرا ألم ألم المام، إلى قوله بمَرْبَ الله المود (لا يُعْنِي من جُيْعَ قال: لا ينفعهم ولا يغنيهم القعود<sup>(٢)</sup>.

بيان: حمل علي الرّزق في الآية على الرّزق الروحانيّ وهو العلم، قوله علي الرّزق الروحانيّ وهو العلم، قوله عليه ولا يغشّون الإمام، أي يدخلون عليه مع النّصب وعدم الولاية، فلا ينتفعون بالدّخول عليه ولا يمكنهم ترك السّوّال لجهلهم، أو المراد أنّهم في زمن القائم عليه لا ينفعهم الدّخول عليه لعلمه بنصبهم الّذي أضمروه، ولا الجلوس في البيوت لعلمه بهم وعدم تمكينه إيّاهم لمذلك.

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٦٣.
 (٢) روضة الكافي، ص ٧٦٠ ح ٢٠١.

فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُما فَإِنْ بَغَنَ إِحَدَىٰهُمَا عَلَى ٱلأَخْرَىٰ فَتَنْئِلُوا ٱلَّتِى بَتَّنِى حَتَّى نَفِىءَ إِلَى أَمَرِ ٱللَّهِ فَإِن فَآءَتَ فَأَصَلِحُوا بَيْنَهُمَا بِٱلْمَدَلِ» قال : الفئتان إنّما جاء تأويل هذه الآية يوم البصرة وهم أهل هذه الآية ، وهم الذين بغوا على أمير المؤمنين غَلِيَتْهِ فكان الواجب عليه قتالهم وقتلهم حتّى يفينوا إلى أمرالله ، ولو لم يفيئوا لكان الواجب عليه فيما أنزل الله أن لايرفع السيف عنهم حتّى يفينوا ويرجعوا عن رأيهم لأنّهم بايعوا طائعين غير كارهين وهي الفئة الباغية كما قال الله عزّ وجلّ ، فكان الواجب على أمير المؤمنين غَلِيَتْهِ أن يعدل وهي الفئة الباغية كما قال الله عزّ وجلّ ، فكان الواجب على أمير المؤمنين غَلِيَتْهِ أن يعدل فيهم حيث كان ظفر بهم كما عدل رسول فكان الواجب على أمير المؤمنين غَلِيَتْهِ أن يعدل فيهم حيث كان ظفر بهم كما عدل رسول وير غوا بيَتْهَو في أهل مكة إنّما منَّ عليهم وعفا ، وكذلك صنع أمير المؤمنين غَلِيَتْهِ بأهل البصرة حيث ظفر بهم مثل ما صنع النبي يُنْتَى بأهل مكة حذو النّعل بالنّعل قال : قلت : قوله يَتَرَبَّنُ تا : في قال : أولتك قوم لوط ، التفكت عليهم : المواجب عليهم ما مين المؤنفين أله أنه رُسُلُهُم بِأَلْبَيْنَتِي قال : أولتك قوم لوط ، التفكت عليهم : انقلبت عليهم (<sup>1</sup>).

**بيان:** انقلاب البصرة إمّا حقيقة كقرى قوم لوط، وإمّا مجازاً بالغرق والبلايا الّتي نزلت عليهم، ويؤيّد الأوّل ما رواه عليّ بن إبراهيم حيث قال: قد ائتفكت البصرة بأهلها مرّتين، وعلى الله تمام الثالثة، وتمام الثالثة في الرّجعة.

٩٣ – **فر؛** عليّ بن محمّد بن عليّ بن عمر الزّهريّ معنعناً عن محمّد بن عليّ بن الحنفية أنّه قرأ : ﴿وَإِذَا ٱلنَّفُوسُ زُقِجَتَ﴾ قال : والّذي نفسي بيده لو أن رجلاً عبد الله بين الرّكن والمقام حتّى تلتقي ترقوتاه لحشره الله مع من يحب<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** قال الطبرسيِّ <sub>تظلم</sub> : أي قرن كلِّ واحد منها إلى شكله وضمّ إليه أي قرن كلِّ إنسان بشكله من أهل النّار، وبشكله من أهل الجنّة، وقيل: معناه ردّت الأرواح إلى الأجساد فتصير أحياء، وقيل: يقرن الغاوي بمن أغواه من إنسان أو شيطان، وقيل: أي قرنت نفوس الصالحين بالحور العين ونفوس الكافرين بالشّياطين<sup>(٣)</sup>.

(۲) تفسير فرات الكوفي، ج ۱ ص ٥٤١ ح ٦٩١.

- روضة الكافي، ص ٧٦٠ ح ٢٠٢.
  - (۳) مجمع اليان، ج ۱۰ ص ۲۷۷.

بعضهم لبعض: أما يكفي محمّداً أن يكون قهرنا عشرين سنة حتّى يريد أن يحمل أهل بيته على رقابنا؟ فقالوا: ما أنزل الله هذا وما هو إلا شيء يتقوّله، يريد أن يرفع أهل بيته على رقابنا، ولتن قتل محمّد أو مات لننزعنَّها من أهل بيته ثمَّ لا تعيدها فيهم أبداً، وأراد الله أن يُعلم نبيِّه الَّذِي أخفوا في صِدورهم وأسرّوا به فقال في كتابه يَتَزَيَّكُ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ آفَتَرَىٰ عَلَى ٱنَّهِ كَذِبَأَ فَإِنَّ يَشَإِ اَنَتُهُ يَخْتِمُ عَلَى فَلْبِكُ﴾ يقول: لو شنت حبست عنك الوحي فلم تكلُّم بفضل أهل بيتك ولا بمودَّتهم وقد قال الله لَيَزْرَجُكَ : ﴿وَيَمْحُ ٱللَّهُ ٱلْبَطِلَ وَيُحِنُّ ٱلْحَقَّ بِكَلِمَنِيِّةٍ ﴾ يقول: الحقّ لأهل بيتك الولاية ﴿إِنَّهُمْ عَلِيهُ إِذَاتِ ٱلصُّدُورِ ﴾ ويقول: بما ألقوه في صدورهم من العداوة لأهلِ بيتك والظَّلم بعدك، وهو قول الله يَجْرَيَنُ : ﴿لَاهِبَهُ قُلُوبُهُمْ وَأَسَرُواْ النَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ هَلْ هَنذَا إِلَّا بَشَرُّ مِنْلُحُكُمْ أَنْسَأْنُونَ ٱلسِّحْرَ وَأَنتُرْ تُبْصِرُونَ﴾ وفي قول الله كَتَرْبَطُنْ : ﴿وَالنَّجْرِ إِذَا هَوَىٰ﴾ قال: أقسم بقبر محمّد ﷺ إذا قبض ﴿مَا ضَلَّ مَاجِبُكُر ﴾ بتفضيله أهل بيته : ﴿وَمَا غَوَىٰ ٢٠ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ ٱلْمُوَى ٢٠ يقول: ما يتكلُّم بفضل أهل بيته بهواه، وهو قول الله بَجَرَيَكُ : ﴿إِنَّ هُوَ إِلَّا وَخُنَّ يُوْتَىٰ ﴾ وقالُ الله يَجْزَيَبُكُ لمحمّدٌ: ﴿قُلْ لَوْ أَنَّ عِندِى مَا تَسْتَعْجِلُونَ بِدٍ. لَقُضِيَ ٱلأَمْرُ بَيْنِي ﴾ قال: لو أني أُمرت أن أعلمكم الّذي أخفيتم في صدوركم من استعجالكم بموتي لتظلموا أهل بيتي من بعدي فكان مثلكم كما قال الله يَجْرَبُن : ﴿ كَمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ نَارًا فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَم ﴾ يقول : أضاءت الأرض بنور محمّد علي كما تضيء الشّمس، فضرب مثل محمّد علي الشّمس، ومثل الوصتي القمر، وهو قوله لَتَزْيَجَكَ : ﴿جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِمَيَّةَ وَٱلْقَمَرَ نُوْرًا﴾ وقوله: ﴿وَءَايَةً لَّهُمُ ٱلَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ فَإِذَا هُم تُغْلِيمُونَ ﴾ وقوله كَتَرَيَّنِكُ : ﴿ذَهَبَ اللَّهُ بِنُودِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَنتَ لَا يُبْعِبُرُينَ﴾ يعني قبض محمّد ﷺ فظهرت الظّلمة فلم يبصروا فضل أهل بيته، وهو قوله بَجْرَيْنِ : ﴿وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى ٱلْمُنَكْ لَا يَسْمَعُوْأَ وَتَرَنِعُهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ وَهُمْ لَا يُبْعِبُرُونَ ﴾ ثمَّ إنّ رسول الله عظيم وضع العلم الَّذي كان عنده عند الوصيِّ وهو قول الله بَتَوَيِّن : ﴿اللَّهُ نُوَرُ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ ﴾ يقول: أنا هادي السماوات والأرض مثل العلم الَّذي أعطيته وهو نوري الذي يهتدى به مثل المشكاة فيها المصباح فالمشكاة قلب محمّد عليهم، والمصباح النُّور الّذي فيه العلم وقوله : ﴿ ٱلْمِصْبَاحُ فِي نُبَكِبَةٍ ﴾ يقول : إنّي أريد أن أقبضك فاجعل الّذي عندك عند الوصي كما يجعل المصباح في الزجاجة ﴿ كَأَنَّهَا كَوَكَبُّ دُرِّيٌّ ﴾ فأعلمهم فضل الوصيّ ﴿ يُوَقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَكَرَكَةٍ ﴾ فأصل الشّجرة المباركة إبراهيم ﷺ وهو قول الله ﷺ فرَّتِكُ : ﴿رَحْمَتُ ٱللَّهِ وَبَرْكَنُهُ عَلَيْكُرُ أَهْلَ ٱلْبَيْتِ إِنَّهُ حَمِيدٌ نَجِيدٌ ﴾ وهو قول الله تَكْتَظُ : ﴿إِنَّ آلَة آسطَنَى مَادَمَ وَنُوحًا وَمَالَ إِبْحَرْهِيهُمْ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَ ٱلْعَلَمِينَ ٢٠ ذُيَّةً بَسْنُهَا مِنْ بَسْنِ وَأَفَهُ سَبِيعُ عَلِيمُ ٢٠ .

لاَ شَرْقِيَّةِ وَلا غَرْبِيَّةٍ ﴾ يقول: لستم بيهود فتصلوا قبل المغرب، ولا نصارى فتصلّوا قبل المشرق، وأنتم على ملّة إبراهيم عَنْشَيْنِ، وقد قال الله تَتَرَيَّكُ : ﴿ كَا كَانَ إِبَرَهِيمُ يَهُودِيًّا وَلَا نَصْرَانِيًّا وَلَكِن كَانَ حَنِيفًا مُسْلِماً وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ وقوله تَتَرَيَّكُ : ﴿ يَكَادُ زَيَنُهَا يُعْنِىءُ وَلَوَ لَمَر تَسْسَمُهُ نَـازُ نُورُ عَلَى نُورٍ بَهْدِى اللَهُ لِنُورِهِ مَن بَشَلَهُ ﴾ يقول: مثل أولادكم الذين الذي الموا ٦٧ - باب / جوامع تأويل ما نزل فيهم ﷺ ونوادرها

الزيت الّذي يعصر من الزيتون ﴿ زَبْنُهَا يُعَنِىٓءُ وَلَوَ لَمَر تَمْسَسُهُ نَـازُ نُورُ عَلَى نُورٍ بَهَدِى ٱللَهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآمُ﴾ يقول: يكادون أن يتكلّموا بالنبوّة ولو لم ينزل عليهم ملك<sup>(1)</sup>.

بيان؛ قوله : فذلك يزيده، أي مودّتهم مستلزمة لمودّة هؤلاء، أو لا تقبل مودّة هؤلاء إلا بمودّتهم. قوله علي : وهو قول الله، أي المراد بالحسنة فيها أيضاً مودّة الأوصياء علي ، أي نزلت فيها، أي هي الفرد الكامل من الحسنة التي يشترط قبول سائر الحسنات بها، فكأنّها منحصرة فيها، قوله علي : أجر المودّة، الإضافة بيانية، وما ذكره علي وجه حسن تام في الجمع بين الآيات التي وردت في أجر الرسالة، لأنّ الله تعالى قال في موضع : ﴿ قُلْ لَا آسَنَكُمُ عَلَيْهِ أَجَرَ إِلَا ٱلْمَوْدَةَ في ٱللَّهُ على أنّ المودة أجر الرسالة، وقال في موضع آخر : ﴿قُلْ مَا عَلَيْهِ أَجْرَ إِلَا ٱلْمَوَدَةَ في ٱللَّهُ فَدلت على أنّ المودة أجر الرسالة، وقال في موضع آخر : ﴿ قُلْ مَا سَأَنْكُمُ مِنْ أَجر فَهُو لَكُمْ فَدلت على أنّ المودة أجر الرسالة، وقال في موضع آخر : ﴿قُلْ مَا المراد به أنّ أستَلُحُمَ عَلَيْهِ مِنْ أَبَي الأجر الذي سألتكم يعود نفعه إليكم، وقال في موضع آخر : وقُلْ مَا أَسْتَلُحُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجر الرسالة إلى أنه موضع آخر : وقُلْ مَا أَسْتَلُحُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجر الرسالة إِنّا أُمْ يَثَاءَ أَن يَتَخِذَ إِلَى رَبِهِ سَبِلاً في فول في موضع آخر : وقُلْ مَا أَسْتَلُحُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجر الرسالة إِنّا أطلبه متن قبل قولي وأطاعني واتخذ إلى ربّه سبيلاً، وقال عز المراد به أنّ أجر الرسالة إنّما أطلبه متن قبل قولي وأطاعني واتخذ إلى ربّه سبيلاً، وقال عز ذكره في موضع آخر : ﴿قُلْ مَا أَسْتَلُحُمُ عَلَيْهِ مِنْ أَجْهَ في في الحق، أي عنى بالحق الولاية، قوله : يقول بها ألقوه تفسير لقوله : ﴿ يَذَاتِ ٱلشَدُرِهُ قوله عليه في أي عنى بالحق الولاية، قوله : يقول بها ألقوه تفسير لقوله : في يَنات ألم يُنه في باب مفرد، والمراد بهوية أي سقوطه وهبوطه وغروبه أو صعوده وموته وغيبته في التراب، أو صعود روحه الموره، أو معود ورحه المراد بالأرباب .

قوله عليم : لو أنّي أمرت، لعلّه على تأويله عليه في الكلام تقدير، أي لو أنّ عندي الأخبار بما تستعجلون به، ولم يفسر عليه الجزاء لظهوره، أي لقضي الأمر بيني وبينكم لظهور كفركم ونفاقكم ووجوب قتلكم. وقوله عليه : فكان مثلكم، لبيان ما يترتب على ذهابه على من بينهم من ضلالتهم وغوايتهم، وبه أشار عليه إلى تأويل حسن لآية أخرى وتشبيه تام كامل فيها، وهي ما ذكره الله تعالى في وصف المنافقين حيث قال (مَتَلَهُم كَمَنَل الَذِي اَسْتَوَقَدَ نَارًا فَلَمًا أَضَاءَتْ مَا حَوَلُهُ فالمراد استضاءة الأرض بنور محمد قال (مَتَلَهُم مَن والهداية، واستدل غليم على أنّ المراد بالضوء ههنا نور محمد عليه بأن الله تعالى مثل في والهداية، واستدل عليه على أنّ المراد بالضوء ههنا نور محمد عليه بأن الله تعالى مثل في يعميع القرآن الرسول على أنّ المراد بالضوء ههنا نور محمد عليه والم ونسب إليه النور فالضوء للرسالة، والنور للإمامة، وهو قوله تكن : (جَمَلَ الشَمَس ضِيبَة وَالْقَمَرَ فُولَى وربّما يستأنس لذلك بما ذكروه من أنّ الضياء يعلق على ضوء النيّر بالذات، والنور على نور المضيء بالغير، ولذا ينسب النور إلى القمر لأنه يستفيد النور من المس، ولما كان نور المضيء بالغير، ولذا ينسب النور إلى القمر لأنه يستفيد النور من المعم وربسا بيل النور المضيء بالغير، ولذا ينسب النور إلى القمر النه يستفيد النور من الموس، ولما كان نور المضيء بالغير، ولذا ينسب النور إلى القمر النه يستفيد النور من الشمس، ولما كان نور المضيء بالغير، ولذا ينسب النور إلى القمر النه يستفيد النور من الشمس، ولما كان نور الروصياء مقتبساً من نور الرسول يك وعلمهم عليه من علمه عبر عن علمهم وكما لهم بالنور، وعن علم الرسول علي الضياء.

(1) روضة الكافي، ص ٨٤٩ ح ٥٧٤.

وأشار عليمًا إلى تأويل آية أخرى وهي قوله بَمَرَين : ﴿وَمَايَـةً لَهُمُ ٱلَيَّلُ نَسْلَخُ مِنْهُ ٱلنَّهَارَ﴾ فهي إشارة إلى ذهاب النبي عليه وغروب شمس الرسالة، فالناس مظلمون إلا أن يستضيئوا بنور القمر وهو الوصتي، ثمَّ ذكر عليه تتمة الآية السابقة بعد بيان أنَّ المراد بالاضاءة إضاءة شمس الرسالة، فقال : المراد بإذهاب الله نورهم قبض النبي عليه؟ ، فظهرت الظلمة بالضمّ أو بالتحريك فلم يبصروا فضل أهل بيته عَلَيْهِ .

وقوله عليما بعد ذلك : وهو قوله بمركل : ﴿وَإِن تَدَعُهُمُ يحتمل أن يراد به أنّها نزلت في شأن الأمّة بعد وفاة النبي علي وذهاب نورهم فصاروا كمن كان في ظلمات ينظر ولا يبصر شيئاً، ويحتمل أن يكون على سبيل التنظير، أي كما أنّ في زمان الرسول عليها أخبر الله عن حال جماعة تركوا الحقّ واختاروا الضلالة فأذهب الله نور الهدى عن أسماعهم وأبصارهم فصاروا بحيث مع سماعهم الهدى كأنّهم لا يسمعون، ومع رؤيتهم الحقّ كأنّهم لا يبصرون، فكذا هؤلاء لذهاب نور الرسالة من بينهم لا يبصرون الحقّ وإن كانوا ينظرون إليه قوله عليها النور الذي فيه العلم هو عطف بيان للنور.

٩٥ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن حميد بن زياد عن ابن سماعة عن ابن سدير عن أبي محمّد الحنّاط قال : قلت لأبي جعفر عَيْسَة : قول الله بَجَرَبَن : ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلْذِحُ ٱلأَمِينُ شَ عَلَى قَلِبَكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِيِنِ أَنْ يَلِسَانٍ عَرَفٍ مَبِينٍ شَ وَلِيَمُ لَغِي زُبُرِ ٱلْأَوَّلِينَ شَ قَال : ولاية عليّ عَلَيِّ عَلَيْ اللَّهُ إِلَى إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ

٩٦ - كنز: محمّد بن العبّاس عن الحسين بن أحمد عن محمّد بن عيسى عن يونس عن صفوان عن أبي عثمان عن معلّى بن خنيس عن أبي عبد الله عَلَيْتَلا في قوله بَتَرَيَّكُ ﴿أَفَرَيَيْتَ إِن مُتَمَنَّهُمْ سِنِينَ فِي ثُرٌ جَآءَهُم مَّا كَانُوا يُوعَدُونَ فِي قال : خروج القائم ﴿مَآ أَغْنَ عَنْهُم مَّا كَانُوا يُمَنَّعُونَ ﴾ قال : هم بنو أمية الذين متعوا في دنياهم<sup>(٣)</sup>.

٩٧ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن الحسن الخثعميّ عن عبّاد بن يعقوب عن الحسن بن حمّاد عن أبي الجارود عن أبي جعفر غلبِتَلا في قوله بَتَرَيّلاً : ﴿وَنَعَلَّبُكَ فِي اَلسَّنِعِدِينَ﴾ قال: في عليّ وفاطمة والحسن والحسين وأهل بيته غلبَتَلا <sup>(٢)</sup>.

٩٨ - كَنْزُ: روي من طريق العامّة عن ابن عبّاس قال: قوله بَرْزَيْن : ﴿وَمَا يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَالْبَصِيرُ ﴾ قال: الأعمى أبو جهل، والبصير أمير المؤمنين عليته ﴿وَلَا ٱلظُلُمَتُ وَلَا ٱلنُورُ ﴾ وَالْظَلُمَتُ وَلَا ٱلنُورُ ﴾ فالظلمات أبو جهل، والبصير أمير المؤمنين عليته ﴿وَلَا ٱلظُلُمَتُ وَلَا ٱلنُورُ ﴾ فالظلمات أبو جهل، والبصير أمير المؤمنين عليته ﴿وَلَا ٱلْحُرُورُ ﴾ فالظل ظلّ أمير المؤمنين عليته أبو جهل، والنور أمير المؤمنين عليته أبو جهل، والبصير أمير المؤمنين عليته ﴿وَلَا ٱلظُلُمَتُ وَلَا ٱلنُورُ ﴾ فالظل ظلّ أمير المؤمنين التي أبو جهل، والنور أمير المؤمنين أبيته أبو أبو أبو أبور أمير المؤمنين أبيته أبو جهل، والنور أمير المؤمنين أبيته أبورا أبير أبور أمير المؤمنين أبيته أبور أبور أمير المؤمنين أبيتي أبورا أبور أمير المؤمنين أبير أبورا أبورا أمير أمير أمير أبيبور أبير أبير أبورا أبور أبورا أمير أبورا أمير أبورا أبورا أمير المؤمنين أبيته أبيران أبورا أبورا أبورا أمير أبورا أبورا أمير أبورا أمير أبورا أبورا أمير أبورا أمير أبورا أبور أبورا أب

 <sup>(1) - (</sup>۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۳۸۸.
 (۳) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۳۹۲.

وخديجة ﷺ ، والأموات كفّار مكّة<sup>(١)</sup>.

٩٩ - كنز؛ محمّد بن العبّاس عن عليّ بن عبد الله بن أسد عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ عن يوسف بن كليب المسعودي عن عمرو بن عبد الغفار الفقيميّ عن محمّد عن أبي الحكم بن المختار عن الكلبيّ عن أبي صالح عن ابن عبّاس قال: ﴿حمّهُ اسم من أسماء الله بَخَرَجَلٌ و﴿عَسَقَ» علم عليّ بفسق كلّ جماعة ونفاق كلّ فرقة<sup>(٢)</sup>.

١٠٠ – وبحذف الإسناد يرفعه إلى محمّد بن جمهور عن السكونيّ عن أبي جعفر غليَّظِيرَ قال : ﴿حمّرَ﴾ حتم و«عين» عذاب و«سيق» سنون كسني يوسف و«قاف» قذف وخسف ومسخ يكون في آخر الزمان بالسفيانيّ وأصحابه وناس من كلب ثلاثون ألف ألف يخرجون معه وذلك حين يخرج القائم غليَّظِيرَ بمكّة وهو مهدي هذه الأمّة<sup>(٣)</sup>.

١٠١ - كنز: محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن سهل عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود النجّار قال : حدّثني أبو الحسن موسى بن جعفر غليت قال : كنت عند أبي يوماً قاعداً حتّى أتى رجل فوقف به وقال : أفيكم باقر العلم ورئيسه محمّد بن عليّ؟ قبل له : نعم فجلس طويلاً ثمَّ قام إليه فقال : يابن رسول الله أخبرني عن قول الله تمكن في قصة زكريًا : ﴿ وَإِنّى خِفْتُ ٱلْمَوَلَى مِن وَرَآهِ ى وَحَانَتِ آمَرَأَتي عَاقِرًا ﴾ قال : نعم الموالي بنو قصة زكريًا : أويكم باقر العلم من يعن قول الله تمكن في قصة زكريًا : ﴿ وَإِنّى خِفْتُ ٱلْمَوَلَى مِن وَرَآهِ ى وَحَانَتِ آمَرَأَتي عَاقِرًا ﴾ قال : نعم الموالي بنو قصة زكريًا : ﴿ وَإِنّى خِفْتُ ٱلْمَوَلَى مِن وَرَآهِ ى وَحَانَتِ آمَرَأَتي عَاقِرًا ﴾ قال : نعم الموالي بنو قصة زكريًا : وأحبّ الله أن يهب له وليًا من صلبه ، وذلك أنّه فيما كان علم من فضل محمّد نشي قال : يا ربّ أمعَما شرّفت محمّداً وكرمته ورفعت ذكره حتى قرنته بذكرك فما يمنعك ياسيدي الن تهب له وليًا من صلبه، وذلك أنّه فيما كان علم من فضل محمّد نشي قال : يا ربّ أمعَما شرّفت محمّداً وكرمته ورفعت ذكره حتى قرنته بذكرك فما يمنعك ياسيدي أن تهب له ذي الي من صلماء ولغت ذكره حتى قرنته بذكرك فما يمنعك ياسيدي أن تهب له ذيكون فيها النبوّة؟ قال : يا زكريًا قد فعلت ذلك بمحمّد في ولا أن تهب له ذرّية من صلبه فيكون فيها النبوّة؟ قال : يا زكريًا قد فعلت ذلك بمحمّد في ولا أن تهب له ذرّية من صلب علي إلى بطن فاطمة بنت محمّد وصيّرت بعضها من بعض فرخرجت منه الأنبية من صلب علي إلى بطن فاطمة بنت محمّد وميّرت بعضها من بعض فرخرجت منه الله له يحى غلقي، وإنّى مخرج من صلبك ولداً يرئك ويرث من آل فخرجت منه الله له يحى غلقي؟ (<sup>ع</sup>ل</sup>).

(٢) - (٢) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٨ه.

- (۱) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٤٦٩ .
- (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩٤.

وسط جهنّم، ثمَّ قال نَبْرَيَخِكْ : ﴿إِلَّا مَن تَابَ﴾ من غش آل محمّد ﴿وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيعًا فَأُوْلَيَهِكَ يَدْخُلُونَ لَجُنَّةَ وَلَا يُظْلَمُونَ شَيْئًا﴾ إلى قوله: ﴿مَن كَانَ نَقِيَّا﴾<sup>(1)</sup>.

١٠٣ - فس: أبي عن حمّاد بن عيسى عن إبراهيم بن عمر اليمانيّ عن أبي الطفيل عن أبي جعفر عَلِيَّ قال: جاء رجل إلى عليّ بن الحسين ﷺ فقال له: إنَّ ابن عبَّاس يزعم أنَّه يعلُّم كلَّ آية نزلت في القرآن في أي يوم نزلت وفيمن نزلت، فقال أبي ﷺ : سله فيمن نزلت: ﴿وَمَن كَانَ فِي هَٰذِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَمْشَلُ سَبِيلًا﴾ وفيمن نزلت: ﴿وَلَا يَنفَكُرُ نُصْحِيّ إِنّ أَرَدَتُ أَنَّ أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَّهُ يُرِيدُ أَن يُغْوِيَكُمْ ﴾ وفيمن نزلت: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ﴾ فأتاه الرّجل فسأله فقال: وددت أنَّ الّذي أمرك بهذا واجهني به فأسأله عن العرش ممّ خلقه الله؟ ومتى خلق؟ وكم هو؟ وكيف هو؟ فانصرف الرّجل إلى أبي غَلِيَّ فِي فَقَال أبي عُلي الجابك بالآيات؟ قال: لا قال أبي: لكن أجيبك فيها بعلم ونور غير المدّعي ولا المنتحل أمّا قوله : ﴿وَمَن كَانَ فِي هَٰذِيهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلْأَخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَضَلُّ سَبِيلًا ﴾ ففيه نزل وفي أبيه، وأمَّا قُولُه: ﴿وَلَا يَنْفَعُكُرُ نُصْحِيَ إِنَّ أَرَدَتُ أَنَّ أَنْصَحَ لَكُمْ ﴾ ففي أبيه نزلت، وأمَّا الأخرى ففي بنيه نزلت وفينا، ولم يكن الرباط الَّذي أمرنا به، وسيكون ذلك من نسلنا المرابط، ومن نسله المرابط، وأمّا ما سأل عنه من العرش ممّ خلقه الله، فإن الله خلقه أرباعاً لم يخلق قبله إلا ثلاثة أشياء : الهواء والقلم والنور ، ثمَّ خلقه من ألوان أنوار مختلفة : من ذلك النور نور أخضر منه اخضرّت الخضرة، ونور أصفر منه اصفرّت الصفرة، ونور أحمر منه احمرّت الحمرة، ونور أبيض وهو نور الأنوار ومنه ضوء النهار، ثمَّ جعله سبعين ألف طبق غلظ كلِّ طبق كأوَّل العرش إلى أسفل السافلين ليس من ذلك طبق إلا يسبّح بحمد ربّه ويقدّمه بأصوات مختلفة وألسنة غير مشتبهة لو أذن للسان واحد فأسمع شيئاً ممّا تحته لهدم الجبال والمدانن والحصون وكشف البحار ولهلك ما دونه، له ثمانية أركان يحمل كلِّ ركن منها من الملائكة ما لا يحصي عددهم إلا الله يسبّحون باللَّيل والنهار لا يفترون، ولو أحسّ حسّ شيء ممّا فوقه ما قام لذلك طرفة عين بينه وبين الإحساس الجبروت والكبرياء والعظمة والقدس والرحمة والعلم، وليس وراء هذا مقال، فقال: لقد طمع الحائر في غير مطمع، أما إنَّ في صلبه وديعة قد ذرئت لنار جهنّم فيخرجون أقواماً من دين الله، وستصبغ الأرض بدماء أفراخ من أفراخ آل محمّد، تنهض تلك الفراخ في غير وقت، وتطلب غير مدرك، ويرابط الّذين آمنوا ويصبرون ويصابرون حتّى يحكم الله بيننا وهو خير الحاكمين<sup>(٢)</sup>.

بيان: قوله عليمية: ففي أبيه نزلت، أي هو من جملة الّذين هم مصداق الآية في هذه الأُمّة، ونزلت لتهديدهم وتنبيههم، ولا ينافي وقوعها في سياق قصّة نوح عليمية وكونه حكاية لقوله، قوله: ففي بنيه نزلت وفينا، أي فينا نزلت أن نصبر في دولة بنيه ونرابط حتّى يظهر

تأويل الآيات الظاهرة، ص ٢٩٨.
 تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٣.

أمرنا ، وفي أكثر النسخ (ابنه) على إرادة الجنس أو أوّل من خرج منهم ، ثمَّ بيّن ﷺ أنَّ من نسله من يرابط وينتظر الغلبة في دولة بني أُمية ومن نسلنا من يرابط وينتظر الفرج في دولة بني أُمية ودولتهم .

قوله: ولو أحسَّ أي لو أحسّ الحامن أو ابن عبّاس حسّ شيء أي صوت شيء ممّا فوقه لم يقدر على ذلك طرفة عين بل يهلك، وفي بعض النسخ (شيئاً) أي لو أحسّ حسّ من الحواسّ شيئاً من تلك الأصوات لبطل الحسّ ولم يطق ذلك، وفي بعضها : ولو أحسّ شيء ممّا فوقه فهو على بناء المجهول أو قوله : «ما فوقه» مفعول (أحس) أي شيئاً ممّا فوقه، قوله : بينه، أي بين المرء وابن عبّاس، أو الملك أو الحاس، وبين الإحساس بالفتح جمع حسّ أي الأصوات، ويحتمل الكسر، الجبروت أي حجب الجبروت والكبرياء والعظمة وغير ذلك مانعة عن وصول الأصوات إلى الخلق.

قوله عَلَيْهُمْ: لقد طمع الحائر، أي ابن عبّاس الجاهل المتحيّر، فيما ليس له الطمع فيه من علم الغيوب.

قوله ﷺ : تنهض تلك الفراخ في غير وقت، أي يخرجون عند استقرار دولة بني عبّاس وعدم انقضاء ملكهم، ويطلبون ما لا يمكنهم إدراكه من الظفر عليهم، وأمّا الأئمّة وشيعتهم فلا يستعجلون بل يصبرون إلى أن يؤذن لهم، وقد تكلّمنا في تحقيق الأنوار والحجب في كتاب السّماء والعالم.

١٠٤ - فس، جعفر بن أحمد عن عبيد الله بن موسى عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة عن أبيه والحسين بن أبي العلا وعبدالله بن وضاح وشعبب العقرقوفيّ جميعهم عن أبي بصير عن أبي عبد الله علي الله علي في قوله : ﴿إِنّمَا أَنَا بَشَرٌ يَنْلَكُمُ ﴾ يعني في الخلق، إنّه مثلهم مخلوق ﴿يُوحَى إِنَى أَنَمَا إَلَى مَدْ أَنَا بَشَرٌ يَنْلَكُمُ ﴾ يعني في الخلق، إنّه مثلهم مخلوق ﴿يُوحَى إِنَى أَنَمَا آَنَا بَشَرٌ يَنْلَكُمُ ﴾ يعني في الخلق، إنه مثلهم مخلوق ﴿يُوحَى إِنَى أَنَمَا آَنَا بَشَرٌ يَنْلَكُمُ ﴾ يعني في الخلق، إنه مثلهم مخلوق ﴿يُوحَى إِنَى أَنَمَا آَنَا بَشَرٌ يَنْلَكُمُ ﴾ يعني في الخلق، إنه مثلهم مخلوق ﴿يُوحَى إِنَى أَنَمَا آَنَا بَعَرُ مَنْهُ مَا لَمَ لَا يَتُمُ إِنَهُ أَنَا بَعَرْ مَنِهُ أَنَا بَعَدَمَ عنه أَسَرَكَ بعادة رَبَه فقد أَسْرك بعادة رَبَع أَعَنْهُمْ في نَعْلَنَهُ مِن نَعْلَمُ مَن نَعْ عَنْ فَعُرْ بِعان وَقُود : ﴿لاَ يَعْذَبُهُمْ فَعْمَ العمل الصالح، فمن أَسْرك بعادة رَبَه فوله : ولا يتظلم عن ذِكْرِي كَانَ أَعْنَا أَعْنَا مَعْنَ فَلَكُمْ مِن فَعْلَمُ عَن ذِكْرِي كَانَ أَعْنَنَهُمْ في نَعْلَمُ مَن فَعْلَمُ عَنْ ذَكْرَى فَعْلَنَ عَنْ يَعْمَنُ أَنْ مَنْ مَعْلَى عندهم أَن يسمعوا ذكره لشدة بغض له وعداوة منهم له ولأهل بيته، قلت : قوله : ﴿أَنَتَ أَعْنَمَنَ عَلَيْنَ مَنْ أَلَهُ مِن مُولاً إِنه وكانوا وعادوة منهم له ولأهل بيته، قلت : قوله : ﴿أَنَتَ عَندَمَ مَنْ مَنْ مَعْنَ عَلَى مَعْدَمُ مَن الله والله من دون الله أولياء وكانوا وعنه في أَنْهما ينتها من ذكرة أَنهم بحبتهم إيلا أولياء وكانوا أَنَهم بحبتهم إيتاهما أَنهما ينجيانهم من عذاب الله وكانوا بحبتهما كافرين، قلت قوله : يرون أَنَهم بحبتهم إيتهما أَنهما ينجيانهم من عذاب الله وكانوا بحبتهما كافرين، قلت : قوله أُنَهم بحبتهم أيلهم ينه أَنهما ينجيانهم من عذاب الله وكانوا بحبتهما كافرين، قلت قوله أُنَا أُنَهما نهم في لهما ولأُسْراعهما عنه ما ما ما ما ما عنوا أُنهما منه ما ما مُنْ أُنُولُ عَنْ عَا عان اله أُن

**بيان:** قوله: فمن أشرك بعبادة ربّه، كأنّه على سبيل القلب، واعظم أنّ المفسّرين فسّروا «النزل» بما يعدّ للضيف، لكن ورد في اللّغة بمعنى المنزل كما فسّره ﷺ به، قال الفيروزآبادي: النزل بضمّتين: المنزل، وما يُهيَّأ للضّيف قبل **أن** ينزل عليه.

١٠٥ - شيء عن أبي الطفيل عامر بن واثلة عن أبي جعفر عليم قال : جاء رجل إلى أبي فقال : ابن عبّاس يزعم أنه يعلم كلَّ آية نزلت في القرآن في أي يوم نزلت وفيمن نزلت ، قال : فسله فيمن نزلت : ﴿وَمَن كَانَ فِي هَدَنِهِ أَعْمَىٰ فَهُوَ فِي ٱلآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَمَنَ لَ سَبِيلًا ﴾ وفيمن نزلت ، قال : ﴿وَلَا يَنْفَكُمُ نُصَحِ إِنَ أَن مَن فَهُوَ فِي ٱلآخِرَةِ أَعْمَىٰ وَأَمَنَ لَ سَبِيلًا ﴾ وفيمن نزلت : ﴿وَلا يَنْفَكُو نُصَحِ إِن أَن أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَهُ يُرِيدُ أَن يُفويكُم ﴾ وفيمن نزلت : ﴿وَلا يَنفَكُم نُصَحِ إِن أَن أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَهُ يُرِيدُ أَن يُفويكُم ﴾ وفيمن نزلت : ﴿وَيَا يَعْمَىٰ وَأَمَنَ أَن أَنصَحَ أَن أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَهُ يُرِيدُ أَن يُفويكُم ﴾ وفيمن نزلت : ﴿يَآيَنُهم وَلَا يَنْعَمَكُو نُصَحِ إِن أَن أَنصَحَ لَكُمْ إِن كَانَ ٱللَهُ يُرِيدُ أَن يُفويكُم ﴾ وفيمن نزلت : ﴿ يَآيَنُهم اللَّهُ يَرُيدُ أَن يُفويكُم ﴾ وفيمن نزلت : ﴿يَآيَهما فَقَال أَقَدَى مَا يُرُوا وَرَا يطُوا ﴾ فأتاه الرّجل فغضب وقال : وحدت أنّ آلذي أمرك بهذا واجهني فأسائله ، ولكن سله عن العرش مم خلق ؟ وكيف هو ؟ فانصرف الرّجل إلى أبي فقال واجهني فأسائله ، ولكن سله عن العرش مم خلق ؟ وكيف هو ؟ فانصرف الرّجل إلى أبي فقال ما قبل له ، فقال : من نصل الله من فا الأخرى أمرنا به بعد ، وسيكون من نصلنا المرابط ومن نصله المرابط ألذي أمرنا به بعد ، وسيكون من نصلنا المرابط ومن نصله المرابط أله إلى الله المرابط الذي أمرنا به بعد ، وسيكون من نصلنا المرابط ومن نصله المرابط ألى إلى الله المرابط الذى المرابط الذي أمرا الله بعد ، وسيكون من نصل اله ومن نصل المرابط ومن نصله المرابط ألى إلى الله المرابط الذي أمرا الله المرابط الذي الله اله من نصلنا المرابط ومن نصله المرابط ألى إلى الله المرابط ألى إلى أمرا اله إلى المرابط الذي أله من الما المرا اله إلى إلى ألى أمرا اله من نصل المرابط الذي أمرا الله إلى أمرا اله من المرا المرولي أمرا الله من الغمان المرا المرا المرا المرا اله أمرا اله من الله من المرا المو مو أمرا اله مرا المرا المه منه المرا اله من المه ماله م

١٠٦ – م، ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُوا مِـتَّا فِي ٱلأَرْضِ حَلَكُ طَيِّـبًا وَلَا تَنَبِّعُوا خُطُوَتِ ٱلشَّيْطَنِّ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوُّ مَبِينُ ۞ إِنَّمَا يَأْمُرَكُم بِالشَّوَ. وَٱلْفَحْشَكَ، وَأَن تَقُولُوا عَلَ ٱللَّهِ مَا لَا نَمْلَمُونَ

قال الإمام عليمًا : قال الله تَتَوَكُل : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ كُلُوا مِمَا فِي ٱلأَرْضِ مَن أَنواع ثمارها وأطعمتها ﴿ حَلَنَكُ طَيِّبَا لَكُم إذا أطعتم ربّكم في تعظيم من عظّمه والاستخفاف لمن أهانه وصغره ﴿ وَلَا تَنَبَعُوا خُطُوَتِ ٱلشَيْعَلَيْ ما يخطو بكم إليه ويغريكم به من مخالفة من جعله الله رسولاً أفضل المرسلين، وأمره بنصب من جعله أفضل الوصيّين، وسائر من جعلهم خلفاءه وأولياءه ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌ مَبِينًا لكم العداوة ويأمركم بمخالفة أفضل النبيّين ومعاندة أشرف الوصيّين، ﴿ إِنَّمَ لَكُمْ عَدُوٌ مَبِينًا لكم العداوة ويأمركم بمخالفة أفضل النبيّين ومعاندة أشرف رسول الله تشكر في يتفير أولياء الله محمّد من جعله أفضل الوصيّين، وسائر من جعله محمّد الوصيّين، ﴿ إِنَّمَ يَنُوُ مَنْ لَكُمْ عَدُوُ عُلُوا لا معاداوة ويأمركم بمخالفة أفضل النبيّين ومعاندة أشرف وأولياءه في إنّهُ لكُمْ عَدُوُ عُلُوا عَلَى الله محمّد رسول الله يتشرق في المحمّد رسول الله تشكر وجحود ولاية أفضل أولياء الله بعد محمّد رسول الله عنها في أوا أعل أعدائه وأعظمهم كفراً به .

قال عليّ بن الحسين للظّيم : قال رسول الله فضّلت على الخلق أجمعين وشرّفت على جميع النّبيّين، واختصصت بالقرآن العظيم، وأكرمت بعليّ ميّد الوصيّين، وعظّمت بشيعته خير شيعة النبيّين والوصيّين، وقيل لي: يا محمد قابل نعمائي عليك بشكر الممتري للمزيد، فقلت: يا ربّي وما أفضل ما أشكرك به؟ فقال لي : يا محمد أفضل ذلك بنّك فضل أخيك عليّ، وبعثك سائر عبادي على تعظيمه وتعظيم شيعته، وأمرك إيّاهم أن لايتوادّوا إلا

تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٢٨.
 ٣٢ صورة البقرة، الأيتان: ١٦٨-١٦٩.

فيّ، ولا يتباغضوا إلا فيّ، ولا يوالوا ولا يعادوا إلا فيّ، وأن ينصبوا الحرب لإبليس وعتاة مردته الدّاعين إلى مخالفتي وأن يجعلوا جُنّتهم منهم العداوة لأعداء محمّد وعليّ، وأن يجعلوا أفضل سلاحهم على إبليس وجنوده تفضيل محمّد على جميع النبيّين، وتفضيل عليّ على سائر أُمّته أجمعين، واعتقادهم بأنّه الصّادق لا يكذب والحليم لا يجهل، والمصيب لا يغفل والّذي بمحبّته تثقل موازين المؤمنين وبمخالفته تخفّ موازين النّاصبين فإذا هم فعلوا ذلك كان إبليس وجنوده المردة أخساً المهزومين وأضعف الضّعف الضّعين<sup>(1)</sup>.

**إيضاح:** امترى الشيء: استخرجه.

١٠٧ – م: ﴿وَإِذَا فِيلَ لَمُمُ انْبِعُوا مَا أَنزَلَ اللَهُ قَالُواْ بَلْ نَنَبِعُ مَا أَلْغَيْنَا عَلَيْهِ ،ابَآءَنَّأَ أَوَلَقُ كَانَ ءَابَآؤُهُمْ لَا يَعْفِلُونَ شَيْعًا وَلَا يَهْتَدُونَ﴾.

قال الإمام عَلَيْكِ : وصف الله هؤلاء المتّبعين لخطوات الشيطان فقال: وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل في كتابه من وصف محمّد وحلية عليّ ووصف فضائله وذكر مناقبه وإلى الرّسول، وتعالوا إلى الرّسول لتقبلوا منه ما يأمركم به قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا من الدين والمذهب، فاقتدوا بدين آبائهم في مخالفة رسول الله عليه ومنابذة عليّ وليّ الله عَلِيَنِينَ ، قال بَنَرَيَنَ : ﴿أُوَلَةٍ كَانَ ءَابَآؤُهُمَ لَا يَعْلَمُونَ شَيْبَا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ إلى شيء من الصواب.

قال عليّ بن الحسين عليمية : قال رسول الله عليه ياعباد الله اتّبعوا أخي ووصبّي عليّ بن أبي طالب بأمر الله، ولا تكونوا كالذين اتّخذوا أرباباً من دون الله تقليداً لجهّال آبائهم الكافرين بالله، فإن المقلّد دينه ممّن لا يعلم دين الله يبوء بغضب من الله ويكون من أسراء إبليس لعين الله واعلموا أنّ الله تَتَكَرُ جعل أخي عليّاً أفضل زينة عترتي، فقال: من والاه ووالى أولياءه وعادى أعداءه جعلته من أفضل زينة جناني، ومن أشرف أوليائي وخلصائي، ومن أدمن محبّننا أهل البيت فتح الله تَتَكَرُ له من الجنّة ثمانية أبوابها، وأباحه جميعها يدخل ممّا شاء منها وكلّ أبواب الجنان تناديه : يا وليّ الله ألم تدخلني؟ ألم تخصّني من بيننا<sup>(٢)</sup>؟

بيان: ما ذكر في العنوان موافق لما في سورة البقرة، وما ذكر في التفسير موافق لما في سورة المائدة وهو قوله تعالى : ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوْا إِلَىٰ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ وَإِلَى ٱلرَّسُولِ قَـالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ مَابِمَةَنَأَ أَوَلَقَ كَانَ مَابَآؤُهُمْ لَا يَسْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا يَهْتَدُونَ ﴾ ولعلّه من الرواة أو منه عَلَيْتَلا لِبيان اتّحاد مضمون الآيتين .

١٠٨ – م، قوله ﴾ وَلَيْنَ الْبِرَ أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَيْكِنَ الْبِرَ مَن ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَالْبَوْبِ الْأَخِرِ وَالْمَلَتِهِكَةِ وَالْكِنَبِ وَالنَّبِيتِينَ وَءَاقَ الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ- ذَوِى الْشُرْقِ وَالْمَتَنِعَىٰ وَالْمَسَكِينَ وَأَبْنَ

- (١) تفسير الإمام العسكري فالمج ، ص ٥٨٠ ح ٣٤٢.
- (٢) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٥٨٢ ح ٣٤٥.

ٱلسَّبِيلِ وَالسَّآبِلِينَ وَفِي ٱلْرِقَابِ وَأَقَـامَ الصَّلَوْةَ وَمَانَى ٱلرَّكَوْةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَنهَدُواْ وَٱلصَّـٰبِرِينَ فِي البَاْسَآءِ وَالضَّرَآءِ وَجِينَ ٱلْبَائِنُ أَوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ مَسَتَقُواْ وَأَوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْمُنْقُونَ﴾<sup>(1)</sup>.

قال الإمام: قال عليّ بن الحسين ﷺ : ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواُ﴾ الآية قال: إنّ رسول الله عَنْ الله الله الما فضَّل عليًّا عَاليَّهُ وأخبر عن جلالته عند ربَّه تَتَرَيُّنُ وأبان عن فضائل شيعته وأنصار دعوته ووتبخ اليهود والنصارى على كفرهم وكتمانهم لذكر محمّد وعلق عليهما وآلهما السلام في كتبهم بفضائلهم ومحاسنهم فخرت اليهود والنصارى عليهم، فقالت اليهود: قد صلَّينا إلى قبلتنا هذه الصلاة الكثيرة، وفينا من يحيى اللَّيل صلاة إليها وهي قبلة موسى الَّتي أمرنا بها، وقالت النصاري: قد صلِّينا إلى قبلتنا هذه الصلاة الكثيرة، وفينا من يحيي اللَّيل صلاة إليها، وهي قبلة عيسى ﷺ الَّتي أمرنا بها، وقال كلَّ واحد من الفريقين : أترى ربّنا يبطل أعمالنا هذه الكثيرة وصلاتنا إلى قبلتنا لأنّا لا نتّبع محمّداً على هواه في نفسه وأخيه؟ فأنزل الله تعالى : يا محمّد قل ليس البرّ الطاعة الّتي تنالون بها الجنان، وتستحقّون بها الغفران والرضوان ﴿أَن تُوَلُّوا وُجُوهَكُمْ﴾ بصلاتكم ﴿قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ﴾ يا أيُّها النصارى •و• قبل ﴿ٱلْمَغْرِبِ﴾ يا أيُّها اليهود، وأنتم لأمر الله مخالفون، وعلى وليَّ الله مغتاظون، ﴿وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَن ءَامَنَ بِأَنَّهِ ﴾ يعني بأنَّه الواحد الأحد الفرد الصمد يعظِّم من يشاء ويكرم من يشاء ويهين من يشاء ويذلُّه، لارادٌ لأمره ولا معقّب لحكمه ﴿وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ﴾ وآمن باليوم الآخر يوم القيامة الَّتي أفضل من يوافيها محمّد سيّد النبيّين وبعده عليّ أخوه وصفيّه سيّد الوصيّين، والّتي لا يحضرها من شيعة محمّد أحد إلا أضاءت فيها أنواره فسار فيها إلى جنّات النّعيم هو وإخوانه وأزواجه وذرياته والمحسنون إليه والدّافعون في الدنيا عنه، ولا يحضرها من أعداء محمّد أحد إلا غشيته ظلماتها فيصير فيها إلى العذاب الأليم هو وشركاؤه في عقده ودينه ومذهبه، والمتقرَّبون كانوا في الدنيا إليه لغير تقيَّة لحقتهم، والَّتي تنادي الجنان فيها : إلينا إلينا أولياء محمّد وعلى بي وشيعتهما وعنّا عنّا أعداء محمّد وعلى بي وأهل مخالفتهما، وتنادي النّيران: عنّا عنّا أولياء محمّد وعليّ وشيعتهما، وإلينا إلينا أعداء محمّد وعليّ وشيعتهما يوم تقول الجنان: يا محمد ويا علي إنَّ الله تعالى أمرنا بطاعتكما وأن تأذنا في الَّدْخول إلينا منَّ تدخلانه فاملاًنا بشيعتكما مرحباً بهم وأهلاً وسهلاً، وتقول النيران: يا محمد ويا على إنَّ الله أمرنا بطاعتكما وأن يحرق بنا من تأمراننا بحرقه فاملآنا بأعدائكما ﴿وَالْمَلَتَهِكَةِ﴾ وَمَن آمن بالملائكة أنَّهم عباد معصومون لا يعصون الله تَتَخَطُّ ما أمرهم ويفعلون ما يؤمرون وأنَّ أشرف أعمالهم في مراتبهم الّتي قد رتّبوا فيها من الثّري إلى العرش الصلاة على محمّد وآله الطيّبين صلوات الله عليهم، واستدعاء رحمة الله ورضوانه لشيعتهم المتّقين، واللّعن للمتابعين لأعدائهم المجاهرين والمنافقين المجاهرين ﴿وَٱلْكِنَبِ﴾ ويؤمنون بالكتاب الّذي

(١) سورة البقرة، الآية: ١٧٧.

أنزل الله مشتملاً على ذكر فضل محمّد سيّد المرسلين وعليّ المخصوص بما لم يخصّ به أحد من العالمين، وعلى ذكر فضل من تبعهما وأطاعهما من المؤمنين، وبغض من خالفهما من المعاندين والمنافقين ﴿ وَالنَّبِيِّنَ﴾ وآمن بالنبيِّين أنَّهم أفضل خلق الله أجمعين، وأنَّهم كلُّهم دلُّوا على فضل محمَّد سيَّد المرسلين، وفضل عليّ سيَّد الوصيِّين، وفضل شيعتهما على سائر المؤمنين بالنبيّين، وبأنَّهم كانوا لفضل محمّد وعليّ معترفين ولهما بما خصَّهما الله به مسلِّمين، وأنَّ الله تعالى أعطى محمداً ٢٠٠٠ من الشرف والفضل ما لم تسم إليه نفس أحد من النبيِّين إلا نهاه الله عن ذلك وزجره وأمره أن يسلِّم لمحمَّد وعليَّ وآلهما الطيِّبين فضلهم، وأنَّ الله قد فضَّل محمّداً بفاتحة الكتاب على جميع النبيّين، ما أعطاها أحداً قبله إلا ما أعطى سليمان بن داود من بسم الله الرحمن الرحيم فرآها أشرف من جميع ممالكه كلُّها الَّتي أعطيها، فقال: يا ربِّ ما أشرفها من كلمات إنَّها لآثر من جميع ممالكي الَّتي وهبتها لي، قال الله تعالى : يا سليمان وكيف لا تكون كذلك وما من عبد ولا أمة سمّاني بها إلا أوجبت له من الثواب ألف ضعف ما أوجبت لمن تصدّق بألف ضعف ممّا لك يا سليمان هذه سُبع ما أهبه لمحمّد سيّد النبيّين تمام فاتحة الكتاب إلى آخرها، فقال: يا ربّ أتأذن لي أن أسألك تمامها؟ قال الله تعالى : يا سليمان اقنع بما أعطيتك فلن تبلغ شرف محمّد وإيّاك وأن تقترح عليّ درجة محمّد وفضله وجلاله فأخرجك عن ملكك كما أخرجت آدم عن ملك الجنان لمّا اقترح درجة محمّد وعليّ في الشجرة الّتي أمرته أن لا يقربها، يروم أن يكون له فضلهما وهي شجرة أصلها محمّد، وأكبر أغصانها عليّ، وسائر أغصانها آل محمّد على قدر مراتبهم، وقضبانها شيعته وأمَّته على مراتبهم وأحوالهم، إنَّه ليس لأحد مثل درجات محمّد، فعند ذلك قال سليمان: يا ربِّ قنِّعني بما رزقتني فأقنعه، فقال: يا ربّ سلَّمت ورضيت وقنعت وعلمت أن ليس لأحد مثل درجات محمّد ﷺ .

﴿ وَمَانَى ٱلْمَالَ عَلَى حُبِّهِ أعطى في الله المستحقين من المؤمنين على حبّه للمال وشدّة حاجته إليه يأمل الحياة ويخشى الفقر لأنّه صحيح شحيح ﴿ دَوِى ٱلْشُرْدَبِ ﴾ أعطى قرابة النبيّ الفقراء هديّة وبراً، لا صدقة، فإن الله تَتَوَيَّكَ قد أجلّهم عن الصدقة، وآتى قرابة نفسه صدقة وبراً وعلى أيّ سبيل أراد ﴿ وَٱلْيَتَنَكَىٰ وآتى اليتامى من بني هاشم الفقراء براً، لا صدقة، وآتى يتامى غيرهم صدقة وصلة ﴿ وَٱلْسَنَكِينَ مساكين النّاس ﴿ وَأَبَنَ ٱلسَّبِيل المجتاز المنقطع به لا نفقة معه ﴿ وَالسَآيلينَ اللّذين يتكفّفون ويسألون الصدقات ﴿ وَفِي ٱلْوَقَابِ مالمكاتبين يعينهم ليؤدوا فيعتقوا، قال: فإن لم يكن له مال يحتمل المواساة فليجدد الإقرار بتوحيد الله ونبوّة محمّد رسول الله وليجهر بتفضيلنا، والاعتراف بواجب حقوقنا أهل البيت وبتفضيلنا على سائر النبيّين وبتفضيل محمّد على سائر النبيّين، وموالاة أوليائنا ومعاداة أعدائنا والبراءة منهم كانناً من كانوا، آباءهم وأمّهاتهم وذوي قراباتهم وموداتهم، فإن ولاية اله لا تنال إلا بولاية مولياً من كانوا، آباءهم وأمهاتهم وذوي قراباتهم وموداتهم، فإن ولاية الله المرادة المارون المانين محمّد رسول الله وليجهر بتفضيلنا، والاعتراف بواجب حقوقنا أهل البيت وبتفضيلنا على محمد رسول الله وليجهر بقضيلنا، والاعتراف بواجب موقانا هل البيت وبتفضيلنا على محمد رسول الله وليجهر بتفضيلنا، والاعتراف بواجب مقوقنا أهل البيت وبتفضيلنا على محمد رسول الله وليجهر بتفضيلنا، والاعتراف بواجب مقوقنا أهل البيت وبتفضيلنا على مائر النبيّين وبتفضيل محمّد على سائر النبيّين ، وموالاة أوليائنا ومعاداة أعدائنا والبراءة منهم مائر النبيّين ومعاداة أعدائه وأمّهاتهم وذوي قراباتهم وموداتهم، فإن ولاية اله لا تنال إلا بولاية أوليائه ومعاداة أعدائه في وَأَنَهام ألمَّ لَذِيَّ قال : والبرّ بر من أقام الصلاة بحدودها، وعلم أنّ أكبر حدودها الدخول فيها والخروج عنها معترفاً بفضل محمّد سيّد أنبيائه وعبيده والموالاة لسيّد الأوصياء وأفضل الأتقياء عليّ سيّد الأبرار وقائد الأخيار وأفضل أهل دار القرار بعد النبيّ الزكيّ المختار ﴿وَمَانَى الزَّكَوْةَ ﴾ الواجبة عليه لإخوانه المؤمنين، فإن لم يكن له مال يزكّيه فزكاة بدنه وعقله وهو أن يجهر بفضل عليّ والطيّبين من آله إذا قدر، ويستعمل التقيّة عند البلايا إذا عمّت، والمحن إذا نزلت، ولأعدائنا إذا غلبوا أو يعاشر عباد الله بما لا يثلم دينه ولا يقدح في عرضه وبما يسلم معه دينه ودنياه، فهو استعمال التقيّة يوفر نفسه على طاعة مولاه، ويصون عرضه الذي فرض الله عليه صيانته، ويحفظ على نفسه أمواله التي جعلها الله له قياماً ولدينه وعرضه وبدنه قواماً، ولعن المغضوب عليهم الآخذين من الخصال بأرذلها ومن الخلال بأسخطها لدفعهم الحقوق عن أهلها، وتسليمهم الولايات إلى غير مستحقيها .

ثم قال: ﴿وَٱلْمُوفُونَ بِمَهْدِهِمَ إِذَا عَنَهَدُواَ﴾ قال: ومن أعظم عهودهم أن لا يستروا ما يعلمون مِن شرف من شرَّفه الله تعالى وفضل من فضّله الله، وأن لا يضعوا الأسماء الشريفة على من لا يستحقّها من المقصّرين والمسرفين الضالين الذين ضلّوا عمّن دلّ الله عليه بدلالاته واختصّه بكراماته الواصفين له بخلاف صفاته، والمنكرين لما عرفوا من دلالاته وعلاماته الذين سمّوا بأسمائهم من ليسوا بأكفائهم من المقصّرين المتمردين.

ثم قال: ﴿وَالصَّدِينَ فِي ٱلْبَأْسَآءِ﴾ يعني في محاربة الأعداء، ولا عدوّ يحاربه أعدى من إبليس ومردته يهتف به ويدفعه وإيّاهم بالصلاة على محمّد وآله الطيّبين المَعْدي ، ﴿وَالفَنَرَقَ» الفقر والشدّة، ولا فقر أشدّ من فقر مؤمن يلجأ إلى التكفّف من أعداء آل محمّد يصبر على ذلك، ويرى ما يأخذه من مالهم مغنماً يلعنهم به، ويستعين بما يأخذه على تجديد ذكر ولاية الطيّبين الطاهرين ﴿وَحِينَ ٱلبَأْسَ) عند شدّة القتال يذكر الله ويصلّي على محمّد رسول الله وعلى عليّ وليّ الله ويوالي بقلبه ولسانه أولياء الله ويعادي كذلك أعداء الله، قال الله يُخَرَّكُه أوصدَّقوا أقاويلهم بأفاعيلهم ﴿وَأُولَتِكَ هُمُ ٱلمُنْقُونَ؟ لما أمروا باتقائه من عذاب النّار، ولما أمروا باتقائه من شرور النواصب الكفّار<sup>(1)</sup>.

١٠٩ - يرة أحمد بن محمّد عن الحسن بن عليّ بن النعمان عن محمّد بن مروان عن الفضيل عن أبي جعفر لللَّيَظِرُ في قول الله : ﴿قُلْ يَتَأَهَّلُ ٱلْكِنَبِ لَسَتُمَ عَلَ شَيْءٍ حَقَّ تُقِيمُوا ٱلتَّوَرَىنَةَ وَٱلْإِنِيسَلَ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِن زَيِّكُمٌ قال : هي الولاية، وهو قول الله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهُ ٱلْزَسُولُ بَلِغُ مَا أُنزِلُ إِلَيْكَ مِن زَيِكٌ وَإِن لَمَد تَفَعَلَ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَكُمُ قال : هي الولاية، وي الله تعالى أ

- تفسير الإمام العسكري في ٥٨٩ .
   (١) تفسير الإمام العسكري في ٢٠٩٠ .
- (۲) بصائر الدرجات، ص ۲۸ ج ۱۰ باب ۱۸ ح ٤٠.

١١٠ – يو ٩ ابن معروف عن حمّاد عن ربعيّ عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفو ﷺ في قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَلَوْ أَنَبَهُمْ أَقَامُواْ التَّوْرَيَةَ وَٱلْإِخِيلَ وَمَاَ أُنزِلَ إِلَيْهِم مِن زَبْهِمْ كَ قال : الولاية <sup>(١)</sup>.

شي: عن محمّد بن مسلم مثله. فج ١ ص ٣٥٩ ح ١٤٩. كا: محمّد بن إسماعيل عن الفضل بن شاذان عن حمّاد مثله. فج١ ص ٢٤٢ ح ٢٠. بيان: لعلّ المعنى أنّ الولاية أهمّ الأشياء الّتي أُنزلت إليهم وأعظمها.

الما - معن؛ ابن فضّال هن عليّ بن عقبة عن أبيه عن سليمان بن خالد قال: كنت في محمل أقرأ، إذ ناداني أبو عبد الله غليّناه : اقرأ يا سليمان وأنا في هذه الآيات الّتي في آخر تبارك: ﴿ وَالَذِينَ لَا يَتَعُونُ مَعَ اللَّهُ إِلَاهًا عَاهَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّقُسَ الَّتي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَا عَلَى وَيَ يَتَارك: ﴿ وَالَذِينَ لَا يَتَعُونُ مَعَ اللَّهُ إِلَىهًا مَاحَرَ وَلَا يَقْتُلُونَ النَّقُسَ الَّتي حَرَّمَ اللَّهُ إِلَاحَق وَيَ يَتَارك: ﴿ وَالَذِينَ لَا يَتَعُونُ مَعَ اللَّهُ إِلَىهًا مَاحَدً فَعَان الما والله لقد وعظنا وهو يعلم منابك ذوني، اقرأ يا سليمان، فقرأت حتى انتهيت إلى قوله : ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا مَا لا نزني، اقرأ يا سليمان، فقرأت حتى انتهيت إلى قوله : ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا مَا لا نزني، اقرأ يا سليمان، فقرأت حتى انتهيت إلى قوله : ﴿ إِلَا مَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلًا ما ما والله لقد وعظنا وهو يعلم منبك ما أَذَا تعلَى يوقف بين يدي الله تُمَنَّنَتِ قال: فف هذه فيكم، إنه يؤتى بالمؤمن المذب منابك منبك يوقف بين يدي الله تَتَرتَبُ قال: في في قال عن علي مسيئاته شيئا من الما من الما من على منبك في قال الما من الما الما من عليه من الما من على منها فيوقه على سيئاته شيئا في يوم القيامة حتى يوقف الذي يلي حسابه فيوقفه على سيئاته شيئا شيئا فيقول: عملت كذا في يوم كذا في ساعة كذا، فيقول: استرتها عليك في الدنيا وأغفرها لك شيئا في أول اليوم، أبدلوها لعبدي حسنات، قال: فترف محميفته للناس فيقولون: سبحان الله، أما كانت على سيئاته كلّها، كلّ ذلك يقول: أعرف محميفته للناس فيقولون: سبحان الله، أما كانت على ميئاته كلها، كلّ ذلك يقول: أعرف، فيقول: استرتها عليك في الدنيا وأغفرها لك شيئا قرأ من قولون: سبحان الله، أما كانت اليوم، أبدلوها لعبدي حسنات، قال: فترف محميفته للناس فيقولون: سبحان اله، أما كانت اليوم، أبدلوها لعبدي حسنات، قال: فرف قرف ينقولون كمون هو الذي يقولون كَنْ يُنْ فقال: حتى مقولون: مسجحان الله، أما كانت من قرأت حتى المؤولون كَنْهُمُ فقان الله ميتكون أولا ينتيك مَنه أول الله، أما كانت من قولون كانت فقال نظيف من أول بينا يكنه من أول كانت من قولون كندي فقان في قوله: ﴿ وَالَة يَنْ مَ مَنْ كَنْ مَا على فقان في قوله الله يتكون هو الله ينتكون أول يكنك مَ في أول كانت فيل

قال الباقر غليمًا في الله عالى الله تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلنَّاسُ ضُرِبَ مَثَلٌ﴾ وذكر الذّباب في قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِمِنَ تَنْعُونَ مِن دُونِ ٱللَهِ لَن يَخْلَقُوا ذُبَابُكُ الآية، ولمّا قال : ﴿ مَثَلُ ٱلَذِي ٱتَّخَذُوا مِن دُونِ ٱللَهِ أَوْلِيكَآءَ كَمَثَلِ ٱلْمَنكَبُونِ ٱتَخَذَتَ بَيْنَآ وَلِنَّ أَوْهَنِ ٱلْبُيُونِ لَبَتُ ٱلْمَنكَبُونِ لَقَ

- (1) بصائر الدرجات، ص ٨٧ ج ٢ باب ٩ نوادر الباب ح ٢.
  - (٢) المحاسن للبرقي، ص ١٧٠.

كَانُواْ يَعْلَمُونَ؟ وضرب المثل في هذه السورة بالذي استوقد ناراً، وبالصيّب من السّماء قالت النواصب والكفَّار : وما هذا من الأمثال فتضرب، يريدون به الطعن على رسول الله عنها الله : يا محمد ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَسْتَخِيءَ ﴾ لايترك حياء ﴿أَن يَغْبَرِبَ مَشَلًا ﴾ للحق يوضحه به عند عباده المؤمنين ﴿مَّا بَعُوضَةَ﴾ ما هو بعوضة المثل ﴿فَمَا فَوْقَهَأَ﴾ فما فوق البعوضة وهو الذباب يضرب به المثل إذا علم أنَّ فيه صلاح عباده ونفعهم ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ مَامَنُواً ﴾ بالله وبولاية محمّد وعليّ وآلهما الطيّبين وسلم لرسول الله ﷺ وللأثمّة ﷺ أحكامهم وأخبارهم وأحوالهم ولم يقابلهم في أمورهم ولم يتعاط الدخول في أسرارهم ولم يفش شيئاً ممّا يقف عليه منها إلا بإذنهم ﴿ فَيَعْلَمُونَ ﴾ يعلم هؤلاء المؤمنون الَّذين هذه صفتهم ﴿أَنَّهُ﴾ المثل المضروب ﴿ أَلْحَقُّ مِن زَبِهِمَّ ﴾ أراد به الحقّ وإبانته والكشف عنه وإيضاحه ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ كَغَرُواً﴾ بمحمّد ﷺ بمعارضتهم في عليّ ﷺ بلم وكيف وتركهم الإنقياد له في سائر ما أمر به ﴿ فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَّادَ ٱللَّهُ بِهَنْذَا مَثَلًا يُغِيسُلُ بِدٍ. حَيْثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ. كَثِيرًا ﴾ يقول الَّذين كفروا : إنَّ الله يضلَّ بهذا المثل كثيراً ويهدي به كثيراً ، أي فلا معنى للمثل ، لأنَّه وإن نفع به من يهديه فهو يضرّ به من يضلّه به، فردّ الله تعالى عليهم قيلهم فقال : ﴿وَمَا يُغِسِّلُ بِمِهَ يعني ما يضل الله بالمثل ﴿ إِلَّا ٱلْنَسِقِينَ﴾ الجانين على أنفسهم بترك تأمَّله وبوضعه على خلاف ما أمر الله بوضعه عليه، ثمَّ وصف هؤلاء الفاسقين الخارجين عن دين الله وطاعته منهم فقال بَحْرَضٌ : ﴿ ٱلَّذِينَ يَنفُضُونَ عَهْدَ ٱنَّمِهِ المأخوذ عليهم لله بالرّبوبيّة ولمحمّد ﷺ بالنبوّة، ولعليّ بالإمامة ولشيعتهما بالمحبّة والكرامة ﴿مِنْ بَعَدٍ مِيثَقِدِ، إحكامه وتغليظه ﴿ وَيَقْطَفُونَ مَآ أَمَرَ اللَّهُ بِهِ أَن يُوْمَلَ﴾ من الأرحام والقرابات أن يتعاهدوهم ويقضوا حقوقهم، وأفضل رحم وأوجبه حقًّا رحم محمّد ﷺ فإن حقَّهم بمحمّد كما أنّ حقّ قرابات الإنسان بأبيه وأمّه ومحمّد أعظم حقّاً من أبويه، كذلك حقّ رحمه أعظم وقطيعته أقطع وأفضح ﴿ وَلِنْسِدُرِكَ فِي ٱلأَرْضِّ﴾ بالبراءة ممّن فرض الله إمامته واعتقاد إمامة من قد فرض الله مخالفته ﴿ أَوَلَيَهِكَ ﴾ أهل هذه الصفة ﴿ هُمُ ٱلْخَبِرُرِينَ﴾ خسروا أنفسهم لمّا صاروا إلى النيران وحرموا الجنان، فيا لها من خسارة ألزمتهم عذاب الأبد، وحرمتهم نعيم الأبد.

قال: وقال الباقر علي 1 الا ومن سلّم لنا ما لا يدريه ثقة بأنّا محقّون عالمون لا نقف به إلا على أوضح المحجّات سلم الله تعالى إليه من قصور الجنّة أيضاً ما لا يعلم قدرها هو ، ولا يقادر قدرها إلا خالقها وواهبها ، ألا ومن ترك المراء والجدال واقتصر على التسليم لنا وترك الأذى فإذا حبسه الله تعالى على الصّراط فجاءته الملائكة تجادله على أعماله ، وتواقفه على ذنوبه ، فإذا النداء من قبل الله بَحَرَين : يا ملائكتي عبدي هذا لم يجادل وسلّم الأمر لأئمته فلا تجادلوه وسلّموه في جناني إلى أئمته يكون منيخاً فيها بقربهم كما كان مسلّماً في الدنيا لهم ، وأمّا من عارض بلم وكيف ونقض الجملة بالتفصيل قالت له الملائكة على المراط : واقفنا يا عبد الله وجادلنا على أعمالك كما جادلت في الدنيا الحاكمين لك عن أنمّتك فسيآتيهم النداء: صدقتم، بما عامل فعاملوه، ألا فواقفوه، فيواقف ويطول حسابه ويشتدّ في ذلك الحساب عذابه، فما أعظم هناك ندامته وأشدّ حسراته، لا تنجيه هناك إلا رحمة الله إن لم يكن فارق في الدنيا جملة دينه وإلا فهو في النّار أبد الآبدين.

قال الباقر على الله ويقال للموفي بعهوده في الدنيا ونذوره وأيمانه ومواعيده: يا أيتها الملائكة وفي هذا العبد في الدنيا بعهوده فوفوا له ههنا بما وعدناه وسامحوه، ولا تناقشوه، فحينئذ تصيّره الملائكة إلى الجنان، وأمّا من قطع رحمه فإن كان وصل رحم محمّد قطع رحم نفسه شفع أرحام محمّد له إلى رحمه وقالوا: لك من حسناتنا وطاعتنا ما شئت فاعف عنه فيعطونه ما يشاء فيعفوا عنه، ويعوّض الله المعطين ولا ينقصهم وإن كان وصل أرحام نفسه وقطع أرحام محمّد بي بأن جحد حقوقهم ودفعهم عن واجبهم وسمّى غيرهم أرحام نفسه وقطع أرحام محمّد بي بأن جحد حقوقهم ودفعهم عن واجبهم وسمّى غيرهم أرحام نفسه ولقبهم بألقابهم ونبز بالألقاب القبيحة مخالفيه من أهل ولا يتهم، قيل له : يا عبد الله اكتسبت عداوة آل محمّد الطهراء أئمّتك لصداقة هؤلاء فاستعن بهم الآن ليعينوك فلا يجد معيناً ولا مغيثاً ويصير إلى العذاب الأليم المهين .

قال الباقر علي : ومن سمّانا بأسماننا ولقبنا بألقابنا ولم يسمّ أضدادنا بأسمائنا ولم يلقبهم بألقابنا إلا عند الضرورة الّتي عند مثلها نسمّي نحن ونلقّب أعداءنا بأسمائنا وألقابنا، فإن الله يَجْرَبُن يقول لنا يوم القيامة : اقترحوا لأوليانكم هؤلاء ما تغنونهم به، فنقترح لهم على الله يَجْرَبُن ما يكون قدر الدنيا كلّها فيه كقدر خردلة في السماوات والأرض فيعطيهم الله تعالى إيّاء ويضاعفه لهم أضعافاً مضاعفات.

فقيل للباقر ﷺ : فإنَّ بعض من ينتحل موالاتكم يزعم أنَّ البعوضة عليّ وأن ما فوقها وهو الذباب محمّد رسول الله ﷺ .

فقال الباقر على : سمع هؤلا - شيئاً لم يضعوه على وجهه ، إنّما كان رسول الله في قاعداً ذات يوم وعلي إذ سمع قائلاً يقول : ما شاء الله وشاء محمد وسمع آخر يقول : ما شاء الله وشاء علي ، فقال رسول الله في الاتقرنوا محمداً ولا علياً بالله برس ولكن قولوا : ما شاء الله [ثم ما شاء محمد ثمَّ ما شاء علي : ] ثمَّ ما شاء محمد ما شاء الله ترض ولكن قولوا : ما شاء الله [ثم ما شاء محمد ثمَّ ما شاء علي : ] ثمَّ ما شاء محمد ما شاء الله تمَّ ما شاء عليّ إنّ مشية الله هي القاهرة ما شاء محمد ثمَّ ما شاء علي : ] ثمَّ ما شاء محمد ما شاء الله تمَّ ما شاء عليّ إنّ مشية الله هي القاهرة التي لا تساوى ولا تكافأ ولا تدانى وما محمد رسول الله تشك في دين الله وفي قدرته إلا كذبابة تطير في هذه الممالك الواسعة ، وما عليّ في دين الله وفي قدرته إلا كبعوضة في جملة هذه الممالك مع أنّ فضل الله تعالى على محمد وعليّ الفضل الذي لا يفي به فضله على جميع خلقه من أوّل الدهر إلى آخره ، هذا ما قال رسول الله يشك في ذكر الذباب والبعوضة في هذا المكان فلا يدخل في قوله : فإنّ ألمّة لا يستيم ، أن يَنْسِرَبَ مَنَكُماً بَعُوضَدَةً ما .

(1) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٢٠٥ ح ٩٥. وفيه هكذا: ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء محمد ما شاء الله ثم شاء علي. توضيح: قوله عليمية : ما هو بعوضة المثل، لعلّه كان في قراءتهم عليم : (بعوضةً) بالرّفع كما قرئ به في الشّواذَ، قال البيضاويّ بعد أن وجّه قراءة النصب بكون كلمة ﴿مَا﴾ مزيدة للتنكير والإبهام أو للتأكيد. وقرتت بالرّفع على أنّه خبر مبتدأ، وعلى هذا يحتمل ﴿مَا﴾ وجوهاً أخر : أن تكون موصولة حذف صدر صلتها، أو موصوفة بصفة كذلك ومحلّها النصب بالبدليّة على الوجهين، واستفهامية هي المبتدأ انتهى.

ثم إنه عَلَيْنِ جعل قوله تعالى: ﴿ يُعَسِلُ بِهِ. صَبْرِكَ من تتمة كلام المنافقين وقد ذهب إلى هذا بعض المفسّرين، وأمّا ما ردّه عَلَيْنَ من نزول الآية في محمّد وعليّ صلوات الله عليهما فينافيه ظاهراً ما رواه عليّ بن إبراهيم عن أبيه عن النضر بن سويد عن القاسم بن سليمان عن المعلّى بن خنيس عن أبي عبد الله عَلَيْن أنّ هذا المثل ضربه الله لأميرالمؤمنين غَلِيَنْهِ، فالمعوضة أمير المؤمنين، وما فوقها رسول الله يُنْني والذليل على ذلك قوله: ﴿فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَيَعَلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُ مِن تَيَهِمَ عن يَعني أمير المؤمنين كما أخذ رسول الله يَنْني المعتقر، فالمعوضة أمير المؤمنين، وما فوقها رسول الله يَنْني والذليل على يبد صَبْرِرَ وَيَهَدِى بِهِ. كَثِيرًا فرد الله عليهم فقال: ﴿وَمَا يُعني أَبِي مَن اللّهِ مِنها الله ينتُشُونَ عَهَدَ اللَه مِنْ المَعْني في فرد الله عليهم فقال: ﴿وَمَا يُعني أَبِي مَن المؤمنين كما أخذ ينتُشُونَ عَهْدَ الله عن من ما هذا أَمَر الله عليهم فقال: فوما يُعني أورا المَن المُومنين أَلَيْنَ والائمة صلوات الله عليهم فرينا المُون أَنَهُ أَمَرَ اللهُ بِهِ عنها أَبَهُ الْعَنْ مُعن أَبُومَى أَبُونُ أُبُونَ

وأقول: يمكن الجمع بينهما بأنّه للإليم إنّما نفى كون هذا هو المراد من ظهر الآية، لا بطنها، ويكون في بطنها إشارة إلى ما ذكره للإليم من سبب هذا القول أو إلى ما مثّل الله بهم الميم الذاته تعالى من قوله: ﴿ اللَّهُ نُورُ السَّكَوَنِ وَٱلأَرْضِ وأمثاله لئلا يتوهم متوهم أنّ لهم الميم الميم في جنب عظمته تعالى قدراً، أو لهم مشاركة له تعالى في كنه ذاته وصفاته، أو الحلول أو الاتحاد، تعالى الله عن جميع ذلك، فنبّه الله تعالى بذلك على أنّهم وإن كانوا أعظم المخلوقات وأشرفها فهم في جنب عظمته تعالى كالبعوضة وأشباهها، والله تعالى يعلم حقائق كلامه وحججه.

(١) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٨.

بأن تجحدوا نبوّة النبيّ في وإمامة الإمام عليه وتعتاضوا منها عرض الدّنيا فإن ذلك وإن كثر فإلى نفادٍ وخسارٍ وبوارٍ، ثمَّ قال بَكَرَى : ﴿وَإِنَى قَائَنُونِ فِي كتمان أمر محمّد وأمر وصيّه فإنكم إن لم تتقوا لم تقدحوا في نبوّة النبيّ في ولا في إمامة الوصيّ بل حجج الله عليكم قائمة وبراهينه بذلك واضحة، قد قطعت معاذيركم وأبطلت تمويهكم وهؤلاء يهود المدينة جحدوا نبوّة محمّد وخانوه وقالوا : نحن نعلم أنّ محمّداً نبيّ وأن عليّاً وصيّه، ولكن لست أنت ذاك ولا هذا، يشيرون إلى عليّ، فأنطق الله تعالى ثيابهم الّتي عليهم وخفافهم الّتي في أرجلهم يقول كلّ واحد منها للابسه : كذبت أنت يا عدوّ الله، بل النبيّ محمّد هذا والوصيّ عليّ هذا، ولو أذنا لنا لضغطناكم وعقرناكم وقتلناكم، فقال رسول الله في إنّ الله يَتَرَبَّلْ يمهلهم لعلمه بأنّه سيخرج من أصلابهم ذرّيات طيّبات مؤمنات، ولو تزيّلوا لعذّب الله هؤلاء عذاباً أليماً، إنّما يعجل من يخاف الفوت"<sup>(1)</sup>.

11٤ - م: قوله تَتَرَجَّلْ : ﴿وَأَقِيمُوا المَّهَلُوٰةَ وَمَاتُوا الرَّكُوٰةَ وَآزَكُمُوا مَعَ الرَّكِوِينَ ﴾ قال: ﴿أَقِمِمُوا الْعَمَلُوٰةَ ﴾ المكتوبات التي جاء بها محمّد، وأقيموا أيضاً الصلاة على محمّد وآله الطيّبين الظاهرين الذين عليَّ سيّدهم وفاضلهم ﴿وَمَاتُوا أَلَكُوٰةَ ﴾ من أموالكم إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معمّد وآله الطيّبين الله المرين الذين عليَّ سيّدهم وفاضلهم ﴿وَمَاتُوا أَلَزَكُوٰةَ ﴾ من أموالكم إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معمّد وآله الطيّبين الله المرين الذين عليَّ سيّدهم وفاضلهم ﴿وَرَاتُوا أَلَزَكُوْنَ ﴾ من أموالكم إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معرّد من أورالكم إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معونتكم إذا التمست ﴿وَآزَكُمُوا مَعَ الرَّكِوِينَ ﴾ تواضعوا مع المتواضعين لعظمة إذا لزمت، ومن معونتكم إذا التمست ﴿وَآزَكُمُوا مَعَ أَلَزَكُونَ مَعَ أَلَزَكُونَ أُمَ الله الله الله إذا وجبت، ومن أبدانكم إذا لزمت، ومن معونتكم إذا التمست ﴿وَآزَكُمُوا مَعَ الرَّكِونَ فَ وَلَن أَلُوا أُلُوا أُلُوا أُنْ أُلُوا أُلُوا أُلُوا أُلُوا أُلُعَان أوا أُلُوا أُلُمَة بعدهما سادات أصفياء إذا لذمت، أنه والنه أولائية ولي الله والأمة بعدهما سادات أصفياء الله محمّد نبي الله وعلي ولي الله والائمة بعدهما سادات أصفياء الله <sup>(٢)</sup>.

١١٥ – ٩: قال الله تعالى لسائر اليهود والكافرين المظهرين : ﴿وَآسَتَعِينُوا بِالصَبْرِ وَٱلْعَمَلُوَةُ ﴾ بالصبر عن الحرام على تأدية الأمانات، وبالصبر عن الرياسات الباطلة على الاعتراف لمحمّد بنبوّته ولعليّ بوصيّته ﴿وَآسَتَعِينُوا بِالصَبْرِ على خدمتهما وخدمة من يأمرانكم بخدمته لمحمّد بنبوته ولعليّ بوصيّته ﴿وَآسَتَعِينُوا بِالصَبْرِ على خدمتهما وخدمة من يأمرانكم بخدمته اعلى استحقاق الرضوان والغفران ودائم نعيم الجنان في جوار الرحمن، ومرافقة خيار المؤمنين، والتمتّع بالنظر إلى عترة محمّد سيّد الأولين والآخرين، وعليّ سيّد الوصيّن ورافقة خيار المؤمنين، والتمتّع بالنظر إلى عترة محمّد سيّد الأولين والآخرين، وعليّ سيّد الوصيّن والسادة الأخيار المتجبين، فإن ذلك أقرّ لعيونكم وأتمّ لسروركم وأكمل لهدايتكم من سائر والسادة الأخيار المنتجبين العلوات الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطيّبين على نعيم الجنان، واستعينوا أيضاً بالصلوات الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطيّبين على نعيم الجنان، والمادة الأخيار المنتجبين فإن ذلك أقرّ لعيونكم وأتمّ لسروركم وأكمل لهدايتكم من سائر والسادة الأخيار المتجبين مال والم الحمل الغراب الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطيّبين على نعيم الجنان، واستعينوا أيضاً بالصلوات الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطيّبين على نعيم الجنان، واستعينوا أيضاً بالصلوات الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطيّبين على محمّد وآله الطيّبين على فرب الوصول إلى جنّات النعيم ﴿وَابَهَا أي هذه الفعلة من الصلوات الخمس وترك مؤلي من سائر مع الإنتيا من النعيم في ألمّا بالمال الخمس، وبالصلاة على محمّد وآله الطيّبين مع الانتيام في ألمّاني في هذه الفعلة من الصلوات الخمس وترك مؤلي ألمّاني من مائر ولي مال ولي مان المالي من مائر والماد على محمّد وآله الطيّبين مع الانتيام في ألمّاني بين مع الالمان بسرهم وعلانيتهم وترك مؤلي ألم على محمّد وآله الماني من ماله في مخالي مالم مالم محمّد وآله الطيّبين مع الانتياد في ألمّاني مان ماله مالم مالم محمّد وآله في مخالي مان ماله في مخالفته في أعظم في ألفه <sup>(٣)</sup>.

١١٦ – خص، ير: أحمد بن محمّد عن البزنطيّ عن هشام بن سالم عن سعد عن أبي

(۱) – (۳) تفسير الإمام العسكري ﷺ، ص ٢٢٨-٢٣٢ ح ١٠٩ و١٠٩ و١١٥.

جعفر عَلِيَمَا الله الله : نحن عنده ثمانية رجال فذكرنا رمضان فقال : لا تقولوا هذا رمضان ، ولا ذهب رمضان ، ولا جاء رمضان ، فإن رمضان اسم من أسماء الله لا يجيء ولا يذهب ، وإنّما يجيء ويذهب الزائل ولكن قولوا : شهر رمضان فالشهر المضاف إلى الاسم ، والاسم اسم الله وهو الشهر الذي أنزل فيه القرآن ، جعله الله مثلاً وعيداً ، ألا ومن خرج في شهر رمضان من بيته في سبيل الله ونحن سبيل الله الذي من دخل فيه يطاف بالحصن والحصن هو الإمام فكبر عند رؤيته كانت له يوم القيامة صخرة أثقل في ميزانه من السماوات السبع والأرضين السبع وما فيهنّ وما بينهن وما تحتهنّ ، قلت : يا أبا جعفر وما الميزان؟ قال : إنّك قد ازددت قوّة ونظراً يا سعد رسول الله الصخرة ونحن الميزان، وذلك قول الله في الإمام : ﴿ لِيُعُومَ ٱلنّاسُ رضوانه الأكبر ومن يكتب الله الصخرة ونحن الميزان، وذلك قول الله في الإمام : ﴿ لِيُعُومَ ٱلنّاسُ موانيه الأكبر ومن يكتب الله الصخرة ونحن الميزان، وذلك قول الله في الإمام : ﴿ لِيُعُومَ ٱلنّاسُ موانه الأكبر ومن يكتب الله للمحرة ونحن الميزان، وذلك قول الله في الإمام : ﴿ لِيُعُومَ ٱلنّاسُ موانه الأكبر ومن يكتب الله لمحرة ونحن الميزان، وذلك قول الله في الإمام : ﴿ لِيُعُومَ ٱلنّاسُ موانه الأكبر ومن يكتب الله له رضوانه الأكبر يجمع بينه وبين إبراهيم ومحمّد والموسلين مودانه الأكبر ومن يكتب الله لو رضوانه الأكبر يجمع بينه وبين إبراهيم ومحمّد والموسلين مودانه الأكبر ومن يكتب الله له رضوانه الأكبر يجمع بينه وبين إبراهيم ومحمّد والموسلين مودتنا للمتقين فيقول الله تبارك وتعالى : ﴿ بَنَرَكَ مَتُمَ رَبّكَ ذِي المَاتِ وذلك قول الله يول الله له له مودتنا للمتقين فيقول الله تبارك وتعالى : ﴿ بَنَرَكَ مَتُمَ رَبّكَ ذِي المَاتِ وذلك قول الله تربرا اله الله الت وكرامته التي أكرم الله تبارك وتعالى : ﴿ بَنَرَكَ وَالمَ رَبّكَ وي المائِل الله الله الما الله اله وذلك الله الم

بيان: مثلاً، أي حجّة وشرفاً وفضلًا لهذه الأمّة، أو مثلاً لأهل البيت ﷺ وعيداً للمؤمنين بعوائد الله عليهم أو بعوده عليهم بالرحمة والرضوان ﴿ لِيَقُومَ ٱلنَّاسُ﴾ إشارة إلى قوله تعالى : ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلَنَا بِٱلْبَيِّنَتِ وَأَنَرَلَنَا مَعَهُمُ ٱلْكِتَبَ وَٱلْمِيزَانَ لِيَقُومَ الآية وفي الخبر رموز وتأويلات وكأنه لم يخل من تصحيفات.

١١٧ – شيء عن هارون بن محمّد الحلبيّ قال : سألت أبا عبد الله غليَّة عن قول الله : (يَبَنِيَ إِسَرَهِيلَ) قال : هم نحن خاصة<sup>(٢)</sup>.

١١٨ – شيء عن محمّد بن عليّ عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن قوله: ﴿ يَبَنِيَ إِسْرَهِ بِلَ﴾ قال: هي خاصة بآل محمد<sup>(٣)</sup>.

- (1) بصائر الدرجات، ص ۲۹٤ ج 7 باب ۱۸ ح ۱۲.
- (٢) (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٦٢ ح ٤٣ ٤٥. أقول: المراد قوله تعالى: ﴿ يَبَنِي إِسْرَةٍ بِلَ أَذْكُرُهُا نِعْتِي ٱلَيْ آَنَى أَنْتُمَتْ عَلَيْكُوْ وَأَنَى فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَالِينَ، وَ وَ فَي الْمَعْتَى عَلَيْكُوْ وَأَنَى فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَالِينَ. وَ فِي الْمَعْتَى الْتَعْلَيْنُ وَ أَنَى فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَالِينَ وَ فَي الْمَعْتَى أَنْتُمَتْ عَلَيْكُوْ وَ أَنَى فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَالِينَ. وَ فَي الْمَعْتَى وَ أَنَى فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَالِينَ وَ فَي الْمَعْدَى وَ فَي الْمَعْتَى وَ فَي الْمَعْتَى اللّهُ عَلَى الْتَقْوَيلُ المَّذْكُورَ فِي الْمُوايتينَ. وَ فَي مَعْدَمَةُ الْعَلَيْتَ عَلَيْكُورَ فَضَلَتْكُمْ عَلَى الْعَلَى وَ فَي الْمُوايتينَ. وَ فَي الْعَلَى مَعْدَمَةُ الْعَلَى عَلَيْكُورَ فَي الْمُوايتينَ. وَ فَي مَعْدَمَةُ الْعَلَى عَلَى الْعَالَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَنْ مَعْلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى مَعْلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى مَعْلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْحَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الْعَلَى عَلَى عَلَ وَعْلَى عَلَى عَل

**بيان:** لعلّ المعنى أنّ المراد بقوله تعالى : ﴿يَنَبَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ أَذْكُرُوا نِعْمَتِيَ ٱلَّتِيَ أَنْعَنْتُ عَلَيْكُو وَأَنِي فَضَّلَتُكُمْ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴾ في الباطن آل محمد ظَنَيَنَا ، لأنّ إسرائيل معناه عبد الله وأنا ابن عبد الله ، وأنا عبد الله لقوله تعالى : ﴿سُبْحَنَ ٱلَذِي أَسْرَىٰ بِعَبَدِهِ ﴾ فكلّ خطاب حسن يتوجّه إلى بني إسرائيل في الظاهر يتوجّه إليّ وإلى أهل بيتي في الباطن .

١٢٠ - كنز روي مرفوعاً عن عمرو بن شمر عن جابر عن أبي عبد الله عليه في قول الله تعالى : ﴿وَالَيْزِلِ إِذَا بَنَنَى كَالَ : دولة إبليس إلى يوم القيامة وهو يوم قيام القائم ﴿وَالنَّهَارِ إِذَا جَلَنَ كُوهو القائم إِذَا جَلَنَ كَانَ يَعْلَى وَالْقَائم إِذَا يَعْلَى كَانَ يَعْلَى وَالْقَائم إِذَا يَعْلَى كَانَ يَعْلَى وَالْقَائم إِذَا عَلَى كَانَ يَعْلَى وَالْقَائم إِذَا عَلَى كَانَ يَعْلَى كَانَا مَنْ يَعْلَى وَالْنَهُ وَقَائُمَا مَنْ أَعْطَى وَأَنَّنَ كَا عَطى نفسه الحق واتقى الباطل فَسَنَيْتِرُهُ لِلسَّرَى كَان القائم إذا قام ، وقوله : فَوَنْمَا مَنْ أَعْطَى وَأَنْقَى كَا عطى نفسه الحق واتقى الباطل فَسَنَيْتِرُهُ لِلسَّرَى كَان العائم الحق وَوَائَمَا مَنْ يَعْلَى وَأَنْتَنَ كَان أَعْطَى وَأَنْتَنَا مَنْ يَعْلَى وَأَسْتَعْنَى بِعني بنفسه عن الحق واستغنى بالباطل عن الحق ﴿وَكَنَا مَا يَعْلَى بَعْنَ عَلَى بَعْنَ الحق وَوَكَذَبَ بِالْمُنْنَى كَان الله العالى فَسَنَيْتَوْنُ لَقَائم مَن يَعْلَى وَالْمَا عَن الحق فَوْكَذَبَ بِالْمُنْنَى فَا الله عَلَيْتَ وَلَكُمْ وَالْمَا يَعْنَى بَعْنَ عَلَى بَعْنَ بِعَنْ عَالَ مَا لِعَلَى بَعْنَا عَنْ يَعْنَ الله عن الحق فَوْكَذَبَ بِلْمُنْنَى بَعْنَا الله عن العالى فَالله عنه عالى إلى يوالا الما عن الحق فَوْكَذَبَ بَالْمُنْنَا لَهُ أَنْ يَعْنَا يَعْنَا مَا لَا عَنْ عَلَيْ عَلَى عَالَى الله عن العال ما العائم مَا العائم مَالله عن الما عن الحق فَوْلَ الله عنه مَا لَعْنَ الله مَنْ عَلَى إلَيْ مَنْ عَلَى الله مَا عَنْ عَالَ اللَّهُ وَالْ أَنْ أَنْ يَعْنَى إِنْ عَلَى الله مَا عالَ ما الغان ما الغام ما الغام من ألف تسعمائة وتسعة وتسعين فَلا يَسْرَيْكُمُ نَارا تَنْعَلَى فَال الله وقال الله ما الغام ما الغام من ألف تسعمائة وتسعة وتسعين فا يسترمن أو ما بالغضب في قال الله الله قال الله والقائم والله الله ما الغام ما الغام ما الغام ما الغام ما الغام ما الغام ما الغضب فا الله تسعمائة وتسعة وتسعين فا يستمائها إلى ألما يُنْعَلَى كَان الله والله ما الغام ما الغام ما ألف تسعمائة وتسعة وتسعين فا يسمون ما أولائي أوا ألما الله الما ما الغام ما أله ما ما الغام ما أولائي أولائي أولائي أولائ أولائي أولائي أولائي أولائي أولائي أولائي أولائي أولائي أولائ أولائي أوله الله ما ما عال الله ما الغام ما الغام ما

١٢١ – وروي بإسناد متصل إلى سليمان بن سماعة عن عبد الله بن القاسم عن سماعة بن مهران قال: قال أبو عبد الله ﷺ : «والليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى الله خلق الزوجين الذكر والأنشى، ولعليّ الآخرة والأولى»<sup>(٢)</sup>.

١٣٢ – وروى محمّد بن خالد البرقيّ عن يونس بن ظبيان عن عليّ بن أبي حمزة عن فيض ابن مختار عن أبي عبد الله غليظَلا أنّه قرأ : «إن عليّاً للهدى، وإن له الآخرة والأولى، وذلك حيث سئل عن القرآن قال : فيه الأعاجيب فيه : «وكفى الله المؤمنين القتال بعليّ، وفيه : «إن عليّاً للهدى، وإن له الآخرة والأولى،<sup>(٣)</sup>.

١٢٣ – ويؤيّده ما رواه مرفوعاً بإسناده عن محمّد بن أورمة عن الربيع بن بكر عن يونس بن ظبيان قال : قرأ أبو عبد الله ﷺ : قوالليل إذا يغشى والنهار إذا تجلى الله خالق الزوجين، ولعليّ الآخرة والأولى،<sup>(٤)</sup>.

١٢٤ – ويعضده ما رواه إسماعيل بن مهران عن أيمن بن محرز عن سماعة عن أبي عبد الله ﷺ قال نزلت هذه الآية هكذا والله: «الله خالق الزوجين الذكر والأنثى، ولعليّ الآخرة والأولى».

ويدل على ذلك ما جاء في الدعاء : «سبحان من خلق الدنيا والآخرة وما سكن في اللّيل والنهار لمحمّد وآل محمد»<sup>(ه)</sup> .

١٢٥ - أقول: روى العلّامة في كشف الحقّ في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَقْتُلُوا أَنفُسَكُمُ إِنَّ اللَّهَ

(۱) – (۲) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۷۸۰.
 (۳) – (۵) تأويل الآيات الظاهرة، ص ۷۸۱.

كَانَ بِكُمْ رَجِيمًا﴾ عن ابن عبّاس: لا تقتلوا أهل بيت نبيكم<sup>(1)</sup>.

**بيان:** أي أهل بيت نبيَّكم بمنزلة أنفسكم، فيلزمكم أن تكرموهم كأنفسكم بل ينبغي أن يكونوا عندكم أولى من أنفسكم.

١٢٦ - ختص: عن جابر الجعفي قال: قال أبو جعفر عليهم: : لم سمّيت يوم الجمعة يوم الجمعة؟ قال: قلت: تخبرني جعلني الله فداك، قال: أفلا أخبرك بتأويله الأعظم؟ قال: قلت: بلي جعلني الله فداك، فقال: يا جابر سمَّى الله الجمعة جمعة لأنَّ الله بَجْرَيَهُ جمع في ذلك اليوم الأوّلين والآخرين، وجميع ما خلق الله من الجنّ والإنس وكلّ شيء خلق ربّنا والسماوات والأرضين والبحار والجنَّة والنار، وكلَّ شيء خلق الله في الميثاق، فأخذ الميثاق منهم له بالرّبوبية ولمحمّد علي النبوّة ولعليّ عليه بالولاية، وفي ذلك اليوم قال الله للسّماوات والأرض : ﴿ أَنْبَيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا ۖ قَالَتَا أَنْيَّنَا طَآبِعِينَ ﴾ فسمّى الله ذلك اليوم الجمعة لجمعه فيه الأولين والآخرين، ثمَّ قال يَجْرَيِّنِكَ : ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا نُودِك لِلصَّلَوْةِ مِن يَوْمِ ٱلْجُمُعَةِ﴾ من يومكم هذا الّذي جمعكم فيه، والصلاة أمير المؤمنين عظيَّةٍ، يعنى بالصّلاة الولاية وهي الولاية الكبري، ففي ذلك اليوم أتت الرسل والأنبياء والملائكة وكلَّ شيء خلق الله والثقلان: الجنِّ والإنس والسماوات والأرضون والمؤمنون بالتَّلبية لله ﷺ ﴿فامضوا إلى ذكر الله﴾ وذكرالله أمير المؤمنين ﴿وَذَرُواْ ٱلْبَيْعَ﴾ يعني الأول ﴿ذَلِكُم﴾ يعني بيعة أمير المؤمنين عليته وولايته ﴿ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾ من بيعة الأول وولايته ﴿ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ٢ فَإِذَا قُضِيَتِ ٱلصَّلَوْةُ ﴾ يعني بيعة أمير المؤمنين ﷺ ﴿ فَأَنتَشِرُوا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ يعني بالأرض الأوصياء، أمر الله بطاعتهم وولايتهم كما أمر بطاعة الرّسول وطاعة أمير المؤمنين كنّى الله في ذلك عن أسمائهم فسمّاهم بالأرض ﴿وابتغوا فضل اللهِ \* قال جابر: ﴿وَٱبْنَغُوْا مِن فَضَّلِ ٱللَّهِ﴾ قال: تحريف، هكذا نزلت: ﴿وابتغوا فضل الله على الأوصياء واذكروا الله كثيراً لعلَّكم تفلحون، ثمَّ خاطب الله بَتْرَجِّلْ في ذلك الموقف محمّداً ﷺ فقال: يا محمد ﴿إِذَا رَأَوْأَنَّهُ الشَّكَاكُ والجاحدون ﴿ يَجَدَرُهُ عِنَّى الأَوَّلَ ﴿أَوْ لَمَوَّاكُهُ بِعَنِي الثَّانِي الصَّرِفُوا إِلَيهَا، قال: قلت: ﴿ أَنفَضُّوا إِلَيْهَا﴾ قال: تحريف هكذا نزلت: ﴿وَتَرَكُونَكُ مع عليٍّ ﴿قَآبِمَا قُلْ﴾ يا محمّد ﴿مَا عِندَ ٱنْتَوِكَ من ولاية عليّ والأوصياء ﴿خَيَرُكَ من اللهو ومن التجارة، يعني بيعة الأوّل والثاني ﴿لِلَّذِينَ ٱتَّغَوْا﴾ قال: قلت: ليس فيها: ﴿لِلَّذِينَ ٱتَّغَوَّا﴾ قال: فقال: بلي هُكذا نزلت، وأنتم هُم الَّذين اتَّقوا ﴿وَٱللَّهُ خَيْرُ ٱلزَّزِيِّينَ﴾ (٢).

الآية، قال: لا تقتلوا أهل بيت نبيَّكم، ثمَّ قرأ آية المباهلة وقال: الأبناء الحسن والحسين، والنساء فاطمة الزهراء والأنفس النبي وعليَّ ﷺ . [النمازي].

(٢) الاختصاص، ص ١٢٩.

٦٧ - باب / جوامع تأويل ما نزل فيهم ﷺ ونوادرها

١٢٧ - فس: قوله : ﴿قَدْ أَفَلَحَ مَن زَكَنَهَا﴾ قال أبو عبد الله عَلِيَةِ أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب زكاه النبيّ عَنْهُ (<sup>١)</sup>.

**بیان:** علی هذا التأویل یکون المراد بالنفس نفس أمیر المؤمنین ﷺ حیث ألهمه الله تعالی خیره وشرّه، ویکون المراد بمن دسّاها من أخفی فضله ﷺ .

١٢٨ – كا، محمّد بن يحيى عن حمدان بن سليمان عن عبد الله بن محمّد اليمانيّ عن منيع ابن الحجّاج عن يونس عن هشام بن الحكم عن أبي عبد الله تظيّئ في قول الله تعالى : ﴿لَا يَنفَعُ نَفَسًا إِبَنَنُهَا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتَ مِن فَبِّلُ أَوَ كَسَبَتَ فِنَ إِيمَنِهَا خَيراً﴾ قال : الإقرار بالأنبياء والأوصياء وأمير المؤمنين خاصة، قال : لا ينفع إيمانها لأنّها سلبت<sup>(٢)</sup>.

**بيان:** لعله غليمًة فسر كسب الخير بالإقرار بالأنبياء والأوصياء في الدنيا فإذا لم يفعلوا لم ينفعهم الإيمان في الميثاق لأنّه سلب منهم.

١٢٩ – كماء بالإسناد المتقدّم عن يونس عن صبّاح المزنيّ عن أبي حمزة عن أحدهما ﷺ في قول الله ﷺ : ﴿بَكَنَ مَن كَسَبَ سَيَتِنَهُ وَأَخَطَتَ بِهِ خَطِيَتَتُـهُ﴾ قال: إذا جحد إمامة أمير المؤمنين ﴿أَوْلَتَهِكَ أَمْحَنَبُ ٱلنَّارِ هُمّ فِيهَا خَلِدُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

١٣٠ – كنز: أبو عبد الله الحسين بن جبير في نخب المناقب قال: روينا حديثاً مسنداً عن أبي الورد عن أبي جعفر غليً لا قال: قوله يَتَرَجَك : ﴿أَنَسَ يَمَدُ أَنَمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ أَنْحَى عليّ بن أبي طالب، والأعمى هنا هو عدوه، وأولو الألباب شبعته الموصوفون بقوله تعالى: ﴿أَلَذِينَ يُوفُونَ بِمَهَدِ أَنَهِ وَلَا يَنْقُشُونَ آلِيبَنَىَ﴾ الماخوذ عليهم في الذرّ بولايته ويوم الغدير.

١٣١ – **كنز؛** محمّد بن العبّاس عن محمّد بن همّام عن محمّد بن إسماعيل العلويّ عن عيسى بن داود قال : قال موسى بن جعفر غليّظَلا : سألت أبي عن قول الله ﷺ : ﴿وَيَشْمِرِ ٱلْمُخْسِتِينَ﴾ الآية قال : نزلت فينا خاصّة<sup>(٤)</sup>.

١٣٢ - كما: عليّ عن أبيه وعليّ بن محمّد القاشانيّ جميعاً عن الإصفهانيّ عن المنقريّ عن حفص عن أبي عبد الله غليَّظِرْ في قوله تعالى : ﴿وَٱلَّذِينَ يُؤْتُونَ مَآ ءَاتَوا وَقُلُوبُهُمَّ وَجِلَةً أَنَهُمْ إِلَى رَبِّبِمْ رَحِفُونَ ﴾ قال : ما الّذي آتوا؟ آتوا والله الطاعة مع المحبّة والولاية وهم مع ذلك خائفون ليس خوفهم خوف شك ولكنّهم خافوا أن يكونوا مقصّرين في طاعتنا وولايتنا<sup>(ه)</sup>.



(٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٥ ح ٨١.

- (١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٢.
- (٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٥٥ ح ٨٢.
  (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٣٣٣.
  - (a) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٩٩ ياب محاسبة العمل ح ١٥.

| مفحة | الموضوع ال                                                                                       |
|------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥    | ١ - باب الاضطرار إلى الحجَّة وأن الأرض لا تخلو من حجة                                            |
| ۳٦   | ٢ - باب آخر في إتصال الوصيَّة وذكر الأوصياء من لدن آدم إلى آخر الدهر ٢٠٠٠٠٠٠                     |
| ٤١   | ٣ - باب أن الإمامة لا تكون إلا بالنص ويجب على الإمام النص على من بعده                            |
|      | ٤ ~ باب وجوب معرفة الإمام، وأنه لا يعذر النَّاس بترك الولاية وأن من مات لا يعرف                  |
| ٤٧   | إمامه أو شك فيه مات ميتة جاهلية وكفر ونفاق                                                       |
| ٥٨   | <ul> <li>باب أن من أنكر واحداً منهم فقد أنكر الجميع</li> </ul>                                   |
|      | ٦ - باب أن النَّاس لا يهتدون إلا بهم، وأنهم الوسائل بين الخلق وبين الله، وأنه لا                 |
| ٦.   | يدخل الجنَّة إلا من عرفهم                                                                        |
|      | ٧ - باب فضائل أهل البيت ١٩٨٨ والنص عليهم جملة من خبر الثقلين والسفينة وباب                       |
| ٦٣   | حطة وغيرها                                                                                       |
| ٩٩   | أبواب الآيات النازلة فيهم ممسم مستعمين والمستعمل والمستعمل والمستعمل                             |
| 99   | ۸ – باب أن آل يس آل محمّد 🏤 🛛                                                                    |
|      | ٩ - باب أنهم على الذكر، وأهل الذكر وأنَّهم المستولون، وأنه فرض على شيعتهم                        |
| 1+1  | المسألة ولم يفرض عليهم الجواب                                                                    |
|      | ١٠ - باب أنهم عليه العلم القرآن والذين أوتوه والمنذرون به والراسخون في                           |
| 111  | العلم                                                                                            |
|      | ١٢ - باب أن من اصطغاه الله من عباده وأورثه كتابه هم الأثمة عليه ، وأنهم آل إبراهيم               |
| 177  | وأهل دعوته                                                                                       |
| ۱۳۷  | ١٣ – باب أن مودتهم أجر الرسالة، وسائر ما نزل في مودتهم                                           |
| 104  | ١٤ - باب آخر في تأويل قوله تعالى: ﴿وَإِذَا ٱلْمَوْمُرَدَةُ سُمِلَتْ ﴿ إِلَيْ ذَنْبٍ قُلِلَتْ ﴿ ) |
| 102  | ١٥ – باب تأويل الوالدين والولد والأرحام وذوي القربي بهم ﷺ                                        |
| ١٦٤  | ١٦ - باب أن الأمانة في القرآن الإمامة ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                      |

|       | ١٧ - باب وجوب طاعتهم، وأنها المعني بالملك العظيم، وأنهم أولو الأمر، وأنَّهم      |
|-------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 171   | التّاس المحسودون                                                                 |
| ۱۸۰   | ١٨ - باب أنهم أنوار الله، وتأويل آيات النور فيهم ﷺ                               |
| 197   | ١٩ – باب رفعة بيوتهم المقدسة في حياتهم ويعد وفاتهم ﷺ وأنها المساجد المشرفة       |
| * • * | ٢٠ – باب عرض الأعمال عليهم عليه وأنَّهم الشهداء على الخلق                        |
|       | ٢١ - باب تأويل المؤمنين والإيمان والمسلمين والإسلام بهم وبولايتهم المشيخ والكفار |
|       | والمشركين والكفر والشرك والجبت والطاغوت واللات والعزي والأصنام                   |
| 210   | بأعدائهم ومخالفيهم مستنب بالمستنب بالمستنب بالمستنب ومخالفيهم                    |
| ۲۳۸   | ٢٢ – باب نادر في تأويل قولُه تعالى : ﴿قُلْ إِنَّمَآ أَعِظُكُم بِوَحِـدَةٍ ﴾      |

## فهرس الجزء الرابع والعشرون

| ۲۳ – باب أ  |
|-------------|
| وأء         |
| ۲٤ – باب أا |
| ۲۵ – باب آ  |
| ۲۹ – باب ا  |
| ۲۷ – باب آ  |
| ۲۸ - باب ا  |
| ۲۹ – باب أ  |
| هو.         |
| ۳۰ - باب أ  |
| عليا        |
| ۳۱ – باب آ  |
| ۳۲ - باب ا  |
| ۳۳ - باب ا  |
| الر-        |
| ۳٤ – باب أ  |
| ۳۵ – باب أ  |
|             |

| ۳۰۰         | ٣٦ – باب أنهم علي البحر واللؤلؤ والمرجان ٢٦                                                                          |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | ٣٧ - باب أنهم عليه الماء المعين والبثر المعطلة والقصر المشيد وتأويل السحاب                                           |
| 3.42        | والمطر والظل والفواكه وسائر المنافع الظاهرة بعلمهم وبركاتهم عظي                                                      |
| ۳۰۸         | ۳۸ – باب نادر في تأويل النحل بهم ﷺ 🔹 ۲۸                                                                              |
| ۳۱۰         | ٣٩ – باب أنهم علي السبع المثاني٣٩                                                                                    |
| ۳۱۳         | ٤٠ – باب أنهم ﷺ أولو النهى                                                                                           |
| ۳۱۳         | ٤١ – باب إنه عليماً في القرآن وشيعتهم أولو الألباب                                                                   |
| <b>۳</b> ۱٦ | ٤٢ – باب أنهم علي المتوسمون، ويعرفون جميع أحوال الناس عند رؤيتهم                                                     |
|             | ٤٣ - باب أنه نزل فيهم عليمين قوله تعالى : ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّحْمَنِ ٱلَّذِيبَ يَتَشُونَ عَلَى ٱلْأَرْضِ هَوْنَكَ       |
| 211         | إلى قوله: ﴿ وَأَجْعَمَلْنَا لِلْمُنْقِينَ إِمَامًا﴾                                                                  |
| ۳۲۳         | ٤٤ - باب أنهم شيني الشجرة الطيبة في القرآن وأعداءهم الشجرة الخبيثة                                                   |
| **          | ٤٥ – باب أنهم علي الهداية والهدى والهادون في القرآن                                                                  |
|             | ٤٦ - باب أنهم علي الله خير أمّة وخير أئمة أخرجت للناس وأن الإمام في كتاب الله تعالى                                  |
| ۲۳٤         | إمامان                                                                                                               |
| ۲۳۷         | ٤٧ - باب أن السلم الولاية، وهم وشيعتهم أهل الاستسلام والتسليم                                                        |
|             | ٤٨ – باب أنهم خلفاء الله، والذين إذا مكنوا في الأرض أقاموا شرائع الله وسائر ما ورد                                   |
| ۳٤٠         | في قيام القائم ﷺ زائداً على ما سيأتي                                                                                 |
| ٣٤٣         | ٤٩ - باب أنهم ١٩ عَلَيْ المستضعفون الموعودون بالنصر من الله تعالى                                                    |
| 352         | ٥٠ - باب أنهم على الله علمات الله وولايتهم الكلم الطيب                                                               |
| 303         | ٥١ – باب أنهم ﷺ حرمات الله                                                                                           |
|             | ٥٢ - باب أنهم علي وولايتهم العدل والمعروف والإحسان والقسط والميزان، وترك                                             |
| 400         | ولايتهم وأعداءهم الكفر والفسوق والعصيان والفحشاء والمنكر والبغي                                                      |
| ۲ov         | ٥٣ – باب أنهم المي جنب الله ووجه الله ويد الله وأمثالها                                                              |
| 272         | ٥٤ - باب أن المرحومين في القرآن هم وشيعتهم على الله المرحومين في القرآن هم وشيعتهم عليه الله المرحومين في القرآن الم |
| ۳٦٦         | ٥٥ – باب ما نزل في أنَّ الملائكة يحبونهم ويستغفرون لشيعتهم ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                                |
|             | ٥٦ - باب أنهم شي الله حزب الله وبقيته وكعبته وقبلته، وأن الأثارة من العلم علم                                        |
| ٣٦٨         | الأوصياء                                                                                                             |

| <b>**</b> ¥ | ٥٧ – باب ما نزل فيهم ﷺ من الحقّ والصبر والرباط والعسر واليسر                               |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 300         | ٥٨ – باب أنهم عليه المظلومون وما نزل في ظلمهم                                              |
| 481         | ٥٩ – باب نادر في تأويل قوله تعالى : ﴿مِبْكُوْأَ فِيهَا لَيَـالِيَ وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ﴾ |
| ۴۸٥         | <ul> <li>٦٠ – باب تأويل الأيام والشهور بالأثمة ﷺ</li> </ul>                                |
|             | ٦١ - باب ما نزل من النهي عن اتخاذ كلِّ بطانة ووليجة وولي من دون الله                       |
| ۳۸۷         | وحججه بيتي                                                                                 |
|             | ٦٢ - باب أنهم عَلَيْهَا أهل الأعراف الَّذين ذكرهم الله في القرآن، لا يدخل الجنَّة إلاَّ    |
| 24.         | من عرفهم وعرفوه                                                                            |
|             | ٦٣ - بابالآيات الدالة على رفعة شأنهم ونجاة شيعتهم في الآخرة والسؤال عن                     |
| 490         | ولايتهم                                                                                    |
| ٤٠٨         | ٦٤ - باب ما نزل في صلتهم وأداء حقوقهم عظيمًا 🕰                                             |
| ٤١٠         | ٦٥ - باب تأويل سورة البلد فيهم عَلَيْنَا ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠             |
|             | ٦٦ - بابأنهم الصلاة والزكاة والحج والصيام وسائر الطاعات، وأعداؤهم الفواحش                  |
| ٤١٣         | والمعاصي في بطن القرآن، وفيه بعض الغرائب وتأويلها                                          |
| 272         | ٦٧ – باب جوامع تأويل ما نزل فيهم ﷺ ونوادرها 🛛 ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠         |