







الجامعة لذرأخ الأئمة الأظهاريمهم

تَأَكِينَتُ

العَلَمُ لِهَلَمَةُ الْحِبَّةُ فَرُّالِاُمَةُ الْحَوْلِيِّ السَّيِّجُ جِحَسَمَّدُ بَاقِرِ لِمُحِيِّلِيْنِيْنِ فِيسِّنِ

خَقِبُق وَتَصْحِبِ لِحَنَة مَدُلِمُكُمُا وَوَالْمِقَقِينَ الْأُخِصَّا يُدِينُ

طبقة مُنقّعة وَمُزدَانة بتناليق العِمَّلْمَة إِسْيَحْ عُلِيَ البِنْمازيُ الشّاهرُوُديِّ تِسْسَنُ

الجزءُ السابع و الخمسون

منشودات مؤسسسة الأعلى للمطبوعاست بتبروت - بستنان من ب: ۲۱۲۰

## الطبعَۃ الأولى جيبے الحقوق محفوظة ومسجلة للناسشر 1259ه \_ ۲۰۰۸م



#### Published by Aalami Est.

Beirut Airport Road
Tel:01/450426 Fax:01/450427

P.O.Box.7120

#### مؤسسة الأعلمى للمطيوعات

بيروت - طريق المطار - قرب سنتر زعرور

ماتف:٤٦٦ / ١٠ – فاكس:٤٦٧ / ١٠ ماتف:٤٦٧ / ١٠

مندوق برید:۷۱۲۰

E-mail:alaalami@yahoo.com http://www.alaalami.com

# بِسْعِراللَّهِ ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيعِ

### ٣٠ - باب الرياح وأسبابها وأنواعها

الآيات: البقرة: ﴿ وَتَسْرِيفِ الرِّيَحِ ١٦٤١.

الأعراف: ﴿وَهُو الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشَرًّا بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴿ ٢٥٧٠.

الحجر: ﴿ وَأَرْسَلْنَا ٱلرِّيْكَ لَوْقِمَ ﴾ (٢٢٠.

الإسراء: ﴿ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَاصِفًا مِنَ ٱلرَّبِحِ فَيُغْرِقَكُم بِمَا كُفَرُّتُمْ ﴾ ( ٦٩٠ .

الأنبياء: ﴿ وَلِسُلَيْمَنَ الرِّيحَ عَاسِفَةً تَجْرِي بِأَمْرِيدِ إِلَى ٱلأَرْضِ الَّذِي بَرَكْمَا فِنها ﴾ ٨١١.

الفوقان: ﴿ وَهُوَ الَّذِي ٓ أَرْسَلَ الرِّيكَ بُشَرًّا بَيْرَكَ بَدَىٰ وَحْمَنِيدٌ ﴾ (٤٨١.

النمل: ﴿ وَمَن يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشَرًا بَيْكَ يَدَى رَحْيَدِيُّ ﴾ (٦٣).

الروم: ﴿ وَمِنْ مَايَنِيهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرَيَاحَ مُبَشَرَتِ وَلِيُذِيعَكُمْ مِن زَحْمَتِهِ، وَلِتَجْرِى ٱلفُلْكُ بِأَمْرِهِ. وَلِتَبْنَعُواْ مِن فَصْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴿ ﴾ .

وقال تعالى: ﴿وَلَهِنْ أَرْسَلْنَا رِيحًا فَرَأَوْهُ مُصْفَرًّا لَّظَلُّواْ مِنْ بَعْدِهِ. يَكْفُرُونَ ۞﴾.

الذاريات: ﴿ وَالذَّرِيَنِ ذَرَوًا ﴾. وقال سبحانه: ﴿ وَفِي عَلِدٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّبِحَ ٱلْمَقِيمَ ﴾ «٤١». القمر: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْرِ نَحْسِ تُسْتَهَرِ ۞ ﴾.

المرسلات: ﴿ وَالنَّرْسَلَتِ عُرْهُ ۞ فَالْمُصِعَتِ عَصْفًا ۞ وَالنَّضِرُتِ نَتْرًا ۞ .

تفسير: ﴿وَهُو النَّيْ يُرْسِلُ الرِّيَاعَ بُثُمّا ﴾ قال الرازي: حدّ الريح أنّه هواء متحرّك، فنقول: كون هذا الهواء متحرّكاً ليس لذاته ولا للوازم ذاته وإلاّ لدامت الحركة بدوام ذاته، فلا بدّ وأن يكون بتحريك الفاعل المختار وهو الله جلّ جلاله. قالت الفلاسفة: ههنا سبب آخر، فبسبب تلك السخونة الشديدة ترتفع وتتصاعد، فإذا وصلت إلى القرب من الفلك كان الهواء الملتصق بمقعر الفلك متحرّكاً على استدارة الفلك بالحركة المستديرة التي حصلت لتلك الطبقة من الهواء، فهي تمنع هذه الأدخنة من الصعود بل تردّها عن سمت حركتها، فحيئذ ترجع تلك الأدخنة وتتفرّق في الجوانب وبسبب ذلك التفرّق تحصل الرياح، ثمّ كلّما كانت تلك الأدخنة أكثر وكان صعودها أقوى كان رجوعها أيضاً أشدّ حركة فكانت الرياح أشدٌ وأقوى. هذا حاصل ما ذكروه وهو باطل، ويدلّ على بطلانه وجوه:

الأول: أنّ صعود الأجزاء الأرضيّة إنّما يكون لشدّة تسخّنها، ولا شكّ أنّ ذلك التسخّن عرضيّ، لأنّ الأرض باردة يابسة بالطبع، فإذا كانت تلك الأجزاء الأرضيّة متصغّرة جدّاً كانت سريعة الانفعال، فإذا تصاعدت ووصلت إلى الطبقة الباردة من الهواء امتنع بقاء الحرارة فيها بل تبرّده جدّاً، وإذا بردت امتنع بلوغها في الصعود إلى الطبقة الهوائيّة المتحرّكة بحركة الفلك، فبطل ما ذكروه.

الثاني: هب أنّ تلك الأجزاء الدخانيّة صعدت إلى الطبقة الهوائيّة المتحرّكة بحركة الفلك، لكنّها لمّا رجعت وجب أن تنزل على الاستقامة، لأنّ الأرض جسم ثقيل، والثقيل إنّما يتحرّك بالاستقامة، والرياح ليست كذلك، فإنّها تتحرّك يمنة ويسرة.

الثالث: أنّ حركة تلك الأجزاء الأرضيّة النازلة لا تكون حركة قاهرة، فإنَّ الرياح إذا أحضرت الغبار الكثير ثمّ عاد ذلك الغبار ونزل على السطوح لم يحسّ أحد بنزولها وترى هذه الرياح تقلع الأشجار وتهدم الجبال وتموّج البحار.

الرابع: أنّه لو كان الأمر على ما قالوه لكانت الرياح كلّما كانت أشدّ وجب أن يكون حصول الأجزاء الغباريّة الأرضيّة أكثر، لكنّه ليس الأمر كذلك، لأنَّ الرياح قد يعظم عصوفها وهبوبها في وجه البحر مع أنَّ الحسَّ يشهد بأنّه ليس في ذلك الهواء المتحرّك العاصف شيء من الغبار والكدرة، فبطل ما قالوه.

وقال المنجّمون: إنّ قوى الكواكب هي الّتي تحرّك هذه الرياح وتوجب هبوبها وذلك أيضاً بعيد، لأنّ الموجب لهبوب الرياح إن كان طبيعة الكواكب وجب دوام الرياح بدوام تلك الطبيعة، وإن كان الموجب هو طبيعة الكواكب بشرط حصوله في البرج المعيّن والدرجة المعيّنة وجب أن يتحرّك هواء كلّ العالم وليس كذلك. وأيضاً قد بينًا أنّ الأجسام متماثلة فاختصاص الكوكب المعيّن والبرج المعيّن والطبيعة الّتي لأجلها اقتضت ذلك الأثر الخاص لا بدّ وأن يكون بتخصيص الفاعل المختار فثبت أنّ محرّك الرياح هو الله سبحانه، وثبت بالدليل العقليّ أيضاً صحّة قوله ﴿وَهُوَ الّذِع يُرْسِلُ ٱلرِّيَحَ﴾.

قوله: (نُشراً)<sup>(۱)</sup> أي منتشرة متفرّقة، فجزء من أجزاء الريح يذهب يمنة، وجزء آخر يذهب يسرة، وكذا القول في سائر الأجزاء، فإنّ كلّ واحد منها يذهب إلى جانب آخر، فنقول: لا شكّ أنّ طبيعة الهواء طبيعة واحدة ونسبة الأفلاك والأنجم والطبائع إلى كلّ واحد من الأجزاء من ذلك الريح نسبة واحدة، فاختصاص بعض أجزاء الريح بالذهاب يمنة والجزء الآخر بالذهاب يسرة وجب أن لا يكون ذلك إلاّ بتخصيص الفاعل المختار.

﴿ بَيْنَ يَدَى رَحْمَتِهِ ﴾ أي بين يدي المطر الّذي هو رحمته، فإن قيل: فقد نجد المطر ولا تتقدّمه الرياح، قلنا: ليس في الآية أنّ هذا التقدّم حاصل في كلّ الأحوال فلم يتوجّه السؤال. وأيضاً فيجوز أن تتقدّمه هذه الرياح وإن كنّا لا نشعر بها. وعن ابن عمر: الرياح ثمان، أربع

<sup>(</sup>١) على قراءة من قرأها بالنون بدل الباء.

منها عذاب وهو: القاصف، والعاصف، والصرصر، والعقيم، وأربع منها رحمة: الناشرات، والمبشّرات، والمرسلات، والذاريات، وعن النبيّ على : نصرت بالصبا، وأهلك عاد بالدبور، والجنوب من ربح الجنّة. وعن كعب: لو حبس الله الربح عن عباده ثلاثة أيّام لأنتن أكثر الأرض<sup>(۱)</sup>.

﴿ فَيُرْسِلَ عَلَيْكُمْ قَامِمُنَا مِّنَ ٱلرِّبِجِ﴾ قال الطبرسي يَخْلَفُهُ: أي فإذا ركبتم البحر أرسل عليكم ربحاً شديدة كاسرة للسفينة، وقيل: الحاصب: الربح المهلكة في البرّ والقاصف: المهلكة في البرّ والقاصف: المهلكة في البحر. ﴿ فَيُغْرِقَكُم بِمَا كَفَرُمْنَ مِن نعم الله (٢).

﴿ أَن يُرْسِلُ ٱلرِّيَاحَ ﴾ قال البيضاوي: أي الشمال والصبا والجنوب، فإنّها رياح الرحمة، وأمّا اللهور فريح العذاب، ومنه قوله ﷺ: «اللّهم اجعلها رياحاً ولا تجعلها ريحاً وقرأ ابن كثير والحمزة والكسائي (الريح) على إرادة الجنس ﴿ مُبَثِّرَتِ ﴾ بالمطر ﴿ وَلِيُدِيقَكُم مِن رَحْمَيْهِ ﴾ يعني المنافع التابعة لها، وقيل: الخصب التابع لنزول المطر المسبّب عنها أو الروح الّذي هو مع هبوبها، والعطف على علّة محذوفة دلّ عليها ﴿ مُبَثِّرُتِ ﴾ أو عليها باعتبار المعنى، أو على ﴿ وَلِسَّبَعُوا مِن فَضَالِهِ ﴾ يعني تجارة البحر (٣).

﴿ فَرَاوَهُ مُصَفَرًا ﴾ أي فرأوا الأثر والزرع، فإنه مدلول عليه بما تقدّم، وقيل: السحاب لأنّه إذا كان مصفراً لم يمطر، واللام موظئة للقسم دخلت على حرف الشرط. وقوله: ﴿ لَظَنَّوا مِنْ بَعْدِهِ يَكْفُرُونَ ﴾ جواب سدّ مسدّ الجزاء ولذلك فسر بالاستقبال وهذه الآية ناعية على الكفّار بقلة تثبّتهم وعدم تدبّرهم وسرعة تزلزلهم لعدم تفكّرهم وسوء رأيهم، فإنّ النظر السويّ يقتضي أن يتوكّلوا على الله ويلجؤوا إليه بالاستغفار إذا احتبس القطر عنهم ولم ييأسوا من رحمته، وأن يبادروا إلى الشكر والاستدامة بالطاعة إذا أصابهم برحمته ولم يفرطوا في الاستبشار، وأن يسادروا على بلائه إذا ضرب زروعهم بالاصفرار ولم يكفروا نعمه (٤).

أقول: وقد مر تفسير الذاريات بالرياح الّتي تذرو التراب وهشيم النبت. وقال الطبرسيّ كِللهُ: الريح العقيم هي الّتي عقمت عن أن تأتي بخير، من تنشئة سحاب، أو تلقيح شجر، أو تذرية طعام، أو نفع حيوان، فهي كالمرأة الممنوعة عن الولادة، إذ هي ريح الإهلاك. وقال في قوله تعالى: ﴿ رِيحًا صَرَصَرًا ﴾ أي شديدة الهبوب، وقيل: باردة من الصرّ وهو البرد ﴿ فِي يَوْمِ خَسِ شُسْتَمِ ﴾ أي دائم الشؤم، استمرّ عليهم بنحوسته ﴿ سَبَّعَ لَيَالٍ وَتُمَنِيلَهُ أَي دائم الشؤم، استمرّ عليهم بنحوسته ﴿ سَبَّعَ لَيَالٍ وَتُمَنِيلَهُ أَيّا لِهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۱۶ ص ۱۳۹. (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٧٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٤٩. (٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) مجمع البيان، ج ٩ ص ٣١٦.

أقول: وقد مرّ أيضاً تفسير ﴿وَالْمُرْسَلَتِ عُرَّا﴾ بالرياح أرسلت متتابعة كعرف الفرس، ﴿وَالْتَشِرُتِ نَشَرُ ﴾ بالرياح التي تأتي بالمطر تنشر السحاب نشراً للغيث.

١ - الفقيه: قال علي ﷺ: للربح رأس وجناحان<sup>(١)</sup>.

بيان؛ لعلّ الكلام مبنيّ على الاستعارة، أي يشبه الطائر في أنّها تطير إلى كلّ جانب، وفي أنّها في بدء حدوثها قليلة ثمّ تنتشر كالطائر الّذي بسط جناحه، والله يعلم.

٢ - الفقيه: عن كامل، قال: كنت مع أبي جعفر عليه بالعريض، فهبت ربح شديدة، فجعل أبو جعفر عليه عن كامل، قال: إنّ التكبير يردّ الربح. وقال عليه : ما بعث الله ربحاً إلاّ رحمة أو عذاباً ، فإذا رأيتموها فقولوا: اللهم إنّا نسألك خيرها وخير ما أرسلت له، ونعوذ بك من شرّها وشرّ ما أرسلت له، وكبروا وارفعوا أصواتكم بالتكبير فإنّه يكسرها (٢).

٣ - وقال رسول الله ﷺ: ما خرجت ريح قط إلا بمكيال إلا زمن عاد، فإنها عنت على خزّانها فخرجت في مثل خرق الإبرة فأهلكت قوم عاد (٣).

إلى الصادق عليه : نعم الربح الجنوب، تكسر البرد عن المساكين، وتلقح الشجر، وتسيل الأودية (٤).

٥ – وقال على علي الرياح خمسة، منها العقيم فنعوذ بالله من شرّها، وكان النبي عليه إذا هبت ربح صفراء أو حمراء أو سوداء تغيّر وجهه واصفر، وكان كالخائف الوجل حتى ينزل من السماء قطرة من مطر فيرجع إليه لونه، ويقول: جاءتكم بالرحمة (٥).

7 - توحيد المفضل؛ قال: قال الصادق على النبيك يا مفضل على الربح وما فيها ، الست ترى ركودها إذا ركدت كيف يحدث الكرب الذي يكاد يأتي على النفوس، ويحرّض الأصحّاء، وينهك المرضى، ويفسد الثمار، ويعفّن البقول، ويعقب الوباء في الأبدان والآفة في الغلاّت؟ ففي هذا بيان أنّ هبوب الربح من تدبير الحكيم في صلاح الخلق. وأُنبّنك عن الهواء بخلة أخرى، فإنّ الصوت أثر يؤثّره اصطكاك الأجسام في الهواء، والهواء يؤدّيه إلى المسامع، والناس يتكلّمون في حواتجهم ومعاملاتهم طول نهارهم وبعض ليلهم، فلو كان اثر هذا الكلام يبقى في الهواء كما يبقى الكتاب في القرطاس لامتلأ العالم منه، فكان يكربهم ويفدحهم، وكانوا يحتاجون في تجديده والاستبدال به أكثر ممّا يحتاج إليه في تجديد القراطيس، لأنّ ما يلقى من الكلام أكثر ممّا يكتب، فجعل الخلاق الحكيم - جلّ قدسه - هذا الهواء قرطاساً خفيفاً يحمل الكلام ريثما يبلغ العالم حاجتهم، ثمّ يمحى فيعود جديداً

<sup>(</sup>۱) – (۳) من لا يحضره الفقيه، ج ١ ص ٢٠١ ح ١٥١٨ و١٥٢٠ و١٥٢٢.

<sup>(</sup>٤) – (٥) من لا يحضره الفقيه، ج ١ ص ٢٠٢ ح ١٥٢٤ و١٥٢٦.

نقيًا ويحمل ما حمل أبداً بلا انقطاع، وحسبك بهذا النسيم المستى هواء عبرة وما فيه من المصالح، فإنّه حياة هذه الأبدان والممسك لها من داخل بما يستنشق منه، ومن خارج بما تباشر من روحه، وفيه تظرد هذه الأصوات فيؤدّي بها من البعيد، وهو الحامل لهذه الأراييح ينقلها من موضع إلى موضع. ألا ترى كيف تأتيك الرائحة من حيث تهبّ الريح؟ فكذلك الصوت، وهو القابل لهذا الحرّ والبرد اللّذين يعتقبان على العالم لصلاحه، ومنه هذه الريح الهابّة، فالريح تروح عن الأجسام، وتزجي السحاب من موضع إلى موضع ليعمّ نفعه حتى يستكثف فيمطر وتفضّه حتى يستخفّ فيتفشّى وتلقح الشجر، وتسير السفن، وترخي الأطعمة، وتبرّد الماء، وتشب النار، وتجفّف الأشياء النديّة، وبالجملة إنّها تحيي كلّ ما في الأرض، فلولا الريح لذوى النبات، ومات الحيوان، وحمت الأشياء وفسدت (١).

بيان تركود الربح سكونها ، والتحريض إفساد البدن ، ونهكته الحمّى أي أضنته وأهزلته ، وقوله «والهواء يؤدّيه» يدلّ على ما هو المذهب المنصور من تكيّف الهواء بكيفيّة الصوت كما فصّل في محلّه . ويقال : كربه الأمر أي شقّ عليه ، وفدحه الدَّين أي أثقله ، وريث ما فعل كذا أي قدر ما فعله . و بيلغ إمّا على بناء المجرّد فالعالم فاعله ، أو على التفعيل فالهواء فاعله ، والروح - بالفتح - الراحة ونسيم الربح . واطّرد الشيء : تبع بعضه بعضاً وجرى . والأرابيح : جمع جمع للربح . وتزجي السحاب - على بناء الإفعال - أي تسوقه ، وتفضه أي تفرّقه ، والنفشي : الانتشار ، وترخي الأطعمة - على [بناء] التفعيل أو الإفعال - أي تصيّرها رخوة لطيفة ، وتشب النار أي توقدها .

٧ - العلل: عن أبيه، عن محمّد بن يحيى، عن الحسين بن إسحق التاجر، عن عليّ بن مهزيار، عن الحسن بن الحسين، عن محمّد بن فضيل، عن العرزميّ، قال: كنت مع أبي عبد الله عليه جالساً في الحجر تحت الميزاب ورجل يخاصم رجلاً وأحدهما يقول لصاحبه: والله ما تدري من أين تهبّ الريح، فلمّا أكثر عليه فقال له أبو عبد الله عليه الله عبد ال

معاني الأخبار؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، بن عيسى، عن العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مهزيار، عن محمّد بن الفضيل عن العرزميّ مثله (٣).

<sup>(</sup>۱) توحید المفضل، ص ۱٤٠. (۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ٤٢٧ باب ۲۰۰ ح ۱.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار، ص ٣٨٥.

الكافي: عن أبي علي الأشعري، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن الفضيل مثله (١). بيان: قوله «مسجونة» يحتمل أن يكون كناية عن قيام الملائكة الذين بهم تهبّ تلك الرياح فوقه عند إرادة ذلك كما سيأتي، ولعلّ المراد بحركة الركن حركة الثوب المعلّق عليه.

٨ - العلل: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن إبراهيم بن هاشم، عن النوفليّ عن السكونيّ، عن جعفر بن محمد عن أبيه قال: قال رسول الله ﷺ: لا تسبّوا الرياح فإنّها مأمورة، ولا تسبّوا الجبال ولا الساعات ولا الأيّام ولا الليالي فتأثموا وترجع عليكم (٢).

بيان: الغرض النهي عن سبّ الرياح والبقاع والجبال والأيّام والساعات فإنّها مقهورة تحت قدرة الله سبحانه مسخّرة له تعالى لا يملكون تأخّراً عمّا قدّمهم إليه ولا تقدّماً إلى ما أخّرهم عنه، فسبّهم سبّ لمن لا يستحقّه، ولعن من لا يستحقّ اللعن يوجب رجوع اللعنة على اللاعن، بل هو مظنّة الكفر والشرك لولا غفلتهم عمّا يؤول إليه، كما ورد في الخبر: لا تسبّوا الدهر فإنّه هو الله، أي فاعل الأفعال الّتي تنسبونها إلى الدهر وتسبّونه بسببها هو الله تعالى (٣).

٩ - تفسير علي بن إبراهيم: ﴿ وَفِ عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرَّبِحَ ٱلْمَقِيمَ ﴾ النّي لا تلقح الشجر ولا تنبت النبات (٤) ، وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عَلِيَـهِ في قوله ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيِحًا صَرْصَرًا ﴾ والصرصر: الباردة ، ﴿ فِ آَيَامٍ غَيَسَاتِ ﴾ آيام مياشيم (٥).

١٠ ومنه: ﴿وَأَرْسَلْنَا ٱلْزِيْنَحَ لَوْتِهَ ﴾ قال: الّتي تلقح الأشجار (٦).

11 - العلل: عن أبيه، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد، عن السيّاريّ رفعه إلى أبي عبد الله علي قال: قلت له: لم سمّيت ربح الشمال؟ قال: لأنّها تأتي من شمال العرش (٧).

بيان: كون ربح الشمال من شمال العرش لأنَّها تهبُّ من قبل الركن الشاميّ وهو في يسار

<sup>(</sup>۱) روضة الكافي، ح ٤٠١. (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٤٨ باب ٣٨٣ - ١.

<sup>(</sup>٣) كتاب البيان والتعريف الجزء الثاني ص ١٢٦: في النبوي على: قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم؟ يسب الدهر، وأنا الدهر؛ بيدي الأمر أقلب اللّيل والنهار. وهذا مع ما في معناه في كتاب التاج الجامع للاصول ج ٥ كتاب الادب ص ٢٩٦، وج ٤ ص ٢٣١. ورواه في آخر كتاب سنن أبي داود مثله. ويظهر من كتاب إيضاح فضل ابن شاذان ص ٩ أنّ حديث الا تسبّوا الدهر فإنّ الله هو الذهرة من أحاديث العامة. أقول: وينافيه على الظاهر أشعار الحسين عليه : يا دهر أف لك من خليل؛ الخ. [مستدرك السفينة ج٣ لغة ١٠هر١].

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٠٦ في تفسيره لسورة الذاريات.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣٥ في تفسيره لسورة فصلت.

<sup>(</sup>٦) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٧٧ في تفسيره لسورة الحجر.

<sup>(</sup>٧) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٤٨ باب ٣٨٢ ح ١.

الكعبة إذا فرضت رجلاً مواجهاً إلينا والحجر الأسود عن يمين الكعبة وقد ورد في الخبر أنّ العرش محاذ للكعبة، فيمينه يمينها ويساره يسارها، ويوضح ذلك ما رواه الصدوق أيضاً في العلل بإسناده عن بريد العجلي، قال: قلت لأبي عبد الله عليه: كيف صار الناس يستلمون الحجر والركن اليماني ولا يستلمون الركنين الآخرين؟ قال: إنّ الحجر الأسود والركن اليماني عن يمين العرش، وإنّما أمر الله تبارك وتعالى أن يستلم ما عن يمين عرشه، قلت: فكيف صار مقام إبراهيم عن يساره؟ قال: لأنّ لإبراهيم مقاماً في القيامة ولمحمد عليه مقاماً، فمقام محمّد عن يمين عرش ربّنا بَرَيْن ومقام إبراهيم عليه عن شمال عرشه، فمقام إبراهيم في مقامه يوم القيامة وعرش ربّنا مقبل غير مدبر.

وحاصله: أنّه ينبغي أن يتصوّر أنّ البيت بإزاء العرش وحذاته في الدّنيا والآخرة، والبيت بمنزلة رجل وجهه إلى الناس، ووجهه الطرف الذي فيه الباب فإذا توجّه إنسان إلى البيت من جهة الباب كان المقام والركن الشاميّ عن يمينه والحجر [الأسود] والركن اليمانيّ عن يساره، فإذا فرض البيت إنساناً مواجهاً تنعكس النسبة، فيمينه يحاذي يسارنا وبالعكس. هوعرش ربّنا مقبل، أي بمنزلة رجل مقبل، ويمكن أن يكون تسمية الجانب الذي يلي الشاميّ شمالاً في خبر السيّاريّ لأنّه أضعف جانبي الكعبة كما أنّ الشمال أضعف جانبي الإنسان، فهو بمنزلة البحبر والركن اليمانيّ واقعة على الجانب المقابل، فهو بمنزلة اليمين.

17 - العلل: بالإسناد إلى وهب، قال: إنّ الربح العقيم تحت هذه الأرض الّتي نحن عليها قد زمّت بسبعين ألف زمام من حديد، قد وكل بكلّ زمام سبعون ألف ملك، فلمّا سلّطها الله يَرْوَعُ على عاد استأذنت خزنة الربح ربّها يَرْوَعُ أن تخرج منها في مثل منخر الثور، ولو أذن الله يَرْوَعُ لها ما تركت شيئاً على ظهر الأرض إلاّ أحرقته، فأوحى الله يَرْوَعُ إلى خزنة الربح أن أخرجوا منها في مثل ثقب الخاتم فأهلكوا بها، وبها ينسف الله يَرْوَعُ الجبال نسفاً، والتلال والآكام والمداثن والقصوريوم القيامة، وذلك قوله يَرْوَعُ : ﴿ وَيَسْتَلُونَكُ عَنِ لَلْمِبَالِ فَقَلُ وَالتلالُ وَالآكام والمداثن والقصوريوم القيامة، وذلك قوله يَرْوَعُ : ﴿ وَيَسْتُلُونَكُ عَنِ لَلْمِبَالِ فَقَلُ يَسْفُهُمَا رَبِي نَسْفُ إِنْ اللهِ اللهُ اللهُ

بيان: قال الجوهريّ: نسفت البناء نسفاً: قلعته. وقال: القاع المستوي من الأرض وكذا الصفصف. وقال: الأمت المكان المرتفع، وقوله تعالى: ﴿ لَا تَرَىٰ فِيهَا عِوَجًا وَلَا آمَتًا﴾ أي لا انخفاض فيها ولا ارتفاع.

١٣ - قصص الراوندي: بإسناده إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن

<sup>(</sup>۱) سورة طه، الأيات: ١٠٥–١٠٧.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٣٩ باب ٣٠ ح ١.

عليّ بن الحكم، عن زرعة، عن سماعة، عن أبي عبد الله عليَّتُلِيرٌ قال: إذا هاجت الرياح فجاءت بالسافي الأبيض والأسود والأصفر فإنّه رميم قوم عاد<sup>(١)</sup>.

بيان: في القاموس: سفت الريح التراب تسفيه: ذرته، أو حملته - كأسفته - فهي سافية وسفى (انتهى) أقول: يمكن تخصيصه ببعض البلاد القريبة من بلادهم كمدينة (الرسول ظ) ضاعف الله شرفها - ولا بعد في التعميم أيضاً.

18 - العياشي: عن ابن وكيع، عن رجل، عن أمير المؤمنين عليه قال: قال رسول
 الله عليه : لا تسبّوا الريح، فإنّها بشر، وإنّها نذر، وإنّها لواقح، فاسألوا الله من خيرها وتعوّذوا به من شرّها (٢).

بيان؛ أي إنّها مأمورة مبعوثة بأمر الله إمّا للبشارة بالمطر وغيره، أو للإنذار أو لإلقاح الأشجار، أو لسوق السحب إلى الأقطار كما مرّ، فسبّها باطل لا ينفعكم بل يضرّكم، فاسألوا الله الّذي بعثها ليجعلها نافعة لكم، ويصرف شرّها عنكم.

١٥ - العياشي: عن أبي بصير، عن أبي جعفر علي قال: لله رياح رحمة لواقح ينشرها بين يدي رحمته (٣).

17 - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن محبّد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن رئاب. وهشام بن سالم، عن أبي بصير، قال: سألت أبا جعفر عن الوياح الأربع: الشمال، والجنوب، والصبا، والدبور، وقلت له: إنّ الناس يذكرون أنّ الشمال من الجنّة والجنوب من النار، فقال: إنّ لله يُحرَّق جنوداً من رياح يعذّب قوماً بنوع من العذاب أوحى إلى الملك الموكّل بذلك النوع من الريح الّتي يريد أن يعذّبهم بها، قال: فيأمرها الملك فتهيج كما يهيج الأسد المغضب. وقال: ولكلّ ريح منهن اسم، أما تسمع فيأمرها الملك فتهيج كما يهيج الأسد المغضب. وقال: ولكلّ ريح منهن اسم، أما تسمع مُسَيَر إلى وقال ﴿ الرّبِحَ الله يَهَا عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ وقال ﴿ الرّبِحَ الله يَوْدِ خَشِ الله عَمَالُ فِيهِ عَلَيْ الله عَلَيْ والله ومنها رياح تحبس لواقح وغير ذلك ينشرها بين يدي رحمته، منها ما يهيّج السحاب للمطر ومنها رياح تحبس السحاب بين السماء والأرض، ورياح تعصر السحاب فتمطر بإذن الله، ومنها رياح تفرّق السحاب، ومنها رياح ممّا عدّد الله في الكتاب، فأمّا الرياح الأربع الشمال والجنوب والصبا السحاب، ومنها رياح ممّا عدّد الله في الكتاب، فأمّا الرياح الأربع الشمال والجنوب والصبا والدبور فإنّما هي أسماء الملائكة الموكّلين بها فإذا أراد الله أن يهبّ شمالاً أمر الملك الذي السمه الشمال فيهبط على البيت الحرام فقام على الركن الشامي فضرب بجناحه، فتفرّقت ريح

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٩١.

 <sup>(</sup>۲) - (۳) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۲۵۹ ح ٤-٥ من سورة الحجر.

الشمال حيث يريد الله من البرّ والبحر، فإذا أراد الله أن يبعث جنوباً أمر الملك الذي اسمه الجنوب فهبط على البيت الحرام، فقام على الركن الشاميّ فضرب بجناحه، فتفرّقت ريح الجنوب في البرّ والبحر حيث يريد الله، وإذا أراد الله أن يبعث الصبا أمر الملك الذي اسمه الصبا فهبط على البيت الحرام فقام على الركن الشاميّ فضرب بجناحه فتفرّقت ريح الصبا حيث يريد الله بَحَرَيّ في البرّ والبحر، وإذا أراد الله أن يبعث دبوراً أمر الملك الذي اسمه الدبور فهبط على البيت الحرام فقام على الركن الشاميّ، فضرب بجناحه فتفرّقت ريح الدبور حيث يريد الله من البرّ والبحر، ثمّ قال أبو جعفر عَليّه : أما تسمع لقوله: ريح الشمال، وربح الجنوب، وربح الدبور إنّما تضاف إلى الملائكة الموكّلين بها(۱).

الخصال: عن محمّد بن الحسن بن الوليد، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن العبّاس ابن معروف، عن ابن محبوب مثله، إلى قوله: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِى وَنُذُرِ ﴾ وذكر رياحاً في العذاب ثمّ قال: فريح الشمال وريح الصبا وريح الجنوب وريح الدبور أيضاً تضاف إلى الملائكة الموكّلين بها (٢).

بيان: قال الفيروزآباديّ: الشمال بالفتح ويكسر: الريح الّتي تهبّ من قبل الحجر، أو ما استقبلك عن يمينك وأنت مستقبل القبلة، والصحيح أنّه ما مهبّه بين مطلع الشمس وبنات النعش، أو من مطلع النعش إلى مسقط النسر الطائر، ويكون اسماً وصفة، ولا تكاد تهبّ ليلاً. وقال: الجنوب ريح تخالف الشمال، مهبّه من مطلع سهيل إلى مطلع الثريّا. وقال: الصبا ريح مهبّها من مطلع الثريّا إلى بنات نعش وقال: الدبور ريح تقابل الصبا.

وقال الشهيد - قدّس سرّه - في الذكرى: الجنوب محلّها ما بين مطلع سهيل إلى مطلع الشمس في الاعتدالين، والصبا محلّها ما بين الشمس إلى الجدي، والشمال محلّها من الجدي إلى مغرب الشمس في الاعتدال، والدبور محلّها من مغرب الشمس إلى مطلع سهيل.

قوله تعالى: (ونُذُرِ) أي إنذار لهم بالعذاب قبل نزولها، أو لمن بعدهم في تعذيبهم. والربح العقيم قيل هي الدبور، وقيل هي الجنوب وقيل: النكباء.

وقال الجوهريّ: الإعصار ريح تثير الغبار إلى السماء كأنّه عمود وقيل هي ريح تثير سحاباً ذات رعد وبرق. قوله عَلَيْتُهُمُ : افتفرّقت ريح الشمال؛ لا يتوهّم أنّه يلزم من ذلك أن يكون مهبّ جميع الرياح جهة القبلة، وذلك لأنّه لعظمة الملك وجناحه يمكن أن يتحرّك رأس جناحه بأيّ موضع أراد، ويرسلها إلى أيّ جهة أمر بالإرسال إليها، وإنّما أمر بالقيام على الكعبة لشرافتها وكونها في محلّ رحماته تعالى ومصدرها. وقيل: ضرب الجناح علامة أمر الملك الريح للهبوب. قوله عَليَتُهُمُ استدلّ الملك الريح للهبوب. قوله عَليَتُهُمُ استدلّ

<sup>(</sup>۱) روضة الكافي، ج ٦٣.

بهذه العبارات الشائعة على ما ذكره من أنّها أسماء الملائكة، إذا الظاهر من الإضافة كونها لاميّة والبيانيّة نادرة وإن كان القائلون لم يعرفوا هذا المعنى لأنّهم سمعوا ممّن تقدّمهم وهكذا إلى أن ينتهى إلى من أطلق ذلك على وجه المعرفة.

بيان: قوله: قوله: الوهي الجنوب، من كلام بعض الرواة أو من كلامه عَلِيَهِ ، وعلى التقديرين لعلّ المراد به أنّها نوع منها أو قريب منها. قال في القاموس: الأزيب كالأحمر الجنوب والنكباء تجري بينها وبين الصبا. وقال: النكباء ريح انحرفت ووقعت بين ريحين، أو بين الصبا والشمال، أو نكب الرياح الأربع، الأزيب: نكباء الصبا والجنوب، والصابية - وتسمّى النكيباء أيضاً -: نكباء الصبا والشمال، والجربياء: نكباء الشمال والدبور وهي نيّحة الأزيب، والهيف: نكباء الجنوب والدبور وهي نيّحة النكيباء. ونحوء قال الجوهريّ. وقال: كلّ ريح استطالت أثراً فهبّت عليه ريحاً طولاً فهي نيّحته، فإن اعترضته فهي نسيجته.

١٨ - نوادر الراوندي؛ بإسناده عن جعفر بن محمد، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه الله عليه الله على الل

19 - الاحتجاج؛ قال الصادق علي للزنديق الذي سأله مسائل: الريح لو حبست أيّاماً لفسدت الأشياء جميعاً وتغيّرت. وسأله عن جوهر الريح فقال: الريح هواء إذا تحرّك سمّي ريحاً، فإذا سكن سمّي هواءً، وبه قوام الدنيا، ولو كفّت الريح ثلاثة أيّام لفسد كلّ شيء على وجه الأرض ونتن، وذلك أنّ الريح بمنزلة المروحة تذبّ وتدفع الفساد عن كلّ شيء وتطيّبه، فهي بمنزله الروح إذا خرج عن البدن نتن البدن وتغيّر، تبارك الله أحسن الخالقين (٣).

• ٢ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن سنان، عن معروف بن خرّبوذ، عن أبي جعفر عليه قال: إن لله عَرَضَ رياح رحمة ورياح عذاب، فإن شاء الله أن يجعل الرياح من العذاب رحمة فعل، قال: ولن يجعل الله الرحمة من الريح عذاباً، قال: وذلك أنّه لم يرحم قوماً قط أطاعوه وكانت طاعتهم إيّاه وبالاً عليهم إلا من بعد تحوّلهم عن طاعته. قال: وكذلك فعل بقوم يونس لمّا آمنوا رحمهم الله بعدما كان قدّر عليهم العذاب وقضاه، ثمّ تداركهم برحمته فجعل العذاب المقدّر عليهم رحمة، فصرفه عنهم

روضة الكافي، ح ٢٦٥.
 (٢) نوادر الراوندي، ص ٢٦٥ ح ٦٩.

<sup>(</sup>٣) الإحتجاج، ص ٣٣٤.

وقد أنزله عليهم وغشيهم، وذلك لمّا آمنوا به وتضرّعوا إليه. قال: وأمّا الريح العقيم فإنّها ربح عذاب لا تلقح شيئاً من الأرحام ولا شيئاً من النبات، وهي ربح تخرج من تحت الأرضين السبع، وما خرجت منها ربح قطّ إلاّ على قوم عاد حين غضب الله عليهم، فأمر الخزّان أن يخرجوا منها على مقدار سعة الخاتم، قال: فعتت على الخزّان فخرج منها على مقدار منخر الثور تغيّظاً منها على قوم عاد، قال: فضج الخزّان إلى الله بَحَرَّ من ذلك فقالوا: ربّنا إنّها قد عتت عن أمرنا، إنّا نخاف أن تهلك من لم يعصك من خلقك وعمّار بلادك! قال: فبعث الله إليها جبرئيل، فاستقبلها بجناحه، فردّها إلى موضعها وقال لها: اخرجي على ما أمرت به، وأهلكت قوم عاد ومن كان بحضرتهم (١).

٢١ - الشهاب: عن النبي الله قال: نصرت بالصبا وأهلكت عاد بالدبور.

الضوء؛ الصبا هي الريح التي تضرب قفا المصلّي، وبإزائها الدبور، والشمال التي تضرب يمين المصلّي، وبإزائها الجنوب، وقالوا: مهبّ الصبا المستوي أن تهبّ من مطلع الشمس إذا استوى الليل والنهار، وزعموا أنَّ الدبور تزعج السحاب وتشخصه في الهواء ثمّ تسوقه، فإذا علا كشف عنه واستقبلته الصبا فوضعته بعضه على بعض حتّى تصير كسفاً واحداً، والجنوب تلحق روادفه به وتمدّه من المدد، والشمال تمزّق السحاب. والنكباء هي التي بين الصبا والشمال، والذي في الحديث إشارة إلى نصرة الله تعالى رسوله بالصبا لمّا أرسلها على الأحزاب.

٢٢ – وعن ابن عمر: الرياح ثمانية: أربع منها رحمة وأربع عذاب، فأمّا الرحمة فالناشرات، والمبشّرات، والمرسلات، والذاريات، وأمّا العذاب فالعقيم، والصرصر وهما في البرّ، والعاصف والقاصف في البحر.

٣٣ - وروي أنَّه فتح على عاد من الَّريح الَّتي أهلكتهم مثل حلقة الخاتم.

٢٤ - وعن مجاهد: ما بعث الله ﷺ ربحاً إلا بمكيال، إلا يوم عاد فإنها عنت على الخزنة فلم يدر ما مقدارها.

٢٥ – وفي الحديث: إنَّ الله تعالى خلق في الجنّة ريحاً ، وإنّ من دونها باباً مغلقاً ، ولو فتح ذلك الباب لأذرت ما بين السماء والأرض وهي الأزيب، وهي عندكم الجنوب.

٢٦ – وعن العوام بن حوشب أنه قال: تخرج الجنوب من الجنة فتمرّ على جهنّم فغمّها منه وبركتها من الجنّة، وتخرج الشمال من جهنّم فتمرّ على الجنّة، فروحها من الجنّة وشرّها من النار. قلت: وقد سمعت أنّ السموم لا تكون إلاّ الشمال تهبّ على الرمال المضطرمة والأرضين المتوجّهة فتكتسي للطافتها ورقتها منها زيادة الحرارة، فتهبّ ناراً ملتهبة فتقتل وتسوّد الجلود.

<sup>(</sup>۱) روضة الكافي، ح ٦٤.

٢٧ - وقال كعب: لو حبس الله الربح من الأرض ثلاثة أيّام لأنتن ما بين السماء والأرض.
 ٢٨ - وكان النبيُ إذا رأى الربح قد هاجت يقول: اللّهم اجعلها رباحاً ولا تجعلها يحاً.

وأكثر ما في القرآن من الرياح للخير والريح بالعكس من ذلك. وقيل: الريح الهواء المتحرّك. وفائدة الحديث الإنباء بأنّ الله تعالى خلق نصره في الأحزاب بريح الصبا، تكبّهم على وجوههم، وتثير السافياء في أعينهم، فيعجزون عن مقاومة أصحاب النبيّ على وراوى الحديث سعيد بن جبير عن ابن عبّاس.

٢٩ – الدر المنثور؛ عن أبيّ بن كعب، قال: كلّ شيء في القرآن من الرياح فهي رحمة،
 وكلّ شيء في القرآن من الريح فهو عذاب<sup>(١)</sup>.

٣٠ – وعن أبن عبّاس، قال: الماء والربح جندان من جنود الله، والربح جند الله الأعظم (٢).

٣١ – وعن ابن عبّاس، وعن ابن عمر، قالا: الربح ثمان، أربع منها رحمة وأربع منها عذاب، فأمّا الرحمة فالناشرات، والمبشّرات، والمرسلات، والذاريات. وأمّا العذاب فالعقيم، والصرصر وهما في البرّ، والعاصف، والقاصف وهما في البحر. وفي رواية ابن عبّاس مكان الذاريات «الرخا»(٣).

٣٢ - وفي رواية أخرى: الرياح سبع: الصبا، والدبور، والجنوب، والشمال والحزوق، والنكباء، وريح القائم، فأمّا الصبا فتجيء من المشرق، وأمّا الدبور فتجيء من المغرب، وأمّا الجنوب فتجيء عن يسار القبلة، والشمال عن يمين القبلة، وأمّا النكباء فبين الصبا والجنوب، وأمّا الحزوق فبين الشمال والدبور، وأمّا رياح القائم فأنفاس الخلق<sup>(٤)</sup>.

٣٣ - وعن الحسن، قال: جعلت الرياح على الكعبة. فإذا أردت أن تعلم ذلك فأسند ظهرك إلى باب الكعبة، فإنّ الشمال عن شمالك، وهي ممّا يلي الحجر والجنوب عن يمينك وهي ممّا يلي الحجر الأسود، والصبا عن مقابلك وهي مستقبل باب الكعبة، والدبور من دبر الكعبة (٥).

٣٤ - وعن حسن بن عليّ الجعفيّ، قال: سألت إسرائيل بن يونس، على أيّ شيء سمّيت الريح؟ قال: على القبلة، شماله الشمال، وجنوبه الجنوب، والصبا ما جاء من قبل وجهها، والدبور ما جاء من خلفها(١).

٣٥ – وعن ابن عبّاس، قال: الشمال ما بين الجدي ومطلع الشمس، والجنوب ما بين
 مطلع الشمس وسهيل، والصبا ما بين مغرب الشمس إلى الجدي، والدبور ما بين مغرب

<sup>(</sup>١) – (٦) تفسير الدر المنثور للسيوطي، ج ١ ص ١٦٤.

الشمس إلى سهيل<sup>(١)</sup>.

٣٦ - وعن كعب: لو احتبست الربح عن الناس ثلاثة أيّام لأنتن ما بين السماء والأرض (٢٠).

٣٧ - وعن صفوان بن سليم، قال: قال رسول الله عليه الله عن الريح وعوذوا بالله من شرّها (٣).

٣٨ - وعن ابن عبَّاس أنّ رجلاً لعن الربح فقال له النبي عليه : لا تلعن الربح فإنّها مأمورة، فإنّه من لعن شيئاً ليس له بأهل رجعت اللعنة عليه (٤).

٣٩ - وعن ابن عبّاس، قال: ما هبّت ربح قط إلا جثا النبي على ركبتيه وقال: اللّهمّ اجعلها رحمة ولا تجعلها عذاباً، اللّهمّ اجعلها رباحاً ولا تجعلها ربحاً. قال ابن عبّاس: تفسير ذلك في كتاب الله: ﴿ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا ﴾ ﴿ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلزِيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾ وقال: ﴿ وَأَرْسَلْنَا الزّيْحَ لَوْقِمَ ﴾ ﴿ وَإِنْ مَا يَنِيهِ أَن يُرْسِلُ ٱلرِّيكَ مُبْقِرَتِ ﴾ (٥).

٤٠ - وعن مجاهد، قال: هاجت ريح فسبوها، فقال ابن عبّاس: لا تسبّوها فإنّها تجيء بالرحمة وتجيء بالعذاب، ولكن قولوا: اللّهم اجعلها رحمة ولا تجعلها عذاباً (٦).

٤١ – وعن عبد الرحمن بن أبي ليلى، قال: قال رسول الله على: لا تسبّوا الليل والنهار، ولا الشمس، ولا القمر، ولا الربح، فإنّها تبعث عذاباً على قوم ورحمة على أخرين (٧).

٤٢ - وعن ابن عبّاس، قال: الربح العقيم الشديدة الّتي لا تلقح الشجر ولا تثير السحاب، ولا بركة فيها ولا منفعة، ولا ينزل منها غيث ولا يلقح بها شجر (^).

٤٣ - وعن ابن عمر، قال: قال رسول الله ﷺ الربح مسجنة في الأرض الثانية، فلمّا أراد الله أن يهلك عاداً أمر خازن الربح أن يرسل عليهم ربحاً تهلك عاداً قال: أي ربّ! أرسل عليهم من الربح قدر منخر الثور؟ قال له الجبّار: لا، إذاً تكفأ الأرض ومن عليها! ولكن أرسل عليهم بقدر خاتم، فهي الّتي قال الله ﴿مَا نَذَرُ مِن شَيّءِ أَنَتَ عَلَتِهِ إِلّا جَعَلَتْهُ كَالرّبيمِ ﴾ (٩).

٤٤ – وعن سعيد بن المسيّب، قال: هي الجنوب<sup>(١٠)</sup>.

٤٥ - وعن علي علي علي الله على الله على يد ملك إلا يوم الطوفان فإنه أذن لها دون الخرّان فخرجت، وذلك قوله: «إنّا لمّا طغى الماء» ولم ينزل شيء من الريح إلا بمكيال على يد ملك إلا يوم عاد فإنّه أذن لها دون الخرّان فخرجت، فذلك قوله ﴿بِرِيج مَسْرَسَرِ عَانِهَ ﴿ عَتَتَ عَلَى الْحَرّانِ (١١) .

<sup>(</sup>۱) - (۷) الدر المنثور، ج ١ ص ١٦٤-١٦٥. (A) - (١٠) الدر المنثور، ج ٦ ص ١١٥.

<sup>(</sup>١١) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٥٩.

٤٦ – وعنه عن النبي ﷺ قال: نصرت بالصبا وأهلكت عاد بالدبور. وقال: ما أمر الخزّان أن يرسلوا على عاد إلا مثل موضع الخاتم من الربح، فعنت على الخزّان فخرجت من نواحي الأبواب، فذلك قول الله ﴿ بِرِبِج مَسَرْمَرٍ عَلِيْهُ ﴾ قال: عتوها عنت على الخزّان فبدأت بأهل البادية منهم، فحملتهم بمواشيهم وبيوتهم فأقبلت بهم إلى الحاضرة، فلمّا رأوها قالوا: هذا عارض ممطرنا، فلمّا دنت الربح أظلّتهم استبقوا الناس والمواشي فيها فألقت البادية على أهل الحاضرة فقصفتهم فهلكوا جميعاً (١).

٤٧ - وعن قبيصة بن ذؤيب، قال: ما يخرج من الربح شي، إلا عليها خرّان يعلمون قدرها وعددها ووزنها وكيلها حتى كانت الربح الّتي أرسلت إلى عاد، فاندفق منها شيء لا يعلمون قدره ولا وزنه ولا كيله غضباً شه، ولذلك سمّيت عاتية، والماء كذلك حتى كان أمر نوح عَلَيْنَ ولذلك سمّى طاغية (٢).

٤٨ – وعن عمرو بن شعيب، عن أبيه، عن جدّه، قال: قال رسول الله على: الرياح ثمان، أربع منها عذاب، وأربع منها رحمة، فالعذاب منها: العاصف والصرصر والعقيم والقاصف، والرحمة منها: الناشرات والمبشّرات والمرسلات والذاريات. فيرسل الله المرسلات فتثير السحاب، ثمَّ يرسل المبشّرات فتلقح السحاب، ثمَّ يرسل الذاريات فتحمل السحاب فتدرّ كما تدرّ اللقحة، ثمّ تمطر وهنّ اللواقح، ثمّ يرسل الناشرات فتنشر ما أراد(٣).

٤٩ – وعن خالد بن عرعرة، قال: قام رجل إلى عليّ فقال: ما العاصفات عصفاً؟ قال: الرياح<sup>(1)</sup>.

بيان: في القاموس: الحزيق: الريح الباردة الشديدة الهبّابة كالحزوق واللّينة السهلة ضدّ والراجعة المستمرّة السير أو الطويلة الهبوب، واللّقحة – بالفتح والكسر –: الناقة الحلوب.

ذنابة؛ ذكر الفلاسفة في سبب حدوث الرياح على أصولهم أنّ البخار إذا ثقل بواسطة البرودة المكتسبة من الطبقة الزمهريريّة واندفع إلى أسفل فصار لتسخّنه بالحركة الموجبة لتلطيفه هواءً متحركاً وهو الريح، وقد يكون الاندفاع يعرض بسبب تراكم السحب الموجبة لحركة ما يليها من الهواء لامتناع الخلاء، فيصير السحاب من جانب إلى جهة أخرى. وقد يكون لانبساط الهواء بالتخلخل في جهة واندفاعه من جهة أخرى، وقد يكون بسبب برد الدخان المتصاعد بعد وصوله إلى الطبقة الزمهريريّة ونزوله.

قالوا: ومن الرياح ما يكون سموماً محرقاً لاحتراقه في نفسه بالأشعّة السماويّة أو لحدوثه من بقيّة مادّة الشهب، أو لمروره بالأرض الحارّة جدّاً لأجل غلبة ناريّة عليها. وقد يقع تقاوم في ما بين ريحين متقابلتين قويّتين تلتقيان فتستديران، أو في ما بين رياح مختلفة الجهة حادثة،

<sup>(</sup>۱) - (۲) الدر المنثور، + 7 ص ۲۰۹. + (۳) + (٤) الدر المنثور، + 7 ص ۳۰۳.

فتدافع تلك الرياح الأجزاء الأرضية المشتملة عليها فتضغط تلك الأجزاء بينها مرتفعة كأنها تلتوي على نفسها، فيحصل الدوران المسمّى بالزوبعة والإعصار، وربما اشتملت الزوابع العظام على قطعة من السحاب بل على بخار مرتفع فترى ناراً تدور، ومهاب الرياح اثنا عشر، وهي حدود الأفق الحاصلة من تقاطعه مع كلّ من دائرة نصف النهار والموازيتين لها المماسّتين للدائمة الظهور والخفاء، ودائرة المشرق والمغرب الاعتداليّين والموازيتين لها المساويتين برأس السرطان والجدي، ولكلّ ريح منها اسم، والمشهورات عند العرب أربعة: ريح الشمال، وريح الجنوب وريح الصبا وهي الشرقية، ريح الدبور وهي الغربية والبواقي تسمّى نكباء.

٣١ - باب الماء وأنواعه والبحار وغرائبها وما ينعقد فيها،
 وعلة المد والجزر، والممدوح من الأنهار والمذموم منها

الآيات: إبراهيم: ﴿ وَسَخَـرَ لَكُمُ ٱلْفُلْكَ لِتَجْرِى فِى ٱلْبَحْرِ بِأَمْرِةٍ. وَسَخَّرَ لَكُمُ ٱلأَنْهَــُر﴾ (٣٢».

النحل؛ ﴿وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنَهُ لَحْمًا طَرِيًّا وَلَسَّنَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْبَةُ تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلُكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِن فَضْلِهِ. وَلَمَلَّمُ نَفْكُرُونَ ۞ وَالْفَى فِي الْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَا﴾.

الفرقان: ﴿ ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى مَرَجَ ٱلْبَحْرَيْنِ هَلَا عَذْبٌ قُرَاتٌ وَهَلَا مِلْحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرْزَخَا وَجِجْرًا تَحْجُورًا ﷺ ﴾.

الغمل؛ ﴿وَجَعَكُ خِلَلَهَا أَنَّهَدُوا وَجَعَلَ لَمَا رَوَسِى وَجَعَكُ بَيْنِ ٱلْبَحَرَيْنِ حَاجِزاً﴾ (٦١».

فاطره ﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحْرَانِ هَنذَا عَذْبُ فُرَاتٌ مَاآيِةٌ شَرَابُهُ وَهَنذَا مِلْحُ أَبَاجٌ وَمِن كُلِ تَأْكُلُونَ لَحْمًا طَرِيًّا وَنَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا ۚ وَيُرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ لِنَبْنَعُواْ مِن فَضَلِهِ. وَلَمَلَكُمْ تَشَكُّرُونَ﴾ (١٢٠ ٪.

حمعسق [الشورى]: ﴿ وَمِنْ ءَابَنِهِ ٱلْجَوَادِ فِى ٱلْبَحْرِ كَالْأَعَلَىٰدِ ۞ إِن يَشَأَ يُسْكِنِ ٱلْرِيحَ فَيَظْلَلْنَ رَوَكِكَ عَلَىٰ ظَهْرِهِٰ ۚ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَابَنَتِ لِكُلِّي صَبَّارٍ شَكُورٍ ۞ أَوْ يُويِفْهُنَّ بِمَا كَسَبُواْ وَيَعْفُ عَن كَدِيرٍ ۞ وَيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي مَانِنِنَا مَا لَمُهُمْ مِن تَجْمِيلِ ۞﴾.

الجاثية: ﴿اللهُ الَّذِى سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِتَجْرِى الْفُلْكُ فِيهِ بِأَثْرِهِ. وَلِنَبْنَغُواْ بِن فَصْلِهِ. وَلَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ۖ ۞﴾. الطور: ﴿وَالْبَعْرِ الْمُسْتَجُودِ ۞﴾.

الرحمن: ﴿مَرَجَ الْبَعْرَيْنِ بَلَنَهَانِ ۞ يَسْمُنَا بَرْنَعُ لَا يَبْيِبَانِ ۞ فَإِنِّي مَالَاَهِ رَبِيْكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ بَعْرُجُ يَشْهَا اللَّوْلُوُ وَالْمَرْبَاتُ ۞ فَإِنِّي مَالاَهِ رَبِيْكُمَا تُكَذِّبَانِ ۞ وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُشْتَآتُ فِي الْبَعْرِ كَالْأَقَلَيمِ ۞﴾.

الملك؛ ﴿قُلْ أَرَمَيْثُمْ إِنْ أَسْبَحَ مَآؤُكُرُ غَوْرًا فَن يَأْتِيكُرُ بِبَلَوٍ مَّعِينٍ ۞﴾.

المرسلات: ﴿ وَأَسْفَيْنَكُمْ ثَاثَةُ فُرَاتًا ﴾ (٢٧).

تفسيرة ﴿وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ﴾ إنّما نسب إليه سبحانه مع أنّه من أعمال العباد لأنّه لولا أنّه تعالى خلق الأشجار الصلبة الّتي منها يمكن تركيب السفن، ولولا خلقة الحديد وسائر الآلات، ولولا تعريفه العباد كيف يتخذونها، ولولا أنّه تعالى خلق الماء على صفة السلاسة الّتي باعتبارها يصحّ جري السفينة فيه، ولولا خلقه تعالى الرياح وخلق الحركات القويّة فيها، ولولا أنّه وسّع الأنهار وجعل لها من العمق ما يجوز جري السفن فيها؛ لما وقع الانتفاع بالسفن، فصار لأجل أنّه تعالى هو الخالق لهذه الأحوال وهو المدبّر لهذه الأمور والمسخّر لها حسنت إضافته إليه، وقيل: لمّا كان يجري على وجه الماء كما يشتهيه الملاّح صار كأنّه حيوان مسخّر له. ﴿ وَأَمْرُونَهُ أَي بقدرته وإرادته.

﴿وَسَخَٰرَ لَكُمُّ ٱلْأَنْهَـٰرَ﴾ لمّا كان ماء البحر قلّما ينتفع به في الزراعات لا جرم ذكر تعالى إنعامه على الخلق بتفجير الأنهار والعيون حتّى ينبعث الماء منها إلى مواضع الزروع والنبات. وأيضاً ماء البحر لا يصلح للشرب والصالح لهذا مياه الأنهار(١).

﴿ وَهُوَ الَّذِى سَخَّرَ الْبَحْرَ ﴾ أي جعله بحيث يتمكّنون من الانتفاع به بالركوب والاصطياد والغوص. ﴿ لِتَأْكُونُ اللّهُ أَرَطُبِ اللّهِ وَالسّمك، ووصفه بالطراوة لأنّه أرطب اللّهوم فيسرع إليه الفساد فيسارع إلى أكله ولإظهار قدرته في خلقه عذباً طريّاً في ماء زعاق. ﴿ حِلْمَهُ نَلْبُسُونَهُ كَا كَاللّوْلُو والمرجان. ﴿ وَتَرَكِ الْفُلْكَ ﴾ أي السفن ﴿ مَوَاخِرَ فِيهِ ﴾ أي جواري فيه تشقه بخرومها من المخر وهو شقّ الماء، وقيل: صوت جري الفلك. ﴿ وَلِتَمْبَعُوا مِن فَهُ تَشْكُرُونَ ﴾ أي تعرفون نعم الله فتقومون بحقها (٢).

﴿ وَهُو اَلّذِى مَنِ الْبَحْرَيْنِ ﴾ قال البيضاوي: خلّاهما متجاورين متلاصقين بحيث لا يتمازجان، من مرج دابته إذا خلّاها. ﴿ هَذَا عَذَبٌ قُراتٌ ﴾ قامع للعطش من فرط عذوبته ﴿ وَهَذَا عَذَبٌ قُراتٌ ﴾ قامع للعطش من فرط عذوبته ﴿ وَهَذَا عَلَمُ أَبَاعُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ال

 <sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۱۹ ص ۱۲۷-۱۲۸.
 (۲) تفسير البيضاري، ج ۲ ص ۳۹۵.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٣٢.

﴿ وَمَا يَسْتَوِى ٱلْبَحَرَانِ ﴾ ضرب مثل للمؤمن والكافر، والفرات: الذي يكسر العطش، والسائغ: الذي يسهل انحداره، والأجاج: الذي يحرق بملوحته ﴿ وَمِن كُلِّ تَأْكُلُونَ ﴾ استطراد في صفة البحرين وما فيهما، أو تمام التمثيل، والمعنى: كما أنهما وإن اشتركا في بعض الفوائد لا يتساويان من حيث إنهما لا يتساويان في ما هو المقصود بالذات من الماء، فإنه خالط أحدهما ما أفسده وغيّره عن كمال فطرته لا يساوي المؤمن والكافر وإن اتفق اشتراكهما في بعض الصفات كالشجاعة والسخاوة لاختلافهما في ما هو الخاصية العظمى وبقاء أحدهما على الفطرة الأصلية دون الآخر، أو تفضيل للأجاج على الكافر بما يشارك العذب من المنافع، والمراد بالحلية اللآلي واليواقيت (١).

﴿وَمِنْ ءَايَتِهِ ٱلْجَوَادِ فِي ٱلْبَحْرِ﴾ قرأ نافع وأبو عمرو ‹الجواري، بياء في الوصل والوقف، والباقون بحذفها على التخفيف ﴿ كَالْأَغْلَيرِ ﴾ أي كالجبال، فهذه السفن العظمة الَّتي تكون كأنَّها الجبال تجري على وجه الماء عند هبوب الرياح على أسرع الوجوه وعند سكونها تقف، ففيه دلالة على وجود الصانع المسبِّب لتلك الأسباب وقدرته الكاملة وحكمته التامة، لأنَّه تعالى خصّ كلَّ جانب من جَوانب الأرض بنوع من الأمتعة وإذا نقل متاع هذا الجانب إلى ذلك الجانب في السفن وبالعكس حصلت المنافع العظيمة في التجارة (٢٠). ﴿ فَيَظْلَلُنَّ رَوَاكِدَ ﴾ أى فيبقين ثوابت ﴿عَلَىٰ ظَهْرِوْدَ﴾ أي ظهر البحر. ﴿ لِكُنِّلِ صَحَبَّادٍ ﴾ أي لكلّ من وكل همته وحبس نفسه على النظر في آيات الله والتفكُّر في آلائه، أو لكلِّ مؤمن كامل، فإنَّه روى أنَّ الإيمان نصفان: نصف صبر، ونصف شكر. ﴿أَوْ بُوبِقَهُنَّ﴾ أي يهلكهن بإرسال الريح العاصفة المغرقة، والمراد إهلاك أهلها لقوله ﴿ بِمَا كَسَبُوّاً ﴾ وأصله: أو يرسلها فيوبقهن لأنّه قسيم ﴿ يُسْكِنِ ٱلرِّيحَ ﴾ فاقتصر فيه على المقصود، كما في قوله ﴿ وَيَعْثُ عَن كَذِيرِ ﴾ إذ المعنى: أو يرسلها عاصفة فيوبق ناساً بذنوبهم وينجي ناساً على العفو منهم، وقرَىء (يعفو) على الاستئناف. ﴿ وَيَعْلَمُ الَّذِينَ يُجَدِلُونَ فِي ءَايَنِنا ﴾ عطف على علَّة مقدَّرة، مثل: لينتقم منهم ويعلم. . . أو على الجزاء ونُصب نصبَ الواقع جواباً للأشياء الستَّة لأنَّه أيضاً غير واجب، وقرأ نافع وابن عامر بالرفع على الاستثناف، وقرىء بالجزم عطفاً على ﴿يعف﴾ فيكون المعنى: أو يجمع بين إهلاك وإنجاء قوم وتحذير آخرين. ﴿مَا لَمُم يَن تَجِيصِ﴾ من محيد من العذاب<sup>(۴)</sup>.

﴿ اللهُ اَلَٰذِى سَخَّرَ لَكُمُ الْبَكْرَ ﴾ بأن جعله أملس السطح يطفو عليه ما يتخلخل كالأخشاب ولا يمنع الغوص فيه ﴿ لِتَجْرِى اَلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ أي بتسخيره وأنتم راكبوها ﴿ وَلِسَّبَتَغُوا مِن فَصَّلِهِ ۗ ﴾ بالتجارة والغوص والصيد وغيرها • وأنتم تشكرون • هذه النعم (٤).

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٢٠. (٢) تفسير البيضاوي، ج ٢٧ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٩٣. ﴿ ٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٢٨.

﴿وَٱلْبَحْرِ ٱلْسَجُورِ﴾ أي المملوء وهو المحيط، أو الموقد من قوله ﴿وَإِذَا ٱلْبِحَارُ سُجِّرَتُ﴾ كما روي أنّ الله تعالى يجعل يوم القيامة البحار ناراً يسجر بها جهنّم، أو المختلط، من السجير وهو الخليط(١)، وقيل: هو بحر معروف في السماء يسمّى بحر الحيوان.

﴿مَرَجُ ٱلْبَحْرِينِ ﴾ أي أرسلهما، والمعنى: أرسل البحر الملح والبحر العذب ﴿ يَلْتِقِيانِ ﴾ أي يتجاوران وتتماس سطوحهما، أو بحري فارس والروم يلتقيان في المحيط الأنهما خليجان يتشعبان منه ﴿ يَنْبَهُنَا بَرَنَجٌ ﴾ أي حاجز من قلرة الله تعالى أو من الأرض ﴿ لا يَبْبَانِ ﴾ أي الا يبغي أحدهما على الآخر بالممازجة وإبطال الخاصية أو الا يتجاوزان حدَّيهما، أو بإغراق ما بينهما (٢). وقال الطبرسي سَلَنهُ: قبل: المراد بالبحرين بحر السماء وبحر الأرض، فإن في السماء بحراً يمسكه الله بقدرته ينزل منه المطر فيلتقيان في كل سنة، وبينهما حاجز يمنع بحر السماء من النزول وبحر الأرض من الصعود، عن ابن عباس وغيره، وقبل: إنهما بحر فارس وبحر الروم فإن آخر طرف هذا يتصل بآخر طرف ذلك والبرزخ بينهما الجزائر، وقبل: مرج البحرين خلط طرفيهما عند التقائهما من غير أن يختلط جملتهما ﴿ لا يَبْنِيَانِ ﴾ أي الا يطلبان أن يختلطا (٣).

﴿ يَنْهُمُ اللَّوْلُو وَ الْمَرْعَاتُ ﴾ أي كبار الدرّ وصغاره، وقيل: المرجان الخرز الأحمر، وإن صبح أنّ الدرّ يخرج من المالح فعلى الأوّل إنّما قال ﴿ ينهُمُ الله لا يخرج من مجتمع المالح والعذب، أو لأنهما لما اجتمعا صارا كالشيء الواحد وكان المخرج من أحدهما كالمخرج منهما، ذكره البيضاوي (٤). وقال الرازيّ: اللؤلؤ لا يخرج إلاّ من المالح فكيف قال منهما، ذكره البيضاوي (١٤). وقال الرازيّ: اللؤلؤ لا يخرج من الماء العذب؟ غاية علمكم بعض الناس الّذي لا يوثق بقوله، ومن علم أنّ اللؤلؤ لا يخرج من الماء العذب؟ غاية علمكم أنّ الغوّاصين ما أخرجوه إلاّ من المالح، ولكن لم قلتم إنّ الصدف لا يخرج اللؤلؤ بأمر الله من الماء العذب إلى الماء المالح؟ وكيف يمكن الجزم به، والأمور الأرضية الظاهرة خفيت عن التجّار الذين قطعوا المفاوز وداروا البلاد فكيف لا يخفى عليهم ما في قعور البحور؟ عن الثاني أن نقول: إن صحّ قولهم أنّه لا يخرج إلاّ من الماء المالح فنقول فيه وجوه: أحدها أنّ الصدف لا يتولّد فيه اللؤلؤ إلاّ من ماء المطر وهو بحر السماء، ثانيها أنّه يتولّد في ملتقاهما ثمّ الصدف في البحر المالح عند انعقاد الدرّ فيه لحال الملوحة، كالمتوحّمة الني تشتهي يدخل الصدف في البحر المالح فنلا يمكنه الدخول في العذب (٥). ثمّ ذكر بعض الوجوه في أوائل الحمل فتثقل هناك فلا يمكنه الدخول في العذب (١٠). ثمّ ذكر بعض الوجوه المتقدّمة.

۲۲۳ ص ۲۲۳.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٢٣.

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٩٥.

 <sup>(</sup>۳) مجمع البیان، ج ۹ ص ۳۳۱.
 (۵) تفسیر فخر الرازي، ج ۲۹ ص ۱۰۱.

وقال الطبرسيّ كَلَنْهُ: قيل: يخرج منهما أي من ماء السماء وماء البحر، فإنّ القطر إذا جاء من السماء تفتّحت الأصداف فكان من ذلك القطر اللؤلؤ، عن ابن عبّاس ولذلك حمل البحرين على بحر السماء وبحر الأرض، وقيل: إنّ العذب والملح يلتقيان، فيكون العذب كاللقاح للملح، ولا يخرج اللؤلؤ إلاّ من الموضع الذي يلتقي فيه العذب والملح، وذلك معروف عند الملاّحين (انتهى)(١).

أقول: ﴿وَلَهُ الْجُوَادِ﴾ أي السفن جمع جارية ﴿اللَّشَكَاتُ﴾ أي المرفوعات الشرّع أو المصنوعات. وقرأ حمزة وأبو بكر بكسر الشين أي الرافعات الشرّع، أو اللاتي ينشئن الأمواج أو السّير ﴿كَالْأَغَلَيهِ جمع علم وهو الجبل الطويل ﴿فَإِلَيّ ءَالاّ وَرَبِّكُمَا تُكَذِّبانِ ﴾ من خلق مواد السفن والإرشاد إلى أخذها وكيفيّة تركيبها وإجرائها في البحر بأسباب لا يقدر على خلقها وجمعها غيره تعالى (٢).

﴿إِنَّ أَسَبَعَ مَآؤَكُرُ غَوْرًا﴾ أي غائراً في الأرض بحيث لا تناله الدلاء، مصدر وصف به ﴿بِمَآوِ مَعِينِ﴾ أي جارٍ، أو ظاهر سهل المأخذ<sup>(٣)</sup>. ﴿وَأَسْتَيْنَكُرُ مَّآةُ فُرَاتًا﴾ بخلق الأنهار والمنافع فيها<sup>(٤)</sup>.

١ - العلل والعيون؛ عن محمد بن عمرو بن عليّ البصريّ، عن محمد بن عبد الله بن أحمد الواعظ، عن عبد الله بن أحمد بن عامر الطائيّ، عن أبيه، عن أبي الحسن الرضا عن آبائه عليه قال: سأل رجل من أهل الشام أمير المؤمنين عليه عن المد والجزر ما هما؟ فقال: ملك موكل بالبحار يقال له (رومان) فإذا وضع قدميه في البحر فاض، وإذا أخرجهما غاض. (٥).

٢ - العلل: عن محمد بن عليّ ماجيلويه، عن عمّه محمد بن أبي القاسم، عن أحمد ابن أبي عبد الله البرقيّ، عن أبيه، عن خلف بن حمّاد، عن أبي الحسن العبديّ، عن سليمان بن مهران، عن عباية بن ربعيّ، عن ابن عبّاس، أنه سئل عن المدّ والجزر فقال: إنّ الله بَرَيْكُ وكّل ملكاً بقاموس البحر، فإذا وضح رجليه فيه فاض وإذا أخرجهما غاض (١).

بيان: قال الجزريّ: قاموس البحر وسطه ومعظمه، ومنه حديث ابن عبّاس وسئل عن المدّ والجزر - وذكر الخبر - ثمّ قال: أي زاد ونقص وهو فاعول من القمس (انتهى) وأقول: اختلف الحكماء في سبب المدّ والجزر على أقوال شتّى، وليس شيء منها ممّا يسمن أو يغني من جوع أو يروِّي من عطش، وما ذكر في الخبر أظهرها وأصحّها عقلاً أيضاً، وقد سمعت من بعض الثقات أنّه قال: إنّي رأيت شيئاً عظيماً يمتدّ من الجوّ إلى البحر فيمتدّ ماؤه ثمّ إذا

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٩ ص ٣٣٦. (۲) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٠٣. (٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) - (٦) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٢٦ باب ٣٤٢ ح ٢-٢.

ذهب ذلك شرع في الجزر . وأمّا ما ذكره الحكماء في ذلك ففي رسائل إخوان الصفا : أمّا علَّة هيجان البحار وارتفاع مياهها ومدودها على سواحلها وشذة تلاطم أمواجها وهبوب الرياح في وقت هيجانها إلى الجهات في أوقات مختلفة من الشتاء والصيف والربيع والخريف وأوائل الشهور وأواخرها وساعات الليل والنهار فهي من أجل أنَّ مياهها إذا حميت من قرارها وسكنت ولطفت وتخلخلت وطلبت مكاناً أوسع ممّا كان فيه، فتدافعت بعض أجزائها بعضاً إلى الجهات الخمس فوقاً وشرقاً وغرباً وجنوباً وشمالاً للاتساع فيكون في الوقت الواحد على سواحلها أمواج مختلفة في جهات مختلفة، وأمّا علَّة هيجانها في وقّت دون وقت فهو بحسب تشكّل الفلُّك والكواكب ومطارح شعاعاتها على سطوح تلك البحار في الآفاق والأوتاد الأربعة واتصالات القمر بها عند حلوله في منازله الثمانية والعشرين كما هو المذكور في كتب أحكام النجوم، وأمّا علَّة مدود بعض البحار في وقت طلوعات القمر ومغيبه دون غيرها من البحار فهو من أجل أنَّ تلك البحار في قرارها صخور صلبة وأحجار صلدة، فإذا أشرق القمر على سطح ذلك البحر وصلت مطارح شعاعاته إلى تلك الصخور والأحجار الَّتِي فِي قرارها، ثمَّ انعكست من هناك راجعة، فسخنت تلك المياه وحمت ولطفت وطلبت مكاناً أوسع وارتفعت إلى فوق ودفع بعضها بعضاً إلى فوق، وتموّجت إلى سواحلها، وفاضت على سطوحها ، ورجعت مياه تلك الأنهار الَّتي كانت تنصبُّ إليها إلى خلف راجعة ، فلا يزال ذلك دأبها ما دام القمر مرتفعاً إلى وتدسماته، فإذا انتهى إلى هناك وأخذ ينحطّ سكن عند ذلك غليان تلك المياه وبردت وانضمت تلك الأجزاء وغلظت فرجعت إلى قرارها وجرت الأنهار على عادتها، فلا يزال ذلك دأبها إلى أن يبلغ القمر إلى الأفق الغربيّ من تلك البحار ثمّ يبتديء المدّ على عادته وهو في الأفق الشرقيّ، فلا يزال ذلك دأبه حتّى يبلغ القمر إلى وتد الأرض، فينتهي المدّ من الرأس، ثمّ إذا زال القمر من وتد الأرض أخذ المدّ راجعاً إلى أن يبلغ القمر إلى أفقه الشرقيّ من الرأس. فإن قيل: لم لا يكون المدّ والجزر عند طلوعات الشمس وإشرافاتها على سطح هذه البحار؟ فقد بيّنًا علل ذلك في رسالة العلل والمعلولات (انتهي)<sup>(١)</sup>.

وقال المسعوديّ في مروج الذهب: المدّ هو مضيّ الماء بسجيّته وسنن جريه والجزر هو رجوع الماء على ضدّ سنن مضيّه وانعكاس ما يمضي عليه في نهجه وهما يكونان في البحر الحبشيّ الّذي هو الصينيّ والهنديّ وبحر البصرة وفارس، وذلك أنّ البحار على ثلاثة أصناف: منها ما يأتي فيه الجزر والمدّ ويظهر ظهوراً بيّناً، ومنها ما لا يتبيّن فيه الجزر والمدّ ويكون خفياً مستتراً، ومنها ما لا يجزر ولا يمدّ، وقد تنازع الناس في علّتهما، فمنهم من ويكون خفياً مستتراً، ومنها ما لا يجزر ولا يمدّ، وقد تنازع الناس في علّتهما، فمنهم من ذهب إلى أنّ علّة ذلك القمر، لأنّه مجانس للماء وهو يسخّنه فيبسط، وشبّهوا ذلك بالنار إذا

<sup>(</sup>۱) رسائل إخوان الصفاء ج ۲ ص ۹٥.

سخّنت ما في القدر وأغلته، وأنّ الماء يكون فيها على قدر النصف أو الثلثين، فإذا غلى الماء انبسط في القدر وارتفع وتدافع حتّى يفور فتتضاعف كمّيته في الحسّ لأنّ من شرط الحرارة أن تبسط الأجسام، ومن شرط البرودة أن تضغطها وذلك أن قعور البحار تحمى فتتولَّد في أرضها عذوبة وتستحيل وتحمى كما يعرض ذلك في البلاليع والآبار، فإذا حمي ذلك الماَّء انبسط وإذا انبسط زاد، وإذا زاد دفع كلّ جزء منه صاحبه فطفر عن سطحه وبان عن قعره واحتاج إلى أكثر من وهدته، وأنَّ القمر إذا امتلأ أحمى الجوَّ حمياً شديداً فظهر زيادة الماء فسمّى ذلك المدّ الشهريّ. وقالت طائفة أخرى: لو كان الجزر والمدّ بمنزلة النار إذا أسخنت الماء الّذي في القدر وبسطته فيطلب أوسع منه فيفيض حتى إذا خلا قعره من الماء طلب الماء بعد خروجه منه عمق الأرض بطبعه فيرجع اضطراراً بمنزلة رجوع ما يغلي من الماء في المرجل والقمقم إذا فاض لكان بالشِّمس أشدِّ سخونة، ولو كانت الشمس علَّة مدَّه لكان بدؤه مع بدء طلوع الشمس والجزر عند غيبوبتها . وزعم هؤلاء أنَّ علَّة المدَّ والجزر الأبخرة التي تتولَّد في بطَّن الأرض، فإنَّها لا تزال تتولَّد وتكثف وتكثر فتدفع حينئذ ماء هذا البحر لكثافتها، فلا تزال على ذلك حتى تنقص موادّها من أسفل، فإذا انقطعت موادّها من أسفل تراجع الماء حينتذ إلى قعور البحر، وكان الجزر من أجل ذلك والمدّ ليلاً ونهاراً وشتاءً وصيفاً وفي غيبوبة القمر وطلوعه وفي غيبوبة الشمس وطلوعها. قالوا: وهذا يدرك بحسّ البصر لأنّه ليس يستكمل الجزر آخره حتى يبدو أول المدّ، ولا يفني آخر المدّ حتى يبدو أوّل الجزر، لأنَّه لا يفتر تولد تلك البخارات حتَّى إذا خرجت تولد مكانها غيرها وذلك أنَّ البحر إذا غارت مياهه ورجعت إلى قعره تولدت تلك الأبخرة لمكان ما يتصل منها من الأرض بمائه، فكلَّما عاد تولدت وكلَّما فاض تنفست.

وذهب آخرون من أهل الديانات: أنّ كلّ ما لا يعلم له في الطبيعة مجرى ولا يوجد له فيها قياس فله فعل إلهيّ يدلّ على توحيد الله ﷺ وحكمته وليس للمدّ والجزر علّة في الطبيعة البيّة ولا قياس. وقال آخرون: ما هيجان ماء البحر إلاّ كهيجان بعض الطبائع، فإنّك ترى صاحب الصفراء وصاحب الدم وغيرهما تهتاج طبيعته وتسكن ولذلك موادّ تمدّها حالاً بعد حال، فإذا قويت هاجت ثمّ تسكن قليلاً قليلاً حتّى تعود. وذهب طائفة إلى إبطال سائر ما وصفنا من القول وزعموا أنّ الهواء المطلّ على البحر يستحيل دائماً، فإذا استحال عظم ماء البحر وفار عند ذلك، فإذا فار فاض وإذا فاض فهو المدّ، فعند ذلك يستحيل ماؤه ويتفشى واستحال هواء فعاد إلى ما كان عليه وهو الجزر وهو دائم لا يفتر، متصل مترادف متعاقب، واستحيل هواء والهواء يستحيل ماءً، وقد يجوز أن يكون ذلك عند امتلاء القمر أكثر الماء يستحيل هواء والهواء يستحيل ماءً، وقد يجوز أن يكون ذلك عند امتلاء القمر أكثر المدّ لا القمر إذا امتلاً استحال ماء أكثر ممّا كان يستحيل قبل ذلك وإنّما القمر علّة لكثرة المدّ لا للمدّ نفسه، لأنّه قد يكون والقمر في محاقه والمدّ والجزر في بحر فارس يكون على مطالع للمدّ نفسه، لأنّه قد يكون والقمر في محاقه والمدّ والجزر في بحر فارس يكون على مطالع

الفجر في أغلب الأوقات. وقد ذهب أكثر من أرباب السفن ممّن يقطع هذا البحر ويختلف إلى جزائره أنّ المدّ والجزر لا يكون في معظم هذا البحر إلاّ مرّتين في السنة، مرّة يمدّ في شهور الصيف شرقاً بالشمال ستّة أشهر، فإذا كان ذلك طما الماء في مشارق البحر والصين وما والى ذلك الصقع، ومرّة يمدّ في شهور الشتاء غرباً بالجنوب ستّة أشهر، وإذا كان ذلك طما الماء في مغارب البحر والجزر بالصين، وقد يتحرّك البحر بتحريك الرياح فإنَّ الشمس إذا كانت في الجهة الشمالية تحرَّك الهواء إلى الجهة الجنوبية، فلذلك تكون البحار في جهة الجنوب في الصيف لهبوب الشمال طامية عالية، وتقلّ المياه في جهة الشمال فسال معه وكذلك إذا كانت الشمس في الجنوب وسار الهواء من الجنوب إلى جهة الشمال فسال معه ماء البحر من الجهة الجنوبية إلى الجهة الشمال والجنوب يسمّى جزراً ومدّاً، وذلك أنّ مدّ البحوب جزر الشمال ومدّ الشمال جزر الجنوب، فإن وافق القمر بعض الكواكب السيّارة في أحد الميلين تزايد الفعلان وقوي الحرّ واشتدّ لذلك انقلاب ماء البحر إلى الجهة المخالفة أحد الميلين تزايد الفعلان وقوي الحرّ واشتدّ لذلك انقلاب ماء البحر إلى الجهة المخالفة المجهة التي فيها الشمس، وهذا رأى الكنديّ وأحمد بن الخصيب السرخسيّ في ما حكي عنهما أنّ البحر يتحرّك الرياح (انتهى)(۱).

وجملة القول فيه أنّ نهر البصرة والأنهار المقاربة له يمدّ في كلّ يوم وليلة مرّتين ويدور ذلك في اليوم والليلة ولا يخصّ وقتاً كطلوع الشمس وغروبها وارتفاعها وانخفاضها، ويسمّى ذلك بالمدّ اليوميّ، ويكون المدّ عند زيادة نور القمر أشدَّ ويسمّى ذلك بالمدّ الشهريّ وهذا المدّ يمكن استناده إلى القمر لكونه تابعاً له في الغالب، بمعنى أنّه يحصل في أيّام زيادة را القمر، لكن الظاهر أنّه لو كانت العلّة زيادة نوره لكان هدا المدّ مقارناً لها أو بعدها بزمان يتم فيه فعل القمر وتأثيره في البحر والظاهر أنّه ليس تابعاً له بهذا المعنى، وعلى تقدير صحّة استناده إليه فلا ريب في بطلان ما جعله القاتل الأوّل مناطاً له من سخونة البحر بنور القمر لانّه متجانس للماء وكذا سخونة الجوّبه، بل ربما يدَّعى أنّ نور القمر يبرّد الجوّ والأجسام كما هو المجرّب، نعم ربما يجوّز العقل تأثير القمر في المدّ لنوع من المناسبة والارتباط بين نوره والناخر على الوجه المذكور، وأمّا المدّ اليوميّ فبطلان استناده إلى القمر واضح واستناده والناخر على الوجه المذكور، وأمّا المدّ اليوميّ فبطلان استناده إلى القمر واضح واستناده إلى الكواكب على انفرادها أو بمشاركة القمر بعيد غاية البعد، وكون الكواكب عللاً له من حيث الحرارة ظاهر الفساد. وما ذكره الطائفة الثانية من أنّه للأبخرة الحادثة في باطن الأرض فيرد عليه أنّ الأبخرة الكثيرة الكثيفة الّتي تفور البحر مع عظمته لخروجها لو اجتمعت في باطن الأرض ثمّ خرجت دفعة كما هو الظاهر من كلامه لزم انشقاق الأرض واحتبست في باطن الأرض ثمّ خرجت دفعة كما هو الظاهر من كلامه لزم انشقاق الأرض

<sup>(</sup>۱) مروج الذهب، ج ۱ ص ۱۲۰.

منها انشقاقاً فاحشاً ثمّ التنامها في كلّ يوم وليلة ، لعلّه ممّا لا يرتاب أحد في أنّه خلاف الواقع ولا يظهر للعقل سبب لالتنام الأرض بعد الانشقاق، وكون كلّ التنام مستنداً إلى انشقاق حادث في موضع آخر من الأرض قريب من موضع الأوّل في غاية البعد، ولو خرجت تدريجاً لاستلزمت غلياناً وفوراناً في البحر دائماً لا هذا النوع من الحركة والامتلاء وهو واضح . وما ذكره الطائفة الثالثة من أنّه كهيجان الطبائع فيرد عليه أنّه لو كان المراد أنّه والطبائع تهيج بلا سبب فباطل، ولو قيل بأنّ ذلك مقتضى الطبيعة فذلك ممّا لم يقل به أحد، ولو أريد أنّه بسبب ولو لم يكن معلوماً لنا ، فذلك ممّا لا ثمرة له إذ الكلام في خصوص السبب وما ذكره الطائفة الرابعة من أنّه للانقلاب فلا يظهر له وجه ولا ينطبق على تلك الخصوصيّات. فالأوجه أن يقال: إنّها بقدرة الله وتدبيره وحكمته إمّا بتوسّط الملك إن صحّ الخبر، أو بما رأى المصلحة فيه من العلل والأسباب، فإنّه تعالى المسبّب لها والمقدّر لأوقاتها، ولم نكلّف بالخوض في علمها وإن أمكنت مدخلية بعض تلك الوجوه الّتي تقدّم ذكرها، والعالم بها هو المدبّر لها، علمها وإن أمكنت مدخلية بعض تلك الوجوه الّتي تقدّم ذكرها، والعالم بها هو المدبّر لها، ويكفينا ما ظهر لنا من منافعها وفوائدها.

٣-الخصال: عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن هلال، عن عيسى بن عبدالله الهاشميّ، عن أبيه عن آبائه قال: قال رسول الله على : أربعة أنهار من الجنّة: الفرات والنيل وسيحان وجيحان، فالفرات الماء في الدنيا والآخرة والنيل العسل، وسيحان الخمر، وجيحان اللبن (١).

بيان، الفرات أفضل الأنهار بحسب الأخبار، وقد أوردتها في كتاب المزار والنيل بمصر معروف، وسيحان وجيحان قال في النهاية: هما نهران بالعواصم عند المصيصة والطرسوس. وفي القاموس: سيحان نهر بالشام وآخر بالبصرة، وسيحون نهر بما وراء النهر ونهر بالهند، وقال: جيحون نهر خوارزم وجيحان نهر الشام والروم معرّب «جهان» (انتهى). وذكر المولى عبد العليّ البرجنديّ في بعض رسائله: إنّ نهر الفرات يخرج من جبال «أرزن الروم» ثمّ يسيل نحو المشرق إلى «ملطية» ثمّ إلى «سميساط» حتّى ينتهي إلى الكوفة ثمّ يمرّ حتّى ينصبّ في البطائح. وقال: النيل أفضل الأنهار لبعد منبعه ومروره على الأحجار والحصيات، وليس فيه وحل ولا يخضر الحجر فيه كغيره، ويمرّ من الجنوب إلى الشمال وهو سريع الجري، وزيادته في أيّام نقص سائر المياه، ومنبعه مواضع غير معمورة في جنوب خطّ الاستواء، ولذا لم يعلم منبعه على التحقيق. ونقل عن بعض حكماء اليونان: أنّ ماءه يجتمع من عشرة أنهار، بين كلّ نهرين منها اثنان وعشرون فرسخاً، فتنصبّ تلك الأنهار في بحيرة ثمّ منها يخرج نهر مصر متوجّهاً إلى الشمال حتّى ينتهي إلى مصر، فإذا جازها وبلغ بحيرة ثمّ منها يخرج نهر مصر متوجّهاً إلى الشمال حتّى ينتهي إلى مصر، فإذا جازها وبلغ بحيرة ثمّ منها يخرج نهر مصر متوجّهاً إلى الشمال حتّى ينتهي الى مصر، فإذا جازها وبلغ بحيرة ثمّ منها يخرج نهر مصر متوجّهاً إلى الشمال حتّى ينتهي الى مصر، فإذا جازها وبلغ بحيرة ثمّ منها ينسم قسمين ينصبّان في البحر. وقال: سيحان منبعه من موضع طوله ثمان

<sup>(</sup>١) الخصال، ص ٢٥٠ باب الأربعة ح ١١٦.

وخمسون درجة وعرضه أربع وأربعون درجة، ويمرّ في بلاد الروم من الشمال إلى الجنوب إلى بلاد أرمن، ثمّ إلى قرب المصيصة، ثمّ يجتمع مع جيحان وينصبّان في بحر الروم فيما بين أياس وطرسوس، ونهر جيحان منبعه من موضع طوله ثمان وخمسون درجة، وعرضه ستّ وأربعون درجة وهو قريب من نهر الفرات في العظمة ويمرّ من الشمال إلى الجنوب بين جبال في حدود الروم إلى أن يمرّ إلى شمال مصيصة وينصبّ في البحر (انتهى).

ثمّ اعلم أنّ هذه الرواية مرويّة في طرق المخالفين أيضاً، إلاّ أنّه ليس فيها "فالفرات" إلى آخر الخبر، واختلفوا في تأويله: قال الطبيّ في شرح المشكاة في شرح هذا الخبر: سيحان وجيحان غير سيحون وجيحون، وهما نهران عظيمان جدّاً وخصّ الأربعة لعذوبة ماثها وكثرة منافعها كأنّها من أنهار الجنّة، أو يراد أنّها أربعة أنهار هي أصول أنهار الجنّة سمّاها بأسامي الأنهار العظام من أعذب أنهار الدنيا وأفيدها على التشبيه، فإنّ ما في الدنيا من المنافع فنموذات لما في الآخرة، وكذا مضارّها. وقال القاضي: معنى كونها من أنهار الجنّة: أنّ الإيمان يعمّ بلادها وأنّ شاربيها صائرة إليها، والأصحّ أنّه على ظاهرها وأنّ لها مادة من الجنّة. وفي معالم التنزيل: أنزلها الله تعالى من الجنّة واستودعها الجبال لقوله تعالى: الجنّة. وفي معالم التنزيل: أنزلها الله تعالى من الجنّة واستودعها الجبال لقوله تعالى: فألسَكنّهُ في الوجه الأوّل أنهار الدنيا، ووجه الشبه العذوبة والهضم والبركة. وفي الثاني: أنهار الجنّة، ووجهه الشهرة والفائدة والعذوبة. وفي الثالث وجهه المجاورة والانتفاع (انتهى).

 الكوفة ماء الفرات إلا لأمر ما، وقال: يصبّ فيه ميزابان من الجنّة (١).

أقول: قوله عَلَيْمَ : «لأمر ما» أي لرسوخ ولاية أهل البيت عَلَيْمَ في قلوب أهلها. وعن أمير المؤمنين – صلوات الله عليه – قال: أما إنّ أهل الكوفة لو حنكوا أولادهم بماء الفرات لكانوا لنا شيعة (٢). وأمّا الأنهار الثلاثة الأخرى فلم أرلها في غير هذا الخبر فضلاً، بل روى الكلينيّ عن أمير المؤمنين عَلِيمَهِ أنّه قال: ماء نيل مصر يميت القلب (٣).

٤ - الدر المعثور؛ عن ابن عباس عن النبي على قال: أنزل الله من الجنة إلى الأرض خمسة أنهار: سيحون وهو نهر الهند، وجيحون وهو نهر بلخ، ودجلة والفرات وهما نهرا العراق، والنيل وهو نهر مصر أنزلها الله من عين واحدة من عيون الجنة من أسفل درجة من درجاتها على جناحي جبرائيل فاستودعها الجبال وأجراها في الأرض وجعلها منافع للناس في أصناف معائشهم، فذلك قوله: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاةِ مَلَةً بِقَدَرٍ فَأَسْكَنَهُ فِي الأَرْضِ العَرْضِ لَا كَان عند خروج يأجوج ومأجوج أرسل الله جبرئيل فرفع من الأرض القرآن والعلم كله والحجر من ركن البيت ومقام إبراهيم وتابوت موسى بما فيه وهذه الأنهار الخمسة فيرفع كل ذلك إلى السماء، فذلك قوله تعالى: ﴿وَإِنَّا عَلَى ذَهَاهٍ بِهِد لَتَدَدِرُونَ ﴾ فإذا رفعت هذه الأشياء من الأرض فقد أهلها خير الدنيا والآخرة (٤).

مرح النهج لابن ميثم: قال لمّا فرغ أمير المؤمنين عليه من حرب الجمل خطب الناس فحمد الله وأثنى عليه وصلّى على النبي على واستغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات، ثمّ قال: يا أهل البصرة -! يا أهل المؤتفكة ائتفكت بأهلها ثلاثاً وعلى الله تمام الرابعة! - وساق الخطبة كما مرّ في كتاب الفتن وسيأتي إلى قوله عليه سخّر لكم الماء يغدو عليكم ويروح صلاحاً لمعاشكم والبحر سبباً لكثرة أموالكم (٥).

بيان: قوله عَلَيْمَهِمْ: «الماء يغدو عليكم ويروح» إشارة إلى المدّ والجزر. وقوله: «صلاحاً لمعاشكم» إلى فائدتهما، إذ لو كان الماء دائماً على حدّ النقصان ولم يصل إلى حدّ المدّ لما سقى زروعهم ونخيلهم، ولو كان دائماً على حدّ الزيادة لغرقت أراضيهم بأنهارهم، وفي نقص الأنهار بعد زيادتها فائدة أُخرى، هي غسل الأقذار وإزالة الخبائث عن شطوطها، وربما كان فيهما فوائد أُخرى كتأثيرهما في حركة السفن ونحو ذلك.

٦ - إعلام الورى: بإسناده عن الكليني، عن عدّة من أصحابه، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن عبد الله بن القاسم. عن حيّان السراج، عن داود بن سليمان الكسائي، عن أبي الطفيل قال: سأل في أوّل خلافة عمر يهوديٌّ من أولاد هارون أمير المؤمنين عَلِيكَالِاً

<sup>(</sup>۱) - (۲) الكافي، ج ٦ ص ١١٠٥ باب ٣١٣ ح ١ -٥٠ (٣) الكافي، ج ٦ ص ١١٠٦ باب ٣١٥ ح ٣.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور، ج ٥ ص ٨. (٥) شرح النهج لابن ميثم، ج ١ ص ٢٨٩.

عن أوّل قطرة قطرت على وجه الأرض، وأوّل عين فاضت على وجه الأرض، وأوّل شجر اهتزّ على وجه الأرض. فقال على اهارونيّ أمّا أنتم فتقولون: أوّل قطرة قطرت على وجه الأرض حيث قتل أحد ابني آدم صاحبه وليس كذلك ولكنّه حيث طمئت حوّاء وذلك قبل أن تلد ابنيها، وأمّا أنتم فتقولون أوّل عين فاضت على وجه الأرض العين الّتي ببيت المقدس، وليس هو كذلك ولكنّها عين الحياة الّتي وقف عليها موسى وفتاه ومعهما النون المالح فسقط فيها فحيي، وهذا الماء لا يصيب ميّتاً إلاّ حيى. وأمّا أنتم فتقولون: أوّل شجر اهتزّ على وجه الأرض الشجرة الّتي كانت منها سفينة نوح، وليس كذلك ولكنّها النخلة الّتي هبطت من الجنّة وهي العجوة، ومنها تفرّع كلّ ما ترى من أنواع النخل، فقال: صدقت والله الّذي لا إله إلاّ هي، إنّى لأجد هذا في كتب أبي هارون عليّه كتابة يده وإملاء عمّى موسى عليه (١).

٧ - إكمال الدين، عن أبيه ومحمد بن الحسن، عن سعد بن عبد الله، ومحمد بن يحيى العظار وأحمد بن إدريس جميعاً عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي ويعقوب بن يزيد وإبراهيم ابن هاشم جميعاً عن الحسن بن علي بن فضال، عن أيمن بن محرز، عن محمد بن سماعة، عن إبراهيم بن أبي يحيى المدني، عن أبي عبد الله علي مثله، إلا أنه قال: قال اليهودي: أخبرني عن أوّل شجرة نبتت على وجه الأرض، وعن أوّل عين نبعت على وجه الأرض وعن أوّل حجر وضع على وجه الأرض، فقال أمير المؤمنين عليه الذا أوّل شجرة نبتت على وجه الأرض فإنّ اليهود يزعمون أنها الزيتونة وكذبوا، وإنّما هي النخلة من العجوة هبط بها آدم عليه معه من الجنّة فغرسها وأصل النخلة كلّه منها. وأمّا أوّل عين نبعت على وجه الأرض فإنّ اليهود يزعمون أنها العين التي ببيت المقدس وتحت الحجر وكذبوا، هي عين الحياة أوجدها الخضر علي مقدّمة ذي القرنين فطلب عين الحياة فوجدها الخضر عليها أحد إلاّ حيي، وكان الخضر على مقدّمة ذي القرنين فطلب عين الحياة فوجدها الخضر على مقدّمة ذي القرنين فطلب عين الحياة فوجدها الخضر على مقدّمة ذي القرنين فطلب عين الحياة أوجدها الخضر على مقدّمة ذي القرنين فطلب عين الحياة فوجدها الخور النهود يزعمون أنّه الحجر الذي ببيت المقدس وكذبوا، إنّما هو الحجر وضع على الأرض فإنّ اليهود يزعمون أنّه الحجر الذي ببيت المقدس وكذبوا، إنّما هو الحجر وضع على ما النباء فاسودٌ من خطايا بني آدم (الذاح).

أقول: الخبران طويلان أوردتهما بأسانيدهما في باب نص أمير المؤمنين على على الاثنى عشر على في المجلّد التاسع.

كتاب الأقاليم والبلدان والأنهار؛ للفرات فضائل كثيرة:

٨ - روي أنّ أربعة من أنهار الجنّة: سيحون وجيحون والنيل والفرات.

٩ - وعن عليّ ﷺ قال: يا أهل الكوفة نهركم هذا ينصبّ إليه ميزابان من الجنّة.

١٠ - وروي عن جعفر الصادق ﷺ أنّه شرب من ماء الفرات ثمّ استزاد وحمد الله

<sup>(</sup>۱) إعلام الورى، ص ٣٩٢.

تعالى، قال: ما أعظم بركته لو علم الناس ما فيه من البركة لضربوا على حافتيه القباب ما انغمس فيه ذو عاهة إلا برىء.

وعن السدّي أنّ الفرات مدّ في زمن عمر فألقى رمّانة عظيمة منها كرمّان الحبّ فأمر المسلمين أن يقسموها بينهم، فكانوا يزعمون أنّها من الجنّة.

 ١١ - وقال: قال رسول الله ﷺ: النيل يخرج من الجنّة ولو التمستم فيه حين يخرج لوجدتم من ورقها.

وقال في وصف بعض البحار نقلاً عن صاحب كتاب عجائب الأخبار: هذا البحر فيه طائر مكرم لأبويه، فإنّهما إذا كبرا وعجزا عن القيام بأمر أنفسهما، يجتمع عليهما فرخان من فراخهما فيحملانهما على ظهورهما إلى مكان حصين، ويبنيان لهما عشّاً ويتعاهدانهما الزاد والماء إلى أن يموتا، فإن مات الفرخان قبلهما يأتي إليهما فرخان آخران من فراخهما ويفعلان بهما كما فعل الفرخان الأوّلان، وهلمَّ جرّاً وهذا دأبهما.

17 - قرب الإسماد؛ عن السندي بن محمد، عن أبي البختري، عن جعفر، عن أبيه قال: ﴿ يَمْرُجُ مِنْهُمَا اللَّوْلُودُ وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾ قال: من ماء السماء ومن ماء البحر، فإذا أمطرت ففتحت الأصداف أفواهها في البحر، فيقع فيها من ماء المطر فتخلق اللؤلؤة الصغيرة من القطرة الصغيرة، واللؤلؤة الكبيرة من القطرة الكبيرة (١).

17 - كامل الزيارة: عن أبيه، عن الحسن بن متيّل، عن عمران بن موسى عن الجامورانيّ، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: نهران مؤمنان، ونهران كافران، نهران كافران نهر بلخ ودجلة، والمؤمنان نيل مصر والفرات، فحنكوا أولادكم بماء الفرات (٢).

بيان: قال الجزريّ في النهاية: فيه «نهران مؤمنان ونهران كافران أمّا المؤمنان فالنيل والفرات وأمّا الكافران فدجلة ونهر بلخ جعلهما مؤمنين على التشبيه لأنّهما يفيضان على الأرض فيسقيان الحرث بلا مؤنة، وجعل الآخرين كافرين لأنّهما لا يسقيان ولا ينتفع بهما إلاّ بمؤنة وكلفة، فهذان في الخير والنفع كالمؤمنين، وهذان في قلّة النفع كالكافرين (انتهى). وأقول: ربما يومىء التفريع بقوله: «فحنكوا» إلى أنّ المراد أنّ للأولين مدخلاً في الإيمان وللآخرين في الكفر وهو في الفرات ظاهر كما عرفت، وأمّا في النيل فلعلّ شقاوة أهله لسوء تربة مصر كما ورد في الأخبار فلو جرى في غيره لم يكن كذلك، ونهر بلغ هو نهر جيحون. وقال البرجندي: ويخرج عموده من حدود ابدخشان» من موضع طوله أربع وتسعون درجة وعرضه سبع وثلاثون درجة ثمّ يجتمع معه أنهار كثيرة ويذهب إلى جهة

<sup>(</sup>۱) قرب الإسناد، ص ۱۳۷ ح ٤٨٥.

المغرب والشمال إلى حدود بلخ ثمّ يجاوزه إلى "ترمذ" ثمّ يذهب إلى المغرب والجنوب إلى ولاية المغرب والجنوب إلى ولاية ازمّ وطوله تسع وثمانون درجة وعرضه سبع وثلاثون، ثمّ يمرّ إلى المغرب والشمال إلى موضع طوله ثمان وثمانون درجة وعرضه تسع وثلاثون، ثم يمرّ إلى أن ينصبّ في بحيرة خوارزم. ونهر دجلة مشهور ويخرج من بلاد الروم من شمال "ميّارقين" أن من تحت حصار ذي القرنين، ويذهب من جهة الشمال والمغرب إلى جهة الجنوب والمشرق ويمرّ بمدينة الموصل وسرّ من رأى وبغداد ثمّ واسط ثمّ ينصبّ في بحر فارس.

18 - العياشي: عن إبراهيم بن أبي العلا، عن غير واحد، عن أحدهما ﷺ قال: لمّا قال الله: ﴿ وَقِيلَ يَكَأْرَضُ اللَّهِ مَا أَهِ لَكَ سَمَاهُ أَقْلِمِ ﴾ قالت الأرض: إنّما أُمرت أن أبلع ما ثي أنا فقط، ولم أُؤمر أن أبلع ماء السماء، قال: فبلعت الأرض ماءها وبقي ماء السماء فصير بحراً حول الدنيا (٢).

١٥- الكافي: عن محمد بن إسماعيل، عن الفضل بن شاذان وعليّ بن إبراهيم عن أبيه، جميعاً عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختري، عن أبي عبد الله عليّ قال: إنّ جبرئيل عليّ كرى برجله خمسة أنهار ولسان الماء يتبعه: الفرات ودجلة ونيل مصر ومهران ونهر بلخ، فما سقت أو سقي منها فللإمام. والبحر المطيف بالدنيا (٣).

بيان؛ قال البرجندي: نهر مهران هو نهر السند يمرّ أوّلاً في ناحية «مُلنان» ثمّ يميل إلى المجنوب ويمرّ بالمنصورة ثمّ يمرّ حتى ينصبّ في بحر «دَيبُل» من جانب المشرق، وهو نهر عظيم وماؤه في غاية العذوبة وشبيه بنيل مصر ويكون فيه التمساح كالنيل، وقيل: إذا وصل إلى موضع طوله مأة وسبع درجات وعرضه ثلاث وعشرون درجة ينقسم إلى شعبتين، تنصبّ إحداهما في بحر الهند والأخرى تمرّ وتنصبّ فيه بعد مسافة أيضاً. «فما سقت» أي بأنفسها «أو سقى منها» أي سقى الناس منها. وهذا الخبر رواه في الفقيه بسند صحيح عن أبي البختريّ وزاد في آخره «وهو أفسبكون» ولعلّه من الصدوق فصار سبباً للإشكال، لأنّ المسبكون» معرّب «آبسكون» وهو بحر الخزر، ويقال له: بحر جرجان وبحر طبرستان وبحر البحر غير محيط بالدنيا بل محاط بالأرض من جميع الجوانب ولا يقصل بالمحيط، ولعلّه البحر غير محيط بالدنيا بل محاط بالأرض من جميع الجوانب ولا يقصل بالمحيط، ولعلّه المعيف – بضمّ الميم وسكون الطاء وفتح الياء – اسم مفعول أو اسم مكان من الطواف ولا يخفى ضعفه فإنّ اسم المفعول منه مطاف بالضمّ أو مطوف، واسم المكان كالأوّل أو مطاف بالفتح، وربما يقرأ «مطيّف» بتشديد الياء المفتوحة، وهو أيضاً غير مستقيم لأنه بالمعنى بالفتح، وربما يقرأ «مطيّف» بتشديد الياء المفتوحة، وهو أيضاً غير مستقيم لأنه بالمعنى بالفتح، وربما يقرأ «مطيّف» بتشديد الياء المفتوحة، وهو أيضاً غير مستقيم لأنه بالمعنى

<sup>(</sup>۱) الظاهر: ميّا فارقين، ببلاد الروم. (۲) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۵۸ ح ۳۳ من سورة هود.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٤ باب أن الأرض كلها للإمام ح ٨.

المشهور واويّ فالمفعول من باب التفعيل مطوّف، وأيضاً كان ينبغي أن يقال: المطيف به الدنيا، نعم قال في القاموس: طيّف تطييفاً وطوّف: أكثر الطواف (انتهى) لكن حمله على هذا أيضاً يحتاج إلى تكلّف شديد، وما في الكافي أظهر وأصوب والمعنى: أنّ البحر المحيط بالدنيا أيضاً للإمام.

بيان في القاموس: بيسان قرية بالشام، وقرية بمرو، وموضع باليمامة، ولعل الأوّل هنا أظهر، ونجران موضع باليمن. وفي النهاية: فيه «لا عدوى ولا هامة» الهامة الرأس، واسم طائر، وهو المراد في الحديث وذلك أنّهم كانوا يتشأمون بها وهي من طير الليل، وقيل: هي البومة، وقيل: إنَّ العرب كانت تزعم أنّ روح القتيل الّذي لا يدرك بثأره تصير هامة فتقول: اسقوني! اسقوني! فإذا أدرك بثأره طارت. وقيل: كانوا يزعمون أنّ عظام الميّت وقيل روحه تصير هامة فتطير ويسمّونه «الصدى» فنفاه الإسلام ونهاهم عنه. وفي القاموس: الصدى الجسد من الآدميّ بعد موته، وطائر يخرج من رأس المقتول إذا بلي بزعم الجاهليّة.

١٧ - كتاب الفارات: لإبراهيم بن محمد الثقفي: رفعه عن الأصبغ بن نباتة قال: سئل أمير المؤمنين عليته عن أوّل شيء ضجّ على الأرض، قال: واد باليمن هو أوّل واد فار منه الماء(٢).

١٨ - كتاب النوادر: لعليّ بن أسباط: عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه، عن جدّه قال:
 قال ﷺ: لو عدل في الفرات لسقى ما على الأرض كله.

بيان: يحتمل أن يكون المراد بها الأراضي الَّتي على شطَّه وبالقرب منه.

١٩ - الدر المنثور؛ عن جابر بن عبد الله قال: سمعت رسول الله عليه يقول: ماء زمزم لما شرب له، من شربه لمرض شفاء الله، أو لجوع أشبعه الله، أو لحاجة قضاها الله.

قال الحكيم الترمذيّ: وحدّثني أبي قال: دخلت الطواف في ليلة ظلماء فأخذني من البول ما شغلني، فجعلت أعتصر حتّى آذاني وخفت إن خرجت من المسجد أن أطأ بعض تلك الأقذار وذلك أيّام الحاجّ، فذكرت هذا الحديث، فدخلت زمزم فتبلّعت منه فذهب عنّي إلى الصباح (٢).

<sup>(</sup>۱) نوادر الراوندي، ص ۱۰۵ ح ۷۸. (۲) کتاب الغارات، ص ۱۸۸.

<sup>(</sup>٣) الدر المنثور، ج ٣ ص ٣٣١.

٢٠ - ومثه: عن ابن عبّاس ﴿مَرْجَ ٱلْبَحْرَيْنِ ﴾ قال: أرسل البحرين ﴿يَنْبَهُمَا بَرْزَجٌ ﴾ قال: حاجز ﴿لّا يَبْغِيَانِ ﴾ قال: لا يختلطان، وروي أيضاً عنه قال: بحر السماء وبحر الأرض يلتقيان كلّ عام. ﴿يَغْرُجُ مِنْهُمَا ٱللَّوْلُو وَٱلْمَرْجَاتُ ﴾ قال: إذا مطرت السماء فتحت الأصداف في البحر أفواهها فما وقع فيها من قطر السماء فهو اللؤلؤ<sup>(١)</sup>.

٢١ - وعن ابن جبير قال: إذا نزل القطر من السماء تفتّحت له الأصداف فكان لؤلؤاً (٢).

 $^{(7)}$  . وعن عليّ بن أبي طالب قال: المرجان عظام اللؤلؤ. وعن ابن عبّاس مثله  $^{(7)}$ .

٢٣ – وفي رواية أخرى عنه: المرجان اللؤلؤ الصغار (٤).

78 - 630 ابن مسعود: المرجان الخرز الأحمر  $^{(a)}$ .

٢٥ - وعن عمير بن سعد قال: كنّا مع عليّ على شطّ الفرات فمرّت سفينة فقرأ هذه الآية:
 ﴿ وَلَهُ الْمُوَادِ اللّهُ عَنَاتُ فِي الْبَحْرِ كَالْأَطَانِمِ ﴾ (٦).

٢٦ - مجمع البيان: روى مقاتل عن عكرمة وعن ابن عبّاس عن النبي الله قال: إنّ الله تعالى أنزل من الجنة خمسة أنهار: سيحون وهو نهر الهند، وجيحون وهو نهر بلخ، ودجلة والفرات، وهما نهرا العراق، والنيل وهو نهر مصر، أنزلها الله تعالى من عين واحدة وأجراها في الأرض وجعل فيها منافع للناس في أصناف معائشهم وذلك قوله ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مِنَةً بِغَدَرٍ فَأَسْكُنَهُ فِي الْأَرْضِ وَلِنَا عَلَى ذَهَابٍ بِهِ لَقَلْدِرُونَ ﴾ (٧).

٧٧- الكافي؛ عن محمد بن يحيى، عن محمد بن أحمد، عن محمد بن عبدالله بن أحمد عن علي بن النعمان، عن صالح بن حمزة، عن أبان بن مصعب، عن يونس بن ظبيان أو المعلّى بن خنيس قال: قلت لأبي عبدالله علي الله علي الكم من هذه الأنهار؟ فتبسّم وقال: إنّ الله تعالى بعث جبرئيل وأمره أن يخرق بإبهامه ثمانية أنهار في الأرض منها: سيحان، وجيحان وهو نهر بلخ، والخشوع وهو نحر الشاش، ومهران وهو نهر الهند، ونيل مصر، ودجلة، والفرات، فما سقت أو استقت فهو لنا، وما كان لنا فهو لشيعتنا وليس لعدونا منه شيء إلا ما غصب عليه، وإنّ ولينا لفي أوسع ممّا بين ذه إلى ذه - يعني بين السماء والأرض - ثمّ تلا هذه الآية ﴿ قُلْ حِي لِلَّذِينَ ءَامَنُوا فِي ٱلْحَيَوةِ الدُّنيا ﴾ المغصوبين عليها ﴿ عَالِمَكَ ﴾ لهم ﴿ يَوْمَ الْتِهَكُمَةِ ﴾ بلا غصب (٨).

توضيح: لعلّ التبسّم لأجل (من) التبعيضيّة (يخرق) كينصر ويضرب أي يشتّى ويحفر، ومنهم من حمل الكلام على الاستعارة التمثيليّة لبيان أنّ حدوث الأنهار ونحوها مستند إلى قدرة الله تعالى ردّاً على الفلاسفة الّذين يسندونها إلى الطبائع، وفي أكثر النسخ هنا «جيحان»

<sup>(</sup>١) – (٦) الدر المنثور، ج ٦ ص ١٤٢ – ١٤٣. (٧) مجمع البيان، ج ٧ ص ١٨٢.

<sup>(</sup>A) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٤٣ باب أن الأرض كلها للإمام ح ٥.

بالألف وفي بعضها بالواو، وهو أصوب لما عرفت أنَّ نهر بلخ بالواو، وعلى الأوَّل إن كان التفسير من بعض الرواة فيمكن أن يكون اشتباهاً منه، ولو كان من الإمام عَلَيْمُ وصح الضبط كان الاشتباء من اللغويين. و «الشاش» بلد بما وراء النهر كما في القاموس ونهره على ما ذكره البرجنديّ بقدر ثلثي الجيحون، ومنبعه من بلاد الترك من موضع عرضه اثنتان وأربعون درجة وطوله إحدى وسبعون درجة ويمرّ إلى المغرب ماثلاً إلى الجنوب إلى خجند ثمّ إلى فاراب ثمّ ينصب في بحيرة خواررم، وتسميته بالخشوع غير مذكور فيما رأينا من كتب اللغة وغيرها «فما سقت؛ أي سقته من الأشجار والأراضي والزروع (أو استقت؛ أي منه، أي أخذت الأنهار منه وهو بحر المطيف بالدنيا أو بحر السماء، فالمقصود أنّ أصلها وفرعها لنا، أو ضمير «استقت» راجع إلى (ما) باعتبار تأنيث معناه، والتقدير: استقت منها، وضمير(منها) المقدّر للأنهار، فالمراد بما سقت ما جرت عليها من غير عمل، وبما استقت ما شرب منها بعمل كالدولاب وشبهه، ونسبة الاستسقاء إليها على المجاز، كذا خطر بالبال وهو أظهر. وقيل: ضمير «استقت» راجع إلى الأنهار على الإسناد المجازيّ لأنّ الاستقاء فعل لمن يخرج الماء منها بالحفر والدولاب. يقال: استقيت من البئر أي أخرجت الماء منها. وبالجملة يعتبر في الاستقاء ما لا يعتبر في السقي من الكسب والمبالغة في الاعتمال ﴿إِلَّا مَا غَصِبَ عَلَيْهُ عَلَى بناء المعلوم والضمير للعدق أي غصبنا عليه أو على بناء المجهول أي إلاّ شيء صار مغصوباً عليه، يقال غصبه على الشيء أي قهره، والاستثناء منقطع إن كان اللام للاستحقاق، وإن كان للانتفاع فالاستثناء متَّصل و ﴿ ذُهِ ۗ إشارة إلى المؤنِّث أصلها ذي قلبت الياء هاء ﴿ المغصوبين عليها؛ الحاصل أنَّ (خالصة) حال مقدّرة من قبيل قولهم: جاءني زيد صائداً صقره غداً. قال في مجمع البيان: قال ابن عبّاس يعني أنّ المؤمنين يشاركون المشركين في الطيّبات في الدنيا ثمُّ يخلصُ الله الطيّبات في الآخرة للّذين آمنوا، وليس للمشركين فيها شيء (انتهى). .

ثمّ اعلم أنّه عَلِيَمُ ذكر في الأوّل ثمانية وإنّما ذكر في التفصيل سبعة، فيحتمل أن يكون ترك واحداً منها لأنّه لم يكن في مقام تفصيل الجميع بل قال: منها سيحان – الخبر – وقيل: لمّا كان سيحان اسماً لنهرين: نهر بالشام، ونهر بالبصرة، أراد هنا كليهما، من قبيل استعمال المشترك في معنييه، وهو بعيد، ولعلّه سقط واحد منها من الرواة، وكأنّه كان «جيحان وجيحون» فظنّ بعض النسّاخ والرواة زيادة أحدهما فأسقطه وحينئذ يستقيم التفسير أيضاً.

فَائَدَة؛ قال النيسابوريّ في تفسير قوله تعالى ﴿وَالْفُلْكِ اَلَّتِي جَمِّرِى فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّسَ﴾(١): قد سلف أنّ الماء المحيط بأكثر جوانب القدر المعمور من الأرض فذلك هو البحر المحيط، وقد دخل في ذلك الماء من جانب الجنوب متصلاً بالمحيط الشرقيّ ومنقطعاً عن الغربيّ إلى وسط العمارة أربعة خليجات: الأوّل إذا ابتدأ من المغرب الخليج البربري

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ١٦٤.

لكونه في حدود يوبر من أرض الحيشة، طوله من الجنوب إلى الشمال مأة وستّون فرسخاً وعرضه خمسة وثلاثون فرسخاً، وعلى ضلعه الغربي بلاد كفّار الحبشة وبعض الزنج، وعلى الشرقي بلاد مسلمي الحيشة. والثاني الخليج الأحمر، طوله من الجنوب إلى الشمال أربعمائة وستّون فرسخاً وعرضه بقرب منتهاه ستّون فرسخاً، وبين طرفه وفسطاط مصر الّذي على شرق النيل مسيرة ثلاثة أيّام على البرّ، وعلى ضلعه الغربيّ بعض بلاد البربر وبعض بلاد الحبشة، وعلى ضلعه الشرقيّ سواحل عليها فرضة مدينة الرسول ﷺ لقوافل مصر والحبشة إلى الحجاز ثمّ سواحل اليمن ثمّ عدن على الزاوية الشرقيّة منه. الثالث: خليج فارس، طوله من الجنوب إلى الشمال أربعمائة وستون فرسخاً، وعرضه قريب من مائة وثمانين فرسخاً، وعلى سواحل ضلعه الغربيّ بلاد عمان، ولهذا ينسب البحر هناك إليها، وجملة ولاية العرب وأحياتهم من الحجاز واليمن والطائف وغيرها وبواديهم بين الضلع الغربيّ من هذا البحر والشرقيّ من الخليج الأحمر، فلهذا سمّيت العمارة الواقعة بينهما جزيرة العرب وفيها مكّة - زادها الله شرفاً - وعلى سواحل ضلعه الشرقيّ بلاد فارس، ثمّ هرموز ثمّ مكران، ثمّ سواحل السند. الرابع الخليج الأخضر مثلَّث الشكل آخذ من الجنوب إلى الشمال، ضلعه الشرقي بلاد فارس، ثم هرموز، ثم مكران متصل بالمحيط الشرقي وضلعه الغربيّ خمسمائة فرسخ تقريباً وعلى سواحل هذا الضلع ولايات الصين، ولهذا يسمّى بحر الصين، ومن زاويته الغربيّة إلى زاوية من بحر فارس يسمّى بحر الهند لكون بعض ولايتهم على سواحله. وأيضاً فقد دخل إلى العمارة من جانب الغرب خليج عظيم يمرّ من جانب الجنوب على كثير من بلاد المغرب ويحاذى أرض السودان وينتهي إلى بلاد مصر والشام، ومن جانب الشمال على بلاد الروس والجلالقة والصقالبة إلى بلاد الروم [والشام]، ويتشعّب منه شعبة من شمال أرض الصقالبة إلى أرض مسلمي «بلغار» يسمّى بحر «ورنك» طوله المعلوم مائة فرسخ وعرضه ثلاث وثلاثون وإذا جاوز تلك النواحي امتدّ نحو المشرق عمَّا وراء جيال غير مسلوكة وأرض غير مسكونة، وتتشعَّب منه أيضاً شعبة يسمَّى بحر طرابزون. فهذه هي البحار المتصلة بالمحيط، وأمّا غير المتّصلة فأعظمها بحر طبرستان وجيلان وباب الأبواب والخزر وأبسيكون، لكون هذه الولايات على سواحله مستطيل الشكل آخذ من المشرق إلى المغرب بأكثر من مأتين وخمسين فرسخاً، ومن الجنوب إلى الشمال بقرب من مأتين. ومن عجائب البحار الحيوانات المختلفة الأعظام والأنواع والأصناف، ومنها الجزائر الواقعة فيها، فقد يقال في بحر الهند من الجزائر العامرة ألف وثلاثمأة وسبعون منها جزيرة عظيمة في أقصى البحر مقابل أرض الهند في ناحية المشرق، وعند بلاد الصين تسمى جزيرة سرانديب دورها ثلاثة آلاف ميل فيها جبال عظيمة وأنهار كثيرة ومنها يخرج الياقوت الأحمر، وحول هذه الجزيرة تسع عشرة جزيرة عامرة فيها مدائن وقري

كثيرة، ومن جزائر هذا البحر جزيرة (كله) الّتي يجلب منها الرصاص القلعيّ وجزيرة «سريرة» الّتي يجلب منها الكافور، وغرائب البحر كثيرة ولهذا قيل: حدَّث عن البحر ولا حرج. وسئل بعض العقلاء: ما رأيت من عجائب البحر؟ قال: سلامتي منه.

تتمة: قالت الحكماء في سبب انفجار العيون من الأرض: إنَّ البخار إذا احتبس في داخل من الأرض لما فيها من ثقب وفرج يميل إلى جهة فيبرد بها فينقلب مياهاً مختلطة بأجزاء بخاريّة، فإذا كثر لوصول مدد متدافع إليه بحيث لا تسعه الأرض أوجب انشقاق الأرض وانفجرت منها العيون، أمّا الجارية على الولاء فهي إمّا لدفع تاليها سابقها، أو لانجذابه إليه لضرورة عدم الخلاء بأن يكون البخار الّذي انقلب ماءً وفاض إلى وجه الأرض ينجذب إلى مكانه ما يقوم مقامه لئلاً يكون خلاء فينقلب هو أيضاً ماءً ويفيض وهكذا استتبع كلُّ جزء منه جزءاً آخر. وأمّا العيون الراكدة فهي حادثة من أبخرة لم تبلغ من كثرة موادّها وقوّتها أن يحصل منها معاونة شديدة، أو يدفع اللاحق السابق. وأمّا مياه القني والآبار فهي متولّدة من أبخرة ناقصة القوّة عن أن تشقّ الأرض، فإذا أزيل ثقل الأرض عن وجهها صادفت منفذاً تندفع إليه بأدنى حركة، فإن لم يجعل هناك مسيل فهو البثر، وإن جعل فهو القناة، ونسبة القني إلى الآبار كنسبة العيون السيّالة إلى الراكدة، ويمكن أن تكون هذه المياه متولَّدة - كما قاله أبه البركات البغداديّ - من أجزاء مائيّة متولّدة من أجزاء متفرّقة في ثقب أعماق الأرض ومنافذها إذا اجتمعت، بل هذا أولى لكون مياه العيون والآبار والقَنوات تزيد بزيادة الثلج والأمطار. قال الشيخ في النجاة: وهذه الأبخرة إذا انبعثت عيوناً أمدّت البحار بصبّ الأنهار إليها، ثمّ ارتفع من البحار والبطائح والأنهار وبطون الجبال خاصّة أبخرة أخرى ثمّ قطرت ثَانِياً إليها فقامت بدل ما يتحلُّل منها على الدور دائماً.

## ٣٢ - باب الأرض وكيفيتها وما أعد الله للناس فيها وجوامع أحوال العناصر وما تحت الأرضين

الآيات: البقرة: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَفَكُمْ وَالَّذِينَ مِن فَبْلِكُمْ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ۗ الَّذِى جَمَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فِرَشَا وَالسَّمَآة بِنَاءُ وَأَنزَلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآةُ فَأَخْرَجَ بِهِ. مِنَ الثَّمَرَتِ رِزْقًا لَكُمْ ۚ فَكَلَّ تَجْعَلُواْ لِلَهِ أَنْدَادًا وَأَشُمُ تَمْلَمُونَ ۖ ﴾.

الرعد؛ ﴿وَهُو اَلَذِى مَدَّ اَلْأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِىَ وَأَنْهَارًا ۚ وَمِن كُلِّ اَلنَّمَرَتِ جَعَلَ فِيهَا رَوْجَيْنِ اَثَنَيْنَ يُمْشِى اَلْتِمَلَ النَّهَارُّ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنتِ لِفَوْمِ يَتَفَكَّرُونَ ۞ وَفِى الْأَرْضِ فِطَعٌ مُّتَجَوِرَتُ وَجَنَّنَتُ مِّنَ أَعْنَبٍ وَزَرَعٌ وَنَجِيلٌ مِسْنَوَانُّ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَلَو وَمِطِ وَنَفْضِلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِى الْأَكُلِ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنتِ لِفَوْمِ يَعْفِلُونَ ۞﴾.

إبراهيم: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَآمَزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَأَخْرَجَ بِهِ. مِنَ ٱلشَّمَرَتِ رِزْقًا

لَكُمُّ وَسَخَّرَ لَكُمُ اَلْفُلْكَ لِتَجْرِىَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِةٍ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْأَنْهَدَرُ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْفَمَرَ دَآبِبَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْيَلَ وَالنَّهَارَ ۞ وَمَاتَنْكُمْ مِن كُلِّ مَا سَالَتُمُوهُ وَإِن تَمَـُدُوا نِعْمَتَ اللَّهِ لَا تُحْشُومَا أَ إِنَّ الْإِنْسَانَ لَطَلْمُ مُّ كَنَالًا ﴿ ﴾ .

الحجر، ﴿ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَهَا وَالْقَيْمَـنَا فِيهَا رَوَسِى وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِن كُلِّ شَيْءِ مَوْزُونِ ۞ وَجَعَلْنَا لَكُوْ فِيهَا مَعَايِشَ وَمَن لَسُتُمَ لَمُ بِرَزِقِينَ ۞﴾.

النحل؛ ﴿ هُوَ الَّذِي آنَزُلَ مِنَ السَّمَآءِ مَآَةً لَكُمْ مِنَهُ شَرَابٌ وَمِنَهُ شَبَكِرٌ فِيهِ شَيبِعُونَ ﴿ اللّهُ النّهُ مِهِ الزَّرْعَ وَالنّخِيلَ وَالنّخِيلَ وَالْأَعْنَبُ وَمِن كُلِ النّمَوْتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةُ لِقَوْمِ بِنَفَكُرُونَ ﴿ النّهُ مِهِ الزَّرْعَ وَالنّخِيلَ وَالنّعَلَى وَالنّعُومُ مُسَخَرَتُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ بِنَفَكُرُونَ ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ النّبُومُ مُسَخَرَتُ إِنّا فِي ذَلِكَ لَايَتِ لِقَوْمِ بِنَفَكُرُونَ ﴾ يَعْفِلُونَ ﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْآرْضِ مُعْلِقًا الْوَنْدُ إِن فَلِكَ لَايَتُ فِي ذَلِكَ لَايَتُ لِقَوْمِ بِنَكُونَ ﴾ يَعْفِلُونَ ﴿ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْآرْضِ مُعْلِقًا الْوَنْدُ إِن وَسَنَتَخْرِهُمُ اللّهِ مَا مَنْ اللّهُ وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ مِن اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا تُعْمُومًا إِن اللّهُ لَا اللّهُ وَمُنْ اللّهُ اللّه

الكهف: ﴿ إِنَّا جَمَلْنَا مَا عَلَى ٱلأَرْضِ زِينَةً لَمَّا لِنَبْلُومُ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلًا ۞﴾.

طه: ﴿ لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَنُونِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ وَمَا يَنْتُهُمَا وَمَا غَمْتَ ٱلذَّبَىٰ ۞﴾ .

وقال تعالى: ﴿ اَلَٰذِى جَمَلَ لَكُمُ اَلاَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِهَا شُبُلًا وَأَنزَلَ مِنَ اَلسَّمَآءِ مَآءَ فَأَخَرَجْنَا مِدِهِ أَرْوَبُهَا مِن نَبَاتٍ شَقَىٰ ۞ كُلُواْ وَارْعَوْاْ أَنْعَلَمُكُمْ إِنَّ فِى ذَلِكَ لَآيَنتِ لِآوُلِي اَلنَّعَىٰ ۞ مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ وَفِهَا نُعِيدُكُمْ وَمِنْهَا نُخْرِشُكُمْ ثَارَةً أُخْرَىٰ ۞﴾ .

الأنبياء: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَسَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ۞ .

الشعراء: ﴿ أَوَلَمْ بَرَوَا إِلَى ٱلْأَرْضِ كُمْ ٱلْبَلْنَا فِهَا مِن كُلِّ زَوْجٍ كُيْدٍ ۞ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاَيَةٌ وَمَا كَانَ ٱكْثَرْهُمُ تُؤْمِنِينَ ۞﴾ .

وقال تعالى: ﴿ أَتَمْرَكُونَ فِي مَا هَهُمَا ٓ مَامِنِينَ ۞ فِي جَنَّنِ وَعُبُونِ ۞ وَزُرُوعٍ وَنَخْلِ طَلْمُهَا هَضِيتُ ۞ وَتَنْجِتُونَ مِنَ الْجِبَالِ بُيُونًا فَرِهِينَ ۞﴾.

النمل؛ ﴿أَمَّنْ عَلَقَ السَّمَعُونِ وَالْأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَآهُ فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَابِقَ ذَاتَ بَهَجَةِ مَّا كَانَ مُلَا عَلَى اللَّمْ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مِن وَجَعَلَ المَّرَى الْمَحْرَقِينَ عَاجِزًا لَمِلَكُ مَعَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَلَ الْمَحْرَفِينَ وَجَعَلَ المَّامِنَ اللَّهُ مَعَ اللَّهُ مَن اللَّهُ مَلَ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَن اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِن اللَّهُ مِن اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ م

لقمان: ﴿ حَلَقَ ٱلسَّنَوَتِ بِعَيْرِ عَمَدِ نَوْمَهَا ۗ وَٱلْهَىٰ فِي ٱلاَّرْضِ رَوَسِى أَن تَعِيدَ بِكُمْ وَبَثَ فِهَا مِن كُلِّ دَابَتُهُ وَأَنْزَلْنَا مِنَ ٱلسَّمَاءِ مَاءً فَٱلْبَنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ رَفْع كَرِيدٍ ۞ هَلذَا خَلْقُ ٱللَّهُ مَـاَرُوفِ مَاذَا خَلَقَ ٱلَذِينَ مِن دُونِيهِ، بَلِ ٱلظَّلِلِمُونَ فِي ضَلَلِ ثُبِينِ ۞﴾. فاطر: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللّهَ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَآهُ فَأَخَرَجْنَا بِهِ. ثَمَرَتِ ثَخْلِفًا أَلْوَنُهُ ۚ وَمِنَ الْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمْرٌ تُخْسَرِفُ الْوَنْهُمَا وَغَرَابِيبُ سُودٌ ﴿ ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوَاتِ وَٱلأَنْعَامِ تَخْسَكُ أَلوَنُهُم كَذَالِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْفُلُمَتُؤُ ۚ إِنَّ اللّهُ عَزِيزً غَفُورٌ ﴿ ﴿ ﴾ .

يس : ﴿ وَمَالِنَةٌ لَمُمُ الْأَرْضُ الْمَيْنَةُ أَحْبَيْنَهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا فَمِنَهُ بَأْكُونَ ﴿ وَمَالِنَا فِيهَا جَنَانِ مِن عَجِيبِ لِ وَأَعْنَابٍ وَفَجَرْنَا فِيهَا مِنَ الْعُبُونِ ﴿ لِيَأْكُونُونَ ﴿ لَيَا الْحَكُونُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ وَمِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّه

المؤمن [غافر]: ﴿ أَلَّهُ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ فَكَرَازًا وَالنَّكَاةَ بِنَكَآهَ ﴾ «٦٤».

فصلت: ﴿وَمِنْ ءَايَنلِيهِ أَنَكَ تَرَى ٱلأَرْضَ خَنشِعَةً فَإِذَاۤ أَنزَلْنَا عَلَيْهَا ٱلْمَآءَ ٱهْتَزَّتْ وَرَبَتَ ۚ إِنَّ ٱلَّذِيّ ٱحْيَاهَا لَنْجَي ٱلْمَوْقَ ۚ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ قَدِيرٌ ۖ ۞﴾.

حمعسق [الشورى]: ﴿وَمِنْ ءَايَنِيهِ خَلَقُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَابَّةً وَهُوَ عَلَن جُهِهُمْ إِذَا يَشَمَانُهُ قَدِيرٌ﴾ (٢٩).

الزخوف: ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَحَثُمُ الْأَرْضَ مَهَدًا وَجَعَلَ لَكُمْمَ فِيهَا شُبُلًا لَعَلَكُمْمَ نَهْتَدُونَ ﴿ ﴾. الخاشية: ﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ جَبِمًا مِنْهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَابَنتِ لِقَوْمِ بَنَفَكَّرُونَ ﴾ (١٣).

ق: ﴿وَٱلْأَرْضَ مَدَدَنَهَا وَٱلْقِيْنَا فِيهَا رَوَسِيَ وَٱلْمِنْنَا فِيهَا مِن كُلِّ رَفِع بَهِيجٍ ۞ تَشِيرَأَ وَذِكْرَىٰ لِكُلِّ عَبْدٍ تُنيبِ ۞﴾.

الذاريات: ﴿ زَالْأَرْضَ فَرَشْنَهَا فَنِعْمَ ٱلْمَنْهِدُونَ ﴿ وَيَنْ كُلِّ ثَنَّ: خَلْقَا زَوْجَيْنِ لَعَلَكُمْ نَذَكَّرُونَ ﴿ ﴾.

الرحمن: ﴿ وَالْأَرْضَ وَصَعَهَا لِلْأَمَادِ ۞ فِيهَا فَكِهَةٌ وَالنَّمْلُ ذَاتُ الْأَكْمَادِ ۞ وَالْمَتْبُ ذُو اَلْمَصَّفِ وَالرَّبْحَانُ ۞ فَهِأَيْ ءَالَاّهِ رَيِّكُمَا ثُكَذِبَانِ ۞﴾.

الحليد: ﴿ اَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ يُحِي ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَدْ بَيِّنَا لَكُمُ ٱلْأَبَسَتِ لَمَلَّكُمْ مَعْقِلُونَ ۞ ﴾ .

الطلاق: ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَنَوَتٍ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَّ يَنْذَلُ ٱلأَثْرُ، بَيْنَهُنَّ لِيُعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ عَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا ﴿ ﴾ .

الملك: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَـٰكُ لَكُمُ ٱلأَرْضَ ذَلُولًا فَاسَشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِن رَزْقِيةٍ. وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ۞ ﴾ . نوح: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُرُ ٱلأَرْضَ بِسَاطًا ۞ إِنَسَلَكُوا مِنهَا سُبُلًا فِجَاجًا ۞ ﴾ .

المرسلات: ﴿ أَلَرْ جَمَلُ ٱلأَرْضَ كِفَانًا ۞ أَخَيَاتَهُ وَأَمُونَا ۞ وَجَمَلُنَا فِيهَا رَوْسِيَ شَنْدِخَنَتِ وَأَسْفَيْنَنْكُم ثَاثَةً فُرْتَا ۞ وَيَلُّ يَوْمَهِذِ لِلشَّكَذِينَ ۞﴾ .

النبا: ﴿ أَنْ يَخْمَلُ الْأَرْضُ مِهَدُا ۞ وَالْجِبَالَ أَوْفَادًا ۞ وَخَلَقْنَكُو أَزْوَجًا ۞ وَجَمَلُنَا فَوْمَكُو شُبَانًا ۞ وَجَمَلُنَا فَوْمَكُو شُبَانًا ۞ وَجَمَلُنَا مِرَاجًا وَهَمَا عَلَا ۞ وَجَمَلُنَا مِرَاجًا وَهَمَاجًا ۞ وَجَمَلُنَا مِرَاجًا وَهَمَاجًا ۞ وَجَمَلُنَا مِرَاجًا وَهَمَاجًا ۞ وَجَمَلُنَا مِنَا مَا ﴾.

**الطارق: ﴿**وَٱلْأَرْضِ نَاتِ ٱلصَّلَعِ **﴿**﴾.

الغاشية: ﴿أَنَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى الْإِبِلِ صَيْفَ غُلِقَتْ ۞ وَإِلَى الشَّاءَ كَيْنَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتْ ۞ وَإِلَى الْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ۞﴾.

الشمس: ﴿ وَٱلأَرْضِ وَمَا لَحَتُهَا ١

تفسيرة ﴿الّذِى خَلَقُكُم ﴾ قيل: إنّه تعالى عدّد في هذا المقام عليهم خمسة دلائل اثنين من الأنفس، وهما خلقهم وخلق أصولهم، وثلاثة من الآفاق: بجعل الأرض فراشاً، والسماء بناءً، والأمور الحاصلة من مجموعهما، وهي إنزال الماء من السماء وإخراج الثمرات بسببه. وسبب هذا الترتيب ظاهر، لأنّ أقرب الأشياء إلى الإنسان نفسه، ثمّ مأمنه ومنشأه وأصله، ثمّ الأرض الّتي هي مكانه ومستقرُّه يقعدون عليها وينامون ويتقلّبون كما يتقلّب أحدهم على فراشه، ثمّ السماء الّتي كالقبّة المضروبة والخيمة المبنيّة على هذا القرار، ثمّ ما يحصل من شبه الإزواج بين المقلّة والمظلّة من إنزال الماء عليها والإخراج به من بطنها أشباه النسل من الحيوان [من] ألوان الغذاء وأنواع الثمار رزقاً لبني آدم. وأيضاً خلق المكلّفين أحياءً قادرين أصل لجميع النعم وأمّا خلق الأرض والسماء فذاك إنّما ينتفع به بشرط حصول الخلق والحياة والقدرة والشهوة، وذكر الأصول مقدّم على ذكر الفروع. وأيضاً كلّ ما كان في السماء والأرض من الدلائل على وجود الصانع فهو حاصل في الإنسان بزيادة الحياة والقدرة والشهوة والعقل، من الذلائل على وجود الصانع فهو حاصل في الإنسان بزيادة الحياة والقدرة والشهوة والعقل، ولمّا كانت وجوه الدلالة فيه أتمّ كان تقديمه في الذكر أهمّ.

وممّا منّ الله على عباده في خلق الأرض أن لم تجعل في غاية الصلابة كالحجر ولا في غاية اللين والانغمار كالماء، ليسهل النوم والمشي عليها، وأمكنت الزراعة واتّخاذ الأبنية

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٤١.

منها، ويتأتّى حفر الآبار وإجراء الأنهار. ومنها أن لم تخلق في نهاية اللطافة والشفيف لتستقرّ الأنوار عليها وتتسخّن منها فيمكن جوازها. ومنها أن جعلت بارزة بعضها من الماء مع أنّ طبعها الغوص فيه لتصلح لتعيّش الحيوانات البريّة عليها، وسبب انكشاف ما برز منها – وهو قريب من ربعها – أن لم تخلق صحيحة الاستدارة، بل خلقت هي والماء بمنزلة كرة واحدة، يدلّ على ذلك في ما بين الخافقين تقدّم طلوع الكواكب وغروبها للمشرقيّن على طلوعها يدلّ على ذلك في ما بين الشمال والجنوب ازدياد ارتفاع القطب الظاهر وانحطاط وغروبها للمغربيّن، وفي ما بين الشمال والجنوب ازدياد ارتفاع القطب الظاهر وانحطاط الخفيّ للواغلين في اللمتوب، وتركّب الاختلافين لمن يسير على سمت بين السمتين، إلى غير ذلك من الأعراض الخاصة بالاستدارة يستوي في ذلك ما البرّ وراكب البحر، وهذه الجبال وإن شمخت لا تخرجها عن أصل الاستدارة، لأنّها بمنزلة الخشونة القادحة في ملاسة الكرة لا في استدارتها.

ومنا الأشياء المتولّدة فيها من المعادن والنبات والحيوان والآثار العلوية والسفلية، ولا يعلم تفاصيلها إلا موجدها، ومنها اختلاف بقاعها في الرخاوة والصلابة والدماثة والوعورة بحسب اختلاف الحاجات والأغراض ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُنْجَوِرَتُ ﴾ ومنها اختلاف الوانها بحسب اختلاف الحاجات والأغراض ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُنْجَوِرَتُ ﴾ ومنها انصداعها بالنبات ﴿ وَالْوَبِينُ الْمَيْكِ الْمَاء المنزل من السماء ﴿ وَالْزَلْنَا مِنَ السّمَاءِ مِنَة الْمَدَرُ فَاسَكَنَهُ وَمِنها أَنْ لها طبع ﴿ وَالْوَبِينُ اللهِ العيون والأنهار العظام الّتي فيها ﴿ وَالْوَنَى مَدَدُنَهُ ﴾ ومنها الدواب المختلفة الكرم والسماحة، تأخذ واحدة وترة سبعمائة ﴿ كَشَلِ حَبَّةٍ الْلَيْتَ سَبِّعَ سَتَابِلَ فِي كُلِّ سُئِلَةٍ وَيَنَّ فِيهَا مِن كُلِ رَفِعٍ بَهِيجٍ ﴾ فاختلاف الكرم والسماحة، تأخذ واحدة وترة سبعمائة ﴿ كَشَلِ حَبَّةٍ الْلَيْتَ سَبِّعَ سَتَابِلَ فِي كُلِ سُئِلَةٍ وَيَنَّ فِيهَا مِن كُلِ رَفِعٍ بَهِيجٍ ﴾ فاختلاف والمون والأنها والعالم والمنافقة وَالْبَنْنَا فِيهَا اللواء ومنها اللواء ومنها اللواء ومنها الفواكه، والمنها اللواء ومنها المختلفة بعضها للزينة وبعضها للأبنية. فانظر إلى كثرة النفع بذلك الحقير، وقلّة النفع بهذا الخطير، ومنها ما أودع الله تعالى فيها من المعادن الشريفة كالذهب والفضة .

ثمّ تأمّل أنّ البشر استنبطوا الحرف الدقيقة، والصنائع الجليلة، واستخرجوا السمك من قعر البحر، واستنزلوا الطير من أوج الهواء، وعجزوا عن اتّخاذ الذهب والفضّة، والسبب فيه أنّ معظم فائدتهما ترجع إلى الثمنيّة، وهذه الفائدة لا تحصل إلاّ عند العزّة، والقدرة على اتّخاذهما تبطل هذه الحكمة، فلذلك ضرب الله دونهما باباً مسدوداً، ومن ههنا اشتهر في الألسنة: من طلب المال بالكيمياء أفلس.

ومنها ما يوجد على الجبال والأراضي من الأشجار الصالحة للبناء والسقف والحطب، وما اشتد إليه الحاجة في الخبز والطبخ، ولعل ما تركناه من الفوائد أكثر ممّا عددناه، فإذا تأمّل العاقل في هذه الغرائب والعجائب اعترف بمدبّر حكيم ومقدّر عليم إن كان ممّن يسمع ويبصر ويعتبر.

وأما منافع السماء: فإنّ الله تمالى زيّنها بمصابيح ﴿ وَلَقَدْ زَيّنَا السَّمَةَ الدُّيْلَ بِسَمَدِيحَ ﴾ وبالقمر ﴿ وَجَعَلَ الشَّسَ سِرَاجًا ﴾ وبالعرش ﴿ رَبُّ الْمَرْشِ الْمَطِيمِ ﴾ وبالكرسي ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُهُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضُ ﴾ وباللوح ﴿ فِي لَيْجِ تَحْفُونِهِ ﴾ وبالقلم ﴿ تُ وَالْقَلْمِ وَ وَسَعَا مُعْلَى وَسَعَا مُعْلَى وَسَعَا مُعْلَى وَسَعَا مُعْلَى وَسَعَا مُعْلَى وَعَلَى اللّهُ وَلَمْ عَنْفُونِهُ ﴾ وبالقلم ﴿ وَ وَالْقَلَمُ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ وَلَمْ عَنْفُونِهُ و والقلم على مَعْلَمُ واللّه والله والمستدير والله والله والله والمستدير والله والل

وأمّا ارتفاع الشمس وانحطاطها فقد جعله الله تعالى سبباً لإقامة الفصول الأربعة ففي الشتاء تغور الحرارة في الشجر والنبات فيتولّد منه موادّ الثمار، ويستكثف الهواء فيكثر السحاب والمطر. وتقوى أبدان الحيوانات بسبب احتقان الحرارة الغريزيّة في البواطن، وفي الربيع تتحرّك الطبائع، وتظهر الموادّ المتولّدة في الشتاء وينوّر الشجر، ويهيج الحيوان للسفاد. وفي الصيف يحتدم الهواء فتنضج الثمار، وتتحلّل فضول الأبدان، ويجفّ وجه الأرض ويتهيّأ للعمارة والزراعة. وفي الخريف يظهر البرد واليبس فتدرك الثمار، وتستعدّ الأبدان قليلاً للشتاء.

وأمّا القمر فهو تلو الشمس وخليفتها، وبه يعلم عدد السنين والحساب، وتضبط المواقيت الشرعيّة، ومنه يحصل النماء والرواء، وقد جعل الله في طلوعه مصلحة وفي غيبته مصلحة. يحكى أنّ أعرابيّاً نام عن جمله ليلاً ففقده، فلمّا طلع القمر وجده فنظر إلى القمر وقال: إنّ الله صوّرك ونوّرك، وعلى البروج دوّرك، فإذا شاء نوّرك وإذا شار كوّرك، فلا أعلم مزيداً أسأله لك، فإن أهديت إليّ سروراً فقد أهدى الله إليك نوراً. ثمّ أنشأ في ذلك أبياتاً.

وقال الجاحظ: إذا تأمّلت في هذا العالم وجدته كالبيت المعدّ فيه كلّ ما يحتاج إليه، فالسماء مرفوعة كالسقف، والأرض ممدودة كالبساط، والنجوم منضودة كالمصابيح والإنسان كمالك البيت المتصرّف فيه، وضروب النبات مهيّأة لمنافعه، وصنوف الحيوان متصرّفة في مصالحه، فهذه جملة واضحة دالّة على أنّ العالم مخلوق بتدبير كامل، وتقدير شامل، وحكمة بالغة، وقدرة غير متناهية.

ثم إنهم اختلفوا في أنّ السماء أفضل أم الأرض، قال بعضهم: السماء أفضل لأنّها معبد الملائكة، وما فيها بقعة عصي الله فيها، ولمّا أتى آدم بالمعصية أهبط من الجنّة وقال الله: لا يسكن في جواري من عصاني! وقال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاةَ سَقْفًا تَحَفُوظَ آ﴾ وقال: ﴿نَارَكَ يَسَكُن فِي جواري من عصاني! وقال تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا ٱلسَّمَاةَ سَقْفًا تَحَفُوظَ آ﴾ وقال: ﴿نَارَكُ فَاللّهُ عَلَى ذَكَر الأرض. والسماوات مؤثّرة والأرضيّات متأثّرة، والمؤثّر أشرف من المتأثّر.

وقال آخرون: بل الأرض أفضل، لأنّه تعالى وصف بقاعاً من الأرض بالبركة ﴿ إِنَّ أَوْلَ بَيْتِ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِى بِبَكَّةَ مُبَارَكًا﴾ ﴿فِي اَلْبَقْعَةِ الْمُنْرَكَةِ﴾ ﴿ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَا الَّذِي بَنَرَكُنَا حَوْلَهُ﴾ ﴿مَشَنَدِكَ الْأَرْضِ وَمَعَنَدِبَهَا الَّتِي بَنَرَكُنَا فِيهَا ﴾ يعني أرض الشام، ووصف جملة الأرض بالبركة ﴿وَبَنْزَكَ فِيهَا وَقَدَّرَ فِيهَا أَفْوَتَهَا فِي أَرْبَعَةِ أَيَّامٍ﴾.

فإن قيل: أيّ بركة في المفاوز المهلكة؟ قلت: إنّها مساكن الوحوش ومراعيها ومساكن الناس إذا احتاجوا إليها، ومساكن خلق لا يعلمهم إلاّ الله تعالى. فلهذه البركات قال ﴿وَفِي النّاس إذا احتاجوا إليها، ومساكن خلق لا يعلمهم إلاّ الله تعالى. فلهذه البركات قال ﴿وَفِي النّائِينَ عَلِيْتُ لِللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَلَيْنَ اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ وَ

ومعنى إخراج الثمرات بالماء – وإنّما خرجت بقدرته ومشيّته – أنّه جعل الماء سبباً في خروجها ومادّة لها كالنطفة في خلق الولد، وهو قادر على إنشاء الأشياء بلا أسباب وموادّ، كما أنشأ نفوس الأسباب والموادّ، ولكنّ له في هذا التدريج والتسبيب حكماً يتبصّر بها من يستبصر، ويتفطّن لها من يعتبر.

و(من) في ﴿مِنَ ٱلثَّمَرَتِ للتبعيض، كما أنّه قصد بتنكير ﴿مَآهُ ﴾ ﴿رِزْقًا ﴾ معنى البعضية، فكأنّه قيل: وأنزلنا من السماء بعض الماء فأخرجنا به بعض الثمرات ليكون بعض رزقكم. ويجوز أن يكون للبيان، كقولك: أنفقت من الدراهم ألفاً والندّ: المثل المناوي. ﴿وَاَنْتُمْ مَنْ لَلُونَ ﴾ حال من ضمير ﴿فَلَا تَجْعَلُوا ﴾ ومفعول ﴿ تَمْلَمُونَ ﴾ مطروح، أي حالكم أنّكم من أهل العلم والنظر وإصابة الرأي، فلو تأمّلتم أدنى تأمّل اضطرّ عقلكم إلى إثبات موجد للممكنات، منفرد بوجود الذات، متعالى عن مشابهة المخلوقات، أو منويّ، وهو: أنّها لا تماثله ولا تقدر على مثل ما يفعله.

﴿ وَهُو اَلَّذِى مَدَّ اَلاّرْضَ ﴾ قال الرازي: أي جعل الأرض بذلك المقدار المعين الحاصل لا أزيد ولا أنقص، والدليل عليه هو أنّ كون الأرض أزيد مقداراً ممّا هو الآن أو أنقص منه أمر جائز، فاختصاصه بذلك المقدار المعين لا بد وأن يكون بتخصيص مخصّص، وبتقدير مقدّر. وقال أبو بكر الأصم: المدّ البسط إلى ما يدرك منتهاه، أي جعل حجمها عظيماً وإلا لما كمل الانتفاع بها. وقال قوم: كانت الأرض مدوّرة فمدّها ودحاها من مكّة من تحت البيت فذهبت كذا وكذا. وهذا إنّما يتمّ إذا كانت الأرض مسطّحة لا كرة، وهو خلاف ما ثبت بالدليل. ومدّ الأرض لا ينافي كونها كرة، ولأنّ الكرة إذا كانت في غاية الكبر كان كلّ قطعة منها تشاهد كالسطح (١).

﴿وَجَمَلُ فِيهَا رَوْسِي ﴾ أي جبالاً ثابتة باقية في أحيازها غير منتقلة عن أمكنتها. والاستدلال بها على وجود الصانع القادر الحكيم من وجوه: الأول أنّ طبيعة الأرض طبيعة واحدة، فحصول الجبل في بعض جوانبها دون البعض لا بدّ وأن يكون بتخليق القادر الحكيم. قال الفلاسفة: هذه الجبال إنّما تولّدت لأنّ البحار كانت في هذا الجانب من العالم فكان يتولّد من البحر طين لزج. ثمّ يقوى تأثير الشمس فيها فينقلب حجراً كما نشاهد في كوز الفقاع. ثمّ إنّ الماء كان يغور ويقلّ فيتحجّر البقيّة، فلهذا السبب تولّدت هذه الجبال. قالوا: وإنّما كانت البحار حاصلة في هذا الجانب من العالم لأنّ أوج الشمس وحضيضها متحرّكان، ففي الدهر الأقدم كان حضيض الشمس في جانب الشمال، والشمس متى كانت في حضيضها كانت أقرب إلى الأرض فكان التسخين أقوى، وشدّة السخونة توجب انجذاب الرطوبات، فحين أقرب إلى الأرض فكان التسخين أقوى، وشدّة السخونة توجب انجذاب الرطوبات، فحين كان الحضيض في جانب الشمال كانت البحار إلى جانب الجنوب، فبقيت هذه الجبال في كان الحضيض في جانب الشمال كانت البحار إلى جانب الجنوب، فبقيت هذه الجبال في الشمال هذا حاصل كلام القوم في هذا الباب وهو ضعيف من وجوه:

الأول: أنّ حصول الطين في البحر أمر عامّ، فلم حصل الجبل في بعض الجوانب دون بعض؟

الثاني: هو أنّا نشاهد في بعض الجبال كأنّ تلك الأحجار موضوعة سافاً فسافاً، كأنّ البنّاء بناه من لبنات كثيرة موضوع بعضها على بعض، ويبعد حصول مثل هذا التركيب من السبب الّذي ذكروه.

الثالث: أنّ أوج الشمس الآن قريب من أوّل السرطان، فعلى هذا من الوقت الّذي انتقل أوج الشمس إلى الجانب الشماليّ مضى قريباً من تسعة آلاف سنة، وبهذا التقدير إنّ الجبال كانت في هذه المدّة الطويلة في التفتّت، فوجب أن لا يبقى من الأحجار شيء، لكن ليس الأمر كذلك، فعلمنا أنّ السبب الّذي ذكروه ضعيف.

<sup>(</sup>١) تفسير فخر الرازي، ج ١٩ ص ٢.

والوجه الثاني: من الاستدلال بأحوال الجبال على وجود الصانع ذي الجلال ما يحصل فيها من معادن الفلزّات السبعة، ومواضع الجواهر النفيسة، وقد يحصل منها معادن الزاجات والأملاح، وقد تحصل معادن النفط والقير والكبريت، فكون الأرض واحدة في الطبيعة وكون الجبل واحداً في الطبيعة وكون تأثير الشمس واحداً في الكلّ يدلّ دلالة ظاهرة على أنّ الكلّ بتقدير قادر قاهر متعال عن مشابهة الممكنات والمحدثات.

والوجه الثالث: أنّ بسببها تتولّد الأنهار على وجه الأرض، وذلك لأنَّ الحجر جسم صلب، فإذا تصاعدت الأبخرة من قعر الأرض ووصلت إلى الجبال احتبست هناك ولا يزال يتكامل الأمر فيحصل تحت الجبال مياه كثيرة، ثمّ إنّها لكثرتها وقرّتها تنقب وتخرج وتسيل على وجه الأرض، فمنفعة الجبال في تولّد الأنهار هو من هذا الوجه، ولهذا السبب في أكثر الأمر أينما ذكر الله تعالى الجبال قرن بها ذكر الأنهار مثل هذه الآية ومثل قوله ﴿ وَجَعَلْنَا فِهَا رَوْسِيَ شَلِيخَتِ وَأَسْتَيْنَكُمْ ثَانَهُ فُرَانًا ﴾ .

ثمّ استدلّ سبحانه بعجائب خلقة النبات بقوله: ﴿ وَمِن كُلِّ النَّمَرَتِ ﴾ النح، فإنّ الحبّة إذا وقعت في الأرض وأثّرت فيها نداوة الأرض ربت وكبرت، وبسبب ذلك ينشق أعلاها وأسفلها، فيخرج من الشق الأعلى الشجرة الصاعدة، ومن الشق الأسفل العروق الغائصة في أسفل الأرض. وهذا من العجائب أنّ طبيعة تلك الحبّة واحدة وتأثير الطبائع والأفلاك والكواكب فيها واحد، ثمّ أنّه خرج من الجانب الأعلى من تلك الحبّة جرم صاعد إلى الهواء، ومن الجانب الأسفل منه جرم غائص في الأرض، ومن المحال أن يتولّد من الطبيعة الواحدة طبيعتان متضادّتان، فعلمنا أنّ ذلك كان بسبب تدبير المدبّر الحكيم والمقدّر القديم لا بسبب الطبع والخاصية.

ثمّ إنّ الشجرة النابتة في تلك الحبّة بعضها يكون خشبة، وبعضها نوراً، وبعضها ثمرة. ثمّ إنّ تلك الثمرة أيضاً تحصل فيها أجسام مختلفة الطبائع، فالجوز له أربعة أنواع من القشور: القشر الأعلى، وتحته القشرة المحيطة باللبّ، وتحت تلك القشرة قشرة أخرى في غاية الرقّة تمتاز عمّا فوقها حال كون الجوز واللوز رطباً. وأيضاً فقد تحصل في الثمرة الواحدة الطبائع المختلفة، فالأترج قشره حارّ يابس، ولحمه حارّ رطب، وحماضه بارديابس، وبذره حارّ يابس، وكذلك العنب قشره وعجمه باردان يابسان، ولحمه وماؤه حارّ رطب، فتولّد هذه الطبائع المختلفة من الحبّة الواحدة مع تساوي تأثيرات الطبائع وتأثيرات الطبائع.

والمراد بزوجين اثنين صنفين اثنين، والاختلاف إمّا من حيث الطعم كالحلو والحامض، أو الطبيعة كالحارّ والبارد، أو اللون كالأبيض والأسود. وفائدة قوله ﴿ آثْنَيْنِ﴾ بيان أنّ كلّ نوع حصل من فردين كالإنسان من آدم وحوّاء، وهكذا. ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَكَيْتِ لِقَوْرِ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ إنّما قال ذلك لأنّ الفلاسفة يسندون الحوادث إلى اختلافات الأشكال الكوكبية، فما لم تقم الدلالة على دفع هذا السؤال لا يتمّ المقصود، ودفعه بوجهين: الأوّل أنّه إن سلّمنا جواز ذلك فلا بدّ من استناد الأفلاك وأوضاعها إلى واجب الوجود بالذات القادر الحكيم، والثاني ما يذكر في الآيات الآتية حيث قال: ﴿وَفِي الأَرْضِ قِطعٌ مُتَكُورَتُ ﴾ - الآية وتقريره من وجهين: الأوّل أنّه حصل في الأرض قطع مختلفة بالطبيعة وهي مع ذلك متجاورة، فبعضها تكون سبخة وبعضها حرّة، وبعضها صلبة وبعضها حجريّة أو رمليّة وبعضها طيناً لزجاً ثمّ إنّها متجاورة وتأثير الشمس وسائر الكواكب في تلك القطع على السويّة، ودلّ هذا على اختلافها في صفاتها بتقدير المقدّر العليم.

والثاني أنَّ القطعة الواحدة من الأرض تسقى بماء واحديكون تأثير الشمس فيها متشابهاً ، ثمّ إنّ تلك الثمار تجيء مختلفة في الطعم واللون والطبيعة والخاصيّة حتّى أنّك قد تأخذ عنقوداً من العنب وتكون جميع حبّاته حلوة نضيجة إلاّ الحبّة الواحدة فإنّها بقيت حامضة يابسة، ونحن نعلم بالضرورة أنَّ نسبة الطبائع والأفلاك إلى الكلُّ على السويَّة بل نقول ههنا ما يعدُّ أعجب منه، وهو أنَّه يوجد في بعض أنواع الوردما يكون أحدوجهيه في غاية الحمرة والوجه الثاني في غاية السواد، مع أنَّ ذلك الورد في غاية الرقَّة والنعومة، فيستحيِّل أن يقال: وصل تأثير الشَّمسُّ إلى أحد طرفيه دون الثاني، وهذا يدلُّ دلالة قطعيَّة على أنَّ الكلِّ بتقدير الفاعل المختار، لا بسبب الاتَّصالات الفلكيَّة، وهو المراد من قوله تعالى: ﴿ يُسْتَقَىٰ بِمَآءٍ وَنَجِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضِ فِي ٱلْأُكُلِّ ﴾ فبهذا تمّت الحجّة، فإنّ هذه الحوادث السفليّة لا بدّ لها من مؤثّر وبيّنًا أنَّ ذلك المؤثّر ليس هو الكواكب والأفلاك والطبائع، فعند هذا يجب القطع بأنّه لا بدّ من فاعل مختار آخر سوى هذه الأشياء، فعند هذا يتمُّ الدُّليل ولا يبقى بعده للتفكُّر مقام، فلهذا قال ههنا: ﴿إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَمْقِلُونَ ﴾ لأنه لا دافع لهذه الحجّة إلاّ أن يقال إنّها حدثت لا لمؤثّر ولا يقوله عاقل. والجنّة: البستان الّذي يحصل فيه النخل والكرم والزرع، والصنوان: جمع صنو، مثل قنوان وقنو، والصنو أن يكون الأصل واحداً وتنبت منه النخلتان والثلاثة وأكثر، فكلُّ واحد صنو، وعن ابن الأعرابيّ: الصنو: المثل، أي متشابهة وغير متشابهة وعن الزِّجَاج: الأُكل: الثمر الَّذي يؤكل، وعنَّ غيره: الأُكل: ٱلمهيَّأ للأكل(١).

و ﴿ اللّهُ الّذِى خَلَقَ السَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ ﴾ مبتدأ وخبر. ﴿ وَسَخَّرَ لَكُمُ الْفُلْكَ ﴾ امتنّ على عباده بتسخير الفلك، لأنّ انتفاع العباد يتوقّف عليها، لأنّه تعالى خصّ كلّ طرف من أطراف الأرض بنوع آخر من النعمة، حتّى أنّ نعمة هذا الطرف إذا نقلت إلى الجانب الآخر من الأرض أو بالعكس كثر الربح في التجارات، ولا يمكن هذا إلاّ بسفن البرّ وهي الجمال، أو بسفن البحر وهي الفلك. ونسبة التسخير إلى نفسه لأنّه سبحانه خلق الأشجار الصلبة التي منها

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۱۹ ص ۳-۸.

يمكن تركيب السفن، ولولا خلقه الحديد وسائر الآلات، ولولا تعريفه العبادكيف يتخذونه، ولولا أنّه تعالى خلق الماء على صفة السلاسة الّتي باعتبارها يصحّ جري السفينة، ولولا خلقه تعالى الرياح وخلق الحركات القويّة فيها، ولولا أنّه وسّع الأنهار وجعل لها من العمق ما يجوز جري السفن فيها لما وقع الانتفاع بالسفن، فصار لأجل أنّه تعالى هو الخالق لهذه الأحوال وهو المدبّر لهذه الأمور والمسخّر لها حسنت إضافته إليه. وأضاف التسخير إلى أمره لأنّ الملك العظيم قلّ ما يوصف أنّه فعل، وإنّما يقال فيه: إنّه أمر بكذا، تعظيماً لشأنه.

﴿وَسَخَرَ لَكُمُ ٱلْأَنْهَدَر﴾ لمّا كان ماء البحر قلّ ما ينتفع (به ظ) في الزراعات لعمقه وملوحته ذكر تعالى إنعامه على الخلق بتفجير الأنهار والعيون، حتى ينبعث الماء منها إلى مواضع الزروع والنباتات، وأيضاً ماء البحر لا يصلح للشرب. ﴿وَمَاتَنكُم مِن كُلِ مَا سَأَتْتُوهُ ۚ قِبل: أي بلسان حالكم بحسب استعداداتكم وقابليّاتكم ﴿وَإِن نَفُدُواْ يَعْمَتُ اللّهِ لَا تُعْمُوهُ ۚ قِبل: أي بلسان حالكم بحسب استعداداتكم وقابليّاتكم ﴿وَإِن نَفُدُواْ يَعْمَتُ اللّهِ لَا تُعْمُوهُ أَنَّ الوقوف على أقسام نعم الله مَمْتَع فعليه أن يتأمّل في شيء واحد ليعرف عجز نفسه. ونحن نذكر منه مثالين.

العثال الأول: أنَّ الأطَّباء ذكروا أنَّ الأعصاب قسمان: منها دماغيَّة، ومنها نخاعيَّة، أمَّا الدماغيَّة فإنَّها سبعة، ثمَّ أتعبوا أنفسهم في معرفة الحكم الناشئة من كلِّ واحد من تلك الأرواح السبعة، ثمّ ممّاً لا شكّ فيه أنّ كلّ واحد من تلك الأرواح السبعة تنقسم إلى شعب كثيرة، وكلِّ واحد من تلك الشعب أيضاً إلى شعب دقيقة أدقُّ من الشعر، ولكلِّ واحد منها ممرّ إلى الأعضاء، ولو أنّ شعبة واحدة اختلّت إمّا بسبب الكميّة والكيفيّة أو بسبب الوضع لاختلَّت مصالح البنية. ثمَّ إنَّ تلك الشعب الدقيقة تكون كثيرة العدد جدًّا، ولكلِّ واحد منها حكمة مخصوصة، فإذا نظر الإنسان في هذا المعنى عرف أنَّ لله بحسب كلِّ شظيَّة من تلك الشظايا العصبيّة على العبد تعمة عظيمة لو فاتت لعظم الضرر عليه، وعرف قطعاً أنّه لا سبيل له إلى الوقوف عليها والإطّلاع على أحوالها، وعند هذا يقطع بصحّة قوله تعالى: ﴿وَإِن نَعُـُدُواْ يَغْمَتَ اللَّهِ لَا تَحْصُوهَا ۚ ﴿ وَكُمَا اعْتَبُرَتَ هَذَا فِي الشَّظَايَا الْعُصِبَيَّة فاعتبر مثله في الشرايين والأوردة في كلّ واحد من الأعضاء البسيطة والمركّبة بحسب الكميّة والكيفيّة والوضع والفعل والانفعال، وأقسام هذا الباب بحر لا يساحل. وإذا اعتبرت هذا في بدن الإنسان الواحد فاعرف أقسام نعم الله تعالى في نفسه وفي روحه، فإنَّ عجائب عالم الأرواح أكثر من عجائب عالم الأجساد. ثمّ لمّا اعتبرت حال الحيوان الواحد فعند ذلك اعتبر أحوال عالم الأفلاك والكواكب وطبقات العناصر وعجائب البر والبحر والنبات والحيوان وعند هذا تعرف أنَّ عقول جميع الخلائق لو ركّبت وجعلت عقلاً واحداً، ثمّ بذلك العقل يتأمّل الإنسان في عجائب حكمة الله تعالى في أقلِّ الأشياء لما أدرك منها إلاَّ القليل! فسبحانه وتقدِّس عن أوهام المتوهّمين. المثال الثاني: أنّه إذا أخذت اللقمة الواحدة لتضعها في الفم فانظر إلى ما قبلها وما بعدها، أمّا الأمور الّتي قبلها أنّ تلك اللقمة من الخبز لا تتمّ ولا تكمل إلاّ إذا كان هذا العالم بكلّيته قائماً على الوجه الأصوب، لأنّ الحنطة لا بدّ منها، وإنّها لا تنبت إلاّ بمعونة الفصول الأربعة وتركيب الطبائع وظهور الأرياح والأمطار، ولا يحصل شيء منها إلاّ بعد دوران الأفلاك واتصال بعض الكواكب ببعض على وجوه مخصوصة في الحركات، وفي كيفيّتها في الجهة، وفي السرعة والبطء، ثمّ بعد تكوّن الحنطة لا بدّ من آلات الطحن والخبز، وهي لا تحصل إلاّ عند تولّد الحديد في أرحام الجبال. ثمّ إنّ الآلات الحديديّة لا يمكن إصلاحها إلاّ بالات أخرى حديديّة سابقة عليها ولا بدّ من انتهائها إلى آلة حديديّة هي أول هذه الآلات، فتأمّل أنّها كيف تكوّنت على الأشكال المخصوصة، ثمّ إذا حصلت تلك الآلات فانظر أنّه لا بدّ من اجتماع العناصر الأربعة – وهي الأرض والماء والهواء والنار – حتّى يمكن طبخ الخبز من ذلك الدقيق. فهذا هو النظر في ما تقدّم على هذه اللقمة!

أمّا النظر في ما بعد حدوثها فتأمل في تركيب بدن الحيوان، وهو أنّه تعالى كيف خلق هذه الأبدان حتّى يمكنها الانتفاع بتلك اللقمة، وأنّه كيف يتضرّر الحيوان في الأكل، وفي أيّ الأعضاء تحدث تلك المضارّ، ولا يمكنك أن تعرف القليل من هذه الأشياء إلاّ بمعرفة علم التشريح وعلم الطبّ بالكلّية. فظهر بما ذكرنا أنّ الانتفاع باللقمة الواحدة لا يمكن معرفته إلا بمعرفة جملة هذه الأمور، والعقول قاصرة عن إدراك ذرّة من هذه المباحث، فظهر بالبراهين الباهرة صحّة قوله تعالى: ﴿وَإِن نَعُدُنُوا نِعْمَتَ اللّهِ لَا يُحْتُمُوهَا ﴾ (انتهى كلامه)(١).

وأقول: يمكن سلوك طريق آخر في ذلك أدّق وأوسع ممّا ذكره، بأن يقال: بعد أن عرفت النعم الّتي على إنسان واحد كزيد مثلاً من السماوات والكواكب والعرش والكرسيّ وجميع الأرضيّات فإنّ لها جميعاً مدخلاً في وجوده وبقاته ونموّه فنقول: جميع هذه النعم متعلّقة بعمرو أيضاً لمدخليّتها في وجوده وبقاته أيضاً، وكلّ هذه أيضاً نعمة لزيد لتوقّف وجود زيد وبقاته على وجود عمرو لكون الإنسان مدنيّاً بالنوع، وكذا بالنسبة إلى بكر وخالد، وكذا كلّ نعمة على كلّ حيوان من الحيوانات الّتي لها مدخل في نظام أحوال الإنسان فهي نعمة على زيد مرّة بذاته، ومرّة باعتبار كونها نعمة على كلّ واحد واحد من أفراد البشر، لمدخليّة وجودهم في وجوده ونظام أحواله، فيضرب عدد تلك النعم في عدد الأشخاص والحيوانات مرّات لا تتناهى.

ثمّ لمّا كان وجود زيد موقوفاً على وجود أبويه فكلُّ نعمة على كلّ من أبويه وعلى كلّ من كان في عصر أبويه نعمة عليه، وكذا كلّ نعمة على والدي بكر وخالد نعمة عليه لتوقّف وجوده

تفسير فخر الرازي، ج ١٩ ص ١٢.

وبقائه ونظام أحواله على وجود بكر، ووجوده متوقف على وجود والديه ووجودهما وبقاؤهما وسائر أمورهما متوقفة على جميع النعم على أهل عصرهما، فمن هذه الجهة أيضاً جميعها نعمة عليه، فيضرب جميع هذه الأعداد الغير المتناهية في جميع تلك الأعداد الغير المتناهية مرّات غير متناهية! ثمّ ننقل الكلام في كلّ عصر من الأعصار وآباء كلّ منهم إلى أن ينتهي إلى آدم وحوّاء على ويضرب كلّ من تلك المراتب في ما حصل من المراتب السابقة، وهذا حساب لا يحيط به علم البشر، ولو اجتمع جميع المحاسبين من الثقلين وأرادوا استيفاء حساب مرتبة من هذه المراتب لا يقدرون عليه، مع أنّ كلّ قطرة من قطرات البحار وكلّ ذرّة من ذرّات الجوّ والأرض نعمة على كلّ شخص من الأشخاص. فسبحان من لا يقدر على الحصاء شعبة واحدة من شعب نعمه الغير المتناهية إلاّ هو! وله الحمد بعدد كلّ نعمة له علينا وعلى كلّ خلق من مخلوقاته.

﴿ إِنَّ ٱلْإِنْكُنَ لَظَـٰلُومٌ ﴾ يظلم النعمة بإغفال شكرها، أو يظلم نفسه بأن يعرضها للحرمان ﴿ كُنَّارٌ ﴾ شديد الكفران، وقيل: ظلوم في الشدّة يشكو ويجزع، كفّار في النعمة يجمع ويمنع.

﴿ وَن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْنُكُونِ ﴾ قيل: أي بميزان الحكمة، ومقدّر بقدر الحاجة وذلك أنّ الوزن سبب معرفة المقدار فأطلق اسم السبب على المسبّب. وقيل: أي له وزن وقدر في أبواب النعمة والمنفعة، وقيل: أراد أنّ مقاديرها من العناصر معلومة وكذا مقدار تأثير الشمس والكواكب فيها. وقيل: أي متناسب محكوم عليه عند العقول السليمة بالحسن واللطافة، يقال كلام موزون أي متناسب، وفلان موزون الحركات. وقيل: أراد ما يوزن من نحو الذهب والفضّة والنحاس وغيرها من الموزونات كأكثر الفواكه والنبات.

﴿وَجَمَلْنَا لَكُمْ فِيهَا﴾ أي في الأرض، أو في الجبال، أو في تلك الموزونات ﴿مَعَيْشُ﴾ ما يتوصل به إلى المعيشة ﴿وَمَن لَسُتُم لَمُ بِرَزِقِينَ﴾ عطف على محل ﴿لَكُمْ ﴾ أو على ﴿مَعَيْشُ ﴾ أي وجعلنا لكم من لستم له برازقين، وأراد بهم العيال والمماليك والخدم الذين رازقهم في الحقيقة هو الله وحده لا الآباء والسادات والمخاديم، ويدخل فيه بحكم التغليب غير ذوي العقول من الأنعام والدواب والوحوش والطير، كقوله: ﴿وَمَا مِن ذَاتِكَةٍ فِي ٱلأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللهِ رِزْقُهُا﴾.

﴿ يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ ٱلزَّرَعَ ﴾ الذي هو الغذاء الأصلي ﴿ وَٱلزَّيْتُونَ ﴾ الذي هو فاكهة من وجه وغذاء من وجه لكثرة ما فيه من الدهن ﴿ وَٱلنَّخِيلَ وَٱلأَعْنَبَ ﴾ اللتين هما أشرف الفواكه ، ثم أشار إلى سائر الثمرات بقوله ﴿ وَمِن كُلِّ ٱلفَرَتِ ﴾ قال الزمخشري : إنّما لم يقل : وكل الثمرات ، لأنّ كلّها لا تكون إلا في الجنّة . وقيل : قدّم الغذاء الحيوانيّ في قوله سبحانه ﴿ وَٱلأَنْفَدَ خَلَقَهَا لَهُ عَلَى الغذاء النباتيّ لأنّ النعمة فيه أعظم لأنّه أسرع لكَمُ فيها دِفَ \* وَمَنْهَا تَأْكُلُونَ ﴾ على الغذاء النباتيّ لأنّ النعمة فيه أعظم لأنّه أسرع

تشبّهاً ببدن الإنسان، وفي ذكر الغذاء النباتيّ قدّم غذاء الحيوان - وهو الشجر - على غذاء الإنسان - وهو الزرع وغيره - بناء على مكارم الأخلاق، وهو أن يكون اهتمام الإنسان بحال من تحت يده أكمل من اهتمامه بحال نفسه.

﴿وَمَـكَا ذَرَأَ لَكُمْ فِ ٱلْأَرْضِ﴾ أي خلق فيها من حيوان وشجر وثمر وغير ذلك ﴿مُخْلِفًا أَلْوَانُهُ وَالْأَشكال مع تساوي الكلّ في الْمُوانُهُ وَالْأَشكال مع تساوي الكلّ في الطبيعة الجسميّة وفي تأثير الفلكيّات فيها آية على وجود الصانع تعالى شأنه.

﴿رَوَسِى﴾ أي جبالاً ثوابت ﴿أَن تَعِيدَ بِكُمْ﴾ أي كراهة أن تميد بكم وتضطرب ﴿وَأَتَهَرُّأُ﴾ أي وجعل فيها أنهاراً، لأنّ ﴿أَلْقَىٓ﴾ فيه معناه ﴿وَسُبُلاً لَّعَلَّكُمْ تَهَنَدُونَ﴾ لمقاصدكم أو إلى معرفة الله ﴿وَعَلَنكُنوَّ﴾ أي معالم تستدلّ بها السابلة من جبل ومنهل وريح ونحو ذلك ﴿وَيَالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ﴾ بالليل في البراري والبحار ﴿إِنَ اللّهَ لَغَفُورٌ ﴾ حيث يتجاوز عن تقصيركم في أداء شكرها ﴿رَحِيدٌ ﴾ لا يقطعها لتفريطكم فيه ولا يعاجلكم بالعقوبة على كفرانها.

﴿إِنَّا جَمَلْنَا مَا عَلَى ٱلْأَرْضِ زِينَةً لِمَّا﴾ قيل: ما على الأرض، المواليد الثلاثة: المعادن والنباتات والحيوانات، وأشرفها الإنسان، وقيل: لا يدخل المكلّف فيه، لأنّ ما على الأرض ليس زينة لها على الحقيقة، وإنّما هو لأهلها لغرض الابتلاء، فالذي له الزينة يكون خارجاً عن الزينة ﴿لِنَبْلُوهُمْ أَنْبُهُمْ أَخْسَنُ عَمَلاً﴾ في تعاطيه، وهو من زهد فيه ولم يغتر به وقنع منه بالكفاف.

﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ ﴾ قال الرازيّ: مالك لما في السماوات من ملك ونجم وغيرهما ومالك لما في الأرض من المعادن والفلزّات، ومالك لما بينهما من الهواء، ومالك لما تحت الثرى. فإن قيل: الثرى هو السطح الأخير من العالم فلا يكون تحته شيء فكيف يكون الله تعالى مالكاً له؟ قلنا: الثرى في اللغة هو التراب النديّ، فيحتمل أن يكون تحته شيء، فهو إمّا الثور أو الحوت أو الصخرة أو البحر أو الهواء على اختلاف الروايات (انتهى)(١).

وقال الطبرسيّ تَعَلَّلُهُ : الثرى التراب النديّ، يعني : وما وارى الثرى من كلّ شيء، وقيل : يعني ما في ضمن الأرض من الكنوز والأموات.

﴿ اَلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلأَرْضَ مَهَدًا﴾ أي كالمهد تتمهدونها ﴿ وَسَلَكَ لَكُمْ فِهَا سُبُلاً﴾ أي وحصّل لكم فيها سبلاً بين الجبال والأودية والبراري تسلكونها من أرض إلى أرض لتبلغوا منافعها . ﴿ وَأَنزَلَ مِنَ الشّمَاهِ مَآهَ﴾ أي مطراً ﴿ فَأَخْرَجْنَا بِدِ ﴾ قيل : عدل من لفظ الغيبة إلى التكلّم على الحكاية لكلام الله تعالى ، تنبيهاً على ظهور ما فيه من الدلالة على كمال القدرة والحكمة ،

تفسیر فخر الرازي، ج ۲۲ ص ۸.

وإيذاناً بأنّه مطاع تنقاد الأشياء المختلفة بمشيّته. ﴿ أَزْوَبَا ﴾ أي أصنافاً ﴿ مِن نَبَاتِ ﴾ بيان وصفة للراقبَ ﴾ وكذلك ﴿ شَيَّتُ ﴾ ويحتمل أن يكون صفة للنبات، فإنّه من حيث إنّه مصدر في الأصل يستوي فيه الواحد والجمع وهو جمع (شتيت) كمريض ومرضى، أي متفرّقات في الصور والأعراض والمنافع يصلح بعضها للناس وبعضها للبهائم، فلذلك قال ﴿ كُلُوا وَارْعَوا الّعَمَامُ ﴾ وهو حال من ضمير ﴿ فَأَخْرَجْنا ﴾ على إرادة القول، أي أخرجنا أصناف النبات قائلين: كلوا وارعوا [أنعامكم] والمعنى: معدّيها لانتفاعكم بالأكل والعلف آذنين فيه ﴿ لِلْأَوْلِي النَّهَى ﴾ أي لذوي العقول الناهية عن اتباع الباطل وارتكاب القبائح، جمع نهية. وعن الصادق عَلَيْهِ : نحن أولو النهي. وعن الباقر غَلِيهِ قال: قال رسول الله على : خياركم أولو النهي، قيل: يا رسول الله! ومن أولو النهي؟ قال: هم أولو الأخلاق الحسنة والأحلام أولو النهي، قيل: يا رسول الله! ومن أولو النهي؟ قال، هم أولو الأخلاق الحسنة والأحلام الرزينة، وصلة الأرحام، والبررة بالأمّهات والآباء، والمتعاهدون للفقراء والجيران واليتامي، ويطعمون الطعام، ويفشون السلام في العالم، ويصلون والناس نيام غافلون.

﴿مِنْهَا خَلَقَنَكُمْ ﴾ فإنّ التراب أصل خلقة أوّل آبائكم، وأوّل موادّ أبدانكم وسيأتي وجه آخر في الخبر إن شاء الله. ﴿وَفِهَا نُعِيدُكُمْ ﴾ بالموت وتفكيك الأجزاء ﴿وَمِنْهَا نُفْرِهُكُمْ تَارَةً أُخْرَىٰ ﴾ بتأليف أجزائكم المتفتّة المختلطة بالتراب على الصور السابقة وردّ الأرواح فيها.

﴿وَجَمَلُنَا فِهَا﴾ أي في الأرض، أو في الرواسي ﴿فِجَاجًا سُبُلًا﴾ مسالك واسعة، وإنّما قدّم ﴿فِجَاجًا﴾ وهو وصف له ليصير حالاً يدلُ على أنّه حين خلقها كذلك، أو ليبدل منها ﴿سُبُلا﴾ فيدلّ ضمناً على أنّه خلقها ووسّعها للسابلة، مع ما يكون فيه من التأكيد ﴿لَّكَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ﴾ إلى مصالحهم.

﴿ أَوَلَمْ بَرَوًا إِلَى ٱلأَرْضِ ﴾ أي أولم ينظروا في عجائبها؟ ﴿ مِن كُلِّ زَوْجٍ كَرِيمٍ ﴾ أي محمود كثير المنفعة، وهو صفة لكلّ ما يحمد ويرضى. قيل: وههنا يحتمل أن تكون مقيّدة لما يتضمّن الدلالة على القدرة، وأن تكون مبيّنة منبّهة على أنّه ما من نبت إلا وله فائدة إمّا وحده أو مع غيره. و ﴿ كُلِّ ﴾ لإحاطة الأزواج، و ﴿ كُمّ ﴾ لكثرتها. ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ ﴾ أي في إثبات تلك الأصناف، أو في كلّ واحد ﴿ لَآيَةً ﴾ على أن منبتها تامّ القدرة والحكمة، سابغ النعمة والرحمة.

﴿ أَنْكُوْنَ ﴾ إنكار لأن يتركوا كذلك، أو تذكير بالنعمة في تخلية الله إيّاهم وأسباب تنعّمهم آمنين، ثمّ فسّر بقوله: ﴿ فِي جَنّنتِ وَعُبُونِ ﴿ اللَّهِ وَنَدُوعٍ وَنَخْلِ طَلْمُهَا هَضِيمٌ ﴿ اللَّهِ أَي لطيف ليّن، للطف التمر، أو لأنّ النخل أنثى وطلع إناث النخل ألطف وهو يطلع منها كنصل السيف في جوفه شماريخ القنو، أو متدلّ منكسر من كثرة الحمل ﴿ فَرْهِينَ ﴾ أي حاذقين، أو بطرين. ﴿ حَدَابِنَ قَالَتَ بَهْجَةِ ﴾ أي ذات منظر حسن يبتهج به من رآه ولم يقل: ذوات بهجة، لأنّه أراد تأنيث الأعيان لقال: ذوات. . . ﴿ فَرَمٌ مُ يَعْدِلُونَ ﴾ أي يشركون بالله تأنيث الأعيان لقال: ذوات . . . ﴿ فَرَمٌ مُ يَعْدِلُونَ ﴾ أي يشركون بالله

غيره ﴿ قَرَارًا ﴾ أي مستقرًا لا تميل ولا تميد بأهلها ﴿ وَجَعَكُلُ غِلَالَهَا ﴾ أي في وسط الأرض وفي مسالكها ونواحيها ﴿ أَنَهُ كُرُ ﴾ جارية ينبت بها الزرع ويحيى به الخلق ﴿ وَجَعَلَ لَمَا وَيَسِي ﴾ أي ثوابت أثبتت بها الأرض ﴿ وَجَعَلَ بَيْنِ الْبَحْرَيْنِ عَلِيرًا ﴾ أي مانعاً من قدرته بين العذب والمالح ، فلا يختلط أحدهما بالآخر ﴿ تُحْنَلِنا ٱلْوَنَهُ ﴾ قيل : أي أجناسها ، أو أوصافها على أنّ كلّاً منها لها أصناف مختلفة أو هيآتها من الصفرة والخضرة ونحوهما . ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا ﴾ أي ذو جدد وخطوط وطرائق ، يقال : جدّة الحمار ، للخطة السوداء على ظهره ﴿ تُحْنَكِفُ أَي ذو جدد وخطوط وطرائق ، يقال : جدّة الحمار ، للخطة السوداء على ﴿ جُدَدًا ﴾ كأنّه قيل : أو من الجبال ذو جدد مختلف اللون ، ومنها غرابيب متّحدة اللون ، وهو تأكيد مضمر يفسّره ، فإنّ الغربيب تأكيد للأسود وحق التأكيد أن يتبع المؤكّد . ﴿ مُعْتَلِفٌ أَلُونَكُم كَذَالِكُ ﴾ أي كاختلاف الثمار والجبال . ﴿ إِنّمَا يَغْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلْكُونُ ﴾ إذ شرط الخشية معرفة المخشي كاختلاف الثمار والجبال . ﴿ إِنّمَا يَغْشَى اللّه مِن عِبَادِهِ ٱلقُلْكَوُنُ ﴾ إذ شرط الخشية معرفة المخشي والعلم بصفاته وأفعاله ، فمن كان أعلم به كان أخشى منه ﴿ إِنَ اللّهُ عَزِيرٌ غَفُورٌ ﴾ تعليل لوجوب الخشية لدلالته على أنّه معاقب للمصرّ على طغيانه غفور للتائب عن عصيانه .

﴿ وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبُّا﴾ المراد جنس الحبِ ﴿ فَمِنَهُ يَأْكُونَ﴾ قيل: قدّم الصلة للدلالة على أنّ الحبّ معظم ما يؤكل ويعاش به ﴿ فِن نَخِيلِ وَأَعْنَابٍ ﴾ أي من أنواع النخل والعنب ﴿ مِن الْعُيُونِ ﴾ أي شيئاً من العيون، و(من) مزيدة عند الأخفش ﴿ مِن ثَمَرِيّ ﴾ أي من ثمر ما ذكر وهو الجنّات، وقيل: الضمير لله على طريقة الالتفات، والإضافة إليه لأنّ الثمر مخلوقه ﴿ وَمَا عَيِلَتُهُ أَيْدِيهِمْ ﴾ عطف على الثمر، والمراد ما يتّخذ منه العصير والدبس ونحوهما، وقيل: (ما) نافية، والمراد أنّ الثمر بخلق الله لا بفعلهم ﴿ أَفَلَا يَشَكُرُونَ ﴾ أمر بالشكر من حيث إنّه إنكار لتركه. ﴿ خَلَقَ ٱلأَزْفُ عَكُمُ هَا لا يُعَلّمُ وَالْأَصْنَافِ ﴿ مِنَا تُنْفِئ ﴾ من النبات والشجر ﴿ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ الذكر والأنثى ﴿ وَمِمّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ أي وأزواجاً ممّا لم يطلعهم الله عليه ولم يجعل لهم طريقاً إلى معرفته.

﴿ رَبَى اَلْأَرْضَ خَنْيَعَةً ﴾ أي يابسة متطامنة، مستعار من الخشوع بمعنى التذلّل ﴿ اَهْ نَزْتَ ﴾ أي تحرَّكت بالنبات وربت بالنبات وربت بالنبات وربت بالنبات وربت بكثرة ربعها. ﴿ وَمَا بَثَ ﴾ عطف على السماوات أو الخلق ﴿ مِن دَاتَةٍ ﴾ قيل أي من حيّ على إطلاق اسم السبب على المسبّب أو ممّا يدبّ على الأرض وما يكون في أحد الشيئين يصدق أنّه فيهما في الجملة ﴿ إِذَا يَشَاءُ ﴾ أي في أيّ وقت يشاء ﴿ فَدِيرً ﴾ متمكّن منه.

﴿ وَسَخَرَ لَكُمْ مَا فِي اَلسَّنَوَاتِ وَمَا فِي اَلاَرْضِ جَيِمَا﴾ بأن خلقها نافعة لكم ﴿ مِنْهُ﴾ حال من (ما) أي سخّر هذه الأشياء كائنة منه، أو خبر لمحذوف أي هي جميعاً منه، أو لما في السماوات و﴿ سَخَرَ لَكُمُ ﴾ تكرير للتأكيد، أو لما في الأرض. ﴿ مِن كُلِّ صَنف حسن ﴿ لِكُلِّ عَبْدِ مُنِيبٍ ﴾ أي من كلّ صنف حسن ﴿ لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ﴾ أي راجع إلى ربّه متفكّر في بدائع صنعه.

﴿ وَأَلْأَرْضَ فَرَشَنَهَا﴾ أي مهدناها ليستقرّوا عليها ﴿ فَيَعْمَ ٱلْمَنهِدُونَ﴾ أي نحن ﴿ وَيِن كُلّ ثَيّهِ عَلَمَا لَا نَوْجَيْنِ ﴾ أي نوعين ﴿ لَمَلَكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ فتعلموا أنّ التعدّد من خواص الممكنات وأنّ الواجب بالذات لا يقبل الانقسام والتعدّد. وروي عن الرضا عَلِيَتَلَا في خطبة طويلة قد تقدّم في كتاب التوحيد مشروحاً: وبمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدّله، وبمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له، ضادً النور بالظلمة واليبس بالبلل، والخشن باللين، والصرد بالحرور، مؤلّفها، مؤلّفاً بين متعادياتها، مفرّقاً بين متدانياتها، دالة بتفريقها على مفرّقها، وبتأليفها على مؤلّفها، وذلك قوله: ﴿ وَيِن كُنَّ عَلَلْنَ زَوْجَيْنِ لَقَلَكُمْ نَذَكَّرُونَ ﴾ .

﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَعَهَا ﴾ أي حفظها مدحوة ﴿ اِللَّمْنَاهِ ﴾ للخلق، وقيل: الأنام كلّ ذي روح ﴿ فِنهَا فَكِهَةٌ ﴾ أي ضروب ممّا يتفكّه به ﴿ وَٱلنَّخُلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَاهِ ﴾ هي أوعية التمر جمع «كُمّ او كلّ ما يكمّ أي يغظي من ليف وسعف (ويكفّر ظ) فإنّه ينتفع به (المكموم ظ) وكالجذع، ﴿ وَٱلْمَثِ كَالَحْظة والشعير وسائر ما يتغذّى به ﴿ ذُو الْمَصْفِ ﴾ هو ورق النبات اليابس كالتين ﴿ وَٱلرَّبِ الله وعن المشموم، أو الرزق من قولهم: خرجت أطلب ريحان الله وعن الرضا عَلَيْكُ ﴿ وَٱلْأَرْضَ وَضَمَهَا لِلْأَنَامِ ﴾ قال: للناس ﴿ فِنهَا فَنِكِهَ اللَّهُ وَالنَّمْلُ ذَاتُ ٱلْأَكْمَامِ ﴾ قال: الحبّ يكبر ثمر النخل في القمع ثمّ يطلع منه. قوله ﴿ وَٱلْمَثُ ذُو ٱلْمَصْفِ وَٱلرَّبِحَانُ ﴾ قال: الحبّ المحنطة والشعير والحبوب، والعصف التين، والريحان ما يؤكل منه. ﴿ فَيَأَي مَالاَةٍ رَبِّكُما النعمتين تكفران بمحمّد أم بعلي؟ وفي خبر آخر: بالنبيّ أم بالوصيّ؟

وَيِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ قَالَ الطبرسيّ كَانَهُ: وفي الأرض خلق مثلهنّ في العدد لا في الكيفيّة، لأنّ كيفيّة السماء مخالفة لكيفيّة الأرض، وليس في القرآن آية تدلّ على أنّ الأرضين سبع مثل السماوات إلاّ هذه الآية، ولا خلاف في السماوات أنّها سماء فوق سماء، وأمّا الأرضون فقال قوم: إنّها سبع أرضين طباقاً بعضها فوق بعض كالسماوات، لأنّها لو كانت مصمتة لكانت أرضاً واحدة، وفي كلّ أرض خلق خلقهم الله تعالى كيف يشاء، وروى أبو صالح عن ابن عبّاس أنّها سبع أرضين ليس بعضها فوق بعض، تفرق بينهنَّ البحار، وتظلّ جميعهن السماء والله سبحانه أعلم بصحة ما استأثر بعلمه واشتبه على خلقه. وقد روى العيّاشيّ بإسناده عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن عَلِيَهُ قال: بسط كفّيه ثمّ وضع الميني عليها فقال: هذه الأرض الدنيا والسماء الدنيا عليها قبّة، والأرض الثانية فوقها قبّة، الأرض الثانية فوق السماء الثانية والسماء الثانية فوقها قبّة، والأرض المناية فوق السماء الثانية وقو السماء الشابعة فوقها قبّة، وعرش الرحمن فوق السماء السابعة، وهو قوله ﴿ شَبّع سَوَيَتٍ وَمِنَ ٱلأَرْضِ الشابعة فوقها قبّة، وعرش الرحمن فوق السماء السابعة، وهو قوله ﴿ شَبّع سَوَيَتٍ وَمِنَ ٱلأَرْضِ النّائِينَ عَلَيْهُنَ يَنْزُلُ ٱلأَشَى بَيْنَهُنَ عَنْ السماوات والأرض النبيّ عَلَيْهُ وهو على وجه الأرض وإنّما ينزل الملائكة الأمر من فوق من بين السماوات والأرضين، فعلى هذا يكون المعنى: تتنزل الملائكة الأمر من فوق من بين السماوات والأرضين، فعلى هذا يكون المعنى: تتنزل الملائكة

بأوامره إلى الأنبياء، وقيل: معناه ينزل الأمر بين السماوات والأرضين من الله سبحانه بحياة بعض وموت بعض، وسلامة حيّ وهلاك آخر، وغنى إنسان وفقر آخر، وتصريف الأمور على الحكمة (انتهى)(١).

وقال الرازيّ: قال الكلبيّ: خلق سبع سماوات بعضها فوق بعض مثل القبّة ﴿ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِنْلَهُنَّ ﴾ في كونها طبقات متلاصقة كما هو المشهور أنّ الأرض ثلاث طبقات: طبقة أرضية محضة، وطبقة طينية وهي غير محضة، وطبقة منكشفة بعضها في البرّ وبعضها في البحر وهي المعمورة. ولا يبعد من قوله ﴿ وَمِنَ ٱلأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ كونها سبعة أقاليم على سبع سماوات وسبعة كواكب فيها وهي السيّارة، فإنّ لكلّ واحد من هذه الكواكب خواص تظهر آثار تلك الخواص في كلّ أقاليم الأرض، فتصير سبعة بهذا الاعتبار، فهذه هي الوجوه التي لا يأباها العقل مثل ما يقال: السماوات السبع أوّلها موج مكفوف وثانيها صخر، وثالثها حديد، ورابعها نحاس، وخامسها فضة، وسادسها ذهب، وسابعها ياقوت، وقول من قال: بين كلّ واحدة منها وبين الأخرى ماثة عام وغلظ كلّ واحد منها كذلك، فذلك غير معتبر عند أهل التحقيق ويمكن أن يكون أكثر من ذلك، والله أعلم بأنّه ما هو وكيف هو (انتهى) (٢).

وأقول: وقد مرّ بعض الوجوء في الأرضين السبع في باب الهواء.

﴿لِنَمْ لَمُوآ ﴾ علَّة الخلق، أو يتنزِّل أو يعمَّهما، فإنَّ كلَّا منهما يدلُّ على كمال قدرته وعلمه.

﴿ ذَلُولا ﴾ قيل: أي ليّنة فسهل لكم السلوك فيها ﴿ فَآمَشُواْ فِي مَنَاكِباً ﴾ أي في جوانبها وجبالها ، وهو مثل لفرط التذليل ، فإنّ منكب البعير ينبو عن أن يطأه الراكب ولا يتذلّل له ، فإذا جعل الأرض في الذلّ بحيث يمشى في مناكبها لم يبق شيء لم يتذلّل . ﴿ وَكُلُواْ مِن رَِزْقِيدٌ ﴾ أي والتمسوا من نعم الله ﴿ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ ﴾ أي المرجع فيسألكم عن شكر ما أنعم عليكم . ﴿ بِسَاطًا ﴾ أي مبسوطة ليمكنكم المشي عليها والاستقرار فيها . ﴿ مُبُلاً فِمَابًا ﴾ أي طرقاً واسعة ، وقيل : طرقاً مختلفة ، عن ابن عبّاس . وقيل : سبلاً في الصحاري ، وفجاجاً في الجبال (٣ ) .

﴿ كِنَانًا ﴾ قال الطبرسيّ كِللله: كفت الشيء يكفته كفتاً وكفاتاً إذا ضمّه، ومنه الحديث (اكفتوا صبيانكم) أي ضمّوهم إلى أنفسكم، ويقال للوعاء كفت وكفيت قال أبو عبيد: كفاتاً أي أوعية. والمعنى: جعلنا الأرض كفاتاً للعباد تكفتهم أحياء على ظهرها في دورهم ومنازلهم، وتكفتهم أمواتاً في بطنها أي تحوزهم وتضمّهم. وروي عن أمير المؤمنين عَلَيْ الله نظر إلى الجبّانة فقال: هذه كفات الأموات، ثمّ نظر إلى البيوت فقال: هذه كفات الأحياء. وقوله ﴿ أَمَيّا لَهُ وَلَى اللهُ عَلَى هذا يكون أحياء وأمواتاً نصبا على الحال، وعلى القول الأوّل على المفعول به. ﴿ رَوَسِيَ شَنِيخَنَتِ ﴾ أي جبالاً وأمواتاً نصبا على الحال، وعلى القول الأوّل على المفعول به.

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ٥٠.

<sup>(</sup>٢) - (٣) تفسير فخر الرازي، ج ٣٠ ص ٣٩-٤١.

ثَّابِتَهُ عَالَيَهُ ﴿ وَأَسَّقَيْنَكُمْ مَّآَةٌ فُرَاتًا﴾ أي وجعلنا لكم سقياً من الماء العذب، عن ابن عبّاس. ﴿ وَيْلُ يُومَهِذِ لِلْمُكَذِّبِينَ﴾ بهذه النعم وأنّها من جهة الله(١).

﴿ مِهَندًا ﴾ أي وطاء وقراراً ومهياً للتصرّف فيه من غير أذية ، والمصدر بمعنى المفعول ، أو الحمل على المبالغة ، أو المعنى ذات مهاد . ﴿ وَمَعَلنّا ثَوْمَكُمْ اَزُوبَا ﴾ أي أشكالاً كلّ واحد شكل للآخر ، أو ذكراناً وإناثاً حتى يصحّ منكم التناسل ويتمتّع بعضكم ببعض ، أو أصنافاً أبيض وأسود ، وصغيراً وكبيراً ، إلى غير ذلك . ﴿ وَجَعَلنا نَوْمَكُمْ شَبَا الله أي راحة ودعة لأجسادكم ، أو قطعاً لأعمالكم وتصرّفكم أي سباتاً ليس بموت على الحقيقة ولا مخرج عن الحياة والإدراك ووَجَعَلنا النّال في غطاء وسترة يستر كلّ شيء بظلمته وسواده . ﴿ وَجَعَلنا النّال مَكاما ﴾ أي غطاء وسترة يستر كلّ شيء بظلمته وسواده . ﴿ وَجَعَلنا النّال مَكاما ﴾ أي معاش ، أو وقت معاشكم . ﴿ وَبَعَلنا يَوْفَكُمْ سَبّعاً شِدَادًا ﴾ أي سبع سماوات محكمة أحكمنا صنعها وأوثقنا بناءها . ﴿ وَجَعَلنا يَرَابًا وَهَاجًا ﴾ يعني الشمس جعلها سبحانه سراجاً المعالم وقّاداً متلألئاً بالنور يستضيئون بها . وقيل : الوهج مجمع النور والحرّ . ﴿ وَأَزَلنا مِن المعصرات الله من الرياح ذات الأعاصير ، وذلك أنّ الريح يستدرّ المطر . وقيل : المعصرات السحائب إذا أعصرت أي شارفت أن تعصرها الرياح فتمطر ، كقولهم أحصد الزرع ، أي حان السحائب إذا أعصرت أي منصباً بكثرة ﴿ لِنَحْجَ بِهِ عَنَا وَنَاناً ﴾ فالحبّ كلّ ما تضمنه كمام الزرع النور يحصد ، والنبات الكلاً من الحشيش والزروع وتحوها ، قيل : حباً يأكله النّاس ، ونباتاً لذي يحصد ، والنبات الكلاً من الحشيش والزروع وتحوها ، قيل : حباً يأكله النّاس ، ونباتاً تنبته الأرض ممّا تأكله الأنعام ﴿ وَجَنّتِ أَلْمَاكُ أي بساتين ملتفة بالشجر ، أو بعضها ببعض ، وإنّما سمّيت جنّة لأنّ الشجر تجنّها أي تسترها (٢٠) .

﴿ ذَاتِ ٱلصَّلَعِ﴾ أي ما يتصدّع عنه الأرض من النبات، أو الشقّ بالنبات والعيون (٣).

﴿ أَفَلا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبِلِ كَيْفَ خُلِقَتَ ﴾ خلقاً دالاً على كمال قدرته وحسن تدبيره ، حيث خلقها لجرّ الثقال إلى البلاد الناثية ، فجعلها عظيمة ، باركة للحمل ناهضة به ، منقادة لمن اقتادها ، طوال الأعناق لتنوء بالأوقار ، ترعى كلَّ نابت ، وتحمل العطش إلى عشر فصاعداً ليتأتى لها قطع البراري والمفاوز مع ما لها من منافع أخر فلذا خصّت بالذكر ، ولأنها أعجب ما عند العرب من هذا النوع . وقيل : المراد بها السحاب على الاستعارة . ﴿ وَإِلَى السَّمَةِ كَيْفَ رُفِعَتَ ﴾ بلا عمد ﴿ وَإِلَى اَلْمَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴾ فهي راسخة لا تميل ﴿ وَإِلَى ٱلأَرْضِ كَيْفَ سُطِحتَ ﴾ أي بسطت حتى صارت مهاداً . ﴿ وَمَا عَنهَا ﴾ أي ومن طحاها ، أو مصدرية ، وطحوها تسطيحها وبسطها (٤) .

<sup>(</sup>۱) – (۳) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٣١ و٢٣٩ و٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) يستفاد من عدة من الروايات وقد نقل بعضها في مقدّمة البرهان في لغة «أرض» أنّ للأرض تأويلات، منها قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللَّهِ وَسِمَةٌ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ أَوْلِدَ يَسِيرُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ ، قال الباقر عَلِيهِ ا أوّلت بدين الله وكتاب الله يَحْرَكُ الله ومنها قوله تعالى: ﴿ فَانْنَشِـرُواْ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ ، قال الباقر عَلِيهِ : يعني بالأرض الاوصياء أمر الله بطاعتهم وولايتهم كما أمر بطاعة الرسول عَلَيْكُ وأمير المؤمنين عَلَيْهِ =

١ - الاحتجاج؛ عن هشام بن الحكم، قال: سأل الزنديق في ما سأل أبا عبد الله عليه فقال: النهار قبل الليل؟ فقال: نعم، خلق النهار قبل الليل، والشمس قبل القمر، والأرض قبل السماء، ووضع الأرض على الحوت في الماء، والماء في صخرة مجوّفة. والصخرة على عاتق ملك، والملك على الثرى، والثرى على الريح والريح على الهواء، والهواء تمسكه القدرة، وليس تحت الريح العقيم إلاّ الهواء والظلمات، ولا وراء ذلك سعة ولا ضيق ولا شيء يتوهّم، ثمّ خلق الكرسيّ فحشاه السماوات والأرض، والكرسيّ أكبر من كلّ شيء خلق، ثمّ خلق العرش فجعله أكبر من الكرسيّ (١).

٢ - تفسير علي بن ابراهيم: عن أبيه، عن عليّ بن مهزيار، عن علا المكفوف عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله عليه قال: سئل عن الأرض على أيّ شيء هي؟ قال: [على] الحوت، فقيل له: فالحوت على أيّ شيء هو؟ قال: على الماء، فقيل له: فالماء على أيّ شيء هو؟ قال: عند ذلك انقضى على أيّ شيء هو؟ قال: عند ذلك انقضى على العلماء (٢).

" - ومنه: عن محمّد بن أبي عبد الله ، عن سهل بن زياد ، عن ابن محبوب ، عن جميل بن صالح ، عن أبان بن تغلب ، قال : سألت أبا عبد الله عليه على الأرض على أيّ شيء هي؟ قال : على الحوت ، قلت : فالحوت على أيّ شيء هو؟ قال : على الماء ، قلت : فالماء على أيّ شيء هو؟ قال : على قرن ثور أيّ شيء هو؟ قال : على الصخرة ، قلت : فالصخرة على أيّ شيء هي؟ قال : على قرن ثور أملس ، قلت : فعلى أيّ شيء الثرى ؟ فقال : على الثرى ، قلت : فعلى أيّ شيء الثرى ؟ فقال : هيهات ! عند ذلك ضلّ علم العلماء (٣) .

الكافي: عن محمّد، بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب مثله.

بيان، الأملس: الصحيح الظهر، ولعلّ المراد هنا أنّه لم يلحقه من هذا الحمل دبر وجراحة في ظهره. وفي القاموس: الثرى: الندى، والتراب النديّ أو الّذي إذا بلّ يصير طيناً، والخير (انتهى). (ضلّ علم العلماء) أي غير المعصومين أو المراد بالعلماء هم، والمعنى أنّهم أمروا بكتمانه عن سائر الخلق فكأنّه ضلّ علمهم عن الخلق وقد يقال: المراد بالثرى هنا الخير الكامل يعني القدرة، فإنّ استقرار جميع الأشياء على قدرة الله تعالى، وقيل: المراد بالثرى هنا ما هو منتهى الموجودات، ولمّا كان تعقّل النفي الصرف صعباً على الأفهام قال: عند ذلك ضلّ علم العلماء، لإلف الناس بالأبعاد القارة وجسم خلف جسم، ولذا ذهب بعض المتكلّمين إلى أبعاد موهومة غير متناهية وقالوا بالخلاء.

كنّى الله في ذلك عن أسمائهم فسمّاهم بالأرض. ومنها بالمرأة كما في قوله تعالى: ﴿وَلَا حَبَّةِ فِي ظُلْمَنتِ اللَّرْضِ﴾ ويؤيّده قوله تعالى: ﴿فِسَآؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ﴾. [مستدرك السفينة ج ١ لغة «ارض»].

الإحتجاج، ص ٣٣٤.
 الإحتجاج، ص ٣٣٤.

٤ - التفسيرة عن أبيه، عن الحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: قلت: أخبرني عن قول الله ﴿ وَاسْبَكُ بِنَا لَمْبُكِ ﴾ فقال: هي محبوكة إلى الأرض والله يقول ﴿ وَفَعَ الشّكوَتِ بِفَيْرِ عَمْدِ تَرَوْمُهَا ﴾؟ فقال: سبحان الله! أليس يقول ﴿ وَفَيْ إلله فقال: فئم عمد ولكن لا ترونها.
 قلت: كيف ذلك جعلني الله فداك؟ قال: فبسط كفه اليسرى ثمّ وضع اليمنى عليها، فقال: هذه أرض الدنيا، والسماء الدنيا عليها فوقها قبّة: والأرض الثانية فوق السماء الثانية، والسماء الثانية فوقها قبّة، والأرض الرابعة فوقها المناه، والسماء الثانية، والسماء الثانية فوقها الخامسة فوق السماء الثانية فوقها المناه، والسماء الثانية فوقها المناه، والسماء الثانية وقلها قبّة والأرض المناه، والسماء الثانية فوقها السماء الرابعة فوقها السماء الله وقها قبّة والأرض السابعة فوقها السماء السابعة فوقها السماء السابعة فوقها السماء السابعة فوقها الله ﴿ الله عَلَيْهُ وَلَوْسَ السابعة فوقها السماء السابعة فوقها السماء السابعة فوقها السماء السابعة فوقها السماء السابعة فوقها الله عن وقول الله والوصي بعد وعرض الرحمان تبارك وتعالى فوق السماء السابعة وهو قول الله ﴿ الله عَلَيْهُ والوصي بعد وسول الله عليه والوصي الله عليه والمن فوق السماء الأرض، فإنّما ينزل الأمر إليه من فوق السماء من بين السماوات والأرضين، قلت: فما تحتنا إلا أرض واحدة؟ فقال: ما تحتنا إلا أرض واحدة؟ فقال: ما تحتنا إلا أرض واحدة وإنّ الست لهن فوقنا (١).

العياشي: عن الحسين بن خالد مثله (٢).

بيان: قال الفيروزآبادي: ﴿ اَلَمْبُكِ ﴾ الشدّ والإحكام وتحسين أثر الصنعة في الثوب، يحبُكه ويحبِكه فهو حبيك ومحبوك، والحبك من السماء طرائق النجوم والتحبيك التوثيق والتخطيط (انتهى). فالمراد بكونها محبوكة: أنّها متصلة بالأرض معتمدة عليها، وأنّ كلّ سماء على كلّ أرض كالقبّة الموضوعة عليها، ولمّا كان هذا ظاهراً مخالفاً للحسّ والعيان، فيمكن تأويله بوجهين: أوّلهما - وهو أقربهما وأوفقهما للشواهد العقليّة - أن يكون المراد بالأرض ما سوى السماء من العناصر، ويكون المراد نفي توهّم أنّ بين السماء والأرض خلاء، بل هو مملوء من سائر العناصر، والمراد بالأرضين السبع هذه الأرض وستة من السماوات التي فوقنا، فإنّ الأرض ما يستقرّ عليه الحيوانات وسائر الأشياء، والسماء ما يظلّهم ويكون فوقهم، فسطح هذه الأرض أرض لنا والسماء الأولى سماء لنا تظلّنا، والسطح المحدّب للسماء الأولى أرض للملائكة المستقرّين عليها، والسماء الثانية سماء لهم، وهكذا محدّب كلّ سماء أرض لما فوقها ومققر السماء الذي فوقها سماء بالنسبة إليها إلى السماء السابعة، فإنّها سماء وليست بأرض، والأرض التي نحن عليها أرض وليست بسماء، والسماوات السبّة الباقية كلّ منها سماء من جهة وأرض من جهة. وثانيهما: أن يكون المعنى والسماوات السبّة الباقية كلّ منها سماء من جهة وأرض من جهة. وثانيهما: أن يكون المعنى

<sup>(</sup>۱) تفسیر القمی، ج ۲ ص ۳۰۶.

أنّ السماوات سبع كرات في جوف كلّ سماء أرض وليست السماوات بعضها في جوف بعض كما هو المشهور بل بعضها فوق بعض معتمداً بعضها على بعض، فالمراد بقوله ﴿إلَى الأَرْضِ ﴾ أي مع الأرض، أو إلى أن ينتهي إلى هذه الأرض الّتي نحن عليها. قوله عَلَيْتُلا (فأمّا صاحب الأمر) أي الّذي ينزل هذا الأمر إليه.

العيون والعلل: في خبر الشامي أنه سأل أمير المؤمنين عليه عن الأرض مم خلق؟
 قال: من زبد الماء(١).

٦ - العياشي: عن الخطّاب الأعور، رفعه إلى أهل العلم والفقه من آل محمّد عليهم السلام قال: ﴿وَفِى ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَوِرَتٌ ﴾ يعني هذه الأرض الطيّبة يجاورها هذه المالحة وليست منها كما يجاور القوم القوم وليسوا منهم (٣).

٧ - الاختصاص: عن ابن عبّاس. سأل ابن سلام النبي عليه ما الستون؟ قال: الأرض
 لها ستّون عرقاً والناس خلقوا على ستّين لوناً (٣).

٨ - معاني الأخبار؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن القاسم بن محمد الاصبهاني عن سليمان بن داود المنقري، عن حمّاد بن عيسى، عن أبي عبد الله عليه أنّه نظر إلى المقابر فقال: يا حمّاد هذه كفات الأموات، ونظر إلى البيوت فقال: هذه كفات الأحياء ثمّ تلا: ﴿ أَنْ جَمَلِ ٱلأَرْضَ كِنَانًا فِي أَخَيَاهُ وَأَمْوَنًا فَيْكَ وروي أنّه دفن الشعر والظفر (٤).

بيان؛ لعلّ أنّ دفن الشعر والظفر في الأرض لما كان مستحبّاً فهذا أيضاً داخل في كفات الأحياء، أو في كفات الأموات لعدم حلول الحياة فيهما، والأوّل أظهر.

٩ - العيون؛ عن المفسّر بإسناده إلى أبي محمّد العسكريّ عن آبائه عن عليّ بن الحسين عليها في قوله عَرَفَة : ﴿الَذِى جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءٌ ﴾ قال: جعلها ملائمة لطبائعكم موافقة لأجسادكم، ولم يجعلها شديدة الحمي والحرارة فتحرقكم ولا شديدة البرودة فتجمدكم، ولا شديدة طيب الريح فتصدّع هاماتكم، ولا شديدة النتن فتعطبكم ولا شديدة اللين كالماء فتغرقكم ولا شديدة الصلابة فتمتنع عليكم في دوركم وأبنيتكم وقبور موتاكم ولكنّه عَرَفَظ جعل فيها من المتانة ما تنتفعون به [وتتماسكون] وتتماسك عليها أبدانكم وبنيانكم، وجعل فيها ما تنقاد به لدوركم وقبوركم وكثير من منافعكم فذلك ﴿جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشًا ﴾ ثمّ قال: ﴿وَالشَمَاةَ بِنَاهُ ﴾ سقفاً محفوظاً من فوقكم يدير فيها شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال عَرَفَانَ فَرَانَكُ مِنَ السَّمَاءَ مَاهُ ﴾ يعني المطرينزله شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال عَرَفَانَ فَرَانَلُ مِنَ السَّمَاءَ مَاهُ ﴾ يعني المطرينزله شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال عَرَفَانَ فَرَانَلُ مِنَ السَّمَاءَ مَاهُ ﴾ يعني المطرينزله شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال عَرَفَانَ فَرَانَا فَهُ مَاهُ ﴾ يعني المطرينزله شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال عَرَفَانَ فَرَانَا فَهَا مَا يَنْ السَّمَاءَ مَاهُ ﴾ يعني المطرينزله شمسها وقمرها ونجومها لمنافعكم. ثمّ قال عَرَفَانِ هَانَهُ هِ مَاهُ ﴾ يعني المطرينزله من السَّمَاء مَاهُ المَانِعِيْنَ السَّمَاء مَاهُ المَانِعِيْنِ المُعْلَقِيْنَ الْهُ عَلَى الْهُ عَلَى الْهُ الْهَانِهُ عَلَى المَّهُ الْهَانِهُ الْهُ عَلَيْهُ الْهُ الْهَانِهُ الْهَانَة على الْهُ عَلَى الْهَانِهُ الْهُ الْهَانِهُ الْهُ الْهَانِهُ الْهَانِهُ الْهَانِهُ الْهُ الْهُ الْهُ الْهَانِهُ الْهُ الْهَانِهُ الْهُ ا

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٦٤ باب ٣٨٥ ح ٤٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢١٨ ح ٤ من سورة الرعد.

<sup>(</sup>٣) الإختصاص، ص ٤٨. (٤) معانى الأخبار، ص ٣٤٢.

من علا ليبلغ قلل جبالكم وتلالكم وهضابكم وأوهادكم ثمّ فرّقه رذاذاً ووابلاً وهطلاً وطلاً لتنشفه أرضوكم، ولم يجعل ذلك المطر نازلاً عليكم قطعةً واحدة فيفسد أرضيكم وأشجاركم وزروعكم وثماركم، ثمّ قال يُحَرَّبُكُ : ﴿ فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَتِ رِزَقًا لَكُمُ ﴾ يعني ممّا يخرجه من الأرض رزقاً لكم ﴿ فَلَلا تَجْعَلُوا بِنَهِ أَندَادًا ﴾ أي أشباها وأمثالاً من الأصنام التي لا تعقل ولا تسمع ولا تبصر ولا تقدر على شيء ﴿ وَأَنتُمْ تَمَلُمُونَ ﴾ أنّها لا تقدر على شيء من هذه النعم الجليلة التي أنعمها عليكم ربّكم تبارك وتعالى (١).

الاحتجاج: بالإسناد إلى أبي محمّد عَلِيُّهِ مثله.

تفسير الإمام: مثله.

بيان: (فتصدّع) على بناء التفعيل من الصداع. وأعطبه: أهلكه، والرذاذ – كسحاب – المطر الضعيف أو الساكن الدائم الصغار القطر كالغيار، والوابل: المطر الشديد الضخم، والهطل، المطر الضعيف الدائم، والطلّ: المطر الضعيف أو أخفُّ المطر وأضعفه والندى أو فوقه ودون المطر، كلّ ذلك ذكره الفيروز آباديّ.

 ١٠ - التوحيد؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن إبراهيم بن هاشم وغيره عن خلف بن حمّاد، عن الحسن بن زيد الهاشمي، عن أبي عبد الله عليم قال: جاءت زينب العطّارة الحولاء إلى نساء رسول الله عظيم وبناته وكانت تبيع منهن العطر فدخل رسول الله عظيم وهي عندهنّ فقال: إذا أتيتنا طابت بيوتنا، فقالت: بيوتك بريحك أطيب يا رسول الله، فقال: إذا بعت فأحسني ولا تغشّي، فإنّه أتقى وأبقى للمال، فقالت: ما جنت لشيء من بيعي وإنّما جُنتك أسألك عن عظمة الله، قال: جلَّ جلاله، سأحدَّثك عن بعض ذلك، ثمَّ قال: إنَّ هذه الأرض بمن فيها ومن عليها عند الَّتي تحتها كحلقة ملقاة في فلاة قيّ، وهاتان ومن فيهما ومن عليهما عند الَّتي تحتهما كحلقة في فلاة قيٍّ ، والثالثة حتى انتهي إلى السابعة ثمَّ تلا هذه الآية : ﴿ خَلَقَ سَبْعَ سَمُوَتِ ۚ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ ﴾ (٢) والسبع ومن فيهنّ ومن عليهنّ على ظهر الديك كحلقة في فلاة قيّ، والديك له جناح بالمشرق وجناح بالمغرب ورجلاء في التخوم، والسبع والديك بمن فيه ومن عليه على الصخرة كحلقة في فلاة قيّ، والسبع والديك والصخرة والحوت عند البحر المظلم كحلقة في فلاة قيّ، والسبع والديك والصخرة والحوت والبحر المظلم عند الهواء كحلقة في فلاة قيّ، والسبع والديكُ والصخرة والحوت والبحر المظلم والهواء عند الثرى كحلقة في فلاة قيّ ثمّ تلا هذه الآية: ﴿لَهُمَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَنَهُمَا وَمَا تَحْتَ ٱلذَّيٰ﴾ (٣) ثمّ انقطع الخبر والسبع والديك والصخرة والحوت والبحر المظلم والهواء والثرى بمن فيه ومن عليه عند السماء الأولى كحلقة في فلاة قيّ وهذا والسماء الدنيا

<sup>(</sup>۱) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٢٥ باب ١١ ح ٣٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الطلاق، الآية: ١٢. أ (٣) سورة طه، الآية: ٦.

ومن فيها ومن عليها عند التي فوقها كحلقة في فلاة قي وهذا وهاتان السماوان عند الثالثة كحلقة في فلاة قي وهذا وهذا الثلاث عند الرابعة بمن فيهن ومن عليهن كحلقة في فلاة قي انتهى إلى السابعة وهذه السبع ومن فيهن ومن عليهن عند البحر المكفوف عن أهل الأرض كحلقة في فلاة قي والسبع والبحر المكفوف عند جبال البرد كحلقة في فلاة قي والسبع والبحر المكفوف عند جبال البرد كحلقة في فلاة قي وجبال البرد عند حجب النور كحلقة في فلاة قي، وهو سبعون ألف حجاب يذهب نورها بالأبصار، وهذا والسبع والبحر المكفوف وجبال البرد والسبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء والحجب عند الهواء الذي تحار فيه القلوب كحلقة في فلاة قي، والسبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء والحجب في الكرسي كحلقة في فلاة قي، ثم تلا هذه الآية: ﴿وَسِعَ كُرْسِينُهُ ٱلسَّمَوَتِ وَاللَّونَ وَلا يَوُونُ وَهُلُهُما وَهُو العرس كحلقة في فلاة قي، ثم تلا هذه الآية: ﴿الرَّحَنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّرَى المتحملة الأملاك إلا العرش كحلقة في فلاة قي ثم تلا هذه الآية: ﴿الرَّحَنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّرَى هما تحمله الأملاك إلا العرش كحلقة في فلاة قي ثم تلا هذه الآية: ﴿الرَّحَنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّرَى هما تحمله الأملاك إلا العرش كحلقة في فلاة قي ثم تلا هذه الآية: ﴿الرَّحَنُ عَلَى الْمَرْشِ السَّرَى هما تحمله الأملاك إلا العرش كحلقة في فلاة قي ثم تلا هذه الآية إلا بالله [العلم العظيم] (٣).

الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عبد الرحمان بن أبي نجران عن صفوان، عن خلف بن حمّاد مثله (٤).

بيان: «فإنّه أتقى» أي أقرب إلى التقوى وأنسب بها، أو أحفظ لصاحبه عن مفاسد الدنيا والآخرة. وقال الجوهريّ: الفلاة المفازة. وقال: القيّ بالكسر والتشديد (فعل) من القواء وهي الأرض القفر الخالية. وقال: التخم منتهى كلّ قرية أو أرض يقال: فلان على تخم من الأرض، والجمع تخوم. قوله علي التخم الفير، وفي الكافي «عند الثرى» والمعنى الأرض، والجمع تخوم. قوله علي الإخبار به. قوله «المكفوف عن أهل الأرض، أي ممنوع عنهم لا ينزل منه ماء إليهم، وفي الكافي بعد قوله: ﴿ فِين جِالٍ فِهَا مِنْ بَرَدٍ ﴾ هكذا: وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد عند الهواء الذي تحار فيه القلوب كحلقة في فلاة قيّ، وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء عند حجب النور كحلقة في فلاة قيّ، وهذه السبع والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء وحجب النور عند الكرسيّ – إلى قوله --: وتلا هذه والبحر المكفوف وجبال البرد والهواء وحجب النور عند الكرسيّ – إلى قوله النواء الذي والبحر فيه القلوب، أي كانت الرواية في كتاب الحسن بن محبوب هكذا موافقاً لما نقله الصدوق.

ثمّ اعلم أنّ الخبر يدلّ على أنّ الأرضين طبقات بعضها فوق بعض، وقد يستشكل فيما اشتمل عليه هذا الخبر من أنّ الأرضين السبع والديك والصخرة والحوت والبحر المظلم

 <sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٤٣.
 (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣) التوحيد للصدوق، ص ٢٧٥ باب ٣٨. (٤) روضة الكافي، ح ١٤٣.

والهواء والثرى عند السماء الأولى كحلقة في فلاة قيّ، فيدلّ على أنّ جميع ذلك ليس لها قدر محسوس عند فلك القمر، مع أنّ الأرض وحدها لها قدر محسوس عنده بدلالة الخسوف واختلاف المنظر وغير ذلك ممّا علم في الأبعاد والأجرام. وقد يجاب عن ذلك بأنّه لمّا لم يمكن أن تحمل النسب الّتي ذكرت بين هذه الموجودات في هذا الحديث على النسب المقدارية الّتي اعتبر مثلها بين الحلقة والفلاة اللتين هما المشبّة بهما في جميع المراتب فإنّه خلاف ما دلّ عليه العقول الصحيحة السليمة بعد التأمّل في البراهين الهندسية والحسابية الّتي لا يحوم حولها الشكّ أصلاً ولا تعتريها الشبهة قطعاً، فيمكن أن يؤوّل ويحمل على أنّ المعنى أنّ نسبة الحكم والمصالح المرعيّة في خلق كلّ من تلك المراتب إلى ما روعي فيما ذكر بعده كنسبة مقدار الحلقة إلى الفلاة ليدلّ على أنّ ما يمكننا أن نشاهد أو ندرك من آثار صنعه وعجائب حكمته في الشواهد ليس له نسبة محسوسة إلى أدنى ما هو محجوب عنّا فكيف إلى ما فوقه. وأجاب آخرون: بأنّ المعنى ارتفاع ثقل كلّ من تلك الموجودات عمّا أقصل به، فالطبقة الأولى من الأرض رفع الله ثقلها عن الطبقة الثانية فليس ثقلها عليها إلا كثقل حلقة على فلاة سواء كانت أكبر منها حجماً أو أصغر. وأقول: على ما احتملنا سابقاً من كون جميع الأفلاك أجزاء من السماء الدنيا داخلة فيها كما هو ظاهر الآية الكريمة يمكن من كون جميع الأفلاك أجزاء من السماء الدنيا داخلة فيها كما هو ظاهر الآية الكريمة يمكن حمل هذا التشبيه على ظاهره من غير تأويل، والله يعلم حقائق الموجودات.

١١ - توحيد المفضل: قال: قال الصادق عند : فكّر با مفضّل فيما خلق الله ﷺ عليه هذه الجواهر الأربعة ليتسع ما يحتاج إليه منها فمن ذلك سعة هذه الأرض وامتدادها، فلولا ذلك كيف كانت تتسع لمساكن الناس ومزارعهم ومراعيهم ومنابت أخشابهم وأحطابهم والعقاقير العظيمة والمعادن الجسيمة غناؤها، ولعلّ من ينكر هذه الفلوات الخالية والقفار الموحشة يقول: ما المنفعة فيها؟ فهي مأوى هذه الوحوش ومحالها ومرعاها، ثمَّ فيها بعد متنفِّس ومضطرب للناس إذا احتاجوا إلى الاستبدال بأوطانهم، وكم بيداء وكم فدفد حالت قصوراً وجناناً بانتقال الناس إليها وحلولهم فيها، ولولا سعة الأرض وفسحتها لكان الناس كمن هو في حصار ضيّق لا يجد مندوحة عن وطنه إذا أحزنه أمر يضطرّه إلى الانتقال عنه. ثمّ فكّر في خلق هذه الأرض على ما هي عليه حين خلقت راتبة راكنة، فيكون موطناً مستقرًا للأشياء فيتمكّن الناس من السعي عليها في مآربهم، والجلوس عليها لراحتهم، والنوم لهدوئهم، والإتقان لأعمالهم، فإنَّها لو كانت رجراجة متكفَّتْة لم يكونوا يستطيعون أن يتقنوا البناء والتجارة والصناعة وما أشبه ذلك، بل كانوا لا يتهنَّأون بالعيش والأرض ترتج من تحتهم واعتبر ذلك بما يصيب الناس حين الزلازل على قلَّة مكثها حتَّى يصيروا إلى ترك منازلهم والهرب عنها. فإن قال قائل: فلم صارت هذه الأرض تزلزل؟ قيل له: إنَّ الزَّلزلة وما أشبهها موعظة وترهيب يرهِّب بها الناس ليرعوا عن المعاصي، وكذلك ما ينزل بهم من البلاء في أبدانهم وأموالهم يجري في التدبير على ما فيه صلاحهم واستقامتهم ويدّخر لهم إن صلحوا من الثواب والعوض في الآخرة ما لا يعدله شيء من أمور الدنيا، وربما عجّل ذلك في الدنيا إذا كان ذلك في الدنيا صلاحاً للعامّة والخاصّة.

ثُمَّ إِنَّ الأرض في طباعها الَّذي طبعها الله عليه باردة يابسة وكذلك الحجارة، وإنَّما الفرق بينها وبين الحجارة فضل يبس في الحجارة، أفرأيت لو أنَّ اليبس أفرط على الأرض قليلاً حتّى تكون حجراً صلداً أكانت تنبت هذا النبات الّذي به حياة الحيوان وكان يمكن بها حرث أو بناء؟ أفلا ترى كيف نقصت عن يبس الحجارة وجعلت على ما هي عليه من اللين والرخاوة وليتهيَّأ للاعتماد، ومن تدبير الحكيم - جلَّ وعلا - في خلقه الأرض أنَّ مهبِّ الشمال أرفع من مهبّ الجنوب، فلم يجعل الله ﴿ يَرْضُكُ كَذَلَكَ إِلَّا لَتَنْحَدُرِ الْمَيَاهُ عَلَى وَجِهُ الْأَرْضُ فتسقيها وترويها ثمّ يفيض آخر ذلك إلى البحر، فكما يرفع أحد جانبي السطح ويخفض الآخر لينحدر الماء عنه ولا تقوم عليه كذلك جعل مهبِّ الشمال أرفع من مهبِّ الجنوب لهذه العلَّة بعينها، ولولا ذلك لبقى الماء متحيّراً على وجه الأرض فكان يمنع الناس من أعمالها ويقطع الطرق والمسالك. ثمَّ الماء لولا كثرته وتدفَّقه في العيون والأودية والأنهار لضاق عمَّا يحتاج الناس إليه لشربهم وشرب أنعامهم ومواشيهم وسقى زروعهم وأشجارهم وأصناف غلاّتهم، وشرب ما يرده من الوحوش والطير والسباع وتتقلُّب فيه الحيتان ودوابُّ الماء، وفيه منافع أُخر أنت بها عارف، وعن عظم موقعها غافل، فإنّه سوى الأمر الجليل المعروف من غنائه في إحياء جميع ما على الأرض من الحيوان والنبات يمزج بالأشربة فتلين وتطيب لشاربها، وبه تنظف الأبدان والأمتعة من الدرن الّذي يغشاها ، وبه يبلّ التراب فيصلح للاعتمال ، وبه نكفّ عادية النار إذا اضطرمت وأشرف الناس على المكروه وبه يستحمّ المتعب الكالّ فيجد الراحة من أوصابه، إلى أشباه هذا من المآرب الَّتي تعرف عظم موقعها في وقت الحاجة إليها. فإن شككت في منفعة هذا الماء الكثير المتراكم في البحار وقلت: ما الإرب فيه؟ فاعلم أنَّه مكتنف ومضطرب ما لا يحصى من أصناف السمك ودواتِ البحر ومعدن اللؤلؤ والياقوت والعنبر وأصناف شتّى تستخرج من البحر وفي سواحله منابت العود اليلنجوج وضروب من الطيب والعقاقير، ثمّ هو بعد مركب الناس ومحمل لهذه التجارات الَّتي تجلب من البلدان البعيدة، كمثل ما يجلب من الصين إلى العراق، ومن العراق إلى العراق، فإنَّ هذه التجارات لو لم يكن لها محمل إلا على الظهر لبارت وبقيت في بلدانها وأيدي أهلها، لأنَّ أجر حملها كان يجاوز أثمانها فلا يتعرّض أحد لحملها، وكان يجتمع في ذلك أمران: أحدهما فقد أشياء كثيرة تعظم الحاجة إليها، والآخر: انقطاع معاش من يحملها ويتعيّش بفضلها. وهكذا الهواء لولا كثرته وسعته لاختنق هذا الأنام من الدخان والبخار الذي يتحيّر فيه ويعجز عمّا يحول إلى السحاب والضباب أوّلاً أوّلاً، وقد تقدّم من صفته ما فيه كفاية.

والنار أيضاً كذلك، فإنَّها لو كانت مبثوثةً كالنسيم والماء كانت تحرق العالم وما فيه ولم

يكن بدّ من ظهورها في الأحايين لغنائها في كثير من المصالح، فجعلت كالمخزونة في الأخشاب تلتمس عند الحاجة إليها وتمسك بالمادة والحطب ما احتيج إلى بقائها لئلا تخبو، فلا هي تمسك بالمادة والحطب فتعظم المؤونة في ذلك، ولا هي تظهر مبثوثة فتحرق كل ما هي فيه، بل هي على تهيئة وتقدير اجتمع فيها الاستمتاع بمنافعها والسلامة من ضررها. ثم فيها خلّة أخرى وهي أنها ممّا خصّ به الإنسان دون جميع الحيوان لما له فيها من المصلحة، فإنّه لو فقد النار لعظم ما يدخل عليه من الضرر في معاشه، فأمّا البهائم فلا تستعمل النار ولا تستمتع بها، ولمّا قدر الله بَرَّكُ أن يكون هذا هكذا خلق للإنسان كفّاً وأصابع مهيّاة لقدح النار واستعمالها، ولم يعط البهائم مثل ذلك، لكنّها أغنيت بالصبر على الجفاء والخلل في المعاش لكيلا ينالها في فقد النار ما ينال الإنسان. وأنبتك من منافع النار على خلّة صغيرة عظيم موقعها، وهي هذا المصباح الذي يتخذه الناس فيقضون به حوائجهم ما شاؤوا من ليهم، ولولا هذه الخلّة لكان الناس تصرف أعمارهم بمنزلة من في القبور، فمن كان يستطيع أن يكتب أو يحفظ أو ينسج في ظلمة الليل؟ وكيف كانت حال من عرض له وجع في وقت من أن يكتب أو يحفظ أو ينسج في ظلمة الليل؟ وكيف كانت حال من عرض له وجع في وقت من أن تحصى وأظهمة ودفاء الأبدان وتجفيف أشياء وتحليل أشياء وأشباه ذلك فأكثر من أن تحصى وأظهر من أن تخفى (أ.).

تبيان: العقاقير أصول الأدوية، والغناء - بالفتح -: المنفعة، والخاوية: الخالية، والفدفد: الفلاة والمكان الصلب الغليظ والمرتفع والأرض المستوية، والفسحة - بالضمّ -: السعة، ويقال: لي عن هذا الأمر مندوحة ومنتدح أي سعة، وحزبه أمر أي أصابه، والراتبة: الثابتة، والراكنة: الساكنة، وهذأ هذه وهذوء: سكن، وقوله على أصابه، والراتبة: الثابتة، والراكنة: الساكنة، وهذأ هذه وهذوء: سكن، والارتجاج: الاضطراب، والارعواء: الرجوع عن الجهل والكفت عن القبيح، والصلد ويكسر -: الصلب الأملس. قوله على الله عن الشمال أرفع، أي بعدما خرجت الأرض من الكروية الحقيقية صار ما يلي الشمال منها في أكثر المعمورة أرفع ممّا يلي الجنوب، ولذا ترى أكثر الأنهار - كلجلة والفرات وغيرهما - تجري من الشمال إلى الجنوب، ولمّا كان ترى أكثر الأنهار - كلجلة والفرات وغيرهما - تجري من الشمال إلى الجنوب، ولمّا كان المنفجرة تجري هكذا من الشمال إلى الجنوب حتى تجري على وجه الأرض، ولذا حكموا المنفجرة تجري هكذا من الشمال إلى الجنوب حتى تجري على وجه الأرض، ولذا حكموا المنفجرة تجري هكذا من الشمال إلى الجنوب حتى تجري على وجه الأرض، ولذا حكموا منوقية الشمال على الجنوب في حكم اجتماع البئر والبالوعة وإذا تأمّلت فيما ذكرنا يظهر لك ما بيّنه عليه من الحكم في ذلك وأنه لا ينافي كروية الأرض. والتدفق: التصبّب، ما الحكم في ذلك وأنه لا ينافي كروية الأرض. والتدفق: التصبّب، ما بيّنه عليه من الحكم في ذلك وأنه لا ينافي كروية الأرض. والتدفق: التصبّب، قوله عليه الماء وهو اسم (إن) و(يمزج) وله الماء وهو اسم (إن) و(يمزج)

<sup>(</sup>١) توحيد المفضل، ص ١٤٢–١٤٨.

خبره، أي للماء سوى النفع الجليل المعروف - وهو كونه سبباً لحياة كلّ شيء - منافع أخرى: منها أنّه يمزج مع الأشربة. وقال الجوهريّ: الحميم: الماء الحارّ، وقد استحممت: إذا اغتسلت به ثمّ صار كلّ اغتسال استحماماً بأيّ ماء كان (انتهى). والوصب محرّكةً -: المرض والمكتنف - بفتح النون - من الكنف بمعنى الحفظ والإحاطة، واكتنفه أي أحاط به ويظهر منه أنّ نوعاً من الياقوت يتكوّن في البحر، وقيل: أطلق على المرجان مجازاً ويحتمل أن يكون المرادما يستخرج منه بالغوص وإن لم يتكوّن فيه. واليلنجوج: عود البخور، وهمن العراق؛ أي البصرة «إلى العراق؛ أي الكوفة، أو بالعكس. قوله عليه البخور، ويعجز؛ أي لولا كثرة الهواء لعجز الهواء عمّا يستحيل الهواء إليه من السحاب والضباب التي تتكوّن من الهواء «أوّلاً أوّلاً» أي تدريجاً، أي كان الهواء لا يفي بذلك أو لا يقسع لذلك، والضباب - بالفتح - ندى كالغيم، أو سحاب رقيق كالدخان. والأحايين جمع أحيان وهو جمع حين بمعنى الدهر والزمان. قوله غلينه (فلا هي تمسك بالمادة والحطب) أي دائماً بحيث إذا انطفت لم يمكن إعادتها، والمادة: الزيادة المتصلة والمراد هنا الدهر ومثله. بحيث إذا انطفت لم يمكن إعادتها، والمادة: الزيادة المتصلة والمراد هنا الدهر ومثله.

١٢ - الدر المنثور؛ سئل عن ابن عبّاس: هل تحت الأرض خلق؟ قال: نعم ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿اللّهُ اللَّذِى خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَّ بِنَكْزُلُ ٱلْأَثْنُ بَيْنَهُنَّ ﴾(١).

١٣ - وعن قتادة في قوله: ﴿ سَبْعَ سَنَوَتِ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾ قال: في كلّ سماء وكلّ أرض
 خلق من خلقه وأمر من أمره وقضاء من قضائه (٢).

١٤ - وعن مجاهد في قوله: ﴿ يَنَنَزَّلُ ٱلأَثْرُ بَيْنَهُنَّ ﴾ قال: من السماء السابعة إلى الأرض السابعة ملفوفة (٣).

١٥ – وعن الحسن في الآية قال: بين كلّ سماء وأرض خلق وأمر<sup>(٤)</sup>.

17 - وعن ابن جريح قال: بلغني أنّ عرض كلّ سماء مسيرة خمسمائة سنة، وأنّ بين كلّ أرضين مسيرة خمسمأة سنة؟ وأخبرت أنّ الريح بين الأرض الثانية والثالثة؛ والأرض السابعة فوق الثرى واسمها تخوم؛ وأنّ أرواح الكفّار فيها، فإذا كان يوم القيامة ألقتهم إلى برهوت، والثرى فوق الصخرة الّتي قال الله: ﴿ فِي صَخْرَةٍ ﴾ والصخرة على الثور له قرنان وله ثلاث قوائم يبتلع ماء الأرض كلّها يوم القيامة، والثور على الحوت وذنب الحوت عند رأسه مستدير تحت الأرض السفلى عمد بين قرني الأرض السفلى عمد بين قرني الثور، ويقال: بل على ظهره واسمها يهموت، وأخبرت أن عبد الله بن سلام سأل النبيّ على ما الحوت؟ قال: على ماء أسود، وما أخذ منه الحوت إلاّ كما أخذ حوت

<sup>(</sup>١) - (٤) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٣٨.

من حيتانكم من بحر من هذه البحار، وحدّثت أنّ إبليس يغلغل إلى الحوت فيعظم له نفسه وقال: ليس خلق بأعظم منك عزّاً ولا أقوى منك، فوجد الحوت في نفسه فتحرّك فمنه تكون الزلزلة إذا تحرّك، فبعث الله حوتاً صغيراً فأسكنه في أذنه فإذا ذهب يتحرّك تحرّك الّذي في أذنه فيسكن<sup>(1)</sup>.

١٧ - وعن ابن عبّاس في قوله: ﴿ وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلُهُنَّ ﴾ قال: سبع أرضين في كلّ أرض نبيّ كنبيّكم، وآدم كآدم، ونوح كنوح، وإبراهيم كإبراهيم، وعيسى كعيسى (٢).

14 - وعن ابن عمر قال: قال رسول الله على الأرضين بين كل أرض والتي تليها مسيرة خمسمائة عام، والعليا منها على ظهر حوت قد التقى طرفاه في السماء والحوت على صخرة والصخرة بيد ملك، والثانية مسجن الريح فلمّا أراد الله أن يهلك عاداً أمر خازن الريح أن يرسل عليهم ريحاً يهلك عاداً، فقال: يا ربّ أرسل عليهم من الريح قدر منخر الثور؟ فقال له الجبّار: إذن تكفأ الأرض ومن عليها، ولكن أرسل عليهم بقدر خاتم، فهي الّتي قال الله في كتابه فما نذر بن شيء ألت عَلَيه إلا جَمَلَته كالرّبير والثالثة فيها حجارة جهنم، والرابعة فيها كبريت جهنم، فقالوا: يا رسول الله أللنار كبريت؟ قال: نعم والذي نفسي بيده إنّ فيها حيّات جهنم، إنّ أفواهها كالأودية تلسع الكافر اللسعة فلا يبقى منه لحم على وضم، والسادسة فيها عقارب جهنم، إنّ أدنى عقربة منها كالبغال المؤكفة تضرب الكافر ضربة ينسيه ضربها حرّ جهنم، والسابعة فيها سقر وفيها إبليس مصفّد بالحديد يد أمامه ويد خلفه، فإذا أراد الله أن بطلقه لما يشاء أطلقه ().

١٩ - وعن أبي الدرداء قال: قال رسول الله ﷺ: كنف الأرض مسيرة خمسمائة عام،
 والثانية مثل ذلك، وما بين كل أرض أرضين مثل ذلك<sup>(٤)</sup>.

٢٠ - وعن ابن عبّاس قال: سيّد السماوات السماء الّتي فيها العرش، وسيّد الأرضين الأرض الّتي نحن فيها (٥).

٢١ - وعن كعب قال: الأرضون السبع على صخرة، والصخرة في كفّ ملك والملك على جناح الحوت، والحوت في الماء على الربح، والربح على الهواء ربح عقيم لا تلقح، وإنّ قرونها معلّقة بالعرش<sup>(٦)</sup>.

٢٢ - وعن أبي مالك قال: الصخرة التي تحت الأرض منتهى الخلق، على أرجائها أربعة أملاك رؤوسهم تحت العرش (٧).

٢٣ – وعنه قال: الصخرة تحت الأرضين على حوت، والسلسلة في أذن الحوت<sup>(٨)</sup>.

٣٤ – وعن ابن عبَّاس قال: إنَّ أوَّل شيء خلقه الله القلم فقال له: أكتب، قال: يا ربُّ وما

<sup>(</sup>۱) - (۸) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٣٨-٢٣٩.

أكتب؟ قال: اكتب القدر يجري من ذلك اليوم بما هو كائن إلى أن تقوم الساعة، ثم طوى الكتاب ورفع القلم وكان عرشه على الماء، فارتفع بخار الماء ففنقت منه السماوات، ثمّ خلق النون فبسطت عليه الأرض، والأرض على ظهر النون فاضطرب النون فمادت الأرض فأثبتت بالجبال، فإنّ الجبال لتفخر على الأرض إلى يوم القيامة، ثمّ قرأ ابن عبّاس ﴿نَ وَالْفَيْرُ وَمَا يُسْطُرُونَ﴾(١).

٢٥ - وعن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ: إنّ أوّل ما خلق الله القلم والحوت،
 وقال ما أكتب؟ قال: كلّ شيء كائن إلى يوم القيامة، ثمّ قرأ ﴿نَّ وَٱلْقَلَرِ ﴾ فالنون الحوت (٢).

٢٦ - وعنه قال: قال رسول الله ﷺ: النون السمكة الّتي عليها قرار الأرضين والقلم الّذي خطّ به ربّنا نَتَرَكُ القدر خيره وشرّه ونفعه وضرره ﴿وَمَا يَسْطُرُونَ﴾ قال: الكرام الكاتبون<sup>(٣)</sup>.

بيان؛ في القاموس: ماع الشيء يميع: جرى على وجه الأرض منبسطاً في هينة والسمن: ذاب. وقال: الوضم - محرّكة -: ما وقيت به اللحم عن الأرض من خشب وحصير. وقال: إكاف الحمار ككتاب وغراب ووكافه: برذعته، وآكف الحمار إيكافاً وأكّفِه تأكيفاً: شدّه عليه.

۲۷ – نوادر الراوندي، بإسناده عن جعفر بن محمد، عن آبانه على قال: أقبل رجلان إلى رسول الله على فقال أحدهما لصاحبه: اجلس على اسم الله تعالى والبركة فقال رسول الله على استك فأقبل يضرب الأرض بعصاً، فقال رسول الله على استك فأقبل يضرب الأرض بعصاً، فقال رسول الله على : لا تضربها فإنها أمّكم وهي بكم برّة (٤).

٢٨ - وبهذا الإسناد قال: قال رسول الله عليه : تمسحوا بالأرض فإنّها أمّكم وهي بكم برّة (°).

بيان: قال في النهاية: في الحديث المسحوا بالأرض فإنها بكم برّة أي مشفقة عليكم كالوالدة البرّة بأولادها، يعني أنّ منها خلقكم وفيها معاشكم وإليها بعد الموت معادكم، والتمسّح أراد به التيمّم، وقيل: أراد مباشرة ترابها بالجباه في السجود من غير حائل (انتهى).

وأقول؛ يحتمل أن يراد به ما يشمل الجلوس على الأرض بغير حائل، والأكل على الأرض من غير مائدة بقرينة الخبر الأوّل.

٢٩ - العلل: لمحمد بن عليّ بن إبراهيم قال: العلّة في أنّ الأرض لا تقبل الدّم أنّه لما
 قتل قابيل أخاه هابيل غضب آدم على الأرض فلا تقبل الدم لهذه العلّة.

<sup>(</sup>۱) – (۳) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٤٩–٢٥٠. ﴿ ٤) – (٥) نوادر الراوندي، ص ١٠٣ ح ٧٠–٧١.

٣٠ - العلل: عن عليّ بن أحمد الدقاق، عن الكلينيّ، عن علاّن بإسناده رفعه قال: أتى عليّ بن أبي طالب يهوديّ فسأله عن مسائل فكان فيما سأله: أخبرني عن قرار هذه الأرض على بن أبي طالب يهوديّ فسأله عن مسائل فكان فيما سأله: أخبرني عن قرار هذه الأرض لا يكون إلاّ على عاتق ملك وقدما ذلك الملك على ما هو؟ فقال علي هي قرن ثور، والثور قوائمه على ظهر الحوت في اليمّ الأسفل، على صخرة، والطلمة على العقيم، والعقيم على الثرى وما يعلم تحت الثرى إلا هي على الذي والخبر)(١).

٣١ - النهج: قال أمير المؤمنين عليظ في خطبة التوحيد: لا يجري عليه السكون والحركة، وكيف يجري عليه ما هو أحدثه؟ والحركة، وكيف يجري عليه ما هو أجراه ويعود فيه ما هو أبداه، ويحدث فيه ما هو أحدثه؟ إذاً لتفاوتت ذاته، ولتجرّأ كنهه، ولامتنع من الأزل معناه، ولكان له وراء إذ وجد له أمام، ولالتمس التمام إذ لزمه النقصان<sup>(٢)</sup>.

بيان: قال بعض شرّاح النهج في قوله عَلِيَهِ: (ولتجزّأ كنهه) إشارة إلى نفي الجوهر الفرد؛ وقال: قوله عَلِيَهِ: (ولكان له وراء إذ كان له أمام) يؤكّد ذلك لأنّ من أثبته يقول يصحّ أن تحلّه الحركة ولا يكون أحد وجهيه غير الآخر.

فائدة؛ إعلم أنَّ الطبيعيِّين والرياضيِّين اتَّفقوا على أنَّ الأرض كرويَّة بحسب الحسَّ وكذا الماء المحيط بها، وصارا بمنزلة كرة واحدة، فالماء ليس بتام الاستدارة بل هو على هيئة كرة مجوّفة قطع بعض منها وملئت الأرض على وجه صارت الأرض مع الماء بمنزلة كرة واحدة، ومع ذلك ليس شيء من سطحيه صحيح الاستدارة، أمّا المحدّب قلما فيه من الأمواج، وأمّا المَقَعَر فللتضاريس فيه من الأرض. وقد أخرج الله تعالى قريباً من الربع من الأرض من الماء بمحض عنايته الكاملة، أو لبعض الأسباب المتقدّمة لتكون مسكناً للحبوانات المتنفّسة وغيرها من المركبات المحوجة إلى غلبة العنصر اليابس الصلب لحفظ الصور والأشكال وربط الأعضاء والأوصال. وممّا يدلّ على كرويّة الأرض ما أومأنا إليه سابقاً من طلوع الكواكب وغروبها في البقاع الشرقيّة قبل طلوعها وغروبها في الغربيّة بقدر ما تقتضيه أبعاد تلك البقاع في الجهتين على ما علم من أرصاد كسوفات بعينها لا سيّما القمريّة في بقاع مختلفة، فإنَّ ذلك ليس في ساعات متساوية البعد من نصف النهار على الوجه المذكور، وكون الاختلاف متقدّراً بقدر الأبعاد دليل على الاستدارة المشتبهة الساترة بحدبتها المواضع الَّتي يتلو بعضها بعضاً على قياس واحد بين الخافقين، وازدياد ارتفاع القطب والكواكب الشمالية وانحطاط الجنوبية للسائرين إلى الشمال وبالعكس للسائرين إلى الجنوب بحسب سيرهما دليل على استدارتها بين الجنوب والشمال، وتركّب الاختلافين يعطي الاستدارة في جميع الامتدادات. ويؤيِّده مشاهدة استدارة أطراف المنكسف من القمر الدالَّة على أنَّ

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠ باب ١ ح ١. (٢) نهج البلاغة، ص ٣٧٩ خ ١٨٤.

٦٨

الفصل المشترك بين المستضيء من الأرض وما ينبعث منه الظلِّ دائرة، وكذلك اختلاف ساعات النّهر الطوال والقصار في مساكن متّفقة الطول إلى غير ذلك. ولو كانت أسطوانيّة قاعدتاها نحو القطبين لم يكن لساكني الاستدارة كوكب أبديّ الظهور، بل إمّا الجميع طالعة غاربة أو كانت الكواكب يكون من كلّ واحد من القطبين على بعد تستره القاعدتان أبديّة الخفاء والباقية طالعة غاربة وليس كذلك، وأيضاً فالسائر إلى الشمال قد يغيب عنه دائماً كواكب كانت تظهر له، وتظهر له كواكب كانت تغيب عنه بقدر إمعانه في السير، وذلك يدلُّ على استدارتها في هاتين الجهتين أيضاً. وممّا يدلّ على استدارة سطح الماء الواقف طلوع رؤوس الجبال الشَّامخة على السائرين في البحر أوَّلاً ثمَّ ما يلي رؤوسها شيئاً بعد شيء في جميع الجهات. وقالوا: التضاريس الَّتي على وجه الأرض من جهة الجبال والأغوَّار لاَّ تقدح في كرويتها الحسيّة، إذ ارتفاع أعظم الجبال وأرفعها على ما وجدوه فرسخان وثلث فرسخ، ونسبتها إلى جرم الأرض كنسبة جرم سبع عرض شعيرة إلى كرة قطرها ذراع بل أقلّ من ذلك. ويظهر من كلام أكثر المتأخّرين أنّ عدم قدح تلك الأمور في كرويّتها الحسّيّة معناه أنَّها لا تخلُّ بشكل جملتها كالبيضة ألزقت بها حبَّات شعير لم يقدح ذلك في شكل جملتها، واعترض عليه: بأنَّ كون الأرض أو البيضة حينتذ على الشكل الكرويّ أو البيضيّ عند الحسّ ممنوع، وكيف يمكن دعوى ذلك مع ما يرى على كلّ منهما ما يخرج به الشكل ممّا اعتبروا فيه وعرَّفُوه به؟ وربما يوجِّه بوجه آخر وهو أنَّ الجبال والوهاد الواقعة على سطح الأرض غير محسوسة عادة عند الإحساس بجملة كرة الأرض على ما هي عليه في الواقع. بيانه: أنّ رؤية الأشياء تختلف بالقرب والبعد، فيرى القريب أعظم ممًّا هُو الواقعُ والبعيد أصغر منه وهو ظاهر، وقد أطبق القائلون بالانطباع وبخروج الشعاع كلُّهم على أنَّ هذا الاختلاف في رؤية المرثيّ بسبب القرب والبعد إنّما هو تابع لاختلاف الزاوية الحاصلة عند مركز الجليديّة في رأس المخروط الشعاعيّ بحسب التوهم أو بحسب الواقع عند انطباق قاعدته على سطح المرثق، فكلّما قرب المرثى عظمت تلك الزاوية، وكلّما بعد صغرت. وقد تقرّر أيضاً بين محقّقيهم أنّ رؤية الشيء على ما هو عليه إنّما هو في حالة يكون البعد بين الرائي والمرنيّ على قدر يقتضي أن تكون الزاوية المذكورة قائمة. فبناءً على ذلك إذا فرضت الزاوية المذكورة بالنسبة إلى مرثئ قائمة يجب أن يكون البعد بين رأس المخروط وقاعدته المحيطة بالمرثى بقدر نصف قطر قاعدته على ما تقرّر في الأصول. فلمّا كان قطر الأرض أزيد من ألفي فرسخ بلا شبهة لا تكون مرثيّة على ما هي عليه من دون ألف فرسخ، ومعلوم أنّ الجبال والوهاد المذكورة غير محسوسة عادة عند هذا البعد من المسافة فلا يكون لها قدر محسوس عند الأرض بالمعنى الّذي مهدنا.

ثمّ إنّهم استعلموا بزعمهم مساحة الأرض وأجزاءها ودوائرها في زمان المأمون وقبله فوجدوا مقدار محيط الدائرة العظمى من الأرض ثمانية آلاف فرسخ، وقطرها ألفين وخمسمائة وخمسة وأربعين فرسخاً ونصف فرسخ تقريباً، ومضروب القطر في المحيط مساحة سطح الأرض وهي عشرون ألف ألف وثلاثمائة وستون ألف فرسخ وربع ذلك مساحة الربع المسكون من الأرض. وأمّا القدر المعمور من الربع المسكون وهو ما بين خطّ الاستواء والموضع الذي عرضه بقدر تمام الميل الكليّ فمساحته ثلاثة آلاف ألف وسبعمائة وخمسة وستين ألفاً وأربعمائة وعشرين فرسخاً وهو قريب من سدس سطح جميع الأرض وسدس عشره، والفرسخ ثلاثة أميال بالاتفاق، وكلّ ميل أربعة آلاف ذراع عند المحدثين، وثلاثة آلاف عند المحدثين، واثنان وثلاثون عند القدماء، وكلّ ذراع أربع وعشرون إصبعاً عند المحدثين، واثنان وثلاثون عند القدماء. وكلّ إصبع بالاتفاق مقدار ستّ شعيرات مضمومة بطون بعضها إلى ظهور بعض من الشعيرات المعتدلة.

وذكروا أنَّ للأرض ثلاث طبقات: الأولى: الأرض الصرفة المحيطة بالمركز الثانية: الطبقة الطينية وهي المجاورة للماء؛ الثالثة: الطبقة المنكشفة من الماء وهي الَّتي تحتبس فيها الأبخرة والأدخنةُ وتتولَّد منها المعادن والنباتات والحيوانات. وزعمواً أنَّ ألبسائط كلُّها شفَّافة لا تحجب عن إبصار ما ورائها ما عدا الكواكب، وأنَّ الأرض الصرفة المتجاورة للمركز أيضاً شفّافة، والطبقتان الأخريان ليستا بسيطتين فهما كثيفتان. فالأرض جعل الله الطبقة الظاهرة منها ملوّنة كثيفة غبراء لتقبل الضياء وخلق ما فوقها من العناصر مشفّة لطيفة بالطباع لينفذ فيها ويصل إلى غيرها ساطع الشعاع، فإنَّ الكواكب وسيَّما الشمس والقمر أكثر تأثيراتها في العوالم السفلي بوسيلة أشعّتها المستقيمة والمنعطفة والمنعكسة بإذن الله تعالى. وقالوا: الأرض في وسط السماء كالمركز في الكرة فينطبق مركز حجمها على مركز العالم، وذلك لتساوي ارتفاع الكواكب وانحطاطها مدّة ظهورها وظهور النصف من الفلك دائماً وتطابق أظلال الشمس في وقتي طلوعها وغروبها عند كونها على المدار الّذي يتساوى فيه زمان ظهورها وخفائها علَى خطُّ مستقيم، أو عند كونها في جزئين متقابلين من الدائرة الَّتي يقطعها بسيرها الخاصّ بها، وانخساف القمر في مقاطراته الحقيقيّة للشمس، فإنَّ الأوّل يمنع ميلها إلى أحد الخافقين، والثاني إلى أحد السمتين: الرأس والقدم، والثالث إلى أحد القطبين، والرابع إلى شيء منها أو من غيرها من الجهات كما لا يخفي. وكما أنَّ مركز حجمها منطبق على مركز العالم فكذا مركز ثقلها، وذلك لأنَّ الثقال تميل بطبعها إلى الوسط كما دلَّت عليه التجربة، فهي إذن لا تتحرَّك عن الوسط، بل هي ساكنة فيه متدافعة بأجزائها من جميع الجوانب إلى المركز تدافعاً متساوياً، فلا محالة ينطبق مركز ثقلها الحقيقيّ المتّحد بمركز حجمها التقريبي على مركز العالم ومستقرّها عند وسط العالم لتكافؤ القوى بلا تزلزل واضطراب يحدث فيها لثباتها بالسبب المذكور، ولكون الأثقال المنتقلة من جانب منها إلى الآخر في غاية الصغر بالقياس إليها لا يوجب انتقال مركز ثقلها من نقطة إلى أخرى بحركة شيء منها، وكذا الأجزاء المباينة لها تهوي إليها وهي تقبلها من جميع نواحيها من دون اضطراب. هذا ما ذكروه في هذا المقام، ولا نعرف من ذلك إلاّ كون الجميع بقدرة القادر العليم وإرادة المدبّر الحكيم كما ستعرف ذلك إن شاء الله تعالى.

وقال الشيخ المفيد - قدّس سرّه - في كتاب المقالات: أقول: إنّ العالم هو السماء والأرض وما بينهما وفيهما من الجواهر والأعراض، ولست أعرف بين أهل التوحيد خلافاً في ذلك. أقول: لعل مراده - قدّس سرّه - بالسماوات ما يشمل العرش والكرسي والحجب، وغرضه نفي الجواهر المجرّدة الَّتي تقول بها الحكماء. ثمّ قال كِلَفَة: وأقول: إنَّ الفلك هو المحيط بالأرض الدائر عليها وفيه الشمس والقمر وسائر النجوم، والأرض في وسطه بمنزلة النقطة في وسط الدائرة، وهذا مذهب أبي القاسم البلخيّ وجماعة كثيرة من أهل التوحيد، ومذهب أكثر القدماء والمنجّمين وقد خالف فيه جماعة من بصريّة المعتزلة وغيرهم من أهل النحل. وأقول: إنَّ المتحرِّك من الفلك إنَّما يتحرِّك حركةً دوريَّةً كما يتحرِّكُ الدائر على الكرة، وإلى هذا ذهب البلخيّ وجماعة من أهل التوحيد، والأرض على هيئة الكرة في وسط الفلك وهي ساكنة لا تتحرَّك، وعلَّة سكونها أنَّها في المركز، وهو مذهب أبي القاسم وأكثر القدماء والمنجّمين، وقد خالف فيه الجبائي وابنه وجماعة غيرهما من أهل الأراء والمذاهب من المقلَّدة والمتكلِّمين . - ثمَّ قال - : وأقول : إنَّ العالم مملوء من الجواهر وإنَّه لا خلاء فيه ، ولو كان فيه خلاء لما صحّ فرق بين المجتمع والمتفرّق من الجواهر والأجسام وهو مذهب أبي القاسم خاصة من البغداديين، ومذهب أكثر القدماء من المتكلِّمين وخالف فيه الجبائيّ وابنه وجماعة متكلَّمي أهل الحشو والجبر والتشبيه. - ثمَّ قال -: وأقول: إنَّ المكان هو ما أحاط بالشيء من جميع جهاته، ولا يصحّ تحرّك الجواهر إلاّ في الأماكن؛ والوقت هو ما جعله الموقّت وقتاً للشيء وليس بحادث مخصوص والزمان اسم يقع على حركات الفلك فلذلك لم يكن الفعل محتاجاً في وجوده إلى وقت ولا زمان، وعلى هذا القول سائر الموحّدين<sup>(١)</sup>.

وسئل السيّد المرتضى كلفة: الفراغ له نهاية؟ والقديم تعالى يعلم منتهى نهايته؟ وهذا الفراغ أيّ شيء هو؟ وكذلك الطبقة الثامنة من الأرض والثامنة من السماء نقطع أنّ هناك فراغاً أم لا؟ فإن قلت: لا، طالبتك بما وراء الملأ، القديم تعالى يعلم أنّ هناك نهاية، فإن قلت: نعم، طالبتك أيّ شيء وراء النهاية؟

فأجاب تظلم: إنّ الفراغ لا يوصف بأنّه منته، ولا أنّه غير منته على وجه الحقيقة، وإنّما يوصف بذلك مجازاً واتّساعاً، وأمّا قوله: وهذا الفراغ أيّ شيء هو؟ فقد علمنا أنّه لا جوهر ولا عرض ولا قديم ولا محدث ولا هو ذات ولا هو معلوم كالمعلومات. وأمّا الطبقة الثامنة من الأرض فما نعرفها، والّذي نطق به القرآن: ﴿مَبّعَ سَمَوَتٍ طِبَاقاً ﴾ ﴿وَمِنَ ٱلْأَرْضِ مِثْلَهُنَ ﴾ فأمّا غير ذلك فلا سبيل للقطع به من عقل ولا شرع (انتهى)(٢).

أوائل المقالات، ص ٩٩.

وأقول: بسط الكلام في هذه الأمور خروج عن مقصود الكتاب، ومحلَّه علم الكلام.

## ٣٣ - باب آخر في قسمة الأرض إلى الأقاليم وذكر جبل قاف وسائر الجبال وكيفية خلقها وسبب الزلزلة وعلتها

الآيات: النحل: ﴿ وَأَلْفَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَابِكَ أَن نَبِيدَ بِكُمْ ١٥٥.

الكهف: ﴿ حَقَّنَ إِذَا بَلَغَ بَيْنَ ٱلسَّلَيْنِ وَجَدَ مِن دُونِهِـمَا قَوْمُهُ - إلى قوله -﴿ وَكَانَ وَعَدُ رَبِّ حَقَّهُ ١٩٨ - ١٩٨.

الأنبياء: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي ٱلْأَرْضِ رَوَسِي أَن نَبِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِهَا فِجَاجًا سُبُلًا لَعَكَهُمْ يَهْتَدُونَ ۖ ﴿ وَقَالَ تَعَالَى: ﴿ حَقَّ إِنَا فَيُحَتَّ بَأَجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُم مِّن كُلِّ حَدَبٍ يَسِلُونَ ﴾ .

لقمان: ﴿ وَأَلْقَىٰ فِي ٱلْأَرْضِ رَوَاسِكَ أَنْ نَبِيدَ بِكُمْ ١٠٠٠.

فَاطُو: ﴿ وَمِنَ ٱلْجِبَالِ جُدَدًا بِيضٌ وَحُمَّرٌ تُخْتَكِلِفُ ٱلْوَنْهُـا وَغَرَلِيبُ سُودٌ﴾ (٢٧).

ص: ﴿ إِنَّا سَخَّرْنَا الْجِبَالَ مَعَهُ يُسَيِّخَنَ بِٱلْعَشِيِّ وَٱلْإِنْمَرَاقِ ۞ .

في: ﴿ وَأَلْقَتُ مَا فِيهَا رَوَسِيَ ۗ ١٧١.

الطور: ﴿ وَالظُّودِ ۞ - وقال تعالى - ﴿ وَنَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ۞ .

المرسلات: ﴿ وَجَعَلْنَا فِيهَا رَوَسِيَ شَيْخَنْتِ ﴿ ١٢٧١.

النبأ: ﴿ أَلَوْ خَسَلِ ٱلْأَرْضَ بِهَندًا ۞ وَٱلِجَالَ أَوْمَادًا ۞ .

الغاشية: ﴿ وَإِلَى اَلْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ۞ .

النين: ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّيْثُونِ ۞ وَمُلُودٍ سِينِينَ ۞ .

تفسير؛ ﴿أَن تَمِيدَ بِكُمْ قَالَ المبرّد: أي منع الأرض أن تميد، وقيل: لئلاّ تميد، وقيل: لئلاّ تميد، وقيل: أي كراهة أن تميد، وقال بعض المفسّرين: الميد الاضطراب في الجهات الثلاث، وقيل: إنّ الأرض كانت تميد وترجف رجوف السقف بالوطء فثقلها الله بالجبال الرواسي ليمنع من رجوفها، ورووا عن ابن عبّاس أنّه قال: إنّ الأرض بسطت على الماء فكانت تكفأ ليمنع من رجوفها، ورووا عن ابن عبّاس أنّه قال: إنّ الأرض بسطت على الماء فكانت تكفأ بأهلها كما تكفأ السفينة فأرساها الله تعالى بالجبال. ثمّ إنّهم اختلفوا في أنّه لم صارت الجبال مبياً لسكون الأرض على أقوال، وذكروا لذلك وجوهاً ولنذكر بعضها:

الأول: ما ذكره الفخر الرازيّ في تفسيره: أنّ السفينة إذا ألقيت على وجه الماء فإنّها تميل من جانب إلى جانب وتضطرب فإذا وقعت الأجرام الثقيلة فيها استقرّت على وجه الماء، فكذلك لمّا خلق الله تعالى الأرض على وجه الماء اضطربت ومادت، فخلق الله تعالى عليها هذه الجبال ووتّدها بها فاستقرّت على وجه الماء بسبب ثقل الجبال. ثمّ قال: لقائل أن يقول: هذا يشكل من وجوه:

الأوّل: أنَّ هذا المعلّل إمّا أن يقول بأنَّ حركات الأجسام بطباعها أو يقول ليست بطباعها

بل هي واقعة بإيجاد الفاعل المختار إيّاها، فعلى التقدير الأوّل نقول: لا شكَّ أنّ الأرض أثقل من الماء، والأثقل يغوص في الماء ولا يبقى طافياً عليه فامتنع أن يقال: إنّها كانت تميد وتضطرب بخلاف السفينة فإنّها متخذة من الخشب وفي داخل الخشب تجويفات غير مملوءة فلذلك تميد وتضطرب على وجه الماء، فإذا أرسيت بالأجسام الثقيلة استقرّت وسكنت فظهر الفرق. وأمّا على التقدير الثاني وهو أن يقال ليس للأرض والماء طبائع توجب الثقل والرسوب، والأرض إنّما تنزل لأنّ الله تعالى أجرى عادته بجعلها كذلك، وإنّما صار الماء محيطاً بالأرض لمجرد إجراء العادة ليس ههنا طبيعة للأرض ولا للماء توجب حالة مخصوصة، فنقول: على هذا التقدير علّة سكون الأرض هي أنّ الله تعالى يخلق فيها السكون وعلّة كونها مائدة مضطربة هو أنّ الله تعالى يخلق فيها الحركة، فيفسد القول بأنّ الله تعالى دخلق الجبال لتبقى الأرض ساكنة، فثبت أنَّ التعليل مشكل على كلا التقديرين.

الإشكال الثاني: أنّ إرساء الأرض بالجبال إنّما يعقل لأجل أن تبقى الأرض على وجه الماء من غير أن تميد وتميل من جانب إلى جانب، وهذا إنّما يعقل إذا كان الّذي استقرّت الأرض على وجهه واقفاً. فنقول: فما المقتضي لسكونه في ذلك الحيّز المخصوص؟ فإن قلت: إنّ طبيعته توجب وقوفه في ذلك الحيّز المعيّن فحينئذ يفسد القول بأنّ الأرض إنّما وقفت بسبب أنّ الله تعالى أرساها بالجبال. وإن قلت: إنّ المقتضي لسكون الماء في حيّزه المعيّن هو أنّ الله تعالى أسكن الماء بقدرته في ذلك الحيّز المخصوص، فنقول: فلم لا تقول مثله في سكون الأرض؟ وحينئذ يفسد هذا التعليل أيضاً.

الإشكال الثالث: أنّ مجموع الأرض جسم واحد فبتقدير أن يميل بكلّيته ويضطرب على وجه البحر المحيط لم تظهر تلك الحالة للناس. فإن قيل: أليس أنّ الأرض تحرّكها البخارات المحتقنة في داخلها عند الزلازل وتظهر تلك الحركات للناس؟ قلنا البخارات احتقنت في داخل قطعة صغيرة من الأرض، فلمّا حصلت الحركة في تلك القطعة ظهرت تلك الحركة، فإنّ ظهور الحركة في تلك القطعة المعيّنة يجري مجرى اختلاج عضو من بدن الإنسان، أمّا لو تحرّكت كلّية الأرض لم تظهر، ألا ترى أنّ الساكن في سفينة لا يحسّ بحركة كلّية السفينة وإن كانت على أسرع الوجوه وأقواها (انتهى كلامه)(١).

ويمكن أن يجاب عنها: أمّا عن الإشكال الأوّل فبأن يختار أنّها طالبة بطبعها للمركز، لكن إذا كانت خفيفةً كان الماء يحرّكها بأمواجه حركةً قسريّة ويزيلها عن مكانها الطبيعيّ بسهولة، فكانت تميد وتضطرب بأهلها وتغوص قطعة منها وتخرج قطعة منها، ولمّا أرساها الله تعالى بالجبال وأثقلها قاومت الماء وأمواجه بثقلها فكانت كالأوتاد مثبتةً لها. ومنه يظهر

<sup>(</sup>١) تفسير فخر الرازي، ج ٢٠ ص ٨.

الجواب عن الإشكال الثاني، على أنّ توقف إرساء الأرض بالجبال على سكون الماء في حيّز معيّن ممنوع. وأمّا عن الإشكال الثالث فبأن يقال: ليس الامتنان بمجرّد عدم ظهور حركة الأرض حتى يقال: إنّه على تقدير حركتها بكلّيتها لا يظهر للناس بل بخروج البقاع من الماء وعدم غرقها بحركة الأرض وميدانها بأهلها، على أنّ الظاهر أنّ الحركة الّتي لا تحسّ إنّما هي إذا كانت في جهة مخصوصة وعلى وضع واحد كحركة وضعية مستمرّة أو حركة أينية على جهة واحدة كحركة السفينة إذا كانت سائرة من غير اضطراب، وأمّا إذا تحرّكت في جهات مختلفة واضطربت فيحسّ بها كحركة السفينة عند تلاطم البحر واضطرابه، وهذا هو الفرق بين حالة الزلزلة وبين حركة الأرض في الظهور وعدمه، فإنّا لو فرضنا قطعةً منها سائرة غير مضطربة في سيرها لما أحسّ بها كما لا يحسّ بحركة كلّها بل باضطراب الحركة وكونها في جهات مختلفة تحسّ الحركة، سواء كان محلّها كلّ الأرض أو بعضها.

الوجه الثاني: ما ذكره الفاضل المقدّم ذكره أيضاً في تفسيره واختاره حيث قال: والّذي عندي في هذا الموضع المشكل أن يقال: إنّه ثبت بالدلائل اليقينيّة أنّ الأرض كرة وأنّ هذه الجبال على سطح هذه الكرة جارية مجرى خشونات وتضريسات تحصل على وجه هذه الكرة. إذا ثبت هذا فنقول: إذا فرضنا أنّ هذه الخشونات ما كانت حاصلة بل كانت الأرض كرة حقيقيّة خالية عن هذه الخشونات والتضريسات لصارت بحيث تتحرّك بالاستدارة عقلاً، إلاّ أنّه بأدنى سبب تتحرّك على هذا الوجه، أمّا إذا حصل على سطح كرة الأرض هذه الجبال وكانت كالخشونات الواقعة على وجه الكرة، فكلّ واحد من هذه الجبال إنّما يتوجّه بطبعه إلى مركز العالم، وتوجّه ذلك الجبل نحو مركز العالم بثقله العظيم وقوّته الشديدة يكون جارياً مجرى الوتد الذي يمنع كرة الأرض من الاستدارة، فكان تخليق هذه الجبال على الأرض عن مجرى الوتد المغروزة في الكرة المانعة لها عن الحركة المستديرة، وكانت مانعة للأرض عن الميد والميل والاضطراب بمعنى أنّها منعت الأرض عن الحركة المستديرة، فهذا ما وصل الميد والميل والاضطراب بمعنى أنّها منعت الأرض عن الحركة المستديرة، فهذا ما وصل إله خاطري في هذا الباب والله أعلم (انتهى)(۱).

واعترض عليه بأنّ كلامه لا يخلو عن تشويش واضطراب، والذي يظهر من أوائل كلامه هو أنّه جعل المناط في استقرار الأرض الخشونات والتضريسات من حيث إنّها خشونات وتضريسات، وذلك إمّا لممانعة الأجزاء المائيّة الملاصقة لتلك التضريسات لاستلزام حركة الأرض زوالها عن مواضعها، وحينتذ يكون علّة السكون هي الجبال الموجودة في الماء لا ما خلقت في الربع المكشوف من الأرض، ولعلّه خلاف الظاهر في معرض الامتنان بخلق الجبال وهو خلاف الظاهر من قوله تعالى: ﴿وَيَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوِّقِهَا﴾ والقول بأنّ ما في الماء الجبال وهو خلاف الظاهر من قوله تعالى: ﴿وَيَعَلَ فِيهَا رَوَسِي مِن فَوِّقِهَا﴾ والقول بأنّ ما في الماء أيضاً فوقها فلعل المراد تلك الجبال لا يخلو عن بعد مع أنّها ربما كانت معاونة لحركة

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۲۰ ح ۹.

الأرض،، كما إذا تحرّكت كرة الماء بتموّجها بأجمعها أو تموّج أبعاضها المقاربة لتلك الخشونات، وإنَّما يمانعها عن الحركة أحياناً عند حركة أبعاضها، وإمَّا لممانعة الأجزاء الهوائيَّة المقارنة للجبال الكاثنة على الربع الظاهر فكانت الأوتاد مثبتةً لها في الهواء مانعة عن تحريك الماء بتموّجه إيّاها كما يمانع الجبال المخلوقة في الماء عن تحريك الرياح إيّاها، وحينتذ يكون وجود الجبال في كلِّ منهما معاوناً لحركة الأرض في بعض الصور معاوقاً عنها في بعضها، ولا مدخل حينتذ لثقل الجبال وتركّبها في سكون الأرض واستقرارها، والّذي يظهر من قوله (لأنَّ الجرم البسيط) - الغ - أنَّ البساطة توجب حركة الأرض، إمَّا بانفرادها أو بمشاركة عدم الخشونة ولعلّه استند في ذلك إلى أنّ البسيط تتساوى نسبة أجزائه إلى أجزاء المكان وإنَّما الطبيعة تقتضى انطباق مركز الثقل من الأرض على مركز العالم على أيّ وضع كان، والماء لا يقوى على إخراج الكرة عن مكانها نعم يحرّكها بالحركة المستديرة، بخلاف المركّب فإنّه ربما كان بعض أجّزائه مقتضياً لوضع خاصّ كمحاذاة أحد القطبين مثلاً حتّى تكون الفائدة تحصل بتركّب بعض أجزاء الأرض وإن لم يكن هناك جبل وارتفاع، فلا يكون الامتنان بخلق الجبل من حيث أنّه جبل، بل من حيث أنّه مركّب، إلا على تقدير كون المراد أنَّ المقتضى للسكون هو الحالة المركّبة من التركّب والتضريس، والظاهر من وصف الجبال الشامخات في الآية مدخليّة ارتفاعها في هذا المعنى، إلاّ أن يكون الوصف لترتّب فوائد أُخر عليها، وحينتذ لا مدخل لثقل الجبال في سكون الأرض كما يظهر من قوله أخيراً، فكلِّ واحد من هذه الجبال إنَّما يتوجه بطبعه إلى مركز العالم، وتوجِّه ذلك الجبل نحو مركز العالم بثقلة العظيم وقوّته الشديدة يكون جارياً مجرى الوتد الّذي يمنع كرة الأرض من الاستدارة، ومع ذلك لا ينفع في نفى الحركة المشرقيّة والمغربيّة بل يؤيّدها ، ويمكن أن يكون مراده أنّ العلّة هيّ المجموع من الأمور الثلاثة، ولعلُّه جعل الطبيعيَّة الأرضيَّة كافيةً في استقرارها في مكانها ، وإنَّما احتاج إلى المانع عن حركتها بالاستدارة حركة وضعيَّة، ولذا قال أخيراً: وكانت مانعةً للأرض عن الميد والإضطراب، بمعنى أنَّها منعت الأرض عن الحركة المستديرة.

الوجه الثالث: ما يخطر بالبال وهو أن يكون مدخلية الجبال لعدم اضطراب الأرض بسبب اشتباكها واتصال بعضها ببعض في أعماق الأرض بحيث تمنعها عن تفتّت أجزائها وتفرّقها، فهي بمنزلة الأوتاد المغروزة المثبتة في الأبواب المركبة من قطع الخشب الكثيرة بحيث تصير سبباً لالتصاق بعضها ببعض وعدم تفرّقها، وهذا معلوم ظاهر لمن حفر الآبار في الأرض فإنّها تنتهي عند المبالغة في حفرها إلى الأحجار الصلبة، وأنت ترى أكثر قطع الأرض واقعة بين جبال محيطة بها، فكأنّها مع ما يتّصل بها من القطعة الحجريّة المتصلة بها من تحت تلك القطعات كالظرف لها تمنعها عن التفتّت والتفرّق والاضطراب عند عروض الأسباب الداعية إلى ذلك.

الوجه الرابع: ما ذكره بعض المتعسّفين من أنّه لمّا كانت فائدة الوتد أن يحفظ الموثود في

بعض المواضع عن الحركة والاضطراب حتى يكون قاراً ساكناً، وكان من لوازم ذلك السكون في بعض الأشياء صحة الاستقرار على ذلك والتصرّف عليه، وكان من فائدة وجود الجبال والتضريسات الموجودة في وجه الأرض أن لا تكون مغمورة بالماء ليحصل للحيوان الاستقرار والتصرّف عليها، لا جرم كان بين الأوتاد والجبال الخارجة من الماء في الأرض اشتراك في كونهما مستلزمين لصحة استقراره مانعين من عدمه، لا جرم حسنت نسبة الإيتاد إلى الصخور والجبال. وأمّا إشعاره بالميدان فلأنّ الحيوان كما يكون صادقاً عليه أنّه غير مستقرّ على الأرض بسبب انغمارها في الماء لو لم يوجد الجبال كذلك يصدق على الأرض أنّها غير مستقرّة تحته ومضطربة بالنسبة إليه، فثبت حينئذ أنّه لولا وجود الجبال في سطح الأرض لكانت مضطربة ومائدة بالنسبة إلى الحيوان، لعدم تمكّنه من الاستقرار عليها.

الوجه الخامس: أن يكون المراد بالجبال الرواسي الأنبياء والأولياء والعلماء، وبالأرض الدنيا. أمّا وجه التجوّز بالجبال عن الأنبياء والعلماء فلأنّ الجبال لمّا كانت على غاية من الثبات والاستقرار مانعة لما يكون تحتها من الحركة والاضطراب عاصمة لما يلتجئ إليها من الحيوان عمّا يوجب له الهرب فيسكن بذلك اضطرابه وقلقلته أشبهت الأوتاد من بعض هذه الجهات. ثمّ لمّا كانت الأنبياء والعلماء هم السبب في انتظام أمور الدنيا وعدم اضطراب أحوال أهلها كانوا كالأوتاد للأرض، فلا جرم صحّت استعارة لفظ الجبال لهم، ولذلك صحّ في العرف أن يقال: فلان جبل منيع يأوي إليه كلّ ملهوف إذا كان يرجع إليه في المهمّات والحوائج، والعلماء أوتاد الله في الأرض.

الوجه السادس: أن يكون المقصود من جعل الجبال كالأوتاد في الأرض أن يهتدى بها إلى طرقها والمقاصد فيها، فلا تميد جهاتها المشتبهة بأهلها ولا تميل بهم فيتيهون فيها عن طرقهم ومقاصدهم. وهذه الوجوه الثلاثة ذكرها بعض المتعسّفين، وهذا دأبه في أكثر الآيات والأخبار حيث يؤوّلها بلا ضرورة داعية وعلّة مانعة عن القول بظاهرها، وهل هذا إلاّ اجتراء على حجج ربّ العالمين؟!.

الوجه السابع: أن يقال: المراد بالأرض قطعاتها وبقاعها لا مجموع كرة الأرض وبكون الحبال أوتاداً لها أنّها حافظة لها عن الميدان والاضطراب بالزلزلة ونحوها إمّا لحركة البخارات المحتقنة في داخلها بإذن الله تعالى، أو لغير ذلك من الأسباب الّتي يعلمها مبدعها ومنشئها. وهذا وجه قريب ويؤيّده ما سيأتي في باب الزلزلة من حديث ذي القرنين.

أقول؛ وأمّا حديث ذي القرنين والسدّ وغيره من أحواله فقد مضى في المجلّد الخامس في باب أحواله، ولنذكر هنا بعض ما مضى برواية أخرى:

قال الثعلبيّ في العرائس: روى وهب بن منبّه وغيره من أهل الكتب قالوا: كان ذو القرنين رجلاً من الروم ابن عجوز من عجائزهم ليس لها ولد غيره وكان اسمه «اسكندروس» ويقال: كان اسمه (عيّاش) وكان عبداً صالحاً ، فلمّا استحكم ملكه واستجمع أمره أوحى الله إليه : يا ذا القرنين! إنّي بعثتك إلى جميع الخلق ما بين الخافقين وجعلتك حجّتي عليهم، وهذا تأويل رؤياك وإنَّي بأعثك إلى أمم الأرض كلُّهم وهم سبع أمم مختلفة ألسنتهم، منهم أمَّتان بينهما عرض الأرض، وأمَّتان بينهما طول الأرض، وثلاث أمم في وسط الأرض، وهم الجنّ والإنس ويأجوج ومأجوج. فأمّا الأمّتان اللّتان بينهما طولُ الأرض فأمّة عندُ المغربُ يقالُ لها «ناسك» وأمَّة أخرى بحيالها عند مطلع الشمس يقال لها «هاويل» وأمَّة في قطر الأرض الأيسر يقال لها قاويل؛ فلمّا قال الله سبحانه ذلك قال ذو القرنين: إلهي إنَّكُ قد ندبتني إلى أمر عظيم لا يقدر قدره إلا أنت فأخبرني عن الأمم الَّتي بعثتني إليها بأيّ قَوَّة أكاثرهم؟ أو بأيّ جمع وحيلة أكابرهم؟ وبأيّ صبر أقاسيهم؟ وبأي لسّان أناطقهم؟ وبأيّ حجّة أخاصمهم؟ وبأيّ عقل أعقل منهم؟ وبأيّ بصر أنفذهم؟ وبأيّ حجّة أخاصمهم؟ وبأيّ عقل أعقل عنهم؟ وبأيّ قلب وحكمة أدبّر أمورهم؟ وبأيّ قسط أعدل بينهم؟ وبأيّ حلم أصابرهم؟ وبأيّ معرفة أفصل بينهم؟ وبأيّ علم أتقن أمورهم؟ وبأيّ يد أستطيل عليهم؟ وبأيّ رجل أطأهم؟ وبأيّ طاقة أحصيهم؟ وبأيّ جند أقاتلهم؟ وبأي رفق أتألّفهم؟ وليس عندي يا إلهي شيء ممّا ذكرت يقوم لهم ويقوى عليهم وأنت الرؤوف الرحيم الّذي لا تكلّف نفساً إلاّ وسعّها ولا تكلّفها إلاّ طاقتُها. فقال الله ﷺ : إنِّي سأطوِّقك ما حمَّلتك: أشرح لك سمعك فتسمع كلُّ شيء وتعي كلَّ شيء وأشرح لك فهمك فتفقه كلُّ شيء، وأبسط لك لسانك فتنطق بكلِّ شيء، وأفتح لك بصرك فتنفذ كلُّ شيء، وأحصي لك فلا يفوتك شيء، وأشدُّ لك عضدك فلا يهولكَ شيء وأشدّ لك ركنك فلا يغلبك شيء، وأشدّ لك قلبك فلا يفزعك شيء، وأشدّ لك يدك فتسطُّو فوق كلِّ شيء وأشدُّ لك وطأتك فتهدُّ على كلِّ شيء، وألبسك الهيبة فلا يروعك شيء، وأُسخِّر الظلمة من ورائك. فلمَّا قيل له ذلك حدَّث نفسه بالمسير وألحَّ عليه قومه بالمقام فلم يفعل وقال: لا بدِّ من طاعة الله تعالى.

ثمّ أمرهم أن يبنوا له مسجداً وأن يجعلوا طول المسجد أربعمائة ذراع، وأمرهم أن لا ينصبوا فيه السواري. قالوا كيف نصنع؟ قال: إذا فرغتم من بنيان الحائط فاكبسوها بالتراب حتى يستوي الكبس مع حيطان المسجد، فإذا فرغتم فرضتم من الذهب على الموسر قدره وعلى المقتر قدره، ثمّ قطعتموه مثل قلامة الظفر، ثمّ خلطتموه بذلك الكبس وجعلتم خشباً من نحاس، ووتداً من نحاس، وصفائح من نحاس تذيبون ذلك وأنتم تمكنون من العمل كيف شئتم على أرض مستوية. وجعلتم طول كلّ خشبة مأتي ذراع وأربعة وعشرين ذراعاً: مأتا فدراع في ما بين الحائطين لكلّ حائط اثنا عشر ذراعاً ثمّ تدعون المساكين لنقل التراب فيسارعون إليه لأجل ما فيه من الذهب والفضة فمن حمل شيئاً فهو له. ففعلوا ذلك، فأخرج المساكين التراب واستقرّ السقف بما عليه واستغنى المساكين، فجنّدهم أربعين ألفاً،

وجعلهم أربعة أجنادفي كلّ جندعشرة آلاف ثمّ عرضهم فوجدهم في ما قيل ألف ألف وأربعمائة ألف رجل منهم من جنده ثمانمائة ألف ومن جند دارا ستّمائة ألف ومن المساكين أربعين ألفاً. ثمّ انطلق يؤمّ الأمّة الّتي عند مغرب الشمس، فذلك قوله تعالى : ﴿ حَتَّى إِذَا بِلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَدَهَا تَغُرُّبُ فِي عَيْنِ جَمِثَةِ﴾ (أ) أي ذات حمأة. ومن قرأ (حاميةٍ) بالألف من غير همز فمعناها : حارّة فلمّا بلغ مغرب الشمس وجد جمعاً وعدداً لا يحصيهم إلاّ الله تعالى وقوّة وبأساً لا يطيقه إلاّ الله ﷺ ، ورأى ألسنة مختلفة وأهواء متشتَّتة وذلك قُول الله تعالى ﴿ وَوَجَدَ عِندَهَا فَوْمَاۗ﴾ يعني ناساً كثيرة يقال لها (ناسك) فلمّا رأى ذلك كاثرهم بالظلمة، فضرب حولهم ثلاثة عساكر منها فأحاط بهم من كلِّ مكان حتَّى جمعهم في مكان واحد، ثمَّ أخذ عليهم بالنور فدعاهم إلى الله ﷺ وعبادته فمنهم من آمن به ومنهم من صدّ عنه فعمد إلى الَّذين تولُّوا عنه فأدخل عليهم الظلمة فدخلت في أفواههم وأنوفهم وآذانهم وأحداقهم وأجوافهم ودخلت في بيوتهم ودورهم وغشيهم من فوقهم ومن كلّ جانب منهم فهاجوا فيه وتحيّروا فلمّا أشفقوا أن يهلكوا فيها عجّوا إليه بصوت واحد فكشفها عنهم وأخذهم عنوة فدخلوا في دعوته فجنّد من أهل المغرب أمماً عظيمة فجعلهم جنداً واحداً ثمّ انطلق بهم يقودهم والظلمة تسوقهم من خلفهم وتحرسهم من خلفهم والنور أمامهم يقوده ويدلُّه وهو يسير في ناحية الأرض اليمني وهو يريد الأمَّة الَّتي في قطر الأرض الأيمن الَّتي يقال لها هاويل وسخَّر الله له قلبه ويده ورأيه وعقله ونظره، فلا يخطىء إذا عمل عملاً ، فانطلق يقود تلك الأمم وهي تتبعه ، فإذا هي أتت إلى بحر أو مخاضة بني سفناً من ألواح صغار، أمثال البغال، فنظمها في ساعة ثمّ حمل فيها جميع من معه من تلك الأمم وتلك البَّجنود فإذا هي قطع الأنهار والبحار فتقها. ثمَّ دفع إلى كلِّ رجل منهم لوحاً فلم يكرثه حمله فلم يزل ذلك دأبه حتى انتهى إلى «هاويل» فعمل فيها كفعله في «ناسك» فلمّا فرغ منها مضى على وجهه في ناحية الأرض اليمني حتّى انتهى إلى (منسك) عند مطلع الشمس فعمل فيها وجنّد جنوداً كفعله في الأُمّتين قبلهما ، ثمّ كرّ مقبلاً حتّى أخذ ناحية [الأرض] اليسري وهو يريد «قاويل» وهي الأمّة الّتي بحيال «هاويل» وهما متقابلتان بينهما عرض الأرض كلّه، فلمّا بلغها عمل فيها وجنَّد فيها كفعله في ما قبلها ، فذلك قوله تعالى : ﴿ حَتَّى إِذَا بَلَغَ مَطْلِعَ ٱلشَّمِّسِ وَجَدَهَا تَطْلُعُ عُكُ فَوْرٍ لَّمْ نَجْعَل لَّهُم مِّن دُونِهَا سِثْرًا﴾ يعني: مسكناً.

قال قتادة: لم يكن بينهم وبين الشمس ستر، وذلك أنّهم كانوا في مكان لا يستقرّ عليه بناء، وكانوا يكونون في أسراب لهم، حتّى إذا زالت الشمس عنهم خرجوا إلى معايشهم وحروثهم. وقال الحسن: كانت أرضهم أرضاً لا تحتمل البناء فكانوا إذا طلعت عليهم الشمس هووا في الماء، فإذا ارتفعت عنهم خرجوا فتراعوا كما تتراعى البهائم. وقال ابن جريح: وجاءهم جيش مرّة وقال لهم أهلها لا يطلع عليكم الشمس وأنتم بها! فقالوا: ما

<sup>(</sup>١) سورة الكهف، الآمة: ٨٦.

تطلع الشمس فنراها، فماتوا. وقيل: فذهبوا بها هاربين في الأرض. هم أمّة يقال لها منسك حفاة عماة عن الحقّ. قال: وحدّثنا عمرو بن مالك بن أميّة قال: وجدت رجلاً بسمرقند يحدّث الناس وهم يجتمعون حوله، فسألت بعض من سمع فأخبرني أنّه حدّثهم عن القوم الذين تطلع عليهم الشمس. قال: قال: خرجت حتّى إذا جاوزت الصين، ثمّ سألت عنهم، فقيل: إنّ بينك وبينهم مسيرة يوم وليلة، فاستأجرت رجلاً فسرت بقيّة عشيّتي وليلتي حتّى صبّحتهم، فإذا أحدهم يفرش أذنه ويلبس الأخرى وكان صاحبي يُحسن لسانهم فسألهم، وقال: جتنا ننظر كيف تطلع الشمس، فبينا نحن كذلك إذ سمعنا كهيئة الصلصلة فغشي عليّ فأفقت وهم يمسحونني بالدهن، فلمّا طلعت الشمس على الماء فإذا هو يغلي كهيئة الزيت، وإذا طرف السماء كهيئة الفسطاط. فلمّا ارتفعت أدخلوني في سرب لهم أنا وصاحبي. فلمّا ارتفع النهار خرجوا إلى البحر فجعلوا يصطادون السمك ويطرحونه بالشمس فينضج.

ثمّ قال الثعلبيّ: قالت العلماء بأخبار القدماء: لمّا فرغ ذو القرنين من أمر الأمم الّذين هم بأطراف الأرض وطاف الشرق والغرب عطف منها إلى الآمم الَّتي في وسط الأرض من الجنّ والإنس ويأجوج ومأجوج. فلمّا كان في بعض الطريق ممّا يلي منقطع الترك نحو المشرق قالت له أمَّة صالحة من الإنس: يا ذا القرنين إنَّ بين هذين الجبلين خلقاً من خلق الله تعالى ليس فيهم مشابه الإنس وهم مشابه البهائم، يأكلون العشب ويفترسون الدوابّ والوحش كما تفترسها السباع، ويأكلون حشرات الأرض كلُّها من الحيّات والعقارب وكلّ ذي روح ممّا خلق الله تعالى في الأرض، وليس لله تعالى خلق ينمو نماءهم. ولا يزداد كزيادتهم! فإن أتت مدّة على ما يرى من نمائهم وزيادتهم فلا شكّ أنّهم سيملؤون الأرض ويجلون أهلها منها ويظهرون عليها ويفسدون فيها، وليست تمرُّ بنا سنة مذجاوزناهم إلاَّ ونحن نتوقَّعهم أن يطلع علينا أوَّلهم من بين هذين الجبلين ﴿ فَهَلْ غَمَّلُ لَكَ خَرْمًا﴾ أي جعلاً وأجراً ﴿عَلَىٰ أَن تَجَعَلُ بَيْنَا وَيَنِيُّمُ سَدُّا﴾ حاجزاً فلا يصلون إلينا؟ فقال لهم ذو القرنين ﴿مَا مَكَّنِّي فِيهِ رَبِّي خَيْرٌ﴾ أي ما قوّاني عليه خير من خرجكم ﴿ فَأَعِنُونِ بِقُوَّةِ أَجْعَلَ بَيْنَكُرُ وَيَنَهُمْ رَدَّمًا﴾ أي حاجزاً كالحائط. قالوا: وما تلك القوَّة؟ قال: فعلة وصنَّاع يحسنون البناء والعمل وآلة. قالوا: وما تلك الآلة؟ قال ﴿ مَانُونَ زُبُرَ لَلْمَكِيدُ ﴾ يعني قطعاً - واحدتها زبرة - وآتوني بالنحاس. فقالوا: ومن أين لنا الحديد والنحاس ما يسع هذا العمل؟ قال: سأريكم على معادن الحديد والنحاس، فضرب لهم في جبلين حتّى فلقهما ثمّ استخرج منهما معدنين من الحديد والنحاس. قالوا: بأيّ قوّة نقطع الحديد والنحاس؟ فاستخرج لهم معدناً آخر من تحت الأرض يقال له «السامور» وهو أشدّ ما خلق الله تعالى بياضاً، وهو الّذي قطع به سليمان أساطين بيت المقدس وصخوره وجواهره، ثمّ قاس ما بين الجبلين ثمّ أوقد على جمع من الحديد والنحاس النار، فصنع منه زبراً أمثال الصخور العظام، ثمَّ أذاب النحاس فجعله كالطين والملاط لتلك الصخور من الحديد ثمَّ بنى. وكيفيّة بنائه على ما ذكر أهل السير هو أنّه لمّا قاس ما بين الجبلين وجد ما بينهما مائة فرسخ، فلمّا أنشأ في عمله حفر له الأساس حتّى بلغ الماء، ثمّ جعل عرضه خمسين فرسخاً، ثمّ وضع الحطب بين الجبلين ثمّ نسج عليه الحديد ثمّ نسج الحطب على الحديد، فلم يزل يجعل الحديد على الحطب والحطب على الحديد ﴿حَقَّ إِنَا سَاوَىٰ بَيْنَ السَّدَفَيْنِ ﴾ وهما الجبلان، ثمّ أمر بالنار فأرسلت فيه ثمّ ﴿قَالَ انفَخُوا حَقّى إِنَا جَعَلَمُ نَازً ﴾ ثمّ جعل يفرغ القطر عليه وهو النحاس المذاب فجعلت النار تأكل الحطب فيصير النحاس مكان الحطب حتى لزم الحديد النحاس، فصار كأنّه برد حبرة من صفرة النحاس وحمرته وسواد الحديد وغبرته، فصار سداً النحاس، فصار كأنّه برد حبرة من صفرة النحاس وحمرته وسواد الحديد وغبرته، فصار سداً طويلاً عظيماً حصيناً كما قال تعالى: ﴿فَمَا اَسْطَنَعُوا أَن يَظْهَرُوهُ وَمَا اَسْتَطَاعُوا لَمُ نَقَبًا﴾. وقال قادة: ذكر لنا أنّ رجلاً قال: يا نبيّ الله قد رأيت سدّ يأجوج ومأجوج قال: انعته لي. قال كالبرد الحبرة طريقة سوداء وطريقة حمراء. قال: قد رأيته. ويقال: إنّ موضع السدّ وراء كالبرد الحبرة طريقة سوداء وطريقة حمراء. قال: قد رأيته. ويقال: إنّ موضع السدّ وراء هملاذ جرد» بقرب مشرق الصيف بينه وبين الخزر مسيرة اثنين وسبعين يوماً (۱).

وروي عن على بن أبي طالب عليه الله قال: كان ذو القرنين قد ملك ما بين المشرق والمغرب وكان له خليل من الملائكة اسمه (رفائيل؛ يأتيه ويزوره، فبيتما هما ذات يوم يتحدّثان إذ قال ذو القرنين: يا رفائيل! حدّثني عن عبادتكم في السماء فبكي وقال: يا ذا القرنين! وما عبادتكم عند عبادتنا؟! إنَّ في السماء من الملائكة من هو قائم أبداً لا يجلس، ومنهم الساجد لا يرفع رأسه أبداً ، ومنهم الراكع لا يستوي قائماً أبداً ، يقول : سبحان الملك القدّوس ربّ الملائكة والروح، ربّنا ما عبدناك حقَّ عبادتك. فبكي ذو القرنين بكاءً شديداً ثمّ قال: إنَّى لأحبُّ أن أعيش فأبلغ من عبادة ربَّى حقَّ طاعته! فقال رفائيل: أو تحبُّ ذلك يا ذا القرنين؟ قال: نعم، فقال رفائيل: فإنّ لله تعالى عيناً في الأرض تسمّى اعين الحياة الفيها من الله عَرَيْمَة أنَّه من شرب منها لم يمت أبداً حتى يكون هو الَّذي يسأل ربَّه الموت! فقال ذو القرنين هل تعلمون أنتم موضع تلك العين؟ فقال: لا، غير أنَّا نتحدَّث في السماء أنَّ لله تعالى في الأرض ظلمة لا يطأها إنس ولا جانَّ، فنحن نظنَّ أنَّ تلك العين في تلك الظلمة . فجمع ذُو القرنين علماء أهل الأرض وأهل دراسة الكتب وآثار النبوّة فقال لهم: أخبروني هل وجدتم في ما قرأتم من كتب الله تعالى وما جاءكم من أحاديث الأنبياء ومن كان قبلكم من العلماء أنَّ الله تعالى وضع في الأرض عيناً سمَّاها ﴿عينِ الحياة؛؟ فقالت العلماء: لا، فقال عالم من العلماء - واسمه فتحيز - إنّي قرأت وصيّة آدم فوجدت فيها أنّ الله خلق في الأرض ظلمة لم يطأها إنس ولا جانَّ ووضع فيها عين الخلد. فقال ذو القرنين: صدقت. ثمَّ حشد إليه الفقهاء والأشراف والملوك وسار يطلب مطلع الشمس، فسار اثني عشرة سنة إلى أن بلغ طرف الظلمة، فإذا ظلمة تفور مثل الدخان ليست بظلمة ليل، فعسكر هناك ثمّ جمع علماء

<sup>(</sup>۱) عرائس المجالس، ص ۳۲۶-۳۲۸.

عسكره فقال: إنَّى أريد أن أسلك هذه الظلمة! فقال العلماء: أيَّها الملك إنَّه من كان قبلك من الأنبياء والملوك لم يطلبوا هذه الظلمة فلا تطلبها، فإنَّا نخاف أن ينفتق علبك أمر تكرهه ويكون فيه فساد أهل الأرض. فقال: لا بدّمن أن أسلكها. فقالوا: أيّها الملك كفّ عن هذه الظلمة ولا تطلبها ، فإنَّا لو نعلم أنَّك إن طلبتها ظفرت بما تريد ولم يسخط الله علينا لاتَّبعناك، ولكنّا نخاف العنت من الله تعالى وفساداً في الأرض ومن عليها. فقال ذو القرنين: لا بدّ من أن أسلكها. فقالت العلماء: شأنك بها. فقال ذو القرنين: أيّ الدوابّ أبصر؟ قالوا: الخيل. قال: فأيّ الخيل أبصر؟ قالوا: الإناث. قال: فأيّ الإناث أبصر؟ قالوا: البكارة. فأرسل ذو القرنين فجمع له ستة آلاف فرس أنثى بكارة ثمّ انتخب من عسكره أهل الجلد والعقل ستَّة آلاف رجل، فدفع إليهم كلُّ رجل فرساً، وعقد للخضر على مقدَّمته على ألفين ويقي ذو القرنين في أربعة آلاف. وقال ذو القرنين للناس: لا تبرحوا من معسكركم هذا اثني عشرة سنة، فإن نحن رجعنا إليكم وإلاّ فارجعوا إلى بلادكم. فقال الخضر: أيُّها الملك، إنَّا نسلك ظلمة ولا ندري كم السير فيها ولا يبصر بعضنا بعضاً، فكيف نصنع بالضلال إذا أصابنا؟ فدفع ذو القرنين إلى الخضر خرزة حمراء فقال: حيث يصيبكم الضلال فاطرح هذه في الأرض فإذا صاحت فليرجع أهل الضلال إليها أين صاحت. فصار الخضر بين يدى ذي القرنين يرتحل الخضر وينزل ذو القرنين، فبينما الخضر يسير إذ عرض له واد فظنّ أنّ العين في الوادي وألقى في قلبه ذلك، فقام على شفير الوادي وقال لأصحابه: قفوا ولا يبرحنّ رجل من موقفه! فرمي بالخرزة فمكث طويلاً ثمّ أجابته الخرزة فطلب صوتها فانتهى إليها ، فإذا هي على جانب العين، فنزع الخضر ثيابه ثمّ دخل العين فإذا ماء أشدّ بياضاً من اللبن وأحلى من الشهد فشرب واغتسل وتوضّأ ولبس ثيابه، ثمّ رمي بالخرزة نحو أصحابه فوقفت الخرزة فصاحت، فرجع الخضر إلى صوتها وإلى أصحابه، فركب وقال لأصحابه: سيروا باسم الله.

ومر ذو القرنين فأخطأ الوادي فسلكوا تلك الظلمة أربعين يوماً وليلة، ثمّ خرجوا إلى ضوء ليس بضوء شمس ولا قمر ولا أرض حمراء ورملة خشخاشة – أي مصوّتة – فإذا هو بقصر مبنيّ في تلك الأرض طوله فرسخ في فرسخ عليه باب، فنزل ذو القرنين بعسكره ثمّ خرج وحده حتّى دخل القصر، فإذا حديدة قد وضعت طرفاها على جانب القصر من ههنا وههنا وإذا بطائر أسود شبيه بالخطاف مزموم بأنفه إلى الحديدة معلّق بين السماء والأرض فلمّا سمع الطائر خشخشة ذي القرنين قال: من هذا؟ قال: أنا ذو القرنين. فقال الطائر: يا ذا القرنين أما كفاك ما وراك حتّى وصلت إليّ؟! ثمّ قال الطائر: يا ذا القرنين حدّثني فقال ذو القرنين: سلى، فقال: هل كثر بناء الآجر والجصّ في الأرض؟ قال: نعم فانتفض الطائر انتفاضة ثمّ الطير وامتلاً حتّى ملاً من الحديدة ثلثيها، ثمّ قال: هل كثرت المعازف؟ قال: نعم، فانتفض الطير وامتلاً حتّى ملاً من الحديدة ثلثيها، ثمّ قال: هل كثرت شهادات الزور في الأرض؟ قال: نعم، فانتفض الطائر انتفاضة فملاً الحديدة وسدّ ما بين جداري القصر، فخشي وخاف

ذو القرنين وفرق فرقاً شديداً، فقال الطائر: يا ذا القرنين لا تخف! حدّثني. قال: سل. قال هل يترك الناس شهادة أن لا إله إلا الله قال: لا، قال: فانضم الطائر ثُلثاً، ثمّ قال: يا ذا القرنين هل ترك الناس الصلاة المفروضة [بعد]؟ قال: لا، قال: فانضم الطائر ثلثاً، ثمّ قال: ياذا القرنين هل ترك الناس غسل الجنابة بعد؟ قال: لا، قال فصار الطائر كما كان. ثمّ قال: اسلك يا ذا القرنين هذه الدرجة درجة إلى أعلى القصر، فسلكها ذو القرنين وهو خائف وجل لا يدري على مَ يهجم، حتى استوى على صدر الدرج، فإذا سطح ممدود عليه صورة رجل شابّ قائم عليه ثياب بيض، رافعاً وجهه إلى السماء وأضعاً يديه على فيه، فلمّا سمع خشخشة ذي القرنين قال: ما هذا؟ قال: أنا ذو القرنين. قال: يا ذا القرنين إنَّ الساعة قد اقتربت، وأنا أنتظر أمر ربّي يأمرني أن أنفخ فأنفخ. ثمّ أخذ صاحب الصور شيئاً من بين يديه كأنّه حجر فقال: خذها يا ذا القرنين! فإنَّ شبع هذا شبعت وإن جاع هذا جعت. فأخذ ذو القرنين الحجر ونزل إلى أصحابه، فحدَّثهم بأمر الطائر وما قال له وما ردَّ عليه وما قال صاحب الصور. ثمَّ جمع علماء عسكره فقال: أخبروني عن هذا الحجر ما أمره؟ فقالوا: أيُّها الملك أخبرنا بما قال لك فيه صاحب الصور. فقال ذو القرنين: إنَّه قال لي: إن شبع هذا شبعت وإن جاع جعت. فوضعت العلماء ذلك الحجر في إحدى كفّتي الميزان وأخذوا حجراً مثله فوضعوه في الكفّة الأخرى ثمّ رفعوا الميزان فإذا الّذي جاء به ذو القرنين يميل، فوضعوا معه آخر ورفعوا الميزان فإذا هو يميل بهنّ فلم يزالوا يضعون حتّى وضعوا ألف حجر فرفعوا الميزان فمال بالألف جميعاً! فقالت العلماء: انقطع علمنا دون هذا لا ندري أسحر هذا أم علم ما لا نعلمه! فقال الخضر وكان قد وافاه: نعم، أنا أعلمه. فأخذ الخضر الميزان بيده، ثمّ أخذ الحجر الَّذي جاء به ذو القرنين فوضعه في إحدى الكفِّتين فأخذ حجراً من تلك الحجارة فوضعه في الكفَّة الأُخرى ثمَّ أخذ كفًّا من تراب فوضعه على الحجر الّذي جاء به ذو القرنين، ثمّ رفع الميزان فاستوى! فخرّت العلماء سجّداً لله تعالى وقالوا: سبحان الله! هذا علم لا يبلغه علمنا، والله لقد وضعنا ألفاً فما استقلِّ به. فقال الخضر: أيُّها الملك، إنَّ سلطان الله عَرْضُكُ قاهر لخلقه، وأمره نافذ فيهم، وحكمه جارِ عليهم، فإنَّ الله تعالى ابتلي خلقه بعضهم ببعض: فابتلى العالم بالعالم، والجاهل بالجاهل، والعالم بالجاهل، والجاهل بالعالم، وإنَّه ابتلاك بي وابتلاني بك. فقال ذو القرنين: صدقت، فأخبرنا عن هذا المثل. فقال الخضر: هذا مثل ضربه لك صاحب الصور: إنَّ الله ﴿ عَرْضُكُ مَكُن لِكَ فِي البلاد وأعطاك منها ما لم يعط أحداً وأوطأك منها ما لم يوطىء أحداً فلم تشبع، فأبت نفسك شرهاً حتّى بلغت من سلطان الله ما لم يطأه إنس ولا جانَّ، فهذا مثل ضربه لك صاحب الصور إنَّ ابن آدم لا يشبع أبداً دون أن يحثى عليه التراب، ولا ملأ جوفه إلاّ التراب. فبكي ذو القرنين، ثمّ قال: صدقت يا خضر في ضرب هذا المثل، لا جرم لا أطلب أثراً في البلاد بعد مسيري هذا حتى أموت. ثمّ انصرف راجعاً حتى إذا كان في وسط الظلمة وطئ الوادي الّذي فيه الزبرجد،

فقال من معه لمّا سمعوا خشخشة تحت أقدامهم وأقدام دوابّهم: ما هذا تحتنا يا أيّها الملك؟ فقال ذو القرنين: خذوا منه فإنّه من أخذ ندم ومن ترك ندم، فمنهم من أخذ الشيء ومنهم من تركه، فلمّا خرجوا من الظلمة إذا هو الزبرجد، فندم الآخذ والتارك.

قال: وكان رسول الله على يقول: رحم الله أخي ذا القرنين، لو ظفر بوادي الزبرجد في مبتداه ما ترك منها شيئاً حتى يخرجه إلى الناس لأنه كان راغباً في الدنيا ولكنه ظفر به وهو زاهد في الدنيا لا حاجة له فيها. ثمّ رجع إلى العراق وملك ملوك الطوائف ومات في طريقه بشهر روز. وقال عليّ بن أبي طالب - صلوات الله عليه -: ثمّ إنّه رجع إلى «دومة الجندل» وكان منزله فأقام بها حتى مات - انتهى -(١).

وقال الطبرسي كَلَمَاتُهُ في قوله تعالى: ﴿ إِنَّ يَأْجُوجَ وَمَأْجُوجَ مُفْيِدُونَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فسادهم أنّهم كانوا يخرجون فيقتلونهم ويأكلون لحومهم ودوابّهم. وقيل. كانوا يخرجون أيّام الربيع فلا يدعون شيئاً أخضر إلاّ أكلوه ولا يابس إلاّ احتملوه، عن الكلبيّ: وقيل: أراد أنّهم سيفسدون في المستقبل عند خروجهم. وورد في الخبر عن حذيفة: قال: سألت رسول الله عنه عن يأجوج ومأجوج، فقال: يأجوج أمَّة، ومأجوج أمَّة كلِّ أمَّة أربعمائة أمَّة لا يموت الرجل منهم حتّى ينظر إلى ألف ذكر من صلبه كلٌّ قد حمل السلاح قلت: يا رسول الله صفهم لنا. قال: هم ثلاثة أصناف: صنف منهم أمثال الآزر. قلت: يا رسول الله وما الآزر؟ قال: شجر بالشام طويل، ومنهم طوله وعرضه سواء، وهؤلاء الّذين لا يقوم لهم جبل ولا حديد، وصنف منهم يفترش أحدهم إحدى أذنيه ويلتحف بالأخرى ولا يمرون بفيل ولا وحش ولا جمل ولا خنزير إلاَّ أكلوه. من مات منهم أكلوه، مقدَّمتهم بالشام وساقتهم بخراسان، يشربون أنهار المشرق وبحيرة (طبريّة) قال وهب ومقاتل: إنّهم من ولد يافث بن نوح أبي الترك. وقال السّديّ: الترك سريّة من يأجوج ومأجوج، خرجت تُغير، فجاء ذو القرنينَ فضرب السدّ فبقيت خارجته، وقال قتادة: إنَّ ذا القرنين بني السدُّ على إحدى وعشرين قبيلة، وبقيت منهم قبيلة دون السدِّ فهم الترك. وقال كعب: هم نادرة من ولد آدم وذلك أنَّ آدم احتلم ذات يوم وامتزجت نطفته بالتراب فخلق الله من ذلك الماء والتراب يأجوج ومأجوج فهم متصلون بنا من جهة الأب دون الأمّ. وهذا بعيد<sup>(٢)</sup>.

﴿وَهُم مِن كُلِّ حَدَبٍ يَنسِلُونَ ﴾ قال كَلْقَهُ: أي من كلّ نشز من الأرض يسرعون، يعني أنهم متفرّقون في الأرض فلا ترى أكمة إلاّ وقوم منهم يهبطون منها مسرعين<sup>(٣)</sup>. وقال كَلْقَهُ في ﴿قَلَ عَلَهُ عَن أَلَمُ عَلَيْهُ عَن أَلْمُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَل

<sup>(</sup>۱) عرائس المجالس، ص ۳۲۹-۳۳۹. (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٣٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، ج ٧ ص ١١٥.

موسى بالأرض المقدّسة، وقيل: هو الجبل أقسم به لما أودع فيه من أنواع نعمه (١). وفي قوله تعالى: ﴿ وَإِلَى لَلِمْبَالِ كَيْفَ نُصِبَتَ ﴾: أي أفلا يتفكّرون في خلق الله سبحانه الجبال أوتاداً للأرض ومسكّنة لها، وأنّه لولاها لمادت الأرض بأهلها (٢).

بيان؛ لعلّ المرادهنا بيان أقاليم الدنيا باعتبار أصناف الناس واختلاف صورهم وألوانهم وطبائعهم، والغرض إمّا حصرهم فيها فأقاليم بابل المراد بها ما يشمل أشباههم من العرب والعجم، والصين يشمل جميع الترك، والزنج يشمل الهنود، أو بيان غرائب الأصناف من الخلق وهو أظهر. والمراد بقوم موسى أهل جابلقا وجابرسا كما مرّ.

Y - الخصال؛ عن القاسم بن محمّد بن أحمد بن عبدویه السرّاج، عن عليّ بن الحسن بن سعید البرّاز، عن حمید بن زنجویه، عن عبد الله بن یوسف، عن خالد بن یزید بن صبیح، عن طلحة بن عمرو الحضرميّ، عن عطا، عن ابن عباس، عن النبيّ عليه قال: من الجبال الّتي تطایرت یوم موسى علیه سبعة أجبل، فلحقت بالحجاز والیمن، منها بالمدینة: أحد، وورِقان؛ وبمكّة: ثور، وثبیر وحرى؛ وبالیمن: صبر، وحضور (١٠).

توضيح: قال الفيروزآبادي: (ورقان) بكسر الراء جبل أسود بين العرج والرويئة بيمين المصعد من المدينة إلى مكّة – حرسهما الله تعالى – وقال: (ثور) جبل بمكّة. وقال: ثبير والأثبرة وثبير الخضراء والنصع والزنج والأعرج والأحدب وغنياء جبال بظاهر مكّة. وقال: حراء – ككتاب وكعلى عن عياض يؤنّث ويمنع –: جبل بمكّة فيه غار تحنث فيه النبي المنهاي تعبّد واعتزل. وقال: الصبر – ككتف ولا يسكن إلا في ضرورة شعر –: جبل مطل على تعز. وقال: تعز – كتقل – قاعدة اليمن. وقال: حضور كصبور جبل وبلد باليمن.

٣ - الخصال: عن أبيه ومحمّد بن الحسن بن الوليد، عن أحمد بن إدريس ومحمّد بن يحبى العطّار معاً، عن محمّد بن أحمد الأشعريّ، عن محمّد بن الحسين، عن أحمد بن عليّ، عن زيد بن مهران، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن الحسين بن زيد، قال: بلغني أنّ الله يَحْرَبُكُ خلق الجبل من أربعة أشياء: من البحر الأعظم المحدق بالدنيا، ومن النار، ومن دموع ملك يقال له إبراهيم، ومن بئر طيّبة والحديث طويل أخذنا منه موضع الحاجة (٥).

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٩ ص ٢٧١. (٢) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٣٣٨.

<sup>(</sup>٤) الخصال، ص ٣٤٤ باب ٧ - ١٠.

<sup>(</sup>٣) الخصال، ص ٣٥٧ باب ٧ ح ٤٠.

<sup>(</sup>٥) الخصال، ص ٢٦٠ باب ٤ ح ١٣٧.

بيان: «خلق الجبل» كذا في بعض النسخ بالجيم والباء الموحّدة، وفي أكثر النسخ بالخاء المعجمة والياء المثنّاة التحتانيّة. وعلى التقديرين لعلّ فيه تجوّزاً واستعارة، مع أنّ الخبر موقوف لم يسند إلى إمام وكأنَّ في «البثر» أيضاً تحريفاً.

 ٤ - تفسير علي بن إبراهيم: ﴿ نَ أَللْتُرَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ قال: ق جبل محيط بالدنيا وراء يأجوج ومأجوج، وهو قسم (١).

٥ - ومنه: عن أحمد بن عليّ وأحمد بن إدريس معاً، عن محمّد بن أحمد العلوي عن العمركيّ، عن محمّد بن القاسم عن يحيى العمركيّ، عن محمّد بن الجمهور، عن سليمان بن سماعة، عن عبد الله بن القاسم عن يحيى ابن ميسرة الخثعميّ، عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: ﴿ عَسَقَ ﴾ عداد سني القائم و﴿ قَلَ ﴾ جبل محيط بالدنيا من زمرّد أخضر، فخضرة السماء من ذلك الجبل وعلم عليّ كله في ﴿ عَسَقَ ﴾ (٢).

٦ - العيون والعلل: في خبر الشامي: سأل أمير المؤمنين عليه مما خلقت الجبال؟
 قال: من الأمواج (٣).

٧ - البصائر؛ عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن عثمان بن عيسى عن سماعة بن مهران، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليه أنه قال: إن علياً عليه ملك ما في الأرض وما تحتها، فعرضت له السحابان: الصعب، والذلول، فاختار الصعب، فكان في الصعب ملك ما تحت الأرض وفي الذلول ملك ما فوق الأرض، واختار الصعب على الذلول فدارت به سبع أرضين فوجد ثلاث خراب وأربع عوامر().

A - ومنه: عن أحمد بن محمّد، عن ابن سنان، عن أبي خالد وأبي سلام، عن سورة، عن أبي جعفر على الله عن الله عن أبي جعفر على الله قال: أما إنّ ذا القرنين قد خيّر بين السحابين فاختار الذلول وذخر لصاحبكم الصعب. قال: قلت: وما الصعب؟ قال: ما كان من سحاب فيه رعد وصاعقة أو برق فصاحبكم يركبه. أما إنّه سيركب السحاب ويرقى في الأسباب أسباب السموات السبع والأرضين السبع: خمس عوامر، واثنتان خرابان (٥).

بيان: لعلّ الخامسة عمارتها قليلة فعدّت في الخبر السابق من الخراب لذلك.

٩ - البصائر للصفّار ومنتخب البصائر لسعد بن عبد الله، عن سلمة، عن أحمد بن عبد الرحمن، عن محمّد بن سليمان، عن يقطين الجواليقيّ، عن قلقلة عن أبي جعفر عليه قال:

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٩٩ في تفسيره لسورة ق.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٧٤٠ في تفسيره لسورة الشوري.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٦٦٥ باب ٣٨٥ - ٤٤.

<sup>(</sup>٤) – (٥) بصائر الدرجات، ص 7٧٩ + ٨ بآب ١٥ ح 7-7.

إنّ الله خلق جبلاً محيطاً بالدنيا من زبرجد أخضر، وإنّما خضرة السماء من خضرة ذلك الجبل، وخلق خلق من صلاة وزكاة، وكلّهم للجبل، وخلق خلقاً لم يفترض عليهم شيئاً ممّا افترض على خلقه من صلاة وزكاة، وكلّهم يلعن رجلين من هذه الأمّة وسمّاهما (١).

• ١ - جامع الأخبار؛ سئل النبي عن القاف وما خلفه، قال: خلفه سبعون أرضاً من ذهب، وسبعون أرضاً من فضة، وسبعون أرضاً من مسك، خلفه سبعون أرضاً سكانها الملائكة لا يكون فيها حرّ ولا برد، وطول كلّ أرض مسيرة عشرة الآف سنة. قيل: وما خلف الملائكة؟ قال: حجاب من ربح، قيل: وما خلفه؟ قال: حجاب من ربح، قيل: وما خلفه؟ قال: حجاب من نار، قيل: وما خلفه؟ قال: حيّة محيطة بالدنيا كلّها تسبّح الله إلى يوم القيامة وهي ملك الحيّات كلّها. قيل: وما خلفه؟ قال: حجاب من نور. قيل: وما خلفه؟ قال: علم وهي ملك الحيّات كلّها. قيل: وما خلفه؟ قال: حجاب من نور. قيل: وما خلفه؟ قال: علم من ياقوت أحمر قضيبه من فضة بيضاء وزجّه من زمرّدة خضراء، له ثلاث ذوائب من نور: من ياقوت أحمر قضيبه من فضة بيضاء وزجّه من زمرّدة خضراء، له ثلاث ذوائب من نور: الأوّل بسم الله الرحمن الرحيم؛ الثاني الحمد لله ربّ العالمين؛ الثالث لا إله إلاّ الله؛ محمد رسول الله ").

١١ - الدر المنثور: عن كعب، في قوله: ﴿حَنَى تَوَارَتَ بِٱلْحِجَابِ﴾ قال: حجاب من ياقوت أخضر محيط بالخلائق، فمنه اخضرت السماء التي يقال لها: السماء الخضراء واخضر البحر من السماء فمن ثمّ يقال: البحر الأخضر (٣).

وعن ابن مسعود أيضاً مثله<sup>(1)</sup>.

بيان: الأخبار المنقولة من الكتابين ضعيفة عاميّة وقد مرّ أشباهها وبعض القول فيها في باب العوالم.

17 - كتاب الأقاليم والبلدان: قال رسول الله ﷺ: من قرأ ﴿فَسُبْحَنَ اللّهِ حِينَ لَمُسْرَحَنَ اللّهِ حِينَ لَمُسْرِحُنَ ﴾ - إلى - ﴿وَكَذَلِكَ نُخْرَبُوكَ ﴾ كتب له من الحسنات بعدد كلّ ورقة ثلج على جبل سيلان. قيل: وما السيلان يا رسول الله؟ قال: جبل بأرمينية وآذربيجان عليه عين من عيون الجنّة وفيه قبر من قبور الأنبياء.

قال أبو حامد الأندلسيّ: على رأس هذا الجبل عين عظيمة مع غاية ارتفاعه، ماؤه أبرد من ماء الثلج كأنّما يشبه بالعسل لشدّة عذوبته، وبجوف هذا الجبل ماء يخرج من عين يصلق البيض لحرارته يقصدها الناس لمصالحهم، وبحضيض هذا الجبل شجر كثير ومراع وشيء من حشيش لا يتناوله إنسان ولا حيوان إلاّ مات لساعته.

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات، ص ٤١٣ ج ١٠ باب ١٤ ح ٦.

<sup>(</sup>٢) جامع الأخبار، ص ٣٤٧ فصل ٨٤. ﴿ ٣) – (٤) الدر المنثور، ج ٥ ص ٣٠٩.

قال القزوينيّ: ولقد رأيت الخيل والدوابّ ترعى في هذا الجبل فإذا قربت من ذلك الحشيش نفرت وولّت منهزمة كالمطرودة، وقال: قال القزوينيّ: في قرية من قرى قزوين جبل حدّثني من صعده أنّ عليه صورة كلّ حيوان من الحيوان على اختلاف أجناسها وصور الآدميّين على أنواع أشكالها عدد لا تحصى وقد مسخوا حجارة وفيه الراعي متكئاً على عصاه، والماشية حوله كلّها حجارة، وامرأة تحلب بقرة وقد تحجّر، والرجل يجامع امرأته وقد تحجّر، وامرأة ترضع ولدها وهلمّ جرّاً هكذا.

١٣ - وقال: حكي أنّه دخل على جعفر الصادق عليه (رجل من همدان، فقال له جعفر الصادق عليه (رجل من همدان، فقال له الصادق عليه : من أين أنت؟ قال: من همدان، فقال له: أتعرف جبلها «راوند» قال له الرجل: جعلت فداك، إنّه «أروند» قال: نعم، إنّ فيه عيناً من عيون الجنّة.

بيان: كان الجبل مسمّى بكلا الاسمين والصحيح من اسمه «راوند» وإنّما صدّقه لأنّه هكذا أعرف عندهم.

وقال: جبل قاف محيط بالأرض كإحاطة بياض العين بسوادها، وما وراء جبل قاف فهو من حكم الآخرة لا من حكم الدنيا. وقال بعض المفسّرين: إنَّ لله سبحانه وتعالى من وراء جبل قاف أرضاً بيضاء كالفضّة المجلوّة طولها مسيرة أربعين يوماً للشمس وبها ملائكة شاخصون إلى العرش لا يعرف الملك منهم من إلى جانبه من هيبة الله تعالى ولا يعرفون ما آدم وما إبليس، هكذا إلى يوم القيامة. وقيل: إنّ يوم القيامة تبدّل أرضنا هذه بتلك الأرض والله أعلم.

وقال: السرنديب هو جبل بأعلى الصين في بحر الهند وهو الجبل الذي أهبط عليه آدم غليظ وعليه أثر قدمه غائص في الصخرة طوله سبعون شبراً، وعلى هذا الجبل ضوء كالبرق ولا يتمكّن أحد أن ينظر إليه، ولا بدّ لكلّ يوم فيه من المطر فيغسل قدم آدم غليظ . وحوله من أنواع اليواقيت والأحجار النفيسة وأصناف العطر والأدوية ما لا يوصف، فإنّ آدم خطا من هذا الجبل إلى ساحل البحر خطوة واحدة وهو مسيرة يومين .

وقال: حكي عن عبادة بن الصامت قال: أرسلني أبو بكر إلى ملك الروم رسولاً لأدعوه إلى الإسلام، فسرت حتّى دخلت بلاد الروم، فلاح لنا جبل يعرف بأهل الكهف فوصلنا إلى دير فيه وسألنا أهل الدير عنهم، فأوقفونا على سرب في الجبل فوهبنا لهم شيئاً وقلنا نريد أن نظر إليهم، فدخلوا ودخلنا معهم، وكان عليهم باب من حديد فقتحوه لنا فانتهينا إلى بيت عظيم محفور في الجبل فيه ثلاثة عشر رجلاً مضطجعين على ظهورهم كأنّهم رقود وعلى كل واحد منهم جبّة غبراء وكساء أغبر قد غطوا بها من رؤوسهم إلى أقدامهم، فلم ندر ما ثيابهم من صوف أو وبر إلا أنها كانت أصلب من الديباج فلمسناها فإذا هي تتقعقع من الصفاقة، وعلى أرجلهم الخفاف إلى أنصاف سوقهم مستنعلين بنعال مخصوفة وخفافهم ونعالهم في

جودة الخرّ ولين الجلود ما لم ير مثله. قال: فكشفنا عن وجوههم رجلاً رجلاً فإذا هم في وضاءة الوجوه وصفاء الألوان وحسن التخطيط، وهم كالأحياء بعضهم في نضارة الشباب، وبعضهم قد خطّه الشيب، وبعضهم شعورهم مضفورة، وبعضهم شعورهم مضمومة وعلى زيّ المسلمين، فانتهينا إلى آخرهم فإذا فيهم مضروب على وجهه بسيف كأنما ضرب في يومه! فسألنا عن حالهم وما يعلمون من أمورهم، فذكروا أنّهم يدخلون عليهم في كلّ عام يوماً، ويجتمع أهل تلك الناحية على الباب فيدخل عليهم من ينفض التراب عن وجوههم وأكسيتهم، ويقلّم أظفارهم ويقصّ شواربهم ويتركهم على هيئتهم هذه. قلنا لهم: هل تعرفون من هم وكم مدّة هم ههنا؟ فذكروا أنّهم يجدون في كتبهم أنّهم كانوا أنبياء بعثوا إلى هذه البلاد في زمان واحد قبل المسيح بأربعمائة سنة. وعن ابن عبّاس أنّ أصحاب الكهف سبعة.

١٤ - نوادر علي بن أسباط: عن إبراهيم بن عليّ المحموديّ، عن أبيه، عن عبد الله بن موسى، عن أبيه، عن جدّه جعفر بن محمّد، عن محمّد بن على عَلِيَّ الله عن جابر بن عبد الله الأنصاريِّ قال: خرج علينا رسول الله ﷺ ذات يوم ونحنُّ في مسجده فقال: من ههنا؟ قلت: أنا يا رسول الله وسلمان الفارسي. فقال: يا سلمان ادع لي مولاك عليّاً، فقد جاءتني فيه عزيمة من ربّ العالمين. قال جابر: فذهب سلمان فاستخرج عليًّا من منزله، فلمّا دنا من رسول الله ﷺ خلابه فأطال مناجاته، كلّ ذلك يسرّ إليه رسُّول الله ﷺ سرّاً خفيّاً عنّا ووجه رسول الله عليه يقطر عرقاً كنظم الدرّيتهلّل حسناً ، ثمّ قال له لمّا انصرف من مناجاته : قد سمعت ووعيت فاحفظ يا عليّ. ثمّ قال: يا جابر ادع لي عبد الرحمن بن عوف. قال جابر: فدعوته، فلمّا أتاه قال: يا سلمان اذهب إلى بيت أمّ سلمة فأتني بالبساط الخببري. قال جابر: فما لبثنا أن جاءنا سلمان بالبساط فأمره أن يبسط، ثمّ أمر القوم فجلس كلّ واحد منهم على ركن من أركانه وكانوا ثلاثة، ثمّ خلا رسول الله ﷺ [بسلمان] فأطال مناجاته وأسرُّ إليه سرّاً خفيّاً ثمَّ أمره أن يجلس على الركن الرابع من البساط. ثمَّ قال النبيِّ ﷺ: يا عليّ اجلس متوسّطاً وقل ما أمرتك به فإنّك لو قلته على الجبال لسارت، أو قلته على الأرض لتقطّعت من ورائك، ولطويت كلّ من بين يديك، ولو كلّمت به الموتى لأجابوك بإذن الله. فقال له بعض القوم: يا رسول الله هذا لعليّ خاصّة؟ قال: نعم، فاعرفوا ذلك له. قال جابر: فلمّا أخذ كلّ واحد مجلسه اختلج البساط فلم أره إلاّ ما بين السماء والأرض. فلمّا رجّع سلمان حَبّرني أنهم ساروا ما بين السماء والأرض لا يدرون أشرقاً أم غرباً حتى انقض بهم البساط على كهف عظيم عليه باب من حجر واحد. قال سلمان: فقمت بالَّذي أمرني به رسول الله ﷺ. قال جابر: فقلت لسلمان: ما أمرك رسول الله ﷺ؟ قال: أمرني إذا استقرّ البساط مكانه من الأرض وصرنا عند الكهف أن آمر أبا بكر بالسلام على أهل ذلك الكهف وعلى الجميع، فأمرته، فسلّم عليهم بأعلى صوته فلم يردّوا عليه شيئاً، ثمّ سلّم أخرى فلم يجب، فشهد أصحابه على ذلك وشهدت عليه. ثمَّ أمرت عمر فسلَّم عليهم بأعلى صوته فلم يردُّوا عليه شيئاً، ثمَّ سلَّم أخرى فلم يجب، فشهد أصحابه على ذلك وشهدت عليه، ثمَّ أمرت عبد الرحمن بن عوف فسلّم عليهم فلم يجب فشهدوا أصحابه على ذلك وشهدت عليه. ثمَّ قمت أنا فأسمعت الحجارة والأودية صوتى فلم أجب، فقلت لعليِّ: فداك أبي وأمّى، أنت بمنزلة رسول الله على حتى نرجع لك ولك السمع والطاعة، وقد أمرني أن آمرك بالسلام على أهل هذا الكهف آخر القوم، وذلك لما يريد الله لك وبك الشرف من شوف الدرجات. فقام عليّ فسلّم بصوت خفيّ فانفتح الباب فسمعنا له صريراً شديداً، ونظرنا إلى داخل الغار يتوقّد ناراً، فملتنا رعباً وولّى القوّم فراراً، فقلت لهم: مكانكم! حتّى نسمع ما يقال، وإنّه لا بأس عليكم. فرجعوا، فأعاد على عَلَيْكُ فقال: السلام عليكم أيّها الفتية الَّذين آمنوا بربّهم. فقالوا: وعليك السلام يا على ورحمة الله وبركاته وعلى من أرسلك، بآبائنا وأمّهاتنا أنت يا وصيّ محمد خاتم النبيّين وقائد المرسلين ونذير العالمين وبشير المؤمنين، أقرئه منّا السلام ورحمة الله يا إمام المتّقين. قد شهدنا لابن عمّك بالنبوّة ولك بالولاية والإمامة والسلام على محمّد يوم ولد ويوم يموت ويوم يبعث حيّاً. قال: ثمّ أعاد على عليه الم فقال: السلام عليكم أيِّها الفتية الَّذين آمنوا بربهم وزدناهم هدى. فقالوا: عليك السلام ورحمة الله وبركاته يا مولانا وإمامنا. الحمد لله الّذي أرانا ولايتك وأخذ ميثاقنا بذلك وزادنا إيماناً وتثبيتاً على التقوى، قد سمع من بحضرتك أنّ الولاية لك دونهم وسيعلم الّذين ظلموا أيّ منقلب ينقلبون. قال سلمان: فلمّا سمعوا ذلك أقبلوا على عليّ علي الله وقالوا: شهدنا وسمعنا فاشفع لنا إلى نبيّنا ليرضى عنّا برضاك. ثمّ تكلّم عليّ على بما أمره رسول الله علي الله علي الله الله ما درينا أشرقاً أم غرباً حتى نزلنا كالطير الّذي يهوي من مكان بعيد وإذا نحن على باب المسجد، فخرج إلينا رسول الله عليه فقال: كيف رأيتم؟ فقال القوم: نشهد كما شهد أهل الكهف ونؤمن كما آمنوا فقال: إن تفعلوا تهتدوا وما على الرسول إلاّ البلاغ المبين، فإن لم تفعلوا تختلفوا فمن وفي وفي الله له، ومن نكص فعلى عقبيه ينقلب، أفبعد المعرفة والحجّة؟! والَّذي نفسي بيده لقد أمرت أن آمركم ببيعته وطاعته، فبايعوه وأطيعوه، فقد نزل الوحي بذلك: ﴿ يَكَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوٓا أَلِمِيمُوا اللَّهَ وَأَطِيمُوا الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكِّز ﴾ (١). قال جابر: فبايعناه، فقال رسول الله عليه : إن استقمتم على الطريقة لعليّ في ولايته أسقيتم ماء غدقاً ، وأكلتم من فوق رؤوسكم ومن تحت أرجلكم، وإن لم تستقيموا اختلفت كلمتكم وشمت بكم عدوكم، ولتتبعنّ بني إسرائيل شيئاً شيئاً، لو دخلوا حجر ضبّ لتبعتموهم فيه! وطوبي لمن تمسّك بولاية عليّ من بعدي حتّى يموت وبلغني وأنا عنه راض، قال جابر: وكان ذهابهم ومجيئهم من زوال الشمس إلى وقت العصر.

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٥٩.

10 - الدر المنثور؛ عن ابن عباس قال: خلق الله تعالى من وراء هذه الأرض بحراً محيطاً بها، ثمّ خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له ﴿ فَ عَلَى السماء الدنيا مترفرفة عليه، ثمّ خلق من وراء ذلك بحراً محيطاً من وراء ذلك بحراً محيطاً بها، ثمّ خلق من وراء ذلك بحراً محيطاً بها، ثمّ خلق من وراء ذلك جبلاً يقال له ﴿ فَ السماء الثانية مترفرفة عليه. حتى عدّ سبع أرضين وسبعة أبحر وسبعة أجبل قال: وذلك قوله ﴿ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُمُ مِنْ بَعْدِهِ سَبَعَةُ أَبْحُرٍ ﴾ (١٠).

١٦ - وعن عبد الله بن بريدة قال: ﴿نَّا﴾ جبل من زمرد محيط بالدنيا عليه كنفا السماء<sup>(٢)</sup>.

١٧ - وعن مجاهد قال: ﴿ فَ عَالِ مِعِيطُ بِالأَرْضُ (٣).

١٨ - وعن ابن عبّاس قال: خلق الله جبلاً يقال له ﴿ فَ عَلَى محيط بالعالم وعروقه إلى الصخرة الّتي عليها الأرض فإذا أراد الله أن يزلزل قرية أمر ذلك الجبل فحرّك العرق الّذي يلي تلك القرية، فيزلزلها ويحرّكها، فمن ثمّ تحرّك القرية دون القرية (٤).

19 - العلل والمجالس للصدوق: عن محمّد بن عليّ ماجيلويه، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد الأشعريّ، عن عيسى بن محمّد، عن عليّ بن مهزيار عن عبدالله ابن عمر، عن عبدالله بن حمّاد، عن أبي عبدالله الصادق جعفر بن محمّد عليه قال: إنّ ذا القرنين لمّا انتهى إلى السدّ جاوزه فدخل في الظلمات، فإذا هو بملك قائم على جبل طوله خمسمائة ذراع. فقال له الملك: يا ذا القرنين، أما كان خلفك مسلك؟ فقال له ذو القرنين: من أنت؟ قال: أنا ملك من ملائكة الرحمن موكّل بهذا الجبل، فليس من جبل خلقه الله بَرَوَيُكُ إلا أنت؟ قال هذا الجبل، فإذا أراد الله بَرَوَيُكُ أن يزلزل مدينة أوحى إلى هذا الجبل، فإذا أراد الله بَرَوَيُكُ أن يزلزل مدينة أوحى إلى فزلزلتها (٥).

العياشي: عن جميل بن درّاج، عن أبي عبد الله عليه قال: سألته عن الزلزلة فقال: أخبرني أبي عن آبائه، قال: قال رسول الله عليه الله القرنين لمّا انتهى إلى السدّ - إلى آخر الخبر -(١).

الفقیه: مرسلاً مثله. في ١ باب ٨١ ح ٢٠.

بيان: «أما كان خلفك مسلك؛ أي لأيّ شيء جنت ههنا مع سعة الأرض خلفك؟

٢٠ - العلل: عن أبيه، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد الأشعري، عن يعقوب ابن يزيد، عن بعض أصحابه، عن محمّد بن سنان، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله عَلَيْ قال: إنّ الله عَرَضَ خلق الأرض فأمر الحوت فحملتها، فقالت: حملتها بقوّتي، فبعث الله عَرَضَ حوتاً

<sup>(</sup>۱) - (٤) الدر المنثور، ج ٦ ص ١٠١-١٠٢.

<sup>(</sup>٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٢٧ باب ٣٤٣ ح ٢، أمالي الصدوق، ص ٣٧٥ مجلس ٧١ ح ٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٧٦ ح ٨٢ من سورة الكهف.

قدر شبر، فدخلت في منخرها فاضطربت أربعين صباحاً! فإذا أراد الله ﷺ أن يزلزل أرضاً تراءت لها تلك الحوتة الصغيرة فزلزلت الأرض فرقاً<sup>(١)</sup>.

الفقيه: مرسلاً مثله. وفيه اقدر فترة. اج ١ باب ٨١ ح ١٧.

بيان؛ الفتر - بالكسر -: ما بين السبّابة والإبهام إذا فرقتهما. وتأنيث «فحملتها» و(قالت) بتأويل الحوتة أو السمكة. و(الفرق) بالتحريك: الخوف.

٢١ – العلل: عن محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفّار، بإسناد له رفعه إلى أحدهم عليه أنّ الله تبارك وتعالى أمر الحوت بحمل الأرض وكلّ بلدة من البلدان على فلس من فلوسه، فإذا أراد الله عَرَيْكُ أن يزلزل أرضاً أمر الحوت أن يحرّك ذلك الفلس فيحرّكه، ولو رفع الفلس لانقلب الأرض بإذن الله (٢).

الفقيه: مرسلاً عن الصادق ﷺ مثله. ﴿ج ١ باب ٨١ ح ٨٠.

بيان؛ قال الصدوق – قدّس سره – بعد إيراد تلك الأخبار الثلاثة في الفقيه: والزلزلة تكون من هذه الوجوه الثلاثة وليست هذه الأخبار بمختلفة (انتهى) (٣) والظاهر أنّ مراده أنّ الزلزلة قد تكون بالعلّة الأولى، وقد تكون بالعلّة الثانية، وقد تكون بالعلّة الثالثة، ويحتمل اجتماع تلك العلل في كلّ زلزلة، ويمكن أن تكون الثانية في الزلزلة العامّة لجميع الأرض كزلزلة القيامة، والثالثة في ما إذا حصل بسببها خسف وانقلاب وتغيّر عظيم في الأرض وبالجملة الزلزلة العظيمة، والأولى في الزلازل الجزئية البسيرة. ويؤيّد الخبر الأول أنّ أكثر الزلازل تبتدىء من الحبال، وكلّ أرض تكون أقرب من الحبل فهي فيها أشدً.

٢٢ – الكافي: عن عليّ بن محمد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن محمّد بن سنان عن ابن سكان، عن أبي بكر الحضرميّ، عن تميم بن حاتم، قال: كنّا مع أمير المؤمنين عليّ الله فاضطربت الأرض فوجأها ثمّ قال لها: اسكني! ما لك؟ ثمّ التفت إلينا فقال: أما إنّها لو كانت الّتي قال الله لأجابتني ولكنّها ليست بتلك(٤).

٧٣ - العلل: عن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن محمد بن أحمد، عن يحيى بن محمّد ابن أيّوب، عن عليّ بن مهزيار، عن ابن سنان، عن يحيى الحلبيّ، عن عمر بن أبان عن جابر، قال: حدَّثني تميم بن حذيم، قال: كنّا مع عليّ عَلَيْتُ حيث توجّهنا إلى البصرة. قال: فبينما نحن نزول إذ اضطربت الأرض فضربها عليّ عَلَيْتُ بيده ثمّ قال لها: ما لك؟ ثمّ أقبل علينا بوجهه ثمّ قال لنا: أما إنّها لو كانت الزلزلة الّتي ذكرها الله عَنَيْنُ في كتابه لأجابتني ولكنّها ليست بتلك (٥).

<sup>(</sup>١) - (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٢٧ باب ٣٤٣ ح ١ و٣.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه، ج ١ ص ٢٠٠ ح ١٥١٤. ﴿ ٤) روضة الكافي، ح ٣٦٦.

<sup>(</sup>٥) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٢٨ باب ٣٤٣ ح ٥.

بيان: هذا إشارة إلى ما ورد في الأخبار أنّ (الإنسان) في سورة الزلزال هو أمير المؤمنين عليه يقول للأرض: ما لك؟ فتحدّته الأرض أخبارها. كما روي في العلل عن فاطمة عليه قالت: أصاب الناس زلزلة على عهد أبي بكر - وساقت الحديث إلى قولها - فقال لهم علي عليه فيه: كأنكم قد هالكم ما ترون! قالوا: وكيف لا يهولنا ولم نر مثلها قط؟ قالت: فحرّك شفتيه ثم ضرب الأرض بيده ثم قال: ما لك؟ اسكني. فسكنت، فقال: أنا الرجل الذي قال الله: ﴿إِنَا زُلْزِلْتِ ٱلأَرْشُ زِلْزَالْمَا ﴾ وَأَخْرَجَتِ ٱلأَرْشُ أَنْفَالُهَا ﴾ وَقَالَ ٱلإِنسَانُ مَا لَيْ كَتَابه، لما في كتابه، أي مورة الزلزال وهي زلزلة القيامة لأجابتني أي لحدّثت وتكلّمت معي «ولكنها ليست بتلك» أي زلزلة القيامة (١).

75 - العلل: بالإسناد المتقدّم عن محمد بن أحمد، عن إبراهيم بن إسحق، عن محمد ابن سليمان الديلميّ قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن الزلزلة ما هي؟ قال: آية. قلت: وما سببها؟ قال: إنّ الله تبارك وتعالى وكل بعروق الأرض ملكاً فإذا أراد الله أن يزلزل أرضاً أوحى إلى ذلك الملك أن حرِّك عروق كذا وكذا. قال: فيحرِّك ذلك الملك عروق تلك الأرض التي أمره الله فتتحرَّك بأهلها. قال: قلت: فإذا كان ذلك فما أصنع؟ قال: صلّ صلاة الكسوف فإذا فرغت خررت ساجداً وتقول في سجودك: «يا من يمسك السموات والأرض أن تزولا ولئن زالتا إن أمسكهما من أحد من بعده إنّه كان حليماً غفوراً أمسك عنا السوء إنّك على كلّ شيء قدير (٢).

الفقيه: بإسناده عن سليمان الديلميّ مثله. فج ١ باب ٨١ ح ٩٠.

بيان؛ (آية) أي علامة من علامات غضبه أو قدرته. (أن تزولا) أي كراهة أن تزولا، أو لتضمّن الإمساك معنى الحفظ أو المنع عدّي به (إن أمسكهما) أي ما أمسكهما. وفي الفقيه بعد قوله (غفوراً): يا من يمسك السماء أن تقع على الأرض إلاّ بإذنه أمسك...

٢٥ – الكافي: عن عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن بعض أصحابه، عن عبد الصمد بن بشير، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ الحوت الذي يحمل الأرض أسرّ في نفسه أنّه إنّما يحمل الأرض بقوّته فأرسل الله عَرَيْكُ إليه حوتاً أصغر من شبر وأكبر من فِتر، فلاخل في خياشيمه فصعق، فمكث بذلك أربعين يوماً. ثمّ إنّ الله عَرَيْكُ رؤف به ورحمه وخرج، فإذا أراد الله عَرَيْكُ بأرض زلزلة بعث ذلك الحوت إلى ذلك الحوت فإذا رآه اضطرب فتزلزلت الأرض (").

٢٦ - العلل؛ لمحمد بن عليّ بن إبراهيم: العلّة في زلزلة الأرض أنّ الحوت الّذي يحمل

<sup>(</sup>۱) – (۲) علل الشرائع، + 7 ص ۲۸ه باب + 77 - 8 و۷. (+ 7) روضة الكافي، + 70

الأرض له فلوس، فإذا أراد الله عَرَضَ لله أرض أو مكان رفع الحوت الفلس الّذي في ذلك الموضع وحرّكه فتزلزل الأرض.

۲۷ - توحيد المفضل: قال الصادق عليه : فإن قال قائل: فلم صارت هذه الأرض تزلزل؟ قيل له: إنَّ الزلزلة وما أشبهها موعظة وترهيب يرهب بها الناس ليرعوا وينزعوا عن المعاصي (١).

فوائد: الأولى: قسمة المعمور من الأرض بالأقاليم السبعة. قالوا: الدائرة العظيمة الّتي تحدث على سطح الأرض إذا فرض معدّل النهار قاطعاً للعالم الجسماني تسمّى خطُّ الاستواء، وإذا فرضت (دائرة ظ) عظيمة أُخرى على وجه الأرضُ تمرّ بقطّبيها انقسمت الأرض بهما أرباعاً، أحد القسمين الشماليّين هو الربع المسكون، والباقية إمّا غامرة في البحار غير مسكونة وإمّا عامرة غير معلومة الأحوال، وطول كلّ ربع بقدر نصف الدائرة العظيمة وعرضه بقدر ربعها. وهذا الربع المسكون أيضاً ليس كلَّه معموراً إذ بعضه في جانب الشمال لفرط البرد لا يمكن لحيوان التعيش فيه، وهي المواضع التي يكون عرضها أزيد من تمام الميل الكلَّي، وفي القدر المعمور أيضاً بحار كثيرة بعضها متَّصل بالمحيط وبعضها غير متَّصَل كما عرفت، وجبال وآكام وآجام وبطائح ومغائض وبراري لا تقبل العمارة، ووجدوا في جنوب خطِّ الاستواء قليلاً من العمارة من الزنج والسودان لكن لقلَّتها لم يعدُّوها من المعمورة. ومبدأ العمارة عند المنجّمين من جانب الغرب وكانت هناك جزائر تسمّى الجزائر الخالدات، وهي الآن مغمورة في الماء فجعلها بعضهم مبدأ الطول، وآخرون جعلوا ساحل البحر الغربي مبدأ وبينهما عشر درجات، ونهاية العمارة من الجانب الشرقي عندهم «كنك ذر» وهو مستقرّ الشياطين بزعمهم، وسمّوا ما بين النهايتين على خطّ الاستواء قبة الأرض. ثمَّ قسموا المعمور من هذا الربع في جانب العرض بسبعة أقاليم بدوائر موازية لخطُّ الاستواء، طول كلِّ إقليم ما بين الخافقين، وعرضه بقدر تفاضل نصف ساعة في النهار الأطول، لأنَّ أحوال كلِّ إقليم متشابهة متناسبة بحسب الحرِّ والبرد والمزاج والألوان والأخلاق. فمبدأ الإقليم الأوَّل في العرض عند الأكثر مواضع يكون عرضها اثنتا عشر درجة وثلثا درجة ونهارهم الأطول اثنتا عشر ساعة ونصف وربع ولم يعذوا من خطّ الاستواء إلى هذه المواضع من المعمورة لقلَّة العمارة فيها، وبعضهم يجعل مبدأ الإقليم خطَّ الاستواء، لكن على التقديرين لا خلاف في أنَّ مبدأ الإقليم الثاني حيث عرضه عشرون درجة ونصف ونهاره الأطول ثلاث عشرة ساعة وربع. ومساحة سطح الإقليم الأوَّل على الأوَّل كما ذكره البرجنديّ ستّمائة ألف واثنان وستّون ألف فرسخ وأربعة وأربعون فرسخاً ونصف فرسخ. والبلاد المشهورة الواقعة فيه: نجران، وجَند، وصنعاء، وصَعدة، وصُحار وسِندان،

<sup>(</sup>١) توحيد المفضل، ص ١٤٤.

وكولّم، وعلاّقي. وقال بعضهم: وهذا الإقليم يبتدى، في الطول من المشرق وأراضي الصين وتمرّ هناك على أنهار عظيمة ثمّ تمرّ على سواحل البحر الجنوبيّ وبعض أرض الصين وبعض البلاد الجنوبيّة من الهند والسند، ثمّ على جزيرة الحرك؛ الّتي والاها من قبل ملك اليمن ثمّ يمرّ على خليج فارس وجزيرة العرب وعلى أكثر بلاد اليمن كمعلى، وحضرموت، وصنعاء، وزبيد، وعدن، وشِهر، وقلهات، وظفار، وسبا، ومدينة الطيب، وصُحار قصبة عمان، ثمّ على الخليج الأحمر، ودار ملك الحبشة، وبلاد النوبة، وعلى غاية معدن الذهب من بلاد السودان المغرب ثمّ على بلاد بربر إلى المحيط المغربيّ. وعدد البلاد المشهورة الواقعة في هذا الإقليم خمسون، وفيه من الجبال والأنهار العظيمة عشرون جبلاً وثلاثون نهراً، ولون أكثر أهله السواد، ويزعمون أنّ هذا الإقليم منسوب إلى زحل. ومساحة سطح ما بين خطّ الاستواء والإقليم الأوّل ألف ألف فرسخ ومائة وستة عشر ألف فرسخ وسبعمائة وخمسة وثلاثون فرسخاً وسدس فرسخ. والبلاد المشهورة الواقعة فيها: عدن، وشِبام وحضرموت، ومرباط، وسقوطره، وجزيرة سرنديب، وجزيرة لامري، وجزيرة كله وغانة، وحضرموت، ومرباط، وسقوطره، وجزيرة سرنديب، وجزيرة لامري، وجزيرة كله وغانة، وكوكو، وسقالة، وبربرا، وزغاوة من بلاد الزنج، وهدية، وزيلع كلاهما من بلاد الحبشة.

ومساحة الإقليم الثاني خمسمائة ألف فرسخ واثنان وسبعون ألف فرسخ وستة وستون فرسخاً وثلث فرسخ. والبلاد المهشورة فيه: مكة، والمدينة - ضاعف الله شرفهما - وتيماء من بلاد الشام، وينبع، وجُدّة، وخيبر، وبطن مرّ، والطائف والفيد، والفرع، ويمامة، والاحساء، وقطيف، والبحرين، والقِفط، وصعيد وأسيوط، وأسوان، وإسنا، وعَيذاب، ولمعظة من أقصى المغرب، وسوس أقصى، وسجلماسة، وديبًل من بلاد السند، ومكران، وبيرون، والمنصورة، وصنم صومنات من بلاد الهند، وكنبايت، وماهورة، وقمبوح. وقال بعضهم: هذا الإقليم يأخذ في الطول من بلاد الصين ويمرّ بمعظم بلاد الهند، ومنها قدهلي، ثمّ بشمال جبال معروفة في ديارهم، ويمرّ بمعظم ديار السند منها قمنصورة، ويصل إلى عمان، ويقطع جزيرة العرب من أرض نجد وتهامة، ويمرّ بالطائف ومكة - شرّفها الله تعالى - ومدينة الرسول على ويثرب، وهجر، وقطيف، والبحرين، وهرمز من كرمان ويقطع القلزم ويصل إلى صعيد مصر ويقطع النيل ويأخذ في أرض المغرب ويمرّ بأواسط بلاد إفريقية ثمّ ببلاد البربر ويصل إلى المحيط. والبلاد المشهورة الواقعة في هذا الإقليم أيضاً خمسون، وفيه من الجبال عشرون، ومن الأنهار مثلها. ولون عامّة أهله بين السواد والسمرة، ويزعمون أنه منسوب إلى الشمس.

ومبدأ الإقليم الثالث عرضه سبع وعشرون درجة ونصف، ونهاية طول الأيّام ثلاث عشرة ساعة وثلاث أرباع ساعة. ومساحة سطحه أربعمائة وستّون ألف فرسخ وأحد وتسعون فرسخاً وخُمسا فرسخ. والبلاد المشهورة فيه: الإسكندريّة، ومَنفلوط من بلاد سعيد وأكثر

بلادها الواقعة على النيل، ورشيد، ودمياط من بلاد مصر، وقلزم على ساحل بحر اليمن، وفسطاط من بلاد مصر، وعين الشمس منها، وأسفى من أقصى المغرب، وسلا، وفاس، ومرّاكش ودرعة، ومبلة، وتاهرت. وقسطينة وسطيف كلّها من بلاد المغرب، وتبنزُرْت، وتونس، وقاسى، وقبروان، ومهديّة، وصفاقس، واطرابلس، وقصر أحمد كلّها من بلاد إفريقيّة، وغزّة، وعسقلان، وقيساريّة، ورملة، وست المقدس كلّها من بلاد فلسطين؛ ونابلس، وعكّا، وبيسان وصور، وعمان، وكرك، وسروت، وصيدا وأذرعات، ويُصرى، ودمشق، وصرخد كلُّها من بلاد الشام، وهيت، والقادسيَّة، وحيرة، والكوفة، والأنبار، وبغداد، وصرصر، والمدائن، وبابل، ونعمانية، ونهروان، وقصر بن هيرة، ونهر الملك كلُّها من بلاد العراق ونواحيها؛ وبصرة، وأُمَّلة، وعبَّادان، وطيب، وسوس، وقرقوب، وتُستر، وحُبّي، وعسكر مكرّم، والأهواز، ودورق، وأرجان كلّها – ما عدا الثلاثة الأول – من بلاد خوزستان؛ وسيف البحر، وجور، وأبرقوة، وكازرون، ونوبندجان، وفيروز آباد، وشيراز، والبيضاء، وإصطخر، وبسا، ودارا بجرد كلُّها من بلاد فارس ونواحيها؛ ويزد، وبافد، وبردسير، وجيرفت، وسيرجان وزرند، وبم، وهرموز كلُّها من بلاد كرمان؛ وزرنج وشروان ويست كلُّها من بلاد سيستان؛ وملتان من بلاد السند؛ وتعبر من بلاد الهند، وزيتون من بلاد الصين وإصبهان وأردستان، وطبس، وبيروزكوة، وميمند، وغزنة وكابل. وقال بعضهم: هذا الإقليم يبتديء من شرقي أرض الصين ودار ملكهم، وتمرّ بوسط مملكة الهند، وقندهار، وكشمير، ويمرّ بمولتان من أرض السند، وبزابل، وبست، وسيستان، وكيج، ويزدة سير مدينة كرمان، وخبيص؛ ويزد؛ وفارس؛ وإصفهان؛ والأهواز وعسكر؛ وكوفة؛ وبصرة وواسط؛ وبغداد؛ والمدائن وإذا جاوز هذه البلاد يمرُّ بديار ربيعة ومضر؛ ودمشق؛ وحمص؛ وبيت المقدس؛ والصوريّة؛ والطبريّة والقيساريّة؛ وعسقلان؛ والمدين؛ ويأخذ طرفاً من أرض مصر فيه دمياط وفسطاط والإسكندريّة ثمّ يمرّ ببلاد الإفريقيّة وبلد قيروان؛ والسوس؛ وطرابلس الغرب؛ ثمَّ بقبائل السرير في أرض المغرب؛ وبلاد طنجة؛ وينتهي إلى المحيط. وعدد البلاد المشهورة الواقعه فيه مائة وثمانية وعشرون؛ وفيه من الجبال ثلاثة وثلاثون؛ ومن الأنهار اثنان وعشرون. ولون أكثر أهله السمرة؛ ويزعمون أنَّه منسوب إلى عطارد.

وأمّا الإقليم الرابع فعرض أوّله ثلاث وثلاثون درجة وأربعون دقيقة، وأطول نهاره أربع عشرة ساعة وربع، ومساحة سطحه ثلاثمانة ألف وثمانية وسبعون ألفاً وثمانية وثلاثون فرسخاً وربع، والبلاد المشهورة فيه: قصر عبد الكريم، وطنجة وسبستة وتلمسان، وبجاية من بلاد المغرب؛ وبوند، وقصر أحمد، من بلاد إفريقيّة وإشبيلة وقُرطبة، ومالَقة، وغَرناطة، وبلنسية كلّها من بلاد الشام وتوابعها وجزيرة يابسة، وجزيرة مايرقة فيها بحيرة محيطها تسعة أميال وجزيرة سردانية وجزيرة صِقليّة، وجزيرة وسامس وجزيرة رودس، وجزيرة قبرس كلّ

هذه الجزائر في بحر الروم؛ وطرسوس، وأياس، وأرطة ومصيصة، وبرس برت، وتلُّ حمدون كلُّها من بلاد أرمن؛ وأطرابلس، وبُلنباس، وبعلبك، وعرقة، وجَبلة من بلاد الشام وسبس، وصهيون، وبغراس، وحارم، وحصن الأكراد، والجِمص، وحَماة، وشَيزر ومرعش، وحصن منصور، ومَنبح، ومعرّة، وقتّسرين، وسميساط بعضها من أعمال حلب وبعضها من أعمال الشام وحلب، وحرَّان؛ ورقَّة كلاهما من ديار مضر؛ وماردين من ديار ربيعة؛ وميَّافارقين من بلاد الجزيرة؛ وقرقيسياء، وجيران، ونصيبين، وجزيرة ابن عمر، وسنجار من ديار ربيعة؛ وتلِّ أعفر، وموصل، والحديثة، ودقوقاء، وآمد، وعانة، وسعرت، وتكريت، وسامرًاء، ودسكرة، وجلولاء، وخانقين، وحلوان بعضها من العراق وبعضها من الجزائر؛ ودلَّى من بلاد الهند؛ وانطاليا من بلاد الروم؛ وأرزن، وبدليس، وأرجليس كلُّها من أرمنيّة؛ وسلماس وخوي، ومراغة، وأوجان، وأردبيل، وميانج، ومرند، وتبريز كلّها من بلاد آذربیجان؛ وموقان وإربل، وشهر زور، وقصر شیرین، وصیمرة، ودینور وسیروان، وماسَبدان، وسُهرورد، وزنجان، ونهاوند، وهمدان، وبروجرد، وأبهر، وساوة، وقزوين، وآبة، وجرباذقان، وقم، وطالقان، وقاشان، والريّ وكرج أكثرها من بلاد الجبل؛ ولاهجان، وروذبار، وسالوس، وناتل، وأرجان وآمل، وسارية كلُّها من بلاد طبرستان؛ وسمنان، ودامغان، وبسطام، وإستراباذ وآبسكون، وجرجان، ودهستان، وخسروجرد، وقصبة سبزوار، وإسفراين، ونيسابور، ونسا، وطوس، ونوقان، وأبيورد، وقوهستان، وقاين، وزوزن، وجزجرد، وبوزجان، وسرخس، وفوشَنج، وهراة، وبادغيس، ومالين، وشيورغان وأسفزار، ومروروذ، ومرو، وشاه جهان، وفارياب، وشهرستان، وسمنجان كلُّها من خراسان وأعمالها؛ ويدخشان، وترمذ وخَتلان، ووخش، وصَغانيان، وشومان، وآثينية كلُّها من بلاد المغرب ويقال إنَّه بلد حكماء يونان.

وقال بعض الأفاضل: هذا الإقليم وسط الأقاليم، ووسط معظم عمارة العالم، ويبتدىء من شمال بلاد الصين ويمرّ ببلاد التبّت الداخل، وجرجير، وخطا، وختن، وبجبال كشمير، وبدخشان، وصغانيان، وكابل، ويمرّ بطخارستان، وغور، وبلخ، وترمذ وهرات، ومرو، وسلحجهان، ومرو روذ، وسرخس، وجوزجان، وفارياب؛ وغَرجستان، وباورد ونسا، وسبزوار، وطوس ونيشابور، وإسفراين، وقهستان، وقومس، وجرجان، وطبرستان، وآمد وقم، وآمل، وكاشان، وهمدان، وأبهر، وقزوين، والديلم، وساوة، وألموت، وكرج، وكلان، ومازندران وساري، وسمنان، ودامغان، واستراباد، وبسطام، ونهاوند، ودينور، وحلوان وشهرزور، وزنجان، وسلطانيّة، وأردبيل، والموصل، وسامرة، وأرمنيّة ومراغة، وتبريز، وسنجار، ونصيبين، وسمياط، وملطيّة، وأرزنجان، ورأس العين، وقاليقلا، وشميساط، وحلب، وأنطاكية، وقنسرين، وطرابلس الشام، وحمص، وطرسوس، وشعيساط، وحلب، وأنطاكية، وقنسرين، وطرابلس الشام، وحمص، وطرسوس، وبخزيرة قبرس، ورودس، ويمرّ بأرض المغرب على بلاد إفرنجة وطنجة، وينتهي إلى

المحيط على الرقاق من الأندلس وبلاد المغرب. وعدد البلاد المشهورة الواقعة فيه مائتان واثنا عشر، وفيه من الجبال خمسة وعشرون، ومن الأنهار اثنان وعشرون. ولون عامّة أهله بين السمرة والبياض، وهو منسوب إلى المشتري على الأصح بزعمهم.

وأمّا الإقليم الخامس فمبدأ، حيث عرضه تسع وثلاثون درجة، وغاية طول نهارهم أربع عشرة ساعة وثلاثة أرباع ساعة. ومساحة سطحه ماثتا ألف وتسع وتسعون ألف فرسخ وأربعمائة وثلاثة وتسعون فرسخاً وثلاثة أعشار فرسخ. ومن البلاد الواقعة فيها: أشبونة، وشنترين، وبطليوس، وماردة، وطليطَلة، ومرسية، ودانية، ومدينة سالم، وسرقُسطة، وطرطوشة، ولاردة، وهيكل الزهرة، واربونة، ونقورية وعمّورية، وآق شهر، وقونية، وقيسارية، وأقسرا وملطية، وسيواس، وتوقات، وأرزن، وأرزنجان، وموش، وملازجرد، وأخلاط، وشروان؛ ونشوى؛ وبردعة؛ وشمكور؛ وتفليس؛ وبيلقان؛ وباب الأبواب؛ وكنجة؛ وسلطانية وفراوة؛ وكركنج؛ وكات؛ وزمخشر؛ وهزار أسب؛ ودرغان؛ وطواويس؛ وبيكند وكرمنية؛ ونخشب؛ وكتن؛ وأربنجن؛ وإشتيخن؛ وسمرقند؛ وكشانية؛ وطواويس؛ وبنكث؛ وإيلاقي وأسروشة وساباط؛ وخجند؛ وشاوكث؛ وتنكت وإمسيكث؛ وكاسان؛ وفرغانة؛ وقبا؛ وختن؛ وخيوة؛ ورومية الكبرى؛ وماقذونية من أعمال قسطنطنية.

وقال بعض الأفاضل: يبتدىء هذا الإقليم من أقصى بلاد الترك؛ ويمرّ على مواضع الأتراك المشهورة إلى حدّ كاشغر، وختن؛ وبيت المقدس؛ وفرغانة؛ وطراز وخجند؛ ويمر بشروان؛ وخوارزم؛ وبخارا؛ وشاش؛ ونسف؛ وسمرقند؛ وكشّ؛ وببحر خزر وديار أرمنيّة وبعض بلاد الروم كعمّوريّة؛ وقونية؛ وأقسراي وقيصريّة؛ وسيواس؛ وأرزن الروم؛ ويمّر بساحل بحر الشام وبلاد أندلس إلى أن ينتهي إلى المحيط. وعدد البلاد المشهورة الواقعة فيه مائتان، وفيه من الجبال ثلاثون، ومن الأنهار خمسة عشر. ولون عامّة أهله البياض، وهو منسوب إلى الزهرة بزعمهم.

وأمّا الإقليم السادس فمبدأه حيث عرضه ثلاث وأربعون درجة ونصف، وغاية طول نهاره خمسة عشر ساعة وربع. ومساحة سطحه مائتا ألف وخمسة وثلاثون ألف فرسخ وأربعة وثلاثون فرسخاً وثلاثون فرسخ. وفيه من البلاد المشهورة: تطيلة، وتبلوتة وبردال، ولمريا، وجزيرة نقربيت، وأماسية، وقسطمونية، وسنوب، وجند، وفاراب وإسفيجاب، وطراز، وشلج، وخان بالق، وكاشغر؛ وسمورة، ولنبردية؛ وبيذة؛ وبندقية وبرشان؛ وقسطنطنيّة؛ وبلنجر. وقال بعض المحققين: من بلاده معظم الروم؛ والخزر؛ والتركستان؛ فيبتدىء من المشرق ويمرّ بمساكن أتراك الشرق، ويقطع وسط بحر طبرستان، ويمرّ على خزر؛ وموقان؛ وسقسين؛ وعلى الصقالية؛ وبلاد آس وأرّان، وباب الأبواب؛ والروس؛ ثمّ بمعظم بلاد

الروم مثل قسطنطنيّة ويشمال أندلس، وينتهي إلى المحيط. وعدد البلاد المشهورة الواقعة فيه تسعون، وفيه من الجبال أحد عشر، ومن الأنهار أربعون. ولون غالب أهله الشقرة، وهو عندهم منسوب إلى القمر.

وأمّا الإقليم السابع فمبدأه حيث العرض سبع وأربعون درجة وربع؛ وغاية طول نهاره خمس عشرة ساعة وثلاثة أرباع ساعة. ومساحة سطحه مائة ألف وسبعة وثمانون ألف فرسخ وسبعمائة وواحد وعشرون فرسخاً وثلثا فرسخ. وفي هذا الإقليم العمارة قليلة؛ والبلاد المشهورة فيه: كُرش؛ وازرق؛ وصراي - وهو مستقرّ سلطان تتر - وآكل؛ ويُلار ويقال له بلغار - وأفجاكرمان؛ وصارى كرمان؛ وقرقر؛ وصلغات؛ وكفا وصقجى وشَنتياقُر وهِرقلة. وقال بعضهم: هذا الإقليم يأخذ في طوله من المشرق ويمرّ بنهايات الأتراك الشرقية؛ ويشمال بلاد يأجوج ومأجوج ثمّ على غياض وجبال يأوي إليها أتراك كالوحوش، ثمّ على بلغار الروس والصقالبة ويقطع بحر الشام وينتهي إلى المحيط. وعدد بلاد هذا الإقليم اثنان وعشرون، وفيه من الجبال أحد عشر، ومن الأنهار أربعون. ولون أهله بين الشقرة والبياض، وهو منسوب عندهم إلى المرّيخ. وأهل بعض بلاده يسكنون مدّة ستة أشهر في والبياض، وهو منسوب عندهم إلى المرّيخ. وأهل بعض بلاده يسكنون مدّة ستة أشهر في الحمّامات لشدّة البرد. وآخر الأقاليم حيث عرضه خمسون درجة ونصف وغاية طول نهاره ستّ عشرة ساعة وربع، ثمّ إلى عرض التسعين لا يعدّونه من الأقاليم.

واعلم أنَّ خط الاستواء يبتدىء من شرقي أرض الصين ويمرّ على جزيرة الجمكوت، ثمّ بلاد الصين ممّا يلي الجنوب، وعلى الكنك ذرا الذي من أراضي الصين ثمّ على جزائر الزارة التي تسمّى أرض الذهب، وعلى جنوب جزيرة سرنديب بين جزيرتي كله وسريره الأولى وسط جزائر ديويره ثمّ على شمال جزائر الزنج ومعظم بلادهم ثمّ على شمال جبال القمر، وجنوب سودان المغرب إلى المحيط. وأمّا طول النهاد لسائر البقاع سوى الأقاليم السبعة فالنهاد الأطول يبلغ سبع عشرة ساعة حيث العرض أربع وخمسون درجة وكسر، ويبلغ ثماني عشرة ساعة حيث العرض ثمان وجمسون درجة، ويبلغ تسع عشرة ساعة حيث العرض إحدى وستّون. وهناك جزيرة تسمّى الولى إلى المحمّل عشرين ساعة حيث العرض ثلاث وستّون. وهناك جزيرة والمشهود أنها منتهى العمارة في العرض ويبلغ إحدى وعشرين ساعة حيث العرض أربع وستّون درجة ونصف. قال بطلميوس: إنّ سكّان هذا الموضع قوم من الصقالبة لا يعرفون. وعلى هذا يكون هو منتهى العمارة في العرض، ويبلغ اثنين وعشرين ساعة حيث العرض ويبلغ أربعاً وعشرين ساعة حيث العرض مثل تمام الميل الكلّي. ويبلغ شهراً حيث العرض ويبلغ أربعاً وعشرين ساعة حيث العرض مثل تمام الميل الكلّي. ويبلغ شهراً حيث العرض سبع وستّون درجة وربع، وشهرين حيث العرض سبع وستّون درجة إلاّ ربعاً، وثلاثة أشهر حيث سع وستّون درجة وربع، وشهرين حيث العرض سبع وستّون درجة إلاّ ربعاً، وثلاثة أشهر حيث سع وستّون درجة إدربع، وشهرين حيث العرض سبع وستّون درجة إلاّ ربعاً، وثلاثة أشهر حيث سع وستّون درجة إلاّ ربعاً، وثلاثة أشهر حيث

العرض ثلاث وسبعون درجة ونصف وأربعة أشهر حيث العرض ثمان وسبعون درجة ونصف، وخمسة أشهر حيث العرض أربع وثمانون درجة، ونصف السنة تقريباً حيث العرض ربع الدور. ومنهم من قسم ما سوى الأقاليم من الربع قسمين: قسماً لم يدخل في الأقاليم ويدخل في المعمورة، وقسماً لم يدخل فيهما، فالأول مبدأه حيث عرضه خمسون درجة وثلث، وغاية طول نهاره ستّ عشرة ساعة وربع، ومساحة سطحه سبعمائة ألف وخمسون ألف فرسخ ومائة واثنان وثلاثون فرسخاً وربع فرسخ. وفيه جزيرة برطانيّة، وجزيرة صوداق، وجزيرة تولي ومدينة يأجوج ومأجوج. قالوا: عرض تلك المدينة ثلاث وستّون درجة وطولها مائة واثنان وسبعون درجة ونصف. والقسم الثاني مبدأه حيث عرضه ستّ وستّون درجة ونصف، وغاية طول نهاره سبع وأربعون ساعة. ومساحة سطحه أربعمائة ألف واثنان وعشرون ألف فرسخ وأربعمائة وسبعة فراسخ وخمس فرسخ. وقيل: في عرض خمس وعشون ذالحة موضع أهله يسكنون في الشتاء في الحمّامات، ولا يفهم كلامهم.

الفائدة الثانية: في ذكر بعض خواص خطّ الاستواء والآفاق المائلة، فأمّا خطّ الاستواء فدوائر آفاق البقاع الَّتي تكون عليه تنصّف جميع المدارات اليوميَّة، فلذلك يكون النهار والليل في جميع السنة متساويين، وأيضاً يكون زمان ظهور كلِّ نقطة على الفلك مساوياً لزمان خفائه، فَإِنْ كَانَ تَفَاوِتَ كَانَ بِسَبِ اخْتَلَافَ السِّيرِ سَرَعَةً وَبَطِّنًا بِالْحَرِكَةِ الْغُوبِيَّة في النصفين، وذلك لا يكون محسوساً. وتمرّ الشمس في السنة الواحدة مرّتين بسمت رؤوسهم، وذلك عند كونها في نقطتي الاعتدالين، ولا تبعد الشمس عن سمت رؤوسهم إلاّ بقدر غاية ميل فلك البروج عن معدّل النهار، وتكون الشمس نصف السنة تقريباً في جهة من جهتي الشمال والجنوب، ويكون ظلّ نصف النهار إلى خلاف تلك الجهة، ولكون مبدأ الصيف الوقت الَّذي يكون فيه الشمس إلى سمت الرأس أقرب ومبدأ الشتاء الوقت الَّذي يكون الشمس منه أبعد، يكون وقت كونها في نقطتي الاعتدال مبدأ صيفهم، ووقت كونها في نقطتي الانقلاب مبدأ شتائهم، ويكون مبادىء الفصلين الأخيرين أوساط الأرباع، ويلزم على ذلك أن يكون لهم في كلُّ سنة ثمانية فصول، ويكون دور الفلك هناك دولابيًّا، لأنَّ سطوح جميع المدارات يقطع سطح الأفق على قوائم، ويسمّى لذلك آفاقها آفاق الفلك المستقيم. والشيخ ابن سينا حكم بأنَّها أعدل البقاع، لأنَّ الشمس لا تمكث على سمت الرأس كثيراً بل إنَّما تمرُّ به وقتي اجتيازها عن إحدى البجهتين إلى الأخرى، ويكون هناك حركتها في الميل والبعد عن سمت رأسهم أسرع ما يكون فلا تكون لذلك حرارة صيفهم شديدة. وأيضاً لِتساوي زماني نهارهم وليلهم دائماً تنكسر سورتا كلّ واحدة من الكيفيّتين الحادثتين منهما بالأخرى فيعتدل الزمان. وحكم أيضاً بأنَّ أحرَّ البقاع صيفاً الَّتي تكون عروضها مساوية للميل الكلِّي، فإنَّ الشمس تسامتها وتلبث في قرب مسامنتها قريباً من شهرين، ونهارها حينئذ يطول وليلها يقصر وردّ الفخر الرازيّ عليه الحكم الأوّل بأن قال: لبث الشمس في خطّ الاستواء وإن كان قليلاً لكنّها لا تبعد كثيراً عن المسامتة، فهي طول السنة في حكم المسامتة، ونحن نرى بقاعاً أكثر ارتفاعات الشمس فيها لا يزيد على أقل ارتفاعاتها بخط الاستواء وحرارة صيفها في غاية الشدّة. فيعلم من ذلك أنّ حرارة شتاء خط الاستواء تكون أضعاف حرارة صيف تلك البقاع. وحكم بأنّ أعدل البقاع هو الإقليم الرابع.

وقال المحقّق الطوسيّ كلّفه: الحقّ في ذلك أنّه إن عنى بالاعتدال تشابه الأحوال فلا شكّ أنّه في خطّ الاستواء أبلغ كما ذكره الشيخ، وإن عنى به تكافؤ الكيفيّتين فلا شكّ أنّ خطّ الاستواء ليس كذلك، يدلّ عليه شدّة سواد لون سكّانه من أهل الزنج والحبشة وشدّة جعود شعورهم وغير ذلك ممّا تقتضيه حرارة الهواء، وأضداد ذلك في الإقليم الرابع تدلّ على كون هوائه أعدل. بل السبب الكلّي في توفّر العمارات وكثرة التوالد والتناسل في الأقاليم السبعة دون سائر المواضع المنكشفة من الأرض يدلّ على كونها أعدل من غيرها، وما يقرب من وسطها لا محالة يكون أقرب إلى الاعتدال ممّا يكون على أطرافها. فإنّ الاحتراق والفجاجة اللازمين من الكيفيّتين ظاهران في الطرفين - انتهى -.

فعلى ما ذكره - قدّس سرّه - سكّان الإقليم الرابع أعدل الناس خلقاً وخُلقاً، وأجودهم فطانة وذكاءً. ومن ثمّة كان معدن الحكماء والعلماء، وبعدهم سكّان الاقليمين: الثالث، والخامس. وأمّا سائر الأقاليم فأكثرها ناقصون في الجبلّة عمّا هو أفضل، يدلُّ عليه سماجة صورهم وسوء أخلاقهم وشدّة احترافهم من الحرّ أو فجاجتهم من البرد كالحبشة والزنج في الأوّل والثاني، وكيأجوج ومأجوج وبعض الصقالبة في السادس والسابع. وأمّا الآفاق الّتي لها عرض أقلّ من الربع فهي على خمسة أقسام: الأوّل أن يكون عرضه أقلّ من الميل الكلِّي، الثاني أن يكون عرضه مساوياً للميل الكلِّيّ الثالث أن يكون عرضه مساوياً لتمام الميل الكلِّيّ، الرابع أن يكون عرضه أكثر من الميل وأقلّ من تمامه، الخامس أن يكون عرضه أكثر من تمام الميل. ففي جميع تلك الآفاق يكون أحد قطبي المعدَّل فوق الأرض مرتفعاً عن الأفق بقدر عرض البلد والآخر منحطاً عن الأفق بهذا المُقدار. وجميع تلك الآفاق ينصف معدَّل النهار على زوايا [قوائم] فيكون دور الفلك هناك حماثليًّا، وتقطع المدارات الَّتي تحت الأرض، وللجنوبيّة بالخلاف من ذلك ولا يستوي الليل والنهار فيها إلاّ عند بلوغ الشمس نقطتي الاعتدال، وذلك في يوم النيروز والمهرجان والمساواة في بعض الأوقات تحقيقيٌّ وفي بعضها تقريبيٌّ. ويكون النهار أطول من الليل عند كون الشمس في البروج الشماليّة وعند كونها في البروج الجنوبيّة الأمر بعكس ذلك. وكلّما كان عرض البلد أكثر كان مقدار التفاوت بين الليل والنهار أكثر، وكلّ مدار بعده عن القطب الشماليّ مثل ارتفاع القطب عن الأفق فهو بجميع ما فيه وبجميع ما تحويه دائرته إلى القطب الشماليّ من الكواكب والمدارات أبديّ الظهور، ونظيره من ناحية الجنوب بجميع ما فيه وما تحويه دائرته إلى القطب الجنوبيّ أبديّ الخفاء. وهذه هي الأحوال المشتوكة. وأمّا ما يختصّ بالقسم الأوّل من الأقسام الخمسة المتقدّمة وهو ما يكون العرض أقلَّ من الميل الكلّيّ فالمدار الّذي يكون بُعده عن المعدّل من جهة القطب الظاهر بقدر عرض البلد يقطع منطقة البروج على نقطتين متساويتي البعد من المنقلب فإذا وصلت الشمس في القوس هاتين النقطتين لا يكون في نصف نهار هذا اليوم لشيء ظلّ، وما دامت الشمس في القوس الّذي بين تينك النقطتين في جهة القطب الظاهر يقع الظلّ في أنصاف النهار إلى جهة القطب الخفيّ، وما دامت الشمس في القوس الآخر يقع الظلّ في أنصاف النهار إلى جهة القطب الخفيّ، وما دامت الشمس في النقصان غايتان: إحداهما من جهة القطب الظاهر وهو أكثر، والأخرى من جهة القطب الخفيّ وهو أقلّ، ولا تكون فصول السنة في تلك الآفاق متساوية، والأخرى من جهة القطب المذكورتان متقاربتين كان صيفهم أطول من غيره، لأنّ الشمس تسامت رؤوسهم مرّتين وليس بعدها على قدر يكون في وسطه فتور للسخونة، وإن زادت على الأربعة رؤوسهم مرّتين وليس بعدها على قدر يكون في وسطه فتور للسخونة، وإن زادت على الأربعة كما إذا كانت النقطتان متباعدتين لم تكن متشابهة لاختلاف غايتي بعد الشمس عن سمت الرأس في الجهتين بخلاف خطّ الاستواء لتساويهما.

وأمّا القسم الثاني فمدار المنقلب الّذي في جهة القطب الظاهر يمرّ بسمت الرأس ومدار المنقلب الآخر بسمت الرجل، ولا يكون لارتفاع الشمس إلاّ غاية واحدة في جانب النقصان، وفي جانب الزيادة يكون تسعين درجة، ويكون الظلّ أبداً عند الزوال في جهة القطب الظاهر، إلاّ في يوم واحد حين كونها في المنقلب الظاهر، فإنّه لا يكون في هذا اليوم عند الزوال لشيء ظلّ، ويكون أحد قطبي فلك البروج أبديّ الظهور والآخر أبديّ الخفاء. وارتفاعات الشمس تتزايد من أحد الانقلابين إلى الآخر، ثمّ ترجع وتتناقص إلى أن تعود إليه وتصير فصول السنة أربعة لا غير وتكون متساوية المقادير.

وأمّا القسم الثالث فلا تنتهي الشمس إلى سمت الرأس، ويكون لها ارتفاعان: أعلى، وهو ما يكون بقدر مجموع الميل الكلّيّ وتمام عرض البلد. وأسفل، وهو يكون بقدر فضل تمام عرض البلد على الميل الكلّيّ، وسائر الأحوال كما مرّ.

وأمّا القسم الرابع فيصير مدار المنقلب الّذي في جهة القطب الظاهر أبديّ الظهور ومدار المنقلب الآخر أبديّ الخفاء. ويمرّ مدار قطب فلك البروج الظاهر بسمت الرأس، ومدار القطب الآخر بمقابله، وفي كلّ دورة تنطبق منطقة البروج مرّة على الأفق، ثمّ يرتفع النصف الشرقيّ من المنطقة دفعة عن الأفق وينحط نصفها الآخر عنه كذلك، ثمّ يطلع النصف الخفيّ جزءاً بعد جزء بعد جزء بعد جزء أبعد جزء أبعد جزء في جميع أجزاء نصف الأفق الشرقيّ ويغيب النصف الظاهر جزءاً بعد جزء كذلك في جميع نصف الأفق الغربيّ في مدّة اليوم بليلته إلى أن يعود وضع الفلك إلى حاله الأولى، ويزيد النهار في تلك الآفاق إلى أن يصير مقدار يوم بليلته نهاراً كلّها، وذلك عند وصول الشمس إلى المنقلب الظاهر. وهذا إذا اعتبر ابتداء النهار من وصول مركز الشمس

إلى الأفق، وإن اعتبر ابتداء النهار من ظهور الضوء واختفاء الثوابت كان نهارهم عند الوصول المذكور شهراً – على ما بينه «ساو ذوسيوس» في الرسالة التي بين فيها حال المساكن – ثمّ يحدث ليل في غاية القصر بحيث يتداخل الشفق والفجر، ويزيد شيئاً فشيئاً إلى أن يصير مقدار يوم بليلته ليلة كلّه، وبعد ذلك يحدث نهار قصير، وهكذا. وفي هذا القسم نهاية العمارة في جانب الشمال، ولا تمكن العمارة بعده لشدة البرد.

وأمّا القسم الخامس فيكون فيه أعظم المدارات الأبديّة الظهور قاطعاً لمنطقة البروج على نقطتين يساوي ميلهما في جهة القطب الظاهر، وأعظم المدارات الأبديّة الخفاء قاطعاً لها على نقطتين متقابلتين لهما؛ فتنقسم منطقة البروج لا محالة إلى أربع قسيّ يتوسّطها الاعتدالان والانقلابان: إحداهما أبديّ الظهور وهي الّتي يتوسّطها المنقلب الّذي في وجهة القطب الظاهر، ومدّة كون الشمس فيها نهارهم الأطول. والثانية أبديّ الخفاء وهي الّتي يتوسّطها المنقلب الآخر، ومدّة كون الشمس فيها ليلهم الأطول وأمّا القوسان الباقيتان فالّتي يتوسّطها أوّل الحمل تطلع معكوسة أي يطلع آخرها قبل أوّلها، وتغرب مستوية أي يغرب أوّلها قبل آخرها إن كان القطب الظاهر شمالياً وتطلع مستوية وتغرب معكوسة إن كان القطب الظاهر جنوبيّاً؛ والّتي يتوسّطها أوّل الميزان يكون بالضدّ من ذلك. ومثّلوا لتصوير الطلوع والغروب المعكوسين مثالاً لسهولة تصوّرهما تركناه مع سائر أحكام هذا القسم لقلة الجدوي.

وأمّا الموضع الّذي عرضه ربع الدور وهو تسعون درجة فأوضاعه غريبة جدّاً وذلك لا يكون على الأرض إلاّ عند موضعين يكون أحد قطبي المعدّل على سمت الرأس والآخر على سمت القدم، فتصير لا محالة دائرة معدّل النهار منطبقة على الأفق، ويدور الفلك بالحركة الأولى التابعة للفلك الأعظم رخوية ولا يبقى في الأفق مشرق ولا مغرب باعتبار هذه الحركة أصلاً ولا باعتبار غيرها بحيث يتميّز أحدهما عن الآخر في الجهة، ولا يتعيّن أيضاً نصف النهار، بل في جميع الجهات يمكن أن تبلغ الشمس وسائر الكواكب غاية ارتفاعها، كما يمكن أن تطلع وتغرب فيها، فيكون النصف من الفلك الذي يكون من معدّل النهار في جهة القطب الظاهر أبديّ الظهور، والنصف الآخر أبديّ الخفاء. والشمس ما دامت في النصف الظاهر من فلك البروج يكون نهاراً، وما دامت في النصف الخفيّ منه يكون ليلاً، فيكون سنة ألظا يوماً بليلة، ويفضل أحدهما على الآخر من جهة بطء حركتها وسرعتها وهو تقريباً سبعة أيّام بلياليها من أيّامنا. ففي هذه الأزمنة يزيد نهاره عن ليله بمثل هذه المدّة. وهذا إذا اعتبر النهار من ظهور ضوئها واختفاء الثوابت إلى ضدهما فيكون نهارهم أكثر من سبعة أشهر بسبعة أيّام، وليلهم قريباً من خمسة أشهر، إذ من ظهور ضوء الشمس إلى طلوعها خمسة عشر يوماً وكذا من غروبها إلى اختفاء الشوء، من ظهور ضوء الشمس إلى طلوعها خمسة عشر يوماً وكذا من غروبها إلى اختفاء الضوء، من ظهور ضوء الشمس إلى طلوعها خمسة عشر يوماً وكذا من غروبها إلى اختفاء الضوء، من ظهور ضوء الشمس إلى طلوعها خمسة عشر يوماً وكذا من غروبها إلى اختفاء الضوء،

على ما حقّقه «ساوذوسيوس» وأمّا إذا كان النهار من طلوع الصبح إلى غروب الشفق فكان نهارهم سبعة أشهر وسبعة عشر يوماً من أيّامنا تقريباً.

وقال المحقّق الطوسيّ – قدّس سرّه –: ويكون مدّة غروب الشفق أو طلوع الصبح في خمسين يوماً من أيّامنا. ويكون غاية ارتفاع الشمس وغاية انحطاطه بقدر غاية الميل. وأظلال المقاييس تفعل دوائر متوازية بالتقريب على مركز أصل المقياس أصغرها إذا كانت الشمس في المنقلب الظاهر. وأعظمها إذا كانت عند الأفق بقرب الاعتدالين، ولا يكون لشيء من الكواكب طلوع ولا غروب بالحركة الأولى، بل يكون طلوعها وغروبها بالحركة الثانية المختصة بكلّ منها لا في موضع بعينه من الأفق. ويكون للكواكب التي يكون عرضها من منطقة البروج ينقص من الميل الكلّي طلوع وغروب بالحركة الخاصة، وتختلف مدّة الظهور والخفاء بحسب بعد مدارها عن منطقة البروج وقربها إليه، فما كان مداره أبعد عنها في جهة القطب الظاهر كان زمان ظهوره أكثر من زمان ظهور ما مداره أقرب منها في هذه الجهة، وينعكس الحكم في الجهة الأخرى. والكواكب التي عرضها مساو للميل كلّه تماس الأفق في دور واحد من الحركة الثانية مرّة واحدة إمّا من فوق وإمّا من تحت، ولا يكون لها الأقى يزيد عرضها في أحد جانبي فلك البروج على الميل الكلّي طلوع ولا غروب، بل ولا للّتي يزيد عرضها في أحد جانبي فلك البروج على الميل الكلّي طلوع ولا غروب، بل تكون إمّا ظاهرة أبداً وإمّا خفيّة أبداً.

الفائدة الثائثة: قالوا: السبب الأكثريّ في تولّد الأحجار والجبال عمل الحرارة في الطين الملزج بحيث يستحكم انعقاد رطبه بيابسه بإذن الله تعالى. وقد ينعقد الماء السيّال حجراً إمّا لقوّة معدنيّة محجّرة أو لأرضيّة غالبة على ذلك الماء. فإذا صادف الحرّ العظيم طيناً كثير الرخاوة إمّا دفعة وإمّا على مرور الأيّام تكوّن الحجر العظيم. فإذا ارتفع بأن يجعل الزلزلة العظيمة طائفة من الأرض تلاّ من التلال، أو يحصل من تراكم عمارات تخرّبت ثمّ تحجّرت، أو يكون الطين المتحجر مختلف الأجزاء في الصلابة والرخاوة فتنحفر أجزاؤه الرخوة بالمياه والرياح وتغور تلك الحفر بالتدريج غوراً شديداً وتبقى الصلبة مرتفعة أو بغير ذلك من بالمياه والرياح وتغور تلك الحفر بالتدريج غوراً شديداً وتبقى الصلبة مرتفعة أو بغير ذلك من فيشبه أن يكون حدوث مادة الفوقانيّ بعد تحجّر التحتانيّ وقد سال على كلّ ساف من خلاف فيشبه أن يكون حدوث مادة الفوقانيّ بعد تحجّر التحتانيّ وقد سال على كلّ ساف من خلاف الحيوانات المائيّة فيشبه أن تكون هذه المعمورة قد كانت في سالف الدهر مغمورة في البحر فحصل الطين اللزج الكثير وتحجّر بعد الانكشاف، ولذلك كثر الجبال، ويكون انحفار ما ينها بأسباب تقتضيه كالسيول والرياح، كذا قيل، وقد مرّ بعض الكلام فيه سابقاً. والحقُ أنّ بينها بأسباب تقتضيه كالسيول والرياح، كذا قيل، وقد مرّ بعض الكلام فيه سابقاً. والحقُ أنّ الله تعالى خلقها بفضله وقدرته إمّا بغير أسباب ظاهرة أو بأسباب لا نعلمها. وهذه الأسباب المذكورة ناقصة، ولو كانت هذه أسبابها فلم لا يحدث من الأزمنة التي أحصى الحكماء تلك المذكورة ناقصة، ولو كانت هذه أسبابها فلم لا يحدث من الأزمنة التي أحصى الحكماء تلك

الجبال إلى تلك الأزمان جبل آخر، إلاّ أن يقال: لمّا كان في بدء خلق الأرض زلزلة ورجفة واضطراب عظيم في الأرض صارت أسباباً لحدوث تلك الجبال، فلمّا حدثت استقرّت الأرض وسكنت، فلهذا لا يحدث بعدها مثلها كما دلّت عليه الآيات والأخبار.

ثمّ اعلم أنّ منافع الجبال كثيرة: منها كونها أوتاداً للأرض كما مرّ؛ ومنها أنّ انبعاث العيون والسحب المستلزمة للخيرات الكثيرة منها أكثر من غيرها، بل لا تنفجر العيون إلاّ من أرض صلبة أو من جوار أرض صلبة، كما قال في الشفاء: إذا تتبّعت الأودية المعروفة في العالم وجدتها كلّها منبعثة من عيون جبليّة ومنها تكوّن الجواهر المعدنيّة منها، ومنها إنباتها النباتات الكثيرة والأشجار العظيمة، ومنها المغارات الحادثة فيها فإنّها مأوى الحيوانات بل بعض الناس. ومنها كونها أسباباً لاهتداء الخلق في طرقهم وسبلهم، ومنها اتخاذ الأحجار منها للأرحية والأبنية وغيرها، إلى غير ذلك من المنافع الكثيرة الّتي تصل عقول الخلق إلى بعضها وتعجز عن أكثرها. قال الصادق عليها في خبر التوحيد الذي رواه عنه المفضّل بن عمر: انظر يا مفضّل إلى هذه الجبال المركومة من الطين والحجارة الّتي يحسبها الغافلون فضلاً لا حاجة إليها، والمنافع فيها كثيرة: فمن ذلك أن يسقط عليها الثلوج، فتبقى في قلالها لمن يحتاج إليه ويذوب ما ذاب منه فتجري منه العيون الغزيرة الّتي تجتمع منها الأنهار العظام، وتنبت فيها ضروب من النبات والعقاقير الّتي لا ينبت منها في السهل، وتكون فيها كهوف ومقائل للوحوش من السباع العادية، ويتخذ منها الحصون والقلاع المنبعة للتحرّز من الأعداء وينحت منها الحجارة للبناء والأرحاء، وتوجد فيها معادن لضروب من الجواهر، وفيها خلال أخرى لا يعرفها إلا المقدّر لها في سابق علمه.

بيا**ن:** «المقائل» كأنّه من القيلولة، وفي بعض النسخ بالغين المعجمة من الغيل وهو الشجر الملتف، وفي بعضها «معاقل» جمع معقل وهو الشجر الملتف.

الفائدة الرابعة: قالوا في علّة حدوث الزلزلة والرجفة: إذا غلظ البخار وبعض الأدخنة والرياح في الأرض بحيث لا ينفذ في مجاريها لشدّة استحصافها وتكاثفها اجتمع طالباً للخروج ولم يمكنه النفوذ فزلزلت الأرض، وربما اشتدّت الزلزلة فخسفت الأرض فتخرج منه نار لشدّة الحركة الموجبة لاشتعال البخار والدخان لا سيّما إذا امتزجا امتزاجاً مقرباً إلى الدهنيّة، وربما قويت المادّة على شقّ الأرض فتحدث أصوات هائلة، وربما حدثت الزلزلة من تساقط عوالي وهدات في باطن الأرض فيتموّج بها الهواء المحتقن فيتزلزل بها الأرض، وقليلاً ما تتزلزل بسقوط قلل الجبال عليها لبعض الأسباب. وقد يوجد في بعض نواحي الأرض قوّة كبريتيّة ينبعث منها دخان وفي الهواء رطوبة بخاريّة فيحصل من اختلاط دخان الكبريت بالأجزاء الرطبة الهوائيّة مزاج دهنيّ، وربما اشتعل بأشعّة الكواكب وغيرها فيرى بالليل شعل مضيئة.

وقال شارح المقاصد: قد يعرض لجزء من الأرض حركة بسبب ما يتحرّك تحتها فيحرّك ما فوقه ويسمّى الزلزلة، وذلك إذا تولّد تحت الأرض بخار أو دخان أو ريح أو ما يناسب ذلك وكان وجه الأرض متكاثفاً عديم المسامّ أو ضيقها جداً وحاول ذلك الخروج ولم يتمكّن لكثافة الأرض تحرّك في ذاته وحرّك الأرض، وربما شقها لقوّته، وقد ينفصل منه نار محرقة وأصوات هائلة لشدّة المحاكة والمصاكة، وقد يسمع منها دويّ لشدّة الريح. ولا توجد الزلزلة في الأراضي الرخوة لسهولة خروج الأبخرة وقلما تكون في الصيف لقلة تكاثف وجه الأرض. والبلاد التي تكثر فيها الزلزلة إذا حفرت فيها آبار كثيرة حتّى كثرت مخالص الأبخرة قلّت الزلزلة. وقد يصير الكسوف سبباً لزلزلة لفقد الحرارة الكائنة عن الشعاع دفعة، وحصول قلّت الزلزلة. وقد يصير الكسوف سبباً لزلزلة لفقد الحرارة الكائنة عن الشعاع دفعة، وحصول البرد الحاقن للرياح في تجاويف الأرض بالتحصيف بغتة، ولا شكّ أنّ البرد الذي يعرض بغتة يفعل ما لا يفعل العارض بالتدريج. قال ذلك وأمثاله نقلاً عن الحكماء. ثمّ قال: ولعمري إنّ النصوص الواردة في استناد هذه الآثار إلى القادر المختار قاطعة، وطرق الهدى ولعمري إنّ النصوص الواردة في استناد هذه الآثار إلى القادر المختار قاطعة، وطرق الهدى إلى ذلك واضحة، لكن من لم يجعل الله له نوراً فما له من نور – انتهى –.

وقال بعض من يدّعي اقتفاء آثار الأئمة الأبرار وعدم الخروج عن مدلول الآيات والأخبار: ولمّا كانت الأبخرة والأدخنة المحتقنة في تجاويف الأرض بمنزلة عروقها وإنّما تتحرّك بقوى روحانيّة ورد في الحديث أنّ الله سبحانه إذا أراد أن يزلزل الأرض أمر الملك أن يحرّك عروقها فيتحرّك بأهلها، وما أشبه ذلك من العبارات على اختلافها، والعلم عندالله – انتهى –.

وأقول: قد عرفت مراراً أنّ تأويل النصوص والآثار والآيات والأخبار بلا ضرورة عقليّة أو معارضات نقليّة جرأة على العزير الجبّار، ولا نقول في جميع ذلك إلاّ ما ورد عنهم صلوات الله عليهم، وما لم تصل إليه عقولنا نردُّ علم ذلك إليهم.

## ٣٤ - باب تحريم أكل الطين وما يحل أكله منه

١ - مجالس الصدوق؛ عن الحسين بن أحمد بن إدريس، عن أبيه، عن أحمد بن محمد ابن عيسى، عن علي بن الحكم، عن إسماعيل المنقريّ، عن جدّه زياد بن أبي زياد، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر عليه قال: من أكل الطين فإنّه تقع الحكّة في جسده، ويورثه البواسير، ويهيّج عليه داء السوء، ويذهب بالقوّة من ساقيه وقدميه، وما نقص من عمله في ما بينه وبين صحّته قبل أن يأكله حوسب عليه وعذّب به (١).

**مجالس الشيخ؛** عن أبيه، عن الحسين بن عبيد الله الغضائريّ، عن الصدوق إلى آخر السند مثله<sup>(٢)</sup>.

 <sup>(</sup>١) أمالي الصدوق، ص ٣٢٥ مجلس ٦٢ ح ١١. (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٣٩ مجلس ١٥ ح ٩٨١.

ثواب الأعمال: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى مثله (1). المحاسن: عن على بن الحكم مثله (1).

٣ - ومنه: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمّد بن عيسى اليقطيني، عن عبيد الله الدهقان، عن درست، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن أبي الحسن الأوّل عَلَيْمَا قال: أربعة من الوسواس: أكل الطين، وفتّ الطين، وتقليم الأظفار بالأسنان وأكل اللحية (٤).

بيان: «من الوسواس» أي من وسوسة الشيطان، أو من الشيطان المسمّى بالوسواس كما قال تعالى ﴿ ٱلْوَسَوَاسِ ٱلخَنَاسِ ﴾ قال الجوهريّ: الوسوسة حديث النفس، يقال: وسوست إليه نفسه وسوسة ووسواساً بكسر الواو. والوسواس - بالفتح -: الاسم، و(الوسواس) اسم الشيطان - انتهى -. والحاصل أنها من الأعمال الشيطانيّة التي يولع بها الإنسان ويعسر عليه تركها.

إلعيون: عن أحمد بن زياد الهمداني، عن علي بن إبراهيم، عن ياسر قال: سأل بعض القوّاد أبا الحسن الرضا عَلِينَ عن أكل الطين، وقال: إنّ بعض جواريه يأكلن الطين، فغضب ثمّ قال: أكل الطين حرام مثل الميتة والدم ولحم الخنزير فانههنّ عن ذلك(٥).

٥ - مجالس ابن الشيخ؛ عن والده، عن عليّ بن محمد بن حشيش عن محمّد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد بن سعيد، عن عليّ بن الحسن بن فضال، عن جعفر بن إبراهيم بن ناجية، عن سعد بن سعد الأشعريّ، عن أبي الحسن الرضا عَلَيْكِ قال: سألته عن الطين الذي تأكله الناس، فقال: كلّ طين حرام كالميتة والدم وما أهلّ لغير الله به ما خلا طين قبر الحسين عَلِيَة فإنّه شفاء من كلّ داء (١).

الخرائج: عن ذي الفقار بن معبد الحسني عن الشيخ أبي جعفر الطوسيّ عن ابن حشيش مثله (٧).

٢ - العلل: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد بن أبي عبد الله البرقيّ عن

<sup>(</sup>۱) ثواب الأعمال، ص ۲۹۳. (۲) المحاسن، ج ۲ ص ۳۸۸.

<sup>(</sup>٣) الخصال، ص ١٢٦ باب ٣ ح ١٢٢. (٤) الخصال، ص ٢٦١ باب ٤ ح ٢٦.

<sup>(</sup>٥) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٨ باب ٣٠ ح ٣٤.

<sup>(</sup>٦) أمالي الطوسي، ص ٣١٩ مجلس ١١ ح ٩٤.

<sup>(</sup>٧) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٨٧٢ ح ٨٩.

الحسن بن عليّ، عن هشام بن الحكم، عن أبي عبد الله علي الله عَلَيْ قال: إنّ الله عَرَجُلُ خلق آدم من طين فحرّم أكل الطين على ذرّيته (١).

المحاسن: عن الحسن بن عليّ مثله. اج ٢ ص ١٣٨٧.

٧ - العلل: عن أبيه، عن أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبي يحيى الواسطي، عن رجل قال: قال أبو عبد الله عليه الطين حرام أكله كلحم الخنزير، ومن أكله ثم مات فيه لم أصل عليه، إلا طين القبر، فمن أكله شهوة لم يكن فيه شفاء (٢).

بيان: رواه الكلينيّ في الكافي عن محمّد بن يحيى بن أحمد بن محمّد؛ وابن قولويه في كامل الزيارة عن الكلينيّ وجماعة من مشايخه بهذا الإسناد، وفيهما: قحرام كلّه - إلى قوله - إلاّ طين القبر، فإنّ فيه شفاء من كل داء، ومن أكله بشهوة لم يكن له فيه شفاء». وعدم صلاته عليه لا ينافي وجوب الصلاة عليه وأمره غيره بالصلاة عليه، وهذا من التأديبات الشرعيّة لانزجار الناس عن مثلها، فإنّ ذلك من أبلغ التعذيرات.

٨ - العلل: عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن عبد الله بن جعفر الحميري. عن أحمد ابن محمد، عن أبي عبد الله عليه قال:
 من انهمك في أكل الطين فقد شرك في دم نفسه (٢).

المحاسن: عن ابن محبوب مثله. ﴿ حِ ٢ ص ١٣٨٨.

بيان: قال الجوهريّ: انهمك الرجل في الأمر أي جدّ ولجّ.

٩ - العلل؛ عن محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن عليّ بن حسان، عن عبد الله عليّ الله عن عبد الله عن عبد الله بن الحسن، عن أبي عبد الله عليّ الله عن عبد الله عن عبد الله على الكوفة كانت أجمة ثمّ كانت مقبرة ما قال: من أكل طين الكوفة فقد أكل لحوم الناس، لأنّ الكوفة كانت أجمة ثمّ كانت مقبرة ما حولها. وقد قال أبو عبد الله عليّ : قال رسول الله عليه الله على الطين فهو ملعون (٤).

بيان: يدلّ على عدم جواز أكل طين قبر أمير المؤمنين عَلِيَثِهِ وكَأَنَّ هذا التعليل لشدّة حرمة خصوص طين الكوفة وحواليها، ويدلّ على أنّ طين قبر الحسين عَلِيَئِهِ أيضاً إذا كان من المواضع التي يظنّ خلط لحوم الناس وعظامهم به لا يجوز أكله، وأكثر المواضع القريبة سوى ما اتّصل بالضريح المقدّس في تلك الأزمنة كذلك.

العلل: عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن علي بن الحسين السعدآبادي عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن علي بن الحكم، عن إسماعيل بن محمد بن أبي زياد عن جده زياد، عن أبي جعفر عليه إن من عمل الوسوسة وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين. إن من عمل الوسوسة وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين. إن من عمل الوسوسة وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين. إن من عمل الوسوسة وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين. إن من عمل الوسوسة وأكثر مصائد الشيطان أكل الطين.

<sup>(</sup>١) - (٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٠٥ باب ٣١٧ ح ١-٣.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٠٧ باب ٣١٧ ح ٤.

أكل الطين يورث السقم في الجسد، ويهيّج الداء، ومن أكل الطين فضعفت قوّته الّتي كانت قبل أن يأكله وضعف عن عمله الّذي كان يعمله قبل أن يأكله حوسب على ما بين ضعفه وقوّته وعذّب عليه (١).

**ثواب الأعمال:** عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم مثله (٢٠).

المحاسن: عن على بن الحكم مثله. ﴿ ٢ ص ٣٨٨).

بيان: في الكافي وغيره: عن إسماعيل بن محمّد عن جدّه زياد بن أبي زياد. وفي الكافي: أنّ التمنّي عمل الوسوسة وأكثر مكائد الشيطان. وكأنَّ ما في سائر النسخ أظهر، وفي المحاسن (أكبر) بالباء الموحّدة.

11 - كامل الزيارة: عن محمّد بن الحسن بن الوليد، عن محمّد بن الحسن الصفّار عن عباد بن سليمان، عن سعد بن سعد، قال: سألت أبا الحسن عَلِيَهِ عن الطين. قال: فقال: أكل الطين حرام مثل الميتة والدم ولحم الخنزير، إلاّ طين قبر الحسين عَلِيَهِ فإنّ فيه شفاءً من كلّ خوف (٣).

۱۲ - ومنه: عن محمّد بن أحمد بن يعقوب، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه، عن بعض أصحابه، عن أحدهما بين قال: إنّ الله تبارك وتعالى خلق آدم من الطين فحرّم الطين على ولده. قال: فقلت: ما تقول في طين قبر الحسين عَلَيْهِ؟ فقال: يحرم على الناس أكل لحومهم ويحلّ لهم أكل لحومنا؟ ولكن الشيء [اليسير] منه مثل الحمصة (٤).

۱۳ - ومنه: روي عن سماعة بن مهران، عن أبي عبد الله عليه قال: كلّ طين محرّم على ابن آدم ما خلا طين قبر أبي عبد الله عليه شماه الله الله الله عليه من أكله من وجع شفاه الله (۵).

١٥ - ومنه: عن النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه أكل الطين فمات فقد أعان على نفسه (٧).

١٦ - ومنه: عن ابن فضّال، عن ابن القدَّاح، عن أبي عبد الله عن أبيه عليه قال: قيل لعلي عليه في رجل يأكل الطين، فنهاه وقال: لا تأكله، فإنّك إن أكلته ومتّ فقد أعنت على نفسك (^).

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ٥٠٧ باب ٣١٧ ح ٥٠ (٢) ثواب الأعمال، ص ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) - (٥) كامل الزيارات، ص ٤٧٨ باب ٩٥ - ٢-٤.

<sup>(</sup>٦) - (٨) المحاسن، ج ٢ ص ٣٨٧-٣٨٧ ح ٢٣٧١-٢٣٧١.

۱۷ - وهنه: عن محمد بن علي، عن كلثم بنت مسلم، قالت: ذكر الطين عند أبي الحسن عليه فقال: أترين أنه ليس من مصائد الشيطان؟! إنه من مصائده الكبار وأبوابه العظام<sup>(۱)</sup>.

١٨ - المكارم: سئل أبو عبد الله عليه عن طين الأرمني يؤخذ للكسير والمبطون أيحل أخذه؟ قال: لا بأس به، أما إنّه من طين قبر ذي القرنين، وطين قبر الحسين عليه خير منه (٢).

المتهجد؛ عن محمّد بن جمهور العمّيّ عن بعض أصحابه عنه عليه الله مثله (٣). دعوات الراوندي؛ عنه عليه مثله.

۱۹ – وروی سدیر عن الصادق ﷺ أنه قال: من أكل طين قبر الحسين ﷺ غير
 مستشف به فكأنّما أكل من لحومنا<sup>(1)</sup>.

٢٠ - طب الأئمة: عن بشر بن عبد الحميد الأنصاريّ، عن الحسن بن عليّ الوشّاء، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي جعفر عَلَيْتُلِاذَ أنَّ رجلاً شكى إليه الزحير، فقال له: خذ من الطين الأرمنيّ وأغله بنار ليّنة واستسفّ منه فإنّه يسكن عنك (٥).

٢١ – وعنه ﷺ أنّه قال في الزحير: تأخذ جزءً من خربق أبيض، وجزءً من بزر القطونا،
 وجزءً من صمخ عربي، وجزءً من الطين الأرمنيّ يغلى بنار ليّنة وتستسفّ منه (٦).

٢٢ - كامل الزيارة: عن محمد بن الحسن بن عليّ بن مهزيار، عن أبيه، عن جدّه عليّ بن مهزيار، عن الحسن بن سعيد، عن عبد الله الأصم، عن ابن أبي عمير، عن أبي حمزة الشماليّ: عن أبي عبد الله الله على عديله أنّه سئل عن طين الحائر: هل فيه شيء من الشفاء؟ فقال: يستشفى ما بينه وبين القبر على رأس أربعة أميال، وكذلك قبر جدّي رسول الله فقال وكذلك طين قبر الحسن وعليّ ومحمّد، فخذ منها فإنّها شفاء من كلّ داء وسقم، وجُنّة ممّا تخاف، ولا يعدلها شيء من الأشياء الذي يستشفى بها إلاّ الدعاء. وإنّما يفسدها ما يخالطها من أوعيتها وقلّة اليقين لمن يعالج بها - وذكر الحديث إلى أن قال: - ولقد بلغني أنّ بعض من يأخذ من التربة شيئاً يستخفّ بها حتّى أنّ بعضهم يضعها في مخلاة البغل والحمار وفي وعاء الطعام والخرج! فكيف يستشفى به من هذا حاله عنده (٣٠)!

بيان: أقول: قال الشيخ البهائيّ – قدّس الله روحه – في الكشكول: ممّا نقله جدّي من خطّ السيّد الجليل الطاهر ذي المناقب والمفاخر السيّد رضيّ الدين عليّ بن طاوس – قدّس

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق، ص ٣٦٣.

<sup>(</sup>٤) الدعوات للراوندي، ص ٢١١ و ٢١٣.

<sup>(</sup>۷) کامل الزیارات، ص ٤٧٠ باب ٩٣ ح ه.

<sup>(</sup>١) المحاسن، ج ٢ ص ٣٨٨ ح ٢٣٧٢.

<sup>(</sup>٣) مصباح المتهجد، ص ٥١٠.

<sup>(</sup>٥) - (٦) طب الأئمة، ص ٦٥-٦٦.

سرّه - من الجزء الثاني من كتاب الزيارات لمحمّد بن أحمد بن داود القميّ أنّ أبا حمزة الثماليّ قال للصادق على : إني رأيت أصحابنا يأخذون من طين قبر الحسين على يستشفون؟ فهل في ذلك شيء ممّا يقولون من الشفاء؟ فقال: يستشفى ما بينه وبين القبر على رأس أربعة أميال، وكذلك قبر رسول الله على وكذلك قبر الحسن وعليّ ومحمّد. فخذ منها فإنّها شفاء من كلّ سقم، وجنّة ممّا يخاف. ثمّ أمر بتعظيمها وأخذها باليقين بالبرء وبختمها إذا أخذت - انتهى -(۱).

وأقول: هذا الخبر بهذين السندين يدلّ على جواز الاستشفاء بطين قبر الرسول المسائر الأثمة المسلم وسائر الأثمة المسلم ولم يقل به أحد من الأصحاب ومخالف لسائر الأخبار عموماً وخصوصاً، ويمكن حمله على الاستشفاء بغير الأكل كحملها والتمسّح بها وأمثال ذلك. والمراد بعليّ إمّا أمير المؤمنين أو السجّاد وبمحمّد الباقر عليه ويحتمل الرسول تأكيداً وإن كان بعيداً.

٢٣ - المتهجد: عن حنان بن سدير، عن أبي عبد الله عليه الله قال: من أكل طين قبر الحسين عليه غير مستشف به فكأنما أكل من لحومنا - الحديث -(٢).

٢٤ – قال: وروي أنّ رجلاً سأل الصادق عليه فقال: إنّي سمعتك تقول: إنّ تربة الحسين عليه من الأدوية المفردة، وإنّها لا تمرّ بداء إلا هضمته. فقال: قد قلت ذلك، فما بالك؟ قلت: إنّي تناولتها فما انتفعت بها. قال: أما إنّ لها دعاء فمن تناولها ولم يدع به واستعملها لم يكدينتفع بها. قال: فقال له: ما يقول إذا تناولها؟ قال: تقبّلها قبل كلّ شيء وتضعها على عينيك، ولا تناول أكثر من حمصة. فإنّ من تناول أكثر من ذلك فكأنّما أكل من لحومنا ودمائنا، فإذا تناولت فقل – وذكر الدعاء –(٣).

٢٥ – العيون: عن تميم بن عبد الله القرشي، عن أبيه، عن أحمد بن علي الأنصاري، عن سليمان بن جعفر البصري عن عمرو بن واقد، عن المسيّب بن زهير، عن موسى بن جعفر عفر أنه أخبره بموته ودفنه وقال: لا ترفعوا قبري فوق أربع أصابع مفرّجات، ولا تأخذوا من تربتي شيئاً لتتبرّكوا به، فإنّ كلّ تربة لنا محرّمة إلا تربة جدي الحسين بن عليّ عليّ فإنّ الله عَرَبَ جعلها شفاء لشيعتنا وأوليائنا – الخبر –(٤).

<sup>(</sup>۱) الكشكول، ج ۱ ص ۱۲٦. (۲) - (۳) مصباح المتهجد، ص ٥١٠-٥١١.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضاء ج ١ ص ٩٦ باب ٨ ح ٦.

فدخل عليه فقال: كيف وجدت الشراب؟ فقال: لقد كنت آيساً من نفسي فشربته فأقبلت إليك فكأنّما نشطت من عقال فقال: يا محمّد إنّ الشراب الّذي شربته كان فيه من طين قبور آبائي، وهو أفضل ما تستشفي به، فلا تعدل به، فإنّا نسقيه صبياننا ونساءنا فنرى منه كلّ الخير<sup>(١)</sup>.

بيان: يدّل الخبر على جواز إدخال التربة في الأدوية الّتي يستشفى بها، والأحوط أن لا يكون الداخل فيما يشربه أكثر من الحمّصة. وإنّما قلنا الأحوط في ذلك لأنّ في دخول التراب والطين في المأكولات مع استهلاكها فيها يشكل الحكم بالحرمة كما سنشير إليه.

٧٧ - معاني الأخبار؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن المعاذي، عن معمر، عن أبي الحسن عليته قال: قلت له ما يروي الناس في الطين وكراهته، قال: إنّما ذلك المبلول وذلك المدر(٢).

٢٨ - وروي أنَّ رسول الله علي نهى عن أكل المدر. حدَّثني بذلك محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفّار عن أحمد بن أبي عبد الله البرقي (٣).

بيان: ظاهر الخبر الأوّل أنّ حرمة الطين مخصوصة بالطين المبلول دون المدر اليابس كما فهمه الصدوق ظاهراً، وهذا ممّا لم يقل به صريحاً أحد، ويمكن أن يحمل على أنّ المعنى أنّ المحرّم إنّما هو المبلول والمدر لا غيرهما ممّا يستهلك في الدبس ويقع على الثمار وسائر المطعومات، وعلى هذا فالحصر إمّا إضافيّ بالنسبة إلى ما ذكرنا أو المراد بالمدر ما يشمل التراب أيضاً. ويحتمل أن يكون إلزاماً على المخالفين النافين للاستشفاء بتربة الحسين عَلِيَهُ بأنّ ما استدللتم من الأخبار على تحريم الطين ظاهرها المبلول وإطلاقه على غيره مجاز فلا يمكنكم الاستدلال بها على تحريم التراب والمدر وعلى التقادير الكراهة محمولة على الحرمة. وقال المحدّث الاسترآباديّ: إنّما المكروه ذاك الطين المتعارف بين محمولة على الحرمة. وقال المحدّث الاسترآباديّ: إنّما المكروه ذاك الطين المتعارف بين الناس مبلوله ويابسه لا طين الحسين عَلِيَهُ – انتهى –.

وأقول: مع قطع النظر عن الشهرة بين الأصحاب بل إجماعهم على تعميم التحريم لم يبعد القول بتخصيصه بالمبلول، إذ الظاهر أنّ الطين في اللغة حقيقة في المبلول، وأكثر الأخبار إنّما ورد بلفظ الطين، وهذا الخبر ظاهره الاختصاص. وقال الراغب في المفردات: الطين! التراب والماء المختلط به، وقد يسمّى بذلك وإن زال عنه قوّة الماء – انتهى – . لكن استثناء طين الحسين علي منه ممّا يؤيّد التعميم، فإنّه معلوم أنّه ليس الاستشفاء بخصوص المبلول، بل الغالب عدمه. وعلى أيّ حال لا محيص عن العمل بما هو المشهور في ذلك.

قال المحقّق الأردبيليّ – قدّس سرّه – الظاهر أنّه لا خلاف في تحريم الطين، وظاهر اللفظ عرفاً ولغةً أنّه تراب مخلوط بالماء. ويؤيّده صحيحة معمر بن خلاّد – وذكر الخبر ثمّ

<sup>(</sup>۱) كامل الزيارات، ص ٤٦٢ باب ٩١ ح ٧. (٢) - (٣) معانى الأخبار، ص ٢٦٣-٢٦٤.

قال – وهذه تدلّ على أنّه بعد اليبوسة أيضاً حرام ولا يشترط بقاء الرطوبة ولكن لا بدّ أن يكون ممتزجاً فلا يحرم غير ذلك للأصل والعمومات وحصر المحرّمات والمشهور بين المتفقّهة أنّه يحرم التراب والأرض كلّها حتّى الرمل والأحجار. قال في المسالك: المراد به ما يشمل التراب والمدر لما فيه من الإضرار بالبدن. والضرر مطلقاً غير واضح، ولعلّ وجه المشهور أنّه إذا كان الطين حراماً وليس فيه إلاّ الماء والتراب ومعلوم عدم تحريم الماء ولا معنى لتحريم شيء بسبب انضمام محلّل، فلو لم يكن التراب محرّماً لم يكن الطين كذلك، وإنّما التراب جزء الأرض فيكون كلّها حراماً. وفيه تأمّل واضح فتأمّل ولا تترك الاحتياط – انتهى –.

وأقول: الوجه الذي حمل الخبر عليه غير ما ذكرنا، ومع احتمال تلك الوجوه بل أظهرية بعضها يشكل الاستدلال بهذا الوجه، ثمّ الحكم بتحريم ما سوى الطين والتراب من أجزاء الأرض كالحجارة والياقوت والزبرجد وأنواع المعادن ممّا لا وجه له، والآيات والأخبار دالة على أنّ الأصل في الأشياء الحلّ، ولم يرد خبر بتحريم هذه الأشياء، وقياسها على التراب باطل. وأمّا المستثنى منه وهو حلّ طين قبر المحسين عَلِيَتُظ فالظاهر أنّه لا خلاف في حلّه في الجملة، وإنّما الكلام في شرائطه وخصوصيّاته ولنشر إليها وإلى بعض الأحكام المستفادة من الأخبار:

الأول: المكان الذي يؤخذ منه التربة. ففي بعض الأخبار «طين القبر» وهي تدلّ ظاهراً على أنّه التربة المأخوذة من المواضع القريبة ممّا جاور القبر، وفي بعضها «طين حائر» الحسين علي فيدلّ على جواز أخذه من جميع الحاثر وعدم دخول ما خرج منه. وفي بعضها الحسين غلي فيدلّ على جوانب من القبر، وفي بعضها «غيرة وهو أضيق، وفي بعضها «خمسة وعشرون ذراعاً من كلّ جانب من جوانب القبر، وفي بعضها «يؤخذ طين قبر الحسين علي من عند القبر على سبعين ذراعاً» وفي بعضها «فيه شفاء وإن أخذ على رأس ميل، وفي بعضها «البركة من قبره علي على عشرة أميال، وفي بعضها «حرم الحسين علي فرسخ في فرسخ من أربع جوانب القبر، وفي بعضها على المحمل أميال، وفي بعضها «حرم الحسين علي فرسخ من أربع جوانب القبر، وفي بعضها على اختلاف مراتب الفضل وتجويز الجميع، وهو حسن، والأحوط في الأكل أن لا يجاوز الميل بل السبعين، وكلّما كان أقرب كان أحوط وأفضل. قال المحقق الأردبيلي – طيّب الله تربته – وأمّا المستثنى فالمشهور أنّه تربة الحسين غلي فكلّ ما يصدق عليه التربة يكون مباحاً الشريف حلال، ولما كان الظاهر عدم إمكان ذلك دائماً فيمكن دخول ما قرب منه وحواليه فيه أيضاً. ويؤيّده ما ورد في بعض الأخبار اطين الحائر، وفي بعض (على سبعين ذراعاً» وفي بعض «على عشرة أميال» – انتهى –.

الثاني: شرائط الأخذ. فقد ورد في بعض الأخبار شرائط كثيرة من الغسل والصلاة والدعاء والوزن المخصوص، كما سيأتي في كتاب المزار إن شاء الله تعالى. ولمّا كان أكثر

الأخبار الواردة في ذلك خالية عن ذكر هذه الشروط والآداب فالظاهر أنها من مكملات فضلها وتأثيرها، ولا يشترط الحلّ بها كما هو المشهور بين الأصحاب. قال المحقّق الأردبيلي كلفة: الأخبار في جواز أكلها للاستشفاء كثيرة، والأصحاب مطبقون عليه، وهل يشترط أخذه بالدعاء وقراءة ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ ﴾؟ ظاهر بعض الروايات في كتب المزار ذلك، بل مع شرائط أخرى حتّى ورد أنّه قال شخص: إنّي أكلت وما شفيت، فقال علي الله المناه وختمه بخاتم وكذا. وورد أيضاً أنّ له غسلاً وصلاة خاصة والأخذ على وجه خاص وربطه وختمه بخاتم يكون نقشه كذا، ويكون أخذه مقداراً خاصاً، ويحتمل أن يكون ذلك لزيادة الشفاء وسرعته وتبقيته لا مطلقاً، فيكون مطلقاً جائزاً كما هو المشهور، وفي كتب الفقه مسطور.

الثالث: ما يؤكل له، ولا ريب في أنه يجوز للاستشفاء من مرض حاصل وإن ظنّ إمكان المعالجة بغيره من الأدوية. والظاهر الأمراض الجسمانية أيَّ مرض كان وربما يوسّع بحيث يشمل الأمراض الروحانية، وفيه إشكال. وأمّا الأكل بمحض التبرّك فالظاهر عدم الجواز للتصريح به في بعض الأخبار وعموم بعضها، لكن ورد في بعض الأخبار جواز إفطار العيد به وإفطار يوم عاشوراء أيضاً به، وجوّزه فيهما بعض الأصحاب ولا يخلو من قوّة، والاحتياط في الترك إلاّ أن يكون له مرض يقصد الاستشفاء به أيضاً. قال المحقّق الأردبيليّ تشنه: ولا بدّ أن يكون بقصد الاستشفاء وإلاّ فيحرم ولم يحصل له الشفاء كما في رواية أبي يحيى ويدل عليه غيرها أيضاً. وقد نقل أكله يوم عاشوراء بعد العصر وكذا الإفطار بها يوم العيد ولم تثبت صحّته فلا يؤكل إلاّ للشفاء – انتهى –. وقال ابن فهد – قدّس سرّه –: ذهب ابن إدريس إلى تحريم التناول إلاّ عند الحاجة، وأجاز الشيخ في المصباح الإفطار عليه في عيد الفطر، وجنح العلامة إلى قول ابن إدريس لعموم النهي عن أكل الطين مطلقاً، وكذا المحقّق في وجنح العلامة إلى قول ابن إدريس لعموم النهي عن أكل الطين مطلقاً، وكذا المحقّق في والتبرّك وإن لم يكن هناك ضرورة عند الستشفاء والتبرّك وإن لم يكن هناك ضرورة عند الشيخ.

الرابع: المقدار المجوّز للأكل. والظاهر أنّه لا يجوز التجاوز في كلّ مرّة عن قدر الحمّصة وإن جاز التكرار إذا لم يحصل الشفاء بالأوّل، وقد مرّ التصريح بهذا المقدار في الأخبار، وكأنَّ الأحوط عدم التجاوز عن مقدار عدسة لما رواه الكلينيّ عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن معاوية بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله عنه الناس يروون أنّ النبي عنه قال: إنّ العدس بارك عليه سبعون نبيّاً. فقال: هو الذي تسمّونه عندكم الحمّص ونحن نسميّه العدس. وفي الصحيح عن رفاعة، عنه عنه قال: إنّ الله بَرَّ للله الما عافي أيّوب غليه نظر إلى بني إسرائيل قد ازدرعت، فرفع طرفه إلى السماء فقال: إلهي وسيّدي، عبدك أيّوب المبتلى عافيته ولم يزدرع شيئاً وهذا لبني إسرائيل زرع، فأوحى وسيّدي، عبدك أيّوب خذ من سبحتك كفاً فابذره، وكانت سبحته فيها ملح، فأخذ أيّوب

كفاً منها فبذره فخرج هذا العدس وأنتم تسمّونه الحمّص ونحن نسمّيه العدس لأنّهما يدلان على أنّه يطلق الحمّص على العدس أيضاً فيمكن أن يكون المراد بالحمّصة في تلك الأخبار العدسة. لكنّ العدول عن الحقيقة لمحض إطلاقه في بعض الأخبار على غيره غير موجّه، مع أنّ ظاهر الخبرين أنّهم عَلَيْتُ كانوا يسمّون الحمّصة عدسة لا العكس، فتأمّل، وكذا فهمهما الكلينيّ حيث أوردهما في باب الحمّص لا العدس.

الخامس: الطين الأرمني هل يجوز الاستشفاء به واستعماله في الأدوية؟ فقيل: نعم، لأنَّه ورد في الأخبار المؤيِّدة بعمومات دلائل حلَّ المحرِّمات عند الاضطرار، وقيل: لأ، لعدم صلاحية تلك الأخبار لتخصيص أخبار التحريم، وقد ورد المنع عن التداوي بالحرام، والأكثر لم يعتنوا بهذه الأخبار، وجعلوا الخلاف فيه فرعاً للخلاف في جواز التداوي بالحرام وعدمه، ولذا ألحقوا به الطين المختوم وإن لم يرد فيه خبر. قال المحقّق - روّح الله روحه – في الشرائع: وفي الأرمنيّ رواية بالجواز حسنة لما فيه من المنفعة المضطرّ إلّيها. وقال الشهيد الثاني - نوّر الله ضريحه -: موضع التحريم في تناول الطين ما إذا لم يدع إليه حاجة، فإنَّ في بعض الطين خواصٌّ ومنافع لا تحصل في غيره، فإذا اضطرٌّ إليه لتلك المنفعة بإخبار طبيب عارف يحصل الظنّ بصدقه جاز تناول ما تدعو إليه الحاجة لعموم قوله تعالى: ﴿فَمَنِ ٱشْطُرَّ غَيْرَ بَاغِ وَلَا عَادِ فَلَآ إِنَّمَ عَلَيْهِ ﴾ وقد وردت الرواية بجواز تناول الأرمني وهو طين مخصوص يجلب من أرمنيَّة تترتَّب عليه منافع خصوصاً في زمن الوباء وللإسهال وغيره ممَّا هو مذكور في كتب الطبّ ومثله الطين المختوم، وربما قيل بالمنع لعموم ما دلّ على تحريم الطين، وقوله ﷺ (ما جعل شفاؤكم في ما حرّم عليكم) وقوله ﷺ (لا شفاء في محرّم) وجوابه أنَّ الأمر عامَّ مخصوص بما ذكر . وقوله ﷺ الا ضرر ولا ضرار، والخبران نقول بموجبهما لأنَّا نمنع من تحريمه حال الضرورة، والمراد: ما دام محرَّماً، وموضع الخلاف ما إذا لم يخف الهلاك وإلاّ جاز بغير إشكال - انتهى -. وسيأتي تمام الكلام في التداوي بالحرام في بابه إن شاء الله تعالى. وقال ابن فهد كَثَلثة: الطين الأرمنيّ إذا دعت الضرورة إليه عيناً جاز تناوله خاصّة دون غيره، وقيل: إنّه من طين قبر إسكندر. والفرق بينه وبين التربة من وجوه: الأوَّل أنَّ التربة يجوز تناولها لطلب الاستشفاء من الأمراض وإن لم يصفها الطبيب بل وإن حذَّر منها ، والأرمنيّ لا يجوز تناوله إلاّ أن يكون موصوفاً . الثاني أنَّ التربة لا يتجاوز منها قدر الحمّصة، وفي الأرمنيّ يباح القدر الّذي تدعو إليه الحاجة وإن زّاد عن ذلك. الثالث أنَّ التربة محترمة لا يجوز تقريبها من النجاسة وليس كذلك الأرمنيِّ.

المتهجد؛ يستحبّ صوم هذا العشر، فإذا كان يوم العاشر أمسك عن الطعام والشراب إلى بعد العصر، ثمّ يتناول شيئاً يسيراً من التربة (١).

<sup>(</sup>١) مصباح المتهجد، ص ٥٣٥.

٢٩ - الإقبال: روينا بإسنادنا إلى محمد بن يعقوب الكليني بإسناده إلى علي بن محمد بن سليمان النوفلي، قال : قلت لأبي الحسن عليكالا : إنّي أفطرت يوم الفطر على طين وتمر، قال لي : جمعت بركة وسنة . قال السيد تعليه : يعني بذلك التربة المقدسة على صاحبها السلام (١).

٣٠ - دعائم الإسلام: عن رسول الله على أنّه نهى عن أكل الطين وقال: إنَّ الله عَرَيْنَة ومن أكل الطين فقد أعان على فريّنة. ومن أكل الطين فقد أعان على نفسه، ومن أكله فمات لم أصل عليه (٢٠).

٣١ - وقال جعفر بن محمّد علي اكل الطين يورث النفاق (٣).

## ٣٥ - باب المعادن وأحوال الجمادات والطبائع وتأثيراتها وانقلابات الجواهر وبعض النوادر

الآيات: الحجر: ﴿وَأَنْبَتْنَا نِهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْزُونِ ﴾ (١٩٠.

النحل: ﴿ أَوَلَدَ بَرُواْ إِلَىٰ مَا خَلَقَ اللَّهُ مِن ثَىْءٍ يَنَفَيَّوُاْ ظِلَنْلُمُ عَنِ الْبَيِينِ وَالشَّمَآيِلِ سُجِّدُا يِلَهِ وَهُمْ دَيِخُونَ عَنْ وَيَلَهِ يَسْجُدُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِ الأَرْضِ مِن دَابَةٍ وَالْمَلَتِهِكُهُ وَهُمْ لَا يَسْتَكْثِرُونَ ﴿ ﴾.

الإسراء: ﴿ تُسَيِّحُ لَهُ الشَّنَوَتُ السَّبْعُ وَالْآرَشُ وَمَن فِيهِنَّ وَإِن مِّن شَىءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَدِهِ. وَلَكِن لَا نَفْقَهُونَ لَسَبِيحَهُمُّ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُولَا﴾ (88).

الأنبياء؛ ﴿ قُلْنَا يَنِنَارُ كُونِ بَرَنَا وَسَلَنَمًا عَلَىٰ إِبَرَهِيمَرُ ۞ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَبِّحْنَ وَالطَّيْرُ وَكُنَّا فَعِلِينَ وَعَلَّنَنَهُ صَنْعَكَةً لَبُوسِ لَكُثُمْ لِلتُحْصِنَكُم مِنْ بَأْسِكُمْ فَهَلْ أَنتُمْ شَكِكُونَ ۞ وَلِسُلَيْمَنَ ٱلرِّبِحَ عَاصِفَةً نَجْرِي فِأَمْرِهِ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرُكُنَا فِيهاً ﴾.

الحج: ﴿ أَلَرْ نَرَ أَنَّ اللَّهَ يَسَجُدُ لَهُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَالشَّمْسُ وَالْقَمَرُ وَالنَّجُومُ وَالِجَبَالُ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ وَكَيْرِ مِنَ النَّامِنُ وَكَذِيرُ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ (١٨٨.

سبا: ﴿ وَلَقَدْ مَانَيْنَا دَاوُدَ مِنَا فَشَلًا يَنجِبَالُ أَوِي مَعَمُ وَالطَّيْرِ وَأَلَنَا لَهُ الْخَدِيدَ ۞ ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ الْقِطْرِ ﴾ ١٢٠.

فاطر؛ ﴿إِنَّ اللَّهَ يُسْيِكُ السَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضَ أَن تَزُولَا ۚ وَلَهِن ذَالْتَاۤ إِنْ أَسْسَكُهُمَا مِنْ أَسَدِ مِنْ بَعْدِهِۥ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا ﴾ (٤١).

ص؛ ﴿إِنَّا سَخَرْنَا ٱلِجُبَالَ مَعَمُ يُسَيِّحَنَ بِالْمَشِنِي وَٱلْإِشْرَاقِ ۞﴾. وقال سبحانه: ﴿فَسَخَزَنَا لَهُ ٱلرِّيجَ تَمْرِي بِأَشْرِهِ. رُخَاتُهُ حَيْثُ أَسَابَ ۞﴾.

الحديد: ﴿ وَأَنْزَلْنَا الْفَدِيدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدٌ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَعْمُرُهُ وَرُسُلَمُ بِالْفَيْتِ إِنَّ النَّاقِ فَرِيَّ عَرِيرٌ ﴾ (٢٥).

<sup>(</sup>١) إقبال الأعمال، ص ٨٦ه.

تفسير؛ ﴿أَوَلَمْ يَرَوَّا إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن شَيْءٍ قيل: استفهام إنكار، أي قد رأوا أمثال هذه الصنائع، فما بالهم لم يتفكّروا ليظهر لهم كمال قدرته وقهره فيخافوا منه؟! و(ما) موصولة مبهمة بيانها: ﴿ يَنَفَيْوُا ظِلْنَالُمُ ﴾ أي أولم ينظروا إلى المخلوقات الّتي لها ظلال متفيّئة ﴿ عَنِ الْبَينِ وَالشَّمَالِلِ ﴾ أي عن أيمانها وشمائلها، أي جانبي كلّ واحد منها، استعارة عن يمين الإنسان وشماله، ولعلّ توحيد اليمين وجمع الشمائل لاعتبار اللفظ والمعنى كتوحيد الضمير في ﴿ ظِلْنَالُمُ ﴾ وجمعه في قوله ﴿ سُجَدًا يَنَوَ وَهُ وَهُمَا حالان عن الضمير في ﴿ ظِلْنَالُمُ ﴾ والمعرد من السجود الانقياد والاستسلام، سواء كان بالطبع أو بالاختيار، يقال: سجدت والنخلة: إذا مالت لكثرة الحمل؛ وسجد البعير إذا طاطاً رأسه ليركب. وقال الشاعر: ترى الأخم فيها ستجداً للحوافر

و ﴿ سُجُكُا﴾ حال من الظلال ﴿ وَهُمُّ ذَيْخُونَ ﴾ من الضمير، والمعنى: يرجع الظلال بارتفاع الشمس وانحدارها أو باختلاف مشارقها ومغاربها بتقدير الله تعالى من جانب إلى جانب منقادة لما قدّر لها من التفيّق، أو واقعة على الأرض ملتصقة بها كهيئة الساجد، والأجرام في أنفسها أيضاً داخرة أي صاغرة منقادة لأفعال الله فيها. وجمع ﴿ يَخِرُونَ ﴾ لأنّ من جملتها من يعقل، أو لأنّ الدخور من أوصاف العقلاء. وقيل: المراد باليمين والشمائل عن يمين الفلك

وهو جانبه الشرقيّ، لأنّ الكوكب يظهر منه أخذه في الارتفاع والسطوع، وشماله هو الجانب الغربيّ المقابل له، فإنّ الأظلال في أوّل النهار تبتدىء من المشرق واقعة على الربع الغربيّ من الأرض، وعند الزوال تبتدىء من المغرب واقعة على الربع الشرقيّ من الأرض كما ذكره

البيضاويّ وغيره<sup>(۱)</sup>.

وقال بعضهم: كان الحسن يقول: أمّا ظلّك فيسجد لربّك وأمّا أنت فلا تسجد لربّك! بشس ما صنعت. وعن مجاهد: ظلّ الكافر يصلّي وهو لا يصلّي. وقيل: ظلّ كلّ شيء يسجد لله سواء كان ذلك ساجداً لله أم لا.

وقال الطبرسي تشنية وقيل: إنّ المراد بالظلّ هو الشخص بعينه، قال الشاعر «كأنّ في أظلالهنّ الشمس» أي في أشخاصهنّ، فعلى هذا يكون تأويل الظلال في الآية تأويل الأجسام الّتي عنها الظلال ﴿وَهُرُ دَخِرُونَ﴾ أي أذلة صاغرون، قد نبّه الله سبحانه بهذا على أنّ جميع الأشياء تخضع له بما فيها من الدلالة على الحاجة إلى واضعها ومدبّرها بما لولاه لبطلت ولم يكن لها قوام طرفة عين فهي في ذلك كالساجد من العباد بفعله الخاضع بذله النهي (٢) -. وقال النيسابوريّ في تأويلها بعد تفسيرها بما مرّ: ﴿إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن مُنْ مَهُ عُولُ عالم الأجسام، فإنّ عالم الأرواح خلق من لا شيء ﴿ يَنَفَيّؤُ ظِلَالُمُ ﴾ فإنّ الأجسام ظلال عالم الأرواح، فتارة تميل بعمل أهل السعادة إلى أصحاب اليمين، وأخرى تميل بعمل أهل

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ٤٠٥. (۲) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٦٣.

الشقاء إلى أصحاب الشمال ﴿ سُجَّدًا يَّقَهَ ﴿ منقادين لأمره مسخّرين لما خلقوا لأجله، وإنّما وحد اليمين وجمع الشمائل لكثرة أصحاب الشمال، وسجود كلّ موجود يناسب حاله كما أنّ تسبيح كلّ منهم يلائم لسانه – انتهى (١) – .

وأقول: ويحتمل أن يكون المراد بظلاله مثاله على القول بعالم المثال كما مرّ تحقيقه أو روحه كما عبّر في الأخبار الكثيرة عن عالم الأرواح بالظلال، فالمراد بالتفيّؤ عن اليمين ميلهم إلى السعادة والتشبّه بأصحاب اليمين، وبالشمائل خلافه. وهذا كلام على سبيل الاحتمال في مقابلة ما ذكروه من ذلك، والله يعلم تفسير كلامه وحججه الكرام عليه المرام المنتقال المنتقال في مقابلة ما ذكروه من ذلك، والله يعلم تفسير كلامه وحججه الكرام المنتقال المنتقال في مقابلة ما ذكروه من ذلك، والله يعلم تفسير كلامه وحججه الكرام المنتقال المنت

﴿وَلِلَّهِ يَسْجُدُ﴾ قال الرازيّ: قد ذكرنا أنّ السجود على نوعين: سجود هو عبادة كسجود المسلمين لله تعالى، وسجود هو عبارة عن الانقياد والخضوع، ويرجع حاصل هذا السجود إلى أنَّها في أنفسها ممكنة الوجود والعدم قابلة لهما، لأنَّه لا يرجح أحد الطرفين على الآخر إلاَّ لمرجِّح. إذا عرفت هذا فنقول: من الناس من قال: المراد بالسجود المذكور في هذه الآية السجود بالمعنى الثاني وهو التواضع والانقياد والدليل عليه أنَّ اللائق بالدابَّة ليسُّ إلاَّ هذا السجود، ومنهم من قال: المراد بالسَّجود ههنا هو المعنى الأوَّل، لأنَّ اللائق بالملائكة هو السجود بهذا المعنى، لأنَّ السجود بالمعنى الثاني حاصل في كلَّ الحيوانات والنباتات والجمادات. ومنهم من قال: السجود لفظ مشترك بين المعنيين، وحمل اللفظ المشترك لإفادة مجموع معنييه جائز، فحمل لفظ السجود في هذه الآية على الأمرين معاً، أمّا في حقّ الدابَّة فبمعنى التواضع، وأمَّا في حقَّ الملائكة فبمعنى سجود المسلمين لله تعالى. وهذا القول ضعيف لأنّه ثبت أنّ استعمال اللفظ المشترك لإفادة جميع مفهوماته معاً غير جائز. قوله ﴿ مِن دَآئِتَةِ ﴾ قال الأخفش: يريد من الدواب، وقال ابن عبّاس: يريد كلّ ما دبّ على الأرض. فإن قيل: ما الوجه في تخصيص الدوابّ والملائكة بالذكر؟ قلنا: فيه وجوه: الأول: أنَّه تعالى بيّن في آية الظلال أنّ الجمادات بأسرها منقادة لله تعالى، لأنّ أخسّها الدوابُّ وأشرفها الملائكة، فلمّا بيّن في أخسّها وأشرفها كونها منقادة لله تعالى وبيّن بهذه الآية أنَّ الحيوانات بأسرها منقادة لله تعالَى كان ذلك دليلاً على أنَّها بأسرها منقادة خاضعة لله تعالى.

والوجه الثاني: قال حكماء الاسلام: الدابّة اشتقاقها من الدبيب، والدبيب عبارة عن الحركة الجسمانيّة، فالدابّة اسم لكلّ حيوان جسمانيّ يتحرّك ويدبّ فلمّا ميّز الله الملائكة من الدابّة علمنا أنّها ليست ممّا يدبُّ بل هي أرواح محضة مجرّدة. ويمكن الجواب عنه بأنّ الطير بالجناح مغاير للدبيب بدليل قوله تعالى: ﴿ وَمَا مِن دَابَةَ فِي ٱلأَرْضِ وَلَا طَلْيَرِ يَطِيرُ بِجَنَاكَيْهِ ﴾ النهي -.

<sup>(</sup>۱) تفسیر فخر الرازي، ج ۲۰ ص ۲٤٣.

وأقول: التخصيص بعد التعميم أيضاً شائع كعطف جبرئيل على الملائكة كما ذكره البيضاويّ، وما ذكره من عدم جواز استعمال المشترك في معنيه على تقدير تسليمه لا حاجة في التعميم على حمله على حمله على معنى الانقياد والتواضع، وهو يشمل الانقياد لإرادته وتأثيره طبعاً، والانقياد لتكليفه وأمره طوعاً كما حمل عليه البيضاويّ. وقال بعضهم: هذه الآية تدلّ على أنّ العالم كلّه في مقام الشهود والعبادة إلاّ كلّ مخلوق له قوة التفكّر، وليس إلاّ النفوس الناطقة الإنسانيّة والحيوانيّة خاصة من حيث أعيان أنفسهم لا من حيث هياكلهم، فإنّ هياكلهم كسائر العالم في التسبيح له والسجود، فأعضاء البدن كلّها مسبّحة ناطقة، ألا تراها تشهد على النفوس المسخّرة لها يوم القيامة من الجلود والأيدي والأرجل والألسنة والسمع والبصر وجميع القوى، فالحكم لله العليّ الكبير – انتهى –.

وأقول: والأرواح والنفوس أيضاً لها جهتان: فمن جهة مسخّرة منقادة لربّها في جميع ما أراد منها، ومن جهة أخرى عاصية مخالفة لربّها، بل من هذه الجهة أيضاً مسخّرة ساجدة خاضعة لإرادة ربّها حيث أقدرها على ما أرادت، ودالّة على وجود صانعها الّذي جعلها مختارة مريدة قادرة على الإتيان بما أرادت، فهي من هذه الجهة أيضاً مسبّحة لربّها ذاكرة لها دالّة عليها منادية بلسان حالها من جهة إمكانها وحدوثها وافتقارها بأنّ لي ربّاً جعلني مريداً مختاراً لحكمته وكماله وعنايته الأزليّة كما قال بعض العارفين بالفارسيّة فعين إنكار منكر إقراراست والكلام في هذا المقام دقيق لا يمكن إجراء أكثر من ذلك منه على الأقلام، ويصعب دركها على الأفهام، وقد أومأت إلى شيء منه في شرح كتاب توحيد الكافي في توضيح أخبار إرادة الله تعالى وبيان معانيها.

قوله سبحانه ﴿ يُسَيّعُ لَهُ اَلتَهَوَتُ ﴾ قال النيسابوريّ: قالت العقلاء: نسبيح الحيّ المكلّف يكون تارة باللسان بأن يقول «سبحان الله وأخرى بدلالة أحواله على وجود الصانع الحكيم، وتسبيح غيره لا يكون إلا من القبيل الثاني. وقد تقرّر في الأصول أنّ اللفظ المشترك لا يحمل على معنييه معاً في حالة واحدة، فتعيّن التسبيح ههنا على المعنى الثاني ليشمل الكلّ. هذا ما عليه المحقّقون، وأورد عليه: أنّه لو كان المراد بالتسبيح ما ذكرتم لم يقل ﴿ وَلَكِن لا نَفْقَهُونَ مَلْي النّسبيح بهذا الوجه مفقوه معلوم. وأجيب: بأن دلالة كلّ شيء على وجود الصانع معلومة على الإجمال دون التفصيل، فإنّك إذا أخذت تفاحة واحدة فلا شكّ أنّها مركّبة من أجزاء لا تتجزّأ ولكن عدد تلك الأجزاء وصفة كلّ منها من الطبع والطعم واللون والحيّز والجهة وغيرها لا يعلمها إلاّ الله. وأيضاً الخطاب للمشركين وأنهم وإن كانوا مقرّين بالخالق إلا أنّهم أثبتوا شريكاً وأنكروا قدرته على البعث والإعادة ولم ينظروا في المعجزات بالخالق إلا أنّهم أثبتوا شريكاً وأنكروا قدرته على البعث والإعادة ولم ينظروا في المعجزات الدالة على نبرة محمد على فكأنهم لم يفقهوا النسبيح، إذ لم يتوسّلوا به إلى نتيجة النظر الصحيح، ولهذا ختم الآية بقوله ﴿ إِنّهُ كُانَ عَلِياً غَنُورًا ﴾ حين لم يعاجلكم بالعقوبة على الصحيح، ولهذا ختم الآية بقوله ﴿ إِنّهُ كُانَ عَلِياً غَنُورًا ﴾ حين لم يعاجلكم بالعقوبة على الصحيح، ولهذا ختم الآية بقوله ﴿ إِنّهُ كَانَ عَلِياً غَنُورًا ﴾ حين لم يعاجلكم بالعقوبة على الصحيح، ولهذا ختم الآية بقوله ﴿ إِنّهُ كَانَ عَلِياً غَنُورًا ﴾ حين لم يعاجلكم بالعقوبة على

غفلتكم وسوء نظركم. وزعم بعض الظاهريين أنّ ما سوى الحيّ المكلّف يسبّح لله تعالى باللسان أيضاً، كلَّ بلغته ولسانه الّذي لا نعرفه نحن ولا نفقهه. وزعم أيضاً أنّ الحيوان إذا ذبح لا يسبّح، وكذا غصن الشجرة إذا كسر. فأورد عليه أنّ كونه جماداً لا يمنع من كونه مسبّحاً فكيف صار ذبح الحيوان مانعاً عن التسبيح وكذا كسر الغصن؟ ويمكن أن يجاب بأنّ تسبيح كلّ شيء لعلّه يختصّ بتركيبه الّذي خلق عليه، فإذا بطل ذلك التركيب وفكّك ذلك النظم لم يبق مسبّحاً مطلقاً أو لا على ذلك النحو<sup>(۱)</sup>.

﴿ قُلْنَا يَكَارُ كُونِى بَرَدَا ﴾ قال الطبرسي: هذا مثل، فإنّ النار جماد لا يصحّ خطابه، والمراد إنّا جعلنا النار برداً عليه وسلامة لا يصيبه من أذاها شيء، كما قال سبحانه ﴿ كُونُوا فِرَدَةٌ خَلَسِئِينَ ﴾ والمعنى أنّه صيّرهم كذلك لا أنّه خاطبهم وأمرهم بذلك. وقيل: يجوز أن يتكلّم الله سبحانه بذلك ويكون ذلك صلاحاً للملائكة ولطفاً لهم. وذكر في كون النار برداً وسلاماً على إبراهيم وجوهاً: أحدها أنّ الله سبحانه أحدث فيها برداً بدلاً من شدّة الحرارة فيها فلم تؤذه. وثانيها أنّه سبحانه حال بينها وبين إبراهيم فلم تصل إليه. وثالثها أنّ الإحراق يحصل بالاعتمادات أنّه سبحانه منع النار معداً فيجوز أن يذهب سبحانه تلك الاعتمادات. وعلى الجملة فعلمنا أنّ الله سبحانه منع النار من إحراقه وهو أعلم بتفاصيله – انتهى – (٢).

وقال البيضاويّ: انقلاب النار هواءً طيّباً ليس ببدع، غير أنّه هكذا على خلاف المعتاد فهو

<sup>(1)</sup> ظاهر هذه الآية الشريفة نظير قوله تعالى: ﴿ سَبَّعَ بِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوْتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ و ﴿ يُسَبِّحُ بِلَّهِ مَا فِي آلسَمَوْتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ﴾ وأنّ كلّ شيء يسبّح كما أنّ له نطقاً كما في قوله تعالى: ﴿ أَنطَهَنَا اللّهُ الَّذِي آنطَقَ كُلّ شَيْءٍ ﴾ فلكلّ شيء نطق وتسبيح. ويشهد له رواية اسحاق بن عمّار عن أبي عبد الله عليه قال: ما من طير يصاد في برّ ولا بحر ولا يصاد شيء من الوحوش إلا بتضييعه التسبيح؛ والمنقول عن الحسين عليه في حديث بيانه صياح الحيوانات وأذكارها قال: ما خلق الله من شيء إلا وله تسبيح بحمد به ربه ثمّ تلا هذه الآية؛ والنبوي العلوي عليه في نطق الأشجار والجبال. [مستدرك السفينة ج ٤ لغة «سبح»]. وفي معناه غيره وما ورد في نطق الأشجار والجبال. [مستدرك السفينة ج ٤ لغة «سبح»].

إذن من معجزاته. وقيل: كانت النار بحالها لكنّه تعالى دفع عنه أذاها كما في السمندر، ويشعر به قوله: ﴿عَلَيْ إِبْرَهِيــمَ﴾ – انتهى –<sup>(١)</sup>.

وأقول: على مذهب الأشاعرة لا إشكال في ذلك، لأنّهم يقولون: لا مؤثّر في الوجود إلآ الله، وإنّما أجرى عادته بالإحراق عند قرب شيء من النار، فإذا أراد غير ذلك لا يخلق الإحراق. وأمّا عند غيرهم من القائلين بتأثير الطبائع ولزوم الصفات لها فيشكل ذلك عندهم، والأولى أن يقال: إحراق النار وتبريد الثلج وقتل السموم وغير ذلك من التأثيرات لمّا كانت مشروطة بشروط كقابليّة المادّة وغيرها فلم لا يجوز أن تكون مشروطة بعدم تعلّق إرادة القادر المعباد على أفعالهم لكن بشرط عدم تعلّق إرادته القاهرة بخلافه، ولذا ورد في الأخبار أنّه لا يحدث شيء في السماء والأرض إلا بإذنه سبحانه.

قوله تعالى: ﴿وَسَخَرَنَا مَعَ دَاوُدَ ٱلْجِبَالَ يُسَيِّحَنَ وَٱلطَّيْرَ ﴾ قال الطبرسيّ كَلْلله: قيل: معناه سيّرنا الجبال مع داود حيث سار، فعبّر عن ذلك بالتسبيح لما فيه من الآية العظيمة الّتي تدعو إلى تسبيح الله وتعظيمه وتنزيهه عن كلّ ما لا يليق به، وكذلك تسخير الطير له تسبيح يدلّ على أنّ مسخّرها قادر لا يجوز عليه ما يجوز على العباد. وقيل: إنّ الجبال كانت تجاوبه بالتسبيح وكذلك الطير يسبّح بالغداة والعشيّ معجزة له – انتهى –(\*).

وقال الرازيّ: قال أصحاب المعاني: يحتمل أن يكون تسبيح الجبال والطير بمثابة قوله ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَيّحُ بِجَدِهِ ﴾ وتخصيص داود عَلَيْكُ بذلك إنّما كان بسبب أنّه كان يعرف ذلك ضرورة فيزداد يقيناً وتعظيماً. وأمّا المعتزلة فقالوا: لو حصل الكلام في الجبل لحصل إمّا بفعله أو بفعل الله تعالى فيه ، والأوّل محال لأنّ بنية الجبل لا تحتمل الحياة والعلم والقدرة ، وما لا يكون حيّاً عالماً قادراً يستحيل منه الفعل ، والثاني أيضاً محال ، لأنّ المتكلّم عندهم من كان فاعلاً للكلام لا من كان محلاً له ، فلو كان فاعل ذلك الكلام هو الله تعالى لكان المتكلّم هو الله لا الجبل ، فجعلوا التسبيح من السباحة وبناء التفعيل للتكثير مثل قوله ﴿ يَنجِبَالُ أَيِّى مَعَمُ ﴾ والحاصل: سيري معه .

واعلم أنّ مدار هذا القول على أنَّ بنية الجبل لا تقبل الحياة، وهذا ممنوع، وعلى أنَّ التكلّم من فعل الله وهو أيضاً ممنوع. وأمّا الطير فلا امتناع في أن يصدر عنها الكلام ولكن اجتمعت الأُمّة على أنَّ المكلّفين إمّا الجنّ والإنس أو الملائكة فيمتنع فيها أن تبلغ في العقل إلى درجة التكليف بل يكون حاله كحال الطفل في أن يؤمر وينهى وإن لم يكن مكلّفاً، فصار ذلك معجزة من حيث جعلها في الفهم بمنزلة المراهق. وأيضاً دلالته على قدرة الله وعلى

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٢٠. (۲) مجمع البيان، ج ٧ ص ١٠٤.

تنزيهه ممّا لا يجوز فيكون القول فيه كالقول في الجبال – انتهى –<sup>(١)</sup>.

﴿وَعَلَّنَنَهُ صَنَّعَكَةً لَبُوسٍ لَّكُمْ ﴾ أي علّمناه كيف يصنع الدروع. قال قتادة: أوّل من صنع الدروع داود وإنَّما كانتَ صفائح، جعل الله سبحانه الحديد في يده كالعجين فهو أوَّل من سردها وحلقها فجمعت الخفّة والتحصين. ﴿وَلِسُلَيْمَنَ﴾ أي سَخّرنا له ﴿الرِّيحَ عَاصِفَةُ﴾ أي شُدَيدة الهبوب. ﴿أَلَمْ نَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ﴾ لعلَّ المراد بالسجود غاية الخضُّوع والانقياد الممكن من الشيء، ففي الجمادات والعجم من الحيوانات يحصل منهم غاية الآنقياد الّذي يتأتَّى منهم. وكذا الملائكة وصالحو المؤمنين. وأمَّا الكفَّار والفجَّار فلمَّا لم يتأتَّ منهم غايَّة الانقياد أخرجهم وقال ﴿وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّامِنَّ﴾ لأنَّهم وإن كانوا في الأوامر التكوينيَّة منقادين فليسوا في الأوامر التكليفية كذلك فالسجود محمول على معنى واحد وليس من استعمال المشترك في معنييه كما عرفت سابقاً. وقال الرازيّ: الرؤية هنا بمعنى العلم، وفي السجود وجوه: أحدها قال الزَّجَاج: أجود الوجوه في سجود هذه الأمور أنَّها تسجد مطيعة لله تعالى وهو كقوله ﴿فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ اَقْتِيَا طَوْمًا أَوْ كَرْهَا ﴾ - الآية - ﴿أَن نَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾ ﴿وَإِنَّ بِنْهَا لَمَا يَهْمِطُ مِنْ خَشْيَةِ اللَّهِ ﴾ ﴿ وَإِن مِّن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّحُ بِجَلْبِهِ ﴾ ﴿ وَسَخَرْنَا مَعَ دَاوُرَدَ ٱلْبِحِبَالَ ﴾ والمعنى أنَّ هذه الأجسام لمّا كانت قابلة لجميع الأعراض الّتي يحدثها الله تعالى فيها من غير امتناع البتّة أشبهت الطاعة والانقياد وهو السجود. وأمَّا قوله: ﴿وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِينَ ﴾ ففيه وجوه: أحدها أنَّ السجود بالمعنى الَّذي ذكرناه وإن كان عامّاً في حقّ الكلِّ إلاّ أنَّ بعضهم تمرّد وتكبّر وترك السجود في الظاهر، فهذا الشخص وإن كان ساجداً بذاته لكنَّه متمرَّد بُظاهره، أمَّا المؤمن فإنّه ساجّد بذاته وبظاهره، فلأجل هذا الفرق حصل التخصيص بالذكر. وثانيها أن نقطع قوله ﴿ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ عمّا قبله، ثمَّ فيه ثلاثة أوجه: الأوّل أن نقول: تقدير الآية: ولله يسجد من في السماوات والأرض ويسجد له كثير من الناس. فيكون السجود الأوَّل بمعنى الانقياد والثاني بمعنى الطاعة والعبادة لئلاّ يلزم استعمال المشترك في معنييه جميعاً . الثاني أن يكون قوله: ﴿وَكَنْبِيرٌ مِّنَ ٱلنَّامِينَ﴾ مبتدأ خبره محذوف وهو، مثاب، لأنَّ خبر مقابلًه يدلٌ عَليه وهو قوله ﴿حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُّ ﴾. والثالث أن يبالغ في تكثير المحقوقين بالعذاب فيعطف ﴿كَثِيرٌ ﴾ على ﴿كَثِيرٌ ﴾ ثمَّ يخبر عنهم بـ ﴿حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ وثالثها من يجوّز استعمال اللفظ المشترك في مفهوميه جميعاً يقول: إنَّ المراد بالسجود في حقّ الأحياء العقلاء السجود، وفي حقُّ الجمادات الانقياد. فإن قيل: قوله ﴿مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ﴾ لفظ العموم فيدخل فيه الناس، فلم قال مرّة أُخرى ﴿وَكَكُثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِنَّ﴾؟ قلنا: لو اقتصر على ما تقدُّم لأوهم أنَّ كلَّ الناس يسجدون، فبيِّن أنَّ كثيراً منهم يسجدون طوعاً دون كثير منهم فإنّه يمتنع عن ذلك.

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۲۲ ص ۱۹۹.

القول الثاني: في تفسير السجود أنَّ كلَّ ما سوى الله تعالى فهو ممكن لذاته، والممكن لذاته لا يترجّع وجوده على عدمه إلا عند الانتهاء إلى الواجب لذاته كما قال: ﴿ وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ الْمَاتَةِ لَا يَتْرَجّع وجوده على عدمه إلا عند الانتهاء إلى الواجب حاصل حال الشنهي وكما أنَّ الإمكان لازم للممكن حال حدوثه وبقاته فافتقاره إلى الواجب حاصل حال حدوثه وحال بقائه، وهذا الافتقار الذاتي اللازم للماهية أدل على الخضوع والتواضع من وضع الجبهة على الأرض، فإن ذلك علامة وضعية للافتقار، وقد يتطرق إليه الصدق والكذب، أمّا نفس الافتقار الذاتي فإنّه ممتنع التغيّر والتبدّل، فجميع الممكنات ساجدة بهذا والمعنى لله أي خاضعة متذلّلة معترفة بالفاقة إليه والحاجة إلى تخليقه وتكوينه، وعلى هذا المعنى لله أي خاضعة متذلّلة معترفة بالفاقة إليه والحاجة إلى تخليقه وتكوينه، وعلى هذا تأوّلوا قوله ﴿ وَإِن مِن شَيْء إِلّا يُسَيّحُ بِجَدِيهِ وهذا قول القفّال. القول الثالث أنّ سجود تأوّلوا قوله ﴿ وَإِن مِن شَيْء إِلّا يُسَيّحُ فِي نَفَيّةُ وَاللّهُ اللّهُ اللّه القول الثالث أنّ سجود هذه الأشياء سجود ظلّها كقوله تعالى: ﴿ يَنَفَيّتُوا ظِلَالُمُ ﴾ الآية - وهذا قول مجاهد - انتهى (١٠) -.

قوله تعالى: ﴿ أَوِّهِ مَعَثُمُ قَالَ البيضاويّ: أي راجعي معه التسبيح على الذنب أو النوحة، وذلك إمّا بخلق صوت مثل صوته فيها، أو بحملها إيّاه على التسبيح إذا تأمّل فيها، أو: سيري معه حيث سار. و(الطير) عطف على محلّ (الجبال). ﴿ وَأَلْنَا لَهُ ٱلْحَدِيدَ ﴾ جعلناه في يده كالشمع يصرفه كيف يشاء من غير إحماء وطرق بآلاته أو بقوّة ﴿ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾ أي النحاس المذاب أسال له من معدنه فنبع منه نبوع الماء من الينبوع ولذلك سمّاه عيناً، و[كان] ذلك باليمن (٢).

﴿ إِنَّ اللّهَ يُسَيِكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ أَن تَزُولاً﴾ أي كراهة أن تزولا، فإنّ الممكن حال بقائه لا بدّ له من حافظ أو يمنعهما أن تزولا لأنّ الإمساك منع. ﴿ وَلَهِن زَالْنَا إِنَّ أَسَسَكُهُما﴾ أي ما أمسكهما ﴿ مِن أَمَدِ مِنْ بَعْدِوْتِهِ أَي من بعد الله أو من بعد الزوال، والجملة سادّة مسدّ الجوابين، و(مِن) الأولى مزيدة، والثانية للابتداء ﴿ إِنّهُ كَانَ حَلِمًا غَفُورًا ﴾ حيث أمسكهما وكانتا جديرتين أن تهذا هذاً، لأعمال العياد (٣).

قوله تعالى: ﴿ فِيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ ﴾ فإنّ آلات الحرب متخذة منه ﴿ وَمَنَفِعُ لِلنَّاسِ ﴾ إذ ما من صنعة إلا والحديد آلتها ﴿ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ مَن يَصُرُهُ وَرَبُّلُهُ ﴾ باستعمال الأسلحة ومجاهدة الكفّار، والعطف على محذوف دلّ عليه ما قبله، فإنّه حال يتضمّن تعليلاً أو اللاّم صلة لمحذوف، أي أنزله ليعلم الله ﴿ بِٱلْفِيْبِ ﴾ حال من المستكنّ في ﴿ يَنصُرَهُ ﴾ . ﴿ إِنَّ اللّهَ قَوِيُّ ﴾ على إهلاك من أراد إهلاك ﴿ عَنِيزٌ ﴾ لا يفتقر إلى نصرة، وإنّما أمرهم بالجهاد لينتفعوا به ويستوجبوا ثواب الامتثال فه (٤).

وقال الرازيّ: وأمّا الحديد ففيه البأس الشديد فإنّ آلات الحرب متّخذة منه، وفيه أيضاً

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۲۳ ص ۱۹. (۲) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ٤٠٠.

٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٢٨.

منافع كثيرة منها قوله تعالى: ﴿وَعَلَّمَنْكُ صَنْعَكَةً لَبُوسٍ لَّكُمُّ ﴾ ومنها أنّ مصالح العالم إمّا أصوُّل وإمَّا فروع، أمَّا الأصول فأربعة: الزراعة، والحياكة، وبناء البيوت، والسلطنة. وذلك لأنَّ الإنسان يضطرَ إلى طعام يأكله وثوب يلبسه وبناء يسكن فيه، والإنسان مدنيّ بالطبع فلا تتمّ مصلحته إلاّ عند اجتماع جمع من أبناء جنسه ليشتغل كلّ واحد منهم بمهمّ خاصّ فحينئذ ينتظم من الكلّ مصالح الكلّ وذلك الانتظام لا بدّ وأن يفضي إلى المزاحمة ولا بدّ من شخص يدفع ضرر البعض عن البعض وذلك هو السلطان، فثبت أنَّه لا تنتظم مصلحة العالم إلاّ بهذه الأصول الأربعة. أمّا الزراعة فمحتاجة إلى الحديد وذلك من كرب الأرض وحفرها، ثمَّ عند تكوَّن هذه الحبوب وتولِّدها لا بدُّ من جزَّها وتنقيتها وذلك لا يتمَّ إلاَّ بالحديد. ثمَّ لا بدِّ من خبزها ولا يتمّ إلاّ بالنار ولا بدُّ فيها من المقدحة الحديديّة. وأمَّا الفواكه فلا بدُّ من تنظيفها من قشورها وقطعها على الوجوه الموافقة للأكل ولا يتمَّ ذلك إلاَّ بالحديد. ثمَّ يحتاج في آلات الحياكة إلى الحديد ثمَّ نفزع في قطع الثياب وخياطتها إلى الحديد، والذُّهب لا يقوم مقام الحديد في شيء من هذه المصالح، فلو لم يو بـد الذهب في الدنيا ما كان يختلُّ شيء من مصالح الدنيا، ولو لم يوجد الحديد لاختلُّ جميع مصالح الدنيا. ثمّ إنّ الحديد لمّا كانت الحاجة إليه شديدة جعله سهل الوجدان كثير الوجود والذهب لمّا قَلُّت الحاجة إليه جعله عزيز الوجود، وعند هذا يظهر أثر جود الله ورحمته على عبيده، فإنَّ كلّ ما كانت حاجاتهم إليه أكثر جعل وجدانه أسهل. ولهذا قال بعض الحكماء: إنّ أعظم الأمور حاجة إليه هو الهواء فإنّه لو انقطع وصوله إلى القلب لحظة مات الإنسان في الحال، فلا جرم جعله الله أسهل الأشياء وجداناً، وهيَّا أسباب التنفِّس وآلاته، حتَّى أنُّ الانسان · · فَس دائماً بمقتضى طبعه من غير حاجة فيه إلى تكلّف عمل. وبعد الهواء الماء، إلا أنّه لما كانت الحاجة إلى الماء أقلُّ من الحاجة إلى الهواء جعل تحصيل الماء أشقُّ قليلاً من تحصيل الهواء. وبعد الماء الطعام، ولمّا كانت الحاجة إلى الطعام أقلُّ من الحاجة إلى الماء جعل تحصيل الطعام أشقُّ من تحصيل الماء. ثمَّ تتفاوت الأطعمة في درجات الحاجة والعزَّة، فكلُّ ما كانت الحاجة إليه أكثر كان وجدانه أسهل، وكلُّ ما كان وجدانه أعسر كانت الحاجة إليه أقلُّ، والجواهر لمّا كانت الحاجة إليها قليلة جدّاً لا جرم كانت عزيزة جدّاً. فعلمنا أنَّ كلِّ شيء كانت الحاجة إليه أكثر كان وجدانه أسهل ولمّا كانت الحاجة إلى رحمة الله أشدُّ من الحاجة إلى كلُّ شيء فنرجو من رحمة الله أن يجعلها أسهل الأشياء وجداناً (١).

العلل: عن محمد بن علي ماجيلويه، عن عمّه محمد بن أبي القاسم، عن أحمد بن أبي عبد الله عن علي بن أبي عبد الله البرقي، عن علي بن محمد القاساني، عن إبراهيم بن محمد الثقفي، عن علي بن المعلى، عن إبراهيم بن الخطّاب بن الفرّاء رفعه إلى أبي عبد الله عَلَيْ قال: شكت أسافل

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۲۲ ص ۲٤١.

الحيطان إلى الله يُحرَّفِكُ من ثقل أعاليها، فأوحى الله يَحرَّبُكُ إليها: يحمل بعضك بعضاً (۱). الكافي: عن العدَّة، عن البرقيّ، عن إبراهيم الثقفي مثله. ﴿ج ٦ باب ٣٧٠ ح ٤١٠. المحاسن: عن القاسانيّ مثله، إلاّ أنّ فيه: يحمل بعضها بعضاً (٢).

بيان: لعلّ الشكاية بلسان الافتقار والاضطرار، والوحي بالخطاب التكوينيّ كما قبل في قوله تعالى: ﴿وَمَاتَـٰكُمُ مِن كُلِّ مَا سَأَلَتُمُومُ ﴾ أي بلسان استعداداتكم وقابليّاتكم أو يكون استعارة تمثيليّة لبيان أنّ الله تعالى خلق الأجزاء الأرضيّة والترابيّة بحيث يلتصق بعضها ببعض، ولا يكون ثقل الجميع على الأسافل فتنهدم سريعاً.

٢ - المحاسن: عن عليّ بن أسباط، عن داود البرقيّ، عن أبي عبد الله عليه قال: سألته عن قوله تعالى: ﴿وَإِن مِن شَيْءِ إِلَّا يُسَيّحُ بِجَدِهِ وَلَكِن لَا نَقْفَهُونَ نَسِيحَهُمْ ﴾ قال: نقض الجدر تسبيحها (٣).

الكافي: عن العدّة، عن سهل بن زياد، عن ابن أسباط مثله، إلاّ أنَّ فيه: تنقّض الجدر (٤).

٣ - المحاسن: عن ابن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبد الله عن قول الله عَرْضَال : ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيّحُ عِبْدِهِ. وَلَكِن لَّا نَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُم ﴾ قال: نقض الجدر تسبيحها؟! قال: نعم (٥).

٤ - العياشي: عن أبي الصلاح، قال: سألت أبا عبد الله علي عن قول الله: ﴿وَإِن مِن ثَمَاء إِلّا يُسَيّحُ بِمُدِّهِ. ﴾ قال: كلّ شيء يسبّح بحمده، وإنّا لنرى أنّ تنقض الجدار هو تسبيحها (١٠).
 ومنه: في رواية الحسين بن سعيد عنه علي مثله (٧).

ومنه: عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليته عن قول الله: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّعُ عَلَيْهِ إِنَّا نَرى أَنْ تنقض الحيطان تسبيحها (^).

٦ - ومنه: عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه عَلَيْتُهِ أنّه دخل عليه رجل فقال له: فداك أبي وأمّي، إنّي أجد الله يقول في كتابه: ﴿وَإِن مِن شَيْءٍ إِلّا يُسَبِّحُ بِمَدِّهِ. وَلَكِن لَا نَقَالُ له: أتسبّح الشجرة اليابسة؟ فقال: نعم، أما سمعت خشب البيت تنقض؟ وذلك تسبيحه، فسبحان الله على كل حال (٩).

٧ - العلل: لمحمد بن عليّ بن إبراهيم، قال: بكاء السماء احمرارها من غير غيم وبكاء الأرض زلازلها وتسبيح الشجر حركتها من غير ريح، وتسبيح البحار زيادتها ونقصانها، وتسبيح الشجر نموّه ونشوؤه. وقال أيضاً: ظلّه يسبّح الله.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٤٣ باب ٢٢٢ ح ١٥. (٢) - (٣) المحاسن، ج ٢ ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي، ج ٦ باب ٣٧٠ ح ٤. (٥) المحاسن، ج ٢ ص ٤٦٢.

<sup>(</sup>١) – (٩) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣١٦ ح ٧٩-٨٤ من سورة الإسراء.

بيان: قد مضى من البيان في تفسير الآيات ما يمكن به فهم هذه الأخبار. والحاصل أن تنقض الجدار لدلالتها على حدوث التغيّر فيها وفنائها نداء منها بلسان حالها على افتقارها إلى من يوجدها ويبقيها منزهاً عن صفاتها المحوجة إلى ذلك. وأيضاً نقصانات الخلائق دلائل على كمالات الخالق، وكثراتها واختلافاتها ومضاداتها شواهد وحدانيّته وانتفاء الشريك عنه والند والضدّ له كما قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: بتشعيره المشاعر عرف أن لا مشعر له وبتجهيره الجواهر عرف أن لا جوهر له وبمضادّته بين الأشياء عرف أن لا ضدّله وبمقارنته بين الأشياء عرف أن لا قرين له لحاصل أنّ جميع المصنوعات والممكنات بصفاتها ولوازمها وآثارها دالّة على صانعها وبارئها ومصوّرها وعلمه وحكمته، شاهدة بتنزّهه عن صفاتها المستلزمة للعجز والنقصان، مطبعة لربّها في ما خلقها له وأمرها به من مصالح عالم الكون، موجّهة إلى ما خلقت له. فسكون الأرض خدمتها وتسبيحها؛ وصرير الماء وجريه تسبيحه وطاعته؛ وقيام الأشجار والنباتات ونموّها، وجري الربح وأصواتها، وهذه الأبنية وسقوطها، وتحريق النار ولهبها، وأصوات الصواعق وإضاءة البروق وجلاجل الرعود وجري وسقوطها، وتحريق النار ولهبها، وأصوات الصواعق وإضاءة البروق وجلاجل الرعود وجري الطيور في الجوّ ونغماتها، كلّها طاعة لخالقها وسجدة وتسبيح وتنزيه له سبحانه.

قال بعض العارفين: خلق الله الخلق ليو خدوه فأنطقهم بالتسبيح والثناء عليه والسجود فقال: ﴿ أَلَمْ تَسَرَ أَنَّ اللهُ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي السَّمَوْتِ وَالْمَارِّرُ مِنْ فِي النَّمَوْتِ وَالْمَارِّرُ مَنْ فِي الْآرْضِ وَالْقَارِّ وَمَن فِي الْآرْضِ وَالْقَارِ وَالْمَارِقِ وَاللهُ وَالل

وفي القاموس: تنقّض البيت: تشقّق فسمع له صوت. وقوله «بكاء السماء احمرارها» أي خارجاً عن العادة فإنّه من علامات غضبه تعالى، فكأنّه يبكي على من استحقّ الغضب أو على من يستحقّ العبادله الغضب كما وقع بعد شهادة الحسين عليه الله . وقوله «حركتها من غير ريح» أي عند الزلزلة، أو بالنمو فيكون ما بعده تأكيداً له .

٨ - تفسير علي بن إبراهيم: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليه في قوله:
 ﴿ وَأَنْبُتَنَا فِهَا مِن كُلِّ شَيْءٍ مَّوْنُكُونِ ﴾ فإنّ الله تبارك وتعالى أنبت في الجبال الذهب والفضّة والجوهر والصفر والنحاس والحديد والرصاص والكحل والزرنيخ وأشباه هذه لاتباع إلا وزناً (٣).

<sup>(</sup>١) سورة النور، الآية: ٤١. (٢) سورة الحج، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى، ج ١ ص ٣٧٧ في تفسيره لسورة الحجر، الآية: ١٩.

بيان: لعلّ المراد بالجوهر الأحجار كالياقوت والعقيق والفيروزج وأشباهها.

٩ - تفسير علي بن إبراهيم: ﴿ أَوَلَدْ بَرَوْا إِلَى مَا خَلَقَ اللهُ مِن فَيْءٍ يَلْفَيْوُا ظِلَنَالُمُ عَنِ الْبَمِينِ
 وَالشَّمَا إِلِى سُجَدًا يَنَهِ وَهُمْ دَخِرُونَ ﴾ قال: تحويل كل ظل خلقه الله هو سجوده لله لأنه ليس شيء إلا له ظل يتحرّك بتحريكه، وتحويله سجوده (١١).

١٠ - وهنه: في قوله تعالى: ﴿ وَإِن مِن شَيْءٍ إِلَّا يُسَيِّعُ عِبْدِهِ. ﴾ فحركة كلّ شيء تسبيح لله ﷺ عِبْدِهِ. ﴾

١١ - ومنه: في قوله: ﴿ وَالشَّجُرُ وَالدَّوَابُ ﴾ لفظ الشجر واحد ومعناه جمع (٣). وفي قوله تعالى: ﴿ وَأَسَلْنَا لَهُ عَيْنَ ٱلْقِطْرِ ﴾ قال: الصفر (٤).

17 - المناقب لابن شهرآشوب: قال: قال ضبّاع بن نصر الهنديّ للرضا عليه ما أصل الماء؟ قال: أصل الماء خشية الله، بعضه من السماء ويسلكه في الأرض ينابيع وبعضه ماء عليه الأرضون، وأصله واحد عذب فرات. قال: فكيف منها عيون نفط وكبريت وقار وملح وأشباه ذلك؟ قال: غيّره الجوهر وانقلبت كانقلاب العصير خمراً، وكما انقلبت الخمر فصارت خلاً، وكما يخرج من بين فوث ودم لبناً خالصاً. قال: فمن أين أخرجت أنواع الجواهر؟ قال: انقلبت منها كانقلاب النطقة علقة ثمَّ مضغة ثمَّ خلقة مجتمعة مبنيّة على المتضادّات الأربع. قال: إذا كانت الأرض خلقت من الماء والماء باردرطب فكيف صارت الأرض باردة يابسة؟ قال: سلبت النداوة فصارت يابسة. قال: الحرّ أنفع أم البرد؟ قال: بل الحرّ أنفع من البرد، لأنَّ الحر من حرّ الحياة والبرد من برد الموت، وكذلك السموم القاتلة الحرّ أنفع من البرد، لأنَّ الحر من حرّ الحياة والبرد من برد الموت، وكذلك السموم القاتلة الحرّ أنفع من البرد، لأنَّ الحر من حرّ الحياة والبرد من برد الموت، وكذلك السموم القاتلة الحرّ أنفع من البرد، وأمن أسموم الباردة في الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء الماء والماء أسلم وأقل ضرراً من السموم الباردة في الماء والماء وا

توضيح: قوله: ﴿خُشَبَةِ اللهِ ﴾ إشارة إلى ما ورد في بعض الكتب السماوية أنّ الله تعالى خلق أوّلاً درّة بيضاء فنظر إليها بعين الهيبة فصارت ماء «ماء عليه الأرضون» أي البحر الأعظم «غيره الجوهر» أي جوهر الأرض الّتي نبع منها «من حرّ الحياة» أي من جنسه لأنّ الروح الحيوانيّ والحرارة الغريزيّة سببان للحياة، وزوالهما سبب للموت. وفيه إشارة إلى ما ذكره الحكماء في تولّد المعادن، فلنذكر ما ذكروه في ذلك:

قالوا: المركّبات الّتي لها مزاج، ثلاثة أنواع تسمّى بالمواليد، وهي: المعادن والنباتات، والحيوانات. ووجه الحصر أنّه إن تحقّق فيه مبدأ التغذية فإمّا مع تحقّق مبدأ

<sup>(</sup>١) تفسير القمى، ج ١ ص ٣٨٨ في تفسيره لسورة النحل، الآية: ٤٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٤١٠ في تفسيره لسورة الإسراء، الآية: ٤٤.

 <sup>(</sup>٣) تفسير القعي، ج ٢ ص ٥٥.
 (٤) تفسير القعي، ج ٢ ص ١٧٤.

<sup>(</sup>٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٤ ص ٣٥٤.

الحسِّر والحركة الإراديَّة فهو الحيوان، أو بدونه وهو النبات، وإن لم يتحقِّق ذلك فيه فالمعادن. وقال بعضهم: وإنَّما قلنا مع تحقَّق الحسُّ والحركة لأنَّه لا قطع بعدمهما في النبات والمعدن، بل ربما يدَّعي حصول الشعور والإرادة للنبات لأمارات تدلُّ على ذلك، مثل ما يشاهد في ميل النخلة الأنثى إلى الذكر وتعشّقها به بحيث لو لم تلقح منه لم تثمر، وميل عروق الأشجار إلى جهة الماء، وميل أغصانها في الصعود من جانب الموانع إلى الفضاء. ثمّ ليس هذا ببعيد عن القواعد الفلسفيّة، فإنّ تباعد الأمزجة عن الاعتدال الحقيقيّ إنّما هو على غاية من التدريج، فانتقاض استحقاق الصور الحيوانيّة وخواصّها لا بدّ أن يبلغ قبل الانتفاء إلى حدَّ الضعف والخفاء، وكذا النياتية. ولهذا اتَّفقوا على أنَّ من المعدنيَّات ما وصل إلى أفق النباتيَّة، ومن النباتات ما وصل إلى أفق الحيوانيَّة كالنخلة، وإليه الإشارة بقوله ﷺ: ﴿أكرموا عمَّتكم النخلةِ﴾. وقال بعضهم: أخرى طبقات المعادن متَّصلة بأولى طبقات النباتات كما أنّ المرجان الّتي هي من المعادن ينمو في قعر البحر، وهو قريب من النباتات الَّتي تنبت في فصل الربيع وتذَّبل وتفنى سريعاً. وأُخرى طبقات النبات تتَّصل بأولى طبقة الحيوانات كالنخل فإنَّها شبيهة بالحيوان في أنَّها إذا غرقت في الماء أو تقطع رأسها تموت ولا تثمر كثيراً بدون اللقاح، ورائحة طلعها شبيهة برائحة المنتي، وتعشق بعضها بعضاً بحيث لا تحمل إلاّ إذا صبّ فيها من طلعه، ويميل بعضها إلى بعض، وهي قريبة من الحيوانات المتولَّدة في الأراضي النديَّة كالخراطين وأشباهها. وأخرى طبقة الحيوانات تتَّصل بأفق الإنسان كالفيل والقردة، فإنَّهما تتعلَّمان بأدنى تعليم، وفي كثير من الصفات شبيهة بالانسان، وهي قريبة من بعض أفراد الإنسان كالسودان والأتراك الَّذين ليس فيهم من الإنسانيَّة إلاَّ الأكل والشرب والنوم والسفاد.

ثمّ إنّهم قالوا: إنّ الأبخرة والأدخنة المحتبسة في باطن الأرض إذا كثرت يتولّد منها ما مرّ الرجفة والزلزلة وانفجار العيون، وإذا لم تكن كثيرة اختلطت على ضروب من الاختلاطات المختلفة في الكمّ والكيف والمزج بحسب الأمكنة والأزمنة والاعدادات، فتكوّن منها الأجسام المعدنيّة بإذن الله تعالى، وهي أوّل ما يحدث من المركّبات العنصريّة التامّة المزاجيّة. ثمّ إذا غلب البخار على الدخان تتولّد مثل اليشم والبلور والزيبق وغيرها من الجواهر المشفّة وإن غلب الدخان يتولّد الملح والزاج والكبريت والنوشادر. ثمّ من اختلاط بعض هذه مع بعض يتولّد غيرها من المعادن، وأصنافها خمسة، لأنّها إمّا ذائبة أو غير ذائبة، والذائبة إمّا منطرقة أو غير منظرقة، والغير المنظرقة إمّا مشتعلة أو غير مشتعلة، وغير الذائبة إمّا عدم ذوبانه لفرط الرطوبة، أو لفرط اليبوسة، فأقسامها: ذائب منظرق، وذائب مشتعل، وذائب غير منظرق ولا مشتعل، وغير ذائب لفرط اليبوسة.

فالذائب المنطرق هو الجسم الّذي انجمد فيه الرطب واليابس بحيث لا يقدر النار على

تفريقهما مع بقاء دهنية قوية بسببها يقبل ذلك الجسم الانطراق وهو الاندفاع في السحق بانبساط يعرض للجسم في الطول والعرض قليلاً دون انفصال شيء، والذوبان سيلان الجسم بسبب تلازم رطبه ويابسه. والمشهور من أنواع الذائب المنطرق سبعة: الذهب، والفضّة، والرصاص، والأسرب، والحديد، والنحاس، والخارصينيّ. وقيل: الخارصينيّ هو جوهر شبيه بالنحاس يتّخذ منها مرايا لها خواصّ وذكر بعضهم أنّه لا يوجد في عهدنا والَّذي يتَّخذ منه المرايا ويسمَّى بالحديد الصينيِّ والهفتجوش فجوهر مركّب من بعض الفلزات، وليس بالخارصيني. والذوبان في غير الحديد ظاهر وأمّا في الحديد فيكون بالحيلة كما يعرفه أرباب الصنعة. وشهدت الأمارات بأنّ مادّة الأجساد السبعة الزين والكبريت، واختلاف الأنواع والأصناف عائد إلى اختلاف صفاتهما واختلاطهما وتأثر أحدهما عن الآخر. أمَّا الأمارات فهي أنَّها سيَّما الرصاص يذوب إلى مثل الزيبق، والزيبق ينعقد برائحة الكبريت إلى مثل الرصاص والزيبق يتعلَّق بهذه الأجساد. وأمَّا كيفيَّة تكوَّن تلك الأجساد منهما فهي أنّه إذا كان الزيبق والكبريت صافيين وكان انطباخ أحدهما بالآخر تامّاً فإن كان الكبريت مع بقائه أبيض غير محترق تكوّنت الفضّة، وإن كان أحمر وفيه قوّة صباغة لطيفة غير محترقة تكوّن الذهب، وإن كانا نقيّين وفي الكبريت قوّة صبّاغة لكن وصل إليه قبل كمال النضج برد مجمد عاقد تكوّن الخارصيني، وإن كان الزيبق نقيّاً والكبريت رديّاً فإن كان مع الرداءة فيه قوَّة إحراقيّة تكوّن النحاس، وإن كان غير شديد المخالطة بالزيبق بل متداخلاً إيّاه سافاً فسافاً تولُّد الرصاص، وإن كان الزيبق والكبريت رديِّين فإن قوي التركيب وفي الزيبق تخلخل أرضى وفي الكبريت إحراق تكون الحديد، وإن ضعف التركيب تكون الأسرب ويسمّى الرصاص الأسود. قال صاحب المواقف بعد إيراد مثل هذا التقسيم: وأنت خبير بأنَّ القسمة غير حاصرة وأنَّ التكوّن على هذا الوجه لا سبيل فيه إلى اليقين ولا يرجى له إلاّ الحدس والتخمين وإن سلّم فتكوّنها على غير هذا الوجه ممّا لم يقم على امتناعه دليل، كيف والمهوّسون بالكيمياء لهم في الأجساد السبعة والأرواح الّتي تفيد الصورة الذهبيّة والفضيّة تفنّن والكلّ عندنا للفاعل المختار من غير إحالة على شيء ممّا ذكروه – انتهى – .

والثاني أي الذائب المشتعل هو الجسم الذي فيه رطوبة دهنية مع يبوسة غير مستحكم المزاج، ولذلك تقوى النار على تفريق رطبه عن يابسه وهو الاشتعال، وذلك كالكبريت المتولّد من مائية تخمّرت بالأرضية والهوائية تخمّراً شديداً بالحرارة حتى صارت تلك المائية دهنية وانعقدت بالبرد، وقيل دخانية تخمّر بها بخارية تخمّراً شديداً بالحرّ حتى حصل فيها دهنية ثمّ انعقدت بالبرد، وكالزرنيخ وهو كذلك إلاّ أنّ الدهنيّة فيه أقلّ.

والثالث أي الذائب الّذي لا ينطرق ولا يشتعل ما ضعف امتزاج رطبه ويابسه وكثرت رطوبته المنعقدة بالحرّ واليبس كالزاجات وتولّدها من ملحيّة وكبريتيّة وحجارة، وفيها قوّة بعض الأجساد الذائبة، وكالأملاح وتولّدها من ماء خالطه دخان حارّ لطيف كثير الناريّة وانعقد باليبس مع غلبة الأرضيّة الدخانيّة، ولهذا يتّخذ الملح من الرماد المحترق بالطبخ والتصفية.

والرابع أي الذي لا يذوب ولا ينطرق لرطوبته ما استحكم الامتزاج بين أجزائه الرطبة الغالبة والأجزاء اليابسة بحيث لا تقوى النار على تفريقهما كالزيبق وهو مركب من مائية صافية جداً خالطتها دخانية كبريتية لطيفة مخالطة شديدة بحيث لا ينفصل منه سطح إلا ويغشاه من تلك اليبوسة شيء، فلذلك لا يعلق باليد ولا ينحصر انحصاراً شديداً بشكل ما يحويه، ومثاله قطرات الماء الواقعة على تراب في غاية اللطافة فإنّه يحيط بالقطرة سطح ترابي حاصر للماء كالغلاف له بحيث تبقى القطرة على شكلها في وجه التراب، وإذا تلاقت قطرتان منهما فربما ينخرق الغلافان ويصير الماءان في غلاف واحد. وبياض الزيبق لصفاء المائية وبياض الأرضية وممازجة الهوائية.

والخامس أي الذي لا يذوب ولا ينطرق ليبوسة ما اشتد الامتزاج بين أجزائه الرطبة والأجزاء اليابسة المستولية بحيث لا تقدر النار على تفريقهما مع إحالة البرد للمائية إلى الأرضية بحيث لا تبقى رطوبة حسية دهنية، ولذا لا ينطرق. ولما كان تعقده باليبس لا يذوب إلا بالحيلة بحيث لا يبقى ذلك الجوهر بخلاف الحديد المذاب وذلك كالياقوت واللعل والزبرجد ونحو ذلك من الأحجار.

ثمّ إنّ من المعادن ما يتولّد بالصنعة بنهيئة الموادّ وتكميل الاستعداد كالنوشادر والملح، وإنّ منها ما يعمل له شبيه يعسر التميّز في بادىء النظر كالذهب والفضّة واللعل وكثير من الأحجار المعدنية. وهل يمكن أن يعمل حقيقة هذه الجواهر بالصنعة من غير جهة الإعجاز؟ فذهب كثير من العقلاء إلى أنّ تكوّن الذهب والفضّة بالصنعة واقع. ذهب ابن سينا إلى أنّه لم يظهر له إمكان فضلاً عن الوقوع، لأنّ الفصول الذاتية الّتي بها تصير هذه الأجساد أنواعاً أمور مجهولة، والمجهول لا يمكن إيجاده. نعم يمكن أن يعمل النحاس بصبغ الفضّة، والفضّة بصبغ الذهب، وأن يزال عن الرصاص أكثر ما فيه من النقص، لكن هذه الأمور المحسوسة يجوز أن لا تكون هي الفصول بل عوارض ولوازم. وأجيب بأنّا لا نسلّم اختلاف الأجسام بالفصول والصور النوعية بل هي متماثلة لا تختلف إلاّ بالعوارض الّتي يمكن زوالها بالتدبير. ولو سلّم فإن أريد بمجهولية الصور النوعية والفصول الذاتية أنّها مجهولة من كلّ بحمنوع، كيف وقد علم أنّها مبادئ لهذه الخواصّ والأعراض، وإن أريد أنّها مجهولة بحقائقها وتفاصيلها فلا نسلّم أنّ الإيجاد موقوف على العلم بذلك وأنّه لا يكفي العلم بجميع بحقائقها وتفاصيلها فلا نسلّم أنّ الإيجاد موقوف على العلم بذلك وأنّه لا يكفي العلم بجميع الشعر والعقرب من البادروج ونحو ذلك، وكفى بصنعة الترياق وما فيه من الخواصّ والآثار والآثار والعقرب من البادروج ونحو ذلك، وكفى بصنعة الترياق وما فيه من الخواصّ والآثار

شاهداً على إمكان ذلك. نعم، الكلام في الوقوع وفي العلم بجميع الموادّ وتحصيل الاستعداد، ولهذا جعل الكيمياء في اسم بلا مسمّى.

أقول: ويظهر من بعض الأخبار تحقّقه، لكن علم غير المعصوم به غير معلوم ومن رأينا وسمعنا ممّن يدّعي علم ذلك منهم أصحاب خديعة وتدليس، ومكر وتلبيس ولا يتبعهم إلاّ مخدوع، وصرف العمر فيه لا يسمن ولا يغنى من جوع.

١٣ - توحيد المفضل: قال: قال الصادق عليه : لو فطن طالبو الكيمياء لما في العذرة لاشتروها بأنفس الأثمان وغالوا بها(١).

١٥ - المجازات النبوية للرضي: قال: قال رسول الله الله عليه الجبل: ظهورها حرز، وبطونها كنز.

قال السيّد تشله: هذا القول خارج عن طريق المجاز، لأنّ بطون الجبل على الحقيقة كنز، وإنّما أراد أنّ أصحابها يستخرجون منها من الأفلاذ ما تنمى به أموالهم وتحسن معه أحوالهم. وظهورها حرز: أراد أنّها منجاة من المعاطب، وملجأة عند المهارب<sup>(٣)</sup>.

17 - المحرائج: روى أحمد بن عمر الحلال قال: قلت لأبي الحسن الثاني عليها: جعلت فداك، إنّي أخاف عليك من هذا صاحب الرقة، قال: ليس عليّ منه بأس، إنّ لله بلاداً تنبت الذهب قد حماها بأضعف خلقه بالذرّ، فلو أرادتها الفيلة ما وصلت إليها. قال الوشّاء: إنّي سألت عن هذه البلاد وقد سمعت الحديث قبل مسألتي، فأخبرت أنّه بين البلخ والنّبت، وأنّها تنبت الذهب، وفيها نمل كبار أشباه الكلاب على حلقها قلس لا يمرّ بها الطير فضلاً عن غيره، تكمن بالليل في جحرها وتظهر بالنهار، فربما غزوا الموضع على الدوابّ الّتي تقطع ثلاثين فرسخاً في ليلة لا يعرف شيء من الدوابّ يصبر صبرها، فيوقرون أحمالهم ويخرجون، فإذا النمل خرجت في الطلب، فلا تلحق شيئاً إلا قطعته فتشبه بالريح من سرعتها، وربما شغلوهم باللحم يتخذ لها إذا لحقتهم يطرح لها في الطريق إن لحقتهم قطعتهم ودوابّهم (٤).

بيان: الرقّة بلد على الفرات، والمراد بصاحبها هارون، لأنّه كان في تلك الأيّام فيها.

<sup>(</sup>۱) توحید المفضل، ص ۱۹۵. (۲) الکافی، ج ٥ ص ۷٥٣ باب ۱۹۱ ح ۱۵.

<sup>(</sup>٤) الخرائج والجرائح، ج ١ ص ٣٦٩ ح ٢٧.

<sup>(</sup>٣) المجازات النبوية، ص ١٥.

والقلس حبل ضخم من ليف أو خوص أو غيرهما، وكأنّه وصف المشبّه به أي الكلاب المعلّمة.

1۷ - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عمّن ذكره قال: قيل للرضا عَلِيَّةً: إنَّكُ تتكلّم بهذا الكلام والسيف يقطر دماً؟! فقال: إنَّ لله وادياً من ذهب حماه بأضعف خلقه النمل فلو رامته البخاتيّ لم تصل إليه (۱).

١٨ - توحيد المفضل: قال: قال الصادق علي الله : فكريا مفضل في هذه المعادن وما يخرج منها من الجواهر المختلفة مثل الجص، والكلس، والجبسين، والزرنيخ والمرتك، والقوينا والزيبق، والنحاس، والرصاص، والفضّة، والذهب، والزبرجد، والباقوت، والزمرِّد، وضروب الحجارة، وكذلك ما يخرج منها من القار، والموميا، والكبريت، والنفط وغير ذلك ممّا يستعمله الناس في مآربهم. فهل يخفي على ذي عقل أنَّ هذه كلُّها ذخائر ذخرت للإنسان في هذه الأرض ليستخرجها فيستعملها عند الحاجة إليها؟ ثمَّ قصرت حيلة الناس عمّا حاولوا من صنعتها على حرصهم واجتهادهم في ذلك، فإنّهم لو ظفروا بما حاولوا من هذا العلم كان لا محالة سيظهر ويستفيض في العالم حتَّى تكثر الفضَّة والذهب، ويسقطا عند الناس، فلا يكون لهما قيمة، ويبطل الانتفاع بهما في الشراء والبيع والمعاملات، ولا كان يجبي السلطان الأموال ولا يدّخرهما أحد للأعقاب، وقد أعطى الناس مع هذا صنعة الشبه من النحاس والزجاج من الرمل، والفضّة من الرصاص، والذهب من الفضَّة وأشباه ذلك ممَّا لا مضرَّة فيه. فانظر كيف أعطوا إرادتهم في ما لا ضرر فيه، ومنعوا ذلك في ما كان ضارًا لهم لو ناولوه. ومن أوغل في المعادن انتهى إلى واد عظيم يجري منصلتاً بماء غزير، لا يدرك غوره ولا حيلة في عبوره، ومن ورائه أمثال الجبال من الفضّة. تفكّر الآن في هذا من تدبير الخالق الحكيم، فإنّه أراد - جلّ ثناؤه - أن يرى العباد مقدرته وسعة خزائنه، ليعلموا أنّه لو شاء أن يمنحهم كالجبال من الفضّة لفعل، لكن لا صلاح لهم في ذلك لأنَّه لو كان فيكون فيها كما ذكرنا سقوط هذا الجوهر عند الناس وقلَّة انتفاعهم به. واعتبر ذلك بأنَّه قد يظهر الشيء الطريف ممَّا يحدثه الناس من الأواني والأمتعة، فما دام عزيزاً قليلاً فهو نفيس جليل آخذ الثمن، فإذا فشا وكثر في أيدي الناس سقط عندهم وخسّت قيمته. ونفاسة الأشياء من عزّتها<sup>(٢)</sup>.

بيان؛ الكلس - بالكسر -: الصاروج، والجبس - بالكسر -: الجصّ، وفي أكثر النسخ «الجبسين» ولم أجده في ما عندنا من كتب اللغة، لكن في لغة الطبّ كما في أكثر النسخ. والمرتك - كمقعد - المرداسنج، والقوبنا، بالباء الموحّدة أو الياء المثنّاة من تحت، ولم

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، ج ١ ص ٣٦٣ باب فضل اليقين ح ١١.

<sup>(</sup>۲) توحید المفضل، ص ۱۵۱.

أجدهما في كتب اللغة، لكن في القاموس: القونة القطعة من الحديد أو الصفر يرقع بها الإناء. وفي بعض النسخ «والتوتيا» وفي كتب اللغة أنّه حجر يكتحل به. والقار: القير. وجبى الخراج جباية: جمعه. والإيغال: المبالغة في الدخول والذهاب. وانصلت: مضى وسبق.

تتميم نفعه عميم: إعلم أنَّ الَّذي يستفاد من الآيات المتظافرة والأخبار المتواترة هو أنَّ تأثيره سبحانه في الممكنات لا يتوقّف على الموادّ والاستعدادات، وإنّما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون. وهو سبحانه جعل للأشياء منافع وتأثيرات وخواصّ أودعها فيها، وتأثيراتها مشروطة بإذن الله تعالى وعدم تعلّق إرادته القآهرة بخلافها، كما أنّه أجرى عادته بخلق الإنسان من اجتماع الذكر والأنثى وتولّد النطفة منهما وقرارها في رحم الأنثى وتدرَّجها علقة ومضغة وهكذا فإذا أراد غير ذلك فهو قادر على أن يخلق من غير أب كعيسي، ومن غير أمّ أيضاً كآدم وحوّاء، وكخفّاش عيسى وطير إبراهيم وغير ذلك من المعجزات المتواترة عن الأنبياء في إحياء الموتى. وجعل الإحراق في النار، فلمّا أراد غير ذلك قال للنار: كوني برداً وسلاماً على إبراهيم. وجعل الثقيل يرسب في الماء وينحدر من الهواء، فأظهر قدرته بمشي كثير على الماء ورفعهم إلى السماء وجعل في طبع الماء الانحدار فأجرى حكمه عليه بأن تقف أمثال الجبال منه في الهواء حتّى تعبر بنو إسرائيل من البحر. ومع عدم القول بذلك لا يمكن تصديق شيء من المعجزات اليقينية المتواترة عن الأنبياء والأوصياء عَلَيْتِهُ . وكذا جرى عادته على انعقاد الجواهر في المعادن بأسباب من المؤثّرات الأرضية والسماويّة لبعض المصالح، فإذا أراد إظهار كماّل قدرته ورفع شأن وليّه يجعل الحصا في كفّه دفعة جوهراً ثميناً، والحديد في يد نبيّه عجيناً، ويخرج الأجساد البالية دفعة من التراب في يوم الحساب. فهذه كلُّها وأمثالها لا تستقيم مع الإذعان بقواعدهم الفاسدة وآراثهم الكاسدة.

وقال بعضهم حذراً من التشهير والتكفير: إعادة النفس إلى بدن مثل بدنها الذي كان لها في الدنيا مخلوق من سنخ هذا البدن بعد مفارقتها عنه في القيامة كما نطقت به الشريعة ممكن غير مستحيل، ولا استبعاد أيضاً فيها ولا يلزم أن يكون حدوث لياقته واستعداده لتعلقها ممّا يحصل له شيئاً فشيئاً ككونه أوّلاً نطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة ثمّ عظاماً ثمَّ طفلاً إلى تمام الخلقة حسب ما يقتضيه التوالد والتناسل، فإنّ ذلك نحو خاصّ من الحدوث، والحدوث لا ينحصر للإنسان في هذا النحو، لجواز أن يتكون دفعة تامّاً كاملاً لأجل خصوصية بعض الأزمنة والأوقات، والأوضاع الفلكية ترجّح إرادة الله تعالى في إيجاد الناس وتكوين أجسادهم دفعة واحدة، ونفخ أرواحهم في أجسادهم المتكوّنة نفخة واحدة، بتوسط بعض ملائكته. فردّ الله تعالى بواسطة واهب الصور تلك الصور إلى موادّها لحصول المزاج الخاصّ مرّة أخرى كما تتكوّن ألوف كثيرة من أصناف الحيوانات كالذباب وغيرها في الصيف من العفونات تكوّناً

دفعيًا، ولا يلزم أن يكون نحو التعلّق واحداً في المبدأ والإعادة، بل يجوز أن يكون التعلّق الآخريّ إلى البدن على وجه لا يكون مانعاً من حصول الأفعال الغريبة والآثار العجيبة، ومشاهدة أمور غيبية لم يكن من شأن النفس مشاهدتها إيّاها في النشأة الدنيويّة، وكذا اقتدارها على إيجاد صور عجيبة غريبة حسنة أو قبيحة مناسبة لأوصافها وأخلاقها - انتهى - وأنت تعلم إذا تأمّلت في مجاري كلامه أنّه مع إعمال التقيّة فيه لوح إلى مرامه.

ونقل بعض قدماء الأطبّاء عن جالينوس في بيان تشريح الأعضاء وفوائدها أنّه قال: وشعر الحاجبين أيضاً ممّا لم يقصر فيه ولم يتوان عنه، وهو والأشفار دون سائر الشعر جعل له مقدار يقف عنده فلا يطول أكثر منه، وأمّا شعر الرأس واللحية فإنّه يطول كثيراً، والسبب في ذلك أنَّ شعر الرأس واللحية له منفعتان: إحداهما تغطية ما تحته من الأعضاء وسترها، والأخرى إفناء الفضول الغليظة. ومنفعته من جهة التغطية والستر تختلف على وجوه شتّى، وذلك لأنّ حاجتنا إلى التغطية والستر تختلف بقدر اختلاف الأسنان وأزمان السنة والبلدان وإخراج البدن، لأنّ حاجة الرجل التامّ إلى طول الشعر ليست كحاجة الصبيّ الصغير إلى ذلك، ولا كحاجة الشيخ الفاني ولا كحاجة المرأة، وكذلك أيضاً ليست الحاجة إلى طول الشعر في الصيف والشتاء سواء، ولا في البلاد الحارّة والباردة، ولا حاجة من كانت عينه معتلَّة من الرمد أو كان رأسه يصدع إلى ذلك كحاجة من هو صحيح البدن لا علَّة به، فاحتيج لذلك أن نكون نحن نجعل طول الشعر في الأوقات المختلفة بأقدار مختلفة. بحسب ما يوافق كلّ وقت منها. وأمّا الحاجبان والأشفار فإنّه إن زيد فيه أو نقص منه فسدت منفعته، وذاك أنَّ الأشفار تحوط العين بمنزلة الجدار ليحجب عنها ويمنع من أن يسقط فيها شيء من الأجرام الصغار إذا كانت مفتوحة. وشعر الحاجبين جعل يلقى ما ينحدر من الرأس قبل وصوله إلى العين بمنزلة السور المانع، فمتى قصرت من طوله أو قلّلت من عدده أكثر ممّا ينبغي كان ما يدخل على منفعته من الفساد بحسب ما ينقص من المقدار الّذي يحتاج إليه. وذاك أنَّ الأشفار حينتذ تطلق ما قد كانت تمنعه قبل النقصان من الوصول إلى العين، وشعر الحاجبين يرسل ما قد كان يحبسه ويمنعه من الوصول إلى العين من الأشياء الَّتي تسيل من الرأس. فإن أنت طوَّلت هذا الشعر وكثَّرته فوق المقدار الَّذي ينبغي لم يقم حينئذ للعين مقام الحاجب ولا مقام السور المانع، لكنّه يغطّي العين ويعلو عليها حتّى يصير منه في مثل حبس ضيَّق. وذاك أنَّه يستر الحدقة ويحجبها حتَّى تظلم، والحدقة أحوج الحواس كلُّها إلى أن لا تحجب ولا يحال بينها وبين ما يدركه البصر. وإذا كان الأمر على مَا وصفت فما الَّذي ينبغي أن نقول فيه؟ أنقول: إنَّ الخالق أمر هذا الشعر أن يبقى على مقدار واحد ولا يطول أكثر منه، وأنَّ الشعر قبل ذلك الأمر فأطاع فيبقى لا يخالف ما أمر به إمَّا للفزع والخوف من المخالفة لأمر الله، وإمَّا للمجاملة والاستَحياء من الله الَّذي أمره بهذا الأمر، وإمَّا لأنَّ الشعر نفسه يعلم أنَّ هذا أولى به وأحمد من فعله. أمَّا موسى فهذا رأيه في الأشياء الطبيعيَّة، وهذا الرأي عندي أحمد وأولى أن يتمسَّك به من رأي أفيقورس، إلاَّ أنَّ الأجود الإضراب عنهما جميعاً والاحتفاظ بأنَّ الله هو مبدىء خلق كلُّ شيء كما قال موسى، وزيادة المبدأ الَّذي من المادّة. فإنَّ خالقنا إنَّما جعل الأشفار وشعر الحاجبين يحتاج أن يبقى على مقدار واحد من الطول، لأنَّ هكذا كان أوفق وأصلح، فلمّا علم أنَّ هذا الشُّعر كان ينبغي أن يجعل على هذا جعل تحت الأشفار جزماً صلباً يُشبه الغضروف يمتدّ في طول الجفنّ، وفرش تحت الحاجبين جلدة صلبة ملزقة بغضروف الحاجبين، وذلك أنَّه لَّم يكن يكتفي في بقاء الشعر على مقدار واحد من الطول بأن يشاء الخالق أن يكون هكذا، كما أنَّه لو شاء أن يَجعل الحجر دفعة إنساناً لم يكن ذلك بممكن. والفرق في ما بين إيمان موسى وإيماننا وأفلاطون وسائر اليونانيين هو هذا: موسى يزعم أنّه يكتفي بأنّ يشاء الله أن يزيّن المادّة ويهيّئها لا غير، فيتزيّن ويتهيّأ على المكان، وذاك أنَّه يظنَّ أنَّ الأشياء كلُّها ممكنة عند الله فإنَّه لو شاء الله أن يخلق من الرماد فرساً أو ثوراً دفعة لفعل. وأمَّا نحن فلا نعرف هذا، ولكنَّا نقول: إنَّ من الأشياء أشياء في أنفسها غير ممكنة، وهذه الأشياء لا يشاء الله أصلاً أن تكون، وإنَّما يشاء أن تكون الأشياء الممكنة، وأيضاً لا يختار إلاّ أجودها وأوفقها وأفضلها. ولذا لمّا كان الأصلح والأوفق للأشفار وشعر الحاجبين أن يبقى على مقداره من الطول وعلى عدده الّذي هو عليه دائماً أبداً لسنا نقول في هذا الشعر إنَّ الله إنَّما شاء أن يكون على ما هو عليه فصار من ساعته على ما شاء الله، وذاك أنَّه لو شاء ألف ألف مرّة أن يكون هذا الشعر على هذا لم يكن ذلك أبداً بعد أن يجعل منشأه من جلدة رخوة إلاَّ أنَّه لو لم يغرس أصول الشعر في جرم صلب لكان مع ما يتغيّر ممّا هو عليه لا يبقى أيضاً قائماً منتصباً . وإذا كان هذا هكذا فإنّا نقول: إنّ الله سبب لأمرين: أحدهما اختيار أجود الحالات وأصلحها وأوفقها لما يفعل. والثاني اختيار المادّة الموافقة. ومن ذلك أنّه لمّا كان الأصلح والأجود أن يكون شعر الأشفار قائماً منتصباً وأن يدوم بقاؤه على حالة واحدة في مقدار طوله وفي عدده، جعل مغرس الشجر ومركزه في جرم صلب، ولو أنّه غرسه في جرم رخو لكان أجهل من موسى، وأجهل من قائد جيش سخيف يضع أساس سور مدينة أو حصنه على أرض رخوة غارقة بالماء. وكذلك بقاء شعر الحاجبين ودوامه على حالة واحدة إنَّما جاء من قبل اختياره للمادة، وكما أنَّ العشب وسائر النبات ما كان منه ينبت في أرض رطبة سمينة خصبة فإنَّه يطول وينشأ نشوءاً حسناً، وما كان منه في أرض صخريَّة جافَّة فإنَّه لا ينمو ولا يطول، كذلك أحد الأمرين – انتهى كلامه ضاعف الله عذابه وانتقامه –.

وأقول: قد لاح من الكلام الرديء المشتمل على الكفر الجليّ أمور:

الأول: ما أسلفنا من أنَّ الأنبياء المخبرين عن وحي السماء لم يقولوا بتوقّف تأثير الصانع - تعالى شأنه – على استعداد الموادّ، ولا استحالة تعلّق إرادته بإيجاد شيء من شيء بدون مرور زمان أو إعداد، وله أن يخلق كلّ شيء كان من أيّ شيء أراد.

الثاني: أنَّ الحكماء لم يكونوا يعتقدون نبوَّة الأنبياء ولم يؤمنوا بهم، وأنَّهم يزعمون أنَّهم

أصحاب نظر وأصحاب آراء مثلهم، يخطئون ويصيبون، ولم يكن علومهم مقتبسة من مشكاة أنوارهم كما زعمه أتباعهم.

الثالث: أنّهم كانوا منكرين لأكثر معجزات الأنبياء ﷺ فإنّ أكثرها ممّا عدّوها من المستحيلات.

الرابع: أنّهم كانوا في جميع الأعصار معارضين لأرباب الشرائع والديانات كما هم في تلك الأزمنة كذلك.

قال الشيخ المفيد – قدّس سرّه – في كتاب المقالات: أقول: إنّ الطباع معان تحلّ الجسم يتهيّأ بها للانفعال كالبصر وما فيه من الطبيعة الّتي بها يتهيّأ لحلول الحسّ فيه والإدراك. ثمّ قال: وإنّ ما يتولّد بالطبع فإنّما هو لمهبّبه بالفعل في المطبوع وأنّه لا فعل على الحقيقة لشيء من الطباع، وهذا مذهب أبي القاسم الكعبيّ، وهو خلاف مذهب المعتزلة في الطباع وخلاف الفلاسفة الملحدين أيضاً في ما ذهبوا إليه من أفعال الطباع. ثمّ قال: قد ذهب كثير من الموحّدين إلى أنّ الأجسام كلّها مركّبة من الطبائع الأربع، وهي: الحرارة، والبرودة، والرطوبة، واليبوسة. واحتجوا في ذلك بانحلال كلّ جسم إليها وبما يشاهدونه من الناريّة والمائية والعوائية والترابيّة في كلّ جسم وأنّه لا ينفكّ جسم من الأجسام من ذلك ولا الناريّة والمائية والهوائيّة والترابيّة في كلّ جسم وأنّه لا ينفكّ جسم من الأجسام من ذلك ولا عليها، ولا أراه مفسداً لشيء من التوحيد أو العدل أو الوعيد أو النبوّات أو الشرائع فأطرحه عليها، ولا أراه مفسداً لشيء من التوحيد أو العدل أو الوعيد أو النبوّات أو الشرائع فأطرحه من رؤساء المتكلّمين النظّام، وذهب إليه البلخيّ ومن اتبعه في المقال(١).

وقال الشيخ الرضيّ أمين الدين الطبوسيّ - نورّ الله مرقده - في مجمع البيان في تفسير سورة الفيل بعد إيراد القصّة المشهورة: وفيه حجّة لائحة قاصمة لظهور الفلاسفة والملحدين والمنكرين للآيات الخارقة للعادات، فإنّه لا يمكن نسبة شيء ممّا ذكره الله من أمر أصحاب الفيل إلى طبع وغيره، كما نسبوا الصيحة والريح العقيم والخسف وغيرها ممّا أهلك الله تعالى به الأمم الخالية إلى ذلك، إذ لا يمكنهم أن يروا في أسرار الطبيعة إرسال جماعات من الطير معها أحجار معدّة مهيّأة لهلاك أقوام معيّنين قاصدات إيّاهم دون من سواهم، فترميهم الطير معها أحجار معدّة مهيّأة لهلاك أقوام معيّنين قاصدات إيّاهم دون من سواهم، فترميهم ولبّ حتى تهلكهم وتدمّر عليهم، لا يتعدّى ذلك إلى غيرهم. ولا يشكّ من له مسكة من عقل ولبّ أنّ هذا لا يكون إلاّ من فعل الله تعالى مسبّب الأسباب، ومذلّل الصعاب، وليس لأحد أن ينكر هذا، لأنّ نبيّنا صلّى الله عليه وآله لمّا قرأ هذه السورة على أهل مكّة لم ينكروا ذلك بل أقرّوا به وصدّقوه مع شدّة حرصهم على تكذيبه واعتنائهم بالردّ عليه، وكانوا قريبي العهد

<sup>(</sup>١) أوائل المقالات، ص ١٠١.

بأصحاب الفيل، فلو لم يكن لذلك عندهم حقيقة وأصل لأنكروه وجحدوه. وكيف وإنّهم قد أرّخوا بذلك كما أرّخوا ببناء الكعبة وموت قصيّ بن كعب وغير ذلك. وقد أكثر الشعراء ذكر الفيل ونظموه ونقلته الرواة عنهم (١).

وأقول: هذه الجناية على الدين، وتشهير كتب الفلاسفة بين المسلمين، من بدع خلفاء الجور المعاندين لأثمَّة الدين، ليصرفوا الناس عنهم وعن الشرع المبين. ويدلُّ على ذلك ما ذكره الصفديّ في شرح لاميّة العجم: إنّ المأمون لمّا هادن بعض ملوك النصاري - أظنّه صاحب جزيرة قبرس - طلب منهم خزانة كتب اليونان - وكانت عندهم مجموعة في بيت لا يظهر عليه أحد - فجمع الملك خواصّه من ذوي الرأي واستشارهم في ذلك فكلّهم أشار بعدم تجهيزها إليه إلاّ مطران واحد فإنّه قال: جهّزها إليهم، ما دخلت هذه العلوم على دولة شرعيّة إلاَّ أَفَسَدَتُهَا وَأُوقَعَتَ الاختلافُ بين علمائها. وقال في موضع آخر: إنَّ المأمون لم يبتكر النقل والتعريب - أي لكتب الفلاسفة - بل نقل قبله كثير، فإنَّ يَحيى بن خالد بن برمك عرَّب من كتب الفرس كثيراً مثل اكليلة ودمنة، وعرّب لأجله كتاب االمجسطى، من كتب اليونان. والمشهور أنَّ أوَّل من عرَّب كتب اليونان خالد بن يزيد بن معاوية لما أولع بكتب الكيمياء. ويدلُّ على أنَّ الخلفاء وأتباعهم كانوا مائلين إلى الفلسفة، وأنَّ يحيى البرمَكيِّ كان محبًّا لهم ناصراً لمذهبهم ما رواه الكشيّ بإسناده عن يونس بن عبد الرحمان، قال: كان يحيي بن خالد البرمكيّ قد وجد على هشام شيئاً من طعنه على الفلاسفة، فأحبّ أن يغري به هارون ويضربه على القتل، ثمَّ ذكر قصّة طويلة في ذلك أوردناها في باب أحوال أصحاب الكاظم عَلَيْنَا ﴿ ٢٠) وفيها أنَّه أخفى هارون في بيته ودعا هشاماً ليناظر العلماء وجرُّوا الكلام إلى الإمامة وأظهر الحقُّ فيها، وأراد هارون قتله فهرب ومات من ذلك الخوف كِثَلَة . وعدُّ أصحاب الرجال من كتبه اكتاب الردّ على أصحاب الطبائع، واكتاب الردّ على أرسطا طاليس، في التوحيد. وعدّ الشيخ منتجب الدين في فهرسه من كتب قطب الدين الراونديّ اكتاب تهافت الفلاسفة، وعدّ النجاشيّ من كتب القُصْل بن شاذان اكتاب ردّ على الفلاسفة؛ وهو من أجلَّة الأصحاب. وطعن عليهم الصدوق تغلُّله في مفتتح كتاب ﴿إكمال الدينُّ. وقال الرازيُّ عند تفسير قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَتُهُمْ رُسُلُهُم بِٱلْبَيِّنَتِ فَرِحُوا بِمَا عِندَهُم مِّنَ ٱلْعِلْمِ﴾ (٣): فيه وجوه - ثمّ ذكر من جملة الوجوه – أن يريد علم الفلاسفة والدهريّين من بني يونان، وكانوا إذا سمعوا بوحي الله صغّروا علم الأنبياء إلى علمهم. وعن سقراط أنّه سمع بموسى عَلِينَ وقيل له: أوهاجرت إليه؟ فقال: نحن قوم مهذَّبون فلا حاجة إلى من يهذَّبنا. وقال الرازيّ في «المطالب العالية»: أَظنَّ أَنَّ قُولَ إِبْرَاهِيمَ لأَبِيهِ ﴿ يَكَأَبَتِ لِمَ تَعَبُّدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْضِرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْتًا﴾ (1) إنَّما كان

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٤٤٤. (٢) في ج ٤٨ من هذه الطبعة.

<sup>(</sup>٣) سورة غافر، الآية: ٨٣. (٤) سورة مريم، الآية: ٤٢.

لأجل أنّ أباه كان على دين الفلاسفة، وكان ينكر كونه تعالى قادراً وينكر كونه تعالى عالماً بالجزئيّات فلا جرم خاطبه بذلك الخطاب.

## ۳۱ – باب نادر

ا - الخصال: عن أبيه، عن محمد بن يحيى العظار، عن محمد بن أحمد، عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن صدقة، عن جعفر بن محمد، عن أبيه عليه أنّ النبيّ على قال: ما خلق الله بحري خلق الله بحري خلق الله بحري خلق الله بحري الله الله الله على الما خلق السحاب فخرت وزخرت وقالت: أيّ شيء يغلبني؟ فخلق الله بحري الفلك فأدارها بها وذلّلها. ثم إنّ الأرض فخرت وقالت: أيّ شيء يغلبني؟ فخلق الجبال فأثبتها في ظهرها أوتاداً منعها من أن تميد بما عليها فذلّت واستقرّت ثم إنّ الجبال فخرت على الأرض فشمخت واستطالت وقالت: أيّ شيء يغلبني فخلق الله الحديد فقطعها فقرّت الجبال وذلّت. ثم إنّ الحديد فخر على الجبال وقال أيّ شيء يغلبني فخلق الله النار فأذابت الحديد فذلّ الحديد. ثم إنّ النار زفرت وشهقت وفخرت وقالت: أيّ شيء يغلبني؟ فخلق الربح فحرّكت أمواجه وأثارت ما في قعره وحبسته عن مجاريه فذلّ الماء. ثم إنّ الربح فخرت وعصفت وأرخت أذيالها وقالت: أيّ شيء يغلبني؟ فخلق الموت فقهره فذلّ الإنسان. ثم إنّ الربح. ثم إنّ الإنسان طغى وقال: من أشدّ منّي قوّة؟ فخلق الموت فقهره فذلّ الإنسان. ثم إنّ الموت فخر في نفسه فقال الله – جلّ جلاله –: لا تفخر، فإنّي أذبحك بين الفريقين: أهل الموت فخر في نفسه فقال الله – جلّ جلاله –: لا تفخر، فإنّي أذبحك بين الفريقين: أهل الموت فخر في نفسه فقال الله – جلّ جلاله –: لا تفخر، فإنّي أذبحك بين الفريقين: أهل الموت فخر في نفسه فقال الله – جلّ جلاله –: لا تفخر، فإنّي أذبحك بين الفريقين: أهل الموت فخر في نفسه فقال الله – جلّ جلاله –: لا تفخر، فإنّي أذبحك بين الفريقين: أهل الموت فقرة والنار، ثم لا أحييك أبداً، فذلّ وخاف (۱۰).

بيان: «فخلق الله الفلك فأدارها بها» لعلّ المعنى أنّ الأفلاك بأجرامها النيّرة مسلّطة على السحاب تبعثها وتثيرها وتدنيها وتفرّقها. وقد مرّ برواية الكلينيّ هكذا: «وذلك أنّ الله تبارك وتعالى لمّا خلق البحار السفلى فخرت وزخرت وقالت: أيَّ شيء يغلبني؟ فخلق الأرض فسطحها على ظهرها فذلّت، ثمَّ إنّ الأرض فخرت - إلى آخر الخبر - " وهو الظاهر، بل لا يستقيم ما في الخصال كما لا يخفى، وقد سبق شرح الخبر في الباب الأوّل.

٢ - الخصال: عن أبيه، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي نجران عن عاصم بن حميد، عن محمّد بن قيس، عن أبي جعفر عليه : في ما سأل رسول معاوية لأسئلة ملك الروم الحسن بن عليّ عليه قال: وأمّا عشرة أشياء بعضها أشدٌ من بعض فأشدٌ شيء خلقه الله عمرة الحجر، وأشدٌ من الحديد النار تذيب الحديد وأشدٌ من النار الماء يطفىء النار، وأشدٌ من الماء السحاب يحمل الماء، وأشدٌ من

<sup>(</sup>۱) الخصال، ص ٤٤٢ باب ١٠ ح ٣٤.

السحاب الربح يحمل السحاب، وأشد من الربح الملك الذي يرسلها، وأشد من الملك ملك الموت الذي يميت ملك الموت، ملك الموت الذي يميت الملك، وأشد من الموت الموت الذي يميت الموت أمر [الله] ربّ العالمين الذي يميت الموت (١).

" - كتاب الغارات: لإبراهيم بن محمد الثقفي، عن الشعبي، قال: قال ابن الكوّاء لأمير المؤمنين عَلِيَهِ : أيّ خلق الله أشدُّ؟ قال: إنّ أشدَّ خلق الله عشرة: الجبال الرواسي، والحديد تنحت به الجبال، والنار تأكل الحديد، والماء يطفىء النار، والسحاب المسخّر بين السماء والأرض تحمل الماء، والربح تقلّ السحاب والإنسان يغلب الربح يتقيها بيديه ويذهب لحاجته، والسكر يغلب الإنسان، والنوم يغلب السكر، والهمّ يغلب النوم، فأشدّ خلق ربّك الهم ").

بيان: هذا الخبر على تقدير صحّته وصدوره عن الإمام، لعلّ المعنى أنّ له أيضاً مدخليّة في تلك الذرّات في بعض البلاد أو كلّها بأن تكون تفرّقت بقدرة الله تعالى في جميع البلاد.

## ٣٧ - باب الممدوح من البلدان والمذموم منها وغرائبها

الآيات: يونس: ﴿ وَلَقَدْ بَوَّأَنَا بَنِي إِسْرَهِ بِلَ مُبَوَّأَ صِدْقِ وَرَزَقْنَهُم مِنَ ٱلطَّيِّبَتِ ﴾ (٩٣).

الأنبياء: ﴿ وَيَغَيَّنَكُ وَلُوماً إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَكَرْكَا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ۞ ﴾. وقال تعالى: ﴿ وَلِسُلَيْمَانَ ٱلرِّيحَ عَاصِلَةً تَجْرِى بِأَمْرِهِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَنزَكْنَا فِيهَا ﴾ (٨١».

المؤمنون: ﴿ وَمَانَيْنَاهُمَّا إِلَىٰ رَبُّومْ ذَاتِ فَرَادٍ وَمَعِينٍ ﴾ (٥٠٠.

القصص: ﴿ اَلَٰكُ مِنْ جَانِ الطُّورِ نَكَادًا ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿ فَلَمَا ٓ أَتَنَهَا نُودِكَ مِن شَنطِي اَلْوَادِ الْآَيْمَنِ فِي ٱلْلُقَدَةِ الْلَهُ كَرَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَن يَنْمُوسَىٰ إِنِّتِ أَنَا اللَّهُ رَبُ الْعَسَلَمِينَ ﴾ (٢٩ - ٣٠». سبأ: ﴿ فِلْكَةٌ ۚ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ غَفُورٌ ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمْ وَيَيْنَ ٱلْقُرَى ٱلَّتِي بَنرَتُ نَا

فِيهَا قُرُى ظَلَهِـرَةً ﴾ ﴿ ١٥١ – ١١٨.

<sup>(</sup>۱) الخصال، ص ٤٤٢ باب ١٠ ح ٣٣. (٢) الغارات، ص ١٨٢.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٧٣ بآب ٢٥١ ح ١.

النازعات: ﴿إِذْ نَادَنُهُ رَبُّمُ بِٱلْوَادِ ٱلْمُثَنِّينِ طُوَّى ﴾ (١٦٠.

البلد: ﴿ أَنْسُمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۞ وَأَنَ بِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ۞ ﴿.

التين؛ ﴿ وَالنِّينِ وَالزَّيْتُونِ ۞ وَمُلُورِ سِينِينَ ۞ وَهَٰذَا ٱلْبَلَدِ ٱلْأَمِينِ ۞ ﴾.

تفسيرٍ \* ﴿مُبَوَّأَ صِدْقِ ﴾ أي مكاناً محموداً حسناً ، وهو بيت المقدس والشام، وقيل: يريد به مصر (١). وقال على بن إبراهيم: ردّهم إلى مصر وغرق فرعون (٢). ﴿وَرَزَفَّنَهُم مِّنَ ٱلطَّبِّبُتِ﴾ أَى النَّعُم اللذيذة ﴿ إِلَى ٱلْأَرْضِ ٱلَّتِي بَكِّرَكُنا فِيهَا لِلْعَالَمِينَ ﴾ قيل: هي أرض الشام، أي نجينا إبراهيم ولوطاً من (كوثا) إلى الشام، وإنَّما قال ﴿بَنرَكْنَا فِيها ﴾ لأنَّها بلاد خصب، وقيل: إلى أرض بيت المقدس لأنّ بها مقام الأنبياء (٣). والحاصل أنّ أكثر أنبياء بني إسرائيل بعثوا في الشام وبيت المقدس، فانتشرت في العالمين شرائعهم الَّتي هي مباديء الخيرات الدينيَّة والدنيويَّة . وقيل: نجَّاهما إلى مكَّة كما قال ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدُى لِلْعَالَمِينَ ﴾ روي ذلك عن ابن عبَّاس. ﴿ إِلَى ٱلأَرْضِ ٱلَّتِي بَنَرُكْنَا فِيهَا ﴾ وهي أرض الشام لاتها كانت مأواه كما ذكر المفسّرون(٤). ﴿وَمَاوَيْنَهُمَّا﴾ أي عيسى وأمّه ﴿إِلَّنَ رَبُّووَ ﴾ قال الطبرسيّ ﷺ: أي جعلنا مأواهما مكاناً مرتفعاً مستوياً واسعاً. والربوة هي الرملة من فلسطين، عن أبي هريرة. وقيل: دمشق، عن سعيد بن المسيّب، وقيل: مصر، عن ابن زيد. وقيل: بيت المقدس، عن قتادة وكعب، قال كعب: وهي أفرب الأرض إلى السماء. وقيل: هي حيرة الكوفة وسوادها، والقرار مسجد الكوفة، والمعين: الفرات، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ. وقيل: ذات قرار أي ذات موضع قرار أي هي أرض مستوية يستقرّ عليها ساكنوها، وقيل: ذات ثمار، لأنَّه لأجل الثمار يستقرَّ فيها ساكنوها، ومعين ماء جار وظاهر للعيو ن<sup>(ه)</sup> .

﴿ إِنَّهُ اَلْمُتَدَّ الْمُدَرَكَةِ ﴾ قال الطبرسي كَنْهُ: هي البقعة الّتي قال فيها لموسى ﴿ فَأَخَلَعُ نَعْلَيْكُ إِنَّكَ بِالْوَادِ النَّمْقَدَّسِ مُلُوى ﴾ وإنّما كانت مباركة لأنّها معدن الوحي والرسالة وكلام الله تعالى . وقيل: مباركة كثيرة الثمار والأشجار والخير والنعم بها، والأوَّل أصح – انتهى – وأقول: روى في التهذيب عن الصادق عَلِيَكِي أنّه قال: شاطىء الوادي الأيمن الّذي ذكره الله في القرآن هو الفرات، والبقعة المباركة هي كربلاء (١) ﴿ بَلَّدَةٌ طَيِبَةٌ ﴾ قيل: أي هذه بلدة نزهة أرضها عذبة تخرج النبات وليست بسبخة وليس فيها شيء من الهوام المؤذية . وقيل: أراد به صحة هوائها وعذوبة مائها وسلامة تربتها وأنّه ليس فيها حرَّ يؤذي في القيظ وبرد يؤذي في الشتاء . ﴿ وَيَنْ الْقُرْى اللّهِ وَمِي قرى الشام ،

<sup>(</sup>۲) تفسير القمي، ج ١ ص ٣١٧.

<sup>(</sup>٤) مجمع البيان، ج ٧ ص ١٠٥.

<sup>(</sup>٦) مجمع البيان، ج ٧ ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، ج ٧ ص ١٠٠.

<sup>(</sup>٥) مجمع البيان، ج ٧ ص ١٩٢.

وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: هي مكّة. ﴿ قُرَى ظُنهِرَ ﴾ أي متواصلة يظهر بعضها لبعض. وقد مرّ تأويل ﴿ ٱلقُرَى الطّاهرة ، برواة أخبارهم وفقهاء مرّ تأويل ﴿ ٱلقُرَى الطّاهرة ، برواة أخبارهم وفقهاء شيعتهم و﴿ ٱلشّرَيِّ ﴾ بالعلم ﴿ مَامِنِينَ ﴾ من الشكّ والضلال. ﴿ بِٱلْوَادِ ٱلْمُقَدَّسِ ﴾ أي المطهّر ﴿ طُوى ﴾ اسم الوادي الّذي كلّم الله فيه موسى عَلِيَّ ﴿ (١).

﴿ لَا أُقْسِمُ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ﴾ قال الطبرسي تَتَلَثُهُ : أجمع المفسّرون على أنَّ هذا قسم بالبلد الحرام ﴿وَانَتَ حِلُّ بِهَٰذَا ٱلْبَلَدِ﴾ وأنت يا محمّد مقيم به وهو محلّك، وهذا تنبيه على أنَّ شرفُ البلد بشرفُ من حلّ فيه من الرسول الداعي إلى توحيده وإخلاص عبادته وبيان أنّ تعظيمه له وقسمه به لأجله ﷺ ولكونه حالاً فيه ، كما سمّيت المدينة (طيبة) لأنّها طابت به حيّاً وميّتاً. وقيل: معناه لا أقسم بهذا البلد وأنت حلّ فيه منتهك الحرمة، فلم يبق للبلد حرمة حيث هتك حرمتك، عن أبي مسلم، وهو المرويّ عن أبي عبد الله عَلِيُّهِ قال: كانت قريش تعظّم البلد وتستحلُّ محمَّداً فيه فقال: لا أقسم بهذا البلد وأنت حلَّ بهذا البلد، يريد: أنَّهم استحلُّوك فيه فكذَّبوك وشتموك وكانوا لا يأخذُ الرجل منهم فيه قاتل أبيه. ويتقلُّدون لحاء شجر الحرم فيأمنون بتقليدهم إيّاه فاستحلُّوا من رسول الله ﷺ ما لم يستحلُّوا من غيره فعاب الله ذلك عليهم (٢). وقال - قدّس سرّه - في قوله سبحانه: ﴿ وَالَّذِينِ وَارَّبَتُونِ ﴾: أقسم الله سبحانه بالتين الَّذِي يَوْكُلُ وَالزيتُونُ الَّذِي يعصر منه الزيت، عن ابن عبَّاس وغيره. وقيل: التين الجبل الَّذي عليه دمشق، والزيتون الجبل الّذي عليه بيت المقدس، عن قتادة. وقال عكرمة: هما جبلان، وإنّما سمّيا بهما لأنّهما نبتا بهما، وقيل: التين مسجد دمشق والزيتون بيت المقدس، عن كعب الأحبار وغيره. وقيل: التين مسجد نوح ﷺ الَّذي بني على الجوديّ، والزيتون بيت المقدس، عن ابن عبّاس. وقيل: التين المسجد الحرام والزيتون المسجد الأقصى، عن الضحّاك. ﴿وَمُورِ مِينِينَ﴾ يعني الجبل الَّذي كلِّم الله عليه موسى عَلِينَا عن الحسن. وسينين وسيناء واحد، وقيل: إنَّ سينين معناه المبارك الحسن كأنَّه قيل: جبل الخير الكثير لأنَّه إضافة تعريف، عن مجاهد وقتادة. وقيل: معناه كثير النبات والشجر، عن عكرمة. وقيل: إنَّ كلِّ جبل فيه شجر مثمر فهو سينين وسيناء بلغة النبط، عن مقاتل، وروى عن موسى بن جعفر عَلِيَتُكِ : وطور سيناء ﴿ وَهَذَا ٱلْبَدَ ٱلْأَمِينِ ﴾ يعنى مكَّة البلد الحرام يأمن فيه الخائف في الجاهليّة والإسلام فالأمين بمعنى المؤمن، مؤمن من يدخله، وقيل: هو بمعنى الآمن، ويُؤيِّده قوله ﴿ أُولَةً بَرَوْأُ أَنَّا جَعَلْنَا حَرَمًا عَامِنَا﴾ (٣).

۱ - الكشي؛ قال: وجدت بخط جبرئيل بن أحمد، حدّثني محمّد بن عيسى، عن محمّد بن الفضيل، عن عبد الله بن عبد الله عن الفضيل، عن عبد الله بن عبد الله عن الفضيل، عن مبد الله بن عبد الله عن الفضيل، عن مبد الله بن عبد الله عن الفضيل،

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٨ ص ٢١٠. (٢) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٣٩٢.

٢ - معاني الأخبار والخصال: عن الحسين بن إدريس، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد الأشعريّ، عن أبي عبد الله الرازيّ، عن الحسن بن عليّ بن أبي عثمان عن موسى بن بكر، عن أبي الحسن الأول عبي قال: قال رسول الله عبيه : إنّ الله اختار من البلدان أربعة، فقال عَرَضَكُ : إنّ الله اختار من البلدان أربعة، فقال عَرَضَكُ : فَالْتِينَ وَالزّيْتُونِ فَي وَلُورِ سِينِنَ فَي وَهَذَا الْبَلَدِ الْأَمِينِ فَي فَالتين المدينة والزيتون بيت المقدّس، وطور سينين الكوفة، وهذا البلد الأمين مكة - الخبر -(٢).

بيان؛ لعلّه إنّما كنى عن المدينة بالتين لوفوره وجودته فيها، أو لكونها من أشارف البلاد كما أنّ التين من أفاضل الثمار كما سيأتي. وكنى عن الكوفة بطور سينين لأنّ ظهرها وهو النجف كان محلّ مناجاة سيد الأوصياء كما أنّ الطور كان محلّ مناجاة الكليم، أو لأنّ الجبل الذي سأل عليه موسى الرؤية فتقطّع وقع جزء منه هناك كما ورد في بعض الأخبار، أو أنّه لمّا أراد ابن نوح أن يعتصم بهذا الجبل تقطّع فصار بعضها في طور سيناء، أو أنّه هو طور سيناء حقيقة وغلط فيه المفسّرون واللغويّون كما روى الشيخ في التهذيب بإسناده عن الثماليّ عن أبي جعفر عليه قال: كان في وصيّة أمير المؤمنين عليه أن أخرجوني إلى الظهر فإذا تصوّبت أقدامكم واستقبلتكم ربح فادفنوني، وهو أوّل طور سيناء. ففعلوا ذلك.

٣ - المجالس: لابن الشيخ: عن أبيه، عن المفيد، عن أحمد بن محمّد بن الوليد عن أبيه، عن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن الحسن بن أبي فاختة، عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا قتل الحسين عليه بكت عليه السماوات السبع والأرضون السبع وما فيهنّ وما بينهنّ ومن يتقلّب في الجنّة والنار وما يرى وما لا يرى إلا ثلاثة أشياء: البصرة، ودمشق، وآل الحكم بن العاص – الخبر –(٣).

**بيان:** بكاء البلاد والبقاع بكاء أهلها وظهور آثار الحزن فيهم.

٤ - العلل: في خبر الشاميّ أنّه سأل أمير المؤمنين عليّ عن أكرم وادٍ على وجه الأرض، فقال له: وادٍ يقال له «سرانديب» سقط فيه آدم من السماء. وسأله عن شرّ وادٍ على وجه الأرض فقال: وادٍ باليمين يقال له «برهوت» وهو من أودية جهنّم(٤).

<sup>(</sup>۱) رجال الكشى، ص ۳۹۳ ح ۷٤١.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار، ص ٣٦٥، الخصال، ص ٢٢٥ باب ٤ ح ٥٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي، ص ٥٤ مجلس ٢ ح ٤٢.

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٦٣ باب ٥٨٥ ح ٤٤.

بيان: قال في النهاية: في حديث على «شرّ بئر في الأرض برهوت، هي بفتح الباء والواء بئر عميقة بحضرموت لا يستطاع النزول إلى قعرها. وقيل: برهوت بضمّ الباء وسكون الراء، فتكون تاؤها على الأوّل زائدة وعلى الثاني أصليّة، أخرجه الهرويّ عن عليّ، وأخرجه الطبرانيّ في المعجم عن ابن عبّاس عن النبيّ عند الله وقال الفيروزآباديّ: برهوت وادٍ وبئر بحضرموت – انتهى – وكونه من أودية جهنّم لشباهته بها ولتعذيب أرواح الكفّار فيه كما ورد في الأخبار، ويحتمل أن يكون لجهنّم طريق إليه.

٥ - الخصال: عن أحمد بن الحسن القطّان وعليّ بن أحمد بن موسى، عن أحمد بن يعيى بن زكريًا القطّان، عن بكر بن عبد الله بن حبيب، عن تميم بن بهلول، عن أبي معاوية الضرير، عن الأعمش، عن جعفر بن محمّد عليه قال: ستّة عشر صنفاً من أمّة جدّي لا يحبّونا ولا يحبّونا إلى الناس – إلى أن قال – وأهل مدينة تدعى «سجستان» هم لنا أهل عداوة ونصب، وهم شرّ الخلق والخليقة، عليهم من العذاب ما على فرعون وهامان وقارون، وأهل مدينة تدعى «الريّ» هم أعداء الله وأعداء أهل بيته يرون حرب أهل بيت رسول الله على جهاداً ومالهم مغنماً ولهم عذاب الخزي في الحياة الدنيا والآخرة ولهم عذاب مقيم، وأهل مدينة تدعى «الموصل» هم شرّ من على وجه الأرض، وأهل مدينة تسمّى والزوراء بني في آخر الزمان يستشفون بدمائنا، ويتقرّبون ببغضنا، يوالون في عداوتنا، ويرون حربنا فرضاً، وقتالنا حتماً. يا بنيّ فاحذر هؤلاء ثمّ احذرهم فإنّه لا يخلو اثنان منهم بأحد من أهلك إلا همّوا بقتله – الخبر – (۱).

بيان: الموصل – بفتح الميم وسكون الواو – معروف، والزوراء يطلق على دجلة بغداد وعلى بغداد وعلى بغداد لأنَّ أبوابها الداخلة جعلت مزوّرة عن الخارجة، ويمكن أن تتبدّل أحوال أهل هذه البلاد باختلاف الأزمنة ويكون ما ذكر في الخبر حالهم في ذلك الزمان.

7 - العلل؛ عن علي بن عبد الورّاق، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمّد بن عيسى والفضل بن عامر، عن سليمان بن مقبل، عن محمّد بن زياد الأزديّ، عن عيسى بن عبد الله الأشعريّ عن الصادق جعفر بن محمّد عليه قال: حدّثني أبي عن جدّي عن أبيه قال: قال رسول الله على كتفه الأيمن فنظرت إلى بقعة بأرض الجبل حمراء أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك، فإذا فيها شيخ على رأسه برنس، فقلت لجبرئيل: ما هذه البقعة الحمراء الّتي هي أحسن لوناً من الزعفران وأطيب ريحاً من المسك؟ قال: بقعة شيعتك وشيعة وصيّك عليّ. فقلت: من الشيخ صاحب ربحاً من المسك؟ قال: بقعة شيعتك وشيعة وصيّك عليّ. فقلت: من الشيخ صاحب البرنس؟ قال: إبليس، قلت: فما يريد منهم؟ قال: يريد أن يصدّهم عن ولاية أمير المؤمنين ويدعوهم إلى الفسق والفجور، فقلت: يا جبرئيل أهو إليهم، فأهوى بنا إليهم أسرع من البرق

<sup>(</sup>١) الخصال، ص ٥٠٦ باب ١٦ ح ٤.

الخاطف والبصر اللامح. فقلت: قم يا ملعون! فشارك أعداءهم في أموالهم وأولادهم ونسائهم، فإنّ شيعتي وشيعة عليّ ليس لك عليهم سلطان. فسمّيت (قُم)(١).

بيان: البرنس قلنسوة طويلة كان النساك يلبسونها في صدر الإسلام، ذكره الجوهريّ.

٧- الاختصاص: روى عليّ بن محمّد العسكريّ عن أبيه ، عن جدّه ، عن أمير المؤمنين عليهم السلام قال: قال رسول الله عليه لمّا أسري بي إلى السماء الرابعة نظرت إلى قبّة من لؤلؤ لها أربعة أركان وأربعة أبواب كأنّها من إستبرق أخضر ، قلت: يا جبرئيل ما هذه القبّة الّتي لم أر في السماء الرابعة أحسن منها ؟ فقال: حبيبي محمّد، هذه صورة مدينة يقال لها (قُم) يجتمع فيها عباد الله المؤمنون ينتظرون محمّداً وشفاعته للقيامة والحساب، يجري عليهم الغمّ والهمّ والأحزان والمكاره. قال: فسألت عليّ بن محمّد العسكريّ عليه الله ينتظرون الفرج ؟ قال: إذا ظهر الماء على وجه الأرض (٢).

تاريخ قم: عن أبي مقاتل الديلميّ عنه عليه الله مثله.

بيان: المرادبه إمّا ظهور الماء في أصل البلد، أو لم يكن في هذا الزمان فيه ماء جارٍ أصلاً، كما ذكر في تاريخ قم مبدأ حدوث الوادي بقم وأنّه كانت فيه قنوات ولم يكن فيه نهر جار.

٨ - تفسير علي بن إبراهيم: عن الحسين بن عبد الله السكيني، عن أبي سعيد البجلي، عن عبد البعلي، عن عبد الله عن آباته - صلوات الله عليهم - قال لمّا بلغ أمير المؤمنين عَلِيهُ أمر معاوية وأنّه في مائة ألف، قال: من أيّ القوم؟ قالوا: من أهل الشام. قال: لا تقولوا من أهل الشام، ولكن قولوا: من أهل الشوم، هم أبناء مصر لعنوا على لسان داود عَلِيهُ فجعل الله منهم القردة والخنازير - الخبر -(٣).

بيان: يمكن الجمع بين الآيات والأخبار الواردة في مدح الشام ومصر وذمّه بما أومأنا إليه سابقاً من اختلاف أحوال أهله في الأزمان، فإنّه كان في أوّل الزمان محلّ الأنبياء والصلحاء فكان من البلاد المباركة الشريفة، فلمّا صار أهله من أشقى الناس وأكفرهم صار من شرّ البلاد، كما أنّ يوم عاشوراء كان من الأيّام المتبرّكة - كما يظهر من بعض الأخبار - فلمّا قتل فيه الحسين عَلِيَهِ صار من أنحس الأيّام.

9 - قرب الإسناد: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن البزنطي، قال: قلت للرضا عَلِيَهِ : إنّ أهل مصر يزعمون أنّ بلادهم مقدّسة. قال: وكيف ذلك؟ قلت: جعلت فداك، يزعمون أنّه يحشر من جيلهم سبعون ألفاً يدخلون الجنّة بغير حساب! قال: لا، لعمري ما ذاك كذلك، وما غضب الله علي بني إسرائيل إلاّ أدخلهم مصر، ولا رضي عنهم إلاّ أخرجهم منها إلى غيرها. ولقد أوحى الله تبارك وتعالى إلى موسى عَلَيْهِ أن يخرج عظام

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٤٤ باب ٣٧٣ ح ١. (٢) الإختصاص، ص ١٠١.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٤١.

يوسف منها، فاستدل موسى على من يعرف القبر، فدل على امرأة عمياء زمنة، فسألها موسى أن تدلّه عليه، فأبت إلا على خصلتين: فيدعو الله فيذهب زمانتها ويصيّرها معه في الجنّة في الدرجة الّتي هو فيها، فأعظم ذلك موسى، فأوحى الله إليه وما يعظم عليك من هذا أعطها ما سألت. ففعل فتوتحدته طلوع القمر، فحبس الله القمر حتّى جاء موسى لموعده، فأخرجه من النيل في سفط مرمر، فحمله موسى عَلَيْكِ ولقد قال رسول الله عليه: لا تغسلوا رؤوسكم بطينها ولا تأكلوا في فخارها فإنّه يورث الذلّة ويذهب الغيرة. قلنا له: قد قال ذلك رسول الله عليه؟ فقال: نعم (١).

العياشي: عن على بن أسباط عن الرضا علي مثله (٢).

١٠ - البصائر: عن أحمد بن محمد، عن ابن فضال، عن أبي جميلة، عن محمد الحلبيّ عن أبي عبد الله عليه عن أبي عبد الله على أله على أله على أله الأمصار فلم يقبلها إلا ألهل الكوفة (٣).

بيان: أي قبولاً كاملاً كما في الخبر الآتي.

١١ - البصائر: عن يعقوب بن يزيد، عن ابن سنان، عن عتيبة بيّاع القصب عن أبي بصير، قال: سمعت أبا عبد الله علي الله علي الله عليه الله الكوفة (٤).

١٢ – النهج: من كلام له علي في ذكر الكوفة: كأنّي بك يا كوفة تمدّين مدَّ الأديم العكاظي، تُعركين بالنوازل، وتُركبين بالزلازل، وإني لأعلم أنّه ما أراد بك جبّار سوء إلا ابتلاه الله بشاغل، ورماه بقاتل (٥).

بيان: «الأديم» الجلد أو مدبوغه، والعكاظ، بالضم موضع بناحية مكة كانت العرب تجتمع في كلّ سنة ويقيمون به سوقاً مدّة شهر ويتعاكظون أي يتفاخرون ويتناشدون، وينسب إليه الأديم لكثرة البيع فيه، والأديم العكاظي مستحكم الدباغ شديد المدّ، وذلك وجه الشبه، والعرك: الدلك والحك، وعركه: أي حمل عليه الشرّ، وعركت القوم في الحرب: إذا مارستهم حتى أتعبتهم الوالنوازل، المصائب والشدائد، والزلازل، البلايا. والتركبين على بناء المجهول كالفعلين السابقين - أي تُجعلين مركوبة لها أو بها على أن تكون الباء على بناء المجهول كالفعلين السابقين - أي تُجعلين مركوبة لها أو بها على أن تكون الباء للسببية كالسابقة. والشدائد التي أصابت الكوفة وأهلها معروفة مذكورة في السير. وروي عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: هذه مدينتنا ومحلّنا ومقرّ شيعتنا. وعن الصادق عليه أنه قال: تربة تحبّنا ونحبّها. وعنه عليه : اللّهم ارم من رماها، وعاد من عاداها. وقال محمّد بن الحسين الكيدريّ في شرح النهج: فمن الجبابرة الذين ابتلاهم الله بشاغل فيها زياد، وقد

<sup>(</sup>۱) قرب الإسناد، ص ۳۷۳ ح ۱۳۳۰. (۲) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣٤ ح ٧٣.

<sup>(</sup>٣) – (٤) بصائر الدرجات، ص ٨٧ ج ٢ باب النوادر ح ١ و٤. ﴿ ٥) نهج البلاغة، صَ ١٣٠ خ ٤٧.

جمع الناس في المسجد ليلعن علياً - صلوات الله عليه - فخرج الحاجب وقال: انصرفوا، فإنّ الأمير مشغول، وقد أصابه الفالج في هذه الساعة! وابنه عبيد الله بن زياد وقد أصابه الجذام، والحجّاج بن يوسف وقد تولّدت الحيّات في بطنه حتّى هلك، وعمر بن هبيرة وابنه يوسف وقد أصابهما البرص، وخالد القسريّ وقد حبس فطولب حتّى مات جوعاً. وأمّا الذين رماهم الله بقاتل فعبيد الله بن زياد، ومصعب بن الزبير، وأبو السرايا وغيرهم قتلوا جميعاً، ويزيد بن المهلّب قتل على أسوأ حال.

17 - القصص: بالإسناد إلى الصدوق، بإسناده عن ابن محبوب، عن داود الرقيّ، عن أبي عبد الله عليه قال: كان أبو جعفر - صلوات الله عليهما - يقول: نعم الأرض الشام (١) وبئس القوم أهلها اليوم، وبئس البلاد مصر، أما إنها سجن من سخط الله عليه من بني إسرائيل، ولم يكن دخل بنو إسرائيل مصر إلاّ من سخطة ومعصية منهم لله، لأن الله يَوْفِي قال: ﴿ وَالدَّعُلُوا اللَّرْضَ اللَّمُقَدَّسَةَ الَّتِي كُنَبَ الله لَكُمُ ﴾ (٢) يعني الشام، فأبوا أن يدخلوها وعصوا فتاهوا في الأرض أربعين سنة. قال: وما كان خروجهم من مصر ودخولهم الشام إلاّ من بعد توبتهم ورضا الله عنهم. ثمّ قال أبو جعفر - صلوات الله عليه - إنّي أكره أن الله من طينها مخافة أن تورثني تربتها الذلّ وتذهب بغيرتي (٢).

العياشي: عن داود مثله. ﴿ج ١ ص ٣٣٥ ح ٧٥ من سورة المائدة».

14 - القصص: بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن أبي الخطّاب عن

<sup>(</sup>۱) جملة ممّا يتعلّق بالشام والقبور الواقعة بها، كما عن الحموي في المعجم في ذكر دمشق قال: وفي قبلي الباب الصغير قبر بلال بن حمامة، وكعب الأجار، وثلاث من أزواج النبي، وقبر فضّة جارية فاطمة على أو أبي اللرداء، وأم اللرداء، وفضالة بن عبيد، وسهل بن الحنظلية، وواثلة بن الأسقع، وأوس بن أوس الثقفي، وأم الحسن بنت جعفر الصادق على بن أبي طالب، وخديجة بنت زين ابن علي بن عبد الله بن العباس، وروجته أم الحسن بنت علي بن أبي طالب، وخديجة بنت زين العابلين على بن عبد الله بن العباس، وزوجته أم الحسن بنت علي بن أبي طالب، وخديجة بنت وين العباس، ونزيدك عليه ما نقل عن خط بعض الثقات: رؤوس الشهداء، ومقام عبد الله أبي طالب على أبي المحديد وأبي المحديد أبي طالب على أبي الإمام السجاد على أبي وأم حبيبة وأم سلمة زوجتي النبي النبي على أبو وفاطمة السخرى، وعبد الله بن الصادق على أبو وعبد الله بن جعفر الطيار، وأم كلثوم بنت الأمير على أبو وقبر معاوية، ويزيد، وينت معاوية). والمسجد الأموي وفيه: قبر يحيى، ومحراب السجاد على أبو وتبر محمد بن الحنفية، وقبر هاشم جد النبي، وموضع يقرب من فرسخين فيه عين ماء يستشفى بها، ومن محمد بن الحنفية، وقبر هاشم جد النبي، وموضع يقرب من فرسخين فيه عين ماء يستشفى بها، ومن منافعه دفع حصا المثانة، وهي في طريق بيروت وقيل: إنّه مجرب. [مستدرك السفينة ج ٥ لغة الشام»].

10 - وهنه: بهذا الإسناد، عن ابن أسباط، عن أحمد بن محمد بن الحضير، عن يحيى أبن عبد الله بن الحسن، رفعه قال: قال رسول الله عليها: انتحوا مصر ولا تطلبوا المكث فيها. ولا أحسبه إلا قال: وهو يورث الدياثة (٢).

بيان: قال في القاموس: نحاه قصده كانتحاه.

١٦ - القصص: بالإسناد المتقدّم عن ابن أسباط، عن أبي الحسن عَلَيْتُهِ قال: لا تأكلوا
 في فخارها ولا تغسلوا رؤوسكم بطينها فإنّها تورث الذلّة وتذهب بالغيرة (٣).

١٧ - كامل الزيارة: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن الحسين بن عبيد الله عن الحسن بن عبيد الله عن الحسن بن عليّ بن أبي عثمان، عن عبد الجبّار، عن أبي سعيد، عن الحسين بن ثوير ويونس وأبي سلمة السرّاج والمفضّل بن عمر قالوا سمعنا أبا عبد الله عليه الله يقول لمّا مضى أبو عبد الله الحسين بن عليّ - صلوات الله عليهما - بكى عليه جميع ما خلق الله إلا ثلاثة أشياء: البصرة، ودمشق، وآل عثمان (٤).

١٨ - الكشي: عن محمد بن مسعود وعليّ بن محمد معاً ، عن الحسين بن عبيد الله عن عبد الله عن عبد الله بن عليّ ، عن أحمد بن حمزة ، عن عمران القميّ ، عن حمّاد الناب قال : كنّا عند أبي عبد الله عليه عمران بن عبد الله القميّ فسأله وبرَّه وبشّه ، فلمّا أن قام قلت لأبي عبد الله عليه عمران بن عبد الله القميّ فسأله وبرَّه وبشّه ، فلمّا أن قام قلت لأبي عبد الله عليه : من هذا الذي بررت به هذا البرَّ فقال : من أهل البيت النجباء - يعني أهل قم - ما أرادهم جبّار من الجبابرة إلا قصمه الله (٥).

19 - ومنه: بهذا الإسناد، عن أحمد بن حمزة، عن المرزبان بن عمران، عن أبان بن عثمان، قال: دخل عمران بن عبد الله على أبي عبد الله على أبي أبي عبد الله على أبي عبد الله عبد أهل المياً، فلمّا خرج قبل لأبي عبد الله عبد عرضت هذين الحديثين على أحمد بن حمزة فقال: أعرفهما ولا أحفظ من رواهما لي (٢).

<sup>(</sup>١) - (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٨٦. ﴿ ٤) كامل الزيارات، ص ١٦٦ باب ٢٦ ح ٦.

<sup>(</sup>٥) رجال الكشي، ص ٣٣٣ ح ٢٠٨.

<sup>(</sup>٦) رجال الكشي، ص ٣٣٣ح ٦٠٩. ورواهما المفيد في الاختصاص كما مرّ في ج ٤٧ ص ٣٢٥ ح ٦ و٧ من هذه الطبعة. [النمازي].

٢٠ – كتاب تاريخ قم تأليف الحسن بن محمّد بن الحسن القميّ: قال روى سعد بن عبد الله بن أبي خلف، عن الحسن بن محمّد بن سعد، عن الحسن بن عليّ الخزاعيّ عن عبد الله بن سنان، سئل أبو عبد الله عليّ : أين بلاد الجبل؟ فإنّا قد روينا أنّه إذا ردّ إليكم الأمر يخسف ببعضها. فقال: إنّ فيها موضعاً يقال له (بحر) ويسمّى بقم وهو معدن شيعتنا، فأمّا الريّ فويل له من جناحيه، وإنّ الأمن فيه من جهة قم وأهله. قيل: وما جناحاه؟ قال علي الريّ أحدهما بغداد، والآخر خراسان، فإنّه تلتقي فيه سيوف الخراسانيّين وسيوف البغداديّين، فيعجّل الله عقوبتهم ويهلكهم فيأوي أهل الريّ إلى قم فيؤويهم أهله ثمّ ينتقلون منه إلى موضع يقال له فأردستان».

٢١ – وبإسناده عن عبد الواحد البصريّ، عن أبي وائل، عن عبد الله الليثيّ عن ثابت البنانيّ عن أنس بن مالك قال: كنت ذات يوم جالساً عند النبيّ عن إذ دخل عليه عليُّ بن أبي طالب عليه فقال عليه : إليَّ يا أبا الحسن، ثمَّ اعتنقه وقبّل [ما] بين عينيه وقال: يا عليُّ إنَّ الله عزّ اسمه عرض ولايتك على السماوات، فسبقت إليها السماء السابعة فزيّنها بالعرش، ثمَّ سبقت إليها السماء الرابعة فزيّنها بالبيت المعمور، ثمَّ سبقت إليها السماء الدنيا فزيّنها بالكواكب، ثمَّ عرضها على الأرضين فسبقت إليها مكة فزيّنها بالكعبة، ثمَّ سبقت إليها المدينة فزيّنها بي، ثمَّ سبقت إليها الكونة فزيّنها بك، ثمَّ سبق إليها قم فزيّنها بالعرب وفتح إليه باباً من أبواب الجنّة.

YY – وعن محمد بن قتيبة الهمداني والحسن بن علي الكشمار جاني عن علي بن النعمان، عن أبي الأكراد علي بن ميمون الصائغ، عن أبي عبد الله قال: إنّ الله احتج بالكوفة (١) على سائر البلاد وبالمؤمنين من أهلها على غيرهم من أهل البلاد واحتج ببلدة قم على سائر البلاد، وبأهلها على جميع أهل المشرق والمغرب من الجنّ والإنس، ولم يدع الله قم وأهله مستضعفاً بل وققهم وأيدهم. ثم قال: إنّ الدين وأهله بقم ذليل، ولو لا ذلك لأسرع الناس إليه فخرب قم وبطل أهله فلم يكن حجة على سائر البلاد، وإذا كان كذلك لم تستقر السماء والأرض ولم ينظروا طرفة عين وإنّ البلايا مدفوعة عن قم وأهله، وسيأتي زمان تكون بلدة قم وأهلها حجة على الخلائق، وذلك في زمان غيبة قائمنا علي ظهوره ولو لا ذلك لساخت وأهلها حجة على الخلائق، وذلك في زمان غيبة قائمنا عليه وما قصده جبّار بسوء إلا قصمه الأرض بأهلها، وإنّ الملائكة لتدفع البلايا عن قم وأهله، وما قصده جبّار بسوء إلا قصمه قاصم الجبّارين وشغله عنهم بداهية أو مصيبة أو عدق، وينسي الله الجبّارين في دولتهم ذكر قم وأهله كما نسوا ذكر الله.

٢٣ - ثم قال: وروي بأسانيد عن الصّادق عليَّ أنَّه ذكر كوفة وقال: ستخلو كوفة من

 <sup>(</sup>١) وعدة من الروايات في فضل الكوفة في ج ١ من شرح النهج ص ٢٨٦ ومنها قال أمير المؤمنين عليه :
 نعمت المدرة. وقال: يحشر من ظهرها يوم القيامة سبعون الفا وجوههم على صورة القمر. [النمازي].

المؤمنين ويأزر عنها العلم كما تأزر (١) الحية في جحرها، ثمّ يظهر العلم ببلدة يقال لها قم، وتصير مدناً للعلم والفضل حتّى لا يبقى في الأرض مستضعف في الدين حتى المخدّرات في الحجال، وذلك عند قرب ظهور قائمنا، فيجعل الله قم وأهله قائمين مقام الحجّة، ولولا ذلك لساخت الأرض بأهلها ولم يبق في الأرض حجّة، فيفيض العلم منه إلى سائر البلاد في المشرق والمغرب، فيتمّ حجّة الله على الخلق حتى لا يبقى أحد على الأرض لم يبلغ إليه الدين والعلم، ثمّ يظهر القائم علي المسرر سبباً لنقمة الله وسخطه على العباد، لأنّ الله لا ينقم من العباد إلا بعد إنكارهم حجّة (٢).

٢٥ - وعن الحسن بن يوسف، عن خالد بن يزيد عن أبي عبد الله عليته قال: إن الله اختار
 من جميع البلاد كوفة وقم وتقليس.

٢٦ - وعن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن أبي جميلة المفضّل ابن صالح، عن رجل، عن أبي عبد الله عليكم قال: إذا عمّت البلدان الفتن فعليكم بقم وحواليها ونواحيها، فإنّ البلاء مدفوع عنها.

٢٧ - وعن أحمد بن خزرج بن سعد، عن أخيه موسى بن خزرج، قال: قال لي أبو الحسن الرضا عليه أبو العسن الرضا عليه أبو أعرف موضعاً يقال له (وراردهار)؟ قلت: نعم، ولي فيه ضيعتان. فقال: الزمه وتمسّك به. ثمّ قال ثلاث مرّات: نعم الموضع وراردهار.

٢٨ - وعن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن خالد البرقي، عن سعد بن سعد الأشعري، عن جماعة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا عمّت البلايا فالأمن في كوفة ونواحيها من السواد وقم من الجبل، ونعم الموضع قم للخائف الطائف.

٢٩ - وعن محمّد بن سهل بن اليسع، عن أبيه، عن جدّه، عن أبي عبد الله عليه قال: إذا فقد الأمن من العباد وركب الناس على الخيول واعتزلوا النساء والطيب فالهرب الهرب عن جوارهم. فقلت: جعلت فداك، إلى أين؟ قال: إلى الكوفة ونواحيها، أو إلى قم وحواليها فإنّ البلاء مدفوع عنهما.

<sup>(</sup>١) الظاهر: يأرز.

٣١ - وعن سهل بن زياد، عن عبد العظيم الحسني، عن إسحاق الناصح مولى جعفر، عن أبي الحسن الأوّل عليه قال: قم عشُّ آل محمّد ومأوى شيعتهم، ولكن سيهلك جماعة من شبابهم بمعصية آبائهم والاستخفاف والسخرية بكبرائهم ومشايخهم ومع ذلك يدفع الله عنهم شرَّ الأعادي وكلَّ سوء.

٣٢ - وعن سهل، عن الحسين بن محمّد الكوفي، عن محمّد بن حمزة بن القاسم العلوي، عن عبد الله بن العبّاس الهاشمي، عن محمّد بن جعفر، عن أبيه الصادق عليه قال: إذا أصابتكم بليّة وعناء فعليكم بقم، فإنّه مأوى الفاطميّين، ومستراح المؤمنين وسيأتي زمان ينفر أولياؤنا ومحبّونا عنّا ويبعدون منّا، وذلك مصلحة لهم لكيلا يعرفوا بولايتنا، ويحقنوا بذلك دماءهم وأموالهم. وما أراد أحد بقم وأهله سوءاً إلاّ أذلّه الله وأبعده من رحمته.

٣٣ - وعن سهل، عن أحمد بن عيسى البزّاز القميّ، عن أبي إسحاق العلاّف النيشابوريّ، عن واسط بن سليمان، عن أبي الحسن الرضا عَلَيْ قال: إنّ للجنّة ثمانية أبواب، ولأهل قم واحد منها، فطوبى لهم، ثمّ طوبى لهم، ثمّ طوبى لهم.

٣٤ - وعن أحمد بن محمد بن عيسى، عن محمد بن خالد، عن بعض أصحابه (١)، عن أبي عبد الله عليه قال: كنّا عنده جالسين إذ قال مبتدئاً: خراسان! خراسان! سجستان! سجستان! كأنّي أنظر إلى أهلهما راكبين على الجمال مسرعين إلى قم.

٣٥ - وعن يعقوب بن يزيد، عن أبي الحسن الكرخيّ، عن سليمان بن صالح قال: كنّا ذات يوم عند أبي عبد الله عَلَيَهِ فَذَكَرَ فَتَنَ بني عبّاس وما يصيب الناس منهم فقلنا: جعلنا فداك، فأين المفزع والمفرّ في ذلك الزمان؟ فقال: إلى الكوفة وحواليها وإلى قم ونواحيها. ثمّ قال: في قم شيعتنا وموالينا، وتكثر فيها العمارة، ويقصده الناس ويجتمعون فيه حتّى يكون الجمر بين بلدتهم.

وفي بعض روايات الشيعة أنَّ قم يبلغ من العمارة إلى أن يشتري موضع فرس بألف درهم.

٣٦ - وفي خطبة الملاحم لأمير المؤمنين عَلَيْنِ الّتي خطب بها بعد وقعة الجمل بالبصرة قال: يخرج الحسني صاحب طبرستان مع جمّ كثير من خيله ورجله حتّى يأتي نيسابور فيفتحها ويقسم أبوابها ثمّ يأتي إصبهان، ثمّ إلى قم، فيقع بينه وبين أهل قم وقعة عظيمة يقتل فيها خلق كثير فينهزم أهل قم، فينهب الحسني أموالهم ويسبي ذراريهم ونساءهم ويخرب دورهم، فيفزع أهل قم إلى جبل يقال لها «وراردهار» فيقيم الحسني ببلدهم أربعين يوماً، ويقتل منهم عشرين رجلاً، ويصلب منهم رجلين ثمّ يرحل عنهم.

٣٧ - وعن عليّ بن عيسى، عن أيّوب بن يحيى الجندل، عن أبي الحسن الأوّل عَلَيْهِ

<sup>(</sup>١) لعله معروف بن خربوذ كما مرّ في ج ٥٢ ص ١٨٢ ح ١١٧. [النمازي].

قال: رجل من أهل قم يدعو الناس إلى الحقّ، يجتمع معه قوم كزبر الحديد، لا تزلّهم الرياح العواصف، ولا يملّون من الحرب، ولا يجبنون، وعلى الله يتوكّلون، والعاقبة للمتقين.

٣٨ - وبإسناده عن عفّان البصريّ، عن أبي عبد الله عليه قال: قال لي: أتدري لِمَ سمّي قم؟ قلت: الله ورسوله وأنت أعلم. قال: إنّما سمّي قم لأنّ أهله يجتمعون مع قائم آل محمّد
 صلوات الله عليه - ويقومون معه ويستقيمون عليه وينصرونه.

٣٩ - وعن عليّ بن عيسى، عن عليّ بن محمّد الربيع، عن صفوان بن يحيى بيّاع السابريّ قال: كنت يوماً عند أبي الحسن عليّ فلا فجرى ذكر قم وأهله وميلهم إلى المهديّ عليّ فترحّم عليهم وقال: رضي الله عنهم. ثمّ قال: إنّ للجنّة ثمانية أبواب وواحد منها لأهل قم، وهم خيار شيعتنا من بين سائر البلاد، خمّر الله تعالى ولايتنا في طينتهم.

٤٠ وروى بعض أصحابنا قال: كنت عند أبي عبد الله ﷺ جالساً إذ قرأ هذه الآية:
 ﴿ فَإِذَا جَآةَ وَعَدُ أُولِنَهُمَا بَمَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَنَا أَوْلِى بَأْسِ شَدِيدٍ فَجَاسُواْ خِلَالَ الدِّيَارِ وَكَانَ وَعَدَا مَّفْعُولًا ﴾
 فقلنا: جعلنا فداك، من هؤلاء؟ فقال ثلاث مرّات: هم والله أهل قم.

٤١ – وروي عن عدّة من أهل الريّ أنّهم دخلوا على أبي عبد الله على وقالوا: نحن من أهل الريّ وقالوا: نحن من أهل الريّ. فقال: مرحباً بإخواننا من أهل قم! فقالوا: نحن من أهل الريّ فأعاد الكلام، قالوا ذلك مراراً وأجابهم بمثل ما أجاب به أوّلاً، فقال: إنّ لله حرماً وهو مكّة، وإنّ للرسول حرماً وهو المدينة، وإنّ لأمير المؤمنين حرماً وهو الكوفة، وإنّ لنا حرماً وهو بلدة قم، وستدفن فيها امرأة من أولادي تسمّى فاطمة فمن زارها وجبت له الجنّة. قال الراوي: وكان هذا الكلام منه قبل أن يولد الكاظم عليه.

٤٢ – وفي روايات الشيعة أنّ رسول الله ﷺ لمّا أسري به رأى إبليس باركاً بهذه البقعة فقال له: قم يا ملعون! فسمّيت بذلك.

٤٣ - وروي عن الأئمة ﷺ: لولا القميون لضاع الدين.

٤٤ - وروي مرفوعاً إلى محمد بن يعقوب الكليني بإسناده إلى علي بن موسى الرضا عليها
 قال: إذا عمّت البلدان الفتن فعليكم بقم وحواليها ونواحيها، فإن البلاء مرفوع عنها.

٤٥ – وقال عليه لزكريًا بن آدم القميّ حين قال الشيخ عنده: يا سيّدي إنّي أريد الخروج عن أهل عن أهل قم، كما عن أهل بيتي، فقد كثرت السفهاء. فقال: لا تفعل، فإنَّ البلاء يدفع بك عن أهل قم، كما يدفع البلاء عن أهل بغداد بأبي الحسن الكاظم عليه .

٤٦ – وعن سهل بن زياد، عن علي بن إبراهيم الجعفري، عن محمّد بن الفضيل عن عدّة من أصحابه، عن الصادق جعفر بن محمّد عليها قال: إنّ لعلى قم ملكاً رفوف عليها بجناحيه لا يريدها جبّار بسوء إلا أذابه الله كذوب الملح في الماء. ثمّ أشار إلى عيسى بن عبد الله فقال: سلام الله على أهل قم. يسقي الله بلادهم الغيث، وينزل الله عليهم البركات، ويبدّل

الله سيّناتهم حسنات، هم أهل ركوع وسجود وقيام وقعود، هم الفقهاء العلماء الفهماء، هم أهل الدراية والرواية وحسن العبادة.

29 – وقال أبو عبد الله الفقيه الهمدانيّ في كتاب البلدان: إنّ أبا موسى الأشعريّ روى أنّه سأل أمير المؤمنين عليَّ بن أبي طالب غلِيَّ عن أسلم المدن وخير المواضع عند نزول الفتن وظهور السيف، فقال: أسلم المواضع يومئذ أرض الجبل، فإذا اضطربت خراسان ووقعت الحرب بين أهل جرجان وطبرستان وخربت سجستان فأسلم المواضع يومئذ قصبة قم تلك المحرب بين أهل جرجان وطبرستان وخربت سجستان فأسلم المواضع يومئذ قصبة تم تلك الله البلدة التي يخرج منها أنصار خير الناس أباً وأمّاً وجدّاً وجدّة وعمّاً وعمّة تلك التي تسمّى البلدة التي يخرج منها أنصار خير الناس أباً وأمّاً وجدّاً وجدّة وعمّاً وعمّة تلك التي تسمّى الزهراء. بها موضع قدم جبرئيل، وهو الموضع الذي نبع منه الماء الذي من شرب منه أمن من الداء، ومن ذلك الماء عجن الطين الذي عمل منه كهيئة الطير، ومنه يغتسل الرضا عليه الله ومن ذلك الموضع يخرج كبش إبراهيم وعصا موسى وخاتم سليمان.

24 - ومن روايات الشبعة في فضل قم وأهلها ما رواه الحسن بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه بأسانيد ذكرها عن أبي عبد الله الصادق عليه الله أخر جلاً دخل عليه فقال: يا ابن رسول الله إنّي أريد أن أسألك عن مسألة لم يسألك أحد قبلي ولا يسألك أحد بعدي! فقال: عساك تسألني عن الحشر والنشر؟ فقال الرجل: إي والذي بعث محمداً بالحق بشيراً ونذيراً ما أسألك إلا عنه. فقال: محشر الناس كلّهم إلى بيت المقدس إلا بقعة بأرض الجبل يقال لها قم، فإنّهم يحاسبون في حفرهم ويحشرون من حفرهم إلى الجنّة. ثمّ قال: أهل قم مغفور لهم. قال: فوثب الرجل على رجليه وقال: يا ابن رسول الله هذا خاصة لأهل قم؟ قال: نعم ومن يقول بمقالتهم. ثمّ قال: أزيدك؟ قال: نعم، (قال: ظ) حدّثني أبي عن أبيه عن جدّه قال: قال رسول الله من المسك وإذا فيها شيخ بارك على رأسه برنس، فقلت: حبيبي عن جدرئيل ما هذه البقعة؟ قال: فيها شيعة وصيّك عليّ بن أبي طالب. قلت: فمن الشيخ البارك فيها؟ قال: يريد أن يصدّهم عن ولاية وصيّك عليّ ويدعوهم إلى الفسق والفجور. قلت: يا جبرئيل أهو بنا إليه، فأهوى عن ولاية وصيّك عليّ ويدعوهم إلى الفسق والفجور. قلت: يا جبرئيل أهم بنا إليه في أسرع من برق خاطف. فقلت له: قم يا ملعون فشارك المرجئة في نسائهم بنا إليه في أسرع من برق خاطف. فقلت له: قم يا ملعون فشارك المرجئة في نسائهم وأموالهم، لأنّ أهل قم شيعتي وشيعة وصيّع عليّ بن أبي طالب.

٤٩ - وروى محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمد بن الحسن الحضرميّ عن محمد بن بهلول، عن أبي مسلم العبديّ، عن أبي عبد الله الصادق ﷺ قال: تربة قم مقدّسة وأهلها منّا ونحن منهم لا يريدهم جبّار بسوء إلاّ عجّلت عقوبته ما لم يخونوا إخوانهم! فإذا فعلوا ذلك سلّط الله عليهم جبابرة سوء! أما إنّهم أنصار قائمنا ودعاة حقّنا. ثمّ رفع رأسه إلى السماء وقال: اللّهمَّ اعصمهم من كلّ فتنة ونجّهم من كلّ هلكة.

ثمّ ذكر صاحب التاريخ المشاهد والقبور الواقعة في بلدة قم فقال: منها قبر فاطمة بنت موسى بن جعفر عليته وروي أنّ زيارتها تعادل الجنّة.

وروى مشايخ قم أنّه لمّا أخرج المأمون عليَّ بن موسى الرضا عَلِيُّ من المدينة إلى المرو في سنة مأتين خرجت فاطمة أخته في سنة إحدى ومأتين تطلبه، فلمّا وصلت إلى «ساوه» مرضت فسألت: كم بيني وبين (قُم)؟ قالوا: عشرة فراسخ، فأمرت خادمها فذهب بها إلى قم وأنزلها في بيت موسى بن خزرج بن سعد. والأصحّ أنّه لمّا وصل الخبر إلى آل سعد اتّفقواً وخرجوا إليها أن يطلبوا منها النزول في بلدة قم، فخرج من بينهم موسى بن خزرج، فلمَّا وصل إليها أخذ بزمام ناقتها وجرّها إلى قم وأنزلها في داره، فكانت فيها ستّة عشر يوماً ثمَّ مضت إلى رحمة الله ورضوانه، فدفنها موسى بعد التغسيل والتكفين في أرض له، وهي الّتي الآن مدفنها وبني على قبرها سقفاً من البواري إلى أن بنت بنت الجواد عَلِيُّهِ عليها قبَّة. وحدّثني الحسين بن عليّ بن الحسين بن موسى بن بابويه عن محمّد بن الحسن بن أحمد بن الوليد أنَّه لمَّا توفَّيت فاطمة ﷺ وغسلوها وكفنوها ذهبوا بها إلى بابلان ووضعوها على سرداب حفروه لها، فاختلف آل سعد بينهم في من يدخل السرداب ويدفنها فيه، فاتَّفقوا على خادم لهم شيخ كبير صالح يقال له (قادر) فلمّا بعثوا إليها رأوا راكبين سريعين متلثّمين يأتيان من جانب الرملة، فلمّا قربا من الجنازة نزلا وصلّيا عليها ودخلا السرداب وأخذا الجنازة فدفناها ، ثمَّ خرجا وركبا وذهبا ولم يعلم أحد من هما . والمحراب الَّذي كانت فاطمة عَلِيِّكُمْ تصلِّي إليه موجود إلى الآن في دار موسى بن الخزرج. ثمَّ ماتت أمَّ محمَّد بنت موسى بن محمَّد بن عليِّ الرضا عَلِيَّةٌ فدفنوها في جنب فاطمة صَلِّيًّ ثمَّ توفّيت ميمونة أختها فدفنوها هناك أيضاً وبنوا عليهما أيضاً قبّة ، ودفن فيها أمّ إسحاق جارية محمّد وأمّ حبيب جارية محمّد بن أحمد الرضا وأخت محمّد بن موسى. ثمَّ قال: ومنها قبر أبي جعفر موسى بن محمّد بن علىَّ الرضا عَلِيَّةِ قال: وهو أوَّل من دخل من السادات الرضويَّة قم، وكان مبرقعاً دائماً فأخرجه العرب من قم، ثمَّ اعتذروا منه وأدخلوه وأكرموه واشتروا من أموالهم له داراً ومزارع، وحسن حاله، واشترى من ماله أيضاً قرى ومزارع، فجاءت إليه أخواته زينب وأمّ محمَّد وميمونة بنات الجواد عَلِيَّكِمْ ثُمَّ (بريهية) بنت موسى فدفَّن كلُّهنَّ عند فاطمة عَلَيْتُهَا وتُوفّي موسى ليلة الأربعاء ثامن شهر ربيع الآخر من سنة ستّ وتسعن ومأتين ودفن في الموضع المعروف أنَّه مدفنه. ومنها قبر أبي عليَّ محمَّد بن أحمد بن موسى بن محمَّد بن عليَّ الرضا عَلِيُّكُ تُوفِّي في سنة خمس عشر وثلاثمانة، ودفن في مقبرة محمَّد بن موسى. ثمَّ ذكر مقابر كثير من السادات الرضويّة وكثير من أولاد محمّد بن جعفر الصادق عَلِيَّكُم وكثير من أحفاد عليّ بن جعفر وقبور كثير من السادات الحسنيّة، وكان أكثر أهل قم من الأشعريّين، وقال رسول الله ﷺ: اللُّهمُّ اغفر للأشعريِّين صغيرهم وكبيرهم. وقال: الأشعريُّون منِّي وأنا منهم. وروي عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالد، عن أبي البختري، عن محمّد بن إسحاق، عن الزهريّ قال: قال رسول الله على الأزد والأشعريّون وكندة منّي لا يعدلون ولا يجبنون. وبهذا الإسناد عن أبي البختريّ عن الزهريّ، عن زيد بن أسلم قال: قال رسول الله على للأشعريّين لمّا قدموا: أنتم المهاجرون إلى الأنبياء من ولد إسماعيل. ثمّ ذكر أخباراً كثيرة في فضائلهم، ثمّ قال: من مفاخرهم أنّ أوّل من أظهر التشيّع بقم موسى بن عبد الله بن سعد الأشعريّ.

ومنها أنّه قال الرضا علي لزكريًا بن آدم بن عبد الله بن سعد الأشعريّ: إنَّ الله يدفع البلاء بك عن أهل قم كما يدفع البلاء عن أهل بغداد بقبر موسى بن جعفر علي ومنها أنّهم وقفوا المزارع والعقارات الكثيرة على الأثمّة علي ، ومنها أنّهم أوّل من بعث الخمس إليهم . ومنها أنّهم علي أكرموا جماعة كثيرة منهم بالهدايا والتحف والأكفان كأبي جرير زكريّا بن إدريس، وزكريّا بن آدم، وعيسى بن عبد الله بن سعد وغيرهم ممّن يطول بذكرهم الكلام، وشرّفوا بعضهم بالخواتيم والخلع، وأنّهم اشتروا من دعبل الخزاعيّ ثوب الرضا بي بألف دينار من الذهب. ومنها أنّ الصادق علي قال لعمران بن عبد الله: أظلّك الله يوم لا طلّ إلاّ ظلّه. انتهى ما أخرجته من تاريخ قم، ومؤلّفه من علماء الإماميّة (١).

بيان؛ يظهر من هذا التاريخ أن وراردهار؛ اسم بعض رساتيق قم وتوابعه وقال: فيه سبع عشرة قرية وكان من رساتيق إصبهان فألحق بقم. والجمر اسم نهر من الأنهار التي كانت قبل بناء بلدة قم كما يلوح من التاريخ. وروى الكشيّ خبر زكريّا بن آدم عن محمّد بن قولويه، عن سعد بن عبد الله، عن محمّد بن حمزة، عن زكريّا بن آدم قال: قلت للرضا عليه : إنّي أريد الخروج عن أهل بيتي فقد كثر السفهاء فيهم، فقال: لا تفعل، فإنّ أهل بيتك يدفع عنهم بك كما يدفع عن أهل بغداد بأبي الحسن الكاظم عليه .

• ٥ - المجازات النبوية؛ قال النبي المحرة إلى المدينة ، قال القرى تنفي الخبث كما ينفي الكير خبث الحديد. يريد على الهجرة إلى المدينة ، قال السيّد على فقوله المرت بقرية تأكل القرى، مجاز ، والمراد أنَّ أهلها يقهرون أهل القرى فيملكون بلادهم وأموالهم ، فكأنهم بهذه الأحوال يأكلونهم . وخرّج هذا القول على طريقة للعرب معروفة لأنهم يقولون الكل فلان جاره، إذا عدا عليه فانتهك حرمته واصطفى حريبته . وعلى ذلك قول علقمة ابن عقبل بن علقة لأبيه في أبيات :

أكلت بيتك اكل الضبّ حتّى وجدت مدارة الكل الوبيل ومن ذلك قوله عليه في غزوة الحديبية «ويح قريش أكلهم الحرب، يريد أنّها قد أفنت

<sup>(</sup>١) تاريخ قم وهو باللغة الفارسية ولم يترجم بعد للعربية.

رجالهم وانتهكت أموالهم، فكانت من هذا الوجه كأنّها آكلة لهم قال ذلك في حديث طويل، والمراد بقوله: «تنفي الخبث كما ينفي الكير خبث الحديد» أنّ أهلها يتمخضون فينتفي عنها الأشرار، ويبقى فيها الأخيار، ويفارقها الأخلاط والأقشاب، ولا يصبر عليها إلاّ الصميم واللباب، فيكون بمنزلة الكير الذي ينفي الأخباث والأدران، ويخلص الرصاص، وهذا أيضاً مجاز. وقد ورد هذا الخبر بلفظ آخر ذكره عمر بن عبد العزيز قال: سمعنا عن رسول الله عليها أنّه قال: المدينة تنفي خبث الرجال كما ينفي الكير خبث الحديد. والمعنى في اللفظين واحد (1).

٥١ – كتاب جعفر بن محمد بن شريح: عن المعلى الطحّان، عن محمد بن زياد، عن ميمون، عن ابن عبّاس، عن النبي الله أنه كان إذا دخل عليه أناس من اليمن قال: مرحباً برهط شعيب وأحبار موسى(٢).

٥٢ - وعنه قال: سمعت قيس بن الربيع يرفعه إلى النبيّ قال: حضرموت خير من الحارثيين (٢٠).

07 - مجالس الشيخ: عن أحمد بن عبدون، عن عليّ بن الزبير، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن العبّاس بن عامر، عن عبد الله بن الوليد قال: دخلنا على أبي عبد الله ﷺ فضّال، عن العبّاس بن عامر، عن عبد الله علنا: من أهل الكوفة فقال: أما إنّه ليس من بلد من البلدان أكثر محبّاً لنا من أهل الكوفة ثمّ هذه العصابة خاصّة، إنّ الله هداكم لأمر جهله الناس، أحببتمونا وأبغضنا الناس، وصدّقتمونا وكذّبنا الناس، واتّبعتمونا وخالفنا الناس، فجعل الله محياكم محيانا ومماتكم مماتنا − الخبر −(٤).

بيان: «ثمّ هذه العصابة» أي هم فيها أكثر من غيرها من البلدان، والمراد عصابة الشيعة فإنّ المحبّ أعمُّ منها. والعصابة – بالكسر –: الجماعة من الناس.

98 - مجالس الشيخ؛ عن الحسين بن عبيد الله الغضائري، عن التلعكبري عن محمد ابن همام، عن عبد الله الحميري، عن الطيالسي، عن زريق الخلقاني قال: كنت عند أبي عبد الله عليه يوماً إذ دخل عليه رجلان من أهل الكوفة من أصحابنا، فقال أبو عبد الله عليه أتعرفهما؟ قلت: نعم، هما من مواليك، فقال: نعم، والحمد لله الذي جعل أجلة موالي بالعراق - الخبر -(٥).

٥٥ - أقول: وجدت بخط الشيخ محمّد بن عليّ الجباعيّ تَعَلَنهُ: قال الشيخ محمّد بن مكّي

المجازات النبوية، ص ٣٢٦ ح ٢٥٥.
 الأصول الستة عشر ص ٨١.

<sup>(</sup>٤) أمالي الطوسي، ص ٦٧٨ مجلس ٣٧ ح ١٩. وتمام الخبر في ج ٢٥ و٢٦.

<sup>(</sup>٥) أمالي الطوسي، ص ٦٩٨ مجلس ٣٩ ح ٣٣.

- قدّس الله روحه - وجد بخطّ جمال الدين بن المطهّر: وجدت بخطّ والدي كلفه قال: وجدت رقعة عليها مكتوب بخطّ عتيق ما صورته: بسم الله الرحمن الرحيم هذا ما أخبرنا به الشيخ الأجلّ العالم عزّ الدين أبو المكارم حمزة بن عليّ بن زهرة الحسينيّ الحلبيّ إملاءً من لفظه عند نزوله بالحلّة السيفيّة - وقد وردها حاجّاً سنة أربع وسبعين وخمسمائة - ورأيته يلتفت يمنة ويسرة، فسألته عن سبب ذلك، قال: إنّني لأعلم أن لمدينتكم هذه فضلاً جزيلاً. قلت: وما هو؟ قال: أخبرني أبي، عن أبيه، عن جعفر بن محمّد بن قولويه، عن الكلبنيّ قال: حدّثني عليٌ بن إبراهيم عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي حمزة الثماليّ، عن الأصبغ ابن نباتة قال: صحبت مولاي أمير المؤمنين عليّه عند وروده إلى صفّين وقد وقف على تلّ عرير ثمّ أوما إلى أجمة ما بين بابل والتلّ وقال: مدينة وأيّ مدينة! فقلت له: يا مولاي أراك عزير مدينة، أكان ههنا مدينة وانمحت آثارها؟ فقال: لا، ولكن ستكون مدينة يقال لها الحلّة السيفيّة يمدّنها رجل من بني أسد يظهر بها قوم أخيار لو أقسم أحدهم على الله لأبرّ قسمه.

بيان: «عرير» بالمهملتين أي مفرد، وفي القاموس: العرير الغريب في القول أو بالمعجمتين أي منيع رفيع. والحلّة – بالكسر –: بلدة معروفة، ووصفها بالسيفيّة لأنّها بناها سيف الدولة.

٥٦ – ووجدت أيضاً بخط الشيخ المتقدّم نقلاً من خط الشهيد – قدّس سرّه –: قال الراونديّ: قال الباقر علي الله وضع تحت العرش أربعة أساطين وسمّاه «الضراح» ثمّ بعث ملائكة فأمرهم ببناء بيت في الأرض بمثاله وقدره، فلمّا كان الطوفان رفع، فكانت الأنبياء يحجّونه ولا يعلمون مكانه حتّى بوّأه الله لإبراهيم فأعلمه مكانه، فبناه من خمسة أجبل: من عراء، وثبير، ولبنان، وجبل الطور، وجبل الخمّر. قال الطبريّ: وهو جبل بدمشق.

**بيان:** قال الفيروزآباديّ: الخمر – بالتحريك –: جبل بالقدس. وقال: لبنان بالضمّ: جبل بالشام.

٥٧ – كنز الكراجكي: قال: روى الشريف أبو محمد الحسن بن محمد الحسيني عن على عنمان الأشج المعروف بأبي الدنيا قال: حدثني أمير المؤمنين عليته قال: قال رسول الله على الحب أهل اليمن فقد أحبني ومن أبغضهم فقد أبغضني (١).

٥٨ - شرح النهج لابن ميثم: قال: لمّا فرغ أمير المؤمنين على من حرب الجمل خطب الناس بالبصرة فحمد الله وأثنى عليه وصلّى على النبيّ على ثمّ قال: يا أهل البصرة! يا أهل المؤتفكة ائتفكت بأهلها ثلاثاً وعلى الله تمام الرابعة! يا جند المرأة وأعوان البهيمة، رغا فأجبتم، وعُقر فانهزمتم أخلاقكم دقاق، ودينكم نفاق وماؤكم زعاق بلادكم أنتن بلاد

<sup>(</sup>١) كنز الفوائد، ج ٢ ص ١٥٤.

ألله تربة، وأبعدها من السماء، بها تسعة أعشار الشرّ المحتبس فيها بذنبه، والخارج منها بعفو الله، كأنّي أنظر إلى قريتكم هذه وقد طبّقها الماء حتّى ما يرى منها إلاّ شُرف المسجد كأنّه جؤجؤ طير في لجّة بحر – وساق إلى قوله: إذا هم رأوا البصرة قد تحوّلت أخصاصها دوراً، وآجامها قصوراً، فالهرب! فإنّه لا بصرة لكم يومئذ.

ثمّ التفت عن يمينه فقال: كم بينكم وبين الأبُلّة؟ فقال له المنذر بن الجارود: فداك أبي وأمّي: أربعة فراسخ. قال له: صدقت، فوالّذي بعث محمّداً على وأكرمه بالنبوّة، وخصّه بالرسالة، وعجّل بروحه إلى الجنّة لقد سمعت منه كما تسمعون منّي أن قال: يا عليّ هل علمت أنّ بين الّتي تسمّى الأبلّة أربعة فراسخ وسيكون في الّتي تسمّى الأبلّة موضع أصحاب العشور، يقتل في ذلك الموضع من أمّتي سبعون ألف شهيد، هم يومئذ بمنزلة شهداء بدر.

ققال له المنذر: يا أمير المؤمنين، ومن يقتلهم؟ فداك أبي وأمّي. قال: يقتلهم أخوان وهم جيل كأنهم الشياطين، سود ألوانهم، منتنة أرواحهم، شديد كلبهم، قليل سلبهم، طوبى لمن قتلوه. ينفر لجهادهم في ذلك الزمان قوم هم أذلة عند المتكبّرين من أهل ذلك الزمان، مجهولون في الأرض، معروفون في السماء، تبكي السماء عليهم وسكّانها، والأرض وسكّانها - ثمّ هملت عيناه بالبكاء ثمّ قال: - ويحك يا بصرة من جيش لا رهج له ولا حسّ! فقال له المنذر: يا أمير المؤمنين، وما الذي يصيبهم من قبل الغرق ممّا ذكرت؟ وما الويح؟ فقال: هما بابان: فالويح باب رحمة، والويل باب عذاب يا ابن الجارود، نعم، تارات عظيمة: منها عصبة يقتل بعضها بعضاً، ومنها فتنة يكون بها إخراب منازل وخراب ديار وانتهاك أموال وسباء نساء يذبحن ذبحاً، يا ويل أمرهن حديث عجيب! ومنها أن يستحلّ بها الدجّال الأكبر الأعور الممسوح العين اليمني والأخرى كأمّها ممزوجة بالدم لكأنّها في الحمرة علقة، ناتيء الحدقة كهيئة حبّة العنب الطافية على الماء، فيتبعه من أهلها عدّة من قتل الحمرة علقة، ناتيء الحدقة كهيئة حبّة العنب الطافية على الماء، فيتبعه من أهلها عدّة من قتل بالأبلة من الشهداء، أناجيلهم في صدورهم، يُقتل من يقتل، ويهرب من يَهرب، ثمّ رجف، بالأبلة من الشهداء، أناجيلهم في صدورهم، يُقتل من يقتل، ويهرب من يَهرب، ثمّ رجف، بأمّ قذف، ثمّ خسف ثمّ مسخ، ثمّ الجوع الأغبر، ثمّ الموت الأحمر وهو الغرق.

يا منذر إنّ للبصرة ثلاثة أسماء سوى البصرة في الزبر الأول لا يعلمها إلاّ العلماء: منها الخُريبة، ومنها تدمُر، ومنها المؤتفكة – وساق إلى أن قال – يا أهل البصرة إنّ الله لم يجعل لأحد من أمصار المسلمين خُطّة شرف ولا كرم إلاّ وقد جعل فيكم أفضل ذلك، وزادكم من فضله بمنّه ما ليس لهم: أنتم أقوم الناس قبلة، قبلتكم على المقام حيث يقوم الإمام بمكّة، وقارئكم أقرأ الناس، وزاهدكم أزهد الناس، وعابدكم أعبد الناس، وتاجركم أتجر الناس وأصدقهم في تجارته، ومتصدّقكم أكرم الناس صدقة، وغنيكم أشدُّ الناس بذلاً وتواضعاً، وشريفكم أحسن الناس خلقاً وأنتم أكثر الناس جواراً، وأقلّهم تكلّفاً لما لا يعنيه، وأحرصهم

على الصلاة في جماعة ثمرتكم أكثر الثمار، وأموالكم أكثر الأموال، وصغاركم أكس الأولاد، ونساؤكم أمنع النساء وأحسنهن تبقلاً، سخر لكم الماء يغدو عليكم ويروح صلاحاً لمعاشكم والبحر سبباً لكثرة أموالكم، فلو صبرتم واستقمتم لكانت شجرة طوبى لكم مقيلاً وظلاً ظليلاً، غير أنَّ حكم الله ماض، وقضاؤه نافذ لا معقب لحكمه وهو سريع الحساب. يقول الله: ﴿وَلِن بِن مَرْبَةٍ إِلّا يَعَنُ مُهْلِكُهُما فَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيكَةِ أَوْ مُعَذِبُوهَا عَذَابًا شَدِيداً كَانَ ذَلِكَ فِي يقول الله: ﴿وَلِن بِن مَرْبَةٍ إِلّا يَعَنُ مُهْلِكُهُما فَبْلَ يَوْمِ ٱلْقِيكة أَوْ مُعَذِبُوها عَذَابًا شَدِيداً كَانَ ذَلِكَ فِي الْكِن الله عنه على المعه غيري: إنّ جبرئيل الروح الأمين حملني على منكبه الأيمن حتى أراني الأرض ومن عليها غيري: إنّ جبرئيل الروح الأمين حملني على منكبه الأسماء كلها ولم تعلمها الملائكة المقرّبون، وأعطاني أقاليدها وعلمني ما فيها وما قد كان على ظهرها وما يكون إلى يوم القيامة ولم يكبر فلك [علي] كما لم يكبر على أبي آدم علّمه الأسماء كلها ولم تعلمها الملائكة المقرّبون، من السماء وأقربها من الماء، وإنّها لأسرع الأرض خراباً وأخشنها تراباً وأشدها عذاباً، ولقد خسف بها في القرون الخالية مراراً، وليأتين عليها زمان، وإنّ لكم يا أهل البصرة وما حولكم من القرى من الماء ليوماً عظيماً بلاؤه، وإنّي لأعلم موضع منفجره من قريتكم هذه، ثم أمور قبل ذلك الماء ليوماً عظيمة أخفيت عنكم وعلمناها، فمن خرج عنها عند دنو غرقها فبرحمة من الله سبقت له، ومن بقي فيها غير مرابط بها فبذنبه وما الله بظلام للعبيد(٢).

توضيح: المؤتفكة: المنقلبة، والانقلاب هنا إمّا حقيقة كقرى قوم لوط أو لأنّها غرقت كأنّها انقلبت. طبّقها الماء - بالتشديد - أي غطّاها وعمّها والأخصاص: جمع خصّ بالضمّ - ببت يعمل من الخشب والقصب. والآجام: جمع أجمة - بالتحريك - وهي منبت قصب، وقيل: هي الشجر الكثير الملتفّ. والأبلّة - بضمّ الهمزة والباء وتشديد اللام -: الموضع الذي به مدينة البصرة اليوم وكان من قرى البصرة وبساتينها يومئذ، وكانوا يعدّونه إحدى الجنّات الأربع، وفي الأبلّة اليوم موضع العشّارين حسب ما أخبر به. والجيل بالكسر -: الصنف من الناس وقيل: كلّ قوم يختصون بلغة فهم جيل. والأرواح: جمع الربح بمعنى الرائحة. والكلب - بالتحريك -: الشرّ والأذى وشبه جنون يعرض لمن عضّه الكلب الكلب، والسلب - بالتحريك -: ما يأخذه أحد القرنين في الحرب من قرنه ممّا يكون الكلب الكلب، والسلب - بالتحريك -: ما يأخذه أحد القرنين والحسّ - بالكسر - صوت عليه ومعه [من] سلاح وثباب ودابة وغيرها. ينفر لجهادهم: أي يخرج لقتالهم. ويقال هملت عينه أي فاضت بالدمع. والرهج - بالتحريك - الغبار. والحسّ - بالكسر - صوت المشي والصوت الخفي وهو إشارة إلى صاحب الزنج كما مرّ. والتارات جمع التارة بمعنى المرّة، أي فتن عظيمة مرّة بعد أخرى. والعصبة - بالضمّ -: الجماعة أو بالتحريك بمعنى الأقرباء. وانتهاك الأموال: أخذها بما لا يحلّ. وسباء النساء - بالكسر والمدّ -: أسرهنّ.

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٥٨.

والعناب ووصفه بالأكبر يدل على تعدّد من يدّعي الأباطيل. والأعور من ذهب إحدى والكذب، ووصفه بالأكبر يدل على تعدّد من يدّعي الأباطيل. والأعور من ذهب إحدى عينيه. والممسوح صفة مخصّصة للأعور. والناتئ: المرتفع. وطفا على الماء: علا ولم يرسب. والرجفة: الزلزلة والاضطراب. والقذف: الرمي بالحجارة ونحوها. والخسف: النهاب في الأرض، وخسف المكان أن يغيب في الأرض. والمسخ: تحويل صورة إلى ما هو أقبح منها. ووصف الجوع بالأغبر إمّا لأنّ الجوع يكون في السنين المجدبة، وسنو الجدب تسمّى غبراً لاغبرار آفاقها من قلّة الأمطار وأرضيها من عدم النبات، أو لأنّ وجه المجانع يشبه الوجه المغبر. والموت الأحمر يعبّر به في الأكثر عن القتل، وفسّر هنا بالغرق. والمحربة عشم الخاء المعجمة وفتح الراء المهملة والباء الموحّدة -: علم محلّة من محال البصرة كانوا يسمّونها البصرة الصغرى. وتدمر - كتنصر -: من الدمار بمعنى الهلاك، وفي اللغة أنّها بلد بالشام. والخطلة - بالضمّ -: الأمر والقصّة. والأقاليد: جمع إقليد - بالكسر الغنة أنّها بلد بالشام. والمخطّة - بالضمّ -: الأمر والقصّة. والأقاليد: جمع إقليد - بالكسر ربي. والمفتاح. ولم يكبر ذلك عليّ: أي قويت عليه وقدرت، أو لم أستعظمها من فضل ربي. والتنوين في «زمان» للتفخيم أي زمان شديد فظيع، والمرابطة: الإرصاد لحفظ الثغر.

٦٠ – وعن سعد بن سعد عن الرضا ﷺ قال: يا سعد من زارها فله الجنة (٢).

٦١ – وعنه عليه قال: إذا عمّت البلدان الفتن والبلايا فعليكم بقم وحواليها ونواحيها،
 فإنّ البلايا مدفوع عنها (٣).

٦٢ - وعن الرضا علي قال: للجنة ثمانية أبواب فثلاثة منها لأهل قم، فطوبي لهم ثمَّ طوبي لهم ثمَّ طوبي لهم.

٦٣ - وعن أمير المؤمنين عليه أنه قال: صلوات الله على أهل قم، ورحمة الله على أهل قم، سقى الله بلادهم الغيث - إلى آخر ما مرّ عن الصادق عليه (٥٠).

18 - وأقول: روى الشيخ الأجل عبد الجليل الرازي في كتاب القصص بإسناده عن النبي التي قال: لمّا عرج بي إلى السماء مررت بأرض بيضاء كافورية شممت بها رائحة طيبة، فقلت: يا جبرئيل ما هذه البقعة؟ قال: يقال لها «آبة» عرضت عليها رسالتك وولاية

<sup>(</sup>١) - (٥) مجالس المؤمنين، ص ٨٣.

ذَرّيّتك فقبلت، وإنّ الله يخلق منها رجالاً يتولّونك ويتولّون ذرّيّتك فبارك الله عليها وعلى أهلها.

٦٥ - معجم البلدان: قال: روي أنه في التوراة مكتوب: الريّ باب من أبواب الأرض وإليها متجر الناس. قال: وروي عن جعفر الحلق. وقال الأصمعيّ: الريّ عروس الدنيا وإليها متجر الناس. قال: وروي عن جعفر الصادق عليمين أنّ الريّ وقزوين وساوة ملعونات شؤمات<sup>(١)</sup>.

٦٦ - كشف الغمة: عن ابن أعثم الكوفي، عن أمير المؤمنين عليه أنه قال: ويحاً للطالقان فإن شه تعالى بها كنوزاً ليست من ذهب ولا فضة، ولكن بها رجال مؤمنون عرفوا الله حقَّ معرفته وهم أنصار المهدي في آخر الزمان (٢).

٦٧ - وأقول: وجدت في أصل عتيق من أصول أصحابنا أظن آنه لوالد الصدوق أو ممّن عاصره عن عبد العزيز بن جعفر بن محمد، عن عبد العزيز بن يونس الموصلي، عن إبراهيم ابن الحسين، عن محمد بن خلف، عن موسى بن إبراهيم عن الكاظم عن أبيه عن آبائه عليه الله عن قال: قال رسول الله عليه الله عن أبواب الجنة.

٦٨ – الدر المنثور؛ من عدّة كتب عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله المكة: ما أطيبك من بلدة وأحبّك إليّ! لولا أنَّ قومك أخرجوني منك ما خرجت. وفي رواية أخرى: ما سكنت غيرك<sup>(٣)</sup>.

19 – وعن عبد الرحمان بن سابط قال: لمّا أراد رسول الله على أن ينطلق إلى المدينة استلم الحجر وقام وسط المسجد والتفت إلى البيت فقال: إنّي لأعلم ما وضع الله في الأرض بيتاً أحب إليه منك، وما خرجت عنك رغبة ولكنّ الّذين كفروا هم أخرجوني (٤).

<sup>(</sup>۱) معجم البلدان، ج ٣ ص ١١٨. في الروضات ط ٢ ص ٢٦٧ مثله، وسائر الكلمات فيه ص ٧٠١. وفي منتخب التواريخ في فصل علائم الظهور عن العلامة المجلسي عن المفضّل بن عمر عنه عليم الله عنه المفضّل بن عمر عنه عليم الله عفضًل! أتدري أينما وقعت الزوراء؟ قال: قلت الله وحجّته أعلم. فقال: اعلم يا مفضّل أنّ في حوالي الريّ جبل أسوداً يبتني في ذيله بلدة تسمّى بالطهران وهي دار الزوراء التي تكون قصورها كقصور الجنّة ونسوانها كحورالعين. واعلم يا مفضّل! أنهن يتلبّسن بلباس الكفّار ويتزيّبن بزيّ الجبابرة، ويركبن السروج، ولا يتمكن لأزواجهنّ، ولا تفي مكاسب (مساكن؛ خ ل) الأزواج لهنّ فيطلبن الطلاق منهم، ويكتفي الرجال بالرجال والنساء بالنساء، وتشبّه الرجال بالنساء والنساء بالرجال. فإنّك إن تريد حفظ دينك فلا تسكن في هذه البلدة ولا تتخذها مسكناً، لأنّها محلّ الفتنة، وفرّ منها إلى قلّة الجبال، ومن الحجر إلى الحجر كالثعلب بأشباله. ورواه في مجمع النورين للمرتدي ص ٢٩٧ مثله. وفي كتاب الغناء والإسلام في أخبار علائم الظهور روايات مربوطة بالري. وفي السفينة في مادة «ثلث» أنّ ممّن يحارب القائم عليم المرب إهم المؤيد. [مستلرك المشهنة ج ٤ لغة اربي].

 <sup>(</sup>۲) کشف الغمة، ج ۲ ص ۶۷۸.
 (۳) - (٤) الدر المنثور، ج ١ ص ۱۲۳.

٧٠ - كتاب قسمة أقاليم الأرض وبلدانها تأليف بعض المخالفين: قال: بلد المهدي مدينة حسنة حصينة بناها المهدي الفاطمي وحصنها وجعل لها أبواباً من حديد، في كلّ باب ما يزيد على المائة قنطار، ولمّا بناها وأحكمها قال: الآن أمنت على الفاطميّين.

بيان: أقول: لهذه المدينة قصّة طويلة غريبة أوردتها في كتاب الغيبة. وفي ج ٥٥٣.

٧١ - ومن الكتاب المذكور؛ قال دخل ذو القرنين جزيرة عظيمة فوجد بها قوماً قد أنحلتهم العبادة حتّى صاروا كالحمم السود فسلّم عليهم فردّوا عُلِيَّةٌ فسألهم: ما عيشكم يا قوم في هذا المكان؟ قالوا: ما رزقنا الله من الأسماك وأنواع النبات ونشرب من هذه المياه العذبة. قال لهم ألا أنقلكم إلى عيشة أطيب ممّا أنتم فيه وأخصب؟ فقالوا له: وما نصنع به؟ إنَّ عندنا في جزيرتنا هذه ما يغني جميع العالم ويكفيهم لو صاروا إليه وأقبلوا عليه! قال: وما هو؟ فانطلقوا إلى وادٍ لا نهاية لطوله وعرضه وهو منضّد من ألوان الدرّ والياقوت والزبرجد والبلخش والأحجار الَّتي لم تر في الدنيا والجواهر الَّتي لا تقوَّم، ورأى شيئاً لا تحتمله العقول ولا يوصف، ولو اجتمع العالم على نقله أو بعضه لعجزوا، فقال: لا إله إلاّ الله وسبحان من له الملك العظيم ويخلق الله ما لا يعلمه الخلائق. ثمَّ انطلقوا به من شفير ذلك الوادي حتى أتوا به إلى مستو واسع من الأرض به أصناف الأشجار، وأنواع الثمار، وألوان الأزهار، وأجناس الأطيار، وخرير الأنهار، وأفياء وظلال، ونسيم ذُو اعتدال، ونزه ورياض، وجنّات وغياض، فلمّا رأى ذو القرنين ذلك سبّح الله العظيم واستصغر أمر الوادي وما به من الجواهر عند ذلك المنظر البهيج الزاهر. فلمّا تعجّب قالوا له: في مُلك ملك في الدنيا بعض ما ترى؟ قال: لا وحقّ عالم السرّ والنجوي. فقالوا: كلّ هذا بين أيدينا ولا تميل أنفسنا إلى شيء من ذلك واقتنعنا بما نقوى به على عبادة الربّ الخالق، ومن ترك لله شيئاً عوَّضه الله خيراً منه، فسر عنَّا ودعنا بحالنا، أرشدنا الله وإيَّاك. ثمَّ ودَّعوه وفارقوه وقالوا له: دونك والوادي فاحمل منه ما تريد. فأبي أن يأخذ من ذلك شيئاً. قال: ثمَّ أتى ذو القرنين جزيرة عظيمة فرأى بها قوماً لباسهم ورق الشجر، وبيوتهم كهوف في الصخر والحجر فسألهم عن مسائل في الحكمة، فأجابوه بأحسن جواب وألطف خطاب، فقال لهم: سلوا حواثجكم لتقضى، فقالوا له: نسألك الخلد في الدنيا. فقال: وأتَّى به لنفسي؟! ومن لا يقدر على زيادة نفَس من أنفاسه كيف يبلغكم الخلد؟! فقال كبيرهم: نسألك صحّة في أبداننا ما بقينًا. فقال: وهذا أيضاً لا أقدر عليه. فقالوا: فعرَّفنا بقيَّة أعمارنا فقال: لا أعرف ذلك لروحي فكيف بكم؟ فقالوا له: فرِّغنا نطلب ذلك ممّن يقدر على ذلك وأعظم من ذلك. وجعل الناس ينظرون إلى كثرة جنوده وعظمة موكبه، وبينهم شيخ صعلوك لا يرفع رأسه، فقال له ذو القرنين: ما لك لا تنظر إلى ما ينظر إليه الناس؟ قال الشيخ: ما أعجبني الملك الَّذي رأيته قبلك حتَّى أنظر إليك وإلى ملكك. فقال: وما ذاك؟ قال الشيخ: كان عندنا ملك وآخر صعلوك فماتا في يوم واحد ثمَّ جنت إليهما واجتهدت أن أعرف الملك من الصعلوك فلم أعرفه. قال: فتاركهم ذو القرنين وانصرف عنهم.

٧٢ – العيون: عن تميم بن عبدالله القرشي، عن أبيه، عن أحمد بن علي الأنصاري، عن أبيه المورية عن أبيه المروية عن أبيه الهروية قال: كنت عند الرضا عليه فرد الميام وقربهم ثم قال لهم: مرحباً بكم وأهلاً! فأنتم شيعتنا حقاً، فسيأتي عليكم يوم تزورون فيه تربتي بطوس، ألا فمن زارني وهو على غسل خرج من ذنوبه كيوم ولدته أمه (١).

٧٣ - ومنه: عن محمد بن أحمد السناني، عن محمد بن جعفر الأسدي، عن سهل بن زياد، عن عبد العظيم بن عبد الله الحسني قال: سمعت علي بن محمد العسكري الله يقول: أهل قم وأهل آبة مغفور لهم لزيارتهم لجدي علي بن موسى الرضا عليه بطوس ألا ومن زاره فأصابه في طريقه قطرة من السماء حرّم الله جسده على النار(٢).

٧٧ - الكافي: عن أبي عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن سالم، وعليّ بن إبراهيم عن أبيه، جميعاً عن أحمد بن النضر؛ ومحمّد بن يحيى، عن محمّد بن أبي القاسم، عن الحسين بن أبي قتادة، جميعاً عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر على قال: خرج رسول الله على لعرض الخيل – وساق الحديث إلى قوله – فمرّ بفرس فقال عيينة بن حصين: إنّ من أمر هذا الفرس كيت وكيت. فقال رسول الله على حتى ظهر اللم في وجهه، فقال له: فأيّ الرجال أفضل؟ فقال عيينة بن حصين: رجال يكونون بنجد يضعون سيوفهم على عواتقهم، الرجال أفضل؟ فقال عيينة بن حصين: رجال يكونون بنجد يضعون سيوفهم على عواتقهم، ورماحهم على كواثب خيلهم، ثمّ يضربون بها قدماً. فقال رسول الله على: كذبت، بل رجال أهل اليمن أفضل، الإيمان يمانيّ، والحكمة يمانيّة، ولولا الهجرة لكنت امرءاً من أهل اليمن. المجفاء والقسوة في الفدّادين أصحاب الوبر ربيعة ومضر من حيث يطلع قرن الشمس، ومذحج أكثر قبيل يدخلون الجنّة، وحضرموت خير من عامر بن صعصعة – وروى بعضهم: خير من الحرث بن معاوية – وبجيلة خير من رعل وذكوان، وإن يهلك لحيان فلا أبالي. ثمّ قال: لعن الله الملوك الأربعة: جمداً، ومخوساً، ويشرحاً، وأبضعة، وأختهم العمردة – وساق الحديث الملوك الأربعة : جمداً، ومخوساً، ويشرحاً، وأبضعة، وأختهم العمردة – وساق الحديث الملوك الأربعة ذا الأسنان وابني مليكة بن جزيم ومروان وهوذة وهونة وهونة وأبا سفيان بن حرب وشهبلاً ذا الأسنان وابني مليكة بن جزيم ومروان وهوذة وهونة وهونة وأبا.

٧٥ – كتاب جعفر بن محمد بن شريح: عن معلى الطحان، عن بريد بن يزيد بن جابر، عن عبد الله بن بشير، عن ابن عيينة بن حصين قال: عرض رسول الله عليه يوماً خيلاً وعنده أبي حيينة بن حصين بن حديفة بن بدر – فقال رسول الله عليه أنا أبصر بالخيل منك. فقال

<sup>(</sup>١) - (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٩١ باب ٦٦ ح ٢١-٢٢.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي، ج ٨ ح ٢٧.

عيينة: وأنا أبصر بالرجال منك يا رسول الله. فقال النبيّ صلّى الله عليه وآله: كيف؟ قال: فقال: إنّ خير الرجال الذين يضعون أسيافهم على عواتفهم، ويعرضون رماحهم على مناكب خيولهم من أهل نجد. فقال النبيُ ﷺ: كذبت، إنّ خير الرجال أهل اليمن، والإيمان يمان وأنا يمانيّ، وأكثر قبائل دخول الجنّة يوم القيامة مذحج، وحضرموت خير من بني الحرث بن معاوية حيّ من كندة، إن يهلك لحيان فلا أبالي، فلعن الله الملوك الأربعة: جمداً، ومِخوساً، ومِشرحاً وأبضعة، وأختهم العمرّدة.

بيان؛ قال الجوهريّ: قال أبو عبيدة: يقال «كان من الأمركيت وكيت - بالفتح - وكِيت وكِيت - بالكسر - والتاء فيهما هاء في الأصل فصارت تاءاً. وفي النهاية: الكواثب جمع كاثبة، وهي من الفرس: مجتمع كتفيه قدّام السرج. وقال: رجل قُدُم - بضمّتين - أي شجاع، ومضى قدماً أي لم يعرِّج ولم ينثن. وقال: فيه «الإيمان يمان والحكمة يمانيّة وإنما قال ذلك لأنّ الإيمان بداً من مكّة وهي من تهامة وتهامة من أرض اليمن ولهذا يقال: الكعبة اليمانيّة، وقيل: إنّه قال هذا القول للأنصار لأنّهم يمانون وهم نصروا الإيمان والمؤمنين وآووهم فنسب الإيمان إليهم، وقال الجوهري: اليمن بلاد للعرب، والنسبة إليهم يمنيّ، ويمان مخفّقة والألف عوض من ياء النسب فلا يجتمعان، قال سيبويه: وبعضهم يقول يمانيّ ويمان مخفّقة والألف عوض من ياء النسب فلا يجتمعان، قال سيبويه: وبعضهم إلى الإيمان وحسن قبولهم إيّاه.

قوله عنها : «لولا الهجرة» لعلّ المعنى: لولا أنّي هجرت عن مكّة لكنت اليوم من أهل اليمن إذ مكّة منها ، أو المراد أنّه لولا أنّ المدينة كانت أوّلاً دار هجرتي واخترتها بأمر الله لا تخذت اليمن وطناً ، أو الغرض أنّه لولا أنّ الهجرة أشرف لعددت نفسي من الأنصار . وفي النهاية : فيه أنّ الجفاء والقسوة في الفدّادين . الفدّادون بالتشديد هم الّذين تعلو أصواتهم في حروثهم ومواشيهم ، واحدهم فدّاد ، يقال : فدّ الرجل يفدّ فديداً إذا اشتدّ صوته ، وقيل : هم المكثرون من الإبل وقيل : هم الجمّالون والبقارون والمحمّارون والرعيان ، وقيل : إنّما هو الفدادين – مخفّفاً – واحدها فدّان – مشدّداً – وهي البقر الّتي يحرث بها ، وأهلها أهل جفاء وقسوة – انتهى – .

قوله «أصحاب الوبر» أي أهل البوادي، فإنّ بيوتهم يتّخذونها منه. قوله: «من حيث يطلع قرن الشمس» قال الجوهريّ: قرن الشمس أعلاها وأوّل ما يبدو منها في الطلوع – انتهى – ولعلّ المراد أهل البوادي من هاتين القبيلتين الكائنتين في مطلع الشمس أي في شرقيّ المدينة. وروى في شرح السنّة بإسناده عن عقبة بن عمرو قال: أشار رسول الله عليه بيده نحو البمن فقال: الإيمان يمان ههنا، إلاّ أنّ القسوة وغلظ القلوب في الفدّادين عند أصول أذناب الإبل حيث يطلع قرنا الشيطان في ربيعة ومضر وبإسناده عن ابن عمر أنّه قال: رأيت

رسول الله عليه يشير إلى المشرق ويقول: إنَّ الفتنة ههنا! إنَّ الفتنة ههنا! من حيث يطلع قرن الشيطان. وقال النووي: قرنا الشيطان قبل المشرق أي جمعاه المغويان أو شيعتاًه من الكفّار، يريد مزيد تسلّطه في المشرق، وكان ذلك في عهده عليه ويكون حين يخرج الدجّال من المشرق، وهو في ما بين منشأ الفتن العظيمة ومثار الترك العاتية - انتهى - ولا سعد أن يكون في هذا الخبر أيضاً «قرن الشيطان» فصحّف. وقال الجوهريّ: مذحج - كمسجد -: أبو قبيلة من اليمن. وقال: حضرموت اسم بلد وقبيلة أيضاً، وهما اسمان جعلا واحداً إن شئت بنيت الاسم الأوّل على الفتح وأعربت الثاني بإعراب ما لا ينصرف قلت: هذا حضرَموتُ، وإن شنت أضفت الأوَّل إلى الثاني قلت: هذا حضَرموتٍ، أعربت حضراً وخفضت موتاً، وكذلك القول في سام أبرص ورام هرمز. وقال: عامر بن صعصعة أبو قبيلة وهو عامر بن صعصعة بن معاوية بن بكر بن هوازن. وفي القاموس: بجيلة - كسفينة -: حيّ باليمن من معدٍّ. ورعل وذكوان قبيلتان من بني سليم. وقال: لحيان أبو قبيلة. وقال: مخوس - كمنبر - ومشرح وجمد وأبضعة بنو معدي كرب الملوك الأربعة الّذين لعنهم رسول الله والعن أختهم العمرّدة وفدوا مع الأشعث فأسلموا ثمّ ارتدّوا فقتلوا يوم النجير، فقالت ناتحتهم (يا عين بكّي للملوك الأربعة) وقال: العمرّد - كعملس -: الطويل من كلّ شيء – إلى أنْ قال – وبهاءً: أخت الَّذين لعنهم النبيِّ 🗱 – انتهى – و﴿المجذمينِ ۗ لعلِّ المراد بهم المنسوبون إلى الجذيمة، ولعلِّ أسداً وغطفان كلتيهما منسوبتان إليها. قال الجوهريّ: جذيمة قبيلة من عبد القيس ينسب إليهم جذميّ - بالتحريك - وكذلك إلى جذيمة بني أسد. وقال الفيروزآباديّ: غطفان - محرّكة - حيّ من قيس. ولعلّ شهبلاً - بالشين المعجمة والباء الموحّدة، وفي بعض النسخ بالسين المهملة والياء المثنّاة – اسم، وكذا ما بعده إلى آخر الخبر أسماء رجال. وأقول: قد مضت الأخبار الكثيرة في ذمّ البصرة في كتب الفتن، وسيأتي أخبار مدح الكوفة والغريّ وكربلا وطوس ومكّة والمدينة في كتاب المزار وكتاب الحجّ لم نوردها ههنا حذراً من التكرار.

٧٦ - إكمال اللهن عن عبد الله بن محمّد بن عبد الوهّاب، عن أحمد بن محمّد بن عبد الله بن زيد الشعرانيّ من ولد عمّار بن ياسر تعقيه يقول: حكى أبو القاسم محمّد بن القاسم البصريّ أنّ أبا الحسن حمادويه بن أحمد بن طولون كان قد فتح عليه من كنوز مصر ما لم يرزق أحد قبله، فأغري بالهرمين فأشار عليه ثقاته وحاشيته وبطانته أن لا يتعرّض لهدم الأهرام، فإنّه ما تعرّض أحد لها فطال عمره فلجّ في ذلك، وأمر ألفاً من الفعلة أن يطلبوا الباب وكانوا يعملون سنة حواليه حتّى ضجروا وكلّوا، فلمّا همّوا بالانصراف بعد الإياس منه وترك العمل وجدوا سرباً فقدّروا أنّه الباب الذي يطلبونه فلمّا بلغوا آخره وجدوا بلاطة قائمة من مرمر فقدّروا أنّها الباب فاحتالوا فيها إلى أن قلعوها وأخرجوها، فإذا عليها كتابة يونانيّة، فومعوا حكماء مصر وعلماءها فلم يهتدوا لها، وكان في القوم رجل يعرف بأبي عبد الله فجمعوا حكماء مصر وعلماءها فلم يهتدوا لها، وكان في القوم رجل يعرف بأبي عبد الله

المدائنيّ أحد حفّاظ الدنيا وعلمائها، فقال لأبي الحسن حمادويه بن أحمد: أعرف في بلد الحبشة أسقفاً قد عمّر وأتى عليه ثلاثمانة وستّون سنة يعرف هذا الخطّ، وقد كان عزم علَّى أن يعلَّمنيه فلحرصي على علم العرب لم أقم عليه وهو باقٍ. فكتب أبو الحسن إلى ملك الحبشة يسأله أن يحمل هذا الأسقف إليه، فأجابه أنَّ هذا قدَّ طعن في السنَّ وحطمه الزمان وإنَّما يحفظه هذا الهواء، ويخاف عليه إن نقل إلى هواء آخر وإقليم آخر ولحقته حركة وتعب ومشقة السفر أن يتلف، وفي بقائه لنا شرف وفرج وسكينة، فإن كان لكم شيء يقرأه أو يفسّره أو مسألة تسألونه فاكتب [لي] بذلك. فحملت البلاطة في قارب إلى بلد اأسوان؛ من الصعيد الأعلى، وحملت من أسوان على العجلة إلى بلاد الحبشة وهي قريبة من أسوان، فلمّا وصلت قرأها الأسقف وفسّر ما فيها بالحبشيّة ثمّ نقلت إلى العربيّة فإذا فيها مكتوب: «أنا الريّان بن دومغ، فسئل أبو عبد الله عن الريّان من هو؟ قال: هو والد العزيز ملك يوسف عَلَيْتُمْ اللَّهُ واسمه الريّان بن دومغ، وقد كان عمر العزيز سبعمائة سنة وعمر الريّان والده ألف وسبعمائة سنة وعمّر دومغ ثلاثةً آلاف سنة. فإذا فيها:

أنا الريّان بن دومغ، خرجت في طلب علم النيل، لأعلم فيضه ومنبعه إذ كنت أرى مغيضه فخرجت ومعى ممّن صحبت أربعة آلاف ألف رجل، فسرت ثمانين سنة إلى أن انتهيت إلى الظلمات والبحر المحيط بالدنيا، فرأيت النيل يقطع البحر المحيط ويعبر فيه ولم يكن له منفذ وتماوت أصحابي وبقيت في أربعة آلاف رجل فخشيت على ملكي فرجعت إلى مصر وبنيت الأهرام والبرابي وبنيت الهرمين وأودعتهما كنوزي وذخائري، وقلت في ذلك شعراً:

وأتقنت ما حاولت إتقان صنعه وأحكمته والله أقوى وأحكم فأعجزني والمرء بالعجز ملجم وحولي بنو حجر وجيش عرمرم وعارضني لج من البحر مظلم لذي هيئة بعدى ولا متقدّم بمصرولا الأتام بنؤس وأنعم ويانى برابيها بها والمقذم على الدهر لا تبلى ولا تتهدم وللدهمر أممر ممرة وتمهمجم ولئ لربي آخر الدهر يسجم ولا بدّ أن يعلو ويسمو به السم وتسعون أخرى من قتيل وملجم وتلك البرابي تستخر وتهدم

وأدرك علمي بعض ما هو كائن ولا علم لي بالغيب والله أعلم وحاولت علم النيل من بدء فيضه ثمانين شاهوراً قطعت مسائحاً إلى أن قطعت الجنّ والإنس كلّهم فأيقنت أن لا منفذاً بعد منزلى فأبتُ إلى مُلكي وأرسيت نادياً أنا صاحب الأهرام في مصر كلُّها تركت بها آثار كفي وحكمتي وفيها كنوز جمة وعجائب سيفتح أقفالي ويبدى عجائبي بأكناف بيت الله تبدو أموره ثممان وتسمع واثنتان وأربع ومن بعد هذا كرّ تسعون تسعة

وتبدى كنوزي كلّها غير أنّني أرى كللّ هذا أن يفرقه الدم رمزت مقالي في صخور قطعتها ستفنى وأفنى بعدها ثمّ أعدم

فحينئذ قال أبو الحسن حمادويه بن أحمد: هذا شيء ليس لأحد فيه حيلة إلاّ القائم من آل محمّد عَلِيمَةً وردِّت البلاطة مكانها كما كانت. ثمّ إنّ أبا الحسن بعد ذلك بسنة قتله طاهر الخادم على فراشه وهو سكران، ومن ذلك الوقت عرف خبر الهرمين ومن بناهما. فهذا أصحّ ما يقال في خبر النيل والهرمين (١).

**بيان:** السرب - بالتحريك -: الحفير تحت الأرض. والبلاطة - بالفتح -: الحجارة الَّتي تفرش في الدار. والقارب: السفينة الصغيرة. والأسوان - بالضمّ ويفتح - بلد بالصعيد بمصر. كلِّ ذلك ذكره الفيروز آباديّ. وقال: الهرمان - بالتحريك - بناءان أوّليّان بناهما إدريس عَلَيْتُ لللهُ لعلوم فيهما عن الطوفان، أو بناء سنان بن المشلشل أو بناء الأوائل لما علموا بالطوفان من جهة النجوم وفيهما كلّ طبّ وطلسم وهنالك أهرام صغار كثيرة – انتهى - . وقال أبو ريحان في كتاب الآثار الباقية : إنَّ الفرس وعامَّة المجوس أنكروا الطوفان بكلَّيته، وزعموا أنَّ الملك متَّصل فيه من لدن «كيومرث كل شاه» الَّذي هو الإنسان الأوَّل عندهم، ووافقهم على إنكارهم إيَّاه الهند والصين وأصناف الأمم المشرقيَّة، وأقرَّ به بعض الفرس ووصفوه بغير الصفة الموصوف بها في كتب الأنبياء، وقَالوا: كان من ذلك شيء بالشام والمغرب في زمان طهمورث لم يعمّ العمران كلّها ولم يغرق فيه إلاّ أمم قليلة، وإنّه لّم يجاوز عقبة حلوان ولم يبلغ ممالك المشرق. وقالوا: إنَّ أهل المغرب لمَّا أنذر به حكماؤهم بنوا أبنية كالهرمين المبنيَّين في أرض مصر، وقالوا: إذا كانت الآفة من السماء دخلناها وإذا كانت من الأرض صعدناها ، فزعموا أنّ آثار ماء الطوفان وتأثيرات الأمواج بيّنة على أنصاف هذين الهرمين لم يجاوزهما. وقيل: إنَّ يوسف عَلِيُّن بناهما وجعل فيهما الطعام والميرة سنى القحط. وقالوا: إنَّ طهمورث لمَّا اتَّصل به الإنذار وذلك قبل كونه بمأتين وإحدى وثلاثين سنة أمر باختيار موضع في مملكته صحيح الهواء والتربة، فلم يجدوا أحقُّ بهذه الصفة من إصبهان، فأمر بتجليد العلوم ودفنها في أسلم المواضع منه، وقد يشهد لذلك ما وجد في زماننا يجيء من مدينة إصبهان من التلال الّتي انشقّت عن بيوت مملوءة أعدالاً كثيرة من لحاء الشجرة الَّتي يلتبس بها القسيّ والترسة ويسمّى ﴿التَّوزِ﴾ مكتوبة بكتابة لم يدر ما هي وما فيها - انتهى -.

٧٧ - المناقب: عن محمّد بن الفيض، عن أبي عبد الله عَلَيْتُهِ قال أبو جعفر الدوانيقيّ للصادق عَلَيْتَهِ : تدري ما هذا؟ قال: وما هو؟ قال: جبل هناك يقطر منه [في السنة] قطرات فيجمد فهو جيّد للبياض يكون في العين يكحل به فيذهب بإذن الله تعالى. قال: نعم، أعرفه

<sup>(</sup>١) كمال الدين، ص ٥٠٩ باب ٥٤.

وإن شئت أخبرتك باسمه وحاله. هذا جبل كان عليه نبيّ من أنبياء بني إسرائيل هارباً من قومه، فعبد الله عليه، فعلم قومه فقتلوه، وهو يبكي على ذلك النبيّ، وهذه القطرات من بكائه له، ومن الجانب الآخر عين تنبع من ذلك الماء بالليل والنهار ولا يوصل إلى تلك العين<sup>(۱)</sup>.

٧٨ - المدو المنثورة قال: أخرج الزبير بن بكّار في الموقّقيات عن عبد الله بن عمرو بن العاص، قال: عجائب الدنيا أربعة: مرآة كانت معلّقة بمنارة الإسكندريّة فكان يجلس الجالس تحتها فيبصر من بالقسطنطنيّة وبينهما عرض البحر؛ وفرس كان من نحاس بأرض أندلس قائلاً بكفّه كذا باسط يده أي ليس خلفي مسلك، فلا يطأ تلك البلاد أحد إلا أكلته النمل؛ ومنارة من نحاس عليها راكب من نحاس بأرض عاد، فإذا كانت الأشهر الحرم هطل منه الماء وسقوا وصبّوا في الحياض فإذا انقضت الأشهر الحرم انقطع ذلك الماء؛ وشجرة من نحاس عليها سودانيّة من نحاس بأرض روميّة، فإذا كان أوان الزيتون صفرت السودانية أتي من نحاس فتجيء كلّ سودانيّة من الطيّارات بثلاث زيتونات: زيتونتين برجليها، وزيتونة بمن نحاس، فيعصر أهل روميّة ما يكفيهم بمنقارها حتى تلقيه على تلك السودانيّة الّتي هي من نحاس، فيعصر أهل روميّة ما يكفيهم لإدامهم وسرجهم سنتهم إلى قابل (٢).

٧٩ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيى الواسطيّ عن بعض أصحابنا عن أبي عبد الله على قال: إنّ من وراء اليمن وادياً يقال له: قوادي برهوت، ولا يجاوز ذلك الوادي إلاّ الحيّات السود والبوم من الطير في ذلك الوادي بثر يقال لها قبلموت، يغدى ويراح إليها بأرواح المشركين، يسقون من ماء الصديد، خلف ذلك الوادي قوم يقال لهم «الذريح» لمّا أن بعث الله عَنَى محمّداً على صاح عجل لهم فيهم وضرب بننبه ونادى فيهم: يا آل الذريح! - بصوت فصيح - أتى رجل بتهامة يدعو إلى شهادة أن لا إله الله . قالوا: لأمر ما أنطق الله هذا العجل! قال: فنادى فيهم ثانية، فعزموا على أن يبنوا سفينة، فبنوها ونزل فيها سبعة منهم، وحملوا من الزاد ما قذف الله في قلوبهم، ثمّ رفعوا شراعاً وسيبوها في البحر، فما زالت تسير بهم حتى رمت بهم بجدّة، فأتوا النبيّ عليه فقال لهم النبيّ على : أنتم أهل الذريح نادى فيكم العجل! قالوا: نعم، قالوا: اعرض علينا يا رسول الله الدين والكتاب والسنن والفرائض والشرائع كما جاء من عند الله - عزّ ذكره - وولّى عليهم رجلاً من بني هاشم سيّره معهم، فما والشرائع كما جاء من عند الله - عزّ ذكره - وولّى عليهم رجلاً من بني هاشم سيّره معهم، فما بينهم اختلاف حتى الساعة (٣).

 ٨٠ - حياة الحيوان: الأهرام من عجائب أبنية الدنيا، وهي قبور الملوك، أرادوا أن يتميّزوا على سائر الملوك بعد مماتهم كما تميّزوا عليهم في حياتهم، قيل: إنّ المأمون لمّا

<sup>(</sup>۱) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٣٦. ﴿ ٢﴾ الدر المنثور، ج ٣ ص ٩٧.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي، ح ٣٧٥.

وصل إلى مصر أمر بنقب أحد الهرمين فنقب بعد جهد جهيد وغرامة نفقة عظيمة فوجد داخله مراق ومهاو يعسر سلوكها، ووضع في أعلاها بيت مكعّب طول كلّ ضلع من أضلاعه ثمانية أذرع، وفي وسطه حوض فيه مائة رمّة بالية قد أتت عليها العصور فكفّ عن نقب ما سواه. ونقل أنّ هرمس الأوّل أخنوخ وهو إدريس عَلِينَ استدلّ من أحوال الكواكب على كون الطوفان، فأمر ببنيان الأهرام، ويقال: إنّه ابتناها في مدّة ستة أشهر وكتب فيها: قل لمن يأتي بعدنا يهدمها في ستّمائة عام والهدم أيسر من البنيان! وكسوناها الديباج فليكسها الحصر والحصر أيسر من الديباج. وقال ابن الجوزيّ في كتاب «سلوة الأحزان»: ومن عجائب الهرمين أنّ سمك كلّ واحد منهما أربعمائة ذراع من رخام وزمرّد وفيها مكتوب: أنا بنيتها بملكي فمن ادّعى قوّة فليهدمها فإنّ الهدم أيسر من البناء.

قال ابن المنادي: بلغنا أنّهم قدّروا خراج الدنيا مراراً فإذا هو لا يقوم بهدمها – والله أعلم – (١).

## ۳۸ – باب نادر

أقول: وجدت في بعض الكتب القديمة هذه الرواية، فأوردتها بلفظها، ووجدتها أيضاً في كتاب دذكر الأقاليم والبلدان والجبال والأنهار والأشجار؛ مع اختلاف يسير في المضمون وتباين كثير في الألفاظ أشرت إلى بعضها في سياق الرواية، وهي هذه:

مسائل عبد الله بن سلام وكان اسمه «اسماويل» فسمّاه النبيّ عليه عبد الله، عن ابن عبّاس تعليّه قال: لمّا بعث النبيّ عليه أمر عليّاً أن يكتب كتاباً إلى الكفّار وإلى النصارى وإلى النهود، فكتب كتاباً أملاه جبرئيل على النبيّ عليه فكتب:

بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى يهود خيبر أمّا بعد فإنّ الأرض لله والعاقبة للمتقين والسلام على من اتبع الهدى ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ العظيم ثمّ ختم الكتاب وأرسله إلى يهود خيبر. فلمّا وصل الكتاب إليهم أتوا إلى شيخهم ابن سلام فقالوا: يا ابن سلام هذا كتاب محمّد إليك فاقرأه عليهم فقال لهم: ما تريدون من هذا الكلام؟ وقد أرى فيه علامات وجدنا في التوراة أنَّ هذا محمّد الّذي بشّرنا به موسى بن عمران. فقالوا: ينسخ كتابنا ويحرّم علينا ما أحلّ لنا من قبل. فقال لهم ابن سلام يا قوم اخترتم الدنيا على الآخرة والعذاب على المغفرة! فقالوا: يا ابن سلام لو كان محمّد على ديننا لكان أحبّ إلينا من غيره. فقال: أنا أروح إليه وأسأله عن أشياء من التوراة فان أجابني عنها دخلت في دينه وخلّيت دين اليهوديّة، وقام وأخذ التوراة واستخرج منها ألف مسألة وأربعمائة مسألة وأربع عليك مسائل من غامض المسائل فأخذها وأتى بها إلى محمّد وهو في مسجده فقال: السلام عليك

<sup>(</sup>١) حياة الحيوان، ج ١ ص ٣٩٣ كلمة الدابة.

يا محمّد وعلى أصحابك. فقالوا: وعلى من اتّبع الهدى السلام ورحمة الله وبركاته، من أنت يا هذا الرجل؟ قال: أنا عبد الله بن سلام، وأنا من رسل بني إسرائيل وممّن قرأ التوراة، وأنا رسول اليهود إليك مع شيء لتبيّنه لنا ما هو وأنت من المحسنين. فقال النبيّ ﷺ : اجلس يا ابن سلام وسل عمّا شنت وإن شنت أخبرتك عمّا تسألني عنه. فقال: أخبرني يا محمّد فإنّني أزداد فيك يقينًا. فقال: يا ابن سلام جنت تسألني عن ألف مسألة وأربعمائة مسألة وأربع مسائل نسختها من التوراة. فنكس عبد الله بن سلام رأسه وبكي وقال: صدقت يا محمّد. فقال: أنبيّ أنت أم رسول؟ فقال: يا ابن سلام إنّ الله بعثني نبيًّا ورسولاً وأنا خاتم النبيّين، أفما قرأت في التوراة ﴿ تُحَمَّدُ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُۥ أَشِذًا ۚ عَلَى ٱلكُفَّارِ رُحَمَّاهُ بَيْنَهُمْ تُرَعُهُمْ زُرُّهُمْ سُجِّدًا﴾ (١) – ٱلآية -؟ وأنزل علمي ﴿مَا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدٍ مِن رِّجَالِكُمْ وَلَكِن رَّسُولُ ٱللَّهِ وُخَاتَدَ ٱلنَّبِيِّكَ نُّ ﴾ (٢) قال: صدقت يا محمّد، أخبرني أكليم أنت أم وحيّ؟ قال: يا ابن سلام بل وحيّ يأتيني به جبرئيل عن ربّ العالمين. قال: صدقت يا محمّد، أخبرني كم خلق الله نبيّاً من بني آدم؟ قال: يا ابن سلام، خلق الله مائة ألف نبيّ وأربعة وعشرين ألفُ نبيّ. قال: صدقت يا محمّد، أخبرني كم المرسلون منهم؟ قال: يا أبن سلام كان المرسلون ثلاثمأة وثلاثة عشر. قال: صدقت يا محمد فأخبرني من كان أوّل الأنبياء؟ قال: آدم. قال: صدقت يا محمد، أخبرني آدم كان نبيًّا مرسلاً؟ قالَ: نعم، أفما قرأت في التوراة ﴿ قَالَ يُتَادَمُ ٱلْبِعْهُم بِأَشَمَآ بِهِمْ ﴾ (٣) - الآية -؟ قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن رسل العرب كم كانوا؟ قال: ستّة أوّلهم إبراهيم وإسماعيل ولوط وصالح وشعيب ومحمّد. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم كان بين موسى وعيسى من نبيِّ؟ قال: ألف، قال: صدقت يا محمَّد، فعلى أيّ دين كانوا؟ قال: على دين الله تعالى ودين ملائكته ودين الإسلام. قال: وما الإسلام؟ وما الإيمان؟ قال: أمَّا الإسلام فتشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له والإقرار بأنّ محمّداً عبده ورسوله وإقام الصلاة وإيتاء الزكاة وصوم شهر رمضان والحجّ إلى بيت الله الحرام إن استطعت إليه سبيلاً ، وأمّا الإيمان فتؤمن بالله وملائكته والكتاب والنبيين والبعث بعد الموت والقدر خيره وشرّه من الله تعالى. قال: صدقت يا محمّد، أخبرني كم من دين لله تعالى؟ قال: دين واحد وهو الإسلام. قال: صدقت يا محمّد، فبم كانت الشرائع؟ قال: كانت مختلفة في الأمم الماضية. قال: صدقت يا محمد، فأهل الجنّة يدخلون بالإسلام أم بالإيمان أم بأعمالهم؟ قال: يا ابن سلام استوجبوا الجنّة بالإيمان ويدخلون برحمة الله ويقسمونها بأعمالهم. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم أنزل الله كتاباً؟ قال: يا ابن سلام أنزل الله مائة كتاب وأربعة كتب. قال: صدقت يا محمد، فأخبرني على من أنزلت هذه الكتب؟ قال: يا ابن سلام، أنزل

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ٢٩. (٢) سورة الأحزاب، الآية: ٤٠.

<sup>(</sup>٣) سورة البقرة، الآية: ٣٣.

الله ﴿ يَحْرُكُ عَلَى آدم أربعة عشرة صحيفة وأنزل على إبراهيم عشرين صحيفة - وفي قول أربعة عشرة صحيفة - وعلى شيث بن آدم خمسين صحيفة، وأنزل على إدريس ثلاثين صحيفة، وأنزل الزبور على داود وأنزل التوراة على موسى، وأنزل الإنجيل على عيسى، وأنزل على الفرقان. قال: صدقت يا محمّد، فهل أنزل عليك كتاباً؟ قال: نعم، قال: وأيُّ كتاب هو؟ قال: الفوقان قال: يا محمّد لم سمّاه الربّ فرقاناً؟ قال: يا ابن سلام لأنّه يفرق الآيات والسور وأنزل بغير الألواح وغير الصحف، والتوراة والإنجيل والزبور كلُّها جملة في الألواح. قال: صدقت يا محمّد، فهل في كتابك شيء من هذه الصحف؟ قال: نعم يا ابن سلام. قال: ما هو يا محمّد؟ فقرأ النبيّ ﷺ ﴿فَدْ أَلْمَ مَن نَرَّكَى ﴾ - إلى قوله - ﴿صُحُفِّ إِبْرِهِيمَ وَمُوسَىٰ ﴾ قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما ابتداء القرآن وما ختمه؟ قال: يا ابن سلام ابتداؤه بسم الله الرحمن الرحيم، وختمه صدق الله [العلي] العظيم. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن خمسة أشياء خلقها الله بيده ما هي؟ قال: يا ابن سلام إنَّ الله عَرَضَكُ خلق جنَّة عدن بيده، وغرس شجرة طوبي بيده، وصوّر آدم بيده، وكتب التوراة بيده، وبني السماوات بيده - قال صدقت يا محمّد - والسماوات مطويّات بيمينه. قال: صدقت [قال] يا ابن سلام أما سمعت قوله تعالى: ﴿وَأَشَمَّاتُهُ بَلَيْنَهَا بِأَيْبُهِ وَإِنَّا لَتُوسِعُونَ ﴾ (١) قال: صدقت يا محمّد، أخبرني من أخبرك بهذا، قال: أخبرني جبرائيل. قال: عن من؟ قال: عن ميكائيل. قال: عن من؟ قال: عن إسرافيل قال: عن من؟ قال: عن اللوح المحفوظ، قال: عن من؟ قال: عن القلم. قال: عن من؟ قال: عن ربّ العالمين. قال: وكيف ذلك يا محمّد؟ قال [النبيّ ﷺ]: يأمر الله القلم يكتب في اللوح، وينزل في اللوح على إسرافيل، ويبلّغ إسرافيل ميكائيل ويبلّغ ميكاثيل جبرائيل. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن جبرائيل في زيّ الذكران أم في زيّ الإناث؟ قال: يا ابن سلام بل هو في زيّ الذكران. قال: فأخبرني ما طعامه وما شرابه؟ قال: يا ابن سلام طعامه التسبيح وشرابه التهليل. قال: صدقت يا محمَّد فأخبرني ما طوله؟ وما عرضه؟ وما صفته؟ وما لباسه؟ قال: يا ابن سلام على قدر الملائكة لا بالطويل الأعلى ولا بالقصير الأدنى، أغرّ، مكحول، ضوؤه كضوء النهار عند ظلمة الليل، له أربعة وعشرون جناحاً خضراً مكلّلة بالدرّ والياقوت مختومة باللؤلؤ عليه وشاح بطانته من إستبرق وظهارته الوقار والكرامة، وجهه كالزعفران، أقنى الأنف، مدوّر الحدق لا يأكل ولا يشرب ولا يملّ ولا يسهو وهو قائم بوحي الله تعالى إلى يوم القيامة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن بدء خلق الدنيا، وأخبرني عن بدء خلق آدم كيف خلقه الله تعالى؟ قال: نعم يا ابن سلام، إنَّ الله -سبحانه وتعالى، تقدَّست أسماؤه ولا إله غيره - خلقه من طين بيده، وخلق الطين من الزيد، وخلق الزبد من الموج، وخلق الموج من الماء. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم لم

سورة الذاريات، الآية: ٤٧.

سمّى آدم؟ قال: يا ابن سلام لأنّه خلق من طين الأرض وأديمها. قال: صدقت يا محمّد، فآدم خلق من الطين كلَّه أو بعضه أو من طين واحد؟ قال: يا ابن سلام بل خلقه الله من الطين كلُّه، ولو أنَّ آدم خلق من طين واحد لما عرف بعضهم بعضاً وكانوا على صورة واحدة. قال: صدقت يا محمّد، هل لهم مثل بذلك في الدنيا؟ قال: نعم يا ابن سلام أفما تنظر إلى التراب منه أبيض، ومنه أسود، ومنه أحمر، ومنه أصفر، ومنه أشقر ومنه أغبر، ومنه أزرق، وفيه عذب وخشن، وفيه ليّن، وكذلك فيهم خشن وفيهم ليّن وفيهم عذب كذلك [التراب] قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم لمّا خلقه الله ﷺ من أين دخلت الروح فيه؟ قال: يا ابن سلام دخلت من فيه. قال: صدقت يا محمّد، أدخلت فيه على رضا أم على كره؟ قال: يا ابن سلام أدخله الله كرهاً ويخرجها كرهاً. قال: صدقت يا محمّد، ما قال الله لآدم؟ قال: يا ابن سلام قال الله لآدم: يا آدم اسكن أنت وزوجك الجنّة فكلا منها رغداً حيث شئتما و لا تقربا هذه الشجرة فتكونا من الظالمين. قال: صدقت يا محمّد، فكم أكل منها حبّة؟ قال: حبّتين قال: وكم أكلت حرّاء؟ قال: حبّتين. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما صفة الشجرة! وكم لها غصن؟ وكم كان طول السنبلة؟ قال: يا ابن سلام كان لها ثلاثة أغصان، وكان طول كلّ سنبلة ثلاثة أشبار. قال: صدقت يا محمّد، فكم سنبلة فرك منها آدم؟ قال: سنبلة واحدة. قال: صدقت يا محمّد، فكم كان في السنبلة من حبّة؟ قال: كان فيها خمس حبّات. قال: فأخبرني ما صفة الحبّة؟ قال: يا ابن سلام كانت بمنزلة البيض الكبار. قال فأخبرني عن الحبّة الَّتي بقيت مع آدم ما صنع بها؟ قال: يا ابن سلام أنزلت مع آدم من الجنَّة فزرع آدم تلك الحبَّة فتناسل من تلك الحبّة البركة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم أين أهبط من الأرض؟ قال: أهبط بالهند. قال: صدقت يا محمّد، فأين أهبطت حوّاء؟ قال: بجدّة، قال: صدقت يا محمّد [فأين أهبطت الحبّة؟ قال: باصبهان، قال: صدقت يا محمّد] فأين أهبط إبليس؟ قال: ببيسان. قال: صدقت يا محمّد، قال: ما أغزر علمك! وما أصدق لسانك! فأخبرني ما كان لباس آدم لمّا أهبط من الجنّة؟ قال: ثلاث أوراق من ورق الجنّة متوشّحاً بالواحدة، متزراً بالأخرى متعمّماً بالثالثة. [قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني في أيّ مكان اجتمعا؟ قال: بعرفات] قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني حوّاء من آدم أم آدم من حوّاء؟ قال: يا ابن سلام خلقت حوّاء من آدم، ولو أن خلق آدم من حوّاء لكان الطلاق بيد النساء ولم يكن بيد الرجال. قال: فأخبرني خلقت من كلُّه أو من بعضه؟ قال: خلقت من بعضه ولو خلقت من كلّه لكان القضاء في النساء ولم يكن في الرجال. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني من باطنه خلقت أم من ظاهره؟ قال: يا ابن سلام بل خلقت من باطنه، ولو خلقت من ظاهره لكشفت النساء من أبدانهنّ كما تكشف الرجال.

قال: فمن يمينه خلقت أم من شماله؟ قال: بل خلقت من شماله، ولو خلقت من يمينه

لكان حظّ الأنثى مثل حظّ الذكر وشهادتها كشهادته، ومن أجل ذلك جعل الله للذكر مثل حظّ الأنثيين. قال: فأخبرني من أيّ موضع خلقت؟ قال: يا ابن سلام خلقت من ضلعه الأقصر. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني من كان يسكن الأرض قبل آدم؟ قال: الجنّ. قال: فبعد الجنِّ؟ قال: الملائكة. قال: فَبَعد الملائكة؟ قال: آدم وذرّيَّته. قال: وكم كان بين الجنّ وبين آدم؟ قال سبعة آلاف سنة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن آدم فهل حجّ إلى بيت الله الحرام؟ قال: نعم، قال: فمن حلق رأس آدم؟ قال: جبرئيل. قال: صدقت يا محمد، فأخبرني هل اختتن آدم أم لا؟ قال: نعم يا ابن سلام، ختن نفسه بيده. قال صدقت يا محمّد(١)، فأخبرني عن الدنيا لم سمّيت دنيا؟ قال: يا ابن سلام لأنّ الدنيا خلقت من دون الآخرة، ولو خلقت مع الآخرة لم تفن كما لم تفن الآخرة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن القيامة لم سمّيت قيامة؟ قال: يا ابن سلام لأنّ مقام الخلائق فيها للحساب. قال: فأخبرني لم سمّيت الآخرة آخرة؟ قال: لأنّها متأخّرة [عنها] بعد الدنيا لا يوصف سنوها، ولا تحصى أيَّامها ولا يموت ساكنها. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن أوَّل يوم خلق الله تعالى الدنيا فيه، قال: يوم الأحد. قال: ولم سمّاه أحداً؟ قال: لأنّ الله واحد أحد فرد صمد لم يتّخذ صاحبة ولا ولداً. قال: صدقت يا محمّد. فالاثنين لم سمّى اثنين؟ قال: لأنّه ثاني يوم الدنيا. قال: فالثلاثاء لم سمّي ثلاثاء؟ قال لأنه ثالث يوم الدنيا. قال: فالأربعاء لم سمّي أربعاء؟ قال: لأنّه رابع يوم الدنيا. قال: فالخميس لم سمّي خميساً؟ قال: لأنّه خامس يوم الدنيا. قال: فالجمعة لم سمّي جمعة؟ قال: لأنّه يوم مجموع له الناس وذلك يوم مشهود وهو سادس يوم من أيَّام الدنيا. قال: فالسبت لم سمِّي سبتاً؟ قالَ: يا ابن سلام لأنَّه يُوم يوكل فيه ملك، لأنَّه مع كلِّ عبد ملكان: ملك عن يمينه، وملك عن شماله. فالَّذي عن يمينه يكتب الحسنات والَّذي عن شماله يكتب السَّيِّئات. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن مقعد الملكين من العبد وما قلمهما؟ وما دواتهما؟ وما لوحهما؟ وما مدادهما؟ قال: يا ابن سلام مقعدهما على كتفيه، وقلمهما لسانه، ودواتهما فوه، ومدادهما ريقه، ولوحهما فؤاده، يكتبان أعماله إلى مماته. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما خلق الله في ذلك اليوم؟ قال: ن والقلم وما يسطرون. قال: فأخبرني كم طول القلم؟ وكم عرضه؟ وكم أسنانه؟ قال: يا ابن سلام طُولُ القلم خمسمائة عام، وله ثلاثون سنًّا يخرج المداد من بين أسنانه ويجري في اللوح المحفوظ ما يكون وما هو كائن إلى يوم القيامة بأمر الله عزَّ وجلِّ. قال: صدقت يًّا

<sup>(</sup>۱) لا ينافي هذا ما ورد عن أمير المؤمنين عَلِيَثِلاً من أنّ الله خلق آدم مختوناً (كما في ج ۱۱ ص ۲۶) لاته يمكن أن يكون المراد ختن الله نفس آدم بيد قدرته، فيكون فاعل ختن ضميراً راجعاً إلى الله تعالى، أو يقرأ ختن مبنياً للمفعول ونفسه نائب الفاعل له، وبيده يعني بيد قدرة الله، كقوله تعالى في حقّ آدم:

﴿ مَلَقَتُ بِبَدَيَّ ﴾ يعني كان مختوناً بيد قدرة الله تعالى. [مستدرك السفينة ج٣ لغة اختن؟].

محمّد، كم لحظة لله ﷺ في كلّ يوم وليلة؟ قال: يا ابن سلام ثلاثمائة وستّون لحظة: يُمضي ويقضي ويرفع ويضع ويُسعد ويُشقى ويُعزّ ويُذلّ ويُعلى ويقهر ويُغنى ويُفقر. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما خلق الله تعالى بعد ذلك؟ قال: يا ابن سلام السماء السابعة ممّا يلى العرش، وأمرها أن ترتفع إلى مكانها فارتفعت ثمّ خلق الستّة الباقية، وأمر كلّ سماء أن تستقرّ مكانها فاستقرّت. قال: صدقت يا محمّد فلم سمّاها سماءاً؟ قال: لارتفاعها. قال: فأخبرني ما بال سماء الدنيا خضراء؟ قال يا ابن سلام اخضرّت من جبل قاف. قال: صدقت يا محمّد. فأخبرني ممَّ خلقت؟ قال: خلقت من موج مكفوف قال: وما الموج المكفوف؟ قال: يا ابن سلام ماء قائم لا اضطراب له، وكانت (في ظ) الأصل دخاناً. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن السماوات ألها أبواب؟ قال: نعم لها أبواب وهي مغلقة، ولها مفاتيح وهي مخزونة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أبواب السماء ما هي؟ قال: ذهب. قال فما أقفالها؟ قال: من نور. قال: فمفاتيحها؟ قال: بسم الله العظيم. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن طول كلِّ سماء وعرضها، وكم ارتفاعها؟ وما سكَّانها؟ قال: يا ابن سلام طول كلِّ سماء خمسمائة عام وعرضها كذلك وبين كلِّ سماء إلى سماء خمسمائة عام، وسكَّان كلِّ سماء جند من الملائكة لا يعلم عددهم إلا الله تعالى. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن السماء الثانية ممّا خلقت؟ قال: من الغمام. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن السماء الثالثة ممّ خلقت؟ قال: من زبرجدة خضراء. قال: فالرابعة؟ قال: من ذهب أحمر. قال: صدقت يا محمّد، فالخامسة؟ قال: من ياقوتة حمراء. قال: فالسادسة؟ قال من فضّة بيضاء. قال فالسابعة؟ قال: من ذهب. قال صدقت يا محمّد، فأخبرني ما فوق السماء السابعة؟ قال: بحر الحيوان. قال: فما فوقه؟ قال بحر الظلمة. قال: فما فوقه؟ قال: يحر النور. قال: فما فوقه؟ قال: الحجب. قال: فما فوقه؟ قال: سدرة المنتهى قال: فما فوق سدرة المنتهى؟ قال: جنَّة المأوى. قال: فما فوق جنَّة المأوى؟ قال: حجاب المجد. قال: فما فوق حجاب المجد؟ قال: حجاب الحمد. قال: فما فوق حجاب الحمد؟ قال: حجاب الجبروت. قال فما فوق حجاب الجبروت؟ قال: حجاب العزّ. قال: فما فوق حجاب العزَّ؟ قال: حجاب العظمة. قال: فما فوق حجاب العظمة؟ قال: حجاب الكبرياء. قال: فما فوق حجاب الكبرياء؟ قال: الكرسيُّ قال: صدقت يا محمَّد، قال: قد أوتيت علوم الأوَّلين والآخرين وإنَّك لتنطق بالحقّ اليقين قال: فما فوق الكرسيّ؟ قال: العرش. قال فما فوق العرش؟ قال: الله تعالى وهو فوق الفوق وعلمه تحت التحت. قال: صدقت يا محمّد. قال: فأخبرني هل يستوي مخلوق على عرشه؟ قال: معاذ الله يا ابن سلام. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن الشمس والقمر أهما مؤمنان أم كافران؟ قال: يا ابن سلام بل هما مؤمنان طائعان لله يُحرِّفُكُ مسخّران تحت قهر المشيّة. قال: صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني

ما بال الشمس والقمر لا يستويان في الضوء والنور؟ قال: يا ابن سلام إنَّ الله محا آية الليل وجعل آية النهار مبصرة نعمة من الله وفضلاً، ولولا ذلك ما عرف الليل من النهار ولا النهار من الليل. قال صدقت يا محمّد، فأخبرني عن الليل لم سمّى ليلاً؟ قال: لأنّه يلايل الرجال من النساء جعله الله إلها ولباساً. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني لم سمّى النهار نهاراً؟ قال: يا ابن سلام لأنَّ فيه كلِّ من الخلق يطلب معاشه. قال: صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني عن النجوم كم جزءاً هي؟ قال: يا ابن سلام ثلاثة أجزاء: جزء منها بأركان العرش يصل ضوؤها إلى السماء السابعة، والجزء الثاني بسماء الدنيا كأمثال القناديل المعلَّقة وهي تضيء لسكَّانها وترمي الشياطين بشررها إذا استرقوا السمع، والجزء الثالث معلَّقة في الهواء وهي ضوء البحار وما فيها وما عليها. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما بال النجوم تبان صغاراً وكباراً؟ قال: يا ابن سلام لأنّ بينها وبين سماء الدنيا بحاراً تضرب الرياح أمواجها فتبان من تحتها صغاراً وكباراً، ومقدار النجوم كلُّها مقدار واحد. قال صدقت يا محمَّد، فأخبرني كم ريحاً بيننا وبين سماء الدنيا؟ قال: ثلاثة أرياح: الريح العقيم الَّتي أرسلت على قوم عاد حملت الأشجار والثمار، والربح الَّتي هي سوداء مظلمة يعذَّب بها أهل النار، و[ريح] تحمل البحار، وريح لأهل الأرض بها حملت الأشجار والثمار تغدو في جوانيها، ولولا تلك الربح لاحترقت الأرض والجبال من حرّ الشمس. قال: صدقت يا محمّد. فأخبرني عن حمَّلة العرش كم هم صنفاً؟ قال: ثمانون صنفاً، طول كلِّ صنف ألف ألف فرسخ، وعرضه خمسمانة عام، ورؤوسهم تحت العرش وأقدامهم تحت سبع أرضين، ولو أنَّ طائراً يطير من أذن أحدهم اليمني إلى اليسرى ألف سنة من سنين الدنيا لم يبلغ إلى الأذن الآخر حتى يموت هرماً - أي شيخاً - لهم ثياب من درّ وياقوت شعرهم كالزعفران، طعامهم التسبيح، وشرابهم التهليل، والصنف الأوّل نصفه ثلج ونصفه نار لا يذيب النار الثلج ولا الثلج يطفيء النار، والصنف الثاني نصفه رعد ونصفه برق، والصنف الثالث نصفه ماء ونصفه مدر لا الماء يذيب المدر ولا المدر يذيب الماء، والصنف الرابع نصفه ريح ونصفه ماء لا الربح يهيِّج الماء ولا الماء يسبق الربح. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن طائر يطير بين السماء والأرض ليس له في السماء مكان ولا في الأرض مسكن ما هم يا محمّد؟ قال: يا ابن سلام تلك حيّات أعرافها كأعراف الخيل تبيض في الجوّ على أذنابها، وتفرخ على مناكبها في الهواء إلى يوم القيامة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن مولود أشدَّ من أبيه. قال: يا ابن سلام ذلك الحديد يولد من الحجر وهو أشدُّ من الحجر. قال: صدقت يا محمَّد، قال: فأخبرني عن بقعة أصابتها الشمس مرّة واحدة فلا تعود إليها إلى يوم القيامة. قال: يا ابن سلام ذلك موضع أغرق الله فيه فرعون حين انفلق البحر وانطبق عليه. قال: صدقت يا محمّد فأخبرني عن بيت له اثنا عشر باباً أخرج منه اثنا عشر عيناً لاثني عشر سبطاً. قال النبي عليه: لمّا جاوز [موسى] بني إسرائيل البحر ودخل بهم إلى البريّة فشكوا إلى موسى العطش فمرّ بحجر مربّع فأوحى الله إليه أن اضرب بعصاك الحجر، فضرب به موسى، فانفجر منه اثنتا عشرة عيناً لاثني عشر سبطاً من بني إسرائيل، قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن نبيّ لا من الجنّ و(لا من ظ) الإنس، ولا من الطير ولا من الوحوش قال: يا ابن سلام ذلك النملة الّتي أنذرت قومها حين قالت ﴿ يَتَأَيُّهُ النَّمَلُ اَدْخُلُواْ مَسَكِيَكُمْ ﴾ (١) قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن من أوحى الله إليه لا من الجنّ ولا من الملائكة ولا من الإنس ولا من الوحوش ما هو؟ قال: يا ابن سلام النحل أوحى الله إليها ﴿أَنِ ٱلْخَيْلِي مِنَ لَلِمْبَالِ بُيُونًا رَمِنَ ٱلشَّجَرِ وَمِمَّا بَعْرِشُونَ﴾(٢) قال: صدقت يا محمّد قال: فأخبرني ما أوحى الله إليه من الأرض ما هو؟ قال: يا ابن سلام أوحى الله إلى جبل طور سيناء أن ارفع موسى إلى السماء حتى يتناول الألواح من ربّ العالمين. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن مخلوق أوّله عود وآخره روح. قال: يا ابن سلام تلك عصا موسى بن عمران، أمره الله أن يلقيها في بيت المقدس فألقاها فإذا هي حيّة تسعى. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن ثلاث ذكور لم يولدوا عن فحل. قال: يا ابن سلام ذلك عيسى بن مريم وآدم وكبش إسماعيل. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن وسط الدنيا في أيّ موضع هو؟ قال: بيت المقدس، قال: وكيف ذلك؟ قال: لأنّ فيّه المحشر والمنشر والصراط والميزان. قال: صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني عن الفلك المشحون ما هو؟ قال: يا ابن سلام، السفن المبنيّة في البحر، أما قرأت في التوّراة ﴿وَحَمَلْنَهُ عَلَىٰ ذَاتِ ٱلْوَج رُدُسُرٍ ﴾(٣)؟ قال: صدقت يا محمّد، قال: ما الألواح؟ قال: الأشجار الّتي سفقت طولاً هي الألواح. (قال: ظ) فأخبرني عن الدسر. قال: يا ابن سلام المسامير والعوارض [من] الحديد. قال صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني كم كان طول السفينة؟ وكم عرضها؟ وكم كان ارتفاعها؟ قال: يا ابن سلام كان طولها ثلاثمائة ذراع وعرضها مائة وخمسين ذراعاً وارتفاعها مائتي ذراع. قال: صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني من أين ركبها نوح؟ قال: من العراق، قال: أين ثبتت؟ قال: طافت بالبيت العتيق أسبوعاً وببيت المقدس أسبوعاً واستوت على الجوديّ. قال صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني عن البيت المعمور أين كان لمّا أغرق الله الدنيا؟ قال: يا ابن سلام رفعه الله تعالى إلى السماء السابعة قبل الطوفان. قال: صدقت يا محمّد [قال: فأخبرني أين كانت الصخرة وقت الطوفان؟] قال: أمر الله تعالى أبا قبيس أن يحمل الصخرة في بطنه. قال: فالبيت المقدّس لمّا أغرق الله الدنيا أين كان؟ قال: في جبل أبي قبيس. قال صدقت يا محمّد فأخبرني عن مولود لم يشبه أباه وربما أشبه خاله وربما أشبه عمّه. قال: يا ابن سلام إذا جامع الرجل امرأته فإن غلبت شهوة المرأة على شهوة الرجل

(٢) سورة النمل، الآية: ٦٨.

<sup>(</sup>١) سورة النمل، الآية: ١٨.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر، الآية: ١٣.

خرج الولد إلى خاله وإن غلبت شهوة الرجل على شهوة المرأة خرج إلى عمّه وإن استويا خرج الولد إلى أمّه وأبيه. قال: صدقت يا محمّد.

أقول: في الرواية الأخرى هكذا قال: فأخبرني عن المولود إذا لم يشبه أباه وربما يشبه خاله وعمّه. خاله وعمّه. قال: إذا جامع الرجل امرأته فإن غلبت شهوة الرجل شهوة المرأة خرج الرجل بأبيه أشبه وإن استويا خرج شبيها بهما، فإن سبقت شهوة الرجل خرج الولد بعمّه أشبه، وإن سبقت شهوة المرأة كان الولد بخاله أشبه. قال: صدقت رجعنا إلى الرواية الأولى:

قال: فأخبرني هل يعذّب الله عبده بلا حجّة؟ قال: معاذ الله يا ابن سلام، إنّ الله تبارك وتعالى عدل لا يُجور في قضائه. قال: صدقت، قال: فأخبرني عن أطفال المشركين في الجنَّة أم في النار؟ قال: يا ابن سلام، الله أولى بهم، ولكن إذا كأن يوم القيامة وجمع الخلق لفصل القضاء أمر الله تعالى بأطفال المشركين فيؤتى بهم فيقول لهم: عبادي وأبناء عبادي وإمائي، من ربَّكم؟ وما دينكم؟ وما أعمالكم؟ فيقولون: اللَّهمّ أنت ربِّنا وأنت خالقنا ولم نكن شَيئاً وأمتّنا ولم تجعل لنا لساناً ننطق به ولا عقلاً نعقل به ولا قوّة في الأعضاء نتعبّد بها ولا علم لنا إلاَّ ما علَّمتنا فيقول الله لهم - وهو أجلُّ قائل - فالآن لكم ألسنة وعقول وقوَّة للحركة في الأعضاء فإن أمرتكم بأمريا عبادي تفعلوه؟ فيقولون: السمع والطاعة لك يا إلهنا وخالقنا ورازقنا ومالكنا. فيأمر الله تعالى [مالكاً] فتزجر جهنّم حتّى تفور ويأمر أطفال المشركين: ألقوا أنفسكم في تلك النار. فمن سبق له في علم الله أن يكون سعيداً ألقى نفسه فيها، فتكون النار عليه برداً وسلاماً كما كانت على إبراهيم خليل الرحمن، ومن سبق له في علم الله أن يكون شقيًّا امتنع أن يلقي نفسه في تلك النار فيكونون تبعاً لآبائهم وأمّهاتهم في النار، والفرقة الأخرى يخرجون إلى الجنّة مع المؤمنين، قال: صدقت، [قال: بررت وبيّنت وأزلت الشكُّ يا محمَّد فزدني يقيناً] فأخبرني عن الأرض لم سمّيت أرضاً؟ قال: لأنَّها أرض يداس عليها. قال: فممّ خلقت؟ قال: من زبرجد [من الزبد] قال: فالزبرجدة ممّ خلقت؟ قال: من الموج، قال: فالموج ممَّ خلق؟ قال: من البحر. قال: صدقت يا محمَّد، فكيف ذلك؟ قال: إنَّ الله ﷺ لمَّا خلق البحر أمر الربح أن تضرب الأمواج بعضها في بعض فاضطرب الأمواج حتى ظهر الزبد، ثمّ أمرها أنّ تجتمع فاجتمعت، ثمّ أمرها أن تلين فلانت، ثمّ أمرها أن تعتدل فاعتدلت، ثمّ أمرها أن تمتد فامتدّت فصارت أرضاً قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني من أين سكونها؟ قال: من جبل قاف وهو أصل أوتاد الأرض الّتي نحن عليها. قال: فأخبَّرني ما تحت هذه الأرض؟ قال: تحتها ثور، قال: وما صفته؟ قال: يا ابن سلام، له أربع قوائم، وهو قائم على صخرة بيضاء. قال: فأخبرني ما صفته؟ قال: يا ابن سلام، له أربعون قرناً وأربعون سنّاً، رأسه بالمشرق وذنبه بالمغرب وهو ساجد لله تعالى إلى

يوم القيامة، من القرن إلى القرن مسيرة خمسين ألف سنة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما تحت الصخرة؟ قال: تحتها جبل يقال له الصعود. قال: ولمن ذلك الجبل؟ قال: لأهل النار، يصعده المشركون إلى يوم القيامة وهو مسيرة ألف سنة - حتّى إذا بلغوا أعلا ذلك الجبل ضربوا بمقامع فيسقطون إلى أسفله فيسحبون على وجوههم. قال: صدقت يا محمّد، فأحبرني ما تحت ذلك الجبل؟ قال: أرض، قال: وما اسمها؟ قال: جارية، قال: وما تحتها؟ قال: بحر، قال: وما اسمه؟ قال: سهك. قال: صدقت يا محمّد، قال: فما تحت ذلك البحر؟ قال: أرض، قال: وما اسمها؟ قال: ناعمة، قال: وما تحتها؟ قال: بحر، قال: وما اسمه؟ قال: الزاخر قال: وما تحته؟ قال: أرض، قال: وما اسمها؟ قال: فسيحة، قال: فصف لي هذه الأرض، قال: يا ابن سلام، هي أرض بيضاء كالشمس وريحها كالمسك وضوؤها كالقمر ونباتها كالزعفران يحشرون عليها المتقون يوم القيامة. قال: صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني أين تكون هذه الأرض الّتي نحن عليها اليوم؟ قال النبي ﷺ: يا ابن سلام تبدَّل هذه الأرض غيرها. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني ما تحت تلك الأرض؟ قال: البحر، قال: وما اسمه؟ قال: القمقام، قال: وما فيه؟ قال: الحوت، قال: وما اسمه؟ قال: يهموت قال: صدقت يا محمّد. قال: فصف لي الحوت. قال: يا ابن سلام رأسه بالمشرق وذنبه بالمغرب. قال: فما على ظهره؟ قال: الأرض والبحار والظلمة والجبال. قال فما بين عينيه؟ قال سبعة أبحر في كلُّ بحر سبعون ألف مدينة في كلِّ مدينة ألف لواء تحت كلِّ لواء سبعون ألف ملك. قال فما يقولون؟ قال يقولون لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، له الملك وله الحمد يحيي ويميت وهو حيَّ لا يموت بيده الخير وهو على كلِّ شيء قدير. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني ما تحت الربح، قال: الظلمة، قال: فما تحت الظلمة؟ قال: الثرى، قال: فما تحت الثرى؟ قال: لا يعلمه إلا الله مَجْزَعُل . قال: صدقت يا محمّد فأخبرني عن ثلاث من رياض الجنّة في الأرض أين تكون؟ قال: يا ابن سلام، أوَّلها مكَّة، وثانيها بيت المقدس، وثالثها مدينة محمَّد. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن أربع مدائن من مدائن الجنّة في الدنيا. قال: أوّلها إرم ذات العماد، والثانية المنصورية وهي مدينة بالشام، والثالثة قيساريّة وهي مدينة بساحل البحر في الشام، والرابعة هي البلفاء وهي أرمنيَّة. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن أربع منابر من منابر الجنَّة في الدنيا أيّ موضع هي؟ قال: يا ابن سلام، أوّلها قيروان وهي إفريقيّة، والثانية باب الأبواب وهي بأرض أرمنيَّة، والثالثة عبدان وهي بأرض العراق، والرابعة بخراسان وهي خلف نهر يقال له جيحون. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أربع مدائن من مدائن جهنّم في الدنيا. قال: يا ابن سلام، أوَّلها مدينة فرعون في أرض مصر، والثانية أنطاكيَّة وهي بأرض الشام، والثالثة بأرض سيحان وهي بأرض أرمنيّة (و ظ) الرابعة المدائن وهي بأرض العراق. قال: صدقت يا محمّد، قال: فأخبرني عن أربعة أنهار في الدنيا وهي من أنهار الجنّة. قال: أوّلها الفرات وهو بأرض الشام، والثاني النيل وهو بأرض مصر، والثالث نهر سيحان وهو نهر الهند، والرابع جيحون وهو بأرض بلخ. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن شيء لا شيء، وشيء بعض شيء وشيء لا يفنى منه شيء. قال: يا ابن سلام. أمّا شيء لا شيء فهي الدنيا يذهب نعيمها ويموت ساكنها، ويخمد ضوءها؛ وأمّا الشيء بعض الشيء وقوف الخلائق في صعيد واحد فهو شيء بعض شيء، وأمّا شيء لا يفنى منه شيء فالجنّة والنار لا يفنى من الجنّة نعيمها ولا ينقص من النار عذابها، فمن قال من العباد إنّ نعيمها يفنى أو عذاب الله ينقضي فهو كافر بالله في كلّ شيء. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن جبل قاف ما خلفه؟ وما دونه؟ قال: يا ابن سلام، خلفه أرض ذهب وسبعون أرضاً من فضة وسبعة أرضين مسك.

قال: فما سكّان هذه الأرضين؟ قال الملائكة قال: كم طول كلّ أرض منها؟ وكم عرضها؟ قال: طول كلّ أرض منها عشرة آلاف سنة وعرضها كذلك قال: صدقت يا محمّد، فما وراء ذلك؟ قال [من صحع] كيف محيط بالدنيا كلّها تسبّح الله تعالى. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أهل الجنّة يأكلون ويشربون ولا يتغوّطون ولا يبولون؟ قال نعم يا ابن سلام، مثلهم في الدنيا كمثل الجنين في بطن أمّه يأكل ممّا تأكل أمّه ويشرب ممّا تشربه ولا يبول ولا يتغوّط ولو راث في بطنها وبال لانشق بطنها قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن أنهار الجنّة ما هي؟ قال: يا ابن سلام، لبن لم يتغيّر طعمه، وخمر، وعسل مصفّى، وماء غير آسن قال: صدقت يا محمّد، فجامدة هي أم جارية؟ قال: بل جارية بين أشجارها. قال: فهل تنقص أم تزيد؟ قال لا يا ابن سلام، قال: فهل لذلك مثل في الدنيا؛ قال: نعم، قال وما هو؟ قال يا ابن سلام أنظر إلى البحار تمطر فيها لللك مثل في الدنيا؛ قال: نعم، قال وما هو؟ قال يا ابن سلام أنظر إلى البحار تمطر فيها السماء وتمدّها الأنهار من الأرض فلا تزيد ولا تنقص قال: وصف لي أنهار الجنّة. قال: يا ابن سلام. في الجنة نهر يقال له الكوثر رائحته أطيب من رائحة المسك الأذفر والعنبر، ابن سلام. في الباقوت عليه ختام من اللؤلؤ الأبيض، وهو منزل أولياء الله تعالى.

قال: صدقت يا محمّد فصف لي أشجار الجنّة. قال: في الجنّة شجرة يقال لها طوبي، أصلها من درّ وأغصانها من الزبرجد وثمرها الجوهر، ليس في الجنّة غرفة ولا حجرة ولا موضع إلاّ وهي متدلّية عليه. قال: صدقت يا محمّد، فهل في الدنيا لها من مثل؟ قال: نعم، الشمس المشرقة تشرق على بقاع الدنيا ولا يخلو من شعاعها مكان. قال: صدقت يا محمّد، فهل في الجنّة ريح؟ قال: نعم، يا ابن سلام فيها ريح واحدة خلقت من نور مكتوب عليها الحياة واللّذات يقال لها البهاء، فإذا اشتاق أهل الجنّة أن يزوروا ربّهم هبّت تلك الريح عليهم الحياة واللّذات يقال لها البهاء، فإذا اشتاق أهل الجنّة أن يزوروا ربّهم هبّت تلك الريح عليهم الحياة من حرّ ولا من برد بل خلقت من نور العرش تنفخ في وجوههم، فتبهي وجوههم ويزدادوا نوراً على نورهم، وتضرب أبواب الجنان، وتجري

الأنهار وتسبّح الأشجار وتغرّد الأطيار، فلو أنَّ من في السماوات والأرض قيام يسمعون ما في الجنّة من سرور وطرب لمات الخلائق شوقاً إلى الجنّة، والملائكة يدخلون عليهم فيقولون كما قال الله يَجْرَبُكُ في محكم كتابه العزيز ﴿سَلَنَمُ عَلَيْكُمْ طِبْتُمْ فَأَدْخُلُوهَا خَلِدِينَ﴾ (١) ﴿سَلَنَمُ عَلَيْكُمْ بِمَا صَبَرْتُمُ فَيْمَ عُقِي الدَّارِ﴾ (٢).

قال: فأخبرني عن أرض الجنّة ما هي؟ قال: يا ابن سلام، أرضها من ذهب، وترابها المسك والعنبر، ورضراضها الدرّ والياقوت، وسقفها عرش الرحمن. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ممّا يأكل أهل الجنّة إذا دخلوها، قال: يا ابن سلام، يأكلون من كبد الحوت الّذي يحمل الأرض وما عليها واسمه (بهموت) قال صدقت يا محمد. قال: فأخبرني عن أهل الجنّة كيف يصرفون ما يأكلون من ثمارها؟ وكيف يخرج من أجوافهم؟ قال: يا ابن سلام، ليس يخرج من أجوافهم شيء، بل عرقاً صبّاً أطيب من المسك وأزكى من العنبر، ولو أنّ عرق رجل من أهل الجنّة مزج به البحار الأسكر ما بين السماء والأرض من طيب رائحته. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن لواء الحمد ما صفته؟ وكم طوله؟ وكم ارتفاعه؟ قال: يا ابن سلام، طوله ألف سنة، وأسنانه من ياقوتة [حمراء وياقوتة] خضراء، قوائمه من فضّة بيضاء، له ثلاث ذوائب من نور: ذؤابة بالمشرق، وذؤابة بالمغرب، والثالثة في وسط الدنيا. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم سطر فيه مكتوب؟ قال: ثلاثة أسطر: السطر الأوَّل بسم الله الرحمن الرحيم، والسطر الثاني الحمد لله ربِّ العالمين، والسطر الثالث لا إله إلاَّ الله، محمَّد رسول الله. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن الجنَّة والنار أيتهما خلق الله قبل؟ قال: يا ابن سلام، خلق الله الجنّة قبل النار، ولو خلق النار قبل الجنّة لخلق العذاب قبل الرحمة. قال: فأخبرني عن الجنّة أين هي؟ قال: في السماء السابعة والنار في تخوم الأرض السفلي. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم للجنّة من باب؟ وكم للنار من باب؟ قال: يا ابن سلام للجنّة ثمانية أبواب، وللنار سبعة أبواب. قال: فأخبرني كم بين الباب والباب من الجنَّة؟ قال: مسيرة ألف سنة. قال: وكم ارتفاعه؟ قال: خمسمائة عام، عليه سرادق من ذهب بطانته من زمرّد، على كلّ باب جند من الملائكة لا يحصى عددهم إلاّ الله تعالى. قال: فأخبرني فما يقولون؟ قال: يقولون: طوبي لأهل الجنَّة وما يلقون من نعيم الله. قال: فصف لي من يدخل الجنّة، قال: يا ابن سلام، يدخلونها أبناء ثلاثين وبنات ثلاثين سنة في حسن يوسف وطول آدم وخلق محمّد. قال: فصف لي بعض نعيم أهل الجنّة. قال: إنَّ أدنى من في الجنَّة - وليس في الجنَّة دنيّ - لو نزل به جميع من في الأرض لأوسعهم طعاماً ولا ينقص منه شيء، ولو أنَّ رجلاً من أهل الجنَّة يبصق في البحار المالحة لعذبت، ولو نزل من ذؤابته من السماء إلى الأرض بلغ ضوءها كضوء الشمس ونور القمر. قال:

<sup>(</sup>١) سورة الزمر، الآية: ٧٣. (٢) سورة الرعد، الآية: ٧٤.

صدقت يا محمّد، فصف لي الحور العين. قال: يا ابن سلام، الحور العين بيض الوجوه، فحام العيون بمنزلة جناح النسر، صفاؤهنّ كصفاء اللؤلؤ الأبيض الّذي في الصدف الّذي لم تمسّه الأيدي. قال: فصف لي النار. قال: يا ابن سلام، أوقد عليها ألف عام حتى احمرّت، وألف عام حتَّى ابيضَّت، وألف عام حتَّى اسودَّت فهي سوداء مظلمة ممزوجة بغضب الله تعالى، لا يهدأ لهيبها، ولا يخمد جمرها. يا ابن سلام لو أنّ جمرة من جمرها ألقيت في دار الدنيا لألهبت ما بين المشرق والمغرب لعظم خلقها، وهي سبعة أطباق: الطبقة الأولى للمنافقين، والثانية للمجوس، والثالثة للنصاري، والرابعة لليهود، والخامسة سقر، والسادسة السعير – وأمسك النبيّ عن السابعة وبكي حتّى ارفضت دموعه على لحيته وقال - أمَّا السابعة وهي أهونها لأهل الكبائر من أمَّتي. قال: صدقت يا محمَّد، فأخبرني عن القيامة وكيف تقوم؟ قال: يا ابن سلام، إذا كان يوم القيامة كوّرت الشمس واسودّت، وطمست النجوم، وسيَّرت الجبال، وعطَّلت العشار، وبدُّلت الأرض غير الأرض. قال: صدقت يا محمّد. قال النبيّ ﷺ: يقام الخلائق لفصل القضاء، ويمدّ الصراط، وينصب الميزان، وتنشر الدواوين، ويبرز الربّ لفصل القضاء. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كيف يميت الله الخلائق يوم القيامة؟ قال: يا ابن سلام، يأمر الله ملك الموت فيقف على صخرة بيت المقدس، فيضع يمينه على السماوات ويده اليسرى تحت الثرى ويصيح بهم صيحة واحدة فلا يبقى ملك مقرّب ولا إنس ولا جانّ ولا طائر يطير إلاّ خرّ ميّتاً، فتبقى السماوات خالية من سكَّانها، والأرض خراباً من عمَّارها، والعشار معطَّلة، والبحار جامدة حيتانها، والجبال مدكدكة، والشمس منكسفة، والنجوم منظمسة. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عن ملك الموت هل يذوق الموت أم لا؟ قال: يا ابن سلام، إذا أمات الله الخلائق ولم يبق شيء له روح يقول الله ﴿ وَكُوْلِكُ : يا ملك الموت! من أبقيته من خلقي؟ – وهو أعلم – فيقول: يا ربِّ أنت أعلم منِّي بما بقي من خلقك، ما خلق إلاَّ وقد ذاق الموت إلاَّ عبدك الضعيف ملك الموت. فيقول الله ﷺ : يا ملك الموت أذقت عبادي وأنبيائي وأوليائي ورسلي الموت، وقد سبق في علمي القديم – وأنا علاَّم الغيوب – أنَّ كلَّ شيء هالك إلَّا وجهي [وهذه نوبتك!] فيقول: إلهي وسيّدي ارحم عبدك ملك الموت فإنّه ضعيف. فيقول الله ﴿ وَكُلُّ لَهُ : يَا مَلَكُ الْمُوتَ، ضَعَ يَمَينُكُ تَحْتُ خَذَكُ الْأَيْمِنَ بَيْنَ الْجَنَّةُ والنار ومُت.

قال عبد الله بن سلام: بأبي أنت وأمّي يا رسول الله، وكم بين الجنّة والنار؟ قال: مسيرة ثلاثين ألف سنة من سنين الدنيا - فيضطجع ملك الموت على يمينه ويضع يده اليمنى تحت خدّه الأيمن، ويده الشمال على وجهه ويصرخ صرخة فلو أنّ أهل السماوات والأرض أحياء لماتوا لشدّة صرخته. قال: صدقت يا محمّد فأخبرني ما يصنع الله بالسماوات إذا مات سكّانها؟ قال: يطويها بيمينه كطيّ السجلّ للكتب ثمّ يقول الله - جلّ جلاله وتقدّست أسماؤه

ولا إله غيره ولا معبود سواه -: أبن الملوك وأبناء الملوك؟ أبن الجبابرة وأبناء الجبابرة؟ فلا يجيبه أحد، ثمّ يقول: لمن الملك اليوم؟ فلا يجيبه أحد، فيردّ على نفسه: الملك لله الواحد القهّار. اليوم تجزى كلّ نفس ما كسبت لا ظلم اليوم إنّ الله سريع الحساب. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كيف يحشر الله الخلائق يوم القيامة بعد موتهم؟ قال النبي عليه : يا ابن سلام، يحيى الله إسرافيل وهو أوَّل من يحييه من خدمه وهو صاحب الصور أوَّلاً فيأمره الله ﷺ أن ينفخ في الصور. قال: فأخبرني ما يقول إسرافيل في الصور؟ قال: يا ابن سلام، يقول أيَّتهَا العظام البالية، والأعضاء المتفرِّقة، والشعور المنفصلة، هلمُّوا إلى العرض على الله تعالى الملك الجبّار خالق السماوات والأرض ثمّ ينفخ في الصور أُخرى فإذا هم قيام ينظرون. قال: فكم طول كلِّ نفخة؟ قال: مسيرة أربعين ألف سنة. قال: صدقت يا محمّد، فكم كلمة يتكلّم فيه إسرافيل؟ قال: ستّ كلمات، قال: وما تلك الكلمات؟ قال: الكلمة الأولى يكون الناس طيناً، والثانية يكونون صوراً، والكلمة الثالثة تستوي الأبدان، والكلمة الرابعة يجري الدم في العروق، والكلمة الخامسة ينبت الشعر والكلمة السادسة قوموا، فإذا هم قيام ينظرون. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كيف يقوم الخلائق يوم القيامة من القبور؟ قال: يا ابن سلام، يقومون عراة حفاة أبدانهم خالية بطونهم، مظلمة أبصارهم، وجلة! قال: الرجال ينظرون إلى النساء، والنساء ينظرون إلى الرجال؟ قال: هيهات يا ابن سلام! لكلّ امرىء منهم يومئذ شأن يغنيه من شدّة هول القيامة. قال: صدقت يا محمّد، ثمّ أمسك ابن سلام عن الكلام، قال: النبي على : سل عمّا شنت يا ابن سلام، فقال: الحمد لله الَّذي منَّ على بالنظر إلى وجهك المليح، فأخبرني إذا كان يوم القيامة أين يحشر الخلائق؟ قال النبي عليه الله الخلائق إلى بيت المقدس، قال: وكيف ذلك؟ قال: يأمر الله ﷺ ناراً فتحيط بالدنيا وتضرب وجوه الخلائق فيهربون منها ويمرّون على وجوههم فيجتمعون إلى بيت المقدس قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني ما يصنع الله بالطفل الصغير والشيخ الكبير؟ قال: يا ابن سلام، من كان مؤمناً بالله سارت به الملائكة وانقضّت النار عن وجهه، ومن كان كافراً تلفح وجهه النار حتّى يؤتى به إلى بيت المقدس. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم تكون صفوف الخلائق؟ قال: يا ابن سلام، مائة وعشرون صفًّا. قال: فكم طول كلّ صفٌّ؟ وكم عرضه؟ قال: يا ابن سلام، طوله مسيرة أربعين ألف سنة وعرضه عشرون ألف سنة، قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني كم صفّ المؤمنين وكم صفّ الكافرين؟ قال: صفوف المؤمنين ثلاث صفوف، ومائة وسبعة عشر صفّاً للكافرين. قال: صدقت يا محمّد قال: فما صفة المؤمنين؟ وما صفة الكافرين؟ قال: يا ابن سلام، أمّا المؤمنون فغزٌّ محجَّلون من أثر الوضوء والسجود، وأمَّا الكافرون فمسودّون الوجوه فيؤتى بهم إلى الصراط. قال: وكم طول الصراط؟ قال مسيرة ثلاثون ألف سنة، قال: صدقت يا

محمّد فأخبرني كيف تمرّ الخلائق على الصراط، قال: يا ابن سلام، يكسو الله الخلائق نوراً فأمّا نور المسلمين ونور المؤمنين فمن نور العرش، ونور الملائكة من نور الكرسيّ ونور الجنَّة فلا يطفأ نورهم أبداً ، وأمَّا الكافرون فمن الأرض والجبال. قال: فأخبرني عن أوَّل من يجوز على الصراط، قال: المؤمنون، قال: صدقت يا محمّد، فصف لي ذلك، قال: يا ابن سلام، في المؤمنين من يجوز على الصراط عشرين عاماً فإذا بلغ أوّلهم الجنّة تركب الكفّار على الصراط، حتّى إذا توسّطوا أطفأ الله نورهم فيبقون بلا نور، فينادون بالمؤمنين: انظرونا نقتبس من نوركم، فيقال لهم: أليس فيكم الأنبياء والأصحاب والإخوة؟ فيقولون: «أولم نكن معكم في دار الدنيا؟ قالوا: ﴿ لَهُ وَلَئِكِنَّكُمْ فَلَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَنَرْبَصْتُمْ وَأَرْبَتْتُمْ وَغَرَّتْكُمُ ٱلأَمَانِقُ حَنَّى حَمَّةَ أَشُ اللَّهِ وَغَرَّكُمْ بِاللَّهِ ٱلْغَرُورُ ۞ فَالْهُومَ لَا يُؤخَذُ مِنكُمْ فِذَيَةٌ وَلَا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُواْ مَأْوَنكُمُ النَّارُّ هِيَ مَوْلَنكُمْ وَبِشَ الْمَعِيدُ ﴿ إِنَّ فَيَأْمِرِ اللهُ خَرَكُلُ جَهِنَّمَ فَتَصِيحٍ بِهِم صِيحة على وجوههم فيقعون في النار حياري نادمين وينجو المؤمنين ببركة الله وعونه. قال: صدقت يا محمّد فأخبرني ما يصنع الله بالموت؟ قال: يا ابن سلام، إذا استوى أهل الجنّة في الجنّة وأهل النار في النار أتي بالموت كأنَّه كبش أملح، فيوقف بين الجنَّة والنار، فيقال لأهل الجنَّة يا أولياء الله هذا الموت، أتعرفونه فيقولون: نعم، فيقولون لهم: نذبحه؟ فيقولون: نعم يا ملائكة ربّنا، اذبحوه حتّى لا يكون موت أبداً. فيقولون أهل النار: يا أعداء الله! هذا الموت هل تعرفونه؟ فيقولون: نعم، فتقول الملائكة: نذبحه؟ فيقولون: يا ملائكة ربَّنا لا تذبحوه ودعوه لعلِّ الله يقضي علينا بالموت فنستريح. قال النبيّ ﷺ: ويذبح الموت بين الجنّة والنار فييأس أهل النار من الخروج منها وتطمئن قلوب أهل الجنّة للخلود فيها، فعندي لك أن تسلم، قال: صدقت يا محمّد، [ونهض على قدميه] وقال: امدد يدك الشريفة أنا أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّك رسول الله، وأنَّ الجنَّة حقَّ، والميزان حقَّ، والحساب حقَّ، والساعة آتية لا ريب فيها، وأنَّ الله يبعث من في القبور. فكبَّرت الصحابة عند ذلك وسمَّاه رسول الله «عبد الله بن سلام» وصار من الصحابة ونقمة على اليهود.

توضيح: إنّما أوردت هذه الرواية لاشتهارها بين الخاصة والعامّة، وذكر الصدوق كلله وغيره من أصحابنا أكثر أجزائها بأسانيدهم في مواضع، وقد مرّ بعضها. وإنّما أوردتها في هذا المجلّد لمناسبة أكثر أجزائها لأبوابه، وفي بعضها مخالفة ما لسائر الأخبار، فهي إمّا محمولة على أنّه على أخبره موافقاً لما في كتبهم ليصير سبباً لإسلامه أو غير ذلك من الوجوء والمحامل الّتي تظهر على الناقد البصير، وفي بعضها تصحيفات نرجو من الله الظفر بنسخة أخرى لتصحيحها.

قوله: «كان نبيّاً مرسلاً» كأنّ المعنى: هل كان في الجنّة نبيّاً مرسلاً؟ فأجاب صلّى الله عليه

<sup>(</sup>١) سورة الحديد، الآيتان: ١٤-١٥.

وآله بأنّه كان نبيّاً مرسلاً على الملائكة حيث أمر بإنبائهم. وفي عدّ إبراهيم من رسل العرب مخالفة للمشهور. قوله «فتشهد» أي ظاهراً. قوله «فتؤمن» أي باطناً وقلباً.

قوله: «أربعة كتب» لا يوافق الإجمال التفصيل، ولعل في أحدهما خطأ أو تصحيفاً. وسؤاله «هل أنزل عليك كتاب» بعد قوله «وأنزل عليّ الفرقان» لا يخلو من شيء إلاّ أن يكون حمل ذلك على أنّه قدر أنّه سينزل. و «ختمه صدق الله. . . » يعني أنّه ينبغي أن يختم به ، لا أنّه جزؤه. وفي القاموس: «بيسان» قرية بالشام، وقرية بمرو، وموضع باليمامة، أقول: وفي بعض النسخ بالنون، والأوّل أظهر، وله شواهد. «ولم يكن في الرجال» أي مختصاً بهم. قوله «لأنّ الله واحد» كأنّه على هذا يعني يوم الأحديوم الله . قوله «لأنّه يوم» لعلّ المعنى: أوّل يوم مع أنّ وجه التسمية لا يلزم اطراده. قوله «وعلمه تحت التحت» أي أحاط علمه بكلّ تحت ولا ينافي ارتفاع ذاته وعلوّه على كلّ شيء إحاطة علمه بكلّ شيء ممّا في العرش أو تحت الثرى.

وفي القاموس: غرد الطائر - كفرح - وغرد تغريداً وأغرد وتغرد: رفع صوته وطرب به. وفي النهاية: الرضراض: الحصا الصغار. قوله «فحام العيون» لعلّه من الفحمة بمعنى السواد. وفي القاموس: العشراء من النوق التي مضت لحملها عشرة أشهر أو ثمانية أو هي كالنفساء من النساء، والجمع: عشراوات وعشار، والعشار اسم يقع على النوق حتى ينتج بعضها وبعضها ينتظر نتاجها. وقال: الدكداك - ويكسر - من الرمل ما تكبس واستوى وما التبد منه بالأرض أو هي أرض فيها غلظ، وأرض مدكدكة مدعوكة كثر بها الناس فكثر آثار المال والأبوال حتى تفسدها - انتهى -. وانقضاض النار عن وجهه كناية عن سرعة ذهابها عنه وعدم إضرارها به كما ينقض الطائر أو الكوكب في الهواء. و تلفح وجهه النار، أي تحرقه. وقال في النهاية: فيه «أمتي الغرّ المحجّلون» أي بيضُ مواضع الوضوء من الأيدي تحرقه. وقال في النهاية: فيه «أمتي الغرّ المحجّلون» أي بيضُ مواضع الوضوء من الأيدي وجه الفرس ويديه ورجليه.

## أبواب - الإنسان والروح والبدن وأجزائه وقواهما وأحوالهما ٣٩ - باب أنه لم سمّى الإنسان إنساناً والمرأة مرأة والنساء نساءً والحواء حواء

العلل؛ عن عليّ بن أحمد بن محمّد بن جعفر الأسديّ، عن معاوية بن حكيم عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عليسًا قال: سمّي الإنسان إنساناً لأنّه ينسى، وقال الله عَرْضَكُ : ﴿ وَلَقَدْ عَهدْنًا إِلَىٰ ءَادَمَ مِن قَبْلُ فَنَسَى ﴾ (١).

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۲ باب ۱۱ ح ۱.

بيان: الإنسان فعلان عند البصريّين لموافقته مع الأنس لفظاً ومعنى، وقال الكوفيّون: هو إفعلان من النسي، أصله إنسيان على إفعلان، فحذفت الياء استخفافاً لكثرة ما يجري على السنتهم فإذا صغروه ردّوه إلى أصله لأنّ التصغير لا يكثر، وهذا الخبر يدلّ على مذهب الكوفيّين، ورواه العامّة عن ابن عبّاس أيضاً قال الخليل في كتاب العين: سمّي الإنسان من النسيان، والإنسان في الأصل: إنسيان، لأنّ جماعته أناسيّ، وتصغيره أنيسيان، بترجيع المدّة التي حذفت وهو الياء وكذلك إنسان العين. وحكى الشيخ في التبيان عن ابن عبّاس أنه قال: إنّما سمّي إنساناً لأنّه عهد إليه فنسي. قال الله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَهِدُنّا إِلَنَ ءَادَمَ مِن فَبْلُ فَشِي وَلَمْ غَيْدُ لَمُ عَرْما ﴾ (١) وقال الراغب في مفرداته: الإنسان، قيل: سمّي بذلك لأنّه نُحلق خلقة لا قوام لا قوام له إلا بأنس بعضهم ببعض، ولهذا قيل: الإنسان مدنيّ بالطبع، من حيث إنّه لا قوام لبعضهم إلا ببعض ولا يمكنه أن يقوم بجميع أسبابه. وقيل: سمّي بذلك لأنّه يأنس بكلّ ما يألفه. وقيل: هو إفعلان وأصله إنسيان سمّي بذلك لأنّه عهد إليه فنسي.

٢ - العلل: عن عليّ بن أحمد بن محمد، عن محمد بن أبي عبد الله الكوفيّ، عن موسى ابن عمران النخعيّ، عن عمة الحسين بن يزيد النوفليّ، عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علينه قال: سمّيت المرأة مرأة لأنها خلقت من المرء، يعني خلقت حوّاء من آدم (٢).

٣ - معاني الأخبار؛ مرسلاً: معنى الإنسان أنّه ينسى، ومعنى النساء أنّهن أنس
 للرجال، ومعنى المرأة أنّها خلقت من المرء<sup>(٣)</sup>.

بيان: كون النساء من الأنس إمّا مبنيّ على القلب، أو على الاشتقاق الكبير أو على أنّه إذا أنسوا بهنّ نسوا غيرهنّ فاشتقاقه من النسيان.

٤ - الدر المنثور؛ عن ابن عبّاس قال: خلق الله آدم من أديم الأرض يوم الجمعة بعد العصر، فسمّاه آدم، ثمّ عهد إليه فنسي، فسمّاه الإنسان. قال ابن عبّاس فبالله ما غابت الشمس من ذلك اليوم حتّى أهبط من الجنّة. قال: وإنّما سمّيت المرأة مرأة لأنّها خلقت من المرء، وسمّيت حوّاء لأنّها أمّ كلّ حيّ<sup>(٤)</sup>.

العلل لمحمد بن علي بن إبراهيم: قال: كان مكث آدم في الجنة نصف ساعة ثم أهبط إلى الأرض لتمام تسع ساعات من يوم الجمعة وذلك في وقت صلاة العصر قال: وسمّيت العصر لأنّ آدم عصر بالبلاء. قال: ألقى الله النوم على آدم فأخذ ضلعه القصير من جانبه الأيسر فخلق منه حوّاء فلم يؤذه ذلك، ولو آذاه ذلك ما عطف عليها أبداً. فقال آدم: ما

 <sup>(</sup>۱) سورة طه، الآية: ۱۱۰.
 (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۲۶ باب ۱۵ ح ۱.

<sup>(</sup>٤) الدر المنثور، ج ١ ص ٥٢.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار، ص ٤٨.

هذه؟ قال: هذه أمرأة لأنّها من المرء خلقت، قال: ما اسمها؟ قال: حوّاء، لأنّها خلقت من شيء حيّ. فقال ابن عبّاس: سمّيت حوّاء لأنّها أمّ كلّ حيّ. قال جعفر: سمّين النساء لأُنس آدم بحوّاء حين أُهبط إلى الأرض ولم يكن له أُنس غيرها.

فائدة؛ اعلم أنَّه قد اتَّفقت كلمة الملَّيِّين من المسلمين واليهود والنصاري على أنَّ أوَّل البشر هو آدم، وأمَّا الآخرون فخالفوا فيه على أقوال: أمَّا الفلاسفة فزعموا أنَّه لا أوَّل لنوع البشر ولا لغيرهم من الأنواع المتوالدة، وأمّا الهند فمن كان منهم على رأي الفلاسفة فهو يوافقهم في ما ذكر، ومن لم يكن منهم على رأي الفلاسفة وقال بحدوث الأجسام لا يثبت آدم ويقول: إنَّ الله تعالى خلق الأفلاك فيها طباعاً محرِّكة لها بذاتها فلمَّا تحرِّكت وحشوها أجسام لاستحالة الخلاء وكانت الأجسام على طبيعة واحدة فاختلفت طبائعها بالحركة الفلكيّة، وكان القريب من الفلك أسخن وألطف، والبعيد أبرد وأكثف، ثمّ اختلطت العناصر وتكوّنت منها المركّبات، وممّا تكوّن منه نوع البشر كما يتكوّن الدود في الفاكهة واللحم، والبقّ في البطائح والمواضع العفنة، ثمّ تكوّن البشر بعضه من بعض بالتوالد، ونسي التخليق الأوّل الَّذي كَانَ بِالتَّولُّد، ومن الممكن أن يقول: يتولُّد بعض البشر في بعض الأراضي القاصية مخلوقة بالتولُّد، وإنَّما انقطع التولُّد لأنَّ الطبيعة إذا وجدت للتكوَّن طريقاً استغنت عن طريق ثان. وأمَّا المجوس فلا يعرفون آدم، ولا نوحاً ولا ساماً ولا حاماً و[لا] يافث. وأوَّل متكوِّن من البشر عندهم كيومرث، ولقبه كوهشاء أي ملك الجبل وقد كان كيومرث في الجبال، ومنهم من يسمّيه گَلشاه أي ملك الطين لأنّه لم يكن حينئذ بشر يملكهم. وقيل: تفسير كيومرث: حيّ ناطق ميّت، قالوا: وكان قدرزق من الحسّ ما لا يقع عليه بصر حيوان إلاّ ولِه وأُغمي عليه. ويزعمون أنّ مبدأ تكوّنه وحدوثه أنّ يزدان وهو الصانع الأوّل عندهم فكّر في أمر أهرمن - وهو الشيطان عندهم - فكرة أوجبت أن عرق جبينه، فمسح العرق ورمي به فصارت منه كيومرث. ولهم خبط طويل في كيفيّة تكوّن أهرمن عن فكرة يزدّان أو من إعجابه بنفسه أو من توحّشه، وبينهم خلاف في قدم أهرمن وحدوثه. ثمّ اختلفوا في مدّة بقاء كيومرث في الوجود، فقال الأكثرون: ثلاثون سنة، وقال الأقلُّون: أربعون سنة، وقال قوم منهم: إنَّ كيومرث مكث في الجنَّة الَّتي في السماء ثلاثة آلاف سنة، وهي: ألف الحمل، وألف الثور، وألف الجوزاء؛ ثُمَّ أهبط إلى الأرض وكان بها آمناً مطمئناً ثلائة آلاف سنة أخرى وهي: ألف السرطان، وألف الأسد، وألف السنبلة؛ ثمّ مكث بعد ذلك ثلاثين أو أربعين سنة في حرب وخصام بينه وبين أهرمن حتى هلك. واختلفُوا في كيفيّة هلاكه مع اتّفاقهم على أنّه هلك قتلاً، فالأكثرون قالوا: إنَّه قتل ابناً لأهرمن يسمَّى •جزوذه فاستغاث أهرمن منه إلى يزدان، فلم يجد بدًّا من أن يقاصُّه حفظاً للعهود الَّتي كانت بينه وبين أهرمن، فقتله بابن أهرمن. وقال قوم: بل قتله أهرمن في صراع كان بينه وبين أهرمن، وذكروا في كيفيَّته أنَّ كيومرث كان هو القاهر لأهرمن في باديء الحال وأنّه ركبه وجعل يطوف به في العالم إلى أن سأله أهرمن عن أيّ الأشياء أخوف وأهولها عنده. فقال له: باب جهتم، فلمّا بلغ به أهرمن إليها جمح به حتى سقط من فوقه ولم يستمسك، فعلاه وسأله عن أيّ الجهات يبتدى، به في الأكل، فقال له: من جهة الرِّجال لأكون ناظراً حسن العالم مدّة ما، فابتداء أهرمن فأكله من عند رأسه فبلغ إلى موضع الخصي وأوعية المنيّ من الصلب، فقطر من كيومرث قطرتا نطفة على الأرض، فنبت منهما ريباستان في جبل بإصطخر، ثمّ ظهرت على تينك الريباستين الأعضاء البشريّة في أوّل الشهر التاسع وتمّت أجزاؤه فتصوّر منهما بشران: ذكر وأنثى، وهما ميشا وميشانه، وهما بمنزلة آدم وحوّاء عند المليّين، ويسمّيهما مجوس خوارزم: مرد، ومردانه، وزعموا أنّهما مكثا خمسين سنة مستغنيين عن الطعام والشراب منعمين غير متأذّيين بشيء حتّى ظهر لهما أهرمن في صورة شيخ كبير فحملهما على تناول فواكه الأشجار وأكل منها وهما يبصرانه شيخاً فعاد شابّاً، فأكلا منها حينتذ فوقعا في البلايا، وظهر فيهما الحرص حتى تزاوجا وولد شيما ولد فأكلاء حرصاً ثمّ ألقى الله تعالى في قلوبهما رأفة فولد بعد ذلك ستّة أبطن كلّ بطن لهما ولد فأكلاء حرصاً ثمّ ألقى الله تعالى في قلوبهما رأفة فولد بعد ذلك ستّة أبطن كلّ بطن شهما ولد فأكلاء حرصاً ثمّ ألقى الله تعالى في قلوبهما رأفة ملك، وهو هوشنج. وهو الذي ذكر وأنثى، وأسماؤهم في كتاب زردشت معروفة، ثمّ كان البطن السابع «سيامك» و«فرواك» فتزاوجا، فولد لهما الملك المعروف الذي لم يعرف قبله ملك، وهو هوشنج. وهو الذي خلف جدّه كيومرث وعقد التاج وجلس على السرير وبنى مدينتين: بابل، والسوس.

**أقول:** هذه هي الخرافات الّتي ذكروها، والآيات والأخبار ناطقة بما هو الحقّ المبين وتبطل أقوال الفرق المضلّين.

## باب ٤٠ - فضل الإنسان وتفضيله على الملك وبعض جوامع أحواله

الآيات: البقرة: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتَهِكَةِ إِنِّ جَاعِلٌ فِي ٱلْأَرْضِ خَلِيفَةٌ ﴾ إلى فوله تعالى: ﴿ وَكَانَ مِنَ ٱلْكَنِهِ بِهِ ﴾ (٣٤).

الأنعام: ﴿ وَهُوَ الَّذِي أَنشَأَكُم مِن نَّفْسِ وَحِدَةٍ فَسُتَقَرٌّ وَمُسْتَوْجٌ ثَدَّ فَصَّلْنَا ٱلْآينَتِ لِفَوْمِ يَفْقَهُوكَ﴾ (٩٨١.

الحجر: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْكُنَّ مِن صَلْصَنْلِ مِّنْ حَمَلٍ مَّسْتُونِ﴾ (٢٦٠.

الإسراء: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَّ ءَادَمَ وَتَمَلَّنَكُمْ فِي ٱلْكِرْ وَٱلْبَحْرِ وَوَذَفْنَكُمْ مِّىَ ٱلطَّيِبَنَتِ وَفَضَّلْنَكُمْ عَلَ كَيْبِرِ مِنْتَنْ خَلَقْنَا تَفْضِيلُا﴾ ١٧٠١.

الأنبياء: ﴿ غُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلِ ﴾ (٣٧).

الفرقان: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ مِنَ ٱلْمَاءَ بَشَرٌ فَجَعَكُمُ نَسَبًا وَصِهَرُّ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا﴾ «٥٤».

الروم: ﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَفَكُم مِن ضَعْفِ ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ ضَعْفِ قُوَّةً ثُمَّ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ ضَعْفَا وَشَيْبَةً يَخْلُقُ مَا يَشَآةً وَهُوَ الْسَلِيمُ الْقَدِيرُ﴾ «٥٤».

الأحزاب: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْكِ أَن يَعْمِلْنَهَ وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ إِنَّهُ كَانَ طَلُومًا جَهُولًا ﴿ ﴾ لِيُعَذِّبَ ٱللَّهُ الْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْفِقِينَ وَٱلْمُنْمِكِينِ وَٱلْمُشْرِكِينِ وَيَتُوبَ ٱللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى

ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ وَكَانَ ٱللَّهُ عَفُولًا رَّحِيــمَّا ﴿ ﴾.

فاطر: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوْآتِ وَالْأَشَاءِ ثَخْتِكُ أَلْوَنُهُ كَذَلِكَ ﴾ ٢٨١.

يس: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْرَجَ كُلَّهَا مِمَّا تُنْبِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ ٣٦.

الصافات، ﴿إِنَّا خَلَقْنَهُم مِّن طِينِ لَّازِبِ ﴾ ١١١.

الزمر: ﴿خَلَتَكُمْ بَنِ نَفْسِ وَبِيدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ بِنْهَا زَوْجَهَا﴾ (٦).

المؤمن [غافر]: ﴿ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ مُنورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ ﴾ ١٦٤٠.

الرحمن: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَـٰنَ ﴾ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ۞﴾. وقال تعالى: ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَـٰنَ مِن صَلْصَـٰـل كَالْفَخَارِ ﴾ (١٤).

التغَابِن: ﴿ هُوَ الَّذِي خَلَقَكُمْ فِينَكُمْ كَافِرٌ وَمِنكُمْ ثُؤُمِنُّ وَاللَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَ بَعِيدُ ﴾ (٧٠.

البلد، ﴿لاَ أَقْسِمُ شِهَٰذَا الْبَلَدِ ﴿ وَأَنتَ حِلَّ شِهَٰذَا الْبَلَدِ ﴿ وَوَالِدِ وَمَا وَلَدَ ۞ لَقَدْ خَلَقَنَا الْإِسْدَنَ فِي كَبَدِ ۞ أَيْضَتُ أَن لَن يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَسَدُّ ۞ يَقُولُ أَهْلَكُتُ مَالَا لَبُدًا ۞ أَيْضَتُ أَن لَمْ بَرُهُ آسَدُ ۞ أَلَّهُ خَمْل لَهُ عَنِيْنِ ۞ وَلِسَانًا وَشَفَنَهِ ۞ وَهَدَتِنَهُ النَّجَدَثِنِ ۞﴾.

التين: ﴿لَقَدْ عَلَقْنَا ٱلْإِنكُنَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِيمِ ۞ ثُمَّ رُدَدَتُهُ أَسْغَلَ سَغِلِينَ ۞﴾.

العلق: ﴿أَقَرَأُ بِاشِهِ رَبِكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ۞ خَلَقَ الْإِنسَانَ مِنْ عَلَنٍ ۞ اقرأَ وَرَبُّكَ ٱلأَكْرَمُ ۞ الَّذِى عَلَمُ بِالْقَلَمِ ۞ عَلَمُ ٱلْإِنسَانَ مَا لَرُ بِيَعَرُ ۞﴾.

تفسير: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلَتِهِكَةِ ﴾ هذه الآيات مما استدلّ به على تفضيل الإنسان على الملائكة، وسيأتي وجه الاستدلال بها. ﴿وَين نَفْسِ وَبِعِدَةٍ ﴾ أي من آدم غَلِيَتُهِ لأن الله تعالى خلقنا منه جميعاً، وخلق حوّاء من فضل طينته، أو من ضلع من أضلاعه، ومنّ علينا بهذا لأنّ الناس إذا رجعوا إلى أصل واحد كانوا أقرب إلى التألف ﴿فَسُتَمَرُّ وَمُسْتَوَدَّ ﴾ أي مستقرّ في الرحم إلى أن يولد ومستودع في القبر، أو مستقرّ في بطون الأمّهات ومستودع في الأصلاب، أو مستقرّ عند الله في الآخرة، أو مستقرّها أيام حياتها ومستودعها حيث يموت وحيث يبعث، أو مستقرّ في القبر ومستودع في الدنيا، أو مستقرّ في الإيمان ومستودع في الدنيا، أو مستقرّ في الإيمان ومستودع عند الله عنها الخبر.

﴿ مِن مَلْمَالِ ﴾ أي طين يابس يصلصل أي يصوت إذا نقر، وقيل: من صلصل إذا نتن تضعيف صلّ. ﴿ مِنْ حَمَلٍ ﴾ من طين تغيّر واسود من طول مجاورة الماء. ﴿ مَسْنُونٍ ﴾ أي مصوّر من سنة الوجه، أو مصبوب ليبس، أو مصوّر كالجواهر المذابة تصبّ في القوالب من السنّ وهو الصبّ، كأنّه أفرغ الحمأ فصوّر منها تمثال انسان أجوف، فيبس حتّى نقر وصلصل، ثمّ غيّر ذلك طوراً بعد طور حتى سوّاه ونفخ فيه من روحه، أو منتن من سننت الحجر على الحجر إذا حككته به فإنّ ما يسيل منهما يكون منتناً يسمّى سنين.

﴿ وَلَقَدْ كُرِّمْنَا بَنِي ءَادَمَ ﴾ قال الرازي: اعلم أنّ الإنسان جوهر مركّب من النفس والبدن، فالنفس الإنسانية أشرف النفوس الموجودة في العالم السفلي، لأنّ النفس النباتية قواها الأصلية ثلاثة وهي: الاغتذاء، والنمو، والتوليد. والنفس الحيوانية لها قوّتان أخريان: الحاسة، والمحرّكة بالاختيار. ثمّ إنّ النفس الإنسانية مختصة بقوّة أخرى، وهي القوّة العاقلة المدركة لحقائق الأشياء كما هي، وهي التي يتجلّى فيها نور معرفة الله، ويشرق فيها ضوء كبريائه، وهو الذي يطلع على أسرار عالمي الخلق والأمر، ويحيط بأقسام مخلوقات الله من الأرواح والأجسام كما هي، وهذه القوّة من سنخ الجواهر القدسيّة، والأرواح المجرّدة الإلهيّة، فهذه القوّة لا نسبة لها في الشرف والفضل إلى تلك القوى الخمسة النباتية والحيوانيّة، وإذا كان الأمر كذلك ظهر أنّ النفس الإنسانيّة أشرف النفوس الموجودة في هذا العالم. وأمّا بيان أنّ البدن الإنسانيّ أشرف أجسام هذا العالم فالمفسّرون ذكروا أشياء:

أحدها: روى ميمون بن مهران عن ابن عبّاس في قوله: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ﴾ قال: كلّ شيء يأكل بفيه إلاّ ابن آدم، فإنّه يأكل بيديه. عن الرشيد أنّه أحضرت الأطعمة عنده، فدعا بالملاعق وعنده أبو يوسف فقال له: جاء في تفسير قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ ﴾: وجعلنا لهم أصابع يأكلون بها، فأحضرت الملاعق فردّها وأكل بأصابعه.

وثانيها: قال الضحّاك: بالنطق والتميز وتحقيق الكلام أنّ من عرف شيئاً فإمّا أن يعجز عن تعريف غيره كونه عارفاً بذلك الشيء أو يقدر على هذا التعريف أمّا القسم الأوّل فهو جملة حال الحيوان سوى الإنسان، فإنّه إذا حصل في باطنها ألم أو لذّة فإنّها تعجز عن تعريف غيره كلّ تلك الأحوال تعريفاً تامّاً وافياً. وأمّا القسم الثاني فهو الإنسان، فإنّه يمكنه تعريف غيره كلّ عرفه ووقف عليه وأحاط به فكونه قادراً على هذا النوع من التعريف هو المراد بكونه ناطقاً. وبهذا البيان يظهر أنّ الإنسان الأخرس داخل في هذا الوصف، لأنّه وإن عجز عن تعريف غيره ما في قلبه بطريق اللسان فإنّه يمكنه ذلك بطريق الإشارة وبطريق الكتابة وغيرهما، ولا يدخل فيه الببغاء، لأنّه وإن قدر على تعريفات قليلة فلا قدرة له على تعريف جميع الأحوال على سبيل الكمال والتمام.

وثالثها: قال عطاء بامتداد القامة. واعلم أنّ هذا الكلام غير تمام، لأنّ الأشجار أطول قامةً من الإنسان، بل ينبغي أن يشرط فيه شرط، وهو طول القامة مع استكمال القوة العقليّة والقوّة الحسّيّة والحركيّة.

ورابعها: قال يمان: بحسن الصورة، والدليل عليه قوله تعالى: ﴿وَصَوَّرَكُمْ فَأَحَسَنَ مُورَكُمْ فَأَحَسَنَ مُورَكُمْ فَأَحَسَنَ مُورَكُمْ فَأَحَسَنَ مُورَكُمْ وَقَالَ: ﴿فَنَبَارَكِ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَيْلِفِينَ﴾ وقال: ﴿فَنَبَارَكِ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَيْلِفِينَ﴾ وقال: ﴿مِبْغَةُ اللّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللّهِ صِبْغَةً ﴾ وإن شئت فتأمّل عضواً واحداً من أعضاء الإنسان وهو العين، فخلق الحدقة سوداء، ثمّ أحاط بذلك السواد بياض العين، ثمّ أحاط بذلك

البياض سواد الأشفار، ثمّ أحاط بذلك السواد بياض الأجفان، ثمّ خلق فوق بياض الجفن سواد الحاجبين، ثمّ خلق فوق ذلك السواد بياض الجبهة، ثم خلق فوق الجبهة سواد الشعر. وليكن هذا المثال الواحد أُنموذجاً لك في هذا الباب.

وخامسها: قال بعضهم: من كرامات الآدميّ أن آتاه الله الخطّ. وتحقيق الكلام في هذا الباب أنّ العلم الذي يقدر الإنسان الواحد على استنباطه يكون قليلاً، أما إذا استنبط الإنسان علماً وأودعه في الكتاب وجاء الإنسان الثاني واستعان بهذا الكتاب وضمّ إليه من عند نفسه أشياء أخرى، ثمّ لا يزالون يتعاقبون وضمّ كل متأخر مباحث كثيرة إلى علوم المتقدّمين، كثرت العلوم وقويت الفضائل والمعارف، وانتهت المباحث العقليّة والمطالب الشرعيّة أقصى الغايات وأكمل النهايات، ومعلوم أن هذا الباب لا يتأتّى إلاّ بواسطة الخطّ والكتب، ولهذه الفضيلة الكاملة قال تعالى: ﴿ اَوْزَا رَبُّكَ الْأَكْرُمُ إِنَّ الّذِي عَلَمٌ بِالْقَلْمِ اللهِ عَلَمٌ الْإِنسَانَ مَا لَهُ يَعَمُ الْ فَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

وسادسها: أنّ أجسام هذا العالم إمّا البسائط وإمّا المرتبات، أمّا البسائط فهي الأرض، والماء، والهواء، والنار. والانسان ينتفع بكلّ هذه الأربعة، أمّا الأرض فهي لنا كالأمّ الحاضنة، قال تعالى: ﴿ يَنّهَا عَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعْيِدُكُمْ وَيَنّهَا نُعْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ وقد سمّاه الله تعالى المحاضنة، قال تعالى: ﴿ ينّهَا عَلَقْنَكُمْ وَفِيهَا نُعْيِدُكُمْ وَيَنّهَا نُعْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ﴾ وقد سمّاه الله تعالى بأسماء بالنسبة إلينا، وهي: الفراش، والمهاد، والمهد وأمّا الماء فانتفاعنا في الشرب والزراعة والحراثة ظاهر، وأيضاً سخّر البحر لنأكل لحمّاً طريّاً ونستخرج منه حلية نلبسها ونرى الفلك مواخر. وأمّا الهواء فهو مادّة حياتنا، ولولا هبوب الرياح لاستولى النتن على وقرى الفلك مواخر. وأمّا النار فبها طبخ الأغذية والأشربة ونضجها، وهي قائمة مقام الشمس والقمر في الليالي المظلمة، وهي الدافعة لضرر البرد. وأمّا المركبات فهي إمّا الآثار العلويّة، وإما المعادن، وإمّا النبات، وإمّا الحيوان. والإنسان كالمستولي على كلّ هذه العلويّة، وإما المعادن، وإمّا النبات، وإمّا الحيوان. والإنسان والإنسان فيه كالرئيس معمورة وخان مغلة. وجميع منافعها ومصالحها مصروفة إلى الإنسان والإنسان فيه كالرئيس المخدوم والملك المطاع، وسائر الحيوانات بالنسبة إليه كالعبيد، وكلّ ذلك يدلّ على كونه مخصوصاً من عند الله بمزيد التكريم والتفضيل.

وسابعها: أنّ المخلوقات تنقسم إلى أربعة أقسام: إلى ما حصلت له هذه القوّة العقليّة الحكميّة ولم تحصل له القوّة الشهوانيّة وهم الملائكة ، وإلى ما يكون بالعكس وهم البهائم ، وإلى ما خلا عن القسمين وهو النبات والجمادات ، وإلى ما حصل النوعان فيه وهو الإنسان ، ولا شكّ أنّ الإنسان لكونه مستجمعاً للقوّة العقليّة القدسيّة والقوّة الشهوانيّة البهيميّة والغضبيّة السبعيّة يكون أفضل من الأجسام الخالية عن السبعيّة يكون أفضل من الأجسام الخالية عن القوّتين مثل النبات والمعادن والجمادات وإذا ثبت ذلك ظهر أنّ الله تعالى فضّل الإنسان على أكثر أقسام المخلوقات. بقي ههنا بحث في أنّ الملك أفضل من البشر ، والمعنى أنّ الجوهر

البسيط الموصوف بالقرّة العقليّة القدسيّة المحضة أفضل من البشر المستجمع لهاتين القوّتين، وذلك بحث آخر.

وثامنها: الموجود إمّا أن يكون أزليّاً وأبديّاً معاً وهو الله سبحانه، وإمّا أن لا يكون أزليّاً ولا أبديّاً وهو عالم الدنيا مع كلّ ما فيه من المعادن والنبات والحيوان وهذا أخسّ الأقسام، وإمّا أن يكون أزليّاً ولا يكون أبديّاً، وهذا ممتنع الوجود لأنّ ما ثبت قدمه امتنع عدمه، وإمّا أن يكون أزليّاً ولكنّه يكون أبديّاً وهو الإنسان والملك، ولا شكّ أنّ هذا القسم أشرف من أكثر المخلوقات. القسم الشسم الثاني والثالث، وذلك يقتضى كون الإنسان أشرف من أكثر المخلوقات.

وتاسعها: العالم العلويّ أشرف من العالم السفليّ، وروح الإنسان من جنس الأرواح العلويّة والجواهر القدسيّة، وليس في موجودات العالم السفليّ شيء حصل من العالم العلويّ إلا الإنسان، فوجب كون الإنسان أشرف موجودات العالم السفليّ.

وعاشرها: أشرف الموجودات هو الله تعالى، وإذا كان كذلك فكل موجود كان قربه من الله أتم وجب أن يكون أشرف، لكن أقرب موجودات هذا العالم من الله تعالى هو الإنسان، بسبب أنّ قلبه مستنير بمعرفة الله، ولسانه مشرّف بذكر الله، وجوارحه وأعضاؤه مكرمة بطاعة الله، فوجب الجزم بأنّ أشرف موجودات هذا العالم السفليّ هو الإنسان، ولمّا ثبت أنّ الإنسان موجود ممكن لذاته لا يوجد إلاّ بإيجاد الواجب لذاته ثبت أنّ كلما حصل للإنسان من المراتب العالية والصفات الشريفة فهي إنمّا حصلت بإحسان الله وإنعامه، فلهذا المعنى قال المراتب العالية والصفات الشريفة فهي إنمّا حصلت بإحسان الله وإنعامه، فلهذا المعنى قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيَ عَادَمَ ﴾ ومن تمام كرامته على الله أنّه لما خلقه في أوّل الأمر وصف نفسه بأنّه أكرم، فقال: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيَ عَادَمُ ﴾ ووصف نفسه بالتكريم عند تربية الإنسان فقال: ﴿ وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيَ عَادَمُ ﴾ ووهذا وإحسانه مع الإنسان.

الحادي عشر: قال بعضهم: هذ التكريم معناه أنّه تعالى خلق آدم بيده وخلق غيره بطريق كن فيكون، ومن كان مخلوقاً بيدي الله كانت العناية به أتمّ، فكان أكرم وأكمل، ولمّا جعلنا من أولاده وجب كون بنى آدم أكرم وأكمل.

﴿ وَمُلْلَنَامُ فِي آلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ ﴾ قال ابن عبّاس: في البرّ على الخيل والبغال و الحمير والإبل، وفي البحر على السفن، وهذا أيضاً من مؤكّدات التكريم المذكور أولاً، لأنّه تعالى سخّر هذه الدوابّ له حتّى يركبها ويحمل عليها ويغزو ويقاتل ويذبّ عن نفسه. وكذلك تسخير الله تعالى المياه والسفن وغيرهما ليركبها وينقل عليها ويتكسّب بها بما يختصّ به ابن آدم، كلّ ذلك ممّا يدلّ على أنّ الإنسان في هذا العالم كالرّئيس المتبوع والملك المطاع.

﴿ وَرَزَقْنَاهُم مِنَ ٱلطَّيِّبَاتِ﴾ وذلك لأنَّ الأغذية إمَّا حيوانيَّة وإما إنسانيَّة وكلا القسمين فإنّ

الإنسان إنّما يغتذي بالطف أنواعها وأشرف أقسامها بعد التنقية التامّة والطبخ الكامل والنضج البالغ، وذلك ممّا لا يصلح إلاّ للإنسان. ﴿ وَفَضَلْنَهُمْ ﴾ الفرق بين التفضيل والتكريم أنّه تعالى فضّل الإنسان على سائر الحيوانات بأمور خلقيّة طبيعيّة ذاتيّة مثل العقل والنطق والخطّ والصورة الحسنة والقامة المديدة، ثمّ إنّه تعالى عرضه بواسطة ذلك العقل والفهم لاكتساب العقائد الحقّة والاخلاق الفاضلة فالأوّل هو التكريم والثاني هو التفضيل.

﴿ عَلَىٰ كَثِيرِ مِّنَّنَ خَلَقْنَا تَغْضِيلًا ﴾ لم يقل: وفضلناهم على الكلّ، فهذا يدلّ على أنّه حصل في مخلوقات الله تعالى شيء لا يكون الإنسان مفضّلاً عليه، وكلّ من أثبت هذا القسم قال إنّه هو الملائكة، فلزم القول بأنّ الملك أفضل من الإنسان، وهذا القول مذهب ابن عبّاس واختيار الزجّاج على ما رواه الواحديّ في البسيط.

واعلم أنَّ هذا الكلام مشتمل على بحثين:

أحدهما: أنَّ الأنبياء أفضل أم الملائكة، وقد سبق القول فيه في سورة البقرة.

والثاني: أنّ عوام الملائكة وعوام المؤمنين أيهما أفضل، منهم من قال بتفضيل المؤمنين على الملائكة، واحتجوا عليه بما روي عن زيد بن أسلم أنّه قال: قالت الملائكة: ربّنا إنّك أعطيت بني آدم دنيا يأكلون فيها ويتنعّمون ولم تعطنا ذلك في الآخرة، فقال تعالى: وعزّتي وجلالي لا أجعل ذريّة من خلقت بيديّ كمن قلت له: «كن» فكان. فقال أبو هريرة: المؤمن أكرم على الله من الملائكة الذين عنده، هكذا أورده الواحديّ في البسيط. وأمّا القائلون بأنّ الملك أفضل من البشر على الإطلاق فقد عوّلوا على هذه الآية وهو في الحقيقة تمسّك بدليل الخطاب (انتهى)(١).

وقال الطبرسيّ – قدس سره –: استدلّ بعضهم بهذا على أنّ الملائكة أفضل من الأنبياء، قال: لأنّ قوله: ﴿عَلَنَ كَثِيرِ﴾ يدلّ على أنّ ههنا من لم يفضّلهم عليه، وليس إلاّ الملائكة، لأنّ بني آدم أفضل من كلّ حيوان سوى الملائكة بالاتّفاق، وهذا باطل من وجوه:

أحدها: أنّ التفضيل ههنا لم يرد به الثواب، لأنّ الثواب لا يجوز التفضيل به ابتداءاً، وإنّما المراد بذلك ما فضّلهم الله به من فنون النعم الّتي عددنا بعضها.

وثانيها: أنّ المراد بالكثير الجميع، فوضع الكثير موضع الجميع، والمعنى: أنّا فضّلناهم على من خلقنا وهم كثير، كما يقال: بذلت له العريض من جاهي، وأبحته المنيع من حريمي. ولا يراد بذلك أنّي بذلت له عريض جاهي ومنعته ما ليس بعريض وأبحته منيع حريمي ولم أبحه ما ليس منيعاً، بل المقصود أنّي بذلت له جاهي الّذي من صفته أنّه عريض، وفي القرآن ومحاورات العرب من ذلك ما لا يحصى، ولا يخفى ذلك على من عرف كلامهم.

<sup>(</sup>۱) تفسير فخر الرازي، ج ۲۱ ص ۱۲.

وثالثها: أنّه إذا سلّم أن المراد بالتفضيل زيادة الثواب وأنّ لفظة: ﴿ يَمِنّنُ ﴾ في قوله: ﴿ يَمِنّنُ ﴾ في قوله: ﴿ يَمْنَنُ ﴾ تفيد التبعيض فلا يمتنع أن يكون جنس الملائكة أفضل من جنس بني آدم، لأنّ الفضل في الملائكة عامّ لجميعهم أو أكثرهم، والفضل من بني آدم يختص بقليل من كثير، وعلى هذا فغير منكر أن يكون الأنبياء أفضل من الملائكة وإن كان جنس الملائكة أفضل من جنس بني آدم (انتهى) (١).

وأقول: كلامه يَظَنْهُ في هذه الآية مأخوذ ممّا سننقله عن السيّد المرتضى تَعْيَّى .

﴿ عُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنَ عَجَلٍ ﴾ قال البيضاوي: كأنّه خلق منه لفرط استعجاله وقلّة تأنّيه، كقولك: خلق زيد من الكرم، وجعل ما طبع عليه بمنزلة المطبوع، هو منه مبالغة في لزومه له، ولذلك قيل: إنّه على القلب، ومن عجلته مبادرته إلى الكفر واستعجاله الوعيد (٢) (انتهى) وفي تفسير عليّ بن إبراهيم قال: لمّا أجرى الله في آدم الروح من قدميه فبلغت إلى ركبتيه أراد أن يقوم فلم يقدر، فقال الله: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ (٣).

﴿ خَلَقَ مِنَ ٱلْمَلَةِ بَشَرَ ﴾ قيل: يعني الّذي خمّر به طينة آدم ثمّ جعله جزءاً من مادّة البشر ليجتمع ويسلس ويقبل الأشكال بسهولة، أو النطفة ﴿ فَجَعَلَهُ نَسَبًا وَصِهْرُ ﴾ أي فقسمه قسمين: ذوي نسب، أي ذكوراً ينسب إليهم؛ وذوات صهر، أي إناثاً يصاهر بهنّ ﴿ وَكَانَ رَبُّكَ فَلِيرًا ﴾ حيث خلق من مادّة واحدة بشراً ذا أعضاء مختلفة وطباع متباعدة، وجعله قسمين متقابلين.

وروي عن الصادق عليه أنه سئل عن هذه الآية فقال: إنّ الله تبارك وتعالى خلق آدم من الماء العذب وخلق زوجته من سنخه فبرأها من أسفل أعضائه، فجرى بذلك الضلع بينهما سبب ونسب ثمّ زوّجها إيّاه، فجرى بينهما بسبب ذلك صهر، فذلك قوله: ﴿ نَسَبًا وَصِهَرًا ﴾ فالنسب ما كان بسبب الرجال، والصهر ما كان بسبب النساء (٤)، وقد أوردنا أخباراً كثيرة في أبواب فضائل أمير المؤمنين وتزويج فاطمة صلوات الله عليهم.

﴿ اللَّهُ الَّذِى خَلَفَكُمْ مِن ضَعْفٍ ﴾ قيل: أي ابتدأكم ضعفاء، أو خلقكم من أصل ضعيف وهو النطفة ﴿ لَنَهُ جَعَلَ النطفة ﴿ لَنْهُ جَعَلَ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مِنْ بَعْدِ قُوَّةً ضَعْفًا ﴾ وهو بلوغكم الأشد: ﴿ لَنُهُ جَعَلَ مِنْ بَعْدِ قُوَّةً وَشَيبة (٥٠ ). مِنْ بَعْدِ قُوَّةً وَشَيبة (٥٠ ).

﴿إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ﴾ هذه الآية من المتشابهات، وقد اختلف في تأويله المفسّرون والروايات على وجوه:

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٦ ص ٢٧٤. (۲) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١١٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمى، ج ٢ ص ٤٥ في تفسيره لسورة الأنبياء، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩١ في تفسيره لسورة الفرقان، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٥١.

الأول: أنّ المراد بالأمانة التكليف بالأوامر والنواهي، والمراد بعرضها على السماوات والأرض والجبال العرض على أهلها، وعرضها عليهم هو تعريفه إيّاهم أنّ في تضييع الأمانة الإثم العظيم، وكذلك في ترك أوامر الله تعالى وأحكامه، فبيّن سبحانه جرأة الإنسان على المعاصي وإشفاق الملائكة من ذلك، فيكون المعنى عرضنا الأمانة على أهل السماوات والأرض والجبال من الملائكة والإنس والجن ﴿ فَأَبِينَ أَن يَعْلِنُهَا ﴾ أي فأبى أهلهن عن حملها ﴿ وَمَلَهَا الإنسَنُ إِنَّهُ كَانَ تَصْعِيلُهُ ﴾ أي أشفق أهلهن عن حملها ﴿ وَمَلَهَا الإنسَنُ إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا ﴾ لنفسه بارتكاب المعاصي ﴿ جَهُولًا ﴾ بموضع الأمانة في استحقاق العقاب على ظُلُومًا ﴾ لنفسه بارتكاب المعاصي ﴿ جَهُولًا ﴾ بموضع الأمانة في استحقاق العقاب على الخيانة فيها، فالمراد بحمل الأمانة نقد حملها، ومن لم يحمل الأمانة فقد أداها.

والثاني: أنّ معنى: ﴿عَرَضَنَا﴾ عارضنا وقابلنا، فإنّ عرض الشيء على الشيء ومعارضته به سواء والمعنى أنّ هذه الأمانة في جلالة موقعها وعظم شأنها لو قيست السماوات والأرض والجبال وعورضت بها لكانت هذه الأمانة أرجح وأثقل وزناً، ومعنى قوله: ﴿فَأَبَيْنَ أَن يَعَلّنَا﴾ لأنّ الشفقة ضعف القلب، ولذلك صار كنايةً عن الخوف الذي يضعف عنده القلب، ثمّ قال: إنّ هذه الأمانة الّتي من صفتها أنّها أعظم من هذه الأشياء العظيمة تقلّدها الإنسان، فلم يحفظها بل حملها وضيّعها لظلمه على نفسه ولجهله بمبلغ الثواب والعقاب(١).

والثالث: ما ذكره البيضاوي حيث قال: تقرير للوعد السابق بتعظيم الطاعة، وسمّاها أمانةً من حيث إنّها واجبة الأداء، والمعنى أنّها لعظمة شأنها بحيث لو عرضت على هذه الأجرام العظام وكانت ذات شعور وإدراك لأبين أن يحملنها، وحملها الإنسان مع ضعف بنيته ورخاوة قوته لا جرم فاز الراعي لها والقائم بحقوقها بخير الدارين ﴿إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا ﴾ حيث لم يف بها ولم يراع حقّها ﴿جَهُولًا ﴾ بكنه عاقبتها، وهذا وصف للجنس باعتبار الأغلب (انتهى)(٢).

وقال الطبرسيّ - قدّس سرّه -: إنّه على وجه التقدير أجرى عليه لفظ الواقع، لأنّ الواقع أبلغ من المقدّر، معناه: لو كانت السماوات والأرض والجبال عاقلةً ثمّ عرضت عليها الأمانة وهي وظائف الدين أصولاً وفروعاً عرض تخيير لاستثقلت ذلك مع كبر أجسامها وشدّتها وقوّتها، ولامتنعت من حملها خوفاً من القصور عن أداء حقها، ثم حملها الإنسان مع ضعف جسمه، ولم يخف الوعيد لظلمه وجهله، وعلى هذا يحمل ما روي عن ابن عبّاس أنّها عرضت على نفس السماوات والأرض فامتنعت من حملها.

والرابع: أنّ معنى العرض والإباء ليس هو على ما يفهم بظاهر الكلام، بل المراد تعظيم شأن الأمانة، لا مخاطبة الجماد، والعرب تقول: «سألت الربع وخاطبت الدار فامتنعت عن

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٨ ص ١٨٦.

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۹۵.

الجواب، وإنّما هو إخبار عن الحال عبر عنه بذكر الجواب والسؤال، وتقول: «أتى فلان بكذب لا تحمله الجبال، وقال سبحانه: ﴿ أَنْتِنَا طُوّعًا أَوْ كُرُهّا قَالُنَا أَلَيْنَا طَآمِينَ ﴾ وخطاب من لا يضع في فلا مانة على هذا ما أودع الله سبحانه السماوات والأرض والجبال من الدلائل على وحدانيته وربوبيته فأظهرتها والإنسان الكافر كتمها وجحدها لظلمه. ويرجع إليه ما قيل: المراد بالأمانة الطاعة التي تعمّ الطبيعيّة والاختياريّة، وبعرضها استدعاؤها الذي يعمّ طلب الفعل من المختار وإرادة صدوره من غيره، وبحملها الخيانة فيها والامتناع عن أدائها، ومنه قولهم: «حامل الأمانة ومحتملها للخيانة والتقصير (١).

والخامس: ما قيل: إنّه تعالى لمّا خلق هذه الأجرام فيها فهماً وقال لها: إنّي قد فرضت فريضة وخلقت جنّة لمن أطاعني فيها، وناراً لمن عصاني، فقلن: نحن مسخّرات على ما خلقتنا، لا نحتمل فريضة ولا نبغي ثواباً ولا عقاباً، ولمّا خلق آدم عَلَيْتُلا عرض عليه مثل ذلك فتحمّله، وكان ظلوماً لنفسه بتحمّله ما يشقّ عليها جهولاً بوخامة عاقبته.

والسادس: ما قيل: إنّ المراد بالأمانة العقل والتكليف، وبعرضها عليهنّ اعتبارها بالإضافة إلى استعدادهنّ، وبإبائهنّ الإباء الطبيعيّ الّذي هو عدم اللياقة والاستعداد، وبحمل الإنسان قابليّته واستعداده لها، وكونه ظلوماً جهولاً لما غلب عليه من القوّة الغضبيّة والشهويّة، وعلى هذا يحسن أن يكون علّة للحمل عليه فإنّ من فوائد العقل أن يكون مهيمناً على القوّتين، حافظاً لهما عن التعدّي ومجاوزة الحدّ ومعظم مقصود التكليف تعديلهما وكسر سورتهما.

والسابع: أنَّ المراد بالأمانة أداء الأمانة ضدَّ الخيانة، أو قبولها، وتصحيح تتمَّة الآية على أحد الوجوه المتقدّمة.

الثامن: أنّ المراد بالأمانة الإمامة والخلافة الكبرى، وحملها ادّعاؤها بغير حقّ، والمراد بالإنسان أبو بكر، وقد وردت الأخبار الكثيرة في ذلك أوردتها في كتاب الإمامة وغيرها، فقد روي بأسانيد عن الرضا عليه قلا الأمانة الولاية من ادّعاها بغير حقّ كفر، وقال عليّ بن إبراهيم: الأمانة هي الإمامة والأمر والنهي، عرضت على السماوات والأرض والجبال وفا أبين أن يدّعوها أو يغصبوها أهلها ﴿وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنسَانَ ﴾ قال: أبين أن يدّعوها أو يغصبوها أهلها ﴿وَأَشْفَقُنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلإِنسَانَ أَبُو الشرور الأول ﴿إِنّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا ﴾. وعن الصادق عليه الأمانة الولاية، والإنسان أبو الشرور الإنسان أبو فلان أبو فلان أبو الشرور والإنسان أبو فلان أبو فلان أبو فلان أبين أن يحملنها كفراً، وحملها الإنسان، والإنسان أبو فلان أبي في الولاية المنافق المنافق المؤلّم فلان أبو فلون أبو فلان أبو فلون أبونونو أبونونو أبونونو أبونونو أبونونو أبونو أبونو أبونو أبونو أبونو أبونو أبونو أبو

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٨ ص ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٧٢ في تفسيره لسورة الأحزاب، الآية: ٧٢.

وممّا يدّل على أنّ المراد بها التكليف ما روي أنّ عليّاً عَلَيْظِيرٌ كان إذا حضر وقت الصلاة تغيّر لونه، فسئل عن ذلك فقال: حضر وقت أمانة عرضها الله على السماوات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها.

وممّا يدلّ على كون المراد بها الأمانة المعروفة ما في نهج البلاغة في جملة وصاياه للمسلمين: ثمّ أداء الأمانة، فقد خاب من ليس من أهلها، إنّها عرضت على السماوات المبنيّة، والأرض المدحوّة، والجبال ذات الطول المنصوبة، فلا أطول ولا أعرض ولا أعظم منها، ولو امتنع شيء منها بطول أو عرض أو قوّة أو عزّ لامتنعن، ولكن أشفقن من العقوبة، وعقلن ما جهل من هو أضعف منهنّ وهو الإنسان، ﴿إِنَّهُ كَانَ ظُلُومًا جَهُولًا﴾ (١).

وعن الصادق عَلِيَتُهِ أنّه سئل عن الرجل يبعث إلى الرجل يقول: ابتع لي ثوباً، فيطلب في السوق فيكون عنده مثل ما يجد له في السوق، فيعطيه من عنده، قال: لا يقربنّ هذا ولا يدنّس نفسه، إنّ الله ﷺ يقول: ﴿ إِنَّا عَرَضْهَا ٱلْأَمَانَةَ﴾ الآية –.

والحقّ أنّ الجميع داخل في الآية بحسب بطونها، كما قيل: إنّ المراد بالأمانة التكليف بالمعبوديّة لله على وجهها والتقرّب بها إلى الله سبحانه كما ينبغي لكلّ عبد بحسب استعداده لها، وأعظمها الخلافة الإلهيّة لأهلها، ثمّ تسليم من لم يكن من أهلها لأهلها، وعدم ادّعاء منزلتها لنفسه، ثمّ سائر التكاليف، والمراد بعرضها على السماوات والأرض والجبال النظر إلى استعدادهن لذلك، وبإبائهن الإباء الطبيعي الّذي هو عبارة عن عدم اللياقة، وتحمّل الإنسان إيّاها تحمله لها من غير استحقاق تكبّراً على أهلها، أو مع تقصيره بحسب وصف الجنس باعتبار الأغلب، فهذه معانيها الكليّة وكلّ ما ورد في تأويلها في مقام يرجع إلى هذه الحقائق كما يظهر عند التدبّر والتوفيق من الله سبحانه.

قال السيّد المرتضى تعليّ في أجوبة المسائل العكبريّة حيث سئل عن تفسير هذه الآية: إنّه لم يكن عرض في الحقيقة على السماوات والأرض والجبال بقول صريح أو دليل بنوب مناب القول، وإنّما الكلام في هذه الآية مجاز أريد به الإيضاح عن عظم الأمانة وثقل التكليف بها وشدّته على الإنسان، وإنّ السماوات والأرض والجبال لو كانت ممّا يقبل لأبت حمل الأمانة ولم تؤدّ مع ذلك حقها، ونظير ذلك قوله تعالى: ﴿ نَكَادُ السّمَوَنُ يَنَفَطّرْنَ مِنّهُ وَتَنشَقُ الأَرْشُ وَقَيْرُ لَلْجِبالُ هَدًا ﴾ ومعلوم أنّ السماوات والأرض والجبال جماد لا تعرف الكفر من الأرض ولكنّ المعنى في ذلك إعظام ما فعله المبطلون، وتفوّه به الضالون، وأقدم به المجرمون من الكفر بالله تعالى، وأنّه من عظمه جارٍ مجرى ما يثقل باعتماده على السماوات والأرض والجبال، وأنّ الوزر به كذلك، وكان الكلام في معناه ما جاء به التنزيل مجازاً

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة، ص ٤٣١ خ ١٩٧.

واستعارة كما ذكرناه، ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ مِنَ ٱلْجِبَارَةِ لَمَا يَنْفَجّرُ مِنهُ ٱلأَنْهَرُ ﴾ الآية – ومعلوم أنّ الحجارة جماد لا يعلم فيخشى أو يرجو ويؤمّل وإنّما المراد بذلك تعظيم الوزر في معصية الله تعالى وما يجب أن يكون العبد عليه من خشية الله [تعالى] وقد بين الله ذلك بقوله في نظير ما ذكرناه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرَّانَا شَيِّرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ ﴾ الآية – فبين بهذا المثل عن جلالة القرآن وعظم قدره وعلو شانه وأنه لو كان كلام يكون به ما عده ووصفه لكان بالقرآن لعظم قدره على سائر الكلام وقد قبل: إنّ المعنى في قوله: ﴿ إِنّا عَرَضَنا ٱلأَمَانَة ﴾ عرضها على المسماوات وأهل الأرض وأهل الجبال، والعرب يخبر عن أهل الموضع بذكر الموضع ويسميهم باسمه قال الله تعالى: ﴿ وَسَئِلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِهَا وَٱلْهِبَلُ ﴾ يريد أهل القرية وأهل العبر وكان العرض على أهل السماوات وأهل الأرض وأهل الجبال قبل خلق آدم وخيروا بين التكيف لما كلّه آدم وبنوه فأشفقوا من التفريط فيه واستعفوا منه فأعفوا، فتكلّفه الإنسان ففرّط فيه، وليست الآية على ما ظنّه السائل أنّها هي الوديعة وما في بابها ولكنّها التكليف الذي وصفناه. ولقوم من أصحاب الحديث الذاهبين إلى الإمامة جواب تعلّقوا به من جهة نفرّط فيه، وليست الآية على ما ظنّه السائل أنّها هي شروطها فأبين من حملها على ذلك خوفاً على السماوات والأرض والجبال ليأتوا بها على شروطها فأبين من حملها على ذلك خوفاً على السماوات والأرض والجبال ليأتوا بها على شروطها فأبين من حملها على ذلك خوفاً من تضييع الحقّ فيها وكلّفها الناس فتكلّفوها ولم يؤدّ أكثرهم حقها (انتهى) (١٠).

﴿لِيُعُذِّبُ اللَّهُ ٱلْمُنَافِقِينَ﴾ تعليل للحمل من حيث إنّه نتيجةٌ كالتأديب للضرب في «ضربته تأديباً» وذكر التوبة في الوعد إشعار بأنّ كونهم ظلوماً جهولاً في جبلتهم لا يخلّيهم عن فرطات ﴿وَكَانَ اللّهُ عَفُورًا رَّحِيمًا﴾ حيث تاب على فرطاتهم، وأثاب بالفوز على طاعاتهم (٢٠). ﴿كَذَالِكَ﴾ أي كاختلاف الثمار والجبال (٣٠).

﴿ خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلِمَا﴾ أي الأنواع والأصناف ﴿ مِنَ تُنْبِتُ ٱلْأَرْشُ ﴾ من النبات والشجر ﴿ وَمِنْ أَنفُسِهِمْ ﴾ الذكر والأنثى ﴿ وَمِمَّا لَا يَعْـلَمُونَ ﴾ أي وأزواجاً ممّا لم يطلعهم الله عليه، ولم يجعل لهم طريقاً إلى معرفته (٤)، وسيأتي تأويل آخر برواية عليّ بن إبراهيم.

﴿ وَمَن طِينِو لَازِبِ﴾ أي ممتزج متماسك يلزم بعضه بعضاً، يقال: طين لازب يلزق باليد لاشتداده، وقال عليّ بن إبراهيم: يعني يلزق باليد<sup>(ه)</sup>. ﴿ نُمُّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ أي من جزئها، أو من طينتها، أو من نوعها، أو لأجلها ولانتفاعها.

﴿فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ ﴾ بأن خلقكم منتصب القامة، بادي البشرة، متناسب الأعضاء

<sup>(</sup>١) المسائل العكبرية ضمن سلسلة مؤلفات الشيخ المفيد، ج ٦ ص ٨٨.

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ۳۹۲. (۳) تفسير البيضاوي، ج ۳ ص ٤٢٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤٣٧. (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٥.

والتخطيطات، متهيِّئاً لمزاولة الصنائع واكتساب الكمالات ﴿وَرَزَقَكُمْ مِنَ ٱلطَّيْبَاتِ﴾ أي lllidai.(1)

﴿عَلَّمَهُ ٱلْبَيَانَ﴾ قيل: إيماء بأنَّ خلق البشر وما يميّز به عن سائر الحيوانات من البيان، وهو التعبير عمّا في الضمير وإفهام الغير لما أدركه لتلقّي الوحي وتعرّف الحقّ وتعلّم الشرع<sup>(٢)</sup>. وفي تفسير عليّ بن إبراهيم: عن أبيه، عن الحسين بن خالد، عن الرضا ﷺ في قوله: ﴿ اَلرَّحْمَنُ ۚ ۞ عَلَّمَ ٱلْقُـرْءَانَ ۞﴾ قال: الله علَّم محمَّداً القرآن، قلت: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْسَانَ ﴾؟ قال: ذلك أمير المؤمنين، قلت: ﴿عَلَّمَهُ ٱلْمِيَانَ﴾؟ قال: علَّمه تبيان كلِّ شيء يحتاج الناس الله - الخد -<sup>(٣)</sup>.

﴿مِن صَلْصَدُلِ كَٱلْفَخَّارِ﴾ قيل: الصلصال الطين اليابس الَّذي له صلصلة، والفخّار الخزف، وقد خلق الله آدم من تراب جعله طيناً، ثمّ حماً مسنوناً، ثمّ صلصالاً، فلا يخالف ذلك قوله ﴿مِن تُرَابِ﴾ ونحوه (١).

﴿ فَهِنكُمْ كَافِرٌ ﴾ أي يصير كافراً، أو كان في علم الله أنَّه كافر. وفي الكافي وتفسير عليّ ابن إبراهيم، عن الصادق عَلِيَّتُهُم أنَّه سئل عن تفسير هذه الآية فقال: عرف الله إيمانهم بولايتنا وكفرهم بتركها يوم أخذ عليهم الميثاق في صلب آدم وهم ذرّ<sup>(ه)</sup>.

﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَبُدٍ﴾ قيل: في تعب ومشقّة، فإنّه يكابد مصائب الدنيا وشدائد الآخرة. وقال عليّ بن إبراهيم: أي منتصباً. وسيأتي تفسيره في الخبر أنَّه منتصب في بطن أمّه(۲)

﴿ أَلَةً نَجْمَلَ لَكُمْ عَبَّنَيْنِ ﴾ يبصر بهما ﴿ وَلِسَانًا ﴾ يترجم عن ضمائره ﴿ وَشَفَيَيْنِ ﴾ يستر بهما فاه، ويستعين بهما على النطق والأكل والشرب وغيرها ﴿وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجْدَيْنِ﴾ طريقي الخير والشر، وقيل: الثديين، وأصله المكان المرتفع<sup>(٧)</sup>. وفي الكافي عن الصادق ﷺ: نجد الخير والشرّ. وفي مجمع البيان عن أمير المؤمنين ﷺ : سبيل الخير وسبيل الشرّ. وعنه ﷺ أنَّه قيل له: إنَّ أناساً يقولون في قوله: ﴿ وَهَدَيْنَهُ ٱلنَّجَدَيْنِ﴾ إنَّهما الثديان، فقال: لا، هما الخير

﴿لَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنْسَنَ﴾ قيل: يريد به الجنس ﴿فِي آخْسَنِ نَقْوِيمٍ﴾ أي تعديل بأن خصّ بانتصاب

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦٤. (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢١.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٢٢.

<sup>(</sup>۵) تفسير القمي، ج ۲ ص ۳٥٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤١٨.

<sup>(</sup>۷) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤١٩.

<sup>(</sup>٨) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٣٦٣. أقول: وفي معنى ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَنْسِ وَمَا سَوَّتِهَا ﴿ مَأْلَمُهَا لَجُورَهَا وَتَقُولَهُمَا ﴿ ﴾ . [النمازي].

القامة وحسن الصورة واستجماع خواص الكائنات ونظائر سائر الممكنات ﴿ ثُمَّ رَدَّنَّهُ أَسْفَلَ سَغِلِينَ﴾ بأن جعلناه من أهل النَّار، أو إلى أسفل سافلين وهو النار، وقيل: أرذل العمر(١)، وقال عليّ بن إبراهيم: نزلت في الأول(٢)، وفي المناقب عن الكاظم عَلِيَّةٍ قال: الإنسان الأوّل، ثمّ رددناه أسفل سافلين ببغضه أمير المؤمنين.

وأقول: على سبيل الاحتمال يمكن أن يكون ردّه إلى أسفل سافلين ابتلاؤه بالقوى الشهوانيَّة والعلائق الجسمانيَّة، فإنَّ روحه كان من عالم القدس، فلمَّا ابتلي بعد التعلُّق بالبدن بالصفات البهيميّة والعلائق الدنيّة فقد تنزّل من أعلى علّيّين إلى أسفل سافلين، فهم باقون في تلك الدركات منهمكون في تلك التعلَّقات ﴿ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحَاتِ ﴾ فإنّهم نقضوا عن أذيالهم أدناس تلك النشأة الفانية، واختاروا الدرجات العالية، فرجعوا إلى النشأة الأولى وتعلُّقتُ أرواحهم بالملأ الأعلى، فصاروا أشرف من الملائكة المقرّبين، وسكنوا في غرفات الجنان آمنين<sup>(٣)</sup>.

﴿ بِاَسِّهِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ﴾ أي جميع المخلوقات على مقتضى حكمته. وعن الباقر ﷺ: خلق نورك القديم قبل الأشياء ﴿ مِنْ عَلَيْ﴾ أي من دم جامد بعد النطفة ﴿ ٱلَّذِى عَلَّمَ بِٱلْقَلَمِ ﴾ قال عليّ بن إبراهيم عُلّم الإنسان بالكتابة الّتي بها يتمّ أمور الدنيا في مشارق الأرض ومغاربها ﴿عَلَّمَ ٱلْإِنسَكَنَ مَا لَدُ بَيَّلَمَ﴾ من أنواع الهدى والبيان، وقال عليّ بن إبراهيم: قال: يعني علّم عليّاً من الكتابة لك ما لم يعلم قبل ذلك<sup>(٤)</sup>. قيل: عدّد سبحانه مبدأ أمر الانسان ومنتهاه إظهاراً لما أنعم عليه من نقله من أخسّ المراتب إلى أعلاها تقريراً لربوبيّته وتحقيقاً لأكرميّته (٥٠).

فَائدَة؛ اعلم أنَّ المسلمين اختلفوا في تفضيل الملائكة على البشر أو العكس، فذهب أكثر الأشاعرة إلى أنَّ الأنبياء أفضل من الملائكة، وصرّح بعضهم بأنَّ عوامّ البشر من المؤمنين أفضل من عوامّ الملائكة، وخواصّ الملائكة أفضل من عوامّ البشر أي غير الأنبياء، وذهب أكثر المعتزلة إلى أنَّ الملائكة أفضل من جميع البشر، ولا خلاف بين الإماميّة في أنَّ الأنبياء والأئمّة ﷺ أفضل من جميع الملائكة، والأخبار في ذلك مستفيضة أوردناها في كتاب النبوّة وسائر مجلّدات الحجّة، وأمّا سائر المؤمنين ففي فضل كلّهم أو بعضهم على جميع الملائكة أو بعضهم، فلا يظهر من الآيات والأخبار ظهوراً بيّناً يمكن الحكم بأحد الجانبين، فنحن فيه من المتوقّفين.

قال الشيخ المفيد - قدَّس الله سرَّه - في كتاب المقالات: اتَّفقت الإماميَّة على أنَّ أنبياء

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٠. (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٢٩.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٣ ص ٣٩٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٣٠.

الله ورسله من البشر أفضل من الملائكة، ووافقهم على ذلك أصحاب الحديث، وأجمعت المعتزلة على خلاف ذلك، وزعم الجمهور منهم أنّ الملائكة أفضل من الأنبياء والرسل، وقال نفر منهم سوى من ذكرناه بالوقف في تفضيل أحد الفريقين على الآخر، وكان اختلافهم في هذا الباب على ما وصفناه وإجماعهم على خلاف القطع بفضل الأنبياء على الملائكة حسب ما شرحناه (1).

ثمّ قال: أمّا الرسل من الملائكة والأنبياء عليه فقولي فيهم مع أئمة آل محمد عليهم السلام كقولي في الأنبياء والرسل عليه ، وأمّا باقي الملائكة فإنّهم وإن بلغوا بالملائكة فضلاً، فالأئمة من آل محمّد عليه أفضل منهم وأعظم ثواباً عند الله عَرَيْل بأدلّة ليس موضعها هذا الكتاب (انتهى)(٢).

وقال صاحب الياقوت: الأنبياء أفضل من الملائكة، لاختصاصهم بشرف الرسالة مع مشقة التكليف. وقال العلاّمة – قدّس سرّه – في شرحه: اختلف الناس في ذلك فذهب الإماميّة وجماعة من الأشاعرة إلى أنّ الأنبياء على أشرف من الملائكة وقالت المعتزلة والفلاسفة: بل الملائكة أشرف. وقال الصدوق – قدّس سرّه – في رسالة العقائد: اعتقادنا في الأنبياء والرسل والحجج عليه أنّهم أفضل من الملائكة، ثمّ ذكر الدلائل وبسط القول فيها كما ذكرناه في كتاب الإمامة (٣).

وقال السيّد الشريف المرتضى تنتي في كتاب الغرر والدرر في تفضيل الأنبياء على الملائكة على السيّد الشريف المرتضى تنتي في العقل إلى القطع بفضل مكلّف على الآخر، لأنّ الفضل المراعى في هذا الباب هو زيادة استحقاق الثواب، ولا سبيل إلى معرفة مقادير الثواب من ظواهر فعل الطاعات، لأنّ الطاعتين قد تتساوى في ظاهر الأمر حالهما وإن زاد ثواب واحدة على الأخرى زيادة عظيمة، وإذا لم يكن للعقل في ذلك مجال فالمرجع فيه إلى السمع، فإن دلّ سمع مقطوع به من ذلك على شيء عوّل عليه، وإلاّ كان الواجب التوقف عنه والشكّ فيه، وليس في القرآن ولا في سمع مقطوع على صحّته ما يدلّ على فضل نبيّ على ملك ولا ملك على نبيّ. وسنبيّن أنّ آية واحدة ممّا يتعلّق به في تفضيل الأنبياء على الملائكة عليه مكن أن يستدلّ بها على ضرب من الترتيب نذكره.

والمعتمد - في القطع على أنّ الأنبياء أفضل من الملائكة - على إجماع الشيعة الإماميّة على ذلك، لأنّهم لا يختلفون في هذا، بل يزيدون عليه ويذهبون إلى أنّ الأثمّة عَلَيْتُلَا أفضل من الملائكة أجمعين، وإجماعهم حجّة، لأنّ المعصوم في جملتهم وقد بيّنًا في مواضع من كتبنا كيفيّة الاستدلال بهذه الطريقة، ورتّبناه وأجبنا عن كلّ سؤال يسأل عنه فيها، وبيّنًا كيف

<sup>(</sup>١) أوائل المقالات للمفيد، ص ٤٩. ﴿ ﴿ ﴾ أوائل المقالات، ص ٧١.

<sup>(</sup>٣) اعتقادات الصدوق، ص ٨٩.

الطريق مع غيبة الإمام إلى العلم بمذاهبه وأقواله، وشرحنا ذلك، فلا معنى للتشاغل به ههنا. ويمكن أن يستدلّ على ذلك بأمره تعالى للملائكة بالسجود لآدم عَلَيْتُهُ، وأنّه يقتضي تعظيمه عليهم وتقديمه واكرامه وإذا كان المفضول لا يجوز تعظيمه وتقديمه على الفاضل علمنا أنّ آدم عليه أفضل من الملائكة، وكلّ من قال إنّ آدم أفضل من الملائكة ذهب إلى أنّ جميع الأنبياء عليهم السلام أفضل من جميع الملائكة، ولا أحد من الأمّة فصل بين الأمرين.

فإن قيل: ومن أين أنَّه أمرهم بالسجود على جهة التقديم والتعظيم؟

قلنا: لا يخلو تعبّدهم بالسجود له من أن يكون على سبيل القبلة والجهة من غير أن يقترن به تعظيم وتقديم، أو يكون على ما ذكرناه، فإن كان الأوّل لم يجز أنفة إبليس من السجود وتكبّره عنه، وقوله: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنَكَ هَلَا اللّهِ يَكُونُ عَلَى اللّهِ وَتَوْلُه: ﴿ أَنَا خَيْرٌ مِنَهُ خَلَقَنَيْ مِن نَاوِ وَخَلَقْتَهُ مِن طِينِ ﴾ (٢) والقرآن كلّه ناطق بأنّ امتناع إبليس من السجود إنّما هو لاعتقاده التفضيل به والتكرمة، فلو لم يكن الأمر على هذا لوجب أن يردّه الله تعالى عنه ويعلمه أنّه ما أمره بالسجود على وجه تعظيمه له ولا تفضيله، بل على الوجه الآخر الذي لاحظ للتفضيل فيه، وما جاز إغفال ذلك وهو سبب معصية إبليس وضلالته، فلمّا لم يقع ذلك دلّ على أنّ الأمر بالسجود لم يكن إلاّ على جهة التفضيل والتعظيم، وكيف يقع شكّ في أنّ الأمر على ما ذكرناه، وكلّ نبيّ أراد تعظيم آدم عَلَيْ ووصفه بما اقتضى الفخر والشرف نفسه بإسجاد ذكرناه، وكلّ نبيّ أراد تعظيم آدم غليّ ووصفه بما اقتضى الفخر والشرف نفسه بإسجاد الملائكة له، وجعل ذلك من أعظم فضائله، وهذا ممّا لا شبهة فيه.

فأمّا اعتماد بعض أصحابنا في تفضيل الأنبياء على الملائكة على أنّ المشقّة في طاعة الأنبياء على أكثر وأوفر من حيث كانت لهم شهوات في القبائح ونفار عن الواجبات فليس بمعتمد، لأنّا لا نقطع على أنّ مشاق الأنبياء أعظم من مشاق الملائكة في التكليف والشكّ في مثل ذلك واجب، وليس كلّ شيء لم يظهر لنا ثبوته وجب القطع على انتفائه ونحن نعلم على الجملة أنّ الملائكة إذا كانوا مكلّفين فلا بدّ من أن تكون عليهم مشاق في تكليفهم لولا ذلك ما استحقّوا ثواباً على طاعاتهم، والتكليف إنّما يحسن في كلّ مكلّف تعريضاً للثواب، ولا يكون التكليف شاقاً عليهم إلا وتكون لهم شهوات فيما حظر عليهم ونفار عمّا أوجب، وإذا كان الأمر على هذا فمن أين يعلم أنّ مشاق الأنبياء على زيادتها في تكليف بعض ونقصانها وإذا كان الأمر على هذا فمن أين يعلم أنّ مشاق الأنبياء على زيادتها في تكليف بعض ونقصانها في تكليف آخرين فالواجب التوقّف والشكّ، ونحن الآن نذكر شبه من فضّل الملائكة على الأنبياء عليه ونتكلّم عليها بعون الله:

فممّا تعلَّقوا به في ذلك قوله تعالى حكايةً عن إبليس مخاطباً لآدم وحوّاء ﷺ ﴿مَا جَكُمَّا

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٦٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأعراف، الآية: ١٢.

رَبُّكُما عَن هَذِهِ الشَّجْرَةِ إِلَّا أَن تَكُونا مَلَكَيْنِ أَوْ نَكُونا مِن المشجرة [ليكونا] في منزلة الملائكة حتى تناولا وعصيا، وليس يجوز أن يرغب عاقل في أن يكون على منزلة هي دون منزلته حتى يحمله ذلك على خلاف الله تعالى ومعصيته، وهذا يقتضي فضل الملائكة على الأنبياء عَلَيْ . وتعلقوا أيضاً بقوله تعالى: ﴿ أَن يَسْتَنكِكُ الْسَيمُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يَتَهَ وَلَا المَلائكة على الأنبياء عَلَيْ اللَّمْيَونُ وَلَا الخليفة، عَبْدًا يَتَه وَلَا المُحليفة، اللَّمْيَونُ وَلَا إلى المحليفة، عَبْدًا يَتَه وَلَا المخلوط يقتضي تفضيل الملائكة على الأنبياء عَلَيْ . وتعلقوا بقوله تعالى: ﴿ فَي اللَّمْ وَلَا المخليفة، وَلَمْ الأدون ويؤخّر الأعظم، ولم تجر بأن يقال: لن يستنكف الأمير أن يفعل كذا ولا الخليفة، وَلَمَّذَ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمُ وَكَلَنتُهُمْ فِي الْمَبْوِلِ المُحليفة، وَلَمْ الله يقل الخبر عنه لفظة (مَن) التي لا وَلَمَد كُرَّمْنا بَنِيَ ءَادَمُ وَكَلَنتُهُمْ فِي المَجْرِ وَلَدَفْتُهُم مِنَ اللهِ المُحلوق يستعمل في الخبر عنه لفظة (مَن) التي لا تَنفيليلا الله المحلوث على المنابق المه يقل: وفضلناهم على من، بل قال التعمر من خلقنا، علم أنه إنما أخرج الملائكة عمن فضل بني آدم عليه، لأنه لا خلاف في على كثير ممن خلقنا، علم أنه إنما أخرج الملائكة عمن فضل بني آدم عليه، لأنه لا خلاف في بني آدم أنه أفضل من الجنّ، وإذا كان وضع الخطاب يقتضي مخلوقاً لم يفضل بنو آدم [عليه وَلَا أَوْلُ لَكُمْ عِنِي خَزَائِنُ اللهِ وَلَا أَوْلُ لَكُمْ عِنِي مَزَائِنُ اللهِ وَلَا أَوْلُ لَكُمْ عِنِي مَزَائِنُ اللهِ وَلَا الملائكة أفضل من حال النبيّ لما قال ذلك.

قيقال لهم؛ في ما تعلقوا به أوّلاً: لم زعمتم أنّ قوله تعالى ﴿إِلاّ أَن تَكُونا مَلكَيْنِ ﴾ معناه: أن تصيرا أو تتقلّبا إلى صفة الملائكة؟ فإنّ هذه اللفظة ليست بصريح لما ذكرتم بل أحسن الأحوال أن تكون محتملة له، وما أنكرتم أن يكون المعنى أنّ المنهيّ عن تناول الشجرة غيركما، وإذا النهي يختصّ الملائكة والخالدين دونكما، ويجري ذلك مجرى قول أحدنا لغيره: ما نهيت عن كذا إلاّ أن تكون فلاناً، وإنّما يعني أنّ المنهيّ هو فلان دونك، ولم يرد: إلاّ أن تتقلّب فتصير فلاناً، ولمّا كان غرض إبليس إيقاع الشبهة لهما فمن أوكد الشبهة إليهامهما أنّهما لم ينهيا وإنّما المنهيّ غيرهما. ومن وكيد ما تفسد به هذه الشبهة أن يقال: ما أنكرتم أن يكونا رغبا في أن ينقلا إلى صفة الملائكة وخلقهم كما رغّبهما إبليس في ذلك، ولا أنكرتم أن يكونا رغبا في أن ينقلا إلى صفة الملائكة وضورها، وليس ذلك يرغّبه في الثواب الصورة والخلق، فإنّه إنّما يستحقّ الثواب على الأعمال دون الهيئات وغير ممتنع أن يكونا رغبا في أن يصيرا على هيئة الملائكة وصورها، وليس ذلك يرغّبه في الثواب ولا الفضل، فإنّ الثواب فضل لا يتبع الهيئات والصور، ألا ترى أنهما رغبا في أن يكونا من الخالدين، وليس الخلود ممّا يقتضي مزيّة في ثواب ولا فضلاً فيه، وإنّما هو نفع عاجل، الخالدين، وليس الخلود ممّا يقتضي مزيّة في ثواب ولا فضلاً فيه، وإنّما هو نفع عاجل، الخالدين، وليس الخلود ممّا يقتضي مزيّة في ثواب ولا فضلاً فيه، وإنّما هو غفع عاجل،

(٢) سورة النساء، الآية: ١٧١.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠.

 <sup>(</sup>٣) سورة الإسراء، الآية: ٧٠.
 (٤) سورة الأنعام، الآية: ٥٠.

وكذلك لا يمتنع أن يكون الرغبة منهما في أن يصيرا ملكين إنَّما كانت على هذا الوجه.

ويمكن أن يقال للمعتزلة خاصة وكلّ من أجاز على الأنبياء الصغائر: ما أنكرتم أن يكونا اعتقدا أنّ الملك أفضل من النبيّ وغلطا في ذلك وكان منهما ذنباً صغيراً؟ لأنّ الصغائر عندكم تجوز على الأنبياء، فمن أين لكم إذا اعتقدا أنّ الملائكة أفضل من الأنبياء ورغبا في ذلك أنّ الأمر على ما اعتقداه مع تجويزكم عليهم الذنوب؟ وليس لهم أن يقولوا: إنّ الصغائر إنّما تدخل في أفعال الجوارح دون القلوب، لأنّ ذلك تحكّم بغير برهان، وليس يمتنع على أصولهم أن تدخل الصغائر في أفعال القلوب والجوارح معاً، لأنّ حدّ الصغيرة عندهم ما نقص عقابه عن ثواب طاعات فاعله، وليس يمتنع معنى هذا الحدّ في أفعال القلوب كما لا يمتنع في أفعال الجوارح.

ويقال لهم فيما تعلّقوا به ثانياً: ما أنكرتم أن يكون هذا القول إنّما توجّه إلى قوم اعتقدوا أنّ الملائكة أفضل من الأنبياء فأخرج الكلام على حسب اعتقادهم وأخّر ذكر الملائكة لذلك؟ ويجري هذا القول مجرى قول من قال منّا لغيره: لن يستنكف أبي أن يفعل كذا ولا أبوك، وإن كان القائل يعتقد أنّ أباه أفضل، وإنّما أخرج الكلام على حسب اعتقاد المخاطب لا المخاطب.

وممّا يجوز أن يقال أيضاً: أنّه لا تفاوت في الفضل بين الأنبياء والملائكة وإن ذهبنا إلى أنّ الأنبياء أفضل منهم، ومع التقارب والتداني يحسن أن يؤخّر ذكر الأفضل الّذي لا تفاوت بينه وبين غيره في الفضل، وإنّما مع التفاوت والتنافي لا يحسن ذلك، ألا ترى أنّه يحسن أن يقول القائل: ما يستنكف الأمير فلان من كذا، ولا الأمير فلان من كذا، وإن كانا متساويين متناظرين أو متقاربين، ولا يحسن أن يقول: ما يستنكف الأمير من كذا ولا الحارس، لأجل التفاوت. وأقوى من هذا أن يقال: إنّما أخّر ذكر الملائكة عن ذكر المسيح لأنّ جميع الملائكة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح منفرداً وهذا لا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا لا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا لا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا الا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا الا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح عنفرداً وهذا الا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة أكثر ثواباً لا محالة من المسيح عنفرداً وهذا المنتفرة المنتفرة أكثر ثواباً لا يقتضي أن كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا لا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيح عنفرداً وهذا لا يقتضي أنّ كلّ واحد منهم أفضل من المسيد عنفرداً وهذا لا يقتضي أن كلّ واحد منهم أفضل المسيد عنفرداً ولا المنتفرة أكثر المنتفرة أكثر المنا المناه ا

ويقال لهم في ما تعلّقوا به ثالثاً: ما أنكرتم أن يكون المراد بقوله تعالى: ﴿عَلَ كَثِيرِ مِّنَّنَ خَلَقَنَا تَفْضِيلُهُ (١) أَنَا فَضَلْنَاهُم على ما خلقنا وهم كثير ولم يرد التبعيض، ويجري ذلك مجرى قوله تعالى: ﴿وَلَا تَشْتُرُهُا بِعَائِقِ ثَمَناً قَلِيلاً﴾ (٢) معناه: لا تشتروا بها ثمناً قليلاً فكل ثمن تأخذونه عنها قليل، ولم يرد التخصيص والمنع من الثمن القليل خاصة. ومثله قول الشاعر:

من أناس ليس في أخلاقهم عاجل الفحش ولا سوء الجزع وإنّما أراد نفي الفحش كلّه عن أخلاقهم وإن وصفه بأنّه عاجل، ونفي الجزع عنهم وإن

<sup>(</sup>١) سورة الإسراء، الآية: ٧٠.

<sup>(</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٤١.

وصفه بالسوء، وهذا من غريب البلاغة ودقيقها، ونظائره في الشعر والكلام الفصيح لا تحصى، وقد كنّا أملينا في تأويل هذه الآية كلاماً منفرداً استقصيناه وشرحنا هذا الوجه وأكثرنا من ذكر أمثلته.

ووجه آخر؛ في تأويل هذه الآية، وهو أنّه غير ممتنع أن يكون جميع الملائكة أفضل من جميع بني آدم وإن كان في جملة بني آدم من الأنبياء على كلّ من يفضل كلّ واحد منهم على كلّ واحد من الملائكة، لأنّ الخلاف إنّما هو في فضل كلّ بني آدم على كلّ ملك، وغير ممتنع أن يكون جميع الملائكة فضلاء يستحق كلّ واحد منهم الجزيل الأكثر من الثواب، فيزيد ثواب جميعهم على ثواب جميع بني آدم، لأنّ الأفاضل من بني آدم أقلّ عدداً، وإن كان في بني آدم آحاد كلّ واحد منهم أفضل من كلّ واحد من الملائكة.

ووجه آخر، وممّا يمكن أن يقال في هذه الآية أيضاً: أنّ مفهوم الآية إذا تؤمّلت يقتضي أنّه تعالى لم يرد الفضل الذي هو زيادة الثواب، وإنّما أراد النعم والمنافع الدنيوية، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمَنَا بَنِيَ ءَدَمَ﴾ والكرامة إنّما هي الترقية وما يجري مجراه، ثمّ قال: ﴿وَحَمَلْنَاهُمْ فِي الْبَرِ وَالْبَحْرِ وَرَزَقَنَاهُم مِن الطَّيِبَاتِ ولا شبهة في أنّ الحمل لهم في البرّ والبحر ورزق الطيّبات خارج ممّا يستحقّ به الثواب ويقتضي التفضيل الذي وقع إطلاقه فيه، ويجب أن يكون ما عطف عليه من التفضيل داخلاً في هذا الباب وفي هذا القبيل، فإنّه أشبه من أن يكون المراد به غير ما سياق الآية وارد [به و] مبنيّ عليه، وأقلّ الأحوال أن تكون لفظة فيكون المراد به غير ما سياق الآية وارد [به و] مبنيّ عليه، وأقلّ الأحوال أن تكون لفظة إليه.

ويقال لهم فيما تعلّقوا به رابعاً: لا دلالة في هذه الآية على أنّ حال الملائكة أفضل من حال الأنبياء، لأنّ الغرض في الكلام إنّما هو نفي ما لم يكن عليه، لا التفضيل لذلك على ما هو عليه. ألا ترى أنّ أحدنا لو ظنّ أنّه على صفة وهو ليس عليها جاز أن ينفيها عن نفسه بمثل هذا اللفظ وإن كان على أحوال هي أفضل من تلك الحال وأرفع، وليس يجب إن انتفى ممّا تبرّأ منه من علم الغيب وكون خزائن الله تعالى عنده أن يكون فيه فضل أن يكون ذلك معتمداً في كلّ ما يقع النفي له والتبرّؤ منه، وإذا لم يكن ملكاً عنده خزائن الله تعالى جاز أن ينتفي من الأمرين من غير ملاحظة، لأنّ حاله دون هاتين الحالتين.

وممّا يوضح هذا ويزيل الإشكال فيه أنّه تعالى حكى عنه قوله في آية أخرى ﴿وَلَاۤ أَتُولُ لِلَّذِينَ تَرْدَرَى الْمَ أَعَرُكُمُ اللّهُ خَيْرًا ﴾ (١) ونحن نعلم أنَّ هذه منزلة غير جليلة، وهو على كلّ حال أرفع منها وأعلى، فما المنكر أن يكون نفي الملكيّة عنه في أنّه لا يقتضي أنّ حاله دون حال تلك بمنزلة نفي هذه المنزلة. والتعلّق بهذه الآية ضعيف جدّاً، وفيما أوردناه كفاية وبالله التوفيق (انتهى)(٢).

<sup>(</sup>١) سورة هود، الآية: ٣١.

وذكر سَلَيْ نحواً من هذا في أجوبة المسائل الَّتي وردت عليه من الريِّ.

وقال الدوانيّ في شرح العقائد: هم أي الأنبياء أفضل من الملائكة العلويّة عند أكثر الأشاعرة، ومن الملائكة السفليّة بالاتّفاق، وعامّة البشر من المؤمنين أيضاً أفضل من عامّة الملائكة، وعند المعتزلة وأبي عبد الله الحليميّ والقاضي أبي بكر منّا الملائكة أفضل، والمراد بالأفضل أكثر ثواباً، وذلك أنّ عبادة الملائكة فطريّة لا مزاحم لهم عنها بخلاف عبادة البشر، فإنّ لهم مزاحمات فتكون عبادتهم أشقّ، وقال النبيّ الشقية : «أفضل الأعمال أضرّها» أي أشقها.

قلت: وعلى هذا يندفع ما يتوهّم أنّ إساءة الأدب مع الملائكة كفر ومع آحاد المؤمنين ليس بكفر، فتكون الملائكة أفضل، لأنّ ذلك يدلّ على أنّ كون الملك أشرف بسبب كثرة مناسبته مع المبدأ في النزاهة وقلّة الوسط، لا على أنّه أفضل بمعنى كونه أكثر ثواباً.

وقال شارح المقاصد: ذهب جمهور أصحابنا والشيعة إلى أنّ الأنبياء أفضل من الملائكة خلافاً للمعتزلة والقاضي وأبي عبد الله الحليمتي، وصرّح بعض أصحابنا بأنّ عوامّ البشر من المؤمنين أفضل من عوامّ الملائكة، وخواصّ الملائكة أفضل من عوامّ البشر أي غير الأنبياء. لنا وجوه عقلبّة ونقليّة:

الأول: أنّ الله تعالى أمر الملائكة بالسجود لآدم، والحكيم لا يأمر بسجود الأفضل للأدنى، وإباء إبليس واستكباره والتعليل بأنّه خير من آدم لكونه من نار وآدم من طين يدلّ على أنّ المأمور به كان سجود تكرمة وتعظيم، لا سجود تحيّة وزيارة، ولا سجود الأعلى للأدنى إعظاماً له ورفعاً لمنزلته وهضماً لنفوس الساجدين.

الثاني: أنّ آدم أنبأهم بالأسماء وبما علّمه الله من الخصائص، والمعلّم أفضل من المتعلّم، وسوق الآية ينادي على أنَّ الغرض إظهار ما خفي عليهم من أفضليّة آدم، ودفع ما توهّموا فيه من النقصان، ولذا قال تعالى: ﴿أَلَمْ أَقُل لَكُمْ إِنِّ أَعْلَمُ غَيْبَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ﴾(١) وبهذا يندفع ما يقال: إنّ لهم أيضاً علوماً جمّة أضعاف العلم بالأسماء لما شاهدوا من اللوح وحصّلوا في الأزمنة المتطاولة بالتجارب والأنظار المتوالية.

الثالث: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهُ اَمْكُلُغَى ءَادَمَ وَنُوكُا وَءَالَ إِنْدَهِيمَ وَهَالَ عِنْزَنَ عَلَى اَلْفَلَدِينَ ﴾ (٢) وقد خص من آل إبراهيم وآل عمران غير الأنبياء بدليل الإجماع فيكون آدم ونوح وجميع الأنبياء مصطفون على العالمين الذين منهم الملائكة ، إذ لا مخصص للملائكة من العالمين ، ولا جهة لتفسيره بالكثير من المخلوقات .

الرابع: أنَّ للبشر شواغل عن الطاعات العلميَّة والعمليَّة، كالشهوة والغضب وسائر

سورة البقرة، الآية: ٣٣.

الحاجات الشاغلة والموانع الخارجة والداخلة، فالمواظبة على العبادات وتحصيل الكمالات بالقهر والغلبة على ما يضادّ القوّة العاقلة يكون أشقّ وأفضل وأبلغ في استحقاق الثواب. ولا معنى للأفضليّة سوى استحقاق الثواب والكرامة.

لا يقال: لو سلّم انتفاء الشهوة والغضب وسائر الشواغل في حقّ الملائكة فالعبادة مع كثرة البواعث والشواغل إنّما تكون أشقّ وأفضل من الأخرى إذًا استويا في المقدار وباقي الصفات، وعبادة الملائكة أكثر وأدوم. فإنّهم يسبّحون الليل والنهار لا يفترون والإخلاص الَّذي به القوام والنظام واليقين الَّذي هو الأساس والتقوى الَّتي هي الثمرة فيهم أقوى وأقوم، لأنّ طريقهم العيان لا البيان والمشاهدة لا المراسلة.

لأنَّا نقول: انتفاء الشواغل في حقَّهم ممَّا لا ينازع فيه أحد، ووجود المشقَّة والألم في العبادة والعمل عند عدم المنافي والمضادّ ممّا لا يعقل قلّت أو كثرت، وكون باقي الصفات في حقِّ الأنبياء أضعف وأدنى ممّا لا يسمع ولا يقبل. وقد يتمسّك بأنَّ للملائكة عقلاً بلا شَهُوة، وللبهائم شهوة بلا عقل، وللإنسان كليهما، فإذا ترجّع شهوته على عقله يكون أدنى من البهاثم لقوله تعالى: ﴿ بَلَّ هُمْ أَضَلُّ ﴾، فإذا ترجّح عقله على شهوته يجب أن يكون أعلا من الملائكة، وهذا عائد إلى ما سبق لأنَّ تمام تقريره هو أنَّ الكافر آثر النقصان مع التمكُّن من الكمال، وكلِّ من فعل كذا فهو أضلُّ وأرذل ممَّن آثره بدونه، لأنَّ إيثار الشيء مع وجود المضادّ والمنافي أرجح وأبلغ من إيثاره بدونه، فيلزم أن يكون من آثر الكمال مع التمكّن من النقصان أفضل وأكملَ ممّن آثره بدونه.

وأمَّا التمسُّك بقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ كُرَّمْنَا بَنِيَ ءَادَمَ﴾ والتكريم المطلق لأحد الأجناس يشعر بفضله على غيره، فضعيف، لأنَّ التكريم لا يوجب التفضيل سيَّما مع قوله تعالى ﴿ وَفَضَّلْنَهُمْ عَلَىٰ كَيْدِ مِنَّنَّ خَلَقْنَا﴾ فإنّه يشير بعدم التفضيل على القليل وليس غير الملائكة بالإجماع، كيف وقد وصف الملائكة أيضاً بأنّهم عباد مكرمون.

ثمَّ قال: واحتجَّ المخالفون أيضاً بوجوه نقليَّة وعقليَّة:

أمَّا النقليَّات فمنها قوله تعالى: ﴿وَيَلَّهِ يَسْجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَنَوْتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن دَآبَةٍ وَالْمَلَئِكُمَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرِكُونَ ۞ يَمَافُونَ رَبُّهُم مِن فَوْقِهِمْ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ۞﴾(١) خصهم بالتواضع وترك الاستكبار في السجود، وفيه إشارة إلى أنَّ غيرهم ليس كذلك وأنَّ أسباب التكبّر والتعظّم حاصلة لهم؛ ووصفهم باستمرار الخوفِ وامتثال الأوامر ومن جملتها اجتناب المنهيّات. ومنها: قوله تعالى: ﴿وَمَنْ عِندُومُ لَا يَسْتَكْمِرُونَ عَنْ عِبَادَتِهِ. وَلَا يَسْتَخْسِرُونَ ﴿ يُسَيِّحُونَ ٱلَّتِلَ

وَالنَّهَارُ لَا يَفْتُرُونَ إِنَّ ﴾ (٢) وصفهم بالقرب والشرف عنده، وبالتواضع والمواظبة على الطاعة والتسبيح.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآيتان: ٤٩-٥٠.

ومنها قوله تعالى: ﴿ بَلَ عِبَادٌ مُكْرَبُوكَ ۞ لَا يَسْبِقُونَهُ بِٱلْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ. يَسْمَلُوك ﴿ إِلَى أَنْ قَالَ - ﴿ وَهُمْ مِّنْ خَشَيَتِهِ مُشْفِقُونَ ﴾ (١) وصفهم بالكرامة المطلقة والامتثال والخشية وهذه الأمور أساس كافّة الخبرات.

والجواب: أنَّ جميع ذلك إنَّما يدلُّ على فضيلتهم لا على أفضليّتهم لا سيَّما على الأنبياء. ومنها قوله تعالى: ﴿قُلُ لَا أَقُولُ لَكُمْ عِندِى خُزَّايِنُ ٱللَّهِ وَلَا آعَلَمُ ٱلْغَيْبَ وَلَا أَقُولُ لَكُمْ إِنِّي مَلَكُ ﴾ (٢) فإنّ مثل هذا الكلام إنّما يحسن إذا كان الملك أفضل.

والجواب: أنَّه إنَّما قال ذلك حين استعجله قريش العذاب الَّذي أوعدوا به بقوله تعالى: ﴿وَٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِتَايَنِتَنَا يَمَشُّهُمُ ٱلْمَذَابُ بِمَا كَاثُواْ يَفْسُقُونَ﴾(٣) والمعنى أتّى لست بملك حتّى يكون لى القرّة والقدرة على إنزال العذاب بإذن الله كما كان لجبر ثيل عَلِيُّكُمْ ، أو يكون له العلم بذلك بإخبار من الله تعالى بلا واسطة.

ومنها قوله تعالى: ﴿مَا نَهَنكُمَا رَبُّكُمَا عَنْ هَلِذِهِ الشَّجَرَةِ إِلَّا أَن تَكُونَا مَلَكَيْنٍ ﴾ (٤) أي إلاّ كراهة أن تكونا ملكين، يعني أنَّ الملائكة بالمرتبة العليا، وفي الأكل من الشجرة ارتقاء إليهما.

والجواب: أنَّ ذلك تمويه من الشيطان وتخييل أنَّ ما يشاهد في الملك من حسن الصورة وعظم الخلق وكمال القوّة يحصل بأكل الشجرة، ولو سلّم فغايته التفضيل على آدم قبل النيةة.

ومنها قوله تعالى: ﴿ مَلَّتِهُمُ شَدِيدُ ٱلْقُوْنَ ﴾ يعني جبرئيل ﷺ، والمعلَّم أفضل من المتعلَّم. والجواب: أنَّ ذلك بطريق التبليغ وإنَّما التعليم من الله تعالى.

ومنها قوله تعالى: ﴿ لَن يَسْتَنكِفَ ٱلْمَسِيحُ أَن يَكُونَ عَبْدًا يَلَهِ وَلَا ٱلْمَلَيِّكَةُ ٱلْمُقَرِّبُونَ ﴾ (٥) أي لا يترفّع عيسى من العبوديّة ولا من هو أرفع منه درجة، كقولك: لن يستنكف من هذا الأمر الوزير ولا السلطان، ولو عكست أحلت بشهادة علماء البيان، والبصراء بأساليب الكلام. وعليه قوله تعالى: ﴿وَلَن نَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْبَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ﴾ (١) أي مع أنَّهم أقرب مودّة لأهْل الإسلام، ولهذا خصّ الملائكة بالمقرّبين منهم لكونهم أفضل.

والجواب: أنَّ الكلام سيق لردِّ مقالة النصاري وغيرهم في المسيح وادَّعاثهم فيه مع النبوَّة البنوَّة، بل الألوهيَّة والترفّع عن العبوديّة، لكونه روح الله ولد بلا أب لكونه يبرىء الأكمه والأبرص، والمعنى: لا يترفّع عيسى عن العبوديّة ولا من هو فوقه في هذا المعنى، وهم الملائكة الَّذين لا أب لهم ولا أمّ، ولا يقدرون على ما لا يقدر عليه عيسى عليه ، ولا دلالة

<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء، الآيات: ٢٦-٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة الأنعام، الآية: ٤٩. (٤) سورة الأعراف، الآية: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) سورة البقرة، الآية: ١٢٠. (٥) سورة النساء، الآية: ١٧٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنعام، الآية: ٥٠.

على الأفضليّة بمعنى كثرة الثواب وسائر الكمالات ألا ترى أنّ فيما ذكرت من المثال لم يقصد الزيادة والرفعة في الفضل والشرف والكمال بل في ما هو مظنّة الاستنكاف والرضا كالغلبة والاستكبار والاستعلاء في السلطان وقرب المودّة في النصارى.

ومنها: اطّراد تقديم ذكر الملائكة على ذكر الأنبياء والرسل، ولا تعقل له جهة سوى الأفضليّة.

والجواب: أنّه يجوز أن يكون بجهة تقدّمهم في الوجود، أو في قوّة الإيمان بهم والاهتمام به لأنّه أخفى، فالإيمان بهم أقوى وبالتحريض عليه أحرى.

وأما العقليات: فمنها أنّ الملائكة روحانيات مجرّدة في ذاتها، متعلّقة بالهياكل العلويّة، مبرّأة عن ظلمة المادّة، وعن الشهوة والغضب اللّذين هما مبدءا الشرور والقبائح، متّصفة بالكمالات العلميّة والعمليّة بالفعل، من غير شوائب الجهل والنقص والخروج عن القوّة إلى الفعل على التدريج ومن احتمال الغلط، قويّة على الأفعال العجيبة، وإحداث السحب والزلازل وأمثال ذلك، مظلعة على أسرار الغيب، سابقة إلى أنواع الخير، ولا كذلك حال الشر.

والجواب: أنَّ مبنى ذلك على قواعد الفلسفة دون الملَّة.

ومنها: أنّ أعمالهم الموجبة للمثوبات أكثر لطول زمانهم، وأدوم لعدم تخلّل الشواغل، وأقوم لسلامتها عن مخالطة المعاصي المنقّصة للثواب، وعلومهم أكمل وأكثر لكونهم نورانيّين يشاهدون اللوح المحفوظ المنتقش بالكائنات وأسرار المغيبات.

والجواب: أنّ هذا لا يمنع كون أعمال الأنبياء وعلومهم أفضل وأكثر ثواباً لجهات أخر، كقهر المضادّ والمنافي، وتحمّل المتاعب والمشاقّ ونحو ذلك على ما مرّ (انتهى).

وأقول: والعمدة في ذلك الأخبار الكثيرة الدالّة على فضل الأنبياء والأثمّة عليهم السلام على الملائكة، وإن كان فيها ما يوهم خلاف ذلك، وهي متفرّقة في أبواب مجلّدات الحجّة، لم نوردها ههنا حذراً من الإطناب وحجم الكتاب.

١ - الاحتجاج؛ في ما سأل الزنديق الصادق عليه : الرسول أفضل أم الملك المرسل إليه؟ قال عليه : بل الرسول أفضل (١).

٢ - مجالس ابن الشيخ: عن أبيه، عن جماعة، عن أبي المفضل الشيباني عن علي بن محمد بن الحسن النخعي، عن جده سليم بن إبراهيم بن عبيد، عن نصر بن مزاحم المنقري، عن إبراهيم بن الزبرقان، عن عمرو بن خالد، عن زيد بن علي، عن أبيه عَلَيْتُهُمْ في قوله تعالى ﴿ وَلَقَدَ كُرُمْنَا بَنِي مَادَمَ ﴾ يقول: فضلنا بني آدم على سائر الخلق ﴿ وَمَعَلَنَاهُمُ فِي آلْبَرُ وَٱلْبَعْرِ ﴾ يقول:

<sup>(</sup>١) الإحتجاج، ص ٣٣٤.

على الرطب واليابس ﴿وَرَزَفَنَهُم مِنَ الطَّبِبَتِ﴾ يقول: من طيبات الشمار كلّها ﴿وَفَضَّلْنَهُمْ﴾ يقول: ليس من دابّة ولا طائر إلاّ هي تأكل وتشرب بفيها لا ترفع بيدها إلى فيها طعاماً ولا شراباً غير ابن آدم، فإنّه يرفع إلى فيه بيده طعامه، فهذا من التفضيل(١).

بيان: لعلّه أراد بالرطب الحيوانات المتحرّكة النامية، وباليابس الأخشاب اليابسة الّتي تعمل منها السفن، ويحتمل كون النشر على خلاف ترتيب اللفّ، فالرطب البحر، واليابس البرّ.

٣- مجالس ابن الشيخ؛ عن أبيه، عن جماعة، عن أبي المفضّل، عن أحمد بن الحسن بن هارون، عن يحيى بن السريّ الضرير، عن محمّد بن حازم أبي معاوية الضرير قال: دخلت على هارون الرشيد، قبل لي، وكانت بين يديه المائدة، فسألني عن تفسير هذه الآية ﴿وَلَقَذَ كُرَّمَنَا بَنِي ءَادَمُ وَحَمَّلَنَامُ فِي ٱلْبَرُ وَٱلْبَعْرِ وَرَنَقَنَهُم مِّنَ الطَّيِبَتِ ﴾ - الآية - فقلت: يا أمير المؤمنين، قد تأوّلها جدُّك عبد الله بن عبّاس، أخبرني الحجّاج بن إبراهيم الخوزيّ، عن ميمون بن مهران، عن ابن عبّاس في هذه الآية: ﴿وَلَقَدْ كُرِّمَنَا بَنِي عَادَمُ وَحَمَّلَنَاهُمْ فِي ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ وَرَزَقَنَلُهُم مِّنَ الطّيبَكِ ﴾ قال: كلّ دابّة تأكل بفيها إلاّ ابن آدم فإنّه يأكل بالأصابع. قال أبو معاوية: فبلغني أنّه رمى بملعقة كانت بيده من فضّة، وتناول من الطعام بإصبعه (٢).

٤ - ومنه: عن أبيه، عن جماعة، عن أبي المفضل، عن عبد الله بن محمد بن عبد العزيز البغويّ، عن يحيى بن عبد الحميد الحمائيّ، عن حجّاج بن تميم، عن ميمون بن مهران. عن ابن عبّاس في قوله ﴿ وَلَقَدْ كُرِّمْنَا بَنِي مَادَمٌ ﴾ - إلى قوله - ﴿ تَقْضِيلًا ﴾ قال: ليس من دابّة إلاّ وهي تأكل بفيها إلاّ ابن آدم فإنّه يأكل بيده (٣).

٥ – العلل: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن علي بن الحكم، عن عبد الله بن سنان، قال: سألت أبا عبد الله جعفر بن محمد الصادق عليه فقلت: الملائكة أفضل أم بنو آدم؟ فقال: قال أمير المؤمنين عليه بن أبي طالب عليه إن الله عقل، وركب في الله عمل من الملائكة عقلاً بلا شهوة، وركب في البهائم شهوة بلا عقل، وركب في بني آدم كلتيهما، فمن غلب عقله شهوته فهو خير من الملائكة، ومن غلب شهوته عقله فهو شرمن البهائم (١).

٦ - صحيفة الرضا: بالإسناد عنه عَلَيْ عن آبائه عَلَيْ قال: قال رسول الله عَلَيْ : مثل المؤمن عند الله عَلَيْ أعظم من الملك، وليس شيء أحبّ إلى الله من مؤمن تائب أو مؤمنة تائبة (٥).

<sup>(</sup>١) – (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٨٩ مجلس ١٧ ح ٤١ و٤٣ و٤٢.

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع، ج ١ ص ١٣ باب ٦ ح ١. (٥) صحيفة الإمام الرضا عليه، ص ٧١ ح ٧٩.

٧ - ومنه: بهذا الإسناد قال: قال رسول الله على: إنّ المؤمن ليعرف في السماء كما يعرف الرجل أهله وولده، وإنّه أكرم عند الله عَنْ للله من ملك مقرّب (١).

٨ - العياشي: عن جابر، عن أبي جعفر عُلِينَكِن في قوله تعالى: ﴿ وَفَضَلْنَهُمْ عَلَ كَثِيرِ مِنَ عَلَا كَثِيرِ مِنَ عَلَا كَا شيء منكبًا غير الانسان فإنّه خلق منتصبًا (٢).

٩ - الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن غالب بن عثمان عن بشير الدمّان، عن أبي عبد الله غلي قال: قال الله عَرَبَيْنَ : يا ابن آدم اذكرني في ملإ أذكرك في ملإ خير من ملئك (٣).

ا - ومشه: بالإسناد المتقدّم عن ابن فضال، رفعه قال: قال الله عَرَضَال لعيسى عَلَيْتِهِ:
 يا عيسى اذكرني في نفسك أذكرك في نفسي، واذكرني في ملئك أذكرك في ملإ خير من ملإ
 الآدميّين<sup>(3)</sup>.

بيان: ربّما يستدلّ بالخبرين على كون الملائكة أفضل من بني آدم، ويمكن أن يجاب بأنّ خيريّة ملإ الملائكة باعتبار كون الجميع معصومين بخلاف ملإ البشر لا ينافي كون بعض البشر أفضل من الملائكة، على أنّه يمكن أن يكون المراد بالملإ الثاني ما يشتمل على أرواح النبيّين عليه الله من الملائكة.

11 - كتاب تفضيل أمير المؤمنين: الكراجكي، عن علي بن الحسن بن مندة، عن الحسن بن يعقوب البرّاز، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، قال: لمّا حمل المأمون أبا هدبة مولى أنس إلى خراسان بلغني ذلك، فخرجت في لقائه فصادفني في بعض المنازل، فرأيت رجلاً طويلاً خفيف العارضين منحنياً من الكبر وقد اجتمع عليه الناس، فقلت له: حدّثني رحمك الله – فإنّي أتيتك من بلد بعيد أسمع منك، فلم يحدّثني من الزحمة التي كانت عليه، ثمّ رحل فتبعته إلى المرحلة الأخرى فلمّا نزل أتيته فقلت له: حدّثني – رحمك الله تعالى – قال: أنت صاحبي بالأمس؟ قلت: نعم، قال: إذاً والله لا أحدَثك إلا قائماً لما بدا منّي إليك، لانّي سمعت رسول الله عني يقول: من كان عنده علم فكتمه ألجمه الله يوم القيامة بلجام من نار، ثمّ قام قائماً وقال: كنت رأيت مولاي أنس بن مالك وهو معصب بعصابة بلجام من نار، ثمّ قام قائماً وقال: هذه دعوة عليّ بن أبي طالب، فقلت: وكيف؟ بيضاء، فقلت: وما هذه العصابة؟ قال: هذه دعوة عليّ بن أبي طالب، فقلت: وكيف؟ فقال: أهدي إلى رسول الله عليه طائر ورسول الله عليه في بيت أمّ سلمة عليه وأنا حينئذ أحجب رسول الله عليه فأصلحته أمّ سلمة عليه وأتت به رسول الله عليه وقالت أمّ سلمة :

<sup>(</sup>١) صحيفة الإمام الرضا علي ، ص ٧٣ ح ٨٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٢٤ ح ١١٣ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٧٨ بآب ما يجب من ذكر الله. . . ح ١٢ .

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٨٠ باب ذكر الله في السر، ح ٣.

الزم الباب لينال رسول الله على منه، فلزمت الباب وقدّمته إلى النبي على ، فلمّا وضعته بين يديه رفع رسول الله على يديه وقال: اللّهمّ اتتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر، فسمعت دعوة رسول الله على وأحببت أن يكون رجلاً من قومي، فأتى علي بن أبي طالب، فقلت: إنّ رسول الله عنك مشغول فانصرف، ثمّ دعا رسول الله على ثانية وقال: اللّهمّ اتتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر، فأتى علي بن أبي طالب، فقلت: إنّ رسول الله عنك مشغول فانصرف، ثمّ رفع رسول الله على رأسه ودعا ثالثة وقال: يا ربّ اتتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر فأتى علي فقلت: رسول الله عنك مشغول، انتني بأحبّ خلقك إليك يأكل معي من هذا الطائر فأتى علي فقلت: رسول الله على قبّل ما بين فقال: وما يشغل رسول الله على عني وقد دعوت الله ثلاثاً أن يأتيني بأحبّ خلقه إليه عابيه وقال: يا أخي! من الذي حبسك عتى وقد دعوت الله ثلاثاً كلّ ذلك يردّني أنس، فقال: لم يأكل معي من هذا الطائر؟ فقال يا رسول الله إنّي سمعت دعوتك فأحببت أن يكون رجلاً من الأنصار رددت عليّا؟ فقلت: يا رسول الله إنّي سمعت دعوتك فأحببت أن يكون رجلاً من الأنصار فأنسة بوضح لا يستره من الناس، فظهر علي فأنتخر به إلى الأبد، فقال علي على اللهم ارم أنساً بوضح لا يستره من الناس، فظهر علي هذا الذي ترى وهي دعوة علي (۱).

بيان؛ في سائر الأخبار أنَّ دعوة أمير المؤمنين عَيَّة عليه حين استشهده فأبى أن يشهد وهذا من الأخبار المتواترة، وممّا احتجّ به يوم الشورى فصدّقوه، ويدلّ على أنّه عَلَيْ أفضل جميع خلق الله، وخرج الرسول على بالإجماع والنصوص المتواترة فيدلّ على فضله على الملائكة، وكلّ من قال بفضله قال بفضل سائر الأئمّة وجميع الأنبياء عليهم السلام فثبت فضل الجميع.

17 - ومن الكتاب المذكور؛ عن محمّد بن أحمد بن شاذان، عن طلحة بن أحمد عن عبد الحميد القنّاد، عن هشام بن بشير، عن ابن جبير، عن ابن عبّاس، قال: قال رسول الله علي الحميد القنّاد، عن هشام بن بشير، والحسن والحسين سيّدا شباب أهل الجنّة، وأبوهما خير عنهما، وإنّ فاطمة سيّدة نساء العالمين، ولو أنّ لفاطمة خيراً من عليّ لم أزوّجها منه (٢).

17 - ومنه: عن ابن شاذان، عن محمّد بن عبد الله، عن جعفر بن عليّ الدقّاق عن عبد الله ابن محمّد الكاتب، عن سليمان بن الربيع، عن نصر بن مزاحم، عن عليّ بن عبد الله، عن الأشعث، عن مرّة، عن أبي ذرّ، قال: نظر النبيّ عليه إلى عليّ بن أبي طالب عليه فقال: غير الأوّلين والآخرين من أهل السماوات والأرضين، هذا سيّد الصدّيقين، وسيّد الوصيّين، وإمام المتقين، وقائد الغرّ المحجّلين، إذا كان يوم القيامة جاء على ناقة من نوق الجنّة، قد أضاءت القيامة من نورها، على رأسه تاج مرضع بالزبرجد والياقوت، فتقول الملائكة: هذا ملك مقرّب، ويقول النبيّون: هذا نبيٌّ مرسل، فينادي مناد من تحت بطنان

<sup>(</sup>١) - (٢) الرسالة العلوية المشتهر بالتفضيل للكراجكي ص ٢١ و ٤٢.

14 - وهنه: عن ابن شاذان، عن الحسن بن أحمد، عن أبي بكر بن محمّد عن عيسى بن مهران، عن عيسى بن عبد الحميد، عن قيس بن الربيع، عن الأعمش عن عباية، عن حميد المغربي، قال: قال أمير المؤمنين عليه: قال رسول الله على: أنا سيّد الأوّلين والآخرين، وأنت يا على سيّد الخلائق بعدي، أوّلنا كآخرين، وأنت يا على سيّد الخلائق بعدي، أوّلنا كآخرين،

أقول: الاستدلال بهذه الأخبار بتقريب ما مرّ.

10 – ومن الكتاب المذكور: عن ابن شاذان، عن جعفر بن محمّد بن مسروق اللّحام، عن حسين بن محمّد، عن أحمد بن علويه، عن إبراهيم بن محمّد الثقفيّ، عن عبد الله بن صالح، عن حريز بن عبد الحميد، عن مجاهد، عن ابن عبّاس، قال: سمعت رسول الله عليه يقول: لمّا أسري بي إلى السماء ما مررت بملاً من الملائكة إلاّ سألتني عن عليّ بن أبي طالب، حتّى ظننت أنّ اسم عليّ بن أبي طالب في السماوات أشهر من اسمي، فلمّا بغت السماء الرابعة ونظرت إلى ملك الموت قال لي: يا محمّد! ما خلق الله خلقاً إلاّ وأنا أقبض روحه إلاّ أنت وعليّ، فإنّ الله جلّ جلاله يقبض أرواحكما بقدرته وجزت تحت العرش إذ أنا بعليّ بن أبي طالب واقفاً تحت العرش، فقلت: يا عليّ سبقتني؟ فقال جبرئيل: من هذا الذي تكلّمه يا محمّد؟ فقلت: هذا عليّ بن أبي طالب على من الملائكة خلقه الله تعالى على صورة عليّ بن أبي طالب على فنحن طالب، ولكنّه ملك من الملائكة خلقه الله تعالى على صورة عليّ بن أبي طالب على الله الملك، لكرامة عليّ بن أبي طالب على الله سبحانه (٣).

أقول: دلالته أوّلاً وآخراً على فضله لا يخفى على المتأمّل، ودلّت عليه الأخبار المستفيضة الدالّة على مباهاة الله به عليه ليلة المبيت ويوم أحد، وقول جبرئيل عليه أنا منكما.

<sup>(</sup>١) - (٣) الأسرار العلوية المشتهر بكتاب التفضيل للكراجكي ص ٤٦-٤٦.

الذين يحملون العرش ومن حوله يسبّحون بحمد ربّهم ويستغفرون للّذين آمنوا بولايتنا، يا علي الولا نحن ما خلق آدم، ولا حوّاء، ولا الجنّة، ولا النار، ولا السماء، ولا الأرض، فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سبقناهم إلى معرفة ربّنا وتسبيحه وتهليله وتقديسه ؟ – وساق الحديث إلى قوله – فكيف لا نكون أفضل من الملائكة وقد سجدوا لآدم كلّهم أجمعون لكوننا في صلبه ؟ وإنّه لمّا عرج بي إلى السماء أذّن جبرئيل مثنى مثنى، وأقام مثنى مثنى، ثمّ قال لي : تقدّم يا محمّد، فقلت له : يا جبرئيل ! أتقدّم عليك؟ فقال : نعم، لأنّ الله تبارك وتعالى فضّل أنبياءه على الملائكة أجمعين، وفضّلك خاصة – إلى آخر الخبر بطوله – (١).

١٧ - العلل: بإسناده إلى عمرو بن جميع، عن أبي عبد الله عليه قال: كان جبرئيل عليه إذا أتى النبي عليه قعد بين يديه قعدة العبيد وكان لا يدخل حتى يستأذنه (٢).

١٨ – الاحتجاج وتفسير الإمام: قال: سأل المنافقون النبي فقالوا: يا رسول الله أخبرنا عن علي هو أفضل أم ملائكة الله المقربون؟ فقال رسول الله في : وهل شرفت الله أخبرنا عن علي هو أفضل أم ملائكة الله الملائكة إلا بحبها لمحمد وعلي وقبولها لولايتهما؟ إنه لا أحد من محبي علي نظف قلبه من الملائكة إلا بحبها والمغل ونجاسة الذنوب إلا كان أطهر وأفضل من الملائكة – الخبر –(٣).

19 - كمال الدين؛ بإسناده إلى الرضا عليه قال: قال رسول الله على: أنا سيّد من خلق الله ، وأنا خير من جبرئيل وإسرافيل وحملة العرش وجميع الملائكة المقرّبين وأنبياء الله المرسلين – الحديث -(3).

وأقول: الأخبار في ذلك كثيرة قد أوردناها في أبواب فضائل النبيّ ﷺ والأثمّة ﷺ فليرجع إليها.

تَذْيِيلَ: قال السيّد الأجلّ المرتضى في كتاب الغرر بعد أن سئل عن تفسير قوله تعالى : ﴿ غُلِقَ ٱلْإِنْكُنُ مِنْ عَجَلِّ﴾ (٥): قد ذكر في هذه الآية وجوه من التأويل، نحن نذكرها ونرجّح الأرجح منها :

فأولها: أن يكون معنى القول المبالغة في وصف الانسان بكثرة العجلة، وأنّه شديد الاستعجال لما يؤثره من الأمور، لهج باستدناء ما يجلب إليه نفعاً أو يدفع عنه ضرراً، ولهم عادة في استعمال مثل هذا اللفظ عند المبالغة، كقولهم لمن يصفونه بكثرة النوم: ما خُلقت إلاّ من نوم، وما خُلق فلان إلاّ من شرّ، إذا أرادوا كثرة وقوع الشرّ منه، وربما قالوا: إنّما أنت أكل وشرب، وما أشبه ذلك. قالت الخنساء تصف بقرة:

<sup>(</sup>۱) عیون آخبار الرضا، ج ۱ ص ۲۳۷ باب ۲۱ ح ۲۲، علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۳. باب ۷ ح ۱، کمال الدین، ص ۲۶٪ باب ۲۳ ح ۶. (۲) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۵ باب ۷ ح ۲.

<sup>(</sup>٣) الإحتجاج، ص ٥٣، تفسير الإمام العسكري عَلِيْنِين ص ٣٨٣.

 <sup>(</sup>٤) كمال الدين، ص ٢٤٨ باب ٢٤ ح ٧.
 (٥) سورة الأنبياء، الآية: ٣٧.

ترتع ما رتعت حتى إذا ادَّكرت وإنَّهما هي إقسبال وإدبار

وإنّما أرادت ما ذكرناه من كثرة وقوع الإقبال والإدبار منها، ويشهد لهذا التأويل قوله بَخَرَيِّكُ في موضع آخر: ﴿وَكَانَ ٱلْإِنْسَنُ عَجُولًا ﴾ ويطابقه أيضاً قوله تعالى: ﴿فَلا تَسْتَغْطِلُونِ ﴾ لأنَّ وصفهم بكثرة العجلة وأنَّ من شأنهم فعلها توبيخاً لهم وتقريعاً، ثمَّ نهاهم عن الاستعجال باستدعاء الآيات من حيث كانوا متمكّنين من مفارقة طريقتهم في الاستعجال، وقادرين على التثبّت والتأيد.

وثانيها: ما أجاب به أبو عبيدة وقطرب بن المستنير وغيرهما من أنَّ في الكلام قلباً، والمعنى: خلق العجل من الانسان، واستشهدوا على ذلك يقوله سيحانه ﴿وَقَدْ يَلْغُنَّيَ ٱلْكِبَرُ﴾ أي قد بلغت الكبر، وبقوله تعالى: ﴿مَا إِنَّ مَفَاتِهَمُ لَنَـٰنُوٓأُ بِٱلْفُصِّبَــَةِ﴾ والمعنى أنَّ العصبة تنوء بها، وتقول العرب: عرضت الناقة على الحوض، وإنَّما هو: عرضت الحوض على الناقة، ثمَّ ذكر كِثِلَثْ شواهد وأبياتاً كثيرة في ذلك، ثمَّ قال: ويبقى على صاحب هذا الجواب مع التغاضي له عن حمل كلامه تعالى على القلب أن يقال: وما المعنى والفائدة في قوله ﷺ «خلق العجل من الإنسان»؟ أتريدون بذلك أنَّ الله تعالى خلق العجلة في الانسان؟ وهذا لا يجوز، لأنَّ العجلة فعل من أفعال الانسان، فكيف تكون مخلوقة فيهُ لغيره؟ ولو كان كذلك لما جاز أن ينهاهم عن الاستعجال في الآية فيقول ﴿ سَأَوْرِيكُمْ ءَايَـنِي فَلَا تَسْتَمْجِلُونِ﴾ لأنّه لا ينهاهم عمّا خلقه فيهم، فإن قالوا: لم يرد أنّه تعالى خلقها، لكنّه أراد كثرة فعل الإنسان لها وأنَّه لا يزال يستعملها، قيل لهم: هذا هو الجواب الَّذي قدَّمناه من غير حاجة إلى القلب والتقديم والتأخير، وإذا كان هذا المعنى يتمّ وينتظم على ما ذكرناه من غير قلب فلا حاجة بنا إليه. وقد ذكر أبو القاسم البلخيّ هذا الجواب في تفسيره واختاره وقوّاه، وسأل نفسه عنه وقال: كيف جاز أن يقول: فلا تستعجلون، وهو خلق العجلة فيهم؟ وأجاب بأنَّه قد أعطاهم قدرة على مغالبة طبائعهم وكفَّها، وقد يكون الإنسان مطبوعاً عليها وهو مع ذلك مأمور بالتثبّت قادر على أن يجانب العجلة، وذلك كخلقه في البشر شهوة النكاح، وأمرهم في كثير من الأوقات بالامتناع منه، وهذا الَّذي ذكره البلُّخي تصريح بأنَّ المراد بالعجل غيره، وهو الطبع الداعي إليه، والشهوة المتناولة له، ويجب أيضاً أن يكون المراد بـ(مِن) ههنا (في) لأنَّ شهوة العجل لا تكون مخلوقة من الإنسان، وإنَّما تكون فيه، وهذا تجوُّز على تجوّز، وتوسّع على توسّع، لأنّ القلب أوّلاً مجاز، ثمّ هو من بعيد المجاز، وذكر العجل والمراد به غيره مجاز آخر، وإقامة (مِن) مقام (في) كذلك، على أنَّه تعالى إذا نهاهم عن العجلة بقوله عَرْضُكُ : ﴿فَلَا تَسْنَعْجِلُونِ﴾ أيّ معنى لتقديم قوله: إنّي خلقت شهوة العجلة فيهم، والطبع الداعي إليها - على ما عبر به البلخي -؟ وهذا إلى أن يكون عذراً لهم أقرب منه إلى أن يكون حجّة عليهم، وأيسر الأحوال أن لا يكون عذراً ولا احتجاجاً، فلا يكون لتقديمه معنى. وفي الجواب الأوّل حسن تقديم ذلك على طريق الذمّ والتوبيخ والتقريع من غير إضافة له إليه ﷺ ، فالجواب الأوّل أوضح وأصحّ.

وثالثها: جواب روي عن الحسن، قال: يعني بقوله: ﴿مِنْ عَجَلْ ﴾ أي من ضعف وهي النطفة المنتنة المهينة الضعيفة، وهذا قريب إن كان في اللغة شاهد على أنّ العجل يكون عبارة عن الضعف أو عن معناه.

ورابعها: ما حكي أنَّ أبا الحسن الأخفش أجاب به، وهو أن يكون المراد أنَّ الإنسان خلق من تعجيل الأمر، لأنّه تعالى قال: ﴿إِنَّمَا قَوْلُنَا لِنَعْتِ إِذَا آرَدَّنَهُ أَن تَقُولَ لَهُ كُن فَيَكُونُ﴾(١) فإن قيل: كيف يطابق هذا الجواب قوله من بعد ﴿فَلَا تَسْتَعْجِلُونِ﴾؟ قلنا: يمكن أن يكون وجه المطابقة أنّه لمّا استعجلوا بالآيات واستبطؤوها أعلمهم تعالى أنّه ممّن لا يعجزه شيء إذا أراده ولا يمتنع عليه، وأنَّ من خلق الإنسان بلا كلفة ولا مؤونة بأن قال له كن فكان، مع ما فيه من بدائع الصنعة وعجائب الحكمة الّتي يعجز عنها كلّ قادر ويحار فيها كلّ ناظر لا يعجزه إظهار ما استعجلوه من الآيات.

وخامسها : ما أجاب به بعضهم من أنّ العجل الطين، فكأنّه تعالى قال: خلق الإنسان من طين، كما قال في موضع آخر ﴿وَيَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنكِنِ مِن طِينٍ﴾ واستشهد بقول الشاعر:

والنبع يخرج بين الصخر ضاحية والنخل ينبت بين الماء والعجل

ووجدنا قوماً يطعنون في هذا الجواب ويقولون: ليس بمعروف أنَّ العجل هو الطين، وقد حكى صاحب كتاب العين عن بعضهم أنَّ العجل الحمأة، ولم يستشهد عليه إلاّ أنَّ البيت الذي أنشدناه يمكن أن يكون شاهداً له، وقد رواه تغلب عن ابن الأعرابيّ وخالف في شيء من ألفاظه، وإذا صحّ هذا الجواب فوجه المطابقة بين ذلك وبين قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَسْتَعْجِلُونِ ﴾ على نحو ما ذكرناه، وهو أنَّ من خلق الانسان مع الحكمة الظاهرة فيه من الطين لا يعجزه إظهار ما استعجلوه من الآيات، أو يكون المعنى أنّه لا يجب بمن خلق من الطين المهين وكان أصله هذا الأصل الحقير الضعيف أن يهزأ برسل الله تعالى وآياته وشرائعه، لأنّه تعالى قال قبل هذه الآية: ﴿ وَإِذَا رَءَاكَ اللَّذِينَ كَنَوْا إِن يَنْجِذُونَكَ إِلّا هُرُوا أَهَاذَا الَّذِي يَذَكُرُ

وسادسها: أن يكون المراد بالإنسان آدم ﷺ ومعنى ﴿مِنْ عَجَلِ ﴾ أي في سرعة من خلقه، لأنّه تعالى لم يخلقه من نطفة، ثمَّ من علقة، ثمَّ من مضغة كما خلق غيره وإنّما ابتداه الله ابتداء وأنشأه إنشاءً، فكأنّه تعالى نبّه بذلك على الآية العجيبة في خلقه له، وأنّه عَرْصُلُ يري عباده من آياته وبيّناته [أوَّلاً] أوَلاً ما تقتضيه مصالحهم وتستدعيه أحوالهم.

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ٤٠.

وسابعها: ما روي عن مجاهد وغيره أنَّ الله تعالى خلق آدم بعد خلق كلَّ شيء آخر نهار يوم الجمعة على سرعة معاجلاً به غروب الشمس، وروي أنَّ آدم ﷺ لمّا نفخت فيه الروح وبلغت أعالي جسده ولم تبلغ أسافله قال: ربَّ استعجل بخلقي قبل غروب الشمس.

وثامنها: ما روي عن ابن عبّاس والسدّيّ أن آدم عَلِيّهِ لمّا خلق وجعلت الروح في أكثر جسده وثب عجلان مبادراً إلى ثمار الجنّة. وقال قوم: بل همّ بالوثوب، فهذا معنى قوله: ﴿ خُلِقَ ٱلْإِنسَانُ مِنْ عَجَلٍ ﴾ وهذه الأجوبة الثلاثة المتأخّرة مبنيّة على أنَّ المراد بالانسان فيها آدم عَلِيهِ دون غيره (١٠).

## 21 - باب آخر

نورد ما ذكره محمّد بن بحر الشيبانيّ المعروف بالدهنيّ في كتابه من قول مفضّلي الأنبياء والرسل [والأثمّة] والحجج على الملائكة صلوات الله عليهم أجمعين على ما أورده الصدوق عَلَمْهُ في كتاب علل الشرائع ناقلاً عنه حيث قال:

قال مفضّلو الأنبياء والرسل والحجج على الملائكة: إنّا نظرنا إلى جميع ما خلق الله بَحْرَيَّكُ من شيء علا علواً طبعاً واختياراً أو علا به قسراً واضطراراً، وما سفل شيء طبعاً واختياراً أو علا به قسراً واضطراراً، فإذا هي ثلاثة أشياء بإجماع: حيوان نام وجماد، وأفلاك سائرة، وبالطبع الذي طبعها عليه صانعها دائرة، وفي ما دونها عن إرادة خالقها مؤثّرة. وإنّهم نظروا في الأنواع الثلاثة وفي الأشياء الّتي هي أجناس منقسمة إلى جنس الأجناس الّذي هو شيء إذ يعطى كلّ شيء اسمه.

قالوا: ونظرنا أيّ الثلاثة هو نوع لما فوقه وجنس لما تحته أنفع وأرفع، وأيها أدون وأوضع. فوجدنا أرفع الثلاثة الحيوان، وذلك بحقّ الحياة الّتي بان بها النامي والجماد، وإنّما رفعة الحيوان عندنا في حكمة الصانع وترتيبها أنّ الله تقدّست أسماؤه جعل النامي له غذاء، وجعل له عند كلّ داء دواء، وفي ما قدّر له صحّة وشفاء فسبحانه ما أحسن ما دبّره في ترتيب حكمته! إذ الحيوان الرفيع منه يغذو، ومنه لوقاية الحرّ والبرديكسو، وعليه أيّام حياته ينشو. وجعل الجماد له مركزاً ومكديّاً فامتهنه له امتهاناً، وجعل له مسرحاً وأكناناً، ومجامع وبلداناً، ومصانع وأوطاناً، وجعل له حزناً محتاجاً وسهلاً محتاجاً إليه، وعلواً ينتفع بعلوّه، وسفلاً ينتفع به وبمكاسبه برّاً وبحراً. فالحيوان مستمتع، فيستمتع بما جعل له فيه من وجوه المنفعة والزيادة والذبول عند الذبول وتتخذ المركز عند التجسيم والتأليف من الجسم المؤلّف، تبارك الله ربّ العالمين.

قالوا: ثمَّ إنَّا نظرنا، فإذا الله جَرَبَكُ قد جعل المتَّخذ بالروح والنموِّ والجسم أعلى وأرفع

<sup>(</sup>۱) أمالي المرتضى، ج ٢ ص ١١٥.

ممّا يتّخذ بالنموّ والجسم والتأليف والتصريف، ثمّ جعل الحيّ الّذي هو بالحياة الّتي هي غيره نوعين: ناطقاً وأعجم، ثمّ أبان الناطق من الأعجم بالنطق والبيان اللّذين جعلهما له، فجعله أعلى منه بفضيلة النطق والبيان. ثمّ جعل الناطق نوعين: حجّة ومحجوجاً، فجعل الحجّة أعلى من المحجوج، لإبانة الله الحجّة واختصاصه إيّاه بعلم علويّ يخصه له دون المحجوجين، فجعله معلّماً من جهة باختصاصه إيّاه، وعلماً بأمره إيّاه أن يعلم بأنّ الله بَرْوَيَا معلّم الحجّة دون أن يكله إلى أحد من خلقه، فهو متعالى به، وبعضهم يتعالى على بعض بعلم يصل إلى المحجوجين من جهة الحجّة.

قالوا: ثمّ رأينا أصل الشيء الذي هو آدم، فوجدناه قد جعله علماً على كلّ روحانيّ خلقه قبله، وجسمانيّ ذراه وبرأه منه، فعلمه علماً خصّه به لم يعلّمهم قبل ولا بعد، وفهمه فهماً لم يفهمهم قبل ولا بعد. ثمّ جعل ذلك العلم الذي علّمه ميراثاً فيه لإقامة الحجج من نسله على نسله، ثمّ جعل آدم لرفعة قدره وعلوّ أمره للملائكة الروحانيّين قبلة، وأقامه لهم محنة، فابتلاهم بالسجود إليه، فجعل - لا محالة - من أسجدله أعلى وأفضل ممّن أسجدهم، ولأنّ من جعل بلوى وحجّة أفضل ممّن حجهم به، ولأنّ إسجاده جلّ وعزّ إيّاهم للخضوع الزمهم الاتضاع منهم له، والمأمورين بالاتضاع بالخضوع والخشوع والاستكانة دون من أمرهم بالخضوع له، ألا ترى إلى من أبى الاتتمار لذلك الخضوع ولتلك الاستكانة فأبى واستكبر ولم يخضع لمن أمره له بالخضوع كيف لعن وطرد عن الولاية، وأدخل في العداوة، فلا يرجى له من كبوته الإقالة آخر الأبد فرأينا السبب الذي أوجب الله مَحَقَى لا لام عليهم فضلاً، يرجى له من كبوته الله الله موقعة والنشاء، وبيّن له الأشياء، فعلا بعلمه من لا يعلم. ثمّ أمره جلّ وعزّ أن يسألهم سؤال تنبيه لا سؤال تكليف عمّا علمه بتعليم الله مَحَقَى العلم محلاً مما لم يكن علمهم، ليريهم جلّ وعزّ علوً منزلة العلم ورفعة قدره، كيف خصّ العلم محلاً موضعاً اختاره له، وأبان ذلك المحلّ عنهم بالرفعة والفضل.

ثمّ علمنا أنّ سؤال آدم إيّاهم عمّا سألهم عنه ممّا ليس في وسعهم وطوقهم الجواب عنه سؤال تنبيه لا سؤال تكليف، لأنّه جلّ وعزّ لا يكلّف ما ليس في وسع المكلّف القيام به. فلمّا لم يطيقوا الجواب عمّا سئلوا علمنا أنَّ السؤال كان كالتقرير منه لهم يقرن به اتضاعهم بالجهالة عمّا علّمه إيّاه، وعلوّ خطره وقدره، واختصاصه إيّاه بعلم لم يخصّهم به، فالتزموا الجواب بأن قالوا: ﴿سُبْحَنَكَ لَا عِلْمَ لَنَا إِلَّا مَا عَلْتَنَنَا ﴾ (١). ثمَّ جعل الله بَحْوَالُ آدم عَلَيْ معلّم الملائكة بقوله ﴿أَنْبِنَهُم ﴾ لأنّ الإنباء من النبأ تعليم، والأمر بالإنباء من الآمر تكليف يقتضي طاعة وعصياناً، والإصغاء من الملائكة للتعليم والتوقيف والتفهيم والتعريف تكليف يقتضي طاعة وعصياناً، فمن ذهب منكم إلى فضل المتعلّم على المعلّم، والموقف على الموقف،

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٣٢.

والمعرَّف على المعرِّف، كان في تفضيله تعكيس لحكمة الله بَرَّيَّكُ ، وقلب لترتيبها الّتي مي المركز أعلى من النامي الّذي مرتبها الله بَرَّيِّكُ ، فإنّه على قياد مذهبه أن تكون الأرض الّتي هي المركز أعلى من النامي الله هو عليها الله ي فضّله الله يَرَيِّكُ بالنمو ، والحيوان الأعجم الخارج عن التكليف والأمر والزجر على وأفضل من الحيوان الناطق المكلف للأمر والزجر ، والحيوان اللهي هو المحجوج أعلى من الحجة الّتي هي حجّة الله بَرَيِّكُ فيها ، والمتعلّم أعلى من المعلّم وقد جعل ألله بَرَيِّكُ آدم حجّة على كلّ من خلق من روحاني ، وجسماني إلاّ من جعل له أوّليّة الحجّة . فقد روي لنا أنَّ حبيب بن مظاهر الأسديّ – بيض الله وجهه – أنّه قال للحسين بن عليّ بن أبي طالب عَلِيَكُ : أيّ شيء كنتم قبل أن يخلق الله بَرَيْكُ آدم عليه ؟ قال : كنّا أشباح نور ندور طالب عليه عرش الرحمن ، فنعلّم الملائكة التسبيح والتهليل والتحميد . ولهذا تأويل دقيق ليس حول عرش الرحمن ، وقد بيّناه في غيره .

قال مفضّلو الملائكة: إنّ مدار الخلق روحانيّاً كان أو جسمانيّاً على الدنوّ من الله عَرَقْ والرفعة والعلوّ، والزلفة والسموّ، وقد وصف الله جلّت عظمته الملائكة من ذلك بما لم يصف به غيرهم، ثمّ وصفهم بالطاعة الّتي عليها موضع الأمر والزجر والثواب والعقاب، فقال عَرَقَظُ : ﴿لَا يَتَصُونَ اللّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَقَعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ (١) ثمّ جعل محلّهم الملكوت الأعلى، فبراهينهم على توحيده أكثر، وأدلتهم عليه أشهر وأوفر، وإذا كان ذلك كان حظّهم من الزلفة أجلّ، ومن المعرفة بالصانع أفضل.

قالوا: ثمَّ رأينا الذنوب والعيوب الموردة النار ودار البوار كلّها من الجنس الّذي فضّلتموه على من قال الله بَرَوَمِّكُ في نعتهم لمّا نعتهم ووصفهم بالطاعة لمّا وصفهم ﴿لَا يَمْصُونَ ٱللّهَ مَا أَمَرُهُمُّ وَيَقْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ ﴾ قالوا: كيف يجوز فضل جنس فيهم كلّ عيب ولهم كلّ ذنب على من لا عيب فيهم ولا ذنب منهم لا صغائر ولا كبائر؟

والجواب؛ أنّ مفضلي الأنبياء والحجج عَلَيْنِ قالوا: إنّا لا نفضل ههنا الجنس على الجنس، ولكنّا فضّلنا النوع على النوع من الجنس، كما أنّ الملائكة كلّهم ليسوا كإبليس وهاروت وماروت لم يكن البشر كلّهم كفرعون الفراعنة وكشياطين الإنس المرتكبين المحارم، المقدمين على المآثم. وأمّا قولكم في الزلفة والقربة فإنكم إن أردتم زلفة المسافات وقربة المداناة فالله عَرَّيُن أجلّ، وممّا توهمتموه أنزه، وفي الأنبياء والحجج من هو أقرب إلى قربه بالصالحات، والقربات الحسنات، وبالنيّات الطاهرات من كلّ خلق خلقهم، والقرب والبعد من الله جلّت عظمته بالمسافة والمدى تشبيه له بخلقه، وهو من ذلك نزيه.

<sup>(</sup>١) سورة التحريم، الآية: ٦.

وأمّا قولهم في الذنوب والعيوب فإنّ الله جلّت أسماؤه جعل الأمر والزجر أسباباً وعللاً، والذنوب والمعاصي وجوها، فالله جلّ جلاله هو الذي جعل قاعدة الذنوب من جميع المذنبين من الأوّلين والآخرين إبليس، وهو من حزب الملائكة وممّن كان في صفوفهم، وهو رأس الأبالسة، وهو الداعي إلى عصيان الصانع، والموسوس والمزيّن لكلّ من تبعه وقبل منه وركن إليه الطغيان، وقد أمهل الملعون لبلوى أهل البلوى في دار الابتلاء، فكم من بريّة نبيه، وفي طاعة الله عَنى أمر إذا أمر ولا انتهى عن زجر إذا زجر له لمّات في قلوب الخلق ونفاه، فلم يلو له على أمر إذا أمر ولا انتهى عن زجر إذا زجر له لمّات في قلوب الخلق مكافىء من المعاصي لمّات الرحمن، فلمّات الرحمن دافعة للمّاته ووسوسته وخطراته، ولو كانت المحنة بالملعون واقعة بالملائكة، والابتلاء به قائماً كما قام في البشر، ودائماً كما دام، لكثرت من الملائكة المعاصي، وقلّت فيهم الطاعات، إذا تمّت فيهم الآلات، فقد رأينا المبتلى من صفوف الملائكة بالأمر والزجر مع آلات الشهوات كيف انخدع بحيث دنا رأينا المبتلى من صفوف الملائكة بالأمر والزجر مع آلات الشهوات كيف انخدع بحيث دنا من طاعته، وكيف بعد ممّا لم يبعد منه الأنبياء والحجج الذين اختارهم الله على علم على من طاعته، وكيف بعد ممّا لم يبعد منه الأنبياء والحجج الذين اختارهم الله على علم على العالمين، إذ ليست هفوات البشر كهفوة إبليس في الاستكبار، وفعل هاروت وماروت في ارتكاب المزجور.

قال مفضّلو الملائكة: إنَّ الله جلّ جلاله وضع الخضوع والخشوع والتضرّع والخنوع حلية، فجعل مداها وغايتها آدم ﷺ ففازت الملائكة في هذه الحلية وأخذوا منها بنصيب الفضل والسبق، فجعل للطاعة فأطاعوا الله فيه، ولو كان هناك بنو آدم لما أطاعوه فيما أمر وزجر، كما لم يطعه قابيل، فصار إمام كلّ قاتل.

جواب مفضّلي الأنبياء والحجج على قالوا: إنَّ الابتلاء الذي ابتلى به الله عَرَق الملائكة من الخشوع والمخضوع لآدم عن غير شيطان مغو وعدو مطغ، فاصل بغوايته بين الطائعين والعاصين؛ والمقيمين على الاستقامة عن الميل، وعن غير آلات المعاصي التي هي الشهوات المركبات في عباده المبتلين، وقد ابتلى من الملائكة من ابتلى فلم يعتصم بعصمة الله الوثقى، بل استرسل للخادع الذي كان أضعف منها. وقد روينا عن أبي عبد الله عليه أنه قال: إن في الملائكة من باقة بقل خير منه، والأنبياء والحجج يعلمون ذلك لهم وفيهم ما جهلناه، وقد أقر مفضّلو الملائكة بالتفاضل بينهم كما أقر بالتفاضل بين ذوي الفضل من البشر. ومن قال: إنّ الملائكة جنس من خلق الله عنه تقلّ فيهم العصاة ذوي الفضل من البشر. ومن قال: إنّ الملائكة جنس من خلق الله عنه الموجب أن يكون فاضلهم أفضل من فاضل البشر الذين جعل الله عنهم قلّ فليس ذلك بموجب أن يكون فاضلهم أفضل من فاضل البشر الذين جعل الله عنه ولا سقم ولا فقر.

قال مفضَّلُو الملائكة: إنَّ الحسن البصريُّ يقول: إنَّ هاروت وماروت علجان من أهل

بابل، وأنكر أن يكونا من الملائكة، فلم تعترضونا بالحجّة بهما وبإبليس فتحتجّون علينا بجنّى فيه.

قال مفضّلو الأنبياء والحجج عَلَيْهِ: ليس شذوذ الحسن عن جميع المفسّرين من الأمّة بموجب أن يكون ما يقول كما يقول، وأنتم تعلمون أنّ الشيء لا يستثنى إلاّ من جنسه، وتعلمون أنّ الجنّ سمّوا جنّاً لاجتنانهم عن الرؤية إلاّ إذا أرادوا التراثي بما جعل الله عَلَيْهُ فيهم من القدرة على ذلك، وأنّ إبليس من صفوف الملائكة وغير جائز في كلام العرب أن يقول قائل: جاءت الإبل كلّها إلاّ حماراً، ووردت البقر كلّها إلاّ فرساً، فإبليس من جنس ما استثنى. وقول الحسن في هاروت وماروت بأنّهما علجان من أهل بابل شذوذ شذّ به عن جميع أهل التفسير، وقول الله عَنَقِلُ يكذّبه إذ قال ﴿وَمَا أَنْزِلَ عَلَى الْمَلَكَيْنِ ﴿ وَبَالِلَ هَلُوتَ وَمَرُوتَ وَمَا وَلِ الحسن فرج لكم، فادّعوا ما لا فائدة فيه من علّه، ولا عائدة من حجّة.

قال مفضّلو الملائكة: قد علمتم ما للملائكة في كتاب الله يَؤْمَثُلُ من المدح والثناء ممّا بانوا به عن خلق الله جلّ وعلا، إذ لو لم يكن فيه إلاّ قوله: ﴿بَلْ عِبَادٌ مُكُرُّمُونَ ۖ لَا يَسْمِقُونَهُ مِالْقَوْلِ عَبَادٌ مُكُرِّمُونَ ۖ لَكُلُّ وَلَهُ عَالَمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ

قال مفضّلو الأنبياء والحجج على العنصيا آي القرآن في تفضيل الأنبياء والحجج صلوات الله عليهم أجمعين لاحتجنا لذلك إلى التطويل والإكثار، وترك الإيجاز والاختصار، وفي ماجئنا به من الحجج النظرية التي تزيح العلل من الجميع مقنع، إذ ذكرنا ترتيب الله عرض خلقه، فجعل الأرض دون النامي، والنامي أعلى وأفضل من الأرض، وجعل النامي دون الحيوان، والحيوان أعلى وأرفع من النامي وجعل الحيوان الأعجم دون الناطق، وجعل الحيوان الناطق أفضل من الحيوان الأعجم وجعل الحيوان الجاهل الناطق دون الحيوان العالم الناطق، وجعل الحيوان الناطق، وجعل الحيوان العالم الناطق المحجوج دون الحيوان العالم الحجة، ويجب على هذا الترتيب أن المعرب المبين أفضل من الأعجم غير الفصيح، ويكون المأمور المزجور مع تمام الشهوات وما فيهم من طباع حبّ اللذات ومنع النفس من الطلبات والبغيات ومع البلوى بعدو يمهل يمتحن بمعصيته إيّاه وهو يزيّنها له محسناً بوسوسته في قلبه وعينه أفضل من المأمور المزجور مع فقد آلة الشهوات وعدم معاداة هذا المتوصل له بتزيين وعينه أفضل من المامور المزجور مع فقد آلة الشهوات وعدم معاداة هذا المتوصل له بتزيين المعاصي والوسوسة إليه. ثمّ هذا الجنس نوعان: حجّة ومحجوج، والحجّة أفضل من المعاصي والوسوسة إليه. ثمّ هذا الجنس نوعان: حجّة ومحجوج، والحجّة أفضل من المعاصي والوسوسة إليه. ثمّ هذا الجنس نوعان: حجّة ومحجوج، والمحجوج، ومعجوج، ولم يحجج آدم الذي هو أصل البشر بواحد من الملائكة تفضيلاً من المحجوج، ولم يحجج آدم الذي هو أصل البشر بواحد من الملائكة تفضيلاً من المخصوص بما خصّه به ممّا لم يخصّهم أفضل من غير المخصوص بما خصّه به ممّا لم يخصّهم أفضل من غير المخصوص بما

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية؛ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) سورة الأنبياء، الآيتان: ٢٦-٢٧.

لم يخصّه به وهذا الترتيب حكمة الله مَرَضَكُ ، فمن ذهب يروم إفسادها ظهر منه عناد من مذهبه وإلحاد في طلبه . فانتهى الفضل إلى محمّد عَلَيْكُ لأنّه ورث آدم وجميع الأنبياء ، ولأنّه الاصطفاء الذي ذكره الله مَرَّفَكُ فقال : ﴿ لَهُ إِنَّ اللهَ اَمْكُلُونَ ءَادَمَ وَنُوكُ وَمَالَ إِنْسَادِهِ وَمَالَ عِمْرَنَ عَلَى الاصطفاء الذي ذكره الله مَرَّفَكُ فقال : ﴿ لَهُ إِنَّ اللهَ المَهْكُونَ ءَادَمَ وَنُوكُ وَمَالَ إِنْسَادُ عَيْرَا لَا إِبراهيم المُمَلِّقِينَ ﴾ (١) فمحمّد الصفوة والخالص ، نجيب النجابة من آل إبراهيم فصار خير آل إبراهيم بقوله ﴿ وُرِيّيَةً بِمَنْهُم مِنْ بَعْضِ أَلُ واصطفى الله جلّ جلاله آدم ممّن اصطفاه عليهم من روحاني وجسمانيّ. والحمد لله ربّ العالمين وصلّى الله على محمّد وآله [و] حسبنا الله ونعم الوكيل .

قال الصدوق: إنّما أردت أن تكون هذه الحكاية في هذا الكتاب، وليس قولي في إبليس أنّه كان من الملائكة وهاروت وماروت أنّه كان يعبد الله بين الملائكة وهاروت وماروت ملكان، وليس قولي فيهما قول أهل الحشو، بل كانا عندي معصومين ومعنى هذه الآية ﴿وَاَتَّبِعُواْ مَا تَنْلُواْ الشّيَطِينُ عَلَىٰ مُلْكِ سُلَيْمَنَ ﴾ - الآية - إنّما هو: واتّبعوا ما تتلو الشياطين على ملك سليمان وعلى ما أنزل على الملكين ببابل هاروت وماروت، وقد أخرجت في ذلك خبراً مسنداً في كتاب عيون الأخبار عن الرضا عَلِينَا ﴿ '').

**توضيح:** قوله «وجماد» لعل مراده بالجماد غير الحيوان ليشمل النبات، وكأنّه كان هكذا: حيوان، ونام وجماد، فقوله «وأفلاك» عطف على ثلاثة أو على جماد وهما قسم واحد، لأنّ الأفلاك أيضاً على مذهب أهل الحقّ من الجماد. قوله «إلى جنس الأجناس» الظرف متعلّق به نظروا» ويحتمل تعلّقه به منقسمة» على شبه القلب، أي هي أقسامه، كأنّه جعل جنس الأجناس مفهوم الشيئيّة ولا يقول بإطلاق الشيء على الواجب تعالى شأنه، وفيه نظر من وجوه، ويحتمل أن تكون كلمة (إذ) زائدة، فتأمّل.

«دون من أمرهم» أي أدون منهم، والمدى: الغاية، ويطلق على المسافة أيضاً وفي المصباح: نبه – بالضمّ - نباهة: شرف، وهو نبيه. وأقمأه: صغّره وأذلّه. وفي النهاية: فيه

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ٢٣.

«فانطلق الناس لا يلوي أحد على أحده أي لا يلتفت ولا يعطف عليه. وقال: فيه: «لابن آدم لمّتان لمّة من الملك ولمّة من الشيطان». اللّمّة: الهمّة والخطرة تقع في القلب، أراد إلمام الملك أو الشيطان به والقرب منه، فما كان من خطرات الخير فهو من الملك، وما كان من خطرات الشرّ فهو من الشيطان.

قوله «من طاعته» أي طاعة الشيطان. والهفوة: الزلّة، وفي النهاية: الخانع الذليل الخاضع. قوله (حلية) في أكثر النسخ بالياء المثنّاة، والأظهر أنّه بالباء الموحّدة في القاموس: الحلبة – بالفتح –: الدفعة من الخيل في الرهان، وخيل تجمع للسباق من كلّ أوب لا تخرج من اصطبل واحد (انتهى).

"فجعل مداها وغايتها أي غاية الحلبة في السباق، وعلى النسخة الأولى كان المعنى أنّه كان قبلة للخنوع والخضوع، فجعل على بناء المجهول، والضمير للسبق أو آدم. وفي الصحاح: استرسل إليه: انبسط واستأنس. وقال: الباقة من البقل: الحزمة منه. وفي المصباح: العلج: الرجل الضخم من كفّار العجم، وبعض العرب قد يطلق العلج على الكافر مطلقاً. قوله: (لاجتنانهم) أي استتارهم، وفي الصحاح: زاح الشيء يزيح زيحاً: بعد وذهب.

## ٤٢ - باب بدء خلق الإنسان في الرحم إلى آخر أحواله

الآيات: آل عمران: ﴿ هُوَ ٱلَّذِى بُمَوَرُكُمْ فِي ٱلْأَرْمَامِ كَيْفَ يَشَآةُ لَا ۚ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ ٱلْمَهِيرُ الْمُتَكِيمُ ﴾ . النساء: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ ٱتَّنُواْ رَبَّكُمُ ٱلَّذِى خَلَقَكُمْ فِن نَقْسِ وَعِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَ مِنْهُمَا رِجَالًا كَيْبِرًا وَلِمَانَّهُ ﴾ (١» .

الأنعام: ﴿هُوَ الَّذِي خَلَقَكُم مِّن طِينٍ﴾ (١٣.

هود: ﴿هُوَ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ وَٱسْتَغْمَرُكُرُ فِيهَا﴾ (٦٦.

الرعد: ﴿ اللهُ يَمْلُمُ مَا تَحْمِلُ كُلُ أَنْنَى وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَكَامُ وَمَا تَزْدَادُ وَكُلُ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارِ ۞﴾.

النحل: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْكُنَّ مِن نُطُّفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ۞ .

مريم: ﴿ أَوَلَا يَذَكُنُ ٱلْإِنْسَنُ أَنَّا خَلَقَتُهُ مِن قَبْلُ وَلَتَمْ يَكُ شَيْئًا ۞ ﴾.

الحج: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِ رَبِّ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ثُوَابٍ ثُمَّ مِن نُطُفَةِ ثُـمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُـمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُـمَّ مِنْ عَلَقَةِ ثُـمَّ مَنْ عَلَقَةِ ثُـمَّ مَنْ عَلَقَةِ ثُـمَّ مِنْ عَلَقَةِ وَغَيْرِ عَلَقَةِ لِنَسْبَيْنَ لَكُمْ وَنُقِيْرُ فِ ٱلأَرْصَارِ مَا نَشَآءُ إِلَى أَجَـلِ شُسَتَى ثُمُّ يُخْرِمُكُمْ طِفْلًا ثُمَّ لِيَسَلُمُ مِنْ يَنْوَفُ وَيَسْكُمْ مِنْ يَعْلَمُ مِنْ يَعْدِ عِلْمِ شَيْئًا﴾ 101.

المؤمنون: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَنَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينِ ۞ ثُمَّ جَمَلْنَهُ نُطْغَةً فِي قَرَادٍ مُكِينٍ ۞ ثُرَّ

خَلَقُنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَخَلَقْنَا الْعَلَقَةَ مُضْفَحَةً فَخَلَقْنَا الْمُضْفَةَ عِطْنَمًا فَكَسَوْنَا الْعِطْنَمَ لَحَمَّا ثُمَّ الْشَأْنَةُ خَلَقًا اللَّمُضَعَةَ عَطَنَمًا فَكَسَوْنَا الْعِطْنَمَ لَحَمَّا ثُمَّ الْشَأْنَةُ خَلَقًا الْعَلَمَةِ فَكَ الْعَلَمَةِ فَلَكُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَمَةِ الْقِيْمَةِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّ

الروم: ﴿ وَمِنْ مَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُمْ مِن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُد بَشَرٌ تَنتَفِرُونَ ۞ ﴾ .

لقمان: ﴿ حَمَلَتْهُ أُمُّهُ وَهُنَّا عَلَىٰ وَهُنِ وَفِصَدَلُهُمْ فِي عَامَيْنِ ﴾ (١٤).

التنزيل [السجدة]: ﴿ اَلَذِى آخَسَنَ كُلَّ هَيْءِ خَلَقَةٌ وَيَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينِ ۞ ثُرَّ جَعَلَ خَسْلَهُ مِن سُلَلَةٍ مِن مَّلَو مَهِينٍ ۞ ثُمَّ سَوَّنَهُ وَنَفَخَ فِيهِ مِن رُّوجِهِ ۗ وَحَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَالْأَبْصَسَرَ وَالْأَفْنِدَةَ فَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ۞ .

فاطر، ﴿ وَأَلَقَهُ خَلَقَكُمْ مِن ثُرَابٍ ثُمَّ مِن ثُطْفَةِ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَجُأً وَمَا تَحْسِلُ مِنْ أُنثَىٰ وَلَا تَضَعُ إِلَّا بِيلِيهِ. وَمَا يُعَمَّرُ مِن ثُمَعَّرِ وَلَا يُنقَصُ مِنْ عُمُرِهِ، إِلَّا فِي كِنَدْبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِلَى اللَّهِ مِن ثُمُعَمَّرِ وَلَا يُنقَعُنُ مِنْ عُمُرِهِ، إِلَّا فِي كِنَدْبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ مِن عُمُوهِ، إِلَّا فِي كِنَدْبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ ﴿ إِلَّهِ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهُ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مَنْ عُمُوهِ، إِلَّا فِي كِنَدْبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى ٱللَّهِ يَسِيرُ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ عُمُوهِ، إِلَّا فِي كَنَدْبٍ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ عُمُوهِ، إِلَّهُ فِي مُعَلِّقٍ مُن اللَّهِ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهِ مِنْ عُمْرِهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ عُمُوهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ مَنْ عُمْرُوهِ اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ أَنْ أَنَّا لَكُونَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ أَنْ إِلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِنْ عُلْمُ إِلَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَيْكُوا عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّ

يس، ﴿ أَوْلَدُ بَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَفْنَهُ مِن نُطْفَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُّبِينٌ ﴾ .

الزمر: ﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أَمَّهَنِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقِ فِي ظُلْمَنتِ ثَلَنتُ ﴾ (٧٧».

حمعسق [الشورى]: ﴿ يَتَهِ مُلَكُ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَاتُهُ يَهَبُ لِمَن يَشَاتُهُ إِنَّكُ وَبَهَبُ لِمَن يَشَاتُهُ النَّكُ وَيَهُبُ لِمَن يَشَاتُهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهِ اللَّهُ عَلِيمٌ وَلِيرٌ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيمٌ اللَّهُ عَلِيمٌ وَلِيرٌ اللَّهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ عَلَيمٌ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

النجم: ﴿ هُوَ أَعْلَا بِكُرَ إِذَ أَنشَأَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ وَإِذَ أَنشَرَ أَجِنَةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَنَيَكُمُ ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿ وَأَنْهُمْ خَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرُ وَٱلأَنثَىٰ ۞ بِن نُطْفَةٍ إِذَا نُشْنَى ۞ ﴾ .

الواقعة: ﴿ أَنْزَيْتُمْ مَا نُسْوُنَ ۞ مَأْسُرُ غَلَلُونَهُ و أَمْ نَحْنُ ٱلْمَالِمُونَ ۞ .

التغابن: ﴿ وَمَوَرَّكُمْ فَأَخْسَنَ صُوَرَّكُمْ ۖ وَلِلَّهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ (٣٠.

الملك: ﴿فَلْ هُوَ الَّذِى أَنشَأَكُهُ وَجَمَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَنَرَ وَالْأَفْتِدَةَ فَلِيلًا مَّا تَشْكُرُونَ ﷺ فَلْ هُوَ الَّذِي ذَرَاكُمْ فِي الْلَرْضِ وَإِلَيْهِ تُحْتَمُرُونَ ۗ ﴾ .

نوح؛ ﴿مَا لَكُرُ لَا زَجُونَ لِلَهِ وَقَالَ ۞ وَقَدْ خَلَقَكُرُ أَلْمَوَارًا ۞﴾ - إلى قوله تعالى -﴿وَاللَّهُ أَنْبَتَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ نَبَاتًا ۞ ثُمُّ يُمِيدُكُرُ فِيهَا وَيُخْرِجُكُمْ إِخْرَابِهَا ۞﴾ .

القيامة: ﴿ أَلَرَ بَكُ نُلَفَةً مِن تَبِي بُعْنَى ۞ ثُمَّ كَانَ عَلَقَةً مُخَلَقَ مُسَوَّىٰ ۞ جُمَّلَ مِنْهُ الزَّوْمِيْقِ الذَّكَرَ وَالْأَمْنَةُ ﴾ [اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ مُلِكُ مِنْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلِي عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاهُ عَلَاهُ عَلَيْهُ عَ

الدهر [الإنسان] : ﴿ مَلَ أَنَ عَلَى الْإِنسَنِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمْ يَكُن شَيْئًا مَلَكُورًا ۞ إِنَّا حَلَقَنَا الْإِنسَانَ مِن نُطُفَةٍ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَبِيعًا بَصِيرًا ۞﴾ . المرسلات؛ ﴿ أَلَرْ غَلْمَتُكُمْ مِن ثَاَمِ مَهِينِ ۞ فَجَعَلْتُهُ فِى قَرَارٍ تَكِينِ ۞ إِلَىٰ فَدَرٍ مَعْلُومِ ۞ فَفَدَزَا فَيَعْمَ ٱلْقَلِيدُونَا ﴾ وَيِلَّ يَوَيَهِذِ اِلْمُكَذِينِ ﴾ .

النبأ: ﴿ رَخَلَتْنَكُو أَزُوبُ ﴾ .

عبس: ﴿ فَيْلَ ٱلْإِنَانُ مَا ٱلْفَرَرُ ﴿ إِن أَي مَنْ خَلَقَمُ ۞ مِن نُطْفَةِ خَلَقَهُ فَعَذَرُهُ ۞ ثُمَّ السَبِيلَ يَشَرَهُ ۞ ثُمُّ آلَاكُمُ مَا تَقْرَرُ ۞ ثُمَّ السَبِيلَ يَشَرَهُ ۞ ثُمُّ آلِكُمُ مَا تَقْرَرُ ۞ ثُمَّ إِذَا شَاةً ٱلفَرَرُ ۞ كَلَا لَنَا يَقْنِنِ مَا أَمْرَرُ ۞ ﴾.

الإنفطار: ﴿ يَمَانَيُهُا ٱلْإِنسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَيِكَ ٱلْكَرِيرِ ۞ ٱلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّنكَ فَعَدَلكَ ۞ فِي أَي صُورَةِ مَا شَاةَ رَكَّبَكَ ۞﴾.

الطارق: ﴿ فَيْنَكُو ٱلْإِنْسَنُ مِمْ غُلِنَ ۞ غُلِنَ مِن مُلَو دَافِنِ ۞ يَمْنُ مِنْ بَيْنِ ٱلثُلْبِ وَالثَّرَبِ ۞ ﴾ .

تفسير؛ ﴿ هُوَ الَّذِى بُمَوَرُكُمُ ﴾ قال الطبرسيّ يَثَلَقُهُ : أي يخلق صوركم ﴿ فِي ٱلْأَرْحَامِ كَيْفَ يَكُلُهُ ﴾ على أيّ صورة شاء ، وعلى أيّ صفة شاء ، من ذكر وأنثى أو صبيح أو دميم ، أو طويل أو قصير . ﴿ لاّ إِللهَ إِلّا هُوَ ٱلْعَرَيدُ ﴾ في سلطانه ﴿ الْحَرَيمُ ﴾ في أفعاله . ودلّت الآية على وحدانية الله سبحانه وتمام قدرته وكمال حكمته حيث صور الولد في رحم الأمّ على هذه الصفة ، وركّب فيه أنواع البدائع من غير آلة ولا كلفة ، وقد تقرّر في عقل كلّ عاقل أنّ العالم لو اجتمعوا أن يجعلوا من الماء بعوضة ويصوروا منه صورة في حال ما يشاهدونه ويعرفونه لم يقدروا على ذلك ولا وجدوا إليه سبيلاً ، فكيف يقدرون على الخلق في الأرحام؟ فتبارك الله أحسن الخالقين . وهذا الاستدلال مرويّ عن جعفر بن محمد عَلَيْ الله . (١) .

﴿ يَن نَفْسِ وَمِدَةٍ ﴾ أي آدم ﴿ وَمَغَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا ﴾ حوّاء كما مرّ ﴿ وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِيرًا وَلِسَاءً ﴾ أي نشر وفرّق من هاتين النفسين على وجه التناسل رجالاً كثيراً ونساءً. وقال البيضاويّ : واكتفى بوصف الرجال بالكثرة عن وصف النساء بها إذ الحكمة تقتضي أن يكنّ أكثر، وذكر ﴿ كَثِيرًا ﴾ حملاً على الجمع (٢).

﴿ خَلَقَكُمْ مِن طِينِ ﴾ قيل أي ابتدأ خلقكم منه، فإنّه المادّة الأولى، أو إنّ آدم الّذي هو أصل البشر خلق منه، أو خلق أباكم، فحذف المضاف إليه (٣) (انتهى) ويحتمل أن يكون المراد الطين الّذي سيأتي في الأخبار أنّه يذرّ في النطفة. ﴿ هُو اَنشَاكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ ﴾ قيل: أي هو كوَّنكم منها لا غيره، فإنّه خلق آدم وموادّ النطف الّتي خلق نسله منها من الأرض. ﴿ وَاسْتَعْمَرُكُمْ فِيهَا ﴾ قيل: أي عمّركم فيها واستبقاكم من العمر، أو أقدركم على عمارتها وأمركم بها. وقيل: هو من العمرى، بمعنى أعمركم فيها دياركم ويرثها منكم بعد انصرام أعماركم، أو جعلكم معمرين دياركم تسكنونها مدّة عمركم ثمّ تتركونها لغيركم (٤).

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ۲ ص ۲۳۷. (۲) نفسير البيضاوي، ج ۱ ص ۳۱۸.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٧٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاري، ج ٢ ص ٤.

﴿ اللهُ يُعَلَمُ مَا تَحْيِلُ كُلُ أَنْفَى ﴾ قال الطبرسي يختله: يعلم ما في بطن كلّ حامل من ذكر أو أنثى تام أو غير تام، ويعلم لونه وصفاته ﴿ وَمَا تَغِيضُ ٱلأَرْحَامُ ﴾ أي يعلم الوقت الذي تنقصه الأرحام من المدّة الّتي هي تسعة أشهر ﴿ وَمَا تَزْدَادُ ﴾ على ذلك، عن أكثر المفسّرين، وقيل: ما تغيض الولد الذي تأتي به المرأة لأقلّ من ستة أشهر، وما تزداد الولد الذي تأتي به لأقصى مدّة الحمل، وقيل: معناه ما تنقص الأرحام من دم الحيض وهو انقطاع الحيض، وما تزداد الوضع (١٠).

وقال البيضاوي: أي وما تنقصه وما تزداد في الجنّة والمدّة والعدد. وقيل: المراد نقصان دم الحيض وازدياده، و«غاض» جاء لازماً ومتعدّياً، وكذا «ازداد»<sup>(٢)</sup>.

﴿وَكُلُّ شَيْءٍ عِندَهُ بِمِقْدَارٍ﴾ قيل: أي بقدر لا يجاوزه ولا ينقص عنه، وفي الأخبار: أي بتقدير خلق الانسان من نطفة. قال البيضاويّ: من جماد لا حسّ بها ولا حراك، سيّالة لا تحفظ الوضع والشكل ﴿فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ﴾ منطيق مجادل ﴿مُبِينٌ﴾ للحجّة، أو خصيم مكافح لخالقه قائل: من يحيي العظام وهي رميم (٣)؟ ﴿وَلَمْ يَكُ شَيْنًا﴾ بل كان عدماً صرفاً، فإنه أعجب من جمع الموادّ بعد التفريق الّذي ينكر منكر البعث (٤).

﴿ فِي رَبِّ مِن ٱلْبَعْنِ ﴾ قال البيضاوي: من إمكانه وكونه مقدوراً ﴿ فَإِنَّا خَلَقَنَكُم ﴾ أي فانظروا في بدء خلقكم، فإنّه يزيح ريبكم، فإنّا خلقناكم ﴿ مِن ثُرَابٍ ﴾ بخلق آدم منه والأغذية الّتي يتكوّن منها المني ﴿ مُنَ مِن نَظْفَة ﴾ أي من مني، من النطف وهو الصبّ ﴿ مُنَدّ مِن عَلَقَة ﴾ قطعة من اللحم بقدر ما يمضغ ﴿ تُخَلّقة وَغَيْرِ مُخَلّق مِن مَلْقَة ﴾ مسوّاة او تاقة وساقطة، أو مصوَّرة وغير مصوَّرة ﴿ يَنْبَيّنَ لَكُمْ ﴾ بهذا التدريج قدرتنا وحكمتنا فإنّ ما قبل التغيّر والفساد والتكوُّن مرّة قبلها أخرى، وإنّ من قدر على ذلك ثانياً، وحذف المفعول إيماء إلى أنّ الأفعال هذه يتبيّن بها من قدرته وحكمته ما لا يحيط به الذكر ﴿ وَنُقِيرُ فِي ٱلأَرْعَامِ مَا نَشَكَهُ ﴾ أن نقرة ﴿ إِلَك على انبيّنَ) كأنّ خلقهم مدرَّج لغرضين: تبيين القدرة، وتقريرهم في الأرحام حتى يولدوا على البنس، أو لأنّه في الأصل مصدر ﴿ نُدَر لِتَبَلُغُوّا أَشُذَكُمْ ﴾ أي كمالكم في القوة على البخس، أو لأنه أي كمالكم في القوة والعقل، جمع شدة. ﴿ وَيَنتَكُمُ مَن يُوفَّنُ عند بلوغ الأشد أو قبله ﴿ وَيَنكُمُ مَن يُرَدُّ إِلَى أَنَوْلُ اللهرم والخرف ﴿ يَكِمُ اللهم فينكم مِن بَعْدِ عِلْمِ شَيّئاً ﴾ أي ليعود كهيئته الأولى في أوان المفلوليّة من سخافة العقل وقلة الفهم فينسى ما علمه وينكر من عرفه؛ وأنه استدلال ثان على الطفوليّة من سخافة العقل وقلة الفهم فينسى ما علمه وينكر من عرفه؛ وأنه استدلال ثان على الطفوليّة من سخافة العقل وقلة الفهم فينسى ما علمه وينكر من عرفه؛ وأنه استدلال ثان على

 <sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٦ ص ١٧.
 (۲) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣٣٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٥٩.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٣٩٢.

إمكان البعث بما يعتري الإنسان في أسنانه من الأمور المختلفة والأحوال المتضادّة، فإنّ من قدر على ذلك قدر على نظائره (١).

﴿مِن سُلَنَاتُو ﴾ من خلاصة سلّت من بين الكدر ﴿مِن طِينٍ ﴾ متعلّق بمحذوف لأنّه صفة لسلالة أو بمعنى سلالة، لأنَّها في معنى مسلولة، فتكون ابتدائيَّة كالأوَّل، والإنسان آدم خلق من صفوة سلَّت من الطين، أو الجنس فإنَّهم خلقوا من سلالات جعلت نطفاً بعد أدوار، وقيل: المراد بالطين آدم لأنَّه خلق منه، والسلالة نطفته ﴿ثُمَّ جَمَلْنَهُ﴾ أي ثمَّ جعلنا نسله، فحذف المضاف (نُظْفَةً) بأن خلقناه منها، أو ثمّ جعلنا السلالة نطفة، وتذكير الضمير على تأويل الجوهر أو المسلول أو الماء ﴿فِي قَرَادٍ مُّكِينٍ ﴾ أي مستقرّ حصين يعني الرحم ﴿زُرُّ خَلَقْنَا ٱلنُّطْفَةُ عَلَقَةٌ ﴾ بأن أحلنا النطفة البيضاء علقة حمراءً ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُضْعَكَةً ﴾ أي فصيّرناها قطعة لحم ﴿ فَخَلَقْنَا ٱلْمُضْعَةَ عِظَامًا﴾ بأن صلَّبناها ﴿ فَكُسُونَا ٱلْعِظَامَ لَتَمَا ﴾ ممّا بقي من المضغة، أو ممّا أنبتنا عليها ممّا يصل إليها، واختلاف العواطف لتفاوت الاستحالات، والجمع لاختلافها في الهيئة والصلابة ﴿ثُمُّ أَنشَأْنَهُ خُلْقًا ءَاخَرُّ ﴾ هو صورة البدن والروح والقوى بنفخة فيه أو المجموع، و ﴿ ثُمَّ ﴾ لما بين الخلقتين من التفاوت ﴿ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ﴾ أي المقدّرين تقديرا (٢). ﴿ ثُمَّ إِذَا آنتُمر بَشَرٌ ﴾ أي ثمّ فاجأتم وقت كونكم بشراً منتشرين في الأرضّ<sup>(٣)</sup>. ﴿وَهُنّا﴾ أي ذات وهن أو تهن وهناً ﴿عَلَىٰ وَهُٰنِ﴾ أي تضعف ضعفاً فوق ضعف، فَإِنَّها لا تزال يتضاعف ضعفها، والجملة في موضع الحال ﴿ وَفِصَدَالُهُ فِي عَامَيْنِ ﴾ أي وفطامه في انقضاء عامين (٤).

﴿ ٱلَّذِيَّ أَخْسَنَ كُلُّ شَيْءٍ خَلَقَةً ﴾ أي خلقه موفّراً عليه ما يستعدّه ويليق به على وفق الحكمة والمصلحة، و﴿خَلَقَكُمُ ﴾ بدل من ﴿كُلُّ ﴾ بدل الاشتمال، وقيل: علم كيف يخلقه. وقرأ نافع والكوفيّون بفتح اللام على الوصف ﴿وَيَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَانِ﴾ يعني آدم ﴿مِن طِينٍ﴾ ثمّ جعل نسله» أي ذرّيّته، سمّيّت به لأنّها تنسلّ منه أي تنفصل ﴿مِن سُلَالَةِ مِّن مَّآءِ مَّهِينٍ ﴾ أي ممتهن (٥). وقال الطبرسيّ كَتَلَثُهُ أي ضعيف، وقيل: حقير مهان، أشار إلى أنَّه من شيء حقير لا قيمة له وإنَّما يصير ذا قيمة بالعلم والعمل(٦).

﴿ ثُمَّ سَوَّىٰهُ ﴾ قال البيضاويّ: أي قوّمه بتصوير أعضائه على ما ينبغي ﴿ وَنَفَخَ فِبِ مِن رُّومِيرً ﴾ أضافه إلى نفسه تشريفاً ، وإظهاراً بأنّه خلق عجيب ، وأن له شأناً له مناسبة إلى الحضرة الربوبيّة، ولأجله من عرف نفسه فقد عرف ربّه ﴿وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَـٰرَ وَٱلْأَفْسِدَةُ﴾ خصوصاً لتسمعوا وتبصروا وتعقلوا ﴿قَلِيلًا مَّا نَشَكُرُونَ﴾ أي تشكرون شكراً قليلاً (٧).

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٣٣. (۲) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ١٦١.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٤٢. (٥) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٦) مجمع البيان، ج ٨ ص ١٠٢.

<sup>(</sup>۷) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٦٦.

﴿ مِن تُرَابِ ﴾ بخلق آدم منه ﴿ مُمَّ مِن نُطْفَق ﴾ بخلق ذريّته منها ﴿ ثُمَّ جَعَلَكُمْ آزَوَجُهُ ﴾ ذكراناً وإناثاً ﴿ إِلَّا يَعِلَمُهُ أَي إِلاّ معلومة له ﴿ وَمَا يُمَثّرُ مِن مُعَثّرٍ ﴾ أي وما يمد في عمر من مصيره إلى الكبر ﴿ وَلَا يُنْقَصُ مِنَ عُمُونِ ﴾ من عمر المعمّر لغيره بأن يعطى له عمر ناقص من عمره ، أو لا ينقص من عمر المنقوص عمره بجعله ناقصاً والضمير له وإن لم يذكر لدلالة مقابله عليه أو للمعمّر على التسامح فيه ثقة بفهم السامع كقولهم لا يثيب الله عبداً ولا يعاقبه إلا بحق وقيل الزيادة والنقصان في عمر واحد باعتبار أسباب مختلفة أثبتت في اللوح مثل أن يكون فيه إن حجّ واعتمر فعمره ستّون سنة وإلا فأربعون وقيل المراد بالنقصان ما يمرّ من عمره وينقص فإنّه يكتب في صحيفة عمره يوماً فيوماً ﴿ إِلّا فِي كِنَابٍ ﴾ هو علم الله أو اللوح أو الصحيفة ﴿ إِنَّ ذَلِكَ كُلُكَ مُلِنّه يَسِيرٌ ﴾ إشارة إلى الحفظ أو الزيادة والنقص (١).

﴿ يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أَمُهَنِكُمْ بِيان لكيفيّة خلق ما ذكر من الأناسيّ والأنعام إظهاراً لما فيه من عجائب القدرة، غير أنّه غلّب أولي العقل أو خصّهم بالخطاب لأنّهم المقصودون ﴿ خَلْقًا مِنْ بَعْدِ خَلْقٍ ﴿ حَلَقًا مِن بَعْد عَظَام عارية، من بعد مُضغ، مِن بعد عظام عارية، من بعد مُضغ، من بعد علق، من بعد نُطف ﴿ فِي ظُلْمَتَ ثَلَثَ عُ ظلمة البطن والرحم والمشيمة، أو الصلب والرحم والبطن (٢).

أقول: الأوّل رواه الطبرسيّ يَتَلَلهُ عن أبي جعفر عَلِيَّكُمْ (٣).

﴿ ثُمَّ لِتَـٰهُفُوٓاً﴾ أي ثمَّ يبقيكم لتبلغوا ، وكذا قوله تعالى ﴿ ثُمَّ لِتَـُكُونُوا﴾ . ﴿ مِن فَبَلُ ﴾ أي من قبل الشيخوخة أو بلوغ الأشد ﴿ وَلِنَبْلُغُوّا ﴾ قيل : أي ويفعل ذلك لتبلغوا ﴿ لَجَلَا مُسَمَّى ﴾ هو وقت الموت أو يوم القيامة ﴿ وَلَعَلَّكُمْ تَمَّقِلُوك﴾ ما في ذلك من الحجج والعبر (٤).

﴿ يَهَبُ لِمَن يَثَآهُ إِنَّنَا﴾ قال البيضاويّ: المعنى يجعل أحوال العباد في الأولاد مختلفة على مقتضى المشيّة، فيهب لبعض إمّا صنفاً واحداً من ذكر أو أنثى أو الصنفين جميعاً ويعقم آخرين، ولعلّ تقديم الإناث لأنّه أكثر لتكثير النسل، أو لأنّ مساق الآية للدلالة على أنّ الواقع ما يتعلّق به مشيّة الله تعالى لا مشيّة الإنسان والإناث كذلك، أو لأنّ الكلام في البلاء والعرب تعدّهنّ بلاء، أو لتطييب قلوب آبائهنّ، أو للمحافظة على الفواصل<sup>(٥)</sup>.

﴿ هُوَ أَغَلَرُ بِكُرَ﴾ أي أعلم بأحوالكم منكم ﴿ إِذْ أَنشَأَكُرُ﴾ أي علم أحوالكم ومصارف أموركم حين ابتدأ خلقكم من التراب بخلق آدم، وحينما صوَّركم في الأرحام (١). ﴿ مِن نُطْفَةِ إِذَا تُنتَىٰ﴾ أي تقذفونه أي تدفق في الرحم أو تخلق أو يقدّر منها الولد من منيّ إذا قدّر. ﴿ أَفَرَمَيْتُمُ مَّا تُشْنُونَ﴾ أي تقذفونه

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٦٥.

<sup>(</sup>٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٠٨.

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٤١٩.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، ج ٨ ص ٣٨٧.

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٩٧.

في الأرحام من النطف ﴿ مَأْنَدُ عَنْلُقُونَهُ ﴾ أي تجعلونه بشراً سويّاً (١). ﴿ وَمَسَوَرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَة، مُورَكُمْ فَيل السماوات والأرض بأحسن صورة، حيث زيّنكم بصفوة أوصاف الكائنات، وخصّكم بخلاصة خصائص المبدعات، وجعلكم أنموذج جميع المخلوقات ﴿ وَإِلِيّهِ ٱلْمَهِيرُ ﴾ فأحسنوا سرائركم حتّى لا يمسخ بالعذاب ظواهركم (٢). ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمَعَ لَيسمعوا المواعظ ﴿ وَالْأَبْصَدُ ﴾ لتنظروا صنائعه ﴿ وَالْأَنْدَةَ ﴾ لتعتبروا وتفكّروا ﴿ وَلِيلًا مَّا نَشَكُرُونَ ﴾ باستعمالها في ما خلقت لأجلها (٣).

﴿ لاَ نَرْجُونَ لِلهِ وَقَالَ ﴾ قيل: أي لا تأملون له توقيراً أي تعظيماً لمن عبده وأطاعه فتكونوا على حال تأملون فيها تعظيمه إيّاكم ﴿ وَقَدْ خَلْقَكُمُ آطَوارًا ﴾ حال مقدّرة للإنكار من حيث إنّها موجبة للرجاء فإنّ خلقهم أطواراً أي تارات، إذ خلقهم أوّلاً عناصر، ثمّ مركبات يغذي الانسان، ثمّ أخلاطاً ثمّ نُطفاً، ثمّ علقاً، ثمّ مُضغاً، ثمّ عظاماً ولحوماً، ثمّ أنشاهم خلقاً آخر، فإنّه يدلّ على أنّه يمكن أن يعيدهم تارة أخرى فيعظمهم بالثواب وعلى أنّه تعالى عظيم القدرة، تام الحكمة (٤). وقال عليّ بن إبراهيم: في رواية أبي المجارود عن أبي جعفر علينه في قوله ﴿ وَقَدْ خَلْفَكُمُ أَطُوارًا ﴾ الحكمة (٤). ﴿ وَاللّهُ أَنْبَكُمُ مِنَ الأَرْضِ نَانَا ﴾ قيل: أي قال: على اختلاف الأهواء والإرادات والمشيّات (٥). ﴿ وَاللّهُ أَنْبَكُمُ مِنَ الأَرْضِ نَانَا ﴾ مقبورين أنشاكم منها، فاستعير الإنبات للإنشاء لأنّه أدل على الحدوث والتكوين من الأرض، وأصله: أنبتكم إنباتاً فنبتم نباتاً، فاختصر اكتفاء بالدلالة الالتزامية ﴿ مُ يُعِيدُكُو فِيهَ ﴾ مقبورين وأصله: أنبتكم إنباتاً فنبتم نباتاً، فاختصر اكتفاء بالدلالة الالتزامية ﴿ مُ يُعِيدُكُو فِيهَ ﴾ مقبورين كالابتداء وأنّها تكون لا محالة (١). وقال علي بن إبراهيم: ﴿ مِنَ الأَرْضِ ﴾ أي على كالابتداء وأنّها تكون لا محالة (١). وقال علي بن إبراهيم: ﴿ مِنَ الأَرْضِ ﴾ أي الصفين (٨). ﴿ وَمَنَكَ مَنَوَى فَلَ المُ الزّمَ اللهُ اللهُ المُناسِنُ (٨). ﴿ وَمَنَكَ مَنَوَى فَلَ اللهُ الدَّمَ المَنْ المُناسِنُ المَنْ الأَرْضُ (١٠). ﴿ وَمَنَكَ مَنَوَى فَلَ اللهُ قَدْره فعدله ﴿ فَمَلَ مِنْهُ الزَّوْمِينِ أي الصنفين (٨).

﴿ هَلَ أَنَى عَلَ ٱلإِنكَنِ ﴾ قال البيضاوي: استفهام تقرير وتقريب، ولذلك فسر بقد، وأصله أهل. ﴿ حِبنٌ بِنَ ٱلدَّهْرِ ﴾ طائفة محدودة من الزمان الممتذ الغير المحدود ﴿ لَمْ يَكُن شَيّنًا مَذَكُورً ﴾ بل كان نسياً منسيّاً غير مذكور بالانسانيّة كالعنصر، والنطفة، والجملة حال من الانسان أو وصف لحين بحذف الراجع، والمراد بالإنسان الجنس لقوله: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَا ٱلإِنسَنَ مِن نُطْفَةَ ﴿ أَمْسَاحِ ﴾ أي أخلاط، جمع مشيج أو مشج، آدم، بيّن أوّلاً خلقه، ثمّ ذكر خلق بنيه من نطفة ﴿ أَمْشَاجٍ ﴾ أي أخلاط، جمع مشيج أو مشج، من مشجت الشيء إذا خلطته، وجمع النطفة به لأنّ المراد بها مجموع منيّ الرجل والمرأة،

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٣٦. (٢) تف

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٠٢.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧٦.

<sup>(</sup>۷) تفسیر القمی، ج ۲ ص ۳۷٦.

<sup>(</sup>۲) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٢٨.

<sup>(</sup>A) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٥٥.

وكلّ منهما مختلفة الأجزاء في الرقة والقوام والخواص، ولذلك يصير كلّ جزء منهما مادّة عضو وقيل: مفرد كأعشار، وقيل: ألوان، فإنّ ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفر فإذا اختلطا اخضرًا، أو أطوار، فإنّ النطقة تصير علقة ثمّ مضغة إلى تمام الخلقة ﴿ بَنّيَايِدِ ﴾ في موضع الحال، أي مبتلين له بمعنى مريدين اختباره، أو ناقلين له من حال إلى حال فاستعار له الابتلاء ﴿ فَجَعَلْنَهُ سَمِيعًا بَصِيرًا ﴾ ليتمكن من مشاهدة الدلائل واستماع الآيات فهو كالمسبّب من الابتلاء ولذلك عطف بالفاء على الفعل المقيّد به ورتب عليه قوله: ﴿ إِنَّا هَدَيْنَهُ السَيكِ ﴾ ألسَيكَ (١).

وقال الطبرسيّ تكلفه: قد كان شيئاً إلاّ أنّه لم يكن مذكوراً، لأنّه كان تراباً وطيناً إلى أن نفخ فيه الروح. وقيل: إنّه أتى على آدم أربعون سنة لم يكن شيئاً مذكوراً لا في السماء ولا في الأرض بل كان جسداً ملقى من طين قبل أن ينفخ فيه الروح. وروي عن ابن عبّاس أنّه تمّ خلقه بعد عشرين ومائة سنة (٢).

وروى العيّاشي بإسناده عن عبد الله بن بكير عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه عن قوله ﴿ وَمَ يَكُنُ شَيّاً مَلَكُورًا ﴾ قال: كان شيئاً ولم يكن مذكوراً وياسناده عن شعيب الحدّاد عن أبي جعفر عليه قال: كان مذكوراً في العلم ولم يكن مذكوراً في الخلق. وعن عبد الأعلى مولى آل سام عن أبي عبد الله عليه هذا دلالة على أنّ المعدوم معلوم وإن لم يكن مذكوراً، وأنّ شيئاً مقدَّراً ولم يكن مكوناً. وفي هذا دلالة على أنّ المعدوم معلوم وإن لم يكن مذكوراً، وأنّ المعدوم يسمّى شيئاً. فإذا حمل الإنسان على الجنس فالمراد أنّه قبل الولادة لا يعرف ولا يذكر ولا يدرى من هو وما يراد به، بل يكون معدوماً، ثمّ يوجد في صلب أبيه، ثمّ في رحم أمّ إلى وقت الولادة. ﴿ أَنْسَاجٍ ﴾ أي أخلاط من ماء الرجل وماء المرأة في الرحم فأيّهما علا الألوان فنطفة الرجل بيضاء وحمراء، ونطفة المرأة خضراء وحمراء فهي مختلفة الألوان، وقيل: نطفة مشجت بدم الحيض فإذا حبلت ارتفع الحيض، وقيل هي العروق التي تكون في الانسان من الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة جعلها الله في النطفة، ثمّ بناه البنية الحيوانية المعدّلة الأخلاط، ثمّ جعل فيه الحياة، والبيوسة جعلها الله في النطفة، ثمّ بناه البنية الحيوانية المعدّلة الأخلاط، ثمّ جعل فيه الحياة، ثمّ شقّ له السمع والبصر فتبارك الله أحسن الخالقين (انتهى) (٢٠).

وأقول - على سبيل الاحتمال -: لا يبعد أن يكون كونه أمشاجاً إشارة إلى الشؤون المختلفة الّتي جعلها الله في الانسان بتبعيّة ما جعل فيه من العناصر المختلفة والصفات المتضادّة، والموادّ المتبائنة.

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٥٦. (٢) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢١٣.

﴿ مِّن مَّآءِ مَّهِينِ﴾ نطفة قذرة ذليلة <sup>(١)</sup>، وقال عليُّ بن إبراهيم: منتن ﴿فِي قَرَارِ مُّكِينِ﴾ قال: في الرحم <sup>(٢)</sup>.

﴿إِنَّ فَنَرِ مَّمُلُورٍ ﴾ أي إلى قدر معلوم من الوقت قدّره الله للولادة ﴿فَيْمَ أَلْفَدُرُونَ ﴾ نحن فـ ﴿وَيَلِّ يُوَمِدِ لِلَمُكَذِينَ ﴾ فقدّرناه ، ويدلّ عليه قراءة نافع والكسائي بالتشديد ﴿فَيْمَ ٱلْقَدِرُونَ ﴾ نحن فـ ﴿وَيَلُّ يُوَمِدِ لِلْمُكَذِينَ ﴾ بقدرتنا على ذلك أو على الإعادة (٣) . ﴿وَخَلَقَنَكُمْ أَرْوَبُه ﴾ أي ذكراً وأنثى (٤) ﴿وَيَنْ آلَانِنَ مَا أَكْثَرُ ﴾ قيل : دعاء عليه بأشنع الدعوات وتعجّب من إفراطه في الكفران ﴿ين آي مَني عَلَمُ ﴾ بيان لما أنعم عليه خصوصاً من مبدأ حدوثه واستفهام للتحقير ، ولذلك أجاب عنه بقوله ﴿ين أَلْفَةُ خَلَقَه ﴿نُمُ مَنَا لَا عَلَى فَهِينًاه لما يصلح له من الأعضاء والأشكال ، أو فقدر أطواراً إلى أن تم خلقه ﴿نُمُ النّبِيلَ يَشَرَهُ ﴾ أي فهيّاه لما يصلح له من الأعضاء والأشكال ، أو فقدر أطواراً إلى أن تم خلقه ﴿نُمُ النّبِيلَ يَشَرَهُ ﴾ أي ثمّ سهل مخرجه من بطن أمّه بأن فتح فوهة الرحم ، وألهمه أن ينتكس ، أو ذلّل له سبيل الخير والشرّ ، وفيه – على المعنى الأخير – إيماء بأنّ الدنيا طريق والمقصد غيرها ، ولذا عقبه بقوله : ﴿نُمُّ أَمَائَمُ فَأَفَرَمُ ﴿ فَي مُنَا اللّهُ اللّهُ مَالَمُ مَا أَلَو اللّهُ اللّه الله واللّه الله والله والله ، والأمر بالقبر تكرمة وصيانة والمباع (٥) .

﴿مَا غَرَكَ مِرَكِ ٱلْكَرِيرِ﴾ أي أي شيء خدعك وجرَّاك على عصيانه؟ قيل: ذكر الكريم للمبالغة في المنع عن الاغترار والإشعار بما به يغرَّه الشيطان، فإنّه يقول له: افعل ما شئت فإنّ ربّك كريم لا يعذّب أحداً (١)، وقيل: إنّما قال سبحانه ﴿الْكَرِيرِ﴾ دون سائر أسمائه وصفاته لأنّه كأنّه لقّنه الجواب حتى يقول: غرَّني كرم الكريم. وفي مجمع البيان: روي أنّ النبيّ عليه له لما تلا هذه الآية قال: غرَّه جهله (٧).

﴿فَسَوَّنكَ ﴾ أي جعل أعضاء كسليمة مسوّاة معدَّة لمنافعها «فَعَدَّلَكَ» قيل: التعديل جعل البنية معتدلة متناسبة الأعضاء، أو معدَّلة بما يستعدّها من القوى. وقرأ الكوفيّون ﴿فَعَدَلَكَ﴾ بالتخفيف، أي عدل بعض أعضائك ببعض حتى اعتدلت، أو فصرفك عن خلقة وميّزك بخلقة فارقت خلقة سائر الحيوانات. ﴿فِي أَي صُورَةِ مَا شَلَة رَكِّبَكَ ﴾ أي ركبك في أيّ صورة شاءها، و(ما) مزيدة، وقيل: شرطيّة و ﴿رَكِّبَكَ ﴾ جوابها، والظرف صفة عدلك، وإنّما لم يعطف الجملة على ما قبلها لأنّها بيان لـ «عدلك» (م).

﴿ فَيْنَظُرِ ٱلْإِنْكُنُّ مِمْ خُلِقَ ﴾ قيل: ليعلم صحّة إعادته فلا يملي على حافظيه إلا ما ينفعه في

<sup>(</sup>۲) تفسیر القمی، ج ۲ ص ۳۹۲.

<sup>(</sup>٤) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٧٠.

<sup>(</sup>٦) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٩١.

<sup>(</sup>A) تفسير البيضاري، ج ٤ ص ٣٩١.

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٦٥.

<sup>(</sup>٥) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٣٨٤.

<sup>(</sup>۷) مجمع البيان، ج ١٠ ص ٢٨٦.

عاقبته (١) ﴿غُلِقَ مِن مَّلَو دَافِقٍ﴾ قال الرازيّ: الدفق صبّ الماء، يقال: دفقت الماء إذا صببته فهو مدفوق ومندفق، واختلف في أنّه كيف وصف بأنّه دافق:

الأول: أنّ معناه ذو اندفاق كما يقال دارع وتارس ولابن وتامر أي ذو درع وتُرس ولبن وتمر.

الثاني: أنّهم يسمّون المفعول باسم الفاعل، قال الفرّاء: وأهل الحجاز أجعل لهذا من غيرهم، يجعلون الفاعل مفعولاً إذا كان في مذهب النعت كقولهم: سرَّ كاتم وهمَّ ناصب، وليلٌ نائم، وكقوله تعالى: ﴿في عِيشَةِ زَانِيكَةٍ﴾.

الثالث: ذكر الخليل: دفق الماء دفقاً ودفوقاً إذا نصت.

الرابع: صاحب الماء لمّا كان دافقاً أطلق ذلك على [الماء على سبيل] المجاز (٢).

﴿بَيْنِ السُّلْبِ وَالتَّرَابِبِ﴾ قال الجوهريّ: التريبة واحدة التراثب، وهي عظام الصدر ما بين الترقوة إلى الثندوة (انتهى) وقال الرازيّ: تراتب المرأة عظام صدرها حيث تكون القلادة، وكلَّ عظم من ذلك تريبة، وهذا قول جميع أهل اللغة. ثمَّ قال: في هذه الآية قو لان: أحدهما أنَّ الولد مخلوق من الماء الَّذي يخرج من صلب الرجل وتراثب المرأة، وقال آخرون: إنَّه مخلوق من الماء الَّذي يخرج من صلب الرجل وتراثبه، واحتجّ صاحب القول الثاني على مذهبه بوجهين: الأوَّل أنَّ ماء الرجل خارج من الصلب فقط وماء المرأة خارج من تراثب المرأة فقط، وعلى هذا التقدير لا يحصل هناك ماء خرج من بين الصلب والتراثب، وذلك على خلاف الآية . الثاني أنّه تعالى بيّن أنَّ الإنسان مخلوق من ماء دافق، والّذي وصف بذلك هو ماء الرجل، ثمّ وصفه بأنّه يخرج هذا الدافق من بين الصلب والترائب وذلك يدلّ على أنّ الولد مخلوق من ماء الرجل فقط. وأجاب القاتلون بالقول الأوّل عن الحجّة الأولى أنّه يجوز أن يقال للشيئين المتباينين إنّه يخرج من بين هذين خير كثير، ولأنّ الرجل والمرأة عند اجتماعهما يصيران كالشيء الواحد، فحسن هذا اللفظ هناك. وعن الثانية بأنَّ هذا من باب إطلاق اسم البعض على الكلّ، فلمّا كان أحد قسمي المنيّ دافقاً أطلق هذا الاسم على المجموع. ثمَّ قالوا: والَّذي يدلُّ على أنَّ الولد مخلوق منهما أنَّ منيَّ الرجل وحده صغير ولا يكفي، وروي أنَّه ﷺ قال: إذا غلب ماء الرجل يكون ذكراً ويعود شبهه إليه وإلى أقاربه، وإذا غلب ماء المرأة فإليها وإلى أقاربها يعود الشبه. وذلك يقتضي صحّة القول الأوّل.

ثمّ قال: واعلم أنّ الملحدين طعنوا في هذه الآية فقالوا: إن كان المواد من قوله: ﴿ يَمْرُبُّ مِنْ بَيْنِ السُّلْبِ وَالتَّرَابِبِ ﴾ أنّ المنيّ إنّما ينفصل من تلك المواضع فليس الأمر كذلك لأنّه إنّما يتولّد عن فضلة الهضم الرابع، وينفصل عن جميع أجزاء البدن حتّى يأخذ من كلّ عضو طبيعة

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٠٤. (٢) تفسير فخر الرازي، ج ٣١ ص ١٣٩.

وخاصية فيصير مستعدًا لأن يتولّد منه مثل تلك الأعضاء، ولذلك قيل: إنّ المفرط في الجماع يستولي الضعف عليه في جميع أعضائه وإذا كان المراد أنّ معظم المنيّ يتولّد هناك فهو ضعيف بل معظم أجزائه إنّما يتولّد في الدماغ، والدليل عليه أنّه في صورته يشبه الدماغ، ولأنّ المكثر منه يظهر الضعف أوّلاً في عينيه، وإن كان المراد أنّ مستقرَّ المنيّ هناك فهو ضعيف لأنّ مستقرَّ المنيّ هو أوعية المنيّ وهي عروق تلتف بعضها ببعض عند الأنثيين، وإن كان المراد أنّ مخرج المنيّ هناك فهو ضعيف فإنّ الحسّ يدلّ على أنّه ليس كذلك.

والجواب: لا شكّ أنّ معظم الأعضاء معونة في توليد المنيّ هو الدماغ، وللدماغ خليفة وهي النخاع في الصلب، وشعب كثيرة نازلة إلى مقدّم البدن وهو التريبة، فلهذا السبب خصّص الله هذين العضوين بالذكر، على أنّ كلامكم في كيفيّة تولّد المنيّ وكيفيّة تولّد الأعضاء عن المنيّ محض الوهم والظنّ الضعيف وكلام الله أولى بالقبول (انتهى)(١).

وقال البيضاوي: ﴿ مِنْ بَيْنِ العُتُلِ وَالنَّرَآبِ ﴾ بين صلب الرجل وتراثب المرأة وهي عظام صدرها، ولو صحّ أنّ النطفة تتولّد من فضلة الهضم الرابع وتنفصل عن جميع الأعضاء حتى يستعدّ أن يتولّد منها مثل تلك الأعضاء، ومقرّها عروق التفّ بعضها ببعض عند البيضتين، فالدماغ أعظم الأعضاء معونة في توليدها، ولذلك تشبهه ويسرع الإفراط في الجماع بالضعف فيه، وله خليفة وهي النخاع وهو في الصلب، وشعب كثيرة نازلة إلى الترائب وهما أقرب إلى أوعية المنى فلذلك خصا بالذكر (انتهى) (٢).

وأقول: على تقدير تسليم ما ذكره الأطبّاء في ذلك يمكن أن يكون المراد خروج المنيّ من الرجل والمرأة من أعضاء محصورة بين الصلب من جهة الخلف والتراثب من جهة القدّام، بأن يكون الصلب والتراثب مقصودين في كلّ من الرجل والمرأة، ويكون هذا التعبير لبيان كثرة مدخليّة الصلب والتراثب فيهما، وكون ماء المرأة غير دافق ممنوع، بل الظاهر أنّ له أيضاً دفقاً لكنّه لمّا كان في داخل الرحم لا يظهر كثيراً وما ورد في الأخبار من تخصيص الصلب بالرجل والتراثب بالمرأة لكون الصلب أدخل في منيّ الرجل والتراثب في منيّ المرأة، ويؤيّده أنّ الأطبّاء ذكروا من آداب الجماع دغدغة ثدي المرأة لتهييج شهوتها، وعلّلوه بأن الثدي شديد المشاركة للرحم.

المناقب: أبو جعفر الطوسيّ في الأمالي، وأبو نعيم في الحلية، وصاحب الروضة بالإسناد عن محمّد الصيرفيّ وعبد الرحمن بن سالم، قال: دخل أبو حنيفة على الصادق عليه فقال عليه له: البول أقذر أم المنيّ؟ قال: البول، قال: يجب على قياسك أن يجب الغسل من المنيّ دون البول. ثمَّ قال:

<sup>(</sup>١) تفسير فخر الرازي، ج ٣١ ص ١٣٠. ﴿ ٢) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ٤٠٤.

لأنَّ المنيّ اختيار، ويخرج من جميع الجسد، ويكون في الأيّام، والبول ضرورة ويكون في الأنَّ المنيّ اختيار، ويخرج من جميع الجسد والله يقول ﴿ مِنْ بَيْنِ الشَّلْبِ وَالنَّرَآبِ ﴾؟ اليوم مرّات. قال أبو عبد الله عليّه : له لا قال أبو عبد الله عليه : فهل قال لا يخرج من غير هذين الموضعين؟ ثمّ قال عليه : لم لا تحيض المرأة إذا حبلت؟ قال: لا أدري، قال عليه : حبس الله الدم فجعله غذاء للولد إلى آخر الخبر بطوله - (١).

٢ - تفسير النعماني: بإسناده عن الصادق علي قال: سئل أمير المؤمنين علي عن مشابه الخلق، فقال: هو على ثلاثة أوجه: فمنه خلق الاختراع كقوله سبحانه ﴿ عَلَقَ السَّمَوَتِ وَاللَّرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾ وخلق الاستحالة، قوله تعالى: ﴿ يَخَلُقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَتِكُمْ خَلْقًا مِنْ بَقِدِ خَلْقًا مِنْ بَقِدِ عَلَقًا عَنْ بَقِد عَلَقًا عَنْ بَقِد عَلَقًا عَنْ بَقِد عَلَقًا عَنْ مُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَقِ ﴾ - الآية - وأمّا خلق التقدير فقوله لعيسى ﴿ وَإِذْ تَخَلُقُ مِنَ الطِّلِينِ ﴾ - الآية -.

٣-الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن أحمد بن أشيم، عن بعض أصحابه، قال: أصاب رجل غلامين في بطن، فهنّاه أبو عبد الله عليه ثمّ ثمّ قال: أيّهما أكبر؟ فقال: الّذي خرج أوّلاً، فقال أبو عبد الله عليه الذي خرج آخراً هو أكبر! أما تعلم أنّها حملت بذاك أوّلاً وأنّ هذا دخل على ذاك فلم يمكنه أن يخرج حتّى خرج هذا؟ فالّذي يخرج آخراً هو أكبرهما(٢).

المناقب: مرسلاً مثله. اج ٤ ص ٢٧٠.

بيان: لم أر قائلاً به، ولعلَّه ليس غرضه عَلِينَا الكبر الَّذي هو مناط الأحكام الشرعيَّة.

الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن أبيه، عن وهب، عن أبي عبد الله عليه عن أبي عبد الله عليه قال أمير المؤمنين عليه : يعيش الولد لستة أشهر ولسبعة أشهر ولتسعة أشهر، ولا يعيش لثمانية أشهر (٣).

٥ - وهنه؛ عن عليّ بن محمد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن يونس بن عبد الرحمن عن عبد الرحمن عن عبد الرحمن بن سيابة، عمّن حدّثه، عن أبي جعفر عَلِيّهِ قال: سألته عن غاية الحمل بالولد في بطن أمّه كم هو؟ فإنّ الناس يقولون: ربما يبقى في بطنها سنين، فقال: كذبوا، أقصى حدّ الحمل تسعة أشهر لا يزيد لحظة، ولو زاد ساعة لقتل أمّه قبل أن يخرج<sup>(٤)</sup>.

٦ - ومنه: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسن، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن محمد بن مسلم، قال: كنت جالساً عند أبي عبد الله عليه إذ دخل يونس بن يعقوب، فرأيته يئن، فقال له أبو عبد الله عليه : ما لي أراك تئن؟ قال: طفل لي تأذّيت به

<sup>(</sup>۱) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٢) - (٤) الكافي، ج ٦ ص ٩٢٣ باب ٣٨ ح ٨ و٢ و٣.

الليل أجمع. فقال له أبو عبد الله عليه : يا يونس! حدَّثني أبي محمّد بن عليّ عن آباته على عن جدّي رسول الله عن جدّي رسول الله عن جدّي رسول الله عليه ورسول الله وعليٌّ يثنّان، فقال جبرئيل: يا حبيب الله! ما لي أراك تثنّ؟ فقال رسول الله على : من أجل طفلين لنا تأذّينا ببكائهما. فقال جبرئيل: مه يا محمّد! فإنّه سيبعث لهؤلاء القوم شيعة إذا بكي أحدهم فبكاؤه لا إله إلاّ الله إلى أن يأتي عليه الحدّ، فإذا بأن يأتي عليه الحدّ، فإذا جاز السبع فبكاؤه استغفار لوالديه إلى أن يأتي عليه الحدّ، فإذا جاز الحدّ فما أتى من حسنة فلوالديه وما أتى من سيّئة فلا عليهما (١٠).

بيان: «فبكاؤه لا إله إلاّ الله؛ لعلّ المعنى أنّه يعطى والداه ببكائه ثواب التهليل.

٧- العلل والعيون: عن محمد بن الحسن بن الوليد، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن حمزة الأشعري، عن ياسر الخادم، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عليه يقول: إنّ أوحش ما يكون هذا الخلق في ثلاثة مواطن: يوم يولد ويخرج من بطن أمّه فيرى الدنيا، ويوم يموت ويعاين الآخرة وأهلها، ويوم يبعث فيرى أحكاماً لم يرها في دار الدنيا، وقد سلّم الله عَنَى الآخرة وأهلها، ويوم يبعث فيرى أحكاماً لم يرها في دار الدنيا، وقد سلّم الله عَنى على يحيى عَلَيْهِ في هذه المواطن الثلاثة وآمن روعته، فقال: ﴿ وَسَلَامُ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِد تُورَى مَنْهُ عَلَيْهِ عَنَى وَوَهُ مُؤدتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيَا ﴾ (٢) وقد سلّم عيسى بن مريم عَلَيْهِ على نفسه في هذه المواطن الثلاثة فقال: ﴿ وَالسّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُومَ أَبُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيَا ﴾ (٢) وقد سلّم عيسى بن مريم عَلَيْهِ عَلَى الله المواطن الثلاثة فقال: ﴿ وَالسّلَمُ عَلَى يَوْمَ وُلِدتُ وَيُومَ أَمُوتُ وَيَوْمَ أَبْعَتُ حَيَا ﴾ (٣) .

٨ - المناقب: قال عمران الصابيّ للرضا عليه : ما بال الرجل إذا كان مؤنّاً والمرأة إذا كانت مذكّرة؟ قال عليه : علّة ذلك أنّ المرأة إذا حملت وصار الغلام منها في الرحم موضع الجارية كان مؤنّاً، وإذا صارت الجارية موضع الغلام كانت مذكّرة وذلك أنّ موضع الغلام في الرحم ممّا يلي ميامنها، والجارية ممّا يلي مياسرها.

وربما ولدت المرأة ولدين في بطن واحد، فإن عظم ثدياها جميعاً تحمل توأمين وإن عظم أحد ثديبها كان ذلك دليلاً على أنّه تلد واحداً، إلا أنّه إذا كان الثدي الأيمن أعظم كان المولود ذكراً وإن كان الأيسر أعظم كان المولود أنثى، وإذا كانت حاملاً فضمر ثديها الأيمن تسقط غلاماً، وإذا ضمر ثديها الأيسر فإنّها تسقط أنثى، وإذا ضمرا جميعاً تسقطهما جميعاً. قال: من أيّ شيء الطول والقصر في الانسان؟ فقال: من قبل النطفة، إذا خرجت من الذكر فاستدارت جاء القصر، وإن استطالت جاء الطول (٤).

٩ - تفسير الإمام والاحتجاج؛ بالإسناد إلى أبي محمد العسكري عليه عن جابر بن عبد الله، قال: سأل ابن صوريا النبي عليه فقال: أخبرني يا محمد الولد يكون من الرجل أو

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٦ ص ٩٢٣ باب ٣٨ ح ٥.

<sup>(</sup>۲) سورة مريم، الآية: ۱۵.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضاء ج ١ ص ٢٢٣ باب ٢٦ ح ١١، الآية من سورة مريم: ٣٣.

<sup>(</sup>٤) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٥٤.

من المرأة؟ فقال النبي على: أمّا العظام والعصب والعروق فمن الرجل وأمّا اللحم والدم والدم والدم والشعر فمن المرأة. قال: صدقت يا محمّد، ثمّ قال: يا محمّد فما بال الولد يشبه أعمامه ليس فيه من شبه أعمامه شيء؟ فقال رسول ليس فيه من شبه أعمامه شيء؟ فقال رسول الله على: أيّهما علا ماؤه ماء صاحبه كان الشبه له. قال: صدقت يا محمّد، فأخبرني عمّن لا يولد له ومن يولد له. فقال: إذا مغرت النطقة لم يولد له – أي إذا احمرّت وكدرت – وإذا كانت صافية ولد له – الخبر – (١).

١٠ – الاحتجاج: عن ثوبان، قال: إنّ يهوديّاً جاء إلى النبيّ فقال: يا محمد أسألك عن شيء لا يعلمه إلاّ نبيّ. قال: وما هو؟ قال: عن شبه الولد أباه وأمّه. قال: ماء الرجل أبيض غليظ وماء المرأة أصفر رقيق، فإذا علا ماء الرجل ماء المرأة كان الولد ذكراً بإذن الله يَحْرَبُكُ ومن قبل ذلك يكون الشبه، وإذا علا ماء المرأة ماء الرجل خرج الولد أنثى بإذن الله تعالى ومن قبل ذلك يكون الشبه - الخبر -(٢).

العلل: عن عليّ بن أحمد بن محمّد، عن حمزة بن القاسم العلويّ، عن عليّ بن الحسين ابن الجنيد البرّاز، عن إبراهيم بن موسى الفرّاء، عن محمّد بن ثور، عن معمّر بن يحيى، عن يحيى بن أبي كثير، عن عبد الله بن مرّة، عن ثوبان مثله (٣).

**أقول؛** سيأتي أخبار الخضر في هذا المعنى في باب النفس وأحوالها .

١٢ - ومنه: قال عليُّ بن إبراهيم في قوله: ﴿ فَلِنَظُرِ ٱلْإِنكَنُ مِمَّ خُلِنَ ۞ غُلِنَ مِن مَلَو دَافِنِ ۞ ﴾ قال: النطفة التي تخرج بقوة ﴿ يَغْرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلشَّلْبِ وَالتَرَآبِبِ ﴾ قال: الصلب الرجل والترائب المرأة وهي صدرها (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري للإثلا ص ٤٥٣، الاحتجاج ص ٤٣.

<sup>(</sup>٢) الاحتجاج، ص ٥٠. (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٨ باب ٨٥ ح ٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمى، ج ٢ ص ٦٦ في تفسيره لسورة المؤمنون، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤١١ في تفسيره لسورة الطارق.

<sup>(</sup>٦) سورة طه، الآية: ٥٥.

ذكر أو أنثى، أبيض أو أسود فإذا خرجت الروح من البدن خرجت هذه النطفة بعينها منه كائناً ما كان صغيراً أو كبيراً ذكراً أو أنثى، فلذلك يغسل الميّت غسل الجنابة (١٠).

بيان: اخلاقين؛ أي ملائكة خلاقين، والخلق هنا بمعنى التقدير لا الايجاد وظاهره خروج المنيّ الأوّل بعينها من فيه أو عينه، ويمكن أن يحفظ الله تعالى جزءٌ من تلك النطفة مدّة حياته، ويحتمل أن يكون المراد أنّ هذا الماء من جنس النطفة فعلّة الغسل مشتركة.

18 - الكافي: عن العدّة، عن سهل، عن الحجّال، عن ابن بكير، عن أبي منهال، عن الحارث بن المغيرة، قال: سمعت أبا عبد الله عليّا الله عرّوجل النطفة إذا وقعت في الرحم بعث الله عزّوجل ملكاً فأخذ من التربة التي يدفن فيها فما ثها في النطفة فلا يزال قلبه يحنّ إليها حتّى يدفن فيها أنها .

بيان: الموث: الخلط، والحنين: الشوق.

10 - العلل؛ عن عليّ بن أحمد بن محمّد بن يعقوب عن عليّ بن محمّد بإسناده رفعه قال: أتى عليّ بن أبي طالب يهوديٌّ فسأله عن مسائل، فكان في ما سأله: أخبرني عن شبه الولد أعمامه وأخواله، ومن أيّ النطفتين يكون الشعر واللحم والعظم والعصب؟ فقال عَلَيْهِ : أمّا شبه الولد أعمامه وأخواله فإذا سبق نطفة الرجل نطفة المرأة إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أعمامه، ومن نطفة الرجل يكون العظم والعصب وإذا سبق نطفة المرأة نطفة الرجل إلى الرحم خرج شبه الولد إلى أخواله، ومن نطفتها يكون الشعر والجلد واللحم لأنّها صفراء رقيقة - الخبر -(٣).

١٦ - ومنه: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن علي بن الحكم، عن علي بن الحكم، عن علي بن أبي حمزة، عن أبي بصير، قال: سألت أبا عبد الله عليه فقلت له: إنّ الرجل ربما أشبه أخواله وربما أشبه عمومته. فقال: إنّ نطفة الرجل بيضاء غليظة ونطفة المرأة صفراء رقيقة، فإن غلبت نطفة الرجل نطفة المرأة أشبه الرجل أباه وعمومته، وإن غلبت نطفة الرجل أخواله (٤).

١٧ - ومنه: عن عليّ بن حاتم - في ما كتب إليّ - عن القاسم بن محمّد، عن حمدان بن الحسين، عن الحسين بن الوليد، عن ابن بكير، عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله علي الحسين، عن المولود يشبه أباه وعمّه. قال: إذا سبق ماء الرجل ماء المرأة فالولد يشبه أباه وعمّه، وإذا سبق ماء المرأة ماء الرجل يشبه الولد أمّه وخاله (٥).

١٨ - ومنه: عن العبّاس بن محمّد بن إبراهيم بن إسحاق الطالقاني، عن محمّد بن

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٣ ص ٨٤ باب ١٠٣ ح ١. (٢) الكافي، ج ٣ ص ١٠٤ باب ١٤٠ ح ٢.

<sup>(</sup>۳) علل الشرائع، + 1 ص ۱۰ باب ۱ - 1 . (٤) - (8) علل الشرائع، + 1 ص ۹٦ - 4 باب - 7 .

يوسف الخلاّل عن محمّد بن خليل المحرميّ، عن عبد الله بن بكر المسمعيّ عن حميد الطويل، عن أنس بن مالك، قال: سأل عبدالله بن سلام النبيّ في فقال: ما ينزع الولد إلى أبيه أو إلى أمّه؟ قال في إذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد إليه – الخبر –(١).

بيان: في القاموس: نزع أباه وإليه: أشبهه. وأقول: يحتمل أن يكون المراد بالسبق الغلبة ليوافقُ خبر أبي بصير، أو العلوّ ليطابق رواية ثوبان وغيره، ويمكن كون كلّ منها سبباً لذلك. وأقول: مضاّمين تلك الأخبار مرويّة من طرق العامّة أيضاً وفي كتبهم، ورووا أيضاً أنَّ حبراً من أحبار اليهود سأل النبيِّ ﷺ عن الولد فقال: ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفر، فإذا اجتمعا فعلا منيُّ الرجلُ منيَّ المرأة أذكر بإذن الله تعالى. وقال بعضهم: معنى العلوّ الغلبة على الآخر، ومعنى السبق الخروج أوّلاً، وزعم بعضهم أنّ العلوّ علَّة شبه الأعمام والأخوال، والسبق علَّة الإذكار والإينات، وردَّ ذلك التفصيل بأنَّه جعل في حديث الحبر العلوُّ علَّة الإذكار والإيناث. وأجاب عنه بعضهم بأنَّ العلوُّ في حديث الحبُّر بمعنى السبق إلى الرحم لأنَّ ما علا سبق ويتعيّن تفسيره بذلك، فإنّه في حديث آخر جعل العلوُّ علَّة شبه الأعمام والأخوال وجعله في حديث الحبر علَّة الإذكار والإيناث، فلو أبقينًا العلوُّ في حديث الحبر على بابه لزم بمقتضى الحديث أن يكون العلوُّ علَّة في شبه الأعمام والأخوالّ وفي الإذكار والإيناث، ولا يصحّ لأنّ الحسُّ يكذّبه، لأنا نشاهد الولد ذكراً ويشبه الأخوال ووجه الجمع بين أحاديث الباب أن يكون الشبه المذكور في هذا الحديث يعني به الشبه الأعمّ من كونه في التذكير والتأنيث وشبه الأعمام والأخوال، والسبق إلى الرحم علَّة للتذكيرُ والتأنيث، ويخرج من مجموع ذلك أنَّ الأقسام أربعة: إن سبق ماء الرجل وعلا أذكر وأشبه الولد أعمامه، وإن سبق ماء المرأة وعلا ماؤه أنَّث وأشبه الولد أعمامه (انتهى).

19 - العلل: عن أبيه، عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب عن جعفر بن بشير، عن رجل، عن أبي عبد الله على قال: إنّ الله تبارك وتعالى إذا أراد أن يخلق خلقاً جمع كلّ صورة بينه وبين أبيه إلى آدم ثمّ خلقه على صورة أحدهم فلا يقولن أحد هذا لا يشبهني ولا يشبه شيئاً من آبائي (٢).

• ٢٠ - ومنه: عن المظفّر بن جعفر بن المظفّر العلويّ، عن جعفر بن محمّد بن مسعود العيّاشيّ، عن أبيه، عن عليّ بن الحسن، عن محمّد بن عبد الله بن زرارة، عن عليّ بن عبد الله، عن أبيه، عن جدّه، عن أمير المؤمنين عَلِيّهِ قال: تعتلج النطفتان في الرحم فأيّتهما كانت أكثر جاءت تشبه أخواله وإن كانت نطفة كانت أكثر جاءت تشبه أخواله وإن كانت نطفة المرأة أكثر جاءت تشبه أعمامه. وقال: تحول النطفة في الرحم أربعين يوماً، فمن أراد أن الرجل أكثر جاءت تشبه أعمامه. وقال: تحول النطفة في الرحم أربعين يوماً، فمن أراد أن يدعو الله عَرَيْنُ فلي تلك الأرجام فيأخذها يدعو الله عَرَيْنُ ملك الأرحام فيأخذها

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۹۱-۹۷ باب ۳.

فيصعد بها إلى الله عَرَضَى فيقف منه ما شاء الله، فيقول: يا إلهي أذكر أم أنثى؟ فيوحي الله عز وجلّ إليه من ذلك ما يشاء ويكتب الملك، ثمّ يقول: إلهي أشقيّ أم سعيد؟ فيوحي الله عَرَضَى إليه من ذلك ما يشاء ويكتب الملك فيقول: اللّهمّ كم رزقه؟ وما أجله؟ ثمّ يكتبه ويكتب كلّ شيء يصيبه في الدنيا بين عينيه، ثمّ يرجع به فيردّه في الرحم، فذلك قول الله عَرَضَى اللهُ عَرَضَى اللهُ عَرَضَى أَلُونَ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلّا فِي كِتَبِ مِن فَهِلِ أَن نَبْرَأُهَا ﴾ (١).

بيان: [في القاموس] اعتلجوا: اتّخذوا صراعاً وقتالاً، والأرض: طال نباتها والأمواج: التطمت.

٢١ - العلل: عن أبيه، عن محمد بن أبي القاسم، عن محمد بن عليّ الكوفيّ، عن عبد الله بن عبد الله عليه الله عن الهيشم بن واقد، عن مقرن عن أبي عبد الله عليه عن رزق الولد في بطن أمّه، فقال: إنّ الله تبارك وتعالى حبس عليها الحيضة فجعلها رزقه في بطن أمّه (٢).

الرحمان بن حمّاد، قال: سألت أبا إبراهيم علي عن ابن عيسى، عن البزنطيّ عن عبد الرحمان بن حمّاد، قال: سألت أبا إبراهيم علي عن الميّت لم يغسل غسل الجنابة؟ قال: إنّ الله تبارك وتعالى أعلا وأخلص من أن يبعث الأشياء بيده، إنّ لله تبارك وتعالى ملكين خلاقين، فإذا أراد أن يخلق خلقاً أمر أولئك الخلاقين فأخذوا من التربة الّتي قال الله في كتابه في كتابه عنه خَلَقَنكُم وَفِيها نُعِيدُكُم وَينها غُرِيمُكُم تَارَةً أُخْرَى فعجنوها بالنطفة المسكنة في الرحم، فإذا عجنت النطفة بالتربة قالا: يا ربّ ما تخلق؟ قال: فيوحي الله تبارك وتعالى ما يريد من ذلك ذكراً أو أنشى، مؤمناً أو كافراً أسود أو أبيض، شقياً أو سعيداً. فإن مات سالت منه تلك النطفة بعينها لا غيرها، فمن ثمّ صار الميّت يغسل غسل الجنابة (٣).

بيان: «أمر أولئك الخلاقين» كأنّ الجمعيّة على المجاز، أو المراد بالملكين نوعين من الملك لكلّ امرأة شخصان، فيجري فيهما التثنية والجمع باعتبارين.

٣٣ - المحاسن: عن أبيه، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنّ الله تبارك وتعالى يقول في كتابه: ﴿لَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَنَ فِي كَبْهِ ﴾ يعني منتصباً في بطن أمّه، مقاديمه إلى مقاديم أمّه، ومواخيره إلى مواخير أمّه، غذاؤه ممّا تأكل أمّه ويشرب ممّا تشرب تنسّمه تنسيماً، وميثاقه الّذي أخذ الله عليه بين عينيه فإذا دنا ولادته أتاه ملك يسمّى «الزاجر» فيزجره فينقلب، فيصير مقاديمه إلى مواخير أمّه ومواخيره إلى مقدّم أمّه، ليسمّل الله على المرأة والولد أمره، ويصيب ذلك جميع الناس إلاّ إذا كان عاتباً، فإذا زجره فزع وانقلب ووقع إلى الأرض باكياً من زجرة الزاجر، ونسي الميثاق(٤).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٧ باب ٨٥ ح ٤. (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٨٣ باب ٢١٩ ح ١.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٩١ باب ٢٣٨ ح ٥. (٤) المحاسن، ج ٢ ص ١٤.

أقول: تمامه وشرحه في باب جوامع أحوال الدوابّ والأنعام.

٢٤ - العياشي: عن عبد الملك بن أعين، قال: إذا زنى الرجل أدخل الشيطان ذكره ثمّ
 عملا جميعاً، ثمّ تختلف النطفتان فيخلق الله منهما فيكون شرك الشيطان<sup>(١)</sup>.

٢٥ - ومنه: عن محمد بن مسلم، عن جعفر ﷺ قال: سألته عن شرك الشيطان قوله
 ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَوْلَادِ ﴾ قال: ما كان من مال حرام فهو شرك الشيطان قال: ويكون مع الرجل حتى يجامع، فيكون من نطفته ونطفة الرجل إذا كان حراماً (٢).

٢٦ - العلل: لمحمد بن عليّ بن إبراهيم: العلّة في تحويل آدم لحماً ودماً بعد أربعين سنة أنّه لم يكن في رحم ولا بطن وكان ظاهراً بارزاً فتحوّل لحماً ودماً بعد أربعين سنة.

۲۷ – المناقب: عن سلام بن المستنير، عن أبي جعفر علي في خبر طويل يذكر فيه خلق الولد في بطن أمّه، قال: ويبعث الله ملكاً يقال له «الزاجر» فيزجره زجرة فيفزع الولد منها وينقلب، فتصير رجلاه أسفل البطن ليسهل الله عَرَضَ على المرأة وعلى الولد الخروج. قال: فإن احتبس زجره زجرة أخرى شديدة، فيفزع منها فيسقط إلى الأرض فزعاً باكياً من الزجر (٣).

٢٨ - الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، وعليّ بن إبراهيم عن أبيه جميعاً عن الحسن بن محبوب، عن محمد بن النعمان، عن سلام بن المستنير، قال: سألت أبا جعفر علي عن قول الله يُرْخَلُ : ﴿ تُعَلَّقَة وَعَلَيْ مُخَلَّقَة ﴾ فقال: المخلّقة هم الذرّ الّذين خلقهم الله في صلب آدم علي أخذ عليهم الميثاق، ثمّ أجراهم في أصلاب الرجال وأرحام النساء، وهم الذين يخرجون إلى الدنيا حتى يسألوا عن الميثاق. وأمّا قوله: ﴿ وَغَيْرٍ عُمَلَقَة ﴾ فهم كلّ نسمة لم يخلقهم الله في صلب آدم عليهم الروح والحياة والبقاء (٤).

بيان: على تأويله ﷺ يحتمل أن يكون الخلق بمعنى التقدير، أي ما قدّر في الذرّ أن ينفخ فيه الروح وما لم يقدَّر.

٢٩ - الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عمّن ذكره، عن أحدهما ﷺ في قول الله ﷺ ﴿ وَمَا تَرْدَادُ ﴾ أَنْ مَا تَخْتُلُ أَنْ فَى وَمَا تَغِيشُ ٱلْأَرْحَامُ وَمَا تَرْدَادُ ﴾ قال: الغيض كلّ حمل دون تسعة أشهر، وما يزداد كلّ شيء يزداد على تسعة أشهر، فكلّما رأت المرأة الدم الخالص في حملها فإنّها تزداد بعدد الأيّام الّتي رأت في حملها من الدم (٢٠).

<sup>(</sup>١) – (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٢١ ح ١٠٤ و١٠٢ من سورة الإسراء.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٠٠. ﴿ ٤) الكافي، ج ٦ ص ٩٠٣ باب ٦ ح ١.

<sup>(</sup>٥) سورة الرعد، الآية: ٨. (٦) الكافي، ج ٦ ص ٩٠٣ باب ٦ ح ٢.

• ٣٠ - وهنه؛ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن الحسن ابن الجهم، قال: سمعت أبا الحسن الرضا عَلِيكِ يقول: قال أبو جعفر عَلِيكِ : إنّ النطفة تكون في الرحم أربعين يوماً، ثمّ تصير علقة أربعين يوماً، ثمّ تصير مضغة أربعين يوماً فإذا كمل أربعة أشهر بعث الله يَرْوَعُ ملكين خلاقين فيقولان: يا ربّ ما تخلق؟ ذكراً أو أنثى؟ فيؤمران فيقولان: يا ربّ ما أجله؟ وما رزقه؟ وما كلّ شيء فيقولان: يا ربّ ما أجله؟ وما رزقه؟ وما كلّ شيء من حاله؟ - وعدّد من ذلك أشياء - ويكتبان الميثاق بين عينيه، فإذا أكمل الله الأجل بعث الله ملكاً فزجره زجرة فيخرج وقد نسي الميثاق. وقال الحسن بن الجهم: فقلت له: أفيجوز أن ملكاً فزجره فيحوّل الأنثى ذكراً أو الذكر أنثى؟ فقال: إنّ الله يفعل ما يشاء (١٠).

بيان؛ قيل: كتابة الميثاق كناية عن مفطوريّته على خلقه قابلة للتوحيد وسائر المعارف، ونسيان الميثاق كناية عن دخوله في عالم الأسباب المشتمل على موانع تعقّل ما فطر عليه. أقول؛ قد مرّ بسط القول في تلك الأخبار في كتاب العدل. «في ج ٥-٣٦.

٣١ - الكافى: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ الله ﷺ إذا أراد أن يخلق النطفة الَّتي أخذ عليها الميثاق في صَّلب آدم أو ما يبدو له فيه ويجعلها في الرحم حرَّك الرجل للجماع، وأوحى إلى الرحم أن افتحي بابك حتَّى يلج فيك خلقى وقضائي النافذ وقدري، فتفتح الرحم بابها فتصل النطفة إلى الرحم فتردّد فيه أربعين يوماً، ثمّ تصير علقة أربعين يوماً، ثمّ تصير مضغة أربعين يوماً، ثمّ تصير لحماً تجري فيه عروق مشتبكة، ثمّ يبعث الله ملكين خلاّ قين يخلقان في الأرحام ما يشاء يقتحمان في بطن المرأة من فم المرأة فيصلان إلى الرحم، وفيها الروح القديمة المنقولة في أصلاب الرجال وأرحام النساء، فينفخان فيها روح الحياة والبقاء(٢)، ويشقّان له السمع والبصر وجميع الجوارح، وجميع ما في البطن بإذن الله تعالى. ثمّ يوحي الله إلى الملكين: اكتبا عليه قضائي وقدري ونافذ أمري واشترطا لي البداء في ما تكتبان فيقولان: يا ربّ ما نكتب؟ قال: فيوحى الله ﷺ إليهما أن ارفعا رؤوسكما إلى رأس أمّه، فيرفعان رؤوسهما فإذا اللوح يقرع جبهة أمّه، فينظران فيه فيجدان في اللوح صورته ورؤيته وأجله وميثاقه شقياً أو سعيداً وجميع شأنه. قال: فيملي أحدهما على صاحبه فيكتبان جميع ما في اللوح، ويشترطان البداء في ما يكتبان، ثمّ يختمان الكتاب ويجعلانه بين عينيه، ثمّ يقيمانه قائماً في بطن أمّه. قال: فربما عتا فانقلب، ولا يكون ذلك إلاّ في كلّ عات أو مارد، فإذا بلغ أوان خروج الولد تامًّا أو غير تامّ أوحى الله ﷺ إلى الرحم أن افتحي بابك حتّى يخرج خلقي إلى أرضي وينفذ فيه أمري

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٦ ص ٩٠٢ باب ٦ ح ٣.

<sup>(</sup>٢) أقول: يستفاد منه أن روح الحياة يعرض على الروح القديمة. [النمازي].

فقد بلغ أوان خروجه. قال: فيفتح الرحم باب الولد فيبعث الله بَرْزَكِلُ إليه ملكاً يقال له «زاجر» فيزجره فيفزع منها الولد، فينقلب فيصير رجلاه فوق رأسه ورأسه في أسفل البطن ليسهّل الله على المرأة وعلى الولد الخروج. قال: فإذا احتبس زجره الملك زجرة أخرى فيفزع منها فيسقط الولد إلى الأرض باكياً فزعاً من الزجرة (۱).

بيان: قوله «أو ما يبدو له فيه» من البداء، وقد مرّ معناه في محلّه، والمعنى: لم يؤخذ عليه الميثاق، الميثاق أوّلاً في صلب آدم ولكن بدا له ثانياً بعد خروجه من صلبه أن يأخذ عليه الميثاق، ويحتمل أن يكون المراد به ما فسر به غير المخلقة في الخبر السابق فيكون مشاركاً للأوّل في بعض ما سيذكر، كما أنّ القسم الأوّل أيضاً قد يسقط قبل كماله فلا يجري فيه جميع ما في الخبر، ويحتمل أيضاً أن يراد بالأوّل من يصل إلى حدّ التكليف ويؤخذ بما أخذ عليه من الميثاق، وبالثاني من يموت قبل ذلك «حرّك الرجل» بإلقاء الشهوة عليه، والإيحاء كأنّه على سبيل الأمر التكويني لا التكليفي أي تنفتح بقدرته وإرادته تعالى، أو كناية عن فطره إيّاها على الإطاعة طمعاً كما قبل. «فتردّه بحذف إحدى التائين، أي تتحوّل من حال إلى حال، وقد مرّ أنّ الخلق المنسوب إلى الملك بمعنى التقدير والتصوير والتخطيط كما هو معناه المعروف في أضل اللغة، فيقتحمان أي يدخلان من غير اختيار لها وإذن منها «وفيها الروح القديمة» أي أصل اللغة، فيقتحمان أي يدخلان من غير اختيار لها وإذن منها «وفيها الروح القديمة والعرف على هذا المعنى كما لا يخفى على من تتبّع كتب اللغة وموارد الاستعمالات والمراد بها على هذا المعنى كما لا يخفى على من تتبّع كتب اللغة وموارد الاستعمالات والمراد بها النفس النباتية أو الروح الحيوانية أو الانسانية. قوله «رؤيته» أي ما يرى منه، ويمكن أن يقرأ بالتشديد بمعنى التفكّر والفهم، والعترق مجاوزة الحدّ والاستكبار.

ثمّ اعلم أنّ للعلماء في أمثال هذا الخبر مسالك: فمنهم من آمن بظاهرها ووكل علمها إلى من صدرت عنه، وهذا سبيل المتقين؛ ومنهم من يقول: ما يفهم من ظاهره حقّ ولا عبرة باستبعاد الأوهام في ما صدر عن أثمّة الأنام عليه ومنهم من قال: هذا على سبيل التمثيل، كأنّه عليه شبّه ما يعلمه سبحانه من حاله وطينته وما يستحقّه من الكمالات وما أودع فيه من درجات الاستعدادات بمجيء الملكين وكتابتهما على جبهته وغير ذلك؛ وقال بعضهم: قرع اللوح جبهة أمّة كأنّه كناية عن ظهور أحوال أمّه وصفاتها وأخلاقها من ناصيتها وصورتها التي اللوح جبهة أمّة كأنّه كناية عن ظهور أحوال أمّه وصفاتها وأخلاقها من ناصيتها ومورتها التي عنبغي أن يكون الولد خلقت عليها من ناصية أمّه ويكتب ذلك على وفق ما ثمّة للمناسبة التي تكون بينه وبينها، وذلك لأن عليها من ناصية أمّه ويكتب ذلك على وفق ما ثمّة للمناسبة التي تكون بينه وبينها، وذلك لأن جوهر الروح إنّما يفيض على البدن بحسب استعداده وقبوله إيّاه، واستعداد البدن تابع جوهر الروح إنّما يفيض على البدن بحسب استعداده وقبوله إيّاه، واستعداد البدن تابع معن المربّية له على وفق ما جاء به من المستعداد نفس الأبوين وصفاتهما وأخلاقهما لا سيّما الأمّ المربّية له على وفق ما جاء به من

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٦ ص ٩٠٣ باب ٦ ح ٤.

ظهر أبيه، فهي حينئذ مشتملة على أحواله الأبويّة والأمّيّة. وجعل الكتاب المختوم بين عينيه كناية عن ظهور صفاته وأخلاقه من ناصيته وصورته.

٣٣ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن محمّد بن إسماعيل أو غيره، قال: قلت لأبي جعفر عَلِيَهُ: جعلت فداك، الرجل يدعو للحبلى أن يجعل الله ما في بطنها ذكراً سويّاً. فقال: يدعو ما بينه وبين أربعة أشهر، فإنّه أربعين ليلة نطفة، وأربعين ليلة علقة، وأربعين ليلة مقتة، وأربعين ليلة مضغة، فذلك تمام أربعة أشهر، ثمّ يبعث الله ملكين خلاقين فيقولان: يا ربّ ما تخلق؟ ذكراً أو أنثى؟ شقيّاً أو سعيداً؟ فيقولان: يا ربّ ما رزقه؟ وما أجله؟ وما مدّته؟ فيقال ذلك، وميثاقه بين عينيه ينظر إليه فلا يزال منتصباً في بطن أمّه حتّى إذا دنا خروجه بعث الله ﷺ إليه ملكاً فزجره زجرة فيخرج وينسى الميثاق (١).

٣٣ - وهنه: عن محمّد بن يحيى وغيره، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن إسماعيل بن عمر وعن شعيب العقرقوفيّ، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ قال: إنّ للرحم أربعة سبل، في أيّ سبيل سلك فيه الماء كان منه الولد، واحد أو اثنان وثلاثة وأربعة، ولا يكون إلى سبيل أكثر من واحد (٢).

٣٤ - ومنه: عن عليّ بن محمّد، رفعه عن محمّد بن حمران، عن أبي عبد الله عَلَيْهِ قَالَ: إنّ الله عَلَيْهُ خلق للرحم أربعة أوعية، فما كان في الأوّل فللأب، وما كان في الثاني فللأمّ، وما كان في الثانث فللعمومة، وما كان في الرابع فللخؤولة (٣).

بيان: فللأب أي يشبه الولد إذا وقعت فيه وكذا البواقي، فسياق هذا الخبر غير سياق الخبر المتقدّم من بيان أكثر ما يمكن من أن تلد المرأة، وإن كان يظهر ذلك منه إيماء وتلويحاً، ولذا أوردهما الكليني كالله في باب أكثر ما تلد المرأة.

٣٥ – النهج: قال: أيّها المخلوق السويّ، والمنشأ المرعيّ، في ظلمات الأرحام ومضاعفات الأستار، بدئت من سلالة من طين، ووضعت في قرار مكين، إلى قدر معلوم وأجل مقسوم، تمور في بطن أمّك جنيناً، لا تحير دعاءً، ولا تسمع نداءً، ثمّ أخرجت من مقرّ[ك] إلى دار لم تشهدها ولم تعرف سبل منافعها، فمن هداك لاجترار الغذاء من ثدي أمّك، وعرَّفك عند الحاجة مواضع طلبك وإرادتك؟ هيهات! إنّ من يعجز عن صفات ذي الهيئة والأدوات فهو عن صفات خالقه أعجز، ومن تناوله بحدود المخلوقين أبعد(٤).

<sup>(</sup>۱) الكاني، ج ٦ ص ٩٠٤ باب ٦ ح ٦. (٢) – (٣) الكاني، ج ٦ ص ٩٠٤ باب ٧ ح ١-٢.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة، ص ٣٢٩ خ ١٦١.

توضيح: السويّ: العدل، والوسط، ورجل سويٌّ أي مستوى الخلقة غير ناقص. وأنشأ الخلق: ابتدأ خلقهم، والرعاية: والمرعى: من شمله حفظ الراعي. ومضاعفات الأستار أي الأستار المضاعفة، والحجب بعضها فوق بعض. «بدئت من سلالة. . . » إشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَنَكَةٍ مِّن طِينِ ۞ ثُمَّ جَمَلَنَهُ نُطْفَةً فِي قَرَادٍ تَكِينِ ۞﴾(١) وقد مرّ وجوه التفسير فيه، وهي جارية ههنا. والمكين: المتمكّن، وهُو في الأصل صفة للمستقرّ، وصف به المحلّ مبالغة، أو المراد تمكّن الرحم في مكانها مربوطة برباطات كما سيأتي، والمعنى: في مستقرّ حصين هي الرحم ﴿إِلَّ قَدْرِ مَّعْلُومِ ﴾ أي مقدار معيّن من الزمان قدّره الله للولادة. وقسمه - كضربه - وتسمه - بالتشديد - أي جزّاه وفرّقه، وقسم أمره أي قدَّره. والأجل المقسوم: المدَّه المقدَّرة لحياة كلِّ أحد، فالظرف متعلَّق بمحذُّوف، أي منتهياً إلى أجل مقسوم أو يقال: الوضع في الرحم غايته ابتداء الأجل أي مدَّة حياة الدنيا، ويحتمل أن يكون تأكيداً للقدر المعلُّوم. ومار الشيء – كقال –: تحرُّك، أو بسرعة واضطراب، والجنين الولد في البطن لاستتارة، من ﴿جنَّ اللَّهُ استتر، فإذا ولد فهو منفوس. والمحاورة: الجواب ومراجعة النطق، ويقال اكلّمته فما أحار إليّ جواباً؛ أي لم يجبني. ودعوته دعاءً: ناديته وطلبت إقباله. (لم تشهدها) أي لم تحضرها قبل ذلك ولم تعلم بحالها. والاجترار: الجذب. \*مواضع طلبك، قيل: أي حلمة الثدي، والجمع باعتبار أنَّ الطفل يمتصّ من غير ثدي أمّه أيضاً، أو عرّفك عند الحاجة إلى كلّ شيء في دار الدنيا مواضع طلبك. وفي بعض النسخ (وحرَّك عند الحاجة) فالمراد بمواضع الطلب القوى والآلات الَّتي يحصل بها اجترار الغذاء. «هيهات، أي بعد أن يحيط علماً بصفات خالقه الّذي هو أبعدٌ الأشياء منه من حيث الحقيقة لعدم المشابهة والمجانسة وليس له حدود المخلوقين من لا يقدر على وصف نفسه مع أنَّه أقرب الأشياء إليه وغيره من ذوي الهيئة والأدوات، المجانس له في الذات والصفات، المتصف بحدود المخلوقين.

٣٦ - النهج؛ جعل لكم أسماعاً لتعي ما عناها، وأبصاراً لتجلو عن عَشاها، وأشلاء جامعة لأعضائها، ملائمة لأحنائها، في تركيب صورها ومدد عمرها، بأبدان قائمة بأرفاقها، وقلوب رائدة لأرزاقها، في مجلّلات نعمه، وموجبات مننه، وحواجز بليّته، وحوائز عافيته وقدّر لكم أعماراً سترها عنكم، وخلف لكم عبراً من آثار الماضين قبلكم اللي قوله علي الله الله الله الله أن أنشأه في ظلمات الأرحام وشغف الأستار نطفة دهاقاً، وعلقة محاقاً، وجنيناً وراضعاً، ووليداً ويافعاً، ثمّ منحه قلباً حافظاً ولساناً لافظاً، وبصراً لاحظاً، ليفهم معتبراً، ويقصر مزدجراً، حتى إذا قام اعتداله واستوى مثاله، نفر مستكبراً – إلى آخر الخطبة – (٢).

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيتان: ١٣-١٣.

توضيح وعاه يعيه: حفظه وجمعه، وعناه الأمر يعنيه ويعنوه: أهمّه، والعشا - بالفتح والقصر -: سوء البصر بالليل والنهار، أو بالليل، أو العمى، وتجلو: بمعنى تكشف، قيل: أقيم المجلوّ مقام المجلوّ عنه، والتقدير: لتجلو عن قواها عشاها، وقيل: كلمة (عن) زائدة أو بمعنى (بعد) والمفعول محذوف، والتقدير: لتجلو الأذى بعد عشاها، وهو بعيد، والمراد جلاء العشا عن البصر الظاهر بأن ينظر إلى ما يعتبر به، أو عن بصر القلب بأن يفرق بين الضار والنافع، والأشلاء: جمع شلو - بالكسر - وهو العضو، وفسره في القاموس بالجسد أيضاً، وجمعها للأعضاء على الثاني واضح، وعلى الأوّل يمكن حملها على الأعضاء الظاهرة الجامعة للباطنة كما قيل.

وأقول: يمكن أن يكون المراد بالأعضاء أجزاء الأعضاء. والملاءمة: الموافقة والأحناء: جمع حنو - بالكسر - وهو الجانب، وفي النهاية: لأحنائها أي معاطفها والغرض الإشارة إلى الحكم والمصالح المرعية في تركيب الأعضاء وترتيبها وجعل كل منها في موضع يليق بها، كما بين بعضها في علم التشريح وكتب منافع الأعضاء والظرف متعلق بالملاءمة، وقيل: كأنه قال: مركبة ومصوّرة، فأتى بلفظة (في) كما تقول: ركب في سلاحه أو بسلاحه أي متسلّحاً، والأرفاق على هذا عبارة عن الأعضاء وسائر ما يستعين به الإنسان، والباء للاستعانة أو السببية بخلاف الأوّل، وروي (بأرماقها) والرمق: بقية الروح، والرود: الطلب. ففي مجلّلات نعمه بصيغة الفاعل أي النعم التي تجلّل الناس أي تغطّيهم كما يتجلّل الرجل بالثوب، وقيل: أي التي تجلّل الناس وتعمّهم من قولهم «سحاب مجلّل» أي يطبق الأرض، والظرف متعلّق بمحذوف والموضع نصب على الحال. والمراد بموجبات المنن على صيغة الفاعل - النعم التي توجب الشكر، ويروى على صيغة المفعول أي النعم التي أوجبها الله على نفسه لكونه الجواد المطلق، وقيل: أي ما سقط من نعمه وأفيض على العباد من الوجوب بمعنى السقوط.

وحواجز العافي: ما يدفع المضارّ، ويروى «حواجز بليّته» أي ما يمنعها. والامتنان بستر الأعمار لكون الاطّلاع عليها واشتغال الخاطر بخوف الموت ممّا يبطل نظام الدنيا، والغرض تنبيه الغافل عن انقضاء العمر لستر حدّه وانتهائه، وخلف العبر إبقاؤها بعد ارتحال الماضين كأنّها خليفة لهم.

«أم هذا الّذي..» قيل: أم ههنا إمّا استفهاميّة على حقيقتها كأنّه قال: أعظكم وأذكّركم بحال الشيطان وإغوائه أم بحال الإنسان من ابتداء وجوده إلى حين مماته وإمّا أن تكون منقطعة بمعنى بل كأنّه قال عادلاً وتاركاً لما وعظهم به: بل أتلو عليكم بناء هذا الإنسان الّذي حاله كذا. والشغف – بضمّتين – جمع شغاف – بالفتح – وهو في الأصل غلاف القلب وحجابه، استعير هنا لوضع الولد. والدهاق – بكسر الدال – الّذي أدهق أي أفرغ إفراغاً

[شديدا]، وقيل: الدهاق المملوءة من قولهم دهق الكأس - كجعله - ملأها. ويروى ادفاقاً، من دفقت الماء أي صببته. والمحق: المحو والإبطال والنقص، وسمّيت ثلاث ليال من آخر الشهر محاقاً لأنّ القمر يقرب من الشمس فتمحقه، واستعير للعلقة لأنّها لم تتصوّر [بعد] فأشبهت ما أبطلت صورته، وفي الأوصاف تحقير للإنسان كما أومىء إليه بالإشارة. والراضع: الطفل يرضع أمّه - كيسمع - أي يمتصّ ثديها، والأمّ مرضعة. والوليد: المولود وكأنّ المراد به الفطيم. واليافع: الغلام الّذي شارف الاحتلام ولمّا يحتلم، يقال: أيفع الغلام فهو يافع، وهو من النوادر.

قال في اسر الأدب، في ترتيب أحوال الإنسان: هو ما دام في الرحم جنين، فإذا ولد فوليد، ثمّ ما دام يرضع فرضيع، ثمّ إذا قطع منه اللبن فهو فطيم، ثمّ إذا دبّ ونمى فهو دارج، فإذا بلغ طوله خمسة أشبار فهو خماسيّ، فإذا سقطت رواضعه فهو مثغور، فإذا نبتت أسنانه بعد السقوط فهو مثغر، فإذا تجاوز العشر أو جازها فهو مترعرع وناشئ، فإذا كاد يبلغ الحلم أو بلغه فهو يافع ومراهق، فإذا احتلم واجتمعت قوّته فهو حرور، واسمه في جميع هذه الأحوال غلام، فإذا انحضر شاربه قيل قد بقل وجهه، فإذا صار ذا فتاء فهو فتى وشارخ، فإذا اجتمعت لحيته وبلغ غاية شبابه فهو مجتمع، ثمّ ما دام بين الثلاثين والأربعين فهو شاب، ثمّ هو كهل إلى أن يستوفي الستين، وقيل: إذا جاوز أربعاً وثلاثين إلى إحدى وخمسين، فإذا جاوزها فهو شيخ.

ثمّ «منحه» أي أعطاه. واللافظ: الناطق، ويقال: لحظ إذا نظر بمؤخّر عينيه وكانّ المراد هنا مطلق النظر، ويقصر على بناء الإفعال أي ينتهي. والمعنى: أعطاه القوى الثلاثة ليعتبر بحال الماضين، وما نزل بساحة العاصين، وينتهي عمّا يفضيه إلى أليم النكال، وشديد الوبال، أو ليفهم دلائل الصنع والقدرة، ويستدلّ بشواهد الربوبية على وجوب الطاعة والانتهاء عن المعصية، فينزجر عن الخلاف والعصيان ويتخلّص عن الخيبة والخسران. والاعتدال: التناسب والاستقامة والتوسّط بين الحالين في كمّ أو كيف، وقيام الاعتدال: تمام المخلقة والصورة، وتناسب الأعضاء، وخلوّها عن النقص والزيادة، وكمال القوى المحتاج إليها في تحصيل المآرب. و(استوى) أي اعتدل، والمثال – بالكسر -: المقدار، وصفة الشيء، ويقال: استوى الرجل إذا بلغ أشدّه أي قوّته، وهو ما بين ثمانية عشر إلى وسفة الشيء، ويقال: استوى الرجل إذا بلغ أشدّه أي قوّته، وهو ما بين ثمانية عشر إلى

٣٧ - الفقيه: عن محمد بن عليّ الكوفيّ، عن إسماعيل بن مهران، عن مرازم عن جابر ابن يزيد، عن جابر بن عبد الله الأنصاريّ، قال: قال رسول الله ﷺ: إذا وقع الولد في جوف أمّه صار وجهه قِبل ظهر أمّه إن كان ذكراً، وإن كان أنثى صار وجهها قِبل بطن أمّها، يداه على وجنتيه، وذقنه على ركبتيه كهيئة الحزين المهموم فهو كالمصرور منوط بمعاء من

سرّته إلى سرّة أمّه، فبتلك السرّة يغتذي من طعام أمّه وشرابها إلى الوقت المقدَّر لولادته، فيبعث الله تعالى ملكاً فيكتب على جبهته: شقى أو سعيد، مؤمن أو كافر، غنيٌّ أو فقير، ويكتب أجله ورزقه وسقمه وصحّته فإذا انقطع الرزق المقدَّر له من سرّة أمّه زجره الملك زجرة، فانقلب فزعاً من الزجرة وصار رأسه قبل المخرج فإذا وقع إلى الأرض دفع إلى هول عظيم وعذاب أليم، إن أصابته ربح أو مشقّة أو مسّته يد وجد لذلك من الألم ما يجده المسلوخ عنه جلده، يجوع فلا يقدر على استطعام ويعطش فلا يقدر على استسقاء ويتوجّع فلا يقدر على الاستغاثة، فيوكل الله تعالى به الرحمة والشفقة عليه والمحبّة له أمّه فتقيه الحرّ والبرد بنفسها، وتكاد تفديه بروحها، وتصير من التعطُّف عليه بحال لا تبالى أن تجوع إذا شبع، وتعطش إذا روي، وتعرى إذا كسي، وجعل الله – تعالى ذكره – رزقه في ثديي أمّه، في إحداهما طعامه وفي الأخرى شرابه، حتّى إذا رضع آتاه الله في كلّ يوم بما قدّر له فيه من الرزق، وإذا أدرك فهمه الأهل والمال والشره والحرص، ثمّ هو مع ذلك بعرض الآفات والعاهات والبليّات من كلِّ وجه، والملائكة تهديه وترشده، والشياطّين تضلُّه وتغويه، فهو هالك إلاّ أن ينجيه الله تعالى وقد ذكر الله - تعالى ذكره - نسبة الانسان في محكم كتابه فقال نَتَوَخَكُ : ﴿ وَلَقَدْ خَلَقَنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَلَةِ مِن طِينِ ۞ ثُمَّ جَمَلَنَهُ نُطَعَةً فِى قَرَارٍ مُكِينٍ ۞ ثُرَّ خَلَقْنَا التُّلَقَةَ عَلَقَةَ فَخَلَقْنَا ٱلْعَلَقَةَ مُعْمَعَتُ فَحَكَقْنَا ٱلْمُعْبَعَةَ عِطْلَمًا فَكَسُونَا ٱلْعِطْلَمَ لَحُمَّا ثُمَّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا مَاخَرُ مَنْمَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْخَلِقِينَ ۞ ثُمَّ إِنَّكُم بَعْدَ ذَلِكَ لَيَتِئُونَ ۞ ثُرَّ إِنَّكُر بَيْمَ ٱلْفِيكَمَةِ ئىنىئۇن ش€<sup>(1)</sup>.

قال جابر بن عبد الله الأنصاري: فقلت: يا رسول الله! هذه حالنا فكيف حالك وحال الأوصياء بعدك في الولادة؟ فسكت رسول الله على مليّاً ثمّ قال: يا جابر! لقد سألت عن أمر جسيم لا يحتمله إلاّ ذو حطّ عظيم، إنّ الأنبياء والأوصياء مخلوقون من نور عظمة الله جلّ ثناؤه يودع الله أنوارهم أصلاباً طيّبة وأرحاماً طاهرة، يحفظها بملائكته، ويربّيها بحكمته، ويغذوها بعلمه، فأمرهم يجلّ عن أن يوصف، وأحوالهم تدقّ عن أن تعلم، لأنّهم نجوم الله في أرضه، وأعلامه في بريّته، وخلفاؤه على عباده، وأنواره في بلاده، وحججه على خلقه. يا جابر! هذا من مكنون العلم ومخزونه، فاكتمه إلاّ من أهله (٢).

بيان: في القاموس: الوجنة - مثلثة وككلمة ومحرّكة -: ما ارتفع من الخدَّين. والمصرور: الأسير، لأنَّه مجموع اليدين، من «صررت؛ جمعت، وقال: صرَّ الناقة: شدَّ ضرعها. وقال: ناطه نوطاً: علقه. والشره - بالتحريك -: غلبة الحرص.

٣٨ - الكافي: عن العدّة، عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن فضّال، ومحمّد بن

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الأيات: ١٢-١٦.

<sup>(</sup>۲) من لا يحضره الفقيه، ج ٤ ص ٨٠٢ ح ٥٩٠١.

عيسى، عن يونس، قالا: عرضنا كتاب الفرائض عن أمير المؤمنين عَلِيَّةً على أبي الحسن الرضا عَلِيَّةً وممّا فيه أنّ أمير المؤمنين عَلِيًّة جعل دية الجنين مائة دينار، وجعل منيَّ الرجل إلى أن يكون جنيناً خمسة أجزاء، فإذا كان جنيناً قبل أن تلجه الروح مائة دينار، وذلك أنّ الله عَرَيِّة خلق الانسان من سلالة وهي النطفة فهذا جزء، ثمّ علقة فهو جزءان، ثمّ مضغة فهو ثلاثة أجزاء، ثمّ عظماً فهو أربعة أجزاء ثمّ يكسى لحماً فحينئذ تمّ جنيناً فكملت له خمسة أجزاء مائة دينار – إلى قوله – فإذا أنشىء فيه خلق آخر وهو الروح فهو حينئذ نفس فيه ألف دينار كاملة إن كان ذكراً وإن كان أنثى فخمسمائة دينار (١).

٣٩ - وهنه: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن ابن محبوب عن أبي أيّوب الخزّاز، عن محمّد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر عليّه عن الرجل يضرب المرأة فتطرح النطفة، فقال: عليه عشرون ديناراً، فقلت: فيضربها فتطرح العلقة فقال: أربعون ديناراً، قلت: فيضربها فتطرحه وقد صار له عظم، فقال: عليه الدية كاملة، بهذا قضى أمير المؤمنين عليه قلت: فنما صفة [خلقة] النطفة التي تعرف بها؟ فقال: النطفة تكون بيضاء مثل النخامة الغليظة، فتمكث في الرحم إذا صارت فيه أربعين يوماً ثمّ تصير إلى علقة. قلت: فما صفة خلقة العلقة التي تعرف بها؟ فقال: هي علقة كعلقة الدم المحجمة الجامدة، تمكث في الرحم بعد تحويلها عن النطفة أربعين يوماً ثمّ تصير مضغة. قلت: فما صفة المضغة وخلقتها التي تعرف بها؟ قال: هي مضغة لحم حمراء، فيها عروق خضر مشتبكة ثم تصير إلى عظم. قلت: فما صفة خلقته إذا كان عظماً؟ فقال: إذا كان عظماً شقّ له السمع والبصر، ورتّبت جوارحه، فإذا كان كذلك فإنّ فيه الدية كاملة (٢).

• ٤ - ومنه: عن صالح بن عقبة، عن يونس الشيباني، قال: قلت لأبي عبد الله عليه المن خرج في النطقة قطرة دم؟ قال: القطرة عشر النطفة فيها اثنان وعشرون ديناراً، قلت: فإن قطرت بثلاث؟ قال: فست قطرت قطرتين؟ قال: أربعة وعشرون ديناراً، قال: قلت: فإن قطرت بثلاث؟ قال: فست وعشرون ديناراً، وفي خمس ثلاثون، وما زاد على النصف فعلى حساب ذلك حتى تصير علقة، فإذا صارت علقة ففيها أربعون ديناراً فقال له أبو شبل: - وأخبرنا أبو شبل، قال: حضرت يونس وأبو عبد الله عليه اللايات، قال: قلت: - فإنَّ النطفة خرجت متخضخضة بالدم؟ قال: فقال لي: فقد علقت إن كان دما قال: قلت: - فإنَّ النطفة خرجت متخضخضة بالدم؟ قال التعزير، لأنه ما كان من دم صافياً ففيها أربعون ديناراً، وإن كان دماً أسود فلا شيء عليه إلاّ التعزير، لأنه ما كان من دم صاف فذلك للولد، وما كان من دم أسود فذلك من الجوف. قال أبو شبل: فإنَّ العلقة صار صاف فذلك للولد، وما كان من دم أسود فذلك من الجوف. قال أبو شبل: فإنَّ عشر الأربعين أربعة، فيها شبه العرق من لحم؟ قال: اثنان وأربعون العشر، قال: قلت: فإنَّ عشر الأربعين أربعة،

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٧ ص ١٣٩١ باب ٢١٠ ح ١ . (٢) الكافي، ج ٧ ص ١٣٩٢ باب ٢١٠ ح ١٠.

قال: لا، إنّما هو عشر المضغة، لأنّه إنّما ذهب عشرها، فكلّما زادت زيد حتّى تبلغ الستين. قال: قلت: فإن رأيت في المضغة شبه العقدة عظماً يابساً؟ قال: فذلك عظم كذلك أوّل ما يبتدىء العظم، فيبتدىء بخمسة أشهر ففيه أربعة دنانير، فإن زاد فزد أربعة أربعة حتّى تتمّ الثمانين. قال: قلت: فإذا وكزها فسقط الثمانين. قال: قلت: فإذا وكزها فسقط الصبيّ فلا يدرى أحيّاً كان أم لا؟ قال: هيهات يا أبا شبل! إذا مضت الخمسة أشهر فقد صارت فيه الحياة، وقد استوجب الدية (١).

بيان؛ الخضخضة تحريك الماء ونحوه «إنّما هو عشر المضغة» أي عشر الدية الّتي زيدت لصيرورتها مضغة، والوكز – كالوعد –: الدفع والطعن والضرب بجمع الكفّ ثمّ إنّ الخبر يدلّ على أنّ ولوج الروح بعد الخمسة أشهر، وهو خلاف المشهور وما دلّ عليه غيره من الأخبار من أنّ ولوج الروح بعد الأربعة أشهر، ولعلّ المراد أنّه قد يكون كذلك.

13 - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عبد الله بن غالب، عن أبيه، عن سعيد بن المسيّب، قال: سألت عليَّ بن الحسين عليَّ عن رجل ضرب امرأته حاملاً برجله فطرحت ما في بطنها ميّناً، فقال: إن كان نطفة فإنّ عليه عشرين ديناراً، قلت: فما حدّ النطفة؟ فقال: هي الّتي إذا وقعت في الرحم فاستقرّت فيه أربعين يوماً، قال: وإن طرحته وهو علقة فإنّ عليه سيّن ديناراً، قلت: فما حدّ العلقة؟ فقال: هي الّتي إذا وقعت في الرحم فاستقرّت فيه مائة وعشرين يوماً، قال: وإن طرحة وهو مضغة فإنّ عليه سيّن ديناراً، قلت: فما حدّ المضغة؟ فقال: هي الّتي إذا وقعت في الرحم فاستقرّت فيه مائة وعشرين يوماً، قال: فما حدّ المضغة؟ فقال: هي الّتي إذا وقعت في الرحم فاستقرّت فيه مائة وعشرين يوماً، قال: كان ظرحته وهو نسمة مخلّقة له عظم ولحم مرتّب الجوارح قد نفخ فيه روح العقل فإنّ عليه دية كاملة. قلت له: أرأيت تحوّله في بطنها إلى حال أبروح كان ذلك أو بغير روح؟ قال: بروح عدا الحياة القديم المنقول في أصلاب الرجال وأرحام النساء، ولولا أنّه كان فيه روح عدا الحياة ما تحوّل من حال إلى حال في الرحم، وما كان إذن على من يقتلانه دية وهو في تلك الحال.).

<sup>(</sup>۱) الكاني، ج ٧ ص ١٣٩٢ باب ٢١٠ ح ١١.

<sup>(</sup>٢) الكافي، ج ٧ ص ١٣٩٣ باب ٢١٠ ح ١٥. أقول: لعل المراد بالتحوّل من حال إلى حال تحوّله من النطفة إلى العلقة ومن العلقة إلى المضغة. أو المراد بالتحوّل تحركه من موضع إلى موضع آخر. وكيف كان هو بالروح القديم المنقول في الأصلاب والأرحام، وهو غير الحياة العارضة عليه. فلفظ القديم في هذه الرواية صفة للروح لا صفة الحياة كما هو واضح فيستفاد من هذه الرواية أنّ الروح القديم المخلوق من الطينة في النطفة ميتة وهو المنقول في الأصلاب والأرحام، فإذا تمّت خلقته، نفخ فيها روح الحياة والبقاء المعبر عنه بروح العقل. ويشهد له في الجملة دعاء مولانا سيّد الشهداء عليه عوم عرفة، فارجع إلى ج ٧٠ ص ٢٧٢. [مستدرك السفينة ج ٤ لغة «روح»].

توضيح: «مرتب الجوارح» في بعض النسخ «مزيّل الجوارح» أي امتازت وافترقت جوارحه بعضها عن بعض كما قال تعالى: ﴿ لَوَ تَنَرَّيُلُواْ لَمَذَبّناً ﴾ وفي بعضها «مربّل» بالراء المهملة والباء الموخدة، قال الجوهريّ: تربّلت المرأة كثر لحمها. «بروح غذاء الحياة» المراد إمّا روح الوالدين أو القوّة النامية، وفي بعضها (عدا) بالمهملتين من غير مدّة، فالمراد به أنّ تحوّله بروح غير الروح الذي خلق الأجله قبل خلق الأجساد لأنّه لم يتعلّق به بعد، فالمراد بالروح الأول القوّة النامية أو روح الوالدين، وعلى النسختين المنقول صفة روح لا الحياة، والمراد بالقديم ما تقادم زمانه لأنّه خلق قبل خلق الأجساد كما سيأتي إن شاء الله، وإطلاق القتل على الإسقاط قبل تعلّق الروح مجاز.

27 - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر، عن الحسين ابن خالد، قال: قلت لأبي الحسن عن أروينا عن النبيّ عن أنّه قال: من شرب الخمر لم يحتسب صلاته أربعين يوماً، قال: فقال: صدقوا، قلت: وكيف لا يحتسب صلاته أربعين صباحاً لا أقلّ من ذلك ولا أكثر؟ فقال: إنّ الله جلّ وعزّ قدّر خلق الإنسان فصيّره نطفة أربعين يوماً، ثمّ نقلها فصيّرها مضغة أربعين يوماً، فهو إذا شرب الخمر بقي في مُشاشته أربعين يوماً على قدر انتقال خلقته، ثمّ قال عني كذلك جميع غذاء أكله وشربه يبقى في مشاشته أربعين يوماً على قدر انتقال خلقته، ثمّ قال عني ألى الله عن عن مشاشته أربعين يوماً الله على الله على الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه اله عنه الله عنه عنه الله الله عنه الله عنه

٤٣ - ومنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن عمرو بن عثمان، عن عليّ بن عيسى رفعه، في ما ناجى الله به موسى عَلَيْتُنْ قال: يا موسى! أنا السيّد الكبير، إنّي خلقتك من نطفة من ماء مهين، من طينة أخرجتها من أرض ممشوجة فكانت بشراً فأنا صانعها خلقاً - الخبر -(٢).

٤٤ - ومنه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن أحمد بن الحسن، عن عمرو بن سعيد، عن مصدّق بن صدقة، عن عمّار بن موسى، عن أبي عبد الله عليه قال: سئل عن الميّت يبلى جسده؟ قال: نعم، حتّى لا يبقى لحم ولا عظم إلا طينته الّتي خلق منها فإنّها لا تبلى، تبقى في القبر مستديرة حتّى يخلق الله منها كما خلق أول مرّة (٣).

٤٥ - وهنه؛ عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضال، عن إبراهيم بن مسلم الحلواني، عن أبي إسماعيل الصيقل الرازي، عن أبي عبد الله علي قال: إن في الجنة لثمرة تسمّى (المزن) فإذا أراد الله أن يخلق مؤمناً أقطر منها قطرة، فلا تصيب بقلة ولا ثمرة أكل منها مؤمن أو كافر إلا أخرج الله من صلبه مؤمناً (٤).

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٦ ص ١١١٣ باب ٣٢٠ ح ١٢. ﴿ ٢) روضة الكافي، ح ٨.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج ٣ ص ١٢٨ باب ١٦٦ ح ٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي، ج ٢ ص ٣٣٧ باب إذا أراد الله أن يخلق المؤمن . . ح ١ .

27 - العلل: عن علي بن حاتم، عن القاسم بن محمّد، عن إبراهيم بن مخلّد عن أحمد بن إبراهيم بن مخلّد عن أحمد بن إبراهيم، عن محمّد بن بشير، عن محمّد بن سنان، عن أبي عبد الله القزوينيّ قال: سألت أبا جعفر محمّد بن عليّ عَلَيْ فقلت: لأيّ علّة يولد الانسان ههنا ويموت في موضع آخر؟ قال: إنّ الله تبارك وتعالى لمّا خلق خلقه خلقهم من أديم الأرض فيرجع كلّ إنسان إلى تربته (١).

٤٧ - تفسير الإمام؛ قال عليه في سياق قصة ذبح البقرة: ثم ذبحوها وأخذوا قطعة وهي عجب الذنب الذي منه خلق ابن آدم وعليه يركب إذا أراد خلقاً جديداً فضربوه بها (القصة)(٢).

ابن ظبیان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أراد الله أن يقبض روح إمام ويخلق من بعده إماماً أنزل قطرة من ماء تحت العرش إلى الأرض فيلقيها على ثمرة أو بقلة، فيأكل تلك الثمرة أو تلك البقلة الإمام الذي يقوم من بعده، قال: فيخلق الله من تلك التقطرة نطفة في الصلب، ثمّ يصير إلى الرحم فيمكث فيها أربعين ليلة، فإذا مضى له أربعون اليلة سمع الصوت، فإذا مضى له أربعة أشهر كتب على عضده الأيمن ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَقًا للله سمع الصوت، فإذا مضى له أربعة أشهر كتب على عضده الأيمن ﴿ وَتَمَّتَ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدَقًا لله العلم والوقار وألبس الهيبة، وجعل له مصباح من نور يعرف به الضمير، ويرى به أعمال العباد (٣).

أقول: قد مضت الأخبار في بدء خلق الإمام وخواصّه في المجلّدات السابقة المتعلّقة بالإمامة، فلا نعيدها حذراً من التكوار.

29 - العلل: عن أبيه، عن سعد بن عبدالله، عن أحمد بن محمد البرقيّ، عن أبي هاشم المجعفريّ، عن أبي جعفر الثاني عليه في حديث طوبل ذكر فيه إتيان الخضر أمير المؤمنين عليه وسؤاله عن مسائل وأمره عليه الحسن بجوابه، فقال الحسن عليه في سياق الأجوبة: وأمّا ما ذكرت من أمر الرجل يشبه أعمامه وأخواله فإنّ الرجل إذا أتى أهله بقلب ساكن وعروق هادئة وبدن غير مضطرب استكنت تلك النطقة في [تلك] الرحم فخرج الولد يشبه أباه وأمّه، وإن أتاها بقلب غير ساكن وعروق غير هادئة وبدن مضطرب اضطربت تلك النطقة في جوف تلك الرحم فوقعت على عرق من العروق، فإن وقعت على عرق من عروق الأخوال أشبه أخواله ورق الأعمام أشبه الولد أعمامه، وإن وقعت على عرق من عروق الأخوال أشبه أخواله - على الله المروق، فإن وقعت على عرق من العروق الأخوال أشبه أخواله - الله أخر ما سيأتي من الخبر الطويل - (٤).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٩٨ باب ٢٥٩ ح ١. (٢) تفسير الإمام العسكري عجم الله ص ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات، ص ٤٠٠ ج ٩ باب ٧ ح ٤.

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٧ بآب ٨٥ ح ٤. تمام الخبر في ج ٥٨ ص ٢٤ ح ٨.

بيان: في القاموس: هذأ - كمنع - هذاً وهذوة: سكن. وأقول: يحتمل أن يكون المراد أنّه إذا لم تضطرب النطفة تحصل المشابهة التامّة، لأنّ المنيّ يخرج من جميع البدن فيقع كلّ جزء موقعه، وإذا اضطربت حصلت المشابهة الناقصة، فيشبه الأعمام إذا كان الأغلب منيّ الرجل لأنّهم أيضاً يشبهون الأب مشابهة ناقصة، وإن غلب منيُّ الأمّ أشبه الأخوال كذلك، ويمكن أن يكون بعض العروق في بدن الأب منسوباً إلى الأعمام وفي بدن الأمّ منسوباً إلى الأحوال، ففي الاضطراب يعلو المنيّ الخارج من ذلك العرق، فالمراد بالعرق منيّ العرق، وهذا لا يخلو من بعد.

• ٥ - تفسير الإمام: قال عَلِيْ في قوله تعالى: ﴿ يَنَا يُهَا النَّاسُ اَعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ فَ مَن نطفة من ماء مهين، فجعله في قرار مكين إلى قدر معلوم، فقدّره فنعم القادر ربّ العالمين، قال رسول الله عَلَيْ : إنّ النطفة تثبت في الرحم أربعين يوماً نطفة، ثمّ يصير علقة أربعين يوماً، ثمّ مضغة أربعين يوماً، ثمّ يجعل بعده عظماً، ثمّ يكسى لحماً، ثمّ يلبس الله بعده جلداً، ثمّ ينبت عليه شعراً، ثمّ يبعث الله بحريه ملك الأرحام، فيقال له: اكتب أجله وعمله ورزقه، وشقياً يكون أو سعيداً، فيقول الملك: يا ربّ أنّى لي بعلم ذلك؟ فيقال له: استمل ذلك من قرّاء اللوح المحفوظ فيستمليه منهم (١).

٥١ – الكافي؛ عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبي محمد المدائنيّ عن عائذ بن حبيب بيّاع الهرويّ، عن عيسى بن زيد، رفعه إلى أبي عبد الله عليّه قال: يثغر الغلام لسبع سنين، ويؤمر بالصلاة لتسع، ويفرّق بينهم في المضاجع لعشر ويحتلم لأربع عشرة وينتهي طوله إلى اثنين وعشرين سنة ، وينتهي عقله إلى ثمان وعشرين سنة إلا التجارب (٢).

بيان: قال المطرزيّ: ثُغر الصبيّ فهو مثغور: سقطت رواضعه، وأمّا إذا نبت بعد السقوط فهو مثّغر بالتاء والثاء، وقد اثّغر على افتعل.

٥٢ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن موسى بن عمر، عن عليّ بن الحسين، عن الحسين الفيرية على المؤمنين عليه العبي كلّ سنة أربع أصابع بأصابع نفسه (٣).

٥٣ - ومنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ عن أبي عبد الله
 عن أبيه ﷺ قال: الغلام لا يلقح [حتى] يتفلّك ثدياه وتسطع ريح إبطيه (٤).

بيان: لا يلقح: لا يجامع، وهو كناية عن البلوغ، وفي القاموس: فلك ثديها وتفلّك: استدار.

 <sup>(</sup>١) تفسير الإمام العسكري علي ص ١٣٥. (٢) - (٤) الكافي، ج ٦ ص ٩١٩ باب ٣٢ - ١-٣.

98 – الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، جميعاً عن ابن محبوب، عن خليل بن عمرو اليشكريّ، عن جميل بن درّاج، عن أبي عبد الله عليه قال: كان أمير المؤمنين عليه الله عليه الذكر النظر فهو ممّن يرجى خيره ويؤمن شرّه، قال: وإذا كان الغلام شديد الأدرة كبير الذكر حاد النظر فهو ممّن لا يرجى خيره ولا يؤمن شرّه (١).

قوضيح: في أكثر النسخ «ملتاث الادرة» بالتاء المثنّاة ثمّ الثاء المثلّغة من اللوثة بالضمّ وهي الاسترخاء، والأدرة: نفخة في الخصية، وكأنّ المراد بها هنا نفس الخصية أي مسترخي الخصية متدلّيها، وفي بعضها «الأزرة» بالزاي، أي هيئة الائتزار، والتياثه كناية عن أنّه لا يجوّد شدّ الإزار والمنطقة بحيث يرى منه حسن الائتزار فعجب به كما هو عادة الظرفاء، وفي بعضها «ملثاث» بالثائين المثلّتين، واللثّ والإلثاث واللثلثة: الإلحاح والإقامة ودوام المطر، واللثلثة: الضعف والحبس والتردّد في الأمر، ذكرها الفيروزآباديّ، والأوّل أنسب.

٥٥ – الكافي: عن عليّ بن محمّد بن بندار، عن أبيه، عن محمّد بن عليّ الهمدانيّ عن أبي سعيد الشاميّ، عن صالح بن عقبة، قال: سمعت العبد الصالح يقول: تستحبّ عرامة الغلام في صغره ليكون حليماً في كبره. ثمّ قال: ما ينبغي إلاّ أن يكون هكذا<sup>(٢)</sup>. وروي أنّ أكيس الصبيان أشدُهم بغضاً للكتاب<sup>(٣)</sup>.

بيان: العرامة: سوء الخلق والفساد والمرح والإشرار، والمراد ميله إلى اللعب وبغضه للكُتّاب، أي عرامته في صغره علامة عقله وحلمه في كبره وينبغي أن يكون الطفل هكذا، فأمّا إذا كان منقاداً ساكناً حسن الخلق في صغره يكون بليداً في كبره كما هو المجرّب، والكُتّاب – بالتشديد –: المكتب.

07 - اللو المنثور؛ عن محمّد بن كعب القرظيّ، قال: قرأت في التوراة - أو قال: في صحف إبراهيم - فوجدت فيها يقول الله تعالى: يا ابن آدم ما أنصفتني! خلقتك ولم تك شيئاً وجعلتك بشراً سويّاً، خلقتك من سلالة من طين ثمّ جعلتك نطفة في قرار مكين، ثمّ خلقت النطفة علقة، فخلقت العظام لحماً، ثمّ النطفة علقة، فخلقت العلقة مضغة، فخلقت المضغة عظاماً، فكسوت العظام لحماً، ثمّ أنشأتك خلقاً آخر. يا ابن آدم! هل يقدر على ذلك غيري؟ ثمّ خفّفت ثقلك على أمّك حتى لا تتبرّم بك ولا تتأذّى، ثمّ أوحيت إلى الأمعاء أن اتسعي وإلى الجوارح أن تفرّقي، فاتسعت الأمعاء من بعد ضيقها، وتفرّقت الجوارح من بعد تشبيكها، ثمّ أوحيت إلى الملك الموكّل الأرحام أن يخرجك من بطن أمّك، فاستخلصك على ريشة من جناحه، فاطّلعت عليك فإذا أنت خلق ضعيف ليس لك سنّ يقطع ولا ضرس يطحن، فاستخلصت لك في صدر أمّك ثدياً

<sup>(</sup>۱) - (۳) الكافي، ج ٦ ص ٩٢٢ باب ٣٧ ح ١-٣.

يدرّ لك لبناً بارداً في الصيف حارّاً في الشتاء، واستخلصته من بين جلد ولحم ودم وعروق، وقذفت لك في قلب والدتك الرحمة، وفي قلب أبيك التحنّن، فهما يكدّان ويجهدان، ويربّيانك ويغذّيانك، ولم يناما حتّى ينوّمانك. ابن آدم! أنا فعلت ذلك بك لا بشيء استأهلته به منّي أو لحاجة استعنت على قضائها. ابن آدم! فلمّا قطع سنّك وطلع ضرسك أطعمتك فاكهة الصيف وفاكهة الشتاء في أوانهما، فلمّا عرفت أنّي ربّك عصيتني، فالآن إذ عصيتني فادعني وإنّي قريب مجيب، وادعني فإنّي غفور رحيم (۱).

٥٧ - الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن بعض أصحابه رواه عن رجل من العامة قال: كنت أجالس أبا عبد الله على فلا والله ما رأيت مجلساً أنبل من مجالسه.

قال: فقال لي ذات يوم: من أين تخرج العطسة؟ فقلت: من الأنف، فقال لي: أصبت الخطأ، فقلت: معدلة فقال الله المنطقة تخرج الخطأ، فقلت: جعلت فداك، من أين تخرج؟ فقال: من جميع البدن ومخرجها من الإحليل. ثمّ أما رأيت الإنسان إذا عطس نقض جميع أعضائه، وصاحب العطسة يأمن الموت سبعة أيّام (٢).

محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، قال سألت أبا جعفر عليه عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة، قال سألت أبا جعفر عليه عن الخلق، فقال: إنّ الله تعالى لمّا خلق الخلق من طين أفاض بها كإفاضة القداح، فأخرج المسلم فجعله سعيداً وجعل الكافر شقيّاً، فإذا وقعت النطفة تلقّتها الملائكة فصوّروها، ثمّ قالوا: يا ربّ أذكر أو أنثى؟ فيقول الربّ جلّ جلاله أيّ ذلك شاء، فيقولان: تبارك الله أحسن الخالفين! ثمّ يوضع في بطنها فتردّد تسعة أيّام وفي كلّ عرق ومفصل منها، وللرحم ثلاثة أقفال: قفل في أعلاها ممّا يلي أعلا السرّة من الجانب الأيمن، والقفل الآخر في وسطها [والقفل الآخر] أسفل من الرحم، فيوضع بعد تسعة أيّام في القفل الأعلى فيمكث فيه ثلاثة أشهر، فعند ذلك يصيب المرأة خبث النفس والتهوّع، ثمّ ينزل إلى القفل الأوسط فيمكث فيه ثلاثة أشهر، وسرّة الصبيّ فيها مجمع العروق وعروق المرأة كلّها منها يدخل طعامه وشرابه من تلك العروق، ثمّ الصبيّ فيها مجمع العروق وعروق المرأة كلّها منها يدخل طعامه وشرابه من تلك العروق، ثمّ ينزل إلى القفل الأبيم في مسرّته حتى يقع على طلقت انقطع عرق من سرّة الصبيّ فأصابها ذلك الوجع، ويده على سرّته حتى يقع على طلقت انقطع عرق من سرّة الصبيّ فأصابها ذلك الوجع، ويده على سرّته حتى يقع على الأرض ويده مبسوطة، فيكون رزقه حينئذ من فيه (").

بيان: «أفاض بها كإفاضة القداح» قال الجوهريّ: إفاضة القداح: الضرب بها، والقداح

<sup>(1)</sup> الدر المنثور، ج ٦ ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي، ج ٢ ص ٦٦٢ باب العطاس والتسميت ح ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي، ج ٦ ص ٩٠٣ باب ٦ ح ٥.

جمع القدح - بالكسر - وهو السهم قبل أن يراش وينصل، فإنّهم كانوا يخلطونها ويقرعون بها بعدما يكتبون عليها أسماءهم. وفي التشبيه إشارة لطيفة إلى اشتباه خير بني آدم بشرّهم إلى أن يميز الله الخبيث من الطيّب، كذا ذكره بعض الأفاضل.

أقول: يمكن أن يقرأ «القدَّاح؛ بفتح القاف وتشديد الدال وهو صانع القداح، أي أفاض وشرع في بريها ونحتها كالقدّاح [فيراهم مختلفة كالقداح]. قوله «فتردّد...» لعل تردّدها كناية عمّا يؤثّر فيها من مزاج الأمّ، أو ما يختلط بها من نطفة الأمّ الخارجة من جميع عروقها. ثمّ إنّه يحتمل أن يكون نزولها إلى الأوسط والأسفل ببعضها لعظم جنّتها لا بكلّها. قوله «أسفل من الرحم» أي [هو] أسفل موضع منها. وفي القاموس: الطلق وجع الولادة، وقد طلقت المرأة طلقاً على ما لم يسمّ فاعله و«يده» أي يد الصبيّ.

99 - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، وعليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن زرارة بن أعين، قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: إذا وقعت النطفة في الرحم استقرّت فيها أربعين يوماً وتكون علقة أربعين يوماً وتكون مضغة أربعين يوماً، ثمّ يبعث الله ملكين خلاقين فيقال لهما: اخلقا كما يريد الله ذكراً أو أنثى، صوّراه واكتبا أجله ورزقه ومنيّته، وشقياً أو سعيداً، واكتبا لله الميثاق الذي أخذه في الذرّ بين عينيه، فإذا دنا خروجه من بطن أمّه بعث الله إليه ملكاً يقال له فزاجره فيؤرم فيفزع فزعاً، فينسى الميثاق ويقع إلى الأرض يبكي من زجرة الملك (١).

• ٦٠ - قرب الإسناد: عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: سألت الرضا عَلِيَهِ أن يدعو الله عَرَيَهُ لامرأة من أهلنا بها حمل، فقال: قال أبو جعفر عَلِيهِ : الدعاء ما لم يمض أربعة أشهر، فقلت له: إنّما لها أقلّ من هذا، فدعا لها، ثمّ قال: إنّ النطفة تكون في الرحم ثلاثين يوماً وتكون علقة ثلاثين يوماً وتكون مضغة ثلاثين يوماً، وتكون مخلقة وغير مخلقة ثلاثين يوماً، فإذا تمّت الأربعة أشهر بعث الله تعالى إليها ملكين خلاقين يصوّرانه ويكتبان رزقه وأجله، وشقيّاً أو سعيداً - الخبر -(٢).

٦١ - تفسير علي بن إبراهيم: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَكُمْ ثُمْ صَوَرْنَكُمْ ﴾ أي خلقناكم في الأصلاب وصوّرناكم في الرحم دون الصلب وإن كان مخلوقاً في أصلاب الأنبياء، ورفع وعليه مدرعة من صوف.

حدّثنا أحمد بن محمّد، عن جعفر بن عبد الله المحمّديّ، عن كثير بن عيّاش، عن أبي جعفر عَلَيْتُ في قوله: ﴿وَلَقَدَ خَلَقَنَكُمْ ﴾ قال: أمّا ﴿خَلَقَنَكُمْ ﴾ فنطفةً ثمّ علقةً، ثمّ مضغةً، ثمّ عظاماً ثمّ لحماً، وأمّا ﴿مَوَرَنَكُمْ ﴾ فالعين، والأنف والأذنين، والفم، واليدين،

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٦ ص ٩٠٤ باب ٦ ح ٧. (٢) قرب الإسناد، ص ٣٥٧ ح ١٢٦٢.

والرجلين، صوّر هذا ونحوه، ثمّ جعل الدميم والوسيم والجسيم والطويل والقصير وأشباه هذا (١).

٦٢ - ومنه: ﴿ خَلْقَكُرُ مِن نَفْسِ وَنَعِدَةٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنْهَا زَوْجَهَا﴾ يعني آدم وزوجته حوّاء ﴿ فِ ظُلْمَنْتِ ثَلَنْتُ ﴾ قال: البطن، والرحم، والمشيمة (٢).

١٣ - ومنه: ﴿ أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَوْ كُنْمُ فِي بُرُوجٍ مُشَيَدَةً ﴾ يعني الظلمات الثلاث الثلاث الثين ذكرها الله، وهي المشيمة والرحم والبطن (٣).

10 - قصص الراوندي: بإسناده عن الصدوق، بإسناده عن شهر بن حوشب قال: لمّا قدم رسول الله عليها المدينة أتاه رهط من اليهود فسألوه عن مسائل، منها قالوا: كيف يكون الشبه من المرأة وإنّما النطفة للرجل؟ فقال: أنشدكم بالله أتعلمون أنَّ نطفة الرجل بيضاء غليظة وأنّ نطفة المرأة حمراء رقيقة، فأيّها غلب على صاحبتها كان لها الشبه؟ قالوا: اللّهمّ نسم - الخبر -(1).

77 - وهنه: بإسناده عن الصدوق، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد بن يحيى عن السيّاريّ، عن إسحق بن إبراهيم، عن الرضا عَلَيْتُلَا قال: إنّ الملك قال لدانيال: أشتهي أن يكون لي ابن مثلك، فقال: ما محلّي من قلبك؟ قال: أجلّ محلّ وأعظمه قال دانيال: فإذا جامعت فاجعل همّتك فيّ. قال: ففعل الملك ذلك، فولد له ابن أشبه خلق الله بدانيال(٧).

بيان: أقول: ذكر الأطباء أيضاً أنّ للتخيّل في وقت الجماع مدخلاً في كيفيّة تصوير الجنين، قال ابن سينا في القانون: قد قال قوم من العلماء ولم يعدوا عن حكم الجواز إنّ من

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٣٠ في تفسيره لسورة الأعراف، الآية: ١١.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢١٦ في تفسيره لسورة الزمر، الآية: ٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٥١ في تفسيره لسورة النساء، الآية: ٧٨.

 <sup>(</sup>٤) سورة المؤمنون، الآية: ١٢.
 (٥) الكافي، ج ٧ ص ١٧٤٤ باب ٥٠ ح ٢.

 <sup>(</sup>٦) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٩٦.
 (٧) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٩٦.

أسباب الشبه ما يتمثّل حال العلوق في وهم المرأة أو الرجل من الصور الإنسانية تمثّلاً متمكّناً (انتهى) وقال بعضهم: تصوَّر رجل عند الجماع صورة حيّة فتولّد منه طفل كان رأسه رأس إنسان وبدنه بدن حيّة.

٩٨ - التهذيب؛ بإسناده عن محمد بن الفضيل، عن أبي الحسن عليه قال: قلت: تلزمني المرأة أو الجارية من خلفي وأنا متكىء على جنب، فتتحرّك على ظهري فتأتيها الشهوة وتنزل الماء، أفعليها غسل أم لا؟ قال: نعم، إذا جاءت الشهوة وأنزلت الماء وجب عليها الغسل, (٢).

٦٩ - ومنه: بسند موثق عن معاوية بن حكيم، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إذا أمنت المرأة والأمة من شهوة جامعها الرجل أو لم يجامعها في نوم كان ذلك أو في يقظة فإن عليها الغسل(٣).

٧٠ - ومنه: بإسناده عن يحيى بن أبي طلحة، أنه سأل عبداً صالحاً عن رجل مس فرج امرأته أو جاريته يعبث بها حتى أنزلت، عليها غسل أم لا؟ قال: أليس قد أنزلت من شهوة؟ قلت: بلى، قال: عليها غسل<sup>(٤)</sup>.

٧١ - ومنه: بسند صحيح عن ابن بزيع، قال: سألت الرضا عليته عن الرجل يجامع المرأة في ما دون الفرج فتنزل المرأة، هل عليها غسل؟ قال: نعم(٥).

تبيان: أقول: الأخبار في هذا المعنى كثيرة، وهي تدلّ مع ما مرّ من الأخبار في شبه الأعمام والأخوال على أنّ للمرأة منيّاً كالرجل كما ذهب إليه جالينوس وأكثر الأطبّاء، وذهب أرسطو وجماعة من الحكماء إلى أنّه ليس للمرأة منيّ وإنّما تنفصل من بيضتها رطوبة

<sup>(</sup>١) قرب الإسناد، ص ١٤٩ ح ٥٤١.

<sup>(</sup>٢) - (٥) تهذيب الأحكام، ج ١ ص ٦٨ باب ٦ ح ١١ و١٥ و١٦ و١٩.

شبيهة بالمنيّ يقال لها المنيّ مجازاً، إذ عندهم أنّ المنيّ ما اجتمع فيه خمس صفات: بياض اللون، وحصول اللذّة عند الخروج، والقوّة العاقدة والدفق، ورائحة شبيهة برائحة الطلع، وإذا امتزج منيّ الرجل بتلك الرطوبة تتولّد منه مادّة الجنين، ومنيّ الرجل هي العاقدة والفاعلة، ورطوبة المرأة هي المنعقدة والمنفعلة. وقال جالينوس وأتباعه: في كلّ منهما قوّة عاقدة ومنعقدة. والحقّ أنّ النزاع في إطلاق المنيّ على رطوبة المرأة وعدمه لفظيّ لا طائل تحته، وقد مرّ في الأخبار الكثيرة أنّ الولد يتكوّن من المنيّين معاً، وسيأتي بعض القول فيه أيضاً في آخر الباب إن شاء الله.

٧٧ - تفسير علي بن إبراهيم: قوله: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَّذِى خَلَقَ ٱلْأَزْوَجَ كُلَّهَا مِنَّا تُنْلِتُ ٱلْأَرْضُ وَمِنْ ٱنْفُسِهِمْ وَمِمَّا لَا يَعْلَمُونَ ﴾ قال: فإنّه حدّثني أبي، عن النضر بن سويد، عن الحلبيّ، عن أبي عبدالله ﷺ قال: إنّ النطقة تقع من السماء إلى الأرض على النبات والثمر والشجر، فتأكل الناس منه والبهائم، فيجري فيهم (١).

٧٣ - العلل؛ عن محمّد بن موسى بن المتوكّل، عن عليّ بن الحسين السعد آباديّ عن أَجِي المحد بن أَبِي عبد الله البرقيّ، عن أَبِيه، عن محمّد بن يحيى، عن حمّاد بن عثمان، عن أَبِي عبد الله عَلَيْظٌ قال: ابن آدم منتصب في بطن أمّه، وذلك قول الله عَلَيْظٌ : ﴿لَقَدَّ خَلَقَا ٱلْإِنسَانَ فِي كَدِ ﴾ وما سوى ابن آدم فرأسه في دبره ويداه بين يديه (٧).

٧٤ - تفسير علي بن إبراهيم: ﴿وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينِ﴾ قال: السلالة الصفوة من الطعام والشراب الذي يصير نطفة، والنطفة أصلها من السلالة والسلالة هو من صفوة الطعام والشراب، والطعام من أصل الطين، فهذا معنى قوله: ﴿مِن سُلَلَةٍ مِّن طِينٍ﴾. ﴿ثُمَّ جَمَلْنَهُ نُطْفَةٌ فِ قَرَارٍ مَّكِينٍ﴾ أي في الأنثيين ثمّ في الرحم ﴿ثُرُ خَلَقْنَا ٱلنَّطْفَةَ عَلَقَةً﴾ – إلى قوله – ﴿أَحْسَنُ ٱلْمُلْفِينَ﴾ وهذه استحالة أمر إلى أمر، فحد النطفة إذا وقعت في الرحم أربعين يوماً ثمّ يصير علقة (٣).

٧٥ - وهنه: قوله: ﴿ رَلَقَدَ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ ﴾ - إلى قوله - ﴿ ثُرُّ أَنشَأَنَهُ خَلْقًا مَاخَرُ ﴾ فهي ستة أجزاء وستة استحالات، وفي كل جزء واستحالة دية محدودة، ففي النطفة عشرون ديناراً، وفي العلقة أربعون ديناراً، وفي المضغة ستون ديناراً، وفي العظم ثمانون ديناراً، وإذا كسي لحماً فمائة دينار، حتى يستهل، فإذا استهل فالدية كاملة (٤).

٧٦ - وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليتها في قوله: ﴿ثُرُ أَنشَأْنَهُ حَلَقًا مَاخَرُ ﴾ فهو نفخ الروح فيه (٥).

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨٩ في تفسيره لسورة يس، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٧١ باب ٢٤٧ ح ١.

<sup>(</sup>٣) - (٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٦٥ في تفسيره لسورة المؤمنون، الآيات: ١١-١٤.

٧٧ - ومنه: ﴿وَيَدَأَ خَلَقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينِ﴾ قال: هو آدم ﷺ ﴿ثُرَّ جَمَلَ نَسْلَمُ﴾ أي ولده ﴿يَن سُلَلَةٍ﴾ وهو الصفوة من الطعام والشراب ﴿مِن مَّلَو مَهِينِ﴾ قال: النطفة المنتي ﴿ثُمَّرَ سَلَنَلَةٍ﴾ أي استحاله من نطفة إلى علقة، ومن العلقة إلى مضغة، ثمّ نفخ فيه الروح(١).

٧٨ - ومنه: في رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليت في قوله: ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَالُهُ إِنْنَشَا﴾
 يعني: ليس معهن ذكر ﴿ وَيَنَهَبُ لِمَن يَشَلُهُ الذَّكُورَ ﴾ يعني: ليس معهم أنثى ﴿ أَوَ يُرُوِّجُهُمْ ذُكْرَانًا وَإِنانًا جميعاً ، يجمع له البنين والبنات (٢).

٧٩ - ومنه: عن أبيه، عن المحمودي ومحمد بن عيسى بن عبيد، عن محمد بن إسماعيل الدارميّ عن محمد بن سعيد، أنّ يحيى بن أكثم سأل موسى بن عليّ بن محمد بن سعيد، أنّ يحيى بن أكثم سأل موسى بن عليّ بن محمد بن سعيد، أنّ يحيى بن أكثم سأل موسى بن عليّ بن محمد الله عباده الذكران وقد وفيها: أخبرنا عن قول الله : ﴿أَوْ يُرُوّجُهُمْ ذَكُرانا وَإِنسَانا للعسكري عَلَيْكِ فَكان من جواب أبي عاقب قوماً فعلوا ذلك؟ فسأل موسى أخاه أبا الحسن العسكري عَلَيْكِ فكان من جواب أبي الحسن عَلِيكِ : أمّا قوله: ﴿أَوْ يُرُوّجُهُمْ ذَكُرانا وَإِنسُنا الله تعالى زوّج ذكران المطيعين إناثاً من الحور العين، وإناث المطيعات من الإنس ذكران المطيعين، ومعاذ الله أن يكون الجليل عنى ما لبست على نفسك تطلباً للرخصة لارتكاب المآثم (٤٠).

بيان: لا يخفى بُعد ما ذكر في الخبر من سياق الآية، وكأنّه على سبيل التنزّل أي لو كان المراد بالتزويج ما زعمت لاحتمل محملاً صحيحاً أيضاً، أو يكون هذا بطناً من بطون الآية. ويمكن تصحيحه بوجه لا يأبي عن سياق الآية بأن يكون الغرض بيان أحوال جميع أفراد البشر أو المؤمنين في الأزواج والأولاد، فإنّهم إمّا أن يكونوا تزّوجوا في الدنيا أم لا، فعلى الأوّل إمّا يهب لهم إناثاً مع الذكران أو بدونهم أو يهب لهم ذكراناً مع الإناث وبدونهن على سبيل منع الخلق، أو يجعلهم عقيماً لا يولد لهم، وعلى الثاني يزوّج المؤمنين والمؤمنات في الآخرة.

٨٠ – التهذيب: عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن العبّاس بن موسى الورّاق، عن يونس بن عبد الرحمن، عن أبي جرير القميّ، قال: سألت العبد الصالح عَلَيْهِ عن النطفة ما فيها من الدية؟ وما في العلقة؟ وما في المضغة المخلّقة وما يقرّ في الأرحام؟ قال: إنّه يخلق في بطن أمّه خلقاً من بعد خلق، يكون نطفة أربعين يوماً، ثمّ يكون علقة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعون ديناراً، وفي العلقة ستّون يكون علقة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعين يوماً، ففي النطفة أربعون ديناراً، وفي العلقة ستّون يكون علقه أربعين يوماً، ففي النطفة أربعون ديناراً، وفي العلقة ستّون يكون علقه أربعين يوماً من بعد خلق أربعين يوماً من بعد خلق أربعين يوماً من بعد خلق أربعين يوماً من بعد غلقه أربعين يوماً من بعد خلق أربعين يوماً أربعين يوماً أربعين يوماً من بعد خلق أربعين يوماً أربعين ي

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٤٥ في تفسيره لسورة السجدة، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥١ في تفسيره لسورة الشورى، الآية: ٤٩.

<sup>(</sup>٣) الصحيح موسى بن محمد بن علي وهو موسى المبرقع أخو أبي الحسن العسكري عبي . [النمازي].

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٥١ في تفسيره لسورة الشورى، الآية: ٥٠.

ديناراً، وفي المضغة ثمانون ديناراً، فإذا اكتسى العظام لحماً ففيه ماثة دينار، قال الله بَحْرَجُكُ : ﴿ ثُمُّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا مَاخَرُ فَتَبَارَكَ اللهُ أَخْسَنُ اَلْخَلِقِينَ﴾ (١) فإن كان ذكراً ففيه الدية، وإن كان أنثى ففيها ديتها(٢).

A1 - معاني الأخبار؛ عن أبيه، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن أحمد بن محمّد عن عليّ بن السندي، عن محمّد بن عمرو بن سعيد، عن أبيه، قال: كنت عند أبي عبد الله عليّ الله علي بن السندي، عن محمّد بن عمرو بن سعيد، عن أبيه، قال: كنت عند أبي عبد الله عليه داود الرقّي، فقال له: جعلت فداك، إنّ الناس يقولون إذا مضى للحمل ستّة أشهر فقد فرغ الله من خلقته. فقال أبو الحسن عليّ إلى اداود! ادع ولو بشق الصفا، فقلت: وأيّ شيء الصفا؟ قال: ما يخرج مع الولد، فإنّ الله يَحْرَين يفعل ما يشاء (٣).

٨٢ - الإقبال: عن الحسين بن علي عليه في دعاء يوم عرفة: ابتدأتني بنعمتك قبل أن أكون شيئاً مذكوراً، وخلقتني من التراب، ثمّ أسكنتني الأصلاب، أمناً لريب المنون واختلاف الدهور، فلم أزل ظاعناً من صلب إلى رحم في تقادم الأيّام الماضية والقرون الخالية، لم تخرجني لرأفتك بي ولطفك لي وإحسانك إليَّ في دولة أيَّام الكفرة الَّذين نقضوا عهدك، وكذَّبوا رسلُك، لكنَّك أخرجتني رأفة منك وتحنَّناً عليَّ للَّذي سبق لي من الهدى الَّذي يسّرتني وفيه أنشأتني، ومن قبل ذلك رؤفت بي بجميل صنعك، وسوابغ نعمتك، فابتدعت خلقي من منيّ يمني، ثمّ أسكنتني في ظلمات ثلاث بين لحم وجلد ودم، لم تشهرني بخلقي، ولم تجعل إليّ شيئاً من أمري ثمّ أخرجتني إلى الدنيا تامّاً سويّاً، وحفظتني في المهد طفلاً صبيًّا، ورزقتني من الغذاء لبناً مريثاً، وعطفت عليّ قلوب الحواضن، وَكَفَّلْتَني الأمّهات الرحائم، وكلأتني من طوارق الجانّ، وسلّمتني من الزيادة والنقصان، فتعاليت يا رحيم يا رحمانً. حتَّى إذا استهللت ناطقاً بالكلام، أتممَّت عليّ سوابغ الإنعام، فربّيتني زائداً في كلُّ عام حتّى إذا كملت فطرتي، واعتدلت سريرتي، أوجبتُ عليّ حجّتك، بأن الهمَّتني معرفتُك، وروّعتني بعجائب فطرتك، وأنطقتني لما ذرأت لي في سمّائك وأرضك من بدائع خلقك، ونبّهتني لذكرك وشكرك، وواجب طاعتك وعبادتك، وفهّمتني ما جاءت به رسلك، ويسّرت لي تقبّل مرضاتك، ومننت على في جميع ذلك بعونك ولطفك، ثمّ إذ خلقتني من حرّ الثرى لم ترض لي يا إلهي نعمة دون أخرى، ورزقتني من أنواع المعاش وصنوف الرياش، بمنّك العظيم عليّ، وإحسانك القديم إليّ، حتّى إذا أتممت عليّ جميع النعم، وصرفت عنّي كلّ النقم، لم يمنعك جهلي وجرأتي عليك أن دللتني على ما يقربني إليك، ووفّقتني لما يزلفني لديك - إلى آخر الدعاء --<sup>(٤)</sup>.

بيان: •ثمّ أسكنتني الأصلاب؛ أي جعلت مادّة وجودي مودعة في أصلاب آبائي، فإنّ

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٤. ﴿ ٢) تهذيب الأحكام، ج ١٠ ص ١٩٤٥ باب ٢٥ ح ٤.

<sup>(</sup>٤) إقبال الأعمال، ص ٢٥٢.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار، ص ٤٠٥.

نطقة كلِّ ولد كانت في صلب والده، وكلُّهم كانوا من علل وجوده. وريب المنون: حوادث الدهر، ذكره الجوهريّ، و(أمنا) مفعول له، أي حفظت مادّة وجودي في الأصلاب لأكون آمناً من حوادث الدهر (واختلاف الدهور) وهو معطوف على (ريب) أو (المنون) والظاعن: السائر، وقال الجوهريّ: قدم الشيء - بالضمّ - قدماً فهو قديم، وتقادم مثله (انتهى) فهو من قبيل إضافة الصفة إلى الموصوف أي الأيّام المتقادمة، والخالية: الماضية. (للذي) متعلَّق بقوله (أخرجتني) ويحتمل أن يكون اللام للظرفيَّة وللعلَّة. «الَّذي يسّرتني» أي جعلتني قابلاً له، كما قال تعالى ﴿ فَسَنُيْتِرُمُ لِلْيُسْرَىٰ ﴾. •بين لحم وجلد ودم، الظاهر أنّه ليس تفسيراً للظلمات الثلاث، أي كوّنتني أو حال كوني بين لحم الرحم وجلدها والدم الّذي فيها، أو كنت بين تلك الأجزاء من بدني، والأوّل أظهر. ﴿لم تشهرني بخلقي؛ أي لم تجعل تلك الحالات الخسيسة ظاهرة للخلق في ابتداء خلقي لأصير محقّراً مهيناً عندهم، بل سترت تلك الأحوال عنهم وأخرجتني بعد اعتدال صورتي وخروجي عن تلك الأحوال الدنيَّة والطفل: المولود، والصبيّ: الغلام، وهما متقاربان في المعنى، فالصبيّ إمّا تأكيد أو إشارة إلى اختلاف مراتب المولود، بأن يكون الطفولية قبل الصبا، والأوّل أظهر إذ يطلق على المولود حين كونه في المهد طفلاً وصبيًّا، فيكون الجمع بينهما إشارة إلى حالتي المولود، فباعتبار نعومة بدنه طفل، وباعتبار قلَّة عقله صبيٌّ، فلذا قال تعالى ﴿ كَيْفَ نُكُلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيتًا﴾(١) وما قيل من أنَّ الصبيِّ أعمَّ من الطفل لأنَّ المولود إذا فطم لا يسمّى طفلاً، يضعفه قوله تعالى: ﴿ أُو ٱلطِّفْلِ ٱلَّذِيبَ لَرْ يَظْهَرُواْ عَلَىٰ عَوْرَتِ ٱلنِّسَآيُّ ﴾ (٢).

قال الراغب: الصبيّ من لم يبلغ الحلم، قال تعالى ﴿ كَيْفَ نُكَلِّمُ مَن كَانَ فِي ٱلْمَهْدِ صَبِيًّا﴾. وقال: الطفل: الولد ما دام ناعماً، وقد يقع على الجمع، قال تعالى: ﴿ ثُمَّ يُحْرِبُكُمْ طِفْلَا﴾ وقال: ﴿ أَوِ ٱلطِّفْلِ ٱلَّذِينَ لَرْ يَظْهَرُواْ عَلَى عَوْرَتِ ٱللِّسَامَ ﴾ وقد يجمع على أطفال، قال خَرْيَبُكُ : ﴿ وَإِذَا بَكُنَ ٱلأَمْلُونُ لِمِنكُمُ ٱلْمُلْرَ ﴾ وباعتبار النعمة قيل امرأة طفلة (انتهى) (٣).

والغذاء: ما يتغذّى به من الطعام والشراب، والمريّ إمّا من المهموز أي الموافق للطبع فخفّف، أو من المعتلّ من قولهم (مريت الناقة مرياً) إذا مسحت ضرعها لتدرّ والمريّ – على فعيل –: الناقة الكثيرة اللبن. والعطف: الشفقة والإمالة، يقال: عطف العود، أي ميّله، وعلى الأوّل يكون على بناء التفعيل. والحواضن: النساء اللاتي يقمن بتربية الصبيان، والحضن ما دون الإبط إلى الكشح، وحضن الطير بيضه لأنّه يضمّه إلى نفسه تحت جناحه، ولمّا كانت الأمّهات يحضن الأولاد سمّين حواضن. والكافل: الحافظ لغيره، قال تعالى ولمّا كانت الأمّهات يحضن الأولاد سمّين حواضن. والكافل: الحافظ لغيره، قال تعالى وكمّا المجنّ يطرقون وكلاً تني) أي حفظتني (من طوارق الجانّ) أي جماعة من الجنّ يطرقون

 <sup>(</sup>۱) سورة مريم، الآية: ۲۹.
 (۲) سورة النور، الآية: ۳۱.

<sup>(</sup>٣) مفردات الراغب الاصفهاني، ص ٣٨٧.

بشرّ على الأطفال كأمّ الصبيان. والطارق - في الأصل -: الّذي يأتي بالليل لاحتياجه إلى طرق الباب ثمّ استعمل في كلّ شرّ نزل سواء كان بالليل أو بالنهار، والمراد بالزيادة والنقصان ما يصير منهما سبباً لتشويه المخلقة وضعف البنية. والاستهلال: رفع الصوت، واستهلال الصبيّ صياحه عند الولادة. وكمال الفطرة إشارة إلى قرّة الأعضاء والقوى الظاهرة، واعتدال السريرة إلى كمال القوى الباطنة. «أوجبت» أي ألزمت وأتممت، ووروّعتني، أي أفزعتني وخوّفتني، والعلم بعجائب الفطرة يصير سبباً للخوف للعلم بعظمة الربّ سبحانه ووفور نعمه وتقصير المكلّف في أداء شكره، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلَمَةُ أَلَى وقال: ﴿إِنَّ اللَّيْنَ هُم مِنْ خَشْيَةِ رَبِّهِم مُشْفِقُونَ ﴾ أو المعنى: ألقيت في روعي أي قلبي عجائب الفطرة، لكنّه بعيد عن الشائع في إطلاق هذا اللفظ بحسب اللغة. وقال الفيروزآباديّ: الحرّ - بالضمّ -: خيار كلّ شيء، ومن الطين والرمل الطيّب، ومن الرمل وسطه. والثرى: التراب النديّ.

أقول: سيأتي شرح تلك الفقرات مستوفى عند ذكر الدعاء بتمامه في محلّه إن شاء الله تعالى.

٨٣ - تفسير علي بن إبراهيم: ﴿ خَلَقَ ٱلْإِنْكَنَ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ قال:
 خلقه من قطرة من ماء منتن فيكون خصيماً متكلماً بليغاً (١).

٨٤ - ومنه: ﴿ أَوَلَمْ يَرَ ٱلْإِنسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِن نُطْفَةِ فَإِذَا هُوَ خَصِيمٌ مُبِينٌ ﴾ قال: أي ناطق عالم بليغ (٢).

٨٦ – ومنه: ﴿ثُمُّ لَقَطَتُنَا مِنْهُ ٱلْوَتِينَ﴾ قال: عرق في الظهر يكون منه الولد(٤).

٨٧ - ومنه: ﴿وَإِذْ أَنتُرْ أَجِنَةٌ فِى بُطُونِ أُمَّهَنِكُمْ ۚ أَي مستقرّين، قوله ﴿مِن نُطْفَةٍ إِذَا شَنَى ﴾ قال: تتحوّل النطفة إلى الدماغ في عرق يقال له الريد، وتمرّ في فقار الظهر، فلا تزال تجوز فقراً فقراً حتّى تصير إلى الحالبين فتصير أبيض، وأمّا نطفة المرأة فإنّها تنزل من صدرها (٥).

**بيان:** قال الجوهريّ: الحالبان عرقان مكتنفان بالسرّة.

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٨٤ في تفسيره لسورة النحل، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٩٢ في تفسيره لسورة يس، الآية: ٧٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير القمي، ج ١ ص ١٠٤ في تفسيره لسورة آل عمران، الآية: ٧.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧٢ في تفسيره لسورة الحاقة، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٥) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣١٦ في تفسيره لسورة النجم، الآية: ٤٦.

٨٨ - التفسير؛ ﴿ لَمْ يَكُن شَيْنًا مَذَكُورًا ﴾ قال: لم يكن في العلم و لا في الذكر (١).

٨٩ - وفي حديث آخر: كان في العلم ولم يكن في الذَّكر. ﴿ نَبْتَلِيهِ ﴾ أي نختبره <sup>(٢)</sup>.

• ٩ - وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر ﷺ في قوله: ﴿أَمْشَاجٍ﴾ قال: ماء الرجل وماء المرأة اختلطا جميعاً(٣).

بيان: «لم يكن في العلم» أي علم الملائكة.

٩١ - التفسير: ﴿ تُخَلَّنَةِ وَغَيْرِ نُخَلَّتَ فِ ﴾ قال: المخلّقة إذا صارت دماً، وغير المخلّقة قال: السقط (٤).

٩٢ - وفي رواية أبي الجارود عن أبي جعفر عليظا ﴿ لِنَبَيِّنَ لَكُمْ ﴾ أنكم كنتم كذلك في الأرحام ﴿ وَنُقِتُرُ فِ ٱلْأَرْمَارِ مَا نَشَآهُ ﴾ فلا يخرج سقطاً (٥).

٩٣ – حدّثنا محمّد بن جعفر، عن محمّد بن أحمد، عن العبّاس، عن ابن أبي نجران عن محمّد بن القاسم، عن عليّ بن المغيرة، عن أبي عبدالله عن أبيه عُلِيّ قال: إذا بلغ العبد ما ثة سنة فذلك أرذل العمر (٦).

بيان: لا يبعد أن يكون دماً تصحيف اتاماً».

98 - التفسير: ﴿إِنَّا خَلَقْنَاهُم مِنَّا يَعْلَمُونَ ﴾ قال: من نطفة ثمّ من علقة (٧).

٩٥ - ومنه: ﴿ غَلَقَ ٱلْإِنسَانَ مِنْ عَلَيْ ﴾ قال: من دم (^).

97 - مجمع البيان: روي أنّ ابن صوريا وجماعة من يهود أهل فدك لمّا قدم النبيّ الذي يأتي في آخر إلى المدينة سألوه فقالوا: يا محمّد! كيف نومك؟ فقد أخبرنا عن نوم النبيّ الّذي يأتي في آخر الزمان. فقال: تنام عيناي وقلبي يقظان. قالوا: صدقت يا محمّد! فأخبرنا عن الولد يكون من الرجل أو المرأة؟ فقال: أمّا العظام والعصب والعروق فمن الرجل، وأمّا اللحم والدم والظفر والشعر فمن المرأة، قالوا: صدقت يا محمّد! فما بال الولد يشبه أعمامه ليس فيه من شبه أعمامه شيء؟ فقال: أيّهما علا ماؤه كان الشبه له. قالوا: صدقت يا محمّد! قالوا: أخبرنا عن ربّك ما هو؟ فأنزل الله: قل هو الله أحد إلى آخر السورة - الخبر - (٩).

٩٧ - الكافي: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله علي قال: إن كانت الله بن سنان، عن أبي عبد الله علي قال: إن كانت

<sup>(</sup>١) -- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٩٠ في تفسيره لسورة الدهر، الآية: ١.

<sup>(</sup>٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٣ في تفسيره لسورة الحج، الآية: ٥.

 <sup>(</sup>٥) – (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٥٣.
 (٧) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٧٥.

<sup>(</sup>A) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٣٠.(P) مجمع البيان، ج ١ ص ٣١٥.

اليسار ففيها الدية، قلت: ولم؟ أليس قلت: ما كان في الجسد اثنان ففيه نصف الدية؟ قال: لأنّ الولد من البيضة اليسري(١).

٩٨ - الفقيه: بإسناده عن أبي يحيى الواسطيّ رفعه إلى أبي عبد الله عليه الله الولد يكون من البيضة اليسرى، فإذا قطعت ففيها ثلثا الدية، وفي اليمنى ثلث الدية (٢).

بيان: قال الشهيد الثاني – قدّس سره –: انحصار التولّد في الخصية اليسرى قد أنكره بعض الأطبّاء، ونسبه الجاحظ في حياة الحيوان إلى العامّة، ولو صحّ نسبته إليهم ﷺ لم يلتفت إلى إنكار منكره (انتهى).

وأقول: هذا شيء لا يمكن العلم به غالباً إلاّ من طريق الوحي والإلهام، والتجربة قاصرة عنه، مع أنّه يمكن أن يحمل على أنّ اليسرى أدخل في ذلك.

99 - توحيد المفضل: نبتدى، يا مفضل بذكر خلق الإنسان فاعتبر به، فأوّل ذلك ما يدبر به الجنين في الرحم وهو محجوب في ظلمات ثلاث: ظلمة البطن، وظلمة الرحم، وظلمة المشيمة، حيث لا حيلة عنده في طلب غذاء، ولا دفع أذى، ولا استجلاب منفعة، ولا دفع مضرة، فإنّه يجري إليه من دم الحيض ما يغذوه كما يغذو الماء النبات فلا يزال ذلك غذاءه حتى إذا كمل خلقه، واستحكم بدنه، وقوي أديمه على مباشرة الهواء، وبصره على ملاقاة الضياء، هاج الطلق بأمّه فأزعجه أشد إزعاج وأعنفه حتى يولد، وإذا ولد صرف ذلك الدم الذي كان يغذوه من دم أمّه إلى ثديبها، فانقلب الطعم واللون إلى ضرب آخر من الغذاء، شفتيه طلباً للرضاع، فهو يجد ثديي أمّه كالإداوتين المعلّقتين لحاجته، فلا يزال يغتذي باللبن ما دام رطب البدن رقيق الأمعاء لين الأعضاء، حتى إذا تحرّك واحتاج إلى غذاء فيه صلابة ليشتذ ويقوى بدنه طلعت له الطواحن من الأسنان والأضراس ليمضغ به الطعام، فيلين عليه ويسهل له إساغته فلا يزال كذلك حتى يدرك، فإذا أدرك وكان ذكراً طلع الشعر في وجهه، فكان ذلك علامة الذكر وعزّ الرجل الذي يخرج به عن حدّ الصبا وشبه النساء، وإن كانت أنثى يبقى وجهها نقياً من الشعر لتبقى لها البهجة والنضارة الذي تحرّك الرجال لما فيه دوام النسل وبقاؤه.

اعتبريا مفضّل في ما يدبّر به الإنسان في هذه الأحوال المختلفة، هل ترى يمكن أن يكون بالإهمال؟ أفرأيت لو لم يجر إليه ذلك الدم وهو في الرحم ألم يكن سيذوى ويجفّ كما يجفّ النبات إذا فقد الماء؟ ولو لم يزعجه المخاض عند استحكامه ألم يكن سيبقى في الرحم

<sup>(</sup>۱). الكافي، ج ٧ ص ١٣٧٦ باب ١٩٧ ح ٢٢.

<sup>(</sup>٢) من لا يحضره الفقيه، ص ١٩٦ ح ٥٣٣٩.

كالموؤود في الأرض؟ ولو لم يوافقه اللبن مع ولادته ألم يكن سيموت جوعاً أو يغتذي بغذاء لا يلائمه ولا يصلح عليه بدنه؟ ولو لم تطلع عليه الأسنان في وقتها ألم يكن سيمتنع عليه مضغ الطعام وإساغته، أو يقيمه على الرضاع فلا يشتدّ بدنه ولا يصلح لعمل، ثمّ كان تشتغل أمّه بنفسه عن تربية غيره من الأولاد؟ ولو لم يخرج الشعر في وجهه [في وقته] ألم يكن سيبقى في هيئة الصبيان والنساء، فلا ترى له جلالة ولا وقاراً؟

فقال المفضّل: فقلت: يا مولاي! فقد رأيت من يبقى على حالته ولا ينبت الشعر في وجهه وإن بلغ حال الكبر. فقال: ذلك بما قدّمت أيديهم وأنّ الله ليس بظلام للعبيد، فمن هذا الّذي يرصده حتّى يوافيه بكلّ شيء من هذه المآرب إلاّ الّذي أنشأه خلقاً بعد أن لم يكن، ثمّ توكّل له بمصلحته بعد أن كان؟ فإن كان الإهمال يأتي بمثل هذا التدبير فقد يجب أن يكون العمد والتقدير يأتيان بالخطأ والمحال، لأنهما ضدّ الإهمال. وهذا فظيع من القول وجهل من قائله، لأنّ الإهمال لا يأتي بالصواب، والتضاد لا يأتي بالنظام، تعالى الله عمّا يقول الملحدون علوّاً كبيراً.

ولو كان المولود يولد فهماً عاقلاً لأنكر العالم عند ولادته، ولبقي حيران تائه العقل إذا رأى ما لم يعرف وورد عليه ما لم ير مثله من اختلاف صور العالم من البهائم والطير إلى غير ذلك ممّا يشاهده ساعة بعد ساعة ويوماً بعد يوم. واعتبر ذلك بأنّ من سبي من ولد إلى بلد وهو عاقل يكون كالواله الحيران، فلا يسرع في تعلّم الكلام وقبول الأدب كما يسرع الّذي يسبى صغيراً غير عاقل. ثمّ لو ولد عاقلاً كان يجد غضاضة إذا رأى نفسه محمولاً مرضعاً معصباً بالخرق مسجى في المهد، لأنّه لا يستغني عن هذا كلّه لرقة بدنه ورطوبته حين يولد، ثمّ كان لا يوجد له من الحلاوة والوقع من القلوب ما يوجد للطفل، فصار يخرج إلى الدنيا غبياً غافلاً عمّا فيه أهله، فيلقى الأشياء بذهن ضعيف ومعرفة ناقصة. ثمّ لا يزال يتزيّد في المعرفة قليلاً عمّا فيه أهله، فيلقى الأشياء بذهن ضعيف ومعرفة ناقصة. ثمّ لا يزال يتزيّد في المعرفة قليلاً وشيئاً بعد شيء وحالاً بعد حال حتّى يألف الأشياء ويتمرّن ويستمرّ عليها، فيخرج من قليلاً وشيئاً بعد شيء وحالاً بعد حال حتّى يألف الأشياء ويتمرّن ويستمرّ عليها، فيخرج من حدّ التأمّل بها والحيرة فيها إلى التصرّف والاضطراب إلى المعاش بعقله وحيلته وإلى الاعتبار والطاعة والسهو والغفلة [والمعصية].

وفي هذا أيضاً وجوه أخر، فإنه لو كان يولد تامَّ العقل مستقلاً بنفسه لذهب موضع حلاوة تربية الأولاد، وما قدّر أن يكون للوالدين في الاشتغال بالولد من المصلحة وما يوجب التربية للآباء على الأبناء من المكافأة بالبرّ والعطف عليهم عند حاجتهم إلى ذلك منهم. ثمّ كان الأولاد لا يألفون آباءهم ولا يألف الآباء أبناءهم، لأنّ الأولاد كانوا يستغنون عن تربية الآباء وحياطتهم، فيتفرقون عنهم حين يولدون، فلا يعرف الرجل أباه وأمّه، ولا يمتنع من نكاح أمّه وأخته وذوات المحارم منه، إذ كان لا يعرفهنّ، وأقلّ ما في ذلك من القباحة، بل هو أشنع وأعظم وأفظع وأقبح وأبشع لو خرج المولود من بطن أمّه وهو يعقل أن يرى منها ما لا يحلّ له

ولا يحسن به أن يراه. أفلا ترى كيف أقيم كلّ شيء من الخلقة على غاية الصواب، وخلا من الخطأ دقيقه وجليله؟

اعرف يا مفضل ما للأطفال في البكاء من المنفعة، واعلم أنّ في أدمغة الأطفال رطوبة إن بقيت فيها أحدثت عليهم أحداثاً جليلة وعللاً عظيمة من ذهاب البصر وغيره فالبكاء يسيل تلك الرطوبة من رؤوسهم فيعقبهم ذلك الصحة في أبدانهم والسلامة في أبصارهم. أفليس قد جاز أن يكون الطفل ينتفع بالبكاء ووالداه لا يعرفان ذلك، فهما دائبان ليسكتانه، ويتوخيان في الأمور مرضاته لئلا يبكي وهما لا يعلمان أنّ البكاء أصلح له وأجمل عاقبة؟ فهكذا يجوز أن يكون في كثير من الأشياء منافع لا يعرفها القائلون بالإهمال، ولو عرفوا ذلك لم يقضوا على الشيء أنّه لا منفعة فيه من أجل أنّهم لا يعرفونه ولا يعلمون السبب فيه، فإنّ كلّ ما لا يعلمه المنكرون يعلمه العارفون وكثيراً ما يقصر عنه علم المخلوقين محيط به علم الخالق جلّ قدسه وعلت كلمته.

فأمّا ما يسيل من أفواه الأطفال من الريق ففي ذلك خروج الرطوبة التي لو بقيت في أبدانهم لأحدثت عليهم الأمور العظيمة، كمن تراه قد غلبت عليه الرطوبة فأخرجته إلى حدّ البله والجنون والتخليط إلى غير ذلك من الأمراض المتلفة كالفالج واللقوة وما أشبههما، فجعل الله تلك الرطوبة تسيل من أفواههم في صغرهم لما لهم في ذلك من الصحّة في كبرهم، فتفضّل على خلقه بما جهلوه، ونظر لهم بما لم يعرفوه، ولو عرفوا نعمه عليهم لشغلهم ذلك عن التمادي في معصيته. فسبحانه! ما أجلّ نعمته وأسبغها على المستحقّين وغيرهم من خلقه! وتعالى عمّا يقول المبطلون علوّاً كبيراً(١).

**أقول:** قد مرّ شرحه وتمامه في كتاب التوحيد<sup>(٢)</sup>.

العلل؛ عن عليّ بن حاتم، عن إسماعيل بن علي بن قدامة، عن أحمد بن عليّ بن خديد ناصح، عن جعفر بن محمّد الأرمنيّ، عن الحسن بن عبد الوهّاب، عن عليّ بن حديد المدائنيّ، عمّن حدّثه، عن المفضّل بن عمر، قال: سألت جعفر بن محمّد عليّ عن الطفل يضحك من غير عجب ويبكي من غير ألم، فقال: يا مفضّل! ما من طفل إلاّ وهو يرى الإمام ويناجيه، فبكاؤه لغيبة الإمام عنه، وضحكه إذا أقبل إليه، حتّى إذا أطلق لسانه أغلق ذلك الباب عنه، وضرب على قلبه بالنسيان (٣).

بيان: لا استبعاد في ظاهر الخبر مع صحّته، ويحتمل أن يكون المراد برؤية الإمام ومناجاته توجّهه وشمول شفاعته ولطفه ودعائه له، فإنّ لهم تصرّفاً في العوالم يقصر العقل عن إدراكه.

<sup>(</sup>۱) توحيد المفضل، ص ٤٨-٥٤. (٢) مرّ في ج ٣ و ٤ من هذه الطبعة.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٥٥ باب ٣٨٥ ح ٢٨.

1 • 1 - التوحيد؛ عن القاسم بن محمّد السرّاج، عن جعفر بن محمّد بن موسى عن محمّد بن موسى عن محمّد بن عبد الله بن هارون الرشيد، عن محمّد بن أكرم بن أبي اياس، عن ابن أبي ذئب، عن نافع، عن ابن عمر، قال: قال رسول الله على : لا تضربوا أطفالكم على بكائهم فإنّ بكاءهم أربعة أشهر الصلاة على النبيّ وآله، وأربعة أشهر الدعاء لوالديه (١).

بيان: يحتمل أن يكون المراد بالخبر مع ضعفه أنّ لوالديه ثواب هذه الأذكار والأدعية، فينبغي أن لا يملّوا ولا يضربوهم. وقال بعض المحقّقين: السرّ فيه أنّ الطفل أربعة أشهر لا يعرف سوى الله بحرف الله على معرفته وتوحيده، فبكاؤه توسّل إليه والتجاء به سبحانه خاصّة دون غيره، فهو شهادة له بالتوحيد، وأربعة أخرى يعرف أمّه من حيث إنّها وسيلة لا غتذائه فقط لا من حيث إنّها أمّه، ولهذا يأخذ اللبن من غيرها أيضاً في هذه المدّة غالباً، فلا يعرف فيها بعد الله إلا من كان وسيلة بين الله وبينه في ارتزاقه الذي هو مكلّف به تكليفاً طبيعياً من حيث كونها وسيلة لا غير وهذا معنى الرسالة، فبكاؤه في هذه المدّة بالحقيقة شهادة بالرسالة، وأربعة أخرى يعرف أبويه وكونه محتاجاً إليهما في الرزق، فبكاؤه فيها دعاء لهما بالسلامة والبقاء في الحقيقة.

1 • ١٠٢ – الدر المنثور؛ عن ابن عبّاس، قال: حضرت عصابة من اليهود نبيّ الله المنافرة عن مسائل، فكان في ما سألوه: كيف ماء الرجل من ماء المرأة؟ وكيف الأنثى منه والذكر؟ فقال: إنّ ماء الرجل أبيض غليظ، وإنّ ماء المرأة أصفر رقيق فأيّهما علا كان له الولد والشبه بإذن الله تعالى، إن علا ماء الرجل كان ذكراً بإذن الله وإن علا ماء المرأة كان أنثى بإذن الله تعالى أنهى بإذن الله تعالى أنهى بإذن الله تعالى أنهى بإذن الله تعالى أنها علا ماء الرجل كان ذكراً بإذن الله وإن علا ماء المرأة كان أنثى بإذن الله تعالى أنها المرأة كان أنثى بإذن الله تعالى أنها المرأة كان أنثى بإذن الله تعالى (٢).

١٠٣ – وعن أنس، قال: سأل عبد الله بن سلام النبي فقال: ما ينزع الولد إلى أبيه وإلى أمه؟ قال: أخبرني جبرئيل أنه إذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع إليه الولد، وإذا سبق ماء المرأة ماء الرجل نزع إليها (٣).

١٠٤ - وعن ابن عبّاس، في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدَ خَلَقَتَكُمْ ثُمُ صَوّرَنَكُمْ ﴾ قال: خلقوا في ظهر آدم ثمّ صوّروا في الأرحام (٤).

١٠٥ - وفي رواية أخرى عنه: خلقوا في أصلاب الرجال، ثم صوروا في أرحام النساء<sup>(٥)</sup>.

١٠٦ – وفي رواية أُخرى عنه قال: أمَّا قوله ﴿خَلَقْنَكُمْ﴾ فآدم، وأمَّا ﴿صَوَّرْنَكُمْ﴾ فذرّيته (٦).

<sup>(</sup>۱) التوحيد للصدوق، ص ٣٣١ باب ٥٣ ح ١٠. ﴿ (٢) - (٣) الدر المنثور، ج ١ ص ٩٠-٩١.

<sup>(</sup>٤) - (٦) الدر المنثور، ج ٣ ص ٧٢.

١٠٧ - وعن أبي سعيد الخدري، قال: سمعت النبي الشي سئل عن العزل فقال: لا عليكم أن تفعلوا، إن يكن ممّا أخذ الله منها الميثاق فكانت على الصخرة نفخ فيه الروح(١).

١٠٨ - وعن ابن مسعود أنّه سئل عن العزل فقال: لو آخذ الله ميثاق نسمة من صلب رجل ثمّ أفرغه على صفا لأخرجه من ذلك الصفا، فإن شئت فاعزل وإن شئت لا تعزل(٢).

١٠٩ - وعن ابن عبّاس في قوله تعالى ﴿ مِن سُلَالَةِ ﴾ قال: السلالة صفو الماء الرقيق الّذي يكون منه الولد (٣).

١١٠ - وعن ابن عبّاس - مرفوعاً - : النطفة الّتي يخرج منها الولد ترعد لها الأعضاء والعروق كلّها إذا خرجت وقعت في الرحم<sup>(٤)</sup>.

١١١ - وعن علي علي علي الله قال: إذا تمت النطفة أربعة أشهر بعث إليها ملك فنفخ فيها الروح في الظلمات الثلاث، فذلك قوله ﴿ثُمُ أَنشَأَنَهُ خَلَقًا ءَاخَرُ ﴾ يعني نفخ الروح(٥).

117 - وعن ابن عبّاس في قوله: ﴿ أَنْ أَنشَأَنَهُ خَلْقًا ءَاخَرً ﴾ يقول: خوج من بطن أمّه بعدما خلق، فكان من بدء خلقه الآخر أن استهلّ، ثمّ كان من خلقه أن دلّ على ثدي أمّه، ثمّ كان من خلقه أن علم كيف يبسط رجليه، إلى أن قعد، إلى أن حبا إلى أن قام على رجليه، إلى أن مشى، إلى أن فطم، فعلم كيف يشرب ويأكل من الطعام إلى أن بلغ الحلم، إلى أن بلغ، إلى أن يتقلّب في البلاد (٢).

11٣ - وعن قتادة، ﴿ثُرُّ أَنشَأْنَهُ خَلَقًا مَاخَرٌ ﴾ قال: يقول بعضهم هو نبات الشعر وبعضهم يقول هو نفخ الروح(٧).

۱۱٤ – وعن حذيفة بن أسيد، قال: قال رسول الله الله الله الملك على النطفة بعدما تستقر في الرحم بأربعة أو بخمسة وأربعين ليلة: أي ربّ أشقي أم سعيد؟ أذكر أم أنشى؟ فيقول الله ويكتبان، ثم يكتب عمله ورزقه وأجله وأثره ومصيبته ثم تطوى الصحيفة فلا يزاد فيها ولا ينقص منها (٨).

110 - وعن أبي ذر تعليه قال: قال رسول الله عليه الذا مكث المني في الرحم أربعين ليلة أتاه ملك النفوس فعرج به إلى الرب، فيقول: يا ربّ أذكر أم أنثى؟ فيقضي الله ما هو قاض، فيقول: أشقي أم سعيد؟ فيكتب ما هو لاق. وقرأ أبو ذرّ من فاتحة التغابن خمس آيات إلى قوله: ﴿ وَمَ اللَّهِ مَا وَلَيْهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَاقًا عَلَاهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَّهُ عَلَيْهُ عَلَّا عَلَا عَلَا عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى عَلَي

 <sup>(</sup>١) – (٢) الدر المنثور، ج ٣ ص ١٤٤. وروى العامة عن النبي الله انه سئل عن العزل فأجاز ذلك،
 وقال: ما كتب الله خلق نسمة هي كائنة إلى يوم القيامة إلا ستكون؛ رواه في كتاب الناج ج ٢ ص ٣٠٩،
 قال: رواه الخمسة. [مستدرك السفينة ج ٧ لغة «عزل»].

 $<sup>(\</sup>Upsilon) - (V)$  الدر المنثور،  $\to 0$  ص  $\Upsilon - \Lambda$ .  $(\Lambda) - (\Lambda) = (\Lambda)$  الدر المنثور،  $\to 3$  ص  $(\Lambda)$  و $(\Upsilon)$ .

١١٦ – وعن عبد الله بن مسعود قال: إذا جثناكم بحديث أتيناكم بتصديقه من كتاب الله. إنّ النطفة تكون في الرحم أربعين، ثمّ تكون علقة أربعين، ثمّ تكون مضغة أربعين، فإذا أراد الله أن يخلق الخلق نزل الملك فيقول له: اكتب، فيقول: ماذا أكتب؟ فيقول: شقياً أو سعيداً، ذكراً أو أنثى، وما رزقه وأثره وأجله، فيوحي الله بما يشاء ويكتبه الملك. ثمّ قرأ عبد الله: ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ مِن نُطْفَةٍ أَنشَاجٍ نَبْتَلِيهٍ ثمّ قال عبد الله: أمشاجها عروقها(١).

١١٧ - وعن ابن عبّاس، في قوله: ﴿ مِن نُطْفَةٍ أَنشَاجٍ ﴾ قال: ماء الرجل وماء المرأة حين يختلطان (٢).

١١٨ - وعن ابن عبّاس، أنّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله ﴿ مِن نُطَفَةٍ أَشَاجٍ ﴾ قال: اختلاط ماء الرجل وماء المرأة إذا وقع في الرحم. قال: وهل تعرف العرب ذلك؟ قال: نعم، أما سمعت أبا ذؤيب وهو يقول:

كأن الريش والفوقين منه خلال النسل خالطه مشيج (٣) المريش والفوقين منه خلال النسل خالطه مشيج (٣) .

١٢٠ - وعن مجاهد ﴿مِن نُطُفَةٍ أَنشَاجٍ ﴾ قال: ألوان، نطفة الرجل بيضاء وحمراء ونطفة المرأة خضراء وحمراء (٥).

١٢١ - وعن قتادة ﴿إِنَّا خَلَقْنَا ٱلْإِنسَنَ بِن نَّطْفَةِ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ ﴾ قال: طوراً نطفة وطوراً علقة ، وطوراً مضغة ، وطوراً عظاماً ، ثم كسونا العظام لحماً ، وذلك أشد ما يكون إذا كسي اللحم ﴿ثُمُّ أَنشَأَنَهُ خَلْقًا مَاخَرٍ ﴾ قال: أنبت له الشعر ﴿فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَلِقِينَ ﴾ فأنبأه الله مما خلقه وأبناه ، إنّما بين ذلك ليبتليه بذلك ، ليعلم كيف شكره ومعرفته لحقه ، فبين الله له ما أحل وما حرّم عليه ، ثمّ قال ﴿إِنَّا هَدَيْنَهُ السَّبِيلَ إِمَّا شَاكِرًا ﴾ لنعم الله ﴿وَإِمَّا كَثُورًا ﴾ بها(٢).

الكرم وعن عكرمة في قوله ﴿أَمْشَاجٍ﴾ قال: الظفر والعظم والعصب من الرجل واللحم والدم والشعر من المرأة(٧).

النسمة الله أن يخلق النسمة على المويرث قال: قال رسول الله ﷺ: إذا أراد الله أن يخلق النسمة فجامع الرجل المرأة طار ماؤه في كلّ عرق وعصب منها، فإذا كان اليوم السابع أحضر الله له كلّ عرق بينه وبين آدم، ثمّ قرأ: ﴿ فِنْ أَيْ صُورَةٍ مَّا شَلَةَ رَكَّبُكَ ﴾ (٨).

١٢٤ - وعن مجاهد ﴿ فَي أَي صُورَةٍ مَا شَاةَ رَكِّبَكَ ﴾ قال: إمّا قبيحاً وإمّا حسناً ، وشبه أب أو أمّ أو خال أو عمّ (٩).

١٢٥ - وعن عليّ بن رياح، عن أبيه، عن جدّه، أنّ النبيّ عليه قال له: ما ولد لك؟ قال:
 يا رسول الله! ما عسى أن يولد لي؟ إمّا غلام وإمّا جارية. قال: فمن يشبه؟ قال: يا رسول الله!

ما عسى أن يشبه؟ إمّا أباه وإمّا أمّه. فقال: لا تقولنَ هذا إنّ النطقة إذا استقرّت في الرحم أحضرها الله كلّ نسب بينها وبين آدم، فركّب خلقه في صورة من تلك الصور، أما قرأت هذه الآية في كتاب الله ﴿فِيّ أَيّ صُورَةٍ مَّا شَلَةَ رَكّبَكَ﴾ من نسبك ما بينك وبين آدم(١).

١٢٦ - وعن ابن أبي حاتم في قوله: ﴿ يَغُرُهُ مِنْ بَيْنِ ٱلشُّلْبِ وَٱلدُّرَآبِ ﴾ قال صلب الرجل وتراثب المرأة، لا يكون الولد إلا منهما (٢).

۱۲۷ – وعن ابن أبزى، قال: الصلب من الرجل، والتراثب من المرأة<sup>(٣)</sup>.

١٢٨ - وعن ابن عبَّاس ﴿يَغْرُمُ مِنْ بَيْنِ العُمَّلِي وَالثَّرَابِ﴾ قال: ما بين الجيد والنحر(٤).

١٢٩ - وعن مجاهد، قال: التراثب أسفل من التراقي(٥).

١٣٠ - وعن ابن عبّاس في قوله: ﴿ وَالتَّرَآبِ ﴾ قال: تريبة المرأة، وهو موضع القلادة (٦).

١٣١ - وعن ابن عبّاس أنَّ نافع بن الأزرق قال له: أخبرني عن قوله ﷺ : ﴿ يَنْ مِنْ مِنْ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ بَيْنِ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والسزعفران على تسرائبها شرقاً به اللبات والمنحر(٧)
١٣٢ - وعن عكرمة، أنّه سئل عن قوله: ﴿يَغْرُجُ مِنْ بَيْنِ ٱلسُّلْبِ وَالتَّرَابِينِ قال: صلب الرجل وترائب المرأة، أما سمعت قول الشاعر:

نظام اللؤلؤ على تراتبها شرقاً به اللبات والنحر (^) 18۳ - وعن ابن عبّاس، قال: التراتب بين ثديي المرأة (٩).

١٣٤ - وعن سعيد بن جبير، قال: التراثب الصدر (١٠٠).

وعن عكرمة وابن عياض مثله.

١٣٥ – وعن ابن عبّاس، قال: التراثب أربعة أضلاع من كلّ جانب من أسفل الأضلاع (١١).

١٣٦ – وعن الأعمش، قال: يخلق العظام والعصب من ماء الرجل، ويخلق اللحم والدم من ماء المرأة (١٢).

١٣٧ – وعن قتادة في قوله: ﴿يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ اَلشَّلْبِ وَالنَّرْآبِ ﴾ قال: يخرج من بين صلبه ونحره ﴿ إِنَّهُ عَلَىٰ رَجْمِيهِ لَنَا وَدُ ﴿ قَالَ: إِنَّ اللهُ على بعثه وإعادته لقادر ﴿ يَوْمَ بُنِلَ اَلنَّرَآبِرُ ﴿ ﴾ قال: إنَّ هذه السرائر مختبرة، فأسرّوا خيراً وأعلنوه ﴿ فَمَا لَهُ مِن ثُورً ﴾ يمتنع بها ﴿ وَلَا نَاسِرٍ ﴾ ينصره من الله (١٣).

١٣٨ - وعن ابن عبّاس في قوله: ﴿إِنَّهُ عَنْ رَتّبِيدِ لَنَايِدٌ ﴾ قال: أن يجعل الشيخ شابّاً، والشابّ شيخاً (١٤).

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٢٣.

١٣٩ - وعن مجاهد: ﴿إِنَّهُ عَنْ رَجْدِهِ لَقَادِرٌ ﴾ قال: على رجع النطفة في الإحليل<sup>(١)</sup>.
بيان: قوله: «كأنّ الريش...» أقول: أورد الجوهريّ البيت هكذا:

كأنّ النصل والفوقين منها خلال الريش سيط به المشيج

فائدة، قال بعض المحققين: مبدأ عقد الصورة في مني الذكر، ومبدأ انعقادها في مني الأنثى، وهما بالنسبة إلى الجنين كالانفحة واللبن بالقياس إلى الجبن. وقيل: إنّ لكلّ من المنين قرّة عاقدة وقابلة وإن كانت العاقدة في الذكوريّ أقرى والمنعقدة في الأنوثيّ أقوى، ورجّح ذلك بأنّه لو لم يكن كذلك لم يمكن أن يتّحدا شيئاً واحداً ولم ينعقد مني الذكر حتى يصير جزءاً من الولد. وقال بعضهم: ولهذا إذا كان مزاج الأنثى قويّاً ذكوريّاً كما تكون أمزجة النساء الشريفة النفس، القوية القوى، وكان مزاج كبدها حاراً كان المنيّ المنفصل من الكلية اليمنى مقام منيّ الرجل في شدّة قوّة العقد، والمنفصل من اليسرى مقام منيّ الأنثى في قوّة الانعقاد، فينخلق الولد بإذن الله، وخصوصاً إذا كانت النفس متأيّدة بروح القدس متقوّمة به بعيث يسري اتصالها به إلى الطبيعة والبدن، ويغيّر العزاج، ويمدّ جميع القوى في أفعالها بالمدد الروحانيّ فتصير أقدر على أفعالها بما لا ينضبط بالقياس، كما وقع للصدّيقة مريم بنت عمران على نبيّنا وآله وعلى ابنها وعليها السلام حيث تمثّل لها روح القدس بشراً سويّ الخلق حسن الصورة، فتأثر نفسها به فتحرّكت على مقتضى الجبلة، وسرى الأثر من الخيال في حسن الصورة، فتأثر نفسها به فتحرّكت على مقتضى الجبلة، وسرى الأثر من الخيال في الطبيعة، فتحرّكت شهوتها فأنزلت، كما يقع في المنام من الاحتلام (انتهى).

وأقول: قد مرّ أن نفوذ إرادة الله سبحانه وقدرته في أمر لا يتوقّف على حصول تلك الأسباب العاديّة، حتّى يتكلّف أمثال تلك التكلّفات الّتي ربما انتهى القول به إلى نسبة أمور إلى النساء المقدّسات المطهّرات لا يرضى الله بها، والكفّ عنها أحوط وأحرى.

ثمّ قالوا: ابتداء خلقة الجنين هو حصول الماء في الرحم، وشبّه بالعجين إذا ألصق بالتنّور، ثمّ يتغيّر عن حاله قليلاً ويشبه بالبذر إذا طرح في الأرض ويسمّى نطفة، ثمّ تحصل فيه نقط دمويّة من دم الحيض ويسمّى علقة، ثمّ يظهر فيه حمرة ظاهرة منه فيصير شبيها بالدم الجامد، ويعظم قليلاً، ويهيج فيه ريح حارة ويسمّى مضغة ثمّ يتمّ ويتميّز فيه الأعضاء الرئيسة الثلاثة ويظهر لسائر الأعضاء رسوم خفيّة ويسمّى جنيناً، ثمّ يظهر فيه رسوم سائر الأعضاء ويقوى ويصلب ويجري فيه الروح ويتحرّك ويسمّى صبياً، ثمّ تنفصل الرسوم وتظهر الصورة وينبت الشعر، ثمّ ينفتح لسانه وتتمّ خلقته. وتكمل خلقة الذكر قبل خلقة الأنثى، وإذا كمل لم يختف بما يجيئه من الغذاء من دم الحيض، فيتحرّك حركات صعبة قويّة، وانتهكت رباطات الرحم، فكانت الولادة.

<sup>(</sup>۱) الدر المنثور، ج ۲ ص ۳۳۲.

وقال بعضهم: الرحم موضوعة في ما بين المثانة والمعى المستقيم، وهي مربوطة برباطات على هيئة السلسلة، وجسمها عصبيّ ليمكن امتدادها واتساعها وقت الولادة والحاجة إلى ذلك، وتنضم إذا استغنت، ولها بطنان ينتهيان إلى فم واحد، وزائدتان تسمّيان قرني الرحم، وخلف هاتين الزائدتين بيضتا المرأة، وهما أصغر من بيضتي الرجل وأشد تفرطحاً (والمفرطح: العريض) ومنهما ينصبّ منّي المرأة إلى تجويف الرحم، وللرحم رقبة منتهية إلى فرج المرأة، وتلك الرقبة من المرأة بمنزلة الذكر من الرجل، فإذا امتزج منيّ الرجل بمنيّ المرأة من تجويف الرحم كان العلوق، ثمّ ينمى من دم الطمث، ويتصل بالجنين عروق بتمرّك بمنيّ إلى الرحم فتغذوه حتّى يتمّ ويكمل فإذا لم يكتف بما يجيئه من تلك العروق يتحرّك حركات قويّة طلباً للغذاء، فيهتك أربطة الرحم الّتي قلنا إنّها على هيئة السلسلة ويكون منها الولادة (انتهى).

واعلم أنّهم اتفقوا على أنّ المنيّ يتولّد من فضلة الهضم الرابع في الأعضاء، قال بقراط في كتابه في المنيّ: إنّ جمهور مادّة المنيّ هو من الدماغ، فإنّه ينزل منه إلى العرقين اللّذين خلف الأذنين، ثمّ منهما إلى النخاع لئلاّ يبعد من الدماغ وما يشبهه مسافة طويلة فيغيّر مزاجه، ثمّ منه إلى الكليتين بعد نفوذه في العرقين الطالعين المتشعّبين من الأجوف إلى العروق الّتي تأتي الأنثيين، ولهذا قيل: إنّ قطعهما يقطع النسل.

ونقل الطبريّ عن بقراط أنّ الصقالبة إذا أرادوا أن يرتّبوا أولادهم للدعوة أو للناموس بتروا منهم هذين العرقين، فينقطع هذا المقطوع العرق عن الجماع ويصير بصورة النساء، فيتبرّكون به ويتوسّلون به إلى الله تعالى، ويرون أنّ دعاءه مستجاب وأنّ الله قد اصطفاه واختاره وطهّره من الخبائث! وجالينوس أنكر ذلك وخطّأ قول بقراط.

وقال الشيخ: أنا أرى أنّ المنيّ ليس يجب أن يكون من الدماغ وحده، وإن كانت خميرته منه، وصحّ ما يقوله بقراط من أمر العرقين، بل يجب أن يكون له من كلّ عضو رئيس عين، ومن الأعضاء الأخرى ترشّح أيضاً إلى هذه الأصول.

وقال القرشيّ في شرح القانون: إنّما يكون تولّد المنيّ من الرطوبة المبثوثة على الأعضاء كالطلّ، ومعلوم أنّه ليس في كلّ عضو من الأعضاء مجرى يسيل فيه ما هناك من تلك الرطوبة إلى الأنثيين ثمّ إلى القضيب، فلا يمكن أن يكون وصولها إلى هناك إلاّ بأن تتبخّر تلك الرطوبة من الأعضاء حتى تتصعّد إلى الدماغ، وهناك تفارقها الحرارة المتبخّرة فتبرد وتتكاثف وتعود إلى قوامها قبل التبخّر، ثمّ من هناك ينزل إلى العروق الّتي خلف الأذنين وينفذ إلى النخاع في عروق هناك لئلاّ يتغيّر عن التعدّل الذي أفاده الدماغ، فلا يتبخّر بالحرارة كرّة أخرى، فإذا عروق هناك حتى وصلت إلى قرب الانثيين صادف هناك عروقاً واصلة من الكليتين إلى الانثيين، وتلك العروق مملوءة من الدم، فتتسخّن في الكليتين وتعدل، فيحيله ذلك المنازل

من الدماغ إلى مشابهه بعض الاستحالة، ثمّ بعد ذلك ينفذ إلى الأنثيين ويكمل فيهما تعدّله وبياضه ونضجه، ومنهما يندفع إلى أوعيته.

وأيّد ذلك بما نقل من كتاب منسوب إلى هرمس في سرّ الخليقة قد فسّره بليناس وهو أنّ المنيّ إذا خرج من معادنه عند الجماع ائتلف بعضه إلى بعض وسما إلى الدماغ وأخذ الصورة منه، ثمّ نزل في الذكر وخرج منه.

وقال شارح الأسباب: مادّة المنيّ يأتي من الكبد إلى الكليتين في شعب من الأجوف النازل، ويتصفّى فيهما من المائيّة، ثمّ منهما إلى المجرى الّذي بينهما وبين الأنثيين، وهو عرق كثير المعاطف والاستدارات ليطول المسافة بينهما فينضج فيه المنيّ ويبيضّ بعد احمراره، ثمّ منه إلى الأنثيين، فهما يعينان على تمام تكوّن المنيّ بإسخانهما الدم النافذ في هذه العروق (انتهى).

وقالوا: ونبت من الأنثيين وعاءان مثل البربخين شبيهين بجوهر الأنثيين يصعدان أوّلاً إلى العانة وإلى معلق البيضتين، ثمّ ينزلان متورّبين إلى عنق المثانة أسفل من مجرى البول، ثمّ يتصلان إلى المجرى الذي في أصل القضيب، ويسمّى هذان الوعاءان أوعية المنيّ، وهذان في الرجال أطول وأوسع منهما في النساء. وفي القضيب مجارٍ ثلاثة: مجرى المنيّ، ومجرى البول، ومجرى الودي، كذا ذكر الشيخ في القانون. وقال صاحب ترويح الأرواح: في القضيب مجريان: أحدهما مجرى البول والودي والآخر مجرى المنيّ. وكلامهم في في القضيب مجريان: أحدهما مجرى البول والودي والآخر مجرى المنيّ. وكلامهم في ذلك كثير اكتفينا بذلك لتطلع في الجملة على بعض مصطلحاتهم فتستعملها في فهم ما مرّ وسيأتي من الآيات والأخبار، والله يعلم حقائق الأمور.

وفي القاموس: البربخ منفذ الماء ومجراه، وهو الأردبة والبالوعة من الخزف.





الجامعة لذرأ خشارالأئمة الأظهاريمهد

تأكيفت

العَلَم لِهَلاَمَة الْجُهَة فَرُّالِيَّة الْمُوَّلِيِّ السَّيِّ جِيَّكَمَّدُ بَاقِرِ لِلْجِيْلِيِّ فِيتِنَ

خَفِّبُوْرُوَتِهُ بِعِنْ لِحِنَة مشّهُ لِمُكْمَا وَوَالْمِقَقِينُ الْأُخِصَّالِيُّينُ

طبعَة مُنقَّمة وَمُزدَانة بِعَالِيقَ العِمَّلْمَة لِشَيْخِ عَلِي البِنَّمازيُ الشَّاهِ وُوُدِي مِّنْسِنُ

الجزء الثامن و الخمسون

منشودات مؤمتسة الأعلى للطبوعابت بتبردت - بسنان مرب: ۲۱۲۰

## بِسْعِراللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيعِ

## ٤٣ - باب حقيقة النفس والروح وأحوالهما

الآيات: الإسراء: ﴿ وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ الرُّحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّ وَمَا أُونِينُدُ مِنَ الْمِلْمِ إِلَّا فَلِيدُلَّا ﴿ ﴾ . الزمر: ﴿ اللّهُ يَنْوَفَى الْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَا وَالْتِي لَمْ نَمُتْ فِى مَنَامِهِ كُمَّ فَيَسْبِكُ الْتِي فَضَى عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأَخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى إِنَّ فِى ذَلِكَ لَا يَسَتِ لِفَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ﴿ ﴾ .

الواقعة: ﴿ فَارُلَا إِذَا بَلَفَتِ الْخُلْقُومَ فِي وَأَنتُمْ حِنْهِذِ نَظُرُونَ ﴿ ﴾ .

الملك: ﴿ الَّذِي خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْمَيْوَةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُو أَحْسَنُ عَمَلاً ﴿ ١٧٠.

تفسير؛ ﴿ وَيَشْنَانُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجِ ﴾ قال الطبرسيّ - روّح الله روحه - اختلف في الروح المسؤول عنه على أقوال: أحدها أنّهم سألوه عن الروح الذي في بدن الإنسان ما هو ولم يجبهم، وسأله عن ذلك قوم من اليهود، عن ابن مسعود وابن عبّاس وجماعة، واختاره الجبائيّ، وعلى هذا فإنّما عدل النبيّ عليه عن جوابهم لعلمه بأنّ ذلك أدعى لهم إلى الصلاح في الدين، ولأنّهم كانوا بسؤالهم متعتين لا مستفيدين، فلو صدر الجواب لازدادوا عناداً وقيل: إنّ اليهود قالت لقريش: سلوا محمّداً عن الروح، فإن أجابكم فليس بنبيّ، وإن لم يجبكم فهو نبيّ، فإنّا نجد في كتبنا ذلك، فأمر الله سبحانه بالعدول عن جوابهم، وأن يكلهم في معرفة الروح إلى ما في عقولهم، ليكون ذلك علماً على صدقه ودلالة لنبوّته.

وثانيها: أنهم سألوه عن الروح: أهي مخلوقة محدثة أم ليست كذلك؟ فقال سبحانه: ﴿ قُلِ اللَّهِ عُمْ اللَّهِ عَمْ الله عنه بعينه. وعلى هذا الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَبِّ ﴾ أي من فعله وخلقه، وكان هذا جواباً لهم عمّا سألوه عنه بعينه. وعلى هذا فيجوز أن يكون الروح الذي سألوه عنه هو الذي به قوام الجسد على قول ابن عبّاس وغيره، أم جبرئيل على قول الحسن وقتادة، أم ملك من الملائكة له سبعون ألف وجه، لكلّ وجه سبعون ألف لسان، يسبّح الله تعالى بجميع ذلك على ما روي عن علي عليم المحميد الله تعالى بجميع ذلك على ما روي عن علي عليم المحميد فلك على ما روي عن المرق عن على المروح.

وثالثها: أنّ المشركين سألوه عن الروح الّذي هو القرآن كيف يلقاك به الملك؟ وكيف صار معجزاً؟ وكيف صار نظمه وترتيبه مخالفاً لأنواع كلامنا من الخطب والأشعار؟ وقد سمّى الله سبحانه القرآن روحاً في قوله: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْجَبُنَا ۚ إِلَيْكَ رُومًا مِنَ أَمْرِنَا ﴾ (١) فقال سبحانه: قل يا محمّد إنّ الروح الّذي هو القرآن من أمر ربّي، أنزله عليّ دلالة على نبوتي، وليس من

سورة الشورى، الآية: ٥٢.

فعل المخلوقين، ولا ممّا يدخل في إمكانهم. وعلى هذا فقد وقع الجواب أيضاً موقعه، وأمّا على القول الأوّل فيكون معنى قوله: ﴿الرُّوحُ مِنْ أَسْرِ رَقِيَ﴾ هو الأمر الّذي يعلمه ربّي ولم يطلع عليه أحداً.

واختلف العلماء في مهية الروح، فقيل: إنّه جسم رقيق هوائيٌّ متردَّد في مخارق الحيوان، وهو مذهب أكثر المتكلّمين، واختاره المرتضى – قدّس الله روحه.. وقيل: هو جسم هوائيٌّ على بنية حيوانيّة في كلّ جزء منه حياة، عن عليّ بن عيسى، قال: فلكلّ حيوان روح وبدن، إلاّ أنّ منهم مَن الأغلب عليه البدن. وقبل: إنّ الروح عرض، ثمّ اختلف فيه، فقيل: هو الحياة الّتي يتهيّأ بها المحلّ لوجود العلم والقدرة والاختيار، وهو مذهب الشيخ المفيد أبي عبدالله محمّد بن محمّد بن النعمان تتاليّه والبلخيّ والبلخيّ وجماعة من المعتزلة البغداديّين وقبل: هو معنى في القلب، عن الأسواريّ. وقبل: إنّ الروح الإنسان، وهو الحيّ المكلّف، عن ابن الأخشيد والنظام.

وقال بعض العلماء: إنّ الله خلق الروح من ستة أشياء: من جوهر النور والطيب، والبقاء، والحياة، والعلم، والعلق. ألا ترى أنّه ما دام في الجسد كان الجسد نورانيّاً، يبصر بالعينين، ويسمع بالأذنين، ويكون طيّباً فإذا خرج من الجسد نتن البدن، ويكون باقياً فإذا فارقه الروح بلي وفني، ويكون حيّاً وبخروجه يصير ميّتاً ويكون عالماً فإذا خرج منه الروح لم يعلم شيئاً، ويكون علويّاً لطيفاً توجد به الحياة بدلالة قوله تعالى في صفة الشهداء: ﴿بَلَ أَحَيااً مُ عِندَ رَبِّهِمْ وَيكُونَ عَالَمَ فَي صفة الشهداء: ﴿بَلَ أَحَيااً مُ عِندَ رَبِّهِمْ فَي التراب.

وقوله: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِنَ الْمِلْمِ إِلَّا قَلِيلاً﴾ قيل: هو خطاب للنبيّ ﷺ وغيره، إذ لم يبيّن له الروح، ومعناه: وما أوتيتم من العلم المنصوص عليه إلاّ قليلاً، أي شيئاً يسيراً، لأنّ غير المنصوص عليه أكثر، فإنّ معلومات الله تعالى لا نهاية لها. وقيل: خطاب لليهود الّذين سألوه، فقالت اليهود عند ذلك: كيف وقد أعطانا الله التوراة؟ فقال: التوراة في علم الله قليل (٢).

وقال الرازيّ: للمفسّرين في الروح المذكور في هذه الآية أقوال وأظهرها أنّ المراد منه الروح الّذي هو سبب الحياة، ثمّ ذكر رواية سؤال اليهود وإبهام النبيّ على قصّة الروح، وزيّفها بوجوه ضعيفة، ثم قال: بل المختار عندنا أنّهم سألوه عن الروح وأنّه على أجابهم عنه على أحسن الوجوه. وتقريره أنّ المذكور في الآية أنّهم سألوه عن الروح، والسؤال عنه يقع على وجوه كثيرة أحدها أن يقال: ماهيّة الروح أهو متحيّز، أو حالٌ في المتحيّز، أو موجود غير متحيّز ولا حالٌ في المتحيّز؟ وثانيها أن يقال: الأرواح قديمة أو حادثة؟ وثالثها

سورة آل عمران، الآيتان: ١٦٩-١٧٠.

أن يقال: الأرواح هل تبقى بعد موت الأجساد أو تفنى؟ ورابعها أن يقال: ما هي حقيقة سعادة الأرواح وشقاوتها؟

وبالجملة فالمباحث المتعلّقة بالروح كثيرة، وقوله: ﴿وَيَتَنَالُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجِ ﴾ ليس فيه ما يدلّ على أنّهم عن أيّ هذه المسائل سألوا. إلاّ أنّ جوابه تعالى لا يليق إلاّ بمسألتين من المسائل الّتي ذكرناها: إحداهما السؤال عن ماهيّة الروح، والثانية عن قدمها وحدوثها.

أما البحث الأوّل فهو أنهم قالوا: ما حقيقة الروح وماهيّته؟ أهو عبارة عن أجسام موجودة في داخل هذا البدن متولّدة من امتزاج الطبائع والأخلاط، أو عبارة عن نفس هذا المزاج والتركيب، أو هو عبارة عن عرض آخر قائم بهذه الأجسام، أو هو عبارة عن موجود مغاير لهذه الأجسام ولهذه الأجسام ولهذه الأجسام ولهذه الأجسام ولهذه الأعراض وذلك لأنّ هذه الأجسام وهذه الأعراض أشياء تحدث من امتزاج الأخلاط والعناصر، وأمّا الروح فإنّه ليس كذلك، بل هو جوهر بسيط مجرّد لا يحدث إلاّ بمحدث قوله كن فيكون فقالوا: لم كان شيئاً مغايراً لهذه الأجسام ولهذه الأعراض؟ فأجاب الله بأنه موجود يحدث بأمر الله وتكوينه وتأثيره في إفادة الحياة لهذا الجسد، ولا يلزم من عدم العلم بحقيقته المخصوصة نفيه، فإنّ أكثر حقائق الأشياء وماهيّاتها مجهولة، ولم يلزم من كونها مجهولة نفيها، وهذا هو المراد بقوله: ﴿وَمَا أُونِيتُم بِنَ الْمِلْمِ إِلّا قَلِيلًا ﴾.

وأما البحث الثاني فهو أنّ لفظ الأمر قد جاء بمعنى الفعل، قال تعالى: ﴿وَمَا آمُنُ فِرْعَوْكِ وَمَالِ: ﴿وَلَمَا اللّهِ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ اللّهِ وَقَالَ: ﴿ وَقَالَ اللّهِ مِن فعل ربّي ، وهذا الجواب يدلّ على أنّهم سألوا أنّ الروح قديمة أو حادثة؟ فقال: بلّ هي حادثة، وإنّما حصلت بفعل الله وتكوينه وإيجاده. ثمّ احتج على حدوث الروح بقوله: ﴿ وَمَا أُوتِيتُ مِنَ ٱلْمِلْهِ فَلِيكُ ﴾ بمعنى أنّ الأرواح في مبدأ الفطرة تكون خالية عن العلوم، ثمّ تحصل فيها المعارف والعلوم، فهي لا تزال تكون في التغيّر من حال إلى حال، وفي النبديل من نقصان إلى كمال، والتغيّر والتبدّل من أمارات الحدوث. فقوله: ﴿ فَلُ ٱلرُّوحُ مِنَ أَسْرِ رَقِ ﴾ يدلّ على النهم سألوا أنّ الروح هل هي حادثة أم لا؟ فأجاب بأنّها حادثة واقعة بتخليق الله وتكوينه، ثمّ استدلّ على حدوث الأرواح بتغيّرها من حال إلى حال، فهذا ما نقوله في هذا الباب، والله أعلم بالصواب (١٠).

أقول: ثمّ ذكر الأقوال الأخرى في تفسير الروح في هذه الآية فمنها أنه القرآن كما مرّ، ومنها أنّه القرآن كما مرّ، ومنها أنّه ملك من الملائكة هو أعظمهم قدراً وقوّةً، وهو المراد من قوله تعالى : ﴿ يَقُومُ يَقُومُ اللَّهُ عَلَاكُمُ مَنْاً ﴾ (٢)، ونقلوا عن عليّ ﷺ أنّه قال: هو ملك له سبعون ألف وجه، ولكلّ

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج ٢١ ص ٣٧. ﴿ ٢) صورة النبأ، الآية: ٣٨.

وجه سبعون ألف لسان، لكلّ لسان سبعون ألف لغة يسبّح الله تعالى بتلك اللغات كلّها، ويخلق الله من كلّ تسبيحة ملكاً يطير مع الملائكة إلى يوم القيامة. قالوا: ولم يخلق الله خلقاً أعظم من الروح غير العرش، ولو شاء الله يبتلع السماوات السبع والأرضين السبع بلقمة واحدة. ثمّ اعترض على هذا الوجه وعلى الرواية بوجوه سخيفة، ثمّ ذكر من الوجوه أنه جبرثيل علي الله ووجهاً رابعاً عن مجاهد: أنّه خلق ليسوا بالملائكة على صورة بني آدم، يأكلون ولهم أيد وأرجل ورؤوس، وقال أبو صالح: يشبهون الناس وليسوا بالناس، ولم أجد في القرآن ولا في الأخبار الصحيحة شيئاً يمكن التمسّك به في إثبات هذا القول.

ثمّ قال في شرح مذاهب الناس في حقيقة الانسان: اعلم أنّ العلم الضروريّ حاصل بأنّ ههنا شيئاً إليه يشير الانسان بقوله (أنا) وإذا قال الانسان «علمت وفهمت وأبصرت وسمعت وذقت وشممت ولمست وغضبت» فالمشار إليه لكلّ أحد بقوله (أنا) إمّا أن يكون جسماً أو عرضاً، أو مجموع الجسم والعرض، أو ما تركّب من الجسم والعرض، وذلك الشيء الثالث، فهذا ضبط معقول. أما القسم الأوّل وهو أن يقال: الانسان جسم، فذلك الجسم إمّا أن يكون هو هذه البنية، أو جسماً داخلاً في هذه البنية أو جسماً خارجاً عنها. أمّا القائلون بأنّ الانسان عبارة عن هذه البنية المحسوسة وهذا الهيكل المجسّم المحسوس، فإذا أبطلنا كون الانسان عبارة عن هذه البنية الحسم وأبطلنا كون الانسان محسوساً فقد بطل كلامهم بالكليّة.

والَّذي يدلُّ على أنَّه لا يمكن أن يكون الانسان عبارة عن هذا الجسم وجوه:

الأول: أنّ العلم البديهيّ حاصل بأنّ أجزاء هذه الجثّة متبدّلة بالزيادة والنقصان تارةً بحسب النموّ والذبول، وتارةً بحسب السمن والهزال، والعلم الضروريّ حاصل بأنّ المتبدّل المتغيّر مغاير للثابت الباقي، ويحصل من مجموع هذه المقدّمات الثلاث العلم القطعيّ بأنّه ليس عبارةً عن مجموع هذه الجثّة.

الثاني: أنّ الانسان حال ما يكون مشتغل الفكر متوجّه الهمّة نحو أمر مخصوص، فإنّه في تلك الحالة غير غافل عن نفسه المعيّنة، بدليل أنّه في تلك الحالة قد يقول: غضبت واشتهيت وسمعت كلامك وأبصرت وجهك، و «تاء» الضمير كناية عن نفسه المخصوصة، فهو في تلك الحالة عالم بنفسه المخصوصة، وغافل عن جملة بدنه وعن كلّ واحد من أعضائه وأبعاضه.

الثالث: أنّ كلّ أحد يحكم بصريح عقله بإضافة كلّ واحد من هذه الأعضاء إلى نفسه، فيقول: رأسي، وعيني، ويدي، ورجلي، ولساني، وقلبي، وبدني. والمضاف غير المضاف إليه، فوجب أن يكون الشيء الذي هو الانسان مغايراً لجملة هذا البدن ولكلّ واحد من هذه الأعضاء، فإن قالوا: فقد يقول: نفسي وذاتي، فيضيف النفس والذات إلى نفسه، فيلزم أنّ نفس الشيء وذاته مغايرة لنفسه وذاته وذلك محال قلنا: قد يراد بنفس الشيء وذاته هذا البدن المخصوصة الّتي إليها يشير كلّ هذا البدن المخصوصة الّتي إليها يشير كلّ

أحد بقوله (أنا) فإذا قال: نفسي وذاتي، كان المراد منه البدن. وعندنا أنَّه مغاير لجوهر الانسان.

الرابع: أنَّ كلّ دليل يدلّ على أنّ الانسان يمتنع أن يكون جسماً فهو أيضاً يدلّ على أنّه يمتنع أن يكون عبارةً عن هذا الجسم، وسيأتي تقرير تلك الدلائل.

المخامس: أنّ الانسان قد يكون حيّاً حال ما يكون البدن ميّتاً، فوجب كون الانسان مغايراً لهذا البدن والدليل على صحّة ما ذكرناه قوله تعالى: ﴿وَلَا غَسَبَنَّ اَلَذِينَ فَيَلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتَا بَلَ أَجْدَا البدن والدليل على صحّة ما ذكرناه قوله تعالى: ﴿وَلَا غَسَبَنَّ اَلَذِينَ فَيَلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتَا بَلَ أَجْدَا البحس يدلّ أَخْيَاةً عِندَ رَيِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ (١) فهذا النصّ صريح في أنّ أولئك المقتولين أحياء، والحسّ يدلّ على أنّ هذا الجسد ميتة.

السادس: أنّ قوله تعالى: ﴿ النَّارُ يُعْرَضُونَ عَلَيْهَا عُدُوّاً وَعَشِيّاً ﴾ (٢) وقوله: ﴿ أُغَرِفُوا فَأَدْخِلُوا فَاللّٰهِ (٣) يدلّ على أنّ الانسان حيّ بعد الموت، وكذلك قوله على: «الانبياء لا يموتون ولكن ينقلون من دار إلى دار وكذلك قوله على: «القبر روضة من رياض الجنّة أو حفرة من حفر النيران وكذلك قوله على: «من مات فقد قامت قيامته وإنّ كلّ هذه النصوص يدلّ على أنّ الإنسان حيّ يبقى بعد موت الجسد وبديهة العقل والفطرة شاهدتان بأنّ هذا الجسد ميت أن الإنسان حيّ يبقى السفسطة، وإذا مبت أنّ الانسان هي غير هذا الجسد.

السابع: قوله على في خطبة طويلة له: احتى إذا حمل الميت على نعشه رفرف روحه فوق النعش ويقول يا أهلي ويا ولدي لا تلعبن بكم الدنيا كما لعبت بي جمعت المال من حله ومن غير حلّه فالمهنأ لغيري والتبعة علي فاحذروا مثل ما حلّ بي. وجه الاستدلال أنّ النبي على صرّح بأنّ حال كون الجسد محمولاً على النعش بقي هناك شيء ينادي ويقول «يا أهلي ويا ولدي جمعت المال من حلّه وغير حلّه. . . ، ومعلوم أنّ الذي كان الأهل أهلاً له ، وكان الولد ولذاً له ، وكان جامعاً للمال من الحرام والحلال ، والذي بقي في ربقته الوبال ، ليس إلا ذلك الانسان فهذا تصريح بأنّ في الوقت الذي كان الجسد ميّتاً محمولاً على النعش كان ذلك الانسان حيّاً باقياً فاهماً ، وذلك تصريح بأنّ الانسان شيء مغاير لهذا الجسد والهيكل .

الثامن: قوله تعالى: ﴿يَكَأَيْنُهُا النَّفْسُ الْمُعْلَمُيِنَةٌ ﴿ الْرَجِينَ إِلَىٰ رَبِكِ رَاضِيَةً رَضِيَةً ﴿ الْمُعَالِبُ الْمُعَابِ بَقُولُه: ﴿ الْرَجِينَ ﴾ إنّما يتوجّه إليها حال الموت، فدلَ هذا على أنّ الشيء الّذي يرجع إلى الله بعد موت الجسد يكون راضياً مرضياً عند الله، والّذي يكون راضياً مرضياً ليس

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٦٩. (٢) سورة غافر، الآية: ٤٦.

<sup>(</sup>٣) سورة نوح، الآية: ٢٥. ﴿ ٤) سورة الفجر، الآيتان: ٢٧–٢٨.

إلاّ الانسان، فهذا يدلّ على أنّ الانسان بقي حيّاً بعد موت الجسد، والحيّ غير الميّت، فالانسان مغاير لهذا الجسد.

التاسع: قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاهَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ قَوَفَتَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُقَرِّطُونَ ﴿ أَنْ مُمَّ رُدُّواً إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مُولِدِهُمُ الْحَقِّ عند كون اللهِ مَوْلَدُهُمُ ٱلْحَقِّ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الجسد الميّت. الجسد ميّتاً، فوجب أن يكون ذلك المردود إلى الله مغايراً لذلك الجسد الميّت.

العاشر: ترى جميع فرق الدنيا من الهند والروم والعرب والعجم وجميع أرباب الملل والنحل من اليهود والنصارى والمجوس والمسلمين وسائر فرق العالم وطوائفهم يتصدّقون عن موتاهم ويدعون لهم بالخير ويذهبون إلى زياراتهم، ولولا أنّهم بعد موت الجسد بقوا أحياء لكان التصدّق لهم عبثاً، ولكان الدعاء لهم عبثاً، ولكان الذهاب إلى زيارتهم عبثاً، فإطباق الكلّ على هذه الصدقة والدعاء والزيارة يدلّ على أنّ فطرتهم الأصليّة السليمة شاهدة بأن الانسان شيء غير هذا الجسد، وأنّ ذلك الشيء لا يموت بموت هذا الجسد.

الحادي عشر: أنّ كثيراً من الناس يرى أباه وابنه في المنام ويقول له: اذهب إلى الموضع الفلانيّ فإنّ فيه ذهباً دفنته لك، وقد يراه فيوصيه بقضاء دين عنه، ثمّ عند اليقظة إذا فتش عنه كان كما رآه في النوم من غير تفاوت، ولولا أنّ الانسان باق حيّ بعد الموت لما كان كذلك، ولمّا دلّ هذا الدليل على أنّ الإنسان حيّ بعد الموت ودلّ الحسّ على أنّ الجسد ميّت كان الانسان مغايراً لهذا الجسد.

الثاني عشر: أنّ الانسان إذا ضاع عضو من أعضائه مثل أن تقطع يداه ورجلاه وتقلع عيناه، وتقطع أذناه، إلى غيرها من الأعضاء، فإنّ ذلك الانسان يجد من قلبه وعقله أنّه هو عين ذلك الانسان من غير تفاوت البتّة، حتّى أنّه يقول: أنا ذلك الانسان الذي كنت موجوداً قبل ذلك، إلاّ أنّهم قطعوا يدي ورجلي، وذلك برهان يقيني على أنّ ذلك الانسان شيء مغاير لهذه الأعضاء والأبعاض، وذلك يبطل قول من يقول: الانسان عبارة عن هذه البنية المخصوصة.

الثالث عشر: أنّ القرآن والأحاديث يدلآن على أنّ جماعة من اليهود قد مسخهم الله، وجعلهم في صورة القردة والخنازير، فنقول: ذلك الانسان هل بقي حال ذلك المسخ أو لم يبق؟ فإن لم يبق كان هذا إماتة لذلك الانسان وخلق خنزير أو قردة وليس هذا من المسخ في شيء وإن قلنا: إنّ ذلك الانسان بقي حال حصول ذلك المسخ فنقول: فعلى هذا التقدير الانسان باقي وتلك البنية وذلك الهيكل غير باقي، فوجب أن يكون ذلك الانسان شيئاً مغايراً لتلك البنية.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآيتان: ٦١-٦٢.

الرابع عشر: أنّ رسول الله كلن يرى جبرئيل في صورة دحية الكلبيّ وكان يرى إبليس في صورة دحية الكلبيّ وكان يرى إبليس في صورة الشيخ النجديّ، فهنا بنية الإنسان وهيكله وشكله حاصل مع أنّ الحقيقة الإنسانيّة غير حاصلة، وهذا يدلّ على أنّ الانسان ليس عبارة عن هذه البنية وهذا الهيكل.

الخامس عشر: أنّ الزاني يزني بفرجه ويضرب على ظهره، فوجب أن يكون الإنسان شيئاً آخر سوى الفرج وسوى الظهر، ويقال: إنّ ذلك الشيء يستعمل الفرج في عمل والظهر في عمل آخر، فيكون الملتذّ والمتألّم هو ذلك الشيء، إلاّ أنّه يحصل اللذّة بواسطة ذلك العضو، ويتألّم بواسطة الضرب على هذا العضو.

السادس عشر: أنّي إذا تكلّمت مع زيد وقلت له: افعل كذا، ولا تفعل كذا! فالمخاطب بهذا الخطاب والمأمور والمنهيّ ليس هو جبهة زيد ولا حدقته ولا أنفه ولا فمه ولا شيء من أعضائه بعينه، فوجب أن يكون المأمور والمنهيّ والمخاطب شيئاً مغايراً لهذه الأعضاء، وذلك يدلّ على أنّ ذلك المأمور والمنهيّ غير هذا الجسد. فإن قالوا: لِمَ لا يجوز أن يكون المأمور والمنهيّ جملة هذا البدن لا شيء من أجزائه وأبعاضه؟ قلنا: توجيه التكليف إلى الجملة إنّما يصحّ لو كانت الجملة فاهمة عالمةً، فنقول: لو كانت الجملة عالمةً، فإمّا أن يقوم بمجموع البدن علم واحد، أو يقوم بكلّ واحد من أجزاء البدن علم على حدة، والأوّل يقتضي قيام العرض الواحد بالمحال الكثيرة وهو محال، والثاني يقتضي أن يكون كلّ واحد من أجزاء البدن عالماً فاهماً على سبيل الاستقلال، وقد بيّنا أنّ العلم الضروريّ حاصل بأنّ من أجزاء البدن على هذا السؤال.

السابع عشر: الإنسان يجب أن يكون عالماً، والعلم لا يحصل إلا في القلب فيلزم أن يكون الإنسان عبارة عن الشيء الموجود في القلب، وإذا ثبت هذا بطل القول بأن الانسان عبارة عن هذا الهيكل وهذه الجثة. إنّما قلنا إنّ الإنسان يجب أن يكون عالماً، لأنّه فاعل مختار، والفاعل المختار هو الذي يفعل بواسطة القصد إلى تكوينه، وهما مشروطان بالعلم، لأنّ ما لا يكون متصوّراً امتنع القصد إلى تكوينه، فثبت أنّ الانسان يجب أن يكون عالماً بالأشياء. وإنّما قلنا إنّ العلم لا يوجد إلا في القلب، للبرهان والقرآن، أمّا البرهان: فلأنّا نجد العلم الضروريّ بأنّا نجد علومنا من ناحية القلب. وأمّا القرآن: فآيات نحو قوله تعالى: في ألوبينُ لا ينفقهُونَ بها (١) وقوله: ﴿ كَتَبَ فِي قُلُوبِهُمُ ٱلْإِيكُنَ ﴾ (٢) وقوله: ﴿ مَرَلَلَ بِهِ ٱلرُّيُ وَلَولَهُ اللهِ اللهُ اللهُ

(٢) سورة المجادلة، الآية: ٢٢.

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآيتان: ١٩٣-١٩٤.

وأما البحث الثاني: وهو بيان أنّ الانسان غير محسوس، هو أنّ حقيقة الإنسان شيء مغاير للسطح واللّون، وكلّ ما هو مرثيّ فهو إمّا السطح وإمّا اللّون، وهما مقدّمتان قطعيّتان، ينتج هذا القياس أنّ حقيقة الانسان غير مرثيّة ولا محسوسة، وهذا برهان يقينيّ.

ثمَّ قال في شرح مذاهب القائلين بأنَّ الانسان جسم موجود في داخل البدن: اعلم أنَّ الأجسام الموجودة في هذا العالم السفليّ، إمّا أن يكون أحد العناصر الأربعة أو ما يكون متولَّداً من امتزاجها، ويمتنع أن يحصل في البدن الانسانيّ جسم عنصريّ خالص، بل لا بدّ وأن يكون الحاصل جسماً متولِّداً من امتزاجات هذه الأربعة، فنقول: أمَّا الجسم الَّذي تغلب عليه الأرضيّة فهو الأعضاء الصلبة الكثيفة كالعظم والعصب والوتر والرباط والشحم واللحم والجلد، ولم يقل أحد من العقلاء الّذين قالوا إنّ الانسان شيء مغاير لهذا الجسد، بأنَّه عبارةً عن عضو معيّن من هذه الأعضاء، وذلك لأنّ هذه الأعضاء كثيفة ثقيلة ظلمانيّة، فلا جرم لم يقل أحد من العقلاء بأنَّ الانسان عبارة عن أحد هذه الأعضاء وأمَّا الجسم الَّذي تغلب عليه المائيَّة، فهو الأخلاط الأربعة، ولم يقع في شيء منها أنَّه الانسان إلاَّ في الدم، فإنَّ فيهم من قال: إنَّه الروح بدليل أنَّه إذا خرج لزمه الموت. أمَّا الجسم الَّذي تغلب عليه الهوائيَّة والناريَّة فهي الأرواح، وهي نوعان: أحدهما أجسام هوائيّة مخلوطة بالحرارة الغريزيّة، متولّدة إمّا في القلب أو في الدماغ وقالوا: إنَّها هي الروح الإنسانيِّ، ثمَّ إنَّهم اختلفوا فمنهم من يقول: الأنسان هو الروح الَّذي في القلب، ومنهم من يقول: إنَّه جزء لا يتجزَّأ في الدماغ، ومنهم من يقول: الروح عبارة عن أجزاء ناريّة مختلطة بهذه الأرواح القلبيّة والدماغيّة، وتلك الأجزاء الناريّة هي المسمّاة بالحرارة الغريزيّة، وهي الانسان. ومن الناس من يقول: الروح عبارة عن أجسام نورانيّة سماويّة لطيفة الجوهر، على طبيعة ضوء الشمس، وهي لا تقبل التحلّل والتبدُّل ولا التفرَّق والتمزَّق، فإذا تكوِّن البدن وتمَّ استعداده – وهو المراد بقوله: ﴿فَإِذَا سَرَّيْتُكُرُ﴾ - نفذت تلك الأجسام الشريفة السماويّة الإلهيّة في داخل أعضاء البدن نفاذ النار في الفحم، ونفاذ دهن السمسم في السمسم، ونفاذ ماء الورد في جسم الورد، ونفاذ تلك الأجسام السماويّة في جوهر البدن (وظ) هو المراد بقوله ﴿ وَنَفَخْتُ نِيهِ مِن رُّوحِي﴾ ثمّ إنّ البدن ما دام يبقى سليماً قابلاً لنفاذ تلك الأجسام الشريفة فيه بقي حيّاً، فإذا تولّد في البدن أخلاط غليظة منعت تلك الأخلاط الغليظة من سريان تلك الأجسام الشريفة، فانفصلت عن هذا البدن فحينئذ يعرض الموت، فهذا مذهب قويّ وقول شريف يجب التأمّل فيه، فإنّه شديد المطابقة لما ورد في الكتب الإلهيّة من أحوال الموت والحياة، فهذا تفصيل مذاهب القائلين بأنَّ الانسان جسم موجود في داخل البدن، وأمَّا أنَّ الانسان جسم موجود خارج البدن فلا أعرف أحداً ذهب إلى هذا القول.

وأما القسم الثاني: وهو أن يقال: الانسان عرض حالٌ في البدن فهذا لا يقوله عاقل، لأنّه من المعلوم بالضرورة أنّ الانسان جوهر لأنّه موصوف بالعلم والقدرة والتدبير والتصرّف، وكلّ من كان هذا شأنه كان جوهراً، والجوهر لا يكون عرضاً، بل الّذي يمكن أن يقال له عاقل هو الانسان بشرط أن يكون موصوفاً بأعضاء مخصوصة. وعلى هذا التقدير فللناس فيه أقوال:

القول الأول: أنّ العناصر الأربعة إذا امتزجت وانكسرت سورة كلّ واحد منها بسورة أخرى حصلت كيفيّة معتدلة هي المزاج، ومراتب هذا المزاج غير متناهية، فبعضها هي الانسانيّة، وبعضها هي الفرسيّة، فالانسان عبارة عن أجسام موصوفة بكيفيّات مخصوصة متولّدة عن امتزاجات أجزاء العناصر بمقدار مخصوص، وهذا قول جمهور الأطبّاء ومنكري بقاء النفس، ومن المعتزلة قول أبي الحسين البصريّ.

والقول الثاني: أنّ الانسان عبارة عن أجزاء مخصوصة بشرط كونها موصوفة بصفة الحياة والعلم والقدرة، والحياة عرض قائم بالجسم، وهؤلاء أنكروا الروح والنفس وقالوا: ليس ههنا إلاّ أجسام مؤتلفة موصوفة بصفة الحياة، وبهذه الأعراض المخصوصة وهي الحياة والعلم والقدرة، وهذا مذهب أكثر شيوخ المعتزلة.

والقول الثالث: أنّ الانسان عبارة عن أجسام مخصوصة بأشكال مخصوصة وبشرط أن تكون أيضاً موصوفة بالحياة والعلم والقدرة، والانسان إنّما يمتاز عن سائر الحيوانات بشكل جسده وهيئة أعضائه وأجزائه، إلاّ أنّ هذا مشكل، فإنّ الملائكة قد يتشبّهون بصور الناس، فهنا صورة الانسان حاصلة مع عدم الانسانية، وفي صورة المسخ معنى الانسانية حاصلة مع أنّ هذه الصورة غير حاصلة، فقد بطل اعتبار هذا الشكل والصورة في حصول معنى الانسانية طرداً وعكساً.

أما القسم الثالث: وهو أن يقال: الإنسان موجود ليس بجسم ولا جسماني، وهذا قول أكثر الإلهيين من الفلاسفة القائلين ببقاء النفس المثبتين للنفس معاداً روحانياً وثواباً وعقاباً روحانياً، ذهب إليه جماعة من علماء المسلمين، مثل الشيخ أبي القاسم الراغب الإصفهاني، والشيخ أبي حامد الغزالي، ومن قدماء المعتزلة معمّر بن عباد السلمي، ومن الشيعة الملقب عندهم بالشيخ المفيد، ومن الكرّامية جماعة.

واعلم أنّ القاتلين بإثبات النفس فريقان: الأوّل وهم المحقّقون منهم قالوا: الانسان عبارة عن هذا الجوهر المخصوص، وهذا البدن آلته ومنزله ومركبه، وعلى هذا التقدير فالانسان غير موجود في داخل العالم ولا في خارجه وغير متّصل بالعالم ولا منفصل عنه، ولكّنه متعلّق بالبدن تعلّق التدبير والتصرّف، كما أنّ إله العالم لا تعلّق له بالعالم إلاّ على سبيل التصرّف والتدبير.

والفريق الثاني اللذين قالوا: النفس إذا تعلّقت بالبدن اتّحدت بالبدن، فصارت النفس عين البدن والبدن عين النفس، ومجموعهما عند الاتّحاد هو الانسان، فإذا جاء وقت الموت بطل

هذا الاتّحاد وبقيت النفس وفسد البدن. فهذا جملة مذاهب الناس في الانسان، وكان «ثابت بن قرّة» يثبت النفس ويقول: إنّها متعلّقة بأجسام سماويّة نورانيّة لطيفة غير قابلة للكون والفساد والتفرّق والتمزّق، وأنّ تلك الأجسام تكون سارية في البدن، وهنّ موجودات في داخل البدن. وأمّا أنّ الانسان جسم موجود خارج البدن فلا أعرف أحداً ذهب إلى ذلك(١). فأقول: ثمّ ذكر حججاً عقليّة طويلة الذيل على إثبات النفس ومغايرتها للبدن.

منها: أنّ النفس واحدة ومتى كانت واحدةً وجب أن تكون مغايرة لهذا البدن ولكلّ واحد من أجزائه، أمّا كونها واحدة فتارةً ادّعى البداهة فيه، وتارةً استدلّ عليه بوجوه: منها أنّا إذا فرضنا جوهرين مستقلّين، يكون كلّ واحد منهما مستقلاً بفعله الخاص، امتنع أن يصير اشتغال أحدهما بفعله الخاصّ به، وإذا ثبت هذا فنقول: لو كان محلّ الاحراك والفكر جوهراً ومحلّ الغضب جوهراً آخر ومحلّ الشهوة بفقول: لو كان محلّ الادراك والفكر جوهراً ومحلّ الغضبية بفعلها مانعاً للقوّة الشهوانية من جوهراً ثالثاً، وجب أن لا يكون اشتغال القوّة الغضبية بفعلها مانعاً للقوّة الشهوانية من الاشتغال بلعكس، لكنّ التالي باطل، فإنّ اشتغال الانسان بالشهوة وانصبابه إليها يمنعه من الاشتغال بالغضب والانصباب إليه وبالعكس، فعلمنا أنّ هذه الأمور الثلاثة ليست مبادىء مستقلّة، بل هي صفات مختلفة لجوهر واحد، فلا جرم كان اشتغال ذلك ليست مبادىء مستقلّة، بل هي صفات مختلفة لجوهر واحد، فلا جرم كان اشتغال ذلك المجوهر بأحد هذه الأفعال عائقاً له عن الاشتغال بالفعل الآخر.

ومنها: أنّ حقيقة الحيوان أنّه جسم ذو نفس حسّاسة متحرّكة بالإرادة فالنفس لا يمكنها أن تتحرّك بالإرادة إلاّ عند حصول الداعي، ولا معنى للداعي إلاّ الشعور بخير يرغب في جذبه، أو بشرّ يرغب في دفعه، وهذا يقتضي أن يكون المتحرّك بالارادة هو بعينه مدركاً للخير والشرّ والملذّ والمؤذي والنافع والضارّ، فثبت بما ذكرنا أنّ النفس الانسانيّة شيء واحد، وثبت أنّ ذلك الشيء هو المبصر والسامع والشامّ والذائق واللامس والمتخيّل والمتفكّر، والمتذكّر والمشتهي والغاضب، وهو الموصوف بجميع الإدراكات لكلّ المدركات، وهو الموصوف بجميع الإدراكات لكلّ المدركات، وهو الموصوف بجميع الأدعاع الأفعال الاختياريّة والحركات الإراديّة.

ثمّ قال: وأمّا المقدّمة الثانية فهي في بيان أنّه لمّا كانت النفس شيئاً واحداً وجب أن لا يكون النفس هذا البدن ولا شيئاً من أجزائه، وأمّا امتناع كونها جملة هذا البدن فتقريره: أنّا نعلم بالضرورة أنّ القوّة الباصرة غير سارية في كلّ البدن، وكذا القوّة السامعة وكذا سائر القوى كالتخيّل والتذكّر والتفكّر، والعلم بأنّ هذه القوى غير سارية في جملة أجزاء البدن علم بديهيّ بل هو من أقوى العلوم البديهيّة، وأمّا بيان أنّه يمتنع أن يكون النفس جزءً من أجزاء البدن: فإنّا نعلم بالضرورة أنّه ليس في البدن جزء واحد هو بعينه موصوف بالإبصار والسماع والفكر والذكر، بل الذي يتبادر إلى الخاطر أنّ الإبصار مخصوص بالعين لا بسائر الأعضاء،

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج ٢١ ص ٤٣.

والسماع مخصوص بالأذن لا بسائر الأعضاء، والصوت مخصوص بالحلق لا بسائر الأعضاء، وكذلك القول في سائر الادراكات وسائر الأفعال، فأمّا أن يقال: إنّه حصل في البدن جزء واحد موصوف بكلّ هذه الادراكات وكلّ هذه الأفعال، فالعلم الضروريّ حاصل أنّه ليس الأمر كذلك، فثبت بما ذكرناه أنّ النفس الإنسانيّة شيء واحد موصوف بجملة هذه الادراكات وبجملة هذه الأفعال، وثبت بالبديهة أنّ جملة البدن ليست كذلك، وثبت أيضاً أنّ شيئاً من أجزاء البدن ليس كذلك، فحينتذ يحصل اليقين بأنّ النفس شيء مغاير لهذا البدن ولكلّ واحد من أجزائه وهو المطلوب.

ولنقرّر هذا البرهان بعبارة أخرى، نقول: إنّا نعلم بالضرورة أنّا إذا أبصرنا شيئاً عرفناه، وإذا عرفناه اشتهيناه، وإذا اشتهيناه حرّكنا أبداننا إلى القرب منه، فوجب القطع بأنّ الّذي أبصر هو الّذي عرف، وأنّ الّذي عرف هو الّذي اشتهى، وأنّ الّذي اشتهى هو الّذي حرّك إلى القرب منه، فيلزم القطع بأنّ المبصر لذلك الشيء والعارف به والمشتهي إليه والمحرّك إلى القرب منه شيء واحد، إذ لو كان المبصر شيئاً والعارف شيئاً ثانياً والمشتهي شيئاً ثالثاً والمحرّك شيئاً رابعاً، لكان الّذي أبصر لم يعرف والّذي عرف لم يشته والّذي اشتهى لم يحرّك، لكن من المعلوم أنّ كون شيء مبصراً لشيء لا يقتضي صيرورة شيء آخر عالماً بذلك يحرّك، لكن من المعلوم أنّ كون شيء مبصراً لشيء لا يقتضي طرورة أنّ الرائي للمرئيّات الشيء، وكذلك القول في سائر المراتب. وأيضاً فإنّا نعلم بالضرورة أنّ الرائي للمرئيّات (أنا) وإنّي لمّا رأيتها عرفتها، ولمّا عرفتها اشتهيتها، ولمّا اشتهيتها طلبتها وحرّكت الأعضاء إلى القرب منها، ونعلم أيضاً بالضرورة أنّ الموصوف بهذه الرؤية وبهذا العلم وبهذه الشهوة وبهذا التحريك (أنا) لا غيري.

وأيضاً العقلاء قالوا: الحيوان لا بدّ وأن يكون حسّاساً متحرّكاً بالإرادة، فإن لم يحسَّ بشيء لم يشعر كونه مريداً للجذب أو بشيء لم يشعر كونه مريداً للجذب أو الدفع، فثبت أنّ الشيء الذي يكون متحرّكاً بالإرادة فإنّه بعينه يجب أن يكون حسّاساً، فثبت أنّ المدرك لجميع المدركات بجميع أنواع الادراكات وأنّ المباشر لجميع التحريكات الاختياريّة شيء واحد.

وأيضاً فإنّا إذا تكلّمنا بكلام لقصد تفهيم الغير معاني تلك الكلمات فقد عقلناها وأردنا تعريف غيرنا تلك المعاني، ولمّا حصلت هذه الإرادة في قلوبنا حاولنا إدخال تلك الحروف والأصوات في الوجود، لنتوسّل بها إلى تعريف غيرنا تلك المعانى.

إذا ثبت هذا فنقول: إن كان محلّ العلم والإرادة ومحلّ تلك الحروف والأصوات جسماً واحداً، لزم أن يقال: إنّ محلّ العلوم والإرادات هو الحنجرة واللهاة واللسان، ومعلوم أنّه ليس كذلك. وإن قلنا: إنّ محلّ العلوم والإرادات هو القلب لزم أن يكون محلّ الصوت هو القلب أيضاً، وذلك باطل أيضاً بالضرورة. وإن قلنا: إنّ محلّ الكلام هو الحنجرة واللهاة

واللسان ومحلّ العلوم والإرادات هو القلب ومحلّ القدرة هو الأعصاب والأوتار والعضلات كنّا قد وزّعنا هذه الأمور على هذه الأعضاء المختلفة، لكنّا أبطلنا ذلك وبينّا أنّ المدرك لجميع الإدراكات والإرادات والمحرّك لجميع الأعضاء بجميع أنواع التحريكات يجب أن يكون شيئاً واحداً، فلم يبق إلاّ أن يقال: محلّ الإدراك والقدرة على التحريك شيء سوى هذا البدن وسوى أجزاء هذا البدن، وأنّ هذه الأعضاء جارية مجرى الآلات والأدوات، فكما أنّ النجّار يفعل أفعالاً مختلفة بواسطة آلات مختلفة، فكذلك النفس تبصر بالعين وتسمع بالأذن وتتفكّر بالدماغ وتعقل بالقلب، فهذه الأعضاء آلات النفس وأدوات لها، وذات النفس جوهر مغاير لها مفارق عنها بالذات متعلّق بها تعلّق التصرّف والتدبير، وهذا البرهان برهان شريف يقينيّ في هذا المطلوب وبالله التوفيق.

ومنها: أنّه لو كان الانسان عبارة عن هذا الجسد لكان إمّا أن يقوم بكلّ واحد من الأجزاء حياة وعلم وقدرة واحدة والقسمان باطلان، أمّا الأوّل فلأنّه يقتضي كون كلّ واحد من أجزاء الجسد حيّا عالماً قادراً على سبيل الاستقلال، فوجب أن لا يكون الانسان الواحد حيواناً واحداً، بل أحياء عالمين قادرين، وحينتذ لا يبقى فرق بين الانسان الواحد وبين أشخاص كثيرين من الناس ربط بعضهم بالبعض بالسلسلة، لكنّا نعلم بالضرورة فساد هذا الكلام لأنّي أجد ذاتي ذاتاً واحدة وحيواناً واحداً لا حيوانات كثيرين. وأيضاً فبتقدير أن يكون كلّ واحد من أجزاء هذا الجسد حيواناً واحداً على حدة فحينتذ لا يكون لكلّ واحد منها خبر عن حال صاحبه، فلا يمتنع أن يريد هذا الجزء أن يتحرّك إلى الجانب الآخر، فحينئذ يقع أن يتحرّك إلى هذا الجانب ويريد الجزء الآخر أن يتحرّك إلى الجانب الآخر، فحينئذ يقع التدافع بين أجزاء بدن الانسان الواحد كما يقع بين الشخصين، وفساد ذلك معلوم بالبديهة وأمّا الثاني فلأنّه يقتضي قيام الصفة الواحدة بالمحال الكثيرة وذلك معلوم البطلان بالضرورة، مع أنّه يعود المحذور السابق أيضاً ().

ومنها: أنّا لمّا تأمّلنا في أحوال النفس رأينا أحوالها بالضدّ من أحوال الجسم وذلك يدلّ على أنّ النفس ليست جسماً، وتقرير هذه المنافاة من وجوه:

الأول: أنّ كلّ جسم حصلت فيه صورة فإنّه لا يقبل صورة أخرى من جنس الصورة الأولى إلاّ بعد زوال الصورة الأولى عنه زوالاً تامّاً، مثاله أنّ البصر إذا حصل فيه شكل التثليث امتنع أن يحصل فيه شكل التربيع والتدوير إلاّ بعد زوال الشكل الأوّل عنه. ثمّ إنّا وجدنا الحال في قبول النفس لصور المعقولات بالضدّ من ذلك، فإنّ النفس الّتي لم تقبل صورة عقليّة البتّة بعسر قبولها لشيء من الصور العقليّة، فإذا قبلت صورة واحدة كان قبولها للصورة الثانية أسهل، وإذا قبلت الصورة الثالثة أسهل، ثمّ إنّ النفس لا تزال تقبل أسهل، وإذا قبلت الصورة الثانية صار قبولها للصورة الثالثة أسهل، ثمّ إنّ النفس لا تزال تقبل

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج ٢١ ص ٤٦.

صورة بعد صورة من غير أن تضعف البتّة بل كلّما كان قبولها للصور أكثر، كان قبولها للصور الاتية بعد ذلك أسهل وأسرع ولهذا السبب يزداد الانسان فهماً وإدراكاً كلّما ازداد تخريجاً وارتياضاً للعلوم، فثبت أنّ قبول النفس للصورة العقليّة على خلاف قبول الجسم للصورة، وذلك يوهم أنّ النفس ليست بجسم.

والثاني: أنّ المواظبة على الأفكار الدقيقة لها أثر في النفس وأثر في البدن، أمّا أثرها في النفس فهو تأثيرها في إخراج النفس عن القوّة إلى الفعل في التعقّلات والإدراكات، وكلّما كانت الأفكار أكثر كان حصول هذه الأحوال أكمل، وذلك غاية كمالها ونهاية شرفها وجلالتها. وأمّا أثرها في البدن فهو أنّها توجب استيلاء اليبس على البدن واستيلاء الذبول عليه، وهذه الحالة لو استمرّت لانتهت إلى الماليخوليا وموت البدن، فثبت بما ذكرنا أنّ هذه الأفكار توجب حياة النفس وشرفها، وتوجب نقصان البدن وموته فلو كانت النفس هي البدن لصار الشيء الواحد بالنسبة إلى الشيء الواحد سبباً لكماله ونقصانه معاً ولحياته وموته معاً

والثالث: أنّا شاهدنا أنّه ربما كان بدن الانسان ضعيفاً نحيفاً، فإذا لاح نور من الأنوار القدسيّة وتجلّى له سرّ من أسرار عالم الغيب حصل لذلك الانسان جرأة عظيمة وسلطنة قويّة ولم يعبأ بحضور أكبر السلاطين ولم يقم له وزناً، ولولا أنّ النفس شيء سوى البدن، والنفس إنّما تحيى وتبقى بغير ما به يقوى البدن ويحيى لما كان الأمر كذلك.

والرابع: أنّ أصحاب الرياضات والمجاهدات كلّما أمعنوا في قهر القوى البدنيّة وتجويع الجسد قويت قواهم الروحانيّة وأشرقت أسرارهم بالمعارف الإلهيّة، وكلّما أمعن الانسان في الأكل والشرب وقضاء الشهوات الجسدانيّة صار كالبهيمة وبقي محروماً عن آثار النظر والعقل والفهم والمعرفة، ولولا أنّ النفس غير البدن لما كان الأمر كذلك.

والمخامس: أنّا نرى النفس تفعل أفاعيلها بآلات بدنيّة، فإنّها تبصر بالعين وتسمع بالأذن، وتأخذ باليد، وتمشي بالرجل. أمّا إذا آل الأمر إلى التعقّل والإدراك فإنّها مستقلّة بذاتها في هذا الفعل من غير إعانة شيء من الآلات، ولذلك فإنّ الانسان يمكنه أن لا يبصر شيئاً إذا غمض عينيه، وأن لا يسمع شيئاً إذا سدّ أذنيه، ولا يمكنه البتّة أن يزيل عن قلبه العلم بما كان عالماً به، فعلمنا أنّ النفس غنيّة بذاتها في العلوم والمعارف عن شيء من الآلات البدنيّة، فهذه الوجوه أمارات قويّة في أنّ النفس ليست بجسم (۱).

ثمّ ذكر في إثبات أنّ النفس ليست بجسم وجوهاً من الدلائل السمعيّة:

الأول: قوله تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَانْسَنَهُمْ أَنفُسَهُمْ ﴾ (٢) ومعلوم أنّ أحداً من

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج ٣١ ص ٥٠. (٢) سورة الحشر، الآية: ١٩.

العقلاء لا ينسى هذا الهيكل المشاهد، فدلٌ ذلك على أنّ النفس الّتي ينساها الانسان عند فرط الجهل شيء آخر غير هذا البدن.

الثاني: قوله تعالى: ﴿ أَخْرِجُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ وهذا صريح في أنّ النفس غير هذا الجسد. الثالث: أنّه تعالى ذكر مراتب الخلقة الجسمانية فقال: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَالَةٍ مِن طِينِ ﴾ - إلى قوله - ﴿ وَكَلَمَوْنَا ٱلْوِظْنَامَ لَمْتَا ﴾ (١) ولا شكّ أنّ جميع هذه المراتب اختلافات واقعة في الأحوال الجسمانيّة، ثمّ إنّه تعالى لمّا أراد أن يذكر نفخ الروح قال ﴿ ثُرُّ أَنشَأْنَكُ خَلَقًا مَا خَرَ ﴾ وهذا تصريح بأنّ ما يتعلّق بالروح جنس مغاير لما سبق ذكره من التغيّرات الواقعة في الأحوال الجسمانيّة، وذلك يدلّ على أنّ الروح شيء مغاير للبدن.

فإن قالوا: هذه الآية حجّة عليكم، لأنّه تعالى قال ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِن سُلَنَلَةِ مِن طِينِ ﴾ وكلمة (من) للتبعيض، وهذا يدلّ على أنّ الانسان بعض من أبعاض الطين قلنا: كلمة (من) أصلها لابتداء الغاية، كقولك: خرجت من البصرة إلى الكوفة فقوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ خُلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن سُلَلَةٍ مِن طِينِ ﴾ يقتضي أن يكون ابتداء تخليق الانسان حاصلاً من هذه السلالة، ونحن نقول بموجبه، لأنّه تعالى يسوّي المزاج أوّلاً ثمّ ينفخ فيه الروح، فيكون ابتداء تخليقه من سلالة.

الرابع: قوله ﴿فَإِذَا سَوَيْتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ (٢) ميّز تعالى بين التسوية وبين نفخ الروح، فالتسوية عبارة عن تخليق الأبعاض والأعضاء، ثمّ أضاف الروح إلى نفسه بقوله ﴿مِن رُّوحِي﴾ دلّ ذلك على أنّ جوهر الروح شيء مغاير لجوهر الجسد.

المخامس: قوله تعالى: ﴿ وَنَقْسِ وَمَا سَوَنَهَا ﴿ فَالْمُمَهَا لَجُورَهَا وَتَقَوَّنَهَا ﴿ فَالَمْهَا لَجُورَهَا وَتَقَوَّنَهَا ﴿ وَهَذِهِ الآية صريحة في وجود النفس موصوفة بالادراك والتحريك معاً، لأنّ الإلهام عبارة عن الادراك، وأمّا الفجور والتقوى فهو فعل، وهذه الآية صريحة في أنّ الانسان شيء واحد وهو موصوف بالادراك والتحريك، وهو موصوف أيضاً بفعل الفجور تارةً وفعل التقوى أخرى، ومعلوم أنّ جملة البدن غير موصوف بهذين الوصفين، وليس في البدن عضو واحد موصوف بهذين الوصفين، فلا بدّ من إثبات جوهر واحد يكون موصوفاً بكلّ هذه الأمور.

السادس: قوله تعالى ﴿ إِنَّا خَلَقَنَا ٱلْإِنسَنَ مِن نَّطُفَةٍ أَمْشَاجٍ تَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَهُ سَوِيعًا بَصِيرًا﴾ (٤) فهذا تصريح بأنّ الانسان شيء واحد وذلك الشيء الواحد هو المبتلى بالتكاليف الإلهية والأمور الربّانيّة، وهو الموصوف بالسمع والبصر، ومجموع البدن ليس كذلك، وليس عضو من أعضاء البدن كذلك، فالنفس شيء مغاير جملة البدن ومغاير أجزاء البدن وهو الموصوف بهذه الصفات.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآيات: ١٢-١٤. (٢) سورة الحجر، الآية: ٢٩.

 <sup>(</sup>٣) سورة الشمس، الآيتان: ٧-٨.
 (٤) سورة الإنسان، الآية: ٢.

واعلم أنّ الأحاديث الواردة في صفة الأرواح قبل تعلّقها بالأجساد وبعد انفصالها من الأجساد كثيرة، وكلّ ذلك يدلّ على أنّ النفس غير هذا الجسد، والعجب ممّن يقرأ هذه الأجساد كثيرة ويروي هذه الأخبار الكثيرة ثمّ يقول: توفّي رسول الله ﷺ وما كان يعرف ما الروح! وهذا من العجائب<sup>(۱)</sup>.

ثمّ استدلّ بهذه الآية الّتي بصدد تفسيرها على هذا المذهب، وتقريره: أنّ الروح لو كان جسماً منتقلاً من حالة إلى حالة ومن صفة إلى صفة لكان مساوياً للبدن في كونه متولّداً من أجسام اتصفت بصفات مخصوصة بعد أن كانت موصوفة بصفات أخر، فإذا سئل رسول الله على عن الروح وجب أن يبيّن أنّه جسم كان كذا ثمّ صار كذا وكذا حتى صار روحاً، مثل ما ذكر في كيفيّة تولد البدن أنّه كان نطفة ثمّ علقة ثمّ مضغة، فلمّا لم يقل ذلك بل قال «إنّه من أمر ربّي، بمعنى أنّه لا يحدث ولا يدخل في الوجود إلاّ لأجل أنّ الله تعالى قال له وكن مجرد. فيكن كذلك على أنّه جوهر ليس من جنس الأجسام، بل هو جوهر قدسيّ مجرد. واعلم أنّ أكثر العارفين الكاملين من أصحاب الرياضات وأصحاب المكاشفات والمشاهدات مصرّون على هذا القول جازمون بهذا المذهب (٢).

ثمّ قال: واحتجّ المنكرون بوجوه:

الحجة الأولى: لو كانت مساوية لذات الله تعالى في كونه ليس بجسم ولا عرض لكان مساوياً له في تمام الماهيّة، وذلك محال.

ُ الثالثة: قوله تعالى: ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ الَّذِينَ قُيْلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ اَمْوَنَا﴾ − إلى قوله − ﴿ يُرْزَقُونَ فَرِحِينَ﴾ وهذا يدلّ على أنَّ الروح جسم، لأنّ الإرتزاق والفرج من صفات الأجسام.

والجواب عن الأول: أنّ المساواة في أنّه ليس بمتحيّز ولا حالٌ في المتحيّز مساواة في صفات سلبيّة، والمساواة في الصفات السلبيّة لا توجب المماثلة. واعلم أنّ جماعة من الجهّال يظنّون أنّه لمّا كان الروح موجوداً ليس بمتحيّز ولا حالٌ في المتحيّز وجب أن يكون مثلاً للإله أو جزءٌ من الإله، وذلك جهل فاحش وغلط قبيح، وتحقيقه ما ذكرنا من أنّ المساواة في السلوب لو أوجبت المماثلة لوجب القول باستواء كلّ المختلفات، فإنّ كلّ ماهيّتين مختلفتين لا بدّ وأن يشتركا في سلب كلّ ما عداهما عنهما.

<sup>(</sup>١) - (٢) تفسير الفخر الوازي، ج ٢١ ص ٥١ و٥٢.

<sup>(</sup>٣) سورة عبس، الآيات: ١٧–٢٢.

والجواب عن الثاني: أنّه لمّا كان الانسان في العرف والظاهر عبارة عن هذه الجنّة أطلق عليه اسم الانسان، وأيضاً فلقائل أن يقول: هب أنّا نجعل اسم الانسان، وأيضاً فلقائل أن يقول: هب أنّا نجعل اسم الانسان عبارةً عن هذه الجنّة إلاّ أنّا قد دللنا على أنّ محلّ العلم والقدرة ليس هو هذه الجنّة.

والجواب عن الثالث: أنّ الرزق المذكور في الآية محمول على ما يقوّي حالهم ويكمل كمالهم، وهو معرفة الله ومحبّته، بل نقول: هذا من أدلّ الدلائل على صحّة قولنا، لأنّ أبدانهم قد بليت تحت التراب والله تعالى يقول: إنّ أرواحهم تأوي إلى قناديل معلّقة تحت العرش. فهذا يدلّ على أنّ الروح غير البدن.

وقال في قوله سبحانه: ﴿نَزَلَ بِهِ ٱلزُّحُ ٱلأَمِينُ ۞ عَلَى فَلَبِكَ ۞﴾(١): فيه قولان:

الأول: أنّه إنّما قال ﴿عَلَىٰ قَلْبِكَ﴾ وإن كان إنّما أنزله عليه، ليؤكّد به أنّ ذلك المنزل محفوظ والمرسول متمكّن في قلبه لا يجوز عليه التغيّر، فيوثق عليه بالإنذار الواقع مع الّذي بيّن الله تعالى أنّه المقصود، ولذلك قال ﴿لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينَ ﴾.

<sup>. (</sup>٢) سورة البقرة، الآية: ٩٧.

<sup>(</sup>٤) سورة اليقرة، الآية: ٢٢٥.

<sup>(</sup>٦) سورة الحجرات، الآية: ٣.

<sup>(</sup>٨) سورة الإسراء، الآية: ٣٦.

<sup>(</sup>١٠) سورة الملك، الآية: ٣٣.

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الأيتان: ١٩٣–١٩٤.

<sup>(</sup>٣) سورة ق، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الحج، الآية: ٣٧.

<sup>(</sup>٧) سورة الملك، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>٩) سورة غافر، الآية: ١٩.

هو القاضي والمتحكّم عليه. وقال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ مَكَّنَّهُمْ فِيمَا إِن مُكَّنَّكُمْ فِيهِ وَجَمَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَتَّصَدُرًا وَأَفَيْدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ مَمْعُهُمْ وَلَا أَبْصَدُوهُمْ وَلَا أَفْيَدَتُهُم مِن مَني في (١) فجعل هذه الثلاثة تمام ما ألزمهم من حجَّة، والمقصود من ذلك هو الفؤاد القاضي فيما يؤدِّي إليه السمع والبصر.

وأمَّا الحديث فما روى النعمان بن بشير قال: سمعته ﷺ يقول: ألا وإنَّ في الجسد مضغةً إذا صلحت صلح الجسد كلُّه، وإذا فسدت فسد الجسد كلُّه، ألا وهي القلب.

وأمَّا المعقول فوجوه: أحدها أنَّ القلب إذا غشي عليه فلو قطع سائر الأعضاء لم يحصل الشعور به، وإذا أفاق القلب فإنّه يشعر بجميع ما ينزُّل بالأعضاء من الآفات، فدلّ ذلك على أنَّ الأعضاء تبع للقلب، ولذلك فإنَّ القلب إذا فرح أو حزن فإنَّه يتغيَّر حال الأعضاء عند ذلك، وكذا القول في سائر الأعراض النفسانية.

وثانيها: أنَّ القلب منبع المشيئات الباعثة على الأفعال الصادرة من سائر الأعضاء وإذا كانت المشيئات مبادىء الأفعال ومنبعها هو القلب فالآمر المطلق هو القلب.

وثالثها: أنَّ معدن العقل هو القلب، وإذا كان كذلك كان الآمر المطلق هو القلب، أمَّا المقدمّة الأولى ففيها النزاع، فإنّ طائفةً من القدماء ذهبوا إلى أنّ معدن العقل هو الدماغ، والَّذي يدلُّ على قولنا وجوه:

الأول: قوله تعالى ﴿أَفَلَمْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَاۤ ﴾(٢) وقوله ﴿لَمُمْ قُلُوبٌ لَا يَمْقَهُونَ يَهَا ﴾ وقوله ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ فَلَبٌ ﴾ أي عقل، أطلق على العقل لما أنّه معدن له.

الثاني: أنَّه تعالى أضاف أضداد العقل إلى القلب، فقال: ﴿ فِي قُلُوبِهِم مِّرَمُّ ﴾ ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ ﴾، ﴿ وَقَوْلِهِمْ قُلُوبُنَا غُلَفُنَّا بَلَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ ﴾ " ، ﴿ يَحَدَّدُ الْمُنْفِقُونَ أَن تُنزَلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ لُنَيْتُهُم بِمَا فِي قُلُوبِمْ ﴾(١)، ﴿يَقُولُونَ بِأَفَوْهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾(٥)، ﴿كَلَّا بَلَّ رَانَ عَلَى قُلُوبِم ﴾، ﴿ فَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْمَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَفْعَالُهَا ﴾ ﴿ وَإِنَّهَا لَا نَعْنَى ٱلْأَيْسَكُرُ وَلِنَكِن تَعْنَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلمُّمُدُورِ ﴾(٧) فدلّت هذه الآيات على أنّ موضع الجهل والغفلة هو القلب، فوجب أن يكون موضع العقل والفهم أيضاً هو القلب.

الثالث: أنَّا إذا جرَّبنا أنفسنا وجدنا علومنا حاصلةً في ناحية القلب، ولذلك فإنَّ الواحد منًا إذا أمعن في الفكر والرويَّة أحسَّ من قلبه ضيقاً وضجراً حتَّى كأنَّه يتألَّم بذلك، وكلَّ ذلك

<sup>(</sup>١) سورة الأحقاف، الآية: ٢٦.

<sup>(</sup>٢) سورة الحج، الآية: ٤٦. (٣) سورة البقرة، الآية: ٨٨. (٤) سورة التوبة، الآية: ٦٤.

<sup>(</sup>٥) سورة آل عمران، الآية: ١٦٧.

<sup>(</sup>٦) سورة محمد، الآية: ٢٤. (٧) سورة الحج، الآية: ٤٦.

يدلَ على أنّ موضع العقل هو القلب، وإذا ثبت ذلك وجب أن يكون المكلّف هو القلب، لأنّ التكليف مشروط بالعقل والفهم.

الرابع: أنّ القلب هو أوّل الأعضاء تكوّناً وآخرها موتاً، وقد ثبت ذلك بالتشريح ولأنّه متمكّن في الصدر الّذي هو الأوسط في الجسد، ومن شأن الملوك المحتاجين إلى الخدم أن يكونوا في وسط المملكة، لتكتنفهم الحواشي من الجوانب ليكونوا أبعد من الآفات.

واحتج من قال: العقل في الدماغ، بوجوه: أحدها أنّ الحواسّ الّتي هي الآلات للإدراك نافذة إلى الدماغ دون القلب. وثانيها أنّ الأعضاء الّتي هي آلات الحركات الاختياريّة نافذة من الدماغ دون القلب. وثالثها أن الآفة إذا دخلت في الدماغ اختلّ العقل. ورابعها أنّ في العرف كلّ من أريد وصفه بقلّة العقل يقال: إنّه خفيف الدماغ خفيف العقل. وخامسها أنّ العقل أشرف فيكون مكانها أشرف، والأعلى هو الأشرف وذلك هو الدماغ لا القلب، فوجب أن يكون محلّ العقل الدماغ لا القلب.

والجواب عن الأول: لم لا يجوز أن يقال: الحواس تؤدّي آثارها إلى الدماغ، ثمّ إنّ الدماغ يؤدّي تلك الآثار إلى القلب، والدماغ آلة قريبة للقلب والحواس آلة بعيدة، والحسّ يخدم الدماغ، والدماغ يخدم القلب؟ وتحقيقه أنّا ندرك من أنفسنا أنّا إذا عقلنا أنّ الأمر الفلانيّ يجب فعله أو يجب تركه، فإنّ الأعضاء تتحرّك عند ذلك، ونحن عند التعقّلات نحسّ من جانب الدماغ.

وعن الثاني: أنّه لا يبعد أن يتأدّى الأثر من القلب إلى الدماغ، ثمّ الدماغ يحرّك الأعضاء بواسطة الأعصاب النابتة منه.

وعن الثالث: لا يبعد أن تكون سلامة الدماغ شرطاً لوصول تأثير القلب إلى سائر الأعضاء.

وعن الرابع: أنّ ذلك العرف إنّما كان لأنّ القلب إنّما يعتدل مزاجه بما يستمدّه من الدماغ من برودته، فإذا لحق الدماغ خروج عن الاعتدال خرج القلب عن الاعتدال أيضاً، إمّا لزيادة حرارته عن القدر الواجب، أو لنقصان حرارته عن ذلك القدر، فحينئذ يختلّ العقل.

وعن الخامس: أنّه لو صحّ ما قالوه لوجب أن يكون موضع القلب هو القحف ولمّا بطل ذلك ثبت فساد قولهم – انتهى (١) –.

وأقول: بعد تسليم مقدّمات دلائله وعدم التعرّض لتزييفها ومنعها إنّما تدلّ على أنّ الروح غير البدن وأجزائه والحواسّ الظاهرة والباطنة، ولا تدلّ على تجرّدها، لم لا يجوز أن تكون جسماً لطيفاً من عالم الملكوت تتعلّق بالبدن أو تدخله وتخرج عند الموت وتبقى محفوظة إلى النشور؟ كما سنحقّقه إن شاء الله تعالى.

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج ٢٣ ص ١٦٦.

قوله تعالى: ﴿ اللَّهُ يَتُوَفَّى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهِ كَا ﴾ قال الطبرسي - قدَّس الله سرَّه - أي يقبضها إليه وقت موتها وانقضاء آجالها، والمعنى: حين موت أبدانها وأجسادها على حذف المُضاف ﴿وَالَّتِي لَدَ تُمُتِّ فِي مَنَامِهِ مَا فِي بِتُوفِّي الْأَنفُسِ الَّتِي لَم تَمْتُ فِي منامها والَّتِي تَتُوفِّي عند النوم هي النفس الَّتي يكون بها العقل والتمييز، فهي الَّتي تَفَارَقَ النائم فلا يعقل، والَّتي تتوفّى عند الموت هي نفس الحياة الّتي إذا زالت زال معها النَّفَس والنائم يتنفّس، فالفرق بين قبض النوم وقبض الموت أنَّ قبض النوم يضادُّ اليقظ وقبض الموت يضادُّ الحياة، وقبض النوم يكون الروح معه، وقبض الموت يخرج الروح من البدن ﴿فَيُمْسِكُ ٱلِّي قَضَىٰ عَلَيْهَا ٱلْمُوتَ ﴾ إلى يوم القيامة ﴿وَيُرْسِلُ ٱلْأَخْرَى ﴾ يعنى الأنفس التي لم يقض على موتها ، يريد نفس النائم ﴿إِلَىٰٓ أَجَكِلِ مُسَكِّمُ﴾ قد سمَّى لموته ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ﴾ أي دلالات واضحات على توحيد الله وكمال قدرته ﴿لِقُومِ يَنْفَكُّرُونَ﴾ في الأدلَّة، إذ لا يقدر على قبض النفوس تارةً بالنوم وتارةً بالموت غير الله تعالى. قال ابن عبّاس: في بني آدم نفس وروح، وبينهما مثل شعاع الشمس، فالنفس الَّتي بها العقل والتمييز، والروح الَّتي بها النَّفَس والتحريك، فإذا نام قبض الله نفسه ولم يقبض روحه، وإذا مات قبض الله نفسه وروحه. ويؤيِّده ما رواه العياشي بالإسناد عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن ثابت بن أبي المقدام، عن أبيه، عن أبي جعفر علي قال: ما من أحد ينام إلاّ عرجت نفسه إلى السماء وبقيت روحه في بدنه وصار بينهما سبب كشعاع الشمس، فإذا أذن الله في قبض الأرواح أجابت الروح والنفس، وإن أذن الله في ردِّ الروح أجابت النفس والروح وهو قوله سبحانه: ﴿ أَلَّهُ يُنُوِّقُ ۖ ٱلْأَنْفُسَ عِينَ مَوْتِهِ ۖ ا وَالَّتِي لَّدَ نَئُتُ فِي مَنَامِهِكَ ۗ فمهما رأت في ملكوت السماوات فهو ممَّا له تأويل، وما رأت فيما بين السماء والأرض فهو ممّا يخيّله الشيطان ولا تأويل له<sup>(١)</sup>.

وقال الرازي: النفس الانسانية عبارة عن جوهر مشرق روحاني إذا تعلّق بالبدن حصل ضوؤه في جميع الأعضاء وهو الحياة، فنقول: إنّ وقت الموت ينقطع تعلّقه عن ظاهر البدن وعن باطنه وذلك هو الموت، وأمّا في وقت النوم فإنّه ينقطع تعلّقه عن ظاهر البدن، فئبت أنّ النوم والموت من جنس واحد إلاّ أنّ الموت انقطاع تامّ كامل، والنوم انقطاع ناقص من بعض الوجوه، إذا ثبت هذا ظهر أنّ القادر العالم القديم الحكيم دبّر تعلّق جوهر النفس بالبدن على ثلاثة أوجه: أحدها أن يقع ضوء النفس على جميع أجزاء البدن ظاهره وباطنه، وذلك هو اليقظة. وثانيها أن ينقطع ضوء النفس عن البدن بالكليّة، وهو الموت. وثالثها أن ينقطع ضوء النفس عن البدن بالكليّة، وهو الموت. وثالثها أن ينقطع ضوء النفس عن ظاهر البدن دون باطنه وهو النوم (٢).

﴿ فَلَوْلَا ۚ إِذَا بَلَغَتِ ٱلْخُلْقُومَ ﴾ قال الطبرسيّ تَغَلَقهُ: أي فهلاّ إذا بلغت النفس الحلقوم عند الموت ﴿وَأَنتُمْ﴾ يا أهل الميّت ﴿حِينَهِنِ نَظُرُونَ﴾ أي ترون تلك الحال وقد صار إلى أن تخرج نفسه،

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٨ ص ٤٠٣.

وقيل: معناه تنظرون لا يمكنكم الدفع ولا تملكون شيئاً(١).

ألَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةِ قال الرازيّ: قالوا: الحياة هي الصفة الَّتي يكون الموصوف بها بحيث يصحّ أن يعلم ويقدر، واختلفوا في الموت فقال قوم: إنّه عبارة عن عدم هذه الصفة، وقال أصحابنا: إنّه صفة وجودية مضادَّة للحياة، واحتجّوا بهذه الآية لأنّ العدم لا يكون مخلم قاً<sup>(۲)</sup>.

[الأخبار] ١ - معاني الأخبار، قال: حدّثني غير واحد من أصحابنا، عن محمّد بن أبي عبد الله الكوفي، عن محمّد بن إسماعيل عن الحسين بن الحسن، عن بكر، عن القاسم بن عروة عن عبد الحميد الطائي، عن محمد بن مسلم، قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله بَحْرَبُكُ : ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ بِن رُوحِ ﴾ كيف هذا النفخ؟ فقال: إنّ الروح متحرّك كالربح، وإنّما سمّي روحاً لأنّه اشتق اسمه من الربخ، وإنّما أخرجه على لفظة الربح لأنّ الروح مجانس للرّبح وإنّما أضافه إلى نفسه لأنّه اصطفاه على سائر الأرواح، كما اصطفى بيتاً من البيوت فقال: بيتي، وقال لرسول من الرسل: خليلي، وأشباه ذلك، وكلّ ذلك مخلوق مصنوع محدث مربوب مدبّر (٣).

**الكافي:** عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن القاسم بن العروة مثله (٤).

الاحتجاج؛ عن محمّد بن مسلم مثله. (ص ٣٢٣).

بيان: لعل إخراجه على لفظة الريح كما في الكافي عبارة عن التعبير عن إيجاده في البدن بالنفخ فيه، لمناسبة الروح للريح ومجانسته إيّاه. واعلم أنّ الروح قد تطلق على النفس الناطقة الّتي تزعم الحكماء أنها مجرّدة، وهي محلّ العلوم والكمالات، ومدبّرة للبدن؛ وقد تطلق على الروح الحيوانيّ وهو البخار اللطيف المنبعث من القلب الساري في جميع الجسد، وهذا الخبر وأمثاله يحتملهما وإن كانت بالأخيرة بعضها أنسب، وقيل: الروح وإن لم تكن في أصل جوهرها من هذا العالم، إلاّ أنّ لها مظاهر ومجالي في الجسد، وأوّل مظهر لها فيه بخار لطيف دخانيّ شبيه في لطافته واعتداله بالجرم السماويّ، ويقال له «الروح الحيوانيّ» وهو مستوى الروح الربّانيّ الذي هو من عالم الأمر ومركبه ومطيّة قواه، فعبّر عليه الحيوانيّ» وهو مستوى الروح الربّانيّ الذي هو من عالم الأمر ومركبه ومطيّة قواه، فعبّر عليه السلام عن الروح بمظهره، تقريباً إلى الأفهام، لأنّها قاصرة عن فهم حقيقته كما أشير إليه بقوله تعالى: ﴿ فَلُ الرُّوحُ مِنْ أَصَرِ رَقِي وَمَا أُوتِيتُهُ مِنْ الْمِائِيةُ إِلّا قَلِيلاً ولأنْ مظهره هذا هو المنفوخ بقوله معالى: ﴿ فَلُ الرُّوحُ مِنْ أَصَرِ رَقِي وَمَا أُوتِيتُهُ مِنْ الْمِائِيةُ إِلّا قَلِيلاً ولأنْ مظهره هذا هو المنفوخ دون أصله.

وقال البيضاويّ : ﴿ فَإِذَا سَوَّهُمُهُ ﴾ عدلت خلقه وهيّأته لنفخ الروح ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾

<sup>(</sup>٢) تفسير الفخر الرازي، ج ٣٠ ص ٥٤.

<sup>(</sup>٤) أصول الكافي، ج ١ باب الروح، ح ٣.

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٩ ص ٣٧٧.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار، ص ١٧.

حتى جرى آثاره في تجاويف أعصابه فحيي، وأصل النفخ إجراء الريح في تجويف جسم آخر، ولمّا كان الرّوح يتعلّق أوّلاً بالبخار اللطيف المنبعث من القلب وتفيض عليه القوّة الحيوانيّة فيسري حاملاً لها في تجاويف الشرايين إلى أعماق البدن جعل تعلّقه نفخاً (١).

وقال النيسابوري : النفخ إجراء الريح في تجاويف جسم آخر، فمن زعم أنّ الروح جسم لطيف كالهواء سارٍ في البدن فمعناه ظاهر، ومن قال : إنّه جوهر مجرّد غير متحيّز ولا حالٌ في متحيّز فمعنى النفخ عنده تهيئة البدن لأجل تعلّق النفس الناطقة به . قال جار الله : ليس ثمّ نفخ ولا منفوخ، وإنّما هو تمثيل لتحصيل ما يحيى به فيه ولا خلاف في أنّ الإضافة في قوله ﴿رُوحِي﴾ للتشريف والتكريم مثل ﴿ نَاضَةُ ٱللّهِ ﴾ وهبيت الله » .

وقال الرازيّ: قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا سَوَّتُكُمُ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوجِى ﴾ يدلّ على أنّ تخليق البشر لا يتم إلاّ بأمرين: التسوية أوّلاً ثمّ نفخ الروح ثانياً، وهذا حقّ لأنّ الانسان مركب من جسد ونفس، أمّا الجسد فإنّه يتولّد من المنيّ، والمنيّ إنّما يتولّد من دم الطمث، وهو إنّما يتولّد من رعاية الأخلاط، وهي إنّما تتولّد من الأركان الأربعة، فلا بدّ في حصول هذه التسوية من رعاية المدّة التي في مثلها يحصل ذلك المزاج الّذي لأجله يحصل الاستعداد لقبول النفس الناطقة. فأمّا النفس فإليها الإشارة بقوله: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ ولمّا أضاف الروح إلى نفسه دلّ على أمّا النفس فإليها الإشارة بقوله: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ ولمّا أضاف الروح إلى نفسه دلّ على التبعيض وهذا أنّه جوهر شريف علويّ قدسيّ. وذهبت الحلولية إلى أنّ كلمة (من) تدلّ على التبعيض وهذا يوهم أنّ الروح جزء من أجزاء الله، وهذا في غاية الفساد، لأنّ كل ما له جزء فهو مركّب وممكن الوجود لذاته ومحدث. وأمّا كيفيّة نفخ الروح فاعلم أنّ الأقوى أنّ جوهر النفس عبارة عن أجرام شفّافة نورانيّة علويّة العنصر قدسيّة الجواهر وهي تسري في هذا البدن سريان عبارة عن أجرام شفّافة نورانيّة علويّة العنصر قدسيّة الجواهر وهي تسري في هذا البدن سريان الضوء في الهواء والنار في الفحم، فهذا القدر معلوم، أمّا كيفيّة ذلك النفخ فممّا لا يعلمه إلا تعالى (٢٠).

٢ - قرب الإسناد: عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، عن جعفر بن محمّد، عن أبه عليه الإسناد: إنّ روح آدم عليه لله أمرت أن تدخل فيه كرهته، فأمرها أن تدخل كرهاً وتخرج كرهاً".

بيان: لا يبعد أن يكون المعنى أنّ الروح لمّا كانت من عالم الملكوت وهي لا تناسب البدن، فلمّا خلقها الله خلقاً تحتاج في تصرّفها وأعمالها وترقّياتها إلى البدن فكأنّها تعلّقت به كرهاً، فلمّا أنست به ونسيت ما كانت عليه صعبت عليها مفارقتها للبدن أو أنّه لمّا كانت محتاجةً إلى البدن ورأته ضائعة مختلّة لا يمكنها إعمالها فيما تريد فارقته كرهاً.

٣ - العلل والخصال؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمّد بن عيسى اليقطيني،

<sup>(</sup>۱) تفسير البيضاوي، ج ۲ ص ۳۷۷. (۲) تفسير الفخر الرازي، ج ۲۵ ص ۲۲۸.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد، ص ٧٩ ح ٢٥٧.

عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن، عن أبي بصير، ومحمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله، عن آبائه على عن آبائه على عن آبائه على قال: قال أمير المؤمنين عليه الله الرجل وهو جنب، ولا ينام إلاّ على طهور، فإن لم يجد الماء فليتيمّم بالصعيد، فإنّ روح المؤمن ترفع إلى الله تبارك وتعالى فيقبلها ويبارك عليها، فإن كان أجلها قد حضر جعلها في كنوز رحمته وإن لم يكن أجلها قد حضر بعث بها مع أمنائه من ملائكته فيردونها في جسدها (١).

٤ - مجالس الصلوق: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد عن بعض أصحابه، عن زكريًا بن يحيى، عن معاوية بن عمّار، عن أبي جعفر علي قال: إنّ العباد إذا ناموا خرجت أرواحهم إلى السماء، فما رأت الروح في السماء فهو الحقّ، وما رأت في الهواء فهو الأضغاث، ألا وإنّ الأرواح جنود مجنّدة، فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف، فإذا كانت الروح في السماء تعارفت وتباغضت، فإذا تعارفت في السماء تعارفت في الأرض، وإذا تباغضت في الأرض (٢).

٥ - التوحيد؛ عن محمد بن أحمد السنانيّ وغيره، عن محمد بن أبي عبد الله الكوفيّ عن محمّد بن إسماعيل البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن عبيس بن هشام، عن عبد الكريم بن عمرو، عن أبي عبد الله عليه في قوله عَرَبُكُ : ﴿ وَإِذَا سَوَيْتُكُم وَنَفَخَتُ فِيهِ مِن رُوحِي ﴾ قال: إنّ الله عَرَبُكُ خلق وحلق روحاً، ثمّ أمر ملكاً فنفخ فيه فليست بالّتي نقصت من قدرة الله شيئاً، هي من قدرته (٣).

7 - مجالس الصدوق: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد وعبد الله ابني محمّد بن عيسى، ومحمّد بن الحسين، عن الحسن بن محبوب، عن محمّد بن القاسم النوفليّ قال: قلت لأبي عبد الله الصادق علي الله المؤمن يرى الرؤيا فتكون كما رآها، وربما رأى الرؤيا فلا تكون شيئاً. فقال إنّ المؤمن إذا نام خرجت من روحه حركة ممدودة صاعدة إلى السماء، فكلّ ما رآه روح المؤمن في ملكوت السماء في موضع التقدير والتدبير فهو الحقّ، وكلّ ما رآه في الأرض فهو أضغاث أحلام. فقلت له: وتصعد روح المؤمن إلى السماء؟ قال: نعم، قلت: حتى لا يبقى شيء في بدنه؟ فقال: لا، لو خرجت كلّها حتى لا يبقى منها شيء إذا لمات. قلت: فكيف تخرج؟ فقال: أما ترى الشمس في السماء في موضعها وضوؤها وشعاعها في الأرض؟ فكذلك الروح أصلها في البدن وحركتها ممدودة (٤).

بيان: فقه هذه الأخبار موقوف على تحقيق حقيقة الروح، وقد مضى بعض القول فيها وسيأتي تمامه إن شاء الله.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٨٦ باب ٢٣٠ ح ١، الخصال ص ٦١٣ حديث الأربعمائة.

<sup>(</sup>۲) أمالي الصدوق، ص ۲۰۹ مجلس ۲۹ ح ۱۱. (۳) التوحيد ص ۱۷۲.

<sup>(</sup>٤) أمالي الصدوق، ص ٢٠٨ مجلس ٢٩ ح ١٥.

٧ - الاحتجاج: عن هشام بن الحكم أنّه سأل الصادق علي قال: فأخبرني عمّن قال بتناسخ الأرواح من أيّ شيء قالوا ذلك؟ ويأيّ حجّة قاموا على مذاهبهم؟ قال: إنّ أصحاب التناسخ قد حَلَّفُوا وراءهم منهاج الدين، وزيَّنوا لأنفسهم الضلالات، وأمرجوا أنفسهم في الشهوآت، وزعموا أنَّ السماء خاوية ما فيها شيء ممّا يوصف، وأنّ مدبّر هذا العالم في صورة المخلوقين، بحجّة من روى ﴿أَنَّ الله عَجَرَجُكُ خَلَقَ آدم على صورته، وأنّه لا جنّة ولا نار ولا بعث ولا نشور، والقيامة عندهم خروج الروح من قالبه وولوجه في قالب آخر، إن كان محسناً في القالب الأوّل أعيد في قالب أفضل منه حسناً في أعلا درجة الدنيا، وإن كان مسيئاً أوغير عارف صار في بعض الدوابّ المتعبة في الدنيا، أو هوامّ مشوَّهة الخلقة، وليس عليهم صوم ولا صلاة ولا شيء من العبادة أكثر من معرفة من تجب عليهم معرفته، وكلُّ شيء من شهوات الدنيا مباح لهم: من فروج النساء وغير ذلك من الأخوات والبنات والخالات وذوات البعولة، وكذلك الميتة والخمر والدّم. فاستقبح مقالتهم كلّ الفرق ولعنهم كلّ الأمم، فلمَّا سئلوا الحجَّة زاغوا وحادوا، فكذَّب مقالتهم التوراة ولعنهم الفرقان وزعموا مع ذلك أنَّ إلههم ينتقل من قالب إلى قالب، وأنَّ الأرواح الأزليَّة هي الَّتي كانت في آدم ثمَّ هلمَّ جرًّا إلى يومنا هذا في واحد بعد آخر، فإذا كان الخالق في صورة المخلوق فبما يستدل على أنَّ أحدهما خالق صَاحبه؟ وقالوا: إنَّ الملائكة من ولد آدم، كلَّ من صار في أعلا درجة دينهم خرج من منزلة الامتحان والتصفية فهو ملك، فطوراً تخالهم نصاري في أشياء، وطوراً دهريّة. يقُولُون: إنَّ الأشياء على غير الحقيقة، فقد كان يجب عليهم أن لا يأكلوا شيئاً من اللَّحمان، لأنَّ الدوابِّ عندهم كلُّها من ولد آدم حوَّلوا في صورهم، فلا يجوز أكل لحوم

وساق الحديث الطويل إلى أن قال: أخبرني عن السراج إذا انطفى أين يذهب نوره؟ قال: يذهب فلا يعود. قال: فما أنكرت أن يكون الانسان مثل ذلك إذا مات وفارق الروح البدن لم يرجع إليه أبداً كما لا يرجع ضوء السراج إليه أبداً إذا انطفى؟ قال: لم تصب القياس، إنّ النار في الأجسام كامنة والأجسام قائمة بأعيانها كالحجر والحديد، فإذا ضرب أحدهما بالآخر سطعت من بينهما نار يقتبس منها سراج له الضوء، فالنار ثابتة في أجسامها والضوء ذاهب، والروح جسم رقيق قد ألبس قالباً كثيفاً وليس بمنزلة السراج الذي ذكرت أنّ الذي خلق في الرحم جنيناً من ماء صاف وركب فيه ضروباً مختلفة من عروق وعصب وأسنان وشعر وعظام وغير ذلك هو يحييه بعد موته ويعيده بعد فنائه. قال: فأين الروح؟ قال: في بطن الأرض حيث مصرع البدن إلى وقت البعث. قال: فمن صلب أين روحه؟ قال: في كفّ الملك الذي تبضها حتى يودعها الأرض.

قال: فأخبرني عن الروح أغير الدم؟ قال: نعم، الروح على ما وصفت لك مادّته من الدّم، ومن الدم رطوبة الجسم وصفاء اللون وحسن الصوت وكثرة الضحك فإذا جمد الدم فارق الروح البدن، قال: فهل يوصف بخفّة وثقل ووزن؟ قال: الروح بمنزلة الريح في الزقّ إذا نفخت فيه امتلأ الزقّ منها فلا يزيد في وزن الزقّ وُلوجها فيه ولا ينقصها خُروجها منه، كذلك الروح ليس لها ثقل ولا وزن.

قال: فأخبرني ما جوهر الربح؟ قال: الربح هواء إذا تحرّك سمّي ربحاً فإذا سكن سمّي هواءً، وبه قوام الدنيا، ولو كفّ الربح ثلاثة أيّام لفسد كلّ شيء على وجه الأرض ونتن، وذلك أنّ الربح بمنزلة المروحة تذبّ وتدفع الفساد عن كلّ شيء وتطيبه، فهي بمنزلة الروح إذا خرج من البدن نتن البدن وتغيّر، تبارك الله أحسن الخالقين.

قال: أفيتلاشى الروح بعد خروجه عن قالبه أم هو باقي؟ قال: بل هو باق إلى وقت ينفخ في الصور، فعند ذلك تبطل الأشياء وتفنى فلا حسّ ولا محسوس، ثمّ أعيدت الأشياء كما بدأها مدبرها، وذلك أربعمائة سنة يسبت فيها الخلق وذلك بين النفختين قال: وأنّى له بالبعث والبدن قد بلي والأعضاء قد تفرّقت: فعضو ببلدة تأكله سباعها وعضو بأخرى تمزّقه هوامّها، وعضو قد صار تراباً بني به مع الطين حائط؟! قال: إنّ الّذي أنشأه من غير شيء وصوره على غير مثال كان سبق إليه قادر أن يعيده كما بدأه. قال: أوضح لي ذلك، قال: إنّ الروح مقيمة في مكانها، روح المحسن في ضياء وفسحة، وروح المسيء في ضيق وظلمة، والبدن يصير تراباً كما منه خلق، وما تقذف به السباع والهوامّ من أجوافها ممّا أكلته ومرّقته كلّ ذلك في تراباً كما منه خلق، وما تقذف به السباع والهوامّ من أجوافها ممّا أكلته ومرّقته كلّ ذلك في ووزنها، وإنّ تراب الروحانيّين بمنزلة الذهب في التراب، فإذا كان حين البعث مطرت الأرض مطر النشور، فتربو الأرض ثمّ تمخض مخض السقاء، فيصير تراب البشر كمصير وزنها، وإنّ تراب الروحانيّين بمنزلة الذهب في التراب، فإذا كان حين البعث مطرت الذهب من التراب إذا غسل بالماء، والزبد من اللبن إذا مخض، فيجتمع تراب كلّ قالب فينقل بإذن [الله] القادر إلى حيث الروح، فتعود الصور بإذن المصور كهيئتها، وتلج الروح فينقل بإذن [الله] القادر إلى حيث الروح، فتعود الصور بإذن المصور كهيئتها، وتلج الروح فينها، فإذا قد استوى لا ينكر من نفسه شيئاً (۱).

بيان: «من فروج النساء» أي الأجانب غير ذات البعولة، وظاهر الخبر أنّ الروح جسم لطيف، وأوّله بعض القائلين بالتجرّد بتأويلات ستأتي الإشارة إلى بعضها وكذا أوّلوا ما روي عن الصادق عليه في وصف الروح أنّه قال «وبها يؤمر البدن وينهى ويثاب ويعاقب ويلبسها الله سبحانه غيره كما تقتضيه حكمته وقال بعضهم: قوله عليه «وقد تفارقه ويلبسها الله غيره عربة معرّدة عن البدن مستقلّة، وأنّه ليس المراد بها الروح البخاريّة، قال: وأمّا إطلاق الجسم عليه فلأنّ نشأة الملكوت أيضاً جسمانيّة من حيث الصورة وإن لم تكن مادّية.

٨ - العلل والعيون: عن أبيه ومحمد بن الحسن، عن سعد بن عبد الله وعبد الله بن جعفر الحميري ومحمد بن أبي عبد الله البرقي،

<sup>(</sup>١) الإحتجاج، ص ٣٤٤.

عن أبي هاشم داود بن قاسم الجعفري، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الثاني عليه قال: أقبل أمير المؤمنين عليه ذات يوم ومعه الحسن بن عليّ عليه وسلمان الفارسيّ عليه وأمير المؤمنين عليه ذات يوم ومعه الحسن بن عليّ عليه وسلمان الفارسيّ عليه واللباس المؤمنين متكىء على يد سلمان، ودخل مسجد الحرام، إذ أقبل رجل حسن الهيئة واللباس فسلّم على أمير المؤمنين عليه فردّ عليه السلام فجلس، ثمّ قال: يا أمير المؤمنين أسألك عن ثلاث مسائل، إن أخبرتني بهن علمت أنّ القوم ركبوا من أمرك ما أقضي عليهم أنّهم ليسوا مأمونين في دنياهم ولا في آخرتهم، وإن تكن الأخرى علمت أنّك وهم شرع سواء. فقال له أمير المؤمنين عليه الله عن الرجل إذا نام أين تذهب روحه؟ أمير المومنين عليه يذكر وينسى؟ وعن الرجل كيف يشبه ولده الأعمام والأخوال؟

فالتفت أمير المؤمنين عليه إلى أبي محمّد الحسن بن عليّ عليه فقال: يا أبا محمّد أجبه، فقال عليه : أمّا ما سألت عنه من أمر الانسان إذا نام أين تذهب روحه، فإنّ روحه متعلّقة بالريح، والريح متعلّقة بالهواء إلى وقت ما يتحرّك صاحبها لليقظة فإن أذن الله عَنَى بردّ تلك الروح على صاحبها جذبت تلك الروح الريح وجذبت تلك الروح الهواء، فرجعت الروح فاستكتّت في بدن صاحبها، فإن لم يأذن الله عَنَى الله الروح على صاحبها إلى وقت ما صاحبها جذب الهواء الريح، فجذبت الروح، فلم تردّ على صاحبها إلى وقت ما يبعث.

وأمّا ما ذكرت من أمر الذكر والنسيان: فإنّ قلب الرجل في حُقّ وعلى الحُقّ طبق، فإن صلّى الرجل عند ذلك على محمّد وآل محمّد صلاةً تامّةً انكشف ذلك الطبق عن ذلك الحقّ فأضاء القلب وذكر الرجل ما كان نسي، وإن هو لم يصلّ على محمّد وآل محمّد أو نقص من الصلاة عليهم انطبق ذلك الطبق على ذلك الحقّ فأظلم القلب ونسى الرجل ما كان ذكره.

وأمّا ما ذكرت من أمر المولود الّذي يشبه أعمامه وأخواله، فإنّ الرجل إذا أتى أهله فجامعها بقلب ساكن وعروق هادئة وبدن غير مضطرب فاستكنّت تلك النطفة في جوف الرحم خرج الولد يشبه أباه وأمّه، وإن هو أتاها بقلب غير ساكن وعروق غير هادئة وبدن مضطرب اضطربت النطفة فوقعت في حال اضطرابها على بعض العروق فإن وقعت على عرق من عروق الأعمام أشبه الولد أعمامه، وإن وقعت على عرق من عروق الأخوال أشبه الولد أخواله.

فقال الرجل: أشهد أن لا إله إلاّ الله، ولم أزل أشهد بها، وأشهد أنّ محمّداً عبده ورسوله ولم أزل أشهد بذلك، وأشهد أنّك وصيّ رسوله والقائم بحجّته - وأشار إلى أمير المؤمنين عَلَيْهِ - ولم أزل أشهد بها، وأشهد أنك وصيّه والقائم بحجّته - وأشار إلى الحسن عَلَيْهِ - وأشهد أنّ الحسين بن عليّ وصيّ أبيك والقائم بحجّته بعدك، وأشهد على عليّ بن الحسين أنّه القائم بأمر الحسين بعده، وأشهد على محمّد بن عليّ أنّه القائم بأمر الحسين بعده، وأشهد على محمّد بن عليّ أنّه القائم بأمر عليّ

ابن الحسين، وأشهد على جعفر بن محمّد أنّه القائم بأمر محمّد بن عليّ، وأشهد على موسى بن ابن جعفر أنّه القائم بأمر جعفر بن محمّد، وأشهد على عليّ بن موسى، وأشهد على عليّ بن محمّد جعفر، وأشهد على محمّد بن عليّ أنّه القائم بأمر عليّ بن موسى، وأشهد على عليّ بن محمّد، أنّه القائم بأمر محمّد بن عليّ، وأشهد على الحسن بن عليّ أنّه القائم بأمر عليّ بن محمّد، وأشهد على رجل من ولد الحسن بن عليّ لا يسمّى ولا يكنّى حتّى يظهر أمره فيملؤها عدلاً وأشهد على رجل من ولد الحسن بن عليّ، والسلام عليك يا أمير المؤمنين ورحمة الله وبركاته، ثمّ قام ومضى فقال أمير المؤمنين عليه أبا محمّد اتبعه فانظر أين يقصد؟ فخرج وبركاته، ثمّ قام ومضى فقال أمير المؤمنين عليه أن وضع رجله خارج المسجد فما دريت أين الحسن بن عليّ عليه في أثره، قال فما كان إلاّ أن وضع رجله خارج المسجد فما دريت أين أخذ من أرض الله عمر المؤمنين أعلم، فقال: هو الخضر (۱).

الاحتجاج؛ مرسلاً مثله. اص ٢٦٦.

المحاسن؛ عن أبيه، عن داوود بن القاسم مثله. ﴿ ح ٢ ص ٥٩٠.

بيان: فإنّ روحه متعلّقة بالربح، يحتمل أن يكون المراد بالروح الروح الحيوانية، وبالربح النفس، وبالهواء الهواء الخارج المنجذب بالنفس؛ وأن يكون المراد بالروح النفس، مجرّدة كانت أم مادّية، وبالربح الروح الحيوانيّة لشباهتها بالربح في لطافتها وتحرّكها ونفوذها في مجاري البدن، وبالهواء النفس. والحقّ جمع حقّة - بالضمّ فيهما - وهي وعاء من خشب ولعلّ الجمعيّة هنا لاشتمال القلب الصنوبريّ على تجاويف وأغشية، أو لاشتمال محلّه عليها، أو هي باعتبار الأفراد والحقّ مخفّف حقّة، والطبق - محرّكة - : غطاء كلّ شيء ولا يبعد أن يكون الكلام مبنياً على الاستعارة والتمثيل، فإنّ الصلاة على محمّد وآل محمّد لمّا كانت سبباً للقرب من المبدأ واستعداد النفس لإفاضة العلوم عليها، فكأنّ الشواغل النفسانيّة الموجبة للبعد عن الحقّ تعالى طبق عليها فتصير الصلاة سبباً لكشفه وتنوّر القلب واستعداده لفيض الحقّ إمّا بإفاضة الصور ثانية أو باستردادها من الخزانة.

9 - تفسير علي بن إبراهيم: عن أبيه، عن داود بن القاسم الجعفريّ، عن أبي جعفر الثاني عليه قال: أقبل أمير المؤمنين عليه يوماً ويده على عاتق سلمان ومعه الحسن عليه حتى دخل المسجد، فلمّا جلس جاء رجل عليه برد حسّن، فسلّم وجلس بين يدي أمير المؤمنين عليه فقال: يا أمير المؤمنين أريد أن أسألك عن مسائل فإن أنت أجبت منها علمت أنّ القوم نالوا منك وأنت أحقّ بهذا الأمر من غيرك، وإن لم تجبني عنها علمت أنّك والقوم شرع سواء. فقال له أمير المؤمنين عليه عنها الرجل شرع سواء. فقال له أمير المؤمنين عليه أخبرني عن الرجل إذا نام أين يكون روحه ؟ وعن بوجهه على الحسن عليه فقال له: يا بنيّ أخبرني عن الرجل إذا نام أين يكون روحه ؟ وعن

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٨ باب ٨٥ ح ٦، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٦٧ باب ٦ ح ٣٥.

الرجل يسمع الشيء فيذكره دهراً ثمّ ينساه في وقت الحاجة إليه كيف هذا؟ وأخبرني عن الرجل يلد له الأولاد، منهم من يشبه أباه وعمومته، ومنهم من يشبه أمَّه وأخواله فكيف هذا فقال له الحسن عَلِيْتُهُم : نعم أمّا الرجل إذا نام فإنّ روحه يخرج مثل شعاع الشمس فيتعلّق بالريح، والريح بالهواء فإذا أراد الله أن ترجع جذب الهواء الريح وجذب الريح الروح فرجعت إلى البدن وإذا أراد الله أن يقبضها جذب الهواء الريح وجذب الريح الروح فقبضها. وأمَّا الرجل الَّذي ينسى الشيء ثمَّ يذكره فما من أحد إلاَّ على رأس فؤاده حقَّة مفتوحة الرأس فإذا سمع الشيء وقع فيها، فإذا أراد الله أن ينساه طبق عليها، وإذا أراد أن يذكره فتحها وهذا دليل الإلهيَّة. وأمَّا الرجل الَّذي يلدله الأولاد، فإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة فإنَّ الولد يشبه أباه وعمومته، وإذا سبق ماء المرأة ماء الرجل يشبه أمَّه وأخواله فالتفت الرجل إلى أمير المؤمنين ﷺ فقال: أشهد أن لا إله إلاّ الله ولم أزل أقولها، وأشهد أنّ محمّداً رسول الله ولم أزل أقولها، وأشهد أنَّك وصيِّ محمَّد وخليفته في أمَّته وأمير المؤمنين حقًّا، وأنَّ الحسن القائم بأمرك، وأنّ الحسين القائم من بعده بأمره، وأنَّ عليَّ بن الحسين القائم بأمره من بعده وأنَّ محمَّد بن عليّ وجعفر بن محمَّد وموسى بن جعفر وعليّ بن موسى ومحمَّد بن عليّ وعليّ بن محمّد والحسن بن عليّ ووصيّ الحسن بن عليّ القائم بالقسط المنتظر الّذي يملؤها قسطاً وعدلاً كما ملتت ظلماً وجوراً. ثمّ قام وخرج من باب المسجد، فقال أمير المؤمنين عَلِيْكُ للحسن: هذا أخى الخضر<sup>(١)</sup>.

بيان: (وهذا دليل الإلهيّة) أي كون الذكر والنسيان بيد الله ومن قبله دليل على وجود الصانع، كما قال أمير المؤمنين علييّه : عرفت الله بفسخ العزائم. وفي بعض النسخ الإلهاميّة، فإنه إذا كان الذكر من قبله تعالى فالعلوم كلّها منه؛ ويجوز أن يلهم من يشاء من عباده ما يشاء، والأوّل أظهر.

۱۱ - منتخب البصائرة عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن الحسين وموسى بن عمر عن محمد بن سنان، عن المفضل عن أبي عبد الله عليه قال: مثل روح المؤمن وبدنه كجوهرة في صندوق إذا أخرجت الجوهرة منه طرح الصندوق ولم يعبأ به. وقال: إنّ الأرواح لا تمازج البدن ولا تداخله وإنّما هي كلل للبدن محيطة به.

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ٢ ص ١٨ في تفسيره لسورة الكهف. (٢) التوحيد، ص ٣٠٠.

البصائر: عن بعض أصحابنا، عن المفضّل مثله(١).

بيان: استدلَّ بآخر هذه الرواية على تجرَّد الروح، إذ لم يقل أحد بكونها جسماً خارجاً من البدن، ويمكن أن يكون هذا بيان حالها بعد الموت فإنَّ أوّل الخبر ظاهره الدخول.

11 - المناقب لابن شهرآشوب: سأل أبا بكر نصرانيّان: ما الفرق بين الحبّ والبغض ومعدنهما واحد؟ وما الفرق بين الرؤيا الصادقة والرؤيا الكاذبة ومعدنهما واحد؟ فأشار إلى عمر، فلمّا سألاه أشار إلى عليّ، فلمّا سألاه عن الحبّ والبغض قال: إنّ الله تعالى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام فأسكنها الهواء، فمهما تعارف هناك ائتلف ههنا، ومهما تناكر هناك اختلف ههنا. ثمّ سألاه عن الحفظ والنسيان فقال: إنّ الله تعالى خلق ابن آدم وجعل لقلبه غاشية، فمهما مرّ بالقلب والغاشية منفتحة حفظ وأحصى، ومهما مرّ بالقلب والغاشية منطبقة لم يحفظ ولم يحص. ثمّ سألاه عن الرؤيا الصادقة والرؤيا الكاذبة والغاشية منطبقة لم يحفظ ولم يحص. ثمّ سألاه عن الرؤيا النفس، فإذا نام العبد فقال عليه الله عن الرؤيا النفس، فإذا نام العبد خرج الروح وبقي سلطانه، فيمرّ به جيل من الملائكة وجيل من الجنّ، فمهما كان من الرؤيا الكاذبة فمن الجنّ، فأسلما على يديه وقتلا معه يوم صفّين (٢).

بيان: يحتمل أن تكون الغاشية كناية عمّا يعرض القلب من المخيالات الفاسدة والتعلّقات الباطلة، لأنّها شاغلة للنفس عن إدراك العلوم والمعارف كما ينبغي وعن حفظها كما مرّ. والمراد بالنفس هنا إمّا الروح البخارية الحيوانية وبالروح النفس الناطقة فالمراد بقوله «سلطانها» السلطان المنسوب من قبلها على البدن، وأنّها مسلّطة على الروح من جهة أنّ تعلّقها بالبدن مشروطة بها وتابعة لها، فإذا زالت الحيوانية انقطع تعلّق الناطقة أو خرجت عن البدن، ويحتمل العكس فالمراد بخروج الروح خروجها من الأعضاء الظاهرة وميلها إلى الباطن، وتسلّط الناطقة على الحيوانية ظاهر لكونها المدبّرة للبدن وجميع أجزائه. والتفريع في قوله علي الوجهين ظاهر، فإنّه لبقاء السلطان في البدن لم تذهب الحياة في قوله علي الحواس الباطنة مدركة، فإلهام الملائكة ووساوس الشياطين أيضاً باقية.

١٢ - العياشي: عن زرارة، قال: سألت أبا جعفر عليه عن قول الله: ﴿وَيَشْءَلُونَكَ عَنِ الرَّوْجُ مِنْ أَشْرِ رَقِي ﴾ قال: خلق من خلق الله، والله يزيد في الخلق ما يشاء (٣).

بيا**ن:** يمكن حمل الخبر على الروح الانسانيّ وإن كان ظاهره الملك أو خلق أعظم منه كما مرّ .

١٤ - العياشي: عن أبي بصير، عن أحدهما ﷺ قال: سألته عن قوله: ﴿وَيَسْئُلُونَكَ عَنِ

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات، ص ٤٢٤ ج ٩ باب ١٨ ح ١٣. (٢) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٢ ص ٣٥٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٣٩ ح ١٥٩.

اَلرُّهِ عَلَى اَلرُّوحُ مِنْ أَصْرِ رَقِي ﴿ قَالَ: النَّتِي فِي الدوابِّ والنَّاسِ. قلت: وما هي؟ قال: هي من الملكوت، من القدرة (أُ).

١٥ - وعن أسباط بن سالم، عن أبي عبد الله عليه قال: خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل، وهو مع الأثمة يفقههم. وهو من الملكوت. (٢)

١٦ - المناقب: يونس في حديثه قال: سأل ابن أبي العوجاء أبا عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله الم الله الم يميل القلب إلى الخضرة أكثر ممّا يميل إلى غيرها؟ قال: من قبل أنّ الله تعالى خلق القلب أخضر، ومن شأن الشيء أن يميل إلى شكله (٣).

١٧ - جامع الأخبار؛ سأل أبو بصير أبا عبد الله علي الرجل نائم هنا والمرأة النائمة يريان أنهما بمكة أو بمصر من الأمصار، أرواحهما خارج من أبدانهما؟ قال: لا يا أبا بصير، فإنّ الروح إذا فارقت البدن لم تعد إليه غير أنّها بمنزلة عين الشمس هي مركبة في السماء في كبدها وشعاعها في الدنيا<sup>(٤)</sup>.

١٨ - عن أبي جعفر علي قال: إنّ العباد إذا ناموا خرجت أرواحهم إلى السماء الدنيا،
 فما رأت الروح في السماء الدنيا فهو الحق، وما رأت في الهواء فهو الأضغاث<sup>(٥)</sup>.

19 - روي عن أبي الحسن عليه يقول: إنّ المرء إذا نام فإنّ روح الحيوان باقية في البدن، والّذي يخرج منه روح العقل. فقال عبد الغفّار الأسلمي : يقول الله مَحْرَكُلُ : ﴿ اللّهُ يَتُوفَى اللّه مَحْرَبُ منه روح العقل. فقال عبد الغفّار الأسلمي : يقول الله مَحْرَكُ : ﴿ اللّه عَنْوَفَى اللّه الله عَنْدَ منامها فيمسك ما يشاء ويرسل ما يشاء ؟ فقال له أبو الحسن عَلَيه : إنّما تصير إليه أرواح العقول، فأمّا أرواح الحياة فإنّها في الأبدان لا يخرج إلاّ بالموت، ولكنّه إذا قضى على نفس الموت قبض الروح الذي فيه العقل ولو كانت روح الحياة خارجة لكان بدناً ملقى لا يتحرّك، ولقد ضرب الله لهذا مثلاً في كتابه في أصحاب الكهف حيث قال : ﴿ وَنُقَلِبُهُمُ ذَاتَ الْمَهِينِ وَذَاتَ الشّمَالِ ﴾ أفلا ترى أنّ أرواحهم فيهم بالحركات؟ (١).

توضيح: الظاهر أنّ الروح الّتي في خبر أبي بصير المراد بها «روح الحياة» أو المراد بالخروج في الأخبار الأخر إعراضها عن البدن وتوجّهها إلى عالمها الأصليّ وهو عالم الملكوت، كما يظهر من التمثيل بالشمس. قوله علي الكلّ ولكنّه إذا قضى. . . أي بالنوم، وكأنّ فيه سقطاً.

٢٠ - الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خالد، عن أبي نهشل عن محمّد بن إسماعيل، عن أبي حمزة الثماليّ، قال: سمعت أبا جعفر عَلِيتَهِ يقول: إنّ الله خلقنا من أعلى عليّين، وخلق قلوب شيعتنا ممّا خلقنا منه، وخلق أبدانهم من دون ذلك

<sup>(</sup>۱) - (۲) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۳۳۹-۳٤٠ ح ۱٦٣ ر ١٦٥.

<sup>(</sup>٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٥٦. ﴿ ٤) – (٦) جامع الأخبار، ص ٤٨٨-٤٨٩.

فقلوبهم تهوي إلينا لأنّها خلقت ممّا خلقنا منه، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿كُلّا إِنَّ كِنَبَ ٱلأَبْرَارِ لَفِي عِلْتِينَ ﴿ وَكُلّا إِنَّ كِنَبُ مَرْفُرُمُ ﴿ يَنْهَدُهُ ٱلْفَرْبُونَ ﴿ كُلّا إِنَّ وَخَلْقَ عَدُونَا مِن عِلْتِينَ، وخلق قلوبهم تهوي إليهم سجّين، وخلق قلوب شيعتهم ممّا خلقهم منه وأبدانهم من دون ذلك، فقلوبهم تهوي إليهم لأنّها خلقت ممّا خلقوا منه، ثمّ تلا هذه الآية: ﴿كُلّا إِنَّ كِنَبَ ٱلْفُجَّارِ لَنِي سِجِينِ ﴿ وَمَا أَذَرَكُ مَا يَعِينُ ﴾ (٢).

بيان؛ اختلف المفسّرون في تفسير (علّيين) فقيل: إنّها مراتب عالية محفوفة بالجلالة، وقيل: السماء السابعة، وقيل: سدرة المنتهى، وقيل: الجنّة، وقيل: أعلى مراتبها، وقيل: لوح من زبرجد أخضر معلّق تحت العرش أعمالهم مكتوبة فيه. و «السجّين» الأرض السابعة، أو أسفل منها، أوجبّ في جهنّم. والمراد أنّ كتابة أعمالهم أو ما يكتب منها في «علّيين» أي في دفتر أعمالهم، أو المراد أنّ دفتر أعمالهم في تلك الأمكنة الشريفة، وعلى الأخير فيه حذف مضاف، أي: وما أدراك ما كتاب علّيين. وأمّا الاستشهاد بالآيتين في الخبر فيحتمل وجهين: أحدهما: أنّ دفتر أعمالهم موضوع في مكان أخذت منه طينتهم. وثانيهما: أن يكون على تفسيره عليم المراد بالكتاب الروح، لأنّ الروح هو الكتاب الذي فيه علوم المقرّبين ومعارفهم، وجهالات المضلّين وخرافاتهم.

٢١ - الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمّد، عن أبي يحيى الواسطيّ، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله علي قال: إنّ الله خلقنا من عليّين وخلق أرواحنا من فوق ذلك، وخلق أرواح شيعتنا من علّيين وخلق أجسادهم من دون ذلك، فمن أجل ذلك القرابة بيننا وبينهم وقلوبهم تحنّ إلينا (٣).

بيان: «خلقنا» أي أبداننا، «من فوق ذلك» أي أعلى علّيين، «من دون ذلك» أي أدنى علّيين. «فمن أجل ذلك» أي من أجل كون أبداننا وأرواحنا مخلوقة من علّيين، وكون أرواحهم وأجسادهم أيضاً مخلوقة من علّيين. ويحتمل أن يكون المراد بقوله: «من فوق ذلك» من مكان أرفع من علّيين، وبقوله: «من دون ذلك» من مكان أسفل من علّيين، فالقرابة من حيث كون أرواحنا وأبدانهم من علّيين. قوله «تحنّ» أي تهوي كما قال تعالى: ﴿فَاجْمَلُ مَنْ حَيْثُ اللّهِ مَنْ عَلَيْنِ . وَلِهُ «تحنّ» أي تهوي كما قال تعالى: ﴿فَاجْمَلُ أَنْفِدَةً مِن النّاسِ تَهْوِي } .

<sup>(</sup>١) سورة المطففين، الآيات: ١٨-٢١.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٣١ باب خلق أبدان الأثمة ﷺ . . . ح ٤ . أقول: امتزجت الطينة الطيبة عليهم عليّين مع الخبيثة سجّين، فخلقت الدنيا منهما ممزوجاً، ولم يمتزج طينة الأثمة صلوات الله عليهم الكائنة من أعلى علييّن مع شيء من السجّين، ولذلك قلوبهم وأبدانهم طيبة طاهرة مطهّرة لا يكون فيها ومنها شيء خبيث. [مستدرك السفينة ج ٧ لغة عملاء].

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٣١ باب خلق أبدان الأثمة ﷺ . . . ح ١ .

۲۲ – الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن الحسن، عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن محمد بن عيسى بن عبيد، عن محمد بن شعيب، عن عمران بن إسحاق الزعفراني، عن محمد بن مروان، عن أبي عبد الله عليه قال: سمعته يقول: إنّ الله خلقنا من نور عظمته، ثم صوّر خلقنا من طينة مخزونة مكنونة، فأسكن ذلك النور فيه، فكنّا نحن خلقاً وبشراً نورانيّين لم يجعل لأحد في مثل الذي خلقنا نصيب، وخلق أرواح شيعتنا من طينتنا وأبدانهم من طينة مخزونة مكنونة أسفل من ذلك الطينة (۱)، ولم يجعل الله لأحد في مثل الذي خلقهم منه نصيباً إلاّ للأنبياء، فلذلك صرنا نحن وهم الناس، وسائر الناس همج، للنار وإلى النار (۲).

توضيحة وإنّ الله خلقنا اي أرواحنا ومن نور عظمته أي من نور يدلّ على كمال عظمته وقدرته وثمّ صور خلفنا اي خلق لنا أجساداً مثاليّة شبيهة بالأجساد الأصليّة، فهي صور خلقهم وأمثلته، فيدلّ على أنّ لهم أجساداً مثاليّة قبل تعلّق أرواحهم المقدّسة بأبدانهم المطهّرة وبعد مفارقتها إيّاه بل معها أيضاً، كما أنّ لنا بعد موتنا أجساداً مثاليّة تتعلّق أرواحنا بها كما مرّ في كتاب المعاد؛ بل يمكن أن تكون أجسادنا المثاليّة أيضاً كذلك ويكون ما نرى فقد أبعد. وفكنا خلقاً وبشراً نورانيّين، فالخلق للروح، والبشر للجسد المثاليّ، فإنّه بصورة فقد أبعد. وفكنا خلقاً وبشراً نورانيّين، فالخلق للروح، والبشر للجسد المثاليّ، فإنّه بصورة على كون الروح جسماً وعلى القول بتجرّدها كناية عن خلوّه عن الظلمة الهيولائيّة وقبوله للأنوار القدسيّة والإفاضات الربّانيّة. وفي مثل الذي خلقنا أي خلق أرواحنا منه. ومن طينتنا أي طينة أجسادنا. والخبر يدلّ على فضلهم على الأنبياء على خلق أرواحنا منه. ومن شيعتهم لهم، والمراد بالناس أوّلاً الناس بحقيقة الإنسانيّة، وثانياً ما يطلق عليه الانسان في العرف العام. والمَمَح – محركة –: ذباب صغير كالبعوض يسقط على وجوه الأغنام والحمير، ولعلّه على المامية بهم، لازدحامهم دفعة على كلّ ناعق وبراحهم عنه بأدنى سبب. وللنار، أي خُلقوا لها، واللام للعاقبة. وإلى النار، أي مصيرهم إليها.

٣٣ - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن عليّ بن حسّان؛ ومحمّد بن يحيى، عن سلمة بن خطّاب وغيره، عن عليّ بن حسان؛ عن عليّ بن عطيّة، عن عليّ بن رئاب رفعه إلى أمير المؤمنين عليه قال: إنّ لله نهراً دون عرشه ودون النهر الذي دون عرشه نور نوّره، وإنّ في حافتي النهر روحين مخلوقين: روح القدس، وروح من أمره. وإنّ لله عشر طينات، خمسة من الأرض. ففسّر الجنان وفسّر الأرض، ثمّ قال: ما من نبيّ ولا ملك من الجنّة، وخمسة من الأرض. ففسّر الجنان وفسّر الأرض، ثمّ قال: ما من نبيّ ولا ملك

 <sup>(</sup>١) يظهر من هذه الروايات أنّ الروح والقلب جوهر بسيط من عالم الجواهر البسيطة من عليين او ستجين.
 [النمازي].

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٣١، ح ٢.

من بعده جبله إلا نفخ فيه من إحدى الروحين، وجعل النبيّ من إحدى الطينتين. قلت لأبي الحسن الأوّل عَلَيْتُهِمْ : ما الجبل؟ فقال: الخلق غيرنا أهل البيت، فإنّ الله عَرَيْقُ خلقنا من العشر طينات ونفخ فينا من الروحين جميعاً فأطيب بها طيباً (١).

وروى غيره عن أبي الصامت قال: طين الجنان: جنَّة عدن، وجنَّة المأوي والنعيم، والفردوس، والخلد، وطين الأرض: مكَّة، والمدينة، والكوفة، وبيت المقدس، والحير. بيان: «دون عرشه» أي عنده. (نوَّره) ماض من التفعيل، والمستتر فيه راجع إلى النور، والبارز إلى النهر أو العرش، أو المستتر إلى الله، والبارز إلى النور مبالغة في إضاءته ولمعانه. وفي البصائر انور من نوره، وكأنّه أصوب، أي من الأنوار الّتي خلقها الله سبحانه. وحافتا النهر – بالتخفيف – جانباه «مخلوقين» إبطال لقول النصاري أنَّ عيسي روح الله غير مخلوق. «روح القدس؛ أي هما روح القدس وروح من أمره أي الروح الّذي قال الله فيه ﴿ قُلِ اَلرُّوحُ مِنْ أَسَرِ رَئِي﴾ وستأتي الأقوال فيه. وظاهر الخبر إمّا الروح الآنساني أو الروح الّذي يؤيَّد الله به الأثمَّة عَلَيْتِكُم . ﴿ فَفُسِّر الْجَنَانِ ۖ الظَّاهِرِ أَنَّهُ كَلَامُ ابْنُ رَبَّاب، والضمير المستتر لأمير المؤمنين ﷺ وقيل: لأبي الحسن ﷺ، والتفسير إشارة إلى ما ذكر بعده في خبر أبي الصامت قثم قال؛ أي أمير المؤمنين عَلِيَّةِ ﴿ وَلَا مَلَكُ ۚ بِالتَّحْرِيكُ ، وقد يقرؤها بكسر اللام أي إمام كما قال تعالى: ﴿ وَمَاتَيْنَهُم مُلكًا عَظِيمًا ﴾ وهو بعيد، وجملة همن بعده جبله، نعت «ملك» وضمير «بعده» للنبيّ، وضمير «جبله» للملك، إشارة إلى أنّ النبيّ أفضل من الملك فالمراد بالبعديّة ما هي بحسب الرتبة وجعل النبيّ. إنّما لم يذكر الملك هنا لذكره سابقاً وقيل: لأنَّه ليس للملك جسد مثل جسد الانسان. قوله: «ما الجبل؟» هو – بفتح الجيم وسكون الباء - سؤال عن مصدر الفعل المتقدّم، وهو كلام ابن رئاب، ففسّره عَلَيْتَهِ بالخلق، والأظهر عندي أنَّ (غيرنا) تتمَّة الكلام السابق على الاستثناء المنقطع، واعتراض السؤال والجواب بين الكلام قبل تمامه، وليس تتمَّة لتفسير الجبل كما توهَّمهُ الأكثر.

قال الشيخ البهائي - قدّس سرّه -: يعني مادّة بدننا لا تسمّى جبلة بل طينة لأنّها خلق من العشر طينات (انتهى). قال الفيروز آباديّ: الجبلة مثلّثة ومحرَّكة وكطمرة: الخلقة والطبيعة، وككتاب: الجسد والبدن، وجبلهم الله يجبُل ويجبِل خلقهم، وعلى الشيء: طبعه وجبره كأجله (انتهر).

«وأطيب بها» صيغة التعجّب و اطيباً عنصوب على الاختصاص. وفي بعض نسخ البصائر «قال» بالنون، فالنصب على التميز أي ما أطيبها من طينة. «وروى غيره» كأنّه كلام ابن عطية، ويحتمل بعض أصحاب الكتب قبله. وضمير «غيره» لابن رئاب، وأبو الصامت راوي الباقر والصادق بين العلم الله رواه عن أحدهما. و الحير، حائر الحسين عليه . وقال

أصول الكافي، ج ١ ص ٢٣١، ح ٣.

بعضهم: كأنّه عَلَيْ شَبّه علم الأنبياء عَلِيّهِ بالنهر لمناسبة ما بينهما في كون أحدهما مادّة حياة الروح، والآخر مادّة حياة الجسم وعبّر عنه بالنور لإضاءته، وعبّر عن علم من دونهم من العلماء بنور النور لأنّه من شعاع ذلك النور، وكما أنّ حافتي النهر يحفظان الماء في النهر ويحيطان به ليجري إلى مستقرّه ويحيطان به فيجري إلى مستقرّه كذلك الروحان يحفظان العلم ويحيطان به ليجري إلى مستقرّه وهو قلب النبيّ أو الوصيّ. والطينات الجنانيّة كأنّها من الملكوت والأرضيّة من الملك، فإنّ من مزجهما خلق أبدان نبيّنا عليه والأوصياء عليه من أهل البيت، بخلاف سائر الأنبياء والملائكة فإنّهم خلقوا من إحدى الطينتين كما أنّ لهم إحدى الروحين خاصة.

٢٤ – الكافي: عن العدّة، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن سليمان، عن سدير الصيرفيّ قال: قلت لأبي عبد الله عليه : جعلت فداك يا ابن رسول الله هل يكره المؤمن على قبض روحه؟ قال: لا والله، [إنه] إذا أتاه ملك الموت لقبض روحه جزع عند ذلك، فيقول له ملك الموت: يا ولي الله لا تجزع، فوالذي بعث محمّداً لأنا أبر بك وأشفق عليك من والد رحيم لو حضرك، افتح عينيك فانظر، قال: يتمثّل له رسول الله عليه وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة من ذرّيتهم عليه فيقال له: هذا رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة عليه في فيقال له: هذا رسول الله وأمير المؤمنين وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة عليه فيقل رفقاؤك، قال: فيفتح عينيه فينظر، فينادي روحه مناد من والحسن والحسين والأثمّة عليه ألنَّفْش النُطْمَهِنَهُ إلى محمّد وأهل بيته ﴿ ارْجِعِي إِلَى رَبِكِ رَاضِيَهُ بِللهِ الله عنى محمّد وأهل بيته ﴿ وَادْشُل جَنْنِ عَنْنِ فَما شيء بالولاية ﴿ مَرْفِينَهُ بِالمُواب ﴿ فَاذَخُلِ فِ عِبْدِی ﴿ يعني محمّداً وأهل بيته ﴿ وَادْشُل جَنْنِ ﴾ فما شيء بالولاية من استلال روحه واللحوق بالمنادي (١).

٢٥ – الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن عيسى، عن يونس، عن خالد بن عمّار، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله عليه : إذا حيل بينه وبين الكلام أتاه رسول الله عمّار، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله عن يمينه والآخر عن يساره، فيقول رسول الله: أمّا ما كنت ترجو فهو ذا أمامك، وأمّا ما كنت تخاف فقد أمنت منه ثمّ يفتح له باب إلى الجنّة فيقول: لا منزلك من الجنّة فإن شئت رددناك إلى الدنيا ولك فيها ذهب وفضّة، فيقول: لا حاجة لي في الدنيا - وساق إلى قوله .. فإذا خرجت النفس من الجسد فيعرض عليها كما عرض عليه وهي في الجسد فيختار الآخرة، فيغسله فيمن يغسله ويقلبه فيمن يقلبه، فإذا أدرج عرض عليه ووضع على سريره خرجت روحه تمشي بين أيدي القوم قدماً وتلقاه أرواح المؤمنين في أكفانه ووضع على سريره خرجت روحه تمشي بين أيدي القوم قدماً وتلقاه أرواح المؤمنين السلمون عليه ويبشرونه بما أعدّ الله له - جلّ ثناؤه - من النعيم، فإذا وضع في قبره ردّ إليه الروح إلى وركيه، ثمّ يسأل عمّا يعلم فإذا جاء بما يعلم فتح له ذلك الباب الذي أراه رسول الشي فيدخل عليه من نورها وبردها وطيب ريحها (الحديث) (٢).

٢٦ - ومنه: عن العدّة، عن سهل بن زياد، عن محمّد بن علي، عن محمّد بن الفضيل،

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٣ ص ٦٧ باب ٨٣ ح ٢. (٢) الكافي، ج ٣ ص ٦٨ باب ٨٤ ح ٢.

عن أبي حمزة قال: سمعت أبا جعفر علي الله يقول: إنّ آية المؤمن إذا حضره الموت يبياض وجهه أشد من بياض لونه، ويرشح جبينه ويسيل من عينيه كهيئة الدموع، فيكون ذلك خروج نفسه سيلاً من شدقه كزبد البعير، أو كما تخرج نفس البعير (١).

٢٨ – الفقيه: قال: قال الصادق علي اذا قبضت الروح فهي مظلة فوق الجسد – روح المؤمن وغيره – ينظر إلى كل شيء يصنع به، فإذا كفن ووضع على السرير وحمل على أعناق المؤمن وغيره – ينظر إلى موضعه من الجنة أو من الرجال عادت الروح إليه فلخلت فيه فيمد له في بصره فينظر إلى موضعه من الجنة أو من النار، فينادي بأعلى صوته إن كان من أهل الجنة: عجلوني! عجلوني! وإن كان من أهل النار: ردوني! وهو يعلم كل شيء يصنع به ويسمع الكلام (٣).

٢٩ – الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن أبي ولأد الحنّاط، عن أبي عليه عن أبي ولأد الحنّاط، عن أبي عبد الله عَلَيْظِ قال: قلت له: جعلت فداك، يروون أنّ أرواح المؤمنين في حواصل طيور خضر حول العرش، فقال: لا، المؤمن أكرم على الله من أن يجعل روحه في حوصلة طير، لكن في أبدان كأبدانهم (٤).

٣٠ - وهنه: بإسناده عن يونس بن ظبيان، عن أبي عبد الله عليه قال: فإذا قبضه الله عَرَبُكُ صير تلك الروح في قالب كقالبه في الدنيا فيأكلون ويشربون، فإذا قدم عليهم القادم عرفوه بتلك الصورة التي كانت في الدنيا (٥).

٣١ – ومنه: بسند موثّق عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْهِ: إنّا نتحدّث عن أرواح المؤمنين أنّها في حواصل طيور خضر ترعى في الجنّة وتأوي إلى قناديل تحت العرش، فقال: لا، إذا ما هي في حواصل طير. قلت: فأين هي؟ قال: في روضة كهيئة الأجساد في الجنّة (١).

٣٢ – وفي رواية أخرى عن أبي بصير عنه عَلِيَّة قال: إنَّ الأرواح في صفة الأجساد في شجر في الجنّة تعارف وتساءل(٧).

٣٣ - ومنه: بسند صحيح عن ضريس الكناسيّ عن أبي جعفر عَلِيَـُلَا قال: إنّ لله جنّة خلقها الله في المغرب وماء فراتكم هذه يخرج منها، وإليها تخرج أرواح المؤمنين من حفرهم

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٣ ص ٧٠ باب ٨٤ ح ١١. (٢) الكافي، ج ٣ ص ١٢٩ باب ١٦٦ ح ١٠.

<sup>(</sup>٣) من لا يحضره الفقيه، ص ٧٧ ح ٥٩٢.

<sup>(</sup>٤) - (٧) الكافي، ج ٣ ص ١٢٤-١٢٥ باب ١٦٢ ح ١ و٦ و٧ و٣.

عند كلّ مساء، فتسقط على ثمارها وتأكل منها وتتنعّم فيها وتتلاقى وتتعارف فإذا طلع الفجر هاجت من الجنّة فكانت في الهواء فيما بين السماء والأرض تطير ذاهبة وجائية، وتعهد حفرها إذا طلعت الشمس وتتلاقى في الهواء وتتعارف. قال: وإنّ لله ناراً في المشرق خلقها ليسكنها أرواح الكفّار، ويأكلون من زقّومها ويشربون من حميمها ليلهم، فإذا طلع الفجر هاجت إلى واد باليمن يقال له فبرهوت، أشد حرّاً من نيران الدنيا كانوا فيها يتلاقون ويتعارفون، فإذا كان المساء عادوا إلى النار، فهم كذلك إلى يوم القيامة (الحديث)(١).

٣٤ - وهنه: بإسناده عن حبّة العرنيّ قال: خرجت مع أمير المؤمنين عليم إلى الظّهر، فوقف بوادي السلام كأنّه مخاطب لأقوام، فقمت بقيامه حتّى أعييت، ثمّ جلست حتّى مللت، ثمّ قمت حتّى مللت ثمّ قمت وجمعت ردائي فقلت: يا أمير المؤمنين! إنّي قد أشفقت عليك من طول القيام فراحة ساعة، ثمّ طرحت الرِّداء ليجلس عليه، فقال لي: يا حبّة، إن هو إلاّ محادثة مؤمن أو مؤانسته. قال: قلت: يا أمير المؤمنين وإنّهم كذلك؟ قال: نعم، ولو كشف لك لرأيتهم حلقاً حلقاً محتبين يتحادثون. فقلت: أجسام أم أرواح؟ فقال: أرواح، وما من مؤمن يموت في بقعة من بقاع الأرض إلا قيل لروحه: الحقي بوادي السلام، وإنّها لبقعة من جنّة عدن (٢).

٣٥ – المحاسن: عن ابن فضّال، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَلَيْنِ قال: يلتقون الله عَلَيْنِ قال: يلتقون الله عَلَيْنِ قال: يلتقون ويتعارفون حتى إذا رأيته قلت: فلان (٣).

٣٦ - الفقيه: بسنده الصحيح عن الحلبيّ عن أبي عبد الله عَلَيْتَهِ قال: إنّ الله تبارك وتعالى يرفع إلى إبراهيم وسارة أطفال المؤمنين يغذونهم بشجر في الجنّة لها أخلاف كأخلاف البقر في قصر من درّ، فإذا كان يوم القيامة ألبسوا وطيّبوا وهدوا إلى آبائهم، فهم ملوك في الجنّة مع آبائهم، وهو قول الله بَحَرَيَّكُ : ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ وَانْبَعَنُهُمْ ذُرِّيَّتُهُمْ بِإِيمَانِ أَلَحْقَنَا بِهِمَ مُرْزَنَّهُمْ ﴾ (٤).

٣٧ – الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أخيه إسحاق، عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع، عن الرضا عليه قال: قلت له: بلغني أنّ يوم الجمعة أقصر الأيّام، قال: كذلك هو، قلت: جعلت فداك كيف ذلك؟ قال: إنّ الله تبارك وتعالى يجمع أرواح المشركين تحت عين الشمس، فإذا ركدت الشمس عذّب الله أرواح المشركين بركود الشمس ساعة، فإذا كان يوم الجمعة لا يكون الشمس ركود، رفع الله عنهم العذاب لفضل يوم الجمعة. فلا يكون للشمس ركود (٥).

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٣ ص ١٢٦ باب ١٦٤ ح ١ . (٢) الكافي، ج ٣ ص ١٣٤ باب ١٦١ ح ١ .

<sup>(</sup>٤) من لا يحضره الفقيه، ص ٥٩٨ ح ٤٧٣٤.

<sup>(</sup>٣) المحاسن، ج ١ ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٥) الكافي، ج ٣ ص ٢١٦ باب ٢٣٧ ح ١٤.

٣٨ - ومنه: عن عليّ بن إبراهيم عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن حفص بن البختريّ، عن أبي عبد الله عليّ قال: إنّ المؤمن ليزور أهله فيرى ما يحبّ ويستر عنه ما يكره، وإنّ الكافر ليزور أهله فيرى ما يكره ويستر عنه ما يحبّ، قال: وفيهم من يزور كلّ جمعة، ومنهم من يزور على قدر عمله (١).

٣٩ - وهنه: عن العدّة، عن سهل، عن ابن محبوب، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي الحسن الأوّل ﷺ قال: سألته عن الميّت يزور أهله؟ قال: نعم، فقلت: في كم يزور؟ قال: في الجمعة، وفي الشهر، وفي السنة على قدر منزلته. فقلت: في أيّ صورة يأتيهم؟ قال: في صورة طائر لطيف يسقط على جدرهم ويشرف عليهم، فإن رآهم بخير فرح، وإن رآهم بشرّ وحاجة حزن واغتمّ (٢).

وفي رواية أخرى عن إسحاق [قال:] قلت: في أيّ صورة؟ قال: في صورة العصفور أو أصغر مه: ذلك<sup>(٣)</sup>.

أقول: قد أوردت أمثال هذه الأخبار مشروحة في كتاب المعاد (في ج ٧٧، وإنّما أوردت قليلاً منها ههنا لدلالتها على حقيقة الروح والنفس وأحوالهما.

٤٠ - دعوات الراوندي: روي أنّ في العرش تمثالاً لكلّ عبد، فإذا اشتغل العبد بالعبادة رأت الملائكة تمثاله، وإذا اشتغل بالمعصية أمر الله بعض الملائكة حتّى يحجبوه بأجنحتهم لئلا تراه الملائكة، فذلك معنى قوله ﷺ (يا من أظهر الجميل وستر القبيح).

**بيان:** ربّما يستدلّ به على أنّ الجسد المثاليّ موجود في حال الحياة أيضاً .

25 - الكافي: عن عليّ بن محمّد، عن صالح بن أبي حمّاد، عن الوشّاء، عن كرّام، عن عبد الله بن طلحة، قال: سألت أبا عبد الله عليه عن الوزغ، فقال: رجس وهو مسخ كلّه، فإذا قتلته فاغتسل. وقال: إنّ أبي كان قاعداً في الحجر ومعه رجل يحدّثه، فإذا هو بوزغ يولول بلسانه، فقال أبي للرجل: أتدري ما يقول هذا الوزغ? فقال: لا علم لي بما يقول، قال: فإنّه يقول: والله لئن ذكرتم عثمان بشتيمة لأشتمن علياً حتى يقوم من ههنا، قال: وقال أبي: ليس يموت من بني أميّة ميّت إلاّ مسخ وزغاً. قال: وقال: إنّ عبد الملك بن مروان لمّا نزل به الموت مسخ وزغاً فذهب من بين يدي من كان عنده، وكان عنده ولده، فلمّا أن فقدوه عظم ذلك عليهم فلم يدروا كيف يصنعون، ثمّ اجتمع أمرهم على أن يأخذوا جذعاً فيصنعوه كهيئة الرجل، قال: فقعلوا ذلك وألبسوا الجذع درع حديد ثمّ القوه في الأكفان، فلم يطلع عليه أحد من الناس إلاّ أنا وولده (٥).

<sup>(</sup>۱) – (۳) الكافي، ج ٣ ص ١١٧ باب ١٥٦ ح ١ و٣ وه .

<sup>(</sup>٤) الدعوات للراوندي، ص ٦٠ ح ١٧٣. (٥) روضة الكافي، ح ٣٠٥.

بيان: المشهور استحباب ذلك الغسل، واستندوا في ذلك إلى رواية مرسلة رواها الصدوق في الفقيه، وقيل: إنّ العلّة في ذلك أنّه يخرج من ذنوبه فيغتسل كغسل التوبة وقال المحقّق في المعتبر: وعندي أنّ ما ذكره ابن بابويه ليس بحجّة، وما ذكره المعلّل ليس طائلاً.

أقول: كأنهم غفلوا عن هذا الخبر إذ لم يذكروه في مقام الاحتجاج وإن كان مجهولاً. «يولول» أي يصوّت. «الشتيمة» الاسم من الشتم. «إلا مسخ وزغاً» إمّا بمسخه قبل موته، أو بتغيير بتعلّق روحه بجسد مثاليّ على صورة الوزغ، وهما ليسا تناسخاً كما مرّ وسيأتي، أو بتغيير جسده الأصليّ إلى تلك الصورة، كما هو ظاهر آخر الخبر لكن يشكل تعلّق الروح به قبل الرجعة والبعث. ويمكن أن يكون قد ذهب بجسده إلى الجحيم أو أحرق وتصوّر لهم جسده المثاليّ. وإلباس الجذع درع الحديد ليصير ثقيلاً، أو لأنّه إن مسّه أحد فوق الكفن لا يحسّ بأنّه خشب.

27 - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبي عبد الله، عن أبيه عليه الله المقدام، عن أبيه عليها أبيه عليها ألله عن أبيه عليها أجلها ألله المسماء فيبارك عليها، فإن كان قد أتى عليها أجلها جعلها في كنوز رحمته وفي رياض جنّته وفي ظلّ عرشه، وإن كان أجلها متأخّراً بعث بها مع أمنته من الملائكة ليردّها إلى الجسد الذي خرجت منه لتسكن فيه (الحديث)(1).

مجالس الصلوق: عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن الحسين ابن الحسن بن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن محمّد بن أبي عمير، عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله، عن أبيه بالله الله عن أبي بصير، عن أبي عبد الله، عن أبيه بالله الله الله،

٤٣ - وهنه: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن القاسم بن يحيى، عن جدّه الحسن بن راشد، عن أبي عبد الله، عن آبائه عني عن أمير المؤمنين علي قال: قال لي رسول الله علي - وساق الحديث إلى أن قال - : يا علي إنّ أرواح شيعتك لتصعد إلى السماء في رقادهم ووفاتهم، فتنظر الملائكة إليها كما ينظر الناس إلى الهلال، شوقاً إليهم ولما يرون منزلتهم عند الله عَرَيْنُ (الخبر) (٣).

٤٤ - الفقيه: بإسناده عن أبي عبيدة الحذّاء وعن أبي جعفر ﷺ في قول الله تَرْتَجُكُ ﴿ نَتَجَافَ جُنُوبُهُمْ عَنِ ٱلْمَسَاجِعِ ﴾ فقال: لعلّك ترى أنّ القوم لم يكونوا ينامون؟ فقلت: الله ورسوله أعلم. فقال: لا بدّ لهذا البدن أن تريحه حتّى تخرج نفسه، فإذا خرج النفس استراح البدن ورجعت الروح فيه وفيه قوة على العمل (الحديث)<sup>(٤)</sup>.

بيان: قال بعض المحقّقين: الفرق بين الموت والنوم أنَّ في الموت ينقطع تعلّق النفس

<sup>(</sup>۱) روضة الكافي، ح ۲۰۹. (۲) أمالي الصدوق، ص ٥٠١ مجلس ٩١ ح ٤.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق، ص ٤٥٠ مجلس ٨٣ ح ٢. (٤) من لا يحضره الفقيه، ص ١٧٩ ح ١٣٩٢.

الناطقة، وفي النوم يبطل تصرّفها، فالمراد من خروج النفس الناطقة هنا بطلان تصرّفها في البدن، والمراد من الروح هذا الجسم البخاريّ اللطيف الّذي يكون من لطافة الأغذية وبخاراتها وله مدخل عظيم في نظام البدن.

20 - في رسالة الإهليلجة التي كتب الصادق علي المفضّل بن عمر وذكر فيها احتجاجه في إثبات الصانع تعالى على الطبيب الهنديّ قال علي الفيض : قلت: أفتقرّ بأنّ الله خلق المخلق أم قد بقي في نفسك شيء من ذلك؟ قال: إنّي من ذلك على حدّ وقوف ما أتخلّص إلى أمر ينفذ لي فيه الأمر. قلت: أمّا إذا أبيت إلاّ الجهالة وزعمت أنّ الأشياء لا تدرك إلا بالحواس فإنّي أخبرك أنّه ليس للحواس دلالة على الأشياء ولا فيها معرفة إلاّ بالقلب، فإنّه دليلها ومعرّفها الأشياء أمّا إذا نطقت بهذا فما أقبل منك إلاّ بالتخليص والتفحّص منه بإيضاح وبيان وحجّة وبرهان.

قلت: فأوّل ما أبدأ به أنّك تعلم أنّه ربما ذهبت الحواسّ أو بعضها ودبّر القلب للأشياء التي فيها المضرّة والمنفعة من الأمور العلانية والخفيّة فأمر بها ونهى، فنفذ فيها أمره وصحّ فيها قضاؤه. قال: إنّك تقول في هذا قولاً يشبه الحجّة، ولكنّي أحبّ أن توضحه لي غير هذا الإيضاح. قلت: ألست تعلم أنّ القلب يبقى بعد ذهاب الحواسّ؟ قال: نعم، ولكن يبقى بغير دليل على الأشياء الّتي تدلّ عليها الحواسّ. قلت: فلست تعلم أنّ الطفل تضعه أمّه مضغة ليس تدلّه الحواسّ على شيء يسمع ولا يبصر ولا يذاق ولا يلمس ولا يشمّ؟ قال: بلى. قلت: فأية الحواسّ دلّته على طلب اللبن إذا جاع، والضحك بعد البكاء إذا روي من اللبن، وأيّ حواسّ سباع الطير ولاقط الحبّ منها دلّها على أن تلقي بين أفراخها اللحم والحبّ فتأوي سباعها إلى اللحم والآخرون إلى الحبّ؟

وأخبرني عن فراخ طير الماء ألست تعلم أنّ فراخ طير الماء إذا طرحت فيه سبحت وإذا طرحت فيه سبحت وإذا طرحت فيه فراخ طير البرّ غرقت والحواسّ واحدة، فيكف انتفع بالحواسّ طير الماء وأعانته على السباحة ولم ينتفع طير البرّ في الماء بحواسّها؟ وما بال طير البرّ إذا غمستها في الماء ساعة ماتت؟ فلا أرى الحواسّ في هذا إلاّ ساعة ماتت؟ فلا أرى الحواسّ في هذا إلاّ منكسراً عليك، ولا ينبغي ذلك أن يكون إلاّ من مدبّر حكيم جعل للماء خلقاً وللبرّ خلقاً.

أم أخبرني ما بال الذرة التي لا تعاين الماء قط تطرح في الماء فتسبح وتلقى الإنسان ابن خمسين سنة من أقوى الرجال وأعقلهم لم يتعلّم السباحة فيغرق كيف لم يدلّه عقله ولبّه وتجاربه وبصره بالأشياء مع اجتماع حواسّه وصحّتها أن يدرك ذلك بحواسّه كما أدركته المذرّة، إن كان ذلك إنّما يدرك بالحواسّ؟ أفليس ينبغي لك أن تعلم أنّ القلب الذي هو معدن العقل في الصبيّ الذي وصفت وغيره ممّا سمعت من الحيوان هو الذي يهيج الصبيّ إلى طلب الرضاع والطير اللاقط على لقط الحبّ والسباع على ابتلاع اللحم؟!

قال: لست أجد القلب يعلم شيئاً إلاّ بالحواسّ.

قلت: أمَّا إذا أبيت إلاَّ النزوع إلى الحواسِّ فإنَّا نقبل نزوعك إليها بعد رفضك لها ونجيبك في الحواسّ حتى يتقرّر عندك أنّها لا تعرف من سائر الأشياء إلاّ الظاهر ممّا هو دون الربّ الأعلى ـ سبحانه وتعالى، فأمَّا ما يخفي ولا يظهر فلست تعرفه. وذلك أنَّ خالق الحواسِّ جعل لها قلماً احتجّ به على العباد، وجعل الحواسّ الدلالات على الظاهر الّذي يستدلّ بها على الخالق سبحانه، فنظرت العين إلى خلق متصل بعضه ببعض فدلّت القلب على ما عاينت، وتفكّر القلب حين دلَّته العين على ما عاينت من ملكوت السماء وارتفاعها في الهواء بغير عمد يري ولا دعائم تمسكها، لا تَوْخَّر مرَّة فتنكشط، ولا تقدّم أُخرى فتزول، ولا تَهبط مرَّة فتدنو، ولا ترتفع أخرى فتنأى، لا تتغيّر لطول الأمل ولا تخلق لاختلاف الليالي والأيّام، ولا يتداعي منها ناحيّة، ولا ينهار منها طرف، مع ما عاينت من النجوم الجارية السبعة المختلفة بمسيرها لدوران الفلك وتنقِّلها في البروج يوماً بعديوم وشهراً بعدشهر وسنة بعدسنة ، منها السريع ومنها البطيء ومنها المعتدل السير، ثمّ رجوعها واستقامتها وأخذها عرضاً وطولاً وخنوسها عند الشمس وهي مشرقة وظهورها إذا غربت، وجرى الشمس والقمر في البروج دائبين لا يتغيّران في أزمنتهما وأوقاتهما، يعرف ذلك من يعرف بحساب موضوع وأمر معلوّم بحكمته، يعرف ذوو الألباب أنَّها ليست من حكمة الإنس ولا تفتيش الأوهام ولا تقليب التفكُّر، فعرف القلب حين دلَّته العين على ما عاينت أنَّ لذلك الخلق والتدبير والأمر العجيب صانعاً يمسك السماء المنطبقة أن تهوي إلى الأرض، وأنَّ الَّذي جعل الشمس والنجوم فيها خالق السماء، ثمَّ نظرت العين إلى ما استقلّها من الأرض فدلّت القلب على ما عاينت فعرف القلب بعقله أنّ ممسك الأرض الممهّدة أن تزول أو تهوي في الهواء، أو هو يرى الريشة ترمى بها فتسقط مكانها وهي في الخفّة على ما هي عليه هو الّذي يمسك السماء التي فوقها وأنّه لولا ذلك لخسفت بما عليها من ثقلها وثقل الجبال والأنام والأشجار والبحور والرّمال، فعرف القلب بدلالة العين أنّ مدبّر الأرض هو مدبّر السماء. ثمّ سمعت الأذن صوت الرياح الشديدة العاصفة والليّنة الطيّبة، وعاينت العين ما بِقلع من عظام الشَّجر ويهدم من وثيق البنيان وتسفي من ثقال الرمال تخلّي منها ناحية وتصبّها في أُخرى بلا سائق تبصره العين ولا تسمعه الأذن ولا يدرك بشيء من الحواس، وليست مجسّدة تلمس، ولا محدودة تعاين، فلم تزد العين والأذن وسائر الحواسّ على أن دلّت القلب أنّ لها صانعاً ، وذلك أنَّ القلب يفكّر بالعقل الّذي فيه ، فيعرف أنَّ الربيح لِم تتحرَّك من تلقائها ، ولم تقلع شجرة وتدع أُحرى إلى جنبها ، ولم تصب أرضاً وتنصرف عن أخرى فلمّا تفكّر القلب في أمر الريح علم أنَّ لها محرِّكاً هو الَّذي يسوقها حيث يشاء ويسكنها إذا شاء ويصيب بها من يشاء ويصرفها عمّن يشاء، فلمّا نظر القلب إلى ذلك وجدها متصلة بالسماء وما فيها من الآيات، فعرف أنَّ المدبّر القادر على أن يمسك الأرض والسماء هو خالق الربح ومحرّكها إذا شاء وممسكها كيف شاء ومسلِّطها على من يشاء.

وكذلك دلَّت العين والأذن القلب على هذه الزلزلة، وعرف ذلك بغيرهما من حواسَّه حين حركته، فلمّا دلّ الحواسّ على تحريك هذا الخلق العظيم من الأرض في غلظها وثقلها وطولها وعرضها وما عليها من ثقل الجبال والمياه والأنام وغير ذلك وإنّما يتحرّك في ناحية ولم يتحرَّك في ناحية أخرى وهي ملتحمة جسداً واحداً وخلقاً متَّصلاً بلا فصل ولا وصل تهدم ناحية وتخسفُ بها وتسلم أُخرى، فعندها عرف القلب أنّ محرّك ما حرّك منها هو ممسك ما أمسك منها، وهو محرَّك الربح وممسكها، وهو مديَّر السماء والأرض وما سنهما، وأنَّ الأرض لو كانت هي المتزلزلة لنفسها لما تزلزلت ولما تحرّكت، ولكنّه الّذي ديّر ها وخلقها حرّك منها ما شاء. ثمّ نظر العين إلى العظيم من الآيات من السحاب المسخّر بين السماء والأرض بمنزلة الدخان لا جسد له يلمس بشيء من الأرض والجبال يتخلِّل الشجرة، فلا يحرِّك منها شيئاً، ولا يهصر منها غصناً، ولا يعلق منها بشيء، يعترض الركبان فيحول بعضهم من بعض من ظلمته وكثافته، ويحتمل من ثقل الماء وكثرته ما لا يقدر على صفته، مع ما فيه من الصواعق الصادعة، والبروق اللامعة والرعد والثلج والبرد والجليد ما لا تبلغ الأوهام صفته، ولا تهتدي القلوب إلى كنه عجائبه، فيخرج مستقلًا في الهواء يجتمع بعد تفرّقه، ويلتحم بعد تزايله، تفرّقه الرياح من الجهات كلّها إلى حيث تسوقه بإذن الله رّبّها، يسفل مرّة ويعلو أُخرى متمسّك بما فيه من الماء الكثير الّذي إذا أزجاه صارت منه البحور، يمرّ على الأراضي الكثيرة والبلدان المتناثية لا تنقص منه نقطة حتّى ينتهي إلى ما لا يحصى من الفراسخ فيرسل ما فيه قطرة بعد قطرة، وسيلاً بعد سيل، متتابع على رسله حتّى ينقع البرك وتمتلىء الفجاج، وتعتلى الأودية بالسيول كأمثال الجبال غاصّة بسيولها، مصمخة الآذان لدويّها وهديرها ، فتحيى بها الأرض الميتة فتصبح مخضرّة بعد أن كانت مغبرّة ومعيشة بعد أن كانت مجدية، قد كسبت ألواناً من نبات عشب ناضرة زاهرة مزيّنة معاشاً للناس والأنعام. فإذا أفرغ الغمام ماءه أقلع وتفرّق وذهب حيث لا يعاين ولا يدري أين تواري، فأدّت العين ذلك إلى القلب أنَّ ذلك السحاب لو كان بغير مدبّر وكان ما وصفت من تلقاء نفسه ما احتمل نصف ذلك من الثقل من الماء، وإن كان هو الّذي يرسله لما احتمله ألفي فرسخ أو أكثر ولأرسله فيما هو أقرب من ذلك، ولما أرسله قطرة بعد قطرة بل كان يرسله إرسالاً فكان يهدم البنيان، ويفسد النبات، ولما جاز إلى بلد وترك آخر دونه، فعرف القلب بالأعلام المنيرة الواضحة أنَّ مدبّر الأمور واحد، وأنّه لو كان اثنين أو ثلاثة لكان في طول هذه الأزمنة والأبد والدهر اختلاف في التدبير، وتناقض في الأمور، ولتأخّر بعض وتقدّم بعض، ولكان تسفل بعض ما قد علا ، ولعلا بعض ما قد سفل ، ولطلع شيء وغاب فتأخّر عن وقته أو تقدّم ما قبله ، فعرف القلب بذلك أنَّ مدبَّر الأشياء ما غاب منها وما ظهر هو [الله] الأوَّل خالق السماء وممسكها، وفارش الأرض وداحيها، وصانع ما بين ذلك ممّا عددنا وغير ذلك ممّا لم يحص. وكذلك عاينت العين اختلاف الليل والنهار دائبين جديدين لا يبليان في طول كرهما، ولا يتغيّران لكثرة اختلافهما، ولا ينقصان عن حالهما، النهار في نوره وضياته والليل في سواده وظلمته، يلج أحدهما في الآخر حتّى ينتهي كلّ واحدمنهما إلى غاية محدودة معروفة في الطول والقصر على مرتبة واحدة ومجرى واحد، مع سكون من يسكن في الليل وانتشار من ينتشر في النهار، وانتشار من ينتشر في الليل وسكون من يسكن في النهار. ثمّ الحرّ والبرد وحلول أحدهما بعقب الآخر حتّى تكون الحرّ برداً والبرد حرّاً في وقته وإبّانه، فكلّ هذا ممّا يستدلّ به القلب على الربّ سبحانه وتعالى، فعرف القلب بعقله أنّ مدبّر هذه الأشياء هو الواحد العزيز الحكيم الذي لم يزل ولا يزال، وأنّه لو كان في السماوات والأرضين آلهة معه سبحانه لذهب كلّ إله بما خلق، ولعلا بعضهم على بعض، ولفسد كلّ واحد منهم على صاحبه.

وكذلك سمعت الأذن ما أنزل المدبّر من الكتب تصديقاً لما أدركته القلوب بعقولها وتوفيق الله إيّاها، وما قاله من عرفه كنه معرفته بلا ولد ولا صاحبة ولا شريك فأدّت الأذن ما سمعت من اللسان بمقالة الأنبياء إلى القلب.

فقال: قد أتيتني من أبواب لطيفة بما لم يأتني به أحد غيرك، إلاّ أنّه لا يمنعني من ترك ما في يدى إلاَّ الإيضاح والحجَّة القويَّة بما وصفت لي وفسَّرت. قلت: أمَّا إذا حجبت عن الجواب واختلف منك المقال فسيأتيك من الدلالة من قبل نفسك خاصّة ما يستبين لك أنّ الحواسّ لا تعرف شيئاً إلاّ بالقلب، فهل رأيت في المنام أنَّك تأكل وتشرب حتّى وصلت لذَّة ذلك إلى قلبك؟ قال: نعم، قلت: فهل رأيت أنَّك تضحك وتبكي وتجول في البلدان الَّتي لم ترها والَّتي قد رأيتها حتَّى تعلم معالم ما رأيت منها؟ قال: نعم، ما لا أحصى. قلت: فهل رأيت أحداً من أقاربك من أخ أو أب أو ذي رحم قدمات قبل ذلك حتّى تعلمه وتعرفه كمعرفتك إيَّاه قبل أن يموت؟ قال: أكثر من الكثير. قلت: فأخبرني أيُّ حواسَّك أدرك هذه الأشياء في منامك حتى دلَّت قلبك على معاينة الموتى وكلامهم وأكل طعامهم والجولان في البلدان والضحك والبكاء وغير ذلك؟ قال: ما أقدر أن أقول لك أيّ حواسي أدرك ذلك أو شيئاً منه، وكيف تدرك وهي بمنزلة الميَّت لا تسمع ولا تبصر؟! قلت: فأخبرني حيث استيقظت ألست قد ذكرت الَّذي رأيت في منامك تحفظه وتقصّه بعد يقظتك على إخوانك لا تنسى منه حرفاً؟ قال: إنَّه كما تقول، وربَّما رأيت الشيء في منامي ثمَّ لا أمسى حتَّى أراه في يقظتي كما رأيته في منامي قلت: فأخبرني أيّ حواسّك قرَّرت علم ذلك في قلبك حتّى ذكرته بعد مَّا استيقظت؟ قال: إنَّ هذا الأمر ما دخلت فيه الحواسّ. قلت: أفليس ينبغي لك أن تعلم حيث بطلت الحواسّ في هذا أنّ الّذي عاين تلك الأشياء وحفظها في منامك قلبك الّذي جعلٌ الله فيه العقل الَّذي احتج به على العباد؟! قال: إنَّ الَّذي رأيت في منامي ليس بشيء، إنَّما هو بمنزلة السراب الَّذي يعاينه صاحبه وينظر إليه لا يشكَّ أنَّه ماء فإذا انتهى إلى مكانه لم يجده شيئاً، فما رأيت في منامي فبهذه المنزلة.

قلت: كيف شبّهت السراب بما رأيت في منامك من أكلك الطعام الحلو والحامض وما رأيت من الفرح والحزن؟ قال: لأنّ السراب حيث انتهيت إلى موضعه صار لا شيء وكذلك صار ما رأيت في منامي حين انتبهت. قلت: فأخبرني إن أتيتك بأمر وجدت لذّته في منامك وخفق لذلك قلبك ألست تعلم أنّ الأمر على ما وصفت لك؟ قال: بلى قلت: فأخبرني هل احتلمت قطّ حتّى قضيت في امرأة نهمتك عرفتها أم لم تعرفها؟ قال: بلى، ما لا أحصيه. قلت: ألست وجدت لذلك لذّة على قدر لذّتك في يقظتك فتنتبه وقد أنزلت الشهوة حتّى يخرج منك بقدر ما يخرج في اليقظة؟ هذا كسر بحجّتك في السراب.

قال: ما يرى المحتلم في منامه شيئاً إلاّ ما كانت حواسه دلّت عليه في اليقظة. قلت: ما زدت على أن قويت مقالتي وزعمت أنّ القلب يعقل الأشياء ويعرفها بعد ذهاب الحواس وموتها، فكيف أنكرت أنّ القلب يعرف الأشياء وهو يقظان مجتمعة له حواسه؟ وما الذي عرّفه إيّاها بعد موت الحواس وهو لا يسمع ولا يبصر؟ ولكنت حقيقاً أن لا تنكر له المعرفة وحواسه حيّة مجتمعة إذا أقررت أنّه ينظر إلى الامرأة بعد ذهاب حواسه حتّى نكحها وأصاب لذّته منها، فينبغي لمن يعقل حيث وصف القلب بما وصفه به من معرفته بالأشياء والحواس ذاهبة أن يعرف أنّ القلب مدبّر الحواس وملكها ورأسها والقاضي عليها، فإنّه ما جهل الانسان من شيء فما يجهل أنّ اليد لا تقدر على العين أن تقلعها ولا على اللسان أن تقطعه، وأنّه ليس يقدر شيء من الحواس أن يفعل بشيء من الجسد شيئاً بغير إذن القلب ودلالته وتدبيره، لأنّ الله تبارك وتعالى جعل القلب مدبّراً للجسد، به يسمع، وبه يبصر، وهو القاضي والأمير عليه، لا يتقدّم الجسد إن هو تأخّر، ولا يتأخّر إن هو تقدّم، وبه سمعت الحواس وأبصرت، إن أمرها التمرت، وإن نهاها انتهت، وبه ينزل الفرح والحزن، وبه ينزل الألم، وأبصرت، إن أمرها التمرت، وإن نهاها انتهت، وبه ينزل الفرح والحزن، وبه ينزل الألم، يبصر. قال: لقد كنت أظنك لا تتخلّص من هذه المسألة وقد جنت بشيء لا أقدر على ردّه! يبصر. قال: القد كنت أظنك لا تتخلّص من هذه المسألة وقد جنت بشيء لا أقدر على ردّه!

قال: افعل، فإنّي قد تحيّرت في هذه المسألة. قلت: أخبرني هل تحدّث نفسك من تجارة أو صناعة أو بناء أو تقدير شيء وتأمر به إذا أحكمت تقديره في ظنّك؟ قال: نعم. قلت: فهل أشركت قلبك في ذلك الفكر شيئاً من حواسّك؟ قال: لا. قلت: أفلا تعلم أنّ الّذي أخبرك به قلبك حقّ؟ قال: اليقين هو، فزدني ما يذهب الشكّ عنّي ويزيل الشبهة من قلبي (١).

أقول: قد عرفت أنّ القلب يطلق في لسان الشرع في الآيات والأخبار على النفس الناطقة، ولمّا كان السائل منكراً لإدراك ما سوى الحواسّ الظاهرة نبّهه عَلَيْمَا على خطئه بمدركات الحواسّ الباطنة الّتي هي من آلات النفس. وقد مرّ شرح الفقرات وتمام الحديث في كتاب التوحيد (٢).

<sup>(</sup>١) رسالة الإهليلجة ص ٨٤-١٠٠.

٤٦ – الدر المنثور؛ عن ابن عبّاس في قوله: ﴿اللّهُ يَتُوَفَى ٱلْأَنْفُسَ﴾ – الآية – قال: نفس وروح بينهما مثل شعاع الشمس، فتيوفّى الله النفس في منامه ويدع الروح في جوفه يتقلّب ويعيش، فإن بدا لله أن يقبضه قبض الروح فمات، وإن أخّر أجله ردّ النفس إلى مكانها من جوفه (١).

٤٧ - وعن ابن عبّاس في قوله: ﴿اللَّهُ يَنُونَى ٱلْأَنْفُسَ﴾ - الآية - قال: كلّ نفس لها سبب تجري فيه، فإذا قضى عليها الموت نامت حتّى ينقطع السبب والّتي لم تمت تترك(٢).

٤٨ - وعن ابن عبّاس في الآية قال: سبب ممدود ما بين المشرق والمغرب بين السماء والأرض، فأرواح الموتى وأرواح الأحياء تأوي إلى ذلك السبب، فتعلق النفس الميتة بالنفس الحيّة، فإذا أذن لهذه الحيّة بالانصراف إلى جسدها تستكمل رزقها أمسكت النفس الميتة وأرسلت الأخرى(٣).

٤٩ - وعن أبي جحيفة قال: كان رسول الله ﷺ في سفره الذي ناموا فيه حتى طلعت الشمس، ثمّ قال: إنّكم كنتم أمواتاً فرد الله إليكم أرواحكم (٤).

٥٠ - شهاب الأخبار؛ قال النبي عليه : الأرواح جنود مجنّدة، ما تعارف منها ائتلف
 وما تناكر منها اختلف.

ضوء الشهاب: هذا الحديث ممّا تسكب فيه العبرات، ولا تؤمن في تفسيره العثرات، وأنا مورد فيه بقدر ما رزقني الله تعالى من العلم به، فأقول: إنّ أصل كلمة «روح» موضوع للطيب والطهارة، فتسمّى روح الانسان «روحاً» والملائكة المطهّرون «أرواحاً» وروح القدس «جبرئيل» عَلِينَا «والروح» اسم ملك آخر، قال تعالى: ﴿ وَهُمْ يَقُومُ الرَّوحُ وَالْمَلَيَكَةُ والجنّ «روحاني» بالضمّ وهم منه وعيسى عَلِينَ «روح الله» والنسبة إلى الملائكة والجنّ «روحاني» بالضمّ وهم الروحانيّ ويقال لكلّ ذي روح: «روحانيّ» قاله أبو عبيدة والروح: الراحة، ومكان روحانيّ: طيّب، والريح: واحدة الرياح، والأرواح أصلها «روح» فقلبت الواو ياءً لمكان كسرة الراء، والراح والرياح – بفتح الراء –: الخمر، وروح وريحان: أي رحمة ورزق، والروح: النسيم، والريحان: المشموم ومن ذلك الروح الّتي يحيى بها الانسان، سميّت بذلك لطهارتها وطيبها في الخلقة وفي مبدأ التكوين. وقال أصحاب الأصول: الروح النفس المتردّد في مخارق الحيّ وعلى ذلك قال الشاعر:

فقلت له ارفعها إليك وأحيها بروحك واجعلها له قبة قدرا وما يقوله قوم من أنّ الأرواح قائمة بالأجساد، وأنّها كانت قبل الأجساد بكذا وكذا عاماً، وأنّها غير داخلة في الأجساد ولا خارجة منها، وأنّها تفنى إلى غير ذلك، فنحن مستغنون عن ذكره فيما نحن بصدده، وكتب الأصول والجدل أولى بذكر ذلك. فقال بعض من تكلّم في

(٥) سورة النبأ، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>١) – (٤) الدر المنثور، ج ٥ ص ٣٢٩.

هذا الحديث: إنّه على حذف المضاف، والتقدير: ذوو الأرواح، وهذا قريب المأخذ، وعند جماعة من محقّقي أصحاب الأصول: أنّه يجوز عقلاً أن يكون الله تعالى إذا استشهد الشهيد أو توفّي النبيّ أو الصالح من بني آدم ينتزع من جسده أجزاء بقدر ما تحلّ الحياة الّتي كانت الجملة بها حيّة فيها فيردّها إلى تلك الأجزاء فتصير حيّاً وإن كانت جثّة صغيرة، فيرفعه إلى حيث شاء فإنّه لا اعتبار في الحيّ بالجثّة، وظاهر الكتاب يشهد بصحّة ذلك حيث يقول تعالى: ﴿وَلَا خَسَبَنَ اللّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَتَنا بَلْ أَحْيَاتُهُ - إلى قوله تعالى - ﴿وَلَا هُمْ تَاوِي يَحْرَفُونَ ﴾ أوفي الحديث: أرواح الشهداء في أجواف طير خضر تعلق من ورق الجنّة ثمّ تأوي يُحرَفُونَ ﴾ أوفي الحديث: أرواح الشهداء في أجواف طير خضر تعلق من ورق الجنّة ثمّ تأوي إلى قناديل معلقة بالعرش. وهذا [الحديث] ممّا يعضد هذه المقالة، فعلى هذا تتعارف هذه الأجساد اللطيفة بعد موت صاحبها، كما كانت في دار الدنيا تعرف بعضها بعضاً فتتباشر فتأتلف وبالعكس.

وروت عائشة في سبب هذا الحديث أنّ مختّناً قدم المدينة فنزل على مخنّث من غير أن يعلم أنّه مخنّث، فبلغ ذلك النبيّ فقال: الأرواح جنود مجنّدة (الحديث) وروي عنه الله مخنّث، فبلغ ذلك النبيّ على فقال: الأرواح جنود مجنّدة فتشام كما تشام الخيل، فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف. فلو أنّ مؤمناً جاء إلى مجلس فيه مائة منافق ليس فيهم إلا مؤمن واحد لجاء حتى يجلس إليه، أو كما قال، وروي عن عائشة أنّها قالت: كانت امرأة بمكة تدخل على نساء قريش تضحكهن فلمّا هاجرت إلى المدينة فدخلت عليّ قلت: فلانة! ما أقدمك؟ قالت: إليكنّ، قلت: فأين نزلت؟ قالت: على فلانة، امرأة مضحكة بالمدينة، فدخل رسول الله يخلف فلانة، امرأة مضحكة بالمدينة، فدخل رسول الله يخلف فلانة المضحكة. قال في فلانة، إنّ الأرواح جنود مجنّدة على فلانة. قال: الحمد لله، إنّ الأرواح جنود مجنّدة والحدث).

وفي كلامهم بعضهم: الروح نقاب، أي يعلم بالأشياء، وهذه كناية عن العلم والفطنة والذكاء والمعرفة والدهاء، والعرب تعبّر بالروح عن الحياة والله الموقّق.

وأقول: إنّ تحقيق أمر الروح عسير، ولا يعلم حقيقة ذلك إلاّ من خلقه وأوجده وركّبه، وما أوتيتم من العلم إلاّ قليلاً، ولو أراد الله تعالى أن يعلم حقيقته وماهيّته بكنهه لأعلمناه، وقال: ﴿ وَيَشْئُلُونَكَ عَنِ الرَّوْجُ قُلِ الرَّوْحُ مِنْ أَسَرِ رَقِي ﴾ فقال حتى نسكت عمّا أسكت الله عنه، وقد أوردت بعض ما سمعت فيه وعلمت وأنت محكم، فانظر فيه واحكم، والتوقف فيه فرض من لا فرض له، والله أعلم وأحكم ثمّ رسوله ﷺ وفائدة الحديث إعلام أنّ الجنس إلى الجنس أميل، وإليه أسوق وأشوق، والتعارف ممّا يجرّ الائتلاف وبالعكس، وراوية الحديث عائشة.

<sup>(</sup>١) سورة آل عمران، الآية: ١٦٩.

٥١ - شهاب الأخبار: قال النبيِّ عَلَيْكِي : الناس معادن كمعادن الذهب والفضّة.

الضوء؛ المعدن، مستقر الجوهر، من قولك: عدن بالمكان إذا أقام فيه، ومنه ﴿ جَنَّتِ عَتَنِّ أَي إِقَامة. والله بالجسد المعروف الذي ذهب الناس فيه، والقطعة ذهبة. وذهب الرجل: إذا رأى القطعة الكبيرة من الذهب في المعدن فدهش. والفضّة: أحد الثمنين، وهو أحد الأجساد أيضاً، فيقول على: الناس متفاوتون كتفاوت المعادن متفاضلون كتفاضل الجواهر المجلوبة منها، فمنها الذهب والفضّة والنحاس والحديد والاسرب والرصاص والزينج والفيروزج وغير ذلك. وكان الغرض النبويّ أن يعلمك أنّ الناس متفاوتون أمثال الفلزّ والخرز ليسوا بأمثال وإن كانوا من جنس واحد، ومورد هذا الحديث على العكس من مورد الحديث الذي قبله - يعني قوله على قائله وأقواله، فإن كان صالحاً فعليك به فهو من صادفت أحداً فتعرّف أحواله وتجسّس أفعاله وأقواله، فإن كان صالحاً فعليك به فهو من المعدن الخسيس. وفائدة الحديث الإعلام بتفاوت الناس على أنهم بنو الرجل، وراوي الحديث أبو هريرة، وتمام الحديث الإعلام بتفاوت الناس على أنهم بنو الرجل، وراوي الحديث أبو هريرة، وتمام الحديث: خيارهم في الجاهلية خيارهم في الإسلام إذا فقهوا. يعني أنّ الخيار منهم في الجاهلية إذا تفقهوا فهم الخيار في الاسلام والله أعلم.

وبيان: قال الطيبيّ: هو تشبيه بليغ، فكمعادن الذهب تأكيد أو مجاز عن التفاوت أي الناس متفاوتون في النسب بالشرف والضعة كتفاوت المعدن في الذهب والفضّة وما دونهما وتفاوتهم في الاسلام بالقبول لفيض الله بحسب العلم والحكمة على مراتب وعدم قبوله. وقيد «إذا فقهوا» يفيد أنّ الايمان يرفع تفاوت الجاهليّة، فإذا تحلّى بالعلم استجلب النسب الأصليّ فيجتمع شرف النسب والحسب، وفيه أنّ الوضيع العالم أرفع من الشريف الجاهل.

٥٢ - الشهاب: الناس كإبل مائة لا تجد فيها راحلة واحدة.

الضوء: الناس أصله «أناس» فخفف وليس الألف واللام عوضاً من الهمزة المحذوفة، لأنهما تجتمعان مع الهمزة كقوله «إنّ المنايا يطلعنَّ على الأناس الآمنينا» والناس ابن مضر بن نزار اسم قيس عيلان. والإبل: البعران الكثيرة، ولا واحدله من لفظه، وأبل الوحشيّ يأبُل أبولاً، وأبل يأبِل أبلاً: اجتزاً عن الماء (1)، شبّهت بالإبل في الصبر عن الماء، وتأبّل الرجل عن امرأته: إذا ترك مقاربتها، ورجل أبِل [وآبل]: حسن القيام على إبله، وإبل مؤبّلة: [أي] مجموعة، والراحلة: البعير الذي يصلح للارتحال، وراحله: عاونه على رحلته، والمعنى والله أعلم -: أنّه ذمّ للناس، وأنّه قلّما يقع فيهم من هو كامل في بابه وقال أبو عبيد: يعني أنّهم مساوون ليس لأحد منهم فضل على أحد في النسب، ولكنّهم أشباه وأمثال كإبل ماتة ليس فيها راحلة تتين فيها وتتميّز منها بالتمام وحسن المنظر، والراحلة عند العرب تكون الجمل

<sup>(</sup>١) في اللسان زيادة: بالرُّطب.

النجيب والناقة النجيبة يختارها الرجل لمركبه، ودخول الهاء في الراحلة للمبالغة، كما تقول: رجل داهية، وراوية للشعر، وعلامة ونسابة. ويقال: إنها إنما سمّيت راحلة لأنها ترحل، كما قال تعالى: ﴿ إِن عِبْنَةِ رَاضِيَةٍ ﴾ أي مرضية. وكما قال تعالى: ﴿ إِن مَنَةٍ دَافِي ﴾ أي مدفوق، قال: ويقال: لفلان إبل إذا كانت له مائة من الإبل. وإبلان: إذا كانت له مائتان، ويقال للمائين "هنيد، ويقال للمائين الهنيدة معرفة لا تنصرف. وقال أبو سليمان الخطابي : يقال للمائين "هنيد، بغير هاء، والعهدة عليه وقال ابن قتيبة : الراحلة هي التي يختارها الرجل لمركبه ورحله على النجابة وتمام الخلق وحسن المنظر، فإذا كانت في جماعة الإبل عرفت، يقول: الناس متساوون ليس لأحد منهم فضل في النسب ولكنهم أشباه كإبل مائة ليس فيها راحلة، وقد خطأه أبو منصور الأزهري لفظاً ومعنى أمّا الملفظة فمن حيث جعل الناقة هي الراحلة، قال: خطّأه أبو منصور الأزهري لفظاً ومعنى أمّا الملفظة فمن حيث جعل الناقة هي الراحلة، وأمّا وليس الجمل عنده راحلة، والراحلة عند العرب تكون الجمل النجيب والناقة النجيبة، وأمّا المعنى أنّه يعز فيهم الكامل الفاضل زهداً في الدنيا ورغبة في الآخرة. هذا معنى كلام الأزهريّ. وفائدة الحديث ذمّ الناس وأنّ الكامل فيهم قلّما يوجد. وراوي الحديث عبد الله ابن عمر.

بيان؛ قال في النهاية: يعني أنّ المرضيّ المنتجب من الناس في عزّه وجوده كالنجيب من الإبل القويّ على الأحمال والأسفار الذي لا يوجد في كثير من الإبل. قال الأزهريّ: الذي عندي فيه أنّ الله تعالى ذمّ الدنيا وحذّر العباد سوء مغبّتها وضرب لهم فيها الأمثال ليعتبروا ويحذروا، وكان النبي عند يحدّرهم ما حذّرهم الله ويزهّدهم فيها، فرغب أصحابه بعده فيها وتنافسوا عليها، حتى كان الزهد في النادر القليل منهم، فقال عند : تجدون الناس من بعدي كإبل ماثة ليس فيها راحلة، أي أنّ الكامل في الزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة قليل كقلّة الراحلة في الإبل، والراحلة: هي البعير القويّ على الأسفار والأحمال النجيب التامّ الخلق الحسن المنظر، ويقع على الذكر والأنثى، والهاء فيه للمبالغة (انتهى). وقال الكرمانيّ: وقيل: أي الناس في أحكام الدين سواء، لا فضل فيها لشريف على مشروف، ولا لرفيع على وضيع، كإبل لا راحلة فيها، وهي التي ترحل لتركب، أي كلّها تصلح للحمل لا للركوب.

تذييل وتفصيل؛ في بيان أقوال الحكماء والصوفيّة والمتكلّمين من الخاصّة والعامّة في حقيقة النفس والروح، ثمّ بيان ما ظهر من الآيات والأخبار في ذلك.

قال شارح المقاصد في بيان آراء الحكماء والمتكلّمين في النفس: لمّا عرفت أنّ الجوهر المجرّد إن تعلّق بالبدن تعلّق التدبير والتصرّف فنفس، وإلاّ فعقل. وقد يطلق لفظ النفس على ما ليس بمجرّد بل مادّي كالنفس النباتية الّتي هي مبدأ أفاعيله من التغذية والتنمية والتوليد، والنفس الحيوانيّة الّتي هي مبدأ الحسّ والحركة الإرادية ويجعل النفس الأرضيّة اسماً لها، والنفس الناطقة الانسانيّة، فيفسّر بأنّها كمال أوّل لجسم طبيعيّ إلى ذي حياة بالقوّة ثمّ قال: مقتضى قواعدهم - أي الفلاسفة - أن يكون في الانسان نفس هي مبدأ تعقّل الكليّات، وأخرى مبدأ الحركات والإحساسات وأخرى مبدأ التغذية والتنمية وتوليد المثل. لكن ذكر في شرح الإشارات وغيره: أن ليس الأمر كذلك، بل المركّبات منها ما له صورة معدنيّة يقتصر فعلها على حفظ المواد المجتمعة من الأسطقسات المتضادّة بكيفيّاتها المتداعية إلى يقتصر فعلها على حفظ المواد المجتمعة من الأسطقسات وإضافتها إلى مواد المرتّب يصدر عنها مع الحفظ المذكور جمع أجزاء أخر من الأسطقسات وإضافتها إلى مواد المرتّب عصدر عنها مي وجوه التغذية والإنماء والتوليد. ومنها: ما له صورة تسمّى نفساً حيوانيّة يصدر عنها مع الأفعال النباتيّة والحفظ المذكور، الحسّ والحركة الإراديّة. ومنها ما له نفس مجرّدة عنها مع الأفعال السابقة كلّها النطق وما يتبعه.

ثمّ قال: ولمّا لم يثبت عند المتكلّمين اختلاف أنواع الأجسام واستناد الآثار إليها ليحتاج إلى فصول منوّعة ومباد مختلفة، بنوا إثبات النفس على الأدلّة السمعيّة والتنبّهات العقليّة، مثل أنّ البدن وأعضاءه الظاهرة والباطنة دائماً في التبدّل والتحلّل والنفس بحالها؛ وأنّ الانسان الصحيح العقل قد يغفل عن البدن وأجزائه، ولا يغفل بحال عن وجود ذاته؛ وأنّه قد يريد ما يمانعه البدن مثل الحركة إلى العلمو.

وبالجملة قد اختلفت كلمة الفريقين في حقيقة النفس، فقيل: هي النار السارية في الهيكل المحسوس، وقيل الهواء، وقيل: الماء، وقيل: العناصر الأربعة والمحبة والغلبة أي الشهوة والغضب، وقيل: الأخلاط الأربعة وقيل: المدم، وقيل: نفس كلّ شخص مزاجه الخاص، وقيل: جزء لا يتجزّأ في القلب، وكثير من المتكلّمين على أنّها الأجزاء الأصليّة الباقية من أوّل العمر إلى آخره، وكأنّ هذا مراد من قال: هي هذا الهيكل المخصوص والبنية المحسوسة، أي التي من شأنها أن يحسّ بها، وجمهورهم على أنّه جسم مخالف بالماهيّة للجسم الذي يتولّد منه الأعضاء، نورانيّ علويّ خفيف حيّ لذاته، نافذ في جواهر الأعضاء، سار فيها سريان ماء الورد في الورد والنار في الفحم، لا يتطرّق إليه تبدّل ولا انحلال، بقاؤه في الأعضاء حياة، وانتقاله عنها إلى عالم الأرواح موت. وقيل: إنّها أجسام لطيفة متكوّنة في القلب سارية في الأعضاء من طريق الشرايين – أي العروق الضاربة – أو متكوّنة في الدماغ نافذة في الأعصاب الثابتة منه إلى جملة البدن.

واختار المحقّقون من الفلاسفة وأهل الاسلام أنّها جوهر مجرّد في ذاته متعلّق بالبدن تعلّق التدبير والتصرّف، ومتعلّقه أولاً هو ما ذكره المتكلّمون من الروح القلبيّ المتكوّن في جوفه الأيسر من بخار الأغذية ولطيفه، ويفيده قوّة بها يسري في جميع البدن، فيفيد كلّ عضو قوّة بها يتمّ نفعه من القوى المذكورة فيما سبق.

احتج القائلون بأنّها من قبيل الأجسام بوجوه: الأول: أنّ المدرك للكليّات - أعني النفس - هو بعينه المدرك للجزئيّات، لأنّا نحكم بالكلّيّ على الجزئيّ كقولنا: هذه الحرارة حرارة، والحاكم بين الشيئين لا بدّ أن يتصوّرهما، والمدرك للجزئيّات جسم، لأنّا نعلم بالضرورة أنّا إذا لمسنا النار كان المدرك لحرارتها هو العضو اللآمس ولأنّ غير الانسان من الحيوانات يدرك الجزئيّات مع أنّ الاتّفاق على أنّا لا نثبت لها نفوساً مجرّدة.

وردَّ بأنَّا لا نسلّم أنَّ المدرك لهذه الحرارة هو العضو اللامس، بل النفس بواسطته ونحن لا ننازع في أنَّ المدرك للكليّات والجزئيّات هو النفس، لكن للكلّيات بالذات وللجزئيّات بالآلات. وإذا لم نجعل العضو مدركاً أصلاً لا يلزم أن يكون الإدراك مرّتين والانسان مدركين على ما قيل.

ويمكن دفعه بأنّه يستلزم إمّا إثبات النفوس المجرّدة للحيوانات الأخر، وإمّا جعل احساساتها للقوى والأعضاء، وإحساسات الانسان للنفس بواسطتها، مع القطع بعدم التفاوت.

الثاني: أنّ كلّ واحد منّا يعلم قطعاً أنّ المشار إليه بدأنا، وهو النفس يتّصف بأنّه حاضر هناك وقائم وقاعد وماشي وواقف ونحو ذلك من خواصّ الأجسام، والميتّصف بخاصّة الجسم جسم. وقريب من ذلك ما يقال: إنّ للبدن إدراكات هي بعينها إدراكات المشار إليه بأنا أعني النفس، مثل إدراك حرارة النار وبرودة الجمد وحلاوة العسل وغير ذلك من المحسوسات، فلو كانت النفس مجرّدة أو مغايرة للبدن امتنع أن تكون صفتها غير صفته.

والجواب: أنّ المشار إليه بدأنا وإن كان هو النفس على الحقيقة، لكن كثيراً ما يشار به إلى البدن أيضاً لشدّة ما بينهما من التعلّق، فحيث يوصف بخواص الأجسام كالقيام والقعود وكإدراك المحسوسات عند من يجعل المدرك نفس الأعضاء والقوى لا النفس بواسطتها، فالمراد به البدن، وليس معنى هذا الكلام أنّها لشدّة تعلّقها بالبدن واستغراقها في أحواله يغفل فيحكم عليها بما هو من خواص الأجسام كما فهمه صاحب الصحائف ليلزم كونها في غاية الغفلة.

الثالث: أنّها لو كانت مجرّدة لكانت نسبتها إلى جميع البدن على السواء فلم يتعلّق ببدن دون آخر، وعلى تقدير التعلّق جاز أن ينتقل من بدن إلى بدن آخر وحينئذ لم يصحّ الحكم بأنّ زيداً الآن هو الّذي كان بالأمس.

وردًّ بأنّا لا نسلّم أنّ نسبتها إلى الكلّ على السواء، بل لكلّ نفس بدن لا يليق بمزاجه واعتداله إلاّ لتلك النفس الفائضة عليه، بحسب استعداده الحاصل باعتداله الخاصّ.

الرابع: النصوص الظاهرة من الكتاب والسنة تدلّ على أنّها تبقى بعد خراب البدن وتتصف بما هو من خواص الأجسام كالدخول في النار وعرضها عليها، وكالترفرف حول الجنازة، وككونها في قناديل من نور أو في جوف طيور خضر وأمثال ذلك. ولا خفاء في احتمال التأويل وكونها على طريق التمثيل، ولهذا تمسّك بها القائلون بتجرّد النفوس زعماً منهم أنّ مجرّد مغايرتها للبدن يفيد ذلك.

وقد يستدلُّ: بأنّه لا دليل على تجرّدها فيجب أن لا تكون مجرّدة، لأنّ الشيء إنّما يثبت بدليل. وهو مع ابتنائه على القاعدة الواهية معارض بأنّه لا دليل على كونها جسماً أو جسمانيّاً، فيجب أن لا يكون كذلك.

ثمّ قال: واحتجّ القائلون بتجرّد النفس بوجوء:

الأول: أنّها تكون محلاً لأمور يمتنع حلولها في المادّيّات، وكلّ ما هو كذلك يكون مجرّداً بالضرورة. أمّا بيان كونها محلاً لأمور هذا شأنها فلأنّها تتعقّلها وقد سبق أنّ التعقّل إنّما يكون بحلول الصورة وانطباع المثال، والمادّي لا يكون صورة لغير الماديّ ومثالاً له.

وأمّا بيان تلك الأمور وامتناع حلولها في المادّة فهو أنّ من جملة معقولاتها الواجب وإن لم تعقله بالكنه، والجواهر المجرّدة وإن لم نقل بوجودها في الخارج إذ ربما تعقل المعنى فتحكم عليه بأنّه موجود أو ليس بموجود ولا خفاء في امتناع حلول صورة المجرّد في المادّي.

ومنها المعاني الكليّة الّتي لا تمنع نفس صورها الشركة، كالانسانية المتناولة لزيد وعمرو، فإنّها يمتنع اختصاصها بشيء من المقادير والأوضاع والكيفيّات وغير ذلك ممّا لا ينفكُّ عنه الشيء الماذي في الخارج، بل يجب تجرّدها عن جميع ذلك وإلاّ لم تكن متناولة لما ليس له ذلك. والحاصل أنّ الحلول في المادّة يستلزم الاختصاص بشيء من المقادير والأوضاع والكيفيّات، والكليّة تنافي ذلك، فلو لم تكن النفس مجرّدة لم تكن محلاً للصورة الكليّة، عاقلة لها. واللازم باطل.

ومنها المعاني الّتي لا تقبل الانقسام كالوجود والوحدة والنقطة وغير ذلك، وإلاّ لكان كلّ معقول مركّباً من أجزاء غير متناهية بالفعل وهو محال، ومع ذلك فالمطلوب وهو وجود ما لا ينقسم حاصل، لأنّ الكثرة عبارة عن الوحدات، وإذا كان من المعقولات ما هو واحد غير منقسم لزم أن يكون محلّه العاقل له غير جسم بل مجرّداً، لأنّ الجسم والجسماني منقسم، وانقسام المحلّ مستلزم لانقسام الحال فيما يكون الحلول لذات المحلّ كحلول السواد والحركة والمقدار في الجسم لا لطبيعة تلحقه كحلول النقطة في الخطّ لتناهيه، وكحلول الشكل في السطح لكونه ذا نهاية أو أكثر، وكحلول المحاذاة في الجسم من حيث وجود جسم الخر على وضع ما منه، وكحلول الوحدة في الأجزاء من حيث هي مجموع.

ومنها: المعاني التي لا يمكن اجتماعها إلا في المجردات دون الجسم كالضدّين وكعدّة من الصور والأشكال، فإنّه لا تزاحم بينها في التعقّل، بل يتصوّرها ويحكم فيما بينها بامتناع الاجتماع في محلّ واحد من الموادّ الخارجيّة حكماً ضروريّاً. وهذا الوجه من الاحتجاج يمكن أن يجعل وجوهاً أربعة: بأن يقال: لو كانت النفس جسماً لما كانت عاقلة للمجرّدات، أو للكليّات، أو للبسائط، أو للمتمانعين.

والجواب: أنّ مبنى هذا الاحتجاج على مقدّمات غير مسلّمة عند الخصم. منها أنّ تعقّل الشيء يكون بحلول صورة في العاقل لا بمجرّد إضافة بين العاقل والمعقول. ومنها: أنّ النفس لو لم تكن مجرَّدة لكانت منقسمة ولم يجز أن يكون جوهراً وضعيّاً غير منقسم كالجزء النفس لو لم تكن مجرّدة لكانت منقسمة ولم يجز أن يكون جوهراً وضعيّاً غير منقسم كالجزء الذي لا يتجزّأ. ومنها: أنّ الشيء إذا كان مجرّداً كانت وضع ومقدار وكيفيّة بحلولها في جسم الشيء المحرّد ومنها: أنّ صورة الشيء إذا احتصّت بوضع ومقدار وكيفيّة بحلولها في جسم كذلك كان الشيء أيضاً مختصّاً بذلك، ولم يجز أن يكون في ذاته غير مختصّ بشيء من الأوضاع والكيفيّات والمقادير. ومنها: أنّ الشيء إذا لم يقبل الانقسام كانت صورته الحاصلة في العاقل كذلك ولم يجز أن تكون منقسمة بانقسام [المحلّ] العاقل مع كون الشيء غير منقسم لذاته ولا لحلوله في منقسم. ومنها أنّ الشيئين إذا كانا بحيث يمتنع اجتماعهما في عمر كالسواد والبياض كانت الصورتان الحاصلتان منهما في الجوهر العاقل كذلك، وقد سبق أنّ صورة الشيء قد تخالفه في كثير من الأحكام. ومنها: أنّ اجتماعهما في العاقل لا يجوز أن يكون بقيام كلّ منهما بجزء منه. ومنها: أنّ انقسام المحلّ يستلزم انقسام الحالّ فيه يجزز أن يكون بقيام كلّ منهما بجزء منه. ومنها: أنّ انقسام المحلّ يستلزم انقسام الحالّ فيه يخوز أن يكون بقيام كلّ منهما بجزء منه. ومنها: أنّ انقسام المحلّ يستلزم انقسام الحالّ فيه يخوز أن يكون البيط في العاقل الجسمانيّ المنقسم البتّة بناءً على نفي الجزء الذي لا يخفى أنّ بعض هذه المقدّمات ممّا قامت عليه الحجّة.

أقول: ثمّ ذكر حججاً أخرى لهم أعرضنا عنها وعن أجوبتها حذراً من الاطناب.

وقال شارح المواقف: مذاهب المنكرين لتجرد النفس الناطقة كثيرة، لكن المشهور منها تسعة:

الأول: لابن الراونديّ: أنّه جزء لا يتجزّأ في القلب، بدليل عدم الانقسام مع نفي المجرّدات الممكنة.

الثاني: للنظّام أنه أجزاء هي أجسام لطيفة سارية في البدن سريان ماء الورد في الورد، باقية من أوّل العمر إلى آخره لا يتطرّق إليها تحلّل وتبدّل. حتّى إذا قطع جزء من البدن انقبض ما فيه من تلك الأجزاء إلى سائر الأعضاء، إنّما المتحلّل والمتبدّل من البدن فضل ينضمّ إليه وينفصل عنه، إذ كلّ أحد يعلم أنّه باقي من أوّل عمره إلى آخره، ولا شكّ أنّ المتبدّل ليس كذلك.

الثالث: أنَّه قوَّة في الدماغ، وقيل في القلب.

الرابع: أنّه ثلاث قوى: إحداها في القلب وهي الحيوانيّة، والثانية في الكبد وهي النباتيّة، والثالثة في الدماغ وهي النفسانيّة.

الخامس: أنَّه الهيكل المخصوص، وهو المختار عند جمهور المتكلَّمين.

السادس: أنَّها الأخلاط الأربعة المعتدلة كمَّا وكيفاً.

السابع: أنَّه اعتدال المزاج النوعيُّ.

الثامن: أنَّه الدم المعتدل، إذ بكثرته واعتداله تقوى الحياة وبالعكس.

التاسع: أنَّه الهواء، إذ بانقطاعها طرفة عين تنقطع الحياة، فالبدن بمنزلة الزقَّ المنفوخ لله.

ثم قال: واعلم أنَّ شيئاً من ذلك لم يقم عليه دليل، وما ذكروه لا يصلح للتعويل عليه ثمّ قال: تعلُّق النفس بالبدن ليس تعلُّقاً ضعيفاً يسهل زواله بأدنى سبب مع بقاء المتعلُّق بحاله كتعلُّق الجسم بمكانه، وإلاَّ تمكُّنت النفس من مفارقة البدن بمجرَّد المشيئة من غير حاجة إلى أمر آخر، وليس أيضاً تعلَّقاً في غاية القوَّة بحيث إذا زال التعلُّق بطل المتعلَّق، مثل تعلُّق الأعراض والصور المادّيّة بمحالّها، لما عرفت من أنّها مجرّدة بذاتها غنيّة عمّا يحلّ فيه، بل هو تعلُّق متوسَّط بين بين كتعلُّق الصانع بالآلات الَّتي يحتاج إليها في أفعاله المختلفة، ومن ثمَّ قيل: هو تعلَّق العاشق بالمعشوق عشقاً جليًّا إلهاميًّا، فلا ينقطع ما دام البدن صالحاً لأن يتعلَّق به النفس، ألا ترى أنَّه تحبُّه ولا تملُّه مع طول الصحبة وتكره مفارقته، وذلك لتوقَّف كمالاتها ولذَّاتها العقليَّة والحسيَّة عليه، فإنَّها في مبدأ خلقتها خالية عن الصفات الفاضلة كلُّها، فاحتاجت إلى آلات تعينها على اكتساب تلك الكمالات، وإلى أن تكون تلك الآلات مختلفة فيكون لها بحسب كلّ آلة فعل خاصّ، حتى إذا حاولت فعلاً خاصًا كالإبصار مثلاً التفتت إلى العين فتقوى بها على الابصار التامّ، وكذا الحال في سائر الأفعال، ولو اتّحدت الآلة لاختلطت الأفعال، ولم يحصل لها شيء منها على الكمال. وإذا حصلت لها الاحساسات توصّلت منها إلى الادراكات الكلّية، ونالت حظّها من العلوم والأخلاق المرضيَّة، وترقَّت إلى لذَّاتها العقليَّة، بعد احتظائها باللَّذات الحسّيَّة، فتعلُّقها بالبدن على وجه التدبير كتعلُّق العاشق في القوَّة بل أقوى منه بكثير. وإنَّما تتعلُّق من البدن أوَّلاً بالروح القلبيِّ المتكوِّن في جوفه الأيسر من بخار الغذاء ولطيفه، فإنَّ القلب له تجويف في جانبه الأيسر يجذب إليه لطيف الدم فيبخّره بحرارته المفرطة فذلك البخار هو المسمّى بالروح عند الأطبَّاء، وعرف كونه أوَّل متعلَّق للنفس بأنَّ شدَّ الأعصاب يبطل قوى الحسَّ والحركة عمَّا وراء موضع الشدّ، ولا يبطلهما ممّا يلي جهة الدماغ. وأيضاً التجارب الطبّيّة تشهد بذلك وتفيد النفس الروح بواسطة التعلُّق قوَّة بها يسري الروح إلى جميع البدن، فيفيد الروح الحامل

لتلك القوّة كلّ عضو قوّة بها يتمّ نفعه من القوى الّتي فصّلناها فيما قبل، وهذا كلّه عندنا للقادر المختار ابتداءً إلى اثبات القوى كما مرّ مراراً (انتهى).

وقال المحقّق القاسانيّ في روض الجنان: اعلم أنّ المذاهب في حقيقة النفس كما هي الدائرة في الألسنة والمذكورة في الكتب المشهورة أربعة عشر مذهباً:

الأول: هذا الهيكل المحسوس المعبّر عنه بالبدن.

الثاني: أنَّها القلب أعني العضو الصنوبريِّ اللحمانيِّ المخصوص.

الثالث: أنّها الدماغ.

الرابع: أنَّها أجزاء لا تتجزَّأ في القلب، وهو مذهب النظَّام ومتابعيه.

الخامس: أنَّها الأجزاء الأصليَّة المتولَّدة من المنيِّ.

السادس: أنّها المزاج.

السابع: أنّها الروح الحيواني، ويقرب منه ما قيل: إنّها جسم لطيف سارٍ في البدن سريان الماء في الورد والدهن في السمسم.

الثامن: أنّها الماء.

التاسع: أنَّها النار والحرارة الغريزيَّة.

العاشر: أنّها النفس.

الحادي عشر: أنَّها هي الواجب تعالى عمَّا يقول الظالمون علوّاً كبيراً.

الثاني عشر: أنَّها الأركان الأربعة.

الثالث عشر: أنَّها صورة نوعيَّة قائمة بمادَّة لبدن وهو مذهب الطبيعيّين.

الرابع عشر: أنّها جوهر مجرد عن المادّة الجسميّة وعوارض الجسم، لها تعلّق بالبدن تعلّق التدبير والتصرّف، والموت إنّما هو قطع هذا التعلّق، وهذا هو مذهب الحكماء الإلهيّين وأكابر الصوفيّة والإشراقيّين، وعليه استقرّ رأي المحقّقين المتكلّمين كالرازي والغزاليّ والمحقّق الطوسيّ وغيرهم من الأعلام، وهو الّذي أشارت إليه الكتب السماويّة وانطوت عليه الأنباء النبويّة، وقادت عليه الأمارات الحدسيّة والمكاشفات الذوقيّة (انتهى).

وقال في الصحائف الإلهيّة: النفس إمّا أن يكون جسماً، أو جسمانيّاً، أولا هذا ولا ذاك. فإن كان جسماً فإمّا أن يكون هذا الهيكل المحسوس ومال إليه كثير من المتكلّمين وهو ضعيف، وإمّا أن يكون جسماً داخلاً فيه، وفيه عشرة أقوالٍ:

الأول: قول أفلو طرخس أنه النار السارية فيه، لأنّ خاصيّة النار الاشراق والحركة، وخاصيّة النفس الحركة والادراك، والادراك إشراق، ويتأيّد بقول الأطبّاء: مدبّر البدن الحرارة الغريزيّة.

الثاني: قول «ديوجامس» أنّه الهواء، لأنّه لطيف نافذ في المنافذ الضيّقة قابل للأشكال المختلفة، ويحرّك الجسم الّذي هو فيه كالزقّ المنفوخ فيه، والنفس كذلك فالنفس الهواء.

الثالث: قول «ثاليس الملطيّ» أنّه الماء، لأنَّ الماء سبب النموّ والنشوء والنفس كذلك وهذه الوجوه ضعيفة، لأنّها مركبة من موجبتين في الشكل الثاني.

الرابع: قول اأنباذ قلس، أنَّه العناصر الأربعة والمحبَّة والغلبة.

الخامس: قول طائفة من الطبيعيّين: أنّه الأخلاط الأربعة، لأنّ بقاءها بكيفيّاتها وكمّياتها المخصوصة سبب لبقاء الحياة بالدوران. وهو ضعيف إذ الدوران لا يفيد اليقين.

السادس: أنّه الدم، لأنه أشرف الأخلاط.

السابع: أنّه أجسام لطيفة حيّة لذواتها سارية في الأعضاء والأخلاط لا يتطرقَ إليها انحلال وتبدّل، وبقاؤها فيها هو الحياة، وانفصالها عنها هو الموت.

الثامن: أنَّه أجسام لطيفة متكوَّنة في البطن يشوب القلب وينفذ من الشرايين إلى جملة البدن.

المتاسع: أنّه أرواح متكوّنة في الدماغ تصلح لقبول قوى الحسّ والحركة تنفذ في الأعصاب إلى جملة البدن.

العاشر: أنّه أجزاء أصليّة باقية من أوّل العمر إلى آخره، وهو اختيار محقّقي المتكلّمين. وإن كان جسمانيّاً ففيها أقوال: الأول: أنّه المزاج وهو قول أكثر الأطبّاء. الثاني: أنّه صفة للحياة. الثالث: أنّه الشكل والتخطيط. الرابع: أنّه تناسب الأركان والأخلاط.

وإن لم يكن جسماً ولا جسمانيّاً فهو إما متحيّز وهو قول ابن الراونديّ، لأنّه قال: إنّه جزء لا يتجزّأ في القلب، أو غير متحيّز وهو قول جمهور الفلاسفة، ومعمر من قدماء المعتزلة، وأكثر الإماميّة، والغزاليّ، والراغب. وذهب فرفوريوس إلى اتّحاد النفس بالبدن.

ثمّ قال بعد إيراد بعض الدلائل والأجوبة من الجانبين: فالحقّ أنّها جوهر لطيف نورانيّ مدرك للجزئيّات والكليّات، حاصل في البدن، متصرّف فيه، غنيّ عن الاغتذاء، بريء عن التحلّل والنماء، ولم يبعد أن يبقى مثل هذا الجوهر بعد فناء البدن ويلتذّ بما يلائمه، ويتألّم بما يباينه. هذا تحقيق ما تحقّق عندي من حقيقة النفس (انتهى).

وقال الصدوق تعليه في رسالة العقائد: اعتقادنا في النفوس أنّها الأرواح الّتي بها الحياة، وأنّها الخلق الأوّل لقول النبيّ عليه : «أوّل ما أبدع الله سبحانه وتعالى هي النفوس المقدّسة المطهّرة فأنطقها بتوحيده، ثمّ خلق بعد ذلك سائر خلقه، واعتقادنا فيها أنّها خلقت للبقاء ولم تخلق للفناء لقول النبيّ عليه : «ما خلقتم للفناء بل خلقتم للبقاء، وإنّما تنقلون من للبقاء وله واعتقادنا فيها أنّها إذا فارقت دار إلى دار» وأنها في الأرض غريبة وفي الأبدان مسجونة. واعتقادنا فيها أنّها إذا فارقت الأبدان فهي باقية منها منعّمة ومنها معذّبة إلى أن يردّها الله عَلَيْه الله المدرته إلى أبدانها. وقال

ثمّ قال قدّس سرّه: والاعتقاد في الروح أنّه ليس من جنس البدن، فإنّه خلق آخر لقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ أَنشَأَتُهُ خُلُقًا مَاخَرٌ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْخَيْلِقِينَ ﴾ (١) واعتقادنا في الأنبياء والرسل والأثمّة عَلَيْتُ اللّه فيهم خمسة أرواح: روح القدس، وروح الايمان وروح القوّة، وروح الشهوة، وروح المدرج؛ وفي المؤمنين أربعة أرواح: روح الايمان وروح القوّة، وروح الشهوة، وروح المدرج. المدرج؛ وفي الكافرين والبهائم ثلاثة أرواح: روح القوّة، وروح الشهوة، وروح المدرج. وأمّا قوله تعالى ﴿ وَيَسْتَلُونَكَ عَنِ الرَّوْجُ فَلِ الرَّوْحُ مِنْ أَمْدِ رَقِي ﴾ (٧) فإنّه خلق أعظم من جبرئيل وميكائيل كان مع رسول الله صلّى الله عليه وآله ومع الأثمّة عَلَيْتِهُ وهو من الملكوت (٨).

وقال الشيخ المفيد – نور الله ضريحه – في شرحه على العقائد: كلام أبي جعفر في النفس والروح على مذهب الحدس دون التحقيق، ولو اقتصر على الأخبار ولم يتعاط ذكر معانيها كان أسلم له من الدخول في باب يضيق عنه سلوكه ثمّ قال كتله : النفس عبارة عن معان أحدها ذات الشيء، والآخر الدم السائل، والآخر النفس الذي هو الهواء، والرابع هو الهوى وميل الطبع، فأمّا شاهد المعنى الأوّل فهو قولهم: هذا نفس الشيء، أي ذاته، وعينه؛ وشاهد

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٦. (٢) سورة المعارج، الآية: ٤.

<sup>(</sup>٣) سورة القمر، الأيتان: ٥٤–٥٥. ﴿ ٤) سورة آل عمران، الأيتان: ١٦٩–١٧٠.

<sup>(</sup>٥) سورة البقرة، الآية: ١٥٤. (٦) سورة المؤمنون، الآية: ١٤.

<sup>(</sup>٧) سورة الإسراء، الآية: ٨٥.(٨) اعتقادات الصدوق، ص ٤٧-٥٠.

الثاني قولهم: كلَّما كانت النفس سائلة فحكمه كذا وكذا؛ وشاهد الثالث قولهم: فلان هلكت نفسه إذا انقطع نفسه ولم يبق في جسمه هواء يخرج من حواسّه؛ وشاهد الرابع قول الله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلنَّفْسَ لَأَمَّارَهُم ۗ بِٱلشُّوبِ ﴾ (١) يعني الهوى داع إلى القبيح، وقد يعبّر بالنفس عن النقم قال الله تعالى: ﴿وَيُعْمَذِرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَكُمُ ﴾ (٢) يريد نقمته وعقابه. فأمَّا الروح فعبارة عن معان: أحدها الحياة، والثاني القرآن، والثالث ملك من ملائكة الله تعالى، والرابع جبرئيل عَلِيُّتُهِمْ فشاهد الأوّل قولهم: كلّ ذي روح فحكمه كذا، يريدون كلّ ذي حياة؛ وقولهم فيمن مات: قد خرجت منه الروح، يعنون الحياة؛ وقولهم في الجنين: صورة لم يلجه الروح، يريدون لم تلجه الحياة؛ وشاهد الثاني قوله تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَوْجَيْنَا ۚ إِلَيْكَ رُومًا مِنْ أَمْرِناً ﴾ (٣) يعني القرآن؛ وشاهد الثالث قوله ﴿ يَوْمَ يَتُّومُ ٱلزُّوحُ وَٱلۡمَلَةِكَةُ ﴾ (٤) - الآية - وشاهد الرابع قوله تعالى: ﴿ قُلُّ نَـزَّلُهُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ﴾<sup>(ه)</sup> يعنى جبرئيل ﷺ <sup>(١)</sup>. وأمّا ما ذكره أبو جعفر ورواه: أنّ الأرواح مخلوقة قبل الأجساد بألفي عام فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف، فهو حديث من أحاديث الآحاد وخبر من طرق الأفراد، وله وجه غير ما ظنَّه من لا علم له بحقائق الأشياء، وهو أنَّ الله تعالى خلق الملاتكة قبل البشر بألفي عام، فما تعارف منها قبل خلق البشر ائتلف عند خلق البشر، وما لم يتعارف منها إذ ذاك اختلف بعد خلق البشر، وليس الأمر كما ظنّه أصحاب التناسخ ودخلت الشبهة فيه على حشويّة الشيعة، فتوهّموا أنّ الذوات الفعّالة المأمورة المنهيّة كانت مخلوقة في الذرّ وتتعارف وتعقل وتفهم وتنطق ثمّ خلق الله لها أجساداً من بعد ذلك فركَّبها فيها، ولو كان ذلك كذلك لكنَّا نعرف نحن ما كنَّا عليه، وإذا ذُكَّرنا به ذكرناه، ولا يخفي علينا الحال فيه. ألا ترى أنَّ من نشأ ببلد من البلاد فأقام فيه حولاً ثمَّ انتقل إلى غيره لم يذهب عنه علم ذلك وإن خفي عليه لسهوه عنه فيذكر به ذكره، ولولا أنَّ الأمر كذلك لجاز أن يولد منّا إنسان ببغداد وينشأ بها ويقيم عشرين سنة فيها ثمّ ينتقل إلى مصر آخر فينسي حاله ببغداد ولا يذكر منها شيئاً، وإن ذكر به وعدد عليه علامات حاله ومكانه ونشوئه، وهذا ما لا يذهب إليه عاقل. والَّذي صرّح به أبو جعفر ﷺ في معنى الروح والنفس هو قول التناسخية بعينه من غير أن يعلم أنَّه قولهم، فالجناية بذلك على نفسه وغيره عظيمة. فأمِّا ما ذكره من أنَّ الأنفس باقية فعبارة مذمومة ولفظ يضادَّ ألفاظ القرآن، قال الله تعالى: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ اللَّهِ وَرَبُّغَىٰ وَيَمُّهُ رَبِّكَ ذُو الْمِلْلِ وَٱلْإِكْرَامِ اللَّهُ (٧) والَّذي حكاه من ذلك وتوهمه هو مذهب

 <sup>(</sup>۱) سورة يوسف، الآية: ٥٣.
 (۲) سورة آل عمران، الآيات: ٢٨-٣٠.

<sup>(</sup>٣) سورة الشورى، الآية: ٥٦.(٤) سورة النبأ، الآية: ٣٨.

<sup>(</sup>٥) سورة النحل، الآية: ١٠٢.

 <sup>(</sup>٦) أقول: ويشهد للرابع قوله تعالى: ﴿فَأَرْسُلْنَا إِلَيْهَا رُوحَنَا فَتَمَثَّلَ لَهَا بَشَرًا سَوِيًّا ﴾ يعني جبرئيل تمثّل لمريم.
 [النمازي].

كثير من الفلاسفة الملحدين الذين زعموا أنّ الأنفس لا يلحقها الكون والفساد، وأنّها باقية وإنّما تفنى وتفسد الأجسام المركّبة، وإلى هذا ذهب بعض أصحاب التناسخ، وزعموا أنّ الأنفس لم تزل تتكرّر في الصور والهياكل لم تحدث ولم تفن ولن تعدم وأنّها باقية غير فانية، وهذا من أخبث قول وأبعده من الصواب وما دونه في الشناعة والفساد شنع به الناصبة على الشيعة ونسبوهم به إلى الزندقة، ولو عرف مثبته ما فيه لما تعرّض له، لكنّ أصحابنا المتعلّقين بالأخبار أصحاب سلامة وبعد ذهن وقلّة فطنة، يمرّون على وجوههم فيما سمعوه من الأحاديث، ولا ينظرون في سندها ولا يفرقون بين حقّها وباطلها، ولا يفهمون ما يدخل عليهم في إثباتها، ولا يحصّلون معانى ما يطلقونه منها.

والذي ثبت من الحديث في هذا الباب أنّ الأرواح بعد موت الأجساد على ضربين: منها ما ينقل إلى الثواب والعقاب، ومنها ما يبطل فلا يشعر بثواب ولا عقاب وقد روي عن الصادق عليه الثواب والعقاب، ومنها ما يبطل فلا يشعر بثواب ولا عقاب وقد روي عن الصادق عليه ما ذكرنا في هذا المعنى وبيناه، وسئل عمّن مات في هذه الدار: أين تكون روحه؟ فقال: من مات وهو ماحض للايمان محضاً أو ماحض للكفر محضاً نقلت روحه من هيكله إلى مثله في الصورة وجوزي بأعماله إلى يوم القيامة، فإذا بعث الله من في القبور أنشأ جسمه ورد روحه إلى جسده وحشره ليوقيه أعماله، فالمؤمن ينتقل روحه من جسده إلى مثل جسده في الصورة، فيجعل في جنان من جنان الله يتنعم فيها إلى يوم المآب، والكافر ينتقل روحه من جسده إلى مثله بعينه ويجعل في النار فيعذّب بها إلى يوم القيامة. وشاهد ذلك في المؤمن قوله تعالى: ﴿ وَيَلُ آدَخُلُ لَجُنَدُ قَالَ يُلِبَتَ قَوْمِي يَعَلَمُونُ إِنَّ يَمَا عَفَرَ لَى رَقِ الله وسمانه وساهد ما ذكرناه في الكافر قوله تعالى ﴿ النَّارُ يُعْرَسُونَ عَلَيْهَا عُدُونًا وَعَشِيًا ﴾ (أ) فأخبر سبحانه أنّ مؤمناً قال بعد موته وقد أدخل الجنّة: يا ليت قومي يعلمون، وأخبر أنّ كافراً يعذّب بعد موته وقد أدخل الجنّة: يا ليت قومي يعلمون، وأخبر أنّ كافراً يعذّب بعد موته وقد أدخل الجنّة: يا ليت قومي يعلمون، وأخبر أنّ كافراً يعذّب بعد موته وقد أدخل الساعة يخلد في النار.

والضرب الآخر من يلهى عنه ويعدم نفسه عند فساد جسمه فلا يشعر بشيء حتى يبعث، وهو من لم يمحض الايمان محضاً ولا الكفر محضاً، وقد بين الله ذلك عند قوله: ﴿إِذْ يَتُولُ اَمْنَاهُمُ مَلْ اِللَّهُ مَا لَا يَوْما ﴾ فين أنّ قوماً عند الحشر لا يعلمون مقدار لبثهم في القبور حتى يظنّ بعضهم أنّ ذلك كان يوماً وليس يجوز أن يكون ذلك من وصف من عذّب إلى بعثه ونعم إلى بعثه، لأنّ من لم يزل منعماً أو معذّباً لا يجهل عليه حاله فيما عومل به ولا يلتبس عليه الأمر في بقائه بعد وفاته، وقد روي عن أبي عبد الله عليه الله قاما سوى أنّه قال: إنّما يسأل في قبره من محض الايمان محضاً أو محض الكفر محضا، فأما ما سوى هذين فإنّه يلهى عنه. وقال في الرجعة: إنّما يرجع إلى الدنيا عند قيام القائم من محض الايمان أو محض الكفر محضاً، فأمّا ما سوى هذين فلا رجوع لهم إلى يوم المآب.

الآية: ٦٦.
 سورة غافر، الآية: ٦٦.

<sup>(</sup>٣) سورة طه، الآية: ١٠٤.

وقد اختلف أصحابنا فيمن ينعّم ويعذّب بعد موته، فقال بعضهم: المعذّب والمنعّم هو الروح الّتي توجّه إليها الأمر والنهي والتكليف، سمّوها جوهراً. وقال آخرون: بل الروح السياة، جعلت في جسد كجسده في دار الدنيا. وكلا الأمرين يجوزان في العقل، والأظهر عندي قول من قال: إنّها الجوهر المخاطب، وهو الّذي يسمّيه الفلاسفة «البسيط» وقد جاء في الحديث أنّ الأنبياء خاصّة والأثمّة من بعدهم يتقلون بأجسادهم وأرواحهم من الأرض إلى السماء، فيتنعّمون في أجسادهم الّتي كانوا فيها عند مقامهم في الدنيا، وهذا خاص لحجج الله دون سواهم من الناس وقد روي عن النبي في أنّه قال من صلّى عليّ من عند قبري سمعته، ومن صلّى عليّ من بعيد بُلغته وقال في : من صلّى عليّ مرّة صلّيت عليه عشراً، ومن صلّى عليّ عشراً صلّيت عليه مائة مرّة، فليكثر امرؤ منكم الصلاة عليّ، أو عشراً، ومن صلّى عليّ عشراً صلّيت عليه مائة مرّة، فليكثر امرؤ منكم الصلاة عليّ، أو فليقلّ. فبيّن أنّه في بعد خروجه من الدنيا يسمع الصلاة عليه من قرب ويبلغهم سلامه من فليقلّ. فبيّن أنّه يَسْبَلُ الله عليه من قرب ويبلغهم سلامه من عند الله تعالى، وكذلك أثمّة الهدى يسمعون سلام المسلّم عليهم من قرب ويبلغهم سلامه من بعد، وبذلك جاءت الآثار الصادقة عنهم، وقد قال الله: ﴿ وَلَا تَحْسَبُنَ الّذِينَ فُيلُوا في سَبِيلِ الله بعد، وبذلك جاءت الآثار الصادقة عنهم، وقد قال الله: ﴿ وَلَا تَحْسَبُنَ الّذِينَ فُيلُوا في سَبِيلِ الله الله عليه المعاد(١٠).

**أقول:** وقد تكلّمنا عليه هناك فلا نعيده.

وقال المفيد - قدّس الله روحه - في كتاب المسائل: القول في تنعّم أصحاب القبور وتعذيبهم: على أيّ شيء يكون الثواب لهم والعقاب ومن أيّ وجه يصل إليهم ذلك وكيف تكون صورهم في تلك الأحوال؟

وأقول: إنّ الله تعالى يجعل لهم أجساماً كأجسامهم في دار الدنيا ينعّم مؤمنيهم فيها، ويعذّب كفارهم وفساقهم فيها، دون أجسامهم الّتي في القبور يشاهدها الناظرون تتفرّق وتندرس وتبلى على مرور الأوقات، وينالهم ذلك في غير أماكنهم من القبور وهذا يستمرّ على مذهبي في النفس، ومعنى الانسان المكلّف عندي، وهو الشيء المحدث القائم بنفسه الخارج عن صفات الجواهر والأعراض، ومضى به روايات عن الصادقين من آل محمّد عليه الله ولست أعرف لمتكلّم من الإماميّة قبلي فيه مذهباً فأحكمه ولا أعلم بيني وبين فقهاء الاماميّة وأصحاب الحديث فيه اختلافاً (٢).

وقال السيّد المرتضى تعليّه في أجوبة المسائل العكبريّة حين سئل عن قول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَحْسَبُنَّ اللَّذِينَ قُتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الْمَوْتَا بَلَ أَحْيَاهُ عِندَ رَبِهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ . وقال: فهل يكون الرزق لغير جسم؟ وما صورة هذه الحياة؟ فإنّا مجمعون على أنّ الجواهر لا تتلاشى، فما الفرق حين خيدنا في الحياة بين المؤمن والكافر؟ فأجاب – قدّس الله لطيفه –: إنّ الرزق لا يكون عندنا إلاّ للحيوان، والحيوان عندنا ليسوا بأجسام بل ذوات أخرجوا في هذه الدار إلى الأجساد،

<sup>(</sup>١) تصحيح الاعتقاد، ص ٧٩.

وتعذّر عليهم كثير من الأفعال إلاّ بها وصارت آلتهم في الأفعال الأجساد، فإن أغنوا عنها بعد الوفاة جاز أن يرزقوا مع عدمها رزقاً تحصل لهم اللذّات، وإن ردّوا إليها كان الرزق لهم حينئذ بحسبه في الدنيا على السواء.

فأمّا قوله: «ما صورة هذه الحياة؟» فالحياة لا صورة لها، لأنّها عرض من الأعراض وهي تقوم بالذات الفعّال دون الأجساد الّتي تقوم بها حياة النموّ دون الحياة الّتي هي شرط في العلم والقدرة ونحوهما من الأعراض.

وقوله: «إنّا مجمعون على أنّ الجواهر لا تتلاشى» فليس ذلك كما ظنّ، ولو كان الأمر فيه ما توهّم لامتنع أن يوجد حياة النموّ لبعض ما توهّم لامتنع أن يوجد حياة النموّ لبعض الأجساد ويرفع عن بعض على الاتّفاق. ولو قلنا: إنّ الحياة بعد النقلة من هذه الداريعمّ أهل الأجساد والايمان لم يفسد ذلك علينا أصلاً في الدين فكانت الحياة لأهل الايمان شرطاً في وصول اللّام إليهم بالعقاب.

وقال سَيْ في أجوبة المسائل الّتي وردت عليه من الريّ حين سئل عن الروح: الصحيح عندنا أنّ الروح عبارة عن الهواء المتردّد في مخارق الحيّ منّا الّذي لا يثبت كونه حيّاً إلاّ مع تردّده، ولهذا لا يسمّى ما يتردّد في مخارق الجماد روحاً فالروح جسم على هذه القاعدة. أقول؛ وقد روى بعض الصوفيّة في كتبهم عن كميل بن زياد أنّه قال: سألت مولانا أمير المؤمنين أريد أن تعرّفني نفسي. قال: يا كميل! وأيّ الأنفس تريد أن أعرفك؟ قلت: يا مولاي هل هي إلاّ نفس واحدة؟ قال: يا كميل إنّما هي الأنفس تريد أن أعرفك؟ قلت: يا مولاي هل هي إلاّ نفس واحدة؟ قال: ما كميل إنّما هي أربعة: النامية النباتيّة، والكليّة الإلهيّة، ولكلّ واحدة من هذه خمس قوى وخاصيّتان؛ فالنامية النباتيّة لها خمس قوى: ماسكة، وجاذبة، من هذه خمس قوى وخاصيّتان؛ فالنامية النباتيّة لها خمس قوى: ماسكة، وجاذبة، والحسيّة الحيوانيّة لها خمس قوى: فكر، وذكر، والحسيّة الحيوانيّة لها خمس قوى: فكر، وذكر، وذكر، وخرم، ونباهة، وليس لها انبعاث، وهي أشبه الأشياء بالنفوس الفلكيّة، ولها خاصيّتان: الزيادة والنقصان الفلكيّة، ولها خاصيّتان: النزاهة والحكمة، والكليّة الإلهيّة لها خمس قوى: بهاء في فناء، ونعيم في خاصيّتان: الزيادة والتسليم، وهذه خاصيّتان: الزهرة والتسليم، وهذه خاصيّتان: الرضا والتسليم، وهذه وهذه خاصيّتان: الرضا والتسليم، وهذه وهذه خاصيّتان: الرضا والتسليم، وهذه وهذه خاصيّتان: الرضا والتسليم، وهذه

أقول: هذه الاصطلاحات لم تكد توجد في الأخبار المعتبرة المتداولة، وهي شبيهة بأضغاث أحلام الصوفية، وقال بعضهم في شرح هذا الخبر: النفسان الأوليان في كلامه على مختصان بالجهة الحيوانية التي هي محلّ اللذّة والالم في الدنيا والآخرة والأخيرتان بالجهة الانسانية، وهما سعيدة في النشأتين وسيّما الأخيرة، فإنّها لاحظّ لها من

الَّتِي مبدؤها مَن الله وإليه تعود، قال الله تعالى: ﴿ وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ وقال تعالى: ﴿ يَكَأَبُّهُا

ٱلنَّفْشُ ٱلْمُطْمَهِنَّةُ ۚ ۚ ۚ ٱرْجِيقَ إِلَىٰ رَبِّكِ رَاشِيَةً مَّنْفِيَّةً ۞ۚ والعقل في وسط الكلّ.

الشقاء، لأنها ليست من عالم الشقاء، بل هي منفوخة من روح الله فلا يتطرَّق إليها ألم هناك من وجه وليست هي موجودة في أكثر الناس، بل ربما لم يبلغ من ألوف كثيرة واحد إليها، وكذلك الأعضاء والجوارح بمعزل عن اللذة والألم، ألا ترى إلى المريض إذا نام وهو حيّ والحسّ عنده موجود والجرح الذي يتألم به في يقظته موجود في العضو ومع هذا لا يجد ألماً؟ لأنّ الواجد للألم قد صرف وجهه عن عالم الشهادة إلى البرزخ فما عنده خير، فإذا استيقظ المريض أي رجع إلى عالم الشهادة وزل منزل الحواس قامت به الأوجاع والآلام، فإن كان في البرزخ في ألم كما في رؤيا مفزعة مؤلمة أو في لذة كما في رؤيا حسنة ملذة انتقل منه الألم واللذة حيث انتقل، وكذلك حاله في الآخرة – انتهى ..

وقال العلاّمة الحليّ - نور الله مرقده - في كتاب معارج الفهم: اختلف الناس في حقيقة النفس ما هي، وتحرير الأقوال الممكنة فيها أنّ النفس إمّا أن تكون جوهراً أو عرضاً أو مركباً منهما؛ وإن كانت جوهراً فإمّا أن تكون متحيّزة؛ أو غير متحيّزة وإن كانت متحيّزة فإمّا أن تكون منقسمة، أو لا تكون؛ وقد صار إلى كلّ من هذه الأقوال قائل والمشهور مذهبان: أحدهما أنّ النفس جوهر مجرّد ليس بجسم ولا حال في الجسم، وهو مدبّر لهذا البدن، وهو قول جمهور الحكماء، ومأثور عن شيخنا المفيد وبني نوبخت من أصحابنا. والثاني أنّها جوهر أصليّة في هذا البدن حاصلة فيه من أوّل العمر إلى آخره لا يتطرّق إليها التغيّر ولا الزيادة ولا النقس، وعند المعتزلة عبارة عن الهيكل المشاهد المحسوس، وههنا مذاهب أخرى منها أنّها النفس هو الله تعالى، ومنها أنّها هي المزاج، ومنها أنّها النّقس، ومنها أنّها النار، ومنها أنّها الهواء، وغير ذلك من المذاهب السخيفة - انتهى؟.

وقال المحقّق الطوسيّ – قدّس الله روحه – في التجريد: هي جوهر مجرّد وقال العلاّمة – رفع الله مقامه – في شرحه: اختلف الناس في ماهيّة النفس وأنّها هل هي جوهر أم لا، والقائلون بأنّها جوهر اختلفوا في أنّها هل هي مجرّدة أم لا، والمشهور عند الأوائل وجماعة من المتكلّمين كبني نوبخت من الاماميّة والمفيد منهم والغزاليّ من الأشاعرة أنّها جوهر مجرّد ليس بجسم ولا جسمانيّ، وهو الّذي اختاره المصنّف – انتهى –(1).

وقال المحقّق الطوسي كللله أيضاً في كتاب الفصول: الّذي يشير إليه الانسان حال قوله (أنا) لو كان عرضاً لاحتاج إلى محلّ يتصف به، لكن لا يتّصف بالانسان شيء بالضرورة بل يتّصف هو بأوصاف هي غيره، فيكون جوهراً، ولو كان هو البدن أو شيء من جوارحه لم يتّصف بالعلم، لكنّه يتّصف به بالضرورة فيكون جوهراً عالماً والبدن وسائر الجوارح آلاته في أفعاله، ونحن نسمّيه ههنا الروح – انتهى –(٢).

<sup>(</sup>١) كشف المراد، ص ١٨٤.

<sup>(</sup>٢) فصول العقائد ضمن كتاب نصوص الدراسة في الحوزة العلمية، ص ٤٥٥.

وتوقّف تغلّبه في رسالة «قواعد العقائلة واكتفى بذكر الأقوال حيث قال: المسألة الثانية في أقوال الناس في حقيقة الانسان وأنها أيّ شيء هي؟ اختلفوا في حقيقته، فبعضهم قالوا إلانسان هو الهيكل المشاهد، وبعضهم قالوا: هو أجزاء أصلبة داخلية في تركيب الانسان لا يزيد بالنمو ولا ينقص بالذبول، وقال النظّام: هو جسم لطيف في داخل الانسان سارٍ في أعضائه، فإذا قطع منه عضو تقلّص ما فيه إلى باقي ذلك الجسم، وإذا قطع بحيث انقطع ذلك الجسم مات الانسان. وقال ابن الراونديّ: هو جوهر لا يتجزّأ في القلب. وبعضهم قالوا: هو الأخلاط الأربعة، وبعضهم قالوا: هو الروح، وهو جوهر مركب من بخارية الأخلاط ولطيفها، مسكنه الأعضاء الرئيسة التي هي القلب والدماغ والكبد، ومنها ينفذ الروح في ولطيفها، مسكنه الأعضاء الرئيسة التي هي القلب والدماغ والكبد، ومنها ينفذ الروح في العروق والأعصاب إلى سائر الأعضاء، وجميع ذلك جواهر جسمانيّة، وبعضهم قالوا: هو المزاج المعتدل الانسانيّ. وبعضهم قالوا: العرض المسمّى بالحياة، وجميع ذلك يتغيّر من أوّل عمره إلى آخره. وبعضهم قالوا: العرض المسمّى بالحياة، وجميع ذلك أعراض، والحكماء وجمع من المحققين من غيرهم قالوا: إنّه جوهر غير جسمانيّ لا يمكن أعراض، والحكماء وجمع من المحققين من غيرهم قالوا: إنّه جوهر غير جسمانيّ لا يمكن أن يشار إليه إشارة حسيّة، وهذه هي المذاهب، وبعضها ظاهر الفساد – انتهى..

وقال الشيخ السديد المفيد - طيّب الله تربته - حين سأله السائل في المسائل السروية: ما قوله - أدام الله تعالى علوه - في الأرواح ومائيتها وحقيقة كيفيّاتها وما لها عند مفارقتها الأجساد - وهي حياة النموّ وقبول الغذاء -؟ والحياة الّتي في الذوات الفعّالة هي معنى أم لا؟ الجواب: أنّ الأرواح عندنا هي أعراض لا بقاء لها وإنّما عبد الله تعالى منها الحيّ حالاً بحال، فإذا قطع امتداد المحيى بها جاء الموت الّذي هو ضدّ الحياة، ولم يكن للأرواح وجود، فإذا أحيى الله تعالى الأموات ابتداً فيهم الحياة الّتي هي الروح. والحياة الّتي في الذوات الفعّالة هي معنى يصحّح العلم والقدرة. وهي شرط في كون العالم عالماً والقادر قادراً، وليست من نوع الحياة التي تكون.

ثمّ قال - قدّس سرّه - حين سأل السائل: ما قوله - حرس الله تعالى عزّه - في الانسان؟ أهو هذا الشخص المرثيّ المدرك على ما يذكره أصحاب أبي هاشم، أم جزء حال في القلب حسّاس درّاك كما يحكى عن أبي بكر بن الأخشاد؟ والجواب: أنّ الانسان هو ما ذكره بنو نوبخت، وقد حكي عن هشام بن الحكم، والأخبار عن موالينا عليهم السلام تدلّ على ما أذهب إليه، وهي شيء قائم بنفسه لا حجم له ولا حيّز، لا يصحُّ عليه التركيب، ولا الحركة والسكون، ولا الاجتماع ولا الافتراق، وهو الشيء الذي كانت تسمّيه الحكماء الأوائل «الجوهر البسيط» وكذلك كلّ حيّ فعال محدث فهو جوهر بسيط، وليس كما قال الجبائي وابنه وأصحابهما أنّه جملة مؤلّفة، ولا كما قال ابن الأخشاد أنّه جسم متخلخل في الجملة الظاهرة، ولا كما قال الأعوازيّ أنّه جزء لا يتجزّأ.

وقولي فيه قول معمر من المعتزلة وبني نوبخت من الشيعة على ما قدّمت ذكره وهو شيء

يحتمل العلم والقدرة والحياة والإرادة والكراهة والبغض والحبّ قائم بنفسه، محتاج في أفعاله إلى الآلة الَّتي هي الجسد. والوصف له بأنَّه حيَّ يصحِّ عليه القول بأنَّه عالم قادر، وليس الوصف له بالحياة كالوصف للأجساد بالحياة حسب ما قدّمناه، وقد يعبّر عنه بالروح. وعلى هذا المعنى جاءت الأخبار أنَّ الروح إذا فارقت الجسد نعَّمت وعذَّبت، والمراد الانسان الّذي هو الجوهر البسيط يسمّى الرّوح وعليه الثواب والعقاب، وإليه يوجّه الأمر والنهى والوعد والوعيد، وقد دلَّ القرآن على ذَلَك بقوله: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلْإِنسَنُهُ مَا غَرَّكَ بِرَيَكَ ٱلۡكَرِيرِ أَلَّذِى خَلَقَكَ فَسَوَّىٰكَ فَعَدَلَكَ ﴿ إِن أَيْ صُورَزٍ مَّا شَلَةً رَكِّنَكَ ﴿ (¹) فأخبر تعالى أنَّه غير الصورة وأنَّه مركّب فيها، ولو كان الانسان هو الصورة لم يكن لقوله تعالى: ﴿ فِي آيَ صُورَةٍ مَّا شَأَةً رُكِّبُكَ ﴾ معنى، لأنَّ المركّب في الشيء غير الشيء المركّب فيه، ومحال أن تكون الصورة مركّبة في نفسها وعينها لما ذكرناه، وقد قال سبحانه في مؤمن آل يس ﴿ قِيلَ ٱدُّهُل لَلْمُنَّةُ قَالَ يَلْيَتَ قَوْمِي يَعْلَمُونَ ﴿ يَا غَفَرَ لِي رَقِي ﴿ ﴿ أَنَّ الْحَبِّرِ أَنَّهُ حَيَّ نَاطَقَ مَنْعُم وَإِن كَانَ جُسمه على ظهر الأرض أو في بطنها ، وقال تعالى : ﴿ وَلَا تَحْسَبَنَّ اَلَّذِينَ قَٰتِلُواْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ٱمْوَتَا بَلَ ٱحْيَـأَةُ عِندَ رَبِّهِمْ يُزَنُّونَ ١ فَي حِينَ ١ فَأَخِبر أَنَّهم أحياء وإن كانت أجسادهم على وجه الأرض مواتاً لا حياة فيها. وروي عن الصادقين عَلَيْتِكُمُ أنَّهم قالوا: إذا فارقت أرواح المؤمنين أجسادهم أسكنها الله تعالى في [مثل] أجسادهم الَّتي فارقوها فينعَّمهم في جنَّة وأَنكروا ما ادَّعته العامَّة من أنَّها تسكن في حواصل الطيور الخضر، وقالوا: المؤمن أكرم على الله من ذلك، ولنا على المذهب الَّذي وصفناه أدلَّة عقليَّة لا يطعن المخالف فيها، ونظائر لما ذكرناه من الأدلَّة السمعيَّة، وبالله أستعين – انتهى كلامه رفع الله مقامه..

(۲) سورة يس، الأيتان: ۲۱-۲۷.

<sup>(</sup>١) سورة الإنفطار، الأيات: ٦-٨.

الروح الخاصّة للانسان، ونعني بالأمانة تقلّد عهدة التكليف بأن تعرض لخطر الثواب والعقاب بالطاعة والمعصمة.

وهذه الروح لا تفنى ولا تموت، بل تبقى بعد الموت، إمّا في نعيم وسعادة أو في جحيم وشقاوة، فإنّه محلّ المعرفة، والتراب لا يأكل محلّ المعرفة والايمان أصلاً، وقد نطقت به الأخبار، وشهدت له شواهد الاستبصار، ولم يأذن الشارع في تحقيق صفته - إلى أن قال وهذه الروح لا تفنى ولا تموت، بل يتبدّل بالموت حالها فقط ولا يتبدّل منزلها، والقبر في حقها إمّا روضة من رياض الجنّة أو حفرة من حفر النار إذ لم يكن لها مع البدن علاقة سوى استعمالها للبدن، أو اقتناصها أوائل المعرفة بواسطة شبكة الحواس، فالبدن آلتها ومركبها وشبكتها، وبطلان الآلة والشبكة والمركب لا يوجب بطلان الصائد نعم إن بطلت الشبكة بعد الفراغ من الصيد فبطلانها غنيمة، إذ يتخلّص من حمله وثقله، ولذا قال عليه «تحفة المؤمن الموت» وإن بطلت الشبكة قبل الصيد عظمت فيه الحسرة والندامة والألم، ولذلك يقول المعقر وي آرجعُون في لَعَيِّ أَعْمَلُ صَلِيمًا فِيمًا نَرَّكُنُ كُلًا في بل من كان ألف الشبكة وأحبّها وتعلّق قلبه بحسن صورتها وصنعتها وما يتعلّق بسببها كان له من العذاب ضعفين: وأحبّها وتعلّق قلبه بحسن صورتها وصنعتها وما يتعلّق بسببها كان له من العذاب ضعفين: أحدهما حسرة فوات الصيد الذي لا يقتنص إلا بشبكة البدن، والثاني زوال الشبكة مع تعلّق أحدهما حسرة فوات الصيد الذي لا يقتنص إلا بشبكة البدن، والثاني زوال الشبكة مع تعلّق القلب بها وإلغه لها وهذا مبدأ من مبادىء معرفة عذاب القبر - انتهى ..

أقول: لمّا كانت رسالة «الباب المفتوح إلى ما قيل في النفس والروح» للشيخ الفاضل الرضيّ عليّ بن يونس العامليّ – روَّح الله روحه – جمّة الفوائد، كثيرة العوائد مشتملة على جلّ ما قيل في هذا الباب من غير إسهاب وإطناب أوردت ههنا جميعها وهي هذه:

الحمد لله الذي خلق النفوس وحجب حقيقتها عنّا، فإنّ العين تبصر غيرها ويتعذّر إدراك نفسها منها، فأوجب ذلك خبط العلماء فيها، ولم يصل أكثرهم بدقيق الفكر إليها، وقد قال العالم الربّانيّ الذي أوجب الله حقّه فمن عرف نفسه فقد عرف ربّه أشار بامتناع معرفة نفسه مع قربه إلى امتناع الإحاطة بكنه ربّه، وما قيل في تفسيره: من عرفها بالمخلوقية عرفه بالخالقيّة، لا يدفع ما قصدناه، ولا يمتنع ما ذكرناه، إذ معرفتها بصفة حدوثها لا يستلزم معرفة عينها، فإنّ معرفتها ليست ضروريّاً بلا خلاف لوجود الخلاف فيها، ولا كسبيّة لامتناع صدق الجنس والفصل عليها، بل الاعتراف بالعجز عن وجدانها أسهل من الفحص عن كنهها وبرهانها، والانسان ضعيف القرّة محدود الجملة، معلومه أقلّ من مظنونه، وتخمينه أكثر من يقينه، لكن من كان نظره أعلا، ونقده أجلا، ونوره أصنع، وفكره أشيع، كان من الشكّ أنجى، ومن الشبهة أنأى، وثاقب بصره الأسنى إلى النفس أدنى. وهذا الانسان الضعيف الصغير فيه ذلك البسيط اللطيف جزء يسير، فكيف يدرك بجزء منه كلّه، ويقبل منه الضعيف الصغير فيه ذلك البسيط اللطيف جزء يسير، فكيف يدرك بجزء منه كلّه، ويقبل منه جميعه وهذا يتعذّر أن يكون معلوماً، ويبعد وإن لم يكن معدوماً، بل يكفي أن يعلم أنّها قرّة

إلهية مسببة واسطة بين الطبيعة المصرفة والعناصر المركبة، المثير لها، الطالع عليها، السائغ فيها، السائغ فيها، الممتزج بها، فالانسان ذو طبيعة لآثارها البادية في بدنه، وذو نفس لآثارها الظاهرة في مطلبه ومأربه، وذو عقل لتميزه وغضبه وشكه ويقينه، وها أنا ذا واضع لك في هذا المختصر المسمّى بدالباب المفتوح إلى ما قيل في النفس والروح، ما بلغني من أقاويل الأوائل، وما أوردوا من الشبهات والدلائل، راج من واهب المواهب، الإشارة إلى مأخذ تلك المذاهب، مورد ما حضرني من دخل فيها.

## فهنا مقصدان: الأول في النفس

مقدمة؛ اسم النفس مشترك بالاشتراك اللفظيّ بين معانٍ: منها ذات الشيء افعل ذلك بنفسه ومنها الأنفة اليس لفلان نفس ومنها الارادة انفس فلان في كذا، ومنها العين، قال الدرادة القسر:

يتقي أهلها النفوس عليها فعلى نحرها الرقى والتميم ومنها مقدار دبغة من الدباغ، تقول: أعطني نفساً، أي قدر ما أدبغ به مرّة ومنها العيب فإنّي لا أعلم نفس فلان، أي عيبه، ومنها العقوبة ﴿ وَيُعَذِّدُكُمُ اللهُ نَنْسَكُمُ ومنها ما يفوت الحياة بفواته كنفس الحيوان ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَابِعَةُ المُوّتِ ﴾ وهذه هي المبحوث عنها المختلف فيها. واعلم أنّ الاحتمالات التي اقتضاها التقسيم بمناسبة إمّا جوهر مادّي، أو جوهر مجرّد، أو مادّي وعرض، أو مجرّد وعرض.

المذهب الأول: الجوهر الماتي قال به جماعة المعتزلة وكثير من المتكلّمين ثمّ اختلفوا على مذاهب: ذهب جمهور المسلمين إلى أنّه مجموع الهيكل المحسوس وهذا كما ترى ليس هو جوهر فقط بل مضاف إليه عرض لأنّ الجسم كذلك، واختاره القزوينيّ. قال: لإجماع أهل اللّغة أنّهم عند إطلاق نفسه يشيرون إليه، واتفاق الأمّة على وقوع الإدراكات بالبصر عليه، ونصوص القرآن أيضاً واردة فيه، مثل ﴿ إِنّا خَلَقًا الْإِنْسَنَ بِن تُطْفَةٍ أَسْتَاجٍ ﴾ ﴿ فِئُوقَ مِن مَلَو وَلَقَدْ خَلْقَنا الإنسَان مِن سُلَفَةٍ مِن طِينٍ ﴾ ﴿ وَلَقَدْ خَلْقَنا الإنسَان مِن سُلَفَةٍ مِن طِينٍ ﴾ ﴿ إِنّي خَلِقاً بَسَكُما مِن سَلْمَعُل مِن حَمَا مَسَنُونٍ ﴾ وإنّه هو الذي يمات ويقبر في قوله: ﴿ مُمَّ أَمَانَامُ مَاقَبَرُهُ ﴾ فمن يخرج عن هذه النصوص إلى غير ملك لا تها كيف يكون مسلماً؟! وقد أجمعت الأمّة على أنّ من رأى هذه البنية وحلف أنّه ما رأى إنساناً حنث، ولكن اختلف في أنّ الانسان هل هو هذه الجملة، أو شيء له هذه الجملة؟ وأو لا أن من وغيره وإنّما جرى اسم الانسان على الهيكل تبعاً لذلك الشيء الذي له الهيكل آدم من خشب وغيره وإنّما جرى اسم الانسان على الهيكل تبعاً لذلك الشيء الذي له الهيكل آدم وأولاده وهذا الذي قرّبه مخالف لما صوره.

وقال شارح النظم: أطبق العقلاء على بطلان هذا القول، لأنّ مقطوع اليد باقي ويمتنع بقاء الماهيّة عند عدم جزئها؛ ولأنّها دائماً تتحلّل وتستخلف، فالفائت له ثواب وعليه عقاب، فإن حشرت كلَّها لزم المحال، وإن لم تحشر لزم الظلم والإضلال. ذهب أهل هذا التقسيم إلى أنَّه بعض الهيكل، ثمَّ اختلفوا على أقوال:

قال ابن الراونديّ: إنّه جزء في القلب، قال النظّام؛ إنّه أجزاء لطيفة في القلب، وكأنّهما نظرا إلى أنّ الانسان إذا رجع إلى نفسه وجد قلبه محلّ ذكره فظنّاها ذلك. وهو خطأ لعدم إنتاج الشكل الثاني من الموجبتين. قال الأطبّاء: إنّه الروح الّذي في القلب من الجانب الأيسر، نظراً إلى أنّ جانب الانسان الأيسر أخطر من الأيمن وهو ضعيف لجواز كون محلّه غير القلب، وسلامة القلب شرط فيه. قال بعضهم: إنّه الدمّ لفوات الحياة بفواته، وعليه قول السموأل: «تسيل على حدّ الظباة نفوسنا» قلنا: لا يلزم من عدم شيء عند عدم آخر اتحادهما كالجوهر والعرض؛ ولا حجّة في الشعر لاحتماله المجاز. وقيل: هو الأخلاط بشرط أن يكون لكلّ واحد منها قدر معيّن ومأخذ هذا وجوابه قريب ممّا سلف.

قال بعض الفلاسفة: إنّه الجزء الناريّ، لأنّ خاصّة النار الاشراق والحركة وخاصّة النفس الادراك والحركة، والادراك من جنس الاشراق، ولذلك قالت الأطبّاء: إنّ مدبّر هذا البدن الحرارة الغريزيّة. قلنا: لا يلزم من الاشتراك في الخاصّة الاشتراك في ذي الخاصّة، فإنّ العناصر مع اختلاف ماهيّاتها تشترك في كيفيّاتها.

قال البلاقلاني: هو الجزء الهوائي، وهو النفَس المتردّد في المخارق، وإنّه متى انقطع انقطعت الحياة، فالنَفَس هو النَفس. قلنا: قد أسلفنا أنّ التلازم لا يستلزم الاتّحاد.

قيل: هو الجزء المائيّ لأنّه سبب النموّ فالنفس كذلك. قلنا: وهذا من موجبتين في الشكل الثاني فهو عقيم؛ ولا ينحصر النموّ في الماء فإنّه يوجد في الشمس والهواء.

قيل: هو أجزاء لطيفة سارية في البدن كسريان الدهن في السمسم، وماء الورد في ورقه. قلنا: هذا مجرّد خيال خال عن دليل.

قال النظام وابن الأخشيد: إنه روح الدماغي الصالح لقبول الحسّ والفكر والحفظ والذكر؛ وهو الحيّ المكلّف الفاعل للأفعال؛ وهو مركّب من بخاريّة الأخلاط ولطيفها، ومسكنه الأعضاء الرئيسة الّتي هي القلب والدماغ والكبد وما ينفذ في العروق والأعصاب إلى سائر الأعضاء. قلنا: قد علمنا أنّ الأذن هي السامعة والعين هي الباصرة، والبدن راكع وساجد، فكيف يقال: الفاعل غيرها، ولم حدّ الزاني ولم قتل المرتد، إذا كان هو غير [هذا] المشاهد؟ قال النظام أيضاً: إنّه جزء لطبف داخل اللدن، سار في أعضائه، فإذا قطع منه عضه تقلّص

قال النظّام أيضاً: إنّه جزء لطيف داخل البدن، سارٍ في أعضائه، فإذا قطع منه عضو تقلّص ذلك اللطيف، فإذا قطع اللطيف معه مات الانسان. وهذا نظر إلى فقد الحياة بفقدانه، وقد عرفت ضعفه.

قال هشام بن الحكم: هو جسم لطيف يختصّ بالقلب وسمّاه نوراً، وإنّ الجسد موات، وإنّ الروح هو الحيّ الفعّال المدرك. وقد عرفت مأخذه وضعفه ممّا سلف.

قال ابن الأخشيد أيضاً: إنّه جسم منبتّ في الجملة وفيه ما فيما قبله.

قالت الصوفيّة: إنّه جسم لطيف كهيئة الانسان ملبس كالثوب على الجسد، وكأنّهم نظروا إلى الأفعال الصادرة عنه؛ وإلى أنّه إذا قطع بعضه لم يمت، فجعلوه شيئاً ملازماً للجملة. وهذا خرص محض.

قالت الثنويّة: هو جوهران ممتزجان: أحدهما خير هو من النور، والآخر شرّ هو من الظلمة، بناءً منهم على قدم هذين وتدبيرهما. وقد عرفت بطلان مبناه في الكلام.

قالت الموقونيّة: إنّه ثلاثة جواهر: نور وظلمة وثالث بينهما، وهو الفاعل دونهما.

قالت الصابئة هو الحواس الخمس، لأنّه شاعر وهذه مشاعر. وهو من موجبتين في الثاني؛ ويلزمهم أنّه متى ذهب بعضها ذهب الانسان لبطلان المركّب ببطلان جزئه والحسّ بكذّه.

قال قوم من الدهريّة: هو الطبائع الأربع، فهذا الضرب من الاختلاف كان إنساناً. قال بعض الدهريّة: هو الطبائع الأربع وخامس آخر هو المنطق والتمييز والفعل.

فال بعض أصحاب الهيولي: هو الجوهر الحيّ الناطق، وهو في هذا الجوهر شيء ليس بمماسٌ ولا مباين وهو المدبّر له.

قالت الملكائية من النصارى: هو النفس والعقل والجرم.

قال معمر: هو عين من الأعيان لا يجوز عليه الانتقال، ولا يجوز له محل ولا مكان، يدبر هذا العالم ويحرّكه، ولا يجوز إدراكه ورؤيته. فقد قيل: إنّه جعل الانسان بمثابة القديم غير أنّه لمّا سئل: كيف يختص تدبيره بهذا البدن دون غيره؟ دهش وقال: إنّه مدبر لسائر أبدان العالم، وهذه صفة الإله سبحانه فزعم حينئذ أنّه ربّه، وهذا هو الّذي عناه شارح نظم البراهين بقوله وقيل: "إنّ النفس هو الإله». قالوا: يجوز كون النفس مختلفة بالحقيقة، والأبدان مختلفة بالمزاج، فتعلّق كلّ نفس بما يناسبها من المزاج. قلنا: الأبدان الانسانية قريبة المزاج، وربما اتّحد أكثرها في المزاج، فيلزم أن يتعلّق بالجميع. وهذه الأقوال لإدراكها مأخذ إلا أنّها عند تحرير المبحث، منها ما يرجع إلى الجوهر المجرّد، ومنها ما يرجع إلى الأجزاء الأصلية.

قال أكثر المحققين كأبي الحسين البصريّ وجمال الدين الحلّيّ وكمال الدين البحرانيّ وسالم بن عزيزة السوراويّ: إنّ الانسان أجزاء أصليّة في البدن باقية من أوّل العمر إلى آخره، لا يجوز عليها التبدّل والتغيّر، لا مجموع البدن، لأنّه دائماً في التبدّل والاستخلاف مع بقاء النفس، والباقي غير الزائل. ولو كان هو جملة البدن لزم الظلم، حيث إنّ المعدوم منه لا يمكن إعادته، لما عرفت من امتناع إعادة المعدوم فلا يصل إليه ما يستحقّه، ولأنّا متى استحضرنا العلوم وجدناها في ناحية صدورنا، فلو كان محلّ علومنا شيء خارج عن شيء من

أجسامنا لزم قيام صفاتنا بغيرنا؛ ولأنّ الانسان لو كان مجرّداً - كما قيل - لزم أن لا يعلم الانسان الآخر، لأنّه لو علم الانسان الآخر علم ذلك المجرّد وهو ظاهر البطلان؛ ولأنّا نعلم هذا الانسان والانسان المطلق جزء منه، فلو لم نعلم الجزء لم نعلم الكلّ، وينعكس إلى أنّا لمّا علمنا الكلّ علمنا الجزء، والمجرّد لا يعلم فليس بجزء؛ ولأنّا ندرك الألم بأجسامنا عند تقريبنا إلى النار مثلاً ونحكم عليها به، والمحكوم عليه هو الانسان، فهو معلوم والمجرّد غير معلوم.

قالوا: الانسان يدرك الكليّات لامتناع حصر الكلّ الّذي لا ينحصر في الجسم المنحصر فيكون هو المجرّد. قلنا: إنّ العلم ليس صورة حالّة في العالم، وإنّما هو الوصول إلى المعلوم والنظر إليه، ولا نسلّم له أنّ العلم بالكلّ كلّيّ، إنّما الكلّي في الحقيقة هو المعلوم، وإن أطلق عليه فبالمجاز، لأنّ عروض جميع الأفراد مستحيلة على القوّة العقليّة، وإنّما يحصل لها لقيامها بالجسم بعوارض محصورة، لأنّها صور جزئيّة في نفس جزئيّة موصوفة بالحدوث في وقت مخصوص، وإذا كانت في النفس بهذه العوارض فهي ليست كليّة.

قالوا: القوّة العقليّة تقوى من الأفعال على ما لا يتناهى، والجسميّة لا تقوى على ما لا يتناهى، أنتج من الشكل الثاني: القوّة العقليّة ليست جسميّة. قلنا: لا نسلّم أنّ القوّة العقليّة تقوى على فعل، فضلاً عن أن يقوى على ما لا يتناهى، لأنّ تعلّقها بالمعقول عندكم حصول صورة فيها، وذلك انفعال لا فعل؛ ولو سلّمنا أصل قوّتها منعنا عدم تناهيها، لأنكم إن أردتم أنّها تقوى في الوقت الواحد على ما لا يتناهى منعناه فإنّا نجد في أنفسنا تعذّر ذلك علينا؛ وإن أردتم بعدم النهاية أنّه ما من وقت إلاّ ويمكننا أن نفعل فيه، فالقوّة الجسميّة تقوى لذلك، إذ ما من آنِ يفرض إلاّ ويمكن أو يجب أن يحصل لها فيه فعل فيقوى على ما لا يتناهى، فتكون القوّة العاقلة جسميّة.

قالوا: لو قويت الجسمية على ما لا يتناهى وكان جزؤها يقوى على ما لا يتناهى ساوى المجزء الكلّ، وإن قوي على ما يتناهى تناهى الكلّ، لأنّ نسبة الكلّ إلى الجزء معلومة، فيكون نسبة تأثيره إلى تأثير الجزء معلومة، ونسبة تأثير الجزء متناهية فنسبة تأثير الكلّ متناهية. قلنا: لا يلزم من كون تأثير الجزء أقلّ تناهية، فإنّ الجزء المؤثّر الدائم الأثر له تأثير دائم، ولا يلزم من دوامه مساواته الكلّ، لأنّ له تأثيراً دائماً لكنّه ضعيف قليل لأنّه واقف على حدّ.

قال جمهور الفلاسفة، ومعمر بن عباد السلميّ من قدماء المعتزلة، والغزاليّ، وأبو القاسم الراغب، والشيخ المفيد، وبنو نوبخت، والأسواريّ، ونصير الدين الطوسيّ: إنّه جوهر مجرّد عن المكان والجهة والمحلّ، متعلّق بالبدن تعلّق العاشق بمعشوقه، والملك بمدينته، ويفعل أفعاله بواسطته؛ وإنّ النفس تدرك حقائق الموجودات وجواز الجائزات واستحالة المستحيلات؛ وإنّ النفس الفلكيّة تفيض على الأشخاص، كالشمس تدخل عند

طلوعها كلّ كوّة. بل قال الغزاليّ: لا هو داخل البدن ولا خارج عنه ولا متصل به ولا منفصل عنه، لأنّ مصحّح ذلك الجسميّة والتحيّز المنفيّان عنه، كما أنّ الجماد لا عالم ولا جاهل، لنفي المصحّح عنه وهو الحياة. قال: ومن نفاه نفاه لغلبة العاميّة على طبعه. ولهذا إنّ الكراميّة والحنبليّة جعلوا الإله جسماً موجوداً، إذ لم يعقلوا إلاّ جسماً يشار إليه، ومن ترقّى عن ذلك قليلاً نفى الجسميّة ولم يطق ينظر في عوارضها، فأثبت الجهة لله سبحانه، فإذا منعوا ذلك في صفات الله كيف يجيزونه في غيره؟! قالوا: لو تجرّد شيء شاركه القديم في أخصّ صفاته فيشاركه في ذاته. قلنا: نمنع كون التجرّد أخصّ الصفات، بل كونه قيّوماً لقيامه بذاته وقيام غيره به.

احتجوا على اثبات المجرد بأنّ هنا معلومات بسيطة كالوحدة والنقطة ، فالعلم بها بسيط ، إذ لو تركّب فإن تعلق جزؤه به أجمع ساوى الجزء الكلّ ؛ ولزم وجود العلم قبل وجوده ؛ وإن تعلق ببعضه لزم تركّب ما فرض بساطته ؛ وإن لم يتعلّق بشيء ظهر أنّه ليس بعلم ، إذ الكلام في باقي الأجزاء كالكلام فيه ، فعند الجمع بينهما إن لم تحصل هيئة جديدة كان العلم المفروض محض ما ليس بعلم ؛ وإن حصلت الهيئة المفروضة علماً فإن كانت من الجزئين فالتركيب في فاعلهما ، وإن حصلت عندهما قائمة بهما فالتركيب في قابلهما لا فيهما ، إذ لو كانت مركّبة فاعلهما ، وإن حصلت عندهما قائمة بهما فالتركيب في قابلهما لا فيهما ، إذ لو كانت مركّبة عاد الكلام في أجزائها ، فمحل هذه المفروضة علماً هو النفس وهي بسيطة ، لأنّها لو تركّبت فإن حلّ العلم البسيط في مجموعها انقسم العلم ، إذ الحالّ في أحد الجزئين غير الحالّ في أحد الآخر ، ولو كان هو الحالّ في الآخر لزم حلول العرض الواحد في محلّين ، وإن حلّ في أحد الجزئين فإن كان هو النفس فالمطلوب ، وإن كان هو جزؤها فالجزء الآخر خال منه ، فلزم أن المحلّ وهو النفس بسيط ، ولا شيء من الجسم نعلم شيئاً ونجهله في وقت واحد ، فظهر أنّ المحلّ وهو النفس بسيط ، ولا جسماني . والجسماني ببسيط ينتج من الشكل الثاني أنّ محلّ العلم ليس بجسم ولا جسماني .

والجواب: أمّا المقدَّمة الأولى وهي أنّ هنا معلوماً بسيطاً فمسلّم، أمّا الباقيات فممنوعات، أمّا الثانية فلأنّ الجزء يجوز مساواته للكلّ في التعلّق وإن لم يساوه في الحقيقة كالأدلّة المتواترة على شيء واحد وإنّ واحدها تعلّق بما تعلّق به مجموعها. وفيه نظر، لأنّ الجزء الثاني من العلم إن زاد المعلوم به انكشافاً تعلّق بغير ما تعلّق به الأوّل، وإن لم يزد كان وجوده مثل عدمه. والأصوب في المنع أنّ قولهم: إن لم يتعلّق الجزء بشيء ظهر أنّه ليس بعلم فعند الجمع إن لم يحصل هيئة كان المفروض علماً محض ما ليس بعلم وإن حصلت منه - إلخ نفي كلّ مركّب، فيقال في الحيوان مثلاً ليس بمركّب لأنّ جزءه إمّا حيوان فيتقدّم الحيوان على نفسه وساوى الجزء الكلّ، أو ليس بحيوان فبعد الجمع بالجزء الآخر إن لم تحصل هيئة كان الحيوان محض ما ليس بحيوان، وإن حصلت فهي بسيطة، لأنّه لو كان لها جزء عاد التقسيم المذكور فيكون التركيب في فاعلها أو قابلها لا فيها، وليس لهم عن هذه المعارضة مذهب.

وأمّا الثالثة وهو أنّه يلزم من بساطة الحالّ بساطة المحلّ، فلأنّا لا نسلّم أنّ العلم على هيئة الحلول والصورة، وإنّما هو إدراك ووصول ونظر إلى المعلوم، ولو سلّم لم يلزم من بساطة الحالّ بساطة المحلّ، فإنّ النقطة والوحدة موجودتان في الجسم المركّب. نعم إنّما يلزم ذلك إذا كان الحلول على نعت السريان، ولم يقم على السريان في محلّ النزاع برهان.

ويلزم ممّا قالواكون النفس جسماً أو جسمانيّة، لأنّها تعلم المركّب في صورة المركّبة مركّبة، فيلزمكون محلّها مركّباً لامتناع حلول المركّب في البسيط، وهذه معارضة أُخرى لا محيص عنها. وأمّا الرابعة فنمنع انقسامكلّ جسم وجسمانيّ، لما ثبت في الكلام جواهر لا تقبل الانقسام.

المذهب الثاني: أنّها عرض، فذهب جالينوس إلى أنّه المزاج الّذي هو اعتدال الأركان. وهذا نظر إلى فوات الحياة بفواته وقد سلف جوابه.

وقيل: إنّه تشكيل البدن وتخطيطه. وهذا قول سخيف جدّاً منقوض بمقطوع اليد مثلاً، فإنّ فوات تخطيطها يلزم منه عدم النفس، لعدم الكلّ بعدم الجزء.

وقيل: إنّه الحياة، وهذا مأخوذ من التلازم بينهما وقد عرفت أنّه لا يوجب الاتّحاد.

وقيل: إنَّه النسبة الواقعة بين الأركان في الكميَّات والكيفيَّات.

أمّا تركّبه من الجسم والمجرّد، أو من العرض والمجرَّد أو من الجسم والعرض والمجرّد فقال سديد الدين محفوظ: لا أعلم به قائلاً، إلاّ أنّ تفسير الفلاسفة لحقيقة الانسان بأنّه الحيوان الناطق يقتضي كون الانسان عبارة عن البدن والنفس معاً، لأنّ الحياة جنس حلّته أعراض والناطق هو النفس، فعلى هذا يكون الانسان مركّباً من هذه تركيباً ثلاثياً وهذا مذهب تاسع وعشرون.

والثلاثون؛ قال بشر بن معتمر وهشام النوطيّ: إنّه الجسم والروح الّذي هو الحياة، وإنّهما الفاعلان للأفعال، وعلى هذا قيل: في الانسان نفس وروح؛ فإذا نام خرجت نفسه، وإذا مات خرجتا معاً، وهذا يؤدّي إلى أنّ النفس والروح غير الإنسان.

خاتمة: قوله ﷺ: المن عرف نفسه فقد عرف ربّه؛ قال بعض العلماء: الروح لطيفة الاهوتيّة في صفة ناسوتيّة، دالّة من عشرة أوجه على وحدانيّة ربّانية:

١ – لما حرّكت الهيكل ودبّرته علمنا أنّه لا بدّ للعالم من محرّك ومدبّر.

۲ – دلّت وحدتها على وحدته.

٣ - دلّ تحريكها للجسد على قدرته.

٤ - دلَّ اطَّلاعها على ما في الجسد على علمه.

٥ - دلّ استواؤها إلى الأعضاء على استوائه إلى خلقه.

- ٦ دلّ تقدّمها عليه ويقاؤها بعده على أزله وأبده.
- ٧ دلّ عدم العلم بكيفيّتها على عدم الإحاطة به.
- ٨ دل عدم العلم بمحلّها من الجسد على عدم أينيّته.
  - ٩ دلّ عدم مسها على امتناع مسه.
  - ١٠ دلّ عدم إبصارها على استحالة رؤيته.

## المقصد الثاني: الروح

فزعمت الفلاسفة أنّ في البدن أرواحاً وأنفساً يعبّرون عنها بالقوى: منها الروح الطبيعيّ التي يشترك فيها جميع الأجساد النامية، ومحلّها الكبد. ومنها الروح الحيوانيّ وهي الّتي يشترك فيها الحيوانات، ومحلّها من الانسان القلب. ومنها النفسانيّ وهي من فيض النفس الناطقة أو العقل، ومحلّها الدماغ، وهي المدبّرة للبدن. وعندنا أنّ هذه الأرواح معان يخلقها الله تعالى في هذه المحالّ، ثمّ أثبتوا قوى أخر في المعدة: الماسكة، والهاضمة، والجاذبة، والدافعة. وعندنا أيضاً أنّها معان وليست جواهر، لتماثل الجواهر، ولو كان بعض الجواهر روحاً لنفسه لكان كلّ جوهر كذلك فيستغني كلّ جزء عن أن يكون له روح غير نفسه، فبطل بذلك كون روح الجسد من نفسه.

إن قالوا الروح الباقي عرض واعترض في الروح الأوّل. قلنا: فلم لا يجوز أن يكون روح هذا الجسد الظاهر عرضاً هو الحياة؟ والله خالق الموت والحياة، فإن كانت جوهراً والموت عرض امتنع أن يبطل حكمها، لأنّ العرض لا يضادّ الجوهر، وعند معظم أهل الفلاسفة والطبّ: أنّ الروح من بخار الدم تتصاعد فتبقى ببقائها.

واعلم أنّ اسم الروح مشترك باللّفظ بين عشر معان: (أ) الوحي (ب) جبرئيل (ج) عيسى (د) الاسم الأعظم (ه) ملك عظيم الجثّة (و) الرحمة (ز) الراحة (ح) الإنجيل (ط) القرآن (ي) الحياة أو سببها.

وقال الباقلانيّ والإسفراينيّ وابن كيّال وغيرهم: إنّ الروح هي الحياة، وهي عرض خاصّ، وليست شيئاً من بقيّة الأعراض المعتدلة والمحسوسة. لجواز زوالها مع بقاء الروح.

إن قيل: فكيف يكون الروح هو الحياة والله له حياة وليس له روح؟

قلنا: أسماء الله تعالى سبحانه توقيفيّة لا تبلغ من الآراء، فإنّ الله تعالى عليم ولا يسمّى دارياً ولا شاعراً ولا فقيهاً ولا فهيماً، والله تعالى قادر مبين ولا يسمّى شجاعاً ولا مستطيعاً.

إن قيل: كيف يكون الروح هو الحياة وفي الأخبار أنَّ الأرواح تنتقل إلى علَّيين وإلى سجّين وإلى تنتقل؟ سجّين وإلى قناديل تحت العرش وإلى حواصل طير خضر، والحياة لا تنتقل؟

قلنا: يجوز أن تنتقل أجزاء أحياء وتسمّى أرواحاً لأنّها محالٌ الروح وهي الحياة تسميةً للمحلّ باسم معنى فيه، كما يسمّى المسجد صلاة في قوله تعالى: ﴿لاَ تَقْرَبُوا الصَّكَوْةَ وَأَنتُمُ شُكَرَىٰ﴾ (١) أو نقول: المنتقل أمثال الأرواح، يخلقها الله وتسمّى «أرواحاً نورانيّة» إن كانت قائمة بذوات قائمة بذوات المطيعين طيّبة تصلّي عليها الملائكة، واظلمانيّة متننة إن كانت قائمة بذوات المسيئين تلعنها الملائكة، مثل ما ورد في الأخبار: تصعد صلاة المحسن طيّبة مضيئة، وصلاة المسيء منتنة مظلمة ؛ وأنّ سورة البقرة وآل عمران تأتيان كأنّهما غمامتان ؛ والله يبعث الأيّام على هيئتها ؛ ويبعث يوم الجمعة أزهر ؛ وأنّه يؤتى بكبش أملح فيذبح ويقال: هذا الموت، وإنّ الأعمال توزن. وإنّما هي أمثلة يخلقها الله.

إن قيل: إنَّ الله وصف النفس الَّتي هي الروح بالإرسال والامساك في قوله تعالى: ﴿يَتَوَلَىٰ ٱلأَنْفُسَ﴾ - الآية - والحياة لا توصف بذلك.

قلنا: قد سلف أنّ النفس يقال على معان منها الروح، ومنها العقل والتمييز وهذان هما المراد من قوله: ﴿يَتَوَفَّ ٱلأَنْفُسَ﴾ - الآية - وأُطلق على النائم لعدم الدفع والنفع، ومنه سمّى الله الكفّار أمواتاً في قوله: ﴿إِنَّكَ لَا نُسْبِعُ ٱلْمَوْتَى﴾ لعدم النفع.

إن قيل: في الحديث: أنَّ الأرواح جنود في الهواء، والحياة لا تكون في الهواء.

قلنا: محمول على الذريّة الّتي خرجت من آدم. وفي هذا نظر لمخالفة ظاهر الآية، إذ فيها: ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِيّ ءَادَمَ﴾(٢) أو أنّ الأرواح هنا القلوب، لأنّ النعارف والتساكن فيها.

إن قيل: في الحديث: خلق الله الأرواح قبل الأجساد، ولا يصحّ ذلك في الحياة.

قلنا: لا يعلم صحّته، أو المراد بالأرواح الملائكة، فإنّ جبرئيل روح والملك العظيم الجثّة روح، والروحانيّون صنف منهم أيضاً.

والظاهر من كلام أبي الحسن وجماعة أنّ الروح أجسام لطيفة. فقيل: ليست معيّنة. وقال الجوينيّ: هي ماسكة الأجسام المحسوسة، أجرى الله العادة باستمرار الحياة ما استمرّت. وكان ابن فورك يقول: هو ما يجري في تجاويف الأعضاء، ولهذا جوّز «أبو منصور البغداديّ، قيام الحياة بالشعر، إذ لا يشترط في محلّها التجويف، ولم يجوّز قيام الروح لاشتراط التجويف، وليس في الشعر تجويف. واستدلّوا على كونها جسماً بوصف الله لها ببلوغ الحلقوم، وبالارسال، وبالرجوع، وبالفزع، وبقوله: من نام على وضوء يؤذن لروحه أن تسجد عند العرش. وعلى هذا اختلف في تكليفها: فقيل: ليست مكلّفة، وقيل: بل مكلّفة بأفعال على غير أفعال البدن: المحبّة وضدّها، وأنّ له حياة وأفعالها اقتناء الأفعال الحميدة

<sup>(</sup>١) سورة النساء، الآية: ٤٣.

واجتناب الذميمة، وأوردوا في ذلك ما أورده الخيريّ في تفسيره قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَأْتِي كُلُولُ عَن نَفْسِهَ ﴾ (١) أنّ النفس والروح يجيئان بين يدي الله فيختصمان، فتقول النفس: كنت كالثوب لم أقترف ذنباً ما لم تدخل فيّ، ويقول الروح: كنت مخلوقاً قبلك بدهور ولم أدر ما الذنب إلى أن دخلت فيك، فيتمثّل الله لهما أعمى ومقعداً وكرماً على الجدار ويأمرهما بالاقتطاف، فيقول الأعمى: لا أبصر، ويقول المقعد: لا أمشي. فيقول له: اركب الأعمى واقتطف. فيقول: هذا مثالكما، فكما صار العنب بكما مقطوفاً صار الذنب بكما معروفاً. ومن قال الروح هي الحياة قال المراد بالروح في هذا القول القلب، لأنّه به حياة الجسد. وقد روى في حلية الأولياء عن سلمان عني أنّه قال: مثل القلب والجسد مثل الأعمى والمقعد، قال المقعد: أرى ثمرة ولا أستطيع القيام فاحملني، فحمله فأكل وأطعمه. وهذا أولى لأنّ فعل الجسد إنّما يكون طاعة ومعصية بعزيمة القلب، ولهذا قال علي النّي الجسم لمضغة فعل الجسد إنّما يكون طاعة ومعصية بعزيمة القلب، ولهذا قال علي النّه في الجسم لمضغة إذا صلحت صلح سائره، وإذا فسدت فسد سائره وهي القلب.

تَذَفَيْبِ: قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَيَشَنُلُونَكَ عَنِ ٱلرُّوجَ قُلِ ٱلرُّوحُ مِنَ ٱمْـرِ رَبِّي﴾ إن قيل: كيف أبهم الله الجواب؟ قلنا: فيه وجوه.

(أ) قال الكتابيّون للمشركين: اسألوا محمّداً عنه فإن توقّف فيه فهو نبيّ فسألوه فأجاب بذلك، وقوله: ﴿وَمَا أُوتِيتُم مِّنَ اَلْمِلَمِ إِلَّا قَلِيـلَا﴾ عنى اليهود، قالوا: أُوتينا التوراة وفيها علم كلّ شيء.

(ب) كان قصدهم بالسؤال تخجيل النبي في فإنّ الروح لمّا قيل على معان مختلفة كما سلف، حتى لو أجاب بواحد منها قالوا ما نريد هذا، فأبهموا السؤال فأبهم الجواب بما ينطبق على الجميع بأنّه من أمر الله، أي أنّه أحدثه بقوله ﴿ كُنَ ﴾ أو هو من شأنه وخلقه.

(ج) عن ابن عبّاس أنّهم سألوا عن جبرئيل لأنّهم كانوا يدّعون معاداته.

(د) عن عليّ عَلِيَّةٌ : أنَّهم سألوا عن الملك العظيم الجنَّة.

(هـ) لو أريد الروح الَّتي في البدن لم يكن في الآية دليل على أنَّه لا يعلمها إلاَّ الله.

هذا آخر ما وجدنا من الرسالة، ولم نتكلّم على ما فيها إحالةً على أفهام الناظرين فخذ منها ما صفا، ودع ما كدر.

تتمة: أقول: بعدما أحطت خبراً بما قيل في هذا الباب من الأقوال المتشتتة، والآراء المتخالفة، وبعض دلائلهم عليها، لا يخفى عليك أنّه لم يقم دليل عقليّ على التجرّد، ولا على الماديّة، وظواهر الآيات والأخبار تدلّ على تجسّم الروح والنفس وإن كان بعضها قابلاً للتأويل؛ وما استدلّوا به على التجرّد لا يدلّ دلالة صريحة عليه وإن كان في بعضها إيماء إليه،

<sup>(</sup>١) سورة النحل، الآية: ١١١.

فما يحكم به بعضهم من تكفير القائل بالتجرّد إفراط وتحكّم كيف وقد قال به جماعة من علماء الإماميّة ونحاريرهم؟! وجزمُ القائلين بالتجرّد أيضاً بمحض شبهات ضعيفة مع أنّ ظواهر الآيات والأخبار تنفيه أيضاً جرأة وتفريط فالأمر مردّد بين أن يكون جسماً لطيفاً نورانيّاً ملكوتيّاً داخلاً في البدن، تقبضه الملائكة عند الموت، وتبقى معذّباً أو منعّماً بنفسه أو بجسد مثاليّ يتعلّق به كما مرّ في الأخبار؛ أو يلهى عنه إلى أن ينفخ في الصور - كما في المستضعفين - ولا استبعاد في أن يخلق الله جسماً لطيفاً يبقيه أزمنة متطاولة، كما يقول المسلمون في الملائكة والجنّ؛ ويمكن أن يرى في بعض الأحوال بنفسه أو بجسده المثاليّ، ولا يرى في بعض الأحوال بنفسه أو بجسده المثاليّ، ولا يرى في جسده الأحوال بنفسه أو بجسده مثاليّ، ويكون قبض الروح وبلوغها الحلقوم وأمثال ذلك تجوّزاً عن جسده الأصليّ بجسد مثاليّ، ويكون قبض الروح وبلوغها الحلقوم وأمثال ذلك تجوّزاً عن قطع تعلّقها، أو أجري عليها أحكام ما تعلّقت أوّلاً به - وهو الروح الحيوانيّ البخاريّ - مجازاً.

ثمّ الظاهر من الأخبار أنّ النفس الانسانيّ غير الروح الحيوانيّ، وغير سائر أجزاء البدن المعروفة وأمّا كونها جسماً لطيفاً خارجاً من البدن محيطاً به أو متعلّقاً به فهو بعيد، ولم يقل به أحد، وإن كان يستفاد من ظواهر بعض الأخبار كما عرفت.

وقد يستدلّ على بطلان القول بوجود مجرّد سوى الله بقوله سبحانه: ﴿لَيْسَ كُمِثْلِهِـ شَحَتَ ۗ ﴾ وهو ضعيف، إذ يمكن أن يكون تجرّده سبحانه مبايناً لتجرّد غيره، كما القول في السمع والبصر والقدرة وغيرها.

وقد يستدلّ على نفيه بما سبق من الأخبار الدالة على أنّ الوحدة مختصة به تعالى، وأنّ غيره سبحانه متجزّى، كخبر فتح بن يزيد، عن أبي الحسن غين وقال في آخره: والانسان واحد في الاسم، لا واحد في المعنى، والله جلّ جلاله هو واحد لا واحد غيره، ولا اختلاف فيه ولا تفاوت، ولا زيادة ولا نقصان، وأمّا الانسان المخلوق المصنوع المؤلّف من أجزاء مختلفة وجواهر شتّى، غير أنّه بالاجتماع شيء واحد. وعن أبي جعفر الثاني غين في حديث طويل: ولكنّه القديم في ذاته، وما سوى الواحد متجزّى، والله الواحد لا متجزّى، ولا متوهّم بالقلّة والكثرة، وكل متجزّى، أو متوهّم بالقلّة والكثرة فهو مخلوق دالٌ على خالق له. وعن أمير المؤمنين غين أن تشبهه صورة، ولا يحسّ بالحواسّ، ولا يقاس بالناس، قريب في بعده، بعيد في قربه، فوق كلّ شيء، ولا يقال شيء فوقه، أمام كلّ شيء ولا يقال له قريب في بعده، بعيد في قربه، فوق كلّ شيء، ولا يقال شيء فوقه، أمام كلّ شيء ولا يقال له أمام، داخل في الأشياء لا كشيء داخل، وخارج من الأشياء لا كشيء خارج، سبحان من أمام، داخل في الأشياء لا كشيء داخل، وخارج من الأشياء لا كشيء خارج، سبحان من اختصاص تلك الصفات بالله تعالى، وعلى القول بوجود مجرّد سوى الله كانت مشتركة مع الله اختصاص تلك الصفات بالله تعالى، وعلى القول بوجود مجرّد سوى الله كانت مشتركة مع الله سيّما في العقول التي ينفون عنها التغيّر والتبدّل. ولا يخلو من قرّة، لكن للكلام فيه مجال والله يعلم حقائق الأمور وحججه غينينه.

وأقول؛ لمّا انتهى الكلام في هذا الباب إلى بعض الاطناب لكونه من أهمّ المطالب وأقصى المآرب فلا بأس بأن نذكر بعض المطالب المهمّة من أحوال النفس وشؤونها في فوائد:

الأولى: في بيان اتّحاد حقيقة النفوس البشريّة بالنوع. قال نصير الملّة والدين علله في التجريد: ودخولها تحت حدّ واحد يقتضي وحدتها. وقال العلاّمة – رفع الله مقامه –: اختلف الناس في ذلك فذهب الأكثر إلى أنّ النفوس البشريّة متّحدة في النوع، متكثّرة بالشخص، وهو مذهب أرسطو؛ وذهب جماعة من القدماء إلى أنَّها مختلفة بالنوع؛ واحتجَّ المصنّف على وحدتها بأنّها يشملها حدّ واحد والأمور المختلفة يستحيل اجتماعها تحت حدّ واحد، وعندي في هذا نظر(١). وقال شارح المقاصد: ذهب جمع من قدماء الفلاسفة إلى أنَّ النفوس الحيوانيّة والانسانيّة متماثلة متّحدة الماهيّة، واختلاف الأفعال والادراكات عائد إلى اختلاف الآلات، وهذا لازم على القائلين بأنَّها أجسام، والأجسام متماثلة، إذ لا تختلف إلاّ بالعوارض. وأمّا القائلون بأنّ النفوس الانسانيّة مجرّدة فذهب الجمهور منهم إلى أنَّها متَّحدة الماهيَّة، وإنَّما تختلف في الصفات والملكات واختلاف الأمزجة والأدوات؛ وذهب بعضهم إلى أنَّها مختلفة بالماهيَّة، بمعنى أنَّها جنس تحته أنواع مختلفة، تحت كلِّ نوع أفراد متّحدة الماهيّة، بمعنى أنّها جنس تحته أنواع مختلفة، تحت كلّ نوع أفراد متّحدة الماهيَّة، متناسبة الأحوال، بحسب ما يقتضيه الروح العلويِّ، المسمَّى بالطباع التامُّ لذلك النوع. ويشبه أن يكون قوله عَشِيُّلام: «الناس معادن كمعادن الذهب والفضَّة» وقوله عَشِيُّلا : الأرواح جنود مجنّدة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف؛ إشارة إلى هذا. وذكر الامام في المطالب العالية أنَّ هذا المذهب هو المختار عندنا.

وأمّا بمعنى أن يكون كلّ فرد منها مخالفاً بالماهيّة لسائر الأفراد، حتّى لا يشترك منهم اثنان في الحقيقة، فلم يقل به قائل تصريحاً، كذا ذكره أبو البركات في المعتبر.

احتج الجمهور؛ بأنّ ما يعقل من النفس ويجعل لها حدّاً معنى واحد مثل الجوهر المجرّد المتعلّق بالبدن، والحدّ تمام الماهيّة. وهذا ضعيف، لأنّ مجرّد التحديد بحدّ واحد لا يوجب الوحدة النوعيّة، إذ المعاني الجنسيّة أيضاً كذلك كقولنا: الحيوان جسم حسّاس متحرّك بالارادة. وإن ادّعى أنّ هذا مقول في جواب السؤال بما هو عن أيّ فرد وأيّ طائفة فهو ممنوع، بل ربما يحتاج إلى ضمّ مميّز جوهريّ. وقد يحتجّ بأنّها مشاركة في كونها نفوساً بشريّة، فلو تخالفت بفصول مميّزة لكانت من المركّبات دون المجرّدات. والجواب بعد تسليم كون النفسيّة من الذاتيّات دون العرضيّات: أنّ التركيب العقليّ من الجنس والفصل لا ينافي التجرّد ولا يستلزم الجسميّة.

<sup>(</sup>١) كشف المراد، ص ١٨٧.

واحتج الآخرون: بأنّ اختلاف النفوس في صفاتها لو لم يكن لاختلاف ماهيّاتها بل لاختلاف الأمزجة والأحوال البدنيّة والأسباب الخارجيّة لكانت الأشخاص المتقاربة جدّاً في أحوال البدن والأسباب الخارجة متقاربة البتّة في الملكات والأخلاق من الرحمة والقسوة والكرم والبخل والعفّة والفجور وبالعكس، واللازم باطل، إذ كثيراً ما يوجد الأمر بخلاف ذلك، بل ربما يوجد الانسان الواحد يبدّل مزاجه جدّاً وهو على غريزته الأولى. ولا بخاء في أنّ هذا من الاقناعيّات الضعيفة، لجواز أن يكون ذلك لأسباب أخر لا نطّلع على تفاصيلها.

الثانية: تساوي الأرواح والأبدان. قال شارح المقاصد: كلّ نفس يعلم بالضرورة أن ليس معها في هذا البدن نفس أخرى تدبّر أمره، وأن ليس لها تدبير وتصرّف في بدن آخر، فالنفس مع البدن على التساوي، ليس لبدن واحد إلاّ نفس واحدة، ولا تتعلّق نفس واحدة إلاّ ببدن واحد. أمّا على سبيل التبادل والانتقال من بدن إلى آخر فلوجوه:

الأول: أنّ النفس المتعلّقة بهذا البدن لو كانت منتقلة إليه من بدن آخر لزم أن يتذكّر شيئاً من أحوال ذلك البدن، لأنّ العلم والحفظ والتذكّر من الصفات القائمة بجوهرها الّذي لا يختلف باختلاف أحوال البدن، واللازم باطل قطعاً.

الثاني: أنّها لو تعلّقت بعد مفارقة هذا البدن ببدن آخر لزم أن يكون عدد الأبدان الهالكة مساوياً لعدد الأبدان الحادثة، لئلاً يلزم تعطّل بعض النفوس، أو اجتماع عدّة منها على التعلّق ببدن واحد، أو تعلّق واحد منها بأبدان كثيرة معاً لكنّا نعلم قطعاً بأنّه قد يهلك في مثل الطوفان العامّ أبدان كثيرة لا يحدث مثلها إلاّ في أعصار متطاولة.

الثالث: أنّه لو انتقل نفس إلى بدن لزم أن يجتمع فيه نفسان: منتقلة، وحادثة؛ لأنّ حدوث النفس عن العلّة القديمة يتوقّف على حصول الاستعداد في القابل أعني البدن، وذلك بحصول المزاج الصالح، وعند حصول الاستعداد في القابل يجب حدوث النفس، لما تقرّر من لزوم وجود المعلول عند تمام العلّة.

لا يقال: لا بدّ مع ذلك من عدم المانع، ولعلّ تعلّق المنتقلة مانع، وتكون لها الأولويّة في المنع لما لها من الكمال.

لأنا نقول: لا دخل للكمال في اقتضاء التعلّق، بل ربما يكون الأمر بالعكس فإذن ليس منع الانتقال للحدوث أولى من منع الحدوث للانتقال.

واعترض على الوجوه الثلاثة بعد تسليم مقدّماتها: بأنّها إنّما تدلّ على أنّ النفس بعد مفارقة البدن لا تنتقل إلى بدن آخر إنسانيّ، ولا يدلّ على أنّها لا تنتقل إلى حيوان آخر من البهاثم والسباع وغيرهما على ما جوّزه بعض التناسخيّة وسمّاه مسخاً؛ ولا إلى نبات على ما جوّزه بعضهم وسمّاه فسخاً؛ ولا إلى جماد على ما جوّزه آخر وسمّاه رسخاً؛ ولا إلى جرم سماويّ على ما يراه بعض الفلاسفة.

وإنّما قلنا: بعد تسليم المقدّمات، لأنّه ربما يعترض على الوجه الأوّل بمنع لزوم التذكّر، وإنّما يلزم لو لم يكن التعلّق بذلك البدن شرطاً، والاستغراق في تدبير البدن الآخر مانعاً، أو طول العهد منسياً. وعلى الثاني بمنع لزوم التساوي، وإنّما يلزم لو كان التعلّق ببدن آخر لازماً البتّة وعلى الفور، وأمّا إذا كان جائزاً أو لازماً ولو بعد حين فلا، لجواز أن لا ينتقل نفوس الهالكين الكثيرين، أو ينتقل بعد حدوث الأبدان الكثيرة. وما توهّم من التعطيل مع أنّه لا حجّة على بطلانه فليس بلازم، لأنّ الابتهاج بالكمالات أو التألّم بالجهالات شغل. وعلى الثالث: بأنّه مبنيّ على حدوث النفس وكون المزاج مع الفاعل تمام العلّة، بحيث لا مانع أصلاً والكلّ في حيّز المنع.

ثم قال: وليس للتناسخيّة دليل يعتدّ به، وغاية ما تمسّكوا به في إثبات التناسخ على الاطلاق أي انتقال النفس بعد المفارقة إلى جسم آخر إنسانيّ أو غيره وجوه:

الأول: أنّها لو لم تتعلّق لكانت معطّلة، ولا تعطيل في الوجود. وكلتا المقدّمتين ممنوعة.

الثاني: أنّها مجبولة على الاستكمال، والاستكمال لا يكون إلاّ بالتعلّق، لأنّ ذلك شأن النفوس، وإلاّ كانت عقلاً لا نفساً. وردَّ بأنّه ربما كان الشيء طالباً لكماله ولا يحصل لزوال الأسباب والآلات، بحيث لا يحصل لها البدن.

الثالث: أنّها قديمة، فتكون متناهية العدد، لامتناع وجود ما لا يتناهى بالفعل بخلاف ما لا يتناهى بالفعل بخلاف ما لا يتناهى من الحوادث كالحركات والأوضاع وما يستند إليها، فإنّها إنّما تكون على سبيل التعاقب دون الاجتماع، والأبدان مطلقاً بل الأبدان الانسانية خاصة غير متناهية، لأنّها من الحوادث المتعاقبة، المستندة إلى ما لا يتناهى من الدورات الفلكيّة وأوضاعها. فلو لم يتعلّق كلّ نفس إلاّ ببدن واحد لزم توزّع ما يتناهى على ما لا يتناهى، وهو محال بالضرورة.

وردّ بمنع قدم النفوس، ومنع لزوم تناهي القدماء لو ثبت، فإن الأدلّة إنّما تمّت فيما له وضع وترتيب، ومنع لاتناهي الأبدان وعللها، ومنع لزوم أن يتعلّق بكلّ بدن نفس. وإن أريد الأبدان الّتي صارت إنساناً بالفعل اقتصر على منع لاتناهيها.

ثم قال: وقد يتوهم أنّ من شريعتنا القول بالتناسخ، فإنّ مسخ أهل المائدة قردة وخنازير ردّ لنفوسهم إلى أبدان حيوانات أخر، والمعاد الجسمانيّ ردّ لنفوس الكلّ إلى أبدان أخر إنسانيّة، للقطع بأنّ الأبدان المحشورة لا تكون الأبدان الهالكة بعينها، لتبدّل الصور والأشكال بلا نزاع.

والجواب: أنَّ المتنازع هو أنَّ النفوس بعد مفارقتها الأبدان تتعلَّق في الدنيا بأبدان أخر

للتدبير والتصرّف والاكتساب، لا أن تتبدّل صور الأبدان كما في المسخ أو أن تجتمع أجزاؤها الأصليّة بعد التفرّق، فتردّ إليها النفوس كما في المعادن على الاطلاق، وكما في إحياء عيسى عَلَيْتُمْ بعض الأشخاص.

وقال السيّد المرتضى تتليُّ حين سأله سائل: تأوّل سيّدنا - أدام الله نعماءه - ما ورد في المسوخ مثل الدبّ والقرد والفيل والخنزير وما شاكل ذلك، على أنّها كانت على خلق جميلة غير منفور عنها، ثمّ جعلت هذه الصور المسيئة على سبيل التنفير عنها والزيادة في الصدّ عن الانتفاع بها وقال: لأنَّ بعض الأحياء لا يجوز أن يصير حيًّا آخر غيره، إذا أريد بالمسخ هذا فهو باطُّل؛ وإن أريد غيره نظرنا فيه، فما جواب من سأل عند سماع هذا عن الأخبار الواردة عن النبيّ والأئمّة ﷺ بأنّ الله تعالى يمسخ قوماً من هذه الأمّة قبلّ يوم القيامة كما مسخ في الأمم المتقدَّمة، وهي كثيرة لا يمكن الاطالة بحصرها في كتاب. وقد سلَّم الشيخ المفيد تعليه صحتها وضمّن ذلك الكتاب الّذي وسمه بالتمهيد، وأحال القول بالتناسخ، وذكر أنَّ الأخبار المعوَّل عليها لم ترد إلاَّ بأنَّ الله تعالى يمسخ قوماً قبل يوم القيامة. وقد روى النعمانيّ كثيراً من ذلك، يحتمل النسخ والمسخ معاً، فمما رواه ما أورده في كتاب «التسلّي والتقوِّي، وأسنده إلى الصادق عَلِيَّتُهُم حديث طويل يقول في آخره: وإذا احتضر الكافر حضره رسول الله على عَلَيْنِ وجبرتيل وملك الموت عِلَيْنِهِ ، فيدنو إليه على عَلِيْنِهِ فيقول: يا رسول الله! إنَّ هذا كان يبغضنا أهل البيت فأبغضه. فيقول رسول الله: يا جبرئيل! إنَّ هذا كان يبغض الله ورسوله وأهل بيت رسوله فأبغضه. فيقول جبرئيل لملك الموت: إنَّ هذا كان يبغض الله ورسوله وأهل بيته فأبغضه واعنف به، فيدنو منه ملك الموت فيقول: يا عبد الله! أخذت فكاك رقبتك؟ أخذت أمان براءتك؟ تمسكت بالعصمة الكبري في دار الحياة الدنيا؟ فيقول: وما هي؟ فيقول: ولاية علىّ بن أبي طالب عَلَيْتُ فيقول: ما أعرفها ولا أعتقد بها. فيقول له جبرئيل: يا عدوّ الله وما كنت تعتقد؟ فيقول: كذا وكذا، فيقول له جبرئيل: أبشريا عدوَّ الله بسخط الله وعذابه في النار! أمَّا ما كنت ترجو فقد فاتك، وأمَّا الَّذي كنت تخافه فقد نزل بك، ثمَّ يسلُّ نفسه سلًّا عَنيفاً، ثمَّ يوكل بروحه مائة شيطان كلُّهم يبصق في وجهه ويتأذَّى بريحه، فإذا وضع في قبره فتح له باب من أبواب النار، يدخل عليه من فوح ريحها ولهبها. ثمّ إنّه يؤتى بروحه إلى جبال برهوت، ثمَّ إنّه يصير في المركّبات حتّى أنّه يصير في دودة بعد أن يجري في كلّ مسخ مسخوط عليه، حتّى يقوم قائمنا أهل البيت فيبعثه الله ليضرب عنقه وذلك قوله: ﴿ رَبُّنَا ٓ أَمَتُنَا ٱللَّذَيْنِ وَأَحْيَيْتَنَا ٱلْمُنَكِينِ فَأَعْتَرَفْنَا بِلْدُنُوبِنَا فَهَلَ إِلَى خُرُوجٍ مِّن سَيِيـلٍ﴾ (١) والله لقد أتي بعمر بن سعد بعدما قتل، وإنّه لفي صورة قرد في عنقه سلسلة فجعل يعرف أهل الدار وهم لا يعرفونه، والله لا يذهب الدنيا حتى يمسخ عدونا مسخاً ظاهراً، حتّى أنّ الرجل منهم

<sup>(</sup>١) سورة غافر، الآية: ١١.

ليمسخ في حياته قرداً أو خنزيراً، ومن ورائهم عذاب غليظ ومن ورائهم جهنّم وساءت مصبراً.

والأخبار في هذا المعنى كثيرة قد جازت عن حدّ الآحاد، فإن استحال النسخ وعوّلنا على أنه أُلحق بها ودلّس فيها وأضيف إليها فماذا يحيل المسخ وقد صرّح به فيها وفي قوله: ﴿ مَلَ أَنَهُ أَلَهُ وَغَيْبَ عَلَيْهِ وَجَمَلَ مِنْهُمُ الْفِرَدَةَ وَاَلْمَنَازِرَ ﴾ (١) وقوله ﴿ وَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَلِيئِينَ ﴾ (٢) وقوله ﴿ وَقُلْنَا لَهُمْ كُونُواْ قِرَدَةً خَلِيئِينَ ﴾ (٢) وقوله ﴿ وَقُلْ نَشَكَآهُ لَتَسَخَنَهُمْ عَلَى مَكَانَتِهِمْ ﴾ (٣) ؟

والأخبار ناطقة بأنّ معنى هذا المسخ هو إحالة التغيير عن بنية الانسانيّة إلى ما سواها. وفي الخبر المشهور عن حذيفة أنّه كان يقول: أرأيتم لو قلت لكم إنّه يكون فيكم قردة وخنازير أكنتم مصدّقيَّ؟ فقال رجل: يكون فينا قردة وخنازير؟! قال: وما يؤمنك من ذلك لا أمّ لك. وهذا تصريح بالمسخ، وقد تواتر الأخبار بما يفيد أنّ معناه تغيير الهيئة والصورة. وفي الأحاديث أنّ رجلاً قال لأمير المؤمنين علين وقد حكم عليه بحكم: والله ما حكمت بالحقّ! فقال له: إخساً كلباً، وإنّ الأثواب تطايرت عنه وصار كلباً يمصع بذنبه. وإذا جاز أن يجعل الله جلّ وعزّ الجماد حيواناً فمن ذا الذي يحيل جعل حيوان في صورة حيوان آخر؟

فأجاب - قدّس سرّه -: اعلم أنّا لم نحل المسخ، وإنّما أحلنا أن يصير الّذي كان إنساناً يصير بهيمة ، لا أنّه يتغيّر صورته إلى صورة البهيمة والأصل في المسخ قوله تعالى: ﴿كُونُوا وَرَدَةً خَلَيْئِينَ ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَجَمَلَ مِنْهُمُ اَلْتِرَدَةَ وَالْخَنَازِيرَ وَعَبَدَ الطّنفُوتَ ﴾ وقد تأوّل قوم من المفسّرين آيات القرآن الّتي في ظاهرها المسخ على أنّ المراد بها أنّا حكمنا بنجاستهم، وخسّة منزلتهم، وإيضاع أقدارهم لمّا كفروا وخالفوا، فجروا بذلك مجرى القرود الّتي لها هذه الأحكام، كما يقول أحدنا لغيره: ناظرت فلاناً وأقمت عليه الحجّة حتى مسخته كلباً، على هذه المعنى. وقال آخرون: بل أراد بالمسخ أنّ الله تعالى غيّر صورهم وجعلهم على صور القرود على سبيل العقوبة لهم والتنفير عنهم وذلك جائز مقدور لا مانع له. وهو أشبه بالظاهر وأمرّ عليه، والتأويل الأوّل ترك الظاهر وإنّما تترك الظواهر لضرورة، وليست ههنا.

فإن قيل: فكيف يكون ما ذكرتم عقوبة؟ قلنا: هذه الخلقة إذا ابتدئت لم تكن عقوبة، وإذا غيّر الحيّ المخلوق على الخلقة التامّة الجميلة إليها كان ذلك عقوبة لأنّ تغيّر الحال إلى ما ذكرناه يقتضى الغمّ والحسرة.

فإن قيل: فيجب أن يكون مع تغيّر الصورة ناساً قردة، وذلك متناف. قلنا: متى تغيّرت صورة الانسان إلى صورة القرد لم يكن في تلك الحال إنساناً، بل كان انساناً مع الِبنية

<sup>(</sup>١) سورة المائدة، الآية: ٦٠. (٢) سورة البقرة، الآية: ٦٥.

<sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٦٧.

الأولى، واستحقّ الوصف بأنّه قرد لمّا صار على صورته، وإن كان الحيّ واحداً في الحالين لم يتغيّر، ويجب فيمن مسخ قرداً على سبيل العقوبة له أن يذمّه مع تغيّر الصورة على ما كان منه من القبائح، لأنّ تغيّر الهيئة والصورة لا يوجب الخروج عن استحقاق الذمّ، كما لا يخرج المهزول إذا سمن عمّا كان يستحقّه من الذمّ؛ وكذا السمين إذا هزل.

فإن قيل: فيقولون إنّ هؤلاء الممسوخين تناسلوا، وإنّ القردة في أزماننا هذه من نسل أولئك. قلنا: ليس يمتنع أن يتناسلوا بعد أن مسخوا، لكنّ الاجماع حاصل على أنّه ليس شيء من البهائم من أولاد آدم، ولولا هذا الاجماع لجوّزنا ما ذكر. وعلى هذه الجملة الّتي قرّرناها لا ينكر صحّة الأخبار الواردة من طرقنا بالمسخ لأنها كلّها يتضمّن وقوع ذلك على من يستحقّ العقوبة والذمّ من الأعداء والمخالفين.

فإن قيل: أفتجوّزون أن يغيّر الله تعالى صورة حيوان جميلة إلى صورة أخرى غير جميلة، بل مشوّهة منفور عنها، أم لا تجوّزون؟ قلنا: إنّما أجزنا في الأوّل ذلك على سبيل العقوبة لصاحب هذه الخلقة الّتي كانت جميلة ثمّ تغيّرت، لأنّه يغتمّ بذلك ويتأسّف، وهذا الغرض لا يتمّ في الحيوان الّذي ليس بمكلّف، فتغيير صورهم عبث، فإن كان في ذلك غرض يحسن لمثله جاز (انتهى).

وظاهر كلامه كلفه أوّلاً وآخراً أنّه عند المسخ يخرج عن حقيقة الانسانية ويدخل في نوع آخر، وفيه نظر، والحق أنّ امتياز نوع الانسان إذا كان بهذا الهيكل المخصوص وهذا الشكل والتخطيط والهيئة فلا يكون هذا إنساناً، بل قرداً وخنزيراً وإن كان امتيازه بالروح المجرّد أو الساري في البدن – كما هو الأصوب – كانت الانسانية باقية غير ذاهبة، وكان إنساناً في صورة حيوان، ولم يخرج من نوع الانسان ولم يدخل في نوع آخر. وقد روي عن أبي جعفر عين أنّ الفرقة المعتزلة عن أهل السبت لمّا دخلوا قريتهم بعد مسخهم، عرفت القردة أنسابها من الإنس، ولم يعرف الإنس أنسابها من القردة، فقال القوم للقردة: ألم ننهكم؟ . وفي تفسير العسكري علينها : فمسخهم الله كلّهم قردة وبقي باب المدينة مغلقاً لا يخرج منهم أحد ولا يدخل إليهم أحد، وتسامع بذلك أهل القرى، فقصدوهم وتسنّموا حيطان البلد أحد ولا يدخل إليهم أحد، وتسامع بذلك أهل القرى، فقصدوهم وتسنّموا حيطان البلد فاطلعوا عليهم، فإذا كلّهم رجالهم ونساؤهم قردة يموج بعضهم في بعض، يعرف هؤلاء فاطلعون معارفهم وقراباتهم وخلطاءهم يقول المطّلع لبعضهم: أنت فلان، أنت فلان؟ فتدمع عينه ويوميء برأسه، أي نعم. فهذان الخبران يدلان على أنّهم لم يتخلّعوا من فتدم عينه ويوميء برأسه، أي نعم. فهذان الخبران يدلان على أنّهم لم يتخلّعوا من فلانسانيّة، وكان فيهم العقل والشعور إلا أنّهم كانوا لا يقدرون على التكلم.

قال النيسابوريّ في قوله سبحانه: ﴿ كُونُواْ قِرَدَةٌ خَاسِئِينَ﴾ : عن مجاهد أنّه مسخ قلوبهم، بمعنى الطبع والختم، لا أنّه مسخ صورهم، وهو مثل قوله: ﴿ كُمْثَلِ ٱلْمِيمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا﴾ . واحتج بأنّ الانسان هو هذا الهيكل المحسوس، فإذا أبطله وخلق مكانه تركيب القرد

رجع حاصل المسخ إلى إعدام الأعراض الّتي باعتبارها كان ذلك الجسم إنساناً وإيجاد أعراض أُخر باعتبارها صار قرداً. وأيضاً لو جوّزنا ذلك لم نؤمن في كلّ ما نراه قرداً وكلباً أنّه كان إنساناً عاقلاً، وذلك شكّ في المشاهدات.

وأجيب؛ بأنّ الانسان ليس هذا الهيكل، لتبدّله بالسمن والهزال، فهو أمر وراء ذلك، إمّا جسمانيّ سارٍ في جميع البدن، أو جزء في جانب من البدن كقلب أو دماغ، أو مجرّد كما تقوله الفلاسفة، وعلى التقادير فلا امتناع في بقاء ذلك الشيء مع تطرّق التغيّر إلى هذا الهيكل، وهذا هو المسخ، وبهذا التأويل يجوز في الملك الذي تكون جنّته في غاية العظم أن يدخل حجرة الرسول عليه ولأنّه لم يتغيّر منهم إلاّ الخلقة والصورة، والعقل والفهم باقي، فإنّهم يعرفون ما نالهم بشؤم المعصية من تغيّر الخلقة، وتشويه الصورة، وعدم القدرة على النطق، وسائر الخواص الانسانية، فيتألّمون بذلك ويتعذّبون. ثمّ أولئك القرود بقوا أو أفناهم الله؟ وإن بقوا فهذه القرود التي في زماننا من نسلهم أم لا؟ الكلّ جائز عقلاً، إلاّ أنّ الرواية عن ابن عبّاس: أنّهم ما مكثوا إلاّ ثلاثة أيّام، ثمّ هلكوا (انتهى).

وأقول: قد ورد في أخبارنا أيضاً موافقاً لما روي عن ابن عبّاس، كما في تفسير العسكري عليّه : كانوا كذلك ثلاثة أيّام، ثمّ بعث الله عليهم ريحاً ومطراً فجرَّ بهم إلى البحر وما بقي مسخ بعد ثلاثة أيّام: وأمّا الّتي ترون من هذه المصوّرات بصورها فإنّما هي أشباهها لا هي بأعيانها ولا من نسلها.

وروى الصدوق في العلل بإسناده عن عبد الله بن الفضل قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْهِ: قول الله عَلَيْهِ: قول الله عَلَيْهُ : ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْأَ مِنكُمْ فِي ٱلسَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا فِرَدَةٌ خَلْسِيْينَ ﴾ قال: إنّ أولئك مسخوا ثلاثة أيّام، ثمّ ماتوا ولم يتناسلوا، وإنّ القردة اليوم مثل أولئك؛ وكذلك الخنزير وسائر المسوخ ما وجد منها اليوم من شيء فهو مثله، لا يحلّ أن يؤكل لحمه (الخبر).

وروى في العيون بإسناده عن عليّ بن محمّد بن الجهم قال: سمعت المأمون يسأل الرضا علي عمّا يرويه الناس من أمر الزهرة، وأنّها كانت امرأة فتن بها هاروت وماروت؛ وما يروونه من أمر سهيل أنّه كان عشّاراً باليمن. فقال علي الله الكوكبان، وما كان الله ليمسخ وإنّهما كانتا دابّتين من دوابّ البحر، فغلط الناس وظنّوا أنّهما الكوكبان، وما كان الله ليمسخ أعداءه أنواراً مضيئة، ثمّ يبقيهما ما بقيت السماء والأرض؛ وإنّ المسوخ لم يبق أكثر من ثلاثة أيّام حتى ماتت، وما تناسل منها شيء، وما على وجه الأرض اليوم مسخ، وإنّ التي وقعت عليها اسم المسوخية مثل القرد والخنزير والدبّ وأشباهها، إنّما هي مثل ما مسخ الله على صورها قوماً غضب الله عليهم ولعنهم، بإنكارهم توحيد الله وتكذيبهم رسله الخبر).

أقول: فقد ثبت بهذه الأخبار أنَّ هذه الحيوانات ليست من نسل هؤلاء المسوخ ولا من

نوعهم، وإنّما هي على صورهم. وقد عرفت أنّ المسخ ليس تناسخاً، لأنّ الروح لم ينتقل إلى بدن آخر، وإنّما تغيّرت صورة البدن؛ وأمّا التناسخ بمعنى انتقال الروح من بدن إلى بدن غير الأبدان المثاليّة، فممّا أجمع على نفيه جميع المسلمين وأمّا الأخبار الشاذّة الواردة في ذلك فيشكل التعلّق بظواهرها، كالخبر الّذي أورده السائل؛ فهي إمّا مؤوّلة بالمسخ، أو بتصوّر الأجساد المثاليّة بتلك الصور، كما ذكرنا سابقاً؛ وأمّا في الأجساد المثاليّة فقد تقدّم القول فيها في كتاب المعاد، والله الهادى إلى الرشاد.

قال شارح المقاصد: القول بالتناسخ في الجملة محكيّ عن كثير من الفلاسفة إلاّ أنّه حكاية لا تعضدها شبهة فضلاً عن حجّة، ومع ذلك فالنصوص القاطعة من الكتاب والسنة ناطقة بخلافها، وذلك أنّهم ينكرون المعاد الجسمانيّ، أعني حشر الأجساد وكون الجنّة والنار داري ثواب وعقاب، ولذّات وآلام حسيّة، ويجعلون المعاد عبارة عن مفارقة النفوس الأبدان، والجنّة عن ابتهاجها بكمالاتها، والنار عن تعلّقها بأبدان حيوانات أخر يناسبها فيما اكتسب من الأخلاق وتمكّنت فيها من الهيئات، معذّبة بما يلقى فيها من الذلّ والهوان، مثلاً التسب من الأخلاق وتمكّنت فيها من الهيئات، معذّبة بما يلقى فيها من الذلّ والهوان، مثلاً تتعلّق نفس الحريص بالخنزير؛ والسارق بالفأر والمعجب بالطاووس، والشرير بالكلب، ويكون لها تدريج في ذلك بحسب الأنواع والأشخاص، أي ينزل من بدن إلى بدن هو أدنى في تلك الهيئة المناسبة، مثلاً يبتدىء نفس الحريص من التعلّق ببدن الخنزير ثمّ إلى ما دونه في ذلك، حتى ينتهي إلى النمل ثمّ يتصل بعالم العقول عند زوال تلك الهيئة بالكلّية.

ثمّ إنّ من المنتمين من التناسخيّة إلى دين الاسلام يروّجون هذا الرأي بالعبارات المهذّبة، والاستعارات المستعذبة، ويصرفون به إليه بعض الآيات الواردة في أصحاب العقوبات اجتراء على الله وافتراء على ما هو دأب الملاحدة والزنادقة، ومن يجري مجراهم من الغاوين المغوين، الّذين هم شياطين الانس الّذين يوحون إلى العوامّ والقاصرين من المحصّلين زخرف القول غروراً.

فمن جملة ذلك ما قالوا في قوله تعالى ﴿ كُلُمّا نَضِعَتَ جُلُودُهُم ﴾ - أي بالفساد - ﴿ بَدَلْنَهُمُ جُلُودًا غَيْرَهَا ﴾ - أي بالكون - وفي قوله تعالى ﴿ كُلُمّا أَرَادُوٓا أَن يَغْرَبُواْ مِنْهَا ﴾ أي من دركات جهنم التي هي أبدان الحيوانات، وكذا في قوله ﴿ فَهَلْ إِلَى خُرُوجٍ مِن سَبِيل ﴾ وقوله تعالى : ﴿ رَبّنًا آخْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنَّا ظَلِلُورَ ﴾ وفي قوله تعالى ﴿ وَمَا مِن دَآبَةِ فِي ٱلأَرْضِ ﴾ - الآية معناه: أنهم كانوا مثلكم في الخلق والعلوم والمعايش والصناعات، فانتقلوا إلى أبدان هذه الحيوانات؛ وفي قوله تعالى ﴿ كُونُوا قِرَدَةً خَلَيْنِينَ ﴾ أي بعد المفارقة؛ وفي قوله تعالى ﴿ وَخَرْهِمِمْ ﴾ أي على صور الحيوانات المتنكسة الرؤوس، إلى غير ذلك من الآيات لا يخفى عليه فساد هذه الهذبانات. ومن نظر في كتب التفسير بل في سياق الآيات لا يخفى عليه فساد هذه الهذبانات.

وجؤز بعض الفلاسفة تعلّق النفوس المفارقة ببعض الأجرام السماويّة للاستكمال

وبعضهم على أنّ نفوس الكاملين تتصل بعالم المجرّدات؛ ونفوس المتوسّطين تتخلّص إلى عالم المُثُل المعلّقة في مظاهر الأجرام العلويّة على اختلاف مراتبهم في ذلك؛ ونفوس الأشقياء إلى هذا العالم في مظاهر الظلمانيّات في الصور المستكرهة بحسب اختلاف مراتبهم في الشقاوة، فيبقى بعضهم في تلك الظلمات أبداً لكون الشقاوة في الغاية، وبعضهم ينتقل بالتدريج إلى عالم الأنوار المجرّدة.

الثالثة: أنّ النفس لا تفنى بفناء البدن. قال في شرح المقاصد: فناء البدن لا يوجب فناء النفس المغايرة له مجرّدة كانت أو ماديّة أي جسماً حالاً فيه، لأنّ كونها مدبّرة له متصرفة فيه لا يقتضي فناءها بفنائه، لكن مجرّد ذلك لا يدلّ على كونها باقية البتّة، فلهذا احتيج في ذلك إلى دليل، وهو عندنا النصوص من الكتاب والسنّة وإجماع الأمّة، وهي من الكثرة والظهور بحيث لا يفتقر إلى الذكر، وقد أورد الامام في المطالب العالية من الشواهد العقليّة والنقليّة في هذا الباب ما يفضي ذكره إلى الاطناب وأمّا الفلاسفة فزعموا أنّه يمتنع فناء النفس.

**أقول:** ثمّ ذكر بعض دلائلهم على ذلك، لا حاجة بنا إلى إيرادها .

الرابعة: في كيفية تعقّل النفس وإدراكها، قال في التجريد: وتعقل بذاتها وتدرك بالآلات. وقال شارح المقاصد: لا نزاع في أنّ مدرك الكليّات من الانسان هو النفس، وأمّا مدرك الجزئيّات على وجه كونها جزئيّات فعندنا النفس وعند الفلاسفة الحواسّ. ثمّ قال بعد إيراد الحجج من الجانبين: لمّا كان إدراك الجزئيّات مشروطاً عند الفلاسفة بحصول الصورة في الآلات، فعند مفارقة النفس وبطلان الآلات لا تبقى مدركة للجزئيّات، ضرورة انتفاء المشروط بانتفاء الشرط. وعندنا لمّا لم تكن الآلات شرطاً في إدراك الجزئيّات، إمّا لأنّه ليس بحصول الصورة لا في النفس ولا في الحسّ؛ وإمّا لأنّه لا يمتنع ارتسام صورة الجزئيّ في النفس، بل الظاهر من قواعد الاسلام أنّه يكون للنفس بعد المفارقة إدراكات متجدّدة جزئيّة؛ واطّلاع على بعض جزئيّات أحوال الأحياء، سيّما الّذين كان بينهم وبين الميّت تعارف في الدنيا، ولهذا ينتفع بزيارة القبور والاستعانة بنفوس الأخيار من الأموات، في استنزال الخيرات، واستدفاع الملمّات فإنّ للنفس بعد المفارقة تعلّقاً ما بالبدن، وبالتربة الّتي دفنت فيها، فإذا زار الحيّ تلك التربة وتوجّهت تلقاءه نفس الميّت حصل بين النفسين علاقات وإفاضات.

المخامسة: في كما لات النفس ومراتبها. قال في شرح المقاصد: قد سبق أنّ لفظ القوّة كما يطلق على مبدأ التغير والانفعال، فقوّة النفس باعتبار كما يطلق على مبدأ التغيّر والانفعال، فقوّة النفس باعتبار تأثّرها في البدن لتكميل جوهره - وإن كان ذلك أيضاً عائداً إلى تكميل النفس من جهة أنّ البدن آلة لها في تحصيل العلم والعمل - يسمّى عقلاً عمليّاً والمشهور أنّ مراتب النفس أربع، لأنّه إمّا كمال، وإمّا استعداد نحو الكمال قويّ أو متوسّط، أو ضعيف. فالضعيف وهو

محض قابليّة النفس للادراكات يسمّى عقلاً هيولانيّاً، تشبيهاً بالهيولى الأولى الخالية في نفسها عن جميع الصور القابلة لها، بمنزلة قوّة الطفل للكتابة. والمتوسّط وهو استعدادها لتحصيل النظريّات بعد حصول الضروريّات تسمّى عقلاً بالملكة، لما حصل لها من ملكة الانتقال إلى النظريّات، بمنزلة الشخص المستعدّ لتعلّم الكتابة. وتختلف مراتب الناس في ذلك اختلافاً عظيماً بحسب اختلاف درجات الاستعدادات. والقويّ وهو الاقتدار على استحضار النظريّات متى شاءت من غير افتقار إلى كسب جديد لكونها مكتسبة مخزونة تحضر بمجرّد الالتفات، بمنزلة القادر على الكتابة حين لا يكتب، وله أن يكتب متى شاء، ويسمّى عقلاً بالفعل لشدّة قربه من الفعل. وأمّا الكمال فهو أن يحصل النظريّات مشاهدة بمنزلة الكاتب حين يكتب، ويسمّى عقلاً مستفاداً، أي من خارج هو العقل الفعّال الذي يُخرج نفوسنا من القوّه إلى الفعل فيما له من الكمالات، ونسبته إلينا نسبة الشمس إلى أبصارنا. وتختلف عبارات القوم في أنّ المذكورات أسام لهذه الاستعداد والكمال، أو للنفس باعتبار اتصافها بها، أو لقوى في النفس هي مبادئها، مثلاً يقال تارة: إنّ العقل الهيولانيّ هو استعداد النفس لقبول العلوم الفصروريّة. وتارة: إنّها قوّة استعداديّة، أو قوّة من شأنها الاستعداد المحض. وتارة: إنّه النفس في مبدأ الفطرة من حيث قابليّتها للعلوم وكذا في البواقي. وربّما يقال: إنّ العقل بالملكة هو حصول الضروريّات من حيث يتأذّى إلى النظريّات.

وقال ابن سينا: هو صورة المعقولات الأولى، وتتبعها القوّة على كسب غيرها بمنزلة الضوء للإبصار؛ والمستفاد هو المعقولات المكتسبة عند حصولها بالفعل.

وقال في كتاب «المبدأ والمعاد»: إنّ العقل بالفعل والعقل المستفاد واحد بالذات مختلف بالاعتبار، فإنّه من جهة تحصيله للنظريّات عقل بالفعل، ومن جهة حصولها فيه بالفعل عقل مستفاد؛ وربما قيل: هو عقل بالفعل بالقياس إلى ذاته، ومستفاد بالقياس إلى فاعله.

واختلفوا أيضاً في أنّ المعتبر في المستفاد هو حصول النظريّات الممكنة للنفس بحيث لا يغيب أصلاً، حتّى قالوا: إنّه آخر المراتب البشريّة، وأوّل منازل الملكيّة وأنّه يمتنع أو يستبعد جدّاً ما دامت النفس متعلّقة بالبدن، أو مجرّد الحضور حتّى يكون قبل العقل بالفعل بحسب الوجود – على ما صرّح به الامام – وإن كان بحسب الشرف هو الغاية والرئيس المطلق الذي يخدمه سائر القوى الانسانيّة والحيوانيّة والنباتيّة ولا يخفى أنّ هذا أشبه بما اتّفقوا عليه من حصر المراتب في الأربع، نعم حضور الكلّ بحيث لا يغيب أصلاً هو كمال مرتبة المستفاد.

ثمّ قال أمّا العمليّ فهو قوّة بها يتمكّن الانسان من استنباط الصناعات والتصرّفات في موضوعاتها الّتي هي بمنزلة الموادّ، كالخشب للنجّار، وتميز مصالحه الّتي يجب الاتيان بها من المفاسد الّتي يجب الاجتناب عنها لينتظم بذلك أمر معاشه ومعاده، وبالجملة هي مبدأ حركة بدن الانسان إلى الأفاعيل الجزئية الخاصّة بالرؤية على مقتضى آراء تخصّها صلاحيته،

ولها نسبة إلى القوّة النزوعيّة، ومنها يتولّد الضحك والخجل والبكاء ونحوها؛ ونسبة إلى الحواسّ الباطنة وهي استعمالها في استخراج أمور مصلحة وصناعات وغيرها؛ ونسبة إلى القوّة النظريّة وهي أنّ أفاعيله أعني أعماله الاختياريّة تنبعث عن آراء جزئيّة تستند إلى آراء كلّية تستنبط من مقدّمات أوّلية أو تجربيّة أو ذائعة أو ظنية تحكم بها القوة النظريّة، مثلاً يستنبط من قولنا: بذل الدرهم جميل والفعل الجميل ينبغي أن يصدر عنّا، ينتج أنّ بذل الدرهم ينبغي أن يصدر عنّا، ثم يحكم بأنّ هذا الدرهم ينبغي أن أبذله لهذا المستحقّ، فينبعث من ذلك شوق وإرادة إلى بذله، فتقدم القوّة المحرّكة على دفعه إلى المستحقّ.

ثم قال: وكما القوّة النظريّة معرفة أعيان الموجودات وأحوالها وأحكامها كما هي أي على الوجه الذي هي عليه في نفس الأمر بقدر الطاقة البشريّة، وسمّي حكمة نظريّة، وكمال القوّة العمليّة القيام بالأمور على ما ينبغي، أي على الوجه الذي يرتضيه العقل الصحيح بقدر الطاقة البشريّة، وسمّي حكمة عمليّة. وفسّروا الحكمة على ما يشمل القسمين بأنها خروج النفس من القوّة إلى الفعل في كمالها الممكن علماً وعملاً. إلاّ أنّه لمّا كثر الخلاف وفشا الباطل والضلال في شأن الكمال، وفي كون الأشياء كما هي والأمور على ما ينبغي، لزم الاقتداء في ذلك بمن ثبت بالمعجزات الباهرة أنّهم على هدى من الله تعالى، وكانت الحكمة الحقيقيّة هي الشريعة، لكن لا بمعنى مجرّد الأحكام العمليّة، بل بمعنى معرفة النفس ما لها الحقيقيّة هي الشريعة، لكن لا بمعنى مجرّد الأحكام العمليّة، بل بمعنى معرفة النفس ما لها وما عليها والعمل بها، على ما ذهب إليه أهل التحقيق: من أنّ المشار إليها في قوله ﴿وَمَن الْجِكَمَة فَقَد أُونِي خَيْرًا كُونَ الله هو الفقه، وأنّه اسم للعلم والعمل جميعاً.

وقد تقسم الحكمة المفسرة بمعرفة الأشياء كما هي إلى النظرية والعملية، لأنها إن كانت علماً بالأصول المتعلّفة بقدرتنا واختيارنا فعملية، وغايتها العمل وتحصيل الخير؛ وإلا فنظرية وغايتها إدراك الحق وكلّ منهما ينقسم بالقسمة الأوليّة إلى ثلاثة أقسام، فالنظرية إلى الإلهيّ والرياضيّ والطبيعيّ، والعمليّة إلى علم الأخلاق وعلم تدبير المنزل وعلم سياسة المدينة. لأنّ النظريّة إن كان علماً بأحوال الموجودات من حيث يتعلّق بالمادّة تصوّراً وقواماً فهي العلم الطبيعيّ؛ وإن كان من حيث يتعلّق بها قواماً لا تصوّراً فالرياضيّ، كالبحث عن الخطوط والسطوح وغيرهما ممّا يفتقر إلى المادّة في الوجود لا في التصوّر؛ وإن كان من حيث لا يتعلّق بها لا قواماً الأعلى وعلم ما بعد الطبيعة، كالبحث عن البحث عن الواجب والمجرّدات وما يتعلق بذلك.

والحكمة العمليّة إن تعلّقت بآراء ينتظم بها حال الشخص وذكاء نفسه فالحكمة الخلقيّة، وإلاّ فإن تعلّقت بانتظام المشاركة الانسانيّة الخاصّة فالحكمة المنزليّة والعامّة فالحكمة المدنيّة والسياسة.

<sup>(</sup>١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٩.

ثمّ قال: للانسان قوّة شهويّة هي مبدأ جذب المنافع ودفع المضارّ من المآكل والمشارب وغيرها ، وتسمّى القوّة البهيميّة والنّفس الأمّارة ؛ وقوّة غضبيّة هي مبدأ الإقدام على الأهوال والشوق إلى التسلُّط والترفُّع، وتسمَّى السبعيَّة والنفس اللَّوَّامَة؛ وقوَّة نطقيَّة هي مبدأ إدراك الحقائق والشوق إلى النظر في العواقب ليتميّز بين المصالح والمفاسد. ويحدث من اعتدال حركة الأولى العفَّة، وهي أنْ تكون تصرّفات البهيميّة على وفق اقتضاء النطقيّة، ليسلم عن أن تستعبدها الهوى، وتستخدمها اللذّات ولها طرف إفراط هي الخلاعة والفجور، أي الوقوع في ازدياد اللذَّات على ما لا ينبغي وطرف تفريط هي الخمود، أي السكون عن طلب مَّا رخُّص فيه العقل والشرع من اللَّذَّات إيثاراً لا خلقة. ومن اعتدال حركة السبعيَّة الشجاعة، وهي انقيادها للنطقيّة ليكون إقدامها على حسب الروية من غير اضطراب في الأمور الهائلة، ولها طرف إفراط هو التهوّر أي الاقدام على ما لا ينبغي، وتفريط وهو الجبن أي الحذر عمّا لا ينبغي. ومن اعتدال حركة النطقيّة وهي معرفة الحقائق على ما هي عليه بقدر الاستطاعة، وطرف إفراطها الجربزة، وهي استعمال الفكر فيما لا ينبغي، وطرف تفريطها الغباوة وهي تعطيل الفكر بالارادة والوقوف على اكتساب العلوم، فالأوساط فضائل والأطراف رذائل، وإذا امتزجت الفضائل حصل من اجتماعها حالة متشابهة هي العدالة. فأصول الفضائل: العفَّة، والشجاعة، والحكمة، والعدالة. ولكلِّ منها شعب وفروع مذكورة في كتب الأخلاق، وكذا الرذائل الستة(انتهي).

تتميم: قال الرازيّ في «المطالب العالية» في تعديد خواصّ النفس الانسانيّة: ونحن نذكر منها عشرة: القسم الأوّل من الخواصّ النطق وفيه أبحاث:

الأول: أنّ الانسان الواحد لو لم يكن في الوجود إلاّ هو وإلاّ الأمور الموجودة في الطبيعة للله أو ساءت معيشته، بل الانسان محتاج إلى أمور أزيد ممّا في الطبيعة مثل الغذاء المعمول، فإنّ الأغذية الطبيعية لا يلائم الانسان، والملابس أيضاً لا يصلح للانسان إلاّ بعد صيرورتها صناعية، فكذلك يحتاج الانسان إلى جملة من الصناعات حتى تنتظم أسباب معيشته، والانسان الواحد لا يمكنه القيام بمجموع تلك الصناعات بل لا بدّ من المشاركة حتى يخبز هذا لذاك، وينسج ذاك لهذا، فلهذه الأسباب احتاج الانسان إلى أن تكون له قدرة على أن يعرّف الآخر الذي هو شريكه ما في نفسه بعلامة وضعية، وهي أقسام: فالأوّل على أن يعرّف الأخر الذي هو شريكه ما في نفسه بعلامة وضعية، وهي أقسام: فالأوّل أصلحها وأشرفها الأصوات المركبة، والسبب في شرفها أنّ بدن الانسان لا يتم ولا يكمل إلاّ بالقلب الذي هو معدن الحرارة الغريزية، ولا بدّ من وصول النسيم البارد إليه ساعة فساعة فساعة حتى يبقى على اعتداله ولا يحترق، فخلقت آلات في بدنه بحيث يقدر الانسان على استدخال النسيم البارد في قلبه، فإذا مكث ذلك النسيم لحظة تسخّن وفسد فوجب إخراجه، فالصانع الحكيم جعل النفس الخارج سبباً لحدوث الصوت، فلا جرم سهل تحصيل الصوت بهذا الطريق، ثمّ إنّ ذلك الصوت سهل تقطيعه في المحابس المختلفة فحصلت هيئات مخصوصة الطويق، ثمّ إنّ ذلك الصوت سهل تقطيعه في المحابس المختلفة فحصلت هيئات مخصوصة

بسبب تقطيع ذلك الصوت في تلك المحابس، وتلك الهيئات المخصوصة هي الحروف، فحصلت الكلمات بهذا الطريق، ثمّ تركّب الحروف فحصلت الكلمات بهذا الطريق، ثمّ تركّب الحروف فحصلت الكلمات بهذا الطريق، ثمّ جعلوا كلّ كلمة مخصوصة معرّفة لمعنى مخصوص، فلا جرم صار تعريف المعاني المخصوصة بهذا الطريق في غاية السهولة من وجوه: الأوّل: أنّ إدخالها في الوجود في غاية السهولة. والثاني أن تكون الكلمات الكثيرة الواقعة في مقابلة المعلومات الكثيرة في غاية السهولة. والثالث: أنّ عند الحاجة إلى التعريف تدخل في الوجود وعند الاستغناء عن ذكرها تعدم، لأنّ الأصوات لا تبقى.

والقسم الثاني من طرق التعريف الاشارة، والنطق أفضل بوجوه: الأوَّل: أنّ الاشارة إنّما تكون إلى موجود حاضر عند المشير محسوس؛ وأمّا النطق فإنّه يتناول المعدوم ويتناول ما لا يصحّ الاشارة إليه أيضاً. والثاني: أنّ الاشارة عبارة عن تحريك الحدقة إلى جانب معيّن، فالاشارة نوع واحد. أو نوعان فلا يصحّ لتعريف الأشياء المختلفة، بخلاف النطق، فإنّ الأصوات والحروف البسيطة والمركّبة كثيرة، والثالث: أنّه إذا أشار إلى شيء فذلك الشيء ذات قامت به صفات كثيرة، فلا يعرف بسبب تلك الاشارة أنّ المراد تعريف الذات وحدها أو الصفة الفلانيّة أو الصفة الثانية أو الثالثة أو الرابعة أو المجموع؛ وأمّا النطق فإنّه واف بتعريف كلّ واحدة من هذه الأحوال بعينها.

والقسم الثالث: الكتابة، وظاهر أنّ المؤنة في إدخالها في الوجود صعبة، ومع ذلك فإنّها مفرّعة على النطق، وذلك لأنّا لو افتقرنا إلى أن نضع لتعريف كلّ معنى من المعاني البسيطة والمركّبة نقشاً لافتقرنا إلى حفظ نقوش غير متناهية، وذلك غير ممكن، فدبّروا فيه طريقاً لطيفاً وهو أنّهم وضعوا بإزاء كلّ واحد من الحروف النطقيّة البسيطة نقشاً خاصاً، ثمّ جعلوا النقوش المركّبة في مقابلة الحروف المركّبة فسهلت المؤونة في الكتابة بهذا الطريق، إلاّ أنّ على هذا التقدير صارت الكتابة مفرّعة على النطق، إلاّ أنّه حصل في الكتابة منفعة عظيمة، وهي أنّ عقل الانسان الواحد لا يفي باستنباط العلوم الكثيرة، فالانسان الواحد إذا استنبط مقداراً من العلم وأثبته في الكتاب بواسطة الكتابة فإذا جاء بعده إنسان آخر ووقف عليه قدر على استنباط أشياء أخر زائدة على ذلك الأوّل، فظهر أنّ العلوم إنّما كثرت بإعانة الكتابة، فلهذا قال غليّيًا قال شاء أخر زائدة على ذلك الأوّل، فظهر أنّ العلوم إنّما كثرت بإعانة الكتابة، فلهذا قال غليّاً قال الكتابة.

البحث الثاني: ممّا يتعلّق بهذا الباب أنّ المشهور أنّه يقال في حدّ الانسان: إنّه حيوان ناطق فقال بعضهم: إنّ هذا التعريف باطل طرداً وعكساً. أمّا الطرد فلأنّ بعض الحيوانات قد تنطق ؛ وأمّا العكس فلأن بعض الناس لا ينطق، فأجيب عنه: بأنّ المراد منه النطق العقليُّ، ولم يذكروا لهذا النطق العقليُّ تفسيراً ملخصاً ، فنقول الحيوان نوعان: منه ما إذا عرف شيئاً فإنّه لا يقدر على أن يعرّف غيره حال نفسه مثل البهائم وغيرها، فإنّها إذا وجدت من نفسها أحوالاً مخصوصة لا

تقدر على أن تعرّف غيرها تلك الأحوال، وأمّا الانسان فإذا وجد من نفسه حالة مخصوصة قدر على أن يعرّف غيره تلك الحالة الموجودة في نفسه، فالناطق الّذي جعل فصلاً مقوّماً هو هذا المعنى، والسبب فيه أنّ أكمل طرق التعريف هو النطق، فعبّر عن هذه القدرة بأكمل الطرق الدالّة عليها، وبهذا التقرير فإنَّ تلك السؤال لا يتوجّه والله أعلم بالصواب.

البحث الثالث: أنّ هذه الألفاظ والكلمات لها أسماء كثيرة، فالأوّل اللفظ، وفيه وجهان أحدهما أنّ هذه الألفاظ إنّما تولد بسبب أنّ ذلك الانسان لفظ ذلك الهواء من حلقه، فلمّا كان سبب حدوث هذه الأصوات هو لفظ ذلك الهواء لا جرم سمّيت باللفظ. والثاني أنّ تلك المعاني كانت كامنة في قلب ذلك الانسان فلمّا ذكر هذه الألفاظ صارت تلك المعاني الكامنة معلومة، فكأنّ ذلك الانسان لفظها من الداخل إلى الخارج.

والاسم الثاني: الكلام، واشتقاق هذه اللفظة من الكلم وهو الجرح، والسبب أنّ الانسان إذا سمع تلك اللفظة تأثّر جسمه بسماعها، وتأثّر عقله بفهم معناها فلهذا السبب سمّى بالكلمة.

والاسم الثالث: العبارة، وهي مأخوذة من العبور والمجاوزة، وفيه وجهان: الأوّل: أنّ ذلك النفس لمّا خرج منه فكأن جاوزه وعبر عليه. الثاني: أنّ ذلك المعنى عبر من القائل إلى فهم المستمع.

والاسم الرابع: القول، وهذا التركيب يفيد الشدّة والقوّة، ولا شكّ أنّ تلك اللفظة لها قوّة، إمّا لسبب خروجها إلى الخارج؛ وإمّا لسبب أنّها تقوى على التأثير في السمع وعلى التأثير في العقل، والله أعلم.

النوع الثاني: من خواص الانسان قدرته على استنباط الصنائع العجيبة، ولهذه القدرة مبدأ وآلة. أمّا المبدأ فهو الخيال القادر على تركيب الصور بعضها ببعض؛ وأمّا الآلة فهي اليدان، وقد سمّاهما الحكيم أرسطا طاليس «الآلة المباحة» وسنذكر هذه اللفظة في علم التشريح إن شاء الله، وقد يحصل ما يشبه هذه الحالة للحيوانات الأخر كالنحل في بناء البيوت المسدّسة، إلاّ أن ذلك لا يصدر من استنباط وقياس، بل إلهام وتسخير، ولذلك لا يختلف ولا يتنوّع. هكذا قاله الشيخ، وهو منقوض بالحركة الفلكية وسنفرد لهذا البحث فصلاً على الاستقصاء.

النوع الثالث: من خواص الانسان الأعراض النفسانية المختلفة، وهي على أقسام: فأحدها أنّه إذا رأى شيئاً لم يعرف سببه حصلت حالة مخصوصة في نفسه مسمّاة بالتعجّب. وثانيها: أنّه إذا أحسّ بحصول الملائم حصلت حالة مخصوصة وتتبعها أحوال جسمانية، وهي تمدّد في عضلات الوجه مع أصوات مخصوصة وهي الضحك، فإن أحسّ بحصول المنافي والمؤذي حزن فانعصر دم قلبه في الداخل فينعصر أيضاً دماغه، وتنفصل عنه قطرة من المنافي والمؤذي حزن البكاء. وثالثها: أنّ الانسان إذا اعتقد في غيره أنّه اعتقد فيه أنّه الماء وتخرج من العين وهي البكاء.

أقدم على شيء من القبائح حصلت حالة مخصوصة تسمّى بالخجالة. ورابعها: أنّه إذا اعتقد في فعل مخصوص أنّه قبيح فامتنع عنه لقبحه حصلت حالة مخصوصة هي الحياء. وبالجملة فاستقصاء القول في تعديد الأحوال النفسانيّة مذكور في باب الكيفيّات النفسانيّة.

والنوع الرابع: من خواص الانسان الحكم بحسن بعض الأشياء وقبح بعضها إمّا لأنّ صريح العقل يوجب ذلك عند من يقول به، وإمّا لأجل أنّ المصلحة الحاصلة بسبب المشاركة الانسانية اقتضت تقريرها، لتبقى مصالح العالم مرعية. وأمّا سائر الحيوانات فإنّها إن تركت بعض الأشياء مثل الأسد فإنّه لا يفترس صاحبه فليس ذلك مشابهاً للحالة الحاصلة للانسان، بل هيئة أخرى، لأنّ كلّ حيوان فهو يحبّ بالطبع كلّ من ينفعه، فلهذا السبب الشخص الذي أطعمه محبوب عنده، فيصير ذلك مانعاً له عن افتراسه.

النوع الخامس: من خواصّ الانسان تذكّر الأمور الماضية، وقيل: إنّ هذه الحالة لا تحصل لسائر الحيوانات، والجزم في هذا الباب بالنفي والاثبات مشكل.

والنوع السادس: الفكر والرويّة، وهذا الفكر على قسمين: أحدهما أن يتفكّر لأجل أن يعرف حاله. وهذا النوع من الفكر ممكن في الماضي والمستقبل والحاضر.

والنوع الثاني: التفكّر في كيفيّة إيجاده وتكوينه. وهذا النوع من الفكر لا يمكن في الواجب والممتنع، وإنّما يمكن في الممكن، ثمّ لا يمكن في الممكن الماضي والحاضر، وإنّما يمكن في الممكن المستقبل، وإذا حكمت هذه القوّة تبع حكمها حصول الارادة الجازمة، ويتبعها تأثير القوّة والقدرة في تحريك البدن. وهل لشيء من الحيوانات شيء من الكيفيّات؟ المشهور إنكاره، وفيه موضع بحث، فإنّها راغبة في كلّ ما يكون لذيذاً عندها نافرة عن كلّ ما يكون مؤلماً عندها، فوجب أن يتقرّر عندها أنّ كلّ لذيذ مطلوب؛ وأنّ كلّ مؤلم مكروه. فأجيب عنه: بأنّ رغبتها إنّما يكون في هذا اللذيذ، فكلّ لذيذ حضر عنده فإنّه يرغب فيه من حيث إنّه ذلك الشيء، فأمّا أن يعتقد أنّ كلّ لذيذ فهو مطلوب فهذا ليس عنده.

واعلم أنَّ الحكم في هذه الأشياء بالنفي والإثبات حكم على الغيب؛ والعلم بها ليس إلاَّ له العلق العليم، والله أعلم.

الفصل الثاني والعشرون: في بيان أنّ اللذّات العقليّة أشرف وأكمل من اللذّات الحسّيّة. اعلم أنّ الغالب على الطباع العاميّة أنّ أقوى اللذّات وأكمل السعادات لذّة المطعم والمنكح، ولذلك فإنّ جمهور الناس لا يعبدون الله إلاّ ليجدوا المطاعم اللذيذة في الآخرة؛ وإلاّ ليجدوا المناكح الشهيّة هناك. وهذا القول مردود عند المحققين من أهل الحكمة وأرباب الرياضة، ويدلّ عليه وجوه:

الحجة الأولى: لو كانت سعادة الانسان متعلّقة بقضاء الشهوة وإمضاء الغضب لكان الحيوان الذي يكون أقوى في هذا الباب من الانسان أشرف منه، لكون الجمل أكثر أكلاً من

الناس، والذئب أقوى في الإيذاء من الانسان؛ والعصفور أقوى على السفاد من الانسان، فوجب كون هذه الأشياء أشرف من الانسان، لكنّ التالي معلوم البطلان بالضرورة، فوجب الجزم بأنّ سعادة الانسان غير متعلّقة بهذه الأمور.

الحجة الثانية: كلّ شيء يكون سبباً لحصول السعادة والكمال فكلّما كان ذلك الشيء أكثر حصولاً كانت السعادة والكمال أكثر حصولاً ، فلو كان قضاء شهوة البطن والفرج سبباً لكمال حال الانسان ولسعادته لكان الانسان كلّما أكثر اشتغالاً بقضاء شهوة البطن والفرج وأكثر استغراقاً فيه كان أعلى درجة وأكمل فضيلة ، لكنّ التالي باطل ، لأنّ الانسان الذي جعل عمره وقفاً على الأكل والشرب والبعال يعدّ من البهيمة ويقضى عليه بالدناءة والخساسة ، وكلّ ذلك يدلّ على أنّ الاشتغال بقضاء هاتين الشهوتين ليس من باب السعادات والكمالات ، بل من باب دفع الحاجات والآفات .

المحجة الثالثة: أنّ الانسان يشاركه في لذّة الأكل والشرب جميع الحيوانات الخسيسة، فإنّه كما أنّ الانسان يلتذّ بأكل السكّر فكذلك الجعل يلتذّ بتناول السرقين، فلو كانت هذه اللذّات البدنيّة هي السعادة الكبرى للانسان لوجب أن لا يكون للانسان فضيلة على هذه الحيوانات الخسيسة، بل نزيد ونقول: لو كانت سعادة الانسان متعلّقة بهذه اللذّات الخسيسة لوجب أن يكون الانسان أخس الحيوانات، والتالي باطل فالمقدّم مثله. وبيان وجه الملازمة أنّ الحيوانات الخسيسة البدنيّة، إلاّ أنّ الانسان مي تنغّص عليه المطالب بسبب العقل فإنّ العقل سمّي عقلاً لكونه عقالاً له وحبساً له عن أكثر ما يشتهيه ويميل طبعه إليه فإذا كان التقدير أنّ كمال السعادة ليس إلاّ في هذه اللذّات الخسيسة ثمّ يشتهيه ويميل طبعه إليه فإذا كان التقدير أنّ كمال السعادة ليس إلاّ في هذه اللذّات الخسيسة ثمّ معارض ومدافع وهي حاصلة للانسان مع المنازع القويّ والمعارض الكامل وجب أن يكون معارض ومدافع وهي حاصلة للانسان مع المنازع القويّ والمعارض الكامل وجب أن يكون الانسان أخسّ الحيوانات، ولما كان هذا معلوم الفساد بالبديهة ثبت أنّ هذه اللذّات الخسيسة ليست موجبة للبهجة والسعادة.

الحجة الرابعة: أنّ هذه اللذّات الخسيسة إذا بحث عنها فهي في الحقيقة ليست لذّات، بل حاصلها يرجع إلى دفع الألم، والدليل عليه أنّ الانسان كلّما كان أكثر جوعاً كان التذاذه بالأكل أكمل، وكلّما كان ألم الجوع أقلّ كان الالتذاذ بالأكل أقلّ وأيضاً إذا طال عهد الانسان بالوقاع واجتمع المنيّ الكثير في أوعية المنيّ حصلت في تلك الأوعية دغدغة شديدة وتمدّد وثقل، وكلّما كانت هذه الأحوال المؤذية أكثر كانت اللذّة الحاصلة عند اندفاع ذلك المنيّ أقوى، ولهذا السبب فإنّ لذّة الوقاع في حقّ من طال عهده بالوقاع يكون أكمل منها في حقّ من قرب عهده به. فثبت أنّ هذه الأحوال الّتي يظنّ أنّها لذّات جسمانيّة فهي في الحقيقة ليست إلاّ دفع الألم؛ وهكذا القول في اللذّة الحاصلة بسبب لبس الثياب، فإنّه لا حاصل ليدة إلاّ دفع الآلام

فنقول: ظهر أنّه ليس فيها سعادة، لأنّ الحالة السابقة هي حصول الألم، والحالة الحاضرة عدم الألم، وهذا العدم كان حاصلاً عند العدم الأصليّ، فثبت أنّ هذه الأحوال ليست سعادات ولا كمالات الـتّة.

الحجة الخامسة: أنّ الانسان من حيث يأكل ويشرب ويجامع ويؤذي يشاركه سائر الحيوانات، وإنّما يمتاز عنها بالانسانية، وهي مانعة من تكميل تلك الأحوال وموجبة لنقصانها وتقليلها، فلو كانت هذه الأحوال عين السعادة لكان الانسان من حيث إنّه إنسان ناقصاً شقيّاً خسيساً، ولمّا حكمت البديهة بفساد هذا التالي ثبت فساد المقدّم.

الحجة السادسة: أنّ العلم الضروريّ حاصل بأنّ بهجة الملائكة وسعادتهم أكمل وأشرف من بهجة الحمار وسعادته ومن بهجة الديدان والذباب وسائر الحيوانات والحشرات، ثمّ لا نزاع أنّ الملائكة ليس لها هذه اللذّات، فلو كانت السعادة القصوى ليست إلاّ هذه اللذّات لزم كون هذه الحيوانات الخسيسة أعلى حالاً وأكمل درجة من الملائكة المقرّبين، ولمّا كان هذا التالي باطلاً كان المقدّم مثله، بل ههنا ما هو أعلى وأقوى ممّا ذكرناه، وهو أنّه لا نسبة لكمال واجب الوجود وجلاله وشرفه وعزّته إلى أحوال غيره، مع أنّ هذه اللذّات الحسية ممتنعة عليه، فثبت أنّ الكمال والشرف قد يحصلان سوى هذه اللذّات الجسميّة. فإن قالوا: ذلك الكمال لأجل حصول الالهيّة، وذلك في حقّ الخلق محال. فنقول: لا نزاع أنّ حصول الإلهيّة في حقّ الخلق محال، إلاّ أنّه قال غلي الخلق الماه والفلاسفة قالوا: الفلسفة عبارة عن التشبّه بالإله بقدر الطاقة البشريّة، فيجب عليه أن يعرف تفسير هذا التخلق وهذا التشبّه، ومعلوم أنّه لا معنى لهما إلاّ تقليل الحاجات وإضافة الخيرات والحسنات لا بالاستكثار من اللذّات والشهوات.

الحجة السابعة: أنّ هؤلاء الّذين حكموا بأنّ سعادة الانسان ليس إلا في تحصيل هذه اللذّات البدنية والراحات الجسمانية إذا رأوا انساناً أعرض عن طلبها مثل أن يكون مواظباً للصوم مكتفياً بما جادت به الأرض عظم اعتقادهم فيه، وزعموا أنّه ليس من جنس الانسان بل من زمرة الملائكة، ويعدّون أنفسهم بالنسبة إليه أشقياء أراذل؛ وإذا رأوا انساناً مستغرق الفكر والهمّة في طلب الأكل والشرب والوقاع، مصروف الهمّة إلى تحصيل أسباب هذه الأحوال، معرضاً عن العلم والزهد والعبادة قضوا عليه بالبهيمية والخزي والنكال، ولولا أنّه تقرّر في عقولهم أنّ الاشتغال بتحصيل هذه اللذّات الجسدانية نقص ودناءة، وأنّ الترفّع عن الالتفات إليها كمال وسعادة لما كان الأمر على ما ذكرنا، ولكان يجب أن يحكموا على المعرض عن تحصيل هذه اللذّات بالخزي والنكال، وعلى المستغرق فيها بالسعادة والكمال، وفساد التالى يدلّ على فساد المقدّم.

الحجة الثامنة: كلّ شيء يكون في نفسه كما لاً وسعادة وجب أن لا يستحيى من إظهاره، بل يجب أن يفتخر بإظهاره ويتبجّح بفعله، ونحن نعلم بالضرورة أنّ أحداً من العقلاء لا يفتخر بكثرة الأكل، ولا بكثرة المباشرة، ولا بكونه مستغرق الوقت والزمان في هذه الأعمال؛ وأيضاً فالعاقل لا يقدر على الوقاع إلا في الخلوة، فأمّا عند حضور الناس فإنّ أحداً من العقلاء لا يجد في نفسه تجويز الإقدام عليه، وذلك يدلّ على أنّه تقرّر في عقول المخلق أنّه فعل خسيس وعمل قبيح فيجب إخفاؤه عن العيون؛ وأيضاً فقد جرت عادة السفهاء بأنّه لا يشتم بعضهم بعضاً إلاّ بذكر ألفاظ الوقاع، وذلك يدلّ على أنّه مرتبة خسيسة ودرجة قبيحة؛ وأيضاً لو أنّ واحداً من السفهاء أخذ يحكي عند حضور الجمع العظيم فلاناً كيف يواقع زوجته، فإنّ ذلك الرجل يستحيي من ذلك الكلام ويتأذّى من ذلك القائل، وكلّ هذا يدلّ على أنّ ذلك الفعل ليس من الكمالات والسعادات، بل هو عمل باطل وفعل قبيح.

الحجة التاسعة: كلّ فرس وحمار كان ميله إلى الأكل والشرب والإيذاء أكثر وكان قبوله للرياضة أقلّ، كان قيمته أقلّ؛ وكلّ حيوان كان أقلّ رغبة في الأكل والشرب وكان أسرع قبولاً للرياضة كانت قيمته أكثر. ألا ترى أنّ الفرس الّذي يقبل الرياضة في الكرّ والفرّ والعدو الشديد فإنّه يشترى بثمن رفيع، وكلّ فرس لا يقبل هذه الرياضة يوضع على ظهره الإكاف، ويسوَّى بينه وبين الحمار، ولا يشترى إلاّ بثمن قليل، فلمّا كانت الحيوانات الّتي هي غير ناطقة لا تظهر فضائلها بسبب الأكل والشرب والوقاع، بل بسبب تقليلها وبسبب قبول الأدب وحسن الخدمة لمولاه، فما ظنّك بالحيوان الناطق العاقل؟

العجة العاشرة: أنّ سكّان أطراف الأرض لمّا لم تكمل عقولهم ومعارفهم وأخلاقهم لا جرم كانوا في غاية الخسّة والدناءة، ألا ترى أنّ سكّان الإقليم السابع وهم الصقالبة لما قلّ نصيبهم من المعارف الحقيقيّة والأخلاق الفاضلة فلا جرم تقرّر في عقول العقلاء خسّة درجاتهم ودناءة مراتبهم. وأمّا سكّان وسط المعمورة لمّا فازوا بالمعارف الحقيقيّة والأخلاق الفاضلة لا جرم أقرّ كلّ أحد بأنّهم أفضل طوائف البشر وأكملهم وذلك يدلّ على أنّ فضيلة الانسان وكماله لا يظهر إلاّ بالعلوم الحقيقيّة والأخلاق الفاضلة.

## ٤٤ - باب في خلق الأرواح قبل الأجساد، وعلة تعلقها بها، وبعض شؤونها من انتلافها واختلافها وحبها وبغضها وغير ذلك من أحوالها

البصائر: عن محمد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن آدم أبي الحسين عن إسماعيل بن أبي حمزة، عمن حدّثه، عن أبي عبد الله عليه قال: جاء رجل إلى أمير المؤمنين عبد الله عليه فقال: كذبت. فقال الرجل: المؤمنين عليه فقال: كذبت. فقال الرجل: سبحان الله! كأنّك تعرف ما في قلبي عقال علي عليه الأبدان الله! كأنّك تعرف ما في قلبي عقال علي عليه الأبدان بألفي عام ثم عرضهم علينا، فأين كنت لم أرك؟!(١)

<sup>(</sup>١) بصائر الدرجات، ص ٩٦ ج ٢ باب ١٥ ح ٣.

٢ - ومنه: عن عبدالله بن محمد، عن إبراهيم بن محمد، عن عبد الرحمان بن أبي هاشم عن سلام بن أبي عمير، عن عمارة، قال: كنت جالساً عند أمير المؤمنين علي إذ أقبل رجل فسلم عليه، ثمّ قال: يا أمير المؤمنين والله إنّي لأحبّك، فسأله ثمّ قال له: إنّ الأرواح خلقت قبل الأبدان بألفي عام، ثمّ أسكنت الهواء، فما تعارف منها ثمّ ائتلف ههنا، وما تناكر منها ثمّ اختلف ههنا، وإنّ روحي أنكر روحك(١).

٣ - وهنه: عن أبي محمد، عن عمران بن موسى، عن يونس بن جعفر، عن عليّ بن أسباط، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي حمزة الثماليّ، عن أبي عبد الله عليّ ان رجلاً قال لأمير المؤمنين عليّه : والله إنّي لأحبّك - ثلاث مرّات - فقال عليّ عليّه : والله ما تحبّني، فغضب الرجل فقال : كأنّك والله تخبرني ما في نفسي! قال له عليّ عليّه : لا، ولكنّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، فلم أر روحك فيها (٢).

٤ - الكشي: وجدت في كتاب جبرئيل بن أحمد بخطه: حدّثني محمّد بن عيسى عن محمّد بن عيسى عن محمّد بن الفضيل، عن عبد الله بن عبد الرحمان، عن الهيثم بن واقد، عن ميمون بن عبد الله عن الصادق، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه : خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام، ثمّ أسكنها الهواء، فما تعارف منها ثمّ ائتلف ههنا، وما تناكر ثمّ اختلف ههنا (٣).

أقول: قد أوردنا أمثال هذه الأخبار في باب إخبار أمير المؤمنين عَلَيَكُمْ بشهادته؛ وباب أنّهم المتوسّمون.

٥ - البصائر؛ عن بعض أصحابنا، عن محمّد بن الحسين، عن محمّد بن مسلم، عن إبراهيم بن أيّوب، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه : إنّ الله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام فلمّا ركّب الأرواح في أبدانها كتب بين أعينهم مؤمن أو كافر، وما هم به مبتلون، وما هم عليه من سيّىء أعمالهم وحسنها في قدر أذن الفأرة، ثمّ أنزل بذلك قرآناً على نبيّه فقال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِك لَآيَنَتِ لِلْمُنْوَسِّمِينَ﴾ وكان رسول الله على هم المتوسّمون (٤).

تفسير الفرات: عن أحمد بن يحيى، معنعناً عن أبي جعفر عليه مثله. اص ٢٢٩٠.

٦ - العلل: عن عليّ بن أحمد، عن محمّد بن أبي عبد الله، عن محمّد بن إسماعيل البرمكيّ عن جعفر بن سليمان، عن أبي أيّوب الخزّاز، عن عبد الله بن الفضل الهاشميّ، قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله على في أرفع محلّ؟ فقال عليه الله تبارك وتعالى علم أنّ الأرواح في شرفها ملكوته الأعلى في أرفع محلّ؟ فقال عليه الله تبارك وتعالى علم أنّ الأرواح في شرفها مدلّ؟

<sup>(</sup>۱) - (۲) بصائر الدرجات، ص ۹۱-۹۷ ج ۲ باب ۱۵ ح ۵ و٦.

<sup>(</sup>٣) رجال الكشي، ص ٣٩٦ ح ٧٤١.

<sup>(</sup>٤) بصائر الدرجات، ص ٣٣٣ ج ٧ باب ١٧ ح ٩.

وعلوها متى ما تركت على حالها نزع أكثرها إلى دعوى الربوبية دونه بَرَوَيُن فجعلها بقدرته في الأبدان الّتي قدّر لها في ابتداء التقدير نظراً لها ورحمة بها، وأحوج بعضها إلى بعض، وعلّق بعضها على بعض، ورفع بعضها فوق بعض درجات، وكفى بعضها بعضها على بعض، وبعث إليهم رسله، واتخذ عليهم حججه مبشّرين ومنذرين، يأمرون بتعاطي العبودية والتواضع لمعبودهم بالأنواع الّتي تعبّدهم بها، ونصب لهم عقوبات في العاجل وعقوبات في الأجل، ومثوبات في العاجل ومثوبات في الآجل ليرغّبهم بذلك في الخير ويزهّدهم في الشرّ، وليذلهم بطلب المعاش والمكاسب، فيعلموا بذلك أنّهم بها مربوبون وعباد مخلوقون، ويقبلوا على عبادته فيستحقّوا بذلك نعيم الأبد وجنّة الخلد، ويأمنوا من النزوع إلى ما ليس لهم بحق.

ثمّ قال عَلَيْتِهِ: يا ابن الفضل! إنّ الله تبارك وتعالى أحسن نظراً لعباده منهم لأنفسهم، ألا ترى أنّك لا ترى فيهم إلاّ محبّاً للعلق على غيره حتّى أنّه يكون منهم لمن قد نزع إلى دعوى الربوبيّة، ومنهم من نزع إلى دعوى الامامة بغير حقّها، ومنهم من نزع إلى دعوى الامامة بغير حقّها، وذلك مع ما يرون في أنفسهم من النقص والعجز والضعف والمهانة والحاجة والفقر والآلام والمناوبة عليهم والموت الغالب لهم والقاهر لجميعهم – يا ابن الفضل إنّ الله تبارك وتعالى لا يفعل بعباده إلاّ الأصلح لهم، ولا يظلم الناس شيئاً ولكنّ الناس أنفسهم يظلمون (١).

بيان؛ في القاموس: نزع إلى أهله نزاعاً ونزاعة ونزوعاً – بالضمّ – اشتاق. وفي المصباح: نزع إلى الشيء نزاعاً: ذهب إليه. والمناوبة عليهم أي إنزال المصائب عليهم بالنوبة نوعاً بعد نوع؛ أو معاقبتهم بذلك. قال في القاموس: النوب: نزول الأمر كالنوبة، والنوبة، والنوبة، والنوبة، والنوجة.

٧ - الاختصاص: بإسناده عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد عن الحسين بن علوان، عن سعد بن طريف، عن الأصبغ بن نُباتة قال: كنت مع أمير المؤمنين عليه فأتاه رجل فسلم عليه ثم قال: يا أمير المؤمنين: إنّي والله لأحبّك في الله؛ وأحبّك في السرّ كما أدين بها في العلانية وأحبّك في السرّ كما أدين بها في العلانية وأدين الله بولايتك في السرّ كما أدين بها في العلانية وبيد أمير المؤمنين عود - فطأطأ رأسه ثمّ نكت بالعود ساعة في الأرض ثمّ رفع رأسه إليه فقال: إنّ رسول الله على حدّثني بألف حديث، لكلّ حديث ألف باب، وإنّ أرواح المؤمنين تلتقي في الهواء فتشمّ وتتعارف، فما تعارف منها ائتلف، وما تناكر منها اختلف، وبحق الله تقد كذبت، فما أعرف في الوجوه وجهك، ولا اسمك في الأسماء. ثمّ دخل عليه رجل آخر فقال: يا أمير المؤمنين إنّي لأحبّك في الله، وأحبّك في السرّ كما أحبّك في العلانية. قال:

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٣ باب ١٣ ح ١.

فنكت الثانية بعوده في الأرض ثمّ رفع رأسه إليه فقال له: صدقت، إنَّ طينتنا طينة مخزونة أخذ الله ميثاقها من صلب آدم، فلم يشذّ منها شاذّ، ولا يدخل فيها داخل من غيرها، اذهب فاتخذ للفقر جلباباً، فإتي سمعت رسول الله على يقول: يا عليّ بن أبي طالب! والله الفقر أسرع إلى محبّينا من السيل إلى بطن الوادي<sup>(۱)</sup>.

بيان؛ في النهاية: شاممت فلاناً [إذا] قاربته وعرفت ما عنده بالاختبار والكشف وهي مفاعلة من الشمّ كأنّك تشمّ ما عنده ويشمّ ما عندك لتعملا بمقتضى ذلك. وقال في حديث علي علي علي الشمّ كأنّك تشمّ ما عنده ليعدّ للفقر جلباباً، أي ليزهد في الدنيا وليصبر على الفقر والقلّة (الحديث). والجلباب: الإزار والرداء. وقيل: هو كالمقنعة تغطّي به المرأة رأسها وظهرها وصدرها، وجمعه جلابيب، كنّى به عن الصبر لأنّه يستر [عن] الفقر كما يستر الجلباب البدن. وقيل: إنّما كنى بالجلباب عن اشتماله بالفقر، أي فليلبس إزار الفقر ويكون منه على حالة تعمّه وتشتمله، لأنّ الغناء من أحوال أهل الدنيا ولا يتهيّأ الجمع بين حبّ الدنيا وحبّ أهل البيت.

٨ - العلل: لمحمد بن عليّ بن إبراهيم قال: العلّة في خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي
 عام قال إنّما عنى به أنّ الأرواح خلقت قبل آدم بألفي عام.

٩ - كتاب محمّد بن المثنّى الحضرميّ: عن جعفر بن محمّد بن شريح الحضرميّ عن حميد بن شعيب، عن جابر بن يزيد، قال: سمعت أبا عبد الله عليه عليه يقول: الأرواح جنود مجتّدة، فما تعارف منها عند الله أثتلف في الأرض، وما تناكر عند الله اختلف في الأرض (٢).

١٠ – الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن بكير بن أعين، قال: كان أبو جعفر عليه يقول: إن الله أخذ ميثاق شيعتنا بالولاية لنا وهم ذرّ يوم أخذ الميثاق على الذرّ بالإقرار بالربوبية ولمحمّد عليه بالنبوة، وعرض الله عمره على محمّد أمّته في الطين وهم أظلّة، وخلقهم من الطينة التي خلق منها آدم وخلق الله أرواح شيعتنا قبل أبدانهم بألفي عام، عرضهم عليه وعرّفهم رسول الله، وعرّفهم علياً، ونحن نعرفهم في لحن القول(٣).

بيان: «في الطين؛ أي حين كان النبيّ ﷺ في الطين، أو الأمّة، أو هما معاً وهو أظهر والمراد قبل خلق الجسد. «وعرضهم عليه؛ أي على الله أو على النبيّ «في لحن القول» إشارة إلى قوله تعالى ﴿وَلَنَعْرِفَنَهُمْ فِ لَحْنِ ٱلْقَوْلِ﴾ (٤) قال البيضاويّ: لحن القول أسلوبه وإمالته إلى

<sup>(</sup>١) الإختصاص، ص ٣١١. (٢) الأصول السنة عشر، ص ٦٨.

<sup>(</sup>٣) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦١ باب نيه نتف وجوامع... ح ٩.

<sup>(</sup>٤) سورة محمد، الآبة: ٣٠.

جهة تعريض وتورية، منه قيل للمخطئ «لاحن» لأنّه يعدل الكلام عن الصواب<sup>(١)</sup>.

۱۱ - معاني الأخبار؛ عن أحمد بن محمّد بن الهيثم، عن أحمد بن يحيى بن زكريّا عن بكر بن عبد الله، عن تميم بن بهلول، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل بن عمر، قال: قال أبو عبد الله عَلِيَةٍ: إنّ الله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام، فجعل أعلاها وأشرفها أرواح محمّد وعليّ وفاطمة والحسن والحسين والأثمّة بعدهم عَلَيْتُهُ فعرضها على السماوات والأرض والجبال فغشيها نورهم (الحديث)(٢).

١٢ - البصائر؛ عن إبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن عثمان، عن أبي محمد المشهدي من آل رجاء البجلي؛ عن أبي عبد الله عليه قال: قال رجل الأمير المؤمنين عليه الله على قال: قال رجل الأمير المؤمنين عليه : أنا والله الأحبّك. فقال له: كذبت إنّ الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام فأسكنها الهواء ثم عرضها علينا أهل البيت، فوالله ما منها روح إلا وقد عرفنا بدنه، فوالله ما رأيتك فيها فأين كنت؟ (الخبر) (٣).

17 - البصائو، عن عباد بن سليمان، عن محمّد بن سليمان، عن هارون بن الجهم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليه قال: بينا أمير المؤمنين جالس في مسجد الكوفة وقد احتبى بسيفه وألقى ترسه خلف ظهره إذ أتته امرأة تستعدي على زوجها، فقضى للزوج عليها، فغضبت فقالت: والله ما هو كما قضيت، والله ما تقضي بالسوية، ولا تعدل في الرعية، ولا قضيتك عند الله بالمرضية. قال: فغضب أمير المؤمنين عليه فنظر إليها ملياً ثم قال: كذبت يا جرية! يا بذية! يا سلسع! يا سلفع (ع)! يا التي لا تحيض مثل النساء! قال: فولت هاربة وهي تقول: ويلي! فتبعها عمرو بن حريث فقال: يا أمة الله، قد استقبلت ابن أبي طالب بكلام سررتني به، ثم نزغك بكلمة فوليت منه هاربة تولولين! قال: فقالت: يا هذا، ابن أبي طالب أخبرني بالحق، والله ما رأيت حيضاً كما تراه المرأة قال: فرجع عمرو بن حريث إلى أمير المؤمنين عليه فقال له: يا ابن أبي طالب ما هذا التكهن؟ قال: ويلك يا ابن حريث ليس هذا متي كهانة، إنّ الله تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، ثم كتب بين أعينها مؤمن أو كافر، ثم أنزل بذلك قرآناً على محمّد على في ذريتي منهم (٥).

وهنه: عن إبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن عثمان، عن إبراهيم بن أيّوب، عن عمرو بن

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي، ج ٤ ص ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار، ص ١٠٨. وتمام الحديث مرّ في ج ١١ ص ١٣٠ ح ١٩.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات، ص ٩٦ ج ٢ باب ١٥ ح ٢.

<sup>(</sup>٤) وفي المجمع: سلفع من تحيض من حيث لا تحيض النساء.

<sup>(</sup>۵) بصائر الدرجات، ص  $\Upsilon \Upsilon \Upsilon$  ج  $\Upsilon$  باب  $\Upsilon$  اح  $\Upsilon$ .

شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عَلِيمُ مثله - إلى قوله -: يا عمرو ويلك! إنها ليست بالكهانة، ولكن الله خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، فلمّا ركّب الأرواح في أبدانها كتب بين أعينهم: مؤمن أم كافر، وما هم به مبتلون، وما هم عليه من شرّ أعمالهم وحسنه في قدر أذن الفأرة، ثمّ أنزل بذلك قرآناً على نبيّه فقال: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنَتِ لِلْمُتَوَسِّمِينَ ﴾ فكان رسول الله عليه هو المتوسم، ثمّ أنا من [بعده والأثمة من] ذرّيتي من بعدي هم المتوسمون، فلمّا تأمّلتها عرفت ما هي عليها بسيماها (١٠).

**الاختصاص:** عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب وإبراهيم بن هاشم، عن عمرو بن عثمان مثله (۲).

18 - البصائر؛ عن أبي محمّد، عن عمران بن موسى، عن إبراهيم بن مهزيار عن محمّد ابن عبد الوهّاب، عن إبراهيم بن أبي البلاد، عن أبيه، عن بعض أصحاب أمير المؤمنين عليه قال: دخل عبد الرحمان بن ملجم - لعنه الله - على أمير المؤمنين عليه - المؤمنين عليه قال: - قال عليه إنَّ الله خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام فأسكنها الهواء، فما تعارف منها هناك ائتلف في الدنيا، وما تناكر منها هناك اختلف في الدنيا، وإنّ روحى لا تعرف روحك (الخبر) (٣).

١٥ - ومنه: عن أحمد بن محمد، عن الحسن بن محبوب، عن صالح بن سهل عن أبي عبد الله عليه عن أجلاً الله عليه عن أبي عبد الله عليه عليه الله عليه أمير المؤمنين عليه الله على الله على الله على الله الله الله على الله على الله على الأرواح قبل الأبدان بألفي عام ثم عرض علينا المحب لنا فوالله ما رأيت روحك فيمن عرض علينا، فأين كنت؟ فسكت الرجل عند ذلك ولم يراجعه (٤).

17 - وهنه: عن الحسن بن عليّ بن عبد الله، عن عيسى بن هشام، عن عبد الكريم عن سماعة بن مهران، عن أبي عبد الله عليه قال: بينا أمير المؤمنين عليه في مسجد الكوفة إذ أتاه رجل فقال: يا أمير المؤمنين والله إنّي لأحبّك. قال: ما تفعل. قال: بلى والله الذي لا إله إلاّ هو ما تحبّني. فقال: يا أمير المؤمنين إنّي أحلف بالله أنّي أحبّك وأنت تحلف بالله ما أحبّك! والله كأنّك تخبرني أنّك أعلم بما في نفسي! قال: فغضب أمير المؤمنين عليه الله كان الحديث العظيم يخرج منه عند الغضب عقال: فرفع يده إلى السماء وقال كيف يكون ذلك وهو ربّنا تبارك وتعالى خلق الأرواح قبل الأبدان بألفي عام، ثمّ عرض علينا المحبّ من المبغض فوالله ما رأيتك فيمن أحبّ، فأين كنت؟ (٥)

<sup>(</sup>۱) بصائر الدرجات، ص ۳۳۲ج ۷ باب ۱۷ ح ۲. (۲) الإختصاص، ص ۳۱۰.

<sup>(7) - (3)</sup> بصائر الدرجات، ص (4) ج (3) باب (4) ح (4)

<sup>(</sup>٥) بصائر الدرجات، ص ٩٧ ج ٢ باب ١٥ ح ٤.

بيان: "ما تفعل» أي ما تحبّ، أو ما تعمل بمقتضاه، أو للاستفهام أي: أيّ شيء تقصد بإظهار الحبّ؟ فيكون تعريضاً بالنفي، والأوّل أظهر.

١٨ - ومنه: بهذا الاسناد، عن محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن الحسين بن أبي العلا، عن حبيب قال: حدّثنا الثقة عن أبي عبد الله غلي قال: إن الله تبارك وتعالى أخذ ميثاق العباد وهم أظلة قبل الميلاد، فما تعارف من الأرواح ائتلف، وما تناكر منها اختلف ").

١٩ - ومنه: بهذا الاسناد عن حبيب، عمن رواه، عن أبي عبد الله عليه قال: ما تقول في الأرواح أنّها جنود مجنّدة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف؟ قال: فقلت إنّا نقول ذلك. قال: فإنّه كذلك، إنّ الله عَرَيْنَ أخذ على العباد ميثاقهم وهم أظلّة قبل الميلاد، وهو قوله عَرَيْنَ أن وَإِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِن ظُهُورِهِمْ ذُرِيّنَهُمْ وَأَشْهَدُمُ عَلَى أَنفُسِهِم ﴾ - إلى آخر الآية قال: فمن أقرّ له يومنذ جاءت ألفته ههنا، ومن أنكره يومنذ جاء خلافه ههنا (٣).

بيان: قال في النهاية: فيه الأرواح جنود مجنّدة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف، مجنّدة أي مجموعة، كما يقال: ألوف مؤلّفة، وقناطير مقنطرة، ومعناه الإخبار عن مبدأ كون الأرواح وتقدّمها على الأجساد، أي إنّها خلقت أوّل خلقها على قسمين: من ائتلاف واختلاف، كالجنود المجموعة إذا تقابلت وتواجهت، ومعنى تقابل الأرواح ما جعلها الله عليه من السعادة والشقاوة والأخلاق في مبدأ الخلق، يقول: إنّ الأجساد الّتي فيها الأرواح تلتقي في الدنيا فتأتلف وتختلف على حسب ما خلقت عليه، ولهذا ترى الخير يحبّ الأخيار ويميل إليهم (انتهى).

وقال الكرمانيّ في شرح البخاريّ: أي خلقت مجتمعة ثمّ فرّقت في أجسامها فمن وافق الصفة ألفه، ومن باعد نافره. وقال الخطابي: خلقت قبلها فكانت تلتقي فلمّا التبست بها تعارفت بالذكر الأوّل فصار كلّ إنّما يعرف وينكر على ما سبق له من العهد. وقال النوويّ: مجنّدة أي جموع مجتمعة، وأنواع مختلفة، وتعارفها لأمر جعلها الله عليه، وقيل: موافقة صفاتها وتناسبها في شيمها. وقال الطيبيّ: الفاء في قفما تعارف، تدلّ على تقدّم اشتباك في

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۲ ص ٤٠٧ باب ١٦١ ح ٧.

<sup>(</sup>٢) - (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٨٧ باب ٧٩ ح ١-٢.

الأزل، ثمّ تفرّق فيما لا يزال أزمنةً متطاولة ثمّ ائتلاف بعد تناكر كمن فقد أنيسه ثمّ اتّصل به فلزمه وأنس به، وإن لم يسبق له اختلاط معه اشمأزّ منه. ودلّ التشبيه بالجنود على أنّ ذلك الاجتماع في الأزل كان لأمر عظيم من فتح بلاد، وقهر أعداء؛ ودلّ على أنّ أحد الحزبين حزب الله، والآخر حزب الشيطان، وهذا التعارف إلهامات من الله من غير إشعار منهم بالسابقة (انتهى). وقد مرّ كلام قطب الدين الراونديّ كِلله في هذا الخبر.

اعلم أنّ ما تقدّم من الأخبار المعتبرة في هذا الباب وما أسلفناه في أبواب بدء خلق الرسول في أبواب بدء خلق الرسول في والأثمّة في الأرواح على الأجساد، وما ذكروه من الأدلّة على حدوث الأرواح عند خلق الأبدان مدخولة لا يمكن ردّ تلك الروايات لأجلها.

• ٢ - الكافي: عن الحسين بن محمّد، عن عبد الله، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل، عن جابر بن يزيد قال: قال لي أبو جعفر عليه إلى الله أوّل ما خلق خلق محمّداً وعترته الهداة المهتدين، فكانوا أشباح نور بين يدي الله. قلت: وما الأشباح؟ قال: ظلّ النور، أبدان نورية بلا أرواح، وكان مؤيّداً بروح واحد وهي روح القدس فبه كان يعبد الله وعترته، لذلك خلقهم حلماء علماء بررة أصفياء، يعبدون الله بالصلاة والصوم والسجود والتسبيح والتهليل، ويصلّون الصلاة ويحجّون ويصومون (١١).

بيان: «أوّل» منصوب بالظرفية و «المهتدين» صفة، وكونه مفعول الهداة بعيد «فكانوا أشباح نور» الإضافة إمّا بيانية أي أشباحاً هي أنوار، والأشباح: جمع الشبع – بالتحريك – وهو سواد الإنسان أو غيره تراه من بعيد، فالمراد إمّا الأجساد المثالية فالمراد بقوله: «بلا أرواح» بلا أرواح الحيوانية، أو الروح مجرّداً كان أو جسماً لطيفاً، فيستقيم أيضاً، لأنّ الأرواح ما لم تتعلّق بالأبدان فهي مستقلّة بنفسها، أرواح من جهة وأجساد من جهة، فهي أبدان نورانية لم تتعلّق بها أرواح أخر، وعلى هذا فظلّ النور أيضاً إضافته للبيان أو لاميّة، والمراد بالنور نور ذاته تعالى، فإنّها من آثار ذلك النور الأقدس وظلاله، والمعنى دقيق. وربما يؤوّل النور بالعقل الفعّال على طريقة الفلاسفة.

"وكان مؤيّداً بروح واحد، [أي] في عالم الأرواح، أو في عالم الأجساد، والأوّل أظهر الله وكان مؤيّداً بروح واحد، [أي] في عالم الأرواح، أو في عالم الأبيّة خلقهم في الفطرة الجسمانيّة حلماء علماء – إلخ "ويصلّون، كأنّه تأكيد لما مرّ، أو المراد بقوله "خلقهم، خلقهم في عالم الأرواح، أي كانوا يعبدون الله في هذا العالم وكانوا فيه علماء بخلاف سائر الأرواح لتأيّدهم حيننذ بروح القدس، فقوله عَلِيَهُ "ويصلّون، أي في عالم الأجساد فلا تكرار.

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، ج ١ ص ٢٦٤ باب مولد النبي 🎕 ح ١٠.

**أقول:** قد مرّت أخبار كثيرة في ذلك في باب حدوث العالم. ﴿ في ج ٥٤».

قال شارح المقاصد: النفوس الانسانية سواء جعلناها مجرِّدة أو ماديَّة، حادثة عندنا لكونها أثر القادر المختار. وإنَّما الكلام في أنَّ حدوثها قبل البدن لقوله ﷺ: «خلق الله الأرواح قِبل الأجساد بألفي عام، أو بعده لقوله تعالى - بعد ذكر أطوار البدن -: ﴿ ثُرُّ أَنشَأْنَهُ غَلْقًا ءَآخَرٌ ﴾<sup>(١)</sup> إشارة إلى إفاضة النفس، ولا دلالة في الحديث مع كونه خبر واحدٍ على أنّ المراد بالأرواح النفس البشريَّة أو الجوهر العلويَّة؛ ولا في الآيَّة على أنَّ المراد إحداث النفس أو إحداث تعلَّقها بالبدن. وأمَّا الفلاسفة فمنهم من جعلها قديمة، وذهب أرسطو وشيعته إلى أنَّها حادثة. ثمَّ ذكر دلائل الطرفين واعترض عليها بوجوه أعرضنا عن ذكرها. وقال الشيخ المفيد – قدّس الله نفسه – في أجوبة المسائل السرويّة: فأمّا الخبر بأنّ الله تعالى خلق الأرواح قبل الأجساد بألفي عام فهو من أخبار الآحاد، وقد روته العامّة كما روته الخاصّة، وليس هو مع ذلك ممّا يقطع على الله بصحّته، وإن ثبت القول فالمعنى فيه أنّ الله تعالى قدّر الأرواح في علمه قبل اختراع الأجساد، واخترع الأجساد واخترع لها الأرواح، فالخلق للأرواح قبل الأجساد خلق تقدير في العلم كما قدّمناه وليس بخلق لذواتها كما وصفناه، والخلق لها بالإحداث والاختراع بعد خلق الأجسام والصور الَّتي تدبَّرها الأرواح. ولولا أنَّ ذلك كذلك لكانت الأرواح تقوم بأنفسها ولا تحتاج إلى آلات تعلُّقها، ولكنّا نُعرف ما سلف لنا من الأرواح قبل خلق الأجساد كما نعلم أحوالنا بعد خلق الأجساد، وهذا محال لاخفاء بفساده. وأمَّا الحديث بأنَّ الأرواح جنود مجنَّدة فما تعارف منها ائتلف وما تناكر منها اختلف، فالمعنى فيه أنَّ الأرواح الَّتي هَي الجواهر البسائط تتناصر بالجنس وتتخاذل بالعوارض، فما تعارف منها باتَّفاق الرَّأي والهوى ائتلف، وما تناكر منها بمباينة في الرأي والهوى اختلف، وهذا موجود حسّاً ومشاهد، وليس المراد بذلك أنّ ما تعارف منها في الذرّ ائتلف كما ذهبت إليه الحشويّة كما بيّناه من أنّه لا علم للانسان بحال كان عليها قبل ظهوره في هذا العالم، ولو ذكر بكلُّ شيء ما ذكر ذلك، فوضح بما ذكرناه أنَّ المراد بالخبر ما شرحناه والله الموقق للصواب (انتهى) (٢).

وأقول: فيام الأرواح بأنفسها أو تعلقها بالأجساد المثاليّة ثمّ تعلقها بالأجساد العنصريّة ممّا لا دليل على امتناعه، وأمّا عدم تذكّر الأحوال السابقة فلعلّه لتقلّبها في الأطوار المختلفة، أو لعدم القوى البدنيّة، أو كون تلك القوى قائمة بما فارقته من الأجساد المثاليّة، أو لإذهاب الله تعالى تذكّر هذه الأمور عنها لنوع من المصلحة كما ورد أنّ الذكر والنسيان من صنعه تعالى، مع أنّ الإنسان لا يتذكّر كثيراً من أحوال الطفوليّة والولادة. والتأويل الذي ذكره للحديث في غاية البعد لا سيّما مع الإضافات الواردة في الأخبار المتقدّمة.

<sup>(</sup>١) سورة المؤمنون، الآية: ١٤. (٢) أجوبة المسائل السروية، ص ٥٢.

٢١ – العلل: عن أبيه، عن محمّد بن يحيى العطّار، عن محمّد بن أحمد بن يحيى عن الحسن بن عليّ، عن عبّاس، عن أسباط، عن أبي عبد الرحمان قال: قلت لأبي عبد الله عليّظ : إنّي ربما حزنت فلا أعرف في أهل ولا مال ولا ولد، وربما فرحت فلا أعرف في أهل ولا مال ولا ولد، وشيطان، فإذا كان فرحه كان أهل ولا مال ولا ولد. فقال: إنّه ليس من أحد إلا ومعه ملك وشيطان، فإذا كان فرحه كان دنو الملك منه، وإذا كان حزنه كان دنو الشيطان منه، وذلك قول الله تبارك وتعالى: ﴿ الشّيَكُنُ بَعِدُكُمُ مَعْفِزَةٌ مِنْهُ وَفَضَلًا وَاللّهُ وَسِعُ عَلِيدُ ﴾ (١).

بيان؛ لعلّ المراد أنّ هذا لهم من أجل وساوس الشيطان وأمانيّه في أمور الدنيا الفانية وإن لم يتفطّن به الإنسان فيظنّ أنّه لا سبب له ، أو يكون غرض السائل فوت الأهل والمال والولد في الماضي ، فلا ينافي الهمّ للتفكّر فيها لأجل ما يستقبل ؛ أو المراد أنّه لمّا كان شأن الشيطان ذلك يصير محض دنوّه سبباً للهمّ ، وفي الملك بعكس ذلك في الوجهين .

بيان: «يا عبد الله» ليس هذا اسم أبي بصير، فإنّ المشهور بهذا اللقب اثنان: أحدهما ليث المراديّ، والآخر يحيى بن القاسم، وليس كنية واحد منهما أبا عبد الله حتى يمكن أن يقال: كان أبا عبد الله فسقط «أبا» من النسّاخ، ولكن كنيتهما «أبو محمّد» فالظاهر أنَّ أبا بصير هذا ليس شيئاً منهما، بل هو عبد الله بن محمّد الأسديّ الكوفيّ المكتى بأبي بصير، كما ذكره

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٥ باب ٨٤ ح ١، والآية من سورة البقرة: ٢٦٨.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٦ باب ٨٤ ح ٢.

الشيخ في الرجال وإن كان ذكره في أصحاب الباقر عَلَيْكُلَّ لأنّه كثيراً ما يذكر الرجل في أصحاب إمام ثمّ يذكره في أصحاب إمام آخر، وكثيراً ما يكتفي بأحدهما، ولو كان أحد المشهورين يمكن أن يكون العراد المركّب الاضافيّ لا التسمية، وقد شاع النداء بهذا عند الضجر في عرف العرب والعجم، وفي القاموس: زخر البحر – كمنع –: طما وتملأً، والوادي: مدّ جدّاً وارتفع، والشيء: ملأه، والقوم جاشوا لنفير أو حرب، والقدر والحرب: جاشتا، والنبات: طال، والرجل بما عنده فخر (انتهى) وأكثر المعاني مناسبة. وفي بعض النسخ بالجيم، ولا يستقيم إلاّ بتكلّف.

قوله «عاد إليه» كأنّه على المجاز، كما أنّ في المشبّه أيضاً كذلك، فإنّ الظاهر عود الضمير في «إليه» إلى الله؛ ويحتمل عوده إلى النور، والمراد بنور الله النور المشرق [و] المكرم الّذي اصطفاه وخلقه، ولا يبعد أن يكون المراد أنوار الأثمّة عليهم السلام كما قال عَلَيْتُلانَدُ: إنّكم لملحقون بنا، أو المراد بنور الله رحمته. والتشفيع قبول الشفاعة.

٣٣ - المحاسن؛ عن أبيه، عن فضالة، عن عمر بن أبان، عن جابر الجعفي قال: تنفست بين يدي أبي جعفر علي ثم قلت: يا ابن رسول الله أهتم من غير مصيبة تصيبني أو أمر نزل بي حتى تعرف ذلك أهلي في وجهي ويعرفه صديقي. قال: نعم يا جابر. قلت: ومم ذلك يا ابن رسول الله؟ قال: وما تصنع بذلك؟ قلت: أحبّ أن أعلمه. فقال: يا جابر إن الله خلق المؤمنين من طينة الجنان، وأجرى فيهم من ريح روحه، فلذلك المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّ، فإذا أصاب تلك الأرواح في بلد من البلدان شيء حزنت عليه الأرواح لأنها منه (١).

بيان: «تنفّست» أي تأوّهت، وفي الكافي «تقبّضت» بمعنى الانبساط كما سيأتي. «من ريح روحه» بالضمّ أي من رحمة ذاته، أو نسيم روحه الّذي اصطفاه كما مرّ؛ أو بالفتح أي رحمته، كما ورد خبر آخر: وأجرى فيهم من روح رحمته. ويؤيّد الأوّل بعض الأخبار. «لأبيه وأمّه» لأنّ الطينة بمنزلة الأمّ، والروح بمنزلة الأب وهما متّحدان نوعاً أو صنفاً فيهما.

٢٤ – الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمد البرقيّ، عن أبيه، عن فضالة بن أيّوب، عن عمر بن أبان، عن جابر الجعفيّ قال: تقبّضت بين يدي أبي جعفر ﷺ فقلت: جعلت فداك، ربما حزنت من غير مصيبة تصيبني أو ألم ينزل بي حتّى يعرف ذلك أهلي في وجهي وصديقي. فقال: نعم يا جابر، إنّ الله ﷺ خلق المؤمنين من طينة الجنان وأجرى فيهم من ربح روحه، فلذلك المؤمن أخو المؤمن لأبيه وأمّه، فإذا أصاب روحاً من تلك الأرواح في بلد من البلدان حزن، حزنت هذه لأنّها منها(٢).

<sup>(</sup>۱) المحاسن، ج ۱ ص ۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) أصول الكافي، ج ٢ ص ٤٢١ باب أخوة المؤمنين بعضهم لبعض، ح ٢.

٢٥ – ومته؛ عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى: وعدّة من أصحابنا عن سهل بن زياد، جميعاً عن ابن محبوب، عن عليّ بن رئاب، عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: المؤمن أخو المؤمن كالجسد الواحد، إن اشتكى شيئاً منه وجد ألم ذلك في سائر جسده، وأرواحهما من روح واحدة، وإنّ روح المؤمن لأشدّ اتصالاً بروح الله من اتصال شعاع الشمس بها (١).

**الاختصاص:** عنه ﷺ مرسلاً مثله<sup>(۲)</sup>.

تبيين: قوله عَلَيْنِ (كالجسد الواحد) كأنَّه عَلَيْنِ توفَّى عن الأخوَّة إلى الاتِّحاد أو سَنِ أنَّ أخوّتهم ليست مثل سائر الأخوّات، بل هم بمنزلة أعضاء جسد واحد تعلّق بها روح واحد، فكما أنَّه بتألَّم عضو واحد تتألَّم وتتعطَّل سائر الأعضاء، فكذا بتألَّم واحد من المؤمنين يحزن ويتألُّم سائرها كما مرَّ، فقوله ﷺ •كالجسد الواحد؛ تقديره: كعضوي جسد واحد، وقوله «إن اشتكي» ظاهره أنّه بيان لحال المشبّه به والضميران المستتران فيه وفي «وجد» راجعان إلى المرء والإنسان؛ أو الروح الّذي يدلّ عليه الجسد. وضمير (منه) للجسد. وضمير «أرواحهما» لشيء وسائر الجسد والجمعيّة باعتبار جمعيّة السائر؛ أو من إطلاق الجمع على التثنية مجازاً. وفي الاختصاص: ﴿وأنَّ روحهما ﴾ وهو أظهر. والمراد بالروح الواحد إن كان الروح الحيوانيّة فمن للتبعيض؛ وإن كان النفس الناطقة فمن للتعليل، فإنَّ روحهما الروح الحيوانيَّة هذا إذا كان قوله ﴿وأرواحهما من تتمَّة بيان المشبَّه به، ويحتمل تعلُّقه بالمشبُّه فالضمير للأخوين المذكورين في أوّل الخبر، والغرض إمّا بيان شدّة اتصال الروحين كأنّهما روح واحدة، أو أنَّ روحيهما من روح واحدة هي روح الأئمَّة ﷺ وهو نور الله كما مرَّ في خبر أبي بصير الّذي هو كالشرح لهذا الخبر ؛ ويحتمل أن يكون (إن اشتكي) أيضاً لبيان حال المشبَّه لاتَّضاح وجه الشبه، وعلى التقادير المراد بروح الله أيضاً الروح الَّتي اصطفاها الله وجعلها في الآئمّة ﷺ كما مرّ في قوله تعالى: ﴿وَنَفَخْتُ فِيهِ مِن رُّوحِي﴾ ويحتمل أن يكون المراد بروحه ذاته سبحانه إشارة إلى شدّة ارتباط أرواح المقرّبين والمحبّين من الشيعة المخلصين بجناب الحقّ تعالى، حيث لا يغفلون عن ربّهم ساعة، ويفيض عليهم منه سبحانه آنًا فآناً وساعةً فساعةً العلم والحكم والكمالات والهدايات، بل الإرادة أيضاً لتخلِّيهم عن إرادتهم وتفويضهم جميع أمورهم إلى ربّهم كما قال فيهم: ﴿وَمَا نَشَآءُونَ إِلَّا أَن يَشَآءُ اللَّهُ﴾ وقال في الحديث القدسيّ «فإذا أحببته كنت سمعه وبصره ويده ورجله ولسانه» وسيأتي تمام القول فيه في محلَّه إن شاء الله تعالى بحسب فهمي والله الموفق.

٢٦ - قرب الإسناد؛ عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد قال: سمعت

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، ج ٢ ص ٤٢١ باب أخوة المؤمنين بعضهم لبعض، ح ٤.

<sup>(</sup>٢) الإختصاص، ص ٣٢.

جعفراً عَلِيَهِ وسئل: هل يكون أن يحبّ الرجل الشيء ولم يره؟ قال: نعم، فقيل له: مثل أيّ شيء؟ فقال: مثل اللون من الطعام يوصف للانسان ولم يأكله فيحبّه، وما أشبه ذلك مثل الرجل يحبّ الشيء يذكر لأصحابه، وما لك أكثر ممّا تدع<sup>(۱)</sup>.

بيان: لعلّ المعنى: إذا تفكّرت في أمثلة ذلك كان ما لك منها أكثر ممّا تتركه كناية عن كثرة أمثلة ذلك وظهورها؛ ويمكن أن يكون تصحيف «تُسْمِعُ» ويمكن أن يكون غرض السائل السؤال عن حبّ المؤمن أخاه من غير سابقة كما في سائر الأخبار.

YY - مجالس الشيخ: عن جماعة، عن أبي المفضّل، عن جعفر بن محمّد العلويّ عن عبد الله بن أحمد بن نهيك، عن عبد الله بن جبلة، عن حميد بن شعيب، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر علي قال: لمّا احتضر أمير المؤمنين علي جمع بنيه فأوصاهم ثمّ قال: يا بنيّ إنّ القلوب جنود مجنّدة، تتلاحظ بالمودّة وتتناجى بها، وكذلك هي في البغض، فإذا أحببتم الرجل من غير خير سبق منه إليكم فارجوه، وإذا أبغضتم الرجل من غير سوء سبق منه إليكم فاحذروه (٢).

٢٨ - مجالس ابن الشيخ؛ عن أبيه، عن أحمد بن محمد بن الوليد، عن أبيه عن محمد بن الحسن الصفّار، عن أحمد بن محمد بن عيسى، عن أبن أبي عمير، عن حنان بن سدير، عن أبيه قال: قلت لأبي عبد الله علي الله على الرجل لم أره ولم يرني فيما مضى قبل يومه ذلك فأحبّه حبّا شديداً، فإذا كلّمته وجدته لي مثل ما أنا عليه له، ويخبرني أنّه يجد لي مثل الذي أجد له. فقال: صدقت يا سدير، إنّ ائتلاف قلوب الأبرار إذا التقوا وإن لم يظهروا التودّد بألسنتهم كسرعة اختلاط قطر الماء على مياه الأنهار؛ وإنّ بُعد ائتلاف قلوب الفجّار إذا التقوا وإن أطهروا التودّد بألسنتهم كبعد البهائم من التعاطف وإن طال اعتلافها على مزود واحد (٣).

**بيان:** المزود – كمنبر – وعاء الزاد.

٢٩ - الشهاب: قال رسول الله ﷺ: مثل المؤمن (المؤمنين ظ) في توادّهم وتراحمهم
 كمثل الجسد إذا اشتكى بعضه تداعى سائره بالسهر والحمّى.

٣٠ - وقال ﷺ : مثل القلب مثل ريشة بأرض تقلبها الرياح .

٣١ - الضوء: يقال اتداعت الحيطان؛ إذا تهادمت أو تهيّأت للسقوط بأن تميل أو تنهور.
 يقول ﷺ: المؤمنون متّحدون متآزرون متضافرون كأنّهم نفس واحدة ولذلك قال ﷺ: المؤمن بمنزلة البنيان يشدّ بعضه بعضاً. وقال ﷺ: المؤمنون يد واحدة على من

 <sup>(</sup>۱) قرب الإسناد، ص ۷۹ ح ۲۰٦.
 (۲) أمالي الطوسي، ص ٥٩٥ مجلس ٢٦ ح ١٢٣٢.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي، ص ٤١١ مجلس ١٤ ح ٩٧٤.

سواهم شبه عليته المؤمنين في اتحادهم ومؤازرتهم بالجسد المجتمع من آلات وأعضاء، إذا اشتكى بعضه كانت الجملة ألمة سقيمة مساهرة محمومة لاتصال بعضه ببعض، ولأنّ الألم هو الجملة وهو في حكم الجزء الواحد بسبب الحياة التي هي كالمسمار يضم أجزاءها وينتظمها، ولفظ الحديث خبر وتشبيه، والمعنى أمرّ يأمرهم به أن يتوادّوا ويتحابّوا ويرحم بعضاً، وفائدة الحديث الأمر بالتناصر والتعاون، وراوي الحديث النعمان بن بشير. وقال تنتيه في الحديث الثاني وروي بأرض فلاة -: شبّه عليته القلب بريشة ساقطة بأرض عراء لا حاجز بها ولا مانع، فالريح تطيرها هنا وثم، وذلك للاعتقادات والأحوال التي يتقلّب لها، ولسرعة انقلابه وقلة ثبوته ودوامه على حالة واحدة. وقد قيل: إنّما سمّي قلباً لتقلّب لها، وفائدة الحديث إعلام أنّ القلب سريع الانقلاب لا يبقى على وجه واحد. وراوي الحديث أنس بن مالك.

## 20 - بأب حقيقة الرؤيا وتعبيرها وفضل الرؤيا الصادقة وعلتها وعلة الكاذبة

الأيات: يونس: ﴿ اَلَذِينَ مَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ ۞ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَوْةِ اللَّذِيَ وَفِ الْآخِرَةِ لَا بَنْدِيلَ لِكَلِمَتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ۞ .

يوسف: ﴿إِذْ قَالَ بُوسُفُ لِأَبِيهِ يَتَأْمَتِ إِنِّ رَأَيْتُ أَحَدَ عَشَرَ كَوْنَكِا وَالشَّمْسَ وَالْفَمَرَ رَأَيْنُهُمْ لِى سَنِيدِينَ ﴾ - إلى قوله تعالى - ﴿وَكَذَلِكَ يَجْلَيكَ رَبُّكُ وَيُعَلِّمُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴿ وَلِنُعَلِمَهُ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَحَادِيثِ ﴾ .

الإسواء: ﴿ وَمَا جَمَلُنَا ٱلرُّمُوا الَّذِيَّ أَرَيْنَكَ إِلَّا يَشَنَدُ لِلنَّاسِ ﴾ (٦٠٠.

الروم: ﴿ وَمِنْ مَانِينِهِ. مَنَامُكُم بِٱلَّتِلِ وَٱلنَّهَارِ وَآبَيْغَآ قُرُّم مِن فَصْلِهِ يَ ﴾ ٢٣٠.

الصافات: ﴿ فَكَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْسَنَارِ أَنِّ أَذَيْحُكَ ﴾ ٢١٠٢١.

الفتح: ﴿ لَنَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّمْيَا بِٱلْحَقِّ ﴾ ٢٧١.

المجادلة: ﴿ إِنَّمَا النَّجْوَىٰ مِنَ الشَّيْطَانِ لِيَخْرُكَ الَّذِينَ ءَامَنُواْ وَلَيْسَ بِضَارَهِمْ شَيْعًا إِلَّا بِإِذْنِ اللَّهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْتَوَكِّلُ الْمُؤْمِنُونَ ۚ إِنَّا اللَّهِ عِلْمَانِ لَلَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى الْمُؤْمِنُونَ ﴾.

النبأ: ﴿ رَجَعُكَ وَمَكَّرُ شُهَاهَ ۞ ﴾.

تفسير: ﴿ النَّيْنَ المَنُوا ﴾ أي بجميع ما يجب الايمان به ﴿ وَكَانُوا يَتَقُون ﴾ مع ذلك معاصيه ﴿ لَهُمُ الْبِشْرَى ﴾ قال الطبرسي تقله: قبل فيه أقوال: أحدها أنّ البشرى في الحياة الدنيا هي ما بشرهم الله تعالى به في القرآن على الأعمال الصالحة. وثانيها أنّ البشارة في الحياة الدنيا بشارة الملائكة للمؤمنين عندموتهم بأن لا تخافوا ولا تحزنوا وأبشروا بالجنّة التي كنتم توعدون. وثالثها: أنّها في الدنيا الرؤيا الصالحة يراها المؤمن لنفسه أو ترى له، وفي الآخرة بالجنّة وهي ما تبشّرهم الملائكة عند خروجهم من القبور وفي القيامة إلى أن يدخلوا الجنّة، يبشّرونهم بها حالاً بعد حال. وهو المرويّ عن أبي جعفر عَلَيْنَا ، وروي ذلك في حديث مرفوعاً عن النبي عن النبي النبي الله المؤمن النبي الله المؤمن النبي الله المؤمن النبي المؤمن المؤمن المؤمن المؤمن النبي المؤمن النبي المؤمن النبي المؤمن المؤمن

﴿لاَ نَقَصُ رُوَيَاكَ﴾ قال البيضاوي الرُّويا كالرؤية غير أنّها مختصة بما يكون في النوم وفرق بينهما بحرف التأنيث كالقربة والقربى وهي انطباع الصورة المنحدرة من أفق المتخيلة إلى الحسّ المشترك، والصادقة منها إنّما تكون باتصال النفس بالملكوت لما بينهما من التناسب عند فراغها من تدبير البدن أدنى فراغ فتتصوّر بما فيها ممّا يليق من المعاني الحاصلة هناك، ثمّ إنّ المتخيّلة تحاكيه بصورة تناسبه فترسلها إلى الحسّ المشترك فتصير مشاهدة ثمّ إن كانت شديدة المناسبة لذلك المعنى بحيث لا يكون التفاوت إلاّ بالكليّة والجزئيّة استغنت الرؤيا عن التعبير وإلاّ احتاجت إليه.

﴿ مِن تَأْوِيلِ ٱلْأَمَادِيثِ ﴾ أي من تعبير الرؤيا، لأنها أحاديث الملك إن كانت صادقة، وأحاديث النفس والشيطان إن كانت كاذبة؛ أو من تأويل غوامض كتب الله وسنن الأنبياء وكلمات الحكماء (٢).

وقال الطبرسي كلفة قيل: إنّه كان بين رؤياه وبين مصير أبيه وإخوته إلى مصر أربعون سنة، عن ابن عبّاس وأكثر المفسّرين. وقيل: ثمانون، عن الحسن<sup>(٣)</sup>، وقال النيسابوريّ: قال علماء التعبير: إنّ الرؤيا الرديّة يظهر أثرها عن قريب لكيلا يبقى المؤمن في الحزن والغمّ، والرؤيا الجيّدة يبطىء تأثيرها لتكون بهجة المؤمن أدوم.

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٢٠٥. (۲) تفسير البيضاوي، ج ٢ ص ٢٩٤.

<sup>(</sup>٣) مجمع البيان، ج ٥ ص ٣٥٩.

وْقَالَ أَحَدُهُمَا إِنِي آرَسُنِ آقَصِرُ خَمْرً ﴾ قال الطبرسي تقلقه: هو من رؤيا المنام. كان يوسف غَلِيَتُ لله لما دخل السجن قال لأهله: إنّي أعبر الرؤيا، فقال أحد العبدين وهو الساقي: رأيت أصل حبلة عليها ثلاثة عناقيد من عنب فجنيتها وعصرتها في كأس الملك وسقيته إيّاها، وقال صاحب الطعام إنّي رأيت كأنّ فوق رأسي ثلاث سلال فيها الخبز وأنواع الأطعمة وسباع الطير تنهش منه ﴿ نَيْقَنَا بِتَأْوِيلِةٍ ﴾ أي أخبرنا بتعبيره وما يؤل إليه أمره ﴿ قَالَ لا يَأْتِيكُنَا طَعَامٌ ثُرُزَقَانِهِ ٤ في منامكما ﴿ إِلَّا نَبَا أَيْكُما بِتَأْوِيلِهِ ٤ في اليقظة قبل أن يأتيكما التأويل ﴿ أَمَّا العناقيد الثلاثة فإنّها ثلاثة أيّام تبقى في السجن ثمّ المنك في يوم الرابع وتعود إلى ما كنت عليه والربّ المالك. وأمّا الآخر أي يخرجك الملك في يوم الرابع وتعود إلى ما كنت عليه والربّ المالك. وأمّا الآخر أي صاحب الطعام روي أنّه قال: بئس ما رأيت، أمّا السلال الثلاث فإنّها ثلاثة أيّام تبقى في السجن فيخرجك الملك فيصلبك فتأكل الطير من رأسك، فقال عند ذلك: ما رأيت شيئاً وكنت ألعب فقال يوسف ﴿ قُنِي اللّهُ الله والربّ المالك فيصلبك فتأكل الطير من رأسك، فقال عند ذلك: ما رأيت شيئاً وكنت ألعب فقال يوسف ﴿ قُنِي اللّهُ الله كما وهو كائن لا محالة (١٠).

﴿وَقَالَ ٱلْكِكُ ﴾ قال النيسابوري: لمّا دنا فرج يوسف أراه الله في المنام سبع بقرات سمان خرجن من نهر يابس، وسبع بقرات عجاف، فابتلعت العجاف السمان؛ ورأى سبع سنبلات خضر قد انعقد حبّها، وسبعاً أخر يابسات قد استحصدت وأدركت فالتوت اليابسات على الخضر حتّى غلبن عليها، فاضطرب الملك بسببه لأنّ فطرته قد شهدت بأنّ استيلاء الضعيف على القويّ منذر بنوع من أنواع الشرّ، إلا أنّه لم يعرف تفصيله فجمع الكهنة والمعبّرين وقال: ﴿يَكَا أَبُا الْمَلَا أَفْتُونِ فِي رُءً يَكَى ﴾ ثمّ إنّه تعالى إذا أراد أمراً هيّا أسبابه، فأعجز الله أولئك الملاً عن جواب المسألة وعمّاه عليهم حتى قالوا: إنّها أضغاث أحلام ونفوا عن أنفسهم كونهم عالمين بتأويلها.

واعلم أنّه سبحانه خلق جوهر النفس الناطقة بحيث يمكنها الصعود إلى عالم الأفلاك ومطالعة اللوح المحفوظ، والمانع لها من ذلك هو اشتغالها بتدبير البدن وما يرد عليها من طريق الحواس، وفي وقت النوم تقلّ تلك الشواغل فتقوى النفس على تلك المطالعة، فإذا وقفت النفس على حالة من تلك الأحوال فإن بقيت في الخيال كما شوهدت لم تحتج إلى التأويل، وإن نزلت آثار مخصوصة مناسبة للإدراك الروحاني إلى عالم الخيال فهناك يفتقر إلى المعبّر. ثمّ منها ما هي متسقة منتظمة يسهل على المعبّر الانتقال من تلك المتخيّلات إلى الحقائق الروحانيات؛ ومنها ما تكون مختلطة مضطربة لا يضبط تحليلها وتركيبها لتشويش وقع في ترتيبها وتأليفها فهي المسمّاة بالأضغاث وبالحقيقة الأضغاث ما يكون مبدءها تشويش القوّة المتخيّلة لفساد وقع في القوى البدنية ولو ورد أمر غريب عليه من خارج، لكنّ

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٥ ص ٤٠١.

القسم المذكور قد تعدُّ من الأضغاث من حيث أنَّها أعيت المعبِّر عن تأويلها (انتهي).

﴿ وَقَالَ ٱلَّذِى نَهَا مِنْهُمَا ﴾ قال البيضاوي: أي من صاحبي السجن وهو الشرابي ﴿ وَاَذَكَرَ بَعَدَ الْمَهُ وَتَذَكّر يوسف بعد جماعة من الزمان مجتمعة أو مدة طويلة ﴿ فَاَرْسِلُونِ ﴾ إلى من عنده علمه ، أو إلى السجن ﴿ لَمَلْهُ مَ يَعْلَمُونَ ﴾ أي إلى الملك ومن عنده ﴿ لَمَلْهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ تأويله أو فضلك ومكانك ﴿ وَأَبّا ﴾ أي على عادتكم المستمرة . وانتصابه على الحال بمعنى دائبين ، أو المصدر بإضمار فعله أي تدأبون دأباً وتكون الجملة حالاً ﴿ فَذَرُوهُ فِي سُنَبُّهِ ۗ فَي لُئلًا يأكله السوس ﴿ إِلّا قِلِيلًا مِنَا أَكُونَ ﴾ في تلك السنين ﴿ مُمّ يَأْنِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبّعٌ شِدَادٌ يَأْكُنَ مَا فَذَمَّمُ السوس ﴿ إِلّا قِلِيلًا مِنَا أَكُونَ ﴾ في تلك السنين ﴿ مُمّ يَأْنِي مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ سَبّعٌ شِدَادٌ يَأْكُنَ مَا فَدَمَّمُ السوس ﴿ إِلّا قِلِيلًا مِنَا المُعبّر به ﴿ إِلّا قِلِيلًا مَنَا المُعبّر والمعبّر به ﴿ إِلّا قِلِيلًا مَنَا اللهُ عَلَى المُعبّر والمعبّر به ﴿ إِلّا قِلِيلًا مُنْ اللهُ عَلَى المُعبّر والمعبّر به ﴿ إِلّا قِلِيلًا مُنْفَعِ مُنْ اللهُ عَلَى المُعبّر والمعبّر به ﴿ إِلّا قِلِيلًا مَنَا اللهُ عَلَى المُعالِقُ اللهُ والمُعبّر والمعبّر به ﴿ إِلّا قِلِيلًا مُنْفَونَ ﴾ أي تحرزون لبذور الزراعة ﴿ فِيهِ يُعَالُ النّاسُ ﴾ أي يمطرون من الغيث، أو يعالمُون من القحط من الغوث ﴿ وَفِيهِ يَعْصِرُونَ ﴾ ما يعصر كالعنب والزيتون لكثرة الثمار وقيل : يحلبون الضروع (١٠).

﴿ وَمَا جَمَلُنَا ٱلرُّيَا﴾ قيل: المراد رؤية العين، والأكثر على أنّه رؤية المنام. وقال الطبرسيّ كِفَلَة: روي عن ابن عبّاس أنّها رؤيا نوم رآها أنّه سيدخل مكّة وهو بالمدينة، فقصدها، فصدّه المشركون في الحديبية عن دخولها حتّى شكّ قوم ودخلت عليهم الشبهة فقالوا: يا رسول الله أليس قد أخبرتنا أنّا ندخل المسجد الحرام آمنين؟! فقال: أوقلت لكم أنكم تدخلونها العام؟ قالوا: لا فقال: لندخلنها إن شاء الله ورجع ثمّ دخل مكّة في العام القابل فنزل: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللهُ رَسُولَةُ ٱلرُّهُ اللهُ يَالْحَقِ ﴾ وقيل: رأى الله في منامه أنّ قروداً تصعد منبره وتنزل فساءه ذلك واغتمّ به، فلم ير بعد ذلك ضاحكاً حتّى توقي (٢).

أقول؛ وقد مرّت أخبار كثيرة في ذلك. وقال الرازيّ: قال سعيد بن المسيّب: رأى رسول الله ﷺ بني أميّة ينزون على منبره نزو القردة فساءه ذلك، وهذا قول ابن عبّاس في رواية عطا<sup>(٣)</sup>.

﴿ وَمِنْ ءَايَنَهِمِ مَنَامُكُم بِالنَّبِلِ وَالنِّهَارِ﴾ أي منامكم في الزمانين لاستراحة القوى النفسانيّة، وقوة القوى النفسانيّة، وقوة القوى النهار، فلفت وقوة القوى الطبيعيّة، وطلب معاشكم فيهما؛ أو منامكم بالليل وابتغاؤكم بالنهار، فلفت وضمّ بين الزمانين وإن اختصّ بأحدهما فهو صالح للآخر عند الحاجة، ويؤيّده سائر الآيات الواردة فيه (٤).

﴿ إِنَّ أَرَىٰ فِى ٱلْمَنَامِ ﴾ يدل على أنّ نوم الأنبياء ﷺ بمنزلة الوحي، وكذا الآية التالية. ﴿ إِنَّمَا ٱلنَّبْوَىٰ مِنَ ٱلشَّبْطَانِ ﴾ قال الطبرسيّ كظه يعني نجوى المنافقين والكفّار بما يسوء المؤمنين

 <sup>(</sup>۱) تفسیر البیضاری، ج ۲ ص ۳۱۰.
 (۲) مجمع البیان، ج ٦ ص ۲٦٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير الفخر الرازي، ج ٢٠ ص ٢٣٦.(٤) تفسير البيضاوي، ج ٣ ص ٣٤٣.

ويغمّهم من وساوس الشيطان وبدعائه وإغوائه. وقيل: المراد بها أحلام المنام الّتي يراها الإنسان في منامه ويحزنه(١).

## **أقول؛** سيأتي ذلك في الرواية:

﴿ وَجَعَلْنَا نَوْمَكُمْ سُبَانًا ﴾ قال السيّد المرتضى كلفه: إن سأل سائل عن قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا وَ وَهَذَا نَوْمَكُمْ اللهِ المراد بالسبات هو النوم فكأنّه قال: وجعلنا نومكم نوماً ، وهذا ممّا لا فائدة فيه . الجواب: قلنا: في هذه الآية وجوه: منها أن يكون المراد بالسبات الراحة والمدعة ، وقد قال قوم: إنّ اجتماع الخلق كان في يوم الجمعة والفراغ منه في يوم السبت، فسمّي اليوم بالسبت للفراغ الذي كان فيه ؟ ولأنّ الله تعالى أمر بني إسرائيل فيه بالاستراحة من الأعمال. قيل: وأصل السبات التمدّد يقال "سبت المرأة شعرها الذا حلّته من العقص وأرسلته. قال الشاعر:

وإن سببتت مال جشلاً كأنه سدى واهلات من نواسج خثعما أراد: إن أرسلته. ومنها: أن يكون المراد بذلك القطع. والسبت أيضاً الحلق يقال: سبت شعره إذا حلقه، وهو يرجع إلى معنى القطع، والنعال السبتية: الّتي لا شعر عليها. قال عنترة:

بيطيل كيانً ثيبابه في سرحة يحذي نعال السبت ليس بتوأم ويقال لكلّ أرض مرتفعة منقطعة ممّا حولها قسبتاء وجمعها سباتي. فيكون المعنى على هذا الجواب: جعلنا نومكم قطعاً لأعمالكم وتصرّفكم. ومنها: أن يكون المراد بذلك: إنا جعلنا نومكم سباتاً ليس بموت، لأنّ النائم قد يفقد من علومه وقصوده وأحواله أشياء كثيرة يفقدها الميّت، فأراد سبحانه أن يمتنّ علينا بأن جعل نومنا الذي يضاهي فيه بعض أحوالنا أحوال الميّت ليس بموت على الحقيقة ولا يخرج لنا عن الحياة والادراك، فجعل التأكيد بذكر المصدر قائماً مقام نفي الموت وساداً مسد قوله: وجعلنا نومكم ليس بموت. ويمكن في الآية وجه آخر لم يذكر فيها هو أنّ السبات ليس هو كلّ نوم، وإنما هو من صفات النوم إذا بكثرة النوم: إنّه مسبوت وبه سبات ولا يقال ذلك في كلّ نائم، وإذا كان الأمر على هذا لم يكثرة النوم: إنّه مسبوت وبه سبات ولا يقال ذلك في كلّ نائم، وإذا كان الأمر على هذا لم يجر قوله تعالى ﴿وَبَعَلنَا نَوْمنَا ممتذاً طويلاً ظاهر، وهو لما في ذلك لنا من المنفعة والراحة، الامتنان علينا بأن جعل نومنا ممتذاً طويلاً ظاهر، وهو لما في ذلك لنا من المنفعة والراحة، لأنّ التهويم والنوم الغرار لا يكسبان شيئاً من الراحة، بل يصحبهما في الأكثر القلق والانزعاج، والهموم هي التي تقلّل النوم وتنزّره، وفراغ القلب ورخاء البال تكون معهما غزارة النوم وامتداده، وهذا واضح.

 <sup>(</sup>۱) مجمع البيان، ج ٩ ص ٤١٥.
 (۲) سورة النبأ، الآية: ٩.

قال السيّد - قدّس الله روحه -: وجدت أبا بكر محمّد بن القاسم الأنباريّ يطعن على الجواب الّذي ذكرناه أوّلاً ويقول: إنّ ابن قتيبة أخطأ في اعتماده، لأنّ الراحة لا يقال لها: سبات؛ ولا يقال: سبت الرجل بمعنى استراح وأراح، ويعتمد على الجواب الّذي ثنينا بذكره، ويقول في ما استشهد به ابن قتيبة من قوله قسبتت المرأة شعرها، أنّ معناه أيضاً القطع، لأنّ ذلك إنّما يكون بإزالة الشداد الّذي كان مجموعاً به وقطعه. والمقدار الّذي ذكره ابن الأنباريّ لا يقدح في جواب ابن قتيبة، لأنّه لا ينكر أن يكون السبات هو الراحة والدعة إذا كانتا عن نوم، وإن لم توصف كلّ راحة بأنّها سبات، ويكون هذا الاسم يخصّ الراحة إذا كانت على هذا الوجه، ولهذا نظائر كثيرة في الأسماء، وإذا أمكن ذلك لم يكن في امتناع كانت على هذا الوجه، ولهذا نظائر كثيرة في كلّ موضع دلالة على أنّ السبات لا يكون اسماً قولهم سبت الرجل، بمعنى استراح في كلّ موضع دلالة على أنّ السبات لا يكون اسماً للراحة عند النوم، والّذي يبقى على ابن قتيبة أن يبيّن أنّ السبات هو الراحة والدعة، ويستشهد على ذلك بشعر أو لغة فإنّ البيت الّذي ذكره يمكن أن يكون المراد به القطع، دون التمدّد والاسترسال.

فإن قيل: فما الفرق بين جواب ابن قتيبة وجوابكم الّذي ذكرتموه أخيراً؟ قلنا: الفرق بينهما بيّن، لأنّ ابن قتيبة جعل السبات نفسه راحة، وجعله عبارةً عنها وأخذ يستشهد على ذلك بالتمدّد دون غيره، ونحن جعلنا السبات نفسه من صفات النوم والراحة واقعة عنده للامتداد وطول السكون فيه، فلا يلزمنا أن نقول: سبت الرجل بمعنى استراح، لأنّ الشيء لا يسمّى بما يقع عنده حقيقة، والاستراحة تقع على جوابنا عند السبات، وليس السبات إيّاها بعينها. على أنّ في الجواب الّذي اختاره ابن الأنباريّ ضرباً من الكلام، لأنّ السبت وإن كان انقطع على ما ذكره فلم يسمع فيه البناء الّذي ذكره وهو السبات، ويحتاج في إثبات مثل هذا البناء إلى سمع عن أهل اللغة، وقد كان يجب أن يورد من أيّ وجه إذا كان السبت هو القطع جاز أن يقال سبات على هذا المعنى، ولم نره فَعلَ ذلك(١).

١ - مجالس الصدوق: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه عبد الله بن محمد بن عمر بن عليّ بن أبي طالب عليه عن أبيه، عن جدّه، عن عليّ عليه قال: سألت رسول الله عليه عن الرجل ينام فيرى الرؤيا فربما كانت حقاً، وربما كانت باطلاً، فقال رسول الله عليه الم من عبد ينام إلا عرج بروحه إلى ربّ العالمين، فما رأى عند ربّ العالمين فهو حقّ، ثمّ إذا أمر الله العزيز الجبّار برد روحه إلى جسده، فصارت الروح بين السماء والأرض، فما رأته فهو أضغاث أحلام (٢).

<sup>(</sup>١) أمالي المرتضى، ج ٢ ص ١٥.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق، ص ١٢٥ مجلس ٢٩ ح ١٧.

٢ - ومنه: بإسناده عن عليّ بن الحكم، عن أبان بن عثمان - قال: وحدّثني محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محسن بن أحمد، عن أبان بن عثمان - عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليه قال: سمعته يقول: إنّ لإبليس شيطاناً يقال له «هزع» يملأ المشرق والمغرب، في كلّ ليلة يأتي الناس في المنام (١).

٣ - قرب الإسمناد؛ عن هارون بن مسلم، عن مسعدة بن زياد، عن أبي عبد الله عليها
 قال: من رأى أنّه في الحرم وكان خائفاً أمن (٢).

٤ - تفسير علي بن إبراهيم: في قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ ٱلْبُثْرَىٰ فِى ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنِيَا وَفِى الْآخِرَةَ عَند الموت (٣).
 ٱلْآخِرَةَ ﴿ قَالَ: في الحياة الدنيا الرؤيا الحسنة براها المؤمن وفي الآخرة عند الموت (٣).

المحاسن: عن أبيه، عن صفوان، عن داود، عن أخيه عبدالله قال: بعثني إنسان إلى أبي عبدالله عليه الله عليه وعم أنه يفزع في منامه من امرأة تأتيه، قال: فصحت حتى سمع الجيران، فقال أبو عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عبد الله عليه الله عليه الله عبد الله عليه الله عبد الله عبد الله عليه الله عبد الله عبد الله عليه الله عبد الله عبد

قال محمّد بن يحيى: فحدّثت بهذا الحديث العبّاس بن الوليد، فقال: أنا من واحدة منهنّ، ولى أحد عشر خالة، وأبو عمارة جدّي<sup>(ه)</sup>.

٧ - المناقب: عن ياسر الخادم قال: قلت لأبي الحسن الرضا عليم : رأيت في النوم كأن قفصاً فيه سبعة عشر قارورة، إذ وقع القفص فتكسّرت القوارير. فقال: إن صدقت رؤياك يخرج رجل من أهل بيتي يملك سبعة عشر يوماً ثم يموت. فخرج محمّد بن إبراهيم بالكوفة مع أبي السرايا، فمكث سبعة عشر يوماً ثم مات (١).

الكافي: عن الحسين، عن أحمد بن هلال، عن ياسر مثله. في ٨ ح ٣٧٠.

بيان: «إن صدقت رؤياك» أي لم تكن من أضغاث الأحلام الّتي لا تعبير لها أو لم تكذب
 في نقلها، والأوّل أظهر. و«محمّد بن إبراهيم» هو طباطبا، بايعه أوَّلاً أبو السرايا وخرج،

<sup>(</sup>۱) أمالي الصدوق، ص ۱۲۵ مجلس ۲۹ ح ۱۸.

 <sup>(</sup>۲) قرب الإسناد، ص ۸۲ ح ۲۷۱.
 (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ۳۱۶ في تفسيره لسورة يونس.

<sup>(</sup>٤) المحاسن، ج ١ ص ١٦٨. (٥) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ٦٣٨.

<sup>(</sup>٦) المناقب لابن شهرآشوب، ج ٢ ص ٢٦٤.

ولمّا مات بايع محمّد بن محمّد بن زيد وقال الطبريّ في تاريخه: كان اسم أبي السرايا «سريّ ابن منصور» وكان من أولاد هاني بن قبيصة الّذي عصى على كسرى أبرويز، وكان أبو السرايا من أمراء المأمون، ثمّ عصى في الكوفة على أمير العراق وبايع محمّد بن محمّد بن زيد بن عليّ بن الحسين عَلِيّ ثمّ أرسل إليه حسن بن سهل أمير العراق جنداً فقاتلوه وأسر وقتل (١).

٨ - الكشي: عن عليّ بن محمّد، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن عيسى قال: قال لي ياسر الخادم: إنّ أبا الحسن الثاني عليّ أصبح في بعض الأيّام، قال: فقال لي: رأيت البارحة مولى لعليّ بن يقطين وبين عينيه غرّة بيضاء فتأوّلت ذلك على الدين (٢).

٩ - دعوات الراوندي، حدّث أبو بكر بن عيّاش قال: كنت عند أبي عبد الله عليه فجاءه رجل فقال: رأيتك في النوم كأنّي أقول لك: كم بقي من أجلي؟ فقلت لي بيدك: هكذا - وأوما إلى خمس - وقد شغل ذلك قلبي. فقال عليه إنّك سألتني عن شيء لا يعلمه إلا الله يَحْرَبُكُ ، وهي خمس تفرّد الله بها ﴿إِنَّ اللهَ عِندُو عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنزِكُ الْفَيْتَ وَيَعَلَمُ مَا فِي الْأَرْجَارِ وَمَا تَدْرِى نَفْشُ مَاذَا تَحْسَبُ عُدًا وَمَا تَدْرِى نَفْشُ بِأَي أَرْضِ تَمُوثًا إِنَّ اللهَ عَلِيمُ خَبِيرًا ﴾ (٣).

بيان: قال الطبرسيّ كِثَلَثة: جاء في الحديث: إنّ مفاتيح الغيب خمس لا يعلمهنّ إلاّ الله وقرأ هذه الآية. وقد روي عن أئمّة الهدى: أنّ هذه الأشياء الخمسة لا يعلمها على التفصيل والتحقيق غيره تعالى.

أقول: هذا لا ينافي ما أخبروا غليظ به من هذه الأشياء على سبيل الإعجاز لأنّه كان بالوحي والإلهام، وكان عدم الإخبار في هذا المقام لعدم وصول الخبر من الله تعالى إليه في تلك الواقعة أو لمصلحة، وقد مرّ القول فيه في كتاب الإمامة. "في ج ٢٦».

١٠ - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، أنّ رجلاً دخل على أبي عبد الله عليّ إلى فقال: رأيت كأنّ الشمس طالعة على رأسي دون جسدي. فقال: تنال أمراً جسيماً، ونوراً ساطعاً، وديناً شاملاً، فلو غطّتك لانغمست فيه، ولكنّها غطّت رأسك. أما قرأت ﴿فَلَمَا رَمَا الشّمَسَ بَازِعَتُهُ قَالَ هَنذَا رَبِي ﴾ (٤) فلمّا أفلت تبرأ منها إبراهيم علييه قال: قال: قلت: جعلت فداك إنّهم يقولون إنّ الشمس خليفة أو ملك. فقال: ما أراك تنال الخلافة، ولم يكن في آبائك وأجدادك ملك، وأيّ خلافة وملوكية أكثر من الدين والنور ترجو به دخول الجنّة، إنّهم يغلطون. فقلت: صدقت جعلت فداك أنهم.

**بيان: ﴿**بَازِعَــَةُ﴾ أي طالعةً، ولعلّ استشهاده ﷺ كان بأنّ إبراهيم ﷺ بعد رؤية

<sup>(</sup>۱) تاريخ الطبري، ج ٥ ص ١٢٢. (٢) رجال الكشي، ص ٤٩١ ح ٩٣٩.

<sup>(</sup>٣) الدعوات للراوندي، ص ٢٨٨ ح ٧٤٥ والآية من سورة لقمان، الآية: ٣٤.

<sup>(</sup>٤) سورة الأنعام، الآية: ٧٨. (٥) روضة الكاني، ح ١٤٥.

الشمس واختلاف أحوالها اهتدى، أو أظهر الاهتداء وهدى قومه إلى التوحيد فطلوع الشمس على رأسك علامة لاهتدائك إلى الدين القويم، أو بأنّ الشمس لمّا كان في عالم المحسوسات أضوء الأنوار، حتّى أنّ إبراهيم عَلِيّهِ قال لموافقة قومه وإتمام الحجّة عليهم: وهنذا رَبِّ ﴾ لغلبة نورها وظهورها، ووصفها بالكبر ثمّ تبرّأ منها لتغيّر أحوالها الدالّة على إمكانها وحدوثها، وفي الرؤيا تتمثّل الأمور المعنويّة بالأمور المحسوسة المناسبة لها، فينبغي أن يكون هذا النور أضوء الأنوار المعنويّة فليس إلاّ الدين الحقّ، والأوّل أظهر لفظاً، والثاني معنىً. قوله عَليَهُ اولم يكن في آبائك، يظهر منه أنّ تعبير الرؤيا يختلف باختلاف الأشخاص، ويحتمل أن يكون الغرض بيان خطأ أصل تعبيرهم، بأنّ ذلك غير محتمل لا أنّه لا يستقيم في خصوص تلك المادّة.

١١ - الكافي: بالاسناد المتقدّم، عن ابن أذينة، عن رجل رأى كأنّ الشمس طالعة على قدميه دون جسد، قال: مال يناله من نبات الأرض من بُرّ أو تمر يطأه بقدميه ويتسع فيه وهو حلال إلا أنّه يكذ فيه كما كذ آدم عَلَيْ (١).

11 - ومته: عن عليّ، عن أبيه، عن الحسن بن عليّ، عن أبي جعفر الصائغ عن محمّد بن مسلم قال: دخلت على أبي عبد الله عليه وعنده أبو حنيفة، فقلت له: جعلت فداك رأيت رقيا عجيبة، فقال: يا ابن مسلم هاتها، فإنّ العالم بها جالس - وأوما بيده إلى أبي حنيفة. قال: فقلت: رأيت كأنّي دخلت داري وإذا أهلي قد خرجت عليّ فكسرت جوزاً كثيراً ونثرته عليّ، فتعجبت من هذه الرؤيا. فقال أبو حنيفة: أنت رجل تخاصم وتجادل لئاماً في مواريث أهلك، فبعد نصب شديد تنال حاجتك منها إن شاء الله. فقال أبو عبد الله عليه المستوالله يا أبا حنيفة. قال: ثمّ خرج أبو حنيفة من عنده، فقلت: جعلت فداك إنّي كرهت تعبير هذا الناصب، فقال: يا ابن مسلم لا يسوءك الله، فما يواطىء تعبيرهم تعبيرنا، ولا تعبيرنا وهو مخطىء؟! قال: نعم، حلقت عليه أنّه أصاب الخطأ، قال: فقلت له: فما تأويلها؟ وهو مخطىء؟! قال: نعم، حلقت عليه أنّه أصاب الخطأ، قال: فقلت له: فما تأويلها؟ قال: يا ابن مسلم إنّك تتمتّع بامرأة فتعلم بها أهلك فتخرق عليك ثياباً جدداً فإنّ القشر كسوة قال: يا ابن مسلم: فوالله ما كان بين تعبيره وتصحيح الرؤيا إلاّ صبيحة الجمعة، فلمّا كان غذاة الجمعة أنا جالس بالباب إذ مرّت بي جارية فأمرت غلامي فردّها ثمّ أدخلها داري غداة الجمعة أنا جالس بالباب إذ مرّت بي جارية فأمرت غلامي فردّها ثمّ أدخلها داري فتمتّعت بها، فأحسّت بي وبها أهلي، فدخلت علينا البيت، فبادرت الجارية نحو الباب فتمتّعت بها، فأحسّت بي وبها أهلي، فدخلت علينا البيت، فبادرت الجارية نحو الباب فيقيت أنا، فمزّقت علي ثياباً جدداً كنت ألبسها في الأعياد.

وجاء موسى الزوّار العطّار إلى أبي عبد الله عَلِيَّة فقال له: يا ابن رسول الله رأيت رؤيا هالتني: رأيت صهراً لي ميّتاً وقد عانقني، وقد خفت أن يكون الأجل قد اقترب. فقال: يا

<sup>(</sup>۱) روضة الكافى، ح ٤٤٦.

موسى توقّع الموت صباحاً ومساءً فإنّه ملاقينا، ومعانقة الأموات للأحياء أطول لأعمارهم، فما كان اسم صهرك؟ قال: حسين، فقال: أما إنّ رؤياك تدلّ على بقائك وزيارتك أبا عبد الله غَلِيَتُلِلاً، فإنّ كلّ من عانق سميّ الحسين عَلِيُّكِلاً يزوره إن شاء الله تعالى(١).

بيان: الظاهر أنّ الراوي عن الزوّار والقرشيّ هو محمّد بن مسلم، ويحتمل الإرسال من الكلينيّ. قوله «أو رجلاً» كأنّ الترديد من الراوي ويقال: لوّح بسيفه – على بناء التفعيل – أي لمع به.

17 - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن ابن فضّال، عن الحسن بن الجهم قال: سمعت أبا الحسن عليه يقول: الرؤيا على ما تعبّر، فقلت له: إنّ بعض أصحابنا روى أنّ رؤيا الملك كانت أضغاث أحلام، فقال أبو الحسن عليه: إنّ امرأة رأت على عهد رسول الله عليه أنّ جذع بيتها انكسر، فأتت رسول الله على فقصّت عليه الرؤيا فقال لها النبي عليه يقدم زوجك ويأتي وهو صالح - وقد كان زوجها غائباً - فقدم كما قال النبي ، ثم غاب عنها زوجها غيبة أخرى، فرأت في المنام كأنّ جذع بيتها قد انكسر، فأتت النبي المقصّت عليه الرؤيا فقال لها: يقدم زوجك ويأتي صالحاً، فقدم على ما قال، ثم غاب زوجها ثالثة فرأت في منامها أنّ جذع بيتها قد انكسر، فلقيت رجلاً أعسر فقصّت عليه الرؤيا، فقال لها الرجل السوء: يموت زوجك، فبلغ النبيّ فقال: ألا كان عبّر لها خيراً؟ إ(٣).

توضيح: "أضغاث الحلم؛ أي لم تكن لها حقيقة، وإنّما وقعت كذلك لتعبير يوسف عليه وإنّما أورد الراوي تلك الرواية تأييداً لما ذكره. قوله عليه القدم زوجك، لعلّه عبر انكسار أسطوانة بيتها بفوات ما كان لها من التمكّن والتصرّف في غيبته. وقال الفيروز آباديّ: يوم عسر وعسير وأعسر: شديد أو شؤم، وأعسر يسر: يعمل بيديه جميعاً،

<sup>(</sup>۱) – (۲) روضة الكاني، ح ٤٤٧–٤٤٨.

فإن عمل بالشمال فهو أعسر. والمراد هنا الشؤم، أو من يعمل باليسار فإنّه أيضاً مشوم. ويظهر من أخبار المخالفين أنّ هذا الأعسر كان أبا بكر ولعلّه في لم يصرّح باسمه تقيّةً. قال في النهاية فيه: إنّ امرأة أتت النبيّ في فقالت: رأيت كأنّ جائز بيتي انكسر، فقال: يردّ الله غائبك، فرجع زوجها ثمّ غاب فرأت مثل ذلك فأتت النبيّ في فلم تجده ووجدت أبا بكر فأخبرته، فقال: هل قصصتها على بكر فأخبرته، فقال: هل قصصتها على أحد؟ قالت: نعم، قال: هو كما قيل لك. الجائز الخشبة الّتي توضع عليها أطراف العوارض في سقف البيت والجمع أجوزة.

18 - الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أبيه، عن النضر بن سويد، عن الحلبيّ، عن ابن مسكان، عن زرارة، عن أبي جعفر عَلِيّه قال: رأيت كأنّي على رأس جبل والناس يصعدون إليه من كلّ جانب، حتّى إذا كثروا عليه تطاول بهم في السماء وجعل الناس يتساقطون عنه من كلّ جانب حتّى لم يبق منهم أحد إلاّ عصابة يسيرة، ففعل ذلك خمس مرّات في كلّ ذلك يتساقط عنه الناس وتبقى تلك العصابة أما إنّ قيس بن عبد الله بن عجلان في تلك العصابة. فما مكث بعد ذلك إلا نحواً من خمس حتّى هلك(١).

بِيان؛ كأنَّ تأويل الرؤيا الفتن الَّتي حدثت بعده - صلوات الله عليه - في الشيعة فارتدُّوا .

وأقول: وروى الكشيّ عن حمدويه بن نصير، عن محمّد بن عيسى، عن النضر مثله. وفيه: أما إنّ ميسر بن عبد العزيز وعبد الله بن عجلان في تلك العصابة، فما مكث بعد ذلك إلاّ نحواً من سنتين حتّى هلك عَلِينَهِ وقيس غير مذكور في كتب الرجال(٢).

10 - المحاسن؛ عن أبيه، عن حمزة بن عبد الله، عن جميل بن درّاج قال: قال أبو عبد الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه المؤمنين إذا أخذوا مضاجعهم صعّد الله بأرواحهم إليه، فمن قضى عليه بالموت جعله في رياض الجنّة بنور رحمته ونور عزّته، وإن لم يقدّر عليه الموت بعث بها مع أمنائه من الملائكة إلى الأبدان الّتي هي فيها (٣).

17 - العياشي: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: رأت فاطمة على في النوم كأنّ الحسن والحسين به في جبد الله على الله على الله على الله على الله عليه وآله فقال: يا رؤيا، فتمثّلت بين يديه قال: أنت أريت فاطمة هذا البلاء؟ قالت: لا. فقال: يا أضغاث وأنت أريت فاطمة هذا البلاء؟ قالت: نعم يا رسول الله، قال: ما أردت بذلك؟ قالت: أردت أحزنها، فقال على لله لفاطمة على السمعى ليس هذا بشيء (٤).

<sup>(</sup>۱) روضة الكافي، ح ۲۰۱. (۲) رجال الكشي، ص ۲۶۲ ح ٤٤٤.

<sup>(</sup>٣) المحاسن، ج ١ ص ٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٨٩ ح ٣١. تفصيله سيأتي في هذا الباب ح ٥٣.

بيان: كأنّ خطابه ﷺ كان الملك الرؤيا وشيطان الأضغاث، لقوله سبحانه ﴿إِنَّا النَّجْوَىٰ مِنَ الشَّيْطُنِ ﴾ (١)، أو تمثّل بإعجازه ﷺ لكلّ منهما مثال وتعلّق به روح فسأله، ومثل هذا التسلّط الّذي يذهب أثره سريعاً من الشيطان ولم يوجب معصية على المعصومين ﷺ لم يدلّ دليل على نقيه، ولا ينافيه قوله تعالى ﴿إِنَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَلَيْتِمْ سُلَطَنَ ﴾ (٢) وقد مرّ بعض القول فيه في كتاب النبوّة وسيأتي أيضاً إن شاء الله تعالى.

14 - البصائر؛ عن عليّ بن حسّان، عن ابن بكير، عن زرارة قال: سألت أبا جعفر عليه الرسول الذي يأتيه جبرئيل جعفر عليه : من الرسول؟ ومن النبيّ؟ ومن المحدَّث؟ فقال: الرسول والنبيّ الذي يؤتى في فيكلّمه قُبلاً فيراه كما يرى أحدكم صاحبه الذي يكلّمه، فهذا الرسول والنبيّ الذي يؤتى في النوم نحو رؤيا إبراهيم، ونحو ما كان يأخذ رسول الله عليه من السبات إذا أتاه جبرئيل في النوم فهكذا النبيّ، ومنهم من تجمع له الرسالة والنبوّة فكان رسول الله عليه رسولاً نبياً يأتيه جبرئيل قبلاً فيكلمه ويراه ويأتيه في النوم. وأمّا المحدَّث فهو الذي يسمع كلام الملك فيحدَّث من غير أن يراه ومن غير أن يأتيه في النوم (٤).

**أقول؛** قد مضى مثله بأسانيد جمّة في كتاب النبوّة وكتاب الامامة وغيرهما .

١٩ - الاختصاص: قال الصادق عليه : إذا كان العبد على معصية الله عزَّ وجلَّ وأراد الله به خيراً أراه في منامه رؤيا تروعه فينزجر بها عن تلك المعصية، وإنَّ الرؤيا الصادقة جزء من سبعين جزءً من النبوة (٥).

٢٠ - ومنه: عن أبي الفرج، عن سهل بن زياد، عن رجل، عن عبد الله بن جبلة عن أبي المغرا، عن موسى بن جعفر عليه قال: سمعته يقول: من كانت له إلى الله حاجة وأراد أن يرانا وأن يعرف موضعه فليغتسل ثلاثة ليال يناجي بنا فإنّه يرانا ويغفر له بنا ولا يخفى عليه موضعه. قلت: سيّدي فإنّ رجلاً رآك في المنام وهو يشرب النبيذ؟ قال: ليس النبيذ يفسد عليه دينه، إنّما يفسد عليه تركنا وتخلّفه عنّا (الخبر)<sup>(1)</sup>.

٢١ - مجالس الصلوق: عن الحسين بن إبراهيم بن ناتانة، عن علي بن إبراهيم، عن

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: ١٠. (٢) سورة الحجر، الآية: ٤٢.

 <sup>(</sup>۳) فرج المهموم، ص ۸۲.
 (٤) بصائر الدرجات، ص ۳٤٧ ج ٨ باب ١ ح ١٠.

<sup>(</sup>٥) - (٦) الإختصاص، ص ٢٤١.

أبيه، عن ابن أبي عمير، عن إبراهيم الكرخيّ قال: قلت للصادق جعفر بن محمّد عَلَيْتُلارٌ: إنّ رجلاً رأى ربّه ﷺ في منامه فما يكون ذلك؟ فقال: ذلك رجل لا دين له، إنّ الله تبارك وتعالى لا يرى في اليقظة ولا في المنام ولا في الدنيا ولا في الآخرة<sup>(١)</sup>.

٢٢ -- الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن حديد عن جميل ابن درّاج، عن زّرارة، عن أحدهما ﷺ قال: أصبح رسول الله يوماً كثيباً حزيناً، فقال له علىَّ ﷺ : ما لى أراك يا رسول الله كثيباً حزيناً؟ فقال ﷺ : وكيف لا أكون كذلك وقد رأيت في ليلتي هذه أنَّ بني تيم وبني عديَّ وبني أميَّة يصعدون منبري هذا يردُّون الناس عن الاسلام القهقري؟! فقلت: يا ربّ في حياتي أو بعد موتى؟ فقال: بعد موتك(٢).

٢٣ - ومنه: عن أحمد بن محمّد، عن على بن الحسين، عن محمّد بن الوليد، ومحسن ابن أحمد، عن يونس بن يعقوب، عن على بن عيسى القمّاط، عن عمّه، عن أبي عبد الله عليته قال: رأى رسول الله عليه بني أميّة يصعدون على منبره من بعده ويضلّون الناس عن الصراط القهقري، فأصبح كثيباً حزيناً، قال: فهبط عليه جبرئيل ﷺ فقال: يا رسول الله ما لي أراك كثيباً حزيناً؟ قال: يا جبرئيل إنّي رأيت بني أميّة في ليلتي هذه يصعدون منبري من بعدي ويضلُّون الناس عن الصواط القهقرى، فقال: والَّذي بعثك بالحقُّ نبيًّا إنَّ هذا شيء ما اطّلعت عليه، فعرج إلى السماء فلم يلبث أن نزل عليه بآي من القرآن يؤنسه بها قال: ﴿ أَفَرَيْتَ إِن مَّتَّمَّنَاهُمْ سِنِينَ فِي ثُرَّ جَآءَهُم مَّا كَانُوا بُوعَدُونَ فِي مَّا أَغْنَى عَنْهُم مَّا كَانُوا بُمَّتُونَ (°°) وأنزل عليه: ﴿ إِنَّا أَنزَّلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْفَدَّدِ ﴿ وَمَا أَمْرَنْكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْفَدَّدِ ﴿ لَيَلَةُ ٱلْفَدَّدِ خَيْرٌ مِّنَ أَلْفِ شَهْرٍ ۗ ﴿ جَعَلَ اللَّهُ كَثَلُكُ لَيْلَةَ الْقَدْرُ لَنْبَيَّهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهُ وَآلَهُ خيراً من أَلْف شهر ملك بني أمية <sup>(٤)</sup>

٢٤ - كتاب سليم بن قيس: عن عبد الله بن جعفر قال: كنت عند معاوية - وساق الحديث إلى أن قال: - قلت: سمعت رسول الله عليه وسئل عن هذه الآية ﴿وَمَا جَمَلُنَا ٱلرُّبُهَا اَلَّتِي أَرَيْنَكَ إِلَّا فِتْـنَةَ لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمَلْمُونَةَ فِي الْقُـرْمَانِۗ﴾<sup>(٥)</sup> فقال: إنّي رأيت اثني عشر رجلاً من أئمَّة الضلال يصعدون منبري وينزلون، يردّون أمّتي على أدبارهم القهقري، فيهم رجلان من حيّين من قريش مختلفين وثلاثة من بني أميّة وسبعة من ولد الحكم بن العاص، إذا بلغوا خمسة عشر رجلاً جعلوا كتاب الله دخلاً وعباد الله خولاً (الحديث)<sup>(١)</sup>.

٢٥ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي تصر، عن ابن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْتِي : الفرق من السنّة؟ قال: لا. قلت: هل

<sup>(</sup>۲) روضة الكافي، ح ۳٤٥. (١) أمالي الصدوق، ص ٤٨٨ مجلس ٨٩ ح ٥.

<sup>(</sup>٣) سورة الشعراء، الآيات: ٢٠٥-٢٠٧.

<sup>(</sup>٥) سورة الإسراء، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي، ج ٤ ص ٣٧٨ باب ١١٣ ح ١٠.

<sup>(</sup>٦) کتاب سليم بن قيس، ص ٢١٣.

فرق رسول الله على ؟ قال: نعم، قلت: كيف ذلك؟ قال: إنّ رسول الله على حين صدّ عن البيت وقد كان ساق الهدي وأحرم أراه الله الرؤيا الّتي أخبر الله في كتابه إذ يقول: ﴿لَقَدْ صَدَفَ اللّهُ رَسُولُهُ الرُّهَا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِن شَاءَ اللّهُ عَامِنِينَ مُحَلِقِينَ رُءُوسَكُمُ صَدَفَ اللّهُ مَامِنِينَ مُحَلِقِينَ رُءُوسَكُمُ وَمَقَضِرِينَ ﴾ (١) فعلم رسول الله على أنه سيفي له بما أراه، فمن ثمّ وقر ذلك الشعر الّذي كان على رأسه حين أحرم انتظاراً لحلقه في الحرم حيث وعده الله عَمَرَينَ أَن فلمّا حلقه لم يعد توفير الشعر ولا كان ذلك من قبله (٢).

- ٢٦ - مجالس الصدوق؛ بإسناده عن ابن عبّاس قال: كنت مع أمير المؤمنين عَلِيّهُ في خروجه إلى صفّين، فلمّا نزل نينوى - وهو بشطّ الفرات - توضّاً وصلّى ثمّ نعس فانتبه فقال: رأيت في منامي كأنّي برجال قد نزلوا من السماء معهم أعلام بيض قد تقلّدوا سيوفهم وهي بيض تلمع، وقد خطّوا حول هذه الأرض خطّة، ثمّ رأيت كأنّ هذه النخيل قد ضربت بأغصانها الأرض يضطرب بدم عبيط، وكأنّي بالحسين فرخي ومضغتي ومخي قد غرق فيه يستغيث فلا يغاث، وكأن الرجال البيض قد نزلوا من السماء ينادونه ويقولون: صبراً آل الرسول، فإنكم تقتلون على أيدي شرار الناس، وهذه الجنّة يا أبا عبد الله إليك مشتاقة، ثم يعزّونني ويقولون: يا أبا الحسن أبشر، فقد أقرّ الله عينك به يوم يقوم الناس لربّ العالمين، ثمّ انتبهت هكذا والذي نفس عليّ بيده لقد نبّاني الصادق المصدّق أبو القاسم في انّي سأراها في خروجي إلى أهل البغي علينا، وهذه أرض كرب وبلاء يدفن فيها الحسين وسبعة عشر رجلاً من ولدي وولد فاطمة (والحديث مختصر) (٣).

٢٧ – المكارم: روي أنّ عليّ بن الحسين علي قال: كنت أدعو الله سنة عقيب كلّ صلاة أن يعلّمني الاسم الأعظم، فإنّي ذات يوم قد صلّيت الفجر فغلبتني عيناى وأنا قاعد، إذا أنا برجل قائم بين يدي يقول لي: سألت الله تعالى أن يعلّمك الاسم الأعظم؟ قلت: نعم. قال: قل: «اللّهم إنّي أسألك باسم الله الله الله الله الذي لا إله إلا هو ربّ العرش العظيم، قال: فوالله ما دعوت بها لشيء إلاّ رأيت نجحه (٤).

أقول: قدمر رؤيا عبد المطلب في بشارة النبي الله أنه رأى أنّ شجرةً قد نبتت على ظهره قد نال رأسها السماء وضربت بأغصانها الشرق والغرب، وأنّ نوراً يزهر منها أعظم من نور الشمس، وأنّ العرب والعجم ساجدة لها وهي كلّ يوم تزداد عظماً ونوراً، وأنّ رهطاً من قريش يريدون قطعها فإذا دنوا منها يأخذهم شابّ من أحسن الناس وجهاً ويكسر ظهورهم ويقلع أعينهم، فقالت الكاهنة: لئن صدقت ليخرجنّ من صلبك ولد يملك الشرق والغرب وينبّأ في الناس. وقد مرّ أيضاً رؤياه في حفر زمزم والسيوف، وهي طويلة. وقد مرّت منامات

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ٢٧. (٢) الكافي، ج ٦ ص ١١٦١ باب ٣٧٥ ح ٥.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق، ص ٤٧٨ مجلس ٨٧ ح ٥. (٤) مكارم الأخلاق، ص ٣٣٧.

آمنة في ولادة النبي ﷺ ومضى رؤيا العبّاس في بشارة النبيّ ﷺ أنّه رأى أنّه خرج من منخر عبد الله بن عبد المطلّب طائر أبيض فطار وبلغ المشرق والمغرب، ثمّ رجع حتى سقط على بيت الكعبة فسجدت له قريش كلّها، فصار نوراً بين السماء والأرض وامتدّ حتّى بلغ المشرق والمغرب، فقالت كاهنة بني مخزوم: يا عبّاس لئن صدقت رؤياك ليخرجنّ من صلبه ولد يصير أهل المشرق والمغرب تبعاً له. وتقدّم في غزوة بدر أنّ عاتكة بنت عبد المطّلب رأت أنَّ راكباً قد دخل مكَّة ينادي ثلاث مرَّات: يا آل عدي! يا آل فهر! اغدوا إلى مصارعكم. ـ فأخذ حجراً فدهدهه من الجبل فما ترك داراً من دور قريش إلا أصابته منه فلذة، وكأنَّ وادي مكَّة قد صار من أسفله دماً ، فوافي زمزم بعد ثلاث ونادي فيهم : أدركوا العير ، فكانت غزوة بدر. ومرّ في ولادة الحسين عَلِيُّ إنَّ أمّ أيمن قالت: يا رسول الله رأيت في ليلتي هذه كأنّ بعض أعضائك ملَّقيَّ في بيتي، فقال رسول الله عليه : تلد فاطمة الحسين فتربيَّنه وتلفَّينه فيكون بعض أعضائي في بيتك. وتقدّم أيضاً أنّ امرأة حنظلة بن أبي عامر الراهب رأت في المنام كأنّ السماء انفرجت فوقع فيها حنظلة ثمّ انضمّت، فذهب حنظلة إلى أحد فاستشهد. وتقدّم أيضاً منامات غريبة من بخت نصر، منها: أنَّه رأى في المنام كأنَّ ملائكة السماء هبطت إلى الأرض أفواجاً إلى الجبّ الَّذي حبس فيه دانيال ﷺ مسلّمين عليه يبشّرونه بالفرج، فندم على ما فعل وأخرجه من الجبّ. ومنها: أنّه رأى في نومه كأنّ رأسه من حديد ورجليه من نحاس وصدره من ذهب، فعبّرها دانيال بأنّه يذهب ملكه ويقتل بعد ثلاث يقتله رجل من ولد فارس، فكان كذلك ورأى المؤبدان في ولادة النبيِّ ﷺ في المنام إبلاً صعاباً يقود خيلاً عراباً .

٢٨ – الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله علي قال: كان في بني إسرائيل رجل فدعا الله أن يرزقه غلاماً ثلاث سنين، فلما رأى أنّ الله لا يجيبه قال: يا ربّ أبعيد أنا منك فلا تسمعني أم قريب أنت متّي فلا تجيبني؟ قال: فأتاه آت في منامه فقال: إنّك تدعو الله عَرَيْك منذ ثلاث سنين بلسان بذي وقلب عاتٍ غير تقيّ ونيّة غير صادقة، فأقلع عن بذاتك وليتّق الله قلبك ولتحسن نيّتك. قال: ففعل الرجل ذلك ثمّ دعا الله فولد له الغلام (١).

٢٩ - مجالس الشيخ؛ بإسناده عن شمر بن عطية قال: كان أبي ينال من عليّ بن أبي طالب عليه في المنام فقيل له: أنت السابّ عليّاً؟ فخنق حتى أحدث في فراشه ثلاثاً (٢).

٣٠ - قصص الراوندي؛ بإسناده عن طربال، عن أبي عبد الله عليه قال: لمّا أمر الملك بحبس يوسف عليه في السجن رؤياهم (٣).

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٠٠ باب البداء ح ٧.

<sup>(</sup>۲) أمالي الطوسي، ص ٦١٩ مجلس ٦٩ ح ١٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) قصص الراوندي، ص ١٢٩.

٣١ - مجالس ابن الشيخ؛ عن والده، عن ابن مخلد، عن أبي عمرو، عن الحسن بن سلام، عن قبيصة، عن سفيان، عن هشام، عن ابن سيرين، عن أبي هريرة، عن النبي المؤمن، وأصدقهم رؤيا أصدقهم حديثاً(١).

بيان، هذه الرواية رواها من طرق المخالفين. قال في النهاية: فيه ﴿إِذَا تَقَارَبِ الزّمَانَ - وَفِي رَوَايَة : اقترَبِ الزّمَانَ – لم تَكْدَرُوْيَا الْمُؤْمَنُ تَكْذَبِ أَرَادُ: اقْتَرَابِ السَّاعَةُ وقيلَ: اعتدال اللّيل والنهار، وتكون الرؤيا فيه صحيحة لاعتدال الزّمان. و «اقترّب» افتعل من القرب، و «تقارب» تفاعل منه، ويقال للشيء إذا ولّى وأدبر: تقارب، ومنه حديث المهديّ : يتقارب الزّمان حتى تكون السنة كالشهر (انتهى).

وقال الخطابيّ في أعلام الحديث: قوله فإذا اقترب الزمان، فيه قولان: أحدهما أن يكون معناه تقارب زمان الليل والنهار وقت استوائهما أيّام الربيع، وذلك وقت اعتدال الطبائع الأربع غالباً، وكذلك هو في الخريف، والمعبّرون يقولون: أصدق الرؤيا ما كان وقت اعتدال الليل والنهار وإدراك الثمار وينعها. والوجه الآخر: أنّ اقتراب الزمان انتهاء مدّة إذا دنا قيام الساعة.

«وأصدقهم رؤيا» قال النوويّ في شرح الصحيح: ظاهره الإطلاق، وقيّد القاضي بآخر الزمان عند انقطاع العلم بموت العلماء والصالحين، فجعله الله جابراً ومنبّهاً لهم والأوّل أظهر، لأنّ غير الصادق في حديثه يتطرّق الخلل إلى رؤياه وحكايته إيّاها.

٣٢ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن معمر بن خلاّد قال: سمعت أبا الحسن ﷺ يقول: ربّما رأيت الرؤيا فأعبرها، والرؤيا على ما تعبّر.

بيان: قال في النهاية: فيه «الرؤيا لأوّل عابر» يقال: عبرت الرؤيا أعبرها عبراً وعبرتها تعبيراً إذا أوّلتها وفسّرتها وخبّرت بآخر ما يؤول إليه أمرها. يقال: هو عابر الرؤيا وعابر للرؤيا، وهذه اللام تسمّى لام التعقيب لأنّها عقبت الاضافة. والعابر: الناظر في الشيء، والمعبّر: المستدلّ بالشيء على الشيء، ومنه الحديث: للرؤيا كنى وأسماء فكنّوها بكناها واعتبروها بأسمائها. ومنه حديث ابن سيرين كان يقول: إنّي أعتبر الحديث، المعنى فيه أنّه يعبّر الرؤيا على الحديث ويعتبر به كما يعتبرها بالقرآن في تأويلها، مثل أن يعبّر الغراب بالرجل الفاسق، والضلع بالمرأة، لأنّ النبيّ في الله سمّى الغراب فاسقاً وجعل المرأة كالضلع ونحو ذلك من الكنى والأسماء (انتهى). قوله عليها «على ما تعبّر» أي تقع موافقة لما عبّرت به.

٣٣ - الكافي: عن عدّة من أصحابه، عن سهل بن زياد؛ وعليّ بن إبراهيم عن أبيه، عن

<sup>(</sup>۱) أمالي الطوسي، ص ۲۸٦ مجلس ۱۳ ح ۸۳٤.

ابن محبوب، عن عبد الله بن غالب، عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر عليه أن رسول الله على وأس صاحبها حتى الله على وأس صاحبها حتى يعبّرها لنفسه أو يعبّرها له مثله، فإذا عبّرت لزمت الأرض فلا تقصّوا رؤياكم إلا على من يعقل (١).

بيان؛ في القاموس (رف الطائر؛ أي بسط جناحيه كرفرف، والرفرفة تحريك الظليم جناحيه حول الشيء يريد أن يقع عليه (انتهى). وفي تشبيه الرؤيا بالطير وإثبات الرفرفة وترشيحه بالقص الذي هو قطع الجناح وبلزوم الأرض لطائف لا تخفى. وفي النهاية: في حديث الرؤيا لا تقصها إلا على وادًا يقال: قصصت الرؤيا على فلان إذا أخبرته بها أقصها قصّاً، والقصّ: البيان.

٣٤ - الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن خالد، عن القاسم بن عروة، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه الرؤيا لا تقص إلا على مؤمن خلا من الحسد والبغي (٢).

بيان: إنَّما اشترط عَلِيَّة ذلك لئلاّ يتعمَّد المعبّر تعبيرها بالسوء حسداً وبغياً.

أقول: روى البغويّ في شرح السنّة عن جابر قال: أتى النبيّ ﷺ رجل وهو يخطب فقال: يا رسول الله رأيتُ فيما يرى النائم البارحة كأنَّ عنقي ضربت فسقط رأسي فاتَّبعته فأخذته ثمّ أعدته مكانه. فقال رسول الله عليه : إذا لعب الشيطان بأحدكم في منامه فلا يحدِّثنّ به الناس. وعن أبي سلمة قال: كنت أرى الرؤيا فيهمّني، حتّى سمعت أبي قتادة يقول: كنت أرى الرؤيا فيمرضني حتى سمعت رسول الله عليه يقول: الرؤيا الصالحة من الله، فإذا رأى أحدكم ما يحبِّ فلا يحدّث به إلاَّ من يحبّ، وإذا رأى ما يكره فلا يحدِّث به وليتفل عن يساره وليتعوّذ بالله من الشيطان الرجيم ومن شرّ ما رأى فإنّها لم تضرّه. ثمّ قال: فيه إرشاد للمستعبر لموضع رؤياه، فإن رأى ما يكره لا يحدُّث به حتى لا يستقبله في تعبيرها ما يزداد به همّاً، فإن رأى ما يحبّه فلا يحدّث به إلاّ من يحبّه، لأنّه لا يأمن ممّن لا يحبّه أن يعبّره حسداً على غير وجهه فيغمّه أو يكيده بأمر، كما أخبر الله تعالى عن يعقوب حين قصّ عليه يوسف رؤياه: ﴿ لَا نَقَسُمْ رُءًيَاكَ عَلَىٰٓ إِخْوَتِكَ فَيَكِيدُواْ لَكَ كَيْدًا ۖ ﴾ (٣). وروي عن أبى رزين قال: قال رسول الله ﷺ : الرؤيا جزء من سنّة وأربعين جزءً من النبوّة، وهي على رَجَل طائر فإذا حدَّثت بها وقعت، وأحسبه قال: لا تحدَّث بها إلاَّ حبيباً أو لبيباً. وفي رواية أخرى: الرؤيا على رجل طائر ما لم يعبّر، فإذا عبّرت وقعت، قال: وأحسبه قال: ولا تقصّها إلاّ على وادّ أو ذي رأي. الواد لا يحبّ أن يستقبلك في تفسيرها إلاّ بما تحبّ وإن لم يكن عالماً بالعبارة لم يعجل لك بما يغمّك، وأمّا ذو الرأي فمعناه ذو العلم بعبارتها، فهو يخبرك بحقيقة تفسيرها أو

 <sup>(</sup>۱) – (۲) روضة الكافي، ح ٥٢٩ - ٥٣٠.
 (٣) سورة يوسف، الآية: ٥.

بأقرب ممّا تعلم منها، ولعلّه أن يكون في تفسيرها موعظة يردعك عن قبيح ما أنت عليه، أو يكون فيها بشرى فتشكر الله عليها. قال: إنّ الرويا يقع على ما عبّر ومثَل ذلك مثل رجل رفع رجله فهو ينتظر متى يضعها، وإذا رأى أحدكم رؤيا فلا يحدّث بها إلاّ ناصحاً أو عالماً (انتهى).

وقال في النهاية: فيه «الرؤيا لأوّل عابر وهي على رجل طائر». «لأوّل عابر» أي إذا عبّرها برّ صادق عالم بأصولها وفروعها واجتهد فيها وقعت له دون غيره ممّن فسّرها بعده «وهي على رجل طائر» أي إنّها على رجل قدر جار وقضاء ماض من خير أو شرّ، وأنّ ذلك هو الّذي قسمه الله تعالى لصاحبها، من قولهم «اقتسموا داراً فطار سهم فلان في ناحيتها» أي وقع سهمه وخرج، وكلّ حركة من كلمة أو شيء يجري لك فهو طائر. والمراد أنّ الرؤيا هي الّتي يعبّرها المعبّر الأوّل، فكأنّها كانت على رجل طائر فسقطت ووقعت حيث عبّرت، كما يسقط الّذي يكون على رجل الطائر بأدنى حركة.

٣٥ - غوالي اللمالي قال رسول الله عليه : بينا أنا نائم إذ أتيت بقدح من لبن فشربت منه حتى أنّي الأرى الريّ يخرج من بين أظافيري قال : العلم (١).
 العلم (١).

بيان: قال في فتح الباري: وفي رواية «من أطرافي» ويحتمل أن يكون بصر به وهو الظاهر، وأن يكون علمه، ويؤيد الأوّل ما في رواية أخرى «فشربت منه حتى رأيته يجري في عروقي بين الجلد واللحم» على أنّه محتمل أيضاً. وقال في حديث أبي هريرة: اللبن في المنام فطرة، وفي رواية أبي بكرة: من رأى أنّه يشرب لبناً فهو الفطرة وفي حديث الإسراء حين أتي بقدح خمر وقدح لبن، فأخذ اللبن فقال له جبرئيل: أخذت الفطرة. وقال: إنّ من الرؤيا ما يدلّ على الماضي والحال والمستقبل وهذه أوّلت على الماضي، فإنّ رؤياه هذه تمثيل بأمر قد وقع، لأنّ الذي أعطيه من العلم كان قد حصل له. قال: وذكر الدينوريّ أنّ اللبن المذكور فيها يختص بالإبل وإنّه لشاربه مال حلال وعلم وحكمة. قال: ولبن البقر خصب السنة ومال حلال وفطرة، ولبن السباع غير محمود، إلاّ أنّ لبن اللبؤة مال مع عداوة لذي أمر.

٣٦ - جامع الأخبار؛ في كتاب التعبير عن الأئمة عليه أنّ رؤيا المؤمن صحيحة لأنّ نفسه طيّبة، ويقينه صحيح، وتخرج فتتلقّى من الملائكة، فهي وحي من الله العزيز الجبّار. وقال عليه الوحي وبقي المبشّرات ألا وهي نوم الصالحين والصالحات. ولقد حدّثني أبي عن جدّي عن أبيه عليه الله الله الله عليه قال: من رآني في منامه فقد رآني،

<sup>(</sup>۱) غوالی اللتالي، ج ۱ ص ۱٤۹.

فإنّ الشيطان لا يتمثّل في صورتي ولا في صورة أحد من أوصيائي ولا في صورة أحدٍ من شيعتهم، وإنّ الرؤيا الصادقة جزء من سبعين جزءاً من النبوّة<sup>(١)</sup>.

٣٧ - كمال الدين: يروى في الأخبار الصحيحة عن أنمّتنا عليه انّ من رأى رسول الله ﷺ أو أحداً من الأثمّة ﷺ قد دخل مدينة أو قرية في منامه فإنّه أمن لأهل المدينة أو القرية ممّا يخافون ويحذرون، وبلوغ لما يأملون ويرجون<sup>(٣)</sup>.

٣٨ - الفقيه: قال: أتى رسول الله عليه رجل من أهل البادية له جسم وجمال فقال يا رسول الله أخبرني عن قول الله ﷺ : ﴿ الَّذِيرَ ۖ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ بِتَقُونَ ۞ لَهُمُ ٱللَّهُرَىٰ فِي الْمَيَزَةِ الدُّنِيَا وَلِيْ الْآخِرَةِ ﴿ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ إِللَّهُ اللَّهُ اللّ الرؤيا الحسنة يراها المؤمن فيبشِّر بها في دنياه، وأمَّا قول اللهُ يَتَرَكِّكُ ﴿وَفِي ٱلْآخِرَةِ﴾ فإنّها بشارة المؤمن عند الموت، يبشّر بها عند موته أنَّ الله قد غفر لك ولمن يحملك إلى قبوك (٤).

٣٩ - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن معمر بن خلاّد عن الرضا قال: إنَّ رسول الله عليه إذا أصبح قال لأصحابه: هل من مبشِّرات؟ يعني به الرؤيا<sup>(٥)</sup>.

بيان؛ روت العامّة أيضاً هذه الرواية باسنادهم عن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله عليه يقول: لم يبق من النبوّة إلاّ المبشّرات، قالوا: وما المبشّرات؟ قال: الرؤيا الصالحة.

• ٤ - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عُلِيَّتُهِ قال: سمعته يقول: رأي المؤمن ورؤياه في آخر الزمان على سبعين جزءاً من أجزاء النبوّة<sup>(٦)</sup>.

**بيان:** لمّا غيّب الله تعالى في آخر الزمان عن الناس حجّتهم، تفضّل عليهم وأعطاهم رأياً في استنباط الأحكام الشرعيَّة ممَّا وصل إليهم من أثمَّتهم ﷺ ولمَّا حجب عنهم الوحي وُخرَّانه أعطاهم الرؤيا الصادقة أزيد ممّا كان لغيرهم، ليظهر عليهم بعض الحوادث قبل حدوثها . وقيل : إنَّما يكون هذا في زمان القائم عَلِيُّنِهُ "على سبعين جزءً" لعلَّ المراد أنَّ للنبوّة أجزاء كثيرة، سبعون منها من قبل الرأي أي الاستنباط اليقيني، لا الاجتهاد والنظني، والرؤيا الصادقة، فهذا المعنى الحاصل لأهل آخر الزمان على نحو تلك السبعين ومشابه لها وإن كان في النبيّ أقوى. ويحتمل أن يكون المعنى: على نحو بعض أجزاء السبعين، كما ورد أنَّ رؤيا الصادقة جزء من سبعين جزءً من النبوَّة. وقد روت العامَّة بأسانيد عن أنس عن النبيِّ الله قال: الرؤيا الحسنة من الرجل الصالح جزء من ستَّة وأربعين جزءٌ من النبوَّة.

<sup>(</sup>٢) كمال الدين، ص ٢٢٠.

<sup>(</sup>١) جامع الأخبار، ص ٤٩٠. (٣) سورة يونس، الآيتان: ٦٣-٦٤.

<sup>(</sup>٤) من لا يحضره الفقيه، ص ٥٢ ح ٣٥٣.

<sup>(</sup>٥) – (٦) روضة الكافي، ح ٥٨–٩٥.

قال البغوي في شرح السنة: أراد تحقيق أمر الرؤيا وتأكيده، وإنّما كانت جزءً من النبؤة في حقّ الأنبياء دون غيرهم. قال عبيد بن عمير: رؤيا الأنبياء وحي وقرأ: ﴿إِنِّ أَرَىٰ فِي الْمَنَارِ ﴾ الآية – وقيل: إنّها جزء من أجزاء علم النبؤة، وعلم النبؤة باق، والنبؤة غير باقية؛ أو أراد به أنّها كالنبؤة في الحكم بالصحة، كما قال على الهدى الصالح، والسمت الصالح، والاقتصاد جزء من خمسة وعشرين جزء من النبؤة. أي هذه الخصال في الحسن والاستحباب كجزء من أجزاء النبؤة، وهذه الخلال جزء من شمائل الأنبياء وجزء من أجزاء فضائلهم فاقتدوا فيها بهم، لا أنّها حقيقة نبؤة، لأنّ النبؤة لا تتجزأ ولا نبؤة بعد محمّد في وهو معنى قوله على ذهبت النبؤة ويقيت المبشرات، الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو يرى له. وقيل: معنى قوله هجزء من سنّة وأربعين، أنّ مدّة الوحي على رسول الله من حين بدأ إلى أن فارق الدنيا كان ثلاثاً وعشرين سنة، وكان سنّة أشهر منها في أول الأمر يوحى إليه في النوم – وهو نصف سنة – فكانت مدّة وحيه في النوم جزء من سنّة وأربعين جزءٌ من أيّام الوحى (انتهى).

وقال الجزريّ في النهاية: الجزء القطعة والنصيب من الشيء، ومنه الحديث الرؤيا الصالحة جزء من ستة وأربعين جزءٌ من النبوّة، وإنّما خصّ هذا العدد لأنّ عمر النبيّ في أكثر الروايات الصحيحة كان ثلاثاً وستين سنة، وكانت مدّة نبوّته منها ثلاثاً وعشرين سنة، لأنّه بعث عند استيفاء الأربعين وكان في أوّل العمر يرى الوحي في المنام ودام كذلك نصف سنة - إلى مدّة نثمّ رأى الملك في اليقظة، فإذا نسب مدّة الوحي في النوم - وهي نصف سنة - إلى مدّة نبوّته - وهي ثلاث وعشرون سنة - كانت نصف جزء من ثلاثة وعشرين جزءٌ، وذلك جزء واحد من ستة وأربعين جزءٌ، وقد تعاضدت الروايات في أحاديث الرؤيا بهذا العدد، وجاء في بعضها «من خمسة وأربعين جزءً» ووجه ذلك أنّ عمره لم يكن قد استكمل ثلاثاً وسيّن، ومات في أثناء السنة الثالثة والستين، ونسبة نصف السنة إلى اثنتين وعشرين سنة وبعض الأخرى نسبة جزء من خمسة وأربعين. وفي بعض الروايات: «جزء من أربعين» ويكون محمولاً على من روى أنّ عمره كان ستين سنة، فيكون نسبة نصف سنة إلى عشرين سنة كنسبة محمولاً على من روى أنّ عمره كان ستين سنة، فيكون نسبة نصف سنة إلى عشرين سنة كنسبة جزء إلى أربعين (انتهى).

وقال الخطابيّ في أعلام الحديث: هذا وإن كان وجهاً قد يحتمله الحساب والعدد فإنّ أوّل ما يجب من الشرط فيه أن يثبت ما قاله من ذلك بخبر أو رواية، ولم نسمع فيه خبراً ولا ذكر قائل هذه المقالة فيما بلغني عنه في ذلك أثراً، فهو كأنّه ظنّ وحسبان والظنّ لا يغني من الحقّ شيئاً، ولئن كانت هذه المدة محسوبة من أجزاء النبوّة على ما ذهب إليه من هذه القسمة، لقد كان يجب أن يلحق بها سائر الأوقات الّتي كان يوحى إليه في منامه في تضاعيف أيّام حياته، وأن تلتقط وتلفق وتزداد في أصل الحساب، وإذا صرنا إلى أصل هذه القضيّة بطلت هذه القسمة وسقط هذا الحساب من أصله، وقد ثبت عن رسول الله عليه في عدّة أحاديث من روايات كثيرة أنّه كان يرى الرؤيا المختلفة في أمور الشريعة ومهمّات أسباب الدين

فيقصها على أصحابه، فكان يقول لهم إذا أصبح: من رأى منكم رؤياً؟ فيقصونها عليه، وقال لهم يوم أحد: رأيت في سيفي ثلمة ورأيت كأنّي مردف كبشاً، فتأوّلت ثلمة السيف أنّه يصاب في أصحابه، وأنّه يقتل كبش القوم. - ثمّ ذكر رؤيا كثيرة فقال: وهذه كلّها بعد الهجرة، وأعلى هذه كلّها ما نطق به الكتاب من رؤيا الفتح في قوله جلّ وعزّ: ﴿لَقَدْ صَدَفَ اللّهُ رَسُولُهُ الرُّمَيَا بِالْحَقِّ ﴾ (١) - الآية - وقوله: ﴿وَمَا جَمَلَنَا ٱلرُّمَيَا الَيِّقِ أَرْيَبَكُ إِلّا فِتْنَهُ لِلنَّاسِ ﴾ (١) - الآية - الآية الرُّمَيَا بِالْحَقِّ فِي الله التأويل. ونقول: إنّ هذا فدل ما ذكرناه من هذا وما تركناه من هذا الباب على ضعف هذا التأويل. ونقول: إنّ هذا الحديث صحيح وجملة ما فيه حقّ، وليس كلّ ما يخفى علينا علّته لا تلزمنا حجّته، وقد نرى الحديث صحيح وجملة ما فيه حقّ، وليس كلّ ما يخفى علينا علّته لا تلزمنا حجّته، وليس أعداد ركعات الصلوات وأيّام الصيام ورمي الجمار محصورة في حساب معلوم، وليس يمكننا أن نصل من علمها إلى أمر يوجب حصرها تحت هذه الأعداد دون ما هو أكثر منها أو يمكننا أن نصل من علمها إلى أمر يوجب حصرها تحت هذه الأعداد دون ما هو أكثر منها أو العلنا عن معرفة ذلك قادحاً في موجب الاعتقاد منّا في اللازم من أمرها، ومعنى الحديث تحقيق أمر الرؤيا وأنّها ممّا كان الأنبياء يثبتونه ويحققونه، وأنّها كانت جزءً من أجزاء الذي كان يأتيهم والأنباء الّتي كان ينزل بها الوحي عليهم (انتهى).

وقال بعض شرّاح البخاريّ «الرؤيا جزء من النبوّة» أي في حقّ الأنبياء فإنّهم يوحى إليهم في المنام، وقيل: الرؤيا تأتي على وفق النبوّة، لا أنّها جزء باق منها، وقيل: هي من الإنباء، أي إنباء صدق من الله لا كذب فيه، ولا حرج في الأخذ بظاهره، فإنّ أجزاء النبوّة لا تكون نبوّة، فلا ينافي حيننذ: ذهبت النبوّة. ثمّ رؤيا الكافر قد يصدق لكن لا يكون جزءً منها، إذ المراد الرؤيا الصالحة من المؤمن الصالح جزء منها.

وقال النوويّ في شرح صحيح المسلم: وجّه الطبريُّ اختلاف الراويات في عدد ما هو جزء منه باختلاف حال الراثي بالصلاح والفسق، وقيل: باعتبار الخفيّ والجليّ من الرؤيا، وقيل: إنّ للمنامات شبهاً بما حصل له وميّز به من النبوّة بجزء من ستّة وأربعين.

٤١ - الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضال، عن أبي جميلة عن جابر، عن أبي جلا عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رجل لرسول الله صلى الله عليه وآله في قول الله ﷺ في الله عليه ألبُشْرَىٰ في الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا﴾ قال: هي الرؤيا الحسنة يرى المؤمن فيبشر بها في دنياه (٣).

بيان؛ روى في شرح السنّة بإسناده عن عبادة بن الصامت قال: سألت رسول الله عليه عن قوله تعالى: ﴿لَهُمُ الْبُشَرَىٰ فِي الْحَبَوٰةِ اللّهُ يَنَا﴾ قال: هي الرؤيا الصالحة يراها المؤمن أو يرى له. ولا تنافي بينه وبين ما ورد في بعض الأخبار أنّها هي البشارة عند الموت، لاحتمال شمولها لهما.

<sup>(</sup>١) سورة الفتح، الآية: ٢٧. (٢) سورة الإسراء، الآية: ٦٠.

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي، ح ٦٠.

٤٢ - الكافي: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن عمير، عن سعد بن أبي خلف، عن أبي عبد الله عليه عن أبي عبد الله عليه قال: الرؤيا على ثلاثة وجوه: بشارة من الله للمؤمن وتحذير من الشيطان، وأضغاث أحلام<sup>(١)</sup>.

بيان: لعل المراد بتحذير الشيطان أنه يحذّر ويخوّف عن ارتكاب الأعمال الصالحة ، أو المراد به الأحلام الهائلة المخوفة . والظاهر أنّه تصحيف «تحزين» لآية النجوى وقوله وليحزّث الذّين مَامَنُوا ولرواية محمّد بن الأشعث الآتية ، ولما رواه في شرح السنّة بإسناده عن أبي هريرة قال : قال رسول الله في : إذا كان آخر الزمان لم يكد رؤيا المؤمن يكذب ، وأصدقهم رؤياً أصدقهم حديثاً ، والرؤيا ثلاثة : رؤيا بشرى من الله ، ورؤيا ممّا يحدّث به الرجل نفسه ، ورؤيا من تحزين الشيطان ، فإذا رأى أحدكم ما يكره فلا يحدّث به وليقم وليصلّ ، والقيد في المنام ثبات في الدين ، والغلّ أكرهه .

ثم قال: قوله قوالقيد ثبات في الدين؛ لأنّ القيد يمنع عن النهوض والتقلّب [و] كذلك الورع يمنعه ممّا لا يوافق الدين، وهذا إذا كان مقيّداً في مسجد أو سبيل الخير، وإن رآه مسافر فهو إقامة عن السفر، وكذلك إذا رأى دابّته مقيّدة. وإن رآه مريض أو محبوس طال مرضه وحبسه، أو مكروب طال كربه والغلّ كفر لقوله تعالى ﴿ عُلَتَ آيَدِ بِهِمْ وَلُمِنُوا مِا قَالُوا ﴾ (٢) ﴿ إِنّا جَمَلُنا فِي أَعَنَقِهِمْ أَغَلَنكُ ﴾ وقد يكون كفّاً عن المعاصي إذا كان في الرؤيا ما يدلّ على الصلاح بأن يرى ذلك لرجل صالح.

٤٣ - مجالس ابن الشيخ؛ عن والده، عن أحمد بن محمّد بن الصلت، عن ابن عقدة، عن عليّ بن محمّد الحسنيّ ، عن جعفر بن محمّد بن عيسى، عن عبيد الله بن عليّ ، عن الرضا عن عليّ قال: رؤيا الأنبياء وحي (٤).

٤٤ - ومنه: عن والده، عن أبي القاسم بن شبل، عن ظفر بن حمدون، عن إبراهيم بن إسحاق، عن أحمد بن محمد بن عيسى ومحمد بن خالد، عن علي بن النعمان عن يزيد بن إسحاق شعر، عن هارون بن حمزة قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إن منا لمن ينكت في قلبه، وإن منا لمن يؤتى في منامه، وإن منا لمن يسمع الصوت مثل صوت السلسلة في الطشت، وإن منا لمن يأتيه صورة أعظم من جبرئيل وميكائيل عليه (٥).

٤٥ - المكارم: قال كان رسول الله عليه كثير الرؤيا، ولا يرى رؤيا إلا جاءت مثل فلق الصبح.

27 - مجالس الصدوق: عن محمّد بن عمر البغداديّ، عن الحسن بن عثمان، عن

<sup>(</sup>١) روضة الكافي، ح ٦١. (٢) سورة المائدة، الآية: ٦٤.

 <sup>(</sup>٣) سورة يس، الآية: ٨.
 (٤) أمالي الطوسي، ص ٣٣٨ مجلس ١٢ - ٦٨٩.

<sup>(</sup>٥) أمالي الطوسي، ص ٤٠٧ مجلس ١٤ ح ٩١٥.

إبراهيم بن عبيد الله بن موسى، عن مريسة بنت موسى بن يونس، عن صفية بنت يونس، عن بهجة بنت الحارث، عن خالها عبد الله بن منصور قال: سألت جعفر بن محمّد عليه عن مقتل الحسين ابن رسول الله عليه فقال: حدّثني أبي، عن أبيه، وساق الحديث الطويل في قصّة كربلاء وسفره [صلوات الله عليه] إلى العراق إلى أن قال: فهم بالخروج من أرض الحجاز إلى أرض العراق فلما أقبل الليل راح إلى مسجد الني عليه ليودّع القبر، فقام يصلي فأطال، فنعس وهو ساجد، فجاء النبي عليه وهو في منامه، فأخذ الحسين عليه وضمّه إلى صدره وجعل يقبل عينه ويقول: بأبي أنت، كأني أراك مرمّلاً بدمك بين عصابة من هذه الأمّة يرجون شفاعتي! ما لهم عند الله من خلاق. يا بنيّ إنّك قادم على أبيك وأمّك وأخيك وهم مشتاقون إليك، وإنّ لك في الجنّة درجات لا تنالها إلاّ بالشهادة فانتبه الحسين عليه من نومه باكياً فقال له ابنه: ما يبكيك يا أبه؟ فقال: العذب، فقال فيها قائلة الظهيرة، ثمّ انتبه من نومه باكياً فقال له ابنه: ما يبكيك يا أبه؟ فقال: يا بنيّ إنّها ساعة لا تكذب الرؤيا فيها، وإنّه عرض لي في منامي عارض فقال: تسرعون السير والمنايا تسير بكم إلى الجنّة (الحديث) (١).

٤٧ - ثواب الأعمال؛ عن محمد بن الحسن، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن يعقوب ابن يزيد، عن محمد بن الحسن المشتّى (٢)، عن هشام بن أحمد وعبد الله بن مسكان ومحمّد ابن مروان، عن أبي عبد الله عَلِيتُهُ قال: ثلاثة يعذّبون يوم القيامة: من صوّر صورة من الحيوان حتّى ينفخ فيها وليس بنافخ فيها، والّذي يكذب في منامه يعذّب حتّى يعقد بين شعيرتين وليس بعاقدهما، والمستمع من قوم وهم له كارهون يصبّ فى أذنيه الآنك وهو الأسرب (٣).

٤٨ - الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمّد بن خالد، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: إنّ رجلاً كان على أميال من المدينة، فرأى في منامه، فقيل له: انطلق فصل على أبي جعفر، فإنّ الملائكة تغسله في البقيع. فجاء الرجل فوجد أبا جعفر عليه قد توفّى (٤).

٤٩ - توحيد المفضل: فكريا مفضل في الأحلام كيف دبر الأمر فيها، فمزج صادقها بكاذبها، فإنها لو كانت كلها تكذب لم يكن بكاذبها، فإنها لو كانت كلها تصدق لكان الناس كلهم أنبياء، ولو كانت كلها تكذب لم يكن فيها منفعة، بل كانت فضلاً لا معنى له، فصارت تصدق أحياناً فينتفع بها الناس في مصلحة يهتدى لها، أو مضرة يتحذّر منها، وتكذب كثيراً لئلاً يعتمد عليها كلّ الاعتماد (٥).

٥٠ - مناقب الخوارزمي: قال: لمّا كان وقت السحر في اللّيلة الّتي حوصر فيها

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق، ص ١٢٩ مجلس ٣٠ ح ١. ﴿ ٢) في المصدر: الميثمي بدل المثني.

<sup>(</sup>٣) ثواب الأعمال، ص ٢٦٦. (٤) روضة الكاني، ح ٢٠٠٧.

<sup>(</sup>٥) توحيد المفضل، ص ٨٤.

الحسين ﷺ خفق برأسه خفقة ثمّ استيقظ فقال: رأيت في منامي الساعة كأنّ كلاباً قد شدّت عليّ لتنهشني، وفيها كلب أبقع رأيته أشدّها عليّ، وأظنّ أنّ الّذي يتولّى قتلي رجل أبرص من بين هؤلاء القوم (الخبر)(١).

٥١ - دعوات الراوندي؛ حدّث أبو عمر القاضي أنّ أبا يوسف اعتلّ فقال ليلة: رأيت قائلاً يقول: كل لا واشرب لا، فإنّك تبرأ. فأرسلنا إلى أبي عليّ الخيّاط فقال: ما سمعت بأعجب من هذا، والمنامات تعبر من القرآن والحديث، فأنظروني حتّى أفكّر. فلمّا كان من الغد جاءنا فقال: مررت البارحة على هذه الآية ﴿شَجَرَةِ مُبَرَكَةٍ وَنَيْوُنَةٍ لَا شَرْقِيَةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ ﴾ (١) فنظرت إلى ﴿لاَ يَرِدَد فيها وهي شجرة الزيتون، أسقوه زيتاً وأطعموه زيتاً. قال: ففعلنا هذا فكان سبب عافيته (٢).

٥٢ - وعن سمرة بن جندب قال: كان رسول الله عليه ممّا يكثر أن يقول لأصحابه: هل رأى منكم أحد رؤيا؟ فيقص عليه من شاء الله أن يقصّ، وإنّه قال لنا ذات غداة: إنّه أتاني الليلة آتيان، فقالا لي: انطلق، فانطلقت معهم، فأخرجاني إلى الأرض المقدّسة، فأتينا على رجل مضطجع، وإذا آخرُ قائم عليه بصخرة، فإذا هو يهوي بالصخرة لرأسه فيثلغ رأسه فيتدهده الحجر ههنا، فيتبع الحجر فيأخذه فلا يرجع إليه حتّى يصحّ رأسه كما كان، ثمّ يعود عليه فيفعل به مثل ما فعل في المرّة الأولى. قلت لهما: سبحان الله ما هذان؟! قالا لى: انطلق، فانطلقتا فأتينا على رجل مستلق لقفاه وإذا آخرُ قائم عليه بكلُّوب من حديد، وإذا هو يأتي أحد شقّي وجهه فيشرشر شدقه إلى قفاه ومنخره إلى قفاه وعينه إلى قفاه، ثمّ يتحوّل إلى الجانب الآخر فيفعل به مثل ما فعل في الجانب الأوّل، فما يفرغ من ذلك الجانب حتّى يصحّ ذلك الجانب كما كان، ثمّ يعود عليه فيفعل مثل ما فعل في المرّة الأولى. قلت: سبحان الله ما هذان؟! قالًا لي: انطلق، فانطلقنا فأتينا على مثل التتُّور، فإذا فيه لغط وأصوات فاطلعنا فيه فإذا فيه رجال ونساء عراة، فإذا هم يأتيهم لهب من أسفل منهم، فإذا أتاهم ذلك اللهب ضوضوا. قلت لهما: ما هؤلاء؟ قالا لي: انطلق، فانطلقنا فأتينا على نهر أحمر مثل الدم، وإذا في النهر رجل سابح يسبح، وإذا على شاطىء النهر رجل عنده حجارة كثيرة، وإذا ذلك السابح يسبح ما يسبح ثم يأتي الّذي قد جمع عنده الحجارة فيفغر له فاه فيلقمه حجراً ، فينطلق فيسبح ثمّ يرجع إليه، وكلّما رجع إليه فغر له فاه فألقمه حجراً. قلت لهما: ما هذان؟ قالا لي: انطلق، فانطلقنا فأتينا على رجل كريه المرآة كأكره ما أنت راء، وإذا هو عنده نار له يحشُّها ويسعى حولها، قلت لهما: ما هذا؟ فقالا لي: انطلق، فانطلقنا فأتينا على روضة معتمة فيها من كلِّ نُور الربيع وإذا بين ظهري الروضة رجل طويل لا أكاد أرى رأسه طولاً في السماء،

<sup>(</sup>١) مقتل الحسين للخوارزمي، ص ٢٥١. (٢) سورة النور، الآية: ٣٥.

<sup>(</sup>٣) الدعوات للراوندي، ص ١٦٢ ح ٤٠٦.

وإذا حول الرجل من أكثر ولدان [ما] رأيتهم قط، قلت لهما: ما هؤلاء؟ قالا لمي: انطلق، فانطلقنا فانتهينا إلى روضة عظيمة لم أر روضة قط أعظم منها ولا أحسن، قالا لي: ارق فيها فارتقينا فيها فانتهينا إلى مدينة مبنيّة بلبن ذهب ولبن فضّة، فأتينا باب المدينة فاستفتحنا، ففتح لنا فدخلناها فتلقّانا فيها رجال، شطر من خلقهم كأحسن ما أنت راءٍ وشطر كأقبح ما أنت راء، قالا لهم: اذهبوا فقعوا في ذلك النهر، فإذاً نهر معترض يجري كأن ماءه المحض في البياض، فذهبوا فوقعوا فيه ثمّ رجعوا إلينا، فذهب السوء عنهم فصاروا في أحسن صورة. قالًا لى: هذه جنَّة عدن وهناك منزلك، فسما بصرى صُعُداً، فإذا قصر مثل الربابة السضاء، قالًا لَى: هذا منزلك، قلت لهما: بارك الله فيكما، ذراني أدخله، قالًا: أمَّا الآن فلا، وأنت داخله، قلت لهما: فإنَّى رأيت منذ الليلة عجباً، فما هذا الَّذي رأيت؟! قالا لي: أما إنَّا سنخبرك: أمَّا الرجل الأوَّل الَّذي أتيت عليه فيثلغ رأسه بالحجر فإنَّه الرجل يأخذ القرآن فيرفضه وينام عن الصلاة المكتوبة، يفعل به إلى يوم القيامة. وأمَّا الرجل الَّذي أتيت عليه يشرشر شدقه إلى قفاه ومنخره إلى قفاه وعينه إلى قفاه فإنّه الرجل يغدو من بيته فيكذب الكذبة تبلغ الآفاق، فيصنع به إلى يوم القيامة. وأمّا الرجال والنساء العراة الّذين في مثل التنّور فإنّهم الزُّنَاة والزواني. وأمَّا الرجل الَّذي أتيت عليه يسبح في النهر ويلقم الحجارة فإنَّه آكل الربا. وأمّا الرجل الكريه المرآة الّذي عنده النار يحشّها فإنَّه مالك، خازن النار. وأمّا الرجل الطويل الَّذي في الروضة فإنَّه إبراهيم عُلِيَّتُكِ وأمَّا الولدان الَّذين حوله فكلِّ مولود مات على الفطرة. وأمّا القوم الّذين كانوا شطر منهم حسن وشطر منهم قبيح فإنّهم قوم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيَّناً تجاوز الله عنهم، وأنا جبرئيل وهذا ميكائيل<sup>(١)</sup>

تبيين؛ أقول: هذه الرواية رواها الخطابي في كتاب أعلام الدين وزاد بعد قوله «مات على الفطرة» قال: فقال بعض المسلمين: يا رسول الله وأولاد المشركين؟ فقال رسول الله الشيء الرطب وأولاد المشركين. وقال الجزري في النهاية: الثلغ: الشدخ، وهو ضربك الشيء الرطب بالشيء اليابس حتى يتشدّخ، ومنه حديث الرؤيا «وإذا هو يهوي بالصخرة فيثلغ بها رأسه» وقال في حديث الرؤيا «فيتدهدى الحجر» فيتبعه فيأخذه أي يتدحرج، يقال: دهديت الحجر ودهدهته. وقال «الكلوب» بالتشديد حديدة معوجة الرأس. وقال «فيشرشر شدقه» أي يشقه ويقطعه، والشدق طرف الفم. وقال «اللغط» صوت وضجة لا يفهم معناه. وقال «ضوضوا» أي ضجوا واستغاثوا، والضوضاة أصوات الناس وجلبتهم، وهي مصدر. وقال افيفغر فاه» أي يفتحه. وقال «كريه المرآة» أي قبيح المنظر يقال: رجل حسن المنظر والمرآة، وحسن في مرآة العين وهي مفعلة من الرؤية. وقال «يحشها» أي يوقدها، يقال: حششت النار أحشها إذا ألهبتها وأضرمتها. وقال «على روضة معتمة» أي وافية النبات طويلة (انتهى).

<sup>(</sup>١) الدعوات للراوندي، ص ٣٤٧ح ٨٩٩ نقلاً عن مسند أحمدج ٥ ص ٨ وصحيح البخاريج ٢ ص ١٠٤.

وقال الخطابيّ: يعني كافية النبات، والعميم الطويل من النبات كقول الأعشى «مؤزَّر بعميم النبت مكتهل» ويقال: جارية عميمة أي طويلة القدّ. وفي النهاية: المحض في اللغة اللبن الخالص غير مشوب بشيء. وقال: الربابة – بالفتح –: السحابة الّتي ركب بعضها بعضاً. وقال الخطابيّ: وأمّا قوله و وأولاد المشركين، فظاهره أنّه الحقهم بأولاد المسلمين في حكم الآخرة، وإن كان قد حكم بحكم آبائهم في الدنيا وذلك أنّه سئل عن ذراري المشركين فقال: هم من آبائهم. وللناس فيهم اختلاف وعامّة أهل السنّة على أنّ وقد رويت آثار عن نفر من الصحابة، واحتجوا لهذه المقالة بحديث النبيّ و كلّ مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويمجسانه، واحتجوا بقول الله عَلَيْنُ : ﴿ وَإِنَا لَلْهُ مُنْكُنُ اللهُ عَلَيْنُ اللهُ اله

٥٣ - تفسير علي بن إبراهيم: في قوله تعالى ﴿ إِنَّمَا النَّبْوَىٰ مِنَ النَّيْطَانِ ﴾ حدّثني أبي ، عن محمّد بن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليته قال: كان سبب نزول هذه الآية أنّ فاطمة ﷺ رأت في منامها أنّ رسول الله ﷺ همَّ أن يخرج هو وفاطمة وعليّ والحسن والحسين عَلَيْكِيرٌ من المدينة ، فخرجوا حتى جاوزوا من حيطان المدينة فتعرّض لهم طريقان، فأخذ رسول الله عليه في ذات اليمين حتّى انتهى بهم إلى موضع فيه نخل وماء، فاشترى رسول الله ﷺ شاة كبراء وهي الَّتي في إحدى أذنيها نقط بيض، فَأمر بذبحها فلمَّا أكلوا ماتوا في مكانهم، فانتبهت فاطمة باكية ذعرة فلم تخبر رسول الله بذلك. فلمّا أصبحت جاء رسول الله عليه المؤمنين والحسن الله المؤمنين والحسن المؤمنين والحسن والحسين عَلَيْكُ من المدينة كما رأت فاطمة عُهِيَلا في نومها. فلمّا خرجوا من حيطان المدينة عرض له طريقان، فأخذ رسول الله ذات اليمين كما رأت فاطمة عَلَيْتُلا حتى انتهوا إلى موضع فیه نخل وماء فاشتری رسول الله علیہ شاۃ کبراء کما رأت فاطمۃ، فأمر بذبحها فذبحت وشويت فلمّا أرادوا أكلها قامت فاطمة وتنحّت ناحية منهم تبكي مخافة أن يموتوا، فطلبها رسول الله ﷺ حتَّى وقع عليها وهي تبكي، فقال: ما شأنك يا بنيَّة؟ قالت يا رسول الله [إنّي] رأيت كذا وكذا في نومي وقد فعلت أنت كما رأيته فتنحيت عنكم فلا أراكم تموتون. فقام رسول الله ﷺ فصلَّى ركعتين ثمَّ ناجى ربَّه، فنزل عليه جبرئيل فقال: يا محمّد هذا شيطان يقال له الدهار، وهو الّذي أرى فاطمة هذه الرؤيا ويؤذي المؤمنين في نومهم ما يغتمّون به، فأمر جبرئيل فجاء به إلى رسول الله ﷺ فقال له: أنت أريت فاطمةً هذه الرؤيا؟ فقال: نعم يا محمّد، فبزق عليه ثلاث بزقات، فشجّه في ثلاث مواضع. ثمّ قال

جبرئيل لمحمد: قل يا محمد إذا رأيت في منامك شيئاً تكرهه، أو رأى أحد من المؤمنين، فليقل: أعوذ بما عاذت به ملائكة الله المقرّبون وأنبياؤه المرسلون وعباده الصالحون من شرّ ما رأيت ومن رؤياي وتقرأ الحمد والمعوّذتين وقل هو الله أحد وتتفل عن يسارك ثلاث تفلات، فإنّه لا يضرّه ما رأى، وأنزل الله على رسوله: ﴿ إِنَّمَا النَّجَوَىٰ مِنَ الشَّيْطَن ﴾ - الآية -(١).

بيان: ما رأيت الكبراء بهذا المعنى فيما عندنا من كتب اللّغة. وتعرّض الشيطان لفاطمة عَلَيْنَا وكون منامها المضاهي للوحي شيطانيّاً وإن كان بعيداً، لكن باعتبار عدم بقاء الشبهة وزوالها سريعاً وترتّب المعجز من الرسول على في ذلك، والمنفعة المستمرّة للأمّة ببركتها يقلّ الاستبعاد. والحديث مشهور ومتكرّر في الأصول، والله يعلم.

 ٥٤ - البصائر؛ عن إبراهيم بن إسحاق، عن محمد بن فلان الواقفي، قال: كان لي ابن عمّ يقال له الحسن بن عبد الله، وكان زاهداً، وكان من أعبد أهل زمانه وكان يلقاه السلطان، وربما استقبل السلطان بالكلام الصعب يعظه ويأمر بالمعروف وكان السلطان يحتمل له ذلك لصلاحه، فلم يزل هذه حاله حتى كان يوماً دخل أبو الحسن موسى عَلِيُّ المسجد فرآه فدنا إليه ثمّ قال له: يا أبا على، ما أحبّ إلى ما أنت فيه وأسرّني بك! إلاّ أنّه ليست بك معرفة، فاذهب فاطلب المعرفة. قال: جعلت فداك وما المعرفة؟ قال له: اذهب وتفقّه واطلب الحديث، قال: عمن؟ قال: عن مالك بن أنس وعن فقهاء أهل المدينة، ثمّ اعرض الحديث على. قال: فذهب فتكلّم معهم ثمّ جاءه فقرأه عليه، فأسقطه كلّه، ثمّ قال له: اذهب واطلب المعرفة، وكان الرجل معنيّاً بدينه، فلم يزل يترضد أبا الحسن عَلَيْتُ حتّى خرج إلى ضيعة له فتبعه ولحقه في الطريق، فقال له: جعلت فداك، إنِّي أحتجُّ عليك بين يدي الله، فدلَّني على المعرفة. قال فأخبره بأمير المؤمنين وقال له: كان أمير المؤمنين بعد رسول الله ﷺ وأخبره بأمر أبي بكر وعمر فقبل منه، ثمّ قال: فمن كان بعد أمير المؤمنين؟ قال: الحسن، ثمّ الحسين، حتى انتهى إلى نفسه عَلِيُّن ثمّ سكت. قال: جعلت فداك، فمن هو اليوم؟ قال: إن أخبرتك تقبل؟ قال: بلي جعلت فداك، فقال أنا هو قال: جعلت فداك، فشيء أستدلُّ به. قال: اذهب إلى تلك الشجرة - وأشار إلى أمّ غيلان - فقل لها: يقول لك موسى بن جعفر أقبلي. قال فأتيتها، قال: فرأيتها والله تجبّ الأرض جبوباً حتّى وقفت بين يديه، ثمّ أشار إليها فرجعت. قال: فأقرَّ به ثمَّ لزم السكوت، فكان لا يراه أحد يتكلُّم بعد ذلك، وكان من قبل ذلك يرى الرؤيا الحسنة وترى له، ثمّ انقطعت عنه الرؤيا، فرأى ليلة أبا عبد الله عَلِيُّتُلا فيما يرى الناثم فشكى إليه انقطاع الرؤيا، فقال: لا تغتم فإنّ المؤمن إذا رسخ في الايمان رفع عنه الرؤيا<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٣٥ في تفسيره لسورة المجادلة، الآية: ١٠.

<sup>(</sup>۲) بصائر الدرجات، ص ۲٤٤ ج ٥ باب ١٣ ح ٦.

بيان: الجبّ القطع.

00 - الكافي: عن بعض أصحابه، عن عليّ بن العبّاس، عن الحسن بن عبدالرحمان، عن أبي الحسن الأوّل غَلِيّه قال: إنّ الأحلام لم تكن في ما مضى في أوّل الخلق، وإنّما حدثت. فقلت: وما العلّة في ذلك؟ فقال: إنّ الله - عزّ ذكره - بعث رسولاً إلى أهل زمانه فدعاهم إلى عبادة الله وطاعته، فقالوا: إن فعلنا ذلك فما لنا؟ فوالله ما أنت بأكثرنا مالاً ولا بأعزّنا عشيرةً. فقال: إن أطعتموني أدخلكم الله الجنّة وإن عصيتموني أدخلكم الله النار. فقالوا: وما الجنّة وما النار؟ فوصف لهم ذلك فقالوا: متى نصير إلى ذلك؟ فقال: إذا متم. فقالوا: لقد رأينا أمواتنا صاروا عظاماً ورفاتاً، فازدادوا له تكذيباً وبه استخفافاً، فأحدث الله يَحْرَبُنُكُ فيهم الأحلام، فأتوه فأخبروه بما رأوا وما أنكروا من ذلك، فقال: إنَّ الله عزّ ذكره أراد أن يحتج عليكم بهذا، هكذا تكون أرواحكم إذا متم، وإن بليت أبدانكم تصير الأرواح إلى عقاب حتى تبعث الأبدان(١).

بيان: الرفات: كلَّ ما دُقَّ وكسّر. قوما أنكروا من ذلك؛ أي استغرابهم من ذلك، أو ما أصابوا من المنكر والعذاب في النوم، أو ما أنكروا أوّلاً من عذاب البرزخ، والأوّل أظهر. «هكذا تكون أرواحكم» كما أنّ في النوم تتألّم أرواحكم بما لم يظهر أثره على أجسادكم ولا يظلع من ينظر إليكم عليه، كذلك نعيم البرزخ وعذابه. وقد مرّ الكلام فيه في كتاب المعاد.

٥٦ - الدرة الباهرة: قال أبو محمد العسكري عليم : من أكثر المنام رأى الأحلام (١).
 بيان: قال مؤلّفه - قدّس سرّه - الظاهر أنّه عليم يعني أنّ طلب الدنيا كالنوم وما يصير منها كالحلم (انتهى) (١).

وأقول: يتحمل أن يكون المعنى: أنّ كثرة الغفلة عن ذكر الله وعن الموت وأمور الآخرة موجبة للأمانيّ الباطلة والخيالات الفاسدة الّتي هي كأضغاث الأحلام ولا يلتفت إليها الكرام. مع أنَّ الحمل على ظاهره أظهر وأصوب بحمل الأحلام على الفاسدة منها، كما ورد أنّ الحلم من الشيطان.

٥٧ - كتاب الغايات لجعفر بن أحمد القمي قال: قال رسول الله على: خياركم أولو
 النهى. قيل: يا رسول الله، ومن أولو النهى؟ فقال: أولو النهى أولو الأحلام الصادقة.

٥٨ - كتاب التبصرة لعليّ بن بابويه: عن سهل بن أحمد، عن محمّد بن محمّد بن الأشعث، عن موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه الرؤيا ثلاثة: بشرى من الله، وتحزين من الشيطان، والذي يحدّث به الإنسان نفسه فيراه في منامه. وقال عليه : الرؤيا من الله والحلم من الشيطان.

<sup>(</sup>۱) روضة الكاني، ح ۵۵.

٥٩ - كتاب المؤمن للحسين بن سعيد: بإسناده عن أبي عبد الله علي قال: رأي المؤمن
 ورؤياه جزء من سبعين جزء من النبؤة، ومنهم من يعطى على الثلث.

**بيان:** «ومنهم من يعطى» لعلّ المعنى أنّ بعض الكمّل من المؤمنين يكون رأيه ورؤياه ثلثاً من أجزاء النبوّة.

٦٠ - الدر المنثور: من عدة كتب بأسانيد عن أبي الدرداء، عن النبي عليه في قوله تعالى: ﴿ لَهُمُ ٱلْبُشْرَىٰ فِي الْحَبَوْقِ ٱلدُّنِكَ وَفِي ٱلاَّخِرَةِ ﴾ قال: هي الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له، فهي بشراه في الحياة الدنيا، وبشراه في الآخرة الجنّة.

وروى مثله بأسانيد عن عبادة بن الصامت وأبي هريرة وجابر بن عبد الله وغيرهم<sup>(١)</sup>.

71 - وعن عبد الله بن عمر، عن النبي في قوله تعالى: ﴿لَهُمُ ٱللِّمُرَىٰ فِي ٱلْحَيَوْةِ اللَّهُ مَا النبوّة فمن رأى اللَّهُ قال: الرؤيا الصالحة يبشر بها المؤمن جزء من ستة وأربعين جزء من النبوّة فمن رأى ذلك فليخبر بها وادّاً، ومن رأى سوى ذلك فإنّما هو من الشيطان ليحزنه فلينفث عن يساره ثلاثاً ولا يخبر بها أحداً (٢).

١٢ – وعن أبي جعفر علي عن جابر بن عبد الله قال: أتى رجل من أهل البادية رسول الله علي فقال: يا رسول الله، أخبرني عن قول الله: ﴿ اَلَذِينَ مَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَقُونَ لَهُمُ اللّهُ وَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلْمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ

٣٣ - وعن ابن عبّاس: لَهُمُ ٱللِّمُرَىٰ فِي ٱلْحَبَوْةِ ٱلدُّنيا﴾ قال: هي الرؤيا الحسنة يراها المسلم
 لنفسه أو لبعض إخوانه (٤).

٦٤ – وعن ابن عبّاس، عن النبي عليه : قال: ألا إنّه لم يبق من مبشّرات النبوّة إلاّ الرؤيا الصالحة يراها المسلم أو ترى له (٥).

٦٥ – وعن أبي الطفيل عنه عليه قال: لا نبؤة بعدي إلا المبشرات. قيل: يا رسول الله،
 وما المبشرات؟ قال: الرؤيا الصالحة (١).

٦٦ – وعن أبي قتادة قال: قال رسول الله عليه الرؤيا الصالحة بشرى من الله وهي جزء من أجزاء النبوة (٧).

١٧ - وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: إذا اقترب الزمان لم تكدرؤيا المؤمن
 تكذب، وأصدقهم رؤياً أصدقهم حديثاً، ورؤيا المسلم جزء من ستة وأربعين جزءً من النبؤة.
 والرؤيا ثلاث: فالرؤيا الصالحة بشرى من الله، والرؤيا من تحزين الشيطان، والرؤيا مما

<sup>(</sup>۱) - (۷) الدر المنثور، ج ٣ ص ٣١١-٣١٣.

يحدّث الرجل نفسه. وإذا رأى أحدكم ما يكره فليقم وليتفل ولا يحدّث به الناس. وأحبّ القيد في النوم، وأكره الغلّ، القيد ثبات في الدين. فإن رأى أحدكم رؤيا تعجبه فليقصّها إن شاء، وإن رأى شيئاً يكرهه فلا يقصّه على أحد وليقم يصلّى(١).

٦٨ - وعن عبادة بن الصامت أنّ النبي قلي قال: رؤيا المؤمن جزء من ستة وأربعين جزء من النبوة.
 من النبوة. وعن أنس مثله (٢).

79 - وعن أبي سعيد الخدريّ عنه على قال: إذا رأى أحدكم الرؤيا يحبّها فإنّما هي من الله فليستعذ الله عليها وليحدّث بها، وإذا رأى غيره ممّا يكره فإنّما هي من الشيطان فليستعذ بالله من شرّها ولا يذكرها لأحد فإنّها لا تضرّه (٣).

٧٠ - وعن أبي سعيد أيضاً عنه عليه قال: الرؤيا الصالحة جزء من سبعين جزء من النبوّة (١٤).

٧١ - وعن عبادة بن الصامت عنه علي في قوله تعالى ﴿ لَهُمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنِيَا ﴾ قال:
 هي الرؤيا الصالحة يراها المؤمن لنفسه أو ترى له، وهو كلام يكلّم به ربّك عبده في المنام (٥).
 ٧٢ - وعن أبي قتادة قال: الرؤيا من الله والحلم من الشيطان، فإذا رأى أحدكم شيئاً

يكرهه فلينفث عن يساره ثلاث مرّات ثمّ ليستعذ بالله من شرّها فإنّها لا تضرّه (٦).

٧٣ – وعن عوف بن مالك قال: قال رسول الله على الرؤيا على ثلاثة: منها تخويف من الشيطان ليحزن به ابن آدم، ومنها الأمر يحدّث به نفسه في اليقظة فيراه في المنام، ومنها جزء من ستّة وأربعين جزءً من النبؤة (٧).

٧٤ - وعن سليم بن عامر أن عمر بن الخطّاب قال: العجب من رؤيا الرجل إنّه يبيت فيرى الشيء لم يخطر على بال، فيكون رؤياه كأخذ باليد. ويرى الرجل الرؤيا فلا يكون رؤياه شيئاً. فقال عليّ بن أبي طالب عَلِيتُلِمْ: أفلا أخبرك بذلك يا أمير المؤمنين؟ إنّ الله يقول: ﴿اللّهُ يَتُونَى اللّهُ يَسَلُّ اللّهُ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ اللّهُ يَتُونَى الْأَنْفُس حِينَ مَوْتِهَا وَاللّهِ يَتُونَى الأَنْفُس كلّها، فما رأت وهي عنده في السماء فهي الرؤيا الصادقة، وما رأت إذا أرسلت إلى أجسادها تلقّتها الشياطين في الهواء فكذبتها الرؤيا الطار فكذبت فيها. فعجب عمر من قوله (٩).

**بيان: «**فيلنفث؛ أي فليتفل تفلاً خفيفاً وإن لم يخرج معه شيء من البزاق.

٧٥ - الكافي: عن العدّة، عن أحمد بن محمد بن خالد، عن أبيه، عن النضر بن سويد،
 عن درست بن أبي منصور، عن أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله عليسلاً : جعلت فداك،

<sup>(</sup>۱) - (۷) الدر المنثور، ج ۳ ص ۳۱۲-۳۱۳.

<sup>(</sup>٩) الدر المنثور، ج ٥ ص ٣٢٩.

<sup>(</sup>٨) سورة الزمر، الآية: ٤٣.

الرؤيا الصادقة والكاذبة مخرجهما من موضع واحد، قال: صدقت، أمّا الكاذبة المختلفة فإنّ الرجل يراها في أوّل ليلة في سلطان المردة الفسقة، وإنّما هي شيء يخيّل إلى الرجل وهي كاذبة مخالفة لا خير فيها، وأمّا الصادقة إذا رآها بعد الثلثين من الليل مع حلول الملائكة - وذلك قبل السحر - فهي صادقة لا تختلف إن شاء الله، إلاّ أن يكون جنباً أو يكون على غير طهر أو لم يذكر الله عَرَصَالًا حقيقة ذكره، فإنّها تختلف وتبطىء على صاحبها (١).

بيان: قوله "مخرجهما من موضع واحدا لعل المراد أنّ ارتسامهما في محل واحد، أو أنّ علتهما معاً الارتسام لكن علّة الارتسام فيهما مختلفة، وقيل: يعني كليهما صورة علمية يخلقها الله تعالى في قلب عباده بأسباب روحانية أو شيطانية أو طبيعية. قوله ﷺ "في سلطان المردة الفسقة" أي في أوّل الليل يستولي على الإنسان شهوات ما رآه في النهار، وكثرت في ذهنه الصور الخيالية واختلطت بعضها ببعض، وبسبب كثرة مزاولة الأمور اللنيوية بعد عن ربّه وغلبت عليه القوى النفسانية والطبيعية فبسبب هذه الأمور تبعد عنه ملائكة الرحمان وتستولي عليه جنود الشيطان، فإذا كان وقت السحر سكنت قواه وزالت عنه ما اعتراه من الخيالات الشهوانية، فأقبل عليه مولاه بالفضل والاحسان، وأرسل عليه ملائكته ليدفعوا عنه أحزاب الشيطان، فلذا أمره الله تعالى في ذلك الوقت بعبادته ومناجاته، وقال: ليدفعوا عنه أحزاب الشيطان، فلذا أمره الله تعالى في ذلك الوقت بعبادته ومناجاته، وقال: والتخييلات الشيطانية، ومن الوساوس النفسانية، وما يراه في الحالة الأولى فهو من التسويلات والتخييلات الشيطانية، ومن الوساوس النفسانية، وما يراه في الحالة الثانية فهو من الوساوس النفسانية، وما يراه في الحالة الثانية فهو من كونها في السحر، فقال: إنّه إمّا بسبب جنابة أو حدث أو غفلة عن ذكر الله تعالى، فإنّها توجب البعد عن الله واستيلاء الشيطان.

وقال في شرح السنّة: قال أرباب التعبير: رؤيا الليل أقوى من رؤيا النهار، وأصدق ساعات الرؤيا وقت السحر. وروي عن أبي سعيد قال: أصدق الرؤيا بالأسحار.

وقال ابن حجر - في فتح الباري -: ذكر الدينوريّ أنّ رؤيا أوّل الليل يبطىء تأويلها، ومن النصف الثاني يسرع، وإنّ أسرعها تأويلاً وقت السحر ولا سيّما عند طلوع الفجر، وعن جعفر الصادق علي السرعها تأويلاً رؤيا القيلولة (٣).

تفصيل وتبيين: لمّا كان أمر الرؤيا وصدقها وكذبها ممّا اختلفت فيه أقاويل الناس، فلا بأس أن نذكر ههنا بعض أقوال المتكلّمين والحكماء، ثمّ نبيّن ما ظهر لنا فيه من أخبار أئمّة الأنام عِلَيْتِينٍ.

<sup>(</sup>١) روضة الكافي، ح ٦٢. (٢) سورة المزمل، الآية: ٦.

 <sup>(</sup>٣) وعن أمالي الصدوق في حديث طويل في مقتل الحسين عليه ؛ إلى أن قال: بعد قبلولته قائلة الظهر،
 قال الحسين عليته : يا بني إنها ساعة لا تكذب فيها الرؤيا. [النمازي].

فأمّا الحكماء فقد بنوا ذلك على ما أسّسوه من انطباع صور الجزئيّات في النفوس المنطبعة الفلكيَّة، وصور الكليَّات في العقول المجرِّدة، وقالواً: إنَّ النفس في حالة النوم قد تتَّصل بتلك المباديء العالية فتحصل لها بعض العلوم الحقّة الواقعة، فهذه هي الرؤيا الصادقة، وقد يركّب المتخيّلة بعض الصور المخزونة في الخيال ببعض، فهذه هي الرؤيا الكاذبة. وقال بعضهم: إنَّ للنفوس الإنسانيَّة اطَّلاعاً على الغيب في حال المنام ولَّيس أحد من الناس إلاَّ وقد جرَّب ذلك من نفسه تجارب أوجبته التصديق، وليس ذلك بسبب الفكر، فإنَّ الفكر في حال اليقظة الَّتي هو فيها أمكن يقصر عن تحصيل مثل ذلك، فكيف في حال النوم، بل بسبب أنَّ النفوس الإنسانيَّة لها مناسبة الجنسيَّة إلى المبادىء العالية المنتقشة بجميع ما كان وما سيكون وما هو كائن في الحال، ولها أن تتصل بها اتصالاً روحانيّاً وأن تنتقش بجميع ما كان وما سيكون وما هو كائن في الحال، ولها أن تتَصل بها اتَّصالاً روحانيًّا وأن تنتقش بما هو مرتسم فيها، لأنَّ اشتغال الَّنفس ببعض أفاعيلها يمنعها عن الاشتغال بغير تلك الأفاعيل، وليس لنا سبيل إلى إزالة عوائق النفس بالكليّة عن الانتقاش بما في المبادي، العالية ، لأنّ أحد العائقين هو اشتغال النفس بالبدن، ولا يمكن لنا إزالة هذا العائقُ بالكليَّة ما دام البدن صالحاً لتدبيرها، إلاَّ أنَّه قد يسكن أحد الشاغلين في حالة النوم، فإنَّ الروح ينتشر إلى ظاهر البدن بواسطة الشرايين وينصب إلى الحواسّ الظاهرة حالة الانتشار ويحصّل الادراك بها، وهذه الحالة هي اليقظة فتشتغل النفس بتلك الإدراكات، فإذا انخنس الروح إلى الباطن تعطّلت هذه الحواسّ وهذه الحالة هي النوم، وبتعطّلها يخفّ إحدى شواغُل النفس عن الاتّصال بالمبادىء العالية والانتقاش ببعض ما فيها، فيتَصل حيننذ بتلك المبادىء اتَّصالاً روحانيًّا، ويرتسم في النفس بعض ما انتقش في تلك المباديء ممّا استعدّت هي لأن تكون منتقشة به، كالمرايا إذا حوذي بعضها ببعض، والقوّة المتخيّلة جبلت محاكية لما يرد عليها، فتحاكى تلك المعاني المنتقشة في النفس بصور جزئيّة مناسبة لها، ثمّ تصير تلك الصور الجزئيّة في الحسّ المشترك فتصير مشاهدة، وهذه هي الرؤيا الصادقة.

ثمّ إنّ الصور الّتي تركّبها القوّة المتخيّلة إن كانت شديدة المناسبة لتلك المعاني المنطبعة في النفس حتّى لا يكون بين المعاني الّتي أدركتها النفس وبين الصور الّتي ركّبتها القوّة المتخيّلة تفاوت إلاّ أنّه مع ذلك تكون بينهما مناسبة بوجه ما، كانت الرؤيا محتاجة إلى التعبير، وهو أن يرجع من الصورة الّتي في الخيال إلى المعنى الّذي صوّرته المتخيّلة بتلك الصورة. وأمّا إذا لم تكن بين المعنى الّذي أدركته النفس وبين الصورة الّتي ركّبتها القوّة المتخيّلة مناسبة أصلاً لكثرة انتقالات المتخيّلة من صورة إلى صورة لا تناسب المعنى الّذي أدركته النفس أصلاً، فهذه الرؤيا من قبيل أضغاث الأحلام، ولهذا قالوا: لا اعتماد على رؤيا الشاعر والكاذب، لأنّ قوتهما المتخيّلة قد تعوّدت الانتقالات الكاذبة الباطلة (انتهى).

ولا يخفى أنَّ هذا رجم بالغيب، وتقوّل بالظنّ والريب، ولم يستند إلى دليل وبرهان، ولا

إلى مشاهدة وعيان، ولا إلى وحي إلهيّ، مع ابتنائه على إثبات العقول المجرّدة والنفوس الفلكيّة المنطبعة، وهما ممّا نفتهما الشريعة المقدّسة، كما تقرّر في محلّه.

وقال الرازي - في المطالب العالية - في بيان طريقة الفلاسفة في كيفية صدور المعجزات والكرامات عن الأنبياء والأولياء: قالوا: قد عرفت أنّ انطباع الصور في الحسّ المشترك على وجهين: أحدهما أنّ الحواسّ الظاهرة إذا أخذت صور المحسوسات الموجودة في الخارج وأدّتها إلى الحسّ المشترك فحينئذ تنطبع في الحسّ المشترك وتصير مشاهدة له. والثاني: أنّ القوّة المتخيّلة الّتي من شأنها تركيب الصور بعضها بالبعض إذا ركّبت صورة فإنّ تلك الصورة قد تنطبع في الحسّ المشترك، ومتى حصل الانطباع وجب أن تصير مشاهدة، وذلك لأنّ في القسم الأوّل إنّما صارت تلك الصورة مشاهدة لأجل أنّ تلك الصور انطبعت في الحسّ المشترك، لا لأجل أنّها وردت عليه من الخارج، وإذا كان كذلك وجب أيضاً في الصور المنحدرة عليه من جانب المتخيّلة أن تصير مشاهدة. ومثال الحسّ المشترك المرآة، الصور المنطبعة في الحسّ المشترك إذا انطبعت فيه من أيّ جانب كان صارت مشاهدة، فكذلك الصور المنطبعة في الحسّ المشترك إذا انطبعت فيه من أيّ جانب كان وجب أن تصير محسوسة.

إذا عرفت هذا فنقول: الصور التي تشاهدها الأبرار والكهنة والنائمون والممرورون ليست موجودة في الخارج. فإنها لو كانت موجودة في الخارج لوجب أن يراها كلّ من كان سليم الحسّ، بناءً على أنّه متى كانت الحاسّة سليمة وكان الشيء الحاضر بحيث تصحّ رؤيته ولم يحصل القرب القريب والبعد البعيد واللطافة والصغر وحصلت المقابلة فعند حضور هذه الشرائط لجاز أن يصير عندنا جبال عظيمة وأصوات الشرائط يكون الادراك عند حضور هذه الشرائط لجاز أن يصير عندنا جبال عظيمة وأصوات هائلة ولا نراها ولا نسمعها، ومعلوم أنّ تجويزه يوجب الجهالات العظيمة. فثبت بهذا أنّ تلك الصور غير موجودة في الخارج، فيجب الجزم بأنّ ورودها على الحسّ المشترك إنّما كان من الداخل، وهو أنّ القرّة المتخيّلة ركّبت تلك الصور فانحدرت إلى الحسّ المشترك فصارت مرئيّة. وقدكان الواجب أن تحصل هذه الحاصلة أبداً، إلاّ أنّ العائق عنه أمران: يركّبها المتخيّلة، فحيننذ تصير الصور التي يركّبها المتخيّلة بحيث لا يمكن انطباعها في يركّبها المشترك. والثاني أنّ القرّة العاقلة تكون مسلّطة على القرّة المتخيّلة فيمنعها عن تركيب تلك الصور.

إذا عرفت هذا فنقول: إنّه إذا انتفى الشاغلان معاً أو أحدهما فإنّه يحصل ذلك التلويح وذاك التشبيح، أمّا في وقت النوم فقد زال أحد الشاغلين وهو الحسّ الظاهر، فلا ينتقل من الحواسّ الظاهرة إلى الحسّ المشترك شيء من الصور، فيبقى لوح الحسّ المشترك خالياً عن النقوش الخارجيّة، فيستعدّ لقبول الصور الّتي تركّبها المتخيّلة، فتنحدر تلك الصورة من المتخيّلة إلى لوح الحسّ المشترك، فتصير محسوسةً.

وأمّا في وقت المرض فإنّ النفس تصير مشغولة بتدبير البدن فلا تتفرّغ لمنع القوّة المتخبّلة من تركيب تلك الصور، فحيننذ تقوى القوّة المتخبّلة على عملها، وإذا قويت على هذا العمل عصت الحسّ المشترك عن قبول الصور الخارجيّة، فوردت عليه هذه الصور، فتصير مشاهدة محسوسة. والصور الهائلة الّتي تصير مشاهدة في حال الخوف فهي من هذا الباب، فإنّ الخوف المستولي على النفس يصدّها عن تأديب المتخبّلة، فلا جرم تقدر المتخبّلة على رسم صورها في الحسّ المشترك كصورة الغول وغيرها. وكذلك قد يستولي على النفوس الضعيفة العقل قوى أخرى كشهوة شيء، فتشتدّ تلك الشهوة حتّى تغلب العقل، فالمتخبّلة تركّب صورة ذلك المشتهى، وتنطبع تلك الصورة في لوح الحسّ المشترك فتصير محسوسة.

إذا عرفت هذا فنقول: إنَّه يتفرَّع عليه أشياء كثيرة:

الفرع الأول: في سبب المنامات الصادقة والكاذبة. اعلم أنّ الصور الّتي تركّبها المتخيّلة قد تكون كاذبة وقد تكون صادقة، أمّا الكاذبة فوقوعها على ثلاثة أوجه: الأوّل أنّ الإنسان إذا أحسَّ بشيء وبقيت صورة ذلك المحسوس في خزانة الخيال فعند النوم ترتسم تلك الصورة في الحسّ المشترك فتصير مشاهدة محسوسة. والثاني أنّ القوّة المفكّرة إذا ألفت صورة ارتسمت تلك الصورة في الخيال، ثمّ وقت النوم تنتقل تلك إلى الحسّ المشترك فتصير محسوسة، كما أنّ الإنسان إذا تفكّر في الانتقال من بلد إلى بلد وحصل في خاطره شيء أو خوف عن شيء فإنّه يرى تلك الأحوال في النوم. والثالث أنّ مزاج الروح الحامل للقوّة خوف عن شيء فإنّه يرى تلك الأحوال في النوم. والثالث أنّ مزاج الروح الحامل للقوّة المفكّرة إذا تغيّر فإنّه تتغير أحوال القوّة المفكّرة، ولهذا السبب فإنّ الذي يميل مزاجه إلى الحرارة يرى في النوم النيران والحريق والدخان ومن مال مزاجه إلى البرودة يرى الثراب والألوان ومن مال مزاجه إلى البوسة يرى التراب والألوان ومن مال مزاجه إلى البوسة يرى التراب والألوان المظلمة. فهذه الأنواع الثلاثة لا عبرة بها البيّة، بل هي من قبيل أضغاث الأحلام.

وأمّا الرؤيا الصادقة فالكلام في ذكر سببها متفرّع على مقدّمتين: إحداهما أنّ جميع الأمور الكائنة في هذا العالم الأسفل ممّا كان وممّا سيكون وممّا هو كائن موجود في علم الباري تعالى وعلم الملائكة العقليّة والنفوس السماويّة. والثانية: أنّ النفس الناطقة من شأنها أن تتصل بتلك المبادىء وعدم حصول هذا المعنى ليس لأجل البخل من تلك المبادىء، أو لأجل أنّ النفس الناطقة غير قابلة لتلك المعنى ليس لأجل أنّ استغراق النفس في تدبير البدن صار مانعاً من ذلك الاتصال العام.

إذا عرفت هذا فنقول: النفس إذا حصل لها أدنى فراغ من تدبير البدن اتصلت بطباعها بتلك المبادىء، فينطبع فيها بعض تلك الصور الحاضرة عند تلك المبادىء وهو الصور الّتي هي أليق بتلك النفس، ومعلوم أنّ أليق الأحوال بها ما يتعلّق بأحوال ذلك الإنسان وبأصحابه وبأهل بلده وإقليمه. وأمّا إن كان ذلك الإنسان منجذب الهمّة إلى تحصيل علوم المعقولات لاحت له منها أشياء، ومن كانت همّته مصالح الناس رآها. ثمّ إذا انطبعت تلك الصور في جوهر النفس الناطقة أخذت المتخيّلة التي من طباعها محاكاة الأمور، في حكاية تلك الصور المنطبعة في النفس بصور جزئية تناسبها. ثمّ إنّ تلك الصور تنطبع في الحسّ المشترك فتصير مشاهدة، فهذا هو سبب الرؤيا في المنام. ثمّ إنّ تلك الصور الّتي ركّبتها المتخيّلة لأجل تلك المعاني قد تكون شديدة المناسبة لتلك المعاني، فتكون هذه الرؤيا غنيّة عن التعبير، وقد لا تكون كذلك إلا أنّها أيضاً مناسبة لتلك المعاني من بعض الوجوه، وههنا تحتاج هذه المنامات إلى التعبير. وفائدة التعبير التحليل بالعكس، يعني أن يرجع المعبّر من هذه الصور مناسبة لتلك المعاني البتة، وذلك يكون لأحد وجهين: أحدهما أن يكون حدوث هذا الخيال الغريب إنّما المعاني البتة، وذلك يكون لأحد وجهين: أحدهما أن يكون حدوث هذا الخيال الغريب إنّما كان لوجه واحد من الوجوه الثلاثة المذكورة في سبب أضغاث الأحلام. والثاني: أن يكون طورة ثانية، وللثانية ثالثة، وأمعنت في هذه الانتقالات، فانتهت بالأخرة إلى صورة لا تناسب المعنى الّتي أدركته النفس أولاً البتّة، وحينتذ يصير هذا القسم أيضاً من باب أضغاث الأحلام، ولهذا السبب قيل: إنّه لا اعتماد على رؤيا الكاذب والشاعر، لأنّ القوّة المتخيّلة منهما قد عودت الانتقالات الكاذب والشاعر، لأنّ القوّة المتخيّلة منهما قد عودت الانتقالات الكاذبة الباطلة – والله أعلم ..

الفرع الثاني: في كيفية الإخبار عن الغيب. اعلم أنّ النفس الناطقة إذا كانت كاملة القوة وافيةً في الوصول إلى الجوانب العالية والسافلة، وتكون في القوة بحيث لا يصير اشتغالها بتدبير البدن عائقاً لها عن الاتصال بالمبادىء المفارقة، ثمّ اتفق أيضاً أن كانت قوته الفكرية [قوية] قادرة على انتزاع لوح الحسّ المشترك عن الحواس الظاهرة، فحينئذ لا يبعد أن يقع لمثل هذه النفس في حال اليقظة مثل ما يقع للنائمين من الاتصال بالمبادىء المفارقة، فحينئذ ثمّ إنّ القوة [المتخيلة] لأجل قوتها تركّب صورة مناسبة لها، ثمّ تنحدر تلك الصورة إلى لوح الحسّ المشترك فتصير مشاهدة، وعند هذه الحال يسمع ذلك الإنسان كلاماً منظوماً من الحسّ المشترك فتصير مشاهدة، وعند هذه الحال يسمع ذلك الإنسان كلاماً منظوماً من من يتصل به. ثمّ إن كانت هذه الصورة المحسوسة منطبقةً على تلك المعاني التي أدركتها النفس الناطقة كان ذلك وحياً صريحاً، وإن كانت الثورة الخيالية مخالفة لذلك المعنى العقليّ من بعض الوجوه كان ذلك وحياً محتاجاً إلى التأويل. والصارف للقوّة المتخيّلة عن هذا التغير والتبديل أمران:

الأوّل: أنّ الصورة المنطبعة في النفس الناطقة الفائضة من جانب المبادى، العالية لمّا فاضت على غاية الجلاء والوضوح صارت تلك القوّة مانعة للخيال عن التصرّف فيها، كما أنّ

الصور المحسوسة المأخوذة من الخارج إذا كانت في غاية القوّة فحينتذ يقوى على منع القوّة المتخيّلة من التصرّف في تلك الصورة بالتغيير والتبديل.

النوع الثاني: أنّ النفوس الّتي ليس لها من القوّة ما يقوى على الاتصال بعالم الغيب في حال اليقظة فربما استعانت في حال اليقظة بما يدهش الحسّ ويحيّر الخيال كما يستعين بعضهم بشدّ حثيث، وبعضهم بتأمّل شيء شفّاف أو برق لامع يورث البصر ارتعاشاً، فإنّ كلّ ذلك ممّا يدهش الخيال فيستعدّ النفس بسبب حيرتها وانقطاعها في تلك اللحظة عن تدبير البدن لانتهاز فرصة إدراك الغيب. والشرط في هذا أن يكون ذلك الإنسان ضعيف العقل مصدّقاً لكلّ ما يحكى له من مسيس الجنّ، مثل الصبيان والنسوان والبله، فهؤلاء إذا ضعفت حواسهم وكانت أوهامهم شديدة الانجذاب إلى مطلوب معيّن، فحينئذ يقع لنفوسهم التفات في تلك اللحظة إلى عالم الغيب، ويتأمّل ذلك المطلوب، فتارة يسمع خطاباً ويظنّ أنّه جنّي، وتارة تتراءى له صور مشاهدة فيظنّ أنّها من إخوان الجنّ، فيلقى إليه من الغيب ما ينطق به في وتارة تتراءى له صور مشاهدة فيظنّ أنّها من إخوان الجنّ، فيلقى إليه من الغيب ما ينطق به في في هذا الباب.

واعلم أنَّ الأصل في جملة هذه التفاريع أمران:

الأوّل أن يقال: هذه الصور الّتي تشاهدها الأنبياء والأولياء وغيرهم ليست موجودة في الخارج، لأنّها لو كانت موجودة في الخارج لوجب أن يدركها كلّ من كان [له] سليم الحسّ، إذ لو جوّزنا أن لا يحصل الإدراك مع حصول هذه الشرائط لجاز أن تكون بحضرتنا جبال ورعود ونحن لا نراها ولا نسمعها، وذلك يوجب السفسطة. ولا يخفى أنّ الجهالات الّتي الزمتموها على هذا القول هي على قولكم ألزم، وذلك لأنّا لو جوّزنا أن يرى الإنسان صوراً ويشاهدها ويتكلّم معها ويسمع أصواتها ويرى أشكالها، ثمّ إنّها لا تكون موجودة البنّة في الخارج، جاز أيضاً في كلّ هذه الأشياء الّتي نراها ونسمعها من صور الناس والجبال والبحار وأصوات الرعود أن لا يكون لشيء منها وجود في الخارج، بل يكون محض الخيالات وأصوات الرعود أن لا يكون لشيء منها وجود في الخارج، بل يكون محض المفيالات نقول: هذا في البعد عن الحق والغوص في الجهالة أشدّ من الأوّل، لأنّ على القول الذي نقول نحن جازمون بأنّ كلّ ما رأيناه فهو موجود حقّ، إلاّ أنّه يلزمنا تجويز أن يكون قد حضر نقول نحن جازمون بأنّ كلّ ما رأيناه فهو موجود حقّ، إلاّ أنّه يلزمنا تجويز أن يكون قد حضر عندنا أشياء ونحن لا نراها، وتجويز هذا لا يوجب الشكّ في وجود ما رأيناه وسمعناه، أمّا على القول الّذي يقولونه فإنّه يلزم وقوع الشكّ في وجود كلّ صورة رأيناها وكلّ صوت سمعناه على القول الّذي يتولونه فإنّه يلزم وقوع الشكّ في وجود كلّ صورة رأيناها وكلّ صوت سمعناه وذلك هو الجهالة التامّة والسفسطة الكاملة. فثبت أنّ القول الّذي اخترتموه في غاية الفساد.

فإن قالوا: إنّ حصول هذه الحالة لحصول أحوال، منها أن يكون كامل النفس قويّ العقل كما في حقّ الأنبياء والأولياء، فإذا لم يحصل شيء من هذه الأحوال وكان الإنسان باقياً على مقتضى المزاج المعتدل لم يحصل شيء من هذه الأحوال، فحينئذ يحصل القطع بوجود هذه الأشياء في الخارج. فنقول في الجواب: إنّ بالطريق الذي ذكرتم ظهر أنّه لا يمتنع أن يحسّ الإنسان بوجود صور مع أنّه لا تكون موجودة أصلاً وإذا ظهر جواز هذا المعنى فنحن إنّما يمكننا انتفاء هذه الحالة إذا دللنا على أنّ الأسباب الموجبة لحصول هذه الحالة محصورة في كذا وكذا، ونقيم على هذا الحصر برهاناً يقينيّاً، ثمّ نبيّن في المقام الثاني أنّها بأسرها منتفية زائلة بالبرهان اليقينيّ ثمّ نبيّن في المقام الثاني أنّها بأسرها منتفية فإنّ بتقدير أن يكون الأمر كذلك لم يلزم من زوال تلك الأسباب زوال هذه الحالة، ثمّ على تقدير إقامة البراهين القاطعة الجازمة على صحة هذه المقدّمات يصير جزمنا بحصول هذه المحسوسات في الخارج موقوفاً على إثبات هذه المقدّمات النظريّة الغامضة، والموقوف على النظريّ الغامض أولى أن يكون نظريّاً غامضاً، وحينئذ تبطل هذه العلوم المستفادة من الحواس بطلاناً كلّياً، فثبت أنّ القول الذي ذكرتموه قول باطل يوجب التزام السفسطة.

واعلم أنّ الّذي حمل هؤلاء الفلاسفة على ذكر هذه العلل والأسباب إطباقهم على إنكار الملائكة وعلى إنكار الملائكة وعلى إنكار الملائكة وعلى إنكار الجنّ، وقد بينّا في كتاب الأرواح أنّه ليس لهم شبهة ولا خيال يدلّ على نفي هذه الأشياء، وإذا كان أصل هذه الأقوال نفي الملائكة والجنّ - وقد عرفت أنّه ليس لهم في هذه الأشياء والبطلان. فهذا في دليل وفرعه ممّا يوجب القول بالسفسطة - كان هذا القول في غاية الفساد والبطلان. فهذا تمام الكلام في هذا الأصل.

وأمّا الأصل الثاني فهو أنّ هذه الكلمات متفرّعة على إثبات إدراك الحواسّ الباطنة، ونحن قد بيّنا بالبرهان القاهر القاطع أنّ المدرك لجميع الادراكات هو النفس الناطقة، وأنّ القول بتوزيع الإدراكات على قوى متفرّقة قول باطل وكلام فاسد، فثبت بهذه البيانات أنّ كلامهم في غاية الضعف والفساد.

والحقّ أنّ هذا الباب يحتمل وجوهاً كثيرةً: فأحدها أنّا بيّنّا أنّ النفوس الناطقة أنواع كثيرة ذو طوائف مختلفة، ولكلّ طائفة منها روح فلكيّ كلّي هو العلّة لوجودها، وهو المتكفّل بإصلاح أحوالها، وذلك الروح الفلكيّ كالأصل والمعدن والينبوع بالنسبة إليها، وسمّيناه بالطباع التامّ، فلا يمتنع أن يكون الّذي يراها في المنامات [تارة] وفي اليقظة أخرى، وعلى سبيل الإلهامات ثالثاً هو ذلك الطباع التامّ، ولا يمتنع كون ذلك الطباع التامّ قادراً على أن يتشكّل بأشكال مختلفة بحسب جسم مخصوص هوائيّ في جميع أعماله. وثانيها أن تثبت طوائف الملائكة وطوائف الجنّ، ونحكم بكونها قادرةً على أن تأتي بأعمال مخصوصة عندها يظهرون البشر، فهذا ما نقوله في هذا الباب (انتهى).

وقال في المواقف وشرحه: وأمّا الرؤيا فخيال باطل عند المتكلّمين أي جمهورهم أمّا عند المعتزلة فلفقد شرائط الادراك حالة النوم من المقابلة وإثبات الشعاع وتوسّط الهواء الشفّاف والبنية المخصوصة وانتفاء الحجاب، إلى غير ذلك من الشرائط المعتبرة في الادراكات، فما يراه النائم ليس من الادراكات في شيء بل هو من قبيل الخيالات الفاسدة والأوهام الباطلة. وأمّا عند الأصحاب إذ لم يشترطوا في الادراك شيئاً من ذلك فلأنّه خلاف العادة: أي لم تجر عادته تعالى بخلق الإدراكات في الشخص وهو نائم ولأنّ النوم ضدّ اللادراك فلا يجامعه، فلا يكون الرؤيا إدراكاً حقيقةً، بل هو من قبيل الخيال الباطل.

وقال الأستاذ أبو إسحاق: إنّه إدراك حقّ بلا شبهة، إذ لا فرق بين ما يجده النائم من نفسه في نومه من إبصار المبصرات وسمع المسموعات وذوق [المذوقات] وغيرها من الادراكات، وبين ما يجده اليقظان في إدراكاته، فلو جاز التشكيك فيه لجاز التشكيك فيما يجده اليقظان، ولزم السفسطة والقدح في الأمور المعلومة حقيقتها بالبديهة، ولم يخالف الأستاذ في كون النوم ضدّاً للإدراك، لكنّه زعم أنّ الادراك يقوم بجزء من أجزاء الإنسان غير ما يقوم به النوم من أجزائه، فلا يلزم اجتماع الضدّين في محلّ واحد.

أقول؛ ثمّ ذكر ما زعمته الفلاسفة في ذلك نحواً ممّا مرّ. وقال بعض المحقّقين من الحكماء والصوفيّة الجامعين بزعمهم بين الشرع والحكمة: سبب الرؤيا انخناس الروح البخاريّ من الظاهر إلى الباطن بأسباب شتّى، مثل طلب الاستراحة عن كثرة الحركة؛ وميلّ الاشتغال بتأثيره في الباطن لينفتح السدّ، ولهذا يغلب النوم عند امتلاء المعدة؛ ومثل أن يكون الروح قليلاً ناقصاً فلا يفيّ بالظاهر والباطن جميعاً. ولزيادته ونقصانه أسباب طبيّة مذكورة في كتب الأطبّاء. فإذا انخنس الروح إلى الباطن وركدت الحواسّ بسبب من الأسباب بقيت النفس فارغة عن شغل الحواسُّ، لأنَّها لا تزال مشغولة بالتفكُّر فيما تورده الحواسّ عليها، إذا وجدت فرصة الفراغ وارتفعت عنها الموانع فإن كانت عاليةً معتادةً بالصدق أو ماثلةً إلى العالم الروحانيّ العقليّ، متوجّهةً إلى الحقّ، مطهّرة عن النقائص، معرضةً عن الشواغل البدنيَّة، متَّصفةً بالمحامد أو غير ذلك ممًّا يوجب تنويرها وتقويتها وقدرتها على خرق العالم الحسيّ من الإتيان بالطاعات والعبادات، واستعمال القوى والآلات بموجب الأوامر الإلهيّة، وحفظ الاعتدال بين طرفي الافراط والتفريط فيها، ودوام الوضوء والذكر خصوصاً من أوّل الليل إلى وقت النوم، وصحّة البدن، واعتدال مزاجه الشخصيّ والدماغيّ، اتّصلت بالجواهر الروحانيّة الشريفة الّتي فيها نقوش جميع الموجودات كليّة وجزئيّة، المسمّاة بالكتاب المبين وأمّ الكتاب، فانتقشت بما فيها من صور الأشياء، لا سيّما ما ناسب أغراضها ويكون مهمّاً لها، فإنّ النفس بمنزلة مرآة ينطبع فيها كلّ ما قابلها من مرآة أخرى عند حصول الأسباب وارتفاع الحجاب بينهما، والحجاب ههنا اشتغال النفس بما تورده الحواسّ، فإذا ارتفع ظهر فيها من تلك المراثي ما يناسبها ويحاذيها، فإن كانت تلك الصور جزئيَّة وبقيت في النفس بحفظ الحافظة إيَّاها على وجهها ولم تتصرّف فيه القوّة المتخيّلة الحاكية للأشياء بمثلها فتصدق هذه الرؤيا ولا تحتاج إلى

التعبير، وإن كانت المتخيّلة غالبةً وإدراك النفس للصورة ضعيفاً صارت المتخيّلة بطبعها إلى تبديل ما رأته النفس بمثال، كتبديل العلم باللبن، وتبديل العدوّ بالحيّة، وتبديل الملك بالبحر والجبل، إلى غير ذلك، وذلك لما دريت أنّ لكلّ معنى صورة في نشأة غير صورته في النشأة الأخرى، وأنّ النشآت متطابقة.

نقل أنّ رجلاً جاء إلى ابن سيرين وقال: رأيت كأنّ في يدي خاتماً أختم به أفواه الرجال وفروج النساء، فقال: إنّك مؤذّن تؤذّن في شهر رمضان قبل الفجر فقال: صدقت. وجاء آخر فقال: كأنّي صببت الزيت في الزيتون، فقال: إن كانت تحتك جارية اشتريتها ففتش عن حالها فإنّها أمّك، لأنّ الزيتون أصل الزيت فهو ردّ إلى الأصل، فنظر فإذا جاريته كانت أمّه وقد سبيت في صغره. وقال آخر له: كأنّي أعلق الدرّ في أعناق الخنازير، فقال: كأنّك تعلّم الحكمة غير أهلها، وكان كما قال.

وربما تبدُّل المتخيِّلة الأشياء المرئيَّة في النوم بما يشابهها ويناسبها مناسبةً ما أو ما يضادّها، كما من رأى أنّه ولد له ابن فتولد له بنت، وبالعكس، وهذه الرؤيا تحتاج إلى مزيد تصرّف في تعبيره فيحلّل بالعكس، أي يرجع من الصور الخيالية الجزئيّة إلى المعاني النفسانيّة الكليَّة. وربما لم تكن انتقالات المتخيِّلة مضبوطة بنوع مخصوص فانشعبت وجوه التعبير فصار مختلفاً بالأشخاص والأحوال والصناعات وفصول السنة وصحّة النائم ومرضه، وصاحب التعبير لا ينال إلاّ بضرب من الحدس، ويغلط فيه كثيراً للالتباس. وإن كانت النفس سفلية متعلَّقة بالدنيا، منهمكة في الشهوات حريصة على المخالفات مستعملة للمتخيِّلة في التخيّلات الفاسدة وغير ذلك ممّا يوجب الظلمة وازدياد الحجب أو سوء مزاج الدماغ، فلا تتَّصل بالجواهر الروحانيَّة بمجرَّد ذلك، فتفعل باختراعها بقوَّتها المتخيّلة في مملكتها وعالمها الباطنيّ صوراً وأشخاصاً جسمانيّة بعضها مطابقة لما يوجد في الخارج، وبعضها خرافات لا أصل لها في شيء من العوالم، بل هو من دعابات المتخيّلة واضطراباتها الّتي لا تفتر عنها في أكثر الأحوال، ثمَّ انتقلت منها وحاكتها بأمور أخرى في النوم، فبقيت مشغولة بمحاكاتها كما تبقى مشغولة بالحواسّ في اليقظة، وخصوصاً إذا كانت ضعيفة منفعلة عن آثار القوى، وهي أضغاث الأحلام. ولمحاكاتها أسباب من أحوال البدن ومزاجه، فإن غلبت على مزاجه الصفراء حاكاها بالأشياء الصفر وإن كان فيه الحرارة حاكاها بالنار والحمّام الحارّ، وإن غلبت البرودة حاكاها بالثلج والشتاء ونظائرهما، وإن غلبت السوداء حاكاها بالأشياء السود والأمور الهائلة. قال بعض العلماء: وإنَّما حصلت صورة النار مثلاً في التخيّل عند غلبة الحرارة، لأنّ الحرارة الّتي في موضع تتعدّى إلى المجاور لها كما يتعدّى نور الشمس إلى الأجسام، بمعنى أنَّه سيكون سبباً لحدوثه إذ خلقت الأشياء موجودة وجوداً فائضاً بأمثاله على غيره والقوّة المتخيّلة منطبعة في الجسم الحارّ، فيتأثّر به تأثّراً يليق بطبعها، لأنَّ كلِّ شيء قابل يتأثَّر من شيء فإنَّما يتأثَّر منه بشيء يناسب جوهر هذا القابل وطبعه، فالمتخيّلة ليست بجسم حتّى تقبل نفس الحرارة فتقبل من الحرارة ما في طبعها القبول وهو صورة الحارّ فهذا هو السبب فيه.

ثمّ قال: والاتصال بالجواهر الروحانية كما يكون في المنام فكذلك قد يكون في اليقظة أيضاً، كما أنّ الاختراعات الخيالية تكون في الحالتين، وذلك لأنّ رفع الحجاب بين مرآة النفس وذلك العالم كما يكون في المنام فكذلك قد يكون بأسباب أخر، مثل صفاء النفس بسب أصل الفطرة؛ ومثل انزعاج النفس وانزجارها عن هذا العالم بسبب ما يكدّرها وينغص عيشها الدنياويّ من المؤلمات والمنفرات، فيتوجّه إلى عالمها هرباً من هذه الأمور الموحشة. فيرتفع الحجاب بينها وبين عالمها؛ ومثل الرياضات العملية والعملية التي توجب المكاشفات الصورية والمعنوية، أي ظهور الحوادث والحقائق؛ ومثل الموت الاراديّ الذي يكون للأولياء ومثل الموت الطبيعيّ الذي يوجب كشف الغطاء للجميع، سواء كانوا سعداء أو أشتياء؛ ومثل ما لو غلب على المزاج اليبوسة والحرارة وقلّ الروح البخاريّ حتى صرفت النفس لغلبة السوداء وقلّة الروح عن موارد الحواسّ، فيكون مع فتح العين وسائر أبواب الحواس كالمبهوت الغافل الغائب عمّا يرى ويسمع، وذلك لضعف خروج الروح إلى أبواب الحواس كالمبهوت الغافل الغائب عمّا يرى ويسمع، وذلك لضعف خروج الروح إلى أبواب الحواس كالمبهوت الغافل الغائب عمّا يرى ويسمع، وذلك لضعف خروج الروح إلى فيحدّث به ويجري على لسانه فكأنّه أيضاً غافل عمّا يحدّث به، وهذا يوجد في بعض المجانين والمصروعين وبعض الكهنة، فيحدّثون بما يكون موافقاً لما سيكون.

ثمّ ما تتلقاه النفس في اليقظة على وجهين: فإن كانت النفس قويّة وافية بضبط الجوانب، لا تشغلها المشاعر السفليّة عن المدارك العالية، وتكون متخيّلتها قويّة على استخلاص الحسّ المشترك عن مشاهدة الظواهر إلى مشاهدة ما يراها في الباطن، فلا يبعد أن يقع لها ما يتع للنائم من غير تفاوت، فمنه ما هو وحي صريح لا يفتقر إلى التأويل ومنه ما ليس كذلك فيفقر إليه، أو يكون شبيها بالمنامات التي هي أضغاث أحلام إن أمعنت المتخيّلة في الانتقال والمحاكاة. وإن لم يكن كذلك فلا يخلو إمّا أن يستعين بما يقع للحسّ دهشة وللخيال حيرة، أو لا، بل كانت لضعف طبيعيّ في الحواس أو مرض طارئ، فالأوّل كفعل المستنطقين المشغلين للصبيان والنساء ذوات المدارك الضعيفة بأمور مترقرقة أو بأشياء ملطخة سود مدهشة محيّرة للحسّ مرعشة للبصر برجرجتها أو شفيفها، وكاستعانة بعض المتصوّفة والمتكهّنة برقص وتصفيق وتطريب، فكلّ هذه موهنة للحواسّ مخلّة بها، وربما يستعينون أيضاً بالإبهام بالعزائم وبأدعية غير مفهومة الألفاظ يوجب الترهيب بالحسّ إذا استنطقوا غيرهم، والثاني كما للمصروعين والممرورين ومن في قواه ضعف وفي دماغه رطوبة قابلة، غيرهم، والثاني كما للمصروعين والممرورين نقص أو ضلال أو تعطيل للقوى كما أولي الكدّ، وهذا حسن، وما للكهنة والممرورين نقص أو ضلال أو تعطيل للقوى كما خلقت لأجله، وأمّا الفضلاء فرياضاتهم وعلومهم مرموزة مكتومة عن المحجوبين.

وقال الكراجكيّ كلفه في كتاب كنز الفوائد: وجدت لشيخنا المفيد رَبِّقُ في بعض كتبه أنّ الكلام في باب رؤيا المنامات عزيز، وتهاون أهل النظر به شديد، والبليّة بذلك عظيمة، وصدق القول فيه أصل جليل. والرؤيا في المنام يكون من أربع جهات:

أحدها حديث النفس بالشيء والفكر فيه حتّى يحصل كالمنطبع في النفس فيتخيّل إلى النائم ذلك بعينه وأشكاله ونتائجه، وهذا معروف بالاعتبار.

الجهة الثانية من الطباع وما يكون من قهر بعضها لبعض، فيضطرب له المزاج ويتخيّل لصاحبه ما يلاثم ذلك الطبع الغالب من مأكول ومشروب ومرئيّ وملبوس ومبهج ومزعج. وقد ترى تأثير الطبع الغالب في اليقظة والشاهد، حتى أنّ من غلب عليه الصفراء يصعب عليه الصعود إلى المكان العالي، [بما] يتخيّل له من وقوعه منه، ويناله من الهلع والزمع ما لا ينال غيره، ومن غلبت عليه السوداء يتخيّل له أنّه قد صعد في الهواء وناجته الملائكة، ويظنّ صحّة ذلك، حتى أنّه ربما اعتقد في نفسه النبوّة وأنّ الوحى يأتيه من السماء وما أشبه ذلك.

والجهة الثالثة ألطاف من الله ﷺ لبعض خلقه من تنبيه وتيسير، وإعذار وإنذار، فيلقي في روعه ما ينتج له تخييلات أمور تدعوه إلى الطاعة، والشكر على النعمة، وتزجره عن المعصية، وتخوّفه الآخرة، ويحصل لها بها مصلحة، وزيادة فائدة وفكر يحدث له معرفة.

والجهة الرابعة أسباب من الشيطان، ووسوسة سيفعلها للإنسان، يذكّره بها أموراً تحزنه، وأسباباً تغمّه فيما لا يناله، أو يدعوه إلى ارتكاب محظور يكون فيه عطبه، أو تخيّل شبهة في دينه يكون منها هلاكه، وذلك مختصّ بمن عدم التوفيق لعصيانه وكثرة تفريطه في طاعات الله سبحانه، ولن ينجو من باطل المنامات وأحلامها إلاّ الأنبياء والأئمة عَلَيْتِينَا ومن رسخ في العلم من الصالحين.

وقد كان شيخي نطق قال لي: إنّ كلّ من كثر علمه واتسع فهمه قلّت مناماته، فإن رأى مع ذلك مناماً وكان جسمه من العوارض سليماً فلا يكون منامه إلاّ حقاً. يريد بسلامة الجسم عدم الأمراض المهيّجة للطباع وغلبة بعضها على ما تقدّم به البيان. والسكران أيضاً لا يصحّ منامه، وكذلك الممتلىء من الطعام لأنه كالسكران ولذلك قيل: إنّ المنامات قلّ ما يصحّ في ليالي شهر رمضان. فأمّا منامات الأنبياء عليه فلا تكون إلاّ صادقة، وهي وحي في الحقيقة، ومنامات الأثمّة عليه جارية مجرى الوحي وإن لم تسمَّ وحياً، ولا تكون قط إلا حقيّاً وصدقاً. وإذا صحّ منام المؤمن فإنّه من قبل الله تعالى كما ذكرناه، وقد جاء في الحديث عن رسول الله عليه أنّه قال: رؤيا المؤمن جزء من سبعة وسبعين جزءً من النبوّة. وروي عنه غليه أنّه قال: رؤيا المؤمن تجري مجرى كلام تكلّم به الربّ عنده.

فَأَمَّا وَسُوسَةُ شَيَاطَيْنَ الْجُنَّ فَقَدَ وَرَدَ السَّمِعِ بَذَكُرُهَا ، قَالَ اللهُ تَعَالَى : ﴿ مِن شَرِّ ٱلْوَشُوَاسِ ٱلْخَنَّاسِ ۞ ٱلَّذِى يُوسُوسُ فِ صُدُورِ ٱلنَّاسِ ۞﴾ وقال : ﴿ وَإِنَّ ٱلشَّيَطِينَ لَيُوحُونَ إِلَيْ أَوْلِيَا إِبِهِدَ لِيُجَائِلُوكُمُ ۗ ﴾ (١) وقال: ﴿شَيَطِينَ ٱلْإِنِنِ وَالَّجِنِّ يُوحِى بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ زُخُرُفَ ٱلْقَوْلِ غُرُوزًا ﴾ (٢) وورد السمع به فلا طريق إلى دفعه .

فأمّا كيفيّة وسوسة الجنّي للإنسيّ فهو أنّ الجنّ أجسام رقاق لطاف، فيصحّ أن يتوصّل أحدهم برقّة جسمه ولطافته إلى غاية سمع الإنسان ونهايته، فيوقع فيه كلاماً يلبس عليه إذا سمعه ويشتبه عليه بخواطره، لأنّه لا يرد عليه ورود المحسوسات من ظاهر جوارحه. ويصحّ أن يفعل هذا بالنائم واليقظان جميعاً، وليس هو في العقل مستحيلاً. روى جابر بن عبدالله أنّه قال: بينما رسول الله على يخطب إذ قام إليه رجل فقال: يا رسول الله إنّي رأيت كأنّ رأسي قد قطع، وهو يتدحرج وأنا أتبعه فقال له رسول الله يحدثن بلعب الشيطان بك، ثمّ قال: إذا لعب الشيطان بأحدكم في منامه فلا يحدثن به أحداً.

وأمَّا رؤية الإنسان للنبيِّ ﷺ أو لأحد الأئمَّة ﷺ في المنام فإنَّ ذلك عندي على ثلاثة أقسام: قسم أقطع على صحّته، وقسم أقطع على بطلانه، وقسم أجوز فيه الصحّة والبطلان، فلا أقطع فيه على حال. فأمّا الّذي أقطع علَى صحّته فهو كلّ منام رأى فيه النبيّ ﷺ أو أحد الأئمَّة ﷺ وهو الفاعل لطاعة أو آمر بها، وناه عن معصية أو مبيِّن لقبحها، وقائل لحقَّ أو داع إليه، وزاجر عن باطل أو ذامّ لمن هو عليه، وأمّا الّذي أقطع على بطلانه فهو كلّ ما كان صَّدُّ ذلك، لعلمنا أنَّ النبيِّ عِنْهُ والإمام ﷺ صاحبًا حقَّ، وصاحب الحقَّ بعيد عن الباطل وأمَّا الَّذِي أَجِوَّز فيه الصَّحَة والبطلان فهو المنام الَّذي يرى فيه النبيِّ والإمام عَلِيَّتُهِ وليس هو آمراً ولا ناهياً ولا على حال يختصّ بالديانات، مثل أن يراه راكباً أو ماشياً أو جالساً ونحو ذلك. وأمّا الخبر الّذي يروى عن النبيّ عليه من قوله همن رآني فقد رآني فإنّ الشيطان لا يتشبّه بي، فإنّه إذا كان المراد به المنام يحمل على التخصيص دون أن يكون في كلّ حال ويكون المرادبه القسم الأوّل من الثلاثة الأقسام، لأنّ الشيطان لا يتشبه بالنبيّ صلَّى الله عليه وآله في شيء من الحقُّ والطاعات، وأمَّا ما روِّي عنه ﷺ من قوله «من رآني نائماً رآني يقظاناً ۚ فإنَّه يحتمل وجهين: أحدهما أن يكون المراد به رؤية المنام، ويكون خاصًّا كالخبر الأوّل على القسم الّذي قدّمناه والثاني أن يكون أراد به رؤية اليقظة دون المنام، ويكون قوله ﴿نَائِماً ﴾ حالاً للنبيُّ وليست حالاً لمن رآه فكأنَّه قال: من رآني وأنا نائم فكأنَّما رآني وأنا منتبه. والفائدة في هذا المقال أن يعلمهم بأنّه يدرك في الحالتين إدراكاً واحداً، فيمنعهم ذلك إذا حضروا عنده وهو نائم أن يفيضوا فيما لا يحسن أن يذكروه بحضرته وهو منتبه، وقد روي عنه ﷺ أنَّه غفا ثمَّ قام يصلِّي من غير تجديد وضوء، فسئل عن ذلك فقال: إنِّي لست كأحدكم، تنام عيناي ولا ينام قلبي.

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٣١.

وجميع هذه الروايات أخبار آحاد، فإن سلمت فعلى هذا المنهاج، وقد كان شيخي كَغَلَلهُ يقول: إذا جاز من بشر أن يدّعي في اليقظة أنّه إله كفرعون ومن جرى مجراه مع قلّة حيلة البشر وزوال اللبس في اليقظة، فما المأنع من أن يدّعي إبليس عند النائم بوسوسة له أنّه نبيّ؟ مع تمكّن إبليس ممّاً لا يتمكّن منه البشر وكثرة اللبس المعترض في المنام. وممّا يوضح لك أنّ من المنامات الّتي يتخيّل للانسان أنّه قد رأى فيها رسول الله والأثمّة منها ما هو حقّ، ومنها ما هو باطل، أنَّك تَرى الشيعي يقول: رأيت في المنام رسول الله صلَّى الله عليه وآله ومعه أمير المؤمنين عليٌّ بن أبي طالب عُلِيُّهُ وهو يأمرني بالاقتداء به دون غيره، ويعلمني أنَّه خليفته من بعده وأنَّ أباً بكر وعمر وعثمان ظالموه وأعداؤه، وينهاني عن موالاتهم ويأمرني بالبراءة منهم، ونحو ذلك ممّا يختصّ بمذهب الشيعة؛ ثمّ يرى الناصبيّ يقول: رأيت رسول الله في النوم ومعه أبو بكر وعمر وعثمان، وهو يأمرني بمحبّتهم وينهاني عن بغضهم، ويعلمني أنّهم أصحابه في الدنيا والآخرة، وأنَّهم معه في الجنَّة. ونحو ذلك ممَّا يختصُّ بمذهب النَّاصبيَّة فنعلم لا مُحالة أنَّ أحد المنامين حَقَّ والآخر باطل، فأولى الأشياء أن يكون الحقَّ منهما ما ثبت الدليل في اليقظة على صحّة ما تضمّنه، والباطل ما أوضحت الحجّة عن فساده وبطلانه. وليس يمكن الشيعيّ أن يقول للناصبيّ: إنَّك كذبت في قولك: إنَّك رأيت رسول الله عليه لأنّه يقدر أن يقول له مثل هذا بعينه، وقد شاهدنا ناصبيّاً يتشيّع وأخبرنا في حال تشيّعه بانّه يرى منامات بالضدّ ممّا كان يراه في حال نصبه فبان بذلك أنّ أحد المنامين باطل، وأنّه من نتيجة حديث النفس، أو من وسوسة إبليس ونحو ذلك، وأنَّ المنام الصحيح هو لطف من الله تعالى بعبده على المعنى المتقدّم وصفه، وقولنا في المنام الصحيح أنَّ الإنسان رأى في نومه النبيِّ إنَّما معناه أنَّه كأن قد رآه، وليس المراد به التحقِّق في اتَّصال شعاع بصره بجسد النبيُّ ﷺ؛ وأيّ بصر يدرك به في حال نومه؟ وإنّما هي معاني تصوّرت، وفي نفسه تخيّل له فيها أمر لطف الله تعالى له به قام مقام العلم، وليس هذا بمناف للخبر الّذي روي من قوله المن رآني فقد رآني؛ لأنَّ معناه: فكأنَّما رآني، وليس يغلط في هذا المكان إلاَّ من ليس له من عقله اعتبار<sup>(۱)</sup>.

قال المازريّ من العامّة، في شرح قول النبيّ: «الرؤيا من الله والحلم من الشيطان»: مذهب أهل السنّة في حقيقة الرؤيا أنّ الله تعالى يخلق في قلب النائم اعتقادات، كما يخلقها في قلب النائم وهو سبحانه وتعالى يفعل ما يشاء لا يمنعه النوم واليقظة فإذا خلق هذه الاعتقادات فكأنّه جعلها علماً على أمور أخر يخلقها في ثاني الحال أو كان قد خلقها، فإذا خلق في قلب النائم الطيران وليس بطائر فأكثر ما فيه أنّه اعتقد أمراً على خلاف ما هو، فيكون خلق الله تعالى الغيم علماً على المطر، والجميع ذلك الاعتقاد علماً على المطر، والجميع

<sup>(</sup>۱) كنز الغوائد للكراجكي، ج ٢ ص ٦٠.

خلق الله تعالى، ولكن يخلق الرؤيا والاعتقادات الّتي جعلها علماً على ما يسرّ بغير حضرة الشيطان، وخلق ما هو علم على ما يضرّ بحضرة الشيطان فنسب إلى الشيطان مجازاً لحضوره عندها وإن كان لا فعل له حقيقةً.

وقال البغويّ في شرح السنّة: ليس كلّ ما يراه الإنسان صحيحاً ويجوز تعبيره بل الصحيح ما كان من الله يأتيك به ملك الرؤيا من نسخة أمّ الكتاب، وما سوى ذلك أضغاث أحلام لا تأويل لها، وهي على أنواع: قد تكون من فعل الشيطان يلعب بالإنسان، أو يريه ما يحزنه، وله مكائد يحزن بها بني آدم، كما قال تعالى: ﴿إِنَّمَا النَّجْوَىٰ مِنَ النَّيْطَنِ لِيَحْرُكَ الّذِينَ ءَامَنُوا﴾ (١) ومن لعب الشيطان به الاحتلام الذي يوجب الغسل، فلا يكون له تأويل؛ وقد يكون من حديث النفس كما يكون في أمر أو حرفة يرى نفسه في ذلك الأمر، والعاشق يرى معشوقه ونحوه؛ وقد يكون من مزاج الطبيعة، كمن غلب عليه الدم يرى الفصد والحجامة والحمرة والرعاف والرياحين والمزامير والنشاط ونحوه ومن غلب الصفراء يرى النار والشمع والسراج والأشياء الصفر والطيران في الهواء ونحوه، ومن غلب عليه السوداء يرى الظلمة والسواد والأشياء السود وصيد الوحش والأحوال والأموات والقبور والمواضع الخربة والسواد والأشياء السود وصيد الوحش والأحوال والأموات والقبور والمواضع الخربة والأنداء والثلج والوحل فلا تأويل لشيء منها.

وقال السيّد المرتضى كلفة في كتاب الغرر والدرر في جواب سائل سأله: ما القول في المنامات؟ أصحيحة هي أم باطلة؟ ومِن فعل مَن هي؟ وما وجه صحّتها في الأكثر؟ وما وجه الإنزال عند رؤية المباشرة في المنام؟ وإن كان فيها صحيح وباطل فما السبيل إلى تمييز أحدهما من الآخر؟:

الجواب: اعلم أنّ النائم غير كامل العقل، لأنّ النوم ضرب من السهو، والسهو ينفي العلوم، ولهذا يعتقد النائم الاعتقادات الباطلة لنقصان عقله وفقد علومه، وجميع المنامات إنّما هي اعتقادات يبتدئها النائم في نفسه، ولا يجوز أن تكون من فعل غيره فيه، لأنّ من عداه من المحدّثين، سواء كانوا بشراً أو ملائكة أو جناً، أجسام والمجسم لا يقدر أن يفعل في غيره اعتقاداً ابتداء بل ولا شيئاً من الأجناس على هذا الوجه، وإنّما يفعل ذلك في نفسه على سبيل الابتداء. وإنّما قلنا: إنّه لا يفعل في غيره جنس الاعتقادات متولّداً، لأنّ الذي يعدي الفعل من محلّ القدرة إلى غيرها من الأسباب إنّما هو الاعتمادات، وليس في جنس الاعتمادات ما يولّد الاعتقادات، وليس في جنس الاعتمادات ما يولّد الاعتقادات، وليس في جنس الاعتمادات ما يولّد الاعتقادات، ولهذا لو اعتمد أحدنا على قلب غيره الدهر الطويل ما تولّد فيه شيء من الاعتقادات، وقد بيّن ذلك وشرح في مواضع كثيرة. والقديم تعالى هو القادر أن يفعل في قلب النائم اعتقاداً، قلوبنا ابتداء من غير سبب أجناس الاعتقادات، ولا يجوز أن يفعل في قلب النائم اعتقاداً،

<sup>(</sup>١) سورة المجادلة، الآية: ١٠.

لأنّ أكثر اعتقادات النائم جهل، ويتأوّل الشيء على خلاف ما هو به، لأنّه يعتقد أنّه يرى ويمشي وأنّه راكب وعلى صفات كثيرة، وكلّ ذلك على خلاف ما هو به، وهو تعالى لا يفعل الجهل فلم يبق إلاّ أنّ الاعتقادات كلّها من جهة النائم. وقد ذكر في المقالات أنَّ المعروف بصالح قبة كان يذهب إلى أنَّ ما يراه النائم في منامه على الحقيقة، وهذا جهل منه يضاهي جهل السوفسطائية، لأنّ النائم يرى أنّ رأسه مقطوع وأنّه قدمات وأنّه قد صعد إلى السماء، ونحن نعلم ضرورة خلاف ذلك كلّه. وإذا جاز عند صالح هذا أن يعتقد اليقظان في السراب أنّه ماء، وفي المُردي إذا كان في الماء أنّه مكسور، وهو على الحقيقة صحيح، لضرب من الشبهة واللبس فألا جاز ذلك في النائم وهو من الكمال أبعد ومن النقص أقرب؟

وينبغي أن يقسم ما يتخيّل النائم أنّه يراه إلى أقسام ثلاثة: منها ما يكون من غير سبب يقتضيه ولا داع يدعو إليه اعتقاداً مبتداً ومنها ما يكون من وسواس الشيطان يفعل في داخل سمعه كلاماً خفيّاً يتضمّن أشياء مخصوصة، فيعتقد النائم إذا سمع ذلك الكلام أنّه يراه. فقد نجد كثيراً من النيّام يسمعون حديث من يتحدّث بالقرب منهم فيعتقدون أنّهم يرون ذلك الحديث في منامهم. ومنها ما يكون سببه والداعي إليه خاطراً يفعله الله تعالى، أو يأمر بعض الملائكة بفعله، ومعنى هذا الخاطر أن يكون كلاماً يفعل في داخل السمع، فيعتقد النائم أيضاً أنّه ما يتضمّن ذلك الكلام. والمنامات الداعية إلى الخير والصلاح في الدين يجب أن أيضاً أنّه ما يتضمّن ذلك الكلام. والمنامات الداعية إلى الخير والصلاح في الدين يجب أن الشيطان مصروفة. وقد يجوز على هذا في ما يراه النائم في منامه ثمّ يصحّ ذلك حتى يراه في يقظته على حدِّ ما يراه في منامه وفي كلّ منام يصحّ تأويله، أن يكون سبب صحّته أنّ الله تعالى يفعل كلاماً في سمعه لضرب من المصلحة بأنّ شيئاً يكون أو قد كان على بعض الصفات، فيعتقد النائم أنّ الذي يسمعه هو يراه. فإذا صحّ تأويله على ما يراه، فما ذكرناه إن لم يكن ممّا يجوز أن تتفق فيه الصحّة اتّفاقاً فإنّ في المنامات ما يجوز أن يصحّ بالاتفاق وما يضيق فيه يجوز أن التقق فهذا الذي ذكرناه يمكن أن يكون وجهاً فيه.

فإن قيل: أليس قد قال أبو علي الجبائي في بعض كلامه في المنامات: إنّ الطبائع لا يجوز أن تكون مؤثّرة فيها، لأنّ الطبائع لا يجوز على المذاهب الصحيحة أن تؤثّر في شيء، وأنّه غير ممتنع مع ذلك أن يكون بعض المآكل يكثر عندها المنامات بالعادة، كما أن فيها ما يكثر عنده بالعادة تخييل الإنسان وهو مستيقظ ما لا أصل له؟ قلنا: قد قال ذلك أبو علي وهو خطأ، لأنّ تأثيرات المآكل بمجرى العادة على المذاهب الصحيحة إذا لم تكن مضافة إلى الطبائع فهو من فعل الله تعالى، فكيف نضيف التخيّل الباطل والاعتقاد الفاسد إلى فعل الله تعالى؟ فأما المستيقظ الذي استشهد به فالكلام فيه والكلام في النائم واحد، ولا يجوز أن تألي فعل الله تعالى في نائم ولا يقظان. فأمّا ما يتخيّل من الفاسد وهو غير نائم فلا بدّ من أن الأصل له كما قلناه في النائم.

فإن قيل: فما قولكم في منامات الأنبياء عَلِيَّة؟ وما السبب في صحّتها حتّى عدّ ما يرونه في المنام مضاهياً لما يسمعونه من الوحى؟

قلنا: الأخبار الواردة بهذا الجنس غير مقطوع على صحّتها، ولا هي ممّا توجب العلم، وقد يمكن أن يكون الله تعالى أعلم النبيّ بوحي يسمعه من الملك على الوجه الموجب للعلم أنّي سأريك في منامك في وقت كذا ما يجب أن تعمل عليه، فيقطع على صحّته من هذا الوجه، لا بمجرّد رؤيته له في المنام. وعلى هذا الوجه يحمل منام إبراهيم عَلَيْنَا في ذبح ابنه، ولولا ما أشرنا إليه كيف كان يقطع إبراهيم عَلَيْنَا بأنّه متعبّد بذبح ولده؟

فإن قيل: فما تأويل ما يروى عنه عَلِين من قوله امن رآني فقد رآني فإنّ الشيطان لا يتخيّل بي» وقد علمنا أنّ المحقّ والمبطل والمؤمن والكافر قد يرون النبيّ عَلَيْنَ في النوم ويخبر كلّ واحد منهم عنه بضدّ ما يخبر به الآخر فكيف يكون رائياً له في الحقيقة مع هذا؟

قلنا: هذا خبر واحد ضعيف من أضعف أخبار الآحاد، ولا معوَّل على مثل ذلك. على أنه يمكن مع تسليم صحّته أن يكون المرادبه: من رآني في اليقظة فقد رآني على الحقيقة، لأن الشيطان لا يتمثّل بي لليقظان. فقد قيل: إنّ الشيطان ربما تمثّل بصورة البشر. وهذا التشبيه أشبه بظاهر ألفاظ الخبر، لأنّه قال من رآني فقد رآني، فأثبت غيره رائياً له ونفسه مرئية، وفي النوم لا رائي له في الحقيقة ولا مرئيّ، وإنّما ذلك في اليقظة. ولو حملناه على النوم لكان تقدير الكلام: من اعتقد أنّه يراني في منامه، وإن كان غير راء له على الحقيقة، فهو في الحكم كأنّه قد رآني. وهذا عدول عن ظاهر لفظ الخبر وتبديل لصيغته.

وهذا الذي رتبناه في المنامات وقسمناه أسدُّ تحقيقاً من كلّ شيء قيل في أسباب المنامات، وما سطر في ذلك معروف غير محصّل ولا محقّق. فأمّا ما يهذي إليه الفلاسفة في هذا الباب فهو ممّا يضحك الثكلى، لأنهم ينسبون ما صحّ من المنامات - لمّا أعيتهم الحيل في ذكر سببه - إلى أنّ النفس اطّلعت إلى عالمها فأشرفت على ما يكون، وهذا الذي يذهبون إليه في حقيقة النفس غير مفهوم ولا مضبوط، فكيف إذا أضيف إليه الاطّلاع على عالمها، وما هذا الاطّلاع؟ وإلى أيّ شيء يشيرون بعالم النفس؟ ولم يجب أن تعرف الكائنات عند هذا الاطّلاع؟ فكلّ هذا زخرفة ومخرقة، وتهاويل لا يتحصّل منها شيء. وقول صالح قبة مع أنّ تجاهل محض أقرب إلى أن يكون مفهوماً من قول الفلاسفة، لأنّ صالحاً ادّعى أنّ النائم يرى على الحقيقة ما ليس يراه فلم يشر إلى أمر غير معقول ولا مفهوم، بل ادّعى ما ليس بصحيح وإن كان مفهوماً، وهؤلاء عوّلوا على ما لا يفهم مع الاجتهاد، ولا يعقل مع قوّة التأمّل، والفرق بينهما واضح.

فأمّا سبب الإنزال فيجب أن يبنى على شيء يحقّق سبب الانزال في اليقظة مع الجماع، ليس هذا ممّا يهذي به أصحاب الطبائع، لأنّا قد بيّنًا في غير موضع أنّ الطبع لا أصل له وأنّ الإحالة فيه على سراب لا يتحصّل، وإنّما سبب الانزال أنّ الله تعالى أجرى العادة بأن يمخرج هذا الماء من الظهر عند اعتقاد النائم أنّه يجامع وإن كان هذا الاعتقاد باطلاً<sup>(١)</sup> (انتهى كلامه قدّس الله روحه).

ولنكتف بذكر هذه الأقوال ولا نشتغل بنقدها وتفصيلها، ولا بردّها وتحصيلها، لأنّ ذلك ممّا يؤدّي إلى التطويل الخارج عن المقصود في الكتاب. ولنذكر ما ظهر لنا في هذا الباب من الأخبار المنتمية إلى الأثمّة الأخيار عَلَيْنَا في هو أنّ الرؤيا تستند إلى أمور شتّى:

فمنها: أنَّ للروح في حالة النوم حركة إلى السماء، إمَّا بنفسها بناءً على تجسَّمها كما هو الظاهر من الأخبار؟ أو بتعلُّقها بجسد مثاليّ إن قلنا به في حال الحياة أيضاً بأن يكون للروح جسدان أصليّ ومثاليّ يشتدّ تعلّقها في حال اليقظة بهذا الجسد الأصليّ، ويضعف تعلّقها بالآخر، وينعكس الأمر في حال النوم؛ أو بتوجّهها وإقبالها إلى عالم الأرواح بعد ضعف تعلُّقها بالجسد بنفسها من غير جسد مثاليّ ، وعلى تقدير التجسّم أيضاً يحتمل ذلك كما يوميء إليه بعض الأخبار، بأن يكون حركتها كناية عن إعراضها عن هذا الجسد وإقبالها إلى عالم آخر وتوجّهها إلى نشأة أخرى، وبعد حركتها بأيّ معنى كانت ترى أشياء في الملكوت الأعلى، وتطالع بعض الألواح الَّتي أثبتت فيها التقديرات. فإن كان لها صفاء ولعينها ضياء يرى الأشياء كما أثبتت، فلا تحتاج رؤياه إلى تعبير؛ وإن استدلت على عين قلبه أغطية أرماد التعلَّقات الجسمانيَّة والشهوات النفسانيَّة فيرى الأشياء بصور شبيهة لها، كما أنَّ ضعيف البصر ومؤوف العين يرى الأشياء على غير ما هي عليه، والعارف بعلَّته يعرف أنَّ هذه الصورة المشبِّهة الَّتي اشتبهت عليه صورة لأيّ شيء. فهذا شأن المعبّر العارف بداء كلّ شخص وعلّته ويمكن أيضاً أن يظهر الله عليه الأشياء في تلك الحالة بصور يناسبها لمصالح كثيرة، كما أنّ الإنسان قد يرى المال في نومه بصورة حيّة، وقد يرى الدراهم بصورة عذرة، ليعرف أنّهما يضرًان وهما مستقذران واقعاً ، فينبغي أن يتحرّز عنهما ويجتنبهما . وقد ترى في الهواء أشياء فهي الرؤيا الكاذبة الَّتي لا حقيقة لها، ويحتمل أن يكون المراد بما يراه في الهواء ما أنس به من الأمور المألوفة والشهوات والخيالات الباطلة، وقد مضى ما يدل على هذين النوعين في رواية محمّد بن القاسم ورواية معاوية بن عمّار وغيرهما .

ومنها: ما هو بسبب إفاضة الله تعالى عليه في منامه إمّا بتوسّط الملائكة أو بدونه كما يومىء إليه خبر أبي بصير وسعد بن أبي خلف.

ومنها: ما هو بسبب وسواس الشيطان واستيلائه عليه بسبب المعاصي النّي عملها في البقظة أو الطاعات النّي تركها فيها أو الكثافات والنجاسات الظاهريّة والباطنيّة النّي لوَّث نفسه بها، كما مرّ في رواية هزع ورواية تارك الزكاة وغيرهما، وتدلّ عليه آية النجوى على بعض الوجوه.

<sup>(</sup>١) رسائل الشريف المرتضى، ج ٢ ص ٩.

ومنها: ما هو بسبب ما بقي في ذهنه من الخيالات الواهية والأمور الباطلة ويومى، إليه خبر ابن أبي خلف وغيره.

وأمّا ما وراء ذلك ممّا سبق ذكره وإن كان بعضها محتملاً ويمكن تطبيق الآيات والأخبار عليه، لكن لم يدلّ عليه دليل، والتجويز والامكان لا يقومان مقام البرهان مع أنّه ليس من الأمور الّتي يجب تحقيقها والإذعان بكيفيّتها.

**خاتمة؛** نورد فيها بعض ما ذكره أرباب التعبير والتأويل، وإن لم يكن لأكثرها مأخذ يصلح للتعويل.

قال بعضهم: السحاب حكمة، فمن ركبه علا في الحكمة، وإن أصاب منها شيئاً أصاب حكمة، وإن أصاب سواد أو ظلمة أو حكمة، وإن خالطه ولم يصب شيئاً خالط الحكماء. فإن كان في السحاب سواد أو ظلمة أو رياح أو شيء من هيئته العذاب فهو عذاب، وإن كان فيه غيث فهو رحمة.

والسمن والعسل قد يكون ما لا في التأويل، وقد يكون علماً وحكمة. روي أنّ رجلاً سأل ابن سيرين قال: اتّق الله وعاود القرآن، فقد قرأته ثمّ نسيته.

والعلق إلى السماء رفعة، قال تعالى: ﴿ وَرَفَعْنَكُ مَكَانًا عَلِيًّا﴾ ومن رأى أنّه صعد السماء ودخلها نال شرفاً وذكراً وشهادةً.

والطيران في الهواء: عزم سفر أو نيل شرف. وقال بعضهم: من رأى أنّه يطير فإن كان إلى جهة السماء من غير تعريج ناله ضرر، وإن غاب في السماء ولم يرجع مات وإن رجع أفاق من مرضه، وإن كان يطير عرضاً سافر ونال رفعة بقدر طيرانه، وإن كان بجناح فهو مال وسلطان يسافر في كنفه، وإن كان بغير جناح دل على التعزير في ما يدخل فيه. وقالوا: إنّ الطيران للشرار دليل رديّ والحبل: العهد والأمان لقوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُواْ عِمَبُلُ اللّهِ جَمِيمًا ﴾ .

واعلم أنّ التأويل قد يكون بدلالة كتاب أو سنّة أو من الأمثال السائرة بين الناس، وقد يقع التأويل على الأسماء والمعاني، وقد يقع على الضدّ، فالتأويل بدلالة القرآن كالحبل يعبّر بالعهد كما مرّ، والسفينة بالنجاة قال تعالى: ﴿ فَأَغَيَنَكُ وَأَصْحَبَ السَّفِينَكَ ﴾ والخشبة بالنفاق لقوله تعالى ﴿ أَوْ أَشَدُ فَسُوَةً ﴾ والحجارة بالقسوة لقوله تعالى ﴿ أَوْ أَشَدُ فَسُوَةً ﴾ والمرض بالنفاق لقوله ﴿ وَ تُلْعَيْنَكُم مَاءً عَدَمًا ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَدَمًا ﴿ اللّهُ عَلَمًا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ و داراً يصغر عن قدره وينكر دخول مثله مثلها يعبّر بمصيبة وذل ينال الملك محلّة أو بلداً أو داراً يصغر عن قدره وينكر دخول مثله مثلها يعبّر بمصيبة وذل ينال الملك محلّة أو بلداً أو داراً يصغر عن قدره وينكر دخول مثله مثلها يعبّر بمصيبة وذلّ ينال أهله ، لقوله : ﴿ إِنَّ الْمُلُوكَ إِذَا دَخَكُولُ فَرْبَحَةُ أَفَسَدُوهَا ﴾ والبيض بالنساء لقوله : ﴿ كَانَهُنَ بَيْضٌ

سورة العنكبوت، الآية: ١٥.

مَكُنُونٌ ﴾ وكذلك اللباس لقوله ﴿ هُنَّ لِبَاشٌ لَكُمْ ﴾ واستفتاح الباب بالدعاء لقوله ﴿ إِن تَسْنَفْنِحُوا ﴾ أي تدعوا .

والتأويل بدلالة الحديث كالغراب بالرجل الفاسق، لأنّ النبيّ عَنْ سمّاه فاسقاً. والفارة بالمرأة الفاسقة، لأنّه عليه واله: والفارة بالمرأة الفاسقة، لأنّه عليه واله: خلقت من ضلع أعوج. والقوارير بالنساء لقوله عليه: رويدك سوقاً بالقوارير.

والتأويل بالأمثال كالصائغ بالكذّاب، لقولهم: أكذب الناس الصوّاغون وحفر الحقرة بالمكر لقولهم: من حفر حفرة لأخيه وقع فيها، قال تعالى: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيَّ إِلَا يَاللَمُو لقولهم: من حفر حفرة لأخيه وقع فيها، قال تعالى: ﴿وَلَا يَحِيقُ ٱلْمَكُرُ ٱلسَّيَ إِلَّهَ اللَّهَ الله وقسّروا قوله ﴿حَمَّالَةَ الْحَكُمِ بِالنميمة وطول اليد بصنائع المعروف لقولهم فلان أطول يداً من فلان. ويعبّر الرمي بالحجارة والسهم بالقذف، لقولهم: رمى فلاناً بفاحشة، قال الله تعالى: ﴿وَالَّذِينَ يَرْمُونَ النَّمَ مَنْكِ ﴾ وغسل اليد باليأس عمّا يؤمّل، لقولهم: غسلت يدي عنك. والتأويل بالأسامي المتحمد رأى من يسمّى راشداً يعبّر بالرشد وسالماً بالسلامة. وروي عن أنس قال: قال رسول الله على أن من يسمّى راشداً يعبّر بالرشد وسالماً بالسلامة. وروي عن أنس قال: قال رسول الله على المرف والسوس فأوَّلت الرفعة لنا في الدنيا والعاقبة في الآخرة وأنّ ديننا قد طاب وقال ابن سيرين: نوى التمر في السفر، وقد يعبّر السفرجل بالسفر إذا لم يكن في الرؤيا ما يدلّ على المرض والسوس نيّة السفر، وقد يعبّر السفرجل بالسفر إذا لم يكن في الرؤيا ما يدلّ على المرض والسوس بالسوء، لأنّ أوّله سوء إذا عدل به ممّا ينسب إليه في التأويل.

والتأويل بالمعنى كالأترج يعبّر بالنفاق لمخالفة باطنه ظاهره، إذا لم يكن في الرؤيا ما يدلّ على المال. وكالورد والنرجس بقلّة البقاء إن عدل به عمّا نسب إليه لسرعة ذهابه. والآس بالبقاء لأنّه يدوم. روي أنّ امرأة بالأهواز رأت كأنّ زوجها ناولها نرجساً وناول ضرّتها آساً. فقال المعبّر: يطلّقك ويتمسّك بضرّتك، أما سمعت قول الشاعر: ليس للنرجس عهد إنّما العهد للآس.

وأمّا التأويل بالضدّ فكما أنّ الخوف يعبّر بالأمن، لقوله ﴿ وَلِيُمَدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً ﴾ (٢) والأمن بالخوف والبكاء بالفرح إذا لم يكن معه رنّة، والضحك بالحزن إلاّ أن يكون تبسّماً، والطاعون بالحرب، والحرب بالطاعون، والعجلة بالندم [والندم بالعجلة]، والعشق بالجنون، والجنون بالعشق، والنكاح بالتجارة، والتجارة بالنكاح، والحجامة بكتبة الصلق، والصفّ بالحجامة، والتحوُّل عن المنزل بالسفر والسفر بالتحوّل عن المنزل. ومن هنا أنّ العطش خير من الريّ، والفقر من الغنا والمضروب والمجروح والمقذوف أحسن حالاً من الفاعل.

وقد يتغيّر بالزيادة والنقصان، كالبكاء إنّه فرح، وإن كان معه صوت ورنّة فمصيبة؛ وفي

<sup>(</sup>١) سورة فاطر، الآية: ٤٣.

الضحك إنّه حزن، فإن كان تبسّماً فصالح؛ وفي الجوز مال مكنون فإن سمعت له قعقعة فهو خصومة؛ والدهن في الرأس زينة، فإن سال عن الوجه فهو غمّ والزعفران ثناء حسن، فإن ظهر له لون فهو مرض أو همّ؛ والمريض يخرج من منزله ولا يتكلّم فهو موته فإن تكلّم برئ؛ والفار نساء، فإن اختلفت ألوانها إلى البيض والسود فهي الأيّام والليالي؛ والسمك نساء، فإذا عرف عددها فإن كثر فغنيمة.

وقد يتغيّر التأويل عن أصله باختلاف حال الرائي كالغلّ في النوم مكروه، وهو في حقّ الرجل الصالح قبض اليد عن الشرّ. وقال ابن سيرين: نقول في الرجل يخطب على المنبر يصيب سلطاناً، فإن لم يكن من أهله يصلب، وسأل رجل ابن سيرين عن الأذان فقال: الحجّ، وسأله آخر فأوّل بقطع السرقة، وقال رأيت الأوّل في سيماء حسنة فتأوّلت ﴿وَأَذِن فِي النّايِي بِالنّانِي فأوّلت: ﴿أَذَنَ مُوَذِنٌ أَيْتُهَا الْعِيرُ إِنَّكُمْ لَسَرْفُونَ ﴾ (١).

وقد يرى فيصيبه عين ما رأى حقيقة من ولاية أو حجّ أو قدوم غائب أو خير أو نكبة وقد رأى النبيّ ﷺ عام الفتح فكان كذلك، قال تعالى: ﴿ لَقَدْ صَدَفَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّمْيَا﴾ (٣) وروى الزهريّ عن ابن خزيمة بن ثابت عن عمّه: أنّ خزيمة رأى أنّه سجد على جبهة النبيِّ ﷺ فأخبره، فاضطجع له وقال: صدِّق رؤياك، فسجد على جبهته. وقد يري في المنام الشيء فيكون لولده أو قريبه أو سميَّه . فقد رأى النبيِّ ﷺ متابعة أبي جهل معه فكان لابنه عكرمة، فلمّا أسلم قال ﷺ: هو هذا. ورأى لأسيّد بن العاص ولايّة مكّة فكان لابنه عتَّاب ولاَّه النبيِّ عَلَيْكُ مُكَّة . وروى البخاريّ بإسناده عن ابن سيرين عن قيس بن عباد قال: كنت جالساً في مسجد المدينة في ناس فيهم بعض أصحاب النبي علي فلخل رجل على وجهه أثر الخشوع، فقال بعض القوم: هذا رجل من أهل الجنَّة، فصلَّى ركعتين تجوَّز فيهما ثمّ خرج، وتبعته فقلت له: إنَّك حين دخلت المسجد قالوا: هذا من أهل الجنَّة. قال: والله ما ينبغى لأحد أن يقول ما لا يعلم، وسأحدّثك بم ذاك: رأيت رؤيا على عهد النبيّ ﷺ فقصصتها عليه: رأيت كأنّي في روضة، ذكر من سعتها وخضرتها، في وسطها عمود من حديد أسفله في الأرض وأعلاه في السماء وأعلاه عروة فقيل لي: ارقه، قلت: لا أستطيع، فأتاني مِنصف، فرفع ثيابي من خلفي، فرقيت حتّى كنت في أعلاها فأخذت بالعروة، فقيل: ﴿ استمسك، فاستيقظت وإنَّها لفي يدي. فقصصتها على النبيِّ ﷺ فقال: تلك الروضة الاسلام، وذلك العمود عمود الاسلام وتلك العروة العروة الوثقي، فأنت على الاسلام حتّى تموت. والرجل عبد الله بن سلام.

قال في النهاية: في الحديث "تجوّزوا في الصلاة" أي خفّفوها وأسرعوا بها وقيل: إنّه من

<sup>(</sup>١) سورة الحج، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٣) سورة الفتح، الآية: ٢٧.

<sup>(</sup>٢) سورة يوسف، الآية: ٧٠.

الجواز، القطع والسير. وقال: المنصف - بكسر الميم -: الخادم، وقد يفتح.

وقال في شرح السنة: من رأى في النوم أنه قد صعد السماء فدخلها نال شرفاً وذكراً ونال الشهادة، فإن رأى نفسه فيها لا يدري متى صعد إليها فهو شرف معجّل وشهادة مؤجّلة. والشمس ملك عظيم، ومن رأى فيها من تغيّر أو كسوف فهو حدث بالملك من همّ أو مرض أو نحوه. والقمر وزير الملك في التأويل. والزهرة امرأته. وعطارد كاتبه. والمريّخ صاحب حربه، وزحل صاحب عذابه، والمشتري صاحب ماله وسائر النجوم العظام أشراف الناس. وإنّما يكون القمر وزيراً ما رئي في السماء، فإن رآه عنده أو في حجره أو في بيته تزوّج زوجاً يغلب ضوءه، رجلاً كان أو امرأة. وكانت الشمس في تأويل رؤيا يوسف أباه، والقمر أمّه أو خالته، والكواكب الأحد عشر إخوته، كما قال تعالى: ﴿وَرَفَعَ أَبُورَيْهِ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ (١) – الآية خالته، والكواكب الأحد عشر إخوته، كما قال تعالى: ﴿وَرَفَعَ أَبُورَيْهِ عَلَى الْمَرْشِ ﴾ (١) – الآية وكان رؤياه في صباه فظهر تأويلها بعد أربعين سنة. ويقال: بعد ثمانين سنة.

وروي أنَّ ابن سيرين رأى في المنام كأنَّ الجوزاء تقدَّمت الثريًّا، فأخذ في الوصيَّة وقال: يموت الحسن، وأموت بعده وهو أشرف منّى. وسأل رجل ابن سيرين فقال: رأيت كأنّى أطير بين السماء والأرض، فقال: أنت رجل كثير المُني، وقالوا: من رأى القيامة قد قامتُ في موضع فإنَّ العدل يبسط في ذلك المكان، فإن كانوا مظلومين تصروا، وإن كانوا ظالمين انتقم منهم، لأنَّه العدل، ويوم القيامة يوم الفصل والعدل. قال تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوْنِينَ ٱلْقِسْطُ لِيُومِ ٱلْقِيَنَمَةِ﴾ (٢). ومن رأى دخل الجنّة فهو البشرى من الله بالجنّة، فإن أكل شيئاً من ثمارها أو أصابها فهو خير يناله في دينه ودنياه وعلم ينتفع به، فإن أعطاها غيره ينتفع بعلمه غيره. ودخول جهنّم إنذار للعاصي ليتوب، فإن رأى أنّه تناول شيئاً من طعامها أو شرابها فهو خلاف أعمال البرّ منه، أو علم يصّير عليه وبالاً. والغسل والوضوء بالماء البارد توبة، وشفاء من المرض وخروج من الحبس، وقضاء للدّين، وأمن من الخوف، غير أنّ الغسل أقوى من الوضوء قال تعالى لأيُّوب ﷺ : ﴿ هَٰذَا مُغْنَسُلٌ بَارِدٌ وَشَرَابٌ ﴾ فلمَّا اغتسل خرج من المكاره. والغسل والوضوء بالماء المسخّن همٌّ أو مرض. والأذان حجٌّ لقوله تعالى: ﴿ وَأَذِّن فِي ٱلنَّـاسِ بِالْمَيْجَ ﴾ وربما كان سلطاناً في الدين وقوة. والصلاة في النوم استقامة الرأي في الدين والسنّة إذا كانت إلى الكعبة. والإمامة رئاسة وولاية إن استقامت قبلته وثمّت صلاته. والركوع توبة لقوله تعالى: ﴿وَخَرَّ رَاكِكًا وَأَنَابَ﴾ والسجود قربة لقوله تعالى: ﴿ وَٱسْجُدْ وَٱقْنَبِ﴾ . وإنَّ صلّى منحرفاً عن سمت القبلة شرقاً أو غرباً فانحراف عن السنّة، فإن جعلها وراء ظهره فهو نبذه الاسلام لقوله تعالى: ﴿ فَنَــُدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ ﴾ فإن رأى أنّه لا يعرف القبلة فهو حيرة منه في الدين. ومن رأى نفسه فوق الكعبة فلا دين له، والكعبة الإمام العادل، فمن أمّ الكعبة فقد أمّ الإمام. والمسجد الجامع هو السلطان. ومن رأى نفسه يطوف بالكعبة أو يأتي بشيء من

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٠. (٢) سورة الأنبياء، الآية: ٤٧.

المناسك فهو صلاح في دينه بقدر عمله. ودخول الحرم أمن لقوله: ﴿ وَمَن دَخَلَةُ كَانَ مَامِنًا ﴾ والأضحيّة فكّ المرابقة على الله الله أو خائفاً أمن، أو مديوناً قضى دينه، أو مريضاً شفاه الله أو صرورة حجّ.

وقال: من رأى في المنام أنّه تزوّج امرأة عاينها أو عرفها أو نسبت إليه أصاب سلطاناً، وإن تزوّج امرأة لم يعاينها ولم يعرفها ولم تنسب إليه إلاّ أنّه يسمّى عروساً فهو موته أو يقتل إنساناً. ومن طلّق امرأة عزل عن سلطنته، ومن تزوّج امرأة ميتة ظفر بأمر ميّت. ومن رأى أنّه نكح امرأة من محارمه يصل رحمها. ومن أصاب زانية أصاب دنياً حراماً. فإن رآه رجل من الصالحين أصاب علماً. فإن رأت امرأة أنّها تزوّجت أصابت خيراً، فإن رأت أنّ زانياً نكحها فهو نقصان مالها وتشتّت أمرها.

وروى البخاريّ عن ابن عمر: أنّ النبيّ قال: رأيت امرأةٌ سوداء ثائرة الرأس خرجت من المدينة حتّى نزلت مهيعة، فتأوّلتها أنّ وباء المدينة نقل إلى مهيعة وهي الجحفة.

وقال أصحاب التعبير: الرجل المعروف في النوم هو ذلك الرجل أو سميّه أو نظيره، والمجهول إن كان شاباً فهو عدوّ، وإن كان شيخاً فهو جدة. والمرأة العجوز المجهولة هي الدنيا، فإن كانت ذات هيئة وسمت حسن كانت حلالاً، وإن كانت على غير سمت الاسلام كانت دنياً حراماً، وإن كانت شعثة قبيحة فلا دين ولا دنيا، والمرأة سنة، والجارية خير، والصبيّ همّ. والمرأة الزانية هي الدنيا لطالب الدنيا، وعلم لأهل الصلاح والعلم. والخصيان هم الملائكة إذا رآهم في سمت حسن. وسأل رجل ابن سيرين فقال: رأيت في النوم صبيّاً في حِجري يصبح، فقال: اتّق الله ولا تضرب بالعود.

فأمّا الأعضاء: فرأس الرجل رئيسه، والوجه جاهه، والشيب وقاره وطول الشعر همّ، إلاّ أن يكون ممّن يلبس السلاح، فهو له زينة. وحلق الرأس كفّارة الذنوب إن كان في حرم أو أيّام موسم، وإن كان مديوناً أو في كرب ففرج، وإن لم يكن شيئاً منها فهو هتك أو عزل رئيسه، وطول اللحية فوق القدر دين أو همّ، وخضاب الرأس واللحيه تغطية أمر، وشعر الشارب والإبط زيادته مكروهة، ونقصانه محمود والأذن امرأة الرجل وابنته، والسمع والبصر دينه، والصوت صيته في الناس، وما حدث عن شي، منه كان ذلك فيما ينسب إليه. والعين دين فإن رأى أنّه أعور ذهب نصف دينه، أو أصاب إثماً عظيماً، والرمد حدث في الدين، وأشفار العين وقاية الدين، وكذا الاكتحال. والجبهة والأنف من والجاه والقم مفتاح أمره وخاتمته، والقلب القائم بأمره ومدبّره، واللسان ترجمانه والمبلّغ عنه وقد يكون اللسان ذكره، قال تعالى؛ وقد يكون اللسان ذكره، قال تعالى؛ وقد يكون اللسان ذكره، قال تعالى؛

<sup>(</sup>١) سورة الشعراء، الآية: ٨٤.

والأسنان أهل البيت والقرابات، لتقاربها وتلاصقها، والثنايا أقربهم، والأبعد منها أبعدهم، والعليا رجال القرابة، والسفلي نساؤها وما حدث فيها من حسن أو فساد أو كلال ففي القرابة، فإن رأى أنّ أسنانه سقطت فصارت في يده تكثر نساء أهله، فإن سقطت وذهبت فهو موتهم قبله، والعنق موضع الأمانة والدين، وضعفه عجز عن احتمال الأمانة والدين. والعضد أخ أو ولد قد أدرك، واليد أخ، وقطعها موته، وقد يؤوَّل طول اليد بصنائع المعروف، وإذا نسبت اليد إلى الأخ كانت الأصابع أولاداً لأخ وإذا انفردت الأصابع عن ذكر اليد فهي الصلوات الخمس، ونقصانها حدث في الصلاة فالإبهام الصبح، والسبّابة الظهر، والوسطى العصر، والبنصر المغرب، والخنصر العشاء والصدر حلم الرجل [واحتماله]. والثدي البنت، والبطن والأمعاء مال وولد، فإن رأى ظهور شيء من أمعائه من جوفه فهو ظهور ماله. والكبد كنز، وفي الحديث: يخرج الأرض أفلاذ كبدها، أي كنوزها، وكذلك الدماغ والمخّ. والأضلاع النساء لأنّ المرأة خلقت من ضلع. والظهر سند الرجل وقوَّته، ومن المملوك سيِّده. والصلب القوَّة، وقد يكون الولد، لأنَّ الولد يخرج منه. والذكر ذكره، وقد يكون ولده. والخصيتان الأعداء، فإن رأى قطعهما ظفر به أعداؤه، فإن عظمتا كان منيعاً، وقد يكون انقطاع الخصيتين انقطاع إناث الولد. والفخذ عشيرة الرجل وقومه والركبة موضع كدّه ونصبه في المعيشة. والقروح، والبثر، والجراح، والورم في البدن، والجنون، والجذام كلُّها مال. والبرص مال وكسوة، وروى أنَّ رسول الله صلَّى الله عليه وآله سأل عن ورقة، فقالت خديجة: إنّه قد صدقك ولكن مات قبل أن تظهر. فقال رسول الله ﷺ: رأيته في المنام وعليه ثياب بيض، ولو كان من أهل النار لكان عليه لياس غير ذلك.

قال المعبّرون: القميص على الرجل دينه على لسان صاحب الشرع، وقد يعبّر القميص بشأنه في مكسبه ومعيشته. وما رأى في قميصه صفاقة أو خرق أو وسخ فهو صلاح معيشته أو فساده. والسراويل جارية أعجميّة. والإزار امرأة. وأفضل الثياب ما كان جديداً صفيقاً واسعاً. والبياض في الثياب جمال في الدين والدنيا. والحمرة في الثياب صالحة للنساء، وتكره للرجال إلاّ أن تكون في ملحفة أو إزار أو فراش، فهو حينئذ سرور وفرح. والصفرة في الثياب مرض. والخضرة حياة في الدين، لأنّها لباس أهل الجنّة. والسواد سود وسلطان لمن يلبس السواد في اليقظة، ولمن لا يلبسها مكروه. والصوف مال كثير، والبرد من القطن يجمع غير الدين والدنيا، وأجود البرود الحبرة. فإن كان البرد من إبريسم فهو مال حرام وفساد من الدين. والقطن والكتّان والشعر والوبر كلّها مال والعمامة ولاية، والفراش امرأة حرّة أو أمة، والوسائد والمرافق والمقادم والمناديل خدم، والسرير سلطان إذا كان ممّن يصلح لذلك وإلاً فهو شهرة.

ويقال: المرأة فضيحة. والستور على الأبواب همّ وحزن، والنعل امرأة، وخمار المرأة زوجها، فإن لم يكن لها زوج فوليّها. وروي عن أمّ العلا الأنصاريّة قالت: رأيت في النوم لعثمان بن مظعون تعليُّ بعد موته عيناً تجري، فقصصتها على رسول الله ﷺ فقال: ذاك علمه.

وقال أصحاب التعبير: الساقية التي لا يغرق في مثلها حياة طيبة، والبحر الملك الأعظم، فإن استقى منه ماء أصاب من الملك مالاً، والنهر رجل يقدر عظمته، والماء الصافي إذا شرب خير وحياة طيبة، وإن كان كدراً أصابه مرض، وشرب الماء المستخن ودخول الحمّام هم ومرض، والماء الراكد أضعف في التأويل من الجاري. والمطر غياث ورحمة إن كان عامّاً، وإن كان خاصاً في موضع فهو أوجاع يكون في ذلك الموضع. والطين والوحل والماء الكدر هم وحزن، والسيل عدو يتسلّط، والثلج والبرد والجليد هم وعذاب إلا أن يكون الثلج قليلاً في موضعه وحينه، فيكون خصباً لأهل ذلك الموضع. والسباحة احتباس أمر، والمشي على الماء قوة نفس، ومن غمره الماء أصابه هم غالب، والغرق فيه إذا لم يمت غرق في أمر الدنيا. وانفجار العيون من الدار والحائط وحيث ينكر انفجارها هم وحزن ومصيبة بقدر قوة العين. والخمر مال حرام، فإن سكر منها أصاب معه سلطاناً. والسكر من غير الشراب نعوف. ومن اعتصر خمراً خدم السلطان وأخصب وجرت على يده أمور عظام، قال تعالى خوف. ومن اعتصر خمراً خدم السلطان وأخصب وجرت على يده أمور عظام، قال تعالى خوف. ومن اعتصر خمراً خدم السلطان وأخصب وجرت على يده أمور عظام، قال تعالى مالاً حلالاً. وقد ورد في الخبر أن الني علي أول اللبن بالعلم. وروي أن امرأة رأت في مالاً حلالاً. وقد ورد في الخبر أن الني شيئ أول اللبن بالعلم. وروي أن امرأة رأت في المنام أنها كانت تحلب حية، فسألت ابن سيرين فقال: هذه يدخل عليها أهل الأهواء.

اللبن فطرة، والحية عدة وليست من الفطرة في شيء والأشجار رجال أحوالهم كأحوال الشجر في الطبع والنفع وطيب الريح، فمن رأى شجراً أو أصاب شيئاً من ثمره أصاب من رجل في مثل حال ذلك الشجر. والنخل رجل شريف. والثمر مال. وشجر الجوز رجل أعجمي شحيح، والجوز نفسه مال مكنون. وشجرة السدر رجل شريف، وشجرة الزيتون رجل مبارك نفاع، وثمر الزيتون هم وحزن. والكرم والبستان امرأة. والعنب الأبيض في وقته غضارة الدنيا وخيرها، وفي غير وقته مال يناله قبل وقته الذي يرجوه. والأشجار العظام التي غضارة الدنيا وخيرها، ولي غير وقته مال يناله قبل وقته الذي يرجوه والأشجار العظام التي والمال لا ثمر لها كالدلب والصنوبر إن رئي فهو رجل ضخم بعيد الصوت قليل الخير والمال والشجرة ذات الشوك رجل صعب المرام. والصفر من الثمار مثل المشمش والكمثرى والزعرور الأصفر ونحوها أمراض والحامض منها هم وحزن. والحبوب كلها مال. والرعاحين مال. والزرع عمله في دينه أو دنياه. والثوم والبصل والجزر والشلجم هم وحزن.

وروى البخاريّ وغيره من المخالفين بإسنادهم عن النبيّ ﷺ قال: رأيت في المنام أنّي أهاجر من مكّة إلى أرض لها نخل، فذهب وهلي إلى أنّها اليمامة أو هجر فإذا هي المدينة يثرب. ورأيت في رؤياي هذه أنّي هززت سيفاً فانقطع صدره، فإذا هو ما أصيب من المؤمنين يوم أحد، ثمّ هززته أخرى فعاد أحسن ما كان، فإذا هو ما جاء الله به من الفتح واجتماع المؤمنين. ورأيت أيضاً فيها بقراً والله خير فإذا هم النفر من المؤمنين يوم أحد، وإذا الخير ما جاء الله به من الخير بعد، وثواب الصدق الذي أتانا الله بعد يوم بدر.

قال في النهاية: وهل إلى الشيء بالفتح، يهل بالكسر، وهلاً بالسكون، إذا ذهب وهمه إليه (انتهى). وضبطه النووي بالتحريك، وقال: الوهل – بالتحريك – معناه الوهم والاعتقاد. وسائر اللغويين على الأوّل.

ورووا أيضاً عن جابر في خبر غزوة أحد أنّ النبيّ ﷺ قال: رأيت كأنّي في درع حصينة، ورأيت بقراً تنحر، فأوّلت الدرع الحصينة بالمدينة، والبقر بقرة والله خير. وأوّلوا ذبح البقرة بالمسلمين الّذين استشهدوا يوم أحد.

قال ابن حجر: هذه اللفظة الأخيرة هي بفتح الموحّدة وسكون القاف مصدر بقره يبقره بقراً. ومنهم من ضبطها بفتح النون والفاء.

وقال أهل التعبير: السيف سلطان في المنام، وإن رآه قد رفعه فوق رأسه نال سلطاناً مشهوراً، وإن لم يكن متن ينبغي له فهو ولد. وكذلك كلَّ من أعطي سكيناً أو رمحاً أو قوساً ليس معه سلاح فهو ولد، وإن كان معه سلاح فهو سلطان. وما حدث في السيف من انكسار أو ثلمة أو كدورة فهو حدث فيما ينسب السيف إليه. وإن رأى أنه سلّ سيفاً من غمد ولدت امرأته غلاماً، فإن انكسر السيف في الغمد مات الولد فإن انكسر الغمد دون السيف ماتت الأمّ وسلم الولد. والرمي عن القوس نفوذ كتبه في السلطان بالأمر والنهي، وانكسار القوس مصيبة. والبقر سنون، فإن كانت سماناً كانت مخاصب، وإن كانت عجافاً كانت مجادب كما في تأويل يوسف على ومن ركب ثوراً أصاب مالاً من عمل السلطان، أو استمكن من عامل، وإن رأى ثوراً من العوامل ذبح وقسم لحمه فهو موت عامل وقسمة تركته، فإن كان من غير العوامل كان رجلاً ضخماً. والبعير رجل ضخم، والناقة امرأة، ومن رأى أنّه راكب بعير عبر العوامل كان رجلاً ضخماً. والبعير رجل ضخم، والناقة امرأة، ومن رأى أنّه راكب بعير أوجاعاً. ومن رأى أنّه يرعى غنماً سوداً فهو أناس من أناس العرب وإن كانت بيضاً فمن أوجاعاً. ومن رأى أنّه يرعى غنماً سوداً فهو أناس من أناس العرب وإن كانت بيضاً فمن العجم. وروي عن رسول الله عنى قال: رأيت غنماً كثيرة سوداً دخل فيها غنم كثير بيض. قالوا: فما أوّلته يا رسول الله؟ قال: العجم يشاركونكم في دينكم وأنسابكم، والذي نفسي بيده لو كان الايمان معلّقاً بالثريًا لناله رجال من العجم فأسعدهم به فارس.

والكبش رجل ضخم والنعجة امرأة شريفة، والعنز يجري مجرى النعجة إذا كان في الرؤيا ما يدلّ على المرأة، إلاّ أنّ العنز دون النعجة في الشرف والحسب، وقد يجري مجرى النعجة في كونها سنة مخصبة إن كانت سمينة، ومجدبة إن كانت عجافاً. والفرس عزّ وسلطان، والأنثى امرأة شريفة. والبخل سفر. والحمار جدّ الرجل الذي يسعى به، فمن رأى أنّه ذبح

حماره ليأكل من لحمه أصاب مالاً يجده. والفيل سلطان أعجميّ، فإن ركبه في أرض حرب كانت الدبرة على أصحاب الفيل، قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكُ ﴾ ومن أصاب حمار وحش يصرفه وحش أو وعلاً وضميره أنّه يريد أكله يصيب غنيمة، ومن رأى أنّه راكب حمار وحش يصرفه كيف شاء فهو راكب معصية أو يفارق رأي الجماعة. والأسد عدو قاهر. والخنزير رجل دنيّ شديد الشوكة. والضبع امرأة قبيحة سوء، والدبّ عدو دنيّ أحمق. والذئب سلطان غشوم، أو لصّ ضعيف كذّاب والثعلب كثير الاختلاف، فمن رأى أنّه ينازعه خاصم ذا قرابة، وإن طلب ثعلباً أصابه وجع، وإن طلبه ثعلب أصابه فزع، ومن رأى ثعلباً يهرب منه فهو غريم طلب ثعلباً أصاب ثعلباً أصاب امرأة يحبّها حبّاً ضعيفاً، وابن آوى كالثعلب وأضعف. والسنّور لصّ، وابن عرس في معناه وأضعف. والكلب عدوّ دنيّ غير مبالغ في العداوة، والقرد عدوّ ضعيف لا تجاوز عداوته لسانه وكذلك سائر الهوام أعداء على منازلهم، وذو السمّ أبلغ. والنسر والعقاب سلطان والغراب إنسان فاسق كذوب. والعقعق إنسان لا عهدله ولا حفاظ ولا دين والطاووس الذكر والغراب إنسان فاسق كذوب. والعقعق إنسان لا عهدله ولا حفاظ ولا دين والفاخية امرأة غير ملك أعجميّ، والأنثى امرأة حسناء أعجميّة. والحمامة امرأة أو خادمة. والفاختة امرأة غير ملك أعجميّ، والأنثى امرأة حسناء أعجميّة. والحمامة امرأة أو خادمة. والفاختة امرأة غير ملك أعجميّ، والذبك رجل أعجميّة، والحمامة امرأة أو خادمة. والفاختة امرأة غير الفة. والدجاج خدم. والديك رجل أعجميّة، والماول ألهوا.

قال عمر: رأيت أنّ ديكاً نقر بي نقرتين، فأوّلت أنّ رجلاً من العجم سيقتلني فقتله أبو لؤلؤة. والعصفور رجل صخّاب دنيّ. والبلبل غلام صغير، والببغاء ولديناغي. والخفّاش عابد مجتهد، والزرور صاحب أسفار. والهدهد كاتب يتعاطى دقيق العلم ولا دين له، والثناء عليه قبيح لنتن ريحه. والزنابير والذباب سفلة الناس وغوغاؤهم والنحلة إنسان كسوب عظيم الخطر والبركة. وطير الماء أفضل الطير في التأويل، لأنّها أكثرها ريشاً وأقلّها غائلة، ولها سلطانان في البرّ والماء. والسمك الطريّ الكبار إذا كثر عددها مال وغنيمة، وصغارها هموم كالصبيان. ومن أصاب سمكة طريّة أو سمكتين أصاب امرأة أو امرأتين، فان أصاب في بطنها لؤلؤة أصاب منها غلاماً. والضفدع إنسان عابد مجتهد، فإن كثر من الضفادع فعذاب والجراد جند، والجنود إذا دخلوا موضعاً فهو خراب. ورى مسلم والبخاريّ في صحيحهما بإسنادهما عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه الأخرون السابقون بينا أنا نائم إذ أوتيت خزائن الأرض، فوضع في يدي سواران من ذهب فكبرا عليّ وأهمّاني، فأوحي إليّ أن انفخهما. فنفختهما فطارا. فأوّلتهما الكذّابين اللذين أنا بينهما، صاحب صنعاء، وصاحب اليمامة. وفي رواية الترمذيّ قال: رأيت في المنام كان في يدي سوارين، فأوّلتهما كاذبين يخرجان من بعدي، يقال لأحدهما مسيلمة صاحب في يدي سوارين، فأوّلتهما كاذبين يخرجان من بعدي، يقال لأحدهما مسيلمة صاحب اليمامة، والعمامة، والعبسيّ صاحب صنعاء.

وقال علماء التعبير: من رأى عليه سوارين من ذهب أصابه ضيق في ذات يده، ومن الفضّة

خير من الذهب، فإن رأى عليه خلخالاً من ذهب أو فضة أصابه حبس أو خوف أو قيد، وليس يصلح للرجال في المنام من الحليّ إلاّ القلادة والتاج والعقد والقرط والخاتم وللنساء كلّه زينة. والقلادة ولاية وأمانة، واللؤلؤ المنظوم كلام الله أو من كلام البرّ وإن كان منثوراً فهو ولد وغلمان، وربما كان اللؤلؤ جارية أو امرأة. والقرط زينة وجمال، والخاتم إذا كان معروف الصياغة والنقش سلطان صاحبه، فإن أعطي خاتماً فتختم به ملك شيئاً وربما كان الخاتم امرأة ومالاً أو ولداً.

وفص الخاتم وجه ما يعبّر الخاتم به. وإن كان الخاتم من ذهب كان ما نسب إليه حراماً، فإن رأى حلقته انكسرت وسقطت وبقي الفصّ ذهب سلطانه وبقي الذكر والجمال. ومن رأى أنه أصاب ذهباً يصيبه غرم ويذهب ماله، فإن كان الذهب معمولاً من إناء أو نحوه كان أضعف في التأويل. والدراهم مختلفة التأويل على اختلاف الطبائع، فمنهم من يراها في المنام فيصيبها في اليقظة، ومنهم من يعبّرها بالكلام، فإن كانت بيضاً فهي كلام حسن، وإن كانت ردية فكلام سوء ومنهم من لا يوافقه شيء منهما. والدراهم في الجملة خير من الدنانير، فقد يكون الدينار الواحد والدرهم الواحد يكون ولداً صغيراً.

انتهى ما أخرجناه من كتبهم المعتبرة عندهم، ولا يعتمد على أكثرها، لابتنائها على مناسبات خفية وأوهام ردية، والأخبار التي رووها أكثرها غير ثابتة. وقد جرت التجربة في كثير منها على خلاف ما ذكروه، فكثيراً ما رأينا ماء صافياً فأصبنا علماً ودخلنا بستاناً أخضر فأصبنا معرفة، ووجلنا الحية دنياً كما شبّه أمير المؤمنين عليته الدنيا بها: فإنها لين لمسها، وفي جوفها السمّ الناقع، يهوي إليها الصبيّ الجاهل ويهرب منها الفطن العاقل. وكثيراً ما ترى العذرة في المنام يقع على الإنسان أو يتلوّث يده بها فيصيب مالاً، وسقوط الأسنان العليا لموت أقارب الأب، والسفلي لأقارب الأمّ وكسر الظهر لفوت الأخ، كما قال سيّد الشهداء عليه حين استشهد العبّاس - قدّس الله روحه -: الآن انكسر ظهري. وكثيراً ما يرى الإنسان أنّه يدخل الحمّام. فيوفّق لزيارة أحد الأثمّة عليته فإنّها موجبة لتطهير الأرواح عن لوث الخطايا والذنوب، كالحمّام لتطهير الأجساد. وتناثر النجوم لكثرة فوت العلماء ولما ابتداء الغيبة الكبرى سنة تناثر النجوم، لفوت كثير من أكابر العلماء فيها كالكلينيّ وعليّ بن بابويه والسمريّ آخر السفراء وغيرهم عليه.

ثمّ إنّها تختلف كثيراً باختلاف الأشخاص والأحوال والأزمان، ولذا كان هذا العلم من معجزات الأنبياء والأولياء عليمي الله وليس لغيرهم من ذلك إلاّ حظّ يسير لا يسمن ولا يغني من جوع.

وأمّا أضغاث الأحلام الناشئة من الأغذية الرديّة والأخلاط البدنيّة فهي كثيرة معلومة بالتجارب، ولقد أتى رجل والدي – قدّس سرّه – فزعاً مهموماً وقال: رأيت الليلة أسداً أبيض في عنقه حيّة سوداء يحملان عليّ ويريدان قتلي، فقال والدي كللله: لعلّك أكلت البارحة طعام الأقط مع ربّ الرمّان؟ قال: نعم، قال: لا بأس عليك، الطعامان المؤذيان صوّرا لك في المنام. وأمثال ذلك كثيرة جرّبها كلّ إنسان من نفسه، والله وليّ التوفيق.

## 27 - باب في رؤية النبي الله وأوصيانه المنام وسانر الأنبياء والأولياء في المنام

ا - العيون والمجالس للصدوق: عن محمّد بن إبراهيم الطالقانيّ، عن ابن عقدة، عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن أبيه، عن أبي الحسن الرضا عَلِينَ قال له رجل من أهل خراسان: ياابن رسول الله، رأيت رسول الله عليه في المنام كأنّه يقول لي: كيف أنتم إذا دفن في أرضكم بضعتي واستحفظتم وديعتي وغيّب في ترابكم نجمي؟ فقال له الرضا عَلِينَ : أنا المدفون في أرضكم، وأنا بضعة من نبيكم، وأنا الوديعة والنجم. ألا فمن زارني وهو يعرف ما أوجب الله تبارك وتعالى من حقّي وطاعتي فأنا وآبائي شفعاؤه يوم القيامة، ومن كنّا يعرف ما أوجب الله تبارك وتعالى من حقّي وطاعتي فأنا وآبائي شفعاؤه يوم القيامة، ومن كنّا شفعاءه يوم القيامة نجا، ولو كان عليه مثل وزر الثقلين: الجنّ، والإنس.

ولقد حدّثني أبي عن جدّي عن أبيه عَلِيهِ أنّ رسول الله عَلَيْهِ قال: من رآني في منامه فقد رآني، لأنّ الشيطان لا يتمثّل في صورتي، ولا في صورة أحدٍ من أوصيائي، ولا في صورة أحد من شيعتهم. وإنّ الرؤيا الصادقة جزء من سبعين جزءً من النبوّة (١).

تبيان: يدلّ الخبر على عدم تمثّل الشيطان في المنام بصورة النبيّ والأثمّة، بل بصورة شيعتهم أيضاً، ولعلّه محمول على خلّص شيعتهم كسلمان وأبي ذرّ والمقداد وأضرابهم. وقد روى المخالفون أيضاً مثله بأسانيد عن ابن عمر وأبي هريرة وابن مسعود وجابر وأبي سعيد وأبي قتادة عن النبيّ في برواية أبي داود والبخاريّ ومسلم والترمذيّ بالفاظ مختلفة، منها: من رآني في المنام فكأنّما رآني في اليقظة، ولا يتمثّل الشيطان بي. ومنها: من رآني فقد رآني فإنّه لا ينبغي للشيطان أن يتمثّل في صورتي. وفي رواية: أن يتشبّه بي. ومنها: من رآني فقد رأى الحقّ فإنّ الشيطان لا يتراءى بي.

وقال في النهاية: الحقّ ضدّ الباطل. ومنه الحديث «من رآني فقد رأى الحقّ» أي رؤيا صادقة ليست من أضغاث الأحلام. وقيل: فقد رآني حقيقة غير مشتبه. (انتهى).

واعلم أنّ العلماء اختلفوا في أنّ المراد رؤيتهم ﷺ في صورهم الأصليّة، أو بأيّ صورة كانت. ولا يخفى أنّ ظاهر حديث الرضا ﷺ التعميم، لأنّ الرائي لم يكن رأي النبيّ ﷺ ولم يسأله ﷺ علم أنّه رآه بصورته النبيّ ﷺ في المنام لم يحصل له علم في الأصليّة بعيد عن السياق، فإنّ من رأى أحداً من الأئمة ﷺ في المنام لم يحصل له علم في

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٨٧ باب ٦٦ ح ١١، أمالي الصدوق، ص ٦٦ مجلس ١٥ ح ١٠.

المنام بأنّه رآه، ويقال في العرف واللغة أنّه رآهم، وإن رأى الشخص الواحد بصور مختلفة، فيقال: رآه بصورة فلان، ولا يعدّون هذا الكلام من المتناقض.

والعامّة أيضاً اختلفوا في ذلك، فمنهم من قال: المراد رؤيته ﷺ بصورته الأصليّة وأيّدوه عن ابن سيرين أنّه إذا قصّ عليه رجل أنّه رأى النبيّ ﷺ قال: صف لي الّذي رأيته، فإنّ وصف له صفة لا يعرفها قال: لم تره. وبعضهم قال بالتعميم وأيّده بما رووه عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: من رآني في المنام فقد رآني، فإنّي أرى في كلّ صورة.

وقال القرطبيّ: اختلف في معنى الحديث، فقال قوم: هو على ظاهره، فمن رآه في النوم رأى حقيقته كمن رآه في اليقظة سواء قال: وهذا قول يدرك فساده بأواتل العقول ويلزم عليه أن لا يراه أحد إلا على صورته الّتي مات عليها، وأن لا يراه رائيان في آن واحد في مكانين، وأن يحيى الآن، ويخرج من قبره، ويمشى في الأسواق، ويخاطب الناس ويخاطبونه، ويلزم من ذلك أن يخلو قبره عن جسده، فلا يبقى فيه منه شيء ويزار مجرّد القبر ويسلّم على غائب، لأنّه جائز أن يرى في الليل والنهار مع اتَّصال الأوقات على حقيقته في غير قبره، وهذه جهالات لا يلتزمها من له أدنى مسكة من العقل. وقالت طائفة: معناه أنّ من رآه على صورته الّتي كان عليها، ويلزم منه أنَّ من رآه على غير صفته أن يكون رؤياه من الأضغاث، ومن المعلوم أنَّه يرى في النوم على حالة تخالف حاله في الدنيا من الأحوال اللائقة، وتقع تلك الرؤيا حُقًّا، كما لو رئي ملا داراً بجمسه مثلاً ، فإنه يدلُّ على امتلاء تلك الدار بالخير ، ولو تمكّن الشيطان من التمثُّلُ بشيء ممَّا كان عليه أو ينسب إليه لعارض عموم قوله «فإنَّ الشيطان لا يتمثَّل بي» فالأولى تنزُّه رؤياه، وكذا رؤيا شيء منه أو ممّا ينسب إليه عن ذلك، فهو أبلغ في الحرمة وأليق بالعصمة كما عصم من الشيطان في يقظته. قال: والصحيح في تأويل هذا الحديث أن مقصوده أنَّ رؤيته في كلِّ حالة ليست باطلة، ولا أضغاث أحلام، بل هي حقٌّ في نفسها، ولو رثى على غير صورته، فتصوّر تلك الصورة ليس من الشيطان، بل هو من قبل الله. قال: وهذا قول القاضي أبي بكر وغيره، ويؤيِّده قوله (فقد رأى الحقُّ) أي رأى الحقّ الّذي قصد إعلام الراثي فيه، فإن كانت على ظاهرها وإلاّ سعى في تأويلها ولا يهمل أمرها، لأنّها إمّا بشرى بخير أو إنذار من شرّ، وإمّا تنبيه على حكم ينفع له في دينه أو دنياه.

وقال الغزاليّ: لا يريد أنّه رأى، بل رأى مثالاً صار آلة يتأدّى بها معنى في نفسي إليه وصار واسطة بيني وبينه في تعريف الحقّ إيّاه، بل البدن في اليقظة أيضاً ليس إلاّ آلة النفس، والحقّ أنّ ما يراه حقيقة روحه المقدّس ﷺ ويعلم الراثي كونه ﷺ بخلق علم لا غير.

وقال الكرمانيّ في شرح البخاريّ: «فقد رآني» أي رؤيته ليست أضغاث أحلام ولا تخييلات الشيطان، كما روي: فقد رأى الحقّ. ثمّ الرؤية بخلق الله لا يشترط فيها مواجهة ولا مقابلة. فإن قيل: كثيراً ما يرى على خلاف صفته، ويراه شخصان في حالة في مكانين. قلت: ذلك ظنّ الرائي أنّه كذلك، وقد يظنّ الظانّ بعض الخيالات مرثيّاً لكونه مرتبطاً بما يراه عادةً، فذاته الشريفة هي مرثيّة قطعاً لا خيال فيه ولا ظنّ فإن قلت: الجزاء هو الشرط. قلت: أراد لازمه، أي فليستبشر فإنّه رآني. وقال الطيبيّ: اتّحاد الشرط والجزاء يدلّ على المبالغة، أي رأى حقيقتي على كمالها. قال: وقال القاضي: لعلّه مقيّد بما رآه على صفته، فإن خالف كان رؤيا تأويل رؤيا حقيقة، وهو ضعيف. انتهى كلماتهم الواهية.

والظاهر أنّها ليست رؤية بالحقيقة، وإنّما هو بحصول الصورة في الحسّ المشترك أو غيره بقدرة الله تعالى. والغرض من هذه العبارة بيان حقيقة الرؤيا وأنّها من الله لا من الشيطان، وهذا المعنى هو الشائع في مثل هذه العبارة، كأن يقول رجل: من أراد أن يراني فلير فلاناً، أو من رأى فلاناً فقد وصلني فإنّ كلّ هذه محمولة على التجوّز والمبالغة، ولم يرد بها معناها حقيقة.

وأمّا التأويل الّذي ذكره المفيد – قدّس الله روحه – فيما نقلنا عنه في الباب السابق فلا يخفى بعده، مع أنّه غير محتمل في خبر الرضا أصلاً، بل في بعض ألفاظ الروايات العاميّة أيضاً.

بقي الكلام في أنّه هل يكون حجّة في الأحكام الشرعيّة؟ فيه إشكال، فإنّه قد ورد بأسانيد صحيحة عن الصادق عليه في حديث الأذان أنّ دين الله تبارك وتعالى أعزّ من أن يرى في النوم. ويمكن أن يقال: العراد أنّه لا يثبت أصل شرعيّة الأحكام بالنوم، بل إنّما هي بالوحي الجليّ، ومع ذلك ينبغي أن يخصّ بنوم غير الأنبياء والأثمّة عليه الله امرّ أنّ نومهم بمنزلة الوحي، لكن هذه الأخبار ليست بصريحة في وجوب العمل به، إذ لعلّه مع العلم بكونه منهم عليه المعمل به، إذ مناط الأحكام الشرعيّة العلوم الظاهرة، كما أنّ النبي والأثمّة عليه كانوا يعرفون كفر المنافقين وفسق الفاسقين ونجاسة أكثر الأشياء، لكنّ والأثمّة عليه كانوا يعرفون كفر المنافقين وفسق الفاسقين ونجاسة أكثر الأشياء، لكنّ الظاهر أنّهم لم يكونوا مأمورين بالعمل بهذا العلم، بل كانوا يستندون في تلك الأحكام إلى الأمور الظاهرة من المشاهدة وسماع البيّنة. مع أنّ الظاهر أنّ هذا من مسائل الأصول، ولا بدّ فيه من العلم، ولا يثبت بأخبار الآحاد المفيدة للظنّ وأيضاً ما يرى في المنام قد يحتاج إلى تعبير وتأويل، فلعل ما رآه ممّا له تعبير وهو لا يعرفه وإن لم يكن من قبيل الأضغاث.

ولقد سأل السيّد مهنّا بن سنان العلاّمة الحلّي – قدّس الله روحه –: ما يقول سيّدنا فيمن رأى في منامه رسول الله ﷺ وهو يأمره بشيء وينهاه عن شيء؟ هل يجب عليه امتثال ما أمره به أو اجتناب ما نهاه عنه أم لا يجب ذلك؟ مع ما صحّ عن سيّدنا رسول الله ﷺ أنّه قال: من رآني في منامه فقد رآني فإنّ الشيطان لم يتمثّل بي. وغير ذلك من الأحاديث.

وما قولكم لو كان ما أمر به أو نهى عنه على خلاف ما في أيدي الناس من ظاهر الشريعة؟ هل بين الحالين فرق أم لا؟ أفتنا في ذلك مبيّناً، جعل الله كلّ صعب عليك هيّناً. فأجاب - نوّر الله ضريحه -: أمّا ما يخالف الظاهر فلا ينبغي المصير إليه، وأمّا ما يوافق الظاهر فالأولى المتابعة من غير وجوب، لأنّ رؤيته لا يعطي وجوب الاتّباع في المنام (انتهى).

وقال البغوي في شرح السنة: رؤية النبي في المنام حق ، وكذلك جميع الأنبياء والملائكة ، وكذلك الشمس والقمر والنجوم المضيئة والسحاب الذي فيه الغيث ومن رأى نزول الملائكة بمكان فهو نصرة لأهله إن كانوا في كرب وجدب ، وكذلك رؤية الأنبياء ، ومن رأى ملكاً يكلّمه ببر أو عظة أو بصلة أو يبشّره فهو شرف في الدنيا وشهادة في العاقبة ، ورؤية الأنبياء كالملائكة ، إلا في الشهادة ، لأنّ الأنبياء كانوا يخالطون الناس كما قال : ﴿ إِنَّ اللَّهِ يَعْدَ رَبِّم ﴾ (٢) ورؤية عند رَبِّم ﴾ (٢) - الآية - وقال في الشهداء : ﴿ وَالشَّهَدَا في ظلم ، وكذلك الصحابة النبي عليه في مكان سعة لأهله إن كانوا في ضيق ونصرة إن كانوا في ظلم ، وكذلك الصحابة والتابعين لهم بإحسان . ورؤية أهل الدين بركة وخير على قدر منازلهم في الدين ، ومن رأى النبي كثيراً في المنام لم يزل خفيف الحال مقلاً في دنيا من غير حاجة فادحة ولا خذلان ، قال النبي كثيراً في المنام لم يزل خفيف الحال مقلاً في دنيا من غير حاجة فادحة ولا خذلان ، قال النبي كثيراً في المنام لم يزل خفيف الحال مقلاً في دنيا من غير حاجة فادحة ولا خذلان ، قال النبي كثيراً في المنام لم يزل خفيف الحال مقلاً في دنيا من غير حاجة فادحة ولا خذلان ، قال النبي كثيراً في المنام أسرع إلى من يحبّني من السيل إلى منتهاه . ورؤية الامام إصابة خير وشرف .

٢ - قرب الإستاد: عن معاوية بن حكيم، عن الحسن بن عليّ ابن بنت الياس قال: قال
 أبو الحسن الرضا ﷺ بخراسان: رأيت رسول الله ﷺ والتزمته (٣).

٣ - وبهذا الاسناد عنه علي الله قال: قال لي ابتداءً: إنَّ أبي كان عندي البارحة قلت: أبوك؟ قال: أبي، قلت: أبوك؟! قال: في المنام، إنَّ جعفراً كان يجيء إلى أبي فيقول: يا بني افعل كذا، يا بني افعل كذا. قال: فدخلت عليه بعد ذلك فقال لي: يا حسن، إن منامنا ويقظتنا واحدة (٤).

٥ - تفسير الفرات: عن سعيد بن عمر القرشي، عن الحسين بن عمر الجعفري عن أبيه قال: كنت أدمن الحج فأمر على علي بن الحسين عليه فأسلم عليه، فدخلت في بعض حججي عليه فقال: رأيت رسول الله عليه في ليلتي هذه حتى أخذ بيدي فأدخلني الجنة

<sup>(</sup>١) سورة الأعراف، الآية: ٢٠٦. (٢) سورة الحديد، الآية: ١٩.

<sup>(</sup>٣) - (٤) قرب الإسناد، ص ٤٣٨ ح ١٢٥٨ - ١٢٥٩. (٥) الكافي، ج ٥ ص ٦٠٣ باب ٦ - ٣.

فزوّجني حوراء فواقعتها فعلقت فصاح بي رسول الله ﷺ يا عليّ بن الحسين سمَّ المولود منها زيداً، قال: فما قمنا من ذلك المجلس حتَّى أرسل المختار بن أبي عبيد هديّة إلى عليّ بن الحسين ﷺ شراها بثلاثين ألفاً، فلمّا رأينا إشعافه بها تفرّقنا من المجلس فلمّا كان من قابل حججت ومررت على عليّ بن الحسين الأسلّم عليه، فخرج بزيد على كتفه الأيسر وله ثلاثة أشهر وهو يتلو هذه الآية ويومىء بيده إلى زيد، وهو يقول: ﴿هَذَا تَأْوِيلُ رُمْيَكَى مِن قَبْلُ فَدّ جَعَلُهَا رَبِّ حَقَا ﴾(١).

٦ - مجالس الصدوق: عن محمد بن بكران النقاش، عن أحمد بن محمد البرد الهمداني، عن المنذر بن محمد، عن أحمد بن رشيد، عن عمه سعيد بن خثيم، عن أبي حمزة الهمداني، قال: حججت فأتيت علي بن الحسين فقال: يا أبا حمزة، ألا أحدثك عن رؤيا رأيتها؟ رأيت كأني أدخلت الجنة، فأوتيت بحوراء لم أر أحسن منها فبينا أنا متكىء على أريكتي إذ سمعت قائلاً يقول: يا علي بن الحسين ليهنئك زيد ليهنئك زيد. قال أبو حمزة: ثم حججت بعده فأتيت علي بن الحسين، فقرعت الباب، ففتح لي ودخلت فإذا هو حامل زيدا على يده - أو قال: حاملاً غلاماً على يده فقال لي: يا أبا حمزة، ﴿ هَذَا تَأْوِيلُ رُمْيَكَي مِن قَبْلُ فَدَ جَمَلُهَا رَبِي حَمَّا ).

٧ - كتاب سليم بن قيس: قال: قال أمير المؤمنين على لعبدالله بن عمر: ما قال لك أبوك حين دعانا رجلاً رجلاً؟ فقال: أمّا أدنى شهادتي فإنّه قال: إن بايعوا أصلع بني هاشم حملهم على المحجّة البيضاء وأقامهم على كتاب ربّهم وسنة نبيّهم. ثمّ قال: يا ابن عمر، فما قلت أنت عند ذلك؟ قال: قلت له: فما يمنعك أن تستخلفه؟ قال: فما ردّ عليك؟ قال: وردّ علي شيئاً أكتمه، قال علي على : فإنّ رسول الله صلّى الله عليه وآله قد أخبرني به ليلة مان أبوك في منامي، ومن رأى رسول الله على فقد رآه في اليقظة. قال فما أخبرك؟ قال: أنشلك أبوك في منامي، ومن رأى رسول الله على فقد رآه في اليقظة. قال لك حين قلت له: فما أبينا عمر لئن حدّثتك لتصدقن؟ قال: أو أسكت قال: فإنّه قال لك حين قلت له: فما يمنعك أن تستخلفه؟ قال: الصحيفة التي كتبناها بيننا والعهد في الكعبة في حجّة الوداع. فسكت ابن عمر وقال: أسألك بحق رسول الله على لمّا أمسكت عتى (الخبر) (٣).

٨ - وهنه: عن عبد الرحمان بن غنم الأزديّ - وساق قصة وفاة معاذ بن جبل وأبي بكر إلى أن قال: - دعا بالويل والثبور وقال: هذا محمّد وعليّ صلوات الله عليهما يبشراني بالنار، بيده الصحيفة الّتي تعاهدنا عليها في الكعبة، وهو يقول: لقد وفيت بها، فظاهرت على وليّ الله وأصحابك، فأبشر بالنار في أسفل السافلين. قال سليم: فقلت لمحمّد بن أبي.

<sup>(</sup>١) تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٢٠٠ ح ٢٦١، والآية من سورة يوسف: ١٠٠.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق، ص ٢٧٥ مجلس ٥٤ ح ١٢.

<sup>(</sup>٣) كتاب سليم بن قيس، ص ٢٠٤.

بكر: فمن ترى حدّث أمير المؤمنين عن هؤلاء الخسمة بما قالوا؟ قال: رسول الله على إنه يراه في منامه كلّ ليلة، وحديثه إيّاه في المنام مثل حديثه إيّاه في اليقظة، فإنّ رسول الله على قال: من رآني في المنام فقد رآني، فإنّ الشيطان لا يتمثّل بي في نوم ولا يقظة، ولا بأحد من أوصيائي إلى يوم القيامة. قال سليم: فقلت لمحمّد بن أبي بكر: من حدّثك بهذا؟ قال: علي علي علي علي فقلت: سمعت أنا أيضاً كما سمعت أنت، قلت لمحمّد: فلعل ملكاً من الملائكة حدّثه. قال: أو ذاك - وساقه إلى أن قال سليم: - فلمّا قتل محمّد بن أبي بكر بمصر وعزينا أمير المؤمنين عليه حدّثته بما حدّثني به محمّد وخبّرته بما خبّرني به عبد الرحمان بن غنم، قال: صدق محمّد عليه أما إنّه شهيد يرزق (الحديث)(١).

9 - مجالس ابن الشيخ؛ عن أبيه، عن المفيد، عن الصدوق، عن أبيه، عن محمّد بن القاسم، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ، عن أبيه، عمّن سمع حنان بن سدير الصيرفي قال: سمعت أبي يقول: رأيت رسول الله عنه فيما يرى النائم وبين يديه طبق مغطى بمنديل، فدنوت منه وسلّمت عليه، فرد السلام ثمّ كشف المنديل عن الطبق، فإذا فيه رطب فجعل يأكل منه، فدنوت منه فقلت: يا رسول الله، ناولني رطبة. فناولني واحدة، فأكلتها ثمّ قلت: يا رسول الله ناولني أخرى، فناولنيها فأكلتها، فجعلت كلّما أكلت واحدة سألته أخرى، حتى رسول الله ناولني أخرى، فناولنيها فأكلتها، فجعلت كلّما أكلت واحدة سألته أخرى، حتى منامي، فلمّا كان من الغد دخلت على جعفر بن محمّد الصادق وبين يديه طبق مغطى بمنديل كأنّه الذي رأيته في المنام بين يدي رسول الله في فسلّمت عليه، فردّ عليّ السلام ثمّ بمنديل كأنّه الذي رأيته في المنام بين يدي رسول الله في فسلّمت عليه، فردّ عليّ السلام ثمّ رطبة. فناولني فأكلتها، ثمّ طلبت أخرى حتى أكلت ثماني رطبات، ثمّ طلبت منه أخرى فقال لي: لو زادك جدّي رسول الله في لزدناك. فأخبرته فتبسّم تبسّم عارف بما كان (٢).

١٠ – وهنه: بإسناده عن سلمان في أجوبة أمير المؤمنين علي عن مسائل الجاثليق – وساق إلى أن طلب الجاثليق منه المعجز – فقال أمير المؤمنين: خرجت أيها النصراني من مستقرّك مضمراً خلاف ما أظهرت الآن من الطلب والاسترشاد فأريت في منامك مقامي، وحدَّثت فيه كلامي، وحذَّرت فيه من خلافي، وأمرت فيه باتباعي. قال: صدقت والله الذي بعث المسيح، ما اطلع على ما أخبرتني به غير الله تعالى. ثم أسلم وأسلم الذين كانوا معه(٣).

أقول: قد مرّ في أبواب معجزات الأنمّة ﷺ أخبار كثيرة في ذلك تركناها مخافة الإطناب والتكرار، وستأتي رؤيا أمّ داود في باب عمل الاستفتاح. (في ج ٩٤).

<sup>(</sup>۱) کتاب سلیم بن قیس، ص ۲۰٦.(۲) أمالي الطوسي، ص ۱۱٤ مجلس ٤ ح ۱۷٤.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسي، ص ٢٢١ مجلس ٨ ح ٣٨٢.

11 - التوحيد للصدوق: بإسناده عن وهب بن وهب القرشي، عن أبي عبد الله عن آبائه عن أبائه عن أنصر به على الأعداء، فقال: يا هو يا من لا هو إلا هو. فلمّا أصبحت قصصتها على رسول الله على فقال: يا علي علّمت الاسم الأعظم. وكان على لساني يوم بدر (الخبر)(۱).

١٢ - مجالس ابن الشيخ؛ عن أبيه، عن ابن حشيش، عن محمّد بن عبد الله، عن عليّ ابن محمّد بن مخلّد، عن أحمد بن ميثم، عن يحيى بن عبد الحميد الحمّانيّ، عن أبي بكر بن عيَّاش، قال: إنِّي رأيت في منامي حين وجِّه موسى بن عيسى إلى قبر الحسين عَلَيْتَكُمْ من كربه وكرب جميع أرض الحاثر وزرع الزرع فيها: كأنَّى خرجت إلى قومي بني غاضرة، فلمَّا صرت بقنطرة الكوفة اعترضتني خنازير عشرة تريدني فأغاثني الله برجل كنت أعرفه من بني أسد، فدفعها عني، فمضيت لوجهي فلمّا صرت إلى شاهي ضللت الطريق، فرأيت هناك عجوزاً، فقالت لِّي: أين تريد أيّها الشيخ؟ قلت: أريد الْغاضريّة، قالت لي: تنظر هذا الوادي، فإنَّكَ إذا أُتيت إلى آخره اتَّضح لك الطريق. فمضيت وفعلت ذلك، فلمَّا صرت إلى نينوي إذا أنا بشيخ كبير جالس هناك، فقلت: من أين أنت أيّها الشيخ؟ فقال لي: أنا من أهل هذه القرية فقلت: كم تعدّ من السنين؟ قال: ما أحفظ ما مرّ من سنيّ وعمريّ، ولكن أبعد ذكري أنَّى رأيت الحسين بن عليَّ عَلِيُّكُلا ومن كان معه من أهله ومن تبعه يُمنعون الماء الَّذي تراه ولا تمنع الكلاب ولا الوحوش شربه. فاستفظعت ذلك وقلت له: ويحك أنت رأيت هذا؟ قال: أي والَّذي سمك السماء لقد رأيت هذا أيُّها الشيخ وعاينته، وإنَّك وأصحابك الَّذين تعينون على ما قد رأينا ممَّا أقرح عيون المسلمين إن كَان في الدنيا مسلم. فقلت: ويحك ما هو؟ قال: حيث لم تنكروا ما أجرى سلطانكم إليه. قلت: وما جرى؟ قال: أيكرب قبر ابن النبيّ ﷺ ويحرث أرضه؟ قلت: وأين القبر؟ قال: ها هو ذا أنت واقف في أرضه، وأمَّا القبر فقد عمي عن أن يعرف موضعه.

قال ابن عيّاش: وما كنت رأيت القبر قبل ذلك الوقت قطّ، ولا أتيته في طول عمري. فقلت: من لي بمعرفته؟ فمضى معي الشيخ حتّى وقف بي على حير له باب وآذن، وإذا جماعة كثيرة على الباب، فقلت للآذن: أريد الدخول على ابن رسول الله صلّى الله عليه وآله فقال: لا تقدر على الوصول في هذا الوقت. قلت: ولم؟ قال: هذا وقت زيارة إبراهيم خليل الله ومحمّد رسول الله ومعهما جبرئيل وميكائيل في رعيل من الملائكة كثير.

قال ابن عيّاش: فانتبهت وقد دخلني روع شديد وحزن وكآبة، ومضت بي الأيّام حتّى كدت أن أنسى المنام، ثمّ اضطررت إلى الخروج إلى بني غاضرة لدين كان لي على رجل!

<sup>(</sup>١) التوحيد، ص ٨٩.

منهم، فخرجت وأنا لا أذكر الحديث حتى صرت بقنطرة الكوفة ولقيني عشرة من اللصوص، فحين رأيتهم ذكرت الحديث ورعبت من خشيتي لهم. فقالوا لي: ألق ما معك وانج بنفسك. وكان معي نُفيقة، فقلت: ويحكم أنا أبو بكر بن عيّاش وإنّما خرجت في طلب دين لي، والله لا تقطعوني عن طلب ديني وتصرّفاتي في نفقتي فإنّي شديد الإضافة. فنادى رجل منهم: مولاي وربّ الكعبة لا تعرض له، ثمّ قال لبعض فتيانهم: كن معه حتّى تصير به إلى الطريق الأيمن.

قال أبو بكر: فجعلت أتذكر ما رأيته في المنام، وأتعجّب من تأويل الخنازير حتّى صرت إلى نينوى، فرأيت والله الذي لا إله إلا هو، الشيخ الذي كنت رأيته في منامي بصورته وهيئته، رأيته في اليقظة كما رأيته في المنام سواء، فحين رأيته ذكرت الأمر والرؤيا، فقلت: لا إله إلا الله ما كان هذا إلا وحياً، ثمّ سألته كمسألتي إيّاه في المنام، فأجابني بما كان أجابني، ثمّ قال لي: امض بنا، فمضيت فوقفت معه على الموضع وهو مكروب، فلم يفتني شيء من منامي إلا الآذن والحير، فإنّي لم أر حيراً ولم أر آذناً. ثمّ قال أبو بكر: إنّ أبا حصين حدّثني أنّ رسول الله عليها قال: من رآني في المنام فإيّاي رأى، فإنّ الشيطان لا يتشبّه بي تمام الخبر (١).

بيان: تقول «كرب الأرض» إذا قلبتها للحرث. والرعيل القطعة من الخيل. والإضافة الضيافة.

أقول؛ وقد مضت أخبار كثيرة من هذا الباب في أبواب معجزات الأئمّة ومعجزات ضرائحهم المقدّسة.

## ٤٧ – باب قوى النفس ومشاعرها من الحواس الظاهرة والباطنة وسائر القوى البدنية

الآيات: البقرة: ﴿ خَتَمَ اللهُ عَلَى تُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْمِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ . النحل: ﴿ وَاللّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمْ ٱلسَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْيِدَةُ لَمَلَكُمْ مَنْكُرُونَ ﴿ ﴾ .

المؤمنون، ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِي أَنْمَا لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَئَرَ وَٱلْأَفْيِدَةً عَلِيلًا مَّا تَشْكُرُهِنَ ۞ .

الروم: ﴿ وَمِنْ ءَايَسْلِهِ. خَلَقُ ٱلسَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَٱخْنِلَافُ ٱلْسِنَبِكُمُّ وَٱلْوَبِكُرُّ إِنَّ فِي ذَالِكَ ٱلْاَبَتِ لِلْعَمْلِمِينَ ﷺ .

تفسير: ﴿ خَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِم ﴾ قال النيسابوريّ: القلب تارة يراد به اللحم الصنوبريّ المودع في التجويف الأيسر من الصدر، وهو محلّ الروح الحيوانيّ الّذي هو منشأ الحسّ

<sup>(</sup>۱) أمالي الطوسي، ص ۳۲۱ مجلس ۱۱ ح ۲۵۰.

والحركة، وينبعث منه إلى سائر الأعضاء بتوسط الأوردة والشرايين ويراد به تارة اللطيفة الربّانيّة الّتي بها يكون الإنسان إنساناً، وبها يستعدّ لامتثال الأوامر والنواهي والقيام بموجب التكليف. ﴿ إِنَّ فِي نَاكِ لَلْهِ صَلَىٰ لِينَ كَانَ لَهُ قَلَبُ (١) وهي من عالم الأمر الذي لا يتوقّف وجوده على مادة ومدَّة بعد إرادة موجده ﴿ إِنَّمَا أَمْرُهُم إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَمُ كُن فَيكُونُ (١) كما أنّ البدن بل اللحم الصنوبريّ من عالم الخلق وهو نقيض ذلك ﴿ أَلا لَهُ الْمَاتُقُ وَالْأَمْرُ ﴾ (١) وقد يعبّر عنها بالنفس الناطقة ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَنَهَا إِنَّ فَاللّم بَعْد تفسير السمع والبصر -: والحقّ الرُّبُ مِن أُسرِ رَبِّ ﴾ ﴿ وَنَفَحْتُ فِيهِ مِن رُوحِ ﴾ - ثمّ قال بعد تفسير السمع والبصر -: والحقّ عندي أنّ نسبة البصر إلى العين نسبة البصيرة إلى القلب، ولكلّ من القلب والعين نور، أمّا نور العين فمنارق، لأنه من عالم الخلق، فهو نور جزئيّ، [أما نور القلب فمفارق، لأنه من عالم الخلق، فهو نور جزئيّ، [أما نور القلب فمفارق، لأنه من عالم الأمر وهو نور كلّيّ. وإدراك كل نوع منهما عبارة عن وقوع المعدرك في ذلك النور. ولكلّ منهما بل لكلّ فرد منهما حدّينتهي إليه بحسب شدّته وضعفه ويتدرّج في الضعف بحسب ولكلّ منهما بل لكلّ فرد منهما حدّينتهي إليه بحسب شدّته وضعفه ويتدرّج في الضعف بحسب تباعد المرئيّ حتّى لا يدركه أو يدركه أصغر ممّا هو عليه – انتهى ..

أقول: وقد مضى تفسير الختم وتأويله في كتاب العدل.

﴿ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴾ قال الزمخشريّ: هو في موضع الحال، أي غير عالمين شيئاً من حقّ المنعم الذي خلقكم في البطون وسوّاكم ثمّ أخرجكم من الضيق إلى السعة ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ ﴾ معناه: وركّب فيكم هذه الأشياء آلات لإزالة الجهل الذي ولدتم عليه واجتلاب العلم والعمل به من شكر المنعم وعبادته والقيام بحقوقه والترقّي إلى ما يسعدكم (٥).

وقال النيسابوري، اعلم أنّ جمهور الحكماء زعموا أنّ الإنسان في مبدأ فطرته خال عن المعارف والعلوم، إلاّ أنّه تعالى خلق السمع والبصر والفؤاد وسائر القوى المدركة حتى ارتسم في خياله بسبب كثرة ورود المحسوسات عليه حقائق تلك الماهيّات وحضرت صورها في ذهنه. ثمّ إنّ مجرّد حضور تلك الحقائق إن كان كافياً في جزم الذهن بثبوت بعضها لبعض أو انتفاء بعضها عن بعض فتلك الأحكام علوم بديهيّة. وإن لم يكن كذلك بل كانت متوقّفة على علوم سابقة عليها - ولا محالة تنتهي إلى البديهيّات قطعاً للدور أو التسلسل - فهي علوم كسبيّة. فظهر أنّ السبب الأوّل لحدوث هذه المعارف في النفوس الإنسانيّة هو أنّه تعالى أعطى الحواسّ والقوى الداركة للصور الجزئية. وعندي أنّ النفس قبل البدن موجودة عالمة بعلوم جمّة هي التي ينبغي أن تسمّى بالبديهيّات، وإنّما لا يظهر آثارها عليها، حتّى إذا قوي بعلوم جمّة هي التي ينبغي أن تسمّى بالبديهيّات، وإنّما لا يظهر آثارها عليها، حتّى إذا قوي وترقّى ظهرت آثارها شيئاً فشيئاً وقد برهنا على هذه المعاني في كتبنا الحكميّة، فالمراد بقوله

<sup>(</sup>١) سورة ق، الآية: ٣٧. (٢) سورة يس، الآية: ٨٢.

 <sup>(</sup>٣) سورة الأعراف، الآية: ٨٢.
 (٤) سورة الشمس، الآيتان: ٧-٨.

<sup>(</sup>٥) تفسير الكشاف، ج ٢ ص ٦٢٤.

﴿لَا نَمْلَمُونَ شَيْئًا﴾ أنّه لا يظهر أثر العلم عليهم، ثمّ إنّه بتوسّط الحواس الظاهرة والباطنة يكتسب سائر العلوم، ومعنى ﴿لَمَلَّكُمُ مَنْكُرُونَ﴾ أن تصرفوا كلّ آلة في ما خلق لأجله، وليس الواو للترتيب حتى يلزم من عطف ﴿جعل على ﴿أخرج ان يكون جعل السمع والبصر والأفئدة متأخراً عن الاخراج من البطن.

﴿ وَالْخَيْلَافُ أَلْسِنَدُكُمُ وَأَلْوَيْكُو فَال الرازي: لمّا أشار إلى دلائل الأنفس والآفاق ذكر ما هو من صفات الأنفس بالاختلاف الذي بين ألوان الإنسان. فإنّ واحداً منهم مع كثرة عددهم وصغر حجمهم، خدودهم وقدودهم لا تشتبه بغيرهم. والثاني اختلاف كلامهم فإنّ عربيين هما أخوان إذا تكلّما بلغة واحدة يعرف أحدهما من الآخر، حتى أنّ من يكون محجوباً عنهما لا يبصرهما يقول: هنا صوت فلان. وفيه حكمة بالغة، وذلك لأنّ الإنسان يحتاج إلى التمييز بين الأشخاص ليعرف صاحب الحقّ من غيره، والعدوّ من الصديق، ليحترز قبل وصول العدوّ إليه، وليقبل على الصديق قبل أن يفوته الاقبال عليه، وذلك قد يكون بالبصر فخلق اختلاف الأصوات وأمّا اللمس والشمّ والذوق فلا يفيد فائدة في معرفة العدوّ والصديق فلا يقع بها التمييز ومن الناس من قال: إنّ المراد اختلاف اللغات كالعربية والفارسية والرومية وغيرها، والأول أصحّ – انتهى –(١).

وعلى الثاني المراد أنَّه علَّم كلِّ صنف لغته، أو ألهمه وضعها وأقدره عليها.

الأخبار: ١ - مجالس الصدوق: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن إبراهيم بن هاشم عن إسماعيل بن مرّار، عن يونس بن عبد الرحمن، عن يونس بن يعقوب، قال: كان عند أبي عبد الله الصادق عليه جماعة من أصحابه فيهم حمران بن أعين، ومؤمن الطاق وهشام بن سالم، والطيّار، وجماعة من أصحابه فيهم هشام بن الحكم وهو شابّ. فقال أبو عبد الله عليه : يا هشام، قال: لبّيك يا ابن رسول الله، قال: ألا تحدّثني كيف صنعت بعمرو بن عبيد وكيف سألته؟ قال هشام: جعلت فداك يا ابن رسول الله، إنّي أُجلّك وأستحييك ولا يعمل لساني بين يديك، فقال أبو عبد الله عليه الله المرتكم بشيء فافعلوا. قال هشام: بلغني ما كان فيه عمرو بن عبيد وجلوسه في مسجد البصرة، وعظم ذلك عليّ، فخرجت إليه ودخلت البصرة في يوم الجمعة، فأتيت مسجد البصرة فإذا أنا بحلقة كبيرة، وإذا أنا بعمرو بن عبيد عليه شملة سوداء متزر بها من صوف، وشملة مرتد بها. فاستفرجت الناس فأفرجوا لي، عبد عليه شملة سوداء متزر بها من صوف، وشملة مرتد بها. فاستفرجت الناس فأفرجوا لي، عن مسألة؟ قال: فقال: نعم، قال: قلت له: ألك عين؟ قال: يا بنيّ أيّ شيء هذا من السؤال؟! فقلت: فقال لي: سل، قلت: ألك عين؟ قال: يا بنيّ أيّ شيء هذا من فيها، قال: فقال لي: سل، قلت: ألك عين؟ قال: فما ترى بها؟ قال: الألوان فيها، قال: الله عين؟ قال: فما ترى بها؟ قال: الألوان فيها، قال: فقال لي: سل، قلت: ألك عين؟ قال: فما ترى بها؟ قال: الألوان فيها، قال: الماد فيها، قال: الماد فيها؛ قال: الألوان فيها، قال: فقال لي: سل، قلت: ألك عين؟ قال: فما ترى بها؟ قال: الألوان

<sup>(</sup>١) تفسير الفخر الرازي، ج ٢٥ ص ١١١.

والأشخاص قال: قلت: فلك أنف؟ قال: نعم، قلت: فما تصنع بها؟ قال: أتشمّم بها الرائحة. قال: قلت: ألك فم؟ قال: نعم، قال قلت: وما تصنع به؟ قال: أعرف به طعم الأشياء. قال: قلت: ألك لسان؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع به؟ قال: أتكلُّم به، قال: قلت: ألك أذن؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع بها؟ قال: أسمع بها الأصوات. قال: قلت: ألك يد؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع بها؟ قال: أبطش بها. قال: قلت: ألك قلب؟ قال: نعم، قلت: وما تصنع به؟ قال: أميّز كلّ ما ورد على هذه الجوارح. قال: قلت: أفليس في هذه الجوارح غني عن القلب؟ قال: لا، قلت: وكيف ذلك وهي صحيحة سليمة؟ قال: يَا بنيّ إنّ الجوارح إذا شكّت في شيء شمّته أو رأته أو ذاقته أو سمعتّه أو لمسته ردّته إلى القلب فبيُّقَن اليقين ويبطل الشكِّ. قال: فقلت: إنَّما أقام الله القلب لشكِّ الجوارح؟ قال: نعم، قال: قلت: فلا بدُّ من القلب وإلاَّ لم تستقم الجوارح؟ قال: نعم، قال: فقلت: يا أبا مروان إنَّ الله - تعالى ذكره - لم يترك جوارحك حتَّى جعل لها إماماً يصحّح لها الصحيح ويبقّن ما شكَّ فيه ويترك هذا الخلق كلُّهم في حيرتهم وشكُّهم واختلافهم لا يقيم لهم إماماً يردُّون إليه شكُّهم وحيرتهم ويقيم لك إماماً لجوارحك تردّ إليه حيرتك وشكَّك؟! قال: فسكت ولم يقل شيئاً. قال: ثمّ التفت إليّ فقال: أنت هشام؟ فقلت: لا، فقال لي: أجالسته؟ فقلت: لا، قال: فمن أين أنت؟ قلت: من أهل الكوفة. قال: فأنت إذاً هُو، قال: ثمّ ضمّني إليه وأقعدني في مجلسه وما نطق حتّى قمت. فضحك أبو عبد الله الصادق عَلِيَّا لا ثمّ قال: يا هشام من علَّمك هذا؟ قال: قلت: يا ابن رسول الله جرى على لساني. قال: يا هشام هذا والله مكتوب في صحف إبراهيم وموسى<sup>(١)</sup>.

Y - العلل: عن محمّد بن موسى البرقيّ ، عن عليّ بن محمّد ماجيلويه ، عن أحمد ابن أبي عبد الله عليه عليه عليه عليه عبد الله عليه قال: عبد الله عن أبيه ، عن محمّد بن سنان ، عن بعض أصحابه ، عن أبي عبد الله عليه قال سمعته يقول لرجل: اعلم يا فلان أنّ منزلة القلب من الجسد بمنزلة الامام من الناس الواجب الطاعة عليهم ، ألا ترى أنّ جميع جوارح الجسد شُرَط للقلب وتراجمة له مؤدّية عنه : الأذنان والعينان والأنف واليدان والرجلان والفرج فإنّ القلب إذا همّ بالنظر فتح الرجل عينيه ، وإذا همّ بالاستماع حرّك أذنيه وفتح مسامعه فسمع ، وإذا همّ القلب بالشمّ استنشق بأنفه فأدّى تلك الرائحة إلى القلب وإذا همّ بالنطق تكلّم باللسان ، وإذا همّ بالحركة سعت الرجلان ، وإذا همّ بالشهوة تحرّك الذكر ، فهذه كلّها مؤدّية عن القلب بالتحريك ، وكذا ينبغي للإمام أن يطاع للأم منه (٢).

بيان: قال في القاموس: الشرطة - بالضمّ -: واحد الشرط - كصرد - وهم أوّل كتيبة تشهد الحرب وتنهيّأ للموت، وطائفة من أعوان الولاة.

<sup>(</sup>۱) أمالي الصدوق، ص ٤٧٢ مجلس ٨٦ ح ١٥. (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١١١ باب ٩٦ ح ٨.

٣ - التوحيد والخصال: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن القاسم بن محمد الاصبهاني، عن سليمان بن داود المنقري، عن سفيان بن عبينة، عن الزهري، عن علي بن الحسين عليا في حديث طويل يقول فيه: ألا إنّ للعبد أربع أعين: عينان يبصر بهما أمر دينه ودنياه، وعينان يبصر بهما أمر آخرته، فإذا أراد الله بعبد خيراً فتح له العينين اللّتين في قلبه فأبصر بهما الغيب وأمر آخرته، وإذا أراد به غير ذلك ترك القلب بما فيه (١).

أقول: أوردت الأخبار في أحوال القلب وصلاحه وفساده وكذا أحوال النفس ودرجاتها في الصلاح والفساد في أبواب مكارم الأخلاق من كتاب الكفر والايمان.

3 - المناقب لابن شهر آشوب: ممّا أجاب الرضا عَلَيْ بحضرة المأمون لضباع ابن نصر الهنديّ وعمران الصابيّ عن مسائلهما: قال عمران: العين نور مركّبة أم الروح تبصر الأشياء من منظرها؟ قال عَلَيْ : العين شحمة، وهو البياض والسواد، والنظر للروح. دليله أنّك تنظر فيه فترى صورتك في وسطه، والإنسان لا يرى صورته إلاّ في ماء أو مرآة وما أشبه ذلك. قال ضباع: فإذا عميت العين كيف صارت الروح قائمة والنظر ذاهب؟ قال: كالشمس طالعة يغشاها الظلام. قالا: أين تذهب الروح؟ قال: أين يذهب الضوء الطالع من الكوّة في البيت إذا سدّت الكوّة؟ قال: أوضح لي ذلك قال: الروح مسكنها في الدماغ وشعاعها منبث في الجسد بمنزلة الشمس دارتها في السماء وشعاعها منبسط على الأرض، فإذا غابت الدارة فلا شمس، وإذا قطعت الرأس فلا روح (٢).

بيان: «نور مركبة أي مدرك ركب في هذا العضو وهو يدرك المبصرات، أم المدرك الروح وهذا منظره؟ واختار عَلِيَتِهِ الثاني، ويدلّ على أنّ المدرك النفس وهذه آلاتها كما مرّ أنّه المشهور. ويحتمل أن يكون المراد به الروح الحيوانيّ بأن يكون المراد أنّ المدرك هو الروح الذي في العين لا نفس الضوء فلا ينفي المذهب الآخر كما يومى، إليه قوله الروح مسكنها في الدماغ وهو يدلّ على أنّ محلّ الروح ومنشأه الدماغ كما قيل، وكأنّ النزاع لفظيّ، والمراد هنا الروح النفسانيّ النازل من الدماغ بتوسّط الأعصاب إلى جميع البدن، ومنشأ الجميع القلب.

قال بعض المحققين: خلق الله سبحانه بلطيف صنعه جرماً حارّاً لطيفاً نورانيّاً شفّافاً يسمّى بالروح البخاريّ، وجعله مركباً للنفس وقواها، وكرسيّاً لملائكتها حيّاً بحياتها، باقياً بتعلّقها به، فانياً برحلتها عنه لا كسائر الأجرام الّتي تزول عنها الحياة وهي باقية، وبه حياة البدن من الواهب بواسطة النفس. فكلّ موضع يفيض عليه من سلطان نوره يحيى وإلاّ فيموت. واعتبر بالسدد، فلولا أنّ قوّة الحسّ والحركة قائمة بهذا الجسم اللطيف لما كانت السدد يمنعها،

<sup>(</sup>١) التوحيد، ص ٣٦٦، الخصال ص ٢٤٠ باب ٤ ح ٨٩.

<sup>(</sup>۲) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٥٣.

وقد يخدر العضو بالسدّة بحيث لا يتألّم بجرح وضرب، وربما ينقطع فتبطل الحياة منه، ولولا أنّه شديد اللطافة لما نفذ في شباك العصب. ومن أخذ بعض عروقه يحسّ بجري جسم لطيف حارّ فيه وتراجعه عنه، وهذا هو الروح، ومنبعه القلب الصنوبريّ، ومنه يتوزّع على الأعضاء العالية والسافلة من البدن، فما يصعد إلى معدن الدماغ على أيدي خوادم الشرايين معتدلاً بتبريده فائضاً إلى الأعضاء المدركة المتحرّكة منبثاً في جميع البدن يسمّى روحاً نفسانيّاً، وما يسفل منه إلى الكبد بأيدي سفراء الأوردة الذي هو مبدأ القوى النباتيّة منبثاً في أعراق البدن يسمّى روحاً طبيعيّاً – انتهى –.

قوله: «دليله أنّك تنظر فيه» كأنّ الغرض التنبيه على أنّ هذا العضو بنفسه ليس شاعراً لشيء، لأنّه مثل سائر الأجسام الصقيلة الّتي يرى فيها الوجه كالماء والمرآة فكما أنّها ليست مدركة لما ينطبع فيها فكذا العين وغيرها من المشاعر، أو دفع لتوهّم كون الانطباع دليلاً على كونها شاعرة، فيكون سنداً للمنع.

قوله: «دارتها» أي جرمها المستدير. في القاموس: الدار: المحلّ يجمع البناء والعرصة، كالدارة، وبالهاء ما أحاط بالشيء كالدائرة، ومن الرمل ما استدار منه وهالة القمر. وفي المصباح: الدارة دارة القمر وغيره، سمّيت بذلك لاستدارتها - انتهى.. والرأس مذكّر، وتأنيث الفعل كأنّه لاشتماله على الأعضاء الكثيرة إن لم يكن من تصحيف النسّاخ.

٥ - المتوحيدة عن محمّد بن موسى بن المتوكل، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن أبي إسحاق، عن عدّة من أصحابنا أنّ عبد الله الديصانيّ أتى هشام بن الحكم فقال له: ألك ربّ؟ فقال: بلى، قال: بلى قادر قاهر، قال: يقدر أن يدخل الدنيا كلّها في البيضة لا تحبر البيضة ولا تصغر الدنيا؟ فقال هشام: النظرة. فقال له: قد أنظرتك حولاً! ثمّ خرج عنه، فركب هشام إلى أبي عبد الله عليه فادن له، فقال: يا ابن رسول الله، أتاني عبد الله الديصانيّ بمسألة ليس المعوَّل فيها إلا على الله وعليك، فقال أبو عبد الله عليه عاذا سألك؟ فقال: قال لي كيت وكيت. فقال أبو عبد الله عليه فقال: يا هشام، كم حواسّك؟ قال: مسألك؟ فقال: أيها أصغر؟ فقال: الناظر. قال: وكم قدر الناظر؟ قال: مثل العدسة أو أقل منها، فقال: أيها أصغر؟ فقال: الناظر، قال أبو عبد الله عليه وأزمناً وجبالاً وأنهاراً، فقال له أبو عبد الله عليه ولا تصغر الدنيا ولا تكبر ودوراً وقصوراً وتراباً وجبالاً وأنهاراً، فقال له أبو عبد الله عليه ولا تصغر الدنيا ولا تكبر البيضة. فانكب هشام عليه وقبّل يديه ورأسه ورجليه وقال: حسبي يا ابن رسول الله. البيضة. فانكب هشام عليه وقبّل يديه ورأسه ورجليه وقال: حسبي يا ابن رسول الله. فانصرف إلى منزله وغدا عليه الديصانيّ فقال له: يا هشام، إنّي جنتك مسلّماً ولم أجنك متقاضياً للجواب. فقال له هشام: إن كنت جئت متقاضياً فهاك الجواب. فقال له هشام: إلى الخبر..

<sup>(</sup>١) التوحيد، ص ١٢٣.

تبيين؛ أقول: في حلّ هذا الخبر وجوه أوردتها في كتاب التوحيد، وعلى التقادير يدلّ على أنّ الإبصار بالانطباع، وعلى بعض الوجوه المتقدّمة يحتمل أن يكون إقناعيّاً مبنيّاً على المقدّمة المشهورة بين الجمهور أنّ الرؤية بدخول صور المرثيّات في العضو البصريّ، فلا ينافى كون الإبصار حقيقة بخروج الشعاع.

7 - الاختصاص: قال العالم علي : خلق الله عالمين متصلين: فعالم علوي وعالم سفلي . وركب العالمين جميعاً في ابن آدم، وخلقه كرياً مدوراً، فخلق الله رأس ابن آدم كقبة الفلك، وشعره كعدد النجوم، وعينيه كالشمس والقمر، ومنخريه كالشمال والجنوب، وأذنيه كالمشرق والمغرب، وجعل لمحه كالبرق، وكلامه كالرعد ومشيه كسير الكواكب، وقعوده كالرفها، وغفوه كهبوطها، وموته كاحتراقها. وخلق في ظهره أربعة وعشرين فقرة كعدد ساعات الليل والنهار، وخلق له ثلاثين معى كعدد الهلال ثلاثين يوماً، وخلق له اثني عشر وصلاً كعدد السنة ثلاثمائة وستين عرقاً كعدد السنة ثلاثمائة وستين يوماً، وخلق له سبعمائة عصبة واثني عشر عضواً وهو مقدار ما يقيم الجنين في بطن أمّه. وعجنه من مياه أربعة: فخلق المالح في عينيه، فهما لا يذوبان في الحرّ ولا يجمدان في وعجنه من مياه أربعة : فخلق المالح في عينيه، فهما لا يذوبان في الحرّ ولا يجمدان في البرد، وخلق المرّ في أذنيه لكي لا تقربهما الهوام، وخلق المنيّ في ظهره لكيلا يعتريه الفساد، وخلق العذب في لسانه ليجد طعم الطعام والشراب. وخلقه بنفس وجسد وروح، فروحه الّتي لا تفارقه إلا بفراق الدنيا، ونفسه الّتي تريه الأحلام والمنامات، وجسمه هو الذي يبلى ويرجع إلى التراب(١).

بيان: «وغفوه» أي نومه. وفي بعض النسخ «فقره» وكأنّه تصحيف. «وهو مقدار ما يقيم» أي الاثنا عشر، فإنّ أكثر الحمل اثنا عشر شهراً على الأشهر. وكأنّ الروح هو الحيوانيّ، والنفس هي الناطقة.

٧ - تحف العقول: سأل يحيى بن أكثم عن قول علي على الختى يورث من المبال، وقال: فمن ينظر إذا بال إليه؟ مع أنّه عسى أن تكون امرأة وقد نظر إليها الرجال، أو عسى أن يكون رجلاً وقد نظرت إليه النساء، وهذا ما لا يحل فأجاب أبو الحسن الثالث عليه إنّ قول علي عليه حتى، وينظر قوم عدول يأخذ كلّ واحد منهم مرآة وتقوم الخنى خلفهم عريانة، فينظرون في المرايا فيرون الشبح فيحكمون عليه (٢).

بيان: ظاهره أنّ الرؤية بالانطباع لا بخروج الشعاع، لقوله عَلَيْهِ •فيرون الشبح، ولأنّه إذا كان بخروج الشعاع فلا ينفع النظر في المرآة، لأنّ المرئي حينئذ هو الفرج أيضاً. ويمكن الجواب بوجهين:

الأول: أنَّ مبنى الأحكام الشرعيَّة الحقائق العرفيَّة واللغويَّة لا الدقائق الحكميَّة، ومن

<sup>(</sup>۱) الإختصاص، ص ۱٤٢. (۲) تحف العقول، ص ٣٥٢.

رأى امرأة في الماء لا يقال لغة ولا عرفاً: أنّه رآها، وإنّما يقال: رأى صورتها وشبحها. والنصوص الدالّة على تحريم النظر إلى العورة إنّما تدلّ على تحريم الرؤية المتعارفة، وشمولها لهذا النوع من الرؤية غير معلوم. فيمكن أن يكون كلامه مبنيّاً على ذلك لا على كون الرؤية بالانطباع، ويكون قوله «فيرون الشبح» مبنيّاً على ما يحكم به أهل العرف، وذكره لبيان أنّ مثل تلك الرؤية لا تسمّى رؤية حقيقيّة لا عرفاً ولا لغة.

والثاني: أنّه يحتمل أن يكون الحكم مبنيّاً على الضرورة، ويجوز في حال الضرورة ما لا يجوز في غيرها، فيجوز النظر إلى العورة كنظر الطبيب والقابلة وأمثالهما ولمّا كان هذا النوع من الرؤية أخف شناعة وأقلّ مفسدة اختاره عليّيً لدفع الضرورة هناك بها، فلا يدلّ على الجواز عند فقد الضرورة، وعلى الانطباع. والأوّل أظهر. ومع ذلك لا يمكن دفع كون ظاهر الخبر الانطباع، وسنتكلّم في أصل الحكم في موضعه إن شاء الله تعالى.

٨- توحيد المفضل: قال الصادق علي المفضل في الأفعال التي جعلت في الإنسان من الطعم والنوم والجماع وما دبر فيها، فإنه جعل لكل واحد منها في الطباع نفسه محرّك يقتضيه ويستحثّ به. فالجوع يقتضي الطعم الذي به حياة البدن وقوامه، والكرى يقتضي النوم الذي فيه دوام الندل يقتضي النوم الذي فيه دوام النسل وبقاؤه، ولو كان الإنسان إنّما يصير إلى أكل الطعام لمعرفته بحاجة بدنه إليه ولم يجد من طباعه شيئاً يضطرّه إلى ذلك كان خليقاً أن يتوانى عنه أحياناً بالتثقل والكسل، حتى ينحل بدنه فيهلك، كما يحتاج الواحد إلى الدواء لشيء ممّا يصلح به بدنه فيدافع به حتى يؤديه ذلك إلى المرض والموت. وكذلك لو كان إنّما يصير إلى النوم بالتفكّر في حاجته إلى راحة البدن وإجمام قواه كان عسى أن يتثاقل عن ذلك فيدفعه حتى ينهك بدنه. ولو كان إنّما يتحرّك للجماع بالرغبة في الولد كان غير بعيد أن يفتر عنه حتى يقلّ النسل أو ينقطع. فإنّ من الناس من لا يرغب في الولد ولا يحفل به. فانظر كيف جعل لكلّ واحد من هذه الأفعال الّتي بها قوام الإنسان وصلاحه محرّك من نفس الطبع يحرّكه كذلك ويحدوه عليه.

واعلم أنَّ في الإنسان قوى أربعاً: قوّة جاذبة تقبل الغذاء وتورده على المعدة وقوّة ممسكة تحبس الطعام حتّى تفعل فيه الطبيعة فعلها، وقوّة هاضمة وهي الّتي تطبخه وتستخرج صفوه وتبتّه في البدن، وقوّة دافعة تدفعه وتحدر الثفل الفاضل بعد أخذ الهاضمة حاجتها. ففكّر في تقدير هذه القوى الأربع الّتي في البدن وأفعالها وتقديرها للحاجة إليها والإرب فيها وما في ذلك من التدبير والحكمة. ولولا الجاذبة كيف يتحرّك الإنسان لطلب الغذاء الذي به قوام البدن؟ ولولا الماسكة كيف كان يلبث الطعام في الجوف حتّى تهضمه المعدة؟ ولولا الهاضمة كيف كان ينطبخ منه حتّى يخلص منه الصفو الذي يغذو البدن ويسدّ خلله؟ ولولا الدافعة كيف كان الثفل الذي تخلفه الهاضمة يندفع ويخرج أوّلاً فأوّلاً؟ أفلا ترى كيف وكل الله سبحانه بلطيف صنعه وحسن تقديره هذه القوى بالبدن والقيام بما فيه صلاحه؟

وسأمثّل في ذلك مثالاً: إنّ البدن بمنزلة دار الملك، وله فيها حشم وصبية وقرّام موكّلون بالدار، فواحد لإفضاء حوائج الحشم وإيرادها عليهم، وآخر لقبض ما يرد وخزنه إلى أن يعالج ويهيّأ، وآخر لعلاج ذلك وتهيئته وتفريقه، وآخر لتنظيف ما في الدار من الأقذار وإخراجه منها فالملك هو الخلآق الحكيم ملك العالمين والدار هي البدن، والحشم هي الأعضاء، والقرّام هي هذه القرى الأربع.

ولعلّك ترى ذكرنا هذه القوى الأربع وأفعالها بعد الّذي وصفت فضلاً وتزداداً وليس ما ذكرته من هذه القوى على الجهة الّتي ذُكرت في كتب الأطبّاء، ولا قولنا فيه كقولهم، لأنهم ذكروها على ما يحتاج إليه في صناعة الطبّ وتصحيح الأبدان، وذكرناها على ما يحتاج في صلاح الدين وشفاء النفوس من الغيّ، كالّذي أوضحته بالوصف الثاني والمثل المضروب من التدبير والحكمة فيها.

تأمّل يا مفضّل هذه القوى الّتي في النفس وموقعها من الإنسان أعني الفكر والوهم والعفل والحفظ وغير ذلك، أفرأيت لو نقص الإنسان من هذه الخلال الحفظ وحده كيف كانت تكون حاله؟ وكم من خلل كان يدخل عليه في أموره ومعاشه وتجاربه إذا لم يحفظ ما له و[ما] عليه، وما أخذه وما أعطى، وما رأى وما سمع، وما قال وما قيل له ولم يذكر من أحسن إليه ممّن أساء به، وما نفعه ممّا ضرّه. ثمّ كان لا يهتدي لطريق لو سلكه ما لا يحصى، ولا يحفظ علماً ولو درسه عمره، ولا يعتقد ديناً، ولا ينتفع بتجربة، ولا يستطيع أن يعتبر شيئاً على ما مضى، بل كان حقيقاً أن ينسلخ من الإنسانيّة أصلاً!

فانظر إلى النعمة على الإنسان في هذه الخلال أو كيف موقع الواحدة منها دون الجميع. وأعظم من النعمة على الإنسان في الحفظ، النعمة في النسيان! فإنّه لولا النسيان لما سلا أحد عن مصيبة، ولا انقضت له حسرة، ولا مات له حقد، ولا استمتع بشيء من متاع الدنيا مع تذكّر الآفات، ولا رجاء غفلة من سلطان، ولا فترة من حاسد، أفلا نرى كيف جعل في الإنسان الحفظ والنسيان وهما مختلفان متضادّان، جعل له في كلّ منهما ضرب من المصلحة؟! وما عسى أن يقول الذين قسموا الأشياء بين خالقين متضادّين في هذه الأشياء المنضادة المتباينة وقد تراها تجمع على ما فيه الصلاح والمنفعة؟

انظريا مفضّل إلى ما خصّ به الإنسان دون جميع الحيوان من هذا الخلق الجليل قدره، العظيم غناؤه، أعني الحياء، فلولاه لم يُقرَ ضيف، ولم يوف بالعدات، ولم تقض الحوائج، ولم يتحرَّ الجميل، ولم يتنكّب القبيح في شيء من الأشياء، حتّى أنّ كثيراً من الأمور المفترضة أيضاً إنّما يفعل للحياء، فإنّ من الناس لولا الحياء لم يرع حقَّ والديه ولم يصل ذا رحم، ولم يؤدّ أمانة، ولم يعفّ عن فاحشة. أفلا ترى كيف وقى الإنسان جميع الخلال الّتي فيها صلاحه وتمام أمره.

تأمّل يا مفضّل ما أنعم الله – تقدّست أسماؤه – به على الإنسان من هذا النطق الّذي يعبّر به عمًّا في ضميره وما يخطر بقلبه وينتجه فكره، وبه يفهم من غيره ما في نفسه، ولو لا ذلك كان بمنزلة البهائم المهملة الَّتي لا تخبر عن نفسها بشيء ولا تفهم عن مخبر شيئاً. وكذلك الكتابة الَّتي بها تقيَّد أخبار الماضّين للباقين وأخبار الباقين للآتين، وبها تخلد الكتب في العلوم والآداب وغيرها، وبها يحفظ الإنسان ذكر ما يجري بينه وبين غيره من المعاملات والحساب، ولولاه لانقطع أخبار بعض الأزمنة عن بعض، وأخبار الغائبين عن أوطانهم، ودرست العلوم، وضاعت الآداب، وعظم ما يدخل على الناس من الخلل في أمورهم ومعاملاتهم، وما يحتاجون إلى النظر فيه من أمر دينهم، وما روي لهم ممّا لا يسعهم جهله، ولعلُّكُ تظنُّ أنَّها ممَّا يخلص إليه بالحيلة والفطنة، وليست ممَّا أعطيه الإنسان من خلقه وطباعه، وكذلك الكلام إنَّما هو شيء يصطلح عليه الناس فيجري بينهم، ولهذا صار يختلف في الأمم المختلفة بألسن مختلفة، وكذلك الكتابة ككتابة العربيّ والسريانيّ والعبرانيّ والروميّ وغيرها من سائر الكتابة الّتي هي متفرّقة في الأمم، إنّما اصطلحوا عليها كما اصطلحوا على الكلام فيقال لمن ادّعي ذلك: إنّ الإنسان وإن كان له في الأمرين جميعاً فعل أو حيلة فإنَّ الشيء الَّذي يبلغ به ذلك الفعل والحيلة عطيَّة وهبة من الله تَتَخَيُّكُ له في خلقه فإنّه لو لم يكن له لسان مهيّاً للكلام وذهن يهتدي به للأمور لم يكن ليتكلّم أبداً ولو لم يكن له كفّ مهيّاة وأصابع للكتابة لم يكن ليكتب أبداً. واعتبر ذلك من البهائم الّتي لا كلام لها ولا كتابة. فأصل ذلك فطرة الباريء جلِّ وعزَّ، وما تفضَّل به على خلقه. فمن شكر أثيب، ومن كفر فإنَّ الله غنيّ عن العالمين.

فكّر يا مفضّل في ما أعطي الإنسان علمه وما منع، فإنّه أعطي علم جميع ما فيه صلاح دينه ودنياه. فممّا فيه صلاح دينه معرفة الخالق تبارك وتعالى بالدلائل والشواهد القائمة في الخلق، ومعرفة الواجب عليه من العدل على الناس كافّة، وبرّ الوالدين، وأداء الأمانة، ومواساة أهل الخلّة، وأشباه ذلك ممّا قد توجب معرفته والإقرار والاعتراف به في الطبع والفطرة من كلّ أمّة موافقة أو مخالفة. وكذلك أعطي علم ما فيه صلاح دنياه كالزراعة، والغراس، واستخراج الأرضين، واقتناء الأغنام والأنعام، واستنباط المياه، ومعرفة العقاقير التي يستخرج منها أنواع الجواهر، العقاقير التي يستخرج منها أنواع الجواهر، وركوب السفن، والغوص في البحر. وضروب الحيل في صيد الوحش والطير والحيتان، والتصرّف في الصناعات ووجوه المتاجر والمكاسب وغير ذلك ممّا يطول شرحه ويكثر والتصرّف في الصناعات ووجوه المتاجر والمكاسب وغير ذلك ممّا يطول شرحه ويكثر تعداده ممّا فيه صلاح أمره في هذه الدار. فأعطي علم ما يصلح به دينه ودنياه ومُنع ما سوى ذلك ممّا ليس فيه شأنه ولا طاقته أن يعلم، كعلم الغيب وما هو كائن، وبعض ما قد كان أيضاً كعلم ما فوق السماء، وما تحت الأرض، وما في لجج البحار وأقطار العالم، وما في قلوب كعلم ما فوق السماء، وما تحت الأرض، وما في لجب البحار وأقطار العالم، وما في الأرحام، وأشباه هذا ممّا حجب على الناس علمه. وقد ادّعت طائفة من الناس، وما في الأرحام، وأشباه هذا ممّا حجب على الناس علمه. وقد ادّعت طائفة من

الناس هذه الأمور فأبطل دعواهم ما يبين من خطئهم في ما يقضون عليه ويحكمون به في ما ادّعوا علمه. فانظر كيف أعطي الإنسان علم جميع ما يحتاج إليه لدينه ودنياه، وحُجب عنه ما سوى ذلك ليعرف قدره ونقصه! وكلا الأمرين فيها صلاحه.

تأمّل الآن يا مفضّل ما ستر عن الإنسان علمه من مدّة حياته، فإنّه لو عرف مقدار عمره وكان قصير العمر لم يتهنّأ بالعيش مع ترقّب الموت وتوقّعه لوقت قد عرفه بل كان يكون بمنزلة من قد فني ماله أو قارب الفناء، فقد استشعر الفقر والوجل من فناء ماله وخوف الفقر. على أنّ الّذي يدخل على الإنسان من فناء العمر أعظم ممّا يدخل عليه من فناء المال، لأنّ من يقلّ ماله يأمل أن يستخلف منه فيسكن إلى ذلك، ومن أيقن بفناء العمر استحكم عليه اليأس. وإن كان طويل العمر ثمّ عرف ذلك وثق بالبقاء، وانهمك في اللذّات والمعاصي، وعمل على أنّه يبلغ من ذلك شهوته ثمّ يتوب في آخره عمره، وهذا مذهب لا يرضاه الله من عباده و لا يقبله. الا ترى لو أنّ عبداً لك عمل على أنّه يسخطك سنة ويرضيك يوماً أو شهراً لم تقبل ذلك منه، ولم يحلّ عندك محلّ العبد الصالح دون أن يضمر طاعتك ونصحك في كلّ الأمور في كلّ الأوقات على تصرّف الحالات.

فإن قلت: أوليس قد يقيم الإنسان على المعصية حيناً ثمّ يتوب فتقبل توبته؟ قلنا: إنّ ذلك شيء يكون من الإنسان لغلبة الشهوات له وتركه مخالفتها من غير أن يقدّرها في نفسه ويبني عليه أمره، فيصفح الله عنه ويتفضّل عليه بالمغفرة. فأمّا من قدّر أمره على أن يعصي ما بدا له ثمّ يتوب آخر ذلك فإنّما يحاول خديعة من لا يخادع، بأن يتسلّف التلذّذ في العاجل، ويعد ويمنّي نفسه التوبة في الآجل، ولأنّه لا يفي بما يعد من ذلك، فإنّ النزوع من الترقّه والتلذّذ ومعاناة التوبة ولا سيّما عند الكبر وضعف البدن أمر صعب، ولا يؤمن على الإنسان مع مدافعته بالتوبة أن يرهقه الموت فيخرج من الدنيا غير تائب، كما قد يكون على الواحد دين إلى أجل وقد يقدر على قضائه فلا يزال يدافع بذلك حتى يحلّ الأجل وقد نفد المال، فيبقى الدين قائماً عليه. فكان خير الإنسان أن يستر عنه مبلغ عمره، فيكون طول عمره يترقّب الموت، فيترك المعاصى ويؤثر العمل الصالح.

فإن قلت: وها هو الآن قد ستر عنه مقدار حياته وصار يترقب الموت في كلّ ساعة يقارف الفواحش وينتهك المحارم. قلنا: إنّ وجه التدبير في هذا الباب هو الّذي جرى عليه الأمر فيه، فإن كان الإنسان مع ذلك لا يرعوي ولا ينصرف عن المساوي فإنّما ذلك من مرحه ومن قساوة قلبه، لا من خطأ في التدبير. كما أنّ الطبيب قد يصف للمريض ما ينتفع به، فإن كان المريض مخالفاً لقول الطبيب لا يعمل بما بأمره ولا ينتهي عمّا ينهاه عنه لم ينتفع بصفته، ولم يكن الإساءة في ذلك للطبيب، بل للمريض حيث لم يقبل منه. ولئن كان الإنسان مع ترقّبه للموت كلّ ساعة لا يمتنع عن المعاصي فإنّه لو وثق بطول البقاء كان أحرى بأن يخرج إلى

الكبائر القطعية فترقب الموت على كلّ حال خير له من الثقة بالبقاء. ثمّ إنّ ترقب الموت وإن كان صنف من الناس يلهون عنه ولا يتعظون به فقد يتّعظ به صنف آخر منهم، وينزعون عن المعاصي، ويؤثرون العمل الصالح، ويجودون بالأموال والعقائل النفيسة في الصدقة على الفقراء والمساكين، فلم يكن من العدل أن يحرم هؤلاء الانتفاع بهذه الخصلة لتضييع أولئك حظهم منها (١).

تذنيب؛ ولنذكر بعض ما ذكره الحكماء في تحقيق القوى البدنيّة الإنسانيّة، لتوقّف فهم الآيات والأخبار عليها في الجملة، واشتمالها على الحكم الربّانيّة.

قالوا: الحيوان جسم مركب مختص من بين المركبات بالنفس الحيوانية لكون مزاجه أقرب إلى الاعتدال جدًا من النباتات والمعادن، فبعد أن يستوفي درجة الجماد والنبات يقبل صورة أشرف من صورتهما. وعرفوا النفس الحيوانية بأنها كمال أوّل لجسم طبيعيّ آليّ من جهة ما يدرك الجزئيّات ويتحرّك بالارادة. ولها قوّتان: مدركة، ومحرّكة. أمّا المدركة فهي إمّا في الظاهر أو في الباطن. أمّا الّتي في الظاهر فهي خمس بحكم الاستقراء. وقيل: لأنّ الطبيعة لا تنتقل من درجة الحيوانيّة إلى درجة فوقها إلاّ وقد استكملت جميع ما في تلك المرتبة، فلو كان في الامكان حسَّ آخر لكان حاصلاً للانسان، فلمّا لم يحصل علمنا أنّ الحواسّ منحصرة في الخمس.

فمنها السمع: وهو قوّة مودعة في العصب المفروش في مقعّر الصماخ، ويتوقّف على وصول الهواء المنضغط بين القارع والمقروع والقالع والمقلوع مع مقاومة المتكيّف بكيفيّة الصوت المعلول لتموّج ذلك الهواء إلى الصماخ، وليس مرادهم بوصوله ما هو المتبادر منه، بل إنّ ذلك الهواء بتموّجه يموّج الهواء المجاور له ويكيّقه بالصوت، ثمّ يتموّج المجاور لهذا المجاور وهكذا إلى أن يتموّج الهواء الراكد في الصماخ، وقيل: لا ينحصر المتوسّط في الهواء، بل كلّ جسم سيّال كالماء أيضاً.

ومنها البصر: وهو قرّة مودعة في ملتقى العصبتين المجرّفتين النابتتين من غور البطنين المقدّمين من الدماغ، يتيامن النابت منهما يساراً، ويتياسر النابت منهما يميناً، فيلتقيان ويصير تجويفهما واحداً، ثمّ ينعطف النابت منهما يميناً إلى الحدقة اليمنى، والنابت منهما يساراً إلى الحدقة اليسرى، ويسمّى الملتقى بمجمع النور.

والفلاسفة اختلفوا في كيفيّة الإبصار؛ فالطبيعيّون منهم ذهبوا إلى أنّه بانطباع شبح المرئيّ في جزء من الرطوبة الجليديّة الّتي هي بمنزلة البرد والجمد في الصقالة المرآتيّة، فإذا قابلها متلوّن مستنير انطبع مثل صورته فيها كما ينطبع صورة الإنسان في المرآة، لا بأن ينفصل من

<sup>(</sup>١) توحيد المفضل، ص ٧٥.

المتلوّن شيء ويميل إلى العين بل بأن يحدث مثل صورته في عين الناظر، ويكون استعداد حصوله بالمقابلة المخصوصة مع توسّط الهواء المشفّ.

والرياضيّون ذهبوا إلى أنّه بخروج الشعاع من العين على هيئة مخروط رأسه عند العين وقاعدته عند المرثيّ، ثمّ اختلفوا في أنّ ذلك المخروط مصمت أو مؤتلف من خطوط مجتمعة في الجانب الّذي يلي القاعدة. وقال بعضهم بأنّ الخارج من العين خطّ واحد مستقيم لكن يثبت طرفه الّذي يلي العين ويضطرب طرفه الأخرى [الآخر ظ] على المرثق فيتخيّل منه هيئة مخروط.

والإشراقيّون قالوا: لا شعاع ولا انطباع، وإنّما الإبصار مقابلة المستنير للعضو الباصر الذي فيه رطوبة صقيلة، فإذا وجدت هذه الشروط مع زوال المانع يقع للنفس علم حضوريّ إشراقيّ على المبصر، فتدركه النفس مشاهدة ظاهرة جليّة. لكنّ المشهور من آراء الفلاسفة الانطباع والشعاع.

تمسّك الأوّلون بوجوه: أحدها - وهو العمدة - أنّ العين جسم صقيل نورانيّ وكلّ جسم كذلك إذا قابله كثيف ملوّن انطبع فيه شبحه كالمرآة. أمّا الكبرى فظاهر وأمّا الصغرى فلما نشاهد من النور في الظلمة إذا حكَّ المنتبه من النوم عينه، ولأنّ الإنسان إذا نظر نحو أنفه قد يرى عليه دائرة مثل الضياء، وإذا انتبه من النوم قد يبصر ما قرب منه ثمّ يفقده، وذلك لامتلاء العين من النور. وإن غمضنا إحدى العينين اتسع مثقب العين الأخرى، فيعلم أنّه يملؤه جوهر نوريّ. ولولا انصباب أجسام نورانيّة من الدماغ إلى العين لكان تجويف العصبتين عديم الفائدة.

وثانيها: أنّ الاحساس بسائر الحواسّ ليس لأجل خروج شيء من المحسوس بل لأجل أن يأتيها صورة المحسوس، فكذا حكم الابصار.

وثالثها: أنّ كون رؤية الأشياء الكبيرة من البعيد صغيرة لضيق زاوية الرؤية لا يتأتّى إلاّ مع القول بكون موضع الرؤية هو الزاوية كما هو رأي أصحاب الانطباع لا القاعدة على ما هو رأي القائلين بخروج الشعاع، فإنّها لا تتفاوت.

ورابعها: أنّ من حدق النظر إلى الشمس ثمّ انصرف عنها يبقى في عينه صورتها زماناً ، وذلك يوجب ما قلناه.

وخامسها: أنّ الممرورين يرون صوراً مخصوصة لا وجود لها في الخارج، فإذن حصولها في البصر.

وأجيب عن الأوّل بأنّه بعد تمامه لا يفيد إلاّ انطباع الشبح، وأمّا كون الإبصار به فلا، وعن الثاني أنّه تمثيل بلا جامع. وعن الثالث بأنّ كون العلّة ما ذكرتم غير مسلّم، كيف وأصحاب الشعاع يذكرون له وجهاً آخر. وعن الرابع بأنّ الصورة غير باقية في الباصرة بل في الخيال، وأين أحدهما من الآخر. وعن الخامس أنّه إنّما يدلّ على إثبات الانطباع في هذا النحو من الرؤية الّتي هي من قبيل الرؤيا ومشاهدة الأمور الغائبة عن الابصار بوقوع أشباحها في الخيال، ولا يدّل على أنّ الأبصار للموجودات في الخارج بالانطباع، وقياس أحدهما على الآخر غير ملتفت إليه في العلوم.

وتمسّك القائلون بالشعاع أيضاً بوجوه: أحدها أنّ من قلّ شعاع بصره كان إدراكه للقريب أصحّ من إدراكه للبعيد لتفرّق الشعاع في البعيد، ومن كثر شعاع بصره مع غلظه كان إدراكه للبعيد أصحّ، لأنّ الحركة في المسافة البعيدة تفيد رقّة وصفاء، ولو كان الابصار بالانطباع لما تفاوت الحال.

وثانيها: أنّ الأجهر يبصر بالليل دون النهار، لأنّ شعاع بصره لقلّته يتخلّل نهاراً شعاع الشمس فلا يبصر، ويجتمع ليلاً فيقوى على الابصار، والأعمش بالعكس لأنّ شعاع بصره لغلظه لا يقوى على الابصار إلاّ إذا أفادته الشمس رقة وصفاء.

وثالثها: أنَّ الإنسان إذا نظر إلى ورقة ورآها كلَّها لم يظهر له إلاَّ السطر الَّذي يحدق نحوه البصر وما ذاك إلاّ بسبب أنّ مسقط سهم مخروط الشعاع أصعُّ إدراكاً.

ورابعها: أنَّ الإنسان يرى في الظلمة كأنَّ نوراً انفصل عن عينه وأشرق على أنفه، وإذا غمض عينه على السراج يرى كأنّ خطوطاً شعاعيّة اتّصلت بين عينيه والسراج.

والجواب عن الكلّ أنّها لا تدلّ على المطلوب، أعني كون الابصار بخروج الشعاع بل على أنّ في العين نوراً، ونحن لا ننكر أنّ في آلات الابصار أجساماً شعاعية مضيئة تسمّى بالروح الباصرة، وإن أنكرها محمّد بن زكريًا زعماً أنّ النور لا يوجد إلاّ في النار وفي الكواكب، وأمّا الأجسام الكثيفة وما في بواطنها فالأولى بها الظلمة، وكيف يعقل داخل الدماغ مع تستّرها بالحجب جسم نورانيّ؟ أمّا ابن سينا فقد اعترف بذلك، لأنّ جالينوس لمّا الدماغ مع تستّرها بالحجب جسم نورانيّ؟ أمّا ابن سينا فقد اعترف بذلك، لأن جالينوس لمّا على وجود الشعاع في العين ولا نزاع فيه لكن قلتم إنّ ذلك الشعاع يخرج فحينلذ نقول: الله الابصار جسم نورانيّ في المجليديّة يرتسم منه بين العين والمرئيّ مخروط وهميّ يتعلّق إدراك النفس بذلك المرئيّ من جهة زاويته التي عند الجليديّة وتشتدّ حركته عند رؤية البعيد، فيتخلّل النفس بذلك المرئيّ من جهة زاويته التي عند الجليديّة وتشتدّ حركته عند رؤية البعيد، فيتخلّل النفس بذلك المرئيّ من جهة زاويته التي عند الجليديّة وتشتد حركته عند رؤية البعيد، فيتخلّل النفس بذلك المخروط الوهميّ ولشدّة استنارته يكون ما يرى منه أظهر، وإدراكه أفويً بمنزلة الزاوية للمخروط الوهميّ ولشدّة استنارته يكون ما يرى منه أظهر، وإدراكه أفويً وأكمل، ويشبه أن يكون هذا مراد القائلين بخروج الشعاع تجوّزاً منهم على ما صرّح به وأكمل، ويشبه أن يكون هذا مراد القائلين بخروج الشعاع تجوّزاً منهم على ما صرّح به الشيخ، وإلاّ فهو باطل قطعاً، أمّا إذا أريد حقيقة الشعاع الذي هو من قبيل الأعراض فظاهر، وإن أريد جسم شعاعيّ يتحرّك من العين إلى المرئيّ فلأنّا قاطعون بأنّه يمتنع أن يخرج مهم وإن أريد جسم شعاعيّ يتحرّك من العين إلى المرئيّ فلأنّا قاطعون بأنّه يمتنع أن يخرج مهم وإن أريد جسم شعاعيّ يتحرّك من العين إلى المرئيّ فلأنّا قاطعون بأنّه يمتنع أن يخرج مهم والمن ويربه المين المين إلى المرئيّ فلأنّا قاطعون بأنّه يمتنع أن يخرج مهم والمن ويد بسم شعاعيّ يتحرّك من العين إلى الموثيّ فلأنّا قاطعون بأنّه يمتنع أن يخرج مهم والمن ويربه المناهية المؤلّد والمناه المناه المن المن المؤلّد المناه المناه المناه المؤلّد المؤلّد المناه المؤلّد الم

العين جسم ينبسط في لحظة على نصف كرة العالم، ثمّ إذا طبق الجفن عاد إليها أو انعدم، ثمّ إذا فتح خرج مثله وهكذا؛ وأن يتحرّك الجسم الشعاعيّ من دون قاسر أو إرادة إلى جميع الجهات، وأن ينفذ في الأفلاك ويخرقها ليرى الكواكب؛ وأن لا يتشوّش لهبوب الرياح ولا يتصل بغير المقابل، كما في الأصوات حيث يميلها الرياح إلى الجهات؛ ولأنّه يلزم أن لا يرى القمر مثل الثوابت بل بزمان يناسب التفاوت بينهما، وليس كذلك بل يرى الأفلاك بما فيها من الكواكب دفعة.

ثمّ إنّ للقائلين بالشعاع مذهباً آخر، وهو أنّ المشفّ الّذي بين البصر والمرثيّ يتكيّف بكيفيّة الشعاع الّذي في البصر، ويصير بذلك آلة للإبصار. ويرد عليه المفاسد المتقدّمة مع زبادة.

وقال صاحب المقاصد: الحقّ أنَّ الابصار بمحض خلق الله تعالى عند فتح العين.

ثمّ اعلم أنّه يعرض في الرؤية أمور غريبة قد يستدلّ ببعضها على أحد المذهبين منها اختلاف الأقدار بسبب تفاوت الأبعاد، والسبب فيه على كلا المذهبين اختلاف زاوية مركز الجليدية انفراجاً وحدَّة، فإنّه إذا قابل المبصر البصر توهّمنا خطّين مستقيمين واصلين بين مركز الجليديّة وطرفي المبصر، فيحصل زاوية البتّة عند مركز الجليديّة، فكلّما كانت تلك الزاوية أعظم يرى المرئيّ أصغر، ولا يخفى على المتدرّب أنّ قرب المرئيّ سبب لعظم تلك الزاوية، وبعده سبب لصغرها، أو بزيادة القرب يزيد عظمها وبزيادة البعد يزيد صغرها، النافية، وبعده سبب لصغرها، أو بزيادة القرب يزيد عظمها وبزيادة المشائين، وكلّ من فالخطوط الّتي هي أضلاع الزوايا موجودة عند الرياضيّين، موهومة عند المشائين، وكلّ من أصحاب المذهبين جعل هذا مؤيّداً لمذهبه، وله وجه وإن كان بمذهب المشائين أنسب.

وقال بعض المحققين: قد قرّر الحكماء عن آخرهم أنّ تفاوت أقدار المبصرات بتفاوت أقدار الزاوية المذكورة، ويتبع تفاوت إحداهما تفاوت الأخرى على نسبتها من غير انثلام في اتساق النسبة، وبنوا عليه علم المناظر وغيره من معظمات المسائل. وفيه شبهة، وهو أنّا إذا قرّبنا جسماً صغيراً طوله مثل طول البصر أو أزيد بقليل كالاصبع من البصر بحيث يصل إلى رؤوس شعر الجفن فيرى بزاوية عظيمة جدّاً ويحجب الجبل العظيم جدّاً، فزاويته أعظم من زاوية الجبل، فيجب أن يرى أعظم، مع أنّ الأمر بخلافه ضرورة. والجواب أنّه في الرؤية أعظم إلا أنّه يعلم بحكم العقل أنّه صغير جدّاً ورثي عظيماً بسبب كمال قربه – انتهى ..

ومنها: رؤية المرئيّات في المرايا والأجسام الصقيلة، واختلف في سببه وتفرّق آراؤهم إلى مذاهب أربعة: الأوّل مذهب أصحاب الشعاع حيث ذهبوا إلى أنّه بانعكاس الخطوط الشعاعيّة، وتفصيله أنّا نعلم تجربة أنّ الشعاع ينعكس من الجسم الصقيل، كما ينعكس شعاع الشمس من الماء إلى الجدار، ومن المرآة إلى مقابلها، فإذا وقع شعاع البصر على المرآة مثلاً ينعكس منها إلى جسم آخر وضعه من المرآة وضع المرآة من البصر على وجه تتساوى زاويتا الشعاع والانعكاس، فإذا قابلت المرآة وجه المبصر وكان سهم المخروط الشعاعيّ عموداً على سطح المرآة وجب انعكاس ذلك الخطّ العمود من سمته بعينه إلى مركز الجليديّة، إذ لو انعكس إلى غيره لزم تساوي زاوية قائمة مع زاوية حادّة، وانعكست الخطوط القريبة منه إلى باقي أجزاء الوجه فيرى الوجه. وإذا كانت المرآة غير مقابلة للبصر على الوجه المذكور لم ينعكس الشعاع إليه، بل إلى جسم آخر من شأنه أن تتساوى به الزاويتان المذكورتان. فالمرئيّ في المرآة إنما هو الأمر الخارجيّ لكن لمّا رئي بالشعاع الذي رئي به المرآة يظنّ أنّه في المرآة وليس موجوداً في المرآة، وإذا كان الوجه قريباً من المرآة والخطوط المنعكسة قصيرة يظنّ أنّ صورة المرئيّ قريبة من سطح المرآة، وإذا كان الوجه بعيداً عنها والخطوط المنعكسة قصيرة يظنّ أنّ صورة المرئيّ قريبة من سطح المرآة، وإذا كان الوجه بعيداً عنها والخطوط المنعكسة قطيرة طويلة يظنّ الصورة غائرة فيها. وأورد عليه وجوه من الايراد المذكورة في محالها.

الثاني: مذهب أصحاب الانطباع، وتوضيحه أنّه كما أنّ القوّة الباصرة بحيث إذا قابلت جسماً صقيلاً جسماً ملوّناً مضيئاً ارتسمت صورته فيها، فكذلك هي بحيث إذا قابلت جسماً صقيلاً ارتسمت صورتها في الباصرة مع صورة مقابل ذلك الجسم الصقيل وترتسم في جزء ارتسمت فيه صورة المرآة. وشرط الانعكاس عندهم أيضاً ما مرّ من كون الجسم المقابل من المرآة مثل مقابلة المرآة للمبصر بحيث تتساوى زاويتا الشعاع والانعكاس من الخطوط الشعاعة الموقومة المفروضة المستقيمة.

الثالث: مذهب سخيف ضعيف، وهو أنَّ الصورة ينطبع في المرآة.

الرابع: مذهب أفلاطون ومن سبقه وتبعه من الاشراقيين، حيث أثبتوا عالماً آخر سوى ذا العالم الجسماني الذي هو المحدّد للجهات مع ما فيه من الأجرام الفلكية والأجسام العنصرية، وهو عالم متوسّط بينه وبين عالم المجرّدات العقلية الصرفة المنزّعة عن المقدار والحيّز والجهة والشكل. فإنّ أشخاص هذا العالم صور مثالية، وأشباح برزخية، مجرّدة عن الطبائع والموادّ، نورانية، يسمّى ذلك العالم عالم المثال. وقالوا: إنّ الصور المرئية في المرايا وغيرها من الأجسام الصقيلة والصور المتخيلة وأمثالها صور موجودة قائمة بنفسها، إذ لو كانت الصور في المرآة لما اختلفت رؤية الشيء باختلاف مواضع نظرنا إليها، ولو كانت في الهواء لم يمكن أن ترى لأنّ الهواء شفّاف لم يمكن أن يرى وكذا ما حلّ فيه، وليست هي صور تك بعينها بأن ينعكس الشعاع من المرآة إليك لبطلان القول بالشعاع لوجوه مذكورة في صور تجسمانية موجودة في المقرة الباصرة أو غيرها من القوى البدنية لوجوه ذكروها، فهي صور جسمانية موجودة في المور المرئية المرآئية المرآئية المرآئية المرائية المرآئية المرائية المرائية المرئية المرائية المرئية المرئية المرئية المرئية المرئي

قال القيصريّ في شرح القصوص: اعلم أنّ العالم المثاليّ هو عالم روحانيّ من جوهو

نورانيّ شبيه بالجوهر الجسمانيّ في كونه محسوساً مقداريّاً، وبالجوهر المجرَّد العقليّ في كونه نورانيّاً، وليس بجسم مركّب مادّيّ ولا جوهر مجرّد عقلي، لأنّه برزخ وحدَّ فاصل بينهما، وكلّ ما هو برزخ بين الشيئين لا يدّ وأن يكون غيرهما، بل له جهتان يشبه بكلّ منهما ما يناسب عالمه. اللّهمّ إلاّ أن يقال إنّه جسم نوريّ في غاية ما يمكن من اللطافة، فيكون حدّاً فاصلاً بين الجواهر المجرّدة اللطيفة وبين الجواهر الجسمانيّة الكثيفة، وإن كان بعض هذه الأجسام ألطف من البعض كالسماوات بالنسبة إلى غيرها – انتهى ..

ومنها: رؤية الشيء شيئين كما في الأحول، وفي من مدّ طرف عينه، أو غمض إصبعه في طرف العين، فإنّه يرى كلّ شيء اثنين. واختلفت الآراء في تعليله ولنذكر منها مدهبين: الأول مذهب أصحاب الشعاع، فإنهم يقولون إنّه يخرج من كلّ عين مخروط شعاعيّ له سهم، فإن وقع السهمان على موضع واحد من المرئيّ يرى شيئاً واحداً، وإن اختلف موقعاهما يرى اثنين. الثاني مذهب أصحاب الانطباع ومداره على مقدّمة، وهي أنّ القوّة البصريّة قائمة بالروح الحيوانيّ المصبوب في العصبتين المجوّفتين النابتين من مقدّم الدماغ المتقاطعين، وعند التقاطع يتّحد التجويفان، وهناك مجمع النور، فإذا قابل البصر المبصر انطبعت صورته في الجليديّتين ولا يكفي ذلك في الابصار، وإلاّ لرئي الشيء الواحد شيئين، بل يجب أن تتأذى صورة أخرى مثل تلك الصورة إلى مجمع النور فتحصل الابصار. ثمّ إنّ هذا الروح الذي في مجمع النور يؤدّي صورة المرئيّ إلى الحسّ المشترك، وهناك يتمّ كمال الابصار. ثمّ بعد هذه المقدّمة نقول: إنّ لإدراك الشيء الواحد اثنين أربعة أسباب:

الأول: انتقال الآلة المؤدّية للشبح الذي في الجليديّة إلى ملتقى العصبتين، فلا يتأدّى الشبحين الشبحين الشبحين الشبحين الشبحين الشبحين الموخدة من شأنه أن يتقاطعا عند ملتقى العصبتين، وإذا اختصّ كلِّ بجزء آخر من الروح الباصرة فكأنّهما شبحان لشيئين، ولأنّه يختلف موضع الشبح في الروح الباصرة يرى الاثنين في الاثنين.

الثاني: حركة الروح الباصرة التي في الملتقى وتموّجها يميناً ويساراً، حتى يتقدّم مركزها المرسوم له في الطبع إلى جهتي الجليديّتين أخذاً متموّجاً مضطرباً فيرتسم فيه الشبح قبل تقاطع المخروطين، فينطبع من الشيء الواحد شبحان، ويرى كشيئين مفترقين. وهذا مثل ارتسام شبح الشمس في الماء الساكن الراكد مرّة واحدة وفي الماء المتموّج متكرّراً.

الثالث: اضطراب روح الباصرة الّتي في مقدّم الدماغ وحركته قدّاماً إلى صوب ملتقى العصبتين وخلفاً إلى المسترك، فإذا نظر في تلك الحالة إلى المرثيّ انطبع شبحه في جزء من الروح الحاصل في مركزه الّذي له وضع مخصوص بالقياس إلى ذلك المرثيّ، فإذا تحرّك ذلك الجزء ووقع جزء آخر في موضعه فلا جرم انطبع شبحه في ذلك الجزء أيضاً ولم

يزل بعد عن الجزء الأول، فتجتمع هناك صورتان ويرى شيئان. ولمثل هذا السبب يرى الشيء السريع الحركة إلى جانبين كشيئين، لأنّه قبل انمحاء صورته عن الحسّ المشترك وهو في جانب يراه البصر في جانب آخر، فتتوافى إدراكاته في الجانبين معاً. ومن هذا القبيل رؤية القطرة النازلة خطّاً مستقيماً، والشعلة الجوّالة دائرة. ونظير الحركة الدوريّة لصاحب الدوار، فإنّه لسبب من الأسباب الطبيّة يتحرّك الروح الّذي في تجويف مقدّم الدماغ على الدور، فحينئذ إن انطبعت فيه صورة، تزول بسرعة لتحرّكه، كزوال الضوء عن أجزاء الكرة المقابلة للكوّة التي تشرق منها الشمس على الكرة إذا دارت الكرة، لكن قبل زوالها عن ذلك الجزء تحصل صورة في الجزء الّذي حصل مكانه فيظنّ أنّ المرثيّ يدور حول نفسه، وما ذلك إلاّ لحركة الرائي.

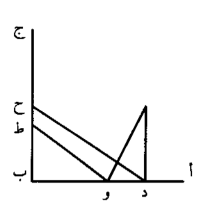
الرابع: اضطراب يعرض للثقبة العنبية، فإنّ الطبقة العنبية سهلة الحركة إلى هيئة تتسع بها الثقبة تارة وتضيق أخرى، تارة إلى خارج وتارة إلى داخل، فإن تحرّك إلى خارج يعرض للثقبة اتساع، وإن تحرّك إلى داخل يعرض لها تضيّق، فإن ضاقت يرى الشيء أكبر، وإن اتسعت يرى أصغر، فيرى المرثيّ أوّلاً غير المرثيّ ثانياً، خصوصاً إذا تمثّلت قبل انمحاء الأوّل فيرى يرى أصغر، فيرى المرثيّ الثقبة يتكاثف الروح البصري والنور الشعاعيّ، فيرى أكبر، كما يرى الشيء في البخار أعظم. وفي حال السعة يتلطّف الروح ويتخلخل ويرق فيرى أصغر.

ومنها: انعطاف الشعاع، وبيان ذلك أنّ الخطوط الشعاعية الّتي هي على سطح المخروط تنفذ على الاستقامة إلى طرفي المرئي إذا كان الشقاف المتوسط متشابه الغلظ والرقة فإن فرض هناك تفاوت بأن يكون ممّا يلي الرائي هواء وممّا يلي المرئي ماء أو بخاراً، فإنّ تلك الخطوط إذا وصلت إلى ذلك الماء مثلاً انعطفت ومالت إلى سهم المخروط، ثمّ وصلت إلى طرفي المرئي، ولو انعكس الفرض مالت الخطوط إلى خلاف جانب السهم، ومن لوازم الانعطاف رؤية الشيء في الماء والبخار أعظم ممّا يرى في الهواء. فإنّ العنبة ترى في العالى كالإجاصة، والكوكب يرى في الأفق أعظم ممّا يرى في وسط السماء. وذلك لأنّ الخطوط إذا انعطفت ومالت إلى جانب السهم تكون زاوية رأس المخروط أعظم منها إذا نفلت الخطوط على الاستقامة، لأنّه يجب أن تتباعد الخطوط بحيث إذا انعطفت ومالت إلى السهم وصلت إلى طرفي المرئي، فيكون المرئي بها أعظم من المرئي بالأخرى.

ومنها: رؤية الشجر على الشطّ متنكساً، وذلك لأنّ الخطوط الشعاعية المنعكسة وسطح الماء إلى الشجر إنّما تنعكس إليه على هيئة أوتار الآلة الحدباء المسمّاة بالفارسيّة وجنگه فإذا كان الشجر على الطرف الآخر من الماء انعكس الشعاع إلى رأس الشجر موضع أقرب من الراثي، وإلى ما تحت رأسه من موضع أبعدمنه وهكذا، وإذا كان الشهعلى على طرف الراثي كان الأمر في الانعكاس على عكس ما ذكر. ألا ترى أنّك إذا سترت سعلى على طرف الراثي كان الأمر في الانعكاس على عكس ما ذكر. ألا ترى أنّك إذا سترت سعلى على على طرف الراثي كان الأمر في الانعكاس على عكس ما ذكر.

الماء من جانبك يستر عنك رأس الشجر في الصورة الأولى وقاعدتها في الصورة الثانية، في كون الخطوط المنعكسة فيكون الخط الشعاعيّ المنعكس إلى رأس الشجر أطول من جميع تلك الخطوط المنعكسة إلى ما دونه، ويكون ما هو أقرب منه أطول ممّا هو أبعد منه على الترتيب، حتّى يكون أقصرها هو المنعكس إلى قاعدة الشجرة، وذلك لتساوي زاويتي الشعاع والانعكاس.

ولنفرض خطّ (اب) عرض النهر وخطّ (ج ب) الشجر القائم على شطّه، و(ها الحدقة، ونفرض على (اب) نقطتي (د) و(و) وعلى (ج ب) (ح) و(ط) فإذا خرج من (ها خطَّ شعاعيّ إلى (و) وآخر إلى (د) وجب أن ينعكس الأوَّل إلى نقطة (ط) مثلاً فتكون الزاوية الشعاعية أعني زاوية (ه و ا) كالزاوية الانعكاسية أعني زاوية (ط و ب) وأن ينعكس الآخر إلى نقطة (ح) وتتساوى أيضاً شعاعية (ه د ا) وانعكاسية



ثم إنّ النفس لا تدرك الانعكاس، لتعوّدها في رؤية المرئيّات بنفوذ الشعاع على الاستقامة، فتحسب الشعاع المنعكس نافذاً في الماء، ولا نفوذ [حينئذ] هناك، إذ ربما لا يكون الماء عميقاً بقدر طول الشجر فيحسب لذلك أنّ رأس الشجر أكثر نزولاً في الماء، لكون الشعاع المنعكس إليه أطول، وكذاالحال في باقي الأجزاء على الترتيب فتراه كأنّه منتكس تحت سطح الماء.

ومنها الشامّة: وهي قوّة منبئة في زائدتي مقدّم الدماغ الشبيهتين بحلمتي الثدي تدرك الروائح بتوسّط الهواء المتكيّف بكيفيّة ذي الرائحة. وقيل: بتبخّر أجزاء لطيفة من ذي الرائحة تختلط بالهواء وتصل معه إلى الخيشوم. وقيل: بفعل ذي الرائحة في الشامّة من غير استحالة في الهواء ولا تبخّر وانفصال أجزاء. وردّ الثاني بأنّ القليل من المسك يشمّ على طول الأزمنة وكثرة الأمكنة من غير نقصان في وزنه وحجمه، والثالث بأنّ المسك قد يذهب به إلى مسافة بعيدة ويحرق ويفنى بالكليّة مع أنّ رائحته تدرك في الهواء الأوّل أزمنة متطاولة. ويؤيّد ذلك ما حكى أرسطو أنّ الرخمة قد انتقلت من مسافة مائتي فرسخ برائحة جيفة من حرب وقع بين اليونانيّين، ودلّهم على انتقالها من تلك المسافة عدم كون الرخمة في تلك الأرض إلاّ في نحو من هذا الحدّ من المسافة. وقد يقال: لعلّ المتحلّل منه أجزاء صغار جدّاً تختلط بجميع تلك الأجزاء الهوائيّة، والاستبعاد غير كاف في المباحث العلميّة. على أنّ الشيخ اعترض عليه في الشفاء بقوله فيجوز أن يكون إدراكها للجيف بالباصرة حين هي محلّقة في الجوّ العاليّة.

ومنها الذائقة: وهي قوّة منبقة في العصب المفروش على جرم اللسان، وهي تالية للأمسة، إذ منفعتها أيضاً في الفعل الذي به يتقوّم البدن، وهي تشهية الغذاء واختياره وبالجملة يتمكّن به على جذب الملائم ودفع المنافر من المطعومات، كما أنّ اللامسة يتمكّن بها على مثل ذلك من الملموسات. وهي توافق اللامسة في الاحتياج إلى الملامسة وتفارقها في أنّ نفس ملامسة الحرّ تودّي الحرارة، بل في أنّ نفس ملامسة الحرّ تودّي الحرارة، بل تفقر إلى توسّط الرطوبة اللعابية المنبعثة عن الآلة الّتي تسمّى الملعبة ويشترط أن تكون هذه الرطوبة خالية عن مثل طعم المطعوم وضدّه، بل عن غير ما يؤدّي طعم المذوق كما هو إلى الذائقة، فإنّ المريض إذا تكيّف لعابه بطعم الخلط الغالب عليه لا يدرك طعوم الأشياء المأكولة والمشروبة إلاّ مشوبة بذلك الطعوم، فإنّ الممرور إنّما يجد طعم العسل مرّاً.

واختلفوا في أنّ توسّطها إمّا بأن يخالطها أجزاء لطيفة من ذي الطعم ثمّ تغوص هذه الرطوبة معها في جرم اللسان إلى الذائقة، فالمحسوس حينئذ هو كيفيّة ذي الطعم وتكون الرطوبة واسطة لتسهّل وصول جوهر المحسوس الحامل للكيفيّة إلى الحاسة أو بأن يتكيّف نفس الرطوبة بالطعم بسبب المجاورة فتغوص وحدها فيكون المحسوس كيفيّتها، وعلى التقديرين لا واسطة بين الذائقة ومحسوسها حقيقة بخلاف الابصار المحتاج إلى توسّط الجسم الشفّاف.

ومنها الملامسة: وهي منبقة في البدن كلّه من شأنها إدراك الحرارة والبرودة والرطوبة واليبوسة ونحو ذلك، بأن ينفعل عنها العضو اللامس عند الملامسة بحكم الاستقراء. قال الشيخ: أوّل الحواسّ الّذي يصير به الحيوان حيواناً هو اللمس فإنّه كما أنّ للنبات قوّة غاذية يجوز أن يفقد سائر القوى دونها كذلك حال اللامسة للحيوان، لأنّ صلاح مزاجه من الكيفيّات الملموسة وفساده باختلالها، والحسّ طليعة للنفس فيجب أن يكون الطليعة الأولى هو ما يدلّ على ما منع به الفساد ويحفظ به الصلاح، وأن يكون قبل الطلائع الّتي تدلّ على أمور تتعلّق ببعضها منفعة خارجة عن القوام، ومضرة خارجة عن الفساد. والذوق وإن كان دالاً على الشيء الذي به يستبقى الحياة من المطعومات فقد يجوز أن يبقى الحيوان بدونه لإرشاد الحواس الأخر على الغذاء الموافق واجتناب المضار، وليس شيء منها يعين على أن للمواء محرق أو مجمد. ولشدة الاحتياج إليه كان بمعونة الأعصاب سارياً في جميع الأعضاء إلاّ ما يكون عدم الحسّ أنفع له كالكبد والطحال والكلية، لئلاً تتأذّى بما يلاقيها من الحاد اللذّاع، فإنّ الكبد مولّد للصفراء والسوداء، والطحال والكلية مصبّان لما فيه لذع؛ الحادة فإنّها دائمة الحركة فتتألّم باصطكاك بعضها ببعض؛ وكالعظام فإنّها أساس البلان وكالرنة فإنّها دائمة الحركة فتتألّم باصطكاك بعضها ببعض؛ وكالعظام فإنّها أساس البلان ودعامة الحركات، فلو أحسّت لتألّمت بالضغط والمزاحمة وبما يرد عليها من المصاكّات.

ثمّ إنَّ الجمهور ذهبوا إلى أنَّ اللامسة قوّة واحدة بها يدرك جميع الملموسات كسائي

الحواس، فإنّ اختلاف المدركات لا يوجب اختلاف الادراكات ليستدلّ بذلك على تعدّد مبادئها وذهب كثير من المحقّقين ومنهم الشيخ إلى أنّها قوى متعدّدة بناء على ما مهدوه في تكثير القوى من أنّ القوّة الواحدة لا يصدر عنها أكثر من واحد فقالوا: ههنا ملموسات مختلفة الأجناس متضادّة الأجناس فلا بدّ لها من قوى مدركة مختلفة تحكم بالتضادّ بينها، فأثبتوا لكلّ ضدّين منها قوّة واحدة هي الحاكمة بين الحرارة والبرودة، والحاكمة بين الرطوبة واليبوسة، والحاكمة بين اللين والصلابة. ومنهم من زاد الحاكمة بين الثقل والخفّة. قالوا: ويجوز أن يكون لهذه القوى بأسرها آلة واحدة مشتركة بينها وأن يكون هذا توهّم انّحاد القوى.

ويرد عليه أنّ المدرك بالحس هو المتضادّان كالحرارة والبرودة دون التضادّ فإنّه من المعاني المدركة بالعقل أو الوهم، وإذا جاز إدراك قوّة واحدة للضدّين فقد صدر عنها اثنان. فلم لا يجوز أن يصدر عنها ما هو أكثر من ذلك؟ وأيضاً فإنّ الطعوم والرواتح والألوان أجناس مختلفة متضادّة مع اتّحاد القوى المدركة لها، وكون التضادّ في ما بين الملموسات أكثر وأقرى لا يجدي نفعاً.

وأما الحواس الباطنة: فهي أيضاً خمس عندهم بشهادة الاستقراء:

الأول الحس المشترك: ويسمّى باليونانيّة «بَنطاسيا» أي لوح النفس، وهي قوّة مرتّبة في مقدّم التجويف الأوّل من التجاويف الثلاثة الّتي في الدماغ تقبل جميع الصور المنطبعة في الحواسّ الظاهرة بالتأدّي إليها من طريق الحواسّ، فهو كحوض ينصبُّ فيه أنهار خمسة. واستدلّوا على وجوده بوجوه:

الأول: أنّا نشاهد القطرة النازلة خطّاً مستقيماً، والنقطة الدائرة بسرعة خطّاً مستديراً، وليس ارتسامها في البصر، إذ لا يرتسم فيه إلاّ المقابل وهو القطرة والنقطة، فإذن ارتسامها إنّما يكون في قوّة أخرى غير البصر حصل فيها الارتسامات المتتالية بعضها ببعض فيشاهد خطّاً.

الثاني: أنّا نحكم ببعض المحسوسات الظاهرة على بعض، كالحكم بأنّ هذا الأبيض هو هذا الحلو، وهذا الأصفر هو هذا الحارّ، وكلّ من الحواسّ الظاهرة لا يحضر عندها إلاّ نوع مدركاتها، فلا بدّ من قوّة يحضر عندها جميع الأنواع ليصحّ الحكم بينها.

الثالث: أنّ المبرسم أي من به المرض المسمّى بذات الجنب إذا قوي مرضه وتعطّلت حواسّه الظاهرة بغلبة المرض يرى أشياء لا تحقّق لها في الخارج على سبيل المشاهدة دون التخيّل، فإنّه قد يرى سباعاً وأشخاصاً حاضرة عنده ولا يراها أحد ممّن سلم حواسّه، وليست هذه الصور مرتسمة في بصره، إذ لا يرتسم فيه إلاّ ما هو موجود مقابل إيّاه. ولمّا كان إدراكها كإدراك ما يرتسم من الخارج بلا فرق عند المدرك دلّ ذلك أيضاً على أنّ الابصار إنّما

هو بالحسّ المشترك، ولمّا كان الابصار بارتسام الصورة في الحسّ المشترك لم يتميّز العال عند المدرك بين أن يرد عليه الصورة من الخارج كما هو الغالب وبين أن ترد عليه من داخل كما في المبرسم، فإنّه لمّا اشتغل نفسه بمزاولة المرض بحيث تعطّلت حواسه الظاهرة استولت المتخيّلة ونقشت في لوح الحسّ المشترك صوراً كانت مخزونة في الخيال، وصوراً رحبتها من الصور المخزونة على طريق انتقاشها فيه من الخارج، ولمّا لم يكن لها شعور بانتقاشها فيه من خارج، فيحسب الأشياء بانتقاشها فيه من خارج، فيحسب الأشياء التي هذه صورها موجودة في الخارج حاضرة عنده كما في الصحّة بلا فرق.

واعترض على الأوّل بأنّه يجوز أن يكون اتّصال الارتسام في الباصرة بأن يرتسم المقابلُ الآخر قبل أن يزول المرتسم قبله، بسرعة لحوق الثاني وقوّة ارتسام الأوّل، فيكونان معاً. قيل: وهذا مكابرة للقطع بأنّه لا ارتسام في البصر عند زوال المقابلة.

وعلى الثاني بأنّه لا يلزم من عدم كون الارتسام في الباصرة كونه في قرّة أخرى جسمانية أ لجواز أن يكون في النفس. ألا ترى أنّا نحكم بالكلّي على الجزئيّ كحكمنا بأنّ زيداً إنسان مع القطع بأنّ مدرك الكلّيّ هو النفس، ويجوز أن يكون حضورهما عند النفس وحكمها بينهماً لارتسامهما في آلتين كما أنّ الحكم بين الكلّيّ والجزئيّ يكون لارتسام الكلّيّ في النفس والجزئيّ في الآلة.

وعلى الثالث أنّه لا يلزم من ذلك وجود حسّ مشترك، غاية الأمر أن لا تكفي الحواسُّ الظاهرة لمشاهدة الصور حالتي الغيبة والحضور بل يكون لكلّ حسّ ظاهر حسّ باطن.

الثاني الخيال: وهي قوّة مرتبة في مؤخّر التجويف الأوّل من الدماغ بحسب المشهورة وعند المحقّقين الروح المصبوب في التجويف الأوّل آلة للحسّ المشترك والخيال، إلاّ ألَّا المشاهدة اختصّ بما في مقدّمه والتخيّل بما في مؤخّره. وهو يحفظ جميع صوالمحسوسات ويمثّلها بعد الغيبة عن الحواسّ المختصّة والحسّ المشترك وهي خزانة الحسّ المشترك لبقاء الصور المحسوسة فيها بعد زوالها عنه. وإنّما جعلت خزانة للحسّ المشترك مع أنّ مدركات جميع الحواسّ الظاهرة تختزن فيها، لأنّ الحواسّ الظاهرة لا تدرك شي بسبب الاختزان بالخيال بل بإحساس جديد من خارج فيفوت معنى الخزانة بالقياس إليا بخلاف الحسّ المشترك، فإنّا إذا شاهدنا صورة في اليقظة أو النوم ثمّ ذهلنا عنها ثمّ شاهدنا مرّة أخرى نحكم عليها بأنّها هي الّتي شاهدناها قبل ذلك، فلو لم تكن الصور محفوظة في يكن هذا الحكم، كما لو صارت منسية. وإنّما احتيج إلى الحفظ لئلاّ يختلّ نظام العالم يكن هذا الحكم، كما لو صارت منسية. وإنّما احتيج إلى الحفظ لئلاّ يختلّ نظام العالم يشتبه الضارّ بالنافع إذا لم يعلم أنّه المبصر أولا، وينفسد المعاملات وغيرها.

والدليل على مغايرتها للحسّ المشترك وجهان: أحدهما أنّ قوّة القبول غير قوّة الحفظ فربّ قابل النقش كالماء لم يحفظ، لوجود رطوبة فيه هي شرط سرعة القبول، وعدم اليج

الذي هو شرط الحفظ. وثانيهما أنّ استحضار الصور، والذهول عنها من غير نسيان، والنسيان يوجب تغاير القوّتين، ليكون الاستحضار حصول الصورة فيهما، والذهول حصولها في إحداهما دون الأخرى، والنسيان زوالها عنهما. واعترض عليهما بوجوه وأجابوا منها وهي مذكورة في محالها.

واحتج الرازيّ على إبطال الخيال بأنّ من طاف في العالم ورأى البلاد والأشخاص الغير المعدودة فلو انطبقت صورها في الروح الدماغيّ فإمّا أن يحصل جميع تلك الصور في محلّ واحد فيلزم الاختلاط وعدم التمايز، وإمّا أن يكون لكلّ صورة محلّ فيلزم ارتسام صورة في غاية العظم في جزء في غاية الصغر.

وأجيب بأنّه قياس للصور على الأعيان وهو باطل، فإنّه لا استحالة ولا استبعاد في توارد الصور على محلّ واحد مع تمايزها، ولا في ارتسام صورة العظيم في المحلّ الصغير، وإنّما ذلك في الأعيان الحالّة في محالّها، حلول العرض في الموضوع، أو الجسم في المكان.

الثالث الوهم: وهي القوّة المدركة للمعاني الجزئية الموجودة في المحسوسات كالعداوة المعينة من زيد، وقيّد بذلك لأنّ مدرك العداوة الكلّية هو النفس. والمراد بالمعاني ما لا يدرك بالحواس الظاهرة، فيقابل الصور أعني ما يدرك بها. فإدراك تلك المعاني دليل على وجود قوّة بها إدراكها، وكونها ممّا لم يتأدّ من الحواس دليل على مغايرتها للحس المشترك، وكونها جزئية دليل على مغايرتها للنفس الناطقة بناء على أنّها لا تدرك الجزئيّات بالذات. هذا مع وجودها في الحيوانات العجم كإدراك الشاة معنى في الذئب. بقي الكلام في أنّ القوّة الواحدة لمّا جاز أن تكون آلة لإدراك أنواع المحسوسات لم لا يجوز أن تكون آلة لإدراك معانيها أيضاً؟

وأما إثبات ذلك بأنهم جعلوا من أحكام الوهم ما إذا رأينا شيئاً أصفر فحكمنا بأنه عسل وحلو فيكون الوهم مدركاً للحلاوة والصفرة والعسل جميعاً ليصح الحكم وبأنّ مدرك عداوة الشخص مدرك له ضرورة. فضعيف لأنّ الحاكم حقيقة هو النفس فيكون المجموع من الصور والمعاني حاضراً عندها بواسطة الآلات كلّ منها بالتها الخاصة، ولا يلزم كون محلّ الصور والمعاني قوّة واحدة. لكن يشكل بأنّ مثل هذا الحكم قد يكون للحيوانات العجم الّتي لا يعلم وجود النفس الناطقة لها. كذا ذكره في شرح المقاصد.

وقد يستدلّ على وجودها بأنّ في الإنسان شيئاً ينازع عقله في قضاياه، كما يخاف الانفراد بميّت يقتضي عقله الأمن منه، وربما يغلب التخويف على التأمين. فهو قوّة باطنيّة غير عقله. وقيل: محلّ هذه القوّة التجويف الأوسط من الدماغ وآلتها الدماغ كلّه، لأنّها الرئيس المطلق في الحيوان، ومستخدمة سائر القوى الحيوانيّة الّتي مصدر أكثر أفاعيلها الروح الدماغيّ، فيكون كلّ الدماغ آلة. لكنّ الأخصّ بها التجويف الأوسط، لاستخدامها المتخيّلة. ومحلّها

مؤخّر ذلك التجويف ولا يستلزم كون الشيء آلة القوّة كونه محلاً لها، ليلزم توارد القوى على محلّ واحد كما توهم.

الرابع الحافظة: وهي للوهم كالخيال للحسّ المشترك، ووجه تغايرهما أنّ قوّة القبول غير قوّة الحفظ، والحافظة للمعاني غير الحافظة للصور. والكلام فيه كالكلام في ما تقدَّم. ويسمّيها قوم «ذاكرة» إذ بها الذكر، أعني ملاحظة المحفوظ بعد الذهول، و«متذكّرة» إذ بها الذكر أي الاحتيال لاستعراض الصور بعدما اندرست ومحلّها أوّل التجويف الآخر من الدماغ.

والمخامس المتخيلة: المركبة للصور المحسوسة والمعاني الجزئية المتعلقة بها بعضها عن بعض، والمفصّلة بعضها عن بعض. تركيب الصورة بالصورة كما في قولك قصاحب هذا اللون المخصوص له هذا الطعم المخصوص، وتركيب المعنى بالمعنى كما في قولك قما له هذه الغذاوة له هذه النفرة، وتركيب الصورة كما في قولك قهذا اللون ليس هذا (لهذا ظ) الطعم، وقس على هذا. وقال بعضهم: هي مرتبة في مقدّم التجويف الأوسط من الدماغ، من شأنها تركيب بعض ما في الخيال أو الحافظة من الصور والمعاني مع بعض وتفصيل بعضها عن بعض، فتجمع أجزاء أنواع مختلفة، كجعلها حيواناً من رأس إنسان وعنق جمل وظهر نمر، ويفرق أجزاء نوع واحد كإنسان بلا رأس، ولا يسكن عن فعلها دائماً لا نوماً ولا يقظة، وهي المحاكية للمدركات والهيئات المزاجية، وتنتقل إلى الضدّ والشبيه، فما في القوى وهي المحاكية للمدركات والهيئات المزاجية، وتنتقل إلى الضدّ والشبيه، فما في القوى على أيّ نظام أرادت، فتسمّى عند استعمال النفس إيّاها بواسطة الوهم بالمتخيّلة، وعند استعمالها إيّاها بواسطة القوة العقلية بالمفكّرة، بها تستنبط العلوم والصناعات، وتقتنص الحدود الوسطى باستعراض ما في الحافظة.

خاتمة: قال بعض المحققين: قد علم بالتشريح أنّ للدماغ بطوناً ثلاثة، أعظمها البطن المقدّم، وأصغرها البطن الأوسط، وهو كمنفذ من البطن المقدّم، وألة البطن المؤخّر. فألة الحسّ المشترك هو الروح المصبوب في مقدّم البطن المقدّم، وآلة الخيال هو الروح المصبوب في مؤخّره، ولمّا كان الوهم سلطان القوى الحسّية ومستخدماً لسائر القوى الحيوانية كان الدماغ كلّه آلة له، وإن كان له اختصاص بآخر التجويف الأوسط. وآلة المتصرّفة مقدّم التجويف الأوسط، وآلة الحافظة مقدّم التجويف الأخير. وأمّا مؤخّر هذا التجويف فلم يودع فيه شيء من هذه القوى، إذ لا حارس هناك من الحواسّ الظاهرة، فلو أودع فيه شيء من هذه القوى لكثر فيه المصادمات الموجبة لاختلال القوّة.

قال المحقّق الشريف: فانظر إلى حكمة البارىء حيث قدَّم ما يدرك به الصور الجزئيّة، ووضع تحته ما يحفظها، وأخّر ما يدرك به المعاني المنتزعة من تلك الصور وقرنه بما يحفظها، وأقعد المتصرّف فيهما بينهما فسبحانه جلّت قدرته وعظمت حكمته انتهى... وهو إشارة إلى ما قيل في تعيين محال تلك القوى بطريق الحكمة والغاية، من أنّ الحسّ المشترك ينبغي أن يكون في مقدّم الدماغ ليكون قريباً من الحواسّ الظاهرة فيكون التأدّي إليه سهلاً، والخيال خلفه لأنّ خزانة الشيء ينبغي أن يكون كذلك. ثمّ ينبغي أن يكون الوهم بقرب الخيال ليكون الصور الجزئية بحذاء معانيها الجزئية، والحافظة بعده لأنّها خزانته، والمتخيّلة في الوسط لتكون قريبة من الصور والمعاني فيمكنها الأخذ منهما بسهولة.

وأما القوى المحركة فعندهم تنقسم إلى فاعلة وباعثة. أمّا الباعثة المسمّاة بالشوقيّة فهي الفوّة الّتي إذا ارتسمت في الخيال صورة مطلوبة أو مهروبة عنها حملت القوّة الفاعلة على تحريك آلات الحركة. والشوقيّة ذات شعبتين شهويّة، وغضبيّة. لأنّها إن حملت الفاعلة على تحريك يطلب بها الأشياء المتخيّلة الّتي اعتقد أنّها نافعة سواء كانت ضارّة بحسب الواقع أو نافعة – طلباً لحصول اللّذَة تسمّى قوّة شهوانيّة وإن حملت القوّة الشوقيّة القوى المباشرة على تحريك يدفع به الشيء المتخيّل – ضارّاً كان بحسب الواقع أو مفيداً – دفعاً على سبيل الغلبة تسمّى قوّة غضبية.

وأمّا الفاعلة المباشرة للتحريك فهي الّتي من شأنها أن تعدّ العضلات للتحريك. وكيفيّة ذلك الاعداد منها أن تبسط العضل بإرخاء الأعصاب إلى خلاف جهة مبدئها لينبسط العضو المتحرّك، أي يزداد طولاً وينتقص عرضاً؛ أو تقبضه بتمديد الأعصاب إلى جهة مبدئها، لينقبض العضو المتحرّك أي يزداد عرضاً وينتقص طولاً.

ثمّ اعلم أنّ للحركات الاختيارية مبادىء مترتبة، أبعدها القوى المدركة التي هي الخيال أو الوهم في الحيوان، والعقل بتوسطهما في الإنسان وفي الفلك - بزعمهم - وتليها القوّة الشوقيّة، وهي الرئيسة في القوّة المحرّكة الفاعلة، كما أنّ الوهم رئيسة في القوى المدركة. وبعد الشوقيّة وقبل الفاعلة قوّة أخرى هي مبدأ العزم والاجماع المسمّاة بالإرادة والكراهة، وهي التي تصمّم بعد التردّد في الفعل والترك عند وجود ما يترجّح به أحد طرفيهما المتساوي نسبتهما إلى القادر عليهما.

ويدلّ على مغايرة الشوق للإدراك تحقّق الادراك بدونه، وعلى مغايرة الشوق للاجماع أنّه قد يكون شوق ولا إرادة. وقيل: إنّه لا تغاير بينهما إلاّ بالشدّة والضعف، فإنّ الشوق قد يكون ضعيفاً ثمّ يقوى فيصير عزماً، فالعزم كمال الشوق. وما قيل من أنّه قد يحصل كمال الشوق بدون الإرادة كما في المحرّمات للزاهد المغلوب للشهوة فغير مسلّم، بل الشوق العقليّ فيه إلى جانب الترك أقوى من الميل الشهويّ إلى خلافه. ويدلّ على مغايرة الفاعلة لسائر المبادى، كون الإنسان المشتاق العازم غير قادر على التحريك، وكون القادر على ذلك غير مشتاق.

وقال الشيخ المفيد [قدّس الله روحه] في كتاب «المسائل»: الحسّ كلُّه مماسة ما تحسّ به

المحسوس واتصال به أو بما يتصل به أو بما ينفصل منه أو بما يتصل بما ينفصل منه . وذلك كالبصر ، فإنّ شعاعه لا بدّ من أن يتصل بالمبصر أو بما ينفصل منه أو بما يتصل بما ينفصل منه . ولو كان يحسّ به بغير اتصال لما ضرّ الساتر والحاجز ولما ضرّت الظلمة ، ولكان وجود ذلك وعدمه في وقوع العلم سواء . فإن قال قائل : أفيتصل شعاع البصر بالمشتري وزحل على بعدهما ؟ قيل له : لا ، لكته يتصل بالشعاع المنفصل منهما ، فيصيران كالشيء الواحد لتجانسهما وتشاكلهما .

وأمّا الصوت فإنّه إذا حدث في أوّل الهواء الّذي يلي الأجسام المصطكّة وكذا في ما يلبه من الهواء مثله ثمّ كذلك إلى أن يتولّد في الهواء الّذي يلي الصماخ فيدركه السامع. وممّا يدلّ على ذلك أنّ القصّار يضرب الثوب على الحجر، فترى مماسّة الثوب للحجر ويصل الصوت بعد ذلك. فهذا دالّ على ما قلناه من أنّه يتولّد في هواء بعد هواء إلى أن يتولّد في الهواء الّذي يلى الصماخ.

وأمّا الرائحة فإنّه ينفصل من الجسم ذي الرائحة أجزاء لطاف وتتفرّق في الهواء فما صار منه في الخيشوم الّذي يقرب من موضع ذي الرائحة أدركه.

وأمّا الذوق فإنّه إدراك ما ينحلّ من الجسم فيمازج رطوبة اللسان واللهوات ولذلك لا يوجد طعم ما لا ينحلّ منه الشيء كاليواقيت والزجاج ونحوهما. والطعم والرائحة لا خلاف في أنّهما لا يكونان إلاّ بمماسّة. واللمس في الحقيقة هو طلب الشيء ليشعر به، وحقيقته الشعور. وهذه جملة على اعتقادنا وأبي القاسم البلخيّ وجمهور أهل العدل. وأبو هاشم الجبائيّ يخالف في مواضع منها<sup>(۱)</sup>.

وأقول: قال الحكماء [أيضاً]: للنفس الناطقة قوى تشارك بها الحيوان الأعجم والنبات، وقوى أخرى أخص يحصل بها الادراك للجزئيّ، وهي قوى تشارك بها الحيوان الأعجم دون النبات، وهي الحواسّ الخمس الظاهرة والخمس الباطنة، ولها قوّة أخرى أخصّ من الأوليين لأنّها تختصّ بالإنسان، وهي قوّة يحصل بها الادراك للكلّيّ.

فأمّا القوى الّتي تشارك بها النبات والحيوان الأعجم فأصولها ثلاثة: اثنتان لأجل الشخص، وهما الغاذية، والنامية؛ وواحدة لأجل النوع، وهي المولّدة وهذه القوى الثلاثة تسمّى نباتيّة، لا لاختصاص النبات بها، بل لانحصار قواه فيها وتسمّى طبيعيّة أيضاً.

فأمّا الغاذية فهي الّتي تحيل الغذاء إلى مشاكلة المغتذي، ويتمّ فعلها بأفعال جزئيّة ثلاثة أحدها تحصيل جوهر البدل وهي الدم والخلط الّذي هو بالقوّة القريبة من الفعل؛ وبالإلزاق وهو أن يلصق ذلك الحاصل بالعضو ويجعله جزءاً منه؛ وبالتشبيه بالعضو المغتذي حتّى في

<sup>(</sup>١) أوائل المقالات، ص ١٣٧.

قوامه ولونه. وقد تخلّ بكلّ واحد من هذه الأفعال الثلاثة أمّا الأوّل فكما في علّة تسمّى «اطروقيا» وهي عدم الغذاء، وأمّا الثاني فكما في الاستسقاء اللحمي، وأمّا الثالث فكما في البرص والبهق، فإنّ البدل والإلصاق موجودان فيهما والتشبيه غير موجود. فهذه الأفعال الثلاثة لا بدّ وأن تكون بقوى ثلاث، لكنّ القوّة الغاذية هي مجموعها أو قوّة أخرى هي تستخدم كلّ واحدة منها. والقوّة التي يصدر منها التشبيه يسمّونها «مغيّرة ثانية» وهي واحدة بالجنس في الإنسان وغيره من المركبات الّتي لها أجزاء وأعضاء مختلفة بالحقيقة بمنزلة الأعضاء وتختلف بالنوع، إذ في كلّ عضو منها قوّة تغيّر الغذاء إلى تشبيه مخالف لتشبيه قوّة أخرى.

وأمّا النامية فهي الّتي تداخل الغذاء بين أجزاء المغتذي، فيزيد في الأقطار الثلاثة بنسبة طبيعيّة، بأن يزيد في الأعضاء الأصليّة أعني ما يتولّد عن المنيّ كالعظم والعصب والرباط وغيرها. وبذلك يظهر الفرق بين النموّ والسمن، فإنّ السمن إنّما هو زيادة في الأعضاء المتولّدة من الدم كاللحم والشحم والسمين، لا في الأعضاء الأصليّة. وبقولنا «بنسبة طبيعيّة» يخرج الورم، فإنّه ليس على نسبة طبيعيّة بل خارج عن المجرى الطبيعيّ.

وأمّا المتولّدة فالمراد بها قوتان فوحدتهما اعتباريّة كما في الغاذية: إحداهما ما يجعل فضلة الهضم الرابع منيّاً، وهذه القوّة فعلها في الانثيين، لأنّ ذلك الدم يصير منيّاً فيها. وثانيهما ما يهيّىء كلّ جزء من المنيّ من الذكر والأنثى في الرحم بعضو مخصوص، بأن يجعل بعضه مستعدّاً للعظميّة، وبعضه مستعدّاً للعصبيّة. وبعضه للرباطيّة إلى غير ذلك. وهذه القوّة تسمّى «المغيّرة الأولى» وفعلها إنّما يكون حال كون المنيّ في الرحم، ليصادف ذلك فعل القوّة المصوّرة المنسا صورها الخاصة بها.

وإنّما احتيج إلى هذه القوى، أمّا إلى الغاذية فلأنّ بقاء البدن بدون الغذاء محال، لأنّ البدن إنّما يمكن تكوّنه من جسم رطب ليكون قابلاً للتشكيل والتمديد ولا بدّ من حرارة عاقدة منضجة محلّلة للفضول يلزمها لا محالة أن تحلّل الرطوبة ويعينها على ذلك الهواء الخارجيّ والحركات البدنيّة والنفسانيّة. فلولا أنّ الغذاء يخلف بدل ما يتحلّل منه لم يمكن بقاؤه مدّة تمام التكوّن فضلاً عمّا بعد ذلك. وليس يوجد في الخارج جسم إذا مسّ جسد الإنسان استحال بطبيعته، فلا بدّ إذن من أن يكون للنفس قوة من شأنها أن تحيل الوارد إلى مشابهة جوهر أعضاء البدن ليخلف بذلك بدل ما يتحلل منه، وهي القوّة الغاذية.

وأمّا إلى المولّدة فلما ثبت من أنّ الموت ضروريّ، وحدوث الإنسان بالتولّد ممّا يندر وجوده، فوجب أن يكون للنفس قوّة تفصل من المادّة الّتي تحصّلها الغاذية ما بعده مادّة لشخص آخر، ولمّا كانت المادّة المنفصلة أقلّ من المقدار الواجب لشخص كامل جعلت النفس ذات قوّة تضيف من المادّة الّتي تحصّلها الغاذية شيئاً فشيئاً إلى المادّة المفصولة، فيزيد

بها مقدارها في الأقطار على تناسب طبيعيّ يليق بأشخاص ذلك النوع إلى أن يتمّ الشخص. وتخدم الغاذية قوى أربع، هي: الجاذبة، والماسكة، والهاضمة، والدافعة. أمّا الاحتياج إلى الجاذبة فطاهر، لأنّ الغذاء لا يمكن أن يصل بنفسه إلى جميع الأعضاء، لأنّه لا يخلو إمّا أن يكون ثقيلاً فلا يصل إلى الأعضاء العالية، وإمّا أن يكون خفيفاً فلا يصل إلى الأعضاء العالية، وإمّا أن يكون خفيفاً فلا يصل إلى الأعضاء السافلة ووجودها في بعض الأعضاء معلوم بالحسّ فإنّ المنتكس إذا اشتدت حاجته إلى الغذاء يجده ينجذب من فمه إلى المعدة من غير إرادته، بل مع إرادة إمساكه في فمه. وأيضاً إنّ الحلو يخرج بالقيء بعد غيره وإن تناوله أوّلاً، وما ذلك إلاّ بجذب المعدة اللذيذ وأيضاً الرحم إذا كانت خالية عن الفضول بعيدة العهد من الجماع يحسّ الإنسان وقت الجماع أنّ إحليله ينجذب إلى المداخل.

وأمّا إلى الماسكة فلأنّ الغذاء لا بدّ فيه من الاستحالة حتّى يصير شبيهاً بجوهر المغتذي، والاستحالة حركة، وكلّ حركة في زمان، فلا بدّ من زمان في مثله يستحيل الغذاء إلى جوهر المغتذي. ولأنّ الخلط جسم رطب سيّال استحال أن يقف بنفسه زماناً، فلا بدّ من قاسر يقسره على الوقوف، وذلك القاسر هو الماسكة. ووجودها في بعض الأعضاء معلوم بالحسّ، فإنّ أرباب التشريح قالوا: إذا شرّحنا الحيوان حال ما تناول الغذاء وجدنا معدته محتوية على الغذاء بحيث لا يمكن أن يسيل من ذلك الغذاء شيء. وأيضاً قالوا: إذا شققنا بطن الحامل من تحت السرّة وجدنا رحمها منضمة انضماماً شديداً بحيث لا يسع أن يدخل فيها طرف الميل. وأيضاً فإنّ المنيّ إذا استقرّ في الرحم لا ينزل عنها مع ثقله.

وأمّا إلى الهاضمة فلأنّ إحالة القوّة المغيّرة إنّما يكون لما هو متقارب الاستعداد للصورة . العضويّة، وإنّما يكون ذلك بعد فعل القوّة الّتي تجعله متقارب الاستعداد، وتلك هي القوّة . الهاضمة.

ومراتب الهضم أربع: أوّلها في المعدة، فإنّ الغذاء يصير فيها كيلوساً أي جوهراً شبيهاً بماء الكشك الشخين إمّا بمخالطة المشروب وذلك في أكثر الحيوانات وإمّا بلا مخالطة المشروب كما في جوارح الصيد. وابتداء ذلك الهضم في الفم، ولهذا كانت العنطة الممضوغة تفعل في إنضاج الدماميل ما لا تفعله المطبوخة ولا المدقوقة المخلوطة باللعاب وثانيها في الكبد، فإنّ الكيلوس إذا تمّ انهضامه في المعدة انجذبت لطائفه بالعروق المسمّاة بالماساريقا إلى الكبد، وتداخلت في العروق المتصغّرة المتضائلة المنتشرة في جميع أجزاء الكبد بحيث يلاقي الكبد بكليّته الكيلوس، فينهضم هناك انهضاماً ثانياً، وتنخلع صورته النوعيّة الغذائيّة ويستحيل إلى الأخلاط ويسمّى كيموساً، وابتداء هذاالهضم في الماساريقا. وثالثها في العروق، وابتداؤه من حين صعود الخلط في العرق العظيم الطالع من حدبة الكبد. ورابعها في الأعضاء وابتداؤه من حين ما ترشح الدم من فوهات العروق.

وأمّا إلى الدافعة فلأنّه ليس غذاء يصير بتمامه جزءاً من المغتذي، بل يفضل منه ما يضيّق المكان، ويمنع ما يرد من الغذاء عن الوصول إلى الأعضاء، ويوجب ثقل البدن، بل يَفسد ويُقسد، فلا بدّ من قوّة تدفع تلك الفضلات. ووجودها ظاهر عند الحسّ في حال التبرُّز والقيء وإراقة البول.

وقد تتضاعف هذه القوى لبعض الأعضاء كما للمعدة، فإنَّ فيها الجاذبة والماسكة والهاضمة والدافعة بالنسبة إلى غذاء جميع البدن، وفيها أيضاً هذه القوى بالنسبة إلى ما تغتذى به خاصة.

ثمّ اعلم أنّ الحكماء عدّوا من القوى المولّدة القوّة المصوّرة، وأنكرها جماعة منهم المحقّق الطوسيّ - قدّس سرّه - والفخر الرازيّ والغزاليّ وغيرهم. قال في المقاصد: المولّدة هي قوّة شأنها تحصيل البزر، وتفصيله إلى أجزاء مختلفة وهيئات مناسبة، وذلك بأن يفرز جزءاً من الغذاء بعد الهضم التامّ ليصير مبدءاً لشخص آخر من نوع المغتذي أو جنسه. ثمّ يفصل ما فيه من الكيفيّات المزاجيّة، فيمرّجها تمزيجات بحسب عضو عضو، ثمّ يفيده بعد الاستحالات، الصور والقوى والأعراض الحاصلة للنوع الذي انفصل عنه البزر أو لجنسه كما في البغل، والمحقّقون على أنّ هذه الأفعال مستندة إلى قوى ثلاث بيّنوا حالها على ما عرفت في الإنسان وكثير من الحيوانات:

الأولى: التي تجذب الدم إلى الانثيين وتتصرّف فيه إلى أن يصير منيّاً، وهي لا تفارق الأنثيين وتخصّ باسم المحصّلة.

والثانية: الّتي تتصرّف في المنيّ فتفصل كيفيّاتها المزاجيّة وتمزّجها تمزيجات بحسب عضو عضو، فتعيّن للعصب مثلاً مزاجاً خاصّاً، وللشريان مزاجاً خاصّاً وللعظم مزاجاً خاصّاً، وبالجملة تعدّ موادّ الأعضاء، وتخصّ هذه باسم المفصّلة والمغيّرة الأولى. تمييزاً عن المغيّرة التي هي من جملة الغاذية.

والثالثة: الّتي تفيد تمييز الأجزاء وتشكيلها على مقاديرها وأوضاع بعضها عن بعض وكيفيّاتها، وبالجملة تلبس كلّ عضو صورته الخاصّة به (وبها ظ) يستكمل وجود الأعضاء وهذه تخصّ باسم المصوّرة، وفعلها إنّما يكون في الرحم – انتهى..

وقال المحقّق الطوسيّ - قدّس سرّه -: والمصوّرة عندي باطلة، لاستحالة صدور هذه الأفعال المحكمة المركّبة عن قوّة بسيطة ليس لها شعور أصلاً - انتهى ..

والغزاليّ بالغ في ذلك حتّى أبطل القوى مطلقاً، وادّعى أنّ الأفعال المنسوبة إلى القوى صادرة عن ملائكة موكّلة بهذه الأفعال تفعلها بالشعور والاختيار، كما هو ظاهر النصوص الواردة في هذا الباب.

وقال الشارح القوشجيّ بعد إيراد الكلام المتقدّم: يرد عليه أنّا لا نسلّم أنّ المصوّرة قوّة

واحدة بسيطة، لم لا يجوز أن تكون وحدتها بالجنس؟ كما أنّ المغيّرة واحدة بالجنس مختلفة بالنوع. ولو سلّم فلم لا يجوز أن يكون صدور هذه الأفعال عنها بحسب استعداد المادّة؟ فإنّ المنيّ إنّما يحصل من فضلة الهضم الرابع في الأعضاء، ففضلة هضم كلّ عضو إنّما تستعدّ لصورة ذلك العضو.

لكنّ الانصاف أنّ تلك الأفعال المتقنة المحكمة على النظام المشاهد من الصور العجيبة والأشكال الغريبة والنقوش المؤتلفة والألوان المختلفة وما روعي فيها من حِكَم ومصالح لقد تحيّرت فيها الأوهام، وعجزت عن إدراكها العقول والأفهام، قد بلغ المدوّن منها - كما علم في علم التشريح ومنافع خلقة الناس - خمسة آلاف، مع أنّ ما لم يعلم منها أكثر ممّا قد علم، كما لا يخفى على ذي حدس كامل. كما لا يكاد يذعن العقل بصدورها عن القوّة التي سمّوها همصوّرة، وإن فرضنا كونها مركّبة والمواد مختلفة، بل يحكم بأنّ أمثال تلك الأمور لا يمكن أن تصدر إلاّ عن حكيم عليم خبير قدير.

ثمّ أطال الكلام في الاعتراض على دلائلهم في إثبات تلك القوى وتعدّدها تركناها مخافة الإطناب والاسهاب.

## ٤٨ – باب ما به قوام بدن الإنسان وأجزائه وتشريح أعضائه ومنافعها وما يترتب عليها من أحوال النفس

الحرث بن سفيان السمر قندي. عن صالح بن سعيد الترمذي، عن عبد المنعم بن إدريس، عن الحرث بن سفيان السمر قندي. عن صالح بن سعيد الترمذي، عن عبد المنعم بن إدريس، عن أبيه، عن وهب بن منبه أنه وجد في التوراة صفة خلق آدم عليها الله يخري حين خلقه الله يخري وابتدعه. قال الله تبارك وتعالى: إنّي خلقت آدم وركبت جسده من أربعة أشياء، ثم جعلتها وراثة في ولده تنمى في أجسادهم وينمون عليها إلى يوم القيامة. وركبت جسده حين خلقته من رطب ويابس وسخن وبارد، وذلك أنّي خلقته من تراب وماء، ثم جعلت فيه نفساً وروحاً، فيبوسة كلّ جسد من قبل التراب، ورطوبته من قبل الماء، وحرارته من قبل النفس، وبرودته من قبل الروح. ثمّ خلقت في الجسد بعد هذا الخلق الأول أربعة أنواع، وهنّ ملاك الجسد وقوامه بإذني، لا يقوم الجسد إلاّ بهنّ، ولا تقوم منهنّ واحدة إلا أنواع، وهنّ ملاك الجسد وقوامه بإذني، لا يقوم الجسد إلاّ بهنّ، ولا تقوم منهنّ واحدة إلا الخرى، منها المرّة السوداء، والمرة الصفراء، والدم، والبلغم، ثمّ أسكن بعض هذا الخلق في بعض، فجعل مسكن اليبوسة في المرّة السوداء، ومسكن الرطوبة في المرّة الصفراء، ومسكن الرطوبة في المرّة الصفراء، واحدة منهنّ أربع التي جعلتها ملاكه وقوامه وكانت كلّ واحدة منهنّ أربعاً لا تزيد ولا تنقص الأنواع الأربع التي جعلتها ملاكه وقوامه وكانت كلّ واحدة منهنّ أربعاً لا تزيد ولا تنقص كملت صحّته واعتدل بنيانه، فإن زاد منهنّ واحدة عليهنّ فقهرتهنّ ومالت بهنّ ودخل [على] البدن السقم من ناحيتها بقدر ما زادت، وإذا كانت ناقصة نقل عنهنّ حتّى تضعف من طاقتهن البدن السقم من ناحيتها بقدر ما زادت، وإذا كانت ناقصة نقل عنهنّ حتّى تضعف من طاقتهن البدن السقم من ناحيتها بقدر ما زادت، وإذا كانت ناقصة نقل عنهن حتى تضعف من طاقتهن البدن السقم من ناحيتها مقد ما زادت، وإذا كانت ناقصة من عليهن حتى تضعف من طاقتهن البدن السقم من ناحيتها من ما زادت، وإذا كانت ناقصة من المؤنية من ناحيتها من ناحيتها من طاقتهن واحدة عليهن قوتواه وكانت كلّ واحدة عليهن حتى تضعف من طاقتهن البدن السقو من ناحيتها بقده وحدة المؤن المؤنو الم

وتعجز عن مقارنتهنّ وجعل عقله في دماغه، وشرهه في كليته، وغضبه في كبده، وصرامته في قلبه ورغبته في رثته، وضحكه في طحاله، وفرحه وحزنه وكربه في وجهه. وجعل فيه ثلاثماثة وستّين مفصلاً.

قال وهب: فالطبيب العالم بالداء والدواء يعلم من حيث يأتي السقم، من قبل زيادة تكون في إحدى هذه الفطر الأربع أو نقصان منها، ويعلم الدواء الذي به يعالجهن، فيزيد في الناقصة منهن أو ينقص من الزائدة، حتى يستقيم الجسد على فطرته، ويعتدل الشيء بأقرانه.

ثمّ تصير هذه الأخلاق الّتي ركّب عليها الجسد فطراً عليه تُبنى أخلاق بني آدم وبها توصف. فمن التراب العزم. ومن الماء اللين، ومن الحرارة الحدَّة، ومن البرودة الأناة. فإن مالت به اليبوسة كان عزمه القسوة، وإن مالت به الرطوبة كان لينه مهانة، وإن مالت به الحرارة كانت حدّته طيشاً وسفها، وإن مالت به البرودة كانت أناته ريباً وبلداً. فإن اعتدلت أخلاقه وكنّ سواءاً واستقامت فطرته كان حازماً في أمره، ليّناً في عزمه، حاداً في لينه، متأنّباً في حدّته، لا يغلبه خلق من أخلاقه ولا يميل به، من أيّها شاء استكثر ومن أيّها شاء أقلّ، ومن أيّها شاء عدل، ويعلم كلّ خلق منها إذا علا عليه بأيّ شيء يمزجه ويقوّمه، فأخلاقه كلّها معتدلة كما يجب أن يكون.

فمن التراب قسوته وبخله وحرصه وفظاظته وبرمه وشخه وبأسه وقنوطه وعزمه وإصراره؛ ومن الماء كرمه ومعروفه وتوسّعه وسهولته وتوسّله وقربه وقبوله ورجاؤه واستبشاره. إذا خاف ذو العقل أن يغلب عليه أخلاق التراب ويميل به ألزم كلّ خلق منها خلقاً من أخلاق الماء يمزجه به بلينه: يلزم القسوة اللين، والحصر التوسّع، والبخل العطاء، والفظاظة الكرم، والبرم الترسّل، والشخ السماح، واليأس الرجاء، والقنوط الاستبشار، والعزم القبول، والإصرار القرب.

ثمّ من النفس حدّته وخفّته وشهوته ولهوه ولعبه وضحكه وسفهه وخداعه وعنفه وخوفه؛ ومن الروح حلمه ووقاره وعفافه وحياؤه وبهاؤه وفهمه وكرمه وصدقه ورفقه وكبره. وإذا خاف ذو العقل أن تغلب عليه أخلاق النفس وتميل به ألزم كلّ خلق منها خلقاً من أخلاق الروح يقوّمه به: يلزم الحدّة الحلم، والخفّة الوقار، والشهوة العفاف، واللعب الحياء، والضحك الفهم، والسفه الكرم، والخداع الصدق، والعنف الرفق، والخوف الصبر.

ثمّ بالنفس سمع ابن آدم وأبصر، وأكل وشرب، وقام وقعد، وضحك وبكى، وفرح وحزن؛ وبالروح عرف الحقّ من الباطل، والرشد من الغيّ، والصواب من الخطأ، وبه علم وتعلّم وحكم وعقل واستحيى وتكرّم وتفقّه وتفقّم وتحذّر وتقدّم. ثمّ يقرن إلى أخلاقه عشرة خصال أخرى: الايمان، والحلم، والعقل، والعلم، والعمل، واللين، والورع، والصدق، والصبر، والرفق. ففي هذه الأخلاق العشر جميع الدين كلّه. ولكلّ خلق منها عدوّ: فعدرّ

الايمان الكفر، وعدو الحلم الحمق، وعدو العقل الغيّ، وعدوّ العلم الجهل، وعدوّ العمل الكسل، وعدَّق اللين العجلة، وعدَّق الورع الفجور، وعدَّق الصدق الكذب، وعدَّق الصبر الجزع، وعدوَّ الرفق العنف. فإذا وهن الآيمان تسلُّط عليه الكفر وتعبُّده وحال بينه وبين كلِّ شيء يرجو منفعته، وإذا صلب الإيمان وهن له الكفر وتعبّد واستكان واعترف الايمان. وإذا ضعف الحلم علا الحمق وحاطه وذبذبه وألبسه الهوان بعد الكرامة، وإذا استقام الحلم فضع الحمق وتبيّن عروته وأبدى سوأته وكشف ستره وأكثر مذمّته. فإذا استقام اللّين تكرّم من الخفّة والعجلة واطّردت الحدّة، وظهر الوقار والعفاف وعرفت السكينة، وإذا ضعف الورع تسلّط عليه الفجور وظهر الاثم وتبيّن العدوان وكثر الظلم ونزل الحمق وعمل بالباطل وإذا ضعف الصدق كثر الكذب وفشت الفرية وجاء الإفك بكلُّ وجه البهتان. وإذا حصل الصدق اختسأ الكذب وذلَّ وصمت الإفك وأميتت الفرية وأهين البهتان، ودنا البرَّ واقترب الخير وطردت الشرّة. وإذا وهن الصبر وهن الدين وكثر الحزن ورهق الجزع وأميتت الحسنة وذهب الأجر. وإذا صلب الصبر خلص الدين وذهب الحزن وأخر الجزع وأحييت الحسنة وعظم الأجر وتبيّن الحزم وذهب الوهن. وإذا ترك الرفق ظهر الغشّ وجاءت الفظاظة واشتدّت الغلظة وكثر الغشم وترك العدل وفشا المنكر وترك المعروف وظهر السفه ورفض الحلم وذهب العقل وترك العلم وفتر العمل ومات اللين وضعف الصبر وغلب الورع ووهن الصدق وبطل تعبّد أهل الايمان.

فمن أخلاق العقل عشرة أخلاق صالحة: الحلم، والعلم، والرشد، والعفاف، والصيانة، والحياء، والرزانة، والمداومة على الخير، وكراهة الشر، وطاعة الناصح. فهذه عشرة أخلاق صالحة، ثمّ يتشعب كلّ خلق منها عشر خصال: فالحلم يتشعب منه حسن العواقب، والمحمدة في الناس، وتشرّف المنزلة، والسلب عن السلفة، وركوب الجميل، وصحبة الأبرار، والارتداع عن الضيعة، والارتفاع عن الخساسة، وشهرة اللين، والقرب من معالي الدرجات. ويتشعب من العلم الشرف وإن كان دنيّاً، والعزّ وإن كان مهيناً، والغني وإن كان فقيراً، والقرب وإن كان قصياً والنعني والجود وإن كان بخيلاً، والحياء وإن كان صلفاً، والمهابة وإن كان وضيعاً، والسلامة وإنه كان سفيهاً. ويتشعب من الرشد السداد، والهدى والبرّ، والتقوى، والعبادة، والقصاد والاقتصاد، والقناعة، والكرم، والصدق. ويتشعب من العفاف الكفاية والاستكانة والمصادقة والمراقبة والصبر والنصر واليقين والرضا والراحة والتسليم. ويتشعب من الصيادة والسرور والمنه والميانة الكفّ والورع وحسن الثناء والتذكية والمروءة والكرم والغبطة والسرور والمنه والنفس والنهى والورع وحسن الخلق. ويتشعب من المداومة والبشاشة والمطاوعة وفلا والنفس والنهى والورع وحسن الخلق. ويتشعب من المداومة على الخير الصلاح والاتنف

والعزّ والإخبات والإنابة والسؤدد والأمن والرضا في الناس وحسن العاقبة. ويتشعّب من كراهة الشرّ حسن الأمانة وترك الخيانة واجتناب السوء وتحصين الفرج وصدق اللسان والتواضع والتضرّع لمن هو فوقه، والانصاف لمن هو دونه، وحسن الجوار، ومجانبة إخوان السوء. ويتشعّب من الرزانة التوقّر والسكون والتأتي والعلم والتمكين والحظوة والمحبّة والفلح والزكاية والانابة. ويتشعّب من طاعة الناصح زيادة العقل وكمال اللبّ ومحمدة الناس والامتعاض من اللؤم والبعد من البطش واستصلاح الحال ومراقبة ما هو نازل والاستعداد للعدوّ والاستقامة على المنهاج والمداومة على الرشاد. فهذه مائة خصلة من أخلاق العاقل (۱).

بيان؛ «الصرامة» بالصاد المهملة: الشجاعة والحدّة والعزم، وفي بعض النسخ بالمعجمة من «ضرم» - كفرح -: اشتدّ جوعه، أو من «ضرم عليه» احتدّ غضباً في وجهه أي تظهّر فيه. وفي القاموس: التبلّد التجلّد، بلد - ككرم وفرح - فهو بليد وأبلد. وقال: الحصر - كالنصر والضرب -: التضييق، وبالتحريك ضيق الصدر والبخل والعيّ في المنطق. وقال: الفظّا: الغليظ الجانب، السيّى، الخلق القاسي الخشن الكلام، فظّ بيّن الفظاظة والفظاظ بالكسر.

قوله البلزم القسوة اللين - الخ أي يُختار الوسط بينهما ويكسر سورة كلّ منهما بالآخر، وهي العدالة المطلوبة في الأخلاق، أو يستعمل كلاّ منهما في موقعه كما قال تعالى في وصف أمير المؤمنين عَلِيَهِ وأضرابه ﴿أَذِلَةِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَةٍ عَلَى الْكَفِرِينَ ﴾ (٣) وهو التخلق بأخلاق ربّ العالمين كما قال سبحانه: ﴿نَبِيَّ عِبَادِئَ أَنِيَ أَنَا الْفَغُورُ الرَّحِيمُ ﴿ وَأَنَّ عَذَابِي هُوَ الْمَكَابُ الْأَلِيمُ ﴿ الرَّحِيمُ ﴿ إِنَّ عَذَابِي هُوَ الْمَكَابُ الْأَلِيمُ ﴿ إِنَّ عَذَابِي هُوَ الْمَكَابُ الْأَلِيمُ ﴿ إِنَّ عَذَابِي هُوَ الْمَكَابُ الْأَلِيمُ ﴿ إِنَّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهُ

«والبرم التوسّل» أي التقرّب إلى الناس أو إلى الله بالصبر على أخلاق الناس، ولعلّه كان بالراء وهو الاستئناس، فإنّه أنسب. «والعزم القبول» أي إذا عزم في أمر فنصحه صادق يقبل منه. «والإصرار القرب» أي من الله بالتوبة أو الأعمّ، قوله «وكبره» أي على أعداء الدّين، والظاهر «صبره» كما يظهر من قوله «والخوف الصبر» ويحتمل أن يكون التصحيف في ما سيأتي، ويكون المراد بالكبر الشجاعة لمقابلة الخوف.

ثمّ الظاهر أنّ المراد بالنفس في هذا الحديث الروح الحيوانيّ، وبالروح الناطقة. ونسبة البرد إليها لأنّه يلزم تعلّقها تحرّك النفّس الذي يحصل البرد بسببه. و تقدم أي إلى الخير والسعادة والكمال. وفي القاموس: الذبذبة تردّد الشيء المعلّق في الهواء وحماية الجوار والأهل، وايذاء الخلق والتحريك. وقال: تكرّم عنه: تنزّه. وقال: الطرد: الابعاد. وقال: خسأ الكلب طرده. و هسمت للإفك أي عنه. وشرة الشباب - بالكسر -: نشأطه والرزانة:

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ١١١ باب ٩٦ ح ٩ . (٢) سورة المائدة، الآية: ٥٤.

<sup>(</sup>٣) سورة الحجر، الأيتان: ٤٩-٥٠.

الوقار، والارتداع: الانزجار، ولا يبعد أن يكون مكان الضيعة الضعة، كما مرّ في كتاب العقل. وفي القاموس: الصلف - بالتحريك -: التكلّم بما يكرهه صاحبك، والتمدّح بما ليس عندك، أو مجاوزة حدّ الظرف، والادّعاء فوق ذلك تكبّراً (انتهى) «والمنالة» لعلّ المراد بها الدرجة الّتي تنال بها أشرف المقاصد من القرب والفوز والسعادة؛ من النيل: الاصابة. والإخبات: الخشوع والخضوع للربّ تعالى. والحظوة بالضمّ والكسر -: المكانة والمنزلة والفلح - بالمهملة محرّكة - والفلاح: الفوز والنجاة والبقاء في الخير، وبالمعجمة بالفتع: الظفر والفوز، والاسم بالضمّ. والزكاية: النموّ والطهارة، وفي بعض النسخ «الركانة» بالراء المهملة والنون، وهي العلوّ والرفعة والوقار، ولعلّه أصوب. وفي القاموس: معض من الأمر - كفرح غضب وشقّ عليه، فهو ماعض ومعض، وأمعضه ومعضه تمعيضاً فامتعض.

أقول: إنّما لم نعط شرح هذا الخبر حقّه لأنّه من الأخبار العامّيّة المنسوبة إلى أهل. الكتاب، وقد مرّ قريب منه في كتاب العقل، وشرحناه هناك بما ينفع في هذا المقام.

٢ – الخصال: عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن محمد بن يحيى العطّار، عن محمد بن يحيى العطّار، عن محمد بن أحمد الأشعري، عن الحسن بن الحسين اللؤلؤي عن عليّ بن الحسن الطاطري، عن سعيد بن محمد، عن درست، عن أبي الأصبغ. عن أبي عبد الله عليه قال: بني الجسد على أربعة أشياء: الروح: والعقل، والدم، والنفس. فإذا خرج الروح تبعه العقل فإذا رأى الروح شيئاً حفظه عليه العقل، وبقي الدم والنفس(١).

بيان: كأنّ المراد بالروح النفس الناطقة وبالعقل الحالات والصفات الحالّة فيها ولا بلّم لها منها في العرزخ لها منها في العلوم والادراكات، فإذا فارق الروح البدن تبعتها تلك الأحوال لأنّها في البرزخ لا تفارقها العلوم والمعارف، بل تترقّى فيها كما يظهر من الأخبار وبالنفس الروح الحيوانية فهي مع الدم الحامل لها تبقيان في البدن وتضمحلان. وقوله «فإذا رأى الروح، أي بعدمفارة البدن، والرؤية بمعنى العلم أو بعين الجسد المثاليّ.

٣ - الخصال: عن محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطّاب، عن محمد بن سنان، عن المفضّل عن أبي عبد الله على قال: قوام الإنسان ويقاؤه بأربعة: بالنار والنور والريح والماء. فبالنار يأكل ويشرب، وبالنور يبصر ويعقل، وبالريح يسمع ويشمّ، وبالماء يجد لذّة الطعام والشراب، فلولا النار في معدته لما هضمت الطعام والشراب، ولولا أنّ النور في بصره لما أبصر في عقل ولولا النار في معدته لما هضمت الطعام والشراب، ولولا أنّ النور في بصره لما أبصر في عقل ولولا الربح لما التهبت نار المعدة، ولولا الماء لم يجد لذّة الطعام والشراب. وقال وسألته عن النيران: فقال: النيران أربعة: نار تأكل وتشرب ونار تأكل ولا تشرب، وفيا

<sup>(</sup>۱) الخصال، ص ۲۲۲-۲۲۷ باب ٤ ح ٦١.

تشرب ولا تأكل. ونار لا تأكل ولا تشرب. فالنار الَّتي تأكل وتشرب [فنار] ابن آدم وجميع الحيوان، والَّتي تأكل ولا تشرب فنار الوقود، والَّتي تشرب ولا تأكل فنار الشجرة والَّتي لا تأكل ولا تشرب فنار القداحة والحباحب(١).

**بيان «**فبالنار يأكل ويشرب» أي بالحرارة الغريزيّة الّتي تتولّد من النار ويسمّونها نار الله، والمراد بالنور إمّا نور البصر أو الأعمّ منه ومن سائر القوى والمشاعر ، فإنَّ النور ما يصير سبباً لظهور الأشياء كما عرفت مراراً. قوبالربح يسمع ويشمّ لأنّ الهواء حامل للصوت والكيفيّات المشمومة. «وبالماء يجد لذّة الطّعام والشّراب؛ أي الماء الّذي في الفم، فإنّه الموصل للكيفيّات المذوقة إلى الذائقة كما مرّ. فلولا النار في معدته أي الحرارة المفرطة. «فنار ابن آدم» أي الحرارة الغريزيّة فإنّها الداعية إلى الأكل والشرب وتحيل المأكول والمشروب. وفنار الوقود، أي النيران الّتي توقدها الناس فإنّها تأكل الحطب وكلّ ما تقع فيه. أي تحيلها وتكسرها، ولا تُشرب لأنّ الماء غالباً يطفئها. •والّتي تشرب ولا تأكل فنار الشجرة؛ أي النار الَّتي تورى من الشجر الأخضر كما مرَّ في تفسير قُوله تعالى: ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُرُ مِينَ ٱلشُّجَرِ ٱلأَخْضَرِ نَارًا﴾ (٢) فإنَّها تشرب الماء الَّذيُّ يسقى الشجر، ولا تأكل أي لا تحيل شيئاً ترد عليه بحرارتها وقد مرّ الكلام فيها. وفي القاموس: قدح بالزند: رام الايراء به كاقتدح، والمقدح والقداح والمقداح حديدته، والقدّاح والقدّاحة حجره. وقال الجوهريّ: الحباحب اسم رجل بخيل كان لا يوقد إلاّ ناراً ضعيفة مخافة الضيفان، فضربوا بها المثل حتَّى قالوا نار الحباحب لما تقدحه الخيل بحوافرها (انتهى). ولعلِّ المعنى أنَّها لما كانت تخرج من بين الحديد والحجر ولا ينفذ الماء فيهما ولا يحيلان شيئاً فكأنَّها لا تأكل ولا تشرب. وقد مرّ الكلام فيه من باب النار.

٤ - العيون: عن هاني بن محمّد بن محمود العبديّ عن أبيه بإسناده رفعه أنّ موسى بن جعفر علي الشيد، فقال له الرشيد: يا ابن رسول الله: أخبرني عن الطبائع الأربع. فقال موسى علي الربع فإنّه ملك يدارى؛ وأمّا الدم فإنّه عبد عارم وربما قتل العبد مولاه؛ وأمّا البلغم فإنّه خصم جدل، إن سددته من جانب انفتح من آخر؛ وأمّا المرّة فإنّها أرض إذا اهترّت رجفت بما فوقها. فقال له هارون: ياابن رسول الله، تنفق على الناس من كنوز الله ورسوله (٣).

بيان: يحتمل أن يكون المراد بالريح المرة الصفراء لحدّتها ولطافتها وسرعة تأثيرها، فينبغي أن يدارى لئلاّ تغلب وتهلك؛ أو المراد بها الروح الحيوانيّة، وبالمرّة، الصفراء والسوداء معاً، فإنّه تطلق عليهما المرّة، فيكون اصطلاحاً آخر في الطبائع وتقسيماً آخر لها.

الخصال، ص ۲۲۷ باب ٤ ح ٦٢.
 الخصال، ص ۲۲۷ باب ٤ ح ٦٢.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٧٨ باب ٧ ح ٨.

و العارم سيّى الخلق الشديد، يقال: عرم الصبيّ علينا، أي أشر ومرح، أو بطر أو فسد ولعلَّ المعنى أنّه خادم للبدن نافع له لكن ربما كانت غلبته سبباً للهلاك، فينبغي أن يصلح ويكون الإنسان على حذر منه. ﴿ فَإِنَّه خصم جدل الله كناية عن بطء علاجه وعدم اندفاعه بسهولة. ﴿ إِذَا اهْتَرَّت الله علي عليت وتحرّكت ﴿ رجفت بما فوقها الكلام في حتى النائبة من الغبّ والربع وغيرهما ، فإنّها تزلزل البدن وتحرّكه . ورأيت مثل هذا الكلام في كتب الأطبّاء والحكماء الأقدمين .

٥ - العيون والعلل؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبدالله البرقيّ عن غير واحد، عن أبي طاهر بن أبي حمزة، عن أبي الحسن الرضا علي الله قال: الطبائع أربع: فمنهنّ البلغم، وهو عبد وربما قتل العبد سيّده، ومنهنّ المرة، وهيهات، هي الأرض إذا ارتجت ارتجت بما عليها (١).

7 - العلل؛ عن عليّ بن أحمد، عن محمّد بن أبي عبد الله الكوفيّ، عن موسى بن عمران النخعيّ، عن عمّه الحسين بن يزيد، عن إسماعيل بن أبي زياد السكونيّ، قال: قال أبو عبد الله عَلَيْتُهُ : إنَّما صار الإنسان يأكل ويشرب بالنار. ويبصر ويعمل بالنور، ويسمع ويشمّ بالريح، ويجد لذَّة الطعام والشراب بالماء. ويتحرُّك بالروح. ولولا أنَّ النار في معدته ما ولا خرج الثفل من بطنه، ولولا الروح ما تحرُّك ولا جاء ولا ذهب، ولولا برد الماء لأحرقته نار المعدة، ولولا النور ما أبصر ولا عقل. فالطين صورته، والعظم في جسده بمنزلة الشجر. في الأرض والدم في جسده بمنزلة الماء في الأرض ولا قوام للأرض إلاّ بالماء، ولا قوام لجسد الإنسان إلا بالدم، والمعِّج دسم الدم وزيده. فهكذا الإنسان خلق من شأن الدنيا وشأن الآخرة، إذا جمع الله بينهما صارت حياته في الأرض، لأنَّه نزل من شأن السماء إلى الدنيا، فإذا فرّق الله بينهما صارت تلك الفرقة الموت، تردّ شأن الأخرى إلى السماء، فالحياة في الأرض، والموت في السماء، وذلك أنَّه يفرّق بين الأرواح والجسد، فردَّت الروح والنور إلى القدرة الأولى وترك الجسد لأنَّه من شأن الدنيا. وإنَّما [فسد] الجسد في الدنيا لأنَّ الربع تنشف الماء فييبس، فيبقى الطين فيصير رفاتاً ويبلى ويرجع كلّ إلى جوهره الأوّل. وتحرّكت الروح بالنفس حركتها من الريح، فما كان من نفس المؤمن فهو نور مؤيّد بالعقل، وما كان من نفس الكافر فهو نار مؤيد بالنكراء، فهذه صورة نار، وهذه صورة نور. والموت رحمة من الله عزَّ وجلَّ لعباده المؤمنين، ونقمة على الكافرين. ولله عقوبتان: إحداهما من أمر الروح، والأخرى تسليط بعض الناس على بعض، فما كان من قبل الروح فهو السقم والفقر، وما كان

<sup>(</sup>۱) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٨٥ باب ٣٢ ح ١١، علل الشرائع، ج ١ ص ١٠٨ باب ٩٦ ح ٢.

من تسليط فهو النقمة، وذلك قوله تعالى ﴿ وَكَذَلِكَ نُولِي بَعْضَ الظَّلِلِينَ بَعْضًا بِمَا كَانُوا يَكُسِبُونَ ﴾ (١) من الذنوب. فما كان من ذنب الروح، من ذلك سقم وفقر ؛ وما كان من تسليط فهو النقمة، وكان ذلك للمؤمن عقوبة له في الدنيا وعذاب له فيها، وأمّا الكافر فنقمة عليه في الدنيا وسوء العذاب في الآخرة، ولا يكون ذلك إلا بذنب، والذنب من الشهوة، وهي من المؤمن خطأ ونسيان وأن يكون مستكرها وما لا يطيق، وما كان في الكافر فعمد وجحود واعتداء وحسد، وذلك قول الله تَتَمَرَّتُكُ ﴿ كُفّارًا حَسَدًا مِن عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ (٢).

**بيان:** «أو قال؛ الترديد من الراوى، والحطم: الكسر، «ولولا الربح؛ أي الَّتي تدخل المعدة مع الطعام والشراب، أو المتولَّدة في المعدَّة، أو الالتهاب من الأولَّى، وخروج الثَّفل من الثانية، كما ذكر الأطبّاء أنَّ الرياح المتولّدة فيها تعين على إحدار الثفل. ﴿فالطين صورته ١ أي مادَّته الَّتي تقبل صورته. وقال الَّفيروز آباديِّ: وتستعمل الصورة بمعنى النوع والصفة. «خلق من شأن الدنيا» أي البدن «وشأن الآخرة» أي الروح «فإذا جمع الله بينهماً» أي بين النشأتين (صارت حياته في الأرض) أي تعلّقت روحه السماويّة بالجسد الأرضيّ، فتدخل فيه - على الجسميّة - أو تظهر آثارها في الأرض بتوسّط البدن - على التجرّد - «تردّ شأن الآخرة؛ أي الروح إلى السماء (فالحياة في الأرض؛ أي بسبب كون الروح أو تعلُّقها في الأرض «والموت في السماء؛ أي بسبب عروج الروح إلى السماء، أو الروح في حال الحياة في الأرض، وبعد الموت في السماء. • فودّت الروح والنور إلى القدرة الأولى؛ أي إلى عالم الأرواح الَّتي هي أولى مخلوقاته تعالى، وفي بعض النسخ ﴿إلى القدس الأولى؛ أي إلى عوالم القدس الأولى. "ويرجع كلَّ أي من العناصر «إلى جُوهره الأوَّل؛ قبل الامتزاج، أو كلّ من الروح والبدن إلى الجوهر الأوّل. «وتحرّكت الروح بالنفس» كأنّ المراد بالروح هنا الحيوانيّة. وبالنفس، الناطقة أي عند الموت تتحرّك الروح إلى السماء بسبب حركة النفس أو قطع تعلَّقها كحركة الروح في حال الحياة في البدن من الربح الَّتي هي النفس، أو المراد حركتها في حال الحياة، أي الروح الحيوانيَّة إنَّما تتحرَّك وتُجري في مجاري البدن بسبب النفس حركتها الَّتي بسبب الريح والتنفُّس. ويمكن أن يقرأ ﴿بالنَّفُسُ ۚ بالتحريكُ، أي حركة الروح الحيوانيَّة تابعة للنفس، كما أنَّ النفس وتحرَّكه تابع للريح، فيرتكب تأويل في تأنيث الضمير كالأنفاس ونحوه، وعلى هذا يحتمل وجهاً آخر بأن يكون المراد خروج الحيوانيّة بالنفس، وخروجه كحركة الروح بالربح إلى السماء بعد خروجها والروح في قوله «فردّت الروح؛ يمكن [أيضاً] حملها على الحيوانيّة، فالمراد بالنور الناطقة، ويدلّ عليه قوله «فهو نور مؤيّد بالعقل؟ وإذا حملناها على الناطقة فالمراد بالنور كما لاتها وعلمها وإدراكاتها، والأوّل

<sup>(</sup>١) سورة الأنعام، الآية: ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠٩ باب ٩٦ ح ٥، والآية من سورة البقرة: ١٠٩.

في أكثر أجزاء الخبر أظهر. والنكراء – بالفتح الحيل والخداع والفطنة في الباطل، قال في القاموس: النكر والنكارة والنكراء والنكر – بالضمّ –: الدهاء والفتنة والمنكر. وقد مرّ في الحديث أنّها شبهة بالعقل وليست به.

قوله ﴿إحداهما من الروح الي ما يصيب روحه من الآلام الجسمانية والروحانية بلا توسّط أحد، والأخرى ما يصيبه بسبب تسلّط الغير عليه ﴿فهو النقمة أي ينتقم الله منه بغيره وعقوبة المؤمن منحصرة فيهما ، وأمّا الكافر فيجتمع عليه عقاب الدنيا وعذاب الآخرة ويحتمل أن تكون ﴿أنّ مخفّفة وكأن المعنى: إنّما يفعله باستكراه الشهوة وعدم طاقته لمقاومتها لعسر تركها عليه لا بسبب اختياره وخروجه عن التكليف، وأمّا الكافر فيفعلها عمداً واعتداءً واستهانة بأمر الله ونهيه، كما ورد في خبر آخر ﴿فإذا وقع الاستخفاف فهو الكفر ﴾.

﴿ حَسَنَا مِنْ عِندِ أَنفُيسِهِم ﴾ الآية في سورة البقرة هكذا: ﴿ وَدَ حَيثِيرٌ مِن أَهْلِ الْكِنْكِ لُو يَرُدُّونَكُم مِنْ بَعْدِ إِيمَنِكُم كُفَّالًا حَسَنًا ﴾ قال البيضاوي: علّة ود. ﴿ فِينَ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ يجوز أن يتعلّق بـ ﴿ وَدَ ﴾ أي تمنّوا ذلك من عند أنفسهم وتشهيهم لا من قبل التدّين والميل مع الحق، أو بـ ﴿ حَسَدًا ﴾ أي حسداً بالغاً منبعثاً من أصل نفوسهم (١) (انتهى). وظاهر الخبر أن الاستشهاد بقوله ﴿ قِينَ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾ أي باختيارهم لا باستكراه واضطرار وخطأ ونسيان، فيدل على أنّ المؤمن لا يرتكب المعصية إلاّ على أحد هذه الوجوه، فالمراد بالمؤمن فيدل على أنّ المؤمن لا يرتكب المعصية إلاّ على أحد هذه الوجوه، فالمراد بالمؤمن الكامل، وهو الذي لا يخاف عليه العذاب في الآخرة، وعلى ما أولنا يشمل غيره أيضاً ولا يخفى ما في الخبر من التشويش، وكأنّه من الرواة، وهو مع ذلك مشتمل على رموز خفيّة، يخفى ما في الخبر من التشويش، وكأنّه من الرواة، وهو مع ذلك مشتمل على رموز خفيّة، وأسرار غيبيّة، وحكم ربّانيّة، وحقائق إيمانيّة لمن كان له قلب أو ألقى السمع وهو شهيد.

٧ - العلل: عن محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصقار، عن أجي ابن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن جابر، عن أبي عبد الله عليه عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه إن الله تبارك وتعالى لمّا أحبّ أن يخلق خلقاً بيده، وذلك بعدما مضى من الجنّ والنسناس في الأرض سبعة آلاف سنة، قال: ولمّا كان من شأن الله أن يخلق آدم للّذي أراد من التدبير والتقدير لما هو مكوّنه في السماوات والأرض وعلمه لمّا أراد من ذلك كلّه كشط عن أطباق السماوات ثمّ قال للملائكة: انظروا إلى أهل الأرض من خلقي من الجنّ والنسناس، فلمّا رأوا ما يعملون فيها من المعاصي وسفك الدماء والفساد في الأرض بغير الحقّ، عظم ذلك عليهم وغضبوا لله وأسفوا على أهل الأرض ولم يملكوا غضبهم أن قالوا: يا ربّ أنت العزيز القادر الجبّار القاهر العظيم الشأن، وهذا خلقك يملكوا غضبهم أن قالوا: يا ربّ أنت العزيز القادر الجبّار القاهر العظيم الشأن، وهذا خلقك الضعيف الذليل في أرضك يتقلّب في قبضتك، ويعيشون برزقك، ويستمتعون بعافيتك، وهم

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي، ج ١ ص ١٣٢.

يعصونك بمثل هذه الذنوب العظام، لا تأسف ولا تغضب ولا تنتقم لنفسك لما تسمع منهم وترى! وقد عظم ذلك علينا وأكبرناه فيك. فلمّا سمع الله بَرَّسَانُ من الملائكة قال: إنّي جاعل في الأرض خليفة لي عليهم، فيكون حجّة لي عليهم في أرضي على خلقي، فقالت الملائكة: سبحانك! أتجعل فيها من يفسد فيها ويسفك الدماء ونحن نسبّح بحمدك ونقدس لك. قالوا: فاجعله منّا فإنّا لا نفسد في الأرض ولا نسفك الدماء. قال الله - جلّ جلاله - : يا ملائكتي المي أعلم ما لا تعلمون، إنّي أريد أن أخلق خلقاً بيدي، أجعل ذرّيته أنبياء مرسلين، وعباداً ولنذرونهم عذابي، ويهدونهم إلى طاعتي، ويسلكون بهم طريق سبيلي، وأجعلهم حجّة لي عذراً أو نذراً، وأبين النسناس من أرضي فأطهرها منهم، وأنقل مردة الجنّ العصاة عن بريّتي وخلقي وخيرتي، وأسكنهم في الهواء وفي أقطار الأرض لا يجاورون نسل خلقي، وأجعل عضائي من نسل خلقي حجاباً، ولا يرى نسل خلقي الجنّ ولا يؤانسونهم ولا يخالطونهم فمن عصائي من نسل خلقي الذين اصطفيتهم لنفسي أسكنتهم مساكن العصاة وأوردتهم مواردهم ولا أبالي.

فقالت الملائكة يا ربّنا افعل ما شئت، لا علم لنا إلاّ ما علّمتنا، إنّك أنت العليم الحكيم. فقال الله – جلّ جلاله – للملائكة: ﴿ إِنّ خَلِقُ بَشَكَرًا مِن صَلْمَنلِ مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴿ فَإِنَ خَلِقُ بَشَكَرًا مِن صَلْمَنلِ مِنْ حَمَلٍ مَسْنُونِ ﴿ فَإِنَا سَوَيْتُكُمُ وَفَقَالُ اللهِ عَلَيْهِمَ لَهُ عَلَيْهِمَ لَهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْهُمُ عَلَاهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَاهُمُ عَلَيْكُمُ عَلِيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلِهُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَاهُ عَلَيْكُمُ عَلِهُمُ عَل

قال فاغترف - تبارك وتعالى - غرفة من الماء العذب الفرات فصلصلها فجمدت، ثمّ قال لها: منك أخلق النبيّين والمرسلين وعبادي الصالحين والأثمّة المهتدين الدعاة إلى الجنّة وأتباعهم إلى يوم القيامة ولا أبالي، ولا أسأل عمّا أفعل وهم يسألون يعني بذلك خلقه أنّه سيسألهم. ثمّ اغترف غرفة من الماء المالح الأجاج، فصلصلها فجمدت، ثمّ قال لها: منك أخلق الجبّارين والفراعنة والعتاة إخوان الشياطين والدعاة إلى الناريوم القيامة وأتباعهم ولا أبالي، ولا أسأل عمّا أفعل وهم يسألون. قال: وشرط في ذلك البداء، ولم يشترط في أبالي، ولا أسأل عمّا أفعل وهم يسألون. قال: وشرط في ذلك البداء، ولم يشترط في اصحاب اليمين البداء. ثمّ خلط الماءين فصلصلهما ثمّ ألقاهما قدّام عرشه وهما ثلّة من طين. ثمّ أمر الملائكة الأربعة: الشمال والدبور والصبا والجنوب، أن جولوا على هذه السلالة الطين وابرأوها وأنشئوها ثمّ جزّئوها وفصلوها وأجروا فيها الطبائع الأربعة: الريح، والمرّة، والدّم والبلغم. قال: فجالت الملائكة عليها وهي الشمال والصبا والجنوب والدبور، فأجروا فيها الطبائع الأربعة. قال: والريح في الطبائع الأربعة أي البدن] من ناحية الشمال. قال والبلغم في الطبائع الأربعة في البدن من ناحية الصبا. قال: والمرّة في الطبائع الأربعة في البدن من ناحية الصبا. قال: والمرّة في الطبائع

<sup>(</sup>١) سورة الحجر، الآيتان: ٢٨-٢٩.

الأربعة في البدن من ناحية الدبور. قال: والدم في الطبائع الأربعة في البدن من ناحية الجنوب. قال: فاستقلّت النسمة وكمل البدن. قال: فلزمه من ناحية الربح حبّ الحياة وطول الأمل والحرص، ولزمه من ناحية البلغم حبّ الطعام والشراب واللين والرفق، ولزمه من ناحية المبعرة والتجبّر والتمرّد والعجلة، ولزمه من ناحية الدم حبّ النساء واللذّات وركوب المحارم والشهوات. قال عمرو: أخبرني جابر أنّ أبا جعفر عليم قال: وجدناه في كتاب من كتب على عليه الله (١).

تفسير علي بن إبراهيم؛ عن أبيه، عن ابن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن ثابت الحدّاد، عن جابر الجعفيّ عن أبي جعفر عليه الله الدنى تغيير، وقد أوردناه بلفظ التفسير في باب خلق آدم (٢).

**بیان:** «لما هو مکوّنه» متعلّق بالتقدیر والتدبیر علی التنازع، و(علمه) معطوف علی (الذي) أو على «شأن الله» أو (علمه) بصيغة الماضي عطفاً على «هو مكوّنه» و«لمّا أراد» بالتشديد تأكيد لقوله (لمّا أحبّ) لبعد العهد بين الشرط والجزاء. وقال الجوهريّ: كشطت الجلُّ عن ظهر الفرس والغطاء عن الشيء إذا كشفته عنه. وفي المصباح: أسف غضب وزناً ومعنى. (أن قالوا) أي إلى أن قالوا، و(أن) ليس في التفسير، وفيه «يتقلَّبُون؛ وهو أظهر، وما هنا لرعاية إفراد لفظ الخلق، وفيه اخليفة يكون حجّة لي في أرضي على خلقي. (بيدي) أي بقدرتي. ﴿وَأَبِينَ النَّسْنَاسِ، أَي أَخْرَجُهُمْ، وَفَي بَعْضَ النَّسْخُ ﴿أَبِيرُۥ أَي أَهْلُكُ، وفي التفسير «أبيد» بمعناه، والمردة جمع المارد وهو العاتي. وفي الصحاح: الصلصال الطين الحرّ خلط بالرمل فصار يتصلصل إذا جف. والحمأ: الطين الأسود، والمسنون: المتغيّر المنتن. وقال: ثلَّة البُّر ما أخرج من ترابها، والثلَّة - بالضمّ - الجماعة من الناس (انتهي) وفي التفسير ﴿سُلَالَةِ مِّن طِينِ﴾ وسلالة الشيء ما استلّ منه. ﴿أن جولوا ۚ من الجولان، وفي التفسير «أن يجولوا» و«أبروها» من البري بمعنى النحت، أو بالهمز أي اجعلوها مستعدّة لأن أبراها وأنشئها – مجازاً – والبرّ: التراب، ويمكن أن يكون من التأثير، وفي القاموس: أبر النخل والزرع كأبّره أصلحه. ولعلّ المراد بالريح المرّة الصفراء وبالمرّة السوداء، كما مرّ أو بالعكس، أو المراد بالريح الروح الحيوانيّ وبالمرّة المرّتان، وفي التفسير الصغير لعليّ بنّ إبراهيم دوأجروا فيها الطبائع الأربع المرتين والدم والبلغم إلى قوله فالدم من ناحية الصيا والبلغم من ناحية الشمال والمرّة الصفراء من ناحية الجنوب والمرّة السوداء من ناحية الديورة.

٨ - العلل؛ عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن عبد الله بن جعفر الحميري، عن احمد
 ابن محمد بن عيسى، عن الحسن بن محبوب، عن بعض أصحابنا رفعه، قال: قال أبو عبد

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠٦ باب ٩٦ ح ١. (٢) تفسير القمي، ج ١ ص ٥٠.

الله علي : عرفان المرء نفسه أن يعرفها بأربع طبائع وأربع دعائم وأربعة أركان، وطبائعه : الدم، والمرة، والريح، والبلغم. ودعائمه : العقل – ومن العقل الفطنة – والفهم، والحفظ، والعلم. وأركانه : النور، والنار، والروح، والماء. فأبصر وسمع وعقل بالنور، وأكل وشرب بالنار، وجامع وتحرّك بالروح، ووجد طعم الذوق والطعم بالماء : فهذا تأسيس صورته. فإذا كان عالماً حافظاً ذكياً فطناً فهماً عرف في ما هو ومن أين تأتيه الأشياء ولأيّ شيء هو ههنا ولما هو صائر بإخلاص الوحدانية والاقرار بالطاعة وقد جرى فيه النفس وهي حارة وتجري فيه وهي باردة . فإذا حلّت به الحرارة أشر وبطر وارتاح وقتل وسرق ونصح واستبشر وفجر وزنا واهتز وبذخ، وإذا كانت باردة اهتم وحزن واستكان وذبل ونسي وأيس. فهي العوارض الّتي تكون منها الأسقام، فإنّه سبيلها، ولا يكون أوّل ذلك إلاّ لخطيئة عملها فيوافق ذلك مأكل أو مشرب في إحدى ساعات لا تكون تلك الساعة موافقة لذلك المأكل فيوافق ذلك الخطيئة فيستوجب الألم من ألوان الأسقام. وقال : جوارح الإنسان وعروقه وأعضاؤه جنود لله مجنّدة عليه، فإذا أراد الله به سقماً سلّطها عليه فأسقمه من حيث يريد به ذلك السقم (أ).

بيان، قوله «والفهم» عطف على العقل، أو عدّ العقل أربعاً باعتبار شعبه، والأوّل أظهر. وقال الراغب في مفرداته: النور الضوء المنتشر الذي يعين على الإبصار، وذلك ضربان: دنيوي وأخروي فالدنيوي ضربان: ضرب معقول بعين البصيرة، وهو ما انتشر من الأمور الإلهيّة كنور العقل ونور القرآن، ومحسوس بعين البصر، وهو ما انتشر من الأجسام النيّرة كالقمر والنجوم والنيران، فمن النور الإلهيّ قوله تَتَوَيّعُكُ ﴿قَدَّ جَاهَكُم مِّنَ اللّهِ نُورٌ وَمَن وَلِه عَلَيْهُ وُولًا نَهُ وَكُل يَمْوى بِهِ فِي النّاسِ وقال ﴿وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُ يَو وَاللّهِ وَقال ﴿وَلَكِن جَعَلْنَهُ نُورًا نَهُدِي وَقال: ﴿ وَلَكِن جَعَلْنَهُ لُورًا نَهُ لِي وَاللّهِ وَقال ﴿ وَلَكِن جَعَلْنَهُ لُورًا نَهُ يَهِ وَقال: ﴿ وَلَا كُن نُورٌ مَن دَيْهِ فَي اللّهُ لِنُورِهِ مَن وَيُهِ فَي اللّهُ لِنُورِهِ مَن وَلِهُ ﴿ يَنْ اللّهِ عَلَى اللّهُ لِنُورُ السّمَنَ اللهُ وَقال ﴿ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ ا

"عرف في ما هو" أي فناء الدنيا ودناءتها وأحوال نفسه وضعفه وعجزه "ومن أين تأتيه الأشياء" أي يؤمن بالقضاء والقدر ويعلم أسباب الخير والشرّ والسعادة والشقاوة "ولأيّ شيء هو ههنا" أي في الدنيا للمعرفة والطاعة "وإلى ما هو صائر" من الآخرة. وقوله "بإخلاص الطاعة" إمّا حال عن فاعل (عرف) أي متلبّساً به، أو متعلّق باصائر" أي يعلم أنّ مصيره إلى الجنّة إذا أخلص الوحدانيّة، أو متعلّق بالمعرفة علّة لها. والارتياح: النشاط، والبذخ: الكبر، بذخ كفرح. وذبل: ذوى وضمر "بحال الخطيئة" أي تلك الموافقة بسبب الخطيئة. وقال الجوهريّ: الجند الأنصار والأعوان، وفلان جنّد الجنود.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ١١٠ باب ٩٦ ح ٦. ﴿ ٢) سورة النور، الآية: ٣٥.

9 - العلل: عن محمّد بن موسى البرقيّ، عن عليّ بن محمّد ماجيلويه، عن أحمد بن محمّد البرقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سنان، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله عليه قال: سمعته يقول لرجل: اعلم يا فلان أنّ منزلة القلب من الجسد بمنزلة الإمام من الناس الواجب الطاعة عليهم. ألا ترى أنّ جميع جوارح الجسد شُرَط للقلب وتراجمة له مؤدّية عنه: الأذنان، والعينان، والأنف، والفم، واليدان، والرجلان، والفرج فإنّ القلب إذا همّ بالنظر فتح الرجل عينيه، وإذا همّ بالاستماع حرّك أذنيه وفتح مسامعه فسمع، وإذا همّ القلب بالنظر فتح الرجل عينيه، وإذا همّ بالاستماع حرّك أذنيه وفتح مسامعه فسمع، وإذا همّ القلب بالنشمّ استنشق بأنفه فأدّى تلك الرائحة إلى القلب، وإذا همّ بالنطق تكلّم باللسان، وإذا همّ بالحركة سعت الرجلان، وإذا همّ بالشهوة تحرّك الذكر، فهذه كلّها مؤدّية عن القلب بالتحريك، وكذلك ينبغي للإمام أن يطاع للأمر منه (١).

بيان: الشرط - كصرد - طائفة من أعوان الولاة.

العلل: عن محمد بن الحسن بن الوليد، عن محمد بن الحسن الصفّار، عن احمد ابن محمد بن عيسى، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر البزنطيّ، عن أبي جميلة، عمّن ذكره، عن أبي جعفر عَلَيْ قال: إنّ الغلظة في الكبد، والحياء في الريح، والعقل مسكنه القلب(١).
 الكافي: عن محمد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن أبي نصر والحسن بن

فضّال، عن أبي جميلة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الحزم في القلب، والرحمة والغلظة في الكبد، والحياء في القلب<sup>(٣)</sup>.

بيان: الحزم ضبط الأمر والأخذ فيه بالثقة، ونسبته إلى القلب إمّا لأنّ المراد بالقلب النفس وهو ظاهر، وإمّا لأنّ لقوّة القلب مدخلاً في حسن التدبير. والرحمة والغلظة منسوبتان إلى الأخلاط المتولّدة في الكبد، فلذا نسبهما إليه. ويحتمل أن يكون لبعض صفاته مدخلاً فيهما كما هو المعروف بين الناس، وكذا الرئة. ولا يبعد أن يكون الريح في الخبر السابق تصحيف الرئة، لاتّحاد الراوي، وعلى تقدير صحّته المراد المرّة السوداء أو الصفراء، والأوّل أنسب.

١٢ - العلل: عن محمد بن موسى بن المتوكل، عن عبد الله الحميري، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن ابن محبوب، عن بعض أصحابنا رفع الحديث قال: لما خلق الله يَخْرَبُكُ طينة آدم أمر الرياح الأربع فجرت عليها فأخذت من كل ربح طبيعتها(١).

١٣ - النصوص: عن عليّ بن الحسن، عن هارون بن موسى، عن عليّ بن محمّد بن مخلًّا

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۱۱ باب ۹٦ ح ۸.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠٨ باب ٩٦ ح ٣. أقول: ويشهد له قوله تعالى: ﴿ فَمُمْ قُلُونٌ لَا يَفْقُهُونَ بِهَا﴾ [النمازي].

<sup>(</sup>٣) روضة الكافي، ح ٢١٨. (٤) علل الشرائع، ج ١ ص ١٠٨ باب ٩٦ ح ٤

18 - الكافي: عن محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن ابن سنان، قال: سمعت أبا الحسن علي يقول: طبائع الجسم على أربعة: فمنها الهواء الذي لا تحيى النفس إلا به وبنسيمه، ويخرج ما في الجسم من داء وعفونة، والأرض التي قد تولد اليبس والحرارة، والطعام ومنه يتولّد الدم، ألا ترى أنّه يصير إلى المعدة فيغذّيه حتّى يلين ثمّ يصفو، فيأخذ الطبيعة صفوه دماً، ثمّ ينحدر الثفل والماء وهو يولّد البلغم (٢).

بيان: •طبائع الجسم على أربعة أي مبنى طبائع جسد الإنسان وصلاحها أربعة أشياء، ويحتمل أن يكون المراد بالطبائع ما له مدخل في قوام البدن وإن كان خارجاً عنه، فالمراد أنها على أربعة أقسام: •ويخرج ما في الجسم يدل على أنّ لتحرّك النفس مدخلاً في دفع الأدواء ورفع العفونات عن الجسد كما هو الظاهر. •والأرض أي الثانية منها الأرض وهي تولد اليبس بطبعها، والحرارة بانعكاس أشعّة الشمس والكواكب عنها، فلها مدخل في تولّد المرّة الصفراء والمرّة السوداء •والطعام عذا هو الثالثة، وإنّما نسب الدم فقط إليها لأنّها أدخل في قوام البدن من سائر الأخلاط مع عدم مدخليّة الأشياء الخارجة كثيراً فيها. •والماء هو الرابعة، ومدخليّتها في تولّد البلغم ظاهرة.

١٦ - نهج: قال عليه : اعجبوا لهذا الإنسان ينظر بشحم، ويتكلم بلحم، ويسمع بعظم، ويتنفس من خرم! (٤).

<sup>(</sup>١) وتمام الحديث في ج ٤٧ ص ١٠ ح ١٢. (٢) روضة الكافي، ح ٢٩٧.

<sup>(</sup>٣) الإختصاص، ص ١٠٩. (٤) نهج البلاغة، ص ١٢٨ حكمة رقم ٧.

1۷ - العلل: لمحمد بن عليّ بن إبراهيم رفعه، قال: سألته عن الموت ممّا هو ومن أيّ شيء هو؟ هو من الطبائع الأربع الّتي هي مرتجة في الإنسان، وهي: المرّتان، والدم، والربح. فإذا كان يوم القيامة نزعن هذه الطبائع من الإنسان فيخلق منها الموت فيؤتى به في صورة كبش أملح - أي أغبر - فيذبح بين الجنّة والنار، فلا يكون في الإنسان هذه الطبائع الأربع فلا يموت أبداً.

14 - الخصال والعلل: عن محمّد بن إبراهيم الطالقانيّ، عن الحسن بن عليّ العدويّ عن عباد بن صهيب، عن أبيه، عن جدّه، عن الربيع صاحب المنصور، قال: حضر أبو عبد الله عليّ مجلس المنصور يوماً وعنده رجل من الهند يقرأ كتب الطبّ، فجعل أبو عبد الله عليّ الله ينصت لقراءته، فلمّا فرغ الهنديّ قال له: يا أبا عبد الله أتريد ممّا معي شيئاً؟ قال: لا، فإنّ معي ما هو خير ممّا معك قال: وما هو؟ قال: أداوي الحارّ بالبارد، والبارد بالحارّ، والرطب باليابس، واليابس بالرطب، وأردّ الأمر كلّه إلى الله عَرَيْنُ ، وأستعمل ما قاله رسول الله قواعلم أنّ المعدة بيت الداء وإنّ الحمية هي الدواء، وأعوّد البدن ما اعتاد.

فقال الهنديّ وهل الطبّ إلاّ هذا؟! فقال الصادق عَلَيْتُهُمُ : أفتراني من كتب الطبّ أخذت؟ قال: نعم، قال: لا والله، ما أخذت إلاّ عن الله سبحانه، فأخبرني أنا أعلم بالطبّ أم أنت؟ قال الهنديّ: لا، بل أنا. قال الصادق عَلَيْتُهُمْ : فأسألك شيئاً، قال: سل.

فقال الصادق عَلَيْتُهِ : لكنّي أعلم. قال: فأجب. فقال الصادق عَلَيْتُهُ : كان في الرأس شؤون لأنّ المجوّف إذا كان بلا فصل أسرع إليه الصداع، فإذا جعل ذا فصول كان الصداع منه أبعد. وجعل الشعر من فوقه ليوصل بوصوله الأدهان إلى الدماغ، ويخرج بأطرافه البخار

منه، ويردّ الحرّ والبرد الواردين عليه. وخلت الجبهة من الشعر لأنّها مصبّ النور إلى العينين. وجعل فيها التخاطيط والأسارير ليحبس العرق الوارد من الرأس عن العين قدر ما يميطه الإنسان عن نفسه كالأنهار في الأرض الَّتي تحبس المياه. وجعل الحاجبان من فوق العينين ليردًا عليهما من النور قدر الكفاية، ألا ترى يا هنديّ أنّ من غلبه النور جعل يده على عينيه ليردّ عليهما قدر كفايتهما منه. وجعل الأنف في ما بينهما ليقسّم النور قسمين إلى كلّ عين سواء. وكانت العين كاللوزة ليجرى فيها الميل بالدواء ويخرج منها الداء، ولو كانت مربّعة أو مدوّرة ما جرى فيها الميل وما وصل إليها دواء ولا خرج منها داء. وجعل ثقب الأنف في أسفله لينزل منه الأدواء المنحدرة من الدماغ، ويصعد فيها الأرابيح إلى المشامّ، ولو كان في أعلاه لما نزل داء ولا وجد رائحة. وجعل الشارب والشفة فوق الفم لحبس ما ينزل من الدماغ عن الفيم، لثلاً يتنغّص على الإنسان طعامه وشرابه فيميطه عن نفسه. وجعلت اللحية للرجال ليستغنى بها عن الكشف في المنظر ويعلم بها الذكر من الأنثي. وجعل السنّ حادًاً لأنَّ به يقع العضَّ، وجعل الضرس عريضاً لأنَّ به يقع الطحن والمضغ، وكان الناب طويلاً ليشدّ الأضراس والأسنان كالأسطوانة في البناء. وخلا الكفّان من الشعر لأنّ بهما يقع اللمس، فلو كان بهما شعر ما درى الإنسان ما يقابله ويلمسه. وخلا الشعر والظفر من الحياة لأنَّ طولهما سمج يقبح وقصَّهما حسن، فلو كان فيهما حياة لألم الإنسان لقصَّهما وكان القلب كحبّ الصُّنوبو لَّأَنَّه منكس، فجعل رأسه دقيقاً ليدخل في الرثة فيتروّج عنه ببردها لئلاّ يشيط الدماغ بحرّه. وجعلت الرنة قطعتين ليدخل بين مضاغطها فتروّح عنه بحركتها. وكانت الكبد حدباء لتثقل المعدة وتقع جميعها عليها فتعصرها فيخرج ما فيها من البخار. وجعلت الكلية كحبِّ اللوبيا لأنَّ عليها مصبِّ المنيّ نقطة بعد نقطة، فلو كانت مربّعة أو مدوّرة لاحتبست النقطة الأولى الثانية، فلا يلتذُّ بخروجها الحيّ، إذ المنيّ ينزل من فقار الظهر إلى الكلية فهي كالدودة تنقبض وتنبسط. ترميه أوَّلاً فأوَّلاً إلى المثانة كالبندقة من القوس وجعل طيّ الركبة إلى خلف لأنّ الإنسان يمشي إلى ما بين يديه فتعتدل الحركات، ولولا ذلك لسقط في المشي. وجعلت القدم متخصّرة لأنّ الشيء إذا وقع على الأرض جميعه ثقُل ثقل حجر الرحا، إذا كان على حرفه رفعه الصبئ، وإذا وقع على وجهه صعب ثقله على الرجل.

فقال الهندي: من أين لك هذا العلم؟ فقال على الخذته عن آبائي على عن رسول الله عن جبرئيل على عن رسول الله عن جبرئيل على عن ربّ العالمين – جلّ جلاله – الّذي خلق الأجساد والأرواح. فقال الهندي: صدقت، وأنا أشهد أن لا إله إلاّ الله، وأنّ محمّداً رسول الله وعبده. وأنّك أعلم أهل زمانك (١).

بيان: قال في القاموس: المعدة: - ككلمة وبالكسر -: موضع الطعام. وقال

<sup>(</sup>۱) الخصال، ص ۵۱۱ باب ۱۹ ح ۳، علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۰۰ باب ۸۷ ح ۱.

الجوهريّ: الشأن واحد الشؤون وهي مواصل قبائل الرأس وملتقاها، ومنها تجيء الدموع. وقال: السرر أيضاً واحد أسرار الكُفُّ والجبهة وهي خطوطها، وجميع الجمع أسارير. والَّذي يظهر من كلام اللَّغويِّين أنَّ السنَّ والضرس مترادفان، ويظهر من إطلاقات الأخبار وغيرها اختصاص السنّ بالمقاديم الحداد، والضرس بالمآخير العراض وفي المصباح حدب الإنسان من باب تعب إذا خرج ظهره وارتفع عن الاستواء، والرجل أحدب والمرأة حدباء وقال الجوهريّ: رجل مخصّر القدمين إذاً كانت قدمه تمسّ الأرض من مقدّمها وعقبها وتخوي أخمصها مع دقّة فيه. قوله عَلَيْتِهِ اليوصل بوصوله، أي بسبب وصول الشعر إلى الدماغ تصل إليه الأَدهان، أو هو جمع الوصل إلى منابته وأصوله، ولا يبعد أن يكون في الأصل (باصوله) فصحف، بقرينة مقابلة (أطرافه) قوله عَلِي (لأنَّها مصبِّ النور) وذلك لأنَّ طول الشعر من الجانب الأعلى إليهما، وأكثر الأنوار السماوية ترد من الجهة العليا، أو أنّ الأعصاب الَّتي ترد منها الروح إليهما في باطن الجبهة، ومع نبات الشعر تصل منابتها إلى تلك الأعصاب فتمنع ورود الروح الَّتي هي محلَّ النور، أو أنَّه مزاج الروح الحامل للنور حارّ رطب، والشعر يتولَّد من الموادِّ الباردة اليابسة فلا يتوافقان. والْأُوِّل أَظْهَر. ويقال: ماطه يميطه وأماطه أي نحّاه وأبعده. وفي القاموس: الربح معروف، والجمع أرواح، وأرياح، ورياح وريح - كعنب - وجمع الجمع أراويح وأراييح. قوله ﷺ «فيميطه عن نفسه» أي فيحتاج إلى أن يميط ما ينزل من الدماغ في أثناء الأكل والشرب عن نفسه، أو فيميط الشارب والشفة ما ينزل عنه، وهو بعيد اليستغني بها عن الكشف؛ أي [عن] كشف العورة لاستعلام كونه ذكراً أم أنثى وقوله (في المنظر) متعلّق بقوله (يستغنى؛ لا بالكشف. ﴿ليشدّ الأضراس؛ وفي بعض النسخ اليسند؛ وفي المصباح: السند - بفتحتين -: ما استندت إليه من حائط وغيره، يقال: أسندته إلى الشيء فسندهو – انتهى – وعلى التقديرين لعلُّ وجه كونه سنداً من بين سائر الأسنان أنَّه لطوله يمنع وقوع الأسنان بعضه على بعض في بعض الأحوال، كما أنَّ الأسطوانة تمنع السقف من السقوط، أو أنَّها لطولها وقوَّتها تكون أثبت من غيرها فتمنعها من التزلزل والسقوط، لاتصالها كالأسطوانة الّتي تنصب في الأرض ويجعل بينها التخاتج فتمسكها، ويؤيِّده أنَّ هذا السنِّ يسقط غالبًا بعَّد سائرها، فهو أقوى منها وأثبت.

«ما يقابله» كأنّه كان «يعامله» فصحّف، مع أنّ أكثر ما يلمس يكون مقابلاً. «ليدخل» أي القلب «بين مضاغطها» أي بين قطعتي الرئة «فتروّح» أي الرئة «عنه» أي القلب. وفي القاموس: شاط يشيط شيطاً احترق، وفلان هلك - انتهى -. واستعيرت «النقطة» هنا للشيء القليل والقطرة، والاحتباس يكون لازماً ومتعدّياً «إلى الثانية» أي منضمة إليها: وهذا موافق لما مرّ من مذهب جالينوس في ذلك، وكأنّه كان مكان المثانة «الانثيين» لأنّهم لم يذكروا مرور المنيّ على المثانة كما عرفت إلاّ أن يكون المراد رميه قريباً من المثانة كما مرّ وقال الشيخ في القانون في ذكر أوعية المئانة أسفل

من مجرى البول، مع أنَّ أكثر ما ذكروه مبنيًّ على الظنّ والتخمين، فإن صحّ الخبر وضبطه كان قولهم في ذلك باطلاً. قوله علي : «يمشي إلى ما بين يديه أي يميل في المشي إلى قدّامه فلو كان طيّ الركبة من القدّام لانثنى أيضاً من هذا الجانب فيسقط. قوله «إذا وقع على الأرض جميعه» وذلك لامتناع الخلاء، لأنّه إذا لم يكن بين السطحين هواء أصلاً وانطبقتا لم يكن رفع أحدهما عن الآخر فيرتفعان معاً، ولو كان بينهما هواء قليل يرتفع لكن يعسر لتوقّفه على تخلخل هذا الهواء ودخول الهواء من خارج أيضاً، فتخصر القدم يوجب وجود هواء كثير تحت القدم. فإذا رفع القدم يدخل تحت ما لصق بالأرض من قدّام القدم وعقبه الهواء من الأطراف بسرعة وسهولة فلا يعسر رفعه.

19 - العلل؛ عن الحسين بن أحمد، عن أبيه، عن محمّد بن أحمد، عن أبي عبد الله الداريّ، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن سفيان الحريريّ، عن معاذ، عن بشر بن يحيى العامريّ، عن ابن أبي ليلى، قال: دخلت على أبي عبد الله عليه الله عليه ومعي نعمان، فقال أبو عبد الله عليه الذي معك؟ فقلت: جعلت فداك هذا رجل من أهل الكوفة له نظر ونفاذ رأي يقال له نعمان. قال: فلعلّ هذا الّذي يقيس الأشياء برأيه، فقلت: نعم، قال: يا نعمان، هل تحسن أن تقيس رأسك؟ فقال: لا، فقال: ما أراك تحسن شيئاً ولا فرضك إلا من عند غيرك، فهل عرفت كلمة أوّلها كفر وآخرها إيمان؟ قال: لا، قال: فهل عرفت ما الملوحة في العينين والمرارة في الأذنين، والبرودة في المنخرين، والعذوبة في الشفتين؟ قال: لا.

قال ابن أبي ليلى: فقلت: جعلت فداك، فسر لنا جميع ما وصفت. قال: حدّثني أبي عن آبائه عن رسول الله على الله تابرك وتعالى خلق عيني ابن آدم من شحمتين فجعل فيهما المملوحة، ولولا ذلك لذابتا، فالملوحة تلفظ ما يقع في العين من القذى. وجعل المرارة في الأذنين حجاباً من الدماغ، فليس من دابّة تقع فيه إلاّ التمست الخروج، ولولا ذلك لوصلت إلى الدماغ. وجعلت العذوبة في الشفتين مناً من الله بَرَيِّ على ابن آدم يجد بذلك عذوبة الريق وطعم الطعام والشراب. وجعل البرودة في المنخرين لئلا تدع في الرأس شيئاً إلا المخرجته. قلت: فما الكلمة التي أولها كفر وآخرها إيمان؟ قال: قول الرجل (لا إله إلا الله) وسول الله صلى الله عليه وآله أنه قال: إن نعمان، إيّاك والقياس، فقد حدَّثني أبي عن آبائه عن رسول الله صلى الله على ربّه فدع الرأي والقياس، فإنّ الدين لم يوضع بالقياس وبالرأي (۱).

بيان: [أقول] قد مرّت أخبار كثيرة في هذا المعنى في باب البدع والمقاييس، وفي بعضها: جعل الأذنين مُرّتين لئلاّ يدخلهما شيء إلاّ مات، لولا ذلك لقتل ابن آدم الهوامّ

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۹۶ باب ۸۱ ح ٦-

وجعل الشفتين عذبتين ليجد ابن آدم طعم الحلو والمرّ، وجعل العينين مالحتين لأنّه، شحمتان ولولا ملوحتهما لذابتا، وجعل الأنف بارداً سائلاً لئلاً يدع في الرأس داءً إلاّ اخرج ولولا ذلك لئقل الدماغ وتدوّد، وفي بعضها: وجعل الماء في المنخرين ليصعد منه النفس وينزل ويجد منه الربح الطبّبة من الخبيثة. قوله عَلِيَكُلا "ولا فرضك، أي ما أراك تحسن م افترض الله عليك إلاّ إذا أخذته من غيرك. وقوله: «فالملوحة تلفظ» علّة أخرى. «وجعا البرودة» أي الماء البارد، فإنّ السيلان علّة لإخراج ما في الرأس لا البرودة. وهي علّة لعد سيلان الدماغ كما أشير إليه في الخبر الآخر.

٢٠ - العلل: عن عليّ بن أحمد بن محمد، عن محمد بن أبي عبد الله الكوفيّ، عن محمّد ابن إسماعيل البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن عمر بن عبد العزيز، قال: حدّثنا هشام بن الحكم، قال: سألت أبا عبد الله عَلِيّ ققلت: ما العلّة في بطن الراحة لا ينبت فيه الشعر وينبت في ظاهرها؟ فقال: لعلّتين: أمّا إحداهما فلأنّ الناس يعلمون الأرض الّتي تداس ويكثر عليها المشي لا تنبت شيئاً، والعلّة الأخرى لأنّها جعلت من الأبواب الّتي تلاقي ويكثر عليها المشي لا تنبت عليها الشعر لتجد مسّ اللين والخشن ولا يحجبها الشعر عن وجود الأشياء، ولا يكون بقاء الخلق إلاّ على ذلك(١).

بيان: «الأرض الّتي تداس؛ كأنّه علّة لعدم نبات الشعر بعد الكبر لا ابتداءً والدوس: الوطء بالرّجل. «من الأبواب الّتي تلاقي الأشياء بالرّجل. «من الأبواب التي تلاقي الأشياء بالرّجل. الله النهاء بالملاقاة، أو من الأعضاء الّتي تلاقي الأشياء كثيراً. «عن وجود الأشياء» أي وجدان كيفيّاتها، في القاموس: وجد المطلوب كوعد وجداً ووجوداً ووجداناً وإجداناً – بكسرهما –: أدركه.

٢١ - العلل: عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن أحمد بن أبي عبد الله البرقيّ عن محمد ابن عليّ، عن عيسى بن عبد الله القرشيّ رفعه، قال: دخل أبو حنيفة على أبي عبد الله عليه ابن فقال له: يا أبا حنيفة، بلغني أنّك تقيس، قال: نعم أنا أقيس. فقال: ويلك لا تقس فإنّ أوّل من قاس إبليس، قال: ﴿ عَلَقْنَهُ مِن نَارٍ وَ عَلَقْنَهُ مِن طِينٍ ﴾ قاس ما بين النار والطين، ولو قاس نوريّة آدم بنور النار عرف فضل ما بين النورين وصفاء أحدهما على الآخر، ولكن قس لي رأسك مع جسدك: أخبرني عن أذنيك ما لهما مرتان؟ وعن عينيك ما لهما مالحتان؟ وعن شفتيك مالهما عذبتان؟ وعن أنفك ماله بارد؟ فقال: لا أدري. فقال له: أنت لا تحسن تقبس رأسك، تقيس الحلال والحرام؟! فقال: يا ابن رسول الله أخبرني كيف ذلك. فقال: إنّ رأسك، تقيس الحلال والحرام؟! فقال: يا ابن رسول الله أخبرني كيف ذلك. فقال: إنّ الله يمتن على الله المنتن عالمين مرتين لئلا يدخلهما شيء إلاّ مات، ولو لا ذلك لقتلت الدوابّ ابن آدم. وجعل العينين مالحتين لأنّها شحمتان ولو لا ملوحتهما لذابتا. وجعل الشفتين عذبتين آدم. وجعل العينين مالحتين لأنّها شحمتان ولو لا ملوحتهما لذابتا. وجعل الشفتين عذبتين أله المنته علين عليه المنته المنته

<sup>(</sup>۱) علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۰۳ باب ۸۹ ح ۱.

ليجد ابن آدم طعم الحلو والمرّ. وجعل الأنف بارداً سائلاً لئلاّ يدع في الرأس داءً إلاّ أخرجه ولو لا ذلك لثقل الدماغ وتدوّد.

وقال البرقيّ: وروى بعضهم أنّه قال في الأذنين: لامتناعهما من العلاج. وقال في موضع ذكر الشفتين الريق: فإنّما عذب الريق ليميّز [به] بين الطعام والشراب وقال في ذكر الأنف: لولا بردماء الأنف وإمساكه الدماغ لسال الدماغ من حرارته (١).

ومنه: عن أبيه: عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن أحمد، عن إبراهيم بن هاشم عن أحمد بن عبد الله العقيليّ، عن عيسى بن عبد الله القرشيّ، ورفع الحديث وذكر مثله إلى قوله (7).

بيان: «وتدوّد؛ أي تولّد فيه الدود، «لامتناعهما من العلاج؛ أي لتكونا بطبعهما آبيتين ممتنعتين عن أن تعالج الدواب فيهما بعد دخولهما بل تموت أو تخرج أو لأنّهما لكونهما غائرتين في الرأس يشكل علاجهما إذا لذعتهما هامّة أو دابّة فينفذ السمّ سريعاً إلى الدماغ فيهلك.

٢٢ – المناقب: ممّا أجاب الرضا علي بحضرة المأمون لضباع بن نصر الهندي وعمران الصابي عن مسائلهما، قالا: فما بال الرجل يلتحي دون المرأة؟ قال علي : زيّن الله الرجال باللحي وجعلها فصلاً يستدلّ بها على الرجال والنساء (٣).

٢٣ - مجالس الشيخ: عن جماعة، عن أبي المفضّل، عن جعفر بن محمّد الموسويّ عن عبيد الله بن أحمد بن نهيك، عن محمّد بن أبي عمير، عن سبرة بن يعقوب بن شعيب، عن أبيه عن الصادق عن آبائه عليه الله عليه قال: قال رسول الله عليه: في ابن آدم ثلاثمائة وستّون عرقاً منها مائة وثمانون متحرّكة، ومائة وثمانون ساكنة، فلو سكن المتحرّك لم يبق الإنسان ولو تحرّك الساكن لهلك الإنسان - الخبر -(٤).

المكارم عن عليّ عليه عنه عليه مثله. اس ١٢٧٥.

٢٤ – العلل لمحمد بن علي بن إبراهيم: العلّة في زيادة ضلع المرأة على ضلع الرجل
 لمكان الجنين كي يتسع جوفها للولد.

٢٥ - الكافي: عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي الحسن الأنباري، عن أبي عمير، عن أبي الحسن الأنباري، عن أبي عبد الله عليه قال: كان رسول الله عليه يحمد الله في كلّ يوم ثلاثمائة وستين مرة عدد عروق الجسد، يقول: الحمد لله ربّ العالمين كثيراً على كلّ حال (٥).

<sup>(</sup>١) علل الشرائع، ج ١ ص ٩٠ باب ٨١ ح ٣. (٢) علل الشرائع، ج ١ ص ٨٩ باب ٨١ ح ١ - ١

 <sup>(</sup>٣) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٣٥٤.
 (٤) أمالي الطوسي، ص ٥٩٧ مجلس ٢٦ ح ١٢٤٠.

<sup>(</sup>o) أصول الكاني، ج ٢ ص ٥٨١ باب التحميد والتمجيد، ح ٣.

٢٦ - ومنه: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، وحميد بن زياد، عن الحسن بن محمد جميعاً عن أحمد بن الحسن الميثميّ، عن يعقوب بن شعيب، قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: قال رسول الله عليه : إنّ في ابن آدم ثلاثمائة وستين عرقاً، منها مائة وثمانون متحرّكة ومنها مائة وثمانون ساكنة، فلو سكن المتحرّك لم ينم، ولو تحرّك الساكن لم ينم. وكان رسول الله عليه إذا أصبح قال: «الحمد لله ربّ العالمين كثيراً على كلّ حال» ثلاثمائة وستين مرّة، وإذا أمسى قال مثل ذلك(١).

العلل؛ عن أبيه، عن سعد بن عبد الله، عن يعقوب بن يزيد، عن الميثميّ مثله (٢).

٧٧ - المناقب لابن شهرآشوب: عن سالم الضرير أنّ نصرانيّاً سأل الصادق على اثني عن أسرار الطبّ ثمّ سأله عن تفصيل الجسم، فقال على الله خلق الإنسان على اثني عشر وصلاً، وعلى ماثتين وثمانية وأربعين عظماً، وعلى ثلاثماثة وستين عرقاً. فالعروق هي التي تسقي الجسد كلّه، والعظام تمسكها، واللحم يمسك العظام، والعصب يمسك اللحم وجعل في يديه اثنين وثمانين عظماً في كلّ يد أحد وأربعون عظماً، منها في قدمه خمسة وثلاثون عظماً، وفي ساقه اثنان، وفي ركبته ثلاثة، وفي فخذه واحد وفي وركه اثنان. وكذلك في الأخرى وفي صلبه ثماني عشرة فقارة، وفي كلّ واحد من جنبيه تسعة أضلاع، وفي وقصته ثمانية، وفي رأسه ستة وثلاثون عظماً، وفي فيه ثمانية وعشرون أو اثنان وثلاثون عظماً ".

تبيين: يمكن أن يكون المراد وصل الأعضاء العظيمة بعضها ببعض كالرأس والعنق العضدين والساعدين والوركين مع الفخذين والساقين والأضلاع من اليمين والأضلاع من الشمال وكأنّ المراد بالوقصة العنق. قال الفيروز آباديّ: وقص عنقه - كوعد -: كسرها والوقص - بالتحريك -: قصر العنق - انتهى .. فعدها ثمانية باعتبار ضمّ فقرات الظهر إليها لقربها منها وانحنائها ويحتمل أن يكون في الأصل اوفي وقيصته وهي عظام وسط الظهر، وهي على المشهور سبعة فتكون الثمانية بضمّ الترقوة إليها . وفي بعض النسخ في أوّل الخبر وستة وأربعين عظماً وهو تصحيف، لأنّه لا يستقيم الحساب والأسنان غير داخلة في عدد العظام، فيدلّ على أنّها ليست بعظم، وقد اختلف الأطبّاء في ذلك اختلافاً عظيماً: فمنهم من العظام، فيدلّ على أنّها ليست بعظم، وقد اختلف الأطبّاء في ذلك اختلافاً عظيماً: فمنهم من ذهب إلى أنّها عظم، وقيل: هو عصب، وقيل: عضو مركّب.

وظاهر الأخبار أنّها نوع آخر غير العظم والعصب، لأنّهم ﷺ عدّوها في ما لا تحلّه الحياة من الحيوان مقابلاً للقرن والعظم والظلف والحافر وغيرها وهو لا ينافي المذهب الأخياء الأخير كثيراً وظاهر الأخبار أنّه لا حسّ لها ولم تحلّها الحياة كما ذهب إليه بعض الأطبّاء وقال بعضهم: لها حسّ. قال في القانون: ليس لشيء من العظام حسَّ البتّة إلاّ للاسنان فإنّ

<sup>(</sup>١) أصول الكافي، ج ٢ ص ٥٨١ باب التحميد والتمجيد، ح ٤.

 <sup>(</sup>۲) علل الشرائع، ج ۲ ص ۳۳۹ باب ٦٥ ح ١.
 (۳) مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ٢٥٦.

جالينوس قال: بل التجربة تشهد أنّ لها حسّاً أعينت به بقوّة تأتيها من الدماغ ليميز أيضاً بين الحارّ والبارد. وقال القرشيّ قال جالينوس: ليس بشيء من العظام حسَّ إلاّ للأسنان، لأنّ قوّة الحسّ تأتيها في عصب ليّن. وهذا عجب، فإنّه كيف جعل ليّناً وهو مخالط للعظام، وينبغي أن يكون شبيها بجرمها فيكون صلباً لئلاّ تتضرّر بمماستها. وقال: بقي ههنا بحث، وهو أنّ الأسنان عظام أو ليس بعظام؟ وقد شنّع جالينوس على من لا يجعلها عظاماً وجعلهم سوفسطائية، واستدلّ على أنّها عظام بما هو عين السفسطة، وذلك لأنّه قال ما هذا معناه: لأنّها لو لم تكن عظاماً لكانت إمّا أن تكون عروقاً أو شرايين أو لحماً أو عصباً، ومعلوم أنّها ليست كذلك. وهذا غير لازم، فإنّ القائلين بأنّها ليست بعظام يجعلونها من الأعضاء المؤلّفة لا من هذه المفردة، ويستدلّون على تركيبها بما يشاهد فيها من الشظايا، وتلك رباطيّة وعصبيّة. قالوا: وهذا يوجد في أسنان الحيوانات الكبار ظاهراً.

وقوله عليه المعنى المعنى المعنى المعنى العقل، ثم ينبت في قريب من العشرين أربعة أخرى تسمّى السنان الحلم، بالكسر بمعنى العقل، أو بالضمّ بمعنى الاحتلام يعني البلوغ، ولذا قال عليه بعده اواثنان وثلاثون، ويحتمل أن يكون باعتبار اختلافها في الأشخاص. قال في القانون: الأسنان اثنان وثلاثون سنّاً، وربما عدمت النواجذ منها في بعض الناس، وهي الأربعة الطرفائية، فكانت ثمانية وعشرين سنّاً. فمن الأسنان ثنيّتان ورباعيّتان من فوق، ومثلهما من أسفل للقطع، ونابان من فوق ونابان من تحت للكسر، وأضراس للطحن في كلّ جانب فوقائيّ وسفلائيّ أربعة أو خمسة، فكلّ ذلك اثنان وثلاثون سنّاً أو ثمانية وعشرون. والنواجذ تنبت في الأكثر في وسط زمان النموّ، وهو بعد البلوغ إلى الوقف. وذلك أنّ الوقوف قريب من ثلاثين سنة، ولذلك تسمّى أسنان الحلم.

٢٨ – الكافي: عن محمد، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن عبد الرحمن ابن العزرميّ، عن أبي عبد الله عليه قال: قال أمير المؤمنين عليه الله عباداً في أصلابهم أرحام كأرحام النساء. قال: فسئل: فما لهم لا يحملون؟ فقال: إنّها منكوسة، ولهم في أدبارهم غدّة كغدّة الجمل أوالبعير، فإذا هاجت هاجوا، وإذا سكنت سكنوا(١).

٢٩ – وهفه: عن محمد بن يحيى، عن محمد بن الحسين، عن محمد بن إسماعيل، عن صالح بن عقبة، عن رفاعة، قال: قلت لأبي عبد الله عليه الله عليه : ما تقول في رجل ضرب رجلاً فنقص بعض نفسه، بأي شيء يعرف ذلك؟ قال: ذلك بالساعات. قلت: وكيف الساعات قال: إنّ النفس يطلع الفجر وهو في الشق الأيمن من الأنف، فإذا مضت الساعة صار إلى الشق الأيسر، فتنظر ما بين نفسك ونفسه ثمّ يحسب فيؤخذ بحساب ذلك منه (٢).

بيان: كأنَّ المراد به أنَّه في أوَّل اليوم يكون النفس في الشقَّ الأيمن أكثر ولعلَّ هذا إنَّما

<sup>(</sup>۱) الكافي، ج ٥ ص ٨٨٢ باب ٣٧٨ ح ٣. (٢) الكافي، ج ٧ ص ١٣٨١ باب ٢٠٢ ح ١٠.

ذكر استطراداً. فإنّ استعلام عدد النفس لا يتوقّف عليه، ولم أر من عمل به سوى الشيخ يحيى بن سعيد في جامعه. وقال العلاّمة كلّلة في التحرير: في انقطاع النفس الدية، وفي بعضه بحسب ما يراه.

٣٠ - التهذيب؛ بإسناده عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه يوم بدر: لا تواروا إلا كميشاً - يعني به من كان ذكره صغيراً - وقال: لا يكون ذلك إلا في كرام الناس<sup>(۱)</sup>.

٣١ - توحيد المفضل: فكريا مفضل كيف جعلت آلات الجماع في الذكر والأنثى جميعاً على ما يشاكل ذلك، فجعل للذكر آلة ناشرة تمتذ حتى تصل النطفة إلى الرحم، إذ كان محتاجاً إلى أن يقذف ماءه في غيره. وخلق للأنثى وعاء قعر ليشتمل على المائين جميعاً، ويحتمل الولد ويتسع له ويصونه حتى يستحكم. أليس ذلك من تدبير حكيم لطيف؟! سبحانه وتعالى عمّا يشركون.

فكّريا مفضّل في أعضاء البدن أجمع، وتدبير كلّ منها للإرب: فاليدان للعلاج والرجلان للسعي، والعينان للاهتداء، والفم للاغتذاء، والمعدة للهضم، والكبد للتخليص والمنافذ لتنفيذ الفضول، والأوعية لحملها، والفرج لإقامة النسل، وكذلك جميع الأعضاء إذا تأمّلتها وأعملت فكرك فيها ونظرك وجدت كلَّ شيء منها قد قدّر لشيء على صواب وحكمة.

قال المفضّل: فقلت: يا مولاي! إنّ قوماً يزعمون أنّ هذا من فعل الطبيعة. فقال: سلهم عن هذه الطبيعة: أهي شيء له علم وقدرة على مثل هذه الأفعال أم ليست كذلك؟ فإن أوجبوا لها العلم والقدرة فما يمنعهم من إثبات الخالق. فإنّ هذه صفته وإن زعموا أنّها تفعل هذه الأفعال بغير علم ولا عمد وكان في أفعالها ما قد تراه من الصواب والحكمة علم أنّ هذا الفعل للخالق الحكيم، وأنّ الّذي سمّوه طبيعة هو سنة في خلقه، الجارية على ما أجراها عليه.

فكريا مفضّل في وصول الغذاء إلى البدن وما فيه من التدبير، فإنّ الطعام يصير إلى المعدة فتطبخه وتبعث بصفوه إلى الكبد في عروق رقاق واشجة بينهما قد جعلت كالمصفّي للغذاء لكيلا يصل إلى الكبد منه شيء فينكاها، وذلك أنّ الكبد رقيقة لا تحتمل العنف، ثمّ إنّ الكبد ثقيلة، فيستحيل بلطف التدبير دماً وينفذ إلى البدن كلّه في مجاري مهيّأة لذلك بمنزلة المجاري التي تهيّأ للماء حتّى يظرد إلى الأرض كلّها، وينفذ ما يخرج منه [من] الخبث والفضول إلى مغائض قد أُعدّت لذلك: فما كان من جنس المرّة الصفراء جرى إلى المرارة، وما كان من جنس السوداء جرى إلى المثانة. فتأمّل حكمة جنس السوداء جرى إلى الطحال، وما كان من البلّة والرطوبة جرى إلى المثانة. فتأمّل حكمة التدبير في تركيب البدن ووضع هذه الأعضاء منه مواضعها، وإعداد هذه الأوعية فيه لتحمل

<sup>(</sup>۱) تهذیب الأحكام، ج ٦ ص ١٧٢ ح ٣٣٦.

تلك الفضول لئلاً تنتشر في البدن فتسقمه وتنهكه. فتبارك من أحسن التقدير، وأحكم التدبير وله الحمد كما هو أهله ومستحقّه.

قال المفضّل: [فقلت] صف نشوء الأبدان ونموّها حالاً بعد حال حتى تبلغ النمام والكمال. فقال غليظ : أوّل ذلك تصوير الجنين في الرحم حيث لا تراه عين ولا تناله يد، ويدبّره حتى يخرج سويّاً مستوفياً جميع ما فيه قوامه وصلاحه من الأحشاء والجوارح والعوامل إلى ما في تركيب أعضائه من العظام واللحم والشحم والمخ والعصب والعروق والغضاريف. فإذا خرج إلى العالم تراه كيف ينمى بجميع أعضائه وهو ثابت على شكله وهيئته لا تتزايد ولا تنقص إلى أن يبلغ أشده إن مدّ في عمره، أو يستوفي مدّته قبل ذلك. هل هذا إلا من لطيف التدبير والحكمة؟!

يا مفضّل انظر إلى ما خصّ به الإنسان في خلقه تشريفاً وتفضيلاً على البهائم فإنّه خلق ينتصب قائماً ويستوي جالساً ليستقبل الأشياء بيديه وجوارحه ويمكنه العلاج والعمل بهما، فلو كان مكبوباً على وجهه كذات الأربع لما استطاع أن يعمل شيئاً من الأعمال.

انظر الآن يا مفضّل إلى هذه الحواسّ الّتي خصّ بها الإنسان في خلقه وشرّف بها على غيره كيف جعلت العينان في الرأس كالمصابيح فوق المنارة ليتمكّن من مطالعة الأشياء، ولم تجعل في الأعضاء الَّتي تحتهنّ كاليدين والرجلين فتعرضها الآفات وتصيبها من مباشرة العمل والحركة ما يعلِّلها ويؤثّر فيها وينقص منها. ولا في الأعضاء الَّتي وسط البدن كالبطن والظهر فيعسر تقلِّيها واطِّلاعها نحو الأشياء. فلمَّا لم يكن لها في شيء من هذه الأعضاء موضع كان الرأس أسنى المواضع للحواسّ. وهو بمنزلة الصومعة لها. فجعل الحوّاس خمساً تلقى خمساً لكيلا يفوتها شيء من المحسوسات: فخلق البصر ليدرك الألوان، فلو كانت الألوان ولم يكن بصر يدركها لم يكن فيها منفعة؛ وخلق السمع ليدرك الأصوات فلو كانت الأصوات ولم يكن سمع يدركها لم يكن فيها إرب؛ وكذلك سائر الحواسّ ثمّ هذا يرجع متكافئاً: فلو كان بصراً ولم يكن ألواناً لما كان للبصر معنى؛ ولو كان سمع ولم يكن أصوات لم يكن للسمع موضع. فانظر كيف قدّر بعضها يلقى بعضاً فجعل لكلّ حاسة محسوساً يعمل فيه، ولكلّ محسوس حاسّة تدركه، ومع هذا فقد جعلت أشياء متوسّطة بين الحواس والمحسوسات لا يتمّ الحواسّ إلاّ بها كمثل الضياء والهواء، فإنّه لو لم يكن ضياء يظهر اللون للبصر لم يكن البصر يدرك اللون. ولو لم يكن هواء يؤدّي الصوت إلى السمع لم يكن السمع يدرك الصوت. فهل يخفي على من صحّ نظره وأعمل فكره أنّ مثلِ هذا الّذي وصفت من تهيئة الحواسّ والمحسوسات بعضها يلقى بعضاً وتهيئة أشياء أخر بها تتمّ الحواسّ لا يكون إلاّ بعمد وتقدير من لطيف خبير؟

فكُّر يا مفضَّل في من عدم البصر من الناس وما يناله من الخلل في أموره، فإنَّه لا يعرف

موضع قدمه ولا يبصر ما بين يديه. فلا يفرّق بين الألوان وبين المنظر الحسن والقبيح. ولا يرى حفرة إن هجم عليها، ولا عدوّاً إن أهوى إليه بسيف، ولا يكون له سبيل إلى أن يعمل شيئاً من هذه الصناعات مثل الكتابة والتجارة والصياغة، حتى أنّه لولا نفاذ ذهنه لكان بمنزلة الحجر الملقى. وكذلك من عدم السمع يختل في أمور كثيرة، فإنّه يفقد روح المخاطبة والمحاورة، ويعدم لذّة الأصوات واللحون الشجية المطربة، ويعظم المؤنة على الناس في محاورته حتى يتبرّموا به. ولا يسمع شيئاً من أخبار الناس وأحاديثهم، حتى يكون كالغائب وهو شاهد، أو كالميّت وهو حيّ. فأمّا من عدم العقل فإنّه يلحق بمنزلة البهائم، بل يجهل كثيراً ممّا يهتدي إليه البهائم! أفلا ترى كيف صارت الجوارح والعقل وسائر الخلال الّتي بها صلاح الإنسان، والّتي لو فقد منها شيئاً لعظم ما يناله في ذلك من الخلل، يوافي خلقه على النمام حتّى لا يفقد شيئاً منها. فلم كان كذلك إلّا لأنّه خلق بعلم وتقدير.

قال المفضّل: فقلت: فلم صار بعض الناس يفقد شيئاً من هذه الجوارح فيناله في ذلك مثل ما وصفته يا مولاي؟

قال عَلِيَهُ : ذلك للتأديب والموعظة لمن يحلّ ذلك به ولغيره بسببه، كما قد يؤدّب الملوك الناس للتنكيل والموعظة فلا ينكر ذلك عليهم بل يحمد من رأيهم ويصوّب من تدبيرهم. ثمّ إنّ للّذين تنزل بهم هذه البلايا من الثواب بعد الموت إن شكروا وأنابوا لما يستصغرون معه ما ينالهم منها، حتّى أنّهم لو خيّروا بعد الموت لاختاروا أن يردّوا إلى البلايا ليزدادوا من الثواب.

فكر يا مفضّل في الأعضاء الّتي خلقت أفراداً وأزواجاً وما في ذلك من الحكمة والتقدير والصواب في التدبير. فالرأس ممّا خلق فرداً، ولم يكن للانسان صلاح في أن يكون أكثر من واحد. ألا ترى أنّه لو أضيف إلى رأس الإنسان رأس آخر لكان ثقلاً عليه من غير حاجة إليه، لأنّ الحواس الّتي يحتاج إليها مجتمعة في رأس واحد. ثمّ كان الإنسان ينقسم قسمين لو كان له رأسان، فإن تكلّم من أحدهما كان الآخر معطّلاً لا إرب فيه ولا حاجة إليه، وإن تكلّم منهما جميعاً بكلام واحد كان أحدهما فضلاً لا يحتاج إليه، وإن تكلّم بأحدهما بغير الذي تكلّم به من الآخر لم يدر السامع بأيّ ذلك يأخذ، وكان أشباه هذا الاختلاط. واليدان ممّا خلق أزواجاً، ولم يكن للانسان خير في أن يكون له واحدة، لأنَّ ذلك كان يخلّ به في ما يحتاج إلى معالجته من الأشياء. ألا ترى أنّ النجّار والبنّاء لو شلّت إحدى يديه لا يستطيع أن يحتاج إلى معالجته من الأشياء. ألا ترى أنّ النجّار والبنّاء لو شلّت إحدى يديه لا يستطيع أن يعالج صناعته، وإن تكلّف ذلك لم يحكمه ولم يبلغ منه ما يبلغه إذا كانت له يدان يتعاونان على العمل.

أطل الفكر يا مفضّل في الصوت والكلام وتهيئة آلاته في الأسنان. فالحنجرة كالأنبوبة لخروج الصوت، واللسان والشفتان والأسنان لصياغة الحروف والنغم. ألا ترى أنّ من سقطت أسنانه لم يقم السين، ومن سقطت شفته لم يصحّح الفاء، ومن ثقل لسانه لم يفصح الراء. وأشبه شيء بذلك المزمار الأعظم، فالحنجرة يشبه قصبة المزمار، والرئة يشبه الزق الذي ينفخ فيه لتدخل الريح، والعضلات الّتي تقبض [على] الرئة ليخرج الصوت كالأصابع الّتي تقبض على الزقّ حتى تجري الريح في المزمار، والشفتان والأسنان الّتي تصوغ الصوت حروفاً ونغماً كالأصابع الّتي تختلف في [فم] المزمار، فتصوغ صفيره ألحاناً، غير أنّه وإن كان مخرج الصوت يشبه المزمار بالدلالة والتعريف، فإنّ المزمار بالحقيقة هو المشبّه بمخرج الصوت.

قد أنبأتك بما في الأعضاء من الغناء من صنعة الكلام وإقامة الحروف. وفيها مع الذي ذكرت لك مآرب أخرى. فالحنجرة ليسلك فيها هذا النسيم إلى الرئة فتروّح عن الفؤاد بالنفس الدائم المتتابع الذي لو حبس شيئاً يسيراً لهلك الإنسان وباللسان تذاق الطعوم، فيميّز بينها، ويعرف كلَّ واحد منها: حلوها من مرّها، وحامضها من مرّها، ومالحها من عذبها. وطيّبها من خبيثها. وفيه مع ذلك معونة على اساغة الطعام والشراب. والأسنان تمضغ الطعام حتى يلين ويسهل إساغته. وهي مع ذلك كالسند للشفتين تمسكهما وتدعمهما من داخل الفم. واعتبر ذلك بأنّك ترى من سقطت أسنانه مسترخي الشفة ومضطربها. وبالشفتين يترشف الشراب، حتى يكون الذي يصل إلى الجوف منه بقصد وقدر، لا يثمّ ثبّاً فيغصّ به الشارب أو ينكأ في الجوف، ثمّ هما بعد ذلك كالباب المطبق على الفم يفتحهما الإنسان إذا شاء وبطقهما إذا شاء.

ففي ما وصفنا من هذا بيان أنّ كلَّ واحد من هذه الأعضاء يتصرَّف وينقسم إلى وجوه من المنافع كما تتصرّف الأداة الواحدة في أعمال شتّى، وذلك كالفأس يستعمل في النجارة والحفر وغيرهما من الأعمال.

لو رأيت الدماغ إذا كشف عنه لرأيته قد لفّ بحجب بعضها فوق بعض لتصونه من الأعراض وتمسكه فلا يضطرب، ولرأيت عليه الجمجمة بمنزلة البيضة كيما يفته هذّ الصدمة والصكّة الّتي ربما وقعت في الرأس. ثمّ قد جلّلت الجمجمة بالشعر حتّى صار بمنزلة الفرو للرأس تستره من شدّة الحرّ والبرد فمن حصّن الدماغ هذا التحصين إلاّ الذي خلقه وجعله ينبوع الحسّ والمستحقّ للحيطة والصيانة لعلق منزلته من البدن وارتفاع درجته وخطر مرتبته؟!

[تأمّل] يا مفضّل الجفن على العين كيف جعل كالغشاء، والأشفار كالأشراج، وأولجها في هذا الغار، وأظلّها بالحجاب وما عليه من الشعر!

[فكّر] يا مفضّل من غيّب الفؤاد في جوف الصدر وكساه المدرعة الّتي هي غشاؤه وحصّنه بالجوانح وما عليها من اللحم والعصب لئلاّ يصل إليه ما ينكأه؟ من جعل في الحلق منفذين: أحدهما لمخرج الصوت وهو الحلقوم المتّصل بالرئة، والآخر منفذ للغذاء وهو المريء المتّصل بالمعدة، الموصل الغذاء إليها، وجعل على الحلقوم طبقاً يمنع الطعام أن يصل إلى الرئة فيقتل؟ من جعل الرئة مروحة الفؤاد لا تفتر ولا تخلّ لكيلا تتحيّز الحرارة في الفؤاد فتؤدّي إلى التلف؟ من جعل لمنافذ البول والغائط أشراجاً تضبطهما لئلاّ يجريا جرياناً دائماً فيفسد على الإنسان عيشه؟ فكم عسى أن يحصي المحصي من هذا! بل الذي لا يحصى منه ولا يعلمه الناس أكثر.

من جعل المعدة عصبانيّة شديدة وقدّرها لهضم الطعام الغليظ؟ ومن جعل الكبد رقيقة ناعمة لقبول الصفو اللطيف من الغذاء، ولتهضم وتعمل ما هو ألطف من عمل المعدة إلاّ الله القادر؟ أترى الإهمال يأتي بشيء من ذلك؟ كلاّ بل هو تدبير من مدبّر حكيم قادر عليم بالأشياء قبل خلقه إيّاها لا يعجزه شيء وهو اللطيف الخبير.

فكّر يا مفضّل لم صار المخّ الرقيق محصّناً في أنابيب العظام؟ هل ذلك إلاّ ليحفظه ويصونه؟ لم صار الدم السائل محصوراً في العروق بمنزلة الماء في الظروف إلاّ لتضبطه فلا يفيض؟ لم صارت الأظفار على أطراف الأصابع إلاّ وقاية لها ومعونة على العمل؟ لم صار داخل الأذن ملتوياً كهيئة اللولب إلاّ ليظّرد فيه الصوت حتّى ينتهي إلى السمع وليكسر حمّة الريح فلا ينكأ في السمع؟ لم حمل الإنسان على فخذيه وإليتيه هذا اللحم إلاّ ليقيه من الأرض فلا يتألّم من الجلوس عليها كما يألم من نحل جسمه وقل لحمه إذا لم يكن بينه وبين الأرض حائل يوقيه صلابتها؟ من جعل الإنسان ذكراً وأنثى إلاّ من خلقه متناسلاً؟ ومن خلقه متناسلاً إلاّ من خلقه مؤمّلاً؟ ومن أعطاه آلات العمل إلاّ من خلقه عاملاً ومن خلقه عاملاً إلاّ من توكّل محتاجاً؟ ومن جعله محتاجاً إلاّ من ضربه بالحاجة؟ ومن ضربه بالحاجة إلاّ من توكّل بتقويمه؟ من خصّه بالفهم إلاّ من أوجب له الجزاء؟ من وهب له الحيلة إلاّ من ملكه الحول؟ بقومن ملّكه الحول إلاّ من ألزمه الحجّة؟ من يكفيه ما لا تبلغه حيلته إلاّ من لم يبلغ مدى شكره؟ فكّر وتدبّر ما وصفته، هل تجد الإهمال على هذا النظام والترتيب؟! تبارك الله عمّا يصفون.

أصف لك الآن يا مفضّل الفؤاد اعلم أنّ فيه ثقباً موجّهة نحو القلب الّتي في الرئة تروّح عن الفؤاد، حتّى لو اختلف تلك الثقب فتزايل بعضها عن بعض لما وصل الروح إلى الفؤاد ولهلك الإنسان، فيستجيز ذو فكر ورويّة أن يزعم أنّ مثل هذا يكون بالاهمال، ولا يجد شاهداً من نفسه ينزعه عن هذا القول.

لو رأيت فرداً من مصراعين فيه كلوب أكنت تتوهّم أنّه جعل كذلك بلا معنى؟ بل كنت تعلم ضرورة أنّه مصنوع يلقى فرداً آخر فتبرزه ليكون في اجتماعهما ضرب من المصلحة. وهكذا تجد الذكر من الحيوان كأنّه فرد من زوج مهيّاً من فرد أنثى فيلتقيان لما فيه من دوام النسل وبقائه. فتبّاً وخيبةً وتعساً لمنتحلي الفلسفة كيف عميت قلوبهم عن هذه الخلقة العجيبة حتّى أنكروا التدبير والعمد فيها! لو كان فرج الرجل مسترخياً كيف [كان] يصل إلى قعر الرحم حتى يفرغ النطفة فيه، ولو كان منعظاً أبداً كيف كان الرجل يتقلّب في الفراش ويمشي بين الناس وشيء شاخص أمامه! ثمّ يكون في ذلك مع قبح المنظر تحريك الشهوة في كلّ وقت من الرجال والنساء جميعاً. فقدّر الله - جلّ اسمه - أن يكون أكثر ذلك لا يبدو للبصر في كلّ وقت، ولا يكون على الرجال منه مؤنة، بل جعل فيه القوّة على الانتصاب وقت الحاجة إلى ذلك لما قدّر أن يكون فيه من دوام النسل وبقائه.

اعتبر الآن يا مفضّل بعظم النعمة على الإنسان في مطعمه ومشربه وتسهيل خروج الأذى. أليس من حسن التقدير في بناء الدار أن يكون الخلاء في أستر موضع فيها؟ فهكذا جعل الله سبحانه المنفذ المهيّأ للخلاء من الإنسان في أستر موضع منه فلم يجعله بارزاً من خلقه ولا ناشراً من بين يديه، بل هو مغيّب في موضع غامض من البدن مستور محجوب يلتقي عليه الفخذان وتحجبه الأليتان بما عليهما من اللحم فيواريانه. فإذا احتاج الإنسان إلى الخلاء وجلس تلك الجلسة ألفى ذلك المنفذ منه منصباً مهيّاً لانحدار الثفل. فتبارك [الله] من تظاهرت آلاؤه، ولا تحصى نعماؤه.

فكّر يا مفضّل في هذه الطواحن الّتي جعلت للانسان، فبعضها حداد لقطع الطعام وقرضه. وبعضها عراض لمضغه ورضّه، فلم ينقص واحد من الصفتين إذكان محتاجاً إليهما جميعاً.

تأمّل واعتبر بحسن التدبير في خلق الشعر والأظفار، فإنّهما لمّا كانا ممّا يطول ويكثر حتّى يحتاج إلى تخفيفه أوّلاً فأوَّلاً جعلا عديمي الحسّ لئلاّ يؤلم الإنسان الأخذ منهما. ولو كان قصّ الشعر وتقليم الأظفار ممّا يوجد له مسّ ذلك لكان الإنسان من ذلك بين مكروهين: إمّا أن يدع كلَّ واحد منهما حتّى يطول فيثقل عليه، وإمّا أن يخفّفه بوجع وألم يتألّم منه.

قال المفضّل: فقلت: فلم لم يجعل ذلك خلقة لا تزيد فيحتاج الإنسان إلى النقصان منه؟ فقال عَلَيْتُهِ : إِنَّ لله تبارك وتعالى في ذلك على العبد نعماً لا يعرفها فيحمد عليها. اعلم أن الام البدن وأدواءه تخرج بخروج الشعر في مسامة وبخروج الأظفار من أناملها. ولذلك أمر الإنسان بالنورة وحلق الرأس وقص الأظفار في كلّ أسبوع ليسرع الشعر والأظفار في النبات فتخرج الآلام والأدواء بخروجهما. وإذا طالا تحيّزا وقلّ خروجهما فاحتبست الآلام والأدواء في البدن فأحدثت عللاً وأوجاعاً، ومنع مع ذلك الشعر من المواضع الّتي يضرّ بالإنسان ويحدث عليه الفساد والضرر: لو نبت الشعر في العين ألم يكن سيعمى البصر؟ ولو نبت في الفم ألم يكن سيعمى البصر؟ ولو نبت في الفم ألم يكن المحمى المحل ألم يكن سيعمى المحرة في الفم ألم يكن المحمى الأعمال؟ ولو نبت في فرج المرأة على ذكر الرجل ألم يكن سيفسد عليهما لذّة الجماع؟ فانظر كيف تنكّب الشعر هذه المواضع لما في ذلك من سيفسد عليهما لذّة الجماع؟ فانظر كيف تنكّب الشعر هذه المواضع لما في ذلك من

المصلحة. ثمّ ليس هذا في الإنسان فقط، بل تجده في البهائم والسباع وسائر المتناسلات، فإنّك ترى أجسامهنَّ مجلّلة بالشعر، وترى هذه المواضع خالية منه لهذا السبب بعينه. فتأمّل الخلقة كيف تتحرّز وجوه الخطأ والمضرّة وتأتي بالصواب والمنفعة. إنّ المنانيّة وأشباههم حين اجتهدوا في عيب الخلقة والعمد عابوا الشعر النابت على الركب والإبطين ولم يعلموا أنّ ذلك من رطوبة تنصبّ إلى هذه المواضع فينبت فيها الشعر كما ينبت العشب في مستنقع المياه. أفلا ترى إلى هذه المواضع أستر وأهيأ لقبول تلك الفضلة من غيرها. ثمّ إنّ هذه تعدّ المياه ممّا يحمل الإنسان من مؤنة هذا البدن وتكاليفه لما له في ذلك من المصلحة، فإنّ اهتمامه بتنظيف بدنه وأخذ ما يعلوه من الشعر ممّا يكسر به شرّته، ويكفّ عاديته، ويشغله عن بعض ما يخرجه إليه الفراغ من الأشر والبطالة.

تأمّل الريق وما فيه من المنفعة، فإنّه جعل يجري جرياناً دائماً إلى الفم ليبلّ الحلق واللّهوات فلا يجفّ، فإنّ هذه المواضع لو جعلت كذلك، كان فيه هلاك الإنسان ثمّ كان لا يستطيع أن يسيغ طعاماً إذا لم يكن في الفم بلّة تنفذه، تشهد بذلك المشاهدة واعلم أنّ الرطوبة مطيّة الغذاء، وقد تجري من هذه البلّة إلى موضع آخر من المرّة فيكون في ذلك صلاح تامّ للانسان، ولو يبست المرّة لهلك الإنسان ولقد قال قوم من جهلة المتكلّمين وضعفة المتفلسفين بقلّة التمييز وقصور العلم: لو كان بطن الإنسان كهيئة القباء يفتحه الطبيب إذا شاء فيعاين ما فيه، ويدخل يده فيعالج ما أراد علاجه، ألم يكن أصلح من أن يكون مصمتاً محجوباً عن البصر واليد لا يعرف ما فيه إلاّ بدلالات غامضة كمثل النظر إلى البول وجسّ محجوباً عن البصر واليد لا يعرف ما فيه إلاّ بدلالات غامضة كمثل النظر إلى البول وجسّ العرق وما أشبه ذلك ممّا يكثر فيه الغلط والشبهة حتى ربما كان ذلك سبباً للموت؟ فلو علم هؤلاء الجهلة أنّ هذا لو كان هكذا أوّل ما فيه أنّه كان يسقط عن الإنسان الوجل من الأمراض والموت وكان يستشعر البقاء ويغتر بالسلامة، فيخرجه ذلك إلى العتو والأشر. ثمّ كانت الرطوبات الّتي في البطن تترشّح وتتحلّب فيفسد على الإنسان مقعده ومرقده وثياب بذلته الرطوبات الّتي في البطن تترشّح وتتحلّب فيفسد على الإنسان مقعده ومرقده وثياب بذلته وزينه، بل كان يفسد عليه عيشه.

ثم إنّ المعدة والكبد والفؤاد إنّما تفعل أفعالها بالحرارة الغريزيّة الّتي جعلها الله محتبسة في الجوف، فلو كان في البطن فرج ينفتح حتّى يصل البصر إلى رؤيته والبد إلى علاجه لوصل برد الهواء إلى الجوف، فمازج الحرارة الغريزيّة وبطل عمل الأحشاء، فكان في ذلك هلاك الإنسان. أفلا ترى أنّ كلَّ ما تذهب إليه الأوهام سوى ما جاءت به الخلقة خطأ وخطل (١)

أقول: قد مرّ شرح الجميع في كتاب التوحيد. من أراد ذلك فليرجع إليه.

٣٢ – الدر المنثور؛ عن وهب بن منبه، قال: خلق الله ابن آدم كما شاء وبما شاء، فكان
 كذلك، فتبارك الله أحسن الخالقين. خلق من التراب والماء، فمنه لحمه ودمه وشعره

<sup>(</sup>١) توحيد المفضل، ص ٥٤-٧٥.

وعظامه وجسده، فهذا بدء الخلق الذي خلق الله منه ابن آدم ثمّ جعلت فيه النفس، فبها يقوم ويقعد، ويسمع ويبصر، ويعلم ما تعلم الدواب، ويتقي ما تتقي. ثمّ جعلت فيه الروح، فبه عرف الحقّ من الباطل، والرشد من الغيّ، وبه حذر وتقدّم واستتر وتعلّم ودبّر الأمور كلّها. فمن التراب يبوسته، ومن الماء رطوبته. فهذا بدء الخلق الذي خلق الله منه ابن آدم كما أحبّ أن يكون. ثمّ جعل فيه من هذه الفطر الأربع أنواعاً من الخلق في جسد ابن آدم، فهي قوام جسده وملاكه بإذن الله وهي المرّة السوداء، والمرّة الصفراء والدم والبلغم. فيبوسته وحرارته من قبل النفس ومسكنها في الدم، ورطوبته وبرودته من قبل الروح ومسكنه في البلغم. فإذا اعتدلت هذه الفطر في الجسد فكان من كلّ واحد ربع كان جلداً كاملاً وجسماً صحيحاً، وإن كثر واحد منها على صاحبه علاها وقهرها وأدخل عليها السقم من ناحيته، وإن قلّ عنها واحد منها غلبت عليه وقهرته ومالت به، فضعف عن قوّتها وعجز عن طاقتها وأدخل عليها السقم من ناحيته، أمن نقصان أو من ناحيته. فالطبيب العالم بالداء والدواء يعلم من الجسد حيث أتى سقمه، أمن نقصان أو من زيادة (۱).

٣٣ – وعن ابن عبّاس، قال: إنّ الله أوحى إلى داود أن يسأل سليمان عن أربع عشرة كلمة، فإن أجاب ورّثه العلم والنبوّة. قال: أخبرني يا بنيّ أين موضع العقل منك؟ قال: الدماغ، قال: أين موضع الباطل منك؟ قال: الدماغ، قال: أين موضع الباطل منك؟ قال: الأذنان، قال: أين باب الخطيئة منك؟ قال: اللسان، قال: أين طريق الريح منك؟ قال: المنخران، قال: أين موضع الأدب والبيان منك؟ قال: الكلوتان، قال: أين باب الفظاظة والغلظة منك؟ قال: الكبد، قال: أين باب الفرج منك؟ قال: الرئة، قال: أين باب الفرج منك؟: قال الطحال، قال: أين باب المسب منك؟ قال: اليدان قال: أين باب النصب منك؟ قال: الفرج، قال: أين باب النصب منك؟ قال: الفرج، قال: أين باب النهوة منك؟ قال: الفرج، قال: أين باب النهب منك؟ قال: الفرج، قال: أين باب النهب منك؟ قال: الفرج، قال: أين باب النهب والفهم والحكمة؟ قال: القلب، إذا صلح القلب، منك؟ قال: القلب، إذا صلح القلب،



<sup>(</sup>۱) - (۲) الدر المتثور، ج ٥ ص ۳۰۷-۳۰۹.

## فهرس الجزء السابع والخمسون

|      | الموضوع الم                                                                   |
|------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٥    | ٣٠ - باب الرياح وأسبابها وأنواعها                                             |
|      | ٣١ - باب الماء وأنواعه والبحار وغرائبها وما ينعقد فيها، وعلة المد والجزر،     |
| 19   | والممدوح من الأنهار والمذموم منها                                             |
|      | ٣٢ - باب الأرض وكيفيتها وما أعد الله للناس فيها وجوامع أحوال العناصر وما تحت  |
| ۳۷   | الأرضين                                                                       |
|      | ٣٣ - باب آخر في قسمة الأرض إلى الأقاليم وذكر جبل قاف وسائر الجبال وكيفية      |
| ٧١   | خلقها وسبب الزلزلة وعلتها                                                     |
| ١٠٤  | ٣٤ - باب تحريم أكل الطين وما يحل أكله منه                                     |
|      | ٣٥ - ياب المعادن وأحوال الجمادات والطبائع وتأثيراتها وانقلابات الجواهر وبعض   |
| 118  | النوادرا                                                                      |
| ۱۳٦  | ٣٦ – باب نادر                                                                 |
| ۱۳۷  | ٣٧ - باب الممدوح من البلدان والمذموم منها وغرائبها                            |
| 177  | ٣٨ - پاپ نادر ۲۸ - پاپ نادر                                                   |
| 181  | أبواب - الإنسان والروح والبدن وأجزائه وقواهما وأحوالهما                       |
| 141  | ٣٩ - باب أنه لم سمَّى الإنسان إنساناً والمرأة مرأة والنساء نساءً والحواء حواء |
| ۱۸٤  | باب ٤٠ - فضل الإنسان وتفضيله على الملك وبعض جوامع أحواله                      |
| * 14 | ٤١ باب آخر                                                                    |
| 414  | ٤٢ - باب بدء خلق الإنسان في الرحم إلى آخر أحواله                              |
|      | فهرس الجزء الثمان والخمسون                                                    |
| ***  | <ul><li>٤٣ – باب حقيقة النفس والروح وأحوالهما</li></ul>                       |
| ٥٣٣  | فهنا مقصدان: الأول في النفس                                                   |

| 134 | المقصد الثاني: الروح                                                           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|
|     | ٤٤ - باب في خلق الأرواح قبل الأجساد، وعلة تعلقها بها، وبعض شؤونها من           |
| ۳٦٢ | ائتلافها واختلافها وحبها وبغضها وغير ذلك من أحوالها                            |
| 440 | ٤٥ – باب حقيقة الرؤيا وتعبيرها وفضل الرؤيا الصادقة وعلتها وعلة الكاذبة         |
| ٤٣٢ | 27 - باب في رؤية النبي ﷺ وأوصيائه ﷺ وسائر الأنبياء والأولياء في المنام         |
| ٤٣٩ | ٤٧ – باب قوى النفس ومشاعرها من الحواس الظاهرة والباطنة وسائر القوى البدنية .   |
|     | ٨٤ - باب ما به قوام بدن الإنسان وأجزائه وتشريح أعضائه ومنافعها وما يترتب عليها |
| ٤٦٨ | من أحوال النفس                                                                 |

## رموز الكتاب

| ب   | : لقرب الاسناد.      | ٤   | : لعلل الشرائع.            | لي        | : لأمالي الصدوق.                        |
|-----|----------------------|-----|----------------------------|-----------|-----------------------------------------|
| بشا | : لبشارة المصطفى.    | عا  | : لدعائم الأسلام.          | ř         | : لتفسير الإمام العسكري (ع).            |
| تم  | : لفلاح السائل.      | عد  | : للعقائد.                 | la.       | : لأمالي الطوسي.                        |
| ثو  | : لثواب الأعمال.     | عدة | : لعدة الداعي .            | محص       | : للتمحيص،                              |
| ٤   | : للاحتجاج.          | عم  | : لأعلام الورى.            | مد        | : للعمدة .                              |
| جا  | : لمجالس المقيد.     | عين | : للعيون والمحاسن.         | مص        | : لمصباح الشريعة .                      |
| جش  | : لفهرست النجاشي.    | غر  | : للغرر والدرر .           | مصبا      | : للمصباحين.                            |
| جع  | : لجامع الاخبار .    | غط  | : لغيبة الشيخ الطوسي.      | مع        | : لمعاني الأخبار.                       |
| جم  | : لجمال الاسبوع .    | غو  | : لغوالي اللثالي.          | مكا       | : لمكارم الأخلاق.                       |
| جنة | : للجنة الواقية.     | ف   | : لتحف العقول.             | مل        | : لكامل الزيارة.                        |
| حة  | : لفرحة الغري.       | فتح | : لفتح الأبواب.            | منها      | : للمنهاج.                              |
| ختص | : لكتاب الإختصاص.    | فر  | : لتفسير فرات الكوفي.      | مهج       | : لمهج الدعوات.                         |
| خص  | : لمنتخب البصائر.    | فس  | : لتفسير علي بن ابراهيم.   | ن         | : لعيون أخبار الرضا (ع) .<br>. ا ال . ا |
| د   | : للعدد القوية .     | فض  | : لكتاب الروضة.            | نبد       | : لتنبيه الخاطر.                        |
| ببر | : للسرائر.           | ق   | : للكتاب العنيق الغروي.    | نجم       | : لكتاب النجوم.<br>. السند :            |
| سن  | : للمحاسن.           | قب  | : لمناقب ابن شهرآشوب.      | نص<br>: د | : للكفاية .                             |
| شا  | : للإرشاد.           | قبس | : لقبس المصباح.            | نهج<br>:  | : لنهج البلاغة.                         |
| شف  | : لكشف اليقين.       | قضا | : لقضاء الحقوق.            | ني<br>هد  | : لغيبة النعماني .<br>: الدنة :         |
| شي  | : لتفسير العياشي.    | قل  | : لإقبال الأعمال.          |           | : <b>للهداية .</b><br>عالم أن           |
| ص   | : لقصص الأنبياء.     | فية | : للدروع الواقية .         | يب<br>**  | : للتهذيب.<br>: للخراتج.                |
| صا  | : للإستبصار.         | 4   | : لإكمال الدين.            | یج<br>ید  | : للتوريج.<br>: للتوحيد.                |
| صبا | : لمصباح الزائر .    | U   | : للكافي.                  | ير        | : لبصائر الدرجات.<br>: لبصائر الدرجات.  |
| صح  | : لصحيفة الرضا (ع) . | کش  | : لرجال الكشي.             | يف        | : للطرائف.                              |
| ضا  | : لفقه الرضا (ع) .   | كشف | : لكشف الغبة.              | ۔<br>يل   | : للفضائل.                              |
| ضوء | : لضوء الشهاب.       | كف  | : لمصياح الكفعمي.          | ين        | : لكتابي الحسين بن سعيد                 |
| ضه  | : لروضة الواعظين.    | كنز | : لكنز جامع الفوائد وتأويل | -         | أو لكتابه والنوادر.                     |
| ط   | : للصراط المستقيم.   |     | الآيات الظاهرة معاً.       | يه        | : لمن لا يحضره الفقيه                   |
| طا  | : لامان الأخطار.     | J   | : للخصال.                  |           | - , - 0                                 |
|     |                      |     |                            |           |                                         |

لا : للبلد الأمين.

طب : لطب الأنمة.