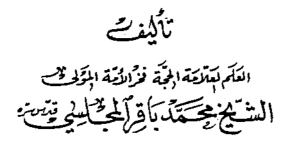




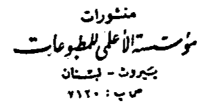
المحامقة لذررأ خسارالأثمة الأظهار يعهد



تحقي وكتصويج لجنكة متهلجكما ووالمحققين الأيفقانيين

# طبعة مُنقّحة وَمُزدَّنة بِعَالِيوَّہ الْعِلَّلَيَّة إِسْبَىٰ عَلِيُّ الِبِّمَانِيُّ الشَّاهِرُوُدِيُّ <sup>تَسْسَرَّ</sup>

الجزء التاسع والثمانون



الطبعَة الأولى جييع الحقوق محفوظة ومسجلة للنامت ر P73(a - K.12 - )259



#### Published by Aalami Est.

Beirut Airport Road Tel:01/450426 Fax:01/450427 P.O.Box.7120 مؤسسة الأعلمي للمطبوعات بيروت – طريق المطار – قرب سنتر زعرور ماتف:٤٥٠٤٢٦ / ١٠ – فاكس:٤٥٠٤٢٧ / ١٠ مندوق بريد:٧١٢٠

E-mail:alaalami@yahoo.com http://www.alaalami.com بشير ألله ألرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيعِ

الحمد لله الذي أكمل على عباده الامتنان بتنزيل القرآن، وحثّهم على التّضرُّع والدّعاء والحمد والثّناء ليحضرهم على موائد الإحسان، والصّلاة على سيّد المُرسلين محمّد وأهل بيته الذين هم حملة علم القرآن، وبهم أخرج الله عباده من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان. أما بعد: فهذا هو المجلّد التاسع عشر من كتاب بحار الأنوار في فضائل القرآن وآدابه وما يتعلّق به والحثّ على الذّكر والدّعاء وأنواعهما وآدابهما من مؤلّفات أحقر العباد محمّد باقر ابن محمّد تقى عفى الله عن جرائمهما وحشرهما مع مواليهما .



١ – باب فضل القرآن واعجازه وأنه لا يتبدل بتغير الأزمان ولا يتكرر بكثرة القراءة، والفرق بين القرآن والفرقان الآيات: البقرة: ﴿ الَمَ ۞ ذَٰلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَيْبُ فِهُ هُدَى لِلْمُنْقِينَ ۞ . وقال تعالى : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِ رَبْبِ مِنَا نَزَنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَنُوا بِسُورَةٍ مِن مِنْفِهِ وَأَدْعُوا شُهَدَاءَكُم مِن دُونِ اللَهِ إِن كُنتُمْ مَندِقِينَ ۞ فَإِن لَمُ تَنْمَلُوا وَلَن تَنْعَلُوا ﴾ الآية .

وقال تعالى: ﴿۞ إِنَّ اللَّهُ لَا يَسْتَحْيِءَ أَن يَعْبِرِبَ مَثْمَلًا مَّا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَأْ فَأَمَّا الَّذِينَ مَامَنُوا فَيْعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُّ مِن زَيْهِمْ وَأَمَّا الَّذِينَ كَغَرُواْ فَبَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهَنذَا مَثَلًا يُعِنِ لُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِـهِ. كَثِيرًا وَمَا يُعِنِ لُ بِـهِ إِلَّا الْنَسِيقِينَ﴾ ٢٦٣.

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ ءَايَنِيتِم بَيْنِنَتِ وَمَا يَكْفُرُ بِهَمَّا إِلَّا ٱلْفَنسِفُونَ﴾ (٩٩٠.

وقال تعالى : ﴿ الَّذِينَ مَاتَيْنَهُمُ الْكِنَبَ يَتْلُوَنَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ أَوْلَتِيكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمَا تَكْفَرُ بِهِ فَأُوْلَتِيكَ هُمُ الْمَنْسِرُونَ﴾ ١٢١٩. وقال سبحانه : ﴿ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ نَـزَّلَ الْكِنَبَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فِي الْكِتَنِبِ لَنِي شِقَاقٍ بَعِبْدِ﴾ ١٧٦٣». وقال تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُندِلَ فِيهِ ٱلْشَرْءَانُ هُدُك لِلنَّكَاسِ وَبَيْنَسَوِ مِّنَ ٱلْهُـدَى وَٱلْفُرْقَانِى﴾ «١٨٥». وقال تعالى: ﴿وَأَذْكُرُا نِعْمَتَ ٱللَهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِنَ ٱلْكِنَبِ وَٱلْحِكْمَةِ يَبِظُكُرُ بِدِبُهِ ٢٣١١».

**آل عمران: ﴿**نَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ مُعَمَّدِةًا لِمَا بَيْنَ يَدَيَّهُ وَأَنزَلَ ٱلْنَوْزَيْنَةَ وَٱلْإِنجِيلَ ﴾ مِن قَبْلُ هُدَى لِلنَّاسِ وَأَنزَلَ ٱلْنُتُوَانُ إِنَّ ٱلَذِينَ كَفَرُوا بِعَايَنتِ ٱللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَإَلَنَهُ عَ

وقال تعالى: ﴿ذَلِكَ نَتْلُوهُ عَلَيْنَكَ مِنَ ٱلْأَيْنَتِ وَالذِّكْرِ ٱلْحَكِمِرِ﴾ «٥٨»<sup>(١)</sup>.

وقال تعالى : ﴿إِنَّ هَٰذَا لَهُوَ ٱلْتَصَمُّ ٱلْحَقُّ﴾ «٦٢».

وقال سبحانه: ﴿تِلَكَ ءَايَنُتُ ٱللَّهِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ وَمَا ٱللَّهُ ثِرِيدُ ظُلْمًا لِلْغَلَمِينَ﴾ ١٠٨%.

وقال تعالى: ﴿هَٰذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدُى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ﴾ «١٣٨».

النساء: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَّ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِ غَيْرِ اللَّوِ لَوَجَدُوا فِيهِ آخْيَلَنفَا كَثِيرًا﴾ «٨٢». وقال: ﴿يَتَأَبَّهَا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَكُمُ بُرْهَنُ مِن زَيِكُمْ وَأَنزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوْرًا شُبِينَا﴾ «١٧٤».

الماندة: ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْحِتَنِ قَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا يَمَّا كُنتُمْ تُخْفُونَ مِنَ ٱلْحِتَنِ وَيَعْفُوا عَن كَثِيرُ قَدْ جَآءَكُم مِن اللَّهِ نُورٌ وَحِتَنَ مُبِينُ ﴾ يَهْدِي بِهِ اللَهُ مَنِ ٱتَّبَعَ رِضْوَنَكُمْ شُبُلَ ٱلْسَلَنِهِ وَيُخْرِجُهُم مِنَ ٱلظُلُمَنَتِ إِلَى ٱلنُّودِ بِإِذَنِهِ. وَيَهْدِيهِمْ إِلَى مِزَطٍ مُسْتَفِيهِ ﴾ (١٦».

الأنعام: ﴿وَأُوحِيَ إِلَىٰهُ هَلَا ٱلْقُرْدَانُ لِأُنذِرْكُمْ بِدٍ. وَمَنْ بَلَغُ﴾ ١٩٧.

وقال تعالى: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَبِ مِن شَيُّو﴾ «٣٨».

وقال تعالى: ﴿وَهَٰذَا كِتَنْبُ أَنْزَلْنَهُ مُبَادِكُ مُصَدِّقُ ٱلَّذِي بَيْنَ يَدَيْدِ﴾ «٩٢».

وقال تعالى: ﴿وَهَٰذَا كِنَنْكُ أَنزَلْنَهُ مُبَارَكُ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ ٢

**الأعراف؛ ﴿**المَعَسَ ﴾ كِنَبُ أَنزِلَ إِلَيْكَ فَلَا يَكُن فِي صَنَدْدِكَ حَمَجٌ مِنْهُ لِشُنذِرَ بِهِ. وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٱنَّسِعُوا مَا أُنزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَيْكُرُنَهِ ١٥ – ٣٢.

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ جِنْنَهُم بِكِنَنِ فَعَمَلَنَهُ عَلَى عِلْمِ هُدًى وَرَحْمَةُ لِلْقَوْرِ يُؤْمِنُونَ ﴾ . وقال سبحانه: ﴿وَالَذِينَ يُمَتِكُونَ بِٱلْكِنَنِ وَأَقَامُوا الصَّلَوَةَ إِنَّا لَا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِعِينَ وقال تعالى: ﴿خُذُوا مَا مَاتَيْنَكُم بِقُوَةٍ وَاذَكُرُوا مَا فِيهِ لَمَلَكُمْ تَنَقُونَ ﴾ «١٧١». وقال تعالى: ﴿وَلَكَنَاكَ نُفَعِمْلُ الْآيَنِتِ وَلَقَلَهُمْ بَرْجِعُونَ ﴾ .

(١) الآيات الدالة على أنّ القرآن الكريم ذكر وتذكرة وذكرى للبشر كثيرة، وكلّها صريحة في أنّ القرآن المجيد ذكر وتذكرة وذكرى للبشر إلى العليّ الفدّوس المعروف بالفطرة الّتي فطر النّاس عليها، يريهم الله تعالى نفسه في آياته الكريمة، ويريهم آثار علمه وقدرته وجبروته وحكمته، ويتجلّى الله تعالى لخلقه في كتابه ولكنّهم لا يعلمون. [مستدرك السفينة ج٣ لغة «ذكر»]. وقال تعالى: ﴿ هَنَذَا بَصَابِرُ مِن زَيِّكُمْ وَهُدَى وَرَحْمَةُ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ﴾ «٢٠٣».

**يونس: ﴿**الَرَّ نِلْكَ مَايَتُ الْكِنَبِ الْحَكِيمِ ﴾ ١٤ \*. وقال تعالى : ﴿وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْمَانُ أَن يُفَتَرَى مِن دُوْتِ اللَّهِ وَلَنَكِن تَعْسَدِينَ الَذِى بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَغْصِيلَ الْكِنَبِ لَا رَبَّ فِيهِ مِن زَبِّ الْعَلَمِينَ (٢) لَمَ يَقُولُونَ افْتَرَنَهُ قُلْ فَتَأْتُولُ بِسُورَةٍ يَشْلِهِ. وَادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْشُد مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنُّتُمْ مَندِيْنِينَ (٢) \*. وقال تعالى : ﴿ يَتَأْتُنُ اللَّهُ وَلَنَكِنَ تَعْسَدِينَ النَّاسُ قَدْ جَاءَدْكُمُ مَوْعِظَةٌ مِن آيَتِكُمْ وَشِفَاً \* لِمَا فِي الصَّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِلْمُؤْمِنِينَ (٢) عُلَّى اللَّهِ وَرَحْمَةُ عَلَيْنُولُ فَلَيْعَرَضُوا هُوَ حَدَّرٌ مِينَا بَعَدِينَ (٢) \*.

هود: ﴿ الَّرْ كِنَبُ أُحْكِمَتْ مَايَنَنُمُ ثُمَّ فَصِلَتْ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ ٢

وقال سبحانه: ﴿أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَبَّةُ قُلْ مَأْتُواْ بِعَشْرِ سُوَرٍ مِثْبِلِهِ. مُغْتَرَيَّتِ وَآدْعُوا مَن ٱسْتَطَعْتُم قِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَندِقِينَ ٢﴾ فَإِلَمْ يَسْتَجِيبُوا لَكُمْ فَأَعْلَمُوا أَنَمَا أُنْزِلَ بِعِلْمِ ٱللَهِ وَأَن لَآ إِلَّهُ إِلَا هُوَّ فَهَلْ أَشُر مُسْلِمُونَ ٢٠٠٠ .

يوسف: ﴿انَرْ يَلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْكِنَنِ ٱلْمُبِينِ ﴾ إِنَّا أَنَزَلْنَهُ قُرُّمَانًا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ غَنْ نَعْشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْفَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْقُرْءَانَ وَإِن كُنتَ مِن قَبْـلِهِ. لَمِنَ ٱلْغَيْفِلِينَ ﴾. وقال تعالى : ﴿مَا كَانَ حَدِيْنَا يُفْتَرَكِ وَلَنَصِي نَصْدِيقَ ٱلَّذِي بَيْنَ يَكَذَيْهِ وَتَفْصِبلَ كُلُ

**الوعد: ﴿**وَلَقَ أَنَ قُرْءَانَا سُبِّرَتْ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوْنَى بَل لِلَّهِ ٱلأَمْرُ جَبِع**َّا﴾ «٣**١». وقال تعالى: ﴿وَكَنَالِكَ أَنَرَلَنَهُ حُكْمًا عَرَبِيَّاً﴾ «٣٧».

**إبراهيم: ﴿**الَّرْ حِـتَبٌ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِلْحَرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَكَتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَتِيهِـمَ إِلَى مِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ﴾ «١».

وقال تعالى: ﴿هَٰذَا بَلَنَهُ لَلِنَاسِ وَلِيُنذَرُوا بِهِ۔ وَلِيَعَلَمُوَا أَنَمَا هُوَ الِنَهُ وَسِدُ وَلِيذَكُرَ أُوْلُوا ٱلْأَلْبَسِ﴾ (٥٢».

**الحجر: ﴿**الَرَّ تِلْكَ ءَايَنَتُ ٱلْكِنَّبِ وَقَرْءَانِ مُبِينِ﴾ ١٣». وقال تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَلْنَا ٱلذِكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ۞﴾. وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَالْقُرْءَاتَ ٱلْعَظِيمَ

النحل: ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكَ ٱلذِّحْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ بَنَعْكُرُونَ﴾ ﴿٤٤».

وقال تعالى: ﴿وَمَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَنِبَ إِلَّا لِشْبَتِينَ لَمُتُمُ الَّذِي الْحُنَلَفُوا فِيلَمِ وَهُدَى وَرَحْمَةً لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ٢٠٠٠ .

وقال تعالى : ﴿وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ نِبْيَنَا لِكُلْ شَيْءٍ وَهُدُى وَرَحْمَةً وَمُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ﴾ «٨٩». وقال تعالى : ﴿قُلْ نَزَلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُس مِن زَيِّكَ بِالْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَهُدُى وَمُشْرَفِ لِلْمُسْلِمِينَ ﷺ وَلَقَدَ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرُّ لِسَاتُ ٱلَّذِى يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَعِيُّ وَهَنَذَا لِسَانً عَكَرَفِتُ شُبِينً ۞

الإسواء: ﴿ إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُوَمُ﴾ «٩».

وقال تعالى: ﴿ ذَلِكَ مِمَّا أَوْحَنَ إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ ٱلْجِكْمَةِ ﴾ «٣٩».

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ مُتَرْفَنَا فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لِيَذَكَّرُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا نَقُولًا ﴾.

وقال تعالى: ﴿قُلْ لَمِنِ آجْتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُوْا بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِشْلِهِ. وَلَوَ كَانَتُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظُهِبِرُا (٥) وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هَٰذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مُثَلِ فَأَتَ أَكْثَرُ ٱلنَّاسِ إِلَّا صُحُوْرًا (٥) . وقال تعالى: ﴿وَبِالْحَقِ أَنَزَلْنَهُ وَبِالْحَقِ نَزَلُ وَمَا أَرْسَلْنَكَ إِلَا مُبَشِرًا وَلَذِيرًا ﷺ وَقُرْءَانَا هَوَقْنَهُ لِنَقَرَارُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْنٍ وَنَزَلْنَهُ مَنِيرِكُ

**الكهف؛ ﴿**لَمُمَدُّ بِلَوِ ٱلَّذِى أَنَزَلَ عَلَى عَبَدِهِ ٱلْكِنْبَ وَلَتَر يَجْعَل لَمُ عِوَجًا ۞ فَيَسَمًا لِيُنذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِّن لَدُنْهُ﴾ وقال تعالى : ﴿وَلَقَدَ صَرَّفْنَا فِي هَـٰذَا ٱلْشَرْءَانِ لِلنَّاسِ مِن كُلِّ مُثَلٍّ وَكَانَ ٱلإِنسَنُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلَا﴾ «٤٥» .

مريم: ﴿ فَإِنَّمَا يَشَرْنَنُهُ بِلِسَانِكَ لِتُبَشِرَ بِهِ ٱلْمُتَّقِينَ وَتُنذِرَ بِهِ. قَوْمًا لْذَا ﴾ «٩٧».

طه: ﴿ مَا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْقُرْمَانَ لِتَشْقَى ﴾ إِلَّا نَذَكِرَةُ لِمَن يَخْشَىٰ ﴾ تَنزِيلًا مِتَنْ خَلَقَ ٱلْأَرْضَ وَالسَّمَوَتِ ٱلْعُلَى ﴾ .

وقال تعالى : ﴿ كَذَلِكَ نَقْشُ عَلَيْكَ مِنَ أَنْبَآءٍ مَاقَدْ سَبَقٌ وَقَدْ مَانَيْنَكَ مِن لَذُنَا ذِكْرًا شِي تَن أَعْرَضَ عَنْهُ فَإِنَّهُ يَحْمِلُ يَوْمَ الْقِيَسَمَةِ وِزْلًا (شِ) .

وقال تعالى: ﴿وَكَذَلِكَ أَنَزَلْنَهُ قُرْءَانًا حَرَيْبًا وَصَرَّفْنَا فِيهِ مِنَ أَلْوَعِهِدٍ لَعَلَّهُمْ يَتَفُونَ أَوْ يُحْدِثُ لَهُمْ ذِكْرَاﷺ﴾.

الأنبياء: ﴿لَقَدْ أَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ حَكِتَبًا بِنِهِ ذِكْرُكُمْ أَنَالَا تَعْقِلُونَ﴾ «١٠». وقال تعالى: ﴿وَهَذَا ذِكْرُ مُبَارَكُ أَنزَلْنَهُ أَفَأَنْتُمْ لَمُ مُنكِرُونَ﴾ «٥٠». وقال تعالى: ﴿إِنَّ فِي هَنذَا لَبَلَنغَا لِقَوْمٍ عَتَبِدِينَ ٢٠٠٠.

الحج: ﴿ وَكَذَلِكَ أَنزَلْنَهُ ءَايَنتِ بَيْنِنتِ وَأَنَّ اللَّهَ يَهْدِى مَن يُرِيدُ ﴾ ١٦٣».

**النور؛ ﴿**شُوَرَةُ أَنزَلْنَهَا وَفَرَضْنَهَا وَأَنزَلْنَا فِيهَآ ءَايَّنِتٍ يَبْنَتِ لَعَلَّكُمُ نَذَكُرُونَ ﴿﴾. وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ أَنزَلْنَآ إِلَيْكُرُ ءَايَنتِ ثُبَيِّنَنتِ وَمَثَلًا مِنَ ٱلَٰبِينَ خَلَوْا مِن مَبْلِكُمُ وَمَوْعِظَةً لِلمُتَقِينَ ﴾.

وقال تعالى: ﴿ لَقَدْ أَزَلْنَا ءَابَنَتِ ثُبَيِّنَنَتْ وَآلَةُ بَهْدِى مَن بَشَاءُ إِلَى صِرَطٍ تُسْتَفِيمِ ٢

الفرقان، ﴿ تَبَارَكَ ٱلَّذِى نَزَّلَ ٱلْمُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ. لِيَكُونَ لِلْمَنْلَمِينَ نَذِيرًا ﴿ إلى قوله تعالى : ﴿وَقَالَ الَذِينَ كَفُرُوا إِنْ هَدَاً إِلَّا إِفْكُ ٱفْتَرَىنَهُ وَأَعَانَهُمْ عَلَيْهِ قَوْمُ مَاحَرُونَ فَقَدْ جَآهُ طُلْمًا وَزُورًا ﴿ وَقَالُوا أَسْتَطِيرُ الأَوَلِينَ آصَتَنَبَهَا فَعِى تُمْلَى عَلَيْهِ بُحَكْرَةً وَأَعْمَدِيلَا ﴿ فَلَ أَنزَلَهُ الَذِي يَعْلَمُ الشِرَفِي وَٱلْأَرْضِ إِنَّهُ حَانَ عَفُولَ تَحِيمًا فَعِى تُمْلَى عَلَيْهِ بُحَكْرَةً وَأَعْمِدِيلَا ﴿ فَلَ أَنزَلَهُ الَذِي يَعْلَمُ الشِرَفِي وَالأَرْضِ إِنَّهُ حَانَ عَفُولَ تَحِيمًا فَعَى تُمْلَى عَلَيْهِ بُحَكْرَةً وَأَعْمَالًا الرَّسُولُ يَدَرَبُ إِنَّ قَوْمَ ا إِنَّهُ حَانَ عَفُولُ تَحِيمًا إِنَّهُ وَقَالَ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّذِي مَا عَلَيْهُ وَقَالَ السَولَانَ عَلَيْ وَقَالَ الرَّسُولُ يَدَرَبُ إِنَّ وَعَالَتَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَقَالَ السَولَ يَدَرَبُ إِنَّ قَوْمَ اللَّهُ وَلَكُونَ إِنَّهُ حَانَ عَفُولُ تَحِيمًا إِنَّهُ وَقَالَ اللَّذِينَ عَلَيْهِ عَلَيْ عَالَى اللَّهُ اللَهُ عَنْوَى الْعَلَى وَقَالَ السَعْلَى اللَّهُ وَعَالَقًا اللَّهُ عَلَيْهِ وَاللَّهُ اللَهُ عَلَيْهِ اللَهُ عَلَى اللَّولُولُ عَلَي وَقَالَ السَعْلَى اللَهُ عَالَهُ مَا اللَّهُ اللَهُ وَالَقُولُ وَعَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَقَالَ التَعْرَي الْ

الشعراء: ﴿ لمستدّ ٢) يَلْكَ مَايَتُ الْكِنَبِ ٱلْبُبِينِ ٢) .

وقال تعالى : ﴿وَإِنَّهُ لَنَٰزِيلُ رَبِّ ٱلْمَلَمِينَ ۞ نَزَلَ بِهِ ٱلْزُيحُ ٱلْأَمِينُ ۞ عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ ٱلْمُنذِرِينُ ۞ بِلِسَانٍ عَرَفٍ ثُبِينٍ ۞ وَإِنَّهُ لَغِي زُثُرِ ٱلْأَوَّلِينَ ۞ أَوَلَز يَكُن لَمُمْ ءَايَةُ أَن يَعْلَمُهُ عُلَمَتُوًا بَتِي إِسْرَةٍ بِلَ وَلَوْ نَزَلَنَهُ عَلَى بَعْضِ ٱلْأَعْجَبِينُ ۞ فَقَرَأَهُ عَلَيْهِم مَّا كَانُوا بِهِ مُؤْمِنِينَ ۞ .

**النمل: ﴿**طَنَّنَ يَلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْقُرْمَانِ وَكِتَابٍ ثُبِينٍ ﴾ هُدَى وَتُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَإِنَّكَ لَنُلَقَى ٱلْثُرْمَاتَ مِن لَدُنْ حَكِمٍ عَلِيمٍ ﴾.

وقال تعالى: ﴿إِنَّ هَٰنَا ٱلْقُرَانَ يَقُضُ عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِيلَ أَحْثَرَ ٱلَّذِى هُمْ فِيهِ يَغْتَلِلُوك ۞ وَإِنَّهُ لَمَدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞﴾.

القصص: ﴿ طَسَمَ ٢ ٢ مَايَتُ أَلَكِنُكُ ٱلْكِنَكِ ٱلْمُبِينِ ٢٠٠٠.

**العنكبوت: ﴿**ٱنْلُ مَا أُوْحِيَ إِلَيْكَ مِنَ ٱنْكِنُبِ﴾ «٤٥».

وقال تعالى : ﴿وَكَذَلِكَ أَنَزَلْنَا ۖ إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ فَالَدِينَ مَالَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ يُؤْمِنُونَ بِعِ وَمِنْ هَتَؤُلَاً مَن يُؤْمِنُ بِعِ وَمَا يَجْحَدُ بِنَابَدِينَا إِلَا الْكَنِفِرُونَ ﴿ وَمَا كُنتَ نَتْلُواْ مِن قَبْلِهِ مِن كَنَب وَلا تَخْطُمُ بِيَسِيْكَ إِذَا لَآرَتَابَ ٱلْمُبْطِلُونَ ﴿ إِلَى قوله تعالى : ﴿أَوَلَرَ بَكْفِهِمَ أَنَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ يُ إِذَا لَآرَتَابَ وَلا يَجْحَدُهُ وَذِحْدَهُ لِنَا يَعْلَمُ لِيَعْدِنُ الْمُ عَلَيْهِمَ الْكَانِ مَا الْمُعْدُ

الروم: ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَـٰذَا ٱلْقُرْمَانِ مِن كُلِّ مَثَلٍّ ﴾ «٥٨».

لقمان: ﴿ المَدَ ٢٠ فَإِنَّكَ مَايَنُتُ ٱلْكِنَبِ ٱلْحَكِيرِ ٢٠ هُدًى وَرَحْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ ٢٠٠٠.

التنزيل [السجدة] : ﴿ آتَرَ ٢٠ ثَنَانُ ٱلْكِتَكِ لَا رَيْبَ فِيهِ مِن رَّبِّ ٱلْمُنْكِينَ ٢٠ أَمَر يَقُولُونَ أَفَتَرَنَهُ بَلَ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَا أَنَنَهُم مِن نَّذِيرٍ مِن قَبْلِكَ لَعَلَهُمْ يَهْتَدُونَ ٢٠٠٠

سبة: ﴿وَبَرَى الَّذِينَ أُوتُوا الْعِـلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن زَيِّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِي إِلَى صِرَطِ الْمَزِيزِ الْحَسِدِ﴾ «٣٦».

فاطر: ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِنَّبَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلَوْةَ ﴾ -- إلى قوله تعالى: ﴿وَالَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ مِنَ الْكِنَبِ هُوَ الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا بَيْنَ بَدَيْدٍ إِنَّ اللَّهَ بِعِبَادِهِ. لَخِيرٌ بَصِبرُ ﴿ مُنَ أَوْرَثْنَا الْكِنَبَ الَذِينَ أَصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ طَالِمٌ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَبْرُتِ بِإِذِنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْحَبِيرُ ﴿ أَنَ اللَّهِ نَالِهُ لِنَفْسِهِ. وَمِنْهُم مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقُ بِالْخَبْرُتِ بِإِذِنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْحَبِيرُ إِنَّى اللَّهُ إِذَا اللَّهِ الْعَسِهِ.

**يس، ﴿**إِنَّمَا لُنذِرُ مَنِ ٱتَّبَعَ ٱلذِكَرَ وَخَشِىَ ٱلرَّحْنَ بِٱلْغَيْبِ فَبَشِرْهُ بِمَغْفِرَةِ وَأَجْرِ كَرِي**مِ﴾** ١١١».

الصافات: ﴿ مَالرَّجِزَتِ زَجْرًا ٢٠ مَالتَّلِيَتِ ذِكْرًا ٢٠٠٠.

ص: ﴿ وَٱلْفَرْمَانِ ذِى ٱلذِكْرِ ﴾ «١» . وقال تعالى : ﴿ كِنَبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَنَكٌ لِيَتَبَرُوا مَايَنِهِ. وَلِيَتَذَكَرَ أُوْلُوا ٱلأَنْبَيِ ﴾ «٢٩» . وقال تعالى : ﴿ إِنَّ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ لِلْمَالِمِينَ ﴾ «٨٧» .

الزمر: ﴿ مَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْمَزِيزِ ٱلْحَكِمِ ٢ إِنَّا أَنزَلْنَا إِلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بِٱلْحَقْ﴾ ٢٠.

وقال تعالى: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ لَلْدِيثِ كِنَبًا مُتَشَبِهُا مَتَانِي نَفْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَذِينَ يَخْشَوْنَتَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَىٰ ذِكْرِ ٱللَّهِ نَلْكَ هُدَى اللَّهِ يَهْدِى بِهِ مَن يَشَكَآهُ وَمَن يُضَلِلِ ٱللَّهُ فَمَا لَمُ مِنْ هَادِمِهِ ٢٣٣».

وقال تعالى: ﴿وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا ٱلْقَرْءَانِ مِن كُلِّ مَنْلٍ لَعَلَّهُمْ يَنَدَكُرُونَ ﴾ قُرْءَانًا عَرَبِتًا غَبَرَ ذِي عِهَجٍ لَعَلَهُمْ يَنْقُونَ ﴾ . وقال تعالى: ﴿إِنَّا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ لِلنَّاسِ بِالْحَقِّ ﴾ ٤١.

المؤمن [غافر]: ﴿ حمَّ ٢ تَزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ٢٠٠

فصلت: ﴿حمَّد ۞ تَنَزِيلُ مِنَ الرَّحْنِي الرَّحِيمِ ۞ كِنَبُ فُصِّلَتْ ءَايَنْتُمُ فَرْمَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمِ بَعَلَمُونَ ۞ بَشِيرًا وَبَذِيرًا﴾ ٤٧.

وقال تعالى : ﴿ إِنَّ أَلَذِينَ كَفَرُواْ بِالذِكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِنَبُ عَزِيرٌ ﴾ لَا يَأْنِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنَزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿وَلَقَ جَعَلَنَهُ قُرْءَانًا أَعْيَيَنَا مَايَنَهُمُ عَالَيْهِ عَمَى أَوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾. عَلَيْهِمْ عَمَى أُوْلَتِهِكَ يُنَادَوْنَ مِن مَكَانٍ بَعِيدٍ ﴾.

حمعسق [الشورى]: ﴿ وَكَذَلِكَ أَوْحَيَّنَّ إِلَيْكَ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا ﴾ «٧».

وقال تعالى: ﴿أَنَّهُ أَلَدِى أَنَزَلَ ٱلْكِنَنَبَ بِٱلْحَقِّ وَٱلْمِبْرَانُّ﴾ «١٧».

**الزخوف: ﴿**حمّ ۞ وَالْكِنَبِ الْمُبِينِ ۞ إِنَّا جَعَلَنَهُ قُرْءَنَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُم تَعْقِلُونَ ۞ وَإِنَّمُ فِي أَثِرِ الْكِنَبِ لَدَيْنَ لَعَلِيُّ حَكِيمُ ۞ .

وقال تعالى: ﴿فَاسْتَعْسِكْ بِٱلَّذِيّ أُوْجَى إِلَيْكَ ۚ إِنَّكَ عَلَىٰ صِرْطٍ مُسْتَقِيمٍ ۞ وَإِنَّمُ لَذِكْرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ وَسَوْفَ نُسْتَلُونَ ۞ .

الدخان: ﴿حمّ ۞ وَأَلْحِنَبِ ٱلْمُبِينِ ۞ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْـلَةٍ مُّبَـنَزَكَةٍ إِنَّا كُمَّا مُنذِرِينَ ۞﴾ وقال تعالى: ﴿وَإِلَمَا يَشَرْنَهُ بِلِسَانِكَ لَعَلَّهُمْ يَتَدَكَرُونَ ۞﴾.

الجاثية: ﴿حمَّ ٢) نَنزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ ٱللَّهِ ٱلْمَنِيزِ الْمَكِيدِ ٢).

وقال تعالى: ﴿ نِلْكَ مَايَنُتُ أَنَّدِ نَتْلُوهَا عَلَيْكَ بِٱلْحَقِّ فَبِأَيْ حَدِيثٍ بَعْدَ أَنَّهِ وَمَايَنِيهِ. يُؤْمِنُونَ ۞ .

وقال تعالى: ﴿ هَٰذَا بَصَنَبِرُ لِلنَّاسِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمِ بُوفِنُونَ ﴾ .

الاحقاف: ﴿حمَّ ٢٠ تَنْزِيلُ ٱلْكِنَبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْمَكِيمِ ٢٠٠٠

وقال تعالى : ﴿وَهَنَدًا كِتَبَّ مُصَدِقٌ لِسَانًا عَرَبِتَ الْمُصَنِدِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا وَبُشْرَى لِلْمُحْسِنِينَ﴾ «١٢». محمد: ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْفُرْءَاتَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفْغَالُهُمَ ٢

٥: ﴿ فَ وَٱلْغَرْوَانِ ٱلْمَجِيدِ ﴾ «١».

**الطور: ﴿**لَمْ يَقُولُونَ نَقَوَلُهُ بَل لَا يُؤْمِنُونَ ٢ فَلْيَأْتُواْ بِحَدِيثٍ مِتْلِدٍ. إِن كَانُواْ صَدِيَبِتِ ٢ ﴾ . القمر: ﴿ وَلَقَدْ يَشَرَنَا الْقُرْءَانَ لِلذِكْرِ فَهَلْ مِن مُدَّكِرٍ﴾ «١٧» . الرحمن: ﴿ ٱلرَّحْمَنُ عَلَّمَ ٱلْشَرْءَانَ ﴾ (١ - ٢).

الواقعة: ﴿ فَكَدَّ أُنْسِمُ بِمَوَفِعِ ٱلتَّجُومِ ۞ وَإِنَّهُ لَفَسَمُ لَّوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمُ ۞ إِنَّهُ لَقُرَانً كَرِمُ ۞ فِ كِنَبِ تَكْثُونِ ۞ لَا يَمَسُهُ, إِلَّا ٱلْمُطْهَرُونَ ۞ نَزِيلٌ مِن زَبِ ٱلْمَلَهِينَ ۞ أَفَبَهَذَا ٱلْحَدِيثِ أَنَّمُ تُدْمِنُونَ ۞ وَتَعْمَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تَكَذِبُونَ ۞ .

**الحشر: ﴿**لَوَ أَنَزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَمَرَأَيْتَكُمْ خَشِيعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْبَةِ اللَّهِ وَيَلْكَ ٱلأَمَّنَـنَلُ نَشْرِبُهَا الِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْفَكُرُونَ﴾ «٢١».

**الجمعة: ﴿**مَثَلُ ٱلَّذِينَ حُمِنُوا ٱلنَّوَرَىٰةَ ثُمَّ لَمَ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ ٱلْحِمَارِ بَحْمِلُ أَسْفَارَأُ بِنْسَ مَثَلُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِعَابَنتِ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ﴾ ٥٩».

التغابن: ﴿ نَفَامِنُوا بِإِنَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ الَّذِي أَنْزَلْنَاً ﴾ ٨٧.

الحاقمة: ﴿نَدَ أَنْسِمُ بِمَا نُبْصِرُونَ ﴾ وَمَا لَا نُبْصِرُونَ ﴾ إِنَّمُ لَقَوْلُ رَسُولُو كَرِيمِ ﴾ وَمَا هُوَ بِغَوْلِ شَاعِرُ قَلِيلا مَا لُؤْمِنُونَ ﴾ وَلَا بِقَوْلِ كَاهِنْ قَلِيلا مَا نَدْكُرُونَ ﴾ نَنزِيلٌ مِن رَبِ المَنكِينَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿وَإِنَّمُ لَنَذَكِزُ لِلْمُنَفِينَ ﴾ وَإِنَّا لَنَعْلَمُ أَنَّ مِنكُر تُتَكَذِبِينَ ﴾ وَإِنَّمُ لَحَسْرُةً عَلَ الْكَفِينَ

المومل: ﴿ فَأَفْرُءُوا مَا نَيْشَرَ مِنَ ٱلْقُرْءَانِّ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ فَأَفْرُءُوا مَا نَيْشَرَ مِنْهُ \* \* \*

المدثر: ﴿ حَلَا إِنَّهُ تَذَكِرُهُ ٢ اللَّهُ فَنَن شَنَّة ذَكَرُهُ ٢ اللَّهُ وَمَا بَذَكُرُونَ إِلَّا أَن بَشَآة اللَّهُ .

**القيامة: ﴿**لَا تُحَرِّكَ بِدِ. لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ ۞ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَمُ وَقُرَانَهُ ۞ فَإِذَا فَرَأْنَهُ فَأَنَّبَعَ قُرْءَانَمُ ۞ ثُمَّ إِذَ عَلَيْنَا بَيَانَمُ ۞﴾ .

المرسلات: ﴿ فَبِأَيّ حَدِيثٍ بَعْدَدُ يُؤْمِنُونَ ﴾ ٥٠٠».

**عبس: ﴿** كَلَآ إِنَّا لَذَكِرَةٌ ۞ فَتَنَ غَنَهُ ذَكَرُهُ ۞ فِي مُحْفِ تَكَرَّمَوُ ۞ مَتَوُعَتَر تُعْلَمُونَهُ ۞ بِأَبَدِى سَنَرَةِ ۞ كِلَم بَرَيَرُ ۞﴾ .

**التكوير: ﴿** إِنَّمُ لَقُوْلُ رَسُولٍ كَرِمِرٍ ﴾ إلى قوله : ﴿وَمَا هُوَ بِقَوْلِ شَيْطَنٍ تَجِعِ ۞ فَأَيْنَ تَذْهَبُونَ ۞ إِنْ هُوَ إِلَا ذِكْرٌ لِلْعَلَمِينَ ۞ لِمَن شَلَة مِنكُمْ أَن يَسْتَغِيمَ ۞ .

البروج: ﴿ بَلْ هُوَ فَرْءَانٌ نَبِمِيدٌ ٢ إِنَّ فِي لَتِج تَحْفُونِ ٢ ٢٠٠٠

الطارق: ﴿ إِنَّهُ لَنَوْلُ مَصَلَّ ٢٠ وَيَا هُوَ بِالْمَزَّلِ ٢٠٠٠ .

القدر: ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ﴾ "١".

البَيْنَة: ﴿رَسُولٌ مِنَ أَلَهِ يَنْلُوا صُحْفًا مُطَهَّرَةً ٢ فِيهَا كُنُبٌ فَبِمَةً ٢٠٠٠.

**أقول:** قد أوردت كثيراً من تلك الآيات والروايات في باب إعجاز القرآن من كتاب أحوال النبيِّ ﷺ <sup>(۱)</sup> ويأتي بعض ما يتعلّق بهذا الباب في باب وجوه إعجاز القرآن<sup>(۲)</sup> أيضاً .

مرّ في ج ١٧ من هذه الطبعة.
 (٢) سيأتي في هذا الجزء.

١ – ل: أبي، عن سعد، عن محمّد بن عبد الحميد، عن ابن أبي نجران، عن ابن حميد، عن الثماليّ، عن عكرمة، عن ابن حميد، عن الثماليّ، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال : إنَّ لله عَرَّبُ حميات ثلاثاً ليس مثلهنَّ شيء : كتابه وهو نوره وحكمته، وبيته الذي جعله للنّاس قبلة، لا يقبل الله من أحد وجهاً إلى غيره، وعترة نبيّكم محمّد عليها (<sup>1)</sup>.

**مع، لي:** أبي، عن الحميريّ، عن اليقطينيّ، عن يونس، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله عليميُّة: مثله<sup>(٢)</sup>.

٢ - ٤: بالأسانيد الثلاثة، عن الرّضا، عن آبائه عنه قال: قال رسول الله عنه: كأنّي قد دعيت فأجبت وإنّي تارك فيكم الثقلين أحدهما أكبر من الآخر كتاب الله تبارك وتعالى حبل ممدود من السّماء إلى الأرض وعترتي أهل بيتي فانظروا كيف تخلفوني فيهما<sup>(٣)</sup>.

**أقول: ق**د أوردنا أخبار الثقلين في كتاب الإمامة فلا نعيدها<sup>(٤)</sup>.

٣ - مع: قال رسول الله عنه: : من أعطاه الله القرآن فرأى أنَّ أحداً أُعطي شيئاً أفضل ممّا أعطي فقد صغر عظيماً وعظم صغيراً<sup>(٥)</sup>.

٤ - فس: ﴿لَا يَأْلِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ أَلْ قَال: لا يأتيه الباطل من قبل التوراة، ولا من قبل التوراة، ولا من قبل الإنجيل والزّبور، وأمّا من خلفه لا يأتيه من بعده كتاب يبطله<sup>(٦)</sup>.

٥ - ع: في خطبة فاطمة ﷺ في أمر فدك: لله فيكم عهد قدَّمه إليكم وبقيَّة استخلفها عليكم : كتاب الله بينة بصائره، وآي منكشفة سرائرها، وبرهان متجلية ظواهره، مديم للبرية استماعه، وقائد إلى الرضوان اتباعه، ومؤدَّ إلى النجاة أشياعه، فيه تبيان حجج الله المنيرة، ومحارمه المحرّمة، وفضائله المدوَّنة، وجمله الكافية، ورخصه الموهوبة، وشرائطه المكتوبة، وبيناته الجالية<sup>(٧)</sup>.

٦ - ٥: البيهقي، عن الصّوليّ، عن محمّد بن موسى الرازي، عن أبيه قال:ذكر الرّضا عني يوماً القرآن فعظّم الحجّة فيه والآية المعجزة في نظمه، فقال:هو حبل الله المتين، وعروته الوثقى، وطريقته المثلى، المؤدّي إلى الجنّة، والمنجي من النّار، لا يخلق من الأزمنة، ولا يغثُّ على الألسنة، لأنه لم يجعل لزمان دون زمان، بل جعل دليل البرهان،

(١) الخصال، ص ١٤٦ باب ٣ ح ١٧٤ .
 (٢) معاني الأخبار، ص ١١٧ ، أمالي الصدوق، ص ٢٣٩ مجلس ٤٨ ح ١٣ .
 (٣) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٣٤ باب ٣١ ح ٤٠ .
 (٣) متر في ج ٢٣ من هذه الطبعة .
 (٥) معاني الأخبار، ص ١٩٠ .
 (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣٨ في تفسيره لسورة فصلت، الآية : ٤٢ .
 (٧) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٤١ باب ١٨٢ ح ٢ .

وحجة على كلِّ إنسان، ﴿ لَا يَأْنِدِ ٱلبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيَدِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِمْ تَنزِيلٌ مِنْ حَكِمٍ تَحِيدٍ **v - ها:** جماعة، عن أبي المفضّل، عن محمّد بن محمّد بن سليمان، عن عبد السّلام بن عبد الحميد، عن موسى بن أعين قال أبو المفضّل: وحدَّثني نصر بن الجهم، عن محمّد بن مسلم بن زرارة، عن محمّد بن موسى بن أعين عن أبيه، عن عطاء بن السّائب، عن الباقر، عن آبائه عنينه ، عن النبي ينه قال: أعطيت خمساً لم يعطهنَّ نبيَّ كان قبلي: أرسلت إلى عن آبائه عنينه ، عن النبي من وجعلت لي الأرض مسجداً ونصرت بالرُّعب، وأحلّت لي الأبيض والأسود والأحمر، وجعلت لي الأرض مسجداً ونصرت بالرُّعب، وأحلّت لي أبا جعفو غلينه قلت: ما جوامع الكلم؟ قال: القرآن، قال أبو المفضّل: هذا حديث حرّان ولم يحدِّث به في هذا الطريق إلاً موسى بن أعين الحراني<sup>(٢)</sup>.

٨ - ٤ البيهقيّ، عن الصّولي، عن أبي ذكوان، عن إبراهيم بن العبّاس، عن الرّضا، عن أبي فكو البيهقيّ، عن السّولي، عن أبي فكوان، عن إبراهيم بن العبّاس، عن السّروالدَّرس إلَّا أبيه عَظَيْرَةُ أَنَّ رجلاً سأل أبا عبد الله عَظِيَرَةً ما بال القرآن لا يزداد على النشر والدَّرس إلَّا غضاضة؟ فقال: لأنَّ الله تبارك وتعالى لم يجعله لزمان دون زمان، ولا لناس دون ناس، فهو في كلِّ زمان جديد، وعند كلِّ قوم غضَّ إلى يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

٩ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن رجاء بن يحيى، عن يعقوب بن السكّيت النّحويّ قال: سألت أبا الحسن الثالث عليّتي؟ ما بال القرآن وذكر نحوه<sup>(٤)</sup>.

١٠ - مع: أبي ، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن إبراهيم بن هاشم، عن ابن سنان وغيره، عمّن ذكره قال : سألت أبا عبد الله عليه عن القرآن والفرقان أهما شيئان أم شيء واحد؟ قال : فقال : القرآن جملة الكتاب، والفرقان المحكم الواجب العمل به<sup>(٥)</sup>.
 ١١ - شيء عن ابن سنان قال : سألت أبا عبد الله عليه عن القرآن والفرقان أهما شيئان أم شيء واحد؟ قال : فقال : القرآن جملة الكتاب، والفرقان المحكم الواجب العمل به<sup>(٥)</sup>.
 ١١ - شيء عن ابن سنان قال : سألت أبا عبد الله عليه عن القرآن والفرقان أهما شيئان أم شيء واحد؟ قال : فقال : القرآن جملة الكتاب، والفرقان المحكم الواجب العمل به<sup>(٥)</sup>.
 ١٢ - شيء عن ابن سنان قال : سألت أبا عبد الله عليه عن القرآن والفرقان قال : القرآن جملة الكتاب وأخبار ما يكون، والفرقان المحكم الذي يعمل به وكلُّ محكم فهو فرقان<sup>(١)</sup>.
 ٢ - ع: في مسائل ابن سلام أنه سأل النبيّ عنه له سمّي الفرقان فرقاناً قال لأنه متفرّق

- (١) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٣٧ باب ٣٥ ح ٩. أقول: وفي التوحيد في باب ذكر مجلس الرّضا عليتك مع أهل الأديان؛ إلى أن قال، قال عليتك : وكذلك أمر محمد عليه بابي أن قال: ثمّ جاء بالقرآن الذي فيه قصص الأنبياء وأخبارهم حوفاً حوفاً وأخبار من مضى ومن بقي إلى يوم القيامة؛ الخبر. [النمازي].
  - (٢) أمالي الطوسي، ص ٤٨٤ مجلس ١٧ ح ١٠٥٩ .
  - (٣) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٩٣ باب ٣٢ ح ٣٢.
    - (٤) أمالي الطوسي، ص ٥٨٠ مجلس ٢٤ ح ١٢٠٣.
      - (٥) معاني الأخبار، ص ١٨٩ .
  - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٠ ح ٢ باب في ما أنزل القرآن.

الآيات والسّور أُنزلت في غير الألواح، وغيره من الصّحف والتوراة والإنجيل والزّبور أُنزلت كلّها جملة في الألواح والورق<sup>(۱)</sup>.

١٣ - فس: أبي، عن النّضر، عن ابن سنان، عن أبي عبد الله علي قال: سألته عن قول الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنَزَلَ ٱلْمُزْعَانَ ﴾ قال: الفرقان هو الله تبارك وتعالى: ﴿ وَأَنَزَلَ ٱلْمُزْعَانَ ﴾ قال: الفرقان هو كلُّ أمر محكم، والكتاب هو جملة القرآن الذي يصدّقه من كان قبله من الأنبياء<sup>(٢)</sup>.

**شي؛** عن ابن سنان مثله. «ج۱ ص١٦٢ ح۱ من آل عمران».

١٤ - **سن:** أبي، عن النّضر، عن يحيى الحلبيّ، عن عبد الحميد بن عوّاض قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ للقرآن حدوداً كحدود الدّار<sup>(٣)</sup>.

فقام المقداد فقال: يا رسول الله ما دار الهدنة؟ قال: دار بلاء وانقطاع، فإذا التبست عليكم الفتن كقطع الليل المظلم، فعليكم بالقرآن، فإنّه شافع مشفّع وماحل مصدَّق من جعله أمامه قاده إلى الجنّة، ومن جعله خلفه ساقه إلى النّار، وهو الدَّليل يدلُّ على خير سبيل، وهو كتاب تفصيل، وبيان وتحصيل وهو الفصل ليس بالهزل، وله ظهر وبطن، فظاهره حكمة، وباطنه علم، ظاهره أنيق، وباطنه عميق، له نجوم، وعلى نجومه نجوم، لا تحصى عجائبه، ولا تبلى غرائبه، فيه مصابيح الهدى، ومنازل الحكمة ودليل على المعروف لمن عرفه<sup>(٨)</sup>.

(١) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٤٨ باب ٢٢٢ ح ٣٣.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٤٨ في تفسيره لسورة آل عمران، الآيات: ١-٣.
 (٣) المحاسن، ج ١ ص ٤٢٥.
 (٣) المحاسن، ج ١ ص ٤٢٥.
 (٩) سورة يوسف، الآية: ٨٠.
 (٩) سورة يوالجرائح، ج ٢ ص ٢١٢ ح ٥.
 (٨) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٢ ح ١.

١٧ - نوادر الراوندي: بإسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن النبي عن مثله إلى قوله ودليل على المعرفة لمن عرف النصفة فليرع رجل بصره وليبلغ النصفة نظره، ينجو من عطب ويخلص من نشب، فإنَّ التفكّر حياة قلب البصير، كما يمشي المستنير في الظّلمات بالنور، يحسن التخلّص، ويقلُّ التربّص<sup>(١)</sup>.

١٨ - جع: قال رسول الله عنه: يا سلمان عليك بقراءة القرآن فإنَّ قراءته كفًارة للذّنوب، وستر في النار، وأمان من العذاب، ويكتب لمن يقرأه بكلِّ آية ثواب مائة شهيد، ويعطى بكلِّ سورة ثواب نبيّ، وينزل على صاحبه الرحمة ويستغفر له الملائكة، واشتاقت إليه الجنّة، ورضي عنه المولى.

وإنَّ المؤمن إذا قرأ القرآن نظر الله إليه بالرَّحمة، وأعطاه بكلِّ آية ألف حور، وأعطاه بكلِّ حرف نوراً على الصراط فإذا ختم القرآن أعطاه الله ثواب ثلاثمائة وثلاثة عشر نبيًّا بلِّغوا رسالات ربِّهم، وكأنَّما قرأ كلَّ كتاب أنزل الله على أنبيائه، وحرَّم الله جسده على النار، ولا يقوم من مقامه حتّى يغفر الله له ولأبويه، وأعطاه الله بكلِّ سورة في القرآن مدينة في الجنَّة الفردوس كلِّ مدينة من درَّة خضراء في جوف كلِّ مدينة ألف دار، في كلِّ دار مائة ألف حجرة في كلِّ حجرة مائة ألف بيت من نور ، على كلِّ بيت مائة ألف باب من الرحمة على كلِّ باب مائة ألف بوَّاب، بيد كلِّ بوَّاب هدية من لون آخر، وعلى رأس كلِّ بوَّاب منديل من إستبرق خير من الدَّنيا وما فيها، وفي كلِّ بيت مائة دكَّان من العنبر سعة كلِّ دكَّان ما بين المشرق والمغرب، وفوق كلِّ دكَّان مائة ألف سرير ، وعلى كلِّ سرير مائة ألف فراش ، من الفراش إلى الفراش ألف ذراع، وفوق كلِّ فراش حوراء، عيناء، استدارة عجيزتها ألف ذراع، وعليها مانة ألف حلَّة يرى مخِّ ساقيها من وراء تلك الحلل، وعلى رأسها تاج من العنبر، مكلَّل بالدَّرِّ والياقوت وعلى رأسها ستّون ألف ذؤابة من المسك والغالية ، وفي أذنيها قرطان وشنفان وفي عنقها ألف قلادة من الجوهر ، بين كلِّ قلادة ألف ذراع ، وبين يديُّ كلِّ حوراء ألف خادم بيد كلِّ خادم كأس من ذهب، في كلِّ كأس مائة ألف لون من الشراب لا يشبه بعضه بعضاً في كلِّ بيت ألف مائدة وعلى كلِّ مائدة ألف قصعة، وفي كلِّ قصعة مائة ألف لون من الطعام لا يشبه بعضه بعضاً، يجد وليَّ الله من كلِّ لون مائة لذَّة.

يا سلمان المؤمن إذا قرأ القرآن فتح الله عليه أبواب الرّحمة؛ وخلق الله بكلٌ حرف يخرج من فمه ملكاً يسبّح له إلى يوم القيامة، وإنّه ليس شيء بعد تعلّم العلم أحبُّ إلى الله من قراءة القرآن، وإنَّ أكرم العباد عند الله بعد الأنبياء العلماء ثمَّ حملة القرآن يخرجون من الدُّنيا كما يخرج الأنبياء ويحشرون من قبورهم مع الأنبياء، ويمرُّون على الصراط مع الأنبياء،

(۱) نوادر الراوندي، ص ۱٤٣ ح ۱۹۷.

ويأخذون ثواب الأنبياء فطوبى لطالب العلم، وحامل القرآن، ممّا لهم عند الله من الكرامة والشرف.

وقال رسول الله على : فضل القرآن على سائر الكلام كفضل الله على خلقه وقال على : القرآن غنى لا غنى دونه، ولا فقر بعده، وقال على : القرآن مأدبة الله فتعلموا مأدبته ما استطعتم<sup>(1)</sup>، إنَّ هذا القرآن هو حبل الله، وهو النور المبين، والشفاء النافع، فاقرأه فإنَّ الله عَرَّى يأجركم على تلاوته بكلّ حرف عشر حسنات أما إنِّي لا أقول الم حرف واحد، ولكن الألف ولام وميم وثلاثون حسنة، وقال علي القرآن أفضل كلِّ شيء دون الله، فمن وقر القرآن فقد وقر الله، ومن لم يوقر القرآن فقد استخفَّ بحرمة الله وحرمة القرآن على الله كحرمة الوالد على ولده.

وقال ﷺ : حملة القرآن هم المحفوفون برحمة الله، الملبوسون نور الله ﷺ ، يا حملة القرآن تحبّبوا إلى الله بتوقير كتابه يزدكم حبّاً، ويحبّبكم إلى خلقه، يدفع عن مستمع القرآن شرّ الدُّنيا، ويدفع عن تالي القرآن بلوى الآخرة، ولمستمع آية من كتاب الله خير من ثبير ذهباً ولتالي آية من كتاب الله خير من تحت العرش إلى تخوم السّفلى.

وقال ﷺ : إن أردتم عيش السّعداء، وموت الشّهداء، والنجاة يوم الحسرة والظلَّ يوم الحرور، والهدى يوم الضّلالة، فادرسوا القرآن فإنّه كلام الرّحمن وحرز من الشّيطان، ورجحان في الميزان.

روي عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : قراءة القرآن في الصّلاة أفضل من قراءة القرآن في غير الصّلاة، وقراءة القرآن في غير الصّلاة أفضل من ذكر الله تعالى، وذكر الله تعالى أفضل من الصّدقة، والصّدقة أفضل من الصّيام والصّيام جنّة من النار .

وقال ﷺ : اقرأوا القرآن واستظهروه فإنَّ الله تعالى لا يعذُّب قلباً وعي القرآن.

وقال ﷺ : من استظهر القرآن وحفظه وأحلَّ حلاله، وحرَّم حرامه أدخله الله به الجنّة، وشفّعه في عشرة من أهل بيته، كلّهم قد وجب له النّار . وقال ﷺ : من استمع آية من القرآن خير له من ثبير ذهباً والثبير اسم جبل عظيم باليمن .

قال ﷺ : ليكن كلُّ كلامكم ذكر الله، وقراءة القرآن، فإنَّ رسول الله ﷺ سئل : أيُّ الأعمال أفضل عند الله؟ قال: قراءة القرآن، وأنت تموت ولسانك رطب من ذكر الله.

(1) في النهاية : هي الطعام الذي يصنعه الرجل يدعو النّاس إليه . ومنه حديث ابن مسعود : القرآن مأدبة الله في الأرض . والمشهور ضمّ الدال وأجيز الفتح . وقيل : هي بالفتح مفعلة من الأدب؛ انتهى . أقول : يعني بكسر الميم وفتح الدال إسم آلة ، فيكون المعنى إنّ القرآن وسيلة وآلة ومكمال للخلق . [مستدرك السفينة ج 1 لغة «ادب»]. وقال علي القراءة في المصحف أفضل من القراءة ظاهراً، وقال: من قرأ كلَّ يوم مائة آية في المصحف بترتيل، وخشوع، وسكون، كتب الله له من الثَّواب بمقدار ما يعمله جميع أهل الأرض. ومن قرأ مائتي آية كتب الله له من الثواب بمقدار ما يعمله أهل السماء وأهل الأرض. قال الحسين بن عليّ صلوات الله عليهما : كتاب الله بَرَّيَكَ على أربعة أشياء على العبارة، والإشارة، واللَّطائف، والحقائق، فالعبارة للعوامُ، والإشارة للخواصّ واللَّطائف للأولياء، والحقائق للأنبياء. وقال عَلَيَكَ : القرآن ظاهرُه أنيق، وباطنه عميق<sup>(1)</sup>.

١٩ – المجازات النبوية: قال عنه القرآن شافع مشفّع وماحل مصدّق» وهذا القول مجاز، والمراد أنَّ القرآن سبب لثواب العامل به وعقاب العادل عنه، فكأنَّه يشفع للأوَّل فيشفّع، ويشكو من الآخر فيصدَّق، والماحل ههنا الشّاكي وقد يكون أيضاً بمعنى الماكر، يقال: محل فلان بفلان إذا مكر به قال الشّاعر:

ألا ترى أنَّ هذا النَّاس قد نصحوا لنا على طول ما غشّوا وما محلوا (٢)

۲۰ - نهج: فالقرآن آمر زاجر، وصامت ناطق، حجّة الله على خلقه، أخذ عليهم ميثاقه، وارتهن عليهم أنفسهم، أتمَّ نوره، وأكرم به دينه، وقبض نبيّه على خلقه، وقد فرغ إلى الخلق من أحكام الهدى به، فعظموا منه سبحانه ما عظّم من نفسه، فإنّه لم يخف عنكم شيئاً من دينه، ولم يترك شيئاً رضيه أو كرهه إلاً وجعل له علماً بادياً، وآية محكمة تزجر عنه، أو تدعو إليه، فرضاه فيما بقي واحد، وسخطه فيما بقي واحد<sup>(٣)</sup>.

٢١ – ومن خطبة طويلة له عليكي : ثمَّ أنزل عليه الكتاب نوراً لا تطفأ مصابيحه وسراجاً لا يخبو توقّده، وبحراً لا يدرك قعره، ومنهاجاً لا يضلُّ نهجه، وشعاعاً لا يظلم ضوؤه، وفرقاناً لا يخمد برهانه، وتبياناً لا تهدم أركانه، وشفاء لا تخشى أسقامه، وعزاً لا ضوؤه، وفرقاناً لا يخمد برهانه، وتبياناً لا تهدم أركانه، وشفاء لا تخشى أسقامه، وعزاً لا ورياض العدل وحقرانه وحقاً لا تخذل أعوانه، فهو معدن الإيمان وبحبوحته وينابيع العلم وبحوره، ورياض العدل وغطانه وبحوره، ورياض العدل وغدانه وأثافي الإسلام وبنيانه وأودية الحق وغيطانه وبحر لا ينزفه المستنزفون، وعيون لا ينخب المستنزفون، وعيون لا ينخبها الماتحون ومناهل لا يغيضها الواردون، ومنازل لا يضلُّ نهجها المستنزفون، جعله المستنزفون، عمون لا ينزفه نهجها المسافرون وأعلام لا يعمى عنها السائرون، وآكام لا يجوز عنها القاصدون، جعله الله ونوراً ليس معه ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعقلاً منيعاً ذروته، وعزًا لمن تولاً، وسلماً ونوراً ليس معد ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعالاً منعاً ونوراً ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعقلاً منيعاً ذروته، وعزاً لمن تولاً، وسلماً منهما الماتحون مناهل لا يغيضها الواردون، ومنازل لا يضلُّ نهجها المسافرون وأعلام لا يعمى عنها السائرون، وآكام لا يجوز عنها القاصدون، جعله الله ونوراً ليس معه ظلمة، وربيعاً لقلوب الفقهاء، ومحاجً لطرق الصلحاء، ودواء ليس بعده داء، ونوراً ليس معه ظلمة، وحبلاً وثيقاً عروته، ومعقلاً منيعاً ذروته، وعزًا لمن تولاً، وسلماً من وغلما، وبلماً من دخله، وهدى لمن ائتمَّ به، وعذراً لمن انتحله، وبرهاناً لمن تكلّم به، وشاهداً لمن خاصم، وجُنة لمن استلام، وعلماً لمن حالاً من روى، وحكماً لمن أعمله، وآية لمن توسّم، وجُنة لمن استلام، وعلماً لمن وعى وحديثاً لمن روى، وحكماً لمن قضى<sup>(ع)</sup>.

- (۱) جامع الأخبار، ص ۱۱۳–۱۱۷. (۲) المجازات النبوية، ص ۳۰۳.
- (۳) نهج البلاغة، ص ۳۷۱ خ ۱۸۱.
  (٤) نهج البلاغة، ص ۳۷۱ خ ۱۸۱.

٢٢ - كتاب الإمامة والتبصرة؛ عن سهل بن أحمد، عن محمّد بن محمّد بن الأشعث، عن موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه عنه على قال: قال رسول الله عنه عند درج الجنّة عدد آي القرآن، فإذا دخل صاحب القرآن الجنّة قيل له: اقرأ وارق لكل أية درجة فلا تكون فوق حافظ القرآن درجة<sup>(١)</sup>.

٢٣ – **نهج؛** من خطبة له ﷺ : واعلموا أنّه ليس من شيء إلّا ويكاد صاحبه يشبع منه ويملّه إلّا الحياة فإنّه لا يجد في الموت راحة، وإنّما ذلك بمنزلة الحكمة الّتي هي حياة للقلب الميت، وبصر للعين العمياء، وسمع للأذن الصمّاء، وريّ للظمآن، وفيه الغنى كلّه والسّلامة.

كتاب الله تبصرون به وتسمعون به وينطق بعضه ببعض، ويشهد بعضه على بعض، ولا يختلف في الله، ولا يخالف بصاحبه عن الله، قد اصطلحتم على الغلّ فيما بينكم، ونبت المرعى على دِمَنِكم وتصافيتم على حبَّ الآمال، وتعاديتم في كسب الأموال، لقد استهام بكم الخبيث، وتاه بكم الغَرور والله المستعان على نفسي وأنفسكم<sup>(٢)</sup>.

٢٤ - نهج: قال أمير المؤمنين عَلَيْكَانَ : عليكم بكتاب الله فإنّه الحبل المتين، والنّور المبين<sup>(٣)</sup>، والشفاء النافع، والريُّ الناقع، والعصمة للمتمسّك والنجاة للمتعلّق، لا يعوجُ فيقوَّم، ولا يزيغ فيستعتب، ولا تخلقه كثرة الرَّد، وولوج السمع من قال به صدق، ومن عمل به سبق.

وقال ﷺ : أرسله على حين فترة من الرّسل، وطول هجعة من الأمم، وانتقاض من المبرم فجاءهم بتصديق الّذي بين يديه، والنّور المقتدى به، ذلك القرآن فاستنطقوه، ولن ينطق ولكن أُخبركم عنه، ألا إنَّ فيه علم ما يأتي، والحديث عن الماضي، ودواء دانكم، ونظم ما بينكم<sup>(3)</sup>.

وقال ﷺ : واعلموا أنَّ هذا القرآن هو الناصح الَّذي لا يغشُّ، والهادي الَّذي لا يضلُّ، والمحدِّث الَّذي لا يكذب، وما جالس هذا القرآن أحد إلَّا قام عنه بزيادة أو نقصان : زيادة في هدى، أو نقصان من عمى.

واعلموا أنّه ليس على أحد بعد القرآن من فاقة، ولا لأحد قبل القرآن من غنى، فاستشفوه من أدوائكم واستعينوا به على لأوائكم، فإنَّ فيه شفاء من أكبر الدّاء؛ وهو الكفر والنفاق

(۱) الإمامة والتبصرة، ص ۱۰۰.
 (۲) نهج البلاغة، ص ۲۸۱ خ ۱۳۱.
 (۳) أقول: لعلّه اشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَاَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ أَنَّهِ جَمِيعًا﴾، وقوله:
 (۳) أقول: لعلّه اشارة إلى قوله تعالى: ﴿وَاَعْتَصِمُوا بِحَبْلِ أَنَّهِ جَمِيعًاً﴾، وقوله:
 (8) نهج البلاغة، ص ۳۱۷ خ ۱۰۱.

والغيُّ والضّلال، فاسألوا الله به، وتوجّهوا إليه بحبّه ولا تسألوا به خلقه، إنّه ما توجّه العباد إلى الله بمثله.

واعلموا أنّه شافع مشفّع، وقائل مصدَّق، وإنّه من شفع له القرآن يوم القيامة شفّع فيه، ومن محل به القرآن يوم القيامة صدِّق عليه، فإنّه ينادي مناد يوم القيامة : ألا إنَّ كلَّ حارث مبتلى في حرثه وعاقبة عمله، غير حرثة القرآن، فكونوا من حرثته وأتباعه، واستدلّوه على ربّكم، واستنصحوه على أنفسكم، واتّهموا عليه آراءكم، واستغشّوا فيه أهواءكم وساق الخطبة إلى قوله : وإن الله سبحانه لم يعظ أحداً بمثل هذا القرآن فإنّه حبل الله المتين، وسببه الأمين، وفيه ربيع القلب، وينابيع العلم، وما للقلب جلاء غيره، مع أنّه قد ذهب المتذكّرون، وبقي الناسون والمتناسون، إلى آخر الخطبة<sup>(1)</sup>.

٢٦ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن جدًه عليه قال: خطبنا أمير المؤمنين عليه خطبة فقال فيها: نشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له وأنَّ محمّداً عبده ورسوله، أرسله بكتاب فصّله، وأحكمه وأعزَّه، وحفظه بعلمه، وأحكمه بنوره، وأيّده عبده ورسوله، أرسله بكتاب فصّله، وأحكمه وأعزَّه، وحفظه بعلمه، وأحكمه بنوره، وأيّده بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من من عمل بنوره، وأيّده عبده ورسوله، أرسله بكتاب فصّله، وأحكمه وأعزَّه، وحفظه بعلمه، وأحكمه بنوره، وأيّده بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَّه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه بسلطانه، وكلاً من لم يتنزَه هوى أو يميل به شهوة، أو يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه السلمانه، وكله حميد، ولا يخلقه طول الرَّة، ولا يفنى عجائبه، من قال به صدق، ومن عمل الماء أجر، ومن خاصم به فلج، ومن قاتل به نصر، ومن قام به هدي إلى صراط مستقيم.

- (۱) نهج البلاغة، ص ٣٥٣ خ ١٧٤.
   (۲) سورة الجن، الآيتان: ۱-۲.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٤ ح ٢، والآية من سورة فصلت: ٤٢.

بتصديقه قال الله جلَّ وجهه ﴿ لَكِنِ اللَّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنَزَلَ إِلَيْكَ أَنَزَلَمُ بِعِـلْمِـةٍ. وَالْمَلَتِيكَةُ يَشْهَدُونَ وَكَفَىٰ بِاللَّهِ شَهِيدًا﴾<sup>(1)</sup> فجعله الله نوراً يهدي للتي هي أقوم وقال: ﴿فَإِذَا قَرَانَهُ فَانَبَعَ قَرَّانَهُ﴾<sup>(1)</sup> وقال: ﴿ انَتَبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِن زَبِكُرْ وَلَا نَنَبَعُوا مِن دُونِبِهِ أَوْلِيَاةً فَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ﴾<sup>(1)</sup> وقال: ﴿ فَاسَتَعِمْهُ وَقَال: كَمَا أُمِرْتَ وَمَن نَابَ مَعَكَ وَلَا نَظْغَوَّا إِنَّهُ بِمَا نَعْمَلُونَتَ بَعِيرُهُ<sup>(3)</sup>

ففي اتّباع ما جاءكم من الله الفوز العظيم، وفي تركه الخطأ المبين، قال: ﴿فَإِمَّا يَأْنِيَنَكُم مِنِي هُدُك فَمَنِ ٱنَّبَعَ هُدَاك فَلَا يَضِلُ وَلَا يَشْقَىٰ﴾<sup>(٥)</sup> فجعل في اتباعه كلَّ خير يرجى في الدُّنيا والآخرة، فالقرآن آمر وزاجر، حدَّ فيه الحدود، وسنَّ فيه السّنن، وضرب فيه الأمثال، وشرع فيه الدِّين، إعذاراً من نفسه وحجّة على خلقه، أخذ على ذلك ميثاقهم، وارتهن عليه أنفسهم، ليبيّن لهم ما يأتون وما يتقون، ليهلك من هلك عن بيّنة ويحيى من حيَّ عن بيّنة وإنَّ الله سميع عليم<sup>(٢)</sup>.

٢٧ - شيء عن أبي عبد الله مولى بني هاشم، عن أبي سخيلة قال: حججت أنا وسلمان الفارسيُّ من الكوفة فمررت بأبي ذرّ فقال: انظروا إذا كانت بعدي فتنة وهي كائنة فعليكم بخصلتين: بكتاب الله وبعليٌ بن أبي طالب فإنّي سمعت رسول الله يشيرُ يقول لعليّ عليمًا يذا أوَّل من آمن بي وأوَّل من يصافحني يوم القيامة. وهو الصديق الأكبر، وهو الفاروق يفرَق بين الحق والباطل، وهو يعسوب المؤمنين، والمال يعسوب المنافقين<sup>(٧)</sup>.

٢٨ - شيء عن الحسن بن موسى الخشّاب رفعه قال: قال أبو عبد الله عليه الله يوفع الأمر والخلافة إلى آل أبي بكر أبداً، ولا إلى آل عمر، ولا إلى آل بني أميّة، ولا في ولد طلحة والزبير أبداً، وذلك أنّهم بتروا القرآن وأبطلوا السّنن، وعطّلوا الأحكام.

وقال رسول الله عنه القرآن هدى من الضّلالة، وتبيان من العمى واستقالة من العثرة، ونور من الظّلمة، وضياء من الأحزان، وعصمة من الهلكة، ورشد من الغواية، وبيان من الفتن، وبلاغ من الدُّنيا إلى الآخرة وفيه كمال دينكم، فهذه صفة رسول الله عنه للقرآن، وما عدل أحد عن القرآن إلَّا إلى النار<sup>(٨)</sup>.

۲۹ – شيء عن مسعدة بن صدقة قال: قال أبو عبد الله على إنَّ الله جعل ولايتنا أهل البيت قطب القرآن، وقطب جميع الكتب، عليها يستدير محكم القرآن وبها يوهب الكتب، ويستبين الإيمان، وقد أمر رسول الله عليها أن يقتدى بالقرآن وآل محمّد، وذلك حيث قال في آخر خطبة خطبها : إنَّي تارك فيكم الثقلين : الثقل الأكبر والثقل الأصغر فأمّا الأكبر فكتاب

- (١) سورة النساء، الآية: ١٦٦.
- (٣) سورة الأعراف، الآية: ٣.
  - (٥) سورة طه، الآية: ١٢٣.
- (۷) تفسیر العیاشی، ج ۱ ص ۱۰ ح ٤.
- (٢) سورة القيامة، الآية: ١٨.
- (٤) سورة هود، الآية: ١١٢.
- (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨ ح ١٦.
- (٨) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٦ ح ٧-٨.

ربّي وأمّا الأصغر فعترتي أهل بيتي فاحفظوني فيهما، فلن تضلّوا ما تمسّكتم بهما<sup>(1)</sup>.

٣٠ - شي: عن الحسن بن عليّ قال: قيل لرسول الله عنه: إنَّ أُمّتك ستفتتن، فسئل ما المخرج من ذلك؟ فقال: كتاب الله العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، تنزيل من حكيم حميد، من ابتغى العلم في غيره أضله الله، ومن ولي هذا الأمر من جبّار فعمل بغيره قصمه الله، وهو الذكر الحكيم والنّور المبين، والصّراط المستقيم، فيه خبر ما قبلكم، ونبأ ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل، وهو الذي سمعته الجنَّ فلم تناها أن قالوا: في غيره أضله الله ومن ولي هذا الأمر من جبّار فعمل بغيره قصمه الله، وهو الذكر الحكيم والنّور المبين، والصّراط المستقيم، فيه خبر ما قبلكم، ونبأ ما بعدكم، وحكم ما بينكم، وهو الفصل ليس بالهزل، وهو الذي سمعته الجنُّ فلم تناها أن قالوا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْمَانًا عَجَبًا (للهُ يَهْدِي إِلَى الْرُسْدِ فَنَامَنًا بِعْنَا وَمَا لَهُ من على طول الردُ ولا أن قالوا: ﴿ إِنَّا سَمِعْنَا قُرْمَانًا عَجَبًا (للهُ الله من عليه في على على على على يتفلم ينقصي عبره، ولا تفنى عجائبه (<sup>1</sup>).

٣١ – شي: عن سعد الإسكاف قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: قال رسول الله ﷺ : أُعطيت الطّوال مكان التوراة، وأعطيت المئين مكان الإنجيل، وأُعطيت المثاني مكان الزبور، وفضّلت بالمفصّل: سبع وستّين سورة<sup>(٣)</sup>.

٣٢ – شمي؛ عن ابن سنان، عمّن ذكره قال: سألت أبا عبد الله عليم عن القرآن والفرقان، أهما شيئان أو شيء واحد؟ فقال: القرآن جملة الكتاب والفرقان المحكم الواجب العمل به<sup>(٤)</sup>.

٣٣ - م، قوله بَمَرَيَنَ : ﴿وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنمَا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَثُوْا بِسُورَةٍ مِن مِنْدِلِهِ. وَادْعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَأَنَّقُوا النَّار ٱلَتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْجُمَارَةُ أُمِدَّتْ لِلْكَفِرِينَ ﴾ وَبَشِرِ الَّذِيتَ ءَامَنُوا وَعَكِدُوا الفَكَذِحَنِ أَنَّ لَمْمَ جَنَدت الأَنْهَنَرُ صُلَمَا رُزِقُوا مِنْهَا مِن شَمَرَةٍ زِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِن مَعْلُوا أَنْ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَيْهِهُمَ وَلَهُ مَعْمَدُوا وَلَن تَفْعَلُوا فَانَتَعُوا النَّارَ الَتِي وَقُودُهَا النَّاسُ الأَنْهَنَدُمُ شُعَلَيْهُمُ أَمَةً مِنْهُمُ مِنْهُ مِنْ شَمَرَةٍ زِزْقًا قَالُوا هَنذَا الْذِي رُزِقْنَا مِن مَ

قال العالم موسى بن جعفر بينية : فلمّا ضرب الله الأمثال للكافرين المجاهرين الدّافعين لنبوَّة محمّد علي والناصبين المنافقين لرسول الله بين والدافعين ما قاله محمّد علي في أخيه علي، والذّافعين أن يكون ما قاله عن الله بَمَرَك ، وهي آيات محمّد ومعجزاته مضافة إلى آياته التي بيّنها لعليّ بمكّة والمدينة، ولم يزدادوا إلَّا عتوّاً وطغياناً قال الله تعالى لمردة أهل مكّة وعتاة أهل المدينة : ﴿وَإِن كُنتُم فِي رَبِّ مِنَّا نَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا﴾ حتّى تجحدوا أن يكون محمّد رسول الله يشيئ وأن يكون هذا المنزَّل عليه كلامي، مع إظهاري عليه بمكّة الباهرات من الآيات كالغمامة التي كانت تظلّه بها في أسفاره، والجمادات التي كانت تسلّم عليه من الجبال

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٦ ح ٩.
   (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٧ ح ١١.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٤٣ ح ١ من سورة البقرة.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٠ ح ٢ باب في ما أنزل القرآن.
    - (٥) سورة البقرة، الآيات: ٢٣-٢٥.

والصّخور والأحجار والأشجار وكدفاعه قاصديه بالقتل عنه، وقتله إيّاهم وكالشجرتين المتباعدتين اللّتين تلاصقتا فقعد خلفهما لحاجته، ثمَّ تراجعتا إلى أمكنتهما كما كانتا، وكدعائه الشجرة فجاءته مجيبة خاضعة ذليلة، ثمَّ أمره لها بالرُّجوع فرجعت سامعة مطيعة، ﴿ فَأَتُوا ﴾ يا قريش واليهُود ويا معشر النّواصب المنتحلين الإسلام الَّذين هم منه براء ويا معشر العرب الفصحاء البلغاء ذوي الألسن : ﴿ بِسُورَةٍ مِّن مِّنْلِدِ مِن مثل محمّد عَظْدَ من مثل رجل منكم لا يقرأ ولا يكتب ولم يدرس كتاباً ولا اختلف إلى عالم ولا تعلّم من أحد وأنتم تعرفونه في أسفاره وحضره، بقي كذلك أربعين سنة ثمَّ أوتي جوامع العلم حتَّى علم علم الأوَّلين والآخرين فإن كنتم في ريب من هذه الآيات فأتوا بسورة من مثل هذا الرّجل مثل هذا الكلام ليتبيّن أنّه كاذب كما تزعمون، لأنَّ كلَّ ما كان من عند غير الله، فسيوجد له نظير في سائر خلق الله، وإن كنتم معاشر قرًّاء الكتب من اليهود والنِّصاري في شكٍّ ممّا جاءكم به محمّد من شرائعه ومن نصبه أخاه سيّد الوصيّين وصيّاً بعد أن أظهر لكم معجزاته، منها أن كلّمته الذّراع المسمومة وناطقه ذئب وحنَّ إليه العود، وهو على المنبر، ودفع الله عنه السمّ الَّذي دسّته اليهود في طعامهم، وقلب عليهم البلاء وأهلكهم به، وكثَّر القليل من الطِّعام، ﴿ فَأَتُوْا بِسُورَةٍ مِّن مِثْلِهِ،﴾ من مثل هذا القرآن من التوراة والإنجيل والزّبور وصحف إبراهيم والكتب المائة والأربعة عشر فإنّكم لا تجدون في سائر كتب الله سورة كسورة من هذا القرآن . وكيف يكون كلام محمّد المنقول أفضل من سائر كلام الله وكتبه، يا معشر اليهود والنِّصاري.

ثمَّ قال لجماعتهم: ﴿وَادَعُوا شُهَدَآءَكُم مِن دُونِ اللَّمِ﴾ ادعوا أصنامكم الَّتي تعبدونها أَيِّها المشركون، وادعوا شياطينكم يا أيِّها اليهُود والنِّصارى، وادعوا قرناءكم الملحدين يا منافقي المسلمين من النصّاب لآل محمّد الطّيبين، وسائر أعوانكم على إرادتكم ﴿إِن كُنتُرَ صَدِقِينَ﴾ بأنَّ محمّداً يقول هذا من تلقاء نفسه، لم ينزله الله عليه وأنَّ ما ذكره من فضل عليٌ عُلِيَهُ على جميع أُمّته وقلّده سياسته ليس بأمر أحكم الحاكمين.

ثمَّ قال بَمَرَضِكُ : ﴿ فَإِن لَمَ تَنْعَلُوا ﴾ أي لم تأتوا أيّها المقرعون بحجّة ربَّ العالمين ﴿ وَلَن تَفَعَلُوا ﴾ أي ولا يكون هذا منكم أبداً ﴿ فَانَتْقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا ﴾ ، حطبها ﴿ النَّاسُ وَالْحِجَارَةَ ﴾ توقد فتكون عذاباً على أهلها ﴿ أُعِنَتْ لِلْكَفِرِنَ ﴾ المكذِّبين بكلامه ونبيّه، الناصبين العداوة لوليّه ووصيّه قال: فاعلموا بعجزكم عن ذلك أنَّه من قبل الله تعالى ولو كان من قبل المخلوقين لقدرتم على معارضتي فلمّا عجزوا بعد التقريع والتحدِّي قال الله بَحَرَضِ : ﴿قُل لَمِنِ أَجْسَعَتِ آلإِنسُ وَالْجِنُ عَلَى أَن يَأْتُوا إِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ والتحدِّي قال الله بَحَرَضَ غَلَ مَن قَبل المخلوقين

قال عليُّ بن الحسين ٢٠٠٠ : قوله ٢٠٠٠ : ﴿ وَإِن كُنتُمَ أَيُّها المشركون واليهود وسائر

(١) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ١٥١–١٥٥.

١ - باب / فضل القرآن واعجازه وأنه لا يتبدل بتغيّر الأزمان...

النّواصب من المكذّبين لمحمّد عنه في القرآن في تفضيله عليّاً أخاه المبرّز على الفاضلين، الفاضل على المجاهدين، الّذي لا نظير له في نصرة المتقين، وقمع الفاسقين، وإهلاك الكافرين، وبثّ دين الله في العالمين فوَإِن كُنتُم في رَبِّ مِنَّا زَنَّلَنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ في إبطال عبادة الأوثان من دون الله، وفي النهي عن موالاة أعداء الله ومعاداة أولياء الله وفي الحثّ على الانقياد لأخي رسول الله عنه والته، وتخاذه إماماً واعتقاده فاضلاً راجحاً لا يقبل اله يَتَرَبَّنُ إيماناً ولا طاعة إلّا بموالاته، وتظنّون أنَّ محمّداً تقوّله من عنده، ونسبه إلى ربّه فَأَنُوا بُورَة مِن مِشْلِهِ عن مثل محمّد أمّي لم يختلف قطّ إلى أصحاب كتب وعلم، ولا تتلمذ لاحد ولا تعلم منه، وهو من قد عرفتموه في حضره وسفره لم يفارقكم قطّ إلى بلد ليس معه منكم جماعة يراعون أحواله، ويعرفون أخباره، ثمَّ جاءكم بعد بهذا الكتاب المشتمل على هذه العجائب.

فإن كان متقوِّلاً كما تزعمونه فأنتم الفصحاء والبلغاء والشعراء والأدباء الذين لا نظير لكم في سائر الأديان، ومن سائر الأمم، فإن كان كاذباً فاللغة لغتكم، وجنسه جنسكم وطبعه طبعكم وسيتفق لجماعتكم أو بعضكم معارضة كلامه هذا بأفضل منه أو مثله لأنَّ ما كان من قبل البشر لا عن الله فلا يجوز إلَّا أن يكون في البشر من يتمكّن من مثله، فأتوا بذلك لتعرفوه وسائر النظار إليكم في أحوالكم أنّه مبطل مكذّب على الله ﴿وَإَدْعُوا شُهَدَاءَكُم مِّن دُونِ اللَّهِ فِ الذين يشهدون بزعمكم أنكم محقّون وأنَّ ما تجيئون به نظير لما جاء به محمّد، وشهداءكم الذين يزعمون أنّهم شهداؤكم عند ربّ العالمين لعبادتكم لها، وتشفع لكم إليه ﴿إِن كُنتُعرُ

ثمَّ قال الله يَتَوَخِلا : ﴿فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا ﴾ هذا الذي تحدَّيتكم به ﴿وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ : أي ولا يكون ذلك منكم ولا تقدرون عليه، فاعلموا أنكم مبطلون وأنَّ محمّداً الصادق الأمين، المخصوص برسالة ربِّ العالمين المؤيّد بالرُّوح الأمين، وأخيه أمير المؤمنين، وسيّد الوصيّين، فصدِّقوه فيما يخبر به عن الله من أوامره ونواهيه، وفيما يذكره من فضل عليّ وصيّه وأخيه ﴿فَاتَتُوا ﴾ بذلك عذاب ﴿النَّارَ ٱلَتِي وَقُودُهَا ﴾ وحطبها ﴿النَّاسُ وَالِحَبَعَارَةُ ﴾ حجارة الكبريت أشدُ الأشياء حرّاً ﴿أَعِذَتَ ﴾ تلك النار ﴿لِلْكَفِرِنَ ﴾ بمحمّد والشّاكين في نبوّته والدّافعين لحقٌ أخيه عليّ والجاحدين لإمامته<sup>(۱)</sup>.

٣٤ – م: قال رسول الله عنه: إنَّ هذا القرآن هو النّور المبين، والحبل المتين، والعروة الوثقى، والدّرجة العليا، والشفاء الأشفى، والفضيلة الكبرى والسّعادة العظمى، من استضاء به نوَّره الله، ومن عقد به أموره عصمه الله، ومن تمسّك به أنقذه الله، ومن لم يفارق

تفسير الإمام العسكري تشيئه، ص ٢٠٠.

أحكامه رفعه الله، ومن استشفى به شفاه الله، ومن آثره على ما سواه هذاه الله، ومن طلب الهدى في غيره أضلّه الله، ومن جعله شعاره ودثاره أسعده الله، ومن جعله إمامه الّذي يقتدي به ومعوَّله الّذي ينتهي إليه، آواه الله إلى جنّات النعيم، والعيش السّليم، فلذلك قال: ﴿وَهُدَى ﴾ يعني هذا القرآن هدى ﴿وَبُشْرَكِ لِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ يعني بشارة لهم في الآخرة، وذلك أنَّ القرآن يأتي يوم القيامة بالرجل الشاحب يقول لربّه يَخْرَجَكَ آيا ربّ هذا أظمأت نهاره، وأسهرت ليله، وقوَّيت في رحمتك طمعه، وفسحت في مغفرتك أمله، فكن عند ظنّي فيك وظنّه، يقول الله تعالى: أعطوه الملك بيمينه، والخلد بشماله، واقرنوه بأزواجه من الحور العين، واكسوا والديه حلّة لا يقوم لها الدُّنيا بما فيها.

فينظر إليهما الخلائق، فيعظّمونهما وينظران إلى أنفسهما فيعجبان منها فيقولان: يا ربّنا أنّى لنا هذه ولم تبلغها أعمالنا؟ فيقول الله تَتَوَكَلا : ومع هذا تاج الكرامة، لم ير مثله الرّاؤون، ولم يسمع بمثله السّامعون، ولا يتفكّر في مثله المتفكّرون، فيقال: هذا بتعليمكما ولدكما القرآن، وبتصييركما إيّاه بدين الإسلام، وبرياضتكما إيّاه على حبّ محمّد رسول الله وعليّ وليّ الله صلوات الله عليهما وتفقيهكما إياه بفقههما، لأنّهما اللّذان لا يقبل الله لأحد عملاً إلَّا بولايتهما، ومعاداة أعدائهما، وإن كان ما بين الثرى إلى العرش ذهباً، يتصدَّق به في سبيل الله. فتلك البشارات التي يبشّرون بها، وذلك قوله تَتَوَكَلا : ﴿وَيُشْرَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ؟

٣٥ – ٤٠ قال الحسن بن عليّ ﷺ : إنَّ هذا القرآن فيه مصابيح النَّور وشفاء الصّدور، فليجل جال بصره، وليلحم الصّفة فكره، فإنَّ التّفكّر حياة قلب البصير، كما يمشي المستنير في الظلمات بالنّور<sup>(٢)</sup>.

٣٦ - نهج: قال عليه: في القرآن نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وحكم ما بينكم (٣).

وقال عليه في خطبة طويلة يذكر فيها بعثة الأنبياء عليه قال عليه : إلى أن بعث الله سبحانه محمّداً عليه لإنجاز عدته، وتمام نبوَّته، مأخوذاً على النبيّين ميثاقه، مشهورة سماته كريماً ميلاده، وأهل الأرض يومئذ ملل متفرِّقة وأهواء منتشرة، وطرائق منشتّتة، بين مشبّه لله بخلقه، أو ملحد في اسمه، أو مشير إلى غيره، فهداهم به من الضّلالة، وأنقذهم بمكانه من الجهالة.

ثمَّ اختار سبحانه لمحمّد ﷺ لقاءه، ورضي له ما عنده، فأكرمه عن دار الدُّنيا، ورغب به عن مقام البلوى، فقبضه إليه كريماً، وخلّف فيكم ما خلّفت الأنبياء في أُممها، إذ لم

- تفسير الإمام العسكري عليتي، ص ٤٤٩.
   العدد القوية، ص ٣٨.
  - (٣) نهج البلاغة ص ٦٩٧ حكمة رقم ٣١٥.

يتركوهم هملاً، بغير طريق واضح، ولا علم قائم كتاب ربّكم مبيناً حلاله وحرامه، وفرائضه وفضائله، وناسخه ومنسوخه ورخصه وعزائمه، وخاصّه وعامّه، وعبره وأمثاله، ومرسله ومحدوده، ومحكمه ومتشابهه، مفسّراً جملته، ومبيّناً غوامضه بين مأخوذ ميثاق علمه، وموسّع على العباد في جهله، وبين مثبت في الكتاب فرضه، معلوم في السنّة نسخه، وواجب في السنّة أخذه، مرخّص في الكتاب تركه وبين واجب بوقته، وزائل في مستقبله، ومباين بين محارمه، من كبير أوعد عليه نيرانه، أو صغير أرصد له غفرانه وبين مقبول في أدناه، وموسّع في أقصاه<sup>(1)</sup>.

وقال ﷺ : وكتاب الله بين أظهركم ناطق لا يعيا لسانه، وبيت لا تهدم أركانه، وعزٌّ لا تهزم أعوانه<sup>(٢)</sup>.

### ۲ – باب فضل كتابة المصحف

وإنشانه وآدابه والنهي عن محوه بالبزاق

١ - ل، أبي، عن سعد، عن اليقطيني، عن محمّد بن شعيب، عن الهيثم بن أبي كهمش عن أبي عبد الله عليظ قال: ستّ خصال ينتفع بها المؤمن من بعد موته: ولد صالح يستغفر له، ومصحف يقرأ منه، وقليب يحفره، وغرس يغرسه، وصدقة ماء يجريه، وسنّة حسنة يؤخذ بها بعده<sup>(٣)</sup>.

٢ - ب: عليٌّ عن أخيه عليمً قال : سألته عن الرّجل [هل يصلح له أن] يكتب المصحف بالأحمر<sup>(3)</sup> قال : لا بأس<sup>(0)</sup>.

٣ – **لي:** في مناهي النبيِّ ﷺ أنَّه نهى أن يمحى شيء من كتاب الله ﷺ بالبزاق أو يكتب منه<sup>(1)</sup>.

٤ - منية المريد: روي عن النبي عنه أنه قال لبعض كتّابه: ألق الدَّواة وحرَّف القلم، وانصب الباء، وفرَّق السين، ولا تعوّر الميم، وحسَّن الله، ومدّ الرحمن، وجوَّد الرحيم، وضع قلمك على أذنك اليسرى، فإنه أذكر لك.

وعن زيد بن ثابت أنَّه قال : قال رسول الله ﷺ : إذا كتبت بسم الله الرَّحمن الرّحيم فبيَّن السّين فيه .

وعن ابن عبَّاس قال: قال رسول الله ﷺ : لا تمدَّ الباء إلى الميم حتَّى ترفع السَّين.

- نهج البلاغة، ص ٤٤ خ ١.
   نهج البلاغة، ص ٤٤ خ ١.
  - (٣) الخصال، ص ٣٢٣ باب ٦ ح ٩.
    (٤) في نسخة الكمياني: بالأجر.
- (٥) قرب الإسناد، ص ٢٥٩ ح ١١٦٤.
   (٦) أمالي الصدوق، ص ٣٤٥ مجلس ٦٦ ح ١.

وعن أنس قال: قال رسول الله ﷺ : إذا كتب أحدكم بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فليمدَّ الرَّحمن.

وعنه عَلَيْمَا أيضاً : من كتب بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فجوَّده تعظيماً لله غفر الله له . وعن عليّ بن أبي طالب عَلَيَّنَا أنَّه قال : تنوَّق رجل في بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فغُفر له<sup>(١)</sup> . ٥ - **عدة الداعي:** عن الصادق عَلَيَّنَا قال : وقع مصحف في البحر فوجدوه قد ذهب ما فيه إلَّا هذه الآية : ﴿أَلَاَ إِلَى اللَّهِ نَصِيرُ ٱلْأَمُورُ﴾<sup>(٢)</sup> .

## ٣ – باب كُتَّاب الوحي وما يتعلق بأحوالهم

**الآيات: الأنعام: ﴿**وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ ٱفْتَرَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ فَالَ أُوحِىَ إِلَىّٰ وَلَمْ يُوحَ إِلَيْهِ شَقَّءٌ وَمَن قَالَ سَأُزِلُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ ٱللَّهُ﴾ «٩٣».

ا – **فسى: ﴿**وَمَنْ أَظْلَمُ مِتَنِ أَفْتَكَىٰ عَلَى ٱللَّهِ كَذِبًا أَوْ قَالَ أُوحِىَ إِلَىّٰ وَلَمْ يُوَحَ إِلَيّهِ شَقْءٌ وَمَن قَالَ سَأُنزُلُ مِثْلَ مَآ أَنزَلَ اللَّهُ﴾ فإنّها نزلت في عبد الله بن سعد بن أبي سرح وكان أخا عثمان من الرضاعة<sup>(٣)</sup>.

حدَّثني أبي، عن صفوان، عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَلَيَة قال: إنَّ عبد الله بن سعد بن أبي سرح أخو عثمان من الرّضاعة أسلم وقدم المدينة، وكان له خط حسن، وكان إذا نزل الوحي على رسول الله عَنَيْ دعاه فكتب ما يمليه عليه رسول الله عَنَيْ ، فكان إذا قال له رسول الله عَنَيْ : «سميع بصير» يكتب «سميع عليم» وإذا قال: «والله بما تعملون خبير» يكتب «بصير» ويفرَّق بين التاء والياء وكان رسول الله عَنَيْ يقول: هو واحد، فارتذَّ كافراً ورجع إلى مكّة وقال لقريش: والله ما يدري محمّد ما يقول، أنا أقول مثل ما يقول، فلا ينكر عليَّ ذلك، فأنا أنزل مثل ما ينزل، فأنزل الله على نبيّه عليه أن أن المَّهُ ؟

فلمًا فتح رسول الله عليه مكة أمر بقتله فجاء به عثمان قد أخذ بيده ورسول الله في المسجد، فقال: يا رسول الله اعف عنه، فسكت رسول الله عليه ثمَّ أعاد فسكت ثمَّ أعاد فقال: هو لك، فلمّا مرَّ قال رسول الله عليه لأصحابه: ألم أقل من رآه فليقتله؟ فقال رجل: عيني إليك يا رسول الله أن تشير إليَّ فأقتله، فقال رسول الله عليه : إنَّ الأنبياء لا يقتلون بالإشارة، فكان من الطلقاء<sup>(3)</sup>.

۲ – مع: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ ومعاوية يكتب بين يديه وأهوى بيده إلى خاصرته بالسيف: من أدرك هذا يوماً أميراً فليبقرنَّ خاصرته بالسيف، فرآه رجل ممّن سمع ذلك من

- منية المريد، ص ١٧٩ .
   منية المريد، ص ١٧٩ .
  - (٣) (٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٢١٧ في تفسيره لسورة الأنعام، الآية : ٩٣ .

رسول الله عنه يوماً وهو يخطب بالشام على الناس فاخترط سيفه ثمَّ مشى إليه فحال الناس بينه وبينه، فقالوا: يا عبد الله ما لك؟ فقال: سمعت رسول الله عنه يقول: من أدرك هذا يوماً أميراً فليبقر خاصرته بالسيف، قال: فقالوا: أتدري من استعمله؟ قال: لا، قالوا: أمير المؤمنين عمر، فقال الرّجل: سمعاً وطاعة لأمير المؤمنين.

قال الصّدوق رضوان الله عليه : إنَّ النّاس شبّه عليهم أمر معاوية بأن يقولوا : كان كاتب الوحي، وليس ذاك بموجب له فضيلة، وذلك أنّه قرن في ذلك إلى عبد الله بن سعد بن أبي سرح فكانا يكتبان له الوحي، وهو الّذي قال : ﴿سَأَنِنُ مِثْلَ مَا أَنَزَلَ اللَّهُ ﴾ فكان النبيُّ عَلَىٰهُ يملي عليه «والله غفور رحيم» فيكتب «والله عزيز حكيم» ويملي عليه «والله عزيز حكيم» فيكتب «والله عليم حكيم» فيقول له النبيُّ عَلَىٰهُ : هو واحد، فقال عبد الله بن سعد : إنَّ محمّداً لا يدري ما يقول إنّه يقول، وأنا أقول غير ما يقول، فيقول لي : هو واحد هو واحد، إن جاز هذا فإنِّي سأُنزل مثل ما أنزل الله، فأنزل الله فيه : ﴿وَمَنَ قَالَ سَأَنِنُ مِثْلَ مَا أَنزَلَ اللهُ ﴾.

فهرب وهجا النبيَّ فقال النبيُّ فقال النبيُّ ذمن وجد عبد الله بن سعد بن أبي سرح ولو كان متعلّقاً بأستار الكعبة فليقتله، وإنّما كان النبيُّ في يقول له فيما يغيّره هو واحد لأنّه لا ينكتب ما يريده عبد الله إنّما كان ينكتب ما كان يُمليه عليّمًا فقال: هو واحد غيّرت أم لم تغيّر لم ينكتب ما تكتبه بل ينكتب ما أُمليه عن الوحي وجبرئيل عليمًا يصلحه.

وفي ذلك دلالة للنبيّ عنه ووجه الحكمة في استكتاب النبيّ عنه الوحي معاوية وعبد الله بن سعد وهما عدوّان هو أنَّ المشركين قالوا : إنَّ محمّداً يقول هذا القرآن من تلقاء نفسه، ويأتي في كلّ حادثة بآية يزعم أنّها أُنزلت عليه وسبيل من يضع الكلام في حوادث يحدث في الأوقات أن يغيّر الألفاظ إذا استعيد ذلك الكلام، ولا يأتي به في ثاني الأمر وبعد مرور الأوقات عليه إلَّا مغيّراً عن حاله الأولى لفظاً ومعنى، أو لفظاً دون معنى، فاستعان في كتب ما ينزل عليه في الحوادث الواقعة بعدوّين له في دينه عدلين عند أعدائه ليعلم الكفّار والمشركون أنَّ كلامه في ثاني الأمر كلامه في الأوَّل غير مغيّر، ولا مزال عن جهته، فيكون عند أعدائه غير واقع هذا الموقعة، وكانت يتخيّل فيه التواطؤ والتطابق فهذا وجه الحكمة في عند أعدائه غير واقع هذا الموقع، وكانت يتخيّل فيه التواطؤ والتطابق فهذا وجه الحكمة في استكتابهما واضح مبيّن والحمد لله<sup>(1)</sup>

٣ - شي: عن الحسين بن سعيد، عن أحدهما قال: سألته عن قول الله: ﴿ أَوْ قَالَ أُوحِى إِلَىٰ وَلَمَ بُوحَ إِلَىٰ وَلَمَ بُوحَ إِلَيْهِ فَنَ \* ﴾ قال نزلت في ابن أبي سرح: اللّذي كان عثمان بن عفّان استعمله على مصر، وهو ممّن كان رسول الله في فإذا أنزل وهو ممّن كان رسول الله في فإذا أنزل الله عليه : ﴿ فَإِنَّ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَا مُنْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ فَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ فَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ فَا اللّهُ عَلَيْ فَا اللّهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَيْ مُعْمَى اللهُ عَلَيْ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ مَا اللّهُ عَلَيْهُ فَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ أَنَا اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْلُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْنُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَي عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ ع

دعها فإنَّ الله عليم حكيم وقد كان ابن أبي سرح يقول للمنافقين: إنّي لأقول الشّيء مثل ما يجيء به هو فما يغيّر عليَّ فأنزل الله فيه الّذي أنزل<sup>(۱)</sup>.

٤ - كا: أبو علي الأشعريّ، عن محمّد بن عبد الجبّار، عن صفوان بن يحيى عن ابن مسكان، عن أبي بصير، عن أحدهما بيتي مثله<sup>(٢)</sup>.

أقول: في خبر المفضّل بن عمر الّذي مضى بطوله في كتاب الغيبة أنّه قال الصادق عَلِيَّا : يا مفضّل إنَّ القرآن نزل في ثلاث وعشرين سنة، والله يقول : ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُندِلَ فِيهِ ٱلْقُرَمَانُهُ<sup>(٣)</sup> وقال : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَبَـلَةٍ مُبَدَرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِينَ ۞ فِيهَا يُفرَقُ كُلُّ أَمَرٍ حَكِمٍ ۞ أَمْرَا مِنْ عِندِنَاً إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ۞ <sup>(٤)</sup> وقال : ﴿لَوَلَا نُزِلَ عَلَيْهِ ٱلْقُرَانُ جُمْلَةً وَحِدَةً كُمَّ حَدَلِكَ لِنُفَيِّتَ بِهِ. فَوَادَكُهُ<sup>(٥)</sup>.

قال المفضّل : يا مولاي فهذا تنزيله الّذي ذكره الله في كتابه، وكيف ظهر الوحي في ثلاث وعشرين سنة؟ قال : نعم يا مفضّل أعطاه الله القرآن في شهر رمضان وكان لا يبلّغه إلا في وقت استحقاق الخطاب، ولا يؤدّيه إلَّا في وقت أمر ونهي فهبط جبرئيلﷺ بالوحي فبلّغ ما يؤمر به وقوله : ﴿لا تُحَيِّكَ بِيهِ لِسَائِكَ لِتَعْجَلَ بِهِ <sup>(1)</sup> فقال المفضّل : أشهد أنّكم من علم الله علمتم، وبقدرته قدرتم وبحكمه نطقتم، وبأمره تعملون<sup>(٧)</sup>.

### ٤ - باب ضرب القرآن بعضه ببعض ومعناه

١ - ثو، مع: ابن الوليد، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر، عن القاسم بن سليمان، عن أبي عبد الله علي قال: ما ضرب رجل القرآن بعضه ببعض إلا كفر<sup>(٨)</sup>.
 سن: أبي عن النضر مثله<sup>(٩)</sup>.
 شي: عن القاسم مثله<sup>(١٠)</sup>.
 قال الصدوق تظه: سألت ابن الوليد عن معنى هذا الحديث فقال: هو أن تجيب الوَّجل في تفسير آية بتفسير آية أُخرى<sup>(١١)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٩ ح ٩٩ من سورة الأنعام.
 (٢) روضة الكافي، ح ٢٤٢.
 (٣) سورة المخان، الآيات: ٣-٥.
 (٥) سورة الفرقان، الآية: ٣٢.
 (٦) سورة القيامة، الآية: ٣١.
 (٢) جاء هذا الخبر كاملاً في ج ٥٣ كتاب الغيبة من هذه الطبعة.
 (٨) ثواب الأعمال، ص ٣٢٩، معاني الأخبار، ص ١٩٠.
 (٩) المحاسن، ج ١ ص ٣٣٠.
 (١) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣٠.

٥ – باب أول سورة نزلت من القرآن وآخر سورة نزلت منه

١ - ٤ أحمد بن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن جدًه، عن ابن معبد، عن ابن خالد، عن الرّحيم : ﴿ أَقَرْأَ بِآسَرِ رَبِّكَ ﴾ وآخر الرّحيا ، عن أبيه ﷺ قال : أوَّل سورة نزلت بسم الله الرّحمن الرّحيم : ﴿ أَقَرْأَ بِآسَرِ رَبِّكَ ﴾ وآخر سورة نزلت : ﴿ إِذَا جَمَاءَ نَصَبُرُ اللهِ وَأَلْفَمَتُ ﴾ (١) .

### ٦ - باب عزائم القرآن

الله الح**ل؛** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطيّ، عن داود بن سرحان، عن أبي عبد الله الله اللَّجينيَةِ قال: إنّ العزائم أربع ﴿ٱقْرَأْ بِاَسَمِ رَبِّكَ﴾، والنَّجم، وتنزيل السّجدة، وحم السجدة<sup>(۲)</sup>.

٧ – باب ما جاء في كيفية جمع القرآن وما يدل على تغييره وفيه رسالة<sup>(٣)</sup> سعد بن عبد الله الأشعري القمي في أنواع آيات القرآن أيضاً.

١ - أقول: قد مضى في كتاب الفتن في باب غصب الخلافة من كتاب سليم بن قيس راوياً عن سلمان تظنيه أنَّ أمير المؤمنين صلوات الله عليه لمّا رأى غدر الصحابة وقلّة وفائهم، لزم بيته وأقبل على القرآن يؤلّفه ويجمعه فلم يخرج من بيته حتّى جمعه وكان في الصحف والشظاظ والأسيار والرقاع فلمّا جمعه كلّه وكتبه بيده تنزيله وتأويله، والناسخ منه والشظاظ والأسيار والرقاع فلمّا جمعه كلّه وكتبه بيده تنزيله وتأويله، والناسخ منه والمنطاظ والأسيار والرقاع فلمّا جمعه كلّه وكتبه بيده تنزيله وتأويله، والناسخ منه والمنطاظ والأسيار والرقاع فلمّا جمعه كلّه وكتبه بيده تنزيله وتأويله، والناسخ منه والمنطوخ، بعث إليه أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث إليه إتي مشغول فقد آليت على نفسي يميناً والمنسوخ، بعث إليه أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث بيه في مكتوا عنه أيّاماً فجمعه في ثوب والمندوخ، على قدمان منه والمندوخ، بعث إليه أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث إليه إتي مشغول فقد آليت على نفسي يميناً والمنسوخ، يعث إليه أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث بيه إليه إتي مشغول فقد آليت على نفسي يميناً والمنسوخ، عثمان الله أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث إليه إتي مشغول فقد آليت على نفسي يميناً والمنسوخ، عنه إليه أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث بيه إليه إتي مشغول فقد آليت على نفسي يميناً والمنسوخ، عنه إليه أبو بكر أن اخرج فبايع فبعث بيه إليه إتي مشغول فقد آليت على نفسي يميناً منه أرتدي برداء إلما للصلاة حتّى أولف القرآن وأجمعه فسكتوا عنه أيّاماً فجمعه في ثوب واحد وعنه، ثمَّ خرج إلى النّاس وهم مجتمعون مع أبي بكر في مسجد رسول الله يشيئ فنادى عليً علي ينادى علي علي صوته:

أيّها النّاس إنّي لم أزل منذ قبض رسول الله ﷺ مشغولاً بغسله، ثمَّ بالقرآن حتّى جمعته كلّه في هذا الثوب الواحد، فلم ينزل الله على نبيّه ﷺ آية من القرآن إلَّا وقد جمعتها، وليست منه آية إلَّا وقد أقرأنيها رسول الله ﷺ وعلّمني تأويلها، ثمَّ قال عليَّ ﷺ لا تقولوا غداً إنّا كنّا عن هذا غافلين، ثمَّ قال لهم عليٌ ﷺ : لا تقولوا يوم القيامة إنّي لم أدعُكم إلى نصرتي ولم أذكركم حقّي، ولم أدعكم إلى كتاب الله من فاتحته إلى خاتمته، فقال له عمر : ما أغنانا بما معنا من القرآن عمّا تدعونا إليه، ثمَّ دخل عليٌّ ﷺ بيته.

**أقول:** وقد مضي أيضاً في باب احتجاج أمير المؤمنين ﷺ على القوم في زمن عثمان

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۹ باب ۳۰ ح ۱۲.
  - (٢) الخصال، ص ٢٥٢ باب ٤ ح ١٢٤.
- (٣) هذه الرسالة ستمر تحت رقم ٤٧ من هذا الباب.

برواية سليم<sup>(١)</sup> أنّه قال طلحة لعليّ عليه : يا أبا الحسن شيء أريد أن أسألك عنه رأيتك خرجت بثوب مختوم، فقلت : أيّها النّاس إنّي لم أزل مشتغلاً برسول الله عليه بغسله وكفنه ودفنه ثمَّ استغلت بكتاب الله حتّى جمعته فهذا كتاب الله عندي مجموعاً لم يسقط عنّي حرف واحد، ولم أر ذلك الّذي كتبت وألّفت، وقد رأيت عمر بعث إليك أن ابعث به إليَّ فأبيت أن تفعل، فدعا عمر الناس فإذا شهد رجلان على آية كتبها، وإذا لم يشهد عليها غير رجل واحد أرجاها، فلم يكتب، فقال عمر وأنا أسمع : إنّه قد قتل يوم اليمامة قوم كانوا يقرأون قرآناً لا يقرأه غيرهم، فقد ذهب وقد جاءت شاة إلى صحيفة وكتّاب يكتبون فأكلتها وذهب ما فيها، والكاتب يومئذ عثمان، وسمعت عمر وأصحابه الّذين ألفوا ما كتبوا على عهد عمر وعلى عهد عثمان يقولون : إنَّ الأحزاب كانت تعدل سورة البقرة، وإنَّ النّور نيّف ومائة آية، والحجر تسعون ومائة آية، فما هذا؟ وما يمنعك يرحمك الله أن تخرج كتاب الله إلى النّاس؟ وقد عهدت عثمان حين أخذ ما ألف عمر، فجمع له الكتاب وحمل النّاس على قراءة واحدة والحجر تسعون ومائة آية، فما هذا؟ وما يمنعك يرحمك الله أن تخرج كتاب الله إلى النّاس؟ فمرًة مصحف أبيّ بن كعب وابن مسعود وأحرقهما بالنار.

فقال له عليَّ عليمًا : يا طلحة إنَّ كلَّ آية أنزلها الله جلّ وعلا على محمّد عليه عندي بإملاء رسول الله علي وخطً يدي وتأويل كلّ آية أنزلها الله على محمّد عليه وكلّ حلال وحرام، أو حدّ أو حكم، أو شيء تحتاج إليه الأمة إلى يوم القيامة مكتوب بإملاء رسول الله علي وخطّ يدي حتّى أرش الخدش، فقال طلحة : كلّ شيء من صغير أو كبير أو خاصّ أو عامّ كان أو يكون إلى يوم القيامة فهو عندك مكتوب؟ قال : نعم وسوى ذلك إنَّ رسول الله عليه أسرَّ إليَّ في مرضه مفتاح ألف باب من العلم، يفتح كلُّ باب ألف باب، ولو أنَّ الأمة منذ قبض رسول الله عليه اتبعوني وأطاعوني لأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم، وساق الحديث إلى أن قال :

ثمَّ قال طلحة : لا أراك يا أبا الحسن أجبتني عمّا سألتك عنه من أمر القرآن ألا تظهره للنّاس، قال : يا طلحة عمداً كففت عن جوابك فأخبرني عمّا كتب عمر وعثمان أقرآن كلّه أم فيه ما ليس بقرآن؟ قال طلحة : بل قرآن كلّه، قال : إن أخذتم بما فيه نجوتم من النّار، ودخلتم الجنّة، فإنَّ فيه حجّتنا، وبيان حقّنا، وفرض طاعتنا، قال طلحة : حسبي أما إذا كان قرآناً فحسبي .

ثمَّ قال طلحة : فأخبرني عمّا في يديك من القرآن وتأويله وعلم الحلال والحرام إلى من تدفعه ومن صاحبه بعدك؟ قال : إلى الّذي أمرني رسول الله ﷺ أن أدفعه إليه وصيّي وأولى الناس بعدي بالناس ابني الحسن ، ثمَّ يدفعه ابني الحسن إلى ابني الحسين ثمَّ يصير إلى واحد

(۱) کتاب سلیم بن قیس، ص ۱۰۸.

٧ - باب / ما جاء في كيفية جمع القرآن وما يدل على تغييره

بعد واحد من ولد الحسين حتّى يرد آخرهم على رسول الله ﷺ حوضه، هم مع القرآن لا يفارقونه، والقرآن معهم لا يفارقهم.

٢ - ج، في رواية أبي ذرّ الغفاري تلتي أنه لما توفّي رسول الله ٢ جمع علي على القرآن وجاء به إلى المهاجرين والأنصار وعرضه عليهم كما قد أوصاه بذلك رسول الله المقرآن وجاء به إلى المهاجرين والأنصار وعرضه عليهم كما قد أوصاه بذلك رسول الله المقاف فلما فتحه أبو بكر خرج في أوَّل صفحة فتحها فضائح القوم، فوثب عمر وقال : يا علي اردده فلما فلا حاجة لنا فيه، فأخذه علي على القرآن، وفيه فضائح القوم، فوثب عمر وقال : يا علي اردده المقال فاتح القوم، فوثب عمر وقال : يا علي اردده فقال حاجة لنا فيه، فأخذه علي على القرآن، وفيه فضائح المهاجرين والأنصار : وقد رأينا أن نؤلف فقال له عمر : إنَّ علياً جاءنا بالقرآن، وفيه فضائح المهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك ثمَّ القرآن ونسقط منه ما كان فيه فضيحة وهنك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك ثمَّ عال أن وأن ونسقط منه ما كان فيه فضيحة وهنك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك ثمَّ عال أن وأن ونسقط منه ما كان فيه فضيحة وهنك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك ثمَّ عال أن ونسقط منه ما كان فيه فضيحة وهنك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك ثمَّ عمل القرآن ونسقط منه ما كان فيه فضيحة وهنك للمهاجرين والأنصار، فأجابه زيد إلى ذلك ثمَ عال أنه أن فإن أنا فرغت من القرآن على ما سألتم أظهر عليَّ القرآن الذي أنّه أليس قد بطل ما قد ونستريح منه، فدبر في قتله على يد خالد بن الوليد، فلم يقدر على ذلك وهد مضى شرح ذلك ونستريح منه، فدبر في قتله على يد خالد بن الوليد، فلم يقدر على ذلك وهما بينهم، فقال : يا أبا ونستريح منه، فدبر في قتله على يد خالد بن الوليد، فلم يقدر على ذلك وهذه أبا المقل الما علي علي أن نقتله الحسن إن جنت بالقرآن أيد كن يتبهم القرآن فيحرً فوه فيما بينهم، فقال : يا أبا ونستريح منه، فدبر في قتله على يعلي أبي بكر لتقوم الحجة عليه، فقال علي علي علي أبا الحسن إن خال علي علي أبا أبا المقال الما ين ولذي علي أبا أن ينفع الما من ولدي كم ولا قل ولا الذي ينه بكر لتقوم الحجة عليكم ولا تقولوا يوم القيامة الحسن إن جنت بالقرآن الذي كنت جنت به إلى أبي بكر حتى نجمع عليه، فقال علي علي علي أبا أبا كنا عن هذا غافلين أو تقولوا ما جنت به إلى أبي بكر لتقوم الحجة عليكم ولا تقولوا يوم القيامة الحسن إلا ذلك سبيل إنها من ولدي نقال علي نقال عمر : فهل وقت لإظهاره معلوم؟ قال علي علي ألا المق أله القام من ولد

٣-٣- عن في خبر من ادًمى التناقض في القرآن: قال أمير المؤمنين عليه: وأمّا هفوات الأنبياء، وما بيّنه الله في كتابه ووقوع الكناية عن أسماء من اجترم أعظم ممّا اجترمته الأنبياء ممّن شهد الكتاب بظلمهم، فإنَّ ذلك من أدلُ الدَّلائل على حكمة الله بَرَوَظ الباهرة، وقدرته القاهرة، وعزرته الظاهرة، لأنّه علم أنَّ براهين الأنبياء على حكمة الله بَرَوَظ أمهم، وأنَّ ذلك من أدلُ الدَّلائل على حكمة الله بَرَوَظ أمهم، وأنَّ معمر أعلم من أدلُ الدَّلائل على حكمة الله بَرَوَظ أمهم، وأنَّ معمر من يتخذ بعضهم إلها كالذي كان من أدلُ الدَّلائل على حكمة الله بَرَوَظ أمهم، وأنَّ منهم، وأنَّ منهم من يتُخذ بعضهم إلها كالذي كان من النصارى في ابن مريم، فذكرها دلالة على تخلفهم عن الكمال الذي تفرَّد به بَرَوَظ ، أم تسمع إلى قوله في صفة عيسى، حيث قال فيه وفي أمّه : عن الكمال الذي تفرَّد به بَرَوَظ ، أم تسمع إلى قوله في صفة عيسى، حيث قال فيه وفي أمّه : ممّا الكمال الذي تفرَّد به بَرَوَظ ، أم تسمع إلى قوله في صفة عيسى، حيث قال فيه وفي أمّه : منا الكمال الذي تفرَّد به بَرَوَظ ، أنم تسمع إلى قوله في منه مكان له ثفل، ومن كان له ثفل فهو بعيد في الكمال الذي ألطعام مرا به ألمان من أكل الطعام كان له ثفل، ومن كان له ثفل فهو بعيد مما ادَّعته النصارى لابن مريم، ولم يكنَّ عن أسماء الأنبياء تجبّراً وتعزُزاً بل تعريفاً لأهل الاسما الأستماري إلى العلي مرام ، ولم يكنً عن أسماء الأنبياء تجبّراً وتعزُزاً بل تعريفاً لأهل مما الأستمار، إنَّ الكناية عن أسماء ذوي الجرائر العظيمة من المنافقين في القرآن ليست من منا الاستمار ، إنَّ الكناية عن أسماء ذوي الجرائر العظيمة من المنافقين في القرآن ليست من منا الاستمار ، إنَّ الكناية عن أسماء ذوي الجرائر العظيمة من المنافقين في القرآن ليست من منا الاستمار ، إنَّ الكناية عن أسماء ذوي الجرائر العظيمة من المنافقين في القرآن ليسان من الدُنيا الما من فعل الما مرين الما من من الدين ، الذين جعلوا القرآن عضين ، واعتاضوا الدُنيا من الدين .

وقد بيّن الله تعالى قصص المغيّرين بقوله : ﴿ فَوَيَلٌ لِلَّذِينَ يَكْدُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِبِهُمْ ثُمَّ يَقُولُونَ

الاحتجاج، ص ١٥٥–١٥٦.
 الاحتجاج، ص ١٥٥–١٥٦.

هَـٰذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُواْ بِهِ ثَمَنَا قَلِيـلَاً ﴾<sup>(١)</sup> وبقوله: ﴿وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقَا يَلْوُنَ أَلْسِنَتَهُم بِالْكِنَنِ <sup>(٢)</sup> وبقوله: ﴿إِذْ يُبَيِّتُونَ مَا لَا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ ﴾<sup>(٣)</sup> بعد فقد الرَّسول ممّا يقيمون به أود باطلهم، حسب ما فعلته اليهود والنصارى، بعد فقد موسى وعيسى من تغيير التوراة والإنجيل، وتحريف الكلم عن مواضعه، وبقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُوا نُوَرَ أَنَهِ بِأَفَوَاهِ هِمَا يَقْدَوَا وَيَأْبِي اللَّهُ إِلَا أَن يُتِمَدَ نُوَدَمُهُ <sup>(٤)</sup>.

يعني أنّهم أثبتوا في الكتب ما لم يقله الله، ليلبّسوا على الخليقة، فأعمى الله قلوبهم حتّى تركوا فيه ما دلَّ على ما أحدثوه فيه، وحرَّفوا منه، وبيّن عن إفكهم وتلبيسهم، وكتمان ما علموه منه، ولذلك قال لهم: ﴿لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ﴾<sup>(٥)</sup> وضرب مثلهم بقوله: ﴿ فَأَمَّا ٱلْزَبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاَةً وَأَمَّا مَا يَنفَعُ ٱلنَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلْأَرْضُِ﴾<sup>(1)</sup>.

فالزبد في هذا الموضع كلام الملحدين الذين أثبتوه في القرآن فهو يضمحلُّ ويبطل، ويتلاشى عند التحصيل، والذي ينفع الناس منه فالتنزيل الحقيقي الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والقلوب تقبله، والأرض في هذا الموضع هي محلُّ العلم وقراره وليس يسوغ مع عموم التقيّة التصريح بأسماء المبدّلين ولا الزّيادة في آياته على ما أثبتوه من تلقائهم في الكتاب، لما في ذلك من تقوية حجج أهل التعطيل والكفر والملل المنحرفة عن قبلتنا، وإبطال هذا العلم الظّاهر الذي قد استكان له الموافق والمخالف بوقوع الاصطلاح على ولأنَّ السير على ولاة الأمر مفروض لقول الله تَتَوَيَّنُ لنبيّه تَتَوَيَّنُ لنبيّه ولأنَّ السير على ولاة الأمر مفروض لقول الله تَتَوَيَّنُ لنبيّه تَتَوَيَّهُ عنه أمر الحق، ويَنَ الرُّسُلِهُ (٧) وإيجابه مثل ذلك على أوليائه وأهل طاعته، بقوله : ﴿ لَقَدَ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ النَّذِي التصريح بأكثر منه.

ثمَّ قال ﷺ بعد ذكر بعض الآيات الواردة في شأنهم ﷺ وتأويلها : وإنّما جعل الله تبارك وتعالى في كتابه هذه الرُّموز الّتي لا يعلمها غيره، وغير أنبيائه وحججه في أرضه، لعلمه بما يحدثه في كتابه المبدِّلون من إسقاط أسماء حججه منه، وتلبيسهم ذلك على الأمّة، ليعينوهم على باطلهم، فأثبت فيه الرُّموز وأعمى قلوبهم وأبصارهم لما عليهم في تركها وترك غيرها من الخطاب الدال على ما أحدثوه فيه، وجعل أهل الكتاب القائمين به، العالمين بظاهره وباطنه، من شجرة ﴿ أَسْلُهَا ثَابِتٌ وَفَرَعُهَا فِي ٱلسَكَمَاءِ إِنَّى تُؤْتِ أَكْلَهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذَنِ

- (١) سورة البقرة، الآية: ٧٩.
- (٣) سورة النساء، الآية: ١٠٨.
- (٥) سورة آل عمران، الآية: ٧١.
- (٧) سورة الأحقاف، الآية: ٣٥.

- (٢) سورة آل عمران، الآية: ٧٨.
  - (٤) سورة التوبة، الآية: ٣٢.
  - (٦) سورة الرعد، الآية: ١٧.
- (٨) سورة الأحزاب، الآية: ٢١.

رَبِّهَـَاً﴾<sup>(1)</sup> أي يظهر مثل هذا العلم لمحتمليه في الوقت بعد الوقت وجعل أعداءها أهل الشجرة الملعونة الّذين حاولوا إطفاء نور الله بأفواههم، ويأبى الله إلّا أن يتمَّ نوره.

ولو علم المنافقون لعنهم الله ما عليهم من ترك هذه الآيات الّتي بيّنت لك تأويلها لأسقطوها مع ما أسقطوا منه، ولكنَّ الله تبارك اسمه ماض حكمه بإيجاب الحجّة على خلقه، كما قال الله : ﴿فَلِلَهِ الْحُجَّةُ ٱلْبَلِنَنَهُ <sup>(٢)</sup> أغشى أبصارهم وجعل على قلوبهم أكنّة عن تأمّل ذلك، فتركوه بحاله، وحجبوا عن تأكيد الملتبس بإبطاله، فالسعداء ينتبهون عليه، والأشقياء يعمهون عنه، ﴿وَمَن لَزَّ يَجَمَلِ اللَهُ لَهُمُ نُوْلًا فَمَا لَمُ مِن نُوْرِهُ<sup>(٣)</sup>.

نمَّ إنَّ الله جلَّ ذكره بسعة رحمته، ورأفته بخلقه، وعلمه بما يحدثه المبدِّلون من تغيير كلامه، قسّم كلامه ثلاثة أقسام: فجعل قسماً منه يعرفه العالم والجاهل، وقسماً لا يعرفه إلَّا من صفا ذهنه، ولطف حسّه، وصحَّ تمييزه، ممّن شرح الله صدره للإسلام، وقسماً لا يعرفه إلَّا الله وأُمناؤه والرّاسخون في العلم وإنّما فعل ذلك لئلاّ يدَّعي أهل الباطل من المستولين على ميراث رسول الله يُشَكِّ من علم الكتاب ما لم يجعله الله لهم، وليقودهم الاضطرار إلى الائتمار بمن ولاه أمرهم، فاستكبروا عن طاعته، تعزُّزاً وافتراء على الله يُحَكَّ ، واغتراراً بكثرة من ظاهرهم وعاونهم، وعاند الله جلَّ اسمه ورسوله يُشَكِّ .

فأمّا ما علمه الجاهل والعالم من فضل رسول الله من كتاب الله فهو قول الله سبحانه : ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ ٱللَّهُ ﴾<sup>(٤)</sup> وقوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ وَمَلَتَهِكَنَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنَّيِّ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُولُ مُسَلُولُ عَلَيَهِ وَسَلِّمُولُ تَسْلِيحًا﴾<sup>(٥)</sup> ولهذه الآية ظاهر وباطن، فالظاهر قوله : ﴿ صَلُولُ عَلَيَهِ والباطن قوله : ﴿ وَسَلِّمُوا تَسْلِيحًا﴾ أي سلّموا لمن وضاه واستخلفه عليكم فضله، وما عهد به إليه تسليماً، وهذا ممّا أخبرتك أنّه لا يعلم تأويله إلاً من لطف حسّه، وصفا ذهنه، وصحَّ تمييزه.

وكذلك قوله : ﴿ سَلَمُ عَلَى إِلَى بَاسِينَ ﴾ لأنَّ الله سمّى النّبيَّ عَلَى بِهذا الاسم حيث قال : ﴿ يَسَ () وَالْفُرْمَانِ الْمُحَكِمِ () إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ () لعلمه أنهم يسقطون قول : «سلام على آل محمّد» كما أسقطوا غيره، وما زال رسول الله عنه يتألفهم ويقرّبهم ويجلسهم عن يمينه وشماله، حتّى أذن الله يَتَوَكَ له في إبعادهم بقوله : ﴿ وَالْمَجْرَهُمْ هَجَرًا جَعِلاً (<sup>(1)</sup> وبقوله : ﴿ فَالِ الَّذِينَ كَثَرُوا فِبَلَكَ مُقطِينَ () عَنِ آلْمَمِينِ وَعَنِ الشَّمَالِ عَزِينَ () أيكُولُ الله يَتَوَلَّهُ الَذِينَ كَثَرُوا فِبَلَكَ مُقطِينَ () عَنِ المَعْمَدِينَ وَعَنَ الشَّمَالِ عَزِينَ () وَبقوله : ﴿ وَاللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَعَرًا جَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُمُ مَعْرًا جَعَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى وَسُمَالُهُ عَرَالَهُ عَلَيْهُمُ مَعْمَالَةُ عَرَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى عَنِ اللّهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْهُمُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَرَى اللهُ عَلَى اللهُ عَمَالَة عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَبْرَيْمَ مَعْرًا عَالِي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَى ال

- (١) سورة ابراهيم، الآيتان: ٢٤-٢٥.
  - (٣) سورة النور، الآية: ٤٠.
  - (٥) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.
- (٧) سورة المعارج، الآيات: ٣٦-٣٩.
- (٢) سورة الأنعام، الآية: ١٤٩.
  - (٤) سورة النساء، الآية: ٨٠.
  - (٦) سورة المزمل، الآية: ١٠.

بِإِسَمِعِ (1) ولم يسمَّ بأسمائهم وأسماء آبائهم وأمَّهاتهم.

وأمّا قوله : ﴿ كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَمُهُ <sup>(٢)</sup> فالمراد كلُّ شيء هالك إلَّا دينه لأنَّ من المحال أن يهلك منه كلُّ شيء، ويبقى الوجه، هو أجلُّ وأعظم وأكرم من ذلك، وإنّما يهلك من ليس منه، ألا ترى أنّه قال : ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ (٢٠) وَيَبْغَىٰ وَجْهُ رَبِّيَ ذُو الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ (<sup>٣٠)</sup> ففصل بين خلقه ووجهه.

وأمّا ظهورك على تناكر قوله: ﴿وَإِنّ خِعْتُمَ أَلَّا نُقَسِطُوا فِي ٱلْيَنَهَى فَأَنكِحُوا مَا طَابَ لَكُم تِنَ آللِسَآهَ<sup>(٤)</sup> وليس يشبه القسط في اليتامى نكاح النساء، ولا كلُّ النساء أيتاماً، فهو لما قدَّمت ذكره من إسقاط المنافقين من القرآن، وبين القول في اليتامى وبين نكاح النساء من الخطاب والقصص أكثر من ثلث القرآن، وهذا وما أشبهه ظهرت حوادث المنافقين فيه لأهل النظر والتأمل، ووجد المعطّلون وأهل الملل المخالفة للإسلام مساغاً إلى القدح في القرآن، ولو شرحت لك كلَّ ما أُسقط وحرِّف وبدِّل ممّا يجري هذا المجرى لطال، وظهر ما تحظر التقيّة

وزعم قوم أنّهم أولى بذلك منّا حتّى أنت يا ابن هند، تدَّعي ذلك وتزعم أنَّ عمر أرسل إلى أبي : إنّي أريد أن أكتب القرآن في مصحف فابعث إليَّ بما كتبت من القرآن، فأتاه فقال : تضرب والله عنقي قبل أن يصل إليك، قال : ولم؟ قال : لأنَّ الله تعالى إيّاي عنى ولم يعنك، ولا أصحابك، فغضب عمر ثمَّ قال : ابن أبي طالب يحسب أنَّ أحداً ليس عنده علم غيره، من كان يقرأ من القرآن شيئاً فليأتني، فإذا جاء رجل فقرأ شيئاً مَعَه وفيه آخر، كتبه وإلّا لم يكتبه، ثمَّ قالوا : قد ضاع منه قرآن كثير، بل كذبوا والله بل هو مجمُوع محفوظ عند أهله<sup>(T)</sup>.

**أقول:** قد وردت أخبار كثيرة في كثير من الآيات أنّها نزلت على خلاف القراءات. المشهُورة، كآية الكرستي، وقوله: «وكذلك جعلناهم أنمّة وسطاً» وغيرهما.

٥ - **فس:** جعفر بن أحمد، عن عبد الكريم بن عبد الرَّحيم، عن محمّد بن عليّ القرشيّ،

- (١) سورة الإسراء، الآية: ٧١.
- (٣) سورة الرحمن، الآيتان: ٢٦-٢٧.
  - (٥) الإحتجاج، ص ٢٤٩-٢٥٠.

(٦) وتمام الخبر مرّ في ج ٤٤ من هذه الطبعة.

(٢) سورة القصص، الآية: ٨٨.

(٤) سورة النساء، الآية: ٣.

عن محمّد بن الفضيل، عن الثماليّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: ما أحد من هذه الأمّة جمع الفرآن إلًا وصيٌّ محمّد ﷺ <sup>(۱)</sup>.

٦ - ب: اليقطينيُّ، عن ابن عبد الحميد قال: دخلت على أبي عبد الله على الحرج إليَّ مصحفاً قال: فتصفَّحته فوقع بصري على موضع منه فإذا فيه مكتوب «هذه جهنّم الَّتي كنتما بها تكذُّبان \* فاصليا فيها لا تموتان فيها ولا تحييان» يعني الأوَّلين<sup>(٢)</sup>.

٧- قسى: عليّ بن الحسين، عن أحمد بن أبي عبد الله، عن عليّ بن الحكم، عن سيف، عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي عبد الله عليّ قال : إنَّ رسول الله عليّ قال لعليّ : يا عليُّ الفرآن خلف فراشي في المصحف والحرير والفراطيس فخذوه واجمعوه ولا تضيّعوه كما ضيّعت اليهود التوراة، فانطلق عليَّ فجمعه في ثوب أصفر، ثمَّ ختم عليه في بيته وقال : لا أرتدي حتى أجمعه، وإن كان الرجل ليأتيه فيخرج إليه بغير رداء حتّى جمعه، قال : وقال رسول الله عليه: لو أنَّ النّاس قرأوا القرآن كما أنزل ما اختلف اثنان<sup>(٣)</sup>.

٩ - ل، محمّد بن عمر الحافظ، عن عبد الله بن بشر، عن الحسن بن الزبرقان عن أبي بكر ابن عيّاش، عن الأجلح، عن أبي الزبير، عن جابر قال: سمعت رسول الله على يقول: يجيء يوم القيامة ثلاثة يشكون: المصحف، والمسجد والعترة، يقول المصحف: يا ربّ حرَّفوني ومزّقوني، ويقول المسجد: يا ربّ عطّلوني وضيّعوني، وتقول العترة: يا ربّ قتلونا وطردونا وشردونا، فأجثو للركبتين للخصومة، فيقول الله جلَّ جلاله لي: أنا أولى بذلك<sup>(٥)</sup>.

١٠ - ل: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن محمّد بن يحيى الصيرفيّ، عن حمّاد بن عن المايرفيّ، عن حمّاد بن عثمان قال: قلت لأبي عبد الله عظيمًة: إنَّ الأحاديث تختلف عنكم، قال: فقال: إنَّ القرآن نزل على سبعة أحرف وأدنى ما للإمام أن يفتي على سبعة وجُوه، ثمَّ قال: فَهَلااً

- (1) تفسير القمي، ج ۲ ص ٤٥٥ في تفسيره لسورة الناس.
  - (۲) قرب الإسناد، ص ۱۵ ح ٤٦ .
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٥٥ في تفسيره لسورة الناس.
- ٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧٠ في تفسيره لسورة الجائبة، الآية: ٢٩.
  - (٥) الخصال، ص ١٧٥ باب ٣ ح ٢٣٢.

عَطَآؤُنَا فَأَمْنُنْ أَوْ أَسْبِكَ بِغَيْرٍ حِسَابٍ﴾(1).

11 - ل: ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن أحمد بن هلال، عن عيسى بين عبد الله الهاشميّ، عن أبيه، عن آبائه عنه قال : قال رسول الله عنه : أتاني آت من الله فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد، فقلت : يا ربّ وسّع عليَّ، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد، فقلت : يا ربّ وسّع عليَّ، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد، فقلت : يا ربّ وسّع عليّ مقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد، فقلت : يا ربّ وسّع عليَّ، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد، فقلت : يا ربّ وسّع عليّ مقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي مقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على حرف واحد، فقلت : يا ربّ وسّع على أمّتي، فقال : إنَّ الله يأمرك أن تقرأ القرآن على سبعة أحرف<sup>(٢)</sup>.

١٢ - فس، عليَّ بن الحسين، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أبي بصير، عن أبي عبد اللهﷺ في قوله : ﴿وَتَجْعَلُونَ رِزَقَكُمْ أَنَّكُمْ تَكَذِّبُونَ﴾ قال : بل هي وتجعلون شكركم أنكم تكذّبون<sup>(٣)</sup> .

١٣ – **فس؛** أحمد بن إدريس، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن أبي أيّوب، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله عليمًظ قال نزلت : «وإذا رأوا تجارة أو لهواً انصرفوا إليها وتركوك قائماً قل ما عند الله خير من اللّهو ومن التجارة [يعني] للّذين اتّقوا ﴿وَاللّهُ خَيْرُ اَلزَّزِقِينَ﴾<sup>(٤)</sup>.

الله عنه في خبر رجاء بن الضحّاك أنَّ الرضا ﷺ كان يقرأ في سورة الجمعة : «قل ما عند الله خير من اللّهو ومن التجارة – للّذين اتّقوا – والله خير الرازقين»<sup>(٥)</sup>.

١٥ - ثوة ابن المتوكل، عن محمّد العطار، عن الأشعري، عن محمّد بن حسّان، عن ابن مهران، عن ابن المتوكل، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من كان كثير القراءة لسورة الأحزاب كان يوم القيامة في جوار محمّد ﷺ وأزواجه ثمَّ قال: سورة الأحزاب فيها فضائح الرجال والنساء من قريش وغيرهم، يا ابن سنان إنَّ سورة الأحزاب فضائح الرجال والنساء من قريش وغيرهم، يا ابن سنان إنَّ سورة الأحزاب فضائح الرجال والنساء من قريش وغيرهم، يا ولكن نقصوها وحرَّفوها<sup>(٢)</sup>.

١٦ – **ير؛** أحمد بن محمّد، عن البزنطيّ قال: استقبلت الرضا ﷺ إلى القادسيّة فسلّمت عليه فقال لي: اكتر لي حجرة لها بابان، باب إلى خان، وباب إلى خارج، فإنّه أستر عليك، قال: وبعث إليَّ بزنفيلجة [فيها دنانير] صالحة ومصحف وكان يأتيني رسوله في

- الخصال، ص ۳۵۸ باب ۷ ح ٤٣، والآية من سورة ص: ٣٩.
  - (۲) الخصال، ص ۳۵۸ باب ۷ ح ٤٤.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٢٨ في تفسيره لسورة الواقعة، الآية: ٨٢.
- (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٤٩ في تفسيره لسورة الجمعة، الآية: ١١.
  - (٥) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٩٦ باب ٤٤ ح ٥.
    - (1) ثواب الأعمال، ص ١٣٧. -

حوائجه فأشتري له، وكنت يوماً وحدي ففتحت المصحف لأقرأ فيه، فلما نشرته نظرت فيه في <sup>«</sup>لم يكن» فإذا فيها أكثر ممّا في أيدينا أضعافه فقدمت على قراءتها فلم أعوف شيئاً فأخذت الدّواة والقرطاس فأردت أن أكتبها لكي أسأل عنها، فأتاني مسافر قبل أن أكتب منها شيئاً، معه منديل وخيط وخاتمه فقال : مولاي يأمرك أن تضع المصحف في المنديل وتختمه وتبعث إليه بالخاتم قال : ففعلت<sup>(1)</sup> .

١٧ – **يو:** أحمد بن محمّد، عن محمّد بن خلف، عن بعض رجاله، عن أبي عبد الله عليتينية. قال : فتلا رجل عنده هذه الآية : ﴿عُلِمَنَا مَنطِقَ ٱلظَّبْرِ وَأُوتِينَا مِن كُلِّ شَيْءً﴾<sup>(٢)</sup> . فقال أبو عبد الله عليتينية : ليس فيها (من) إنما هي : وأُوتينا كل شيء<sup>(٣)</sup> .

1A - قعب: ومن عجب أمره في هذا الباب أنّه لا شيء من العلوم إلّا وأهله يجعلون عليّاً قدوة، فصار قوله قبلة في الشريعة، فمنه سُمِع القرآن، ذكر الشيرازيُّ في نزُول القرآن وأبو يوسُف يعقُوب في تفسيره عن ابن عبّاس في قوله: ﴿لَا تُحْرَكَ بِهِ لِمَائَكَ كان النبيُّ يحرَّك شفتيه عند الوحي ليحفظه، فقيل له: لا تحرَّك به لسانك، يعني بالقرآن لتعجل به من قبل أن يفرغ به من قراءت علياً من قراءته عليه من قبل أن يفرغ به عند الوحي ليحفظه، فقيل له: لا تحرَّك به لسانك، يعني بالقرآن لتعجل به من قبل أن يفرغ به من قراءته عليه من قراءته عن الله محمّداً أن يجمع القرآن بعد رسول من قراءته علي بن أبي طالب غليه قال: ضمن الله محمّداً أن يجمع القرآن بعد رسول عليه علي بنا أبي عليه من قبل أن يفرغ به علي عليه علي علي من قبل أن يفرغ به من قراءته عليه من قبل أن يفرغ به من قراءته عليه من الله محمّداً أن يجمع القرآن بعد رسول من قراءته علي من الله يقله القرآن في قلب علي وجمعه عليه بعد موت رسول الله يعلي بستة أشهر.

وفي أخبار أبي رافع أنَّ النبيّ ﷺ قال في مرضه الّذي توفّي فيه لعليّ : يا عليُّ هذا كتاب الله خُذه إليك فجمعه عليٌّ في ثوب فمضى إلى منزله فلمّا قبض النبيُّ ﷺ جلس عليَّ فألّفه كما أنزله الله، وكان به عالماً .

وحدَّثني أبو العلاء العطّار والموفّق خطيب خوارزم في كتابيهما بالإسناد عن عليّ بن رباح أنَّ النبيَّ ﷺ أمر عليّاً ﷺ بتأليف القرآن فألّفه وكتبه .

جبلة بن سُحيم، عن أبيه، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: لو ثنى لي الوسادة وعرف لي حقّي لأخرجت لهم مصحفاً كتبته وأملاه عليَّ رسول الله ﷺ .

ورويتم أيضاً أنَّه إنَّما أبطأ عليٌّ ﷺ عن بيعة أبي بكر لتأليف القرآن.

أبو نعيم في الحلية والخطيب في الأربعين بالإسناد، عن السديّ، عن عبد خير، عن عليّ ﷺ قال: لمّا قبض رسول الله ﷺ أقسمت أو حلفت أن لا أضع ردائي عن ظهري حتّى أجمع ما بين اللّوحين، فما وضعت ردائي حتّى جمعت القرآن.

- (۱) بصائر الدرجات، ص ۲۳۷ ج ۵ باب ۱۱ ح ۸.
  - (٢) سورة النمل، الآية: ١٦.
- (۳) يصائر الدرجات، ص ۳۲۰ ج ۷ ياب ١٤ ح ۳.

وفي أخبار أهل البيت على أنه آلى أن لا يضع رداءه على عاتقه إلا للصّلاة حتّى يؤلّف القرآن ويجمعه فانقطع عنهم مدَّة إلى أن جمعه ثمَّ خرج إليهم به في إزار يحمله، وهم مجتمعون في المسجد، فأنكرُوا مصيره بعد انقطاع مع التيه فقالوا : لأمر ما جاء أبو الحَسَن، فلمّا توسّطهم وضع الكتاب بينهم ثمَّ قال : إنَّ رسول الله علي قال : إنّي مخلف فيكم ما إن تمسّكتم به لن تضلوا كتاب الله وعترتي أهل بيتي وهذا الكتاب وأنا العترة، فقام إليه الثاني فقال له : إن يكن عندك قرآن فعندنا مثله، فلا حاجة لنا فيكما، فحما ما حام الكتاب وعاد به بعد أن ألزمهم الحجة.

وفي خبر طويل عن الصادق ﷺ أنّه حمله وولّى راجعاً نحو حجرته، وهو يقول: ﴿نَسَبَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَاَشْتَرَوْا بِهِ. ثَمَنَا قَلِيلًا فَبِئَسَ مَا يَشْتَرُونَ ﴾<sup>(1)</sup> ولهذا قرأ ابن مسعود «إنَّ عليًا جمعه وقرأ به وإذا قرأ فاتّبعوا قراءته».

فأما ما روي أنّه جمعه أبو بكر وعمر وعثمان فإنَّ أبا بكر أقرَّ لما التمسوا منه جمع القرآن فقال: كيف أفعل شيئاً لم يفعله رسُول الله ﷺ ولا أمرني به ذكره البخاريُّ في صحيحه، وادَّعى عليَّ أن النبيّ ﷺ أمره بالتأليف ثمَّ إنّهم أمروا زيد بن ثابت وسعيد بن العاصّ وعبد الرحمن بن الحارث بن هشام وعبد الله بن الزبير بجمعه، فالقرآن يكون جمع هؤلاء جميعهم.

ومنهم العلماء بالقراءات أحمد بن حنبل وابن بطّة وأبو يعلى في مصنّفاتهم عن الأعمش، عن أبي بكر بن أبي عيّاش في خبر طويل أنّه قرأ رجلان ثلاثين آية من الأحقاف، فاختلفا في قراءتهما فقال ابن مسعود: هذا الخلاف ما أقرأه فذهبت بهما إلى النبيّ يَنْكُ فغضب وعليَّ عنده فقال عليَّ : رسول الله يَنْكُ يأمركم أن تقرأوا كما علّمتم، وهذا دليل على علم عليّ بوجوه القراآت المختلفة.

وروي أنَّ زيداً لمّا قرأ التابوه قال عليٌّ: اكتبه التابُوت فكتبه كذلك.

والقرَّاء السّبعة إلى قراءته يرجعون فأما حمزة والكسائيَّ فيعوّلان على قراءة عليّ وابن مسعود وليس مصحفهما مصحف ابن مسعود، فهما إنّما يرجعان إلى عليّ، ويوافقان ابن مسعود فيما يجري مجرى الإعراب، وقد قال ابن مسعود: ما رأيت أحداً أقرأ من عليّ بن أبي طالب عَيْكِيرٍ للقرآن.

وأمًا نافع وابن كثير وأبو عمرو فمعظم قراءاتهم يرجع إلى ابن عبّاس وابن عبّاس قرأ على أُبي بن كعب وعليّ، والّذي قرأه هؤلاء القرّاء يخالف قراءة أُبيّ فهو إذاً مأخوذ عن علىّ غَلِيَّلاٍ.

وأمّا عاصم فقرأه على أبي عبد الرحمن السّلمي وقال أبو عبد الرحمن : قرأت القرآن كلَّه

(۱) سورة آل عمران، الآية: ۱۸۷.

على عليّ بن أبي طالب لللّيَّلا فقالوا : أفصح القراءات قراءة عاصم لأنّه أتى بالأصل، وذلك أنّه يظهر ما أدغمه غيره، ويحقّق من الهمز ما ليّنه غيره، ويفتح من الألفات ما أماله غيره، والعدد الكوفيّ في القرآن منسوب إلى عليّ للسِّلا ، وليس في الصّحابة من ينسب إليه العدد غيره، وإنّما كتب عدد ذلك كلُّ مصر عن بعض التابعين<sup>(١)</sup>.

١٩ - شمي؛ عن بريد العجليّ قال: سمعني أبو عبد الله ﷺ وأنا أقرأ: ﴿لَهُ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيَّهِ وَمِنَّ خَلَفِهِ. يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمَرِ ٱللَّهِ﴾ فقال: مه، وكيف يكون المعقّبات من بين يديه إنّما يكون المعقّبات من خلفه إنّما أنزلها الله «له رقيب من بين يديه ومعقّبات من خلفه يحفظونه بأمو الله»<sup>(٢)</sup>.

٢٠ - قب عُمران بن أعين قال: قال لي أبو جعفر عليمًا : وقد قرأت : ﴿لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَنِ يَدَبِهِ وَمِنَ خَلَفِهِمَ عُمان بن أعين قال : قال لي أبو جعفر عليمًا : وقد قرأت : ﴿لَهُ مُعَقِبَتُ مِنْ بَنِ يَدَبِهِ وَمِنَ خَلَفِهِم عال : وأنتم قوم عرب أيكون المعقبات من بين يديه؟ قلت : كيف نقرأها؟ قال : «له معقبات من خلفه ورقيب من بين يديه يحفظونه بأمر الله» (٣).

٢١ – **كشى:** خلف بن حامد، عن الحسن بن طلحة، عن ابن فضّال، عن يونس بن يعقوب، عن بريد العجلتي، عن أبي عبد الله عليظة قال: أنزل الله في القرآن سبعة بأسمائهم، فمحت قريش ستّة وتركوا أبا لهب<sup>(٤)</sup>.

٢٢ – كشق: محمّد بن الحسن، عن محمّد بن يزداد، عن يحيى بن محمّد الرازيّ عن محمّد بن الحسن عن أحد به محمّد بن الحسن عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: لمّا أتي بأبي الحسن عن أخذ به على القادسيّة، ولم يدخل الكوفة، أخذ به على برّاني البصرة، قال: فبعث إليَّ مصحفاً وأنا بالقادسيّة ففتحته فوقعت بين يديَّ سورة: «لم يكن» فإذا هي أطول وأكثر ممّا يقرأها الناس، قال: فحفظت منه أشياء قال: فاتى مسافر ومعه منديل وطين وخاتم فقال: هات، فدفعته إليه فجهدت إليه قال: فحفت محمّد بن محمّد بن أخذ به على برّاني البصرة، قال محمّد بن عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال: لمّا أتي بأبي الحسن عن على على القادسيّة ففتحته فوقعت بين يديً سورة: «لم يكن» فإذا هي أطول وأكثر ممّا يقرأها الناس، قال: فحفظت منه أشياء قال: فأتى مسافر ومعه منديل وطين وخاتم فقال: هات، فدفعته إليه فجعله في المنديل، ووضع عليه الطين وختمه، فذهب عني ما كنت حفظت منه، فجهدت أن أذكر منه حرفاً واحداً فلم أذكره<sup>(0)</sup>.

٢٣ – شمية عن إبراهيم بن عمر قال : قال أبو عبد الله عليمية : إنَّ في القرآن ما مضى ، وما يحدث، وما هو كائن، كانت فيه أسماء الرجال فألقيت، وإنَّما الاسم الواحد منه في وجوه لا تحصى، يعرف ذلك الوُصاة<sup>(٦)</sup>.

٢٤ - شيء عن داود بن فرقد، عمن أخبره، عن أبي عبد الله عَلَيْتَلَا قال: لو قد قرئ

مناقب ابن شهرآشوب، ج ۲ ص ٤٠.
 مناقب ابن شهرآشوب، ج ۲ ص ٤٠.
 تفسير العياشي، ج ۲ ص ٢٢٠ ح ١٥ من سورة الرعد.
 مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٩٧.
 مناقب ابن شهرآشوب، ج ٤ ص ١٩٧.
 رجال الكشي، ص ٨٨٥ ح ١١٠١.
 رجال الكشي، ج ١ ص ٢٤ باب تفسير الناسخ والمنسوخ، ح ١٠.

القرآن كما أُنزل لألفيتنا فيه مسمّين، وقال سعيد بن الحسين الكنديّ، عن أبي جعفر ﷺ بعد مسمّين: «كما سمّي من قبلنا»<sup>(1)</sup>.

٢٥ – **شي:** عن ميسر، عن أبي جعفر ﷺ قال: لولا أنّه زيد في كتاب الله ونقص منه ما خفي حقّنا على ذي حجى، ولو قد قام قائمنا فنطق صدَّقه القرآن<sup>(٢)</sup>.

٢٦ - شيء عن محمّد بن سالم، عن أبي بصير قال : قال جعفر بن محمّد : خرج عبد الله ابن عمرو بن العاص من عند عثمان فلقي أمير المؤمنين صلوات الله عليه فقال له : يا عليَّ بتنا الليلة في أمر نوجو أن يثبّت الله هذه الأمّة ، فقال أمير المؤمنين عَلِيَهُ لن يخفى عليَّ ما بيَّتم فيه : حرَّفتم وغيّرتم وبدَّلتم تسعمائة حرف : ثلاثمائة حرَّفتم وثلاثمائة غيرتم وثلاثمائة بدَّلتم في أَبَرِينَ يَكْلُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَيْدِبِهِمْ ثُمَّ يَقُولُونَ هَاذَا مِن عِندِ اللَّهِ إلى آخر الآية في الله عليه فقال أ

۲۷ – كنز، قوله تعالى: ﴿قُلْ أَرَءَيْتُمْ إِنَّ أَهَلَكَنِي ٱللَّهُ ﴾ الآية تأويله روى عليُّ بن أسباط، عن أبي حمزة، عن أبي بصير قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن هذه الآية، قال: هذه الآية ممّا غيروا وحرَّفوا، ما كان الله ليهلك محمّداً ﷺ، ولا من كان معه من المؤمنين، وهو خير ولد آدم، ولكن قال الله تعالى: «قل أرأيتم إن أهلككم الله جميعاً» الآية<sup>(3)</sup>.

٢٨ - كنز: روي عن محمّد البرقي يرفعه عن عبد الرحمن بن سلام الأشهل قال: قيل لأبي عبد الله نظر: روي عن محمّد البرقي يرفعه عن عبد الرحمن بن سلام الأشهل قال: قيل لأبي عبد الله نظر: : «قل أرأيتم إن أهلكني الله» قال: ما أنزلها الله هكذا وما كان الله ليهلك نبية عظر: ومن معه، ولكن أنزلها «قل أرأيتم إن أهلكم إله قال: ما أنزلها الله الآية، ثمَّ قال الله تعالى لنبية عظمي أن يقول لهم: «قل هو الرَّحمن آمنًا به وعليه توكمنا فستعلمون من هو في ضلال مبين»<sup>(٥)</sup>.

۲۹ – **فرء** جعفر الفزاريّ معنعناً، عن حمران قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقرأ هذه الآية: «إنَّ الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم وآل محمّد على العالمين» قلت: ليس يقرأ كذا، فقال: أدخل حرف مكان حرف<sup>(٦)</sup>.

٣٠ - كا: العدَّة، عن سهل، عن محمّد بن سليمان الديلميّ، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه العدَّة، عن سهل، عن محمّد بن سليمان الديلميّ، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: قلت له: قول الله عَرَيْنَ : ﴿ هَذَا كِنَبْنَا يَطِئُ عَلَيْكُم بِالحَقّ ﴾ قال: فقال: أبي عبد الله عليه قال: قلت له: قول الله عَرَيْنَ : ﴿ هَذَا كِنَبْنَا يَطِئُ عَلَيْكُم بِالحَقّ ﴾ قال: فقال: أبي عبد الله عليه قال: قلت له: قول الله عَرَيْنَ : ﴿ هَذَا كِنَبْنَا يَطِئُ عَلَيْكُم بِالحَقّ ﴾ قال: فقال: إنَّ الكتاب لم ينطق ولن ينطق، ولكن رسول الله عَرَيْنَ هو الناطق بالكتاب، قال الله عَرَيْنَ : «هذا كَنَابُ الكتاب لم ينطق عليكم بالحقّ قال: قلت: جعلت فداك إنَّا لا نقرأها هكذا، فقال: هكذا «هذا كتابنا يُنطَق عليكم بالحق على محمّد عليه ولكنه فيما حرّف من كتاب الله <sup>(٧)</sup>.

(١) – (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٥ باب ما عني به الأثمة من القرآن، ح ٤ – ٦.
 (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٦٢ ح ٢٢ من سورة البقرة.
 (٤) تأويل الآيات الظاهرة، ص ٦٨٢.
 (٢) توضة الكافي، ح ١١.

٣١ - فود إسماعيل بن إبراهيم معنعناً، عن ميسرة، عن الرضا على قال: لا يرى في النّار منكم اثنان أبداً والله، ولا واحد، قال: قلت: أصلحك الله أين هذا في كتاب الله؟ قال في سورة الرحمن: وهو قوله تعالى: «لا يستل عن ذنبه منكم إنس ولا جانَّ» قال: قلت: ليس فيها «منكم» قال: بلى، والله إنّه لمثبت فيها وإنَّ أوَّل من غيّر ذلك لابن أروى، ولو لم يقرأ فيها «منكم» لسقط عقاب الله عن الخلق<sup>(1)</sup>.

٣٢ – **كا:** عليُّ بن إبراهيم، عن البرقيّ، عن أبيه، عن محمّد بن سليمان، عن أبيه، عن أبي عبد الله عليميّلا في قوله تعالى: «وكنتم على شفا حفرة من النّار فأنقذكم منها بمحمّد» هكذا والله نزل بها جبرئيل عليّلا على محمّد عليه <sup>(٢)</sup>.

٣٣ – **كا:** عليَّ، عن أبيه، عن عمر بن عبد العزيز، عن ابن ظبيان، عن أبي عبد الله ﷺ : «لن تنالوا البرَّ حتى تنفقوا ما تحبّون» هكذا فاقرأها<sup>(٣)</sup>.

٣٤ – **كاء** العدَّة، عن سهل، عن ابن محبوب، عن محمّد بن سليمان الأزدي عن أبي الجارود، عن أبي إسحاق، عن أمير المؤمنين عليه الصّلاة والسّلام: <sup>«</sup>وإذا تولّى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنّسل – بظلمه وسوء سيرته – والله لا يحبُّ الفساد»<sup>(٤)</sup>.

٣٥ - كا: العدَّة، عن سهل، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب، عن حمران بن أعين، عن أبي جعفر عليمية : «والذين كفروا أولياؤهم الطواغيت»<sup>(٥)</sup>.

٣٦ – **كاء** عليَّ، عن أحمد بن محمَّد، عن محمَّد بن خالد، عن محمّد بن سنان، عن أبي جرير القميِّ وهو محمّد بن عبيد الله – وفي نسخة عبد الله – عن أبي الحسن عليَّا لله ما في السّموات وما في الأرض – وما بينهما وما تحت الثرى عالم الغيب والشهادة الرّحمن الرّحيم – من ذا الّذي يشفع عنده إلَّا بإذنه»<sup>(1)</sup>.

٣٧ – **كا:** محمّد بن خالد، عن حمزة بن عبيد، عن إسماعيل بن عبّاد، عن أبي عبد الله ﷺ : «ولا يحيطون بشيء من علمه إلّا بما شاء» وآخرها «وهو العليُّ العظيم، والحمد لله ربّ العالمين» وآيتين بعدها<sup>(٧)</sup>.

٣٨ – كا: محمّد بن يحيى، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سيف، عن أخيه عن أبيه، عن أبي بكر بن محمّد قال: سمعت أبا عبد الله عليهما: "وزلزلوا ثمّ زلزلوا حتّى يقول الرّسول»<sup>(٨)</sup>.

٣٩ - **كاء** عليّ، عن أبيه، عن عليّ بن أسباط، عن عليّ بن أبي حمزة عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ : «واتّبعوا ما تتلوا الشياطين - بولاية الشياطين - على ملك سليمان»<sup>(٩)</sup>.

- تفسير فرات الكوفي، ج ١ ص ٤٦١.
   (٢) (٣) روضة الكافي، ح ٢٠٨-٢٠٩.
  - (٤) (٩) روضة الكافي، ح ٤٣٥–٤٤.

ويقرأ أيضا : «سل بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بيّنة فمنهم من آمن ومنهم من جحد ومنهم من أقرَّ ومنهم من بدَّل ومن يبدِّل نعمة الله من بعد ما جاءته فإنَّ الله شديد العقاب» .

٤٠ حك، عليُّ بن إبراهيم، عن صالح بن السندي، عن جعفر بن بشير، عن فيض بن المختار قال: قال أبو عبد الله علييًا : كيف تقرأ: ﴿وَعَلَى ٱلنَّلَنَمَةِ ٱلَذِيرَ خُلِفُوا ﴾ قال: لو كانوا خلفوا لكانوا في حال أبو عبد الله علييم خالفوا، عثمان وصاحباه أما والله ما سمعوا صوت حافر ولا قعقعة حجر إلَّا قالوا: أُتينا، فسلَّط الله عليهم الخوف حتى أصبحوا<sup>(١)</sup>.

٤١ – كا: محمّد بن يحيى، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن عليّ بن أبي حمزة، عن أبي بحمزة، عن أبي بحمزة، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليّ قال: تلوت: (التَّهْبُونَ الْمُكِدُونَ) فقال: لا، اقرأ: «التائبين العابدين» إلى آخرها، فسئل عن العلّة في ذلك، فقال: اشترى من المؤمنين التائبين العابدين<sup>(٢)</sup>.

٤٢ – كاء العدَّة، عن سهل، عن يحيى بن المبارك، عن عبد الله بن جبلة، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال هكذا أنزل الله ﷺ: «لقد جاءنا رسول من أنفسنا عزيز عليه ما عنتنا حريص علينا بالمؤمنين رؤوف رحيم»<sup>(٣)</sup>.

۲۳ – کاءمحمّد، عن أحمد، عن ابن فضّال، عن الرّضا ﷺ : «فأنزل الله سكينته على رسوله وأيّده بجنود لم تروها» قلت : هكذا؟ قال : هكذا نقرأها وهكذا تنزيلها<sup>(٤)</sup> .

٤٤ - ني: ابن عقدة، عن عليّ بن الحسن، عن الحسن ومحمّد ابني عليّ بن يوسف، عن سعدان بن مسلم، عن صباح المزنيّ، عن الحارث بن حصيرة، عن حَبّة العرني قال: قال أمير المؤمنين عليّتية: كأني أنظر إلى شيعتنا بمسجد الكوفة وقد ضربوا الفساطيط يعلّمون الناس القرآن كما أنزل<sup>(ه)</sup>.

٤٥ - ني، عليَّ بن الحسين، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسن الرازي عن محمّد بن الحسن الرازي عن محمّد بن همام، عن الحجّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبي عبد الله عليتية أنّه قال: كأنّي بشيعة عليّ في أيديهم المثاني يعلّمون القرآن<sup>(٦)</sup>.

٤٦ - ني: أحمد بن هوذة، عن النهاوندي، عن عبد الله بن حمّاد، عن صباح المزني، عن الحارث بن حصيرة، عن ابن نباتة قال: سمعت عليّاً علييًا يقول: كانّي بالعجم فساطيطهم في مسجد الكوفة، يعلّمون الناس القرآن كما أنزل قلت: يا أمير المؤمنين أوليس هو كما أنزل؟ فقال: لا، محي منه سبعون من قريش، بأسمائهم وأسماء آبائهم، وما ترك أبو لهب إلاً للإزراء على رسول الله عليي لائم عمّه<sup>(٧)</sup>.

**أقول:** سيأتي في تفسير النّعماني ما يدلُّ على التغيير والتحريف.

(۱) – (٤) روضة الكافي، ح ٥٦٨–٥٧٠.
 (٥) – (٧) الغيبة للنعماني، ص ٣١٨.

ووجدت في رسالة قديمة سندها هكذا :

٤٧ – جعفر بن محمّد بن قولويه، عن سعد الأشعريّ القميّ أبي القاسم تثلثة وهو مصنّفه روى مشايخنا عن أصحابنا، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ : وساق الحديث إلى أن قال:

**باب التحريف في الأيات:** الّتي هي خلاف ما أنزل الله ﷺ ممّا رواه مشايخنا رحمة الله عليهم عن العلماء من آل محمّد صلوات الله عليه وعليهم:

قوله جلَّ وعزَّ: ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتَ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِٱلْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنصَّرِ وَنُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ ﴾ <sup>(1)</sup> فقال أبو عبد الله تلكِن لقارئ هذه الآية : ويحك خير أمّة يقتلون ابن رسول الله صلوات الله عليه وآله فقال : جعلت فداك فكيف هي؟ فقال : أنزل الله «كنتم خير أئمّة» أما ترى إلى مدح الله لهم في قوله : «تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر وتؤمنون بالله» فمدحه لهم دليل على أنّه لم يعن الأمّة بأسرها ، ألا تعلم أنّ في الأمّة الزناة واللاطة والسرّاق وقطّاع الطّريق والظّالمين والفاسقين، أفترى أنَّ الله مدح هؤلاء وسمّاهم الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر؟ كلاّ ما مدح الله هؤلاء ولا سمّاهم أخياراً بل هم الأسرار .

في سورة النّحل وهي قراءة من قرأ : ﴿ أَن تَكُونَ أَمَّةً هِى أَرَبَى مِنْ أُمَّيًّهُ <sup>(٢)</sup> فقال أبو عبد الله ﷺ : لمن قرأ هذه عنده : ويحك ما أربى؟ فقال : جعلت فداك فما هو؟ فقال : إنّما أنزل الله جلَّ وعزَّ : «أن تكون أئمّة هم أزكى من أئمّتكم إنّما يبلوكم الله به».

وروي أنَّ رجلاً قرأ على أمير المؤمنين تَثَلِيَّهُ : ﴿ ثُمَّ يَأْقِ مِنْ بَعَدٍ ذَلِكَ عَامٌ فِيدٍ يُعَاتُ النَّاسُ وَفِيدِ يَتَصِرُونَ <sup>(٣)</sup> قال: ويحك أيَّ شيء يعصرون يعصرون الخمر؟ فقال الرّجل: يا أمير المؤمنين فكيف؟ فقال: إنّما أنزل الله بَتَرَقَظُ : «ثمَّ يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث الناس وفيه يُعصرون» أي فيه يمطرون وهو قوله: ﴿ وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُعْسِرَتِ مَلَهُ ثَمَّابِكُ <sup>(٤)</sup>.

وقرأ رجل على أبي عبد الله عليمي : ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبَيَّنَتِ ٱلْجِنُّ أَن لَقَ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ٱلْفَيْبَ مَا لِبَعُواْ فِي أَلْمَذَابِ ٱلْمُهِينِ﴾ <sup>(٥)</sup> فقال أبو عبد الله عليمي : الجنُّ كانوا يعلمون أنَّهم لا يعلمون الغيب، فقال الرَّجل : فكيف هي؟ فقال : إنّما أنزل الله : «فلمّا خرَّ تبيّنت الإنس أن لو كان الجنُّ يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين».

ومنه في سورة هُود: ﴿ أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةِ مِن زَيِّهِ. وَيَتَلُوهُ شَـاهِدٌ مِّنْهُ وَمِن فَبَلِهِ. كِنْبُ مُوسَىَّ إِمَامًا وَرَحْمَةً﴾ <sup>(1)</sup> قال أبو عبد الله ظَلِيَّلَلا : لا والله ما هكذا أنزلها إنّما هو «فمن كان على بيّنة من ربّه ويتلوه شاهد منه إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى».

(٤) سورة النبأ، الآية: ١٤.

- سورة آل عمران، الآية: ١١٠.
   ٣٢) سورة النحل، الآية: ٩٢.
  - (٣) سورة يوسف، الآية: ٤٩.
  - (٥) سورة سبأ، الآية: ١٤. (٦) سورة هود، الآية: ١٧.

ومثله في آل عمران : ﴿لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَىَّ أَوَ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوَ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَلِمُونَ﴾<sup>(1)</sup> فقال أبو عبد الله غليمية : إنّما أنزل الله «ليس لك من الأمر شيء أن يتوب عليهم أو تعذَّبهم فإنّهم ظالمون».

وقوله : ﴿وَكَذَلِكَ جَعَلْنَكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِنَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ﴾<sup>(٢)</sup> وهو «أثمّة وسطاً لتكونوا شهداء على الناس» .

وقوله في سورة عمَّ يتساءلون: ﴿وَيَقُولُ ٱلْكَافِرُ بَلَيْتَنِي كُنُتُ ثُرَّبًا﴾<sup>(٣)</sup> إنّما هو: يا ليتني كنت ترابيّاً» أي علويّاً، وذلك أنَّ رسول الله كنى أمير المؤمنين صلوات الله عليهما بأبي تراب.

ومثله في : ﴿إِذَا ٱلنَّمَشُ كُوِرَتْ﴾ قوله : «وإذا المودَّة سئلت بأيِّ ذني قتلت»<sup>(٤)</sup> ومثله ﴿وَٱلَذِينَ يَقُوُلُونَ رَبَّنَا هَبْ لَنَا مِنْ أَزْوَجِهَنَا وَذُرِيَّلَنِنَا قُـرَةَ أَعْبُنِ وَاَجْعَكَلْنَا لِلْمُنَّقِينَ إِمَامًا﴾<sup>(٥)</sup> قال أبو عبد الله ﷺ: لقد سألوا الله عظيماً أن يجعلهم أثمَّة للمتقين إنّما أنزل الله جلَّ وعزَّ : «الّذين يقولون ربّنا هب لنا من أزواجنا وذرِّيَّاتنا قرَّة أعين واجعل لنا من المتقين إماماً».

ومثله في سورة النساء قوله : ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذَ ظُلَمَتُوا أَنفُسَهُمْ حَمَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا ٱللَّهَ وَأَسْتَغْفَكُرُ لَهُمُ ٱلرَّسُولُ لَوَجَدُوا ٱللَّهَ قَوَّابُكَا زَحِيمًا﴾<sup>(1)</sup> قال أبو عبد الله غَلِيَّلَا : من عنى بقوله : «جاؤوك»؟ فقال الرَّجل : لا ندري، قال: إنّما عنى تبارك وتعالى في قوله : ﴿جَمَاءُوكَ﴾ - يا عليَّ، ﴿فَاسْتَغْفَرُوا ٱللَّهُ وَأَسْتَغْفَكُرُ لَهُمُ ٱلزَّسُولُ﴾ الآية.

وقوله: ﴿فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمَ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِ أَنفُسِهِمَ حَرَّجًا مِمَّا فَتُخَيِّتَ وَيُسَلِّمُوا نَشْلِيمًا﴾<sup>(٧)</sup> وذلك أنّه لمّا أن كان في حجّة الوداع دخل أربعة نفر في الكعبة فتحالفوا فيما بينهم وكتبوا كتاباً لئن أمات الله محمّداً لا يردُوا هذا الأمر في بني هاشم، فأطلع الله رسوله على ذلك فأنزل عليه: ﴿أَمَ أَبَرَمُوا أَمَرًا فَإِنَا مُبْرِمُونَ ۞ أَمَ يَحْسَبُونَ﴾<sup>(٨)</sup>

وقرأ رجل على أبي عبد الله عَلَيَّة سورة الحمد على ما في المصحف فردَّ عليه وقال اقرأ : «صواط مَن أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالَّين».

وقرأ آخر : ﴿فَلَيْسَى عَلَيْهِهِ جُنَاحٌ أَن يَضَعْرَى ثِيَابَهُرَى غَيْرَ مُتَبَرِّحَتٍ بِزِينَـقٍّ﴾<sup>(٩)</sup> فقال أبو عبد الله ﷺ : «ليس عليهنَّ جناح أن يضعن من ثيابهنَّ غير متبرّجات بزينة».

- سورة آل عمران، الآية: ١٢٨.
   سورة البقرة، الآية: ١٤٣.
  - (٣) سورة النبأ، الآية: ٤٠.
  - ٤) سورة التكوير، الآيتان: ٨-٩. وفي المصحف: وإذا المو•ودة.
- (•) سورة الفرقان، الآية: ٧٤.
   (٦) سورة النساء، الآية: ٦٤.
- (٧) سورة النساء، الآية: ٦٥.
   (٨) سورة الزخرف، الآيتان: ٧٩-٨٠.
  - (٩) سورة النور، الآية: ٦٠.

وكان يقرأ : «حافظوا على الصّلوات والصّلاة الوسطى صلاة العصر وقوموا لله قانتين في صلاة المغرب» وكان يقرأ «فإن تنازعتم من شيء فارجعوه إلى الله وإلى الرسول وإلى أولي الأمر منكم» وقرأ هذه الآية في دعاء إبراهيم «ربَّ اغفر لي ولولديَّ» يعني إسماعيل وإسحاق، وكان يقرأ «وكان أبواء مؤمنين وطبع كافراً» وكان يقرأ «إنَّ السّاعة آتية أكاد أخفيها من نفسي» وقرأ «وما أرسلنا قبلك من رسول ولا نبيّ ولا محدَّث» يعني الأئمة للمَتَّيَّة وقرأ «الشيخ والشيخة فارجموهما البتّة فإنهما قد قضيا الشهوة».

وقرأ : «النبيُّ أولى بالمؤمنين من أنفسهم وأزواجه أمّهاتهم وهو أب لهم» وقرأ «وجاءت سكرة الحقِّ بالموت» وقرأ «وتجعلون شكركم أنّكم تكذّبون» وقرأ «وإذا رأوا تجارة أو لهواً انصرفوا إليها وتركوك قائماً قل ما عند الله خير من اللّهو ومن التجارة للّذين اتّقوا والله خير الرازقين» وقرأ «إذا نودي للصّلاة من يوم الجمعة فامضوا إلى ذكر الله» وقرأ «فستبصرون ويبصرون، بأيّكم الفتون» وقرأ «وما جعلنا الرّؤيا الّتي أريناك إلّا فتنة لهم ليعموا فيها».

وقرأ : «ولقد نصركم الله ببدر وأنتم ضعفاء» قال أبو عبد الله ﷺ : ما كانوا أذلّة ورسول الله صلوات الله عليه وآله فيهم، وقرأ «وكان وراءهم ملك يأخذ كلَّ سفينة صالحة غصباً» وقرأ «أفلم يتبيّن الّذين آمنوا أن لو يشاء الله لهدى النّاس جميعاً».

وقرأ: «هذه جهنَّم الَّتي كنتم بها تكذُّبان ۞ اصلياها فلا تموتان فيها ولا تحييان».

وقرأ : «فإنَّ الله بيّنهم من القواعد» قال أبو عبد الله ﷺ : بيّت مكرهم هكذا نزلت وقرأ : «يحكم به ذو عدل منكم» يعني الإمام وقرأ : «وما نقموا منهم إلّا أن آمنوا بالله» وقرأ «ويستلونك الأنفال».

ورووا عن أبي جعفر عليما أنّه قال: نزل جبرئيل عليما بهذه الآية هكذا «وقال الطالمون آل محمّد حقّهم إن تتبعون إلَّا رجلاً مسحوراً» وقرأ أبو جعفر عليما : «لكن الله يشهد بما أنزل إليك في عليّ أنزله بعلمه والملائكة يشهدون وكفى بالله شهيداً» وقرأ أبو جعفر عليما هذه الآية وقال : هكذا نزل به جبرئيل عليما على محمّد صلوات الله عليه وآله «إنَّ الّذين كفروا وظلموا آل محمّد حقّهم لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم طريقاً \* إلَّا طريق جهنّم خالدين فيها وكان ذلك على الله يسيراً».

وقال أبو جعفر عليمية : نزل جبرئيل بهذه الآية هكذا «وقال الظّالمون آل محمّد حقّهم غير الذي قيل لهم فأنزلنا على الذين ظلموا آل محمّد رجزاً من السّماء بما كانوا يفسقون» وقال أبو جعفر عليمة : نزل جبرئيل بهذا الآية هكذا «فإنَّ للظالمين آل محمّد حقّهم عذاباً دون ذلك، ولكنَّ أكثر النّاس لا يعلمون» يعني عذاباً في الرّجعة وقال أبو جعفر عليمة: : نزل جبرئيل على محمّد عليمة (فأبي أكثر النّاس بولاية علىّ إلَّا كفوراً». وقرأ رجل على أبي جعفر على الله نخر الله على محمّد الموّتِ؟ (١) فقال أبو جعفر على الله الله على أبي جعفر على الم «ومنشورة» هكذا والله نزل بها جبرتيل على محمّد الله الله الله من أحد من هذه الأُمّة إلَّا سينشر فأمّا المؤمنون فينشرون إلى قرَّة أعينهم وأمّا الفجّار فيحشرون إلى خزي الله وأليم عذابه، وقال : نزلت هذه الآية هكذا «وننزّل من القرآن ما هو شفاء ورحمة للمؤمنين ولا يزيد الظالمين آل محمّد حقّهم» وقال : ونزل جبرئيل بهذه الآية هكذا «وقل الحقُّم من أحاط بهم سرادقها». شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر إنّا أعتدنا للظالمين آل محمّد حقّهم ناراً أحاط بهم سرادقها».

وروي عن أبي الحسن الأوَّل ﷺ أنَّه قرأ «أفلا يتدبّرون القرآن فيقضوا ما عليهم من الحقّ أم على قلوب أقفالها» وسمعته يقرأ «وإن تظاهرا عليه فإنَّ الله هو مولاه وجبريل وصالح المؤمنين عليّاً» وقرأ أبو جعفر وأبو عبد الله ﷺ : «فما استمتعتم به منهنَّ إلى أجل مسمّى فاتَوهنَّ» وقرأ «إن تتوبا إلى الله فقد زاغت قلوبكما» وقرأ أبو عبد الله ﷺ : «إنّي أرى سبع بقرات سمان وسبع سنابل خضر وأخر يابسات» وقرأ : «يأكلن ما قرَّبتم لهنَّ».

وقرأ : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ مَايَنَتِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفْسًا إِيَنْتُهَا لَرَ تَكُنَّ مَامَنَتَ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِينَنِهَا خَبَرُكُ <sup>(1)</sup> وقرأ في سورة مريم : «إنِّي نذرت للرّحمن صمتاً» وقرأ رجل على أمير المؤمنين صلوات الله عليه ﴿ فَإَنَّهُمْ لَا يَكُذَبُونَكَ <sup>(1)</sup> فقال أمير المؤمنين غَلِيَنَيْ : بلى والله لقد كذَّبوه أشدً التكذيب ، ولكن نزلت بالتخفيف : ﴿ وَلَكَكَنَّ ٱلظَّلِمِينَ بِعَابَتِ ٱللَّهِ يَجَمَدُونَهُ <sup>(3)</sup> أي لا يأتون بحق يبطلون به حقّك . وصلّى أبو عبد الله غَلِيَنَيْ بقوم من أصحابه فقرأ : ﴿ قُبْلَ أَصْخَبُ ٱلْأُخْذُودَهُ <sup>(0)</sup> وقال : ما الأخدود؟ وقرأ رجل عليه ﴿ وَطَلَيح مَنضُودٍ <sup>(1)</sup> فقال : لا «وطلع منضود» وقرأ «والعصر إنَّ الإنسان لفي خسر وإنّه فيه إلى آخر الذهر» وقرأ «إذا جاء فتح الله والنصر» وقرأ «ألم يأتك كيف فعل ربّك بأصحاب الفيل» وقرأ «إني جعلت كيدهم في تضليل» وسأل رجل أبا عبد الله غَلِيَنَا عن والله تَنْوَىنَ الفيل عنه وقرأ «إلى أخر الذهر» وقرأ «إذا جاء فتح الله والنصر» وقرأ ما من أصحر إن أن الإنسان لفي خسر وإنّه فيه إلى آخر الذهر» وقرأ «إذا جاء فتح الله والنصر» وقرأ ما من اله عليه في المان الذي النه والنصر» وقرأ من أحمد الذهر» وقرأ هذا إذى الم عنه وال منه المار من المواليم ال ما عبد الله عليه فعل ربّك بأصحاب الفيل» وقرأ هم اله قول الذي عليه اله المور الذه الم الله عنه اله والنصر» وقرأ م الم يأتك كيف فعل ربّك بأصحاب الفيل» وقرأ هم فقال : ليس فيها واو وإنّه هو الفجر.

وقرأ رجل على أبي عبد الله عليمية : ﴿ جَهِدِ الْكُفَارَ وَٱلْمُتَغِقِينَ﴾ <sup>(٧)</sup> فقال: هل رأيتم وسمعتم أنَّ رسول الله ﷺ قاتل منافقاً؟ إنَّما كان يتألفهم، وإنَّما قال الله جلَّ وعزَّ: «جاهد الكفَّار بالمنافقين».

وروي عن أبي الحسن الرضا ﷺ أنّه قال لرجل : كيف تقرأ : ﴿ لَقَـَد تَّابَ ٱللَّهِ عَلَ ٱلنَّـبِيَ وَلَمُهَنِجِنِيَ وَٱلأَنسَكَارِ**﴾** <sup>(٨)</sup> قال : فقال : هكذا نقرأها قال : ليس هكذا قال الله ، إنّما قال : «لقد تاب الله بالنبيّ على المهاجرين والأنصار».

- (1) سورة آل عمران، الآية: ١٨٥.
- (٣) (٤) سورة الأنعام، الآية : ٣٣.
  - (٦) سورة الواقعة، الآية: ٢٩.
  - (٨) سورة التوبة، الآية: ١١٧.

- (٢) سورة الأنعام، الآية: ١٥٨.
  - ٥) سورة البروج، الآية: ٤.
  - (٧) سورة التوبة، الآية: ٧٣.

بأب – تأليف القرآن وأنه على غير ما أنزل الله عَرَّيْنَ

فمن الذلالة عليه في باب الناسخ والمنسوخ منه الآية في عدَّة النّساء في المتوفّى عنها زوجها، وقد ذكرنا ذلك في باب الناسخ والمنسوخ، واحتجنا إلى إعادة ذكره في هذا الباب ليستدلَّ على أنَّ التأليف على خلاف ما أنزل الله جلَّ وعزَّ، لأنَّ العدَّة في الجاهليّة كانت سنة فأنزل الله في ذلك قرآناً في العلّة الَّتي ذكرناها في باب الناسخ والمنسوخ وأقرَّهم عليها ثمَّ تسخ بعد ذلك فأنزل آية أربعة أشهر وعشراً والآيتان جميعاً في سورة البقرة في التأليف الذي في أيدي الناس فيما يقرأونه أوَّلاً النّاسخة وهي الآية التي ذكرها الله وقوله : (وَالَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمُ وَيَذَرُونَ أَزَوْبَهَا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِينَ آرَيَّمَةَ أَشَهُر في <sup>(۱)</sup> ثمَّ بعد هذا بنحو من عشر آيات تجيء الآية مِنكُمُ وَيَذَرُونَ أَزَوْبَهَا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِينَ آرَيَّمَةَ أَشَهُر في أَن ثَمَ بعد هذا لنه قوله : ووالَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمُ وَيَذَرُونَ أَزَوْبَعًا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِينَ آرَيَّمَةَ أَشَهُر في <sup>(۱)</sup> ثمَّ بعد هذا بنحو من عشر آيات تجيء الآية المنسوخة قوله : فوالَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنصَحُمُ وَيَذَرُونَ أَزَوْبَعًا وَمِيبَةً لِأَزَوْبَعِهم مَتَنعًا إلَى الحَوْلِ غَيْرَ المتورَّبَة في أيدي القراءة أوَّلاً النَّاليف على خلاف ما أنزل الله جلَّ وعزَ وإنّما كان يجب أن يكون أمتقدِّم في القراءة أوَّلاً الآلية المنسوخة التي ذكر فيها أنَّ العدَّة متاعاً إلى الحول غير إخراج، مُلْ يقرأ بعد هذه الآية النَّاسخة التي ذكر فيها أنَّ العدَّة متاعاً إلى الحول غير إخراج، ثمَّ يقرأ بعد هذه الآية النَّاسخة التي ذكر فيها أنه قد جعل العدَّة أربعة أسهر وعشراً فقدًموا في التَاليف الناسخ على المنسوخ.

ومثله في سورة الممتحنة في الآية الّتي أنزلها الله في غزوة الحديبية وكان بين فتح مكّة والحديبية ثلاث سنين، وذلك أنَّ الحديبية كانت في سنة ستّ من الهجرة، وفتح مكّة في سنة ثمان من الهجرة، فالّذي نزل في سنة ستّ قد جعل في آخر السّورة والّتي نزلت في سنة ثماني في أوَّل السّورة، وذلك أنَّ رسول الله يَشْبَ لمّا كان في غزوة الحديبية شرط لقريش في الصّلح الّذي وقع بينه وبينهم أن يردَّ إليهم كلَّ من جاء من الرّجال على أن يكون الإسلام ظاهراً بمكّة لا يؤذى أحد من المسلمين، ولم يقع في النساء شرط وكان رسول الله هذا يردّ إليهم كلَّ من جاء من الرجال إلى أن جاءه رجل يكنّى أبا بصير.

فبعثت قريش رجلين إلى رسول الله ﷺ وكتبوا إليه يسألونه بأرحامهم أن يردَّ إليهم أبا بصير، فقال له رسول الله ﷺ: ارجع إلى القوم فقال: يا رسول الله تردُّني إلى المشركين يعينوني ويعذُّبوني وقد آمنت بالله وصدَّقت برسول الله؟ فقال: يا أبا بصير، إنَّا قد شرطنا لهم شرطاً ونحن وافون لهم بشرطهم، والله سيجعل لك مخرجاً، فدفعه إلى الرجلين.

فخرج معهما فلمّا بلغوا ذا الحُليفة أخرج أبو بصير جراباً كان معه فيه كسر وتمرات، فقال لهما : ادنوا فأصيبا من هذا الطعام فامتنعا ، فقال : أما لو دعوتماني إلى طعامكما لأجبتكما ، فدنيا فأكلا ومع أحدهما سيف قد علّقه في الجدار ، فقال له أبو بصير : أصارم سيفك هذا؟ قال : نعم ، قال : ناولنيه فدفع إليه قائمة السيف فسلّه فعلاه به فقتله وفرَّ الآخر ورجع إلى

سورة البقرة، الآية: ٢٣٤.
 ٣٢٥ البقرة، الآية: ٢٣٤.

المدينة فدخل إلى رسول الله ﷺ فقال : يا محمّد إنَّ صاحبكم قتل صاحبي وما كدت أفلت منه إلَّا بشغله بسلبه .

فوافى أبو بصير ومعه راحلته وسلاحه فقال رسول الله عنه : يا أبا بصير اخرج من المدينة فإنَّ قريشاً تنسب ذلك إليَّ فخرج إلى الساحل وجمع جمعاً من الأعراب، فكان يقطع على عير قريش ويقتل من قدر عليه، حتّى اجتمع إليه سبعون رجلاً، وكتبت قريش إلى رسول الله عنه وسألوه أن يأذن لأبي بصير وأصحابه في دخول المدينة، وقد أحلّوه من ذلك، فوافاه الكتاب وأبو بصير قد مرض وهو في آخر رمق، فمات وقبره هناك ودخل أصحابه المدينة .

وكانت هذه سبيل من جاءه، وكانت امرأة يقال لها : كلثم بنت عقبة بمكّة وهي بنت عقبة بن أبي معيط مؤمنة تكتم إيمانها ، وكان أخواها كافرين أهلها يعذّبونها ويأمرونها بالرُّجوع عن الإسلام، فهربت إلى المدينة، وحملها رجل من خزاعة حتّى وافى بها إلى المدينة، فدخلت على أمَّ سلمة زوج النبيّ عَنْكَ فقالت : يا أمَّ سلمة إنَّ رسول الله عَنْهُ وإن ردَّني رسول الله إليهم الرّجال ولم يشرط لهم في النّساء شيئاً ، والنّساء إلى ضعف ، وإن ردَّني رسول الله إليهم فتنوني وعذَّبوني وأخاف على نفسي فاسألي رسول الله عَنْهُ أن لا يردَّني إليهم .

فدخل رسول الله يحمد على أمَّ سلمة وهي عندها فأخبرته أمَّ سلمة خبرها فقالت: يا رسول الله هذه كلثم بنت عقبة، وقد فرَّت بدينها، فلم يجبها رسول الله يحمد بشيء، ونزل عليه الوحي : (يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوًا إذَا جَآءَكُمُ الْمُؤْمِنَتُ مُهَجِزَتِ فَآمَتَحِنُوهُنَّ إلى قوله جلَّ وعزَّ : وَوَانَتَقُوا اللَهَ الَذِي اللَّذِينَ عَامَنُوا إذَا جَآءَكُمُ الله في هذا أنَّ النساء لا يرددن إلى الكفّار، وإذا امتحنوا بمحنة الإسلام أن تحلف المرأة بالله الذي لا إله إلاّ هو، ما حملها على اللّحاق بالمسلمين بغضاً لزوجها الكافر أو حبًّا لأحد من المسلمين وإنّما حملها على ذلك الإسلام، فإذا حلفت وعرف ذلك منها، لم تردَّ إلى الكفّار، ولم تحلَّ للكافر وليس للمؤمن أن يتزوَّجها ولا تحلُّ له، حتى يردَّ على زوجها الكافر صداقها فإذا ردَّ عليه صداقها حلّت له وحلَّ له مناكحتها.

وهو قُوله جلَّ وعزَّ: ﴿وَبَاتُوهُمْ مَّآ أَنفَتُواً﴾ يعني آتوا الكفَّار ما أنفقوا عليهنَّ.

نمَّ قال: ﴿وَلَا جُنَاعَ عَلَيْكُمْ أَن تَنَكِمُوهُنَ إِذَا مَالَيْنُمُوهُنَ لَمُوَرَهُنَ أَمُوَرَهُنَ وَلَا تُتَمِيكُوا بِعِصَبِم الكَوَافِ (<sup>(۲)</sup> ثمَّ قال: ﴿وَشَنَلُوا مَا أَنَفَقَنُمَ على نساءكم الَّذي يلحقن بالكفّار ﴿ذَلِكُمْ حُكُمُ اللَّهِ يَعْكُمُ بَيْنَكُمْ ﴿وَإِن فَانَكُمْ شَىْءُ مِنْ أَزَوَبِكُمْ إِلَى آلَكُمَّارِ فاطلبوا من الكفّار ما أنفقتم عليهنَّ فإن امتنع به عليكم فَفَافَةَنُمُ أي أصبتم غنيمة فليؤخذ من أوّل الغنيمة قبل القسمة ما يردُّ على المؤمن الّذي ذهبت امرأته إلى الكفّار، فرضي بذلك المؤمنون ورضي به الكافرون.

سورة الممتحنة، الآيتان: ١٠-١١.
 ٣) سورة الممتحنة، الآية: ١٠.

فهذه هي القصّة في هذه السورة، فنزلت هذه الآية في هذا المعنى في سنة ستّ من الهجرة، وأمّا في أوَّل السورة فهي قصة حاطب بن أبي بلتعة أراد رسول الله عَنْكُو أن يصير إلى مكّة، فقال: اللّهمَّ أخف العيون والأخبار على قريش، حتّى نبغتها في دارها، وكان عيال حاطب بمكّة فبلغ قريشاً ذلك فخافوا خوفاً شديداً فقالوا لعيال حاطب اكتبوا إلى حاطب ليعلمنا خبر محمّد، فإن أرادنا لنحذره، فكتب حاطب إليهم إنَّ رسول الله عَنْكَ يريدكم، ودفع الكتاب إلى امرأة فوضعته في قرونها.

فنزل الوحي على رسول الله عنه وأعلمه الله ذلك، فبعث رسول الله عنه أمير المؤمنين والزَّبير بن العوَّام، فلحقاها بعسفان ففتَشاها فلم يجدا معها شيئاً فقال الزَّبير : ما نجد معها شيئاً فقال أمير المؤمنين صلوات الله عليه : والله ما كذبني رسول الله عنه ولا كذب جبرئيل رسول الله عنه لتظهرنَّ الكتاب فردَّه إلى رسول الله عنه فقال رسول الله لحاطب : ما هذا؟ فقال : يا رسول الله، والله ما غيّرت ولا بدّلت، ولا نافقت، ولكن عيالي كتبوا إليَّ فأحببت أ أداري قريشاً ليحسنوا معاش عيالي ويرفقوا بهم.

وحاطب رجل من لخم وهو حليف لأسد بن عبد العزَّى، فقام عمر بن الخطّاب فقال : يا رسول الله انمرني بضرب عنقه، فقال رسول الله ﷺ : اسكت فأنزل الله جلَّ وعزَّ : ﴿يَتَأَيَّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِدُوا عَدُدِّى وَعَدُقَتُم أَوْلِيَاءَ تَلْفُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ ﴾ إلى قوله : ﴿وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ الَذِينَ ءَامَنُوا لَا تَنَخِدُوا عَدُدِّى وَعَدُقَتُم أَوْلِيَاءَ تَلْفُونَ إِلَيْهِم بِالْمَوَدَّةِ ﴾ إلى قوله : ﴿وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِبرٌ ﴾<sup>(١)</sup> ثمَّ أُطلق لهم فقال : ﴿لَا يَنَهَنَكُرُ اللَّهُ عَنِ الَذِينَ لَمَ يُغَنِئُوكُم فِي الذِينِ وَلَر يُخْرِجُوكُم مِن دِيرَكُمُ إلى قوله : ﴿وَمَن يَنُوَكُمُ فَأُولَئِهِ كَمُ الظَّلِمُونَ ﴾<sup>(١)</sup> فإلى هذا المكان من هذه السورة نزل في سنة ثماني من الهجرة، حيث فتح رسول الله تُنْهَ مكَة، والَذي ذكرنا في قصة الموأة المهاجرة نزل في سنة ست من الهجرة، فهذا دليل على أنَّ التأليف ليس على ما أنزل الله.

ومثله في سورة النساء في قوله جلَّ وعزَّ: ﴿فَإِنَّ خِفَنُمُ أَلَّا لَمَدِلُوا فَوَحِدَّ ﴾<sup>(٣)</sup> وليس هذا من الكلام الذي قبله في شيء، وإنّما كانت العرب إذا ربّت يتيمة يمتنعون من أن يتزوَّجوا بها، فيحرِّمونها على أنفسهم لتربيتهم لها، فسألوا رسول الله ﷺ عن ذلك بعد الهجرة فأنزل الله عليه في هذه السّورة: ﴿وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَكَمَ قُتُلَ اللَّهُ يُفْتِيكُمْ فِيهِنَّ وَمَا يُتَلَى عَلَيَحَكُم فِي أَلَكَ بعد في يَسْمَى النِسَكَم السورة: ﴿وَيَسْتَفْتُونَكَ فِي ٱلنِّسَكَمَ قُتُلَ اللَّهُ يُفْتِيكُم فِيهِنَ وَمَا يُتَلَى في يَسْمَى النِسَكَم اللَّهُ عَلَيْ مَنْ أَلَيْ مَنْ وَتَرْعَبُونَ أَن تَنكِحُوهُنَ وَاللَّهُ عَلَيْكَ مِنْ أَلُولَدَانِ فِي يَسْمَى النِسَكَم اللَّهُ عَلَيْ مَنْ أَلُولَدَانِهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ وَلَا يَعْنَ عَلَيْ

- (١) سورة الممتحنة، الآية: ٣.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ٣.
  - (٥) سورة النساء، الآية: ٣.

- (٢) سورة الممتحنة، الآيتان: ٨-٩.
  - (٤) سورة النساء، الآية: ١٢٧.

ومثله في سورة العنكبوت في قوله يَمَوَيَن : فَوَ إِبَرَهِيمَ إِذَ قَالَ لِفَوْمِهِ أَعْبُدُوا اللّهَ وَأَنْقُوهُ ذَلِكُمْ خَبَرُ لَكُمْ إِن حُنتُمَ تَعْلَمُون (() إِنّمَا تَتَبُدُون مِن دُونِ اللّهِ أَوَثَنَا وَتَخْلُقُون إِفَكًا إِنَ الَذِينَ تَبْدُون مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمَلِكُون لَكُمْ رِزْقَا قَابَنْعُوا عِندَ اللَّهِ الرَزْق وَاعْبُدُوهُ وَاسْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تَبْدُون مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمَلِكُون لَكُمْ رِزْقا قَابَنْعُوا عِند اللَّهِ الرَزْق وَاعْبُدُوهُ وَاسْكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تَبْبُدُون مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمَلِكُون لَكُمْ رِزْقا قَابَنْعُوا عِند اللَّهِ الرَزِق وَاعْبُدُوهُ وَاسْكُرُوا لَهُ إِلَىٰ تَبْبُعُون مِن دُونِ اللَّهِ لَا التأليف الذي في المصحف بعد هذا (وَإِن تُكَذِّبُوا فَقَد حَذَنَ أَمَدُ عِبِدُهُ إِنَّ عَلَيْكُمْ وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلَّا آلَبَلَعُ الْمُبِينُ (() فَامَا التأليف الذي في المصحف بعد هذا وَلَكُمْ وَمَا عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْتُ اللَّهِ عَلَيْنُ اللَّا لَكُونُ الْمُعَلَقُ ثُمَ المَعْنَ الْتَعْبَقُ الْنَدُ أَنْعَرَقُ أَنْ تَعْبُون وَتَعْتَ عَلَ حَيْنَ مُعَنَعُ مَاللَهُ اللَّهِ بَعِبْرُ (() فَلْ فَلْ سِبُولُ في الْأَسْمِ أَنْ مَنْهُ وَيَعْتُمُ مَن يَشَاهُ وَلَيْعَمُ مَنْ يَعْبُونَ أَوْنَ الْمُعْذَى الْنَهُ مُنْتُونُ أَنْتُكُونُ مَنْهُ عَلَى اللَّهُ اللَّعْنَى اللَّهُ الْتَعْمَاء فَلَمُ مِنْ مَا عَلَيْنُ مِنْ يَعْبَعُ مَالَة عَلَى حُبُونُ فَقَدَ اللَّهُ مِنْهُ إِنْعَابِي فَى السَمَاء وَلَكُونُ وَلَكُونُ وَلَكُمُ مِن وَلِهِ عَلَيْنُ أَنَهُ اللَّهُ مِنْ وَلِي وَلَكُونُ مَنْ مَنْ وعَزَ : هُومَ اللَّهُ مِن وَلِهُ فَن التَسْمَاء وَمَا عَنْ مَعْمَ فَى وَمَا عَنْتُ وَالْتَو مِن وَلَقُونُ أَوْنَ فَقُولُ الْعَنْهُ وَلَكُونُ فَقَابُونُ وَالَتَنَهُ وَالْتُعُونُ فَقَالُولُ الْنَعْمُونُ وَعَا وعَزَ عَنَكُمُ وَلَكُنُ مَالَكُ مَنْ مَنْ وَا مَنْ وَالَقُومُ وَلَنْ عَالَى وَلَكُونُ وَلَا عَنْ اللَهُ وَالَتُعُونُ وَالَقُونُ اللَهُ وَالَةُ عَالَى وَمَا عَلَى وَالَة مِنْهُ مَنْ مَالُو الْعَنْونُ وَالَهُ مَا مَا اللَّعْذُونُ وَمَا الْتُعْذَى ومَوْنُو مَا عَلَى اللَهُ مِنْ مَنْ مَا مَالُوا الْنَنْوُ وَا عَالُوا الْعَنْوُنُ وَالَعُ مَعْرَى مُوا الْنَا م

فهذه الآية مع قصّة إبراهيم صلّى الله عليه متصلة بها فقد أُخّرت، وهذا دليل على أنَّ التأليف على غير ما أنزل الله جلَّ وعزَّ في كلِّ وقت للأمور الّتي كانت تحدث، فينزل الله فيها القرآن وقد قدَّموا وأخّروا لقلّة معرفتهم بالتأليف وقلّة علمهم بالتنزيل على ما أنزله الله، وإنّما ألّفوه بآرائهم، وربّما كتبوا الحرف والآية في غير موضعها الّذي يجب، قلّة معرفة به، ولو أخذوه من معدنه الّذي أُنزل فيه، ومن أهله الّذي نزل عليهم، لما اختلف التأليف، والخاص على عامّة ما احتاجوا إليه من الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، والخاص والعام.

ومثله في سورة النساء في قصّة أصحاب رسول الله ينهج يوم أُحد حيث أمرهم الله جلَّ وعزَّ بعدما أصابهم من الهزيمة والقتل والجراح أن يطلبوا قريشاً فولا تَهـنُوا في آيَنِفَآه ٱلْقَوْرُ إِن تَكُوُنُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرَجُونَ كَ<sup>(۳)</sup> فلمّا أمرهم الله تَكُوُنُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ ٱللَّهِ مَا لَا يَرَجُونَ كَ<sup>(۳)</sup> فلمّا أمرهم الله بطلب قريش قالوا : كيف نطلب ونحن بهذه الحال من الجراحة والألم الشّديد، فأنزل الله هذه الآية : فولا تَهـنُوا في آيَتِغَاءَ ٱلْقَوْرُ إِن تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللَّهِ مَا لا يَرْجُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَمَنْ عَامِ ونحن بهذه الحال من الجراحة والألم الشّديد، فأنزل الله ألدَّم مَا لا يَرْجُونَ مَن الله السَّديد، فأنزل الله اللَّهُ مَا لا يَرْجُونَ مَا يَ وَفِي سورة آل عمران تمام هذه الآية عند قوله : فإن يَمَسَسُكُمْ قَرَّ فَقَدْ مَشَ القَوْمُ فَتَرْتُ مِنْ يُنْهُ وَيَتْكَ ٱلْأَيْنَامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ ٱلنَّاسِ وَلِيعَامَ ٱللَهُ الذَي يَ مَعنى واحد، ونزلت على وَالَقُومُ فَتَرْتُ مِنْهُ أَلْقَالِهِينَ كُ<sup>(ع)</sup> الآية إلى آخرها والآيان متعام هذه الآية مالذي في معنى واحد، ونزلت على وَالَقُومُ فَتَرْتُ مِنْهُ مَنْهَا اللَّهُ مَنْ مَرْجُونَ مَنْ اللَّه مَنْهُ اللَّذِي مَا مَنُوا وَيَتَخِذَ مِنكُمْ شُهَدَاةً القَوْمُ فَتَرْتُ مِنْهُ لا يُجُونُ عَالَهُ مَنْهُ اللَّذِي مَنْ اللَّاسِ مَنْ مَا لَكُهُ اللَّذِي مَا لا لَهُ مَنْهُ اللهُ علي مَن واحد، ونزلت على واللَّهُ لا يُجُونُ مَا لا يُحَالهم من واحد والاية الله عنه واحد، والاية عن معنى واحد، ونزلت على

- سورة العنكبوت، الآيتان: ١٦-١٢.
   سورة العنكبوت، الآيات: ١٨-٢٤.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ١٠٤.
    (٤) سورة آل عمران، الآية: ١٤٠

وقد حكى جماعة من العلماء عن الأئمة عن أنهم قالوا : إنَّ أقواماً ضربوا القرآن بعضه ببعض، واحتجّوا بالنّاسخ وهم يرونه محكماً، واحتجّوا بالخاصّ وهم يرونه عامّاً، واحتجّوا بأوَّل الآية وتركوا السّبب، ولم ينظروا إلى ما يفتحه الكلام، وما يختمه، وما مصدره ومورده، فضلّوا وأضلّوا عن سواء السّبيل، وسأصف من علم القرآن أشياء ليعلم أنَّ من لم يعلمها لم يكن بالقرآن عالماً، من لم يعلم النّاسخ والمنسوخ والخاصّ والعامّ، والمكميَّ والمدنيَّ والمحكم والمتشابه وأسباب التنزيل والمبهم من القرآن وألفاظه المؤتلفة في المعاني، وما فيه من علم القدر، والتقديم منه والتأخير، والعمق والجواب والسّبب والمفصّل الذي هلك فيه الملحدون، والوصل من الألفاظ والمحمول منه على ما قبله وما بعده، والموضل الذي علم القدر، والتقديم منه والتأخير، والعمق والجواب والسّبب

ومن الذليل أيضاً في باب تأليف القرآن أنّه على خلاف ما أنزله الله تبارك وتعالى في سورة الأحزاب في قوله : ﴿ يَتَأَبُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنْهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَـدِيرًا﴾ إلى قوله : ﴿ وَتَوَكَنَ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلًا <sup>(1)</sup> وهذه الآية نزلت بمكة ، وقبل هذه الآية ما نزل بالمدينة وهو قوله تَتَخَصُ في عَيْكُمُ إذَ مَ مَرَوَهَا وهذه الآية نزلت بمكة ، وقبل هذه الآية ما نزل بالمدينة وهو قوله تَتَخَصُ بِعَانَكُمُ إِذَ مَ مَرَوَهَا وَحَانَ أَلَنَّهُ بِمَا أَلَيْنِ مَامَنُوا اذَكُرُوا بِنِمَةَ اللَه عَلَى كُمُ جُنُودٌ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُفُودًا لَمَ مَرَوَهَا وَكَمَ أَلَيْ وَكَانَ اللَّهُ بِمَا اللَّذِينَ عَامَتُوا اللَّهُ وَعَ عَلَيْهِمْ رِيحًا وَجُفُودًا لَمَ مَرَوَهَا وَكَنَ اللَّهُ بِمَا مَعَوْنَ بَعِبِيرًا إلى قوله : ﴿ وَلَمَا رَمَا عَلَيْهِمْ رَيحًا وَجُفُودًا لَمَ مَرَوَهَا وَكَمَ وَتَعَانَ اللَّهُ بِمَا وَعَمَانَ اللَّذِينَ عَائِكُمُ اللَهُ وَلَعَانَ مَ اللَّعَنَى عَلَيْكُورُ اللَّهُ وَعَانَ أَلَهُ مَنُودًا اللَّعَنَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّذِي المَنْ اللَّعْنَ عَلَنُهُ عَلَى عَلَى اللهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّعَ عَلَيْهُمْ وَلَهُ عَنَائُهُمُ اللَّذِي عَائِكُمُ اللَّهُ وَلَكُمُ اللَهُ وَصَعْبَولًا اللَّذِينَ عَلَي عُولَهُ وَوَقَوَى اللَهُ وَعَلَيْ اللَهُ وَعَلَيْ وَاللَّي عَائَكُمُ هُولًا إِنَا اللَّذَة وَل

وفي هذه الآية وهذه القصّة وقعت المحنة على المؤمنين والمنافقين، فأمّا المؤمنون فما مدحهم الله به من قوله جلَّ وعزَّ : ما زادهم ما كانوا فيه من الشَّدَّة إلَّا إيماناً وتسليماً من المؤمنين، وأمّا المنافقون فما قصَّ الله من خبرهم وحكى عن بعضهم قوله تبارك وتعالى : ﴿ فَذَ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّنِينَ مِنكُمُ إلى قوله : ﴿ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ بَسِيرًا﴾ <sup>(٣)</sup>.

وقد أجمعوا أنَّ أوَّل سورة نزلت من القرآن : ﴿ ٱقْرَأْ بِآشِرِ رَبِّكَ﴾ وليس تقرأ في ما ألَّفوا من المصحف إلَّا قريباً من آخره وأنَّ من أواخر ما نزلت من القرآن سورة البقرة وقد كتبوها في أوَّل المصحف .

وروى بعض العلماء أنّه لمّا طفر عمرو بن عبد ودّ الخندق، قال رجل من المنافقين من قريش لبعض إخوانه: إنَّ قريشاً لا يريدون إلَّا محمّداً فهلمّوا نأخذه فندفعه في أيديهم، ونسلم نحن بأنفسنا، فأخبر جبرئيل رسول الله ﷺ فتبسّم وأنزل الله عليه هذه الآيات: ﴿ فَدَ يَعْلَمُ اللَّهُ ٱلْمُعَوِّذِيَ مِنكُرٌ وَٱلْقَابِلِيَن بِإِخْرَنِهِمْ هَلُمَ إِلَيْنَاً﴾ <sup>(٤)</sup> الآية.

- سورة آل عمران، الآيات: ٤٥-٤٨.
   سورة الأحزاب، الآيات: ٩-٢٣.
  - (٣) سورة الأحزاب، الآيتان: ١٨-١٩.

٤٨ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن محمّد بن القاسم بن زكريًا، عن عباد بن يعقوب، عن مطر بن أرقم، عن الحسن بن عمرو الفقيمي، عن صفوان بن قبيصة عن الحارث ابن سويد، عن عبد الله بن مسعود قال: قرأت على النّبي عليه سبعين سورة من القرآن أخذتها من فيه، وزيدٌ ذو ذؤابتين يلعب مع الغلمان، وقرأت سائر – أو قال: بقيّة – القرآن على خير هذه الأمّة وأقضاهم بعد نبيّهم علي بن أبي طالب عليه الله (<sup>1)</sup>.

**أقول:** سئل الشيخ المفيد تظلم في المسائل السرويّة : ما قوله أدام الله تعالى حراسته في القرآن؟ أهو ما بين الدُّفّتين الّذي في أيدي النّاس أم هل ضاع ممّا أنزل الله تعالى على نبيّه منه شيء أم لا؟ وهل هو ما جمعه أمير المؤمنين عليماني أم ما جمعه عثمان على ما يذكره المخالفون»؟

الجواب: إنَّ الَّذي بين الدَّفَتين من القرآن جميعه كلام الله تعالى وتنزيله وليس فيه شيء من كلام البشر، وهو جمهور المنزل، والباقي ممَّا أنزله الله تعالى قرآناً، عند المستحفظ للشريعة، المستودع للأحكام، لم يضع منه شيء وإن كان الَّذي جمع ما بين الدَّفتين الآن لم يجعله في جملة ما جمع لأسباب دعته إلى ذلك، منها قصوره عن معرفة بعضه، ومنه ما شكّ فيه، ومنه ما عمد بنفسه ومنه ما تعمّد إخراجه منه.

وقد جمع أمير المؤمنين غليمًا القرآن المنزل من أوَّله إلى آخره، وألَّفه بحسب ما وجب من تأليفه، فقدَّم المكيَّ على المدنيّ، والمنسوخ على النَّاسخ ووضع كلَّ شيء منه في حقّه، فلذلك قال جعفر بن محمّد الصادق غليمًا: : أما والله لو قرئ القرآن كما أُنزل لألفيتمونا فيه مسمّين كما سمّي من كان قبلنا، وقال غليمًا: : نزل القرآن أربعة أرباع: ربع فينا، وربع في عدوّنا، وربع قصص وأمثال، وربع قضايا وأحكام، ولنا أهل البيت فضائل القرآن.

فصل: غير أنَّ الخبر قد صحَّ عن أتمّتنا ﷺ أنّهم أمروا بقراءة ما بين الدِّفتين وأن لا نتعدَّاه بلا زيادة فيه ولا نقصان منه، حتّى يقوم القائم ﷺ فيقرئ النّاس القرآن على ما أنزله الله تعالى وجمعه أمير المؤمنين ﷺ وإنَّما نهونا ﷺ عن قراءة ما وردت به الأخبار من أحرف يزيد على الثابت في المصحف، لأنّها لم يأت على التواتر وإنّما جاء بالآحاد، وقد يغلط الواحد فيما ينقله، ولأنه متى قرأ الإنسان بما يخالف ما بين الدَّفتين غرَّر بنفسه مع أهل الخلاف، وأغرى به الجبّارين، وعرَّض نفسه للهلاك، فمنعونا ﷺ من قراءة القرآن بخلاف ما يثبت بين الدَفتين لما ذكرناه.

فصل: فإن قال قائل: كيف تصحُّ القول بأنَّ الَّذي بين الدَّفَّتين هو كلام الله تعالى على الحقيقة من غير زيادة ولا نقصان، وأنتم تروون عن الأثمّة ﷺ أنهم قرأوا: «كنتم خير أثمة

(١) أمالي الطوسي، ص ٦٠٦ مجلس ٢٨ ح ١٢٥٣.

أخرجت للناس وكذلك جعلناكم أئمة وسطا» وقرأوا : «يسألونك الأنفال» وهذا بخلاف ما في المصحف الّذي في أيدي الناس .

قيل له: قد مضى الجواب عن هذا، وهو أنَّ الأخبار الَّتي جاءت بذلك أخبار آحاد لا يقطع على الله تعالى بصحّتها، فلذلك وقفنا فيها، ولم نعدل عمّا في المصحف الظّاهر على ما أمرنا به حسب ما بيِّناه، مع أنَّه لا ينكر أن تأتي القراءة على وجهين منزلتين أحدهما ما تضمّنه المصحف والثاني ما جاء به الخبر كما يعترف مخالفونا به من نزول القرآن على وجوه شتّى، فمن ذلك قوله تعالى : «وما هو على الغيب بظنين» يريد بمتّهم . وبالقراءة الأخرى ﴿وَمَا هُوَ عَلَ آلَنَيْبَ بِصَنِينِهُ<sup>(۱)</sup> يريد به ببخيل ومثل قوله : ﴿جَنَّتُ عَدَنِ جَرِي مِن تَقْنِهَ ٱلأَنْهَزُهُ<sup>(٢)</sup> على قراءة، وعلى قراءة أخرى «تجري تحتها الأنهار» ونحو قوله تعالى : ﴿إِنَّ هَذَانِ لَسَخِرَنِهُ<sup>(٣)</sup> وفي قراءة أُخرى «أنه يدين لساحران» وما أشبه ذلك ممّا يكثر تعداده، ويطول الجواب بإثباته، وفيما ذكرناه كفاية إن شاء الله تعالى<sup>(٤)</sup>.

أقول؛ روى البخاريُّ والترمذي في صحيحيهما وذكره في جامع الأصول<sup>(\*)</sup> في حرف التاء في باب ترتيب القرآن وتأليفه وجمعه، عن زيد بن ثابت قال : أرسل إليَّ أبو بكر بعد مقتل أهل اليمامة فإذا عمر جالس عنده، فقال أبو بكر : إنَّ عمر جاءني فقال : إنَّ القتل قد استحرَّ يوم اليمامة بقرَّاء القرآن، وإنِّي أخشى أن يستحرَّ القتل بالقرّاء في كلّ المواطن، فيذهب من القرآن كثير وإنِّي أرى أن تذهب بجمع القرآن، قال : قلت لعمر : وكيف أفعل شيئاً لم يفعله رسول الله تشكر فقال عمر : هو والله خير، فلم يزل يراجعني في ذلك حتّى شرح الله صدري للذي شرح له صدر عمر، ورأيت في ذلك الذي رأى عمر، قال زيد : فقال لي أبو بكر : إنك رجل شابً عاقل، لا نتّهمك، قد كنت تكتب الوحي لرسول الله تشكر فتتبع القرآن فاجمعه، قال زيد : فوالله لو كلّفني نقل جبل من الجبال، ما كان أثقل عليَّ ممّا أمرني به من جمع القرآن .

قال: قلت: كيف تفعلان شيئاً لم يفعله رسول الله؟ فقال أبو بكر: هو والله خير، قال: فلم يزل أبو بكر يراجعني – وفي رواية أخرى فلم يزل عمر يراجعني – حتّى شرح الله صدري للّذي شرح له صدر أبي بكر قال: فتتبّعت القرآن: أجمعه من الرقاع والعسب واللّخاف وصدور الرّجال حتّى وجدت آخر سورة التوبة مع خزيمة أو أبي خزيمة الأنصاري لم أجدها مع أحد غيره ﴿لَقَدَ جَاءَ حَتَّم رَسُوكُ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزُ عَلَيْهِ﴾<sup>(1)</sup> خاتمة براءة قال: فكانت الصّحف عند أبي بكر حتّى توفّاه الله ثمَّ عند عمر حتّى توفّاه الله، ثمَّ حفصة بنت عمر، قال بعض

- (۱) سورة التكوير، الآية: ۲٤. (۲) سورة طه، الآية: ۷۲.
  - (٣) سورة طه، الآية: ٦٣ .
  - (٤) المسائل السروية ضمن سلسلة مؤلفات الشيخ المفيد، ج ٧ ص ٧٨.
- (٥) جامع الأصول، ج ٣ ص ٥٣ ح ٩٧٤.
   (٦) سورة التوبة، الآية: ١٢٨.

الرُّواة : فيه اللّخاف يعني الخزف، قال في جامع الأصول : أخرجه البخاريُّ والترمذي وقد روي هذه الرواية في الاستيعاب عن ابن شهاب، عن عبيد بن السّبّاق، عن زيد بن ثابت، وروى البخاريُّ والترمذي وصاحب جامع الأصول في الموضع المذكور عن الزّهري عن أنس بن مالك أنَّ حذيفة بن اليمان قدم على عثمان، وكان يغازي أهل الشّام في فتح أرمينيّة وآذربيجان مع أهل العراق، فأفزع حذيفة اختلافهم في القرآن فقال حذيفة لعثمان : يا أمير -المؤمنين أدرك هذه الأمّة قبل أن يختلفوا في الكتاب اختلاف اليهود والنّصارى، فأرسل عثمان إلى حفصة أن أرسلي إلينا بالصحف، ننسخها في المصاحف، ثمَّ نردُها إليك فأرسل بها إليه فأمر زيد بن ثابت وعبد الله بن الزبير وسعيد بن العاص وعبد الرّحمن بن الحارث بن هشام فنسخوها في المصاحف قال عثمان للرّهط القرشيّين : إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنّما نزل بلسانهم، ففعلوا حتى إذا نسخوا الصّحف في المصاحف، ردً عثمان الصحف أن من للزهم القرشيّين : إذا اختلفتم أنتم وزيد بن ثابت في شيء من القرآن فاكتبوه بلسان قريش فإنّما نزل بلسانهم، ففعلوا حتى إذا نسخوا الصّحف في المصاحف، ردً عثمان الصحف إلى حفصة، وأرسل إلى كلُّ أفق بمصحف ممّا نسخوا، في المصاحف، ردً عثمان الصحف إلى حفصة، وأرسل إلى كلُّ أفق بمصحف ممّا نسخوا،

قال ابن شهاب: وأخبرني خارجة بن زيد بن ثابت يقول: فقدت آية من سورة الأحزاب حين نسخت الصّحف قد كنت أسمع رسول الله عنه يقرأ بها فالتمسناها فوجدناها مع خزيمة بن ثابت الأنصاري فرمّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُواْ مَا عَهَدُوا ٱللَّهَ عَلَيَهُ <sup>(1)</sup> فألحقناها في سورتها من المصحف، قال: وفي رواية أبي اليمان خزيمة بن ثابت الذي جعل رسول الله عنها شهادته شهادة رجلين قال: وزاد في رواية أخرى قال ابن شهاب: اختلفوا يومنذ في التابوت، فقال زيد: التابوه وقال ابن الزبير وسعيد بن العاص: التابوت فرفع اختلافهم إلى عثمان فقال: اكتبوه التابوت فإنّه بلسان قريش<sup>(٢)</sup>.

قال في جامع الأصول : أخرجه البخاريُّ والترمذيُّ وزاد الترمذيَّ قال الزهريُّ : فأخبرني عبيد الله بن عبد الله أنَّ عبد الله بن مسعود كره لزيد بن ثابت نسخ المصاحف ، وقال : يا معشر المسلمين أُعزل عن نسخ المصاحف ويتولاها رجل والله لقد أسلمت وإنّه لفي صلب رجل كافر ، يريد زيد بن ثابت ، ولذلك قال عبد الله بن مسعود : يا أهل العراق! اكتموا المصاحف التي عندكم ، وغلّوها ، فإنَّ الله تعالى يقول : ﴿ وَمَن يَغْلُلَ يَأْتِ بِمَا عَلَ يَوْمَ آلَقِيَكُمَرُّ فالقوا الله بالمصاحف .

قال الترمذي: فبلغني أنّه كره ذلك من مقالة ابن مسعود رجال من أفاضل أصحاب رسول الله عنها وروى البخاريُّ ومسلم بن حجّاج والترمذي في صحاحهم وذكره في جامع

- (۱) سورة الأحزاب، الآية: ۲۳.
   (۲) جامع الأصول، ج ۳ ص ٥٧ ح ٩٧٥.
  - (٣) سورة آل عمران، الآية: ١٦١.

الأصول عن أنس قال : جمع القرآن على عهدرسول الله في أربعة كلّهم من الأنصار : أُبِيَّ بن كعب، ومعاذ بن جبل، وأبو زيد، وزيد يعني ابن ثابت قلت لأنس : من أبو زيد؟ قال : أحد عمومتي، وروى البخاري برواية أُخرى عن أنس قال : مات النبيُّ في ولم يجمع القرآن غير أربعة : أبو الدّرداء، ومعاذ بن جبل وزيد بن ثابت وأبو زيد، وروى البخاري عن ابن عبّاس قال : جمعت المحكم في عهد رسول الله في قلت له : وما المحكم قال : المفصّل<sup>(۱)</sup>.

٨ – باب أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأن علم كل شيء في القرآن

وأن علم ذلك كله عند الأنمة عِنْ الله الله علمه غيرهم إلا بتعليمهم

**أقول:** قد مضى كثير من تلك الأخبار في أبواب كتاب الإمامة<sup>(٢)</sup>. ونورد هنا مختصراً من بعضها وقد مضى مفصّل ذلك في باب احتجاج أمير المؤمنين صلوات الله عليه على الزنديق المدَّعي للتناقض في القرآن<sup>(٣)</sup> وكذا في الأخبار الّتي ذكرت بأسانيد في باب «سلوني قبل أن تفقدوني» فإنّه قد قال أمير المؤمنين عَلِيَكَمَمَّ :

أما والله لو ثنيت لي الوسادة، فجلست عليها، لأفتيت أهل التوراة بتوراتهم حتّى تنطق التوراة فتقول: صدق عليَّ ما كذب، لقد أفتاكم بما أنزل الله فيَّ، وأفتيت أهل الإنجيل بإنجيلهم حتّى ينطق الإنجيل فيقول: صدق عليَّ ما كذب لقد أفتاكم بما أنزل الله فيَّ، وأفتيت أهل القرآن بقرآنهم حتّى ينطق القرآن فيقول صدق عليَّ ما كذب لقد أفتاكم بما أنزل الله فيَّ، وأفتيت وأنتم تتلون القرآن ليلاً ونهاراً فهل فيكم أحد يعلم ما نزل فيه، ولولا آية في كتاب الله بَخَرَكِن لأخبرتكم بما كان، وبما هو كائن إلى يوم القيامة، وهي هذه الآية "يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أمَّ الكتاب»<sup>(3)</sup>.

**ما:** بإسناد المجاشعتي، عن الصادق ع الله ، عن آبائه، عن علي علي مثله <sup>(٢)</sup>.

(1) جامع الأصول، ج ٣ ص ٢٢ ح ٩٧٦-٩٧٧.
 (٢) مرّ في ج ١٠ من هذه الطبعة.
 (٢) مرّ في ج ٢٠ من هذه الطبعة.
 (٤) سورة الرعد، الآية: ٣٩.
 (٩) الاحتجاج، ص ٢٥٨.
 (٦) أمالي الطوسي، ص ٥٢٣ مجلس ١٨ ح ١١٥٨.

٢ - لي: الطالقانيّ، عن الجلوديّ، عن المغيرة بن محمّد، عن إبراهيم بن محمّد بن عبد الرّحمن، عن قيس بن الرّبيع ومنصور بن أبي الأسود، عن الأعمش عن المنهال بن عمرو، عن عباد بن عبد الله قال : قال عليَّ عليَّن عليَّالاً : ما نزلت في القرآن آية إلاً وقد علمت أين نزلت، وفيمن نزلت، وفيمن نزلت، وفي أي شيء نزلت، وفي سهل نزلت أم في جبل نزلت، قيل : فما نزل فيك؟ فقال : لولا أنكم سألتموني ما أخبرتكم نزلت في الآية : ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَا نزلت في القرآن آية إلاً وقد علمت أين نزلت، وفيمن نزلت، وفي أي شيء نزلت مع نزلت أم في جبل نزلت، قيل : فما نزل فيك؟ فقال : لولا أنكم سألتموني ما أخبرتكم نزلت في الآية : ﴿إِنَّمَا أَنتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِ قَوْمٍ هَا فِي فَقِل الله في قال : فرل الما من المنور ما أنها الما يران مع ما نزلت أم في جبل نزلت، قبل : فما نزل فيك؟ فقال : لولا أنكم الماندوني ما أخبرتكم نزلت في ما جاء به (٢).

٣ – **ن:** بإسناد التميميّ، عن الرضا، عن آبائه ﷺ قال: قال الحسين ﷺ: خطبنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه فقال: سلوني عن القرآن أُخبركم عن آياته فيمن نزلت، وأين نزلت<sup>(3)</sup>.

٤ - ها، المفيد، عن الجعابي، عن ابن عقدة، عن محمّد بن الحسن، عن عليّ بن إبراهيم ابن يعلى، عن عليّ بن سنف بن عميرة، عن أبيه، عن الثماليّ، عن أبي جعفر عليّ قال: قال أمير المؤمنين عليّ ابن سف بن عميرة، عن أبيه، عن الثماليّ، عن أبي جعفر عليّ قال: قال أمير المؤمنين عليّ الله من نزلت، ولو سألتموني عمّا ابن اللوحين لحدَّثتكم<sup>(٣)</sup>.

٥ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن محمّد بن جعفر الرزّاز، عن محمّد بن عيسى القيسي، عن إسحاق بن يزيد الطّائي، عن هاشم بن البريد، عن أبي سعيد التيمي، عن أبي ثابت مولى أبي ذرّ، عن أمّ سلمة تعليمًا قالت: سمعت رسول الله تشكل في مرضه الذي قبض في يقول وقد امتلأت الحجرة من أصحابه : أيّها النّاس يوشك أن أُقبض قبضاً سريعاً، فينطلق في وقد قدّمت إليكم القول معذرة إليكم، ألا إنّي مخلف فيكم كتاب ربّي تمريك ، وعترتي أهل بيتي ثمَّ أخذ بيد علي تعليم فقال: هذا علي مع الذي معلي أبي معيد التيمي ، عن أبي معيد الله علي في مرضه الذي قبض في يقول وقد امتلأت الحجرة من أصحابه : أيّها النّاس يوشك أن أُقبض قبضاً سريعاً، فينطلق بي وقد قدًمت إليكم القول معذرة إليكم، ألا إنّي مخلف فيكم كتاب ربّي تمريك ، وعترتي أهل بيتي ثمَّ أخذ بيد علي تشكل فرفعها فقال : هذا عليٌّ مع القرآن والقرآن مع عليّ خليفتان بعيران، لا يفترقان حتّى يردا عليَّ الحوض فأسألهما ماذا خلّفت فيهما<sup>(3)</sup>.

٢ - ها؛ جماعة، عن أبي المفضّل، عن محمّد بن جرير الطبريّ، عن محمّد بن عمارة الأسديّ، عن عمرو بن حمّاد بن عمارة الأسديّ، عن عمرو بن حمّاد بن طلحة، عن علي بن هاشم بن البريد، عن أبيه، عن أبي سعيد التيميّ، عن أبي ثابت مولى أبي ذرّ، عن أمّ سلمة قالت : سمعت رسول الله ﷺ وهو يقول : إنَّ عليّاً مع القرآن، والقرآن مع عليّ لا يفترقان حتّى يردا عليّ الحوض<sup>(٥)</sup>.

- أمالي الصدوق، ص ٢٢٧ مجلس ٤٦ ح ١٣.
- (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٧٣ باب ٣١ ح ٣١٠.
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ١٧٠ مجلس ٦ ح ٢٨٦.
  - (٤) أمالي الطوسي، ص ٤٧٨ مجلس ١٧ ح ١٠٤٥.
  - (0) أمالي الطوسي، ص ٥٠٦ مجلس ١٨ ح ١١٠٨.

**أقول:** تمامه في أبواب غزوة الجمل<sup>(١)</sup>.

٧ - فس قال أمير المؤمنين عليه إذ الا إنَّ العلم الذي هبط به آدم من السماء إلى الأرض وجميع ما فضّلت به النبيّون إلى خاتم النبيّين عندي ، وعند عترة خاتم النبيّين فأين يُتاه بكم بل أين تذهبون<sup>(٢)</sup>.

٨ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن بريد، عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ رسول الله أفضل الراسخين في العلم، فقد علم جميع ما أنزل الله عليه من التأويل والتنزيل، وما كان الله لينزل عليه شيئاً لم يعلمه التأويل وأوصياؤه من بعده يعلمونه كلم<sup>(٣)</sup>.

٩ - فس؛ محمّد بن جعفر، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن عيسى، عن عليَّ بن حديد، عن مليً بن مديرة محمّد بن عيسى، عن عليَّ بن حديد، عن مرازم، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنَّ الله أنزل في القرآن تبيان كلَّ شيء حتّى والله ما ترك الله شيئاً يحتاج العباد إليه إلَّا بيّنه للناس حتّى لا يستطيع عبد يقول: لو كان هذا نزل في القرآن، إلَّا وقد أنزل الله فيه<sup>(٤)</sup>.

**سن:** عليّ بن حديد مثله<sup>(ه)</sup>.

١١ - فسع: قال أمير المؤمنين عنه: إنَّ الله تَتَرَكُ بعث نبيّه محمّداً عنه: وأنزل عليه الكتاب بالحق، وأنتم أمّيون عن الكتاب ومن أنزله، وعن الرّسول ومن أرسله، أرسله على حين فترة من الرسل، وطول هجعة من الأمم وانبساط من الجهل، واعتراض من الفتنة، وانتقاض من المبرم، وعمى عن الحقّ واعتساف من الجور، وامتحاق من الدّين، وتلظّ من الحروب، وعلى حين اصفرار من رياض جنّات الدُّنيا، ويبس من أغصانها، وانتشار من ورانشار من مائها.

قد درست أعلام الهدى، وظهرت أعلام الرّدى، والدُّنيا متجهّمة في وجوه أهلها،

مرّ في ج ٣٢ باب وقعة الجمل ح ١٦١ من هذه الطبعة.
 تفسير القمي، ج ١ ص ١٧.
 تفسير القمي، ج ١ ص ١٠٥ في تفسيره لسورة آل عمران، الآية: ٧.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٥٦ في الصفحة الأخيرة.
 تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٥٥ في تفسيره لسورة الناس.

مكفهرَّة، مدبرة غير مقبلة، ثمرتها الفتنة، وطعامها الجيفة، وشعارها الخوف، ودثارها السَّيف، قد مزَّقهم كلَّ ممزّق، فقد أعمت عيون أهلها، وأظلمت عليهم أيّامها، قد قطعوا أرحامهم، وسفكوا دماءهم، ودفنوا في التراب الموؤودة بينهم من أولادهم، يختار دونهم طيب العيش، ورفاهية خفوض الدُّنيا، لا يرجون من الله ثواباً، ولا يخافون والله منه عقاباً، حيّهم أعمى نجس، وميّتهم في النّار مبلس.

فجاءهم نبيّه ﷺ بنسخة ما في الصّحف الأولى، وتصديق الّذي بين يديه وتفصيل الحلال من ريب الحرام، ذلك القرآن فاستنطقوه، ولن ينطق لكم. أخبركم، فيه علم ما مضى، وعلم ما يأتي إلى يوم القيامة، وحكم ما بينكم وبيان ما أصبحتم فيه تختلفون، فلو سألتموني عنه لأخبرتكم عنه، لأنّي أعلمكم<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد سبقت أخبار الثقلين في كتاب الإمامة<sup>(٢)</sup>.

١٣ - **ل:** ابن الوليد، عن الصّفّار، عن ابن معروف، عن محمّد بن يحيى الصّيرفي، عن حمّاد بن عثمان قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : إنَّ الأحاديث تختلف عنكم، قال: فقال: إنَّ القرآن نزل على سبعة أحرف وأدنى ما للإمام أن يفتي على سبعة وجوه، ثمَّ قال: ﴿هَٰذَا عَطَاَؤُنَا فَاَسُنُنَ أَوَ أَسَبِكَ بِغَبَرٍ حِسَابٍ﴾<sup>(٦)</sup>.

**شي:** عن حمّاد مثله<sup>(۷)</sup>.

١٤ – **مع؛** أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن محمّد بن خالد الأشعريّ، عن إبراهيم بن محمّد الأشعري، عن ثعلبة بن ميمون، عن أبي خالد القمّاط، عن حمران بن أعين قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن ظهر القرآن وبطنه، فقال: ظهره الّذين نزل فيهم القرآن، وبطنه الّذين عملوا بأعمالهم، يجري فيهم ما نزل في أُولئك<sup>(٨)</sup>.

- تفسير القمي، ج ١ ص ١٥ في مقدمة الكتاب. (٢) مرّ في ج ٢٣ ص ٨٢ من هذه الطبعة.
  - (٣) سورة النساء، الآية: ١١٤. (٤) سورة النساء، الآية: ٥.
    - (٥) الاحتجاج، ص ٣٢٢ والآية من سورة المائدة: ١٠١.
    - (٦) الخصال، ص ٣٥٨ باب ٧ ح ٤٣، والآية من سورة ص: ٣٩.
    - (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤ باب تفسير الناسخ والمنسوخ، ح ١١.
      - (٨) معاني الأخبار، ص ٢٥٩.

10 - مع: أبي، عن محمّد العطّار، عن سهل، عن عليّ بن سليمان، عن القنديّ، عن عبد الله بن سنان، عن ذريح المحاربيّ قال: قلت لأبي عبد الله عليّين: إنَّ الله قد أمرني في عبد الله بن سنان، عن ذريح المحاربيّ قال: قلت لأبي عبد الله عليّين: إنَّ الله قد أمرني في كتابه بأمر فأحبُّ أن أعلمه، قال: وما ذاك؟ قلت: قول الله بَتَوَخَلُ : فَتُمَمَ وَلَـيُوفُوا نَدُورَهُمَ مَ تلك وَلَـيُوفُوا نَدُورَهُمَ مَ تلك وَلَـيُوفُوا نَدُورَهُمَ مَ تلك الماسك، قال: وما ذاك؟ قلت: قول الله بتَوَخَلُ : فَتُمَمُ مَ تلك وَلَـيُوفُوا نَدُورَهُمَ مَ تلك وما ذاك؟ قلت: قول الله بتَوَخَلُ : فَتُمَمُ مَ تلك وَلَـيُوفُوا نَدُورَهُمَ مَ تلك وَلَـيُوفُوا نَدُورَهُمَ مَ قال: فأدي قله الماسك، قال عبد الله عليه عبد الله عليه فقلت: جعلني الله فداك قول الله بتَوَخَلُق : فَتُمَمُ مَ قال: أنه المناسك، قال عبد الله ينهم فقلت : جعلني الله فداك قول الله بتركم في قال: أخذ الشارب وقص الأطفار وما الله بتركم فقلت : عنه قلك فقله والنه بتركم فول أندُورَعُم ماله قال: أخذ الشارب وقص الأطفار وما أشبه ذلك، قال: قال: أخذ الشارب وقص الأطفار وما أشبه ذلك، قال: قلت جعلت فداك فإنَّ ذريحا المحاربيّ حدَّني عنك أنّك قلت له : فتُمَ أسبه ذلك، قال: قلت جعلت فداك فإنَّ ذريحا المحاربيّ حدَّني عنك أنّك قلت له: وشرَر يُحمَ والي أيُوبُوفُوا نُدُورَعُمُ منه تلك المناسك؟ فقال: صدق ذريح، أسبه ذلك، إنّ للقرآن ظاهراً وباطناً، ومن يحتمل ما يحتمل ذريح".

١٦ – **ير؛** عبد الله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن المنذر، عن عمرو بن قيس، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ الله لم يدع شيئاً تحتاج إليه الأمّة إلى يوم القيامة إلَّا أنزله في كتابه، وبيّنه لرسوله، وجعل لكلّ شيء حدّاً، وجعل عليه دليلاً يدلُّ عليه<sup>(٣)</sup>.

**ير:** ابن هاشم، عن يحيى بن أبي عمران، عن يونس، عن الحسين بن المنذر مثله<sup>(٤)</sup>.

الأوَّل عَلَيْ محمَّد بن حمَّاد، عن أخيه أحمد، عن إبراهيم، عن أبيه، عن أبي الحسن الأوَّل عَلَيْ قال: قلت له : جعلت فداك أخبرني عن النبي عَلَيْ ورث من النبيّين كلّهم؟ قال لي : نعم، من لدن آدم إلى أن انتهت إلى نفسه، قال : ما بعث الله نبيّاً إلَّا وكان محمّد أعلم منه، لي : نعم، من لدن آدم إلى أن انتهت إلى نفسه، قال : ما بعث الله نبيّاً إلَّا وكان محمّد أعلم منه، قال : قلت : عيسى ابن مريم كان يحيي الموتى بإذن الله، قال : صدقت، قلت : وسليمان بن داود على مذه الله نبيّاً إلَّا وكان محمّد أعلم منه، والد : قلت : عيسى ابن مريم كان يحيي الموتى بإذن الله، قال : صدقت، قلت : وسليمان بن داود غليتي كان يفهم منطق الطير هل كان رسول الله عليه يقدر على هذه المنازل؟ قال : فقال : أن سليمان بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَ في أمره فقال : فما إلى أن أنهُدهُدامًا حكان بي بن بن ما يمان بن داود غليتين كان يفهم منطق الطير هل كان رسول الله عليه يقدر على هذه المنازل؟ قال : فقال : من ألغان بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَّ في أمره فقال : فما إلى أذارى أنَهُدهُدامًا حكان بن بن أن سليمان بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَ في أمره فقال : فما إلى أذارى أنهُدهُدامًا حكان بن بن بن بن أنه سليمان بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَّ في أمره فقال : في أذارى أنهُدهُدامًا حكان بن بن أن سليمان بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَ في أمره فقال : في أذارى أنهُدهُدامًا حكان بن بن أنه مان بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَ في أمره فقال : في أذارى أذهم أذى أنهُ أذى أذيم أذى أول أذارى وقد كُن بن بن بن داود قال للهدهد، حين فقده وشكَّ في أمره فقال : في أذارى أذهم أذى أذهم أذمن بن بن داود قال للهذه بن وأمر بن فله في أمره وقد أول أذارى أذهم أذى أذمن بن بن ما ما بعط سليمان، وقد كانت بن ألغان إليه بن أذه كان يدله على الماء ، فهذا هو طير قد أعطي ما لم يعط سليمان، وقد كانت وإنما غضب علي الما والحن وقد كانت وأنما غضب عليه لانة كان يدلة على الماء ، فهذا هو طير قد أعطي ما لم يعط سليمان، وقد كانت وإنما والحن والله والحن والمان والحن والما والحن والما طين المردة له طير قد أعطي ما ما مي يعرف الماء والما والحن وأله أذم أور كُلم أول كُلم أول أذم أول كُلم أول أذم أذمى أذم أذم أذمي أذم أذمي أذم أذمي أذمى أذما أله به والم في كانه بن أذم والمي أذم أول أذم أول أذمي أول ألم أذمى أو

فقد ورثنا نحن هذا القرآن، ففيه ما يقطع به الجبال، ويقطع به البلدان ويحيى به الموتى، ونحن نعرف الماء تحت الهواء، وإنَّ في كتاب الله لآيات ما يراد بها أمر إلَّا أن يأذن الله به، مع ما قد يأذن الله، فما كتبه للماضين جعله الله في أمَّ الكتاب إنَّ الله يقول في كتابه : ﴿وَمَا مِنَ

- (۱) سورة الحج، الآية: ۲۹. (۲) معانى الأخبار، ص ۳٤٠.
- (٣) (٤) بصائر الدرجات، ص ٢٥ ج ١ باب ٣ ح ٣ ٤. (٥) سورة النمل، الآيتان: ٢٠ ٢١.

غَايَبَتْرِ فِي السَّمَآءِ وَٱلأَرْضِ إِلَّا فِي كِنَكِ شُبِينِهُ<sup>(١)</sup> ثمَّ قال: ﴿ثُمَّ أَوَرَثَنَا الْكِنَكِ ٱلْكِنِينَ ٱصْطَفَيَّىنَا مِنْ عِبَادِنَاً﴾<sup>(٢)</sup> فنحن الّذين اصطفانا الله، فورثنا هذا الّذي فيه كلُّ شيء<sup>(٣)</sup>.

1۸ - يو: محمّد بن الحسين، عن عبد الله بن جبلة، عن داود الرقيّ، عن الثماليّ، عن أبي الحجاز قال: قال أمير المؤمنين عليه : إنَّ رسول الله عليه ختم مائة ألف نبيّ، وأربعة وعشرين ألف نبيّ، وختمت أنا مائة ألف وصيّ وأربعة وعشرين ألف وصيّ، وكلّفت ما تكلّفت الأوصياء قبلي، وختمت أنا مائة ألف وصيّ وأربعة وعشرين ألف وصيّ، وكلّفت ما تكلّفت الأوصياء قبلي، والله المستعان، فإنَّ رسول الله عليه قال في مرضه : لست أخاف عليك أن تضلَّ بعد الهدى، والله المستعان، فإنَّ رسول الله عليه قال في مرضه : لست أخاف عليك أن تضلَّ بعد الهدى، والله المستعان، فإنَّ رسول الله عليه قال في مرضه : لست أخاف عليك أن تضلَّ بعد الهدى، ولكن أخاف عليك فسّاق قريش وعاديتهم، حسبنا الله ونعم عليك أن تضلَّ بعد الهدى، ولكن أخاف عليك فسّاق قريش وعاديتهم، حسبنا الله ونعم الوكيل . على أنَّ ثلثي القرآن فينا، وفي شيعتنا، فما كان من خير فلنا ولشيعتنا، والثلث الباقي أشركنا في التاس، فما كان من شرّ فلعدوّنا، ثمَّ قال: ﴿ هَلَ يَسْتَوى الَذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَذِينَ لَا الله ونعم يُعَلَمُونَ أَلْذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَذِينَ عليه الله والله الموكيل . على أنَّ ثلثي القرآن فينا، وفي شيعتنا، فما كان من خير فلنا ولشيعتنا، والثلث الباقي أشركنا في التاس، فما كان من شرّ فلعدوّنا، ثمَّ قال: ﴿ هُلْ يَسْتَوى الَذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَذِينَ لا يعلمون أُن يُعْلَمُونَ أَلْذِينَ عليمان أولو الألباب، والذين لا يعلمون عدورُنا، وشيعتنا أولو الألباب، والذين لا يعلمون عدورُنا، وشيعتنا أولو الألباب، والذين لا يعلمون عدورُنا، عدورُنا، وشيعتنا أولو الألباب، والذين الذين علمون عدورُنا، وشيعتنا أولو الألباب ، والذين الما يعلمون على عدورُنا، وشيعتنا أولو الألباب، والذين لا يعلمون عدورُنا، عدورُنا، وله يعنون أولو الألباب، والذين الذين علمون عدورُن الغان من شرو فله ولي من من وله من من وله من وليعان ما ولن من الفرون على أولو الألباب، والذين الذين ما عدورُنا، عدورُنا، عمرؤُيزا علما من من وله ولين ما وله من ولينا، وله ولي ما علما وله ولي ما ما ما من من وله من والفوم ما وله ما وله وله ما وله ما وله ما وله وله ما وله وله ما وله وله

١٩ - يوة عليَّ بن إسماعيل، عن محمّد بن عمرو الزيّات، عن يونس، عن عبد الأعلى بن أعين قال: سمعت أبا عبد الله عليمَّلا يقول: إنّي لأعلم ما في السّماء وأعلم ما في الأرض، وأعلم ما في الجنّة، وأعلم ما في النّار، وأعلم ما كان وأعلم ما يكون، علمت ذلك من كتاب الله إنَّ الله تعالى يقول: «فيه تبيان كلّ شيء»<sup>(٦)</sup>.

٢٠ – يوة محمّد بن عبد الجبّار، عن منصور بن يونس، عن حمّاد اللّحام قال: قال أبو عبد الله عليمية : نحن والله نعلم ما في السّماوات وما في الأرض، وما في الجنّة وما في النّار، وما بين ذلك، فَبُهِتُ أنظر إليه، قال: فقال: يا حمّاد إنَّ ذلك من كتاب الله إليه، قال: فقال: يا حمّاد إنَّ ذلك من كتاب الله إنَّ ذلك من كتاب الله إنَّ ذلك من كتاب الله إليه، قال: فقال: يا حمّاد إنَّ ذلك من كتاب الله إنَّ ذلك من كتاب الله إنَّ ذلك من كتاب الله ثمَّ تلا هذه الآية : ﴿ وَيَوْمَ بَعْتَتُ فِي كُلُ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِ مِنْ أَنفُسِمٍ أَنهُ وَجَنَى فَيْ أَن ذلك من كتاب الله ثمَّ تلا هذه الآية : في حمّاد إنَّ ذلك من كتاب الله من كتاب الله ثمَّ تلا هذه الآية : فويَوْمَ بَعْمَتُ في كُلُ أُمَّةِ شَهِيدًا عَلَيْهِ مِنْ أَنفُسِمٍ أَن فَلُو يَعْمَ أَنهُ مَن كَتَاب الله ثمَّ تلا هذه الآية : في حمّاد إنْ ذلك من كتاب الله ثمَّ تلا هذه الآية : فويوْمَ بَعْمَتُ في كُلُ أُمَّة شَهِيدًا عَلَيْهِ مِنْ أَنفُسِمٍ أَن وَجَنْمَ بَعْتَ إِن كُلُ أُمَة من كتاب الله ثمَّ تلا هذه الآية : فويَوْمَ بَعْمَتُ في كُلُ أُمَة من كلك من كتاب أنه مَن كَتَاب الله، فيه تبيان كلِّ شيء، فيه تبيان كلُ شيء<sup>(A)</sup> بأنه من كتاب الله، فيه تبيان كلُ شيء، فيه تبيان كل شيء<sup>(A)</sup> إنه من كتاب الله، فيه تبيان كل شيء، فيه تبيان كل شيء.

٢١ – يوء عبد الله بن عامر، عن محمّد بن سنان، عن يونس بن يعقوب، عن الحارث بن المغيرة وعبيدة وعبد الله بن بشر الخثعميّ سمعوا أبا عبد الله على يقول: إنّي لأعلم ما في السّماوات، وما في النّار، وأعلم ما كان وما يكون، ثمَّ مكث هنيئة فرأى أنَّ ذلك كبر على من سمعه، فقال: علمت ذلك من كتاب الله، إنَّ الله يقول: في تيان كلً شيء<sup>(٩)</sup>.

سورة الرعد، الآية: ٧٥.
 سورة الرعد، الآية: ٧٢.
 بصائر الدرجات، ص ١٢٢ ج ٣ باب ١ ح ٣.
 سورة الزمر، الآية: ٩.
 بصائر الدرجات، ص ١٢٢ ج ٣ نادر من الباب ٣، ح ٢.
 بصائر الدرجات، ص ١٣٢ ج ٣ باب ٦ ح ٣.
 بصائر الدرجات، ص ١٣٢ ج ٣ باب ٦ ح ٣.
 بصائر الدرجات، ص ١٣٢ ج ٣ باب ٦ ح ٣.
 بصائر الدرجات، ص ١٣٢ ج ٣ باب ٦ ح ٣.
 بصائر الدرجات، ص ١٣٢ ج ٣ باب ٦ ح ٣.

٨ – باب / أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأن علم كل شيءٍ في القرآن...

٢٢ – **ير:** عبدالله بن جعفر، عن محمّد بن عيسى، عن إسماعيل بن سهل، عن إبراهيم بن عبد الحميد، عن زرارة، عن أبي عبدالله تَثْلِيَّنَا: في قوله : ﴿هَٰذَا ذِكْرُ مَن مَبِّيَ وَذِكْرُ مَن قَبَلِيُّ﴾<sup>(1)</sup> فقال : ذكر من معي ما هو كاڻن، وذكر من قبلي ما قد كان<sup>(٢)</sup>.

**أقول؛** قد مضى كثير من الأخبار في كتاب الإمامة في باب أنّهم يعلمون علم ما كان وما يكون<sup>(٣)</sup> وباب أنَّ عندهم علم الكتاب، وفي باب علم عليّ غليتًا (<sup>٤)</sup>.

٢٣ - يوة محمّد بن عبد الحميد، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير قال : سمعت منهال ابن عمرو يقول : أخبرني زاذان قال : سمعت عليّاً أمير المؤمنين عليّاً وهو يقول : ما من رجل من قريش جرت عليه المواسي إلًا وقد نزلت فيه آية أو آيتان تقوده إلى الجنّة أو تسوقه إلى راجل من قريش جرت عليه المواسي إلًا وقد نزلت فيه آية أو آيتان تقوده إلى الجنّة أو تسوقه إلى النّار ، وما من آية نزلت في برّ أو بحر أو سهل أو جبل إلًا وقد عرفته، حيث نزلت، وفي من أنزلت، ولمو ثنيت نولت وفي من النّار ، وما من آية نزلت في برّ أو بحر أو سهل أو جبل إلًا وقد عرفته، حيث عرفته، حيث نزلت، وفي من أنزلت، ولو ثنيت لي وسادة لحكمت بين أهل التوراة بتوراتهم، وبين أهل الإنجيل بإنجيلهم، وبين أهل الزّمور بزبورهم وبين أهل الأم<sup>(ه)</sup>.

٢٤ - يو: محمّد بن عيسى، عن أبي محمّد الأنصاري، عن صباح المزنيّ، عن الحارث ابن حصيرة المزنيّ، عن الأصبغ بن نباتة قال: قال: لمّا قدم عليَّ عَلَى الكوفة صلّى بهم أربعين صباحاً فقراً: بهم "سبّح اسم ربّك الأعلى"، سال المنافقون: والله ما يحسن أن يقرا ابن أبي طالب القرآن، ولو أحسن أن يقرأ لقرأ بنا غير هذه السّورة، قال: فبلغه ذلك فقال: ويلهم إنّي لأعرف ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، وفصله من وصله، وحروفه من ويلهم إني لأعرف ناسخه من محمّد رسول الله تشورة، قال: فبلغه ذلك فقال: ويلهم إني لأعرف ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، وفصله من وصله، وحروفه من ويلهم إني لأعرف ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، وفصله من وصله، وحروفه من ويلهم إني لأعرف ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، وفصله من وصله، وحروفه من يوم نول، وفي أي موضع نزل، ويلهم أما يقرأون: ﴿ إنّ هَذَا لَنِي الشُحْفِ الله أولى أي صُنِي المؤلمين أنزل، وفي أي أيم موني في أي موضع نزل، ويلهم أما يقرأون: ﴿ إنّ هَذَا لَنِي الشَحْفِ الله أولى أولى صُنوب معانية من أنزل، وفي أي أيم من وله ما حرف نزل على محمّد رسول الله إن إلى وأنا أعرف فيمن أنزل، وفي أي أيوم نزل، وفي أي أون ن أي أن أولنا أعرف فيمن أنزل، وفي أي أيم مؤني من أنزل، وفي أي أيم مؤني، وأربة ما حرف نزل على محمّد رسول الله إلى إن أولنا أعرف فيمن أنزل، وفي أي أيم مؤني ما موني أي أولنا أعرف أولن أولنا أعرف فيمن أنزل، وفي أي أيم مؤني من أيزل، وفي أي أيم مؤني، ومؤمَى أي أولنا أعرف أولنا أولن أولنا أولنا أعرف فيمن أنزل، وفي أي أيم مؤني يوم نزل، وفي أي أولنا ألذي أولنا أذله فيًا أولنا أذ في أذا يومية أولنا أذل أله في أولنا أله أولنا أولنا أولنا أذل أولنا أذلق أولى أله أولنا أولنا أذلي أولنا أله أي أولنا أذلي أذلنا أذل أولنا أله في أولنا أذا أذل أولنا أذل أولنا أذلي أولنا أذلي أولنا أذل أولنا أذل أول أذل أولنا أذا أذل أولنا أذلي أولنا أولنا أولنا أولنا أولنا أولنا أذل أولنا أولنا أذل أولنا أذل أولنا أذل أولنا أولنا أذل أولنا أولنا أولنا أذل أولنا أذل أولنا أذل أولنا أذل أولنا أولنا أولنا أذل أولنا أولنا أذل أولنا أول أولنا أولنا أولنا أو

**شي:** عن الأصبغ مثله<sup>(٩)</sup>.

٢٥ – **ير:** محمّد بن عيسى، عن صفوان وعبد الرحمن، عن عاصم بن حميد، عن أبي بصير، عن المنهال بن عمرو، عن زاذان قال: سمعت عليّاً ﷺ يقول: ما من رجل من

قريش جرت عليه المواسي إلَّا وقد نزلت فيه آية أو آيتان تقوده إلى الجنّة أو تسوقه إلى النار، وما من آية نزلت في برّ أو بحر أو سهل أو جبل إلَّا وقد عرفت كيف نزلت، وفيما أُنزلت<sup>(۱)</sup>. ٢٦ - **ير:** محمّد بن الحسين، عن محمّد بن سنان، عن عمّار بن مروان، عن المنخّل،

عن جابر، عن أبي جعفر عليمًا لعسين، عن محمد بن سنان، عن عمار بن مروان، عن المنحل، عن جابر، عن أبي جعفر عليمًا إذ أنّه قال: ما يستطيع أحد أن يدَّعي أنّه جمع القرآن كلّه ظاهره وباطنه غير الأوصياء<sup>(٢)</sup>.

٢٧ - **ير:** أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن عمرو بن أبي المقدام، عن جابر قال: سمعت أبا جعفر عليميم يقول: ما من أحد من الناس يقول: إنّه جمع القرآن كلّه كما أنزل الله إلَّا كذب، وما جمعه وما حفظه كما أنزل الله إلَّا عليُّ بن أبي طالب عليمَّة والأنمّة عليميًا من بعده<sup>(٣)</sup>.

٢٨ – يو: محمّد بن الحسين، عن ابن أبي نجران، عن هاشم، عن سالم بن أبي سلمة قال: قرأ رجل على أبي عبد الله على أن أسمع حروفاً من القرآن ليس على ما يقرأها الناس، فقال أبو عبد الله على الله على عن هذه القراءة أقرأ كما يقرأ الناس، حتى يقوم الناس، فقال أبو عبد الله على حدًه، وأخرج المصحف الذي كتبه علي أوقال: أخرجه علي على الله على حدًه، وأخرج المصحف الذي كتبه علي وقال: أخرجه علي على الناس حيث فرغ منه وكتبه فقال لهم: هذا كتاب الله كما أن الله على حدًم، وأخرج المصحف الذي كتبه علي وقال: أخرجه علي على الناس معلى حدًه، وأخرج المصحف الذي كتبه علي وقال: أخرجه علي على على على ما يقرأها القائم، فإذا قام اقرأ كتاب الله على حدًه، وأخرج المصحف الذي كتبه علي وقال: أخرجه علي على على على على علي علي علي علي القائم، فإذا قام اقرأ كتاب الله على حدًه، وأخرج المصحف الذي كتبه علي وقال: أخرجه علي علي يقوم على أبى الناس حيث فرغ منه وكتبه فقال لهم: هذا كتاب الله كما أنزله الله على محمّد علي إلى الناس حيث فرغ منه وكتبه فقال لهم الهم عدا كتاب الله كما أنزله الله على حدًه، وأخرج المصحف الذي كتبه علي أبى الناس حيث فرغ منه وكتبه فقال لهم الهم الذي كتبه علي وقال: أخرجه محمّد علي إلى الناس حيث فرغ منه وكتبه فقال لهم الهم الذي كتاب الله كما أنزله الله على حدًه، وأخرج المصحف الذي كتاب الله كما أنزله الله على على علي علي الناس حيث فرغ منه وكتبه فقال لهم الهم الله كتاب الله كما أنزله الله على محمّد علي أبى ألى الناس حيث فرغ منه وكتبه فقالوا هو ذا عندنا مصحف جامع فيه القرآن، لا محمّد علي أن أبه، أما والله لا ترونه بعد يومكم هذا أبداً، إنما كان علي أن أخبركم به حين جمعته لتقرأوه (٤).

۲۹ – يو: محمّد بن الحسين، عن النضر بن شعيب، عن عبد الغفّار قال: سأل رجل أبا جعفر ظليتي فقال أبو جعفر: ما يستطيع أحد يقول جمع القرآن كله غير الأوصياء<sup>(٥)</sup>.

٣٠ – **يو؛** عبدالله بن عامر، عن أبي عبدالله البرقيّ، عن الحسن بن عثمان، عن محمّد بن الفضيل، عن الثماليّ، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال أبو جعفر ﷺ: ما أجد من هذه الأُمة من جمع القرآن إلَّا الأوصياء<sup>(٦)</sup>.

۳۱ - **یر؛** أحمد بن محمّد، عن ابن سنان، عن مرازم وموسی بن بکیر قالا : سمعنا أبا عبد الله ﷺ یقول : إنّا أهل البیت لم یزل الله یبعث فینا من یعلم کتابه من أوَّله إلی آخره<sup>(۷)</sup> .

٣٢ – **ير:** محمّد بن عيسى، عن أبي عبد الله المؤمن، عن عبد الأعلى قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: والله إنّي لأعلم كتاب الله من أوَّله إلى آخره، كأنّه في كفّي، فيه خبر السماء، وخبر الأرض، وخبر ما يكون، وخبر ما هو كائن، قال الله: فيه تبيان كلَّ شيء<sup>(^)</sup>.

(1) يصائر الدرجات، ص ١٤٢ ج ٣ ياب ١١ ح ١ .
 (٢) - (٨) يصائر الدرجات، ص ١٩١-١٩٢ ج ٤ باب ٦ ح ١-٧.

٣٣ - سن: ابن أبي نجران، عن محمّد بن حمران، عن أبي عبد الله عَيْمَالَا قال: أتاني الفضل بن عبد الملك النوفليّ ومعه مولى له يقال له شبيب معتزليَّ المذهب ونحن بمنى، فخرجت إلى باب الفسطاط في ليلة مقمرة، فأنشأ المعتزلي يتكلّم فقلت: ما أدري ما كلامك هذا الموصل الذي قد وصلته، إنَّ الله خلق فرقتين، فجعل خيرته في إحدى الفرقتين، ثمَّ جعلهم أثلاثاً فجعل خيرته في إحدى الأثلاث ثمَّ لم بزل يختار حتّى اختار عبد مناف ثمَّ اختار من عبد مناف هاشماً ثمَّ اختار من هاشم عبد المطلب، ثمَّ اختار من عبد المطلب عبد الله، ثمَّ اختار من عبد الله محمّداً رسول الله تشكر فكان أطيب الناس ولادة، فبعثه الله تعالى بالحق وأنزل عليه الكتاب فليس من شيء إلَّا في كتاب الله تبيانه<sup>(1)</sup>.

٣٤ - ٣٣ محمّد بن إسماعيل، عن إسماعيل السّراج، عن خثيمة بن عبد الرَّحمن، عن أبي لبيد البحرانيّ قال : جاء رجل إلى أبي جعفر ﷺ بمكة فسأله عن مسائل فأجابه فيها، ثمَّ قال له الرجل : أنت الذي تزعم أنه ليس شيء من كتاب الله إلَّا معروف؟ قال : ليس هكذا قلت، ولكن ليس شيء من كتاب الله إلَّا عليه دليل ناطق عن الله في كتابه، ممّا لا يعلمه الناس، قال : فأنت الذي تزعم أنّه ليس من كتاب الله إلَّا والناس يحتاجون إليه؟ قال : نعم، ولا حرف واحد فقال له : فما «المص» قال أبو لبيد : فأجابه بجواب نسيته .

فخرج الرَّجل فقال لي أبو جعفر عَلَيَّة : هذا تفسيرها في ظهر القرآن أفلا أخبرك بتفسيرها في بطن القرآن؟ قلت : وللقرآن بطن وظهر؟ فقال : نعم إنَّ لكتاب الله ظاهراً وباطناً، ومعاني وناسخاً ومنسوخاً، ومحكماً ومتشابهاً وسنناً وأمثالاً، وفصلاً ووصلاً، وأحرفاً وتصريفاً، فمن زعم أنَّ كتاب الله مبهم فقد هلك وأهلك، ثمَّ قال : أمسك، الألف واحد، واللاّم ثلاثون، والميم أربعون والصاد تسعون، فقلت : فهذه مائة وإحدى وستون، فقال : يا لبيد إذا دخلت سنة إحدى وستَين ومائة سلب الله قوماً سلطانهم<sup>(٢)</sup>.

٣٥ – **سن؛** عثمان، عن سماعة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ الله أنزل عليكم كتابه الصادق البارّ، فيه خبركم، وخبر ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وخبر السّماء، وخبر الأرض. فلو أتاكم من يخبركم عن ذلك لعجبتم<sup>(٣)</sup>.

**شي؛** عن سماعة مثله. «ج ۱ ص ۸ ح ۱۸».

٣٦ - **سن:** أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن يونس، عن عبد الله بن سنان، عن أبي الجارود قال: قال أبو جعفر ﷺ : إذا حدَّثتكم بشيء فاسألوني عنه من كتاب الله، ثمَّ قال في بعض حديثه: إنَّ رسول الله ﷺ نهى عن القيل والقال، وفساد المال، وفساد الأرض، وكثرة السؤال، قالوا : يا ابن رسول الله وأين هذا من كتاب الله قال : إنَّ الله يقول في كتابه :

المحاسن، ج ١ ص ٤١٧.
 (٢) - (٣) المحاسن، ج ١ ص ٤٢٠ و٤١٦ ح ٩٦٤ و٩٥٧.

﴿لَا خَبَرَ فِي صَحِيْرِ مِن نَجْوَىنَهُمْ إِلَا مَنْ أَمَرَ بِصَدَنَةٍ أَوْ مَعْرُوفٍ أَوْ إِصْلَنِجٍ بَيْرَك النَّاسِ﴾ وقال: ﴿وَلَا نُؤْتُوا السُّفَهَا، أَمَوَلَكُمُ الَتِي جَعَلَ اللهُ لَكُرْ قِيْمَا﴾ و﴿لَا تَسْتَلُوا عَنْ أَشْبِهَا، إِن

٣٧ - سن: أبي، عن عليٍّ بن الحكم، عن محمّد بن الفضيل، عن بشر الوابشيّ، عن جابر بن يزيد الجعفي قال : سالت أبا جعفر عليَّلاً عن شيء من التفسير فأجابني ثمَّ سألته عنه ثانية فأجابني بجواب آخر، فقلت : جعلت فداك كنت أجبتني في هذه المسألة بجواب غير هذا قبل اليوم؟ فقال : يا جابر إنَّ للقرآن بطناً وللبطن بطن، وله ظهر، وللظهر ظهر، يا جابر ليس شيء أبعد من عقول الرِّجال من تفسير القرآن إنَّ الآية يكون أوَّلها في شيء وآخرها في شيء وهو كلام متّصل متصرِّف على وجوه<sup>(٢)</sup>.

٣٨ – شف: محمّد بن عليّ الكاتب الأصفهانيّ، عن محمّد بن المنذر الهرويّ، عن الحسن بن الحكم بن مسلم، عن الحسن بن الحسن العرنيّ، عن أبي يعقوب الجعفيّ، عن جابر، عن أبي الطفيل، عن أنس بن مالك قال : كنت خادم رسول الله عليه فبينا أنا أوضيه، فقال : يدخل داخل هو أمير المؤمنين، وسيّد المسلمين وخير الوصيّين، وأولى الناس بالنبيّين، وأمير الغرّ المحجّلين، فقلت : اللهمَّ اجعله رجلاً من الأنصار، قال : فإذا عليَّ قد بالنبيّين، وأمير الغرّ المومنين، وسيّد المسلمين وخير الوصيّين، وأولى الناس دقال : يدخل داخل هو أمير المؤمنين، وسيّد المسلمين وخير الوصيّين، وأولى الناس بالنبيّين، وأمير الغرُّ المحجّلين، فقلت : اللهمَّ اجعله رجلاً من الأنصار، قال : فإذا عليَّ قد دخل، فعرق وجه رسول الله علي فقال : يا رسول الله ما لي؟ أنزل فيَّ شيء؟ قال : أنت منّي تؤدّي عني وتبرئ ذمّتي، وتبلغ عنّي رسالتي، قال : يا رسول الله ما لي؟ أنزل فيَّ شيء؟ قال : أنت منّي تؤدّي عني وتبرئ ذمّتي، وتبلغ عنّي رسالتي، قال : يا رسول الله ما لي؟ أنزل فيَّ شيء؟ قال : بلى ولكن تعلّم النّاس من بعدي من تأويل الفرآن ما لم يعلموا وتخبرهم".

**شف:** من كتاب إبراهيم بن محمّد الثقفي، عن إبراهيم بن منصور وعثمان بن سعيد، عن عبد الكريم بن يعقوب، عن أبي الطفيل، عن أنس مثله.

**شف:** إبراهيم، عن ابن محبوب، عن الثمالي، عن أبي إسحاق، عن أنس مثله.

شف: محمّد بن أحمد بن الحسن بن شاذان، عن محمّد بن حمّاد بن بشير، عن محمّد بن الحسين بن محمّد بن جمهور، عن أبيه، عن الحسين بن عبد الكريم، عن إبراهيم بن ميمون وعثمان بن سعيد، عن عبد الكريم، عن يعقوب، عن جابر الجعفي، عن أنس مثله<sup>(٤)</sup>.

٣٩ - شيء عن بريد بن معاوية قال : قلت لأبي جعفر ﷺ : قول الله : ﴿وَمَا يَمْـلَمُ تَأْوِيلَهُ <del>،</del> إِلَّا اللَّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْفِلِمِ﴾ قال : يعني تأويل القرآن كلّه إلَّا الله والرّاسخون في العلم فرسول الله أفضل الرّاسخين ، قد علّمه الله جميع ما أنزل عليه من التنزيل والتأويل ، وما كان الله منزِّلاً عليه شيئاً لم يعلّمه تأويله وأوصياؤه من بعده يعلمونه كلّه ، فقال الّذين لا يعلمون : ما نقول إذا

- (۱) المحاسن، ج ۱ ص ٤١٩.
- (٣) اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ١٢.
  (٤) اليقين في إمرة أمير المؤمنين، ص ٢٤.

(۲) المحاسن، ج ۲ ص ۷.

٨ - بَاب / أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأن علم كل شيءٍ في القرآن...

لم نعلم تأويله؟ فأجابهم الله: ﴿ يَقُولُونَ ءَامَنَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَيِّنَاً﴾ والقرآن له خاصٌ وعامٌّ، وناسخ ومنسوخ، ومحكم ومتشابه، فالراسخون في العلم يعلمونه<sup>(١)</sup>.

٤٠ – شمي: عن الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر ﷺ قال: ﴿وَمَا يَعْــَمُ تَأْوِيلَهُۥ إِلَّا ٱللَّهُ وَٱلْتَسِخُوَذَ فِي ٱلْمِلْمِ﴾ نحن نعلمه<sup>(٢)</sup>.

٤١ – **شي:** عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: نحن الرّاسخون في العلم فنحن نعلم تأويله<sup>(٣)</sup>.

٤٢ - قب: من الجماعة الذين ينتسبون إلى أمير المؤمنين صلوات الله عليه المفسّرون كعبد الله بن العبّاس وعبد الله بن مسعود وأبيّ بن كعب وزيد بن ثابت وهم معترفون له بالتقدُّم.

تفسير النقاش : قال ابن عبّاس : جلُّ ما تعلّمت من التفسير من عليّ بن أبي طالب وابن مسعود، أنَّ القرآن أُنزل على سبعة أحرف ما منها إلَّا وله ظهر وبطن، وأنَّ عليَّ بن أبي طالب ﷺ علم الظاهر والباطن .

فضائل العكبريّ قال الشعبيُّ : ما أحد أعلم بكتاب الله بعد نبيَّ الله من عليّ بن أبي طالب ﷺ .

تاريخ البلاذريّ وحلية الأولياء: وقال عليَّ ﷺ : والله ما نزلت آية إلَّا وقد علمت فيما نزلت، وأين نزلت، أبليل نزلت أم بنهار نزلت، في سهل أو جبل إنَّ ربّي وهب لي قلباً عقولاً، ولساناً سؤولاً.

قوت القلوب: قال عليٌّ ﷺ : قال: لو شئت لأوقرت سبعين بعيراً في تفسير فاتحة الكتاب. ولمّا وجد المفسّرون قوله، لا يأخذون إلَّا به.

سأل ابن الكوّا وهو على المنبر ما ﴿ وَالنَّارِيَنِ ذَرَوَا﴾ فقال: الرياح، فقال: وما ﴿ فَالْمَنِيلَتِ وِقُرُكُ قال: السحاب، قال: ﴿ فَالْجَزِيَنَتِ يُتَرَكُ قال: الفلك، قال: ﴿ فَالْنُقَتِمَنِ أَمَرًا﴾ قال: الملائكة، فالمفسّرون كلّهم على قوله وجهلوا تفسير قوله: ﴿ إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ﴾ فقال له رجل: هو أوَّل بيت؟ قال: لا، قد كان قبله بيوت، ولكنّه أوَّل بيت وضع للناس مباركاً فيه الهدى والرحمة والبركة، وأوَّل من بناه إبراهيم عليمًا شمَّ بناه قوم من العرب من جرهم، ثمَّ هدم فبنته العمالقة، ثمَّ هدم فبنته قريش.

وإنَّما استحسن قول ابن عبَّاس فيه، لأنَّه قد أخذ منه.

أحمد في المسند لمّا توفّي النبيُّ ﷺ كان ابن عبّاس ابن عشر سنين، وكان قرأ المحكم يعني المفصّل<sup>(1)</sup>.

- (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۱۸۷ ح ۲–۸ من سورة آل عمران.
  - (٤) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۲ ص ٤٣.

٤٣ – شمي: عن داود بن فرقد قال: سمعت أبا عبد الله عليمية يقول: عليكم بالقرآن فما وجدتم آية نجا بها من كان قبلكم فاعملوا به، وما وجدتموه ممّا هلك من كان قبلكم فاجتنبوه<sup>(1)</sup>.

٤٤ - شيء عن محمّد بن حمدان، عن أبي عبد الله علي قال: إنَّ الله لمّا خلق الخلق فجعله فرقتين جعل خيرته في إحدى الفرقتين، ثمَّ جعلهم أثلاثاً فجعل خيرته في أحد الأثلاث، ثمَّ لم يزل يختار حتى اختار من عبد مناف هاشماً، ثمَّ اختار من هاشم عبد المطّلب ثمَّ اختار من عبد الله محمّداً رسول الله علي أمي الأثلاث، ثمَّ اختار من عبد الله معد مناف هاشماً، ثمَّ اختار من هاشم عبد المطّلب ثمَّ اختار من عبد مناف هاشماً، ثمَّ اختار من هم معان أثلاثاً فجعل خيرته في أحد ألأثلاث، ثمَّ لم يزل يختار حتى اختار من عبد مناف هاشماً، ثمَّ اختار من ها شم عبد المطّلب ألأثلاث، ثمَّ اختار من عبد الله معد ألم المي الثلاث، ثمَّ اختار من عبد مناف هاشماً، ثمَّ اختار من ها شم عبد المطلب ألمَّ المي ألمَّ الناس ولادة، وأطهرها، فبعثه الله بالحق بشيراً ونذيراً، وأنزل عليه الكتاب، فليس من شيء إلَّا في الكتاب تبيانه (٢).

عن جابر قال: قال أبو عبد الله عليتيَّلا : يا جابر إنَّ للقرآن بطناً وللبطن ظهراً، ثمَّ قال: يا جابر وليس شيء أبعد من عقول الرّجال منه إنَّ الآية لتنزل أوَّلها في شيء، وأوسطها في شيء، وآخرها في شيء، وهو كلام متّصل متصرِّف على وجوه<sup>(٣)</sup>.

٤٦ – شيء عن حُموان بن أعين، عن أبي جعفر ﷺ قال : ظهر القرآن الَّذين نزل فيهم، وبطنه الَّذين عملوا بمثل أعمالهم<sup>(٤)</sup>.

٤٧ - شيء عن الفضيل بن يسار قال : سألت أبا جعفر علي عن هذه الرّواية «ما في القرآن آية إلا ولها ظهر وبطن، وما فيه حرف إلا وله حدٌّ، ولكلَّ حدٌ مطلع» ما يعني بقوله : لها ظهر وبطن؟ قال : ظهره وبطن، وما فيه حرف إلاً وله حدٌّ، ولكلَّ حدٌ مطلع» ما يعني بقوله : لها ظهر وبطن؟ قال : ظهره وبطنه تأويله، منه ما مضى، ومنه ما لم يكن بعد يجري كما تجري الشّمس والقمر، كلّما جاء منه شيء وقع، قال الله تعالى : ﴿وَمَا يَعْـلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاً اللهُ وَالَّذَى اللهُ عالى عني ما يعني بقوله : لها ظهر وبطن؟ قال : ظهره وبطنه أويله، منه ما مضى، ومنه ما لم يكن بعد يجري كما تجري الشّمس والقمر، كلّما جاء منه شيء وقع، قال الله تعالى : ﴿وَمَا يَعْـلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاً اللهُ وَالزَّسِخُونَ في الشّمس والقمر، علمه (ه).

٤٩ - شي: عن أبي عبد الرحمن السّلمي أنَّ عليّاً عَلَيّاً عَلَيّاً مَرَّ على قاض فقال: هل تعرف الناسخ من المنسوخ؟ فقال: لا، فقال: هلكت وأهلكت، تأويل كلَّ حرف من القرآن على وجوه<sup>(٧)</sup>.

(١) – (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٦–١٧ ح ٦ و١٢ باب فضل القرآن. (٣) – (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٢–٢٢ باب تفسير الناسخ والمنسوخ، ح ٢ و٤ و٥ و٨–٩. • • • • • شي: عن إبراهيم بن عمر قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إنَّ في القرآن ما مضى وما يحدث، وما هو كائن، كانت فيه أسماء الرّجال فألقيت، وإنّما الاسم الواحد منه في وجوه لا يحصى، يعرف ذلك الوصاة<sup>(1)</sup>.

٥١ - شي: عن سلمة بن كهيل، عمّن حدَّثه، عن عليّ ﷺ قال: لو استقامت لي الإمرة وكسرت – أو ثنيت – لي الوسادة، لحكمت لأهل التوراة بما أنزل الله في التوراة، حتّى تذهب إلى الله أنّي قد حكمت بما أنزل الله فيها، ولحكمت لأهل الإنجيل بما أنزل الله في الإنجيل حتّى يذهب إلى الله أنّي قد حكمت بما أنزل الله فيه، ولحكمت في أهل القرآن بما أنزل الله في القرآن حتّى يذهب إلى الله أنّي قد حكمت بما أنزل الله فيه.

٥٢ - شي: عن أيّوب بن الحرّ، عن أبي عبد الله عليتمالي: قلت له: الأثمّة بعضهم أعلم من بعض؟ قال: نعم، وعلمهم بالحلال والحرام وتفسير القرآن واحد<sup>(٣)</sup>.

٥٣ – **شي؛** عن حفص بن قرط الجهنتي، عن جعفر بن محمّد الصادق ﷺ قال : سمعته يقول : كان عليَّ ﷺ صاحب حلال وحرام، وعلم بالقرآن، ونحن على منهاجه<sup>(٤)</sup>.

عه – شمي: عن السكونتي، عن جعفر، عن أبيه، عن جدَّه، عن أبيه قال: قال رسول الله عني : إنَّ منكم من يقاتل على تأويل القوآن كما قاتلت على تنزيله، وهو عليُّ بن أبي طالب علي الله الله . (°).

٥٥ - شي: عن بشير الدلمان قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إنَّ الله فرض طاعتنا في كتابه، فلا يسع الناس جهلاً، لنا صفو المال، ولنا الأنفال، ولنا كرائم القرآن – ولا أقول لكم إنَّا أصحاب الغيب – ونعلم كتاب الله، وكتاب الله يحتمل كلَّ شيء، إنَّ الله أعلمنا علماً لا يعلمه أحد غيره، وعلماً قد أعلمه ملائكته ورسله، فما علمته ملائكته ورسله فنحن نعلمه<sup>(1)</sup>.

٥٦ – شمي؛ عن مرازم قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : إنّا أهل بيت لم يزل الله يبعث فينا من يعلم كتابه من أوَّله إلى آخره ، وإنَّ عندنا من حلال الله وحرامه ما يسعنا من كتمانه ، ما نستطيع أن نحدِّث به أحداً<sup>(۷)</sup> .

٥٧ - شيء عن الحكم بن عيينة قال : قال أبو عبد الله علي لرجل من أهل الكوفة وسأله عن شيء : لو لقيتك بالمدينة لأريتك أثر جبرئيل في دورنا ونزوله على جدي بالوحي والقرآن والعلم، أفيستقي الناس العلم من عندنا فيهدونهم وضللنا نحن؟ هذا محال<sup>(٨)</sup>.

- مرابعة معني المحلق بي المستحث البصري قال . رأيت التوقيع بعط محمد بن محمد ب
  - (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣ باب الناسخ والمنسوخ، ح ١٠.
     (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٧-٢٨ باب علم الأئمة ١٩٢٨ بالتاويل، ح ٣-٩.

عليّ فكان فيه: الّذي يجب عليكم ولكم أن تقولوا إنّا قدوة وأثمّة وخلفاء الله في أرضه، وأمناؤه على خلقه، وحججه في بلاده، نعرف الحلال والحرام، ونعرف تأويل الكتاب، وفصل الخطاب<sup>(۱)</sup>.

٥٩ – **شيء:** عن ثوير بن أبي فاختة، عن أبيه قال : قال عليُّ ﷺ : ما بين اللوحين شيء إلَّا وأنا أعلمه<sup>(٢)</sup>.

٦٠ – شيء: عن سليمان الأعمش، عن أبيه قال: قال عليَّ ﷺ : ما نزلت آية إلَّا وأنا علمت فيمن أُنزلت، وأين نزلت، وعلى من نزلت، إنَّ ربّي وهب لي قلباً عقولاً، ولساناً طلقاً<sup>(٣)</sup> .

٦١ – شمى: عن أبي الصّباح قال : قال أبو عبد الله ﷺ : إنَّ الله علّم نبيّه ﷺ التنزيل والتأويل، فعلَّمه رسول الله ﷺ عليّاً صلوات الله عليهما<sup>(٤)</sup>.

٦٢ – **يوء** أحمد بن محمّد، عن البرقيّ، عن الموزبان بن عمران، عن إسحاق بن عمّار قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : إنَّ للقرآن تأويلاً ، فمنه ما قد جاء، ومنه ما لم يجئ، فإذا وقع التَّأويل في زمان إمام من الأنمّة، عرفه إمام ذلك الزّمان<sup>(٥)</sup>.

٦٣ – **يو:** أحمد بن محمّد، عن محمّد، عن الأهواري، عن حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم ابن عمر عنه عليمي قال: إنَّ في القرآن ما مضى، وما يحدث، وما هو كائن وكانت فيه أسماء الرجال فأُلقيت وإنّما الاسم الواحد في وجوه لا تحصى، تعرف ذلك الوصاة<sup>(٦)</sup>.

7٤ - يو: محمّد بن الحسين، عن محمّد بن إسماعيل، عن منصور بن يونس، عن ابن أذينة، عن فضيل بن يسار قال: سألت أبا جعفر عليتيًا عن هذه الرواية «ما من القرآن آية إلاً ولها ظهر وبطن» فقال: ظهره تنزيله، وبطنه تأويله، منه ما قد مضى، ومنه ما لم يكن، يجري كما يجري الشمس والقمر، كلّما جاء تأويل شيء منه يكون على الأموات كما يكون على الأحياء، قال الله : ﴿وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلَا اللهُ وَالَأَسِخُونَ فِي آلِيلِهُ محمّد بن المحمد على عن الما عن الما على الأرواية ما من القرآن أية إلاً ولها ظهر وبطن» فقال : ظهره تنزيله، وبطنه تأويله، منه ما قد مضى، ومنه ما لم يكن، يجري كما يجري الشمس والقمر، كلّما جاء تأويل شيء منه يكون على الأموات كما يكون على الأحياء، قال الله : ﴿وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلُهُ إِلاً اللهُ وَالَآسِخُونَ فِي آلِيلِمُ في نحن نعلمه (<sup>(V)</sup>).

**٦٥ – يوء** الفضل، عن موسى بن القاسم، عن ابن أبي عمير أو غيره، عن جميل بن درّاج، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: تفسير القرآن على سبعة أحرف، منه ما كان، ومنه ما لم يكن بعد، ذلك تعرفه الأئمّة<sup>(٨)</sup>.

٦٦ - **ير:** محمّد بن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن عاصم قال: حدَّثني مولى سلمان، عن عبيدة السّلمانيّ قال: سمعت عليّاً ﷺ يقول: يا أيّها الناس اتّقوا الله ولا تفتوا الناس،

(1) - (2) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٨ باب علم الأثمة ﷺ بالتأويل، ح ١٠-١٣.
 (٥) بصائر الدرجات، ص ١٩٣ ج ٤ باب ٧ ح ٥.
 (٢) حام الدرجات، ص ١٩٣ ج ٤ باب ٧ ح ٥.

(٦) - (٨) بصائر الدرجات، ص ١٩١-١٩٢ ج ٤ باب ٧ ح ٦-٨.

٨ - باب / أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأن علم كل شيء في القرآن...

فإنَّ رسول الله ﷺ قال قولاً وضع أمّته إلى غيره وقال قولاً وضع على غير موضعه، كذب عليه، فقام عبيدة وعلقمة والأسود وأناس معهم قالوا : يا أمير المؤمنين ما نصنع بما قد أخبرنا في المصحف؟ قال : اسألوا عن ذلك علماء آل محمّد<sup>(1)</sup>.

٦٧ - يو: محمّد بن عيسى، عن إسماعيل بن جابر، عن أبي عبد الله عنها أنه قال: كتاب الله فيه نبأ ما قبلكم، وخبر ما بعدكم، وفصل ما بينكم، ونحن نعلمه<sup>(٢)</sup>.

٦٨ - يو: محمّد بن عبد الجبّار، عن ابن فضّال، عن حمّاد بن عثمان، عن عبد الأعلى بن أعين قال: سمعت أبا عبد الله على الله، أعين قال: سمعت أبا عبد الله على يقول: قد ولدني رسول الله على وأنا أعلم كتاب الله، وفيه بدء الخلق، وما هو كائن إلى يوم القيامة، وفيه خبر السماء وخبر الأرض، وخبر الجنّة وخبر النار، وخبر ما كان وخبر ما هو كائن، أعلم ذلك كأنّما أنظر إلى كفي إنَّ الله يقول: فيه تبيان كلِّ شيء<sup>(٣)</sup>.

74 - ك: المظفّر العلوي، عن ابن مسرور، عن أبيه، عن محمّد بن نصر، عن الخشّاب، عن الحسن بن بهلول، عن إسماعيل بن همّام، عن عمران بن قرّة، عن أبي محمّد المدائني، عن ابن أذينة، عن أبان بن عيّاش، عن سليم بن قيس الهلاليّ قال: سمعت عليّاً عليّه يقول: ما نزلت على رسول الله تشكل آية من القرآن إلّا أقرأنيها وأملاها عليّ فكتبتها بخطّي، ما نزلت على رسول الله تشكل آية من القرآن إلّا أقرأنيها وأملاها عليّ فكتبتها بخطّي، وعلمني تأويلها وأملاها عليّ فكتبتها بخطي، عن معلم بن قيس الهلاليّ قال: سمعت عليّاً علي يقول: ما نزلت على رسول الله تشكل آية من القرآن إلّا أقرأنيها وأملاها عليّ فكتبتها بخطي، وعلمني تأويلها وتفسيرها، وناسخها ومنسوخها، ومحكمها ومتشابهها، ودعا الله تمكن أن يعلمني نعمها وحفظها فما نسيت آية من كتاب الله تمكن ، ولا علماً أملاه عليّ فكتبته، وما علم ترك شيئاً علّمه الله تمكن من طاعة أو يعلمني علمه الله الذي علمي معمية، وما كان أو يكون من طاعة أو تلك شيئاً علمه الله تمكن من حمله وحدام ولا أمر ولا نهي، وما كان أو يكون من طاعة أو معصية، إلاً علمه الله تمكن من ما عله أو حرام ولا أمر ولا نهي، وما كان أو يكون من طاعة أو تشيئاً علمه الله تمكن من طاعة أو معصية، إلاً علمه الله تمكن من حمله وحدام ولا أمر ولا نهي، وما كان أو يكون من طاعة أو معصية، إلاً علمه الله تمكن من معمية وحملة منه حرفاً واحداً، ثمّ وضع يده على صدري، ودعا الله تبارك شيئاً علمه الله تمكن من حلماً ونهماً وحكمة ونوراً ولم أنس من ذلك شيئاً، ولم يفتني من منه حرفاً واحداً من من من خلك شيئاً، ولم يفتني من منه مي ملك شيء لم أكتبه.

فقلت: يا رسول الله أتتخوَّف عليَّ النِّسيان فيما بعد؟ فقال عَلَيَمَةِ : لست أتخوَّف عليك نسياناً ولا جهلاً، وقد أخبرني ربّي بَجَرَة أنّه قد استجاب لي فيك وفي شركائك الَّذين يكونون من بعدك، فقلت: يا رسول الله ومن شركائي من بعدي؟ قال: الَّذين قرنهم الله بَجَرَة بنفسه وبي، فقال: ﴿أَطِيعُوا اللهُ وأَطِيعُوا الرَّولَ وَأَذِلِ ٱلْآتِ مِنكَمَ فِيكَ مِعاد. لاَ يَ رسول الله ومن هم؟ فقال: الأوصياء منّي إلى أن يردوا عليَّ الحوض، كلّهم هاد مهند، لا يضرُّهم من خذلهم هم مع القرآن والقرآن معهم، لا يفارقهم ولا يفارقونه، فبهم تنصر أُمّتي، وبهم يمطرون، وبهم يدفع عنهم البلاء، وبهم يستجاب دعاؤهم.

- (1) (٣) يصائر الدرجات، ص ١٩٢ ج ٤ ياب ٧ ح ٩- ١١.
  - (٤) سورة النساء، الآية: ٥٩.

فقلت: يا رسول الله سمّهم لي فقال: ابني هذا، ووضع يده على رأس الحسن ثمَّ ابني هذا ووضع يده على رأس الحسين، ثمَّ ابن له يقال له عليَّ، سيولد في حياتك فأقرئه منّي السّلام، ثمَّ تكملة اثني عشر إماماً، فقلت: بأبي أنت وأمّي فسمّهم لي فسمّاهم رجلاً رجلاً .

فقال عَلَيَكَ : فيهم والله يا أخا بني هلال مهديُّ أمّة محمّد الّذي يملأ الأرض قسطاً وعدلاً كما ملنت ظلماً وجوراً، والله إنّي لأعرف من يبايعه بين الركن والمقام، وأعرف أسماء آبائهم وقبائلهم<sup>(۱)</sup>.

**شي؛** عن سليم مثله<sup>(۲)</sup>.

٧٠ – **ير:** محمّد بن الحسين، عن النضر بن شعيب، عن عبد الغفّار الجازيّ عن أبي عبد الله ﷺ قال: سمعته يقول: نحن ورثة كتاب الله، ونحن صفوته<sup>(٣)</sup>.

٧١ - من: ابن فضّال، عن ثعلبة، عمّن حدَّثه، عن المعلّى بن خنيس قال: قال أبو عبد الله عليمي: ما من أمر يختلف فيه اثنان إلا وله أصل في كتاب الله، لكن لا تبلغه عقول الرجال<sup>(2)</sup>.

٧٢ - سن: أبي، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله علي في رسالة: وأمّا ما سألت من القرآن، فذلك أيضاً من خطراتك المتفاوتة المختلفة، لأنَّ القرآن ليس على ما ذكرت، وكلّ ما سمعت فمعناه غير ما ذهبت إليه، وإنّما القرآن أمثال لقوم يعلمون دون غيرهم، ولقوم يتلونه حقَّ تلاوته، وهم الذين يؤمنون به ويعرفونه، فأمّا غيرهم فما أشدً إشكاله عليهم، وأبعده من مذاهب قلوبهم، ولذلك قال رسول الله تشكر: إنّه ليس شيء بأبعد من قلوب الرّجال من تفسير القرآن وفي ذلك من الرّجال من الرّجال من القرآن من القرآن أمثال من من الما من من المعن من المعنون به ويعرفونه، فأمّا غيرهم فما أشدً إشكاله عليهم، وأبعده من مذاهب قلوبهم، ولذلك قال رسول الله تشكر: إنّه ليس شيء بأبعد من قلوب الرّجال من تفسير القرآن وفي ذلك تحيّر الخلائق أجمعون إلاً ما شاء الله.

وإنّما أراد الله بتعميمه في ذلك أن ينتهوا إلى بابه وصراطه، وأن يعبدوه وينتهوا في قوله إلى طاعة القوّام بكتابه، والناطقين عن أمره، وأن يستنبطوا ما احتاجوا إليه من ذلك عنهم، لا عن أنفسهم، ثمَّ قال : ﴿وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلأَمَرِ مِنْهُمٌ لَمَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسَتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾<sup>(ه)</sup> فأمّا غيرهم فليس يعلم ذلك أبداً، ولا يوجد، وقد علمت أنّه لا يستقيم أن يكون الخلق كلّهم ولاة الأمر إذاً لا يجدون من يأتمرون عليه، ولا من يبلّغونه أمر الله ونهيه، فجعل الله الولاة خواصَّ ليقتدي بهم من لم يخصصهم بذلك، فافهم ذلك إن شاء الله .

وإيّاك وتلاوة القرآن برأيك فإنَّ النّاس غير مشتركين في علمه كاشتراكهم فيما سواه من

(1) كمال الدين، ص ٢٧٠ باب ٢٤ ح ٣٧.
 (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٦ باب علم الأئمة ﷺ بالتأويل، ح ٢.
 (٣) بصائر الدرجات، ص ٢٦٤ ج ١٠ باب ١٨ ح ٣٣.
 (٣) المحاسن، ج ١ ص ٤١٧.
 (٤) المحاسن، ج ١ ص ٤١٧.

٨ - باب / أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأن علم كل شيءٍ في القرآن...

الأمور، ولا قادرين عليه ولا على تأويله إلَّا من حدِّه وبابه الَّذي جعله الله له فافهم إن شاء الله، واطلب الأمر من مكانه تجده إن شاء الله<sup>(۱)</sup>.

٧٣ – **شيء** عن زرارة وحمران، عن أبي جعفر وأبي عبد الله ﷺ في قوله : ﴿وَأُوحِيَّ إِلَىٰ هَلَا ٱلْقُرَّانُ لِأَندِرَكُم بِدٍ. وَمَنْ بَلَغٌ﴾ يعني الأثمّة من بعده، وهم ينذرون به النّاس<sup>(٢)</sup> .

٧٤ – **شيء** عن أبي خالد الكابليّ قال : قلت لأبي جعفر ﷺ : ﴿وَأُوحِيَ إِلَّ هَلَا ٱلْقُرْءَانُ لِأَنذِرَكُمُ بِدٍ وَمَنْ بَلَغ**َّ﴾ حقيقةً أيّ شيء عنى بقوله : «ومن بلغ» قال : فقال من بلغ أن يكون إماماً** من ذرِّية الأوصياء فهو ينذر بالقرآن كما أنذر به رسول الله ﷺ <sup>(٣)</sup>.

٧٥ – **شي؛** عن ابن بكير، عن محمّد، عن أبي جعفر ﷺ في قول الله : ﴿ لِأَنذِرْكُمُ بِدِ وَمَنْ بَلَغُ﴾ قال : عليَّ ﷺ ممّن بلغ<sup>(٤)</sup> .

٧٦ – **شيء:** عن يونس، عن عدَّة من أصحابنا قالواً : قال أبو عبد الله ﷺ : إنِّي لأعلم خبر السّماء وخبر الأرض، وخبر ما كان وما هو كائن، كأنَّه في كفِّي ثمَّ قال: من كتاب الله أعلمه، إنَّ الله يقول: «فيه تبيان كلِّ شيء»<sup>(٥)</sup>.

٧٧ - شي: عن منصور، عن حماد اللّحّام قال: قال أبو عبد الله عَلَيمَةِ : نحن والله نعلم ما في السماوات وما في الأرض، وما في الجنّة وما في النّار، وما بين ذلك قال: فبهتُ أنظر إليه، فقال: يا حمّاد إنَّ ذلك في كتاب الله ثلاث مرّات، قال: ثمَّ تلا هذه الآية: ﴿وَبَوَمَ نَبْعَتُ فِي كُلِّ أُمَنَةِ شَهِيدًا عَلَيْهِم مِنْ أَنفُيمِمٌ وَجِنْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَىٰ هَتَوُلَاً وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ تِبْيَكُنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدَى وَرَحْمَةً وَبُثَرَىٰ لِلْمُسْلِمِينَ؟ إِنَّه من كتاب الله، فيه تبيان كلِّ شيء

٧٨ - شي: عن عبد الله بن الوليد قال: قال أبو عبد الله ظليماني : قال الله لموسى: (وَكَتَبَنَا لَهُمْ فِي ٱلأَلُواج مِن كُلِ شَيْءٍ) فعلمنا أنّه لم يكتبه لموسى الشيء كلّه وقال الله لعيسى: ﴿ لِبُنَيْنَ لَهُمُ ٱلَذِي يَخْتَلِفُونَ فِيهِ﴾ وقال الله لمحمّد ظليماني : ﴿ وَجِفْنَا بِكَ شَهِيدًا عَلَ هَتُؤُلَاً وَزُزُلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَبَ بَبْيَنَا لِكُلِ شَيْءٍ).

٧٩ – شمي: عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله عَلَيْتَكَمْ قال : إنّما الشفاء في علم القرآن لقوله : ﴿مَا هُوَ شِفَاَءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِيَنَ﴾ لأهله، لا شكَّ فيه ولا مرية، وأهله أئمّة الهدى الّذين قال الله : ﴿ثُمَّ أَوَرَثَنَا ٱلْكِنَـٰبَ ٱلَّذِينَ ٱصْطَفَيْـنَا مِنْ عِبَادِنَاً﴾<sup>(٨)</sup>.

٨٠ - في: قال النبي ٢٠٠ في خطبته المشهورة التي خطبها في مسجد الخيف في حجة

- (۱) المحاسن، ج ۱ ص ٤١٧.
- (٢) (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٦ ح ١٢–١٤ من سورة الأنعام.
- (٥) (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٨ ح ٥٦-٥٨ من سورة النحل.
  - (٨) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٣٨ ح ١٥٤ من سورة الإسراء.

الوداع : إنّي وإنّكم واردون على الحوض، حوضاً عرضه ما بين بُصرى إلى صنعاء فيه قدحان عدد نجوم السّماء وإنّي مخلف فيكم الثقلين الثقل الأكبر القرآن والثقل الأصغر عترتي وأهل بيتي، هما حبل الله ممدود بينكم وبين الله كَتَوَكَلَّ ما إن تمسّكتم به لم تضلّوا، سبب منه بيد الله وسبب بأيديكم – وفي رواية أُخرى طرف بيد الله وطرف بأيديكم – إنَّ اللطيف الخبير قد نبّاني أنّهما لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض، كأصبعيّ هاتين – وجمع بين سبّابتيه – ولا أقول : كهاتين – وجمع بين سبّابته والوسطى – فتفضل هذه على هذه.

أخبرنا بذلك عبد الواحد بن عبد الله بن يونس الموصليّ قال: أخبرنا محمّد بن عليّ بن إبراهيم بن هاشم، عن أبيه، عن جدِّه، عن محمّد بن أبي عمير، عن حمّاد بن عيسى، عن حريز، عن أبي جعفر محمّد بن علي، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: خطب رسول الله ﷺ وذكر الخطبة بطولها وفيها هذا الكلام.

وبه حدَّثنا عبد الواحد، عن عبد الله بن محمّد بن علي، عن أبيه، عن الحسن ابن محبوب والحسن بن عليّ بن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبي عبد الله ﷺ .

حدَّثنا عبد الواحد، عن محمَّد بن عليّ، عن أبيه، عن الحسن بن محبوب، عن عليَّ بن رئاب، عن أبي حمزة الثمالي، عن أبي جعفر محمّد بن عليّ الباقر ﷺ بمثله<sup>(1)</sup>.

٨١ - الدرة الباهرة: قال الصّادق عَلَيْنَا: كتاب الله عَنى أربعة أشياء على العبارة، والإشارة، واللّطائف، واللّطائف فالعبارة للعوام، والإشارة للخواص، واللّطائف للأولياء، والحقائق للأنبياء<sup>(٢)</sup>.

٨٢ – **أسرار الصلاة:** قال عليَّ ﷺ : لو شئت لأوقرت سبعين بعيراً من تفسير فاتحة الكتاب<sup>(٣)</sup>.

٨٣ – قال السيُّد ابن طاووس ﷺ في كتاب سعد السعود : روى يوسف بن عبد الله بن محمّد ابن عبد البرّ في كتاب الاستيعاب عن معمر ، عن وهب بن عبد الله عن أبي الطفيل قال : شهدت عليّاً ﷺ يخطب وهو يقول : سلوني فوالله لا تسألوني عن شيء إلَّا أخبرتكم ، واسألوني عن كتاب الله ، فوالله ما من آية إلَّا وأنا أعلم بليل نزلت ، أم بنهار ، أم في سهل أم في جبل .

**أقول:** وقال أبو حامد الغزالي في كتاب بيان العلم اللدنيّ في وصف مولانا عليّ بن أبي

- کتاب الغيبة للنعماني، ص ٤٢.
   (٢) الدرة الباهرة، ص ٤٢.
- (٣) ورواه عدّة من أعلام العامّة كما في إحقاق الحق ج ٧ ص ٥٩٤ . حديث ابن عباس ومجيئه بعد العشاء الآخرة بأمر مولانا أمير المؤمنين عني إلى الجبانة، وسؤاله عنه عن تفسير الألف والحاء والميم والدال في قوله تعالى : ﴿الْحَمَّدُ ﴾، وقوله: لا أدري، وبيان أمير المؤمنين غليمً تفسير كلّ واحد من الحروف إلى الفجر ؛ إحقاق الحق ج ٧ ص. ٦٤٢ . [مستدرك السفينة ح٢ لغة «حمد»].

طالب عَنْ ما هذا لفظه: وقال أمير المؤمنين عليَّ عَنْ انَّ رسول الله عَنْ دخل لسانه في فمي، فانفتح في قلبي ألف باب من العلم، مع كلِّ باب ألف باب، وقال صلوات الله عليه: لو ثنيت لي وسادة وجلست عليها لحكمت لأهل التوراة بتوراتهم، ولأهل الإنجيل بإنجيلهم، ولأهل القرآن بقرآنهم، وهذه المرتبة لا تنال بمجرَّد العلم، بل يتمكن المرء في هذه الرتبة بقوَّة العلم اللّدنيّ.

وقال عليَّ ﷺ : لمّا حكى عهد موسى ﷺ أنَّ شرح كتابه كان أربعين جملاً : لو أذن الله ورسوله لي لاشرع في شرح معاني ألف الفاتحة حتّى يبلغ مثل ذلك يعني أربعين وقراً أو جملاً، وهذه الكثرة في السعة والافتتاح في العلم لا يكون إلّا لدنيًّا سماويًّا إلهيًّا، هذا آخر لفظ مُحمد بن محمّد الغزالي.

قال أبو العبّاس عبد الله بن العبّاس : فقمت وقد وعيت كلَّ ما قال، ثمَّ تفكّرت فإذا علمي بالقرآن في علم عليّ كالقرارة في المثعنجر .

وقال أبو عمر الزاهد: قال لنا عبد الله بن مسعود ذات يوم: لو علمت أنَّ أحداً هو أعلم منِّي بكتاب الله تَكْنَى لضربت إليه آباط الإبل، قال علقمة: فقال رجل من الحلقة: ألقيت عليَّا عَلَيَهُ ؟ قال: نعم، قد لقيته وأخذت عنه واستفدت منه، وقرأت عليه، وكان خير النَّاس وأعلمهم بعد رسول الله عَنْنَهُ ، ولقد رأيته ثبج بحر يسيل سيلاً .

يقول عليَّ بن موسى بن طاووس : وذكر محمّد بن الحسن بن زياد المعروف بالنقّاش في المجلد الأوَّل من تفسير القرآن الّذي سمّاء شفاء الصّدور ما هذا لفظه : وقال ابن عبّاس : جلُّ ما تعلّمت من التفسير من عليّ بن أبي طالب عَلَيْتَلام .

وقال النّقاش أيضاً في تعظيم ابن عبّاس لمولانا عليّ ﷺ ما هذا لفظه: أخبرنا أبو بكر قال: حدَّثنا أحمد بن غالب الفقيه بطالقان، قال: حدَّثنا محمّد بن عليّ قال: حدَّثنا سويد قال: حدَّثنا عليُّ بن الحسين بن واقد، عن أبيه، عن الكلبيّ قال ابن عبّاس: وممّا وجدت في أصله: وذهب بصر ابن عباس من كثرة بكائه على عليّ بن أبي طالب ﷺ . وذكر النقّاش ما هذا لفظه: وقال ابن عبّاس: عليّ ﷺ علم علماً علّمه رسول الله ﷺ ورسول الله ﷺ علّمه الله، فعلم النبيّ ﷺ من علم الله، وعلم عليّ من علم النبيّ وعلمي من علم عليّ ﷺ وما علمي وعلم أصحاب محمّد ﷺ في علم عليّ إلّا كقطرة في سبعة أبحر.

فصل؛ وروى النقّاش أيضاً حديث تفسير لفظة الحمد فقال بعد إسناده عن ابن عبّاس قال: قال لي عليَّ عليمًّ عليمًة : يا أبا عبّاس إذا صلّيت العشاء الآخرة فالحقني إلى الجبّان، قال: فصلّيت ولحقته، وكانت ليلة مقمرة، قال: فقال لي : ما تفسير الألف من الحمد، والحمد جميعاً، قال : فما علمت حرفاً منها أُجيبه، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة، ثمَّ قال لي : فما تفسير اللاّم من الحمد؟ قال : فقلت : لا أعلم، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة، ثمَّ قال لي : قال : فما تفسير اللاّم من الحمد؟ قال : فقلت : لا أعلم، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة، ثمَّ قال : فما تفسير اللاّم من الحمد؟ قال : فقلت : لا أعلم، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة، ثمَّ قال : فما تفسير اللاّم من الحمد؟ قال : فقلت : لا أعلم، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة، ثمَّ ماعة ، ثمَّ قال لي الحاء من الحمد؟ قال : فقلت : لا أعلم، قال : فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة، ثمَّ تامة، ثمَّ قال لي : فما تفسير الميم من الحمد؟ قال : فقلت : لا أعلم، فتكلّم في تفسيرها ساعة تامّة ثمَّ قال لي : فما تفسير الميم من الحمد؟ قال : قلت : لا أعلم، فتكلّم في تفسيرها مو حيت كلَّ ما قال في الفي الدال من الحمد؟ قال : قلت : لا أدري فتكلّم في تفسيرها وعيت كلَّ ما قال، قال : ثمَّ تفكرت فإذا علمي بالقرآن في علم عليّ غليًا كالقرارة في المثعنجر قال : القرارة الغدير، والمثعنجر البحر<sup>(1)</sup>.

٨٤ – **العلل:** لمحمّد بن عليّ بن إبراهيم: العلّة في قوله ﷺ «لن يفترقا حتّى يردا عليَّ الحوض» أنَّ القرآن معهم في قلوبهم في الدُّنيا، فإذا صاروا إلى عند الله ﷺ ، كان معهم، ويوم القيامة يردون الحوض وهو معهم.

### ٩ - باب فضل التدبر في القرآن

ا – **منية المريد:** روي عن ابن عبّاس مرفوعاً في قوله تعالى : ﴿يُؤَتِي الْعِكْمَةَ مَن يَشَآةً وَمَن يُؤْتَ الْحِكْمَة فَقَدْ أُوتِي خَيْرًا كَثِيرًاً﴾<sup>(٢)</sup> قال : الحكمة القرآن .

وعنه في تفسير الآية قال: الحكمة المعرفة بالقرآن ناسخه ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه، ومقدَّمه ومؤخّره، وحلاله وحرامه، وأمثاله، وقال النبيُّ ﷺ : اعربوا القرآن والتمسوا غرائبه.

وعن أبي عبد الرّحمن السلميّ قال : حدَّثنا من كان يقرئنا من الصّحابة أنّهم كانوا يأخذون من رسول الله ﷺ عشر آيات، فلا يأخذون في العشر الأخر حتّى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل.

سعد السعود، ص ٢٨٤-٢٨٦.
 (١) سورة البقرة، الآية: ٢٦٩.

١٠ – باب / تفسير القرآن بالرأي وتغييره

وعن ابن عبّاس قال : الّذي يقرأ القرآن ولا يحسن تفسيره كالأعرابيّ يهذَّ الشعر هذّاً<sup>(1)</sup>. ٢ - أسرار الصلاة، روي أنَّ رجلاً جاء إلى النبيّ ﷺ ليعلّمه القرآن فانتهى إلى قوله تعالى : ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَسَرَهُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِثْقَكَالَ ذَرَّةِ شَمَرًا يَسَرُهُ فقال : يكفيني هذا، وانصرف فقال رسول الله ﷺ : انصرف الرّجل وهو فقيه. وقال الصادق ﷺ : لقد تجلّى الله لخلقه في كلامه، ولكنّهم لا يبصرون.

### ۱۰ – باب تفسير القرآن بالرأي وتغييره

١ - ن، لي: ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن الريّان، عن الرّضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليّية ابن المتوكل، عن عليّ، عن أمير المؤمنين عليّية قال: قال رسول الله عليه؟ : قال الله جلَّ جلاله: ما آمن بي من فسّر برأيه كلامي، وما عرفني من شبّهني بخلقي، وما على ديني من استعمل القياس في ديني<sup>(٢)</sup>.

٢ - يعد: في خبر الزنديق المدَّعي للتناقض في القرآن: قال أمير المؤمنين عليماني: إيّاك أن تفسّر القرآن برأيك، حتّى تفقهه عن العلماء، فإنّه ربَّ تنزيل يشبه بكلام البشر، وهو كلام الله، وتأويله لا يشبه كلام البشر، كما ليس شيء من خلقه يشبهه، كذلك لا يشبه فعله تعالى شيئاً من أفعال البشر ولا يشبه شيء من كلامه بكلام البشر، فكلام الله تبارك وتعالى صفته وكلام البشر أفعال البشر ولا يشبه كلام الله، وتعالى منها من أفعال البشر، ولا يشبه بكلام البشر، وهو كلام الله، وتأويله لا يشبه كلام البشر، وهو كلام الله، وتأويله لا يشبه كلام البشر، كما ليس شيء من خلقه يشبهه، كذلك لا يشبه فعله تعالى شيئاً من أفعال البشر ولا يشبه شيء من كلامه بكلام البشر، فكلام الله تبارك وتعالى صفته وكلام البشر أفعالهم فلا تشبّه كلام الله بكلام البشر، فتهلك وتضل (<sup>(۳)</sup>).

٣ – **يد، ن، لي:** الهمدانيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن القاسم بن محمّد البرمكيّ، عن الهرويّ قال: قال الرّضا ﷺ لعليّ بن محمّد بن الجهم: لا تتأوَّل كتاب الله ﷺ برأيك فإنَّ الله ﷺ يقول: ﴿وَمَا يَعْــَمُ تَأْوِيلَهُ ۖ إِلَّا اللَّهُ وَالرَّسِعُونَ فِي الْفِلْمِ﴾<sup>(٤)</sup>.

٤ - ٤ العسكريّ، عن أحمد بن محمّد بن أسيد، عن أحمد بن يحيى الصوفي عن أبي غسّان، عن مسعود بن سعد، عن يزيد بن أبي زياد، عن مجاهد، عن ابن عمر قال: قال رسول الله عنهي : أشدَّ ما يتخوَّف على أمّتي ثلاث: زلّة عالم، أو جدال منافق بالقرآن، أو دنيا تقطع رقابكم، فاتّهموها على أنفسكم<sup>(٥)</sup>.

٥ - **ل:** عليّ بن عبد الله الأسواري، عن أحمد بن محمّد بن قيس، عن أبي يعقوب، عن

- (۱) منية المريد، ص ۱۹۰ .
- (٢) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٠٧ باب ١١ ح ٤، أمالي الصدوق، ص ١٥ مجلس ٢ ح ٣.
  - (٣) التوحيد للصدوق، ص ٢٦٤.
- (٤) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٧٠ باب ١٤ ح ١، أمالي الصدوق، ص ٨٢ مجلس ٢٠ ح ٣. أما التوحيد للصدوق فلم نعثر عليه فيه.
  - (٥) الخصال، ص ١٦٣ باب ٢ ح ٢١٤.

عليّ بن خشوم، عن عيسى، عن ابن عبيدة، عن محمّد بن كعب قال: قال رسول الله عليه : إنّما أتخوَّف على أُمّتي من بعدي ثلاث خلال: أن يتأوَّلوا القرآن على غير تأويله، ويتّبعوا زلّة العالم، أو يظهر فيهم المال حتّى يطغوا ويبطروا، وسأنبئكم المخرج من ذلك، أمّا القرآن فاعملوا بمحكمه، وآمِنوا بمتشابهه، وأمّا العالم فانتظروا فيئته، ولا تتّبعوا زلّته، وأمّا المال فإنَّ المخرج منه شكر النعمة وأداء حقّه<sup>(1)</sup>.

٦ - ل: حمزة العلويّ، عن أحمد الهمدانيّ، عن يحيى بن الحسن بن جعفر، عن محمّد بن ميمون الخزّاز، عن عبد الله بن ميمون، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ بن الحسين عليّ قال: قال رسول الله عنهي : ستّة لعنهم الله وكلُّ نبيّ مجاب : الزائد في كتاب الله، والمكلِّب بقدر الله، والتارك لستّي، والمستحلُّ من عترتي ما حرَّم الله، والمتسلَط بالجبروت ليذلّ من أعزّه الله، ويعزّ من أذله الله، والمستأثر بفيء المسلمين المسلمين الخروت من أحمد أله، ويعزّ من أذله الله، والمستحلُّ من عترتي محمّد) المحسين علي الله، والمكلِّب الله عنهم الله وكلُّ نبيّ مجاب : الزائد في كتاب الله، والمكلِّب بقدر الله، والتارك لستّي، والمستحلُّ من عترتي ما حرَّم الله، والمتسلمين المسلمين المستحلُّ له<sup>(٢)</sup>.

٧ - ل: ابن المتوكل، عن محمد العظار، عن الأشعريّ، عن أحمد بن محمد عن أبي القاسم الكوفيّ، عن عبد المؤمن الأنصاري، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عنه : إنّي لعنت سبعة لعنهم الله وكلُّ نبيّ مجاب قبلي، فقيل: ومن هم يا رسول الله؟ فقال: الزائد في كتاب الله، والمكذِّب بقدر الله، والمخالف لسنّتي والمستحلُّ من عترتي ما حوَّم الله، والمتسلّط بالجبريّة ليُعزَّ من أذلَ الله ويذلَّ من أعزَّ الله، والمستأثر على المسلمين بفيتهم مستحلاً له عنهم ما أحمد الله عنهم الله عنهم الله عنهم الله عنهم الله عنهم الله وعنداً الله عنهم الله عنهم الله وكلُّ نبيّ محاب قبلي، فقيل: ومن هم يا رسول الله؟ فقال: الزائد في كتاب الله، والمكذِّب بقدر الله، والمخالف لسنّتي والمستحلُّ من عترتي ما حوَّم الله، والمتسلّط بالجبريّة ليُعزَّ من أذلَّ الله ويذلَّ من أعزَّ الله، والمستأثر على المسلمين بفيتهم مستحلاً له، والمحرِّم ما أحلَّ الله عَرَيْ الله.

**أقول:** قد مضى بإسناد آخر في باب شرار النّاس، وفيه المغيّر لكتاب الله<sup>(٤)</sup>.

٨ - يد: الدقّاق، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عليّ بن العبّاس، عن إسماعيل بن مهران، عن إسماعيل بن مهران، عن إسماعيل بن إسحاق، عن فرج بن فروة، عن مسعدة بن صدقة، عن الصادق عَلَيْتَلَمْ عن أمير المؤمنين صلوات الله عليهما في خطبة طويلة قال في آخره: فما دلّك القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَّ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَّ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها لله عليهما في خطبة طويلة قال في آخره: فما دلّك القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَّ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَّ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها القرآن عليه من صفته فاتّبعه ليوصل بينك وبين معرفته، وائتمَ به، وائتمَ به، واستضئ بنور هدايته، فإنّها نعمة وحكمة أوتيتها، فخذ ما أوتيت وكن من الشّاكرين، وما دلك الشيطان عليه مقا ليس في نعمة وحكمة أوتيتها، فخذ ما أوتيت وكن من الشّاكرين، وما دلك الشيطان عليه ممّا ليس في ذلك القرآن عليه م حضه، ولا في سنة الوّسول وأئمة الهدى أثره، فكل علمه إلى الله عَلَيْتَه فلي ذلك منتهى حقّ الله عليكي الله علي ما لك الشيطان عليه ممّا ليس في القرآن عليك فرضه، ولا في سنة الوّسول وأئمة الهدى أثره، فكل علمه إلى الله عَليك الما في ذلك منتهى حقّ الله عليك.

واعلم أنَّ الرّاسخين في العلم هم الَّذين أغناهم الله عن الاقتحام في السّدد المضروبة دون

- (۱) الخصال، ص ۱٦٤ باب ٣ ح ٢١٦. (٢) الخصال، ص ٣٣٨ باب ٦ ح ٤١.
  - (٣) الخصال، ص ٣٤٩ باب ٧ ح ٢٤.
- (٤) مرّ في ج ٦٩ باب شرار الناس ح ٤ من هذه الطبعة . أقول: ورواه العامّة كما في إحقاق الحق ج ٩ ص ٤٧٠ وكذا في كتاب التاج ج ٤ ص ٢٢٧ نحوه وفيه ستة لعنهم الله؛ الخ. [مستدرك السفينة ج ٤ لغة «سبع»].

١٠ – باب / تفسير القرآن بالرأي وتغييره

الغيوب، فلزموا الإقرار بجملة ما جهلوا تفسيره من الغيب المحجوب فقالوا : آمنًا به كلَّ من عند ربِّنا، فمدح الله ﷺ اعترافهم بالعجز عن تناول ما لم يحيطوا به علماً، وسمّى تركهم التعمّق في حاله، ما لم يكلّفهم البحث عنه منهم رسوخاً، فاقتصر على ذلك، ولا تقدِّر عظمة الله على قدر عقلك، فتكون من الهالكين<sup>(1)</sup>.

٩ - شي؛ عن أبي عبد الرحمن السلمي أنَّ عليّاً عليّاً عليه مرّ على قاض، فقال: هل تعرف الناسخ من المنسُوخ؟ فقال: لا، فقال: هلكت وأهلكت، تأويل كلّ حرف من القرآن على وجوه<sup>(٢)</sup>.

١٠ - شي، عن زرارة، عن أبي جعفو عليته قال: ليس شيء أبعد من عقول الرّجال من تفسير.
 تفسير القرآن إنَّ الآية تنزل أوَّلها في شيء، وأوسطها في شيء، وآخرها في شيء، ثمَّ قال:
 إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذَهِبَ عَن يُحَدُّمُ الرِّحْسَ أَهْلَ ٱلبَيْتِ وَيُطَهِرَكُم تَطْهِ بِرَاكِ من ميلاد الجاهليّة".

١١ - **شي؛** عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من فسّر القرآن برأيه فأصاب لم يؤجر، وإن أخطأ كان إثمه عليه<sup>(٤)</sup>.

١٢ – **شيء:** عن أبي الجارود قال: قال أبو جعفر ﷺ : ما علمتم فقولوا وما لم تعلموا فقولوا : الله أعلم، فإنَّ الرجل ينزع بالآية فيخرُّ بها أبعد ما بين السماء والأرض<sup>(٥)</sup>.

١٣ – **شيء** عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من فسّر القرآن برأيه إن أصاب لم يؤجر، وإن أخطأ فهو أبعد من السماء<sup>(٢)</sup>.

١٤ - شيء عن عبد الرحمن بن الحجّاج قال : سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول : ليس أبعد من عقول الرّجال من القرآن<sup>(٧)</sup> .

١٥ – شمي؛ عن عمّار بن موسى، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألت عن الحكومة قال: من حكم برأيه بين اثنين فقد كفر، ومن فسّر آية من كتاب الله فقد كفر<sup>(٨)</sup>.

١٦ – **شيء** عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: إيّاكم والخصومة فإنّها تحبط العمل، وتمحق الدّين، وإنَّ أحدكم لينزع بالآية يقع فيها أبعد من السماء<sup>(٩)</sup>.

١٧ – **شي:** عن يعقوب بن يزيد، عن ياسر، عن أبي الحسن الرّضا ﷺ يقول: المراء في كتاب الله كفر<sup>(١٠)</sup>.

١٨ - شمي: عن داود بن فرقد، عن أبي عبد الله عليه قال: لا تقولوا لكلِّ آية هذه رجل وهذه رجل، إنَّ من القرآن حلالاً، ومنه حراماً، وفيه نبأ من قبلكم وخبر من بعدكم، وحكم

- (۱) التوحيد، ص ٥٥.
- (٢) (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٩ باب في من فسر القرآن برأيه، ح ١–٦.
- (٨) (١٠) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٠ باب كراهية الجدال في القرآن، ح ١–٣.

ما بينكم، فهكذا هو، كان رسول الله ﷺ مفوّض فيه إن شاء فعل الشيء وإن شاء تذكّر، حتّى إذا فرضت فرائضه، وخمّست أخماسه، حقَّ على الناس أن يأخذوا به، لأنَّ الله قال: ﴿وَمَا ٓ ءَانَنَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُــذُوهُ وَمَا نَهَنَكُمْ عَنّهُ فَآنَنَهُواً﴾<sup>(1)</sup>.

١٩ – **شي؛** عن ربعيّ، عمّن ذكره، عن أبي جعفر ﷺ في قول الله : ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ ٱلَذِينَ يَخُوضُونَ فِي مَايَذِينَا﴾ قال : الكلام في الله، والجدال في القرآن : ﴿فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيَرِشِّ﴾ قال : منهم القصّاص<sup>(٢)</sup>.

۲۰ - منية المريد: عن النبي عنه قال: من قال في القرآن بغير علم فليتبوأ مقعده من النار، وقال عنه: من تكلم في القرآن برأيه فأصاب فقد أخطأ وقال عنه: من قال في القرآن بغير ما علم جاء يوم القيامة ملجماً بلجام من نار.

وقال ﷺ : أكثر ما أخاف على أمّتي من بعدي رجل يتأوّل القرآن يضعه على غير مواضعه<sup>(٣)</sup>.

## ۱۱ – باب كيفية التوسل بالقرآن

**أقول:** وأمّا الاستخارة والتفوّل بالقرآن فقد أوردناهما في كتاب الصّلاة وأمّا أدعية التوسّل بالقرآن في ليالي القدر، فقد أوردناها في كتاب الصّيام وفي أبواب عمل السنة كما ستقف إن شاء الله تعالى.

١ - ما: الفحّام، عن المنصوريّ، عن سهل بن يعقوب بن إسحاق، عن الحسن بن عبد الله بن مطهّر، عن محمّد بن سليمان الديلميّ، عن أبيه قال: جاء رجل إلى سيّدنا الصّادق عليّتي فقال له: يا سيّدي أشكو إليك ديناً ركبني، وسلطاناً غشمني، وأريد أن تعلّمني دعاء أغنم بها غنيمة أقضي به ديني، وأكفى بها ظلم سلطاني، فقال: إذا جنّك الليل فصلِّ ركعتين واقرأ في الرّكعة الأولى منهما الحمد وآية الكرسي، وفي الركعة الثانية الحمد وآخر الحشر: ﴿لَوَ أَنزَلْنَا هُذَا القَرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَرَأَيْتَكُم إلى خاتمة السّورة، ثمَّ خذ المصحف وورحقّك عليهم فلا أحد أعرف بحقك منكم، بك يا الله عشر مرّات، ثمَّ تقول: يا محمّد عشر وبحقّك عليهم فلا أحد أعرف بحقك منك، بك يا الله عشر مرّات، ثمَّ تقول: يا محمّد عشر مرَّات يا عليُّ عشر مرّات، يا فاطمة عشر مرّات، يا حسين عشر مرّات، يا جعفر بن محمّد عشر يا عليَّ بن الحسين عشر مرّات، يا محمّد بن عليّ عشر مرّات، يا جعفر بن محمّد عشر مرَّات يا عليُ عشر مرّات، يا فاطمة عشر مرّات، يا حسن عشر مرَّات، يا جعفر بن محمّد عشر يا عليَّ بن الحسين عشر مرّات، يا محمّد بن عليّ عشر مرّات، يا جعفر بن محمّد عشر يا عليَّ بن الحسين عشر مرّات، يا محمّد بن عليّ عشر مرَّات، يا جعفر بن محمّد عشر يا عليَّ بن الحسين عشر مرّات، يا محمّد بن عليّ عشر مرَّات، يا جعفر بن محمّد عشر يا عليَّ بن الحسين عشر مرّات، يا محمّد بن عليّ عشر مرَّات، يا جعفر بن محمّد عشر

- (1) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٠ باب كراهية الجدال في القرآن، ح ٤.
   (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٩٢ ح ٣١ من سورة الأنعام.
- (٣) منية المريد، ص ١٩١ . أقول: والروايات في المنع عن تفسير القرآن بالرأي والقول فيه بغير علم في كتاب التاج الجامع للأصول ج ٤ ص ٣٦. [النمازي].

مرَّات، يا موسى بن جعفر عشر مرّات، يا عليَّ بن موسى عشر مرَّات يا محمّد بن عليّ عشراً، يا عليَّ بن محمّد عشراً، يا حسن بن عليّ عشراً، يا أيّها الحجّة عشراً ثمَّ تسأل الله تعالى حاجتك.

قال: فمضى الرّجل وعاد إليه بعد مدَّة قد قضى دينه، وصلح له سلطانه وعظم يساره<sup>(۱)</sup>. ٢ - وجدت بخطّ بعض الأفاضل نقلاً من خطّ السيّد عليِّ بن طاووس قدَّس الله روحهما : اللّهمَّ إنّي أسألك بكتابك المنزل، على نبيّك المرسل، وفيه اسمك الأعظم وأسماؤك الحسنى، وما يخاف ويرجى، أن تصلّي على محمّد وآل محمّد، وتجعل عبدك فلان ابن فلان ممّن أغنيته بعلمك عن المقال، وبكرمك عن السؤال، تكرُّماً منك وتفضّلاً، يا أرحم الراحمين يا أرحم الراحمين عشر مرَّات.

٣ - دعوات الراوندي، روي عن الأئمة عليه إذا حزنك أمر فصل ركعتين تقرأ في الركعة الأولى الحمد وآية الكرسي، وفي الثانية الحمد وإنّا أنزلناه ثمَّ خذ المصحف وارفعه فوق رأسك وقل : اللهمَّ إنّي أسألك بحق ما أرسلته إلى خلقك، وبحقّ كلَّ آية هي لك في القرآن، وبحقّ كلِّ مؤمن ومؤمنة مدحتهما في القرآن، وبحقّك عليك، ولا أحد أعرف بحقّك منك، وبحقّ كلِّ مؤمن ومؤمنة مدحتهما في القرآن، وبحقّك عليك، ولا أحد أعرف بحقّك منك، وتقول : يا سيّدي يا الله عشراً بحقّ محمّد وآل محمّد علي عشراً بحقّ عليّ أمير المؤمنين موقنة مدحتهما في القرآن، وبحقّك عليك، ولا أحد أعرف بحقّك منك، وتقول : يا سيّدي يا الله عشراً بحقّ محمّد وآل محمّد عليه عشراً بحقّ عليّ أمير المؤمنين صلوات الله عشراً، ثمَّ تقول : اللهمَّ إنّي أسألك بحقٌ نبيّك المصطفى، وبحقٌ وليّك موصيّ روصيّ رسولك المرتضى، وبحقّ الزهراء مريم الكبرى، سيّدة نساء العالمين، وبحقٌ الحسن ووصيّ رسولك المرتضى، ورحق الزهراء مريم الكبرى، سيّدة نساء العالمين، وبحقٌ الحسن ووصيّ رسولك المرتضى، ورحق الزهراء مريم الكبرى، سيّدة نساء العالمين، وبحق الحسن ووصيّ رسولك المرتضى، ورحق الزهراء مريم الكبرى، سيّدة نساء العالمين، وبحق الحسن ووصيّ رسولك المرتضى، ورحق الزهراء مريم الكبرى، سيّدة نساء العالمين، وبحق الحمّد والحسين وبحق الراضي من المرضيّين، وبحق الحسن وبحق باقر علم النبيّين، والخلف من آل يس، وبحق الراضي من المرضيّين، وبحق الخيّر من وبحق باقرين، ووبحق الخيّر من وبحق الخيّر من وبحق الزمري من والحبي من المرضيّين، وبحق الخيّر من وبحق الخير من وبحق الزمري وبحق التقي والستجاد الأصغر، وبحق الخيّر من وبحق الخير من وبحق الحقي ، ورحق الحيّين، ووبحق الخيّر من وبحق الخير من وبحق الحيّي من المرضيّين، وبحق الخيّر من وبحق الخير من وبحق الخير من وبحق الخير من وبحق الخير من وبحق الحقي والستجاد الأمي من الموضي ، وبحق الخير من وبحق والم ورح والطيب من الموضي ، وبحق الخير من وبحق الخير من وبحق الخير ، وبحق الخير من وبحق الخير من وبحق الخير ، ووبحق الخير، ووبحق الخير من وبحق الخير ، ووبخ والمغور ، ووبخ المغور ، وبحل الخير ، ووبخ م الخير ، ووبخ المعور ، ووبخ م ولمغور ، ووبخ الخير ، ووبخو الخير ، ووبخ والخير ، ووبخ م ولمغور ، ووبخو ، ووبخو ، ووبخ

عن زرارة قال : قال الصّادق ﷺ : تأخذ المصحف في ثلاث ليال من شهر رمضان، فتنشره وتضعه بين يديك، وتقول : اللّهمَّ إنّي أسألك بكتابك المنزل وما فيه وفيه اسمك الأكبر، وأسماؤك الحسنى، وما يخاف ويرجى، أن تجعلني من عتقائك من النار، وتدعو بما بدا لك من حاجة<sup>(٣)</sup>.

٤ – **عدة الداعي**: روي عن أبي جعفر ﷺ : في النَّلث الباقي من شهر رمضان تأخذ المصحف وتنشره وتُقول: وذكر نحوه<sup>(٤)</sup>.

أمالي الطوسي، ص ٢٩٢ مجلس ١١ ح ٥٦٧. (٢) الدعوات للراوندي، ص ٥٧ ح ١٧٠.
 أمالي الطوسي، ص ٢٩٢ ح ٥٧٤.
 (٣) الدعوات للراوندي، ص ٢٣٦ ح ٥٧٤.

## ١٢ – باب أنواع آيات القرآن، وناسخها ومنسوخها

#### وما نزل في الأئمة ﷺ منها

**الآيات: البقرة: ﴿**مَا نَنسَخَ مِنْ مَايَةٍ أَوْ نُنْسِهَا نَأْتِ بِخَيْرٍ مِنْهَآ أَوْ مِثْلِهَمُّا أَلَمْ تَسْلَمُ أَنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ مَنْ وِ فَدِيرُ ﴾ ١٠٦٧».

**النحل: ﴿**وَإِذَا بَذَلْنَاَ ءَابَةُ مَحَاتَ ءَابَةٍ وَاللَّهُ أَصْلَمُ بِمَا يُتَزِّفُ قَالُواْ إِنَّمَا أَنتَ مُفْنَجٍ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ () قُلْ نَزَلَمُ رُوحُ الْقُدُسِ مِن زَيِّكَ بِٱلْحَتِّي لِيُثَبِّتَ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَهُدُى وَبُشْرَكِ لِلْمُسْلِمِينَ () .

**أقول:** قد مضى ويأتي في الأبواب السّابقة واللاّحقة ما يتعلّق بهذا الباب فلا تغفل. ١ – **شي:** عن أبي الجارود قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: نزل القرآن على أربعة أرباع: ربع فينا، وربع في عدوِّنا، وربع في فرائض وأحكام، وربع سنن وأمثال، ولنا كرائم القرآن<sup>(1)</sup>.

٢ - شيء عن ابن نباتة قال: سمعت أمير المؤمنين عائلًا يقول: نزل القرآن أثلاثاً ثلث فينا وفي عدونا، وثلث سنن وأمثال، وثلث فرائض وأحكام<sup>(٢)</sup>.

**٣ – شي؛** عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبدالله ﷺ يقول: إنَّ القرآن زاجر وآمر، يأمر بالجنّة، ويزجر عن النار<sup>(٣)</sup>.

٤ - شيء: عن محمّد بن خالد بن الحجّاج الكرختي، عن بعض أصحابه رفعه إلى خيئمة قال: قال أبو جعفر عليمية: يا خيثمة القرآن نزل أثلاثاً: ثلث فينا وفي أحبّاثنا، وثلث في أعدائنا وعدو من كان قبلنا، وثلث سنة ومثل، ولو أنَّ الآية إذا نزلت في قوم ثمَّ مات أولئك القوم ماتت الآية، لما بقي من القرآن شيء ولكنَّ القرآن يجري أوَّله على آخره ما دامت السماوات والأرض، ولكلّ قوم آية يتلونها هم منها من خير أو شرّ<sup>(ع)</sup>.

- شيء عن ابن مسكان قال: قال أبو عبد الله ﷺ : من لم يعرف أمرنا من القرآن لم يتنكب الفتن<sup>(٥)</sup>.

٢ - شيء عن حنان بن سدير، عن أبيه قال: قال أبو جعفر عليماني: يا أبا الفضل لنا حقٌّ في كتاب الله المحكم من الله، لو محوه فقالوا: ليس من عند الله، أو لم يعلموا، لكان سواء<sup>(1)</sup>.

٧ - شيء عن محمّد بن مسلم قال : قال أبو جعفر عنهم عنهم الله ذكر أحد منهمة إذا سمعت الله ذكر أحداً من هذه الأمّة بخير فنحن هم، وإذا سمعت الله ذكر قوماً بسوء ممّن مضى فهم عدوُّنا<sup>(٧)</sup>.

(1) - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٠-٢١ باب في ما أنزل الفرآن، ح ١-٢ و٦-٧.
 (٥) - (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤ في ما عني به الأئمة عليمية من القرآن، ح ١-٤.

٨ - شي: عن داود بن فرقد، عمّن أخبره، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لو قد قرئ القوآن كما أُنزل لألفيتنا فيه مسمّين، وقال سعيد بن الحسين الكنديّ، عن أبي جعفر ﷺ بعد مسمّين: «كما سمّي من قبلنا»<sup>(۱)</sup>.

۹ – **شي؛** عن ميسّر، عن أبي جعفر ﷺ قال: لولا أنّه زيد في كتاب الله ونقص منه، ما خفي حقّنا على ذي حجى، ولو قد قام قائمنا فنطق صدَّقه القرآن<sup>(۲)</sup>.

١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتي:
 ١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتي:
 ١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتي:
 ١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتي:
 ١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتي:
 ١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتي:
 ١٠ - شيء عن مسعدة بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، عن جدًه قال: قال أمير المؤمنين عليتين عليه المؤمنين عليه المؤمنين عليه بن صدقة، عن أبي جعفر، عن أبيه، المؤمنين عليه، عن أبيه، عن أبي

١١ - شيء: عن عمر بن حنظلة، عن أبي عبد الله ﷺ عن قول الله: ﴿قُلْ كَنْ بِاللَّهِ عَلَى بِاللَّهِ عَلَى بِاللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَمُ الْكِنْبِ ﴾ فلمّا رآني أتتبّع هذا وأشباهه من الكتاب، قال: شَهِ بِدًا بَيْنِ وَبَبْنَكُمْ وَمَنْ عِندَمُ عِلْمُ الْكِنْبِ ﴾ فلمّا رآني أتتبّع هذا وأشباهه من الكتاب، قال: حسبك كلُّ شيء في الكتاب من فاتحته إلى خاتمته مثل هذا فهو في الأئمّة عني به<sup>(٤)</sup>.

## ١٢ - بأب ما عاتب الله تعالى به اليهود

المبقرة؛ قال الله تعالى : ﴿ أَنْتَطْمُعُونَ أَن يُؤْمِنُوا لَكُمْ وَقَدْ كَانَ فَمِرِيقٌ مِنْهُمْ يَسْمَعُونَ كَنَمَ ٱللَّهِ شَمَّ يُحَدِفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَلُوهُ وَحْمَ يَعْلَمُونَ (يَ وَإِذَا لَقُوا ٱلَّذِينَ مَامَنُوا قَالُوا مَامَنًا وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوا أَتُحَدِثُونَهُم بِمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَاجُوكُم بِهِ عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا فَعَقِلُونَ (قَ) أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا فَتَحَ ٱللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُعَاجُوكُم بِهِ عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا فَعَقِلُونَ (قَ) أَوَلَا يَعْلَمُونَ أَنَ اللَّهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُونَ وَمَا يُعَلِنُونَ (آنَ وَمِنْهُمْ أَعِينُونَ لَا يَعْلَمُونَ أَنَ الْكَمُ عَذِيلٌ لِلَذِينَ يَكْتُبُونَ وَإِنَّ هُمْ إِلَى يَطْنُونَ لَا يَعْلَمُونَ أَنَّ عَلَيْهُمُ أَعْذَا لَعَ الْهُمُ مِعْنَا لَكُنَبُ اللَّذِينَ يَكْتُبُونَ أَلَى يَعْلَنُونَ الْهُمُ مِعْذَلُهُ مِنْهُمُ عَذِيلًا لَكُونَ أَعْذَلُهُ عَلَيْهُمُ أَعْذَا مَنَ عَالَهُ عَلَيْهُمُ وَاللَّهُ عَلَيْهُمُ أَنَا الْعَالَى وَالْ عُمْ إِلَا يَظْنُونَ اللَّهُ فَنَكُمُ عَلَيْهُ مَنْ يَعْلَى وَالَهُ مَا لَكُنَهُ مَعْنَ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ مَنْ أَعْذَفُونَ أَعْذَا لَعَذَي اللَّعَلَى وَالْهُ مَعْلَمُونَ أَنْ الْتُعَدِّقُولُ الْذِي اللَّذِي يَكْذُونَ الْعَنْ وَإِنَا لَكُنَا عَنْهُمُ إِلَى يَعْلَونَ الْوَالَقُونَ الْعَمْ اللَهُ الْتَعَالَةُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ مُ

# ١٤ - باب أن القرآن مخلوق

١ - يد، لي: الهمداني، عن علي، عن أبيه، عن ابن معبد، عن ابن خالد قال: قلت للرّضا عَلَيْنَا إبن رسول الله أخبرني عن القرآن أخالق أو مخلوق؟ فقال: ليس بخالق ولا مخلوق، ولكنّه كلام الله يَتَزَيَنَا (٥).

٢ – **يد، ن، لي:** ابن مسرور، عن محمّد الحميريّ، ع<u>ن أي</u>يه، عن ابن هاشم، عن الريّان قال: قلت للرّضا غليّظيّ: ما تقول في القرآن؟ فقال: كلام الله لا تتجاوزوه، ولا تطلبوا

(۱) - (۲) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲٤ في ما عني به الأئمة ١٩٢٨ من القرآن، ح ٥-٦.
 (۲) - (٤) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲٥ باب ما عني به الأئمة ١٩٢٨ من القرآن، ح ٧-٨.
 (٥) الترحيد، ص ٢٢٣، أمالي الصدوق، ص ٤٣٨ مجلس ٨١ ح ١٢.

الهدى في غيره فتضلُّوا<sup>(١)</sup>.

٣ - يد، لي: المكتب، عن الأسديّ، عن البرمكيّ، عن عبد الله بن أحمد بن داهر، عن الفضل بن إسماعيل، عن عليّ بن سالم، عن أبيه قال : سألت الصّادق عليّ فقلت له : يا ابن رسول الله ما تقول في القرآن؟ فقال : هو كلام الله، وقول الله، وكتاب الله، ووحي الله، وتنزيله، وهو الكتاب العزيز الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد<sup>(٢)</sup>.

٤ - يد، لي: أبي، عن سعد، عن اليقطينيّ قال: كتب أبو الحسن الثالث عليماً إلى بعض شيعته ببغداد «بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، عصمنا الله وإيّاك من الفتنة، فإن يفعل فأعظم بها نعمة، وإلا يفعل فهي الهلكة، نحن نرى أنَّ الجدال في القرآن بدعة، اشترك فيها السّائل والمجيب، فتعاطى السائل ما ليس له وتكلف المجيب ما ليس عليه، وليس الخالق إلاً الله، وما سواء مخلوق، والقرآن كلام الله، لا تجعل له اسماً من عندك، فتكون من الضّائين، وما سواء مخلوق، والقرآن كليم من الفتانة، فإن يفعل فأعظم بها وما سواء مخلوق، والقرآن كلام الله، لا تجعل له اسماً من عندك، فتكون من الضّائين، وما سواء مخلوق، والقرآن كلام الله، لا تجعل له اسماً من عندك، فتكون من الضّائين، وما سواء مخلوق، والقرآن كلام الله، لا تجعل له اسماً من عندك، فتكون من الضّائين، وعليه الله وإيّاك من الذين يخشون ربّهم بالغيب، وهم من السّاعة مشفقون»<sup>(٣)</sup>.

٥ - يد، لي: المكتب، عن الأسدي، عن البرمكي، عن عبد الله بن أحمد، عن الجعفريّ قال: قلت لأبي الحسن موسى غليتك : يا ابن رسول الله ما تقول في القرآن: فقد اختلف فيه من قبلنا فقال قوم: إنّه مخلوق، وقال قوم: إنّه غير مخلوق، فقال غليتك : أما إنّي لا أقول في ذلك ما يقولون، ولكنّي أقول: إنّه كلام الله بَخْرَيْلُ <sup>(٤)</sup>.

فجميع هذه الصفات محدثة غير حدوث الفعل منه، جلّ وعزّ ربّنا، والقرآن كلام الله غير مخلوق، فيه خبر من كان قبلكم، وخبر ما يكون بعدكم، أُنزل من عند الله على محمّد رسول الله ﷺ <sup>(0)</sup>.

- التوحيد، ص ٢٢٣، عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٦٦ باب ٣١ ح ٢٠٩، أمالي الصدوق، ٢٣٨ مجلس
   ١٢ ح ١٢.
  - (٢) (٣) التوحيد، ص ٢٢٤، أمالي الصدوق، ص ٤٣٨ مجلس ٨١ ح ١١ و١٤.
    - (٤) التوحيد، ص ٢٢٤، أمالي الصدوق، ص ٤٤٣ مجلس ٨٢ ح ٥.
- (٥) أقول: وفي ج ١٠ عن صفوان بن يحيى في حديث مسائل أبي قرة المحدّث عن الرضا عليته قال: فما تقول في الكتب؟ فقال ابوالحسن عليته: التوراة والانجيل والزبور والفرقان وكلّ كتاب انزل كان =

قال الصدوق تغليم: كأنَّ المراد من هذا الحديث ما كان فيه من ذكر القرآن، ومعنى ما فيه أنَّه غير مخلوق أي غير مكذوب، ولا يعني به أنَّه غير محدث، لأنَّه قد قال: محدث غير مخلوق، وغير أزليّ مع الله تعالى ذكره وقال أيضاً: قد جاء في الكتاب أنَّ القرآن كلام الله، ووحي الله، وقول الله وكتاب الله، ولم يجئ فيه أنَّه مخلوق، وإنَّما امتنعنا من إطلاق المخلوق عليه لأنَّ المخلوق في اللغة قد يكون مكذوباً، ويقال: كلام مخلوق أي مكذوب قال الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا تَمْبُدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ أَوَّئَنَا وَتَعْلَقُونَ إِفَكاً فَيْ أَنَّ الم وقال نَتَرَيَّ حكاية عن منكري التوحيد: ﴿مَا سَعِنا إِنَّ الْ وَأَنَى الْمَا إِلَى الله تبارك وتعالى: المحلوق عليه لأنَّ المخلوق في اللغة قد يكون مكذوباً، ويقال: كلام مخلوق أي كذباً، وقال نَتَرَيَّ حكاية عن منكري التوحيد: ﴿مَا سَعِنا بِهَذَا فِي آلِيلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنَّ هَذَا إِلَى أَنْ الْم وقال نَتَرَيَّ مَا الله تبارك وتعالى عن منكري التوحيد: ﴿مَا سَعِنا بِهُذَا فِي آلِيلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنَّ هَذَا أَنَ الم وقال نَتَرَيْنَ من وعن الله تبارك وتعالى الله عنه مندون ألق أَنْهُ أَنْ أَنْهُ مَنْ أَنْ الْمُعْلُقُونَ إِنَكُمُ أَنَّ أَنْ مُؤَيْ وقال نَتَرَخُونَ في مندون الله معنى أنه مكذوب فقد كذا من مخلوق أي من أَنْ مُؤْذًا مُؤْذًا أَنْ أَنْ مُؤْذًا أَنْ ومن وعم أَنَّ الم معنى أَنَّ عن منكري التوحيد في أُنَّه مكذوب فقد كذب، ومن قال: إذه غير مخلوق بمعنى أنَّه غير مكذوب فقد صدق وقال الحقَّ والصواب، ومن زعم أَنَّ علي مخلوق بمعنى أنَّه غير محدث وغير منزل وغير محفوظ، فقد أخطأ وقال غير الحق والصواب.

وقد أجمع أهل الإسلام على أنَّ القرآن كلام الله ﷺ على الحقيقة دون المجاز، وأنَّ من قال غير ذلك فقد قال منكراً وزوراً، ووجدنا القرآن مفصّلاً وموصّلاً، وبعضه غير بعض، وبعضه قبل بعض، كالناسخ الذي يتأخّر عن المنسوخ، فلو لم يكن ما هذه صفته حادثاً بطلت الذّلالة على حدوث المحدثات، وتعذَّر إثبات محدثها، بتناهيها وتفرُّقها واجتماعها.

وشيء آخر: وهو أنَّ العقول قد شهدت، والأمّة قد أجمعت إنَّ الله يَخْرَعَكْ صادق في أخباره، وقد علم أنَّ الكذب هو أن يخبر بكون ما لم يكن وقد أخبر الله يَخْرَعَكْ عن فرعون وقوله: ﴿أَنَا رَبُكُمُ ٱلْأَطَنَ﴾<sup>(٣)</sup> وعن نوح أنّه ﴿وَنَادَىٰ نُوَحُ أَبَنَهُ وَكَانَ فِي مَعْزِلِ يَبُنَى أَرَّكَب مَعَنَا وَلَا تَكُن تَمَ ٱلْكَفِرِيَنَ﴾<sup>(2)</sup> فإن كان هذا القول وهذا الخبر قديماً فهو قبل فرعون وقبل قوله ما أخبر عنه وهذا هو الكذب، وإن لم يوجد إلَّا بعد أن قال فرعَون ذلك، فهو حادث لأنه كان بعد أن لم يكن.

وآمر آخر وهو أنَّ الله يَتَرْتِينَ قال: ﴿ وَلَبِن شِنْنَا لَنَذْهَبَنَ بِإِلَٰذِي أَوْجَبْنَا إِلَيْكَ ﴾ (\*) وقوله: ﴿مَا

- سورة العنكبوت، الآية: ١٧.
   سورة العنكبوت، الآية: ٧.
  - (٣) سورة النازعات، الآية: ٢٤.
    (٤) سورة هود، الآية: ٤٢.
    - (٥) سورة الإسراء، الآية: ٨٦.

نَنسَخْ مِنَ ءَايَةٍ أَوْ نُنسِهَا نَأْتِ بِحَثْمِ مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَاً﴾ <sup>(١)</sup> وما له مثل أو جاز أن يعدم بعد وجوده، فحادث لا محالة<sup>(٢)</sup>.

٧ - شيء عن فضيل بن يسار قال: سألت الرّضا ﷺ عن القرآن فقال لي: هو كلام الله<sup>(٣)</sup>.

٨ - شيء عن زرارة قال: سألت أبا جعفر ﷺ عن القرآن فقال لي: لا خالق ولا مخلوق، ولكنه كلام الخالق<sup>(٤)</sup>.

٩ - شي: عن زرارة قال: سألته عن القرآن أخالق هو؟ قال: لا، قلت: مخلوق؟ قال: [لا] ولكنّه كلام الخالق<sup>(a)</sup>.

١٠ - شي: عن ياسر الخادم، عن الرّضا علي أنّه سئل عن القرآن فقال: لعن الله المرجئة ولعن الله أبا حنيفة، إنّه كلام الله غير مخلوق، حيث ما تكلّمت به وحيث ما قرأت ونطقت، فهو كلام وخبر وقصص<sup>(١)</sup>.

### 10 - باب وجوه اعجاز القرآن

**أقول:** قد سبق ما يناسب هذا الباب في الباب الأوَّل من هذا الكتاب، وقد أوردنا أكثر ما يناسب هذا الباب في كتاب أحوال النبيّ ﷺ فتذكّر<sup>(٨)</sup>.

ولنذكر هنا ما أورده القطب الراونديُّ تقلمُ بطوله في كتاب الخرائج والجرائح في هذا المعنى، فإنَّه كاف في هذا الباب، ومقنع في دفع الشبه الموردة على ذلك في كلِّ باب.

قال رضوان الله عليه: اعلم أنَّ كتاب الله المجيد ليس مصدِّقاً لنبيِّ الرحمة خاتم النّبيِّين فقط بل هو مصدِّق لسائر الأنبياء والأوصياء قبله، وسائر الأوصياء بعده جملة وتفصيلاً، وليس جملة الكتاب معجزة واحدة، بل هي معجزات لا تحصى وفيه أعلام عدد الرّمل والحصى، لأنَّ أقصر سورة فيه إنّما هو الكوثر، وفيه إعجاز من وجهين:

- سورة البقرة، الآية: ١٠٦.
   (٢) التوحيد، ص ٢٢٥.
- (٣) (٦) تغسير العياشي، ج ١ ص ١٧ –١٩ باب فضل القرآن، ح ١٠ و١٤ و١٩ و١٧.
  - (٧) رجال الكشي، ص ٤٩٠ ح ٩٣٤.
     (٨) مرّ في ج ١٨ من هذه الطبعة.

أحدهما : أنّه قد تضمّن خبراً عن الغيب قطعاً قبل وقوعه، فوقع كما أخبر عنه من غير خلف فيه، وهو قوله : ﴿إِنَّ شَانِئَكَ هُوَ ٱلْأَبَّرُ﴾ لمّا قال قائلهم : إنَّ محمّداً رجل صُنْبُور فإذا مات انقطع ذكره، ولا خلف له يبقى به ذكره فعكس ذلك على قائله، وكان كذلك.

والثّاني: من طريق نظمه لأنّه على قلّة عدد حرُوفه، وقصر آيه، يجمع نظماً بديعاً، وأمراً عجيباً، وبشارة للرّسول، وتعبّداً للعبادات بأقرب لفظ وأوجز بيان، وقد نبّهنا على ذلك في كتاب مفرد لذلك.

ثمَّ إنَّ السَّور الطَّوال متضمَّنة للإعجاز من وجوه كثيرة نظماً وجزالة وخبراً عن الغيوب، فلذلك لا يجوز أن يقال: إنَّ القرآن معجز واحد ولا ألف معجز، ولا أضعافه، فلذلك خطأنا قول من قال: إنَّ للمصطفى ﷺ ألف معجز أو ألفي معجز، بل يزيد ذلك عند الاحصاء على الألوف.

ثمَّ الاستدلال في أنَّ القرآن معجز لا يتمُّ إلَّا بعد بيان خمسة أشياء: أحدها ظهور محمّد ﷺ بمكّة، وادّعاؤه أنّه مبعوث إلى الخلق ورسول إليهم، وثانيها تحدِّيه العرب بهذا القرآن الذي ظهر على يديه، وادّعاؤه أنَّ الله أنزله عليه وخصّه به، وثالثها أنَّ العرب مع طول المدَّة لم يعارضوه، ورابعها أنّه لم يعارضوه للتعذُّر والعجز، وخامسها أنَّ هذا التعذّر خارق للعادة، فإذا ثبت ذلك فإمّا أن يكون القرآن نفسه معجزاً خارقاً للعادة بفصاحته، ولذلك لم يعارضوه، أو لأنَّ الله صرفهم عن معارضتهم ولولا الصّرف لعارة لمبطل.

وأمّا ظهوره ﷺ بمكّة، ودعاؤه إلى نفسه فلا شبهة فيه، بل هو معلوم ضرورة لا ينكره عاقل، وظهور هذا القرآن على يده أيضاً معلوم ضرورة، والشكّ في أحدهما كالشكّ في الآخر.

وأمّا الّذي يدلُّ على أنَّه ﷺ تحدَّى بالقرآن فهو أنَّ معنى قولنا إنَّه تحدَّى : أنَّه كان يدَّعي أنَّ الله تعالى خصّه بهذا القرآن وإنبائه به، وأنَّ جبرئيل ﷺ أتاء به، وذلك معلوم ضرورة لا يمكن لأحد دفعه، وهذا غاية التحدي في المعنى.

وأمّا الكلام في أنّه لم يعارض، فلأنّه لو عورض لوجب أن ينقل ولو نقل لعلم، كما علم نفس القرآن، فلمّا لم يعلم، دلَّ على أنّه لم يكن، وبهذا يعلم أنّه ليس بين بغداد والبصرة بلد أكبر منهما لأنّه لو كان لنقل وعلم، وإنّما قلنا إنَّ المعارضة لو كانت لوجب نقلها لأنَّ الدواعي متوفّرة على نقلها، ولأنّها تكون الحجّة، والقرآن شبهة، لو كانت، ونقل الحجّة أولى من نقل الشبهة وأمّا الّذي نعلم به أنَّ جهة انتفاء المعارضة التعلُّر لا غير، فهو أنَّ كلَّ والأكوان ليست في مقدورنا، وخاصّة إذا علمنا أنَّ الموانع المعقولة مرتفعة كلما إنَّ هذه الجواهر أن نقط على أنَّ ذلك من جهة التعلُّر لا غيره وإذا علمنا أنَّ الموانع المعقولة مرتفعة كلّها، فيجب لنا والأكوان ليست في مقدورنا، وخاصّة إذا علمنا أنَّ الموانع المعقولة مرتفعة كلّها، فيجب لنا يعارضوه مع شدَّة حاجتهم إلى المعارضة، علمنا أنّهم لم يعارضوه للتعذُّر لا غير، وإذا ثبت كون القرآن معجزاً وأنَّ معارضته تعذَّرت لكونه خارقاً للعادة، ثبت بذلك نبوَّته المطلوبة. ثمَّ اعلم أنَّ الطّريق إلى معرفة صدق النبيّ ﷺ أو الوصيّ ﷺ ليس إلَّا ظهور المعجز عليه، أو خبر نبيّ ثابت نبوَّته بالمعجز، والمعجز في اللّغة ما يجعل غيره عاجزاً، ثمَّ تعورف في الفعل الذي يعجز القادر عن مثله، وفي الشرع هو كلُّ حادث من فعل الله أو بأمره أو تمكينه ناقض لعادة الناس في زمان تكليف مطابق لدعوته أو ما يجري مجراه.

منها أن يعجز عن مثله أو عمّا يقاربه المبعوث إليه وجنسه، لأنّه لو قدر عليه أو واحد من جنسه في الحال لما دلَّ على صدقه، ووصيّ النبيّ حكمه حكمه.

ومنها أن يكون من فعل الله أو بأمره وتمكينه لأنَّ المصدّق للنبيّ بالمعجز هو الله، فلا بدَّ أن يكون من جهته تعالى. ومنها أن يكون ناقضاً للعادة لأنّه لو فعل معتاداً لم يدلَّ على صدقه، كطلوع الشمس من المشرق.

ومنها أن يحدث عقيب دعوى المدَّعي أو جارياً مجرى ذلك. والّذي يجري مجراء أن يدَّعي النبوَّة ويظهر عليه معجزاً، ثمَ يشيع دعواه في النَّاس ثمَّ يظهر معجز من غير تجديد دعوى لذلك، لأنّه إذا لم يظهر كذلك لم يعلم تعلِّقه بالدعوى فلا يعلم أنّه تصديق له في دعواه. ومنها أن يظهر ذلك في زمان التكليف لأنَّ أشراط السّاعة ينتقض بها عادته تعالى، ولا يدلُّ على صدق مدّع.

ثمَّ إنَّ القرآن معجز، لانّه ﷺ تحدَّى العرب بمثله وهم النهاية في البلاغة، وتوفّرت دواعيهم إلى الإتيان بما تحدًّاهم به، ولم يكن لهم صارف عنه ولا مانع منه، ولم يأتوا به، فعلمنا أنّهم عجزوا عن الإتيان بمثله.

وإنّما قلنا إنّه عنه تحدّاهم به لأنَّ القرآن نفسه يتضمّن التحدّي كقوله تعالى: ﴿ فَأَنُوْا بِسُورَةٍ مِن مِثْلِمِ بَ أَنَّ ومعلوم أنَّ العرب في زمانه وبعده كانوا يتبارون بالبلاغة، ويفخرون بالفصاحة، وكانت لهم مجامع يعرضون فيها شعرهم، وحضر زمانه من يعدُّ في الطبقة الأولى كالأعشى ولبيد وطرفة، وزمانه أوسط الأزمنة في استعمال المستأنس من كلام العرب دون الغريب الوحشيّ الثقيل على اللّسان فصحَّ أنّهم كانوا الغاية في الفصاحة، وإنّما قلنا اشتدّت دواعيهم إلى الإتيان بمثله فإنّه تحدَّاهم ثمَّ قرَّعهم بالعجز عنه، بقوله تعالى: ﴿قُلُوا المُعَانَّةُ وقوله تعالى: ﴿قُلُ يَنْقُوا بِعِنْلِ هَذَا ٱلْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِعِشْلِهِ وَلَوَ كَانَ بَعَضُهُمْ فِي مَعْنُ ع

- سورة البقرة، الآية: ٢٣.
   (٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٨.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٤.

فإن قيل: لعلَّ صارفهم هو قلّة احتفالهم به أو بالقرآن لانحطاطه في البلاغة قلنا لا شبهة أنَّه ﷺ كان من أوسطهم في النسب [وفي الخصال المحمودة] حتّى سمّوه الأمين، الصّدوق، وكيف لا يحتفلون به وهم يستعظمون القرآن حتّى شهروه بالسحر، ومنعوا النّاس من استماعه، لئلاّ يأخذ بمجامع قلوب السّامعين، فكيف يرغبون عن معارضته.

فإن قيل: ألستم تقولون إنَّ ما يأتي به محمّد من القرآن هو كلام الله وفعله وقلتم إنَّ مقدورات العباد لا تنتقض بها العادة، وقلتم إنَّ القرآن هو أوَّل كلام تكلّم به تعالى، وليس بحادث في وقت نزوله، والناقض للعادة لا بدَّ وأن يكون هو متجدِّد الحدوث، لأنَّ الكلام مقدور للعباد، فما يكون من جنسه لا يكون ناقضاً للعادة، فلا يكون معجزاً للعباد.

الجواب أنَّ الناقض للعادة هو ظهور القرآن في مثل بلاغته المعجزة، وذلك يتجدَّد، وليس يظهر مثلة في العادة سواء جوِّز أن يكون من قبله أو من قبل ملك يظهر عليه بأمره تعالى أو أوحى الله به إليه، فإذا علم صدقه في دعواه بظهور مثل هذا الكلام البليغ الذي يعجز عنه المبعوث إليه وجنسه عن مثله، وعمّا يقاربه وكان ناقضاً للعادة، فكان معجزاً دالاً على صدقه، ولم يضرَّنا في ذلك أن يكون تعالى تكلّم به قبل، إذ لم يُجر تعالى عادته في إظهاره على أحد غيره.

وقوله : «إنّه مرتّب من جنس مقدور العباد» لا يقدح في كونه ناقضاً للعادة ولا في كونه معجزاً، لأنَّ الإعجاز فيه هو من جملة البلاغة، وفيها يقع التفاوت بين البلغاء، ألا ترى أنَّ الشعراء والخطباء يتفاضلون في بلاغتهم في شعرهم وخطبهم؟ فصحَّ أن يكون في الكلام ما بلغ حدًا في البلاغة ينقض به العادة في بلاغة البلغاء من العباد.

ويبيِّن ذلك أنَّ البلاغة في الكلام البليغ لا يحصل بقدرة القادر على إحداث الحروف المرتجة، وإنَّما يظهر بعلوم المتكلَّم بالكلام البليغ، وتلك العلوم لا تحصل للعبد باكتسابه، وإنَّما يحصل له من قبل الله ابتداء، وعند اجتهاد العبد في استعمال ما يحصل عنده، وتلك العلوم من فعله تعالى، وقد أجرى الله عادته فيها بمنح العبد من العلوم للبلاغة، فلا يمنح من ذلك إلاً مقداراً يتفاوت فيه بلاغة بعضهم عن بعض، ويتفاوتون في ذلك بقدر تفاوت بلاغتهم، فإذا تجاوز بلاغة القرآن ذلك المقدار الذي جرت به العادة في بلاغة العبد، وبلغت حدًا لا تبلغه بلاغة أبلغهم، ظهر كونه ناقضاً للعادة، وإنّما يبيّن كونه كذلك، إذا بيِّنَا أنّه تحدًاهم بمثل القرآن، فعجزوا عنه، وعمّا يقاربه.

فإذا قيل : فبماذا علمتم أنَّ القرآن ظهر معجزة له دون غيره، وما أنكرتم أنَّ الله بعث نبيًّا غير محمّد، وآمن محمّد به، فتلقَّاه منه محمّد، ثمَّ قتل ذلك النبيَّ وادَّعاه معجزة لنفسه.

الجواب أنَّا نعلم باضطرار أنَّه مختصٌّ به كما نعلم في كثير الأشعار والتصانيف أنَّها مختصّة بمن تضاف إليه كشعر امرئ القيس وكتاب العين للخليل، ثمَّ إنَّ القرآن ظه. منه وسمع، ولم يجر في النّاس ذكر أنّه ظهر لغيره، ولا جوَّزوه، وكيف يجوز في حكمة الحكيم أن يمكّن أحداً من ذلك وقد علم حال محمّد في عزوف نفسه عن ملاذً الدُّنيا من أوَّل أمره إلى أواخره، كيف يتّهم بما قالوه.

فإن قيل : لعلَّ من تقدَّم محمّداً كامرئ القيس وأضرابه لو عاصره لأمكنه معارضته، قلنا : إنَّ التحدّي لم يقع بالشعر فيصحَّ ما قلته، وكان في زمانه على وقريباً منه من قدم في البلاغة من تقدَّم، ولأنّه ما كلّفهم أن يأتوا بالمعارضة من عند أنفسهم، وإنّما تحدَّاهم أن يأتوا بمثل هذا القرآن من كلامهم أو كلام غيرهم ممّن تقدَّمهم، فلو علموا أنَّ في كلامهم ما يوازي بلاغة القرآن لأتوابه، ولقالوا إنَّ هذا كلام من ليس بمنبًّا وهو مساو للقرآن في بلاغته ومعلوم أنَّ محمّداً يشي ما قرأ الكتب ولا تتلمذ لأحد من أهل الكتاب، وكان ذلك معلوماً لأعدائه، ثم قصَّ عليهم قصص نوح، وموسى، ويوسف، وهود، وصالح، وشعب ولوط، وعيسى وقصّة مريم على طولها، فما ردَّ عليه أحد من أهل الكتاب شيئاً منها، ولا خطَّاُوه في شيء من ذلك، ومثل هذه الأخبار لا يتمكن منها إلَّا بالتبخيت والاتّفاق وقد نبّه الله عليه بقوله : فَذَلِكَ والأمم الماضين.

وأما وجه إعجاز القرآن فاعلم أنَّ المسلمين اتفقوا على ثبوت دلالة القرآن على النبوَّة وصدق الدَّعوة، واختلف المتكلّمون في جهة إعجاز القرآن على سبعة أوجه، فقد ذهب قوم إلى أنّه معجز من حيث كان قديماً أو لأنّه حكاية للكلام القديم، وعبارة عنه، فقولهم أظهر فساداً من أن يختلط بالمذاهب المذكورة في إعجاز القرآن.

فأوَّل ما ذكر من تلك الوجوه: ما اختاره المرتضى وهو أنَّ وجه الإعجاز في القرآن أنَّ الله صرف العرب عن معارضته، وسلبهم العلم بكيفيَّة نظمه وفصاحته وقد كانوا لولا هذا الصّرف قادرين على المعارضة متمكّنين منها .

والثاني : ما ذهب إليه الشيخ المفيد وهو أنّه إنّما كان معجزاً من حيث اختصَّ برتبة في الفصاحة خارقة للعادة، قال : لأنَّ مراتب الفصاحة إنّما تتفاوت بحسب العلوم الّتي يفعلها الله في العباد، فلا يمتنع أن يجري الله العادة بقدر من المعلوم فيقع التمكين بها من مراتب في الفصاحة محصورة متناهية، ويكون ما زاد على ذلك زيادة غير معتادة معجزاً خارقاً للعادة.

والثالث: وهو ما قال قوم وهو أنَّ إعجازه من حيث كانت معانيه صحيحة مستمرَّة على النظر، وموافقة للعقل.

والرابع : أنَّ جماعة جعلوه معجزاً من حيث زال عنه الاختلال والتناقض على وجه لم تجر العادة بمثله .

<sup>(</sup>١) سورة يوسف، الآية: ١٠٢.

والخامس: ما ذهب إليه أقوام وهو أنَّ جهة إعجازه أنَّه يتضمَّن الإخبار عن الغيوب. والسادس: ما قاله آخرون، وهو أنَّ القرآن إنّما كان معجزاً لاختصاصه بنظم مخصوص مخالف للمعهود.

والسابع: ما ذكره أكثر المعتزلة، وهو أنَّ تأليف القرآن ونظمه معجزان لا لأنَّ الله أعجز عنهما بمنع خلقه في العباد، وقد كان يجوز أن يرتفع فيقدر عليه لكن محال وقوعه منهم كاستحالة إحداث الأجسام والألوان، وإبراء الأكمه والأبرص من غير دواء، ولو قلنا إنَّ هذه الوجوه السبعة كلّها وجوه إعجاز القرآن على وجه دون وجه لكان حسناً.

ثمَّ إنَّ المرتضى تشنه استدلَّ على أنَّه تعالى صرفهم عن المعارضة وأنَّ العدول عنها كان لهذا، لا لأنَّ فصاحة القرآن خرقت عادتهم بأنَّ الفضل بين الشينين إذا كثر لم تقف المعرفة بحالهما على ذوي القرائح الذكيّة بل يغني ظهور أمريهما عن الرّؤية بينهما، وهذا كما لا يحتاج إلى الفرق بين الخزّ والصّوف إلى أحذق البزّازين، وإنّما يحتاج إلى التأمّل الشّديد التقارب الّذي يشكل مثله.

ونحن نعلم أنّا على مبلغ علمنا بالفصاحة، نفرق بين شعر امرئ القيس وشعر غيره من المحدثين، ولا نحتاج في هذا الفرق إلى الرُّجوع إلى من هو الغاية في علم الفصاحة، بل نستغني معه عن الفكرة، وليس بين الفاضل والمفضول من أشعار هؤلاء وكلام هؤلاء قدر ما بين الممكن والمعجز، والمعتاد والخارج عن العادة، وإذا استقرَّ هذا، وكان الفرق بين سور المفصّل وبين أفصح قصائد العرب غير ظاهر لنا الظهور الذي ذكرناه – ولعلّه إن كان ثمَّ فرق فهو ممّا يقف عليه غيرنا، ولا يبلغه علمنا – فقد دلَّ على أنَّ القوم صرفوا عن المعارضة وأخذوا عن طريقها.

والأشبه بالحقّ، والأقرب إلى الحجّة، بعد ذلك القول قول من جعل وجه إعجاز القرآن خروجه عن العادة في الفصاحة، فيكون ما زاد على المعتاد معجزاً كما أنّه لمّا أجرى الله العادة في القدرة الّتي يمكن بها من ضروب أفعال الجوارح كالطفو بالبحر وحمل الجبل فإنّها إذا زادت على ما تأتي العادة، كانت لاحقة بالمعجزات كذلك القول ههنا.

ثمَّ إنَّ هؤلاء الّذين قالوا : إنَّ جهة إعجاز القرآن الفصاحة المفرطة الّتي خرقت العادة، صاروا صنفين :

منهم من اقتصر على ذلك، ولم يعتبر النظم، ومنهم من اعتبر مع الفصاحة النظم المخصوص، وقال الفريقان: إذا ثبت أنه خارق للعادة بفصاحته، دلَّ على نبوَّته لأنَّه لو كان من قبل الله فهو دالَّ على نبوَّته ومعجز، وإن كان من فعل النبيَّ عَنْكَ ولم نتمكِّن من ذلك مع خرقه العادة لفصاحته لأنَّ الله خلق فيه علوماً خرق بها العادة، فإذا علمنا بقوله: إنَّ القرآن من فعل الله دون فعله قطعنا على ذلك دون غيره. وأمّا القول الثالث والرابع فكلاهما مأخوذ من قوله تعالى: ﴿وَلَوَ كَانَ مِنَ عِندِ غَيْرِ أَلَمَهِ لَوَجَدُوا فِيدِ ٱخْلِلَاهَا صَحْثِيرًا﴾<sup>(1)</sup> فحمل الأوَّلون ذلك على المعنى والآخرون على اللّفظ، والآية مشتملة عليهما عامّة فيهما، ويجوز أن يكون كلا القولين معجزاً على بعض الوجُوه، لارتفاع التناقض فيه، والاختلاف فيه، على وجه مخالف للعادة.

وأمّا من جعل جهة إعجازه ما تضمّنه من الإخبار عن الغيوب فذلك لا شكَّ أنّه معجز، لكن ليس هو الّذي قصد به التحدّي لأنَّ كثيراً من القرآن خال من الإخبار بالغيب، والتحدّي وقع بسورة غير معيّنة.

وأمّا الّذين قالوا إنّما كان معجزاً لاختصاصه بأسلوب مخصوص، ليس بمعهود فإنَّ النظم دون الفصاحة، لا يجوز أن يكون جهة إعجاز القرآن على الإطلاق لأنَّ ذلك لا يقع فيه التّفاضل، وفي ذلك كفاية، لأنَّ السّابق إلى ذلك لا بدَّ أن يقع فيه مشاركة لمجرى العادة كما تبيّن.

وأمّا من قال: إنَّ القرآن نظمه وتأليفه مستحيلان من العباد، كخلق الجواهر والألوان، فقولهم به على الإطلاق باطل، لأنَّ الحروف كلّها من مقدورنا، والكلام كلّه يتركّب من الحروف الّتي يقدر عليها كلُّ متكلّم وأمّا التأليف فإطلاقه مجاز في القرآن لأنَّ حقيقته في الأجسام وإنّما يراد من القرآن حدوث بعضه في أثر بعض، فإن أريد ذلك فهو إنّما يتعذَّر لفقد العلم بالفصاحة وكيفية إيقاع الحروف لا أنَّ ذلك مستحيل كما أنَّ الشعر يتعذَّر على العجم لعدم علمه بذلك، لا أنّه مستحيل منه من حيث القدرة ومتى أريد استحالة ذلك بما يرجع إلى فقد العلم فذلك خطأ في العبارة دون المعنى<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** ثمَّ أعاد تثلَّثة الكلام على كلَّ من الوجوه المذكورة على الترتيب المذكور، فقال في الصرفة :

واعترض فقالوا : إذا كان الصرف هو المعجز فلم لم يجعل القرآن من أرَكَّ الكلام وأقلَّه فصاحة، ليكون أبهر في باب الإعجاز .

الجواب: لو فعل ذلك لجاز لكنَّ المصلحة معتبرة في ذلك، فلا يمتنع أنّها اقتضت أن يكون القرآن على ما هو عليه من الفصاحة فلأجل ذلك لم ينقص منه ولا يلزم في باب المعجزات أن يفعل ما هو أبهر وأظهر، وإنّما يفعل ما تقتضيه المصلحة بعد أن تكون دلالة الإعجاز قائمة فيه، ثمَّ يقال: فهلاً جعل الله القرآن أفصح ممّا هو عليه، فما قالوا فهو جوابنا عنه، وليس لأحد أن يقول: ليس وراء هذه الفصاحة زيادة، لأنَّ الغايات الَّتي ينتهي إليها الكلام الفصيح غير متناهية.

سورة النساء، الآية: ٨٢.
 (٢) الخرائج والجرائح، ج ٣ ص ٩٧١.

ومن اعتراضاتهم قولهم: لو كان الصرف لما خفي ذلك على فصحاء العرب لأنّهم إذا كانوا يتأتّى منهم قبل التحدّي ما تعذّر بعده، وعند روم المعارضة، فالحال في أنّهم صرفوا عنها ظاهرة، فكيف لم ينقادوا .

والجواب لا بدَّ أن يعلموا تعذَّر ما كان متأتّياً منهم، لكنّهم يجوز أن ينسبوه إلى الاتّفاقات أو إلى السّحر أو العناد ويجوز أن يدخل عليهم الشبهة على أنَّه يلزمهم مثل ما ألزمونا بأن يقال : إنَّ العرب إذا علموا أنَّ القرآن خرق العادة بفصاحته، فلم لم ينقادوا فجوابهم جوابنا .

واعترضوا فقالوا : إذا لم يخرق القرآن العادة بفصاحته فلم شهد له بالفصاحة متقدَّمو العرب كالوليد بن المغيرة وكعب بن زهير، والأعشى الكبير لأنّه ورد ليسلم فمنعه أبو جهل!!؟ وخدعه، وقال: إنّه يحرِّم عليك الأطيبين فلولا أنّه بهرهم بفصاحته وإلّا لم ينقادوا .

والجواب جميع ما شهد به الفصحاء من بلاغة القرآن فواقعة موقعه، لأنَّ من قال بالصّرفة لا ينكر مزيّة القرآن على غيره بفصاحته، وإنّما يقول: تلك المزيّة ليست ممّا تخرق العادة، وتبلغ حدَّ الإعجاز، فليس في قبول الفصحاء وشهادتهم بفصاحة القرآن ما يوجب القول ببطلان الصّرفة، وأمّا دخولهم في الإسلام فلأمرٍ بهرهم وأعجزهم، وأيّ شيء أبلغ من الصّرفة في ذلك.

وأمّا القائلون بأنَّ إعجازه الفصاحة قالوا : إنَّ الله جعل معجزة كلّ نبيّ من جنس ما يتعاطى قومه، ألا ترى أنَّ في زمان موسى عَلَيْتَ لمّا كان الغالب على قومه السحر، جعل الله معجزته من ذلك القبيل، فأظهر على يده قلب العصا حيّة واليد البيضاء، فعلم أولئك الأقوام بأنَّ ذلك ممّا لا يتعلّق بالسحر، فآمنوا، وكذلك زمان عيسى عَلَيْتَ لمّا كان الغالب على قومه الطبّ جعل الله معجزته من ذلك القبيل فأظهر على يده إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص، فعلم أولئك الأقوام أنَّ ذلك ممّا لا يوصل إليه بالطّبّ، فآمنوا به.

وكذلك لمّا كان زمن محمّد في الغالب على قومه الفصاحة والبلاغة، حتّى كانوا لا يتفاخرون بشيء كتفاخرهم بها، جعل الله معجزته من ذلك القبيل فأظهر على يده هذا القرآن، وعلم الفصحاء منهم أنَّ ذلك ليس من كلام البشر، فآمنوا به، ولهذا جاء المخصوصون فآمنوا برسول الله كالأعشى مدح رسول الله في بقصيدة وأراد أن يؤمن، فدافعه قريش وجعلوا يحدِّثونه بأسوء ما يقدرون عليه وقالوا : إنّه يحرِّم عليك الخمر والزنا، فقال : لقد كبرت وما لي في الزنا من حاجة، فقالوا : أنشدنا ما مدحته به، فأنشدهم :

الم تغتمض عيناك ليلة أرمدا وبتَّ كما بات السّليم مسهّداً نـبـيَّ يـرى مـا لا تـرون وذكـره أغار لعمري في البلاد وأنـجـدا قالوا : إن أنشدته هذا لم يقبله منك، فلم يزالوا بالسّعي حتّى صدُّوه فقال : أخرج إلى اليمامة، ألزمه عامي هذا، فمكث زماناً يسيراً ومات باليمامة. وجاء لبيد وآمن برسول الله ﷺ وترك قيل الشّعر تعظيماً لأمر القرآن فقيل له: ما فعلت قصيدتاك؟ قال: أبدلني الله بهما سورتي البقرة وآل عمران.

قالوا : ومن خالفنا في هذا الباب يقول : إنَّ الطريق إلى النبوَّة ليس إلَّا المعجز ، وزعموا أنَّ المعجز يلتبس بالحيلة ، والشعوذة ، وخفّة اليد ، فلا يكون طريقاً إلى النبوَّة ، فقوله باطل ، لأنَّ هذا إنّما كان لو لم يكن طريق إلى الفصل بين المعجز والحيلة ، وههنا وجوه من الفصل بينه وبينها : منها أنَّ المعجز لا يدخل جنسه تحت مقدور العباد كقلب العصا حيّة وإحياء الموتى وغير ذلك ، ومنها أنَّ المعجز يكون ناقضاً للعادة بخلاف الحيلة ، فإنّه يحتاج فيها إلى التعليم ، ومنها أنَّ المعجز لا يدخل جنسه تحت مقدور العباد وقلب العصا حيّة وإحياء ومنها أنَّ المعجز إلى يحتاج إلى الآلات بخلاف الحيلة فإنّه يحتاج إلى الآلات ، ومنها أنَّ المعجز إنّما يظهر عند من يكون من أهل ذلك الباب ويروَّج عليهم ، والحيلة إنّما يظهر عند العوام والّذين لا يكونون من أهل ذلك الباب ، ويروَّج عليهم ، والحيلة إنّا نعلم مخالفينا : إنَّ محمّداً لم يكن نبيًا لأنّه لم يكن معه معجز ، فالكلام عليه أن نقول إنّا نعلم ضرورة أنّه ادَعى النبوَّة كما نعلم أنه ظهر بمكّة ، وهاجر إلى المدينة ، وعلموا أنَّ انعلم فرورة أنّه ادَعى النبوَّة كما نعلم أنه ظهر بمكّة ، وهاجر إلى المدينة ، وتحدًى العرب بالقرآن ، وادَعى مزيّة القرآن على كلامهم وهذا يكون تحدًياً من جهة المعنى ، وعلموا أنَّ شأنه يبطل العادة عن منيّة القرآن على كلامهم وهذا يكون تحدًياً من جهة المعنى ، وعلموا أنَّ شأنه يبطل العادة كونه معجزاً دالاً على نبوَّة.

فإن قيل: إنَّما لم يعارضوه لكونهم غبايا جهَّالاً، لا لعجزهم.

قلنا : المعارضات كانت مسلوكة فيما بينهم، فامرؤ القيس عارض علقمة بن عبدة بن الطّبيب وناقضه، وطريقة المعارضة لا تخفى على دهاة العرب مع ذكائها .

فإن قيل : أخطأوا طريق المعارضة، كما أخطأوا في عبادة الأصنام، أو لأنَّ القرآن يشتمل على الأقاصيص وهم لم يكونوا من أهله.

قلنا في الأوَّل فرق بينهما، لأنَّ عبادة الأصنام طريقها الدلالة، وما كان طريقه الدّلالة يجوز فيه الخطأ، بخلاف مسألتنا لأنَّ طريقة التحدَّي هي الضّرورة لا يجوز فيها الخطأ، وأمّا الثاني ففي القرآن ما ليس من الأقاصيص، فوجب أن يأتوا بمثله فيعارضوه، على أنّهم طلبوا أخبار رستم واسفنديار، وحاولوا أن يجعلوه معارضة للقرآن، واليهود والنّصارى كانوا أهل الأقاصيص، وكان من الواجب أن يتعرَّفوها منهم، ويجعلوها معارضة.

فإن قيل: لا يجوز أن يكون القرآن معجزاً دالاً على نبوَّته من حيث إنَّه ناقض العادة، فلا يمتنع أن يكون العرب أفصح الناس، ومنهم جماعة أفصح العرب، وفي الجماعة واحد هو أفصح منهم، وإذا أتى بكلام لا يمكنهم أن يأتوا بمثله ولا بما يقاربه، فإذا أتى بكلام مختصّ بالفصاحة لا يمكنهم أن يأتوا بمثله ولا بما يقاربه، يوجب كونه معجزاً.

قلنا لهم: لا يصحُّ ولو اتَّفق لكان دليلاً على صدقه.

فإن قيل: لو كان القرآن معجزاً لكان نبيّاً مبعوثاً إلى العرب والعجم، وكان يجب أن يعلم سائر الناس إعجاز القرآن من حيث الفصاحة، والعجم لا يمكنهم ذلك.

قلنا : هذا لا يصحُّ لأنَّ الفصاحة ليست بمقصورة على بعض اللّغات، [والعجم] يمكنهم أن يعرفوا ذلك على سبيل الجملة، إذ أمكن أن يعلموا بالأخبار المتواترة أنَّ محمّداً كان ظهر عليه القرآن، وتحدَّى العرب، وعجزوا أن يأتوا بمثله، فيجب أن يكون القرآن معجزاً دالاً على نبوَّته، والعرب يعرفون ذلك على التفصيل لأنَّ القرآن نزل بلغتهم، والعلم به على سبيل الجملة في هذا الباب كاف.

وإنّما قلنا إنّه معجز من حيث إنّه ناقض العادة، لأنَّ العادة لم يجر أن يتعلّم واحد الفصاحة ثمَّ يبرز عليهم بحيث لم يمكنهم أن يأتوا بما يقاربه، فإذا أتى به كذلك كان معجزاً .

وأمّا القائلون بأنَّ إعجازه بالفصاحة والنظم معاً، قالوا : إنَّ الَّذي يدلُّ على أنَّ التحدُّي كان بالفصاحة والنظم معاً أنَّا رأينا النبيَّ ﷺ أرسل التحدِّي إرسالاً، وأطلقه إطلاقاً، من غير تخصيص يحصُره، فقال مخبراً عن ربَّه : ﴿قُلْ لَمِنِ أَجْتَمَتَ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَى آنَ يَأْتُواْ بِمِثْلِ الْقُرْبَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾ وقال : ﴿وَإِن صَحُنْتُمْ فِي رَبِّهِ مِمَّا ذَنّا عَلَى عَلَى أَنْ عَلَى أَنْ فَاتُورُانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾ وقال : ﴿وَإِن صَحُنْتُمْ فِي رَبِّهِ مِمَّا ذَنّا عَلَى عَبْدِنَا

فترك القوم استفهامه عن مراده بالتحدِّي : هل أراد مثله في الفصاحة دون النظم، أو فيهما جميعاً، أو في غيرهما؟ فعل من سبق الفهم إلى قلبه، وزال الرَّيب عنه، لانّهم لو ارتابوا لسألوه [ولو شكّوا لاستفهموه] ولم يجز ذلك على هذا إلّا والتحدِّي واقع بحسب عهدهم وعادتهم، وقد علمنا أنَّ عادتهم جارية في التحدِّي باعتبار طريقة النظم مع الفصاحة، ولهذا لا يتحدَّى الشاعر الخطيب الّذي لا يتمكّن من الشعر، ولا الخطيب الشاعر، وإنّما يتحدَّى كلُّ بنظيره، ولا يقنع المعارض حتَّى يأتي بمثل عروض صاحبه كمناقضة جرير للفرزدق، وجرير للأخطل، وإذا كانت هذه عادتهم، فإنّما اختلفوا في التحدِّي عليها.

فإن قبل: عادة العرب وإن جرت في التحدِّي بما ذكرتموه، فلا يمنع صحّة التحدِّي بالفصاحة دون طريقة النظم، لا سيّما والفصاحة هي الّتي يصحُّ فيها التفاضل وإذا لم يمتنع ذلك فيما أنكرتم أن يكون تحدَّاهم بالفصاحة دون النظم، فأفهمهم قصده، فلهذا لم يستفهموه.

قلنا : ليس نمنع أن يقع التحدَّي بالفصاحة دون النَّظم، فمن أين عرفته وإنَّما سمعناه في التحدِّي بالقرآن من حيث أطلق التحدِّي به، وعري عمّا يخصّه بوجه دون وجه، فحملناه على ما عهده القوم، وألفوه في التحدِّي، فلو كان ﷺ أفهمهم تخصيص التحدِّي بقول مسموع، لوجب أن ينقل إلينا لفظه، ولا نجد له نقلاً، ولو كان أفهمهم بمخارج الكلام أو بإشارة وغيرها لوجب اتصاله بنا أيضاً فإنَّ ما يدعو إلى النقل للألفاظ، يدعو إلى نقل ما يتصل بها من مقاصد ومخارج، سيّما فيما تمسُّ الحاجة إليه. ألا ترى أنّه لمّا نفى النبوَّة بعد نبوَّته بقوله: «لا نبيَّ بعدي» أفهم مراده السّامعين من هذا القول أنّه عنى لا نبيَّ بقي من البشر كلّهم، وأراد بالبَعد عموم سائر الأوقات، اتّصل ذلك بنا على حدِّ اتصال اللفظ، وفي ارتفاع كلّ ذلك من النقل دليل على صحّة قولنا .

على أنَّ التحدَّي لو كان مقصوراً على الفصاحة دون النِّظم، لوقعت المعارضة من القوم ببعض فصيح شعرهم، أو بليغ كلامهم، لأنَّا نعلم خفاء الفرق بين قصار السور وفصيح كلام العرب.

فكان يجب أن يعارضوه، فإذا لم يفعلوا، فلأنّهم فهموا من التحدّي الفصاحة وطريقة النظم، ولم يجتمعا لهم، واختصاص القرآن بنظم مخالف لسائر ضروب الكلام، أوضح من أن يتكلّف الدلالة عليه.

وقد قال السيّد<sup>(1)</sup> : وعندي أنَّ التحدِّي وقع بالإتيان بمثله في فصاحته وطريقته في النظم، ولم يكن بأحد الأمرين، ولو وقعت المعارضة بشعر منظوم أو برجز موزون أو بمنثور من الكلام، ليس له طريقة القرآن في النظم، لم تكن واقعة موقعها والصرفة على هذا إنّما كانت بأن يسلب الله كلَّ من رام المعارضة للعلوم الّتي يتأتى معها مثل فصاحة القرآن وطريقته في النظم، ولهذا لا يصاب في كلام العرب ما يقارب القرآن في فصاحته ونظمه.

وأمّا القائلون بأنَّ إعجاز القرآن في النظم المخصوص، قالوا : لمّا وجدنا الكلام منظوماً موزوناً ومنثوراً غير موزون، والمنظوم هو الشعر وأكثر النّاس لا يقدرون عليه، فجعل الله تعالى معجز نبيّه النمط الّذي يقدر عليه كلُّ أحد، ولا يتعذَّر نوعه في كلّهم، وهو الّذي ليس بموزون، فيلزم حجّته الجميع.

والَّذي يجب أن يعلم في العلم بإعجاز النظم، هو أن يعلم مباني الكلام وأسباب الفصاحة في ألفاظها، وكيفيّة ترتيبها، وتباين ألفاظها، وكيفيّة الفرق بين الفصيح والأفصح، والبليغ والأبلغ، وتُعرف مقادير النظم والأوزان، وما به يبيّن المنظوم من المنثور، وفواصل الكلام، ومقاطعه، ومباديه، وأنواع مؤلّفه ومنظومه، ثمَّ ينظر فيما أتى به حتّى يعلم أنّه من أيِّ نوع هو؟ وكيف فضل على ما فضل عليه من أنواع الكلام، حتّى يعلم أنّه من نظم مباين لسائر المنظوم ونمط خارج من جملة ما كانوا اعتادوه فيما بينهم: من أنواع الخطب والرسائل والشعر، والمنظوم، والمنثور، والرجز، والمخمّس، والمزدوج، والعريض والقصير، فإذا تأمّلت فلك، وتدبّرت مقاطعه ومفاتحه، وسهولة ألفاظه، واستجماع معانيه، وأنَّ كلَّ واحد منها لو غيّرت لم يمكن أن يؤتى بدلها بلفظة هي أوفق من تلك اللفظة، وأدلُّ على المعنى منها، وأجمع للفوائد والزوائد منها، وإذا كان كذلك فعند تأمّل جميع ذلك يتحقّق ما فيه من انظم

هذا من كلام الراوندي، ويعني هنا بالسيد أي الشريف المرتضى.

اللآئق، والمعاني الصّحيحة الّتي لا يكاد يوجد مثلها على نظم تلك العبارة، وإن اجتهد البليغ والخطيب.

وفي خواص نظم القرآن وجوه أوَّلها خروج نظمه عن صُورة جميع أسباب المنظومات ولولا نزول القرآن لم يقع في خلد فصيح سواها، وكذلك قال عتبة بن ربيعة لمّا اختاره قريش للمصير إلى النبيَّ عَلَيَهُ قرأ عليه حم السجدة فلمّا انصرف قال: سمعت أنواع الكلام من العرب، فما شبّهته بشيء منها، إنّه ورد عليَّ ما راعني ونحوه ما حكى الله عن الجنّ ﴿قُلَ أُوبِيَ إِلَىٰ اللَّهِ الى قوله: ﴿مَامَنًا بِهِ،﴾ فلمّا عدم وجود شبيه القرآن من أنواع المنظوم، انقطعت أطماعهم عن معارضته.

والخاصّة الثانية: في الرّوعة الّتي له في قلوب السّامعين، فمن كان مؤمناً يجد شوقاً إليه وانجذاباً نحوه، وحكي أنَّ نصرانياً مرَّ برجل يقرأ القرآن فبكى فقيل له: ما أبكاك؟ قال: النّظم.

**والثالثة** : أنّه لم يزل غضّاً طريّاً لا يخلق ولا يملُّ تاليه، والكتب المتقدّمة عارية عن رتبة النّظم، وأهل الكتاب لا يدَّعون ذلك لها .

والرابعة: أنَّه في صورة كلام هو خطاب لرسوله تارة ولخلقه أخرى.

والخامسة: ما يوجد من جمعه بين الأضداد فإنَّ له صفتي الجزالة والعذوبة وهما كالمتضادَّتين.

والسادسة: ما وقع في أجزائه من امتزاج بعض أنواع الكلام ببعض، وعادة ناطقي البشر تقسيم معاني الكلام.

والسّابعة: أنَّ كلَّ فضيلة من تأسيس اللّغة في اللّسان العربيّ هي موجُودة في القرآن. والثامنة: عدم وجود التفاضل بين بعض أجزائه من السّور كما في التوراة كلمات عشر تشتمل على الوصايا يستحلفون بها لجلالة قدرها، وكذا في الإنجيل أربع صحف، وكذا في الإنجيل محاميد ومسابيح يقرأونها في صلواتهم.

والتاسعة : وجود ما يحتاج العباد إلى علمه من أصول دينهم وفروعه، من التنبيه على طرق العقليّات، وإقامة الحجج على الملاحدة والبراهمة والثنوية، والمنكرة للبعث القائلين بالطّبائع، بأوجز كلام وأبلغه، ففيه من أنواع الإعراب والعربيّة حتّى الطّبّ في قوله : «كلوا وأشربوا ولا تسرفوا» فهذا أصل الطّب، والمحكم والمتشابه، والحقيقة والمجاز، والناسخ والمنسوخ، وهو مهيمن على جميع الكتب المتقدِّمة.

والعاشرة: وجود قوام النظم في أجزائه كلّها حتّى لا يظهر في شيء من ذلك تناقض ولا اختلاف، وله خواصُ سواها كثيرة.

فإن قبل : فهلاً كانت ألفاظ القرآن كلّيتها مؤلِّفة من قبل الألفاظ الموجزة الّتي إذا وقعت في

الكلام زادته حسناً، ليكون كلام الله على النظم الأحسن الأفضل إذ كان لا يعجزه شيء عن بلوغ الغاية كما يعجز الخلق عن ذلك .

الجواب : أنَّ هذا يعود إلى أنَّه كيف لم يرتفع أسباب التفاضل بين الأشياء حتَّى يكون كلَّها كشيء واحد متشابه الأجزاء والأبعاض وكيف فضل بعض الملائكة على بعض، ومتى كان كذلك لم يوجد اختلاف الأشياء يعرف به الشيء وضدُّه، على أنّه لو كان كلام الله كما ذكر يخرج في صورة المعمّى الَّذي لا يوجد له لذَّة البسط والشّرح، ولو كان مبسوطاً لم تبيّن فضيلة الراسخين في العلم على من سواهم، وأنّه تعالى حكيم عليم بأنَّ إلطاف المبعوث إليهم إنّما هو في النمط الَذي أنزله، فلو كان على تركيب آخر، لم يكن لطفاً لهم.

ثمَّ لنذكر وجهاً آخر للصّرفة، وهو أنَّ الأمر لو كان بخلافه، وكان تعذُّر المعارضة والعدُول عنها لعلمهم بفضله على سائر كلامهم في الفصاحة، وتجاوزه له في الجزالة، لوجب أن يقع منهم معارضة على كلِّ حال، لأنَّ العرب الّذين خوطبوا بالتحدّي والتقريع، ووجّهوا بالتعنيف والتبكيت، كانوا إذا أضافوا فصاحة القرآن إلى فصاحتهم، وقاسوا بكلامهم كلامه، علموا أنَّ المزيّة بينهما إنّما تظهر لهم دون غيرهم ممّن نقص عن طبقتهم، ونزل عن درجتهم، دون النّاس جميعاً، ممّن لا يعرف الفصاحة، ولا يأنس بالعربيّة، وكان ما عليه دون المعرفة لفصيح الكلام من أهل زماننا ممّن خفي الفوق عليهم بين مواضع من القرآن وبين فقرات العرب البديعة، وكلمهم الغريبة، فأيَّ شيء أقعد بهم عن أن يعتمدوا إلى بعض أشعارهم الفصيحة، وألفاظهم المنثورة، فيقابلوه، ويدَّعوا أنّه مماثل لفصاحته أو أزيد عليها، لا سيّما وأكثر من يذهب إلى هذه الطريقة يدَعي أنَّ التحدِّي وقع بالفصاحة أو أزيد عليها، من المعاني المدَّعة من أهل زماننا ممن عني أنه مماثل لفصاحة أو أزيد

فسواء حصلت المعارضة بمنظوم الكلام أو بمنثوره فمن هذا الّذي كان يكون الحَكَم في هذه الدّعوى وجماعة الفصحاء أو جمهورهم كانوا حَرْب رسول الله ﷺ ومن أهل الخلاف عليه والردِّ لدعوته، والصّدود عن محجّته، لا سيّما في بدء الأمر وأوَّله، وقبل أوان استقرار الحجّة، وظهور الدَّعوة، وكثرة عدد الموافقين وتظافر الأنصار والمهاجرين.

ولا يعمل إلًا على أنَّ هذه الدعوى لو حصلت لردَّها بالتكذيب من كان في حرب النبيِّ ﷺ من الفصحاء، لكن كان اللبس يحصل والشبهة تقع لكلِّ من ليس من أهل المعرفة من المستجيبين للدَّعوة والمنحرفين عنها من العرب.

ثمَّ لطوائف النَّاس جميعاً كالفرس والرُّوم والترك ومن ماثلهم ممّن لاحظً له في العربيّة عند تقابل الدعوى في وقوع المعارضة موقعها، وتعارض الأقوال من الإجابة بها مكانها، ما تتأكد الشبهة، وتعظم المحنة، ويرتفع الطريق إلى إصابة الحقّ، لأنَّ الناظر إذا رأى جلَّ أصحاب الفصاحة وأكثرهم يدَّعي وقوع المعارضة والمكافاة والمماثلة، وقوماً منهم كلّهم ينكر ذلك ويدفعه، كان أحسن حاله أن يشكَّ في القولين، ويجوِّز في كلِّ واحد منهما الصدق والكذب، فأيُّ شيء يبقى من المعجز بعد هذا؟ والإعجاز لا يتمُّ إلَّا بالقطع على تعذُّر المعارضة على القوم وقصورهم عن المعارضة والمقاربة، والتعذُّر لا يحصل إلَّا بعد حصول العلم بأنَّ المعارضة لم تقع، مع توفَّر الدَّواعي وقوَّة الأسباب، وكانت حيننذ لا تقع الاستجابة من عاقل، ولا المؤازرة من صديق.

وليس يحجز العرب عمّا ذكرناه ورع ولا حياء، لأنّا وجدناهم لم يرعووا عن السبّ والهجاء، ولم يستحيوا من القذف والافتراء، وليس في ذلك ما يكون حجّة ولا شبهة، بل هو كاشف عن شدَّة عداوتهم وأنَّ الحيرة قد بلغت بهم إلى استحسان القبيح الّذي يكون نفوسهم تأباه، وأخرجهم ضيق الخناق إلى أن أحضر أحدهم أخبار رستم واسفنديار، وجعل يقصُّ بها ويوهم النّاس أنّه قد عارض، وأنَّ المطلوب بالتحدّي هو القصص والأخبار وليس يبلغ الأمر بهم إلى هذا، وهم متمكّنونٍ ممّا يرفع الشبهة، فيعدلوا عنه مختارين.

وليس يمكن لأحد أن يدَّعي أنَّ ذلك ممّا لم يهتد إليه العرب وأنّه لو اتّفق خطوره ببالهم لفعلوه غير أنّه لم يتّفق، لأنّهم كانوا من الفطنة والكياسة على ما لا يخفى عليهم معه أنفذ الأمرين مع صدق الحاجة وقوتها، والحاجة تفتق الجبل.

وهب لم يفطنوا ذلك بالبديهة، كيف لم يقعوا عليه مع التفكّر، وكيف لم يتفق لهم ذلك مع فرط الذّكاء وجودة الذّهن، وهذا من قبيح الغفلة الّتي تنزَّه القوم عنها ووصفهم الله بخلافها .

وليس يورد هذا الاعتراض من يوافق في إعجاز القرآن، وإنّما يصير إليه من خالفنا في الملّة وأبهرته الحجّة، فيرمي العرب بالبله والغفلة، فيقول: لعلّهم لم يعرفوا أنَّ المعارضة أنجع وأنفع، وبطريق الحجّة أصوب وأقرب، لأنّهم لم يكونوا أصحاب نظر وذكر، وإنّما كانت الفصاحة صنعتهم، فعدلوا إلى الحرب.

وهذا الاعتراض إذا ورد علينا كانت كلمة جماعتنا واحدة في ردِّه، وقلنا في جوابه: إنَّ العرب إن لم يكونوا نظّارين، فلم يكونوا في غفلة مخامرة في العقول أنَّ مسألة التحدّي في فعله ومعارضته بمثله أبلغ في الاحتجاج عليه من كلِّ فعل ولا يجوز أن يذهب العرب جلّهم عمَّا لا يذهب عنه العامّة، والاعتناء بالحرب غير مانعة عن المعارضة، وقد كانوا يستعملون في حروبهم من الارتجاز ما لو جعلوا مكانه معارضة القرآن كان أنفع لهم.

في مطاعن المخالفين في القرآن؛ قالوا إنَّ في القرآن تفاوتاً قولَه : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَسْخَرُ فَوَمٌ مِّن فَوْمٍ عَسَىَ أَن يَكُونُواْ خَيَرًا مِنْهُمْ وَلَا نِسَاَةٌ مِّن نِسَاَةٍ عَسَىَ أَن يَكُنَّ خَيَرًا مِتْهُمَّ<sup>(1)</sup> ففي الكلام تكرار بغير فائدة، لأنَّ قوله ﴿ فَوَمٌ مِّن قَوْمٍ؟ يغني من قوله : ﴿ نِسَاَةٌ مِن نِسَاَةٍ كَانساء يدخلن في قوم، يقال : هؤلاء قوم فلان الرجال والنساء من عترته.

(١) سورة الحجرات، الآية: ١١.

الجواب: أنَّ قوله «قوم» لا يقع في حقيقة اللغة إلَّا على الرّجال، ولا يقال للنساء ليس فيهنَّ رجل: هؤلاء قوم فلان، وإنّما تسمّى الرّجال، لأنّهم هم القائمون بالأمور عند الشدائد كتاجر وتجر، ومسافر وسفر، ونائم ونوم وزائر وزور، يدلُّ عليه قول زهير:

وما أدري وسوف إخسال أدري أقسوم آل حسصن أم نسساء وقالوا في قوله تعالى: ﴿ اَلَذِينَ كَانَتْ أَعَيْنُهُمْ فِي غِطَلَةٍ عَن ذِكْرِي﴾<sup>(1)</sup> تفاوت كيف يكون الأعين في غطاء عن ذكر، وإنّما تكون الأسماع في غطاء عنه.

الجواب : أنَّ الله أراد بذلك عميان القلوب، يدلُّ على ذلك قول النَّاس عمي قلب فلان، وفلان أعمى القلب، إذا لم يفهم، وقال تعالى : ﴿وَلَنَكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَتِي فِي ٱلشُّدُورِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقصد القلوب لأنَّ عماها هو المؤثَّر في باب الدِّين المانع من الاقتداء فجاز أن يقال للقلب أعمى وإن كان العمى في العين، ومثله قوله : ﴿وَجَعَلَنَا عَلَ قُلُوبِهُمْ أَكِنَةً أَن يَنْفَهُوهُ﴾<sup>(٣)</sup> والأكنَّة الأغطية .

وسألوا عن قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَكِمِلُوا ٱلصَّـٰلِحَتِ سَيَجْعَلُ لَهُمُ ٱلرَّحْنَنُ وُدًّا﴾<sup>(٤)</sup> قالوا: لا يقال فلان يجعل لفلان حبّاً، إذا أحبّه.

**الجواب :** إنّما أراد سيجعل لهم الرَّحمن ودًا في قلوب المؤمنين والمعنى أي : يحبّبهم إلى القلوب .

وقالوا في قوله: ﴿أَمْ مِندَهُرُ ٱلْنَيْبُ فَهُمْ يَكْنُبُونَ﴾<sup>(٥)</sup> وكانت قريش أُمّيين فكيف جعلهم يكتبون.

الجواب: أنَّ معنى الكتابة هنا الحكم يريد أعندهم علم الغيب فهم يحكمون فيقولون سنقهرك ونطردك، وتكون العاقبة لنا لا لك، ومثله قول الجعديّ:

ومال الولاء بالبلاء فملتم وما ذاك حكم الله إذ هو يكتب

أي يحكم بيده، ومثله: ﴿وَكَلَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِالنَّفْسِ﴾<sup>(1)</sup> ومثل قوله للمتحالفين إليه: والّذي نفسي بيده لأقضين فيكما بكتاب الله أي بحكم الله لأنّه أراد الرَّجم والتعذيب، وليس ذلك في ظاهر كتاب الله.

وقالوا في قوله : ﴿وَقُلْ إِنِّ أَنَا النَّذِيرُ ٱلْشِيتُ ۞ كَمَا أَنَزَلْنَا عَلَى ٱلْمُقْتَسِمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ جَعَلُوا ٱلْتُرْمَانَ عِضِينَ ۞ (<sup>(v)</sup> ولفظه كما يأتي تشبيه شيء بشيء تقدَّم ذكره ولم يتقدَّم في أوَّل الكلام ما يشبّه به ما تأخّر عنه.

- (۱) سورة الكهف، الآية: ۱۰۱.
  - (٣) سورة الأنعام، الآية: ٢٥.
    - (٥) سورة الطور، الآية: ٤١.
  - (٧) سورة الحجر، الآيات: ٨٩-٩١.
- (٢) سورة الحج، الآية: ٤٦.
   (٤) سورة مريم، الآية: ٩٦.
- (٦) سورة المائدة، الآية: ٤٥.

قالوا: وكذلك قوله: ﴿ لَهُمْ دَرَجَتُ عِندَ رَبِّهِمْ وَمَغْفِرَهُ ۖ وَرِزْقٌ كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِ﴾<sup>(1)</sup> ما الّذي يشبه بالكلام الأوَّل من إخراج الله إيّاء.

قالوا: وكذلك قوله: ﴿وَلِأَتِمَ نِعْمَتِي عَلَيْكُرُ وَلَمَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ كُمَّآ أَرْسَلُنَا﴾<sup>(٢)</sup>.

الجواب: أنَّ القرآن [نزل] على لسان العرب، وفيه حذف وإيماء ووحي وإشارة فقوله: ﴿أَنَّا ٱلْنَّذِيرُ ٱلْمُبِينُ﴾(٣) فيه حذف كأنَّه قال: أنا النذير المبين عذاباً كما أنزلنا على المقتسمين، فحذف العذاب إذ كان الإنذار يدلُّ عليه لقوله في موضع آخر : ﴿أَنَذَرُتُكُو صَعِقَةً مِثْلَ صَنِعِقَةِ عَادٍ وَثِمُودَ﴾<sup>(٤)</sup> ومثله من المحذوف في أشعار العرب وكَلامهم كثير.

وأمَّا قوله: ﴿ كُمَّا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ﴾(\*) فإنَّ المسلمين يوم بدر اختلفوا في الأنفال، وجادل كثير منهم رسول الله عظيم فيما فعله في الأنفال فأنزل الله سبحانه: < يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلْأَنْفَالِ قُلِ ٱلْأَنْفَالُ بِنَّهِ وَٱلرَّسُولِ﴾<sup>(٦)</sup> يجعلها لمن يشاء ﴿فَاتَغُوْا ٱللهَ وَأَصْلِحُوا ذَاتَ يَنْنِكُمْ ﴾ أي فرَّقوه بينكم على السّواء ﴿وَأَطِيعُوا أَلَنَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ فيما بعد ﴿إِن كُنْسَتُم تُؤْمِنِينَ ﴾ ووصف المؤمنين، ثمَّ قال: ﴿ كَمَا آخْرَجَكَ رَئُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِٱلْحَقِّ وَإِنَّ فَرِبْغًا مِّنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكَرِهُونَ﴾ (٧) يريد أنَّ كراهتهم في الغنائم ككراهتهم في الخروج معك.

وأمَّا قوله: ﴿وَلَمَلَكُمْ نَهْتَدُونَ ٢ رسولاً أنعمت به عليكم يبيّن لكم.

سألوا عن قوله: ﴿وَقَالَتِ ٱلْيَهُودُ عُزَيْرُ أَبْنُ اللَّهِ وَقَالَتِ ٱلْتَعَبَدَرِي ٱلْمَسِيحُ أَبْرُكَ ٱللَّهِ﴾ (^) ولا يقول أحدهما ذلك.

الجواب: أنَّه لمَّا حرَّق بخت نصَّر بيت المقدَّس، بغي على بني إسرائيل وسبى ذراريهم وحرَّق التوراة حتّى لم يبق لهم رسم وكان في سباياه دانيال فعبّر رؤياء فنزل منه أحسن المنازل، فأقام عزير لهم التوراة بعينها، حين عاد إلى الشام بعد موته، فقالت طائفة من اليهود: هو ابن الله ولم يقل ذلك كلُّ اليهود، وهذا خصوص خرج مخرج العمُوم.

وسألوا عن قوله: ﴿ ﴾ فَنَبَذْنَتُهُ بِٱلْعَرَآةِ وَقُوَ سَقِيحٌ ﴾ (٩) قالوا: كيف جمع الله بينه وبين قوله : ﴿ قُوْلاً أَن تَدَرَّكُمُ نِعْمَةً مِّن زَّيِّهِ لَنُبُذَ بِالْعَزَّةِ وَهُوَ مَذْمُومٌ ﴾ (١٠) وهذا خلاف الأوَّل ، لأنَّه قال أوَّلاً : نبذناه مطلقاً ثمَّ قال: لولا أن تداركه لنبذ، فجعله شرطاً .

- (١) سورة الأنفال، الآيتان: ٤-٥.
  - (٣) سورة الحجر، الآية: ٨٩.
  - هورة الأنفال، الآية: ٥.
    - (٧) سورة الأنفال، الآية: ٥.
- (٩) سورة الصافات، الآية: ١٤٥.

- (٢) سورة البقرة، الآيتان: ١٥٠–١٥١.
  - (٤) سورة فصلت، الآية: ١٣.
    - (٦) سورة الأنفال، الآية: ١.
    - (٨) سورة التوبة، الآية: ٣٠.
- (١٠) سورة القلم، الآيتان: ٤٩-٥٠.

الجواب : معنى ذلك لولا أنّا رحمناه بإجابة دعائه، لنبذناه حين نبذناه بالعراء مذموماً، وقد كان نبذه في حالته الأولى سقيماً يدلُّ عليه قوله : ﴿فَأَجْنَبُهُ رَبُّمُ فَجَعَلَمُ مِنَ السَّلِحِينَ﴾<sup>(1)</sup> لكن تداركه الله بنعمة من عنده فطرح بالفضاء وهو غير مذموم، واختاره الله وبعثه نبيّاً، ولا تناقض بين الآيتين، وإن كان في موضع نبذناه مطلقاً وهو سقيم، ولم يكن في هذه الحالة بمليم، وفي موضع آخر نبذ مشروطاً ومعناه لولا أن رحمنا يونس عليكي لنبذناه ملوماً، وكان لوم عتاب لا لوم عقاب لأنّه بترك الأولى .

وسألوا عن قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ إِنَرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَدَ﴾<sup>(٢)</sup> واسمه في التّوراة تارَخ فيقال: لا ينكر أن يكون له اسمان، وكنيتان، هذا إدريس في التوراة أخنوخ ويعقوب إسرائيل، وعيسى يدعى المسيح، وقد قال نبيّنا: لي خمسة أسماء أنا محمّد، أنا أحمد، والعاقب، والماحي، والحاشر، وقد يكون للرجل كنيتان كما كان له اسمان، فإنَّ حمزة يكنّى أبا يعلى وأبا عتبة وصخر بن حرب أبا معاوية، وأبا سفيان، وأبا حنظلة.

وقيل معنى آزر : يا ضعيف ويا جاهل، ويقال : يا معاوني ويا صاحبي ويا شيخي، فعلى هذا يكون ذلك وصفاً له، وقال الأكثرون : إنَّ آزر كان عمَّ إبراهيم، والعرب تجعل العمّ أبا، والصّحيح أنَّ آزر كان أباً لأمّ إبراهيم.

وسألوا عن قوله : ﴿وَلَبِـثُواْ فِى كَهْفِهِمْ ثَلَثَ مِائَةٍ سِنِينِكَ وَأَزْدَادُواْ يَسْعَاً﴾<sup>(٣)</sup> ثمَّ قال : ﴿قُلِ ٱللَّهُ أَعَلَمُ بِمَا لَبِثُواْ ﴾ وهذا كلام متفاوت ، لأنّه أخبرنا بمدَّة كهفهم ، ثمَّ قال : الله أعلم بما لبثوا ، وقد علمنا ذلك بما أعلمنا .

المجواب: أنّهم اختلفوا في مدَّة لبثهم كما اختلفوا في عدَّتهم فأعلمنا الله أنّهم لبثوا ثلاثمائة فقالوا: سنين وشهوراً وأيّاماً؟ فأنزل الله سنين ثمَّ قال: ﴿وَاَزْدَادُواْ شِتَعَا﴾ وأنا أعلم بما لبثوا من المختلفين.

وسألوا عن قوله: ﴿يَتَأَخْتَ هَنُرُونَ مَا كَانَ أَبُوُكِ آمَرَأَ سَوْءِ﴾<sup>(٤)</sup> ولم يكن لمريم أخ يقال له هارون.

الجواب: أنّه لم يرد بهذا أخوَّة النسب، بل أرادما يشبه هارون في الصّلاح وكان في بني إسرائيل رجل صالح يقال له: هارون، وقد يقول الرّجل لغيره: يا أخي، ولا يريد به أخوَّة النسب، ويقال: هذا الشيء أخو هذا الشيء، إذا كان مُشاكلاً له، وقال تعالى: ﴿وَمَا نُرِيهِم مِنْ ءَايَةٍ إِلَّا هِيَ أَحَكَبُرُ مِنْ أُخْتِهَاً﴾<sup>(0)</sup>.

- سورة القلم، الآيتان: ٤٩-٥٠.
   سورة الأنعام، الآية: ٧٤.
  - (٣) سورة الكهف، الآية: ٢٥. (٤) سورة مريم، الآية: ٢٨.
    - (٥) سورة الزخرف، الآية: ٤٨.

وقالوا : كيف يكون هذا النظم بالوصف الَّذي ذكرتم في البلاغة النهاية ، وقد وجد التكرار من ألفاظه كقوله : ﴿فِبَاَيَ ءَالَآءِ رَيِّكُمَا تُكَذِّبَانِ﴾ ونحوه من تكرير القصص .

الجواب: إنَّ التكرير على وجوه: منها ما يوجد في اللَّفظ دون المعنى، كقولهم أطعني ولا تعصني، ومنها ما يوجد فيهما معاً كقولهم عجّل عجّل أي سرّاً وعلانية وتالله والله أي في الماضي والمستقبل، وقد يقع كلُّ ذلك لتأكيد المعنى والمبالغة فيه، ويقع مرَّة لتزيين النظم وحسنه، والحاجة إلى استعمال كليهما، والمستعمل للإيجاز والحذف ربّما عمّى على السّامع، وإنّما ذمَّ أهل البلاغة التكرير الواقع في الألفاظ إذا وجدوه فضلاً من القول من غير فائدة في التأكيد لمعنى، أو لتزيين لفظ ونظم، وإذا وجد كذلك كان هذراً ولغواً، فأمّا إذا أفاد فائدة في كلّ من النوعين، كان من أفضل اللّواحق للكلام المنظوم، ولم يسمّ تكريراً على الذمّ وتكرير اللّفظ لتزيين النظم أمر لا يدفعه عارف بالبلاغة، وهو موجود في أسعارهم.

ولنذكر الفرق بين الحيل والمعجزات، وهو يتوقّف على ذكر الحيل وأسبابها وآلاتها، وكيفيّة التوصّل إلى استعمالها، وذكر وجه إعجاز المعجزات.

اعلم أنَّ الحيل هي أنَّ صاحب الحيلة يُوي الأمر في الظاهر على وجه لا يكون عليه، ويُخفي وجه الحيلة فيه نحو عجل السّامريّ الّذي جعل فيه خروقاً تدخل فيها الريح، فيسمع منه صوت، ومنها مخرقة الشعبذة نحو أن يري الناظر ذبح الحيوان بخفّة حركاته ولا يذبحه في الحقيقة، ثمَّ يري من بعد أنّه أحياه بعد الذبح.

وهذا الجنس من الحيل هو السّحر، وليست معجزات الأنبياء والأوصياء غلقيت من هذا القبيل، بل ما يأتون بها من المعجزات فإنّها تكون على ما يأتون به، والعقلاء يعلمون أكثرها باضطرار أنّها كذلك، لا يشكّون فيه وأنّه ليس فيه وجه حيلة نحو قلب العصا حيّة وإحياء الميّت، وكلام الجماد والحيوانات من السباع والبهائم والطيور على الاستمرار في أشياء مختلفة، والإخبار عن الغيب، والإتيان بخرق العادة، ونحو القرآن في بلاغته والصرفة فإنّه يعلم كونه معجزاً أكثر الناس باستدلال، ولهذا قال تعالى في قوم فرعون وما رأوه من معجزات موسى غليكي : ﴿وَيَحَمَدُوا بِهَا وَاَسْتَيْقَنَنَهَا أَنْفُسُهُمْ ظُلْمًا﴾<sup>(1)</sup>.

فإن قيل : بما أنكرتم أن يكون في الأدوية ما إذا مسَّ به ميّت حيي وعاش وإذا جعل في عصا ونحوها صارت حيّة، وإذا سقي حيواناً تكلّم، وإذا شربه الإنسان صار بليغاً، بحيث يتمكّن من مثل بلاغة القرآن.

قلنا : ليس يخلو إمّا أن يكون للناس طريق إلى معرفة ذلك الدّواء أو لا يكون لهم طريق إلى معرفته، فإن كان لهم إليه طريق لزم أن يكون الظفر به ممكناً، وكانوا يعارضون به ولا يكون

(١) سورة النمل، الآية: ١٤.

معجزاً، وإن لم يمكن الظفر به، لزم أن يكون الظفر به معجزاً لأنّه يعلم أنّه ما ظفر به إلّا بأنَّ الله أطلعه عليه، فعلم بذلك صدقه، ثمَّ يعلم من بعد بخبره أنَّ ذلك ليس من قبله، نحو القرآن، بل هو منه تعالى أنزله عليه.

وكذلك هذا في الدّواء الّذي جوَّزه السّائل في إحياء الموتى، لا يخلو إمّا أن لا يمكن الظفر به أو يمكن، فعلى الأوَّل يلزم أن يكون الظفر به معجزاً للنبيّ أو الوصيّ، لأنّه يعلم أنّه ما ظفر به إلَّا بأن أطلعه الله عليه، فيعلم بذلك صدقه، وإن أمكن الظفر به، وهو الوجه الثّاني، فالواجب أن يسهل الإحياء لكلِّ أحد، والمعلوم خلافه.

ثمَّ اعلم أنَّ الحيل والسَّحر وخفَّة اليد كلّها وجوه متى فتَش عنها الإنسان يقف على تلك الوجوه، ولهذا يصحُّ فيها التتلمذ والتعلّم، ولا يختصُّ به واحد دون آخر، مثاله أنَّهم يأخذون البيض، ويضعونه في الخلّ، ويتركونه فيه يومين وثلاثة حتّى يصير قشره الفوقانيّ ليّناً بحيث يمكن أن يطول فإذا صار طويلاً بمدَّه كذلك، يطرح في قارورة ضيّقة الرأس، فإذا صار فيها يصبُّ فيها الماء البارد حتّى يصير البيض مدوَّراً كما كان، ويذهب ذلك اللّين من قشره الفوقانيّ بذلك بعد ساعات، ويشتدُّ بحيث ينكسر انكساره أوَّلاً فيظنُّ الغَفَلة أنَّ المعجز مثله وهو حيلة.

ونحو ذلك ما ألقى سحرة فرعون من حبالهم وعصيّهم تخيّل الناظر أنها تسعى، احتالوا في تحريك العصا والحبال بما جعلوا فيها من الزئبق، فلمّا طلعت الشمس عليها، تحرَّكت بحرارة الشمس، وغير ذلك من أنواع الحيل، وأنواع التمويه والتلبيس وخيّل إلى الناس أنّها تتحرَّك كما تتحرَّك الحيّة، وإنّما سحروا أعين الناس لأنّهم أروهم شيئاً لم يعرفوا حقيقته، وخفي ذلك عليهم لبعده منهم، فإنّهم لم يخلّوا الناس يدخلون فيما بينهم.

وفي هذه دلالة على أنَّ السحو لا حقيقة له ، لأنّها لو صارت حيّات حقيقة لم يقل الله تعالى : ( سَحَرُوا أَعَبَّت ٱلنَّاسِ ) بل كان يقول : فلمّا ألقوها صارت حيّات ثمَّ قال تعالى : ﴿ وَأَوَحَيْنَا آلَى مُوسَى أَنَ أَلَق عَصَكَكُ فَإِذَا هِ تَلْعَقُ مَا يَأْفِكُونَ (<sup>11</sup>) أي ألقاها فصارت ثعباناً فإذا هي تبتلع ما يأفكون فيه من الحبال والعصيّ، وإنّما ظهر ذلك للسحرة على الفور ، لأنّهم لمّا رأوا تلك الآيات والمعجزات في العصا علموا أنّه أمر سماويٌّ لا يقدر عليه غير الله ، فمنها قلب العصا حيّة ومنها أكلها حبالهم وعصيّهم مع كثرتها ، ومنها فناء حبالهم وعصيّهم في بطنها إمّا بالتفرُّق أو الخسف ، وإمّا بالفناء عند من جوَّزه ، ومنها عودها عصاً كما كانت من غير زيادة ولا نقصان ، وكلُّ عاقل يعلم أنَّ مثل هذه الأمور لا تدخل تحت مقدور البشر ، فاعترفوا كلّهم ، واعترف كثير من الناس معهم بالتوحيد ، وبالنبوَّة ، وصار إسلامهم حجّة على فرعون وقومه .

(١) سورة الأعراف، الآية: ١١٧.

وأمّا معجزات الأنبياء والأوصياء عَلَيَكَ فإنَّ أعداء الذين كانوا يعتنون بالتفتيش عنها، فلم يعثروا على وجه حيلة فيها، ولذلك كلُّ من سعى في تفتيش عوارهم وتكذيبهم يفتّش عن دلالتهم أهي شبهات أم لا؟ فلم يوقف منها على مكر وخديعة منهم عَلَيَك ، ولا في شيء من ذلك، ألا ترى أنَّ سحرة فرعون كانت همّهم أشدَّ في تفتيش معجزة موسى، فصاروا هم أعلم الناس بأنَّ ما جاء به موسى عَلِيَك ليس بسحر، وهم كانوا أحذق أهل الأرض بالسحر، وآمنوا وقالوا لفرعون : ﴿وَمَا نَنِقَمُ مِنَّا إِلَا آَتَ ءَامَنَا بِكَابَتِ رَبِّنَا لَمَا جَآةَتْنَا رَبَّنَا أَفْرِغَ عَلَيْنَا مَعْبُرًا وَتَوَفًا مُسَلِمِينَهُ (<sup>1)</sup> فقتلهم فرعون وهم يقولون ﴿لا مَنَبَرٌ لِنَّا إِلَى رَبِّنَا مُنقَلِبُونَهُ (<sup>1)</sup> وقيل : إنَّ فرعون لم يصل إليهم وعصمهم الله تعالى منه.

وأمًا القمر الذي أطلعه المعروف بالمقنّع فإنّه ليس بأمر خارق للعادة وإنّما هو إجراء عين من العيون الّتي تنبع في الجبال في ذلك الموضع، متى كانت الشمس في برج الثور، والجوزاء سامَتَت تلك العين، انعكس فيها الشعاع إلى الجوّ، وهناك تكثر الأبخرة في الحرّ، وتتراكم وتتكاثف، فيركد الشعاع الّذي انعكس من العين فيها، فيري إلى الناس صورة القمر، وعلى هذا لما طمّت تلك العين فسد ما فعله المقنّع، وقد عثر على ذلك واطّلع، وكلُّ من اطّلع على ذلك الوقت وأنفق المال وأتعب الفكر فيه أمكنه أن يطلع مثل ما أطلعه المقنّع إلَّا أنَّ الناس يرغبون عن إنفاق المال وإتيان الفكر فيما يجري هذا المجرى، سيّما وإن تمَّ لهم نسبوه إلى الشعوذة.

وأمّا الطلسمات فإنَّ في الناس من يسمّي الحيل الباقية بها، وذلك مجاز واستعارة وإلّا فالطلسمات هي الّتي ظاهرها وباطنها سواء، ولا يظهر فيها وجه حيلة، كما كان على المنارة الإسكندريّة وكما روي أنَّ الله تعالى بفضله أمر نبيّاً من الأنبياء المتقدِّمين أن يأخذ طيراً من نحاس أو شَبَه ويجعله على رأس منارة كانت في تلك الولاية، ولم يكن فيها شجر الزيتون، وكان أهلها محتاجين إلى دهن الزَّيت للمأدوم وغيره، فإذا كان عند إدراك الزَّيتون بالشامات خلق الله صوتاً في ذلك الطير فيذهب ذلك الصوت في الهواء فيجتمع إلى ذلك ألوف ألوف من أجناسه في منقار كلِّ واحد زيتونة، فيطرحها على ذلك الطير، فيمتلىء حوالي المنارة من الزيتون إلى رأسها، وكان ذلك الطير غير مجوَّف، فلا يدَّعي أنها من الحيل التي يأخذها الناس لصندوق الساعة ونحوها ولا يسمع لذلك الطير صوت إلاً عند إدراك الزيتون في السنة وكان أهلوها يتفعون به طول السّنة بذلك، فهي عندنا من معجزات باقية للأنبياء الماضين، وكان أهلوها يتفعون به طول السّنة بذلك، فهي عندنا من معجزات باقية للأنبياء الماضين، وكان أهلوها يتفعون به طول السّنة بذلك، فهي عندنا من معجزات باقية للأنبياء الماضين، وكان أهلوها يتفعون به طول السّنة بذلك، فله محمد الله عند إدراك الزيتون في السنة وكان أهلوها ينه وحان في السنة بذلك، فهي عندنا من معجزات باقية للأنبياء الماضين، وكان أهلوها ينتفعون به طول السّنة بذلك، فهي عندنا من معجزات باقية للأنبياء الماضين، والأوصياء المتقدِّمين، ولهذا لم يظهر طلسم بعد محمد عنه وحان قصور أيدي الأثرية الم

وأمَّا الزّراقون الَّذين يتَّفق لهم من الإصابة على غير أصل كالشغرانيّ فإنَّه كان ذكيًّا حاضر

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٢٦. (٢) سورة الشعراء، الآية: ٥٠.

الجواب، فطناً بالزرق، معروفاً به كثير الإصابة فيما يخرصه من الإصابة، حتّى قال المنجّمون: إنَّ مولده وما يتولاه كواكبه اقتضى له ذلك وذلك باطل، لأنه لو كانت الإصابة بالمواليد، لكان النظر في علم النجوم عبئاً لا يحتاج إليه لأنَّ المولد إذا اقتضى الإصابة أو الخطأ، فالتعلّم لا ينفع، وتركه لا يضرُّ وهذه علّة تسري إلى كلِّ صنعة، حتّى يلزم أن يكون كلُّ شاعر مُفلق وصانع حاذق وناسج للديباج موفّق لا علم له بذلك، وإنّما اتفقت له الصّنعة بغير علم لما يقتضيه كواكب مولده، وما يلزم من الجهالة على هذا لا يحصى.

ثمَّ اعلم أنَّ النبيَّ ﷺ كان يذكر أخبار الأوَّلين والآخرين، من ابتداء خلق الدُّنيا إلى انتهائها، وأمر الجنّة والنار، وذكر ما فيهما على الوجه الّذي صدَّقه عليه أهل الكتاب، وكان لم يتعلّم، ولم يقعد عند حبر، ولم يقرأ الكتب، فإذا كان كذلك، فقد بان اختصاصه بمعجزة، لأنَّ ما أتى به من هذه الأخبار لا على الوجه المعتاد في معرفتها، من تلقيّها من ألسنة الناطقين، لا يكون إلَّا بدلالة تكون علَماً على صدقه.

وما أخبر به عن الغيوب الّتي تكون على التفصيل لا على الإجمال كقوله : ﴿لَتَدْخُلُنَ ٱلْمَسْجِدَ ٱلْحَرَامَ إِن شَآةَ ٱللَّهُ مَامِنِينَ تُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لَا تَخَافُونَ ﴾<sup>(1)</sup> وكان كما أخبر به ولم يكن عليه وآله السلام صاحب تقويم وحساب وإصطر لاب ، ومعرفة بطالع نجم وزيج ، وكان ينكر على المنجمين ، فيقول : من أتى عرّافاً أو كاهناً فآمن بما قال فقد كفر بما أنزل على محمّد ، وقد علمنا أنَّ الإخبار عن الغيوب على التفصيل من حيث لا يقع فيه خلاف بقليل ولا بكثير ، من غير استعانة على ذلك بآلة أو حساب أو تقويم كوكب طالع ، أو على التنجيم الّذي يخطىء مرَّة ويصيب مرَّة لا يمكن إلَّا من ذي معجزة مخصوصة ، قد خصه الله تعالى بإلهام من عنده أو أمر يكون ناقضاً للعادة الجارية في معرفة مثلها ، إظهاراً لصدق من يظهرها عليه وعلامة له .

واعلم أنّه قد تضمّن القرآن والأحاديث الصحيحة الإخبار عن الغيوب الماضية والمستقبلة، فأمّا الماضية فكالإخبار عن أقاصيص الأوَّلين والآخرين من غير تعلّم من الكتب المتقدِّمة، على ما ذكرنا.

وأما المستقبلة فكالإخبار عمّا يكون من الكائنات، وكان كما أخبر عنها على الوجه الّذي أخبر عنها على التفصيل، من غير تعلّق بما يستعان به على ذلك، من تلقين ملقّن وإرشاد مرشد، أو حكم بتقويم أو رجوع إلى حساب كالكسوف والخسوف ومن غير اعتماد على إصطرلاب وطالع وذلك قوله تعالى: ﴿لِظْهِرَمُ عَلَى الَذِينِ كُلُو. وَلَوَّ حَكَرَهُ الْمُشْرَكُونَ﴾ وكقوله: ﴿بَعْدِ غَلِيهِمْ سَيَغْلِبُونٌ (٢) في بِضْعِ سِنِينَ ﴾ وكقوله: ﴿سَيُهُزُمُ لَلْمَعْمُ وَيُوَلُونَ الْذُبُرَ وكقوله: ﴿لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ. وَلَوَ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ غَلَهِ بِرَاحِ وكقوله: ﴿يَقُونُ الْمُعْمَاةِ وَلَن تَفْعَلُواً

(١) سورة الفتح، الآية: ٢٧.

١٥ - باب / وجوه اعجاز القرآن

وكقوله: ﴿وَعَدَكُمُ ٱللَّهُ مَغَانِدَ كَثِيرَةُ تَأْخُذُونَهَا﴾ إلى قوله: ﴿فَدَ أَمَاطُ ٱللَّهُ بِهَأَ ﴾ ونحو ذلك من الآيات وكان كلُّها كما قال.

والأحاديث المعجزة أيضاً كثيرة لا يتفق أمثالها – على كثرتها مع ما فيها من تفصيل الأحكام المفصّلة – عن المنجّمين، فتقع كلّها صدقاً، فيعلم أنَّ ذلك بإلهام ملهم الغيوب، يعرِّف له حقائق الأمور.

ووجه آخر وهو ما في القرآن والأحاديث من الإخبار عن الضمائر كقوله : ﴿إِذَ هَمَّت ظَآبَهُنَانِ مِنكُم آن تَفْشَلًا ﴾<sup>(1)</sup> من غير أن ظهر منهم قول أو فعل بخلاف ذلك وكقوله : ﴿وَإِذَا جَآءُوكَ حَيَّوَكَ بِمَا لَمَ يُحَيِّكَ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْشَسِمَ ﴾<sup>(٢)</sup> من غير أن يسمعه منهم ولا ينكرونه ، وكقوله : ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ أَنَّتُه إِحَدَى الطَّآبِفَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيَرَ ذَاتِ الشَّوْحَةِ تَكُونُ تَكُونُ أَن يخبرهم بما يريدون في أنفسهم وما يهمّون به ، وكعرضه تمني الموت على اليهود في قوله : ﴿فَتَمَنَّوُا أَلْمَوْتَ إِن كُنتُم مَندِقِينَ ﴾<sup>(٤)</sup> وقوله : ﴿وَلَن يَتَمَنَّوهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهُمُ فعرفوا صدقه فلم يجسر أحدهم أن يتمنَّى الموت لأنه قال لهم : «إن تمنيتم الموت مُتُم<sup>ه</sup> فذلَّ فعرفوا صدقه فلم يجسر أحدهم أن يتمنَّى الموت لأنّه قال لهم : «إن تمنيتم الموت مُتُم فذلَّ

فإن قيل : فما الدّليل على أنّ أسباب الحيل مفقودة في أخباركم حتّى حكمتم بصحّة كونها معجزة؟

قلنا : كثير من تلك المعجزات لا يمكن فيها الحيل مثل انشقاق القمر، وحديث الاستسقاء، وإطعام الخلق الكثير من الطعام اليسير، وخروج الماء من بين الأصابع والإخبار بالغائبات قبل كونها، ومجيء الشجرة ثمَّ رجوعها إلى مكانها، لا تتمُّ الحيلة فيها، وإنّما تتمُّ الحيلة في الأجسام الطفيفة الّتي يحدث بالتطفّل والقسر وغير ذلك، ولا يتمُّ مثله في الشجرة والجبل، لأنّه لو كان لوجب أن يشاهد.

فإن قيل : يجوز أن يكون هاهنا جسم يجذب الشجرة كما أنَّ هاهنا حجراً يجذب الحديد يسمّى المغناطيس .

قلنا: لو كان الأمر كذلك لعثر عليه، ولظفر به مع تطاول الزَّمان، كما عثر على حجر المغناطيس، حتّى علمه كلُّ واحد، فلو جاز ما قالوه للزم أن يقال: ها هنا حجر يجذب الكواكب ويقلع الجبال من أماكنها، وإذا قربت من ميّت عاش فيؤدِّي ذلك إلى أن لا نتيقن بشيء أصلاً، ويؤدِّي ذلك إلى الجهالات وكان ينبغي أن يطعن بذلك أعداء الدين ومخالفو

- سورة آل عمران، الآية: ١٢٢ .
   (٢) سورة المجادلة، الآية: ٨.
- (۳) سورة الأنفال، الآية: ٧.
  (٤) سورة الجمعة، الآيتان: ٦-٧.

الإسلام لأنّهم إلى ذلك أشغف وكذلك القول في خروج الماء من بين أصابعه إنَّ ادَّعى طبيعة فيه أو حيلة لزم تجويز ذلك في قلع الجبال، وجذب الكواكب، وإحياء الموتى، وكلُّ ذلك فاسد، وحنين الجذع لا يمكن أن يدَّعى أنّه كان لتجويف فيه، لأنّه لو كان كذلك لعثر عليه مع المشاهدة، ولكان لا يسكن مع الإلزام، وتسبيح الحصا وتكليم الذّراع لا يمكن فيه حيلة البنّة، وفي سماع الكلام من الذّراع وجهان أحدهما أنَّ الله بنى الذراع بنية حيّ صغير، وجعل له آلة النطق والتميز يتكلّم بما يسمع، والآخر أنَّ الله خلق فيه كلاماً سمع من جهتها وأضافه إلى الذّراع مجازاً.

وقول من قال: لو انشقَّ القمر لرآه كلُّ النّاس، لا يلزم، لأنّه لا يمتنع أن يكون النّاس في تلك الحال مشاغيل، فإنّه كان باللّيل، فلم يتفق لهم مراعاة ذلك، فإنّه بقي ساعة ثمَّ التأم، وأيضاً فإنّه لا يمتنع أن يكون الغيم حال بينه وبين من لم يشاهده، فلأجل ذلك لم يره الكلُّ، وأكثر معجزات الأئمة عليميًا لا تجري مجرى ذلك، فالكلام فيها كالكلام في ذلك.

ثمَّ نقول في الفصل بين المعجزة والشعوذة ونحوها: فرَّق قوم من المسلمين بين المعجزات والمخاريق، بأن قالوا المعجزة يظهرها الله لرسول أو وصيِّ رسول عند الأفاضل من أهل عصره والأماثل منهم، فيتعذَّر عليهم فعلها عند التأمّل لها والنظر فيها على كلّ حال، والشعوذة يظهرها صاحبها عند الضعفة من العوامّ والعجائز، فإذا بحث عن أسبابها المبرّزون وجدوها مخرقة، والمعجزة على مرَّ الأيّام لا تزداد إلَّا عن ظهور صحّة لها ولا تنكشف إلَّا عن حقيقة فيها.

وإنَّ الشعوذة ربِّما تعلَّم من يظهر عليه مخرجها وطريقها وكيف يتأتّى ويظهر ممّا يهتدي صاحبها إلى أسبابها، ويعلم أنَّ من شاركه فيها أتى بمثل ما يأتي هو به، وإنَّ المعجزة يجري أمرها مجرى ما ظهر في عصا موسى عَلَيْتَلاً من انقلابها حيّة تسعى حتّى انقادت إليه السحرة، وخاف موسى أن تلتبس بالشعوذة على كثير من الحاضرين.

وإنَّ المعجزة تظهر عند دعاء الرسول أو الوصيّ ابتداء من غير تكلف آلة وأداة منه والشعوذة مخرقة وخفّة يد تظهر على أيدي بعض المحتالين بأسباب مقدَّرة لها وحيل متعلّمة أو موضوعة فيمكن المساواة فيها ولا يتهيّأ ذلك إلَّا لمن عرف مبادئها، ولا بدَّ من آلات يستعين بها في إتمام ذلك ويتوصّل بها إليه.

واعلم أنَّ المعجزة أمر يتعذَّر على كلّ من في العصر مثله عند التكليف والاجتهاد على المشعبذين فضلاً عن غيرهم كعصا موسى الّذي أعجز السحرة أمرها مع حذقهم في السحر وصنعتهم، والشعبذة مخرقة وخفّة تظهر على أيدي بعض المحتالين بأسباب مقدَّرة يخفى على قوم دون قوم، والمعجزة تظهر على أيدي من يعرف بالصدق والصيانة والصّلاح والسداد، والشعوذة تظهر على أيدي المجانين والخبثاء والأرذال، والمعجزة يظهرها صاحبها متحدِّياً ودلائل العقل يوافقها على سبيل الجملة، ويباهي بها جميع الخلائق، ولا يزيده الأيَّام إلَّا وضوحاً، ولا يكشف الأوقات إلَّا عن صحّته، وللمعجزات شرائط ذكرناها. ولأنَّ أكثر الشعوذة والمخرقة تتعلَّق بزمان مخصوص ومكان معلوم، ويستعان في فعلها بالأدوات والمعاناة والمعالجة، والمعجزة لا تتعلَّق بزمان مخصوص، ولا ببقعة مخصوصة، ولا يستعين فيها صاحبها بآلة ولا أداة، وإنّما يظهرها الله على يده عند دعائه ودعواه، وهو لم يتكلِّف في ذلك شيئاً، ولا استعان فيها بمعاونة ولا معالجة، ولا أداة وآلة، وأنَّها على الوجه النَّاقض للعادات، والباهر للعقول القاهر للنفوس، حتّى تذعن لها الرقاب عليه<sup>(۱)</sup>.

وأما مطاعن المعجزات وجواباتها : فذكر ابن زكريًا المتطبّب في مقابلة المعجزات أموراً يسيرة، فذكر ما نقل عن زردشت من صبّ الصّفر المذاب على صدره، ومن بعض سدنة بيت الأوثان أنّه كان منحنياً على سيف وقد خرج من ظهره لا يسيل منه دم، بل ماء أصفر، وكان يخبرهم بأمور، قال : ورأيت رجلاً كان يتكلّم من إبطه، وآخر لم يأكل خمسة وعشرين يوماً، وهو مع ذلك حصيف البدن، وأين ما ذكروه من فلق البحر حتّى صار كلُّ فرق منه كالطّود العظيم، ومن إحياء ميّت متقادم العهد، ويبقى حيّاً حتّى يولد، وانفجار الماء الكثير من حجر صغير، أو من بين الأصابع حتّى يشرب الخلق الكثير.

والّذي ذكره ابن زكريّا عن زردشت إنّما يمكن منه بطلاء الطلق، وهو دواء يمنع من الاحتراق وفي زماننا نسمع أنَّ أناساً يدخلون التنّور المسجور بالغضا.

وأمّا إراءة السّيف نافذاً في البطن شعبذة معروفة فإنّهم يصنعونه بحيث يدخل بعضه في البعض، فيري المشعبذ أنّه يدخل جوفه.

وأما الامساك عن أكل الطّعام، فهو عادة يعتادها كثير من الناس، والمتصوّفة يعوّدون أنفسهم التجويع أربعين يوماً وقيل: إنَّ بعض الصّحابة كان يصوم الوصال خمسة عشر يوماً .

وأمّا المتكلّم من الابط فيجوز أن يكون ذلك أصواتاً مقطّعة قريبة من الحروف وأن يكون حروفاً متميّزة كأصوات كثير من الطّيور، وقد يسمع من صرير الباب ما يقرب من الحروف، وهو مبهم في هذه الحكاية، فيجوز أن يخبر أنَّ ذلك كان كلاماً خالصاً، ويجوز أن يتعمّل الإنسان له، ويصل إلى ذلك بالتجربة والاستعمال، وقد رأينا في زماننا من كان يحكي عن الحلاّج أغرب وأعجب، وقد وقع العلماء على وجوه الحيل فيها، وما من حيلة إلَّا ويحصل عقيب سبب، وليس فيها ما تنقض به العادة. وطعن ابن زكريًّا في المعجزات من وجه آخر فقال: وقد يوجد في طبائع الأشياء أعاجيب، وذكر حجر المغناطيس وجذبه للحديد، وباغض الخلّ وهو حجر إذا جعل في إناء خل فإنّه يهرب منه، ولا ينزل إلى الخلّ، والزمرُّد يسيّل عين الأفعى، والسّمكة الرعّادة يرتعد صاحبها ما دامت في شبكته وكان آخذاً بخيط الشّبكة قال: ولا نقطع أيضاً فيما يأتي به الدُّعاء أنّها ليست منهم، بل تنقض الطبائع، إلَّا أن يدَّعي مدَّع أنّه أحاط علماً بجميع طبائع جواهر العالم أو بامتناع ذلك بدليل بيّن.

وذكر أبو إسحاق ابن عبّاس أنّه أخذ هذا على ابن الراوندي فإنّه قال في كتاب له سمّاه: الردُّ على من يحتجُّ بصحّة النبوَّة بالمعجزات، فقال: ومن أين لكم أنَّ الخلق يعجزون عنه، هل شاهدتم الخلق؟ أو أحطتم علماً بمنتهى قواهم وحيلهم؟ فإن قالوا: نعم، فقد كذبوا، لأنّهم لم يجوبوا المشرق والمغرب، ولا امتحنوا الناس جميعاً، ثمَّ ذكر أفعال الأحجار كحجر المغناطيس وغيره.

قال أبو إسحاق : فأجابه أبو عليّ في نقضه عليه أنّه يجوز أن يكون في الطبائع ما يجذب به النجوم، وتسير به الجبال في الهواء، ويحيى به الموتى، بعدما صاروا رميماً، فإذاً لا يمكن أن يفصل بين الممكن المعتاد، وما ليس بمعتاد، ولا بين ما ينفذ فيه حيلة وبين ما لا ينفذ فيه حيلة، إلّا أن يجوب البلاد شرقاً وغرباً ويعرف جميع قوى الخلق، فأما إذا سلّم أن يعلم ما الممكن المعتاد وغيره وما لا يبعد فيه حيلة، ليريه النظير في المعجزات قبل أن يجوب البلاد، فليس يحتاج من يعرف كون الجاذب معجزاً إلى ما ذكره من معرفة قوى الخلق وطبائع الجواهر، ولهذا لو ادَّعى واحد النبوَّة وجذب بالتراب الجبل علمنا أنّه ليس فيه وجه حيلة، وإنّا نعلم بذلك صدقه، قبل أن نجوب البلاد ونعرف جميع الطبائع .

وقال أبو إسحاق: إنَّ جميع ما ذكره في خصائص الإعجاز أكثره كذب وذكر أنَّ واحداً أمر أن يجيء بالأفاعي في سبد وجعل الزُّمرد في رأس قصبة ووجّه به عين الأفاعي، فلم تسل، ثمَّ إنَّ جميع ما ذكر يسقط بما شرطناه في المعجزات، ويفتَش عنه أهل النظر، ومن يقوي دواعيه إلى كشف عواره الزمان الطويل، فلا يوقف منه على وجه حيلة، ففيما ذكره ما هو معتاد ظاهر لأكثر النّاس، كحجر المغناطيس، أو وقف منه على وجهه.

**فصل**: وإنّما يقول المنكرون لمعجزات النبيّ والأئمّة عليهم أفضل الصلوات والتحيّة: إنَّ الأخبار الّتي يذكرون والأحاديث الّتي يعوّلون عليها في معجزاتهم ويصولون بها، إنّما رواها الواحد والاثنان، ومثل ذلك لا يمكن القطع بعينه، والحكم بصحّته، وأمر المعجزات والخارج عن العادات يجب أن يكون معلوماً متعيّناً غير مظنون يتوهّم.

والجواب عن ذلك أنَّ أخبارنا في معجزات النبيّ والأئمّة صلوات الله عليهم جاءت من طرق مختلفة، ومواضع متفرقة، ومظانَّ متباعدة، وفرق مخالفة وموافقة، في زمان بعد زمان، وقرن بعد قرن، وكذلك رويت المعجزات من جنس واحد من كلِّ واحد منهم ﷺ ولا يمكن أن يتواطأ الناس على مثل هذا فلا يكون مخبرهم على ما أخبروا به جميعاً، لأنَّ ذلك ينقض عادتهم، كما نقض العادة الاجتماع على الكذب في الجماعات الكثيرة.

وممّا يدلُّ على ذلك إباؤها من تواطء الكذب، كما إذا أخبر جمهور من النّاس، فقال بعضهم: إنَّ رجلاً له مال من ذهب وورق، وآخرون يخبرون عنه أنّهم رأوا له أثاثاً وجهازاً وأواني وآلات وأسباباً، وقوم آخرون أنَّ له غلات وارتفاعات وضياعاً وعقاراً، وآخرون يخبرون عنه أنّهم رأوا له خيلاً وبغالاً وحميراً، إنَّ الخبر إذا ورد عن الإنسان بما ذكرنا أحيط إلى العلم بأنَّ المخبر عنه غنيٌّ موسر، لا يقدر أحد على دفع علم ذلك عن نفسه، إذا نظر بعين الإنصاف في تلك الأخبار وإن كان يجوز على كلِّ واحد من المخبرين اللغط والكذب في خبره لو انفرد من عصابة غيره ثمَّ إنَّ إجماع الفرقة المحقّة منعقد على صحّة أخبار معجزات الرّسول والأئمّة من أهل بيته علياً في وإجماعهم حجّة لأنَّ فيهم معصوماً .

**فصل؛** ومن أخبار المعجزات أخبار تفاوت أخبار الجماعات الكثيرة نحو خبر الحصاة وإشباع الخلق الكثير بالطّعام اليسير، وذلك أنَّ المخبرين بهذه الأخبار إنّما أخبروا عن حضرة جماعة ادَّعوا حضورهم كذلك، فقد كانوا خلائق كثيرين مجتمعين، شاهدي الحال، وكانوا فيمن شرب من الماء، وأكل من الطّعام، فلم ينكروا عليهم، ولو كان الخبر كذباً لمنعت الجماعة الَّتي ادَّعى المخبرون حضورهم بذلك، وأنكروا عليهم، ولقالوا لم يكن هذا، ولا شاهدناه، فلمّا سكتوا عن ذلك دلَّ على تصديقهم، وأنَّ ذلك يجري مجرى المتواتر نقلاً في الصحّة والقطع.

وممّا يدلُّ على ذلك أنَّ رجلاً لو عمد إلى الجامع، والناس مجتمعون وقال : إنّكم كنتم في موضع كذا، في دار كذا، لأملاك فلان، فأطعمكم كذا من الطّعام، وكذا من الشراب، لم يمتنعوا أن ينكروا عليه، ولا سكتوا عن تكذيبه في الأمر الّذي لا يمتنع في العادة، فكيف في الأمر الّذي خرج عن العادات والنفوس إلى إنكار المنكر أسرع.

ومن هذه الأخبار أخبار انتشرت في الأمّة، ولم يوجد له منكر ولا مكذّب بل تلقّوه بالقبول، فيجب المصير إليه، لاجتماع عليه من الأمناء والطائفة المحقّة وهم لا يجتمعون على خطأ، وفيهم معصوم في كلِّ زمان.

وما رووا أنَّ زوجين من الطّير جادلا إلى أحدهم ﷺ وصالح بينهما، أو شكا طير من حبّة في موضع يأكل فراخه فأمر بقتل الحيّة، فلا خفاء في كونه معجزاً فأمّا ما سئل الحسين ﷺ وهو صبيًّ عن أصوات الطّيور والحيوانات، فإعجازه من وجه آخر، ونحوه قول عيسى في المهد: ﴿ إِنِّي عَبَدُ اَنَتَيَهَ وكلاهما نقض العادة إذ ليس في مقدور الأطفال التكلّم بما يتكلّم به، وقيل: إنَّ نفس الدّعوى في بعض المواضع معجز . **فصل:** والأخبار المتواترة توجب العلم على الاطلاق، وكذلك إذا كانت غير متواترة، وقد اقترن بها قرينة من أحد خمسة أشياء من أدلّة العقل والكتاب والسّنة المقطوع بها، أو إجماع المسلمين، أو إجماع الطّائفة، فهذه القرائن تدخل الأخبار وإن كانت آحاداً في باب المعلُوم، فيكون ملحقة بالمتواتر، والعلوم الّتي تحصل عند الأخبار المتواترة لكلّ عاقل ملتبسة عند الشيخ المفيد.

وذهب المرتضى إلى تقسيم ذلك، فقال : العلوم بأخبار البلدان والوقائع ونحوها يجوز أن تكون ضرورية ويجوز أن تكون ملتبسة، وما عداها كالعلم بمعجزات النبيّ والأئمّة عَلَيْتَهُمْ وكثير من أحكام الشريعة، فيقطع على أنّه مستدلٌّ عليه، وهذا أصحُّ. والأدلّة في أنَّ الأوَّل فعل الله أو فعل العباد قائمة كافية، وإذا كان كذلك وجب التَوقّف، وتجويز كلِّ واحد منهما.

والخبر إذا لم يكن ما يجب وقوع العلم عنده، واشتراك العقلاء فيه، وجاز وقوع الشّبهة عليه، فهو أيضاً صحيح على وجه، وهو أن يرويه جماعة قد بلغت من الكثرة إلى حدّ لا يصحُ معه أن يتفق فيها، وأن يعلم مضافاً إلى ذلك أنّه لم يجمعهم على الكذب جامع كالتواطؤ أو ما يقوم مقامه، ويعلم أيضاً أنَّ اللّبس والشّبهة زائلان عمّا خبّروا عنه.

هذا إذا كانت الجماعة تخبر بلا واسطة عن المخبر، فإن كان بينهما واسطة وجب اعتبار هذه الشّروط في جميع من خبّرت عنه من الجماعات حتّى يقع الانتهاء إلى نفس المخبر، وإذا صحّت هذه الجملة في صحّة الخبر الّذي لا بدَّ أن يكون المخبر صادقاً من طريق الاستدلال بنينا عليها صحّة المعجزات وغيرها من أحكام الشّرع.

**فصل:** وقد ذكرنا من قبل أنّهم كثيراً ما يوردون السؤال علينا، ويقولون: قد جاء في العالم حجر يجذب الحديد إلى نفسه، فلم يجب اتّباع من يجذب الشجر إلى نفسه، كذلك، إذ لا نأمن أن يكون معه شيء ممّا يفعل به ذلك، ويؤكّدون قولهم بأنَّ المقرّين لمعجزات الرّسل لم يمتحنوا قوى الخلق، ولم يعرفوا نهايته ولم يقعوا على طبائع العالم، وكيف يستعان بها على الأفعال، ولم يحيطوا علماً بأكثرهم، ولم يأتهم في مظانّهم، ولا امتحنوا قواهم، ومبالغ حيلهم، وخرقة أصحاب الخفّة وأشكالهم.

الجواب عنه أن يقال: قد لزم النفس العلم لزوماً لا يقدر على دفعه، بأنَّ ما ذكروا ليس في العالم، كما لزمها العلم بأن ليس في العالم حجر إذا أمسكه الإنسان عاش أبداً، وإذا وضعه على الموات عاد حيواناً، وإذا وضعه على العين العمياء عادت صحيحة، ولا فيه ما يردُّ الرِّجل المقطوعة، ولا ما به يزال الزّمانة الحالّة، ولا فيه شيء يجتذب به الشمس والقمر من أماكنهما .

فلمّا لزم النفس على ما ذكرنا كذلك لزوم العلم للنفس بأن ليس في العالم حجر يجذب الشجر من أماكنها، ويشقُّ به البحور، ويحيى به الأموات. وأيضاً فإنَّ حجر المغناطيس لمّا كان موجوداً في العالم، طلب دون الحاجة إليه حتّى بدروا عليه، لما فيه من الأعجوبة وخاصّة لإرادة التلبّث به، واستخراج نصل السهم من البدن بذلك، فلو كان فيه حجر أو شيء يجذب الشجر، فإنّه كان أعزَّ من حجر المغناطيس، وكان سبيله سبيل الجواهر وغيرها، لا يخفى على من في العالم خبرها.

كالجوهر الّذي يقال له : الكبريت الأحمر، ولعزَّته ضرب به المثل فقيل : أعز من الكبريت الأحمر، وكانت الملوك أقدر على هذا الحجر، كما هم أقدر على ما عزَّ من الأدوية وغيرها من الأشياء العزيزة، فلمّا لم يكن من هذا أثر عندهم ولا خبر لكونه، بطل أن يكون له كون أو وجود، ولو كان، كيف كان الرسل وأوصياؤهم عليه، مع فقرهم وعجزهم في الدُّنيا وما فيها، ويكون معروف المنشأ ولم يغب عنهم طويلاً .

فصل: ثمَّ إنَّ النبيَّ فَشَكْ لمَّا دعا الشجرة، وكذا وصيَّ من أوصيائه، ردَّها إلى مكانها، فإن جذبها شيء وردَّها لا شيء، كان ردُّها آية عظيمة، وإن كان شيء كان معه فذلك محال، من قبل أنَّ ذلك الشيء يضادُّ ما جذبها، فإذا كان الجذب به فإمساكها وردُّها لم يجب أن يكون به، أو معه فلا يردُّه، لأنّه يوجب أن تكون مقبلة مدبرة، وذلك محال.

ولأنَّ الحجر لو كان فيه ما ذكروا، لكان فيه آية له، لأنَّه ليس في العالم مثله، فهو خارج عن العرف كخروج مجيء الشجرة بدعائه، وقد أنبع الله لموسى من الحجر الماء فانبجست من الحجر اثنتا عشرة عيناً، لكلِّ سبط عين، والحجارة يتفجّر منها الأنهار، فلما كان حجر موسى خارجاً عن عادات الناس، كان دليلاً على نبوَّته، وليس في الحجر ما يمكن به نقل الجبال والمدن.

وأمّا قولهم إنَّ المقرِّين بمعجزات الرَّسل لم يمتحنوا قوى الخلق إلى آخر الكلام، إنّه يقال لهم : ولم يمتحن أحد من الجاحدين للرّسل طبائع العالم ولا عرفوا ما فيه فيعلموا أنَّ جميع حيوانه يموت لعلَّ حيواناً لا يموت، يبقى على الدّهر أبداً لا يتغيّر، ولعلَّ في العالم ناراً لا تحرق إذ لو كان لم يمتحن قوى العالم ولا أحاط علمنا بخواصّه وسرائره، لزمه قلب أكثر الحقائق وبطلانها .

**باب في مقالات المنكرين للنبوات والإمامة من قبل الله وجواباتها وبطلانها:** اعلم أنَّ المنكرين للنبوات فرقتان : ملحدة ودهريّة، وموحّدة البراهمة والفلاسفة عندنا من جملة الدّهريّة والملحدة أيضاً، وقد اجتمعوا على إبطال النبوَّات، وإنكار المعجزات، وإحالتها تصريحاً وتلويحاً، وزعمت أنَّ تصحيح أمرها يؤدّي إلى نقض وجوب الطبائع، وقد استقرَّ أمرها على وجه لا يصحُّ انتقاضها، وكلّهم يطعنون في معجزات الأنبياء وأوصيائهم، حتّى قالوا : في القرآن تناقض وأخبار زعموا مخبراتها على اختلافها. منها قوله : ﴿وَلَن يَجْعَلَ أَلَنَّهُ لِلْكَنْفِينَ عَلَى ٱلْمَرْمِنِينَ سَبِيلًا ﴾<sup>(١)</sup> ثمَّ وجدناكم تقولون أنَّ يحيى بن زكريًّا قتله ملك من الملوك، ونشر رأس والده زكريًّا بالمنشار، مع ما لا يحصى من الخلق من المؤمنين الّذين قتلهم الكفَّار.

وفي القرآن أيضاً : ﴿نِ يَكُونُوا فُقَرَآءَ يُغْنِيهِمُ اللَّهُ بِن فَضْلِهِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقد ينكح كثير فيبقى فقيراً أو يزداد فقره، وقد قال لنبيّه : ﴿وَاللَّهُ يَعْصِيُمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾ ثمَّ وجدنا كسرت رباعيّته وشجَّ رأسه .

وفيه أيضاً : ﴿ادْعُونِ أَسْتَجِبْ لَكُوْمُ وإنَّ الخلق يدعونه دائماً فلا يجيبهم وفي القرآن ﴿فَسَنَلُوَا أَهَلَ الَذِكْرِ إِن كُنُتُمْ لَا تَعَلَمُونَ ﴾<sup>(٣)</sup> وهذا دليل على أنَّ محمّداً لم يكن واثقاً بما عنده، لأنّه ردَّهم إلى قوم شهد عليهم بكتمان الحقِّ وقول الباطل، وهم عنده غير ثقات في الدّعوى والخبر .

**فصل؛** الجواب عمّا ذكروه أوَّلاً أنَّ تأويل ما حكيتم على خلاف ما توهمتم لأنَّ الّذي نفاه من كون سبيل الكفّار على المؤمنين إنّما هو من طريق قيام الحجّة منهم على المسلمين في دينهم، في إقامة دليل على فساد دينهم، لم يرد بذلك المؤالبة والمغالبة، وهو معنى قوله: (لِنُظْهِرَمُ عَلَى اللَّذِينِ صَحَلَةٍ، وَلَوَ صَحَرِهُ الْمُشْرِكُونَ)<sup>(٤)</sup> أي بالدلالة والحجّة، لا بالمغالبة والعزَّة، ويحيى بن زكريًا لما قتل كانت حجّته ثابتة على من قتله، وكان هو الظاهر عليه بحقّه وإن كان في ظاهر أمر الدُّنيا مغلوباً، فإذا قهر بحقّ لم يدلً ذلك على بطلان أمره، وفساد طريقه.

وأمّا قوله: ﴿نِ يَكُونُوا فَقَرَآ،َ يُغْنِهِمُ اللّهُ مِن فَشَلِمُ ﴾ ففيه جوابان: أحدهما أنّه أراد إن كانوا فقراء إلى الجماع استغنوا بالنكاح، والثاني أنّه خرج على الأغلب من أحوالهم، وقد قال تعالى بعدما تزوَّج محمّد ﷺ خديجة: ﴿وَوَجَدَكَ عَآيِكَا فَأَغْنَى ﴾ أي أغناك بمالها.

وأمَّا قوله: ﴿وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ ٱلنَّاسِ ﴾ فالمعنى أنَّه يعصمك من قتلهم إيَّاك.

وقوله : ﴿أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبٌ لَكُرٌ ﴾ فيه أجوبة أحدها أنَّ فيه إضماراً أي إن رأيت لكم مصلحة في الدين، وقد صرَّح به في قوله : ﴿فَيَكَشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ ﴾<sup>(٥)</sup>.

َ والثاني: أنَّ الدَّعاء هو العبادة أي اعبدوني بالتوحيد آجركم عليه، يدلُّ على ذلك قوله: ﴿إِنَّ ٱلَّذِيبَ يَسَتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَتِي﴾<sup>(٦)</sup>.

**والثالث**: أن يكون اللفظ عموماً والمراد به الخصوص، وهذا في العرف كثير.

وأمّا قوله : ﴿فَتَتَلَوّا أَهْلَ ٱلذِّكْرِ ﴾ فإنَّ الله لما احتجَّ لنبيّه بالبراهين المعجزة، ورأى فريقاً ممّن حسده على نعمة الله عنده من عشيرته يميلون إلى أهل الكتاب، ويعدلونهم عليه وعلى

- سورة النساء، الآية: ١٤١.
   ٣٢) سورة النور، الآية: ٣٢.
- (٣) سورة النحل، الآية: ٤٣.
  (٤) سورة التوبة: الآية: ٣٣.
- (٥) سورة الأنعام، الآية: ٤١.
   (٦) سورة غافر، الآية: ٤٠.

١٥ - باب / وجوه اعجاز القرآن

أنفسهم، ويعتمدون في الاحتجاج لباطلهم على جحدهم إيّاء، أراد أن يدلّهم على صدقه بإقرار عدوّه، ومن أعظمُ استدلالاً من الّذي استشهد عدوَّه، ويحتجُّ بإقراره له، وانقياده إيّاه، ثمَّ إنَّ في التّوراة والإنجيل صفات محمّد ﷺ وكلُّ من أنصف منهم شهد له بذلك.

**فصل:** وقالوا : كيف يدَّعون أنَّ كلَّ أخبار محمّد عن الغيب وقع صدقاً وعدلاً، وقد وجدنا بعضها بخلافه، لأنَّ محمّداً قال : «إذا هلك قيصر فلا قيصر بعده» وقد وجدنا بعده قياصر كثيرة، وأملاكهم ثابتة، وقال : «شهرا عيد لا ينقصان» وقد وجدنا الأمر بخلاف ذلك كثيراً، وقد قال : «ما يِنقص مال من صدقة» وقد وجدنا نقص حسابها .

وقال: إنَّ يوسف أُعطي نصف حسن آدم، ثمَّ قال الله في قصّة إخوته لمّا دخلوا عليه: ﴿فَكَرَفَهُمْ وَهُمَ لَمُ مُنكِرُونَ﴾ ومن كان في حسنه ثابتاً بهذه البينونة العظمى، كيف يخفى أمره، وفي كتابكم أنَّ عيسى ما قتل وما صلب، وقد اجتمعت اليهود والنصارى على أنّه قتل وصلب.

وفي كتابكم ﴿وَمَا أَرْسَلْنَا قَبْلَكَ إِلَا رِجَالًا نُوْحِىَ إِلَيْهِمْ﴾<sup>(١)</sup> وقال نبيّكم : إنَّ في نسائكم أربع نبيّات، وفي كتابكم ﴿وَقَالَ فِرْتَوْنُ يَنهَكُنُ آبْنِ لِي صَرَحًا﴾<sup>(٢)</sup> وكان فرعون قتل هامان بزمان طويل، وفي كتابكم ﴿وَمَا عَلَمْنَنَهُ الشِّعَرَ ﴾<sup>(٣)</sup>والشعر كلام موزون، ونحن نجد في القرآن كلاماً موزوناً، وهو الشعر في غير موضع، فمنه ﴿وَجِفَانِ كَالجُوَابِ وَقُدُورٍ رَّاسِيَكَتٍ ﴾<sup>(٤)</sup> ووزنه عند العروضيّين:

فساعــلاتــن فــاعــلاتــن فــاعــلاتــن فــاعــلاتــن ومنه قوله: ﴿وَيُخْزِهِمَ وَيَصُرَّكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمِ مُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(م)</sup> ووزنه قول الشاعر: ألا حـيِّـيـت عـنّـا يـا رُدَيسنـا نـحيِّيها وإن كـرمـت عـليـنـا ومنه قوله: ﴿مُسْلِمَتِ مُؤْمِنَتِ قَنِنَتِ تَبْبَكَتِ عَنِدَتِ سَيَّحَتِ ﴾<sup>(1)</sup> وزنه: فـاعـلاتـن فـاعـلاتـن فـاعـلاتـن

قالوا : ومنه موجود في كلام نبيّكم مع ما روي أنّه قال : ما أبالي ممّا أُتيت إن أنا سوَّيت ترياقاً أو علفت بهيمة . وقال : الشّعر من قبل نفسي، ثمَّ قال يوم حنين : «أنا النّبيُّ لا كذب أنا ابن عبد المطّلب» وقال يوم الخندق لمّا قال الأنصاري :

نحن اللذين بايعوا محمّدا على الجهادما بغينا أبدا وقال أيضاً :

- سورة يوسف، الآية: ١٠٩.
   سورة غافر، الآية: ٣٦.
   سورة سبأ، الآية: ٣١.
- (٥) سورة التوبة، الآية: ١٤.
   (٦) سورة التحريم، الآية: ٥.

بحار الأنوار/ج٨٩

غـيـر الإلـه قـطُّ مـا نـديـنـا ولـو عـبـدنـا غـيـره شـقـيـنـا [فقال ﷺ] فحبّذا ديناً وحبَّ دينا . وقال لمّا دميت أصبعه :

هـل أنـت إلا أصـبع دمـيـت وفـي سـبـيـل الله مـا لـقـيـت فصل: الجواب عمّا قالوه أوَّلاً فهو من أدلَّ الأعلام على صدقه، فيما أخبر به عن الغيوب، وذلك أنَّه لمّا أرسل إلى كسرى وهو ممزِّق كتابه علي قال عليه في الله مملكته كما مزَّق كتابي» فوقع ذلك كما دعا وأخبر به ولمّا كتب إلى قيصر لم يمزَق كتابه قال : ثبّت الله مملكته، وكان يغلب على الشام وكان النبيُّ مخبراً بفتحها له فمعنى قوله : «ولا قيصر بعده» يعني في كلِّ أرض الشّام.

وأمّا قوله: «شهرا عيد لا ينقصان» ففيه أجوبة أحدها أن خرّج على سنة بعينها أشار إليها، وكان كذلك، وهذا كما قال: «يوم صومكم يوم نحركم» لسنة بعينها، وكما قال: «الجالس في وسط القوم ملعون» أشار إلى واحد كان يستمع الأخبار من وسط الحلقة، والثاني أنّهما لا ينقصان على الإجماع غالباً بل يكون أحدهما ناقصاً والآخر تامّاً، والثالث أن يكون معناه لا ينقص أجر من صامهما، وإن كان في العدد نقصان، لأنَّ الشهر الهلاليَّ ربّما كمل وربما نقص، وعلى أيِّ هذه الوجوه حملته لم يكن في خبره خلف ولا كذب.

وأمّا خبر الزكاة فهو كقوله في خبر آخر : «أمتعوا أموال اليتامي لا يأكلها الزكاة «فلأنَّ من تصرَّف فيه بالتجارة استفاد من ثوابه أكثر ممّا تصدَّق به وكأنّه لم ينقص من المال شيئاً ، ثمَّ إنَّ المال الّذي يزكّى منه يكون له بركة .

فأما تأويل خبر يوسف بعدقيل : إنَّ الله أعطى يوسف نصف حسن آدم، فلم يقع فيه التفاوت الشديد، وقد كانوا فارقوه طفلاً ورأوه كهلاً ودفعوه أسيراً ذليلاً ورأوه ملكاً عزيزاً ، وبأقلٌ هذه المدَّة، واختلاف هذه الأحوال، تتغيَّر فيها الخلق، وتختلف المناظر ، فما فيه تناقض .

على أنَّ الله ربما يرى لمصالح تعمية شيء على إنسان فيعرفه جملة ولا يعلمه تفصيلاً ويحتمل أن يكون بمعنى قوله: ﴿وَهُمٌ لَهُمْ شَكِرُونَ﴾ أي مظهرون لإنكاره عارفون به.

وأمّا ما قالوا من قتل عيسى وصلبه، قال نبيّنا عنه حين أخبر أنّه شبّه عليهم، ورأى القوم أنّه قتل وصلب، فقد جمعنا بين جزئين لأنَّ إسقاط أحدهما لا يصحُّ، واستعمالهما ممكن، وهو أنَّ نقلهم عن مشاهدة صلب مصلوب يشبه عيسى صحيح لا خلف فيه، ولكن لمّا كان الصادق أخبرنا أنَّ الّذي رأوه كان جسماً ألقي عليه شبه عيسى، فقلنا نجمع بين تواترهم وخبر نبيّنا، قد قامت دلالة صحّتها فنقول: إنَّ ما فعلوا عن مشاهدة الجسم الذي كان في صورة المسيح مصلوباً صحيح، فأمّا أنّهم ظنّوا أنّه المسيح، وقد كان رجلاً ألقي عليه شبه المسيح فلا، لأجل خبر الصادق به، على أنَّ خبر النصارى يرجع إلى أربع نفر لا عصمة لهم. وأمّا قوله: «إنَّ في نسائكم أربع نبيّات» وأنّه تناقض قوله: ﴿وَمَا آَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ إِلَّا بِجَالًا نُوَحِى إِلَيْهِمَ<sup>(۱)</sup> فإنَّ معنى النبيّ غير الرَّسول، فيجوز أن يكون نبيّات غير موسلات، وقيل: المراد به سارة وأخت موسى ومريم وآسية، بعثهنَّ الله لولادة البتول فاطمة إلى خديجة ليلين أمرها .

وأمّا هامان فلا ينكر أن يكون من اسمه هامان قبل فرعون، وفي وقته من يسمّى بذلك. والجواب عمّا ذكره، خبر أنَّ النبيَّ ﷺ كان يعاف قول الشعر قد أمره الله تعالى بذلك لنلاً يتوهّم الكفّار أنَّ القرآن من قبله، وليخلص قلبه ولسانه للقرآن، ويصون الوحي عن صنعة الشعر لأنَّ المشركين كانوا يقولون في القرآن أنّه شعر، وهم يعلمون أنّه ليس بشعر، ولو كان معروفاً بصنعة الشّعر لنقموا عليه بذلك، وعابوه، وقد سئل أبو عبيدة عن ذلك فقال: هو كلام وافق وزنه وزن الشعر إلاً أنّه لم يقصد به الشعر، ولا قاربه بأمثاله، والقليل من الكلام ممّا يتّزن بوزن الشعر، وروي «أنا النبيُّ لا كذب» «وهل أنت إلاً أصبع دميت» فقد أخرج عن وزن الشعر.

**فصل:** وربّما قالوا: إذا كان أخبار المنجّمين والكهنة قد تتّفق مخبراتها كما أخبروا، كذلك أخبار الأنبياء والأوصياء، فبماذا يعرف الفرق بينهما؟

الجواب أنَّ أخبار الأنبياء والأوصياء وأوصياؤهم إنّما كانت متعلّقة مخبراتها على التفصيل دون الجملة، من غير أن يكون قد اطّلع عليها بتكلّف معالجة واستعانة عليه بآلة وأداة، ولا حدس ولا تخمين، فيتفق في جميع ذلك أن يكون مخبراتها على حسب ما تعلّق به الخبر، من غير أن يقع به خلف أو كذب في شيء منها، فأمّا أخبار المنجّمين فإنّه يقع بحساب، وبالنظر في كلِّ طالع بحدس وتخمين، ثمَّ قد يتفق في بعضها الإصابة دون بعض، كما يتفق إصابة أصحاب الفأل والزَّوج والفرد، من غير أن يكون ذلك على أصل معتمداً، ولا وأمر موثّق به، فإذا وقعت الأخبار منهم على هذا، لم يوجب العلم، ولم يكن معتمداً، ولا علماً معجزاً، ولا دالة على صدقهم، ومتى كان على هذا الوجه الذي أصاب في الكلِّ، كان علماً معجزاً، ولا دالة على صدقهم، ومتى كان على هذا الوجه الذي أصاب في الكلّ، كان علماً معجزاً، ولا دالة على التفصيل، من غير أن يتقع في شيء منها خلف أو كذب فمتى علماً معجزاً، ولا دالة على مدقهم، ومتى كان على هذا الوجه الذي أصاب في الكلّ، كان وقعت المخبرات كذلك كان دليل العادات لم تجر بأن يجري المخبر عن الغائبات فيتفق ويكون بحميعها على ما أخبر به على التفصيل، من غير أن تقع في شيء منها خلف أو كذب فمتى وقعت المخبرات كذلك كان دليل الصدق، ناقضاً للعادات، فدلنا ذلك على أنه من عند الله معت المخبرات كذلك كان دليل الصدق، ناقضاً للعادات، فدلنا ذلك على أنه من عند الله معمد بعلمه، ليجعله علماً على نبوَّته، وكذلك ما يظهر على يد وصيً النبيً في كون شاهداً لصدقه، فعلى هذا يكون إخبار النبيً والأثمة عن الغائبات أعلاماً لصدقهم.

**فصل:** ومعنى الغيب ما غاب عن الحسِّ، أو ما غاب علمه عن النفس، ولا يمكن الوصول إليه إلَّا بخبر الصّادق الّذي يعلم الغيوب، وليس كلُّ ما غاب عن الحسّ لا يمكن الوصول إلى

(۱) سورة يوسف، الآية: ۱۰۹.

علمه إلَّا بجبرتيل، لأنَّ منه ما يعلم بالاستدلال عليه بما شوهد وما هو مبنيَّ على ما شوهد، والنوع الّذي كان الخبر عنه حجّة ممّا لا دليل عليه من الشاهد، وكذلك، كان معجزاً.

فإن قيل: ما أنكرتم أن لا يدلَّ خبره عن الغائبات على صدقه لأنَّ قوله: ﴿تَبَّتْ بَدَآ أَبِي لَهَبِ﴾ حكم عليه بالخسران، ولو آمن كان له أن يقول: إنّما أردت أن يكون ذلك حكمه إن لَم يؤمن كقوله: ﴿مَن يُشْرِكَ بِأَنَلَهِ فَقَدَ حَتَمَ ٱنَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ﴾ فإنَّ المراد منه إذا مات عليه، ولم يقل إنَّ أبا لهب يموت على كفره وكان ذلك وعيداً له كما لسائر الكفّار.

الجواب أنَّ قوله: ﴿ تَبَّتْ يَدَآ أَبِي لَهَبٍ ﴾ يفارق لما ذكرتم، لأنَّه خبر عن وقوع العذاب به لا محالة، وليس هذا من الوعيد الَّذي يُفرق بالشريطة، يدلُّ عليه ﴿ سَيَصْلَى نَارًا ذَاتَ ﴾ من حيث قطع على دخوله النار لا محالة، فلمّا مات على كفره، كان ذلك دليلاً على نبوَّته. فإن قيل: إخباره عن خسران أبي لهب كان على حسب ما رأى من خسران الشرك جرت به

العادة في أمثاله قلنا : كون خسرانه منه لا تدلُّ على أن يغفل عنه إلى غيره .

ثمَّ إنَّ المنجّم يخبر بما خبّر ، حتّى يقع واحد على ما قال صدقاً ، وقد أخبر النبيُّ ﷺ نيّفاً وعشرين سنة ، وكان جميع ما أخبر به صدقاً ، وأخبر عن ضمائر قوم ، وكان كما قال ﷺ .

**باب آخر في مقالهم والكلام:** عليها في مقالات من يقول بصحّة النبوَّة منهم على الظاهر ومن لا يقول، والكلام عليها، ومن الفلاسفة من يقال لمحاصلة أهل الإسلام إنَّ الطريق إلى معرفة صدق المدَّعي للنبوَّة هو أن يعلم أنَّ ما أتى به مطابق لما يصلحون به في دنياهم، ولأغراضهم الّتي بسببها يحتاجون إلى النبيِّ ولم يشترطوا ظهور معجزة عليه، وذكر بعضهم أنَّ ظهور المعجز عليه لا يوصل إلى العلم اليقيني أنّه صادق لأنّه يظنّ في المعجز أنّه سحر، وأنّه حيلة نحو انشقاق القمر فأمّا إذا علم مطابقة ما أتى به لمصالحهم الدنيويّة فهو طريق العوامِّ والمتكلّمين.

وأمّا العلم بمطابقة شرعه للمصالح الدنيويّة فهو طريقة المحقّقين، وقد حكي عنهم أنّهم قالوا إنَّ صدق المدَّعي لصنعة من الصنائع إنّما تظهر إذا أتى بتلك الصنعة الّتي ادَّعى العلم بها . ومثلّه على الناقل بمن ادَّعى حفظ القرآن ثمَّ قرأ، وادّعى آخر حفظ القرآن فإذا قيل له : ما دليلك على أنك تحفظ القرآن قال دليلي أنّي أقلب العصا حيّة وأشقّ القمر نصفين ثمَّ فعلهما، ومن ادَّعى حفظ القرآن فإذا قيل له ما دليلك على حفظك له قرأ كلّه فإنَّ علمنا بحفظ هذا القرآن يكون أقوى من علمنا بحفظ الثاني للقرآن، لأنّه يشتبه الحال في معجزاته، فيظنُّ أنّه من باب السّحر أو أنّه طلسم، ولا تدخل الشبهة في حفظ القارئ للقرآن.

**فصل: ن**يقال لهؤلاء : وبماذا علمتم مطابقة ما أتى به النبيُّ عَنْهُ من الشرائع للمصالح، ونعرض الكلام في شريعة نبّينا غَلَيْهُ لأنّكم ونحن نصدِّقه في النبوَّة وصحّة شرعه، بطريقة عقليّة علمتم المطابقة أم بطريقة سمعيّة؟ . فإن قالوا : بطريقة عقليّة قيل لهم إنَّ من جملة ما أتى به من الشرائع وجوب الصّلوات الخمس، وصوم شهر رمضان، ووجوب أفعال الحجّ فما تلك الطريقة الّتي علمتم بها بمطابقتها للمصلحة أظفرتم بجهة وجوب لها في العقل وحكمتم لذلك بوجوبها أم ظفرتم بحكم في العقل يدلُّ على وجوبها نحو أن تقول علمنا من جهة العقل أنَّ من لم يصلُّ هذه الصلوات بشروطها في أوقاتها فإنّه يستحقُّ الذَّمَّ من العقلاء، كما يستحقُّ الذَّمَّ من لم يردّ الوديعة على صاحبها، بعدما طولب بردُها ولا عذر له في الامتناع عن ذلك.

والقول به باطل لأنّا لا نجد في عقول العقلاء العلم بجهة وجوب شهر رمضان دون العيدين وأيّام التشريق على وجه لا يجوز ولا لصلاة الظهر على شروطها بعد الزّوال جهة يقتضي وجوبها في ذلك الوقت دون ما قبله، وقد قالوا إنَّ في أفعال الحجّ مثل أفعال المجانين، وقالوا في وجوب غسل الجنابة أنّه مشقّة وشبّهوه بمن نجس طرف من أطراف ثوبه فوجب غسل كلّه فإنّه يعدُّ سفهاً.

وقالوا في المحرّمات الشرعيّة كشرب الخمر أو الزنا أنّه ظلم، إلى غير ذلك ممّا يقوله القائلون بالإباحة وغيرها، كيف يمكن أن يدَّعي أنه يمكن الوصول إلى معرفة وجوبها أو قبحها بطريقة عقليّة، فلا يمكن أن يعرف تلك المصالح بقول النبيّ إلّا بعد العلم بصدقه من جهة المعجز، فصحَّ أنّه لا طريق إلى العلم بذلك إلّا من جهة المعجز.

فصل؛ وأمّا تشبيههم ذلك بمن ادَّعى حفظ القرآن أو صنعة من الصنائع الدُّنيويّة إذا أتى بها على الوجه الَّذي حفظ غيره أو علم تلك الصّناعة، فليس بنظير مسألتنا لأنَّ ذلك من جملة المعرفة بالمشاهدات، لأنَّ بالمشاهدة تعلم الصنعة بعد وقوعها على ترتيب وإحكام، ومطابقته لما سبق من العلم بذلك الصنعة، والحفظ لذلك المقروء، وليس كذلك ما أتى به النبيُّ لأنّه طريق إلى المعرفة بكونه مصلحة في أوقاتها، دون ما قبلها وما بعدها، وفي مكان دون مكان، وعلى شرائطها دون تلك الشرائط لا بمشاهدة ولا طريقة عقليّة، ألا ترى أنَّ المخالفين من القائلين بالمعقولات المنكرين للنبوَّات والشرائع، لمّا لم ينظروا في الطريقة التي سلكها المسلمون، في تصديق الرّسل، من النظر في المعجزات، دفعوا النبوَّة والقول بالشرائع، لما لم يجدوا طريقة عقليّة إلى معرفة شرائعهم، ومطابقتها للمصالح الدنيويّة.

**فصل:** وقولهم: المعرفة بصدقهم من جهة المعجزات معرفة غير يقينية لأنّه يجوَّز أن يكون فيها من باب السّحر، فيقال لهم: جوَّزتم في المعجزات أن يكون من باب السّحر، ولا يحصل لكم العلم اليقينيُّ بصدق النبيّ، فجوِّزوا فيمن قرأ القرآن أنّه ساحر، وفي كلِّ صنعة من الصنائع أنَّ صانعها ساحر لا يحكمها. لكنّه يرى السّحرة أنّه أحكمها، وفي ذلك سدُّ الطريق عليكم إلى معرفة صدق النبيّ، وهذا لا يستقيم على أصولكم، لأنّكم تقولون بصحّة السّحر وأنَّ السّاحر بفضل علومه يتمكّن من إحداث ما لا يقدر عليه بشر مثله، وقلتم إنَّ هذا السّحر هو علم قد كان ثمَّ انقطع بإحراق المسلمين كتب الأكاسرة الّتي صنّفها الفلاسفة في علم السّحر، فمن يقول منكم بصحّة النبوَّة هو أولى بأن يقول: إنَّ السّاحر نبيَّ من الأنبياء. على أنَّ قوله: من بلغ في علومه إلى أن يتمكّن ممّا لا يتمكّن عنه بشر مثله فإنّه يتمكّن بفضل علومه أن يضع شرائع وسنناً مطابقة لمصالح النّاس يصلح بها دنياهم إذا قبلوا منهم، فعلى هذا إذا أتى النبيُّ بمعجز وجب القول بصدقه، وحصول اليقين بنبوَّته.

**فصل:** قالوا علمنا بهذه الشّرعيّات، واستعملنا هذه العبادات، فوجدناها راجعة إلى رياضة النفس، والتنزُّه عن رذائل الأخلاق، وداعية إلى محاسنها.

وإلى هذا أشار بعضهم فقال: إذا فهمت معنى النبوَّة فأكثر النظر في القرآن والأخبار يحصل لك العلم الضّروريُّ بكون محمّد على أعلى درجات النبوَّة واعضد ذلك بتجربة ما قاله في العبادات، وتأثيرها في تصفية القلوب، وكيف صدق فيما قال: من عمل بما علم ورَّثه الله علم ما لم يعلم، وفي قوله: من أعان ظالماً سلّطه الله عليه، وفي قوله: من أصبح وهمّه همُّ واحد كفاه الله هموم الذنيا والآخرة قالوا: إذا جرَّبت هذا في ألف وآلاف حصل لك علم ضروريٌّ لا يتمارى فيه، فمن هذا الطريق يطلب اليقين بالنبوَّة، لا من قلب العصا حيّة، وشقٌ القمر، هذا هو الإيمان القويُّ العلميُّ والَّذي كالمشاهدة والأخذ تأكيد ولا يوجد إلَّا في طريق التصوُف.

**فصل؛** فيقال لهم إنَّ من اعتقد في طريقة أنّها حقَّ ودين وزهد في الدُّنيا، ورغبة في الآخرة، وراض نفسه وسلك الطريقة واستعمل نفسه بما يعتقده عبادات في ذلك التديّن، فإنّه يجد لنفسه تميزاً ممّن ليس في حاله من الاجتهاد في ذلك التديّن وعباداته في حقيّة ذلك التديّن حقاً كان ذلك أو باطلاً فرهبان النصارى وأحبار اليهود يجتهدون في كفرهم الّذي يعتقدونه حقاً فيجدون لأنفسهم تمييزاً على عوامّهم ومتّبعيهم، ويدَّعون لأنفسهم صفاء القلوب والنّسك والزهد في الدُّنيا، وكذا عبّاد الأوثان إذا اجتهدوا في عبادتها، فإنّهم يجدون أنفسهم خائفة مستحيية من أوثانهم إذا تقدَّموا على ما يعتقدونه معصية لها.

ولهذا حكي عن الصابئين المعتقدين عبادة النجوم لاعتقادهم أنّها المدبّرة للعالم أنّهم نحتوا على صورها أصناماً ليعبدوها بالنّهار، إذا خفيت تلك النجوم، ويستقبحون أن يقدموا على رذائل الأفعال، ولم يزل ما يجدونه في أنفسهم على ما ذهبوا إليه في تديّنهم أنّه حقّ، وكذا ما ذكر هؤلاء من العمل بشرائع نبيّنا لاعتقادهم في صدقه من دون نظر في معجزاته.

**فصل:** قالوا : حقيقة المعجز هو أن يؤثّر نفس الشيء في هيولى العالم فيغيّر صورة بعض إخوانه إلى صورة أُخرى، بخلاف تأثيرات سائر النفوس، وإذا كان هذا هو المعجز عندهم، لزم أن يكون العلم به يقينيّاً وأن يعلم أنَّ صاحب تلك النفس هو نبيَّ، فبطل قولهم إنَّ العلم بالمعجز غير يقينيّ، وأما على قول المسلمين فهذا ساقط لأنَّ للمعجز شروطاً عندهم، متى ١٦ – باب / المسافرة بالقرآن إلى أرض العدو

عرفت كانت معجزة صحيحة دالّة على صدق المدَّعي، منها أنّها ليست من جنس السّحر، لأنّ السّحر عندهم تمويه وتلبيس يري السّاحر ويخفي وجه الحيلة فيه، فهو يري أنّه يذبح الحيوان ثمَّ يحييه بعد الذَّبح، وهو لا يذبحه بل لخفّة حركات اليدين به ولا يفعله، ومن لم يعلم أنَّ المعجزة ليست من ذلك الجنس لم يعلمها معجزة.

فصل؛ ثمَّ اعلم أنَّ بين المعجزة والمخرقة والشعوذة والحيل الَّتي تبقى فروقاً، ما يوصل إلى العلم بها بالنظر والاستدلال في ذلك إلَّا أن يوقف أوَّلاً على ما يصحُّ مقدوراً للبشر وما لا يصحُّ، وأن يعلم أنَّ العادة كيف جرت في مقدورات البشر، وعلى أيّ وجه يقع أفعالهم، وأنَّ ما يصحُّ أن يقدروا عليه من أيّ نوع يجب أن يكون، وكيف يكون حالهم إذا خرجوا من القدرة عليه، وهل يصحُّ أن يعجز البشر عمَّا يصحُّ أن يقدروا عليه، وينظر فيما يمكن أن يتوصّل إليه بالحيلة، وخفَة اليد، ويعلم ما السبب المؤدِّي إليه وما لا يمكن ذلك فيه.

فمن ذا أحاط علمه بهذه المقدورات عرف حيننذ ما يظهر من المعجزة عليهم فيفصل بين حالها وبين ما يجري مجرى الشعوذة والمخرقة، كالعجل الذي صاغه السّامريُّ من ذهب لبّس به على النّاس، فكان له صوت وخوار، إذ احتال بإدخال الربح فيه من مداخله ومجاريه، كما نقل هذه للآلات الّتي تصوَّت بالحيل أو صندوق السّاعات، أو طاس الفصد الّذي يعلم به مقدار الدَّم، وإنّما أضاف [الله تعالى] مقال الصوت إليه لأنّه كان محلّه دخول الربح في جوفه.

فصل؛ واعلم أنَّ الفلاسفة أخذوا أصول الإسلام ثمَّ أخرجوها على آرائهم فقالوا في الشرع والنبيِّ: إنّما أريدا كلاهما لإصلاح الدُّنيا، فالأنبياء يدبّرون للعوامِّ في مصالح دنياهم، والشرعيّات تهذَّب أخلاقهم، لا أنَّ الشارع والدين كما يقول المسلمون، من أنَّ النبيَّ يراد لتعريف مصالح الدين تفصيلاً، وإنَّ الشرعيّات ألطاف في التكليف العقليّ، فهم يوافقون المسلمين في الظاهر، وإلَّا فكلُّ ما يذهبون إليه هدم للإسلام، وإطفاء لنور شرعه، فَوَيَأَبِكَ ٱللَّهُ إِلَا أَن يُشِحَرُ نُوَرَةٍ وَلَوَ حَكَرِهَ ٱلْكَنْفِرُونَكُ<sup>(1)</sup>.

## 17 – باب المسافرة بالقرآن إلى أرض العدو

١ - al: ابن مخلد، عن عمر بن الحسن الشيبانيّ، عن محمّد بن شدّاد المسمعي، عن يحيي ابن معيد القطّان، عن عبد الله بن عمرو عن نافع، عن ابن عمر أنَّ النبيَّ عَلَيْهُ نهى أن يسافر بالقرآن إلى أرض العدوّ مخافة أن يناله العدو<sup>(٢)</sup>.

(۱) الخرائج والجرائح للراوندي، ج ۳ ص ١٠٣٤-١٠٦١.
 (۲) أمالي الطوسي، ص ٣٨٢ مجلس ١٣ ح ٨٢٣.

١٧ – بأب الحلف بالقرآن، وفيه النهي عن الحلف بغير الله تعالى ١ – لي: في مناهي النبي عنه أنّه نهى أن يحلف الرَّجل بغير الله، وقال: من حلف بغير الله فليس من الله في شيء، ونهى أن يحلف الرَّجل بسورة من كتاب الله، وقال: من حلف بسورة من كتاب الله فعليه بكلِّ آية منها يمين، فمن شاء برَّ، ومن شاء فجر<sup>(1)</sup>.

### ١٨ – باب فواند آيات القرآن والتوسل بها

**الآيات: الرعد: ﴿**وَلَوَ أَنَّ قُرْمَانًا سُيَرَتَ بِهِ ٱلْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتَ بِهِ ٱلأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِهِ ٱلْمَوَقَّى بَل يَنَهِ ٱلأَمَرُ جَمِيمًا ﴾ ٣١١».

**الإسراء: ﴿**وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآَ ۖ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُ وَلَا يَزِيدُ ٱلظَّنِلِينَ إِلَّا خَسَارًا﴾. **أقول:** سيجيء ما يتعلّق بهذا الباب في أبواب فضائل السّور وآياتها . ٨ ـ ـ ٣ ـ تال اله مُ تَشْكُرُون ما مُ مُعَدَّ التَّ

٨ - مكا: قال النبيُّ عنها: من لم يستشف بالقرآن فلا شفاه الله.

وقال الصادق ﷺ : من قرأ مانة آية من أيٍّ آي القرآن شاء ثمَّ قال سبع مرَّات : يا الله، فلو دعا على الصّخور فلقها .

عن أبي الحسن ﷺ قال: إذا خفت أمراً فاقرأ مائة آية من القرآن من حيث شئت، ثمَّ قل: اللّهمَّ اكشف عنّي البلاء، ثلاث مرَّات<sup>(٢)</sup>.

**عدة الداعي ودعوات الراوندي:** مثله<sup>(٣)</sup> .

٢ - مكاء عن أبي إبراهيم عن أنه قال: من استكفى بآية من القرآن من المشرق إلى المغرب كفي، إذا كان بيقين<sup>(٤)</sup>.

**عدة الداعي:** روى الحسين بن أحمد المنقريّ عنه ﷺ مثله. ٣ – **مكا:** وقال العالم ﷺ: في القرآن شفاء من كلِّ داء<sup>(٥)</sup>.

٤ - دعوات الراوندي: قال النبي عنه: القرآن هو الدرام (٢).

وعن النبيِّ ﷺ قال: شفاء أمّتي في ثلاث: آية من كتاب الله أو لعقة من عسل أو شرطة حجّام<sup>(۷)</sup> .

أمالي الصدوق، ص ٣٤٧ مجلس ٦٦ ح ١. (٢) مكارم الأخلاق، ص ٣٤٨.
 عدة الداعي، ص ٢٤٤، الدعوات للراوندي، ص ٢٤٩ ح ٢٠٣.
 (٤) عدة الداعي، ص ٢٩٤، الدعوات للراوندي، ص ٢٤٩ ح ٥٣٥.
 (٤) - (٥) مكارم الأخلاق، ص ٣٤٨.
 (٢) عدة الداعي، ص ٢٩٢.

# ١٩ – باب فضل حامل القرآن وحافظه وحامله والعامل به، ولزوم إكرامهم، وإرزاقهم وبيان أصناف القراء

١ - ثو، لي: ابن إدريس، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن الفضيل، عن الصادق عليه الحرام الحرام المورة (١).

٢ - مع، ل، لي: محمّد بن أحمد البردعي، عن عمرو بن أبي غيلان الثقفيّ وعيسى بن سليمان القرشيّ معاً، عن أبي إبراهيم الترجمانيّ، عن سعد بن سعيد الجرجانيّ، عن نهشل بن سعيد، عن الضحّاك، عن ابن عباس قال: قال رسول الله عليه : أشراف أمّتي حملة القرآن، وأصحاب الليل<sup>(٢)</sup>.

٣ – **مع، ل:** الأسديّ، عن أبيه وعليّ بن العباس والحسن بن عليّ بن نصير جميعاً، عن محمّد بن عبد الرَّحمن، عن أبي شنان العائذيّ، عن صفوان بن سليم عن عطاء بن يسار، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله ﷺ : حملة القرآن عرفاء أهل الجنة<sup>(٣)</sup>.

**نوادر الراوندي؛** بإسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه ﷺ عن رسول الله ﷺ مثله<sup>(٤)</sup>.

٤ - لي: ابن البرقيّ، عن أبيه، عن جده، عن إسماعيل بن مهران، عن عبيس بن هشام، عن غير وأحد، عن أبي جعفر عليما قال: قرّاء القرآن ثلاثة: رجل قرأ القرآن فاتّخذه بضاعة، واستدرَّ به الملوك، واستطال به على الناس، ورجل قرأ القرآن فحفظ حروفه، وضيّع حدوده، ورجل قرأ القرآن ورضع دواء القرآن على دائه، وأسهر به ليله، وأظمأ به نهاره، وأقام به في مساجده، وتحلقى به عن فراشه فبأولئك يدفع الله بتركم البلاء، وبأولئك يديل المام، من الماه، فوالله لهؤلاء في قرّاء القرآن أعز من وأقام به نه له له له له في قرّاء القرآن أعز من الماه، فوالله لهؤلاء في قرّاء القرآن أعز من الله من الماء، فوالله لهؤلاء في قرّاء القرآن أعلى ما أولئك يديل الله الغيث من الماء، فوالله لهؤلاء في قرّاء القرآن أعز من الماء، فوالله لهؤلاء في قرّاء القرآن أعز من الكبريت الأحمر<sup>(ه)</sup>.

 ٥ - لى: ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن إسماعيل بن مهران مثله وفيه استدرَّ به الملوك ويدفع الله العزيز الجبّار البلاء<sup>(٦)</sup>.

 (1) ثواب الأعمال، ص ١٣٧، أمالي الصدوق، ص ٥٧ مجلس ١٤ ح ٦. (٢) معاني الأخبار، ص ١٧٧، الخصال، ص ٧ باب ١ ح ١، أمالي الصدوق، ص ١٩٤ مجلس ٤١ ح ٦. (٣) معاني الأخبار، ص ٣٢٣، الخصال، ص ٢٨ باب ١ ح ٠٠٠. (٤) نوادر الراوندي، ص ١٣٧ ح ١٨٠. (٥) أمالي الصدوق، ص ١٦٩ مجلس ٣٦ ح ١٥. (٦) الخصال، ص ١٤٢ باب ٣ ح ١٦٤.

بحار الأنوار/ج٨٩

٦ - ٩ التمار، عن محمّد بن القاسم الأنباريّ، عن محمّد بن عليّ بن عمر، عن داود بن رشيد، عن الوليد بن مسلم، عن عبد الله بن لهيعة، عن المرج بن هامان، عن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله ﷺ : لا يعذّب الله قلباً وعى القرآن<sup>(١)</sup>.

٧ - لي: ابن المغيرة، عن جدًه، عن السكونيّ، عن الصادق ﷺ عن آبائه ﷺ قال: صنفان من أمّتي إذا صلحا صلحت أمّتي، وإذا فسدا فسدت أمّتي: الأمراء والقرّاء<sup>(٢)</sup>.

**نوادر الراوندي:** بإسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه عظم مثله<sup>(٣)</sup>.

A - ل• أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن معروف، عن ابن همّام عن ابن غزوان، عن السكونيّ، عن الصادق، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه : تكلّم النار يوم القيامة ثلاثة : أميراً وقارئاً وذا ثروة من المال فتقول للأمير : يا من وهب الله له سلطاناً فلم يعدل، فتزدرده كما يزدرد الطير حبَّ السمسم، وتقول للأمير : يا من تزيّن للناس، وبارز الله يعدل، فتزدرده، متزدرده، وتقول للغنيّ : يا من وهب الله له الحقير الله عدل المال فتول للأمير : يا من وهب الله له المان يوم الله عنها معن ابن غزوان، القيامة ثلاثة : أميراً وقارئاً وذا ثروة من المال فتقول للأمير : يا من وهب الله له سلطاناً فلم يعدل، فتزدرده كما يزدرد الطير حبَّ السمسم، وتقول للقارئ : يا من تزيّن للناس، وبارز الله بالمعاصي، فتزدرده، وتقول للغنيّ : يا من وهب الله الحقير الماله المعلمي ، فالمال قالم المعارئ : يا من تزيّن للناس، وسارة الله المعامي ، فتزدرده، وتقول للقارئ : يا من تزيّن للناس، وبارز الله المعامي ، فتزدرده، وتقول للغنيّ : يا من وهب الله له دُنيا كثيرة واسعة، وسأله الحقير السير قرضاً، فابي إلم بخلاً فتزدرده<sup>(3)</sup>.

٩ - ل، أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن أبيه، عن حمّاد بن عيسى، عن ابن أذينة، عن أبان بن أبي عياش، عن سليم بن قيس قال: سمعت أمير المؤمنين عليم يقول: احذروا على دينكم ثلاثة: رجلاً قرأ القرآن حتّى إذا رأيت عليه بهجته اخترط سيفه على جاره، ورماه على دينكم ثلاثة: رجلاً قرأ القرآن حتّى إذا رأيت عليه بهجته اخترط سيفه على جاره، ورماه بالشرك، قلت: يا أمير المؤمنين أيتهما أولى بالشرك؟ قال: الرّامي، ورجلاً استخفّته الأحاديث كليم بن قيم المؤمنين أيتهما أولى بالشرك؟ قال: الرّامي، ورجلاً استخفّته بالشرك، قلت: يا أمير المؤمنين أيتهما أولى بالشرك؟ قال: الرّامي، ورجلاً استخفّته الأحاديث كلما حدثت أحدوثة كذب مدها بأطول منها، ورجلاً آتاه الله نَتَرْتَنْ سلطاناً فزعم أنَّ طاعته طاعة الله ، ومعصية المعانة فزعم أنَّ للحاديث كلما حدثت أحدوثة كذب مدها بأطول منها، ورجلاً آتاه الله نَتَرَتَنْ سلطاناً فزعم أنَّ طاعته طاعة الله، ومعصيته معصية الله، وكذب لأنّه لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق لا ينبغي للمخلوق أن يكون حبّه لمعصية الله، فلا طاعة في معصيته، ولا طاعة لمن على الله، إنّما الله إنّما أمر الماعته يألم الماعة في معصيته، ولا طاعة لمن على الله، إنّما إلى المناه، إنه إلى المخلوق أن يكون حبّه لمعصية الله، فلا طاعة في معصيته، ولا طاعة لمن على الله، إنّما الما المنها، ولا طاعة لمن عصى الله، إنّما الماعة له معصيته، ولا طاعة لمن على الله، إنّما للمخلوق أن يكون حبّه لمعصية الله، فلا طاعة في معصيته، ولا طاعة لمن عصى الله، إنّما لماعة له ولرسوله ولولاة الأمر، وإنّما أمر الله بمن طاعة الرسول لأنّه معصوم مطهر لا يأمر الطاعة لله وإنّما أمر بطاعة أولى الأمر لأنّهم معصومون مطهرون لا يأمرون لا يأمرون بمعصيته (<sup>م</sup>)</sup>.

١٠ - ل: الهمدانيّ، عن عليّ، عن أبيه، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليّي قال: القرّاء ثلاثة: قارئ قرأ ليستدرَّ به الملوك، ويستطيل به على النّاس، فذاك من أهل النّار، وقارئ قرأ القرآن فحفظ حروفه، وضيّع حدوده فذاك من أهل النّار، وقارئ قرأ فاستتر به تحت برنسه، فهو يعمل بمحكمه ويؤمن بمتشابهه، ويقيم فرائضه، ويحلُّ حلاله، ويحرِّم حرامه، فهذا ممّن ينقذه الله من مضلاّت الفتن، وهو من أهل الجنّة، ويشفّع فيمن شاء<sup>(1)</sup>.

- ي، ص ٢ مجلس ١ ح ٢. (٢) أمالي الصدوق، ص ٢٩٩ مجلس ٥٨ ح ١٠.
  - (٤) الخصال، ص ۱۱۱ باب ٣ ٨٤.
  - (1) الخصال، ص ١٤٢ باب ٣ ١٦٥.
- (۱) أمالي الطوسي، ص ٦ مجلس ١ ح ٧.
  - (٣) نوادر الراوندي، ص ١٥٧ ح ٢٣١.
  - (٥) الخصال، ص ١٣٩ باب ٣ ح١٥٨.

ا ا - **ل:** أحمد بن محمّد بن الحسين البزّاز، عن أحمد بن محمّد بن حمويه عن أحمد بن سعيد<sup>(١)</sup> قال : قال أمير المؤمنين عَظِيَّةَ : من دخل في الإسلام طائعاً وقرأ القرآن ظاهراً فله في كلُّ سنة مائتا دينار في بيت مال المسلمين، إن منع في الدُّنيا أخذها يوم القيامة وافية، أحوج ما يكون إليها<sup>(٢)</sup>.

١٢ – **ل:** أبي، عن الحميريّ، عن هارون، عن ابن زياد، عن الصادق، عن آبائه ﷺ أنَّ عليّاً ﷺ قال: إنَّ في جهنّم رحى تطحن أفلا تسألوني ما طحنها؟ فقيل له: فما طحنها يا أمير المؤمنين؟ قال: العلماء الفجرة، والقرَّاء الفسقة والجبابرة الظلمة، والوزراء الخونة، والعرفاء الكذبة، الخبر<sup>(٣)</sup>.

**ثو:** ماجیلویه، عن عمّه، عن هارون مثله<sup>(٤)</sup>.

١٣ - **لي:** في مناهي النبي عنه أنّه قال: من قرأ القرآن ثمَّ شرب عليه حراماً أو آثر عليه حبَّا للدُّنيا وزينتها، استوجب عليه سخط الله إلَّا أن يتوب الا وإنّه إن مات على غير توبة حاجّه القرآن يوم القيامة، فلا يزايله إلَّا مدحوضاً<sup>(0)</sup>.

١٤ - ثوء أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن إبراهيم بن هاشم، عن الحسن بن أبي الحسين، عن الحسن بن أبي الحسين، عن سليمان الجعفريّ، عن السّكوني، عن الصّادق عن أبيه عليه قال : قال النبيَّ تَشْكُو : إنَّ أهل القرآن في أعلا درجة من الآدميّين ما خلا النبيّين والمرسلين، فلا تستضعفوا أهل القرآن حقوقهم، فإنَّ لهم من الله لمكاناً<sup>(٦)</sup>.

١٥ – **ثو:** حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السّكونيّ، عن الصادق، عن آبائه، عن عليّ صلوات الله عليهم قال: من قرأ القرآن يأكل به الناس جاء يوم القيامة ووجهه عظم لا لحم فيه<sup>(٧)</sup>.

(1) أقول: رواه في الوسائل وفيه عن محمّد بن أحمد بن سعيد عن العبّاس بن حمزة عن أحمد بن ابراهيم عن الربيع بن بدر عن أبي الأشهب النخعي عن أمير المؤمنين عليتي الخ و هكذا في الخصال. [النمازي].
 (٢) الخصال، ص ٢٠٢ أبواب المائة فما فوق ح ٢. (٣) الخصال، ص ٢٩٦ باب ٥ ح ٢٥.
 (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٠٢.
 (٥) أمالي الصدوق، ص ٣٤٨ مجلس ٢٦ ح ١.
 (٦) ثواب الأعمال، ص ٢٠٢.
 (٢) ثواب الأعمال، ص ٢٠٢.
 (٣) ثواب الأعمال، ص ٢٠٢.

وقال النبيُّ ﷺ : سيأتي على أمّتي زمن تسمع فيه باسم الرّجل خير من أن تلقاه، وأن تلقاه خير من أن تجرّب.

قال النبيُّ ﷺ : أكثر منافقي أمّتي قرّاؤها .

فكن حيث ندبت إليه وأُمرت به، وأخف شرَّك من الخلق ما استطعت واجعل طاعتك لله بمنزلة روحك من جسدك، ولتكن معتبراً حالك ما تحقّقه بينك وبين باريك، واستعن بالله في جميع أمورك متضرَّعاً إليه آناء ليلك ونهارك، قال الله بَرَيَمَاني : ﴿ آدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً إِنَّمُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ﴾<sup>(1)</sup> والاعتداء من صفة قرَّاء زماننا هذا، وعلامتهم، فكن من الله في جميع أحوالك على وجل لثلاً تقع في ميدان المنى فتهلك<sup>(٢)</sup>.

١٧ – **شي؛** عن عمرو بن جميع، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: من قرأ القرآن من هذه الأمّة ثمَّ دخلُ النّار فهو ممّن كان يتّخذ آيات الله هزواً<sup>(٣)</sup>.

١٨ - م: أبو محمّد العسكريّ، عن آبائه ﷺ عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه قال: قال رسول الله ﷺ : حملة القرآن المخصوصون برحمة الله، الملبّسون نور الله، المعلّمون كلام الله، المقرَّبون من الله، من والاهم فقد والى الله، ومن عاداهم فقد عادى الله، يدفع الله عن مستمع القرآن بلوى الدُّنيا، وعن قارئه بلوى الآخرة.

والَّذي نفس محمَّد بيده، لسامعُ آية من كتاب الله، وهو معتقد أنَّ المورد له عن الله محمَّد الصَّادق عَلَيَتَ في كلِّ أقواله، الحكيم في كلِّ فعاله، المودع ما أودعه الله بَمَرَكَل من علومه أمير المؤمنين علياً عَليَتَن للانقياد له فيما يأمر ويرسم، أعظم أجراً من ثبير ذهباً يتصدَّق به من لا يعتقد هذه الأمور، بل صدقته وبال عليه ولقارئ آية من كتاب الله معتقداً لهذه الأمور أفضل ممّا دون العرش إلى أسفل التخوم يكون لمن لا يعتقد هذا الاعتقاد، فيتصدَّق به، بل ذلك كله وبال على هذا المتصدَّق به.

ثمَّ قال : أتدرون متى يوفّر على هذا المستمع وهذا القارئ هذه المثوبات العظيمات؟ إذا لم يغلُ في القرآن، ولم يجف عنه، ولم يستأكل به، ولم يراء به.

وقال رسول الله عنه : عليكم بالقرآن فإنّه الشفاء النافع، والدواء المبارك وعصمة لمن تمسّك به، ونجاة لمن تبعه، لا يعوجُّ فيقوَّم، ولا يزيغ فيستعتب ولا ينقضي عجائبه، ولا يخلق على كثرة الردّ، واتلوه فإنَّ الله يأجركم على تلاوته بكلِّ حرف عشر حسنات أما إنّي لا أقول : ﴿الَحَرَ﴾ حرف ولكنَّ الألف عشر، واللام عشر، والميم عشر.

- سورة الأعراف، الآية: ٥٥.
   (٢) مصباح الشريعة، ص ٥٧ باب ٢٥.
  - (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٣٩ ضمن حديث ٣٨٠ من سورة البقرة.

ثمَّ قال: أتدرون من المتمسّك به الذي بتمسّكه ينال هذا الشرف العظيم؟ هو الذي أخذ القرآن وتأويله عنّا أهل البيت، أو عن وسائطنا السفراء عنّا إلى شيعتنا لا عن آراء المجادلين وقياس القائسين، فأمّا من قال في القرآن برأيه، فإن اتّفق له مصادفة صواب فقد جهل في أخذه عن غير أهله، وكان كمن سلك طريقاً مُسبعاً من غير حفّاظ يحفظونه، فإن اتّفقت له السلامة، فهو لا يعدم من العقلاء الذَّمَّ والتوبيخ وإن اتّفق له افتراس السّبع فقد جمع إلى هلاكه سقوطه عند الخيّرين الفاضلين وعند العوامّ الجاهلين، وإن أخطأ القائل في القرآن برأيه فقد تبوَّأ مقعده من النار وكان مثّله مثل من ركب بحراً هائجاً بلا ملاّح ولا سفينة

وقال عَنْكُمَ : ما أنعم الله بَحَكَمَ على عبد بعد الإيمان بالله أفضل من العلم بكتاب الله، والمعرفة بتأويله، ومن جعل الله له من ذلك حظّاً ثمَّ ظنَّ أنَّ أحداً لم يُفعل به ما فُعل به، وقد فضل عليه، فقد حقّر نعم الله عليه.

وقال رسول الله عنى في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّاسُ قَدْ جَاءَتْكُمْ مَوْعِظَةٌ مِن زَنِكُمْ وَشِفَاً، لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ وَهُدَى وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ ۞ قُلْ بِنَفَسْلِ ٱللَّهِ وَبِرَحْمَنِهِ. فَبَذَلِكَ فَلَيَفَرَحُوا هُوَ خَيْرٌ مِنَا يَجْمَعُونَ ۞ (<sup>1)</sup> قال رسول الله ﷺ : فضل الله ﷺ كَرَىكَ القرآن والعلم بتأويله ورحمته توفيقه لموالاة محمّد وآله الطّاهرين، ومعاداة أعدائهم، ثمَّ قال ﷺ : وكيف لا يكون ذلك خيراً ممّا يجمعون، وهو ثمن الجنّة ونعيمها فإنّه يكتسب بها رضوان الله الذي هو أفضل من الجنّة، ويستحقُّ الكون بحضرة محمّد وآله الطّيّبين الذي هو أفضل من الجنّة، إنَّ محمّداً وآل محمّد الطّيّبين أشرف زينة الجنان.

ثمَّ قال ﷺ : يرفع الله بهذا القرآن والعلم بتأويله وبموالاتنا أهل البيت والتبرِّي من أعدائنا أقواماً، فيجعلهم قادة وأئمّة في الخير، تقتصُّ آثارهم، وترمق أعمالهم، ويقتدى بفعالهم، ترغب الملائكة في خلّتهم، وبأجنحتها تمسحهم، وفي صلواتها تبارك عليهم وتستغفر لهم، حتّى كلُّ رطب ويابس: تستغفر لهم حيتان البحر وهوامّه وسباع البرّ وأنعامه، والسّماء ونجومها<sup>(٢)</sup>.

١٩ – **جع:** قال النبيُّ ﷺ في وصيّته: يا عليُّ إنَّ في جهنّم رحى من حديد تطحن بها رؤوس القرَّاء، والعلماء المجرمين.

وقال ﷺ : ربَّ تال القرآن والقرآن يلعنه.

وعن مكحول قال: جاء أبو ذرّ إلى النبيّ ﷺ فقال: يا رسُول الله إنّي أخاف أن أتعلّم القرآن ولا أعمل به، فقال رسول الله ﷺ : لا يعذّب الله قلباً أسكنه القرآن.

سورة يونس، الآيتان: ٥٧-٥٨.
 تفسير الإمام العسكري فليظفي ، ص ١٣.

وعن عقبة بن عامر الجهنيّ أنَّ النبيَّ عَنْكَ قال: لو كان القرآن في إهاب ما مسّته النار<sup>(۱)</sup>. **\* ۲ – ختص:** أحمد، عن أبيه، عن عبد الله بن المغيرة، عن محمّد بن سنان، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبد الله عَنْنَا أنَّ أباه كان يقول: من دخل على إمام جائر فقرأ عليه القرآن يريد بذلك عرضاً من عرض الدُّنيا، لعن القارئ بكلِّ حرف عشر لعنات، ولعن المستمع بكلِّ حرف لعنة<sup>(۲)</sup>.

٢١ - نوادر الراوندي، بإسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه علي قال: قال رسول الله عنه: إنَّ الله تعالى جواد يحبُّ الجود، ومعالي الأمور، ويكره سفسافها، وإنَّ من عظم جلال الله تعالى إكرام ثلاثة: ذي الشيبة في الإسلام، والإمام العادل، وحامل القرآن غير الغالي ولا الجافي عنه<sup>(٣)</sup>.

٢٢ – **نهج:** قال أمير المؤمنين ﷺ : من قوأ القرآن فمات فدخل النّار فهو ممّن كان يتّخذ آيات الله هزواً<sup>(٤)</sup>.

٢٣ – كنز الكراجكي: جاء في الحديث أنَّ رسول الله ﷺ قال: ما آمن بالقرآن من استحلَّ محارمه<sup>(ه)</sup>.

٢٤ - أسرار الصلاة: عن النبي عنه قال: كم من قارئ القرآن والقرآن يلعنه.

٢٥ – كتاب الغايات: للشّيخ جعفر بن أحمد القميّ قال رسول الله ﷺ : إنَّ أحقَّ الناس بالتخشّع في السرِّ والعلانية لحامل القرآن، وإنَّ أحقَّ الناس بالصّلاة والصّيام في السرّ والعلانية لحامل القرآن.

#### ۲۰ – باب ثواب تعلم القرآن، وتعليمه،

#### ومن يتعلمه بمشقة وعقاب من حفظه ثم نسيه

الآيات: طه: ﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَن ذِحَثِرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةُ مَسَنَكًا وَتَحْشُدُوُمُ يَوْمَرُ ٱلْفِيسَمَةِ أَعْمَى ﴾ قَالَ رَبِّ لِمَ حَشَرْتَنِيَ أَعْمَىٰ وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا ﴿ قَالَ كَذَلِكَ أَنْتَكَ ءَايَنْتَنَا فَنَسِينَهُمُ وَكَذَلِكَ ٱلْيَوْمُ نُسَى ﴾ .

١ - ع: ابن المتوكل، عن السّعدآبادي، عن البرقي، عن عليَّ بن الحكم، عن ابن عميرة، عن ابن طريف، عن ابن نباتة قال: قال أمير المؤمنين عليكن : إنَّ الله عَرَيْنَ لَيهمُّ بعذاب أهل الأرض جميعاً حتى لا يريد أن يحاشي منهم أحداً إذا عملوا بالمعاصي، واجترحوا السيّئات، فإذا نظر إلى الشِّيب ناقلي أقدامهم إلى الصلوات، والولدان يتعلّمون القرآن، رحمهم وأخر عنهم ذلك<sup>(٦)</sup>.

- (1) جامع الأخبار، ص ١٣٠.
- (٣) نوادر الراوندي، ص ٩٨ ح ٥١.
  - ۵) كنز الفوائد، ج ۱ ص ۳۵۰.
- (٢) الاختصاص، ص ٢٦٢.
- (٤) نهج البلاغة، ص ٦٧٥ ضمن حكمة رقم ٢٢٩.
- (٦) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٩٦ باب ٢٩٨ ح ٢.

۲۰ - باب / ثواب تعلم القرآن، وتعليمه...

**ثو:** أبي، عن محمّد بن هشام، عن محمّد بن إسماعيل، عن عليّ بن الحكم مثله<sup>(۱)</sup>. **ثو:** أبي، عن محمّد بن إدريس، عن الأشعري، عن محمّد بن السّنديّ، عن عليّ بن الحكم مثله<sup>(۲)</sup>.

٢ - ما: الحفّار، عن ابن السماك، عن عبد الملك بن محمّد الرقاشيّ، عن أبيه ومعلّى بن راشد معاً، عن عن عبد الواحد بن زياد، عن عبد الرّحمن بن إسحاق، عن النعمان بن سعد، عن عليّ عليّ أنَّ النبيَّ عليه قال: خياركم من تعلّم القرآن وعلّمه<sup>(٣)</sup>.

٣- ها: بالإسناد إلى الوقاشي، عن أبيه، عن محمّد بن مروان، عن المعارك ابن عبّاد، عن سعيد بن أبي سعيد، عن أبيه، عن أبيه، عن النبيّ عليه قال: تعلّموا القرآن، وتعلّموا غرائبه، وغرائبه فرائبه فرائضه وحدوده، فإنَّ القرآن نزل على خمسة وجوه: حلال، وحرام، ومحكم، ودعوا الحرام، واعملوا بالمحكم، ودعوا المتشابه، واعتبروا بالأمثال<sup>(٤)</sup>.

٤ - ماء بالإسناد عن الرقاشي، عن وهب بن حريز، عن موسى بن عليّ بن رباح، عن أبيه، عن عقبة بن عامر أنَّ رسول الله عليه قال : أيّكم يحبُّ أن يغدو إلى العقيق أو إلى بطحاء مكة فيؤتى بناقتين كوماوين حسنتين، فيدعى بهما إلى أهله من غير مأثم ولا قطيعة رحم؟ قالوا : كلنا نحبُّ ذاك يا رسول الله، قال : لأن يأتي أحدكم المسجد فيتعلّم آية خير له من ناقة، واثنتين خير له من ناقتين وثلاث خير له من ثلاث<sup>(٥)</sup>.

٥ **- لي:** في مناهي النبيِّ ﷺ أنَّه قال: ألا ومن تعلَّم القرآن ثمَّ نسيه متعمّداً لقي الله يوم القيامة مغلولاً يسلّط الله عليه بكلِّ آية نسيها حيّة تكون قرينته إلى النار، إلَّا أن يغفر له<sup>(٦)</sup>.

٦ – **ثو:** العطّار، عن سعد، عن أحمد بن الحسين، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن الصباح بن سيابة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: من شدِّد عليه القرآن كان له أجران، ومن يسَّر عليه كان مع الأبرار<sup>(٧)</sup>.

٧ - ثو: عليَّ بن الحسين المكتب، عن محمّد بن الحميريّ، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن جميل بن صالح، عن الفضيل قال: سمعت أبا عبد الله عليتين يقول: إنَّ الذي يعالج القرآن ليحفظه بمشقّة منه وقلّة حفظ، له أجران<sup>(٨)</sup>.

٨ - ثو: ابن المتوكل، عن السعدآبادي، عن البرقي، عن اليقطيني، عن سليمان بن

(1) ثواب الأعمال، ص ٤٧.
 (٢) ثواب الأعمال، ص ٦٢.
 (٣) - (٤) أمالي الطوسي، ص ٣٥٧ مجلس ١٢ ح ٣٣٩ و٢٤٢.
 (٥) أمالي الطوسي، ص ٣٥٧ مجلس ٢٢ ح ٧٤١.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٤٨ مجلس ٢٢ ح ١٢٠.
 (٧) - (٨) ثواب الأعمال، ص ١٢٥ - ١٢٨.

راشد، عن أبيه، عن معاوية بن عمّار قال: قال أبو عبد الله ﷺ : من قرأ القرآن فهو غنيٌّ ولا فقر بعده وإلّا ما به غنی<sup>(۱)</sup>.

٩ - ثوء ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن مالك، عن منهال القصّاب عن أبي عبد الله عليك القرآن منهال القصّاب عن أبي عبد الله عليك قال: من قرأ القرآن وهو شابٌ مؤمن اختلط القرآن بلحمه ودمه، جعله الله مع السفرة الكرام البررة، وكان القرآن حجيجاً عنه يوم القيامة ويقول: يا ربّ إنَّ كلَّ عامل قد أصاب أجر عمله غير عاملي، فبلغ به كريم عطاياك، فيكسوه الله يَتَرَ حلي حلين من حلل الجنّة ويوضع على رأسه تاج الكرامة أوضل من هذا.

قال: فيعطى الأمن بيمينه، والخلد بيساره، ثمَّ يدخل الجنّة فيقال له: اقرأ آية واصعد درجة، ثمّ يقال له: بلغنا به وأرضيناك فيه؟ فيقول: اللّهمَّ نعم.

قال: ومن قرأ كثيراً وتعاهد من شدَّة حفظه أعطاء الله أجر هذا مرَّتين<sup>(٢)</sup>.

١٠ - ثو: أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن ابن أبي عثمان، عن رجل، عن حفص بن غياث قال: سمعت أبا عبد الله عليتكلم يقول لرجل: أتحبُّ البقاء في الدُّنيا؟ قال: نعم، قال: ولم؟ قال: لقراءة قل هو الله أحد، فسكت عنه، ثمَّ قال لي بعد ساعة: يا حفص من مات من أوليائنا وشيعتنا، ولم يحسن القرآن علم في قبره ليرفع الله فيه درجته، فإنَّ درجات الجنّة على قدر عدد آيات القرآن فيقال لقارئ القرآن: اقرأ وارق<sup>(٣)</sup>.

١١ - **ثو؛** أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن أبي المغرا عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليكي قال: سمعته يقول: من نسي سورة من القرآن مثّلت له في صورة حسنة، ودرجة رفيعة، فإذا رآها قال: من أنت ما أحسنك؟ ليتك لي، فتقول: أما تعرفني؟ أنا سورة كذا وكذا، لو لم تنسني لرفعتك إلى هذا المكان<sup>(٤)</sup>.

**سن؛** محمّد بن عليّ، عن ابن فضّال مثله<sup>(ه)</sup>.

١٢ – جع: قال رسول الله عنه: من علم ولده القرآن فكانما حج البيت عشرة آلاف حجّة، واعتمر عشرة آلاف عمرة، وأعتق عشرة آلاف رقبة من ولد إسماعيل عنه: وغزا عشرة آلاف غزوة، وأطعم عشرة آلاف مسكين مسلم جائع وكانما كسا عشرة آلاف عار مسلم، ويكتب له بكلٌ حرف عشر حسنات، ويمحى عنه عشر سيّئات ويكون معه في قبره حسلم، ويكتب له بكلٌ حرف عشر حسنات، ويمحى عنه عشر سيّئات ويكون معه في قبره مسلم، ويكتب له بكلٌ حرف عشر حسنات، ويمحى عنه عشر الخاص، ولما يربي قارة الاف عرفي عشرة آلاف عار مسلم، ويكتب له بكلٌ حرف عشرة آلاف مسكين مسلم جائع وكانما كسا عشرة آلاف عار مسلم، ويكتب له بكلٌ حرف عشر حسنات، ويمحى عنه عشر سيّئات ويكون معه في قبره مسلم، ويكتب له بكلٌ حرف عشر حسنات، ويمحى عنه عشر سيّئات ويكون معه في قبره حتى يبعث، ويُثقلُ ميزانه، ويتجاوز به على الصّراط، كالبرق الخاطف، ولم يفارقه القرآن حتى ينزل به من الكرامة أفضل ما يتمنى<sup>(٢)</sup>.

(٣) ثواب الأعمال، ص ١٥٧.

(٥) المحاسن، ج ١ ص ١٨٠.

- (۱) (۲) ثواب الأعمال، ص ۱۲۸.
  - (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٨٣.
  - (٦) جامع الأخبار، ص ١٣٢.

١٣ - **عدة الداعي:** قال الصّادق عَلِيًهِ : ينبغي للمؤمن أن لا يموت حتّى يتعلّم القرآن، أو يكون في تعلّمه.

وعن النبيِّ ﷺ قال: من أعطاه الله القرآن فرأى أنَّ أحداً أعطي أفضل ممّا أعطي فقد صغّر عظيماً وعظّم صغيراً .

وروى عبد الله بن مسكان، عن يعقوب الأحمر قال: قلت لأبي عبد الله على الله غلي الله فلاك في المع الله المع الله الم فداك إنّه قد أصابني هموم وأشياء لم يبق شيء من الخير إلّا وقد تفلّت منّي منه طائفة حتّى القرآن، لقد تفلّت منّي طائفة منه، قال: ففزع عند ذلك حين ذكرت القرآن، ثمَّ قال: إنَّا الرّجل لينسى السّورة من القرآن فتأتيه يوم القيامة حتّى تشرف عليه من درجة من بعض الدّرجات، فتقول: السّلام عليك، فيقول: وعليك السّلام من أنت؟ فتقول: أنا سورة كذا وكذا، ضيّعتني وتركتني أما لو تمسّكت بي بلغت بك هذه الدّرجة، ثمَّ أشار بأصبعه، ثمَّ قال: عليكم بالقرآن فتعلّموه، فإنَّ من الناس من يتعلّم ليقال: فلان قارئ، ومنهم من يتعلّمه ويطلب به ونهاره، ولا يبالي من علم ذلك ومن لم يعلمه.

وروى الهيثم بن عبيد قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن رجل قرأ القرآن ثمَّ نسيه ، فرددت عليه ثلاثاً : أعليه حرج؟ قال : لا<sup>(۱)</sup> .

١٤ - كتاب الإمامة والتبصرة؛ عن سهل بن أحمد، عن محمّد بن محمّد بن الأشعث عن موسى بن إسماعيل بن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه عنها الله عنها عن موسى بن جعفر، عن أبيه، عن آبائه عنها الله الله الله الله الله : عرضت عليَّ اللهُ وب فلم أصب أعظم من رجل حمّل القرآن ثمَّ تركه<sup>(٢)</sup>.

## ٢١ - باب قراءة القرآن بالصوت الحسن

**أقول:** قد أوردنا كثيراً من أخبار هذا الباب في كتاب الآداب والسنن وغيره فلاحظ. ١ – **جع:** عن براء بن عازب أنَّ النبيَّ ﷺ سمع قراءة أبي موسى، فقال: كأن هذا من أصوات آل داود.

وعن حذيفة بن اليمان قال: قال رسول الله عنه القرأوا القرآن بلحون العرب وأصواتهم، وإيّاكم ولحون أهل الفسق وأهل الكتابين، وسيجيء قوم من بعدي يُرجّعون بالقرآن ترجيع الغناء والرَّهبانية والنوح، لا يجاوز حناجرهم مفتونة قلوبهم، وقلوب الّذين يعجبهم شانهم<sup>(٣)</sup>.

**دعوات الراوندي:** عنه عنه مثله<sup>(1)</sup>.

- عدة الداعي، ص ٢٨٦.
   (٢) الإمامة والتبصرة، ص ٩٩.
- (٣) جامع الأخبار، ص ١٣٢. (٤) الدعوات للراوندي، ص ١٨ ح ٢٣.

٢ - جع؛ روي عن البراء بن عازب قال : قال رسول الله ٢ : زيّنوا القرآن بأصواتكم . عن علقمة بن قيس قال : كنت حسن الصّوت بالقرآن فكان عبد الله بن مسعود برسل إليَّ فأقرأ عليه ، فإذا فرغت من قراءتي قال : زدنا من هذا ، فداك أبي وأمّي ، فإنّي سمعت رسول الله ٢٢ يقول : إنَّ حسن الصّوت زينة للقرآن .

أنس بن مالك، عن النبيِّ ﷺ : إنَّ لكلِّ شيء حلية وحلية القرآن الصوت الحسن.

عبد الرحمن بن سائب قال: قد مرَّ علينا سعد بن أبي وقّاص فأتيته مسلَّماً عليه، فقال: مرحباً يا ابن أخي، بلغني أنّك حسن الصوت بالقرآن، قلت: نعم، والحمد لله قال: فإنّي سمعت رسول الله ﷺ يقول: إنَّ القرآن نزل بالحزن فإذا قرأتموه بكّوا، فإن لم تبكوا فتباكوا، وتغنّوا به فمن لم يتغنَّ بالقرآن فليس منّا<sup>(۱)</sup>.

٣ – **دعوات الراوندي؛** قال الصّادق ﷺ : إنَّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى مُوسى : إذا وقفت بين يديَّ فقف موقف الذليل الفقير ، وإذا قرأت التوراة فأسمعنيها بصوت حزين ، وكان موسى ﷺ إذا قرأ كانت قراءته حزناً ، وكأنّما يخاطب إنساناً<sup>(٢)</sup> .

٤ – **مجمع البيان:** في قوله تعالى: ﴿وَرَبَّلِ ٱلْمُرْمَانَ نَرْبَيْلَا﴾ روى أبو بصير، عن أبي عبد الله ﷺ في هذا قال: هو أن تتمكّث فيه، وتحسّن به صوتك<sup>(٣)</sup>.

٥ – مع: محمّد بن هارون الزنجاني، عن عليّ بن عبد العزيز، عن القاسم بن سلاّم رفعه قال: قال رسول الله ﷺ : ليس منّا من لم يتغنَّ بالقرآن، معناء ليس منّا من لم يستغن به، ولا يذهب به إلى الصّوت.

وقد روي أنَّ من قرأ القرآن فهو غنى لا فقر بعده، وروي : أنَّ من أُعطي القرآن فظنَّ أنَّ أحداً أعطي أكثر ممّا أعطي، فقد عظّم صغيراً وصغِّر كبيراً، فلا ينبغي لحامل القرآن أن يرى أحداً من أهل الأرض أغنى منه ولو ملك الدُّنيا برحبها، ولو كان كما يقوله قوم : إنّه الترجيع بالقراءة، وحسن الصّوت، لكانت العقوبة قد عظمت في ترك ذلك أن يكون من لم يرجّع صوته بالقراءة فليس من النبيّ عليه حين قال : ليس منّا من لم يتغنَّ بالقرآن<sup>(3)</sup>.

٦ - ن: بالإسناد إلى دارم، عن الرّضا، عن آبانه عني قال: قال رسول الله عنهي : حسّنوا القرآن بأصواتكم، فإنَّ الصوت الحسن يزيد القرآن حسناً وقواً: «والله يزيد في الخلق ما يشاء»<sup>(o)</sup>.

٧ - ج: روي أنَّ موسى بن جعفر عليه؟ كان حسن الصّوت حسن القراءة وقال يوماً من

(۱) جامع الأخبار، ص ۱۳۱ .
 (۲) الدعوات للراوندي، ص ۱۷ ح ۲۱ .
 (۳) مجمع البيان، ج ۱۰ ص ۱۲۲ .
 (۶) معاني الأخبار، ص ۲۷۷ .
 (۹) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۷۶ باب ۳۱ ح ۳۲۲ .

٢٢ – باب / كون القرآن في البيت وذمّ تعطيله

الأيّام: إنَّ عليَّ بن الحسين ﷺ كان يقرأ القرآن فربّما مرَّ به المارُّ فصعق من حسن صوته، وإنَّ الإمام لو أُظهر من ذلك شيئاً لما احتمله الناس قيل له: ألم يكن رسول الله ﷺ يصلّي بالنّاس ويرفع صوته بالقرآن؟ فقال: إنَّ رسول الله ﷺ كان يحمّل مَن خلفه ما يطيقون<sup>(1)</sup>.

٨ - ٥: بالأسانيد الثلاثة، عن الرضا، عن آبائه عنه قال: قال رسول الله عنه: إنّي أخاف عليكم استخفافاً بالدّين، وبيع الحكم، وقطيعة الرّحم، وأن تتّخذوا القرآن مَزامير، تقدّمون أحدكم وليس بأفضلكم في الدّين<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد سبق الأخبار في باب الغناء.

٩ - سوء محمّد بن عليّ بن محبوب، عن العبّاس، عن حمّاد بن عيسى، عن معاوية بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله عليّة : الرجل لا يرى أنّه صنع شيئاً في الدّعاء والقراءة، حتّى يرفع صوته، فقال: لا بأس إنَّ عليَّ بن الحسين عليّة كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتّى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليّة كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليّة كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته مقال: لا بأس إنَّ عليَّ بن الحسين بيتة كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليتية كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليته كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليته كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليته كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليته كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان يرفع صوته حتى يسمعه أهل الدّار، وإنَّ أبا جعفر عليته كان أحسن الناس صوتاً بالقرآن، وكان أحسن إلى من الليل، وقرأ رفع صوته فيمرُّ به مارُّ الطّريق من السقّائين وغيرهم، فيقومون في يسمعون إلى قراءته (<sup>10</sup>).

١٠ - فيه، عن النبي ٢٠ أنّه سنل: أيُّ الناس أحسن صوتاً بالقرآن؟ قال: من إذا سمعت قراءته رأيت أنّه يخشى الله<sup>(٤)</sup>.

## ٢٢ – باب كون القرآن في البيت وذم تعطيله

ا **-ل:** ابن المتوكّل، عن محمّد العطّار، عن أحمد بن موسى بن عمر، عن ابن فضّال، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ثلاثة يشكون إلى الله ﷺ : مسجد خراب لا يصلّي فيه أهله، وعالم بين جهّال، ومصحف معلّق قد وقع عليه غبار لا يقرأ فيه<sup>(٥)</sup>.

٢ - ب: ابن طريف، عن ابن علوان، عن الصّادق، عن أبيه عنه أنّه كان يستحبّ أن يعلّق المصحف في البيت يتقي به من الشياطين، قال: ويستحبّ أن لا يترك من القرآءة فيه<sup>(٦)</sup>.

٣ - **ثوء** أبي، عن السّعدآباديّ، عن البرقيّ، عن عليّ بن الحسين الصوفيّ، عن حمّاد بن عيسى، عن جعفر، عن أبيه عليمًا قال: إنّي ليعجبني أن يكون في البيت مصحف يطرد الله به الشياطين<sup>(٧)</sup>.

٤ - **عدة الداعي:** عن إسحاق بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْهُمْ : جعلت فداك إنّي

- الاحتجاج، ص ٣٩٥.
   عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤٦ باب ٣١ ح ١٤٠.
   السرائر، ج ٣ ص ٢٠٤.
   تنبيه الخواطر، ج ١ ص ٣.
  - (٥) الخصال، ص ١٤٢ باب ٣ ح ١٦٣. (٦) قرب الإسناد، ص ٨٧ ح ٢٨٧.
    - (۷) ثواب الأعمال، ص. ۱۲۹.

أحفظ القرآن عن ظهر قلب، فأقرأه عن ظهر قلبي أفضل أو أنظر في المصحف؟ قال: فقال لي : لابل اقرأه وانظر في المصحف، فهو أفضل، أما علمت أنَّ النظر في المصحف عبادة. وعنه عليما قال : من قرأ في المصحف متّع ببصره، وخفّف عن والديه، ولو كانا كافرين. وعنه عليما يرفعه إلى النبيِّ عليما قال : ليس شيء أشدّ على الشيطان من القراءة في المصحف نظراً والمصحف في البيت يطرد الشيطان<sup>(۱)</sup>.

> ٢٣ - باب فضل قراءة القرآن عن ظهر القلب، وفي المصحف وثواب النظر إليه، وآثار القراءة وفواندها

١ - ٤ بالأسانيد الثلاثة، عن الرّضا، عن آبائه ٢ قال : قال رسول الله ٢ : ستة من المروّة ثلاثة منها في الحضر، وثلاثة منها في السفر، فأمّا الّتي في الحضر فتلاوة كتاب الله تعالى، وعمارة مساجد الله، واتّخاذ الإخوان في الله تَتَوَكَن ، وأمّا الّتي في السّفر فبذل الزّاد، وحسن الخلق، والمزاح في غير المعاصي<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد مضى مثله بأسانيد كثيرة في باب المروَّة وأبواب السفر وغيرها.

٢ - لي: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبان، عن الحسين بن سعيد، عن النضر، عن يحيى الحلبيّ، عن محمّد بن مروان، عن سعد بن طريف، عن الباقر، عن أبيه، عن جدّه عليه قال: قال رسول الله عنه: من قرأ عشر آيات في ليلة لم يكتب من الغافلين، ومن قرأ حمسين آية كتب من القانتين، ومن قرأ مائتي آية ومن قرأ حمسين آية كتب من الذاكرين، ومن قرأ مائة آية كتب من القانتين، ومن قرأ مائتي آية كتب من الخافلين، ومن قرأ مائتي آية عن محمّد بن موان أيان من الفائلين، ومن قرأ عشر آيات في ليلة لم يكتب من الغافلين، ومن قرأ حمسين آية كتب من الذاكرين، ومن قرأ مائة آية كتب من القانتين، ومن قرأ مائتي آية كتب من الخافلين، ومن قرأ مائة آية كتب من الفائزين، ومن قرأ حمسمائة آية كتب من الفائزين، ومن قرأ مائتي آية المجتهدين، ومن قرأ ألف آية كتب له قنطار، والقنطار خمسون ألف مثقال ذهب، والمثقال أربعة وعشرون قيراطاً أصغرها مثل جبل أحد، وأكبرها ما بين السّماء والأرض<sup>(٣)</sup>.

ثو، مع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد مثله<sup>(٤)</sup>. ٣ - **لي:** فيما ناجى به موسى ربّه: إلهي ما جزاء من تلا حكمتك سرّاً وجهراً؟ قال: يا

موسى يمرَّ على الصراط كالبرق<sup>(٥)</sup>.

- عدة الداعي، ص ٢٩٠.
   عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٣٠ باب ٣١ ح ١٣.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ٥٧ مجلس ١٤ ح ٧.
  - (٤) ثواب الأعمال، ص ١٢٩، معاني الأخبار، ص ١٤٧.
    - (٥) أمالي الصدوق، ص ١٧٣ مجلس ٣٧ ح ٨.

القرآن، فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن : اقرأ وارق فكلّما قرأ آية رقي درجة، وعليكم بحسن الخلق فإنّه يبلغ بصاحبه درجة الصائم القائم، وعليكم بحسن الجوار فإنَّ الله ﷺ بذلك، وعليكم بالسواك فإنّها مطهرة، وسنّة حسنة، وعليكم بفرائض الله فأدُّوها وعليكم بمحارم الله فاجتنبوها<sup>(۱)</sup>.

٦ - ل: الخليل، عن محمّد بن إبراهيم الدُّبيلي، عن أبي عبد الله، عن سفيان عن الزّهري، عن سالم، عن محمّد بن إبراهيم الدُّبيلي، عن أبي عبد الله، عن أبيه قال: قال رسول الله عنه: لا حسد إلَّا في اثنتين: رجل آتاه الله مالاً فهو ينفق منه آناء الليل وآناء النهار<sup>(٣)</sup>.

٧-ل: في بعض ما أوصى به النبيُ أبا ذرّ : عليك بتلاوة القرآن، وذكر الله كثيراً فإنّه ذكر لك في السّماء، ونور لك في الأرض<sup>(٤)</sup>.

٨ - فسع: أبي، عن الأصبهانيّ، عن المنقريّ رفعه إلى عليّ بن الحسين على قال: عليك بالقرآن فإنَّ الله خلق الجنة بيده لبنة من ذهب ولبنة من فضّة، جعل ملاطها المسك، وترابها الزعفران، وحصباءها اللؤلؤ، وجعل درجاتها على قدر آيات القرآن، فمن قرأ القرآن قال له: اقرأ وارق، ومن دخل منهم الجنّة لم يكن في الجنّة أعلى درجة منه، ما خلا النبيّون والصدِّيقون<sup>(٥)</sup>.

 ١٠ - ل: عن ابن عباس قال: قال أبو بكر: يا رسول الله أسرع إليك الشيب قال: شيّبتني هود، والواقعة، والمرسلات، وعمَّ يتساءلون<sup>(٧)</sup>.

أمالي الصدوق، ص ٢٩٤ مجلس ٥٧ ح ١٠.
 أمالي الصدوق، ص ٢٩٤ مجلس ٥٧ ح ١٠.
 أمالي الصدوق، ص ٢٥ مجلس ٥٧ ح ١٦.
 الخصال، ص ٢٦ باب ٢ ح ١١٩.
 الخصال، ص ٣٥٥ أبواب العشرين فما فوق ح ١٣.
 أمالي الطوسي، ج ٢ ص ٢٣١ في تفسيره لسورة غافر.
 أمالي الطوسي، ص ٣٠٤ مجلس ١٤ ح ٢٠٩.
 الخصال، ص ١٩٩ باب ٤ ح ١٠.

١١ – **ن:** بالأسانيد الثلاثة، عن الرّضا، عن آبائه ﷺ قال: قال أمير المؤمنين ﷺ : ثلاثة يزدن في الحفظ، ويذهبن بالبلغم: قراءة القرآن، والعسل واللّبان<sup>(١)</sup>.

١٢ - ثو، مع: ماجيلويه، عن عمّه، عن محمّد بن عيسى، عن الحسن بن عليّ، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله للظيّ إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله الظيّرة قال: من قرأ مائة آية يصلّي بها في ليلة كتب الله بها قنوت ليلة، ومن قرأ مائتي آية في ليلة في غير صلاة الليل كتب الله له في اللّوح قنطاراً من حسنات، والقنطار ألف ومائتا أوقية، والأوقية أعظم من جبل أحد<sup>(٢)</sup>.

١٣ – **مع:** عليَّ بن عبدالله بن أحمد المذكّر، عن عليّ بن أحمد الطّبري عن خواش مولى أنس، عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ مائة آية لم يكتب من الغافلين، ومن قرأ مائتي آية كتب من القانتين، ومن قرأ ثلاثمائة آية لم يحاجّه القرآن.

يعني من حفظ قدر ذلك من القرآن، يقال قد قرأ الغلام القرآن إذا حفظه (٣).

18 - ها: جماعة، عن أبي المفضّل، عن محمّد بن معاذ، عن أحمد بن المنذر عن أبي بكر الصّنعاني، عن عبد الوهّاب بن همام، عن أبيه، عن همام بن منبّه، عن حجر المذريّ، عن أبي ذرّ قال: قال النبيُّ عندية: النظر إلى عليَّ بن أبي طالب علي عبادة، والنظر إلى الوالدين برأفة ورحمة عبادة، والنظر في المصحف يعني صحيفة القرآن عبادة، والنظر إلى الكعبة عبادة<sup>(3)</sup>.

١٥ - يو: ابن عيسى، عن محمّد البرقيّ، عن إبراهيم بن إسحاق، عن أبي عثمان العبديّ، عن جعفر، عن أبيه، عن عليّ ظلمان قال: قال رسول الله ظلميّة: قراءة القرآن في الصّلاة أفضل من قراءة القرآن في غير الصلاة<sup>(٥)</sup>.

١٦ – **ثو:** ابن مسرور، عن ابن عامر، عن عمّه، عن ابن محبوب، عن عبد الله ابن سنان، عن معاذ بن مسلم، عن عبد الله بن سليمان، عن أبي جعفر ﷺ قال: من قرأ القرآن قائماً في صلاته كتب الله له بكلّ حرف مائة حسنة، ومن قرأ في صلاته جالساً كتب الله له بكلّ حرف خمسين حسنة، ومن قرأ في غير صلاته كتب الله له بكلّ حرف عشر حسنات<sup>(1)</sup>.

١٧ – **عدة الداعي:** روي عن النبيُّ ﷺ قال: قال الله تبارك وتعالى: من شغله قراءة القرآن عن دعائي ومسالتي أعطيته أفضل ثواب الشاكرين.

(1) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤٢ باب ٣١ ح ١١١.
 (٢) ثواب الأعمال، ص ٢٢، معاني الأخبار، ص ١٤٧.
 (٣) معاني الأخبار، ص ٤٦٩.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٥٤ مجلس ١٦ ح ١٠١٦.
 (٥) بصائر الدرجات، ص ٢٩ ج ١ نادر من الباب ضمن حديث رقم ٤.
 (٦) ثواب الأعمال، ص ٢٢٦.

وعن ليث بن سليم رفعه قال : قال النبيُّ ﷺ : نوّروا بيوتكم بتلاوة القرآن ولا تتّخذوها قبوراً كما فعلت اليهود والنصارى، صلّوا في البيع والكنائس، وعطّلوا بيوتهم، فإنَّ البيت إذا كثر فيه تلاوة القرآن كثر خيره، وأُمتع أهله، وأضاء لأهل السماء كما تضيء نجوم السّماء لأهل الدُّنيا .

وعن الصّادق عَلِيَّةٍ قال: إنَّ البيت إذا كان فيه المسلم يتلو القرآن يتراءاه أهل السّماء كما يتراءى أهل الدُّنيا الكوكب الدريَّ في السّماء.

وعن الرّضا ﷺ يرفعه إلى النبيّ ﷺ قال: اجعلوا لبيوتكم نصيباً من القرآن، فإنَّ البيت إذا قرأ فيه يسّر على أهله، وكثر خيره، وكان سكّانه في زيادة، وإذا لم يقرأ فيه القرآن ضيّق على أهله، وقلَّ خيره، وكان سكّانه في نقصان.

وروى الحسن بن أبي الحسن الدّيلمي قال: قال ﷺ : قراءة القرآن أفضل من الذّكر، والذّكر أفضل من الصّدقة، والصدقة أفضل من الصيام، والصوم جنَّة من النّار.

وقال ﷺ : لقارئ القرآن بكلِّ حرف يقرأه في الصّلاة قائماً مائة حسنة وقاعداً خمسُون حسنة، ومتطهّراً في غير الصّلاة خمس وعشرون حسنة، وغير متطهّر عشر حسنات، أما إنّي لا أقول: الم حرف، بل له بالألف عشر، وباللاّم عشر وبالميم عشر.

وروى بشر بن غالب الأسدي عن الحسين بن عليّ ﷺ : من قرأ آية من كتاب الله في صلاته قائماً يكتب له بكل حرف مائة حسنة، فإن قرأها في غير صلاة كتب الله له بكلّ حرف عشراً، فإن استمع القرآن كان له بكلّ حرف حسنة وإن ختم القرآن ليلاً صلّت عليه الملائكة حتّى يصبح، وإن ختمه نهاراً صلّت عليه الحفظة حتّى يمسي، وكانت له دعوة مستجابة، وكان خيراً له ممّا بين السماء والأرض، قلت : هذا لمن قرأ القرآن فمن لم يقرأه قال : يا أخا بني أسد إنَّ الله جواد ماجد كريم، إذا قرأ ما معه أعطاه الله ذلك.

وعن أبي عبد الله ﷺ قال: من استمع حرفاً من كتاب الله من غير قراءة كتب له حسنة، ومحي عنه سيّئة، ورفع له درجة<sup>(۱)</sup>.

١٨ - أعلام الدين: عن أبي عبد الله عليه الله النبي على قال: ليس شيء على الشيطان أشد من القراءة في المصحف نظراً، والمصحف في البيت يطرد الشيطان<sup>(٢)</sup>.

١٩ – كتاب المسلسلات؛ للشيخ جعفر القميّ : حدَّثنا عليُّ بن محمَّد بن حمشاذ قال : حدَّثني أحمد بن حبيب بن الحسين البغداديّ قال : حدَّثني أبي قال : حدَّثني أبو عبد الله محمّد ابن إبراهيم الصفدي رجل من أهل اليمن ورد بغداد، قال : حدَّثنا أبو هاشم ابن أخي الوادي عن عليّ بن خلف قال : شكا رجل إلى محمّد بن حميد الرازيّ الرَّمد فقال له : أدم النظر في

<sup>(</sup>۱) عدة الداعي، ص ٢٨٦-٢٨٨. (٢) أعلام الدين، ص ٣٦٨.

المصحف، فإنّه كان بي رمد فشكوت ذلك إلى حريز بن عبد الحميد، فقال لي : أدم النّظر في المصحف، فإنّه كان بي رمد فشكوت ذلك إلى الأعمش فقال لي : أدم النّظر في المصحف، فإنّه كان بي رمد فشكوت ذلك إلى عبد الله بن مسعود فقال لي : أدم النّظر في المصحف، فإنّه كان بي رمد فشكوت ذلك إلى رسول الله تشكر فقال لي : أدم النظر في المصحف، فإنّه كان بي رمد فشكوت ذلك إلى جبرئيل فقال لي : أدم النظر في المصحف.

۲۰ – كتاب الغايات: قال عليه : أفضل العبادة القراءة في المصحف.

٢١ - ثوء عليَّ بن الحسين المكتّب، عن محمّد الحميريّ، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن ابن محسوب، عن جميل بن صالح، عن الفضيل قال: سمعت أبا عبد الله عليتي يقول: إنَّ الذي يعالج القرآن ليحفظه بمشقّة منه، وقلّة حفظ له أجران، وقال: ما يمنع التّاجر منكم المشغول في سوقه إذا رجع إلى منزله أن لا ينام حتّى يقرأ سورة من القرآن، فيكتب له مكان كلِّ آية يقرأها عشر حسنات ويمحى عنه عشر سيّئات<sup>(١)</sup>.

٢٢ - ثوء ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن ابن يزيد، عن رجل من العوامّ رفعه إلى أبي عبد الله عني قال: من قرأ في المصحف نظراً متّع ببصره وخفّف عن والديه، وإن كانا كافرين<sup>(٢)</sup>.

٢٣ - ثوة بهذا الإسناد رفعه إلى النبي ٢٣ قال: ليس شيء أشدّ على الشيطان من القراءة في المصحف نظراً<sup>(٣)</sup>.

٢٤ - ثوء ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن ابن أسباط رفعه إلى أمير المؤمنين عليمًا الله عن عمّه، عن البرقيّ، عن ابن أسباط رفعه إلى أمير المؤمنين عليمًا الله عن مرّات، فلو دعا على الصّخرة لقلعها إن شاء الله<sup>(3)</sup>.

۲۵ – سن: أبو القاسم وأبو يوسف، عن القنديّ، عن ابن سنان وأبي البختريّ عن أبي عبد الله عليه الله عن أبي عبد الله عليه الله عليه قال: السواك وقراءة القرآن مقطعة للبلغم<sup>(٥)</sup>.

٢٦ – **ضا:** روي عن العالم ﷺ في القرآن شفاء من كلِّ داء، وقال: داووا مرضاكم بالصّدقة، واستشفوا بالقرآن، فمن لم يشفه القرآن فلا شفاء له<sup>(1)</sup>.

٢٧ – **طب:** محمّد بن زيد بن مهلّب الكوفتي، عن النضر، عن عبد الله بن سنان عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن رقبة العقرب والحيّة والنشرة، ورقبة المجنون والمسحور الّذي يعذّب قال: يا ابن سنان لا بأس بالرقية والعوذة والنشرة، إذا كانت من القرآن، ومن لم يشفه القرآن فلا شفاه الله، وهل شيء أبلغ في هذه الأشياء من القرآن، أليس الله تعالى يقول:

- (١) (٤) ثواب الأعمال، ص ١٢٧ ١٣٠. (٥) المحاسن ج ٢ ص ٣٨٣.
  - (٦) فقه الرضا ﷺ ص ٣٤٢.

٢٤ - باب / في كم يقرأ القرآن ويختم...

﴿وَنُنَزِّلُ مِنَ ٱلْقُرْءَانِ مَا هُوَ شِفَآةٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينُّ﴾<sup>(١)</sup> أليس الله يقول تعالى ذكره وجلَّ ثناؤه : ﴿لَقَ أَنَزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ لَمَرَأَيْتَتُم خَشِعًا مُتَصَدِّعًا مِّنْ خَشْيَةِ ٱللَّوُ**﴾<sup>(٢)</sup> سلونا نعلمكم ونوقفكم** على قوارع القرآن لكلِّ داء<sup>(٣)</sup>.

۲۸ – **طب:** إسحاق بن يوسف، عن فضالة، عن أبان بن عثمان، عن زرارة بن أعين قال: سألت أبا جعفر الباقر ﷺ عن المريض هل يعلّق عليه تعويذ أو شيء من القرآن؟ فقال: نعم لا بأس به، إنَّ قوارع القرآن تنفع فاستعملوها<sup>(٤)</sup>.

٢٩ – شي؛ عن السّكونتي، عن أبي عبد الله، عن أبيه ﷺ قال: شكى رجل إلى النبيّ ﷺ وجعاً في صدره فقال: استشف بالقرآن لأنَّ الله يقول: ﴿وَشِفَاًهُ لِمَا فِي ٱلصُّدُورِ ﴾<sup>(٥)</sup>.

• ٣ - كشى؛ جعفر بن محمد، عن عليّ بن الحسن، عن ابن أبي نجران قال: حدَّثني أبو هارون قال: كنت ساكناً دار الحسن بن الحسين فلمّا علم انقطاعي إلى أبي جعفر وأبي عبد الله عليه أخرجني من داره، قال: فمرَّ بي أبو عبد الله عليه فقال لي: يا أبا هارون بلغني أنَّ هذا أخرجك من داره؟ قال: قلت: نعم، جعلت فداك قال: بلغني أنّك كنت تكثر فيها تلاوة هذا أخرجك من داره؟ قال: قلت: نعم، جعلت فداك قال: بلغني أنّك كنت تكثر فيها تلاوة كتاب الله تعالى كان لها نور ساطع في السماء يعرف من بين الدور<sup>(1)</sup>.

٣١ – **الدعوات للراوندي؛** قال : قال الحسن بن عليّ ﷺ : من قرأ القرآن كانت له دعوة مجابة، إمّا معجّلة وإمّا مؤجّلة.

وقال أبو عبد الله لليكلمية : من قرأ في المصحف نظراً مُتّع ببصره وخفّف على والديه، وليس شيء أشدّ على الشيطان من القراءة في المصحف نظراً<sup>(٧)</sup>. **الغايات:** قال رسول الله ﷺ : وذكر مثل الخبر الأخير.

# ٢٤ – بادب في كم يقرأ القرآن ويختم، ومعنى الحال المرتحل وفضل ختم القرآن

١ - ٤، لي: البيهقيّ، عن الصوليّ، عن أبي ذكوان، عن إبراهيم بن العبّاس قال: كان الرّضا ﷺ يختم القرآن في كلَّ ثلاثة، ويقول: لو أردت أن أختمه في أقلّ من ثلاثة لختمته ولكن ما مررت بآية قط إلَّا فكّرت فيها وفي أيّ شيء أنزلت، وفي أيّ وقت، فلذلك صرت أختم [في كل] ثلاثة أيّام<sup>(٨)</sup>.

- سورة الإسراء، الآية: ٨٢.
   سورة الحشر، الآية: ٢١.
- (٣) (٤) طب الأئمة ص ٤٨ ٤٩.
  (٥) تفسير العياشي ج٢ ص ١٣٢ ح ٢٧ من سورة يونس.
  - (٦) رجال الكشي ص ٢٢١ ح ٣٩٥.
     (٧) الدعوات للراوندي ص ١٨ و٢٢٥.
  - (٨) عيون أخبار الرضاج ٢ ص ١٩٤ باب ٤٤ ح ٥، أمالي الصدوق ص ٥٢٥ مجلس ٦٤ ح ١٤.

٢ - مع: أبي، عن سعد، عن الأصبهاني، عن المنقري، عن ابن عيبنة، عن الزهري قال: قلت لعلي بن عيبنة، عن الزهري قال: قلت لعلي بن الحسين عن الأعمال أفضل؟ قال: الحالُّ المرتحل، قلت: وما الحالُّ المرتحل؟ قال: فتح القرآن وختمه، كلما حلَّ في أوَّله ارتحل في آخره.

وقال رسول الله عني : من أعطاء الله القرآن فرأى أنَّ أحداً أعطي شيئاً أفضل ممّا أعطي فقد صغّر عظيماً وعظّم صغيراً<sup>(1)</sup>.

٣- ثوء ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن النضر بن شعيب، عن خالد الفلانسيّ، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليك قال: من ختم القرآن بمكّة من جمعة إلى جمعة أو أقلّ من ذلك أو أكثر وختمه في يوم الجمعة كتب الله له من الأجر والحسنات من أوَّل جمعة كانت في الدُّنيا إلى آخر جمعة تكون فيها، وإن ختمه في سائر الأيّام فكذلك<sup>(٢)</sup>.

٤ - ثوء أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن النوفليّ، عن السّكونيّ، عن أبي عبد الله عَظيمَةً اللهُ عَظيمَةً اللهُ عَظيمَةً اللهُ عَلَى اللهُ وما الحالُ المرتحل قيل : يا رسول الله وما الحالُ المرتحل؟ قال : المرتحل؟ قال : الماتح الغاتم الذي يفتح القرآن ويختمه، فله عند الله دعوة مستجابة<sup>(٣)</sup>.

٥ - سن: عمرو بن عثمان، عن عليّ بن عبد الله، عن عليّ بن خالد، عمّن حدَّثه، عن أبي جعفر ظليّ قال: من ختم القرآن بمكّة لم يمت حتّى يرى رسول الله في ويرى منزله من الجنّة<sup>(1)</sup>.

٦ - دعوات الراوندي: روى الرمادي قال: قلت لأبي عبد الله عليمية: أيَّ الأعمال أفضل؟ قال: الحالُ المرتحل، قلت: وما هو؟ قال: فتح القرآن وختمه كلما حلَّ بأوَّله ارتحل في آخره<sup>(٥)</sup>.

٧ - كتاب الغايات: سئل رسول الله عنه: أيُّ النّاس خير؟ قال: الحالُّ المرتحل، أي الفاتح الخاتم الذي يفتح القرآن ويختمه، فله عند الله دعوة مستجابة.

# ٢٥ - باب أدعية التلاوة

**أقول:** سيجيء ما يتعلّق بهذا الباب في أبواب الدّعاء من هذا الكتاب إن شاء الله تعالى . ١ - مكا: عن أمير المؤمنين عليمة قال : حبيبي رسول الله عليه أمرني أن أدعو بهنَّ عند ختم القرآن : اللّهمَّ إنّي أسألك إخبات المخبتين، وإخلاص الموقنين، ومرافقة الأبرار، واستحقاق حقائق الإيمان، والغنيمة من كلّ برّ والسّلامة من كلَّ إثم، ووجوب رحمتك، وعزائم مغفرتك، والفوز بالجنّة والنجاة من النار<sup>(1)</sup> .

(٢) - (٣) ثواب الأعمال ص ١٢٥ و١٢٧.

- معاني الأخبار ص ١٩٠.
- (٤) المحاسن ج ١ ص ١٤٤. (٥) الدعوات للراوندي ص ٢٨ ح ١٠٠.
  - (٦) مكارم الأخلاق ص ٣٢٧.

الدعاء عند أخذ المصحف : كان أبو عبد الله عَلَيْ إذا قرأ القرآن قال قبل أن يقرأ حين يأخذ المصحف : اللّهمَّ إنِّي أشهد أنَّ هذا كتابك المنزل من عندك على رسولك محمّد بن عبد الله، وكلامك النّاطق على لسان نبيّك، جعلته هادياً منك إلى خلقك، وحبلاً متّصلاً فيما بيبنك وبين عبادك، اللّهمَّ إنِّي نشرت عهدك وكتابك، اللّهمَّ فاجعل نظري فيه عبادة، وقراءتي فيه فكراً، وفكري فيه اعتباراً واجعلني ممن اتّعظ بيان مواعظك فيه، واجتنب معاصيك، ولا تطبع عند قراءتي على سمعي، ولا تجعل على بصري غشاوة، ولا تجعل نظري فيه غفلة ولا فيها بل اجعلني أتدبّر آياته وأحكامه، آخذاً بشرائع دينك، ولا تجعل نظري فيه غفلة ولا قراءتي هذراً إنّك أنت الرؤوف الرّحيم.

في الدّعاء عند الفراغ من قراءة القرآن: اللّهمّ إنّي قد قرأت ما قضيت من كتابك الّذي أنزلت فيه على نبيّك الصادق ﷺ ، فلك الحمد ربّنا اللّهمَّ اجعلني ممّن يحلُّ حلاله، ويحرِّم حرامه، ويؤمن بمحكمه ومتشابهه، واجعله لي أنساً في قبري، وأنساً في حشري، واجعلني ممّن ترقيه بكلِّ آية قرأها درجة في أعلى علّيّين آمين ربَّ العالمين. **ختص:** عن أبي عبد الله ﷺ مثل الدُّعاءين<sup>(٢)</sup>.

٣ – **مكاء** وإذا سمعت شيئاً من عزائم القرآن، يجب عليك السّجود وتسجد بغير تكبير وتقول: لا إله إلَّا الله حقّاً حقّاً، لا إله إلَّا الله إيماناً وتصديقاً، لا إله إلَّا الله عبوديّة ورقّاً لا مستنكفاً ولا مستكبراً بل أنا عبد ذليل ضعيف خائف مستجير، ثمَّ ترفع رأسك وتكبّر<sup>(٣)</sup>.

٤ - قل: بإسنادنا إلى يونس بن عبد الرّحمن، عن عليّ بن ميمون الصائغ أبي الأكراد، عن أبي عبد الله عليتي أنه كان من دعائه إذا أخذ مصحف القرآن والجامع قبل أن يقرأ القرآن

- سورة الشورى، الآية: ٢٢.
   (٢) الإختصاص ص ١٤١.
  - (٣) مكارم الأخلاق ص ٣٢٨.

وقبل أن ينشره يقول حين يأخذه بيمينه: بسم الله اللّهمَّ إنِّي أشهد أنَّ هذا كتابك المنزل من عندك على رسولك محمّد بن عبد الله علي وكتابك النّاطق على لسان رسولك، وفيه حكمك وشرائع دينك، أنزلته على نبيّك، وجعلته عهد أُمّتك إلى خلقك، وحبلاً متصلاً فيما بينك وبين عبادك اللّهمَّ نشرت عهدك وكتابك اللّهمَّ فاجعل نظري فيه عبادة، وقراءتي فيه تفكّراً وفكري فيه اعتباراً واجعلني ممّن اتعظ ببيان مواعظك فيه، واجتنب معاصيك ولا تطبع عند قراءتي كتابك على قلبي، ولا على سمعي، ولا تجعل على بصري غشاوة، ولا تجعل قراءتي قراءة لا تدبّر فيها، بل اجعلني أتدبّر آياته وأحكامه آخذاً بشرائع دينك، ولا تجعل نظري فيه غفلة، ولا قراءتي هذراً، إنّك أنت الرّؤوف الرّحيم.

فيقول عند الفراغ من قراءة بعض القرآن العظيم : اللّهمَّ إنّي قرأت ما قضيت لي من كتابك، الّذي أنزلته على نبيّك محمّد صلواتك عليه ورحمتك فلك الحمد ربّنا، ولك الشكر والمنّة على ما قدَّرت ووفقت، اللّهمَّ اجعلني ممّن يحلُّ حلالك، ويحرِّم حرامك، ويجتنب معاصيك، ويؤمن بمحكمه ومتشابهه وناسخه ومنسوخه، واجعله لي شفاء ورحمة، وحرزاً وذخراً، اللّهمَّ اجعله لي أنساً في قبري، وأنساً في حشري، وأنساً في نشري، واجعله لي بركة يكلُّ آية قرأتها، وارفع لي بكلٌ حرف درجة في أعلى علّيّين، آمين يا ربَّ العالمين اللّهمَّ صلّ على محمّد نبيّك وصفيّك ونجيّك ودليلك، والداعي إلى سبيلك، وعلى أمير المؤمنين وليّك وخليفتك من بعد رسولك، وعلى أوصيائهما المستحفظين دينك المستودعين حقّك، وعليهم أجمعين السّلام ورحمة الله وبركاته<sup>(1)</sup>.

٥ – عدة الداعي؛ حمّاد بن عيسى رفعه إلى أمير المؤمنين عنه قال: قال رسول الله عنه: أعلّمك دُعاء لا تنسى القرآن، قل: اللهمَّ ارحمني بترك معاصيك أبداً ما أبقيتني، الله عنه: أعلّمك دُعاء لا تنسى القرآن، قل: اللهمَّ ارحمني بترك معاصيك أبداً ما أبقيتني، وارحمني من تكلف ما لا يعنيني، وارزقني حسن النظر فيما يرضيك [عني] وألزم قلبي حفظ وارحمني من تكلف ما لا يعنيني، وارزقني حسن النظر فيما يرضيك عني. اللهمَّ نوّر بكتابك كما علمتني، وارزقني أن أتلوه على النحو الذي يرضيك عني. اللهمَّ نوّر بكتابك بعنيني، والرزقني أن أتلوه على النحو الذي يرضيك عني. اللهمَّ نوّر بكتابك بعري، واشرح به صدري، وأطلق به لساني، واستعمل به بدني، وقوّني به على ذلك، وأعني عليه، إنه لا يعين عليه إلاً أنت، لا إله إلاً أنت.

قال: ورواه بعض أصحابنا، عن الوليد بن صبيح، عن حفص الأعور، عن أبي عبد الله عليتي <sup>(۲)</sup>.

٦ - المتهجد؛ كان أمير المؤمنين عليما إذا ختم القرآن قال: اللهما اشرح بالقرآن صدري، واستعمل بالقرآن بدني، ونور بالقرآن بصري، وأطلق بالقرآن لساني، وأعني عليه ما أبقيتني فإنه لا حول ولا قوة إلا بك<sup>(٣)</sup>.

- (1) إقبال الأعمال ص ٣٨٧ ٣٨٨.
   (٢) عدة الداعي ص ٢٩٨.
  - (٣) مصباح المتهجد ص ٢٣٣.

٢٦ – باب آداب القراءة وأوقاتها وذم من يظهر الغشية عندها

**الآيات: النحل: ﴿**فَإِذَا فَرَأْتَ ٱلْثُرْبَانَ فَاسْتَعِذْ بِٱنَّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ ﴾ . **الحديد: ﴿**أَلَمْ بَأْنِ لِلَّذِينَ ءَامَنُوَا أَن تَغْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِلِحَّرِ اللَّهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ ٱلْحَقِ وَلَا يَكُونُوا كَالَّذِينَ أُوتُوا الكِنَبَ مِن فَبْلُ فَطَالَ عَلَيْهِمُ ٱلأَمَدُ فَقَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَكَثِيرٌ مِنْهُمْ فَنسِقُوتَ ﴾ .

المزمل: ﴿ وَرَبِّلِ ٱلْقُرْمَانَ نَّرْتِيلًا ﴾ «٤».

**أقول:** قد سبق أيضاً في كتاب الإيمان والكفر ما يدلُّ على ذمِّ الغشية عندها .

١ - فس، ﴿ وَرَبَل ٱلْمُرْءَانَ نَرْنِيلًا كَال : بينه تبياناً، ولا تنثره نثر الرّمل ولا تهذّه هذّ الشعر، ولكن اقرع به القلوب القاسية<sup>(١)</sup>.

٢ - ب: محمّد بن الفضيل قال: سألته فقلت: أقرأ المصحف ثمَّ يأخذني البول فأقوم فأبول وأستنجي وأغسل يديَّ ثمَّ أعود إلى المصحف فأقرأ فيه؟ قال: لا حتّى تتوضّاً للصّلاة<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** قد مضى عن العيون وغيره فيما رواه هانئ بن محمّد بن محمود، عن أبي رفعه في احتجاج موسى بن جعفر ﷺ على الرشيد : أنّه لمّا أراد أن يستشهد بآية قال : «أعوذ بالله من الشيطان الرّجيم بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، ثمَّ قرأ الآية .

**محتص؛** ابن الوليد، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن أحمد، عن محمّد بن إسماعيل العلويّ، عن محمّد بن الزبرقان عنه ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

٣ – ٥: تميم القرشيّ، عن أبيه، عن أحمد بن عليّ الأنصاري، عن رجاء بن الضحّاك قال: كان الرّضا ﷺ في طريق خراسان يكثر بالليل في فراشه من تلاوة القرآن، فإذا مرَّ بآية فيها ذكر جنّة أو نار بكى وسأل الله الجنّة، وتعوَّذ به من النّار، الخبر<sup>(٤)</sup>.

٤ - مع: أبي، عن محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن عليّ الكوفيّ، عن محمّد البرقيّ، عن بعض رجاله، عن الرقيّ، عن الثماليّ، عن أبي جعفو عليّظ قال: قال أمير المؤمنين عليّظ : ألا أخبركم بالفقيه حقّاً؟ قالوا: بلى يا أمير المؤمنين قال: من لم يقنط الناس من رحمة الله، ولم يترك الناس من رحمة الله، ولم يترك الناس من رحمة الله، ولم يقرف في علم ليس فيه تفهّم، ألا لا خير في قراءة ليس فيها تفقّه ربّر، ألا لا خير في عبادة ليس فيها تفقّه .

(۱) تفسير القمي ج ۲ ص ۳۸۲ في تفسيره لسورة المزمل.
 (۲) قرب الإسناد ص ۳۹۰ ح ۱۳۸۱.
 (۳) الإختصاص ص ٥٤.
 (٤) عيون أخبار الرضا ج ۲ ص ١٩٤ باب ٤٤ ح ٥.
 (٥) معانى الأخبار ص ٢٢٦.

٥ – جش، أبو الحسين التميمي، عن ابن عقدة، عن محمّد بن يوسف الرازيّ عن الفضل ابن عبد الله بن العبّاس، عن محمّد بن موسى بن أبي مريم قال: سمعت أبان بن تغلب وما رأيت أحداً أقرأ منه قطً يقول: إنّما الهمز رياضة<sup>(١)</sup>.

٧ - لي: ابن إدريس، عن أبيه، عن الأشعريّ، عن ابن عبد الجبّار، عن أبي عمران الأرمنيّ، عن عبد الجبّار، عن أبي عمران الأرمنيّ، عن عبد الله بن الحكم، عن جابر، عن أبي جعفو الباقر القيّليّة قال: قلت له: إنَّ قوماً إذا ذكروا بشيء من القرآن أو حدَّثوا به صعق أحدهم حتّى يرى أنّه لو قطّعت يداه ورجلاه لم يشعر بذلك، فقال: سبحان الله ذاك من الشيطان، ما بهذا أمروا، إنّما هو اللّين والرقة والدَّمعة والعُمعة والوجل<sup>(3)</sup>.

٨ - ل: حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن السّكونيّ، عن الصادق، عن آبائه ظليظًا قال: قال عليَّ صلوات الله عليه: سبعة لا يقرأون القرآن: الراكع، والسّاجد، وفي الكنيف، وفي الحمام، والجنب والنفساء، والحائض<sup>(٥)</sup>.

قال الصّدوق رضوان الله عليه: هذا على الكراهة لا على النهي، وذلك أنَّ الجنب والحائض مطلق لهما قراءة القرآن إلَّا العزائم الأربع وهي سجدة لقمان وحم السّجدة، والنجم إذا هوى، وسورة اقرأ باسم ربّك، وقد جاء الإطلاق للرَّجل في قراءة القرآن في الحمّام ما لم يرد به الصوت، إذا كان عليه مئزر، وأمَّا الرّكوع والسّجود فلا يقرأ فيهما لأنَّ الموظِّف فيهما التسبيح إلَّا ما ورد في صلاة الحاجة، وأمَّا الكنيف فيجب أن يصان القرآن عن أن يقرأ فيه، وأمَّا النفساء فتجري مجرى الحائض في ذلك<sup>(٢)</sup>.

٩ - ثوة أبي، عن السّعدآباديّ، عن البرقيّ، عن محمّد بن سالم، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي الله قال: لكلّ شيء ربيع وربيع القرآن شهر رمضان<sup>(٧)</sup>.

- رجال النجاشي ص ١١.
   (٢) سورة النحل، الآية: ٢٥.
- (٣) معاني الأخبار ص ٣٤٤.
   (٤) أمالي الصدوق ص ٢١١ مجلس ٤٤ ح ٩.
- (٥) أقول: النهي محمول على الكراهة بقرينة سائر الروايات إلا العزائم للجنب والنفساء والحائض فإنها محرّمة عليهم. [النمازي].
  - (٦) الخصال ص ٣٥٧ باب ٧ ح ٤٢. (٧) ثواب الأعمال ص ١٢٩.

١١ - معن؛ أبو سمينة، عن إسماعيل بن أبان الحنّاط، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عنه: فقل: فقال: أفواهكم، وسول الله عنه: قال: إلى عبد الله عنه: فقل: بماذا؟ قال: إلى عبد الله عليه، وعبل عبد الله عليه، وعبد الله عبد الله على الله عبد الله على الله الله عبد الله عبد الله ع عبد الله عب عبد الله عل عبد الله عب عبد الله ع 

١٢ - شي: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله: ﴿يَتَلُونَهُ حَقَّ تِلَاوَتِهِ ﴾ فقال: الوقوف عند ذكر الجنّة والنار<sup>(٣)</sup>.

١٣ - ٩: قال أبو محمّد العسكري عليمًة : أمّا قوله الذي ندبك الله إليه وأمرك به عند قراءة القرآن «أعوذ بالله السّميع العليم من الشّيطان الرجيم» فإنَّ أمير المؤمنين عليمًة قال : إنَّ قوله : «أعوذ بالله» أي أمتنع بالله «السميع» لمقال الأخيار والأشرار، ولكلِّ المسموعات من الإعلان والإسرار «العليم» بأفعال الفجّار والأبرار، وبكلِّ شيء ممّا كان وما يكون وما لا يكون أن لو والإسرار «العليم» بأفعال الفجّار والأبرار، وبكلِّ شيء ممّا كان وما يكون وما لا يكون أن لو والإسرار «العليم» بأفعال الفجّار والأبرار، وبكلِّ شيء ممّا كان وما يكون وما لا يكون أن لو والإسرار «العليم» بأفعال الفجّار والأبرار، وبكلِّ شيء ممّا كان وما يكون وما لا يكون أن لو كان كيف [كان] يكون «من الشيطان» هو البعيد من كلِّ خير «الرجيم » المرجوم باللّعن، المطرود من بقاع الخير، والاستعاذة هي ما قد أمر الله به عباده عند قراءتهم القرآن، فقال جلَّ كان كيف أيناً قرأنَ ألفران، فقال بول الميون أن يكون أن لو أينا قرأن قرأن ألفران فألم الخير، والاستعاذة هي ما قد أمر الله به عباده عند قراءتهم القرآن، فقال جلَّ كان كيف إذا ألفران ألفران، فقال بول أيني يرتز ألفرين في يُقال بلن يكون أن لو أين ينه إذا قرأن قرأن ألفران فالما لغران فقال جلَّ ألفرين قرأن ألفران فالستعاذة هي ما قد أمر الله به عباده عند قراءتهم القرآن، فقال جلَّ ذكره: فإذا قرأن قرأن ألفران فاسمانه كل الشيطن الرّجيم في إنّهُ ليَسُ لمُ سُلكنُ على الذيب ، ما منوا وعكن وعلى رئيس يرتز كان ألفران ألفران، فقال جلَّ رئيس ألفران ألفران ألفران ألفران في ألفرين ألفران ألفرن ألفران ألفر

١٥ – **شيء** عن سماعة، عن أبي عبد الله ﷺ في قول الله : ﴿فَإِذَا قَرَأْتَ ٱلْقُرْانَ فَٱسْتَعِدْ بِاللّهِ مِنَ ٱلشَّيْطَنِ ٱلرَّحِيمِ﴾ قلت : كيف أقول؟ قال : تقول : أستعيذ بالله السّميع العليم من الشّيطان الرّجيم وقال : إنَّ الرّجيم أخبث الشياطين<sup>(٧)</sup>.

(١) المحاسن ج ١ ص ٣٤٨.
 (٢) المحاسن ج ٢ ص ٣٤٨.
 (٣) تفسير العياشي ج ١ ص ٢٧ ح ٨٤ من سورة البقرة.
 (٤) سورة النحل، الآيات: ٩٨ – ١٠٠.
 (٥) تفسير الإمام العسكري ١٩٤ ص ١٦٠.
 (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٢٨ ح ١ من سورة يونس.
 (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٩١ ح ٢١ من سورة النحل.

١٦ - شيء عن الحلبيّ، عن أبي عبد الله عليماني قال: سألته عن التعوُّذ من الشيطان، عند كلِّ سورة نفتحها؟ فقال: نعم، فتعوَّذ بالله من الشيطان الرجيم وذكر أنَّ الرجيم أخبث الشياطين، فقلت: لم سمّي الرجيم؟ قال: لأنّه يرجم فقلنا: هل ينقلب شيئاً إذا رجم؟ قال: لا ولكن يكون في العلم أنّه رجيم<sup>(1)</sup>.

١٧ - نوادر الراوندي: بإسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه عنى قال: سنل رسول الله عن قوله تعالى: سنل رسول الله عن قوله تعالى: ﴿وَرَبِّلْ ٱلْقُرْمَانَ نَرْتِيلًا ﴾ قال: بينه تبياناً، ولا تنثره نثر الرّمل، ولا تهذًه هذً الشعر، قفوا عند عجائبه، وحرّكوا به القلوب، ولا يكون همُّ أحدكم آخر السورة<sup>(٢)</sup>.

1A - ج، م، مع: محمّد بن القاسم المفسّر، عن يوسف بن محمّد بن زياد وعليّ بن محمّد بن سيّار، عن أبويهما، عن أبي محمّد العسكريّ عليه قال: قال الصادق عليه: لمّا بعث الله موسى بن عمران ثمَّ من بعده من الأنبياء إلى بني إسرائيل لم يكن فيهم أحد إلاّ أخذوا عليه العهود والمواثيق ليؤمننَّ بمحمّد العربيّ الأمي المبعوث بمكّة، الذي يهاجر إلى عليه العهود والمواثيق ليؤمننَّ بمحمّد العربيّ الأمي المبعوث بمكّة، الذي يهاجر إلى المدينة، يأتي بكن فيهم أحد إلاّ أخذوا عليه العهود والمواثيق ليؤمننَّ بمحمّد العربيّ الأمي المبعوث بمكّة، الذي يهاجر إلى وعليه المدينة، يأتي بكتاب بالحروف المقطّعة، افتتاح بعض سوره، يحفظه أمّته فيقرأونه، قياماً وقعوداً ومشاة، وعلى كلّ الأحوال يسهّل الله حفظه عليهم، إلى آخر الخبر".

١٩ - نقل من خطِّ الشهيد تقلم تعالى: نهى عليّ عليَّ عليهًا عن قراءة القرآن عرياناً.

۲۰ - مجمع البيان: في قوله تعالى: ﴿وَرَبَّلِ ٱلْمُزْءَانَ نَرَبِيلًا ﴾ روي عن أمير المؤمنين ﷺ في معناه أنّه قال: بيّنه تبياناً، ولا تهذَّه هذَّ الشعر، ولا تنثره نثر الرّمل، ولكن اقرع به القلوب القاسية، ولا يكوننَّ همَّ أحدكم آخر السّورة.

وعن أبي عبد الله غليﷺ قال: إذا مررت بآية فيها ذكر الجنّة فاسأل الله الجنّة، وإذا مررت بآية فيها ذكر النار فتعوَّذ بالله من النار<sup>(٤)</sup>.

٢١ – **مجالس الشيخ:** عن المفيد، عن إبراهيم بن الحسن الجمهور، عن أبي بكر المفيد الجرجراثي، عن أبي الدنيا المعمّر المغربيّ، عن أمير المؤمنين عظيمًة قال: كان رسول الله عظيم لا يحجزه عن قراءة القرآن إلَّا الجنابة<sup>(٥)</sup>.

٢٢ – **عدة الداعي؛** عن حفص بن غياث، عن الزهريّ قال: سمعت عليّ بن الحسين ﷺ يقول: آيات القرآن خزائن العلم فكلّما فتحت خزانة فينبغي لك أن تنظر فيها<sup>(1)</sup>.

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٩١ ح ٦٨ من سورة النحل.
 (٢) نوادر الراوندي ص ١٦٤ ح ٢٤٧.
 (٣) تفسير الإمام العسكري غليتي ص ٦٣، معاني الأخبار ص ٢٤.
 (٣) مجمع البيان ج ١٠ ص ١٦٢.
 (٩) لم نجده في أمالي الطوسي.
 (٦) عدة الداعي ص ٢٨٥.

٢٣ - أسرار الصلاة: قال رسول الله ﷺ لابن مسعود: اقرأ عليَّ قال: ففتحت سورة النِّساء، فلمَّا بلغت ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِشْـنَا مِن كُلِّ أُمَّتَمَ بِشَهِيلِ وَجِشْـنَا بِكَ عَلَى هَتُؤَلَآ. شَهِيدَا﴾<sup>(1)</sup> رأيت عيناه تذرفان من الدَّمع، فقال لي: حسبك الآن.

وقال ﷺ : اقرأوا القرآن ما ائتلفت عليه قلوبكم، ولانت عليه جلودكم فإذا اختلفتم فلستم تقرأونه.

٢٤ - دعوات الراوندي: قال الصّادق ﷺ : أغلقوا أبواب المعصية بالاستعاذة، وافتحوا أبواب الطاعة بالتسمية<sup>(٢)</sup>.

٢٧ – باب ما ينبغي أن يقال عند قراءة بعض الآيات والسور

١ - ل: الأربعمائة: قال أمير المؤمنين عليمتك : إذا قرأتم من المسبّحات الأخيرة، فقولوا : «سبحان الله الأعلى» وإذا قرأتم : ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتَهِكَتُمُ يُصَلُونَ عَلَى ٱلنَّيِيُّ ﴾<sup>(٣)</sup> فصلّوا عليه في الصّلاة كنتم أو في غيرها، وإذا قرأتم «والتين» فقولوا في آخرها : ونحن على ذلك من الشاهدين، وإذا قرأتم : ﴿قُولُوا عَامَتُنَا بِاللَهِ فقولوا : آمنًا بالله حتّى تبلغوا إلى قوله : ﴿مُسْلِمُونَ ﴾<sup>(٤)</sup>.

٣ - الدر المنثور؛ عن صالح بن أبي الخليل قال: كان النبيُ إذا قرأ هذه الآية (أَلَشَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن يُحْتِى ٱلمؤَنَى) قال: سبحانك اللهمَّ وبلى.

- سورة النساء، الآية: ٤١.
   الدعوات للراوندي ص ٥١ ح ١٥٥.
- (٣) سورة الأحزاب، الآية: ٥٦.
   (٤) الخصال ص ٦٢٩ حديث الأربعمائة.
  - (٥) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٩٦ باب ٤٤ ح ٥.

وعن البراء بن عازب قال: لمّا نزلت هذه الآية: ﴿أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَلَدٍ عَلَى آَن يُحْتِى ٱلْمُؤَنَّ ﴾ قال: سبحان ربّي وبلي.

وعن أبي هريرة أنَّ رسول الله ﷺ كان إذا قرأ : ﴿ٱلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن يُعْتِى ٱلْوَلَى﴾ قال : سبحانك فبلي .

وعن أبي أمامة قال: صلّيت مع رسول الله ﷺ بعد حجّته فكان يكثر قراءة: ﴿لَا أَقْيِمُ بِيَّوْرِ ٱلْنِيَنَمَةِ﴾، فإذا قال: ﴿أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمَوْتَى﴾ سمعته يقول: بلى وأنا على ذلك من الشّاهدين.

وعن موسى بن أبي عائشة قال : كان رجل يصلّي فوق بيته وكان إذا قَرأ : ﴿ أَلِيَّسَ ذَلِكَ بِقَدِدٍ عَلَىٰ أَن يُحْتِى ٱلْمَوَنَ ﴾<sup>(1)</sup> قال : سبحانك فبلى، فسألوه عن ذلك، فقال : سمعته من رسول الله عَظْقَةِ .

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ منكم والتين والزيتون فانتهى إلى آخرها ﴿أَلِنَسَ اللَهُ بِأَحَكِرِ الْمُكِكِمِينَ﴾ فليقل بلى، ومن قرأ والمرسلات فبلغ ﴿فِإَتَى حَدِيثٍ بَعَدَوُ يُؤْمِنُونَ﴾ فليقل آمنًا بالله.

وعن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ : إذا قرأت لا أقسم بيوم القيامة، فبلغت ﴿أَلِسَنَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَى أَن يُحْتِى ٱلْمَوَنَى﴾ فقل: بلى.

وعن ابن عباس أنَّه مرَّ بهذه الآية ﴿أَنَيْسَ ذَلِكَ بِقَدِرٍ عَلَىٰ أَن يُخْتِى ٱلْمَوَنَى﴾ قال: سبحانك اللَّهمَّ وبلى<sup>(٢)</sup>.

وعن ابن عباس قال: إذا قرأت ﴿سَبِّج آسَمَ رَبِّكَ ٱلْأَعْلَى﴾ فقل: سبحان ربِّي الأعلى.

وعن عليّ ظليَّناي أنَّه قوأ ﴿سَبِّع ٱسَمَ رَبِّكَ ٱلْأَغَلَى﴾ فقال: سبحان ربّي الأعلى، وهو في الصّلاة، فقيل له: أتزيد في القرآن؟ قال: لا، إنَّما أُمرنا بشيء فقلته<sup>(٣)</sup>.

وعن ابن عبّاس قال : كان رسول الله ﷺ إذا تلا هذه الآية : ﴿وَنَفْسٍ وَمَا سَوَنِهَا ۞ فَأَهْمَهَا فجُوُرَهَا وَتَقَوْنِهَا ۞ وقف ثمَّ قال : «اللّهمَّ آت نفسي تقواها وزتمها أنت خير من زتمّاها، أنت وليّها ومولاها»، قال : وهو في الصّلاة<sup>(3)</sup>.

## ۲۸ - باب فضل استماع القرآن ولزومه وآدابه

الآيات: الأعراف: ﴿وَإِذَا قُرِعَتَ ٱلْقُدْرَةَانُ فَأَسْتَبِعُوا لَمُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمْ قُرْحَمُونَ ﴾ ٢٠٤٣.

**الإسىراء: ﴿**قُلْ مَاسِنُوا بِعِ أَوْ لَا تَوْسِنُواْ إِنَّ الَّذِينَ أُوقُوْا الْعِلْمَ مِن قَبْلِهِ إِذَا يُشْـلَى عَلَيْهِمْ يَخِزُونَ لِلأَدْقَانِ سُجَّدًا () وَيَغْوَلُونَ سُبْحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمُفْعُولًا () وَيَخِبُرُونَ لِلأَدْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُ هُرُ خُسُوعًا () • .

- سورة القيامة، الآية: ٤٠.
   (٢) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٩٦.
- (٣) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٣٨. (٤) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٥٦.

مريم: ﴿ إِذَا نُنْلَى عَلَيْهِ ءَايَنْتُ ٱلرَّحْمَنِي خَرُوا سُجَدًا وَتِكِيُّا﴾ «٥٨».

١ - فس، ﴿ وَإِذَا قُرِعَتَ ٱلْقُدْرَانُ فَٱسْتَمِعُوا لَمُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمْ تُرْجُونَ لَه يعني في الصّلاة، إذا سمعت قراءة الإمام الذي تأتمُ به، فأنصت<sup>(١)</sup>.

٣ - **سر:** عن حريز، عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ الله يقول للمؤمنين: ﴿وَإِذَا قُرِعَتَ ٱلْقُـرَمَانُ﴾ يعني في الفريضة خلف الإمام ﴿ فَآسَـتَبِعُواَ﴾ الآية<sup>(٤)</sup>.

٤ – شمي؛ عن زرارة قال: قال أبو جعفر ﷺ : ﴿وَإِذَا قُرِعَ ٱلْشُرْمَانُ﴾ في الفريضة خلف الإمام ﴿فَاسْتَبِعُوا لَهُ وَأَنصِتُوا لَعَلَّكُمُ تُرْحَمُونَ﴾<sup>(0)</sup>.

٥ - شي: عن زرارة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: يجب الإنصات للقرآن في الصلاة وفي غيرها، وإذا قرئ عندك القرآن وجب عليك الإنصات والاستماع<sup>(٢)</sup>.

٦ - شي: عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: قرأ ابن الكوّا خلف أمير المؤمنين عليه في: فَوْ لَبِن أَشَرَكْتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِنَ الْحُنسِينَ فَ فَانصت له أمير المؤمنين عليه (<sup>v)</sup>.

٧ - سو: جامع البزنطيّ نقلاً من خطّ بعض الأفاضل عن جميل، عن زرارة قال: سألت أبا عبد الله عليمي عن الرجل يقرأ القرآن يجب على من يسمعه الإنصات له والاستماع له؟ قال: نعم، إذا قرئ القرآن عندك فقد وجب عليك الاستماع والإنصات<sup>(٨)</sup>.

- (1) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٥٣ في تفسير لسورة الأعراف، الآية: ٢٠٤.
  - (٢) سورة الزمر، الآية: ٦٥.
- (٣) مناقب ابن شهر أشوب، ج ٢ ص ١١٣، تفسير القمي ج ٢ ص ١٣٧ في تفسيره الروم، الآية: ٦٠.
  - (٤) السرائرج ٣ ص ٥٨٥.
- (٥) (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٧ ح ١٣١ ١٣٣ من سورة الأعراف. أقول: محمول على شدة الاستحباب كما عليه علماؤنا رضوان الله تعالى عليهم أجمعين ولما رواه العلاء بن رزين في كتابه عن محمّد بن مسلم عن احدهما بشكر قال: يستحبّ الانصات والاستماع في الصلاة وغيرها للقرآن، ورواه في مستدرك الوسائل عنه مثله. [مستدرك السفينة ج ٨ لغة اقره»].
- (٨) أقول: وفي كتاب العلاء بن رزين عن محمّد بن مسلم عن أحدهما بي الله قال: يستحبّ الانصات والاستماع في الصلاة وغيرها للقرآن، ورواء في مستدرك الوسائل عنه مثله. [النمازي].

## أبواب فضائل سور القرآن وآياته وما يناسب ذلك من المطالب

**أقول:** قد مرَّ كثير ممّا يتعلّق بهذه الأبواب في كتاب الصّلاة وغيره أيضاً .

۲۹ – باب فضل سورة الفاتحة وتفسيرها وفضل البسملة وتفسيرها وكونها جزءاً من الفاتحة ومن كل سورة، وفيه فضل المعوذتين أيضاً أقول: وسيجيء في مطاوي بعض الأبواب الآتية ما يناسب هذا الباب.

 ١ - قب؛ أبين إحدى يدي هشام بن عديّ الهمدانيّ في حرب صفّين فأخذ عليٌّ يده وقرأ شيئاً وألصقها فقال: يا أمير المؤمنين ما قرأت؟ قال: فاتحة الكتاب، كأنّه استقلّها، فانفصلت يده نصفين، فتركه عليٌّ ومضى<sup>(١)</sup>.

٢ - ٤، ع: المفسّر بإسناده إلى أبي محمّد العسكريّ، عن آبائه عليميّل قال: جاء رجل إلى الرّضا عليميًا فقال: يا ابن رسول الله أخبرني عن قول الله بَرَوَكَ : ﴿ ٱلْحَصْدُ لِلَهِ رَبِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ بَرَضًا عَلَيْهُ فَقَالَ: يا ابن رسول الله أخبرني عن قول الله بَرَوَكَ : ﴿ ٱلْحَصْدُ لِلَهِ رَبِ الْعَالَمُونَ مَا تَفْسِيره؟ فقال: لقد حدَّثني أبي، عن جدًي، عن الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه عليمية أنَّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين عن جدًي، عن الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه عن قول الله بَرَوَكَ : ﴿ ٱلْحَصْدُ لِلَهِ رَبِ اللهُ عَلَيْهُ مَا تَفْسِيره؟ فقال: لقد حدَّثني أبي، عن جدًي، عن الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه عليمية أنَّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين عليميًا فقال: أخبرني عن قول الله بَرَوَكَن : ﴿ ٱلْحَصْدُ لللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْنَ عَلَيْهُ مَا تَفْسِيره؟ فقال: الله عن الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه عن قول الله بتركيمية أبي ما تُوكَن فقال: أنَّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين عليميًا فقال: أخبرني عن قول الله بَرَوَكَن : ﴿ ٱلْحَصْدُ مُوالًا للهُ اللهُ عَلَيْ أَنْ مَا تَفْسِيره؟ فقال: القد حدًاني أبي، عن أبي مع من الباقر، عن زين العابدين، عن أبيه عليمية إلى أبي أبيه عن قول الله بَرَوكَن : أبيه عليميني إلى أبي أمير المؤمنين عليمي فقال: أخبرني عن قول الله بَرَوكَن : ﴿ ٱلْحَصْدُ أَلْعَن مُوالُولُ اللهُ بَرَول الله بَرَوكَن اللهُ اللهُ أَلْحَصْدُ لِللهُ وَبَلْ إِلَى أُمير المؤمنين عليه اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَرَي أَلْمُ عَلَي أَلْ أَسْدَرُ مَا لاللهُ عَلَي أَلْعُ مُنْ أَلْهُ أَلْحَصْدُ مُوال الله اللهُ اللهُ اللهُ عن أول الله الله الله اللهُ أَلْحَصْدُ أَلْحَصْدُ لا أَلْحَصْدُ اللهُ أُلْحَلُول الله اللهُ أَلْحَسُلُول اللهُ عُلْ عَلَى أَلْمُ أَلْحَسَدُ مُوال اللهُ اللهُ عَلَي مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ إلى أَلْحَالُول اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عُلْمُ عَلْهُ أَلْحَسُمُ أَلْحَصُلُ أَلْحَسُمُ مُول اللهُ أَلْحَلُول اللهُ أَلْحَسُمُ مُنْ اللهُ عَلَى أَلْحَسْمُ مُول اللهُ عَلْ أُلْحَلُ مُنْ مُول اللهُ عُلُول اللهُ أَسْلُول اللهُ أُلْحَلُول اللهُ أُلْهُ أُلُول اللهُ مُعْلُى مُنْ أَلْحَسْمُ أُلُول أُلْحَل مُ أُلُول أُلْحَلُول أُلْحَلُول أُلُول أُلْحَلُول مُنْ عُنْ أُلُول اللهُ أُلُول أُلُول اللهُ أُلُول مُلْحُ أُلُول

«الحمد لله» هو أن عرَّف عباده بعض نعمه جُملاً، إذ لا يقدرون على معرفة جميعها بالتفصيل، لأنّها أكثر من أن تحصى أو تعرف، فقال لهم: قولوا: ﴿ أَلْحَمَدُ لِلَّهِ﴾ على ما أنعم به علينا ﴿رَبِّ أَلْعَنَلَمِينَ﴾ وهم الجماعات من كلِّ مخلوق، من الجمادات والحيوانات، فأما الحيوانات، فهو يقلبها في قدرته، ويغذوها من رزقه ويحفظها بكنفه، ويدبّر كلاً منها بمصلحته، وأمّا الجمادات فهو يمسكها بقدرته يمسك المتصل منها أن يتهافت، ويمسك المتهافت منها أن يتلاصق، ويمسك السّماء أن تقع على الأرض إلَّا بإذنه، ويمسك الأرض أن تنخسف إلَّا بأمره إنّه بعباده لرؤوف رحيم.

قال ﷺ : ﴿رَبِّ أَلْعَـٰلَمِينَ﴾ مالكهم وخالقهم وسائق أرزاقهم إليهم، من حيث هم يعلمون، ومن حيث لا يعلمون، والرّزق مقسوم، وهو يأتي ابن آدم على أيِّ سيرة سارها من الدُّنيا، ليس تقوى متّق بزائده، ولا فجور فاجر بناقصه وبيننا وبينه ستر، وهو طالبه، ولو أنَّ أحدكم يفرُّ من رزقه لطلبه رزقه كما يطلبه الموت، فقال جلَّ جلاله: قولوا : ﴿ ٱلْحَـٰمَدُ لِلَهِ﴾ على ما أنعم به علينا وذكّرنا به من خير في كتب الأوَّلين قبل أن نكون .

(۱) مناقب ابن شهر آشوب، ج ۲ ص ۳۳٦. أقول: فظهر من هذا الخبر أنّ كثيراً من الذين يستعملون التربة الحسينية ولا ينتفعون بها لعلّ سرّها استقلالهم إيّاها. [النمازي]. ففي هذا إيجاب على محمّد وآل محمّد وعلى شيعتهم أن يشكروه بما فضّلهم وذلك أنَّ رسول الله عنه قال: لمّا بعث الله تَتَرَكَّلَ موسى بن عمران عَتَكَمَ واصطفاه نجيّاً، وفلق له البحر، ونجّى بني إسرائيل، وأعطاه التوراة والألواح رأى مكانه من ربّه فقال: يا رب لقد أكرمتني بكرامة لم تكرم بها أحداً قبلي فقال الله جلَّ جلاله: يا موسى أما علمت أنَّ محمّداً أفضل عندي من جميع ملائكتي وجميع خلقي؟

قال موسى : يا ربٍّ إن كان محمّد أكرم عندك من جميع خلقك، فهل في آل الأنبياء أكرم من آلي؟ قال الله جلَّ جلاله : يا موسى أما علمت أنَّ فضل آل محمّد على جميع آل النبيّين كفضل محمّد على جميع المرسلين؟ .

فقال موسى : يا ربّ فإن كان آل محمّد كذلك فهل في أمم الأنبياء أفضل عندك من أمّتي : ظلَّلت عليهم الغمام، وأنزلت عليهم المنَّ والسّلوى، وفلقت لهم البحر؟ فقال الله جلَّ جلاله : يا موسى أما علمت أنَّ فضل أمّة محمّد على جميع الأمم كفضلي على جميع خلقي؟ فقال موسى : يا ربّ ليتني كنت أراهم، فأوحى الله بَرَوَخَكَ إليه يا موسى إنَّك لن تراهم، وليس هذا أوان ظهورهم، ولكن سوف تراهم في الجنان : جنّة عدن، والفردوس، بحضرة محمّد في نعيمها يتقلّبون، وفي خيراتها ينبجّحون، أفتحبُّ أن أسمعك كلامهم؟ قال : نعم يا إلهي، قال الله جلَّ جلاله : قم بين يديّ واشدد متزرك، قيام العبد الذليل بين يدي الملك الجليل. ففعل ذلك موسى غليتية فنادى ربّنا بَرَوَجَكَ : يا أمّة محمّد! فأجابوه كلّهم في أصلاب آبائهم، وأرحام أمّهاتهم : لبيك اللهمَّ لبيك لا شريك لك لبيّك، إنَّ الحمد والنعمة لك، والملك لا شريك لك لبيك قال : فجعل الله بَرَوَجَكَ تلك الإجابة شعار الحجّ.

ئمَّ نادى ربِّنا ﷺ : يا أمَّة محمَّد إنَّ قضائي عليكم أنَّ رحمتي سبقت غضبي وعفوي قبل عقابي، فقد استجبت لكم من قبل أن تدعوني، وأعطيتكم من قبل أن تسألوني، من لقيني منكم بشهادة أن لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمّداً عبده ورسوله، صادق في أقواله، محقٌّ في أفعاله، وأنَّ عليَّ بن أبي طالب ﷺ أخوه ووصيّه من بعده ووليّه، يلتزم طاعته كما يلتزم طاعة محمّد، فإنَّ أولياءه المصطفين المطهّرين المبانين بعجائب آيات الله، ودلائل حجج الله من بعده أولياؤه، أُدخله جنّتي وإن كانت ذنوبه مثل زبد البحر.

قال: فلمّا بعث الله بَتَرَقَّظ نبيّنا محمّداً ﷺ قال: يا محمّد! ﴿وَمَا كُنْتَ بِحَانِبِ ٱلطَّورِ إِذَ نَادَيْنَا﴾<sup>(1)</sup> أمّتك بهذه الكرامة، ثمَّ قال بَتَرَقَظ لمحمّد ﷺ: قل: الحمد لله ربِّ العالمين على ما اختصصتني به من هذه الفضائل<sup>(۲)</sup>. ما اختصصتنا به من هذه الفضائل<sup>(۲)</sup>.

(١) سورة القصص، الآية: ٤٦.

(٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٥٤ باب ٢٨ ح ٣٠، علل الشرائع، ج ٢ ص ٣٩٨ باب ١٥٧ ح ٣.

٣- م، في، ف: بهذا الاسناد عن أمير المؤمنين عليما قال: قال رسول الله تلكيما الله بمرتبع : قال الله بمرتبع : يا الله بمرتبع : قال الله بمرتبع : بدأ عبدي باسمي ، سأل، إذا قال العبد : ﴿ يُسْمَع اللَّهُ الْحَيْف الْتَعْمَى اللَّهُ بَرَتِيْنَ : بدأ عبدي باسمي ، وحقَّ عليم أن أتمم له أموره، وأبارك له في أحواله، فإذا قال : ﴿ أَلْحَمْدُ لِلَهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَحَقَّ عليم أن أَلَم ما أموره، وأبارك له في أحواله، فإذا قال : ﴿ أَلْحَمْدُ لِلَهُ رَبِّ الْعَالَمِينَ ) وحقَّ عليم أن ألم الله بمرتبع الله يرتبع الله يرتبع الله يرتبع الله الله يرتبع الله الله يرتبع المالي التي دفعت وحقً عليم أن ألمه الله عليه التي دفعت عليم أن أشهدكم أن أضيف له إلى نعم الدُنيا نعم التي له من عندي ، وأن البلايا التي دفعت عنه فبتطؤلي أشهدكم أن أضيف له إلى نعم الدُنيا نعم التي له من عندي ، وأن ألبلايا التي دفعت عنه فبتطؤلي أشهدكم أن أضيف له إلى نعم الدُنيا نعم التي له من عندي ، وأن البلايا التي دفعت عنه فبتطؤلي أشهدكم أن أخلف له إلى نعم الدُنيا نعم التي له من عندي ، وأن البلايا التي دفعت عنه فبتطؤلي أشهدكم أن أضيف له إلى نعم الدُنيا نعم المحرة، وأدفع عنه بلايا الأخرة كما المرحمي حظه ، ولاجزلن من عطائي نصيبه ، فإذا قال : ﴿ مُلْحِمن الرحمي حظه ، ولاجزلنَ من عطائي نصيبه ، فإذا قال : ﴿ مُلْحِمن الرّحمن الرّحيم أسهدكم لأوفرنَ من رحمتي حظه ، ولاجزلنَ من عطائي نصيبه ، فإذا قال : ﴿ مُلْحِمن الرّحمن الرّحيم أسهدكم لأوفرنَ من رحمتي حظه ، ولاجزلنَ من عطائي نصيبه ، فإذا قال : ﴿ مُلْكِ يَوْم الله بل عما التربي يوم الدين ، إلم بلك يوم الدين ، إلم من يوم الدين ، ولا ميزلنَ من عطائي يمالك يوم الذين ، إلى ألم من منه منا منها ، ولا ميزان من منه منه ، ولا ميزان من من منه ، ولا ميزان من منه منه ، فإذا قال : ﴿ مُلْكَ يوم الحساب حسابه ولا تقبلنَ حسائه ، ولا تجاوزنَ عن سيئاته .

فإذا قال: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُكُ﴾ قال الله بَرْوَيَنَ : صدق عبدي إيّاي يعبد أُشهدكم لأُثيبنَه على عبادته ثواباً يغبطه كلُّ من خالفه في عبادته لي، فإذا قال: ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ﴾ قال الله يَتَوَيَّنَ : بي استعان وإليَّ التجأ أُشهدكم لأُعيننَه على أمره ولأُغيثنَه في شدائده، ولآخذنَّ بيده يوم نوائبه.

فإذا قال: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلْصِّبَرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ﴾ إلى آخر السّورة، قال الله £ﷺ : هذا لعبدي ولعبدي ما سأل، فقد استجبت لعبدي، وأعطيته ما أمّل، وآمنته عمّا منه وَجِل.

قال: وقيل لأمير المؤمنين ﷺ : يا أمير المؤمنين أخبرنا عن بسم الله الرّحمن الرّحيم أهي من فاتحة الكتاب؟ فقال: نعم، كان رسول الله ﷺ يقرأها ويعدُّها آية منها، ويقول: فاتحة الكتاب هي السّبع المثاني<sup>(۱)</sup>.

٤ - ٩: فضّلت ببسم الله الرّحمن الرّحيم وهي الآية السّابعة منها<sup>(٢)</sup>.

- (1) تفسير الإمام العسكري عليه ، ص ٥٨، أمالي الصدوق ص ١٤٧ مجلس ٣٣ ح ١، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٦٩ باب ٢٨ ح ٥٩.
  - (٢) تفسير الإمام العسكري عليته، ص ٥٩. (٣) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

يحكي عن بلقيس حين قالت : ﴿إِنَّ أَلَغِيَ إِنَّ كِنَبُ كَرِّمُ ﴾ إِنَّمُ مِن سُلَيْمَنَ وَإِنَّهُ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴾<sup>(1)</sup> ألا فمن قرأها معتقداً لموالاة محمّد وآله الطّيّبين، منقاداً لأمرهما، مؤمناً بظاهرهما وباطنهما، أعطاه الله بكلِّ حرف منها حسنة، كلُّ واحدة منها أفضل له من الدُّنيا بما فيها، من أصناف أموالها وخيراتها، ومن استمع إلى قارئ يقرأها كان له قدر ثلث ما للقارئ، فليستكثر أحدكم من هذا الخير المعرض لكم، فإنَّه غنيمة، لا يذهبنَّ أوانُه فتبقى في قلوبكم الحسرة<sup>(٢)</sup>.

٦ - ٥: بهذا الإسناد، عن الصّادق على قوله بَرْوَيْن : ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ ﴾ قال: يقول: أرشدنا إلى الطريق المستقيم، أرشدنا للزوم الطّريق المؤدّي إلى محبّتك، والمبلّغ دينك، والمانع من أن نتبع أهواءنا فنتعطب أو نأخذ بآراثنا فنهلك<sup>(٣)</sup>.

٧- لي: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن عليَّ بن الحسين البرقيّ عن ابن جبلة، عن معاوية بن عمّار، عن الحسين بن عبد الله، عن أبيه، عن جدَّه الحسن بن عليّ قال : جاء نفر من اليهود إلى النبيَّ قال فكان فيما سألوه : أخبرنا عن سبع خصال أعطاك الله من بين النبيّين، وأعطى أمّتك من بين الأمم، فقال النبيُّ قاليَ : أعطاني الله تركين فكان فيما سألوه : أخبرنا عن سبع خصال أعطاك الله من بين النبيّين، وأعطى أمّتك من بين الأمم، فقال النبيُّ قاليَ : أعطاني الله تركين في أين من عليّ قال : جاء نفر من اليهود إلى النبيً قالات فيما سألوه : أخبرنا عن سبع خصال أعطاك الله من بين النبيّين، وأعطى أمّتك من بين الأمم، فقال النبيُّ قالية : أعطاني الله تركين فاتحة الكتاب، والأذان، والجماعة في المسجد ويوم الجمعة، والإجهار في ثلاث صلوات، والرُخص لأمّتي عند الأمراض، والسّفر والصّلاة على الجنائز، والشفاعة لأصحاب الكبائر من أمّتي .

قال اليهوديُّ: صدقت يا محمّد فما جزاء من قرأ فاتحة الكتاب؟ قال رسول الله ﷺ: من قرأ فاتحة الكتاب أعطاه الله بعدد كلِّ آية أُنزلت من السّماء فيجزى بها ثوابها<sup>(٤)</sup>.

٨ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن حريز، عن أبي عبد الله عليمان ، وأبي عن حمّاد، عن ابن أبي نجران وابن فضّال، عن عليّ بن عقبة، وأبي، عن النّضر والبزنطيّ معاً، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليمان وأبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّا، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليمان وأبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليمان وأبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليمان وأبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّا، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليمان وأبي، عن ابن أبي عمير، عن حمّاد، عن الحلبي وهشام بن سالم وعن كلثوم بن الهدم، عن عبد الله بن سنان وعبد الله بن حمّاد، عن الحلبي وهنام بن سالم وعن كلثوم بن الهدم، عن عبد الله بن سنان وعبد الله بن مسكان، وعن صفوان وابن عميرة والثمالي وعن عبد الله بن جندب والحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرّضا عليمان ، عن عمرة والثمالي وعن عبد الله بن عثمان، عن عبد الله بن شريك معن جابر، عن أبي الحسن الرّضا عليمان ، وعن عميرة والثمالي وعن عبد الله بن جندب والحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرّضا عليمان ، عن عميرة والثمالي وعن عبد الله بن جندب والحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرّضا عليمان ، عن عمرة والثمالي وعن عبد الله بن جندب والحسين بن خالد، عن أبي الحسن الرّضا عليمان ، عن عمرة والثمالي وعن عبد الله بن عثمان، عن عبد الله بن شريك أبي الحسن الرّضا عليمان ، عن أبي عمرة وأبي عبد الله بن عثمان ، عن عمرو بن إبراهيم أبي الحسن المفضل وأبي بصير، عن أبي عمران وإسماعيل بن مرّار وأبو طالب عبد الله بن الراشدي وصالح بن سعيد ويحيى بن أبي عمران وإسماعيل بن مرّار وأبو طالب عبد الله بن الراشدي وصالح بن سعيد ويحيى بن أبي عمران وإسماعيل بن مرّار وأبو طالب عبد الله بن الراشدي وصالح بن عبد ويحيى بن أبي عمران وإسماعيل بن مرّار وأبو طالب عبد الله بن الراس المان مرال وأبو طالب عبد الله بن الرالسيدي وصالح بن سعيد ويحيى بن أبي عمران وإسماعيل بن مرّار وأبو طالب عبد الله بن الرالي بن الرالي مرال وأبو طالب عبد الله بن الرال ال

- (١) سورة النمل، الآيتان: ٢٩ ٣٠.
- (٢) أمالي الصدوق، ص ١٤٨ مجلس ٣٣ ح ٢، عيون أخبار الرضاج ١ ص ٢٧١ باب ٢٨ ح ٢٠.
  - (۳) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٧٣ باب ٢٨ ح ٦٥.
    - (٤) أمالي الصدوق، ص ١٥٧ مجلس ٣٥ ح ١.

الصلت، عن عليٍّ بن يحيى، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال : سألته عن تفسير بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فقال : الباء بهاء الله والسّين سناء الله، والميم ملك الله، والله إله كلّ شيء، والرّحمن بجميع خلقه والرّحيم بالمؤمنين خاصّة.

وعن ابن أذينة قال : قال أبو عبد الله ﷺ : بسم الله الرَّحمن الرَّحيم أحقُّ ما أُجهر به، وهي الآية الّتي قال الله ﷺ : ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَمُ وَلَؤًا عَلَى آَدَبَنَرِهِرْ نُفُوْرًا﴾<sup>(١)</sup>.

٩ - فس، أبي، عن ابن أبي عمير، عن النضر، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليمان في قوله : ﴿ الْحَمَدُ لِلَهِ ﴾ قال : خالق المخلوقين قوله : ﴿ رَبِّ الْمُعْلَمِينَ ﴾ قال : خالق المخلوقين ﴿ الْحَمَد ﴾ بجميع خالق ﴿ الشَّكُو لله، وفي قوله : ﴿ رَبِّ الْمُعْلَمِينَ ﴾ قال : خالق المخلوقين ﴿ الْحَمَد ﴾ بجميع خالق ﴿ الشَّكُو لله، وفي قوله : ﴿ رَبِّ الْمُعْلَمِينَ ﴾ قال : خالق المخلوقين ﴿ الْحَمَد ﴾ بجميع خالق ﴿ الرَّحِيدُ ﴾ بالمؤمنين خاصة ﴿ مالك يَوْمِ اللَّبِينَ ﴾ قال : يوم الحساب، والدَّليل على ذلك قوله : ﴿ وَقَالُوا يَوَيَّنَا هَذَا يَرْمُ الذِينِ ﴾ أَلَّين عني يوم الحساب ﴿ إِيَاكَ نَعْمَ بُدُبُهُ مَعْل إِنَّا لَمُ مَعْن فَا مَعْن يَوْمُ اللَّذِينَ ﴾ قال : يوم الحساب ﴿ إِيَاكَ نَعْمَ بُدُبُهُ مَعْل مُولاً الْمُعْرَضُ مَنْهُ ﴿ أَعْرَبُكُ مَعْنَ عَامَة أَمْدُنَا الْمِعْرَط الْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال : يوم الحساب ﴿ إِيَاكَ نَعْمَ بُدُبُهُ مَعْل فَا اللهُ مُرَط الْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال : يوم الحساب ﴿ إِيَاكَ نَعْمَ بُدُبُهُ مَعْل مُولَعُهُ مَعْن أَعْمَ أَعْذَا الْمُعْرَضُ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال : هو أَعْرَبُول الْمُ اللَّهُ مَعْمَ فَا اللهُ مُؤْلُولُ مَعْرَبُ أَلَهُ مُعْلَيْقَ فَيْ أَنّا مُعْرَبُ الْعُمَرُط الْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال : هو أَمَر المؤمنين قوله : ﴿ وَإِنّاكَ نُعْمَ مُعْنَ أَعْرَبُ أَعْرَبُ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال : هو أَمِر المؤمنين قوله : ﴿ وَإِنّا لَهُ مَرْعَال الْمُعْمَنِينَ قوله : ﴿ وَإِنَا كَالَكُونَ لَهُ مُؤْلُهُ فَالْمُ الْمُعْمَنِين عَلَيْ فَا أَنَ الْمُعْذَى الْحَابُ فَي أَمْ الْكتاب في قوله : ﴿ أَلْمِعُرُطَ الْمُعْمَنُ أَلُمُ مُولاً الْمُ الْحَابُ مَالاً عَلَى أَنْهُ أَلْمُ مُولَقُولُ الْمُ الْحَابُ في قوله : ﴿ أَلَعْرَبُ أَلْمُعْذَى أَنُهُ مَا أَلُونَا مَالاً مُعْذَى عَلَيْ مَا مَا الْحَابُ مَا مَالاً مُعْنَا إِنَّا مُعْلُولُهُ مُعْلَى الْحَالَة الْعُمَانُ مَا مُعْتَعَانُ مُعْمَ مُعْلَى أَنْهُ مُعْلَمُ مُعْلُولُ مُعْتَقُولُ مُعْمَ مُعْلُ أَلْمُ مُعْلُولُ مُولَعُن مُعْتَقُولُ مُولالاً مُعْلُمُ مُعْمَ مُعْلُمُ مُولاً مُعْذَالُ مُعْلُولُهُ مُعْلُ مُعْلُمُ مُعْلُولُ مُعْمَ مُعْلُولُ مُعْلُمُ مُولالْ مُولانَ أَنْ مُعْلُولُ مُعْلُولُ مُولا مُعْمَ مُعْلَقُولُ مُعْمَانُ مُولا مُعْرَبُو مُولا مُعْنُولُ مُعْمَ مُولا مُعْذَا مُع

١٠ - فس ٤ أبي، عن حمّاد، عن حريز، عن أبي عبد الله عنه أبي أنّه قرأ: «اهدنا الصّراط المستقيم صراط من أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم وغير الضالين» قال: المغضوب عليهم النصّاب، والضالين اليهود والنّصارى<sup>(٥)</sup>.

١١ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن ابن أذينة، عن أبي عبدالله عليماني في قوله : «غير المغضوب عليهم وغير الضالين» قال المغضوب عليهم : النصّاب، والضالّين الشّكاك الّذين لا يعرفون الإمام<sup>(٦)</sup> .

١٢ – **فس،** أبي، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ إبليس رنَّ رنيناً لمّا بعث الله نبيّه ﷺ على حين فترة من الرّسل، وحين أُنزلت أُمُّ القرآن<sup>(٧)</sup>.

١٣ – **يد، مع، ن:** الطالقانيُّ، عن أحمد الهمدانيّ، عن عليّ بن حسن بن فضّال، عن أبيه قال: سألت الرّضا ﷺ عن بسم الله، قال: معنى قول القائل بسم الله أي أسم نفسي بسمة من سمات الله ﷺ ، وهو العبوديّة، قال: فقلت له: ما السمة؟ قال: العلامة<sup>(٨)</sup>.

(١) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٩ في آخر مقدمة الكتاب.
(٢) سورة الصافات، الآية: ٢٠.
(٣) سورة النخرف، الآية: ٤.
(٤) تفسير القمي، ج ١ ص ٤١ في تفسيره لسورة الحمد.
(٩) - (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٢ في تفسيره لسورة الحمد.
(٧) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٢ في تفسيره لسورة الحمد.
(٨) التوحيد ص ٢٢٩، معاني الأخبار ص ٣، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ٢٣٢ باب ٢٢ ح ١٩.

1٤ - مع، ع: محمّد بن علي بن الشاه، عن محمّد بن جعفر البغداديّ، عن أبيه عن أحمد ابن السخت، عن محمّد بن أسود الورّاق، عن أيّوب بن سليمان، عن حفص بن البختريّ، عن محمّد بن حميد، عن محمّد بن المنكدر، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله علييي : منَّ علييَّ ربّي وقال لي: يا محمّد أرسلتك إلى كلِّ أحمر وأسود، ونصرتك بالرُّعب، وأحللت لك الغنيمة، وأعطيتك لك ولأمّتك كنزاً من كنوز عرشي فاتحة الكتاب، وخاتمة سورة البقرة الخبر<sup>(۱)</sup>.

وقد مضى في باب أسماء النبيُّ ﷺ .

١٥ – يد، مع: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن القاسم، عن جدًه عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله على الله عن بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فقال: الباء بهاء الله، والسين سناء الله، والميم مجد الله، وروى بعضهم ملك الله، والله إله كلَّ شيء، الرَّحمن بجميع العالم، والرَّحيم بالمؤمنين خاصة (٢).

**سن:** القاسم، عن جدِّه مثله. «ج ١ ص ٣٧٢».

**شي:** عن ابن سنان مثله. <sup>ي</sup>ج ۱ ص ۲۲».

١٦ – يد، مع؛ ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن صفوان بن يحيى، عمّن حدَّثه، عن أبي عبد الله تظيّر أنَّه سئل عن بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فقال: الباء بهاء الله، والسّين سناء الله، والميم ملك الله، قال: قلت: الله، فقال: الألف آلاء الله علي خلقه من النعيم بولايتنا، واللآم إلزام الله خلقه ولايتنا، قلت: فالهاء فقال: هوان لمن خالف محمّداً وال محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد محمّد معن علي محمّد محمّد معن علي محمّد محمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد محمّد معمّد معمّد معمّد محمّد معمّد محمّد معمّد محمّد معمّد محمّد معمّد محمّد معمّد معمّد محمّد معمّد محمّد معمّد معممة معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معمّد معممة معمّد معمّد معمّد معممة معمّد معممة معمّد معمّد معممة معمّد معممة معمّد معمّد معمّد معمّد

١٧ - ما: الفحّام، عن المنصوريّ، عن عمَّ أبيه، عن أبي الحسن العسكري عن آبائه، عن الصّادق الفحّام، عن المنصوريّ، عن عمَّ أبيه، عن أبي الحمد سبع مرَّات، فإن ذهبت العلّة، وإلا فليقرأها سبعين مرَّة، وأنا الضامن له العافية<sup>(٤)</sup>.

**دعوات الراوندي:** عن الصادق ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

١٨ - يلد: المفسّر بإسناده إلى أبي محمّد العسكري علي في قول الله عَرَضَك : «بسم الله الرَّحمن الرَّحيم» فقال : الله هو الذي يتأله إليه عند الحوائج والشدائد كلُّ مخلوق عند انقطاع الرَّحمن الرَّحمن كل من دونه، وتقطع الأسباب من جميع من سواه، يقول : «بسم الله» أي أستعين على أموري كلها بالله الذي لا تحقُّ العبادة إلا له، المغيث إذا استغيث، والمجيب إذا دُعي .

- (۱) معاني الأخبار، ص ۵۰، علل الشرائع، ج ۱ ص ۱۲۹ باب ۱۰۲ ح ۳.
   (۲) (۳) التوحيد ص ۲۳۰، معانى الأخبار ص ۳.
- (٤) أمالي الطوسي، ص ٢٨٤ مجلس ١٠ ح ٥٥٣. (٥) الدعوات للراوندي، ص ٢١٥ ح ٥٣٩.

وهو ما قال رجل للصّادق عَلَيْنَهُ : يا ابن رسول الله دلّني على الله ما هو؟ فقد أكثر عليَّ المجادلون وحيّروني، فقال له : يا عبد الله هل ركبت سفينة قطَّ قال : نعم، قال : فهل كسر بك حيث لا سفينة تنجيك، ولا سباحة تغنيك؟ قال : نعم، قال : فهل تعلّق قلبك هنالك أنَّ شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلّصك من ورطتك؟ قال : نعم، قال الصّادق عَلَيَهُمُ : فذلك الشيء هو الله القادر على الإنجاء حيث لا منجي، وعلى الإغاثة حيث لا مغيث.

ثمَّ قال الصادق عَلَيْنَة : وربَّما ترك بعض شيعتنا في افتتاح أمره بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، فيمتحنه الله بَخَرَيْن بمكروه لينبَّهه على شكر الله تبارك وتعالى والثناء عليه، ويمحق عنه وصمة تقصيره عند تركه قول : بسم الله الرَّحمن الرَّحيم . . .قال : وقام رجل إلى عليّ بن الحسين بَيْنَة فقال : أخبرني ما معنى بسم الله الرَّحمن الرَّحيم؟ فقال عليُّ بن الحسين بَيَنَة : حدَّثني أبي، عن أخيه الحسن عن أبيه أمير المؤمنين عَلَيْن أنَّ رجلاً قام إليه فقال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن بسم الله الرَّحمن الرَّحيم ما معناه؟ فقال عليُّ بن الحسين بَيَنَة المومنين أخير عن بسم الله الرَّحمن الرَّحيم ما معناه؟ فقال : إنَّ قولك : «الله» أعظم اسم من المواء الله بَيْنَاق ، وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يسمّى به غير الله، ولم يتسمَّ به مخلوق، فقال أسماء الله بَيْنَاق ، وهو الاسم الذي لا ينبغي أن يسمّى به غير الله، ولم يتسمَّ به مخلوق، فقال الرَّجل : فما تفسير قول : «الله» قال : هو الذي يتألّه إليه عند الحواتج والشّدائد كلُّ مخلوق عند التقطاع الرجاء من جميع من دُونه، وتقطع الأسباب من كلٌ من سواه، وذلك أنَّ كلَّ مترتّس في هذه الذُنيا، ومتعظّم فيها، وإن عظم غناؤه وطغيانه، وكثرت حواتج من دونه إليه، فإنّه في في سيحتاجون حواتج لا يقدر عليها هذا المتعاظم، وكذلك هذا المتعاظم يحتاج إلى حواتج لا يتم في سيحتاجون حواتج لا يقدر عليها هذا المتعاظم، وكذلك هذا المتعاظم يحتاج إلى حواتج لا يقدر عليها فينقطع إلى الله عند ضرورته وفاقته، حتّى إذا كفي همّه عاد إلى شركه.

أما تسمع الله يَتَرَجَّلْ يقول: ﴿قُلْ أَرَمَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُ أَنَعُواً وَ أَتَنَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدَعُونَ إِن كُنتُم صَدِيقِينَ (\*\*) بَلْ إِيَّاهُ تَدَعُونَ فَيَكَشِفُ مَا تَدَعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ (\*\*) فقال الله جلَّ جلاله لعباده : أيّها الفقراء إلى رحمتي إتي قد ألزمتكم الحاجة إليَّ في كلُّ حال، وذلّة العبوديّة في كلِّ وقت فإليَّ فافزعوا في كلِّ أمر تأخذون فيه، وترجون تمامه وبلوغ غايته، فإتي إن أردت أن أعطيكم لم يقدر غيري على منعكم وإن أردت أن أمنعكم لم يقدر غيري على إعطائكم، فأنا أحقُّ من سئل، وأولى من تضرَّع إليه، فقولوا عند افتتاح كلُّ أمر صغير أو عظيم : بسم الله الرَّحمن الوَّحيم أي أستعين على هذا الأمر بالله الذي لا تحقُّ العبادة لغيره، المغيث إذا استغيث، والمجيب إذا دعي ، الرَّحمن الذي يرحم ببسط الرِّزق علينا، الرَّحيم بنا في أديانا ودنيانا وآخرتنا، خفَّف علينا الدِّين، وجعله سهلاً خفيفاً، وهو يرحمنا بتميزنا عن أعاديه، في أديانا،

سورة الأنعام، الآيتان: ٤٩ – ٤١.
 (٢) التوحيد، ص ٢٣١.

19 – 0: ابن الوليد، عن محمّد العطّار، عن ابن عيسى، عن محمّد بن سنان عن الرّضا ﷺ قال: إنَّ بسم الله الرَّحمن الرَّحيم أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها<sup>(۱)</sup>.

**ف:** عن أبي محمّد ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

ِ **شميء** عن إسماعيل بن مهران، عن الرِّضا ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

**شي:** عن ابن البطائني مثله.

٢١ – سن: بعض أصحابنا، عن الحسن بن عليّ بن يوسف، عن هارون بن الخطّاب، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبد الله تلكي قال: ما نزل كتاب من السماء إلاً وأوَّله بسم الله الرَّحمن الرَّحيم<sup>(٥)</sup>.

٢٢ – **مكا، ضاء** أروي عن العالم ﷺ : من نالته علّة فليفرأ في جيبه أمَّ الكتاب سبع مرَّات، فإن سكنت وإلّا فليقرأ سبعين مرَّة، فإنّها تسكن<sup>(٦)</sup>.

٢٣ – **طب:** أحمد بن زياد، عن فضالة، عن إسماعيل بن أبي زياد، عن الصّادقﷺ قال: كان رسول الله ﷺ إذا كسل أو أصابته عين أو صداع بسط يديه فقرأ فاتحة الكتاب والمعوذتين ثمَّ يمسح بهما وجهه، فيذهب عنه ما كان يجد<sup>(٧)</sup>.

٢٤ – **طب؛** محمّد بن جعفر البرسيّ، عن محمّد بن يحيى الأرمنيّ، عن محمّد بن سنان، عن سلمة بن محرز قال: سمعت أبا جعفر ﷺ يقول: من لم يبرئه سورة الحمد وقل هو الله أحد لم يبرئه شيء، وكلُّ علّة تبرئها هاتين السّورتين<sup>(٨)</sup>.

٢٥ – **طب؛** محمّد بن جعفر البرسيّ، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن سنان، عن يونس بن ظبيان، عن المفضّل بن عمر، عن جعفر بن محمّد الصّادق ﷺ أنّه دخل عليه رجل من مواليه وقد وُعك وقال له: ما لي أراك متغيّر اللّون؟ فقلت: جعلت فداك وعكت وعكاً شديداً منذ شهر، ثمَّ لم تنقلع الحمّى عنّي، وقد عالجت نفسي بكلِّ ما وصفه إليَّ

عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٨ باب ٣٠ ح ١١.
 تحف العقول، ص ٣٦٦.
 ثابت الأعمال، ص ٣٦٦.
 ثابت الأعمال، ص ٣٦٠.
 أواب الأعمال، ص ١٣٠.
 أواب الأعمال، ص ٣٤٨.
 أواب الأخلاق، ص ٣٤٨.
 أواب الأخلاق، ص ٣٤٨.
 أواب الأخلاق، ص ٣٤٨.

المترفّعون، فلم أنتفع بشيء من ذلك، فقال له الصّادق ﷺ : حلَّ أزرار قميصك، وأدخل رأسك في قميصك، وأذّن وأقم، واقرأ سورة الحمد سبع مرَّات، قال: ففعلت ذلك فكأنّما نُشطت من عقال<sup>(1)</sup>.

٢٦ – **طب:** الخضر بن محمّد، عن الخزازينيّ، عن محمّد بن العبّاس، عن عبد الله بن الفضل النّوفليّ، عن أحدهم ﷺ قال: ما قرأت الحمد سبعين مرَّة إلَّا سكن، وإن شتتم فجرّبوا ولا تشكّوا<sup>(٢)</sup>.

٢٧ - شمي: عن محمّد بن سنان، عن أبي الحسن موسى بن جعفر، عن أبيه ﷺ قال: قال لأبي حنيفة: ما سورة أوَّلها تحميد، وأوسطها إخلاص وآخرها دعاء؟ فبقي متحيّراً ثمَّ قال: لا أدري، فقال أبو عبد الله ﷺ: السّورة الّتي أوَّلها تحميد وأوسطها إخلاص وآخرها دعاء سورة الحمد<sup>(٣)</sup>.

٢٨ - شيء عن يونس، عمّن رفعه قال: سألت أبا عبد الله ﷺ : ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِ وَٱلْقَرْءَانَ ٱلْعَظِيمَ قَال: هي سورة الحمد، وهي سبع آيات منها بسم الله الرّحمن الرّحمن وإنّما سمّيت [المثاني] لأنّها يثنى في الرّكعتين<sup>(٤)</sup>.

۲۹ - شي: عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما ﷺ قال: سألته عن قوله تعالى: ﴿ اللَّيْكَ سَبَعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي﴾ قال: فاتحة الكتاب يثنّي فيها القول<sup>(٥)</sup>.

٣٠ - شي: عن أبي بكر الحضرمي، عن أبي عبد الله عليه قال: إذا كانت لك حاجة فاقرأ المثاني وسورة أخرى، وصل ركعتين، وادع الله، قلت: أصلحك الله وما المثاني؟ قال: فاتحة المثاني وسورة أخرى، وصل ركعتين، وادع الله، قلت: أصلحك الله وما المثاني؟ قال: فاتحة الكتاب: ﴿ يُسْرَحُهُ التَحْيَفُ إِلَى الْحَمَدُ لِلَهِ وَبِ الْعَالَمِينَ ﴾ ....

٣١ – شبي: عن يونس بن عبد الرَّحمن، عمّن رفعه قال: سألت أبا عبد الله عَلَيْهُ عن قول الله بَتَرَيَّكَ : ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ ٱلْمَثَانِي وَٱلْقُرْءَاتَ ٱلْمَظِيمَ﴾ قال: إنَّ ظاهرها الحمد، وباطنها ولد الولد، والسّابع منها القائم عَلَيْتَهُ <sup>(٧)</sup>.

٣٢ – **شي؛** عن السّديّ، عمّن سمع عليّاً ﷺ يقول: ﴿سَبَّعًا مِنَ ٱلْمَنَانِي﴾ فاتحة الكتاب<sup>(٨)</sup>.

٣٣ - **شي:** عن أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ قال: سرقوا أكرم آية في كتاب الله بسم الله الرَّحمن الرَّحيم<sup>(٩)</sup>.

> (۱) – (۲) طب الأئمة، ص ٥٢–٥٣. (۳) – (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣ في تفسيره لسورة الحمد. (٥) – (٨) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٦٩ ح ٣٤ و٣٥ و٣٧ و٤٠. (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣ ح ٤ من سورة الحمد.

٣٤ - شي: عن صفوان الجمّال قال : قال أبو عبد الله على الذي الذي الله من السماء كتاباً إلا وفاتحته بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، وإنّما كان يعرف انقضاء السورة بنزول بسم الله الرَّحمن الرحيم ابتداء للأُخرى<sup>(۱)</sup>.

104

٣٥ – شمي: عن أبي حمزة، عن أبي جعفو عليه قال: كان رسول الله عليه يجهر ببسم الله الرَّحمن الرحيم ويرفع صوته بها، فإذا سمعها المشركون ولَّوا مدبرين، فأنزل الله: ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَّكَ فِي ٱلْقُرْءَانِ وَحْدَمُ وَلَوْا عَلَىٰ أَدَبَرِهِمْ نُفُوْرَكَ<sup>(٢)</sup>.

٣٦ – شمي، قال الحسن بن خرزاد وروي عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أمَّ الرجل القوم جاء شيطان إلى الشيطان الَّذي هو قرين الإمام فيقول: هل ذكر الله؟ يعني هل قرأ بسم الله الرَّحمن الرَّحيم؟ فإن قال: نعم، هرب منه، وإن قال: لا، ركب عنق الإمام، ودتّى رجليه في صدره، فلم يزل الشيطان إمام القوم حتّى يفرغوا من صلاتهم<sup>(٣)</sup>.

٣٧ **- شي؛** عن عبد الملك بن عمر، عن أبي عبد الله عليماني قال: إنَّ إبليس رنَّ أربع رنّات أوَّلهنَّ يوم لعن، وحين هبط إلى الأرض، وحين بعث محمّد عليما على فترة من الرّسل، وحين أُنزلت أُمُّ الكتاب الحمد لله ربِّ العالمين، ونخر نخرتين: حين أكل آدم عليما من الشجرة، وحين أهبط آدم إلى الأرض، قال: ولعن من فعل ذلك<sup>(٤)</sup>.

٣٨ - شي: عن إسماعيل بن أبان يرفعه إلى النبي عن قال : قال رسول الله عن لجابر ابن عبد الله : يا جابر ألا أُعلَمك أفضل سورة أنزلها الله في كتابه؟ قال : فقال جابر : بلى بأبي أنت وأمّي يا رسول الله علمنيها ، قال : فعلمه الحمد لله أمَّ الكتاب قال : ثمَّ قال له : يا جابر ألا أخبرك عنها؟ قال : في كتابة قال : في كتابة علما الله ي أنت وأمّي يا جابر ألا أحلمك أفضل سورة أنزلها الله في كتابه علما : يا جابر ألا أعلمك أفضل سورة أنزلها الله في كتابه قال : فقال جابر : بلى بأبي أنت وأمّي يا رسول الله علمنيها ، قال : فعلمه الحمد لله أمَّ الكتاب قال : ثمَّ قال له : يا جابر ألا أخبرك عنها؟ قال : من كلّ داء ، إلا ألمام ألا أخبرني قال : هي شفاء من كلّ داء ، إلا السّام يعني الموت (٥).

٣٩ - شي: عن سلمة بن محرز قال : سمعت أبا عبد الله على يقول : من لم تبرته الحمد لم تبرئه شيء<sup>(1)</sup> .

٤٠ - شيء عن أبي بكر الحضرمي قال: قال أبو عبد الله عليه: إذا كانت لك حاجة فاقرأ المثاني وسورة أخرى، وصلٍّ ركعتين، وادع الله. قلت: أصلحك الله وما المثاني؟ قال: فاتحة الكتاب بسم الله الرَّحمن الرَّحيم الحمد لله ربِّ العالمين<sup>(٧)</sup>...

٤١ - شيء عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه، عن جدًه، عن علي علي الله قال: بلغه أنَّ أناساً ينزعون بسم الله الرّحمن الرحيم، فقال: هي آية من كتاب الله أنساهم إيّاها الشيطان<sup>(٨)</sup>.

٤٢ - شيء عن سليمان الجعفريّ قال: سمعت أبا الحسن ﷺ يقول: إذا أتى أحدكم أهله فليكن قبل ذلك ملاطفة، فإنّه أبرُّ لقلبها، وأسلُّ لسخيمتها، فإذا أفضى إلى حاجته قال:

(١) - (٨) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٣-٣٥ ح ٥-١٢ من سورة الحمد.

بسم الله ثلاثاً ، فإن قدر أن يقرأ أيّ آية حضرته من القرآن فعل ، وإلّا قد كفته التسمية ، فقال له رجل في المجلس : فإن قرأ بسم الله الرَّحمن الرَّحيم أُوجر؟ فقال : وأيَّ آية أعظم في كتاب الله؟ فقال : بسم الله الرَّحمن الرَّحيم<sup>(1)</sup> .

۲۳ – شمي: عن الحسن بن خرزاد قال: كتبت إلى الصّادق ﷺ أسأل عن معنى الله، فقال: استولى على ما دقَّ وجلّ<sup>(۲)</sup>.

٤٤ - شيء عن خالد بن المختار قال: سمعت جعفر بن محمّد على يقول: ما لهم قاتلهم الله، عمدوا إلى أعظم آية في كتاب الله فزعموا أنها بدعة إذا أظهروها وهي بسم الله الرّحمن الرحيم<sup>(٣)</sup>.

٤٥ - شيء عن محمّد بن مسلم قال : سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﴿وَلَقَدَ مَالَيْنَكَ سَبَعًا مِنْ وَالْمُنْانِ وَالْمُوْلَقَدَ مَالَيْنَكَ سَبَعًا مِنْ وَالْمُنْانِ وَالْمُعْلِمَ ﴾ فقال : فاتحة الكتاب [يثنى فيها القول، قال: وقال رسول الله ﷺ : إنَّ الله منَّ عليَّ بفاتحة الكتاب] من كنز الجنّة، فيها بسم الله الرَّحمن الرَّحيم الآية الله ﷺ : إنَّ الله منَّ عليَّ بفاتحة الكتاب] من كنز الجنّة، فيها بسم الله الرَّحمن الرَّحيم الآية الله عنه : فوَإذا ذَكَرْتَ رَبَكَ في القَرْءَانِ وَحَدَمُ وَلَقًا عَلَى أَدَبَرِهِمْ نُفُولاً ﴾ (الله عليه عليه الله من عليَّ بفاتحة الكتاب] من كنز الجنّة، فيها بسم الله الرَّحمن الرَّحيم الآية التي يقول فيها : ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَكَ في الْقُرْءَانِ وَحَدَمُ وَلَوًا عَلَى آدَبَرِهِمْ نُفُولاً ﴾ (الله التَّحمن الرَّحيم الآية التي يقول فيها : ﴿وَإِذَا ذَكَرْتَ رَبَكَ في الْقُرْءَانِ وَحَدَمُ وَلَقًا عَلَى آدَبَرِهِمْ نُفُولاً ﴾ (المحد لله ربّ العالمين دعوى أهل الجنّة حين شكروا الله حسن الثواب و ﴿مناكِ يَوْمِ اللّذِينِ ﴾ قال جبرئيل : ما قالها مسلم قطُ إلا صدَقه الله وأهل سماواته : ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ إَخْلَاصَ العبادة ﴿ وَإِنّا يَكْوَنُكُ نُسَتَعِينُ ﴾ مسلم قطُ إلا صدَقة الله وأهل سماواته : ﴿ إِيَاكَ نَعْبُدُ إلَّهُ إنها العبادة ﴿ وَالَيَاكَ نَسْتَعَينُ كَانَ فَيْعَالَ أَنْقُرُولاً عَلَى أَنْفُولاً عَلَى أَنْعَانِ مَا عالها ما طلب به العباد حوائجهم ﴿ آهْدِنَا الْعِمرَطَ الْمُسْتَقِيمَ صواط الأنبياء، وهم الذين أنعم أفضل ما طلب به العباد حوائجهم ﴿ آهْدِنَا العِمرَط اللهُ من النهاري (٥).

**٤٦ - شي:** عن محمّد بن عليّ الحلبيّ، عن أبي عبد الله ﷺ أنّه كان يقرأ ﴿منالِكِ يَوْمِ ٱلدِّبِنِ﴾<sup>(٦)</sup>.

٤٧ – شمي: عن داود بن فرقد قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقوأ ما لا أحصي: «ملك يوم الدين»<sup>(٧)</sup>.

٤٨ - شي: عن الزهريّ قال: قال عليُّ بن الحسين ﷺ: لو مات ما بين المشرق والمغرب لما استوحشت بعد أن يكون القرآن معي، وكان إذا قرأ (مناكِ يَوْمِ اللَّايِنِ) يكرَّرها ويكاد أن يموت<sup>(٨)</sup>.

٤٩ – شمي: عن الحسن بن محمّد الجمّال، عن بعض أصحابنا قال: بعث عبد الملك بن مروان إلى عامل المدينة أن وجّه إليَّ محمّد بن عليّ بن الحسين ولا تهيّجه ولا تروّعه، واقض له حوائجه، وقد كان ورد على عبد الملك رجل من القدريّة فحضو جميع من كان بالشام

- (١) (٣) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٥–٣٦ ح ١٤–١٦ من سورة الحمد. (٤) سورة الإسراء، الآية: ٤٦ . (۵) (٨) تنبيب المارة
  - (٥) (٨) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٦–٣٧ ح ١٧ و٢١–٢٣.

٢٩ – باب / فضل سورة الفاتحة وتفسيرها وفضل البسملة وتفسيرها...

فأعياهم جميعاً، فقال: ما لهذا إلاً محمّد بن عليّ فكتب إلى صاحب المدينة أن يحمل محمّد ابن عليّ إليه.

109

فأتاه صاحب المدينة بكتابه فقال له أبو جعفر ﷺ : إنّي شيخ كبير لا أقوى على الخروج، وهذا جعفر ابني يقوم مقامي فوجّهه إليه، فلمّا قدم على الأموي أزراه لصغره، وكره أن يجمع بينه وبين القدريّ مخافة أن يغلبه، وتسامع الناس بالشّام بقدوم جعفر لمخاصمة القدريّ.

فلمّا كان من الغد اجتمع النّاس لخصومتهما فقال الأمويُّ لأبي عبد الله ﷺ إنّه قد أعيانا أمر هذا القدريّ وإنّما كتبت إليك لأجمع بينك وبينه، فإنّه لم يدع عندنا أحداً إلَّا خصمه فقال: إنَّ الله يكفيناه.

قال: فلمّا اجتمعوا قال القدريُّ لأبي عبد الله ﷺ : سل عمّا شئت، فقال له اقرأ سورة الحمد قال: فقرأها وقال الأمويّ – وأنا معه –: ما في سورة الحمد علينا إنَّا لله وإنّا إليه راجعون. قال: فجعل القدريُّ يقرأ سورة الحمد حتّى بلغ قول الله تبارك وتعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ﴾ فقال له جعفر ﷺ : قف، من تستعين وما حاجتك إلى المعونة، إن كان الأمر إليك؟ فبهت الّذي كفر، والله لا يهدي القوم الظالمين<sup>(۱)</sup>.

• - شي: عن داود بن فرقد، عن أبي عبد الله ﷺ قال : ﴿ آهْدِنَا ٱلْصِرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾
 يعني أمير المؤمنين ﷺ ، قال محمّد بن عليّ الحلبيّ : سمعته ما لا أحصي وأنا أصلّي خلفه يقرأ : ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾

١٥ - شي: عن معاوية بن وهب قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله ﴿ غَيْرٍ الْمُعْضَّعُوبٍ عَلَيْهِمْ وَلَا الله عَالَيْ الله ﴿ غَيْرٍ الله عَلَيْهِمْ وَلَا الله عَلَيْهِمْ وَلَا الله الله الله (").

٥٢ - شيء: عن رجل، عن ابن أبي عمير رفعه في قوله: «غير المغضوب عليهم وغير الضالين» هكذا نزلت وقال: المغضوب عليهم فلان وفلان [وفلان] والنصّاب و﴿ ٱلضَّالَيْنَ﴾ الشكّاك الّذين لا يعرفون الإمام<sup>(٤)</sup>.

٥٣ - م: ﴿ يَسْسِمِ أَنْثَرَ أَلَكْنَ أَلَتَصَرِّ [الله] هو الّذي يتألّه إليه عند الحوائج والشّدائد كلُّ مخلوق أي استعين على أموري كلّها بالله الّذي لا تحقُّ العبادة إلَّا له المغيث إذا استغيث والمجيب إذا دعي، قال الإمام عَلَيْنَا وهو ما قال رجل للصّادق عَلَيْنَا يا ابن رسول الشّدائد كلُّ مخلوق أي أستعين على أموري كلّها بالله الّذي لا تحقُّ العبادة إلَّا له المغيث إذا استغيث والمجيب إذا دعي، قال الإمام عَلَيْنَا وهو ما قال رجل للصّادق عَلَيْنَا يا ابن رسول الله دلّذي على الله ما هو؟ فقد أكثر عليَّ المحادلون وحيّروني، فقال: يا عبد الله هل ركبت الله دلّذي على الله ما هو؟ فقد أكثر عليَّ المجادلون وحيّروني، فقال: يا عبد الله هل ركبت منينة؟ قال: بلى، قال: فهل كسرت بك حيث لا سفينة تنجيك، ولا سباحة تغنيك؟ قال: بلى، قال: فهل مناك أنَّ شيئاً من الأشياء قادر على أن يخلّصك من ورطتك؟

(۱) - (٤) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۳۷-٤٠ ح ۲٤-۲۸.

قال: بلى، قال الصادق ﷺ : فذلك الشيء هو الله القادر على الإنجاء حين لا منجى، وعلى الإغاثة حيث لا مغيث.

وقال الصادق عَلَيْنَة : ولربّما ترك في افتتاح أمر بعض شيعتنا بسم الله الرَّحمن الرحيم فيمتحنه الله بمكروه لينبّهه على شكر الله تعالى والثناء عليه، ويمحو فيه عنه وصمة تقصيره، عند تركه قول بسم الله، لقد دخل عبد الله بن يحيى على أمير المؤمنين غَلِيَنَة وبين يديه كرسيَّ فأمره بالجلوس عليه فجلس عليه فمال به حتى سقط على رأسه، فأوضح عن عظم رأسه، وسال الدّم. فأمر أمير المؤمنين غَلِيَنَة بماء فغسل عنه ذلك الدّم، ثمَّ قال: ادن منّي، فوضع يده على موضحته، وقد كان يجد من ألمها ما لا صبر له معه، ومسح يده عليها وتفل فيها، فما هو أن فعل ذلك حتّى اندمل، فصار كأنّه لم يصبه شيء قطّ.

ثمَّ قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: يا عبد الله الحمد لله الذي جعل تمحيص ذنوب شيعتنا في اللُّذيا بمحنهم، لتسلم لهم طاعاتهم، ويستحقّوا عليها ثوابها، فقال عبد الله بن يحيى: يا أمير المؤمنين! وإنَّا لا نجازى بذنوبنا إلَّا في الدُّنيا؟ قال: نعم، أما سمعت قول رسول الله عليه : «الدُّنيا سجن المؤمن وجنّة الكافر»؟ إنَّ الله يطهّر شيعتنا من ذنوبهم في الدُّنيا بما يبتليهم به من المحن، وبما يغفره لهم فإنَّ الله يقول: ﴿وَمَا أَسَبَكُم مِن مُصِيبَةٍ فَيِماً كسَبَتْ أَيدِيكُرُ وَيَعَفُوا عَن كَثِيرِ <sup>(1)</sup> حتّى إذا أوردوا القيامة، توفّرت عليهم طاعتهم وعباداتهم، وإنَّ أعداء آل محمّد يجازيهم عن طاعة تكون منهم في الدُّنيا – وإن كان لا وزن لها لأنه لا إخلاص معها – إذا وافوا القيامة، حملت عليهم ذنوبهم، وبغضهم لمحمّد وآله، وخيار أصحابه فقذفوا في النّار.

ولقد سمعت محمّداً رسول الله ﷺ يقول: إنّه كان فيما مضى قبلكم رجلان أحدهما مطيع لله مؤمن، والآخر كافر به مجاهر بعداوة أوليائه وموالاة أعدائه وكلُّ واحد منهما ملك عظيم في قطر من الأرض، فمرض الكافر واشتهى سَمَكَة في غير أوانها لأنَّ ذلك الصّنف من السّمك كان في ذلك الوقت في اللّجج بحيث لا يقدر عليه فآيسته الأطباء من نفسه، وقالوا له : استخلف على ملكك من يقوم به فلست بأخلد من أصحاب القبور، فإنَّ شفاءك في هذه السمكة التي اشتهيتها ولا سبيل إليها، فبعث الله ملكاً وأمره أن يزعج تلك السمكة إلى حيث يسهل أخذها فأُخذت له تلك السمكة فأكلها وبرئ من مرضه، وبقي في ملكه سنين بعدها.

ثمَّ إنَّ ذلك الملك المؤمن مرض في وقت كان جنس ذلك السّمك بعينه لا يفارق الشطوط الَّتي يسهل أخذه منها، مثل علّة الكافر، فاشتهى تلك السّمكة ووصفها له الأطبّاء وقالوا: طب نفساً فهذا أوانه تؤخذ لك فتأكل منها، وتبرأ. فبعث الله ذلك الملك وأمره أن يزعج جنس تلك السّمكة عن الشطوط إلى اللجج لئلاّ يقدر عليها ، فلم يوجد حتّى مات المؤمن من شهوته وبُعد دوائه .

فعجب من ذلك ملائكة السماء وأهل ذلك البلد في الأرض حتّى كادوا يفتنون لأنَّ الله تعالى سهّل على الكافر ما لا سبيل إليه، وعسّر على المؤمن ما كان السّبيل إليه سهلاً، فأوحى الله إلى ملائكة السماء وإلى نبيّ ذلك الزمان في الأرض:

إنّي أنا الله الكريم المتفضّل القادر، لا يضرُّني ما أعطي ولا ينقصني ما أمنع، ولا أظلم أحداً مثقال ذرَّة، فأمّا الكافر فإنّما سهّلت له أخذ السّمكة في غير أوانها، ليكون جزاء على حسنة كان عملها إذ كان حقّاً عليَّ ألا أبطل لأحد حسنة، حتّى يرد القيامة ولا حسنة في صحيفته، ويدخل النار بكفره، ومنعت العابد تلك السّمكة بعينها، لخطيئة كانت منه فأردت تمحيصها عنه بمنع تلك الشهوة وإعدام ذلك الدّواء، وليأتيني ولا ذنب عليه فيدخل الجنّة.

فقال عبد الله بن يحيى: يا أمير المؤمنين قد أفدتني وعلّمتني، فإن أردت أن تعرّفني ذنبي الّذي امتحنت به في هذا المجلس، حتّى لا أعود إلى مثله، قال: تركك حين جلست أن تقول: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فعجّل ذلك لسهوك عمّا ندبت إليه تمحيصاً بما أصابك، أما علمت أنَّ رسول الله يُشْكُ حدَّثني عن الله جلَّ وعزَّ: كلُّ أمر ذي بال لم يذكر فيه بسم الله فهو أبتر، فقلت: بلى بأبي أنت وأُمّي لا أتركها بعدها، قال: إذاَ تحظى بذلك وتسعد.

ثمَّ قال عبد الله بن يحيى : يا أمير المؤمنين وما تفسير بسم الله الرَّحمن الرَّحيم؟ قال : إنَّ العبد إذا أراد أن يقرأ أو يعمل عملاً فيقول : بسم الله الرَّحمن الرَّحيم فإنّه يبارك له فيه . قال محمّد بن عليّ الباقر عَنِيَنَة : دخل محمّد بن علي بن مسلم بن شهاب الزهري على عليّ بن الحسين زين العابدين عَنَيَة وهو كنيب حزين فقال له زين العابدين عَنِيَة : ما بالك مهموماً مغموماً؟ قال : يا ابن رسول الله هموم وغموم تتوالى عليّ لما امتحنت به من جهة حسّاد نعمتي ، والطّامعين فيّ ، وممّن أرجوه وممّن أحسنت إليه فيخلف ظنّي ، فقال له عليّ بن الحسين زين العابدين عَنيَة .

قال الزهريُّ: يا ابن رسول الله إنّي أُحسن إليهم بما يبدر من كلامي، قال عليُّ بن الحسين ﷺ : هيهات هيهات إيّاك وأن تعجب من نفسك بذلك، وإيّاك أن تتكلّم بما يسبق إلى القلوب إنكاره، وإن كان عندك اعتذاره، فليس كلُّ من تسمعه نكراً يمكنك لأن توسعه عذراً .

ثمَّ قال: يا زهريُّ من لم يكن عقله أكمل ما فيه كان هلاكه من أيسر ما فيه، ثمَّ قال: يا زهريُّ وما عليك أن تجعل المسلمين منك بمنزلة أهل بيتك: فتجعل كبيرهم بمنزلة والدك، وتجعل صغيرهم بمنزلة ولدك، وتجعل تِربك منهم بمنزلة أخيك، فأيَّ هؤلاء تحبُّ أن تظلم؟ وأيَّ هؤلاء تحبُّ أن تدعو عليه وأيَّ هؤلاء تحبُّ أن تهتك ستره، وإن عرض لك إبليس لعنه الله بأنَّ لك فضلاً على أحد من أهل القبلة، فانظر إن كان أكبر منك، فقل: قد سبقني بالإيمان والعمل الصّالح، وهو خير منّي، وإن كان أصغر منك، فقل: سبقته بالمعاصي والذَّنوب فهو خير منّي، وإن كان تربك فقل: أنا على يقين من ذنبي، في شكّ من أمره، فما لي أدع يقيني بشكّي، وإن رأيت المسلمين يعظّمونك ويوقّرونك ويبجّلونك فقل: هذا فضل أخذوا به، وإن رأيت منهم جفاء وانقباضاً عنك فقل: هذا لذنب أحدثته، فإنّك إن فعلت ذلك، سهّل الله عليك عيشك، وكثر أصدقاؤك وقلَّ أعداؤك، وفرحت بما يكون من برَّهم، ولم تأسف على ما يكون من جفائك.

واعلم إنَّ أكرم الناس على الناس من كان خيره فائضاً عليهم، وكان عنهم مستغنياً متعفّفاً، وأكرم الناس بعده عليهم من كان عنهم متعفّفاً، وإن كان إليهم محتاجاً، فإنّما أهل الدُّنيا يعشقون الأموال، فمن لم يزاحمهم فيما يعشقونه كرم عليهم، ومن لم يزاحمهم فيها ومكّنهم من بعضها، كان أعزَّ وأكرم.

قال عَلَيَكَمَدُ : ثمَّ قام إليه رجل وقال : يا ابن رسول الله أخبرني ما معنى بسم الله الرَّحمن الرَّحيم، فقال عليّ بن الحسين عَلَيَمَهُ : حدثني أبي، عن أخيه عن أمير المؤمنين عَلَيَهُ أنَّ رجلاً قام إليه فقال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن بسم الله الرَّحمن الرَّحيم ما معناه؟ فقال : إنَّ قولك : «الله» أعظم الأسماء من أسماء الله تعالى وهو الاسم الّذي لا ينبغي أن يتسمّى به غير الله، ولم يتسمَّ به مخلوق.

فقال الرجل: فما تفسير قوله: «الله» قال: هو الَّذي إليه يتألَّه عند الحوائج والشدائد كلُّ مخلوق عند انقطاع الرّجاء من جميع من دونه ويقطع الأسباب من كلِّ من سواه، وذلك أنَّ كلَّ مترنَّس في الدُّنيا أو متعظّم فيها، وإن عظم غناه وطغيانه، وكثرت حوائج من دونه إليه، فإنّهم سيحتاجون حوائج لا يقدر عليها هذا المتعظّم، كذلك هذا المتعظّم يحتاج حوائج لا يقدر عليها فينقطع إلى الله عند ضرورته وفاقته، حتّى إذا كفي همّه، عاد إلى شركه.

أما تسمع الله بَجَرَجَكَ يقول: ﴿قُلْ آرَءَيَتَكُمْ إِنَّ أَتَنَكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَتَنَكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنتُد صَدَوِقِينَ ﴿ يَ بَلَ إِنَّهُ تَدْعُونَ فَيَكَشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَآهَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ ( ) فقال الله تعالى لعباده: أيّها الفقراء إلى رحمتي إنّي قد ألزمتكم الحاجة إليَّ في كلَّ حال، وذلّه العبوديّة في كلِّ وقت، إليّ فافزعوا في كلِّ أمر تأخذون فيه، وترجون تمامه، وبلوغ غايته، فإنّي إذا أردت أن أعطيكم لم يقدر غيري على منعكم، وإن أردت منعكم لم يقدر غيري على إعطائكم فأنا أحقُّ من سئل، وأولى من تضرّع إليه.

فقولوا عند افتتاح كلِّ أمر صغير أو عظيم: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم أي أستعين على هذا الأمر بالله الّذي لا تحقُّ العبادة لغيره، المغيث إذا استغيث، والمجيب إذا دعي، الرَّحمن

(١) سورة الأنعام، الآيتان: ٤١-٤١.

٢٩ – باب / فضل سورة الفاتحة وتفسيرها وفضل البسملة وتفسيرها...

الَّذي يرحم ببسط الرّزق علينا، الرَّحيم بنا في أدياننا ودنيانا وآخرتنا، خفَّف علينا الدِّين، وجعله سهلاً خفيفاً، وهو يرحمنا بتميّزنا عن أعدائه.

ثمَّ قال: قال رسول الله ﷺ : من حزنه أمر تعاطاه فقال : بسم الله الرَّحمن الرَّحيم وهو يخلص لله، ويقبل عليه بقلبه إليه، لم ينفكَّ عن إحدى اثنتين إمّا بلوغ حاجته الدنيويّة، وإمّا ما يعدُّ له ويدَّخر لديه، وما عند الله خير وأبقى للمؤمنين.

وقال الحسن الميمينية : قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه : وإنَّ بسم الله الرَّحمن الرَّحيم آية من فاتحة الكتاب وهي سبع آيات تمامها ببسم الله الرَّحمن الرَّحيم قال : سمعت رسول الله يُشَيِّ يقول : إنَّ الله تَثَرَكُ قال لي : يا محمّد ﴿وَلَقَدْ ءَانَيْنَكَ سَبْعًا مِنَ الْمَنَانِ وَالْفُرْمَانَ الْمَظِمِ )<sup>(1)</sup> فأفرد الامتنان عليَّ بفاتحة الكتاب وجعلها بإزاء القرآن العظيم وإنَّ فاتحة الكتاب أشرف كنوز العرش، وإنَّ الله خصَّ بها محمّداً وشرَّفه ولم يشرك معه فيها أحداً من أنبيائه ما خلا سليمان فإنّه أعطاه منها بسم الله الرَّحمن الرَّحيم .

ألا فمن قرأها معتقداً لموالاة محمّد وآله الطّيّبين، منقاداً لأمرهم، مؤمناً بظاهرهم وباطنهم، أعطاه الله ﷺ بكلّ حرف منها حسنة، كلُّ حسنة منها أفضل من الدُّنيا وما فيها، من أصناف أموالها وخيراتها، ومن استمع قارئاً يقرأها كان له قدر ثلث ما للقارئ فليستكثر أحدكم من هذا الخير المعرض لكم، فإنّه غنيمة فلا تذهبنَّ أوانه، فتبقى في قلوبكم الحسرة.

قوله يَتَرَجَّكُ : ﴿ أَلْحَمَدُ لِلَهِ رَبِّ آلْعَنَكَمِينَ ﴾ قال الإمام عَلَيَهُ : جاء رجل إلى الرّضا غَلِيَهُ فقال : يا ابن رسول الله أخبرني عن قول الله تَتَرَجَكُ : ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَنْكَمِينَ ﴾ ما تفسيره؟ قال عَلِيَهُ : لقد حدَّثني أبي، عن جدِّي، عن الباقر عن أبيه زين العابدين عَلَيْهُ أَنَّ رجلاً جاء إلى أمير المؤمنين غَلِيَهُ وقال : يا أمير المؤمنين أخبرني عن قول الله تَتَرَجَكُ : ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَهِ مَنَ

﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ﴾ هو أن عرَّف الله عباده بعض نعمه جُملاً، إذ لا يقدرون على معرفة جميعها بالتفصيل، لأنّها أكثر من أن تحصى أو تعرف، فقال لهم: قولوا: ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ﴾ على ما أنعم به علينا ﴿ٱلْحَمْدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ يعني مالك العالمين، وهم الجماعات من كلِّ مخلوق، من الجمادات والحيوانات.

فأما الحيوانات، فهو يقلبها في قدرته، ويغذوها من رزقه ويحيطها بكنفه ويدبّر كلاً منها بمصلحته، وأمّا الجمادات فهو يمسكها بقدرته، يمسك ما اتّصل المتّصل منها أن يتهافت، ويمسك المتهافت منها أن يتلاصق، ويمسك السّماء أن تقع على الأرض إلَّا بإذنه، ويمسك الأرض أن تنخسف إلَّا بأمره، إنّه بعباده لرؤوف رحيم.

(١) سورة الحجر، الآية: ٨٧.

قال: و ﴿رَبِّ أَلْعَنْلُمِينَ﴾مالكهم وخالقهم وسائق أرزاقهم إليهم، من حيث هم يعلمون، ومن حيث لا يعلمون، فالرّزق مقسوم، وهو يأتي ابن آدم على أيِّ سيرة سارها من الدُّنيا، ليس تقوى متّق بزائده، ولا فجور فاجر بناقصه، وبينه وبينه ستر، وهو طالبه، ولو أنَّ أحدكم يتربّص رزقه لطلبه رزقه، كما يطلبه الموت.

قال: فقال الله تعالى لهم: قولوا: ﴿ٱلْحَكْمَدُ لِلَّهِ ﴾ على ما أنعم به علينا وذكّرنا به من خير في كتب الأوَّلين قبل أن نكون.

ففي هذا إيجاب على محمّد وآل محمّد لما فضّله وفضّلهم، وعلى شيعته أن يشكروه بما فضّلهم وذلك أنَّ رسول الله ﷺ قال: لمّا بعث الله موسى بن عمران واصطفاه نجيّاً وفلق [له] البحر فنجّى بني إسرائيل، وأعطاه التوراة والألواح، رأى مكانه من ربّه كَبَرَكْنْ فقال: ربِّ لقد كرَّمتني بكرامة لم تكرم بها أحداً قبل، فقال الله كَبَرَكْنْ : يا موسى أما علمت أنَّ محمّداً أفضل عندي من جميع خلقي؟

قال موسى: يا رب فإن كان محمّد أكرم [عندك] من جميع خلقك، فهل في آل الأنبياء عندك أكرم من آلي؟ قال الله تعالى: يا موسى أما علمت أنَّ فضل آل محمّد على جميع آل النبيّين كفضل محمّد على جميع المرسلين؟ فقال: يا رب فإن كان فضل آل محمّد عندك كذلك، فهل في أصحاب الأنبياء أكرم عندك من صحابتي؟ قال الله: يا موسى أما علمت أنَّ فضل صحابة محمّد على جميع صحابة المرسلين كفضل آل محمّد على [آل النبيّين وكفضل محمد على جميع] المرسلين.

فقال موسى: يا رب فإن كان محمّد وآله وأصحابه كما وصفت، فهل في أمم الأنبياء أفضل عندك من أمّتي؟ ظلَّلت عليهم الغمام، وأنزلت عليهم المنَّ والسّلوى وفلقت لهم البحر؟ فقال الله تعالى: يا موسى أما علمت أنَّ فضل أمّة محمّد على جميع الأمم كفضلي على جميع خلقي؟ قال موسى: يا رب ليتني كنت أراهم.

. فأوحى الله تَتَرَجَّلًا إليه: يا موسى إنّك لن تراهم، فليس هذا أوان ظهورهم ولكن سوف تراهم في الجنّة جنّات عدن والفردوس، بحضرة محمّد، في نعيمها يتقلّبون وفي خيراتها يتبجحون، أفتحبُّ أن أسمعك كلامهم؟ قال: نعم يا ربّ، قال: قم بين يديّ، واشدد منزرك قيام العبد الذّليل بين يديْ السيّد المالك الجليل، ففعل ذلك، فنادى ربّنا بَتَوَكَّلًا يا أمّة محمّد، فأجابوه كلّهم، وهم في أصلاب آبائهم وأرحام أمّهاتهم: لبّيك اللّهمَّ لبّيك لا شريك لك لبّيك إنَّ الحمد والنعمة والملك لك لا شريك لك لبّيك، قال: فجعل الله تعالى الاجابة منهم شعار الحجّ.

ثمَّ نادى ربِّنا ﴾﴾﴾ يا أمّة محمّد إنَّ قضائي عليكم أنَّ رحمتي سبقت غضبي، وعفوي قبل عقابي، فقد استجبت لكم قبل أن تدعوني، وأعطيتكم قبل أن تسألوني، من لقيني منكم يشهد أن لا إله إلَّا الله وحده لا شريك له، وأنَّ محمّداً عبده ورسُوله، صادق في أقواله، محقٌّ في أفعاله، وأنَّ عليَّ بن أبي طالب أخوه ووصيّه من بعده ووليّه، يلتزم طاعته كما يلتزم طاعة محمّد، وأنَّ أولياءه المصطفين المطهّرين الميامين بعجائب آيات الله، ودلائل حجج الله من بعدهما أولياؤه، أُدخله جنّتي وإن كانت ذنوبه مثل زبد البحر.

قال: فلممّا بعث نبيّنا محمّد ﷺ قال الله تعالى: يا محمّد، ﴿وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلطُّورِ إِذَ نَادَيَنَكَ﴾<sup>(١)</sup> أمّتك بهذه الكرامة، ولكن رحمة من ربّك ثمَّ قال الله ﷺ لمحمّد ﷺ: قُلُ الحمد لله ربِّ العالمين على ما اختصنا به من هذه الفضيلة وقال لأمّته: وقولوا أنتم: الحمد لله ربِّ العالمين على ما اختصّنا به من هذا الفضل.

قوله ﷺ : ﴿الْكَنِي الْتَعَسِمُ قَالَ الامام ﷺ : ﴿الْكَنِي﴾ العاطف على خلقه بالرّزق، لا يقطع عنهم موادّ رزقه، وإن انقطعوا عن طاعته ﴿النَّجَسِمْ ﴾ بعباده المؤمنين، في تخفيفه عليهم طاعاته، وبعباده الكافرين في الرفق بهم في دعائهم إلى موافقته.

قال الإمام علي في معنى الرّحمن: ومن رحمته أنّه لما سلب الطفل قوّة النهوض والتغذّي جعل تلك القوّة في أمّه، ورقّقها عليه لتقوم بتربيته وحضانته، فإن قسا قلب أمّ من الأمّهات لوجب تربية هذا الطفل وحضانته على سائر المؤمنين ولما سلب بعض الحيوان قوّة التربية لأولادها، والقيام بمصالحها، جعل تلك القوَّة في الأولاد لتنهض حين تولد، وتسير إلى رزقها المسبّب لها.

قال عَلَيَهُ : وتفسير قوله بَمَرَكُ : «الرحمن» أنَّ قوله : الرّحمن مشتقٌ من الرَّحيم، سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول : قال الله يَمَرَكُ : أنا الرّحمن وهي الرّحم، شققت لها اسماً من اسمي، من وصلها وصلته ومن قطعها قطعته، ثمَّ قال عليَّ عَلَيْهُ : أوتدري ما هذه الرّحم الّتي من وصلها وصله الرّحمن، ومن قطعها قطعه الرّحمن؟ فقيل : يا أمير المؤمنين حتَّ بهذا كلَّ قوم أن يكرموا آباءهم، ويوصلوا أرحامهم، فقال لهم : أيحتهم على أن يوصلوا أرحامهم الكافرين، وأن يعظّموا من حقّره الله وأوجب احتقاره من الكافرين؟ قالوا : لا، ولكنّه يحتّهم على صلة أرحامهم المؤمنين .

قال: فقال: أوجب حقوق أرحامهم، لاتصالهم بآبائهم وأمّهاتهم؟ قلت: بلى يا أخا رسول الله عنه قال: فهم إذاً إنّما يقضون فيهم حقوق الآباء والأمّهات؟ قلت: بلى يا أخا رسول الله، قال: وآباؤهم وأمّهاتهم إنّما غذوهم في الدُّنيا ووقوهم مكارهها، وهي نعمة زائلة، ومكروه ينقضي، ورسول ربّهم ساقهم إلى نعمة دائمة لا تنقضي، ووقاهم مكروها مؤبّداً لا يبيد، فأيُّ النعمتين أعظم؟ قلت: نعمة رسول الله عنه أجلُّ وأعظم وأكبر، قال: فكيف يجوز أن يحثَّ على قضاء حقّ من صغّر الله حقّه، ولا يحفّ على قضاء حقّ من كبّر الله

(١) سورة القصص، الآية: ٤٦.

حقّه، قلت: لا يجوز ذلك، قال: فإذا حقَّ رسول الله عَنْ أعظم من حقّ الوالدين، وحقَّ رحمه أيضاً أعظم من حقّ رحمهما، فرحم رسول الله عَنْ أيضاً أعظم وأحقُّ من رحمهما، فرحم رسول الله عَنْ أولى بالصّلة، وأعظم في القطيعة.

فالويل كلُّ الويل لمن قطعها ، فالويل كلُّ الويل لمن لم يعظّم حرمتها ، أوما علمت أنَّ حرمة رحم رسول الله ﷺ حرمة رسول الله ﷺ ، وأنَّ حرمة رسول الله ﷺ حرمة الله ، وأنَّ الله أعظم حقّاً من كلٌ منعم سواه ، فإنَّ كلَّ منعم سواه إنّما أنعم حيث قيّضه له ذلك ربّه ، ووفّقه له .

أما علمت ما قال الله لموسى بن عمران؟ قلت : بأبي أنت وأمّي ما الّذي قال له؟ قال : قال الله تعالى : أوتدري ما بلغت رحمتي إيّاك؟ فقال موسى : أنت أرحم بي من أبي وأمّي ، قال الله : يا موسى وإنّما رحمتك أمّك لفضل رحمتي أنا الّذي رقّقتها عليك وطيّبت قلبها لتترك طيّب وسنها لتربيتك ، ولو لم أفعل ذلك بها لكانت وسائر النّساء سواء ، يا موسى أتدري أنَّ عبداً من عبادي تكون له ذنوب وخطايا تبلغ أعنان السّماء فأغفرها له ، ولا أبالي؟ .

قال: يا ربّ وكيف لا تبالي؟ قال تعالى: لخصلة شريفة تكون في عبدي أُحبّهاً، وهو أن يحب إخوانه المؤمنين، ويتعاهدهم، ويساوي نفسه بهم، ولا يتكبّر عليهم، فإذا فعل ذلك غفرت له ذنوبه، ولا أبالي، يا موسى إنَّ الفخر ردائي والكبرياء إزاري، من نازعني في شيء منهما عذَّبته بناري.

يا موسى إنَّ من إعظام جلالي إكرامُ عبدي الَّذي أنلته حظّاً من حطام الدُّنيا عبداً من عبادي مؤمناً، قصرت يده في الدُّنيا، فإن تكبّر عليه فقد استخفَّ بعظيم جلالي .

ثمَّ قال أمير المؤمنين عَلَيْنُ : إنَّ الرّحم الَّتي اسْتَقْهَا الله ﷺ من قوله : «الرّحمن؛ هي رحم محمّد ﷺ وإنَّ من إعظام الله إعظام محمّد، وإنَّ من إعظام محمّد إعظام رحم محمّد، وإنَّ كلَّ مؤمن ومؤمنة من شيعتنا هو رحم محمّد، وإنَّ إعظامهم من إعظام محمّد ﷺ فالويل لمن استخفَّ بحرمة محمّد، وطوبي لمن عظّم حرمته وأكرم رحمه، ووصلها.

قوله يَرْزَيْلُ : ﴿ الرَّحِسَمَ قَالَ الإمام عَلَيْنَهُ : وأَمَا قولُه الرَّحِيم معناه أنَّه رحيم بعباده، ومن رحمته أنَّه خلق مائة رحمة جعل منها رحمة واحدة في الخلق كلّهم فبها يتراحم النَّاس، وترحم الوالدة ولدها، وتحنَّن الأمّهات من الحيوانات على أولادها، فإذا كان يوم القيامة، أضاف هذه الرحمة إلى تسعة وتسعين رحمة، فيرحم بها أمّة محمّد، ثمَّ يشفّعهم فيمن يحبّون له الشفاعة من أهل الملّة، حتى أنَّ الواحد ليجيء إلى مؤمن من الشيعة، فيقول اشفع لي فيقول : وأيُّ حق لك عليَّ؟ فيقول : سقيتك يوماً فيذكر ذلك، فيشفع له فيشفّع فيه، ويجيئه آخر فيقول : إنَّ لي عليك حقاً فاشفع لي، فيقول : وما حقّك عليَّ؟ فيقول : استظللت بظلً جداري ساعة في يوم حارً فيشفع له فيضغ فيه، ولا يزال يشفع حتى يشفّع في جيرانه وخلطائه ومعارفه فإنَّ المؤمن أكرم على الله ممّا يظنّون. قوله يَمَكُنُكُ : ﴿مُلْكِ يَوْمِ ٱلدِّينِ﴾ قال الإمام عَكَمَهُ : قادر على إقامة يوم الدِّين وهو يوم الحساب، قادر على تقديمه على وقته، وتأخيره بعد وقته، وهو المالك أيضاً في يوم الدِّين، فهو يقضي بالحقِّ لا يملك الحقَّ والقضاء في ذلك اليوم من يظلم ويجور، كما يجور في الدُّنيا من يملك الأحكام.

وقال: هو يوم الحساب سمعت رسول الله ﷺ يقول: ألا أخبركم بأكيس الكيّسين وأحمق الحمقى؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: أكيس الكيّسين من حاسب نفسه، وعمل لما بعد الموت، وأحمق الحمقى من أتبع نفسه هواها وتمنّى على الله الأمانيّ.

فقال الرَّجل: يا أمير المؤمنين وكيف يحاسب الرّجل نفسه، قال: إذا أصبح ثمَّ أمسى رجع إلى نفسه وقال: يا نفس إنَّ هذا يوم مضى عليك لا يعود إليك أبداً والله يسألك عنه فيما أفنيته، فما الّذي عملت فيه؟ أذكرت الله أم حمدتيه أقضيت حقَّ أخ مؤمن؟ أنفَست عنه كربته؟ أحفظتيه بظهر الغيب في أهله وولده؟ أحفظتيه بعد الموت في مخلّفيه؟ أكففت عن غيبة أخ مؤمن بفضل جاهك؟ أأعنت مسلماً؟ ما الّذي صنعت فيه؟ فيذكر ما كان منه.

فإن ذكر أنّه جرى منه خير حمد الله ﷺ ، وكبّره على توفيقه، وإن ذكر معصية أو تقصيراً استغفر الله ﷺ على ترك معاودته، ومحاذلك عن نفسه بتجديد الصّلاة على محمّد وآله الطّيبين، وعرض بيعة أمير المؤمنين صلوات الله عليه على نفسه وقبولها، وإعادة لعن شانئيه وأعدائه ودافعيه عن حقوقه، فإذا فعل ذلك قال الله ﷺ : لست أناقشك في شيء من اللُّنوب مع موالاتك أوليائي ومعاداتك أعدائي.

قوله يَخْتَكُ : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ قال الإمام عَلَيْتُكَ : قال الله تعالى : قولوا يا أيّها الخلق المنعم عليهم : ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ﴾ أيّها المنعم علينا، نطيعك مخلصين مع التذلّل والخشوع، بلا رياء ولا سمعة ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ منك نسأل المعونة على طاعتك لنؤدّيها كما أمرت، ونتقي من دنيانا ما عنه نهيت، ونعتصم من الشيطان الرجيم، ومن سائر مردة الإنس من المضلّين، ومن المؤذين الضالّين بعصمتك.

وسئل أمير المؤمنين من العظيم الشقاء؟ قال: رجل ترك الدُّنيا للدُّنيا ففاتته الدُّنيا وخسر الآخرة، ورجل تعبّد واجتهد وصام رئاء النّاس، فذلك الّذي حرم لذّات الدُّنيا، ولحقه التعب الّذي لو كان به مخلصاً لاستحقَّ ثوابه فورد الآخرة وهو يظنُّ أنّه قد عمل ما يثقّل به ميزانه، فيجده هباءً منثوراً. قيل: فمن أعظم النّاس حسرة؟ قال: من رأى ماله في ميزان غيره، وأدخله الله به النّار وأدخل وارثه به الجنّة.

قال الصّادق ﷺ وأعظم من هذا حسرة رجل جمع مالاً عظيماً بكدّ شديد ومباشرة الأهوال، وتعرُّض الأخطار، ثمَّ أفنى ماله صدقات ومبرَّات، وأفنى شبابه وقوَّته في عبادات وصلوات، وهو مع ذلك لا يرى لعليّ بن أبي طالب ﷺ حقّه، ولا يعرف له في الإسلام محلّه، ويرى أنَّ من لا يعشره ولا يعشر عشير معشاره أفضل منه ﷺ يوقف على الحجج فلا يتأمّلها، ويحتجُّ عليه بالآيات والأخبار فيأبى إلَّا تمادياً في غيّه، فذاك أعظم من كلّ حسرةَ، يأتي يوم القيامة، وصدقاته ممثّلة له في مثال الأفاعي تنهشه، وصلواته وعباداته ممثّلة له في مثل الزبانية تتبعه، حتّى تدعّه إلى جهنّم دعّاً.

يقول: يا ويلي ألم أك من المصلّين؟ ألم أك من المزكّين؟ ألم أك عن أموال النّاس من المتعفّفين، فلماذا دهيت بما دهيت؟ فيقال له: يا شقيَّ ما نفعك ما عملت وقد ضيّعت أعظم الفروض بعد توحيد الله، والإيمان بنبوَّة محمّد رسول الله ﷺ، ضيّعت ما لزمك من معرفة حقّ عليّ وليّ الله، والتزمت ما حرَّم الله عليك من الائتمام بعدوّ الله، فلو كان بدل أعمالك هذه عبادة الدَّهر من أوّله إلى آخره وبدل صدقاتك الصدقة بكلّ أموال الدُّنيا بل بملء الأرض ذهباً، لما زادك ذلك من رحمة الله إلى بعداً، ومن سخط الله إلاً قرباً.

قال الإمام الحسن عليمة : قال أمير المؤمنين عليمة : قال رسول الله تلقية قال الله تعالى : قولوا ﴿وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُ﴾ على طاعتك وعبادتك، وعلى رفع شرور أعدائك، وردً مكائدهم، والمقام على ما أمرت به، وقال عليه عن جبرئيل عن الله بَرَتَكَ : يا عبادي كلّكم ضالًّ إلَّا من هديته، فاسألوني الهدى أهدكم، وكلّكم فقير إلَّا من أغنيت، فاسألوني الغنى أرزقكم، وكلّكم مذنب إلَّا من عافيته، فاسألوني المغفرة أغفر لكم.

ومن علم أنّي ذو قدرة على المغفرة فاستغفرني بقدرتي، غفرت له ولا أبالي، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم، وحيّكم وميّتكم، ورطبكم ويابسكم اجتمعوا على إنقاء قلب عبد من عبادي لم يزيدوا في ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم وحيّكم وميّتكم ورطبكم ويابسكم اجتمعوا على إشقاء قلب عبد من عبادي لم ينقصوا من ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم وحيّكم وميّتكم ورطبكم ويابسكم اجتمعوا فتمنّى كلُّ واحدما بلغت أُمنيّته فأعطيته لم يتبين ذلك في ملكي، كما لو أنَّ أحدكم موَّ على شفير البحر فغمس فيه إبرة ثمَّ انتزعها ذلك بأنّي جواد ماجد واجد عطائي كلام، وعداتي كلام، فإذا أردت شيئاً فإنّما أقول له كن فيكون .

يا عبادي اعملوا أفضل الطاعات وأعظمها لأسامحكم وإن قصّرتم فيما سواها واتركوا أعظم المعاصي وأقبحها لثلاً أناقشكم في ركوب ما عداها، إنَّ أعظم الطاعات توحيدي، وتصديق نبيِّي والتسليم لمن ينصبه بعده، وهو عليُّ بن أبي طالب والأئمّة الطاهرين من نسله صلوات الله عليهم، وإنَّ أعظم المعاصي عندي الكفر بي وبنبيّي ومنابذة وليّ محمّد بعده عليّ بن أبي طالب وأوليائه بعده.

فإن أردتم أن تكونوا عندي في المنظر الأعلى، والشرف الأشرف، فلا يكوننّ أحد من عبادي آثر عندكم من محمّد، وبعده من أخيه عليّ، وبعدهما من أبنائهما القائمين بأمور عبادي بعدهما، فإنَّ من كان ذلك عقيدته جعلته من أشرف ملوك جناني. واعلموا أنَّ أبغض الخلق إليّ من تمثّل بي وادَّعى ربوبيّتي، وأبغضهم إليَّ بعده من تمثّل بمحمّد، ونازعه نبوَّته وادَّعاها، وأبغضهم إليَّ بعده من تمثّل بوصيّ محمّد ونازعه محلّه وشرفه وادَّعاهما، وأبغضهم إليَّ بعد هؤلاء المدَّعين لما هم به لسخطي متعرِّضون، من كان لهم على ذلك من المعاونين، وأبغض الخلق إليَّ بعد هؤلاء من كان من الراضين بفعلهم، وإن لم يكن لهم من المعاونين.

كذلك أحبُّ الخلق إليَّ القوَّامون بحقّي وأفضلهم لديَّ وأكرمهم عليَّ محمّد سيّد الورى، وأكرمهم وأفضلهم بعده عليٌّ أخو المصطفى المرتضى، ثمَّ من بعده من القوَّامين بالقسط من أئمّة الحقّ، وأفضل النّاس بعدهم من أعانهم على حقّهم وأحبُّ الخلق إليَّ بعدهم من أحبّهم وأبغض أعداءهم، وإن لم يمكنه معونتهم.

قوله بَمَرَضَكَ : ﴿ آهْدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ قال الإمام عَنَى ذَاهَدِنَا ٱلصِّرَطَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ نقول: أدم لنا توفيقك الذي أطعناك في ماضي أيّامنا حتّى نطيعك كذلك في مستقبل أعمارنا . والصراط المستقيم، هو صراطان: صراط في الدُّنيا، وصراط في الآخرة، فأمّا الطريق المستقيم في الدُّنيا فهو ما قصر عن الغلوّ وارتفع عن التقصير، واستقام فلم يعدل إلى شيء من الباطل، والطريق الآخر طريق المؤمنين إلى الجنّة الَّذي هو مستقيم، لا يعدلون عن الجنّة إلى النّار، ولا إلى غير النّار سوى الجنّة .

وقال جعفر بن محمّد الصّادق ﷺ : قوله ﷺ : ﴿أَهْدِنَا ٱلصِّرَطُ ٱلْمُسْتَقِيدَ﴾ نقول : أرشدنا للصراط المستقيم، أي للزوم الطريق المؤدّي إلى محبّتك، والمبلّغ إلى جنّتك، والمانع أن نتّبع أهواءنا فنعطب، ونأخذ بآرائنا فنهلك.

ثمّ قال الصادق عليماني : طوبى للذين هم كما قال رسول الله عليه : «يحمل هذا العلم من كلُّ خلف عدول ينفون عنه تحريف الغالين وانتحال المبطلين وتأويل الجاهلين» فقال رجل : يا ابن رسول الله إنّي عاجز ببدني عن نصرتكم ولست أملك إلا البراءة من أعدائكم، واللّعن لهم، فكيف حالي؟ فقال له الصادق عليه: حدَّثني أبي، عن أبيه عن جدًه عليه ، عن رسول الله عليه أنّه قال : من ضعف عن نصرتنا أهل البيت، فلعن في خلواته أعداءنا، بلّغ الله صوته جميع الأملاك من الثرى إلى العرش، فكلّما لعن هذا الرجل أعداءنا لعناً ساعدوه، ولعنوا من يلعنه، ثمَّ ثنّوا فقالوا : اللّهمَّ صلِّ على عبدك هذا، الّذي قد بذل ما في وسعه، ولو قدر على أكثر منه لفعل، فإذا النداء من قبل الله يَتَرَبَّن : قد أحببت دعاءكم وسمعت نداءكم، وصلّيت على روحه في الأرواح، وجعلته عندي في المصطفين الأخيار .

قوله ﷺ : ﴿صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ قال الإمام ﷺ : ﴿صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ ﴾ أي قولوا : اهدنا صراط الّذين أنعمت عليهم بالتوفيق لدينك وطاعتك، وهم الّذين قال الله تعالى : ﴿وَمَن يُطِعِ ٱللَهَ وَالرَّسُولَ فَأَوْلَتِهِكَ مَعَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِنَ ٱلنَّبِيتِينَ وَالصِّذِبَقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالعَنْلِجِينُ وَحَسُنَ أَوْلَتَهِكَ رَفِيقًا﴾(١).

ثمَّ قال: ليس هؤلاء المنعم عليهم بالمال وصحّة البدن وإن كان كلّ هذا نعمة من الله ظاهرة، ألا ترون أنَّ هؤلاء قد يكونون كفّاراً أو فسّاقاً؟ فما ندبتم بأن تدعوا بأن ترشدوا إلى صراطهم، وإنّما أُمرتم بالدُّعاء لأن ترشدوا إلى صراط الَّذين أنعم عليهم بالإيمان بالله، وتصديق رسول الله عظيمة وبالولاية لمحمّد وآله الطّيبين، وبالتقيّة الحسنة الّتي بها يسلم من شرَّ عباد الله، ومن الزيادة في آثام أعداء الله وكفرهم، بأن تداريهم ولا تغريهم بأذاك وأذى المؤمنين، وبالمعرفة بحقوق الإخوان من المؤمنين.

فإنّه ما من عبد ولا أمة والى محمّداً وآل محمّد، وعادى من عاداهم إلّا كان قد اتّخذ من عذاب الله حصناً منيعاً، وجنّة حصينة، وما من عبد ولا أمة دارى عباد الله بأحسن المداراة، ولم يدخل بها في باطل ولم يخرج بها من حقّ إلّا جعل الله نفسه تسبيحاً وزكّى عمله، وأعطاه – لصبره على كتمان سرّنا واحتمال الغيظ لما يسمعه من أعدائنا – ثواب المتشخط بدمه في سبيل الله. وما من عبد أخذ نفسه بحقوق إخوانه فوفّاهم حقوقهم جهده، وأعطاهم ممكنه، ورضي منهم بعفوهم، وترك الاستقصاء عليهم، فما يكون من زللهم غفرها لهم، إلّا قال الله يَرْوَنَكْنَ له يوم القيامة : يا عبدي قضيت حقوق إخوانك، ولم تستقص عليهم فيما لك عليهم، وعدتك به، وأزيدك من فضلي الواسع، ولا أستقصي عليك في تقصيرك في بعض حقوقي قانا أجود وأكرم، وأولى بمثل ما فعلته من المسامحة والتكرّم، فأنا أقضيك اليوم على حق وعدتك به، وأزيدك من فضلي الواسع، ولا أستقصي عليك في تقصيرك في بعض حقوقي، قال : فيلحقه محمّداً وآله وأصحابه، ويجعله من خيار شيعتهم.

ثمَّ قال: قال رسول الله ﷺ لبعض أصحابه ذات يوم: يا عبد الله أحبَّ في الله وأبغض في الله، وعاد في الله، فإنَّه لا تنال ولاية الله إلَّا بذلك، ولا يجد أحد طعم الإيمان، وإن كثرت صلاته وصيامه حتّى يكون كذلك، وقد صارت مؤاخاة الناس يومكم هذا أكثرها في الدُّنيا، عليها يتوادُون، وعليها يتباغضون، وذلك لا يغني عنهم من الله شيئاً.

فقال الرجل : يا رسول الله وكيف لي أن أعلم أنّي قد واليت وعاديت في الله ومَن وليُّ حتّى أواليه؟ ومن عدوُّ الله حتّى أعاديه؟ فأشار له رسول الله عليَّ إلى عليِّ بن أبي طالب عَلِيَّ اللهُ فقال : أترى هذا؟ قال : بلى، قال : وليُّ هذا وليُّ الله فواله، وعدوُّ هذا عدوُ الله فعاده، ووال وليَّ هذا ولو أنّه قاتل أبيك وولدك، وعاد عدوَّ هذا ولو أنّه أبوك وولدك.

قوله ﷺ : ﴿غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلْضَـالَيْنَ﴾ قال أمير المؤمنين ﷺ : أمر الله عباده أن يسألوه طريق المنعم عليهم، وهم النبيّون والصدِّيقون والشهداء والصّالحون، وأن يستعيذوا من طريق المغضوب عليهم، وهم اليهود الذين قال الله تعالى فيهم : ﴿مَلَ أَنَبِتَكُم بِشَرِ

(١) سورة النساء، الآية: ٦٩.

مِن ذَالِكَ مَنُوبَةً عِندَ اللَّهِ مَن لَعَنَهُ اللَّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ﴾<sup>(1)</sup> وأن يستعيذوا به عن طريق الضّالِّين، وهم الَّذِين قال الله فيهم : ﴿قُلْ يَتَأَهْلَ الْكِتَنِبِ لَا تَمْـلُوا فِي دِينِكُمْ غَيْرَ الْحَقِّ وَلَا تَنَبِعُوا أَهْوَآَءَ قَوْمِ قَـدَ ضَـُنُوا مِن قَبْـلُ وَأَضَـلُوا كَيْبِيُرًا وَضَـلُوا عَن سَوَلَهِ السَّبِيلِ﴾<sup>(١)</sup> وهم النصاري.

ثمَّ قال أمير المؤمنين عليَّ ﷺ : كلُّ من كفر بالله فهو مغضوب عليه، وضالٌّ عن سبيل الله، وقال الرضا ﷺ كذلك وزاد فيه: ومن تجاوز بأمير المؤمنين العبوديّة فهو من المغضوب عليهم ومن الضالّين<sup>(٣)</sup>.

٥٤ – ٩: إنّ الله بَحَرَّش قد فضل محمَّداً بفاتحة الكتاب على جميع النبيين ما أعطاها أحد قبله إلاً ما أعطى سليمان بن داود عليماً من بسم الله الرّحمن الرّحيم فرآها أشرف من جميع ممالكه التي أعطاها، فقال: يا رب ما أشرفها من كلمات إنّها لآثر عندي من جميع ممالكي التي وهبتها لي، قال الله تعالى: يا سليمان، وكيف لا يكون كذلك وما من عبد ولا أمة سمّاني بها إلا أوجبت له من الثواب ألف ضعف ما أوجب لمن تصدَّق بألف ضعف ممالكك، يا سليمان هذا سبع ما أهبه إلا لمحمّد سيّد المرسلين، تمام فاتحة الكتاب إلى آخرها<sup>(3)</sup>.

٥٥ - مكا، روي عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال: في الحمد - سبع مرَّات - شفاء من كلِّ داء، فإن عوَّذ بها صاحبها مائة مرَّة، وكان الرُّوح قد خرج من الجسد ردَّ الله عليه الرّوح.

روي عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال: لو قرأت الحمد على ميّت سبعين مرَّة ثمَّ ردَّت فيه الرُّوح ما كان عجباً<sup>(م)</sup>.

**دعوات الراوندي:** عن النبي عليه (<sup>٢)</sup> .

٥٦ - كشف: من دلائل الحميريّ، عن أبي هاشم الجعفري قال: سمعت أبا محمد عليماً يقول: بسم الله الرّحمن الرّحيم أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها<sup>(٧)</sup>.

٥٧ - جع: عن النبي ٢٠٠ : أنَّه إذا قال المعلَّم للصّبيّ : قل : بسم الله الرّحمن الرّحيم، فقال الصّبيُّ : بسم الله الرّحمن الرّحيم، كتب الله براءة للصبيّ، وبراءة لأبويه، وبراءة للمعلّم.

وعن ابن مسعود، عن النبيِّ ﷺ : من أراد أن ينجيه الله من الزَّبانية، فليقرأ بسم الله الرّحمن الرّحيم تسعة عشر حرفاً، ليجعل الله كلَّ حرف منها جُنّة من واحد منهم.

- (١) سورة المائدة، الآية: ٦٠.
- (٣) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٢١-٥٠.
  - (٥) مكارم الأخلاق، ص ٣٤٩.
  - (۷) كشف الغمة، ج ۲ ص ٤٢٠.

- (٢) سورة المائدة، الآية: ٧٧.
- (٤) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٢٩.
- (٦) الدعوات للراوندي، ص ٢١٤ ح ٥٣٦ .

روى عبد الله بن مسعود، عن النبيَّ تلكي قال: من قرأ بسم الله الرّحمن الرّحيم كتب الله له بكلٌ حرف أربعة آلاف حسنة، ومحى عنه أربعة آلاف سيئة ورفع له أربعة آلاف درجة. وروي عن النبيَّ تلكي : من قال: بسم الله الرّحمن الرّحيم بنى الله له في الجنّة سبعين ألف قصر من ياقوتة حمراء، في كلِّ قصر سبعون ألف بيت من لؤلؤة بيضاء في كلِّ بيت سبعون ألف سرير من زبرجدة خضراء، فوق كلِّ سرير سبعون ألف فراش من سندس وإستبرق، وعليه زوجة من الحور العين، ولها سبعون ألف ذؤابة مكللة بالدّرّ واليواقيت، مكتوب على خدِّها الأيمن : محمّد رسول الله، وعلى خدَّها الأيسر : عليَّ وليّ الله، وعلى جبينها : الحسن، وعلى ذقنها : الحسين، وعلى شفتيها : بسم الله الرّحمن الرّحيم قلت : يا رسول الله لمن هذه الكرامة؟ قال : لمن يقول بالحرمة والتعظيم : بسم الله الرّحمن الرّحيم .

وقال النبيّ ﷺ : إذا قال العبد عند منامه : بسم الله الرّحمن الرّحيم يقول الله : ملائكتي اكتبوا [بالحسنات] نَفَسه إلى الصباح .

وقال النّبيُّ ﷺ : إذا مرَّ المؤمن على الصّراط طفئت لهب النيران وتقول : جُزْ يا مؤمن فإنَّ نورك قد أطفأ لهبي .

وسئل النبيُّ ﷺ : هل يأكل الشّيطان مع الإنسان؟ فقال : نعم كلُّ مائدة لم يذكر بسم الله عليها يأكل الشيطان معهم، ويرفع الله البركة عنها .

ونهى عن أكل ما لم يذكر عليه بسم الله كما قال الله تعالى في سورة الأنعام : ﴿وَلَا تَأْصَّكُوْا مِمَّا لَرَ يُذَكِرُ آسَمُ ٱللَّو عَلَيْتِهِ﴾<sup>(١)</sup> .

وقال رسول الله ﷺ : من قرأ فاتحة الكتاب أعطاه الله بعدد كلِّ آية أنزلت من السّماء فيجزى بها ثوابها .

وذكر الشيخ أبو الحسين المقري في كتابه في القراءات عن أبي بكر أحمد بن إبراهيم وعبد الله بن محمّد، عن إبراهيم بن شريك، عن أحمد بن يونس عن سلام بن سليمان، عن هارون بن كثير، عن زيد بن أسلم، عن أبيه، عن أبي أمامة، عن أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله عليه : أيّما مسلم قرأ فاتحة الكتاب أعطي من الأجر كأنّما قرأ ثلثي القرآن، وأعطي من الأجر كأنّما تصدّق على كلِّ مؤمن ومؤمنة، وروي من طريق آخر هذا الخبر بعينه إلَّا أنه قال: كأنّما قرأ القرآن.

وروى غيره، عن أبيّ بن كعب أنّه قال: قرأت على رسول الله ﷺ فاتحة الكتاب فقال: والّذي نفسي بيده ما أنزل الله في التوراة والإنجيل ولا في الزّبور ولا في القرآن مثلها، هي أمّ القرآن، وهي السبع المثاني، وهي مقسومة بين الله وبين عبده ولعبده ما سأل<sup>(٢)</sup>.

سورة الأنعام، الآية: ١٢١.
 (٢) جامع الأخبار، ص ١١٩.

٥٨ - من كتاب إرشاد القلوب فيما كتب أمير المؤمنين علي إلى ملك الروم حين سأله عن تفسير فاتحة الكتاب كتب إليه : أمّا بعد فإنّي أحمد الله الذي لا إله إلاً هو عالم الخفيّات، ومنزل البركات، من يهد الله فلا مضلّ له، ومن يضلل الله فلا هادي له، ورد كتابك وأقرأنيه عمر بن الخطاب فأمّا سؤالك عن اسم الله تعالى فإنّه اسم فيه شفاء من كلّ داء، وعون على كلّ دواء، وأمّا الرّحمن فهو عوذة لكلّ من آمن به، وهو اسم لم يسمّ به غير الرحمن تبارك وأمّا المريان عمر بن الخطاب فأمّا سؤالك من كله من كلّ مالك الركات، من يهد الله فلا مضل له، ومن يضلل الله فلا هادي له، ورد كتابك وأقرأنيه عمر بن الخطاب فأمّا سؤالك عن اسم الله تعالى فإنّه اسم فيه شفاء من كلّ داء، وعون على كلّ دواء، وأمّا الرّحمن فهو عوذة لكلّ من آمن به، وهو اسم لم يسمّ به غير الرحمن تبارك وتعالى، وأمّا «رأما الرّحمن فهو عوذة لكلّ من أمن به، وآمن وعمل صالحاً.

وأمّا قوله: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَـٰلَمِينَ﴾ فذلك ثناء منّا على ربّنا تبارك وتعالى بما أنعم علينا، وأما قوله: ﴿ مـْ لِكِ يَوْمِ ٱلْدِّبِنِ﴾ فإنّه يملك نواصي الخلق يوم القيامة، وكلُّ من كان في الدُّنيا شاكماً أو جبّاراً أدخله النّار، ولا يمتنع من عذاب الله يَتَزَيَّكُ شاكٌ ولا جبّار، وكلُّ من كان في الدُّنيا طائعاً مديماً محافظاً إيّاه أدخله الجنّة برحمته.

وأمّا قوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُكُ فَإِنَّا نعبد الله ولا نشرك به شيئاً، وأمّا قوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيْنُكُ فَإِنَّا نستعين بالله تَتَرَضَّكُ على الشيطان الرجيم، لا يضلّنا كما أضلّكم، وأما قوله: ﴿ ٱهْدِنَا ٱلصِّرُطَ ٱلْمُسْتَقِيمَكُ فَذَلك الطّريق الواضح، من عمل في الدُّنيا عملاً صالحاً فإنّه يسلك على الصراط إلى الجنّة، وأمّا قوله: ﴿ صِرَطَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ فَتَلك النعمة الّتي أنعمها الله بَخَرَيَكُ على من كان قبلنا من النبيّين والصّدِّيقين، فنسأل الله رَبَّنا أن ينعم علينا كما أنعم عليهم.

وأما قوله: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ﴾ فأولئك اليهود بدَّلوا نعمة الله كفراً، فغضب عليهم فجعل منهم القردة والخنازير، فنسأل الله تعالى أن لا يغضب علينا كما غضب عليهم، وأمّا قوله: ﴿ وَلَا ٱلْصَبَآلِينَ﴾ فأنت وأمثالك يا عابد الصّليب الخبيث ضللتم من بعد عيسى ابن مريم فنسأل الله ربّنا أن لا يضلّنا كما ضللتم<sup>(۱)</sup>.

٩٩ –كا: الحسين بن محمّد، ومحمّد بن يحيى، عن عليّ بن محمّد بن سعد، عن محمّد بن سالم، عن موسى بن عبد الله بن موسى، عن محمّد بن عليّ بن جعفر، عن الرضا عليّ الله: إنّما شفاء العين قراءة الحمد والمعوّذتين، وآية الكرسيّ، والبخور بالقسط والمرّ واللّبان<sup>(٢)</sup>.

- (١) إرشاد القلوب، ص ٣٢٥ وللحديث ذيل.
- (٢) الكافي، ج ٦ ص ١١٧١ باب ٣٨٤ ذيل الحديث ٣٨.

٦١ - دعوات الراوندي، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عنه قال: سمع بعض آباني عليه الموات الراوندي، عن أبي الحسن موسى بن جعفر عليه أحكد أواني عليه الموات المواتن، فقال: شكر وأجر، ثمَّ سمعه يقرأ: ﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَكُهُ فَقَال: آمن وأمن، ثمَّ سمعه يقرأ إنَّا أنزلناه، فقال: صدَّق وغفر له، ثمَّ سمعه يقرأ آية الكرسي فقال: بخ بخ نزلت براءة هذا من النَّار.

ومنه قال أمير المؤمنين عليم : اعتلَّ الحسين عليم فاحتملته فاطمة صلوات الله عليها فأتت النبيَّ عليه فقالت : يا رسول الله ادع الله لابنك أن يشفيه ، فقال : يا بنيّة إنَّ الله هو الّذي وهبه لك ، وهو قادر على أن يشفيه ، فهبط جبرئيل عليم فقال : يا محمّد إنَّ الله تعالى لم ينزل عليك سورة من القرآن إلَّا فيها فاء ، وكلُّ فاء من آفة ما خلا الحمد ، فإنّه ليس فيها فاء ، فادع بقدح من ماء فاقرأ عليه الحمد أربعين مرَّة ، ثمَّ صبَّ عليه فإنَّ الله يشفيه ، ففعل ذلك فعوفي بإذن الله . وقال أبو عبد الله عليمي : قراءة الحمد شفاء من كلِّ داء إلَّا السّام<sup>(٢)</sup>.

٦٢ - عدة الداعي: عن الباقر عليه: قال: من لم يبرئه الحمد لم يبرئه شيء<sup>(٣)</sup>.

وعن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عن النبيّ عن النبيّ قال: لمّا أراد الله يَتَرَبِّنُ أن ينزل فاتحة الكتاب وآية الكرسيّ، وشهد الله، وقل اللّهمَّ مالك الملك – إلى قوله – بغير حساب، تعلّقن بالعرش ليس بينهنَّ وبين الله حجاب، فقلن يا رب تهبطنا إلى دار الذُنوب، وإلى من يعصيك، ونحن متعلّقات بالطهور والقدس؟ فقال سبحانه: وعزَّتي وجلالي ما من عبد قرأكنَّ في دبر كلِّ صلاة إلَّا أسكنته حظيرة القدس، على ما كان فيه، وإلّا نظرت إليه بعيني المكنونة في كلِّ يوم سبعين نظرة، وإلا قضيت له في كلِّ يوم سبعين حاجة أدناها المغفرة، وإلَّا أعذته من كلِّ عدوّ، ونصرته عليه، ولا يمنعه من دخول الجنّة إلَّا الموت<sup>(3)</sup>.

٣٠ – باب فضائل سور يذكر فيها البقرة، وآية الكرسي وخواتيم تلك السورة، وغيرها وسورة آل عمران، وآياتها، وفيه فضل سور أخرى أيضاً أقول، ويأتي في مطاوي الأبواب الآتية أيضاً فضل آية الكرسيّ فلا تغفل.
١ – لي: ابن إدريس، عن أبيه، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن أبي عمير، عن جعفر الأردي، عن ابن أبي المقدام، عن الباقر عليه قال: من قرأ آية الكرسي مرَّة صرف عنه ألف \_\_\_\_\_\_

- ۱) ارشاد القلوب، ص ۲٦٦.
   ۲۱ الدعوات للراوندي، ص ۲۱٤ ح ۵۳۵.
  - (٣) عدة الداعي، ص ٢٩٢. (٤) عدة الداعي، ص ٢٩٦.

٣٠ – باب / فضائل سور يذكر فيها البقرة، وآية الكرسي وخواتيم...

مكروه من مكروه الدنيا وألف مكروه من مكروه الآخرة أيسر مكروه الدُّنيا الفقر، وأيسر مكروه الآخرة عذاب القبر<sup>(1)</sup>.

٢ - لي: ابن موسى، عن الأسدي، عن النخعي، عن النوفلي، عن موسى بن جعفر بين النوفلي، عن موسى بن جعفر بين عال: سمع بعض آبائي بين رجلاً يقرأ أمَّ القرآن، فقال: شكر وأجر، ثمَّ سمعه يقرأ: ﴿قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَكَدُهُ، فقال: آمن وأمن، ثمَّ سمعه يقرأ: ﴿إِنَّا أَنزَلَنَهُهُ، فقال: صدَّق وغفر له، ثمَّ سمعه يقرأ من النار<sup>(٢)</sup>.

**٣ - مع، ل: ن**ي وصيّة أبي ذر أنّه سأل النبيَّ ﷺ : أيُّ آية أنزلها الله عليك أعظم قال : آية الكرسي<sup>(٣)</sup>.

عن الحسن الميثمي عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ مثله.

ع **لي:** الأربعمائة قال أمير المؤمنين ﷺ : إذا اشتكى أحدكم عينه فليقرأ آية الكرسيّ وليضمر في نفسه أنّها تبرأ، فإنّه يعافي إن شاء الله.

وقال ﷺ : من قرأ : «قل هو الله أحد» من قبل أن تطلع الشمس إحدى عشر مرَّة، ومثلها : «إنّا أنزلناه»، ومثلها آية الكرسي منع ماله ممّا يخاف.

وقال ﷺ : ليقرأ أحدكم إذا خرج من بيته الآيات من آل عمران وآية الكرستي، وإنّا أنزلناه، وأمّ الكتاب، فإنَّ فيها قضاء حوائج الدنيا والآخرة<sup>(٤)</sup>.

• - ن: بإسناد التميمي، عن الرّضا، عن آبانه عنها قال: قال رسول الله عنهي : من قرأ آية الكرسي مائة مرَّة كان كمن عبد الله طول حياته<sup>(0)</sup>.

**أقول:** قد مضى في باب الفاتحة عن النبيِّ ﷺ أنّه قال الله تعالى له : أعطيت لك ولأُمّتك كنزاً من كنوز عرشي : فاتحة الكتاب، وخاتمة سورة البقرة ومضى فيه أيضاً الاستشفاء بآية الكرسيِّ للعين .

- (١) أمالي الصدوق، ص ٨٨ مجلس ٢١ ح ٦.
- (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٨٥ مجلس ٨٨ ح ١٠.
- (٣) معاني الأخبار، ص ٣٣٣، الخصال، ص ٥٢٤ باب ٢٠ ح ١٣.
  - (٤) الخصال، ص ٦١٦-٦٢٣ حديث الأربعمائة.
  - (٥) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٧١ باب ٣١ ح ٢٨٩.

يكن بعد، قوله: ﴿إِلَّا بِمَا شَـَآةً ﴾ أي بما يوحي إليهم ﴿وَلَا يَتُوَدُّوُ حِنْظُهُمَاً ﴾ أي لا يثقل عليه حفظ ما في السّموات وما في الأرض.

قوله: ﴿لَا إِكْرَاءَ فِى الدِينِۗ﴾ أي لا يكره أحَد على دينه إلَّا بعد أن تبيّن له ﴿قَد تَبَيَّنَ الرُّشَدُ مِنَ ٱلْغَيَّ فَمَن يَكْفُرُ بِٱلطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنُ بِٱللَّهِ﴾ وهم الّذين غصبوا آل محمّد حقّهم قوله: ﴿فَقَــَدِ ٱسْتَمْسَكَ بِٱلْمُرْدَةِ ٱلْوَثْقَىٰ﴾ يعني الولاية ﴿لَا أَنفِعَهَامَ لَمَاً ﴾ أي حبل لا انقطاع له.

﴿اللَّهُ وَلِنُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواً﴾ يعني أمير المؤمنين عَلِيَتُهُ والأثمّة عَلَيَتَهُ ﴿يُغَرِجُهُم مِّنَ ٱلظُلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّوَرِّ وَٱلَّذِينَ كَفَرُاً﴾ وهم الظّالمون آل محمّد ﴿أَوْلِيَـآؤُهُمُ ٱلطَّلَغُوتُ﴾ وهم الّذين تبعوا من غضبهم ﴿يُخَرِجُونَهُم مِنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُلُمَنَتُ أَوْلَتَهِكَ أَصْحَنَبُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيها خَلِدُونَ ﴾ والحمد لله ربِّ العالمين كذا نزلت<sup>(1)</sup>.

ثمَّ قال: فلو تعلمون ما هي – أو قال: ما فيها – لما تركتموها على حال، إنَّ رسول الله عَنْ أخبرني قال: أُعطيت آية الكرسيّ من كنز تحت العرش، ولم يؤتها نبيَّ كان قبلي قال عليَّ عَنِينَ : فما بتُّ ليلة قطّ منذ سمعتها من رسول الله عَنْ حتّى أقرأها ثمَّ قال لي : يا أبا أمامة إني أقرأها ثلاث مرَّات في ثلاثة أحايين كلَّ ليلة، فقلت : وكيف تصنع في قراءتك لها يا ابن عمّ محمّد؟ قال : أقرأها قبل الرَّكعتين بعد صلاة العشاء الآخرة، فوالله ما تركتها منذ سمعت هذا الخبر من نبيّكم عَنْ حتّى أخبرتك به.

قال أبو أمامة: ووالله ما تركت قراءتها منذ سمعت هذا الخبر من عليّ بن أبي طالب غليً حتّى حدَّثتك – أو قال: أخبرتك – به، قال القاسم: وأنا ما تركت قراءتها كلَّ ليلة منذ حدَّثني أبو أمامة بفضلها حتّى الآن، قال عليُّ بن يزيد: وأُخبرك أنّي ما تركت قراءتها كلّ ليلة منذ حدَّثني القاسم في فضلها قال ابن أبي العاتكة: فما تركتها في كلِّ ليلة منذ بلغني في فضل قراءتها ما بلغني قال ابن سابور وأنا ما تركت قراءتها في كلِّ ليلة منذ بلغني عن رسول الله هني قوله في فضل قراءتها قال إبراهيم بن عمرو بن بكر: وأنا فما تركت قراءتها ما تركت بلغني هذا الحديث عن رسول الله قال أبو محمّد عبد الله بن أبي سفيان: وأنا فما تركت

(۱) تفسير القمي، ج ۱ ص ۹۲ في تفسيره لسورة البقرة، الآيات: ۲۵۵–۲۵۷.

قراءتها منذ كتبت هذا الحديث عن رسول الله في فضل قراءتها قال أبو المفصّل : وأنا بنعمة ربّي ما تركت قراءتها منذ سمعت هذا الحديث من عبد الله بن أبي سفيان عن النبيّ في الله حتّى حدَّثتكم به<sup>(۱)</sup> .

٨- ثوة ابن الوليد، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن محمّد بن حسّان، عن ابن مهران، عن ابن الوليد، عن أبي عبد مهران، عن ابن البطائني، عن أبيه، عن الحسين بن أبي العلا، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله على أله على أله، مثل الله على أله، مثل العمامتين، أو مثل العباءتين<sup>(٢)</sup>.

**شي؛** عن أبي بصير مثله.

٩- ثوء ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن اللّولوي، عن رجل عن معاذ، عن عمرو بن جميع رفعه إلى عليّ بن الحسين عنه قال: قال رسول الله عليّ : من قرأ أربع عن عمرو بن جميع رفعه إلى عليّ بن الحسين بني قال: قال : قال رسول الله تشكل : من قرأ أربع آيات من أوَّل البقرة وآية الكرسيّ وآيتين بعدها، وثلاث آيات من آخرها، لم ير في نفسه وماله شيئاً يكرهه، ولا يقربه شيطان، ولا ينسى القرآن<sup>(٣)</sup>.

**شي؛** عن عمرو بن جميع مثله<sup>(٤)</sup>.

۱۰ - ثو: ابن الوليد، عن الصفّار، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن علي عن الحسن ابن جهم، عن إبراهيم بن مهزم، عن رجل سمع الرضا عظيمًا يقول: من قرأ آية الكرسيّ عند منامه لم يخف الفالج إنشاء الله، ومن قرأها دبر كلِّ صلاة لم يضرَّه ذو حُمة<sup>(ه)</sup>.

١١ - سن: محمّد بن علي، عن عبد الرحمن بن أبي هاشم، عن أبي خديجة عن أبي عبد الله علي عبد الله عن الله عن الله عنه الله علي الله علي الله علي الله علي فقالا : إنّا نريد الشّام في تجارة، فعلّمنا ما نقول؟ فقال : نعم إذا أويتما إلى المنزل، فصليا العشاء الآخرة فإذا وضع أحدكما جنبه على فراشه بعد الصلاة، فليسبّح تسبيح فاطمة عنها، ثمّ ليقرأ آية الكرسيّ فإنّه محفوظ من كلّ شيء حتى يصبح.

وإنَّ لصوصاً تبعوهما حتى إذا نزلا بعثوا غلاماً لينظر كيف حالهما، ناما أم مستيقظين؟ فانتهى الغلام إليهما وقد وضع أحدهما جنبه على فراشه وقرأ آية الكرسيّ وسبّح تسبيح فاطمة عَلَيَّهُنَ قال: فإذا عليهما حائطان مبنيّان، فجاء الغلام فطاف بهما فكلّما دار لم ير إلّا الحائطين مبنيّين فرجع إلى أصحابه فقال: لا والله ما رأيت إلّا حائطين مبنيّين فقالوا له: أخزاك الله لقد كذبت بل ضعفت وجبنت، فقاموا ونظروا فلم يجدوا إلّا حائطين، فداروا بالحائطين فلم يسمعوا ولم يروا إنساناً، فانصرفوا إلى منازلهم.

أمالي الطوسي، ص ٥٠٩ مجلس ١٨ ح ١١١٢.
 (٢) أمالي الطوسي، ص ٥٠٩ مجلس ١٨ ح ١١٢٢.
 (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٤٣ ح ٣ من سورة البقرة.
 (٥) ثواب الأعمال، ص ١٣١.

فلمّا كان من الغد جاؤوا إليهما فقالوا: أين كنتم؟ فقالوا: ما كنا إلّا هنا وما برحنا، فقالوا: والله لقد جثنا وما رأينا إلّا حائطين مبنيّين، فحدَّثونا ما قصّتكم؟ قالوا: إنّا أتينا رسول الله عُنى فسألناه أن يعلّمنا، فعلّمنا آية الكرسيّ وتسبيح فاطمة عُنى فقلنا، فقالوا: انطلقوا، لا والله ما نتبعكم أبداً، ولا يقدر عليكم لصَّ أبداً بعد هذا الكلام<sup>(۱)</sup>.

١٢ – **سن:** أبو عبد الله، عن حمّاد، عن حريز، عن إبراهيم بن نعيم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا دخلت مدخلاً تخافه فاقرأ هذه الآية: ﴿رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَآجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلْطَنَنَا نَصِيرًا﴾<sup>(٢)</sup> فإذا عاينت الذي تخافه فاقرأ آية الكرسي<sup>(٣)</sup>.

١٣ – **صن؛** العبّاس بن عامر، عن ابن بكير، عن زرارة قال: سمعت أبا جعفر عَلَيْهُ يقول: إنَّ العفاريت من أولاد الأبالسة، تتخلّل وتدخل بين محامل المؤمنين، فتنفّر عليهم إبلهم، فتعاهدوا ذلك بآية الكرسيّ<sup>(٤)</sup>.

١٤ - **سن:** أبي، عن يونس، عمّن ذكره، عن أبي عبدالله عظيمًا قال في سمك البيت: إذا رفع فوق ثماني أذرع صار مسكوناً فإذا زاد على ثماني أذرع فليكتب على رأس الثماني آية الكرسيِّ<sup>(٥)</sup>.

**أقول:** قد أوردنا مثله بأسانيد في أبواب آداب المساكن<sup>(٢)</sup>.

١٥ – **شي؛** عن عبد الحميد بن فرقد، عن جعفر بن محمّد ﷺ قال : قلت للحسن : إنَّ لكلِّ شيء ذروة وذروة القرآن آية الكرسيّ<sup>(٧)</sup> .

١٦ – شي؛ عن عبدالله بن سنان، عن أبي عبدالله ﷺ قال: إنَّ الشياطين يقولون: لكلِّ شيء ذروة وذروة القرآن آية الكرسيّ من قوأها مرَّة صرف الله عنه ألف مكروه من مكاره الدُّنيا، وألف مكروه من مكاره الآخرة، أيسر مكروه الدُّنيا الفقر، وأيسر مكروه الآخرة عذاب القبر، وإنّي لأستعين بها على صعود الدّرجة<sup>(٨)</sup>.

١٧ - م: قال رسول الله عنه: القرآن مأدبة الله، فتعلّموا من مأدبة الله ما استطعتم، إنّه النورُ المبين، والشفاء النافع، تعلّموه فإنَّ الله يشرِّفكم بتعلّمه تعلّموا سورة البقرة وآل عمران، فإنَّ أخذهما بركة، وتركهما حسرة، ولا يستطيعهما البطلة – يعني السّحرة – وإنّهما ليجيئان يوم القيامة كأنّهما غمامتان أو عباءتان، أو فرقان من طير صواف، يحاجان عن صاحبهما، ويحاجهما مرابة ويحاجهما ربُّ العيامة فرانًا والميامة وأوان من طير صواف، يحاجموه وإنّ الله يشرُفكم بنعلمه تعلّموا سورة البقرة وآل عمران، فإنَّ أخذهما بركة، وتركهما حسرة، ولا يستطيعهما البطلة – يعني السّحرة – وإنّهما ليجيئان يوم القيامة كأنّهما غمامتان أو عباءتان، أو فرقان من طير صواف، يحاجان عن صاحبهما، ويحاجهما مرابة العيامة ربُّ العزّة، يقولان: يا ربَّ الأرباب! إنَّ عبدك هذا قرأنا وأظمأنا نهاره، وأسهرنا ليله، وأنصبنا بدنه.

- المحاسن، ج ۲ ص ١١٧.
   (٢) سورة الإسراء، الآية: ٨٠.
- (٣) المحاسن، ج ٢ ص ١١٦.
   (٤) المحاسن، ج ٢ ص ١٣١.
- (٥) المحاسن، ج ٢ ص ٤٤٧.
   (٦) مرّ في ج ٧٣ باب سعة الدار، ح ١٩.
  - (۷) (۸) تفسير العياشي، ج ۱ ص ١٥٦، ح ٤٥٠ و٤٥٢ من سورة البقرة.

٣٠ – باب / فضائل سور يذكر فيها البقرة، وآية الكرسي وخواتيم...

فيقول الله بَرَسَلا : يا أيّها القرآن فكيف كان تسليمه لما أنزلته فيك من تفضيل عليّ بن أبي طالب أخي محمّد رسول الله؟ يقولان : يا ربَّ الأرباب وإله الآلهة ، والاه ووالى وليّه ، وعادى أعداءه ، إذا قدر جهر ، وإذا عجز اتّقى واستتر ، يقول الله تعالى : فقد عمل إذاً بكما كما أمرته ، وعظّم من حقّكما ما عظّمته ، يا عليُّ أما تستمع شهادة القرآن لوليّك هذا؟ فيقول عليَّ : بلى يا ربّ ، فيقول الله : فاقترح له ما تريد فيقترح له ما يريده عليَّ ظليّت من أمانيّ هذا القارئ أضعاف المضاعفات ما لا يعلمه إلَّا الله بَتَوَلَيْنَ ، فيقال : قد أعطيته ما اقترحت يا عليَّ .

قال رسول الله يشيئ : وإنَّ والدي القارئ ليتوَّجان بتاج الكرامة، يضيء نوره من مسيرة عشرة آلاف سنة، ويكسيان حلّة لا يقوم لأقلّ سلك منها مائة ألف ضعف ما في الدُّنيا، بما يشتمل عليه من خيراتها، ثمَّ يعطى هذا القارئ الملك بيمينه في كتاب، والخلد بشماله في كتاب، يقرأ من كتابه بيمينه : قد جُعلت من أفاضل ملوك الجنان، رمن رفقاء محمّد سيّد الأنبياء، وعليّ خير الأوصياء، والأنمّة بعدهما سادة الأتقياء، ويقرأ من كتابه بشماله : قد أمنت الزوال والانتقال عن هذا الملك وأُعذت من الموت والأسقام، وكفيت الأمراض والأعلال، وجنّبت حسد الحاسدين، وكيد الكائدين.

ثمَّ يقال له: اقرأ وارق، ومنزلك عند آخر آية تقرأها، فإذا نظر والداه إلى حليتهما وتاجيهما قالا: ربّنا أنّى لنا هذا الشّرف، ولم تبلغه أعمالنا؟ فيقال لهما: إكرام الله يَرْزَيِّكُ هذا لكما بتعليمكما ولدكما القرآن<sup>(۱)</sup>.

١٨ - جع: عن الصادق، عن أبيه، عن جدًّه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إنَّ فاتحة الكتاب وآية الكرسيّ والآيتين من آل عمران : ﴿ شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ وقل : ﴿ اللَّهُمَّ مَالِكَ الكتاب وآية الكرسيّ والآيتين من آل عمران : ﴿ شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ﴾ وقل : ﴿ اللَّهُمَ مَالِكَ الكتاب وآية الكرسيّ والآيتين من آل عمران : ﴿ شَهِـدَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ أَعْرَ هُوَ ﴾ وقل : ﴿ اللَّهُمَ مَالِكَ الكتاب وآية الكرسيّ والآيتين من آل عمران : ﴿ شَهِـدَ اللَّهُ أَنَهُ لَآ إِلَى إَخْرَهَا معلّاً إِلَى أَرضك الكتاب وإلى آخرها معلّقات، ما بينهنَّ وبين الله تعالى حجاب يقلن : يا ربِّ تهبطنا إلى أرضك وإلى من يعصيك؟ فقال الله تعالى العراب معالى منا الجنبة وإلى من يعصيك؟ فقال الله تعالى : لا يقرأكنَّ أحد من عبادي دبر كلَّ صلاة إلَّا جعلت الجنّة مثواه، على ما كان فيه، ولأسكنته حظيرة القدس، ولأنظُرَنَّ إليه في كلّ يوم سبعين نظرة.

قال النبيُّ ﷺ : من قرأ آية الكرسيّ في دبر كلِّ صلاة لم يمنعه دخول الجنّة إلَّا الموت، ومن قرأها حين نام آمنه الله تعالى وجاره، وأهل الدُّويرات حوله.

وفي خبر آخر عن أبي جعفر عليمان : من قرأ آية الكرسيّ وهو ساجد، لم يدخل النار أبداً<sup>(۲)</sup> . 19 - كاء العدَّة، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن ابن رئاب عن أبي عبيدة، عن أحدهما عليما في قال : أيّما دابّة استصعبت على صاحبها من لجام ونفار، فليقرأ في أذنها أو عليها ﴿ أَنَعَبَرُ دِينِ ٱللَّهِ يَبْغُونَ وَلَهُ أَسَلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ طَوَّعًا وَصَحَرْهَا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ﴾ <sup>(۳)</sup>.

(١) تفسير الإمام العسكري ﷺ ، ص ٦٠–٦٢. (٢) جامع الأخبار، ص ١٢٥.

(٣) الكافي، ج ٦ ص ١١٩١ باب ٤١٢ ح ١٤، والآية من سورة آل عمران: ٨٣.

وكانت هذه الآية قد عرضت على سائر الأمم من لدن آدم إلى أن بعث محمّد على فأبوا جميعاً أن يقبلوها من ثقلها وقبلها محمّد على فلمّا رأى الله تَتَوَجَّن منه ومن أُمّته القبول، خفّف عنه ثقلها، فقال الله تَتَحَجَّظ : ﴿ مَامَنَ ٱلرَّسُولُ بِمَآ أُنزِلَ إِلَيْهِ مِن رَبِّهِ ﴾ <sup>(٣)</sup> ثمَّ إنَّ الله تَتَخَصُ تحكُم على محمّد وأشفق على أمّته من تشديد الآية التي قبلها هو وأمّته، فأجاب عن نفسه وأمّته فقال : ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ كُلُ مَامَنَ بِاللَهِ وَمَلَتَهَكَيْهِ وَرُسُلِهِ ؟ لَنُوَى أَعَدَ أَعَذِ رُسُلِهِ ؟

فقال النّبيُّ ﷺ : ﴿سَبِعْنَا وَأَطَعْنَا ۖ عُفَرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْمَصِيرُ﴾<sup>(٥)</sup> يعني الموجع في الآخرة، فأجابه قد فعلت ذلك بتائبي أُمّتك قد أوجبت لهم المغفرة ثمّ قال الله بَتَرَيَّكَ : أمّا إذا قبلتها أنت وأمّتك وقد كانت عرضت من قبل على الأنبياء والأمم فلم يقبلوها فحقٌّ عليَّ أن أرفعها عن أمّتك فقال الله تعالى: ﴿لَا يُكَلِّفُ آللَهُ نَفْسًا إِلَا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتَ﴾ من خير وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتَ﴾ من شرّ.

ثمّ ألهم الله بمكلن نبيّه بيني أن قال: ﴿رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذُنَا إِن نَسِينَا أَوَ أَخْطَأَنَاً ﴾ فقال الله سبحانه: أعطيتك لكرامتك يا محمّد أنّ الأمم السّالفة كانوا إذا نسوا ما ذكّروا فتحت عليهم أبواب عذابي، ورفعت ذلك عن أمّتك، فقال رسول الله بيني : ﴿رَبَّنَا وَلَا تَعْمِلَ عَلَيْنَا إِمْسَرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَذِينَ مِن فَبْلِنَاً يعني بالآصار الشدائد الّتي كانت على الأمم ممّن كان قبل محمّد بيني فقال بمرض السالفة أن لا أقبل فعلاً إلاّ في بقاع الأرض الّتي اخترتها لهم، وإن أنّي جعلت على الأمم السالفة أن لا أقبل فعلاً إلاّ في بقاع الأرض الّتي اخترتها لهم، وإن أنّي جعلت، وقد جعلت الأرض لك ولاً متك طهوراً ومسجداً وهذه من الآصار وقد رفعتها عن أمّتك.

وساق الحديث إلى أن قال : قال رسول الله عنهم : اللّهمَّ إذ قد فعلت ذلك بي فزدني ، فألهمه الله سبحانه أن قال : ﴿رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَحَ لَنَا بِهِمْ ﴾ قال الله بَتَرَيْقًا : قد فعلت ذلك بأمّتك وقد رفعت عنهم عظيم بلايا الأمم ، وذلك حكمي في جميع الأمم أن لا أكلف نفساً

سورة النجم، الآية: ٨.
 (٢) – (٥) سورة البقرة، الآيتان: ٢٨٤–٢٨٥.

فوق طاقتها، قال: ﴿وَاعَفُ عَنَّا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمَّنَا أَنتَ مَوْلَدَ يَاكَ قال: قال الله تعالى: قد فعلت ذلك بتائبي أمّتك، ثمَّ قال: ﴿فَانَمُ رَبًا عَلَى الْقَوَمِ الْكَفِرِيَكِ قال الله بَرَيَبِكِ : قد فعلت ذلك وجعلت أمّتك يا محمّد كالشامة البيضاء في الثور الأسود، هم القادرون، وهم القاهرون يستخدِمون ولا يستخدَمون لكرامتك، وحقَّ عليَّ أن أُظهر دينك على الأديان حتى لا يبقى في شرق الأرض ولا غربها دين إلَّا دينك<sup>(1)</sup>،

**أقول:** قد مرَّ تمام الخبر في فضائل نبيّنا ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٢٢ - دعوات الراوندي: عن عليّ بن الحسين عنه مثله وزاد في آخره : ﴿ سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِنْوَ عَمّاً يَصِفُونَ (إلى وَسَلَمُ عَلَى ٱلْمُرْسَلِينَ (إلى وَالحَمّدُ لِلَّهِ رَبّ ٱلْعَالَمِينَ (إلى ).

وروي أنَّ زين العابدين عَلِيَهُ مرَّ برجل وهو قاعد على باب رجل، فقال له: ما يقعدك على باب هذا المترف الجبّار؟ فقال: البلاء، فقال: قم فأُرشدك إلى باب خير من بابه، وإلى ربّ خير لك منه، فأخذ بيده حتّى انتهى إلى المسجد مسجد النبيِّ عَلَى شَمَّ قال: استقبل القبلة وصلِّ ركعتين، ثمَّ ارفع يديك إلى الله تَتَوَكُنُ فأثن عليه، وصلِّ على رسُوله عَنْهُ ثمَّ ادع بآخر الحشر وستَ آيات من أوَّل الحديد، وبالآيتين اللّتين في آل عمران، ثمَّ سل الله فإنّك لا

أقول: لعلّهما آية شهد الله وآية الملك.

ومنه: قال النبيُّ ﷺ : يا عليّ من كان في بطنه ماء أصفر، فكتب آية الكرسيّ وشرب ذلك الماء يبرأ بإذن الله<sup>(v)</sup>.

٢٣ – **عدة الداعي:** عن ابن نباتة في حديث طويل فقام إليه رجل يعني أمير المؤمنين ﷺ فقال: إنَّ في بطني ماء أصفر، فهل من شفاء، قال: نعم بلا درهم ولا دينار،

(1) ارشاد القلوب، ص ٣٦٣-٣٦٥.
 (٢) مرّ في ج ٧ باب جوامع معجزات النبي ٢٢٢ ح ٧ من هذه الطبعة.
 (٣) مورة الأعراف، الآيات: ٥٤-٥٦.
 (٣) سورة الرحمن، الآيات: ٣٣-٣٥.
 (٥) الدعوات للراوندي، ص ١٤٤ ح ٣٤٦.
 (٢) الدعوات للراوندي، ص ١٢٤ ح ٤٥٧ وللحديث صدر وذيل.

ولكن تكتب على بطنك آية الكرسي وتكتبها وتشربها وتجعلها ذخيرة في بطنك فتبرأ بإذن الله ففعل الرجل فبرئ بإذن الله تعالى<sup>(1)</sup>.

٢٤ **- كتاب الغـايات:** عن النبيّ ﷺ قال لرجل : أيّة آية أعظم؟ قال : الله ورسوله أعلم قال : فأعاد القول فقال : الله ورسوله أعلم، فأعاد فقال : الله ورسوله أعلم، فقال رسول الله ﷺ : أعظم آية آية الكرسي .

٢٥ – الدر المنثور؛ عن عليّ بن أبي طالب عنه قال إذا أراد أحدكم الحاجة فليكن في طلبها يوم الخميس، فإنّ رسول الله عنها قال : اللهمَّ بارك لأُمّتي في بكورها يوم الخميس، وليقرأ إذا خرج من منزله آخر آل عمران، و"إنّا أنزلناه في ليلة القدر"، وأمّ الكتاب، فإنَّ فيهنً قضاء حوائج الدُّنيا والآخرة.

وعن عليّ ﷺ قال: كان رسول الله ﷺ يوتر بتسع سور في ثلاث ركعات: «ألهاكم التكاثر»، «وإنّا أنزلناه في ليلة القدر»، و«إذا زلزلت الأرض زلزالها» في ركعة، وفي الثانية و«العصر»، و«إذا جاءنصر الله»، و«إنّا أعطيناك الكوثر»، وفي الثالثة: «قل يا أيّها الكافرون»، و«تبّت يدا أبي لهب»، و«قل هُو الله أحده<sup>(٢)</sup>.

### ٣١ - باب فضائل سورة النساء

١ - ثوء ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن محمّد بن حسّان عن ابن مهران، عن الحسن بن عليّ، عن عليّ بن عابس، عن أبي مريم، عن المنهال بن عمرو، عن زرّ بن حبيش، عن أمير المؤمنين عليّ قال: من قرأ سورة النّساء في كلّ جمعة أمن ضغطة القبر<sup>(٣)</sup>.

**شي:** عن زرّ مثله<sup>(٤)</sup>.

# ٣٢ – باب فضائل سورة المائدة

١ - ثوة أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن محمّد بن حسّان، عن ابن مهران، عن الحسن بن عليّ، عن أبي مسعود المدائني، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليّه: من قرأ سورة المائدة في كلِّ خميس لم يلبس إيمانه بظلم ولم يشرك أبداً<sup>(٥)</sup>.

- عدة الداعي، ص ٢٩٣.
   (٢) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٧٧.
- (٣) ثواب الأعمال، ص ١٣١.
   (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٤١ ح ١ من سورة النساء.
  - (٥) ثواب الأعمال، ص ١٣١.
  - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١٧ ح ٣ من سورة المائدة.

٣٣ - باب / فضائل سورة الأنعام

٢ - شي: عن زرارة، عن أبي جعفر عليه قال: قال عليَّ بن أبي طالب غليمَه : نزلت المائدة قبل أن يقبض النّبيّ عظيم بشهرين أو ثلاثة، وفي رواية أخرى عن زرارة، عن أبي جعفر غليمَه مثله<sup>(1)</sup>.

٣- شي: عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه، عن جدًه، عن عليّ عليّ قال: كان القرآن ينسخ بعضه بعضاً، وإنّما كان يؤخذ من أمر رسول الله عليه بآخره فكان من آخر ما نزل عليه سورة المائدة، نسخت ما قبلها، ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء، وثقل عليه الوحي حتّى وقعت وتدلّى بطنها حتّى رأيت سرَّتها تكاد تمسُّ الأرض، وأغمي على رسول الله عليه الوحي تتى وضع يده على ذوابة شيبة [بن] وهب الجمحيّ ثمَّ رفع ذلك عن رسول الله عليه وعلى الله عليه من أمر رسول الله عليه بآخره فكان من أخر ما نزل عليه مورة المائدة، نسخت ما قبلها، ولم ينسخها شيء، فلقد نزلت عليه وهو على بغلته الشهباء، وثقل عليه الوحي حتّى وقعت وتدلّى بطنها حتّى رأيت سرَّتها تكاد تمسُّ الأرض، وأغمي على رسول الله عليه الوحي حتّى وضع يده على ذوابة شيبة [بن] وهب الجمحيّ ثمَّ رفع ذلك عن رسول الله عليه فقرأ علينا سورة المائدة فعمل رسول الله عليه وعلمناه<sup>(٢)</sup>.

### ٣٣ - باب فضائل سورة الأنعام

١ - فس: أبي، عن الحسين بن خالد، عن الرّضا عليه قال: نزلت سورة الأنعام جملة واحدة، شيّعها سبعون ألف ملك، لهم زجل بالتسبيح والتهليل والتكبير فمن قرأها سبّحوا له إلى يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

٢ - ثو: أبي، عن محمّد بن أبي القاسم، عن محمّد بن علي الكوفي، عن ابن مهران، عن الحسن بن علي الكوفي، عن ابن مهران، عن الحسن بن علي ، عن الحسن بن علي ، عن الحسن بن علي ، عن الحسن بن علي من قرأ سورة الأنعام في كلَّ ليلة كان من الآمنين يوم القيامة، ولم ير النار بعينه أبداً<sup>(3)</sup>.

**شي:** عن أبي صالح مثله<sup>(ه)</sup>.

٣ - ثو: وقال أبو عبد الله عنه: نزلت سورة الأنعام جملة واحدة شيتعها سبعون ألف ملك، حتّى أُنزلت على محمد عنه: فعظموها وبتجلوها، فإنَّ اسم الله فيها في سبعين موضعاً، ولو علم الناس ما فيها ما تركوها<sup>(٢)</sup>.

٤ - ضاء أروي عن العالم عنهم أنه قال: إذا بدأت بك علمة تخوّفت على نفسك منها، فاقرأ الأنعام فإنه لا ينالك من تلك العلمة ما تكره<sup>(٧)</sup>.

(1) - (۲) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١٧ ح ١-٢ من سورة المائدة.
 (٣) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٠١ في تفسيره لسورة الأنعام.
 (٤) ثواب الأعمال، ص ١٣٢ م.
 (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣٨٤ ح ٢ من سورة الأنعام.
 (٦) ثواب الأعمال، ص ١٣٢ .
 (٢) ثواب الأعمال، ص ١٣٢ .

**مكا:** عن الباقر غَلِيَّة مثله<sup>(١)</sup>.

٥ - طب؛ عن سلامة بن عمرو الهمدانيّ قال: دخلت المدينة فأتيت أبا عبد الله عليه الله الله عليه الله الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله الله علي من علّه أصابتني، وهي الداء الخبيئة، قال: أقم في جوار رسول الله عليه وفي حرمه وأمنه، واكنه، واكنه الله عليه الله واكتب سورة الأنعام بالعسل، واشربه، فإنّه يذهب عنك<sup>(٢)</sup>.

7 - شي: عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: إنَّ سورة الأنعام نزلت جملة وشيّعها سبعون ألف ملك، حين نزلت على رسول الله عليه، فعظّموها وبجّلوها، فإنَّ اسم الله تبارك وتعالى فيها في سبعين موضعاً، ولو علم الناس ما في قراءتها من الفضل ما تركوها<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب صلوات الحاجة<sup>(٤)</sup>.

٧ - شيء عن أبي بصير قال: كنت جالساً عند أبي جعفر ﷺ وهو متّك على فراشه، إذ قرأ الآيات المحكمات التي لم ينسخهنَّ شيء من الأنعام قال: شيّعها سبعون ألف ملك فوْقُلْ تَحْكَلُوا أَنْلُ مَا حَرَمَ رَبُحَكُم عَلَيَحَكُمٌ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئَاً ﴾<sup>(٥)</sup>.

### ٣٤ - باب فضائل سورة الأعراف

**شي؛** عن أبي بصير مثله<sup>(۷)</sup>.

٢ - عدة الداعي: للحفظ من الشياطين : إذا أخذ مضجعه يقرأ آية السخرة روي أنَّ رجلاً تعلم ذلك عن أمير المؤمنين علي ثمَّ مضى، فإذا هو بقرية خراب فبات فيها ولم يقرأ هذه الآية، فتغشاه الشياطين، فإذا هو به آخذ بلحيته، فقال له صاحبه : أنظره، فاستيقظ الرجل فقرأ هذه الآية فقال الشيطان لصاحبه : أرغم الله أنفك، احرسه الآن حتّى يصبح، فلمّا رجع

إلى أمير المؤمنين ﷺ فأخبره وقال له: رأيت في كلامك الشفاء والصّدق، ومضى بعد طلوع الشمس، فإذا هو بأثر شعر الشيطان منجراً في الأرض<sup>(1)</sup>.

#### ٣٥ – باب فضائل سورة الأنفال وسورة التوبة

ا –**ثو:** بالإسنادالمتقدّم، عن أبي بصير، عن أبي عبدالله ﷺ قال : من قرأ سورة الأنفال وسورة براءة في كلّ شهر لم يدخله نفاق أبداً، وكان من شيعة أمير المؤمنين ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٢ – **شي:** عن أبي بصير مثله وزاد في آخره: وأكل يوم القيامة من موائد الجنّة مع شيعة عليّ ﷺ حتّى يفرغ النّاس من الحساب<sup>(٣)</sup>.

٣ - شي: عن أبي العبّاس، عن أحدهما عنه قال: الأنفال وسُورة براءة واحدة<sup>(3)</sup>.
٤ - قيه: عن النبي عنه أنَّ من قرأهما فأنا شفيع له، وشاهد له يوم القيامة أنه بريء من النفاق، وأُعطي من الأجر بعدد كلِّ منافق ومنافقة في دار الدُّنيا عشر حسنات، ومحي عنه عشر سيّنات، ورفع له عشر درجات، وكان العرش وحملته يصلّون عليه أيّام حياته في الدُّنيا<sup>(6)</sup>.
٥ - دعوات الراوندي: قال رسول الله تشيئ : يا عليُّ أمان لأُمتي من السرق في آذرا<sup>(1)</sup>.

### ٣٦ - باب فضائل سورة يونس

١ - ثوء بالإسناد المتقدّم، عن ابن البطائني، عن الحسين بن محمّد بن فرقد عن فضيل الرسّان، عن أبي عبد الله عليتي قال: من قرأ سُورة يونس في كلّ شهرين أو ثلاثة، لم يخف عليه أن يكون من الجاهلين، وكان يوم القيامة من المقرّبين<sup>(1)</sup>.

٢ - شي؛ عن أبان بن عثمان، عن محمّد قال: قال أبو جعفو عليمًا: : اقرأ قلت: من أيّ شيء أقرأ قلت: أبن أيّ شيء أقرأ قال: اقرأ من السّور السّابعة، قال: فجعلت التمسها فقال: اقرأ سورة يونس فقرأت حتّى انتهيت إلى ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَزِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ فَتَرٌ وَلَا ذِلَةً ﴾ ثمّ قال: فقرأت حتّى انتهيت إلى ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَزِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ فَتَرٌ وَلَا ذِلَةً ﴾ ثمّ قال: فصبحات التمسها فقال: اقرأ من الترا سورة يونس فقرأت حتّى انتهيت إلى ﴿ لِلّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسَنَى وَزِيَادَةٌ وَلَا يَرْهَقُ وُجُوهَهُمْ فَتَرٌ وَلَا ذِلَةً ﴾ ثمّ قال: حسبك، قال رسول الله شيئية : إنّي لأعجب كيف لا أشيب إذا قرأت القرآن<sup>(11)</sup>.

(١) عدة الذاعي، ص ٢٩٤.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٥٢ ح ١ من سورة الأنفال.
 (٣) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٥٢ ح ١ من سورة الأنفال.
 (٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٩٩ ح ١ من سورة التوبة.
 (٥) الدروع الواقية، ص ٤٢.
 (٦) سورة الإسراء، الآية: ١١٠.
 (٩) سورة التوبة.
 (٩) شورة الآية: ٢٢٨.
 (٩) أنواب الأعمال، ص ١٣٢.
 (١) تفسير العياشي، ج ٢ و١٠٥.

٣ – **قيه:** عن النبيّ ﷺ قال: من قرأ سورة يونس أعطي من الأجر عشر حسنات بعدد من صدَّق بيونس، ومن كذب به، وبعدد كلِّ من غرق مع فرعون<sup>(١)</sup>.

### ۳۷ – باب فضائل سورة هود

ا – **ثو:** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن صندل، عن كثير بن كاثرة، عن فروة الآجري، عن أبي جعفر ﷺ قال: من قرأ سورة هود في كلِّ جمعة بعثه الله ﷺ يوم القيامة في زمرة النبيِّين ﷺ ، ولم يعرف له خطيئة عملها يوم القيامة<sup>(٢)</sup>.

۲ – شمي: عن ابن سنان، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(۳)</sup>.

### ۳۸ - باب فضائل سورة يوسف

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليتية قال: من قرأ سورة يوسُف في كلِّ يوم أو في كلِّ ليلة بعثه الله يوم القيامة وجماله كجمال يوسُف، ولا يصيبه فزع يوم القيامة، وكان من خيار عباد الله الصّالحين وقال: كانت في التّوراة مكتوبة<sup>(3)</sup>.

### ٣٩ - باب فضائل سورة الرعد

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن الحسين بن أبي العلا، عن أبي عبد الله على العلاة عن أبي عبد الله عن الله عن أبي عبد الله عن أبل من أكثر قراءة سورة الرَّعد لم يصبه الله بصاعقة أبداً، ولو كان ناصباً، وإن كان مؤمناً أدخله الله الله الحمية بلا حساب، وشفّع في جميع من يعرف من أهل بيته وإخوانه<sup>(٢)</sup>.

# ٤٠ – باب فضائل سورة إبراهيم وسورة الحجر

١ - **ثو:** بالإسناد، عن ابن البطانني، عن أبي المغرا، عن عنبسة بن مصعب عن أبي عبد

لم نجده في الدروع الواقية ولكن الموجود في ص ٤٨ مثل الحديث الأول من هذا الباب.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٢.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٢.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٣.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٣.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٣.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٣.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٣.

٤٢ – باب / فضائل سورة بني إسرائيل

الله ﷺ قال: من قرأ سورة إبراهيم والحجر في ركعتين جميعاً في كلِّ جمعة لم يصبه فقر أبداً، ولا جنون ولا بلوى<sup>(1)</sup>. **شيء:** عن عنبسة مثله<sup>(۲)</sup>.

### 21 - باب فضائل سورة النحل

ا – **ثوء** بالإسناد عن ابن البطائني، عن عاصم الخيّاط، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ قال: من قرأ سورة النّحل في كلّ شهر كفي المغرم في الدُّنيا، وسبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونه الجنون والجذام والبرص، وكان مسكنه في جنّة عدن، وهي وسط الجنان<sup>(۳)</sup>.

**شي؛** عن محمّد بن مسلم مثله<sup>(٤)</sup>. **ضا:** نروي أنّه من قرأ النحل في كلّ شهر إلى قوله: والبرص<sup>(٥)</sup>. **مكا:** عن الباقرﷺ مثله، وفي رواية للتحرُّز من إبليس وجنوده وأشياعه<sup>(٢)</sup>.

### ٤٢ – باب فضائل سورة بني إسرانيل

ا – **ثوة** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن الحسين بن أبي العلا، عن أبي عبد الله عَلَيَّةِ قال: من قرأ سورة بني إسرائيل في كلّ ليلة جمعة لم يمت حتّى يدرك القائم عَلَيَّةٍ ، فيكون من أصحابه<sup>(۷)</sup>.

**شي:** عن الحسين مثله<sup>(٨)</sup>.

٢ - ثوة العطّار، عن أبيه، عن الأشعري، عن أحمد بن هلال، عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه، عن جدّه، عن أمير المؤمنين عظيمًة قال: ما من عبد يقرأ: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُمُ ﴾ إلى آخر السّورة إلاً كان له نوراً من مضجعه إلى بيت الله الحرام، فإن كان من أهل بيت الله الحرام كان له نوراً إلى بيت المقدس<sup>(٩)</sup>.

٣ **- عدة الداعي:** يقرأ حين يأوي إلى فراشه: ﴿قَلِ آدْعُوْ ٱللَّهَ أَوِ ٱدْعُوْا ٱلرَّحْنَيُّ﴾ إلى آخر السورة، وردت به الرواية عن عليّ غَلِيَّلَا .

وعنهم ﷺ : من قرأ هاتين الآيتين حين يأخذ مضجعه لم يزل في حفظ الله من كلِّ شيطان مريد، وجبّار عنيد، إلى أن يصبح.

ثواب الأعمال، ص ١٣٣.
 ثقسير العياشي، ج ٢ ص ٢٣٩ ح ١ من سورة ابراهيم.
 ثواب الأعمال، ص ١٣٣.
 ثقه الرضا عليه ٥ ١٣٣.
 معاد من سورة النحل.
 فقه الرضا عليه ٥ ١٣٣.
 معاد من ٢٤٢.
 معاد ٢٤٢.
 معاد من ٢٢٢.
 معاد من ٢٢.
 معاد من ٢٢.</li

وروي عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال: من قرأ هذه الآية عند منامه: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِنْلَكُرُ ﴾ إلى آخرها سطع له نور إلى المسجد الحرام، حشو ذلك النور ملائكة يستغفرون له حتّى يصبح<sup>(١)</sup>.

### ٤٣ - باب فضائل سورة الكهف

١ - ثوة ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن محمّد بن حسّان عن ابن مهران، عن ابن البطائني، عن أبيه، عن أبي عبد الله علييًة قال: من قرأ سورة الكهف كلَّ ليلة جمعة لم يمت إلَّا شهيداً، وبعثه الله مع الشهداء، ووقف يوم القيامة مع الشهداء<sup>(٢)</sup>.

**يب؛** عليّ بن مهزيار، عن أيوب بن نوح، عن محمّد بن أبي حمزة قال: قال أبو عبد الله ﷺ: من قرأ سورة الكهف في كلّ ليلة جمعة كانت كفّارة له لما بين الجمعة إلى الجمعة<sup>(ع)</sup>.

**أقول:** قد مرَّ في فضل آخرها رواية في التوبة.

Y - عدة الداعي: حدَّث أبو عمران موسى بن عمران الكسرويّ، عن عبد الله بن كليب، عن منصور بن العبَّاس، عن سعيد بن جناح، عن سليمان بن جعفر الجعفري، عن الرضا عليه عن أبيه قال: دخل أبو المنذر هشام بن السائب الكلبيّ على أبي عبد الله عليه فقال: أنت الذي تفسّر القرآن؟ قال: قلت: نعم، قال: أخبرني عن قول الله عَرَضًا لنبيّه عَرَفَنَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِنَ لَا يُرْعَرِنَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِينَ لَا يُوْمِنُونَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِينَ مَعْنَ على أبي عن قول مُعَان الله عنهم؟ قال: الذي تفسم، قال: لا يور عن قول الله عنهم؟ لنبيّه على أبي عنه أور أنه بَعَلَنَا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاحِرَة حَمَلًا بَيْنَكَ وَبَيْنَ أَلَابِي عَنْ قول الله عَرَضًا عَرَبُ لا يُؤْمِنُونَ بِأَلَاحِرَة عن قول مُعَان الله عَرْبَ الله عليه الله عَرْبَ عن قول الله عَرْبَ لا يؤْمِنُونَ بِأَلَاحِرَي عن قول مُعَان الله عَرْبَ الله عليه عليه الله عليه عنهم؟ قلت: لا أدري، ما الله عَنْ عنهم؟ قلت: إذا قرآن؟

قلت: يا ابن رسول الله إن رأيت أن تنعم عليَّ وتعلَّمنيهنَّ قال: آية في الكهف وآية في النحل، وآية في الجاثية، وهي : ﴿أَفَرَمَيْتَ مَنِ أَتَخَذَ إِلَهُهُمْ هَرَبُهُ وَأَمَنَكُهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمِ وَخَتَمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلَّهِ. وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعَدِ اللَّهُ أَفَلَا تَذَكَرُونَكُ<sup>(1)</sup> وفي النحل : ﴿أُوْلَتَهِكَ ٱلَذِيبَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعَدِ اللَّهُ أَفَلَا تَذَكَرُونَكُ<sup>(1)</sup> وفي النحل : ﴿أُوْلَتَهِكَ ٱلَذِيبَ طَبَعَ وَجَعَلَ عَلَى بَصَرِهِ غِشَوَةً فَمَن يَهْدِيهِ مِنْ بَعَدِ اللَّهُ أَفَلَا تَذَكَرُونَكُ<sup>(1)</sup> وفي النحل : ﴿أُوْلَتَهِكَ ٱلَذِيبَ طَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَرِهِمْ وَأُوْلَتَهَكَ هُمُ ٱلْفَدَغِلُونَكُ<sup>(4)</sup> وفي النحل : فَقُولَتِكَ ٱلْفَلِهُ مِتَن ذَكَرُ بِعَانِتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَشِيَ مَا فَدَمَتْ يَكَاهُ إِنَّا جَعَلَنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَصِي تَعْفَقُوهُ وَفِي عَاذَاتِهِمْ وَقُولُ

عدة الداعي، ص ٣٠١.
 عدة الداعي، ص ٣٠١.
 تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٤٧ ح ١ من سورة الكهف.
 تهذيب الأحكام، ص ٤٥١ ج ٣ باب ١ ح ٢٢.
 تهذيب الأحكام، ص ٤٥١ ج ٣ باب ١ ح ٢٢.
 سورة الإسراء، الآية: ٤٥.
 سورة النحل، الآية: ٤٨.
 سورة النحل، الآية: ١٠٩.

قال الكسرويُّ: فعلَمتها رجلاً من أهل همدان كانت الديلم أسرته فمكث فيهم عشر سنين، ثمَّ ذكر الثلاث الآيات، قال: فجعلت أمرُّ على محالَهم وعلى مراصدهم فلا يروني، ولا يقولون شيئاً حتّى خرجت إلى أرض الإسلام. قال أبو المنذر: وعلَمتها قوماً خرجوا في سفينة من الكوفة إلى بغداد وخرج معهم سبع سفن فقطع على ستّ وسلمت السّفينة الّتي قرئ فيها هذه الآيات. وروي أيضاً أنَّ الرَّجل المسؤول عن هذه الآيات: ما هي من القرآن؟ هو الخضر غيرًا.

### ٤٤ - باب فضائل سورة مريم

١ - ثوة بالإسناد المتقدّم عن ابن البطائني، عن عمرو بن أبان، عن أبي عبد الله عليتية قال: من أدمن قراءة سورة مريم، لم يمت حتّى يصيب منها ما يعينه في نفسه وماله وولده، وكان في الآخرة من أصحاب عيسى ابن مريم عليتي وأعطي في الآخرة مثل ملك سليمان بن داود في الدُنيا<sup>(٢)</sup>.

٣ - عدة؛ الداعي؛ عن الصّادق عَلَيْنَا من دخل على سلطان يخافه فقرأ عندما يقابله كهيعص ويضمُّ يده اليمنى كلما قرأ حرفاً ضمَّ إصبعاً، ثمَّ يقرء حم عسق ويضمُّ أصابع يده اليسرى كذلك ثمَّ يقرأ : ﴿ لَهُ وَعَنَتِ الْوُجُوهُ لِلْحَيِّ الْفَيَوَرِ وَقَدَ خَابَ مَنَ حَمَلَ ظُلْماً﴾ <sup>(٣)</sup> ويفتحهما في وجهه، كفي شرَّه<sup>(٤)</sup>.

#### ٤٥ - باب فضائل سورة طد

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن صباح الحدَّاء، عن إسحاق بن عمّار عن أبي عبد الله عليكيد قال: لا تدعوا قراءة سورة طه فإنَّ الله يحبّها ويحبُّ من قرأها ومن أدمن قراءتها أعطاه الله يوم القيامة كتابه بيمينه، ولم يحاسبه بما عمل في الإسلام، وأُعطي في الآخرة من الأجر حتّى يرضى<sup>(٥)</sup>.

### ٤٦ - باب فضائل سورة الأنبياء

ا – **ثو:** بالإسناد عن ابن البطائني، عن يحيى بن مساور، عن فضيل الرسّان عن أبي عبد الله عليظة قال: من قرأ سورة الأنبياء حبّاً لها كان ممن رافق النبيّين أجمعين في جنّات النعيم، وكان مهيباً في أعين النّاس حياة الدُنيا<sup>(٦)</sup>.

- عدة الداعي، ص ٢٩٥. أقول: وروي عن الصادق عنه : ما من عبد يقرأ آخر الكهف عند نومه إلا تيقظ في الساعة التي يريد. [النمازي].
  - (٢) ثواب الأعمال، ص ١٣٤ . (٣) سورة طه، الآية: ١١٠ .
  - (٤) عدة الداعي، ص ٢٩٤. (٥) (٦) ثواب الأعمال، ص ١٣٤- ١٣٥.

### ٤٧ - باب فضائل سورة الحج

١ - ثو؛ بالإسناد عن ابن البطائني، عن عليّ بن سورة، عن أبيه، عن أبي عبد الله عليّ الله الحرام، وإن قال عن قرأ سورة الحج في كلّ ثلاثة أيّام لم تخرج سنته حتّى يخرج إلى بيت الله الحرام، وإن مات في سفره أدخل الجنّة، قلت فإن كان مخالفاً؟ قال: يخفّف عنه بعض ما هو فيه<sup>(١)</sup>.

#### ٤٨ – باب فضائل سورة المؤمنين

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله عليه قال: من قرأ سورة المؤمنين ختم الله له بالسمادة، إذا كان يدمن قراءتها في كلّ جمعة، وكان منزله في الفردوس الأعلى مع النبيين والمرسلين<sup>(٢)</sup>.

### ٤٩ - باب فضائل سورة النور

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن أبي عبد الله المؤمن، عن ابن مسكان، عن أبي عبد الله للمؤمن، عن ابن مسكان، عن أبي عبد الله عليتي قال: حصّنوا أموالكم وفروجكم بتلاوة سورة النور، وحصّنوا بها نساءكم، فإذا فإنَّ من أدمن قراءتها في كلِّ يوم أو في كلِّ ليلة لم يزن أحد من أهل بيته أبداً حتى يموت، فإذا هو مات شيّعه إلى قبره سبعون ألف ملك كلهم يدعون ويستغفرون الله له حتى يدخل في قبره".

### ٥٠ - بأب فضائل سورة الفرقان

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن ابن عميرة، عن إسحاق، عن أبي الحسن علي الله الحسن علي الحسن علي الحسن علي الحسن علي الحسن علي الما بن عمّار لا تدع قراءة سورة : ﴿ تَبَارَكَ ٱلْذِى نَزَلَ ٱلْعُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ فِإِنَّ من قرأها في كلَّ ليا ابن عمّار الله أبداً، ولم يحاسبه، وكان منزله في الفردوس الأعلى (٤).

### ٥١ – باب فضائل سورة الطواسين الثلاث<sup>(•)</sup>

١ - ثوء بالإسناد عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليمية قال: من قرأ الطواسين الثلاثة في ليلة الجمعة، كان من أولياء الله وفي جوار الله وكنفه، ولم يصبه في الدَّنيا بؤس أبداً، وأعطى في الآخرة من الجنّة حتّى يرضى، وفوق رضاه، وزوَّجه الله مائة زوجة من الحور العين<sup>(٦)</sup>.

> (۱) – (٤) ثواب الأعمال، ص ١٣٥ . (٥) الطواسين الثلاث: أي سورة الشعراء والنمل والقصص. (٦) ثواب الأعمال، ص ١٣٨ .

# ٥٢ – باب فضائل سورة العنكبوت وسورة الروم

١ - ثوء بالإسناد إلى ابن البطائني، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليم قال:
 من قرأ سورة العنكبوت والروم في شهر رمضان ليلة ثلاث وعشرين، فهو والله - يا أبا محمد
 من أهل الجنة، ولا أستثني فيه أبداً، ولا أخاف أن يكتب الله عليمً في يميني إثماً، وإنَّ لهاتين السورتين من الله مكاناً<sup>(1)</sup>.

### ٥٣ – باب فضائل سورة لقمان

١ - ثوة بالإسناد إلى ابن البطائني، عن عمرو بن جبير العرزمي، عن أبيه، عن أبي جعفر عليه العرزمي، عن أبي جعفر عليه الله به في ليلته ملائكة يحفظونه من إبليس وجنوده، حتى يصبح، فإذا قرأها بالنهار لم يزالوا يحفظونه من إبليس وجنوده، حتى يمسي<sup>(٢)</sup>.

**ضا:** مثله<sup>(٣)</sup>.

### ٥٤ - باب فضائل سورة السجدة

١ - ثو: بالإسناد إلى ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله عليه قال: من قرأ سورة السّجدة في كلّ ليلة جمعة أعطاه الله كتابه بيمينه، ولم يحاسبه مهما كان منه، وكان منه، وكم من رفقاء محمّد وأهل بينه عنها إلى المان منه، منه، منهما كان منه، وكان منه، وكن كله، وكنه، وكان منه، وكنه، وكنه، وكنه، وكنه، وكنه، وكان منه، وكنه، وكان منه، وكان منه، وكنه، وكنه، وكان منه، وكان منه، وكان منه، وكنه، وكان منه، وكنه، وكان منه، وكان من منه، وكنه، وكان منه، وكنه، وكنه، وكنه، وكنه، وكنه، وكنه، وكنه، وكان منه، وكان منه، وكان منه، وكنه، و منه، وكنه، وكن 

**أقول:** سيأتي خبر في سورة الواقعة.

### ٥٥ – باب فضائل سورة الأحزاب

١ - ثوء بالإسناد إلى ابن البطائني، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليه قال: من كان كثير القراءة لسورة الأحزاب كان يوم القيامة في جوار محمد عليه وأزواجه، ثمَّ قال: سورة الأحزاب فيها فضائح الرِّجال والنساء من قريش وغيرهم يا ابن سنان إنَّ سورة الأحزاب فضحت نساء قريش من العرب، وكانت أطول من سورة البقرة لكن نقصوها وحرَّفوها<sup>(o)</sup>.

#### ٥٦ – باب فضائل سورة سبأ وسورة فاطر

١ - ثو: بالإسناد إلى ابن البطائني، عن أحمد بن عائذ، عن ابن أذينة، عن أبي عبد

(1) - (۲) ثواب الأعمال، ص ۱۳۸ – ۱۳۹.
 (۳) فقه الرضا ﷺ، ص ۳٤۲.
 (٤) - (٥) ثواب الأعمال، ص ١٣٩.

الله ﷺ قال للحمدين جميعاً : حمد سبأ وحمد فاطر : من قرأهما في ليلة لم يزل في ليلته في حفظ الله وكلاءته، فإن قرأهما في نهاره لم يصبه في نهاره مكروه، وأعطي من خير الدُّنيا وخير الآخرة ما لم يخطر على قلبه ولم يبلغ مناه<sup>(١)</sup>.

٥٧ – باب فضائل سورة يس، وفيه فضائل غيرها من السور أيضاً

١ - ثوة بالإسناد إلى ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: إنَّ لكلِّ شيء قلب، وقلب القرآن يس، من قرأها في نهاره قبل أن يمسي كان في نهاره من المحفوظين والمرزوقين، حتى يمسي، ومن قرأها في ليلة قبل أن ينام وكل الله به ألف ملك يحفظونه من شرّ كلُّ شيطان رجيم ومن كلِّ آفة.

وإن مات في يومه أو في ليلته أدخله الله الجنّة، وحضر غسله ثلاثون ألف ملك كلّهم يستغفرون له، ويشيّعونه إلى قبره بالاستغفار له فإذا أدخل في لحده كانوا في جوف قبره يعبدون الله وثواب عبادتهم له، وفسح له في قبره مدَّ بصره وأُومن من ضغطة القبر، ولم يزل له في قبره نور ساطع إلى أعنان السّماء إلى أن يخرجه الله من قبره.

فإذا أخرجه لم يزل ملائكة الله معه يشيّعونه ويحدِّثونه ويضحكون في وجهه ويبشّرونه بكلِّ خير حتّى يجوزوا به الصراط والميزان، ويوقفوه من الله موقفاً لا يكون عند الله خلقاً أقرب منه إلَّا ملائكة الله المقرَّبون وأنبياؤه المرسلون وهو مع النبيّين واقف بين يدي الله، لا يحزن مع من يحزن، ولا يهتمُّ مع من يهتمٌ، ولا يجزع مع من يجزع .

ثمَّ يقول له الرّبُّ تبارك وتعالى: اشفع عبدي أُشفّعك في جميع ما تشفع وسلني عبدي أُعطك جميع ما تسأل، فيسأل فيعطى، ويشفع فيشفّع، ولا يحاسب فيمن يحاسب، ولا يوقف مع من يوقف، ولا يذلُّ مع من يذلُّ، ولا يكبت بخطيئة ولا بشيء من سوء عمله، ويعطى كتاباً منشوراً، حتّى يهبط من عند الله فيقول الناس بأجمعهم: سبحان الله ما كان لهذا العبد من خطيئة واحدة، ويكون من رفقاء محمّد تُنْكُ

**ضا:** مثله إلى قوله: إلى قبره<sup>(٣)</sup>.

(١) - (٢) ثواب الأعمال، ص ١٤٠. (٣) فقه الرضا ع الله ، ص ٣٤٢.

قبض روحه، وكان ممّن يضمن الله له السّعة في معيشته، والفرح عند لقائه، والرّضا بالثواب في آخرته وقال الله تعالى لملائكته أجمعين: من في السّماوات ومن في الأرض: قد رضيت عن فلان فاستغفروا له<sup>(۱)</sup>.

٣ – **مكاء** روي أنَّ يس تقرأ للدُّنيا والآخرة، وللحفظ من كلِّ آفة وبليّة في النّفس والأهل والمال. وروي أنَّه من كان مغلوباً على عقله قرىء عليه يس أو كتبه وسقاه وإن كتبه بماء الزعفران على إناء من زجاج فهو خير فإنّه يبرأ<sup>(٢)</sup>.

٤ - جع؛ عن محمّد بن عليّ، عن النبيّ تلقي قال : القرآن أفضل من كلّ شيء دون الله، فمن وقّر القرآن فقد وقّر الله، ومن لم يوقّر القرآن فقد استخفَّ بحقّ الله، وحرمة القرآن كحرمة الوالد على ولده، وحملة القرآن المحفوفون برحمة الله، الملبوسون نور الله، يقول الله : يا حملة القرآن استحبّوا الله بتوقير كتاب الله يزد لكم حبّاً، ويحبّبكم إلى عباده، يدفع عن مستمع القرآن بلوى الدُّنيا وعن قارئه بلوى الآخرة، ولمستمع آية من كتاب الله خير من ثبير ذهباً ولتالي آية من كتاب الله أفضل ممّا تحت العرش إلى أسفل التخوم.

وإنَّ في كتاب الله سورة تسمّى العزيز يدعى صاحبها الشريف عند الله، يشفع لصاحبها يوم القيامة، مثل ربيعة ومضر، ثمَّ قال النبيُّ ﷺ : ألا وهي سورة يس، وقال النبيُّ ﷺ : يا عليُّ اقرأ يسّ فإنّ في يس عشرة بركات ما قرأها جائع إلَّا شبع، ولا ظمآن إلَّا روي، ولا عار إلَّا كسي، ولا عزب إلَّا تزوَّج، ولا خائف إلَّا أمن، ولا مريض إلَّا برئ، ولا محبوس إلَّا أخرج، ولا مسافر إلَّا أُعين على سفره، ولا يقرأون عند ميّت إلَّا خفّف الله عنه، ولا قرأها رجل له ضالة إلَّا وجدها<sup>(٣)</sup>.

**دعوات الراوندي:** قال النبئي ﷺ : يا عليُّ اقرأ يس وذكر مثله<sup>(٤)</sup>.

٥ – ٩١: أحمد بن عبدون، عن عليّ بن محمّد بن الزبير، عن عليّ بن فضّال، عن العبّاس ابن عامر، عن أبي جعفر الخثعميّ قريب إسماعيل بن جابر، عن أبي عبد الله غليتي : علّموا أولادكم يسّ فإنّها ريحانة القرآن<sup>(٥)</sup>.

٦ - الدر المنثور : عن جندب بن عبد الله قال : قال رسول الله عنه : من قرأ يس في ليلة ابتغاء وجه الله غفر له.

وعن الحسن قال : من قرأ يس ابتغاء وجه الله غفر له، وقال : بلغني أنّها تعدل القرآن كلّه . وعن أبي بكر قال : قال رسول الله ﷺ : سورة يس تدعى في التوراة المعمّة تعمُّ صاحبها بخير الدُّنيا والآخرة، وتكابد عنه بلوى الدُّنيا والآخرة وتدفع عنه أهاويل الآخرة، وتسمّى

- (1) ثواب الأعمال، ص ١٤١.
   (٢) مكارم الأخلاق، ص ٣٤٩.
- (٣) جامع الأخبار، ص ١٢٥. (٤) الدعوات للراوندي، ص ٢٤٦ ح ٥٩٢.
  - (٥) أمالي الطوسي، ص ٦٧٧ مجلس ٣٧ ح ١٤٣٥.

الذّافعة والقاضية، وتدفع عن صاحبها كلَّ سوء، وتقضي له كلَّ حاجة، من قرأها عدلت له عشرين حجّة، ومن سمعها عدلت له ألف دينار في سبيل الله، ومن كتبها ثمَّ شربها أدخلت جوفه ألف دواء، وألف نور، وألف يقين، وألف بركة، وألف رحمة، ونزعت عنه كلّ غلّ وداء.

وعن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من سمع سورة يس عدلت له عشرين ديناراً في سبيل الله ومن قرأها عدلت له عشرين حجّة، ومن كتبها وشربها أدخلت جوفه ألف يقين، وألف نور، وألف بركة، وألف رحمة، وألف رزق ونزعت منه كلّ غلّ وداء.

وعن ابن عبّاس قال : قال النبيُّ ﷺ : لوددت أنّها في قلب كلّ إنسان من أمّتي، يعني يس . وعن عطا بن أبي رباح قال : بلغني أنَّ رسول الله ﷺ قال : من قرأ يس في صدر النّهار قضيت حوائجه . وعن أبي الدّرداء، عن النبيِّ ﷺ قال : ما من ميّت يقرأ عنده سورة يس إلَّا هوَّن الله عليه .

وعن صفوان بن عمرو قال: كانت المشيخة إذا قرأت يس عند الميّت خفّف عنه بها. وعن أبي قلابة قال: من قرأ يس غفر له، ومن قرأها وهو جائع شبع ومن قرأها وهو ضالٌ هدي، ومن قرأها وله ضالة وجدها، ومن قرأها عند طعام خاف قلّته كفاه، ومن قرأها عند ميّت هوّن عليه، ومن قرأها عند امرأة عسر عليها ولدها يسّر عليها، ومن قرأها فكأنّما قرأ القرآن إحدى عشرة مرَّة، ولكلِّ شيء قلب، وقلب القرآن يس.

وعن يحيى بن أبي كثير قال : من قرأ يس إذا أصبح لم يزل في فرج حتّى يمسي ، ومن قرأها إذا أمسى لم يزل في فرج حتّى يصبح .

وعن جعفر قال: قرأ سعيد بن جبير على رجل مجنون سورة يس فبرئ.

وعن أحمد بن عبيد الله بن محمّد بن عمرو الدبّاغ، عن أبيه قال : سلكت طريقاً فيه غول فإذا امرأة عليها ثياب معصفرة، على سرير، وقناديل وهي تدعوني فلمّا رأيت ذلك أخذت في قراءة يس فطفنت قناديلها وهي تقول : يا عبد الله ما صنعت بي؟ فسلمت عنها قال المقرئ: فلا يصيبكم شيء من خوف أو مطالبة من سلطان أو عدو إلّا قرأتم يس فإنّه يدفع عنكم بها .

وعن جزيم بن فاتك قال : خرجت في طلب إبل لي وكنّا إذا نزلنا بواد قلنا : نعوذ بعزيز هذا الوادي فتوسّدت ناقة، وقلت : أعوذ بعزيز هذا الوادي فإذا هاتف يهتف بي وهو يقول :

- ويحك عذبانة ذي الجلال منتزل الحسرام والحلال ووحمسد الله ولا تسبيل ماكيد ذي الجنّ من الأهوال إذ تنذكر الله على الأميال وفي سهول الأرض والجبال وصار كيد الجنّ في سفال إلاّ التقى وصالح الأعسال فقلت له:
- يا أيِّها القائيل ما تبقول أرشيد عسنيدك أم تسضيليسل

فقال:

هذا رسول الله ذو الخيرات جاء بيس وحاميمات وسود بسعد مسفسط يأمر بالصلاة والتركاة ويزجر الأقوام عن هنات قد كنَّ في الأنام منكرات

قلت له : من أنت؟ قال : أنا ملك من ملوك الجن بعثني رسول الله ﷺ علي جنّ نجد، قلت : أما لو كان لي من يؤدّي لي إبلي هذه إلى أهلي لآتيه حتّى أُسلم قال : فأنا أؤدّيها، فركبت بعيراً منها، ثمَّ قدمت فإذا النبيُّ ﷺ على المنبر فلمّا رآني قال : ما فعل الرجل الّذي ضمن لك أن يؤدّي إبلك؟ أما إنّه قد أدَّاها سالمة.

وعن أبي بكر قال : قال رسول الله ﷺ : من زار قبر والديه أو أحدهما في كلِّ جمعة فقرأ عندهما يس غفر الله له بعدد كلِّ حرف منها .

وعن ابن عباس قال: قال عليَّ بن أبي طالب ﷺ : يا رسول الله القرآن ينفلت من صدري فقال النبيَّ ﷺ : ألا أعلَّمك كلمات ينفعك الله بهنَّ وينفع من علّمته؟ قال : نعم بأبي أنت وأمّي، قال : صلِّ ليلة الجمعة أربع ركعات تقرأ في الركعة الأولى بفاتحة الكتاب ويس، وفي الثانية بفاتحة الكتاب وبحم الدخان وفي الثالثة بفاتحة الكتاب وباكم تنزيل السّجدة، وفي الرابعة بفاتحة الكتاب وتبارك المفصّل فإذا فرغت من التشهّد فاحمد الله وأثن عليه وصلًّ على النبيّين، واستغفر للمؤمنين، ثمَّ قل:

اللّهمّ ارحمني بترك المعاصي أبداً ما أبقيتني، وارحمني من أن أتكلّف ما لا يعنيني، وارزقني حسن النّظر فيما يرضيك عنّي، اللهمَّ بديع السّموات والأرض ذا الجلال والإكرام، والعزة الّتي لا ترام، أسألك يا الله يا رحمن بجلالك ونور وجهك، أن تلزم قلبي حفظ كتابك كما علّمتني، وارزقني أن أتلوه على النحو الّذي يرضيك، وأسألك أن تنوَّر بالكتاب بصري، وتنطق به لساني، وتفرَّج به عن قلبي، وتشرح به صدري، وتستعمل به بدني، وتقوِّيني على ذلك، وتعينني عليه، فإنّه لا يعينني على الخير غيرك، ولا يوفّق له إلَّا أنت.

فافعل ذلك ثلاث جمع، أو خمساً أو سبعاً تحفظ بإذن الله وما أخطأ مؤمناً قطًّ، فاتى النبيَّ ﷺ بعد ذلك بسبع جمع فأخبره بحفظه القرآن والحديث فقال النبيُّ ﷺ : مؤمن وربِّ الكعبة علم أبا حسن علم أبا حسن.

وعن ابن عبّاس قال: اجتمعت قريش بباب النبيّ ﷺ ينتظرون خروجه ليؤذوه، فشقً ذلك عليه فأتاه جبرئيل بسورة يس وأمره بالخروج عليهم، فأخذ كفّاً من تراب وخرج، وهو يقرأها، ويذرُّ التراب على رؤوسهم، فما رأوه حتّى جاوز فجعل أحدهم يلمس رأسه فيجد التراب، وجاء بعضهم فقال: ما يجلسكم؟ قالوا: ننتظر محمّداً، فقال: لقد رأيته داخلاً المسجد، قال: قوموا فقد سحركم. وعن عكومة قال: كان ناس من المشركين من قريش يقول بعضهم: لو قد رأيت محمّداً، لفعلت به كذا وكذا، ويقول بعضهم: لو قد رأيت محمّداً لفعلت به كذا وكذا فأتاهم النبيُّ في وهم في حلقة في المسجد، فوقف عليهم، فقرأ عليهم: ﴿يَسَوَالْفُرْمَانِ الْمَكِيرِ﴾ حتى بلغ : ﴿فَهُمْ لَا يَبْصِرُونَ﴾ ثمَّ أخذ تراباً فجعل يذرُّه على رؤوسهم، فما يرفع رجل منهم إليه طرفه، ولا يتكلَّم كلمة، ثمَّ جاوز النبيُّ في في فجعلوا ينفضون التراب عن رؤوسهم ولحاهم، يقولون: والله ما سمعنا، والله ما أبصرنا، والله ما عقلنا.

وعن ابن عباس قال : كانت الأنصار منازلهم بعيدة من المسجد، فأرادوا أن ينتقلوا فيكونوا قريباً من المسجد، فنزلت : ﴿ وَنَحَتُبُ مَا قَنَعُوْا وَمَاتَنَوْهُمْ ﴾ (١) فقالوا بل نمكث مكاننا .

وعن مجاهد قال: اجتمعت قريش فبعثوا عتبة بن ربيعة فقالوا له : انت هذا الرَّجل فقل له : إنَّ قومك يقولون إنَّك جنت بأمر عظيم، ولم يكن عليه آباؤنا ولا يتبّعك عليه أحد منّا وإنَّك إنّما صنعت هذا أنّك ذو حاجة، فإن كنت تريد المال فإنَّ قومك سيجمعون لك ويعطونك، فدع ما ترى، وعليك بما كان عليه آباؤك، فانطلق إليه عتبة فقال له الذي أمروه، فلمّا فرغ من توله وسكت، قال رسول الله تشكر : بسم الله الرحمن الرحيم ﴿حمّ () تَنزِيلُ بِّنَ الرَّعْنَ الرَّحِيرِ () فقرأ عليه من أوَّلها حتى بلغ ﴿فَإِنَّ أَعَرَشُواً فَقُلَ أَنَذَرَبُكُرُ صَيفَقَة مِثْلَ مَنفِقَة عَو وَتَمُودُ (<sup>1)</sup> فقرأ عليه من أوَّلها حتى بلغ ﴿فَإِنَّ أَعَرَشُواً فَقُلَ أَذَرَبُكُرُ صَيفَة مِثْلَ مَنفِقَة عَو وَتَمُودُ (<sup>1)</sup> فرجع عتبة فأخبرهم الخبر، وقال: لقد كلّمني بكلام ما هو بشعر ولا بسحر، وإنّه لكلام عجب ما هو بكلام النّاس، فوقعوا به، وقالوا نذهب إليه بأجمعنا فلما أرادوا ذلك طلع عليهم رسول الله تشكر فعمد لهم حتى قام على رؤوسهم، وقال بسم الله الرّحيم : فريسَ وَأَلَثُرْهَانِ آلمَكِيمِ حتى بلغ : ﴿إِنَّا جَعَلَنَا فِي أَعْنَقُوا فَقُلَ الله الله الرّحيم إلى الله عليهم رسول الله عنه فعمد لهم حتى قام على رؤوسهم ، وقال بسم الله الرّحيم الم عليه وبسَر وَأَلَثُرَّانِ آلمَكِيمِ حتى الغ الم النّاس، فوقعوا به، والوا نذهب إليه بأجمعنا فلما أرادوا ذلك طلع وليسَ وَأَلَثُرَّانِ آلمَع بله عنهم الى اعناقهم عليهم رسول الله الله الما الناس، فوقعوا به، وقالوا الذهب إليه بأجمعنا فلما أرادوا ذلك طلع ولا يدرون ما منع بهم، فلما النصرف عنهم رأوا الذي صنع بهم فعجبوا وقالوا ما رأينا أحداً قطُّ أسحر منه انظروا ما صنع بهم، فلما الصرف عنهم رأوا الذي صنع بهم فعجبوا وقالوا ما رأينا أحداً

وعن ابن عبّاس عن النبيِّ ﷺ قال: السُبَّق ثلاثة: فالسّابق إلى موسى يوشع بن نون، والسابق إلى عيسى صاحب يس، والسّابق إلى محمّد عليُّ بن أبي طالب.

وعن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ : الصدّيقون ثلاثة : حزقيل مؤمن آل فرعون، وحبيب النّجار صاحب آل يس، وعليّ بن أبي طالب ﷺ .

وعن أبي ليلى قال: قال رسول الله ﷺ : الصديقون ثلاثة : حبيب النّجار مؤمن آل يس الّذي قال: ﴿ يَنَقَوْمِ أَنَّبِعُوا ٱلْمُرْسَكِلِينَ﴾ <sup>(٤)</sup> وحزقيل مؤمن آل فرعون الّذي قال : ﴿ أَنَقَـنُلُونَ رَجُلًا

- سورة يس، الآية: ١٢.
   ٣٠ سورة فصلت، الآيتان: ١-٢.
  - (٣) سورة فصلت، الآية: ١٣. (٤) سورة يس، الآية: ٢٠.

٦٠ – باب / فضائل سورة الزمر

أَن يَفُولُ رَبِّكَ أَلَمَهُ <sup>(1)</sup>وعليُّ بن أبي طالب وهو أفضلهم. ابن عساكر : ثلاثة ما كفروا بالله قطَّ : مؤمن آل يس وعليّ بن أبي طالب وآسية امرأة فرعون. وعن ابن عبّاس قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ يس والصّافّات يوم الجمعة ثمَّ سأل الله أعطاه سؤله<sup>(۲)</sup>.

#### ٥٨ - باب فضائل سورة الصافات

١ - ثوء أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعري، عن محمّد بن حسّان، عن ابن مهران، عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله عليتي قال: من قرأ سورة الصّافات في كلِّ يوم جمعة لم يزل محفوظاً من كلِّ آفة، مدفوعاً عنه كلُّ بليّة، في الحياة الشّافات في كلِّ يوم جمعة لم يزل محفوظاً من كلِّ آفة، مدفوعاً عنه كلُّ بليّة، في الحياة الدُنيا، مرزوقاً في الدُنيا بأوسع ما يكون من الرزق، ولم يصبه الله في ماله ولا ولده ولا بدنه بيوء من الدُنيا، مرزوقاً في الدُنيا بأوسع ما يكون من الرزق، ولم يصبه الله في ماله ولا ولده ولا بدنه بيوء من الدُنيا، مرزوقاً في المُنيا بأوسع ما يكون من الرزق، ولم يصبه الله في ماله ولا ولده ولا بدنه بيوء من شيطان رجيم، ولا من جبّار عنيد، وإن مات في يومه أو في ليلته أماته الله شهيداً وأدخله الجنّة مع الشهداء في درجة من الجنّة<sup>(٣)</sup>.

٢ - مكا: عنه عليه مثله، وفي رواية يقرأ للشرف والجاه في الدُنيا والآخرة<sup>(٥)</sup>.

### ٥٩ – باب فضائل سورة ص

١ - ثوء بالإسناد عن ابن البطائني، عن عمرو بن جبير، عن أبيه، عن أبي جعفر عليه الله الله عن أبي جعفر عليه الله الله عن أبي جعفر عليه الله الله من قرأ سورة ص في ليلة الجمعة أعطي من خير الدُّنيا والآخرة ما لم يعط أحد من النّاس، إلَّا نبيَّ مرسل أو ملك مقرَّب، وأدخله الله الجنّة وكلَّ من أحبَّ من أهل بيته حتى خادمه الذي يخدمه، وإنَّ لم يكن في حدً عياله، ولا في حدً من يشفع فيه<sup>(٦)</sup>.

### ٦٠ – باب فضائل سورة الزمر

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن صندل، عن هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله علي قال: من قرأ سورة الزمر استخفّها من لسانه، أعطاه الله من شرف الدُّنيا والآخرة، وأعزَّه بلا مال ولا عشيرة، حتّى يهابه من يراه، وحرَّم جسده على النَّار، ويبنى له في الجنّة ألف مدينة في كلِّ مدينة ألف قصر في كلِّ قصر مائة حوراء، وله مع هذا عينان تجريان، وعينان نضّاختان، وعينان مدهامّتان وحور مقصورات في الخيام، وذواتا أفنان، ومن كلِّ فاكهة زوجان<sup>(٧)</sup>.

- (١) سورة غافر، الآية: ٢٨.
- (٣) ثواب الأعمال، ص ١٤١.
- ۵) مكارم الأخلاق، ص ٣٤٩.

(٤) فقه الرضا ٤٤
 (٤) - (٧) ثواب الأعمال، ص ١٤٢.

(۲) الدر المنثور، ج ٥ ص ٢٥٦-۲٧٠.

**ضا:** مثله إلى قوله: ولا عشيرة<sup>(١)</sup>.

٣ – **مكا:**عن الصّادق ﷺ : من قرأ سورة الزمر في يومه أو ليلته أعطاه الله شرف الدُّنيا والآخرة، وأعزَّه بلا عشيرة ومال<sup>(٢)</sup>.

### ٦١ – باب فضائل سورة المؤمن

١ - ثو: بالإسناد عن ابن البطائني، عن جويرية، عن العلاء، عن أبي الصّباح عن أبي جعفر أبي الصّباح عن أبي جعفر علي الله عن أبي قال: من قرأ سورة المؤمن في كلّ ليلة غفر الله له ما تقدّم من ذنبه وما تأخر، وألزمه كلمة التقوى، وجعل الآخرة خيراً له من الدُّنيا<sup>(٣)</sup>.

## ٦٢ - باب فضائل سورة حم السجدة

ا – **ثو: ب**الإسناد إلى ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن ذريح المحاربيّ قال : قال أبو عبد الله عليمية : من قرأ حم السّجدة كانت له نوراً يوم القيامة مدَّ بصره وسروراً، وعاش في هذه الدُّنيا محموداً مغبوطاً<sup>(ع)</sup>.

## ٦٣ – باب فضائل سورة حمعسق [الشورى]

## ٦٤ - باب فضائل سورة الزخرف

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن أبي بصير قال: قال أبو جعفر ﷺ: من أدمن قراءة حم الزخرف، آمنه الله في قبره من هوامً الأرض، ومن ضمّة القبر حتّى يقف بين يدي الله بتزيلاً ، ثمَّ جاءت حتّى تدخل الجنّة بأمر الله تبارك وتعالى<sup>(٦)</sup>.

- (١) فقه الرضا ﷺ، ص ٣٤٣.
- (۲) مكارم الأخلاق، ص ۳۵۰.
   (۳) (۲) ثواب الأعمال، ص ۱٤۲-۱٤٣.

198

70 – باب فضائل سورة الدخان زانداً على ما سيجيء في باب فضل قراءة سور الحواميم، وفيد فضل سورة يس أيضاً

ا - **ثو:** بالإسناد عن ابن البطائني، عن عاصم الخيّاط، عن أبي حمزة قال: قال أبو جعفر ﷺ : من قرأ سورة الدُّخان في فرائضه ونوافله، بعثه الله من الآمنين يوم القيامة، وأظلّه تحت عرشه، وحاسبه حساباً يسيراً، وأعطاه كتابه بيمينه<sup>(1)</sup>.

٢ – **كتاب الصفين؛** قال: لما توجّه عليَّ ﷺ إلى صفّين انتهى إلى ساباط ثمَّ إلى مدينة بهرسير، وإذا رجل من أصحابه يقال له: حريز بن سهم من بني ربيعة ينظر إلى آثار كسرى، وهو يتمثّل بقول ابن يعفر التّميمي:

جرت الرّياح على مكان ديارهم فكأتسما كانوا على ميعاد فقال عليٌّ عَلِيْنِي : أفلا قلت : ﴿ كَمْ تَرَكُوْا مِن جَنَّتِ وَعُيُونُو ٢٠٠٠ وَزُرُوعٍ وَمَقَامٍ كَرِيمِ ٢٠٠٠

كَنُوا فِيهَا فَنَكِمِينَ (٢) كَذَلِكُ وَأَوَرَنَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ (٢) فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاءُ وَأَلاَرْضُ وَمَا كَانُوا مُظَرِينَ كَانُوا فِيهَا فَنَكِمِينَ (٢) كَذَلِكُ وَأَوَرَنَنَهَا قَوْمًا ءَاخَرِينَ (٢) فَمَا بَكَتْ عَلَيْهِمُ السَّمَاء (٣) إنَّ هؤلاء كانوا وارثين، فأصبحوا موروثين إنَّ هؤلاء لم يشكروا النّعمة، فسلبوا دنياهُم بالمعصية، إيّاكم وكفر النّعم، لا تحلُّ بكم النقم<sup>(٣)</sup>.

٣ - **الدر المنثور؛** عن أبي هريرة قال : قال رسول الله عنه عن قرأ حم الدُّخان في ليلة أصبح يستغفرون له سبعون ألف ملك .

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله عنه: من قرأ حم الدُّخان في ليلة جمعة أصبح مغفوراً له. وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله عنه: من قرأ ليلة الجمعة حم الدُّخان ويس أصبح مغفوراً له.

وعن أبي أمامة قال : قال رسول الله ﷺ من قرأ حم الدُّخان في ليلة الجمعة أو يوم جمعة بني الله له بيتاً في الجنّة .

وعن الحسن أنَّ النبيَّ عَنْكُ قال: من قرأ سورة الدُّخان في ليلة غفر له ما تقدَّم من ذنبه.

وعن أبي رافع قال: من قرأ الدُّخان في ليلة الجمعة أصبح مغفوراً له وزوِّج من الحور العين. وعن عبد الله بن عيسى قال: أخبرت أنَّه من قرأ حم الدُّخان ليلة الجمعة إيماناً وتصديقاً بها أصبح مغفوراً له<sup>(3)</sup>.

### 71 - باب فضائل سورة الجاثية

١ - ثو: بالإسناد عن ابن البطائني، عن عاصم، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظَلِيتَهُ

- (۱) ثواب الأعمال، ص ١٤٣.
   (۲) سورة الدخان، الآيات: ۲٥-۲۹.
   (۳) يتبت مذيب ٢٥
  - (٣) وتعة صفين، ص ١٤٢. (٤) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٤.

قال: من قرأ سورة الجاثية كان ثوابها أن لا يرى النّار أبداً، ولا يسمع زفير جهنّم ولا شهيقها، وهو مع محمّد ﷺ <sup>(۱)</sup>.

#### ٦٧ – باب فضائل سورة الأحقاف

ا – **ثو؛** بالإسناد إلى ابن البطائني، عن ابن عميرة، عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قرأ في كلّ ليلة أو في كل جمعة سورة الأحقاف، لم يصبه الله بروعة في الحياة الدُّنيا، وآمنه من فزع يوم القيامة إن شاء الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

٦٨ – باب فضائل قراءة الحواميم وفيه فضل قراءة سور أخرى أيضاً

ا – **ثوة** بالإسناد عن ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علي الله علي الله الحواميم رياحين القرآن، فإذا قرأتموها فاحمدوا الله واشكروه كثيراً، لحفظها وتلاوتها، إنّ العبد ليقوم ويقرأ الحواميم، فيخرج من فيه أطيب من المسك الأذفر والعنبر، وإنّ الله عَمَى القيامة يستغفر له العرش والكرسيُّ وملائكة الله المقوَّبون<sup>(٣)</sup>.

٢ - الدو المنثور؛ عن أنس قال: قال رسول الله عنه: الحواميم ديباج القرآن. وعن سمرة بن جندب مرفوعاً: الحواميم روضة من رياض الجنّة.

وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ حم المؤمن إلى ﴿إِلَيْهِ الْمَصِيرُ ﴾<sup>(٤)</sup> وآية الكرستي حين يصبح حفظ بهما حتّى يمسي، ومن قرأهما حين يمسي حفظ بهما حتّى يصبح.

وعن إسحاق بن عبد الله بن أبي قرَّة قال : بلغنا أنَّ رسول الله علي قال : لكلِّ شجر ثمر وإنَّ ثمرات القرآن ذوات حم، هنَّ روضات مخصّبات، معشّبات متجاورات، فمن أحب أن يرتع في رياض الجنّة فليقرأ الحواميم، ومن قرأ سورة الدُّخان في ليلة الجمعة أصبح مغفوراً له، ومن قرأ : «الم تنزيل السّجدة»، و«تبارك الذي بيده الملك» في يوم وليلة، فكانّما وافق ليلة القدر، ومن قرأ : «إذا زلزلت الأرض زلزالها»، فكانّما قرأ ربع القرآن، ومن قرأ : «قل يا أيُّها الكافرون» فكانّما قرأ ربع القرآن، ومن قرأ : «قل هو الله أحد» عشر مرَّات بنى الله له البشر إلَّا قال : أي ربِّ أعذه من شرِّي، ومن قرأ أمَّ القرآن فكانّما قرأ ربع القرآن، ومن قرأ : «ألهاكم التكاثر» فكانّما قرأ الف آية.

وعن أبي أمامة قال: حم اسم من أسماء الله تعالى<sup>(٥)</sup>.

(1) - (۳) ثواب الأعمال، ص ١٤٣-١٤٤.
 (٤) سورة غافر، الآيات: ١-٣.
 (٥) الدر المنثور، ج ٥ ص ٢٤٤.

#### ٦٩ - باب فضائل سورة محمّد ع

#### ٧٠ - باب فضائل سورة الفتح

١ - ثوء بالإسناد إلى البطائني، عن ابن بكير، عن أبيه، عن أبي عبدالله عليماة قال: حصّنوا أموالكم ونساءكم وما ملكت أيمانكم من التلف، بقراءة: ﴿إِنَّا فَتَعَالَى، فإنّه إذا كان ممّن يدمن قراءتها نادى مناد يوم القيامة حتى تسمع الخلائق: أنت من عبادي المخلصين، ألحقوه بالصّالحين من عبادي، وأدخلوه جنات النّعيم واسقوه من الرحيق المختوم بمزاج الكافور<sup>(٢)</sup>.

### ٧١ - باب فضائل سورة الحجرات

ا – **ثوء** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله عَظِيرًة قال: من قرأ سورة الحجرات في كلِّ ليلة أو في كلِّ يوم كان من زوّار محمّد علي <sup>(٣)</sup>.

### ۷۲ – باب فضائل سورة ق

١ - ثو: بالإسناد إلى ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن الثماليّ، عن أبي جعفر علي الله الله الله الله عن أبي جعفر عليه الله عالم ، من أدمن في فرائضه ونوافله قراءة سورة ق، وسّع الله عليه رزقه وأعطاه كتابه في يمينه، وحاسبه حساباً يسيراً<sup>(٤)</sup>.

#### ٧٢ - بأب فضائل سورة الذاريات

ا – **ثو؛** بالإسناد إلى ابن البطائنيّ، عن صندل، عن داود بن فرقد، عن أبي عبد الله عليَّة. قال: من قرأ سورة والذاريات في يومه أو في ليلته، أصلح الله ﷺ له معيشته، وأتاه برزق واسع، ونوّر له في قبره بسراج يزهر إلى يوم القيامة<sup>(ه)</sup>.

#### ٧٤ - بأب فضائل سورة الطور

ا – **ثوء** بالإسناد عن ابن البطائنيّ، عن الخزَّار، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله وأبي جعفر ﷺ قالا : من قرأ سورة والطّور جمع الله له خير الدُّنيا والآخرة<sup>(1)</sup>.

**ضاء** مثله .

# ٧٥ – باب فصائل سورة النجم

١ - ثوة بالإسناد إلى ابن البطائنيّ، عن صندل، عن يزيد بن خليفة، عن أبي عبد الله عليماني قال: من كان يدمن قراءة والنّجم في كلّ يوم أو في كلّ ليلة عاش محموداً بين النّاس، وكان مغفوراً له، وكان محبّباً بين النّاس<sup>(١)</sup>.

٧٦ – باب فضائل سورة اقتربت، وفيه فضل سورة تبارك أيضاً

ا - **ثوء** بالإسناد إلى ابن البطائني، عن صندل، عن يزيد بن خليفة، عن أبي عبد الله ﷺ قال : من قرأ سورة : «اقتربت السّاعة» أخرجه الله من قبره على ناقة من نوق الجنّة<sup>(٢)</sup>.

٢ - الدر المنثور؛ عن ابن عبّاس قال: قارئ اقتربت يدعى في التوراة المبيّضة، تبيّض وجه صاحبها يوم تبيضً فيه الوجوه.

وعن عائشة مرفوعاً من قرأ: «بالم تنزيل» و«اقتربت السّاعة»، و«تبارك الّذي بيده الملك»، كنَّ له نوراً وحرزاً من الشيطان، والشرك، ورفع له في الدّرجات يوم القيامة.

وعن إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة رفعه : من قرأ : «اقتربت السّاعة» في كلٍّ ليلتين ، بعثه الله يوم القيامة ووجهه كالقمر ليلة البدر .

وعن شيخ من همدان رفعه إلى النبيَّ ﷺ قال : من قرأ : «اقتربت السّاعة» غبّاً ليلة وليلة حتّى يموت لقي الله ووجهه أضوأ من القمر ليلة البدر<sup>(٣)</sup>.

# ٧٧ - باب فضائل سورة الرحمن

١ - ثوء بالإسناد إلى ابن البطائني، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليته: قال: لا تدعو قراءة سورة الرَّحمن والقيام بها، فأنّها لا تقرُّ في قلوب المنافقين ويأتي بها ربّها يوم القيامة في صورة آدمي في أحسن صورة، وأطيب ريح، حتى يقف من الله موقفاً لا يكون أحد أقرب إلى الله منها، فيقول لها: من الذي كان يقوم بك في الحياة الدُّنيا، ويدمن قراءتك؟ أقرب إلى الله منها، فيقول لها: من الذي كان يقوم بك في الحياة الدُّنيا، ويدمن قراءتك؟ لا يكون أحد أقرب إلى الله من الله موقفاً لا يكون أحد أقرب إلى الله منها، فيقول لها: من الذي كان يقوم بك في الحياة الدُّنيا، ويدمن قراءتك؟ لا يتقول: يا ربّ فلان وفلان، فتبيضُ وجوههم فيقول لهم: الشفعوا فيمن أحببتم فيشفعون حتى لا يبقى لهم غاية ولا أحد يشفعون له، فيقول لهم: ادخلوا الجنّة، واسكنوا فيها حيث شنتم <sup>(3)</sup>.

٢ - ثوة أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام أو بعض أصحابنا

(۱) - (۲) ثواب الأعمال، ص ١٤٥.
 (۳) الدر المنثور، ج ٦ ص ١٣٢.
 (٤) ثواب الأعمال، ص ١٤٥.

عمّن حدَّثه، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قرأ سورة الرَّحمن فقال عند كلِّ ﴿ فِبَآَيَ ءَالَآَءِ رَبِّكُمَا تُكَذِّبَانِ ﷺ : لا بش*ي*ء من آلائك ربِّ أكذَّب، فإن قرأها ليلاً ثمَّ مات مات شهيداً، وإن قرأها نهاراً فمات مات شهيداً<sup>(1)</sup>.

٣ - كا: الحسين بن محمد، عن عبد الله بن عامر<sup>(٢)</sup>، عن عليّ بن مهزيار، عن محمّد بن يحيى، عن حمّاد بن عن محمّد بن يحيى، عن حمّاد بن عثمان، قال: سمعت أبا عبد الله عليّظ يقول: يستحبُّ أن يقرأ في دبر الغداة يوم الجمعة الرَّحمن كلّها ثمَّ كلّما قلت: ﴿ فَبَأَيَ ءَالَآءِ رَبَّكُما تُكَذِّبَانِ قلت: لا بشيء من آلائك ربِّ أكذّب<sup>(٣)</sup>.

### ٧٨ – باب فضائل سورة الواقعة، وفيه ذكر فضل سور أخرى أيضاً

١ - ثوة بالإسناد المتقدِّم، عن ابن البطائنيّ، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عني قال: من قرأ في كلِّ ليلة جمعة الواقعة أحبّه الله وأحبّه إلى النّاس أجمعين، ولم ير في الدُّنيا بؤساً أبداً ولا فقراً ولا فاقة ولا آفة من آفات الدُّنيا وكان من رفقاء أمير المؤمنين عني في هذه السورة لأمير المؤمنين عليم خاصة لم يشركه فيها أحد<sup>(٤)</sup>.

**ضاء** من قرأ الواقعة في كلِّ جمعة لم ير في الدُّنيا بؤساً إلى آخر الخبر.

٢ - ثو: ابن الوليد، عن محمّد بن يحيى، عن الأشعريّ، عن أحمد بن معروف، عن محمّد بن معروف، عن محمّد بن حمزة قال : قال الصّادق عليقيرًا : من اشتاق إلى الجنّة وإلى صفتها فليقرأ الواقعة، ومن أحبَّ أن ينظر إلى صفة النّار فليقرأ سجدة لقمان<sup>(٥)</sup>.

٣ - ثوء ابن الوليد، عن الصّفار، عن العبّاس، عن حمّاد، عن عمرو، عن الشحّام، عن أبي جعفر عليمي قال: من قرأ سورة الواقعة كلَّ ليلة قبل أن ينام لقي الله بَحَرَكِنَّ ووجهه كالقمر ليلة البدر<sup>(1)</sup>.

#### ٧٩ – باب فضائل سورة الحديد وسورة المجادلة

١ - ثو: بالإسناد المتقدّم، عن ابن البطائنيّ، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله عليّنية قال: من قرأ سورة الحديد والمجادلة في صلاة فريضة أدمنها لم يعذّبه الله حتّى يموت أبداً، ولا يرى في نفسه ولا في أهله سوءاً أبداً ولا خصاصة في بدنه<sup>(٧)</sup>. ضا: مثله.

(1) ثواب الأعمال، ص ١٤٥-١٤٦.
 (٢) في ثواب الأعمال: عبد الله بن يعقوب بن عامر. [النمازي].
 (٣) الكافي، ج ٣ ص ٢٢٤ باب ٢٤٦ ح ٦.
 (٤) - (٥) ثواب الأعمال، ص ١٤٢.

## ۸۰ – باب فضائل سورة الحشر وثواب آيات أواخرها أيضاً

١ - ثوة بالإسناد عن ابن البطائنيّ، عن عليّ بن القاسم الكنديّ، عن محمّد بن عبد الواحد، عن أبي الجليل يرفع الحديث، عن عليّ بن زيد بن جدعان، عن زرّ بن حبيش، عن أبيّ بن كعب، عن النبيّ تشكل قال: من قرأ سورة الحشر لم يبق جنّة ولا نار، ولا عرش ولا كرسيّ، ولا الحجب والسّماوات السّبع والأرضون السّبع، والهواء والرّيح، والطير، والشّجر، والجبال والشمس والقمر، والملائكة إلاّ صلّوا عليه، واستغفروا له، وإن مات في يومه أو ليلته كان شهيداً<sup>(۱)</sup>.

٢ – جع: قال النبيُ ٢ : من قال بكرة : أعوذ بالله السميع العليم من الشيطان الرَّجيم، وقرأ ثلاث آيات من آخر سورة الحشر، وكل الله عليه سبعة آلاف من الملائكة يحافظونه، ويصلون عليه إلى الليل، وإن مات في ذلك اليوم مات شهيداً<sup>(٢)</sup>.

٣ – **الدر المنثور:** عن ابن مسعود وعليّ ﷺ مرفوعاً في قوله : ﴿لَوْ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ عَلَى جَبَلِ﴾<sup>(٣)</sup> إلى آخر السّورة، قال : هي رقية الصّداع .

وعن إدريس بن عبد الكريم الحدَّاد قال : قرأت على خلف فلما بلغت هذه الآية : ﴿لَوَ أَزَلَنَا هَذَا ٱلْتُرَجَّانَ عَلَى جَبَلِ﴾ قال : ضع يدك على رأسك فإنَّي قرأت على سليم فلما بلغت هذه الآية قال : ضع يدك على رأسك، فإنَّي قرأت على حمزة فلما بلغت هذه الآية قال : ضع يدك على رأسك، فإنَّي قرأت على علقمة والأسود، فلمّا بلغت هذه الآية قال : ضع يدك على رأسك فإنَّا قرأنا على عبد الله فلما بلغنا هذه الآية قال : ضع ايديكما على رؤوسكما فإنّي قرأت على النبيَّ فلمَّا بلغت هذه الآية قال لي : ضع يدك على رأسك فإنَّ جبرتيل لممّا نزل بها إليَّ قال لي : ضع يدك على رأسك، فإنّها شفاء من كلِّ داء إلَّا السامَ والسّام الموت.

وعن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ آخر سورة الحشر ثمَّ مات من يومه أو ليلته كفِّر عنه كلّ خطيئة عملها . وعن أنس أنَّ رسول الله ﷺ أمر رجلاً إذا أوى إلى فراشه أن يقرأ سورة الحشر وقال : إن متَّ متَّ شهيداً .

وعن النبيّ ﷺ من قال حين يصبح ثلاث مرّات : أعوذ بالله السّميع العليم من الشّيطان الرَّجيم ثمَّ قرأ ثلاث آيات من آخر سورة الحشر، وكَل الله به سبعين ألف ملك يصلّون عليه حتّى يمسي، وإن مات ذلك اليوم مات شهيداً، ومن قالها حين يمسي كان بتلك المنزلة. وعن محمّد ابن الحنفيّة : أنَّ البراء بن عازب قال لعليَّ بن أبي طالب عُكِمَة : أسألك بالله

- (1) ثواب الأعمال، ص ١٤٧.
   (٢) جامع الأخبار، ص ١٢٨.
  - (٣) سورة الحشر، الآية: ٢١.

إلّا ما خصصتني بأفضل ما خصّك به رسول الله عنه ممّا خصّه به جبرتيل ممّا بعث به إليه الرّحمن، قال يا براء إذا أردت أن تدعو الله باسمه الأعظم فاقرأ من أوَّل الحديد عشر آيات وآخر الحشر ثمَّ قل: يا من هو هكذا، وليس شيء هكذا غيره، أسألك أن تفعل بي كذا وكذا، فوالله يا براء لو دعوت عليَّ لخسف بي.

عن أبي أمامة قال : قال رسول الله ﷺ : من تعوَّذ بالله من الشّيطان ثلاث مرَّات، ثمَّ قرأ آخر سورة الحشر بعث الله سبعين ألف ملك يطردون عنه شياطين الإنس والجنّ إن كان ليلاً حتّى يصبح، وإن كان نهاراً حتّى يمسي .

وعن أبي أمامة قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ خواتيم الحشر في ليل أو نهار فمات من ليله أو يومه فقد أوجب له الجنّة.

وعن عقبة قال: حدَّثنا أصحاب نبيّنا ﷺ : أنَّ من قرأ خواتيم الحشر حين يصبح أدرك ما فاته ليلته وكان محفوظاً إلى أن يمسي، ومن قرأها حين يمسي أدرك ما فاته من يومه وكان محفوظاً إلى أن يصبح وإن مات أوجب.

وعن الحسن بن عليّ ﷺ قال : من قرأ ثلاث آيات من آخر سورة الحشر إذا أصبح فمات من يومه ذلك طبع بطابع الشهداء، وإن قرأ إذا أمسى فمات في ليلته طبع بطابع الشهداء<sup>(1)</sup>.

#### ۸۱ – باب فضائل سورة الممتحنة

١ - ثوء بالإسناد، عن ابن البطائني عن عاصم الخيّاط، عن الثّمالي، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: من قرأ سورة الممتحنة في فرائضه ونوافله، امتحن الله قلبه للإيماء، ونوَّر له بصره، ولا يصيبه فقر أبدأ ولا جنون في بدنه ولا في ولده<sup>(٣)</sup>.

۲ - مكا: عنه ﷺ مثله وفي رواية ويكون محموداً عند الناس<sup>(٤)</sup>.

#### ۸۲ – باب فضائل سورة الصف

١ - ثو؛ بالإسناد إلى ابن البطائنيّ، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي جعفر عليماً قال: من قرأ سورة الصفّ وأدمن قراءتها في فرائضه ونوافله، صفّه الله مع ملائكته وأنبيائه المرسلين إن شاء الله<sup>(a)</sup>.

- الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٠١.
   (٢) ثواب الأعمال، ص ١٤٧.
- (٣) فقه الرضا ﷺ ، ٣٤٣. (٤) مكارم الأخلاق، ص ٣٥٠.
  - (٥) ثواب الأعمال، ص ١٤٧.

# ۸۳ – باب فضائل سورتي الجمعة والمنافقين وفيه فضل غيرهما من السور أيضاً

١ - ثوة بالإسناد إلى ابن البطائني، عن ابن عميرة، عن منصور بن حازم، عن أبي عبد الله علي قال: من الواجب على كل مؤمن – إذا كان لنا شيعة – أن يقرأ في ليلة الجمعة بالجمعة: وسبّح اسم ربّك الأعلى، وفي صلاة الظّهر بالجمعة والمنافقين، فإذا فعل ذلك فكأنما يعمل بعمل رسول الله عنه وكان جزاؤه وثوابه على الله الجنّة<sup>(1)</sup>.

٢ - الدر المنثور: عن أبي هريرة: سمعت النبي عنه في الجمعة بسورة الجمعة، وإذا جاءك المنافقون.

وعن ابن عبّاس أنَّ النبيَّ عَلَيْكَ كان يقرأ في الجمعة بسورة الجمعة، وإذا جاءك المنافقون. وعن ابن عنبسة الخولانيّ عن النبيِّ عَنْكَ أنَّه كان يقرأ في يوم الجمعة السّورة الّتي يذكر فيها الجمعة، وإذا جاءك المنافقون.

وعن أبي هريرة أنَّ النبيّ ﷺ صلَّى بهم يوم الجمعة فقرأ بسورة الجمعة يحرَّض بها المؤمنين وإذا جاءك المنافقون يوبّخ بها المنافقين .

وعن جابر بن سمرة قال : كان رسول الله يقوأ في صلاة المغرب ليلة الجمعة : «قل يا أيُّها الكافرون» و«قل هو الله أحد»، وكان يقوأ في صلاة العشاء الآخرة ليلة الجمعة سورة الجمعة والمنافقين<sup>(۲)</sup>.

# ٨٤ – باب فضائل سورة التغابن

١ - ثو: بالإسناد عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علي الله عنه قرأ سورة التغابن في فريضة كانت شفيعة له يوم القيامة، وشاهد عدل عند من يجيز شهادتها، ثمَّ لا يفارقها حتّى تدخله الجنّة<sup>(٣)</sup>.

### ٨٥ - باب فضائل قراءة المستحات

١ - ثوة بالإسناد، عن ابن البطائني، عن محمّد بن مسكين، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليتي قال: من قرأ بالمسبّحات كلّها قبل أن ينام لم يمت حتّى يدرك القائم عليتي وإن مات كان في جوار النبي قائي <sup>(3)</sup>.

٢ - الدر المنثور؛ عن يحيى بن أبي كثير قال: كان رسول الله على لا ينام حتى يقرأ \_\_\_\_\_

- (1) ثواب الأعمال، ص ١٤٧.
   (٢) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢١٥.
  - (٣) (٤) ثواب الأعمال، ص ١٤٨.

٨٧ – باب / فضائل سورة تبارك زائداً على ما تقدّم ويأتي في طيّ... ٢٠٧

المسبّحات وكان يقول: إنَّ فيهنَّ آية هي أفضل من ألف آية، قال يحيى: فنراها الآية الّتي في آخر الحشر<sup>(۱)</sup>.

#### ٨٦ – باب فضائل سورتي الطلاق والتحريم

الله ع**ليو؛** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليية قال: من قرأ سورة الطّلاق والتّحريم في فريضة أعاذه الله من أن يكون يوم القيامة ممّن يخاف أو يحزن، وعوفي من النّار، وأدخله الله الجنّة بتلاوته إيّاهما، ومحافظته عليهما، لأنّهما للنّبيّ عليهما . <sup>(٢)</sup> .

٨٧ – باب فضائل سورة تبارك زائداً على ما تقدّم ويأتي في طي

سانر الأبواب وفيه فضل بعض آياتها وفضل سور أخرى أيضاً

ا - **ثو:** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عَالِيَّةِ قال: من قرأ: «تبارك الّذي بيده الملك» في المكتوبة، قبل أن ينام لم يزل في أمان الله حتّى يصبح أمانه يوم القيامة حتّى يدخل الجنّة<sup>(٣)</sup>.

٢ - دعوات الراوندي: قال ابن عبّاس: إنَّ رجلاً ضرب خباءه على قبر ولم يعلم أنَّه قبر فقر أنَّد قبر فقر أنَّذِي بَيَدِهِ ٱلْمُلْكُ فسمع صائحاً يقول: هي المنجية فذكر ذلك لرسول الله عن فقال: هي المنجية من عذاب القبر<sup>(٤)</sup>.

٣ - الدر المنثور: عن ابن عباس قال: قال رسول الله عنه: من اشتكى ضرسه فليضع اصبعه عليه، وليقرأ هاتين الآيتين، سبع مرَّات: ﴿وَهُوَ الَّذِي آَنَشَاَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ فَسُتَقَرُّ ) اصبعه عليه، وليقرأ هاتين الآيتين، سبع مرَّات: ﴿وَهُوَ الَّذِي آَنَشَاَكُم مِن نَفْسٍ وَحِدَةٍ فَسُتَقَرُّ ) الى ﴿ يَغْفَهُونَ ﴾ (٥) فَقُلُ هُوَ الَذِي آَنَشَاَكُم وَ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَعَلَى إِنَّ اللَّهُ عَلَى الل اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى إِلَى اللَّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى أَنْ اللَهُ عَلَى الللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَّهُ عَلَى الللَهُ عَلَى الللَهُ عَلَى الللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَهُ عَلَى اللَ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الللَهُ ع مَالَ عَلَى عَلَى عَلَى إِنَا عَلَى عَلَى إَنْهُ عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى إِنَا عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى إَلْ ع مَالَ عَلَى عَلَى عَلَى إِنَا عَلَى إِنَا عَلَى إِنَا عَلَى إِلَا عَلِي عَلَى إِنَا عَلَى عَلَى مَاللَهُ عَلَى إُعْلَى ع

٤ - الدر المنثور: للسبوطي، عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عنه: إنَّ سورة من كتاب الله ما هي إلَّا ثلاثون آية، شفعت لرجل حتى غفر له ﴿ بَنَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلْكَ ﴾.

وعن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: سورة في القرآن خاصمت عن صاحبها حتّى أدخلته الجنّة ﴿تَبَرَكَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمَلَكُ﴾.

وعن ابن عبّاس قال: ضرب بعض أصحاب النبيُّ ﷺ فناة على قبر وهو لا يحسب أنّه قبر، فإذا قبر إنسان فقرأ سورة الملك حتّى ختمها فأتى النبيَّ ﷺ فأخبره فقال رسول الله ﷺ: هي المانعة المنجية، تنجيه عذاب القبر.

- (۱) الدر المنثور، ج ٦ ص ۲۱۵.
- (٤) الدعوات للراوندي، ص ٣٣٣ ح ٨٨٤.
  - (٦) سورة الملك، الآية: ٢٣.
- ٥) سورة الأنعام، الآية: ٩٨.
   (٧) الدر المنثور ج ٦ ص ٢٤٨.

(۲) - (۳) ثواب الأعمال، ص ۱٤۸.

وعن ابن مسعود قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿تَبَارَكَ﴾ هي المانعة من عذاب القبر. وعن أبي هريرة أنّه سمع رسول الله ﷺ يقول: أنزلت عليَّ سورة تبارك وهي ثلاثون آية جملة واحدة، وقال: هي المانعة في القبور.

وعن ابن عبّاس قال لوجل : ألا أُتحفك بحديث تفرح به؟ قال : بلى قال : اقرأ ﴿ بَنَرَكَ ٱلَّذِى يِيَدِهِ ٱلْمُلَكُ ﴾ وعلّمها أهلك وجميع ولدك، وصبيان بيتك وجيرانك، فإنّها المنجية والمجادلة يوم القيامة عند ربّها لقارئها، وتطلب له أن ينجيه من عذاب النّار، وينجو بها صاحبها من عذاب القبر، قال رسول الله ﷺ : لو ددت أنّها في قلب كلّ إنسان من أُمّتي .

وعن أنس قال : قال رسول الله عنه : إنَّ رجلاً كان ممّن كان قبلكم مات ولَيس معه شي، من كتاب الله إلاً تبارك، فلمّا وضع في حفرته أتاه الملك، فنادت السّورة في وجهه، فقال لها : إنّك من كتاب الله وأنا أكره مساءتك، وإنّي لا أملك لك ولا له ولا لنفسي نفعاً ولا ضراً، فإن أردت هداية فانطلقي إلى الربّ فاشفعي له، فتنطلق إلى الربّ فتقول : يا ربّ إنَّ فلاناً عمد إليَّ من بين كتابك فتعلّمني وتلاني أفتحرقه أنت بالنّار ومعذّبه وأنا في جوفه؟ فإن كنت فاعلاً ذلك فامحني من كتابك، فيقول : أراك غضبت، فيقول : وحقَّ لي أن أغضب، فيقول : اذهبي فقد وهبته لك، وشفّعتك فيه، فتجيء سورة الملك فيخرج كاسف البال لم يحل منه بشيء فتجيء فتضع فاها على فيه، فتقول : مرحباً بهذا الفم، فربّما تلاني ومرحباً بهذا الصّدر، فربّما وعاني، ومرحباً بهاتين القدمين فربّما قامتا بي وتؤنسه في قبره مخافة الوحشة عليه، فلمّا حدَّش رسول الله تنتي القدمين فربّما قامتا بي وتؤنسه في قبره مخافة عبد إلاً تعلّمها، وسمّاها رسول الله تنتي القدمين فربّما قامتا بي وتؤنسه في قبره مخافة عبد إلاً تعلّمها، وسمّاها رسول الله تنتي المنين أولي المي الما م

وعن ابن مسعود قال: يؤتى الرَّجل في قبره من قبل رجليه، فتقول رجلاه: ليس لكم على ما قبلي سبيل، قد كان يقُوم علينا بسورة الملك، ثمَّ يؤتى من قبل صدره فيقول: ليس لكم على ما قبلي سبيل، قد كان وعاني سورة الملك، ثمَّ يؤتى من قبل رأسه فيقول: ليس لكم على ما قبلي سبيل قد كان يقرأ بي سورة الملك فهي المانعة تمنع من عذاب القبر وهي في التوراة سورة الملك من قرأها في ليلة فقد أكثر وأطيب.

وعن ابن مسعود قال : إنَّ الميّت إذا مات أُوقدت حوله نيران فتأكل كلُّ نار ما يليها إن لم يكن له عمل يحول بينه وبينها ، وإنَّ رجلاً مات ولم يكن يقرأ من القرآن إلَّا سورة ثلاثين آية ، فأتته من قبل رأسه فقالت : إنّه كان يقرأني فأتته من قبل رجليه فقالت : إنّه كان يقوم بي ، فأتته من قبل جوفه فقالت : إنّه كان وعاني ، فأنجته ، قال : فنظرت أنا ومسروقٌ في المصحف فلم نجد سورة ثلاثين آية إلَّا تبارك .

وعن أنس مرفوعاً : يبعث رجل يوم القيامة لم يترك شيئاً من المعاصي إلَّا ركبها إلَّا أنَّه كان يوحد الله، ولم يكن يقرأ من القرآن إلَّا سورة واحدة، فيؤمر به إلى النّار، فطار من جوفه شيء كالشهاب فقالت: اللّهمَّ إنِّي ممّا أنزلت على نبيّك، وكان عبدك هذا يقرأني، فما زالت تشفع حتّى أدخلته الجنّة، وهي المنجية: «تبارك الّذي بيده الملك».

وعن ابن مسعود قال : كان النبيُّ ﷺ يقرأ في صلاة الجمعة بسورة الجمعة و«سبّح اسم ربّك الأعلى»، وفي صلاة الصّبح يوم الجمعة : «الم تنزيل»، و«تبارك الّذي بيده الملك».

وعن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ : إنّي لأجد في كتاب الله سورة وهي ثلاثون آية من قرأها عند نومه كتب له بها ثلاثون حسنة، ومحى له بها ثلاثون سيّنة، ورفع له ثلاثون درجة، وبعث الله إليه ملكاً من الملائكة يبسط عليه جناحه ويحفظه من كلّ سوء حتّى يستيقظ، وهي المجادلة تجادل عن صاحبها في القبر وهي : «تبارك الّذي بيده الملك».

وعن أنس رفعه : لقد رأيت عجباً رأيت رجلاً مات كان كثير الذنوب، مسرفاً على نفسه، فكلّما توجّه إليه العذاب في قبره من قبل رجليه أو من قبل رأسه أقبلت السّورة الّتي فيها الطّير تجادل عنه العذاب : إنّه كان يحافظ عليَّ وقد وعدني ربّي أنّه من واظب عليَّ أن لا يعذّبه، فانصرف عنه العذاب بها، وكان المهاجرون والأنصار يتعلّمونها، ويقولون : المغبون من لم يتعلّمها، وهي سورة الملك.

عن عائشة أنَّ النّبي ﷺ كان يقرأ : «الم تنزيل» السجدة، و«تبارك الّذي بيده الملك» كلَّ ليلة، لا يدعها في سفر ولا حضر .

وعن عليّ ﷺ : كلمات من قالهنَّ عند وفاته دخل الجنّة : لا إله إلَّا الله الحليم الكريم – ثلاث مرَّات – الحمد لله ربِّ العالمين – ثلاث مرَّات – «تبارك الَّذي بيده الملك» «يحيي ويميت وهو على كلِّ شيء قدير»<sup>(۱)</sup>.

### ۸۸ – باب فضائل سورة القلم

ا - **ثوء** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن عليّ بن ميمون قال : قال أبو عبد الله عَلَيْتَكَمَّة : من قرأ سورة نون والقلم في فريضة أو نافلة آمنه الله ﷺ من أن يصيبه فقر أبداً، وأعاذه الله إذا مات من ضمّة القبر<sup>(۲)</sup>.

#### ۸۹ – باب فضائل سورة الحاقة

ا – **ثو:** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن محمّد بن مسكين، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي عبد الله جعفر ﷺ قال: أكثروا من قراءة الحاقّة، فإنَّ قراءتها في الفرائض والنوافل من الإيمان بالله ورسوله، لأنّها إنّما نزلت في أمير المؤمنين ﷺ ومعاوية، ولم يسلب قارئها دينه حتّى يلقى الله ﷺ <sup>(٣)</sup>.

(۱) الدر المنثور، ج ٦ ص ٢٤٦. (٢) – (٣) ثواب الأعمال، ص ١٤٩.

#### ۹۰ – باب فضائل سورة سأل سائل<sup>(۱)</sup>

ا – **ثو؛** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن محمّد بن مسكين، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: أكثروا من قراءة سأل سائل، قال: من أكثر قراءتها لم يسأله الله تعالى يوم القيامة عن ذنب عمله، وأسكنه الجنّة مع محمّد وأهل بيته ﷺ <sup>(۲)</sup>.

#### ۹۱ – باب فضائل سورة نوح

١ - ثوة بالإسناد، عن ابن البطائني، عن الحسين بن هاشم، عن أبيه، عن أبي عبد الله علي قال: من كان يؤمن بالله ويقرأ كتابه، لا يدع قراءة سورة: ﴿إِنَّا آَرْسَلُنَا نُوسًا إِلَىٰ فَوْمِدِهِ ﴾ فأيُّ عبد قرأها محتسباً صابراً في فريضة أو نافلة، أسكنه الله تعالى مساكن الأبرار، وأعطاه ثلاث جنان، مع جنّته كرامة من الله وزوَّجه مائتي حوراء، وأربعة آلاف ثيّب إن شاء الله".

#### ٩٢ - باب فضائل سورة الجن

١ - ثو: بالإسناد، عن ابن البطائني، عن حنان بن سدير، عن أبي عبد الله علي قال: من أكثر قراءة وقُل أُوحِيَ إِلَى كَ لم يصبه في الحياة الدُّنيا شيء من أعين الجنّ، ولا نفثهم ولا سحرهم ولا من كيدهم، وكان مع محمّد عليه الصّلاة والسّلام فيقول: يا ربّ لا أريد به بدلاً، ولا أريد أن أبغي عنه حولاً<sup>(٤)</sup>.

#### ٩٣ - باب فضائل سورة المزمل

١ - ثو بالإسناد، عن ابن البطائني، عن سيف بن عميرة، عن منصور بن حازم، عن أبي عبد الله عليه الإسناد، عن الله عبد الله عليه قال : من قرأ سورة المؤمّل في العشاء الآخرة، أو في آخر الليل كان له الليل والنهار شاهدين مع سورة المؤمّل، وأحياه الله حياة طيبة وأماته الله ميتة طيبة<sup>(٥)</sup>.

#### ٩٤ - باب فضائل سورة المدثر

١ - ثو؛ بالإسناد، عن ابن البطائني، عن عاصم الخيّاط، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر محمّد الباقر عن أبي جعفر محمّد الباقر عليما قال : من قرأ في الفريضة سورة المدَّثَر كان حقًا على الله عَرَضَا أن يجعله مع محمّد عليما في درجته، ولا يدركه في حياة الدُّنيا شقاء أبداً إن شاء الله<sup>(٢)</sup>.

#### ٩٥ – باب فضائل سورة القيامة

١ - ثو؛ بالإسناد، عن ابن البطائني، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي

أي سورة المعارج.
 (٢) - (٥) ثواب الأعمال، ص ١٤٩-١٥٠.

عبد الله علي قال: من أدمن قراءة لا أقسم، وكان يعمل بها، بعثه الله بيري مع رسول الله يشي من قبره، في أحسن صورة، ويبشّره ويضحك في وجهه، حتّى يجوز على الصّراط والميزان<sup>(1)</sup>.

# ٩٦ - باب فضائل سورة الإنسان

١ - ثوة بالإسناد، عن ابن البطائني، عن عمرو بن جبير العرزمي، عن أبيه عن أبي جن أبي عن أبي جن أبي عن أبي عن أبي جعفر عليه: من قرأ: ﴿ مَلْ أَنَ عَلَى ٱلْإِنْسَنِ فِي كُلِّ غداة خميس، زوّجه الله من الحور ثمانمائة عذراء، وأربعة آلاف ثيب، وحوراء من الحور العين، وكان مع محمد عليه (٢).

# ٩٧ – باب فضائل سورة المرسلات وعم يتساءلون والنازعات

٢ - مكا: من قرأ والنازعات لم يدخله الله الجنّة إلا ريّان، ولا يدركه في الدُّنيا شقاء أبداً<sup>(0)</sup>.

# ٩٨ – باب فضائل سورتي عبس، وإذا الشمس كورت

١ - ثوء بالإسناد، عن ابن البطائني، عن معاوية بن وهب، عن أبي عبد الله عليكن قال: من قرأ سورة: «عبس وتولّى» و«إذا الشمس كورت»، كان تحت جناح الله من الجنان، وفي ظلَّ الله وكرامته، وفي جنابه، ولا يعظم ذلك على الله ربّه إن شاء الله<sup>(٢)</sup>.

۲ – الدر المنثور؛ عن ابن عمر قال: قال رسول الله عنه : من سرَّه أن ينظر إلى يوم القيامة كأنة رأى عين فليقرأ: «إذا الشمس كوَّرت» و«إذا السّماء انفطرت»، و«إذا السّماء انشقت» (٧).

- (١) (٣) ثواب الأعمال، ص ١٥٠-١٥١. (٤) فقه الرضا عليه ، ص ٣٤٣.
  - (٥) مكارم الأخلاق، ص ٣٥٠.
- (٦) ثواب الأعمال، ص ١٥١. أقول: عن مجموعة الشهيد قدّس سرّه قال: في خواص سورة عبس: من قرأها وقت نزول الغيث غفر الله له بكلّ قطرة إلى فراغه. [النمازي].
  (٧) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣١٨.

411

**99 – باب فضائل سورتي:** «إذا السماء انفطرت» و«إذا السماء انشقّت»<sup>(1)</sup> ١ – ثوء بالإسناد، عن ابن البطائني، عن الحسين بن أبي العلاء قال: سمعت أبا عبد الله عليمي يقول: من قرأ هاتين السورتين وجعلهما نصب عينيه في صلاة الفريضة والنافلة:

«إذا السماء انفطرت»، و«إذا السّماء انشقّت» لم يحجبه من الله حاجب، ولم يحجزه من الله حاجز، ولم يزل ينظر إلى الله، وينظر الله إليه، حتّى يفرغ من حساب النّاس<sup>(٢)</sup>.

#### ۱۰۰ – باب فضائل سورة المصطففين

١ - ثو؛ بالإسناد، عن ابن البطائني، عن صفوان الجمّال، عن أبي عبد الله تشيئة قال: من قرأ في الفريضة: «ويل للمطففين» أعطاه الله الأمن يوم القيامة من النّار، ولم تره ولا يراها، ولا يمرُّ على جسر جهنّم، ولا يحاسب يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

۱۰۱ – باب فضائل سورة البروج، وفيه فضل سور أخرى أيضاً

١ - ثوء بالإسناد، عن ابن البطائني، عن الحسين بن أحمد المقريّ، عن يونس بن ظبيان، عن أبي عبد الله عليتية قال: من قرأ: والسّماء ذات البرُوج» في فرائضه، فإنّها سورة النبيّين، كان محشره وموقفه مع النبيّين والمرسلين [والصّالحين]<sup>(٤)</sup>.

٢ - مكا: روي لمن سقي سماً أو لدغته ذو حمة من ذوات السموم، تقرأ على الماء ﴿وَالسَمَاءِ ذَاتِ ٱلْبَرُقِجَ ويسقى فإنّه لا يضرُّه إن شاء الله<sup>(٥)</sup>.

٣ - الدو المنثور؛ للسيوطي، عن أبي هريرة أنَّ رسول الله عنه كان يقرأ في العشاء الآخرة بالسّماء ذات البروج والسّماء والطّارق.

وعن أبي هريرة أنَّ رسول الله ﷺ أمر أن يقرأ بالسَّماوات في العشاء.

وعن جابر بن سمرة أنَّ النبيَّ ﷺ كان يقرأ في الظّهر والعصر بالسّماء والطّارق والسّماء ذات البروج .

وعن سعيد بن منصور، عن جابر أنَّ رسول الله ﷺ قال لمعاذ: اقرأ بهم العشاء بـ: «سبّح اسم ربّك الأعلى»، و«اللّيل إذا يغشى»، و«السّماء ذات البروج»<sup>(1)</sup>.

#### ۱۰۲ – باب فضائل سورة الطارق

١ - ثوة بالإسناد، عن ابن البطائني، عن أبيه، عن المعلمي بن خنيس، عن أبي عبد
 ١ - ثوة بالإسناد، عن ابن البناية في فرائضه بالسماء والطارق، كانت له عند الله يوم القيامة

- أي سورتي الإنفطار والإنشقاق.
   (٢) (٤) ثواب الأعمال، ص ١٥٢.
  - (٥) مكارم الأخلاق، ص ٣٥٠.
     (٦) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٣١.

١٠٥ -- باب / فضائل سورة الفجر

جاء ومنزلة، وكان من رفقاء النبيّين وأصحابهم في الجنّة<sup>(١)</sup>.

١٠٣ – باب فضائل سورة الأعلى، وفيه فضل سور أخرى ايضاً

٢ - الدر المنثور: عن عليّ عليّ قال: كان رسول الله عليه يحبُّ هذه السورة: ﴿ سَبِّح الله وَلَيْكَ الْأَعْلَى ﴾.

وعن النعمان بن بشير أنَّ رسول الله ﷺ كان يقرأ في العيدين ويوم الجمعة بـ: «سبّح اسم ربّك الأعلى»، و«هل أتاك حديث الغاشية» وإن وافق يوم الجمعة قرأهما جميعاً.

وعن ابن عبّاس: أنَّ النبيّ ﷺ كان يقرأ في العيدين بـ: «سبّح اسم ربّك الأعلى» و«هل أتاك حديث الغاشية».

وعن مرَّة أنَّ النبيِّ ﷺ كان يقرأ في العيدين بـ: «سبح اسم ربك الأعلى» و«هل آتاك حديث الغاشية».

وعن سمرة بن جندب أنَّ رسول الله ﷺ قرأ في صلاة الجمعة : «سبّح اسم ربّك الأعلى»، و«هل أتاك حديث الغاشية»<sup>(٣)</sup>. وعن أنس بن مالك أنَّ النبيَّ ﷺ كان يقرأ في الظهر والعصر بـ: «سبّح اسم ربّك الأعلى»، و«هل أتاك حديث الغاشية».

**أقول:** وقد سبق ويأتي أيضاً في مطاوي الأبواب السابقة واللاّحقة أيضاً فضائل سورة الأعلى فلا تغفل<sup>(1)</sup>.

### ۱۰٤ – باب فضائل سورة الغاشية

١ - ثو: بالإسناد، عن ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: من أدمن قراءة: «هل أتاك حديث الغاشية» في فريضة أو نافلة غشّاه الله برحمته في الدُّنيا والآخرة، وآتاه الله الأمن يوم القيامة من عذاب النّار<sup>(٥)</sup>.

### ١٠٥ – باب فضائل سورة الفجر

١ - ثوء بالإسناد، عن ابن البطائني، عن صندل، عن داود بن فرقد، عن أبي عبد الله عَلَيَهُ

(۱) – (۲) ثواب الأعمال، ص ١٥٢. (۳) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٣٧. (٤) مرّ في ج ٧ و٦٣ و٨٢ و٨٧ وسيأتي في ج ٨٩ من هذه الطبعة. (٥) ثواب الأعمال، ص ١٥٢. قال : أقرأوا سورة الفجر في فرائضكم ونوافلكم، فإنّها سورة الحسين بن عليّ ﷺ من قرأها كان مع الحسين ﷺ يوم القيامة، في درجته من الجنّة، إنَّ الله عزيز حكيم<sup>(1)</sup>.

١٠٦ - باب فضائل سورة البلد

ا – **ثوء** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن أبيه والحسين بن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من كان قراءته في الفريضة: «لا أقسم بهذا البلد»، كان في الدُّنيا معروفاً أنه من الصّالحين، وكان في الآخرة معروفاً أنَّ له من الله مكاناً وكان يوم القيامة من رفقاء النبيّين والشهداء والصّالحين<sup>(٢)</sup>.

١٠٧ – باب فضائل سورة والشمس وضحاها، وسورة والليل، وسورة والضحى وسورة ألم نشرح وفيه فضل غيرها من السور أيضاً

١ - ثوة بالإسناد، عن ابن البطائني، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليتي قال: سمعته يقول: من أكثر قراءة و «الشمس وضحاها»، و «اللّيل إذا يغشى»، و «الضّحى» و «ألم نشرح» في يوم أو في ليلة، لم يبق شيء بحضرته إلّا شهدله يوم القيامة، حتّى شعره وبشره ولحمه ودمه وعروقه وعصبه وعظامه، وجميع ما أقلّت الأرض منه، ويقول الربُّ تبارك وتعالى: قبلت شهادتكم لعبدي وأجزتها له، انطلقوا به إلى جنّاتي حتّى يتخيّر منها حيث ما أحبَّ، فأعطوه إيّاها من غير منّ منّي، ولكن رحمة منّي وفضلاً منّي عليه، فهنيئاً هنيئاً لعبدي<sup>(٣)</sup>.

۲ - الدر المنثور؛ عن عمرو بن حريث أنَّ النبيَّ عَنْ قُوا في الفجر و"اللَّيل إذا عسعس<sup>(3)</sup>.

وعن جابر بن سمرة قال: كان النبيُّ ﷺ يقرأ في الظهر والعصر ﴿ وَالَتِلِ إِذَا يَعْنَىٰ﴾ ونحوها.

وعن أنس أنَّ رسول الله ﷺ صلّى بهم الهاجرة فرفع صوته، فقرأ: «والشمس وضحاها»، و«اللّيل إذا يغشى»، فقال له أبيُّ بن كعب: يا رسول الله أُمرت في هذه الصّلاة بشيء؟ فقال: لا، ولكن أُريد أن أُوقّت لكم.

٣ – الدر المنثور؛ عن بريدة أنَّ رسول الله عنه كان يقرأ في صلاة العشاء بـ: «الشمس وضحاها»، وأشباهها من السّور.

وعن ابن سيرين قال: كان رسول الله ﷺ يقوأ في العيدين بـ: «سبّح اسم ربّك الأعلى»، و«الشمس وضحاها». وعن ابن عبّاس أنَّ النبيّ ﷺ أمره أن يقوأ في الصّبح بـ: «اللّيل إذا يغشى»، و«الشمس وضحاها».

(۱) – (۳) ثواب الأعمال، ص ١٥٢–١٥٣. (٤) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣١٨.

وعن عقبة بن عامر قال: أمرنا رسول الله ﷺ أن نصلّي ركعتي الضّحى بسورتيهما بـ: «الشمس وضحاها»، و«الضحى»<sup>(۱)</sup>.

#### ۱۰۸ – باب فضائل سورة والتين

ا – **ثوء** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن شعيب العقرقوفيّ، عن أبي عبد الله عليَّتَلا قال: من قرأ سورة والتين في فرائضه ونوافله أعطي من الجنّة حتّى يرضى إن شاء الله<sup>(٢)</sup>.

٢ - الدر المنثور: عن البراء بن عازب قال: كان النبي ٢ في سفر فصلّى العشاء فقرأ في إحدى الركعتين به: «التين والزيتون»، فما سمعت أحداً أحسن صوتاً ولا قراءة منه.

وعنه قال: قرأ عظي في المغرب بها وعن عبد الله بن زيد مثله. وعن زرعة بن خليفة قال: قرأ في الغداة بالتين والقدر<sup>(٣)</sup>.

#### ۱۰۹ – باب فضائل سورة: «اقرأ باسم ربّك»

#### ١١٠ – باب فضائل سورة القدر

**أقول:** وقد سبق ويأتي في الأبواب السابقة واللاحقة ما يتعلّق بفضائل هذه السّورة، وقد أوردنا في كتاب الصّلاة والصيام وأبواب عمل السنة وغيرهما أيضاً كثيراً من أخبار هذا الباب فلا تغفل<sup>(٥)</sup>.

١ - لي: ابن موسى، عن الأسدي، عن النخعيّ، عن النوفليّ، عن الكاظم عَلَيْتُه قال:
 إنَّ لله يوم الجمعة ألف نفحة من رحمته يعطي كلَّ عبد منها ما شاء فمن قرأ: «إنَّا أنزلناه في ليلة
 القدر» بعد العصر يوم الجمعة، مائة مرَّة، وهب الله له تلك الألف ومثلها<sup>(1)</sup>.

۲ – **لي:** بهذا الإسناد، عن الكاظم ﷺ أنّه سمع بعضُ آبائه ﷺ رجلاً يقرأ : «إنّا أنزلناه»، فقال صدق وغفر له<sup>(v)</sup>.

(۱) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٥٧ و٣٥٥ و٣٦٥.
 (۲) ثواب الأعمال، ص ١٥٣.
 (۳) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٦٥.
 (٥) مرّ في ج ٢٥ و٣٥ و٨٢ و٨٤ من هذه الطبعة.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٤٨٥ مجلس ٨٨ ح ١١ و١٠.

**أقول:** تمامه في باب الفاتحة.

٣ – **ثو:** بالإسناد المتقدّم عن ابن البطائني، عن أبيه، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قرأ: «إنّا أنزلناه في ليلة القدر» في فريضة من فرائض الله نادى مناد: يا عبد الله! غفر الله لك ما مضى، فاستأنف العمل<sup>(١)</sup>.

ضا: مثله . «ص ٣٤٤» .

٤ - ثو: أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن ابن عميرة، عن رجل، عن أبي جعفر ﷺ قال: من قرأ: "إنّا أنزلناه في ليلة القدر" فجهر بها صوته، كان كالشاهر سيفه في سبيل الله ﷺ ، ومن قرأها سرّاً كان كالمتشخّط بدمه في سبيل الله، ومن قرأها عشر مرَّات محا الله عنه ألف ذنب من ذنوبه<sup>(٢)</sup>.

م - ثوب أبي، عن سعد، عن النهديّ، عن إسماعيل بن سهل قال: كتبت إلى جعفر ﷺ: علّمني شيئاً إذا أنا قلته كنت معكم في الدُّنيا والآخرة قال: فكتب بخطّه أعرفه: أكثر من تلاوة: «إنَّا أنزلناء»، ورطب شفتيك بالاستغفار<sup>(٣)</sup>.

7 - طب: محمّد بن عبد الله بن زيد، عن محمّد بن بكر الأزدي، عن أبي عبد الله عليته وأوصى أصحابه وأولياءه: من كان به علّة فليأخذ قُلّة جديدة، وليجعل فيها الماء وليستقي الماء بنفسه، وليقرأ على الماء سورة: «إنّا أنزلناه» على الترتيل ثلاثين مرَّة، ثمّ ليشرب من ذلك الماء، وليتوضّأ، وليمسح به، وكلّما نقص زاد فيه فإنّه لا يظهر ذلك ثلاثة أيّام إلّا ويعافيه الله تعالى من ذلك الداء<sup>(3)</sup>.

٧ - كا: العدَّة، عن سهل، عن عليّ بن سليمان، عن أحمد بن الفضل أبي عمر الحذّاء قال: ساءت حالي فكتبت إلى أبي جعفر عليّ فكتب إليَّ أدم قراءة: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾<sup>(٥)</sup> قال: فقرأتها حولاً فلم أر شيئاً فكتبت إليه أخبره بسوء حالي وأنِّي قد قرأت: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ ﴾ حولاً كما أمرتني، ولم أر شيئاً قال: فكتب إليَّ : قد وفى لك الحول، فانتقل عنها قراءة: «إنّا أنزلناه»، قال: ففعلت فما كان إلَّا يسيراً حتى بعث إليَّ ابن أبي داود فقضى عني ديني، وأجرى عليَّ وعلى عيالي، ووجهني إلى البصرة في وكالته بباب كلاً وأجرى عليَّ خمسمائة درهم.

وكتبت من البصرة على يدي عليَّ بن مهزيار إلى أبي الحسن عظيًة : أنَّي كنت سألت أباك عن كذا وكذا وشكوت إليه كذا وكذا وإنِّي قد نلت الَّذي أحببت فأحببت أن تخبرني يا مولاي كيف أصنع في قراءة : «إنَّا أنزلناه في ليلة القدر»؟ أقتصر عليها وحدها في فرائضي وغيرها أم

- (١) (٣) ثواب الأعمال، ص ١٥٤. (٤) طب الأئمة، ص ١٢٣.
  - (٥) سورة نوح، الآية: ١.

۱۱۰ - باب / فضائل سورة القدر

أقرأ معها غيرها؟ أم لها حدَّ أعمل به، فوقَّع ﷺ وقرأت التوقيع: لا تدع من القرآن قصيرة وطويلة، ويجزئك من قراءة: «إنَّا أنزلناه» يومك وليلتك مائة مرَّة<sup>(١)</sup>.

٨ – كا: سهل بن زياد، عن منصور بن العبّاس، عن إسماعيل بن سهل قال: كتبت إلى أبي جعفر عليتية: : أنّي قد لزمني دين فادح، فكتب: أكثر من الاستغفار ورطّب لسانك بقراءة: «إنّا أنزلناه»<sup>(٢)</sup>.

٩ – عدّة الداعي: قراءة: «إنّا أنزلناه في ليلة القدر» على ما يدّخر ويخبئ حرز له وردت بذلك الرّواية عنهم عليمي (").

١٠ - **المكارم:** من أخذ قدحاً وجعل فيه ماء وقرأ فيه : «إنّا أنزلناه» خمساً وثلاثين مرَّة، ورشَّ ذلك الماء على ثوبه، لم يزل في سعة حتّى يبلى ذلك الثوب<sup>(٤)</sup>.

# بسبع أللَهِ ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيعِ

قال الكفعميُّ في بعض كتب أدعيته : ذكر الشيخ عزُّ الدِّين الحسن بن ناصر بن إبراهيم الحدَّاد العاملي في كتابه طريق النجاة عن الجواد ﷺ أنَّه من قرأ سورة القدر في كلِّ يوم وليلة ستاً وسبعين مرَّة، خلق الله له ألف ملك يكتبون ثوابها ستة وثلاثين ألف عام، ويضاعف الله استغفارهم له ألفي سنة ألف مرَّة.

وتوظيف ذلك في سبعة أوقات: الأوَّل: بعد طلوع الفجر، وقبل صلاة الصبح سبعاً ليصلّي عليه الملائكة ستّة أيّام.

الثاني: بعد صلاة الغداة عشراً ليكون في ضمان الله إلى المساء. الثالث: إذا زالت الشمس قبل النافلة عشراً لينظر الله إليه ويفتح له أبواب السماء.

الرابع: بعد نوافل الزوال إحدى وعشرين، ليخلق الله تعالى له منها بيتاً طوله ثمانون ذراعاً، وكذا عرضه وستّون ذراعاً سمكه، وحشوه ملائكة يستغفرون له إلى يوم القيامة ويضاعف الله استغفارهم ألفي سنة ألف مرَّة.

الخامس: بعد العصر عشراً لتمرَّ على مثل أعمال الخلائق يوماً . السّادس: بعد العشاء سبعاً ليكون في ضمان الله إلى أن يصبح<sup>(0)</sup>. السابع: حين يأوي إلى فراشه إحدى عشرة ليخلق الله له منها ملكاً راحته أكبر من سبع

- (۱) (۲) الکافي، ج ٥ ص ٧٥٨ باب ۱۹۱ ح٥٠–٥١.
  - (٣) عدة الداعي، ص ٢٩٤.
- (٥) في فلاح السائل ص ٢٥٧ عن مولانا الجواد ﷺ : من قرأ إنا أنزلناه في ليلة القدر سبع مرّات قبل عشاء الآخرة كان في ضمان الله تعالى حتّى يصبح. [مستدرك السفينة ج ٦ لغة «ضمن»].

(٤) مكارم الأخلاق، ص ٣٥٠.

سماوات وسبع أرضين، في موضع كلِّ ذرَّة من جسده شعرة ينطق كلُّ شعرة بقوَّة الثقلين يستغفرون لقارئها إلى يوم القيامة.

وعن الصّادق عَلَيْنَة النور الّذي يسعى بين يدي المؤمنين يوم القيامة نور «إنا أنزلناه». وعنه عَنيه : من قرأها في صلاة رفعت في علّيّين مقبولة مضاعفة، ومن قرأها ثمَّ دعا رفع دعاؤه إلى اللّوح المحفوظ مستجاباً ومن قرأها حبّب إلى النّاس، فلو طلب من رجل أن يخرج من ماله بعد قراءتها حين يقابله لفعل، ومن خاف سلطاناً فقرأها حين ينظر إلى وجهه غلب له، ومن قرأها حين يريد الخصومة أعطي الظفر، ومن يشفع بها إلى الله تعالى شفّعه، وأعطاه سؤله.

وقال عليم : لو قلت لصدقت أنَّ قارئها لا يفرغ من قراءتها حتّى يكتب له براءة من النّار . وروى الشيخ في متهجده قراءتها بعد نافلة اللّيل ثلاثاً ويوم الجمعة بعد العصر يستغفر الله سبعين مرَّة ثمَّ يقرأها عشراً فيكون أوقاتها تسعة . هذا آخر ما تلخص من كتاب طريق النجاة . قلت : وذكر ابن فهد تظنه في عدَّته قراءتها في الثلث الأخير من ليلة الجمعة خمس عشرة ،

فمن قرأها كذلك ثمَّ دعا استجيب له. از او يتقتس

وعن الباقر ﷺ : من قرأها بعد الصبح عشراً وحين تزول الشمس عشراً وبعد العصر أتعب ألفي كاتب ثلاثين سنة.

وعنه ﷺ : ما قرأها عبد سبعاً بعد طلوع الفجر إلَّا صلَّى عليه سبعون صفّاً سبعين صلاة وترحموا عليه سبعين رحمة.

وعنه ﷺ : من قرأها في ليلة مائة مرَّة رأى الجنَّة قبل أن يصبح.

وعنه علي الخميس خلق الله مرَّة يوم الاثنين، وألف مرَّة يوم الخميس خلق الله تعالى منه ملكاً يدعى القويُّ، راحته أكبر من سبع سماوات، وسبع أرضين، وخلق في جسده ألف ألف شعرة، وخلق في كلُّ شعرة ألف لسان ينطق كلُّ لسان بقوّة الثقلين، يستغفرون لقائلها، ويضاعف الله تعالى استغفارهم ألفي سنة ألف مرَّة.

وكان عليٌّ ﷺ إذا رأى أحداً من شيعته قال: رحم الله من قرأ: «إنَّا أنزلناء».

وعنه ﷺ : لكلِّ شيء ثمرة وثمرة القرآن : «إنَّا أنزلناه»، ولَكلِّ شيء كنز وكنز القرآن : «إنَّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء عون وعون الضّعفاء : «إنَّا أنزلناه» ولكلّ شيء يسر ويسر المعسرين «إنَّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء عصمة وعصمة المؤمنين «إنَّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء هدى وهدى الصّالحين «إنَّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء سيّد وسيّد القرآن «إنّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء ينه وزينة وزينة ألقرآن «إنَّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء سيّد وسيّد القرآن «إنّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء هدى وهدى وبشرى البرايا «إنّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء فسطاط وفسطاط المتعبّدين «إنّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء بشرى وبشرى البرايا «إنّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء حجّة والحجّة بعد النّبيّ في «إنّا أنزلناه»، ولكلِّ شيء ينه وزينة قيل : وما الإيمان بها؟ قال : أنّها تكون في كلِّ سنة وكلّ ما ينزل فيها حقّ. وعنه ﷺ: هي نعم رفيق المرءِ: بها يقضي دينه، ويعظّم دينه، ويظهر فلجه، ويطوّل عمره، ويحسّن حاله، ومن كانت أكثر كلامه لقي الله تعالى صدّيقاً شهيداً.

وعنه عليم الله تعالى الله تعالى ولا أعلم إلا لقارئها في موضع كلِّ ذرّة منه حسنة. وعنه عليم الله تعالى أن يأتي على قارئها ساعة لم يذكره باسمه ويصلّي عليه، ولن تطرف عين قارئها إلا نظر الله إليه، وترحّم عليه، أبى الله أن يكون أحد بعد الأنبياء والأوصياء أكرم عليه من رعاة "إنّا أنزلناه"، ورعايتها التلاوة لها، أبى الله أن يكون عرشه وكرسيّه أثقل في الميزان من أجر قارئها، أبى الله تعالى أن يكون ما أحاط به الكرسيُّ أكثر من ثوابه، أبى الله أن يكون لأحد من العباد عنده سبحانه منزلة أفضل من منزلته، أبى الله أن يسخط على قارئها ويسخّطه، قبل : فما معنى يسخّطه؟ قال : لا يسخّطه بمنعه حاجته، أبى الله أن يكتب ثواب قارئها غيره، أو يقبض روحه سواه، أبى الله أن يذكره جميع ملائكته إلا بتعظيم حتّى يستغفروا لقارئها، أبى الله أن يأونها حتى يحفّه بألف ملك يحفظونه حتى يصبح، وبألف ملك حتى يمسي، أبى الله أن يكون شيء من النوافل أفضل من قراءتها، أبى الله أن يكتب أعمال أهل القرآن إلى الله أن ينام قارئها حتى من النوافل أفضل من قراءتها، أبى الله أن يوبيح، وبألف

وعنه ﷺ : ما فرغ عبد من قراءتها إلَّا صلَّت عليه الملائكة سبعة أيَّام<sup>(١)</sup>.

وروي عن الباقر عليمي أنّه قال: من قرأ سورة القدر حين ينام إحدى عشرة مرَّة، خلق الله له نوراً سعته سعة الهواء عرضاً وطولاً ممتداً من قرار الهواء إلى حجب النّور فوق العرش، في كلِّ درجة منه ألف ملك، لكلِّ ملك ألف لسان لكلِّ لسان ألف ألف لغة، يستغفرون لقارئها إلى زوال اللّيل، ثمَّ يضع الله ذلك النّور في جسد قارئها إلى يوم القيامة. وعنه عُلِيَي : من قرأها حين ينام ويستيقظ ملاً اللّوح المحفوظ ثوابه<sup>(٢)</sup>.

#### ۱۱۱ – باب فضائل سورة لم يكن

١ - ثوة أبي، عن محمّد بن يحيى، عن الأشعري، عن محمّد بن حسّان، عن ابن مهران، عن ابن البطائني، عن ابن عميرة، عن الحضرمي، عن أبي جعفر عليتين قال: من قرأ سورة «لم يكن» كان بريئاً من الشّرك، وأدخل في دين محمّد عليه، ويعثه الله يَتَوَيَّكُ مؤمناً، وحاسبه حساباً يسيراً<sup>(٣)</sup>.

٢ - الدر المنثور؛ عن إسماعيل بن أبي حكيم المزني أحد بني فضيل سمعت رسول الله عنه يقول: إنَّ الله ليسمع قراءة: ﴿الَّذِيكَ كَغَرُوا ﴾ فيقول: أبشر عبدي فوعزَّتي وجلالي لأمكنن لك في الجنّة حتى ترضى<sup>(3)</sup>.

مصباح الكفعمي، ص ٦١٤-٦١٥ في الهامش. (٢) مصباح الكفعمي، ص ٥٤ في الهامش.
 (٣) ثواب الأعمال، ص ١٥٤.

۱۱۲ – باب فضائل سورة الزلزلة، وفيه فضل سور أخرى أيضاً أقول: وقد سبق ويأتي فضل هذه السورة في الأبواب السّابقة واللاّحقة<sup>(١)</sup>. ١ – ن: بالأسانيد الثلاثة، عن الرضا، عن آبائه عني قال: قال رسول الله عني : من قرأ: «إذا زلزلت» أربع مرَّات، كان كمن قرأ القرآن كلّه<sup>(٢)</sup>. صح: عنه علي مثله<sup>(٣)</sup>.

٢ - ثوة بالإسناد المتقدم، عن ابن البطائني، عن عليّ بن معبد، عن أبيه عن أبي عبد الله علي قال: لا تملّوا قراءة إذا زلزلت الأرض، فإنَّ من كانت قراءته في نوافله، لم يصبه الله بَحَرَي بزلزلة أبداً، ولم يمت بها ولا بصاعقة ولا بآفة من آفات الدُّنيا، فإذا مات أمر به إلى الجنّة، فيقول الله بَحَرَي : عبدي أبحتك جنّتي فاسكن منها حيث شئت وهويت، لا ممنوعاً ولا مدفوعاً<sup>(3)</sup>.

**ضاء** مثله إلى قوله: من آفات الدُّنيا<sup>(ه)</sup>.

٣ - الدر المنثور؛ عن ابن عبّاس قال: قال رسول الله عنه: ﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ الْأَرْضُ بَعدل نصف القرآن، و«قل الله أحد» تعدل ثلث القرآن، و«قل يا أَيُّها الكافرون» تعدل ربع القرآن.

وتمارى عليَّ وابن عبّاس في العاديات ضبحاً فقال ابن عبّاس: هي الخيل وقال عليَّ : كذبت يا ابن فلانة والله ما كان معنا يوم بدر فارس إلَّا المقداد، كان على فرس أبلق، قال : وكان عليَّ ﷺ يقول: هي الإبل، فقال ابن عبّاس : ألا ترى أنّها تثير نقعاً؟ فما شيء تثير إلَّا بحوافرها<sup>(1)</sup>.

وعن أنس قال: قال رسول الله عنهم: • من قرأ ﴿ إِذَا زُلْزِلْتِ ٱلْأَرْضُ﴾ عدلت له بنصف

- مرّ في ج ٨٢ من هذه الطبعة.
   (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤١ باب ٣١ ح ١٠٢.
  - (٣) صحيفة الإمام الرضا عظيمة ، ص ٤٥ ح ١٨.
  - (٤) ثواب الأعمال، ص ١٥٤. (٥) فقه الرضا عليه ، ص ٣٤٤.
    - (٦) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٨٣.

١١٤ – باب / فضائل سورة القارعة

القرآن، ومن قرأ ﴿قُلْ هُوَ آللَهُ أَحَــَدُ﴾ عدلت له بثلث القرآن، ومن قرأ : ﴿قُلْ بَتَأَيُّهَا ٱلْكَنِرُونَ﴾ عدلت له بربع القرآن .

وعن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ : ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ﴾ تعدل نصف القرآن، و﴿قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَــَدُ﴾ تعدل ثلث القرآن، و﴿قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَفِرُونَ﴾ تعدل ربع القرآن.

وعن أبي هريرة : سمعت رسول الله ﷺ يقول : من قرأ في ليلة ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ ﴾ كان له عدل نصف القرآن .

وعن رجل من بني جهينة أنَّه سمع النبيَّ ﷺ يقرأ في الصبح: «إذا زلزلت الأرض» في الركعتين كلتيهما، فلا أدري أنسي أم قرأ ذلك عمداً.

وعن سعيد بن المسيّب أنَّ رسول الله ﷺ صلّى بأصحابه الفجر، فقرأ بهم في الركعة الأولى: «إذا زلزلت الأرض» ثمَّ أعادها في الثانية.

وعن أبي أمامة أنَّ النبيَّ ﷺ كان يصلّي ركعتين بعد الوتر ، وهو جالس يقرأ فيهما : «إذا زلزلت» و«قل يا أيُّها الكافرون».

وعن أنس أنَّ النبيَّ ﷺ كان يصلّي بعد الوتر ركعتين وهو جالس يقرأ في الركعة الأولى بأمَّ القرآن، و«إذا زلزلت»، وفي الثانية: «قل يا أيُّها الكافرون».

وعن الشعبيّ قال: من قرأ و"إذا زلزلت الأرضَّ فإنَّها تعدل سدس القرآن.

وعن عاصم قال: كان يقال: «قل هو الله أحد» تعدل ثلث القرآن، و«إذا زلزلت» نصف القرآن، و«قل يا أيّها الكافرون» ربع القرآن.

وعن الحسن قال : قال رسول الله ﷺ : «إذا زلزلت» تعدل نصف القرآن<sup>(١)</sup> . **أقول:** وفيه فضل سور كثيرة أُخرى أيضاً من الطوال والقصار وغيرها فلا تغفل .

#### ١١٣ - باب فضائل سورة والعاديات

١ - ثو: بالإسناد، عن ابن البطائني، عن أبي عبد الله المؤمن، عن ابن مسكان، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبد الله عليه الله المعانية بعثه سليمان بن خالد، عن أبي عبد الله عليه الله الموانية عن أبي عبد الله عليه الله المؤسنين عليه الله عليه الله المؤسنين عليه الله المؤسنين عليه الله المؤسنين عليه الله الموانية عامية مع أمير المؤمنين عليه الله المعامة خاصة، وكان في حجره ورفقائه (٢).

#### ١١٤ - باب فضائل سورة القارعة

ا – **ثو:** بالإسناد إلى ابن البطائني، عن إسماعيل بن الزُّبير، عن عمرو بن ثابت، عن أبي جعفر ﷺ قال: من قرأ وأكثر من قراءة القارعة، آمنه الله ﷺ من فتنة الدجّال أن يؤمن به، ومن فيح جهنّم يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٧٩.
 (٢) – (٣) ثواب الأعمال، ص ١٥٥–١٥٦.

## ١١٥ – باب فضائل سورة التكاثر زائداً على ما سبق ويأتي

١ - ثو: بالإسناد إلى ابن البطائني، عن شعيب، عن أبي عبد الله عليه قال: من قرأ سورة: «ألهاكم التكاثر» في فريضة كتب الله له ثواب وأجر مائة شهيد، ومن قرأها في نافلة كتب له ثواب خمسين شهيداً، وصلّى معه في فريضته أربعون صفاً من الملائكة إن شاء الله<sup>(۱)</sup>.

٣- ثو: أبي، عن محمد العظار، عن الأشعري، عن سهل، عن ابن بشّار، عن الدّهقان، عن درست، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه: من قرأ: «ألهاكم التّكاثر» عند النّوم وُقي من فتنة القبر<sup>(٢)</sup>.

**دعوات الراوندي**: قال النبيُّ ﷺ : من قرأ : «ألهاكم النكاثر» عند النّوم وُقي فتنة القبر وكفاه الله شرَّ منكر ونكير<sup>(٣)</sup> .

٣ - الدر المنثور: عن ابن عمر قال: قال رسول الله عنه: الا يستطيع أحدكم أن يقرأ ألف آية كلَّ يوم؟ قالوا: ومن يستطيع أن يقرأ ألف آية، قال: أما يستطيع أحدكم أن يقرأ: «ألهاكم التكاثر»<sup>(٤)</sup>.

### ١١٦ - باب فضائل سورة العصر

١ - ثو: با لإسناد المتقدم، عن ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبد الله علي الله علي الله علي الله علي الله عن الله عنه، قال: من قرأ والعصر في نوافله، بعثه الله يوم القيامة مشرقاً وجهه ضاحكاً سنّه، قريراً عينه، حتّى يدخل الجنة (٥).

### ١١٧ - باب فضائل سورة الهمزة

١ - ثوة بالإسناد إلى ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عنه قال: من قرأ: «ويل لكلٌ همزة» في فرائضه نفت عنه الفقر، وجلبت عليه الرّزق، وتدفع عنه ميتة السّوء<sup>(٦)</sup>.

**ضا:** مثله. اص ۳٤٤».

### ١١٨ - باب فضائل سورة الفيل ولإيلاف

١ - ثو: بالإسناد إلى ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظليمَن قال: من قوأ في فرائضه: ﴿ الله تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُّكَ بِأَصْحَبِ ٱلْفِلِ ﴾ شهد له يوم القيامة

- (١) (٢) ثواب الأعمال، ص ١٥٦. (٣) الدعوات للراوندي، ص ٢٤٩ ح ٢٠٤.
  - (٤) الدر المنثور، ج ٦ ص ٣٨٦. (٥) (٦) ثراب الأعمال، ص ١٥٦.

كلُّ سهل وجبل ومدر ، بأنَّه كان من المصلّين ، وينادي له يوم القيامة مناد : صدقتم على عبدي ، قبلت شهادتكم له وعليه ، أدخلوه الجنّة ، ولا تحاسبوه فإنَّه ممّن أُحبّه وأُحبُّ عمله<sup>(١)</sup> .

٢ - ثو؛ بالإسناد إلى ابن البطائني، عن أبي المغرا، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظليمانية قال: من أكثر قراءة: ﴿ لِإِيلَنَكِ قُرَيْشٍ بعثه الله يوم القيامة على مركب من مراكب الجنّة، حتّى يقعد على موائد النور يوم القيامة.

قال الصّدوق تلألله : من قرأ سورة الفيل فليقرأ معها لإيلاف في ركعة فريضة فإنّهما جميعاً سورة واحدة، ولا يجوز التفرُّد بواحدة منهما في ركعة فريضة<sup>(٢)</sup>.

٣ – من خطِّ الشهيد عنه عن الصَّادق عَلَيْتَهُمْ : يقرأ في وجه العدوَّ سورة الفيل.

#### ١١٩ – باب فضائل سورة أرأيت

ا – **ثو** : بالإسناد إلى ابن البطائني، عن إسماعيل بن الزبير، عن عمرو بن ثابت، عن أبي جعفر ﷺ قال : من قرأ سورة : ﴿أَرَءَيَّتَ ٱلَّذِى يُكَذِّبُ بِٱلدِّينِ ﴾ في فرائضه ونوافله، كان فيمن قبل الله ﷺ صلاته وصيامه، ولم يحاسبه بما كان منه في الحياة الدُّنيا<sup>(٣)</sup>.

#### ١٢٠ – باب فضائل سورة الكوثر

١ - ثو: بالإسناد إلى ابن البطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علي قال: من كان قراءته: ﴿ إِنَّا أَعْطَيْنَكَ ٱلْكَوْنَكَ في فرائضه ونوافله سقاه الله من الكوثر يوم القيامة، وكان مُحدَّثه عند رسول الله عني في أصل طوبي<sup>(1)</sup>.

١٢١ – باب سورة الجحد وفضائلها وسبب نزولها وما يقال عند قراءتها زائداً على ما سبق ويأتي من هذه الأبواب، وفيد فضل سور أخرى أيضاً

وخاصة سائر المعوذات وما يناسب ذلك من الفوائد

١ – ب: ابن سعد، عن الأزدي، عن أبي عبد الله ظليتائل : يقول في ﴿قُلْ يَتَأَيُّهَا ٱلْكَنِرُونَ» : يا أَيُّها الكافرون، وفي ﴿لا أَعْبُدُ مَا تَمَـّبُدُونَ» : أعبد ربّي، وفي ﴿وَلِى دِينِ» : ديني الإسلام، عليه أحيى وعليه أموت إن شاء الله<sup>(٥)</sup>.

٢ – **ن**؛ بالأسانيد الثلاثة عن الرّضا، عن آبائه، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: صلّى بنا رسول الله ﷺ صلاة السّفر فقرأ في الأولى: «قل يا أيُّها الكافرون»، وفي الأخرى: «قل هو الله أحد» ثمَّ قال: قرأت لكم ثلث القرآن وربعه<sup>(٦)</sup>.

(1) - (2) ثواب الأعمال، ص ١٥٦.
 (٥) قرب الإستاد، ص ٤٤ ح ١٤٤.
 (٦) عيون أخبار الرضاء ج ٢ ص ٤١ باب ٣٦ ح ١٠١.

صح: عنه ﷺ مثله(').

**أقول:** قد مضى في خبر رجاء بن الضّحّاك، عن الرّضا ﷺ أنّه كان إذا قرأ : «قل يا أيُّها الكافرون» قال في نفسه سرّاً : يا أيُّها الكافرون، فإذا فرغ منها قال : ربّي الله وديني الإسلام<sup>(۲)</sup>.

٤ - فس؛ أبي، عن ابن أبي عمير قال: سأل أبو شاكر أبا جعفر الأحول عن قول الله : هُوْل يَتَأَبُّهُا ٱلْكَثِرُونَ () لَا أَعْبُدُ مَا تَعْبُدُونَ () وَلَا أَنْسُدُ عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُ () وَلَا أَنْا عَابِدُ مَا عَبُدُونَ مَرَّة بعد عَبَدُتُم () وَلَا أَنْسُدُ عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُ () فهل يتكلم الحكيم بمثل هذا القول ويكرره مرَّة بعد مرَّة؟ فلم يكن عند أبي جعفر الأحول في ذلك جواب فدخل إلى المدينة فسأل أبا عبد مرَّة؟ فلم يكن عند أبي جعفر الأحول في ذلك جواب فدخل إلى المدينة فسأل أبا عبد الله على عن ذلك فقال: كان سبب نزولها وتكرارها أنَّ قريشاً قالت لرسول الله تلكيه : تعبد إلهنا سنة، ونعبد إلهك سنة وتعبد إلهنا سنة ونعبد إلهك سنة، فأجابهم الله بمثل ما قالوا، فقال فيما قالوا: تعبد إلها سنة (قُلْ يَتَأَيُّهُا ٱلْكَثِرُونَ () لَا أَعْبُدُ مَا يَعْبُدُونَ () وفيما قالوا: ونعبد إلها سنة (وَلَا أَنْتُم عَنِدُونَ مَا أَعْبُدُ و فيما قالوا: تعبد إلها سنة (وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا فيما قالوا: تعبد إلها سنة (وَلَا أَعْبُدُهُ وفيما قالوا: تعبد إلها سنة (وَلَا أَنَا عَابَدُ مَا فيما قالوا: عنه إلها سنة (وَلَا أَعْبُدُهُ وفيما قالوا: تعبد إلها سنة (وَلَا أَعْبَدُهُ وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: ونعبد إلها سنة (وَلَا أَعْبُدُهُ وفيما قالوا: تعبد إلها سنة (وَلَا أَنَا عَابِدُ مَا فيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: قبد إلها سنة (وَلَا أَنَا عَابَدُ مَا عُبَدُنُهُ وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: فقال أو ما ما قالوا: عُبَدُنُهُ وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: في في فيد عُبَدُنُهُ و فيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: وفيما قالوا: فرع ما قالوا: عُبَدُنُهُ فقال أو ما ما قالوا: وفيما قالوا: وفي ما قالوا: وفيما قالوا: في ما ما ما قالوا: من الحجاز، وكان أبو عبد الله عَلَيْهُ إذا فرغ من قراءتها يقول: ديني الإسلام ثلاثًا<sup>(٤)</sup>.

- صحيفة الإمام الرضا ﷺ ، ص ٥٠ ح ٢٧.
   مرفي ج ٤٩ باب عبادة الرضا ﷺ ح ٧ من هذه الطبعة.
   أمالي المفيد، ص ٢٤٦ مجلس ٢٩ ح ٢، أمالي الطوسي، ص ١٩ مجلس ١ ح ٢٢.
  - (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٤٨ في تفسيره لسورة الكافرون.

شقيّاً محي من ديوان الأشقياء وأُثبت في ديوان السّعداء، وأحياه الله سعيداً، وأماته شهيداً، وبعثه شهيداً<sup>(١)</sup>. **ضا:** مثله<sup>(٢)</sup>.

٦ - دعوات الراوندي؛ في أخبار المعمّرين ذكر بعضهم أنَّ والده كان لا يعيش له ولد، قال: ثمَّ وُلدتُ له على كبر ففرح بي ثمَّ مضى ولي سبع سنين فكفلني عمّي فدخل بي يوماً على النبيِّ عَنْ وقال له: يا رسول الله إنَّ هذا ابن أخي وقد مضى لسبيله فعلّمني عوذة أُعيذه بها فقال عن أين أنت عن ذات القلاقل: «قل يا أيّها الكافرون»، و«قل هو الله أحد»، و«قل أعوذ بربِّ الفلق»، و«قل أعوذ بربَّ النّاس»؟ وفي رواية: «قل أُوحي»، قال الشيخ المعمّر: وأنا إلى اليوم أتعوَّذ بها، ما أُصبت بولد ولا مال، ولا مرضت ولا افتقرت، وقد انتهى بي السنّ إلى ما ترون<sup>(٣)</sup>.

٧ - الدر المنثور؛ عن ابن عمر قال: كان رسول الله عنه يقرأ في المغرب: «قل يا أيّها الكافرون» و «قل هو الله أحد».

وعن أبي مسعود: أنَّ النبيَّ ﷺ كان يقرأ في الركعتين بعد صلاة المغرب: «قل يا أيُّها الكافرون» و«قل هو الله أحد».

وعن أبن عمر قال : رمقت النبيَّ ﷺ خمساً وعشرين مرَّة، وفي لفظ شهراً فكان يقرأ في الركعتين قبل الفجر والركعتين بعد المغرب بـ : «قل يا أيّها الكافرون» و«قل هو الله أحد» .

وعن ابن عمر قال: رمقت النبيَّ ﷺ أربعين صباحاً في غزوة تبوك فسمعته يقرأ في غزوة تبوك: «قل يا أيّها الكافرون» و«قل هو الله أحد» ويقول: نعم السّورتان تعدل واحدة بربع القرآن، والأخرى بثلث القرآن.

وعن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ يقرأ في ركعتي الفجر: «قل يا أيّها الكافرون» و«قل هو الله أحد»، ويقول: نعم السّورتان ممّا يقرءان في الركعتين قبل الفجر: «قل يا أيّها الكافرون» و«قل هو الله أحد».

وعن جابر بن عبد الله أنَّ رجلاً قام فركع ركعتي الفجر فقرأ في الركعة الأولى : «قل يا أيّها الكافرون» فقال النبيُّ ﷺ : هذا عبد عرف ربّه، وفي الركعة الثانية : «قل هو الله أحد» فقال النبيُّ ﷺ : هذا عبد آمَنَ بربّه.

وعن تميم بن قيس قال : كنّا نؤمر أن ننابذ الشّيطان في الركعتين قبل الصبح بـ : «قل يا أيّها الكافرون» و«قل هو الله أحد» .

- (١) ثواب الأعمال، ص ١٥٧. (٢) فقه الرضا غَلِيَّالله، ص ٣٤٤.
  - (٣) الدعوات للراوندي، ص ٩٠ ح ٢٣٧.

وعن سعد بن أبي وقّاص قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ : «قل يا أيّها الكافرون» فكأنّما قرأ ربع القرآن : ومن قرأ : «قل هو الله أحد» فكأنّما قرأ ثلث القرآن .

وعن شيخ أدرك النبيَّ ﷺ قال: خرجت مع النبيّ ﷺ في سفر فمرَّ برجل يقرأ: «قل يا أيّها الكافرون» فقال: أمّا هذا فقد برىء من الشّرك، وإذا آخر يقرأ: «قل هو الله أحد» فقال النبيُّ ﷺ: بها وجبت له الجنّة. وفي رواية أمّا هذا فقد غفر له.

وعن البراء قال: قال رسول الله ﷺ لنوفل بن معاوية الأشجعي: إذا أتيت مضجعك للنوم فاقرأ: «قل يا أيّها الكافرون» فإنّك إذا قرأتها فقد برئت من الشرك.

وعن أنس قال: قال رسول الله ﷺ لمعاذ: اقرأ: «قل يا أيّها الكافرون» عند منامك فإنّها براءة من الشرك.

وعن خبّاب أنَّ النبيَّ ﷺ قال: إذا أخذت مضجعك فاقرأ: «قل يا أيّها الكافرون» وإنَّ النبيَّ ﷺ لم يأت فراشه قطّ إلَّا قرأ: «قل يا أيّها الكافرون» حتّى يختم.

وعن أبي مسعود الأنصاري قال: من قرأ: «قل يا أيّها الكافرون» في ليلة فقد أكثر وطاب. وعن عليّ عليّ قال: لدغت النبيَّ عقرب وهو يصلّي فلمّا فرغ قال: لعن الله العقرب لا تدع مصلّياً ولا غيره، ثمَّ دعا بماء ملح وجعل يمسح عليها ويقرأ: «قل يا أيّها الكافرون» و«قل أعوذ بربِّ الفلق» و«قل أعوذ بربِّ النّاس».

وعن جبير بن مطعم قال: قال لي رسول الله عنه: : أتحبُّ يا جبير إذا خرجت سفراً أن تكون أمثل أصحابك هيئة، وأكثرهم زاداً؟ فقلت: نعم بأبي أنت وأمّي قال: فاقرأ هذه السور الخمس: «قل يا أيّها الكافرون»، و«إذا جاء نصر الله والفتح»، و«قل هو الله أحد»، و«قل أعوذ بربِّ الفلق»، و«قل أعوذ بربِّ النّاس»، وافتتح كلّ سورة ببسم الله الرَّحمن الرَّحيم واختم قراءتك ببسم الله الرَّحمن الرَّحيم قال جبير: وكنت غنيّاً كثير المال فكنت أخرج في سفر فأكون من أبذَهم هيئة وأقلّهم زاداً فما زلت منذ علّمنيهنَّ رسول الله عنه وقرأت بهنَّ أكون من أحسنهم هيئة، وأكثرهم زاداً خلي أرجع من سفري<sup>(۱)</sup>.

#### ١٢٢ - باب فضائل سورة النصر

(۱) الدر المنثور، ج ۲ ص ٤٠٥.

خيرحتّى يدخل الجنّة، ويفتح له في الدُّنيا من أسباب الخير ما لم يتمنَّ، ولم يخطر على قلبه<sup>(1)</sup>.

٢ - ضاء من قرأ : «إذا جاء نصر الله» في نافلة أو فريضة نصره الله على جميع أعدائه وكفاه المهمم (٢).

#### ۱۲۳ - باب فضائل سورة تبت

ا – **ثوء** بالإسناد عن ابن البطائني، عن عليَّ بن شجرة، عن أصحاب أبي عبد الله ﷺ قال : إذا قرأتم : ﴿تَبَّتْ يَدَآ أَبِى لَهَبٍ وَتَبَّ﴾ فادعوا على أبي لهب فإنّه كان من المكذَّبين الَّذين يكذِّبون بالنبيِّ ﷺ وبما جاء به من عند الله ﷺ <sup>(٣)</sup>.

١٢٤ -- باب فضائل سورة التوحيد زائداً على ما تقدّم ويأتي في مطاوي الأبواب وفيه فضل آية الكرسي وسور أخرى أيضاً

**أقول:** وقد أوردنا ما يناسب هذا الباب في كتاب الصّلاة، وفي كتاب الدُّعاء وكتاب الصيام وغيرها أيضاً فلا تغفل<sup>(٤)</sup>.

ا – **ثو:** بالإسناد، عن ابن البطائني، عن سيف بن عميرة، عن منصور بن حازم، عن أبي عبد الله عليﷺ قال: من مضى به يوم واحد فصلّى فيه خمس صلوات ولم يقرأ فيها بـ: «قل هو الله أحد» قيل له يا عبد الله لست من المصلّين<sup>(٥)</sup>.

**ٿو:** أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن عليِّ بن سيف، عن أخيه الحسين عن أبيه سيف، عن منصور مثله<sup>(٦)</sup>.

**سن:** ابن مهران، عن ابن البطائني مثله<sup>(۷)</sup>.

Y - ثو: بالإسناد، عن ابن البطائني، عن أبي عبد الله، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبد الله عنه الله قال: من مضت له جمعة ولم يقرأ فيها بـ: «قل هو الله أحد» ثمَّ مات مات على دين أبي لهب<sup>(٨)</sup>.

**ثو؛** ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقي رفعه، عن إسحاق مثله. «ص ٢٨٤». **سن:** في رواية إسحاق مثله<sup>(٩)</sup>.

(1) ثواب الأعمال، ص ١٥٧.
 (٣) ثقه الرضا ١٩٤٤، ص ١٥٤.
 (٣) ثواب الأعمال، ص ١٥٧.
 (٤) مرّفي ج ٨٠ و٨١ و٨٦ و٨٥ و٨٦ و٧٨ من هذه الطبعة.
 (٥) - (٦) ثواب الأعمال، ص ١٥٧ و٢٨٦.
 (٩) المحاسن، ج ١ ص ١٨٠.

٣ - ثوة بالإسناد، عن ابن البطائني، عن صندل، عن هارون بن خارجة عن أبي عبد الله عليتي قال: من أصابه مرض أو شدَّة فلم يقرأ في مرضه أو في شدَّته بـ: «قل هو الله أحد»، ثمَّ مات في مرضه أو في تلك الشدَّة الَّتي نزلت به، فهو من أهل النّار<sup>(١)</sup>.

٤ - شوء بالإسناد، عن ابن البطائني، عن سيف بن عميرة، عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي عن أبي بكر الحضرميّ، عن أبي عبد الله ظليتي قال : من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يدع أن يقرأ في دبر الفريضة بـ: «قل هو الله أحد»، فإنّه من قرأها جمع الله له خير الدُّنيا والآخرة، وغفر الله له ولوالديه وما ولدا<sup>(٢)</sup>.

٥ - هع، لي: العطّار، عن أبيه، عن ابن عيسى، عن نوح بن شعيب عن الدهقان، عن عروة ابن أخي شعيب، عن شعيب، عن أبي بصير قال: سمعت الصادق عليك يحدَّث عن أبيه، عن آبانه عن أبي شعيب، عن أبي بصير قال: سمعت الصادق عليك يحدَّث عن أبيه، عن آبانه عليه قال: قال رسول الله عن يوماً لأصحابه : أيكم يصوم الدَّهر؟ فقال سلمان رحمة الله عليه : أنا يا رسول الله، فقال رسول الله عنه : أيكم يحيي اللَّيل؟ قال سلمان . أنا يا رسول الله، فقال رسول الله عنه : أيكم يحيي اللَّيل؟ قال سلمان رحمة الله عليه : أنا يا رسول الله، فقال رسول الله عنه : أيكم يحيي اللَّيل؟ قال سلمان . أنا يا رسول الله، فقال رسول الله عنه : أيكم يحيي اللَّيل؟ قال سلمان . أنا يا رسول الله، فقال رسول الله عنه : أيكم يحيي اللَّيل؟ قال سلمان . أنا يا رسول الله، فعنه بعض أصحابه فقال : يا رسول الله إنَّ سلمان رجل من الفرس يريد أن يفتخو علينا الله، فغضب بعض أصحابه فقال : يا رسول الله إنَّ سلمان رجل من الفرس يريد أن يفتخو علينا معاشر قريش قلت : أيكم يصوم الدَّهر فقال : أنا ، وهو أكثر أيمه يأكل، وقلت : أيكم يحيي اللَيل؟

فقال الرجل لسلمان: يا أبا عبد الله أليس زعمت أنّك تصوم الدَّهر؟ فقال: نعم فقال: رأيتك في أكثر نهارك تأكل؟ فقال: ليس حيث تذهب إنِّي أصوم الثلاثة في الشهر وقال الله نَيَرَيَخُكُ : ﴿مَن جَآة بِالْحُسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ أَمْثَالِهَا ﴾<sup>(٣)</sup> وأصل شعبان بشهر رمضان، فذلك صوم الدَّهر.

فقال: أليس زعمت أنّك تحيي اللّيل؟ فقال: نعم، فقال: أنت أكثر ليلتك نائم، فقال: ليس حيث تذهب، ولكنّي سمعت حبيبي رسول الله ﷺ يقول: «من بات على طهر فكانّما أحيا اللّيل كلّه» فأنا أبيت على طهر.

فقال: أليس زعمت أنَّك تختم القرآن في كلِّ يوم؟ قال: نعم، قال: فأنت أكثر أيَّامك صامت، فقال: ليس حيث تذهب، ولكنّي سمعت حبيبي رسول الله عَنْ يقول لعليّ عَلَيْهُ : يا أبا الحسن مثلك في أمتي مثل: «قل هو الله أحد»، فمن قرأها مرَّة قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرَّتين فقد قرأ ثلثي القرآن، ومن قرأها ثلاثاً فقد ختم القرآن، فمن أحبَّك

(۱) - (۲) ثواب الأعمال، ص ۱۵۸.
 (۳) سورة الأنعام، الآية: ۱۲۰.

بلسانه فقد كمل له ثلث الإيمان، ومن أحبّك بلسانه وقلبه فقد كمل له ثلثا الإيمان، ومن أحبّك بلسانه وقلبه ونصرك بيده فقد استكمل الإيمان، والّذي بعثني بالحقّ يا عليُّ لو أحبّك أهل الأرض كمحبّة أهل السّماء لك لما عُذَّب أحد بالنّار، وأنا أقرأ: "قل هو الله أحد" في كلِّ يوم ثلاث مرَّات، فقام وكانّه قد ألقم حجراً<sup>(1)</sup>.

٤ - يد، لي : أبي ، عن سعد ، عن ابن هاشم ، عن النوفليّ ، عن السكوني عن الصّادق عن أبيه ﷺ أنَّ النبيَّ ﷺ صلّى على سعد بن معاذ فقال : لقد وافى من الملائكة للصّلاة عليه تسعون ألف ملك ، وفيهم جبرئيل يصلّون عليه ، فقلت يا جبرئيل بما استحقَّ صلاتكم عليه ؟

**ما:** الغضائري، عن الصدوق مثله<sup>(٣)</sup>.

**ثوء** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن هاشم مثله<sup>(٤)</sup>.

٧ - لي: ابن موسى، عن الأسديّ، عن النخعي، عن النّوفلي، عن الكاظم عَلَيْنَا: سمع بعض آبائي عَلَيْنَا رجلاً يقرأ: «قل هو الله أحد» فقال: آمن وأمن<sup>(٥)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب الفاتحة.

٨ – يد، ن: الدقّاق، عن الأسدي، عن البرمكيّ، عن الحسين بن الحسن عن بكر بن زياد، عن عبد العزيز بن المهتدي قال : سألت الرّضا ﷺ عن التوحيد فقال : كلَّ من قرأ : «قل هو الله أحد» وآمن بها فقد عرف التوحيد، قلت : كيف نقرأها قال : كما يقرأ النّاس، وزاد فيه : كذلك الله ربّي، كذلك الله ربّي.

**أقول:** قد مضى بعض الأخبار في باب الجحد.

٩ - ٥، في خبر ابن الضحاك قال: كان الرضا ﷺ إذا قرأ: «قل هو الله أحد» قال سرّاً: «الله أحد» فإذا فرغ منها قال: كذلك الله ربّنا ثلاثاً<sup>(٧)</sup>.

١٠ - مع: الأسدي، عن محمّد بن الحسن بن هارون، عن عبد الله بن معاذ عن أبيه، عن شعبة، عن علي بن مدرك، عن إبراهيم النخعي، عن الربيع بن خثيم، عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله تشكي : أيعجز أحدكم أن يقرأ كلَّ ليلة ثلث القرآن؟ قالوا: ومن يطيق قال : قال رسول الله ١٠٠٠

معاني الأخبار، ص ٢٣٤، أمالي الصدوق، ص ٣٧ مجلس ٩ ح ٥.
 (٢) التوحيد، ص ٩٥، أمالي الصدوق، ص ٣٢٣ مجلس ٢٢ ح ٥.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٣٧ مجلس ١٥ ح٩٧٥.
 (٩) أمالي الصدوق، ص ٤٨٩ مجلس ١٠ ح٩٧٥.
 (٤) ثواب الأعمال، ص ١٥٨.
 (٥) أمالي الصدوق، ص ٤٨٩ مجلس٨ ح ١٠.
 (٢) التوحيد، ص ٢٨٤، عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٢٢ باب ١١ ح ٣٠.
 (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ١٩٤ ح ٥.

ذلك؟ قال: «قل هو الله أحد» ثلث القرآن<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد مضى في كتاب التوحيد تفسير سورة التوحيد وقد مضى فيه عن أبي البختريّ عن الصّادق ﷺ أنَّ أمير المؤمنين ﷺ قرأ : «قل هو الله أحد» فلمّا فرغ قال : يا هو يا من لا هو إلَّا هو ، اغفر لي وانصرني على القوم الكافرين ، وكان عليَّ ﷺ يقول ذلك يوم صفّين وهو يطارد<sup>(٢)</sup>.

١١ – يد: المكتّب، عن الأسدي، عن النخعي، عن النوفلي، عن عليّ بن سالم، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ظلِّئلاً قال: من قرأ: ققل هو الله أحد، مرَّة واحدة فكانّما قرأ ثلث القرآن، وثلث التوراة، وثلث الإنجيل، وثلث الزبور<sup>(٣)</sup>.

١٣ – **يد، لي:** ابن المتوكّل، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن أحمد بن هلال، عن عيسى بن عبد الله، عن أبيه، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: من قرأ قل هو الله أحد حين يأخذ مضجعه غفر الله له ذنوب خمسين سنة<sup>(٥)</sup>.

ثو: أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعري إلى آخر الخبر إلّا أنَّ فيه : من قرأ : "قل هو الله أحد» مائة مرّة<sup>(1)</sup>.

١٤ - ثو: العطّار، عن أبيه، عن الأشعري، عن أبي الحسن النهدي، عن رجل، عن فضيل بن عثمان، عن رجل، عن أبي عبد الله علي قال : من أوى إلى فراشه فقرأ : «قل هو الله أحد» إحدى عشرة مرَّة حفظه الله في داره ودويرات حوله<sup>(٧)</sup>.

اه - **ثو؛** بهذا الإسناد، عن النّهدي، عن أبان بن عثمان، عن قيس بن الربيع، عن عمّار بن زياد، عن عبد الله بن حجر، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: من قرأ: «قل هو الله أحد» إحدى عشرة مرَّة في دبر الفجر، لم يتبعه في ذلك اليوم ذنب، وإن رغم أنف الشيطان<sup>(٨)</sup>.

- معاني الأخبار، ص ١٩١.
   معاني الأخبار، ص ١٩١.
   مرّفي ج ٣ باب التوحيد، ونفي الشرك ح ١٢ من هذه الطبعة.
   التوحيد، ص ٩٥.
   التوحيد، ص ٩٤. أمالي الصدوق، ص ٢١ مجلس ٤ ح ٣.
  - (٦) (٨) ثواب الأعمال، ص ١٥٨-١٥٩.

١٢٤ - باب / فضائل سورة التوحيد زائداً على ما تقدَّم...

**ثو:** أبي، عن محمّد العطّار، عن العمركتي، عن عليَّ بن جعفر، عن أخيه موسى، عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه مثله.

١٦ - ثوة أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن الحسن بن عليّ، عن الحسن بن جهم، عن إبراهيم بن مهزم، عن رجل سمع أبا الحسن ﷺ يقول: من قدَّم: «قل هو الله أحد» بينه وبين جبّار منعه الله منه: يقرأها بين يديه، ومن خلفه وعن يمينه، وعن شماله، فإذا فعل ذلك رزقه الله خيره، ومنعه شرَّه.

وقال: إذا خفت أمراً فاقرأ مائة آية من القرآن من حيث شئت ثمَّ قل: اللَّهمَّ اكشف عنَّي البلاء ثلاث مرَّات<sup>(1)</sup>.

١٧ - ثوء أبي، عن سعد عن البرقي، عن ابن مهران، عن ابن البطائني عن أبي عبد الله المؤمن، عن ابي، عن سعد عن البرقي، عن ابن ممعت أبا عبد الله عليه المؤمن، عن ابن مسكان، عن سليمان بن خالد قال: سمعت أبا عبد الله عليه في من عنه، فإن مضت ثلاثة أيّام لم يقرأ فيها: «قل هو الله أحد» فقد خذل ونزع ربقة الإيمان من عنقه، فإن مات في هذه الثلاثة الأيّام، كان كافراً بالله العظيم (٢).

**سن؛** ابن مهران مثله .

١٨ – سن: منصور بن العبّاس، عن أحمد بن عبد الرَّحيم، عمّن حدَّثه عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبي عبد الله عن عمرو بن أبي المقدام، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عنه: من قرأ سورة: «قل هو الله أحد» مرَّة فكانّما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها ثلاث مرَّات فكانّما قرأ القرآن، ومن قرأها ثلاث مرَّات مرات القرآن القرآن.

1٩ – يج؛ قال أبو هاشم: قلت في نفسي: أشتهي أن أعلم ما يقول أبو محمّد في القرآن أهو مخلوق أو غير مخلوق، فأقبل عليَّ فقال: أما بلغك ما روي عن أبي عبد الله عليَّة لمّا نزلت: «قل هو الله أحد» خلق لها أربعة آلاف جناح، فما كانت تمرّ بملاً من الملائكة إلَّا خشعوا لها، وقال: هذه نسبة الرّبِّ تبارك وتعالى<sup>(٤)</sup>.

مسن ابن يزيد، عن أبي خالد الكوفيّ، عن عمران بن البختري، عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قال : من قرأ قل هو الله أحد نفت عنه الفقر، واشتدَّت أساس دوره، ونفعت جيرانه<sup>(ه)</sup>.

۲۰ – طب؛ محمّد بن جعفر البرستي، عن محمّد بن يحيى الأرمني، عن محمّد بن سنان، عن سمّد بن سنان، عن محمّد بن سنان، عن سمت أبا جعفر ﷺ يقول : من لم يبرئه سورة الحمد وقل هو الله أحد لم يبرئه شي،، وكلُّ علّة تبرئها هاتين السّورتين<sup>(٦)</sup>.

- (١) (٢) ثواب الأعمال، ص ١٥٨ ١٥٩. (٣) المحاسن، ج ١ ص ٢٥١.
- (٤) الخرائج والجرائح، ج ٢ ص ١٨٦ ح ٢. (٥) المحاسن، ج ٢ ص ٤٦٢.
  - (٦) طب الأئمة، ص ٣٩.

٢١ – **جع:** قال أبو هريرة: قال النبيُّ ﷺ : من قرأ : «قل هو الله أحد» نظر الله إليه ألف نظرة بالآية الأولى، وبالآية الثانية استجاب الله له ألف دعوة وبالآية الثالثة أعطاه الله ألف مسألة، وبالآية الرابعة قضى الله له ألف حاجة كلُّ حاجة خير من الدُّنيا والآخرة<sup>(١)</sup> .

۲۲ – عدة الداعي: عن المفضّل بن عمر، عنه عليته قال: يا مفضّل احتجز من النّاس كلّهم ببسم الله الرّحمن الرّحيم، وبقل هو الله أحد: اقرأها عن يمينك وعن شمالك، ومن بين يديك ومن خلفك، ومن جنل ومن خلفك من خلفك، ومن تنظر إليه ثلاث مرّات واعقد بيدك اليسرى، ثمَّ لا تفارقها حتّى تخرج من عنده.

ورأيت في بعض الروايات أنَّ الدُّعاء بعد قراءة الجحد عشر مرَّات عند طلوع الشّمس من يوم الجمعة مستجاب .

وقال أمير المؤمنين غليمًة؟: من قرأ: «قل هو الله أحد؛ حين يأخذ مضجعه وكُل الله به خمسين ألف ملك يحرسونه ليلته.

وعن عمر بن يزيد قال : قال أبو عبد الله ﷺ : من قرأ : «قل هو الله أحد» حين يخرج من منزله عشر مرَّات لم يزل من الله في حفظه وكلاءته حتّى يرجع إلى منزله<sup>(٢)</sup>.

٢٢ - الدر المنثور؛ عن أبيّ بن كعب قال: قال رسول الله عنه: من قرأ: «قل هو الله أحد» فكانّما قرأ ثلث القرآن.

وعن أنس، عن النبيّ ﷺ : من قرأ : «قل هو الله أحد» مائتي مرَّة غفر له ذنب مائتي سنة . وعن أنس قال : جاء رجل إلى رسول الله ﷺ فقال : إنِّي أحبُّ هذه السورة : «قل هو الله أحد» فقال رسول الله ﷺ : حبّك إيّاها أدخلك الجنّة .

وعن أنس قال سمعت النبيَّ ﷺ يقول: أما يستطيع أحدكم أن يقرأ: «قل هو الله أحد» ثلاث مرَّات في ليلة، فإنَّها تعدل ثلث القرآن.

وعن أنس عن رسول الله عليه؟ قال : من قرأ : «قل هو الله أحد، خمسين مرَّة غفر له ذنوب خمسين سنة . وعن أنس قال : قال رسول الله عليه؟ : من قرأ كلَّ يوم مائتي مرَّة : «قل هو الله أحد» كتب الله له ألف وخمسمائة حسنة ، ومحى عنه ذنوب خمسين سنة إلَّا أن يكون عليه دين .

وعن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : من أراد أن ينام على فراشه من اللّيل فنام على يمينه ثمَّ قرأ قل هو الله أحد مائة مرَّة، فإذا كان يوم القيامة يقول له الربُّ : يا عبدي ادخل على يمينك الجنّة.

وعن أنس قال : كان النبيُّ ﷺ بالشام فهبط جبرتيل فقال : يا محمّد إنَّ معاوية بن معاوية \_\_\_\_\_

جامع الأخبار، ص ١٢٣.
 (٢) عدة الداعي، ص ٢٩٣-٣٠٠.

المزنيّ هلك أفتحبُّ أن تصلّي عليه؟ قال: نعم، فضرب بجناحه الأرض فتضعضع له كلُّ شيء ولزق بالأرض، ورفع له سريره فصلّى عليه فقال النبيُّ ﷺ : من أيّ شيء أتى معاوية هذا الفضل صلّى عليه صفّان من الملائكة في كلَّ صفّ ستّمائة ألف ملك؟ قال : بقراءة : «قل هو الله أحد»، كان يقرأها قائماً وقاعداً وجائياً وذاهباً ونائماً .

وعن أنس قال : كنّا مع رسول الله عنه بتبوك فطلعت الشمس ذات يوم بضياء وشعاع ونور لم نرها قبل ذلك فيما مضى، فجعل رسول الله عنه يعجب من ضيائها ونورها إذ أتاه جبرئيل عنه فسأل جبرئيل : ما الشّمس طلعت لها نور وضياء وشعاع لم أرها طلعت فيما مضى؟ قال : ذاك أنَّ معاوية بن معاوية اللَيثي مات بالمدينة اليوم، فبعث الله إليه سبعين ألف ملك يصلون عليه، قال : بم ذاك يا جبرئيل؟ قال : كان يكثر قل هو الله أحد قائماً وقاعداً وماشياً وآناء اللّيل والنّهار، استكثروا منها فإنّها نسبة ربّكم، ومن قرأها خمسين مرَّة رفع الله له خمسين ألف درجة وحطَّ عنه خمسين ألف سيّئة، وكتب له خمسين ألف حسنة، ومن زاد زادها الله، قال جبرئيل : فهل لك أن أقبض لك الأرض فتصلّي عليه؟ قال : نعم، فصلّى عليه.

وعن أنس أنَّ رسول الله ﷺ قال : من قرأ : «قل هو الله أحد» مائة مرَّة غفر له خطيئة خمسين سنة إذا اجتنب أربع خصال : الدماء، والأموال، والفروج والأشربة .

وعن أنس أنَّ النبيَّ فَقَلَ قال: من قرأ: «قل هو الله أحد» على طهارة مائة مرَّة كطهارة الصّلاة يبدأ بفاتحة الكتاب كتب الله له بكلِّ حرف عشر حسنات، ورفع له عشر درجات، وبنى له مائة قصر في الجنّة، وكانّما قرأ القرآن ثلاثاً وثلاثين مرَّة، وهي براءة من الشّرك، ومحضرة للملائكة ومنفرة للشياطين، ولها دويَّ حول العرش، تذكر بصاحبها، حتّى ينظر الله إليه وإذا نظر إليه لم يعذِّبه أبداً.

وعن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله ﷺ : ثلاث من جاء بهنَّ مع الإيمان دخل من أيَّ أبواب الجنّة شاء وزوَّج من الحور العين حيث شاء : من عفا عن قاتله وأدَّى ديناً حفيّاً وقرأ في دبر كلِّ صلاة مكتوبة عشر مرَّات قل هو الله أحد، فقال أبو بكر : أو إحداهنَّ يا رسول الله؟ قال : أو إحداهنَّ .

وعن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله: من قرأ قل هو الله أحد في كلِّ يوم خمسين مرَّة، نودي يوم القيامة من قبره: قم يا مادح الله، فادخل الجنّة.

وعن جابر قال: قال رسول الله ﷺ : قل هو الله أحد تعدل ثلث القرآن.

وعن جابر قال: قال رسول الله ﷺ : من نسي أن يسمّي على طعامه فليقرأ قل هو الله أحد إذا فرغ.

وعن جرير البجليّ قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد حين يدخل منزله نفت الفقر عن أهل ذلك المنزل والجيران . وعن سعد بن أبي وقّاص قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد فكانّما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأ : «قل يا أيّها الكافرون» فكأنّما قرأ ربع القرآن.

وعن عبد الله بن الشخير قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد في مرضه الّذي يموت فيه، لم يفتن في قبره وأمن من ضغطة القبر، وحملته الملائكة يوم القيامة بأكفّها حتّى تجيزه الصّراط إلى الجنّة.

وعن ابن عمر قال : صلّى بنا النبيُّ ﷺ ذات يوم الفجر في سفر فقرأ في الرّكعة الأولى : «قل هو الله أحد، وفي الثانية : «قل يا أيّها الكافرون»، فلمّا سلّم قال : قرأت بكم ثلث القرآن وربعه.

وعن أبي أمامة قال : أتى رسول الله عنه جبرئيل وهو بتبوك فقال : يا محمّد أشهد جنازة معاوية بن معاوية المزنيّ فخرج رسول الله ونزل جبرئيل في سبعين ألفاً من الملائكة فوضع جناحه الأيمن على الجبال فتواضعت ووضع جناحه الأيسر على الأرضين فتواضعت حتّى نظر إلى مكّة والمدينة فصلّى عليه رسول الله وجبرئيل والملائكة ، فلمّا فرغ قال : يا جبرئيل ما بلّغ معاوية بن معاوية المزني هذه المنزلة؟ قال : بقراءته قل هو الله أحد قائماً وقاعداً وراكباً وماشياً .

وعن سعيد بن المسيّب قال: كان رجل من أصحاب رسول الله عنه يقال له: معاوية بن معاوية المزنيّ فخرج رسول الله عنه في غزوة تبوك، وهو مريض ثقيل فسار رسول الله عشرة أيّام ثمَّ لقيه جبرئيل فقال: إنَّ معاوية بن معاوية توفّي فحزن النبيُّ عنه فقال: أيسرُّك أن أريك قبره؟ قال: نعم، فضرب بجناحه الأرض فلم يبق جبل إلَّا انخفض حتى بدا له قبره، فكبّر رسول الله وجبرئيل عن يمينه وصفوف الملائكة سبعين ألفاً حتّى إذا فرغ من صلاته، قال: يا جبرئيل بما نزل معاوية بن معاوية من الله بهذه المنزلة؟ قال: بقل هو الله أحد، كان يقرأها قائماً وقاعداً وماشياً ونائماً، ولقد كنت أخاف على أمتك حتّى نزلت هذه السّورة فيها.

وعن أبي أمامة قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ آية الكرسيّ وقل هو الله أحد في دبر صلاة مكتوبة ، لم يمنعه من دخول الجنّة إلّا الموت .

وعن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : جاءني جبرئيل في أحسن صورة ضاحكاً مستبشراً فقال : يا محمّد العليُّ الأعلى يقرئك السّلام، ويقول : إنَّ لكلّ شيء نسباً ونسبتي قل هو الله أحد، فمن أتاني من أمّتك قارئاً لقل هو الله أحد ألف مرَّة من دهره ألزمه داري وإقامة عرشي، وشفّعته في سبعين ممّن وجبت عقوبته، ولولا أنّي آليت على نفسي ﴿ كُلُ نَفْسٍ ذَاَيِقَةُ المَوْتِ ﴾<sup>(1)</sup> لما قبضت روحه.

(١) سورة آل عمران، الآية: ١٨٥.

وعن عليّ ، عن رسول الله صلوات الله عليهما قال : من أراد سفراً فأخذ بعضادتي منزله فقرأ إحدى عشرة مرَّة قل هو الله أحد كان الله تعالى له حارساً حتّى يرجع .

وعن أنس قال: قال رسول الله ﷺ : من صلّى بعد المغرب ركعتين قبل أن ينطق مع أحد يقرأ في الأولى الحمد و«قل يا أيّها الكافرون»، وفي الركعة الثانية بالحمد و«قل هو الله أحد»، خرج من ذنوبه كما تخرج الحيّة من سلخها .

وعن عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ : من قرأ بعد صلاة الجمعة «قل هو الله أحد»، و«قل أعوذ بربٌ الفلق»، و«قل أعوذ بربٌ النّاس»، سبع مرَّات أعاذه الله بها من السوء إلى الجمعة الأخرى.

وعن إسحاق بن عبد الله بن أبي فروة قال : بلغنا أنَّ رسول الله ﷺ قال : من قرأ قل هو الله أحد فكأنّما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها عشر مرَّات بنى الله له قصراً في الجنّة، فقال له أبو بكر : إذن نستكثر يا رسول الله، فقال : الله أكبر وأطيب، ردَّدها مرَّتين.

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد فكأنّما قرأ ثلث القرآن ومن قرأ قل هو الله أحد مرَّتين فكأنّما قرأ ثلثي القرآن ومن قرأ قل هو الله أحد ثلاث مرَّات فكأنّما قرأ جميع ما أنزل الله .

وعن أنس قال: قال رسول الله عنه : من قرأ قل هو الله أحد مرَّة بورك عليه ومن قرأها مرَّنين بورك عليه وعلى أهل بيته، ومن قرأها ثلاث مرَّات بورك عليه وعلى أهل بيته وجيرانه، ومن قرأها اثنتي عشرة مرَّة بني له في الجنّة اثنى عشر قصراً، ومن قرأها عشرين مرَّة جامع النبيِّين هكذا، وضمَّ الوسطى والَّتي تلي الإبهام، ومن قرأها مائة مرَّة غفر له ذنوب خمس وعشرين سنة إلَّا الدَّين والدَّم، ومن قرأها مائتي مرَّة غفرت له ذنوب خمسين سنة، ومن قرأها أربعمائة مرَّة كان له أجر أربعمائة شهيد، كلّ عقر جواده، وأهريق دمه، ومن قرأها ألف مرَّة لم يمت حتّى يُرى مقعده من الجنّة أو يرى له.

وعن النعمان بن بشير قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد فكانّما قرأ ثلث القرآن، ومن قرأها مرَّتين فكأنّما قرأ ثلثي القرآن، ومن قرأها ثلاثاً فكأنّما قرأ القرآن ارتجالاً . وعن أنس، عن رسول الله ﷺ من قرأ قل هو الله أحد ألف مرَّة كانت أحبَّ إلى الله من ألف فرس ملجمة مسرجة في سبيل الله .

وعن كعب الأحبار قال: من قرأ قل هو الله أحد حرَّم الله لحمه على النَّار .

وعن كعب قال : ثلاثة ينزلون من الجنّة حيث شاؤوا : الشهيد، ورجل قوأ في كلَّ يوم قل هو الله أحد مائتي مرَّة .

وعن كعب قال : من واظب على قراءة قل هو الله وآية الكوسيّ في ليل أو نهار ، استوجب رضوان الله الأكبر وكان مع أنبيائه، وعصم من الشّيطان . وعن أنس قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد ألف مرَّة فقد اشترى نفسه من الله وهو من خاصّة الله.

وعن أنس، عن النبيِّ ﷺ قال: من قرأ قل هو الله أحد ثلاثين مرَّة كتب الله له براءة من النَّار، وأماناً من العذاب، والأمان يوم الفزع الأكبر.

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ : من أتى منزله فقرأ الحمد وقل هو الله أحد، نفى الله عنه الفقر، وكثر خير بيته، حتّى يفيض على جيرانه.

وعن أنس يقول: إذا نُقس بالناقوس اشتدَّ غضب الرَّحمن يَتَوَيَّكُ ، فتنزل الملائكة فيأخذون بأقطار الأرض فلا يزالون يقرأون قل هو الله أحد حتّى يسكن غضبه.

وعن ابن عمر قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد عشيّة عرفة ألف مرَّة، أعطاه الله ﷺ ما سأل.

وعن خالد بن زيد، عن رسول الله ﷺ قال: من قرأ قل هو الله أحد (إحدى ظ) عشرة مرَّة بنى الله له قصراً في الجنّة، فقال عمر: والله يا رسول الله إذن نستكثر من القصور، فقال رسول الله ﷺ: فالله أمنُّ وأفضل، أو قال: أمنُّ وأوسع.

وعن عائشة أنَّ النبيَّ ﷺ بعث رجلاً في سريّة فكان يقرأ لأصحابه في صلاتهم فيختم بقل هو الله أحد، فلمّا رجعوا ذكروا ذلك لرسول الله ﷺ فقال: سلوه لأيّ شيء يصنع ذلك؟ فسألوه فقال: لأنّها صفة الرَّحمن فأنا أُحبُّ أن أقرأ بها، فقال النبيُّ ﷺ : أخبروه أنَّ الله تعالى يحبّه.

وعن الرَّبيع بن خثيم قال: سورة من كتاب الله يراها الناس قصيرة وأراها عظيمة طويلة، يحبُّ الله محبّها ليس لها خلط فأيّكم قرأها فلا يجمعنَّ إليها شيئاً استقلالاً لها، فإنّها مجزئة. وعن أنس قال: قال رجل لرسول الله ﷺ : إنَّ لي أخاً قد حبّب إليه قل هو الله أحد، فقال: بشّر أخاك بالجنّة.

وعن ابن عبّاس قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد دبر كلِّ صلاة مكتوبة، عشر مرَّات، أوجب الله له رضوانه ومغفرته.

وعن أبي غالب مولى خالد بن عبد الله قال : قال لي ابن عمر ذات ليلة قبيل الصّبح : يا أبا غالب ألا تقوم فتصلّي، ولو تقرأ بثلث القرآن، فقلت : قد قرب الصبح، فكيف أقرأ بثلث القرآن؟ فقال : إنَّ رسول الله ﷺ قال : إنَّ سورة الإخلاص قل هو الله أحد تعدل ثلث القرآن .

وعن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من صلّى صلاة الغداة ثمَّ لم يتكلّم يقرأ قل هو الله أحد عشر مرَّات لم يدركه ذلك اليوم ذنب، وأُجير من الشّيطان.

وعن البراء بن عازب مرفوعاً : من قرأ قل هو الله أحد مائة مرَّة بعد صلاة الغداة قبل أن يكلَّم أحداً رفع له ذلك اليوم عمل خمسين صدِّيقاً . وعن عليّ، عن النبيِّ ﷺ حيث زوَّجه فاطمة : دعا بماء فمجّه ثمَّ أدخله في فيه فرشّه في جيبه وبين كتفيه وعوَّذه بقل هو الله أحد والمعوذتين .

وعن ابن عبّاس قال: من صلّى ركعتين فقرأ فيهما قل هو الله أحد ثلاثين مرَّة بني له ألف قصر من ذهب في الجنّة، ومن قرأها في غير صلاة بني له مائة قصر في الجنّة، ومن قرأها إذا دخل إلى أهله أصاب أهله وجيرانه منها خيراً.

وعن عبيد الله بن عمرو أنَّ أبا أيّوب كان في مجلس وهو يقول: ألا يستطيع أحدكم أن يقوم بثلث القرآن كلَّ ليلة، قالوا: وهل يستطيع ذلك أحد؟ قال: فإنَّ قل هو الله أحد ثلث القرآن، فجاء النّبيُّ ﷺ وهو يسمع أبا أيّوب فقال: صدق أبو أيّوب.

وعن ابن مسعود قال : قال رسول الله ﷺ : أيعجز أحدكم أن يقرأ كلَّ ليلة ثلث القرآن؟ قالوا : ومن يطيق ذلك؟ قال : بلي قل هو الله أحد تعدل ثلث القرآن .

وعن معاذبن أنس الجهنيّ، عن رسول الله ﷺ قال: من قرأ قل هو الله أحد حتّى ختمها عشر مرَّات بنى الله له قصراً في الجنّة، فقال له عمر : إذن نستكثر يا رسول الله، قال : الله أكبر وأطيب . وعن أبي أيّوب، عن النبيّ ﷺ قال : أيعجز أحدكم أن يقرأ ثلث القرآن في ليلة؟ فلمّا رأى أنّه قد شقَّ عليهم قال : من قرأ قل هو الله أحد الله الصمد في ليلة فقد قرأ في ليلتنذ ثلث القرآن .

وعن سعيد أنّه سمع رجلاً يقرأ قل هو الله أحد يردّدها فلمّا أصبح جاء إلى النبيُّ ﷺ فذكر ذلك له، فقال رسول الله ﷺ : والّذي نفسي بيده إنّها لتعدل ثلث القرآن .

وعن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ لأصحابه: أيعجز أحدكم أن يقرأ القرآن في ليلة فشقَّ ذلك عليهم، وقالوا: أيّنا يطيق ذلك؟ فقال: الله الواحد الصّمد ثلث القرآن.

وعن أبي سعيد الخدريّ قال: بات قتادة بن النّعمان يقرأ اللّيلة كلّه بقل هو الله أحد، فذكر ذلك النبي ﷺ فقال: والّذي نفسي بيده إنّها لتعدل نصف القرآن أو ثلثه.

وعن أبي سعيد الخدريّ قال : أخبرني قتادة بن النّعمان أنَّ رجلاً قام في زمن النبيَّ ﷺ فقرأ قل هو الله أحد السّورة كلّها يردّدها لا يزيد عليها ، فلمّا أصبحنا أُخبر رسول الله ﷺ فقال : إنّها لتعدل ثلث القرآن .

وعن أبي هريرة قال: أقبل رسول الله ﷺ فسمع رجلاً يقرأ قل هو الله أحد فقال: وجبت، قلت: وما وجبت؟ قال: الجنّة.

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ : احشدوا فإنِّي سأقرأ عليكم ثلث القرآن، فحشدوا فقرأ عليهم قل هو الله أحد.

وعن أبي هريرة، عن النبيِّ ﷺ قال: من قرأ قل هو الله أحد عشر مرَّات بني له قصر في الجنّة، ومن قرأها عشرين مرَّة بني له قصران، ومن قرأها ثلاثين بني له ثلاث. وعن أبي هريرة قال : قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد بعد صلاة الصبح اثنتي عشرة مرَّة فكأنّما قرأ القرآن أربع مرَّات، وكان أفضل أهل الزمن إذا اتّقى.

وعن عقبة بن أبي معيط أنَّ رسول الله ﷺ سئل عن قل هو الله أحد قال : ثلث القرآن أو تعدله . وعن محمّد بن المنكدر قال : سمع رسول الله ﷺ رجلاً يقرأ قل هو الله أحد ويرتّل ، فقال له : سل، تعط .

وعن عليّ قال: من قرأ قل هو الله أحد عشر مرَّات بعد الفجر – وفي لفظ دبر الغداة – لم يلحق به ذلك اليوم ذنب وإن جهد الشّيطان.

وعن ابن عبّاس قال: من صلّى ركعتين بعد العشاء فقرأ في كلّ ركعة بفاتحة الكتاب وخمس غشرة مرَّة قل هو الله أحد، بنى الله له قصرين في الجنّة يتراءاهما أهل الجنّة.

وعن ابن عبّاس قال: من قرأ قل هو الله أحد مائتي مرَّة في أربع ركعات في كلِّ ركعة خمسين مرَّة غفر له ذنب مائة سنة خمسين مستقبلة، وخمسين مستأخرة.

وعن عائشة أنَّ النبيَّ ﷺ كان إذا أوى إلى فراشه كلَّ ليلة جمع كفّيه ثمَّ نفث فيهما فقرأ فيهما : «قل هو الله أحد»، و«قل أعوذ بربٌ الفلق»، و«قل أعوذ بربٌ النّاس»، ثمَّ يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده، يفعل ذلك ثلاث مرَّات.

وعن عبد الله بن حبيب أنَّ النبيَّ ﷺ قال له : اقرأ قل هو الله أحد والمعوذتين حين تصبح وحين تمسي ثلاثاً يكفيك من كلِّ شيء.

وعن عقبة بن عامر أنَّ النبيَّ قال : يا عقبة بن عامر ألا أُعلّمك خير ثلاث سور أُنزلت في التوراة والإنجيل والزبور والقرآن العظيم؟ قلت : بلى جعلني الله فداك، قال : فأقرأني : «قل هو الله أحد»، و«قل أعوذ بربِّ النّاس»، و«قل أعوذ بربِّ الفلق»، ثمَّ قال : يا عقبة لا تنساهنَّ ولا تبت ليلة حتّى تقرأهنَّ .

وعن عبد الله بن أنيس الأسلمي أنَّ رسول الله ﷺ وضع يده على صدره ثمَّ قال : قل : فلم أدر ما أقول، ثمَّ قال : «قل هو الله أحد»، ثمَّ قال لي : «قل أعوذ بربِّ الفلق من شرِّ ما خلق» حتّى فرغت منها، ثمَّ قال لي : «قل أعوذ بربِّ النّاس» حتّى فرغت منها، فقال رسول الله ﷺ : هكذا فتعوَّذ، وما تعوَّذ المتعوذون بمثلهنَّ قطٌ .

وعن عليّ عليمً قال: بينا رسول الله عليمًا ذات ليلة يصلّي فوضع يده على الأرض فلدغته عقرب فتناولها رسول الله عليه بنعله فقتلها فلمّا انصرف قال: لعن الله العقرب، ما تدع مصلّياً ولا غيره، أو نبيّاً وغيره، ثمَّ دعا بملح وماء فجعله في إناء ثمَّ جعل يصبّه على أصبعه، حيث لدغته، وتمسحها ويعوِّذها بالمعوذتين، وفي لفظ: فجعل يمسح عليها ويقرأ: «قل هو الله أحد» و«قل أعوذ بربٌ الفلق»، و«قل أعوذ بربٌ النّاس». ١٢٤ - باب / فضائل سورة التوحيد زائداً على ما تقدَّم...

وعن ابن الدّيلميّ وقد خدم النبيَّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من قرأ قل هو الله أحد مائة موَّة في الصّلاة أو غيرها كتب الله له براءة من النّار.

وعن أبي هريرة أنَّ رسول الله ﷺ قال: لا ينامنَّ أحدكم حتّى يقرأ ثلث القرآن، قالوا : يا رسول الله وكيف يستطيع أحدنا أن يقرأ ثلث القرآن؟ قال : لا يستطيع أن يقرأ بـ : «قل هو الله أحد» و«قل أعوذ بربِّ الفلق»، و«قل أعوذ بربِّ النّاس»<sup>(1)</sup>؟

٢٤ – المجتبى: من كتاب العمليّات الموصلة إلى ربّ الأرضين والسّماوات تأليف أبي المفضّل يوسف بن محمّد بن أحمد المعروف بابن الخوارزمي قال: حدَّثنا الشيخ الإمام برهان الذين البلخيّ تقلية إملاء بالمسجد الجامع بدمشق سنة ستّ وثلاثين وخمسمائة، قال: حدَّثنا الميخ الإمام حدَّثنا الأمين الله الله بسمرقند قال: حدَّثنا أبو منصور أحمد بن حدَّثنا الأمام الأستاذ أبو محمّد القطوانيّ تقليه بسمرقند قال: حدَّثنا أبو منصور أحمد بن محمّد المعروف بابن محمّد الأمام حدًّثنا أبو منصور أحمد بن حدَّثنا الأمام الأستاذ أبو محمّد القطوانيّ تقليه بسمرقند قال: حدَّثنا أبو منصور أحمد بن محمّد التميمي بعرفة قال: حدَّثنا أبو سهل محمّد بن محمّد الأسعث الأنصاري، قال: حدَّثنا أبو منصور أحمد بن طلحة بن شريح بن عبد الكريم التّميمي وأبو يعقوب يوسف بن عليّ بن إبراهيم بن بجير ومحمّد بن محمّد الأسعث الأنصاري، قال: حدَّثنا ومحمّد بن محمّد بن بجير ومحمّد بن عليّ بن إبراهيم بن بجير ومحمّد بن عليت بن عليّ بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن محمّد بن الما يومن محمّد بن الما يوانيل، عن ومحمد بن عليّ بن الحلين بن عليّ بن أبي طالب عشي قال: حدَّثنا وكيع، عن إسرائيل، عن محمد بن عليّ بن الحلي، عن معيد بن عبد الله بن عبّاس تعليّ قال:

قال رسول الله يشكر : كنت أخشى العذاب اللّيل والنّهار، حتّى جاءني جبرئيل بسورة قل هو الله أحد، فعلمت أنَّ الله لا يعذَّب أمّتي بعد نزولها، فإنّها نسبة الله بَخْرَكُ ، فمن تعاهد قراءتها بعد كلِّ صلاة تناثر البرُّ من السّماء على مفرق رأسه، ونزلت عليه السّكينة، لها دويًّ حول العرش حتّى ينظر الله بَحَرَكُ إلى قارئها فيغفره الله مغفرة لا يعذَّبه بعدها، ثمَّ لا يسأل الله شيئاً إلَّا أعطاه الله إيّاه ويجعله في كلاءة، وله من يوم يقرأها إلى يوم القيامة خير الدُّنيا والآخرة، ويصيب الفوز والمنزلة والرفعة، ويوسّع عليه في الرّزق، ويمدُّ له في العمر، أموره إذا خاف العباد، ولا يفزع إذا فزعوا.

فإذا وافى الجمع أتوه بنجيبة خلقت من درَّة بيضاء فيركبها فيمرُّ به حتّى تقف بين يدي الله ﷺ ، فينظر الله إليه بالرّحمة، ويكرمه بالجنّة، يتبوَّأ منها حيث يشاء.

فطوبى لقارئها فإنّه ما من أحد يقرأها إلّا وكّل الله ﷺ به مائة ألف ملك يحفظونه من بين يديه ومن خلفه، ويستغفرون له، ويكتبون له الحسنات إلى يوم يموت، ويغرس له بكلّ حرف نخلة مائة ألف شمراخ، على كلّ شمراخ عدد رمل عالج بُسراً كلُّ بسرة مثل قلّة من قلال هجر، يضيء نورها ما بين السّماء والأرض، والنخلة من ذهب أحمر، والبسرة من درَّة

(۱) الدر المنثور، ج ۲ ص ٤١٠.

حمراء، ووكّل الله تعالى ألف ملك يبنون له المدائن والقصور، ويمشي على الأرض وهي تفرح به ويموت مغفوراً له، وإذا قام بين يدي الله بَمَوَكِنُ قال له: أبشر قرير العين، بما لك عندي من الكرامة، فتعجب الملائكة لقربه من الله بَمَوَكِنُنَ .

وإنَّ قواءة هذه السّورة براءة من النّار، ومن قرأها شهد ألف ألف ملك ويقول الله تعالى : ملائكتي انظروا ماذا يريد عبدي؟ وهو أعلم بحاجته.

ومن أحبَّ قراءتها كتبه الله تعالى من الفائزين القانتين، فإذا كان يوم القيامة قالت الملائكة: يا ربّنا عبدك هذا يحبُّ نسبتك، فيقول: لا يبقينَّ منكم ملك إلَّا شيّعه إلى الجنّة فيزفّونه إليها كما تزفّ العروس إلى بيت زوجها، فإذا دخل الجنّة ونظرت الملائكة إلى درجاته وقصوره، يقولون: ما هذا أرفع منزلاً من الّذين كانوا معه؟ فيقول الله يَتَزَيَّاني : أرسلت أنبياء، وأنزلت معهم كتبي، وبيّنت لهم ما أنا صانع لمن آمن بي من الكرامة، وأنا معذّب من كذبني وكلُّ من أطاعني يصل إلى جنّتي، وليس كلُّ من دخل إلى جنّتي يصل إلى هذه الكرامة، أنا أجازي كلاً على قدر عمله من النواب، إلاً أصحاب سورة الإخلاص فإنّهم كانوا يحبّون قراءتها آناء الليل والنّهار، فلذلك فضّلتهم على سائر أهل الجنّة، فمن مات على حبّها يقول الله تعالى : من يقدر على أن يجازي عبدي أنا المليّ أنا أجازيه، فيقول : عبدي ادخل جنّي، فإذا دخلها يقول : الحمد لله الذي صدقنا وعده.

طوبى لمن أحبَّ قراءتها، فمن قرأها كلَّ يوم ثلاث موَّات يقول الله تعالى : عبدي وقَقت وأصبت ما أردت، هذه جنَّتي فادخلها لترى ما أعددت لك فيها من الكرامة والنّعم، بقراءتك قل هو الله أحد، فيدخل فيرى ألف ألف قهرمان على ألف ألف مدينة، كلُّ مدينة كما بين المشرق والمغرب، فيها قصور وحدائق فارغبوا في قراءتها فإنّه ما من مؤمن يقرأها في كلٌ يوم عشر مرَّات إلَّا وقد استوجب رضوان الله الأكبر، وكان من الذين قال الله تعالى :

ومن قرأها عشرين مرَّة فله تُواب سبعمائة رجل أُهريقت دماؤهم في سبيل الله وبورك عليه، وعلى أهله، وماله وولده، ومن قرأها ثلاثين مرَّة جاور النبيَّ عَنْقَهَ في الجنة، ومن قرأها خمسين مرَّة غفر الله له ذنبه خمسين سنة، ومن قرأها مائة مرَّة كتب الله له عبادة مائة سنة، ومن قرأها مائتي مرَّة فكانّما أعتق مائتي رقبة، ومن قرأها أربعمائة مرَّة كان له أجر أربعمائة شهيد، ومن قرأها خمسمائة مرَّة غفر الله له ولوالديه، ومن قرأها ألف مرَّة فقد أدًى بدله إلى الله تعالى، وقد صار عتيقاً من النّار . اعلموا أنَّ الله يعطي خير الدُّنيا والآخرة بقراءتها ولا يتعاهد قراءتها إلاً السّعداء، ولا يأبي قراءتها إلاً الأشقياء<sup>(٢)</sup>.

(۱) سورة النساء، الآية: ٦٩.
 (۲) المجتنى المطبوع مع كتاب مهج الدعوات، ص ٤٦٢-٤٦٣.

١٢٥ – باب فضائل المعوذتين<sup>(١)</sup>، وأنهما من القرآن، زائداً على ما سبق في طيّ الأبواب ويأتي في أبواب الدُعاء في هذا المجلد أيضاً، وفيد فضل سورة الجحد وغيرها من السور أيضاً فلا تغفل

١ - فس: أبي، عن بكر بن محمّد، عن أبي عبد الله عنه قال: كان سبب نزول
 المعوَّذتين أنه وُعك رسول الله عنه فنزل عليه جبرئيل بهاتين السورتين فعوَّذه بهما<sup>(٢)</sup>.

Y - فس: عليَّ بن الحسين، عن البرقتي، عن عليِّ بن الحكم، عن ابن عميرة عن الحضرميّ قال: قلت لأبي جعفر ﷺ إنَّ ابن مسعود كان يمحو المعوّذتين من المصحف، فقال ﷺ : كان أبي يقول: إنّما فعل ذلك ابن مسعود برأيه، وهما من القرآن<sup>(٣)</sup>.

٣ - ثوء أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن محمّد بن حسان، عن ابن مهرّان، عن ابن مهرّان، عن ابن مهران، عن ابن ابطائني، عن ابن أبي العلاء، عن أبي عبيدة الحدّاء، عن أبي جعفر عليتما الله عن أبي جعفر عليتما الله عن أبي ممهران، عن ابن أبي مبد الله أبشر فقد قبل الله وترك<sup>(3)</sup>.

٤ - طب: أحمد بن زياد، عن فضالة، عن إسماعيل بن أبي زياد، عن الصّادق علي الله عن الصّادق علي الله عن الله الله عنه إذا كسل أو أصابته عين أو صداع بسط يديه فقرأ فاتحة الكتاب والمعوذتين ثمَّ يمسح بهما وجهه، فيذهب عنه ما كان يجد<sup>(م)</sup>.

٥ - طب: عن أبي الحسن الرضا ﷺ أنّه رأى مصروعاً فدعا له بقدح فيه ماء ثمَّ قرأ عليه الحمد والمعوّذتين ونفث في القدح ثمَّ أمر فصبَّ الماء على رأسه ووجهه فأفاق وقال له : لا يعود إليك أبداً<sup>(٦)</sup>.

٢ - طب: محمّد بن جعفر البرستي، عن محمّد بن يحيى الأرمني، عن محمّد بن سنان، عن المفضّل، عن أبي عبد الله عليتي قال: قال أمير المؤمنين عليتي : إنَّ جبرئيل عليتي أتى النبي عنه وقال له: يا محمّد، قال : لبيك يا جبرئيل، قال : إنَّ فلاناً اليهوديّ سحرك وجعل السّحر في بثر بني فلان، فابعث إليه – يعني إلى البئر – أوثق النّاس عندك، وأعظمهم في عينك، وهو عديل نفسك، حتّى يأتيك بالسّحر.

- (١) أقول: المعوّذتان بضم الميم وفتح العين وكسر الواو المشدّدة سورتا الفلق والناس، سمّيتا بذلك لأنّ جبرئيل عوّذ بهما رسول الله عنه حين وعك وكان رسول الله عنهي إذا استكى شيئاً من جسد، قرأ قل هو الله أحد والمعوّذتين في كفّه اليمنى ويمسح المكان الذي يشتكي. [مستدرك السفينة ج ٧ لغة اهوذه].
  - (٢) (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٤٥٤-٤٥٥ في تفسيره لسورة الناس.
     (٤) ثواب الأعمال، ص ١٥٩.
     (٦) طب الأئمة عليه ٢٠٠٠.

قال: فبعث النبيُّ ﷺ عليَّ بن أبي طالب ﷺ وقال: انطلق إلى بثر أزوان فإنَّ فيها سحراً سحرني به لبيد بن أعصم اليهوديّ فأتني به قال عليُّ ﷺ: فانطلقت في حاجة رسول الله ﷺ فهبطت، فإذا ماء البئر قد صار كأنَّه ماء الحنّاء من السحر.

فطلبته مستعجلاً حتى انتهيت إلى أسفل القليب، فلم أظفر به، قال الذين معي: ما فيه شيء فاصعد، فقلت: لا والله ما كذبت وما كُذبت، وما نفسي به مثل أنفسكم – يعني رسول الله عنه – ثمَّ طلبت طلباً بلطف فاستخرجت حُقاً فأتيت النبيَّ غَلِيَه فقال: افتحه ففتحته فإذا في الحُق قطعة كرب النخل في جوفه وتر عليها إحدى وعشرين عقدة، وكان جبرئيل غَلِيه أنزل يومئذ المعوذتين على النبيَّ فقال النبيُّ عَلَيْهَ يا عليُّ اقرأهما على الوتر فجعل أمير المؤمنين غَلِيه كلّما قرأ آية انحلّت عقدة حتى فرغ منها وكشف الله بيَّنه عن نبيّه ما سحر به وعافاه.

ويروى أنَّ جبرئيل وميكائيل ﷺ أتيا إلى النبيِّ فجلس أحدهما عن يمينه، والآخر عن شماله، فقال جبرئيل ﷺ لميكائيل ﷺ : ما وجع الرّجل؟ فقال ميكائيل : هو مطبوب فقال جبرئيل ﷺ : ومن طبّه؟ قال : لبيد بن أعصم اليهوديُّ. ثمَّ ذكر الحديث إلى آخره<sup>(1)</sup>.

٧ - طب: إبراهيم البيطار قال: حدَّثنا محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبد الرَّحمن -ويقال له يونس المصلّي لكثرة صلاته - عن ابن مسكان، عن زرارة قال: قال أبو جعفر الباقر ﷺ إنّ السحرة لم يسلّطوا على شيء إلاّ على العين.

وعن أبي عبد الله الصّادق عَظِيرٍ أنّه سئل عن المعوّذتين أهما من القرآن؟ فقال الصّادق عَظِيرٍ نعم هما من القرآن، فقال الرجل: إنّهما ليستا من القرآن في قراءة ابن مسعود، ولا في مصحفه، فقال أبو عبد الله عَظِيرٍ : أخطأ ابن مسعود – أو قال: كذب ابن مسعود – هما من القرآن.

قال الرّجل: فأقرأ بهما يا ابن رسول الله في المكتوبة؟ قال: نعم، وهل تدري ما معنى المعوّذتين وفي أيِّ شيء نزلتا؟ إنَّ رسول الله عنه سحره لبيد بن أعصم اليهودي، فقال أبو بصير لأبي عبد الله عنه: وما كاد أو عسى أن يبلغ من سحره؟ قال أبو عبد الله الصادق عنه: بلى كان النبيّ عنه يرى أنَّه يجامع وليس يجامع وكان يريد الباب ولا يبصره، حتّى يلمسه بيده، والسّحر حقَّ وما يسلّط السّحر إلَّا على العين والفرج، فأتاه جبرئيل عنه: فأخبره بذلك، فدعا عليّاً عنه وبعثه ليستخرج ذلك من بئر أزوان وذكر الحديث بطوله إلى آخره<sup>(۲)</sup>.

(١) - (٢) طب الأئمة عليه الله ، ص ١١٢-١١٤.

١٢٥ - باب / فضائل المعوذتين...

٨ - دعوات الراوندي: قال أمير المؤمنين عنه إنَّ النبي عنه لسعته عقرب فدعا بماء وقرأ عليه الحمد والمعوّذتين، ثمَّ جرع منه جرعاً ثمَّ دعا بملح ودافه في الماء، وجعل يدلك عنه ذلك الموضع حتى سكن<sup>(١)</sup>.

٩ - فر: محمّد بن عبد الله بن عمر الخزاز عن إبراهيم بن محمّد بن ميمون، عن عيسى بن محمّد، عن جدّه، عن أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب عليه قال: سحر لبيد بن أعصم اليهودي وأمَّ عبد الله اليهودية رسول الله عنه في عقد من قز أحمر وأخضر وأصفر، فعقّدوه له في إحدى عشرة عقدة ثمَّ جعلوه في جفّ من طلع، قال: يعني قشور اللوز ثمّ أدخلوه في بئر به في إحدى عشرة عقدة ثمَّ جعلوه في جفّ من طلع، قال: يعني قشور اللوز ثمّ أدخلوه في بئر بواد بالمؤمنين عليّ من طلع، قال: يعني قشور اللوز ثمّ أدخلوه في بئر له في إحدى عشرة عقدة ثمَّ جعلوه في جفّ من طلع، قال: يعني قشور اللوز ثمّ أدخلوه في بئر بواد بالمدينة في مراقي البئر تحت راعوفة يعني حجر الماتح، فأقام النبيّ عليه في ونزل معه بواد بالمدينة في مراقي البئر تحت راعوفة يعني حجر الماتح، فأقام النبيّ عليه وزئر معه ولا يشرب ولا يسمع ولا يبصر، ولا يأتي النساء، فنزل عليه جبرئيل عليه وزئر معه المعوذتين فقال له: ما شأنك قال: ما أدري أنا بالحال الذي ترى، قال: فإنَّ أمّ عبد الله ولبيد المعوذتين فقال له: ما شأنك قال: ما أدري أنا بالحال الذي ترى، قال: فإنَّ أمّ عبد الله ولبيد ونزل معه المعوذتين فقال له: ما شأنك قال: ما أدري أنا بالحال الذي ترى، قال: فإنَّ أمّ عبد الله ولبيد المعوذتين فقال له: ما شأنك قال: ما أدري أنا بالحال الذي ترى، قال: فإنَّ أمّ عبد الله ولبيد المعوذتين فقال له: ما شأنك قال: ما أدري أنا بالحال الذي ترى، قال: فإنَّ أمّ عبد الله ولبيد ونزل معه المعوذتين فقال له: ما شأنك قال: ما أدري أنا بالحال الذي ترى، قال: فإنَّ أمّ عبد الله ولبيد أعصم محراك فأخبره بالسّحر، وحيث هو، ثمّ قرأ جبرئيل عليه بسم الله الرَّحمن المعوذتين أعصم محراك فأخبره بالسّحر، وحيث هو، ثم قرأ جبرئيل عليه بسم الله الرَّحمن الرَّحمن المون الله يترى يرم الفلق»، فقال رسول الله يهن ذلك، فانحلت عقدة، ثمّ لم إم يزل يقرأ بي أمر الميز ويرم الميزل الميني عليه وين عرفي مر أعصم محراك فأخبره بالسّحر، وحيث هو، ثم قرأ جبرئيل الحري أول وير أ أمر عمد مور، قول ميزل يور أ بن أعصم محراك فادلت»، فقل أمر ويل عقدة، وقرأ مي مدم قرأ م قرأ جبري إلى يرم أم يزل يور أ أرحم، وير أولون من عمره مون م قرأ حبري إله ويله وير أولومن الم يولومي أمر مرما الله يولومي أمر مولوما أولومي مولومي مولومي موم قرة مومره، ومولومي مولومي مولومي مرة أولومي مرزا ويولوي

ودخل أمير المؤمنين عليَّ بن أبي طالب علي فأخبره بما أخبره جبرئيل عليه وقال: انطلق فاتتني بالسّحر، فخرج أمير المؤمنين عليه فجاءه به فأمر به النبيُّ عليه فنقض ثمَّ تفل عليه، وأرسل إلى لبيد بن أعصم وأمٌ عبد الله اليهودية فقال: ما دعاكم إلى ما صنعتم؟ ثمّ دعا رسول الله عليه على لبيد، وقال: لا أخرجك الله من الدُّنيا سالماً، قال: وكان موسراً كثير المال فمرّ به غلام يسعى في أذنه قرط قيمته دينار فجاذبه فخرم به أذن الصبيّ فأخذ وقطعت يده، فمات من وقته (٢).

١٠ - الدر المنثور؛ عن حنظلة الدوسيّ قال: قلت لعكرمة: أصلّي بقوم فأقرأ بـ: «قل أعوذ بربّ الفلق»، و«قل أعوذ بربّ النّاس»، فقال اقرأ بهما فإنّهما من القرآن.

وعن عقبة بن عامر قال: قلت: يا رسول الله أقرئني بسورة يوسف عَلَيْتُهَ وسورة هود عَلَيْهُ قال عَظْهُ : يا عقبة اقرأ بـ: «قل أعوذ بربِّ الفلق» و«قل أعوذ بربِّ النّاس» فإنّك لن تقرأ سورة أحبّ إلى الله وأبلغ منهما، فإن استطعت أن لا تقرأ إلًّا بهما فافعل.

وعن أبي حابس الجهنيّ أنّ رسول الله ﷺ قال : يا أبا حابس ألا أخبرك بأفضل ما تعوَّذ به المتعوِّذون؟ قال : بلى يا رسول الله، قال : «قل أعوذ بربّ الفلق»، و«قل أعوذ بربّ النّاس هما المعوذتان» .

الدعوات للراوندي، ص ١٢٨.
 (٢) تفسير فرات الكوفي، ج ٢ ص ٦١٩.

وعن أبي سعيد الخدريّ قال : كان رسول الله عنه يتعوّذ من عين الجنّ ومن عين الإنس، فلمّا نزلت سورة المعوذتين أخذ بهما وترك ما سوى ذلك .

وعن ابن مسعود أنَّ نبيَّ الله ﷺ كان يكره عشر خصال: الصفرة يعني الخلوق وتغيير الشيب، وجرَّ الإزار، والتختّم بالذَّهب، وعقد التمائم، والرقي بالمعوّذات والضرب بالكعاب، والتبرُّج بالزينة لغير بعلها، وعزل الماء لغير حلّه، وفساد الصبيّ غير محرمه.

وعن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله عنه الموأوا بالمعوّذات في دبر كلِّ صلاة.

وعن عقبة بن عامر قال: قال رسول الله عنه: ما سأل سائل ولا استعاذ مستعيد بمثلهما: «يعني المعوّذتين».

وعن عقبة بن عامر قال : قال لي رسول الله عنه : يا عقبة اقرأ بـ : «قل أعوذ بربِّ الفلق» ، و«قل أعوذ بربّ النّاس»، فأنَّك لن تقرأ أبلغ منهما .

وعن أمَّ سلمة قالت : قال رسول الله ﷺ : من أحبَّ السور إلى الله «قل أعوذ بربَّ الفلق» و«قل أعوذ بربِّ النّاس» .

وعن معاذ بن جبل قال: كنت مع رسول الله عنه في سفر فصلّى الغداة فقرأ فيهما المعوّذتين، ثمَّ قال: يا معاذ هل سمعت؟ قلت: نعم، قال: من قرأ النّاس بمثلهنَّ.

وعن جابر بن عبد الله قال : أخذ بمنكبي رسول الله علي قال : اقرأ ، قلت : ما أقرأ بأبي أنت وأمّي؟ قال : «قل أعوذ بربّ الفلق»، ثمَّ قال : اقرأ ، قلت : بأبي أنت وأمّي ما أقرأ؟ قال : «قل أعوذ بربّ النّاس»، ولن تقرأ بمثلهما .

وعن ثابت بن قيس: اشتكى فأتاه رسول الله عليه وهو مريض فرقاه بالمعوّذات ونفث عليه، وقال: اللّهمَّ ربَّ النّاس اكشف البأس عن ثابت بن قيس بن شمّاس ثمَّ أخذ تراباً من واديهم ذلك، يعني بطحان فألقاه في ماء فسقاه.

وعن ابن عامر الجهني قال: كنت مع النّبيّ ﷺ في سفر فلمّا طلع الفجر أذّن وأقام ثمَّ أقامني عن يمينه ثمَّ قرأ بالمعوّذتين، فلمّا انصرف قال: كيف رأيت؟ قلت: رأيت يا رسول الله، قال: فاقرأ بهما كلّما نمت وكلّما قمت.

وعن قتادة قال : قال رسول الله ﷺ لعقبة بن عامر : اقرأ بـ: «قل أعوذ بربِّ الفلق»، و«قل أعوذ بربِّ النّاس» فإنّهما أحبُّ القرآن إلى الله .

وعن عقبة بن عامر قال: كنت أقود برسول الله ﷺ راحلته في السفر فقال: يا عقبة ألا أعلّمك خير سورتين قرئتا؟ قلت: بلى، قال: «قل أعوذ بربّ الفلق» و«قل أعوذ بربّ النّاس»، فلمّا نزل صلّى بهما صلاة الغداة ثمَّ قال: وكيف ترى يا عقبة.

وعن أنس بن مالك أنَّ النبيّ ﷺ ركب بغلة فحادت به فحبسها وأمر رجلاً أن يقرأ عليها : «قل أعوذ بربٌ الفلق من شرّ ما خلق»، فسكتت ومضت. ١٢٦ - باب / الدعاء عند ختم القرآن زائداً على ما أوردناه...

وعن أبي هريرة قال: أهدى النجاشي إلى رسول الله عنه بغلة شهباء فكان فيها صعوبة، فقال للزبير: اركبها وذلّلها وكأنَّ الزبير اتّقى، فقال له: اركبها واقرأ القرآن، فقال: ما أقرأ؟ قال: اقرأ: «قل أعوذ بربٌ الفلق»، فوالّذي نفسي بيده ما قمت تصلّي بمثلها.

وعن عائشة أنَّ رسول الله ﷺ كان إذا اشتكى قرأ على نفسه المعوّذتين وتفل أو نفث . وعن ابن عمر قال: إذا قرأت: «قل أعوذ بربِّ الفلق» فقل: «أعوذ بربِّ الفلق» وإذا قرأت: «قل أعوذ بربِّ النّاس» فقل: «أعوذ بربِّ النّاس»<sup>(1)</sup>.

> ١٢٦ – باب الدعاء عند ختم القرآن زائداً على ما أوردناه في أبواب الدعاء من هذا المجلد

**أقول:** وجدتُ بخطّ الشيخ الجليل محمّد بن علي الجبعيّ تقلّله الدُّعاء لختم القرآن نقل من خطّ الشيخ شمس الدّين محمّد بن مكّي تقلّله وقال: إنّه نقله من مصحف بالمشهد المقدّس الكاظمي الجوادي صلوات الله عليهما وسلامه:

بسم الله الرَّحمن الرَّحيم: صدق الله أعلى الصادقين، ومنطِق جميع الناطقين وبلَّغت الرَّسل الكرام سادات الأنام ﷺ، اللَّهمَّ انفعنا بالقرآن العظيم، واهدنا بالآيات والذّكر الحكيم، وتقبّل منّا قراءته إنّك أنت السميع العليم، ولا تضرب به وجوهنا يا إله العالمين.

اللّهمَّ فكما جعلتنا من أهله، وشرَّفتنا بفضله، واصطفيتنا لحمله، وهديتنا به، وبلّغتنا به نهاية المراد، وجعلتنا به شهداء على الأُمم يوم المعاد فاجعلنا ممّن ينتفع بأوامره، ويرتدع بزواجره، ويقتنع بحلاله، ويؤمن بما تشابه من آياته حتّى تغفر لنا ذنوبنا ببركاته، وتوفّر ثوابنا لقراءته، وتكشف به عنّا نوازل دهرنا وآفاته، برحمتك يا أرحم الرَّاحمين.

اللَّهمَّ وكما رزقتنا المعونة على حفظه، وليَّنت ألسنتنا لتلاوة لفظه، فارزقنا التدبَّر لمعانيه، ووفِّقنا للعمل بما فيه، واجعلنا ممتثلين لأوامره ونواهيه، واشرح صدورنا بأنوار مثانيه، وأعذنا به من ظلم الشرك واتّباع داعيه، وأعطنا لتلاوته في أيَّام دهرنا ولياليه، ثواباً تعمُّ لجماعة سامعيه وتاليه، برحمتك يا أرحم الوَّاحمين.

اللّهمَّ انفعنا بما فصّلت في كتابك من الآيات، واجمعنا به على طاعتك في سائر الأوقات، وأعذنا به من جميع الشدائد والآفات، واغفر لنا به سالف ما اقترفناه من السيّئات، واكشف به عنّا نوازل الكربات، ولقّنا به البشرى عند معاينة الممات برحمتك يا أرحم الرَّاحمين.

(۱) الدر المنثور، ج ٦ ص ٤١٦. وروى أنّه ٢٠٠ دخل على عثمان بن مظعون فعوّذه بقل هو الله أحد والمعوذتين ثمّ قال تعوّذ بهنّ فما تعوّذت بخير منها. [النمازي]. اللّهمَّ إنّا نسألك أن تطهّر به قلوبنا من دنس العصيان، وتكفّر به ذنوبنا الواردة إلى منازل الهوان، وتعصمنا به من الفتن في الأديان والأبدان، وتؤنس به وحشتنا عند الانفراد في أضيق مكان، وتلقّننا به الحجج البالغة إذا سألنا الملكان برحمتك يا أرحم الرَّاحمين.

اللَّهمَّ اجعلنا ممّن يعتقد تصديقه، ويقصد طريقه، ويرعى حقوقه، ويتّبع مفترض أوامره، ويرتدع منهيَّ زواجره، ويستضيء بنور بصائره، ويقتني بأجر ذخائره برحمتك يا أرحم الرَّاحمين. اللَّهمَّ اجعله مسلّياً لأحزاننا، وماحياً لآثامنا، وكفّارة لما سلف من ذنوبنا وعصمة لما بقي من أعمارنا. اللّهمَّ اسعدنا به ولا تشقنا، وأعزَّنا به ولا تذلّنا، وارفعنا به ولا تضعنا، وأغننا به ولا تحوجنا. اللّهمَ اجعله لأعمالنا غارساً، ولنا برحمتك عن جميع اللُّنوب والمحارم حابساً، وفي ظلم اللّيالي موقظاً ومؤانساً.

اللَّهمَّ اغفر لنا به كبائر الذَّنوب، واستر به علينا قبائح العيوب، وبلّغنا به إلى كلِّ محبوب، وفرّج اللّهمّ به عنّا وعن كلِّ مكروب برحمتك يا أرحم الراحمين.

اللّهمّ اجعلنا ممّن يحسن صحبته في كلّ الأوقات، ويجلّ حرمته عن مواقف التّهمات، وينزّه قدره من الوثوب على ما نهيت عنه في الخلوات، حتّى تعصمنا به من جميع السيّئات، وتنجينا به من جميع الهلكات، وتسلمنا به من اقتحام البدع والشبهات، وتكفينا به جميع الآفات.

اللّهمَّ طهّرنا بكتابك من دنس الذُّنوب والخطايا، وامنن علينا بالاستعداد لنزول المنايا، وهب لنا الصبر الجميل عند حلول الرّزايا، حتّى يجتمع لنا بختمنا هذه خير الدُّنيا وخير الآخرة، فإنّك أهل التقوى وأهل المغفرة.

اللّهمَّ اجعل ختمتنا هذه أبرك الختمات، وساعتنا هذه أشرف السّاعات اغفر لنا بها ما مضى من ذنوبنا وما هو آت، حيّنا بها بأطيب التحيّات، ارفع لنا أعمالنا في الباقيات الصالحات.

اللّهمَّ اجعل ختمتنا هذه ختمة مباركة تحطُّ عنّا بها أوزارنا، وتدرُّ بها أرزاقنا، وتديم بها سلامتنا وعافيتنا، وتجمع بها شملنا، وتغني بها فقرنا، وتكتب بها سلامتنا، وتغفر بها ذنوبنا، وتستر بها عيوبنا برحمتك يا أرحم الرّاحمين.

اللَّهمَّ لا تدع لنا بالقرآن ذنباً إلَّا غفرته، ولا همَّاً إلَّا فرَّجته، ولا ديناً إلَّا قضيته، ولا عيباً إلَّا سترته، ولا مريضاً إلَّا شفيته، ولا ميَّتاً إلَّا رحمته، ولا فاسداً إلَّا أصلحته، ولا ضالاً إلَّا هديته، ولا عدوًا إلَّا أهلكته، ولا سعراً إلَّا أرخصته، ولا شراباً إلَّا أعذبته، ولا كبيراً إلَّا وفقته، ولا صغيراً إلَّا أكبرته ولا حاجة من حوائج الدُّنيا إلَّا أعنتنا على قضائها برحمتك يا أرحم الرّاحمين.

اللَّهمَّ انصر جيوش الاسلام وفرسانه، وحماة الدّين وشجعانه، وأنصار الدّين وأعوانه، ليزيدوا دينك عزّاً ويثبّتوا أركانه، ويدكدكوا الكفر وينكّسوا صلبانه، ويقلعوا سرير ملكه ١٢٧ – باب / متشابهات القرآن، وتفسير المقطّعات...

وسلطانه، واجعل اللّهمَّ لأُسراء المسلمين منك فرجاً وسبّب لهم إلى دار الإسلام مخرجاً برحمتك يا أرحم الرّاحمين.

اللَّهمَّ أعداؤنا إن سلكوا برّاً فاخسف بهم، وإن سلكوا بحراً فغرّقهم وارمهم بحجرك الدّامغ، وسيفك القاطع برحمتك يا أرحم الرّاحمين.

اللَّهمَّ من أرادنا بسوء فأرده، ومن كادنا فكده، ومن بغى علينا فأهلكه يا كثير الخير، يا دائم المعروف، يا من لم يزل كريماً، ولا يزال رحيماً.

اللَّهمَّ أنت العالم بحوائجنا فاقضها، وأنت العالم بسرائرنا فأصلحها، وأنت العالم بذنوبنا فاغفرها برحمتك يا أرحم الرّاحمين.

اللّهمَّ اغفر لنا ولآبائنا ولأمّهاتنا وإخواننا وأخواتنا ولأستاذينا ولمعلّمينا الخير ولجميع المسلمين برحمتك يا أرحم الرّاحمين ربّنا آتنا في الدُّنيا حسنة وفي الآخرة حسنة، وقنا برحمتك عذاب القبر، وعذاب النّار، برحمتك يا أرحم الرّاحمين، وآخر دعوانا أن الحمد لله ربّ العالمين.

# ١٢٧ – باب متشابهات القرآن، وتفسير المقطّعات وأنه نزل بإياك أعني واسمعي يا جارة، وأن فيه عاماً وخاصاً، وناسخاً ومنسوخاً، ومحكماً ومتشابهاً

**الآيات: آل عمران: ﴿**هُوَ ٱلَّذِى أَرْلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنَبَ مِنْهُ مَايَنَتُ تُحْكَمُنُ هُنَ أَمُّ ٱلْكِنَبِ وَأَخَرُ مُتَشَكِيهَنَتُّ فَآمَا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْنِهُ فَيَنَيَّعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْيَعَانَ ٱلْفِتْنَةِ وَآبَيْغَانَ تأْفِيلِهِ. وَمَا يَسْلَمُ تأْوِيلَهُ إِلَّا ٱللَّهُ وَالرَّسِحُونَ فِي ٱلْهِلْمِ يَقُولُونَ مَامَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِنَ<sup>ا</sup>ً وَمَا يَذَكُرُ إِلَا أَوْلُوا آلأَلْبَنِ (٢) ه

١ - ٩، مع، محمد بن هارون الزنجاني فيما كتب إليَّ على يدي عليّ بن أحمد البغداديّ، عن معاذ بن المثنّى، عن عبد الله بن أسماء، عن جويرية، عن سفيان الثوري قال: قلت للصادق عليكية : يا ابن رسول الله ما معنى قول الله يَتَوَكِنُكَ : ﴿الْمَرَى وَوَالْمَسَى وَوَالَرَى وَوَالَمَ وَ وَوَالَمَرَ فَا وَوَحَمَ وَوَالَمَ وَوَالَمَ وَوَقَعَنَا اللّهُ عَلَيْنَ وَقُولَ اللهُ عَزَيْنَ اللهُ عَزَيْنَ إ

قال على ذامًا ﴿الَمَرَى في أوَّل البقرة فمعناه أنا الله الملك، وأمَّا ﴿الَمَرَى في أوَّل آل عمران فمعناه أنا الله المجيد، و﴿الَتَسَى معناه أنا الله المقتدر الصادق و﴿الَرَى معناه أنا الله الرؤوف و﴿الَمَرَى معناه أنا الله المحيي المميت الرّازق و﴿كَهيعَمَى معناه أنا الكافي الهادي الوليُّ العالم الصّادق الوعد وأمّا ﴿طه فاسم من أسماء النبيّ على ومعناه يا طالب الحقّ الهادي إليه ما أنزل عليك القرآن لتشقى بل لتسعد به، وأما ﴿طَنَّ فَمعناه أنا الطالب السّميع وأمّا ﴿طُسَمَى فمعناه أنا الطالب السميع المبدئ المعيد. وأما ﴿يَسَ﴾ فاسم من أسماء النبيّ ﷺ ومعناه يا أيّها السّامع لوحيي ﴿وَالْفُرْءَانِ الْمُكِيمِ ﴾ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ عَلَ صِرَطِ تُسْتَقِيسِمِ﴾<sup>(١)</sup>.

وأمّا ﴿صَّ﴾ فعين تنبع من تحت العرش، وهي الّتي توضّأ منها النبيُّ ﷺ لمّا عرج به، ويدخلها جبرئيلﷺ كلَّ يوم دخلة فيغتمس فيها ثمَّ يخرج فينفض أجنحته فليس من قطرة تقطر من أجنحته إلَّا خلق الله تبارك وتعالى منها ملكاً يسبّح الله ويقدِّسه ويكبّره ويحمده إلى يوم القيامة.

وأمّا ﴿حَدَ﴾ فمعناه الحميد المجيد، وأما ﴿حَدَ ﴾ عَسَقَ ﴾ فمعناه الحليم المثيب العالم السّميع القادر القويّ، وأما ﴿فَكَ فهو الجبل المحيط بالأرض وخضرة السّماء منه، وبه يمسك الله الأرض أن تميد بأهلها، وأما ﴿تَ﴾ فهو نهر في الجنّة قال الله تَخْرَضُ : اجمد! فجمد فصار مداداً ثمَّ قال يَخْرَضُ للقلم: اكتب فسطر القلم في اللّوح المحفوظ ما كان وما هو كائن إلى يوم القيامة، فالمداد مداد من نور، والقلم قلم من نور، واللّوح لوح من نور.

قال سفيان: فقلت له: يا ابن رسول الله بيّن لي أمر اللّوح والقلم والمداد فضل بيان، وعلّمني ممّا علّمك الله، فقال: يا ابن سعيد لولا أنّك أهل للجواب ما أجبتك، فنون ملك يؤدِّي إلى القلم، وهو ملك، والقلم يؤدِّي إلى اللّوح وهو ملك، واللّوح يؤدِّي إلى إسرافيل، وإسرافيل يؤدِّي إلى ميكائيل، وميكائيل يؤدِّي إلى جبرئيل، وجبرئيل يؤدِّي إلى الأنبياء والرّسل صلوات الله عليهم قال: ثمَّ قال لي: قم يا سفيان فلا آمن عليك<sup>(٢)</sup>.

٢ - فس أبي ، عن ابن محبوب ، عن ابن رئاب ، عن محمّد بن قيس ، عن أبي جعفر صلوات الله عليه قال : إنَّ حُيَيَّ بن أخطب وأبا ياسر بن أخطب ونفراً من اليهود من أهل نجران أتوا رسول الله عليه قال له : أليس فيما تذكر فيما أنزل إليك (آلمَرَهُ؟ قال : بلى ، قالوا : أتاك بها جبرئيل من عند الله؟ قال : نعم قالوا : لقد بعث أنياء قبلك ما نعلم نبياً منهم ألوا : أتاك بها جبرئيل من عند الله؟ قال : نعم قالوا : لقد بعث أنياء قبلك ما نعلم نبياً منهم ألوا : أخبر ما مدَّة ملكه وما أكل ألمَرَهُ؟ قال : بلى ، أخبر ما مدَّة ملكه وما أكل أمّته غيرك، قال : نعم قالوا : لقد بعث أنياء قبلك ما نعلم نبياً منهم أخبر ما مدَّة ملكه وما أكل أمّته غيرك، قال : فأقبل حييُّ بن أخطب على أصحابه فقال لهم : أخبر ما مدَّة ملكه وما أكل أمّته غيرك ، قال : فأقبل حييُّ بن أخطب على أصحابه فقال لهم : ونبر ما مدَّة ملكه وأكل أمّته غيرك ، قال : فأقبل حييُّ بن أخطب على أصحابه فقال لهم : محمّد هل واحد واللام ثلاثون والميم أربعون فهذه إحدى وسبعون سنة ، فعجب ممّن يدخل في محمّد هل مع هذا غيره؟ قال : ثمَّ أقبل على رسول الله تشكر فقال له : يا الألف واحد واللام ثلاثون والميم أربعون فهذه إحدى وسبعون سنة ، فعجب ممن يدخل في محمّد هل مع هذا غيره؟ قال : نعم ، قال : ثمَّ أقبل على رسول الله تشكر فقال له : يا الألف واحد واللام ثلاثون ، والميم أربعون ، والضاد تسعون وهذه مائة وإحدى وستون محمّد هل مع هذا غيره؟ قال : نعم ، قال : فهاته قال : فاتصّ في قال : هذا أثقل وأطول ، سنة ، ثمَّ قال لرسول الله تشكر فقال له : يا الألف واحد ، واللام ثلاثون ، والميم أربعون ، والضاد تسعون وهذه مائة وإحدى وستون محمّد هل مع هذا غيره؟ قال : نعم قال : هات قال : فاتصّ في قال : فاتص همان ، ثمَ قال لرسول الله تشكر فقال : في مائم ألم ثلاثون ، والميم أربعون ، والصاد تسعون وهذه مائة وإحدى وستون معنه ، ثمان ألفل وأطول ، الألف واحد واللألف واحد واللام ثلاثون ، والميم أربعون ، والماد تسعون وهذه مائة وإحدى وستون ، ألفل وأطول الألف واحدى وستون مائم مائم وأطول الألف واحد واللام مائمان ، ثمَ قال نول الألف واحد واللام مع هذا غيره؟ قال : هذا أثمل وأطول الألف واحد واللام مائم في ألم مائم والد في ألفل وأطول الألف واحد واللام مائم في في ألفل مائم وأطول الألف واحد واللام مائمان ، ألم قال : هذا غيره؟ قال : هم قال : هم قال :

(١) سورة يس، الآيات: ٢-٤. (٢) معاني الأخبار، ص ٢٢.

١٢٧ – باب / متشابهات القرآن، وتفسير المقطِّعات...

ثلاثون والميم أربعون والراء مائتان، ثمَّ قال: فهل مع هذا غيره؟ قال: نعم، قال: لقد التبس علينا أمرك فما ندري ما أُعطيت، ثمَّ قاموا عنه، ثمَّ قال أبو ياسر لحييّ أخيه: وما يدريك لعلَّ محمّداً قد جمع هذا كلّه وأكثر منه.

**مع:** ابن الوليد، عن الصّفّار، عن إبراهيم بن هاشم مثله<sup>(٢)</sup>.

٣ - مع: الهمداني، عن عليّ، عن أبيه، عن يحيى بن عمران، عن يونس عن سعدان، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليه قال: ﴿الْمَرَى هو حرف من حروف اسم الله الأعظم المقطّع في القرآن الذي يؤلّفه النبيَّ عليه أو الإمام، فإذا دعا به أجيب<sup>(٣)</sup> ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا المقطّع في القرآن الذي يؤلّفه النبيُّ عليه أو الإمام، فإذا دعا به أجيب<sup>(٣)</sup> ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا المقطّع في القرآن الذي يؤلّفه النبيُّ عليه أو الإمام، فإذا دعا به أجيب<sup>(٣)</sup> ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا المقطّع في القرآن الذي يؤلّفه النبيُّ عليه أو الإمام، فإذا دعا به أجيب<sup>(٣)</sup> ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَبِّ فيه هُدَى لِلْمُنْقِينَ وَالد عالي الله عليه أو الإمام، فإذا دعا به أجيب<sup>(٣)</sup> وذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَبِّ في فَوْمَنُونَ بِأَلْفَيْنَ وَلَقَعْمَ أَمَّة مَا نام مَعْنَا وَالمَام، فإذا دعا به أجيب<sup>(٣)</sup> وذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ لَا رَبِنُ في في أو في أَلْفَيْنَ في أَنْهُ عَلَى في مَعْنَا وَالمَعْمَانَ وَعَمَا مَا مَا مُنْ أَعْنَابُ وَلُقَعْمَ أَلْمَ أَلَّذَينَ وَقُومَنُ أَقْمَامُ وَقُلْعَانَ أَعْمَامُ وَعَمَا وَمَعَانَ وَيُعْمَعُونَ مَا مَعْمَانَهُ وَعَمَانَ وَعَمَانَ وَعَلَيْنَ وَعَمَانَ أَنْ أَنْ وَعَمَانَ أَلَّهُ عَلَى أَعْمَانَهُ مَا مَعْنَاهُ مَالَكُنُ وَالَعْمَ وَعَقَعَمَانَهُ وَعَظَمَ وَعَمَامُونَ وَعَلَيْنَ لَهُ مَعْمَانَا أَنْ وَعَمانَا وَالَذَيْنَ وَعَمَانَا وَلَا عَلَى أَنْهُ وَعَمَانَ وَعَمانَ وَعَمانَا وَعَمانَا وَعَمانَ وَمَا علَمانَاهُ من القرآنَ يتلون<sup>(٤)</sup>.

٤ - فس : جعفر بن أحمد، عن عبيد الله، عن الحسن بن عليّ، عن أبيه، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليًّ في قوله: عن أبي عبد الله عليَّ في قوله: ﴿ حَمَيمَ مَنَ قال: هذه أسماء الله مقطّعة أمّا قوله: ﴿ حَميمَ مَن قال الله: هو الكافي الهادي العالم الصّادق ذي الأيادي العظام وهو كما وصف نفسه تبارك وتعالى<sup>(٦)</sup>.

- (1) تفسير القمي، ج ١ ص ٢٢٩ في تفسيره لسورة الأعراف، الآية: ١.
  - (٢) معاني الأخبار، ص ٢٣.
- (٣) أقول: قال الطبرسي قدّس سرّه في المجمع: روى الثعلبي في تغسيره مسنداً إلى عليّ بن موسى الرضا عليّ قال: سأل جعفر بن محمّد عليّ عن قوله تعالى: ﴿الْعَرَى، فقال: في الالف ستّ صفات من صفات الله تعالى. الابتداء فإنّ الله ابتداً جميع الخلق والالف ابتداء الحروف؛ والاستواء فهو عادل غير جائر والالف مستو في ذاته؛ والانفراد فالله فرد والالف الذاء في تقول الله والله لا يتصل بالخلق والالف الخلق بالله والله لا يتصل بالخلق والالف الخلق والالف الخلق بالله والله لا يتواه تعالى عليّ من صفات من صفات الله تعالى. الابتداء فإنّ الله ابتداً جميع الخلق والالف ابتداء الحروف؛ والاستواء فهو عادل غير جائر والالف مستو في ذاته؛ والانفراد فالله فرد والالف فرد؛ واتصال الخلق بالله والله لا يتصل بالخلق وكلّهم محتاجون إلى الله والله غنيّ عنهم، فكذلك الالف لا يتصل بالحروف والحروف متصلة به وهو منقطع من غيره؛ والله تعالى بائن بجميع صفاته من خلقه، ومعناه من الالفة فكما أنّ الله متصلة به وهو منقطع من غيره؛ والله عاليه بائن بجميع صفاته من خلقه، ومعناه من الالفة فكما أنّ الله متصلة به وهو منقطع من غيره؛ والله عليه تألفت الحروف وهو سبب ألفة الخلق الخلق واليه الله عليه تألفت الحروف وهو سبب ألفة الخلق فكما أنّ الله تعالى سبب ألفة الخلق فكذلك الالف عليه تألفت الحروف وهو سبب ألفتها. وفي البرهان روايات في تفسير ﴿ المّه الخلق فكذلك الالف عليه تألفت الحروف وهو سبب ألفتها. وفي البرهان روايات في منه معلي والمربي إلفة الحقينة ج ١ لغة الم»].
  - ٤) معاني الأخبار، ص ٢٣.
     (a) من الأحبار، ص ٢٣.
  - (٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٤٣ في تفسيره لسورة البقرة، الآية: ١.
  - (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٢ في تفسيره لسورة مريم، الآية: ١.

٥ - فس: ﴿حد ٢ شَقَ ٢ عُسَقَ ٢ هو حروف من اسم الله الأعظم المقطوع، يؤلفه الرسول أو الإمام صلّى الله عليهما، فيكون الاسم الأعظم الذي إذا دعي الله به أجاب<sup>(۱)</sup>.
 ٦ - فس: أحمد بن عليّ وأحمد بن إدريس معاً، عن محمد بن أحمد العلوي عن

العمركتي، عن محمد بن جمهور، عن سليمان بن سماعة، عن عبد الله بن القاسم، عن يحيى ابن ميسرة الخثعمي، عن أبي جعفر عليك قال: سمعته يقول: ﴿عَسَقَ﴾ عداد سني القائم عليمي وقاف جبل محيط بالدُّنيا من زمرد أخضر، فخضرة السماء من ذلك الجبل، وعلم عليّ كلّه في عسق<sup>(۲)</sup>.

**شي**؛ عن أبي جمعة مثله، وفيه ستّون مكان الثلاثين في الموضعين<sup>(٤)</sup>.

٨ - مع الطالقانيّ عن الجلوديّ، عن الجوهريّ، عن ابن عمارة، عن أبيه قال: حضرت عند جعفر بن محمّد عليه فدخل عليه رجل فسأله عن: «كهيعص» فقال عليه لا في كاف لشيعتنا «ها» هاد لهم «يا» وليَّ لهم «عين» عالم بأهل طاعتنا «صاد» صادق لهم وعدهم، حتّى يبلغ بهم المنزلة التي وعدها إيّاهم في بطن القرآن<sup>(٥)</sup>.

۹ – **ن؛** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن أبي حيّون مولى الرّضا عنه ﷺ قال: من ردًّ متشابه القرآن إلى محكمه هدي إلى صراط مستقيم<sup>(٦)</sup>.

**أقول:** قد مضى بعض الأخبار في باب تعلّم القرآن.

١٠ – **مع**؛ المفسّر بإسناده إلى أبي محمّد العسكريّ ﷺ أنّه قال: كذبت قريش واليهود بالقرآن، وقالوا: سحر مبين تقوَّله، فقال الله : ﴿الَمَرَ ذَلِكَ ٱلْكِنَـٰبُ﴾ أي يا محمّد هذا الكتاب الّذي أنزلناه عليك هو بالحروف المقطّعة الّتي منها ألف لام ميم، وهو بلغتكم وحروف

(۱) - (۲) تفسير القمي، ج ۲ ص ۲٤ في تفسيره لسورة الشورى، الآية: ۱.
 (۳) معاني الأخبار، ص ۲۸.
 (٤) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۷ ح ۲ من سورة الأعراف.
 (٥) معاني الأخبار، ص ۲۸.
 (٦) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۲٦١ باب ۲٨ ح ٣٩.

هجائكم فأتوا بمثله إن كنتم صادقين، واستعينوا على ذلك بسائر شهدائكم، ثمَّ بيّن أنهم لا يقدرون عليه بقوله : ﴿قُل لَمِن آجَتَمَعَتِ ٱلْإِنْسُ وَٱلْجِنُّ عَلَىٰٓ أَن يَأْتُواْ بِمِثْلِ هَٰذَا ٱلْقُرَمَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعَضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا﴾<sup>(1)</sup> .

ثمَّ قال الله : ﴿ الَمَرَ ﴾ أي القرآن الذي افتتح بالم هو ﴿ذَلِكَ ٱلْكِنَبُ ﴾ الذي أخبرت به موسى فمن بعده من الأنبياء فأخبروا بني إسرائيل أنّي سأُنزله عليك يا محمّد كتاباً عزيزاً لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه تنزيل من حكيم حميد ﴿ لَا رَيَّبَ فِيهِ ﴾ لا شكَّ فيه لظهوره عندهم كما أخبرهم أنبياؤهم أنَّ محمّداً ينزل عليه كتاب لا يمحوه الباطل، يقرأه هو وأمّته على سائر أحوالهم ﴿ هُدَى ﴾ بيان من الضّلالة ﴿ لِلْمُنَقِيبَ ﴾ الّذين يتقون الموبقات، ويتقون تسليط السفه على أنفسهم، حتّى إذا علموا ما يجب عليهم علمه، عملوا بما يوجب لهم رضا رتبهم .

قال: وقال الصّادق عَلَيْنَةَ : ثمَّ الألف حرف من حروف قولك الله، دلَّ بالألف على قولك الله، ودلَّ باللام على قولك الملك العظيم القاهر للخلق أجمعين ودلَّ بالميم على أنّه المجيد المحمود في كلّ أفعاله، وجعل هذا القول حجّة على اليهود، وذلك أنَّ الله لمّا بعث موسى بن عمران ثمَّ من بعده من الأنبياء إلى بني إسرائيل لم يكن فيهم قوم إلَّا أخذوا عليهم العهُود والمواثيق ليؤمننَّ بمحمّد العربيّ الأمّيّ المبعوث بمكة الذي يهاجر إلى المدينة، يأتي بكتاب بالحروف المقطّعة افتتاح بعض سوره، يحفظه أمّته فيقرأونه قياماً وقعوداً ومشاة، وعلى كلِّ الأحوال، يسهّل الله يَتَوَكَّنْ حفظه عليهم.

ويقرنون بمحمّد يشكر أخاه ووصيّه عليّ بن أبي طالب نشكر الآخذ عنه علومه الّتي علّمها، والمتقلّد عند لأماناته الّتي قلّدها، ومذلّل كلّ من عاند محمّداً بسيفه الباتر، ومفحم كلّ من جادله وخاصمه بدليله القاهر، يقاتل عباد الله على تنزيل كتاب الله حتّى يقودهم إلى قبوله طائعين وكارهين، ثمَّ إذا صار محمّد عليه إلى رضوان الله عَرَك وارتدَّ كثير ممّن كان أعطاه ظاهر الإيمان، وحرَّفوا تأويلاته، وغيّروا معانيه، ووضعوها على خلاف وجوهها، قاتلهم بعد على تأويله حتّى يكون إبليس الغاوي لهم هو الخاسر الذّليل المطرود المغلوب.

قال: فلمّا بعث الله محمّداً وأظهره بمكّة ثمَّ سيّره منها إلى المدينة وأظهره بها ثمَّ أنزل عليه الكتاب وجعل افتتاح سورته الكبرى بالم، يعني ﴿الَمَرَ ذَلِكَ ٱلْكِنَبُ﴾ وهو ذلك الكتاب الذي أخبرت أنبيائي السّالفين أنّي سأنزله عليك يا محمّد ﴿لَا رَيْبُ فِيهِ﴾ فقد ظهر كما أخبرهم به أنبياؤهم أنَّ محمّداً ينزل عليه كتاب مبارك لا يمحوه الباطل، يقرأه هو وأمّته على سائر أحوالهم ثمَّ اليهود يحرِّفونه عن جهته ويتأوَّلونه على غير جهته، ويتعاطون التوصّل إلى علم ما قد طواه الله عنهم من حال أجل هذه الأمّة وكم مدَّة ملكهم.

(١) سورة الإسرام، الآية: ٨٨.

فجاء إلى رسول الله عنهم جماعة فولى رسول الله علياً عليه مخاطبتهم فقال قائلهم: إن كان ما يقول محمّد حقّاً لقد علمنا كم قدر ملك أمّته، هو إحدى وسبعون سنة: الألف واحد، واللاَّم ثلاثون، والميم أربعون، فقال عليَّ عَلَيَّهُ: فما تصنعون بالمص وقد أُنزلت عليه؟ قالوا: هذه إحدى وستّون ومائة سنة، قال: فماذا تصنعون بالر وقد أُنزلت عليه؟ فقالوا: هذه أكثر هذه مائتان وإحدى وثلاثون سنة، فقال عليَّ عَلَيَهُ: فما تصنعون بام أُنزل إليه المر؟ قالوا: هذه مائتان وإحدى وثلاثون سنة، فقال عليَّ عَلَيَهُ: فما تصنعون بما أُنزل وذلك سبعمائة وأربع سنين، ثمَّ يرجع الملك إلينا يعني إلى اليهود.

فقال عليَّ ﷺ : أكتاب من كتب الله نطق بهذا أم آراؤكم دلِّتكم عليه؟ فقال بعضهم : كتاب الله نطق به، وقال آخرون منهم : بل آراؤنا دلّت عليه، فقال عليَّ ﷺ : فأتوا بالكتاب من عند الله ينطق بما تقولون، فعجزوا عن إيراد ذلك، وقال للآخرين : فدلّونا على صواب هذا الرأي؟ فقالوا صواب رأينا دليله أنَّ هذا حساب الجمل .

فقال عليَّ الله : كيف دلَّ على ما تقولون وليس في هذه الحروف إلَّا ما اقترحتم بلا بيان؟ أرأيتم إن قيل لكم إنَّ هذه الحروف ليست دالَّة على هذه المدَّة لملك أمّة محمَّد ﷺ ، ولكنّها دلالة على أنَّ كلَّ واحد منكم قد لعن بعدد هذا الحساب، أو أنَّ عدد ذلك لكلِّ واحد منكم ومنَّا بعدد هذا الحساب دراهم أو دنانير أو أنَّ لعليّ على كلِّ واحد منكم دين عدد ماله مثل عدد هذا الحساب .

قالوا: يا أبا الحسن ليس شيء ممّا ذكرته منصوصاً عليه في ﴿الَمَرَ﴾ و﴿الَمَسَ﴾ و﴿الَمَّسَ﴾ و﴿الَمَرَّ﴾ فقال عليَّ ظلِيَّلا: ولا شيء ممّا ذكرتموه منصوص عليه في ﴿الَمَرَ» و﴿الَمَسَ» و﴿الَرَّ﴾ و﴿الَمَرَّ﴾ فإن بطل قولنا لما قلنا، بطل قولك لما قلت، فقال خطيبهم ومنطيقهم: لا تفرح يا عليُّ، إن عجزنا عن إقامة حجّة فيما تقولهنَّ على دعوانا فأيُّ حجّة لك في دعواك إلَّا أن تجعل عجزنا حجّتك، فإذاً ما لنا فيما تقول ولا لكم حجّة فيما تقولون.

قال عليَّ ﷺ : لا سواء، إنَّ لنا حجّة هي المعجزة الباهرة ثمَّ نادى جمال اليهود : يا أيتها الجمال اشهدي لمحمّد ولوصيّه، فتبادر الجمال : صدقت صدقت يا وصيَّ محمّد، وكذب هؤلاء اليهود.

فقال عليَّ عَلَيَّة : هؤلاء جنس من الشَّهود، يا ثياب اليهود الَّتي عليهم اشهدي لمحمَّد ولوصيِّه، فنطقت ثيابهم كلَّها : صدقت صدقت يا عليُّ نشهد أنَّ محمّداً رسول الله حقّاً وأنَّك يا عليُّ وصيَّه حقّاً، لم يثبت محمَّد قدماً في مكرمة إلَّا وطنت على موضع قدمه، بمثل مكرمته، فأنتما شقيقان من أشرف أنوار الله، فميّزتما اثنين، وأنتما في الفضائل شريكان، إلَّا أنَّه لا نبيَّ بعد محمَّد عَنَّة . ١٣٧ – باب / متشابهات القرآن، وتفسير المقطّعات...

فعند ذلك خرس ذلك اليهودي، وآمن بعض النظارة منهم برسول الله، وغلب الشقاء على اليهود وسائر النظارة الآخرين، فذلك ما قال الله تعالى: ﴿لَا رَيِّبٌ فِيهِ﴾ إنّه كما قال محمّد ووصيّ محمّد عن قول محمّد ﷺ عن قول ربّ العالمين.

ثمَّ قال: ﴿هُدَى﴾ بيان وشفاء ﴿ لِلْمُنَّقِبِ﴾ من شيعة محمّد وعليّ أنّهم اتقوا أنواع الكفر فتركوها، واتقوا الذنوب الموبقات فرفضوها، واتقوا إظهار أسرار الله وأسرار أزكياء عباده الأوصياء بعد محمّد ﷺ فكتموها، واتقوا ستر العلوم عن أهلها المستحقّين لها، وفيهم نشروها<sup>(۱)</sup>.

ال **- مع؛** أحمد بن عبد الرحمن المروزيّ، عن محمّد بن جعفر المقريّ، عن محمّد ابن الحسن الموصلي، عن محمّد بن عاصم الطريفي، عن عبّاس بن يزيد، عن أبيه يزيد بن الحسين، عن موسى بن جعفر ﷺ قال: قال الصادق ﷺ : القرآن كلّه تقريع، وباطنه تقريب.

قال الصدوق تقلفه: يعني بذلك أنَّ من وراء آيات التوبيخ والوعيد آيات الرَّحمة والغفران<sup>(٢)</sup>.

١٢ – **فس:** قال الصّادق ﷺ : إنَّ الله بعث نبيَّه بإيّاك أعني واسمعي يا جارة<sup>(٣)</sup> .

١٣ – **ثوء** أبي، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن محمّد بن حسّان، عن ابن مهران، عن ابن البطائني، عن أبيه، قال: قال أبو عبد الله ﷺ : اسم الله الأعظم مقطّع في أمّ الكتاب<sup>(٤)</sup>.

(٢) معانى الأخبار، ص ٢٣١.

(٤) ثواب الأعمال، ص ١٣٢.

- (۱) معانى الأخبار، ص ۲۲.
- (۳) تفسير القمي، ج ۱ ص ٤٠٨.
  - هورة الطلاق، الآية: ١٠.

والعلّة الأخرى في إنزال أوائل هذه السّور بالحروف المقطوعة ليختصَّ بمعرفتها أهل العصمة والطّهارة، فيقيمون به الدّلالة، ويظهرون به المعجزات ولو عمَّ الله تبارك وتعالى بمعرفتها جميع النّاس، لكان ذلك ضد الحكمة، وفساد التدبير، وكان لا يؤمَن من غير المعصوم أن يدعو بها على نبيّ مرسل، أو مؤمن ممتحن، ثمَّ لا يجوز أن لا تقع الإجابة بها مع وعده، واتّصافه بأنّه لا يخلف الميعاد.

على أنّه يجوز أن يعطي المعرفة ببعضها من يجعله عبرة لخلقه متى تعدّى حدّه فيها كبلعم بن باعورا حين أراد أن يدعو على كليم الله موسى غليتين فأنسي ما كان أوتي من الاسم الأعظم، فانسلخ منه وذلك قول الله بَنَوَيَنَكُ في كتابه: ﴿وَاتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي مَاتَيَنَهُ مَايَنِنَا فَانَسَلَخَ مِنْهَا فَأَتَبَعَهُ الشَّيْطَنُ فَكَانَ مِنَ الْمَاوِينَ﴾<sup>(١)</sup> وإنّما فعل بَثَرَقَ ذلك ليعلم النّاس أنّه ما اختصّ بالفضل إلَّا من علم أنّه مستحقٌ للفضل، وأنّه لو عمّ لجاز منهم وقوع ما وقع من بلعم<sup>(٢)</sup>.

١٥ - شي: سئل أبو عبد الله عنه عن المحكم والمتشابه، قال: المحكم ما نعمل به، والمتشابه ما أستبه على جاهله<sup>(٣)</sup>.

١٦ - شمي؛ عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ يقول: إنَّ القرآن محكم ومتشابه، فأمّا المحكم فنؤمن به ونعمل به وندين به، وأمّا المتشابه فنؤمن به ولا نعمل به، وهو قول الله : ﴿فَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ ذَبْيَةٌ فَيَتَبَعُونَ مَا تَشَبَهَ مِنْهُ ٱبْتِفَاءَ ٱلْفِتْنَةِ وَٱبْتِفَاءَ تَأْوِيلِهِ. وَمَا يَتّـكُمُ تَأْوِيلَهُ، إلَّا ٱللَهُ : وَالَرَسِحُونَ فِي ٱلْهِلِمِ يَقُولُونَ مَامَنَا بِهِ كُلَّ مِنْ عِندِ رَيَّناً ﴾ والراسخون في العلم هم آل محمّد<sup>(2)</sup> .

١٧ - شمي: عبدالله بن بكير، عن أبي عبدالله علي قال: نزل القرآن بإيّاك أعني واسمعي يا جارة<sup>(٥)</sup>.

١٨ – شمي: عن ابن أبي عمير، عمّن حدّثه، عن أبي عبد الله غليمَثِلا قال: ما عاتب الله نبيّه فهو يعني به من قد مضى في القرآن مثل قوله: ﴿وَلَوَلَا أَن ثَبَتَنَكَ لَقَدْ كِدتَ تَرْكَنُ إِلَيْهِتْر شَيْتًا تَلِسِلًا﴾ عنى بذلك غيره<sup>(1)</sup>.

١٩ – **شيء:** عن أبي محمّد الهمداني، عن رجل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سالته عن الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه قال: الناسخ الثابت، والمنسوخ ما مضى، والمحكم ما يعمل به، والمتشابه الّذي يشبه بعضه بعضاً<sup>(٧)</sup>.

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٧٥.
 (٢) كمال الدين، وتمام النعمة ص ٥٨٠ باب ٥٤.
 (٣) - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨٥ ح ٣-٤ من سورة آل عمران.
 (٥) - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٨٠ ح ٣-٤ من سورة آل عمران.
 (٥) - (٦) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٢ باب قي ما أنزل القرآن ح ٤-٥.
 (٧) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٢ باب تفسير الناسخ والمنسوخ، ح ١.

۲۰ - شي: عن زرارة، عن أبي جعفر علي قال: نزل القرآن ناسخاً ومنسوخاً<sup>(۱)</sup>.
۲۱ - شي: عن أبي بصير قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: إن القرآن فيه محكم ومتشابه فنؤمن به ولا نعمل به<sup>(۲)</sup>.
۲۱ - شي: عن مسعدة بن ونعمل به، وندين به، وأمّا المتشابه فنؤمن به ولا نعمل به<sup>(۲)</sup>.
۲۲ - شي: عن مسعدة بن صدقة قال: سألت أبا عبد الله علي عن الناسخ والمنسوخ، والمحكم والمتشابه، قال: الناسخ الثابت المعمول به، والمنسوخ ما كان يعمل به ثمّ جاء ما مند.

٢٣ - شي: أبو لبيد المخزوميّ قال: قال أبو جعفر عليمًا يا أبا لبيد إنّه يملك من ولد العبّاس اثني عشر، يقتل بعد الثامن منهم أربعة يصيب أحدهم الذّبحة فيذبحه، هم فنة قصيرة عمارهم، قليلة مدَّتهم، خبيئة سيرتهم، منهم الفويسق الملقّب بالهادي والناطق، والغاوي. يا أبا لبيد إنَّ في حروف القرآن المقطّعة لعلماً جمّاً، إنَّ الله تعالى أنزل: ﴿ آلَمَ ۞ ذَلِكَ يا أبا لبيد إنَّ في حروف القرآن المقطّعة لعلماً جمّاً، إنَّ الله تعالى أنزل: ﴿ آلمَ ۞ ذَلِكَ يَا أبا لبيد إنَّ في حروف القرآن المقطّعة لعلماً جمّاً، إنَّ الله تعالى أنزل: ﴿ آلَمَ ۞ ذَلِكَ الْكَنَبُ ﴾ فقام محمد على حمّى ظهر نوره، وثبتت كلمته، وولد يوم ولد وقد مضى من الألف السابع مائة سنة، وثلاث سنين، ثمَّ قال: وتبيانه في كتاب الله الحروف المقطّعة إذا عددتها من غير تكرار، وليس من حروف مقطّعة حروف ينقضي الألف السابع مائة سنة، وثلاث سنين، ثمَّ قال: وتبيانه في كتاب الله الحروف المقطّعة إذا عددتها من غير تكرار، وليس من حروف مقطّعة حروف ينقضي الأيّام إلاً وقائم من بني هاشم عددتها من غير تكرار، وليس من حروف مقطّعة حروف ينقضي المقلمي الأيّام إلى وقائم من بني هاشم عند النقضائه.

ثمَّ قال: الألف واحد واللام ثلاثون، والميم أربعون، والصّاد تسعون، فذلك مائة وإحدى وستون، ثمَّ كان بدء خروج الحسين بن عليَّ ﷺ: «الم الله» فلمّا بلغت مدَّته قام قائم ولد العبّاس عند: ﴿الَمَصَ﴾ ويقوم قائمنا عند انقضائها بالر فافهم ذلك وعِهْ واكتمه<sup>(٤)</sup>.

٢٤ - قب: الباقر عليماً في سورة البقرة: (المَرَ ) اسم من أسماء الله ثمَّ أربع آيات في نعت المؤمنين، وآيتان في نعت الكافرين، وثلاث عشرة آية في نعت المنافقين<sup>(0)</sup>.

**أقول:** قال السيّد في سعد السّعود: قال أبو عبد الرحمن محمّد بن الحسن السّلمي في حقائق التفسير في قوله تعالى: ﴿الَمَ ذَلِكَ ٱلْكِنَٰبُ﴾ قال جعفر الصّادق عَلَيْتُهُ: ﴿الَمَ ﴾ رمز وإشارة بينه وبين حبيبه محمّد ﷺ أراد أن لا يطلع عليه سواهما بحروف بعدت عن درك الاعتبار، وظهر السرُّ بينهما لا غير.

وقال تقلة فيه: روى الاسترآبادي في كتاب مناقب النبتي والأثمّة على الله عن محمّد بن عبد الله بن جعفر الحميريّ، عن أبيه، عن الريّان بن الصّلت قال: حضر الرضا عليُّ بن موسى على المأمون بمرو، وقد اجتمع في مجلسه جماعة من علماء العراق وخراسان،

- (۱) (۳) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲۲-۲۲ باب تفسير الناسخ والمنسوخ، ح ۳ و ۲ و۷. (٤) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۸ ح ۳ من سورة الأعراف.
  - (٥) مناقب ابن شهر آشوب، ج ٣ ص ٨٢.

فقال الرضا عَلَيْنَهِ : أخبروني عن قول الله تَتَرَجَكَ : ﴿ يَسَ ٥ وَٱلْقُرْءَانِ ٱلْمَكِمِ ٢ إِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ٢ عَلَى صِرَطِ تُسْتَفِيمِ ٢ فمن عنى بقوله: ﴿ يَسَ ٤ قَالَ العلماء: ﴿ يَسَ محمد عَنَيْهُ لم يشكَ فيه أحد، قال أبو الحسن عَلَيَهُ : فإنَّ الله تبارك وتعالى أعطى محمداً وآل محمد من ذلك فضلاً لا يبلغ أحد كنه وصفه إلَّا من عقله، وذلك أنَّ الله تَتَرَعَيْكَ لا يسلّم على أحد إلَّا الأنبياء فقال تعالى ﴿ سَلَمُ عَلَى نُتِ في الْعَنَمِينَ ﴾ وقال ﴿ سَلَمٌ عَلَى إِعلى وقال مسَلَمٌ عَلَى مُوسَكَ وَهُنْرُونَ ﴾ ولم يقل سلام على آل نوح، ولم يقل سلام على آل إبراهيم، ولم يقل سلام على آل محمّد صلّى الله عليه وعليهم <sup>(١)</sup>.

إلى هنا انتهى الجزء الأوَّل من المجلّد التاسع عشر (كتاب القرآن) وهو الجزء التاسع والثمانون حسب تجزئتنا، يحتوي على مائة باب وسبعة وعشرين باباً من أبواب كتاب فضل القرآن.



<sup>(1)</sup> سعد السعود، ص ۲۷۳.



تألفت العكم لمملمة المجبة فرالأية المؤلخ الشتج يحتمد باقرا لمخاسم تنسن

طبقة مُنقّحة وَمُزَدَّنة بِعَالِيقَ (بِعَلَّهَة بِشَبِّح عَلِي الِثَمَانِيُّ الشَّاهرُودِيُ بَسْمَتْ

الجزءالتسعون

منشورات يرالأعلى للمطبوعات ッケ بتيروث - ليشينان ص ب : ۲۱۲۰

بسير الله الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

١٢٨ – باب ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه في أصناف آيات القرآن، وأنواعها، وتفسير بعض آياتها برواية النعماني وهي رسالة مفردة مدونة كثيرة الفواند نذكرها من فاتحتها إلى خاتمتها

بشيراللَهِ ٱلرَّحْسَنِ ٱلرَّحِيمِ

الحمد لله العدل ذي العظمة والجبروت، والعزّ والملكوت، الحيّ الّذي لا يموت، ومبدىء الخلق ومعيده، ومنشئ كلّ شيء ومبيده، الّذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفواً أحد، واحد لا كالآحاد، الخالي من الأنداد، لا إله إلاّ هو راحم العباد، وصلّى الله على نوره الساطع، وضياته اللاّمع، محمّد نبيّه وصفيّه وعروته الوثقى، ومثله الأعلى، المفضّل على جميع الورى، وعلى أخيه ووصيّه ووارث علمه وآيته العظمى، وعلى آله الأثمّة المصطفين، وعترته المنتجبين المفضّلين على جميع العالمين، ومصابيح الدُّجى، وأعلام المصطفين، وعترته المنتجبين المفضّلين على جميع العالمين، ومصابيح الدُّجى، وأعلام الهدى، وسفن النجاة الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه، حيث يقول جلَّ ثناؤه: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الهدى، وسفن النجاة الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه، حيث يقول جلَّ ثناؤه: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الهدى وسفن النجاة الذين قرنهم الله بنفسه ونبيّه، حيث يقول جلَّ ثناؤه: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا المحكم به لن تضلّوا: الثقلين كتاب الله وعترتي، فإنَّ ربّي اللَّطيف الخبير أنباني أنهما لن يفترقا حتى يردا عليَّ الحوض، وقال أمير المؤمنين علي بن أبي طالب علي الما ي إنَّ العلم الذي هبط به آدم من السّماء إلى الأرض، وجميع ما فضلت به النبيّون في عترة خاتم النبيّين.

واعلم يا أخي وفقك الله لما يرضيه بفضله، وجنّبك ما يسخطه برحمته، أنَّ القرآن جليل خطره، عظيم قدره، ولمّا أخبرنا رسول الله يُنْكُ أنَّ القرآن مع أهل بيته، وهم التراجمة عنه، المفسّرون له، وجب أخذ ذلك عنهم ومنهم، قال الله تعالى : ﴿فَتَعَلُّوا أَهْلَ الَذِكِرِ إِن كُنُتُر لَا تَمَكَنُوُنَ ﴾<sup>(٢)</sup> ففرض جلّت عظمته على النّاس العلم والعمل بما في القرآن، فلا يسعهم مع ذلك جهله، ولا يعذرون في تركه وجميعُ ما أنزله في كتابه عند أهل بيت نبيّه الذين ألزم العباد طاعتهم، وفرض سؤالهم، والأخذ عنهم، حيث يقول : «فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون» فالذكر ههنا رسول الله يُنْكُو ، قال الله تعالى : ﴿فَدَ أَزَلَ اللّهُ إِلَيْكُمُ وَذَكَ إِنَّ كَنتُم لا

سورة النساء، الآية: ٥٩.
 ٣) سورة الأنبياء، الآية: ٧.

عَلَيْكُمْ ءَابَكِ ٱللَّو (1) الآية، وأهل الذكر هم أهل بيته، ولما اختلف النّاس في ذلك أنزل الله تعالى : (ثُمَّ أَوَرْنَا ٱلْكِنْبَ ٱلَّذِينَ أَسْطَنَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا (<sup>(1)</sup>) فلم يفرض على عباده طاعة غير من اصطفاه وطقره، دون من وقع منه الشكُّ أو الظّلم، ويتوقّع، فالويل لمن خالف الله تعالى ورسوله وأسند أمره إلى غير المصطفين قال الله تعالى : (وَيَوَمَ يَعَضُ ٱلظَالِمُ عَلَى يَدَبُه يتعُوُلُ يَنَيَنَيْنَ الْمَحَدَّثَ مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِدلَا فالسبيل ههنا أمير المؤمنين عَلَيْتَلا (يَتَوَلَى مَعَنَ صَلوا عَلِيلًا (1) لَقَدَدُ تُمَ ٱلرَّسُولِ سَبِدلَا فالسبيل همنا أمير المؤمنين عَلَيْتَلا (يتوبَلَقَ لَيْتَن مَع أَلَخُ الله عَلِيلًا (1) لَقَدَدُ أَسَلَنَى عَن الذِحتر بَعَدَ إذَ جَآهَ (1) والذكر همنا أمير المؤمنين صلوات الله عليه (وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنَرَبَ إِنَّ فَوَى ٱتَحَدُوا هذا ٱلَّمُومَان مَه جُولًا فالذي هنا إسرارة إلى أمير الله عليه (وَقَالَ ٱلرَّسُولُ يَنَرَبُ إِنَّ فَوَى ٱتَحَدُوا هذا ٱلَّهُ مَالَى مَه جُولًا فالقرآن همنا إشارة إلى أمير الله عليه فروَقَال ٱلرَّسُولُ يَنَوَ إِنَّ وَعَى ٱتَحَدُوا هذا ٱلَقُولَ مَالاً الله عليه في المارة إلى أمير الله عليه فروَقَال ٱلرَسُولُ يَنَوَ إِنَّ فَوَى ٱتَحَدُوا هذا ٱلَّمُ عَلَى مَه جُولًا فالدي المور إلى أمير المؤمنين صلوات الله عليه ثمَّ وصف الأمية عليه فقال تعالى : (التَّهُ المُعرون الميرون الميرون المومنين معاليه (2) ألميرون الله عليه ثمَّ وصف الأمية علي فقال تعالى : والتَكَوفُونَ لمارون الميرون المَنتَيَه حُونَ التَكْمِدُونَ الله عليه ثمَّ وصف الأمية عليه فقال تعالى : والتَكْفُور الله (<sup>1)</sup> المَنتَيَه حُونَ التَكْمِونَ الله عليه ثمَّ وصف الأمية علي فقال تعالى : والمارة إلى أمير المومنين مالة الترق والا يسمى، ولا يشكَ، ولا ينهى عن المنكر إلا من عرف المعروف على الله من عرف المعروف الله على يزلَّ ولا ينسى، ولا يشكَ، ولا يشكَ، ولا ينهى عن المنكر إلا من عرف المنكر كله وأهله، ولا يجوز على ولا يجوز يزلَ عول ينسى، ولا يشكَ، ولا ينهى ما هذه صفته، وهم الراسخون في العلم، الذلين قرنهم الله يالمران ورن الفرآن بهم.

قال أبو عبد الله محمد بن إبراهيم بن جعفر النّعماني تظليمه في كتابه في تفسير القرآن: حدَّثنا أحمد بن محمّد بن سعيد بن عقدة قال: حدَّثنا أحمد بن يُوسف بن يعقوب الجعفي، عن إسماعيل بن مهران، عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه عن إسماعيل ابن جابر قال: سمعت أبا عبد الله جعفر بن محمّد الصادق عَلَيَظَ يقول: إنَّ الله تبارك وتعالى بعث محمّداً فختم به الأنبياء، فلا نبيّ بعده، وأنزل عليه كتاباً فختم به الكتب، فلا كتاب بعده، أحلَّ فيه حلالاً، وحرَّم حراماً، فحلاله حلال إلى يوم القيامة، وحرامه حرام إلى يوم القيامة، فيه شرعكم، وخبر من قبلكم، وبعدكم.

وجعله النبيُّ ﷺ علماً باقياً في أوصيائه، فتركهم النّاس، وهم الشهداء على أهل كلُّ زمان، وعدلوا عنهم، ثمَّ قتلوهم واتّبعوا غيرهم، وأخلصُوا لهم الطّاعة، حتّى عاندوا من أظهر ولاية ولاة الأمر، وطلب علومهم، قال الله سبحانه : ﴿وَنَسُوا حَظًا مِّمَّا ذَكِرُوا بِؤَ-وَلَا لَزَالُ تَطَلِعُ عَلَى خَلَبَنَةِ مِنْهُمَ ﴾<sup>(م)</sup> وذلك أنّهم ضربوا بعض القرآن ببعض، واحتجّوا بالمنسوخ، وهم يظنّون أنّه الناسخ واحتجّوا بالمتشابه وهم يرون أنّه المحكم، واحتجّوا بالخاصّ وهم يقدِّرون أنّه العامُ، واحتجّوا بأول الآية، وتركوا السّبب في تأويلها، ولم ينظروا إلى ما يفتح الكلام وإلى ما يختمه، ولم يعرفوا موارده ومصادره، إذ لم يأخذوه عن أهله، فضلّوا وأضلُوا .

- سورة الطلاق، الآيتان: ١١-١١.
   ٣٢) سورة فاطر، الآية: ٣٢.
- (٣) سورة الفرقان، الآيتان: ٢٧-٢٨.
  - (٥) سورة المائدة، الآية: ١٣.

واعلموا رحمكم الله أنَّه من لم يعرف من كتاب الله بَمَرَضَكَ الناسخ من المنسوخ، والخاصَّ من العامِّ والمحكم من المتشابه، والرُّخص من العزائم والمكي والمدني، وأسباب التَّنزيل، والمبهم من القرآن في ألفاظه المنقطعة والمؤلّفة، وما فيه من علم القضاء والقدر، والتقديم والتَّاخير، والمبيَّن والعميق، والظاهر والباطن، والإبتداء والإنتهاء، والسؤال والجواب، والقطع والوصل، والمستثنى منه والجاري فيه، والصفة لما قبل ممّا يدلُّ على ما بعد، والموكّد منه، والمفصّل، وعزائمه ورخصه، ومواضع فرائضه وأحكامه، ومعنى حلاله وحرامه الَّذي هلك فيه الملحدون، والموصول من الألفاظ والمحمول على ما قبله، وعلى ما بعده، فليس بعالم بالقرآن، ولا هو من أهله، ومتى ادَّعى معرفة هذه الأقسام مدَّع بغير دليل، فهو كاذب مرتاب، مفتر على الله الكذب ورسوله، ومأواه جهنّم وبئس المصير.

ولقد سأل أمير المؤمنين صلوات الله عليه شيعته عن مثل هذا، فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى أنزل القرآن على سبعة أقسام كلَّ منها شاف كاف، وهي أمر وزجر وترغيب، وترهيب، وجدل ، ومثل، وقصص. وفي القرآن ناسخ ومنسوخ ومحكم ومتشابه، وخاصّ وعامّ، ومقدَّم ومؤخّر، وعزائم ورخص، وحلال وحرام، وفرائض وأحكام، ومنقطع ومعطوف، ومنقطع غير معطوف، وحرف مكان حرف.

ومنه ما لفظه خاصٌّ، ومنه ما لفظه عامٌّ محتمل العموم، ومنه ما لفظه واحد ومعناه جمع، ومنه ما لفظه جمع ومعناه واحد، ومنه ما لفظه ماض ومعناه مستقبل، ومنه ما لفظه على الخبر ومعناه حكاية عن قوم أُخر، ومنه ما هو باق محرَّف عن جهته، ومنه ما هو على خلاف تنزيله، ومنه ما تأويله في تنزيله، ومنه ما تأويله قبل تنزيله، ومنه ما تأويله بعد تنزيله.

ومنه آيات بعضها في سورة وتمامها في سورة أخرى، ومنه آيات نصفها منسوخ ونصفها متروك على حاله، ومنه آيات مختلفة اللَّفظ متَّفقة المعنى، ومنه آيات متّفقة اللَفظ مختلفة المعنى، ومنه آيات فيها رخصة وإطلاق بعد العزيمة، لأنَّ الله بَخْرَجُكُ يحبُّ أن يؤخذ برخصه كما يؤخذ بعزائمه.

ومنه رخصة صاحبها فيها بالخيار، إن شاء أخذ، وإن شاء تركها، ومنه رخصة ظاهرها خلاف باطنها يعمل بظاهرها عند التقيّة ولا يعمل بباطنها مع التقية ومنه مخاطبة لقوم والمعنى لآخرين، ومنه مخاطبة للنبيَّ ﷺ ومعناء واقع على أمّته ومنه لا يعرف تحريمه إلاّ بتحليله، ومنه ما تأليفه وتنزيله على غير معنى ما أُنزل فيه.

ومنه ردٍّ من الله تعالى واحتجاج على الملحدين والزّنادقة والدّهريّة والثنويّة والقدريّة والمجبّرة وعبدة الأوثان وعبدة النيران، ومنه احتجاج على النّصارى في المسيح عليّتًا ومنه الردُّ على اليهود، ومنه الردُّ على من زعم أنَّ الإيمان لا يزيد ولا ينقص، وأنَّ الكفر كذلك، ومنه ردُّ على من زعم أن ليس بعد الموت وقبل القيامة ثواب وعقاب. ومنه ردَّ على من أنكر فضل النبيِّ على جميع الخلق، ومنه ردَّ على من أنكر الإسراء به ليلة المعراج، ومنه ردَّ على من أثبت الرّؤية، ومنه صفات الحقّ وأبواب معاني الإيمان ووجوبه ووجوهه، ومنه ردَّ على من أنكر الإيمان والكفر والشرك والظلم والضلال، ومنه ردًّ على من وصف الله تعالى وحدَّه، ومنه ردَّ على من أنكر الرَّجعة ولم يعرف تأويلها، ومنه ردً على من زعم أنَّ الله بَحَرَظ لا يعلم الشيء حتى يكون، ومنه ردًّ على من لم يعلم الفرق بين المشيّة والإرادة والقدرة في مواضع، ومنه معوفة ما خاطب الله بَحَرَظ به الأنمّة والمؤمنين.

ومنه أخبار خرُوج القائم منّا عجّل الله فرجه، ومنه ما بيّن الله تعالى فيه شرائع الإسلام، وفرائض الأحكام، والسّبب في معنى بقاء الخلق ومعايشهم ووجوه ذلك، ومنه أخبار الأنبياء وشرائعهم وهلاك أممهم، ومنه ما بيّن الله تعالى في مغازي النبيّ ﷺ وحروبه، وفضائل أوصيائي، وما يتعلّق بذلك ويتّصل به.

فكانت الشيعة إذا تفرَّغت من تكاليفها تسأله عن قسم قسم فيخبرها، فممّا سألوه عن النّاسخ والمنسوخ، فقال صلوات الله عليه: إنَّ الله تبارك وتعالى بعث رسوله فلا الرأفة والرّحمة، فكان من رأفته ورحمته أنّه لم ينقل قومه في أوّل نبوَّته عن عاداتهم، حتّى استحكم الإسلام في قلوبهم، وحلّت الشريعة في صدورهم، فكانت من شريعتهم في الجاهليّة أنَّ المرأة إذا زنت حبست في بيت وأقيم بأودها حتى يأتي الموت، وإذا زنى الرّجل نفوه عن مجالسهم وشتموه وآذوه وعيّروه ولم يكونوا يعرفون غير هذا. قال الله تعالى في أوَّل الإسلام: ﴿وَالَنِي يَأْنِينَ الفَنَحِشَةَ مِن نِنَابَكُم فَأَسَتَشَهِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعْتَهُ مَن سَيدكُم مجالسهم وشتموه وآذوه وعيّروه ولم يكونوا يعرفون غير هذا. قال الله تعالى في أوَّل الإسلام: ﴿وَالَنِي يَأْنِينَ الفَنَحِشَةَ مِن نِنَابَكُم فَأَسَتَشَهِدُوا عَلَيْهِنَ أَرْبَعْتَهُ مِنْ سَيدِكُم فَنَانَوُهُنَ فِي أَوَّل المسلام: وقوالَيْق يأنِينَ المَوْتُ أَوْ يَجْمَلَ اللَّهُ لَمَنَ سَيدِكُمْ فَاللَهُ في أوَّل المسلمون، وقوي الإسلام، واستوحشوا عنهُماً إنَّ الله حالية، أذار الله تعالى في أوَّل فَنَانُوهُمَا فَإِن تَابَ وأَصْلَمًا فَأَعْرِضُوا عَنْهُماً إِن اللَّهُ عَلَنَ سَيدِكُمْ فَي أوَّلَنْ عَلْهُ عليهُ إِنْ الله فَعالى في أوَّل فَنَانُوهُمَا فَإِن تَابَعُهُ وَالدَالِهُ وَرَائَيْهُ وَالَذَانِ عَالَيْهُ عَنْ تَعْتَعُونَ أَنْ قَوْلَتَهُ وَاللَهُ عَلَنَهُ أَنْ عَلَيْهُونَ عَنْهُما مُنْ عَنْ مُعْنَا سَيدُوا فَنَانُوهُونَ فَاللَيْتُ عَالَيْهُ وَاللَهُ عَالَ أَنْهُ عَلَنَ مَالَى وَاللَّالِ عَن وَاللَيْهُ عَنْ عَالَوْ عُنْ

ومن ذلك أنَّ العدَّة كانت في الجاهليَّة على المرأة سنة كاملة، وكان إذا مات الرَّجل ألقت المرأة خلف ظهرها شيئاً – بعرة وما جرى مجراها – ثمَّ قالت : البعل أهون عليَّ من هذه، فلا أكتحل ولا أمتشط ولا أتطيّب ولا أتزوَّج سنة، فكانوا لا يخرجونها من بيتها بل يجرون عليها من تركة زوجها سنة، فأنزل الله تعالى في أوَّل الإسلام : ﴿وَالَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنصَحُمَ وَيَذَرُونَ أَزْوَبَكَا وَسِيَّةُ لِأَزْوَجِهِهِ مَتَنَعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجُ ﴾<sup>(٣)</sup> فلمّا قوي الإسلام، أنزل الله تعالى : وَوَالَذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَبَكَا يَكَرَبُعُولُ غَيْرَ إِخْرَاجُ فَلَمًا قوي الإسلام، أنزل الله تعالى : عَلَيْكُرُ ﴾<sup>(3)</sup> إلى آخر الآية .

- سورة النساء، الآيتان: ١٥–١٦.
   (٢) سورة النور، الآية: ٢.
- (٣) سورة البقرة، الآية : ٢٤٠. (٤) سورة البقرة، الآية : ٢٣٤.

قال ﷺ : ومن ذلك أنَّ الله تبارك وتعالى لمَّا بعث محمداً ﷺ أمره في بدء أمره أن يدعو بالدعوة فقط، وأنزل عليه: ﴿يَتَأَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ شَنِهِدًا وَمُبَثِّمَرًا وَنَـذِيرًا ﴿ يُ بِإِذْنِهِ. وَسِرَاجًا مُّنِيرًا ٥) وَيَشِرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ بِأَنَّ لَهُمْ مِنَ ٱللَّهِ فَضْلًا كَبِيرًا ٢) وَلا نُطِعِ ٱلْكَنغِرِينَ وَٱلْمُنَغِفِينَ وَدَعْ أَذَنْهُمْ وَتَوَكَنَ عَلَى ٱللَّهِ وَكَفَى بِٱللَّهِ وَكِيلًا (3) فبعثه الله تعالى بالدعوة فقط، وأمره أن لا يۇذيھم.

فلمًا أرادوه بما همّوا به من تبييته أمره الله تعالى بالهجرة وفرض عليه القتال فقال سبحانه : ﴿أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَدَّنُلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ ٱللَّهَ عَلَى نَصْرِهِيْ لَقَـدِيرُ ﴾ فلمّا أمر الناس بالحرب، جزعوا وخافوا فأنزل الله تعالى : ﴿ أَلَرَ تَرَ إِلَى ٱلَّذِينَ قِبَلَ لَهُمْ كُفُوا أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلَوَةَ وَمَاثُوا الزَّكُوَةَ فَلَنَّا كُنِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْفِنَالُ إِذَا فَرِيقٌ مِّنْهُمْ يَخْشَوْنَ النَّاسَ كَخَشْيَةِ آللَهِ أَوْ أَشَدَّ خَشْيَةٌ وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَر كَتَبْتَ عَلَيْنَا ٱلْفِنَالَ لَوَلَا أَخَرَنْنَا إِلَى أَجَلٍ فَرِبٍ ﴾ إلى قوله سبحانه: ﴿أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدَرِكُكُمُ ٱلْمَوْتُ وَلَو كُنُمٌ فِي بُرُبِع مُنْبَيَدَةٍ ﴾ (\*) فنسخت آية القتال آية الكف.

فلمّا كان يوم بدرٍ وعرف الله تعالى حرج المسلمين، أنزل على نبيّه: ﴿وَإِن جَنَحُوا لِلسَّلْمِ فَآجَنَحْ لَهَا وَتَوَكَّلْ عَلَى آللَّهِ ﴾ (٤) فلمّا قوي الإسلَّام، وكثر المسلمون أنزل الله تعالى: ﴿فَلَا تَهِنُوا وَتَدْعُوَا إِلَى السَّلْمِ وَأَنْنُدُ ٱلْأَعَلَوْنَ وَاللَّهُ مَعَكُمْ وَلَن يَبْرِكُمُ أَعْمَلَكُمْ ﴾ (•) فنسخت هذه الآية التي أذن لهم فيها أن يجنحوا ، ثمَّ أنزل سبحانه في آخر السّورة : ﴿فَاقْنُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدَتْنُوهُمْ وَخُزُوهُرُ وَأَحْصُرُوهُمْ ﴾<sup>(1)</sup> إلى آخر الآية.

ومن ذلك أنَّ الله تعالى فرض القتال على الأمَّة فجعل على الرَّجل الواحد أن يقاتل عشرة من المشركين، فقال: ﴿إِن يَكُن مِّنكُمْ عِشْرُونَ صَنبِرُونَ يَنْلِبُوا مِائَنَيْنِ﴾(٧) إلى آخر الآية، ثمَّ نسخها سبحانه فقال: ﴿أَلَئَنَ خَفَّفَ ٱللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَنَّ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِن يَكُن مِّنكُم مِأْقَةً صَابِرَةً يَغْلِبُوا مِأْتَنَيَّنَّ ٢٠) إلى آخر الآية فنسخ بهذه الآية ما قبلها ، فصار من فرَّ من المؤمنين في الحرب إن كانت عدَّة المشركين أكثر من رجلين لرجل لم يكن فاراً من الزَّحف، وإن كان العدَّة رجلين لرجل فارأ من الزحف.

وقال عَلَيْهُما : ومن ذلك نوع آخر، وهو أنَّ رسول الله عَنْهُ لمَّا هاجر إلى المدينة آخي بين أصحابه من المهاجرين والأنصار وجعل المواريث على الأخوَّة في الدّين لا في ميراث الأرحام، وذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ مَامَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَهَدُوا بِأَمْوَلِهِمْ وَأَنْفُسِيمْ في سَبِيلِ ٱللَّو

- (١) سورة الأحزاب، الآيات: ٤٥-٨٨. (٢) سورة الحج، الآية: ٣٩.
- (٤) سورة الأنفال، الآية: ٦١. (٣) سورة النساء، الآيتان: ٧٧-٧٨. (٦) سورة التوبة، الآية: ٥.
  - (٥) سورة محمد، الآية: ٣٥.
  - (٧) (٨) سورة المائدة، الآيتان: ٦٥-٦٦.

وَٱلَّذِينَ ءَاوَوا وَنَصَرُوَا أُوْلَتِهَكَ بَعْضُهُمْ أَوْلِيَاءُ بَعْضُ﴾ إلى قوله سبحانه : ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَمْ يُهَاجِرُواْ مَا لَكُرْ فِن وَلَنِيَتِهِم مِّن شَقَةٍ حَتَّى يُهَاجِرُواً﴾<sup>(1)</sup> فأخرج الأقارب من الميراث، وأثبته لأهل الهجرة، وأهل الدِّينَ خاصة، ثم عطف بالقول فقال تعالى : ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُوا بَعْضُهُمْ أَوْلِيكَةُ بَعَضٍ إِلَّا تَفْعَلُوهُ تَكُن فِتْمَنَةٌ فِي ٱلْأَرْضِ وَفَسَادٌ كَبِيرٌ ﴾ (٢) فكان من مات من المسلمين يصير ميراثه وتركته لأخيه في الدِّين، دون القرابة والرِّحم الوشيجة، فلمَّا قوي الإسلام أنزل الله، ﴿ ٱلنَّبِيُّ أَوْلَى بِٱلْمُؤْيِنِينَ مِنْ أَنْفُسِمْمُ وَأَزْفَجُهُ، أَمَهَنَّهُمْ وَأُوْلُوا ٱلْأَرْحَامِ بَعَضْهُمْ أَوْلَى بِبَعْضٍ فِي كَيْخَ ٱللَّهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْعُهَاجِرِينَ إِلَّا أَن تَفْعَلُوا إِلَى أَوْلِيَآبِكُم مَّعْرُونًا كَانَ ذَلِكَ فِي ٱلْكِنَٰبِ مَسْطُورًا ﴾ (\*) فهذا المعنى نسخ آية الميراث.

ومنه وجه آخر وهو أنَّ رسول الله عنه الما بعث كانت الصلاة إلى قبلة بيت المقدس سنَّة بني إسرائيل، وقد أخبرنا الله بما قصّه في ذكر مُوسى عَظِيَّا أن يجعل بيته قبلة، وهو قوله: ﴿ وَأَوْحَبْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِيهِ أَن تَبَوَءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِعْمَرَ بُبُوْتَا وَأَجْعَـلُوا بُيُونَكُمْ قِبْسَلَةً﴾ (٤) وكان رسول الله عظيمًا في أوَّل مبعثه يصلِّي إلى بيت المقدس جميع أيَّام مقامه بمكَّة، وبعد هجرته إلى المدينة بأشهر، فعيّرته اليهود وقالوا: أنت تابع لقبلتنا، فأحزن رسول الله عظيمة ذلك منهم فأنزل الله تعالى عليه وهو يقلُّب وجهه في السَّماء وينتظر الأمر : ﴿قَدْ زَكْ نَقَلُبَ وَجَهِكَ فِي السَمَاءَ فَلَنُوَلِيَنَكَ فِبْلَةُ تَرْضَنُهُمْ فَوَلِ وَجْهَكَ شَعْدَ الْمَسْجِدِ الْعَرَافِرُ وَحَيْثُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطَرُمُ<sup>\$</sup> (<sup>ه)</sup> لنلا يكون للناس عليكم حجة يعني اليهود في هذا الموضع.

ثم أخبرنا الله بَمْرَكِنٌ ما العلَّة الَّتي من أجلها لم يحوِّل قبلته من أوَّل مبعثه، فقال تبارك وتعالى : ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيَةُ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةٌ إِلَا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَنْتَكُمْ إِك اللَّة بِالنَّتَاسِ لَرُءُوفٌ نَتِعِيمُ (1) فسمّى سبحانه الصّلاة ههنا إيماناً، وهذا دليل واضح على أنَّ كلام الباري سبحانه لا يشبه كلام الخلق كما لا يشبه أفعاله أفعالهم، ولهذه العلَّة وأشباهها لا يبلغ أحد كنه معنى حقيقة تفسير كتاب الله تعالى وتأويله إلا نبيَّه عليه وأوصياؤه.

ومن ذلك ما كانت مثبتاً في التوراة من الفرائض في القصاص، وهو قوله : ﴿ وَكَبَّنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ النَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْمَيْنِ بِٱلْعَانِ (٧) إلى آخر الآية فكان الذكر والأنثى والحرُّ والعبد شرَّعاً سواء فنسخ الله تعالى ما في التوراة بقوله : ﴿ يَتَأَبُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوْا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِصَاصُ فِ ٱلْقَنْلَى ٱلْحُرُّ بِإَلْحَرّ وَٱلْعَبَدُ بِالْعَبَدِ وَٱلْأَنْقَ بِٱلْأَنْقَ﴾ (^) فنسخت هذه الآية : ﴿ وَكَتَبَنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ﴾ .

- (1) سورة الأنفال، الآية: ٧٢.
- (٣) سورة الأحزاب، الآية: ٦.
  - (٥) سورة البقرة، الآية: ١٤٤.
  - (٧) سورة المائدة، الآية: ٤٥.

- (٢) سورة الأنفال، الآية: ٧٣.
  - (٤) سورة يونس، الآية: ٨٧.
- (٦) سورة البقية، الآية: ١٤٣.
- (٨) سورة البقرة، الآية: ١٧٨.

ومن ذلك أيضاً آصار غليظة كانت على بني إسرائيل في الفرائض، فوضع الله تعالى تلك الآصار عنهم، وعن هذه الأمّة، فقال سبحانه: ﴿وَيَعَنَّـهُمْ إِصْرَهُمْ وَٱلْأَظْلَلَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيَهِيُّرُ﴾<sup>(1)</sup>.

ومنه أنّه تعالى لمّا فرض الصيام فرض أن لا ينكح الرّجل أهله في شهر رمضان بالليل ولا بالنّهار على معنى صوم بني إسرائيل في التوراة، فكان ذلك محرَّماً على هذه الأمّة، وكان الرّجل إذا نام في أوَّل اللّيل قبل أن يفطر فقد حرم عليه الأكل بعد النوم، أفطر أو لم يفطر .

وكان رجل من أصحاب رسول الله يتلقى يعرف بمطعم بن جبير شيخاً، فكان في الوقت الذي حضر فيه الخندق حفر في جملة المسلمين، وكان ذلك في شهر رمضان، فلمّا فرغ من الحفر وراح إلى أهله، صلّى المغرب وأبطأت عليه زوجته بالطّعام، فغلب عليه النوم فلمّا أحضرت إليه الطعام أنبهته فقال لها : استعمليه أنت فإنّي قد نمت وحرم عليَّ، وطوى إليه وأصبح صائماً، فغدا إلى الخندق وجعل يحفر مع الناس فغشي عليه فسأله رسول الله عن

وكان من المسلمين شبّان ينكحون نساءهم بالليل سراً لقلّة صبرهم، فسأل النبيّ الله سبحانه في ذلك فأنزل الله عليه : ﴿أَجِلَ لَكُمْ لَيَلَةَ ٱلْعِسَيَامِ الرَّفَثُ إِلَى نِسَآبِكُمْ هُنَّ لِبَاشُ لَكُمْ وَأَنْتُمَ لِبَاسُ لَهُنَّ عَلِمَ اللَهُ أَنَصَحُم كُنتُم تَخْتَانُونَ الْنُسَكُمُ فَتَابَ عَلَيْكُم وَعَفَا عَنكُمْ فَأَنْنَ بَشِرُوهُنَ وَابْتَعُوا مَا حَكَنَبَ اللَهُ لَكُمْ وَكُلُوا وَأَشْرَبُوا حَقَّ يَبَيَنَ لَكُو الْغَيْطُ الأَبْيَعُن مِنَ الْخَيْطِ الْأَسُورِ مِنَ الْفَجْرِ نُمَ أَيْتُوا إِلَى الَذِلِ فِي اللهُ عَنسَرَ هذه الآية ما تقدَّمها .

ونسخ قوله تعالى: ﴿وَمَا خَلَفْتُ اَلِجِنَ وَٱلْإِنِسَ إِلَّا لِيَعَبُدُونِكُ<sup>(٣)</sup> قوله بَتَرَضَّق : ﴿وَلَا يَزَالُونَ مُنْلَلِفِينُ ٥ إِلَّا مَن رَّحِمَ رَبُّكُ وَلِذَلِكَ خَلَفَهُمُ ۖ ۞<sup>(٤)</sup> أي للرّحمة خلقهم.

ونسخ قوله تعالى: ﴿وَإِذَا حَضَرَ ٱلْقِسْمَةَ أَوْلُواْ ٱلْقُرْبَى وَٱلْبَنَكِي وَٱلْمَسَكِينُ فَآرَزُقُوْهُم مِنْهُ﴾ واكسوهم ﴿وَقُولُواْ لَهُمْر قَوْلَا مَعْرُوفَا﴾<sup>(٥)</sup> قوله سبحانه: ﴿يُومِيكُمُ اللَّهُ فِي أَوْلَنَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِ ٱلْأُسْيَبِيُّ﴾<sup>(٦)</sup> إلى آخر الآية.

ونُسخ قوله تعالى: ﴿يَتَأَيَّهُا الَّذِينَ مَامَنُوا اتَقُوا اللَّهَ حَقَّ تُقَالِعِ وَلَا تَمُوُنَّ إِلَّا وَأَسَّم تُسْلِمُونَ﴾<sup>(٧)</sup> نسخها قوله تعالى: ﴿فَأَنْفُوا اللَّهَ مَا اَسْنَطَعْتُمَ﴾<sup>(٨)</sup>.

ونسخ قوله تعالى: ﴿وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِلِ وَٱلْأَعْنَبِ نَنَّخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِنْقًا حَسَنًا ﴾ (\*) آية

- (1) سورة الأعراف، الآية: ١٥٧.
- (٣) سورة الذاريات، الآية: ٥٦.
  - (٥) سورة النساء، الآية: ٨.
- (۷) سورة آل عمران، الآية: ۱۰۲.
  - (٩) سورة النحل، الآية: ٦٧.

- (٢) سورة البقرة، الآية: ١٨٧.
- (٤) سورة هود، الآية: ١١٨.
- (٦) سورة النساء، الآية: ١١.
- (٨) سورة التغابن، الآية: ١٦.

التحريم وهو قوله جلَّ ثناؤه: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِيَ ٱلْفَوَنِحِشَ مَا ظُهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَٱلْإِثْمَ وَٱلْبَغَى بِغَيْرِ ٱلْحَقِ﴾<sup>(1)</sup> والإثم ههنا هو الخمر.

ونسخ قوله تعالى : ﴿وَلِن مِنكُمْ إِلَّا وَادِدُهَا كَانَ عَلَى رَبِّكَ حَتْمًا مَّقْضِيًّا﴾ <sup>(٢)</sup> قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِ*بِنَ* سَبَقَتْ لَهُم مِنَّا ٱلْحُسْنَى أُوْلَتَهِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ۞ لَا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فِي مَا أَشْتَهَتْ ٱنْعُسُهُمْ خَلِدُونَ ۞ لَا يَعَرُنُهُمُ ٱلْفَنَعُ ٱلْأَحْتَبُرُ <sup>(٣)</sup>.

ونُسخ قوله سبحانه : ﴿ وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا﴾<sup>(٤)</sup> يعني اليهود حين هادنهم رسول الله فلمّا رجع من غزاة تبوك أنزل الله تعالى : ﴿قَلَنِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ اللَّ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِ مِنَ الَذِينِ أُوتُوا الْحَكِتَبَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَن يَكُرِ وَهُمْ صَنِعُرُونَ ﴾<sup>(٥)</sup> فنسخت هذه الآية تلك الهدنة .

وستل صلوات الله عليه عن أوَّل ما أنزل الله بَجَوَيَنَكَ من القرآن، فقال عَلَيْتَكَمَّ : أوَّل ما أنزل الله بَجَوَيَكَ من القرآن بمكّة سورة : ﴿آقَرَأْ بِآشِرِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ﴾ وأوَّل ما أنزل بالمدينة سُورة البقرة.

ثمَّ سألوه صلوات الله عليه عن تفسير المحكم من كتاب الله يَجْرَجُكُ فقال: أمّا المحكم الَّذي لم ينسخه شيء من القرآن فهو قول الله يَجَرَبُكُ : ﴿ هُوَ ٱلَّذِي أَزَلَ عَلَيْكَ ٱلْكِنْبَ مِنْهُ مَايَكَ تُحَكَنَتُ هُنَّ أَمُ ٱلْكِنَكِ وَأَخُرُ مُتَشَنِهِكَتُ (<sup>1)</sup> وإنما هلك الناس في المتشابه لأنّهم لم يقفوا على معناه، ولم يعرفوا حقيقته فوضعوا له تأويلات من عند أنفسهم بآرائهم واستغنوا بذلك عن مسألة الأوصياء ونبذوا قول رسول الله تشكر وراء ظهورهم، والمحكم ممّا ذكرته في الأقسام ممّا تأويله في تنزيله من تحليل ما أحل الله سبحانه في كتابه، وتحريم ما حرَّم الله من المآكل والمشارب والمناكح.

ومنه ما فرض الله بَتَرَجَكَ من الصَّلاة والزّكاة والصيام والحجّ والجهاد وممّا دلّهم به ممّا لا غنى بهم عنه في جميع تصرُّفاتهم مثل قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوًا إِذَا قُمْتُمَ إِلَى الصَلَؤَة فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُمُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الكَمَبَيْنَ <sup>(٧)</sup> الآية وهذا من المحكم الذي تأويله في تنزيله لا يحتاج في تأويله إلى أكثر من التّنزيل، ومنه قوله بَخَرَكَ : ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالَدَّمُ وَخَتُمُ الِخَنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ اللَّهِ وِيهِ فَتَاوِيله في تنزيله. ومنه قوله بَخَرَكَ : ﴿حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْنَةُ وَالَدَّمُ وَخَتَمُ الْخَنزِيرِ وَمَآ أُهِلَ لِغَيْرِ اللهِ

- (١) سورة الأعراف، الآية: ٣٣.
- (٣) سورة الأنبياء، الآيات: ١٠١–١٠٣.
  - (٥) سورة التوبة، الآية: ٢٩.
  - (٧) سورة المائدة، الآية: ٧.
  - (٩) سورة النساء، الآية: ٢٣.

- (۲) سورة مريم، الآية: ۷۱.
- (٤) سورة البقرة، الآية: ٨٣.
- (٦) سورة آل عمران، الآية: ٧.
  - (٨) سورة المائدة، الأية: ٣.

إلى آخر الآية فهذا كلَّه مُحكم لم ينسخه شيء قد استغني بتنزيله من تأويله ، وكلُّ ما يجري هذا المجري .

177

ثمَّ سألوه ﷺ عن المتشابه من القرآن فقال : وأمّا المتشابه من القرآن فهو الّذي انحرف منه متفق اللّفظ مختلف المعنى ، مثل قوله ﷺ : ﴿يُضِلُ اللّهُ مَن يَنَامَهُ وَيَهَدِى مَن يَثَلَهُ ﴾<sup>(١)</sup> فنسب الضّلالة إلى نفسه في هذا الموضع ، وهذا ضلالهم عن طريق الجنّة بفعلهم ، ونسبه إلى الكفّار في موضع آخر ونسبه إلى الأصنام في آية أُخرى .

فمعنى الضّلالة على وجوه فمنه ما هو محمود، ومنه ما هو مذموم، ومنه ما ليس بمحمود ولا مذموم، ومنه ضلال النسيان، فالضّلال المحمود هو المنسوب إلى الله تعالى وقد بيّناه، والمذمُوم هو قوله تعالى : ﴿وَأَضَلَّمُ التَّامِرِيُّ﴾<sup>(٢)</sup> وقوله : ﴿وَأَضَلَ فَرْعَوْنُ فَوْمَةُ وَمَا هَدَىٰ﴾<sup>(٣)</sup> ومثل ذلك في القرآن كثير، وأمّا الضّلال المنسوب إلى الأصنام فقوله تعالى في قصّة إبراهيم عَلَيَّة: ﴿وَاَجْنُبْنِي وَبَيْنَ أَنْ نَعْبُدُ الأَصْسَامَ (<sup>3)</sup> رَبِّ إِنَّهُنَّ أَسْلَلْنَ كَثِيرًا مِن النَّاسَ» والأصنام لم تضلَنَّ أحداً على الحقيقة وإنّما ضلَّ النَّاس بها وكفروا حين عبدوها من دون الله بَكَرَيَّل .

وأمّا الضّلال الّذي هو النسيان، فهو قوله تعالى: ﴿وَأَسْتَشْهِدُوا شَهِيدَيْنِ مِن تِجَالِڪُمْ فَإِن لَّمْ يَكُونَا يَجُلَيْنِ فَرَجُـلُ وَأَمْرَأَتَــَانِ مِـمَّن تَرْضَوْنَ مِنَ ٱلشُّهَدَآءِ أَن تَعْنِـلَ إِحْدَىٰهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَىٰهُمَا ٱلأُخْرَىٰ﴾<sup>(٥)</sup>.

وقد ذكر الله تعالى الضلال في مواضع من كتابه فمنه ما نسبه إلى نبيّه على ظاهر اللفظ كقوله سبحانه : ﴿وَوَجَدَكَ ضَآلًا فَهَدَىٰ﴾<sup>(1)</sup> معناه وجدناك في قوم لا يعرفون نبوّتك فهديناهم بك .

وأمًا الضّلال المنسوب إلى الله تعالى الّذي هو ضدُّ الهدى، والهدى هو البيان، وهو معنى قوله سبحانه: ﴿أَوَلَمْ يَهَدِ لَهُمْ﴾<sup>(٧)</sup> معناه أي ألم أبيّن لهم مثل قوله سبحانه: ﴿فَهَدَيْنَهُمْ فَاسَتَحَبُّوا أَلْعَمَىٰ عَلَى ٱلْمَدَىٰ﴾<sup>(٨)</sup> أي بيَّنَا لهم.

وجه آخر وهو قوله تعالى: ﴿وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُعْنِلَ قَوْمًا بَعْدَ إِذْ هَدَىٰهُمْ حَتَّى يُبَتِنَ لَهُم مَّا يَتَقُونَ<sup>(4)</sup> وأمّا معنى الهدى فقوله كَتَرَيَّكَ : ﴿إِنَّمَا آنَتَ مُنذِرٌ وَلِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾<sup>(١٠)</sup> ومعنى الهادي ههنا المبيّن لما جاء به المنذر من عند الله وقد احتجّ قوم من المنافقين على الله تعالى أنَّ الله لا يستحيي أن يضرب مثلاً ما بعوضة فما فوقها؟ وذلك أنَّ الله تعالى لمّا أنزل على

(٢) سورة طه، الآية: ٨٥.

(٦) سورة الضحى، الآية: ٧.

(٨) سورة فصلت، الآية: ١٧.

(١٠) سورة الرعد، الآية: ٧.

(٤) سورة ابراهيم، الآيتان: ٣٦-٣٦.

- (١) سورة المدثر، الآية: ٣١.
  - (٣) سورة طه، الآية: ٧٩.
- (٥) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.
  - (۷) سورة فصلت، الآية : ۳۲.
  - (٩) سورة التوبة، الآية: ١١٥.

نبيّه ﷺ : ﴿وَلِكُلِّ فَوْمٍ هَادٍ﴾ فقال طائفةٌ من المنافقين : ماذا أراد الله بهذا مثلاً يضلُّ به كثيراً؟ فأجابهم الله تعالى بقوله : ﴿۞ إِنَّ اللَهَ لَا يَسْتَحَيّ أَن يَضْرِبَ مَثَـلًا مَّا بَعُوضَةَ فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَذِينَ ءَامَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَهُ الْحَقُّ مِن رَبِّهِمٌ وَأَمَّا الَّذِينَ كَعَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَآ أراد الله بِهنذا مَثَلًا يُفِسُلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَنَسِقِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿أُولَتَهِكَ هُمُ الْخَسِرُنِ إِذَا اللهُ بِهِ وَلَكُمْ وَيَهْدِى بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلَّا الْفَنَسِقِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿أُولَتَهِكَ هُمُ الْخَسِرُونَ ﴾<sup>(1)</sup>.

فهذا معنى الضلال المنسوب إليه تعالى، لأنّه أقام لهم الإمام الهادي لما جاء به المنذر، فخالفوه وصرفوا عنه، بعد أن أقرُّوا بفرض طاعته، ولمّا بيّن لهم ما يأخذون وما يذرون، فخالفوه، ضلّوا. هذا مع علمهم بما قاله النبيُّ عَظَيَ ، وهو قوله: لا تصلّوا عليَّ صلاة مبتورة إذا صلّيتم عليَّ بل صلّوا على أهل بيتي ولا تقطعوهم منّي، فإنَّ كلَّ سبب ونسب منقطع يوم القيامة إلاّ سببي ونسبي، ولمّا خالفوا الله تعالى ضلّوا وأضلّوا، فحذّر الله تعالى الأمّة من اتّباعهم.

وقال سبحانه : ﴿وَلَا تَنَبِّعُوَا أَهْوَاءَ قَوْمِ قَـدَ ضَـكُوا مِن قَبْلُ وَأَضَكُوا كَيْبُوا وَضَكُوا عَن سَوَآهِ اَلسَكِيلِ<sup>(۲)</sup> والسّبيل ههنا الوصيُّ وقال سبحانه : ﴿وَلَا تَنَبِعُوا السُّبُلَ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّنَكُم بِهِ <sup>(۳)</sup> الآية فخالفوا ما وضاهم به الله تعالى واتّبعوا أهواءهم فحرَّفوا دين الله جلّت عظمته وشرائعه ، وبدَّلوا فرائضه وأحكامه وجميع ما أمروا به ، كما عدلوا عمّن أمروا بطاعته ، وأُخذ عليهم العهد بموالاتهم واضطرَّهم ذلك إلى استعمال الرأي والقياس فزادهم ذلك حيرة والتباساً .

وأمّا قوله سبحانه: ﴿وَلِيَقُولَ ٱلَّذِينَ فِي قُلُوسٍ مَرَضٌ وَٱلْكَفِرُونَ مَاذَآ أَرَدَ ٱللَّهُ بِهَذَا مَثَلًا كَذَلِكَ يُضِلُّ ٱللَّهُ مَن يَشَاَئُ<sup>هُ</sup> فكان تركهم اتّباع الدليل الذي أقّام الله لهم ضلالة لهم، فصار ذلك كأنّه منسوب إليه تعالى، لمّا خالفوا أمره في اتّباع الإمام، ثمَّ افترقوا واختلفوا، ولعن بعضهم بعضاً، واستحلَّ بعضهم دماء بعض، فماذا بعد الحقّ إلاّ الضّلال، فأنّى يؤفكون.

ولمّا أردت قتل الخوارج بعد أن أرسلت إليهم ابن عبّاس لإقامة الحجّة عليهم قلت: يا معشر الخوارج أنشدكم الله ألستم تعلمون أنَّ في القرآن ناسخاً ومنسوخاً ومحكماً ومتشابهاً، وخاصاً وعاماً؟ قالوا : اللّهمَّ نعم فقلت : اللّهمَّ اشهد عليهم ثمَّ قلت : أنشدكم الله هل تعلمون ناسخ القرآن ومنسوخه، ومحكمه ومتشابهه وخاصّه وعامّه؟ قالوا : اللّهمَّ لا، قلت أنشدكم الله هل تعلمون أنّي أعلم ناسخه ومنشوخه، ومحكمه ومتشابهه، وخاصّه وعامّه؟ قالوا : اللّهمَّ نعم، فقلت : من أضل منكم إذ قد أقررتم بذلك، ثمَّ قلت : اللّهمَّ إنّي حكمت فيهم بما أعلمه.

- سورة البقرة، الآيتان: ٢٦-٢٢.
   (٢) سورة المائدة، الآية: ٧٧.
- (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٥٣.
  (٤) سورة المدثر، الآية: ٣١.

١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

ثمَّ قال صلوات الله عليه : وأوصاني رسول الله ﷺ فقال : يا عليُّ إن وجدت فنة تقاتل بهم فاطلب حقّك، وإلاّ فالزم بيتك، فإنّي قد أخذت لك العهديوم غدير خمّ بأنّك خليفتي ووصبّي، وأولى النّاس بالنّاس من بعدي، فمنَلك كمثَل بيت الله الحرام، يأتونك النّاس ولا تأتيهم.

يا أبا الحسن حقيق على الله أن يُدخل أهل الضّلال الجنّة، وإنّما أعني بهذا المؤمنين الّذين قاموا في زمن الفتنة على الائتمام بالإمام الخفيّ المكان المستور عن الأعيان، فهم بإمامته مقرُّون، وبعروته مستمسكون، ولخروجه منتظرون موقنون غير شاكّين، صابرون مسلمُون، وإنّما ضلّوا عن مكان إمامهم وعن معرفة شخصه.

يدلّ على ذلك أنَّ الله تعالى إذا حجب عن عباده عين الشمس الَّتي جعلها دليلاً على أوقات الصّلاة، فموسّع عليهم تأخير الوقت، ليتبيّن لهم الوقت بظهورها ويستيقنوا أنّه قد زالت، فكذلك المنتظر لخروُج الإمام عَلِيَّا المتمسّك بإمامته موسّع عليه جميع فرائض الله الواجبة عليه مقبولة منه بحدودها غير خارج عن معنى ما فرض عليه، فهو صابر محتسب لا تضرُّه غيبة إمامه.

ثمَّ سألوه صلوات الله عليه عن لفظ الوحي في كتاب الله تعالى فقال: منه وحي النبوَّة، ومنه وحي الإلهام، ومنه وحي الإشارة، ومنه وحي أمر، ومنه وحي كذب، ومنه وحي تقدير، [ومنه وحي خبر] ومنه وحي الرّسالة.

فأما تفسير وحي النبوَّة والرّسالة فهو قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوْج وَالَنِّبِيِّنَ مِنْ بَمَدِهِۦَ وَأَوْحَيْـنَا إِلَى إِبْرَهِيـمَ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ﴾ <sup>(1)</sup> إلى آخر الآية.

وَامَّا وحي الإلهام فقوله بَمَرَيَّكُلُ : ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى الْغَلُ أَنِ آغَذِى مِنَ لَلِبُبَالِ بُيُوْتًا وَمِنَ الشَّجَرِ وَمِمَّا يَتَرِشُونَهُ <sup>(۲)</sup> ومثله : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أَتَر مُوسَىٰ أَنَ أَرْضِعِيدٌ فَإِذَا خِفْتِ عَلَيْهِ فَصَأَلْفِيهِ فِي ٱلْمَحَهِ <sup>(۳)</sup>. وأمّا وحي الإشارة فقوله بَتَرَبَّيْنَ : ﴿ فَخَرَجَ عَلَى فَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن سَيْحُوا بُكْرَةً وعَشِيَّهُ <sup>(3)</sup> أي أشار إليهم لقوله تعالى : ﴿ أَلَا تُتَكَلِمُ النَّاسَ ثَلَنَهُةَ أَيَّامِ إِلَّهُ أَن سَيْحُوا بُكْرَة وأمَّا وحي الإشارة فقوله بَتَرَبَّيْنَ : ﴿ فَنَيْجَ عَلَى فَوْمِهِ مِنَ ٱلْمِحْرَابِ فَأَوْحَىٰ إِلَيْهِمْ أَن وَعَشِيَّهُ <sup>(3)</sup> أي أشار إليهم لقوله تعالى : ﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمَرَهُا <sup>(4)</sup> (<sup>3)</sup>. وأمَّا وحي التقدير فقوله تعالى : ﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمَرَهُا <sup>(1)</sup> (<sup>3)</sup> وَقَذَرَ فِيهَا أَفْرَابُهُ <sup>(1)</sup>. وأمّا وحي التقدير فقوله تعالى : ﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمَرَهُا <sup>(1)</sup> ( وَقَذَرَ فِيهَا أَفْرَابُهُ <sup>(1)</sup>. وأمَّا وحي التقدير فقوله تعالى : ﴿ وَأَوْحَى فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمَرَعَا أَنَ أَنَ اللَّالَ وَقَنْعَهُ <sup>(1)</sup>. وأمَّا وحي اللمو فقوله تعالى : ﴿ وَأَوْحَىٰ فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمَرَهُهُ اللهُ أَنَّ مَامِنُوا فِي أَفْرَابُهُ <sup>(1)</sup>. وأمَّا وحي الكذب فقوله تعالى : ﴿ وَأَوْحَى فِي كُلِ سَمَاءٍ أَمَرَعَا إِنَّ أَنَ مَامِنُوا فَي وَيَرَبُهُ <sup>(1)</sup>. وأمَّا وحي الكذب فقوله يَتَرَبِي أَلَا أَنَّ مَنْ إِلَيْنَ اللهُ أَنْ عَوْالَهُ أَنْ أَمْيَا اللهُ اللهُ أَلَا اللهُ وَلَا عَلَى الْنَاسَ مُعَالِي اللهُ أَنْ أَلَنَهُ الْنَاسَ

- (١) سورة النساء، الآية: ١٦٣.
  - (٣) سورة القصص، الآية: ٧.
- (٥) سورة آل عمران، الآية: ٤١.
  - (٧) سورة فصلت، الآية: ١٠.
  - (٩) سورة الأنعام، الآية: ١١٢.

- (٢) سورة النحل، الآية: ٦٨.
- (٤) سورة مريم، الآية: ١١.
- (٦) سورة فصلت، الآية: ١٢
- (٨) سورة المائدة، الآية: ١١١.

وأمّا وحي الخبر فقوله سبحانه: ﴿وَجَعَلْنَهُمْ أَبِمَةَ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا وَأَوْحَسْنَا إِلَيْهِمْ فِعْلَ ٱلْخَبْرَنِتِ وَلِقَامَ ٱلْعَسَلُوْةِ وَلِيتَآهَ ٱلزَّكَوْةِ وَكَانُواْ لَنَكَا عَنْبِدِينَ﴾<sup>(1)</sup>.

وسألوه صلوات الله عليه عن متشابه الخلق فقال: هو على ثلاثة أوجه ورابع فمنه خلق الاختراع فقوله سبحانه : ﴿ غَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضَ فِي سِنَّةِ أَيَّامِ ﴾ <sup>(٢)</sup> وأمّا خلق الإستحالة فقوله تعالى : ﴿ يَغْلَقُكُمْ فِي بُطُونِ أُمَّهَنِكُمْ خَلَقًا مِنْ بَعْدِ خَلَقٍ فِي ظُلْمَنَتِ ثَلَثُ أَنَّ وَقُوله تعالى : ﴿ هُوَ ٱلَذِي خَلَقَصُمُ ﴾ <sup>(٤)</sup> ومِن نُزَلَبِ ثُمَّ مِن نُطْغَةٍ نُمَّ مِنْ عَلَتَهِ فَنَ عَلَتَهِ ثُمَّ مَنْ عَلَيْتُ الذِي خَلَقَصُمُ هُ <sup>(٤)</sup> ومِن نُزَلَبِ ثُمَّ مِن نُطْغَةٍ نُمَّ مِنْ عَلَتَهِ فَقُوله لَعِيسى عَلَيْتُ فَالَتَهِ وَعَلَيْ مَنْ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللَّهِ عَلَقَهُ وَعَلَيْهِ عَلَيْتُ مَا عَلَيْ أَعْلَيْ مَا عَلَيْ مَا عَلَيْ عَلَيْهُ وَاللَّاسَ الَذِي خَلَقَصُمُ هُ <sup>(٤)</sup> ومِن نُوَلَبِ ثُمَّ مِن نُطْغَةٍ نُعَة مِنْ عَلَتَهُ فَعُرَ مُعَلَقَة وَعَبْرٍ عَمَلَقَ المَّذِي خَلَقَهُ وَلُقُولَهُ عَلَيْتُهُ وَعَلَيْتُ وَعَلَيْتُهُ مُعَالًا مِنْ اللَّهُ عَلَيْنَةً مُنْ عَلَيْتُ وَلُقُولُهُ عَلَيْتُهُ اللَّهِ عَلَيْ وَعَلَيْ مُوالاً اللَّهُ عَلَيْتُ مُعَالًا مُوالاً اللَّالِي اللَّهُ عَلَيْهُ عَلْبَة اللَهُ عَلَيْ عَلَيْتُهُ وَعَلَيْهُ مُعَلَقَهُ وَعَلَقَوْ عُمَالًا عَلَيْ عَلَيْتُ مَنْ وَاللَقُونِ أَنْ الْعَلَيْ اللَهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ مَالَقَتُهُ اللَهُ فَيَنْقُونُهُمُ فَاللَقُونُ مُنَالَةًا مُعَلَيْ مَنْ الْعَلَيْ مَنْ الْعَلَيْنِ عَلَيْنَةً مُوالَعُولَة لَعَامَ عَلَيْنَةٍ مُوالَقَتْنَةُ وَلَقُولُقُولُولَهُ مُعَمَّى عَلَيْنَةً مُعَلَيْنَ مَالَقُولُنُهُ مَنْ عَلَيْ مَاللَهُ مَنْ عَلَيْنَةً مَنْ عَلَيْنَةً مَنْ مَا عَلَيْنَ مَا مَنْ مَعْتَى مُولَعُنُولُهُ مَنْ عَلَيْنَةً مَنْ عَلَيْنَةً مَا عَنْنَا مَاللَيْنَ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا مَا عَلَيْنَا مَا عَالَقُولُهُ وَاللَّا مِنَا عَلَيْ عَالَةً عَلَيْنَةً عَلَيْنَا مَاللَقُونَ عَلَيْنَ مَا مَا عَلَيْنَا مَا عَلَيْ مَا عَلَيْنَةً مَا عَلَيْ عَالَهُ مُ

وسألوه للشيئة عن المتشابه في تفسير الفتنة فقال: ﴿الَمَ أَحَسِبَ ٱلنَّاشُ أَن يُتْرَكُواْ أَن يَقُولُوا مَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ﴾<sup>(٨)</sup> وقوله لموسى غليمتية : ﴿وَفَنَنَّكَ فُنُوناً﴾<sup>(٩)</sup> ومنه فتنة الكفر وهو قوله تعالى: ﴿لَقَـٰذِ آبْتَغَوَّا آلْفِتْـنَةَ مِن قَبْـلُ وَقَـَـلَبُوا لَكَ الأَمُورَ حَقَّن جَمَاءَ الْحَقُ وَظَهَـرَ أَمْرُ اللَّوَ﴾<sup>(١١)</sup>.

وقوله تعالى : ﴿وَالْفِنْـنَةُ أَحْبَدُ مِنَ الْقَنْلُ﴾<sup>(11)</sup> يعني ههنا الكفر وقوله سبحانه في الّذين استأذنوا رسول الله عند في غزوة تبوك أن يتخلّفوا عنه من المنافقين فقال الله تعالى فيهم : ﴿وَمِنْهُم مَن يَحْوُلُ أَشَذَن لِي وَلَا لَفَتِـنَى آلَا فِي ٱلْفِنْــنَةِ سَتَطُوّاً﴾<sup>(11)</sup> يعني ائذن لي ولا تكفّرني . فقال بَنْرَكْ : ﴿أَلَا فِي ٱلْفِنَــنَةِ سَتَطُواً وَإِنَى جَهَنَمَ لَمُحِيطَةًا بِالكَفِرِينَ﴾.

ومنه فتنة العذاب وهو قوله تعالى : ﴿بَوَمَ هُمْ عَلَى ٱلنَّارِ يُفْنَنُونَ﴾ <sup>(١٣)</sup> أي يعذَّبون ﴿ذُوفُواْ فِنَنَكُرُ هَذَا ٱلَّذِى كُتُمُ بِهِ. شَتَعْسِلُونَ﴾<sup>(١٤)</sup> أي ذوقوا عذابكم، ومنه قوله تعالى : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ فَنَنُوْا ٱلْتَوْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَنِتِ ثُمَّ لَدَ بَتُوبُوا﴾<sup>(١٥)</sup> أي عذبوا المؤمنين ومنه فتنة المحبّة للمال والولد كقوله تعالى : ﴿إِنَّمَا آمُوَلُكُمُ وَأَوْلَنُدُكُمُ فِنْنَةً ﴾<sup>(١١)</sup> أي إنّما حبّكم لها فتنة لكم .

ومنه فتنة المرض وهو قوله سبحانه: ﴿أَوَلَا يَرَوْنَ أَنَّهُمْ يُفْتَنُونَ فِي كُلِّ عَامِ مَّتَهُ أَوْ مَرَّتَيْبٍ ثُمَّ لَا يَتُوبُونَ وَلَا هُمْ يَذَكَرُونَ﴾<sup>(١٧)</sup> أي يمرضون ويعتلون.

وسألوه صلوات الله عليه عن المتشابه في القضاء. فقال: هو عشرة أوجه مختلفة المعنى

- سورة الأنبياء، الآية: ٧٣.
   سورة الزمر، الآية: ٢.
   سورة النرم، الآية: ٥.
   سورة النساء، الآية: ٥.
   سورة النساء، الآية: ٩٩.
   سورة المه، الآية: ٢١٩.
   سورة البقرة، الآية: ٢١٧.
   سورة البقرة، الآية: ١٩٠.
   ١٣) سورة المعابن، الآية: ٥١.
- (٢) سورة الأعراف، الآية: ٥٤.
  (٤) سورة غافر، الآية: ٢٧.
  (٦) سورة المائدة، الآية: ١٠٠.
  (٨) سورة العنكبوت، الآيتان: ١-٢.
  (٩) سورة التوبة، الآية: ٤٩.
  (١٢) سورة التوبة، الآية: ٤٩.
  (٩) سورة التوبة، الآية: ٩٩.
  (٩) سورة التوبة، الآية: ٢٩.

44.

فمنه قضاء فراغ، وقضاء عهد، ومنه قضاء إعلام، ومنه قضاء فعل، ومنه قضاء إيجاب، ومنه قضاء كتاب، ومنه قضاء إتمام، ومنه قضاء حكم وفصل، ومنه قضاء خلق، ومنه قضاء نزول الموت.

أمّا تفسير قضاء الفراغ من الشيء فهو قوله تعالى : ﴿وَإِذْ صَرَفْنَآ ۖ إِلَيْكَ نَفَرًا مِّنَ ٱلْجِنِ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقُرْءَانَ فَلَمَّا حَضَرُوهُ قَالُوا أَنسِنُوا ۖ فَلَمَّا قُضِىَ وَلَوْا إِلَى قَوْمِهِمَ﴾ أَي فلما فرغ، وكقوله : ﴿فَهِذَا قَضَكَيْشُم مَّنَاسِكَكُمْ فَآذَكُرُوا اللَّهَ﴾ (<sup>1)</sup> .

أمّا قضاء العهد فقوله تعالى : ﴿وَقَطَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعْبُدُوَا إِلَّا إِيَّاءُ﴾<sup>(٣)</sup> أي عهد، ومثله في سورة القصص ﴿وَمَا كُنتَ بِجَانِبِ ٱلْغَــْرِنِي إِذْ فَضَيْنِكَآ إِلَى مُوسَى ٱلْأَمَرَ﴾<sup>(٤)</sup> أي عهدنا إليه.

أمّا قضاء الإعلام فهو قوله تعالى: ﴿وَقَضَمْنِنَآ إِلَيْهِ ذَلِكَ ٱلْأَمْرَ أَنَّ دَابِرَ هَتَؤُلَآ. مَقْطُوعُ تُصْبِحِينَ﴾<sup>(٥)</sup> وقوله سبحانه: ﴿وَقَضَيْنَآ إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَعِيلَ فِي ٱلْكِنَبِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلأَرْضِ مَرَّتَيْنِ﴾<sup>(٦)</sup> أي أعلمناهم في التوراة ما هم عاملون.

أما قضاء الفعل فقوله تعالى في سورة طه : ﴿فَأَقَضِ مَا أَنَتَ قَاضَ؟ أي افعل ما أنت فاعل، ومنه في سورة الأنفال : ﴿ لِيَقَضِى اللهُ أَمَرُا كَانَ مَفْعُولاً﴾ أي يفعل ما كان في علمه السابق، ومثل هذا في القرآن كثير .

أمّا قضاء الإيجاب للعذاب كقوله تعالى في سورة إبراهيم عَلَيْهِ : ﴿وَقَالَ ٱلشَّبَطَنُ لَمَّا قُضِيَ ٱلأَمَرُ﴾ أي لمّا وجب العذاب، ومثله في سورة يوسف غَلِيَهِ: ﴿قُضِيَ ٱلْأَمَرُ ٱلَّذِى فِيهِ تَسَنَقَتِبَانِ﴾ معناه أي وجب الأمر الّذي عنه تسائلان.

أمّا قضاء الكتاب والحتم فقوله تعالى في قصّة مريم : ﴿وَكَانَ أَمْرًا مَقْضِيَّا﴾ أي معلوماً . وأمّا قضاء الإتمام فقوله تعالى في سورة القصص : ﴿فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلأَجَلَ﴾ أي فلمّا أتمَّ شرطه الّذي شارطه عليه، وكقول موسى عَلَيَّةٍ : ﴿أَيَّمَا ٱلْأَجَلَةِنِ قَضَيْتُ فَلَا عُدْوَنِتَ عَلَّ﴾ معناء إذا أتممت .

وأمّا قضاء الحكم فقوله تعالى : ﴿ وَقَعْنِىَ بَيْنَهُم بِالْحَقِّ وَقِيلَ الْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ﴾ <sup>(٧)</sup> أي حكم بينهم، وقوله تعالى : «والله يقضي بينهم بالحق والذين يدعون لا يقضون بشيء إن الله هو السّميع العليم»<sup>(٨)</sup> وقوله سبحانه : «والله يقضي بالحق وهو خير الفاصلين»<sup>(٩)</sup> وقوله تعالى في

- سورة الأحقاف، الآية: ٢٩.
   ٣٩ البقرة، الآية: ٢٠٠.
- (٣) سورة الإسراء، الآية: ٢٣.
  (٤) سورة القصص، الآية: ٤٤.
  - (٥) سورة الحجر، الآية: ٦٦.
     (٦) سورة الإسراء، الآية: ٤.
    - (۷) سورة الزمر، الآية: ۷۵.
- (٨) سورة غافر، الآية: ٢٠ وهي في المصحف بدون (بينهم) والبصير بدل العليم.
- (٩) سورة الأنعام، الآية : ٥٧ وهي في المصحف هكذا : ﴿ إِنَّ الْحُكْمُ إِلَّا بِنَّوْ بَقُضُ ٱلْحَقَّ وَهُوَ خَيْرُ ٱلْنَصِلِيَنَ﴾ .

سورة يونس: «وقضي بينهم بالقسط»<sup>(۱)</sup>.

وأمَّا قضاء الخلق فقوله سبحانه: ﴿فَقَضَىٰهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَثِنِ﴾ أي خلقهن.

وأمّا قضاء إنزال الموت فكقول أهل النّار في سورة الزخرف: ﴿وَنَادَوْا يَحَلِكُ لِيَفْضِ عَلَيْنَا رَبُكُ قَالَ إِنَّكُم مَنْكِفُونَ﴾<sup>(٢)</sup> أي لينزل علينا الموت، ومثله: ﴿لَا يُقْضَى عَلَيْهِمْ فَيَمُوثُوا وَلَا يُخُفَفُ عَنَهْم مِنْ عَذَابِهَاً﴾ أي لا ينزل عليهم الموت فيستريحوا، ومثله في قصّة سليمان بن داود: ﴿فَلَمَا فَضَبَيْنَا عَلَيْهِ ٱلْمَوْتَ مَا دَهَمٌ عَلَى مَوْنِهِ إِلَّا دَآبَةُ ٱلأَرْضِ تَأْصَحُلُ مِنسَانَهُ ﴾<sup>(٣)</sup> يعني تعالى لمّا أنزلنا عليه الموت.

وسألوه صلوات الله عليه عن أقسام النّور في القرآن قال: النور القرآن والنور اسم من أسماء الله تعالى، والنور التوراة، والنور القمر، والنور ضوء المؤمن وهو الموالاة الّتي يلبس بها نوراً يوم القيامة، والنور في مواضع من التوراة والإنجيل والقرآن حجّة الله بَرَيَخ على عباده، وهو المعصوم، ولمّا كلّم الله تعالى ابن عمران عَلَيَخ أخبر بني إسرائيل فلم يصدُقوه، فقال لهم: ما الّذي يصحّح ذلك عندكم؟ قالوا: سماعه، قال: فاختاروا سبعين رجلاً من خياركم.

فلمّا خرجوا معه، أوقفهم وتقدَّم فجعل يناجي ربّه، ويعظّمه، فلمّا كلّمه قال لهم: أسمعتم؟ قالوا: بلى، ولكنّا لا ندري أهو كلام الله أم لا؟ فليظهر لنا حتّى نراه فنشهد لك عند بني إسرائيل، فلمّا قالوا ذلك صعقوا فماتوا.

فلما أفاق موسى ممّا تغشّاه، ورآهم، جزع وظنَّ أنّهم إنّما أهلكوا بذنوب بني إسرائيل فقال: يا ربَّ أصحابي وإخواني أنست بهم، وأنسوا بي، وعرفتهم وعرفوني: ﴿أَنَهْ كُمَا يَمْ لَمُ السُّفَهَاءُ يِنَّا إِنَّ مِي اللَّهُ وَنَمْ وَمَنْ تَشَاَهُ أَنَّ وَلِيُنَا فَأَغْفِرْ لَنَا وَآرَحُنَا وَأَنَ خَيْرُ السُّفَهَاءُ يِنَّا إِنَّ هِي إِلَا فِنْنَنْكَ تُضِلُ بِهَا مَن تَشَاءُ وَتَهْدِى مَن تَشَاةُ أَنَ وَلِيُنَا فَأَغْفِرْ لَنَا وَآرَحُنَا وَأَنَ خَيْرُ الْفَنْفِينَ ﴾<sup>(3)</sup> فقال تعالى: ﴿عَذَاتِ أُصِيبُ بِهِ. مَن أَشَكَةُ وَرَحْمَتِي وَسِعَت كُلَّ شَقَرَّهُ وَأَن قوله الْفَنِفِينَ ﴾<sup>(3)</sup> فقال تعالى: ﴿عَذَاتِ أُصِيبُ بِهِ. مَن أَشَكَةُ وَرَحْمَتِي وَسِعَت كُلَّ شَقَرَّهُم بِالمَعْرُونِ سبحانه - : ﴿النَّنِي ٱلأَنِحَي الذِي يَعَدُونَهُ مَكْنُوبًا عِندَهُمْ فِي التَوْرَنِيةِ وَالإَخِيلِ يَأْمُوهُم بِالْمَعْرُونِ وَيَنَهُ مِنَ اللَّهُ عَنْهُمْ عَنِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَعْ عَنَهُمْ وَالْعَانِ وَلَعْ مَنْ أَسَابُهُ وَيَ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمْ عَنَ اللَّهُ فَعَالَ تعالى : وَعُذَاتٍ أَصِيبُ بِهِ. مَن أَشَكَاءُ وَرَحْمَتِي وَسِعَت كُلُّ شَقَيْعُهُمْ بِالْمَعْرُونِ سبحانه - : ﴿النَبَي الأَنُحِيلَ اللهُ لَقُولَتُهُ مَا الْعَلِيبَيْتِهُمْ وَلَعْ النَّوْرَنِينَةُ وَالْغُلَى اللهُ فَولَهُ وَيَنْهَمُهُمْ عَنِ اللَّنُصَعَتُ وَتُعَمَّمُ وَاللَيْ يَعْنَا لَهُ الْعَالَةُ مَنْ الْمُعْتَى الْمُعْتَقُونَ الْ

ومثله في سورة التغابن قوله تعالى : ﴿فَكَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ. وَالنُّورِ ٱلَّذِيّ أَنزَلْنَاً﴾<sup>(٧)</sup> يعني سبحانه القرآن وجميع الأوصياء المعصومين، حملة كتاب الله بَجْرَيَّالَا ، وخزنته وتواجمته، الذين

(٢) سورة الزخرف، الآية: ٧٧.

(٤) - (٦) سورة الأعراف، الآيات: ١٥٥-١٥٧.

- (١) سورة يونس، الآية: ٤ه.
  - (٣) سورة سبأ، الآية: ١٤.
  - (٧) سورة التغابن، الآية: ٨.

نعتهم الله في كتابه فقال: ﴿وَمَا يَعْــَلُمُ تَأْوِيلَهُ ۖ إِلَّا اللَّهُ وَٱلْنَسِخُونَ فِي ٱلْمِلْرِ يَقُولُونَ ءَامَنَا بِهِـ كُلُّ مِنْ عِندِ رَبِّنَاً ﴾<sup>(١)</sup>.

وهم المنعوتون الّذين أنار الله بهم البلاد، وهدى بهم العباد، قال الله تعالى في سورة النور: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَوَتِ وَآلاَرْضَ مَثَلُ نُورِهِ. كَيَشْكَوْقِ فِيهَا مِصْبَاحُ آلِيصَبَاعُ فِي زُعَاجَةُ كَأَنَّهَا كُوَكُبُّ دُرِيٌّ ﴾<sup>(٢)</sup> إلى آخر الآية، فالمشكاة رسول الله ﷺ، والمصباح الوصي، والأوصياء ﷺ والزجاجة فاطمة، والشجرة المباركة رسول الله ﷺ والكوكب الدّرّي، القائم المنتظر الّذي يملأ الأرض عدلاً.

ثمَّ قال تعالى : ﴿يَكَادُ زَنِبُهَا يُضِيَّهُ وَلَوْ لَمَرَ تَعْسَسُهُ نَـارُّ﴾<sup>(٣)</sup> أي ينطق به ناطق، ثم قال تعالى : ﴿نُوَرُّ عَلَى نُوَرٍ يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآهُ وَيَصْرِبُ اللَّهُ الْأَمْثَلَ لِلنَّاسُ وَاللَّهُ بِكُلِّ مَتَى عَلِيمُ ﴾<sup>(٤)</sup> ثمَّ قال يَتَوَجَكُ : ﴿فِ يُبُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفِعَ وَتَذَكَرَ فِيهَا اَسْمُهُ يُسَبِّعُ لَمُ فِيهَا بِالْغُدُقِ وَالْأَصَالِ ﷺ بِعَالَى : لَا لُلْهِبِهُمْ يَجَنَرُةٌ وَلَا بَبْحُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ وَإِقَامِ السَّلَوَةِ وَإِينَاءِ الزَّكُوةُ فَي وَهُ

قال الله تبارك وتعالى في سورة الأنعام في ذكر التوراة، وأنّها نور : ﴿قُلْ مَنْ أَنَزَلَ ٱلْكِتَبَ الَذِي جَآءَ بِدِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ <sup>(٦)</sup> وقال الله تعالى في سورة يونس : ﴿قُو الَذِي جَعَلَ الشَّمَس ضِياَةُ وَالْقَمَرَ نُورًا ﴾<sup>(٧)</sup> ومثله في سورة نوح تلكَيَّة قوله تعالى : ﴿وَجَعَلَ ٱلْقَمَرَ فِيهِنَ نُورًا ﴾ وقال سبحانه : ﴿آلحَمَدُ لِلَّهِ الَذِي خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَةِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ والنهار وقال سبحانه : ﴿آلحَمَدُ لِلَّهِ الَذِي خَلَقَ السَّمَنَوَتِ وَالْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَةِ وَاللَّهُ وَالنَّهار وقال سبحانه في سورة البقرة : ﴿اللَّهُ وَلَى ٱلَذِينَ المَانُونَ يُغْرِجُهُم مِنَ الظُّلُمَةِ إِلَى النُورِ ﴾ يعني من ظلمة الكفو إلى نور الإيمان، فسمّى الإيمان همنا نوراً ومثله في سورة إلى النُورِ ﴾ .

وقال لَيَمَوَى اللَّهُ في سورة براءة : ﴿يُرِيدُونَ لِلْطَفِئُوا نُوَرَ اللَّهِ بِأَفَرَهِمِ ﴾<sup>(٨)</sup> يعني نور الإسلام بكفرهم وجحودهم، وقال سبحانه في سورة النساء : ﴿وَأَنزَلْنَآ إِلَيْكُمْ نُوْرًا مَّبِينَا﴾ ﴿يَهْدِى اللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَاءُ ﴾ وقال سبحانه في سورة الحديد في ذكر المؤمنين : ﴿يَشَىٰ نُوُرُهُم بَيْنَ أَلِدِيهِمْ وَبَلَيَنَوِهِ بُشَرَنكُمُ أَلَيْوَمَ جَنَتُ تَجَرِى مِن تَحْبَهَا الأَنْهَرُ ﴾<sup>(٩)</sup> وفيها : ﴿انطُرُونَا نَقْنَبِسَ مِن نُورِكُمُ ﴾ أي نمشي في ضوئكم، ومثل هذا في القرآن كثير .

وسألوه صلوات الله عليه عن أقسام الأمّة في كتاب الله تعالى فقال: قوله تعالى: ﴿كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةُ وَبِعِدَةُ فَبَعَثَ ٱلنَّبِيَتِنَ مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ﴾(١٠) منها الأمّة أي الوقت الموقّت كقوله

- سورة آل عمران، الآية: ٧.
   (٢) (٤) سورة النور، الآية: ٣٥.
  - (٥) سورة النور، الآيتان: ٣٦–٣٧.
     (٦) سورة الأنعام، الآية: ٩٢.
    - (٧) سورة يونس، الآية: ٥,
    - (٨) هذه في سورة الصف، والني في براءة: ﴿ أَن يُطْنِئُوا ﴾.
  - (٩) سورة الحديد، الآية: ١٢.
     (١٠) سورة البقرة، الآية: ٢١٣.

سبحانه في سورة يوسف: ﴿وَقَالَ ٱلَّذِى نَجَا مِنْهُمَا وَاَذَكَرَ بَعَدَ أُمَّتِهُ<sup>(١)</sup> أي بعد وقت، وقوله سبحانه: ﴿وَلَمِنَ أَخَرَنَا عَنْهُمُ ٱلْعَذَابَ إِلَىٰ أُمَّتَر مَّعْدُودَةٍ أي إلى وقت معلوم، والأمّة هي الجماعة قال الله تعالى: ﴿وَيَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ ٱلنَّكَاسِ يَسْقُونِ ﴾ والأمّة الواحد من المؤمنين قال الله تعالى: ﴿إِنَّ إِنَرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً ﴾ والأمّة جمع دوابّ وجمع طيور قال الله تعالى: ﴿وَمَا مِن دَابَتَة في ٱلأَرْضِ وَلَا طَلَيْمِ يَعِلَيُهِ بِجَنَاحَيَةٍ إِلَا أُمَّمُ أَمْتَالُكُمُ ﴾<sup>(٢)</sup> أي جماعات يأكلون ويشربون ويتناسلون وأمثال ذلك.

وسألوه صلوات الله عليه عن الخاصّ والعامّ في كتاب الله تعالى، فقال: إنَّ من كتاب الله تعالى آيات لفظها الخصوص والعموم، ومنه آيات لفظها لفظ الخاصّ ومعناه عامَّ، ومن ذلك لفظ عامٌّ يريد به الله تعالى العموم وكذلك الخاصُّ أيضاً .

فأمّا ما ظاهره العموم ومعناه الخصوص فقوله كَمَرَيَّكُ ﴿يَنَبَنِيَ إِسْرَ مِلَ ٱذْكُرُهَا لِغَتِيَ ٱلَيَّتَ أَنْعَنْتُ عَلَيْكُرْ وَأَنِي فَضَلْتُكُمْ عَلَ ٱلْعَلَمِينَ﴾<sup>(٣)</sup> .

فهذا اللّفظ يحتمل العموم ومعناه الخصوص، لأنّه تعالى إنّما فضّلهم على عالم أزمانهم بأشياء خصّهم بها، مثل المنّ والسّلوى، والعيون الّتي فجّرها لهم من الحجر، وأشباه ذلك، ومثله قوله تعالى: ﴿إِنَّ أَنَّةَ أَمْطَنَىَ ءَانَمَ وَنُوَحًا وَءَالَ إِبْرَاهِيمَ وَءَالَ عِمْرَنَ عَلَى ٱلْعَلَمِينَ﴾<sup>(3)</sup> وكقوله تعالى: ﴿وَأُوبِيَتَ مِن كُلِ شَيْرٍ وَلَمَا عَرَشُ عَظِيمً ﴾ يعني سبحانه بلقيس وهي مع هذا لم تؤت أشياء كثيرة ممّا فضّل الله تعالى به الرّجال على النساء ومثل قوله تعالى: ﴿نُدَمِّرُ كُلَ شَيْمٍ بِأَمْرِ

ومثل قوله بَمَرَيَّكَ : ﴿نُمَرَ أَفِيضُوا مِنْ حَيْثُ أَفَكَاضَ ٱلنَّكَاشُ﴾<sup>(•)</sup> أراد سبحانه بعض النَّاس، وذلك أنَّ قريشاً كانت في الجاهلية تفيض من المشعر الحرام، ولا يخرجون إلى عرفات كسائر العرب، فأمرهم الله سبحانه أن يفيضوا من حيث أفاض رسول الله يُنْتَخُ وأصحابه، وهم في هذا الموضع النَّاس على الخصوص وأرجعوا عن سنَّتهم.

وقوله: ﴿لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعْدَ الرُّسُلُ﴾<sup>(٦)</sup> يعني بالنّاس ههنا اليهود فقط، وقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا تَخُونُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ وَتَخُونُوا أَمَنَنَتِكُمُ وَأَنتُمْ تَعْـلَمُونَ﴾<sup>(٧)</sup> وهذه الآية نزلت في أبي لبابة بن عبد المنذر وقوله كَتَرَيَّشُ : ﴿وَءَاخَرُونَ أَعْتَرَفُواْ بِذُلُوبِهِمْ خَلَطُوا عَمَلًا صَلِعًا وَءَاخَرَ سَيِّتًا﴾<sup>(٨)</sup> نزلت في أبي لبابة وإنّما هو رجل واحد، وقوله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهَا الَذِينَ ءَامَنُوا

- (١) سورة يوسف، الآية: ٤٥.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ٤٧.
- (٥) سورة البقرة، الآية: ١٩٩.
- (٧) سورة الأنفال، الآية: ٢٧.

- (٢) سورة الأنعام، الآية: ٣٨.
- (٤) سورة آل عمران، الآية: ٣٣.
  - (1) مبورة النساء، الآية: ٦٥.
  - (٨) سورة التوبة، الآية: ١٠٢.

١٢٨ – باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

لَا تَنَخِذُوا عَدُوِّى وَعَدُوَّكُمْ أَوْلِيَّاء تُلْفُونَ إلَيْهِم بِٱلْمَوَدَّةِ﴾<sup>(1)</sup> نزلت في حاطب بن أبي بلتعة وهو رجل واحد فلفظ الآية عامٌّ ومعناها خاصٌّ وإن كانت جارية في الناس.

110

وقوله سبحانه : ﴿ أَلَذِينَ قَالَ لَهُمُ ٱلنَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَنَنَا وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَيَعْمَ ٱلوَصِحِيلُ (<sup>1)</sup> نزلت هذه الآية في نعيم بن مسعود الأشجعيّ وذلك أنَّ رسول الله عن لما رجع من غزاة أحد وقد قتل عمّه حمزة، وقتل من المسلمين من قتل، وجرح من جرح، وانهزم من انهزم ولم ينله القتل والجرح، أوحى الله تعالى إلى رسول الله عنه أن اخرج في وقتك هنا<sup>(1)</sup> لطلب قريش، ولا تُخرج معك من أصحابك إلاّ كلَّ من كانت به جراحة، فأعلمهم بذلك، فخرجوا معه على ما كان بهم من الجراح حتى نزلوا منزلاً يقال له حمراء الأسد، وكانت قريش قد جدَّت السّير فرقاً، فلمّا بلغهم خروج رسول الله عنه في طلبهم، خافوا فاستقبلهم رجل من أشجع يقال له نعيم بن مسعود يريد المدينة، فقال له أبو سفيان صخر بن حرب يا نعيم هل لك أن أضمن لك عشر قلائص وتجعل طريقك على حمراء الأسد فتخبر محمّداً أنه قد جاء مدد كثير من حلفاتنا من العرب: كنانة وعشيرتهم والأحابيش، وتهوَّل عليهم ما استطعت، فلعلّهم يرجعون عنا؟

فأجابه إلى ذلك وقصد حمراء الأسد فأخبر رسول الله عنه بذلك، وأنَّ قريشاً يصبحون بجمعهم الذي لا قوام لكم به، فاقبلوا نصيحتي وارجعوا، فقال أصحاب رسول الله عنه : حسبنا الله ونعم الوكيل، اعلم أنَّا لا نبالي بهم، فأنزل الله سبحانه على رسوله: ﴿ الَذِينَ اَسْتَجَابُوا لِنَّهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعَدٍ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْمُ لِلَذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمَ وَٱتَقَوَا أَجَرُ عَظِيمُ (لَا الَذِينَ قَالَ اَسْتَجَابُوا لِنَهِ وَٱلرَّسُولِ مِنْ بَعَدٍ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْمُ لِلَذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمَ وَٱتَقَوَا أَجَرُ عَظِيمُ (لَهُ اللهِ عَلَى اَسْتَجَابُوا لِنَهُ وَالرَّسُولِ مِنْ بَعَدٍ مَا أَصَابَهُمُ ٱلْقَرْمُ لِلَذِينَ أَحْسَنُوا مِنْهُمَ وَٱتَقَوَا اللهُ مُنْ النَّاسُ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَحْسَوْهُمْ فَرَادَهُمَ إِيمَانَا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللهُ وَفِعْمَ ٱلَّهِ مَ وإِنَّمَا كَانَ القَائلَ لهم نعيم بن مسعود فسمّاه الله تعالى باسم جميع النّاس، وهكذا كلّ ما جاء تنزيله بلفظ العموم ومعناه الخصوص.

ومثله قوله تعالى: ﴿ إِنَّهَا وَلِيْكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَة وَيُؤْتُونَ الزَّكُوَةَ وَهُمْ زَكِعُونَ﴾<sup>(٤)</sup>.

وأمّا ما لفظه خصوص ومعناه عموم فقوله بَمَرَّبَكُلُ : ﴿مِنَ أَجَلِ ذَلِكَ حَتَبْنَا عَلَىٰ بَنِيَ إِسْرَةِ يَلَ أَنَّهُمُ مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوْ فَسَادٍ فِي الأَرْضِ فَحَكَأَنَّمَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهًا فَكَأَنَّهَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا ﴾<sup>(0)</sup> فنزل لفظ الآية خصوصاً في بني إسرائيل وهو جار على جميع الخلق عاماً لكلّ العباد، من بني إسرائيل وغيرهم من الأمم، ومثل هذا كثير في كتاب الله.

وقوله سبحانه: ﴿ ٱلزَّانِي لَا يَنكِحُ إِلَّا زَانِيَةٌ أَوْ مُشْكِلَةُ وَٱلْزَانِيَةُ لَا يَنكِعُهُمَّا إِلَّا زَانٍ أَوْ مُشْرِكٌ وَحُرْمَ ذَلِكَ

- (١) سورة الممتحنة، الآية: ١.
  - (۳) الظاهر: هذا.
  - (٥) سورة المائدة، الآية: ٣٢.
- (۲) سورة آل عمران، الآية: ۱۷۳.
   (٤) سورة المائدة، الآية: ٥٥.

عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾<sup>(1)</sup> نزلت هذه الآية في نساء كنَّ بمكّة معروفات بالزّنا منهنَّ سارة وحنتمة ورباب حرَّم الله تعالى نكاحهنَّ، فالآية جارية في كلِّ من كان من النساء مثلهنَّ، ومثله قوله سبحانه : ﴿وَبَاآهَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفَّاً صَفَّاً﴾ ومعناه جميع الملائكة .

وأمّا ما لفظه ماض ومعناه مستقبل، فمنه ذكره بَمَرَكِنَ أخبار القيامة والبعث والنّشور والحساب، فلفظ الخبر ما قد كان، ومعناه أنّه سيكون، قوله: ﴿وَنُفِخَ فِي الشّهورِ فَصَعِقَ مَن فِي اَلشَمَوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ إِلَّا مَن شَآءَ اللَّهُ ﴾ إلى قوله: ﴿وَسِيقَ ٱلَّذِيبَ ٱنَّقَوْا رَبَّهُمْ إلى ٱلْجَنَةِ زُمَرًا ﴾ <sup>(1)</sup> فلفظه ماض ومعناه مستقبل ومثله قوله سبحانه: ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَذِينَ ٱلْتِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيمَةِ فَلَا

وأمًا ما نزل بلفظ العمُوم ولا يراد به غيره، فقوله : ﴿ يَتَأَيَّهُمَا النَّاسُ آتَـقُواْ رَبَّكُمْ إِنَ زَلْزَلَة السَّنَاعَةِ شَىءٌ عَظِيمٌ ﴾ وقوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرٍ وَأَنثَىٰ ﴾ وقوله سبحانه : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ آتَقُواْ رَبَّكُمُ الَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفَسٍ وَخِذَةٍ ﴾ وقوله : ﴿ الْحَـمَدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَنلَمِينَ ﴾ وقوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ أَتَقُواْ رَبَّكُمُ الَذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَخِذَةٍ ﴾ وقوله : ﴿ الْحَـمَدُ لِلَهِ رَبِّ الْعَنلَمِينَ ﴾ وقوله : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ أَمَّةُ وَخِدَةً ﴾ أي على مذهب واحد، وذلك كان من قبل نوح غليَّةٍ ولمّا بعثه الله اختلفوا ثمَّ بعث النبيين مبشّرين ومنذرين .

وأمّا ما حرَّف من كتاب الله فقوله: «كنتم خير أئمة أخرجت للنّاس تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر» فحرِّفت إلى خير أُمّة، ومنهم الزُّناة واللآطة والسّرّاق وقطّاع الطّريق والظلمة وشرّاب الخمر والمضيّعُون لفرائض الله تعالى، والعادلون عن حدوده، أفترى الله تعالى مدح من هذه صفته؟.

ومنه قوله يَتَرَكِّنَ في سورة النّحل: «أن تكون أئمة هي أربى من أئمة» فجعلُوها أمّة وقوله في سورة يوسُف: «ثم يأتي من بعد ذلك عام فيه يغاث النّاس وفيه يُعْصرون»<sup>(٤)</sup> أي يمطرون فحرَّفوه وقالوا: يَعصِرون، وظنّوا بذلك الخمر، قال الله تعالى: ﴿وَأَنزَلْنَا مِنَ ٱلْمُتَعِزَتِ مَآه بَهَاجَا﴾ وقوله تعالى: «فلمًا خرّ تبيّنت الإنس أن لو كانت الجنّ يعلمون الغيب ما لبثوا في العذاب المهين» فحرَّفوها بأن قالوا: ﴿فَلَمَّا خَرَّ بَيَّنَتِ ٱلجُنُّ أَن لَوَ كَانُوا يَعَلَمُونَ ٱلْفَيْبَ مَا لَبِنُوا فِي ٱلْعَذَابِ ٱلْمُعِينِ».

وقوله تعالى في سورة هود غَلِيَّهِ: ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةِ مِن زَيِّهِـ﴾ يعني رسول الله عَنْهَ ﴿وَيَتْلُوهُ شَاهِدٌ مِنَهِ لَهُ وَصَيَّه: «إماماً ورحمة ومن قبله كتاب موسى أُولئك يؤمنون به» فحرَّفوا وقالوا : ﴿أَفَمَن كَانَ عَلَى بَيِّنَةِ مِن زَيِّهِـ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ وَمِن قَبْلِهِ. كِنَبُ مُوسَى إمامًا وَرَحْمَةً ﴾<sup>(ه)</sup> فقدَّموا حرفاً على حرف، فذهب معنى الآية.

- (١) سورة النور، الآية: ٣.
- (٣) سورة الأنبياء، الآية: ٤٧.
  - (٥) سورة هود، الآية: ١٧.

- ۲) سورة الزمر، الآيات: ٦٨ ٧٣.
   (٤) ت : ١١٦ ت : ٩٩
  - (٤) سورة يوسف، الآية: ٤٩.

١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

وقال سبحانه في سورة آل عمران: «ليس لك من الأمر شيء أو يتوب عليهم أو يعذّبهم فإنّهم ظالمون لآل محمد» فحذفوا آل محمد.

وقوله تعالى: «وكذلك جعلناكم أئمة وسطاً لتكونوا شهداء على النّاس ويكون الرسول عليكم شهيداً» ومعنى وسطاً بين الرّسول وبين الناس فحرَّفوها وجعلوها «أمّة»، ومثله في سورة عمَّ يتساءلون: «ويقول الكافر يا ليتني كنت ترابياً» فحرَّفوها وقالوا: تراباً، وذلك أنَّ رسول الله ﷺ كان يكثر من مخاطبتي بأبي تراب، ومثل هذا كثير.

وأمَّا الآية الَّتي نصفها منسوخ ونصفها متروك بحاله لم ينسخ، وما جاء من الرخصة بعد العزيمة قوله تعالى : ﴿وَلَا نَنكِعُوا ٱلْمُشْرِكَتِ حَتَّى يُؤْمِنَ وَلَاَمَةُ مُؤْمِنكَةً خَيْرٌ مِن مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتَكُمُّ وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَمَبْدٌ مُؤْمِنُ خَيْرٌ مِن مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبكُمُ مُؤ كانوا يَنكحون في أهل الكتاب من اليهود والنّصارى ويُنكحونهم، حتّى نزلت هذه الآية نهياً أن ينكح المسلم من المشرك أو يُنكحونه .

ثمَّ قال تعالى في سورة المائدة ما نسخ هذه الآية فقال : ﴿وَطَعَامُ ٱلَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ حِلَّ لَكُرْ وَطَعَامُكُمْ حِلٌ لَمَمَّ مَ وَالْمُعْمَنَنَتُ مِنَ ٱلْمُؤْمِنَتِ وَٱلْحُمَنَنَتُ مِنَ الَّذِينَ أُونُوا ٱلْكِنَبَ مِن قَبَلِكُمْ﴾<sup>(٢)</sup> فأطلق يَتَزَيَّبُكُ مناكحتهنَّ بعد أن كان نهى، وتوك قوله : ﴿وَلَا تُنكِحُوا ٱلْمُشْرِكِينَ حَقًى يُؤْمِنُواً﴾ على حاله لم ينسخه.

فأمًا الرّخصة الّتي هي الإطلاق بعد النّهي فإنَّ الله تعالى فرض الوضوء على عباده بالماء الطّاهر، وكذا الغسل من الجنابة، فقال: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِيرَتَ ءَامَنُوَّا إِذَا قُمَتُمَ إِلَى ٱلصَّلَوَةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمُ وَأَيَدِيَكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمَسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْبُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَمْبَيَنِ وَإِن كُنتُم جُنُبًا فَأَطَهَرُوا وَبُوهكُمُ وَأَيَدِيَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمَسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْبُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَمْبَيَنِ وَإِن وَإِن كُنتُم مَرْضَى آوَ عَلَى سَفَرٍ أَوَ جَلَهَ أَهَدَ فِينَا الغامِلِ أَوْ لَمَسْتُمُ اللهِ اللّهِ عَلَى مُ مَعِيدًا طَيِّبًا فِالفريضة من الله يَتَوَيَّنِ الغسل بالماء عند وجوده لا يجوز غيره، والرّخصة فيه إذا لم يجد الماء التيمّم بالتّراب من الصّعيد الطيّب.

ومثله قوله بَبْرَتِينَ : ﴿ حَنِفِظُوا عَلَى ٱلصَّكَلَوَتِ وَٱلصَّكَلَوَةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُوْمُوا لِلَّهِ قَنْنِتِينَ﴾<sup>(٤)</sup> فالفرض أن يصلِّي الرَّجل الصلاة الفريضة على الأرض بركوع وسجود تامَ ثمَّ رخص للخائف فقال سبحانه : ﴿فَإِنَّ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكْبَانًا﴾ ومثله قوله بَبَرَيَخَكَ : ﴿فَإِذَا قَضَيْتُمُ ٱلصَّلَوَةَ فَآذَكُرُوا اللَّهَ قِيَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمُ ومعنى الآية أنَّ الصّحيح يصلِّي قائماً والمريض يصلي قاعداً ومن لم يقدر أن يصلِّي قاعداً صلَّى مضطجعاً ويومن نائماً، فهذه رخصة جاءت بعد العزيمة.

ومثله قوله تعالى: ﴿شَهْرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَّ أُنْزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿فَمَن شَهِدَ

- سورة البقرة، الآية: ٢٢١.
   سورة النساء، الآية: ٥.
- (٣) سورة المائدة، الآية: ٦.

مِنكُمُ النَّهُرَ فَلَيْصُمْهُ ثم رخص للمريض والمسافر بقوله سبحانه : ﴿ فَمَن كَانَ مِنكُم مَرِيضًا أَق عَلَى سَغَرٍ فَعِـذَهُ مِنْ أَيَّامِ أُخَرُكُ<sup>(1)</sup> ﴿يُرِيدُ ٱللَّهُ بِحَصُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِحُمُ ٱلْمُسْرَكِ فانتقلت فريضة العزيمة الدائمة للرجل الصحيح لموضع القدرة وزالت الضرورة تفضلاً على العباد.

وأمّا الرّخصة التي ظاهرها خلاف باطنها فإنَّ الله تعالى نهى المؤمن أن يتّخذ الكافر وليّا ثمَّ منَّ عليه بإطلاق الرّخصة له عند التقيّة في الظّاهر أن يصوم بصيامه ويفطر بإفطاره، ويصلّي بصلاته، ويعمل بعمله، ويُظهر له استعماله ذلك موسّعاً عليه فيه، وعليه أن يدين الله تعالى في الباطن بخلاف ما يُظهر لمن يخافه من المخالفين المستولين على الأمّة قال الله تعالى : وَلا يَتَمْذِ الْنُوْيَنُونَ الْكَذِينَ أَوَلِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُّ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ الله تعالى : وَلا مِنْعَمَدُ التَقْدِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَذِينَ أَوَلِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُ وَمَن يَعْمَلُ الله بها على الأمّة قال الله تعالى : مِنْعَمَدُ تُعَمَدُ وَبُعُؤَرُصُمُ اللهُ نَعْسَمُ في المُحالفين المستولين على الأمّة قال الله تعالى : يَتَعْفِ الْنُومِيُونَ الْكَذِينَ أُولِيكَة مِن دُونِ الْمُؤْمِنِينُ وَمَن يَعْمَلُ الله بها على المؤمنين رحمة لهم مِنْهُمُ تُقَدَلَةً وَبُعُؤَرُصُمُ اللهُ نَعْسَمُ في الظاهر، وقال رسول الله تُنْضَل الله بها على المؤمنين رحمة لهم يحبُّ أن يؤخذ بعزائمه.

وأمّا الرّخصة الّتي صاحبها فيها بالخيار، فإنَّ الله تعالى رخّص أن يعاقب العبد على ظلمه، فقال الله تعالى: ﴿وَبَحَرَّثُواْ سَبِنَنَةِ سَبِّنَةٌ مِنْلَهَا فَمَنْ عَفَكَا وَأَسْلَعَ فَأَجْرُمُ عَلَى اللَّوُ﴾<sup>(٣)</sup> وهذا هو فيه بالخيار إن شاء عفى وإن شاء عاقب.

[وأمَّا الرُّخصة الَّتي ظاهرها خلاف باطنها].

والمنقطع المعطوف في التنزيل هو أنَّ الآية من كتاب الله تَتَوَكَلُ كانت تجيء بشيء ما، ثمَّ تجيء منقطعة المعنى بعد ذلك، وتجيء بمعنى غيره، ثمَّ تعطف بالخطاب على الأوَّل مثل قوله تعالى : ﴿وَلِذَ قَالَ لُقَمَنُ لِآبَنِهِ. وَهُوَ يَعِظُمُ يَبُنَىَ لَا نُشْرِكِ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلُمُ عَظِيمُ ﴾ ثمَّ انقطعت وصيّة لقمان لابنه فقال : ﴿وَوَصَيْنَا الإِنسَنَ بِوَلِدَيْهِ حَمَلَتُهُ أُمَّهُ وَهِنَا عَلَى وَهِنَ لِعَلَمُ فَ إِلَى مَرْحِعُكُمُ فَأَنْبِنُكُم بِمَا كُنتُمَ تَعَمَلُونَ ﴾ ثمَّ عطف بالخطاب على وقوله : ﴿ إِلَى مَرْحِعُكُم فَأَنْبِنُكُم بِمَا كُنتُمَ تَعَمَلُونَ ثَمَّ عَطف بالخطاب على وصيّة لقمان لابنه فقال : ﴿ يَنْبُونَ إِنَّا إِن تَكُ مِنْعَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرَدَلٍ فَتَكُن فِي صَخَرَةٍ أَوْ فِ السَّمَوَتِ أَوْ فِي ٱلأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللّهُ إِنَّ

ومثل قوله ﷺ : ﴿أَطِيعُوا اللهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِ ٱلأَمْرِ مِنكُرُ \$ ثُمَّ قال تعالى في موضع آخر عطفاً على هذا المعنى : ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ ٱلعَنكَذِقِينَ﴾ كلاماً معطوفاً على أولي الأمر منكم.

وقوله تعالى: ﴿وَأَقِيمُوا الْعَمَلَوَةَ وَمَانُوا الزَّكُوَةَ ﴾ ثمَّ قال تعالى في الأمر بالجهاد: ﴿ كُتِبَ عَلَيَّكُمُ ٱلْفِتَالُ وَهُوَ كُرَّهٌ لَكُمٌ وَعَسَىٰٓ أَن تَكَرَهُوا شَيْءًا وَهُوَ خَيرٌ لَكُمْ ﴾<sup>(٥)</sup> الآية.

- سورة البقوة، الآية: ١٨٤.
   ٣) سورة آل عمران، الآية: ٢٧.
- (٣) سورة الشورى، الآية: ٤٠.
  (٤) سورة لقمان، الآيات: ١٣-١٦.
  - (٥) سورة البقرة، الآية: ٢١٦.

ومثله قوله بَمَرَيَّنَكُ في سورة المائدة : ﴿وَمَآ أَكَلَ ٱلسَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَيْنُمُ وَمَا ذُبِحَ عَلَ ٱلنُّصُبِ وَأَن نَسْنَقْسِمُوا بِالأَزْلَيْرِ ذَلِكُمْ فِسَقُّ﴾<sup>(١)</sup> ثمَّ قطع الكلام بمعنى ليس يشبه هذا الخطاب فقال تعالى : ﴿الْيَوْمَ يَسِسَ الَذِينَ كَفَرُوا مِن دِينِكُمْ فَلَا تَخْشَوْهُمْ وَاَخْشَوْنُ ٱلْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَآَنْمَتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِى وَرَضِيتُ لَكُمُ أَلَابِسَلَمَ دِينَاً ﴾ ثمَّ عطف على المعنى الأوَّل والتحريم الأول فقال سبحانه : ﴿فَمَنِ

وكقوله بَتَرْتَطْق : ﴿قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ ثُمَّر أنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنِقِبَةُ ٱلْمُكَذِبِينَ﴾<sup>(٢)</sup> ثُمَّ اعترض تعالى بكلام آخر فقال : ﴿قُلْ لِمَن مَا فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ قُل لِلَهُ كَنَبَ عَلَى نَفْسِهِ ٱلرَّحمَ لِبَحْمَعَنَّكُمْ إِلَى يَوْمِ ٱلْقِيْمَةِ لَا رَبَّبَ فِيجُ﴾ ثمَّ عطف على الكلام الأوَّل فقال بَتَرَضَى : ﴿ ٱلَّذِينَ خَسِرُوَا أَنْفُسَهُمْ فَهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ﴾<sup>(٣)</sup>.

وكقوله في سورة العنكبوت : ﴿وَإِبْرَهِيمَ إِذَ قَالَ لِقَوْمِهِ أَعْبُدُوا اللّهَ وَأَنْفُوهُ ذَالِحَقَمَ خَيْرُ لَكُمْ إِن حَتُنتُمْ تَعْلَمُونَ إِنَّى إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ أَوْثَنَا وَتَخْلَقُونَ إِنَّكَا إِنَّ الَذِينَ تَبْدُونَ مِن دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزَقَامُ إلى قوله تعالى : ﴿وَمَا عَلَى الرَّبُولِ إِلَّا آلْبَدَغُ ٱلْشِيدَ ثَمَ استانف القول بكلام غيره فقال سبحانه : ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْ كَيْفَ يُبَدِئُ اللَّهُ ٱلْحَلَقَ ثُمَ بَعِيدُهُ إِنَّ اللَّهِ تَ يَسِبُرُ إِنَّ قُلْ سِبُولُ فِ الأَرْضِ قَائَظُرُوا كَيْفَ بَدَى أَلَهُ الْحَلَقُ ثُمَ بَعْيدُ أَنَّ وَالَمَ يَ يَشِيرُ إِنَّ قُلْ سِبُولُ فِ الاَرْضِ قَائَظُرُوا كَيْفَ بَدَ أَنَهُ وَلِيَهِ تُعَلَى ثُمَا لَهُ الْحَلَقُ ثُمَ بَعْيدُ إِنَّ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَقُ لَمَ يَعْذُونَ إِنَّا اللّهُ عَلَى اللّهُ الْعَلَقُ قُمْ بَعِيدُهُ إِنَّ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ الْعَلَى اللَّذِينَ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى أَنَهُ اللَّهُ الْعَلَقُ لُمُ اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ اللَّعَنَ وَ وَالَتِي عَلَى اللَّهُ الْعَلَقُ الْعَلَى اللَّهُ الْتُعْذُونُ وَلَكُونُ فَقُلُونُ وَلَمَ وَمَا الْعَلَى اللَّذَينَ اللَهُ الْمَابَةُ وَلَكَنِي فَنُ وَنُ اللَّهُ مَنْتُنَهُ وَقَلَيْنَ وَقَلَ اللَّهُ وَ وَلِقَابَعُونُ وَلَا فِي السَمَاءَ وَمَا لَحَتُم مِن دُونِ اللَهِ مِن وَلِي وَلا يَعْوَى أَنَ اللَّهُ مَنْ وَالَذِي كُلُكُونُ اللَهُ مِن وَلَكَنِي الللّهُ اللَّي فَاللَهُ اللَهُ وَالَذِي اللَهُ وَالَتِي اللَّهُ وَلَكَة مُنْ وَلَكَ فَي فَي وَالَذِي اللَهُ اللَهُ فَلَ فَ الللَهُ مَنْ وَيَعْذَى إِنَ الللَهُ عَلَى وَيَ يَعْتَنُونُ وَالَة الْعَلَى وَمَا عَلَى وَالَذِي فَالَةُ وَالَتَنْ وَالَةُ عَلَى وَالَكَنَهُ وَالَتَعْتُوهُ إِنَ وَالَتَ الْعُولُ اللَهُ وَالَةُ مُنْتُ فَقُولُ الللَهُ مَنْ وَى وَنَ وَيَ عَالَةُ وَنَا اللَهُ الْنَهُ الْتُعَانُ مَ وَالَةُ الْعَاقُ الْعَالَ اللَهُ وَ وَالَتَ اللَهُ اللَهُ اللَهُ مَنْ وَالَةُ الْعَالَة مُوالَ اللَهُ مَا وَقُولَ إِنْ اللَهُ الْعُنُولُ اللَهُ مُولَ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ اللَهُ الْعُولُ عَالُهُ مَالَة الْعَالَ اللَعَنْتُولُ أَنَ اللَهُ اللَهُ الْعُولُ ال

ومثل قوله يَجْزَيَمَانَ : ﴿وَلَقَدْ فَضَّلْنَا بَعْضَ النَّبِيَّةِنَ عَلَى بَعْنَ وَمَاتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا﴾ ثمَّ قطع الكلام فقال : ﴿قُلِ اَدْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُه مِن دُونِهِ فَلَا يَمْلِكُونَ كَنَّفَ الغُّبَرِ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلُا﴾ ثم عطف على القول الأوَّل فقال – تمامه في معنى ذكر الأنبياء وذكر داود – ﴿ أُوَلَتِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ أَقَرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَيَّكَ كَانَ عَذُورًا

ومثله قوله لِمَرْتَانَ : ﴿ مَامَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِن رَّبِهِ. وَالْمُؤْمِنُونُ كُلُّ مَامَنَ بِاللَّهِ وَمَلَتَهِكَنِهِ. وَكُثِهِ، وَرُسُلِهِ، لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِن رُّسُلِهِ. وَقَسَانُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرَانَك رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمُصِيرُ ﴾ ثمَّ

- (١) سورة المائدة، الآية: ٣.
- (٣) سورة الأنعام، الآية: ١٢.
- (٥) سورة الإسراء، الآيات: ٥٥–٥٧.
- (٢) سورة الأنعام، الآية: ١١.
- (٤) سورة العنكبوت، الآيات: ١٩-٢٤.

استأنف الكلام فقال: ﴿لَا يُكْلِفُ آللَهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَمَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أكْتَسَبَتْ﴾<sup>(١)</sup> ثمَّ رجع وعطف تمام القول الأوَّل فقال: ﴿رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَكَأَنًا﴾ إلى آخر السّورة، وهذا وأشباهه كثير في القرآن.

وأما ما جاء في أصل التنزيل حرف مكان حرف فهو قوله بَثَرَيَّكَ : «لئلا يكون للناس عليكم حجة إلَّا الذين ظلموا منهم» معناه ولا الذين ظلموا منهم، وقوله تعالى : ﴿وَمَا كَانَتَ لِمُؤْمِنِ أَن يَقَتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَعًاً ﴾ معناه ولا خطأ وكقوله : ﴿يَمُوسَىٰ لَا تَخَفَ إِنِّي لَا يُخَافُ لَدَىَ الْمُرْسَلُونَ () إِلَّا مَن ظَلَرَ ثُرَّ بَذَلَ حُسْنًا بَعَدَ شَوَهِ () وإنما معناه : ولا من ظلم ثم بدل حسنا بعد سوء<sup>(1)</sup>.

وقوله تعالى : ﴿لَا يَـزَالُ بُنْيَـنَهُـدُ الَّذِى بَنَوَا رِبَبَةً فِي قُلُوبِهِمْ إِلَّا أَن تَقَطَّعَ قُـلُوبُهُمَّ﴾ وإنّما معناه إلى أن تقطع قلوبهم ومثله كثير في كتاب الله يَتَزَيَّكُ .

[وأمّا ما هو متّفق اللفظ مختلف المعنى قوله]: ﴿وَسَـَلِ ٱلْفَرْيَةَ ٱلَتِي كُمَا فِهَا وَٱلْعِيرَ ٱلَتِ أَفَلَنَا فِهُمَّا﴾ وإنّما عنى أهل القرية وأهل العير، وقوله تعالى: ﴿وَيَلْكَ ٱلْقُرَكَ أَهْلَكُنَهُمْ لَمَّا ظُلَمُواً﴾ وإنّما عنى أهل القرى وقوله: ﴿وَكَذَلِكَ آَخَذُ رَبِّكَ إِذَا آَخَذَ ٱلْشَرَىٰ وَهِيَ ظَلَيْمَةُ﴾ يعني أهلها .

وأمما احتجاجه تعالى على الملحدين في دينه وكتابه ورسله فإنَّ الملحدين أقرُّوا بالموت ولم يقرُّوا بالخالق، فأقرُّوا بأنّهم لم يكونوا ثمَّ كانوا، قال الله تعالى: ﴿فَ وَالْفُرْءَانِ ٱلْسَجِيدِ () بَلْ عَبُوَا أَن جَآءَهُم مُنذِرٌ مِنْهُم فَقَالَ الكَفِرُونَ هَذَا مَنَ عَجَيبً () أوذا مِنْنا وَكُنَّا زُابًا ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدُ () وكقوله يَجَرَّفُ : ﴿وَمَنَرَبَ لَنَا مَنَكَ وَنِيمَ عَلَقَهُمُ قَالَ مَن يُحِي أَلِعَظْنَمَ وَهِي رَمِيهُ فَلُ الذِي آنشاهَا أَوَلَ مَتَرَقٍ ومثله قوله تعالى : ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَعِيلُو فِي اللهِ يعْبِرِ وَيَقَعُ عَ الَذِي آنشاهَا أَوَلَ مَتَرَقٍ فَي ومثله قوله تعالى : ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِدُ فِي آلمَ عَذَي عَلَيهُ مُعَا مَيْطَنِ مَرِيبِر () كُنِبَ عَلَيْهِ أَنْتُمُ مَن تَوَلَّهُ فَأَنَّهُمُ يَعْسِلُهُ وَبَهِدِيدٍ إِلَى عَذَابِ السَعِيرِ ().

فردَّ الله تعالى عليهم ما يدلّهم على صفة ابتداء خلقهم وأوَّل نشنهم : ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ إِن كُنْتُمْ فِ رَسٍ مِّنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّن تُوَاب ثُمَّ مِن نُطْفَعُ ثُمَ مِنْ عَلَقَتْم ثُمَّ مِنْ تُ لِنُبَيِّنُ لَكُمْ وَنَقِيرُ فِي ٱلأَرْعَامِ مَا نَشَاَهُ إِلَى أَجَل مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِعْلاً ثُمَ لِ وَمِنصَحُم مَّن يُنُوَفَ وَمِنصَحُم مَّن يُرَدُ إِلَى أَجَل مُسَمَّى ثُمَّ نُخْرِجُكُمْ طِعْلاً ثُمَ لِتَبْلُغُو المُحمول لِعَمْر مَن يُنُوَفَ وَمِنصَحُم مَّن يُرَدُ إِلَى أَرْدَلِ ٱلْعُمُو لِتَحَيْلَا يَعْمَمُ مَنْ يَعْذَفُوا أَشْنَكُمُ مَن يُوَفَ وَمِنصَحُم مَّن يُنُوفَ وَمِنصَحُم مَّن يُرَدُ إِلَى أَجَل مُسَمَّى ثُمَّ مَنْ يَعْمَمُ مِنْ بَعْدِ عِلَيْهِ شَيْئَاً ﴾ فأقام مسجانه على الملحدين الدليل عليهم من أنفسهم ثمَّ قال مخبراً لهم : ﴿وَنَكُونُ الْفَرَضِ هَا مَا الْمَوْنَ الْزَلْنَا عَلَيْهِمَ الْمَاء آهَنَزَنَ وَرَبَتَ وَأَنَبُكُنَ مِن صَعْلَةٍ لَوْ يَعْتِ وَعَام مَنْ اللهُ عَلَيْ

- سورة البقرة، الآيتان: ٢٨٥-٢٨٦.
   (٢) سورة النمل، الآيتان: ١٠-١١.
  - (٣) سورة الحج، الأيات: ٣-٧.

١٢٨ ~ باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

وقال سبحانه : ﴿ وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ ٱلْزِيَحَ فَتَنِيْرُ سَحَابًا فَسُقَنَتُهُ إِلَى بَلَدٍ مَّيِمَتٍ فَأَخْبَيْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ ٱلنُّشُورُ﴾<sup>(١)</sup> فهذا مثال إقامة الله يَجْرَحِينَ لهم الحجة في إثبات البعث والنشور بعد الموت .

وقال أيضاً في الردّ عليهم: ﴿ فَشَبْحَانَ اللَّهِ حِبَنَ تُنْسُونَ وَجِينَ تُصْبِحُونَ ﴿ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّكَوَاتِ وَٱلأَرْضِ وَعَيْبَنَا وَجِينَ تُظْهِرُونَ ﴿ يُغْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْبِحُ ٱلْمَيِّتَ بَعْدَ مَوْنِهَاً وَكَذَلِكَ تُخْرَجُونَ ﴿ ﴾

ومثل قوله بَمَوَظِن : ﴿وَمِنْ مَايَنَتِهِ أَنَّ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَبَهَا لِلَسَّكُنَّوَ إَلَيْهَا وَمَعَمَلَ بَيْنَكُمُ مَوَذَةَ وَرَجْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴿ وَمِنْ مَايَنِهِهِ حَلَقُ السَّنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَأَخْلِلَفُ أَلْسِنَنِكُم مِن مَضْلِعٍ أَنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴿ وَمِنْ مَايَنِهِهِ حَلَقُ السَّنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَآخِلِلَفُ أَلْسِنَنِكُم مِن مَضْلِعٍ أَنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِقَوْمِ يَنفَكُرُونَ ﴾ وَمِنْ مَايَنِهِهِ مَنامُكُو بِآلَتِل وَالنَّهَارِ وَآخِلِلَفُ أَلْسِنَنِكُم مِن مَضْلِعٍ إِنَّ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَنَتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ ﴾ وَمِنْ مَايَنِهِ مَنامُكُو بِآلَتِل وَالنَّهَارِ وَمَنْهُ أَنْسَنَنِكُمُ مِن مَضْلِعٍ إِنَّ مِنَ مَنْفِي أَنَّهُ وَمَنْ مَايَنِهِ أَنْسَنَهِ مَايَنِهِ وَاللَّهُ أَنْ

واحتج سبحانه عليهم وأوضح الحجّة وأبان الدِّليل، وأثبت البرهان عليهم من أنفسهم، ومن الآفاق ومن السّموات والأرض، بمشاهدة العيان، ودلائل البرهان، وأوضح البيان، في تنزيل القرآن، كلُّ ذلك دليل على الصّانع القديم المدبّر الحكيم، الخالق العليم، الجبّار العظيم، سبحان الله ربِّ العالمين.

وأمّا الرّدُّ على عبدة الأصنام والأوثان فقوله تعالى حكاية عن قول إبراهيم في الاحتجاج على أبيه : ﴿ يَتَأْبَتِ لِمَ تَتَبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْعِبُرُ وَلَا يُغْنِي عَنكَ شَيْئًا﴾ وقوله حين كسر الأصنام فقالوا له : من كسوها ﴿ قَالُوْا مَن فَعَلَ هَنذَا بِعَالِهَتِنَا إِنَّمُ لَيِنَ ٱلظَّلِيلِينَ ﴾ إلى قوله : ﴿ فَأَنُواْ بِدِ عَلَى أَعَيْنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَهُمْ يَشْهَدُونَ ولَمّا جاء قالوا له : ﴿ ءَأَنتَ فَعَلَتَ هَذَا بِتَالِمَتِنا وَ قُولُه : وَعَمَلُهُ حَبِيمُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن حَالُوْا لَهِ : ﴿ ءَأَنتَ فَعَلَتَ هَذَا بِتَالِينِينَ إِلَى قولُه : ﴿ فَأَنُوا بِدِ عَلَى فَعَلَمُهُ حَبِيمُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن حَالُوا لَه : ﴿ ءَأَنتَ فَعَلَتَ هَذَا بِتَالِمَتِنا يَتَابِرُهِيهُ فَلَ قَلْ فَعَلَمُهُ حَبِيمُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن حَالُوا لَه : ﴿ عَالَتَهُ فَعَلَنَهُ عَلَى قَالَ بَلْ فَعَلَمُ حَالَةُ وَاللَّهُ مَا يَعْلَمُهُمْ هَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن حَالُوا لَه : ﴿ عَالَتُهُ قَالَ بَلْ عَلَيْ فَعَلَمُهُمْ عَلَمُ عَلَمُهُمُ عَذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن حَالُوا لَه : ﴿ عَالَهُ عَلَنَهُ عَالَهُ وَاللّهُ فَلَكُمُ عَلَيْهُ عَلَى اللهُ عَالَةُ عَالَ عَلَيْهُ فَيَنْتُكُونَ عَالَهُ عَلَى الْعَلَيْتُ مُولَكُونَ عَنْقُولُ اللَّهُ عَنْ عَالَكُهُمْ عَالَ قُولُ عَنْ يَعْلَمُونَ اللَّالِ

ومثل ذلك قول الله بَكْنَالً لقريش على لسان نبيّه عنيه : إن الذين تعبدون من دون الله عباد أمثالكم فادعوهم فليستجيبوا لكم إن كنتم صادقين ألهم أرجل يمشون بها أم لهم أيدٍ يبطشون بها أم لهم أعين يبصرون بها أم لهم إذان يسمعون بها أولئك كالأنعام بل هم أضلّ سبيلاً»<sup>(٤)</sup> وقوله

- سورة قاطر، الآية: ٩.
   ٣) سورة الروم، الآيات: ١٧-٢٥.
  - (٣) سورة الأنبياء، الآيات: ٦٩-٦٩.
- ٤) لاحظ اختلاف الأصل عمّا جاء في المصحف اختلافاً كبيراً. راجع سورة الأعراف الآيتين ١٩٤ ١٩٥ وسورة الفرقان الآية: ٤٤.

سبحانه : ﴿قُلِ ٱدْعُوْا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُه مِن دُونِيه فَلَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضَّرِ عَنكُمْ وَلَا غَوْيِلًا﴾<sup>(١)</sup> ومثل ذلك كثير .

وأمّا الرَّدُّ على الثنوية من الكتاب فقوله كَمَرَكَكَ : ﴿مَا الَّغَـذَ اللَّهُ مِن وَلَبَرِ وَمَا كَانَ مَعَمُ مِن إِلَنَهُ إِذَا لَذَهَبَ كُلُّ إِلَنِمٍ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلَا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ سُبَحَننَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾<sup>(٢)</sup> فأخبر الله تعالى أن لو كان معه آلهة لانفرد كلُّ إله منهم بخلقه ولأبطل كلُّ منهم فعل الآخر وحاول منازعته، فأبطل تعالى إثبات إلهين خلاقين بالممانعة وغيرها .

ولو كان ذلك لثبت الاختلاف، وطلب كلُّ إله أن يعلو على صاحبه، فإذا شاء أحدهم أن يخلق إنساناً وشاء الآخر أن يخلق بهيمة اختلفا وتباينا في حال واحد واضطرهما ذلك إلى التضاد والإختلاف والفساد، وكلُّ ذلك معدوم، وإذا بطلت هذه الحال كذلك ثبت الوحدانيّة بكون التدبير واحداً، والخلق متفق غير متفاوت والنّظام مستقيم.

وأبان سبحانه لأهل هذه المقالة ومن قاربهم أنَّ الخلق لا يصلحون إلاّ بصانع واحد، فقال: ﴿لَوَ كَانَ فِهِمَاً مَالِحَةٌ إِلَّا ٱللَّهُ لَفَسَدَتَاً﴾ ثمَّ نزَّه نفسه فقال: ﴿لُشَبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَعِىفُونَ﴾ والدَّليل على أنَّ الصّانع واحد، حكمة التدبير وبيان التقدير.

وأمّا الرَّذُ على الزنادقة فقوله تعالى : ﴿وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسَهُ فِي الْحَلَقِ أَفَلَا يَعْقِلُونَ ﴾ فأعلمنا تعالى أنَّ الذي ذهب إليه الزنادقة من قولهم : إنَّ العالم يتولّد بدوران الفلك، ووقع النطفة في الأرحام، لأنَّ عندهم أنَّ النّطفة إذا وقعت تلقّاها الأشكال الّتي تشاكلها فيتولّد حينئذ بدوران والقدرة والأشكال الّتي تتلقّاها مرور اللّيل والنّهار، والأغذية والأشربة والطبيعة، فتتربّى وتنتقل وتكبر، فعكس تعالى قولهم بقوله : ﴿وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسَهُ فِي الْمَلْيَلَيَّ معناه أنَّ من طال عمره وكبر سنّه رجع إلى مثل ما كان عليه في حال صغره وطفوليّته، فيستولي عليه عند ذلك النقصان في جميع آلاته، ويضعف في جميع حالاته، ولو كان الأمر كما زعموا من أنّه ليس العباد خالق مختار، لوجب أن يكون تلك النسمة أو ذلك الإنسان زائداً أبداً ما دامت الأشكال – الّتي ادًعوا أنَّ بها كان قوام ابتدائها – قائمة، والفلك ثابت، والغذاء ممكن،

ولمّا صحَّ في العقول معنى قوله تعالى : ﴿وَمَن نُعَمِّرُهُ نُنَكِّسَهُ فِي ٱلْخَلَقِ﴾ وقوله سبحانه : ﴿وَمِنكُرُ مَن يُرَدُ إِلَىٰ أَتَذَلِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰ لَا يَعْلَمُ بَعَدَ عِلَمِ شَيْئًا﴾ علم أن هذا من تدبير الخالق المختار وحكمته ووحدانيته وابتداعه للخلق فتثبت وحدانيّته جلّت عظمته . وهذا احتجاج لا يمكن الزنادقة دفعه بحال، ولا يجدون حجّة في إنكاره .

ومثله قوله تعالى : ﴿أَوَلَمَ يَرَ ٱلْإِنسَكُنُ أَنَّ خَلَقَتَنَهُ مِن نُظْغَةٍ فَإِذَا هُوَ خَصِهِ يُر فَبِينٌ 😳 وَضَرَبَ لَنَا

سورة الإسراء، الآية: ٥٦.
 ٣) سورة المؤمنون، الآية: ٩١.

مَثَلًا وَنَبِيَ خُلْفَهُمْ قَالَ مَن يُخي الْعِظَامَ وَحِيَ رَمِيــُمُ ۞ قُلْ يُحْيِـبُهَا الَّذِي أَنشَـأَهَآ أَوَلَ مَتَرَةٍ وَهُوَ بِكُلْ خَلْقٍ عَلِيـُمُ ۞》<sup>(1)</sup> فرد سبحانه عليهم احتجاجهم بقوله : ﴿قُلْ يُحْيِبِهَا الَّذِي آنشَـاَهَآ أَوَلَ مَتَرَةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقٍ عَلِيـهُ﴾ إلى آخر السورة .

وأمّا الرَّدُّ على الدَّهريّة الّذين يزعمون أنَّ الدَّهر لم يزل أبداً على حال واحدة، وأنَّه ما من خالق، ولا مدبّر، ولا صانع، ولا بعث، ولا نشور قال تعالى حكاية لقولهم: ﴿وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانَنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَتَحَيَا وَمَا يُهْلِكُمَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَمُهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمُ (<sup>(1)</sup> ﴿وَقَالُواْ أَذِذَا كُنَّا عِظْلُمَا وَرُفَنَنَا أَوِنَا حَيَانَنَا الدُّنِيَا نَمُوتُ وَتَحَيَا وَمَا يَهْلِكُمَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَمُهُم بِلَالِكَ مِنْ عِلْمُ <sup>(1)</sup> ﴿وَقَالُواْ أَذِذَا كُنَّا عِظْلُمَا وَرُفَنَنَا أَوِنَا لَمَتَعُونُونَ خَلْقًا جَدِيدًا (**إِنَّى قُلُ كُوْنُواْ حِجَارَةَ أَوْ حَدِيدًا (**) ومثل هذا في القرآن كثير . يُعِيدُنَا قُلُ الَذِي فَطَرَكُمْ أَوْلَ مَرَقًا <sup>(1)</sup> ومثل هذا في القرآن كثير .

وذلك ردٍّ على من كان في حياة رسول الله عنه يقول هذه المقالة ممّن أظهر له الإيمان وأبطن الكفر والشرك، وبقوا بعد رسول الله عنه وكانوا سبب هلاك الأمّة فردً الله تعالى بقوله : ﴿ يَتَأَيُّهُمَا ٱلنَّاسُ إِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِنَ ٱلْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَكُمُ مِّن تُرَابٍ ثُمَّ مِن نُطْفَقٍ إلى قوله سبحانه : ﴿ لِكَى لَا يَعَلَمُ بَعَدَ عِلْمِ شَيْئاً ﴾ ثمَّ ضرب للبعث والنشور مثلاً فقال تعالى : ﴿ تَرَى ٱلْأَرْضَ خَنِيْعَةُ فَإِذَا آنَزَانَ عَلَيْهَا ٱلْمَاءَ آهَنَرَتْ وَرَبَتَ إِنَّ ٱلَّذِي آحَيَاهَا لَمُعْمِي ٱلْمَوْتَ ال

وقوله سبحانه في سورة ق رداً على من قال : ﴿ لَعِذَا مِتْنَا وَكُنَّا نُرَابًا ذَلِكَ رَجْعُ بَعِيدُ ﴾ : ﴿قَدْ عَلِمْنَا مَا نَنْفُصُ ٱلْأَرْضُ مِنْهِمٌ ﴾ إلى قوله سبحانه : ﴿ وَأَحْبَيْنَا بِهِ بَلْدَةَ مَيْنَاً كَذَلِكَ لَلْزُرُجُ ﴾ <sup>(ه)</sup> وهذا وأشباهه ردّ على الدَّهريّة والملحدة ممّن أنكر البعث والنشور .

وأمّا ما جاء في القرآن على لفظ الخبر ومعناه الحكاية فمن ذلك قوله بَمَوَكَلْ : ﴿وَلِيَمُوا فِي كَهْفِهِمْ تَلَنَّ مِانَفَة سِينِينَ وَآزَدَادُوا نِسْعَا﴾ وقد كانوا ظنّوا أنّهم لبثوا يوماً أو بعض يوم، ثمَّ قال الله تعالى : ﴿قُلُ لَلَهُ أَعْلَمُ بِمَا لِمُوَا لَمُ غَيْبُ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِّ الآية فخرجت ألفاظ هذه الحكاية على لفظ ليس معناه معنى الخبر وإنّما هو حكاية لما قالوه، والدَّليل على ذلك أنّه حكاية، قوله : ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ أَعْلَمُ بِمَا لِسُواً لَمُ غَيْبُ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ الآية، وقوله يَتَوَكُونَ على ذلك أنّه حكاية، قوله : ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ أَعْلَمُ بِمَا لِسُواً لَمُ عَيْبُ السَّمَوَنِ وَآلاً يَقْوا اللهِ ، وقوله يَتَوَكُونَ عند ذكر عدَّتهم : ﴿مَا قوله : ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ أَعْلَمُ بِمَا لِضُواً لَهُ عَيْبُ اللهِ على قوله ، والدَّليل على ذلك أنّه حكاية، تقوله : ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ أَعْلَمُ مِنَا حَمَة عَنهم في ذكر المدَّة : ﴿وَلِيمُوا فِي كَهْفِهِمْ تَلَكَ مِائَة سِينِينَ وَأَنْدَادُوا نِيمَا لَمَ عناه معنى الخبر وإنّما هو حكاية لما قالوه، والدَّليل على ذلك أنّه حكاية، قوله : أوله عنه مَالاً عند ذكر عدَّتهم : إلى أخر المدَّة : فَوَلِيمُوا فِي كَهْفِهِمْ تَلَكَة مِائِيمَة وَأَزْدَادُوا نِيمَا قُلُ اللهُ أَعْلَمُ بِمَا لِسُواً فَهذَا معطوف على قوله : ﴿سَيَقُولُونَ ثَلَنَهُ أَعْلَمُ مِعا لَيمُوا فَي أَنْهُ أَنْهُ عَنْهُولُونَ عَنْ فَ

ومثله قوله بْجَوَيْنَكَ : ﴿كُلُّ ٱلطَّعَامِ كَانَ حِلَّا لِبَنِيَ إِسْرَةِيلَ إِلَّا مَا حَرَّمَ إِسْرَةِيلُ عَلَ

- سورة الجائبة، الآيات: ٧٧-٧٩.
   (٢) سورة الجائبة، الآية: ٢٤.
- (٣) سورة الإسراء، الآيات: ٤٩-٥١.
  - (٥) سورة ق، الآيات: ٤-١١.

نَفْسِـهِ.﴾<sup>(1)</sup> وإنَّما خرج هذا على لفظ الخبر وهو حكاية عن قوم من اليهود ادَّعوا ذلك، فردَّ الله تعالى عليهم: ﴿قُلْ فَأَتُوا بِالتَّوَرَىٰةِ فَاَتَلُوهَا إِن كُنتُمُ صَندِقِينَ﴾ أي انظروا في التوراة هل تجدون فيها تصديق ما ادَّعيتموه.

ومثله في سورة الزّمر قوله تعالى: ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلَّا لِيُقَرِبُونَآ إِلَى أَنَّهِ زُلْفَيَ﴾ فلفظ هذا خبر ومعناه حكاية ومثله كثير.

وأمّا الرَّدُّ على النّصارى فإنَّ رسول الله ﷺ احتجَّ على نصارى نجران لمّا قدموا عليه ليناظروه، فقالوا: يا محمّد ما تقول في المسبح؟ قال: هو عبد الله يأكل ويشرب، قال: فمن أبوه؟ فأوحى الله إليه يا محمد سلهم عن آدم هل هو إلاّ بشر مخلوق يأكل ويشرب، وأنزل الله عليه : ﴿إِنَّ مَثَلَ عِيسَىٰ عِندَ اللَّهِ كَمَثَلِ مَادَمَّ خَلَقَتُمُ مِن تُزَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُن فَيَكُونُهُ <sup>(٢)</sup> فسألهم عن آدم فقالوا نعم، قال: فأخبروني من أبوه فلم يجيبوه بشيء، ولزمتهم الحجّة فلم يقرُّوا بل لزموا السّكوت، فأنزل الله تعالى عليه : ﴿فَمَنَ حَاجَكَ فِيدِ مِنْ بَعَدٍ مَا بَعَدَكُ مَنْ أَلِي لَهُ عُلَ وَعَتَلُ مَاتَهُ أَنْ عَاقَةًا مَنْ عَلَهُ وَأَبْنَاءَكُمُ وَنِسَاءَنَا وَلِنسَاءَكُمُ وَأَنفُسَكُمْ ثُمَ نَجْبَوْ فَنْهِ عَنْهُ الْعَنْتَ اللَّهِ عَلَ ا

فلمًا دعاهم إلى المباهلة قال علماؤهم : لو باهلنا بأصحابه باهلناه، ولم يكن عندنا صادق في قوله، فأمّا أن يباهلنا بأهل بيته خاصّة فلا نباهله. . وأعطوه الرّضا وشرط عليهم الجزية والسّلاح حقناً لدمائهم، وانصرفوا .

وأمّا السّبب الّذي به بقاء الخلق فقد بيّن الله تَتَرَكَّنُ في كتابه أنَّ بقاء الخلق من أربع وجوه : الطعام والشّراب واللباس والكنّ والمناكح للتناسل مع الحاجة في ذلك كلّه إلى الأمر والنهي، فأمّا الأغذية فمن أصناف النبات والأنعام المحلّل أكلها قال الله تعالى في النبات : ﴿ أَنَّا مَبَنَا آلمَاءَ مَبَا () ثُمَّ شَفَقَنَا الأَرْضَ شَفَا () فَأَبْنَا فِيهَا حَبَّا () وَعِنَا وَقَفْبًا () مَبَنَا آلمَاءَ مَبَا () ثُمَّ شَفَقَنَا الأَرْضَ شَفَا () فَأَبْنَا فِيهَا حَبًا () وَعِنَا وَقَفْبًا () وَ وَحَدَآبِقَ عُلَا () وَفَنَكِهُهُ وَأَبَّا () مَنتَعَا لَكُرُ وَلِأَنْفَذِيكُ () وقال تعالى : ﴿ أَوَرَبَيْمُ مَا تَحْرُقُونَ وَعَلَىٰ وَ وَحَدَآبَقُ عُلَى () وَفَنَكِهُهُ وَأَبَا () مَنتَكَ لَكُرُ وَلِأَنْفَذِيكُ () وقال تعالى : ﴿ أَفَرَبَيْمُ مَا تَحْرُقُونَ () مَانَتُر وَمَدَابَقُ أَمَ عَنُ الزَّرِعُونَ () وقال سبحانه : ﴿ وَالأَرْضَ وَمَامَهَا لِلأَنَامِ () فِيهَا فَكُولُهُ وَالَنْعَا ذَاتُ ٱلأَكْلَامَ إِلَى وَلَكُمَةً أَبَا () مَنتَكَا لَكُرُ وَلِأَنْفَذِيكُ () وقال تعالى : ﴿ أَوَرَبَيْهُمُ الْ

وأمّا الأنعام فقوله تعالى: ﴿ وَٱلْأَنْعَنَدَ خَلَقَهَاً لَكُمْ فِيهَا دِفْ. ۗ وَمَنْنَفِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالُ حِينَ ثُرِيحُونَ وَحِينَ تَشْرَحُونَ﴾<sup>(٤)</sup> الآية وقوله سبحانه: ﴿وَإِنَّ لَكُرْ فِي ٱلأَنْسَنِير لَعِبْرَةً نُسْتِيكُر مِمَّا فِي بُطُونِهِ. مِنْ بَيْنِ فَرَثِ وَدَمِ لَبَنَا خَالِعُمَا سَآبِغَا لِلشَّدِرِينَ﴾<sup>(٥)</sup>.

- سورة آل عمران، الآية: ٩٣.
   (٢) سورة آل عمران، الآية: ٥٩.
- (٣) سورة آل عمران، الآية: ٦١.
  (٤) سورة النحل، الآيتان: ٥-٦.
  - (٥) سورة النحل، الآية: ٦٦.

وأمّا اللباس والأكنان قوله تعالى : ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِلَالًا وَجَعَكَلَ لَكُمْ مِّنَ ٱلْجِبَالِ أَحَـىنَانَا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيحَكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم بأسَحَكُمْ كَذَلِكَ يُتِمُ فِيمَتُمُ عَلَيْحَكُمْ لَمَلَكُمْ نُسْلِمُونَ؟؟<sup>(١)</sup> وقال تعالى : ﴿يَبَنِي مَادَمَ قَدْ أَنَزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِيَاسًا يُؤَرِى سَوْءَتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ ٱلنَّفَوَى ذَلِكَ خَيَرٌ ذَلِكَ مِنْ ءَايَنتِ ٱللَّوَكَ<sup>(٢)</sup> والحير هو البقاء والحياة .

وأمّا المناكع فقوله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهُا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأَنْنَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبَلَ النَّاسُ إِنَّا خَلَقْنَكُمْ مِن ذَكَرِ وَأَنْنَى وَجَعَلْنَكُمْ شُعُوبًا وَقَبَآبَلَ النَّاسُ الْمَاسُ عَبْدُوا رَيَّتُهُمُ الَذِى خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ ﴾<sup>(٤)</sup> وقال سبحانه : ﴿يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اتَقُوا رَيَّكُمُ الَّذِى خَلَقَكُمْ مِن نَفْسٍ وَحِدَة وَخَلَقَ مِنْهَا وَبَتَنَ مِنْهُمَا رَجَالا كَذِيرًا وَلِسَاةً وَانْقُوا اللَّهُ الذَى نَسَآةَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ مِنْهُمَا رَجَالا كَذِيرًا وَلِسَاةً وَانْقُوا اللَّهُ الذَى نَسَآةَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهُ كَان وقال تَعْذُوا فَقُرَآهُ يُعْذِيرُ وَلِسَاةً وَانْقُوا اللَّهُ الذَى نَسَآةَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا وَقَانِكُولُوا فَقُرَآهُ يُعْذِيرُ وَلِسَاةً وَانْقُوا اللَّهُ الذِي نَسَآةَلُونَ بِهِ وَالأَرْحَامَ إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا وقال يَعْذِيرُوا أَنْكَمُوا الْأَيْمَى مِنكُرُ وَالصَلْلِحِينَ مِن عِبَاوِكُمُ وَالَةُ يَقْتُوا فَقُرَاهُ مُؤَا وقال تعالى : ﴿وَمِنْ عَالَيْهُ مَنْ وَجَعَلَى مُعْنَعُونُهُ اللَّهُ مِنْ يَعْتَعُمُ أَنَهُ اللَّهُ مِن مَعْذَلِهُ وَالاً الاَيمَةُ وَالْعَنْفُولُ فَقُرَا فَقُولَ اللَّذَي مُؤَا فَقُولُ وَيَعْمُ اللَهُ مِن مَعْتَكُمُ وقال يَتَعْتُونُهُ إِنَّهُ اللَّهُ مِن مَعْذَلَهُ يَعْتَعُونَ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْتَكُمُ وَلَا يَسْ وَي

والأمر والنّهي وجه واحد: لا يكون معنى من معاني الأمر إلاّ ويكون بعد ذلك نهياً . ولا يكون وجه من وجوه النهي إلاّ ومقرون به الأمر قال الله تعالى : ﴿يَتَأَيَّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا آسْتَجِيبُوا لِنَه وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمٌ لِمَا يُحْيِيكُمٌ ﴾<sup>(٨)</sup> إلى آخر الآية فأخبر سبحانه أنَّ العباد لا يحيون إلاّ بالأمر والنّهي كقوله تعالى : ﴿وَلَكُمْ فِي ٱلْقِصَاصِ حَيَوْةٌ يَتَأَوْلِي ٱلأَلْبَنِبِ﴾ ومثله قوله تعالى : ﴿ وَيَكُمُ

وفي هذا أوضح دليل على أنّه لا بدَّ للأمّة من إمام يقوم بأمرهم، فيأمرهم وينهاهم، ويقيم فيهم الحدود ويجاهد العدوَّ ويقسم الغنائم، ويفرض الفرائض، ويعرِّفهم أبواب ما فيه صلاحهم، ويحذِّرهم ما فيه مضارُّهم، إذ كان الأمر والنهي أحد أسباب بقاء الخلق، وإلاّ سقطت الرغبة والرهبة، ولم يرتدع، ولفسد التدبير وكان ذلك سبباً لهلاك العباد في أمر البقاء والحياة في الطعام والشراب والمساكن والملابس والمناكح من النساء والحلال والحرام والأمر والنهي إذ كان سبحانه لم يخلقهم بحيث يستغنون عن جميع ذلك، ووجدنا أوَّل المخلوقين وهو آدم غليَّة لم يتمَّ له البقاء والحياة إلاّ بالأمر والنهي قال الله بَتَوَقَقْ : ﴿ يَعَادَمُ

- (١) سورة النحل، الآية: ٨١.
- (٣) سورة الحجرات، الآية: ١٣ .
  - (٥) سورة النساء، الآية: ١.
  - (٧) سورة الروم، الآية: ٢١.
  - (٩) سورة البقرة، الآية: ٣٥.

- (٢) سورة الأعراف، الآية: ٢٦.
  - (٤) سورة البقرة، الآية: ٢١.
  - (٦) سورة النور، الآية: ٣٢.
  - (٨) سورة الأنفال، الآية: ٢٤.

نفعهما وبقاؤهما ونهاهما عن سبب مضرّتهما، ثمّ جرى الأمر والنهي في ذريّتهما إلى يوم القيامة ولهذا اضطّر الخلق إلى أنّه لا بدّ لهم من إمام منصوص عليه من الله يَتَزَيَّكُ يأتي بالمعجزات، ثمَّ يأمر النّاس وينهاهم.

وإنَّ الله سبحانه خلق الخلق على ضربين : ناطق عاقل فاعل مختار، وضرب مستبهم فكلَّف النَّاطق العاقل المختار، وقال سبحانه : ﴿خَلَقَ ٱلْإِنسَنَ ﴾ عَلَمَهُ ٱلْبَيَانَ ﴾ وقال سبحانه : ﴿أَقَرَأْ بِآسَرِ رَبِّكَ ٱلَّذِى خَلَقَ ﴾ خَلَقَ ٱلإِنسَنَ مِنْ عَلَيَ ﴾ آفراً وَرَبُّكَ ٱلأَكْرَمُ ﴾ اللَّذِي عَلَمَ بِالقَارِ ﴾ عَلَرَ ٱلإِنسَنَ مَا لَمَ يَبَمُ ۞ ثمَّ كلَف، ووضع التكليف عن المستبهم لعدم العقل والتمييز.

وأممًا وضع الأسماء، فإنّه تبارك وتعالى اختار لنفسه الأسماء الحسنى فسمّى نفسه: (الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلَنُمُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيرُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَيَرُ (<sup>(۱)</sup> وغير ذلك، وكلُّ اسم يسمّى به فلعلّة ما، ولمّا تسمّى بالملك أراد تصحيح معنى الإسم لمقتضى الحكمة، فخلق الخلق وأمرهم ونهاهم ليتحقّق حقيقة الاسم ومعنى الملك، والملك له وجوه أربعة: القدرة والهيبة والسّطوة والأمر والنّهي فأمّا القدرة فقوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا قُوْلُنَا لِنُوَسَ وِ إِذَا أَزَدْنَهُ أَن نَقُولَ لَهُ كُنُ فَيَكُونُ (<sup>۲)</sup> فهذه القدرة التامة التي لا يحتاج صاحبها إلى مباشرة الأشياء، بل يخترعها كما يشاء سبحانه ولا يحتاج إلى التروِّي في خلق الشيء بل إذا أراده صار على ما يريده من تمام الحكمة، واستقام التدبير له بكلمة واحدة، وقدرة قاهرة بان بها من خلقه.

ثمَّ جعل الأمر والنهي تمام دعائم الملك ونهايته وذلك أنَّ الأمر والنهي يقتضيان الثواب والعقاب والهيبة، والرجاء والخوف، وبهما بقاء الخلق، وبهما يصحُّ لهم المدح والذمّ، ويعرف المطيع من العاص، ولو لم يكن الأمر والنهي لم يكن للملك بهاء ولا نظام، ولبطل الثواب والعقاب، وكذلك جميع التأويل فيما اختاره سبحانه لنفسه من الأسماء.

وقد اعترض على ذلك بأن قيل: قد رأينا أصنافاً من الحيوان لا يحصى عددها يبقى ويعيش بغير أمر ولا نهي، ولا ثواب لها ولا عقاب عليها، وإذا جاز أن يستقيم بقاء الحيوان المستبهم، ولا آمر له ولا ناهي، بطل قولكم: إنّه لا بدَّ للناطقين من آمر وناه، وإلاّ لم يبقوا .

والرَّدُّ عليهم هو أنَّ الله تعالى لمّا خلق الحيوان على ضربين: مستبهم وناطق أطلق للنوع المستبهم أمرين، جعل قوامه وبقاءه بهما، وهو إدراك الغذاء ونيله وعرفانهم بالنَّافع والضارّ بالشمّ والتنسيم، وإنَّما أنبت عليهم من الوبر والصوف والشعر والريش ليكنَّهم من البرد والحرّ، ومنعهم أمرين النَّطق والفهم، وسخرهم للحيوان الناطق العاقل وغير العاقل أن يتصرَّفوا فيهم، وعليهم، كما يختارون، ويأمرون فيهم وينهون.

ولم يجعل في النّاطقين معرفة الضارُّ من الغذاء، والنافع بالشمَّ والتنسيم حتَّى أنَّ أفهم

سورة الحشو، الآية: ٣٣.
 ٣٢) سورة النحل، الآية: ٤٠.

النّاس وأعقلهم لو جمعت الناس له ضروب الحشائش من النّافع والضارّ والغذاء والسمّ لم يميّز ذلك بعقله وفكره، بل من جهة موقف، فقد احتاج العاقل الفطن البصير إلى مؤدّب موقف يوقفه على منافعه، ويعلمه ما يضرُّه، ولما كانت بنية الناس وما خلقهم الله بهذه الصّفة لا بدَّ أن يكون عندهم علم كثير من الأغذية الّتي تقوم بها أبدانهم، لأنّها سبب حياتهم، وكان البهائم في ذلك أهدى منهم، ثبت ما أوردناه من الأمر والنهي اللّذين يتبعهما الثواب والعقاب.

قال المعترض : وقد وجدنا بعض البهائم يأكل ما يكون هلاكه فيه من السّمام القاتلة، فلو كان هذا كما ذكرتم من أنّها تعرف الضارّ من النافع بالشمّ والتنسّم لما أصابهم ذلك .

قيل : هذا الّذي ذكرتم لا يكون على العموم، وإنّما يكون في الواحد بعد الواحد لعلّة ما لأنّه ربما اضطرَّه الجوع الشّديد إلى أكل ما يكون فيه هلاكه، أو لاختلاط جميع أنواع الحشائش بعضها ببعض كما أنّا قد نجد الرّجل العاقل قد يقف على ما يضرُّه من الأطعمة، ثمَّ يأكله إمّا لجوع غالب أو لعلّة يحدث أو سكر يزيل عقله، أو آفة من الآفات، فيأكل ما يعلم أنّه يسقمه ويضرُّه، وربّما كان تلف نفسه فيه، وإذا كان هذا موجوداً في الإنسان الفطن العاقل، فأحرى أن يجوَّز مثله في البهائم.

ووجه آخر وهو أنَّ الله سبحانه إذا أراد قضاء أجله خلّى بينه وبين الحال الّتي بمثلها يتمُّ عليه ذلك، ومثل هذا يعرض دون العادة العامّة، ولأنّا قد نرى الفراخ من الدّجاج وما يجري مجراها من أجناس الطّير يخرج من البيضة فتلقى له السجوم من الحبوب القاتلة مثل حبّ البنج والسّناء، فيحتذر عنه وإذا ألقي عليه غذاؤها بادرت إليه فأكلته ولم يتوقّف عنه، فبطل الإعتراض.

ولمّا ثبت لنا أنَّ قوام الأمّة بالأمر والنّهي الوارد عن الله تَتَوَكَّلُ صحَّ لنا أنّه لا بدَّ للنّاس من رسول من عند الله، فيه صفات يتميّز بها من جميع الخلق منها العصمة من سائر الذُّنوب وإظهار المعجزات وبيان الذّلالات لنفي الشبهات طاهر مطهّر متصل بملكوت الله سبحانه غير منفصل، لأنّه لا يؤدّي عن الله تَتَوَكَّلُ إلى خلقه إلاّ من كانت هذه صفته، فصحَّ موضع المأمومين الذين لا عصمة لهم إلاّ إمام عادل معصوم، يقيم حدود الله تعالى وأوامره فيهم، ويجاهد بهم، ويقسّم غنائمهم، ولا يستقيم أن يقيم الحدود من في جنبه حدَّ الله تعالى لأنَّ الخبيث لا يطهر بالخبيث، وإنّما يطهر الخبيث بالطّاهر، الذي يدلُّ على ما يقرِّب عاقبته إلى حياة الأبد في الذار الآخرة، ولا بدَّ ممّن هذه صفته في عصر بعد عصر، وأوان بعد أوان وأمّة بعد أمّة، جارياً ذلك في الخلق ماداموا، ودام فرض التّكليف عليهم لا يستقيم لهم الأمر، ولا يدوم لهم الحياة إلاّ بذلك.

ولو كان الإمام بصفة المأمومين، لاحتاج إلى ما احتاجوا إليه، فيكون حينتذ إماماً، وليس

في عدل الله تعالى وحكمه أن يحتجَّ على خلقه بمن هذه صفته، وإنّما إمام الإمام، الوحي الآمر له والناهي، فكلُّ هذه الصّفات المتفرِّقة في الأنبياء فإنَّ الله سبحانه جمعها في نبيّنا ووجب لذلك بعد مضيّه ﷺ أن يكون في وصيّه ثمَّ الأوصياء.

اللهمَّ إلاَ أن يدَّعي مدَّع أنَّ الإمامة مستغنية عمّن هذه صفته، فيكونون بهذه الدَّعوى مبطلين، بما تقدَّم من الأدلَّة وثبت أنَّه لا بدَّ من إمام عارف بجميع ما جاء محمد النبيُّ عنَّ من كتاب الله تعالى بإقامة المقدَّم ذكرها يجيب عنها وعن جميع المشكلات، وينفي عن الأمّة مواقع الشبهات، لا يزلُّ في حكمه عارف بدقيق الأشياء وجليلها، يكون فيه ثمان خصال يتميّز بها عن المأمومين: أربع منها في نعت نفسه ونسبه، (و) أربع (في) صفات ذاته وحالاته.

فأمّا الّتي في نعت نفسه فإنّه ينبغي أن يكون معروف البيت، معروف النسب منصوصاً عليه من النبيِّ ﷺ بأمر من الله سبحانه، بمثله يبطل دعوى من يدَّعي منزلته بغير نصّ من الله سبحانه ورسوله، حتّى إذا قدم الطالب من البلد القريب والبعيد أشارت إليه الأمّة بالكمال والبيان.

وأمّا اللّواتي في صفات ذاته فإنّه يجب أن يكون أزهد الناس، وأعلم الناس، وأشجع الناس، وأكرم الناس، وما يتبع ذلك، لعلل تقتضيه.

لأنّه إذا لم يكن زاهداً في الدُّنيا وزخرفها، دخل في المحظورات من المعاصي فاضطوَّ ذلك أن يكتم على نفسه، فمخون الله تعالى في عباده يحتاج إلى من يطهّره بإقامة الحدِّ عليه، فهو حينئذ إمام مأموم، وأمّا إذا لم يكن عالماً بجميع ما فرضه الله تعالى في كتابه وغيره، قلب الفرائض فأحلَّ ما حرَّم الله، فضلَّ وأضلَّ، وإذا لم يكن أشجع الناس سقط فرض إمامته لأنّه في الحرب فئة للمسلمين فلو فرَّ لدخل فيمن قال الله تعالى : ﴿وَمَن يُؤَلِّهِمَ يَوْمَعِذِ دُبُرُهُ إِلَا مُتَحَرَفًا في الحرب فئة للمسلمين فلو فرَّ لدخل فيمن قال الله تعالى : ﴿وَمَن يُؤَلِّهِمَ يَوْمَعِذِ دُبُرُهُ إِلَّا مُتَحَرَفًا البخل والشحَ إلى أن يمدَّ يده فيأخذ فيء المسلمين، لأنّه خازنهم وأمينهم على جميع أموالهم من الغنائم والخراج والجزية والفيء.

فلهذه العلل يتميّز من سائر الأمّة، ولم يكن الله ليأمر بطاعة من لا يعرف أوامره ونواهيه، ولا أن يولّي عليهم الجاهل الّذي لا علم له، ولا ليجعل الناقص حجّة على الفاضل ولو كان ذلك لجاز لأهل العلل والأسقام أن يأخذوا الأدوية ممّن ليس بعارف منافع الأجساد، ومضارَّها، فتتلف أنفسهم، ولو أنَّ رجلاً أراد أن يشتري ما يصلح به من متاع وغيره، لكان من حزم الرأي أن يستعين بالتاجر البصير بالتجارة، فيكون ذلك أحوط عليه.

(١) سورة الأنفال، الآية: ١٦.

وإذا كان جميع ذلك لا يصلح في هذه الأشياء الدُّنيا فأحرى أن يقصد الإمام العادل في الأسباب كلّها الّتي يتوصّل بها إلى أمور الآخرة، فتميّز بين الإمام العادل والجاهل.

وروى عمر بن الخطّاب أنّه اختصم إليه رجلان فحكم لأحدهما على الآخر فقال المحكوم له : بالله لقد حكمت بالحقّ، فعلاه عمر بدرَّته وقال له : ثكلتك أمّك والله ما يدري عمر أصاب أم أخطأ، وإنّما رأي رأيته . هذا مع ما تقدَّمه من قول أبي بكر : وليتكم ولست بخيركم، وإنَّ لي شيطاناً يعتريني، فإذا ملت فقوِّموني فإذا غضبت فاجتنبوني لا أمثل في أشعاركم وأبشاركم، فاحتجَّ التابعون لهما لأنفسهم بأن قالوا : لنا أسوة بالسلف الماضي، لمّا عجزوا من تأدية حقائق الأحكام، فلهذه العلّة وقعت الإختلاف، وزال الإئتلاف، لمخالفتهم الله تعالى .

قال الله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّبُمَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱنَّقُوا ٱللَّهَ وَكُوْنُوا مَعَ ٱلْعَمَىٰذِقِينَ﴾ ثمَّ جعل للصادقين علامات يعرفون بها، فقال تعالى: ﴿ ٱلنَّبَعِبُونَ ٱلْمَبِدُونَّ﴾ إلى آخره ووصفهم أيضاً فقال سبحانه: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ ٱشْتَرَىٰ مِنَ ٱلْمُؤْبِنِينَ ٱنفُسَهُمْ وَأَمَوْظُمُ بِأَنَ لَهُمُ ٱلْجَنَةُ يُعْنِئِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقَـنُلُونَ وَيُقَـنُلُونَ﴾ <sup>(١)</sup> إلى آخر الآية في مواضع كثيرة من الكتاب العزيز، ولا يصحُّ أن يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر ويحافظ على حدود الله سبحانه إلاّ العارف بالأمر والنهي، دون الجاهل بهما.

فأمّا ما جاء في القرآن من ذكر معايش الخلق وأسبابها فقد أعلمنا سبحانه ذلك من خمسة أوجه: وجه الإشارة، ووجه العمارة، ووجه الإجارة ووجه التجارة ووجه الصّدقات.

وأمّا وجه الإشارة فقوله تعالى: ﴿ وَأَعْلَمُوٓا أَنَّمَا غَنِمَتُهُم مِن شَيْوٍ فَأَنَّ يَلَعُ خُسَمُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي ٱلْقُسْرَىٰ وَٱلْمَسَكِيمِ وَٱلْمَسَكِيمِ (<sup>٢)</sup> الآية فجعل الله لهم خمس الغنائم، والخمس يخرج من أربعة وجوه من الغنائم الّتي يصيبها المسلمون من المشركين، ومن المعادن، ومن المكنون، ومن الغوص، ثمَّ جزَّا هذه الخمس على ستّة أجزاء فيأخذ الإمام عنها سهم الله تعالى وسهم الرّسول وسهم ذي القربى عليهم السّلام ثمَّ يقسم الثلاثة سهام الباقية بين يتامى آل محمّد ومساكينهم وأبناء سبيلهم.

ثمَّ إنَّ للقائم بأمور المسلمين بعد ذلك الأنفال الَّتي كانت لرسول الله تَشْكُرُ قال الله تعالى : «يسألونك الأنفال قل الأنفال لله والرسول» فحرَّفوها وقالوا : ﴿ يَسْتَلُونَكَ عَنِ ٱلأَنفَالِكَ وإنّما سألوه الأنفال كلّها ليأخذوها لأنفسهم، فأجابهم الله تعالى بما تقدَّم ذكره، والدليل على ذلك قوله تعالى : ﴿ هَاتَقُوا اللَّهَ وَأَسْلِحُوا ذَاتَ بَيْنِكُمٌ وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَرَسُولُهُ إِن كُنتُم تُؤْمِنِيكَ <sup>(٣)</sup> أي الزموا طاعة الله أن لا تطلبوا ما لا تستحقّونه، فما كان لله تعالى ولرسوله فهو للإمام.

- سورة الثوبة، الآية: ١١١.
   ٣٠ سورة الأنفال، الآية: ٤١.
  - (٣) سورة الأنفال، الآية: ١.

وله نصيب آخر من الفيء والفيء يقسم قسمين، فمنه ما هو خاصَّ للإمام وهو قول الله يَُمَكَنَّكُ في سورة الحشر : ﴿مَّا أَفَاَءَ اللَّهُ عَلَى رَسُولِهِـ مِنْ أَهْلِ ٱلْقُرَىٰ فَلِلَهِ وَلِزِى ٱلْقُرْنَى وَٱلْيَتَنَىٰ وَالْمَسَكِمِينِ وَأَبَنِ السَبِدِلِ﴾<sup>(1)</sup> وهي البلاد الّتي لا يوجف عليه المسلمون بخيل ولا ركاب.

والضرب الآخر ما رجع إليهم ممّا غُصبوا عليه في الأصل قال الله تعالى : ﴿إِنَّى جَاعِلٌ فِي اَلأَرْضِ خَلِيفَةٌ﴾ فكانت الدُّنيا بأسرها لآدم ﷺ إذ كان خليفة الله في أرضه، ثم هي للمصطفين الَّذين اصطفاهم وعصمهم فكانوا هم الخلفاء في الأرض فلمّا غصبهم الظلمة على الحقّ الذي جعله الله ورسوله لهم، وحصل ذلك في أيدي الكفّار صار في أيديهم على سبيل الغصب حتّى بعث الله تعالى رسوله محمّداً ﷺ فرجع له ولأوصيائه، فما كانوا غصبوا عليه، أخذوه منهم بالسّيف، فصار ذلك ممّا أفاء الله به، أي ممّا أرجعه الله إليهم.

والدَّليل على أنَّ الفيء هو الراجع قوله تعالى : ﴿لَلَذِينَ يُؤَلُونَ مِن ذِسَآبِهِم تَرَبُّصُ أَرْبَعَةِ أَشَهُرٍ فَإِن فَاءُو فَإِنَّ اللَّه عَفُورٌ رَحِيدُكُ أي رجعوا من الإيلاء إلى المناكحة، وقوله يَُمَوَكُكُ : ﴿وَإِن طَآبِفُنَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَقْنَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَأْ فَإِنْ بَغَتَ إِحْدَنْهُمَا عَلَى ٱلأَخْرَى فَقَائِلُوا أَلَى تَبْغِى حَقَّى تَفِىءَ إِلَى أَلَمِنَانِ اللَّوُكُ<sup>(٢)</sup> أي ترجع ويقال لوقت الصّلاة: فإذا فاء الفيء أي رجع الفيء فصلّوا .

وأمّا وجه العمارة فقوله: ﴿ هُوَ أَنْشَاكُمْ مِنَ ٱلْأَضِ وَآسْتَعْمَرُكُمْ فِهَا﴾ فأعلمنا سبحانه أنّه قد أمرهم بالعمارة ليكون ذلك سبباً لمعايشهم بما يخرج من الأرض من الحبّ والثمرات، وما شاكل ذلك ممّا جعله الله تعالى معايش للخلق.

وأمّا وجه النّجارة فقوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا إِذَا تَدَايَنَتُم بِدَيْنٍ إِلَىٰ أَجَكٍ مُسَمَّى فَاحْتُبُوْهُ وَلِيَكْتُب بَيْنَكُمْ كَانِبُهُ بِٱلْمَكْدَلِّ﴾<sup>(٢)</sup> إلى آخر الآية فعرَّفهم سبحانه كيف يشترون المتاع في السفر والحضر، وكيف يتّجرون إذ كان ذلك من أسباب المعايش.

وأمّا وجه الإجارة فقوله تَكْرَبُكْ : ﴿غَنُ فَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعِيشَمَهُمْ فِي ٱلْحَوَةِ ٱلذَّنِيَّا وَرَفَعْنَا بَعَظَهُمْ فَوَقَ بَعْضِ دَرَجَنتِ لِيَسَتَخِذَ بَعَضُهُم بَعْضَا سُخَرِيًّا وَرَحْمَتُ رَبِّكَ خَيَرٌ مِمَّا يَجْمَعُونَ ﴾<sup>(٤)</sup> فأخبرنا سبحانه أنَّ الإجارة أحد معايش الخلق، إذ خالف بحكمته بين هممهم وإرادتهم، وسائر حالاتهم، وجعل ذلك قواماً لمعايش الخلق وهو الرَّجل يستأجر الرّجل في صنعته وأعماله وأحكامه وتصرُّفاته وأملاكه ولو كان الرَّجل منّا مضطراً إلى أن يكون بنّاء لنفسه أو نجاراً أو صانعاً في شيء من جميع أنواع الصنائع لنفسه ويتوتى جميع ما يحتاج إليه من إصلاح الثياب ممّا يحتاج إليه الملك، فمن دونه، ما استقامت أحوال العالم بذلك، ولا اتسعوا له ولعجزوا عنه، ولكنه تبارك وتعالى أتقن تدبيره، وأبان آثار حكمته لمخالفته بين هممهم وكلٌ يطلب ما ينصرف إليه

(٢) سورة الحجرات، الآية: ٩.

(٤) سورة الزخرف، الآية: ٣٢.

- (1) سورة الحشر، الآية: ٧.
- (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٨٢.

همّته ممّا يقوم به بعضهم لبعض، وليستعين بعضهم ببعض في أبواب المعايش الّتي بها صلاح أحوالهم .

وأمّا وجه الصّدقات، فإنّما هي لأقوام ليس لهم في الإمارة نصيب، ولا في العمارة حظّ ولا في التجارة مال، ولا في الإجارة معرفة وقدرة، ففرض الله تعالى في أموال الأغنياء ما يقوتهم ويقوم بأودهم، وبيّن سبحانه ذلك في كتابه، وكان سبب ذلك أنّ رسول الله يتنبي لمّا فتح عليه من بلاد العرب ما فتح، وافت إليه الصدقات منهم فقسمها في أصحابه ممّن فرض الله لهم، فسخط أهل الجدة من المهاجرين والأنصار، وأحبّوا أن يقسمها فيهم، فلمزوه فيما بينهم وعابوه بذلك، فأنزل الله كَتَرَبَّنُ : ﴿وَمِنْهُمْ مَن يَلِيزُكَ فِي الصَّدَقَتِ فَإِنْ أَعْظُوا مِنْهَا وَإِن لَمَ يُتَعَلَّوا مِنْهَا إذَا هُمَ يَسْخَطُونَ (٢) وَلَتَوَ أَنَّهُمَ رَضُوا مَا عَاتَ اللهُ الله عَدَيْتَ إلى التُك سَيُؤْتِينَا اللهُ فِي فَضَعِلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَغِبُوتَ (٢)

ثمَّ بَيْن سبحانه لمن هذه الصّدقات فقال: ﴿إِنَّمَا ٱلْصَدَقَتُ لِلْفُقَرَآةِ وَٱلْمَسَكِينِ وَالْمَسِطِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلَّفَةِ فُلُوبُهُمْ وَفِي ٱلرِقَابِ وَٱلْغَنرِمِينَ وَفِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَأَبْنِ ٱلسَّبِيلِ ﴾<sup>(٢)</sup> إلى آخر الآية فأعلمنا سبحانه أنَّ رسول الله ﷺ لم يضع شيئاً من الفرائض إلاّ في مواضعها بأمر الله تعالى ﷺ ، ومقتضى الصّلاح في الكثرة والقلّة.

وأمّا الإيمان والكفر والشرك وزيادته ونقصانه فالإيمان بالله تعالى هو أعلى الأعمال درجة، وأشرفها منزلة، وأسماها حظاً. فقيل له عَظِيَّةٍ : الإيمان قول وعمل أم قول بلا عمل؟ فقال: الإيمان تصديق بالجنان وإقرار باللسان، وعمل بالأركان وهو عمل كلّه. ومنه التامُّ، ومنه الكامل تمامه، ومنه النّاقص البيّن نقصانه، ومنه الزائد البيّن زيادته.

إنَّ الله تعالى ما فرض الإيمان على جارحة من جوارح الإنسان إلاّ وقد وكلت بغير ما وكلت به الأُخرى، فمنه قلبه الّذي يعقل به، ويفقه ويفهم ويحلُّ ويعقد ويريد، وهو أمير البدن وإمام الجسد الّذي لا تورد الجوارح ولا تصدر إلاّ عن رأيه، وأمره ونهيه، ومنها لسانه الّذي ينطق به، ومنها أذناه اللّتان يسمع بهما ومنها عيناه اللّتان يبصر بهما، ومنها يداه اللّتان يبطش بهما، ومنها رجلاه اللّتان يسعى بهما، ومنها فرجه الّذي الباء من قبله، ومنها رأسه الّذي فيه وجهه.

وليس جارحة من جوارحه إلاّ وهو مخصوصة بفريضة، فرض على القلب غير ما فرض على السّمع، وفرض على السمع غير ما فرض على البصر، وفرض على البصر غير ما فرض على اليدين، وفرض على اليدين غير ما فرض على الرَّجلين، وفرض على الرجلين غير ما فرض على الفرج، وفرض على الفرج غير ما فرض على الوجه، وفرض على الوجه غير ما فرض على اللّسان.

سورة التوبة، الآية: ٥٩.
 ٣) سورة التوبة، الآية: ٦٠.

فأممًا ما فرض على القلب من الإيمان، فالإقرار والمعرفة والعقد عليه والرّضا بما فرضه عليه، والتسليم لأمره، والذكر والتفكر والإنقياد إلى كلّ ما جاء عن الله بَمَرْيَبَكْ في كتابه مع حصول المعجز، فيجب عليه اعتقاده وأن يظهر مثل ما أبطن إلاّ للضّرورة كقوله سبحانه: ﴿إِلَا مَنْ أُصِحِرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَيِنٌ بِٱلإِيمَنِنَ﴾<sup>(1)</sup> وقوله تعالى: ﴿لَا يُؤَاطِنُكُمُ اللَّهُ بِاللَّفَو فِ أَيْمَنِيَمُ وَلَنَكِن يُؤَاخِذُكُم عَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمُ مُطْمَيِنٌ إِآلاٍ بِمَنِنَ اللهِ عالى: ﴿لَا يُؤَاطِنُكُمُ اللَّهُ بِاللَّفَو فِ أَيْمَنِيكُمُ وَلَنَكِنَ قُلُوبُهُمُ إِنَّا مَنَ أُصِحَانِهُ عَالى: ﴿أَلَا بِنِحَتِ اللَّهِ مَعْلَمُهُ اللَّهُ وَالَعَانِ عَالَهُ اللَّ

وقوله سبحانه: ﴿وَيَنْفَصَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَاذَا بَنطِلَا﴾ وقوله تعالى: ﴿أَفَلَا يَنَدَبَّرُونَ الْقُرْمَانَ أَثَرَ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهُمَآ﴾ وقال بَتَمَوَتِكَا : ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْعَاشُ وَلَنِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَتِي فِي ٱلصَّلُورِ﴾ ومثل هذا كثير في كتاب الله تعالى وهو رأس الإيمان.

وأمّا ما فرضه الله على اللسان فقوله نَبْرَيَنِكُ في معنى التفسير لما عقد به القلب وأقرَّ به أو جحده فقوله تعالى : ﴿قُولُوا مَامَنَكَا بِاللَّهِ وَمَا أُنزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنزِلَ إِلَى إِبْرَهِتَمَ وَلِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَمْقُوبَ﴾<sup>(٤)</sup> الآية وقوله سبحانه : ﴿وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْنَا وَأَقِيمُوا الصَّكَلُوَةَ وَمَاتُوا الزَّ<del>سَكُوْةَ</del> وقوله سبحانه : «ولا تقولوا ثلاثة انتهوا خيراً لكم إنّما هو إله واحد<sup>ه(ه)</sup> فأمر سبحانه بقول الحق ونهى عن قول الباطل .

وأمّا ما فرضه على الأذنين، فالاستماع لذكر الله والإنصات إلى ما يتلى من كتابه، وترك الإصغاء إلى ما يسخطه، فقال سبحانه: ﴿وَإِذَا قُرِعَتَ ٱلْقُـرْءَانُ فَأَسْتَبِعُوا لَمُ وَأَنصِتُوا لَعَلَكُمُ تُرْحُوُنَ﴾ وقال تعالى: ﴿وَقَدْ نَزَلَ عَلَيْصَحُمْ فِي ٱلْكِنَبِ أَنَّ إِذَا سَمِعْتُمْ مَايَنتِ اللَّهِ يُكْفَرُ بِهَا وَيُسْنَهُزَأَ بِهَا فَلَا نَعْعُدُوا مَعَهُمُ حَتَى يَخُوضُوا فِي حَدِيثٍ غَيْرِهِ<sup>(1)</sup> الآية.

مَّمَّ استثنى برحمته لموضع النسيان فقال: ﴿وَإِمَّا يُنِيبَنَكَ ٱلشَّيَطَنُ فَلَا نَقَعُدُ بَعَدَ ٱلذِّصَرَىٰ مَع ٱلقَوْرِ ٱلظَّلِيِينَ﴾ وقال يَتَرَضَكُ : ﴿فَيَشِرْ عِبَاذٍ ﴿ اللَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَسَتَمِعُونَ هَدَنِهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِيكَ هُمُ أُوْلُوا الأَلْبَكِ ﴿ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُوَ أَعْرَضُوا عَنَهُ وَقَالُوا لَنَآ أَعْدَنِهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِيكَ هُمُ أُوْلُوا الأَلْبَكِ ﴿ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُوَ أَعْرَضُوا عَنَهُ وَقَالُوا لَنَآ أَعْدَنُهُمُ اللَّهُ وَأُوْلَتِيكَ هُمُ أُوْلُوا الأَلْبَكِ إِنَى الْعَنْهُ وقال تعالى : ﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُو أَعْرَضُوا عَنَهُ وَقَالُوا لَنَآ أَعْنَلُنَا وَلِكُمْ أَعْنَائِهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْكُمُ لَا بَنْنَعْ الْعَنْهُ الْعَنْهُ وَقَالَوْا لَنَا

وأمّا ما فرضه على العينين فمنه النظر إلى آيات الله تعالى، وغضّ البصر عن محارم الله، قال الله تعالى : ﴿ أَفَلَا يَنْظُرُونَ إِلَى ٱلْإِبْلِ كَيْفَ خُلِقَتْ ۞ وَإِلَى ٱلسَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَتْ ۞ وَإِلَى ٱلِجْبَالِ كَيْفَ

- سورة النحل، الآية: ١٠٦.
   ٣٢) سورة البقرة، الآية: ٢٢٥.
- (٣) سورة المائدة، الآية: ٤١ .
   (٤) سورة البقرة، الآية: ١٣٦ .
  - (٥) في المصحف: إنما الله.... راجع سورة النساء الآية: ١٧١.
    - (٦) سورة النساء، الآية: ١٤٠.

نْصِبَتْ ﴾ وَإِلَى ٱلْأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَتْ ﴾ وقال تعالى: ﴿أَوَلَدَ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّمَنُوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللَّهُ مِن شَقْءِ ﴾ وقال سبحانه: ﴿ ٱنْظُرُوٓا إِلَى نَمَوِهِ إِنَّا أَنْمَرَ وَيَنْهِؤُهُ﴾ وقال: ﴿فَمَنْ أَبْصَرَ فَلِنَفْسِةٍ. وَمَنْ عَمِي فَعَلَيْهَاً﴾<sup>(1)</sup>.

وهذه الآية جامعة لإبصار العيون، وإبصار القلوب، قال الله تعالى: ﴿فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَنُرُ وَلَنِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَتِي فِي ٱلْمُتَكَثِرِ ومنه قوله تعالى: ﴿قُل لِلْمُؤْمِنِينَ يَعْشُوا مِنَ أَبْصَنَدِهِمْ وَيَحْفَظُوا فَرُوحَهُمَ ذَلِكَ أَنَكَ لَمُهُم معناه لاينظر أحدكم إلى فرج أخيه المؤمن أو يمكنه من النظر إلى فرجه، ثمَّ قال سبحانه: ﴿وَقُل لِلْمُؤْمِنَتِ يَعْضَضَنَ مِنْ أَبْصَدِهِنَّ وَيَحَفَظُنَ فُرُوحَهُنَ أَنَى م يلحقهن النظر كما جاء في حفظ الفرج، والنّظر سبب إيقاع الفعل من الزّنا وغيره.

ثمَّ نظم تعالى ما فرض على السّمع والبصر والفرج في آية واحدة فقال: ﴿وَمَا كُنتُمَر نَسَتَبَرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعَكُمُ وَلَا أَبْصَنُرُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِن ظَنَنتُمْ أَنَّ أَللَهُ لَا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِّمَّا تَعْمَلُونَهُ <sup>(٣)</sup> يعني بالجلود ههنا الفروج، وقال تعالى: ﴿وَلَا نَقْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ إِنَّ ٱلشَّمَعَ وَٱلْبَصَرَ وَٱلْفُؤَادُ كُلُّ أُوْلَتَهِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْفُولًا هُ<sup>(٤)</sup> فهذا ما فرض الله تعالى على العينين من تأمّل

وأمًا ما فرض سبحانه على اليدين فالطّهور وهو قوله : ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِيرَتَ ءَامَنُوَّا إِذَا قُمَتُمَ إِلَى المُتَلَوَّةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمُ وَأَيَّدِيَكُمُ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَأَمْسَحُوا بِرُوسِكُمُ وَأَرْبُلَكُمُ إِلَى ٱلْكَمَبَيْنُهُ <sup>(٥)</sup> وفرض على اليدين الإنفاق في سبيل الله تعالى فقال : ﴿أَنفِقُوا مِن طَيِّبَنَتِ مَا كَسَبَتْمَ وَمِيمَّآ أَخْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ ٱلأَرْضِ<sup>(٢)</sup>.

وفرض تعالى على اليدين الجهاد لأنَّه من عملها وعلاجها، فقال: ﴿فَإِذَا لَقِيْتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا نَضَرْبَ ٱلرِّقَابِ حَقَّى إِذَا أَغْنَنْتُمُومُرْ فَشُدُّوا آلَوْثَاقَ﴾<sup>(٧)</sup> وذلك كله من الإيمان.

وأمّا ما فرضه الله على الرّجلين فالسّعي بهما فيما يرضيه، واجتناب السّعي فيما يسخطه، وذلك قوله سبحانه: ﴿فَاسَعَوْا إِلَىٰ ذِكْرِ اللَّهِ وَذَرُوا آلْبَيْعُ ﴾ وقوله سبحانه: ﴿وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَحًاً ﴾ وقوله: ﴿وَٱفْسِدْ فِي مَشْبِكَ وَٱغْضُضْ مِن صَوْتِكَ ﴾ وفرض الله عليهما القيام في الصلاة، فقال: ﴿وَقُومُوا لِلَهِ قَنْنِيْتِينَهِ.

ثمَّ أخبر أنَّ الرِّجلين من الجوارح الَّتي تشهد يوم القيامة حتّى يستنطق بقوله : ﴿ ٱلْيَوْمَ نَخْيَــمُ عَلَى ٱلْوَيْهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَا آيَدِيهِمْ وَتَشْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا بَكْسِبُونَ﴾ <sup>(٨)</sup> وهذا ممّا فرضه الله تعالى على الرجلين في كتابه وهو من الإيمان .

- (1) سورة الأنعام، الآية: ١٠٤.
  - (٣) سورة فصلت، الآية: ٢٢.
    - ها المائدة، الآية: ٦.
      - (٧) سورة محمد، الآية: ٤.

(٨) سورة يس، الآية: ٦٥.

(٢) سورة النور، الآية: ٣١.
 (٤) سورة الإسراء، الآية: ٣٦.

(٦) سورة البقرة، الآية: ٢٦٧.

وأما ما افترضه على الرأس فهو أن يمسح من مقدَّمه بالماء في وقت الطّهور للصلاة بقوله : ﴿وَأَمَسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ﴾ وهو من الإيمان، وفرض على الوجه الغسل بالماء عند الطهور، وقال : ﴿يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ عَامَنُوا إِذَا قُمَتُمَ إِلَى ٱلصَّلَوَةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ﴾<sup>(١)</sup> وفرض عليه السّجود، وعلى اليدين والرّكبتين والرجلين الركوع وهو من الإيمان.

وقال فيما فرض على هذه الجوارح من الطهور والصلاة وسمّاه في كتابه إيماناً حين تحويل القبلة من بيت المقدس إلى الكعبة، فقال المسلمون: يا رسول الله ذهبت صلاتنا إلى بيت المقدس وطهورنا ضياعاً؟ فأنزل الله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ ٱلَتِي كُنتَ عَلَيْهَا إِلَا لِنَعْلَمَ مَن يَنَبَعُ الرَّسُولَ مِتَن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةٍ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةٌ إِلَا عَلَى الَذِينَ هَدَى اللهُ وَمَا كَانَ اللهُ لِيُغِيمَعَ إِيمَنَنَكُمُ إِنَ اللهَ بِالنَّاسِ لَرَهُوفٌ نَتِعِبَرُهُ وَإِن كَانَتْ لَكَبِيرَةً إِلَا عَلَى اللهِ والطهور إيماناً.

وقال رسول الله عنه: من لقي الله كامل الإيمان كان من أهل الجنّة، ومن كان مضيّعاً لشيء ممّا فرضه الله تعالى في هذه الجوارح وتعدَّى ما أمره الله وارتكب ما نهاه عنه، لقي الله تعالى ناقص الإيمان، قال الله يَجْرَحَلْن : ﴿وَإِذَا مَا أَنزِلَتَ سُوَرَةٌ فَيِنَهُم مَّن يَعُولُ أَيَ<del>تُكُم</del> زَادَنَهُ هَلَنِهِ إيمَنناً فَأَمَّا الَّذِيبَ مَامَنُوا فَزَادَتَهُم إيمَننا وَهُمْ يَسْتَبْسُرُونَ ﴾ وقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَذِينَ إِذَا ذَكِرَ الله وَصِلَتَ قُلُونُهُم وَإِذَا تَلِيتَ عَلَيْهِم ءَايَنَتُهُ زَادَتُهُم إِيمَانا وَعَلَى رَبِهِم يَتَوَكُلُونَ ﴾ وقال: ﴿ وَعَلَتَ قُلُونُهُمْ وَإِذَا تَلِيتَ عَلَيْهِم ءَايَنَتُهُ زَادَتُهُم إِيمَانا وَعَلَى رَبِهِم يَتَوَكُلُونَ ﴾ وقال سبحانه : ﴿إِنَّمَا وَعَلَتَ قُلُونُهُمْ وَإِذَا تَلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنَتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَاناً وَعَلَى رَبِهِمْ يَتَوَكُلُونَ وَعَلَتْ الْمَائِنَةُ مَامَنُوا فَرَادَتُهُمْ وَاذَا يَعْتَنُهُ مَا يَعْنَانُهُ وَالَا الله يَتَعَلَيْهُمْ وَالَ

فلو كان الإيمان كلّه واحداً لا زيادة فيه ولا نقصان، لم يكن لأحد فضل على أحد، ولتساوى الناس، فبتمام الإيمان وكماله دخل المؤمنون الجنّة، ونالوا الدّرجات فيها، وبذهابه ونقصانه دخل الآخرون النار.

وكذلك السَّبق إلى الإيمان قال الله تعالى : ﴿وَالسَّبِقُونَ إِنَّ أَنْتَبَقُونَ ﴾ أَنْتَبَقُونَ ﴾ وقال بَنْزَعَكَ سبحانه : ﴿وَالسَّبِقُونَ ٱلأَوَّلُونَ مِنَ ٱلْمُهَجِرِينَ وَٱلْأَنصَارِ ﴾ وثلَّتْ بالتابعين، وقال بَنْزَعَكَ : ﴿يَكَ الرُّسُلُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ مِّنْهُمْ مَّن كَلَّمَ ٱللَّهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمْ دَرَجَنَتْ وَءَاتَيْنَا عِيسَى أَبَنَ مَرْيَعَ أَلَبَيْنَكِ وَأَيَدَنَنَهُ بِرُوحِ ٱلْتَدُمِينَ ﴾ وقال : ﴿وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ ٱلنَّبَيِّينَ عَلَى بَعْنَ وَمَاتَيْنَا عِيسَى أَبَ مَرْيَعَ أَلَيْكُ وَأَيَدَنَنَهُ بِرُوحِ ٱلْتَدُمِينَ ﴾ وقال : ﴿وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّبَيِّينَ عَلَى بَعْنَ وَمَاتَيْنَا يَقُفُ فَضَلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ وقال : ﴿وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ النَّبِينَا عَلَى اللَّهُ وَالَيْنَ وَقَابَدُنَا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضُ وقال : ﴿وَلَقَدْ فَضَلْنَا بَعْضَ وَمَاتِينَ وَاللَّهُ وَالَقُوالَةُ وَاللَّهُ وَقَابَدُنَا بَعْمَنُهُمْ عَلَى بَعْضُ وقال : ﴿وَلَقَدْ فَضَلَنَا بَعْضَ الْنَبَيْتَ عَلَى مَعْنَ وَعَالَ : وَعَنْ فَضَلَمُهُمُ وقال : ﴿قَالَكُمُ وقال : وَلَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَقَالَةُ وَاللَهُ بَعْنِهُ فَصَلَهُمُ عَلَى بَعْنَابُهُ وَقَالَ : ﴿وَلَقَالَا اللهُ وَاللَهُ وَاللَقُونَ وَاللَّعْضَائِ فَقَصْلُهُ وقال : ﴿قُوقالَ اللهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَاللَهُ وَاللَقُمُ بِعَنْ يَعْتَعُونَ فَقَالُ اللَّهُ وَاللَهُ وَاللَهُ وَاللَّهُ وَقَا بَرُوا بَعْوَا يَعْنَا يَعْتَى اللَّهُ وَقَالَ اللَّذِي وَقَالَ اللَّهُ وَقَال اللهُ عَلَيْ أَعْفَقَالَ وَلَقَتْ مَنْتُنَهُ وَقَا عَلَيْ وَقَا عَلَيْ وَقَا عَنَ وَقَا عَ وَجَعَهُدُوا فَيَعْنَالُ الْعَنْتَى وَقَالَهُ وَقُولُ وَقَالَ اللَهُ وَقَالَةُ وَقَالَ الْعَنَا وَقَالَتُنَا وَاللَهُ وَقَا وَقَائِنَا وَالَتُنَا وَاللَهُ الْنَاسَةُ وَاللَهُ الْمُعْتَى وَقَالَ اللَّذَى وَقَالَ اللَهُ وَالَهُ وَالَنَا وَاللَهُ وَالَةُ وَلَكُنَا اللَهُ وَقَالَ اللَهُ وَالْتُولُولُ وَلَنَا اللَهُ وَقَا اللَهُ وَقَالَ اللهُ عَالَهُ مُؤْتُنَا اللَهُ مُعَالًا اللَهُ وَقَالَ اللَهُ وَقَا وَقَا وَالَا اللَهُ وَقَا الْتُنَا وَقَابُولُولُنَا الْنَاتِ وَقَالَ اللَهُ وَقَالَ وَقَالًا اللَّهُ وَعَالَا اللَهُ وَا مَالَكُ وَقَالًا وَقَالُ

- سورة المائدة، الآية: ٦.
   ٣) سورة البقرة، الآية: ١٤٣.
  - (٣) سورة الفتح، الآية: ٤.

ألَهُ ٱلْمُجَهِدِينَ عَلَ ٱلْفَنِمِدِينَ أَجَرًا عَظِيمًا دَرَجَنتِ مِنْهُ وَمَعْفِرَةُ وَرَحْمَةً ﴾ وقال : ﴿ ذَلِلِكَ بِأَنَّهُمْ لَا يُعْيِيبُهُمْ ظَمَأً وَلَا نَصَبَتُ وَلَا مَخْمَصَنَةٌ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ وَلَا يَطَعُونَكَ مَوْطِئًا يَفِيظُ الصَّفَاًرَ وَلَا يَنَالُونَكِ مِنْ عَدُقٍ نَيْلًا إِلَا كُلِيَبَ لَهُمْ بِهِ. عَمَلٌ مَسَلِحٌ (<sup>(1)</sup>.

فهذه درجات الإيمان ومنازلها عند الله سبحانه، ولن يؤمن بالله إلا من آمن برسوله وحججه في أرضه قال الله تعالى : ﴿مَن يُطِع الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾ وما كان الله تَتَمَرَّطُلُ ليجعل لجوارح الإنسان إماماً في جسده ينفي عنها الشكوك ويثبّت لها اليقين، وهو القلب، ويهمل ذلك في الحجج، وهو قوله تعالى : ﴿فَلِنَهِ الحُجَنَّةُ الْبَلِغَةُ فَلَوْ شَاءَ لَهَدَىنَكُمْ أَجَمَعِينَ ﴾ وقال : ﴿لِتَلَا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَهِ حُجَةٌ بَعَدَ الرُّسُلُ ﴾ وقال تعالى : ﴿أَن تَقُولُواْ مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرِ وَلا نَذِيرٍ ﴾ وقال سبحانه : ﴿وَبَحَمَلُنَا مِنْهُمْ أَبِيَةَةُ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَا صَبَرُواً ﴾ (٢)

نمَّ فرض على الأمّة طاعة ولاة أمره، القوّام لدينه، كما فرض عليهم طاعة رسول الله عَنْنَى فقال: ﴿ يَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّنُولَ وَأَوْلِى الأَمْرِ مِنكُرَ ﴾ ثمَّ بيّن محلَّ ولاة أمره من أهل العلم بتأويل كتابه، فقال بَنْزَصَّلَا : ﴿ وَلَوَ رَدُوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أُوْلِي الأَمْرِ مِنهُمْ لَعَلِمَهُ الَذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمُ ﴾ وعجز كل أحد من الناس عن معرفة تأويل كتابه غيرهم، لأنهم هم الراسخون في العلم المأمونون على تأويل التنزيل، قال الله تعالى : ﴿وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلَهُ الْذَينَ إِلَى أَلُوْسَعُونَ فِي العلم المأمونون على تأويل التنزيل، قال الله تعالى : ﴿وَمَا يَسْلَمُ تَأْوِيلَهُمُ إِلَى أُوْلُوا الْمُونَ فِي

وطلب العلم أفضل من العبادة قال الله تَتَخَطَّظُ : ﴿ إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ ٱلْقُلُمَتُؤَأَى الذين ﴿ لَا يَعْصُونَ اللَّهُ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ؟ وبالعلم استحقّوا عند الله اسم الصدق، وسمّاهم به صادقين، وفرض طاعتهم على جميع العباد بقوله : ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ المَّسَدِيقِينَ؟ فجعلهم أولياءه، وجعل ولايتهم ولايته، وحزبهم حزبه فقال : ﴿وَتَمَا يَقُومُ اللَّهِ وَلَقَالَهُ ا وَرَسُولُهُ وَالَذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِرْبَ اللَّهِ هُمُ الْفَلِبُونَ؟ وقال : ﴿إِنَّا وَلِيَّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَالَذِينَ عَامَنُوا اللَّهِ يَعْمِنُونَ المَّسَلَوَةِ وَيُؤَوُّونَ الزَّكُوْةَ وَهُمْ وَنَكُونَهُ (<sup>3)</sup>.

واعلموا رحمكم الله أنما هلكت هذه الأمّة وارتدَّت على أعقابها بعد نبيّها ﷺ، بركوبها طريق من خلا من الأمم الماضية، والقرون السّالفة الذين آثروا عبادة الأوثان على طاعة أولياء الله تَخْفَظُ ، وتقديمهم من يجهل على من يعلم، فعنّفها الله تعالى بقوله: ﴿ هَلَ يَسْتَوِى ٱلَذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَذِينَ لا يَعْلَمُونُ إِنّمَا يَنَكَكُرُ أُولُوا الأَلَبَبِ وقال في الذين استولوا على تراث رسول الله تشكُنُ مَعْنَ عَيْمُونَ عَاني بعد وفاته: ﴿ أَفَسَ يَهْدِى إِلَى الْحَقِ آحَقُ أَن يُتَبَعَ أَمَن لَا يَ يُبْدَى فَا لَكُمُ كَيْفَ عَمْكُونَ ؟

- (۱) سورة التوبة، الآية: ۱۲۰. (۲) سورة السجدة، الآية: ۲٤.
- (٣) سورة العنكبوت، الآية: ٤١.
  (٤) سورة المائدة، الآية: ٥٥.

فلو جاز للأُمة الائتمام بمن لا يعلم، أو بمن يجهل، لم يقل إبراهيم عَلَيْكُ لأبيه: ﴿ لِمَ قَبَدُ مَا لَا يَسَمَعُ وَلَا يُبْعِبُرُ وَلَا يُغَنِى عَنكَ شَيْنَا﴾ فالنّاس أتباع من اتبعوه من أثمّة الحقّ وأئمّة الباطل، قال الله يَكَنَّكُ : ﴿ يَوْمَ نَدْعُوا كُلَ أَنَاسٍ بِإِمَدِهِمْ فَمَنَ أُوتِي كِتَبَهُمْ بِيمِينِهِ. فَأَوْلَتِهكَ يَقْرَهُونَ كَتَبَهُمْ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلَا﴾ فمن ائتم بالصادقين حشر معهم، قال رسول الله تَنْكُ : المرء مع من أحب، قال إبراهيم غَلِيَنْهُ : ﴿ فَمَن بَيْعَنِي فَإِنَّهُ مِنْيَ ﴾.

وأصل الإيمان العلم، وقد جعل الله تعالى له أهلاً ندب إلى طاعتهم ومسألتهم فقال: فَنَسَتُلُوَا أَهْلَ الذِكِرِ إِن كُتُتُمْ لَا تَعَلَّمُونَكُ وقال جلّت عظمته: ﴿وَأَتُوا الْبُيُوسَتَ مِنَ أَبْوَبِهِمَاً والبيوت في هذا الموضع اللاّتي عظم الله بناءها بقوله : ﴿فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللَّهُ أَن تُرْفَعَ وَبُدِّكَرَ فِيها اَسَمُهُ ثَمَّ بَيْن معناها لكيلا يظن أهل الجاهليّة أنّها بيوت مبنيّة فقال تعالى : ﴿رِبَالَ لَا لُلَهِيمَ يَجَدَرَةُ وَلَا بَيَحُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ فمن طلب العلم في هذه الجهة أدركه، قال رسول الله تشكر : أنا مدينة العلم وفي موضع أنا مدينة الحكمة وعليَّ بابها، فمن أراد الحكمة فليأتها من بابها وكلُ هذا منصوص في كتابه تعالى إلاّ أنَّ له أهلاً يعلمون تأويله .

فمن عدل عنهم إلى الّذين ينتحلون ما ليس لهم، ويتّبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وهو تأويله بلا برهان ولا دليل ولا هدى، هلك وأهلك وخسرت صفقته، وضلً سعيه : ﴿إِذْ تَبَرَّأَ أَلَذِينَ ٱنَّبِعُوا مِنَ ٱلَذِينَ ٱنَّبَعُوا وَرَأَوُا ٱلْمَكَابَ وَتَقَطَّعَت بِهِمُ ٱلأَسْبَابُ﴾<sup>(١)</sup> وإنّما هو حقَّ وباطل، وإيمان وكفر، وعلم وجهل، وسعادة وشقوة، وجنّة ونار، لن يجتمع الحقُّ والباطل في قلب امرئ قال الله تعالى : ﴿مَا جَعَلَ ٱللَّهُ لِرَجُلٍ مِن قَلَبَتِنِ فِي جَوْفِيرًا».

وإنَّما هلك الناس حين ساووا بين أئمَّة الهدى، وبين أئمَّة الكفر، وقالوا : إنَّ الطّاعة مفروضة لكلِّ من قام مقام النّبي برّاً كان أو فاجراً، فأُتوا من قبل ذلك.

قال الله سبحانه : ﴿ أَنَتَجَعَلُ المُتَلِينَ كَالْجَرِمِينَ ﴾ مَا لَكُو كَيْنَ تَعْكُمُونَ ﴾ وقال الله تعالى : ﴿ هَلْ يَسْتَوِى ٱلْأَعْمَىٰ وَٱلْبَصِيرُ أَمَّ هَلَ تَسْتَوَى ٱلظُّلُمَنَتُ وَالنُّورُ ﴾ وقال فيمن سموهم من أئمة الكفر بأسماء أثمّة الهدى ممن غصب أهل الحق ما جعله الله لهم، وفيمن أعان أثمّة الضّلال على ظلمهم : ﴿ إِنَّ هِيَ إِلَا آمَمَامُ سَمِّيَتْمُوهَا أَشَمَ وَمَابَآؤَكُمُ مَّآ أَنزَلَ اللَهُ بِهَا مِن سُلَطَيَ ﴾ [1]

فأخبرهم الله سبحانه بعظيم افترائهم على جمله أهل الإيمان بقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يَفَتَرِي ٱلْكَذِبَ ٱلَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِقَابَنتِ ٱللَّهِ وقوله تعالى : ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِتَنِ ٱنَّبَعَ هَوَيْنَهُ بِغَيْرِ هُدًى قِرَ ٱللَّهِ وبقوله سبحانه : ﴿ أَنَمَن كَانَ مُؤْمِنًا كَمَن كَانَ فَاسِقًا لَا يَسْتَوُنَ وقوله تعالى : ﴿ أَفَمن كان على بينة من ربّه، ﴿ كَمَنْ هُوَ أَعْمَى ؟ (٣) .

(1) سورة البقرة، الآية: ١٦٦.
 (٢) سورة النجم، الآية: ٢٣.
 (٣) هما جزءان من آيتين راجع سورة محمد الآية ١٤، وسورة الرعد الآية: ١٩.

١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

فبيّن الله بَحَرَى بين الحقّ والباطل في كثير من آيات القرآن، ولم يجعل للعبادة عذراً في مخالفة أمره بعد البيّنات والبرهان، ولم يتركهم في لبس من أموهم ولقد ركب القوم من الظلم والكفر في اختلافهم بعد نبيّهم وتفريقهم الأمّة، وتشتيت أمر المسلمين واعتدائهم على أوصياء رسول الله يشيئ بعد أن تبيّن لهم من الثواب على الطاعة والعقاب على المعصية بالمخالفة، فاتّبعوا أهواءهم، وتركوا ما أمرهم الله به ورسوله، قال تعالى : هُوْمَا نَفَرَقَ ٱلَذِينَ

ثمَّ أبان فضل المؤمنين فقال سبحانه: ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا ٱلْصَلِحَتِ أُوَلَيَهِكَ هُرُ خَيْرُ ٱلْبَرِيَّةِ ﴾ ثمَّ وصف ما أعدَّه من كرامته تعالى لهم، وما أعدَّه لمن أشرك به، وخالف أمره وعصى وليه، من النقمة والعذاب، ففرَّق بين صفات المهتدين وصفات المعتدين، فجعل ذلك مسطوراً في كثير من آيات كتابه ولهذه العلّة قال الله تعالى : ﴿أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَاتِ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَفَفَالُهَا ﴾<sup>(1)</sup>.

فترى من هو الإمام الّذي يستحقُّ هذه الصّفة من الله كَبَرَيَمَان ، المفروض على الأمّة طاعته؟ من لم يشرك بالله تعالى طرفة عين، ولم يعصه في دقيقة ولا جليلة قطًّ؟ أم من أنفد عمره وأكثر أيّامه في عبادة الأوثان، ثمَّ أظهر الإيمان وأبطن النّفاق؟ وهل من صفة الحكيم أن يطهّر الخبيث بالخبيث، ويقيم الحدود على الأمّة من في جنبه الحدود الكثيرة، وهو سبحانه يقول: في أَنَّأَثُرُونَ ٱلنَّاسَ بِٱلْبِرِ وَتَنسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَٱنتُمَ نَتْلُونَ ٱلْكِنَبَ أَقَلَا تَعْقِلُونَ هِ

أولم يأمر الله بَجْرَكْ نبيّه عَنْهُ بَبْليغ ما عهده إليه في وصيّه، وإظهار إمامته وولايته: ﴿يَأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَّبِكَ وَإِن لَّمَ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتُكُمُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ ﴾<sup>(٣)</sup> فبلغ رسول الله ﷺ ما قد سمع.

واعلم أنَّ الشياطين اجتمعوا إلى إبليس فقالوا له: ألم تكن أخبرتنا أنَّ محمداً إذا مضى نكثت أمّته عهده ونقضت سنّته، وأنَّ الكتاب الَّذي جاء به يشهد بذلك وهو قوله: ﴿وَمَا مُحَمَّدً إِلَّا رَسُولُ قَدْ خَلَتْ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِيْن مَّاتَ أَوْ قُتِـلَ انقَلَبْتُمْ عَلَى أَعَقَنِبِكُمْ ﴾<sup>(ع)</sup> فكيف يتمُّ هذا وقد نصب لاَمّته علماً، وأقام لهم إماماً؟ فقال لهم إبليس: لا تجزعوا من هذا، فإنَّ أمّته ينقضون عهده، ويغدرون بوصيّه من بعده، ويظلمون أهل بيته، ويهملون ذلك لغلبة حبَّ الدُّنيا على قلوبهم، وتمكّن الحميّة والضغائن في نفوسهم، واستكبارهم وعزّهم، فأنزل الله تعالى: ﴿وَلَقَدَ صَدَّنَ عَلَيْهِمْ إِبْلِشٍ ظَنَـمُ فَأَنَبَهُوهُ إِلَا فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾<sup>(0)</sup>.

- (١) سورة محمد، الآية: ٢٤.
  - (٣) سورة المائدة، الآية: ٦٧.
    - (٥) سورة سبا، الآية: ٢٠.

- (٢) سورة البقرة، الآية: ٤٤.
- (٤) سورة آل عمران، الآية: ١٤٤.

وأمّا الكفر المذكور في كتاب الله تعالى فخمسة وجوه: منها كفر الجحود ومنها كفر فقط، والجحود ينقسم على وجهين، ومنها كفر الترك لما أمر الله تعالى به، ومنه كفر البراءة، ومنها كفر النّعم.

فأمّا كفر الجحود فأحد الوجهين منه جحود الوحدانيّة، وهو قول من يقول: لا ربَّ ولا جنَّة ولا نار ولا بعث ولا نشور، وهؤلاء صنف من الزّنادقة وصنف من الدّهريّة الّذين يقولون: ﴿وَمَا يُبْلِكُمَا إِلَا الدَّهَرُ وذلك رأي وضعوه لأنفسهم، استحسنوه بغير حجّة، فقال الله تعالى: ﴿إِنَّ هُمَ إِلَّا يَظُنُونَكُ وقال: ﴿إِنَّ الَّذِيبَ كَفَرُوا سَوَآهُ عَلَتِهِمَ ءَأَنذَرْتَهُمْ أَمَ لَمَ نُنذِرْهُمْ لَا

والوجه الآخر من الجحود هو الجحود مع المعرفة بحقيقته، قال تعالى: ﴿وَجَحَدُوا بِهَا وَاَسْتَبَقَنَنَهَا أَنفُسُهُمْ ظُلْمًا وَعُلُوَّكُه<sup>(٢)</sup> وقال سبحانه: ﴿وَكَانُوا مِن قَبْلُ يَسْتَغْنِحُونَ عَلَى ٱلَذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّا بحكامَهُم مَّا عَرَفُوا كَغَرُوا بِيَّهِ فَلَمْنَةُ ٱللَّهِ عَلَى ٱلْكَفِرِينَ﴾<sup>(٣)</sup> أي جحدوه بعد أن عرفوه.

وأمّا الوجه الثالث من الكفر، فهو كفر الترك لما أمرهم الله به، وهو من المعاصي قال الله سبحانه : ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِبِنَنَقَكُمْ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكُم مِّن دِيكِرُمْ ثُمَّ أَقَرَرْتُمْ وَأَنتُمْ تَشْهَدُونَكَه إلى قوله : ﴿أَفَتُؤْمِنُونَ بِبَعْضِ ٱلْكِنَنَبِ وَتَكْفُرُونَ بِبَعْضَ فَكَانوا كَفَاراً لتركهم ما أمر الله تعالى به، فنسبهم إلى الإيمان بإقرارهم بألسنتهم على الظاهر دون الباطن، فلم ينفعهم ذلك لقوله تعالى : ﴿فَمَا جَزَاءُ مَن يَفْعَلُ ذَلِكَ مِنصَمُ إِلَا خِزِيٌ فِي الْحَيَوْةِ الدُّيْنَاكُمُ إِلَى

وأمّا الوجه الرابع من الكفر، فهو ما حكاه تعالى من قول إبراهيم غليمًا : ﴿كَثَرْنَا بِكُرْ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْمَدَوَةُ وَالْبَغْسَنَةُ أَبَدًا حَتَّى تُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَحَدَّهُ فقوله : ﴿كَفَرْنَا بِكُرْ أَي تَبرَّانا منكم، وقال سبحانه في قصّة إبليس وتبرّته من أولياته من الإنس يوم القيامة : ﴿ إِنِّي كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُنُونِ مِن قَبْلُ أَي تبرَّأت منكم، وقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَشَخَذَتُهُ مِن دُونِ اللَّهِ أَوَنَنَا مَوَدَةَ بَيَنِكُمُ في الْحَيَوْةِ اللَّنِيمَ في قصَّة إلى منكم، وقوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا أَشَخَذَتُهُ مِن دُونِ اللَّهِ أَوَنَنا في الْحَيَوْةِ اللَّذِيمَ وَيَلْعَنُ مَعْهُمُهُمُ مَعْهُ وَلَهُ مَعْهُمُ اللهُ فَيَ قَصْدَهُ وَيَلْعَرُهُ مَعْهُمُهُمُ الْعَيْمَة بِعَضْ اللهُ اللهُ مَعْهُ فَقُولُهُ عَنْهُ مُعْهُمُ وَاللَّهُ مُوالياتُهُ وَقُولُهُ اللَّهُ مُعَاناً مَعْهُ أَعْنَا مُوَدًا مُوَدَّةً بَيْنَكُمُ في الْحَيَوْةِ اللَّذِيمَةُ إِلَى قوله : ﴿ يَوْمَ الْقِيلَةُ مِنَ الْمُوالِقُولُهُ مُنْ مُؤْمَعُهُمُ مُعَالَى ا

وأمّا الوجه الخامس من الكفر وهو كفر النعم، قال الله تعالى عن قول سليمان عليه: ﴿هَٰذَا مِن فَضْلِ رَتِي لِبَلُوْنِ مَأَشَكُرُ أَمَّ أَكْفُرُ ﴾ الآية وقوله بَجَرَضِلا : ﴿لَمِن شَكَرْنُهُ لَأَنِيدَنَكُمُ وَلَمِن كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَدِيدُ ﴾ وقال تعالى : ﴿فَاذَرُوْنِ أَذَكْرَكُمْ وَالْمُكُرُواْ لِي وَلَا تَكْفُرُونِ ﴾<sup>(1)</sup>.

(٤) سورة البقرة، الآيتان: ٨٢-٨٥.

- (١) سورة البقرة، الآية: ٦. (٢) سورة النمل، الآية: ١٤.
  - (٣) سورة البقرة، الآية: ٨٩.
- (٥) سورة العنكبوت، الآية: ٢٥.
   (٦) سورة البقرة، الآية: ٢٥٢.

فأمّا ما جاء من ذكر الشرك في كتاب الله تعالى فمن أربعة أوجه قوله تعالى : ﴿لَقَدْ كَفَرَ ٱلَذِينَ قَالُوا إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْسَسِيحُ ٱبْنُ مَرْيَكُمْ وَقَالَ ٱلْمَسِيحُ يَنَبَى إِسْرَةٍ بِلَ أَعْبُدُوا ٱللَّهَ رَتِي وَرَبَّكُمٌّ إِنَّهُمُ مَن يُشْرِك بِٱللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَنَهُ ٱلنَّـارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِن أَنصَتارِ ﴾<sup>(1)</sup> فهذا شرك القول والوصف.

وأمّا الوجه الثاني من الشّرك فهو شرك الأعمال قال الله تعالى: ﴿وَمَا يُؤْمِنُ أَكَمَرُهُم بِاللَّهِ إِلَّا وَهُم تُشَرِكُونَ﴾ وقوله سبحانه: ﴿ أَتَخَكَذُوَا أَحْبَكَارَهُمْ وَرُفْبَكَنَهُمُ أَرَّبِكَابًا مِن دُوبِ اللَّهِ﴾<sup>(٢)</sup> على أنّهم لم يصوموا لهم ولم يصلّوا، ولكنّهم أمروهم ونهوهم فأطاعوهم، وقد حرَّموا عليهم حلالاً وأحلّوا لهم حواماً، فعبدوهم من حيث لا يعلمون، فهذا شرك الأعمال والطّاعات.

وأمّا الوجه الثالث من الشرك شرك الزنا قال الله تعالى : ﴿وَشَارِكُهُمْ فِي ٱلْأَمَوَلِ وَٱلْأَوَلَدِ﴾ فمن أطاع ناطقاً فقد عبده، فإن كان الناطق ينطق عن الله تعالى فقد عبد الله، وإن كان ينطق عن غير الله تعالى فقد عبد غير الله .

وأما الوجه الرابع من الشرك فهو شرك الرّياء قال الله تعالى : ﴿ فَمَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَآءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَل عَمَلًا صَلِحًا وَلَا يُتَرِكُ بِمِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا﴾<sup>(٣)</sup> فهؤلاء صاموا وصلوا واستعملوا أنفسهم بأعمال أهل الخير إلا أنهم يريدون به رئاء الناس فأشركوا لما أتوه من الرّياء، فهذه جملة وجوه الشرك في كتاب الله تعالى .

وأما ما ذكر من الظّلم في كتابه فوجوه شتّى فمنها ما حكاه الله تعالى عن قول لقمان لابنه : ﴿يَبُنَىٰٓ لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ﴾ ومن الظلم مظالم الناس فيما بينهم من معاملات الدنيا ، وهي شتى قال الله تعالى : ﴿وَلَوْ تَرَىّ إِذِ الظّنلِمُونَ فِي غَمَرَتِ ٱلْمُوتِ وَٱلْمَلَتِكَةُ بَاسِطُوَّا أَيْدِيهِمْ أَخْرِجُوًا أَنْفُسَ<del>كُ</del>مُ ٱلَيُوْمَ تُجَرَدَنَ عَذَابَ ٱلْهُونِ بِمَا كُنتُمْ تَقُولُونَ﴾<sup>(ع)</sup> الآية .

فأما الردُّ على من أنكر زيادة الكفر فمن ذلك قول الله تَتَخَيَّكُ في كتابه : ﴿ إِنَّمَا ٱللَّيِيَّةُ زِيكَادَةً فِي ٱلْحَصُغَرِّ﴾ وقوله تعالى : ﴿وَأَمَّا ٱلَّذِينَ فِي قُلُوبِهِم تَرَمَّتُ فَزَادَتُهُمْ بِجَسًا إِلَى بِجْسِهِم وَمَاتُوا وَهُمْ كَنِوُونَ﴾ وقوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ مَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آذَدَادُوا كُفْرًا﴾<sup>(ه)</sup> الآية، وغير ذلك في كتاب الله.

وأمَّا ما فرضه سبحانه من الفرائض في كتابه فدعائم الإسلام وهي خمس دعائم وعلى هذه الفرائض الخمسة بني الإسلام، فجعل سبحانه لكلِّ فريضة من هذه الفرائض أربعة حدود، لا يسع أحداً جهلها : أوَّلها الصّلاة، ثمَّ الزّكاة، ثمَّ الصّيام ثمَّ الحجُّ، ثمَّ الولاية وهي خاتمتها، والحافظة لجميع الفرائض والسنن .

(٢) سورة التوبة، الآية: ٣١.

- (١) سورة المائدة، الآية: ٧٢.
- (٣) سورة الكهف، الآية: ١١٠.
  - (٥) سورة النساء، الآية: ١٣٧.

فحدود الصّلاة أربعة: معرفة الوقت، والتوجّه إلى القبلة، والرُّكوع والسُّجود، وهذه عوامٌ في جميع الناس، العالم والجاهل، وما يتصل بها من جميع أفعال الصّلاة والأذان والإقامة وغير ذلك، ولمّا علم الله سبحانه أنَّ العباد لا يستطيعون أن يؤدُّوا هذه الحدود كلّها على حقائقها جعل فيها فرائض، وهي الأربعة المذكورة، وجعل ما فيها من هذه الأربعة من القراءة والدّعاء والتسبيح والتكبير والأذان والإقامة وما شاكل ذلك سنّة واجبة، من أحبّها يعمل بها إعمالا فهذا ذكر حدود الصّلاة.

وأما حدود الزّكاة فأربعة أوَّلها معرفة الوقت الَّذي يجب فيه الزكاة، والثّاني القسمة، والنَّالث الموضع الَذي توضع فيه الزكاة، والرّابع القدر، فأما معرفة العدد والقسمة، فإنّه يجب على الإنسان أن يعلم كم يجب من الزكاة في الأموال الّتي فرضها الله تعالى من الإبل والبقر والغنم والذَّهب والفضّة والحنطة والشعير والتمر والزّبيب، فيجب أن يعرف كم يخرج من العدد والقسمة ويتبعهما الكيل والوزن والمساحة فما كان من العدد، فهو من باب الإبل والبقر والغنم، وأمّا المساحة فمن باب الأرضين والمياه، وما كان من المكيل فمن باب الجوب الّتي هي أقوات النّاس في كلّ بلد، وأما الوزن فمن الذَّهب والفضة وسائر ما يوزن من أبواب مبلغ التجارات ممّا لا يدخل في العدد ولا الكيل، فإذا عرف الإنسان ما يوزن في هذه الأشياء، وعرف الوضع وتوضّع فيه كان مؤدياً للزّكاة على ما فرض الله تعالى .

وأمّا حدود الصّيام فأربعة حدود أوَّلها اجتناب الأكل والشرب، والثّاني اجتناب النّكاح، والثّالث اجتناب القيء متعمّداً، والرابع، اجتناب الاغتماس في الماء وما يتّصل بها، وما يجري مجراها من السّنن كلّها.

وأمّا حدود الحجّ فأربعة وهي الإحرام، والطواف بالبيت، والسّعي بين الصفا والمروة، والوقوف في الموقفين، وما يتبعها ويتّصل بها فمن ترك هذه الحدود وجب عليه الكفّارة والإعادة.

وأمّا حدود الوضوء للصّلاة فغسل اليدين والوجه والمسح على الرأس وعلى الرّجلين وما يتعلّق ويتصل بها سنّة واجبة على من عرفها، وقدر على فعلها .

وأمّا حدود الإمام المستحقّ للإمامة فمنها أن يعلم الإمام المتولّي عليه أنّه معصوم من الذُّنوب كلّها صغيرها وكبيرها، لا يزلُّ في الفتيا ولا يخطىء في الجواب ولا يسهو ولا ينسى، ولا يلهو بشيء من أمر الدُّنيا .

والنَّاني أن يكون أعلم الناس بحلال الله وحرامه، وضروب أحكامه وأمره ونهيه، وجميع ما يحتاج إليه الناس، فيحتاج الناس إليه ويستغني عنهم.

والثَّالث يجب أن يكون أشجع النَّاس لأنَّه فئة المؤمنين الَّتي يرجعون إليها إن انهزم من الزَّحف انهزم الناس بانهزامه. ١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

والرابع يجب أن يكون أسخى الناس وإن بخل أهل الأرض كلّهم لأنّه إن استولى الشُّعُ عليه شحَّ على ما في يديه من أموال المسلمين.

والخامس العصمة من جميع الذّنوب، وبذلك يتميّز من المأمومين الّذين هم غير معصومين، لأنّه لو لم يكن معصوماً لم يؤمن عليه أن يدخل فيما يدخل فيه النّاس من موبقات الذُّنوب المهلكات، والشّهوات واللذّات، ولو دخل في هذه الأشياء لاحتاج إلى من يقيم عليه الحدود، فيكون حينتذ إماماً مأموماً، ولا يجوز أن يكون الإمام بهذه الصفة.

وأمّا وجوب كونه أعلم الناس فإنّه لو لم يكن عالماً لم يؤمن أن يقلب الأحكام والحدود، ويختلف عليه القضايا المشكلة فلا يجيبَ عنها بخلافها ، أمّا وجوب كونه أشجع النّاس فبما قدَّمناه، لأنّه لا يصحُّ أن ينهزم فيبوء بغضب من الله تعالى وهذه لا يصحُّ أن يكون صفة الإمام، وأمّا وجوب كونه أسخى النّاس فبما قدَّمناه وذلك لا يليق بالإمام.

وقد جعل الله تعالى لهذه الأربعة فرائض دليلين أبان لنا بهما المشكلات وهما الشمس والقمر، أي النبيُّ ووصيّه بلا فصل.

وأمّا الزّجر في كتاب الله يَتَمَوّكُن فهو ما نهى الله سبحانه ووعد العقاب لمن خالفه مثل قوله تعالى : ﴿وَلَا نَقَرَبُوا الزِّنَّ إِنَّهُم كَانَ فَنْحِشَةً وَسَاءَ سَبِيلًا﴾ وقوله تعالى : ﴿وَلَا نَقَرَبُوا مَالَ ٱلْيَتِيرِ إِلَّا بِأَلَتِي هِيَ أَحْسَنُ﴾ وقوله سبحانه : ﴿لَا تَأْكُلُوا ٱلزِّبَوَا أَضْعَنفُا مُضْتَعَفَةً﴾ وقوله : ﴿وَلَا نَقْ ٱلنَّفْسَ ٱلَتِي حَرَّمَ اللَهُ إِلَا بِٱلْحَقِّ﴾<sup>(1)</sup> ومثل هذا كثير في كتاب الله تعالى .

وأمّا ترغيب العباد في كتاب الله تعالى : ﴿ وَمِنَ ٱلَيْلِ فَتَهَجَّدْ بِهِ نَافِلَهُ لَكَ عَسَىٰ أَن يَبْعَمْنَكَ رَبُّكَ مَتَامًا تَحْمُونَا﴾ وقوله : ﴿ وَمَنْ عَمِلَ صَلِلْحًا مِن ذَكَرٍ أَوْ أَنْقَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُوْلَتَهِكَ يَدْخُلُونَ الْجُنَّةُ بِزَزَقُونَ فِيهَا بِغَيْرِ حِسَابٍ﴾ وقوله : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَسَالَ ذَزَةٍ خَيْرًا بَسَرَمُ ۞ وَمَن يَعْمَلُ مِنْقَسَالَ ذَزَةٍ شَرَّا بَسَرَمُ ۞ وقوله : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَسَالَ ذَزَةٍ خَيْرًا بَسَرَمُ ۞ وَمَن يَعْمَلْ مِنْقَسَالَ ذَزَةٍ شَرَّا بَسَرَمُ ۞ وقوله : ﴿ فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَسَالَ ذَذَةٍ خَيْرًا بَسَرَمُ ۞ وَمَن يَعْمَلْ مِنْقَسَالَ ذَذَةٍ شَيْرًا بَسَرَمُ هَالَهُ وقوله : ﴿ فَعَن يَعْمَلُ مِنْقِيالَ مَنْقُولُ وَهُو مُؤْمِنُ مَا يَ مُنْقَالَةُ مَنْ عَلَمُ مَنْ عَلَيْهِ مَنْ يَعْذَيْ فِيهُمُ مِنْ يَعْمَلُ مَعْمَلُ مِنْعَالَهُ مَنْ يَعْمَلُ

أمّا الترهيب في كتاب الله فقوله سبحانه : ﴿ يَتَأَيَّهُمَا ٱلنَّاسُ ٱتَـْقُوْا رَيَّكُمٌ إِنَّ زَلْزَلَهُ ٱلسَّاعَةِ شَتَّةً عَظِيرٌ ﴾ إلى قوله : ﴿ وَلَنَكِنَّ عَذَابَ ٱللَّهِ شَدِيدٌ﴾ وقوله نَبَرَيَبُكُ : ﴿ وَٱتَقُوْا يَوْمَا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ ثُمَّ تُوَفَّى كُلُ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلُمُونَ﴾ وقوله تعالى : ﴿ وَٱتَقُوْا يَوْمَا انَقُوْا رَيَّكُمْ وَاخْشُوْا بَوْمَا لَا يَجْزِفِ وَالِدُ عَن وَلِدِهِ وَلَا مَوْلُودُ هُوَ جَازٍ عَن وَالِدِهِ شَيَّتُهُ النَّاسُ وقوله تعالى : ﴿ إِنَّ الَذِينَ يَسْتَكْبُونَ عَنْ عِبَادَتِي سَيَدْخُلُونَ جَهَنَمَ دَلِيهِ شَيتُنَهُ الآية ا

- (1) سورة الإسراء، الآية: ٣٤.
   (٢) سورة النساء، الآية: ٣١.
  - (٣) سورة لقمان، الآية : ٣٣. (٤) سورة غافر، الآية : ٦٠.

أمّا الجدال ومعانيه في كتاب الله تعالى : ﴿وَإِنَّ فَرِبِقًا مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ لَكَمِهُونَ ﴿ يُجَدِلُونَكَ فِى ٱلْحَقِّ بَعَدَمَا بَبَيَنَ كَأَنَمَا يُسَاقُونَ إِلَى ٱلْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ ﴿ ) (١) ولما خرج رسول الله بدركان خروجه في طلب العدوّ، وقال لأصحابه : إنَّ الله بَتَوَكْ قد وعدني أن أظفر بالعير أو بقريش، فخرجوا معه على هذا فلمّا أقبلت العير وأمره الله بقتال قريش أخبر أصحابه فقال : إنَّ قريشاً قد أقبلت وقد وعدني الله سبحانه إحدى الطائفتين أنّها لكم وأمرني بقتال قريش .

قال: فجزعوا من ذلك وقالوا: يا رسول الله فإنّا لم نخرج على أهبة الحرب قال: وأكثر قوم منهم الكلام والجدال، فأنزل الله تعالى: ﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ ٱللَّهُ إِحْدَى الطَّآبِغَنَيْنِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّوُنَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ ٱلشَّوْكَةِ تَكُوْتُ لَكُمْ؟ إلى قوله: ﴿وَيَقْطَعَ دَابِرَ ٱلْكَفِرِينَ؟ وكقوله سبحانه: ﴿قَدْ سَمِعَ ٱللَّهُ قَوْلَ ٱلَنِي تَجَدِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِنَ إِلَى ٱللَّهِ وقوله سبحانه: ﴿وَيَعْطَعُ وَقُولُهُ عَلَيْهُ اللهُ عَالَى عَالَى اللهُ عَالَى أَنَّهُ إِلَى قُولُهُ اللهُ عَابَرَ اللهُ وكَفَولُهُ وَتَوَلَّهُ عَلَيْ أَنَهُ عَنْهُمُ وَقُولُهُ عَالَى عَالَهُ وَقُولُهُ عَنْهُ عَلَيْهُ وَقُولُهُ وَيَعْذَلُهُمُ اللهُ عَالَى وَقُولُهُ وَقُولُهُ عَالَهُ عَالَى أَنَّالُهُ عَنَى أَنْهُ وَاللهُ وَقُولُهُ عَالَهُ مُعَالَى إِلَيْهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَعَالَهُ وَقُولُهُ وَعَالَهُ عَذَرُ وَعَالَهُ وَعَالَهُ عَلَيْ

وأمّا الاحتجاج على الملحدين وأصناف المشركين مثل قوله حكاية عن قول إبراهيم عَنْ لا الله تَرَ إِلَى الَذِى حَاجَ إِبَرَهِمَ فِي رَبِعِ أَنَ مَاتَلَهُ اللَّهُ ٱلْمُلْكَ؟<sup>(٢)</sup> إلى آخر الآية وقوله سبحانه عن الأنبياء في مجادلتهم لقومهم في سورة الأعراف وغيرها، وقوله تعالى حكاية عن قوم نوح غَلَيْتَلا : ﴿قَالُواْ يَنْفُحُ قَدْ جَدَلَتْنَا فَأَحَقَرْتَ جِدَلْنَا فَأَلِنَا بِمَا تَفِدُنَآ إِن حَتُنتَ مِنَ الصَّندِقِينَ﴾<sup>(٣)</sup> ومثل هذا كثير موجود في مجادلة الأمم للأنبياء.

وأمّا ما في كتاب الله تعالى من القصص عن الأمم فإنه ينقسم على ثلاثة أقسام فمنه ما مضى، ومنه ما كان في عصره، ومنه ما أخبر الله تعالى به أنّه يكون بعده.

فأمّا ما مضى فما حكاه الله تعالى فقال : ﴿غَنُ نَقْضُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَعِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَذَا ٱلْقُرْءَانَ﴾ ومنه قول موسى لشعيب : ﴿فَلَمَّا جَاءَمُ وَقَضَ عَلَيْهِ ٱلْقَصَصَ قَـالَ لَا تَخَفَّ جَوْتَ مِنَ ٱلْقَوْمِ الظَّلِلِمِينَ﴾<sup>(٤)</sup> ومنه ما أنزل الله من ذكر شرائع الأنبياء وقصصهم وقصص أممهم، حكايةً عن آدم إلى نبيّنا صلى الله عليه وآله وعليهم أجمعين .

وأمّا الّذي كان في عصر النّبي ﷺ فمنه ما أنزل الله تعالى في مغازيه وأصحابه وتوبيخهم ومدح من مدح منهم، وذمّ من ذمّ منهم، وما كان من خير وشرّ وقصّة كلّ فريق منهم، مثل ما قصّ من قصّة غزاة بدر، وأحد، وخيبر، وحنين، وغيرها من المواطن والحروب، ومباهلة النّصارى، ومحاربة اليهود، وغيره، ممّا لو شرح لطال به الكتاب.

وأمّا قصص ما يكون بعده فهو كلُّ ما حدث بعده ممّا أخبر النبيُّ ﷺ به وما لم يخبر، والقيامة وأشراطها، وما يكون من الثواب والعقاب، وأشباه ذلك.

- (1) سورة الأنفال، الآيتان: ٥-٦.
   (٢) سورة البقرة، الآية: ٢٥٨.
- (٣) سورة هود، الآية: ٣٢. (٤) سورة القصص، الآية: ٢٥.

وأما ما في كتاب الله تعالى من ضرب الأمثال فمثل قوله تعالى: ﴿مَنَرَبَ ٱللَّهُ مَنْكَ كَلِمَةُ طَبِّسبَةُ كَشَجَرَةِ طَبِّبَةٍ﴾<sup>(١)</sup> إلى آخر الآية، وقوله تعالى: ﴿مَثَلُ مَا يُنفِقُونَ فِي هَاذِهِ ٱلْحَيَوَةِ ٱلْدُنيَا حَمَثُل ربيح فِبهَا صِرُّ أَمَابَتْ حَرْثَ قَوْدٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ﴾ الآية وكقوله: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَنوَاتِ وَٱلْأَنِيْ مَثُلُ نُورِهِ كَمِشْكَوَةٍ فِبهَا مِصَرًا أَسَمَانَ حَرْثَ قَوْدٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ﴾ الآية وكقوله: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَنوَاتِ وَٱلْأَنْسَ مَثُلُ نُورِهِ كَمِشْكَوَةٍ فِبهَا مِصَرًا مَنْ عَرْثَ قَوْدٍ ظَلَمُوا أَنفُسَهُمْ﴾ الآية وكقوله: ﴿اللَّهُ نُورُ السَّمَنوَاتِ وَٱلأَرْضِ مَثُلُ نُورِهِ كَمِشْكَوَةٍ فِبهَا مِصَرًا مَعَابَةُ عَرْثَ أَخَر الآية، وإنما ضرب الله سبحانه هذه الأمثال للنّاس في كتابه ليعتبروا بها، ويستدلوا بها ما أراده منهم من الطاعة وهو كثير في كتابه تعالى . وأما ما في كتابه تعالى في منه منى التنزيل والتأويل فمنه ما تأويله في تنزيله ومنه ما تأويله قبل

واما ما في كتابه تعالى في معنى التنزيل والتاويل فمنه ما تاويله في تنزيله ومنه ما تاويله قبل تنزيله ومنه ما تأويله مع تنزيله، ومنه ما تأويله بعد تنزيله.

فأمًا الذي تأويله في تنزيله فهو كلُّ آية محكمة نزلت في تحريم شيء من الأمور المتعارفة التي كانت في أيّام العرب، تأويلها في تنزيلها فليس يحتاج فيها إلى تفسير أكثر من تأويلها وذلك قوله تعالى في التحريم : ﴿حُرِّمَتَ عَلَيْكُمْ أَتَهَكَ ثَكُمْ وَبَنَائَكُمْ وَأَخَوَنُكُمْ كَا لَآية وقوله : ﴿إِنَّمَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ أَلْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحَمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ الآية وقوله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهُمَا أَلَذِينَ مَامَنُوا انَّقُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ ٱلْبَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحَمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ الآية وقوله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهُمَا أَلَذِينَ مَامَنُوا انَّقُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ ٱلْبَيْنَةِ وَالدَّمَ وَلَحَمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ الآية وقوله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهُمَا أَلَذِينَ مَامَنُوا انَقُوا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ ٱلْبَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحَمَ ٱلْخِنزِيرِ ﴾ الآية وقوله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهُمَا اللَّهُ وَذَرُوا مَا بَقِي مِنَ ٱلْبَيْوَا لِي قوله : ﴿وَأَحَلَ ٱللَّهُ ٱلْبَيْعَ وَحَرَّمَ ٱلرِبُوا ﴾ (<sup>(1)</sup> ومثل مَا حَرَّمَ رَبُحَكُمُ عَلَيْتَكُمُ أَلَهُ تُعْرَبُوا لِهِ مَنْتَعَالَهُ اللَهُ وَقُولُهُ عَلَهُ عَمَا لَتَ

وقوله بَبْوَيَلِنَّ في معنى التحليل : ﴿ أَحِلَّ لَكُمْ مَمَيْدُ ٱلْبَحْرِ وَطَعَامُهُ مَتَنَعًا لَكُمْ وَلِلسَّيَارَةُ ﴾ وقوله سبحانه : ﴿وَإِذَا حَلَنَمُ فَأَصْطَادُواً ﴾ وقوله تعالى : ﴿ يَسْتَلُوْنَكَ مَاذَا أَحِلَ لَمُمْ فَلَ أَحِلَ لَكُمُ ٱلطَّيِبَتُ وَمَا عَلَمْتُد بِنَ الْجُوَادِج مُكَلِّبِنَ تُقْلِمُوْنَهُنَ مِمَا عَلَمَكُمُ اللَّهُ ﴾<sup>(٥)</sup> الآية وقوله تعالى : ﴿وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ ﴾<sup>(١)</sup> وقوله تعالى : ﴿يَنَايَّكَ ٱلَذِينَ مَامَنُوا أَوْفُوا بِآلَمُقُودُ أُحِلَّتَ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَذِيرِ إِلَامًا يُنَا عَلَيْكُمُ عَلَيْ مَعْتُ وقوله تعالى : ﴿يَنَايَكُمَ عَلَيْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ هُ<sup>(٥)</sup> الآية وقوله تعالى : ﴿وَطَعَامُكُمْ حِلُّ لَهُمْ كُ<sup>(١)</sup> وقوله تعالى : ﴿يَنَايَكُمُ كَانَ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ أَنَقُهُ وَالَمُقُودُ أُحِلَتَ لَكُم بَهِيمَةُ الأَنْعَذِ الصَّيْذِ وَأَنتُمَ حُرُمُ كُ<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى : ﴿أُحِلَّ لَكُمْ يَسْبَعُ الْأَمَنَ إِنَّا عَلَيْكُمْ عَلَهُ عَذَى تَبْلَدُ وَاللَّهُ اللَّذِينَ عَلَيْكُمْ عَالَهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ وَقُولُهُ عَالَمُونُ أَعْتَابُهُمُ عَلَيْكُمْ عَلَى عَلَيْتُكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَمُ مَنْ الْمَعْتَعَالَ عَلَيْهُمُ مَنْعَا الصَيْبِذِ وَانَتُهُ حُرُمُ كُولُهُ إِنَّا وَقُولُهُ الْمُوا الْمُقُودُ أُحِلَقًا لَعْلَ لَكُمْ عَلَيْكُمُ عَالَا وقوله تعالى : ويتأَنتُم حُرُمُ كُ<sup>(٢)</sup> وقوله تعالى : الصَيْدِ وَانتُهُ لَكُمْ كُمْ أَنَهُ لَكُمْ كُمُ أَنَهُ عَالَكُمْ وَالَهُ اللَّهُ لَكُمْ عُنُولُهُ إِلَى الْطَعْبَكُمْ عَلَى الْمُعَالَى اللَّهُ تعالى . السَابَةُ تكُمْ كُمْ أَنَهُ عَالَوْفُولُ اللَّهُ عَالَيْكُمْ عَالَكُمْ كُمْ عَالَهُ عَلَيْهُ عَلَى الْ

وأمّا الذي تأويله قبل تنزيله فمثل قوله تعالى في الأمور الّتي حدثت في عصر رسول الله يحيم مما لم يكن الله أنزل فيها حكماً مشروحاً، ولم يكن عند النبي يحيم فيها شيء، ولا عرف ما وجب فيها، مثل ذلك من اليهود من بني قريظة والنضير، وذلك أنَّ رسول الله يحيم لمّا هاجر إلى المدينة كان بها ثلاث بطون من اليهود من بني هارون منهم بنو قريظة، وبنو النضير، وبنو القينقاع فلمّا دخلت الأوس والخزرج في الإسلام، جاءت اليهود إلى رسول الله يحيم

- (1) سورة ابراهيم، الآية: ٢٤.
- (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٧٥.
- (٥) (٦) سورة المائدة، الآيتان: ٤-٥.
  - (٨) سورة البقرة، الآية: ١٨٧.

- (٢) سورة النور، الآية: ٣٥.
- (٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥١.
  - (٧) سورة المائدة، الآية: ١.
- (٩) سورة المائدة، الآية: ٨٧.

فقالوا : يا محمّد قد أحببنا أن نهادنك إلى أن نرى ما يصير إليه أمرك، فأجابهم رسول الله تكرُّماً وكتب لهم كتاباً أنّه قد هادنهم وأقرَّهم على دينهم لا يتعرَّض لهم وأصحابهم بأذيّة، وضمّنوهم عن نفوسهم أنّهم لا يكيدونه بوجه من الوجوه، ولا لأحد من أصحابه.

وكانت الأوس حلفاء بني قريظة، والخزرج حلفاء بني النضير، وبنو النضير أكثر عدداً من بني القريظة وأكثر أموالاً، وكانت عدَّتهم ألف مقاتل، وكانت عدد بني قريظة مائة مقاتل، وكان إذا وقع بينهم قتل لم يرض بنو النضير أن يكون قتيل بقتيل، بل يقولون نحن أشرف وأكثر وأقوى وأعزً.

ثمَّ اتَفقوا بعد ذلك أن يكتبوا بينهم كتاباً شرطوا فيه : أيّما رجل من بني النضير قتل رجلاً من بني قريظة دفع نصف الدّية، وحمم وجهه – ومعنى حمم وجهه سخم وجهه بالسواد – ومعناه حمم بالفحم – ويقعد على حمار ويحوَّل وجهه إلى ذنب الحمار، ونودي عليه في الحيّ وأيّما رجل من بني قريظة قتل رجلاً من بني النضير كان عليه الدّية الكاملة، وقتل القاتل مع دفع الدّية .

فلمًا هاجر رسول الله على إلى المدينة، ودخل الأوس والخزرج في دين الإسلام، وثب رجل من بني قريظة على رجل من بني النضير فبعث بنو النضير إلى بني قريظة ابعثوا لنا بقاتل صاحبنا لنقتله، وابعثوا إلينا بالدية. فامتنعوا من ذلك وقالوا: ليس هذا حكم الله في التوراة وإنّما هذا حكم ابتدعتموه وليس لكم علينا إلاّ الدية أو القتل، فإن رضيتم بذلك وإلاّ بيننا وبينكم محمد نتحاكم إليه جميعاً.

قال: فبعث بنو النضير إلى عبد الله بن أبي بن سلول وكان رأس المنافقين فقالوا: قد علمت ما بيننا من الحلف والموادعة، وقد كنّا لكم يا معاشر الأنصار من الخزرج أنصاراً على من آذاكم وقد امتنعت علينا بنو قريظة بما شرطناه عليهم، ودعوناه إلى حكم محمد وقد رضينا به، فاسأله أن لا ينقض شرطنا فقال لهم عبد الله بن ابي بن سلول: ابعثوا إليَّ رجلاً منكم ليحضر كلامي وكلام محمد فإن علمتم أنَّه يحكم لكم ويقرُّكم على ما كنتم عليه، فارضوا به، وإن لم يفعل فلا ترضوه لحكمه.

وجاء عبد الله بن أبي بن سلول إلى رسول الله عنه ومعه رجل من اليهود فقال : يا رسول الله إنَّ هؤلاء اليهود لهم العدد والعدَّة والمنعة وقد كانوا كتب بينهم كتاب شرط اتفقوا عليه فيما بينهم، ورضوا جميعاً به، وهم صائرون إليك فلا تنقض عليهم شرطهم، فاغتمَّ من كلامه ولم يجبه ودخل عني منزله.

فأنزل الله عليه : ﴿يَتَأَيُّهُمَا الرَّسُولُ لَا يَحَرُّنَكَ الَّذِينَ يُسَدِعُونَ فِي الْكُفْرِ مِنَ الَّذِينَ قَالُوا ءَامَنَا بِأَفْوَاهِهِمْ وَلَدْ تُؤْمِن قُلُوبُهُمْ ﴾<sup>(1)</sup> يعني تعالى عبد الله بن أبي بن سلول ثمَّ قال سبحانه : ﴿وَمِنَ

(١) سورة المائدة، الآية: ٤١.

ٱلَذِينَ هَادُوا سَتَنْعُونَ لِلْكَذِبِ سَتَنْعُونَ لِقَوْمٍ ءَاخَرِينَ ﴾ يعني به الرَّجل اليهودي الَّذي وافى مع عبد الله بن أبيّ بين سلول ليسمع ما يقول رسول الله عظيم من الجواب لعبد الله، وقال : ﴿لَمَرَ يَأْتُولَكُ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ مِنْ بَعْدٍ مَوَاضِعِـةٍ. يَقُولُونَ إِنَّ أُوتِيشُمَ هَٰذَا فَخُذُوهُ وَإِن لَمَ تُؤْتَوْهُ فَأَحْذَرُوا وَمَن يُرِدِ اللَّهُ فِتْنَتَمُ فَلَن تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْكاً أُوْلَيَتْكُو ٱلْذِينَ لَمَ يُودِ اللهِ عَال في الدُّنِي حَرَقٌ وَلَهُمَ فِي الْأَخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمُ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿لَهُ عَلَيْهِ إِلَى عَلَيْهِ إ

وجعل سبحانه الأمر إلى رسوله إن شاء أن يحكم بينهم، وإن شاء أعرض عنهم، ثمَّ قال تعالى: ﴿وَإِنَّ حَكَمَ اللَّهِ ثُمَّ بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطُ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُفْسِطِينَ ﴾ وَكَمْ يَكْبُونَكَ وَعِندُ ٱلتَوْرَنَّةُ فِيهَا حُكْمُ اللَّهِ ثُمَّ يَتَوَلَوْنَ مِنْ بَعَـدِ ذَالِكَ وَمَا أَوَلَتَهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ التَوْرَنَّةُ فِيها حُكْمُ اللَّهِ ثُمَ يَبَا ٱلْبَيْوَنَ مِنْ بَعَـدِ ذَالِكَ وَمَا أَوَلَتَهِكَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ مُدَى وَنُوَرُّ عِمَّمُمُ يَها ٱلْبَيْوَنَ الذِينَ أَسْلَمُوا لِلَذِينَ هَادُوا وَٱلرَّئَيْنِيُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا السَّعْفِظُوا مِن مُدَى وَنُورُ عِمَامُ اللَّهِ شُهَدَاءً فَكَلا تَحْشُوا الذِينَ هَادُوا وَٱلرَّئِينِيُونَ وَالأَحْبَارُ بِمَا السَّعْفِظُوا مِن كَلَابِ اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهَدَاءً فَكَلا تَحْشُوا النَّكَاسَ وَاخْشَوْنُ وَلا تَشْتَرُوا بِعَايَتِي ثَنَا قَلِيلاً وَمَن كَنُو اللَّهِ وَكَانُوا عَلَيْهِ شُهُ اللَّهُ مَا وَالمَا مَا لَكَفُونَ اللَّهُ الْحَاسَ وَاخْشَوْنُ وَلا تَشْتَرُوا بِعَايَتِي شَها مَا يَدَ عَمَامُ وَالْنَفْسَ فِالنَّفِي وَالْالَقُورَةِ عَلَى اللَّهُ عَلَى وَالْمَالَ اللَّهُ عَلَى وَالْعَبْرَى الْمَوْ الْمَكْمَا وَالْتَعْدَى وَالْعَبْنُ وَكَانُوا عَلَيْهِ وَالْقَبْلَ اللَهُ مُعْرَا اللَّكَاسَ وَالْعَبْنَ وَالْعَبْنَ وَالْعَبْنَ الْمَكَمُ وَالْعَبْنَ اللَّهُ وَالْتَ مِنْ الْعَانِ وَالْعَبْنَ الْوَلَتِينَ وَالْأَنْتَ بِاللَهُ وَمَن لَذَ يَعَتَى وَالْعَبْنَ وَالْعَبْنَ وَالْعَنْنَ اللَهُ عَلَى وَالْعَبْنَ

[ومثل ذلك الظهار] في كتاب الله تعالى فإنَّ العرب كانت إذا ظاهر رجل منهم من امرأته حرمت عليه إلى آخر الأبد، فلمّا هاجر رسول الله عن كان بالمدينة رجل من الأنصار يقال له أوس بن الصّامت وكان أوَّل رجل ظاهر في الإسلام وكان كبير السّنّ به ضعف فجرى بينه وبين أهله كلام، وكانت امرأته تسمّى خولة بنت ثعلبة الأنصاريّ فقال لها أوس : أنت عليَّ كظهر أمّي، ثمَّ إنّه ندم على ما كان منه، وقال : ويحك إنّا كنّا في الجاهليّة نحرِّم علينا الأزواج في مثل هذا من قبل الإسلام، فلو أتيت رسول الله عني تسأله عن ذلك .

فجاءت خولة بنت ثعلبة إلى رسول الله فقالت: يا رسول الله زوجي ظاهر منّي وهو أبو أولادي وابن عمّي قد كان هذا الظهار في الجاهلية يحرِّم الزوجات على الأزواج أبداً، فقال لها : ما أظنّك إلا أن حرمت عليه إلى آخر الأبد فجزعت جزعاً شديداً وبكت ثمَّ قامت فرفعت يديها إلى السماء وقالت : إلى الله أشكو فراق زوجي، فرحمها أهل البيت، وبكوا لمكانها، فأنزل الله على نبيّه : فَقَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْمِعَها وَتَشْتَكِي إِلَى آفَرُ المَا فَي فَانَ فَا اللَّهُ سَمِيعٌ بَعَيدِرُ الله على نبيّه : فَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْمِعِها وَتَشْتَكِي إِلَى اللهُ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَعَاوُرُكُماً إِلَى اللَّهُ سَمِيعٌ بَعَيدِرُ الله على نبيّه : فَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْمِعها وَتَشْتَكِن إِلَى اللهُ وَاللهُ يَسْمَعُ تَعَاوُرُكُماً اللَّهُ سَمِيعٌ بَعَيدِرُ الله على نبيّه : فَقَدْ سَمِعَ اللهُ قَوْلَ الَتِي تُجَدِلُكَ فِي زَوْمِعها وَتَشْتَكِي إِلَى اللهُ البيت، وبكوا لمكانها، يُتَمَاتًا ذَلِكُرُ تُوعَظُونَ بِهِمْ وَاللَّذِينَ يُظَنَعُونَ مِن نِينَة عَلَى أَنْ وَاللهُ يَسْعُ تُعَاوُرُكُو يَتَمَاتَنَا ذَلِكُمُ تُوَعَظُونَ بِعَدٍ قَالَة مِنا تَعْمَلُونَ خَبِرُ () فَتَن لَعَلَى أَنُوا الله عَقوله : فَ

سورة المائدة، الآيات: ٤٢-٤٩.
 ٣٠ سورة المجادلة، الآيات: ٤-١.

الصّامت زوجك يعتق نسمة، فقالت: يا رسول الله وأنّى له نسمة لا والله ما له خادم غيري، قال: فيصوم شهرين متتابعين قالت: إنّه شيخ كبير لا يقدر على الصيام، قال: فمريه أن يتصدَّق على ستّين مسكيناً قالت: وأنّى له الصّدقة فوالله ما بين لابتيها أحوج منّا ، قال: فقولي فليمض إلى أمَّ المنذر فليأخذ منها شطر وسق تمر، فليتصدَّق على ستّين مسكيناً، قال: فعادت إلى أوس، فقال لها: ما وراءك؟ قالت: خير وأنت ذميم، إنَّ رسول الله أن تمضي إلى أمَّ المنذر فتأخذ منها وسق تمر فلتصدِّق به على ستّين مسكيناً.

ومثل ذلك في اللعان: إنَّ رسول الله عَنْ لَمَا رجع من غزاة تبوك قام إليه عويمر بن الحارث العجلاني فقال: يا رسول الله إنَّ امرأتي زنت بشريك بن السَّمخاط فأعرض عنه فأعاد عليه القول فأعرض عنه فأعاد عليه القول فأعرض عنه، فأعاد ثالثة فقام عَنْهُ ودخل، فنزل اللّعان فخرج إليه فقال: ائتني بأهلك فقد أنزل الله فيكما قرآناً، فمضى وأتى بأهله وأتى معها قومها وكانت في شرف من الأنصار.

فوافوا رسول الله في وهو يصلّي العصر، فلمّا فرغ أقبل عليهما وقال لهما: تقدَّما إلى المنبر فلاعنا، فتقدّم عويمر إلى المنبر فتلا عليهما رسول الله عني آية اللّعان: فواللّذِينَ يَرْمُونَ أَزَوَجَهُمُ وَلَزَ يَكُنُ لَمُمْ شُهَدَةُ إِلَا أَنْسُلُمْ فَشَهَدَةُ أَحَدِهِ أَزَيْعُ شَهَنَدَتٍ بِاللّهِ إِنَّهُ لَمِنَ الصَّدِقِينَ ﴾<sup>(1)</sup> فيما رماها به، فقال لها رسول الله عني: والعني نفسك بالخامسة فشهدت، وقالت في الخامسة أنَّ غضب الله عليها إن كان من الصّادقين فيما رماني به، فقال لهما رسول الله عني : اذهبا ولن يحلَّ لك، ولن تحلّي له أبداً.

فقال عويمر : يا رسول الله فالّذي أعطيتها؟ فقال له : إن كنت صادقاً فهو لها بما استحللته من فرجها ، وإن كنت كاذباً فهو أبعد لك منه ، وفرَّق بينهما .

ومثله أنَّ قوماً من أصحاب رسول الله تتحقيق توهبوا وحرموا أنفسهم من طيّبات الدُّنيا، وحلفوا على ذلك أنّهم لا يرجعون إلى ما كانوا عليه أبداً، ولا يدخلون فيه بعد وقتهم ذلك، منهم عثمان بن مظعون، وسلمان وتمام عشرة من المهاجرين والأنصار، فأمّا عثمان بن مظعون فحرَّم علي نفسه النساء، والآخر حوَّم الإفطار بالنّهار إلى غير ذلك من مشاقّ التكليف.

فجاءت امرأة عثمان بن مظعون إلى بيت أمِّ سلمة فقالت لها : لم عطّلت نفسك من الطيب والصّبغ والخضاب وغيره؟ فقالت : لأنَّ عثمان بن مظعون زوجي ما قربني مذكذا وكذا، قالت أمَّ سلمة : ولم ذا؟ قالت : لأنّه قد حرَّم على نفسه النساء وترهّب، فأخبرت أمَّ سلمة رسول الله ﷺ بذلك وخرج إلى أصحابه وقال : أترغبون عن النساء؟ إنّي آتي النساء، وأُفطر بالنّهار، وأنام الليل، فمن رغب عن سنّتي فليس منّي، وأنزل الله تعالى : ﴿يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ

(١) سورة النور، الآية: ٦.

١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

ءَامَنُوا لَا تُحَرِّمُوا طَيِّبَنَتِ مَا أَحَلَ اللَّهُ لَكُمَ وَلَا نَعْـنَدُوَأَ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحِبُّ المُعْتَدِينَ ﴿ وَكُلُوا مِنَا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَكُ طَيِّـبًا وَانْتَقُوا اللَّهَ الَذِي آنَتُد بِهِ. مُؤْمِنُوتَ ﴿ )

فقالوا: يا رسول الله إنّا حلفنا على ذلك، فأنزل الله لِمَتَكَظُنُ : ﴿لَا يُوَاخِدُكُمُ اللهُ بِاللَّغْوِ فِ أَيْمَنِكُمْ﴾ إلى قوله: ﴿ذَلِكَ كَفَنَرَةُ أَيْمَنِيَكُمْ إِذَا حَلَفَتُمْ وَاحْفَـظُوا أَيْمَنْنَكُمْ﴾ <sup>(٢)</sup>.

ومثله أنَّ قوماً من الأنصار كانوا يعرفون ببني أُبيرق وكانوا منافقين قد أظهروا الإسلام وأسرُّوا النفاق، وهم ثلاثة أخوة، يقال لهم: بشر ومبشّر وبشير وكان بشر يكنّى أبا طعمة، وكان رجلاً حثيثاً شاعراً قال: فنقبوا على رجل من الأنصار يقال له رفاعة بن يزيد بن عامر، وكان عمَّ قتادة بن النعمان الأنصاري وكان قتادة ممّن شهد بدراً، فأخذوا طعاماً كان قد أعدًه لعياله وسيفاً ودرعاً.

فقال رفاعة لابن أخيه قتادة : إنَّ بني أُبيرق قد فعلوا بي كذا، فلمّا بلغ بني أُبيرق ذلك جاؤا إليهما وقالوا لهما : إنَّ هذا من عمل لبيد بن سهل، وكان لبيد بن سهل رجلاً صالحاً شجاعا بطلاً إلاّ أنّه فقير لا مال له، فبلغ لبيداً قولهم فأخذ سيفه وخرج إليهم فقال لهم : يا بني أبيرق أترموني بالسّرقة، وأنتم أولى به منّي، والله لتبيّننَّ ذلك أو لأمكنن سيفي منكم، فلا يزالوا يلاطفونه حتّى رجع عنهم وقالوا له : أنت بريء من هذا.

فجاء قتادة بن النعمان إلى رسول الله عنه فقال له : بأبي أنت وأمّي إنَّ أهل بيت منّا نقبوا على عمّي وأخذوا له كذا وكذا، وهم أهل بيت سوء وذكرهم بقبيح فبلغ ذلك بني أبيرق فمشوا إلى رسول الله عنه معهم رجل من بني عمّهم يقال له أشتر بن عروة وكان رجلاً فصيحاً خطيباً فقال : يا رسول الله إنَّ قتادة بن النّعمان عمد إلى أهل بيت منّا لهم حسب ونسب وصلاح، فرماهم بالسّرق وذكرهم بالقبيح وقال فيهم غير الواجب، قال رسول الله عنه: إن كان ما قلته حقّاً فبئس ما صنع.

فاغتمَّ قتادة من ذلك ورجع إلى عمّه فقال: يا ليتني متُّ ولم أكن كلّمت رسول الله في هذا، فأنزل الله تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۖ إِلَيْكَ ٱلْكِنَبَ بِٱلْحَقِّ لِتَحْكُمُ بَيْنَ ٱلنَّاسِ بِمَآ أَرَنكَ ٱللَّهُ وَلَا تَكُنُ لِلْخَابِينِينَ خَصِيمًا (١) وَٱسْتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ اللَهَ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا (1) وَلا تُجْدَدِلَ عَنِ ٱلَذِينَ يَغْتَانُونَ أَنفُسَهُمْ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُ مَن كَانَ خَوَانًا أَثِيمًا (10) إلى قوله: ﴿ وَكَانَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَظِيمًا﴾ إلى قوله: ﴿ وَكَانَ فَفُدُلُ ٱللَهِ عَلَيْكَ

ومثله أنَّ قريشاً كانوا إذا حجّوا وقفوا بالمزدلفة، ولم يقفوا بعرفات وكان تلبيتهم إذا أحرموا في الجاهليّة «لبّيك اللّهمَّ لبّيك لبّيك لا شريك لك لبّيك إنَّ الحمد والنّعمة لك» فجاءهم إبليس في صورة شيخ وقال لهم: ليس هذا تلبية أسلافكم قالوا: كيف كانت تلبية

(۱) - (۲) سورة المائدة، الآيات: ۸۷-۸۹.
 (۳) سورة النساء، الآيات: ۱۰۵-۱۱۳.

أسلافنا؟ فقال: كانت اللّهمَّ لبّيك لبّيك إنَّ الحمد والنعمة لك، والملك لك لا شريك لك إلاّ شريكاً هو لك.

فنفرت قريش من قوله، فقال: لا تنفروا من قولي وعلى رسلكم حتّى آتي آخر كلامي، فقالوا له: قل، فقال: إلاّ شريك لك هو لك، تملكه وما ملك. ألا ترون أنّه تملك الشريك والشريك لا يملكه، فرضيت قريش بذلك فلمّا بعث الله سبحانه رسوله ﷺ نهاهم عن ذلك، وقال: إنَّ هذا شريك، فقالوا: ليس بشريك لانّه لا يملكه وما ملك، فأنزل الله سبحانه: ﴿ضَرَبَ لَكُمُ مَشَلًا مِنْ أَنفَيكُمٌ هَلَ لَكُمُ مِن مَا مَلكَتْ أَيْمَنُكُمُ مِن شُرَكَآ، في ما رَ<u>ذَقْنَ</u>مُ فَأَمَنَتُرَ فِيهِ سَوَآتُهُ<sup>(1)</sup> إلى آخر الآية فأعلمهم أنّهم لا يرضون بهذا فكيف ينسبون إلى الله.

ومثله حديث تميم الداريّ مع ابن مندي وابن أبي مارية وما كان من خبرهم في السّفر، وكانا رجلين نصرانيّين وتميم الداريّ رجل من رؤوس المسلمين خرجوا في سفر لهم، وكان مع تميم الداريّ خُرج له فيه متاع وآنية منقوشة بالذّهب، وقلادة من ذهب أخرج معه ليبيعه في بعض أسواق العرب، فلمّا فصلوا عن المدينة اعتلَّ تميم علّة شديدة فلمّا حضرته الوفاة، دفع جميع ما كان معه إلى ابن مندي وابن أبي مارية وأمرهما أن يوصلاه إلى أهله وذرّيته.

فلمّا قدما إلى المدينة أخذا المتاع والآنية والقلادة، فسألوهما هل مرض صاحبنا مرضاً طويلاً أنفق نفقة واسعة؟ قالا : ما مرض إلاّ أيّاماً قلائل، قالوا : فهل سرقت منه شيء من متاعه في سفره هذا؟ قالا : لا، لم يسرق منه شيء قالوا : فهل اتّجر معكما في سفره تجارة خسر فيها؟ قالا : لم يتّجر في شيء، قالوا : فإنّا افتقدنا أفضل شيء كان معه آنية منقوشة بالنَّهب، وقلادة من ذهب، فقالا : أما الّذي دفعه إلينا فقد أدّيناه إليكم، فقدًموهما إلى رسول الله يُشِيرًا فأوجب عليهما اليمين، فحلفا وخلّى سبيلهما .

ثمَّ إنَّ تلك الآنية والقلادة ظهرت عليهما، فجاء أولياء تميم إلى رسول الله فأخبروه، فأنزل الله تَتَمَرَّكُلُ : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا شَهَدَةً بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِبْنَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱلْنَانِ ذَوَا عَدْلِ مِنكُمْ أَوَ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنَّ أَنتُمَّ ضَرَيْتُمْ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَبَبَتَكُم تُصِيبَةُ ٱلْمَوتُ فِاللَّهُ سبحانه شهادة أهل الكتاب على الوصيّة فقط إذا كان ذلك في السّفر، ولم يجدوا أحداً من المسلمين عند حضور الموت.

ثمَّ قال تعالى: ﴿ تَحْشِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ الْغَسَلَوْقِ﴾ يعني صلاة العصر فيقسمان بالله أنهما أحقُّ بذلك يعني تعالى يحلفان بالله أنهما أحق بهذه الدَّعوى منهما، فإنّهما كذبا فيما حلفا و﴿ لَشَهَدَنُنَا أَحَقُ مِن شَهَدَتِهِمَا وَمَا اَعْتَدَيْنَا إِنَّا إِذَا لَمِينَ الظَّلِلِمِينَ﴾<sup>(٣)</sup>.

فأمر رسول الله عظيم أولياءهم أن يحلفوا بالله على ما ادَّعوه، فحلفوا، فلمَّا حلفوا أخذ

سورة الروم، الآية: ٢٨.
 (٢) – (٣) سورة المائدة، الآيات: ١٠٦–١٠٨.

١٢٨ – باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

رسول الله عنها الآنية والقلادة من ابن مندي وابن أبي مارية وردَّهما إلى أولياء تميم.

ثمَّ قال الله ﷺ : ﴿ ذَلِكَ أَدْنَى أَن يَأْتُوا بِالشَّهَدَةِ عَلَى وَجْهِهَا أَوْ يَخَافُوا أَن تُرَدَ أَبْنَنُ بَعَدَ أَيْسَنِيمُ وَآنَقُوا الله وَاسْمَعُواكِ(١) .

ومنه الحديث في أمر عائشة، وما رماها به عبد الله بن أبيُّ بن سلول وحسّان بن ثابت ومسطح بن أثاثة فأنزل الله تعالى : ﴿إِنَّ ٱلَّذِينَ جَآءُو بِٱلْإِفْكِ عُصْبَةٌ تِنكُرُ لَا تَمَسَبُوهُ نَنرًا لَكُمْ ﴾<sup>(٢)</sup> الآية فكلُّ ما كان من هذا وشبهه في كتاب الله تعالى فهو تأويله قبل تنزيله ومثله في القرآن كثير في مواضع شتّى .

وأممّا ما تأويله بعد تنزيله فهي الأمور الّتي أخبر الله تَخْتَكُ رسوله تشكر أنّها ستكون بعده، مثل ما أخبر به من أمور القاسطين والمارقين والخوارج، وقتل عمّار جرى ذلك المجرى، وأخبار السّاعة والرّجعة وصفات القيامة، مثل قوله تعالى: ﴿ هَلَ يَظُرُونَ إِلَا تَأْوِيلَهُمْ يَوْمَ يَأْذِ تَأْوِيلُهُ (٢) ﴿لا يَنعَ نَفْسًا إِبَنَبُهَا لَرَ تَكُنْ ءَامَنَتْ مِن قَبْلُ أَزْ كَسَبَتْ فِي إِينَنِهَا خَيْرُ أَ<sup>عَ</sup> وقوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَأْذِ يَلَهُ يَقُولُ الَذِينَ نَسُوهُ مِن قَبْلُ قَدْ جَآةَتْ رُسُلُ رَبِّنَا بِالْحَقِ فَهَلَ لَنَا مِن شُعَمّاة فَيَشْفَعُوا لَنَا أَزْ فَرَدُهُ فَعَمَلُ عَبْرُ أَلَا مِن شَعْمَاة مَنْتَ مِن قَبْلُ أَزْ كَسَبَتْ فِي إِينَنِهَا خَيْرُكُ <sup>(3)</sup> وقوله تعالى : فَرَدُهُ فَعَمَلُ عَبْرُ اللَّذِي كُنَّا مَعْمَلُ الآية وقوله سبحانه : ﴿ وَلَقَدْ حَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِكْرِ أَنَ الأَرْضَ يَرْتُهُمَ عَبْرُ اللَّذِي كُنَّا مَعْمَلُهُمُ الآية وقوله سبحانه : ﴿ وَلُقَدْ حَتَبْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعْدِ الذِكْرِ أَنَ الْأَرْضَ وَجُعَمَلُهُمْ أَيْبَهُ عَبَادِى اللَّعَوْلَهُ اللَّذِينِ اللَّعَوْ فَي الْنَوْنُهُ عَنْ اللَّعْنُ عَمَلُهُ الْنَا مِنْ مُنْعَاقًا فِي الْأَوْرِيمَ وَجُولُولُ مِنْ وَقُولُ وَقُولُهُ اللَّذِينَ وَجُولُولُولُ السَتُعْمِعُوا فِي الْأَرْضِ وَجُعْمَلُهُمُ أَلَيْعَلَ عَبْرُهُ الْنَا الْعَنْبَعْوَى أَنْ الْذَيْنُ وَعُولُولُ مَنْ يَنْهُمُ اللَّهُ عَنْبُكُونُ وَعُولُهُ عَالَتَ أَنْ وَقُرُي وَقُرْعَا وَقُولُهُ الْنَا الْنَرْضِ وَنُولُكُولُ مَعْمَا أَنْهُ مِنْتُ الللهُ عَنْ عَمَالًا إِنَّي وَقُولُ الْتَنْعَدُ اللَهُ اللَذِي وَجُولُولُ الْمَنْوَ فَهُمُ أَنْ وَعُنُولُ مِنْ وَعُقُولُ الْنَا مَا مَنْوا لَعْنَعْمُ وَالْعَالِي الْعُرَيْتِ مَا مَنْ أَنْهُ الْقُولُ عَمْدُولُ الللَّعُنْ وَاللَّهُ فَى اللَّنُولُ الْقُنْعَانُ وَقُولُ وَقُولُ وَقُنْتُنَا مَنْ وَعُنُولُ الْعَنْ وَقُولُ وَقُولُ وَقُولُهُ عَنْتُنَا فَ أَنْ الْقَنْعُ وَقُعُولُ الْقَنْ عَنْ عَنْ مُنْعُولُولُ وَقُولُ عَنْ لَائُولُ عَمْدَولُ الْعُنْ الْنَائِ الْعَنْ عَنْ عَلُهُ مَائُولُ الْقُنُولُ وَقُولُ عَنْ يَعْتُونُ وَقُولُ الْنَائُولُ وَقُعْنُولُهُ مَائُولُ الْعُنْ عَالُكُونُ وَعُولُ الْعَافُ فَقُولُ مَا مَا عَنْوَ الْنَال

ومثله ﴿وَقَضَيْنَا ۖ إِلَىٰ بَنِيَ إِسْرَءِيلَ فِي ٱلْكِنَكِ لَنُفْسِدُنَا فِي ٱلْأَرْضِ مَرَّتَيْنِ﴾<sup>(٦)</sup> فهذه الآيات وأشباههما نزلت قبل تأويلها ، وكلُّ ذلك تأويله بعد تنزيله .

[وأمّا ما تأويله مع تنزيله فمثل] قوله تعالى: ﴿يَتَأَيُّبُمُا الَّذِينَ ءَامَنُوا انَقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّدِيقِينَ﴾ فيحتاج من سمع هذا التنزيل عن رسول الله ﷺ أن يعرف هؤلاء الصّادقين الّذين أمروا بالكينونيَّة معهم، ويجب على الرسول أن يدلّ عليهم، ويجب على الأمّة حينئذ امتثال الأمر، ومثله قوله تعالى: ﴿أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي الأَمْمِ مِنكَرُكُ فلم يستغن الناس في هذا

- (١) سورة المائدة، الآيات: ١٠٨.
  - (٣) سورة الأعراف، الآية: ٥٣.
  - (٥) سورة الأنبياء، الآية: ١٠٥.
- (٢) سورة النور، الآية: ١١.
- (٤) سورة الأنعام، الآية: ١٥٨.
  - .114 (7) سورة الإسرام، الآية: \$.

المعنى بالتنزيل دون التّفسير كما استغنوا بالآيات المتقدّمة الّتي ذكرت في آيات ما تأويله في تنزيله اللاّتي ذكرناها في الآيات المتقدّمة [إلاّ] حين بيّن لهم رسول الله ﷺ أنَّ الولاة للأمر الّذي فرض الله طاعتهم من عترته المنصوص عليهم.

ومثله قوله تعالى : ﴿وَأَقِيمُوا الشَلَوْةَ وَءَاتُوا الرَّكُوْةَ ﴾ فلم يستغن الناس عن بيان ذلك من رسول الله عنهي وحدود الصلاة كيف يصلّونها وعددها وركوعها وسجودها ومواقيتها وما يتصل بها، وكذلك الزكاة والصوم وفرائض الحجّ وسائر الفرائض، إنّما أنزلها الله وأمر بها في كتابه مجملة غير مشروحة للناس في معنى التنزيل وكان رسول الله تشيئ هو المفسّر لها والمعلّم للامّة كيف يؤدّونها، وبهذه الطريقة وجب عليه تشيئ تعريف الأمّة الصادقين عن الله تَتَكَنَّلُ . ﴿وَلَلشَجَرَةَ الْمُلْعُوْنَةَ فِي الْفُرْءَانِ وَقُنُوَنُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا مُغْيَنَنَا كَيَرِيرُهُمْ إِنَّا

ومثله قوله سبحانه في سورة التوبة : ﴿وَمِنْهُمُ ٱلَّذِينَ يُؤَدُّونَ ٱلنَّيَّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَدُنَّ قُلَ أَذُنُ حَتِمِ لِحَصُّمَ ومثله قوله تعالى : ﴿وَمِنْهُم مَّن يَتَقُولُ اَشْدَن لِي وَلا نَفْتِنِيَّ أَلَا فِي الْفِنْسَنَةِ سَتَقَلُواً وَإِنَّ جَهَنَمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَفِرِينَ (٢) ومثله قوله تَتَخَطُّ : ﴿وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةُ مَرَدُوا عَلَ ٱلنِّفَاقِ لَا تَعْلَمُهُمُ نَعْنَمُهُمُ ومثل قوله تَتَخَطُ : ﴿لَا نَتَوَلُوا قَوْمًا عَضِبَ اللّهُ عَلَيْهِمَ وَمُنْهُ أَلا

فوجب على الأمّة أن يعرفوا هؤلاء المنزَّل فيهم هذه الآيات من هم؟ ومن غضب الله عليهم ليعرفوا بأسمائهم حتّى يتبرَّوًا منهم ولا يتولُّوهم قال الله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَهُم آَيِمَّةُ يَحَتُوُنَ إِلَى النَّكَارِ وَيَوْمَ ٱلْقِيَكَةِ لَا يُتَصَرُونَ (<sup>(7)</sup> ومثل ذلك كثير في كتاب الله تعالى من الأمو بطاعة الأصفياء ونعتهم، والتبرِّي ممّن خالفهم، وقد خرج رسول الله تشيئ ممّا وجب عليه، ولم يمض من الدُّنيا حتّى بيّن للأمة حال الأولياء من أولي الأمر، ونصَّ عليهم وأخذ البيعة على الأمّة بالسّمع لهم والطّاعة، وأبان لهم أيضاً أسماء من نهاهم عن ولايتهم، فما أقلَّ من أطاع في ذلك وما أكثر من عصى فيه، ومال إلى الدُّنيا وزخرفها، فالويل لهم.

وأمّا ما أنزل الله تعالى في كتابه ممّا تأويله حكاية في نفس تنزيله، وشرح معناه، فمن ذلك قصّة أهل الكهف، وذلك أنَّ قريشاً بعثوا ثلاثة نفر نضر بن حارث بن كلدة، وعقبة بن أبي معيط، وعاص بن واثل إلى رث<sup>(٤)</sup> وإلى نجران ليتعلّموا من اليهود والنصارى مسائل يلقونها على رسول الله ﷺ، فقال لهم علماء اليهود والنّصارى : سلوه عن مسائل فإن أجابكم عنها فهو النبيُّ المنتظر الّذي أخبرت به التوراة ثمَّ تسألوه عن مسائلة أُخرى فإن ادَّعى علمها فهو

- سورة الإسراء، الآية: ٦٠.
   ٣٠ سورة الممتحنة، الآية: ١٣.
  - (٣) سورة القصص، الآية: ٤١.
- (٤) والظاهر أنها روثية، قال الفيروزآبادي في القاموس المحيط: روثية: موضع بين الحرمين.

كاذب، لأنّه لا يعلم علمها غير الله، فقالوا: وما هذه الثلاث مسائل؟ قالوا: سلوه عن فتية كانوا في الزَّمن الأوَّل غابوا ثمَّ ناموا كم مقدار ما ناموا إلى أن انتبهوا؟ وكم كان عددهم؟ ولما انتبهوا ما الّذي صنعوا وصنعه قومهم؟ وكم لهم من حيث انتبهوا إلى يومنا هذا؟ وما كانت قصّتهم؟ وسلوه عن موسى بن عمران كيف كان حاله مع العالم حين اتّبعه وفارقه، وسلوه عن طائف طاف الشرق والغرب من مطلع الشّمس إلى مغربها من كان؟ وكيف كان حاله؟ ثمَّ كتبوا لهم شرح حال الثلاث مسائل على ما عندهم في التوراة.

قالوا لهم: فما المسألة الأخرى؟ قال: سلوه عن قيام السّاعة.

فقدم ألثلاثة نفر بالمسائل إلى قريش وهم قاطعون أن لا علم لديه منها، فمشت قريش إلى رسول الله عنه وهو في الحجر وعنده عمّه أبو طالب، فقالوا : ياأبا طالب إنَّ ابن أخيك محمّداً خالف قومه، وسفّه أحلامهم، وعاب آلهتهم، وسبّها وأفسد الشباب من رجالهم، وفرَّق جماعتهم، وزعم أنَّ أخبار السّماء تأتيه، وقد جننا بمسائل فإن أخبرنا بها علمنا أنّه صادق، وإن لم يخبرنا بها علمنا أنه كاذب قال لهم أبو طالب : دونكم فسلوه عمّا بدا لكم تجدوه مليّاً.

فقالوا : يا محمّد أخبرنا عن فئة كانوا في الزّمان الأوَّل ثمَّ غابوا ثمَّ ناموا وانتبهوا كم عددهم؟ وكم ناموا؟ وما كان خبرهم مع قومهم؟ وأخبرنا عن موسى بن عمران والعالم الّذي اتّبعه كيف كانت قصّته معه؟ وأخبرنا عن طائف طاف الشرق والغرب من مطلع الشمس إلى مغربها؟ وكيف كان خبره؟ .

فقال لهم رسول الله يشيئي : إنّي لا أخبركم بشيء إلاّ من عند ربّي وإنّما أنتظر الوحي يجيء ثمَّ أُخبركم بهذا غداً، ولم يستثن إن شاء الله، فاحتبس الوحي عنه أربعين يوماً حتّى شكً جماعة من أصحابه، واغتمَّ رسول الله يشيئ، وفرحت قريش بذلك، وأكثر المشركون القول، فلمّا كان بعد أربعين صباحاً نزل عليه بسورة الكهف وفيها قصص ثلاث مسائل، والمسألة الأُخرى، فتلاها عليهم.

فَلَمَّا سَمَعُوا بَهُرَهُمُ مَا سَمَعُوهُ وقَالُوا : قَد بَيِّنْتَ فَأَحَسَنْتَ إِلاَّ أَنَّ الْمُسَالَة المفردة ما فهمنا الجواب عنها ، فأنزل الله تعالى : ﴿يَسْتَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَنَهًا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِند رَبِّي لَا يُجَيِّيَهَا لِوَقَنِهَا إِلَّا هُوَ ثَقَلَتَ فِي السَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضَ لَا تَأْتِيكُمُ إِلَا بَغَنَةً يَسْتَلُونَكَ كَأَنَكَ حَفِي عَنْهَا فِي إِلَى قولَهُ سَبْحَانَه : ﴿وَلَنِكِنَّ آكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ إِنَّا .

ومثل قصّة عبدالله بن أُبي بن سلول وذلك أنَّ رسول الله عَنْهُ لمّا خرج في غزاة تبوك نزل في منصرفه منزلاً قليل الماء، وكان عبد الله بن أُبي بن سلول رجلاً شريفاً مطاعاً في قومه،

(١) سورة الأعراف، الآية: ١٨٧.

وكان يضرب قبّته وسط العسكر فيجتمع إليه قومه من الخزرج، ومن كان على مثل رأيه من المنافقين .

فاجتمع النّاس على بنر كانت في ذلك المنزل قليلة الماء، وكان في العسكر رجل من المهاجرين يقال له جهجهان بن وبر، فأدلى دلوه وأدلى معه رجل يقال له سنان بن عبد الله من الأنصار فتعلّق دلوه بدلو جهجهان، فتواثبا وأخذ جهجهان شيئاً فضرب به رأس ابن سنان فشجّه شجّة موضحة، وصاح جهجهان إلى قريش والمهاجرين.

فسمع عبد الله بن أبي بن سلول نداء المهاجرين فقال: ما هذا؟ قالوا: جهجهان ينتدب المهاجرين وقريشاً على الخزرج والأوس، فقال: أوقد فعلوها؟ قالوا: نعم، قال: أما والله لقد كنت كارهاً لهذا المسير، ثمَّ أقبل على قومه فقال لهم: قد قلت لا تنفقوا عليهم حتّى ينفضّوا ويخرجوا عنكم، أما والله لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجنَّ الأعزُّ منها الأذلَّ.

ولمّا سمع زيد بن أرقم ذلك جاء إلى رسول الله عظيم وكان ابن أرقم أصغرهم سنّاً فيمن كان في مجلس عبد الله بن أبي بن سلول، فقال زيد: يا رسول الله قد علمت حال عبد الله بن أبي بن سلول فينا وشرفه ولا يمنعني ذلك أن أخبرك بما سمعت ثمَّ أخبره بالخبر.

فأمر رسول الله عليه بالمسير فقال أصحابه: والله ما هذا وقت مسير. وإنَّ ذلك لأمر حدث، ولمّا بلغ الأنصار ما قاله زيد بن أرقم لرسول الله عليه لحق به سعد بن عبادة وقال: يا رسول الله إنَّ زيد بن أرقم كذب على عبد الله بن أبي بن سلول وإن كان عبد الله قال شيئاً من هذا فلا تلمه فإنَّا كنَّا نظمنا له الجزع اليمانيّ تاجاً له لنتوُّجه فيكون ملكاً علينا، فلمّا وافيت يا رسول الله رأى أنَّك غلبته على أمر قد استتبَّ له.

ثمَّ أقبل سعد على زيد فقال: يا زيد عمدت إلى شريفنا فكذبت عليه، فلمّا نزل رسول الله يَشْ المنزل الثاني مشى قوم عبد الله بن أبي بن سلول إليه فقالوا له: امض إلى رسول الله يَشْوَ حتّى يستغفر لك، فلوَّى عبد الله بن أبي بن سلول عنقه واستهزأ، فلم يزالوا به حتّى صار معهم إلى رسول الله يَشْوَ فحلف لرسول الله يَشْوَ أنّه لم يقل من ذلك شيئاً، وأنَّ زيد بن أرقم كذب عليه.

فأنزل الله تعالى: ﴿إِذَا جَآمَكَ ٱلْمُنْنِفِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ ٱللَّهِ وَٱللَّهُ يَعْلَمُ إِنَّكَ لَرَسُولُهُ وَٱللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّ ٱلْمُنْفِفِينَ لَكَذِبُونَ () ٱلْحَذَوَا أَيْمَنَهُمْ جُنَّهُ فَصَدُوا عَن سَبِيلِ ٱللَّهُ إِنَّهُمْ سَآهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ () إلى قوله: ﴿سَوَآةُ عَلَيْهِهُ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُدَ أَمْ لَمَ تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ لَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ السورة وهذا أبواب التنزيل والتأويل.

وأمَّا الرَّدُّ على من أنكر خلق الجنَّة والنَّار فقال الله تعالى : ﴿عِندَ سِدْرَةِ ٱلْمُنكَى ﴿ عِندَهَا جَنَّهُ

(١) سورة المنافقون، الآيات: ١-٦.

١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

أَلَمَاَوَى (<sup>(1)</sup> وقال رسول الله ﷺ : دخلت الجنّة فرأيت فيها قصراً من ياقوت أحمر، يرى داخله من خارجه، وخارجه من داخله من نوره فقلت: يا جبرتيل! لمن هذا القصر؟ فقال: لمن أطاب الكلام، وأدام الصّيام وأطعم الطّعام، وتهجّد باللّيل والنّاس نيام.

فقلت: يا رسول الله وفي أمّتك من يطيق هذا؟ فقال لي: ادن منّي فدنوت فقال: ما تدري ما إطابة الكلام؟ فقلت: الله ورسوله أعلم، فقال: هو سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، أتدري ما إدامة الصّيام؟ فقال: الله أعلم ورسوله، فقال: من صام شهر رمضان ولم يفطر منه يوماً، أتدري ما إطعام الطّعام؟ فقلت: الله ورسوله أعلم، فقال: من طلب لعياله ما يكفُّ به وجوههم، أتدري ما التهجّد باللّيل والنّاس نيام؟ فقلت: الله ورسوله أعلم، فقال: من لا ينام حتّى يصلّي العشاء الآخرة، ويريد بالنّاس ههنا اليهود والنّصارى لأنّهم ينامون بين الصّلاتين.

وقال ﷺ : لمّا أُسري بي إلى السماء دخلت الجنّة فرأيت فيها قيعان ورأيت فيها ملائكة يبنون لبنة من ذهب ولبنة من فضّة، وربّما أمسكوا، فقلت لهم: ما بالكم قد أمسكتم؟ فقالوا : حتّى تجيئنا النفقة، فقلت: وما نفقتكم؟ قالوا : قول المؤمن : سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر، فإذا قال بنينا، وإذا سكت أمسكنا .

وقال على المعنى المعري بي إلى سبع سماواته، وأخذ جبرئيل بيدي وأدخلني الجنّة، وأجلسني على درنوك من درانيك الجنّة وناولني سفرجلة فانفلقت نصفين، وخرج حوراء منها، فقامت بين يديّ، وقالت : السّلام عليك يا محمّد السّلام عليك يا أحمد السّلام عليك يا رسول الله، فقلت : وعليك السّلام من أنت؟ فقال : أنا الرّاضية المرضيّة، خلقني الجبّار من ثلاثة أنواع، أعلاي من الكافور ووسطي من العنبر، وأسفلي من المسك، عجنت بماء الحيوان، قال لي ربّي : كوني فكنت . وهذا ومثله دليل على خلق الجنّة، وبالعكس من ذلك الكلام في النار.

وأما من أنكر البداء فقد قال الله في كتابه : ﴿ فَنُوَلَّ عَنَهُمْ فَمَآ أَنَّتَ بِمَلُومٍ﴾ وذلك أنَّ الله سبحانه أراد أن يهلك الأرض في ذلك الوقت، ثمَّ تداركهم برحمته فبدا له في هلاكهم وأنزل على رسوله ﴿ وَذَكِرْ فَإِنَّ الذِكْرَىٰ نَنفَعُ ٱلْمُؤْبِنِينَ﴾ .

ومثله قوله تعالى: ﴿وَمَا حَكَاتَ أَلَنَهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِيهِمْ وَمَا كَاتَ اللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُم يَسْتَغْفِرُونَ﴾<sup>(1)</sup> ثمَّ بدا له ﴿وَمَا لَهُمْ أَلَا يُعَذِّبَهُمُ اللَّهُ وَهُمْ يَعُذُّونَتَ غِيمُ المَّسْجِدِ الْحَرَامِهِ<sup>(7)</sup> وكقوله: ﴿إِن يَكُنْ مِنكُمْ عِشْرُونَ مَتَنِبُرُونَ يَغْلِبُوا مِائَنَةٍ وَإِن يَكُنْ مِنحَتُم مَائَةً يَغْلِبُوا أَلْفًا يَنَ الَذِينَ كَفَرُواً﴾ ثمّ بدا له تعالى، فقال: ﴿ آلَفَنَ خَفَفَ اللَّهُ عَنكُمْ وَعَلِمَ أَتَ فِيهُمْ يَعْذُونَهُ

سورة النجم، الآيتان: ١٤-١٥.
 (٢) - (٣) سورة الأنفال، الآيتان: ٣٣-٣٤.

مِنكُم مِنْنَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِائَنَيْنَ وَإِن يَكُن مِنكُم أَلَفٌ يَغْلِبُوا أَلْفَدَيْنِ بِإِذْنِ اللَّهُ وَأَلْنَهُ مَعَ ٱلْصَّــبِينَ﴾(١) وهكذا يجري الأمر في النّاسخ والمنسوخ وهو يدلُّ على تصحيح البداء وقوله : ﴿يَمَحُوا اللَّهُ مَا يَشَاءُ وَيُثْنِبُ وَعِندَهُ أَمُ ٱلْكِتَبِ﴾ فهل يمحو إلّا ما كان، وهل يثبت إلّا ما لم يكن، ومثل هذا كثير في كتاب الله يَتَمَوَّكُمُ .

وأمّا الردُّ على من أنكر الثواب والعقاب في الدُّنيا، وبعد الموت قبل القيامة فيقول الله تعالى: ﴿يَوْمَ يَأْتِ لَا تَحَكَلَّمُ نَفْشُ إِلَا بِإِذْنِيْهِ فَمِنْهُمْ شَغِيُّ وَسَمِيدٌ شَقِي فَأَمَّا الَذِينَ شَقُوا فَفِي النَّارِ لَمُمَّ فِهَا نَفِيرٌ وَشَهِيقُ (شَ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَنُ وَالأَرْضُ<sup>(٢)</sup>. الآية ﴿وَأَمَّا الَذِينَ شُعِدُوا فَغِي الْجُنَنَةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَنُ إِلَّا مَا تَاسَمُوَنُ وَالأَرْضُ<sup>(٣)</sup>. الآية ﴿وَأَمَّا الَذِينَ شُعِدُوا فَغِي الجُنَنَةِ خَلِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَنُ وَالأَرْضُ إِلَّا مَا شَآة رَبُكُ<sup>(٣)</sup>. يعني السماوات والأرض قبل

ومثل قوله تعالى: ﴿وَمِن وَرَآبِهِم بَرَيَخٌ إِلَىٰ يَوْمِ يُبْعَثُونَ﴾ وهو أمر بين أمرين، وهو الثواب والعقاب بين الدُّنيا والآخرة.

ومثل قوله تعالى : ﴿النَّارُ يُعَرِّضُونَتَ عَلَيْهَا عُدُوًا وَعَشِـتُمَّا وَيَوْمَ تَقُومُ ٱلسَّاعَةُ﴾ والغدوُ والعشيّ لا يكونان في القيامة الّتي هي دار الخلود، وإنّما يكونان في الدُّنيا .

وقال الله تعالى في أهل الجنة : ﴿وَلَمُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بَكْرَةُ وَعَشِيًّا﴾ والبكرة والعشيّ إنّما يكونان من اللّيل والنّهار في جنّة الحياة قبل يوم القيامة قال الله تعالى : ﴿لَا يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلَا زَمَهُبِيرًا﴾ .

ومثله قوله سبحانه : ﴿وَلَا تَحْسَبَنَ ٱلَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ أَمَوْتَا بَلَ أَحْيَاً ۗ عِندَ رَتِبِهِمْ يُرَزَقُونَ ﷺ فَرِحِبْنَ بِمَا مَاتَسْهُمُ اللَّهُ مِن فَضْلِهِ. وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمَ يَلْحَقُوا بِهِم مِّنْ خَلْفِهِمْ ٱلَّا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْرَنُونَ ٢٠٠٠.

وأمّا الردّ على من أنكر المعراج فقوله تعالى : ﴿وَهُوَ بِٱلْأَنْقِ ٱلْأَعْلَىٰ ﴾ ثُمَّ دَنَا فَنَدَلَى ﴾ فكانَ فَابَ قَوْسَتِنِ أَوَ آَدْنَى ﴾ فأَوْحَىٰ إلى عَبْدِهِ. مَا أَوْحَى ﴾ إلى قوله : ﴿عِندَهَا جَنّهُ ٱلمَّاؤَىٰ ﴾ المنتهى في السماء السّابعة ثمَّ قال سبحانه : ﴿وَسَتَلَ مَنَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا آَجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحَنِ ءَالِهُهُ يُعْبَدُونَ وإنما أمر رسوله أن يسأل الرسل في السماء، ومثله قوله تعالى : ﴿وَقَا كُلُنَ فَي أَ كُنُتَ فِي شَلِكِ مِمَا أَنَزَلْنَا إِلَىٰكَ فَسَتَلِ الَذِيبَ يَقَرَءُونَ ٱلْحَكَنَبَ مِن قَبْلِكَ مِن رُسُلِنَا أَجْعَلْنَا مِن دُونِ كُنُتَ فِي شَلَكِ مِمَا أَنْزَلْنَا إِلَىٰكَ فَسَتَلِ الَذِيبَ يَقَرَءُونَ ٱلْحَكَنَبَ مِن قَبْلِكَ مِعني الأنبياء القَرْهِ ال

وأمًا الرُّدُّ على المجبّرة وهم الّذين زعموا أنَّ الأفعال إنّما هي منسوبة إلى العباد، مجازاً لا حقيقة، وإنّما حقيقتها لله لا للعباد، وتأوَّلوا في ذلك آيات من كتاب الله تعالى لم يعرفوا

- سورة الأنفال، الآيتان: ٦٥-٦٦.
   سورة هود، الآيات: ١٠٥-١٠٧.
- (٣) سورة هود، الآية: ١٠٨. (٤) سورة آل عمران، الآيتان: ١٦٩-١٧٠.
  - (٥) سورة النجم، الآيات: ٧-١٥.

معناها كما في قوله تعالى : ﴿وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ مَآ أَشَرَكُوْأُكُهِ فَردَّ عليهم أهل الحقّ فقالوا لهم : إنّ في قولكم ذلك بطلان الثواب والعقاب، إذا نسبتم أفعالكم إلى الله، تعالى عمّا يصفون، وكيف يعاقب مخلوقاً على غير فعل منه.

قال الله تعالى : ﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَنْسًا إِلَّا وُمْعَهَمَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا أَكْتَسَبَتْ ﴾ <sup>(١)</sup> لا يجوز أن يكون إلاّ على الحقيقة لفعلها ، وقوله تعالى : ﴿فَمَن يَعْمَلُ مِنْقَصَالَ ذَرَةٍ خَبِرًا يَسَرُهُ ﴾ ومَن يَعْمَلُ مِنْقَصَالَ ذَرَّةٍ شَمَرًا يَسَرُهُ ﴾ وقوله سبحانه : ﴿كُلُّ نَنْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةُ ﴾ وقوله : ﴿وَلَتُسْتَلُنَ عَمَّا كُنْتُر تَعْمَلُونَ وقوله تعالى ﴿فَكُلَّ أَخَذَنَا بِذَنْبِهِ إِلَى قوله : ﴿وَمَا صَانَهُ لِيَطْلِمُهُمْ وَلَنِكُنُ حَانُوا أَنفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ <sup>(١)</sup>.

ومثل هذا كثير في كتاب الله تعالى وفيه بطلان ما ادَّعوه ونسبوه إلى الله تعالى أن يأمر خلقه بما لا يقدرون أو ينهاهم عمّا ليس فيهم صنع ولا اكتساب.

وخالفهم فرقة أخرى في قولهم فقالوا : إنَّ الأفعال نحن نخلقها عند فعلنا لها ، وليس فيها صنع ولا اكتساب ولا مشيّة ولا إرادة ، ويكون ما يشاء إبليس ولا يكون ما لا يشاء ، فضادُّوا المجبّرة في قولهم وادَّعوا أنّهم خلاقون مع الله ، واحتجّوا بقوله : ﴿فَنَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ الْمَنْلِقِينَ﴾ فقالوا : قوله : ﴿فَتَبَارَكَ ٱللَّهُ أَحْسَنُ ٱلْمَنْلِقِينَ﴾ يثبت خلاقين غيره ، فجهلوا هذه اللَفظة ، ولم يعرفوا معنى الخلق ، وعلى كم وجه هو .

فسئل ﷺ عن ذلك وقيل له: هل فوَّض الله تعالى إلى العباد ما يفعلون؟ فقال: الله أعز وأجل من ذلك، قيل: فهل يجبرهم على ما يفعلون؟ قال: الله سبحانه أعدل من أن يجبرهم على فعل ثمَّ يعذِّبهم عليه، قيل: أبين الهاتين المنزلتين منزلة ثالثة؟ فقال: نعم، كما بين السماء والأرض، فقيل: ما هي؟ قال: سرَّ من أسرار الله.

وأمّا الردّ على من أنكو الرّجعة فقول الله لِمَرْتِكِلَا : ﴿وَيَوْمَ غَشُرُ مِن كُلِّ أُنَّةٍ فَوْجًا مِتَن يُكَذِّبُ بِتَابَنِيَا فَهُمْ يُوزَعُونَ﴾ أي إلى الدُّنيا . وأمّا معنى حشر الآخرة فقوله لِمَرْتِهُمْ فَي أَنَهُمْ فَلَمْ نُفَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدُا﴾ وقوله سبحانه : ﴿وَحَكَرُمُ عَلَى قَرْبَيَةٍ أَهَلَكَنَهَآ أَنَّهُمْ لَا يَرْجِعُونَ ۞ في الرجعة ، فأمّا في القيامة فإنّهم يرجعون .

ومثل قوله تعالى : ﴿وَإِذْ أَخَذَ اللَّهُ مِبِخَتِيَ النَّبَتِينَ لَمَا مَاتَبْنُكُم مِن كِتَبٍ وَحِكْمَةٍ ثُمَّر جَآءَكُمْ رَسُولُ مُمَسَدِقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَتَوْمِنُنَّ بِهِ. وَلَتَنْصُرُنَّهُ ﴾<sup>(\*)</sup> وهذا لا يكون إلا في الرجعة، ومثله ما خاطب الله تعالى به الأئمة ووعدهم من النّصو والانتقام من أعدائهم فقال سبحانه : ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَذِينَ مَامَنُوا مِنكُرُ وَعَمَدِلُوا الصَّلِحَدِنِ لَيَسْنَغْلِنَهُمْ فِي آلَأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَذِيبَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكَمُ مَ

- سورة البقرة، الآية: ٢٨٦.
   سورة العنكبوت، الآية: ٤٠.
  - (٣) سورة آل عمران، الآية: ٨١.

دِينَهُمُ ٱلَّذِمِكَ ٱرْنَضَىٰ لَهُمْ وَلِيُمَدِّلَنَهُمْ مِنْ بَعَدِ خَوْفِهِمْ أَمَنَأْ يَعْبُدُونَنِي لَا يُشْرِكُونَكَ بِي شَيْتَأَ ﴾<sup>(١)</sup> وهذا إنما يكون إذا رجعوا إلى الدُّنيا ، ومثله قوله تعالى : ﴿وَثَرِيدُ أَن نَمَّنَ عَلَى ٱلَّذِبِكَ ٱسْتُضْعِفُوا فِي ٱلأَرْضِ وَتَحَمَلَهُمْ آيَمَةَ وَيَجْعَلَهُمُ ٱلْوَرِثِينَ ﴾ وقوله سبحانه : ﴿إِنَّ ٱلَّذِي فَرَضَ عَلَيْكَ ٱلْقُرْمَاتِ لَرَّأَذَكَ إِلَىٰ مَعَاذٍ ﴾<sup>(٢)</sup> أي رجعة الدُّنيا .

ومثله قوله : ﴿أَلَمْ تَسَرَ إِلَى اَلَّذِينَ خَرَجُوا مِن دِيَنَدِهِمْ وَهُمْ أَلُوْفُ حَدَرَ الْمَوْتِ فَقَالَ لَهُمُ اللَّهُ مُوتُوا ثُمَّ آخَيَنَهُمُ ﴾<sup>(٣)</sup> ثمَّ ماتوا . وقوله كَتَرَكِّنْ : ﴿وَاَخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبَعِينَ رَجُلًا لِمِيقَنِينَاً﴾<sup>(٤)</sup> فردَّهم الله تعالى بعد الموت إلى الدُّنيا وشربوا ونكحوا ومثله خبر العزير .

وأمّا من أنكو فضل رسول الله في فالذّليل على بطلان قوله قول الله بَرْضَك : ﴿وَإِذَ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي مَادَمَ مِن ظُهُورِهِم ذُرِيَنَهُم وَأَشْهَدَهُم عَلَى أَنفُسِهِم أَلَسَتُ بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَنْ (<sup>0)</sup> فَأَوَّل من سبق من الرسل إلى «بلى» محمّد رسول الله في لأنَّ روحه أقرب الأرواح إلى ملكوت الله تعالى، والذّليل على ذلك قول جبرتيل غيرة لما أسري برسول الله في إلى السماء السّابعة قال : يا محمد تقدَّم فإنّك قد وطنت موطناً لم يطاه قبلك ملك مقوّب، ولا نبيُّ مرسل، فلولا أنَّ روحه كانت من ذلك المكان لم يقدر أن يتجاوزه، وذلك أنّه إذا أمر الله تعالى فأوَّل ما يصل أمره إلى رسول الله في لما يقربه إلى ملكوته، ثمَّ سائر الأنبياء على طبقاتهم.

ويزيد ذلك بياناً قوله تعالى : ﴿وَإِذْ أَخَذْنَا مِنَ النَّبِيِّـنَ مِيثَنَقَهُمْ وَمِنكَ وَمِن نُوْجٍ وَلِبَرَهِيمَ وَمُوسَىٰ وَعِيسَى أَبَنِ مَرْيَمٌ ﴾<sup>(1)</sup> فأفضل الأنبياء الخمسة، وأفضل الخمسة محمد صلى الله عليه وآله وعليهم أجمعين، قال الله تعالى : ﴿إِنَّهُ لَفَوَلُ رَسُولٍ كَرِهِ ۞ ذِى قُوَةٍ عِندَ ذِى آلعَرْشِ مَرَكِينٍ ۞ مُطَاعٍ مَمَ إَيْبِنِ ۞ <sup>(٧)</sup>.

والدَّليل على أنَّه أفضل الأنبياء أن الله سبحانه أخذ ميثاقه على سائر الأنبياء فقال سبحانه : ﴿وَإِذَ أَخَذَ اللَّهُ مِيثَنَى النَّبِيِّنَ لَمَا مَاتَيْنُكُم مِّن كِتَبُ وَحِكْمَةٍ ثُمَّ جَاءَكُم رَسُولُ مُمَدَقً لِمَا مُمَكُمُ لَتُؤْمِنُنَ بِهِ. وَلَتَنْصُرُبَّةٍ قَالَ ءَأَقَرَرْتُمْ وَأَخَذَتُمْ عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِقَ قَالُوا أَقَرَرْناً قَالَ فَأَشْهَدُوا وَأَنَا مَعَكُم مِّنَ الشَّنِهِدِينَهُ فَهذا بيان فضل رسول الله عَنْقَ على سائر المرسلين والنبيين ، ونطق به الكتاب .

ولما أُسري برسول الله ﷺ إلى السماء الرّابعة، ودخل إلى البيت المعمور جمع الله ﷺ له من النبيّين من آدم فهلمَّ حتّى صلّى بهم، قال الله تعالى : ﴿وَشَعَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن تُسُلِنَا أَجَعَلَنَا مِن دُونِ ٱلرَّحْمَنِ ءَالِهَةَ يُعْبَدُونَ﴾<sup>(٩)</sup> وفي هذا مقنع لمن تأمّله.

- (١) سورة غافر، الآية: ٥٥.
- (٣) سورة البقرة، الآية: ٢٤٣.
- (٥) سورة الأعراف، الآية: ١٧٢.
- (٧) سورة النكوير، الآيات: ١٩-٢١.
  - (٩) سورة الزخرف، الآية: ٤٥.
- (٢) سورة القصص، الآية: ٨٥.
- (٤) سورة الأعراف، الآية: ١٥٥.
  - (٦) سورة الأحزاب، الآية: ٧.
- (٨) سورة آل عمران، الآية: ٨١.

١٢٨ - باب / ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

وأمّا عصمة الأنبياء والمرسلين والأوصياء ﷺ فقد قبل في ذلك أقاويل تختلف قال بعض النّاس: هو مانع من الله تعالى يمنعهم عن المعاصي فيما فرض الله عليهم من التبليغ عنه إلى خلقه، وهو فعل الله دونهم، وقال آخرون: العصمة من فعلهم لأنّهم يحمدون عليها، وقال آخرون: يجوز على الأنبياء والمرسلين والأوصياء ما يجوز على غيرهم من الذُّنوب كلّها، والأوَّل باطل، لقوله: ﴿وَآعَتَصِمُوا بِحَبَّلِ اللَّهِ جَمِيعاً وَلَا تَفَرَّقُواً ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَلَقَ رَوَدَلْتُمُ عَن نَنْسِهِ. فَأَسْتَعَمَمَ أي المتعام الله عليهم من الدُّنوب والأنبياء مجرى العباد، يقع منهم الأفعال الذميمة من أربعة وجوه: من الحسد والحرص والشهوة والغضب، فجميع تصرُّفات الناس الّتي هي من قبل الأجساد لا يحدث إلاّ من أحد هذه الوجوه الأربعة.

والأنبياء والرّسل والأوصياء ﷺ لا يقع منهم فعل من جهة الحسد لأنَّ الحاسد إنّما يحسد من هو فوقه، وليس فوق الأنبياء والرَّسل والأوصياء أحدٌ منزله أعلى من منازلهم فيحسدوه عليها، ولا يجوز أن يقع منهم فعل من جهة الحرص في الدُّنيا على شيء من أحوالها لأنَّ الحرص مقرون به الأمل، وحال الأمل منقطعة عنهم، لأنّهم يعرفون مواضعهم من كرامة الله بَرَيَسٌ .

وأمًا الشهوة فجعلها الله تعالى فيهم لما أراده من بقائهم في الدُّنيا ، وانقطاع الخلائق لهم ، وفاقتهم إليهم ، فلولا موضع الشهوة لما أكلوا ، فبطل قوَّة أجسامهم عن تكليفاتهم ، ويبطل حال النكاح فلا يكون لهم نسل ولا ولد ، وما جرى مجرى ذلك ، فالشهوة مركّبة فيهم لذلك ، وهم معصومون ممّا يعرض لغيرهم من قبيح الشهوات .

ويكون الإصطبار وترك الغضب فيهم، فهم لا يغضبون إلاّ في طاعة الله تعالى قال الله سبحانه: ﴿قَنِئُوا ٱلَّذِينَ يَلُونَكُم مِّنَ ٱلْصُّفَارِ وَلِيَجِدُوا فِيكُم عِلْظَةً﴾<sup>(١)</sup> فالفصل يقع بين الأنبياء والرّسل والأوصياء من جهة الغضب، ولا يكون غضبهم إلا لله تعالى وفي الله سبحانه، فهذا معنى عصمة الله تعالى الأنبياء والرّسل والأوصياء، فهم صلوات الله عليهم يجتمعون مع العباد في الشهوة والغضب على الأسماء ويباينونهم في المعنى.

وأمّا الردُّ على المشبّهة فقول الله يَتَوَيَّكَ : ﴿وَأَنَّ إِلَى رَبِّكَ ٱلْشُنَبَىٰ﴾ فإذا انتهى إلى الله فأمسكوا وتكلموا فيما دون ذلك من العرش فما دونه.

وارجعوا إلى الكلام في مخاطبة النبتي ﷺ والمراد غيره فمن ذلك قول الله بَتَوَكِن : ﴿وَلَا يَجْعَلْ مَعَ ٱللَّهِ إِلَيْهَا مَاخَرَ فَنْلَقَىٰ فِي جَهَنَمَ مَلُومًا مَدَحُورًا﴾ والمخاطبة لرسول الله ﷺ والمراد بالخطاب الأمّة، ومنه قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّبِقُ إِذَا طَلَقَتُمُ النِّسَلَة فَطَلِقُوهُنَّ لِمِدَتِهِنَ﴾ ﴿ يَتَأْبُهَا النَبِقُ انَتَى اللَهَ وَلَا تُطِعِ آلْكَفِرِينَ وَآلْمُنْفِقِينَّ﴾ والمخاطبة له، والمراد بالخطاب أمّته.

(١) سورة التوبة، الآية: ١٢٣.

أمّا ما نزل في كتاب الله تعالى ممّا هو مخاطبة لقوم والمراد به قوم آخرون فقول الله يَتَوَيِّكُ : ﴿وَقَضَيْنَآ إِلَى بَنِيٓ إِسْرَهِيلَ فِي ٱلْكِنَكِ لَنُفْسِدُنَّ فِي ٱلأَرْضِ مَرَّتَيْنِ وَلَنَعْلُنَّ عُلُوًا حَصَبِيرًا﴾<sup>(1)</sup> والمعنى والخطاب مصروف إلى أمّة محمّد ﷺ وأصل التنزيل لبني إسرائيل.

وأمّا الإحتجاج على من أنكر الحدوث مع ما تقدَّم، فهو أنّا لما رأينا هذا العالم المتحرّك متناهية أزمانه وأعيانه وحركاته وأكوانه، وجميع ما فيه، ووجدنا ما غاب عنّا من ذلك يلحقه النهاية، ووجد[نا] العقل يتعلّق بما لا نهاية، ولولا ذلك لم يجد العقل دليلاً يفرّق ما بينهما . ولم يكن لنا بدّ من إثبات ما لا نهاية له معلوماً معقولاً أبديّاً سرمدياً ليس بمعلوم أنّه مقصور القوى، ولا مقدور ولا متجزئ ولا منقسم، فوجب عند ذلك أن يكون ما لا يتناهى مثل ما يتناهى.

وإذ قد ثبت لنا ذلك، فقد ثبت في عقولنا أنَّ ما لا يتناهى هو القديم الأزليّ وإذا ثبت شيء قديم وشيء محدث، فقد استغنى القديم البارئ للأشياء عن المحدث الّذي أنشأه وبرأه وأحدثه، وصحَّ عندنا بالحجّة العقليّة أنّه المحدث للأشياء وأنّه لا خالق إلاّ هو، فتبارك الله المحدِث لكلٌ محدَث، الصانع لكلٌ مصنوع المبتدع للأشياء من غير شيء.

وإذا صحَّ أنّي لا أقدر أن أحدث مثلي استحال أن يحدثني مثلي ، فتعالى المحدث للأشياء عمّا يقول الملحدون علوّاً كبيراً .

ولمّا لم يكن إلى إثبات صانع العالم طريق إلاّ بالعقل لأنّه لا يحسُّ فيدركه العيان أو شيء من الحواسّ، فلو كان غير واحد بل اثنين أو أكثر لأوجب العقل عدَّة صنّاع كما أوجب إثبات الصانع الواحد، ولو كان صانع العالم اثنين لم يجر تدبيرهما على نظام، ولم يتسق أحوالهما على إحكام، ولا تمام. لأنّه معقول من الإثنين الإختلاف في دواعيهما وأفعالهما .

ولا يجوز أن يقال إنّهما متفقان ولا يختلفان، لأنَّ كلَّ من جاز عليه الاتّفاق جاز عليه الإختلاف، ألا ترى أنَّ المتّفقين لا يخلو أن يقدر كلُّ [منهما على ذلك أو لا يقدر كلُّ منهما على] ذلك فإن قدرا كانا جميعاً عاجزين، وإن لم يقدرا كانا جاهلين، والعاجز والجاهل لا يكون إلهاً ولا قديماً .

وأمّا الردُّ على من قال بالرأي والقياس والإستحسان والاجتهاد، ومن يقول إنَّ الإختلاف رحمة، فاعلم أنَّا لما رأينا من قال بالرأي والقياس قد استعمل شبهات الأحكام لمّا عجزوا عن عرفان إصابة الحكم، وقالوا : ما من حادثة إلاّ ولله فيها حكم ولا يخلو الحكم من وجهين إمّا أن يكون نصّاً أو دليلاً وإذ رأينا الحادثة قد عدم نصّها فزعنا – أي رجعنا – إلى الاستدلال عليها بأشباهها ونظائرها، لأنّا متى لم نفزع إلى ذلك أحلناها من أن يكون لها حكم، ولا

(١) سورة الإسراء، الآية: ٤.

يجوز أن يبطل حكم الله في حادثة من الحوادث، لأنّه سبحانه يقول: ﴿مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنِ مِن شَىَّوَ﴾ ولما رأينا الحكم لا يخلو والحدث لا ينفك من الحكم التمسناه من النظائر لكي لا تخلو الحادثة من الحكم بالنصّ أو بالإستدلال وهذا جائز عندنا .

قالوا : وقد رأينا الله تعالى قاس في كتابه بالتشبيه والتمثيل، فقال : ﴿خَلَقَ ٱلْإِنْسَنَ مِن صَلْصَـٰلِ كَأَلْفَخَّارِ () وَخَلَقَ ٱلْجَكَآنَ مِن مَارِحٍ مِّن نَّارِ () (<sup>(1)</sup> فشبّه الشيء بأقرب الأشياء به شبها .

قالوا : وقد رأينا النبيَّ استعمل الرأي والقياس بقوله للمرأة الخثعميّة حين سألت عن حجّها عن أبيها فقال : أرأيت لو كان على أبيك دين لكنت تقضينه عنه؟ فقد أفتاها بشيء لم تسأل عنه، وقوله لمعاذ بن جبل حين أرسله إلى اليمن : أرأيت يا معاذ إن نزلت بك حادثة لم تجد لها في كتاب الله ﷺ أثراً ولا في السنّة ما أنت صانع؟ قال : أستعمل رأيي فيها، فقال : الحمد لله الّذي وفّق رسوله إلى ما يرضيه .

قالوا : وقد استعمل الرأي والقياس كثير من الصحابة ونحن على آثارهم مقتدون، ولهم احتجاج كثير في مثل هذا.

فقد كذبوا على الله تعالى في قولهم إنَّه احتاج إلى القياس، وكذبوا على رسوله ﷺ قالوا عنه ما لم يقل من الجواب المستحيل.

فنقول لهم ردًّا عليهم: إنَّ أصول أحكام العبادات وما يحدث في الأمّة من النوازل والحوادث، لمّا كانت موجودة عن السّمع والنطق والنّص المختصّ في كتاب ففروعها مثلها وإنّما أردنا بالأصول في جميع العبادات والمفترضات، الّتي نصَّ الله تَكْرَنَّ عليها وأخبرنا عن وجوبها، وعن النبيّ عند وعن وصيّه المنصوص عليه بعده في البيان من أوقاتها وكيفيّتها وأقدارها في مقاديرها عن الله تَكَنَّلَ ، مثل فرض الصلاة والزكاة والصيام والحجّ والجهاد وحدّ الزّنا وحدّ السرق وأشباهها ممّا نزل في الكتاب مجملاً بلا تفسير فكان رسول الله تَكْنَى هو المفسّر والمعبّر عن جمل الفرائض فعرَّفنا أنَّ فرض صلاة الظهر أربع، ووقتها الله تشكر هو المفسّر والمعبّر عن جمل الفرائض فعرَّفنا أنَّ فرض صلاة الظهر أربع، ووقتها بعد زوال الشمس، يفصل مقدار ما يقرأ الإنسان ثلاثين آية، وهذا الفرق بين صلاة الزوال وبين صلاة الظهر، ووقت العصر آخر وقت الظهر إلى وقت مهبط الشمس، وأنَّ المغرب ومي أربع ركعات وأوسع الأوقات، أوَّل وقتها حين المتباك النجوم، وغيبوبة الشوق بلاث ركعات ووقتها حين الغروب إلى إدبار الشفق والحمرة، وأنَّ وقت صلاة العشاء الآخرة وانبساط الكلام، وآخر وقتها ثلم الليل وروي نصفه، والصبح ركعتان ووقته طلوع الفق إلى إسفار الصبح. وأنَّ الزكاة يجب في مال دون مال، ومقدار دون مقدار، ووقت دون أوقات وكذلك جميع الفرائض الّتي أوجبها الله سبحانه على عباده بمبلغ الطاقات، وكنه الإستطاعات.

فلولا ما ورد النصُّ به من تنزيل كتاب الله تعالى وما أبان رسوله وفسّره لنا وأبانه الأثر وصحيح الخبر لقوم آخرين، لم يكن لأحد من النّاس المأمورين بأداء الفرائض أن يوجب ذلك بعقله، وإقامة معاني فروضه وبيان مراد الله تعالى في جميع ما قدَّمنا ذكره على حقيقة شروطه، ولا تصحُّ إقامة فروضه بالقياس والرأي ولا أن يهتدي العقول على انفرادها ولو انفرد لا يوجب فرض صلاة الظّهر أربعاً دون خمس أو ثلاث، ولا يفصل أيضاً بين قبل الزّوال وبعده ولا تقدُّم السّجود على الرّكوع والركوع على السّجود، أو حدّ زنا المحصن والبكر، ولا بين العقارات والمال النّقد في وجوب الزكاة، ولو خلّينا بين عقولنا وبين هذه الفرانض لم يصحَّ فعل ذلك كلّه بالعقل على مجرَّده، ولم يفصل بين القياس وما فصلت والبكر، ولا بين العقارات والمال النّقد في وجوب الزكاة، ولو خلّينا بين مقولنا وبين هذه الفرانض لم يصحَّ فعل ذلك كلّه بالعقل على مجرَّده، ولم يفصل بين القياس وما فصلت ولبكر، ولا مين العقارات والمال النّقد في وجوب الزكاة، ولو خلّينا بين مقولنا وبين هذه والبكر، ولا ين العقارات والمال النقد في وجوب الزكاة، ولو خلّينا بين عقولنا وبين هذه ولما تشريعة والنّصوص إذ كانت الشريعة موجودة عن السمع والنطق الذي ليس لنا أن نتجاوز ولمّا كانت الأصول لا تجب على ما هي من بيان فرضها إلا بالسّمع والنطق، فكذلك الفروع ولمّا كانت الأصول لا تجب على ما هي من بيان فرضها إلا بالسّمع والنطق، فكذلك الفروع ولمّا كانت الأصول لا تجب على ما هي من بيان فرضها إلا بالسّمع والنطق، فكذلك الفروع ولما كانت الأصول لا تجب على ما هي من بيان فرضها إلا بالسّمع والنطق ماذي النص بالسمع والنطق.

وأما احتجاجهم واعتلالهم بأنَّ القياس هو التَّشبيه والتَمثيل وأنَّ الحكم جائز به، وردُّ الحوادث أيضاً إليه، فذلك محال بيّن ومقال شنيع لأنّا نجد شيئاً قد وفّق الله تعالى بين أحكامها وإن كانت متفرّقة ونجد أشياء وقد فرَّق الله بين أحكامها، وإن كانت مجتمعة، فدلّنا ذلك من فعل الله تعالى على أنَّ اشتباه الشيئين غير موجب لاشتباه الحكمين، كما ادَّعاه مستحلّو القياس والرّأي .

وذلك أنّهم لمّا عجزوا عن إقامة الأحكام على ما أُنزل في كتاب الله تعالى وعدلوا عن أخذها من أهلها ممّن فرض الله سبحانه طاعتهم على عباده، ممّن لا يزلُّ ولا يخطىء ولا ينسى – الذين أنزل الله كتابه عليهم، وأمر الأمّة بردَّ ما اشتبه عليهم من الأحكام إليهم – وطلبوا الرّياسة رغبة في حطام الدُّنيا، وركبوا طرائق أسلافهم، ممّن ادَّعى منزلة أولياء الله لزمهم العجز، فادَّعوا أنَّ الرأي والقياس واجب فبان لذوي العقول عجزهم، وإلحادهم في دين الله تعالى، وذلك أنَّ العقل على مجرَّده وانفراده لا يوجب ولا يفصل بين أخذ شيء بغصب ونهب وبين أخذه بسرقة وإن كانا مشتبهين، والواحد منهما يوجب القطع والآخر لا يوجبه.

ويدلُّ أيضاً على فسادما احتجّوا به من ردَّ الشيء في الحكم إلى اعتبار نظائره أنَّا نجد الزَّنا من المحصن والبكر سواء وأحدهما يوجب الرجم والآخر يوجب الجلد، فعلمنا أنَّ الأحكام مأخذها من السّمع والنّطق على حسب ما يرد به التوقيف دون اعتبار النظائر والأعيان، وهذه دلالة واضحة على فساد قولهم، ولو كان الحكم في الدّين بالقياس، لكان باطن القدمين أولى بالمسح من ظاهرهما .

قال الله تعالى حكاية عن إبليس في قوله بالقياس : ﴿ أَنَا خَيَرٌ مِنَهُ خَلَقْنَنِي مِن نَارِ وَخَلَقَتَهُ مِن طِينِ﴾<sup>(١)</sup> فذمّه الله لما لم يدر ما بينهما ، وقد ذمَّ رسول الله ﷺ والأثمّة ﷺ القياس ، يرث ذلك بعضهم عن بعض ، ويرويه عنهم أولياؤهم .

وأمّا الرّدُّ على من قال بالاجتهاد، فإنّهم يزعمون أنَّ كلَّ مجتهد مصيب على أنّهم لا يقولون مع اجتهادهم أصابوا معنى حقيقة الحقَّ عند الله بَمَوَى لا لَنْهم في حال اجتهادهم ينتقلون من اجتهاد إلى اجتهاد، واحتجاجهم أنَّ الحكم به قاطع، قول باطل منقطع منتقض، فأيُّ دليل أدلُ من هذا على ضعف اعتقاد من قال بالاجتهاد والرّأي إذ كان حالهم تؤول إلى ما وصفناه.

وزعموا أيضاً أنّه محال أن يجتهدوا فيذهب الحقُّ من جماعتهم وقوله بذلك فاسد، لأنّهم إن اجتهدوا فاختلفوا فالتقصير واقع بهم، وأعجب من هذا أنّهم يقولون مع قولهم بالاجتهاد والرأي : إنَّ الله تعالى بهذا المذهب لم يكلّفهم إلاّ بما يطيقونه وكلام النّبيّ ﷺ .

واحتجّوا بقول الله تعالى: ﴿ وَجَيْتُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمُ شَطْرَةُ﴾ <sup>(٢)</sup> وهو بزعمهم وجه الإجتهاد، وغلطوا في هذا التأويل غلطاً بيّناً.

قالوا: ومن قول الرّسول ما قاله لمعاذ بن جبل، وادَّعوا أنه أجاز ذلك والصّحيح أنَّ الله سبحانه لم يكلّف العباد اجتهاداً لأنّه قد نصب لهم أدلّة، وأقام لهم أعلاماً، وأثبت عليهم الحجّة، فمحال أن يضطرَّهم إلى ما لا يطيقون بعد إرساله إليهم الرُّسل بتفصيل الحلال والحرام، ولم يتركهم سدى، ومهما عجزوا عنه ردُّوه إلى الرّسل والأئمّة صلوات الله عليهم وهو يقول: ﴿ مَا ذَرَّطْنَا فِي ٱلْكِتَنِ مِن شَيَّوَ ويقول: ﴿ ٱلْيَوْمَ أَكَمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتَمَتْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ؟<sup>(٣)</sup> ويقول سبحانه: ﴿ بَبْيَنَا لِكُلْ شَيْعٍ ﴾.

ومن الذليل على فساد قولهم في الاجتهاد والرأي والقياس أنّه لن يخلو الشيء أن يكون تمثيلاً على أصل أو يستخرج البحث عنه، فإن كان بحث عنه فإنّه لا يجوز في عدل الله تعالى تكليف العباد ذلك، وإن كان تمثيلاً على أصل، فلن يخلو الأصل أن يكون حرم لمصلحة الخلق، أو لمعنى في نفسه خاصّ، فإن كان حرِّم لمعنى في نفسه خاصّ فقد كان قبل ذلك حلالاً ثمَّ حرِّم بعد ذلك لمعنى فيه، بل لو كان العلّة المعنى لم يكن التحريم له أولى من

- سورة الأعراف، الآية: ١٢.
   ٣) سورة البقرة، الآية: ١٤٤.
  - (٣) سورة المائدة، الآية: ٣.

التّحليل، ولمّا فسد هذا الوجه من دعواهم، علمنا أنَّه لمعنى أنَّ الله تعالى إنَّما حوَّم الأشياء لمصلحة الخلق، لا للعلَّة الَّتي فيها، ونحن إنَّما ننفي القول بالاجتهاد، لأنَّ الحقَّ عندنا ممَّا قدَّمنا ذكره من الأصول الَّتي نصبها الله تعالى، والدلائل الَّتي أقامها لنا، كالكتاب والسنَّة والإمام والحجّة، ولن يخلو الخلق عندنا من أحد هذه الأربعة وجوه الّتي ذكرناها وما خالفها فباطل.

وأمّا اعتلالهم بما اعتلّوا به من شطر المسجد الحرام والبيت فمستحيل بيّن الخطأ، لأنَّ معنى «شطره» نحوه، فبطل الاجتهاد فيه، وزعموا أنَّ على الذي لم يهتد إلى الأدلَّة والأعلام المنصوصة للقبلة أن يستعمل رأيه حتّى يصيب بغاية اجتهاده، ولم يقولوا حتّى يصيب نحو توجُّهه إليه. وقد قال الله ﷺ : ﴿ وَجَيْتُ مَا كُنتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطَرُهُمْ (') يعني تعالى على نصب من العلامات والأدلَّة، وهي الَّتي نصَّ على حكمها بذكر العلامات والنَّجوم في ظاهر الآية، ثمَّ قال تعالى: ﴿وَإِنَّ ٱلَّذِينَ أُوَنُوا ٱلْكِنَبَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ مِن زَبِّهِمْ﴾ (\*) ولم يقل وإنَّ الَّذين اضطرُّوا إلى الاجتهاد.

فدلَّ على أنَّ الله تعالى أوجب عليهم استعمال الدَّليل في التُّوجه، وعند الاشتباء عليهم، لإصابة الحقّ، فمعنى شطره نحوه يعني تعالى نحو علاماته المنصوصة عليه، ومعنى شطره نحوه إن كان مرئيّاً، وبالدليل والأعلام إن كان محجوباً فلو علمت القبلة الواجب استقبالها والتَّولِّي والتَّوجه إليها ولم يكن الدَّليل عليها موجوداً حتَّى استوى الجهات كلُّها، له حيننذ أن يصلِّي بحال اجتهاد، وحيث أحبَّ واختار، حتَّى يكون على يقين من بيان الأدلَّة المنصوبة والعلامات المبثوثة، فإن مال عن هذا الموضع ما ذكرناه حتّى يجعل الشرق غرباً والغرب شرقاً زال معنى اجتهاده، وفسد اعتقاده.

وقد جاء عن النبيِّ عَنْهُمْ خبر منصوص مجمع عليه أنَّ الأدلَّة المنصوبة على بيت الله الحرام لا يذهب بكلّيتها بحادثة من الحوادث منّاً من الله يَجْرَجُكُ على عباده في إقامة ما افترضه عليهم.

وزعمت طائفة ممّن يقول بالاجتهاد أنّه إذا أشكل عليه من جهة حتّى يستوي عنده الجهات كلِّها، تحرَّى واتَّبع اجتهاده حيث بلغ به، فإنَّ ذلك جانز بزعمهم وإن كان لم يصب وجه حقيقة القبلة، وزعموا أيضاً أنه إذا كان على هذا السّبيل مائة رجل لم يجز لأحد منهم أن يتّبع اجتهاد الآخر، فهم بهذه الأقوال ينقضون أصل اعتقادهم.

وزعموا أنَّ الضرير والمكفوف له أن يقتدي بأحد هؤلاء المجتهدين، فله أن ينتقل عن قول الأوَّل منهم إلى قول الآخر، فجُعلوا مع اجتهادهم كمن لم يجتهد، فلم يؤل بهم الاجتهاد،

377

(١) - (٢) سورة البقرة، الآية: ١٤٤.

إلاّ إلى حال الضّلال، والانتقال من حال إلى حال فأيَّ دين أبدع وأيَّ قول أشنع من هذه المقالة أو أبين عجزاً ممّن يظنّ أنّه من أهل الإسلام، وهو على مثل هذا الحال، نعوذ بالله من الضّلالة بعد الهدى واتّباع الهوى، وإيّاه نستعين على ما يقرب منه، إنّه سميع مجيب.

**أقول:** وجدت رسالة قديمة مفتتحها هكذا: حدَّننا جعفر بن محمّد بن قولويه القميّ تقلّله قال: حدَّثني سعد الأشعري القميّ أبو القاسم تقلله وهو مصنّفه الحمد لله ذي النّعماء والآلاء، والمجد والعزّ والكبرياء، وصلّى الله على محمد سيّد الأنبياء، وعلى آله البررة الأتقياء، روى مشايخنا عن أصحابنا، عن أبي عبد الله غليّيَا قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: أُنزل القرآن على سبعة أحرف كلّها شاف كاف: أمر، وزجر، وترغيب، وترهيب، وجدل، وقصص، ومثل. وساق الحديث إلى آخره لكنّه غيّر الترتيب، وفرَّقه على الأبواب، وزاد فيما بين ذلك بعض الأخبار.

> 17٩ – باب احتجاجات أمير المؤمنين صلوات الله عليه على الزنديق المدعي للتناقض في القرآن وأمثاله

قال أمير المؤمنين غليمًا : فأمّا قوله تعالى : ﴿ نَسُوا آلَةَ فَنَسِيَهُمُ يعني إنما نسوا الله في دار الدنيا لم يعملوا بطاعته، فنسيهم في الآخرة أي لم يجعل لهم من ثوابه شيئاً، فصاروا منسيّين من الخير وكذلك تفسير قوله بَمَرَيَنُ : ﴿ فَآلَيْوَمَ نَنسَنهُمَ حَكَمَا نَسُوا لِقَمَاءَ يَوْمِهِمْ هَندَهُ يعني بالنسيان أنّه لم يثبهم كما يثيب أولياءه الذين كانوا في دار الدُّنيا مطيعين ذاكرين، حين آمنوا به وبرسوله، وخافوه بالغيب. وأمّا قوله: ﴿وَمَا كَانَ رَئْبُكَ نَسِيًّا﴾ فإنَّ ربنا تبارك وتعالى علواً كبيراً ليس بالّذي ينسى، ولا يغفل، بل هو الحفيظ العليم، وقد يقول العرب: قد نسينا فلان فلا يذكرنا . أي أنّه لا يأمر لهم بخير ولا يذكرهم به.

قال ظليمًا؛ : وأمّا قوله لمَمْتَرَجَكَ : ﴿وَمَ يَقُومُ الرَّيُ وَالْمَلَتَهَكَةُ مَنْفًا لَّا يَنْكَلَمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنُ وَقَالَ مَنَوَابًا ﴾ وقوله ليمَتَكَكَ : ﴿وَاللَهِ رَبِّنَا مَا كُنَا مُشْرِكِينَ ﴾ وقوله ليمَتَكَكُ . ﴿وَقُولُه بَتَكْفُرُ بَمَضُحُم بِبَغْض وَيَلْعَنْ بَعَضُحُم بَعْضًا ﴾ وقوله ليمَتَكَكَ : ﴿إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌ غَنَامُهُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ وقوله : ﴿لا غَنَصُولُ لَدَى وَقَدْ فَدَّمَتُ إِلَيْهَمُ بِعَضًا ﴾ وقوله المَتَكَكُ أَنْ ذَلِكَ لَحَقٌ غَنَامُهُم وقوله : ﴿لاَ غَنَصُولُ لَدَى وَقَدْ فَذَمَتُ إِلَيْهُمُ اللَّهُ وقولُه : ﴿الْتَوْمِ غَلَيْهُ وَتَعَامُهُمُ أَهْلُ النَّارِ ﴾ وقوله : ﴿لاَ يَعْشَمُوا لَدَى وَقَدْ فَدَمَتُ إِلَيْهُمُ وَقُولُهُ : ﴿وَقُولُهُ عَالَهُ وَاللَّهُ مَعْنَا ﴾ وقوله اللهُ وقولُه اللهُ فَاللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ وقولُه اللَّيْ عَالَيْ أَنْ وَاللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَقُولُهُ اللَّذَي وَقُولُهُ اللَّذِي وَقُولُهُ اللَهُ وَالَيْ وَاللَّهُ وَقُولُهُ اللَّهُ وَالَقُولُولُكُولُهُ اللَّ

والمراد يكفر أهل المعاصي بعضهم ببعض، ويلعن بعضهم بعضاً، والكفر في هذه الآية البراءة، يقول: يتبرَّأ بعضهم من بعض، ونظيرها في سورة إبراهيم ﷺ قول الشيطان: ﴿إِنَّى كَفَرْتُ بِمَا أَشْرَكْتُنُونِ مِن قَبَلُ ﴾ وقول إبراهيم خليل الرّحمن: ﴿كَنَزَنَا بِكُرْ ﴾ يعني تبرَّأنا منكم.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر يبكون فيه فلو أنَّ تلك الأصوات بدت لأهل الدُّنيا لزالت جميع الخلق عن معايشهم وانصدعت قلوبهم إلاّ ما شاء الله، ولا يزالون يبكون حتّى يستنفدوا الدموع ويفضوا إلى الدّماء.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيستنطقون فيه فيقولون : ﴿وَلَللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ ﴾ وهؤلاء خاصّة هم المقرُّون في دار الدُّنيا بالتوحيد، فلم ينفعهم إيمانهم بالله مع مخالفتهم رسله، وشكّهم فيما أتوا به عن ربّهم، ونقضهم عهودهم في أوصيائهم واستبدالهم الّذي هو أدنى بالّذي هو خير، فكذَّبهم الله بما انتحلوه من الإيمان بقوله : ﴿الطُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَبَى أَنفُسِهِمٌ ﴾ فيختم الله على أفواههم وتستنطق الأيدي والأرجل والجلود، فيشهد بكلّ معصية كانت منهم، ثمَّ يرفع عن السنتهم الختم فيقولون لجلودهم : ﴿لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْناً قَالُوا أَنطَعَنَا اللَّهُ الَذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ ﴾.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيفرُّ بعضهم من بعض لهول ما يشاهدونه من صعوبة الأمر، وعظم البلاء، فذلك قول الله بَجَرَيَنُ : ﴿وَمَ يَغِرُ الْمَرَهُ مِنْ أَخِيهِ وَأَنِيهِ وَمَنْجِئِهِ. وَبَنِيهِ ﴾ الآية .

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر ويستنطق فيه أولياء الله وأصفياؤه، فلا يتكلّم أحد إلاً من أذن له الرّحمن وقال صواباً، فتقام الرُّسل فيسألون عن تأدية الرّسالات الّتي حمّلوها إلى أممهم فأخبروا أنّهم قد أدَّوا ذلك إلى أممهم ويسأل الأمم فتجحد كما قال الله : ﴿فَلَنَسْتَكَنَّ ٱلَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْتَكَنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ فيقولون : ﴿مَا جَآهَا مِنْ بَشِيرٍ وَلَا يَذِيرٍ ﴾ فتستشهد الرُّسل رسول الله تَشْتَكَ فيشهد بصدق الرُّسل وتكذيب من يجحدها من الأمم، فيقول لكل أمة منهم : بلى ﴿فَقَدَ جَآءَكُمُ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَهُ عَلَى كُلِ شَقَرٍ قَدِيرٌ ﴾ أي مقتدر على شهادة جوارحكم عليكم بتبليغ الرُّسل إليكم رسالاتهم. وكذلك قال الله تعالى لنبيّه : ﴿فَكَيْفَ إِذَا حِقَمْنَا مِن كُلِّ أُمَّتِم بِشَهِيلِ وَجِعْمَنَا بِكَ عَلَى هَتَؤُلَآه شَهِيدَا﴾ فلا يستطيعون ردَّ شهادته خوفاً من أن يختم الله على أفواههم، وأن تشهد عليهم جوارحهم بما كانوا يعملون، ويشهد على منافقي قومه وأمّته وكفّارهم بإلحادهم وعنادهم ونقضهم عهده، وتغييرهم سنّته واعتدائهم على أهل بيته، وانقلابهم على أعقابهم، وارتدادهم على أدبارهم، واحتذائهم في ذلك سنّة من تقدّمهم من الأمم الظّلمة الخائنة لأنبيائها، فيقولون بأجمعهم: ﴿رَبَّنَا غَلَبَتَ عَلَيْنَا شِقَوْتُنَا وَكُنَا قَوْمًا مَنَالِيْتِهِ.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر يكون فيه مقام محمَّد ﷺ وهو المقام المحمود، فيئني على الله ﷺ بما لم يثن عليه أحد قبله، ثمَّ يثني على الملائكة كلّهم، فلا يبقى ملك إلاّ أثنى عليه محمد ﷺ، ثمَّ يثني على الأنبياء بما لم يثن عليهم أحد مثله، ثمَّ يثني على كلِّ مؤمن ومؤمنة يبدأ بالصدِّيقين والشهداء ثم بالصّالحين، فتحمده أهل السّماوات وأهل الأرضين فذلك قوله ﷺ : ﴿عَسَى آن يَبْعَنَكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحَمُونًا ﴾ فطوبى لمن كان له في ذلك المقام حطّ ونصبب، وويل لمن لم يكن له في هذا المقام حظٍّ ولا نصيب.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر يلجمون فيه، ويتبرَّأ بعضهم من بعض وهذا كلَّه قبل الحساب، فإذا أخذ في الحساب شغل كلُّ إنسان بما لديه، نسأل الله بركة ذلك اليوم.

قال عليَّ عَلَيْنُ : وأمّا قوله : ﴿ وَمُوَمَّ يَوْمَهِلُ نَاضِرُهُ إِنَّى رَبِّمَا نَظِرَةُ ﴿ يَعْمَدُ ذَلِكَ في موضع ينتهي فيه أولياء الله تَتَمَرَّتُ بعدما يفرغ من الحساب إلى نهر يسمّى نهر الحيوان، فيغتسلون منه، ويشربون من آخر، فتبيضُ وجوههم، فيذهب عنهم كلُّ أذى وقذى روعث، ثمَّ يؤمرون بدخول الجنّة، فمن هذا المقام ينظرون إلى ربّهم كيف يثيبهم، ومنه يدخلون الجنّة، فذلك قوله تَتَرَيَّنُ في تسليم الملائكة عليهم ﴿ سَلَنَمُ عَلَيَكُمُ عَلَيْكُمُ فَذَلك قوله تعالى في أَذَى وَقَدْنَ وَ أُثيبوا بدخول الجنّة، والنظر إلى ما وعدهم الله يَتَرَيَّنُ فذلك قوله تعالى في أَن رَبِّهَ كَاظِرَةٌ ﴾ والناظرة في بعض اللغة هي المنتظرة، ألم تسمع إلى قوله تعالى : ﴿ فَنَاظِرَةٌ إِمَ يَرْجَعُ أَلَمُ سَلُونَ ﴾

وأمّا قوله ﴿وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزَلَةُ أُخْرَىٰ ﴾ عِندَ سِدَرَةِ ٱلْمُنتَحَىٰ ﴾ يعني محمّداً ﷺ حين كان عند سدرة المنتهى، حيث لا يجاوزها خلق من خلق الله ﷺ، وقوله في آخر الآية ﴿مَا زَاغَ ٱلْبَمَرُ وَمَا طَنَى ﴾ لَقَدُ رَأَىٰ مِنَ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلْكَبَرَىٰ ﴾ رأى جبرئيل ﷺ في صورته مرَّتين هذه المرَّة ومرَّه أخرى، وذلك أنَّ خلق جبرئيل ﷺ خلق عظيم، فهو من الرُّوحانيين الّذين لا يدرك خلقهم ولا صفتهم إلاّ ربُّ العالمين.

قال عليَّ غليتَظيَّة : وأمّا قوله تعالى : ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمُهُ أَلَنَهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَزَآي جِحَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولَا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴾ كذلك قال الله تعالى قد كان الرَّسول يوحي إليه رسل السماء فتبلغ رسل السماء إلى رسل الأرض وقد كان الكلام بين رسل أهل الأرض وبينه من غير أن يرسل بالكلام مع رسل أهل السماء.

وقد قال رسول الله على ياجبرئيل هل رأيت ربّك تَتَرَقَّلُ ؟ فقال جبرئيل عَلَيْهُ : إنَّ ربّي تَتَرَقَّلُ لا يُرى، فقال رسول الله تَتَلَقَ : من أين تأخذ الوحي؟ قال: آخذه من إسرافيل، قال: ومن أين يأخذه إسرافيل؟ قال: يأخذه من ملك من فوقه من الرُّوحانيّين، قال: فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال يقذف في قلبه قذفاً، فهذا وحي، وهو كلام الله تَتَرَقَقُ ، وكلام الله تَتَرَقَقُ ليس بنحو واحد: منه ما كلّم الله تَتَرَقَقُ به الرَّسل، ومنه ما قذف في قلوبهم، ومنه رؤيا يراها الرَّسل، ومنه وحي وتنزيل يتلى ويقراً، فهو كلام الله تَتَرَقَقُ .

قال عليَّ عَلِينًا : وأمّا قوله : ﴿ كُلَّا إِنَّهُمْ عَن نَتَقِمْ بَوْمَهِلِ لَمَحْجُوبُونَ﴾ فإنما يعني به يوم القيامة عن ثواب ربهم لمحجوبون، وقوله تعالى : ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلْتِيكَةُ أَوْ يَأْنَى رَبُّكَ أَوْ يَأْتِيكُ بَعْضُ مَايَكَتِ رَبِّكُ يخبر محمّداً عَنْنَكَ عن المشركين والمنافقين الّذين لم يستجيبوا لله ولرسوله فقال ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبِّكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْضُ مَايَكَتِ رَبِّكَ يعني به يوم القيامة عن يأتيهم في دار الدُّنيا كما عذَّب القرون الأولى، فهذا خبر يخبر به النبيَّ عَنْشَ عنهم.

ثمَّ قال: ﴿يَوْمَ يَأْتِى بَعْضُ اللَّذِ رَبِّكَ لَا يَنفَعُ نَفَسًا إِينَنْهَا لَمَ نَكَنْ ءَامَنَتَ مِن قَبْلُ﴾ الآية يعني لم تكن آمنت من قبل أن تجيء هذه الآية وهذه الآية هي طلوع الشمس من مغربها، وقال في آية أُخرى: ﴿ فَأَنَنْهُمُ اللَّهُ مِنْ حَيْثُ لَمَ يَحَنَّسِبُواً﴾ يعني أرسل عليهم عذاباً وكذلك إتيانه بنيانهم حيث قال: ﴿ فَأَفَ اللَّهُ بُنْيَنَهُم مِنَ أَلْفَوَاعِدِ﴾ يعني أرسل عليهم العذاب.

قال عليَّ عَلَيْ الله : وأمّا قوله تَتَكَثَّلُ : ﴿بَلْ هُم بِلِتَاءِ رَبِّيمَ كَفِرُونَ﴾ وقوله : ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم تُلَتَقُوا رَبِّيمَ فَقُولُه : ﴿ إِلَى يَوْرِ يَلْقَوْنَهُ وقوله : ﴿فَنَ كَانَ يَتَحُوا لِتَاءَ رَبِّهِ فَلَيَمْ لَ عَبَلَهُ صَلِحًا ﴾ يعني البعث فسماه الله لقاء، وكذلك قوله : ﴿ مَن كَانَ يَرَجُوا لِقَاءَ اللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللَّهِ لَآتِ كَانَ ي أنه مبعوث فإنَّ وعدالله لآت من الثواب والعقاب، فاللقاء ههنا ليس بالرّؤية واللقاء هو البعث، وكذلك : ﴿ يَحِيَّتُهُمْ يَوْمَ يَلْقَوْنَهُ سَلَهً ﴾ يعني أنّه لا يزول الإيمان عن قلوبهم يوم يبعثون .

وقال عليٌّ ﷺ : وأمّا قوله ﷺ : ﴿وَرَمَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُوا أَنَهُم مُوَاقِعُوهَا﴾ يعني تيقنوا أنّهم داخلوها وكذلك قوله: ﴿إِنَّ ظَنَنتُ أَنِّ مُلَنِي حِسَابِيَةٍ﴾ .

وأمّا قوله لمَخْتَكُ للمنافقين : ﴿ وَيَطْنُوُنَ بِٱللَّهِ ٱلظَّنُونَا﴾ فهو ظنُّ شكّ وليس ظنَّ يقين، والظنُّ ظنّان ظنُّ شكّ وظنّ يقين، فما كان من أمر المعاد من الظّنّ فهو ظنُّ يقين، وما كان من أمر الدُّنيا فهو ظنُّ شكّ .

قال ﷺ : وأمّا قوله تَكْرَّكُ : ﴿ وَيَعَنِّعُ ٱلْمَوَنِينَ ٱلْتِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَسَمَةِ فَلَا نُفْسَلُمُ نَفْسُ شَيْئًا ﴾ فهو ميزان العدل تؤخذ به الخلائق يوم القيامة يديل الله تبارك وتعالى الخلائق بعضهم من بعض، ويجزيهم بأعمالهم، ويقتصُّ للمظلوم من الظالم. ومعنى قوله: ﴿ فَمَن تُقُلَتَ مَوَزِيتُمُ ﴿ وَمَنْ خَفَتَ مَوَزِينُهُ ﴾ فهوقلّة الحساب وكثرته، والناس يومنذ على طبقات ومنازل، فمنهم من يحاسب حساباً يسيراً وينقلب إلى أهله مسروراً، ومنهم الذين يدخلون الجنّة بغير حساب، لأنّهم لم يتلبّسوا من أمر التُّنيا بشيء، وإنّما الحساب هناك على من تلبّس بها ههنا، ومنهم من يحاسب على النقير والقطمير، ويصير إلى عذاب السّعير، ومنهم أئمّة الكفر وقادة الضّلالة، فأولئك لا يقيم لهم يوم القيامة وزناً ولا يعباً بهم، لأنّهم لم يعبؤا بأمره ونهيه، ويوم القيامة هم في جهنّم خالدون تلفح وجوههم النّار وهم فيها كالحون.

ومن سَوَال هذا الزنديق أن قال: أجد الله يقول: ﴿قُلْ يَنُوَفَّنَكُم مَّلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى ثُرَكُمُ كُلُ و: ﴿اللَّهُ يَتَوَفَّى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهـــاكِه و: ﴿ ٱلَٰذِينَ لَنُوَقَنْهُمُ ٱلْمَلَتِهِكُةُ طَيِّبِينُ يجعل الفعل لنفسه، ومرَّة لملك الموت، ومرَّة للملائكة.

وأجده يقول: ﴿فَمَن يَعْمَلْ مِنَ الصَّلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا كُفْرَانَ لِسَعْبِمِيهِ ويقول: ﴿وَإِنِّي لَنَفَّارٌ لِمَن تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ صَلِيحًا ثُمَّ آهْتَدَىٰ﴾ أعلم في الآية الأولى أن الأعمال الصالحة لا تكفر، وأعلم في الآية الثانية أنَّ الإيمان والأعمال الصّالحة لا ينفع إلاّ بعد الاهتداء.

وأجده يقول : ﴿ وَمَنْتَلْ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَاً﴾ فكيف يسأل الحيُّ الأموات قبل البعث والنشور .

وأجده يقول: ﴿ إِنَّا عَرَضْهَا الْأَمَانَةَ عَلَى اَلسَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجِبَالِ فَأَبَتِكَ أَن بَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلُهَا الْإِنسَنَّ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولَاکٍ فما هذه الأمانة؟ ومن هذا الإنسان؟ وليس من صفة العزيز الحكيم التلبيس على عباده.

وأجده قد شهر هفوات أنبيائه بقوله : ﴿ وَعَصَىٰ مَادَمُ رَبَّةُ فَنُوَىٰكُ وبتكذيبه نوحاً لما قال : ﴿ إِنَّ آبَنِي مِنْ أَهْلِى بقوله : ﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ أَهْلِكُ وبوصفه إبراهيم بأنّه عبد كوكباً مرَّة ومرَّة قمراً ومرَّة شمساً وبقوله في يوسف تشيئين : ﴿ وَلَقَدْ هَمَتَ بِدٍ وَهَمَ بِهَا لَوَلاَ أَن زَمَا بُرْهَنَ رَيِّدٍ وبتهجينه موسى حيث قال : ﴿ رَبِّ أَرِفٍ أَنظُرْ إِلَيْكَ قَالَ لَن تَرَنَنِي الآية وببعثه على داود تشيئين جبرئيل ومكانيل حيث تسورا المحراب إلى آخر القصّة، وبحبسه يونس في بطن الحوت حيث ذهب مغاضباً مذنباً .

فأظهر خطأ الأنبياء وزللهم، ثمَّ وارى أسماء من اغترَّ وفتن خلقه وضلَّ وأضلَّ وكنّى عن أسمائهم في قوله : ﴿وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّـالِمُ عَلَى يَدَيْهِ بِحَقُولُ يَنَلِيَتَنِي الْخَـَذَتُ مَعَ الرَّسُولِ سَبِيلًا ﴿ يَنَوَيْلَتَى لَيْنَنِي لَرَ أَشِّخِذْ فَلَانًا خَلِيلًا ﴿ يَ لَقَـدٌ أَضَلَنِي عَنِ اللِّحَـرِ بَعَدَ إِذْ جَاءَنِي فَمن هذا الظالم الذي لم يذكر من اسمه ما ذكر من أسماء الأنبياء.

وأجده يقول: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا﴾ و: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتِيكَةُ أَوْ يَأْنِي رَبُّكَ أَوْ بَأَنِيَ بَعْشُ مَايَنتِ رَبِّكُ﴾ ﴿ وَلَفَدٌ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمُ﴾ فمرَّة يجيئهم، ومرَّة يجيئونه. وأجده يخبر أنّه يتلو نبيّه شاهد منه، وكان الّذي تلاه عبد الأصنام برهة من دهره، وأجده يقول: ﴿ثُمَرَ لَتُسْتَلُنَ يَوْمَهِذٍ عَنِ ٱلنَّعِيمِ فما هذا النعيم الّذي يسأل العباد عنه، وأجده يقول: ﴿بَقِيَتُ ٱللَّهِ خَيَرٌ لَكُمْهُ ما هذه البقيّة؟ وأجده يقول: ﴿أَن تَقُولَ نَفْسُ بَحَسَرَتَى عَلَى مَا فَرَطتُ في جَلْبِ اللَّهِ وَهُفَاَيْنَمَا تُوَلُوا فَنَمَ وَجُهُ ٱللَّهِ وَهُكُلُ سَىءٍ هَالِكُ إِلَا وَجَهَهُمُ فَوَاصَبُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصَحَبُ آليَمِهِ وَوَفَاَيْنَمَا تُوَلُوا فَنَمَ وَجُهُ ٱللَّهِ وَ كُلُ سَىءٍ هَالِكُ إِلَا وَجَهَهُمُ فَوَاصَبُ ٱلْيَمِينِ مَا أَصَحَبُ مُنَعَىهِ وَوَاصَحَبُ ٱلنِّمَالِ مَا أَصْحَبُ ٱلنَّمَالِهِ ما معنى والوجه واليمين والشمال فإنَّ الأمر في ذلك ملتبس جدًا.

وأجده يقول: ﴿ الرَّحْنُنُ عَلَى الْمَـرْشِ آسَتَوَىٰ﴾ ويقول: ﴿ مَآمِنَكُم مَن فِي السَّمَآيِّ﴾ و﴿وَهُوَ الَّذِي فِ السَّسَمَاءِ إِلَهُ وَفِي الأَرْضِ إِلَنَهُ ﴾ ﴿وَهُوَ مَعَكُمُ أَنَنَ مَا كُمُتُمُ ﴾ ﴿وَغَنُ أَقَرَبُ إِلَيْهِ مِن حَبْلِ الْوَرِيدِ؟ و ﴿مَا يَحَصُونُ مِن خَتَوَى ثَلَنَنَهِ إِلَّا هُوَ رَابِعُهُمْ؟ الآية.

وأجده يقول: ﴿وَإِنَّ خِفْتُمَ آلَا نُقْسِطُوا فِي ٱلْنَكَمَى فَأَنَكِحُوا مَا طَابَ لَكُمُ مِّنَ ٱلنِّسَآهِ﴾ وليس يشبه القسط في اليتامي نكاح النساء ولا كلُّ النساء أيتام، فما معنى ذلك؟ .

وأجده يقول: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا وَلَنَكِن كَانُوَا أَنفُسَهُمْ يَظَلِمُونَ﴾ وكيف يُظلم الله؟ ومن هؤلاء الظلمة؟ .

وأجده يقول: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِـدَةٍ ﴾ فما هذه الواحدة.

وأجده يقول : ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَجْمَةَ لِلْعَلَمِينَ﴾ وقد أرى مخالفي الإسلام معتكفين على باطلهم، غير مقلعين عنه، وأرى غيرهم من أهل الفساد مختلفين في مذاهبهم يلعن بعضهم بعضاً فأيُّ موضع للرّحمة العامّة المشتملة عليهم.

وأجده قد بيّن فضل نبيّه على سائر الأنبياء ثمَّ خاطبه في أضعاف ما أثنى عليه في الكتاب من الإزراء عليه، وانخفاض محلّه، وغير ذلك من تهجينه وتأنيبه ما لم يخاطب به أحداً من الأنبياء مثل قوله : ﴿وَلَوْ شَاَءَ اللَّهُ لَجَمَعُهُمْ عَلَى الْهُدَىٰ فَلَا تَكُونَنَّ مِنَ الْجَهِلِينَ وقوله : ﴿وَلَوْلَا أَن تَبَنَنَكَ لَقَدْ كِدَنَّ تَرْكَنُ إِلَيْهِمْ شَيْنَا قَلِيلًا (لَكَي إِذَا لَأَذَقَنَكَ ضِعْفَ الْحَيْوَةِ وَضِعْفَ الْمَمَاتِ ثُمَّ لَا يَعَدُ لَكَ عَلَيْنَا نَصِيرُ (مَنْ) وقوله : ﴿وَتَغْنِى فِي نَفْسِكَ مَا اللَّهُ مُبْدِيهِ وَتَخْشَى النَّاسَ وَاللَّهُ أَحَقُ أَن تَخْشَنَهُ وقوله : ﴿وَمَا أَدْرِى مَا يُفْعَلُ بِي وَلَا بِكُمْ وهو يقول : ﴿مَا قَرْطْنَا فِي الْكِتَبِ مِن شَقَ وَوَكُلَ شَيْءٍ أَحْصَيْنَهُ فِي إِمَامِ مَنْ يَعْعَلُ بِي وَلَا بِكُرُبُ وهو يقول : ﴿مَا قَرْطَنَا فِي الْكِتَ

فإذا كانت الأشياء تحصى في الإمام وهو وصيُّ النبيِّ فالنبيُّ أولى أن يكون بعيداً من الصفة الَّتي قال فيها : ﴿وَمَا آدَرِى مَا يُفْعَلُ بِى وَلَا بِكُرْ﴾ وهذه كلِّها صفات مختلفة وأحوال مناقضة وأمور مشكّكة، فإن يكن الرَّسول والكتاب حقّاً فقد هلكت لشكّي في ذلك، وإن كانا باطلين فما عليَّ من بأس.

فقال أمير المؤمنين عليٌّ صلوات الله عليه : سبُّوح قدُّوس ربّ الملائكة والرُّوح تبارك الله وتعالى هو الحيُّ الدّائم القائم على كلِّ نفس بما كسبت، هات أيضاً ما شككت فيه، قال : ١٢٩ - باب / احتجاجات أمير المؤمنين صلوات الله عليه...

حسبي ما ذكرت يا أمير المؤمنين قال ﷺ : سأنبِّنك بتأويل ما سألت، وما توفيقي إلاَّ بالله، عليه توكّلت، وعليه فليتوكّل المؤمنون.

فَامَّا قُولُه تعالى: ﴿اللَّهُ يَتَوَنَّى ٱلْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَــَا﴾ وقولُه: ﴿ بَنُوَفَنَكُم مَلَكُ ٱلْمُوْتِ﴾ و: ﴿تَوَفَنَتْهُ رُسُلُنَا﴾ و: ﴿اللَّذِينَ لَنُوَفَنَهُمُ الْمَلَتَهِكَةُ طَيِبِينُ ﴾ و: ﴿الَذِينَ تَنُوَنَنَهُمُ ٱلْمَلَتَكَةُ ظَالِمِي آنَفُسِهِمٌ ﴾ فهو تبارك وتعالى أجلُّ وأعظم من أن يتولّى ذلك بنفسه، وفعل رسله وملائكته فعله، لأنّهم بأمره يعملون فاصطفى جل ذكره من الملائكة رسلاً وسَفَرة بينه وبين خلقه، وهم الّذين قال الله فيهم: ﴿اللَّهُ يَمْسَطِغِي مِنَ ٱلْمَلَتَهِكَةِ رُسُلًا وَمِنَ النَّاسِ؟

فمن كان من أهل الطّاعة تولّت قبض روحه ملائكة الرّحمة، ومن كان من أهل المعصية تولّى قبض روحه ملائكه النقمة، ولملك الموت أعوان من ملائكة الرّحمة والنّقمة، يصدرون عن أمره، وفعلهم فعله، وكلُّ ما يأتونه منسوب إليه، وإذا كان فعلهم فعل ملك الموت، ففعل ملك الموت فعل الله، لأنّه يتوفّى الأنفس على يد من يشاء، ويعطي ويمنع، ويثيب ويعاقب، على يد من يشاء، وإنَّ فعل أمنائه فعله، كما قال: ﴿وَمَا نَشَاءَهُونَ إِلَا آَن يَشَلَهُ اللَّهُ.

وأمّا قوله: ﴿وَمَن يَعْمَلُ مِنَ ٱلْمَنْلِحَتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ ﴾ وقوله: ﴿وَإِنِي لَفَقَارٌ لِمَن تَابَ وَمَامَنَ وَعَمِلُ صَلِحًا ثُمَّ الْعَنَدَىٰ ﴾ فإنَّ ذلك كلَّه لا يغني إلاّ مع الإهتداء، وليس كلُّ من وقع عليه اسم الإيمان كان حقيقاً بالنجاة ممّا هلك به الغواة، ولو كان ذلك كذلك، لنجت اليهود مع اعترافها بالتوحيد، وإقرارها بالله ونجا سائر المقرّين بالوحدانية من إبليس فمن دونه مع الكفر، وقد بيّن الله ذلك بقوله : ﴿ آلَذِينَ مَامَنُوا وَلَمَ يَلِسُوًا إِيمَنَهُمُ بِظُلَمٍ أُوَلَتِكَ لَمُ ٱلْأَمَنَّ وَهُم مُهَمَدُونَ ﴾ ويقوله : إلَذِيمَتَ قَالُوا عَامَنًا بِأَفَوَهِهِمْ وَلَمَ تَقُوبُهُمْ ﴾.

وللإيمان حالات ومنازل يطول شرحها، ومن ذلك أنَّ الإيمان قد يكون على وجهين: إيمان بالقلب وإيمان باللسان، كما كان إيمان المنافقين على عهد رسول الله تشكل لمّا قهرهم السّيف، وشملهم الخوف، فإنّهم آمنوا بألسنتم ولم تؤمن قلوبهم، فالإيمان بالقلب هو التسليم للربّ ومن سلّم الأمور لمالكها لم يستكبر عن أمره، كما استكبر إبليس عن السجود لآدم، واستكبر أكثر الأمم عن طاعة أنبيائهم، فلم ينفعهم التوحيد كما لم ينفع إبليس ذلك السّجود الطويل فإنّه سجد سجدة واحدة أربعة آلاف عام، لم يرد بها غير زخرف الدُّنيا، والتمكين من النظرة.

فكذلك لا تنفع الصلاة والصّدقة إلاّ مع الإهتداء إلى سبيل النّجاة، وطرق الحقّ، وقد قطع الله عذر عباده بتبيين آياته، وإرسال رسله، لئلاّ يكون للناس على الله حجّة بعد الرّسل، ولم يخل أرضه من عالم بما يحتاج الخليقة إليه ومتعلّم على سبيل نجاة أولئك هم الأقلّون عدداً.

وقد بيّن الله ذلك في أمم الأنبياء وجعلهم مثلاً لمن تأخّر، مثل قوله في قوم نوح: ﴿وَمَا

مَامَنَ مَعَهُۥ إِلَّا فَلِيلٌ﴾ وقوله فيمن آمن من أمّة موسى : ﴿وَمِن قَوْمِ مُوسَىّ أُمَّةٌ يَهَدُونَ بِٱلْحَقَ وَبِدِ يَعْدِلُونَ﴾ وقوله في حواري عيسى حيث قال لسائر بني إسرائيل : ﴿مَنَ أَنصَكَارِى إِلَى ٱللَّهِ قَالَكَ ٱلْحَوَارِئُونَ نَحْنُ أَنصَكَارُ ٱللَّهِ مَامَنًا بِاللَّهِ وَٱشْهَكَدَ بِأَنَّ مُسْلِعُونَ﴾ يعني أنّهم يسلمون لأهل الفضل فضلهم، ولا يستكبرون عن أمر ربهم، فما أجابه منهم إلاّ الحواريّون .

وقد جعل الله للعلم أهلًا، وفرض على العباد طاعتهم، بقوله: ﴿أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱللَّهُ وَأَطِيعُوا ٱلسَّوُلَ وَأَوَلِى ٱلْأَمْ مِنكُرُكُ وبقوله: ﴿وَلَقَ رَدُوهُ إِلَى ٱلرَّسُولِ وَإِلَى أَوَلِ ٱلْأَمَرِ مِنهُمُ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنَطِعُونَهُ مِنْهُمٌ ﴾ وبقوله: ﴿اتَقُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ ٱلْعَمَدَدِقِينَ ﴾ وبقوله: ﴿وَمَا يَمْـكُمُ تَأْفِيلُهُ إِلَا ٱللَّهُ وَالنَّسِعُونَ فِ آلْهِلَمِ ﴾ وبقوله: ﴿وَأَنُوا اللَّهُ وَكُونُوا مَعَ ٱلْعَمَدَدِقِينَ ﴾ وبقوله: ﴿وَمَا يَمْـكُمُ تَأْفِيلُهُ إِلَا ٱللَّهُ وَالنَّسِعُونَ فِي آلْهِلَمِ ﴾ وبقوله: ﴿وَأَنُوا ٱللَّهُ وَكُونُوا مَعَ ٱلْعَمَدَدِقِينَ ﴾ والمبوت هي بيوت العلم الذي استودعته الأنبياء

فكلّ عمل من أعمال الخير يجري على غير أيدي أهل الإصطفاء وعهودهم وحدودهم وشرائعهم وسننهم ومعالم دينهم مردود غير مقبول، وأهله بمحلّ كفر وإن شملتهم صفة الإيمان، ألم تسمع إلى قول الله تعالى : ﴿وَمَا مَنَعَهُمُ أَنَ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَنَفَتُتُهُمَ إِلَّا أَنَهُمُ كَ إِلَّكُمُ وَبَرَسُولِهِ وَلَا يَأْتُونَ الطَّمَكُوَةَ إِلَا وَهُمْ كُساكَ وَلَا يُنفِقُونَ إِلَّا وَهُمْ كَذِهُونَ ﴾ فمن لم يهتد من أهل الإيمان إلى سبيل النجاة لم يغن عنه إيمانه بالله، مع دفعه حقَّ أوليائه، وحبط عمله وهو في الآخرة من الخاسرين .

وكذلك قال الله سبحانه: ﴿فَلَمَر يَكُ يَنفَعُهُمْ إِيمَنْهُمْ لَمَّا رَأَوْا بَأَسَنًّا﴾ وهذا كثير في كتاب الله يَتَزَيَّكُ .

والهداية هي الولاية كما قال الله ﷺ : ﴿وَمَن يَنَوَلَ اللَّهَ وَرَسُولَمُ وَالَّذِينَ مَامَنُوا فَإِنَّ حِزَبَ اللَّو هُمُ ٱلْفَلِبُوُنَ﴾ ﴿وَالَّذِينَ ءَامَنُواً﴾ في هذا الموضع هم المؤتمنون على الخلائق من الحجج والأوصياء في عصر بعد عصر .

وليس كلُّ من أقرَّ أيضاً من أهل القبلة بالشهادتين كان مؤمناً، إنَّ المنافقين كانوا يشهدون أن لا إله إلاّ الله وأنَّ محمداً رسول الله، ويدفعون عهد رسول الله تشكَّر بما عهد به من دين الله، وعزائمه وبراهين نبوَّته إلى وصيّه ويضمرون من الكراهة لذلك، والنقض لما أبرمه منه، عند إمكان الأمر لهم فيه فيما قد بيّنه الله لنبيّه بقوله : ﴿فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُ مَ لَهُ مَ فيه فيما قد بيّنه الله لنبيّه بقوله : ﴿فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُ مَ لَهُ مَ فيه فيما قد بيّنه الله لنبيّه بقوله : ﴿فَلَا وَرَبِكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُ مَ لَهُ مَ يَعْمِ وَمَ قَدَا يَ أَنْفُسِهِ مَ حَرَجًا مِمَّا قَضَيَتَ وَيُسَلِّمُوا نَسْلِيمًا وبقوله : ﴿وَمَا مُحَدًا الأُن رَسُولُ فَدَ خَلَتُ مِن قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِين مَاتَ أَوْ قُتِسَ أَنفَتَهُمْ عَلَى أَعْقَدِيكُمْ ﴾ ومثل قوله : ﴿لَتُكَبُنُهُ عَنَ الْعَامَة فَضَيَتَ وَيُسَمِّعُوا نَسَلِيمًا وبقوله : وَمَا عَنَكَ مَعْنَا عَنَ عَلَيْ مَ مَعْ أَيْعَ مَن أَعَانِينَ مَاتَ أَوْ قُتِسَلَ اللهُ عَالَهُ عَلَى أَعْقَدونُهُ مَ الأَمْ مِ فيه فوله : مُنَعْ عَن طَبَق عَن عَن يَعْ في ومثل قوله : فَا الله عَن عان قبلكم من الأمم في الغدر بالأوصياء بعد الأُنبياء، وهذا كثير في كتاب الله بَرْحَال

وقد شقَّ على النبيِّ ﷺ ما يؤول إليه عاقبة أموهم وإطلاع الله إيّاه على بوارهم، فأوحى الله لِمَثَرَقُلُ : ﴿فَلَا لَذَهَبَ نَفَسُكَ عَلَيْهِمْ حَسَرَتِ﴾، ﴿فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِينَ﴾. وأمّا قوله: ﴿وَسَتَلَ مَنَ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن زُسُلِنَا ﴾ فهذا من براهين نبيّنا ﷺ التي آتاه الله إيّاها، وأوجب به الحجّة على سائر خلقه، لأنّه لما ختم به الأنبياء، وجعله الله رسولاً إلى جميع الأمم كسائر الملل خصّه الله بالإرتقاء إلى السّماء عند المعراج، وجمع له يومئذ الأنبياء فعلم منهم ما أرسلوا به، وحمّلوه من عزائم الله، وآياته وبراهينه، وأقرُّوا أجمعين بفضله وفضل الأوصياء والحجج في الأرض من بعده، وفضل شيعة وصيّه من المومنين والمؤمنات الذين سلّموا لأهل الفضل فضلهم، ولم يستكبروا عن أمرهم، وعرف من أطاعهم وعصاهم من أممهم، وسائر من مضى ومن غبر أو تقدَّم أو تأخّر.

وأمّا هفوات الأنبياء عند وما بيّنه الله في كتابه ووقوع الكناية عن أسماء من اجترم أعظم ممّا اجترمته الأنبياء ممّن شهد الكتاب بظلمهم، فإنَّ ذلك من أدلَّ الدَّلائل على حكمة الله يَتَوَيِّن الباهرة، وقدرته القاهرة، وعزَّته الظّاهرة لأنّه علم أنَّ براهين الأنبياء تكبر في صدور أممهم، وأنَّ منهم من يتّخذ بعضهم إلها كالذي كان من النصارى في ابن مريم، فذكرها دلالة على تخلّفهم عن الكمال الّذي تفرَّد به يَتَوَيَّن ، ألم تسمع إلى قوله في صفة عيسى غليَتَن حيث قال فيه وفي أمّه : ﴿ كَانَا يَأْ صَلَانِ الطَّحَامَ ﴾ يعني من أكل الطّعام كان له ثفل ومن كان له ثفل فهو بعيد ممّا ادَّعته النّصارى لابن مريم.

ولم يكن عن أسماء الأنبياء تجبّراً وتعزُّزاً، بل تعريفاً لأهل الإستبصار أنَّ الكناية عن أسماء ذوي الجرائر العظيمة من المنافقين في القرآن ليس من فعله تعالى، وأنّها من فعل المغيّرين والمبدّلين الّذين جعلوا القرآن عضين، واعتاضوا الدُّنيا من الدّين.

وقد بيّن الله تعالى قصص المغيّرين بقوله : ﴿فَوَيْلُ لِلَذِينَ بَكْدُبُونَ ٱلْكِنَبَ بِأَنِدِيمَ ثُمَّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِندِ اللَّهِ لِيَشْتَرُوا بِهِ تَمَنَ قَلِيلًا ﴾ وبقوله : ﴿وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلَوُنَ أَلْسَنَتَهُم بِٱلْكِنَبِ﴾ وبقوله : ﴿إِذْ يُبَيِّتُونَ مَالا يَرْضَىٰ مِنَ ٱلْقَوْلِ﴾ بعد فقد الرسول ما يقيمون به أوَدَ باطلهم، حسب ما فعلته اليهود والنصارى بعد فقد موسى وعيسى بَيْتَنَقِ من تغيير التوراة والإنجيل، وتحريف الكلم عن مواضعه.

وبقوله: «يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم ويأبى الله إلا أن يتم نوره»<sup>(١)</sup> يعني أنّهم أثبتوا في الكتاب ما لم يقله الله، ليلبّسوا على الخليقة، فأعمى الله قلوبهم حتّى تركوا فيه ما يدلُّ على ما أحدثوه فيه، وحرَّفوا منه، وبيّن عن إفكهم وتلبيسهم وكتمان ما علموه منه، ولذلك قال لهم : ﴿ لِمَ تَلْبِسُونَ ٱلْحَقَّ بِٱلْبَطِلِ﴾ وضرب مثلهم بقوله : ﴿ فَأَمَّا ٱلزَّبَدُ فَيَذَهَبُ جُفَآَةً وَآمَا مَا يَنَغَمُ النَّاسَ فَيَمَكُنُ فِي ٱلْأَتَحِيْ،

(۱) حكذا في الأصل، والآية في المصحف هكذا: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواً...) راجع سورة التوبة الآية:
 ۳۲.

فالزَّبد في هذا الموضع كلام الملحدين الَّذين أثبتوه في القرآن، فهو يضمحل ويبطل ويتلاشى عندالتّحصيل، والَّذي ينفع الناس منه فالتنزيل الحقيقيُّ الَّذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، والقلوب تقبله، والأرض في هذا الموضع هي محلُّ العلم وقراره.

وليس يسوغ مع عموم التقيّة التصريح بأسماء المبدِّلين ولا الزّيادة في آياته على ما أثبتوه من تلقائهم في الكتاب، لما في ذلك من تقوية حجج أهل التعطيل والكفر، والملل المنحرفة عن قبلتنا وإبطال هذا العلم الظاهر الذي قد استكان له الموافق والمخالف، بوقوع الإصطلاح على الائتمار لهم، والرضا بهم، ولأنَّ أهل الباطل في القديم والحديث أكثر عدداً من أهل الحقّ، ولأنَّ الصّبر على ولاة الأمر مفروض لقول الله بَرَّتَ للنبيّة بقوله : فَأَسَبِرَ كُمَا صَبَرَ أُوَلُوا الْعَزَرِ مِنَ الرُّسُلِ؟ وإيجابه مثل ذلك على أولياته وأهل طاعته بقوله : فِنَقَدَدُ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أَسَوبُ حَسَنَةُ فَحسبك من الجواب في هذا الموضع ما سمعت، فإن شريعة التقيّة تحظر التصريح بأكثر منه.

وأمّا قوله: ﴿وَجَاءَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًا صَفًا﴾ وقوله: ﴿وَلَقَدَ حِتَّشُونا فَرَدَىٰ﴾ وقوله: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيَهُمُ الْمَلَتَيَكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُّكَ أَوْ يَأْتِى بَتْضُ مَايَتِ رَبِّكُ﴾ فذلك كله حق وليست جيئته جلَّ ذكره كجيئة خلقه فإنه رب كل شيء، ومن كتاب الله يَتَوَخِلا ما يكون تأويله على غير تنزيله، ولا يشبه تأويله كلام البشر ولا فعل البشر، وسأُنبئك بمثال لذلك تكتفي به إن شاء الله، وهو حكاية الله يَتَوَجَلا عن إبراهيم غَلَيَّهُ حيث قال: ﴿ إِنِّ ذَاهِبٌ إِلَى رَبِّهُ فَذَهُ الله بَرَ

وقال: ﴿وَأَنزَلَ لَكُمْ مِنَ ٱلْأَنْعَامِ ثَمَنِيَةَ أَزْوَنِيَ ﴾ وقال: ﴿وَأَنزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْشُ شَدِيدٌ﴾ فإنزاله ذلك خلقه إياه، وكذلك قوله: ﴿ إِن كَانَ لِلرَّحَنِنِ وَلَدٌ فَأَنَا أَوَلُ ٱلْعَبِدِينَ﴾ أي الجاحدين فالتأويل في هذا القول باطنه مضادٌ لظاهره.

ومعنى قوله : ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْنِيَهُمُ الْمَلَتَيَكَةُ أَوْ يَأْتَى رَبُكَ أَوْ يَآتِكَ بَعْضُ مَايَنَتِ رَبِّكُ فَإِنّما خاطب نبيّنا علي هذا علي ينتظرون المنافقون والمشركون إلاّ أن تأتيهم الملائكة فيعاينوهم أو يأتي ربّك أو يأتي بعض آيات ربّك، يعني بذلك أمر ربّك والآيات هي العذاب في دار الدُّنيا، كما عذَّب الأمم السّالفة، والقرون الخالية، وقال : ﴿ أَوَلَمَ يَرَوًا أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ نَنقُصُهَا مِن أَطْرَافِهَاً يعني بذلك ما يهلك من القرون، فسمّاه إتياناً، وقال : ﴿ قُولَمَ يَرَوًا أَنَا نَأْتِي ٱلأَرْضَ نَنقُصُهَا مِن أَطْرَافِهاً لعنهم الله أنى يؤفكون فسمّى اللّعنة قتالاً، وقال : ﴿ قُولَمَ يَرَقُ أَنَا نَاتِي أَنِي اللّهُ أَنَّكَ يُؤْفَتُونَ لعنهم الله أنى يؤفكون فسمّى اللّعنة قتالاً، وكذلك قال : ﴿ قُلْنَا مَا يَعْنَ أَنَّ مَا أَنَّكُمُ أَنَّهُ أَنَّك الإنسان، وقال : ﴿ فَلَمَ مَنْتَلُوهُمْ وَلَكِرَتَ ٱللَّهُ قَالَهُ مَا لاً الله أنى يؤفكونَ أي أَنَّ وَالَنَ مَ

ومثل قوله: ﴿ بَلْ هُم بِلِقَلَهِ رَبِّيهُ كَفِرُونَ﴾ فسمى البعث لقاء، وكذلك قوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُم مُّلَنَقُوا رَبِّيهُ﴾ أي يوقنون أنهم مبعوثون، ومثله قوله: ﴿ أَلَا يَظُنُّ أُوْلَتِهَكَ أَنَهُم مَبْعُونُونَ ﴿ ﴾ لِيَوْمِ عَظِيمٍ ﴾ أي أليس يوقنون أنّهم مبعوثون؟ واللقاء عند المؤمن البعث، وعند الكافر المعاينة والنظر، وقد يكون بعض ظنّ الكافر يقيناً، وذلك قوله: ﴿ وَرَءَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوَاً أَنَهُم مُوَاقِعُوهَا﴾ أي أيقنوا أنّهم مواقعوها.

وأما قوله في المنافقين: ﴿ وَتَطْنُوْنَ بِاللَّهِ ٱلْظُنُوْنَا﴾ فليس ذلك بيقين، ولكنّه شكّ، فاللَّفظ واحد في الظاهر، ومخالف في الباطن، وكذلك قوله: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمَرْشِ آسَتَوَكَا﴾ يعني استوى تدبيره وعلا أمره، وقوله: ﴿ وَهُوَ الَّذِي فِي ٱلسَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي ٱلأَرْضِ إِلَهُ ۖ وقوله: ﴿ وَهُوَ مَعَكُرُ أَيْنَ مَا كُشُتُهُ وقوله: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَجَوَىٰ ثَلَنَةٍ إِلَا هُوَ رَابِعُهُمْ فَإِنّما أراد بذلك استيلاء أمنائه بالقدرة الَّتي ركْبها فيهم على جميع خلقه، وأنَّ فعلهم فعله، فافهم عنّي ما أقول لك، فإنّي إنما أزيدك في الشرح لأثلج صدرك، وصدر من لعلّه بعد اليوم يشكُّ في مثل ما شكت فيه، فلا يجد مجيباً عمّا يسأل عنه، لعموم الطّغيان والافتتان، ولاضطرار أهل العلم بتأويل الكتاب إلى الاكتتام والاحتجاب، خيفة من أهل الظلم والبغي.

أما إنّه سيأتي على النّاس زمان يكون الحقَّ فيه مستوراً، والباطل ظاهراً مشهوراً، وذلك إذا كان أولى الناس به أعداهم له، واقترب الوعد الحقَّ، وعظم الإلحاد، وظهر الفساد، هنالك ابتلي المؤمنون، وزلزلوا زلزالاً شديداً، ونحلهم الكفّار أسماء الأشرار، فيكون جهد المؤمن أن يحفظ مهجته من أقرب الناس إليه ثمَّ يتيح الله الفرج لأوليائه، فيظهر صاحب الأمر على أعدائه.

وأمّا قوله : ﴿ وَيَتَلُوهُ شَاهِدٌ مِنَاهِدٌ مِنْكُ فَذَلْكَ حَجَّة الله أقامها على خلقه وعرَّفهم أنّه لا يستحقُّ مجلس النبيِّ عَنْهُ إلاّ من يقوم مقامه ولا يتلوه إلاّ من يكون في الطّهارة مثله منزلة لئلاً يتسع لمن ماسته رجس الكفر في وقت من الأوقات انتحال الاستحقاق لمقام رسول الله، وليضيق العذر على من يعينه على إثمه وظلمه، إذ كان الله قد حظر على من ماسته الكفر تقلّد ما فوَّضه إلى أنبيائه وأوليائه بقوله لإبراهيم : ﴿ لَا يَنَالُ عَهْدِي الظَّلِمِينَ؟ أي المشركين لأنّه سمّى الشرك ظلماً بقوله : ﴿ إِنَ ٱلفِّرْكَ لَظُلَمٌ عَظِيمٌ ﴾ فلمّا علم إبراهيم غليمًا أن تَعْبُدَ ٱلأَصْبَائِينَ أَن

واعلم أنَّ من آثر المنافقين على الصّادقين، والكفّار على الأبرار، فقد افترى على الله إثماً عظيماً، إذا كان قد بيّن الله في كتابه الفرق بين المحقّ والمبطل والطّاهر والنّجس، والمؤمن والكافر، وأنّه لا يتلو النّبيَّ ﷺ عند فقده إلاّ من حلَّ محلّه صدقاً وعدلاً وطهارة وفضلاً .

وأمّا الأمانة الّتي ذكرتها فهي الأمانة الّتي لا تجب ولا يجوز أن تكون إلاّ في الأنبياء وأوصيائهم، لأنَّ الله تبارك وتعالى ائتمنهم على خلقه، وجعلهم حججاً في أرضه، فبالسّامريّ ومن اجتمع معه وأعانه من الكفّار على عبادة العجل عند غيبة موسى ما تمَّ انتحال محلّ موسى ﷺ من الطّغام، والاحتمال لتلك الأمانة الّتي لا ينبغي إلاّ لطاهر من الرجس، فاحتمل وزرها، ووزر من سلك سبيله من الظّالمين وأعوانهم. ولذلك قال النبيُ يَنْهُ : من استنَّ سنّة حقّ كان له أجرها وأجر من عمل بها إلى يوم القيامة ومن استنَّ سنّة باطل كان عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة، ولهذا القول عن النبي عنه شاهد من كتاب الله وهو قول الله بَمَنْكُ في قصّة قابيل قاتل أخيه : ﴿مِنْ أَجْل نَالِكَ حَكَبَنَا عَلَى بَنِيَ إِسْرَةٍ بِلَ أَنَّهُم مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادٍ في الأَرْضِ فَحَكَأَنَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَحَكَأَنَهُم مَن قَتَكَ نَفْسًا بِغَيْرِ نَفْسٍ أَوَ فَسَادٍ في الأَرْضِ فَحَكَأَنَا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعًا وَمَنْ أَحْيَاهَا فَحَكَأَنَهُمُ أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا فَ وللإحياء في هذا الموضع تأويل في الباطن ليس كظاهره، وهو من هداها، لأنَّ الهداية هي حياة الأبد، ومن سمّاه الله حيًا لم يمت أبداً، إنّما ينقله من دار محنة إلى دار راحة ومنحة.

وأمّا ما أراك من الخطاب بالانفراد مرَّة وبالجمع مرَّة، ومن صفة الباري جلَّ ذكره، فإنَّ الله تبارك وتعالى على ما وصف به نفسه بالانفراد والوحدانيّة هو النور الأزليُّ القديم الّذي ليس كمثله شيء، لا يتغيّر، ويحكم ما يشاء ويختار ولا معقّب لحكمه، ولا رادً لقضائه، ولا ما خلق زاد في ملكه وعزّه، ولا نقص منه ما لم يخلقه، وإنّما أراد بالخلق إظهار قدرته، وإبداء سلطانه، وتبيين براهين حكمته، فخلق ما شاء كما شاء، وأجرى فعل بعض الأشياء على أيدي من اصطفى من أُمنائه، فكان فعلهم فعله، وأمرهم أمره، كما قال: ﴿ مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعَ اللَّهُ ﴾.

وجعل السماء والأرض وعاء لمن شاء من خلقه ليميز الخبيث من الطّيب، مع سابق علمه بالفريقين من أهلهما، وليجعل ذلك مثالاً لأوليائه وأمنائه، وعرَّف الخليقة فضل منزلة أوليائه، وفرض عليهم من طاعتهم مثل الّذي فرضه منه لنفسه وألزمهم الحجّة بأن خاطبهم خطاباً يدلُّ على انفراده وتوحّده، وبأنَّ له أولياء تجري أفعالهم وأحكامهم مجرى فعله، فهم العباد المكرمون الّذين لا يسبقونه بالقول وهم بأمره يعملون.

هم الّذين أيّدهم بروح منه، وعرّف الخلق اقتدارهم على علم الغيب، بقوله: ﴿عَلِمُ ٱلْغَيَّبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى عَيَّبِهِ ۖ أَحَدًا ۞ إِلَا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَسُولِ﴾ وهم النّعيم الّذي يسأل العباد عنه لأنَّ الله تبارك وتعالى أنعم بهم على من اتّبعهم من أوليائهم.

قال السّائل: من هؤلاء الحجج؟ قال ﷺ : هم رسول الله ﷺ ومن حلَّ محلَّه من أصفياء الله، الّذين قرنهم الله بنفسه وبرسوله، وفرض على العباد من طاعتهم مثل الّذي فرض عليهم منها لنفسه، وهم ولاة الأمر الّذين قال الله فيهم: ﴿ أَطِيعُوا اللَّهُ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأَوْلِي ٱلْآمَ مِنَكُرُكُ وقال فيهم: ﴿ وَلَوَ رَدُّوهُ إِلَى الرَّسُولِ وَإِلَى أَوْلِي ٱلأَمَرِ مِنْهُمُ لَعَلِمَهُ ٱلَّذِينَ يَسْتَنْطِطُونَهُ مِنْهُمُ ﴾ .

قال السائل: ما ذلك الأمر؟ قال عليَّ ﷺ : الّذي تنزّل به الملائكة في اللّيلة الّتي يفرق فيها كلُّ أمر حكيم: من خلق ورزق، وأجل وعمل، وحياة وموت، وعلم غيب السماوات والأرض، والمعجزات الّتي لا تنبغي إلا لله وأصفيائه والسفرة بينه وبين خلقه، وهم وجه الله الّذي قال: ﴿ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَنَمَّ وَجَهُ اللَّوْكِ . هم بقيّة الله يعني المهديَّ الَّذي يأتي عند انقضاء هذه النظرة، فيملأ الأرض عدلاً كما ملئت ظلماً وجوراً، ومن آياته الغيبة والاكتتام عند عموم الطغيان وحلول الانتقام، ولو كان هذا الأمر الَذي عرَّفتك نبأه للنبيّ دون غيره لكان الخطاب يدلُّ على فعل خاصّ غير دائم ولا مستقبل، ولقال نزّلت الملائكة، وفرق كلُّ أمر حكيم ولم يقل : ﴿نَنَزَّلُ ٱلْمَلَيَهِكَةُ ﴾ و ﴿يُفَرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ ﴾ وقد زاد جلَّ ذكره في التبيان وإثبات الحجّة بقوله في أصفيائه وأوليائه عليماني إلى تَقُوُلُ نَفَشُّ بَحَسُرَتَى عَلَى مَا فَرَعْلَتُ فِي جَنْبِ اللَّهِ ﴾ تعريفاً للخليقة قربهم ألا ترى أنّك تقول فلان إلى

وإنّما جعل الله تبارك وتعالى في كتابه هذه الرموز الّتي لا يعلمها غيره، وغير أنبيائه وحججه في أرضه، لعلمه بما يحدثه في كتابه المبدّلون من إسقاط أسماء حججه منه، وتلبيسهم ذلك على الأمّة، ليعينوهم على باطلهم، فأثبت فيه الرموز وأعمى قلوبهم وأبصارهم، لما عليهم في تركها وترك غيرها من الخطاب الدّالّ على ما أحدثوه فيه، وجعل أهل الكتاب المقيمين به، والعالمين بظاهره وباطنه: ﴿كَشَجَرَز طَيِّبَةٍ أَمَّلُهَا تَأَبِتُ وَفَرَعُهَا فِي السَكمَةِ () تُوقِ أَصُلُها كُلَّ حِينٍ بِإذَنِ رَبِّهاً ﴾ أي يظهر مثل هذا العلم لمحتمليه في الوقت بعد الوقت، وجعل أعداءها أهل الشّجرة الملعونة الّذين حاولوا إطفاء نور الله بأفواههم ويأبى الله إلاّ أن يتمَّ نوره.

ولو علم المنافقون لعنهم الله ما عليهم من ترك هذه الآيات الّتي بيّنت لك تأويلها، لأسقطوها مع ما أسقطوا منه، ولكنَّ الله تبارك اسمه ماض حكمه بإيجاب الحجّة على خلقه، كما قال: ﴿فِلِنَّو الحُجَّةُ ٱلْبَلِغَةُ ﴾ أغشى أبصارهم، وجعل على قلوبهم أكنّة عن تأمّل ذلك، فتركوه بحاله، وحجبوا عن تأكيد الملبّس بإبطاله، فالسّعداء يتثبتون عليه، والأشقياء يعمون عنه، ومن لم يجعل الله له نوراً فما له من نور.

ثمَّ إنَّ الله جلَّ ذكره بسعة رحمته، ورأفته بخلقه، وعلمه بما يحدثه المبدَّلون من تغيير كتابه، قسّم كلامه ثلاثة أقسام، فجعل قسماً منه يعرفه العالم والجاهل، وقسماً لا يعرفه إلاّ من صفا ذهنه، ولطف حسّه، وصحَّ تمييزه ممّن شرح الله صدره للإسلام، وقسماً لا يعرفه إلاّ الله وأمناؤه الراسخون في العلم.

وإنّما فعل ذلك لئلاً يدَّعي أهل الباطل من المستولين على ميراث رسول الله عَنْهُ من علم الكتاب ما لم يجعله الله لهم، وليقودهم الاضطرار إلى الإئتمار لمن ولاّه أمرهم، فاستكبروا عن طاعته تعزُّزاً وافتراء على الله بَحَكَنَّ واغتراراً بكثرة من ظاهرهم وعاونهم، وعاند الله جلَّ اسمه ورسوله.

فأمّا ما علمه الجاهل والعالم من فضل رسول الله ﷺ من كتاب الله وهو قول الله سبحانه: ﴿مَن يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَـاعَ اللَّهُ ﴾ وقوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَمَلَتَهِكَتُمُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَتَأَيُّهَا اَلَذِينَ ءَامَنُواْ صَلُّواْ عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِحًا﴾ ولهذه الآية ظاهر وباطن فالظاهر قوله : ﴿مَسَلُوا عَلَيْهِ ﴾ والباطن قوله : ﴿وَسَلِّمُوا نَسْلِحًا ﴾ أي سلموا لمن وصاه واستخلفه عليكم فضله ، وما عهد به إليه تسليماً ، وهذا ممّا أخبرتك أنّه لا يعلم تأويله إلاّ من لطف حسّه ، وصفا ذهنه ، وصحَّ تميزه .

وكذلك قوله : فَسَلَمُ عَلَىٰ إِلَى بَاسِينَ ﴾ لأنَّ الله سمّى النبيَّ عَلَىٰ بِهذا الاسم حيث قال : فيسَ فَ وَالْفَرْمَانِ الْمَتَكِمِ فَ إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴾ لعلمه بأنهم يسقطون قول : «سلام على آل محمد» كما أسقطوا غيره، وما زال رسول الله عنه يتألفهم ويقرّبهم ويجلسهم عن يمينه وشماله، حتّى أذن الله تَتَخَبَّكُ له في إبعادهم بقوله : فَوَاَهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَيلَا ﴾ ويقوله : فَقَالِ الَذِينَ كَثَرُوا فَبَكَ مُقَطِينَ فِي عَنْ الْيَبِينِ وَعَنِ اللَّهَالِ عِنِينَ فَي أَيطَعَ صُلُّ أَنْبِي مِنْهُمْ أَن يُدْخَلَ جَنَةَ نَسِيرِ فَ كَثَرُوا فَبَكَ مُقْطِينَ فِي عَنْ الْيَبِينِ وَعَنِ اللهِ اللهُ يَتَوَانُهُ عَلَى اللهُ عَبَى اللهُ عَبَامُ على اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عُلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

وأمّا قوله: ﴿كُلُّ شَيْءٍ هَالِكُ إِلَّا وَجْهَهُمْ ﴾ فإنما أُنزلت كل شيء هالك إلاّ دينه، لأنه من المحال أن يهلك منه كلُّ شيء ويبقى الوجه، هو أجلُّ وأعظم وأكرم من ذلك، إنّما يهلك من ليس منه، ألا ترى أنّه قال: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْغَىٰ وَجْهُ رَيَكَ ﴾ ففصل بين خلقه ووجهه.

وأمّا ظهورك على تناكر قوله : ﴿وَإِنّ خِفَتُمَ آلًا نُقْسِطُوا فِي ٱلْمَنَهَى فَأَنَكِمُوا مَا طَابَ لَكُم مِنَ ٱلنِّسَآةِ ﴾ وليس يشبه القسط في اليتامى نكاح النساء، ولا كلُّ النساء أيتاماً، فهو ممّا قدَّمت ذكره من إسقاط المنافقين من القرآن، وبين القول في اليتامى وبين نكاح النساء من الخطاب والقصص أكثر من ثلث القرآن وهذا وما أشبهه ممّا ظهرت حوادث المنافقين فيه لأهل النظر والتأمّل، ووجد المعطّلون وأهل الملل المخالفة مساغاً إلى القدح في القرآن، ولو شرحت لك كلَّ ما أسقط وحرِّف وبدِّل ممّا يجري هذا المجرى لطال، وظهر ما تحظر التقيّة إظهاره من مناقب الأولياء ومثالب الأعداء.

وأمّا قوله: ﴿وَمَا ظُلَمُونَا وَلَكِن كَانُوًا أَنْنُسَهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ فهو تبارك اسمه أجلُّ وأعظم من أن يُظلم، ولكنّه قرن أُمناءه على خلقه بنفسه، وعرَّف الخليقة جلالة قدرهم عنده، وأنَّ ظلمهم ظلمه، بقوله: ﴿وَمَا ظَلَمُونَا﴾ ببغضهم أولياءنا ومعونة أعدائهم عليهم ﴿وَلَكِن كَانُوًا أَنْسَبُهُمْ يَظْلِمُونَ﴾ إذ حرموها الجنّة، وأوجبوا عليها خلود النّار.

وأمّا قوله: ﴿إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِـدَةٍ ﴾ فإنَّ الله جلَّ ذكره أنزل عزائم الشّرائع وآيات الفرائض في أوقات مختلفة كما خلق السّماوات والأرض في ستّة أيّام، ولو شاء أن يخلقها في أقلَّ من لمح البصر لخلق، ولكنّه جعل الأناة والمداراة مثالاً لأمنائه، وإيجاباً للحجّة على خلقه، فكان أوَّل ما قيّدهم به الإقرار بالوحدانيّة والربوبيّة، والشّهادة بأن لا إله إلا الله.

فلمًا أقرُّوا بذلك، تلاه بالإقرار لنبيِّه ٢٠٠٠ بالنبوَّة، والشِّهادة بالرَّسالة، فلمَّا انقادوا لذلك

فرض عليهم الصّلاة، ثمَّ الصّوم، ثمَّ الحجَّ، ثمَّ الجهاد، ثمَّ الزَّكاة، ثمَّ الصّدقات، وما يجري مجراها من مال الفيء.

فقال المنافقون: هل بقي لربّك علينا بعد الّذي فرضته علينا شيء آخر يفترضه؟ فتذكره لتسكن أنفسنا أنّه لم يبق غيره، فأنزل الله في ذلك: ﴿قُلُ إِنَّمَا أَعِظُكُم بِوَحِدَةٍ ﴾ يعني الولاية فأنزل: ﴿إِنَّهَا وَلِيَكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُمُ وَالَذِينَ مَامَتُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلَوَةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوْةَ وَهُمَ رَكِعُونَ ﴾ وليس بين الأمّة خلاف أنّه لم يؤت الزكاة يومئذ أحد وهو راكع غير رجل واحد لو ذكر اسمه في الكتاب لأسقط مع ما أسقط من ذكره، وهذا وما أشبهه من الرموز التي ذكرت لك ثبوتها في الكتاب ليجهل معناه المحرِّفون، فيبلغ إليك وإلى أمثالك وعند ذلك قال الله يَتَوَكَرُنَ : ﴿ آلَيْوَمَ أَكْمَلُوهُ لكُمٌ دِينَكُمُ وَآتَمَتُ عَلَيْكُمٌ يَعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ أَلَابِسَلَهَ دِينَاً ﴾.

وأمّا قوله لنبيّه ﷺ : ﴿وَمَآ أَرْسَلْنَكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَلَمِينَ﴾ فإنّك ترى أهل الملل المخالفة للإيمان، ومن يجري مجراهم من الكفّار، مقيمين على كفرهم إلى هذه الغاية، وأنّه لو كان رحمة عليهم لاهتدوا جميعاً ونجوا من عذاب السّعير، فإنَّ الله تبارك وتعالى اسمه إنّما يعني بذلك أنّه جعله سبيلاً لإظهار أهل هذه الدّار، ولأنَّ الأنبياء قبله بعثوا بالتصريح لا بالتعريض.

فكان النبيُّ منهم إذا صدع بأمر الله وأجابه قومه، سلموا وسلم أهل دارهم من سائر الخليقة، وإن خالفوه هلكوا وهلك أهل دارهم بالآفة الَّتي كان نبيَّهم يتوعّدهم بها، ويخوِّفهم حلولها ونزولها بساحتهم، من خسف أو قذف أو زجر أو ريح أو زلزلة أو غير ذلك من أصناف العذاب، الَّتي هلكت بها الأمم الخالية وإنَّ الله علم من نبيّنا ومن الحجج في الأرض الصّبو على ما لم يطق من تقدَّمهم من الأنبياء الصّبر على مثله، فبعثه الله بالتعريض لا بالتصريح، وأثبت حجّة الله تعريضاً لا تصريحاً بقوله في وصيّه : «من كنت مولاه فهذا مولاه» و«هو مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي».

وليس من خليقة النّبيّ ولا من شيمته أن يقول قولاً لا معنى له، فيلزم الأمّة أن تعلم أنّه لمّا كانت النبوّة والأخوَّة موجودتين في خلقة هارون، ومعدومتين فيمن جعله النّبيُّ عَنْ بمنزلته، أنه قد استخلفه على أمّته كما استخلف مُوسى هارون حيث قال: ﴿ لَمُلْفَنِي فِي فَوْمَى ﴾ ولو قال لهم: لا تقلّدوا الإمامة إلاّ فلاناً بعينه، وإلاّ نزل بكم العذاب لأتاهم العذاب الأليم، وزال باب الإنظار والإمهال.

وبما أمر بسدٍّ باب الجميع وترك بابه، ثمَّ قال: ما سددت ولا تركت ولكنّني أُمرت فأطعت، فقالوا: سددت بابنا وتركت لأحدثنا سنّاً، فأما ما ذكروه من حداثة سنّه فإنَّ الله لم يستصغر يوشع بن نون حيث أمر موسى أن يعهد بالوصيّة إليه، وهو في سنّ ابن سبع سنين، ولا استصغر يحيى وعيسى لمّا استودعهما عزائمه وبراهين حكمته وإنّما فعل ذلك جلَّ ذكره لعلمه بعاقبة الأمور، وأنَّ وصيّه لا يرجع بعده ضالاً ولا كافراً. وبأن عمد النبيُ ﷺ إلى سورة براءة فدفعها إلى من علم أنَّ الأمّة تؤثره على وصيّه، وأمره بقراءتها على أهل مكّة، فلمّا ولّى من بين أيديهم أتبعه بوصيّه، وأمره بارتجاعها منه، والنفوذ إلى مكّة ليقرأها على أهلها وقال: إنَّ الله ﷺ أوحى إليَّ أن لا يؤدِّي عنّي إلاّ رجل منّي، دلالة على خيانة من علم أنَّ الأمّة تختاره على وصيّه.

ثمَّ شفع ذلك بضمِّ الرَّجل الَّذي ارتجع سورة براءة منه، ومن يوازره في تقدُّم المحلّ عند الأمَّة إلى عَلَم النفاق عمرو بن العاص في غزاة ذات السّلاسل وولاَّهما عمرو وحرس عسكره، وختم أمرهما بأن ضمّهما عند وفاته إلى مولاه أسامة بن زيد، وأمرهما بطاعته، والتصريف بين أمره ونهيه، وكان آخر ما عهد به في أمر أمّته قوله: أنفذوا جيش أسامة، يكرَّر ذلك على أسماعهم إيجاباً للحجّة عليهم في إيثار المنافقين على الصّادقين.

ولو عددت كلَّ ما كان من رسول الله ﷺ في إظهار معايب المستولين على تراثه، لطال، وإنَّ السّابق منهم إلى تقلّد ما ليس له بأهل، قام هاتفاً على المنبر لعجزه عن القيام بأمر الأمّة ومستقيلاً ممّا تقلّده لقصور معرفته عن تأويل ما كان يسأل عنه، وجهله بما يأتي ويذر.

ثمَّ أقام على ظلمه، ولم يرض باحتقاب عظيم الوزر في ذلك حتّى عقد الأمر من بعده لغيره، فأتى التّالي له بتسفيه رأيه، والقدح والطّعن على أحكامه، ورفع السّيف عمّن كان صاحبه وضعه عليه، وردّ النّساء اللآتي كان سباهنَّ على أزواجهنَّ، وبعضهنَّ حوامل، وقوله: قد نهيته عن قتال أهل القبلة فقال لي : إنّك لحدب على أهل الكفر وكان هو في ظلمه لهم أولى باسم الكفر منهم.

ولم يزل يخطئه ويظهر الإزراء عليه، ويقول على المنبر : كانت بيعة أبي بكر فلتة وقى الله شرَّها فمن دعاكم إلى مثلها فاقتلوه، وكان يقول قبل ذلك قولاً ظاهراً أنَّه حسنة من حسناته، ويودُّ أنه كان شعرة في صدره، وغير ذلك من القول المتناقض المؤكّد بحجج الدافعين لدين الإسلام.

وأتى من أمر الشورى وتأكيده بها عقد الظّلم والالحاد والبغي والفساد حتّى تقرَّر على إرادته ما لم يخف على ذي لبّ موقع ضرره، ولم تطق الأمّة الصّبر على ما أظهره الثالث من سوء الفعل، فعاجلته بالقتل، واتّسع بما جنوه من ذلك لمن وافقهم على ظلمهم وكفرهم ونفاقهم، محاولة مثل ما أتوه من الاستيلاء على أمر الأمّة كلُّ ذلك لتتمَّ النظرة الّتي أوجبها الله تبارك وتعالى لعدوه إبليس إلى أن يبلغ الكتاب أجله، ويحقَّ القول على الكافرين، ويقترب الوعد الحقُّ الّذي بيّنه الله في كتابه بقوله : ﴿وَعَدَ اللَّهُ الَذِينَ ءَامَنُواْ مِنكَرُ وَعَكِفُواْ الصَّبَلِحَاتِ لَيَسْنَغُلِفَنَهُمُ فِي الْأَرْضِ حَكَمًا اللّهِ عَلَي كتابه بقوله : ﴿وَعَدَ اللّهِ اللّهِ عَلَي مَامَنُوا الم

وذلك إذا لم يبق من الإسلام إلاّ اسمه، ومن القرآن إلاّ رسمه، وغاب صاحب الأمر بإيضاح العذر له في ذلك، لاشتمال الفتنة على القلوب، حتّى يكون أقرب الناس إليه أشدَّهم عداوة له، وعند ذلك يؤيّده الله بجنود لم تروها، ويظهر دين نبيّه ﷺ على يديه على الدّين كلّه ولو كره المشركون.

وأمّا مَا ذكرته من الخطاب الدّالّ على تهجين النبيّ على والإزراء به والتأنيب له، مع ما أظهره الله تبارك وتعالى في كتابه من تفضيله إيّاه على سائر الأنبياء فإنَّ الله عَرَضَ جعل لكلِّ نبيّ عدواً من المشركين كما قال في كتابه وبحسب جلالة منزلة نبيّنا على عند ربّه كذلك عظّم محنته لعدوّه، الذي عاد منه في حال شقاقه ونفاقه كلَّ أذى ومشقّة لدفع نبوّته وتكذيبه إيّاه، وسعيه في مكارهه، وقصده لنقض كلِّ ما أبرمه، واجتهاده ومن مالاه على كفره وفساده ونفاقه وإلحاده في إبطال دعواه، وتغيير ملّته، ومخالفة سنّته، ولم ير شيئاً أبلغ في تمام كيده من تنفيرهم عن موالاة وصيّه، وإيحاشهم منه، وصدّهم عنه وإغرائهم بعداوته، والقصد لتغيير الكتاب الذي جاء به، وإسقاط ما فيه من فضل ذوي الفضل، وكفر ذوي الكفر منه وممّن وافقه على ظلمه وبغيه وشركه.

ولقد علم الله ذلك منهم فقال: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي مَايَنِنَا لَا يَخْفَوْنَ عَلَيْنَأَى وقال: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُبَكِرُلُوا كَلَنَمَ اللَّوَى ولقد أحضروا الكتاب كملاً مشتملاً على التأويل والتنزيل، والمحكم والمتشابه، والناسخ والمنسوخ، لم يسقط منه حرف ألف ولالام، فلمّا وقفوا على ما بينه الله من أسماء أهل الحقّ والباطل وأنَّ ذلك إن ظهر نقض ما عقدوه، قالوا: لا حاجة لنا فيه، ونحن مستغنون عنه بما عندنا، ولذلك قال: ﴿ فَنَسَدُوهُ وَرَآءَ ظُهُورِهِمْ وَأَشَرَوًا بِهِ. ثَمَنَا قَلِيلاً

ثمَّ دفعهم الاضطرار بورود المسائل عليهم عمَّا لا يعلمون تأويله إلى جمعه وتأليفه وتضمينه من تلقائهم ما يقيمون به دعائم كفرهم، فصرخ مناديهم: من كان عنده شيء من القرآن فليأتنا به، ووكلوا تأليفه ونظمه إلى بعض من وافقهم على معاداة أولياء الله فألّفه على اختيارهم، وما يدلُّ للمتأمّل له على اختلال تمييزهم وتقريبهم وتركوا منه ما قدّروا أنّه لهم، وهو عليهم، وزادوا تناكره وتنافره.

وعلم الله أنَّ ذلك يظهر ويبين، فقال: ﴿ذَلِكَ مَبْلَنُهُمْ مِنَ ٱلْمِلَمِ ۖ وانكشف لأهل الاستبصار عوارهم وافتراؤهم، والّذي بدا في الكتاب من الإزراء على النبيّ ﷺ من فرية الملحدين، ولذلك قال جلَّ ذكره: ﴿لَيَقُولُونَ مُنصَكَرًا مِنَ ٱلْقَوْلِ وَزُولَاً﴾ .

فيذكر لنبيّه على ممّا يحدثه عدوَّه في كتابه من بعده بقوله : ﴿وَمَآ أَرْسَلُنَا مِن قَبْلِكَ مِن رََسُولِ وَلَا نَحِي إِلَّا إِذَا تَمَنَى آلَقَى ٱلشَّيْطَنُ فِيَ أَمْنِيَتَهِم فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلَقِى ٱلشَّيْطُنُ ثُمَرَ بُحُصِمُ ٱللَّهُ مَايَدِهِ ﴾ يعني أنَّه ما من نبيّ تمنّى مفارقة ما يعاينه من نفاق قومهم وعقوقهم ، والانتقال عنهم إلى دار الإقامة إلاّ ألقى الشيطان المعرض بعداوته عند فقده في الكتاب الذي أنزل عليه ذمّه والقدح فيه والطّعن عليه فينسخ الله ذلك من قلوب المؤمنين ، فلا تقبله ولا تصغي إليه غير قلوب المنافقين والجاهلين: ﴿إِذَا نَمَنَى ٱلْقَي ٱلشَّيْطَنُ فِي أَمْنِيَنَتِهِ. فَيَنسَخُ ٱللَّهُ مَا يُلْقِي ٱلشَّيْطَنُ تُمَ يُحَكِمُ ٱللَّهُ ءَايَنتِهِ، بأن يحمي أولياءه من الضّلال والعدوان، ومشايعة أهل الكفر والطغيان، الذين لم يرض الله أن يجعلهم كالأنعام حتى قال: ﴿بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلًا﴾ فافهم هذا واعمل به. واعلم أنّك ما قد تركت ممّا يجب عليك السؤال عنه أكثر ممّا سألت وإنّي قد اقتصرت على تفسير يسير من كثير، لعدم حملة العلم، وقلّة الراغبين في التماسه، وفي دون ما بيّنت لك بلاغ لذوي الألباب.

قال السّائل: حسبي ما سمعت يا أمير المؤمنين، شكر الله لك استنقاذي من عماية الشّك، وطخية الإفك، وأجزل على ذلك مثوبتك، إنّه على كلّ شيء قدير، وصلّى الله أوَّلاً وآخراً على أنوار الهدايات، وأعلام البرايات، محمّد وآله أصحاب الدّلالات<sup>(1)</sup>.

٢ - يد: القطّان، عن ابن زكريّا القطّان، عن ابن حبيب، عن أحمد بن يعقوب بن مطر، عن محمّد بن الحسن بن عبد العزيز الأحدب الجنديسابوريّ قال: وجدت في كتاب أبي بخطّه: حدَّثنا طلحة بن يزيد، عن عبيد الله بن عبيد، عن أبي معمر السّعداني أنَّ رجلاً أتى أمير المؤمنين إني قد شككت في كتاب الله أمير المؤمنين يليّ قد شككت في كتاب الله المر المؤمنين إني قد شككت في كتاب الله أمير المؤمنين إلي قد شككت في كتاب الله أمير المؤمنين إلي قد شككت في كتاب الله بن عبيد، عن أبي معمر السّعداني أنَّ رجلاً أتى أمير المؤمنين عليَّ بن أبي طالب عليكا فقال: يا أمير المؤمنين إلي قد شككت في كتاب الله المنزل، قال له عليَّ عليكا : ثكلتك أمّك، وكيف شككت في كتاب الله المنزل؟ قال: لأني وجدت الكتاب الله المنزل، قال له عليَّ عليكا : ثكلتك أمّك، وكيف شككت في كتاب الله المنزل؟ قال: لأني وجدت الكتاب يكلّ بعضه بعضاً، فكيف لا أشكُّ فيه، فقال عليَّ بن أبي طالب عليكان : إنّ كتاب الله المنزل. قال المنزل؟ قال : لأني وجدت الكتاب الله المنزل؟ قال : لأني ما المنزل، قال له عليّ عليكا : ثكلتك أمّك، وكيف شككت في كتاب الله المنزل؟ قال : لأني عال المنزل، قال له عليّ إلى المان الله المنزل؟ قال : لأني وجدت الكتاب الله المنزل؟ قال : لأني ما المنزل، قال له عليّ عليكا : ثكلتك أمّك، وكيف لا أشكُ فيه، فقال عليّ بن أبي طالب عليكان : إنّ وجدت الكتاب الله ليصدًا معضه بعضاً، ولا يكذّ بعضه بعضاً، ولكنك لم ترزق عقلاً تنتفع به فهات ما شككت فيه من كتاب الله يتنفي به فهات ما شككت في من كتاب الله المكت فيه من كتاب الله عليكان .

قال له الرّجل : إنّي وجدت الله يقول : ﴿ فَٱنَبَوْمَ نَنسَنَهُمْ حَكَمَا نَسُوا لِيَحَاةَ يَوْمِهِمْ هَذَابَهِ وقال : أيضاً : ﴿ نَسُوا الله فَنَسِيَهُمْ وقال : ﴿ وَمَا كَانَ رَبُّكَ نَسِيَّهُ فَمَرَّة يخبر أنّه ينسى، ومرَّة يخبر أنّه لا ينسى، فأنّى ذلك يا أمير المؤمنين؟ قال : هات ما شككت فيه أيضاً؟ قال : وأجد الله يقول : ﴿ يَوْمَ يَقُومُ أَلَوْبُ وَٱلْمَلَتَكَمَةُ صَفًّا لَا يَتَكَلَّمُونَ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابَهُ وقال : وقد استنطقوا فقالوا : ﴿ وَاللَّهُ وَقال : وقد استنطقوا القاوا : ﴿ وَاللَّهُ مَنْسَكَمَةُ مَنْ كَنَّ مُشْرِكِينَ وقال : ﴿ يَوْمَ ٱلْقِيمَةِ يَكَفُرُ مَعَضُكُمُ مِعْضَى مَصْحَمُهُ بَعَضِهُ وقال : ﴿ إِنَّ ذَلِكَ لَمَنَّ غَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ وقال : ﴿ لا عَنْسَمَوْ لَدَى وقال : و يَالُوَعِدِهُ وَقال : ﴿ وَالَقَوْمَ عَنْسَدُ عَلَى أَعْنَ عَاصُمُ أَهْلِ ٱلنَّارِ وقال : ﴿ لا عَنْشَمُولَ لَدَى وقال : فوقال : إذا يُعَام مُعَنَّ عَنْ مَنْ كَانًا مَنْ يَكَنَ وقال : فَيَوْمَ أَعْلَ ٱلنَّارِ وقال : فَي وقال : وقد أَنْتَعَنْ عَاصُمُ أَعْلَ ٱلنَّارِ وقال : فوقال الله من من اللهُون المَنْ عَنْ مَعْنَى مَعْمَ مَعْمَ مَعْنَى أَنْتَ يَالَوْعِدِهُ وقال : فَاللَهُ مَنْسَعُونَ مَعْنَى مُعَنْسُولَهُمُ أَعْلَ ٱلنَّارِ وقال : فَيْكَمُونَهُ مَعْمَ وقال : وقال يَعْنَى مُوقال : فوقال يُعْنَى مُوقال اللهُ فَيْعَامُ أَعْلَ ٱلنَّارِهُ وقال : في يَعْنَصُ وقال : فوقول عنه مُوقا أَيْوَمَ يَعْنَصُونَ أَنْ مُوقال اللهُ عَنْ مَعْنَى مُوقال : فَعْنَوْنَهُ مَنْ مَنْ فَنَ لَهُ مَنْتَكَمُ أَنَا يَعْمَوْ يَعْنَى فَالَقُوا يَعْنَى فَالَة اللهُ مَا مَواللهُ مَا مَالَ اللَّا فَي ومَنْ عَلَيْهُ مَنْ مَنْ أَنُهُ مَنْ مَعْنَى مُوقال مُوقال مُوقا مُوقال موقا مُنْتَعُونَ اللهُ مُعْمَى مَا مُصَلَى مُعْمَى مُوقال مُوقا مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْهُ مُعْلَى مُنْهُ مُوقا مُنْ مُعْنَى مُوقا مُنْ مُوقا مُنْ مُوقا مِنْ مُوقا مُوقا مُنْ مُوقا مُنْ مُوقا مُنْ مُوقا مُوقا مُوقا مُنْ أَن يُعْنُون المُعْذَى قال المُنْهُ مُعْلَى مُوقا ما ما موقا ما ما مُوقا مُنْ مُوقا مُوقا مُوقا مُوقا مُوقا مُوقا مُوقا مُوقا مُعْنُ مُعْمَا مُوقا مُوقا مُوقا مُنْ مُوقا مُوقا مُنْ مَالَ مُوقا مُوقا مُوقا موقا موقا موقا مُوقا مُوقا مُوقا مُوقا مُوق قال: وأجد الله بَبْوَيَكْ يقول: ﴿وُجُوَّ يَوْمَهِذِ نَاضِرُةً ﴿ لَ يَنْهَا نَظِرَةً ﴿ يَ عَاطَرَةً ﴾ ويقول: ﴿ لَا تُدَرِيحُهُ الأَبْصَنُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ الأَبْصَنَرَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْحَيْدُ ﴾ ويقول: ﴿ وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزْلَةً أُخْرَىٰ ﴾ عِندَ سِدَرَةِ الْلُنَعْلَى ﴾ ويقول: ﴿ يَوَمَيَذٍ لَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنَنُ وَرَضِى لَمُ قَوْلًا ﴾ يقلّهُ مَا يَذَرَةِ الْلُنَعْلَى ﴾ ويقول: ﴿ يَوَمِيذٍ لَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنَنُ وَرَضِى لَمُ قَوْلًا ﴾ يقلّهُ ما يقدَ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنَنُ وَرَضِى لَمُ قَوْلًا إِنَّ عَلَمُ مَا أَذِنَ لَهُ الرَّحْنَنُ وَرَضِى لَمُ قَوْلًا

قال: وأجدالله تبارك وتعالى يقول: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنَ يُكَلِّمَهُ أَلَمَهُ إِلَّا وَحَيَّا أَوَ مِن وَزَآَي جِحَابٍ أَوَ يُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴾ وقال: ﴿وَكَلَّمَ أَلَمَهُ مُوسَىٰ تَصْطِيمًا ﴾ وقال: ﴿ وَنَادَنهُمَا رَبُّهُمَا ﴾ وقال: ﴿يَتَأَيَّبُا ٱلْنَبِيُ قُلُ لِأَزَوَنِهِكَ وَبَنَائِكَ﴾ وقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ بَلِغَ مَآ أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبُّهُمَا ﴾ وقال: ﴿يَتَأَيُّهُا ٱلْنَبِي قُلُ لِأَزَوَنِهِكَ وَبَنَائِكَ﴾ وقال: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلرَّسُولُ فَلغ وَيَكَبُهُ فأنى ذلك يا أمير المؤمنين؟ وكيف لا أشكَ فيما تسمع؟ قال: هات ويحك ما شككت فيه.

قال: وأجد الله جلَّ جلاله يقول: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَلَمُ سَمِيَّا﴾ وقد يسمّى الإنسان سميعاً بصيراً وملكاً وربَّا فمرَّة يخبر أنَّ له أسامي كثيرة مشتركة، ومرَّة يقول: ﴿ هَلْ تَعْلَمُ لَمُ سَمِيًا﴾ فأنّى ذلك يا أمير المؤمنين؟ وكيف لا أشكُّ فيما تسمع؟ قال: هات ويحك ما شككت فيه.

قال: ووجدت الله تبارك اسمه يقول: ﴿وَمَا يَعْزُبُ عَن زَيِّكَ مِن مِّثْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآهِ﴾ ويقول: ﴿وَلَا يَنظُرُ الِيَّتِم يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ وَلَا يُرَكِّيهِمْ﴾ ويقول: ﴿ كَلَآ إِنَّهُمْ عَن زَيَّهُمْ يَوْمَهِلِ لَمَحْجُوُهُنَ﴾ كيف ينظر إليهم من يحجب عنه، فأنّى ذلك يا أمير المؤمنين؟ وكيف لا أَشَكُّ فيماً تسمع؟ قال: هات ويحك أيضاً ما شككت فيه.

قال: وأجد الله عزَّ ذكره يقول: ﴿ ءَأَمِنهُم مَن فِي السَّمَآَةِ أَن يَغْيِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِي تَنُورُ وقال: ﴿ الرَّحْنَ عَلَى ٱلْمَرْشِ آسْتَوَىٰ﴾ وقال: ﴿ وَهُوَ اللَّهُ فِي ٱلسَّمَاؤَتِ وَفِي ٱلأَرْضَ يَمْلَمُ سِرَّكُمْ وَجَهَرَكُمْ﴾ وقال إنه هو ﴿ وَالظَّنِهِرُ وَٱلْبَاطِنُّ﴾ وقال: ﴿ وَهُوَ مَعَكُو أَيْنَ مَا كُمُتُمُّ﴾ وقال: ﴿ وَغَنَ أَزَبُ إلَيْهِ مِن جَبِلِ الوَسِيهِ فَانَى ذلك يا أمير المؤمنين وكيف لا أشكُ فيما تسمع؟ قال: هات أيضاً ويحك ما شككت فيه.

قال: وأجد الله جلَّ ثناؤه يقول: ﴿وَجَمَّةَ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفَّاً صَفًا﴾ وقال: ﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقَنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّقِ﴾ وقال: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن يَأْنِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ ٱلْفَكَمَامِ وَٱلْمَلَتِيكَةُ وقال: ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْنِيَهُمُ الْمَلَتِكَةُ أَوْ يَأْتِي رَبُكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْضُ مَايَنَتِ رَبِّكَ لَا يَنْعُعُ نَفْسًا إِيمَنْهَا لَرَ تَكُنَّ ءَامَنَتَ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتَ فِن إِيمَانِهَا خَيْرَاً ومرة يقول: ﴿ يَقْوَ اللهُ اللهُ عَلَى مَايَنَتِ مِن قَبْلُ أَوْ كَسَبَتَ فِنَ إِيمَانِهَا خَيْراً فَعَرَةً يَقُ ومرة يقول: ﴿ يَقْلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَرَقٍ عَلَى هَا عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى مَايَنَتِ رَبِكُ عَلَى ومرة يقول: ﴿ يَقْلُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى مَايَنَتِ مِنْ قَبْلُ أَوْ كَسَبَتَ فِنَ إِيمَانِهُمُ عَالَيْنَ

قال: وأجد الله جلَّ جلاله يقول: ﴿بَلْ هُم بِلِفَآءِ رَبِّهِمْ كَفِرُونَ﴾ وذكر المؤمنين فقال: ﴿ ٱلَذِينَ يَظُنُونَ أَنَهُم تُمَلَقُوا رَبِّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَخِعُونَ﴾ وقال: ﴿ يَجَيَّمُهُمْ يَوْمَ بَلْقَوْنَهُ سَلَمٌ﴾ وقال: ﴿ مَن كَانَ يَتِبُوا لِقَاءَ ٱللَّهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ لَاَتِّ﴾ وقال: ﴿فَمَن كَانَ يَرْبُوا لِفَآءَ رَبِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِحًا﴾ فمرَّة يخبر أنّهم يلقونه، ومرَّة يخبر أنّه: ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱلأَبْصَنَرُ وَهُوَ يُدَرِكُ الأَبْعَمَنَرُ ﴾ ومرَّة يقول: ﴿وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ عِلْمَا﴾ فأنى ذلك يا أمير المؤمنين وكيف لا أشكُّ فيما تسمع؟ قال: هات ويحك ما شككت فيه.

قال: وأجد الله تبارك وتعالى يقول: ﴿وَرَبَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُّوَا أَنَهُم مُوَاقِعُوهَا﴾ وقال: ﴿يَوَمَعِذِ يُوَقِيهُمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينَ﴾ وقال: ﴿وَيَظُنُونَ بِٱللَّهِ ٱلظُّنُونَاً﴾ فمرَّة يخبر أنّهم يظنّون ومرَّة يخبر أنّهم يعلمون، والظنُّ شكَّ، فأنّى ذلك يا أمير المؤمنين؟ وكيف لا أشكُّ فيما تسمع؟ قال: ويحك هات ما شككت فيه.

قال: وأجد الله تعالى ذكره يقول: ﴿قُلْ بَنُوَفَنَكُم مَمَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكُلَ بِكُمْ ثُمَرً إِلَى رَبِّكُمْ تُرْحَعُونَ وقال: ﴿الله تعالى ذكره يقول: ﴿قُلْ بَنُوَقَنَكُم مَمَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَذِى وُكُلَ بِكُمْ ثُمَرً إِلَ وقال: ﴿الَذِينَ نَنُوَظَنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ طَيِّبِينَ وقال: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ نَوَظَنَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِمِهَ فَاتَى ذلك وقال: ﴿الَذِينَ نَنُوَظَنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ طَيِّبِينَ وقال: ﴿إِنَّ ٱلَذِينَ نَوَظَنَهُمُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ ظَالِمِي آنفُسِمِهَ فَاتَى ذلك يا أمير المؤمنين؟ وكيف لا أشكُ فيما تسمع؟ وقد هلكت إن لم ترحمني وتشرح لي صدري فيما عسى أن يجري ذلك على يديك فإن كان الرّبُ تبارك وتعالى حقّاً والكتاب حقاً، والرُّسل حقاً، فقد هلكت وخسرت، وإن تكن الرسل باطلاً فما عليَّ بأس، وقد نجوت.

فقال عليَّ ﷺ : قدُّوس ربّنا قدُّوس، تبارك وتعالى علوًا كبيراً، نشهد أنّه هو الدّائم الّذي لا يزول، ولا نشكُّ فيه، وليس كمثله شيء، وهو السّميع البصير، وأنَّ الكتاب حقَّ، والرُّسل حقُّ، وأنَّ الثواب والعقاب حقٌّ، فإن رزقت زيادة إيمان أو حرمته فإنَّ ذلك بيد الله إن شاء رزقك، وإن شاء حرمك ذلك ولكن سأُعلمك ما شككت فيه، ولا قوَّة إلاّ بالله، فإن أراد الله بك خيراً أعلمك بعلمه، وثبّتك، وإن يكن شراً ضللت وهلكت.

أما قوله: ﴿نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمَّ﴾ إنّما يعني: ﴿نَسُوا اللَّهَ﴾ في دار الدُّنيا لم يعملوا بطاعته ﴿فَنَسِيَهُمَّ﴾ في الآخرة أي لم يجعل لهم في ثوابه شيئاً، فصاروا منسيّين من الخير، وكذلك تفسير قوله بَخْرَضِكَ : ﴿فَالَيْوَمَ نَنسَنَهُتَر حَصَمَا نَسُوا لِقَمَاءَ يَوَمِهِتْم هَنذَا﴾ يعني بالنّسيان أنّه لم يثبهم كما يثيب أولياءه الّذين كانوا في دار الدُّنيا مطيعين ذاكرين، حين آمنوا به وبرسله، وخافوه بالغيب.

وأمّا قوله: ﴿وَمَا كَانَ رَئْبُكَ نَسِيَّا﴾ فإنَّ رَبّنا تبارك وتعالى علوّاً كبيراً ليس بالّذي ينسى ولا يغفل، بل هو الحفيظ العليم، وقد يقول العرب في باب النّسيان: قد نسينا فلان، فلا يذكرنا، أي أنّه لا يأمر لهم بخير، ولا يذكرهم به، فهل فهمت ما ذكر الله كَمَرَضَكَ ؟ قال: نعم فرَّجت عنّي فرَّج الله عنك وحللت عنّي عقدة، فعظّم الله أجرك.

قال: وأمّا قوله: ﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلَتِكَةُ مَنَفًا ۖ لَا يَنْكَلْمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنُ وَقَالَ صَوَابًا﴾ وقوله: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنَّا مُشْبِكِينَ﴾ وقوله: ﴿يَوْمَ الْقِيَنَمَةِ يَكْفُرُ بَعَضُكُم بِبَعْضٍ وَيَلْعَنُ بَمَصْحَصُم بَعْضُا﴾ وقوله: ﴿إِنَّ ذَلِكَ لَحَقٌّ عَنَاصُمُ أَهْلِ النَّارِ ﴾ وقوله: ﴿لَا تَغْنَصِمُوا لَدَىَ وَقَدْ قَدَمْتُ إِلَيْكُرُ بِالْوَعِدِ ﴾ وقوله: ﴿الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفَوْهِهِمْ وَتُكَلِّمُنَآ أَيْدِبِهِمْ وَنَنْهَدُ أَرْجُلُهُم بِمَا كَانُوا بَكَسِبُونَ ﴾ فإنَّ ذلك في مواطن غير واحد من مواطن ذلك اليوم الّذي كان مقداره خمسين ألف سنة.

يجمع الله بَحَمَّلُ الخلائق يومئذ في مواطن يتفرَّقون، ويكلّم بعضهم بعضاً، ويستغفر بعضهم لبعض، أولئك الذين كان منهم الطاعة في دار الدُّنيا من الرُّؤساء والأتباع، ويلعن أهل المعاصي الذين بدت منهم البغضاء، وتعاونوا على الظّلم والعدوان في دار الدُّنيا المستكبرين والمستضعفين، يكفر بعضهم ببعض، ويلعن بعضهم بعضاً، والكفر في هذه الأية البراءة، يقول: فيبرأ بعضهم من بعض، ونظيرها في سورة إبراهيم عَلِيَهُ قول الشيطان: ﴿إِنَى كَفَرَتُ بِمَا أَشْرَكَتُنُونِ مِن قَبَلُ ﴾ وقول إبراهيم خليل الرَّحمن: ﴿كَفَرَا بِكُو

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر يبكون فيه فلو أنَّ تلك الأصوات بدت لأهل الدُّنيا لأذهلت جميع الخلق عن معايشهم، ولتصدَّعت قلوبهم إلاّ ما شاء الله، فلا يزالون يبكون الدَّم.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيستنطقون فيه فيقولون: ﴿وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُمَّا مُشْرِكِينَ﴾ فيختم الله تبارك وتعالى على أفواههم ويستنطق الأيدي والأرجل والجلود، فتشهد بكلٍّ معصية كانت منهم، ثمَّ يرفع عن ألسنتهم الختم فيقولون لجلودهم: ﴿لِمَ شَهِدتُمْ عَلَيْنًا قَالُواً أَنطَقَنَا ٱللَّهُ ٱلَذِي أَنطَقَ كُلَّ شَيْءٍ﴾.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيستنطقون فيفر بعضهم من بعض فذلك قوله كَمَرَضَّكَ : ﴿يَوَمَ يَفِرُّ الْمَرَّهُ مِنْ أَخِدٍ ﴾ وَأَتِدٍ، وَأَبِيهِ ﴾ وَمَنْحِنِهِ، وَبَنِيهِ ﴾ فيستنطقون فلا يتكلمون إلا من أذن له الرَّحمن وقال صواباً فيقوم الرُّسل صلَّى الله عليهم فيشهدون في هذا الموطن، فذلك قوله تعالى : ﴿فَكَيْفَ إِذَا جِنِّهَا مِن كُلِّ أُمَّتِهِ بِشَهِيلِرٍ وَجِنْهَا بِكَ عَلَى هَتَوُلاً، شَهِيدًا﴾.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر فيكون فيه مقام محمَّد عَنَى وهو المقام المحمود فيتني على الله تبارك وتعالى بما لم يثن عليه أحد قبله، ثمَّ يثني على الملائكة كلهم، فلا يبقى ملك إلا أثنى عليه محمّد عَنَى ثمَّ يثني على الرُّسل بما لم يثن عليهم أحد مثله، ثمَّ يثني على كلِّ مؤمن ومؤمنة يبدأ بالصّديقين والشّهداء ثمَّ بالصّالحين فيحمده أهل السّماوات وأهل الأرض، وذلك قوله بَنَنَى : ﴿عَمَى أَن يَبْعَنُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحَمُّونَا﴾ فطوبى لمن كان له في ذلك المقام حظٌ ونصيب، وويل لمن لم يكن له في ذلك المقام حظٌ ولا نصيب.

ثمَّ يجتمعون في موطن آخر ويدال بعضهم من بعض، وهذا كلّه قبل الحساب فإذا أخذ في الحساب شغل كلُّ إنسان بما لديه، نسأل الله بركة ذلك اليوم، قال : فرَّجت عنّي فرَّج الله عنك يا أمير المؤمنين، وحللت عنّي عقدة فعظّم الله أجرك.

فقال عَنْ : وأمَّا قوله عَنْ : ﴿وُبُوْ يَوْبَهُمُ أَخِرُهُ اللَّهُ إِلَى رَبَّهَ نَاظِرُهُ ٢٠٠ وقوله : ﴿لَا

تُدَرِّكُهُ ٱلأَبْصَنُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلأَبْصَنَرُ فوقوله : ﴿وَلَقَدْ رَمَاهُ نَزَلَةً أَخْرَىٰ () عِندَ سِدَرَة ٱلْمُنْعَى وقوله : ﴿يَوَمَيذِ لَا نَنفَعُ الشَّفَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَرَضِى لَمُ فَوْلًا () يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْمَا إِنَّهُ فَامًا قوله : ﴿وُجُومٌ يَوَمَيذِ نَاضِرُهُ () إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَهُ () فَإِنَّ ذَلك في موضع ينتهي فيه أولياء الله كَنْزَكْلَ بعدما يفرغ من الحساب إلى نهر يسمّى الحيوان، فيغتسلون فيه، ويشربون منه، فتنضر وجوههم إشراقاً، فيذهب عنهم كلُّ قذى ووعث، ثمَّ يؤمرون بدخول الجنّة، فمن هذا المقام ينظرون إلى ربّهم كيف يثيبهم، ومنه يدخلون الجنّة، فذلك قول الله كَنَوَكَنَّ في تسليم الملائكة عليهم : ﴿سَلَنَمُ عَلَيَكُمُ عَلَيْهُ أَنَّ فَاذَى فَعَند ذلك أيقنوا بدخول الجنّة، والنظر إلى ما وعدهم ربّهم فذلك قوله : ﴿ إِنَّهُ فَقُولُهُ عَلَيْ يَعْلَمُ اللّهُ اللهُ الْ

وأمّا قوله : ﴿لَا تُدَرِكُهُ ٱلأَبْعَبَدُرُ وَهُوَ يُدَرِكُ ٱلأَبْصَدَرُ ﴾ فهو كما قال : لا تدركه الأبصار ولا تحيط به الأوهام، وهو يدرك الأبصار، يعني يحيط بها، وهو اللّطيف الخبير، وذلك مدح امتدح به ربّنا نفسه تبارك وتعالى وتقدّس علوّاً كبيراً، وقد سأل موسى غليظة وجرى على لسانه من حمد الله بَخَرَضٌ : ﴿رَبِّ أَرَفٍ أَنظُرَ إِلَيْكَ ﴾ فكانت مسألته تلك أمراً عظيماً، وسأل أمراً جسيماً، فعوقب فقال الله تبارك وتعالى: ﴿لَن تَرَضِيَ فِي الدُّنيا حتّى تموت فتراني في الآخرة ولكن إن أردت أن تراني فانظر إلى الجبل فإن استقرَّ مكانه فسوف تراني .

فأبدى الله جلَّ ثناؤه بعض آياته، وتجلى ربّنا تبارك للجبل، فتقطّع الجبل فصار رميماً وخرَّ موسى صعقاً ثمَّ أحياء الله وبعثه، فقال: ﴿سُبَحَنَنَكَ تُبَتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ﴾ يعني أوَّل مؤمن آمن بك منهم أنّه لن يراك.

وأمّا قوله : ﴿وَلَفَدَ رَمَاهُ نَزَلَةُ أَخْرَىٰ ۞ عِندَ سِدَرَةِ ٱلْمُنتَكَىٰ ۞ يعني محمّداً حيث لا يجاوزها خلق من خلق الله، وقوله في آخر الآية : ﴿مَا زَاغَ ٱلْبَمَرُ وَمَا لَمَنَ ۞ لَقَدْ رَأَىٰ مِنْ ءَايَنتِ رَبِّهِ ٱلكُبْرَىٰ ۞ رأى جبرئيل ﷺ في صورته مرَّتين هذه المرَّة، ومرَّة أخرى، وذلك أنَّ خلق جبرئيل ﷺ عظيم، فهو من الرُّوحانيّين الّذين لا يدرك خلقهم وصفتهم، إلاّ الله ربُّ العالمين.

وأمّا قوله : ﴿يَوْمَهِلِ لَا نَنفَعُ ٱلشَّفَلَعَةُ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْنَنُ وَرَضِى لَمُ قَوْلًا إِنَّى يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِهِمْ وَمَا خَلَفَهُمْ وَلَا يُجِيطُونَ بِهِ عِلماً إِنَّى لا تحيط الخلائق بالله يَجْرَعُكُ علماً إذ هو تبارك وتعالى جعل على أبصار القلوب الغطاء فلا فهم يناله بالكيف، ولا قلب يثبته بالحدود، فلا نصفه إلاّ كما وصف نفسه، ليس كمثله شيء وهو السّميع البصير، الأوَّل والآخر، والظاهر والباطن، الخالق البارئ المصوِّر، خلق الأشياء فليس من الأشياء شيء مثله، تبارك وتعالى، فقال: فرَّجت عنِّي فرَّج الله عنك، وحللت عنِّي عقدة فأعظم الله أجرك يا أمير المؤمنين.

[فقال ﷺ : ] وأمّا قوله : ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ أَلَنَهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوْ مِن وَزَآمٍ حِجَابٍ أَوْ بُرْسِلَ رَسُولًا فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ﴾ وقوله : ﴿وَكَلَمَ أَلَهُ مُوسَىٰ تَصْخِلِهُمًا ﴾ وقوله : ﴿وَنَادَنْهُمَا رَبُّهُمَاً ﴾ وقوله: ﴿ يَتَادَمُ اسْكُنَّ أَنتَ وَزَوْجُكَ الْجُنَّةَ﴾. فأمّا قوله: ﴿وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ اللَّهُ إِلَّا وَحَيًّا أَوَّ مِن وَزَآيٍ جِجَابٍ﴾ ما ينبغي لبشر أن يكلّمه الله إلاّ وحياً، وليس بكائن إلاّ من وراء حجاب أو يرسل رسولاً فيوحي بإذنه ما يشاء، كذلك قال الله تبارك وتعالى علوّاً كبيراً قد كان الرَّسول يوحى إليه من رسل السّماء، فتبلغ رسل السّماء رسل الأرض، وقد كان الكلام بين رسل أهل الأرض وبينه من غير أن يرسل بالكلام مع رسل أهل السماء.

وقد قال رسول الله عنه : يا جبرئيل هل رأيت ربّك؟ فقال جبرائيل عنه : إنَّ ربي لا يُرى. فقال رسول الله عنه : فمن أين تأخذ الوحي؟ فقال : آخذه من إسرافيل، فقال : ومن أين يأخذه إسرافيل؟ قال : يأخذه من ملك فوقه من الرّوحانيّين، قال : فمن أين يأخذه ذلك الملك؟ قال : يقذف في قلبه قذفاً .

فهذا وحي، وهو كلام الله ﷺ ، وكلام الله ليس بنحو واحد، منه ما كلّم الله به الرّسل، ومنه ما قذفه في قلوبهم، ومنه رؤيا يُريها الرّسل، ومنه وحي وتنزيل يتلى ويقرأ فهو كلام الله، فاكتف بما وصفت لك من كلام الله، فإنَّ معنى كلام الله ليس بنحو واحد، فإنّه منه ما تبلغ منه رسل السماء رسل الأرض.

قال: فرَّجت عنّي فرَّج الله عنك، وحللت عنّي عقدة، فعظّم الله أجرك يا أمير المؤمنين.

[فقال عَلَيَكُمْ :] وأمّا قوله : ﴿ هُلْ تَعَلَّمُ لَمُ سَمِيًا ﴾ فإنَّ تأويله هل تعلم له أحداً اسمه الله ، غير الله تبارك وتعالى ، فإيّاك أن تفسّر القرآن برأيك حتى تفقهه عن العلماء ، فإنّه ربَّ تنزيل يشبه بكلام البشر ، وهو كلام الله ، وتأويله لا يشبه كلام البشر ، كما ليس شيء من خلقه يشبهه ، كذلك لا يشبه فعله تعالى شيئاً من أفعال البشر ، ولا يشبه شيء من كلامه بكلام البشر ، فكلام الله تبارك وتعالى صفته ، وكلام البشر أفعالهم ، فلا تشبّه كلام الله بكلام الله من خلقه يشبهه ، وتضلَّ . قال : فرَّجت عنّي فرَّج الله عنك وحللت عنّي عقدة ، فعظّم الله أجرك يا أمير المؤمنين .

قال ﷺ : وأمّا قوله : ﴿وَمَا يَمْزُبُ عَن زَيِّكَ مِن مِنْقَالِ ذَرَّةٍ فِ ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي ٱلسَّمَآءِ﴾ كذلك ربّنا لا يعزب عنه شيء، وكيف يكون من خَلق الأشياء لا يعلم ما خلق، وهو الخلاق العليم.

وأمّا قوله: ﴿وَلَا يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ﴾ يخبر أنّه لا يصيبهم بخير وقد يقول العرب: والله ما ينظر إلينا فلان. وإنّما يعنون بذلك أنّه لا يصيبنا منه بخير، فذلك النظر ههنا من الله تبارك وتعالى إلى خلقه، فنظره إليهم رحمة لهم قال: فرَّجت عنّي فرَّج الله عنك، وحللت عنّي عقدة، فعظّم الله أجرك يا أمير المؤمنين.

فقال عليتيما: وأمّا قوله: ﴿كَلَا إِنَّهُمْ عَن نَتِهِمْ يَوْمَهُلِ لَمَحْجُوُوَنَ﴾ فإنّما يعني بذلك يوم القيامة، أنّهم عن ثواب ربّهم يومئذ لمحجوبون، وقوله: ﴿ءَأَمِنتُم مَّن فِي السَّمَآءِ أَن يَغْيِفَ بِكُمُ ٱلأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُوُرُ﴾ وقوله: ﴿وَهُوَ اللهُ فِي السَّمَانِةِ وَفِي ٱلأَرْضِيُّ﴾ وقوله: ﴿الرَّحْنُ عَلَى ٱلْمُرْشِ آستَوَى وقوله: ﴿وَهُوَ مَعَكُّرُ أَيَّنَ مَا كُنْتُمَّ﴾ وقوله: ﴿وَعَنَّنُ أَوَّرُبُ إِلَيْهِ مِنَ جَبْلِ ٱلْوَرِيدِ﴾ فكذلك الله تبارك وتعالى سبّوحاً قدُّوساً أن يجري منه ما يجري من المخلوقين، وهو اللّطيف الخبير، وأجلُّ وأكبر أن ينزل به شيء ممّا ينزل بخلقه، شاهد لكل نجوى، وهو الوكيل على كلِّ شيء، والمنير لكلِّ شيء والمدبّر للأشياء كلّها تعالى الله عن أن يكون على عرشه علوّاً كبيراً.

وأمّا قوله : ﴿ وَجَآةُ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًا صَفًا ﴾ وقوله : ﴿ وَلَقَدْ جِقَتُمُونَا فُرَدَىٰ كَمَا خَلَقْنَكُمْ أَوَّلَ مَرَّقَ﴾ وقوله : ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن يَأْتِبَهُمُ ٱللَهُ فِي ظُلَلٍ مِّنَ ٱلْغَمَاءِ وَٱلْمَلَتِكَةُ وقوله : ﴿ هَلَ يَنْظُرُونَ إِلَا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ أَوَ يَأْتِي رَبُكَ أَوْ يَأْتِكَ بَعْضُ ءَايَنتِ رَبِكُ فَإِنَّ ذَلِكَ حقَّ كما قال الله يَؤْوَيَنِ وليس له جيئة كجيئة الخلق، وقد أعلمتك أن رُبَّ شيء من كتاب الله تأويله على غير تنزيله، ولا يشبه كلام البشر، وسأُنبَّتك بطرف منه، فتكتفي إن شاء الله.

من ذلك، قول إبراهيم عَلَيْتُنَا : ﴿ إِنِّى ذَاهِبُ إِلَىٰ رَقِ سَيَهْدِينِ﴾ فذهابه إلى ربّه توجّهه إليه عبادة واجتهاداً، وقربة إلى الله جلَّ وعزَّ، ألا ترى أنَّ تأويله غير تنزيله، وقال : ﴿ وَأَنَزَلْنَا الْمَدِيدَ فِيهِ بَأَسٌ شَدِيدٌ﴾ يعني السلاح وغير ذلك.

وقوله: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن تَأْتِيَهُمُ ٱلْمَلَتِكَةُ يخبر محمّداً ﷺ عن المشركين والمنافقين الّذين لم يستجيبوا لله ولرسوله، فقال: هل ينظرون إلاّ أن تأتيهم الملائكة حيث لم يستجيبوا لله ولرسوله أو يأتي ربّك أو يأتي بعض آيات ربّك يعني بذلك العذاب في دار الدُّنيا كما عذَّب القرون الأولى، فهذا خبر يخبر به النبيَّ ﷺ عنهم.

ثمَّ قال : ﴿ يَوْمَ يَأْتِي بَعْضُ اللَّذِي رَبِّكَ لَا يَنْعُمُ نَفْسًا إِبَنْنَهَا لَذِ تَكُنْ المَنتَ مِن فَبْلُ أَوْ كَسَبَتْ فِي إِيمَنِهِمُ مَرْكُ يعني من قبل أن تجي هذه الآية ، وهذه الآية طلوع الشمس من مغربها ، وإنّما يكتفي أولوا الألباب والحجى وأولوا النهى أن يعلموا أنّه إذا انكشف الغطاء رأوا ما يوعدون ، وقال في آية أخرى : ﴿ فَأَنَنَهُمُ اللَّهُ مِنْ حَبَّتُ لَمْ يَعْتَبِبُوْلَ يعني أرسل عليهم عذاباً ، وكذلك إتيانه بنيانهم وقال الله يَترَضِلا : ﴿ فَأَنَ اللَّهُ مِنْ حَبَّتُ لَمْ يَعْتَبِبُوْلَ يعني أرسل عليهم عذاباً ، وكذلك إتيانه العذاب . وكذلك ما وصف أمر الآخرة تبارك إسمه وتعالى علواً كبيراً وتجري أموره في ذلك العذاب . وكذلك ما وصف أمر الآخرة تبارك إسمه وتعالى علواً كبيراً وتجري أموره في ذلك العذاب . وكذلك ما وصف أمر الآخرة تبارك إسمه وتعالى علواً كبيراً وتجري أموره في ذلك العذاب . وكذلك ما وصف أمر الآخرة تبارك إسمه وتعالى علواً كبيراً وتجري أموره في ذلك اليوم الذي كان مقداره خمسين ألف سنة ، كما تجري أموره في الدُّنيا لا يلعب ولا يأفل مع العوان في ناكتف بما وصف أمر الآخرة تبارك إسمه وتعالى علواً كبيراً وتجري أموره في ذلك ولا تجعل كلامه ككلام البشر هو أعظم وأجلُ وأكرم وأعزّ، وتبارك وتعالى من أن يصفه الواصفون ، إلاً بما وصف نفسه في قوله يَتَرَيَّنَ الله عنك ، وحللت عتي عقدان قرفو ألمي يصفه الواصفون ، إلاً بما وصف نفسه في قوله يُتَرَيَّن : في لَيْسَ كَيشَلِهِ شَتَ مَ وَقُولُ ألمَ يصفه قال: فرَّجت عني يا أمير المؤمنين فرَّج الله عنك ، وحللت عتي عقدة .

[فقالﷺ :] وأما قوله : ﴿ بَلْ هُم بِلِفَآءِ رَبِّعِمْ كَفِرُونَكَهِ وذكوه المؤمنين ﴿ الَّذِينَ بَطْنُونَ أَنَهُم مُلَنقُوا رَبِّهِمْ﴾ وقوله لغيرهم : ﴿ إِلَى يَوْبِرَ يَلْقَوْنَمُ بِمَآ أَخْلَنُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ﴾ وقوله : ﴿ فَن كَانَ يَرْجُوا لِفَآهَ رَبِّهِمَ فَلَيْعَمَلُ عَمَلًا سَلِيعَهُهِ فأَمّا قوله : ﴿ بَلْ هُم بِلِقَآءِ رَبِّيمً كَفِرُونَكَه يعني البعث، فسمّاه الله لَتَمَرَّطُكُ لقاءه، وكذلك ذكره المؤمنين ﴿ ٱلَذِينَ يَطُنُونَ أَنَهُم مُلَنقُوا رَبِّهُم ﴾ يعني يوقنون أنّهم يبعثون ويحشرون، ويحاسبون، ويجزون بالثواب والعقاب، والظُنُّ ههنا اليقين، وكذلك قوله: ﴿قَنَ كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ رَبِّهِ فَلْيَمْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا﴾ وقوله: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ ٱللَهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَّهِ قوله: ﴿قَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاةَ رَبِّهِ فَلْيَمْمَلْ عَمَلًا صَلِحًا﴾ وقوله: ﴿ مَن كَانَ يَرْجُوا لِقَاة ٱللهِ فَإِنَّ أَجَلَ ٱللَهِ لَاسَ يعني فمن كان يؤمن بأنّه مبعوث فإنَّ وعد الله لآت من الثواب والعقاب، فاللقاء ههنا ليس بالرّؤية واللقاء هو البعث، فافهم جميع ما في كتاب الله من لقائه فإنّه يعني بذلك البعث وكذلك قوله: ﴿ يَحِيَّبُهُمْ يَوْمَ يَلْفَوْنَهُ سَلَهً ﴾ يعني أنّه لا يزول الإيمان عن قلوبهم يوم يبعثون، قال: فرَّجت عني يا أمير المؤمنين فرَّج الله عنك، فقد حللت عني عقدة.

[فقال ﷺ :] وأمّا قوله : ﴿وَزَمَا ٱلْمُجْرِمُونَ ٱلنَّارَ فَظَنُوا أَنَّهُمُ مُوَاقِعُوهَا﴾ يعني أيقنوا أنّهم داخلوها ، وأمّا قوله : ﴿ إِنِّ ظَنَنتُ أَنِّ مُلَنَنٍ حِسَابِيَةَ﴾ وقوله : ﴿ يَوَمَّبِذٍ يُوَقِيمُ ٱللَّهُ دِينَهُمُ ٱلْحَقَّ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ﴾ وقوله للمنافقين : ﴿ وَنَظُنُونَا بِاللَّهِ الظُّنُونَا﴾ فإنَّ قوله : ﴿ إِنِ ظَنَنتُ أَنِ مُلَنَي حَسَابِيَهُ يقول: إِنِي ظَننت أَنِّي أُبَعث فأُحاسب لقوله : ﴿ مُلَنَيْ حِسَابِيَةَ﴾ وقوله للمنافقين : حِسَابِيَهُ يقول: إِنِي ظَننت أَنِّي أُبَعث فأُحاسب لقوله : ﴿ مُلَنَيْ حِسَابِيَةً﴾ وقوله للمنافقين : وَتَظُنُونَ بِاللَّهِ ٱلظُّنُونَا﴾ فهذا الظنُّ ظنّ شكّ، فليس الظنُّ ظنَّ يقين ، والظنُّ ظنَّان ظنُّ شكَ، وظنُّ يقين ، فما كان من أمر معاد من الظنّ فهو ظنُّ يقين ، وما كان من أمر الدُّنيا فهو ظنُّ شكَ، فافهم ما فسّرت لك، قال : فَرَّجت عنِّي يا أمير المؤمنين فرّج الله عنك .

[فقال ﷺ :] وأمّا قوله تبارك وتعالى : ﴿وَنَضَعُ ٱلْمَوَانِيَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَحَمَةِ فَلَا نُظْـلَمُ نَفْسُ شَيَئاً﴾ فهو ميزان العدل يؤخذ به الخلائق يوم القيامة يدين الله تبارك وتعالى الخلق بعضهم من بعض بالموازين، وفي غير هذا الحديث الموازين هم الأنبياء والأوصياء ﷺ ، وقوله بَكَنَّكُنَ : ﴿فَلَا نُفِيْمُ لَهُمْ يَوَمَ ٱلْقِيَنَمَةِ وَزَنَا﴾ فإنَّ ذلك خاصة.

وأمّا قوله: ﴿ فَأُولَيْهَكَ يَدْخُلُونَ الْمُنَّةَ يُزْرَقُونَ فِيهَا بِعَيْرِ حِسَابٍ ﴾ فإنَّ رسول الله تشكر قال: قال الله نَتَمَكَظُ : لقد حقّت كرامتي – أو قال: مودَّتي – لمن يراقبني ويتحابّ بجلالي أنَّ وجوههم يوم القيامة من نور على منابر من نور عليهم ثياب خضر، قيل: من هم يا رسول الله؟ قال: قوم ليسوا بأنبياء ولا شهداء ولكنّهم تحابوا بجلال الله، ويدخلون الجنّة بغير حساب، نسأل الله أن يجعلنا منهم برحمته.

وأمًا قوله: ﴿فَنَن تَقُلُتُ مَوَزِينُـهُ﴾ ﴿وَمَنْ خَفَّتَ مَوَزِينُهُ﴾ فإنّما يعني الحساب بوزن الحسنات والسّيّئات، والحسنات ثقل الميزان، والسّيّنات خفّة الميزان.

وأمّا قوله: ﴿قُلْ يَنُوَفَنَكُم مَلَكُ ٱلْمَوْتِ ٱلَّذِى وُكِلَ بِكُمْ﴾ وقوله: ﴿ أَنَهُ يَنُوَنَى ٱلْأَنفُسَ حِينَ مَوْتِهَهَا﴾ وقوله: ﴿ قَوَفَنَهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ﴾ وقوله: ﴿ آلَذِي تَنَوَفَنَهُمُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ طَالِحَ أَنفُسِهِمْ﴾ وقوله: ﴿ ٱلَذِي نَنُوَفَنَهُمُ آلْمَلَتَهِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَدُ عَلَيَكُمْ﴾ فإنَّ الله تبارك وتعالى يدتر الأمور كيف يشاء، ويوكل من خلقه من يشاء بما يشاء، أمّا ملك الموت فإنَّ الله تبارك وتعالى يوكله بخاصة من يشاء من خلقه، ويوكل رسله من الملائكة خاصّة بما يشاء من خلقه من الملائكة خاصة بما يشاء من خلقه تبارك وتعالى، والملائكة الذين سمّاهم الله ﷺ وكمّلهم بخاصّة من يشاء من خلقه تبارك وتعالى، يدبّر الأمور كيف يشاء، وليس كلُّ العلم يستطيع صاحب العلم أن يفسّره لكلّ الناس، لأنَّ منهم القويُّ والضعيف ولأنَّ منه ما يطاق حمله ومنه ما لا يطاق حمله إلاّ أن يسهّل الله له حمله، وأعانه عليه من خاصّة أوليائه، وإنّما يكفيك أن تعلم أنَّ الله المحيي المميت، وأنّه يتوقّى الأنفس على يدي من يشاء من خلقه من ملائكته وغيرهم، قال: فرَّجت عنّي يا أمير المؤمنين أنفع الله المسلمين بك.

فقال عليَّ عَلَيَّ للرِّجل: لئن كنت قد شرح الله صدرك بما قد بيّنت لك فأنت والَّذي فلق الحبّة وبرأ النسمة من المؤمنين حقًا، فقال الرَّجل: يا أمير المؤمنين كيف لي بأن أعلم أنّي من المؤمنين حقًا؟ قال: لا يعلم ذلك إلاّ من أعلمه الله على لسان نبيّه على ، وشهد له رسول الله عَنْهُ بالجنّة أو شرح الله صدره ليعلم ما في الكتب الّتي أنزلها الله عَنْهُ على رسله وأنبيائه.

قال: يا أمير المؤمنين ومن يطيق ذلك؟ قال: من شرح الله صدره ووفّقه له، فعليك بالعمل لله في سرَّ أمرك وعلانيتك، فلا شيء يعدل العمل<sup>(١)</sup>.

## ١٣٠ – باب النوادر وفيه تفسير بعض الآيات أيضاً

١ – فِ: بالأسانيد الثلاثة عن الرّضا ، عن آبائه ﷺ قال : قال عليَّ ﷺ : ليس في القرآن يا أيّها الّذين آمنوا إلاّ وهي في التوراة يا أيّها الناس ، وفي خبر آخر يا أيها المساكين<sup>(٢)</sup> .

٣ - **ن:** بإسناد التميميّ عن الرّضا ، عن آبائه ﷺ عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه في قوله <sup>يَ</sup>َؤَيَّلُا : ﴿وَلَهُ ٱلْجُوَارِ ٱلْمُشْتَآتُ فِي ٱلْبَحْرِ كَٱلْأَطَلِمِ﴾ قال : السفن<sup>(٤)</sup>.

ع – **صح:** عن الرّضا، عن آبائه ﷺ قال: قال أمير المؤمنين صلوات الله عليه: ليس في القرآن يا أيّها الّذين آمنوا إلاّ وفي التوراة يا أيّها المساكين<sup>(٥)</sup>.

- (۱) التوحيد للصدوق، ص ۲۵٤–۲٦۹.
- (٢) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤٣ باب ٣١ ح ١١٩.
- (٣) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٥٩ باب ٣١ ح ٢٠٥.
- (٤) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٧٢ باب ٣١ ح ٣٠٠.
  - (٩) صحيفة الامام الرضا ﷺ، ص ١٠٠ ح ١٩٠.

١٣٠ – باب / النوادر وفيه تفسير بعض الآيات أيضاً

شي؛ عن السكوني، عن الصّادق، عن أبيه، عن عليّ ﷺ مثله<sup>(1)</sup>. ٥ – شي؛ جعفر بن أحمد، عن العمركيّ، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى، عن عليّ ابن الحسين صلوات الله عليهم مثله<sup>(٢)</sup>.

٧ - شمي: عن مسعدة بن صدقة، عن أبي عبد الله عليه في قوله: ﴿ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمَرِ اللَّهِ ﴾ قال: بأمر الله، ثمَّ قال: ما من عبد إلا ومعه ملكان يحفظانه فإذا جاء الأمر من عند الله خلّيا بينه وبين أمر الله<sup>(٤)</sup>.

٨ - شي: عن فضيل بن عثمان سكّرة، عن أبي عبد الله علي الله عليه على هذه الآية : وَلَمُ مُعَقِّبَتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ ﴾ قال : هنّ المعقّبات المعقّبات الباقيات الصّالحات<sup>(٥)</sup>.

٩ - شي؛ عن سماعة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن قول الله: ﴿وَلَهُ ٱلدِّينُ وَاصِبًا ﴾ قال: وأجبًا ؟

١٠ – **شي:** عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ في قول الله: ﴿فَأَفَ ٱللَّهُ بُنْيَـنَهُم مِنَ ٱلْفَوَاعِدِ﴾ قال: كان بيت غدر يجتمعون فيه<sup>(٧)</sup>.

١١ - **شي:** عن أبي السّفاتج، عن أبي عبد الله ﷺ أنّه قرأ: «فأتى الله بيتهم» . وعنه ﷺ: «بيتهم من القواعد» يعني بيت مكرهم<sup>(٨)</sup>.

١٢ – شمي: عن أبي عبد الله ﷺ قال: سألته عن قول الله: ﴿فَأَنَّ اللَّهُ بُنَيْنَنَهُم مِّنَ ٱلْفَوَاعِدِ﴾ قال: لا، فأتى الله بيتهم من القواعد، وإنّما كان بيتاً<sup>(٩)</sup>.

> (١) - (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٣١٨ ح ٤ و٨ من سورة المائدة. (٣) طب الأثمة، باب الحجامة. (٤) - (٥) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٢٠ ح ١٦-١٧ من سورة الرعد. (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٢ ح ٢٧ من سورة النحل. (٧) - (٩) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٧٩-٢٨٢ ح ١٩-٢١ من سورة النحل.

١٣ – **شمي؛** عن الحسن بن زياد الصّيقل، عن أبي عبد الله غليَّثَلا قال: سمعته يقول: ﴿قَدْ مَڪَرَ ٱلَذِبِكَ مِن قَبْلِهِمْ﴾ ولم يعلم الذين آمنوا : ﴿فَأَفَ ٱللَّهُ بُنْيَنَتَهُم مِّنَ ٱلْغَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيَهِمُ ٱلسَّقْفُ﴾ قال محمد بن كليب، عن أبيه قال : إنّما كان بيتاً<sup>(١)</sup>.

١٤ - شي: عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر عليماً : الفأتى الله بيتهم من القواعد، قال: كان بيت غدر يجتمعون فيه، إذا أرادوا الشرَّ<sup>(٢)</sup>.

١٥ - العلل، لمحمّد بن عليّ بن إبراهيم: العلّة في قوله: «إياك أعني واسمعي يا جارة القول الله لنبيّه تشكر: (وَلَا تَدْعُورُ (<sup>1)</sup>) وقوله: قول الله لنبيّه تشكر: (<sup>2)</sup> ووَلا تَدْعُورُ (<sup>1)</sup>) وقوله: (<sup>2)</sup> وقوله: (<sup>2)</sup> أَنَّتَى إِذَا طَلَقَتُمُ اللَّذِي اللَّسَاة فَطَلِقُوهُنَّ لِمِدَّبِينَ وقوله: (<sup>2)</sup> وقوله: (<sup>2)</sup> وقوله: (<sup>2)</sup> أَنَتَى إِذَا طَلَقَتُمُ اللَّقَادِ إِنَّكَامَ مَلُومًا مَدْحُورًا (<sup>1)</sup> وقوله: (<sup>2)</sup> إِنَّا النَّتَى إِذَا طَلَقَتُمُ اللَّذِي اللَّهُ عَلَيْهُ مَلُومًا مَدْحُورًا (<sup>1)</sup> وقوله: (<sup>2)</sup> وقوله: (<sup>2)</sup> إِنَّا النَّتَى إِذَا طَلَقَتُمُ اللَّقَادِ إِنَّا عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّيْ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَقُلْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ إِذَا طَلَقَتُولُهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَقُلَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّذَى إِنَّةُ عَلَيْ عَلَيْتُهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْقُولُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْقُ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ الْعَلَيْ عَلَيْ الْعَلَيْ الْعَلَى الْعَلَيْ الْعَلَيْ الْعَالَيْ

ومنه: قال: علّة إسقاط بسم الله الرَّحمن الرَّحيم من سورة براءة أنَّ بسم الله الرَّحمن الرَّحيم أمان والبراءة كانت إلى المشركين، فأسقط منها الأمان.

ومنه : قال : كنية النبيّ ﷺ في القرآن قوله : ﴿ لَمَتْرُكَ إِنَّهُمْ لَغِي سَكْرَابِمْ يَمْمَهُونَ﴾ وأقسم الله به في القرآن في قوله نَتَخَطُ : ﴿ وَالنَّجْدِ إِذَا هَوَىٰ﴾ يعني رسول الله ﷺ .

## أبواب الأدعية والأذكار وفضلها

۱ -- باب ذکر الله تعالى

الآيات: البقرة: ﴿ فَانْزُرُنِ أَنْكُرُهُمْ \* ١٥٢».

**آل عمران: ﴿**وَأَذَكُرُ رَبَّكَ كَنِيْرُا وَسَنَبْعَ بِٱلْعَشِي وَٱلْإِبْكَرِ﴾ (١٤١١.

وقال تعالى: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ ٱللَّهَ فِيَهَمَّا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ﴾ «١٩١».

المساء:﴿ إِنَّ ٱلْمُنْنِفِقِينَ يُخَدِعُونَ ٱللَّهَ﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَا يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ «١٤٢».

**الأعراف: ﴿**وَيَلَمَّهِ ٱلْأَسْمَاءَ ٱلْمُسْتَىٰ فَادْعُوهُ بِهَا وَدَرُوا ٱلَّذِينَ يُلْعِدُونَ فِي أَسْمَنَهِدٍ سَيُجَزَوْنَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ()) . وقال سبحانه : ﴿ وَاذْكُر زَيَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيغَةً وَدُونَ ٱلْجَهَرِ مِنَ ٱلقَوْلِ بِٱلْفُدُرِّ وَالْاَصَالِ وَلَا تَكُن قِنَ ٱلْفَنِفِلِينَ ()) .

- (١) (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٨٠ ح ٢٢–٢٣ من سورة النحل.
- (٣) سورة القصص، الآية: ٨٨.
  (٤) سورة الإسراء، الآية: ٣٩.
- (٥) وروى القمّي في أوّل تفسيره سورة الأحزاب في قوله: ﴿ يَتَأَيَّهُا ٱلنَّيُّ ٱتَّنِ ٱللَّهَ وَلا تُطِيع ٱلْكَفِرِينَ وَٱنْسُنَفِقِينَ﴾ قال: هذا هو الذي قال الصادق ﷺ : إنّ الله بعث نبيّه بإيّاك اعني واسمعي يا جارة، فالمخاطبة للنبيّ ﷺ والمعنى للنّاس. [مستدرك السفينة ج ٨ لغة فقرمه].

**المرعد: ﴿** ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ وَنَطْمَعُنُّ قُلُونُهُم بِذِكْرِ ٱلَّذِ أَلَا بِنِحْتِ ٱللَّهِ تَطْمَيْنُ ٱلْقُلُوبُ ﷺ . **الكهف: ﴿** وَاذْكُر زَبَّكَ إِذَا نَسِيتَ وَقُلْ عَسَىٰٓ أَن يَهْدِيَنِ رَبِّ لِأَقْرَبَ مِنْ هَذَا رَشَدًا﴾ «٢٤». وقال تعالى: ﴿وَلَا نُطِغْ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَتُمْ عَن ذِكْرِنَا﴾ «٢٨».

طه: ﴿ كَنْ نُسَيَّعَكَ كَثِيرًا ۞ وَنَذْكُرُكَ كَثِيرًا ۞ . وقال تعالى : ﴿ وَلَا نَنِيَا فِي ذِكْرِى﴾ . النور: ﴿ فِ بَيُوتِ أَذِنَ اللَّهُ أَنْ نُرْفَعَ وَلَذِصَرَ فِيهَا اسْمُهُمْ يُسَبِّحُ لَمُ فِيهَا بِٱلنَّـدُو وَآلَاصَالِ ۞ رِبَالُ لَا نُلْهِيهُمْ يَجَنَرُهُ وَلَا بَيْعُ عَن ذِكْرِ اللَّهِ ۞ .

الشعراء: ﴿ إِلَّا أَلَيْنَ مَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَنِ وَذَكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا﴾ (٢٢٢٧.

العنكبوت: ﴿ إِنَّ الضَّكَلُوَةَ نَنْهَىٰ عَنِ ٱلْفَحْسَمَاءِ وَٱلْمُنكَرُ وَلَذِكُرُ ٱللَّهِ أَحْكَبُرُ﴾ ٤٥٧.

**الأحزاب: ﴿ لِ**مَن كَانَ يَرْجُوا اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْأَخِرَ وَذَكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا﴾ «٢١». وقال تعالى: ﴿ وَالنَّكِرِينَ اللَّهَ كَشِيرًا وَالنَّكِرَنِيُّ﴾ «٣٥». وقال تعالى: ﴿ يَتَأَبُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا اذْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا ۞ وَسَبِّحُوهُ بَكْرَةُ وَأَسِيلًا ۞﴾.

الجمعة: ﴿ وَأَدْكُرُوا أَنَّهَ كَنِيرًا لَمَلَّكُمْ لُفُلِحُونَ ٢٠٠٠.

**المنافقون: ﴿** يَتَأَبُّهُا الَّذِينَ ءَامَنُوا لَا نُلْهِكُرُ أَمَوَلُكُمْ وَلَا أَوْلَدُكُمْ عَن ذِكْرٍ أَنَوْ وَمَن يَفْعَـلُ ذَلِكَ فَأُوْلَتِهِكَ هُمُ ٱلْخَسِرُونَ ﴿ ﴾ .

المزمل: ﴿ وَاذْكُرِ أَسْمَ رَبِّكَ وَنَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا ﴿ ﴾ .

**أقول:** قد مضى في باب جوامع المكارم بعض الأخبار المناسبة لهذا الباب<sup>(١)</sup>.

١ - ل، العظار، عن أبيه، عن الحسين بن إسحاق، عن عليّ بن مهزيار عن فضالة، عن السكوني، عن أبي عبد الله، عن أبيه عبد الله عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه عن أبيه على كل حال فإن كثرة المال تنسي الذيوب، وترك ذكري يقسي القلوب»<sup>(٢)</sup>.

**ع:** أبي، عن محمد العطّار، عن المقريّ الخراسانيّ، عن عليّ بن جعفر عن أخيه، عن أبيه ﷺ مثله<sup>(٣)</sup>.

٢ **- ل:** أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن النضر، عن درست عن ابن أبي يعفور قال: قال أبو عبد الله ﷺ : ثلاث لا يطيقهنَّ الناس : الصفح عن الناس، ومؤاخاة الأخ في ماله، وذكر الله كثيراً<sup>(٤)</sup>.

مرّ في ج ٦٦ باب جوامع المكارم وآفاتها ح ٤٢-٤٣ من هذه الطبعة.
 (٢) مرّ في ج ٦٦ باب ٢ ح ٢٣.
 (٢) الخصال، ص ٣٩ باب ٢ ح ٢٣.
 (٣) علل الشرائع، ج ١ ص ٨٤ باب ٧٤ ح ٢.
 (٤) الخصال، ص ١٣٣، باب ٣ ح ١٤٢.

٣ – **ل:** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن مرَّار، عن يونس رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : يا عليُّ سيّد الأعمال ثلاث خصال : إنصافك الناس من نفسك، ومواساتك الأخ في الله ﷺ ، وذكر الله تعالى على كلِّ حال<sup>(1)</sup> .

٤ - لي: فيما أوصى به رسول الله عليّاً عليّاً عليّه : يا عليُّ ثلاث لا تطيقها هذه الأمّة : المواساة للأخ في ماله، وإنصاف الناس من نفسه، وذكر الله على كلِّ حال، وليس هو سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر، ولكن إذا ورد على ما يحرم عليه خاف الله عَرَيَكُ عنده وتركه<sup>(٢)</sup>.

• - ل: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن الشحّام قال: قال أبو عبد الله عَنْ الله عَنْ الله عنه المؤمن بشيء أشدَّ عليه من خصال ثلاث يحرمها قيل: وما هنَّ؟ قال: المواساة في ذات الله، والإنصاف من نفسه في ذات يده وذكر الله كثيراً، أما وإنّي لا أقول لكم: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر، ولكن ذكر الله عند ما أحلَّ له وذكر الله عند ما حرَّم عليه<sup>(٣)</sup>.

**مع:** ابن المتوكّل، عن الحميريّ، عن ابن عيسى مثله<sup>(٤)</sup>.

مع؛ أبي، عن سعد، عن البرقيّ مثله، وفيه: وذكر الله على كلّ حال قال: قلت: أصلحك الله وما وجه ذكر الله على كلّ حال؟ قال: يذكر الله عند المعصية<sup>(1)</sup>.

٧ – **ما:** فيما أوصى به أمير المؤمنين ﷺ عند وفاته: يا بنيَّ كن لله ذاكراً على كلُّ حال<sup>(٧)</sup>.

٨- ها: الفحّام، عن المنصوريّ، عن عمرو بن أبي موسى، عن عيسى بن أحمد بن عيسى، عن أحمد بن عيسى، عن أبي الحسن الثالث، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه الله عن أبي الحسن الثالث، عن آبائه، عن أمير المؤمنين عليه الله عن أبي الحسن الثالث، عن آمحق (٨). الله تَتَرَبَّكُ : يا ابن آدم اذكرني حين تغضب، أذكرك حين أغضب، ولا أمحقك فيمن أمحق<sup>(٨)</sup>.

(١) – (٣) الخصال، ص ١٢٥ و١٢٨ باب ٣ ح ١٢١ و١٢٢ و١٣٠. (٤) معاني الأخبار، ص ١٩٢. (٥) الخصال، ص ١٣١ باب ٣ ح ١٣٨، والآية من سورة الأعراف: ٢٠١. (٦) معاني الأخبار، ص ١٩٢. (٢) أمالي الطوسي، ص ٢٧٩ مجلس ١٠ ح ٥٣٣. **ما:** الحسين بن إبراهيم، عن محمد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن عليّ الزعفرانيّ، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير مثله<sup>(٢)</sup>.

١٠ - جا، ما: المفيد، عن المظفّر الورّاق، عن محمّد بن همام الاسكافي عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن الثماليّ، عن أبي جعفر عليّية قال: لا يزال المومن في صلاة ما كان في ذكر الله قائماً كان أو جالساً أو مضطجعاً إنَّ الله تعالى يقول: ﴿ اللَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللّهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنَمَحَكُونَ في خَلْقِ السَّمَلَوَي وَاللَّذَينِ مَنْ اللهُ تعالى يقول: ﴿ اللّذِينَ يَذَكُرُونَ اللهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنَمَحَكُونَ في خَلْقِ السَّمَلَوَي وَاللَّذَينِ عَذَلَى يقول: ﴿ اللّذِينَ يَذَكُرُونَ اللهَ قِينَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنَمَحَكُونَ في خَلْقِ السَّمَلَوَتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا لَذِينَ بَعَلَوْ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا لَذَينَ يَذَكُرُونَ اللهُ يقول: إلى مُعْمَلُونَ عَلَيْ عَلَى وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَنَمَعَكُونَ في خَلْقِ السَّمَوْتِ وَالأَرْضِ رَبَنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا اللّهُ بَعَانَ لَعَنَا عَذَى وَلَكُونَ اللهِ عَلَيْ عَلَيْ مَنْ عَلَيْ مَعْدَا إلَيْ اللهُ عَالَى اللهُ عَنْ عَلَيْ عَلَقَ عَنْ مَعْنَ عَمَامَ اللهُ عَنْ عَلَيْ وَعَلَى عَلَيْ عَنْ إِلَيْ عَنْ عَلَيْ عَلَى اللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَالَى اللهُ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَامَ عَلَيْ عَالَهُ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ وَاللهُ عَنْ عَلَى وَقُعُودًا وَعَلَى حُنُولِيهِ مَرْبَعَتَ عَنَا عَذَابَ الللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الللهِ عَلَيْ عَلَى عَلَى الللهُ عَلَيْ عَلَى إِنْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى الللهِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى إِنْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَلَيْ عَلَى عَلَيْ عَ وَعَلَيْ عَلَيْ عَلَي عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَ

١١ – ن، الحسين بن محمد الأشناني، عن عليّ بن مهرويه، عن داود بن سليمان عن الرضا، عن آبائه عليه الحسين بن محمد الأشناني، عن عليّ بن مهرويه، عن داود بن سليمان عن الرضا، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه : إنَّ موسى بن عمران عليه الله جلّ حلاله أنا ربّه بتمرّ قال: يا ربّ أبعيد أنت منّي فأناديك أم قريب فأناجيك؟ فأوحى الله جلَّ جلاله أنا جليس من ذكرني، فقال موسى: يا ربّ إنّي أكون في حال أجلك أن أذكرك فيها، فقال: يا موسى اذكرني على كلً حال<sup>(1)</sup>.

١٢ - ع: عليَّ بن أحمد بن محمد، عن الأسدي، عن النخعيِّ، عن النوفلي عن عليّ بن سالم، عن أبيه، عن أبي بصير قال: قال أبو عبد الله عليه : إن سمعت الأذان وأنت على الخلاء فقل مثل ما يقول المؤذن، ولا تدع ذكر الله تَثَيَّنُ في تلك الحال، لأنَّ ذكر الله حسن على كلِّ حال ثمَّ قال: لمّا ناجى الله عَتَيَنُ موسى بن عمران عليه قال موسى: يا ربَّ أبعيد... إلى آخر ما مرَ<sup>(ه)</sup>.

١٣ – **مع، ع: أبي،** عن محمد العطار، عن الأشعري، عن عليَّ بن إبراهيم المنقريّ أو غيره رفعه قال: قيل للصادق ﷺ : إنَّ من سعادة المرء خفّة عارضيه، فقال: وما في هذا من السعادة إنّما السعادة خفّة ماضغيه بالتسبيح<sup>(١)</sup>.

(1) أمالي الطوسي، ص ٨٨ مجلس ٣ ح ١٣٥.
(٢) أمالي الطوسي، ص ٨٩ مجلس ٣ ح ١٣٩.
(٣) أمالي المفيد، ص ٣٦٠ مجلس ٣٣ ح ١، أمالي الطوسي، ص ٧٩ مجلس ٣ ح ١١٦.
(8) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١٦٦ باب ١١ ح ٢٢.
(9) علل الشرائع، ج ١ ص ٢٧٠ علل الشرائع، ج ٢ ص ٥٥١ باب ٣٨ ح ١١.

18 - ل: الذكر مقسوم على سبعة أعضاء: اللسان، والروح، والنفس، والعقل والمعرفة، والسرّ، والقلب، وكلُّ واحد منها يحتاج إلى الإستقامة، فاستقامة اللسان صدق الإقرار، واستقامة الروح الإستغفار، واستقامة القلب صدق الإعتذار، واستقامة العقل صدق الإعتبار، واستقامة العقل صدق الإعتبار، واستقامة المعرفة صدق الإفتخار، واستقامة السرّار، فذكر اللسان الحدو والرجاء، فذكر اللسان الحمد والثناء، وذكر النفس الجهد والعناء، وذكر الروح الرّماني والرجاء، وذكر القلب معدق الإعتذار، واستقامة العقل مدق الإقرار، واستقامة المعرفة صدق الإفتخار، واستقامة القلب مدق الإعتذار، واستقامة العقل فذكر اللسان الحمد والثناء، وذكر النفس الجهد والعناء، وذكر الروح الرّجاء، وذكر اللسان الحمد والثناء، وذكر النفس الجهد والعناء، وذكر الروح الخوف والرجاء، وذكر القلب الصدق والصفاء، وذكر النفس الجهد عليه والحياء، وذكر المعرفة السليم والرضا، وذكر القلب الصدق والصفاء، حدَّثنا بذلك أبو محمّد عبد الله بن حامد رفعه إلى بعض الصالحين عليك (1).

١٥ - مع، ل: في وصيّة أبي ذرّ: قال رسول الله ٢٤ : عليك بتلاوة القرآن، وذكر الله كثيراً، فإنه ذكر لك في السماء، ونور لك في الأرض<sup>(٢)</sup>.

١٦ – مع: الأربعمائة قال أمير المؤمنين ﷺ : اذكروا الله في كلِّ مكان فإنه معكم وقال ﷺ : أكثروا ذكر الله ﷺ إذا دخلتم الأسواق، وعند اشتغال الناس فإنّه كفارة للذنوب، وزيادة في الحسنات، ولا تكتبوا في الغافلين.

وقال ﷺ : أكثروا ذكر الله على الطعام ولا تطغوا فإنّها نعمة من نعم الله ورزق من رزقه، يجب عليكم فيه شكره وحمده.

وقال عَلَيْتُلا إذا لقيتم عدوَّكم في الحرب فأقلُّوا الكلام، وأكثروا ذكر الله بَتَرْتِكُ (٣).

١٧ - مع: ابن المتوكل، عن الحميري، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب عن هشام بن سالم، عن زرارة، عن الحديث هشام بن سالم، عن زرارة، عن الحسين البزّاز قال: قال لي أبو عبد الله عليه الله الله أحديث بأشد ما فرض الله بمكيرًا على خلقه؟ قلت: بلى قال: إنصاف الناس من نفسك، ومواساتك لأخيك، وزض الله في كلِّ موطن، أما إني لا أقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وإن كان هذا من ذاك ولكن ذكر الله في كلِّ موطن: إذا موطن، أما إني لا أوطن: إذا موطن: إذا موطن، أما إنه عليه الله، والله أكبر، وإن كان هذا من ذاك ولكن ذكر الله في كلِّ موطن: إذا معينه، عن الحميري، عن الحميري، عن الناس من نفسك، ومواساتك لأخيك، وذكر الله في كلِّ موطن، أما إني لا أقول: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وإن كان هذا من ذاك ولكن ذكر الله في كلِّ موطن: إذا همت على طاعته أو معصيته (٤).

**جاء** ابن قولویه، عن أبیه، عن سعد، عن ابن عیسی مثله<sup>(٥)</sup>.

١٨ – **مع:** أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن أبي جارود المنذر الكنديّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: أشدُّ الأعمال ثلاثة: إنصاف الناس من نفسك، حتّى لا ترضى لها منهم بشيء إلاّ رضيت لهم منها بمثله، ومواساتك الأخ في

(١) الخصال، ص ٤٠٤ باب ٧ ح ١١٤.
 (٢) معاني الأخبار، ص ٣٣٤، الخصال، ص ٢٥٥ أبواب العشرين، ح ١٣.
 (٣) معاني الأخبار، ص ٣٣٤ مديث الأربعمائة.
 (٣) معاني الأخبار، ص ١٩٢.
 (٤) معاني الأخبار، ص ١٩٢.

المال، وذكر الله على كلِّ حال، ليس سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر فقط، ولكن إذا ورد عليك شيء أمر الله به أخذت به، وإذا ورد عليك شيء نهى عنه تركته<sup>(۱)</sup>.

**ها:** الحسين بن إبراهيم، عن محمّد بن وهبان، عن محمّد بن أحمد بن زكريا عن الحسن ابن فضّال، عن عليّ بن عقبة، عن الجارود بن المنذر مثله.

۱۹ – مع: ابن الوليد، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعري، عن جعفر بن أحمد بن سعيد، عن صفوان، عن أبي الصباح ابن نعيم، عن محمد ابن معيد، عن صفوان، عن ابن أسباط، عن ابن عميرة، عن أبي الصباح ابن نعيم، عن محمد ابن مسلم، عن الصادق عليتي في حديث يقول في آخره: تسبيح فاطمة من ذكر الله الكثير الذي قال الله بَرْوَيَنْ : ﴿ فَاذَرْتُونَ آذَكُونَهُمُ (٢).

٢٠ لي، مع: محمّد بن بكران النقاش، عن أحمد الهمداني، عن منذر بن محمّد، عن أبيه، عن محمّد، عن أبيه، عن محمد بن الحسن بن عليّ بن أبي طالب عن أبيه، عن جده، عن الحسن بن علي علي عليه الحسن بن علي عليه الحسن بن علي عليه وال: وما الله عليه الحسن بن علي قال: حلق الذكر<sup>(٣)</sup>.

٢١ – **لي، مع:** في خبر الشيخ الشامي : قال زيد بن صوحان لأمير المؤمنين غَلِيَـّلاً: ! أَيُّ الكلام أفضل عند الله؟ قال : كثرة ذكر الله، والتضرع إليه والدعاء، قال : فأَيُّ القول أصدق قال : شهادة أن لا إله إلا الله<sup>(ع)</sup>.

٢٢ - مع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن هارون، عن ابن زياد، عن الصادق عن آباته ﷺ قال: قال النبيُّ ﷺ: من أطاع الله فقد ذكر الله، وإن قلَّت صلاته وصيامه وتلاوته، ومن عصى الله فقد نسي الله، وإن كثرت صلاته وصيامه وتلاوته<sup>(٥)</sup>.

٢٣ – **لي:** فيما ناجى به موسى ﷺ ربّه ﷺ : إلهي ما جزاء من ذكرك بلسانه وقلبه؟ قال : يا موسى أُظلّه يوم القيامة بظلّ عرشي وأجعله في كنفي<sup>(٦)</sup>.

٢٤ – **لي:** ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن عيسى بن محمّد عن عليّ ابن مهزيار، عن عبد الله بن عمر، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهُمْ قال: إنَّ الصاعفة لا تصيب ذاكراً لله بَمَرْضَى <sup>(٧)</sup>.

٢٥ - ٢٠ بالأسانيد الثلاثة، عن الرِّضا، عن آبائه عنه الله قال: قال رسول الله عنه: إنَّ

(١) - (٢) معاني الأخبار، ص ١٩٣ - ١٩٤.
 (٣) أمالي الصدوق، ص ٢٩٧ مجلس ٥٨ ح ٢، معاني الأخبار، ص ٣٢١.
 (٤) أمالي الصدوق، ص ٣٢٣ مجلس ٦٢ ح ٤، معاني الأخبار، ص ١٩٩.
 (٥) معاني الأخبار، ص ١٩٩.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٣٧٥ مجلس ٢٧ ح ٣.

موسى بن عمران سأل ربّه ﷺ فقال: يا ربّ أبعيد أنت منّي فأُناديك أم قريب فأُناجيك؟ فأوحى الله ﷺ إليه: يا موسى بن عمران أنا جليس من ذكرني<sup>(1)</sup>.

٢٦ - ع: أبي، عن سعد، عن أيّوب بن نوح، عن صفوان، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليمي قال: الصاعقة تصيب المؤمن والكافر ولا تصيب ذاكراً<sup>(٢)</sup>.

۲۷ – مع أبي، عن سعد، عن البرقي، عن أبيه، عن النضر، عن القاسم ابن سليمان، عن جرَّاح المدائني، عن أبي عبد الله عليها: الا أحدثك بمكارم الأخلاق: الصفح عن الناس، ومواساة الرجل أخاه في ماله، وذكر الله كثيراً<sup>(٣)</sup>.

٢٨ - يو: ابن عيسى، عن محمّد البرقي، عن إبراهيم بن إسحاق، عن أبي عثمان العبدي، عن جعفر، عن أبي، عن الله العبدي، عن جعفر، عن أبيه، عن علي عليه قال: قال رسول الله عليه القرآن في الصلاة أفضل من قراءة القرآن في غير الصلاة وذكر الله كثيراً أفضل من الصدقة والصدقة أفضل من الصوم جنّة من النار<sup>(3)</sup>.

**سن:** أبي مثله<sup>(ه)</sup>.

۲۹ – سن: جعفر بن محمد، عن القدّاح، عن جعفر، عن أبيه بن قال: قال النبيُ في لأصحابه: ألا أُخبركم بخير أعمالكم وأذكاها عند مليككم وأرفعها في درجاتكم، وخير لكم من أن تلقوا عدوَّكم فتقتلونهم ويقتلونكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: ذكر الله بَرَخَلْ كثيراً<sup>(1)</sup>.

٣٠ - **سن:** أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عَظِيَرَةِ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى قال: من شغل بذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي من سألني<sup>(٧)</sup>.

٣١ - **سن:** ابن فضّال، عن غالب بن عثمان، عن بشير الدمّان، عن أبي عبد الله عليمينية قال: قال الله تعالى: ابن آدم اذكرني في نفسك أذكرك في نفسي ابن آدم اذكرني في الخلاء أذكرك في خلاء، ابن آدم اذكرني في ملأ أذكرك في ملاء خير من ملئك، وقال: ما من عبد يذكر الله في ملأ من الناس إلاّ ذكره الله في ملأ من الملائكة<sup>(٨)</sup>.

٣٢ – **سن:** النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله، عن آبائه ﷺ أنَّ أمير المؤمنين ﷺ قال: ذاكر الله في الغافلين كالمقاتل عن الفارّين، والمقاتل عن الفارّين نزوله الجنّة<sup>(٩)</sup>.

٣٣ - مص: قال الصادق عَالِيًة: من كان ذاكراً لله على الحقيقة فهو مطيع ومن كان غافلاً

(1) عيون أخبار الرضا، ج ١ ص ١١٦ باب ١١ ح ٢٢ .
 (٢) علل الشرائع، ج ٢ ص ٤٤١ باب ٢٢٢ ح ٧. (٣) معاني الأخبار، ص ١٩١ .
 (٤) بصائر الدرجات، ص ٢٩ ج ١ نادر من الباب ٦ ح ٤ .
 (٩) المحاسن، ج ١ ص ٣٤٨ .

عنه فهو عاص، والطاعة علامة الهداية، والمعصية علامة الضلالة وأصلهما من الذكر والغفلة، فاجعل قلبك قبلة، ولسانك لا تحرَّكه إلاَّ بإشارة القلب، وموافقة العقل، ورضى الإيمان، فإنَّ الله عالم بسرَّك وجهرك، وكن كالنازع روحه، أو كالواقف في العرض الأكبر، غير شاغل نفسك عمّا عناك ممّا كلَفك به ربّك في أمره ونهيه، ووعده ووعيده، ولا تشغلها بدون ما كلِّفك.

واغسل قلبك بماء الحزن، واجعل ذكر الله من أجل ذكره لك، إنّه ذكرك وهو غنيّ عنك، فذكره لك أجلُّ وأشهى وأتمَّ من ذكرك له وأسبق ومعرفتك بذكره لك يورثك الخضوع والاستحياء والانكسار، ويتولّد من ذلك رؤية كرمه وفضله السابق، ويصغر عند ذلك طاعاتك وإن كثرت في جنب مننه فتخلص لوجهه، ورؤيتك ذكرك له تورثك الرياء والعجب والسفه والغلظة في خلقه واستكثار الطاعة، ونسيان فضله وكرمه، وما تزداد بذلك من الله إلاً بعداً، ولا تستجلب به على مضيّ الأيّام إلاً وحشة .

والذكر ذكران: ذكر خالص يوافقه القلب، وذكر صارف ينفي ذكر غيره كما قال رسول الله عنه: إنّي لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك فرسول الله عنه: لم يجعل لذكره لله يَحْرَق مقداراً عند علمه بحقيقة سابقة ذكر الله يَحْرَظ له من قبل ذكره له، فمن دونه أولى، فمن أراد أن يذكر الله تعالى فليعلم أنّه ما لم يذكر الله العبد بالتوفيق لذكره، لا يقدر العبد على ذكره<sup>(1)</sup>.

٣٤ – شمي: أبو حمزة الثمالي، عن أبي جعفر ﷺ قال: لا يزال المؤمن في صلاة ما كان في ذكر الله إن كان قائماً أو جالساً أو مضطجعاً، لأنَّ الله يقول: ﴿ ٱلَّذِينَ يَذَكُرُونَ اللَّهَ قِيدَمَا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ﴾ الآية.

وفي رواية أخرى: عن أبي حمزة، عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

٣٥ - شري: روى محمد بن مسلم، عن أبي جعفر ﷺ في قوله : ﴿ فَأَذْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرُرُ مَابَكَمَ أَوَ أَشْكَذَ ذِكْرًا ﴾ قال : كان الرجل يقول : كان أبي، وكان أبي، فنزلت عليهم في ذلك<sup>(٣)</sup>.

٣٦ – شي: عن زرارة، عن أحدهما ﷺ قال: لا يكتب الملك إلاّ ما أسمع نفسه، وقال الله: ﴿وَأَذَكُر زَبَّكَ فِى نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِفَةً﴾ قال: لا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس العبد لعظمته إلا الله<sup>(ع)</sup>.

- (۱) مصباح الشريعة، ص ٥٥ باب ٢٤.
- (٢) تفسير العياشي، ج ١ ص ٢٣٥ ح ١٩٠ من سورة آل عمران.
  - (٣) نفسير العياشي، ج ١ ص ١١٧ ح ٢٧٤ من سورة البقرة.
  - ٤) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٧ ح ١٣٤ من سورة الأعراف.

٣٧ - شي: عن إبراهيم بن عبد الحميد يرفعه قال : قال رسول الله عنهم : ﴿وَأَذْكُر رَبَّكَ فِى نَفَسِكَ﴾ يعني مستكيناً ﴿وَخِيفَةَ﴾ يعني خوفاً من عذابه ﴿وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ الْقَوْلِ﴾ يعني دون الجهر من القراءة ﴿ بِالْفُدُةِ وَالْأَصَالِ﴾ يعني بالغداة والعشيّ<sup>(١)</sup>.

٣٨ **- بين:** صفوان، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله عليمينية في قوله: ﴿ أَذَكُرُهُا ٱللَّهَ ذِكْرُا كَثِيرُا**﴾** قال: إذا ذكر العبد ربه في اليوم مائة مرَّة كان ذلك كثيراً<sup>(٢)</sup>.

٣٩ – **ين:** ابن أبي عمير، عن ابن الحجّاج، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من أكثر ذكر الله أحبّه<sup>(٣)</sup>.

\*٤ – ها؛ الحسين بن إبراهيم القزويني، عن محمد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن عن الحسن بن إبراهيم، عن الحسن بن علي الزعفراني، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليهم إليس شيطاناً فيقطع عليهم حديثهم.

٤١ – **الدعوات للراوندي،** قال أبو جعفر ﷺ : مكتوب في التوراة أنَّ موسى ﷺ سأل ربّه فقال: إنّه يأتي عليَّ مجالس أُعزّك وأُجلّك أن أذكرك فيها، فقال: يا موسى اذكرني على كلِّ حال وفي كلِّ أوان.

وقال أبو عبد الله عَلَيْكَمْ : إنَّ الله يقول : من شغل بذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أُعطي من يسألني .

وقال ﷺ : من ذكر الله في السرِّ فقد ذكر الله كثيراً، إنَّ المنافقين يذكرون الله علانية، ولا يذكرونه في السرِّ، قال الله تعالى : ﴿ يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلًا﴾ .

وعن النبيّ ﷺ أنّه قال: يا ربّ وددت أن أعلم من تحبُّ من عبادك فأُحبّه؟ فقال: إذا رأيت عبدي يكثر ذكري فأنا أذنت له في ذلك، وأنا أُحبّه وإذا رأيت عبدي لا يذكرني فأنا حجبته وأنا أبغضته<sup>(1)</sup>.

٤٢ – **عدة الداعي؛** روى الحسين بن زيد، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : ما من قوم اجتمعوا في مجلس فلم يذكروا الله ولم يصلّوا على نبيّهم إلاّ كان ذلك المجلس حسرة ووبالاً عليهم<sup>(٥)</sup>.

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٤٧ ح ١٣٥ من سورة الأعراف.
- (٢) (٣) كتاب الزهد، ص ٥٥. (٤) الدعوات للراوندي، ص ١١-١٤.
- (٥) ورواه في كتاب الجعفريات نحوه، وكذا في كتاب جعفر بن محمّد بن شريح. الروايات الدالة على ذمّ التفرّق عن المجلس من دون صلاة وأنّه إذا صلّى في مجلس مرّة اجزء ما دام في المجلس؛ في الروضات ط٢ ص ٤٨٤. [مستدرك السفينة ج٢ لغة (جلس؟].

وروى محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى يقول: من شغل بذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أُعطي من سألني.

وروى ابن القدَّاح عنه ﷺ قال : ما من شيء إلاّ وله حدًّ ينتهي إليه فرض الله الفرائض فمن أدَّاهنَّ فهو حدُّهنّ، وشهر رمضان فمن صامه فهو حدُّه والحجُّ فمن حجَّ فهو حدُّه إلاّ الذكر، فإنَّ الله لم يرض فيه بالقليل، ولم يجعل له حدّاً ينتهي إليه، ثمَّ تلا : ﴿يَكَأَيُّهَا ٱلَذِينَ ءَامَنُوا اذَكُرُواُ اللَهَ ذِكْرًا كَثِبَرًا ۞ وَسَبِّحُوْهُ بَكَرَةُ وَأَصِيلًا ۞ <sup>(1)</sup> فلم يجعل له حدّاً ينتهي إليه.

قال: وكان أبي كثير الذكر، لقد كنت أمشي معه وإنّه ليذكر الله، وآكل معه الطعام وإنّه ليذكر الله، ولو كان يحدّث القوم ما يشغله ذلك عن ذكر الله وكنت أرى لسانه لاصقاً بحنكه يقول: لا إله إلاّ الله .

وكان يجمعنا فيأمرنا بالذكر حتى تطلع الشمس، وكان يأمر بالقراءة من كان يقرأ منّا، ومن كان لا يقرأ منّا أمره بالذكر، والبيت الّذي يقرأ فيه القرآن ويذكر الله فيه تكثر بركته، وتحضره الملائكة، وتهجره الشياطين، ويضيء لأهل السماء كما تضيء الكواكب لأهل الأرض، والبيت الّذي لا يقرأ فيه القرآن ولا يذكر الله فيه، تقلُّ بركته، وتهجره الملائكة، وتحضره الشياطين.

وقال: جاء رجل إلى النبيّ ﷺ فقال: من خير أهل المسجد؟ فقال: أكثرهم ذكراً. وروى أبو بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: شيعتنا الذين إذا خلوا ذكروا الله كثيراً. وعنه ﷺ قال: قال الله تعالى لموسى: أكثر ذكري بالليل والنهار وكن عند ذكري خاشعاً. وعن النبيّ ﷺ قال: أربع لا يصيبهنَّ إلاّ مؤمن: الصمت وهو أوَّل العبادة، والتواضع لله سبحانه، وذكر الله على كلِّ حال، وقلَة الشيء يعني قلّة المال.

وعن الصادق عُلِيَّة قال: يموت المؤمن بكلِّ ميتة يموت غرقاً، ويموت بالهدم، ويبتلى بالسبع، ويموت بالصاعقة، ولا تصيب ذاكراً لله، وفي أُخرى لا تصيبه وهو يذكر الله.

وفي بعض الأحاديث القدسيّة أيّما عبد أطلعت على قلبه، فرأيت الغالب عليه التمسّك بذكري، تولّيت سياسته، وكنت جليسه ومحادثه وأنيسه.

وعن النبيِّ عَنْهُ قال: قال الله سبحانه: إذا علمت أنَّ الغالب على عبدي الاشتغال بي نقلت شهوته في مسألتي ومناجاتي، فإذا كان عبدي كذلك فأراد أن يسهو حُلت بينه وبين أن يسهو، أولئك أوليائي حقّاً أولئك الأبطال حقّاً أولئك الّذين إذا أردت أن أُهلك أهل الأرض عقوبة زويتها عنهم من أجل أولئك الأبطال.

وعنه عنه الله عنه عنه التوراة التي لم تغيَّر أنَّ موسى المعالم الله وبه فقال: يا ربُّ

(١) سورة الأحزاب، الآيتان: ٤١-٤٢.

أقريب أنت منّي فأناجيك أم بعيد فأناديك؟ فأوحى الله إليه: يا موسى أنا جليس من ذكرني، فقال موسى: فمن في سترك يوم لا ستر إلاّ سترك؟ فقال: الّذين يذكروني فأذكرهم، ويتحابّون فيَّ فأحبّهم، فأولئك الّذين إذا أردت أن أصيب أهل الأرض بسوء، ذكرتهم فدفعت عنهم بهم.

وعن النبيِّ ﷺ : ما جلس قوم يذكرون الله إلاّ ناداهم مناد من السماء : قوموا فقد بدَّلت سيّئاتكم حسنات وغفرت لكم جميعاً، وما قعد عدَّة من أهل الأرض يذكرون الله إلاّ قعد معهم عدَّة من الملائكة .

وروي أنَّ رسول الله ﷺ خرج على أصحابه فقال: ارتعوا في رياض الجنّة قالوا: يا رسول الله، وما رياض الجنّة؟ قال: مجالس الذكر اغدوا وروحوا واذكروا، ومن كان يحبُّ أن يعلم منزلته عند الله، فلينظر كيف منزلة الله عنده فإنَّ الله تعالى ينزِّل العبد حيث أنزل العبد الله من نفسه، واعلموا أنَّ خير أعمالكم عند مليككم وأزكاها وأرفعها في درجاتكم وخير ما طلعت عليه الشمس ذكر الله تعالى، فإنَّه تعالى أخبر عن نفسه فقال: أنا جليس من ذكرني.

وقال سبحانه: ﴿فَاذَكُرُونَ أَذَكُرُكُمْ﴾ يعني اذكروني بالطاعة والعبادة أذكركم بالنعم والإحسان، والرحمة والرضوان.

وعنهم ﷺ إنَّ في الجنّة قيعاناً فإذا أخذ الذاكر في الذكر أخذت الملائكة في غرس الأشجار، فربّما وقف بعض الملائكة فيقال له: لم وقفت؟ فيقول: إنَّ صاحبي قد فتر؛ يعني عن الذكر.

وعن الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ذاكر الله في الغافلين كالمقاتل في الفارِّين، والمقاتل في الفارِّين له الجنّة<sup>(1)</sup>.

٤٣ - مشكاة الأنوار: نقلاً من كتاب المحاسن عن الحسن البرّاز ، عن أبي عبد الله عَلَيَّة في حديث قال : ألا أحدِّثكم بأشدِّ ما افترض الله على خلقه؟ فذكر له ثلاثة أشياء الثالث منها ذكر الله في كلِّ موطن إذا هجم على طاعة أو معصية .

وعنه ﷺ قال: من أشدٌ ما فرض الله على خلقه ذكر الله كثيراً ثمَّ قال: أما لا أعني سبحان الله والحمد لله، ولا إله إلا الله والله أكبر، وإن كان منه، ولكن ذكر الله عند ما أحلَّ وحرَّم، فإن كان طاعة عمل بها، وإن كان معصية تركها.

وعن الباقر ﷺ : ثلاثة سالم وغانم وشاجب فالسالم الصامت، والغانم الذاكر، والشاجب الّذي يلفظ ويقع في الناس.

وعن يونس بن عبد الرحمن رفعه قال لقمان لابنه: يا بنيَّ احذر المجالس على عينيك،

(۱) عدة الداعي، ص ۲٤٦-۲۵۷.

فإن رأيت قوماً يذكرون الله يَتَزَيَّكَ فاجلس معهم، فإنَّكَ إن تكن عالماً يزيدوك علماً، وإن كنت جاهلاً علّموك، ولعلَّ الله أن يطلقهم برحمة فيعمّك معهم وإذا رأيت قوماً لا يذكرون الله فلا تجلس معهم، فإنّك إن تكن عالماً لا ينفعك علمك وإن تكن جاهلاً يزيدوك جهلاً ولعلَّ الله أن يظلّهم بعقوبة فيعمّك معهم.

وعن بعض أصحاب أبي عبد الله ﷺ قال: قلت له: من أكرم الخلق على الله؟ قال: أكثرهم ذكراً لله، وأعملهم بطاعته.

وعن أصبغ بن نباتة قال: قال أمير المؤمنين ﷺ : الذكر ذكران ذكر الله ﷺ عند المصيبة، وأفضل من ذلك ذكر الله عند ما حرَّم الله عليك، فيكون حاجزاً.

ومنه نقلاً من كتاب مجمع البيان في قوله كَلَوْجَلا : ﴿ثُمَّ قَسَتْ قُلُوبُكُم مِنْ بَعَدِ ذَلِكَ فَهِمَ كَالَجَجَارَةِ أَوْ أَشَدُ فَسَوَةً﴾<sup>(1)</sup> الآية قد ورد الخبر عن النبيِّ ﷺ أنّه قال: لا تكثروا الكلام بغير ذكر الله، فإنَّ كثرة الكلام بغير ذكر الله يقسي القلب، وإنَّ أبعد الناس من الله القاسي القلب.

ومن كتاب الزهد عن عثمان بن عبيد الله رفعه قال: إذا كان الشتاء نادى مناد: يا أهل القرآن قد طال الليل لصلاتكم وقصر النهار لصيامكم، فإن كنتم لا تقدروا على الليل أن تكابدوه، ولا على العدوّ أن تجاهدوه، وبخلتم بالمال أن تنفقوه فأكثروا ذكر الله.

ومن كتاب قال أبو عبد الله ﷺ : ما ابتلي المؤمن بشيء أشدَّ من المواساة في ذات الله ﷺ ، والإنصاف من نفسه، وذكر الله كثيراً. ثمَّ قال: أما إنِّي لا أقول: سبحان الله والحمد لله، ولكن ذكره عند ما حرَّم.

ومن سائر الكتب عن النبيِّ ﷺ أنَّه قال: كلام ابن آدم كلَّه عليه لا له، إلاَّ أمراً بمعروف أو نهياً عن منكر، أو ذكراً لله تعالى.

وقال ﷺ : إنَّ ربِّي أمرني أن يكون نطقي ذكراً، وصمتي فكراً، ونظري عبرة.

ومن كتاب الزهد عن أهل البيت ﷺ عن زيد بن عليّ، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : الكلام ثلاثة : فرابح وسالم وشاجب فأمّا الرابح الّذي يذكر الله، وأمّا السّالم فالساكت، وأما الشاجب فالّذي يخوض في الباطل.

وعن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله ﷺ قال: ثلاث لا يطيقهنَّ الناس: الصفح عن الناس، ومواساة الرجل أخاه في ماله، وذكر الله كثيراً<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) مشكاة الأنوار، ص ٥٣.

<sup>(</sup>٢) مشكاة الأنوار، ص ٥٦. وفي مشكلات العلوم للنراقي قال: في بعض الأخبار ليس الذكر من مراسم اللسان ولا من مناسم القلب، بل هو أوّل في الذكر وثان في الذاكر. قال: الظاهر أنّ المراد من هذا اللسان ولا من مناسم القلب، بل هو أوّل في الذكر وثان فقط، ولا من وظائف الفلي الذكر التام الحقيقي ليس من وظائف اللسان فقط، ولا من وظائف الحديث أنّ الذكر التام الحقيقي ليس من وظائف اللسان فقط، ولا من وظائف المديث المديث الذكر وثان في الذكر من مراسم الفلي من مراسم الذكر من مراسم الذكر من مراسم الذكر من مراسم الأخبار المراد من هذا اللسان ولا من من مناسم القلب، ولا من وظائف اللسان فقط، ولا من وظائف المديث المراد من مراسم المديث الذكر وثان في الذكر من من مراسم الذكر من مراسم المديث المراد من هذا المراد من من من مراسم الفلي المرا الحديث أنّ الذكر التام الحقيقي ليس من وظائف اللسان فقط، ولا من وظائف القلب فقط، بل لا بدًا من مديث المراسم المدي المديث الذكر التام الحقيقي ليس من وظائف اللسان فقط، ولا من وظائف القلب فقط، بل لا بدًا المديث المراد من مديث ال

## ۲ - باب فضل التسبيحات الأربع ومعناها

**الآيات؛ طه، ﴿ فَأَسْ**بِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَدْدِ رَيِّكَ قَبَّلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ عُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآمِي ٱلَيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْمَعَنِ ٢

الفرقان: ﴿ وَسَبِّحْ بِحَمْدِوً ﴾ «٥٨».

**الروم: ﴿**فَشَبْحَنَ ٱللَّهِ حِينَ تُسْهُونَ وَحِينَ تُصْبِحُونَ ۞ وَلَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ ۞﴾ .

المؤمن [غافر]: ﴿ ٱلَّذِينَ تَجْمِلُونَ ٱلْعَرْضَ وَمَنْ حَوَّلَمُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِينَهُ ٧٧».

قال اليهوديُّ: أخبرني عن تفسير سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله والله أكبر، قال النبيُّ عَنْكَ : علم الله جلَّ وعزَّ أنَّ بني آدم يكذبون على الله فقال : سبحان الله، تبرَّياً ممّا يقولون، وأمّا قوله : الحمد لله فإنّه علم أنَّ العباد لا يؤدُّون شكر نعمته فحمد نفسه قبل أن يحمدوه، وهو أوَّل الكلام، لولا ذلك لما أنعم الله على أحد بنعمته، وقوله : لا إله إلاّ الله يعني وحدانيته لا يقبل الله الأعمال إلاّ بها، وهي كلمة التقوى، يثقل الله بها الموازين يوم القيامة، وأمّا قوله : الله أكبر فهي كلمة أعلى الكلمات، وأحبّها إلى الله بَوْكَ ، يعني أنّه ليس شيء أكبر منّي لا تفتتح الصلوات إلاّ بها لكرامتها على الله، وهو الإسم الأكرم.

قال اليهودي : صدقت يا محمد فما جزاء قائلها؟ قال : إذا قال العبد : سبحان الله، سبّح معه ما دون العرش فيعطي قائلها عشر أمثالها ، وإذا قال : الحمد لله أنعم الله عليه بنعيم الدُّنيا موصولاً بنعيم الآخرة ، وهي الكلمة الّتي يقولها أهل الجنّة إذا دخلوها ، وينقطع الكلام الّذي يقولونه في الدُّنيا ما خلا الحمد لله ، وذلك قوله ﷺ : ﴿ دَعَوَنِهُمْ فِيهَا سُبْحَنَكَ اللَّهُمَّ وَتَمِيَّنَهُمْ سَلَنُمٌ وَبَاحِرُ دَعَوَنِهُمْ أَنِ الْهُمَمَدُ لِلَهِ رَبِ الْهَالَبِينِ وَالَمَ وَامَّا قوله : لا إله إلاّ الله ، فالجنّة جزاؤه ،

- = أوّلاً أن يدخل في الذكر بضم الذال أي القلب والخاطر، ثمّ في الذاكر بعين اللسان. والمحصّل أنّ الذكر اللساني فقط أو القلبي فقط ليس ذكراً كاملاً، بل لابد أن يكون بالقلب واللسان معاً؛ انتهى ملخّصاً. [مستدرك السفينة ج٣ لغة ‹ذكر»].
  - (۱) سورة يونس، الآية: ۱۰.

٢ - باب / فضل التسبيحات الأربع ومعناها

وذلك قوله لَمَوَى الله عَمَلَ جَزَآهُ ٱلْإِحْسَنِي إِلَّا ٱلْإِحْسَنَىٰ﴾<sup>(١)</sup> يقول: هل جزاء لا إله إلاّ الله إلاّ الجنّه، فقال اليهودي: صدقت يا محمد الخبر<sup>(٢)</sup>.

ع؛ بهذا الإسناد من قوله : أخبرني عن تفسير سبحان الله إلى آخر ما نقلنا وذكر أوَّل ما نقلنا في أبواب الحجّ بهذا الإسناد.

٣ - في: الفاميّ، عن محمد الحميريّ، عن أبيه، عن البرقيّ رفعه عن الصادق عن آبائه عنه قال: قال: قال رسول الله يشجز في الجنّة ومن قال: سبحان الله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة من قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: المول الله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: لا إله إلا الله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: الحمد لله غرس الله له بها شجرة في الجنّة ومن قال: لا إله إلا الله غرس الله له بها شجرة في الجنّة، ومن قال: الله أكبر غرس الله له بها شجرة في الجنّة نقال رجل من قريش: يا رسول الله إنَّ شجرنا في الجنّة لكثير، قال: نعم، ولكن إيّاكم أن ترسلوا عليها نيراناً أعتمر قوها، وذلك أنَّ الله بتمول: في قول: في أيتاً الذينَ المائول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم ينوالاً أعد ألم ينهوا ألم يواله ألم ينهوا ألم يتول أله أكبر غرس الله له بها شجرة في الجنة فقال رجل من قريش: يا رسول الله إنَّ شجرنا في الجنّة لكثير، قال: نعم، ولكن إيّاكم أن ترسلوا عليها نيراناً أعمل أول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم يُول ألم يتول ألم يول ألم

**ثو:** ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن أبيه، عن محمد بن سنان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ عن النبيّ ﷺ مثله سواء<sup>(ه)</sup>.

٤ - فسع: أبي، عن حمّاد، عن أبي عبد الله عليمة قال: قال رسول الله عليه: لمّا أُسري بي إلى السماء دخلت الجنّة فرأيت قصراً من ياقوتة حمراء يرى داخلها من خارجها، وخارجها من داخلها، من ضيائها، وفيها بيتان درّ وزبرجد، فقلت: يا جبرئيل لمن هذا القصر؟ فقال: هذا لمن أطاب الكلام، وأدام الصيام، وأطعم الطعام، وتهجد بالليل والناس

- (١) سورة الرحمن، الآية: ٦٠.
- (٢) أمالي الصدوق، ص ١٥٧ مجلس ٣٥ ح ١.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ١٦٩ مجلس ٣٦ ح ١٦.
- (٤) أمالي الصدوق، ص ٤٨٦ مجلس ٨٨ ح ١٤.
  - (٥) ثواب الأعمال، ص ٢٦.

نيام، فقال أمير المؤمنين على الله عن المعلم الله وفي أمّتك من يطيق هذا؟ فقال: ادن منّي يا عليُّ فدنا منه، فقال: تدري ما إطاب الكلام؟ قال: الله ورسوله أعلم، قال: من قال: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله والله أكبر، أتدري ما إدام الصيام؟ قال: الله ورسوله أعلم، قال: من صام رمضان ولم يفطر منه يوماً، وتدري ما إطعام الطعام؟ قال: الله ورسوله أعلم، قال: من طلب لعياله ما يكفّ به وجوههم عن الناس، وتدري ما التهجّد باللليل والناس نيام؟ قال: الله ورسوله أعلم قال: من لم ينم حتّى يصلّي العشاء الآخرة، ويعني بالناس نيام، اليهود والنصارى، فإنّهم ينامون فيما بينهما<sup>(1)</sup>.

**أقول:** قد مضى بأسانيد في باب المعراج<sup>(٢)</sup> وأبواب المكارم<sup>(٣)</sup>.

٥ – فس: ﴿ وَأَلْبَعْيَنْتُ ٱلْعَمْلِحَنْتُ خَبْرُ عِندَ رَبِّكَ نَوَابًا وَخَبَرٌ مَرَدًا ﴾ قال: الباقيات الصالحات هو سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله والله أكبر<sup>(٤)</sup>.

٦ - ل: ابن بندار، عن أبي العبّاس الحمّادي، عن محمد بن عليّ الصائغ عن عمرو بن سهل بن زنجلة، عن الوليد بن مسلم، عن الأوزاعي، عن أبي سلام الأسود، عن أبي سلاّم راعي رسول الله عنه عن عمرو بن سهال رسول الله عنه والله عنه الميتان المعت رسول الله عنه والله الله، والله الله، والله أكبر والولد الصالح يتوفى لمسلم فيصبر ويحتسب<sup>(٥)</sup>.

٧ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه الله عليه عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبد الله عليه قال: قال رسول الله عليه : لمّا أسري بي إلى السماء دخلت الجنة فرأيت فيها ملائكة يبنون لبنة من ذهب، ولبنة من فضّة، وربما أمسكتم؟ فقالوا : حتّى ولبنة من فضّة، وربما أمسكتم؟ فقالوا : حتّى تجيئنا النفقة، فقلت لهم : وما نفقتكم؟ فقالوا : حتّى تجيئنا النفقة، فقلت لهم : وما نفقتكم؟ فقالوا : حقل المؤمن في الدُّنيا : سبحان الله، والحمد شه، ولا إله إلا الله، والله أكبر، فإذا قال بنينا وإذا أمسك أمسكنا<sup>(٢)</sup>.

٨ - فس: أبي، عن حمّاد، عن أبي عبد الله عنه قال: قال رسول الله تشكيم: الما أُسري بي إلى السماء دخلت الجنة فرأيت فيها قيعاناً يققاً ورأيت فيها ملائكة إلى آخر ما مررً<sup>(٧)</sup>.

٩ - ها: جماعة، عن أبي المفضّل، عن إسحاق بن محمد بن مروان، عن أبيه عن يحيى ابن سالم، عن حمّاد بن عثمان، عن الصادق، عن آباته عنها قال : قال رسول الله عنها :

(١) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٣ مقدمة الكتاب.
 (٢) مرّ في ج ١٢ من هذه الطبعة.
 (٣) مرّ في ج ٢٦ من هذه الطبعة.
 (٤) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧ في تفسيره لسورة مريم، الآية: ٧٦.
 (٥) الخصال، ص ٢٦٧ باب ٥ ح ١.
 (٦) تفسير القمي، ج ٢ ص ٢٧ في مقدمة الكتاب.
 (٢) تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٣ في مقدمة الكتاب.

لمًا أُسري بي إلى السّماء دخلت الجنّة فرأيت فيها قيعاناً يقفاً من مسك ورأيت فيها ملائكة إلى آخر الخبر<sup>(1)</sup> .

١٠ - ع، ن: ماجيلويه، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن معبد، عن ابن خالد قال: سألت الرضا عن مهر السنّة كيف صار خمسمائة درهم؟ فقال: إنَّ الله تبارك وتعالى أوجب على نفسه أن لا يكبّره مؤمن مائة تكبيرة ويحمده مائة تحميدة ويسبّحه مائة تسبيحة، ويهلّله مائة تهليلة، ويصلّي على محمد وآل محمد مائة مرَّة ثمَّ يقول: اللّهمَّ زوِّجني من الحور العين، إلاّ زوَّجه الله حوراء من الجنّة، وجعل ذلك مهرها، فمن ثمَّ أوحى الله تشرّل إلى نبيّه عنه أن يسنَّ ألى معرد مائة تحميدة ويسبّحه مائة تسبيحة، ويهلّله مائة تهليلة، أن لا يكبّره مؤمن مائة تكبيرة ويحمده مائة تحميدة ويسبّحه مائة تسبيحة، ويهلّله مائة تهليلة، ويصلّي على محمد وآل محمد مائة مرَّة ثمَّ يقول: اللّهمَّ زوِّجني من الحور العين، إلاّ زوَّجه الله حوراء من الجنّة، وجعل ذلك مهرها، فمن ثمَّ أوحى الله تشرّل إلى نبيّه على مهور المؤمنات خمسمائة درهم، ففعل ذلك رسول الله عنهم (<sup>٢</sup>).

**أقول:** سيأتي بإسناد آخر في باب الصلاة.

11 - لي: أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن مالك بن أنس، عن الصادق، عن آبائه، عن أمير المؤمنين علي الله عال: جاء الفقراء إلى رسول الله علي فقالوا: يا رسول الله إنَّ للأغنياء ما يعتقون، وليس لنا، ولهم ما يحجّون به وليس لنا، ولهم ما يتحدَّقون به وليس لنا، ولهم ما يتحدَقون به وليس لنا، فقال علي : من كبر الله تبارك وتعالى يتصدَقون به وليس لنا، ولهم ما مائة مرَّة كان أفضل من عنق مائة رقبة، ومن سبّح الله مائة مرَّة كان أفضل من سياق مائة بدنة، ومن حمد الله مائة مرَّة كان أفضل من عالى مائة رقبة، ومن سبّح الله مائة مرَّة كان أفضل من مائة مرَّة كان أفضل من علي مائة رقبة، ومن سبّح الله مائة مرَّة كان أفضل من عنق مائة رقبة، ومن سبّح الله مائة مرَّة كان أفضل من مائة مرَّة كان أفضل من حملان مائة فرس في سبيل الله بسرجها ولجمها وركبها ومن قال لا إله إلا الله مائة مرَّة كان أفضل من خران أفضل من حملان مائة فرس في سبيل الله بسرجها ولجمها وركبها ومن قال لا إله إلا الله مائة مرَّة كان أفضل الناس عملاً ذلك اليوم، إلاً من زاد.

قال: فبلغ ذلك الأغنياء فصنعوه قال: فعادوا إلى النبيِّ ﷺ فقالوا: يا رسول الله! قد بلغ الأغنياء ما قلت فصنعوه، فقال ﷺ : ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء<sup>(٣)</sup>.

**ثوء** ابن المتوكل، عن السد آباديّ، عن البرقيّ مثله.

١٢ - ثوة ابن إدريس، عن أبيه، عن الأشعري، عن إبراهيم بن إسحاق عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ : أكثروا من سبحان الله، والله، والله أكبر، فإنهنَّ يأتين يوم القيامة لهنَّ مقدّمات ومؤخّرات ومعقّبات، وهنَّ الباقيات الصالحات<sup>(٤)</sup>.

**ثو:** أبي، عن الحميريّ، عن أحمد بن محمد، عن ابن بزيع، عن منصور ابن يونس، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

أمالي الطوسي، ص ٤٧٤ مجلس ١٧ ح ١٠٣٥.
 أمالي الشرائع، ج ٢ ص ٤٧٥ باب ٢٥٨ ح ١، عيون أخبار الرضا، ج٢ ص ٩٠ باب ٣٢ ح ٢٥.
 أمالي الصدوق، ص ٦٦ مجلس ١٧ ح ١.
 (٤) - (٥) ثواب الأعمال، ص ٢٥ – ٢١.

١٣ - **ثوء** ابن الوليد، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن فضّال، عن أبي داود المسترق، عن ثعلبة بن ميمون [ عن بعض أصحابنا] عن يونس ين يعقوب عن أبي عبد الله علي قال: التفت رسول الله علي إلى أصحابه فقال: اتخذوا جنناً فقالوا: يا رسول الله أمن عدو قد أظلّنا؟ قال: لا، ولكن من النار، قولوا: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر<sup>(۱)</sup>.

١٤: ثوء ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقي، عن أبيه واللؤلؤي معاً عن محمد بن سنان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر ﷺ قال: من قال: سبحان الله من غير تعجب خلق الله منها طائراً له لسان وجناحان يسبّح الله عنه في المسبّحين حتّى تقوم الساعة، ومثل ذلك الحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر<sup>(٢)</sup>.

١٥ - سن: عليّ بن الحكم، عن سيف بن عميرة، عن ثابت، عن أبي جعفر عليّ قال: من قال: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر خلق الله منها أربعة أطيار تسبّحه وتقدّسه وتهلّله إلى يوم القيامة<sup>(٣)</sup>.

الله علي المحمّد بن عليّ، عن الحكم بن مسكين، عن داود بن الحصين، عن أبي عبد الله عليﷺ قال: من بخل منكم بمال أن ينفقه، وبالجهاد أن يحضره وبالليل أن يكابده فلا يبخل بسبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(٤)</sup>.

١٧ – سن: قال رسول الله عنه الأم هاني : من سبّح الله مائة مرَّة كلَّ يوم، كان أفضل ممّن سبّح الله مائة مرَّة كلَّ يوم، كان أفضل ممّن ساق مائة بدنة إلى بيت الله الحرام، ومن حمد الله مائة تحميدة كان أفضل ممّن أعتق مائة رقبة، ومن كبر الله مائة تكبيرة كان أفضل ممّن حمل على مائة فوس في سبيل الله بسروجها ولجمها، ومن همن حمل على مائة فوس في سبيل الله بسروجها ولجمها، ومن همن هما أفضل من عملاً يوم القيامة، إلاّ من قال أفضل من عمد الله مائة تحميدة كان أفضل ممّن أعتق مائة رقبة، ماق مائة بدنة إلى بيت الله الحرام، ومن حمد الله مائة تحميدة كان أفضل ممّن أعتق مائة رقبة، ومن كبّر الله مائة تكبيرة كان أفضل ممّن حمل على مائة فرس في سبيل الله بسروجها ولجمها، ومن هم الله مائة تعليلة كان أفضل من هذا (<sup>0)</sup>.

1A - شي؛ عن أبي بصير، عن أبي عبد الله علي قال: قال رسول الله يحدوا جننكم، قالوا: يا رسول الله عدوً حضر؟ فقال: لا، ولكن خذوا جننكم من النار، فقالوا: وما جننكم، قالوا يا رسول الله من النار؟ قال: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، فأبي يأتين يوم القيامة ولهنَّ مقدّمات ومؤخّرات ومنجيات ومعقّبات، وهنَّ الباقيات الصّالحات، ثمَّ قال أبو عبد الله علي : «ولذكر الله أكبر» قال: ذكر الله عند ما أحلً أو حرَّم، والما حدوً مقري عند أبي عبد الله علي في في في في في في النار، فقالوا الله من النار؟ قال الله، والله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، فإنهنَ يأتين يوم القيامة ولهنَّ مقدّمات ومؤخّرات ومنجيات ومعقّبات، وهنَ الباقيات الصّالحات، ثمَّ قال أبو عبد الله علي : «ولذكر الله أكبر» قال: ذكر الله عند ما أحلً أو حرَّم، وشبه هذه ومؤخرات <sup>(1)</sup>.

- (۱) (۲) ثواب الأعمال، ص ۲۲.
   (۳) (۲) ثواب الأعمال، ص ۲۲.
- (۳) (۵) المحاسن، ج ۱ ص ۱۰۲–۱۰۷ و ۱۱۵. (۲) تنه المان بر ۲ میس میاری
- (٦) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٣٢ من سورة الكهف.

٢ - باب / فضل التسبيحات الأربع ومعناها

آلاف فرس يوجّه في سبيل الله، وما يقوم من مقامه إلاّ مغفوراً له الذّنوب، وأعطاه الله بكلّ حرف مدينة .

وقال ﷺ : من قال مائة مرَّة : سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله والله أكبر كتب اسمه في ديوان الصدِّيقين وله ثواب الصّدِّيقين، وله بكلِّ حرف نور على الصراط، ويكون في الجنّة رفيق خضر ﷺ .

وقال ﷺ : سبحان الله خير من جبل فضّة في سبيل الله، والحمد لله خير من جبل ذهب في سبيل الله، ولا إله إلاّ الله خير من الدُّنيا وما فيها يقدِّمها الرجل بين يديه، والله أكبر خير من عتق ألف رقبة، فمن يقول كلَّ يوم مائة مرَّة: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر، حرَّم الله جسده على النار.

وروى ابن عبّاس قال : جاء الفقراء إلى رسول الله عنها فقالوا : يا رسول الله إنَّ الأغنياء يصلّون كما نصلّي، ويصومون كما نصوم، ولهم أموال يُعتقون ويتصدَّقون، قال : فإذا صلّيتم فقولوا : سبحان الله ثلاثاً وثلاثين مرَّة، والحمد لله ثلاثاً وثلاثين مرَّة، والله أكبر أربعاً وثلاثين مرَّة، ولا إله إلاّ الله عشر مرَّات فإنّكم تدركون به من سبقكم، ولا يسبقكم من بعدكم.

وقال النبيُّ ﷺ : خصلتان لا يحصيهما رجل مسلم إلاّ دخل الجنّة، يسبّح الله في دبر كلِّ صلاة ثلاثاً وثلاثين ويحمده ثلاثاً وثلاثين ويكبّره أربعاً وثلاثين ويسبّح عند منامه عشراً، ويحمده عشراً، ويكبّره عشراً.

عن أبي عبد الله عليمين قال: إنَّ رسول الله علي قال لأصحابه ذات يوم: أرأيتم لو جمعتم ما عندكم من الثياب والآنية، ثمَّ وضعتم بعضه على بعض، أكنتم ترونه يبلغ السماء؟ قالوا: لا يا رسول الله، قال: أفلا أدلكم على شيء أصله في الأرض وفرعه في السماء؟ قالوا: بلى يا رسول الله قال: يقول أحدكم إذا فرغ من الصلاة الفريضة ثلاثين مرَّة: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر، فإنَّ أصلهنَّ في الأرض، وفرعهنَّ في السماء، وهنَّ يدفعن الهدم والغرق والحرق والتردي في البئر وأكل السبع وميتة السوء والبليّة التي تنزل من السماء على العبد في ذلك اليوم، وهنَّ الباقيات الصالحات.

وقال ﷺ : من قال حين يدخل السوق : سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك [وله الحمد يحيي ويميت] وهو على كلِّ شيء قدير أُعطي من الأجر بعدد ما خلق الله إلى يوم القيامة .

عن أبي جعفر ﷺ قال: من قال: سبحان الله من غير تعجّب خلق الله منها طائراً له لسان وجناحان، يسبّح الله عنه في المسبّحين، حتّى تقوم الساعة ومثل ذلك الحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر<sup>(1)</sup>.

(١) جامع الأخبار، ص ١٤١.

• ٢ - مجالس الشيخ؛ عن أحمد بن عبدون، عن علي بن محمد بن الزبير عن علي بن فضال، عن العباس بن عامر، عن فضيل بن عثمان، عن بشير الدهان عن أبي عبد الله ٥ قال: فضال، عن العباس بن عامر، عن فضيل بن عثمان، عن بشير الدهان عن أبي عبد الله ٥ قال: كان رسول الله في ملاء من أصحابه قال: فقال: خدوا جننكم قالوا: يا رسول الله حضر عدو؟ قال: لأجننكم من النار قال: فقولوا: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر ولا حول ولا قوة إلا بالله فإنهنَّ يوم القيامة مقدًمات منجيات منجيات ومعقبات وهنَّ عند الله الباقيات الصالحات.

٢١ – **دعوات الراوندي، في** معراج النبيِّ ﷺ أنَّه مرَّ على إبراهيم خليل الرّحمن ﷺ فناداه من خلفه فقال: يا محمّد أقرئ أمّتك عنّي السّلام، وأخبرهم أنَّ الجنّة ماؤها عذب، وتربتها طيّبة، قيعان يقق، غرسها سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، فمُر أمّتك فليكثروا من غرسها.

وعن النبئ ﷺ : التسبيح نصف الميزان، والحمد يملأه، والتكبير يملأ ما بين السماء والأرض<sup>(۲)</sup>.

٢٢ - عدة الداعي: عن الصادق عنه قال: قال أمير المؤمنين عنه: التسبيح نصف الميزان، والتحميد يملأ الميزان، والله أكبر يملأ ما بين السماوات والأرض.

وقال رسول الله عنه: الا أعلّمكم خمس كلمات خفيفات على اللسان ثقيلات في الميزان، يرضين الرحمن، ويطردن الشيطان، وهنَّ من كنوز الجنّة من تحت العرش، وهنَّ من الباقيات الصالحات؟ قالوا : بلى يا رسول الله، فقال : قولوا : سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم. وقال عنه: خمس بخ بخ لهنَّ ما أثقلهنَّ في الميزان<sup>(٣)</sup>.

٣ - باب التسبيح وفضله ومعناه، وأنواع التسبيحات وفضلها وفيه تسبيحات الأنبياء والملائكة الآيات: الأعراف: ﴿وَشِيَحُوْنَمُ وَلَمُ يَسَجُدُونَ ﴾ (٢٠٦). يونس: ﴿دَعُوَنِهُمْ فِيهَا سُبَحْنَكَ ٱللَّهُمَ ﴾ (١٠٠. الحجر: ﴿نَعَرَنَهُمْ فِيهَا سُبَحَنَكَ ٱللَّهُمَ ﴾ (١٠٠. الحجر: ﴿نَسَيَحَ عِمَدِ رَبِّهَ وَكُن مِنَ ٱلسَّنِعِدِينَ ﴾ الإسراء: ﴿وَيَعُولُونَ سُبَحَنَ رَبِّنَا إِن كَانَ وَعَدُ رَبِّنَا لَمَعْمُولًا ﴾. طه: ﴿كَنْ شَيْعَكَ كَثِيرًا ﴾.

- (۱) أمالي الطوسي، ص ٦٧٧ مجلس ٣٧ ح ١٤٣٥.
- (٣) الدعوات للراوندي، ص ٤٤ و٥٣ ح ١٣٨ و١٦٠.
  - (٣) عدة الداعي، ص ٢٦٢.

الأنبياء: ﴿ يُسَبِّحُونَ ٱلْبَلَ وَٱلنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ ﴾ . النور: ﴿ يُسَبِّحُ لَهُ فِبَهَا بِٱلْمُدُقِ وَٱلْآصَالِ ﴾ «٣٦». الصافات: ﴿ فَلَوَلَا آنَهُ كَانَ مِنَ ٱلْمُسَبِّحِينٌ ۞ لَلَبِتَ فِي بَطْنِعِ إِلَى يَوْمِ يُبْعَنُونَ ۞ ﴾ فصلت: ﴿فَإِنِ ٱسْتَحْبُرُهُا فَالَذِينَ عِندَ رَبِّكَ يُسَبِّحُونَ لَهُ بِٱلَيْلِ وَٱلنَّهَارِ وَهُمْ لَا يَسْتَمُونَ ۞ ﴾ . الزخرف: ﴿ سُبَحَنَ رَبِ ٱلسَمَوَنِ وَآلأَرْضِ رَبِ ٱلْمَسْرِضِ عَمَّا يَعِيفُونَ ۞ ﴾ .

ق: ﴿وَسَبِّحْ بِحَمَدِ رَبِّكَ فَبَلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ٢ وَمِنَ ٱلَّنَالِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَنَرَ الشُجُودِ ٢٠٠٠.

> الواقعة: ﴿نَسَيَّخ بِأَسْمِ رَيِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾. الحشو: ﴿سَبَّحَ لِلَهِ مَا فِى السَّمَوَتِ وَمَا فِى ٱلأَرْضِّ وَهُوَ ٱلْمَزِيرُ الْمَكِيمُ ﴾. الحاقة: ﴿نَسَيِّح لِسَمِ رَبِّكَ ٱلْعَظِيمِ ﴾. الأعلى: ﴿سَيِّج اسْمَ رَبِّكَ ٱلْأَظَى ۞ ٱلَذِى خَلَقَ نَسَوَّىٰ ﴾. النصر: ﴿نَسَيِّخ بِحَمْدِ رَبِكَ﴾.

ا – **يد، مع:** أبي، عن عليّ بن إبراهيم، عن اليقطينيّ، عن يونس، عن هشام بن الحكم قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن سبحان الله، قال: أنفة لله<sup>(١)</sup>.

٢ - مع: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن أسباط عن سليم مولى طربال، عن هشام الجواليقيّ قال: سألت أبا عبد الله عليتي عن قول الله يَتَوَيَّن : سبحان الله ما يعني به؟ قال تنزيهه<sup>(٢)</sup>.

**يد:** ابن المتوكّل، عن السعد آبادي، عن البرقيّ، عن عبد العظيم الحسني عن ابن أسباط مثله<sup>(٣)</sup>.

٣ - يد، مع: عبد الله بن محمد بن عبد الوهاب، عن أحمد بن محمد بن عبد الله ابن حمزة، عن عبيد الله بن يزيد، عن يحيى حمزة، عن عبيد الله بن يريد، عن يحيى عمزة، عن عبيد الله بن يزيد، عن يحيى بن عقبة، عن محمد بن حجّار، عن يزيد بن الأصمِّ قال: سأل رجل عمر بن الخطّاب فقال: يا أمير المؤمنين ما تفسير سبحان الله؟ قال: إنَّ في هذا الحائط رجلاً كان إذا سئل أنباً، وإذا يا أمير المؤمنين ما تفسير سبحان الله؟ قال: إنَّ في هذا الحائط رجلاً كان إذا سئل أنباً، وإذا سكت ابتدأ فدخل الرجل قال: يا أير المؤمنين ما تفسير سبحان الله؟ قال: إنَّ في هذا الحائط رجلاً كان إذا سئل أنباً، وإذا سكت ابتدأ فدخل الرجل فإذا هو عليُّ بن أبي طالب عليتين فقال: يا أبا الحسن ما تفسير سبحان الله؟ قال الله يَتَوَيَّن ، وتنزيهه عمّا قال فيه كلُّ مشرك فإذا قاله العبد صلى عليه كلُّ ملك<sup>(3)</sup>.

- (١) التوحيد، ص ٣١٢، معانى الأخبار، ص ٩. (٢) معانى الأخبار، ص ٩.
  - (۳) التوحيد، ص ۳۱۲.
  - (٤) التوحيد، ص ٣١١، معانى الأخبار، ص ٩.

٤ - ل: الفاميّ، عن ابن بطّة، عن البوقي، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى رفعه إلى أبي عبد الله عليه الفاميّ، عن ابن بطّة، عن البوقي، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى رفعه إلى أبي عبد الله عليه إلى أنّه قال: قال إبليس: خمسة [أشياء] ليس لي فيهنَّ حيلة، وسائر الناس في قبضتي، من اعتصم بالله عن نيّة صادقة واتّكل عليه في جميع أموره، ومن كثر تسبيحه في ليله ونهاره، ومن رضي لأخيه المؤمن ما يرضاه لنفسه، ومن لم يجزع على المعصية حتى تصيبه، ومن رضي بما قسم الله ومن رضي المؤمن من اعتصم بالله عن نيّة صادقة واتّكل عليه في جميع أموره، ومن كثر تسبيحه في ليله ونهاره، ومن رضي لأخيه المؤمن ما يرضاه لنفسه، ومن لم يجزع على المعصية حتى تصيبه، ومن رضي بما قسم الله له ولم يهتمَّ لرزقه (<sup>1)</sup>.

٥ - لي: أبي عن سعد، عن أبي الخطّاب، عن جعفر بن بشير، عن حمّاد بن واقد، عن الصادق جعفر بن محمّد عليمة أنه قال: من قال سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم، ثلاثين مرّة استقبل الغنى واستدبر الفقر وقرع باب الجنّة<sup>(٢)</sup>.

٦ – **ل:** قد مضى عن عليّ بن الحسين ﷺ أنّه قال: مجّدوا الله في خمس كلمات ثمَّ قال: إذا قلت: سبحان الله وبحمده، رفعت الله عمّا يقول العادلون به<sup>(٣)</sup>.

٧- مع: عليّ بن أحمد الطبريّ، عن الحسن بن عليّ بن زكريًا، عن خراش مولى أنس، عن أنس قال: قال رسول الله عنهية: من قال سبحان الله وبحمده كتب الله له ألف ألف حسنة، ومحى عنه ألف ألف سيّئة، ورفع له ألف ألف درجة، ومن زاد زاده الله، ومن استغفر غفر الله له<sup>(٤)</sup>.

٨ - لي: أبي، عن سعد، عن النهديّ، عن ابن علوان، عن عمرو بن ثابت عن محمد بن حمران، عن الصادق عليه قال: من سبّح الله كلَّ يوم ثلاثين مرَّة دفع الله تبارك وتعالى عنه سبعين نوعاً من البلاء أدناها الفقر<sup>(o)</sup>.

٩- ل: ماجيلويه، عن عمّه عن الكوفي، عن محمد بن زياد البصريّ، عن عبد الله بن عبد الرحمن المدائني، عن الثمالي، عن ثور، عن أبيه سعيد بن علاقة قال: قال أمير المؤمنين عليتانيّ : من سبّح الله كلَّ يوم ثلاثين مرَّة دفع الله بمَرْيَخْلُ عنه سبعين نوعاً من البلاء أيسرها الفقر<sup>(1)</sup>.

- (1) الخصال، ص ٢٨٥ ياب ٥ ٣٧. (٢) أمالي الصدوق، ص ٢٣٢ مجلس ٤٧ ١٣.
  - (٣) الخصال، ص ٢٩٩ باب ٥ ٧٢.
     (٤) معاني الأخبار، ص ٤١١.
  - (٥) أمالي الصدوق، ص ٥٤ مجلس ١٣ ح ٤.
     (٦) الخصال، ص ٥٠٥ باب ١٦ ح ٢.

عشرة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان من هو قائم لا يلهو» وفي حجاب الرحمة تسعة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان الرفيع الأعلى» وفي حجاب السعادة ثمانية آلاف سنة وهو يقول: «سبحان من هو دائم لا يسهو» وفي حجاب الكرامة سبعة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان من هو غنيّ لا يفتقر» وفي حجاب المنزلة سنة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان العليم الكريم» وفي حجاب الهداية خمسة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان ذي العرش العظيم» وفي حجاب النبوَّة أربعة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان رب العزة عما يصفون» وفي حجاب الرفعة ثلاثة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان رب العزة عما يصفون» وفي حجاب الرفعة ثلاثة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان رب العزة عما يصفون» وفي حجاب الرفعة ثلاثة آلاف سنة وهو يقول: «سبحان دي الملك والملكوت» وفي حجاب الشفاعة ألف سنة وهو يقول:

ثمَّ أظهر اسمه على اللوح فكان على اللوح منوّراً أربعة آلاف سنة ، ثمَّ أظهره على العرش ، فكان على ساق العرش مثبتاً سبعة آلاف سنة ، إلى أن وضعه الله يَتَرَيَّكُ في صلب آدم<sup>(١)</sup> . **أقول:** قد سبق تمامه في كتاب النبوَّة<sup>(٢)</sup> .

١١ – يدة عليّ بن عبد الله الأسواريّ، عن مكّي بن أحمد، عن عدي بن أحمد، عن أحمد، عن أحمد، عن أحمد، عن أحمد بن محمّد بن البراء، عن عبد المنعم بن إدريس، عن أبيه، عن وهب، عن ابن عبّاس، عن النبيّ على قال : إنَّ لله تبارك وتعالى ديكا رجلاه في تخوم الأرض السابعة، ورأسه عند العرش ثاني عنقه تحت العرش، وملك من ملائكة الله تعالى خلقه الله تعالى ورجلاه في تخوم الأرض السابعة، ورأسه عند العرش ثاني عنقه تحت العرش، وملك من ملائكة الله تعالى خلقه الله تعالى ورجلاه في تخوم الأرض السابعة، ورأسه عند العرش ثاني عنقه تحت العرش، وملك من ملائكة الله تعالى خلقه الله تعالى ورجلاه في تخوم الأرض السابعة السماء ثمّ الأرض السابعة السفلى مضى مصعداً فيها مدً الأرضين حتّى خرج منها إلى أفق السماء ثمّ مضى فيها مصعداً حتى انتهى قرنه إلى العرش، وهو يقول : «سبحانك ربّي» ولذلك الديك جناحان إذا نشرهما جاوز المشرق والمغرب، فإذا كان في آخر الليل نشر جناحيه وخفق بهما وصرخ بالتسبيح، وهو يقول : «سبحان الله الملك القدوس الكبير المتعال القدوس لا إله إلا إله إلا الحرن على ورجزه في الملك القدوس الحرن بن حتى خرج منها إلى أول الديك مضى فيها مصعداً فيها مدًا الأرضين حتى خرج منها إلى أفق السماء ثمّ مضى فيها مصعداً حتى انتهى قرنه إلى العرش، وهو يقول : «سبحانك ربّي» ولذلك الديك وصرخ بالتسبيح، وهو يقول : «سبحان الله الملك القدوس الكبير المتعال القدوس لا إله إلا وصرخ بالتسبيح، وهو يقول : «سبحان الله الملك القدوس الكبير المتعال القدوس لا إله إلا وصرخ بالتسبيح، وهو يقول : «سبحان الله الملك القدوس الكبير المتعال القدوس لا إله إلا وصرخ بالتسبيح، وهو يقول : «سبحان الله الملك القدوس الكبير المتعال القدوس لا إله إلا وصرخ بالتسبيح، وهو يقول : «سبحان الله الملك القدوس الكبير المتعال القدوس لا إله إلا وصرخ بالتسبيح، وإذا فعل ذلك سبحت ديكة الأرض كلها وخفقت بأجنحتها وأخذت في الحراخ، فإذا سكن ذلك الديك في المراخ، فإذا معل ذلك سبحت ديكة الارض كلها وخفقت بأجنحة وإسلام القدوس الخراخ.

فإذا كان في بعض السحر نشر جناحيه فجاوز المشرق والمغرب وخفق بهما وصرخ بالتسبيح: «سبحان الله العظيم سبحان الله العزيز القهّار سبحان الله ذي العرش المجيد سبحان الله ذي العرش الرفيع» فإذا فعل ذلك سبّحت ديكة الأرض فإذا هاج هاجت الديكة في الأرض تجاوبه بالتسبيح والتقديس لله تعالى، ولذلك الديك ريش أبيض كأشدٍّ بياض رأيته قطٌ، وله زغب أخضر تحت ريشه الأبيض كأشدٌ خضرة رأيتها قط. فما زلت مشتاقاً إلى أن أنظر إلى ريش ذلك الديك<sup>(٣)</sup>.

معاني الأخبار، ص ٣٠٧.
 مرّ في ج ١٥ باب بده خلق النبي عظيم ح ٤ من هذه الطبعة.
 (٣) التوحيد، ص ٢٧٩-٢٨٠.

١٢ - يد: بهذا الاسناد، عن النبي قال: إنَّ لله تبارك وتعالى ملكاً من الملائكة نصف جسده الأعلى نار، ونصفه الأسفل ثلج، فلا النار تذيب الثلج ولا الثلج يطفىء النار، وهو قائم ينادي بصوت له رفيع «سبحان الله الذي كف حر هذه النار فلا تذيب هذا الثلج، وكف برد هذا الثلج والنار، ألف بين قلوب عبادك المؤمنين على طاعتك»<sup>(١)</sup>.

١٣ – يدة ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبان، عن ابن أورمة، عن أحمد بن محسن، عن أبي الحسن الشعيري، عن ابن طريف، عن ابن نباتة، عن أمير المؤمنين علي قال: إنَّ الله تبارك وتعالى خلق الملائكة في صور شتّى، ألا إنَّ لله تعالى ملكاً في صورة ديك أبح أشهب براثنه في الأرضين السابعة السفلى، وعرفه مثنيَّ تحت العرش، له جناحان جناح في المشرق وجناح في المغرب، واحد من نار، والآخر من ثلج، فإذا حضر وقت الصّلاة قام على براثنه ثمَّ رفع عنقه من تحت العرش ثمَّ صفق بجناحيه كما تصفق الديوك في منازلكم، فلا الّذي من النار يذيب الثلج، ولا الّذي من الثلج يطفىء النار.

فينادي: «أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له، وأشهد أنَّ محمداً سيّد النبيّين، وأنَّ وصيّه سيّد الوصيّين، وأنَّ الله سبُّوحٌ قدُّوس ربُّ الملائكة والرُّوحِ، قال: فتخفق الديكة بأجنحتها في منازلكم، فتجيبه عن قوله، وهو قوله بَرْوَبَلاً : ﴿وَٱلطَّيْرُ صَنَفَنَتٍ كُلُّ قَدَ عَلِمَ صَلَائَهُ وَيَتَبِيحَهُمُ <sup>(٢)</sup> من الديكة في الأرض<sup>(٣)</sup>.

18 - في: ابن شاذويه، عن محمد الحميريّ، عن أبيه، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال: لمّا أن بعث الله عن أبان بن عثمان، عن أبان بن تغلب، عن عكرمة، عن ابن عبّاس قال: لمّا أن بعث الله عيسى عليه تعرَّض له الشيطان فوسوسه فقال عيسى عليه : سبحان الله ملء سماواته وأرضه، ومداد كلماته، وزنة عرشه، ورضا نفسه، قال: فلمّا سمع إبليس ذلك، ذهب على وجهه لا يملك من نفسه شيئاً حتّى وقع في اللّجة الخضراء<sup>(3)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب أحوال عيسى غليظة <sup>(0)</sup>.

10 - ثوء ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقي، عن ابن فضال عن يونس بن يعقوب قال: قلت لأبي عبد الله تشيك : من قال سبحان الله مائة مرَّة، كان ممّن ذكر الله كثيراً؟

- التوحيد، ص ٢٧٩ ٢٨٠.
   سورة النور، الآية: ٤١.
- (٣) التوحيد، ص ٢٨١.
   (٤) أمالي الصدوق، ص ١٧١ مجلس ٣٧ ح ١.
  - مرّ في ج ١٤ باب ما جرى بين عيسى عليته، وإبليس ح ١ من هذه الطبعة.
    - (٦) ثراب الأعمال، ص ٢٧.

١٦ - ثوء ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ عن أبيه واللؤلؤيّ معاً عن محمّد بن سنان، عن أبي الجارود، عن أبي جعفر عليظة قال: من قال: سبحان الله من غير تعجّب، خلق الله منها طائراً له لسان وحاجبان، يسبّح الله عنه في المسبّحين، حتّى تقوم الساعة، ومثل ذلك الحمد لله، ولا إله إلاّ الله، والله أكبر<sup>(۱)</sup>.

١٧ **- ثو؛** أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد عن أبيه، عن ابن أبي عمير عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليكي قال: من قال: سبحان الله وبحمده سبحان الله العظيم وبحمده كتب الله له ثلاثة آلاف حسنة، ومحا عنه ثلاثة آلاف سيّئة، ورفع له ثلاثة آلاف درجة، وخلق منها طائراً في الجنّة يسبّح وكان أجر تسبيحه له<sup>(٢)</sup>.

١٨ - ص: بالإسناد عن الصدوق، بإسناده إلى محمّد بن أورمة، عن محمّد بن خالد، عمّن ذكره، عن أبي جعفر عليه قال: حجَّ ذو القرنين في ستّمائة ألف فارس، فلمّا دخل الحرم شيّعه بعض أصحابه إلى البيت فلمّا انصرف قال: رأيت رجلاً ما رأيت أكثر نوراً ووجهاً منه، قالوا: ذاك إبراهيم خليل الرحمن، قال: أسرجوا فأسرجوا ستّمائة ألف دابّة في مقدار ما يسترب فلما دخل ووجهاً منه، قالوا: ذاك إبراهيم خليل الرحمن، قال: السرجوا فأسرجوا ستمائة ألف من محمّد بن عمر معمّد بن خالد، ورمّة، عن أبي محمّد بن فلمّا دخل عمّن ذكره، عن أبي حمد عليه إلى البيت فلمّا انصرف قال: رأيت رجلاً ما رأيت أكثر نوراً ووجهاً منه، قالوا: ذاك إبراهيم خليل الرحمن، قال: أسرجوا فأسرجوا ستّمائة ألف دابّة في مقدار ما يسرج دابّة واحدة، قال ذو القرنين: لا بل نمشي إلى خليل الرحمن فمشى ومشى معه أصحابه حتى التقيا.

قال إبراهيم ﷺ : بم قطعت الدهر؟ قال : بإحدى عشر كلمة «سبحان من هو باق لا يفنى، سبحان من هو عالم لا ينسى، سبحان من هو حافظ لا يسقط سبحان من هو بصير لا يرتاب، سبحان من هو قيّوم لا ينام، سبحان من هو ملك لا يرام، سبحان من هو عزيز لا يضام، سبحان من هو محتجب لا يُرى، سبحان من هو واسع لا يتكلّف، سبحان من هو قائم لا يلهو، سبحان من هو دائم لا يسهو<sup>(٣)</sup>.

١٩ - **سن؛** في رواية محمّد بن مروان، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إذا قال أحد: سبحان الله فقد أنف لله، وحقَّ على الله أن ينصره<sup>(٤)</sup>.

۲۰ معن: إسماعيل بن جعفر، عن محمّد بن أبي حمزة، عن أبي أيّوب عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليّية الله عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليتية قال: من سبّح الله مائة مرّة، كان أفضل الناس ذلك اليوم، إلاّ من قال مثل قوله<sup>(٥)</sup>.

۲۱ – سن: الوشاء، عن رفاعة، عن ليث قال: سمعته يقول: قال رسول الله عنه: الله عنه: الله عنه: من قال: سبحان الله من غير تعجّب خلق الله منها طائراً أخضر يستظلُّ بظلٌ العرش يسبّح، فيكتب له ثوابه إلى يوم القيامة<sup>(٦)</sup>.

(1) - (۲) ثواب الأعمال، ص ۲۷.
 (۳) قصص الأنبياء للراوندي، ص ۱۲۲.
 (8) - (0) المحاسن، ج ۱ ص ۱۰۲.
 (7) المحاسن، ج ۱ ص ۱۰۲.

۲۲ – شيء عن زيد الشحام، عن أبي عبد الله عنه قال: سألته عن التسبيح فقال: هو اسم من أسماء الله، ودعوى أهل الجنة<sup>(۱)</sup>.

۲۳ – **سر:** محمّد بن عليّ بن محبوب، عن أحمد، عن محمّد بن أبي عمير، عن هشام بن الحكم قال: قال أبو عبد الله ﷺ : ما من كلمة أخفّ على اللسان ولا أبلغ من سبحان الله<sup>(۲)</sup>.

٢٤ - كشف: عن عليّ بن الحسين عنه قال: من قال: «سبحان الله العظيم وبحمد» من غير تعجّب كتب الله له مائة ألف حسنة، ومحا عنه ثلاثة آلاف سيّنة ورفع له ثلاثة آلاف درجة<sup>(٣)</sup>.

٢٥ – نقل من خط الشهيد تظلم في حديث المعراج أنَّ تسبيح أهل السماء الدُّنيا "سبحان ذي الملك والملكوت» وأهل السماء الثانية "سبحان ذي العزّ والجبروت» وأهل الثالثة "سبحان الحيّ الذي لا يموت» وأهل الرابعة "سبحان الملك القدُّوس سبحان ربَّ الملائكة والرُّوح».

٢٦ – عدة الداعي، روي أنَّ سليمان بن داود عنه كان معسكره مائة فرسخ في مائة فرسخ في مائة فرسخ وقد نسجت الجنُّ له بساطاً من ذهب وإبريسم، فرسخان في فرسخ فكان يوضع منبره في وسطه، وهو من ذهب فيقعد عليه، وحوله ستمائة ألف كرسيّ من ذهب وفضّة، فيقعد الأنبياء على كراسيِّ الذهب، والعلماء على كراسي الفضّة وحولهم الناس، وحول الناس الأنبياء على كراسيِّ الذهب، والعلماء على كراسي الفضّة وحولهم الناس، وحول الناس الجنُّ والشياطين، وتظلما، ما يرابي الفضّة وحولهم الناس، وحول الناس الخريباء على كراسيِّ الذهب، والعلماء على كراسي الفضّة وحولهما الناس، وحول الناس الجنُّ والشياطين، وتظلمه الطير بأجنحتها، وكان يأمر الريح العاصف يسيِّره، والرخاء يحمله، فيحكى أنه مرَّ بحرَّات فقال: لقد أوتي ابن داود ملكاً عظيماً فألقاه الريح في أذنه، فنزل ومشى إلى الحرّات وقال: إنّما مشبت إليك لئلاً تتمنّى ما لا تقدر عليه، ثمَّ قال: لتسبيحة يبقى واحدة يقبلها الله تعالى، خير ممّا أوتي آل داود، وفي حديث آخر: لأن ثواب التسبيحة يبقى واحدة يقبلها الله تعالى، خير ممّا أوتي آل داود، وفي حديث آخر: ثواب التسبيحة يبقى واحدة يقبلها الله تعالى، خير ممّا أوتي آل داود، وفي حديث آخر: ثواب التسبيحة يبقى واحدة يقبلها الله تعالى، خير ممّا أوتي آل داود، وفي حديث آخر: ثواب التسبيحة يبقى واحدة يقبلها الله تعالى، خير ممّا أوتي آل داود، وفي حديث آخر: لأن ثواب التسبيحة يبقى واحدة سليمان يفنى<sup>(٤)</sup>.

٤ - باب الكلمات الأربع التي يفزع إليها ومعناها والقصص المتعلقة بها

١ - ل، لي: ابن مسرور، عن عامر، عن عمّه، عن ابن أبي عمير قال: حدَّثني جماعة من مشايخنا منهم أبان بن عثمان وهشام بن سالم ومحمّد بن حمران، عن الصادق عَلَيْتَلَمْ قال مشايخنا منهم أبان بن عثمان وهشام بن سالم ومحمّد بن حمران، عن الصادق عَلَيْتَلْمُ قال عجبت لمن فزع من أربع كيف لا يفزع إلى قوله:

(1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٢٨ ح ٩ من سورة يونس.
 (٢) السرائر، ج ٣ ص ١٠٢.
 (٢) السرائر، ج ٣ ص ٢٠٢.
 (٤) عدة الداعي، ص ٢٦١.

وَفَضْلِ لَمْ يَمَسَنَّهُمْ شُوَمٌ ﴾ وعجبت لمن اغتمَّ كيف لا يفزع إلى قوله : ﴿لَآ إِلَنَهُ إِلَّا أَنْتَ سُبَحْنَكَ إِنِّ حُنتُ مِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ فإنّي سمعت الله لِتَرْتَخَلَقَ يقول بعقبها : ﴿وَأَفَوْضُ أَمَرِعت إِلَى ٱلْفَرِ نُسْجِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ وعجبت لمن مكو به كيف لا يفزع إلى قوله : ﴿وَأَفَوْضُ أَمَرِعت إِلَى ٱللَّهُ إِنَّ ٱلْنَ بَعِيرُ اللَّهِ سَبِّعَاتٍ مَ ما سَمَعت الله لَتَرَوَقَلَهُ اللَّهُ سَبِّعَاتٍ مَ اللَّهُ إِنَّ اللَّهُ عَرَيْ وعجبت لمن أراد الدنيا وزينتها كيف لا يفزع إلى قوله : ﴿وَأَفَوْضُ أَمَرِعت إِلَى مَعَاتِهُ عَمِيرًا فَاللَّهُ سَبِّعَاتٍ مَ اللَّهُ فَوَقَاتُهُ أَنَهُ سَبِّعَاتٍ مَ مَتَ رُواً ﴾ سمعت الله يَتَرَوَنُ أَنَهُ لا يفول بعقبها : ﴿ إِن تَكُونُ أَقَلَ مِنكَ مَا لَهُ وَوَلَكُمْ أَنَهُ لَا يَقْوَقِ مُوَحَبَّتُكُمُ اللَّهُ عَمَيمًا لَهُ يَتَوَقِينَ عَالَهُ اللَّهُ عَمَانَ مَ اللَّهُ وَعَاتُهُ اللَّهُ عَالَهُ وَ

٢ - يد: في خبر زينب العطّارة ما تحمل الأملاك العرش إلا بقول : «لا إله إلا الله ولا قوة إلا بالله الله الله ولا قوة إلا بالله العلي العظيم» (٢) .

ثمَّ قال الفقير للغنيّ : ﴿وَلَوْلَا إِذْ دَخَلَتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَآءَ اللَّهُ لَا قُوَّةَ إِلَّا بِاللَّهِ إِن تَسَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَالَا وَوَلَدُاً ﴾ ثمَّ قال الفقير : ﴿فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْنِينِ خَيْرًا مِن جَنَيْكَ وَيُرْسِلَ عَلَيْهَا حُسْبَانَا مِن السَّمَآءِ نَصْبِحَ صَعِيدًا زَلَقًا ﴾ أي محترقاً ﴿أَوْ يُصْبِحَ مَآؤُهَا غَوْرًا ﴾ فوقع فيها ما قال الفقير في تلك الليلة ، وأصبح الغنيُّ ﴿يُقَلِّبُ كَفَيْهِ عَلَىٰ مَآ أَنفَقَ فِيهَا وَهِي خَاوِيَةٌ عَلَى عُرُوشِهَا وَيَقُولُ بَلَيْتَنِي لَدُ أَشْرِكَ إِيرَةِ أَخَدًا وَلَمْ تَكُن لَمُ فِنَةٌ يَشْرُونَهُم مِن دُونِ أَنَهَ وَمَا كَانَ مُنْنَصِرًا (١) وهذه عقوبة الغني <sup>(٣)</sup>.

٤ **- ج: ف**يما كتب أبو الحسن العسكريّ ﷺ إلى أهل الأهواز سأل عباية الأسديّ أمير المؤمنين ﷺ عن تأويل : «لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله» فقال ﷺ : لا حول منّا عن معاصي الله إلاّ بعصمته، ولا قوَّة لنا على طاعة الله إلاّ بعون الله<sup>(٤)</sup>.

- الخصال، ص ٢١٨ باب ٤ ح ٤٣، أمالي الصدوق، ص ١٦ مجلس ٢ ح ٦.
  - (۲) التوحيد، ص ۲۷۷.
- (٣) تفسير القمي، ج ٢ ص ٩–١٠ في تفسيره لسورة الكهف، الآيات: ٣٢–٤٣.
  - (٤) الاحتجاج، ص ٤٥١.

ولا قوَّة إلاَّ بالله؛ فقالها، فذهب عنه الوسوسة والحزن<sup>(١)</sup>.

٢ - لي: ابن إدريس، عن أبيه، عن ابن عبد الجبّار، عن ابن البطائني عن محمد بن يوسف، عن محمد بن يوسف، عن محمد بن جعفر، عن أبيه جعفر بن محمد، عن آبائه عنه الله الله الله الله الله عنه المقر الله عليه الفقر الله عليه الفقر فليكثر من قول: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله العليّ العظيم» فإنّه كنز من كنوز الجنّة وفيه شفاء من النين وسبعين داء أدناها الهمُ<sup>(٢)</sup>.

٧ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليتية قال: قال الله تعالى: قال لله تعالى: قال لله تعالى لنبية عنها في ليلة المعراج: أعطيتك كلمتين من خزائن عرشي : ١٧ حول ولا قوَّة إلاّ بالله، ولا منجا منك إلاّ إليك، (٣).

**أقول:** تمامه في باب المعراج<sup>(٤)</sup>.

٩ - أقول: قد سبق عن عليّ بن الحسين عنهم أنّه قال: من قال لا حول ولا قوّة إلا بالله فوَّض الأمر إلى الله بتكرين عن عليّ بن الحسين بن أبواب المواعظ<sup>(٢)</sup> وباب جوامع المكارم<sup>(٧)</sup> فوَّض الأمر إلى الله بتكرير أن أستكثر بأسانيد عن عبادة الصامت، عن أبي ذرّ تقلم أنّه قال: أوصاني رسول الله تشكير أن أستكثر من قول لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم فإنّها من كنوز الجنّة.

۱۰ – ن: بالأسانيد الثلاثة، عن الرضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله عنه: من حزنه أمر فليقل: لا حول ولا قوة إلا بالله (^).

١١ – **يد، مع:** القطّان، عن السكّري، عن الجوهريّ، عن ابن عمارة عن أبيه، عن جابر الجعفي، عن أبي جعفر ﷺ قال: سألته عن معنى لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله فقال: معناه لا حول لنا عن معصية الله إلاّ بعون الله، ولا قوَّة لنا على طاعة الله إلاّ بتوفيق الله ﷺ <sup>(٩)</sup>.

١٢ - مع: محمد بن أحمد بن تميم، عن أبي لبيد محمد بن إدريس، عن هاشم بن عبد

لطبعة .

العزيز، عن سعيد بن أبي مريم، عن يحيى بن أيُّوب، عن خلف بن يزيد، عن عبد الله بن

شراح، عن ربيعة، عن فضالة بن عبيد قال: قال رسول الله ﷺ : من أراد كنز الحديث فعليه بلا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(۱)</sup>.

١٣ – **ما:** في وصيّة أبي عبد الله تشكّلًا إلى سفيان : إذا حزن أحدكم أمر فليقل لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم<sup>(٢)</sup> .

١٤ - ص: بالاسناد عن الصدوق، عن ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ عن البزنطيّ، عن أبان بن عيسى، عن الصدوق، عن ماجيلويه، عن عمّه، عن المادق عَلَيْكُ قال: كان آدم إذا لم يأته جبرئيل اغتمَّ وحزن، فشكى ذلك إلى جبرئيل، فقال: إذا وجدت شيئاً من الحزن فقل: لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(٣)</sup>.

اه - **ثوء** ابن الوليد، عن الصفّار، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم عن الحسين ابن سيف، عن هشام بن سالم، عن الرضا ﷺ قال: من قال لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله [العليِّ العظيم] صرف الله عنه تسعة وتسعين نوعاً من بلايا الدُّنيا أيسرها الخنق<sup>(٤)</sup>.

٦٦ – **ثوء** أبي، عن سعد، عن ابن هاشم، عن عمرو بن عثمان، عن محمد بن عذافر، عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال في كلِّ يوم مائة مرَّة لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، دفع الله بها عنه سبعين نوعاً من البلاء أيسرها الهمُّ<sup>(0)</sup>.

١٧ - سن؛ أبي، عن محمد بن عليّ، عن عبد الرَّحمان بن محمد، عن حريب الغزّال، عن صدقة القيّاب، عن الحسن الحسن البصريّ قال : قال أبو جعفر عليّاً : ألا أُخبر كم بخمس خصال هنَّ من البرُّ والبرُّ يدعو إلى الجنّة؟ قلت : بلى، قال : إخفاء المصيبة وكتمانها، والصدقة تعطيها بيمينك لا تعلم بها شمالك، وبرُّ الوالدين فإنَّ برَّهما لله رضاً، والإكثار من قول لا حول ولا قوَّة إلا بالله العليّ العظيم فإنَّه من كنوز الجنّة، والحبّ لمحمّد وآل محمّد إلى الحبّ المن المن المحمّد عن محمد، عن حمال هنَّ بيمينك لا تعلم بها شمالك ، وبرُّ الوالدين فإنَّ برَّهما لله رضاً، والإكثار من قول لا حول ولا قوَّة إلا بالله العليّ العظيم فإنَّه من كنوز الجنّة، والحبّ لمحمّد وآل محمّد<sup>(٢)</sup>.

١٨ – سن؛ أبي، عن يونس، عن عمرو بن جميع رفعه قال: قال سلمان رضوان الله عليه: أوصاني خليلي أن أكثر من قول لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم، فإنّها كنز من كنوز الجنّة الخبر<sup>(۷)</sup>.

١٩ – سنة أبي، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه المواد الله عن أبي جعفر عليه الله عليه قال : من قال بسم الله الرَّحمن الرَّحيم ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم، ثلاث مرَّات كفاه الله تسعة وتسعين نوعاً من أنواع البلاء أيسرها الخنق<sup>(٨)</sup>.

- (١) معانى الأخبار، ص ١٣٩.
- (٣) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٤٩.
- (٦) (٧) المحاسن، ج ١ ص ٧١ و٧٥.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٤٨٠ مجلس ١٧ ح ١٠٤٨.
   (٤) (٥) ثواب الأعمال، ص ١٩٤–١٩٥.
   (٨) المحاسن، ج ١ ص ١١١.

۲۰ – سن: محمّد بن بكر، عن زكريًا بن محمّد، عن عامر بن معقل، عن أبان بن تغلب، عن أبي بن تغلب، عن أبي عن أبان بن تغلب، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنَّ آدم شكى إلى ربّه حديث النفس فقال: أكثر من قول لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(۱)</sup>.

۲۱ – **سن:** بهذا الاسناد رفعه إلى أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ حملة العرش لمّا ذهبوا ينهضون بالعرش لم يستقلّوه، فألهمهم الله لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله فنهضوا به<sup>(۲)</sup>.

٢٢ – **سن؛** في رواية محمّد بن عمران، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: إذا قال العبد: لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، فقد فوَّض أمره إلى الله، وحقٌّ على الله أن يكفيه<sup>(٣)</sup>.

٢٣ - **سن:** في رواية هشام بن سالم، عن أبي عبد الله عليظة قال: قال عليظة : إذا قال العبد لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله، قال الله تَخَلَظُ للملائكة : استسلم عبدي اقضوا حاجته<sup>(٤)</sup>.

٢٤ – **سن:** عيسى بن جعفر العلويّ، عن حفص السدوسيّ وأحمد بن عبيد عن الحسين ابن علوان الكلبيّ، عن جعفر ﷺ قال: سألته عن تفسير لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، قال: لا يحول بيننا وبين المعاصي إلاّ الله، ولا يقوّينا على أداء الطاعة والفرائض إلاّ الله<sup>(o)</sup>.

٢٥ – **سن:** يحيى بن أبي بكر، عن بعض أصحابه قال: قال أبو عبد الله ﷺ : إذا قال العبد: ما شاء الله لا حول ولا قوَّة إلا بالله، قال الله: ملائكتي استسلم عبدي، أعينوه، أدركوه، اقضوا حاجته<sup>(٦)</sup>.

٢٦ - **سن:** في رواية قال : قال أبو عبد الله ﷺ : من قال : ما شاء الله ألف مرَّة في دفعة واحدة رزق الحجّ من عامه، فإن لم يرزق أخّره الله حتّى يرزقه<sup>(٧)</sup> .

۲۷ – سن: النوفلي، عن السكوني، عن الصادق، عن آبائه عنه قال: قال رسول الله عنه: النوفلي، عن السكوني، عن الصادق، عن آبائه عليه بالإستغفار، ومن الله عنه: من ظهرت عليه النعمة فليكثر الحمد لله، ومن كثرت همّه فعليه بالإستغفار، ومن ألح عليه الفقر فليكثر من قول: لا حول ولا قوّة إلا بالله ينفي الله عنه الفقر<sup>(٨)</sup>.

٢٨ - سن: النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله، عن آبائه على قال: قال رسول الله عنه: النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله، عن آبائه على الدعاء الله عنيه: أفضل العبادة قول: لا إله إلاّ الله ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله، وخير الدعاء الاستغفار، ثمَّ تلا النبيُّ على : ﴿فَآعَلَمَ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا اللهُ وَأَسْتَغْفِر لِذَلِيكَ﴾ (٩).

۲۹ – **صح**ّ عن الرّضا، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: من أنعم الله عليه فليحمد الله ومن استبطأ الرزق فليستغفر الله، ومن حزنه أمر فليقل: لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(١٠)</sup>.

۳۰ - طب: محمد بن يزيد، عن زياد بن محمد الملطيّ، عن أبيه، عن هشام بن أحمر،

(۱) - (۸) المحاسن، ج ۱ ص ۱۱۱-۱۱٤. (۹) المحاسن، ج ۱ ص ٤٥٣.
 (۱) صحيفة الإمام الرضا ﷺ، ص ٤٠ ح ٤.

لأ – باب / الكلمات الأربع التي يفزع إليها ومعناها...

عن أبي عبد الله الصادق غليمًا قال : من قال : لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم، دفع الله عنه ثلاثاً وسبعين نوعاً من أنواع البلاء أهونها الجنون وقال عليّ بن أبي طالب غليمًا : قال لي رسول الله مُثلاثاً : يا عليُّ ألا أدلَك على كنز من كنوز الجنّة؟ قلت : بلى يا رسول الله، قال مُثلاثاً : لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(1)</sup>.

٣١ – طب: عن أبي عبد الله عليه أنّه قال: دعاء المكروب والملهوف، ومن قد أعيته الحيلة وأصابته بليّة، لا إله إلاّ أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين، يقولها ليلة الجمعة إذا فرغ من الصلاة المكتوبة من العشاء الآخرة، وقال: أخذته عن أبي جعفر قال: أخذته عن علي من الحسين ذي الثفنات أخذه عن الحسين بن علي أخذه عن أمير المؤمنين أخذه عن رسول الله عليه أخذه عن جبرئيل عن الله بتريس (٢).

٣٢ – **م:** إنّما قدر حملة العرش على حمله بقول بسم الله الرَّحمن الرَّحيم لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم، وصلّى الله على محمّد وآله الطّيّبين<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب العرش<sup>(٤)</sup>.

٣٣ – جع: روى ابن عبّاس قال: رأيت النبيَّ على وهو يقول: لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله العليّ العظيم قلت: يا نبيَّ الله ما ثوابه؟ قال: تسبيح حملة العرش، فمن قال مرَّة: لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله غفر الله له ذنوب مائة سنة، وكتب له بكلِّ حرف مائة حسنة، ورفع له مائة درجة، فإن زاد على مرَّة واحدة فله بكلِّ حرف كنز، ونور للصراط.

عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال ألف مرَّة: لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله رزقه الله تعالى الحجَّ، فإن كان قد قرب أجله أخّر الله في أجله حتّى رزقه الحجّ .

وقال عليمينية : من قال : لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله مائة مرَّة في كلِّ يوم لم يصبه فقر أبداً<sup>(0)</sup>. ٣٤ - **فبه:** عن أبي عبد الله عليكينة قال : بعث الله نبيّاً إلى قوم فشكى إلى الله الضعف فأوحى الله بَخْرَكِناة إليه إنَّ النصر يأتيك بعد خمس عشرة سنة، فقال لأصحابه : إنَّ الله بَخْرَكِنات أمرني بقتال بني فلان فشكوا إليه الضعف، فقال : إنَّ الله قد أوحى إليَّ أنّ النصر يأتيني بعد خمس عشرة سنة، فقالوا : ما شاء الله لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، قال : فأتاهم بالنصر في سنتهم، لتفويضهم إلى الله، لقولهم : ما شاء الله لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، قال : فأتاهم بالنصر في

٣٥ – كا: في الروضة: أبو عليّ الأشعريّ، عن محمّد بن سالم، عن أحمد بن النضر، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من قال:

(٢) طب الأئمة، ص ١٢٢.

- (1) طب الأثمة، ص ٣٩.
- (٣) تفسير الإمام العسكري عليظة ، ص ١٤٧. (٤) مرّ في ج ٥٨ باب العرش ح ٥٣ من هذه الطبعة.
  - (٥) جامع الأخبار، ص ١٤٣. (٦) تنبيه الخواطر، ج ١ ص ١٦.

بسم الله الرَّحمن الرَّحيم لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله العليّ العظيم، ثلاث مرَّات كفاه الله ﷺ تسعة وتسعين نوعاً من أنواع البلاء أيسرهنَّ الخنق<sup>(1)</sup>.

١ - يد، لي: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سيف عن أخيه عليّ، عن أبيه ابن عميرة، عن الحسن بن الصبّاح، عن أبيه ابن عميرة، عن الحسن بن الصبّاح، عن أنس، عن النبيّ ﷺ قال: كلَّ جبّار عنيد من أبى أن يقول: لا إله إلا الله<sup>(٢)</sup>.

٢ – **أقول؛** قد مضى في كتاب التوحيد في باب ثواب الموحّدين والعارفين بأسانيد جمّة عن النبيِّ ﷺ عن جبرئيل عن الله ﷺ قال: لا إله إلاّ الله حصني، فمن دخل حصني أمن من عذابي، وقد مضى فيه غيره من الأخبار أيضاً<sup>(٣)</sup>.

٣ – **لي:** في خبر الشيخ الشاميّ سنل أمير المؤمنين ﷺ : أيُّ القول أصدق؟ قال: شهادة أن لا إله إلاّ الله<sup>(٤)</sup>.

٤ - ثوة ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن محمّد بن السريّ، عن عليّ ابن الحكم، عن أبي المغرا، عن جابر، عن أبي عبد الله علي قال: من قال: لا إله إلاّ الله من غير تعجّب خلق الله منها طائراً يرفرف على رأس صاحبها إلى أن تقوم الساعة، ويذكر لقائلها<sup>(٥)</sup>.

• - ل: ماجيلويه، عن محمد العطّار، عن الأشعريّ، عن السيّاري رفعه إلى الثماليّ، عن عليّ بن الحسين عليّ قال: قلت: قولك: مجّدوا الله في خمس كلمات ما هي؟ قال: عن عليّ بن الحسين عليّ قال: قلت: قولك: مجّدوا الله في خمس كلمات ما هي؟ قال: إذا قلت: «سبحان الله وبحمده» رفعت الله تبارك وتعالى عمّا يقول العادلون به، فإذا قلت: «لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له» فهي كلمة الإخلاص التي لا يقولها عبد إلاّ أعتقه الله من النار، إلاّ الله وحده لا شريك له» فهي كلمة الإخلاص التي لا يقولها عبد إلاّ أعتقه الله من النار، إلاّ الله وحده لا شريك له» فهي كلمة الإخلاص التي لا يقولها عبد إلاّ أعتقه الله من النار، إلاّ المستكبرين والجبّارين، ومن قال: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله» فوّض الأمر إلى الله بترضي على الذار، إلاّ المستكبرين والجبّارين، ومن قال: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله» فوّض الأمر إلى الله بترضي على الذار، إلاّ المستكبرين والجبّارين، ومن قال: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله» فوّض الأمر إلى الله بترضي على الذار، إلاّ المستكبرين والجبّارين، ومن قال: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله» فوّض الأمر إلى الله بترضي على الذار، إلاّ المستكبرين والعبّارين، ومن قال: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله» فوّض الأمر إلى الله بترضي على الذار، إلاّ المستكبرين والعبّارين، ومن قال: «لا حول ولا قوّة إلاّ بالله» فوّض الأمر إلى الله بترضي على الذار الله الذار، إلّ المستكبر من الله بترضي على الذنب الذي قد غلبه هواه فيه، وآثر دنياه على آخرته ومن قال: «الحمد لله» فقد أدًى شكر كلٌ نعمة لله بترضي على الذرب الذي اله اله إله".

(1) روضة الكافي، ح ٨٩.
 (٢) التوحيد، ص ٢١، أمالي الصدوق، ص ١٦٦ مجلس ٣٣ ح ٥.
 (٣) مرّ في ج ٣ ص ٥ من هذه الطبعة.
 (٣) مرّ في ج ٣ ص ٥ من هذه الطبعة.
 (٣) أمالي الصدوق، ص ٢٢٣ مجلس ٢٢ ح ٤.
 (٥) ثواب الأعمال، ص ٢٢.

٥ - باب / التهليل وفضله، ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله...

٦ - يد، ن؛ بالأسانيد الثلاثة عن الرِّضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله على : إنَّ لله عموداً من ياقوت أحمر رأسه تحت العرش، وأسفله على ظهر الحوت في الأرض لله بجري السابعة السفلى، فإذا قال العبد: «لا إله إلا الله، اهتزَّ العرش وتحرَّك العمود، وتحرَّك الحوت فيقول الله فيقول الله جلَّ جلاله : اسكن يا عرشي فيقول : كيف أسكن وأنت لم تغفر لقائلها؟ فيقول الله تبارك وتعالى : السهدوا سكّان سماواتي أني قد غفرت لقائلها<sup>(۱)</sup>.

٧ - يحد: بهذا الاسناد قال: قال رسول الله عنه: ٢ من قال: لا إله إلاّ الله في ساعة من ليل أو نهار طلست ما في صحيفته من السيّثات<sup>(٢)</sup>.

٨ - ثو، يد: ابن الوليد، عن سعد، عن أحمد بن هلال، عن الحسن بن عليَّ بن فضّال، عن أبي حمزة، عن أبي جعفر عليَّة قال : سمعته يقول : ما من شيء أعظم ثواباً من شهادة أن لا إله إلاّ الله، لأنَّ الله عَرَيْنَ لا يعدله شيء، ولا يشركه في الأمر أحد<sup>(٣)</sup>.

**سن:** أبي، عن محمّد بن عليّ، عن أبي المفضّل، عن أبي حمزة مثله<sup>(٤)</sup>.

٩ - جا، ما؛ المفيد، عن الجعابيّ، عن عليّ بن إبراهيم، عن محمّد بن أبي العنبر، عن عليّ بن الحسين بن واقد، عن أبيه، عن أبي عمرو بن العلا، عن عبد الله بن بريدة، عن بشير بن كعب، عن شدّاد بن أوس قال: قال رسول الله ﷺ: لا إله إلاّ الله نصف الميزان، والحمد لله تملأ ملأه<sup>(٥)</sup>.

**ما:** المفيد تقلق عن الجعابيّ رفعه مثله.

١٠ – ما: الفحّام، عن المنصوريّ، عن عمّ أبيه، عن أبي الحسن العسكري عن آبائه عليه الله الله عن المنهي قال: قال النبيُ عن الله يَوَكِنْ : لا إله إلاّ الله حصني من دخله أمن عذابي<sup>(٦)</sup>.

١١ - ثو، يد: أبي، عن سعد، عن البرقتي، عن أبي عمران العجليّ عن محمّد بن سنان، عن أبي العلاء الخفّاف، عن عطيّة العوفي، عن أبي سعيد الخدريّ قال: قال رسول الله عنهية : ما قلت ولا قال القائلون قبلي مثل لا إله إلاّ الله<sup>(٧)</sup>.

١٢ – **سن:** النوفلي، عن السكوني، عن أبي عبد الله، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : أفضل العبادة قول لا إله إلاّ الله، ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، وخير الدعاء

- (1) (۲) التوحيد، ص ۲۳.
   (۳) ثواب الأعمال، ص ۱۷، التوحيد، ص ۱۹.
  - (٤) المحاسن، ج ۱ ص ۹۸.
  - (٥) أمالي المفيد، ص ٢٤٦ مجلس ٢٩ ح ١، أمالي الطوسي، ص ١٩ مجلس ١ ح ٢١.
    - (٦) أمالي الطوسي، ص ٢٧٩ مجلس ١٠ ح ٥٣٦.
    - (۷) ثواب الأعمال، ص ۱۷، التوحيد، ص ۱۸.

الاستغفار، ثمَّ تلا النبيُّ ﷺ : ﴿فَأَعْلَمَ أَنَّهُ لَا إِلَهُ إِلَا اللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَٰلِكَ﴾(!). ١٣ - **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن هاشم، عن النوفلي، عن السكوني، عن أبي جعفر، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : خير العبادة قول لا إله إلاّ الله<sup>(٢)</sup>.

ثو؛ ماجيلويه، عن عليّ، عن أبيه، عن النوفلي مثله.

١٤ - يد: أبي، عن عليّ بن الحسن الكوفي، عن أبيه، عن الحسين بن سيف، عن أخيه عليّ، عن أبيه ابن عميرة، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي الطفيل، عن عليّ عظِّيَّةً قال: ما من عبد مسلم يقول: لا إله إلاَّ الله، إلاَّ صعدت تخرق كلَّ سقف لا تمرُّ بشَّىء من سيِّناته إلاَّ طلستها، حتَّى تنتهي إلى مثلها من الحسنات فتقف<sup>(٣)</sup>.

ثو؛ أبي، عن سعد، عن ابن عيسى وابن هاشم والحسن بن عليّ الكوفي جميعاً، عن الحسين بن سيف، عن عمرو بن شمر مثله<sup>(٤)</sup>.

١٥ - ثو، يد؛ ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقيّ، عن الحسين بن سيف، عن أخيه، عن أبي جميلة، عن عبيد بن زرارة قال: قال أبو عبد الله عظيمة: قول لا إله إلاّ الله ثمن الجنّة (ق).

1٦ - ثو، يد: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سيف عن سليمان ابن عمرو، عن عمران بن أبي عطاء، عن عطاء، عن ابن عبَّاس، عن النبيِّ ﷺ قال: ما من الكلام كلمة أحبُّ إلى الله يَرْتَكُلْ من قول لا إله إلاَّ الله، وما من عبد يقول: لا إله إلاَّ الله يمدُّ بها صوته فيفرغ إلاّ تناثرت ذنوبه تحت قدميه، كما يتناثر ورق الشجر تحتها<sup>(٦)</sup>.

١٧ – **يد:** محمّد بن أحمد بن تميم، عن محمّد بن إدريس الشاميّ، عن هارون بن عبد الله، عن أبي أيُّوب، عن قدامة بن محرز، عن مخرمة بن بكير، عن عبد الله بن الأشجَّ، عن أبيه، عن أبي حرب بن زيد، عن أبيه زيد بن خالد قال: أرسلني رسول الله عنها لي : بشَّر الناس أنَّه من قال: لا إله إلاَّ الله وحده لا شريك له، فله الجنَّة<sup>(٧)</sup> .

۱۸ - ثو، يد: أبي، عن سعد، عن أحمد بن هلال، عن أحمد بن صالح عن عيسى بن عبد الله من ولد عمر بن علي، عن آبائه، عن أبي سعيد الخدري، عن النبيّ 🗱 قال: قال الله جلَّ جلاله لموسى : يا موسى لو أنَّ السماوات وعامريهنَّ عندي والأرضين السبع في كفَّة ولا إله إلاَّ الله في كفَّة، مالت بهنَّ لا إله إلاَّ الله (^).

١٩ - يد: في خبر زينب العطّارة : ما تحمل الأملاك العرش إلاّ بقول : لا إله إلاّ الله، ولا قوَّة إلاَّ بالله العليِّ العظيم<sup>(٩)</sup>.

- (1) المحاسن، ج 1 ص ٤٥٣. (۲) - (۳) التوحيد، ص ۱۸ و۲۱. (٤) - (٦) ثواب الأعمال، ص ١٧ و٢٠.
  - (۷) التوحيد، ص ۲۲.
  - (٨) ثواب الأعمال، ص ١٥، التوحيد، ص ٣٠. (٩) التوحيد، ص ٢٧٧.

٥ - بَاب / التهليل وفضله، ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله...

۲۰ ثن محمّد بن بكران النقّاش، عن أحمد الهمدانيّ، عن عليّ بن الحسين بن فضّال، عن أبيه، عن الرّضا في تفسير حروف المعجم قال: فلام ألف لا إله إلاّ الله، وهي كلمة الإخلاص، ما من عبد قالها مخلصاً إلاّ وجبت له الجنّة<sup>(۱)</sup>.

٢١ – **ثو، مع، يد:** أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير عن محمّد بن حمران، عن أبي عبد الله عليمي قال: من قال: لا إله إلاّ الله مخلصاً دخل الجنّة وإخلاصه أن يحجزه لا إله إلاّ الله عما حرَّم الله ﷺ <sup>(٢)</sup>.

٢٢ - ثو، مع، يد: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى والحسن بن علي الكوفي وابن هاشم جميعاً، عن الحسين بن سيف، عن سليمان بن عمرو، عن مهاجر بن الحسن، عن زيد بن أرقم، عن النبي عنها قال: من قال: لا إله إلا الله مخلصاً دخل الجنّة وإخلاصه بها أن يحجزه لا إله إلا الله عمًا حرَّم الله بتخلل (<sup>n)</sup>.

٢٣ - **ثوء** بهذا الاسناد عن سليمان، عن زيد بن رافع، عن زرِّ بن حبيش قال : سمعت حذيفة يقول : لا يزال لا إله إلاّ الله تردُّ غضب الرَّبِّ جلَّ جلاله عن العباد، ما كانوا لا يبالون ما انتقص من دنياهم إذا سلم دينهم فإذا كانوا لا يبالون ما انتقص من دينهم إذا سلمت دنياهم، ثمَّ قالوها ردَّت عليهم، وقيل : كذبتم ولستم بها صادقين<sup>(٤)</sup>.

٢٤ – ٤٠ أحمد بن الحسين بن أحمد بن عبيد الضبّي<sup>(0)</sup> قال: لمّا قدم الرضا عليه بنيسابور أيّام المأمون قمت في حوائجه، والتصرُّف في أمره، ما دام بها، فلمّا خرج إلى مرو شيّعته إلى سرخس، فلمّا خرج من سرخس أردت أن أشيّعه إلى مرو فلمّا صار مرحلة أخرج رأسه من العمارية وقال لي: يا أبا عبد الله انصرف راشداً، فقد قمت بالواجب، وليس رأسه من العمارية وقال لي: يا أبا عبد الله انصرف والشداً، فقد قمت بالواجب، وليس للنشييع غاية، قال: قال: قلت بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني بحديث تشفيني بعديت تشفيني أرجع، فقال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني بعديث تشفيني بعديث قال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني بعديث تشفيني ما يصبر أمري؟ قال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني بعديث تشفيني ما يصبر أمري؟ قال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني بعديث تشفيني بعديث أرجع، فقال: تسألني الحديث وقد أخرجت من جوار رسول الله تشكل لا أدري إلى ما يصبر أمري؟ قال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني بعديث تشفيني بعديث أرجع، فقال: تسألني الحديث وقد أخرجت من جوار رسول الله تشكل لا أدري إلى ما يصبر أمري؟ قال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث ينفيني بعديث تشفيني بعير أمري؟ قال: قلت: بحق المصطفى والمرتضى والزهراء لمّا حديث تشفيني به حتم أرجع، فقال: حلين الحديث وقد أخرجت من جوار رسول الله تشكل لا أدري إلى به حتم أرجع، فقال: حلين أبي ، عن جلاي أنه سمع أباه يذكر أنه سمع أباه يذكر أنه سمع أباه ينكر أنه سمع أباه يذكر أنه سمع أباه يذكر أنه سمع النبيً علي بن أبي طالب يذكر أنه سمع النبيً علي يقول: قال الله تشكل : لا إله إلا الله أبي علي بن أبي طالب يذكر أنه سمع النبي ومن دخل حصني أمن عذابي من عذابي من قاله مخلصاً من قلبه، دخل حصني ومن دخل حصني أمن عذابي أمن عذابي .

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۱ ص ۱۱۸ باب ۱۱ ح ۲۲.
- (٢) (٣) ثواب الأعمال، ص ٢٠، معاني الأخبار، ص ٣٧٠، التوحيد، ص ٢٧.
  - (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٠.
- (٥) أقول: في العيون: أحمد بن الحسين بن أحمد بن عبيدالضبي عن أبيه قال سمعت جدّي يقول سمعت أبي يقول لما قدّم الخ، وكذا في ج ٤٩ ص ٨٦ ح ٢. [النمازي].

قال الصدوق تظنه : الإخلاص أن يحجزه هذا القول عمّا حرَّم الله غَرَضُّ (١).

٢٥ - ج٠ ابن نباتة قال : سأل ابن الكوَّا أمير المؤمنين عَنْ فقال : كم بين موضع قدمك إلى عرش ربّك؟ قال : ثكلتك أمّك يا ابن الكوَّا سل متعلّماً ولا تسأل متعنّتاً، من موضع قدمي إلى عرش ربّي أن يقول قائل مخلصاً : لا إله إلاّ الله .

قال: يا أمير المؤمنين، فما ثواب من قال: لا إله إلاّ الله؟ قال: من قال: لا إله إلاّ الله مخلصاً طمست ذنوبه، كما يطمس الحرف الأسود من الرقّ الأبيض فإذا قال ثانية: لا إله إلاّ الله مخلصاً خرقت أبواب السماء وصفوف الملائكة، حتّى تقول الملائكة بعضها لبعض: اختمعوا لعظمة الله، فإذا قال ثالثة مخلصاً: لا إله إلاّ الله لم تنهنه دون العرش فيقول الجليل: اسكني فوعزَّتي وجلالي لأغفرنَّ لقائلك بما كان فيه، ثمَّ تلا هذه الآية: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَلِّرُ الطَّيَبُ وَالْعَمَلُ الصَّنلِحُ يَرْفَعُهُمُ يعني إذا كان عمله خالصاً ارتفع قوله وكلامه الخبر<sup>(٢)</sup>.

٢٦ **- لي:** ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعريّ، عن الخشّاب، عن ابن كلوب، عن إسحاق، عن الصادق، عن آبائه ﷺ أنَّ رسول الله ﷺ قال: لقنوا موتاكم لا إله إلاّ الله، فإنَّ من كان آخر كلامه لا إله إلاّ الله دخل الجنّة<sup>(٣)</sup>.

٢٧ - ل: العطّار، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن يونس، عن ابن أبي المقدام، عن أبي عبد الله، عن أبيه العطّار، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبيه، عن يونس، عن ابنا أبي المقدام، عن أبي عبد الله، عن أبيه بتخلير قال: قال رسول الله عني : أربع من كنَّ فيه كان في نور الله الأعظم، من كانت عصمة أمره شهادة أن لا إله إلاّ الله وأنّي رسول الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، ومن إذا أصاب خيراً قال: الحمد لله ربً العالمين، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنّا لله وإنّا الله وإنّا الله، عن أبيه ربعًا من كنَّ فيه كان في نور الله عظم، من كانت عصمة أمره شهادة أن لا إله إلاّ الله وأنّي رسول الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون، ومن إذا أصابته مصيبة أصابته خيراً قال: الحمد لله ربً العالمين، ومن إذا أصابته خليبة خطيئة قال: أستغفر الله وأتوب إليه<sup>(٤)</sup>.

**ثو:** أبي، عن عليّ بن موسى، عن أحمد بن محمّد، عن بكر بن صالح، عن الحسن بن عليّ، عن عبد الله بن عليّ، عن عليّ بن عليّ اللهبّي، عن الصادق، عن آبائه ﷺ عن النبيّ ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

- (۱) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ١٤٧ باب ٣٩ ح ٢.
  - (٢) الإحتجاج، ص ٢٦٠.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ٢٣٤ مجلس ٨٠ ح ٥. (٤) الخصال، ص ٢٢٢ باب ٤ ح ٤٩.
  - (٥) ثواب الأعمال، ص ١٩٨.
- (٦) في أمالي الشيخ بالسند المذكور عن عاصم بن عبد الرحمن بن أبي عمرة عن أبيه. [النمازي].

حرَّمه الله على النار<sup>(1)</sup>. **أقول:** تمامه في أبواب معجزات النبيِّ على <sup>(٢)</sup>. ٢٩ - **ثو:** أبي، عن سعد، عن أحمد بن هلال، عن محمّد بن عيسى الأرمنيِّ عن أبي عمران الخرَّاط، عن بشر الأوزاعي، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه على قال: من شهد أن لا إله إلاّ الله ولم يشهد أنَّ محمّداً رسول الله كتبت له عشر حسنات فإن شهد أنَّ محمداً رسول الله كتبت له ألفا ألف حسنة<sup>(٣)</sup>.

**سن:** محمّد بن عليّ، عن عليّ بن أسباط، عن يعقوب بن سالم، عن رجل عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر ﷺ مثله<sup>(؟)</sup>.

• ٣ - فس • أبي ، عن الأصبهاني ، عن المنفري رفعه قال : قال عليُّ بن الحسين ﷺ : إذا قال أحدكم لا إله إلاّ الله ، فليقل : الحمد لله ربّ العالمين ، فإنَّ الله يقول : ﴿ لَآ إِلَكَهَ إِلاً هُوَ فَكَرَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ يَتَول : ﴿ لَآ إِلَكَهَ إِلاً هُوَ فَكَرَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ يقول : ﴿ لَآ إِلَكَهَ إِلاً هُوَ فَكَرَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ يقول : ﴿ لَآ إِلَكَهَ إِلاً هُوَ فَكَرَدْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللهِ بِهِ اللهِ عَلَيْ مَا اللهُ عَلَيْ مَا اللهُ عَلَيْ مَا اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مَا اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ مَا أَمَوْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ أَنَهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ إِلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ مَا اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ أَنَهُ عَلَيْ اللهُ إِلَيْ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْنِ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُولُ عَلَيْ عَ وَكَاذَعُنُولُ عَلَيْ عَل

٣١ – **ك؛** الطالقانيّ، عن الجلوديّ، عن الجوهريّ، عن ابن عمارة، عن أبيه، عن ابن طريف، عن ابن نباتة، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : أفضل الكلام قول لا إله إلّا الله، وأفضل الخلق أوَّل من قال: لا إله إلاّ الله، فقيل: يا رسول الله ومن أوَّل من قال: لا إله إلاّ الله؟ قال: أنا، وأنا نور بين يدي الله جلَّ جلاله<sup>(٦)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب نصِّ الرسول على الأئمّة صلوات الله عليهم<sup>(٧)</sup>.

٣٢ - **تُو؛** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سيف، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي قال: قال رسول الله علي : لقنوا موتاكم لا إله إلاّ الله، فإنّها تهدم الذُنوب، فقالوا : يا رسول الله فمن قال في صحّته؟ فقال : فذاك أهدم وأهدم، إنَّ لا إله إلاّ الله أُنس للمؤمن في حياته، وعند موته، وحين يبعث، وقال رسول الله عليه : قال جبرئيل : يا محمد لو تراهم حين يبعثون هذا مبيضٌ وجهه ينادي لا إله إلاّ الله والله أكبر، وهذا مسودٌ وجهه ينادي يا ويلاه يا تبوراه<sup>(٨)</sup>.

٣٣ – **ثو:** بهذا الاسناد عن الحسين، عن أبيه، عن عمرو بن جميع رفعه إلى النبيّ ﷺ قال: ثمن الجنّة لا إله إلاّ الله<sup>(٩)</sup>.

٣٤ - ثوة أبي، عن سعد، عن أحمد بن هلال، عن الفضيل بن عبد الوهّاب عن إسحاق بن

(١) أمالي الطوسي، ص ٢٦٠ مجلس ١٠ ح ٤٧١.
 (٢) مرّ في ج ١٨ باب ما ظهر من إعجاز.
 (٣) ثواب الأعمال، ص ٢٤.
 (٩) ثفسير القمي، ج ٢ ص ٢٣١ في تفسيره لسورة غافر، الآية: ٥٦.
 (٩) تفسير القدين، ص ٢٠٦ باب ٥٨ ح ١٤.
 (٢) مرّ في ج ٣٦ باب ٤١ ح ٣٣ من هذه الطبعة.
 (٨) - (٩) ثواب الأعمال، ص ٢٠٦.

عبدالله، عن عبدالله بن وليدرفعه قال : قال النبيُّ ﷺ : من قال : لا إله إلاّ الله غرست له شجرة في الجنّة من ياقوتة حمراء، منبتها في مسك أبيض أحلى من العسل، وأشدَّ بياضاً من الثلج، وأطيب ريحاً من المسك، فيها ثمار أمثال أثداء الأبكار، تفلق عن سبعين حلّة<sup>(۱)</sup>.

٣٥ - **سن:** الفضيل بن عبد الوهّاب رفعه عن إسحاق بن عبد الله بن الوليد الوصّافي مثله، وزاد في آخره وقال رسول الله ﷺ: خير العبادة الإستغفار، وذلك قول الله كَيْرَيَكْ في كتابه: ﴿فَأَعْلَرَ أَنَّمُ لَآ إِلَهَ إِلَا اللَّهُ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنْبِكَ﴾<sup>(٢)</sup>.

٣٦ – **ثو:** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى وابن هاشم والحسن بن عليّ الكوفي جميعاً، عن الحسين بن سيف، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر غليمًا قال: قال رسول الله عنيه: ليس شيء إلاّ وله شيء يعدله إلاّ الله، فإنّه لا يعدله شيء، ولا إله إلاّ الله فإنّه لا يعدلها شيء، ودمعة من خوف الله فإنّه ليس لها مثقال، فإن سالت على وجهه لم يرهقه قتر ولا ذلّة بعدها أبداً<sup>(٣)</sup>.

٣٧ – **ثو:** ابن المتوكّل، عن السعد آباديّ، عن البرقيّ، عن أبي عمران العجليّ رفعه قال: قال رسول الله ﷺ: ما من مؤمن يقول: لا إله إلاّ الله إلا محت ما في صحيفته من سيّئات حتّى تنتهي إلى مثلها من حسنات<sup>(٤)</sup>.

٣٨ – **ثو؛** ابن الوليد، عن الصفّار، عن البرقي، عن الحسن بن عليّ بن يقطين، عن محمد بن سنان، عن حمّاد بن عثمان وخلف بن حمّاد معاً، عن ربعيّ عن فضيل قال : سمعته يقول : أكثروا من التهليل والتكبير، فإنّه ليس شيء أحبَّ إلى الله من التكبير والتهليل<sup>(٥)</sup>.

٣٩ – **ثو:** أبي، عن الحميريّ، عن ابن عيسى، عن الحسين، عن أخيه عن أبيه، عن الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ما من مسلم يقول: لا إله إلاّ الله يرفع بها صوته فيفرغ، حتّى تتناثر ذنوبه تحت قدميه، كما تتناثر ورق الشجر تحتها<sup>(1)</sup>.

• ٤ - ثوء أبي، عن عبد الله بن الحسن، عن أحمد بن عليّ، عن إبراهيم بن محمد الثقفيّ، عن محمد بن يحيى، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الثقفيّ، عن محمد بن يحيى، عن محمّد بن إسحاق، عن أبي هارون العبدي، عن أبي سعيد الخدريّ قال: كان رسول الله في ذات يوم جالساً وعنده نفر من أصحابه فيهم عليُّ بن أبي طالب عليه إذ قال: من قال: لا إله إلاّ الله دخل الجنّة، فقال رجلان من أصحابه: فنحن نقول: لا إله إلاّ الله، فقال رسول الله عنه: إنه الله عنه الله عنه عليّ بن أبي معنده نفر من أصحابه فيهم عليُّ بن أبي معيد طالب عليه إذ قال: من قال: لا إله إلاّ الله دخل الجنّة، فقال رجلان من أصحابه: فنحن نقول: لا إله إلاّ الله من هذا وشيعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال رسول الله عنه: إنّما تقبل شهادة أن لا إله إلاّ الله من هذا وشيعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان: فنحن نقول: لا إله إلاّ الله فوضع رسول الله عنه: إذ ينه منها الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان: فنحن نقول: لا إله إلاّ الله فوضع رسول الله عنه: إذ ينه منها الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان فنحن نقول: لا إله إلاّ الله من هذا وشيعته منها الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان فنحن نقول: لا إله إلاّ الله من هذا وشيعته الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان فنحن نقول: لا إله إلاّ الله فوضع رسول الله عنه الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان فنحن نقول: لا إله إلاّ الله فوضع رسول الله عنه الذين أخذ ربّنا ميثاقهم، فقال الرجلان الماله الله أن لا تحلاً عقده ولا تجلسا مجلسه ولا تكذيا حديثه.

(۱) ثواب الأعمال، ص ۱٦.
 (۲) المحاسن، ج ۱ ص ۹۸.
 (۳) - (۷) ثواب الأعمال، ص ۱۷–۱۸ و۲۰ و۲۲.

٤١ - جع: قال رسول الله عنه: إنَّ موسى كان فيما يناجي ربّه قال : ربّ كيف المعرفة بكًا فعلمني! قال : تشهد أن لا إله إلاّ الله قال : يا ربّ كيف الصلاة؟ قال لموسى : قل : لا إله إلاّ الله، قال : يا ربّ فأين الصلاة؟ قال : قل : لا إله إلاّ الله، وكذلك يقولها عبادي إلى يوم القيامة، من قالها فلو وضعت السماوات والأرضون السبع في كفّة ووضع لا إله إلاّ الله في كفّة أخرى لرجحت بهنّ ، ولو وضعت عليهنَّ أمثالها .

عن أصبغ بن نباتة قال: كنت مع عليَّ بن أبي طالب عَلَيَهِ فمرَّ بالمقابر فقال: السّلام على أهل لا إله إلاّ الله، من أهل لا إله إلاّ الله، يا أهل لا إله إلاّ الله كيف وجدتم كلمة لا إله إلاّ الله؟ يا لا إله إلاّ الله بحقٌ لا إله إلاّ الله اغفر لمن قال لا إله إلاّ الله واحشرنا في زمرة من قال لا إله إلاّ الله.

قال عليَّ عَلِيَّة : سمعت رسول الله عَنَيْ يقول : من قالها إذا مرَّ بالمقابر غفر له ذنوب خمسين سنة، فقالوا : يا رسول الله من لم يكن له ذنوب خمسين سنة قال : لوالديه وإخوانه ولعامّة المسلمين .

وروي عن الصادق عَلَيْنَهُ عن آبائه، عن النبيِّ قال: أربع من كنَّ فيه كتبه الله من أهل الجنّة: من كان عصمته شهادة أن لا إله إلاّ الله، ومن إذا أنعم الله عليه النعمة قال: الحمد لله، ومن إذا أصاب ذنباً قال: أستغفر الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون.

روي عن الصادق عليمًا عن آبائه عنه الله ، عن النبيُّ عليه قال : أربع من كنَّ فيه كتبه الله من أهل الجنّة : من كان عصمته شهادة أن لا إله إلاّ الله، ومن إذا أنعم الله عليه النعمة قال : الحمد لله، ومن إذا أصاب ذنباً قال : أستغفر الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال : إنّا لله وإنّا إليه راجعون .

روي عن جابر بن عبد الله، عن النبيُّ قال : الموجبتان من مات يشهد أن لا إله إلاّ الله دخل الجنّة، ومن مات يشرك بالله دخل النار .

وروي عن أبي جعفر ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : لقّنوا موتاكم بلا إله إلاّ الله، فإنّها تهدم الذُّنوب، فقالوا : يا رسول الله فمن قال في صحّته؟ فقال : فذاك أهدم وأهدم، إنَّ لا إله إلاّ الله أمن للمؤمن في حياته، وعند موته وحين يبعث.

روي عن أبي عبد الله ﷺ أنَّه قال: من قال: لا إله إلاَّ الله مائة مرَّة كان أفضل الناس ذلك اليوم عملاً إلاّ من زاد.

عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال حين يأوي إلى فراشه: لا إله إلاّ الله مائة مرَّة بنى الله له بيتاً في الجنَّة، ومن استغفر حين يأوي إلى فراشه مائة تحاتت ذنوبه كما تسقط ورق الشجر<sup>(1)</sup>.

(۱) جامع الأخبار، ص ۱۳۳.

٤٢ - الدعوات للراوندي: عن النبي عنه ما من الذكر شيء أفضل من قول: لا إله إلا الله، وما من الدعاء شيء أفضل من الاستغفار ثمَّ تلا: ﴿فَاعْلَمُ لَا إِلَهُ إِلَهُ وَاسْتَغْفِرُ الله، وما من الدعاء شيء أفضل من الاستغفار ثمَّ تلا: ﴿فَاعْلَمُ لَا إِلَهُ إِلَى اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ اللَّهُ وَاللَّهُ مَا مَا اللهُ وَاللَّهُ مَا مَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللهُ وَاللَّهُ وَاللَّعُولُ وَاللَّهُ وَعَالَمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَعَالَيْ وَاللَّعْلَةُ وَاللَّاللَّالَةُ وَاللَّالَةُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَقَالَهُ وَاللَّاللَّةُ وَاللَّعَامُ وَاللَّهُ وَاللّ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَ وَاللّهُ وَ وَاللّهُ وَلُقُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالل وَاللّهُ وَالللّهُ وَالللللللُو وَاللّهُ وَالللّهُ وَالللّهُ وَالللّهُ وَالللللللُولُولُ وَالللللللللللللُولُ وَالللللللللُولُ وَالللُولُولُ وَا وَالللّه

٤٣ - كتاب الإمامة والتبصرة: عن أحمد بن عليّ، عن محمّد بن الحسن عن محمّد بن الحسن عن محمّد بن الحسن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم، عن النوفلي، عن السكوني عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه عنها قال: قال رسول الله عنها: سيّد القول لا إله إلاّ الله.

وهنه؛ عن هارون بن موسى، عن محمّد بن عليّ، عن محمّد بن الحسين، عن عليّ بن أسباط، عن ابن فضّال، عن الصادق، عن أبيه، عن آبائه ﷺ عن النبيّ ﷺ: شعار المسلمين على الصراط يوم القيامة لا إله إلاّ الله، وعلى الله فليتوكّل المتوكّلون<sup>(٢)</sup>.

٦ - باب أنواع التهليل، وفضل كل نوع منه، وأعداده

ا – **ثو، يد، ل: أبي** عن سعد، عن البرقتي، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم وأبي أيّوب الخزّاز، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال: لا إله إلاّ الله مائة مرَّة، كان أفضل الناس ذلك اليوم عملاً إلاّ من زاد<sup>(٣)</sup>.

٢ - ٤، ٤ي أبي عن سعد، عن البرقيّ، عن محمّد بن عليّ الكوفي، عن الحسن بن أبي العقبة، عن ابن خالد، عن الرضا عليّ قال : إنَّ نوحاً لمّا ركب السفينة أوحى الله عَرَيَ إليه : يا نوح إن خفت الغرق فهللني ألفاً ثمَّ سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال : فلمّا استوى نوح إن خفت الغرق فهللني ألفاً ثمَّ سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك، قال : فلمّا استوى نوح ومن معه في السفينة، ورفع القلس عصفت الريح عليهم فلم يأمن نوح الغرق فالمان في الغرق ومن آمن معك الله عَرَيَ الله العرق ومن آمن معك الخرق الغرق الغرق الغائبة أوحى الله عنهم فلم يأمن نوح الغرق الغرق الغرق الغرق الغرق الغرق فهلني ألفاً ثمَّ سلني النجاة أنجك من الغرق ومن آمن معك الغرق الغرق العرق العرق العرق العرق فوح الغرق العرق العرق العرق الغرق العرق في السفينة، ورفع القلس عصفت الريح عليهم فلم يأمن نوح الغرق فأعجلته الريح فلم يدرك أن يهلل ألف مرَّة فقال بالسريانية : هلوليا ألفاً ألفاً يا ماريّا أتقن ! قال : فاستوى القلس واستمرّت السفينة فقال نوح عليّيًا: إن كلاماً نجاني الفاً به من الغرق لحقيق أن فأستوى الغارق الغارق الغرق الفارة أتقال نوح عليّيًا: إله الغرق الغارق الفاً ألفاً يا ماريّا أتقن ! قال : فاستوى القلس واستمرّت السفينة فقال نوح عليّيًا: إنَّ كلاماً نجاني الله به من الغرق لحقيق أن فاستوى القلس والندمريّة فقال نوح عليّيًا: إنَّ كلاماً نجاني الله به من الغرق لحقيق أن فاستوى القال في ألفاً إله إلا الله ألف مرّة يا ربّ أصلحني<sup>(3)</sup>.

٣ - يد: ابن المغيرة، عن جده الحسن، عن الحسين، عن أخيه، عن أبيه، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبيه، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر عليه قال: يا محمد طوبى لمن قال من أمّتك لا إله إلا الله وحده وحده وحده وحده".

**ثو:** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى وابن هاشم والحسن بن عليِّ الكوفيّ جميعاً عن الحسين بن سيف، عن أخيه، عن أبيه مثله<sup>(1)</sup>.

(1) الدعوات للراوندي، ص ١٤ ح ٤٩.
 (٢) الإمامة والتبصرة، ص ٨٧ و ٨٩.
 (٣) ثواب الأعمال، ص ١٨، التوحيد ص ٣٣، الخصال، ص ٥٩٤ باب ٨٠ ح ٥.
 (٤) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٢٠ باب ٣١ ح ٢٠٦، أمالي الصدوق، ص ٣٧٠ مجلس ٢٠ ح ٥.
 (٥) التوحيد، ص ٢١.
 (٢) ثواب الأعمال، ص ١٩.

**سن:** أبي عن عليّ بن النعمان فيما أعلم عمّن ذكره، عن أبي عبد الله نظيئة مثله<sup>(۱)</sup>. ٤ – **يد:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب عن أبي جميلة، عن جابر، عن أبي جعفر نظيئة قال: قال رسول الله تظني : أتاني جبرئيل نظيئة بين الصفا والمروة فقال: يا محمد طوبى لمن قال من أمّتك: لا إله إلاّ الله وحده مخلصاً<sup>(۲)</sup>.

٥ - ثو، يد: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن عبد العزيز العبديّ، عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله عليّية قال: سمعته يقول: من قال في يوم: «أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له إلها واحداً أحداً صمداً لم يتخذ صاحبة ولا ولداً» من الله يتخذ صاحبة ولا ولداً» من الله يتجذ صاحبة ولا ولداً» من الله يتبعذ الله عريتية، ومحى عنه خمساً وأربعين ألف ألف سيّتة، ومحى عنه خمساً وأربعين ألف ألف سيّتة، ورفع له في المران في يومه الله عليه ألف من الله عرف ألف ألف من قال في يومه الله مرافع له في الله الله ورفع له عمداً له عنه الله عنه الله الله وحده لا شريك له إلها واحداً أحداً صمداً لم يتخذ صاحبة ولا ولداً» من الله الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله إله الله وحده لا شريك ألف ألف حمدة، ومحى عنه خمساً وأربعين ألف ألف مسيّتة، ورفع له في الجنة خمساً وأربعين ألف ألف درجة وكان كمن قرأ القرآن في يومه النتي عشرة مرَّة، وبنى الله له له بيتاً في الجنة".

٦ - ما: الفحّام، عن عمّه، عن عبد الله بن أحمد، عن أبيه أحمد بن عامر عن الرّضا، عن آبائه صلوات الله عليهم قال: قال النبيُّ عنهما عن قال في كلٍّ يوم مائة مرَّة: لا إله إلاّ الله الحقُّ المبين استجلب به الغنى واستدفع به الفقر وسدّ عنه باب النار واستفتح به باب الجنّة<sup>(3)</sup>.

٧ - ثو: أبي، عن سعد، عن البرقيّ، عن أبي يوسف، عن ابن أبي عمير عن مالك بن أعين، عن سعد، عن سالك بن أعين، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال مائة مرَّة: لا إله إلاّ الله الحقُّ المبين أعاذه الله العزيز الجبّار من الفقر وأنس وحشة قبره، واستجلب الغنى، واستقرع باب الجنّة<sup>(ه)</sup>.

**دعوات الراوندي:** عنه علي مثله إلا أنَّ فيه الملك الحقُّ المبين<sup>(١)</sup>.

٨ - ثوء أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن أحمد بن هلال عن محمّد بن عيسى الأرمني، عن أجمد بن الحيّاط، عن الأوزاعيّ، عن الصادق عن آبائه تشتيني قال: من قال في كلِّ يوم ثلاثين مرَّة: «لا إله إلاّ الله الحقُّ المبين» استقبل الغنى، واستدبر الفقر، وقرع باب الجنّة<sup>(٧)</sup>.

**سن:** أبي، عن محمد بن عيسى الأرمني مثله<sup>(٨)</sup>.

٩ - ثو: أبي، عن سعد، عن سلمة بن الخطّاب، عن محمد بن عيسى الأرمنيّ عن أبي عمران الخرّاط، عن بيه، عن آبيه، عن آبائه عليَّ الله عمران الخرّاط، عن بشر، عن الأوزاعي، عن جعفر بن محمد عن أبيه، عن آبائه عليَّ الله

(۱) المحاسن، ج ۱ ص ۱٤.
 (۲) التوحيد، ص ۲۱.
 (۳) ثواب الأعمال، ص ۲۳. التوحيد، ص ۳۰.
 (۶) ثواب الأعمال، ص ۲۲.
 (۲) الدعوات للراوندي، ص ۱۲۷ ح ۲۹۱.
 (۷) ثواب الأعمال، ص ۲۲.
 (۸) المحاسن، ج ۱ ص ۱۰۱.

من قال في كلِّ يوم خمس عشرة مرَّة : «لا إله إلاّ الله حقّاً حقّاً لا إله إلاّ الله إيماناً وتصديقاً لا إله إلاّ الله عبوديّة ورقّاً» أقبل الله عليه بوجهه، فلم يصرف عنه وجهه حتّى يدخل الجنّة<sup>(١)</sup>. **سن:** أبي، عن محمّد بن عيسى الأرمنيّ مثله<sup>(٢)</sup>.

١٠ – سن: أبي، عن ابن أبي نجران، عن عبد العزيز العبديّ، عن عمر بن يزيد عن أبي عبد الله في كلّ يوم عشر مرَّات: أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له عبد الله ظليمانية قال: من قال في كلّ يوم عشر مرَّات: أشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له إلهاً واحداً أحداً صمداً لم يتّخذ صاحبة ولا ولداً كتب الله له خمساً وأربعين ألف حسنة، ومحا عنه خمساً وأربعين ألف مسنة، ومحا عنه خمساً وأربعين ألف من الشيطان ومحا عنه خمساً وأربعين ألف من الشيطان. والما عنه حمساً وأربعين ألف حسنة، ومحا عنه خمساً وأربعين ألف من الشيطان.

١١ - سن: أبي، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن سنان، عن سعيد بن المسيّب، عن علي بن المسيّب، عن علي بن الحسين عليه قال: قال رسول الله تشتيد : ألا أخبركم بما يكون به خير الدُّنيا والآخرة، وإذا كربتم واغتممتم دعوتم الله فيه ففرَّج عنكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: قولوا: لا إله إلا الله ربّنا لا نشرك به شيئاً ثمَّ ادعوا بما بدا لكم<sup>(٤)</sup>.

١٢ - جع: عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله عن قال: لا إله إلاّ الله لا شريك له، اللهمَّ صلِّ على محمد وآل محمد، خرج من فمه طير أخضر، له جناحان مكلّلان بالدرّ والياقوت، فإذا نشرهما بلغا المشرق والمغرب حتّى ينتهي إلى العرش، وله دويًّ كدويّ النحل يذكر لصاحبه فيقول الله تعالى مدحتني ومدحت نبيّي اسكن، فيقول: كيف أسكن ولم تغفر تفرت له<sup>(٥)</sup>.

٧ – باب التحميد، وأنواع المحامد
الحَمْدُ لِنَّهِ رَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾.
الأيات: الفاتحة: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِنَّهِ رَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾.
يونس: ﴿ وَمَاحِرُ دَعْوَنِهُمْ أَنِ ٱلْمَتَمَدُ لِلَهِ رَبِّ ٱلْعَنْلَمِينَ ﴾.
الإسراء: ﴿ وَقُلْ ٱلْحَمْدُ لِنَهِ ٱلَّذِ يَنَّخِذُ وَلَدًا وَلَة بَكُنْ لَمُ شَرِيكُ فِ ٱلْمُأْلِكِ وَلَمْ يَكُن لَمُ وَلِنَّ مِنَ ٱلذَٰلَةِ ﴾.

(٢) - (٤) المحاسن، ج ١ ص ٩٩-١٠٠.

(٦) الدعوات للراوندي، ص ١٨٤ - ٤٦٨.

- (1) ثواب الأعمال، ص ٢٤.
- (٥) جامع الأخبار، ص ١٣٦.
  - (٧) عدة الداعي، ص ٢٦١.

النصل: ﴿ قُلْ الْمُعَدُّ بِنَّهِ وَسَلَمُ عَلَىٰ عِبَادِهِ ٱلَّذِيرَ الْسَطَغَيُّ ﴾ (٥٩.

**سباً: ﴿المُ**مَدُ لِلَهِ الْذِى لَمُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَلَهُ الْمُمَدُ فِي الْآيِخَرَةُ وَفَحَوَ الْمَكِيمُ الْجَبِرُ ﴾﴾.

ا – **ب:** هارون، عن ابن صدقة قال: كان من محامد الصادق ﷺ : الحمد لله بمحامده كلّها، على نعمه كلّها حتّى ينتهي الحمد إلى ما يحبُّ ربّي ويرضى.

قال: وقال أبي رضي الله عنه: إنَّ نبيّاً من الأنبياء قال: الحمد لله كثيراً حمداً طيباً مباركاً فيه كما ينبغي لكرم وجهك وعزِّ جلالك، فأوحى الله إليه: عبدي لقد شغلت حافظيك، والحافظ على حافظيك.

قال: وهذا من محامد أبي عبد الله عَلَيَكَلَمَ عند الشيء من الرزق، إذا كان تجدَّد له: الحمد لله الذي نعمته تغدو علينا وتروح، ونظلُّ [بها] نهاراً ونبيت فيها ليلاً فنصبح فيها برحمته مسلمين، ونمسي فيها بمنّه مؤمنين من البلوى معافين الحمد لله المنعم المفضل المحسن المجمل ذي الجلال والإكرام ذي الفواضل والنعم الحمد لله الذي لم يخدّلنا عند شدَّة، ولم يفضحنا عند سريرة، ولم يسلمنا بجريرة.

قال: وكان من محامده ﷺ: الحمد لله على علمه، والحمد لله على فضله علينا وعلى جميع خلقه، وكان به كرم الفضل في ذلك ما الله به عليم<sup>(1)</sup>.

٢ - **بِ:** عليٌّ، عن أخيه ﷺ قال: كان ﷺ يقول كثيراً: الحمد لله الَّذي بنعمته تتمُّ الصّالحات<sup>(٢)</sup>.

٣ - **ل: ابي،** عن سعد، عن ابن يزيد، عن ابن ابي عمير، عن الحسن بن عطيّة، عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله عليمظلا قال: قال: شكر كلّ نعمة وإن عظمت أن تحمد الله عَثَيْظًا <sup>(٣)</sup>.

٤ - أقول: قد سبق في باب التهليل بعض الأخبار وقد مضى فيه عن علي بن الحسين ﷺ أنّه قال: من قال: الحمد لله فقد أدّى شكر كلّ نعمة لله ﷺ عليه.

٥ - ن: بالأسانيد الثلاثة عن الرّضا، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه: من أنعم الله بناية بالأسانيد الثلاثة عن الرّضا، عن آبائه الله قَدْنَ عَالَمُ الله عَدْنَ أَمَر أَنعم الله بَعْرَ عَلَيه نعمة فليحمد الله، ومن حزنه أمر فليقل: لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله<sup>(1)</sup>.

صح: عنه، عن آبانه ﷺ مثله<sup>(ه)</sup>.

(1) قرب الإسناد، ص ٤-٧ ح ١٢ و١٤ و٢٠ و٢١ .
 (٢) قرب الإسناد، ص ٢٠٠ ح ١١٧٩ .
 (٣) الخصال، ص ٢١ ح ٧٢٠ .
 (٤) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٥٠ باب ٣١ ح ١٧١ .
 (٥) صحيفة الإمام الرضا عَلَيْكَ، ص ٤٠ ح ٤ .

٢ - ٥١: في وصيّة الصادق عَلَيْنَا إلى سفيان الثوري إذا أنعم الله على أحد منكم بنعمة فليحمد الله على أحد منكم بنعمة فليحمد الله عَنْنَا (1).

٧ - جا، ما: عن شداد بن أوس، عن النبي عنه قال: لا إله إلا الله نصف الميزان، والحمد لله، يملأه<sup>(٢)</sup>.

٨ - ما: المفيد تقلله عن عمر بن محمّد الصيرفيّ، عن ابن مهرويه، عن الفرّاء، عن الرضا، عن آباته، عن آباته، عن أمير المؤمنين صلوات الله عليهم قال: كان رسول الله في إذا أتاه أمر يسرُّه قال: الحمد لله أمر يسرُّه قال: الحمد لله على كلِّ حال<sup>(٣)</sup>.

**أقول:** سيأتي بعض التحميدات في باب أدعية الصباح والمساء وقد مرَّ تفسير الحمد لله ربَّ العالمين في باب الفاتحة من كتاب القرآن، والحمد لله ربِّ العالمين.

٩ - ما: المفيد، عن الجعابي، عن ابن عقدة، عن أحمد بن عبد الحميد عن محمّد بن عمرو بن عتبة، عن الحسن بن المبارك، عن العبّاس بن عامر، عن مالك الأحمسيّ، عن ابن طريف، عن ابن نباتة قال: كنت أركع عند باب أمير المؤمنين عليّه وأنا أدعو الله إذ خرج أمير المؤمنين عليه فقال: يا أصبغ! قلت: لبيك قال: أي شيء كنت تصنع؟ قلت: ركعت وأنا أدعو، قال: أفلا أعلمك دعاء سمعته من رسول الله عليه؟ قلت: بلى قال: قل: الحمد شعلى ما كان، والحمد شعلى كل حال ثمّ ضرب بيده اليمنى على منكبي الأيسر، وقال: يا أصبغ لن ثبتت قدمك، وانبسطت يدك، الله ارحم بك من نفسك<sup>(3)</sup>.

١٠ - ثو؛ ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن محمّد بن عثمان بن يزيد، عن أخيه الحسين، عن عمر بن بزيع، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله عليه قال: من قال في كلُّ يوم سبع مرَّات: الحمد لله على كلُّ نعمة كانت أو هي كائنة، فقد أدًى شكر ما مضى وشكر ما بقي<sup>(a)</sup>.

١١ - ثوء ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقيّ، عن عليّ بن الحكم، عن ابن عميرة، عن ابن المتوكّل، عن الله عميرة، عن الشحّام، عن أبي عبد الله عليّ قال: من قال: الحمد لله كما هو أهله، شغل كُتّاب السماء، قلت: وكيف يشغل كتّاب السّماء؟ قال: يقولون: اللهمَّ إنّا لا نعلم الغيب، قال: فيقول: اكتبوها كما قالها عبدي وعليَّ ثوابها<sup>(٦)</sup>.

(1) أمالي الطوسي، ص ٤٨٠ مجلس ١٧ ح ١٠٤٨.
 (٢) أمالي الطوسي، ص ٤٨٦ مجلس ٢٩ ح ١، أمالي الطوسي، ص ١٩ مجلس ١ ح ٢١.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٤٩ مجلس ٢ ح ٢٢.

- (٤) أمالي الطوسي، ص ١٧٣ مجلس ٦ ح ٢٩٢.
  - (٥) (٦) ثواب الأعمال، ص ٢٤ و٢٨.

١٢ – سن: النوفليّ، عن السكونيّ، عن الصادق، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من ظهرت عليه النعمة فليكثر الحمد لله، ومن كثرت همّه فعليه بالاستغفار، ومن ألحَّ عليه الفقر فليكثر من قول: لا حول ولا قوّة إلاّ بالله ينفي الله عنه الفقر<sup>(1)</sup>.

١٣ - ص: الصدوق باسناده، عن ابن أبي الخطّاب، عن صفوان بن يحيى عن عبد الله بن سنان، عن محمد بن مروان، عن الباقر عليمًا قال: إنَّ نبياً من الأنبياء عليمًا حمد الله بهذه المحامد فأوحى الله تعالى جلّت عظمته [إليه]: لقد شغلت الكاتبين قال: اللهمَّ لك الحمد كثيراً طيّباً مباركاً فيه كما ينبغي لك أن تحمد، وكما ينبغي لكرم وجهك، وعز جلالك<sup>(٢)</sup>.

18 - شيء عن سماعة بن مهران، عن أبي عبد الله عَلَيْتَا قال: قلت له: للشكر حدًّ إذا فعله الرجل كَان شاكراً؟ قال: نعمه أنعمها فعله الرجل كَان شاكراً؟ قال: نعم، قلت: وما هو؟ قال: الحمد لله على كلِّ نعمة أنعمها عليم، وإن كان لكم فيما أنعم عليه حقَّ أدًاه، قال: ومنه قول الله: ﴿ سُبْحَنَ ٱلَذِى سَخَرَ لَنَا هُذَا ﴾ حتى عدً آيات".

١٥ - شي: عن جعفر بن محمد، عن أبيه، عن آبائه عنها قال: قال رسول الله عنها: الم عنها: الم عنها: أربع من كنَّ فيه كتبه الله من أهل الجنّة: من كانت عصمته شهادة أن لا إله إلاّ الله، ومن إذا أنعم الله عليه النعمة قال: الحمد لله، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنّا لله وإنّا إليه راجعون<sup>(٤)</sup>.

1٦ - شيء عن أبي عليّ اللّهبيّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : أربع من كنَّ فيه كان في نور الله الأعظم: من كان عصمة أمره شهادة أن لا إله إلاّ الله، وأنَّ محمداً رسول الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال: إنَّا لله وإنّا إليه راجعون، ومن إذا أصاب خيراً قال: الحمد لله، ومن إذا أصاب خطيئة قال: أستغفر الله وأتوب إليه<sup>(ه)</sup>.

الا – **مشكاة الأنوار؛** نقلاً من كتاب المحاسن عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أحسنتم فاحدوا الله، وإذا أسأتم فاستغفروا الله.

وعن سنان بن طريف قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : خشيت أن أكون مستدرجاً قال: ولم؟ قلت: لأنّي دعوت الله أن يرزقني داراً فرزقني، ودعوت الله أن يرزقني ألف درهم، فرزقني [ألفاً] ودعوته أن يرزقني خادماً فرزقني خادماً، قال: فأيَّ شيء تقول؟ قال: أقول: الحمد لله، قال: فما أعطيت أفضل ممّا أُعطيت.

وعن النبيّ ﷺ قال: إنَّ الرجل من أمّتي يخرج إلى السوق فيبتاع القميص بنصف دينار أو بثلث دينار، فيحمد الله إذا لبس، فما يبلغ ركبته حتّى يغفر له.

- المحاسن، ج ١ ص ٤١.
   (٢) قصص الأنبياء للراوندي، ص ٢٧٨.
  - (٣) (٥) تفسير العياشي، ج ١ ص ٨٦ و٨٨ ح ١٢١ و١٢٨ و١٢٩ من سورة البقرة.

وعنه ﷺ قال: إن المؤمن يشبع من الطعام والشراب فيحمد الله، فيعطيه الله من الأجر ما يعطي الصائم، إنَّ الله شاكر يحبُّ أن يحمد.

وعن أبي عبد الله ظليميني قال: الرجل منكم ليشرب شربة من الماء، فيوجب الله له بها الجنّة، ثمَّ قال: يأخذ الإناء فيضعه على فيه، ثمَّ يشرب فينحيه وهو يشتهيه، فيحمد الله، ثمَّ يعود فيشرب ثمَّ ينحيه فيحمد الله ثمَّ يعود ويشرب ثمَّ ينحيه فيحمد الله، فيوجب الله له بها الجنّة. وعنه غليميني قال: كان المسيح غليميني يقول: الناس رجلان معافى ومبتلى فاحمدوا الله على العافية، وارحموا أهل البلاء.

وعنه عَلِيَهُ قَالَ: إِنِّي لا أُحَبُّ أَن تَجَدَّد لي نعمة لا حمدت الله عليها مائة مرَّة.

وعن عليّ ﷺ قال: بعث رسول الله ﷺ سريّة فقال: اللهمَّ إنَّ لك عليَّ إن رددتهم سالمين غانمين أن أشكرك حقَّ الشكر، قال: فما لبثوا أن جاؤا كذلك، فقال رسول الله ﷺ : الحمد لله على سابغ نعم الله.

وعن أبي عبد الله عليمين قال: كان رسول الله ينهج إذا أتاه ما يحبُّ قال: الحمد لله المحسن المجمل، وإذا أتاه ما يكرهه قال: الحمد لله على كلِّ حال والحمد لله على هذه الحال. وعنه عليمين قال: كان رسول الله ينهج إذا ورد عليه أمر يسرُّه قال: الحمد لله على هذه النعمة، وإذا ورد أمر يغتمُ به قال: الحمد لله على كلِّ حال.

وعن أبي عبد الله عليمي قال: الشكر للنعم اجتناب المحارم، وتمام الشكر قول: الحمد لله ربِّ العالمين. وعن الرضا عليمي قال: من حمد الله على النعمة فقد شكره، وكان الحمد أفضل من تلك النعمة<sup>(1)</sup>.

١٨ – **مكا:** قال النبيُّ ﷺ : أوَّل من يدعى إلى الجنَّة الحمَّادون، الَّذين يحمدون الله في السرَّاء والضرَّاء.

وعن الصادق ﷺ قال: ما أنعم الله على عبد مؤمن نعمة بلغت ما بلغت فحمد الله عليها إلاّ كان حمد الله أفضل وأوزن وأعظم من تلك النعمة .

نفرت بغلة لأبي جعفر عَلِيَمَةٍ فيما بين مكّة والمدينة فقال : لئن ردَّها الله عليَّ لأشكرنَه حقَّ شكره، فلمّا أخذها قال : الحمد لله ربِّ العالمين، ثلاث مرَّات ثمَّ قال ثلاث مرَّات : شكراً لله .

عن أبي حمزة عنه ﷺ قال: أُنبئك بحمد يضربك من كلِّ حمد؟ قلت له: ما معنى يضربك؟ فقال: يكفيك، قلت: بلى، قال: قل: لك الحمد بمحامدك كلّها على جميع نعمك كلّها، حتّى ينتهي الحمد إلى ما تحبُّ ربَّنا وترضى.

عن أبي عبد الله عَنْهُ إذا قال: قال رسول الله عَنْهُ : من قال: الحمد لله بمحامده كلُّها ما

(١) مشكاة الأنوار، ص ٢٧-٣٢.

٧ - باب / التحميد، وأنواع المحامد

علمنا منها وما لم نعلم، على كلِّ حال، حمداً يوازي نعمه، ويكافي مزيده عليَّ وعلى جميع خلقه، قال الله تبارك وتعالى : بالغ عبدي في رضاي وأنا مبلغ عبدي رضاه من الجنّة.

وقال: جاء رجل إلى أبي عبد الله ﷺ فقال: جعلت فداك إنّي شيخ كبير فعلّمني دعاء جامعاً فقال: احمد الله، فإنّك إذا حمدت الله لم يبق مصلّ إلاّ دعا لك يعني قوله: «سمع الله لمن حمدهه<sup>(1)</sup>.

19 – ها: جماعة، عن أبي المفضّل، عن جعفر بن محمّد الموسويّ، عن عبد الله ابن أحمد بن نهيك، عن محمد بن أبي عمير، عن سبرة بن يعقوب بن شعيب، عن أبيه عن الحمد بن نهيك، عن محمد بن أبي عمير، عن سبرة بن يعقوب بن شعيب، عن أبيه عن الصادق، عن آبانه عنه قال: قال رسول الله عنه: : في ابن آدم ثلاثمائة وستّون عرقاً منها مائة وثمانون متحرِّكة، ومائة وثلاثون ساكنة، فلو سكن المتحرك لم يبق الإنسان، ولو تحرَّك الساكن لهلك الإنسان، قال: وكان النبيُّ عنه: إذا أصبح وطلعت الشمس يقول: الحمد لله الساكن لهلك الإنسان، قال: وكان النبيُّ عنه: إذا أصبح وطلعت الشمس يقول: الحمد لله ربِّ العالمين حمداً كثيراً على كلٌ حال، يقولها ثلاثمائة وستّين مرَّة شكراً<sup>(1)</sup>.

۲۰ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن جعفر بن محمّد بن جعفر، عن أحمد ابن عبد المنعم بن نصر، عن عبد الله بن بكير، عن جعفر بن محمّد ﷺ عن أبيه، عن جابر بن عبد الله قال: قال رسول الله ﷺ : لو أنَّ الدُّنيا كلّها لقمة واحدة فأكلها العبد المسلم، ثمَّ قال: الحمد لله، لكان قوله ذلك خيراً له من الدُنيا وما فيها<sup>(٣)</sup>.

كش؛ كتب أبو محمّد ﷺ إلى إسحاق بن إسماعيل: ليس من نعمة وإن جلَّ أمرها، وعظم خطرها، إلاّ والحمد لله تقدَّست أسماؤه عليها يؤدِّي شكرها، وأنا أقول: الحمد لله مثل ما جمد الله به حامد إلى أبد الأبد بما منَّ به عليك من نعمة ونجّاك به من الهلكة، الخبر<sup>(3)</sup>.

٢١ – ع**دة الداعي:** روى سعيد القمّاط، عن الفضل قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيْنَةِ : جعلت فداك علّمني دعاء جامعاً فقال لي : احمد الله فإنّه لا يبقى أحد يصلّي إلاّ دعا لك، يقول: «سمع الله لمن حمده».

وروي عن النبيِّ ﷺ : كلُّ كلام لا يبدأ فيه بالحمد فهو أقطع .

وروى أبو مسعود عن أبي عبد الله عَظِيمًة قال: من قال أربع مرًّات إذا أصبح: «الحمد لله رب العالمين» فقد أدّى شكر يومه، ومن قالها إذا أمسى فقد أدّى شكر ليلته.

مكارم الأخلاق، ص ٢٩٤-٢٩٥.
 أمالي الطوسي، ص ٥٩٧ مجلس ٢٦ ح ١٢٤٠.
 أمالي الطوسي، ص ٥٩٧ مجلس ٢٨ ح ١٢٦٠.
 رجال الكشي، ص ٥٧٥ ح ١٠٨٨.

وعن الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من قال: الحمد لله كما هو أهله شغل كتّاب السّماء، فيقولون: اللهمَّ إنّا لا نعلم الغيب فيقول: اكتبوها كما قالها عبدي، وعليَّ ثوابها<sup>(1)</sup>.

## ۸ – باب التحميد عند رؤية ذي عاهة أو كافر

١ - ثو، ثي، أبي، عن الحميري، عن هارون، عن ابن صدقة، عن الصادق، عن آبائه عن أبائه عن أبي، عن الصادق، عن آبائه عن أنَّ النبيَ عَدْ قال: من رأى يهودياً أو نصرانياً أو مجوسياً أو أحداً على غير ملة الإسلام فقال: الحمد لله الذي فضلني عليك بالإسلام ديناً، وبالقرآن كتاباً، وبمحمد نبياً، وبعلي إماماً، وبالمؤمنين إخواناً وبالكعبة قبلة، لم يجمع الله بينه وبينه في النار أبداً<sup>(٢)</sup>.

**ضاء** مثله .

٢ - لي: أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن صفوان، عن العيص، عن أبي عبد الله علي الله علي الله عن أبي عبد الله علي الله عن عليّ، عن عليّ، عن أبيه، عن صفوان، عن العيص، عن أبي عبد الله علي الله عال : من نظر إلى ذي عاهة أو من قد مثّل به أو صاحب بلاء فليقل سرّاً في نفسه من غير أن يسمعه : الحمد لله الذي عافاني ممّا ابتلاك به، ولو شاء لفعل بي ذلك، ثلاث مرَّات، فإنّه لا يصيبه ذلك البلاء أبداً !!

٣ - ضاء إذا نظرت إلى أهل البلاء فقل ثلاث مرَّات: الحمد لله الذي عافاني ممّا ابتلاك به، ولو شاء فعل، وأنا أعوذ بالله منها، وممّا ابتلاك به، والحمد لله الذي فضّلني على كثير من خلقه<sup>(٥)</sup>.

٤ - طب؛ عابد بن عون بن عبد الله المدني، عن صفوان ابن بيّاع السابريّ عن محمّد بن إبراهيم، عن حسّان بن إبراهيم، عن أبي عبد الله الصادق علي الله قال: إذا رأيت مبتلى فقل: الحمد لله الّذي عافاني ممّا ابتلاك به، ولو شاء أن يفعل فعل، والحمد لله الّذي لم يفعل، ولا يسمعه فيعاقب.

وعن الباقر ﷺ أنَّه قال: إذا رأيت مبتلى فقل: الحمد لله الَّذي عافاني ممَّا ابتلاك به، وفضَّلني عليك وعلى كثير ممّن خلق تفضيلاً<sup>(٦)</sup>.

ه – مكا: قال رسول الله ﷺ : إذا رأيتم أهل البلاء فاحمدوا الله، ولا تسمعوهم، فإنَّ ذلك يحزنهم<sup>(۷)</sup>.

عدة الداعي، ص ٢٦٠.
 ثواب الأعمال، ص ٤٤، أمالي الصدوق، ص ٢٢٠ مجلس ٤٥ ح ١١.
 ثواب الإسناد، ص ٢٠ ح ٢٢٧.
 أمالي الصدوق، ص ٢٢٠ مجلس ٤٥ ح ١٢.
 قد الرضاغليمية، ص ٢٢٩.
 فقد الرضاغليمية، ص ٢٩٩.
 مكارم الأخلاق، ص ٢٩٥.

٩٠ – باب / فضل التمجيد وما يمجد الله به نفسه كل يوم وليلة

٦ – **دعوات الراوندي؛** قال أبو جعفر ﷺ : لا يرى عبد عبداً به شيء من أنواع البلاء فيقول ثلاثاً من غير أن يسمعه: «الحمد لله الّذي عافاني ممّا ابتلاك ولو شاء فعل، وفضّلني على كثير ممّن خلق» فيصيبه ذلك البلاء<sup>(1)</sup>.

#### ۹ – باب التكبير وفضله ومعناه

الآيات: الإسراء: ﴿ وَكَبِّرُهُ تَكْبِرُهُ \* ١١١٠.

١ - يد، مع ابن الوليد، عن محمد العطار، عن ابن عيسى، عن أبيه عن مبروك بن عبيد، عن عبور الله عن مبروك بن عبيد، عن عمرو بن جميع قال: قال لي أبو عبد الله عليه الله عليه الله أكبر؟ فقلت: الله أكبر من كل شيء، فقال: فكان ثمَّ شيء فيكون أكبر منه؟ فقلت: فما هو؟ فقال: الله أكبر من أن يوصف<sup>(٢)</sup>.

**سن:** مبروك بن عبيد، عن عمرو بن جميع، عن رجل مثله<sup>(٣)</sup>.

٣ – **تُوء** ابن الوليد، عن الصفار، عن البرقي، عن الحسن بن علي بن يقطين، عن محمد ابن سنان، عن حماد بن عثمان وخلف بن حماد معاً، عن ربعي عن فضيل قال: سمعته يقول: أكثروا من التهليل والتكبير، فإنه ليس شيء أحب إلى الله من التكبير والتهليل<sup>(a)</sup>.

٤ - سن: ابن فضال، عن محمد بن سعيد عن السكوني، عن أبي عبد الله تشيئة قال: قال النبي تشيئة : من هبط وادياً فقال: لا إله إلا الله، والله أكبر، ملا الله الوادي حسنات، فليعظم الوادي بعداً أو ليصغر<sup>(٢)</sup>.

۱۰ – باب فضل التمجيد وما يمجد الله به نفسه كل يوم وليلة

١ - ثو: أبي، عن الحميريّ، عن أحمد بن محمّد، عن أبيه، عن فضالة، عن ابن عميرة، عن محمدة، عن ابن عميرة، عن محمد بن محمد بن مروان، عن زرارة قال: قلت لأبي جعفر ﷺ : أيُّ الأعمال أحبُّ إلى الله؟

(۱) الدعوات للراوندي، ص ٢٣٣ ح ٥٧٠.
 (۲) التوحيد، ص ٣١٣، معاني الأخبار، ص ١١.
 (۳) المحاسن، ج ١ ص ٣٧٦.
 (٩) ثواب الأعمال، ص ١٨.
 (٢) المحاسن، ج ١ ص ١٠١.
 (٧) ثواب الأعمال، ص ٣٠.

٢ - ثوة أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمد، عن ابن فضّال، عن ابن بكير عن زرارة، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنَّ الله يمجد نفسه في كلٍّ يوم وليلة ثلاث مرَّات، فمن مجد الله بما مجد به نفسه، ثمَّ كان في حال شقوة حوَّل إلى سعادة فقلت له: كيف هو التمجيد؟ قال: تقول:

أنت الله لا إله إلاّ أنت ربّ العالمين أنت الله لا إله إلاّ أنت الرحمن الرَّحيم، أنت الله لا إله إلاّ أنت العليُّ الكبير أنت الله لا إله إلاّ أنت ملك يوم الدِّين أنت الله لا إله إلاّ أنت الغفور الرَّحيم أنت الله لا إله إلاّ أنت العزيز الحكيم أنت الله لا إله إلاّ أنت منك بدء كل شيء وإليك يعود أنت الله لا إله إلاّ أنت لم تزل ولا تزال أنت الله لا إله إلاّ أنت خالق الخير والشرَّ أنت الله لا إله إلا أنت خالق الجنّة والنّار، أنت الله لا إله إلاّ أنت خالق الخير والشرَّ أنت الله ولم يكن له كفواً أحد أنت الله لا إله إلاّ أنت الملك القدّوس السّلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبر سبحان الله عمّا يشركون أنت الله الخالق البارىء المومن العريز الحسنى يسبّح لك ما في السّماوات والأرض وأنت العزيز الحكيم أنت الله لا إله إلاّ أنت الكبير، والكبرياء رداؤك<sup>(1)</sup>.

**سن:** آبن فضّال مثله، وزاد فيه الواو في جميع الفقرات وفي آخره الكبير المتعال، وفيه أحداً صمداً<sup>(٢)</sup>.

٣- كاء عن عدَّة من أصحابه، عن أحمد بن محمّد عن ابن فضّال، عن عبد الله ابن بكير، عن عبد الله بن أعين، عن أبي عبد الله ظلينة قال: إنَّ الله تبارك وتعالى يمجّد نفسه في كلِّ يوم عن عبد الله بن أعين، عن أبي عبد الله ظلينة قال: إنَّ الله تبارك وتعالى يمجّد نفسه في كلِّ يوم وليلة ثلاث مرَّات، فمن مجّد الله بما مجّد به نفسه، ثمَّ كان في حال شقوة حوَّله الله بمَوَيَن إلى سعادة، يقول: أنت الله لا إله إلاً أنت إلى آخر هذا التمجيد، وفيه «العزيز» بدل «العلي» معادة، يقول: أنت الله بمرات، فمن مجد الله بما مجّد به نفسه، ثمَّ كان في حال شقوة حوَّله الله بمَوَيَن إلى سعادة، يقول: أنت الله لا إله إلاً أنت إلى آخر هذا التمجيد، وفيه «العزيز» بدل «العلي» وهمالك» بدل «ملك» و«مالك» ووليا قول: إنت الله لا إله إلاً أنت إلى آخر هذا التمجيد، وفيه أحد صمد بلا لام، وفيه وقم وهمالك» بدل «ألت الله الخالق» وكذا ما بعده، ففيه في كلِّ فقرة «هو» بدل «ألت» وفيه وقع هو الخالق» بدل «العلي» وفيه أي ألي آنت الله الخالق» وكذا ما بعده، ففيه في كلِّ فقرة «هو» بدل «ألك» في هذه وقع هو الخالق» بدل «العلي» وفيه إلى آخر السورة بعد قوله: "وهو العزيز الحكيم» وكذا «له» بدل «لك» في هذه المواضع".

٤ – عدة الداعي: روى عليُّ بن حسّان، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله عليتي الله عليتي الله علية الله عليتي الله عليه والله عليه الله عليه والله والله عليه والله والله عليه والله والله والله عليه والله عليه والله والله عليه والله والله والله والله والله والله والله عليه والله و والله والله

(1) ثواب الأعمال، ص ٣٠.
 (٢) المحاسن، ج ١ ص ٨٠٨.
 (٣) أصول الكافي، ج ٢ ص ٨٨٨ باب ما يمجد به الرب ح ٢.

**وبهذا:** الاسناد قال: سألت أبا عبد الله ﷺ ما أدنى ما يجزئ من التمجيد؟ قال: تقول: الحمد لله الّذي علا فقهر، والحمد لله الّذي ملك فقدر، والحمد لله الّذي بطن فخبر، والحمد لله الّذي يحيي الموتى ويميت الأحياء وهو على كلِّ شيء قدير<sup>(١)</sup>.

٥ - كا: عن عليّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن إسحاق بن عمّار، عن بعض أصحابه، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنَّ لله عَرَيْ للاث ساعات في اللّيل، وثلاث ساعات في اللّيل، وثلاث ساعات في النّهار، يمجّد فيهنَّ نفسه فأوَّل ساعات النّهار حين تكون الشّمس هذا الجانب يعني من المشرق مقدارها من العصر، يعني من المغرب إلى صلاة الأولى، وأوَّل ساعات اللّيل من الثلث الباقي من اللّيل إلى أن ينفجر الصبح يقول:

إنّي أنا الله ربُّ العالمين إنّي أنا الله العليُّ العظيم إنّي أنا الله العزيز الحكيم إنّي أنا الله الغفور الرَّحيم إنّي أنا الله الرَّحمن الرَّحيم إنّي أنا الله مالك يوم الدين إنّي أنا الله لم أزل ولا أزال إنّي أنا الله خالق الخير والشرَّ إنّي أنا الله خالق الجنّة والنّار إنّي أنا الله [منّي] بدء كلَّ شيء وإليَّ يعود إنّي أنا الله الواحد الصّمد إنّي أنا الله عالم الغيب والشّهادة إنّي أنا الله الملك القدُوس السّلام المؤمن المهيمن العزيز الجبّار المتكبّر إنّي أنا الله الخالق البارىء المصوّر لي الأسماء الحسنى إنّي أنا الله الكبير المتعال .

قال: ثمَّ قال أبو عبد الله ﷺ من عنده: والكبرياء رداؤه، فمن نازعه شيئاً من ذلك أكبَّه الله في النّار ثمَّ قال: ما من عبد مؤمن يدعو بهنَّ مقبلاً قلبه إلى الله ﷺ لاّ قضى له حاجته، ولو كان شقيًا رجوت أن يحوَّل سعيداً<sup>(٢)</sup>.

**أقول:**ورأيت في بعض المجاميع خبراً آخر في هذا المعنى فقد روى فيه عن بعض كتب الأخبار، عن إسحاق بن عمّار .

## 11 - باب الاسم الأعظم

**الآيات: المنمل: ﴿**قَالَ ٱلَّذِي عِندُهُ عِلْرٌ مِنَ ٱلْكِنَنِبِ أَنَا ءَانِيكَ بِهِـ قَبْلَ أَن يَرْتَدَ إِلَيْكَ طَرَفُكَ﴾ **\*\* ٤\*.** ١ – مهج: فمن ذلك ما نذكره من تعيين الاسم الأعظم أو غيره:

فمن الرّوايات باسنادنا إلى محمد بن الحسن الصفّار من كتاب فضل الدعاء باسناده إلى معاوية بن عمّار، عن الصادق ﷺ أنّه قال: بسم الله الرّحمن الرّحيم اسم الله الأكبر أو قال: الأعظم.

ومن الرّوايات باسنادنا من الكتاب المشار إليه عن الحسن بن عليّ بن أبي حمزة، عن أبيه، عن أبي عبد الله ﷺ قال: اسم الله الأعظم مقطّع في أمّ الكتاب.

عدة الداعي، ص ٢٦٠.
 أصول الكافي، ج ٢ ياب ما يمجد به الرب ح ١.

ومن الرّوايات فيه بإسنادنا من الكتاب المشار إليه عن عمر بن توبة، عن أبي عبد الله عَظِيرًا أنّه قال لبعض أصحابه : ألا أُعلّمك اسم الله الأعظم؟ قال : اقرأ الحمد لله، وقل هو الله، وآية الكرسي، وإنّا أنزلناه ثمَّ استقبل القبلة فادع بما أحببت .

ومن الرّوايات في اسم الله الأعظم ممّا رويناه باسنادنا إلى محمّد بن الحسن الصفّار إلى سليمان بن جعفر الجعفريّ، عن الرِّضا ﷺ قال: من قال بعد صلاة الفجر بسم الله الرَّحمن الرَّحيم لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله العليّ العظيم مائة مرَّة كان أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها، وإنّه دخل فيها اسم الله الأعظم.

ومن الرَّوايات في اسم الله الأعظم بإسنادنا أيضاً إلى عبد الحميد، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: بسم الله الأكبر يا حيّ يا قيوم.

ومن الرَّوايات في اسم الله الأعظم بإسنادنا أيضاً إلى محمّد بن الحسن الصفّار بإسنادنا إلى أبي هاشم الجعفريّ قال: سمعت أبا محمّد ﷺ يقول: بسم الله الرَّحمن الرَّحيم أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها .

ومن الرّوايات في كيفيّة اسم الله الأعظم ما رويناه في كتاب البهيّ لدعوات النّبي تعقيق تصنيف الحافظ أبي محمد الحزميّ، عن عبد السّلام بن محمد بن الحسن بن عليّّ الخوارزمي الأندرستاني في عدَّة روايات.

فمنها ما رواه أنس قال : مرَّ رسول الله ﷺ بأبي عبّاش زيد بن صامت أخي بني زريق، وقد جلس قال : اللّهمَّ إنّي أسألك بأنَّ لك الحمد لا إله إلاّ أنت يا منّان يا بديع السّماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام . فقال ﷺ لنفر من أصحابه : هل تدرون ما دعابه الرَّجل؟ قالوا : الله ورسوله أعلم قال : لقد دعا الله باسمه الأعظم الّذي إذ دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى .

ومنها : برواية أسماء بنت زيد قالت : قال رسول الله ﷺ : اسم الله الأعظم الَّذي إذا دعي به أجاب : ﴿ لَلْهُمَرَ مَنْكَ ٱلْمُلَكِ ﴾ إلى ﴿ بِعَثْدِ حِسَابٍ ﴾.

وبرواية ابن عبّاس قال رسول الله ﷺ: اسم الله الأعظم في ستّ آيات من آخر الحشر . ومنها : برواية أبي أمامة قال رسول الله ﷺ: اسم الله الأعظم الّذي إذا دعي به أجاب في سور ثلاث في البقرة، وآل عمران، وطه، قال أبو أمامة : في البقرة آية الكرسيّ، وفي آل عمران : ﴿اللّهُ لَا إِلَهَ إِلَا هُوَ آلْحَقُ الْقَيْوُمُ ﴾ وفي طه ﴿وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلّحَيِّ ٱلْقَيُومُ ﴾.

ومنها : في حديث طويل قال : سمع رسول الله ينهي رجلاً يقول عشاء : اللهمَّ إنِّي أشهد أنَّكُ أنت الله لا إله إلاَّ أنت الأحد الصّمد الَّذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد، فقال النَّبِيُّ عَنِيٍ : والَّذي نفسي بيده لقد سأل الله باسمه الأعظم الَّذي إذا سئل به أعطى وإذا دعي به أجاب.

وفي رواية ذكرناها في الجزء الرابع من التحصيل في ترجمة المبارك بن عبد الرَّحمن :

اللّهمَّ إنّي أسألك بأنّك أنت الله الأحد الصّمد لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد. فقال النبيّ ﷺ: والذي نفسي بيده لقد سأل الله باسمه الأعظم، الّذي إذا سئل به أعطى، وإذا دعي به أجاب.

ومنها: برواية عائشة أنّها قالت: يا رسول الله علّمني اسم الله الأعظم، فقال عَنْيَةَ: توضَّئي فتوضَّات ثمَّ قال: ادعي حتّى أسمع ففعلت فقالت: اللّهمَّ إنّي أسألك بأسمائك الحسنى كلّها، ما علمت منها وما لم أعلم، وأسألك باسمك العظيم الأعظم الكبير الأكبر، فقال عَنْيَةِ: أصبته والّذي بعثني بالحقّ.

ومنها : برواية أنس قال على المن المعنى : إنَّ يوشع بن نون دعا بهذا الدَّعاء فحبست له الشمس بإذن الله بَحَرَيَنَ اللهم إنِّي أسألك باسمك الطهر الطاهر المطهَّر، المقدَّس المبارك، والمكنون المخزون، المكتوب على سرادق الحمد، وسرادق المجد، وسرادق القدرة، وسرادق السلطان، وسرادق السرائر أدعوك يا ربِّ بأنَّ لك الحمد لا إله إلاَّ أنت النور البارُّ الرَّحمن الرَّحيم الصادق عالمُ الغيب والشهادة بديعُ السماوات والأرض، ونورهنّ وقيامهنَّ ذو الجلال والإكرام حنّان نور دائم قدُّوس حيَّ لا يموت.

وبرواية حمزة بن عبد المطلب قال: قال رسول الله ﷺ: اللّهمَّ إنّي أسألك باسمك العظيم وبرضوانك الأكبر.

وبرواية عائشة قال عنهم انّي اللهمَّ إنّي أسألك باسمك الطاهر الطيّب المبارك الأحبّ إليك الّذي إذا دعيت به أجبت ، وإذا سئلت به أعطيت ، وإذا استرحمت به رحمت ، وإذا استفرجت به فرَّجت .

ومنها : برواية ابن مسعود قال ﷺ : اللهمَّ إني أسألك بمعاقد العزِّ من عرشك، ومنتهى الرحمة من كتابك، واسمك الأعظم وجدّك الأعلى، وكلماتك التامّات.

ومنها : برواية ابن عبّاس قال ﷺ : بسم الله الرَّحمن الرَّحيم اسم من أسماء الله الأكبر ، وما بينه وبين اسم الله الأكبر إلاّ كما بين سواد العين وبياضها من القرب .

ومنها : عن رجل قال : كنت أدعو الله تعالى أن يعلّمني اسمه الأعظم قال : فنمت فرأيت في المنام مكتوباً في السماء بالكواكب يا بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام .

ومنها : برواية عليَّ بن الحسين زين العابدين عَلَيَّ قال : سألت الله بَحَرَيَن في عقيب كلِّ صلاة سنة أن يعلمني اسمه الأعظم، قال : فوالله إنِّي لجالس قد صلّيت ركعتي الفجر إذ ملكتني عيناي، فإذا رجل جالس بين يدي فقال : قد استجيب لك، فقل : اللّهمَّ إنِّي أسألك باسمك، الله الله الله الله الذي لا إله إلاّ هو ربُّ العرش العظيم، ثمَّ قال : أفهمت أم أعيد عليك؟ قلت : أعد عليَّ ففعل . قال عليَّ عَلِيَّين: فما دعوت بشيء قطُّ إلاّ رأيته وأرجو أن يكون لي عنده ذخراً . ومنها : بإسناده إلى صالح المرّي قال : قال لي قائل في منامي : ألا أُعلّمك اسم الله الأكبر الّذي إذا دعي به أجاب؟ قلت : بلى قال : إذا دعوت فقل : اللّهمَّ إنّي أسألك باسمك المخزون المبارك الطهر الطّاهر المقدَّس، قال صالح : ما دعوت الله به في برّ أو بحر إلا استجاب [الله] لي .

ومنها : قال غالب القطّان : مكثت أدعو الله عشرين سنة، أن يعلّمني اسمه الأعظم الّذي إذا دعي به أجاب، وإذا سئل به أعطى، فبينا أنا ذات ليلة أُصلّي إذ سمعت قائلاً يقول : يا غالب أنصت لما سمعت، ثمَّ غلبتني عيناي وأنا نائم إذ سمعت قائلاً يقول : يا فارج الغمّ ويا كاشف الهمّ، ويا موفي العهد، ويا حيّ يا لا إله إلاّ أنت، فما سألت الله بعدها شيئاً إلاّ أعطاني .

ومنها : بإسناده إلى يحيى بن مسلم بلغه أنَّ ملك الموت استأذن ربّه تعالى أن يسلّم على يعقوب عليمًا ، فأذن له، فأتاه فسلّم عليه، فقال له : بالّذي خلقك هل قبضت روح يوسف؟ قال : لا، قال : ألا أُعلّمك كلمات لا تسأل الله شيئاً إلاّ أعطاك؟ قال : بلى، قال : قل : يا ذا المعروف الّذي لا ينقطع أبداً، ولا يحصيه غيره قال : فما طلع الفجر حتّى أُتي بقميص يوسف عليمي .

فصل: ورويت من تذييل محمد بن النجار في ترجمة أحمد بن محمد بن عليّ الحربيّ بإسناده عن أسماء بنت زيد قالت : قال رسول الله ﷺ : اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين : (اللهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ آلَحَىُ ٱلْقَيُومُ ﴿ وَإِلَىٰهُكُمْ إِلَهُ كَنِجَةٌ ﴾ .

ومن الروايات: في اسم الله الأعظم، ما رويناه باسنادنا إلى محمّد بن الحسن الصفّار باسناده إلى أبي الجارود عن زيد بن عليّ عليه قال: إنَّ أمَّ سلمة سألت رسول الله عن اسم الله الأعظم فأعرض عنها، فسكت ثمَّ دخل عليها وهي ساجدة تقول: اللّهمَّ إنِّي أسألك بأسمائك الحسنى، ما علمت منها ومنها لم أعلم وأسألك باسمك الأعظم الّذي إذا دعيت به أجبت، وإذا سنلت به أعطيت، فإنَّ لك الحمد لا إله إلاّ أنت المنّان بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام. فقال لها: سألت يا أمَّ سلمة باسم الله الأعظم .

ومن الروايات: في اسم الله الأعظم ما ذكرته في إغاثة الداعي ونحن نذكره ههنا، حيث قد ذكرنا كثيراً ممّا قيل في الاسم الأعظم فنقول: وجدت في كتاب عتيق ما هذا لفظه: الدعاء الذي فيه الاسم الأعظم عن عليّ بن عيسى العلوي قال: سمعت أحمد بن عيسى العلويّ يقول: حدَّثني أبي عيسى بن زيد، عن أبيه زيد عن جدَّه عليِّ بن الحسين بيّي قال: دعوت الله عشرين سنة أن يعلّمني اسمه الأعظم فبينا أنا ذات ليلة قائم أصلي فرقدت عيناي إذا أنا برسول الله في قد أقبل عليَّ ثمَّ دنا منّي وقبّل ما بين عينيَّ، قال لي: أيّ شيء سألت الله؟ قال: قلت: يا جدّاه سألت الله تعالى أن يعلّمني اسمه الأعظم، فقال: يا بنيَّ اكتب! قلت: وعلي أيَّ شيء أكتب؟ قال: اكتب بإصبعك على راحتك وهو: «يا الله يا الله يا الله، وحدك لا شريك لك أنت المنّان بديع السّموات والأرض ذو الجلال والإكرام وذو الأسماء العظام، وذو العزّ الّذي لا يرام وإلهكم إلهُ واحدٌ لا إله إلّا هو الرَّحمن الرَّحيم، وصلّى الله على محمّد وآله أجمعين» ثمَّ ادع بما شنت .

قال عليَّ بن الحسين : فوالَّذي بعث محمّداً ﷺ بالحقِّ نبيًّا لقد جوَّبته فكان كما قال ﷺ ، قال زيد بن عليّ : فجرَّبته فكان كما وصف أبي عليُّ بن الحسين عليهما السلام، قال عيسى بن زيد : فجرَّبته فكان كما وصف زيد أبي، قال أحمد : فجرَّبته فكان كما ذكروا رضي الله عنهم أجمعين .

أقول أنا<sup>(١)</sup>: إنَّ الَّذي رويناه وعرفناه أنَّ عليَّ بن الحسين ﷺ كان عالماً بالاسم الأعظم، هو وجدُّه رسول الله ﷺ والأئمّة من العترة الطاهرين، ولكنًا ذكرنا ما وجدناه.

ومن الروايات في الإسم الأعظم : ما رويناه أيضاً بإسنادنا إلى محمد بن الحسن الصفار وبإسنادنا إلى ابن أبي قرَّة كتابة من كتاب التهجّد وذكر أنَّ الَّذي كان يدعو به تحت الميزاب، وهو مولانا موسى بن جعفر بي وهذا أيضاً رواية محمّد بن الحسن الصفّار باسنادهما إلى سكين بن عمّار قال: كنت نائماً بمكة فأتى آت في منامي فقال لي : قم فإنَّ تحت الميزاب رجلاً يدعو الله باسمه العظيم، ففزعت ونمت فناداني ثانية بمثل ذلك، ففزعت ثمَّ نمت، فلما كان في الثالثة قال : قم يا فلان بن فلان، فإنَّ هذا فلان بن فلان يسمّيه باسمه واسم أبيه، وهو العبد الصالح تحت الميزاب، يدعو الله باسمه [الأعظم]، فقال : قمت واغتسلت ثمَّ دخلت الحجر فإذا رجل قد ألقى ثوبه على رأسه وهو ساجد، فجلست خلفه فسمعته يقول :

يا نوريا قدُّوس، يا نوريا قدُّوس، يا نوريا قدُّوس، يا حيُّيا قبُّوم يا حيُّي يا قيّوم، يا حيُّ يا قيّوم، يا حيُّ لا يموت، يا حيُّ لا يموت، يا حيٌّ لا يموت، يا حيُّ حين لا حيّ، يا حيُّ حين لا حيّ يا حيُّ حين لا حيّ، يا حيُّ لا إله إلا أنت، يا حيُّ لا إله إلاّ أنت، يا حيُّ لا إله إلا أنت، أسألك بلا إله إلاّ أنت أسألك بلا إله إلاّ أنت أسألك بلا إله إلاّ أنت أسألك باسمك بسم الله الرّحمن الرّحيم العزيز المتين ثلاثاً .

قال سكين : فلم يزل يردِّد هذه الكلمات حتّى حفظتها ثمَّ رفع رأسه فالتفت كذا وكذا ، فإذا الفجر قد طلع، قال : فجاء إلى ظهر الكعبة وهو المستجار فصلّى الفريضة ثمَّ خرج .

يقول عليَّ بن موسى بن جعفر بن محمّد بن الطاووس مؤلّف هذا الكتاب : إنَّ الأخبار كثيرة من طرق أصحابنا وغيرهم مختلفة في اسم الله الأعظم فاقتصرنا على هذه الروايات لما رأيناه من الصواب، وها أنا ذاكر حديثاً أيضاً في اسم الله الأعظم وجدته غريباً وهذا لفظه : **أقول**<sup>(۲)</sup>: وفي رواية عطا أذكر أنّه جرَّب أنّه اسم الله الأعظم وهي :

هذا من كلام السيد ابن طاووس في كتابه مهج الدعوات. (٢) تابع كلام ابن طاووس.

بسم الله الرَّحمن الرَّحيم يا الله يا الله يا الله، يا رحمن يا رحمن، يا نور يا نور، يا ذا الطول يا ذا الجلال والإكرام.

دعاء فيه الاسم الأعظم: عن الربيع بن أنس وهي على التسعة وعشرين حرفاً الّتي ينطق بها العالم، تقول بعد أن تصلّي مهما أحببت مائتي مرَّة: آمنت بالله الأحد الصّمد، ومائتي مرَّة أعبد الله لا أُشرك به شيئاً، ومائتي مرَّة لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله. ثمَّ تدعو بهذا الدعاء:

يا مهيمن يا متعال يا حيُّ يا قيّوم يا بديع السّموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام أسألك بحقّ اسمك الأعظم الأكبر الأجلّ الأعزّ الأكرم العدل النّور وهو اسمك، ثمّ تدعو وتذكر الإسم الأعظم لا إله إلا الله ما أعظم الله، لا إله إلاّ الله محمد رسول الله اهدني .

معبر كعسب حعص لا برح طيطعص الم الله لا إله إلاّ هو الحيّ القيّوم، لا إله إلاّ هو ربُّ العرش العظيم، ثمَّ تدعو على أثر ذلك بهذه التسعة وعشرين اسماً تقرأه وأنت منتصب فتقول:

اللَّهمَّ إِنِّي أسألك أنَّك حيَّ قيّوم رحمن ديّان عظيم واحد سبحان ربّي وربَّ العزَّة عمّا يصفون، وسلام على المرسلين والحمد لله ربَّ العالمين اللّهمَّ أنت مجيد مؤمن مُهيمن ملك مليك متكبّر صمد صدر مولى مليء معط مانع معزُّ متعزّز متعالِ محسن مجمل منعم متفضّل مسبّح ماجد مجيد متحنّن محيي مميت مبدئ معيد مقتدر مبين متين أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار .

اللَّهمَّ وأنت حيِّ حميد حليم حكيم حكم حاكم حقّ حفيظ حافظ حسيب حبيب أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار .

اللَّهمَّ وأنت ديّان دائم ديموم دافع فادفع عنّي شرَّ ما أحذر من دنياي وآخرتي أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار.

اللَّهمَّ وأنت سميع سامع سيّد سند فاسمع دعائي ولا تعرض عنّي وسلّمني من الشرِّ كلّه وأسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار .

اللَّهمَّ وأنت واسع وهّابٌ وال وليَّ وفيّ وافٍ وكيل وادٌّ ودود وارث اجعلني من ورثة جنّة النعيم أسألك رضوانك والجنّة، وأعوذ بك من سخطك والنّار.

اللَّهمَّ وأنت رحمن رحيم رؤوف ربّ رازق رقيب رافع رفيع فارزقني من حيث أحتسب ومن حيث لا أحتسب أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار . \_\_\_\_\_

اللَّهمَّ وأنت هادٍ فاهدني بهدايتك من الظلمات إلى النور فإنَّه لا هادي إلاَّ أنت أسألك رضوانك والجنَّة وأعوذ بك من سخطك والنَّار .

اللّهمَّ وأنت ذاكر ذو العرش ذو الطول ذو الآلاء والمعارج والمنِّ القديم ذو الجلال ذو القوَّة المتين فقوّني لعبادتك أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار . اللَّهمَّ وأنت نور ناصر نصير فتّاح بالخيرات أعنّي على نفسي وانصرني على عدوَّك وعدوّي من الجنّ والإنس وانصرني على القوم الظالمين وعلى الشّيطان الرجيم، اللهمَّ انصرني نصر عزيزٍ مقتدرٍ أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار .

اللهمَّ أنت عالم عليم علاّم الغيوب عالٍ عليّ عظيم عزيز عفوٌّ عطّاف عدل فاعف عنّي ما سلف من خطاياي وذنوبي ووفّقني فيما بقي من عمري لطاعتك أسألك رضوانك والجنّة وأعوذ بك من سخطك والنّار<sup>(1)</sup>.

٢ – صفوة الصفات: نقلاً من كتاب الدستور عن عليّ ﷺ قال: إذا أردت أن تدعو الله تعالى باسمه الأعظم فيستجاب لك فاقرأ من أوَّل سورة الحديد إلى قوله: ﴿وَهُوَ عَلِمٌ بِذَاتِ الشُدُورِ ﴾<sup>(٢)</sup> وآخر الحشر من قوله ﴿لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا ٱلْقُرْءَانَ ﴾<sup>(٣)</sup> ثمَّ ارفع يديك وقل: يا من هو هكذا أسألك بحقّ هذه الأسماء أن تصلي على محمّد وآل محمّد، وسل حاجتك.

ومنه : نقلاً من كتاب الفوائد الجليّة أنّه في هذا الدُّعاء وهو : اللهمَّ أنت الله لا إله إلاّ أنت يا ذا المعارج والقوى أسألك ببسم الله الرَّحمن الرَّحيم ، وبما أنزلته في ليلة القدر أن تجعل لي من أمري فرجاً ومخرجاً وأسألك أن تصلّي على محمد وآل محمد وأن تغفر لي خطيئتي وتقبل توبتي يا أرحم الراحمين .

ومنه: نقلاً من كتاب فضل الدُّعاء عن الصادق ﷺ قال: اقرأ الحمد والتوحيد وآية الكرسي والقدر، ثمَّ استقبل القبلة، وادع بما أحببت فإنَّه الاسم الأعظم.

ومنه : نقلاً من كتاب التبصرة أنّه في الفاتحة وأنّها لو قرئت على ميّت سبعين مرَّة ثمَّ ردَّ فيه الروح ما كان ذلك عجباً .

ومنه : نقلاً من كتاب البهي أنّه في هذا الدُّعاء وهو : اللّهمَّ إنّي أسألك بأنَّ لك الحمد لا إله إلاّ أنت يا منّان يا بديع السماوات والأرض يا ذا الجلال والإكرام .

ومنه: نقلاً من كتاب التحصيل أنّه في هذا الدُّعاء وهو : اللهمَّ إني أسألك بأنّك أنت الله لا إله إلاَ أنت الأحد الصمد الّذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد .

ومنه : نقلاً من كتاب إغاثة الداعي أنّه في هذا الدُّعاء وهو : يا الله يا الله وحدك وحدك لا شريك لك أنت المنّان بديع السماوات والأرض ذو الجلال والإكرام وذو الأسماء العظام وذو العزُّ الَّذي لا يُرام وإلهكم إلهٌ واحدٌ لا إله إلا هو الرَّحمان الرَّحيم وصلّى الله على محمد وآله أجمعين .

ومنه: نقلاً من كتاب التهجّد أنّه في هذا الدُّعاء تقول ثلاثاً : يا نور يا قدُّوس وثلاثاً يا حيُّ

- مهج الدعوات، ص ٣٧٩-٣٨٧.
   (٢) سورة الحديد، الآيات: ١-٦.
  - (٣) سورة الحشر، الآيات: ٢١-٢٤.

يا قيوم، وثلاثاً يا حيّاً لا يموت، وثلاثاً يا حيّاً حين لا حيَّ، وثلاثاً يا حيٌّ لا إله إلاّ أنت، وثلاثاً أسألك باسمك بسم الله الرَّحمان الرَّحيم العزيز المبين.

٣ - يد؛ جعفر بن عليّ بن أحمد الفقيه، عن عبدان بن الفضل، عن محمد بن يعقوب بن محمد، عن محمد بن يعقوب بن محمد، عن محمد بن أحمد بن شجاع، عن الحسن بن حمّاد العنبري، عن إسماعيل بن عبد الجليل، عن أبي البختريّ، عن الصادق، عن أبيه، عن أمير المؤمنين عليه : قال رأيت الخضر في المنام قبل بدر بليلة، فقلت له : علمني شيئاً أنصر به على الأعداء، فقال : قل : يا الخضر في المنام قبل بدر بليلة، فقلت له : علمني شيئاً أنصر به على الأعداء، فقال : قل : يا علي محمد بن لا هو، يا من يو المؤمنين عليه : قال رأيت الخضر في المنام قبل بدر بليلة، فقلت له : علمني شيئاً أنصر به على الأعداء، فقال : قل : يا محمد بن لا هو إلا هو، فلما أصبحت قصصتها على رسول الله عليه فقال لي : يا علي علمت الاسم الأعظم، وكان على لساني يوم بدر وإنَّ أمير المؤمنين عليه قرأ قل هو الله أحد فلما فرغ قال : والما أحد فلما فرغ قال : يا مد بلما فرغ قال : يا هو، فلما أصبحت قصصتها على رسول الله عليه فقال لي : يا علي علمت الاسم الأعظم، وكان على لساني يوم بدر وإنَّ أمير المؤمنين عليه قرأ قل هو الله أحد فلما فرغ قال : قل : يا فلما فرغ قال : يا هو، يا من لا هو ، يا من لا هو إلا هو، الما أصبحت قصصتها على رسول الله عليه فقال لي : يا علي علمت الاسم الأعظم، وكان على لساني يوم بدر وإنَّ أمير المؤمنين عليه قرأ قل هو الله أحد فلما فرغ قال : يا هو ، يا من لا هو إلا هو، اغفر لي وانصري على القوم الكافرين.

وكان عليَّ ﷺ يقول ذلك يوم صفِّين وهو يطارد فقال له عمّار بن ياسر : يا أمير المؤمنين ما هذه الكنايات؟ قال : اسم الله الأعظم، وعماد التوحيد، الله لا إله إلاّ هو ثمَّ قرأ شهد الله أنّه لا إله إلاّ هو وأواخر الحشر ثمَّ نزل فصلّى أربع ركعات قبل الزوال، الخبر<sup>(۱)</sup>.

٤ - ٤ ابن الوليد، عن محمد العطّار، عن ابن عيسى، عن محمد بن سنان، عن الرضا عليه ابن الوليد، عن محمد العين إلى الرضا عليه الله الأبسم الله الرَّحمان الرَّحيم أقرب إلى اسم الله الأعظم من سواد العين إلى بياضها<sup>(٢)</sup>.

٥ – مكاء روي أنَّ عليَّ بن الحسين ﷺ قال: كنت أدعو الله سبحانه سنة عقيب كلِّ صلاة أن يعلمني الاسم الأعظم، فإني ذات يوم قد صلّيت الفجر فغلبتني عيناي وأنا قاعد فإذا أنا برجل قائم بين يديّ يقول لي: سألت الله تعالى أن يعلّمك الاسم الأعظم؟ قلت: نعم، قال: قل: اللهمَّ إنِّي أسألك باسمك الله الله الله الذاذي لا إله إلاّ هو ربُّ العرش العظيم، قال: فوالله ما دعوت بها لشيء إلاّ رأيت نجحه".

# ١٢ – باب من قال يا الله أو يا رب أو يا أرحم الراحمين

ا **- ب؛** هارون، عن ابن صدقة، عن الصادق ﷺ قال: اشتكى بعض ولد أبي ﷺ فمرَّ به فقال له: قل عشر مرَّات: يا الله يا الله يا الله، فإنَّه لم يقلها أحد من المؤمنين قطّ إلاّ قال له الربُّ تبارك وتعالى: لبّيك عبدي سل حاجتك<sup>(٤)</sup>.

- (۱) التوحيد، ص ۸۹. (۲) عيون أخبار الرضا، ج ۲ ص ۸ باب ۳۰ ۱۱.
- (٣) مكارم الأخلاق، ص ٣٣٧. في كتاب السلسبيل في رواية ما ملخصها : أنّ خيبريّاً سأل باسم الله الأعظم فعبر على الماء فرأى عليّاً عليّظً دعا بالاسم الأعظم فجمد الماء وسار عليه . فلما تسائلا قال : دعوت الله باسم الله الأعظم . فقال له ما هو . سئلت باسم وصيّ محمّد، وأنا وصيّ محمّد صلى الله عليه وآله؛ الخبر [مستدرك السفينة ج ٥ لغة «سما»].
   (٤) قرب الإسناد، ص ٢ ح ٢.

١٢ - باب / من قال يا الله أو يا رب أو يا أرحم الراحمين

۲ – **سن:** الوشّاء، عن عبد الله بن سنان، عن حفص بن مسلم قال: اشتكى بعض ولد أبي جعفر ﷺ فمرَّ عليه جعفر وهو شاك فقال له: يا جعفر تقول: يا الله يا الله فإنّه لم يقلها أحد عشر مرّات إلاّ قال له الربُّ تبارك وتعالى: لبّيك<sup>(۱)</sup>.

٣ - **سن:** أبي، عن حمّاد وصفوان وابن المغيرة، عن معاوية بن عمّار عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا قال العبد: يا الله يا ربّي حتّى ينقطع النفس، قال له الربُّ : سل ما حاجتك.

وفي رواية أبي بصير قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : قال الله في كتابه: ﴿وَحَنَانَا مِن لَدُنَّا﴾<sup>(٢)</sup> قال: إنّه كان يحيى إذا دعا قال في دعائه: يا رب يا الله، ناداه الله من السماء: لبّيك يا عبدي سل حاجتك<sup>(٣)</sup>.

٤ - **سن: مح**مّد بن عليّ، عن إسماعيل بن يسار، عن منصور، عن أبي بصير عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ الرجل منكم ليقف عند ذكر الجنّة والنّار ثم يقول: أي ربَّ أي ربَّ أي ربَّ ثلاثاً فإذا قالها نودي من فوق رأسه: سل ما حاجتك؟<sup>(٤)</sup>.

٥ - سن: محمد بن عليّ، عن الحكم بن مسكين، عن معاوية بن عمّار الدّهني عن أبي بصير: محمد بن عليّ ، عن المحكم بن مسكين، عن معاوية بن عمّار الدّهني عن أبي بصير، عن أبي عبد الله عليكان قال : من قال : يا ربّ يا ربّ حتى ينقطع النفس قيل له : لبّيك ما حاجتك؟ وروي من يقول عشر مرَّات قيل له : لبّيك ما حاجتك؟ وروي من يقول عشر مرَّات قيل له : لبّيك ما حاجتك؟ ما حاجتك؟ من يقول عشر مرَّات قبل له : لبّيك ما حاجتك؟ من يقول عشر مرَّات قبل له : لبّيك ما حاجتك؟ من عمّار الدّهني عن أبي عن أبي ما معال إلي عبد الله علي إلى من يقول عشر مرَّات قبل له : لبّيك ما حاجتك؟ وروي من يقول عشر مرَّات قبل له : لبّيك ما حاجتك؟ من يقول عشر مرَّات قبل له : لبّيك ما حاجتك؟ من يقول عشر مرَّات قبل له : لبّيك ما حاجتك؟ من يقول عشر مرَّات قبل له : للبّيك ما حاجتك؟ من يقول عشر مراً من يقول عشر مراً ما حال من من يقول عشر مراً من يقول له : لم يقول عشر مراً من يقول عشر مراً من يقول عشر مراً من يقول له : لبيك من يقول عشر مراً من يقول له : لبتيك من يقول عشر من يقول عشر مراً من يقول عشر من يقول عشر من يقول له ن يقول له يقول عشر من يقول عشر من يقول عشر من يقول له يقو

٦ - محاسبة النفس: للسيّد عليّ بن طاووس بإسناده إلى كتاب الدُّعاء لمحمّد بن الحسن الصفّار بإسناده عن أبي عبد الله ظيئة قال: إذا ألحّت به الحاجة يسجد من غير صلاة ولا ركوع ثمَّ يقول: يا أرحم الراحمين، سبع مرَّات، ثمَّ يسأل حاجته، ثمَّ قال: ما قالها أحد سبع مرَّات إلاّ قال الله تعالى: ها أنا أرحم الراحمين، سل حاجتك.

ومنه: نقلاً من الكتاب المذكور بإسناده إلى الصادق ﷺ أنّه قال: إنَّ لله ملكاً يقال له إسماعيل، ساكن في السماء الدُّنيا إذا قال العبد: يا أرحم الراحمين سبع مرَّات، قال إسماعيل: قد سمع الله أرحم الراحمين، سل حاجتك<sup>(1)</sup>. دعوات الراوندي: مثله<sup>(۷)</sup>.

٧ - ومن محاسبة النفس؛ نقلاً من الكتاب المذكور بإسناده إلى عليٍّ بن الحسين ﷺ قال: سمع النبي ﷺ أنَّ رجلاً يقول: يا أرحم الراحمين، فأخذ بمنكب الرجل فقال: هذا أرحم الراحمين قد استقبلك بوجهه سل حاجتك.

- المحاسن، ج ١ ص ١٠٤.
   (٢) سورة مريم، الآية: ١٣.
- (٣) المحاسن، ج ١ ص ١٠٤. (٤) (٥) المحاسن، ج ١ ص ١٠٥.
- محاسبة النفس، ص ٥٠.
   (٧) الدعوات للراوندي، ص ٤٣ ح ١٣٤.

ومنه: قال تظلفه: رأيت في آخر كتاب مناسك الزيارات للمفيد تظلفه على ورقة فيها تعاليق من كتاب البزنطيّ يقول في أواخر التعليقة: ومن كتاب الدعاء المستجاب ولا أعلم هل هذا الباب من كتاب البزنطيّ أم لا، لأنّي لم أجد هذا الباب فيما اخترته من كتاب البزنطيّ وهذا لفظ ما وجدناه:

حفص الأعور، عن أبي عبد الله ﷺ قال: شكى أبو عبد الله إلى أبيه ﷺ قال: قل عشر مرَّات: يا الله يا الله فإنّه لم يقلها عبد إلاّ قال له ربّه: لبّيك.

قال السيّد: أقول أنا : ويمكن أن يكون قد قال أبو جعفر لبعض شيعته وقاله لولده أبي عبد الله عظيمية .

ومن التعليقة عن أبي جعفو ﷺ قال: كان أبي يلحُّ في الدُّعاء يقول: يا ربّ يا ربّ حتّى ينقطع النفس، ثمَّ يعود. ومن التعليقة عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ العبد إذا قال: أي ربّ ثلاثاً صيح به من فوقه: لبّيك لبّيك سل تُعطه.

ومنه: نقلاً من كتاب الصلاة لمحمّد بن عليَّ بن محبوب، عن أحمد، عن أبيه، عن ابن أبي عمير، عن أخي أديم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال عشر موَّات: يا ربّ يا ربّ قال له ربّه: لبّيك سل حاجتك<sup>(1)</sup>.

٨ - دعوات الراوندي: قال الصادق علي : اشتكيت فمر بي أبي علي فقال : قل عشر مرًات : يا الله في المراد فقال : قل عشر مرًات : يا الله فإنه لم يقلها عبد إلا قال : لبيك، ومن قال : يا ربّي يا الله ، يا ربّي يا الله ، حتّى ينقطع النفس، أُجيب فقيل له : لبّيك ما حاجتك ومن قال عشر مرًات : يا ربّ يا ربّ قيل له : لبّيك ما حاجتك ومن قال عشر مرًات : يا ربّ يا ربّ يا ربّ قيل له : لبّيك ما حاجتك ومن قال عشر مرًات : يا ربّ يا ربّ يا ربّ قلل له : لبّيك ما حاجتك ومن قال : يا ربّي يا الله ، يا ربّ يا ربّ يا الله ، حتى ينقطع النفس، أُجيب فقيل له : لبّيك ما حاجتك ومن قال عشر مرًات : يا ربّ يا ربّ قيل له : لبّيك ما حاجتك ما حاجتك ومن قال عشر مرًات : يا ربّ يا ربّ يا ربّ قبل له : لبّيك ما حاجتك .

وعن أمير المؤمنين ﷺ قال: رأيت يوم بدر رسول الله ﷺ ساجداً يقول: يا حيُّ يا قيّوم، وانصرفت إلى الحرب ثمَّ رجعت فرأيته ساجداً يقول: يا حيُّ يا قيّوم، ولم يزل كذلك حتّى فتح الله له.

وقال النبيُّ ﷺ : ألظّوا بيا ذا الجلال والإكرام. ومرَّ رسول الله ﷺ برجل يقول : يا أرحم الراحمين، فقال له : سل فقد نظر الله إليك<sup>(٢)</sup>.

# ١٣ - باب أسماء الله الحسنى التي اشتمل عليها القرآن الكريم وما ورد منها في الأخبار والآثار أيضاً

أما الأبات: الفاتحة: ﴿يَسْبِ الْقِرِ الْتَخْنِ الْتَحْسَمُ ﴾ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ﴾ الرَّحْسَ الرَّحِيمِ ۞ منالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ۞﴾.

محاسبة النفس، ص ٥٣ .
 (٢) الدعوات للراوندي، ص ٤٢ ح ١٣٠-١٣٣.

البقرة: ﴿وَهُوَ بِكُلِ شَىٰءٍ عَلِيمٌ ﴾ . وقال تعالى : ﴿إِنَّهُ هُوَ النَّوَّابُ أَلَيَّعِيمُ وقال تعالى : ﴿ قِن زَيِّعَتُمُ وقال تعالى : ﴿ إِنَى بَارِيمُمُ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ طَلَ كُلِ شَىءٍ قَدِيرٌ ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهَ وَسِمُ عَلِيمُ ﴾ وقال : ﴿ بَدِيمُ السَّمَنَوَنِ وَٱلأَرْضَ ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهِ عَلَ أَلْمَلِيمُ ﴾ وقال : ﴿ إِنَّكَ أَنتَ الْمَزِيرُ الْمَكِيمُ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ طَلَ مَالِي أَنَهُ أَنتَ السَّمِيمُ الْمَلِيمُ ﴾ وقال : ﴿ إِنَّكَ أَنتَ الْمَزِيرُ الْمَكِيمُ وقال تعالى : ﴿ وَالَّ تَعَالى : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلَ الْوَحْمَنُ الرَّحِيمُ وقال : ﴿ وَأَنَ اللَّهُ شَمَدِيدُ الْعَالَي وقال تعالى : ﴿ وَاللَّهُ عَلَيمُ وقال : اَرَحْمَنُ الرَّحِيمُ وقال : ﴿ وَأَنَ اللَّهُ شَمَدِيدُ الْعَالَي وقال : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلُورٌ وَعِيمُ كُولَ أَنَ اللَهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ وقال : ﴿ وَأَنَ اللَهُ سَمَدِيدُ الْعَالَي وقال : ﴿ إِنَّ اللَّهُ عَلُورٌ وقال : وقال : ﴿ وَأَعْلَمُوا تَعْمَدُونَ اللَهُ عَلَيهُ وقال : ﴿ وَأَنَهُ مَعَالَي وقال : ﴿ إِنَّ اللَهُ عَلَ مَعَالَيمُ وقال : ﴿ وَا عَالَ اللَهُ عَلَولًا اللَّهُ عَلَيْ اللَهُ عَلَى اللَّهُ وقال : ﴿ وَاللَّهُ مَعَالَيمُ وقال : ﴿ وَاللَّهُ مَعَالَي اللَهُ وَلَكُمُ وقال : عَالَ اللَهُ عَذِيرُ وقال : ﴿ وَاللَهُ مَنْهُ اللَهُ وَعَال : ﴿ وَاللَهُ عَالَهُ مَعَالَيمُونَ الْتَعَالَي وَ

وقال: ﴿ اللهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ ٱلْحَى ٱلْقَيْوُمُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلَا لَوْمٌ ﴾ إلى قوله: ﴿وَقُوَ ٱلْعَلِيُ ٱلْعَظِيمُ ﴾ وقال: ﴿ وَأَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ غَنَى حَصِيلُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ سَمِعْنَا وَأَلْمَعْنَا عُفْرَانَك رَبَّنَا وَإِلَيْكَ ٱلْتَعِيدُ ﴾ وقال تعالى: ﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذْنَا إِن لَسَيِنَا أَوَ أَخْطَنَاناً رُبَّنَا وَلا تَعْمِل عَلَيْنَا إِحْسَرًا كَمَا مَمَلَتُهُ عَلَى ٱلَذِينَ مِن قَبْلِناً رَبَّنَا وَلَا تُحَمَّيْلَنَا مَا لَا طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَأَعْفُ عَنَا وَإِعْدَاً

**آل عمران: ﴿**الَّة ﴿ اللَّهُ لَا إِلَهُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ الْحَقُ الْتَقُوْمُ ﴾ وقال: ﴿وَاللَّهُ عَنِيزٌ ذُو انتِقَامِ﴾ وقال: ﴿هُوَ الَّذِى يُسَوِّرُكُمْ فِي الْأَرْعَامِ كَيْفَ يَشَالُهُ لَا إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْفَبِيرُ الْحَكِيمُ وقال: ﴿ رَبَّنَا لَا تَزِيغَ قُلُونَنَا بَعَدَ إِذَ هَدَيْنَنَا وَهَبَ لَنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنتَ الْوَهَابُ ﴾ رَبَّنَا إِنَّكَ إِنَّ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبِّهِ فَيَ وَقَال: ﴿ وَاللَّهُ مَدَ الْعَبِيرُ الْحَكِيمُ وقال: ﴿ رَبَّنَا لَا تَزِعْ إِنَّ اللَّهُ اللَّهُ لَا يُخْلِفُ النَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبِّهُ وقال: ﴿ وَإِلَيْهُ شَدِيدُ الْمُوالِى وقال: ﴿ وَاللَّهُ بَعَنِيمُ إِلَى فَ إِنَّ اللَّهُ لَا يُحْلِفُ اللَّهِ مِنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وقال: ﴿ وَإِلَنَهُ شَدِيدُ الْمُوالِي وقال: ﴿ وَإِنَّهُ مَا اللَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبِهُ فَيُعَالُهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ الْعَالِ اللَّهُ وَالَنَاسِ لِيَوْمِ لَا رَبُهُ وَالَنَهُ عَالَهُ مَا اللَّاسِ لِيَوْمِ لَا رَبُ

وقال: ﴿ شَهِمَ اللَّهُ أَنَّهُ لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَ وَالْمَلْتَهِكَةُ وَأَوْلُوا الْفِنْمِ فَآمِنًا بِالْقِسْطُ لَآ إِلَّهُ إِلَّا هُوَ الْمَرْبِدُ الْحَكِيمُ وقال: ﴿قُلُ اللَّهُمَّ مَلِكَ الْمُلْكِ ثُوْقِ الْمُلْكَ مَن تَشَآء وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّى تَشَآء تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَآةُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَى كُلْ شَيْو قَدِيرُ () قُولِحُ الَيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِحُ اللَّهُ وَقَدِنُ مَن وَتُخْرِجُ الْتِمَ الْحَمَّى مِنَ الْمُعَانِ وَتُعْبَى الْمُلْكِ تُؤْتِ الْمُلْكَ مَن تَشَآء وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِعْنَ اللَّهُورُ مَن وَتُخْرِجُ الْعَمَ اللَّهُ وَقُولِحُ الْحَيْرُ إِنِّكَ عَلَى كُلْ شَيْو قَدِيرُ فَي قُولُحُ الَيْلَ فِي النَّهَارِ وَقُولِحُ اللَّهُ وَقُولُتُ وَتُخْرِحُ الْحَيْ الْعَمَى مِنَ الْمَيْتِ وَتُعْفِحُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْ وَتَرْزُقُ مَن تَشَابُهُ بِعَدْرِ

وقال تعالى حاكياً عن الحواريين: ﴿رَبَّنَآ ءَامَتَنَا بِمَآ أَنَزَلْتَ وَأَتَبَعَنَا ٱلْرَسُولَ فَأَحْتُبْنَا مَعَ النَّهويريك﴾ «٥٣».

وقال تعالى : ﴿وَاللَّهُ خَيْرُ الْمَنْكِرِينَ﴾ وقال : ﴿وَمَا مِنْ إِلَّهُ إِلَّا اللَّهُ وَإِنَّ اللَّهَ لَهُوَ الْمَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾ وقال : ﴿وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْمَظِيمِي﴾ وقال : ﴿إِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ مُحِيطُ﴾ وقال : ﴿وَمَا كَانَ فَوَلَهُمْ إِلَا أَن قَالُوا رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِ أَمْرِنَا وَقَيْتُ أَقْدَامَنَا وَانصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الصَحْفِزِينَ﴾ وقال : ﴿وَاللَّهُ مُوْلَنَصُحُمُّ وَهُوَ خَيْرُ النَّسْصِرِينَ﴾ وقال : ﴿ وَاللَّهُ عَلِيمُ إِلَّا اللَّهُ وَا ﴿وَقَالُواْ حَسْبُنَا ٱللَهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ﴾ وقال: ﴿وَٱللَهُ ذُو فَضْلٍ عَظِيمٍ﴾ وقال: ﴿وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خِيرٌ﴾ «١٨٠».

وقال: ﴿رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَطِلًا سُبْحَنَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ ﴾ رَبَّنَا إِنَّكَ مَن تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ آخَرَيْنَهُ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنَ أَنصَارٍ ﴾ وَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِى لِلإِيمَنِي أَنْ مَامِنُوا بِرَتِكُمْ فَعَامَنًا رَبَّنَا فَأَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِرْ عَنَّا سَيْعَايَنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ ٱلأَبْرَارِ ﴾ وَتَا يَزَا وَمَالِنَا يَوْمَ ٱلْقِينَمَةُ إِنَّكَ لَا غُلِفُ ٱلْمِيمَادِ ﴾ وقال: ﴿إِثَ اللَّهِ مَا يَعْدَى اللَّهُ مَا وَعَدَنَّنَا وَ

النساء: ﴿إِنَّ أَنَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِبُا﴾ وقال تعالى: ﴿إِنَّ أَنَّهَ كَانَ تَوَّابُ تَحِمًا﴾. وقال: ﴿إِنَّ أَنَّهَ كَانَ عَلِيُّا كَبِيرًا﴾ وقال: ﴿إِنَّ أَنَّهَ كَانَ عَلِيمًا خَبِيرًا﴾. وقال: ﴿وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَلِبًّا وَكَفَىٰ بِاللَّهِ نَصِيرًا﴾. وقال: ﴿إِنَّ أَنَّهَ كَانَ عَزِيرًا حَكِيمًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ أَنَهُ عَلَى كُلِ شَىْءٍ تُقِينًا﴾. وقال: ﴿إِنَّ أَلَنَه كَانَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ حَسِيبًا﴾ «٨٦».

وقال: ﴿اللهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ لَيَجْمَعَنَكُمْ إِلَى يَوْمِ الْفِيَمَةِ لَا رَبْبَ فِيوُ وَمَنْ أَسْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَفُوًا عَفُوْلَ﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ بِمَا يَعْمَلُونَ نُجِيطًا﴾ وقال: ﴿وَصَانَ اللَه بِكُلِ شَفَ فَجُيطًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِيمًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَهُ غَنِيًّا جَمِيدًا﴾. وقال: ﴿وَكَلَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ سَاحِكِرًا عَلِيمًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَهُ غَنِيًّا جَمِيدًا وقال: ﴿وَكَلَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَّهُ سَاحِكِرًا عَلِيمًا﴾. وقال: ﴿وَكَانَ اللَهُ عَنِيًا

المافدة؛ ﴿وَاللَّهُ عَزِيرُ حَكِيمُ ﴾. وقال: ﴿وَاللَّهُ وَسِحُ عَسَلِيهُ ﴾. وقال: ﴿يَقُولُونَ رَبَّنَا مَامَنَا فَاكْنَبْنَسَامَعُ الشَّبِهِدِينَ ﴾. وقال: ﴿وَاللَّهُ عَزِيرٌ ذُو النِقَامِ ﴾. وقال: ﴿اَعْـلَمُوَا أَنَ اللَّهُ شَدِيدُ الْفِقَابِ وَأَنَّ اللَّهُ عَفُورٌ نَحِيمٌ ﴾. وقال تعالى: ﴿إِنَّكَ أَنتَ عَلَنُهُ اللَّهُيُوبِ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَارَدُقْنَا وَأَنتَ خَيرُ الزَّذِقِينَ ﴾. وقال تعالى حاكياً عن عيسى عَلَيْتُهُ: ﴿وَلَلَنَا تَوَقَيْتَنِي كُنتَ أَنتَ النَّهِ وَقَال عَنْ كُلِ شَيْءٍ شَهِيدُ ﴾ (١١٣).

الأنعام: ﴿قُلْ أَغَبُّرُ اللَّهِ أَنَّخِذُ وَلِنَّا فَاطِرِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَهُوَ يُطْمِمُ وَلَا يُطْمَدُ ﴾ «١٤».

وقال: ﴿وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ. وَهُوَ ٱلْمَكِيمُ ٱلْمَدِيرُ ﴾. وقال: ﴿وَهُوَ أَسْرَعُ ٱلْحَسِبِينَ ﴾. وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَالِقُ ٱلْحَبِّ وَٱلنَّوَى ﴾. وقال: ﴿قَالِقُ ٱلْإِصْبَاحِ ﴾ وقال: ﴿بَدِيعُ ٱلسَّمَنُوَتِ وَٱلأَرْضَ ﴾. وقال: ﴿ذَلِحَمُ ٱللَّهُ رَبُكُمُ لَا إِلَنَهَ إِلَا هُوَ خَدَلِقُ حَكَلِ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ وَحِيلُ إِلَى لَا تُدَرِحُهُ ٱلأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدَرُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْمَعْبَدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ وَحِيلُ إِلَى لَا تُدَرِحُهُ ٱلأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدَرُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْمَنْوَى وَقَال: ﴿وَتَا الْ إِلَى لَا تُدَرِحُهُ ٱلْأَبْصَدُرُ وَهُوَ يُدْرِكُ ٱلْأَبْصَدَرُ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْمَنْهِ وَقَال: ﴿وَتَا الْ

الأعراف: ﴿قَالَا رَبَّنَا ظَلَمَنَا أَنْفُسَنَا وَإِن لَمْ تَعْفِر لَنَا وَتَرْحَمَنَا لَتَكُوْنَنَ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ﴾ «٢٣». وقال تعالى: ﴿تَبَارَكَ أَلَمَهُ رَبُّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾. وقال: ﴿وَهُوَ خَيْرُ ٱلْحَكِمِينَ ﴾ «٨٧». وقال تعالى حاكياً عن شعيب ﷺ : ﴿رَبَّنَا ٱفْتَحَ بَيْنَنَا وَبَيْنَ قَوْمِنَا بِٱلْحَقِّ وَأَنْتَ خَيْرُ ٱلْنَنِيجِينَ﴾ وقال تعالى حاكياً عن السحرة : ﴿رَبَّنَا ٓ أَفْرِغْ عَلَيْنَا صَبْرًا وَتَوَفَّنَا مُسْلِمِينَ﴾ «١٢٦».

وقال تعالى حاكياً عن موسى تلايمة: ﴿ وَتِ أَغْفِرْ لِي وَلِأَخِي وَأَدْخِلْنَا فِ رَحْمَتِكَ وَأَنتَ أَرْحَمُمُ ٱلزَّحِينَ﴾. وقال حاكياً عنه تلايمة: ﴿ أَنَتَ وَلِيُنَا فَأَغْفِرْ لَنَا وَأَرْحَمْناً وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمَنفِرِينَ ﴿ وَأَنتَ أَرْحَمْناً فِي هَاذِهِ ٱلدُّنيَا حَسَمَنَهُ وَفِي ٱلْآخِرَةِ إِنَّا هُدْنَا إِلَيْكَ﴾ وقال سبحانه: ﴿ ٱلَذِى لَمُ مُلْكُ السَمَنوَتِ وَالْأَرْضِ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ يُعْيِ. وَيُبِيتُ﴾. وقال: ﴿ إِنَّ وَلِيمَى اللَهُ الَذِي نَزَلَ الْكِنَبَ هُ

**الأنفال: ﴿**فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْمِقَابِ﴾ وقال: ﴿وَإِن تَوَلَّوْا فَاصْلَمُوَا أَنَّ اللَّهَ مَوْلَنكُمُ نِعْمَ الْمَوَلَى وَيَعْمَ النَّصِيرُ﴾. وقال: ﴿إِنَّ اللَّهَ فَوِيٌّ شَدِيدُ الْمِقَابِ﴾.

التوبة: ﴿وَمَنَا أَسِرُوَا إِلَّا لِيَعْبُدُوَا إِلَىٰهَا وَحِدْاً لَآ إِلَىٰهَ إِلَّا هُوَّ سُبْحَنَنُهُ عَنَا يُشْرِيُوُنَ». وقال سبحانه: ﴿وَأَنَ اللَّهَ عَلَىٰهُ الْغُيُوبِ». وقال تعالى: ﴿وَأَنَ اللَّهُ هُوَ النَّوَّابُ الرَّحِيْمُ». وقال: ﴿إِنَّهُ بِهِمْ رَءُوفٌ تَحِيْمُ». وقال سبحانه: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسَمِي اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوٌ عَلَيْهِ قَوَحَنَكُ وَهُوَ رَبُ الْعَرَشِ الْعَظِيمِ» (١٨».

يونس؛ ﴿ شَبْحَنَنُمُ وَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِئُونَ﴾ . وقال تعالى : ﴿وَرُدُّوًا إِلَى اللَّهِ مَوْلَىٰهُمُ ٱلْحَقِّ﴾ . وقال : ﴿فَلَنَالِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمُ اللَّقُ﴾ . وقال : ﴿ شَبْحَنَنُهُمْ هُوَ الْنَبِيُّ لَهُ مَا فِي السَّمَنوَتِ وَمَا فِي الأَرْضُ﴾ . وقال : ﴿فَقَالُوا عَلَ اللَّهِ نَوَكَلْنَا رَبَّنَا لَا جَتَعَلَنَا فِشْنَةَ لِلْغَوْرِ الظَّلْلِيينَ القَوْرِ الْكَفِينَ (٥) وقال تعالى : ﴿وَهُوَ خَيْرُ الْمُنكِيبِنَ﴾ .

هود: ﴿مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ» . وقال تعالى : ﴿وَأَنتَ أَحْكُمُ ٱلْمَكِمِينَ» . وقال تعالى : ﴿ إِنَّ رَبِّي عَلَى كُلِ شَيْءٍ حَفِيظٌ﴾ وقال سبحانه : ﴿ إِنَّ رَبِي قَرِيبٌ ثَجِيبٌ﴾ . وقال : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْقَرِئُ ٱلْمَزِيرُ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّهُ حَمِيدٌ نَجِيدٌ ﴾ . وقال : ﴿ إِنَّ رَبِي رَحِيحٌ وَدُودٌ﴾ . وقال : ﴿ إِنَّ رَبِّي بِمَا تَحْمَلُونَ شِحِيطٌ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ رَبِّكَ فَعَالُ لِمَا يُرِيدُ﴾ «١٠٧».

بيوسف: ﴿ فَأَنَدُ خَبَرُ حَنِظُٱ وَهُوَ أَرْحَمُ النَّرْحِينَ﴾ . وقال: ﴿ إِنَّ رَبِّي لَطِيفٌ لِمَا يَشَآءُ﴾ . وقال: ﴿ فَاطِرَ السَّمَوَتِ وَٱلأَرْضِ أَنتَ وَلِقٍ. فِي الدُّنْيَا وَٱلْآخِرَةِ قَوْنَي مُسْلِمًا وَٱلْحِقْنِي بِالصَلِلِحِينَ﴾ .

الرعد: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ ٱلْمِعَابِ﴾. وقال تعالى: ﴿عَـٰيارُ ٱلْغَيْبِ وَٱلثَّهَـٰدَةِ ٱلْحَكِيرُ ٱلْمُتَكَالِ﴾. وقال تعالى: ﴿وَهُوَ شَدِيدُ لِلْحَالِ﴾. وقال تعالى: ﴿قُلْ آلْمَهُ خَلِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ ٱلْزَحِدُ ٱلْتَهَنَّرُ﴾. وقال تعالى: ﴿قُلْ هُوَ رَبِّ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ عَلَيْهِ تَوَحَـَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَتَابٍ﴾ وقال تعالى: ﴿أَفَمَنْ هُوَ قَآيِدُ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ﴾ «٣٣».

ابراهيم: ﴿ إِنَى صِرَطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ». وقال: ﴿ فَإِنَ اللّٰهُ لَغَنْى حَبِدُ» وقال حاكياً عن إبراهيم عَلَيْمَةُ : ﴿ رَبِّ اَجْعَلْنِى مُقِيمَ ٱلصَّلَوْةِ وَمِن ذُرِيَتَنَى رَبِّنَا وَتَقَبَّلُ دُعْكَةٍ ﴿ ) وَلَوَالِدَى وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ ٱلْحِسَابُ ﴿ ). وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّٰهَ عَزِيزٌ ذُو أَننِقَارِ». الحجر: ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْخَلَنَى ٱلْمَلِيمُ \* ٨٢». المنحل: ﴿ سُبْحَنْنُمُ وَتَعَلَّىٰ عَمَّا يُثْرِكُونَ﴾. وقال تعالى: ﴿ إِلَنْهُكُمْ لِلَّهُ وَنِعِدُّ﴾ «٢٢».

الإسراء: ﴿وَلَمَنَى مِرَبَكَ بِدُنُوب عِبَادِهِ خِيرًا بَصِيرًا﴾ وقال تعالى: ﴿إِنَّمُ كَانَ حَلِيمًا عَنُوْلَ﴾. وقال سبحانه: ﴿وَقُلْ رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقِ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقِ وَأَجْعَل لِي مِن لَدُنكَ سُلطَنا نَصِيرًا ﴿ وَقُلْ جَآءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ ﴾ . وقال تعالى: ﴿وَبَقُولُونَ سُبَحَنَ رَيَّآ إِن كَانَ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ ﴾ . وقال تعالى: ﴿وَبَقُولُونَ سُبَحَنَ رَيَّآ إِن كَانَ وَقُلْ جَآءَ ٱلْحَقُ وَزَهَقَ ٱلْبَطِلُ إِنَّ ٱلْبَطِلُ كَانَ زَهُوقًا ﴿ ﴾ . وقال تعالى: ﴿وَبَقُولُونَ سُبَحَن وقال سبحانه: ﴿وَقُلْ الْحَدْ لِنَهِ ٱلَذِي لَمْ يَنْخِذُ وَلَدًا وَلَة وَلَ الرَّحْنَ أَنَهُ مَرِيكَ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَقُولُونَ سُبَحَنَ رَيَّاً إِنَّ وقال سبحانه : ﴿وَقُلُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ إِنَّ الْبَعْلَى اللّهُ إِنَّ الْمَعْلَى اللّهُ إِنَّهُ وَقُولُونَ

الكهف؛ ﴿ أَنْمَنْهُ لِنَّو ٱلَّذِي أَنْزَلَ عَلَى عَبْدِهِ ٱلْكِنْبَ﴾. وقال تعالى: ﴿فَقَالُوا دَبَّنَآ مَانِنَا مِن لَدُنكَ رَحْمَةُ وَهِيِّيْ لَنَا مِنْ أَمْرِنَا رَشَـدًا﴾. وقال تعالى: ﴿وَلَوَلَا إِذْ دَخَلَتَ جَنَنَكَ قُلْتَ مَا شَآة ٱللَّهُ لَا قُوَّةً إِلَّا بِاللَّهِ إِن تَسَرَبُ أَنَا أَفَلَ مِنكَ مَالَا وَوَلَدًا ٢) فَعَسَىٰ رَبِي أَن يُؤْتِيَنِ خَـذِكَا مِن جَنَيْكَ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَوَلَقَالُوا دَبَلْتُهُ لَا قُوَةً إِلَّا بِاللَّهِ الذِي تَسَرَبُ أَنَا أَفَلَ مِنكَ مَالًا وَوَلَدًا ٢)

**مريم؛ ﴿ إ**ِنَّهُمْ كَانَ بِي حَفِيَّا﴾ وقال تعالى : ﴿زَبُّ السَّمَوَتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا فَأَعْبُدُهُ وَلَسَطَيِرَ لِبِنَدَنِهِ حَلْ تَعَلَمُ لَمُ سَمِيَّا﴾ «٦٥».

طه: ﴿اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ إِلَّهُ أَلَّا هُوَ لَهُ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْحُسْنَىٰ﴾ وقال تعالى: ﴿إِنِّيَ أَنَا اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا أَنَا فَاعْبُدُنِى﴾ وقال تعالى: ﴿قَالَ رَبِّ ٱشْرَحْ لِي صَدْرِى ۞ وَيَتِرْ لِنَا أَمْرِي ۞ وَأَسْلُلْ عُقْدَةً مِن لِسَانِيْ يَنْتَهُوا قَوْلِي ۞ وقال: ﴿إِنْكَمَا إِلَيْهُكُمُ اللَهُ ٱلَذِي لَآ إِلَهُ إِلَهُ إِلَهُ مَوْ وَسِعَ كُلَ شَقٍ عِلْمَا ۞ ﴾.

وقال تعالى: ﴿وَعَنَتِ ٱلْوُجُوُهِ لِلْحَيِّ ٱلْقَيُّوَرِّ﴾ وقال سبحانه: ﴿فَنَعَنَى ٱللَّهُ ٱلْمَلِكُ آلْحَقُّ﴾ وقال تعالى: ﴿وَقُل زَبِّ زِدْنِي عِلْمَا﴾.

**الأنبياء:﴿**فَشَبْحَنَ ٱللَّهِ رَبِّ ٱلْعَرْضِ عَمَّا يَصِفُونَ﴾ وقال تعالى: ﴿وَأَيُّوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّتُهُ أَنِي مَسَّنِيَ ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْحَمُ ٱلزَّحِينَ ٢ (٢) فَٱسْتَجَبْنَا لَمُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ. مِن ضُسَرٍّ وَمَاتَيْنَنَهُ أَهْلَمُ وَمِثْلَهُم مَعَهُدْ رَحْمَةُ مِنْ عِندِنَا وَذِحْتَرَىٰ لِلْعَنْبِدِينَ ٢٠٠٠.

وقال تعالى : ﴿وَذَا النُّوْنِ إِذِ ذَهَبَ مُغَنِّضِبًا فَظَنَّ أَنْ لَنْ نَقْدِرَ عَلَيْهِ فَنَحَادَىٰ فِي الظُّلُمَنِتِ أَن لَآ إِلَّهَ إِلَّا أَنتَ سُبْحَنكَ إِنِّي حُنتُ مِنَ الظَّلِلِينَ (٥) فَأَسْتَجَبْنَا لَمُ وَبَخَيَّنَهُ مِنَ ٱلْغَمِّرُ وَكَذَلِكَ نُتَّحِى الْمُؤْمِنِينَ (٥) وقال تعالى : ﴿قَلَ رَبِّ ٱحْكُرُ مِآلَحَقٌ وَرَبُنَا الرَّحْنَنُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ

الحج: ﴿وَهُدُوَا إِلَىٰ سِرَطِ ٱلْحَبِيدِ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ لَقَوِقٌ عَزِيرُ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَاتِ ٱللَّهُ لَهُوَ خَبْرُ ٱلَّزَنِفِينَ إلى قوله: ﴿وَإِنَّ ٱللَّهُ لَعَكَلِيمُ حَلِيمٌ ﴾ وقال: ﴿ إِنَ ٱللَّهُ لَعَـنُؤُ غَـفُورٌ ذَلِكَ بِأَت ٱللَّهُ يُولِجُ ٱلَيْسَلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱلَيَّبِلِ وَأَنَّ ٱللَّهُ سَيَبِعُ بَصِيرٌ إِنَى ذَلِكَ بِأَت ٱللَّهُ مُولَجُ ٱلَيْسَلَ فِي ٱلنَّهَارِ وَيُولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱللَّهُ سَيبِعُ ٱللَّهَ لَـهُوَ ٱلْغَنِيُ ٱلْحَسَبِيدُ ﴾ إلى قوله : ﴿إِنَّ اللَّهَ بِالنَّتَاسِ لَرَهُوڤَ تَحِيدُ﴾ وقال تعالى : ﴿هُوَ مَوْلِنَكُمُزُ فَنِعْمَ ٱلْمَوْلَى وَنِعْدَ ٱلنَّصِيرُ ﴾.

المؤمنون؛ ﴿ فَتَبَارَكَ اللَّهُ أَحْسَنُ الْمُنْلِقِينَ ﴾ وقال حاكياً عن نوح عَيْنَة وغيره: ﴿قَالَ رَبِّ السُّرْنِي بِمَا حَكَذَّقُونِ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَهُوَ خَيْرُ الزَّنِفِينَ ﴾ وقال تعالى : ﴿ سُبْحَنَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ عَنابِم الْفَيْبِ وَالشَهَدَةِ فَتَعَنَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ وَقُل رَبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ مُمَزَّتِ الشَيَنطِينِ ﴾ وَأَعُودُ بِكَ رَبَ أَن يَعْشُرُونِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَقُل رَبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ مُمَزَّتِ الشَيَنطِينِ ﴾ وَأَعُودُ بِكَ رَبَ أَن يَعْشُرُونِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَقُل رَبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ يَقُولُونَ رَبِّنَا مَامَنًا فَأَغْفِرْ لَنَ وَارَحْنَا وَأَنَتَ خَيْرُ الزَّقِينَ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَقُل رَبِ أَعُودُ بِكَ مِنْ وَقَتَعَنَى اللَّهُ الْمَيْكِ الْعَنْ أَعْفَنِهُ لَكَ وَاللَّهُ وَقَالَ مَعْتَى مَعَالَى وَقَالَ مُعَالَى اللَّ وَقُولُونَ مَنْتَعَنَى اللَّهُ الْمَيْكِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَقُلْ مَنْ وَقُلْ مَعْنَ مَعْتُ وَاللَّهُ مُوالاً وقَال مَعَالَى اللَهُ وَقُلْ مَعَانَ وَاللَّهُ وَقُلْ مَعْنَا مَالَكُ وَاللَهُ وَاللَّعَانِ اللَّهُ وَقُلْلَهُ أَعْنَ وَاللَّعَانِ الْعَالِي الْعَالَى ا وَقَاتَ خَيْرُ الْنَعَانَ وَاللَّهُ الْمَعَانَ اللَّهُ الْعَالَى الْعَالَى الْوَقُولُ مَنْ الْنَعَانَ الْعَالَى اللَهُ الْسَجَعَى اللَهُ وقال سبحانَه : وَقُولُونَ خَيْلُ اللَهُ الْمَعَانِ اللَّعَانِ اللَهُ الْحَقُ لَا إِلَى أَلَا عَلَيْ

النور: ﴿وَأَنَّ أَنَّهُ نَوَّابٌ حَكِيمٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَبَعَلْمُونَ أَنَّ أَنَّهُ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ﴾ ٢٥٧».

الفرقان: ﴿ الَّذِى لَمُ مُمْلُكُ السَّمَنَوَتِ وَٱلأَرْضِ وَلَمْرَ يَتَخِذَ وَلَـدًا وَلَمْ يَكُن لَمُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَخَلَقَ حَصُلَ شَيْءٍ فَقَدَّدُمُ نَقْدِيرُكَ وقال تعالى : ﴿وَكَنَىٰ بِرَيْلِكَ هَادِيمًا وَنَصِيرًا ﴾ وقال تعالى : ﴿وَتَوَصَحَلَ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ وَسَبِّح بِحَمَدِهِ وَحَصَمَىٰ بِهِ. بِلْنُوْبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا ﴾ وقال تعالى : ﴿وَتَوَصَحَلَ عَلَى السَجُدُوا لِلزَّحْنَ قَالُوا وَمَا ٱلرَّحْنُ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَٱلَّذِينَ يَعْوَلُونَ رَبَّنَا آصْرِفَ عَنَا عَ مُعَدُوا لِلزَّحْنَ قَالُوا وَمَا ٱلرَّحْنُ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَٱلَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا آصْرِفَ عَنَا عَذَابَ جَهَمَّمُ إِنَّ عَدَابَهَا كَانَ غَمَرامًا إِنَّهَا سَآءَتْ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا ﴾ إلى قوله : ﴿وَٱلَذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا وَذُيْرِيَنِينَا قُـرَةَ أَعْبُرُبُ وَأَخْصَلُنَا لِلْمُنْغِينَ إِمَا الْعَنْهُ عَالَ عَالَى اللَّهُ مُوالًا عَ

الشعراء: ﴿وَإِنَّ رَبَّكَ لَهُوَ ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ وقال تعالى حاكياً عن إبراهيم غليمًا : ﴿رَبِّ هَبْ لِى حُتَّمَا وَأَنْحِقْنِي بِالشَنبِلِحِينَ (٢) وَأَجْعَلَ لِي لِسَانَ صِدْقِ فِي ٱلْآخِرِينَ (1) وَأَجْعَلْنِي مِن وَزَنَةِ جَنَّةِ ٱلنَّهِيرِ (2) وَاغْفِرْ لِأَبِّ إِنَّهُ كَانَ مِنَ ٱلضَّالِينَ (2) وَلَا نُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ (2) يَوْمَ لَا يَنفُعُ مَالُ وَلَا بَنُونَ (2) إِلَّا مَنْ أَنَى ٱللَّهُ يَقْلُمُ سَلِيمِ (20) وقال تعالى حاكياً عن نوح غَلِيَةٍ : ﴿قَالَ رَبِّ إِنَّ قَوْمِي كَذَقُونِ (2) قَائَمَ بَنُو وَيَنْهُمُ مَنْهُمَا وَيَجْهِنِ وَمَن مَعِي مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ (20) .

النمل: ﴿وَشَبْحَنَ أَنَّتُو رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ يَمُوسَى إِنَّهُۥ أَنَا أَنَّهُ ٱلْعَزِيرُ ٱلْمَكِيمُ ﴾ وقال تعالى : ﴿وَقَالَ رَبِّ أَوَزِعْنِ أَنْ أَشْكُرَ نِسْمَتَكَ أَلَى أَنَعَمْتَ عَلَ وَعَلَى وَلِدَتَ وَأَنْ أَعْمَلَ مُسَلِحًا نَرْضَنَهُ وَأَدْخِلْنِي بِرَحْمَنِكَ فِي عِبَادِكَ ٱلشَّنلِجِينَ﴾ وقال تعالى : ﴿اللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْمَظِيمِ ﴾ وقال : ﴿وَإِنَّهُ نَتِي غَيُّ كَرِيمٌ ﴾ وقال سبحانه : ﴿تَعَنَى ٱللَّهُ عَمَا يُشْرِحُونَ﴾ (٦٣).

القصص؛ ﴿قَالَ رَبِّ بَحِنِي مِنَ ٱلْقَوْمِ ٱلْظَلِمِينَ﴾ وقال تعالى: ﴿فَقَالَ رَبِّ إِنِي لِمَا أَنَزَلْتَ إِلَى مِنْ خَيْرٍ فَقِيرٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿شَبْحَنَ ٱللَهِ وَتَعَكَلَ عَمَّا بُثْرِكُونَ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿وَقُوَ ٱللَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا هُوُ لَهُ ٱلْحَمْدُ فِي ٱلْأُولَى وَٱلْآخِرَةِ وَلَهُ ٱلْحُكْمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَقُوَ ٱللَّهُ لَآ كُلُ مَنَى: هَالِكُ إِلَا وَجْهَهُمْ لَهُ الْحَكْمُ وَإِلَيْهِ نُرْجَعُونَ﴾ (٨٨). **العنكبوت: ﴿**قَـالَ رَبِّ ٱنصُرْنِي عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْمُفْسِدِينَ﴾ وقال تعالى : ﴿قُلِ ٱلْحَـمَّدُ لِلَهِ بَلَ أَصْخُرُكُمُوْ لَا يَعْقِلُونَ﴾ «٤٢».

الروم: ﴿نَسْبَحْنَ اللَّهِ حِينَ نُسْسُونَ وَحِينَ نُصْبِحُونَ ۞ وَلَهُ الْحَمْدُ فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَحِينَ تُظْهِرُونَ﴾ وقال: ﴿سُبْحَنَنَهُ وَتَمَكَنَ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ ٤٤٠٠.

لمقمان: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ غَنَّى حَبِيدٌ ﴾ وقال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ خَبِيرٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿وَأَنَّ اللَّهَ لَهُوَ ٱلْعَلِنُ ٱلْكَبِيرُ ﴾ ١٣٠١.

التنزيل [السجدة]: ﴿ ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْفَبْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيرُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ ٥٦.

**الأحزاب: ﴿**وَكَفَىٰ بِاللَّهِ وَكِيلًا﴾ وقال تعالى : ﴿وَكَانَ اللَّهُ فَوِيَّا عَزِيزًا﴾ وقال تعالى : ﴿وَلَفَىٰ بِالنَّهِ حَسِبَتَا﴾ وقال سبحانه : ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَىْءٍ رَقِيبًا﴾ وقال : ﴿ إِنَّ أَلَّهَ كَانَ عَلَى حَتْلِ شَىْءٍ شَهِـيدًا﴾ ٥٥٥٣.

سباً: ﴿وَهُوَ الْمَكِيمُ الْمَبِيرُ﴾ وقال تعالى: ﴿وَهُوَ الرَّحِيمُ الْفَنُورُ﴾ وقال: ﴿عَـٰيلُمُ الْفَيْبِ﴾ وقال تعالى: ﴿وَيَهَدِى إِنَّ صِرَطِ الْمَزِيزِ الْحَيِيدِ﴾ وقال تعالى: ﴿وَهُوَ الْفَنَــَامُ الْفَلِيمُ﴾ وقال: ﴿بَلْ هُوَ اللَّهُ الْمَـنِيرُ الْحَكِيمُ﴾ وقال تعالى: ﴿وَهُوَ خَيْرُ الزَّذِقِينَ﴾ وقال تعالى: ﴿عَلَمُ الْفَيُوبِ﴾ وقال تعالى: ﴿إِنَّمُ سَبِيعٌ قَرِيبٌ﴾.

فاطر: ﴿ ٱلْمُمَدُ لِلَّهِ فَالَمِلَرِ ٱلسَّمَنَوَنِ وَٱلْأَرْضِ﴾ إلى قوله تعالى: ﴿ هَلْ مِنْ خَلِنِ غَيْرُ أَلَهِ يَرَزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَلَةِ وَٱلْأَرْضُ لَآ إِلَهُ إِلَّهُ هُوْ فَأَنَّبُ ثَوْفَكُونِ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ عَزِيزُ غَفُورُ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ غَفُورُ شَكُورٌ ﴾ وقال تعالى: ﴿ إِنَّهُ كَانَ خَلِيمًا غَفُورُا﴾ وقال سبحانه: ﴿ إِنَّهُ كَانَ عَلِيمًا قَدِيرًا﴾ «٤٤».

**يس؛ ﴿**بَلَىٰ وَهُوَ الْخُلَقُ ٱلْعَلِيثُرَ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿فَسُبَحَنَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ. مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾ «٨١–٨٣».

**الصافات: ﴿**سُبْحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْمِزَّةِ عَنَّا يَعِيلُونَ ﴾ وَسَلَمُ عَلَ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ وَلَطْمَدُ لِنَّو رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ .

ص: ﴿ قَالَ رَبِّ أَغْفِرُ لِى وَهَبْ لِى مُلَكًا لَا يَبْتِنِي لِأَحَدٍ فِنْ بَعْدِينٌ إِنَّكَ أَنَّ الْوَقَابُ﴾ وقال تعالى : ﴿وَمَا مِنْ إِلَىهِ إِلَّا اللَهُ الْوَحِدُ الْفَقَارُ (٢) رَبُّ السَّمَوَنِ وَالأَرْضِ وَمَا يَنْتَهُمَا الْعَزِيزُ الفَظَئَرُ (٢) .

الزمر، ﴿سُبْحَنَةٌ هُوَ اللَّهُ ٱلْوَحِدُ ٱلْمَهَكَارُ﴾ وقال تعالى: ﴿ أَلَا هُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْفَقَدُ﴾ وقال: ﴿ ذَلِكُمُ ٱللَهُ رَبُّكُمْ لَـهُ ٱلْمُلَكَّ لَآ إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَأَنَّ تُصْرَفُونَ﴾ وقال تعالى: ﴿ أَلَيْسَ اللَّهُ بِعَزِيزِ ذِى أَنِيْقَامِ ﴾ وقال سبحانه: ﴿قُلَ ٱللَّهُمَّ فَاطِرَ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلأَرْضِ عَلِمَ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْن عِبَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَخْلَلِفُونَ؟ وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ حَكِلَ الْفَيَبِ وَالشَّهَدَةِ أَنتَ تَحَكُّرُ بَيْن الْعَمَادِكَ فِي مَا كَانُوا فِيهِ يَخْلَلِفُونَ؟ وقال تعالى: ﴿ اللَّهُ خَلِقُ حَكِلَ الْفَيَبِ وَالشَّهَدَةِ أَ المؤمن [غافر]: ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِنْبِ مِنَ ٱللَهِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْعَلِيمِ ﴾ غَافِرِ ٱلذَّبُ وَقَابِلِ ٱلنَّوْبِ شَدِيدِ ٱلْمِقَابِ ذِى ٱلْظُوْلُ لَا إِلَهُ إِلَا هُوَ الْتِهِ ٱلْمَصِيرُ ﴾ وقال تعالى : ﴿ فَٱلْحُكُمُ بِنَهِ ٱلْعَلِيَ ٱلْكَبِيرِ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿ رَفِيعُ ٱلذَرَحَنْتِ ذُو ٱلْعَرَيْنِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱللَّهُ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ وقال : ﴿ إِنَّهُ قَوِى شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْقَذِيزِ ٱلْعَلَيْ وَقَال : ﴿ إِنَّهُ قَوِى شَدِيدُ ٱلْعَقَابِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى ٱلْقَذِيزِ ٱلْعَلَيْ وَقَال : أَمْرِى إِلَى ٱللَّهُ وَيُنَهُ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَأَنَا أَمْرِى إِلَى اللَّهُ وَيُنَهُ مَدَيدُ ٱلْعَقَابِ ﴾ وقال تعالى : ﴿ وَأَنَا أَمْرِى إِلَى اللَّذِينِ اللَّهُ وَيْعَابُ وقال تعالى : ﴿ وَأَنَا أَدْعُوكُمْ إِلَى الْعَذِيزِ ٱلْعَلَيْنِ وقال : ﴿ وَأُنْوَضُ أَمْرِى إِلَى اللَهُ مِنْهُ اللَهُ رَبُكُمْ خَلِقُ صَعَلَى الْعَالِي وَلَهُ إِلَّهُ مُوْ مَا لَهُ سَيَعَاتِ مَا مَتَكُولُ وقال تعالى : ﴿ ذَلِحُمُ اللَهُ رَبُحُمَةُ اللَهُ رَبُكُمْ خَلِقُ صَعَلَى الْعَالَي الْعَذِينَ اللَّهُ مُنْ إِلَى الْعَالَي الْعَالَي الْعَالَي الْعَذِينَ الْوَلَا الْعَالَى الْعَذِينِ الللّهُ مُعَنِي الللَّعَانِ مَا مَعَالَى : الْمَرِي اللَّهُ رَبُحُمُ الللَهُ رَبُكُمْ خَلِقُ صَعَلَى الْعَالَي الْعَالَي الْعَرِينَ الللَهُ مَاللَهُ مَنْ اللَهُ مَنْ اللَهُ وقال تعالى : اللَّهُ رَبُحُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ خَلِقُ صَعَالَ الْعَالَي الْعَالَي فَوْ عَالَى تُوالَكُونَ ﴾ إلَي اللَّهُ وَلَ

السجدة [فصلت]: ﴿أَنَهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِبِدُ﴾ وقال: ﴿أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ نَجِيطُ﴾. حمعسق [الشورى]: ﴿أَلَدَ الْمَزِيزِ الْمَكِيمِ﴾ وقال: ﴿وَهُوَ الْمَلِيُّ الْمَظِيمُ﴾ وقال: ﴿أَلَا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْغَفُرُرُ الرَّحِيمُ﴾ وقال: ﴿أَلَدَ حَفِظُ عَلَيْهِمَ﴾ وقال: ﴿وَلَا الْمَلِيُّ الْمَظِيمُ﴾ وقال: ﴿أَلَا إِنَّ كُلِّ شَيْءٍ فَذِيرٌ﴾ وقال تعالى: ﴿فَاطِرُ السَّمَوَنِ وَالأَرْضَ؟ ، وقال تعالى: ﴿أَلَا يَعَلَى الْمَوْتَ وَهُوَ عَلَ بَرُزُقُ مَن يَشَآةٌ وَهُوَ الْقَوِي ٱلْعَزِيرُ﴾ وقال تعالى: ﴿وَهُو الْوَلِيُ الْحَلِيمُ فَي الْمَوْتَ وَهُوَ عَلَ

**الزخرف: ﴿**وَهُوَ الَّذِى فِى السَّمَآءِ إِلَنَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَنَّهُ وَهُوَ الْمَكِيمُ الْمَلِيمُ (لِيُهُ وَتَبَارَكَ الَّذِى لَمُ مُلْكُ ٱلسَّمَوَنِ وَالْأَرْضِ وَمَا يَبْنَهُمَا وَعِندَمُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَإِلَيْهِ مُرْجَعُونَ (٢٠) .

**الدخان: ﴿** إِنَّهُ هُوَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيدُ ﴾ رَبِّ السَّمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَاً إِن كُشُد تُوفِيبَ ﴾ لَا إِلَنَهُ إِلَا هُوَ يُحْيِ. وَيُثِيثُ رَئِبُكُرُ وَرَبُ مَابَآبِكُمُ ٱلأَوَّلِينَ ﴾.

**الجاثية: ﴿**فَلِنَّهِ الْمُمَدُّ رَبِّ السَّمَوَّتِ وَرَبِّ الْأَرْضِ رَبِّ الْمَلَمِينَ ﴾ وَلَهُ الْكِبْرِيَّاءُ فِي السَّمَوَّتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْمَـزِيرُ الْحَكِيـدُ ﴾.

**الاحقاف: ﴿**رَبِّ أَوَنِعَنِي أَنْ أَشْكُرَ بِعَمَنَكَ الَتِي أَنْسَمْتَ عَلَىٰ وَعَلَىٰ وَالِدَىَّ وَأَنَّ أَعْمَلَ صَلِيمًا نَرْضَنْهُ وَأَصْلِحْ لِي فِي ذُيَيَتِيُّ إِنِي ثَبْتُ إِلَيْكَ وَإِنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ﴾ «١٥».

الذاريات: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ ٱلْزَّاقُ ذُو ٱلْنُؤَوَ ٱلْمَتِينُ ٢

الطور: ﴿ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلْجَبِعُ ﴾ «٢٨».

**القمر: ﴿**فَدَعَا رَبَّهُۥ أَنِي مَنْلُونٌ فَأَنْنَصِرَ﴾ . وقال تعالى: ﴿فَأَخَذَنَامُ أَخَذَ عَزِيزٍ تُمْقَنَدِرٍ﴾ وقال تعالى: ﴿عِندَ مَلِيكِ تُمْنَدِرٍ﴾.

**الرحمن: ﴿**وَيَبْغَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْمُكَالِ وَٱلْإِكْرَادِ﴾. وقال تعالى: ﴿نَبَرَكَ أَسْمُ رَبِّكَ ذِى ٱلْمَكَالِ وَٱلْإِكْرَامِ﴾ \*٧٨».

**الحديد: ﴿**سَبَّحَ لِلَّهِ مَا فِي اَلَنَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ وَهُوَ الْعَرِبُرُ الْمَكِيمُ ۞ لَمُ مُلْكُ السَمَوَنِ وَٱلأَرْضِ يُغَي. وَيُوسِنُّ وَهُوَ عَلَى كُلِ شَقٍ فَدِيرُ ۞ هُوَ الأَوْلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّنِهِرُ وَٱلْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِ شَقٍ عَلِيمُ ۞ . وقال: ﴿وَإِنَّ اللَّهَ بِكُرْ لَرَءُوثٌ زَحِيمٌ﴾ وقال: ﴿وَاللَّهُ ذُو الْفَصْـلِ الْمَظِيمِي﴾. وقال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْفَنِيُّ الْمَيَبِدُ﴾ وقال: ﴿ إِنَّ اللَّهَ فَوِيُّ عَزِيرٌ﴾.

الحشو: ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ﴾ . وقال تعالى : ﴿ وَالَذِينَ جَآمُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا اَغْنِسَرَ لَنَكَ وَلِإِخْرَيْنَا الَذِينَ سَبَقُونَا بِالإِبِنَنِ وَلَا تَجْعَلْ فِى فُلُوبِنَا غِلَا لِلَّذِينَ مَامَنُوا رَبَّنَا إِلَى رَمُوتُ رَحِيمُ . وقال تعالى : ﴿ هُوَ اللَهُ الَذِي لَآ إِلَىٰهُ إِلَا هُوَ عَنِلِمُ الْمَدْمِنِ وَالشَّهَارَةَ هُوَ الرَّحْنُ الرَّحِيمُ () هُوَ اللَّهُ اللَّذِي لَا مَالِهِ اللَّهُ الَذِي لَةَ إِلَىٰهُ اللَهُ هُوَ عَنِلِمُ الْمَدْمِنُ وَالشَّهَارَ المُنَحَيمُ أَلَمَ اللَهُ اللَّذِي لَا هُوَ اللَهُ اللَّهُ اللَّذِينَ السَّيْمَ المَدْوِمُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ الْمُتَحَيِّرُ سُبَحَنَ اللَّهِ عَمَا يُشْرِحُونَ إِلَى هُوَ اللَّهُ الْمَنْذِينُ السَّيْنَ اللَّهُ اللَّهُ الْ الْمُتَحَيِرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُومَ اللَّهُ اللَّهُ عَمَا اللَّهُ الْذَي الْمَعْتَقُولُ اللَّهُ الْمُوالِ

**الممتحنة؛ ﴿** تَبْنَا عَلَيْكَ تَوْكُمُنَا وَإِلَيْكَ أَنْبَنَا وَإِلَيْكَ الْسَمِيرُ ﴾ رَبَّنَا لَا غَمَلُنَا فِتْنَةً لِلَّذِينَ كَفَرُوا وَاغْفِرْ لَنَا رَبُّنَا ۖ إِنَّكَ أَنَتَ الْعَزِيرُ الْمُكِيرُ ﴾ . وقال تعالى : ﴿ فَإِنَّ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْمُعِيدُ﴾ . وقال : ﴿ وَآنَهُ فَدِيرُ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ ٧٧».

الجمعة: ﴿ يُسَبِّحُ بِلَهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ٱلْمَلِكِ ٱلْقُدُوسِ ٱلْمَزِيرِ ٱلْهَكِيمِ ﴾ ٩١».

**التغابن: ﴿** يُسَبِّحُ لِلَّهِ مَا فِي ٱلسَّمَوَٰنِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِّ لَهُ ٱلْمُلْكُ وَلَهُ ٱلْحَمَّذُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ مَّتَىءٍ فَدِيرًا﴾ . وقال تعالى: ﴿وَاللَّهُ غَيْنًا حَمِيدٌا﴾ . وقال: ﴿ ٱللَّهُ لَآ إِلَنَهَ إِلَّا هُوَّ وَعَلَى اللَّهِ فَلْبَتَوَكَلَ ٱلْمُؤْمِنُونَ» . وقال: ﴿وَاللَّهُ شَكُوُرُ حَلِيهُمْ ۞ عَنِامُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ٱلْمَزِيزُ الْحَكِيمُرُ ۞ .

المتحريم: ﴿ وَأَنْنَهُ مَوْلَنَكُمْ وَهُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ﴾ (٢).

المسلك: ﴿ تَبَرَكَ الَّذِى بِيَدِهِ ٱلْمُلْكُ وَهُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾ . إلى قسسوله : ﴿ وَهُوَ الْمَزِيرُ ٱلْغَفُورُ﴾ «١–٢».

القلم: ﴿ قَالُوا سُبْحَنَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا طَلِيبِي؟ ٢٩٩.

**فوح: ﴿**زَبِ ٱغْفِـرْ لِي وَلِوَلِدَى وَلِمَن دَخَـلَ بَيْغِي مُؤْمِنًا وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِنَىتِ وَلَا نَزِدِ ٱلظَّالِمِينَ إِلَّا نَبَازُلُ¥ «٢٨».

المزمل: ﴿ زَبُّ الْنَمْرِةِ وَٱلْمَرْبِ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَّ مَاتَّخِذُهُ زَكِيلًا ٢٠٠

النبا: ﴿ زَبِ ٱلسَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا ٱلرَّحْمَنُّ لَا يَتَلِكُونَ مِنْهُ خِطَابًا﴾ «٣٧».

**المبروج: ﴿**وَمَا نَقَمُوا مِنْهُمْ إِلَّا أَن يُؤْمِنُوا بِاللَّهِ الْعَرْبِزِ الْمَحْبِيدِ ﴾ الَّذِي لَمُ مُلكُ السَّمَنوَتِ وَالْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْحِ شَهِيدُ ﴾ . إلى قوله تعالى : ﴿ إِنَّهُ هُوَ بُبَدِئُ وَبُمِيدُ ﴾ وَهُوَ الْنَفُورُ الْوَدُودُ ﴾ ذُو الْمَرْضِ الْمَجِدُ ﴾ مَنَانُ لِنَا يُرِيدُ ﴾ . إلى قوله تعالى : ﴿ وَاللَّهُ مِن وَرَآيَهِم شِجِيطًا﴾ .

المتين: ﴿ أَلِنَّسَ أَنَّهُ بِأَخَكَمِ ٱلْحَكَمِينَ ﴾ ٨٥.

الإخلاص: ﴿ فَنْ هُوَ آلَهُ أَحَسَدُ ﴾ اللهُ العَسَمَةُ ﴾ لَمَ سَيَعِدْ وَلَمْ يُولَـدُ ﴾ وَلَمْ يَكُن لَمُ صَحْفُوا أَحَدُنُا ﴾ . الناس: ﴿ قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ ٱلنَّاسِ ۞ مَلِكِ ٱلنَّاسِ ۞ إِلَكِ ٱلنَّاسِ . وأما الأخبار:

ا –**لد:** الأسماء الحسنى وهي مرويّة عن النبيّ ﷺ ، ولها شرح عظيم ولا تقرأها إلاّ وأنت طاهر، وهي:

بسم الله الرحمن الرحيم، يا الله آهيا، هو الله أشراهيا، يا الله يا حيَّى يا قيّوم، يا الله يا أوَّل كلِّ شيء وآخره لا شيء يكون قبله، ولا شيء يكون بعده يا الله يا حافظ يا حفيظ تحفظ السّماء أن تقع على الأرض إلاّ بإذنك، يا حفيظ يا الله يا منعام يا منعم خلقت النعمة ظاهرةً وباطنةً يا الله وأسألك وأدعوك باسمك الّذي أنشأت به ما شنت من مشيّتك يا الله، وأسألك وأدعوك باسمك الّذي تقطّع به العروق من العظام، ثمَّ تنبت عليها اللحم بمشيّتك، فلا ينقص منها مثقال ذرَّة بعظيم ذلك الاسم بقدرتك يا الله .

وأسألك باسمك الذي تعلم به ما في السّماء وما في الأرض وما في الأرحام ولا يعلم ذلك أحدٌ غيرك يا الله وأسألك باسمك الذي تنفخ به الأرواح في الأجساد فيدخُلُ بعظيم ذلك الاسم كلُّ روح إلى جسدها ولا يعلم بتلك الأرواح التي صوّرت في جسدها المسمّى في ظلمات الأحشاء إلا أنت وأسألك باسمك التي تعلم به ما في القبور وتحصّل به ما في الصّدوريا الله وأسألك باسمك الذي أنبتَّ به اللّحوم على العظام فتنت عليها بذلك الاسم يا الله. وأسألك باسمك الذي أنبتَّ به اللّحوم على العظام فتنت عليها بذلك الاسم يا من مشيئتك العُظمى إلى أجل مسمّى يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به الحياة من مشيئتك العُظمى إلى أجل مسمّى يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به الحياة في الخلق عند انقطاع آجالهم وفراغ أعمالهم يا الله وأسألك باسمك الذي طيّبت به نفوس عبادك فطابت لهم أسماؤك الحسنى وآلاؤك الكُبرى يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به نفوس في الحلق عند انقطاع آجالهم وفراغ أعمالهم يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به نفوس في الحلق عند انقطاع آجالهم وفراغ أعمالهم يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به نفوس في الحلق عند انقطاع آجالهم وفراغ أعمالهم يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به نفوس عبادك فطابت لهم أسماؤك الحسنى وآلاؤك الكُبرى يا الله وأسألك باسمك الذي طيّبت به نفوس عبادك فطابت لهم أسماؤك الحسنى والاول الكُبرى يا الله وأسألك باسمك الذي علي به فور الماجد في والحد الذي خشعت له المبال وما فيها يا الله . وأسألك باسمك الذي تقول به للشيء كن

وأسألك باسمك العظيم الذي تجلّيت به لعظمة سلطانك يا الله وأسألك باسمك الكبير الشّأن يا عظيم السّلطان يا الله وأسألك باسمك البُرهان المنير الذي سكن له الضّياء والنّور يا الله . وأسألك بأسمائك الوحدانيّة يا واحدُ يا الله وأسألك بأسمائك الفردانيّة يا فردُ يا الله ، وأسألك بأسمائك الصمدانيّة يا صمدُ يا الله وأسألك بأسمائك الكبريائيّة يا كبيرُ يا الله وأسألك باسمك الذي هو على كلّ شيء، وفوق كلّ شيء وقبل كلّ شيء، وبعد كلّ شيء، ومع كلّ شيء يا الله .

وأسألك باسمك الّذي سمّيت به نفسك أوّل كلِّ شيء وآخر كلِّ شيءٍ والظّاهر والباطن وأنت بكلِّ شيء عليمٌ يا الله وأسألك باسمك الّذي هو عندك مكنون مخزون الّذي كتبه القلم في قدم الأزمنة في اللّوح المحفوظ يا الله. بحار الأنوار/ج٩٠

وأسألك باسمك الّذي تجري به الفلك في البحر المُسلسل المحبوس بقدرتك يا الله وأسألك باسمك الّذي يُسبّح لك به قَطر المطر والسّحاب الحاملات قطرات رحمتك يا الله وأسألك باسمك الّذي أجريت به وابل السّحاب في الهواء بقُدرتك يا الله .

وأسألك باسمك الّذي تنزلُ به قطر المطر من المعصرات ماءً ثجّاجاً فتجعله فرجاً يا الله وأسألك باسمك الّذي ملأت به قُدسَك بعظيم التقديس يا قدُّوس يا الله .

وأسألك باسمك الّذي استعان به حملة عرشك فأعنتهم وطوَّقتهم احتماله فحملوه بذلك الاسم يا الله، وأسألك باسمك الّذي خلقت به الكُرسيِّ سعة السموات، والأرض يا الله وأسألك باسمك الّذي خلقت به العرش العظيم الكريم وعظّمت خلقه فكان كما شئت أن يكون بذلك الاسم يا عظيم يا الله، وأسألك باسمك الّذي طوَّقت به العرش بهيبة العزَّه والسلطان يا الله وأسألك باسمك الّذي تُخرج به نبات الأرض منافع لخلقك وغياثاً يا الله.

وأسألك باسمك الّذي تطيّبُ به كلَّ مرٍ وحلوٍ وحامض وهُو من طينةٍ واحدةٍ يا الله وأسألك باسمك المحسن المجمل المنعم المفضل يا الله وأسألك باسمك الّذي ملاً الدَّهر قُدسُه فعظّمته بالتقديس يا قدُّوس يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت وبرحمتك أستجير وبعزَّتك أستعينُ يا مُعين يا الله .

وأسألك باسمك يا لا إله إلآ أنت الصَّمَدُ الَّذي لا نفاد له يا الله وأسألك باسمك الَّذي تقطّع به أكناف السّموات والأرض لدعوتك ياالله وأسألك باسمك الَّذي خلقت به النّجوم وجعلت منها رجوماً للشياطين ما بين السّماء والأرض يا الله وأسألك باسمك الَّذي تنتثرُ به الكواكب نثراً لدعوتك يا الله.

وأسألك باسمك الَّذي يطيرُ به الطير في جوِّ السَّماء صافَّات بأمرك يا الله وأسألك باسمك الَّذي أحضرت به الأرضون لأمرك يا الله وأسألك باسمك الَّذي يُسبَح لك به كلُّ شيء بلُغات مختلفة يا الله . وأسألك باسمك الذي تنفتح به أبواب السموات يا الله وأسألك باسمك الذي إذا دعيت به أجبت وإذا سئلت به أعطيت يا الله وأسألك باسمك الذي يسبح لك به البرق الخاطف والصواعق العاصفة يا الله وأسألك باسمك الذي تسبح لك به الرياح العاصفات في مجاريها يا الله وأسألك باسمك الذي ينزل به مع كل قطرة ملك من السماء يسبحك به ولا يرجع إلى يوم القيامة يا الله .

وأسألك باسمك الذي شققت به الأرض شقاً وأنبتَّ فيها حباً وعنباً وقضباً وزيتوناً ونخلاً وحدائق غلباً وفاكهة وأباً يا الله وأسألك باسمك الذي تخرج به الحبوب من الأرض فتزين بها الأرض فتذكر بنعمتك يا الله وأسألك باسمك الذي تسبح لك به الضفادع في البحار والأنهار والغدران بألوان صفاتها واختلاف لغاتها يا الله وأسألك باسمك الذي يسبح لك به الملك ١٣ - باب / أسماء الله الحسنى التي اشتمل عليها القرآن الكريم...

القائم على الصخرة تحت الأرضين السفلي فيثبت عليها بذلك الاسم فهو يسبحك به خشية أن يسقط من مقامه فيهلك يا الله .

وأسألك باسمك الذي أثبتَّ به الأرضين على هامة ذلك الملك القائم على الصخرة بأمرك فهو يسبحك بذلك الاسم دائماً لا يفتر من التسبيح لك والتقديس ليدوم ثبوتها وإلا يسقط في اليم فيهلك يا الله . وأسألك باسمك الذي أهبطتَّ به الصخرة من جنة الفردوس إلى تحت الأرضين السفلى كلها فجعلتها أساساً لقدمي ذلك الملك يقف عليها بقدرتك فهو يُسبّحُ لك بذلك الاسم وهي مُسبَّحةٌ لك به لا يفتر من التسبيح لك لئلاً يقع في اليمِّ الأكبر على البردة العُظمى يا الله .

وأسألك باسمك الّذي أثبتَّ به قوائم الثور على شوكة من ظهر الحوت فثبت عليها قوائمهُ بقُدرتك يا الله فهو يسبّح لك بذلك الاسم لا يفتر من التسبيح لحظةً خوفاً أن يقع في اليمِّ فيهلك يا الله. وأسألك باسمك الّذي أثبتَّ به اليمَّ الأكبر على البردة العُظمى فهو يُسبِّح لك بذلك الاسم لا يفتر منه أبداً يا الله.

وأسألك باسمك الّذي أثبتَّ به البردة مُطيفةً على النار بقدرتك فهي مُسبَّحةٌ لك بذلك الاسم لا تَفترُ من التسبيح والتقديس خَشية أن تَذُوب من وهج النار الكبرى يا الله وأسألك باسمك الّذي أثبتَ به جهنّم بجميع ما خلقت فيها على متن الريح فاستقرَّت عليه بقدرتك فهي مسبِّحة لك بذلك الاسم لا تفتر من التسبيح والتقديس لثلاً تخترق بها الريح فتذريها يا الله.

وأسألك باسمك الّذي أقررت به الريح على السَّموم فاستقرَّت لعظمة ذلك الاسم فهي مسبَّحة لك بذلك الاسم لا تفتر من التسبيح والتقديس خشية أن تحرقها سمَّ تلك السَّموم فتهلك يا الله وأسألك باسمك الّذي أقررت به السَّموم على النَّور فاستقرَّت عليه بأمرك بذلك الاسم يا الله . وأسألك باسمك الّذي أثبتَّ به النّور على الظلمة والظّلمة على الهواء فاستقرَّ ذلك على الثَرى بقدرتك بذلك الاسم يا الله ، وأسألك باسمك الّذي حملت به الثرى على حرفين من كتابك المخزون ولا يعلم ما تحت الثرى إلاّ أنت يا الله .

وأسألك باسمك الذي تسبّح لك به الملائكة حول العرش والأرضين يا الله وأسألك باسمك الذي تسبّح لك به الملائكة الذين خلقتهم من ضياء ذلك الاسم يا الله، وأسألك باسمك الذي تسبّح لك به الملائكة الذين خلقتهم من الرحمة يا الله وأسألك باسمك الذي تسبّح لك به الملائكة الذين خلقتهم من الظلمة يا الله وأسألك باسمك الذي تسبح لك به الملائكة الذي خلقتهم من العذاب يا الله.

وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به الملائكة الّذين خلقتهم من البرد يا الله وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به الملائكة الّذين خلقتهم من الثّلج والنّار وألّفت بينهم بعظمة ذلك الاسم لا تذيب النّار الثلج ولا يطفىء الثلج النّار يا الله. وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به الملائكة الّذين خلقتهم من النور فيخرج من أفواههم النّور بذلك الاسم يا الله وأسألك باسمك الّذي خلقته من تسبيح ذلك الاسم وبه يخرج من أفواههم تسبيح تخلق منه ملائكةً يسبّحونك ويقدّسونك ويهلّلونك ويكبّرونك ويمجّدونك بذلك الاسم إلى يوم القيامة يا الله .

وأسألك باسمك الّذي خلقت به ملائكةً من رحمتك فهم بذلك الإسم يرحمون الضعفاء من خلقك يا رحيم يا الله وأسألك باسمك الّذي خلقت به ملائكة الرأفة والرحمة وزيّنتهم برأفتك فهم يتحنّنون بذلك الإسم على عبادك يا الله

وأسألك باسمك الذي خلقت به ملائكةً من رحمتك فهم بذلك الاسم يرحمون الضعفاء من خلقك يا رحيم يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به ملائكةً من سخطك وجعلتهم ينتقمون ممّن تشاء من خلقك يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت الأوَّل بغير تكوين يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت الآخر بلا نفادٍ يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت البارئ بغير غاية يا الله . وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت الدائم بلا فناء يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت القائم على كلّ نفس بما كسبت يا الله ، وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت العزيز بلا معين يا الله .

وأسألك باسمك يا لا إله إلآ أنت القاضي في خلقه بما يشاء كيف يشاء لما يشاء بلا مشير يا الله، وأسألك باسمك يا لا إله إلآ أنت وحدك لا شريك لك يا الله وأسألك يا لا إله إلآ أنت لا ندَّ لك ولا عديل لك ولا نظير لك ولا سميَّ لك ولا صاحبة لك ولا ولد لك ولا مولود لك ولا ضدَّ لك ولا معاند لك ولا مكايد لك ولا يبلغ أحد وصفك أنت كما وصفت نفسك أحد صمد لم يتخذ ولداً ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد يا الله.

وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الذي ليس كمثله شيء وهو السميع العليم يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الواحد الفرد الصّمد ليس كمثلك شيء ولا مدى لوصفك يا الله، وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت ليس أحداً سواك يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت ليس إلهاً غيرك يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت ليس خالقاً ولا رازقاً سواك يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الظاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا الله . وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا الله . وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا الله . وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا يا به الله باسمك يا لا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا الله . وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا الله . وأسألك باسمك يا لا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بالقدرة والكبرياء والبرهان والسلطان يا يا به . وأسألك باسمك الا إله إلا أنت الطاهر في كلّ شيء بيه يا الله وأسألك باسمك الذي لا يحيط به علم الله . وأسألك باسمك الذي الم يا له يو يحويه حكم الحكماء يا الله وأسألك باسمك الذي لا يغلماء يا الله وأسألك باسمك الذي لا يحويه حكم الحكماء يا الله وأسألك باسمك الذي لا يغلبه تدبير الفقهاء يا الله وأسألك باسمك الذي لا ينالهُ تفكّر العقلاء يا الله .

وأسألك باسمك الّذي لا يبصرهُ بصر البصراء يا الله وأسألك باسمك الّذي لا يعلمهُ أحدً سواك يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت المخزون المكنون الّذي لا يعرفهُ أحدٌ إلاّ بالآيات الواضحات، والدلالات البيّنات، والعلامات الظاهرات، من عجائب الخلق من النار والنور والظُلمات، والسَّحاب المتطابقات، والرياح الذاريات، والأعين الجاريات، والنجوم المُسخّرات، وجلاميد الأهوية المتراكمات بين الأرضين والسموات، والعيون المنفجرات، والأنهار الجاريات، والبحار وما فيهنَّ من الأمم المختلفات، كلَّ يسبّح لك بذلك الاسم العظيم الّذي لا تفنى عجائبهُ لما عظّمتهُ وشرَّفته وكرَّمتهُ وكبّرته.

وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به الجبال الرّاسيات بأمرك يا الله وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به الأنهار الجاريات بأمرك يا الله وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به البحار الزاخرات الّتي هي بالأرض محيطات يا الله .

وأسألك باسمك الذي تسبّح لك به الأشجار المخضرّات النضرات والأوراق الزّاهرات والأغصان المشمرات الطيّبات كلَّ يسبّح لك بذلك الاسم يا الله وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به العيون الواقفات بقدرتك يا الله وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به النخل الباسقات يا الله وأسألك باسمك الكبير الجليل الأجلّ الأعظم الّذي إذا دعيت به أجبت وإذا سئلت به أعطيت وإذا أقسم به عليك بررت يا الله . وأسألك باسمك الّذي من دعاك بغيره لم يزدد من معرفته بك إلاّ بعداً وينقلب إليك البصر خاستاً وهو حسيريا الله وأسألك باسمك الّذي خلقت به النيران بجميع ما خلقت فيها بذلك الإسم يا الله وأسألك باسمك الّذي خلقت به رضوان

وأسألك باسمك الّذي خلقت به مالك خازن النيران من الغضب والإنتقام يا الله وأسألك باسمك الّذي غرست به أشجار الجنان زينةً لها بذلك الإسم يا الله وأسألك باسمك الّذي فتحت به أبواب الجنان لأهل طاعتك وغلّقتها عن أهل معصيتك بذلك الإسم يا الله.

وأسألك باسمك الّذي فتحت به أبواب النيران لأهل معصيتك وغلّقتها عن أهل طاعتك بذلك الإسم يا الله وأسألك باسمك الّذي فجّرت به عيون الجنان لأوليائك يا الله وأسألك باسمك الّذي خلقت به جنّة عرضها كعرض السماء والأرض وكذلك جعلت كلَّ شيء من الجنان بقدرتك يا الله وأسألك باسمك الّذي وضعته على الجنان فحسنت وأشرقت وتزيّنت بضوء نور ذلك الإسم يا الله .

وأسألك باسمك الّذي خلقت به الشمس والقمر والنجوم المُسخّرات بأمرك وأجريتهم في الفُلك بقدرتك يا الله وأسألك باسمك الّذي تسبّح لك به النجوم بعظمتك يا الله وأسألك باسمك الّذي كتبته حول سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى وجعلت فيها رحمتك ومغفرتك ورضوانك بذلك الإسم يا الله. وأسألك باسمك الّذي في خزائن رحمتك ومغفرتك فهو يترأّف برأفتك على الراحمين والمستغفرين والناس من عبادك يا الله وأسألك باسمك الّذي بحار الأنوار /ج٩٠

في خزائن ملكك وعنده قضاء سلطانك يا الله وأسألك باسمك الّذي افتخرت به نفسك وبكبريائك وعظمتك ولا ينبغي الفخر والكبرياء والعظمة والمنّة إلاّ لك يا الله.

وأسألك باسمك الّذي خلقت به جبرئيل من روح القدس وجعلته سفيراً بينك وبين أنبيائك بذلك الإسم يا الله وأسألك باسمك الّذي خلقت به ميكائيل من نور البهاء وجعلته بكيل المطر عالماً وكلّ ذلك عندك معلوماً وعدد كلٌ قطرة مفهوماً بذلك الإسم يا الله.

وأسألك باسمك الّذي خلقت به إسرافيل، وعظّمت خلقته بذلك الإسم فهو يسبّحك به إلى يوم القيامة يا الله وأسألك باسمك الذي خلقت به عزرائيل ملك الموت فظلّ بعظيم ذلك الإسم وكيلاً على قبض الأرواح وهي له سامعة مطيعة لأمره بذلك الإسم يا الله.

وأسألك باسمك الّذي دعاك به إسرافيل فأجبته والعرش على كاهله وهو فارش أجنحته لم يضطجع ولم ينم ولم يأكل ولم يشرب ولم يغفل منذ خلقته ولم يشتغل عن عبادتك طرفة عين هيبة لك وخوفاً بذلك الإسم يا الله.

وأسألك باسمك الذي يسبّح لك به إسرافيل فيقطع تسبيحه على جميع الملائكة عبادتهم لإستماعهم إلى طيب صوته وتسبيحه بذلك الإسم يا الله وأسألك باسمك الّذي يسبّح لك به عزرائيل في مقامه بين يديك بذلك الإسم يا الله . وأسألك باسمك الذي يسبّح لك به جبرئيل في مقامه بين يديك بذلك الإسم يا الله وأسألك باسمك الذي يسبّح لك به إسرافيل فتخلق من كلّ لفظة من تسبيحه ملكاً يسبّحك بذلك الإسم إلى يوم القيامة يا الله .

وأسألك باسمك الذي خلقت به وأحييت جميع خلقك بعد أن كانوا أمواتاً بذلك الإسم إذ قلت في كتابك ﴿وَكُنتُمْ أَمَوَتَا فَأَخِبَكُمْ ثُمَّ يُعِمِتُكُمْ ثُمَّ يُحَمِّيكُمْ ثُمَّ إِلَيْهِ تُرَجَعُونَ﴾ يا الله وأسألك باسمك الذي تميت به جميع خلقك عند فناء آجالهم يا الله وأسألك باسمك الذي تحيي به جميع خلقك للقيام بين يديك يا الله .

وأسألك باسمك الذي تحشر به جميع خلقك يخرجون من الأجداث سراعاً يا الله وأسألك باسمك الذي ينفخ به إسرافيل فتخرج به الأرواح من القبور وتنشقُّ عن أهلها فتدخل كلُّ روح إلى جسدها لا تتشابه على الأرواح أجسادها بذلك الإسم فتخرج بهم إلى ربّهم ينسلون يا الله. وأسألك باسمك الطاهر يا الله وأسألك باسمك القدُّوس يا الله وأسألك باسمك المقيل يا الله وأسألك باسمك الحقِّ المبين يا الله وأسألك باسمك الرشيد مرشدنا يا باسط البسيطة يا الله وأسألك باسمك الودود المتوحّديا الله وأسألك باسمك الرشيد مرشدنا يا الله وأسألك باسمك الواهب المُوهب يا وهّاب يا الله وأسألك باسمك الغائب في خزائن الغيب

وأسألك باسمك الغافر يا غَفّار الذنوب يا الله وأسألك باسمك ذو العفو والغفران والرحمة والرضوان يا الله وأسألك بأسماء نعمائك الدائمة يا مُنعم يا الله، وأسألك بأسماء آلائك الباقية يا باقي يا الله، وأسألك باسمك الَّذي طوَّقت به أبصار عبادك يوم القيامة حتّى ينظروا إلى نور وجهك الكريم الباقي يا الله .

وأسألك باسمك الذي قذفت به الخوف في قلوب الخائفين الراجين فهم يرجون رحمتك ويخافون عذابك يا الله وأسألك باسمك الذي وضعته على سمائك فتزيَّنت بنور بهائك يا الله وأسألك باسمك الذي تنوّم به العيون وأنت حيَّ قيّوم لا تأخذك سنةً ولا نوم يا حيُّ يا قيّوم. وأسألك باسمك الذي أنزلته على عيون أهل الغفلة فغفلوا عنك فناموا عن طاعتك يا قيّوم السماوات والأرض يا الله وأسألك باسمك الذي أنزلته على عيون محبّيك فطار عنهم النَّوم إجلالاً لعظمة ذلك الإسم فقاموا صفوفاً بين يديك قياماً على أقدامهم يناجونك في فكاك

وأسألك باسمك التمّام العامّ الكامل يا الله وأسألك باسمك ص ويس والصافّات وحم عسق وكهيعص يا الله وأسألك باسمك الم الله لا إله إلاّ هو الحيُّ القيّوم يا الله وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت الملكُ الحقُّ المُبين يا الله .

وأسألك باسمك يا لا إله إلاّ أنت الرازقُ الخالقُ البارئ المُبدئ المعيد الفعّالُ لما يُريدُ يا الله وأسألك يا لا إله إلاّ أنت سبحانك إنّي كنت من الظالمين يا الله وأسألك باسمك العزيز الأعزّ لا عزيز غيرك يا عزيز يا الله.

وأسألك باسمك العليّ العالي المُبارك البارّ يا بارًا بعباده يا الله وأسألك باسمك الجواد الأجود يا جوادُ يا الله وأسألك باسمك الكريم الأكرم يا أكرم الأكرمين يا الله وأسألك باسمك القابض الباسط يداك مبسوطتان بالخير والجبروت يا الله وأسألك باسمك أنت الرازقُ في الظلّ والحرور والخير والشرور والغمّ والسرور ولا يَعزبُ عنك في الأزمان والدُهور يا سيّد يا غَفور يا سند يا شكور يا الله.

وأسألك باسمك الجامع المجموع الجليل الجميل يا الله وأسألك باسمك الدائم القائم الحافظ يا حفيظ يا الله وأسألك باسمك الظاهر الباطن البرهان المبين يا الله.

وأسألك باسمك الّذي تعلم به حاجتي وما في نفسي وضميري لأنّك أنت تعلم ضمائر القلوب يا علاّم الغيوب يا غفّار الذُّنوب يا ستّار العيوب إغفر لي ما سبق في علمك من ذنوبي واستر عليّ فيما بقي من عمري يا كريم يا الله وأسألك باسمك الكريم المنير يا نور السّموات والأرض يا الله.

يا من هو باسط السّموات والأرض يا الله يا من هو ملك السّموات والأرض يا الله يا من هو بكلِّ شيءٌ محيط في السّموات والأرض يا الله يا حيّ السّموات والأرض يا الله يا أحد السموات والأرض يا الله ، يا قاضي السّموات والأرض يا الله يا قيُّوم السّموات والأرض يا الله . يا قدُّوس السّموات والأرض يا الله يا مؤمن السّموات والأرض يا الله يا سلام السّموات والأرض يا الله يا جبّار السّموات والأرض يا الله ، يا طاهر السّموات والأرض يا الله ، يا عزيز السّموات والأرض يا الله يا جميل السّموات والأرض يا الله يا مكوّن السّموات والأرض يا الله .

يا بارىء السّموات والأرض يا الله، يا سلطان السّموات والأرض يا الله يا صمد السّموات والأرض يا الله، يا واحد السّموات والأرض يا الله، يا من هو معروف في السّموات والأرض يا الله، يا من هو بالجود موصوف في السّموات والأرض يا الله.

يا معبود من في السّموات والأرض يا الله، يا موجد من في السّموات والأرض يا الله، يا سيّد من في السّموات والأرض يا الله، يا شديد من في السّموات والأرض يا الله، يا رحيم من في السّموات والأرض يا الله، يا من ليس له صاحبة ولا ولد في السّموات والأرض يا الله، يا من ليس له معين في السّموات والأرض يا الله.

يا من ليس له وزير في السّموات والأرض يا الله، يا من ليس له عديل في السّموات والأرض يا الله، يا من ليس له بديل في السّموات والأرض يا الله، يا من ليس له شبيه في السّموات والأرض يا الله، يا من لا يقاس به شيء في السّموات والأرض يا الله، يا من لا يدركه من في السّموات والأرض يا الله.

يا حكم من في السّموات والأرض يا الله، يا من يعلم ما في السّموات والأرض يا الله، يا من يسجد له من في السّموات والأرض يا الله، يا من هو مذكور بكلّ لسان في السّموات والأرض يا الله، يا من هو مقصود بالخير في السّموات والأرض يا الله.

يا دائم الملك في السّموات والأرض يا الله يا من لا يزيل ملكه أهل السّموات والأرض يا الله، يا من له الأسماء الحسنى في السّموات والأرض يا الله يا من له الكبرياء في السّموات والأرض يا الله يا من له العزَّة في السّموات والأرض يا الله.

يا من له ملكوت السّموات والأرض يا الله، يا عظيم السّموات والأرض يا الله، يا جليل السّموات والأرض يا الله، يا قدير السّموات والأرض يا الله يا مقتدر السّموات والأرض يا الله، يا من يعيش في كنفه أهل السّموات والأرض يا الله، يا من بيده مقاليد السّموات والأرض يا الله، يا من يبسط رزقه على أهل السّموات والأرض يا الله، يا من نعمته لا تحصى على أهل السّموات والأرض يا الله.

يا من رأفته على أهل السّموات والأرض يا الله يا من هو متفضّل على أهل السماوات والأرض يا الله، يا من هو متعطِّف على أهل السماوات والأرض يا الله يا من هو مُنعم على أهل السماوات والأرض يا الله يا من وَجب حقُّه على أهل السماوات والأرض يا الله يا من وجب شُكره على أهل السماوات والأرض يا الله.

يا من وجبَ ذكره على أهل السماوات والأرض يا الله يا من وَجب عبادته على أهل السماوات والأرض يا الله، يا من أياديه على أهل السماوات والأرض يا الله يا من فضله على أهل السماوات والأرض يا الله، يا من تفضّله على أهل السماوات والأرض يا الله يا من تعطُّفه على أهل السّماوات والأرض يا الله، يا من نعمه مبسوطة على أهل السماوات والأرض يا الله، يا من هو ناصرً لأهل السماوات والأرض يا الله، يا من هُو غافر لأهل السّماوات والأرض يا الله، يا من هو تَوّابٌ على أهل السّماوات والأرض يا الله يا لطيفاً بأهل السماوات والأرض يا الله يا من هو توابٌ على أهل السّماوات والأرض يا الله يا ما ما ما وات والأرض يا الله يا من في قبضته أهل السّماوات والأرض يا الله يا من أهل السّماوات

يا عليماً بأهل السّماوات والأرض يا الله يا من أهل السّماوات والأرض عبيده يا الله يا من يحكم على أهل السماوات والأرض يا الله يا من هو كنز لأهل السّماوات والأرض يا الله يا من هو ذخر لأهل السّماوات والأرض يا الله .

يا من هو كهف لأهل السّماوات والأرض يا الله يا من هو منجى لأهل السّموات والأرض يا الله يا من هو ملجاً لأهل السّماوات والأرض يا الله يا من هو حصن لأهل السّماوات والأرض يا الله يا من هو حسن الصنع في أهل السّماوات والأرض يا الله يا قديم الإحسان بأهل السّماوات والأرض يا الله يا مجمل أهل السّماوات والأرض يا الله يا من له المنّة على أهل السّماوات والأرض يا الله .

يا من لا يؤدِّي حقّه أهل السّماوات والأرض يا الله يا من لا يؤدي شكره أهل السّماوات والأرض يا الله يا من لا يبلغ كنه عظمته أهل السّماوات والأرض يا الله يا من له ميراث أهل السّموات والأرض يا الله يا من هو وارث أهل السّماوات والأرض يا الله يا مثبت أهل السّماوات والأرض يا الله يا محيي أهل السّماوات والأرض يا الله يا مميت أهل السّماوات والأرض يا الله .

يا نافع أهل السّماوات والأرض يا الله يا من يرجوه أهل السّماوات والأرض يا الله يا ثقة أهل السّماوات والأرض يا الله يا أمل أهل السّماوات والأرض يا الله يا رجاء أهل السّماوات والأرض يا الله يا زين أهل السّماوات والأرض يا الله يا من يذكره أهل السّماوات والأرض يا الله يا من يسأله أهل السّموات والأرض يا الله .

وأسألك بكلِّ اسم سميت به نفسك واستويت به على عرشك وهو مكتوب على كرسيَّك يا الله وأسألك باسمك الَّذي من دعاك به أجبته، ومن ناداك به لبّيته ومن ناجاك به ناجيته يا الله وأسألك باسمك المخزون المكنون الطّهر الطّاهر يا الله وأسألك باسمك الّذي من استغاثك به أغثته ومن استجارك به أجرته يا الله وأسألك باسمك الّذي لا يعلمه أحد سواك يا الله .

وأسألك باسمك الّذي كتبته على قلب محمّد ﷺ فعرف ما أوحيته إليه من وحيك فبحقّ محمّد وآل محمّد وبحقّ حقّك على محمّد وآل محمّد وبحقّهم عليك أسألك أن تصلّي عليهم أجمعين كما صلّيت وباركت ورحمت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد، وأعطني سؤلي في الدُّنيا والآخرة فإنَّك تعلم سؤلي ومناي وأن تجعل نفسي مطمئنَّةً بلقائك صابرةً على بلائك راضية بقضائك مشتاقة إلى لقائك.

اللّهمَّ إنّي عبدك ابن عبدك ابن أمتك ناصيتي بيدك أتقلّب في قبضتك نافذ فيَّ حكمك ماض فيَّ قضاؤك أمرتني فعصيت، ونهيتني فأتيت ودعوتني إلى طاعتك فقصّرت وحلمت عنيَّ فأسرفت وأحسنت إليّ وإلى نفسي أسأت وهذه يداي يا سيّداه يا مولاه مرفوعة إليك ومتوكّل عليك، وتانب إليك فيما أتيت من سوء فعالي وقبيح أعمالي وطول آمالي .

وهذه رقبتي إليك خاضعة عندك ذليلة لديك خاشعة، فإن أخذت فبعدلك وإن عفوت فبفضلك، فكن عند ظنّي بك محسناً يا محسن يا مجمل يا منعم يا مفضل يا أكرم الأكرمين يا أجود الأجودين يا الله يا أرحم الراحمين يا سامع كلِّ صوت.

يا أبصر الناظرين، يا أسرع الحاسبين، يا أحكم الحاكمين، يا خير الغافرين يا خير الشاكرين، يا خير الفاصلين، يا خير الرّازقين، يا رازق المقلّين، يا راحم المذنبين، يا مقيل عثرة العاثرين، يا معطي المساكين، يا ذا القوّة المتين، يا أوسع المعطين، يا وليَّ المؤمنين أنت المستعان، وعليك المعوَّل، وإليك المشتكى، وبك المستغاث، وأنت المؤمّل والرجاء، والمرتجى للآخرة والأولى.

اللَّهمَّ أنت الذَّاكر لمن ذكرك، الشَّاكر لمن شكرك، المجيب لمن دعاك المغيث لمن ناداك، والمرجى لمن رجاك، المقبل على من ناجاك، المعطي لمن سألك أسألك يا سيّدي برحمتك الّتي وسعت كلَّ شيء، وانقادت به القلوب إلى طاعتك وأقلت بها العثرات إلى رحمتك يا أرحم الرَّاحمين.

اللّهمَّ إنّي أرغب إليك فقيراً وأتوكّل عليك محتسباً وأسترزقك متوسّعاً سيّدي أنت بحاجتي عليم فكن بها حفيّاً فإنّك بها عالم غير معلّم، وأنت بها واسع غير متكلف، قادر عليها غير عاجز، قويٌّ غير ضعيف.

اللَّهمَّ إِنِّي أسألك بحقٌ ما في هذا الكتاب من أسمائك ودعائك وأسمائك الحسنى وآلائك الكبرى العظمى أن تغفر لي ما سلف من ذنوبي، وعافني فيما بقي من عمري، وهب لي عملاً صالحاً رضيًّا زكيًّا تقيَّا وتقبّله منّي ولا تردَّه عليَّ إِنَّكَ جواد كريم، وأنت على كلِّ شيء قدير.

اللّهمَّ إنّي أسألك يا أكرم الأكرمين، يا خير من سئل وأجود من أعطى أسألك أن تغفر لي ما أخطأت وما تعمّدت وما نسبت وما ذكرت وما أنكرت وما علمت وما جهلت وما أنت أعلم به منّي عزَّ جارك وجلَّ ثناؤك ولا إله غيرك تعاليت أن يكون لك ولد أو شريك، وتجبّرت أن يكون لك ندَّ لا إله إلاّ أنت وحدك لا شريك لك.

اللّهمَّ إنّك تعلم أنَّ هذا قولي سرّاً وعلانية، اللّهمَّ فإن كنت صادقاً في ذلك فاغفر لي ولوالديّ وارحمهما كما ربّياني صغيراً اللّهمَّ إنّه لا براءة لي فأعتذر ولا قوَّة لي فأنتصر غير أنّي مقرُّ بالذنب العظيم العظيم على نفسي، ومعترف به عندك ومستغفر منه إليك يا من لا تتعاظمه الذُّنوب، ولا تنقصه المغفرة، اغفر لي ذنوبي واستر عليَّ عيوبي يا كريم يا عظيم يا حليم يا عليم يا الله يا الله يا الله يا ربِّ يا ربِّ استجب لي دعائي ولا تشمت بي أعدائي ولا تجعل النَّار مأواي واجعل الجنّة منزلي وقراري ومسكني ومثواي يا سيّدي ورجائي وثقتي ومولاي.

اللَّهُمَّ إِنِّي أسألك وأدعوك دعاء المضطرِّ الضرير، وأدعوك دعاء المكبّل الأسير، وأرجوك رجاء المستجير الغريق، الَّذي قد تحيّر من كثرة ذنوبه، وغرق في بحار عيوبه.

سيِّدي أدعوك دعاء من لا يكشف ما به غيرك يا كريم أدعوك دعاء من ليس له سواك يا أرحم الرَّاحمين . اللّهمَّ إنِّي أسألك وأدعوك دعاء من اشتدَّت فاقته، وقلّت حيلته، وضعفت قوَّته، وعظمت فيما عندك رغبته وألقى إليك بحاجته وقصدك بمسألته .

يا أكرم من سئل وأفضل من أعطى يا ربِّ يا ربِّ يا ربِّ اللهمَّ إنِّي أسألك أن تحييني حياة الأبرار، وأن تتوفّاني وفاة الأخيار الَّذين هم في القيامة مصابيح الأنوار الَّذين لا خوف عليهم ولا هم يحزنون اللّهمَّ إنِّي أسألك أن تجعلني في الدُّنيا على حذر، ومن الآخرة على وجل ومن نفسي على حسن عمل ومن يقين قلبي على قرب أمل يا أكرم الأكرمين، اللهمَّ إنَّي أسألك الأمن والإيمان، والسّلامة والإسلام، والعفو والغفران، والوَّحمة والرِّضوان، والنجاة من النيران، يا أرحم الرَّاحمين يا كريم.

اللهمَّ إنِّي أسألك يا من ليس له سميّ أن تصلّي على محمد وآل محمد كما صلّيت على إبراهيم وآل إبراهيم إنّك حميد مجيد اللّهمَّ اجمع بيني وبين محمّد وآل محمّد في رحمتك يا أرحم الرَّاحمين، فإنّي آمنت به ولم أره، ولا تحرمني في القيامة رؤيته، وأحيني على سنّته، واقبضني على ملّته، واحشرني في زمرته، وأدخلني في شفاعته، واسقني بكأسه الأوفى مشرباً رويًا سانغاً هنيئاً طيّباً مريئاً شربة لا ظمأ بعدها يا كريم.

أنت سيّدي ورجائي وذخري وذخيرتي وأملي! قصّر في الدُّنيا آمالي وأدم رغبتي إليك وآمالي اللهمَّ كم من نعمة أنعمت بها عليَّ قلَّ لك عندها شكري وكم من بليّة ابتلتني بها، قلّ لك عندها صبري، فيا من قلَّ عند نعمته شكري فلم يحرمني، ويا من قلَّ عند بليّته صبري فلم يخذلني، ويا من رآني على الخطايا وعلى المعاصي فَسترها عليَّ ولم يفضحني، ورآني مُقيماً على ما يكرهُ من الزلاّت والهفَوات فَلم يشهَرني، وكان بي حَفيّاً وبما وعدني من خير مليّاً وخَلقني سليماً سويّاً.

اللّهمَّ إنّي أسألك وأدعوك يا ذا المعروف الّذي لا ينقضي أبداً ويا ذا المنِّ الّذي لا يفنى أبداً ويا ذا النعم الّتي لا تُحصى عدداً احفظني فيما غاب عنّي، ولا تكلني إلى نفسي فيما أحصرتهُ عليَّ فتُهلكني إنّك جوادٌ كريم. اللّهمَّ إنّي أسألك فرجاً قريباً، وصبراً جميلاً وأجراً عظيماً ورزقاً واسعاً وأسألك العافية في جميع البلايا والعافية في الدُّنيا والآخرة برحمتك يا الله. وأسألك الآمة باسما: ما ديراة بالتواساتياه من معاه السياسية عنه أسانة.

وأسألك اللّهمَّ باسمك وأدعوك وأبتهل إليك وأرجوك يا من لا تضرُّه الذُنوب ولا تنقصه المغفرة اغفر لي ما لا يضرُّك وهَب لي ما لا ينقصُك يا رحيم إنَّك جوادٌ كريم.

اللَّهمَّ صلَّ على محمد وآل محمد بعدد ما خَلفتَ ورزقت، وبعدد ما أنت خالقهُ ورازقهُ أضعافاً مضاعفة أبداً إلى يوم القيامة، وصلِّ علينا معهم أجمعين يا أرحم الراحمين اللَهمَّ إنّي أسألك أن تفتح لي خزائن الأرض وأن تُعافيني أبداً ما أبقيتني واعصمني وارحمني إذا توقيتني وآمنّي إذا حشرتني، وسكّن رَوعي بين يديك إذا أوقفتني للحساب بين يَديك يا أرحم الراحمين.

اللَّهمَّ إنِّي أسألك أن تجعلني بك مؤمناً، وأحيني لك موقناً واجعلني لك مُسلماً، وبك واثقاً ولك راجياً، وعليك متوكّلاً، وإليك متوسّلاً، ومن عذابك آمناً، اللّهمَّ أحيني على السلام، وأنت عنّي راض غير غضبان، واجمع اللّهمَّ بيني وبَين محمّد وآل محمّد ﷺ في المقام المحمود والحوض المشهود، ولقّني حجّتي يوم ألقاك، وارزقني من رحمتك ما تُغنيني به عن رحمة من سواك يا أرحم الراحمين ولا تعذَّبني بعدها أبداً.

اللَّهمَّ وارزقني يا واسع المغفرة، يا قريب الرحمة، من فضلك الواسع رزقاً هنيناً لا تفقرني بعده أبداً، رزقاً أصونُ به ماء وجهي ما أحييتني أبداً اللّهمَّ إنّي أسالك أن تجعل على الهُدى أمري، والتقوى زادي، وأقلني عَثرتي، واجعل على الصدق كلمتي، وفي اليقين همَّتي، وعلى الإخلاص سريرتي، واجعل على حُسن الطاعة لك جميع شأني.

اللَّهمَّ إِنِّي أسألك أن تجعل التقوى زادي إلى يوم معادي، والجنّة ثوابي والحسنات مآبي، وهب لي اليقين والهُدى، والعفاف والغنى والكفاف والتّقوى والعافية في الآخرة والأولى يا كريمُ اللَّهمَّ صلّ على محمد وآل محمد وعلى ملائكتك الروحانيّين وحمَلة عرشك أجمعين من أهل السماوات وأهل الأرضين، وارزُقني شفاعة محمد وآله عند الحوض المورود، والمقام المحمود، مع الرُّكع السُّجود إنّك غفورٌ ودُود.

إلهي أستغفرك من جميع ما علمته منّي وما جهلته أنّا من نفسي، يا غفاريا قهّاريا عزيزُيا كريم يا جبّاريا عَفوُّيا ستّارُيا الله يا ربِّ يا ربَّ يا ربَّ إلهي جميع خلقك يسألونك الحاجات وأنت لهم بها مليَّ، وحاجتي أن تَذكُرني على طول البلاء إذا نسيني أهلي وأهل الدُّنيا ذكر من دامت وحدتهُ ونفدت مُدّته، وخلت أيّامه، وفنيت أعوامُه وبقيت آثامه، يا كريماً تظاهرت عليَّ منه النعم وتداركت عنده منّي الذنوب.

إلهي إنّي أستغفرك من الذّنوب الّتي تداركت منّي إليك، وأحمدكُ على النعم الّتي تظاهرت منك عليَّ، يا كبير كلِّ كبير، يا من لا شريك لهُ ولا وزير يا خالق الشمس والقمر المنبر، با عصمة الخائف المُستجيريا سميع يا بصيرُيا واحم الشيخ الكبير، يا رازق الطفل الصغير، يا مُطلق المكبّل الأسير، يا جابر العظم الكسير، يا قاصم كلّ جبّار عنيديا الله يا أرحم الراحمين أسألك بمعاقد العزّ من عرشك، ومنتهى الرحمة من كتابك، وبأسمائك الثمانية المكتوبة على فلك الشمس أن تُصلِّي على محمد وآله وأن تُجيرني من شرّ كلِّ ذي شرّ، ومن بغي كلِّ باغ ومن حَسد كلِّ حامد، ومن فساد كلِّ فاسد، ومن أذى كلِّ مُؤذ، ومن طُغيان كلِّ طاغ، ومن جور كلِّ جائر، ومن قضاء السوء ومن قرين السوء، ومن صاحب السوء، ومن رفيق السوء، ومن جليس السوءيا أرحم الراحمين.

اللَّهمَّ إِنِّي أسألك يا من خلق الذَّرّ، وأعشب البرّ، وشَقَّ الصخر، وفلق البحر، وخَصَّ بالفخر محمداً الطُهر صلِّ عليه وآله واكفني ما أهمّني من أمور الدُّنيا والآخرة يا الله برحمتك ياكريم. اللَّهمَّ وعافني في الدُّنيا من شرِّ الشيطان، وجور السلطان، ومن الضَّلالة والطغيان، إنَّك كريمٌ منّان، اللَهمَّ إنَّك أكرم مسؤول فأسألك أن تحييني حياة السُّعداء، وأن تتوقًاني وفاة الشُهداء، وأنت عنّي راضٍ غير غضبان يا رحيم يا رحمان.

اللّهمَّ عافني في الدُّنيا من شرَّ البلاء والأذى وعافني في الآخرة من النار، وسوء الحساب، ومن الأهوال الطّوال، والأغلال الثقال، وأليم النكال، ومن الزقّوم وشُرب الحميم واليحموم، ومن مُقاساة السموم، في شدَّة الغمُوم، بدار الأحزان والهُموم، يا حيُّ يا قيُّوم يا الله. وأسألك يا ربِّ بما في هذا الكتاب من الأسماء العظام، والأحرف الكرام أن تعطيني وجميع إخواني المؤمنين ما سألتك، ورغبتُ فيه إليك، وابدأ بهم وثنّ بي يا كريم إنّك على كلِّ شيء قدير.

اللَّهمَّ إِنَّكَ خلقت برأفتك أقواماً أطاعوك فيما أمرتهم وعملوا لك فيما خلقتهم له فإنَّهم لم يبلغُوا ذلك إلاّ بك، ولم يوفِّقهم له غَيرُك يا كريمُ كانت رحمتُك لهم قبل طاعتهم لك، فأسألك يا إلهي بحقّهم عليك وبحقَّك عليهم أن تجعلني معهم ومنهم آمين ربَّ العالمين وصلَّ اللَّهمَّ على محمد المصطفى والرسول المجتبى المبلغ رسالاتك، والمظهر لمعجزاتك، وبراهين كلماتك، وعلى آله الطاهرين الأخيار الغُرُّ الميامين الأبرار، وتقبّل مني ما دعوتك ورجوتك، واقرنه بالإجابة يا أرحم الراحمين ﴿ رَبَّنَا لَا نُوَاخِذَنَآ إِن نَسِينَآ أَوْ أَخْطَكَأَنًا﴾ <sup>(1)</sup> . . . الآية وصلّى الله على سيدنا محمد وآله أجمعين ﴿ سُبُحَنَ رَبِّكَ رَبِّ ٱلْعِزَقِي <sup>(٢)</sup> . . . الآيات الثلاث<sup>(٣)</sup>

٢ – **مهج:** من كتاب تعبير الرؤيا لمحمّد بن يعقوب الكليني: أحمد، عن الوشّاء، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: رأيت أبي ﷺ في المنام فقال: يا بنيَّ إذا كنت في شدَّة فأكثر من أن تقول: «يا رؤوف يا رحيم» والّذي نراه في النوم كما نراه في اليقظة<sup>(1)</sup>.

(٢) سورة الصافات، الآية : ٢٨٦.

- (1) سورة البقرة، الآية: ٢٨٦.
- ۳۹۷ مین، ص ۵۵۸–۵۷۵.
   (٤) مهج الدعوات، ص ۳۹۷.

وعن الحسين بن عليّ ﷺ عن النبيّ ﷺ أنّه قال: إنَّ جبرئيل ﷺ أتى إليَّ بسبع كلمات وهي الّتي قال الله: ﴿وَإِذِ ٱبْنَكَ إِبَرَهِمَ رَيُّهُ بِكَلِبَنَتِ فَآتَنَهُنُّ﴾<sup>(1)</sup>: يا الله يا رحمان يا رب يا ذا الجلال والإكرام يا نور السماوات والأرض يا قريب يا مجيب، الخبر<sup>(٢)</sup>.

٤ – الدر المنثور؛ للسيوطي: عن أبي نعيم باسناده، عن محمد بن جعفر قال: سألت أبي جعفر بن محمّد الصادق، عن الأسماء التسعة والتسعين الّتي من أحصاها دخل الجنّة فقال: هي في القرآن ففي الفاتحة خمسة أسماء: يا الله، يا ربّ، يا رحمان يا رحيم، يا مالك، وفي البقرة: ثلاثة وثلاثون اسماً هم: يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا عليم، مالك، وفي البقرة: ثلاثة وثلاثون اسماً هم يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا عليم، مالك، وفي القرآب، يا بصير، يا واسع، يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا عليم، مالك، وفي البقرة: ثلاثة وثلاثون اسماً هم يا محيط، يا قدير، يا عليم، يا حكيم، يا عليم، يا عظيم، يا تقديم، يا عليم، يا عليم، يا تقديم، يا عليم، يا عظيم، يا تقديم، يا عليم، يا عظيم، يا تقديم، يا حكيم، يا عليم، يا عظيم، يا تقدم، يا تقديم، يا واسع، يا كافي يا رؤوف، يا بديع، يا شاكر، يا واحد، يا سميع، يا قابض، يا بسط، يا حيُّ يا قيّوم، يا غنيُّ، يا حميد، يا غفور، يا حليم، واحد، يا قديم، يا قديم،

وفي آل عمران: يا وله ب، يا قائم، يا صادق، يا باعث، يا منعم، يا منفضّل وفي النساء: يا رقيب، يا حسيب، يا شهيد، يا مقيت، يا وكيل، يا عليَّ، يا كبير وفي الأنعام: يا فاطر، يا قاهر، يا لطيف، يا برهان، وفي الأعراف: يا محيي يا مميت، وفي الأنفال: يا نعم المولى، ويا نعم النصير، وفي هود: يا حفيظ، يا مجيد يا ودود، يا فعّالاً لما يريد، وفي الرعد: يا كبير، يا متعال، وفي إبراهيم: يا منّان، يا وارث وفي الحجر: يا خلاق، وفي مريم: يا فرد، وفي طه: يا غفّار، وفي قد أفلح: يا كريم، وفي النور: يا حقَّ، يا مبين، وفي الفرقان: يا فا هادي، وفي سبأ: يا فتّاح، وفي الزمر: يا عالم، وفي غافر: يا غافر، يا قابل التوب، يا فا الطول، يا رفيع، وفي الذاريات: يا رزّاق، يا ذا القوة، يا متين، وفي الطور: يا برُ، وفي اقتربت: يا مقتدر، يا مليك، وفي الزّحمن: يا ذا الجلال والإكرام، يا ربَّ المشرقين ورب

سورة البقرة، الآية: ١٢٤.
 الدعوات للراوندي، ص ٤٥ ح ١٤١.

المغربين، يا باقي، يا معين، وفي الحديد: يا أوَّل، يا آخر، يا ظاهر، يا باطن، وفي الحشر: يا ملك، يا قدُّوس، يا سلام يا مؤمن، يا مهيمن، يا عزيز، يا جبّار، يا متكبّر، يا خالق، يا بارىء، يا مصوّر وفي البروج: يا مبدئ، يا معيد، وفي الفجر: يا وتر، وفي الإخلاص: يا أحديا صمد<sup>(۱)</sup>.

١٤ – باب فضل الحوقلة وما يناسبه زائداً

على ما مر في باب الكلمات الأربع الّتي يفزع إليها وفي غيره

١ - فوادر الراوندي: بإسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه عنه قال: قال رسول الله عنه المعروف يدفع ميتة السوء، والصدقة في السو تطفىء غضب الرب، وصلة الرحم تزيد في العمر، وتنفي الفقر، ولا حول ولا قوة إلا بالله كنز من كنوز الجنة، وهو شفاء من تسعة وتسعين داء أدناها الهم<sup>(٢)</sup>.

وبهذا الاسناد قال: قال رسول الله ﷺ : من ألح عليه الفقر فليكثر من قول لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله العليَّ العظيم .

۲ - دعوات الراوندي: قال أبو الحسن شين : قول لا حول ولا قوّة إلاّ بالله يدفع أنواع البلاء.

وقال الصادق ﷺ : إذا توالت عليك الهموم فقل لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله.

وقال ابن عباس: جاء عوف بن مالك الأشجعيّ إلى النبيّ قال: يا رسول الله إنَّ ابني قد أسره العدوُّ وقد اشتدَّ غمّي وعيل صبري، فما تأمرني؟ قال: آمرك أن تكثر من قول لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله على كلِّ حال، فانصرف وهو يقول لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله على كلِّ حال، فبينا هو كذلك إذ أتاه ابنه معه مائة من الإبل، غفل عنها المشركون، فاستاقها فأتى الأشجعيُّ رسول الله يَشْبَ فذكر له ذلك، فنزلت هذه الآية: ﴿وَمَن يَنَّقِ اللّهَ يَجْعَلُ لَهُ مُحْرَمًا ﴾

وعن النبيّ ﷺ من حلي في عينه شيء من الأهل والمال والولد، فقال ما شاء الله لا قوَّة إلاّ بالله، منع، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿وَلَوْلَآ إِذْ دَخَلَتَ جَنَّنَكَ قُلْتَ مَا شَاَءَ ٱللَهُ لَا قُوَّةً إِلَّا إِلَنَّهُ﴾<sup>(٤)</sup>.

٣ – **البلد الأمين؛ ف**ي فضائل الذكر للفريابيّ من قال لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، ولا ملجاً منه إلاّ إليه، دفع الله عنه سبعين باباً من الضّرُ أدناها الفقر.

- الدر المنثور، ج ٣ ص ١٤٨.
   (٢) نوادر الراوندي، ص ٩٤ ح ٣٨.
- (٣) الدعوات للراوندي، ص ٨٨ و٣٥٣.
   (٤) الدعوات للراوندي، ص ١١٩ ح ٢٦٨.

٤ - ورأيت: بخط الشهيد علم أنَّ النبي عَنْ قَال: ما على الأرض أحد يقول لا إله إلا الله والله أكبر، ولا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، إلاّ كفرت عنه خطاياه، ولو كانت مثل زبد البحر.

## 10 - باب الاستغفار وفضله وأنواعه

**الآيات: النساء: (**وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذ ظُلْمَتُوَا أَنْفُسَهُمْ جَمَاءُوكَ فَأَسْتَغْفَرُوا أَلَّهُ وَأَسْتَغْفَكَرُ لَهُمُ

وقال: ﴿وَأَسْتَغْفِرِ ٱللَّهُ إِنَّ ٱللَّهَ كَانَ غَفُوْلًا تَعِيمًا ﴾ ١٠٦٠.

وقال: ﴿وَمَن يَعْمَلْ شُوَءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ, ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَـفُوْلَ رَجِيمًا ﴾ «١١٠». **الأنفال: ﴿**وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ ﴾ (٣٣٣.

هود؛ ﴿وَأَنِ اسْتَنْفِرُوا رَيْكُرْ ثُمَّ تُوْبُوا إِلَيْهِ بُنَيْعَكُم مَنَعًا حَسَنًا إِلَىٰ أَجَلِ تُسَمَّى وَيُؤْتِ كُلَّ ذِى فَضَلِ نَصْلَمُ ﴾ ٣٣. وقال تعالى حاكياً عن هود: ﴿وَيَنفَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُدَّ تُوْبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّحَلَة عَلَيْحَصُم مِدَرَارًا وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَى قُوَنِيكُمْ وَلَا نَنَوَلُوا مُجْرِمِينَ ﴾ ٢٥٢.

وقال تعالى حاكياً عن صالح: ﴿فَأَسْتَغْفِرُوهُ ثُمَّ تُوَبُوَا إِلَيْهِ إِذَ رَبِّي قَرِيبٌ بَجِّيبٌ ﴾ ٣٦١.

وقال سبحانه حاكياً عن شعيب ﷺ: ﴿وَٱسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ نُوْبُواْ إِلَيْهُ إِنَّ رَبِّ رَجِهُ وَدُودٌ ﴾ ٩٠٠.

يوسف: ﴿قَالُوا يَتَأَبَّنَا اَسْتَغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَآ إِنَّا كُنَّا خَطِيبَنَ ٢ قَالَ سَوْفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُمْ رَبِّ إِنَّهُ هُوَ ٱلْغَفُورُ الرَّحِيـهُ ٢

الكهف: ﴿وَمَا مَنَعَ ٱلنَّاسَ أَن يُؤْمِنُوْا إِذْ جَاءَهُمُ ٱلْهُدَىٰ وَيَسْتَغْفِرُوا رَبَّهُمْ إِلَّا أَن تأْنِيَهُمْ سُنَّهُ ٱلْأَوَّلِينَ أَوَ يَأْنِيَهُمُ ٱلْعَذَابُ قُبُلًا ﴾ (٥٥٠.

النمل: ﴿ لَوْلَا تَسْتَغْلِرُونَ آلَتَهَ لَمَلَّكُمْ تُرْجَعُونَ ﴾ (٢ ٢).

المؤمن [غافر]: ﴿وَأَسْتَغْفِرُ لِدَبُّهِكَ ﴾ «٥٥،

محمد: ﴿فَأَعْلَمُ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَكِ ١٩٠.

نوح: ﴿نَعْلَتُ اسْتَغْفِرُوا رَبَّتُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَارًا ٢ ثُرَّسِلِ ٱلسَّمَاءَ عَلَيْكُمْ قِدْرَارًا ٢ وَيُمْدِدَكُمْ بِأَمَوَٰلِ وَبَيِنَ وَيَجْسَلُ لَكُرُ جَنَّتِ وَيَجْعَلُ لَكُرُ أَنْهَنُوا ٢٠٠٠

آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ لأصحابه: ألا أخبركم بشيء إن أنتم فعلتموه تباعد الشيطان منكم كما تباعد المشرق من المغرب؟ قالوا: يلى، قال: الصوم يشوِّه وجهه، والصدقة تكسر ظهره، والحبُّ في الله والموازرة على العمل الصالح يقطعان دابره، والاستغفار يقطع وتينه، ولكلِّ شيء زكاة وزكاة الأبدان الصيام<sup>(١)</sup>.

> **صح:** عنه ﷺ مثله. **ما: ن**يما أوصى به الصادق ﷺ سفيان الثوريّ مثله<sup>(٣)</sup>.

٣ – **ل:** عن عليِّ بن الحسين ﷺ قال: من قال أستغفر الله وأتوب إليه فليس بمستكبر ولا جبّار إنَّ المستكبر من يصرُّ على الذنب الّذي قد غلبه هواه فيه وآثر دنياه على آخرته<sup>(٤)</sup>. **أقول:** تمامه في باب التهليل<sup>(٥)</sup>.

٤ - ٤ عن سعيد بن علاقة، عن أمير المؤمنين علي قال : الاستغفار يزيد في الرزق<sup>(٢)</sup>.
٥ - ٤ عن سعيد بن علاقة، عن أمير المؤمنين علي قال : الاستغفار يزيد في الرزق<sup>(٢)</sup>.
٥ - ٤ ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقي، عن ابن محبوب، عن هشام ابن سالم، عن أبي عبد الله علي قال : ما من مؤمن يقترف في يوم أو ليلة أربعين كبيرة فيقول وهو نادم :
أبي عبد الله الذي لا إله إلا هو الحين القيوم بديع السماوات والأرض ذا الجلال والإكرام وأسأله أن يتوب علي على أو ليلة أربعين كبيرة فيقول وهو نادم :

**ثو:** المتوكّل، عن الحميريّ، عن أحمد بن محمد، عن ابن محبوب مثله<sup>(٨)</sup>. ٦ – **ل:** الأربعمائة قال أمير المؤمنين ﷺ : أكثروا الإستغفار تجلبوا الرزق<sup>(٩)</sup>.

٧ - ها: بإسناد أخي دعبل، عن الرضا، عن آبائه عني قال: قال أمير المؤمنين علي :
 تعطّروا بالإستغفار لا تفضحكم روائح الذنوب<sup>(١١)</sup>.

٨ - مع: العسكريّ، عن بدر بن الهيثم، عن عليّ بن المنذر، عن محمّد ابن الفضيل، عن أبي الصباح، عن الصادق عليتي قال: من أعطي أربعاً لم يحرم أربعاً من أعطي الدعاء لم يحرم الإجابة، ومن أعطي الإستغفار لم يحرم التوبة، ومن أعطي الشكر لم يحرم الزيادة، ومن أعطي الصبر لم يحرم الأجر<sup>(١)</sup>.

٩ مع: عليَّ بن أحمد الطبريّ، عن الحسن بن عليّ بن زكريّا، عن خراش مولى أنس، عن أنس قال: قال رسول الله ﷺ: لذكر الله بالغدوّ والآصال خير من حطم السيوف في سبيل الله بترضي ، يعني فمن ذكر الله بترضي بالغدوّ ويذكر ما كان منه في ليله من سوء عمله، سبيل الله بترضي ، يعني فمن ذكر الله بترضي بالغدوّ ويذكر ما كان منه في ليله من سوء عمله، واستغفر الله وتاب إليه، فإذا انتشر في إبتغاء ما قسم الله له، إنتشر وقد حطّت عنه سيّئاته، واستغفر الله وتاب إليه، فإذا انتشر في إبتغاء ما قسم الله له، إنتشر وقد حطّت عنه سيّئاته، واستغفر الله وتاب إليه، فإذا انتشر في إبتغاء ما قسم الله له، إنتشر وقد حطّت عنه سيّئاته، وغفرت له ذئوبه، وإذا ذكر الله بترضي وهي العشيّات راجع نفسه فيما كان منه يومه وغفرت له ذئوبه، وإذا ذكر الله بترضي في الأصال وهي العشيّات راجع نفسه فيما كان منه يومه دلك من سرف على نفسه، وإضاعة لأمر ربّه، فإذا ذكر الله بترضي إذا بن راح إلى أهله، وقد خفرت له ذئوب يومه وإنما تحمد الشهادة أيضاً إذا كان من تائب إلى الله مستخفر من معصية الله بترضي إلى الله مستخفر من معصية الله بترضي إلى الله الما عنه من الله الله الله الله اله، إلى الله الله من من من من الله اله، وقد عمله، وأنه من منه يومه وغفرت له ذئوبه، وإذا ذكر الله بترضي واله عنه من ربّه، فإذا ذكر الله بترضي والما يعنه من معمل الله، من منه من منه منه منه، وإضاعة لأمر ربّه، فإذا ذكر الله بترضي إذا كان من تائب إلى الله مستغفر من معصية الله بترضي (٢).

١٠ - مع: عبد الحميد بن عبد الرَّحمان، عن أبي يزيد الهرويّ، عن سلمة ابن شبيب، عن محمّد بن منيب، عن السري بن يحيى، عن هشام، عن أبي الزُبير عن جابر بن عبد الله أنَّ رسول الله عنه قال: تعلّموا سيّد الإستغفار: «اللهمَّ أنت ربّي لا إله إلاّ أنت خلقتني وأنا عبدك، وأنا على عهدك، وأبوء بنعمتك عليَّ وأبوء لك بذنبي، فاغفر لي إنه لا يغفر الذنوب إلاّ أنت» (<sup>n)</sup>.

ا ا – **ثوء** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن معروف، عن النوفليّ، عن السّكونيّ، عن الصادق عليمية عن آبائه عليمية قال: قال رسول الله عظيمة : لكلّ داء دواء، ودواء الذنوب الإستغفار<sup>(٤)</sup>.

١٢ - ثو: أبي، عن سعد، عن الحسن بن عليّ، عن عبيس بن هشام، عن سلاّم الخيّاط، عن أبي عبد الله تلقيّظ قال: من قال: أستغفر الله، مائة مرَّة حين ينام، بات وقد تتحاتُ الذنوب كلّها عنه، كما تتحاتُ الورق من الشجر، ويصبح وليس عليه ذنب<sup>(٥)</sup>.

١٣ - ثوء ماجيلويه، عن محمّد بن يحيى، عن الأشعريّ، عن موسى بن جعفر، عن الحسن بن عليّ بن بقّاح، عن الحسن بن عليّ بن بقّاح، عن صالح بن عقبة، عن عبد الله بن محمّد الجعفيّ، عن أبي جعفو عليه قال: كان رسول الله تشكّ والإستغفار لكم حصنين حصينين من العذاب، فمضى أكبر الحصنين، وبقي الإستغفار فأكثروا منه فإنّه ممحاة للذنوب، قال الله نتخرّين : فويمَمْ وَمَا كَانَ أَلَنَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسَتَغْفِرُونَ (<sup>(1)</sup>).

- معاني الأخبار، ص ٣٢٣.
   معاني الأخبار، ص ٤١١.
- (٣) معاني الأخبار، ص ١٤٠. (٤) (٦) ثواب الأعمال، ص ١٩٩.

١٤ – **ثو:** أبي، عن سعد، عن النهدي، عن إسماعيل بن سهل قال: كتبت إلى أبي جعفر الثاني ﷺ : علّمني شيئاً إذا أنا قلته كنت معكم في الدُّنيا والآخرة قال: فكتب بخطّه أعرفه: أكثر من تلاوة إنّا أنزلناه، ورطّب شفتيك بالإستغفار<sup>(١)</sup>.

١٥ – **ثو:** أبي، عن الحميريّ، عن هارون، عن ابن صدقة، عن الصادق عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : طوبى لمن وجد في صحيفة عمله يوم القيامة تحت كلِّ ذنب أستغفر الله<sup>(٢)</sup>.

١٦ **- ثو:** ماجيلويه، عن محمّد بن يحيى، عن الأشعري، عن عليَّ بن السنديّ عن محمّد ابن عمرو بن سعيد، عن عمرو بن سهل، عن هارون بن خارجة، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر عليميني قال: من استغفر الله بعد صلاة الفجر سبعين مرَّة غفر الله له، ولو عمل ذلك اليوم أكثر من سبعين ألف ذنب، ومن عمل أكثر من سبعين ألف ذنب فلا خير فيه<sup>(٣)</sup>.

١٧ - ثوة أبي، عن عليّ بن موسى، عن أحمد بن محمّد، عن بكر بن صالح عن الحسن ابن عليّ، عن عبد الله بن عليّ، عن عليّ بن عليّ اللّهبي، عن الصادق عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه : أربع من كنَّ فيه كان في نور الله الأعظم من كان عصمة أمره شهادة أن لا إله إلاّ الله، وأنّي رسول الله، ومن إذا أصابته مصيبة قال إنّا لله وإنّا إليه راجعون، ومن إذا أصاب خيراً قال : الحمد لله، ومن إذا أصاب خطيئة قال : أستغفر الله وأتوب إليه<sup>(3)</sup>.

1A - معن؛ النوفليّ، عن السكونيّ، عن الصّادق، عن آبائه ١٩٩ قال: قال رسول الله ١٩٤ : من ظهرت عليه النعمة فليكثر الحمد لله، ومن كثرت همّه فعليه بالإستغفار، ومن ألحَّ عليه الفقر فليكثر من قول: لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، ينفي الله عنه الفقر<sup>(o)</sup>.

١٩ - سن؛ النوفليّ، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله، عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عنيه : أفضل العبادة قول: لا إله إلاّ الله، ولا حول ولا قوّة إلاّ بالله، وخير الدُّعاء الإستغفار، ثمَّ تلا النبيُّ عنيه : ﴿فَأَغَلَرَ أَنَهُ لَآ إِلَهَ إِلَا اللهُ وَٱسْتَغْفِرَ لِذَنبِكَ﴾<sup>(1)</sup>.

٢٠ - شيء عن عبد الله بن محمّد الجعفي قال: سمعت أبا جعفر عليما يقول: كان رسول الله تشيء عن عبد الله بن محمّد الجعفي قال: سمعت أبا جعفر عليما يقول: كان رسول الله تشكر والإستغفار حصنين حصينين لكم من العذاب، فمضى أكبر الحصنين، وبقي الإستغفار، فأكثروا منه، فإنه ممحاة للذُّنوب، وإن شئتم فاقرؤا ﴿وَمَا حَكَانَ أَللَهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَلَنَ مَنْتَعَانُ وَلِعَذَبَهُمْ وَأَنْ مَنْتَم فاقرؤا ﴿وَمَا حَكَانَ أَللَهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَلَاستغفار عصنين حصينين لكم من العذاب، فمضى أكبر الحصنين، وبقي والإستغفار، فأكثروا منه، فإنه ممحاة للذُّنوب، وإن شئتم فاقرؤا ﴿وَمَا حَكَانَ أَللَهُ لِيعَذِّبَهُمْ وَأَنْتَ فِيهِمْ وَمَا كَانَ مَعَذَبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ إِنَّا مَنْ مَعَانُ مَعَانُ مَعَذَبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ وَاللهُ عَلَيْ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعْنَ مُعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعْنُ مُعَانُ مُعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعَانُ مَعْنُ مُعَانُ مُعَانُ مُنْ مُعَانُ مُنْ مُعَانُ مُعَانُ مُ مَعَانُ مُعَانُ مَعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُهُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مَعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُنْ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُنْ مُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُنْهُ مُنْ مُعَانُ مُ مُن مُ مُنتم فاقرؤا أَمَا كَانُ مُنْ مُنانُهُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُ مُ مُنْ مُ مُعَانُ مُوا مُنا مُنْ مُنا مُعَانُ مُنْهُمُ مُعَانُهُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مُ مُنْهُ مُن مُ مُن مُنْ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُوانُ مُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُهُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُهُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَا مُعانُ مُنوا مُعانُ مُعَانُ مُعانُ مُعَانُ مُعانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُعَانُ مُ مُعْ

٢١ - شي؛ عن الحسين بن سعيد المكفوف كتب إليه في كتاب له : جعلت فداك ما حدًّ

- (١) (٤) ثواب الأعمال، ص ١٩٩ ٢٠٠. (٥) المحاسن، ج ١ ص ١١٤.
  - (٦) المحاسن، ج ١ ص ٤٥٣.
  - (٧) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٥٩ ح ٤٤ من سورة الأنفال.

الإستغفار الّذي وعد عليه نوح، والإستغفار الّذي لا يعذَّب قائله؟ فكتب صلوات الله عليه : الإستغفار ألف<sup>(۱)</sup> .

۲۲ – مکا: عن الصادق ﷺ قال: کان رسول الله ﷺ لا يقوم من مجلس وإن خفً حتّی يستغفر الله خمساً وعشرين مرَّة.

قال الصادق ﷺ : التائب من الذنب كمن لا ذنب له، والمقيم وهو يستغفر كالمستهزئ. عن الصّادق ﷺ قال: إذا أحدث العبد ذنباً جدَّد له نقمة فيدع الإستغفار فهو الإستدراج، وكان من أيمانه ﷺ «لا وأستغفر الله».

وقال عَلَيْنَهُ : من أذنب من المؤمنين ذنباً أُجَّل من غدوٌه إلى الليل، فإن استغفر لم يكتب عليه، وقال عَلَيْهُ : إنَّ المؤمن ليذكّره الله الذَّنب بعد بضعة وعشرين سنة حتّى يستغفر الله منه فيغفر له. وعنه عَلَيْهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : الإستغفار وقول: لا إله إلاّ الله خير العبادة قال الله العزيز الجبّار: ﴿ فَأَعْلَرَ أَنَّهُ لَآ إِلَهَ إِلَا ٱللَّهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ﴾ <sup>(٢)</sup>.

٣٣ – جع: وقال النبي ﷺ : من أكثر الإستغفار جعل الله له من كلٍّ همّ فرجاً، ومن كلِّ ضيق مخرجاً، ويرزقه من حيث لا يحتسب.

وقال النبيُّ ﷺ : أفضل العلم لا إله إلاّ الله، وأفضل الدُّعاء الإستغفار ثمَّ تلا رسول الله ﷺ : «فاعلم أنّه لا إله إلا الله واستغفر لذنبك».

> وقال النبي ﷺ : ما أصرَّ من استغفر، وإن عاد في اليوم سبعين مرَّة. وقال ﷺ : إنّه ليغان على قلبي حتّى أستغفر في اليوم مائة مرَّة. قال رسول الله ﷺ : من ظلم أحداً ففاته فليستغفر الله له، فإنّه كفّارة. وقال ﷺ : كفّارة الإغتياب أن تستغفر لمن اغتبته.

وقال الرضا علي الله عن استغفر من ذنب وهو يعمله فكأنَّما يستهزىء بربَّه. وقال عليمي : خير القول: لا إله إلاَّ الله، وخير العبادة الإستغفار.

وقال ﷺ : ألا أخبركم بدائكم من دوائكم؟ قلنا : بلى يا رسول الله قال : داؤكم الذَّنوب ودواؤكم الإستغفار .

وقالﷺ : توبوا إلى الله فإنّي أتوب في اليوم مائة مرَّة<sup>(٣)</sup>. ٢٤ – **ين:** ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب، عن أبي بصير، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من عمل سيّئة أُجّل فيها سبع ساعات من النهار، فإن قال: أستغفر الله الّذي لا إله إلاّ هو الحيُّ

- (1) تفسير العياشي، ج ٢ ص ٢٢١ ضمن ح ٢١ من سورة الرعد.
- ۲) مكارم الأخلاق، ص ۳۰۰-۳۰۱.
   (۲) جامع الأخبار، ص ۱٤۷.

10 - بابُ / الاستغفار وفضله وأنواعه

القيّوم، ثلاث مرَّات لم يكتب عليه<sup>(١)</sup>.

۲٥ – ين؛ صفوان بن يحيى، عن الحارث بن المغيرة، عن أبي عبد الله عليه قال: إنَّ الله يحبُّ المفتِّن التواب، قال: وكان رسول الله عليه يتوب إلى الله في كلِّ يوم سبعين مرَّة من غير ذنب، قلت: يقول: أستغفر الله وأتوب إليه؟ قال: كان يقول: أتوب إلى الله<sup>(٢)</sup>.

٢٦ – **ين:** إبراهيم بن أبي البلاد قال: قال لي أبو الحسن ﷺ : إنّي أستغفر الله في كلّ يوم خمسة آلاف مرّة، ثمَّ قال لي : خمسة آلاف كثير<sup>(٣)</sup> .

٢٧ – **ين؛** حمّاد بن عيسى، عن إبراهيم بن عمر، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قال ثلاثاً : سبحان ربّي العظيم وبحمده، أستغفر الله ربّي وأتوب إليه، قرعت العرش كما تقرع السّلسلة الطشت<sup>(٤)</sup>.

۲۸ - **نوادر الراوندي:** بإسناده عن موسى بن جعفر، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : عليك بالإستغفار فإنّه المنجاة<sup>(٥)</sup>.

وبهذا الإسناد قال: قال رسول الله عنه: من كثر همومه فليكثر من الإستغفار (\*).

۲۹ – مجالس الشيخ؛ عن الحسين بن إبراهيم، عن محمّد بن وهبان، عن محمّد بن أحمد بن زكريا، عن الحسن بن عليّ بن فضال، عن عليّ بن عقبة، عن رجل، عن أيّوب بن الحرّ، عن معاذ بن ثابت الفرّاء، عن أبي جعفر ﷺ قال: إنَّ المؤمن ليذنب الذنب فيذكره بعد عشرين سنة، فيستغفر منه، فيغفر له، وإنّما ذكّره ليغفر له، وإنَّ الكافر ليذنب الذنب فينساه من ساعته<sup>(۷)</sup>.

٣٠ – **دعوات الراوندي:** قال النبيُّ ﷺ : عوِّدوا السنتكم الإستغفار فإنَّ الله تعالى لم يعلِّمكم الإستغفار إلاَّ وهو يريد أن يغفر لكم .

وقال أمير المؤمنين ﷺ : العجب ممّن يهلك، والمنجاة معه، قيل: وما هي؟ قال: الإستغفار.

وعن أبي ذرّ الغفاريّ تظير قال: قال النبيُّ عظيمَ : قال الله تبارك وتعالى : يا ابن آدم ما دعوتني ورجوتني أغفر لك على ما كان فيك، وإن أتيتني بقرار الأرض خطيئة أتيتك بقرارها مغفرة، ما لم تشرك بي، وإن أخطأت حتّى بلغ خطاياك عنان السماء ثمَّ استغفرتني غفرت لك<sup>(٨)</sup>. وقال أبو عبد الله تشيئية : إنَّ من أجمع الدعاء الإستغفار.

وعن محمّد بن الريّان قال: كتبت إلى أبي الحسن الثالث ﷺ أسأله أن يعلّمني دعاء

(١) - (٤) كتاب الزهد، ص ٧١-٧٥.
 (٥) نوادر الراوندي، ص ٩٢ ذيل ح ٢٩.
 (٦) نوادر الراوندي، ص ١٢٤ ذيل ح ١٤٠.
 (٢) أمالي الطوسي، ص ١٩٤ مجلس ٣٩ ح ١٤٧٧.
 (٨) الدعوات للراوندي، ص ٢٦ ح ٩٥-٩٧.

للشدائد والنوازل والمهمّات وأن يخصّني كما خصَّ آباؤه مواليهم فكتب إليَّ: الزم الإستغفار.

وعن إسماعيل بن سهل قال : قلت لأبي الحسن الرّضا ﷺ : علّمني دعاء إذا أنا قلته كنت معكم في الدنيا والآخرة فكتب : أكثر تلاوة إنّا أنزلناه، وأرطب شفتيك بالإستغفار<sup>(۱)</sup>. وقال النبيُّ ﷺ : من لزم الإستغفار جعل الله له من كلّ همّ فرجاً ومن كلّ ضيق مخرجاً

ويرزقه من حيث لا يحتسب<sup>(۲)</sup>.

٣١ – نهج: قال عَلَيْكَ : عجبت لمن يقنط ومعه الإستغفار .

وحكى عنه أبو جعفر محمّد بن علي الباقر ﷺ أنّه ﷺ قال: كان في الأرض أمانان من عذاب الله سبحانه، وقد رفع أحدهما، فدونكم الآخر فتمسّكوا به، أمّا الأمان الّذي رفع فهو رسول الله ﷺ وأمّا الأمان الباقي فالإستغفار، قال الله عزَّ من قائل ﴿وَمَا كَانَ ٱللّهُ لِيُعَذِّبَهُمْ وَأَنتَ فِبِهِمَّ وَمَا كَانَ ٱللَهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾.

قال السيّد تقلمه: وهذا من محاسن الإستخراج ولطائف الإستنباط<sup>(٣)</sup>.

٣٢ - عدة الداعي: روى السكونيُّ عن أبي عبد الله عليمة قال: قال رسول الله عليه: خير الدعاء الإستغفار.

وقال رسول الله عظيم: إنَّ للقلوب صدأً كصدأ النُّحاس، فاجلوها بالإستغفار.

وقال ﷺ : من أكثر الإستغفار جعل الله له من كلِّ همَّ فرجاً ومن كلِّ ضيق مخرجاً ويرزقه من حيث لا يحتسب .

وروى زرارة عن أبي عبد الله ﷺ : إذا أكثر العبد الإستغفار رفعت صحيفته وهي تتلألأ .

وعن الرضا ﷺ : مثل الإستغفار مثل ورقة شجرة تحرّك فتتناثر، والمستغفر من ذنب وهو يفعله كالمستهزئ بربّه.

وعنه عَلَيْتُهُ قال: الإستغفار وقول: لا إله إلاّ الله خير العبادة، قال الله العزيز الجبار: ﴿فَاَعْلَرَ أَنَّهُ لَآ إِلَهُ إِلَا ٱللَهُ وَٱسْتَغْفِرْ لِذَلْبِكَ﴾<sup>(٤)</sup>.

٣٣ - فلاح السائل: روي عن مولانا أمير المؤمنين عليٍّ بن أبي طالب عليه انّه كان يوماً جالساً في حشد من الناس من المهاجرين والأنصار، فقال رجل منهم: أستغفر الله فالتفت إليه عليَّ عليمً عليه كالمغضب، وقال له: يا ويلك أتدري ما الإستغفار؟ الإستغفار اسم واقع على ستّة أقسام: الأوَّل الندم على ما مضى، الثاني العزم على ترك العود إليه، الثالث أن

- الدعوات للراوندي، ص ٤٨ ح ١٤٥.
   الدعوات للراوندي، ص ٩٩ ح ١٤٥.
  - (٣) نهج البلاغة، ص ٦٤٤ حكمة رقم ٨٧–٨٨. (٤) عدة الداعي، ص ٢٦٤.

تعمد إلى كلِّ فريضة ضيّعتها فتؤدِّيها، الرابع أن تخرج إلى الناس ممّا بينك وبينهم حتّى تلقى الله أملس، وليس عليك تبعة، الخامس أن تعمد إلى اللّحم الّذي نبت على السحت فتذيبه بالأحزان حتّى ينبت لحم غيره، السادس أن تذيق الجسم مرارة الطاعة كما أذقته حلاوة المعصية فحينئذ تقول: أستغفر الله<sup>(۱)</sup>.

٣٤ - الدر المنثور: عن ابن مسعود قال: قال رسول الله عن قال: أستغفر الله الّذي لا إله إلاّ هو الحيُّ القيّوم وأتوب إليه ثلاثاً غفرت ذنوبه، وإن كان فرَّ من الزحف.

وعن أبي سعيد الخدريّ قال: من قال هذا الإستغفار خمس مرَّات غفر له وإن كان عليه ذنوب مثل زبد البحر<sup>(۲)</sup>.

## أبواب الدعاء

اعلم أنا قد أوردنا في كتاب الطهارة والصلاة، وفي أبواب كتاب القرآن، وفي كتاب النكاح، وفي كتاب الآداب والسنن، وفي كتاب الصيام وأعمال السنة، وفي كتاب الحجّ والعمرة، وفي كتاب العهد لله وفي غيرها من الكتب كثيراً من المطالب المتعلّقة بأبواب الدُّعاء، ولنذكر هنا أيضاً شطراً صالحاً من ذلك إن شاء الله تعالى.

## 17 - باب فضله والحث عليه

**الآيات: البقرة: ﴿**وَإِذَا سَــَأَلَكَ عِبَــَادِى عَنِّى فَإِنِّى تَــَرِيَبٌ أَجِيبُ دَعْوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِّ فَلْيَسْتَجِبُوا لِى وَلَيْوَمِنُوا بِي لَمَـلَّهُمْ يَرْشُدُونَ﴾ (١٨٦».

الأنعام؛ ﴿قُلْ أَرَّيَيْتَكُمْ إِنَّ أَتَنْكُمْ عَذَابُ اللَّهِ أَوْ أَنَنْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللَّهِ تَدْعُونَ إِن كُنْتُدْ صَدَيِقِينَ () بَلْ إِنَّاهُ تَدَعُونَ فَيَكْشِفُ مَا تَدْعُونَ إِلَيْهِ إِن شَاءَ وَتَنسَوْنَ مَا تُشْرِكُونَ () وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا إِلَىٰ أُمَدٍ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذَنَهُم بِالبَاسَاءِ وَالضَرَّةِ لَمَلَهُمْ بَعَضَرَّعُونَ () فَلَوْلاً إِذَ جَآءَهُم بَأَسُنَا تَضَرَّعُوا وَلَكِن قَسَتْ تُلُوْبُهُمْ وَزَيَّنَ لَهُمُ الشَيطِينُ مَا حَانُوا يَعْمَلُونَ () .

وقال تعالى : ﴿قُلْ مَن يُنَجِّيكُم مِن ظُلُمَتِ ٱلْبَرِ وَٱلْبَعْرِ نَدْعُونَهُ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً لَمِنَ أَبْحَنَا مِنْ هَذِهِ لَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ٢٠ قُلُ اللَّهُ يُنَجِّيكُم مِنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبٍ ثُمَّ أَنتُم تُشْكِوُنَ ٢٠٠٠ .

الأعراف: ﴿وَأَدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا إِنَّ رَحْمَتَ اللَّهِ قَرِيبٌ مِّنَ ٱلْمُحْسِنِينَ﴾ «٥٦».

**إبراهيم: ﴿**وَمَاتَنكُم مِّن كُلِ مَا سَـأَلَتْمُوْثُهُ \*٣٤». وقال حاكياً عن إبراهيم: ﴿إِنَّ رَبِّي لَسَجِيعُ ٱلدُّعَآبِهُ «٣٩».

الدر المنثور، ج ٦ ص ١٩٨.
 الدر المنثور، ج ٦ ص ١٨٣.

الأنبياء؛ ﴿وَنُومًا إِذْ نَادَىٰ مِن قَـمَبْلُ فَاسْتَجَسْنَا لَهُمْ فَنَجَيْنَكُهُ وَأَهْلَهُمْ مِنَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظِيمِ ﴾. وقال تعالى : ﴿وَأَيُوْبَ إِذْ نَادَىٰ رَبَّهُۥ أَنِي مَسَنِيَ ٱلشُّرُ وَأَسَ أَرْحَمُمُ ٱلْزَحِينَ (٢) فَأَسْتَجَسْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ مِن سُسَرِّ (٢) . وقال تعالى : ﴿وَيَدْعُونَنَتَا رَغَبَا وَرَحَمُ ٱلزَّحِينَ (٢) فَأَسْتَجَسْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا الفرقان: ﴿قُلْ مَا يَعْبَوُأْ بِكُرْ رَبِي لَوْلَا دُعَآؤُكُمْ ﴾ «٧٧».

**النمل: ﴿**أَمَّن يُجِيبُ ٱلْمُضْطَرَ لِذَا دَعَاهُ وَيَكْثِفُ ٱلشَّوَءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلَفَكَآءَ ٱلأَرْضِ آءِكَ **لَا مَ**عَ ٱلتَّوَ قَلِيـلَا مَا نَدَكَّرُونَ﴾ «٦٢».

التنزيل [السجدة]: ﴿ يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ ١٦٧».

المؤمن [غافر]: ﴿ فَادْعُوا اللَّهَ مُخْلِصِهِ نَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ (١٤».

وقال تعالى : ﴿وَقَالَ رَبُحَتُمُ اَدْعُونِ أَسْنَجِبَ لَكُوْ إِنَّ اَلَذِيبَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدْخُلُونَ جَهَنَّمَ دَاخِرِينَ﴾ «٦٠». وقال : ﴿دَعُوْا اللَهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ ۞﴾.

حمعسق [الشورى]: ﴿ وَيَسْتَجِبُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحَتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَلِدً ﴾ «٢٦». الطور: ﴿إِنَّا كُنَّا مِن فَبَلُ نَدَعُوهُ إِنَّهُ هُوَ ٱلْبَرُ الرَّجِيدُ ﴾ «٢٨».

الرحمن: ﴿ بَسْتَلْمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَنِ وَٱلْأَرْضِّ كُلُّ يَوْمٍ هُوَ فِي مَأْنِ (٢٩) ﴿ ٢٩».

ا – **ن:** بالأسانيد الثلاثة عن الرضا، عن آبائه صلوات الله عليهم قال: قال رسول الله ﷺ: الدُّعاء سلاح المؤمن، وعماد الدين، ونور السّماوات والأرض<sup>(۱)</sup>.

صح: عنه ﷺ مثله وزاد في آخره فعليكم بالدُّعاء وأخلصوا النيّة .

٢ – **ب:** ابن سعد، عن الأزديّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ الدُّعاء يردُّ القضاء، وإنَّ المؤمن ليذنب فيحرم بذنبه الرزق<sup>(٢)</sup>.

**ماء** المفيد، عن ابن قولويه، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن سعد، عن الأزدي مثله<sup>(٣)</sup>.

٤ – ب: بهذا الاسناد قال: قال رسول الله عنه: إنَّ الرزق لينزل من السماء إلى الأرض على عدد قطر المطر إلى كلِّ نفس بما قدَّر لها، ولكن لله فضول فاسألوا الله من فضله<sup>(a)</sup>.

(1) عيون أخبار الرضا، ج ٢ ص ٤٠ باب ٣١ ح ٩٥.
 (٢) قرب الإسناد، ص ٣٢ ح ١٠٤.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ١٣٥ مجلس ٥ ح ٢١٩.
 (٤) - (٥) قرب الإسناد، ص ١١٧ ح ٤١٠-٤١.

٥ – ل: الأربعمائة قال أمير المؤمنين علي : ادفعوا أمواج البلاء عنكم بالدعاء، قبل ورود البلاء، فوالذي فلق الحبة وبرأ النسمة، للبلاء أسرع إلى المؤمن من انحدار السيل من أعلى التُلعة إلى أسفلها، ومن ركض البراذين.

وقال علي الجنوب اجترحوا إنَّ الله ليس بظلام وقال عيش إلا بذنوب اجترحوا إنَّ الله ليس بظلام للعبيد، ولو أنَّهم استقبلوا ذلك بالدُّعاء والإنابة لم تنزل، ولو أنَّهم إذا نزلت بهم النقم وزالت عنهم النعم فزعوا إلى الله بصدق من نيَّاتهم ولم يهنوا ولم يسرفوا لأصلح الله لهم كلَّ فاسد، ولردَّ عليهم كلَّ صالح.

قال عَلَيْحَاهِ : الدُّعاء يردُّ القضاء المبرم، فاتّخذوه عدَّه (^).

٦ - ما: المفيد، عن الحسن بن حمزة العلويّ، عن أحمد بن عبد الله، عن جدًّه أحمد بن أبي عبد الله البرقي، عن ابن فضّال، عن الحسن بن الجهم، عن أبي اليقظان، عن عبيد الله بن الوليد الوصّافي، عن الصادق عليظة قال: ثلاث لا يضرُّ معهنَّ شيء: الدُّعاء عند الكربات، والاستغفار عند الذنب، والشكر عند النعمة<sup>(٢)</sup>.

٧ - لي: ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقي، عن أبيه، عن صفوان بن يحيى، عن محمّد بن الهزهاز، عن عليّ بن السّريّ قال: سمعت أبا عبد الله عليّظ يقول: إنَّ الله بحمّد بن الهزهاز، عن عليّ بن السّريّ قال: سمعت أبا عبد إذا لم يعرف وجه رزقه الله بحرق المؤمنين من حيث لم يحتسبوا وذلك أنَّ العبد إذا لم يعرف وجه رزقه كثر دعاؤه<sup>(٣)</sup>.

٨ - ما، مع، لي؛ في خبر الشيخ الشامي أنَّه سنل أمير المؤمنين علي أيَّ الكلام أفضل عند الله عَزَيْنَا ؟ قَالَ: كثرة ذكره، والتضرُّع إليه ودعاؤه<sup>(٤)</sup>.

٩ - فس: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَأَوَّهُ حَلِيمٌ ﴾ . في رواية أبي الجارود، عن أبي جعفر غليًك الله: الأوّاء المتضرّع إلى الله في صلاته وإذا خلا في قفرة من الأرض وفي الخلوات<sup>(٥)</sup>.

- (1) الخصال، ص ٦٢٠ حديث الأربعمائة.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٢٠٤ مجلس ٧ ٣٤٩.
  - (٣) أمالي الصدوق، ص ١٥٣ مجلس ٣٤ ح ٦.
- (٤) أمالي الطوسي، ص ٤٢٦ مجلس ١٥ ح ٩٧٤، معاني الأخبار، ص ١٩٩، أمالي الصدوق، ص ٣٢٣ مجلس ٦٢ ح ٤.
  - ٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٦ في تفسيره لسورة التوبة، الآية : ١١٤.

ضيق، وكان إذا بعث نبيّاً قال له: إذا أحزنك أمر تكرهه فادعني أستجب لك، وإنَّ الله أعطى أمّتي ذلك حيث يقول: ﴿أَدْعُونِيَ أَسَتَجِبَ لَكُؤَكَ وكان إذا بعث نبيّاً جعله شهيداً على قومه وإنَّ الله تبارك وتعالى جعل أمّتي شهداء على الخلق، حيث يقول: ﴿لِيَكُونَ الرَّسُولُ شَهِيدًا عَلَيْكُرُ وَنَكُونُواْ شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ؟).

١١ - جا، ما: عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عنه أعجز الناس من عجز عن الدُّعاء وإنَّ أبخل الناس من بخل بالسلام<sup>(٢)</sup>.

١٢ – **ما: ن**يما أوصى به أمير المؤمنين ﷺ ابنه الحسن ﷺ يا بنيَّ للمؤمن ثلاث ساعات: ساعة يناجي فيها ربّه، وساعة يحاسب فيها نفسه، وساعة يخلو فيها بين نفسه ولذَّتها، فيما يحلُّ ويحمد<sup>(٣)</sup>.

١٣ - **ماء** جماعة، عن أبي المفضّل، عن عبد الله بن داود، عن إبراهيم ابن الحسن، عن بشر بن زاذان، عن عمر بن صبيح، عن الصادق، عن آبائه اللَّيَّنِيُّة قال: قال عليَّ عَلَيَّتَنَيَّة : أربع للموء لا عليه: الإيمان والشكر، فإنَّ الله تعالى يقول: ﴿مَّا يَفْعَـلُ ٱللَّهُ بِعَذَابِكُمْ إِن شَكَرْتُعُرْ وَمَامَنتُمُ والاستغفار فإنّه قال: ﴿وَمَا كَانَ ٱللَّهُ لِيُعَذِّبَهُمُ وَأَنتَ فِيهِمٌّ وَمَا كَانَ ٱللَّهُ مُعَذِّبَهُمْ وَهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ﴾ والدعاء فإنَّه قال تعالى : ﴿قُلْ مَا يَعَـبُوُا بِكُرْ رَبِي لَوْلَا دُعَاقُ هُمَ ال

١٤ - ثو؛ أبي، عن محمّد العطّار، عن العمركيّ، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: ألا أدلّكم على سلاح ينجيكم من عدوّكم، ويدرُّ رزقكم؟ قال: نعم، قال: تدعون بالليل والنهار، فإنَّ سلاح المؤمن الدُّعاء<sup>(٥)</sup>.

10 - ثوة أبي، عن سعد، عن بنان بن محمد، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن السكونيّ، عن الصكونيّ، عن الصكونيّ، عن الصادق، عن أبيه بي قال: قال النبيُّ عنه في الصادق، عن أبيه بي قال: قال النبيُّ عنه في الصادق، عن أبيه بي قال: قال: قال النبيُّ الله ويدعو، إلاّ ملا الله ذلك الوادي حسنات، فليعظم ذلك الوادي أو ليصغر<sup>(٢)</sup>.

١٦ – **سن:** أبي، عن النضر، عن يحيى الحلبيّ، عن مفرق، عن أبي حمزة عن أبي جعفر ﷺ قال: ما من شيء أحبّ إلى الله من أن يُسأل<sup>(٧)</sup>.

١٧ – **سن:** محمّد بن عليّ، عن عبد الرحمن بن محمد بن أبي هاشم، عن عنبسة عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ الله يحبُّ العبد أن يطلب إليه في الجرم العظيم ويبغض العبد أن يستخفَّ بالجرم اليسير<sup>(٨)</sup>.

قرب الإسناد، ص ٨٤ ح ٢٧٧ .
 أمالي المفيد، ص ٨٤ ح ٢٧٧ .
 أمالي المفيد، ص ٣١٧ مجلس ٣٨ ح ٢، أمالي الطوسي، ص ٨٩ مجلس ٣ ح ١٣٦ .
 أمالي الطوسي، ص ١٤٧ مجلس ٥ ح ٢٤٠ .
 أمالي الطوسي، ص ٤٩٣ مجلس ٢١ ح ١٠٨١ .
 أمالي الطوسي، ص ٤٩٣ مجلس ٢١ ح ١٠٨١ .
 أمالي الطوسي، ص ٤٩٣ مجلس ٢١ ح ١٠٨١ .
 أمالي الطوسي، ص ٤٩٣ مجلس ٢١ ح ١٠٨١ .
 أمالي المعال، ص ٤٩٣ مجلس ٢٢ ح ١٠٨١ .
 أمالي المحاس، ج ١ ص ٤٥٥ .

وأروي أنَّ الدُّعاء يدفع من البلاء ما قدَّر، وما لم يقدَّر، قيل: وكيف يدفع ما لم يقدَّر؟ قال: حتّى لا يكون<sup>(٢)</sup>.

٢٠ – ٩: قال النبيُّ عَنْ : عن جبرئيل، عن الله تَرْكَلْ : يا عبادي كلّكم ضالٌ إلاّ من هديته، فاسألوني الهدى أهدكم، وكلّكم فقير إلاّ من أغنيته فاسألوني الغنى أرزقكم، وكلّكم مذنب إلاّ من عافيته فاسألوني المعنى أرزقكم، وكلّكم مذنب إلاّ من عافيته فاسألوني المعفرة، المعفرة أغفر لكم ومن علم أنّي ذو قدرة على المعفرة، فاستغفرني يقدرتي غفرت له، ولا أبالي، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إتقاء قلب عبد من عبادي لم يزيدوا في ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إشقاء قلب عبد من عبادي لم يزيدوا في ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَّلكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إشقاء قلب عبد من عبادي لم يزيدوا في ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَلكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إشقاء قلب عبد من عبادي لم يزيدوا في ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَلكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إيقاء قلب عبد من عبادي لم يزيدوا في ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أوَلكم وآخركم وآخركم وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إشقاء قلب عبد من عبادي لم ينقصوا من ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أولكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم، اجتمعوا على إشقاء قلب عبد من عبادي لم ينقصوا من ملكي جناح بعوضة، ولو أنَّ أولكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم مراحتمعوا من ملكي حياح بعوضة، ولو أنّ أولكم وآخركم، وحيّكم وميتكم، ورطبكم ويابسكم اجتمعوا فيتمني كل واحد ما بلغت أمنيته فأعطيته لم يتبيّن ذلك في ملكي كما لو أنَّ أحدكم مرَّ على شفير البحر فغمس فيه إبرة ثمَّ انتزعها، ذلك بأتي جواد ماجد، عطائي كلام، وعداتي كلام، فإذا أردت شيئاً فإنّما أقول له: كن، فيكون<sup>(ه)</sup>.

٢١ – شبي: عن زرارة، عن أبي جعفر ﷺ قال: قلت: قوله: ﴿إِنَّ إِبْرَاهِيـمَ لَأَوَّهُ حَلِيرٌ﴾ قال: الأوّاه الدَّعَاء<sup>(٦)</sup>.

٢٢ – **جاء** أبو غالب الزراريّ، عن جدّه محمّد بن سليمان، عن عبد الله بن محمّد بن خالد، عن ابن أبي نجران، عن صفوان، عن سيف التمّار، قال: سمعت أبا عبد الله عليه

(٤) السرائر، ج ٣ ص ٥٥١.

- سورة الفرقان، الآية: ٧٧.
   فقه الرضا ﷺ، ص ٣٤٥.
  - (٣) سورة غافر، الآية: ٦٠.
- هسير الإمام العسكري عليه، ص ٤٢.
   (٦) تفسير القمي، ج ١ ص ٣٠٦.

الصلاة والسلام يقول: عليكم بالذَّعاء فإنّكم لا تتقرَّبون بمثله ولا تتركوا صغيرة لصغرها أن تسألوها، فإنَّ صاحب الصغائر هو صاحب الكبائر<sup>(۱)</sup>. ٢٣ - **مكاء** من مجموع أبي طوَّل الله عمره، قال رسول الله تشكيد : ما من شيء أكرم على الله تعالى من الدُّعاء. عن حنان بن سدير، عن أبيه، قال : قلت للباقر غيمية : أيُّ العبادة أفضل؟ فقال : ما من شيء أحبّ إلى الله من أن يسأل ويطلب ما عنده، وما أحد أبغض إلى الله بَخْرَكَ ممّن يستكبر عن عبادته، ولا يسأل ما عنده. عن عبادته، ولا يسأل ما عنده. وقال النبيُّ تشكيد : لا يردُّ القضاء إلاّ الدُعاء. وقال غيمية : الدُعاء سلاح المؤمن، وعمود الدِّين، ونور السّماوات والأرض. وقال غيمية : ألا أدلَكم على سلاح ينجيكم من أعدائكم، ويدرُّ أرزاقكم؟ قالوا : بلى يا

رسول الله، قال: تدعون ربّكم بالليل والنهار، فإنَّ سلاح المؤمن الدُّعاء. عن الحسين بن عليّ ﷺ قال: كان رسول الله ﷺ يرفع يديه إذا ابتهل ودعا، كما

يستطعم المسكين.

وقال ﷺ : أعجز النس من عجز عن الدَّعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام. وقال ﷺ : ما من مسلم دعا الله بدعوة ليس فيها قطيعة رحم، ولا إستجلاب إثم، إلاّ

أعطاه الله تعالى بها إحدى خصال ثلاث : إما أم يعجّل له الدعوة وإمّا أن يدَّخرها في الآخرة ، وإمّا أن يرفع عنه مثلها من السوء .

وقال أمير المؤمنين عليمًا: لا تستحقروا دعوة أحد، فإنّه يستجاب لليهودي فيكم، ولا يستجاب له في نفسه. وقال عليمًا: أحبُّ الأعمال إلى الله بَحَرَيمًا في الأرض الدُّعاء، وأفضل العبادة العفاف.

عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال : الدُّعاء يردُّ القضاء بعدما أُبرم إبراماً، فأكثر من الدُّعاء، فإنَّه مفتاح كلِّ رحمة، ونجاح كلَّ حاجة، ولا ينال ما عند الله إلاّ بالدُّعاء، وليس باب يكثر قرعه إلاّ يوشك أن يفتح لصاحبه.

عبد الله بن ميمون القدَّاح عنه عَظِيَةٍ قال: الدُّعاء كهف الإجابة، كما أنَّ السّحاب كهف المطر.

وعن الرضا ﷺ أنَّه كان يقول لأصحابه: عليكم بسلاح الأنبياء، فقيل: وما سلاح الأنبياء؟ قال: الدُّعاء.

(١) أمالي المفيد، ص ٢٠ مجلس ٢ ح ٩.

وعن الصادق ﷺ قال: الدُّعاء أنفذ من السنان.

وعن حمّاد بن عثمان قال: سمعته يقول: الدُّعاء يردُّ القضاء وينقضه كما ينقض السّلك وقد أُبرم إبراماً .

عن أبي الحسن موسى غليمًا قال : عليكم بالدُّعاء فإنَّ الدُّعاء والطلبة إلى الله جلَّ وعزَّ يرد البلاء، وقد قدر وقضي، فلم يبق إلاّ إمضاؤه فإذا دعي الله وسئل صرف البلاء صرفاً . قال الصادق غليمًا: عليك بالدُّعاء فإنَّ فيه شفاء من كلِّ داء.

عن الفردوس قال النبئي ﷺ : البلاء معلّق بين السماء والأرض مثل القنديل فإذا سأل العبد ربّه حتى شسع النعل، فإنّه إن لم ييسّره لم يتيسّر ، وقال: ليسأل أحدكم ربّه حاجته كلّها، حتّى يسأله شسع نعله إذا انقطع.

وقال الصادق ﷺ : إنَّ الله جعل أرزاق المؤمنين من حيث لم يحتسبوا ، ذلك أنَّ العبد إذا لم يعرف وجه رزقه كثر دعاؤه .

عن أبي عبد الله علي الله تعالى الله تعالى يعلم ما يريد العبد إذا دعا ، لكن يحبُّ أن يبثَّ إليه الحوائج(<sup>(۱)</sup> .

وقال رسول الله عنه: لا يردُّ القضاء إلاّ الدعاء.

وقال الصادق ﷺ : الدُّعاء يردُّ القضاء بعدما أُبرم إبراماً . عن أبي الحسن موسى ﷺ قال : عليكم بالدُّعاء فإنَّ الدُّعاء والطلب إلى الله ﷺ البلاد وقد قدِّر وقضي، فلم يبق إلاّ إمضاؤه، فإذا دعي الله وسئل صرف البلاء صرفاً .

عن سلمان الفارسي، عن النبي عنه قال: لا يزيد في العُمر إلاّ البرُّ، ولا يردُ القضاء إلاّ الدُّعاء.

وقال الباقر للصادق ﷺ : يا بنيَّ من كتم بلاء ابتلي به من الناس، وشكى إلى الله ﷺ كان حقّاً على الله أن يعافيه من ذلك.

عن أبي عبد الله علي الله عن تقدَّم في الدُّعاء استجيب له إذا نزل به البلاء وقيل : صوت معروف، ولم يحجب عن السماء، ومن لم يتقدَّم في الدُّعاء، لم يستجب له إذا نزل به البلاء، وقالت الملائكة : إنَّ ذا الصوت لا نعرفه.

روي عن العالم ﷺ أنّه قال: لكلّ داء دواء، فسئل عن ذلك، فقال: لكلّ داء دعاء فإذا أُلهم المريض الدُّعاء، فقد أذن الله في شفائه، وقال: أفضل الدعاء الصّلاة على محمّد وآله، ثمَّ الدُّعاء للإخوان، ثمَّ الدُّعاء لنفسك فيما أحببت وأقرب ما يكون العبد من الله سبحانه إذا سجد. وقال: الدُّعاء أفضل من قراءة القرآن لأنَّ الله ﷺ

(1) مكارم الأخلاق، ص ٢٥٧-٢٥٩.

دُعَاَؤُكُمُ فَإِنَّ الله بَجْرَضِ ليؤخّر إجابة المؤمن شوقاً إلى دعائه، ويقول: صوتاً أحبُّ أن أسمعه، ويعجّل إجابة الدُّعاء للمنافق ويقول: صوتاً أكره سماعه.

عن أبي عبد الله عَلَيْظٍ قال: من تخوَّف بلاء يصيبه فتقدَّم في الدعاء لم يره الله بَمَوَيَّكُ ذلك البلاء أبداً<sup>(۱)</sup>.

٢٤ – **تم:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن جعفر بن محمّد بن عبيد الله، عن القدَّاح، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن عليّ ﷺ قال: أحبُّ الأعمال إلى الله سبحانه في الأرض الدُّعاء، وأفضل العبادة العفاف<sup>(٢)</sup>.

٢٥ - تم: ابن الوليد، عن الصفّار، عن إبراهيم بن هاشم والبرقيّ والحسين بن عليّ، عن ابن المغيرة، عن النوفليّ، عن السّكوني، عن جعفر، عن أبيه عنها قال: قال رسول الله عليه الله ألدّ الله على سلاح ينجيكم من عدوّكم ويدرُّ أرزاقكم؟ قالوا: بلى، قال: تدعون ربّكم باللّيل والنهار فإنّ الدُّعاء سلاح المؤمنين.

وفي حديث آخر عن الصادق عَلِيَهُمْ : إنَّ الدعاء أنفذ من السلاح الحديد<sup>(٣)</sup>.

٢٦ - تم: بهذا الإسناد، عن جعفر، عن أبيه عنه قال: قال رسول الله عنه: الدُّعاء سلاح المؤمنين، وعمود الدين، ونور السّماوات والأرض<sup>(3)</sup>.

٢٧ – **تم:** روى جعفر بن محمّد بن شريح الحضرمي، بإسناده إلى عمر بن يزيد، عن أبي إبراهيم ﷺ قال: سمعته يقول: إنَّ الدعاء يردِّ ما قدِّر ومالم يقدَّر قال: قلت: جعلت فداك هذا ما قدِّر قد عرفناه أفرأيت ما لم يقدَّر؟ قال: حتّى لا يقدَّر<sup>(٥)</sup>.

**ختص:** ابن أبي نجران، عن هشام بن سالم، عن عمر بن يزيد مثله وفيه حتّى لا يكون<sup>(r)</sup>.

٢٨ - تم، من كتاب المشيخة للحسن بن محبوب في حديث أبي ولاً د حفص بن سالم الخيّاط قال : دخلت على أبي الحسن موسى عليتين بالمدينة وكان معي شيء فأوصلته إليه فقال : أبلغ أصحابك وقل لهم : اتقوا الله بَتَوَيْنَ فَإِنَّكُم في إمارة جبّار يعني أبا الدوانيق، فقال : أبلغ أصحابك وقل لهم : اتقوا الله بَتَوَيْنَ فَإِنَّكُم وي إمارة جبّار يعني أبا الدوانيق فأمسكوا السنتكم، وتوقّوا على أنفسكم ودينكم وادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم منه بالمدينة وأن الدينة وكان معي شيء فأوصلته إليه فقال : أبلغ أصحابك وقل لهم : اتقوا الله بَتَوَيْنَ فَإِنَّكُم في إمارة جبّار يعني أبا الدوانيق، فأمسكوا السنتكم، وتوقّوا على أنفسكم ودينكم وادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم منه بالمدينة فإنّا الدعني وقل المنه والفيان وعليكم المنه بالمعاد المنا وقد قلم وقل الما وعليكم منه وادفعوا ما تحذرون علينا وعليكم منه في يالمسكوا السنتكم والله والطلب إلى الله يردُّ البلاء وقد قدًر وقضي ، ولم يبق إلاً إمضاؤه، فإذا بالدُّاء فإنَّا الذي الله وسنل صرف البلاء صوفاً فألحوا في الدعاء أن يكفيكموه الله .

قال أبو ولاد: فلمّا بلّغت أصحابي مقالة أبي الحسن ﷺ قال: ففعلوا ودعوا عليه، وكان ذلك في السنة الّي خرج فيها أبو الدوانيق إلى مكة فمات عند بنر ميمون، قبل أن يقضي نسكه،

- (۱) مكارم الأخلاق، ص ۲۲٤. (۲) (۵) فلاح السائل، ص ۲۷-۲۸.
  - (٦) الاختصاص، ص ۲۱۹.

وأراحنا الله منه، قال أبو ولاد: وكنت تلك السنة حاجّاً فدخلت على أبي الحسن عَلَيَّتَلَا فقال: يا أبا ولاّ دكيف رأيتم نجاح ما أمرتكم به وحثثتكم عليه من الدعاء على أبي الدوانيق؟ يا أبا ولاّ د ما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيلهمه الله الدعاء إلاّ كان كشف ذلك البلاء وشيكاً، وما من بلاء ينزل على عبد مؤمن فيمسك عن الدعاء إلاّ كان ذلك البلاء طويلاً، فإذا نزل البلاء فعليكم بالدعاء.

۲۹ – تم: الحسين بن سعيد، عن حمّاد وفضالة، عن معاوية بن عمّار قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : رجلان افتتحا الصلاة في ساعة واحدة، فتلا هذا من القرآن فكانت تلاوته أكثر من دعائه، ودعا هذا فكان دعاؤه أكثر من تلاوته ثمَّ انصرفا في ساعة واحدة، أيّهما أكثر من دعائه، ودعا هذا فكان دعاؤه أكثر من تلاوته ثمَّ انصرفا في ساعة واحدة، أيّهما أكثر من دعائه، ودعا هذا فكان دعاؤه أكثر من تلاوته ثمَّ انصرفا في ساعة واحدة، أيّهما أكثر من دعائه، ودعا هذا فكان دعاؤه أكثر من تلاوته ثمَّ انصرفا في ساعة واحدة، أيّهما أفضل؟ فقال: كلَّ فيه فضل، كلَّ حسن قال: قلت: قد علمت أنَّ كلاً فيه فضل، فقال: الدعاء أفضل أما سمعت قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَقَالَ رَبُحكُمُ أَدْعُونِ آَسَتَجِبَ لَكُرُ إِنَّ ٱلَذِينَ الدعاء أفضل أما سمعت قول الله تبارك وتعالى : ﴿وَقَالَ رَبُحكُمُ أَدْعُونِ آَسَتَجِبَ لَكُرُ إِنَّ ٱلَذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَةِ أَسَن الله تبارك وتعالى : ووقالَ رَبُحكُمُ أَدْعُونِ آَسَتَجِبَ لَكُرُ إِنَّ ٱلَذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَة أَليست الدعاء أفضل أما سمعت قول الله تبارك وتعالى : ووقالَ رَبُحكُمُ أَدْعُونِ أَسَتَجَبَ لَكُرُ إِنَّ الَذِينَ عَلَى يُعْتَان : يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَة أَليست الدعاء أفضل أما سمعت قول الله تبارك وتعالى : ووقالَ رَبُحكُمُ أَدعُونِ أَسَتَجَعْتَ لَكُرُ إِنَّ الَذِينَ يَسْتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَة أَليست أَسْدَهُنَّ، هي والله العبادة أليست أَسْدُهنَّ، هي والله أَسْدُهنَ، هي والله أَسْدُهنَ ، هي والله أُسْدُهنَ ، هي والله أُسْدُهنَ العبادة ، أُسْدُهنَ ، هي والله أُسْدُهنَ ، هي والله أُسْدُهنَ الله أُسْدُهنَ :

٣١ – **تم:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن محمد بن عيسى، عن زياد العبديّ عن حمّاد بن عثمان رفعه إلى أبي عبد الله عَلَيَّة في قول الله تبارك وتعالى : ﴿مَا يَفْتَحِ اللَّهُ لِلتَّاسِ مِن زَحْمَةٍ فَلَا مُتَسِكَ لَهُمَّاً﴾ قال : الدعاء<sup>(3)</sup>.

٣٣ – **قم؛** الحسين بن سعيد، عن النضر، عن ابن سنان وابن فضّال، عن عليّ بن عقبة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ الدعاء يردُّ القضاء المبرم بعدما أُبرم إبراماً، فأكثر من الدعاء، فإنّه مفتاح كلِّ رحمة، ونجاح كلِّ حاجة، ولا ينال ما عند الله إلاّ بالدعاء، فإنّه ليس من باب يكثر قرعه إلاّ أوشك أن يفتح لصاحبه<sup>(٦)</sup>.

سورة غافر، الآية: ٦٠.
 (٢) – (٦) فلاح السائل، ص ٢٨–٣٠.

٣٤ - تم: الحسين بن سعيد، عن محمّد بن سنان، عن عنبسة قال: سمعت أبا عبد الله عليتية: يقول: من تخوّف بلاء يصيبه فيقوم فيه بالدُّعاء لم يُره الله ذلك البلاء أبداً<sup>(١)</sup>.

٣٥ - تم: الحسين، عن الوشاء، عن الرضا، عن أبيه عنه قال: إنَّ الدعاء يستقبل البلاء، فيتوافقان إلى يوم القيامة (٢).

٣٦ - ختص: قال الصادق عليه؟ : من لم يسأل الله من فضله افتقر<sup>(٣)</sup>.

٣٧ – **الدعوات للراوندي؛** قال رسول الله عنه الحذر لا ينجي من القدر، ولكن ينجي من القدر الدعاء، فتقدَّموا في الدعاء قبل أن ينزل بكم البلاء إنَّ الله يدفع بالدعاء ما نزل من البلاء وما لم ينزل.

وقال أمير المؤمنين غليم : الدعاء مفتاح الرحمة ومصباح الظلمة.

وقال النبيُّ ﷺ : [ألا أدلَّكم على سلاح ينجيكم من أعدائكم ويدرُّ أرزاقكم؟ قال: بلى، قال:] تدعون ربَّكم بالليل والنهار، فإنَّ سلاح المؤمن الدعاء.

وقال الرضا ﷺ : عليكم بسلاح الأنبياء فقيل له: وما سلاح الأنبياء؟ فقال: الدعاء. وقال النبيُّ ﷺ : الدعاء مخُ العبادة، ولا يهلك مع الدعاء أحد.

وقال ﷺ : أفضل عبادة أمتي بعد قراءة القرآن الدّعاء ثمَّ قرأ ﷺ : ﴿ أَدْعُونَ أَسْتَحِبُ لَكُرُ إِنَّ الَّذِبِتَ يَسَتَكْبُوُنَ عَنْ عِبَادَتِى سَيَدَخُلُونَ جَهَنَمَ دَاخِرِينَ﴾ ألا ترى أنَّ الدعاء هو العبادة. وقال ﷺ : لا تعجزوا عن الدعاء فإنّه لم يهلك مع الدعاء أحد، وليسأل أحدكم ربّه حتّى يسأله شسع نعله، إذا انقطع، واسألوا الله من فضله فإنّه يحبُّ أن يُسأل.

وقال ﷺ : إنَّ الله يحبُّ الملحّين في الدعاء. وقال: إذا اشتغل العبد بالثناء عليَّ قضيت حوائجه. وقال: إذا قلَّ الدعاء نزل البلاء وقال: ليس شيء أكرم على الله من الدعاء، وقال: أعدُّوا للبلاء الدعاء، فإنَّه لا يردُّ القضاء إلاّ الدعاء، ولا يزيد في العمر إلا البرُّ.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : ادفعوا أمواج البلاء بالدعاء ما المبتلى الّذي قد اشتد به البلاء بأحوج إلى الدعاء من المعافى الّذي لا يأمن البلاء<sup>(٤)</sup>.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : اذكروا الله فإنّه ذاكر لمن ذكره، وسلوه من فضله ورحمته فإنّه لا يخيب عليه داع من المؤمنين دعاه.

> وعن الصادق، عن آبائه ﷺ قال: من لم يسأل الله من فضله افتقر<sup>(ه)</sup>. ۳۸ – **نهج:** قال ﷺ : ادفعوا أمواج البلاء بالدعاء<sup>(1)</sup>.

(۱) - (۲) فلاح السائل، ص ۳۰.
 (۳) الاختصاص، ص ۲۲۳.
 (٤) الدعوات للراوندي، ص ۳٤٣ و١١-١٥.
 (٥) الدعوات للراوندي، ص ١٢٦ ح ٢٨٨.
 (٦) نهج البلاغة، ص ١٥٩ حكمة رقم ١٤٦.

وقال في وصيّته لابنه الحسن صلوات الله عليهما : واعلم أنَّ الّذي بيده خزائن السّماوات والأرض، قد أذن لك في الدُّعاء، وتكفّل لك بالإجابة، وأمرك أن تسأله ليعطيك، وتسترحمه ليرحمك، ولم يجعل بينك وبينه من يحجبك عنه ولم يلجئك إلى من يشفع لك إليه، ولم يمنعك إن أسأت من التوبة، ولم يعاجلك بالنقمة ولم يفضحك حيث الفضيحة، ولم يشدد عليك في قبول الإنابة، ولم يناقشك بالجريمة ولم يؤيسك من الرحمة، بل جعل نزوعك عن الذنب حسنة، وحسّب سيّتتك واحدة وحسب حسنتك عشراً، وفتح لك باب المتاب، وباب الاستعتاب. فإذا ناديته سمع نداءك، وإذا ناجيته علم نجواك، فأفضيت إليه بحاجتك وأبثته ذات نفسك، وشكوت إليه همومك، واستكشفته كروبَك، واستعنته على أمورك، وسألته من خزائن رحمته ما لا يقدر على إعطائه غيره، من زيادة الأعمار وصحّة الأبدان، وسعة الأرزاق.

ثمَّ جعل في يديك مفاتيح خزائنه بما أذن لك فيه من مسألته، فمتى شئت استفتحت بالدُّعاء أبواب نعمه، واستمطرت شآبيب رحمته فلا يقنطنّك إبطاء إجابته فإنَّ العطيّة على قدر النيّة، وربّما أُخّرت عنك الإجابة، ليكون ذلك أعظم لأجر السائل، وأجزل لعطاء الآمل، وربّما سألت الشيء فلا تؤته، وأُوتيت خيراً منه عاجلاً وآجلاً، أو صرف عنك لما هو خير لك، فلربَّ أمر قد طلبته فيه هلاك دينك لو أُوتيته، فلتكن مسألتك فيما يبقى لك جماله، وينفى عنك وباله، والمال لا يبقى لك ولا تبقى له<sup>(1)</sup>.

٣٩ – **عدة الداعي:** عن النبيَّ ﷺ افزعوا إلى الله في حوائجكم، والجأوا إليه في ملمّاتكم، وتضرَّعوا إليه وادعوه، فإنَّ الدُّعاء مخُّ العبادة، وما من مؤمن يدعو الله إلاّ استجاب، فإما أن يعجّله له في الدُّنيا، أو يؤجّل له في الآخرة، وإمّا أن يكفّر عنه من ذنوبه بقدر ما دعا، ما لم يدع بمأثم.

وعنه عظي الناس من عجز عن الدعاء، وأبخل الناس من بخل بالسلام.

وقالﷺ : أكسل الناس عبد صحيح فارغ لا يذكر الله بشفة ولا لسان، وأعجز الناس من عجز عن الدُّعاء.

وعنه عنه الدُّعاء فقصل العبادة الدُّعاء، وإذا أذن الله للعبد في الدُّعاء فتح له باب الرحمة، وإنَّه لن يهلك مع الدُّعاء أحد.

ومنه نقلاً من كتاب الدُّعاء لمحمّد بن الحسن الصفّار يرفعه إلى الحسين بن سيف، عن أخيه عليّ، عن أبيه، عن سليمان، عن عثمان الأسود عمّن رفعه قال: قال رسول الله ﷺ : يدخل الجنّة رجلان كانا يعملان عملاً واحداً فيرى أحدهما صاحبه فوقه، فيقول: يا ربّ بما

(۱) نهج البلاغة، ص ٥٢٦ خ ٢٦٩.

أعطيته وكان عملنا واحداً؟ فيقول الله تبارك وتعالى : سألني ولم تسألني، ثمَّ قال : سلوا الله وأجزلوا فإنّه لا يتعاظمه شيء.

وبهذا الإسناد عن عثمان، عمّن رفعه قال: قال رسول الله عنه: التسألنَّ الله أو ليقبضنَّ عليكم إنَّ لله عباداً يعملون فيعطيهم، وآخرين يسألونه صادقين فيعطيهم ثمَّ يجمعهم في الجنّه، فيقول الذين عملوا: ربّنا عملنا فأعطيتنا، فبما أعطيت هؤلاء؟ فيقول: عبادي أعطيتكم أجوركم ولم ألتكم من أعمالكم شيئاً، وسألني هؤلاء فأعطيتهم وهو فضلي أوتيه من أشاء<sup>(1)</sup>.

وفي الحديث القدسي: يا موسى سلني كلَّ ما تحتاج إليه حتَّى علف شاتك، وملح عجينك.

وعن الصادق ﷺ عليكم بالدُّعاء فإنّكم لا تقربون إلى الله بمثله، ولا تتركوا صغيرة لصغرها أن تدعوا بها، فإنَّ صاحب الصغار هو صاحب الكبار.

وروي عن محمد بن عجلان قال: صابتني فاقة شديدة وإضاقة ولا صديق لمضيق ولزمني دين ثقيل وغريم يلحُّ في المطالبة، فتوجّهت نحو دار الحسن بن زيد، وهو يومئذ أمير المدينة لمعرفة كانت بيني وبينه، وشعر بذلك من حالي محمد بن عبد الله بن عليِّ بن الحسين عند وكانت بيني وبينه قديم معرفة، فلقيني في الطريق فأخذ بيدي وقال: قد بلغني ما أنت بسبيله، فمن تؤمّل لكشف ما نزل بك؟ قلت: الحسن بن زيد، فقال: إذن لا يقضي حاجتك، ولا تسعف بطلبتك، فعليك بمن يقدر على ذلك وهو أجود الأجودين، فالتمس ما تؤمّله من قبله، فإنّي سمعت ابن عمّي جعفر بن محمد يحدِّث عن أبيه، عن جدَّه، عن أبيه الحسين بن عليّ،

أوحى الله إلى بعض أنبيائه في بعض وحيه، وعزّتي وجلالي لأقطعنَّ أمل كلَّ آمل أمل غيري بالإياس، ولأكسونَه ذلَّ ثوب المذلّة في الناس، ولأبعدنَه من فرَجي وفضلي، أيامل عبدي في الشدائد غيري والشدائد بيدي؟ ويرجو سواي وأنا الغنيُّ الجواد، بيدي مفاتيح الأبواب، وهي مغلقة، وبابي مفتوح لمن دعاني؟ ألم تعلموا أنَّ من دَها، نائبة لم يملك كشفها عنه غيري، فما لي أراه يأمله معرضاً عنّي وقد أعطيته بجودي وكرمي ما لم يسألني، فأعرض عنّي ولم يسألني وسأل في نائبته غيري، وأنا الله أبتدىء بالعطيّة قبل المسألة، أفأسأل فلا أجود؟ كلا، أليس الجود والكرم لي، أليس الدُّنيا والآخرة بيدي فلو أنَّ أهل سبع سماوات وأرضين سألوني جميعاً وأعطيت كلَّ واحد منهم مسألته ما نقص ذلك من ملكي مثل جناح البعوضة، وكيف ينقص ملك أنا قيّمه، فيا بؤساً لمن عصاني ولم يراقبني، فقلت له: يابن

١٧ – باب / آداب الدعاء والذكر...

رسول الله أعد علي هذا الحديث فأعاده ثلاثاً ، فقلت : لا والله ما سألت أحداً بعدها حاجة ، فما لبث أن جاءني الله برزق من عنده .

وعن النبيّ ﷺ قال : قال الله ﷺ : ما من مخلوق يعتصم بمخلوق دوني إلاّ قطعت أسباب السماوات وأسباب الأرض من دونه، فإن سألني لم أعطه وإن دعاني لم أجبه، وما من مخلوق يعتصم بي دون خلقي إلاّ ضمّنت السماوات والأرض رزقه، فإن دعاني أجبته، وإن سألني أعطيته، وإن استغفرني غفرت له<sup>(۱)</sup>.

وعن الصادق ﷺ قال: كان أمير المؤمنين ﷺ رجلاً دعاء<sup>(٢)</sup>.

١٧ – باب آداب الدعاء والذكر زائداً على ما مر من تقديم المدحة والثناء والصلاة على النبي عليه وما يختم به الدعاء ورفع اليدين ومعناه واستحباب تقديم الوسيلة أمام الحاجة ونحو ذلك

الآيات: الأعراف: ﴿ آدْعُوا رَبَّكُمْ تَضَرُّعَا وَخُفْيَةً إِنَّهُمُ لَا يُحِبُّ ٱلْمُعْتَدِينَ ٢

وقال تعالى : ﴿ وَأَذْكُر زَيَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعَا وَخِيفَةً وَدُونَ الْجَهْرِ مِنَ ٱلْقَوْلِ بِأَلْفُدُةِ وَالْأَسَالِ وَلَا تَكُن بِّنَ ٱلْنَفِلِينَ ٢٠٠٠ .

مريم: ﴿ إِذْ نَادَىـــ رَيْئَمُ نِدَآةً خَفِيَّنَا ۞﴾ إلى قوله: ﴿ وَلَمَ أَحَــُنُ بِدُعَآبِكَ رَبِّ شَقِيَّنَ﴾ . طه: ﴿وَإِن تَجْهَرُ بِٱلْفَرْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ ٱلتِرَ وَأَخْفَى ۞﴾ .

لقمان: ﴿ وَأَغْضُض مِن صَوْتِكَ إِنَّ أَنَكُرُ ٱلْأَصْوَتِ لَصَوْتُ ٱلْحَمِدِ ﴾ (١٩».

أقول: قد مضى بعض ما يتعلق بهذا الباب في باب القنوت من كتاب الصلاة فتذكر<sup>(٣)</sup>. ١ -**عدة الداعي:** روى سليمان بن عمرو، قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ الله لا يستجيب دعاء بظهر قلب ساه فإذا دعوت فأقبل بقلبك ثمَّ استيقن الإجابة.

وعن سيف بن عميرة، عمّن ذكره، عن أبي عبد الله ﷺ قال : إنَّ الله لا يستجيب دعاء بظهر قلب قاس<sup>(٤)</sup>.

وعن النبيّ ﷺ قال: يقول الله ﷺ : من سألني وهو يعلم أنّي أضرُّ وأنفع استجيب له.

وفي الحديث القدسيّ : أنا عند ظنٍّ عبدي بي فلا يظنَّ بي إلاّ خيراً .

عدة الداعي، ص ١٣٤-١٣٦. وذكر في هذا الخبر مسنداً في ج ٢٨ ص ١١٥ ح ٦٨. [النمازي].
 عدة الداعي، ص ٣٩.
 عدة الداعي، ص ٣٩.
 مرّ في ج ٨٥ باب القنوت وآدابه، من هذه الطبعة.
 عدة الداعي، ص ١٣٨.

وقال رسول الله ﷺ : ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة .

وفيما أوحى إلى موسى تليَّنَةِ : يا موسى ما دعوتني ورجوتني فإنِّي سأغفر لك وروى سليمان الفرّاء، عمّن حدَّثه، عن أبي عبد الله تلكِّنَة قال: إذا دعوت فظنَّ حاجتك بالباب. وفي رواية أخرى : فأقبل بقلبك فظنّ حاجتك بالباب<sup>(1)</sup>.

وعن النبي عظيم قال: يكفي من الدُّعاء مع البرَّ ما يكفي الطعام من الملح.

وقال الله ﷺ لعيسى ﷺ : يا عيسى هب لي من عينيك الدُّموع، ومن قلبك الخشية، وقم على قبور الأموات نادهم بالصوت الرّفيع فلعلّك تأخذ موعظتك منهم وقل إنّي لاحق في اللاّحقين، يا عيسى صبَّ لي من عينيك الدُّموع، فاخشع لي بقلبك يا عيسى استغث بي في حالات الشدَّة فإنّي أُغيث المكروبين، وأُجيب المضطرّين وأنا أرحم الرّاحمين.

وفيما أوحى الله إلى موسى عَلِيَّلا: يا موسى كن إذا دعوتني خائفاً مشفقاً وجلاً وعفّر وجهك في التّراب، واسجد لي بمكارم بدنك، واقنت بين يديّ في القيام وناجني حيث تناجيني بخشية من قلب وجل، وأحي بتوراتي أيّام الحياة، وعلّم الجهّال محامدي، وذكّرهم آلائي ونعمي، وقل لهم لا يتمادون في غيّ ما هم فيه، فإنَّ أخذي أليم شديد.

يا موسى لا تطوِّل في الدنيا أملك، فيقسو قلبك، وقاسي القلب منّي بعيد، وأمت قلبك بالخشية، وكن خلق الثياب، جديد القلب تخفى على أهل الأرض وتعرف في أهل السّماء حلس البيوت، مصباح اللّيل، واقنت بين يديَّ قنوت الصابرين، وصح إليَّ من كثرة الذُّنوب صياح الهارب من عدوٌه، واستعن بي على ذلك فإنّي نعم العون ونعم المستعان.

ومنه: يا موسى اجعلني حرزك، وضع عندي كنزك، من الباقيات الصالحات<sup>(٢)</sup>.

٢ - أقول: وقد نقل الكفعمي في كتاب الجنّة الواقية من كتاب الشدَّة شطراً يسيراً ممّا يتعلّق بآداب الذاعي وملخصه أنّها أقسام:

الأول: ما يتقدَّم الدّعاء، وهو الطهارة، وشمُّ الطّيب، والرواح إلى المسجد والصدقة، واستقبال القبلة، وحسن الظّن بالله في تعجيل إجابته، وإقباله بقلبه وأن لا يسأل محرَّماً، وتنظيف البطن من الحرام بالصوم، وتجديد التوبة.

الثاني: ما يقارنه وهو ترك العجلة فيه، والإسرار به، والتعميم، وتسمية الحاجة، والخشوع والبكاء والتباكي، والاعتراف بالذنب، وتقديم الإخوان، ورفع اليدين به، والدعاء بما كان متضمّناً للاسم الأعظم، والمدحة لله والثناء عليه تعالى وأيسر ذلك قراءة سورة التوحيد، وتلاوة الأسماء الحسنى، وقوله: يا من هو أقرب إليّ من حبل الوريد إلى آخر الدُّعاء.

عدة الداعي، ص ١٤٣ - ١٤٤.
 عدة الداعي، ص ١٢٨.

الثالث: ما يتأخّر عن الدُّعاء وهو معاودة الدعاء مع الإجابة وعدمها، وأن يختم دعاءه بالصلاة على محمد وآل محمد، وقول ما شاء الله لا قوَّة إلاّ بالله، وقول يا الله المانع بقدرته خلقه الخ وأن يمسح بيده وجهه وصدره.

الرابع: سبب الإجابة وقد يرجع إلى الوقت إلى آخر ما سنورده في باب الأوقات والحالات الّتي ترجى فيها الإجابة<sup>(١)</sup>.

٣ - عدة الداعي: كان رسول الله عنه: يوفع يديه إذا ابتهل ودعا كما يستطعم المسكين، وفيما أوحى الله إلى موسى عنه: ألق كفّيك ذلاً بين يديَّ كفعل العبد المستصرخ إلى سيّده، فإذا فعلت ذلك رحمت وأنا أكرم القادرين، يا موسى سلني من فضلي ورحمتي، فإنهما بيدي لا يملكهما غيري، انظر حين تسألني كيف رغبتك فيما عندي؟ لكلّ عامل جزاء وقد يجزى الكفور بما سعى.

وسال أبو بصير الصادق علي عن الدعاء ورفع اليدين فقال: على خمسة أوجه: الأول: التعوُّذ فتستقبل القبلة بباطن كفِّيك. الثاني: الدُّعاء في الرّزق فتبسط كفِّيك وتفضي بباطنهما إلى السماء. الثالث: التبتّل فإيماؤك بأصبعك السّبابة. الرابع: الابتهال فترفع يديك تجاوز بهما رأسك. الخامس: التضرّع أن تحرّك أصبعك السبّابة ممّا يلي وجهك وهو دعاء الخيفة.

وعن محمّد بن مسلم قال: سمعت أبا عبد الله علي يقول: مرَّ بي رجل وأنا أدعو في صلاتي بيساري فقال: يا عبد الله بيمينك، فقلت: يا عبد الله إنَّ لله تبارك وتعالى حقّاً على هذه كحقّه على هذه، وقال: الرغبة تبسط يديك وتظهر باطنهما، والرهبة تبسط يديك وتظهر ظهرهما، والتضرُّع تحرِّك السبابة اليمنى يميناً وشمالاً، والتبتّل تحرّك السّبابة اليسرى ترفعها في السّماء رسلاً وتضعها رسلاً والابتهال تبسط يديك وذراعيك إلى السماء، والابتهال حين ترى أسباب البكاء<sup>(٢)</sup>.

وعن الباقر ﷺ قال: ما بسط عبد يده إلى الله ﷺ إلاّ استحيى الله أن يردّها صفراً حتّى يجعل فيها من فضله ورحمته ما يشاء، فإذا دعا أحدكم فلا يردَّ يده حتّى يمسح بها على رأسه ووجهه، وفي خبر آخر على وجهه وصدره<sup>(٣)</sup>.

٤ - يد؛ ابن المتوكل، عن عليّ، عن أبيه، عن النوفليّ، عن السكونيّ عن أبي عبد الله، عن آبائه عني قال: مرَّ النبيُّ على رجل وهو رافع بصره إلى السماء يدعو فقال له رسول الله عني : غضً بصرك، فإنّك لن تراه.

- مصباح الكفعمي، ص ٩٩٦.
   (٢) عدة الداعي، ص ١٩٦.
  - (٣) عدة الداعي، ص ٢١٠.

وقال: ومرَّ النبيُّ ﷺ على رجل رافع يديه إلى السّماء وهو يدعو، فقال رسول الله ﷺ : اقصر من يديك فإنّك لن تناله<sup>(١)</sup>.

٥ – يلد: الأشناني، عن ابن مهرويه، عن الفرّاء، عن الرضا، عن آبائه على قال: قال رسول الله على الأشناني، عن ابن مهرويه، عن الفرّاء، عن الرضا، عن آبائه على فأناديك، أم رسول الله على : إنَّ موسى بن عمران لمّا ناجى ربّه قال: يا ربَّ أبعيد أنت مني فأناديك، أم قريب فأناجيك؟ فأوحى الله جلَّ جلاله إليه: أنا جليس من ذكرني، فقال موسى يا ربَّ إنّي أكون في حال أجلك أن أذكرك فيها، فقال: يا موسى اذكرني على كلِّ حال<sup>(٢)</sup>.

٦ - لي: ابن الوليد، عن الصفّار، عن سلمة بن الخطّاب، عن إبراهيم بن محمّد، عن عمران الزَّعفراني، عن الصّادق عليته قال: ما من رجل دعا فختم دعاءه بقول ما شاء الله لا قوّة إلا بالله، إلا أُجيب صاحبه<sup>(٣)</sup>.

**ثو:** أبي، عن سعد، عن سلمة مثله<sup>(٤)</sup>.

٧ - ل: الأربعمائة قال أمير المؤمنين عليمًا : السؤال بعد المدح فامدحوا الله ثمَّ سلوا الحوائج.

وقال عليه: اثنوا على الله بمخلط وامدحوه قبل طلب الحوائج.

وقال عَنْ : إذا فرغ أحدكم من الصلاة فليرفع يديه إلى السماء، ولينصب في الدعاء فقال عبد الله بن سبأ يا أمير المؤمنين أليس الله في كلّ مكان؟ قال: بلى قال: فلم يرفع العبد يديه إلى السماء قال أما تقرأ: ﴿وَفِ النَّمَآةِ رِزْقُكُمْ وَمَا تُوْعَدُونَ﴾ فمن أين يطلب الرّزق إلا من موضعه، وموضع الرّزق وما وعد الله بَخْتَكْ السّماء.

وقال ﷺ : صلُّوا على محمّد وآل محمّد، فإنَّ الله ﷺ يقبل دعاءكم عند ذكر محمّد ودعائكم له، وحفظكم إيّاه ﷺ <sup>(0)</sup>.

**أقول:** سيأتي أخبار الصلاة في بابها<sup>(٢)</sup>.

- (۱) التوحيد، ص ۱۰۷. (۲) التوحيد، ص ۱۸۲.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ١٦٦ مجلس ٣٦ ح ٦. (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٤.
  - (٥) الخصال، ص ٦٣٥ حديث الأربعمائة.
  - (٦) سيأتي في ج ٩١ باب فضل الصلاة على النبي ﷺ من هذه الطبعة.

١٧ - باب / آداب الدعاء والذكر...

لأنّه جعله معدن الرّزق، فثبّتنا ما ثبّته القرآن والأخبار عن الرَّسول ﷺ حين قال: ارفعوا أيديكم إلى الله ﷺ وهذا يجمع عليه فرق الأمّة كلّها<sup>(١)</sup>. حجء مرسلاً مثله<sup>(٢)</sup>.

٩ - ل: الخليل، عن محمّد بن إسحاق، عن الوليد بن شجاع، عن عليّ بن مسهر عن عبيد الله بن عمر، عن نافع، عن ابن عمر قال: قال رسول الله عليهم : بينا ثلاثة نفر فيمن كان قبلكم يمشون إذ أصابهم مطر، فأووا إلى غار فانطبق عليهم فقال بعضهم لبعض: يا هؤلاء والله ما ينجيكم إلاّ الصدق فليدع كلُّ رجل منكم بما يعلم الله بَرْتَبْكَ أَنَّه قد صدق فيه.

فقال أحدهم : اللّهمَّ إن كنت تعلم أنَّه كان لي أجير عمل لي على فرق من أرز فذهب وتركه فزرعته، فصار من أمره أنَّي اشتريت من ذلك الفرق بقراً ثمَّ أتاني فطلب أجره فقلت اعمد إلى تلك البقر فسقها، فقال : إنَّما لي عندك فرق من أرز، فقلت : اعمد إلى تلك البقر فسقها فإنَّها من ذلك فساقها، فإن كنت تعلم أنَّي فعلت ذلك من خشيتك، ففرِّج عنًا فانساحت عنهم الصخرة.

وقال الآخر : اللّهمَّ إن كنت تعلم أنّه لي أبوان شيخان كبيران فكنت آتيهما كلَّ ليلة بلبن غنم لي فأبطأت عليهما ذات ليلة، فأتيتهما وقد رقدا وأهلي وعيالي يتضاغون من الجوع فكنت لا أسقيهم حتّى يشرب أبواي فكرهت أن أوقظهما من رقدتهما، وكرهت أن أرجع فيستيقظا لشربهما، فلم أزل أنتظرهما حتّى طلع الفجر، فإن كنت تعلم أنّي فعلت ذلك من خشيتك ففرِّج عنّا فانساحت عنهم الصخرة حتّى نظروا إلى السماء.

وقال الآخر : اللّهمَّ إن كنت تعلم أنَّه كانت لي ابنة عمّ أحبُّ الناس إليَّ وأنَّي راودتها عن نفسها فأبت عليَّ إلاَّ أن آتيها بمائة دينار ، فطلبتها حتّى قدرت عليها فجئت بها فدفعتها إليها فأمكنتني من نفسها ، فلمّا قعدت بين رجليها قالت : اتَق الله ولا تفضَّ الخاتم إلاّ بحقّه فقمت عنها وتركت لها المائة ، فإن كنت تعلم أنّي فعلت ذلك من خشيتك ففرِّج عنّا ، ففرَّج الله يَؤْتِمَا عنهم فخرجوا<sup>(٣)</sup>.

١٠ قو: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن ابن أسباط رفعه إلى أمير المؤمنين عَلَيْنَ الله الله عن عمّه، عن البرقيّ، عن ابن أسباط رفعه إلى أمير المؤمنين عَلَيْنَ الله الله عن مرّات، فلو دعا على الصخرة لقلعها إن شاء الله<sup>(٤)</sup>.

١١ – **ثوء** أبي، عن سعد، عن البرقي، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن عبد الكريم الخزّاز، عن أبي إسحاق السبيعي، عن الحارث الأعور قال: قال أمير المؤمنين ﷺ كلُّ دعاء محجوب عن السّماء حتّى يصلّي على محمد وآله<sup>(٥)</sup>.

(٢) الاحتجاج، ص ٣٣٤.

- (۱) التوحيد، ص ۲٤۸.
- (٣) الخصال، ص ١٨٤ باب ٣ ح ٢٥٥. (٤) (٥) ثواب الأعمال، ص ١٣٢ و ١٨٢.

بحار الأنوار/ج٩٠

١٢ - ثوء ابن الوليد، عن الصفّار، عن أحمد بن محمد، عن أبي همّام، عن الرّضا عليه الله قال: دعوة المؤمن سرّاً دعوة واحدة، تعدل سبعين دعوة علانية<sup>(1)</sup>.

١٣ – **ك:** أبي، عن سعد، عن البرقي، عن أبيه، عن محمد بن سنان، عن إسحاق ابن جرير، عن ابن أبي الديلم قال: قال الصادق عليمينية: يا عبد الحميد إنَّ لله رسلاً مستعلنين، ورسلاً مستخفين، فإذا سألته بحقٌ المستعلنين فسله بحقٌ المستخفين<sup>(٢)</sup>.

لكة أبي وابن الوليد معاً؛ عن ابن عيسى وعليّ بن إسماعيل بن عيسى، عن محمد بن عمرو بن سعيد، عن الجريري؛ عن ابن أبي الديلم مثله.

١٤ - سن: أبي، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن عبد الله بن سنان، عن سعيد بن المسيّب، عن علي بن المسيّب، عن علي بن الحسين بتشكر قال: قال رسول الله بنيي: الا أخبركم بما يكون به خير الدنيا والآخرة، وإذا كربتم واغتممتم دعوتم الله ففرَّج عنكم؟ قالوا: بلى يا رسول الله، قال: قولوا لا إله إلاّ الله ربّنا لا نشرك به شيئاً ثمَّ ادعوا بما بدا لكم<sup>(٣)</sup>.

10 – ين؛ الحسن بن محمد؛ عن أبي حمزة، عن أبي جعفر غليمًا قال : سمعته يقول : إنَّ داود النبيَّ صلوات الله عليه كان ذات يوم في محرابه إذ مرّت به دودة حمراء صغيرة، تدبُّ حتى أنتهت إلى موضع سجوده، فنظر إليها داود وحدَّث في نفسه لم خلقت هذه الدودة؟ فأوحى حتى الله إليها تكلّمي ! فقالت له : يا داود هل سمعت حسّي أو استبنت على الصفا أثري؟ فقال لها داود : لا، قالت : فإنَّ الله يسمع دبيبي ونفسي وحسّي ويرى أثر مشيي فاخفض من صوتك<sup>(3)</sup>.

١٦ – ها: الحسين بن إبراهيم القزويني، عن محمد بن وهبان، عن أحمد بن إبراهيم، عن الحسن بن عليً الزَّعفراني، عن البرقي، عن أبيه محمد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله علي قال: لا يزال الدُّعاء محجوباً عن السماء حتّى يصلّى على محمّد وآل محمّد علي ها.

الله تبارك وتعالى يعلم ما يريد العبد العبد الد تبارك وتعالى يعلم ما يريد العبد العبد العبد العبد العبد ولكن يحبُّ أن يبتُّ إليه الحوائج، فإذا دعوت فسمُ حاجتك وما من شيء أحبُّ إلى الله من أن يسأل.

وقال ﷺ : عليكم بالدُّعاء فإنَّه شفاء من كلِّ داء وإذا دعوت فظنَّ أنَّ حاجتك بالباب. وقال النبيُّ ﷺ : دعوة في السرِّ تعدل سبعين دعوة في العلانية.

وقال ﷺ : من سرَّه أن يستجيب الله له في الشدائد والكرب فليكثر الدُّعاء عند الرخاء. وقال ﷺ : الدّاعي بلا عمل كالرامي بلا وتر .

- (۱) ثواب الأعمال، ص ۱۹۳ . (۲) كمال الدين، ص ۲۲ .
- (٣) المحاسن، ج ١ ص ١٠٠. (٤) كتاب الزهد، ص ٦٤.
  - ٥) أمالي الطوسي، ص ٦٦٢ مجلس ٣٥ ح ١٣٧٩.

وقال عليهما: تعرَّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدَّة .

وقال أبو عبد الله ﷺ : إنَّ العبد لتكون له الحاجة إلى الله، فيبدأ بالثناء على الله، والصّلاة على محمد وآله، حتّى ينسى حاجته، فيقضيها من غير أن يسأله إيّاها وقول لا إله إلاّ الله سيّد الأذكار .

وقال أمير المؤمنين عَلِيَمَالِي : إذا كانت لك إلى الله سبحانه حاجة فابدأ بمسألة الصلاة على النبيِّ وآله، ثمَّ سل حاجتك، فإنَّ الله أكرم من أن يسأل حاجتين فيقضي إحداهما ويمنع عن الأُخرى.

وقال أبو عبد الله عَظِيمَةِ : إيّاكم أن يسأل أحد منكم ربّه شيئاً من حوائج الدُّنيا والآخرة حتّى يبدأ بالثناء على الله تعالى والمدحة له، والصلاة على النبيّ وآله، ثمَّ الاعتراف بالذنب، ثمَّ المسألة . وعنه عَظِيمَةِ : إذا أردت أن تدعو فمجّد الله عَزَيَمَةُ واحمده، وسبّحه وهلّله، وأثن عليه، وصلِّ على النبيِّ وآله ثمَّ سل تعطه .

وروي أنّه إذا بدأ الرجل بالثناء قبل الدُّعاء فقد استوجب، وإذا بدأ بالدعاء قبل الثناء كان على رجاء، وقد أدّبنا رسول الله ﷺ بقوله: السلام قبل الكلام.

وقال الصادق ﷺ : إنَّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى موسى : إذا وقفت بين يديَّ فقف موقف الذليل الفقير . وقال الحسن بن علي ﷺ : من قرأ القرآن كانت له دعوة مجابة إمّا معجّلة وإمّا مؤجّلة .

وقال النبيّ ﷺ : إذا دعا أحد فليعمَّ فإنَّه أوجب للدَّعاء ومن قدَّم أربعين رجلاً من إخوانه قبل أن يدعو لنفسه استجيب له فيهم وفي نفسه. وقال أبو الحسن ﷺ : إذا نزل بالرَّجل الشدَّة والنازلة، فليصم فإنَّ الله يقول: ﴿أَسْتَعِينُوا بِالمَّبْرِ وَالضَّلَوْقَ﴾ والصبر الصوم، وقال: دعوة الصائم يستجاب عند إفطاره.

وقال النبي ي اغتنموا الدُّعاء عند الرَّقَة فإنّها رحمة. وقال ، الحكام الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أن الله لا يستجيب دعاء من قلبه لاه.

وقال أبو عبد الله ﷺ : لا يزال الدُّعاء محجوباً عن السّماء حتّى يصلّى على النبيّ وآله . وروي أنّه لا تُردُّ يد عبد عليها عقيق .

وقال النبيُّ ﷺ : أمرني جبرئيل أن أقرأ القرآن قائماً وأن أحمده راكعاً وأن أُسبِّحه ساجداً وأن أدعوه جالساً. وقال الصادق ﷺ : أغلقوا أبواب المعصية بالاستعاذة، وافتحوا أبواب الطاعة بالتسمية.

وقال رسول الله عنه: لا يردُّ دعاء أوَّله بسم الله الرَّحمان الرَّحيم (١).

(1) الدعوات للراوندي، ص ١٧-٥٢.

١٨ – **نهج:** قال أمير المؤمنين ﷺ : إذا كانت لك إلى الله سبحانه حاجة فابدأ بمسألة الصلاة على النبيِّ ﷺ ثمَّ سل حاجتك، فإنَّ الله تعالى أكرم من يسأل حاجتين فيقضي إحداهما ويمنع الأخرى<sup>(۱)</sup>.

١٩ – **عدة الداعي:** روى حفص بن غياث، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أراد أحدكم أن لا يسأل ربّه شيئاً إلاّ أعطاه فلييأس من الناس كلّهم، ولا يكون له رجاء إلاّ من عند الله، فإذا علم ذلك من قلبه لم يسأله شيئاً إلاّ أعطاه.

وفيما وعظ الله به عيسى ظلِيَّللا : يا عيسى ادعني دعاء الحزين الغريق الَّذي ليس له مغيث، يا عيسى سلني ولا تسأل غيري فيحسن منك الدُّعاء، ومنّي الإجابة، ولا تدعني إلاّ متضرَّعاً إليَّ وهمّك همّاً واحداً فإنّك متى تدعني كذلك أجبتك<sup>(٢)</sup>.

وروى الحارث بن المغيرة قال: سمعت أبا عبد الله عليمي يقول: إيّاكم إذا أراد أن يسأل أحدكم ربّه شيئاً من حوائج الدُّنيا حتّى يبدأ بالثناء على الله بَجَرَكِن والمدحة له، والصلاة على النبيِّ عَنْكَ ، ثمَّ الثناء، ثمَّ الإقرار بالذنب، ثمَّ المسألة إنّه والله ما خرج عبد من ذنب إلاّ بالإقرار<sup>(٣)</sup>.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : لا يقبل الله دعاء قلب لاه.

وروى سيف بن عميرة، عن الصادق عَلِيَّا : إذا دعوت الله فأقبل بقلبك.

وقال رسول الله عَنْ لا بي ذر: يا أبا ذرّ ألا أعلّمك كلمات ينفعك الله بَحَرَّف بهنَ؟ قلت: بلى يا رسول الله، قال: احفظ الله يحفظك الله، احفظ الله تجده أمامك تعرَّف إلى الله في الرخاء، يعرفك في الشدَّة، وإذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله، فقد جرى القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة، ولو أنَّ الخلق كلّهم جهدوا على أن ينفعوك بما لم يكتبه الله لك ما قدروا عليه.

وقال سيّد العابدين عليما : الدُّعاء بعدما ينزل البلاء لا ينتفع به (٤).

٢٠ - مكا: عن أبي عبد الله عليه قال: من توضأ فأحسن الوضوء، ثمَّ صلّى ركعتين، فأتمَّ ركعتين، فأتمَّ ركعتين، فأتمَّ ركوعتين، فأتمَّ ركوعتين، والتمَّ ركوعهما وسجودهما، ثمَّ سلّم وأثنى على الله عَظَيْنُ وعلى رسول الله عظيمً سأل حاجته فقد طلب الخير في مظانّه لم يخب.

وعن ابن المغيرة قال: سمعت با عبد الله ﷺ يقول: إيّاكم وأن يسأل أحد من الله تَزَيَّظ شيئاً من حوائج الدُّنيا والآخرة حتّى يبدأ بالثناء على الله تَتَكَيْظ والمدحة له والصلاة على النبيّ وآله عليه وعليهم السلام ثمَّ يسأل حوائجه.

نهج البلاغة، ص ٧٠٧ حكمة رقم ٣٦٠.
 (٢) عدة الداعي، ص ١٣٤.
 (٣) عدة الداعي، ص ١٦٠.
 (٣) عدة الداعي، ص ١٨٠-١٨٢.

محمد بن مسلم، عن أبي عبد الله عليمية : إنَّ في كتاب أمير المؤمنين عَلَيمَهِ أنَّ المدحة قبل المسألة فإذا دعوت الله يَجْرَجَك فمجّده قال : قلت : كيف أُمجّده؟ قال : تقول : يا من هو أقرب إليَّ من حبل الوريد، يا من يَحول بين المرء وقلبه، يا من هو بالمنظر الأعلى، يا من ليس كمثله شيء<sup>(1)</sup>.

**تم:** الأهوازيُّ، عن ابن بكير، عن محمد مثله<sup>(٢)</sup>.

٢١ – مكاء عثمان بن المغيرة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا أردت أن تدعو فمجّد الله ﷺ واحمده وسبّحه وهلّله وأثن عليه وصلّ على النبيّ وآله ﷺ ثمَّ سل تعط.

وعنه عليما قال : إذا طلب أحدكم الحاجة فليثن على الله سبحانه وليمدحه، فإنّ الرّجل إذا طلب الحاجة من السلطان هيّاً له من الكلام أحسن ما قدر عليه، فإذا طلبتم الحاجة فمجّدوا الله بَخْرَض العزيز الجبّار وامدحوه وأثنوا عليه، يقول : "يا أجود من أعطى، يا خير من سئل، يا أرحم من استرحم، يا واحديا أحد [يا صمديا من لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد]يا من لا يتّخذ صاحبة ولا ولداً، يا من يفعل ما يشاء ويحكم ما يريد، ويقضي ما أحبَّ، يا من يحول بين المرء وقلبه، يا من هو بالمنظر الأعلى يا من ليس كمثله شيء وهو السميع البصير» وأكثر من أسماء الله يَخْرَض فإنَّ أسماء الله كثيرة، وصلِّ على محمد وآله، وقل : «اللّهمَّ أوسع عليَّ من رزقك الحلال ما أكفُّ به وجهي وأودي عنّي أمانتي وأصل به رحمي ويكون عوناً لي على الحجِّ والعمرة».

وقال: إنَّ رجلاً دخل المسجد فصلَّى ركعتين ثمَّ سأل الله ﷺ فقال رسول الله ﷺ : أعجل العبد ربّه، وجاء آخر فصلّى ركعتين ثمَّ أثنى على الله ﷺ وصلَّى على النبيّ وآله، فقال ﷺ : سل تعط .

درست بن أبي منصور، عن أبي خالد قال: قال أبو عبد الله ﷺ : ما من رهط أربعين رجلاً اجتمعوا فدعوا الله ﷺ في أمر إلاّ استجاب الله لهم، فإن لم يكونوا أربعين فأربعة يدعون الله عشر مرَّات إلاّ استجاب الله سبحانه لهم، فإن لم يكونوا أربعة فواحد يدعو الله أربعين مرَّة، ويستجيب الله العزيز الجبّار له.

وعنه عليتي قال: كان أبي غليته إذا حزنه أمر جمع النساء والصبيان ثمَّ دعا وأمّنوا. وعنه غليته الداعي والمؤمّن شريكان في الأجر.

هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: لا يزال الدُّعاء محجوباً حتّى يصلّى على محمّد وآل محمّد.

وعنه ع الله قال: من دعا فلم يذكر النبيَّ عظيم وفرف الدُّعاء على رأسه فإذا ذكر

مكارم الأخلاق، ص ٢٦٢.
 (٢) فلاح السائل، ص ٣٥.

النبيَّ ﷺ رفع الدُّعاء. وعنه ﷺ قال: إنَّ رجلاً أتى النبيّ ﷺ فقال: يا رسول الله أجعل تُلث صلاتي لك، لا بل أجعل نصف صلاتي لك، لا بل أجعلها كلِّها لك، فقال رسول الله ﷺ : إذاً تكفى مؤنة الدُّنيا والآخرة.

وعن أبي بصير وابن الحكم قالا : سألنا أبا عبد الله ﷺ ما معنى أجعل صلاتي كلّها لك؟ قال : يقدِّمه بين يدي كلِّ حاجة، فلا يسأل الله ﷺ شيئاً حتّى يبدأ بالنبيَّ ﷺ ثمَّ يسأل الله تعالى حوائجه.

وعنه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : لا تجعلوني كقدح الراكب إنَّ الراكب يملأ قدحه فيشربه إذا شاء اجعلوني في أوَّل الدُّعاء وآخره ووسطه.

وعنه ﷺ قال: من كانت له إلى الله حاجة فليبدأ بالصلاة على محمّد وآله ثمَّ يسأل حاجته ثمَّ يختم بالصلاة على محمّد وآله، فإنَّ الله ﷺ أكرم من أن يقبل الطرفين، ويدع الوسط، إذ كانت الصلاة على محمد وآله لا تحجب عنه.

عن أبي عبد الله عليمي قال : قال رسول الله عليه : ما من قوم اجتمعوا في مجلس فلم يذكروا الله بَمَرَمَنِ ولم يصلّوا على نبيّهم صلوات الله عليه وآله إلاّ كان ذلك المجلس حسرة ووبالاً عليهم . وعنه عليمين قال : من قدَّم أربعين من المؤمنين ثمَّ دعا استجيب له .

وعنه عَلَيْتُهُ قَالَ: من دعا لأخيه بظهر الغيب وكل الله بَتَرْبَعُ به ملكاً يقول: ولك مثلاه.

قال رجل من أصحاب أبي عبد الله عليمية : إنّي لأجد آيتين في كتاب الله أطلبهما فلا أجدهما قال : فقال عليمية : وما هما؟ قلت : ﴿ أَدْعُونِي أَسْتَجِبَ لَكُمْ ﴾ فندعوه فلا نرى إجابة، قال : أفترى الله أخلف وعده؟ قلت : لا، قال فمه؟ قلت : لا أدري، قال : لكنّي أخبرك، من أطاع الله فيما أمر به، ثمَّ دعاه من جهة الدُّعاء أجابه، قلت : وما جهة الدُّعاء؟ قال : تبدأ فتحمد الله وتمجّده وتذكر نعمه عليك فتشكره، ثمَّ تصلّي على النبيِّ وآله ثمَّ تذكر ذنوبك فتقرُ بها ثمَّ تستغفر منها فهذه جهة الدُّعاء، ثمَّ قال : وما الآية الأخرى؟ قلت : قوله : ﴿ وَمَا آنفَقَتُه يَن نَتْيَ فَهُوَ يُخْلِفُهُمُ وأراني أَنفق ولا أرى خلفاً، قال على النبيِّ : أفترى الله أخلف وعده؟ قلت : لا، قال : فمه؟ قلت : لا أدري، قال : وما الآية الأخرى؟ قلت : قوله : ﴿ وَمَا آنفَقَتُهُ عَلَى نَتَى فَقُو يُخْلِفُهُمُ وأراني أَنفق ولا أرى خلفاً، قال عليمي :

وعن النبيِّ في قال: إنَّ كلَّ دعاء لا يكون قبله تمجيد فهو أبتر، وإنَّما التمجيد ثمَّ الدعاء، قلت: ما أدنى ما يجزئ من التمجيد؟ قال: قل «اللَّهمَّ أنت الأوَّل فليس قبلك شيء، وأنت الآخر فليس بعدك شيء، وأنت الظاهر فليس فوقك شيء، وأنت الباطن فليس دونك شيء، وأنت العزيز الحكيم<sup>(٢)</sup>.

مكارم الأخلاق، ص ٢٦٢-٢٦٤.
 مكارم الأخلاق، ص ٢٦٤-٢٦٤.

وعن الصادق ﷺ قال: من قرأ مائة آية من أيِّ القرآن شاء ثمَّ قال سبع مرَّات: يا الله، فلو دعا على الصخور فلقها<sup>(۱)</sup>.

YY - تم، الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن العيص بن القاسم، عن أبي عبد الله عليه الله عليه الله الحاجة من أباب الحاجة من الله الحاجة من الله من الكلام أحسن ما يقدر عليه، فإذا طلبتم الحاجة فمجدوا الله وامدحوه وأثنوا عليه تمام الخبر<sup>(Y)</sup>.

٢٣ - تمم: الحسين بن سعيد، عن محمد بن سنان، عن معاوية بن عمّار قال: سمعت أبا عبد الله علي الله علي المدحة، ثمَّ الإقرار بالذنب، ثمَّ المسألة والله ما خرج عبد من ذنب إلاَ بالإقرار<sup>(٣)</sup>.

٢٥ – **تم:** الحسين بن سعيد، عن إسماعيل بن همّام، عن أبي الحسن ﷺ قال: دعوة العبد سرّاً دعوة واحدة، تعدل سبعين دعوة علانية.

وعن محمد بن الحسن الصفّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عليمية: قال: ما يعلم عظم ثواب الدُّعاء وتسبيح العبد فيما بينه وبين نفسه إلاَّ الله تبارك وتعالى<sup>(o)</sup>.

٢٦ – **تم؛** باسنادنا إلى عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من عذر ظالماً بظلمه سلّط الله عليه من يظلمه، وإن دعا لم يستجب له، ولم يأجره الله على ظلامته<sup>(٦)</sup>.

٢٧ – **تم:** الصفّار، عن أيّوب بن نوح، عن العبّاس بن عامر، عن ربيع بن محمّد المسلي، عن عبد الأعلى السّهمي، عن نوف، عن أمير المؤمنين ﷺ قال: إنَّ الله تبارك وتعالى أوحى إلى عيسى بن مريم ﷺ : قل للملأ من بني إسرائيل: لا تدخلوا بيتاً من بيوتي

مكارم الأخلاق، ص ٣٤٨.
 (۲) - (۲) فلاح السائل، ص ٣٥-٣٧.

إلاّ بقلوب طاهرة، وأبصار خاشعة وأكفّ نقيّة، وقل لهم: إنّي غير مستجيب لأحد منكم دعوة ولأحد من خلقي قبله مظلمة<sup>(۱)</sup>.

قال: قلت: وما جهة الدعاء؟ قال: إذا أدَّيت الفريضة مجّدت الله وعظّمته وتمدحه بكلِّ ما تقدر عليه، وتصلّي على النبي على النبي وتجتهد في الصلاة عليه وتشهد له بتبليغ الرسالة وتصلّي على أئمّة الهدى عند النبي من ثمَّ تذكر بعد التحميد لله والثناء عليه والصّلاة على النبي على ما أبلاك وأولاك، وتذكر نعمه عندك وعليك، وما صنع بك فتحمده وتشكره على ذلك، ثمَّ تعترف بذنوبك ذنب ذنب وتقرُّ بها أو بما ذكرت منها، وتجمل ما خفي عليك منها، فتتوب إلى الله من جميع معاصيك وأنت تنوي ألاّ تعود، وتستغفر الله منها بندامة وصدق نيّة وخوف ورجاء، ويكون من قولك «اللهمَّ إنّي أعتذر إليك من ذنوبي وأستغفرك وأتوب إليك فأعني على طاعتك ووفقني لما أوجبت عليَّ من كلِّ ما يرضيك فإنّي لم أر أحداً بلغ شيئاً من طاعتك إلاّ بنعمتك عليه قبل طاعتك، فأنعم عليَّ بنعمة أنال بها رضوانك والجنّة» ثمَّ تسأل بعد ذلك حاجتك فإني أرجو أن لا يخيّبك إن شاء الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

۲۹ – تم؛ محمّد بن الحسن، عن أحمد بن إدريس، عن سلمة بن الخطّاب، عن القاسم بن يحيى الراشدي، عن جدّه الحسن، عن داود الرقيّ، عن أبي عبد الله عَلَيْتَهُمْ قال: أوحى الله تبارك وتعالى إلى داود عَلَيْتَهُمْ قل للجبّارين لا يذكروني فإنّه لا يذكرني عبد إلاّ ذكرته وإن ذكروني ذكرتهم فلعنتهم<sup>(٣)</sup>.

۲۰ - تم؛ الصفّار، عن أبي طالب، عن عثمان بن عيسى، عن عليّ بن سالم قال : سمعت أبا عبد الله تشيئي يقول : قال الله تبارك وتعالى : وعزّتي وجلالي لا أجيب دعوة مظلوم ظلمها، ولأحد عنده مثل تلك المظلمة<sup>(1)</sup>.

(۱) – (٤) فلاح السائل، ص ۳۸–۳۹.

٣١ - تم؛ من كتاب ربيع الأبرار قال: مرَّ موسى ﷺ على قرية من قرى بني إسرائيل فنظر إلى أغنيائهم قد لبسوا المسوح، وجعلوا التراب على رؤوسهم وهم قيام على أرجلهم تجري دموعهم على خدودهم، فبكى رحمة لهم فقال: إلهي هؤلاء بنو إسرائيل حنوا إليك حنين الحمام، وعووا عواء: الذئاب، ونبحوا نباح الكلاب، فأوحى الله إليه: ولم ذاك لأنَّ خزانتي قد نفدت؟ أم لأنَّ ذات يدي قد قلّت؟ أم لست أرحم الراحمين؟ ولكن أعلمهم أنّي عليم بذات الصدور، يدعونني وقلوبهم غائبة عنّي مائلة إلى الدُّنيا.

ورأينا في كتاب الأدعية المرويّة من الحضرة النبويّة للسمعاني باسناده المتّصل عن النبيّ ﷺ أنّه قال: ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة، واعلموا أنَّ الله لا يستجيب دعاء من قلب غافل لاه.

وروينا باسنادنا إلى ابن عقدة باسناده عن جعفر بن محمّد ﷺ قال : إذا أراد أحدكم أن يستجاب له فليطيّب كسبه، وليخرج من مظالم الناس، وإنَّ الله لا يرفع إليه دعاء عبد وفي بطنه حرام، أو عنده مظلمة لأحد من خلقه.

وفي كتاب الأدعية للسمعاني عن النبيّ ﷺ ما معناه: إذا كان الداعي مطعمه حراماً وغذًي بحرام فأنّى يستجاب لذلك.

ووجدت في بعض الكتب عن أبي الحسين رفعه إلى الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : قال الله سبحانه: إنّي لأستحيي من عبد يرفع يده وفيها خاتم فيروزج فأردّها خائبة.

ومن كتاب فضل العقيق لقريش بن مهنا العلويّ بالاسناد إلى أبي عبد الله عَلَيْتُهُ أَنَّه قَالَ : ما رفعت كفٌّ إلى الله بَكْرَيْلُ أحبُّ إليه من كفّ فيها خاتم عقيق.

٣٢ – **سن:** في رواية هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال: إذا قال العبد: لا حول ولا قوَّة إلاّ بالله، قال الله ﷺ للملائكة: استسلم عبدي اقضوا حاجته<sup>(١)</sup>.

٣٣ - **سن:** يحيى بن أبي بكر، عن بعض أصحابه قال: قال أبو عبد الله عليمية: إذا قال العبد: ما شاء الله لا حول ولا قوَّة إلاَّ بالله، قال الله: ملائكتي استسلم عبدي أعينوه أدركوه اقضوا حاجته<sup>(٢)</sup>.

٣٤ – صح: عن الرضا، عن آبانه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إنَّ موسى بن عمران سأل ربّه ورفع يديه، فقال: ياربٌ أبعيد أنت فأناديك أم قريب أنت فأناجيك؟ فأوحى الله تعالى إليه: يا موسى أنا جليس من ذكرني<sup>(٣)</sup>.

٣٥ - صا: أفضل الدُّعاء الصلاة على رسول الله عنه والدَّعاء لإخوانك المؤمنين، ثمَّ

(۱) - (۲) المحاسن، ج ۱ ص ۱۱۳.
 (۳) صحيفة الإمام الرضا ت ۲ م ۹۷ ح ۱۷۰ .

الدُّعاء لنفسك بما أحببت<sup>(1)</sup>.

٣٦ - مص: قال الصادق عَلَيْنَةَ: احفظ آداب الدُّعاء، وانظر من تدعو وكيف تدعو، ولماذا تدعو؟ وحقَّق عظمة الله وكبرياءه، وعاين بقلبك علمه بما في ضميرك، واطّلاعه على سرِّك، وما يكن فيه من الحقَّ والباطل، واعرف طرف نجاتك وهلاكك، كيلا تدعو الله بشيء منه هلاكك، وأنت تظنُّ فيه نجاتك، قال الله بَحَرَيَّنَ : ﴿وَيَدَعُ ٱلْإِنسَنُ بِٱلشَّرِ دُعَآءَمُ بِٱلْحَيَرِ وَكَانَ ٱلْإِنسَنُ عَبُولًا ﴾<sup>(٢)</sup>.

وتفكّر ماذا تسأل، وكم تسأل ولماذا تسأل؟ والدُّعاء استجابة الكلَّ منك للحقَّ وتذويب المهجة في مشاهدة الربِّ، وترك الاختيار جميعاً، وتسليم الأمور كلِّها ظاهراً وباطناً إلى الله، فإن لم تأت بشرط الدُّعاء فلا تنتظر الإجابة، فإنّه يعلم السرَّ وأخفى، فلعلّك تدعوه بشيء قد علم من سرِّك خلاف ذلك، قال بعض الصحابة لبعضهم : أنتم تنتظرون المطر بالدُّعاء وأنا أنتظر الحجر .

واعلم أنَّه لو لم يكن الله أمرنا بالدُّعاء لكنَّا إذا أخلصنا الدُّعاء تفضّل علينا بالإجابة، فكيف وقد ضمن ذلك لمن أتى بشرائط الدُّعاء.

وسئل رسول الله ﷺ عن اسم الله الأعظم، قال: كلُّ اسم من أسماء الله أعظم ففرّغ قلبك من كلِّ ما سواه، وادعه بأيِّ اسم شئت، فليس في الحقيقة لله اسم دون اسم، بل هو الله الواحد القهّار.

وقال النبيُّ ﷺ: إنَّ الله لا يستجيب الدُّعاء من قلب لاه، فإذا أتيت بما ذكرت لك من شرائط الدعاء، وأخلصت بسرَّك لوجهه، فأبشر بإحدى الثلاث إمّا أن يعجّل لك ما سألت، وإمّا أن يدَّخر لك ما هو أعظم منه، وإمّا أن يصرف عنك من البلاء ما إن لو أرسله عليك لهلكت.

قال النبيُّ ﷺ: قال الله تعالى: من شغله ذكري عن مسألتي أعطيته أفضل ما أعطي السائلين. قال الصادق ﷺ: لقد دعوت الله مرَّة فاستجاب، ونسيت الحاجة لأنَّ استجابته بإقباله على عبده عند دعوته أعظم وأجلُّ ممّا يريد منه العبد، ولو كانت الجنّة ونعيمها الأبد، ولكن لا يعقل ذلك إلاّ العاملون المحبّون العابدون العارفون صفوة الله وخاصّته<sup>(٣)</sup>.

٣٧ - شي: عن ابن أبي يعفور، عن أبي عبد الله عليتين في قوله: ﴿ فَلَبَسْتَجِبُوا لِي وَلَيُؤْمِنُوا فِي وَلَيَؤْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فِي وَلَيَؤْمِنُوا فَي عَلَيْهِ مَعْ فَي قُولُه : ﴿ فَلَبَسْتَجِبُوا فِي وَلَيَؤْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فَي مَعْ فَي قُولُه : ﴿ فَلَمَ عَلَيْهِ مَعْ فَي فَوْلُه اللَّهِ عَلَيْ وَلَيَوْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فَي مَعْ فَي قُولُه اللَّهِ عَلَيْهِ مَا فَي قُولُه اللَّهِ عَلَيْهِ مُعَالِقُنُوا فِي قُولُه اللّهِ عَلَيْهِ مَا فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُه اللَّالِي وَلَيَوْمِنُوا فِي وَلَيَوْمِنُوا فِي قُولُهُ فَي قُولُه عَلَيْهِ مُوا لِي وَلَيَوْمِ فَي فَي قُولُهُ مُعَالِي فَي قُولُهُ مُعَالُمُ مُنْ أَنُهُ مُعَالًا فَي قُلْلَهُ مُعَالُهُ فَقُلُلُلُهُ فَي قُلُوا فِي وَلَيَوْمِ فَي فَي قُولُهُ إِنَّا فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ إِنَّا فَي قُولُهُ فَي فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُوا فِي قُولُهُ فَي قُولُهُ و مُولُولُ فَي فَي قُولُهُ إِنَا أُمَا فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فِي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُ فَي قُلُكُمُ فَي قُولُهُ فَي مُولُولُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي قُولُهُ عَالُهُ عُلَيْهُ فَي قُولُهُ فَي قُلُهُ فَي قُولُهُ فَي قُلُولُ فَي قُولُهُ فَلُهُ فَي قُلُولُ فَي قُولُهُ مُعُولُهُ فَي ق مُولُولُ فَي قُولُهُ مَا مُولُولُهُ فَي قُولُهُ مُولُولُهُ فَي قُولُهُ مُولُهُ فَي قُولُهُ فَيَ قُولُهُ فَي قُولُهُ فَيَ فَا قُولُهُ فَي قُولُهُ فَي ف

- فقه الرضا عليه، ص ٣٤٥.
   سورة الإسراء، الآية: ١١.
  - (٣) مصباح الشريعة، ص ١٣٢ باب ٢٢.
  - (٤) تفسير العياشي، ج ١ ص ١٠٢ ح ١٩٧ من سورة البقرة.

٣٨ - هكا: عن الصادق عليتا قال: ما أبرز عبد يده إلى الله العزيز الجبار بَرَوَظَة إلا استحيى الله بَرَوَظ أن يردَّها صفراً حتى يجعل فيها من فضل رحمته ما يشاء، فإذا دعا أحدكم فلا يردّ يده حتى يمسحها على رأسه ووجهه<sup>(١)</sup>.

**عدة الداعي:** روى ابن القدّاح عنه ﷺ مثله<sup>(٢)</sup>.

٣٩ – مكاءعن الرضا عَلَيْكَة قال: دعوة العبد سرّاً دعوة واحدة تعدل سبعين دعوة علانية. وعن الصادق عَلِيَة قال: إنَّ الله لا يستجيب دعاء بظهر قلب ساه، فإذا دعوت فأقبل بقلبك، ثم استيقن الإجابة<sup>(٣)</sup>.

> ١٨ – باب المنع عن سؤال ما لا يحل وما لا يكون ومنع الدعاء على الظالم وسائر ما لا ينبغي من الدعاء الآيات: الأعراف: ﴿إِنَّهُ لَا يُحِبُ ٱلْمُتَدِينَ ﴾ «٥٥».

**هود؛ ف**ِنَلَا تَنْتَلْنِ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ. عِلْمٌ إِنِي أَعِظُكَ أَن تَكُونَ مِنَ ٱلْجَنِهِلِينَ ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِي أَعُودُ بِكَ أَنْ أَسْتَلَكَ مَا لَيْسَ لِى بِهِ. عِلْمٌ وَلِلَا تَغْفِرْ لِى وَتَرْحَمْنِينَ أَكْثِنِ مِنَ ٱلْخَسِمِينَ ﴾.

الإسراء: ﴿وَيَدْعُ ٱلْإِنْسَنُ بِالشَّرِ دُعَاتَهُ بِالْحَيْرِ وَكَانَ ٱلْإِنْسَنُ عَجُولًا ٢

النمل: ﴿ قَالَ يَنقَوْمِ لِمَ تَسْتَعْجِلُونَ بِٱلسَّيْنَةِ قَبْلَ ٱلْحَسَنَةَ ﴾ (٤٦».

ا – **ل:** الأربعمائة قال أمير المؤمنين ﷺ : يا صاحب الدُّعاء لا تسأل ما لا يكون ولا يحلُّ<sup>(٤)</sup>.

٢ - ما، مع، لي: في خبر الشيخ الشاميِّ أنَّه سأل أمير المؤمنين ﷺ أيُّ دعوة أضلَّ؟ قال: الدَّاعي بما لا يكون<sup>(ه)</sup>.

٣ - لي: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن القاسم، عن جده، عن الصادق عليه قال: إذا ظلم الرَّجل فظلَّ يدعو على صاحبه قال الله جلَّ جلاله إنَّ ههنا آخر يدعو عليك، وال: إذا ظلم الرَّجل فظلَ يدعو على صاحبه عال الله جلَّ جلاله إنَّ همنا آخر تكما فتوسَعكما يزعم أنَّك ظلمته، فإن شئت أجبتك وأجبت عليك، وإن شئت أخرتكما فتوسَعكما عفوي<sup>(1)</sup>.

٤ - ثوة أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمد، عن عليّ بن الحكم، عن هشام ابن سالم، عن أبي عبد الله عليظير قال: إن العبد ليكون مظلوماً فما زال يدعو حتّى يكون ظالماً<sup>(٧)</sup>.

- مكارم الأخلاق، ص ٢٥٨.
   (٢) عدة الداعي، ص ٢٥٨.
- (۳) مكارم الأخلاق، ص ۲۰۹.
  (٤) الخصال، ص ١٣٥ حديث الأربعمائة.
  - معاني الأخبار، ص ١٩٨، أمالي الطوسي، ص ٤٣٥ مجلس ٥ ح ٩٧٤.
  - (٦) أمالي الصدوق، ص ٢٦٢ مجلس ٥٢ ح ٢. (٧) ثواب الأعمال، ص ٣٢٣.

٥ - شيء عن عبد الرَّحمان بن أبي نجران قال: سألت أبا عبد الله ﷺ عن قول الله: ﴿وَلَا تَنَمَنَوْا مَا فَضَمَلَ اللَّهُ بِهِ بَعْضَكُمْ عَلَى بَعْضِ﴾ قال: لا يتمنّى الرجل امرأة الرجل، ولا ابنته، ولكن يتمنّى مثلهما<sup>(١)</sup>.

٦ – **نبه:** عن عليّ ﷺ قلت: اللّهمَّ لا تحوجني إلى شرار خلقك، قلت: يا رسول الله ومن شرار خلقه؟ قال: الّذين إذا أُعطوا مَنعوا، وإذا مُنعوا عابوا<sup>(٢)</sup>.

٧ - **ما:** جماعة، عن أبي المفضّل، عن عبد الله بن محمد بن عبيد بن ياسين، عن أبي الحسن الثالث، عن آبانه عن أبل أعوذ الثلث، عن آبانه عن الثلث، عن آبانه عن الثلث، عن آبانه عن الثلث، عن آبانه عن الثلث عن أبل أعوذ بك من الثلث من الثلثة قال عليمية إناما أمراككم أولاكم من الثلث من الثلث الثلث أولاكم أمراككم وأولاكم في أولاكم أولان عن أبل أعوذ وأولاكم من الثلث من الثلث من أبل أعوذ بك من الثلث من الثلث من أبل أعوذ بك من الثلث من أولاكم أول

٩ – ما : الغضائري عن التلعكبري، عن محمد بن همّام، عن الحميريّ، عن الطيالسيّ، عن زريق الخلقانيّ، عن أبي عبد الله ظليظًة قال : تمنّوا الفتنة، ففيها هلاك الجبابرة، وطهارة الأرض من الفسقة<sup>(٥)</sup>.

١٠ - الدعوات للراوندي: في التوراة يقول الله عَرَّضْ للعبد: إنّك متى ظللت تدعوني على عبد من عبيدي من أجل أنّه ظلمك، فلك من عبيدي من يدعو عليك من أجل أنّك ظلمته، فإن شئت أجبتك وأجبته فيك، وإن شئت أخرتكما إلى يوم القيامة.

وروي أنَّ الله أوحى إلى نبيّ من الأنبياء في الزمن الأوَّل أنَّ لرجل في أمّته ثلاث دعوات مستجابة، فأخبره بذلك، فانصرف من عنده إلى بيته، وأخبر زوجته بذلك، فألحّت عليه أن يجعل دعوة لها فرضي فقالت: سل الله أن يجعلني أجمل نساء الزمان، فدعا الرجل فصارت كذلك، ثمَّ إنّها لمّا رأت رغبة الملوك والشبّان المتنعّمين فيها متوفّرة، زهدت في زوجها الشيخ الفقير وجعلت تغالظه وتخاشنه وهو يداريها، ولا يكاد يطيقها، فدعا الله أن يجعلها

- (۱) تفسير العياشي، ج ۱ ص ۲٦٥ ح ۱۱۱ من سورة النساء.
  - (۲) تنبيه الخواطر، ج ۱ ص ۳۹.
  - (٣) أمالي الطوسي، ص ٥٨٠ مجلس ٢٤ ح ١٢٠٢.
  - (٤) أمالي الطوسي، ص ٦٧٨ مجلس ٣٧ ح ١٤٣٨.
  - ٥) أمالي الطوسي، ص ٧٠٠ مجلس ٣٩ ح ١٤٩٦.

١٩ - باب / فضل البكاء وذم جمود العين

كلبة، فصارت كذلك. ثمَّم اجتمع أولادها يقولون: يا أبت إنَّ الناس يعيّرون بنا أنَّ أُمّنا كلبة نابحة، وجعلوا يبكون ويسألونه أن يدعو الله أن يجعلها كما كانت، فدعا الله تعالى فصيّرها مثل الّذي كانت في الحالة الأولى فذهبت الدعوات الثلاث ضياعاً.

وعن ربيعة بن كعب قال : قال لي ذات يوم رسول الله عنه : يا ربيعة خدمتني سبع سنين، أفلا تسألني حاجة؟ فقلت : يا رسول الله أمهلني حتّى أفكّر . فلمّا أصبحت ودخلت عليه ، قال لي : يا ربيعة هات حاجتك، فقلت : تسأل الله أن يدخلني معك الجنّة، فقال لي : من علّمك هذا؟ فقلت : يا رسول الله ما علّمني أحد لكنّي فكّرت في نفسي وقلت : إن سألته مالاً كان إلى نفاد، وإن سألته عمراً طويلاً وأولاداً كان عاقبتهم الموت، قال ربيعة : فنكس رأسه ساعة ثمَّ قال : أفعل ذلك، فأعنّي بكثرة السجود . قال : وسمعته يقول : ستكون بعدي فتنة ، فإذا كان ذلك فالتزموا عليَّ بن أبي طالب عليه الحبر بتمامه<sup>(1)</sup>.

وعن أمير المؤمنين عليم قال: كان النبي عنه إذا سئل شيئاً فإذا أراد أن يفعله قال: نعم، وإذا أراد أن لا يفعل سكت، وكان لا يقول لشيء: لا، فأتاه أعرابي فسأله فسكت، ثم سأله فسكت، ثم سأله فسكت، فقال عنه كهيئة المسترسل: ما شئت يا أعرابي فقلنا: الآن يسأل الجنّة، فقال الأعرابي : أسألك ناقة ورحلها وزاداً، قال: لك ذلك، ثم قال عنه : كم بين مسألة الأعرابي وعجوز بني إسرائيل، ثم قال: إنَّ موسى لمّا أمر أن يقطع البحر فانتهى إليه وضربت وجوه الدوات رجعت، فقال موسى : يا ربّ ما لي ؟ قال: يا موسى إنّك عند قبر يوسف فاحمل عظامه، وقد استوى القبر بالأرض، فسأل موسى قومه: هل يدري أحد منكم أين هو ؟ قالوا: عجوز لعلّها تعلم، فقال لها: هل تعلمين ؟ قال: نعم، إنّك عند قبر يوسف فاحمل عظامه، وقد استوى القبر بالأرض، فسأل موسى قومه: هل يدري أحد منكم أين هو ؟ قالوا: عجوز لعلّها تعلم، فقال لها: هل تعلمين ؟ قال: نعم، مال فدلينا عليه، قالت: لا والله حتى تعطيني ما أسألك، قال: ذلك لك قالت: فإنّي أسألك معلى الجزء معك في الدرجة التي تكون في الجنّة، قال: سلي الجنّة قالت: لا والله إلا أن أكون على الموسى يراود فأوحى الله إليه أن أعطها ذلك، فإنّها لا تنقصك، فالوا أن أوران على المي أنه الماكر، قالوا: عجوز لعلها نعلم، فقال لها الم الك قالت فالي ألكون قال: فدلينا عليه، قالت: لا والله حتى تعطيني ما أسألك، قال: ذلك لك قالت: فإني أسألك على المين معك في الدرجة التي تكون في الجنّة، قال: سلي الجنّة قالت: لا والله إلا أن أكون معك، فجعل موسى يراود فأوحى الله إليه أن أعطها ذلك، فإنّها لا تنقصك، فأعطاها ودلّته على القبر (٢).

١١ - عدة الداعي: قال أمير المؤمنين عليماني: من سأل فوق قدره استحقَّ الحرمان<sup>(٣)</sup>.

## 19 - باب فضل البكاء وذم جمود العين

**الآيات: المائدة: ﴿**وَإِذَا سَمِعُواْ مَا أَنْزِلَ إِلَى ٱلرَّسُولِ تَرَىّ أَعْيُنَهُمْ تَغِيضُ مِنَ ٱلدَّمْعِ مِمَّا عَرَقُواْ مِنَ ٱلْحَقِّيْ﴾ «٨٣».

- ١ لي: ابن موسى، عن الأسدي، عن سهل، عن عبد العظيم، عن أبي الحسن
  - (١) (٢) الدعوات للراوندي، ص ٢٨-٤١. (٣) عدة الداعي، ص ١٥٢.

العسكري علي الله الله عنه الله عنه الله عنه العسكري عمران علي الله عنه الله عنه الله عنه العلي ما جزاء من دمعت عيناه من خشيتك؟ قال : يا موسى أقي وجهه من حرَّ النار ، وأؤمنه يوم الفزع الأكبر <sup>(1)</sup> .

٢ - لي: ماجيلويه، عن محمّد العطار، عن الأشعريّ، عن اليقطينيّ، عن أبي زكريّا المؤمن، عن سليمان بن خالد، عن أبي عبد الله عليتين قال: إنَّ رسول الله عليه أتى شباباً من الأنصار، فقال: إنَّ رادد أن أقرأ عليكم فمن بكى فله الجنّة، فقرأ آخر الزمر: ﴿ وَسِبقَ الَذَينَ الأَنصار، فقال: إنَّ رأي أريد أن أقرأ عليكم فمن بكى فله الجنّة، فقرأ آخر الزمر: ﴿ وَسِبقَ الَذَينَ حَكَمُوا إلى جَهَمَمَ رُمُرًا (٢). إلى آخر السورة فبكى القوم جميعاً إلا شاب فقال: يا رسول الله عليه الذينَ الأَنصار، فقال: إنَّ ما يا أوريد أن أقرأ عليكم فمن بكى فله الجنّة، فقرأ آخر الزمر: ﴿ وَسِبقَ الَذَينَ حَكَمُوا إلى جَهَمَمَ رُمُرًا (٢). إلى آخر السورة فبكى القوم جميعاً إلا شاب فقال: يا رسول الله قد تباكيت فما قطرت عيني قال: إنّي معيد عليكم فمن تباكى فله الجنّة قال: فأعاد عليهم فبكى القوم وتباكى القوم وتباكى فله الجنّة قال: فأعاد عليهم فبكى القوم وتباكى فله الجنّة قال: إلى أخاذ النه النه النه في أن الذي أن أورا الله الذي فله الجنّة وتباكى فله الجنّة واله في قال: إلى أخر السورة فبكى القوم وتباكى فله الجنّة قال: فأعاد عليهم فله القوم وتباكى الفتى فدخلوا الجنّة وميعاً (٣).

**ثوء** ابن الوليد، عن الصفّار، عن اليقطيني مثله<sup>(٤)</sup>.

٣- لي: في خبر المناهي قال النبيُ ٢ : ألا ومن ذرفت عيناه من خشية الله كان له بكلٌ قطرة قطرت من دموعه قصر في الجنّة مكلّلاً بالدرّ والجوهر، فيه ما لا عين رأت، ولا أذن سمعت، ولا خطر على قلب بشر<sup>(ه)</sup>.

٤ - ٢: المفسّر، عن أحمد بن الحسن الحسينيّ، عن أبي محمّد عن آبائه، عن الصادق في المفسّر، عن أحمد بن الحسن الحسينيّ، عن أبي محمّد عن آبائه، عن الصادق في قال: إنَّ الرجل ليكون بينه وبين الجنّة أكثر ممّا بين الثرى إلى العرش، لكثرة ذنوبه، فما هو إلا أن يبكي من خشية الله بَتْرَخْلُ ندماً عليها حتّى يصير بينه وبينها أقرب من جفنته إلى مقلته <sup>(٦)</sup>.

٥ - ٥: بهذا الاسناد قال: قال الصادق عليمة : كم ممّن كثر ضحكه لاعباً يكثر يوم القيامة بكارة ومن عنه بكارة و منه على ذنبه خاتفاً يكثر يوم القيامة في الجنّة سروره وضحكه (٧) .

٦ - ل: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن الثماليّ، عن عليّ بن الحسين ﷺ قال: ما من قطرة أحبّ إلى الله ﷺ من قطرتين: قطرة دم في سبيل الله، وقطرة دمعة في سواد الليل لا يريد بها عبد إلاً الله ﷺ (^).

أمالي الصدوق، ص ١٧٣ مجلس ٣٧ ح ٨.
 أمالي الصدوق، ص ١٧٣ مجلس ٣٧ ح ٨.
 أمالي الصدوق، ص ٢٧٣ مجلس ٨١ ح ١٠.
 ثواب الأعمال، ص ١٩٢.
 أمالي الصدوق، ص ٣٥١ مجلس ٦٦ ح ١.
 أمالي الصدوق، ص ٣٥١ مجلس ٦٦ ح ١.
 أمالي الصدوق، ص ٣٥١ مجلس ٦٦ ح ٢.
 أمالي الصدوق، ص ٣٥١ مجلس ٦٦ ح ٢.
 أمالي الخيار الرضا، ج ٢ ص ٦ باب ٣٠ ح ٤ و٦.
 ألخصال، ص ٥٥ باب ٢ ح ٣٠.
 ألخصال، ص ٥٥ باب ٢ ح ٣٠.

١٩ - باب / فضل البكاء وذم جمود العين

٨ - ل: ابن المغيرة، عن جدًه، عن السكونتي، عن الصادق، عن أبيه بشكر قال: قال رسول الله عنه: يكثر عن جدًه، وعن رسول الله عنه: كلُّ عين باكية يوم القيامة إلاّ ثلاثة أعين: عين بكت من خشية الله، وعين غضّت عن محارم الله، وعين باتت ساهرة في سبيل الله<sup>(١)</sup>.

**ثو:** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن هاشم، عن ابن المغيرة، عن السّكوني مثله<sup>(۲)</sup>. ٩ – **ل:** : فيما أوصى به النبيُّ ﷺ عليّاً ﷺ : يا عليّ أربع خصال من الشقاء: جمود العين، وقسارة القلب، وبُعد الأمل، وحبُّ البقاء<sup>(۳)</sup>.

١٠ - b: ابن المتوكل، عن السعد آبادي، عن البرقي، عن النوفلي، عن السكوني، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه، عن علي علي الله على علم الله على علم الله الله الله على علمات الشقاء: جمود العين، وقسوة القلب، وشدَّة الحرص في طلب الرزق، والإصرار على الذنب<sup>(3)</sup>.

١١ – **ل:** ابن المتوكّل عن الحميريّ، عن ابن هاشم، عن القدّاح، عن الصادق، عن آبائه، عن عليّ ﷺ قال: قال عيسى بن مريم ﷺ : طوبى لمن كان صمته فكراً، ونظره عبراً، ووسعه بيته، وبكى على خطيئته، وسلم الناس من يده ولسانه<sup>(٥)</sup>.

**أقول:** قد مضى في الأبواب الأخرى بإسناد آخر عن النبيِّ ﷺ .

١٣ – **ثوء** عن سعد، عن ابن عيسى وابن هاشم والحسن بن علي الكوفيّ جميعاً عن الحسين بن سيف، عن عمرو بن شمر، عن جابر، عن أبي جعفر علي الله قال: قال رسول الله عليه : ليس شيء إلاّ وله شيء يعدله، إلاّ الله، فإنّه لا يعدله شيء ولا إله إلاّ الله فإنّه لا يعدلها شيء، ودمعة من خوف الله فإنّه ليس لها مثقال، فإن سالت على وجهه لم يرهقه قتر ولا ذلّة بعدها أبداً<sup>(۷)</sup>.

- (1) الخصال، ص ۹۸ باب ۳ ح ٤٦.
- (٣) (٤) الخصال، ص ٢٤٣ باب ٤ ٩٧ و٩٦.
  - (٦) الخصال، ص ٣٤٣ باب ٧ ح ٨.

(٧) ثواب الأعمال، ص ١٧.

(٢) ثواب الأعمال، ص ٢١٣.

(٥) الخصال، ص ٢٩٥ باب ٥ - ٦٢.

1٤ - ثوء أبي، عن الحميري، عن إبراهيم بن مهزيار، عن أخيه عليّ، عن ابن أبي عمير، عن منصور بن يونس، عن محمّد بن مروان، عن أبي عبد الله عليتين قال : ما من شيء إلاّ وله كيل أو وزن إلاّ الدُّموع، فإنَّ القطرة منها تطفئ بحاراً من نار وإذا أغرورقت العين بمائها لم يرهق وجهه قتر ولا ذلّة، فإذا فاضت حرَّمه الله على النار، ولو أنَّ باكياً بكى في أمّة لرحموا<sup>(1)</sup>.

١٥ - ثوء ابن إدريس، عن أبيه، عن عبد الله بن محمد، عن أبيه، عن ابن المغيرة عن السكوني، عن المعادق، عن أبيه عن أبيه عن قال: قال رسول الله عن الصادق، عن أبيه عن قال: قال رسول الله قال: عن الصادق، عن أبيه عن أبيه على ذلك الذنب غيره<sup>(٢)</sup>.

**ثوء** ابن الوليد، عن الصفَّار، عن ابن هاشم، عن ابن المغيرة مثله<sup>(٣)</sup>.

١٦ – **جاء** أحمد بن الوليد، عن أبيه، عن الحميريّ، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ مثله، وفيه طوبي لشخص نظر إليه الله<sup>(٤)</sup>.

١٧ - ثوء أبي، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي أيّوب عن الوصّافيّ، عن أبي ، عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن ابن محبوب، عن أبي أيّوب عن الوصّافيّ، عن أبي جعفر عليه قال: كان فيما ناجى الله به موسى عليه على الطور أن يا موسى أبلغ قومك أنّه ما يتقرَّب إليَّ المتقرِّبون بمثل البكاء من خشيتي قال موسى: يا أكرم الأكرمين، فماذا أثْبَتَهُم على ذلك؟ قال: هم في الرفيق الأعلى لا يشركهم فيه أحد<sup>(٥)</sup>.

١٨ - سن: أبي عمّن ذكره قال: قال أبو عبد الله عليتي : الخير كلّه في ثلاث خصال: في النظر، والسكوت، والكلام، فكلُ نظر ليس فيه اعتبار فهو سهو، وكلُ سكوت ليس فيه فكرة فهو غفلة، وكلُ كلام ليس فيه ذكر فهو لغو، فطوبي لمن كان نظره اعتباراً، وسكوته فكرة، وكلامه ذكراً، وبكى على خطيئته، وآمن الناس شرًه<sup>(٧)</sup>.

14 - سن: الوشّاء، عن مثنّى الحنّاط، عن الثمالي قال: قال أبو عبد الله عليتية : ما من قطرة أحبُّ إلى الله من قطرة دمع في سواد الليل يقطرها العبد مخافة من الله لا يريد بها غيره، وما جرعة ينجرّعها عبد أحبّ إلى الله من جرعة غيظ يتجرّعها عبد يردّدها في قلبه إمّا بصبر، وإمّا بحلم<sup>(٨)</sup>.

۲۰ - ين: فضالة، عن أبان، عن غيلان يوفعه إلى أبي جعفر عليته قال: ما من عين

(1) - (۲) ثواب الأعمال، ص ۲۰۲.
 (۳) ثواب الأعمال، ص ۲۰۱.
 (٤) أماني المفيد، ص ٦٧ مجلس ٨ ح ٢.
 (٥) ثواب الأعمال، ص ٢٠٥.
 (٦) مرّ في ج ٢٠ من هذه الطبعة.
 (٨) المحاسن، ج ٢ ص ٣٢٠.

اغرورقت في مائها من خشية الله إلاّ حوَّمها الله على النار، فإن سالت دموعها على خدِّ صاحبها لم يرهق وجهه قتر ولا ذلّة، وما من شيء إلاّ وله كيل إلاّ الدُّموع، فإنّ القطرة منها تطفىء البحار من النار، ولو أنَّ رجلا بكى في أمّة، فقطرت منه دمعة لرحموا ببكائه وعفي عنهم<sup>(1)</sup>.

۲۳ – **نوادر الراوندي؛** باسناده عن موسى بن جعفر، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : من بكى على الجنّة دخل الجنّة، ومن بكى على الدُّنيا دخل النار<sup>(٤)</sup>.

٢٤ - من خط الشهيد قدس سره: نقلاً من كتاب زهد الصادق علي عنه على قال: بكى يحيى بن زكريًا علي حتى ذهب لحم خدًيه من الدُّموع فوضع على العظم لبوداً يجري عليها الدُّموع، فقال له أبوه: يا بنيَّ إنِّي سألت الله تعالى أن يهبك لي لتقرَّ عيني بك، فقال: يا أبه إنَّ على نيران ربّنا معاثر لا يجوزها إلاّ البكاؤون من خشية الله تَتَوَكَن من وأتخوَّف أن آتيها فأزلَّ منها فبكى زكريا حتى غشي عليه من البكاء.

٢٥ - **عدة الداعي:** روي عن النبيِّ ﷺ أنّه قال: إنَّ ربّي تبارك وتعالى خبّرني فقال: وعزَّتي وجلالي ما أدرك العابدون درك البكاء عندي شيئاً وإنّي لأبني لهم في الرفيق الأعلى قصراً لا يشركهم فيه غيرهم.

وفيما أوحي إلى موسى ﷺ : وابك على نفسك ما دمت في الدُّنيا وتخوَّف العطب والمهالك، ولا تغرَّنك زينة الدُّنيا وزهرتها .

وإلى عيسى ﷺ : يا عيسى ابن البكر البتول ابك على نفسك بكاء من قد ودّع الأهل، وقلى الدُنيا، وتركها لأهلها، وصارت رغبته فيما عند إلهه.

وروى معاوية بن عمّار قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: كان في وصيّة رسول الله ﷺ لعليّ ﷺ أنّه قال: يا عليُّ أوصيك في نفسك بخصال فاحفظها ثم قال: اللهمَّ

(۱) – (۳) كتاب الزهد، ص ۷۲–۷۷.
 (٤) نوادر الراوندي، ص ۱۰۷ ح ۸۵.

أعنه، وعدَّ خصالاً والرابعة كثرة البكاء من خشية الله ﷺ يبنى لك بكلِّ دمعة ألف بيت في الجنَّة.

وقال كعب الأحبار : والّذي نفسي بيده لأن أبكي من خشية الله، وتسيل دموعي على وجنتي أحبّ إليَّ من أن أتصدَّق بجبل من ذهب .

وفي خطبة الوداع لرسول الله ﷺ : ومن ذرفت عيناه من خشية الله كان له بكلِّ قطرة من دموعه مثل جبل أحد، يكون في ميزانه من الأجر، وكان له بكلِّ قطرة عين في الجنّة على حافتيها من المدائن والقصور ما لا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر.

وعن أبي جعفر ﷺ : إنَّ إبراهيم النبيَّ ﷺ قال: إلهي ما لعبد بلَّ وجهه بالدُّموع من مخافتك؟ قال: جزاؤه مغفرتي ورضواني يوم القيامة.

وروى إسحاق بن عمّار قال : قلت لأبي عبد الله ﷺ : أكون أدعو وأشتهي البكاء، فلا يجيئني، وربما ذكرت من مات من بعض أهلي فأرقُّ وأبكي، فهل يجوز ذلك؟ فقال : نعم، تذكَّرهم فإذا رققت فابكِ وادع ربّك تبارك وتعالى .

وعن سعيد بن يسار قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : أتباكى في الدُّعاء وليس لي بكاء، قال: نعم، ولو مثل رأس الذُّباب.

وعن أبي حمزة قال: قال أبو عبد الله ﷺ لأبي بصير: إن خفت أمرأ يكون أو حاجة تريدها فابدأ بالله فمجّده، وأثن عليه كما هو أهله، وصلِّ على النبيّ ﷺ وتباك ولو مثل رأس الذباب، إنَّ أبي كان يقول: أقرب ما يكون العبد من الربِّ وهو ساجد يبكي.

وعنه ﷺ : إن لم يجئك البكاء فتباك، فإن خرج منك مثل رأس الذباب فبخ بخ. وقال سيّد العابدين عليُّ بن الحسين ﷺ : ليس الخوف خوف من بكى وجرت دموعه، ما لم يكن له ورع يحجزه عن معاصى الله، وإنّما ذلك خوف كاذب<sup>(1)</sup>.

٢٦ – كتاب الإمامة والتبصرة؛ عن القاسم بن عليّ العلويّ، عن محمّد بن أبي عبد الله، عن سهل بن زياد، عن النوفلي، عن السكوني، عن جعفر بن محمّد عن أبيه، عن آبائه عليّ الله عن سهل بن زياد، عن النوفلي، عن السكوني، عن جعفر بن محمّد عن أبيه، عن آبائه عليّ قال: قال رسول الله قلي : طوبى لعبد نظر الله إليه وهو يبكي على خطيئة من خشية الله، لم يطلع على ذلك الذنب غيره.

۲۷ - شمي: عن الفضل بن يسار قال: سمعت أبا جعفر عليه يقول: قال رسول الله عنيه: ما من عبد اغرورقت عيناه بمائها إلا حرَّم الله ذلك الجسد على النار، وما فاضت عين من خشية الله إلا لم يرهق ذلك الوجه قتر ولا ذلّة<sup>(۲)</sup>.

۲۸ – شمي: عن محمد بن مروان، عن رجل، عن أبي جعفر عليه قال: ما من شيء إلا

عدة الداعي، ص ١٦٩ - ١٧٦.
 (٢) تفسير العياشي، ج ٢ ص ١٢٩ ح ١٥ من سورة يونس.

١٩ - باب / فضل البكاء وذم جمود العين

وله وزن أو ثواب إلاّ الدموع، فإنَّ القطرة يطفئ البحار من النار، فإن اغرورقت عيناه بمائها حرَّم الله سائر جسده على النار، وإن سالت الدموع على خدَّيه لم يرهق وجهه قتر ولا ذلّة، ولو أنَّ عبداً بكي في أمّة لرحمها الله<sup>(۱)</sup>.

۲۹ – جاء ابن قولويه، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب عن هشام بن سالم، عن محمد بن مروان، عن أبي جعفر علي قال: سمعته يقول: ما اغرورقت عين بمائها من خشية الله بمروان، عن أبي جعفر علي قال: سمعته يقول: ما اغرورقت عين بمائها من خشية الله بمروان، عن أبي جعفر علي ولا فاضت دمعة على خد صاحبها فرهق وجهه قتر ولا ذلة يوم القيامة، وما من شيء من أعمال الخير إلا وله وزن وأجر إلا الدمعة من خشية الله، فإن الله تعالى يطفي بالقطرة منها بحاراً من ناريوم القيامة، وإن أبي محبوب عن همام بن مرابها من خشية الله بمروان، عن أبي من أبي معنوم على النار ولا فاضت دمعة على خد صاحبها فرهق وجهه قتر ولا ذلة يوم القيامة، وما من شيء من أعمال الخير إلا وله وزن وأجر إلا الدمعة من خشية الله، فإن الله تعالى يطفي بالقطرة منها بحاراً من ناريوم القيامة، وإن الباكي ليبكي من خشية الله في أمة فيرحم الله تلك الأمة ببكاء ذلك المؤمن فيها<sup>(٢)</sup>.

۳۰ - مكا: قال النبيُ على ذنبه حتى تسيل دموعه على لحيته، حرَّم الله ديباجة وجهه على النار.

وقال ﷺ : من خرج من عينيه مثل الذباب من الدمع من خشية الله آمنه الله به يوم الفزع الأكبر .

من كتاب زهد الصّادق عنه ﷺ قال: أوحى الله إلى موسى إنَّ عبادي لم يتقرَّبوا إليَّ بشيء أحبّ إليّ من ثلاث خصال، قال موسى: وما هي؟ قال: الزّهد في الدُّنيا، والورع عن المعاصي، والبكاء من خشيتي، فقال موسى: يا ربِّ فما لمن صنع ذا؟ فأوحى الله إليه يا موسى أمّا الزاهدون فأحكمهم في الجنّة، وأمّا البكاؤون من خشيتي ففي الرفيق الأعلى لا يشاركهم فيه أحد، وأمّا الورعون عن المعاصي فإنّي أفتّش النّاس ولا أفتّشهم.

عنه عَلَيَّة قال: بكى يحيى بن زكريًا حتّى ذهب لحم خدَّيه من اللُّموع موضع على العظام لبوداً تجري عليها الدُّموع، فقال له أبوه: يا بنيَّ إنّي سألت الله تعالى أن يهبك [لي] لتقرَّ عيني بك، فقال: يا أبه إنَّ على نيران ربّنا معاثر لا يجوزها إلا البكّاؤون من خشيته، وأتخوَّف أن آتيه فيها فأزلَّ، فبكى زكريّا حتّى غشي عليه من البكاء.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : بكاء العيون وخشية القلوب من رحمة الله تعالى ذكره فإذا وجدتموها فاغتنموا الدعاء، ولو أنَّ عبداً بكى في أمّة لرحم الله تعالى ذكره تلك الأمّة لبكاء ذلك العبد. وقال ﷺ : إذا لم يجئك البكاء فتباك، فإن خرج مثل رأس الذباب فبخ بخ.

وقال إبراهيم ﷺ : إلهي ما لمن بلَّ وجهه بالدُّموع من مخافتك؟ قال : جزاؤه مغفرتي ورضواني .

وروي أنَّ الكاظم ﷺ كان يبكي من خشية الله حتّى تخضلّ لحيته بدموعه<sup>(٣)</sup>.

- (۱) تفسير العياشي، ج ۲ ص ۱۳۰ ح ۱۲ من سورة يونس.
- (٢) أمالي المفيد، ص ٢٤٣ مجلس ١٨ ح ١.
   (٣) مكارم الأخلاق، ص ٣٠٤ مجلس ٣٠٤.

۲۰ – باعب الرغبة والرهبة والتضرع والتبتل والابتهال والاستعادة والمسألة الآيات: المزمل: ﴿ رَبَّنَنَ إِلَيه تَبْتِيلاً ﴾ ٨٥.

١ - فس: ﴿ وَتَبْتَلْ إِلَيْهِ نَبْتِيلَا ﴾ قال: رفع اليدين وتحريك السبّابتين<sup>(١)</sup>.

٢ **– ب:** أبو البختريّ، عن الصادق، عن أبيه، عن عليّ ﷺ قال: إذا سألت الله فاسأله ببطن كفّيك، وإذا تعوّذت فبظهر كفّيك، وإذا دعوت فبإصبعيك<sup>(٢)</sup>.

٣- مع: المظفّر العلويّ، عن ابن العيّاشي، عن أبيه، عن جعفر بن أحمد عن العمريّ، عن عليّ بن جعفر، عن أخيه موسى بن جعفر عليّتَان قال: التبتّل أن تقلب كفّيك في الدعاء إذا دعوت، والابتهال أن تبسطهما وتقدمهما<sup>(٣)</sup>، والرغبة أن تستقبل براحتيك السماء، وتستقبل بهما وجهك، والرهبة أن تكفىء كفّيك فترفعهما إلى الوجه، والتضرُّع أن تحرّك أصبعيك وتشير بهما، وفي حديث آخر أنَّ البصبصة أن ترفع سبّابتيك إلى السماء وتحرّكهما وتدعو<sup>(٤)</sup>.
 ٤ أربعين الشهيد، باسناده عن الصدوق مثله.

٥ - مع: بالاسناد، عن العيّاشي، عن محمّد بن نصير، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن الحسين بن سعيد، عن ابن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله عَظِيَرَة في قول الله عَظَرَيَّة : ﴿فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمْ وَمَا يَنْفَتَرَعُونَ﴾. قال: التضرُّع رفع اليدين<sup>(٥)</sup>.

<sup>7</sup> - يو: إبراهيم بن إسحاق، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي بصير وداود الرقيّ، عن معاوية بن عمّار ومعاوية بن وهب، عن ابن سنان قال: لما بعث داود ابن عليّ إلى الصادق عليية فعام فدعا عليه، رفع يديه فوضعهما على منكبيه ثمّ بسطهما ثمّ دعا بسبّابته فقلت له: رفع اليدين ما هو؟ قال: الابتهال، فقلت: فوضع يديك وجمعهما؟ قال: التضرُّع، قللت: فرفع الاصبع قال: البصبصة<sup>(٢)</sup>.

**أقول:** تمامه في باب معجزاته عِلِيَّةٍ <sup>(٧)</sup>.

٧- مكا: عن ابن إسحاق، عن أبي عبد الله عليتك قال: الرغبة أن تستقبل ببطن كفيك إلى السماء، والرهبة أن تتقبل ببطن كفيك إلى السماء، وقوله بمَرْوَجَلا : ﴿وَبَبَنَلَ إِلَيْهِ بَبْضِيلاً فَال: السماء، والرهبة أن تجعل ظهر كفيك إلى السماء، وقوله بمَرْوَجَلا : ﴿وَبَبَنَل إِلَيْهِ بَبْضِيلاً فَال: السماء، والرهبة أن تجعل ظهر كفيك إلى السماء، وقوله بمَرْوَجَلا : ﴿وَبَبَنَل إِلَيْهِ بَبْضِيلاً فَال: السماء، والرهبة أن تجعل ظهر كفيك إلى السماء، وقوله بمَرْوَجَلا : ﴿وَبَبَنَلْ إِلَيْهِ بَبْضِيلاً فَال: السماء، والرهبة أن تجعل ظهر كفيك إلى السماء، وقوله بمَرْوَجَلا : وأَنْ بَنْتُ إِلَيْهِ مَنْ الله عال: الدُّعاء بأصبع تشير بها، والتضرُّع أن تشير باصبعك وتحرَّكها، والابتهال رفع اليدين ومدُّهما، وذلك عند الدمعة ثمَّ ادع.

- تفسير القمي، ج ٢ ص ٣٨٢.
   قرب الإسناد، ص ١٤٥ ح ٥٢١.
- (٣) وفي دلائل الامامة للطبري ص ١١٤ معنى الإبتهال رفع اليدين إلى جنب المنكبين، كما قاله الصادق عليتها. [النمازي].
- (٤) (٥) معاني الأخبار، ص ٣٦٩. (١) بصائر الدرجات، ص ٢١٤ ج ٥ باب ٢ ذيل ح ٢.
  - (٧) مرّ في ج ٤٧ من هذه الطبعة.

وعنه ﷺ أنّه ذكر الرغبة وأبرز بطن راحتيه إلى السماء، وهكذا الرهبة، وجعل ظهر كفّيه إلى السماء، وهكذا التضرُّع وحرَّك أصابعه يميناً وشمالاً، وهكذا التبتّل يرفع أصابعه مرَّة ويضعها مرَّة، وهكذا الابتهال ومدَّ يده بإزاء وجهه إلى القبلة، وقال: لا تبتهل حتّى تجري الدمعة<sup>(1)</sup>.

٨ - تمم: عن سعيد بن يسار، عن الصادق عنه قال: هكذا الرغبة وذكر مثله.
قال: وفي حديث آخر عن الصادق عنه أنَّ الاستكانة في الدُّعاء أن يضع يديه على منكبيه حين دعائه<sup>(٢)</sup>.

٩ - مكا؛ عن هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله علي قال: سألته عن الدُّعاء ورفع اليدين فقال: على أربعة أوجه أمّا التعوُّذ فتستقبل القبلة ببطن كفّيك، وأمّا الدُّعاء في الرزق فتبسط كفّيك وتفضي بباطنهما إلى السماء، وأمّا التبتّل فإيماؤك بأصبعك السبّابة، وأمّا الابتهال فرفع يديك تجاوز بهما رأسك في دعاء التضرُّع<sup>(٣)</sup>.

١٠ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن إبراهيم بن حفص العسكريّ، عن عبد الله بن الهيثم، عن الحسين بن علوان، عن عمرو بن خالد، عن محمد وزيد ابني عليّ، عن أبيهما، عن أبيه الحسين التلكي قال: كان رسول الله الله يرفع يديه إذا ابتهل ودعا كما يستطعم المسكين<sup>(1)</sup>.

۱۱ – **الدعوات للراوندي:** مثله وقال: كانﷺ يتضوَّع عند الدُّعاء حتّى يكاد يسقط رداؤه<sup>(٥)</sup>.

١٢ ـ **عدة الداعي:** روى هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله عليمي قال: إنَّ الدعاء في الرخاء ليستخرج الحوائج في البلاء.

وروى محمد بن مسلم عنه علي قال : كان جدّي يقول : تقدَّموا في الدُّعاء فإنَّ العبد إذا دعا فنزل به البلاء فدعا قيل : صوت معروف، وإذا لم يكن دعا فنزل به البلاء فدعا قيل : أين كنت قبل اليوم؟

وعنه عَلَيْكُ : من تخوَّف من بلاء يصيبه فتقدَّم فيه بالدُّعاء، لم يُره الله ذلك البلاء أبداً.

وعن النبيِّ على الله علمك كلمات ينفعك الله بهنَّ؟ قلت : بلى يا رسول الله، قال : احفظ الله يحفظك الله، واحفظ الله تجده أمامك، تعرَّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدَّة وإذا سألت فاسأل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله فقد جرى القلم بما هو كائن، ولو أنَّ الخلق كلّهم جهدوا أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله لك، ما قدروا عليه.

(٢) فلاح السائل، ص ٣٣.

(٤) أمالي الطوسى، ص ٥٨٥ مجلس ٢٤ ح ١٢١١.

- (۱) مكارم الأخلاق، ص ۲٦۱-۲٦۲.
  - (٣) مكارم الأخلاق، ص ٢٦٢.
  - ۵) الدعوات للراوندي، ص ۲۲.

وروى هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من تقدَّم في الدُّعاء استجيب له إذا نزل به البلاء، وقيل: صوت معروف، ولم يحجب عن السماء، ومن لم يتقدَّم في الدعاء، لم يستجب له إذا نزل به البلاء، وقالت الملائكة: إنَّ ذا الصوت لا نعرفه<sup>(۱)</sup>.

وروى أبو عبد الله الفرّاء، عن الصادق ﷺ قال: إن الله تبارك وتعالى يعلم ما يريد العبد إذا دعا، ولكنّه يحبُّ أن يبثَّ إليه الحوائج.

وعن كعب الأحبار قال: مكتوب في التوراة: يا موسى من أحبّني لم ينسني ومن رجا معروفي ألحَّ في مسألتي، يا موسى إنّي لست بغافل عن خلقي، ولكنّي أحبُّ أن تسمع ملائكتي ضجيج الدعاء من عبادي، وترى حفظتي تقرُّب بني آدم إليَّ بما أنا مقوِّبهم عليه ومسبّبه لهم.

وروى إسماعيل بن همّام، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: دعوة العبد سرّاً دعوة واحدة تعدل سبعين دعوة علانية.

وفي رواية أخرى: دعوة تخفيها أفضل من سبعين دعوة تظهرها .

وروى ابن القدَّاح، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إذا دعا أحدكم فليعمّم فإنّه أوجب للدعاء.

وروى أبو خالد قال : قال أبو عبد الله علي الله عن رهط أربعين رجلاً قد اجتمعوا فدعوا الله في أمر إلا استجاب لهم، فإن لم يكونوا أربعين فأربعة يدعون الله عشر مرّات إلاّ استجاب الله يَتَوَيَّن لهم، فإن لم يكونوا أربعة فو احد يدعو الله أربعين مرَّة يستجيب الله العزيز الجبّار له. وروى عبد الأعلى عنه عليتي : ما اجتمع أربعة قطَّ على أمر فدعوا الله إلاّ تفرَّقوا عن إجابة. وروى عليُّ بن عقبة، عن رجل، عن أبي عبد الله علي قال : كان أبي إذا حزبه أمر جمع النساء والصبيان ثمَّ دعا وأمّنوا.

> وروى السّكونيُّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: الداعي والمؤمّن شريكان. وفي دعائهم ﷺ: ولا ينجي منك إلاّ التضرُّع إليك.

وفيما أوحى الله إلى موسى عَلَيْكُ يا موسى كن إذا دعوتني خائفاً مشفقاً وجلاً وعفّر وجهك في التراب، واسجد لي بمكارم بدنك، واقنت بين يديّ في القيام، وناجني حيث تناجيني بخشية من قلب وجل.

وإلى عيسى ﷺ : يا عيسى ادعني دعاء الغريق الحزين الّذي ليس له مغيث يا عيسى أذلَّ لي قلبك وأكثر ذكري في الخلوات، واعلم أنَّ سروري أن تبصبص إليَّ، وكن في ذلك حيّاً ولا تكن ميّتاً وأسمعني منك صوتاً حزيناً<sup>(٢)</sup>.

عدة الداعي، ص ١٣٢ – ١٣٨.
 عدة الداعي، ص ١٣٢ – ١٥٩.

وعن النبيّ ﷺ قال: مرَّ موسى ﷺ برجل من أصحابه وهو ساجد، وانصرف من حاجته وهو ساجد، فقال ﷺ: لو كانت حاجتك بيدي لقضيتها لك فأوحى الله إليه: لو سجد حتّى ينقطع عنقه ما قبلته، أو يتحوَّل عمّا أكره إلى ما أحبُّ.

ومن طريق آخر: أنَّ موسى ﷺ موَّ برجل وهو يبكي ثمَّ رجع وهو يبكي فقال: إلهي عبدك يبكي من مخافتك، قال: يا موسى لو نزل دماغه مع دموع عينيه لم أغفر له وهو يحبُّ الدُّنيا. وفيما أوحى إليه: يا موسى ادعني بالقلب النقيّ، واللسان الصادق.

وعن أمير المؤمنين عَلَيْكَة قال: الدعاء مفاتيح النجاح، ومقاليد الفلاح، وخير الدُّعاء ما صدر عن صدر تقيّ وقلب نقيّ وفي المناجاة سبب النجاة، وبالإخلاص يكون الخلاص، فإذا اشتدَّ الفزع فإلى الله المفزع.

وروي أنَّ عابداً عبد الله سبعين عاماً صائماً نهاره، قائماً ليله، فطلب إلى الله حاجة فلم تقض، فأقبل على نفسه وقال: من قبلك أُتيت، لو كان عندك خير قضيت حاجتك، فأنزل الله إليه ملكاً فقال: يابن آدم ساعتك الّتي أزريت فيها [على] نفسك خير من عبادتك الّتي مضت<sup>(1)</sup>.

وروى ابن أبي عمير ، عن هشام بن سالم ، عن أبي عبد الله ﷺ قال : من قدَّم أربعين من المؤمنين ثمَّ دِعا استجيب له ، ويتأكّد بعد الفراغ من صلاة الليل .

وروي أنَّ الله سبحانه أوحى إلى موسى ﷺ : يا موسى ادعني على لسان لم تعصني به ، فقال : أنَّى لي بذلك؟ فقال : ادعني على لسان غيرك<sup>(٢)</sup> .

وروى هارون بن خارجة، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ العبد ليكون له الحاجة إلى الله ﷺ فيبدأ بالثناء والصلاة على محمّد وآل محمّد، حتى ينسى حاجته فيقضيها الله له [من] قبل أن يسأله.

وروي عن النبيَّ ﷺ أنَّه قال : من شغلته عبادة الله عن مسألته أعطاء الله أفضل ما يعطي السائلين . وقال رسول الله ﷺ لأبي ذرِّ : يا أبا ذرّ اذكر الله ذكراً خاملاً ، قلت : ما الخامل؟ قال : الخفق<sup>(۳)</sup> .

وقال أمير المؤمنين ﷺ : من ذكر الله في السرّ فقد ذكر الله كثيراً إنَّ المنافقين كانوا يذكرون الله علانية ولا يذكرونه في السرّ، فقال الله : ﴿ يُرَآءُونَ النَّاسَ وَلَا يَذَكُرُونَ اللَّهَ إِلَّا قَلِيلَا﴾<sup>(٤)</sup>.

وقال الصادق ﷺ : قال الله تعالى : من ذكرني سرّاً ذكرته علانية .

- عدة الداعي، ص ١٧٦.
   عدة الداعي، ص ١٨٣.
- (٣) عدة الداعي، ص ٢٤٧.

وروى زرارة، عن أحدهما ﷺ قال: لا يكتب الملك إلاّ ما سمع.

وقال الله تعالى : ﴿ وَأَذْكُرْ رَبَّبُكَ فِي نَفْسِكَ تَعَنَّرُعَا وَخِيفَةُ﴾<sup>(١)</sup> فلا يعلم ثواب ذلك الذكر في نفس الرجل غير الله لعظمته .

وروي أنَّ رسول الله ﷺ كان في غزاة فأشرفوا على واد فجعل الناس يهلّلون ويكبّرون ويرفعون أصواتهم، فقال ﷺ : أيّها الناس اربعوا على أنفسكم أما إنّكم لا تدعون أصمَّ ولا غائباً وإنّما تدعون سميعاً قريباً معكم<sup>(٢)</sup>.

## ٢١ – باب الأوقات والحالات التي يرجى فيها الإجابة وعلامات الإجابة

١ - لي: ابن إدريس، عن أبيه، عن ابن هاشم، عن النوفليّ، عن السكوني، عن الصادق، عن آبائه، عن عليّ <sup>علي</sup>ة قال: اغتنموا الدُّعاء عند خمسة مواطن: عند قراءة القرآن، وعند الأذان، وعند نزول الغيث، وعند التقاء الصفين للشهادة، وعند دعوة المظلوم، فإنّها ليس لها حجاب دون العرش<sup>(٣)</sup>.

۲ - لي: أبي، عن سعد، عن عبد الله بن محمّد بن عيسى، عن أبيه، عن ابن المغيرة، عن السّكوني، عن التي المعادق، عن السّكوني، عن الصادق، عن أبيه عنه قال: اغتنموا الدُّعاء عند خمس: عند قراءة القرآن إلى آخر ما مرَ<sup>(3)</sup>.

٣ - ما: الفحّام، عن المنصوريّ، عن أبي الحسن العسكريّ، عن آبائه عن الصادق عن الله تعالى: في أثر المكتوبة، الصادق عن الله تعالى: في أثر المكتوبة، وعند نزول القطر، وظهور آية معجزة لله في أرضه<sup>(٥)</sup>.

٤ - ل: الأربعمائة قال أمير المؤمنين عليم : من كانت له إلى ربّه بمحكم حاجة فليطلبها في ثلاث ساعات : ساعة في يوم الجمعة ، وساعة تزول الشمس حين تهب الرياح وتفتح أبواب السماء ، وتنزل الرحمة ، ويصوت الطير ، وساعة في آخر الليل ، عند طلوع الفجر ، فإنَّ ملكين يناديان : هل من تائب يتاب عليه ، هل من سائل يعطى هل من مستغفر فيغفر له ، فإنَّ ملكين يناديان : هل من تائب يتاب عليه ، هل من سائل يعطى هل من مستغفر فيغفر له ، هل من طالبوا الرزق فيما بين طلوع الفجر ، فإنَّ ملكين يناديان : هل من تائب يتاب عليه ، هل من سائل يعطى هل من مستغفر فيغفر له ، هل من طلوع الفجر إلى هل من طلب حاجة فتضى له .

وقال ١٩ : تفتح لكم أبواب السَّماء في خمس مواقيت: عند نزول الغيث وعند

- سورة الأعراف، الآية: ٢٠٥.
   (٢) عدة الداعي، ص ٢٥٨.
- (٣) أمالي الصدوق، ص ٩٧ مجلس ٢٢ ح ٧. (٤) أمالي الصدوق، ص ٢١٨ مجلس ٤٥ ح ٣.
  - (•) أمالي الطوسي، ص ٢٨٠ مجلس ١٠ ح ٥٤٢.

٢١ – باب / الأوقات والحالات التي يرجى فيها الإجابة وعلامات الإجابة

٦ - ثوء ابن المتوكل، عن السعد آباديّ، عن البرقيّ، عن الجاموراني عن ابن البطائنيّ، عن مندل بن عليّ، عن الكنانيّ، عن أبي جعفر عليه قال: إنَّ الله عَرَيْ في عن عن عباده المؤمنين كلَّ دعّاء، فعليكم بالدُّعاء في السحر إلى طلوع الشمس، فإنّها ساعة تفتح فيها المومنين كلَّ دعّاء، وتهبُّ الرياح، وتقسم فيها الأرزاق، وتقضى فيها الحوائج العظام<sup>(٣)</sup>.

٨ - جا: الجعابيُّ، عن محمّد بن عبد الله العلويّ، عن أبيه، عن الرضا، عن آبائه ﷺ
قال: قال رسول الله ﷺ : من أدَّى فريضة فله عند الله دعوة مستجابة<sup>(٥)</sup>.

٩ - مكا: زيد الشحّام قال: قال أبو عبد الله علي الله عليه اللدّعاء أربع ساعات: عند هبوب الرياح، وزوال الأفياء، ونزول القطر، وأوَّل قطرة من دم القتيل المؤمن، فإنَّ أبواب السّماء تفتح عند هذه الأشياء.

وعنه ﷺ قال: يستجاب الدعاء في أربع: في الوتر، وبعد الفجر، وبعد الظهر، وبعد الغروب.

وعن أمير المؤمنين عَظِيَةٍ قال: اغتنموا الدُّعاء عند أربع: عند قراءة القرآن وعند الأذان، وعند الغيث، وعند التقاء الصفِّين للشهادة.

عن أبي جعفر عظيمًا قال: كان أبي عظيمًا إذا كانت له إلى الله بَثَرَيْنُ حاجة طلبها هذه الساعة، يعني زوال الشمس.

عن أبي عبد الله للليظير قال: إذا رقَّ أحدكم فليدع، فإنَّ القلب لا يرقَّ حتّى يخلص. عن معاوية بن عمّار عنه للليظير قال: كان إذا طلب الحاجة طلبها عند زوال الشمس، فإذا أراد ذلك قدَّم شيئاً فتصدَّق به، وشمَّ شيئاً من الطيب، وراح إلى المسجد، فدعا في حاجته ما شاء الله بَخْرَيْنِين

وعنه عليه؟ قال: إذا اقشعرَّ جلدك، ودمعت عيناك، فدونك دونك، فقد قصد قصدك. عن أبي الصباح، عن أبي جعفر غليه؟ قال: إنَّ الله بَمَرَكِنُ يحبُّ من عباده المؤمنين كلَّ

- (1) الخصال، ص ٦١٦ و٦١٨ حديث الأربعمائة. (٢) الخصال، ص ٨١ باب ٣ ح ٢.
  - (٣) ثواب الأعمال، ص ١٩٣. (٤) فقه الرضا عَلَيْتُهُ، ص ٣٤٥.
    - (9) أمالي المفيد، ص ١١٨ مجلس ١٤ ح ١.

دمّاء، فعليكم بالدُّعاء في السّحر إلى طلوع الشمس، فإنّها ساعة تفتح فيها أبواب السماء. وتقسم فيها الأرزاق، وتقضى فيها الحوائج العظام.

عن عمر بن أذينة قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ في اللَّيل ساعة في كلِّ ليلة، قلت: أصلحك الله وأيُّ ساعة هي من اللَيل؟ قال: إذا مضى نصف اللَيل، وبقي السدس الأوَّل من أوَّل النصف<sup>(۱)</sup>.

عن أبي جعفر ﷺ قال: اطلب الإجابة عند اقشعرار الجلد، وعند إفاضة العبرة، وعند قطرة المطر، وإذا كانت الشمس في كبد السماء أو زاغت، فإنّها ساعة يفتح فيها أبواب السماء، ويرجى فيها العون من الملائكة، والإجابة من الله تبارك وتعالى.

وقال: إنَّ التضرُّع والصلاة من الله تعالى بمكان إذا كان العبد ساجداً لله فإن سالت دموعه فهنالك تنزل الرحمة، فاغتنموا تلك الساعة المسألة، وطلب الحاجة ولا تستكثروا شيئاً ممّا تطلبون، فما عند الله أكثر ممّا تقدَّرون، ولا تحقّروا صغيراً من حوائجكم، فإنَّ أحبَّ المؤمنين إلى الله تعالى أسألهم<sup>(۲)</sup>.

الله - المح**تص:** قال الصادق ﷺ : يستجاب الدُّعاء في أربعة مواطن : في الوتر وبعد طلوع الفجر، وبعد الظهر، وبعد المغرب<sup>(٣)</sup>.

١١ – **نوادر الراوندي؛** باسناده عن موسى بن جعفر، عن آبائه ﷺ قال: قال عليَّ ﷺ : إذا فاءت الأفياء، وهبّت الرياح، فاطلبوا حوائجكم من الله تعالى فإنّها ساعة الأوَّابين<sup>(٤)</sup>.

١٢ – ماء الغضائريّ، عن التلعكبريّ، عن محمّد بن همّام، عن الحميريّ عن الطيالسيّ، عن زريق الخلقانيّ قال: سمعت أبا عبد الله عليه يقول: عليكم بالذَّعاء، والإلحاح على الله تَتَخَلَق في الساعة الّتي لا يخيّب الله تَتَخَلَق فيها برّاً ولا فاجراً، قلت جعلت فداك وأيّة ساعة هي؟ قال: هي الساعة الّتي دعا فيها أيّوب عليه وشكا إلى الله تَتَخَلَق فيها برّاً ولا فاجراً، قلت الله تَتَخَلَق فيها برّاً ولا فاجراً، قلت جعلت فداك وأيّة ساعة هي؟ قال: هي الساعة التي دعا فيها أيّوب عليه وشكا إلى الله تَتَخَلَق فيها برّاً ولا فاجراً، قلت بعلت فداك وأيّة ساعة هي؟ قال: هي الساعة التي دعا فيها يعقوب فردً الله عليه يوسف الله تَتَخَلَق بليّته، فكشف الله تَتَخَلَق ما به من ضرّ، ودعا فيها يعقوب فردً الله عليه يوسف وكشف الله تَتَخَلَق في ما به من ضرّ، ودعا فيها يعقوب فردً الله عليه يوسف وكشف الله تَتَخَلَق في الماء الله تَتَخَلَق فكن الله تَتَخَلَق في الماء الله تَتَخَلَق فكشف الله تَتَخَلَق في الماء الله تَتَخَلُق في الماء الله تَتَخَلُق في الماء الله تَتَخَلُق في الله عليه يوسف الله تَتَخَلُق فكشف الله تَتَخَلُق في الله عليه يوسف وكشف الله تَتَخَلُق في فكراء، ودعا فيها يعقوب فردً الله عليه يوسف وكشف الله تَتَخَلُق في الماء الله تَتَخَلَق في الماء الله تَتَخَلَق في الله عليه يوسف وكراه، أو كراه، ودعا فيها محمّد علي في فكنف الله تَتَخَلُق في ذلك الوقت براً ولا فاجراً. البُر المشركين بعد اليأس، أنا ضامن أن لا يخيّب الله تَتَخَلُق في ذلك الوقت براً ولا فاجراً. البُر أوليائه، فاغتنموا الدُّعاء في ذلك الوقت ألى إلى ولي من أوليائه، فاغتنموا الدُّعاء في ذلك الوقت.

- مكارم الأخلاق، ص ٢٦٠-٢٦١.
   مكارم الأخلاق، ص ٣٠٣-٣٠٤.
- (٣) الإختصاص، ص ٢٢٣.
   (٤) نوادر الراوندي، ص ١٩٣ ح ٣٥٣.
  - (٥) أمالي الطوسي، ص ٧٠٠ مجلس ٣٩ ح ١٤٩٣.

١٣ - الجواهر للكراجكي: عنهم ﷺ : من كانت له إلى الله حاجة فليطلبها في ستة أوقات : عند الأذان، وعند زوال الشمس، وبعد المغرب، وفي الوتر، وبعد صلاة الغداة، وعند نزول الغيث.

١٤ - دعوات الراوندي: قال: أخبرنا أبو جعفر النيسابوريَّ، عن الشيخ أبي عليّ، عن أبيه شيخ الله عليّ، عن أبيه شيخ الطائفة، عن أبي محمّد الفحّام، عن المنصوريّ، عن عمّ أبيه، عن أبي محمّد العسكريّ، عن آبائه، عن أمير المؤمنين صلوات الله عليهم قال: سمعت رسول الله عليه يقول: من أدًى لله مكتوبة فله في أثرها دعوة مستجابة.

قال الفحّام: رأيت والله أمير المؤمنين ﷺ في النوم فسألته عن الخبر فقال: صحيح، إذا فرغت من المكتوبة فقل وأنت ساجد: اللّهمَّ بحقٌ من رواء وبحقٌ من روي عنه، صلٌ على جماعتهم، وافعل بي كيت وكيت.

وقال النبيُّ ﷺ : اغتنموا الدُّعاء عند الرقَّة، فإنَّها رحمة .

وقال الصادق ﷺ : الوقت الّذي [لا] يردُّ فيه الدعاء هو ما بين وقتكم في الظهر إلى وقتكم في العصر .

وقال النبيُّ ﷺ: يقول الله ﷺ : يا ابن آدم اذكرني بعد الغداة ساعة، وبعد العصر ساعة، أكفك ما أهمّك.

وقال الحسين بن عليّ ﷺ : ما من أعمال هذه الأمّة من صباح إلاّ ويعرض على الله ﷺ .

وقال الصادق ﷺ : ثلاث أوقات لا يحجب فيها الدُّعاء عن الله تعالى : في أثر المكتوبة، وعند نزول القطر، وعند ظهور آية معجزة لله تعالى في أرضه.

وقال: إنَّ العبد ليدعو فيؤخّر حاجته إلى يوم الجمعة، وقال: إنَّ يوم الجمعة سيّد الأيّام، وأعظم عند الله من يوم الفطر ويوم الأضحى، وفيه ساعة لم يسأل الله ﷺ لَوْكَان فيها أحد شيئاً إلاّ أعطاه ما لم يسأل حراماً .

وقال أمير المؤمنين عَلَيَمَا في خطبته يوم الجمعة : ألا إنَّ هذا اليوم جعل الله لكم عيداً وهو سيّد أيّامكم وأفضل أعيادكم، وقد أمركم الله فيه بالسعي إلى ذكره، فليعظم فيه رغبتكم، ولتخلص نيّتكم، وأكثروا فيه من التضرُّع إلى الله والدعاء ومسألة الرحمة والغفران، فإنَّ الله يستجيب فيه لكلِّ مؤمن دعاه، ويورد الناركلَّ مستكبر عن عبادته، قال الله تعالى : ﴿أَدَعُونِ أَسْتَجِبَ لَكُرُ إِنَّ الَذِيبَ يَسَتَكْبُرُونَ عَنْ عِبَادَقِ سَيَدَخُلُونَ جَهَنَمَ دَاخِيبَ واعلموا أن فيه ساعة مباركة لا يسأل الله فيها عبد مؤمن إلا أعطاه.

وعن عبدالله بن سنان قال : سألت أبا عبدالله ﷺ عن الساعة التي يستجاب فيها الدعاء يوم الجمعة، قال : ما بين فراغ الإمام من الخطبة إلى أن تستوي الصفوف وساعة أخرى من آخر النهار إلى غروب الشمس، وكانت فاطمة تدعو في ذلك الوقت. وقال النبي ع الدعاء بين الأذان والإقامة لا يردُّ<sup>(1)</sup>.

١٥ - أقول: ورأيت في [مجموعة] بخطّ بعض الأفاضل - والظاهر أنّه نقله من مجموعة قد كان جميعها بخطّ الشيخ شمس الدين محمد الجباعي جدّ شيخنا البهائي وهو قد نقلها من خطّ الشهيد قدَّس الله أرواحهم الشريفة، وقد أورده الكفعمي أيضاً في البلد الأمين - ما هذه صورته:

إجابة الدعاء للوقت والحال والمكان وعبادة الأركان والأسماء العظام.

فالوقت السحر لقصّة يعقوب غليما وقيل: أخّرهم إلى غيبوبة القمر ليلة العاشر من الشهر، وقيل: إلى ليلة الجمعة وعند الزوال، ورد إذا زالت الأفياء وراحت الأرواح أي هبّت الرياح فارغبوا إلى الله في حوائجكم فتلك ساعة الأوَّابين وبين العشاءين: وروي من دعا بينهما لم يردَّ دعاؤه. وآخر الليل لما روي أنّه يقال هنالك: هل من داع فأستجيب له؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ وعند الإفطار وآخر ساعة من الجمعة، وبين طلوع الفجر والشمس، وقيل هي ساعة الإجابة في الجمعة، وقيل: هي عند جلوس الإمام على المنبر، وقيل : عند غيبوبة نصف القرص، وفي يوم الأربعاء بين الظهر والعصر، رواه جابر عن النبيً غلبي وفي الخبر الدعاء بين الصلاتين لا يردُ.

وعن النبيّ عليه في ذي القعدة ليلة مباركة هي ليلة عشر، ينظر الله إلى عباده المؤمنين بالرحمة، وليلة عرفة سيّدة الليالي لإبراهيم، والمغفرة لداود عليه ويقال: إنَّ الدعاء عند اقتران المشتري ورأس الذنب وإنّه في كلِّ أربع عشر سنة مرَّة.

والحال كدعاء المريض، ودعاء الوالد لولده، والولد لوالده، ودعاء الحاجّ والمعتمر، والمسافر في غير معصية، حتّى يرجع، والأخ لأخيه بظهر الغيب، والمظلوم يفتح له أبواب السماء، ويرفع فوق الغمام، ويقول الربُّ: وعزَّتي لأنصرنَك ولو بعد حين، ودعاء الإمام العادل، والدعاء مع رفع اليدين، وفي السجود، ودعاء المضطرّ وعند اقشعرار الجلد، وغلبة الأحزان، وعند رؤية الهلال، وفي ليلة القدر، وعند التقاء الجيوش.

وعن النبيِّ ﷺ : اطلبوا الدعاء عند التقاء الجيوش، وإقامة الصلاة، ونزول الغيث، وصياح الديكة، وبعد الدُّعاء لأربعين مؤمناً، وبعد الصدقة، فإنّها جناح الإستجابة.

عن رسول الله عنه: : عند ذكر الصالحين ينزل الرحمة، وعند قطع العلائق عمّا دون الله. وعن النبيَّ عنه: : من أحسن إلى قوم فلم يقبلوه بالشكر فدعا عليهم استجيب له فيهم، وبعد قراءة قل هو الله أحد.

وأما المكان فخمسة عشر موضعاً منه بمكة عند الميزاب، وعند المقام، وعند الحجر

دعوات الراوندي، ص ٢٧–٣٦.

الأسود، وبين المقام والباب، وجوف الكعبة، وعند بئر زمزم، وعلى الصفا والمروة، وعند المشعر، وعند الجمرات الثلاث، وعند رؤية الكعبة.

وأما العبادة ففي الصلاة كلَّ سجود، لقوله ﷺ : أمّا الركوع فعظّموا فيه الرَّب وأمّا السجود فاجتهدوا في الدُّعاء فَقَمِنٌ أن يستجاب لكم، وعند سمع الله لمن حمده، ربّنا لك الحمد.

روي أنَّ رجلاً قالها فقال ﷺ : اثنا عشر ألف ملك يبتدرونها أيّهم يكتبها أوَّلاً . وعند فراغ الفاتحة، وعند الأذان إذا قال مثل قوله، وعند التشهد الأخير فذلك تسعون موضعاً في اليوم والليلة، لما روي أنَّ في اليوم والليلة تسعين وقتاً يستجاب فيه الدُّعاء، وعقيب الفرائض، وبعد صلاة الطواف.

وأمًا الأسماء ففي آية الكرسي خمسون كلمة في كلِّ كلمة بركة ومن قرأ آية الكرسي أمام حاجته قضيت له، وسورة يس المعمّة من قرأها ليلاً كشف كربه، ومن قرأها نهاراً قضى إربه، وبعد الثناء على الله تعالى، ومن قرأ قوله تعالى : ﴿وَمَن يَمْمَلْ سُوَمًّا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ﴾<sup>(1)</sup> الآية وقوله تعالى : ﴿وَٱلَذِيكَ إِذَا فَعَلُواْ فَنَحِشَةً أَوْ ظَلَمُوَّا أَنْفُسَهُمْ﴾<sup>(٢)</sup> الآية ثمَّ استغفر الله من ذنبه غفر له.

وقيل: من وقف عند قبر النبيّ ﷺ وتلا هذه الآية: ﴿ إِنَّ أَلَتُهَ وَمَلَتِكَنُهُ﴾ الآية ثمَّ قال: صلّى الله عليك يا محمّد، وأهل بيتك، سبعين مرَّة، ناداه ملك: صلّى الله عليك يا فلان لم يسقط لك حاجة.

وقيل : من قال عند شدَّة الحرِّ : اللَّهمَّ أجرني من حرِّ جهنّم، وعند شدَّة البرد : اللَّهمَّ أجرني من زمهرير جهنّم، أُجير .

وعن النبيِّ ﷺ : من أكثر الاستغفار جعل الله له من كلِّ همّ فرجاً، ومن كلِّ ضيق مخرجاً، ورزقه [من] حيث لا يحتسب.

١٦ – مهيجة أوقات الإجابة عند زوال الشمس، وعند الأذان، وفي أوَّل ساعة من ظهر يوم الجمعة، وفي أوَّل ساعة من ظهر يوم الجمعة، وفي الثُلث الأخير من كلَّ ليلة، وفي ليلة الجمعة كلّها وعند نزول المطر، وبعد فرائض الصلوات، وعقيب صلاة المغيب، إذا سجد بعدها وعند وقت الخشوع، وعند وقت الإخلاص في الدُّموع، وإذا بقي من النهار للظهر قدر رمح كلَّ يوم، وفي هذه الأوقات ما رويناه ومنها ما رأيناه.

**فصل:** فيما نذكره من الشهور العربيّة المذكورة للدَّعوات على أهل العداوات فمن ذلك أشهر الحرم: ذو القعدة، وذو الحجّة، ومحرَّم، وشهر رجب ورويناه في كتاب اختصرناه تأليف محمّد بن حبيب ما يقتضي أنَّ أحقّها بالإجابة ذو القعدة وشهر رجب، ووجدت بذلك عدَّة روايات في الجاهليّة والإسلام.

سورة النساء، الآية: ١١٠.
 سورة آل عمران، الآية: ١٣٥.

وأمّا حديث حزيران فإنّنا روّيناء في كتاب عبد الله بن حمّاد الأنصاري من الجزء الخامس عن أبي عبد الله ﷺ وذكر عنده حزيران فقال: هو الشهر الّذي دعا فيه موسى على بني إسرائيل فمات في يوم وليلة من بني إسرائيل ثلاثمائة ألف من الناس.

**أقول:** وإنما فعل ذلك لما فتنوا بحيلة بلعم بن باعورا وغيره من الآفات وفي حديث آخر من كتاب عبد الله بن حمّاد الأنصاريّ، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ الله خلق الشهور، وخلق حزيران، وجعل الآجال فيه متقاربة.

**فصل؛** فيما نذكره من أوقات الدعوات للإجابات فيما يأتي من كلِّ سنة مرَّة واحدة، فمن ذلك دعوات ليالي القدر الثلاث، وخاصّة إن علمها أحد بذاتها وإلاّ فإنَّ ليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان أرجح في تعظيم الدعوات وإجابتها .

ومن ذلك أيّام هذه الثلاث ليال، ومن ذلك يوم مولد النبيّ عنه ، وليلة مبعثه الشريف، ويومه، ومن ذلك يوم عرفة، وليلة عرفة، وخاصّة إذا كان بالموقف أو عند الحسين غيّنة ، ومن ذلك ليالي الأعياد الثلاث وأيّامها، وهي ليلة عيد الغدير ويومه، وليلة عيد الفطر، ويومها، وليلة عيد الأضحى ويومها، ومن ذلك أوَّل ليلة من رجب [وفي رواية كلَّ ليلة] ويوم النصف منه، وليلة النصف من شعبان وأوقات قد ذكرناها في مواضع من كتاب «مهمّات في صلاح المتعبّد وتتمّات لمصباح المتهجّد».

**فصل:** فيما نذكره من صفات الداعي، وذكرنا بعضها في الجزء الأوَّل من الكتاب المذكور، بروايات ووصف مأثور، ونحن نذكرها هنا جملة فنقول: إذا أراد دعاء الرغبة يبسط راحتيه ويدعو، وإذا أراد دعاء الرهبة يجعل باطن كفّيه إلى الأرض وظاهرهما إلى السّماء، وإذا أراد دعاء التضرُّع حرَّك أصابعه يميناً وشمالاً وباطن كفّيه إلى السّماء، وإذا أراد دعاء التبتّل رفع أصبعه مرَّة وحطّها مرَّة ويكون عند العبرات، وإذا أراد دعاء الابتهال رفع باطن كفّيه حذاء وجهه، وإذا أراد دعاء الاستكانة جعل يديه على منكبيه.

ومن صفات الدّاعي أن يبدأ بتحميد الله تعالى جلَّ جلاله والثناء عليه والصّلاة على محمّد وآله صلوات الله عليه وآله ثمَّ يذكر حاجته، ومن صفات الدّاعي أن لا يكون قلبه غافلاً ولا لاهياً، ومن صفات الدّاعي أن يكون طاهراً من مظالم العباد ومن صفات الدّاعي أن لا يكون عاذراً لظالم على ظلمه، ومن صفات الداعي أن لا يكون جبّاراً.

ومن صفات الداعي أن يكون عند الدعاء تقيّاً ونيّته صادقة، ومن صفات الداعي أن لا يكون داعياً في دفع مظلمة عنه وقد ظلم هو عبداً آخر بمثلها، ومن صفات الداعي أنّه يتجنب الذّنوب بعد دعائه حتّى تقضى حاجته، ومن صفات الدّاعي أن يكون عند دعائه آئباً تائباً صالحاً صادقاً، ومن صفات الدّاعي أن لا يكون داعياً في قطيعة رحم ومن صفات الدّاعي أن لا يكون دعاء محبّ على حبيبه فإنَّ الحديث ورد عن النبيّ عنها أنّه سأل الله جلَّ جلاله الا يستجيب له فيه. ومن صفات الدّاعي ألا يدعو على أهل العراق فإنّي رأيت في الجزء الأوَّل من كتاب التجمّل من ترجمة محمّد بن حاتم أنَّ الله تعالى أوحى إلى إبراهيم ﷺ أن لا يدعو على أهل العراق، وذكر في الحديث سبب ذلك.

ومن صفات الداعي أن يطهّر طعامه من المحرَّمات والشبهات عند حاجته إلى إجابة الدعوات، ومن صفات الدّاعي أن يكون في يده خاتم فضّه فيروزج، فقد روي عن الصادق عَلِيَهُ قال: قال رسول الله عَلَيْهُ : قال الله سبحانه: إنّي لأستحي من عبد يوفع يده وفيها خاتم فضّه فيروزج فأردُّها خائبة، ومن صفات الدّاعي أن يكون في يده خاتم عقيق لأنّنا روِّينا عن الصادق عَلِيَهُ أنَّه قال: ما رفعت كفٌ إلى الله بَرَرَكُ أحبُّ إليه من كف فيها خاتم عقيق<sup>(1)</sup>.

**أقول:** وقال الكفعمي في كتاب الجنّة الواقية في أثناء ذكر آداب الذّاعي من كتاب الشدّة : الرّابع سبب الإجابة : وقد يرجع إلى الوقت كيوم الجمعة وليلته، وإذا غاب نصف القرص من يوم الجمعة، وشهر رمضان وآكده ليالي القدر وأيّامها، وليالي عرفة والمبعث، والغدير، والفطر، والأضحى، وأيّامها وليالي الإحياء الأربعة وهي غرَّة رجب، وليلة النصف من شعبان، وليلتي العيدين، ويوم المولد والنصف من رجب والأشهر الحرم الأربع : ذي القعدة وذي الحجة، والمحرَّم، ورجب، وعند زوال الشمس من كلِّ يوم، وعند هبوب الرِّياح، ونزول المطر، وعند طلوع الفجر، إلى طلوع الشمس، وعند قراءة الجحد عشراً مع طلوع الشمس يوم الجمعة، وعند قراءة القدر خمس عشر مرَّة، وفي الثلث الأخير من ليلة الجمعة، وعند الأذان وقراءة القرآن.

وقد يرجع إلى المكان كالمسجد، والحرم، والكعبة، وعرفة، والمزدلفة والحائر، وقد يرجع إلى الفعل كأعقاب الصلاة وفي سجوده بعد المغرب ودعوة الحاجّ لمتعلّقيه، والسائل لمعطيه، والمريض لعائده.

الخامس: حالات الداعي فدعاء الصائم مستجاب لا يردُّ، وكذا المريض، والغازي والحاجُّ والمعتمر، ومن صلّى صلاة لا يخطر على قلبه فيها شيء من أمور الدنيا فإنَّه لا يسأل الله شيئاً إلاّ أعطاه الله تعالى، ومن إقشعرَّ جلده ودمعت عيناه ومن تطهّر وجلس ينتظر الصلاة، ومن بيده خاتم فيروزج أو عقيق فصّه أو كلّه، وما اجتمع أربع نفر إلاّ تفرّقوا عن إجابة إن شاء الله تعالى<sup>(٢)</sup>.

۲۲ -- باب من يستجاب دعاؤه ومن لا يستجاب
۲۲ -- باب من يستجاب دعاؤه ومن لا يستجاب
۲ - لي: ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن عليّ بن النعمان عن عبد الله

(۱) مهج الدعوات، ص ٤١٩-٤٢٤.
 (۲) المصباح للكفعمي، ص ٩٩٣.

بن طلحة النهديّ، عن جعفر بن محمّد، عن أبيه، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : أربعة لا تردُّلهم دعوة وتفتح لها أبواب السماء، وتصير إلى العرش: دعاء الوالد لولده، والمظلوم على من ظلمه، والمعتمر حتّى يرجع، والصائم حتّى يفطر<sup>(۱)</sup>.

٢ - ل: أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن البزنطي، عن عبد الله بن سنان عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبد الله بن سنان عن الوليد بن صبيح، عن أبي عبد الله عليه قال: كنت عنده وعنده جفنة من رطب فجاء سائل فأعطاه ثمَّ جاء سائل أعطاه ثمَّ جاء سائل آخر فأعلاه، ثمَّ جاء آخر فقال: وسّع الله عليك، ثمّ قال: إنَّ رجلاً لو كان له مال جاء سائل أو أربعين ألفاً ثمَّ شاء أن لا يبقى منه شيء إلاً قسّمه في حقّ فعل، فيبقى لا مال له، فيكون من الثلاثة الذين يردُ دعاؤهم عليهم.

قال: قلت: جعلت فداك من هم؟ قال: رجل رزقه الله مالاً فأنفقه في وجوهه ثمَّ قال: يا ربّ ارزقني، ورجل دعا على امرأته وهو ظالم لها فيقال له: ألم أجعل أمرها بيدك؟ ورجل جلس في بيته وترك الطلب ثمَّ يقول: يا ربِّ ارزقني فيقول ﷺ : ألم أجعل لك السبيل إلى الطلب للرزق<sup>(٢)</sup>.

٤ - جا، ما: المفيد، عن أحمد بن الوليد، عن أبيه، عن الصفار، عن القاساني، عن الأصبهاني، عن الأصبهاني، عن الأصبهاني، عن الأصبهاني، عن الصادق عليهاني، عن الصلحي، عن حفص، عن الصادق عليهاني قال: إذا أراد أحدكم أن لا يسأل الله شيئاً إلا أعطاه فليأس من الناس كلمم، ولا يكون له رجاء إلا من الله تتخليل ، فإنه إذا علم الله تعالى ذلك من قلبه لم يسأل الله شيئاً إلا أعطاه<sup>(٤)</sup>.

- أمالي الصدوق، ص ٢١٨ مجلس ٤٥ ح ٣.
   (٢) أمالي الصدوق، ص ٢١٨ مجلس ٤٥ ح ٣.
   (٣) قرب الإسناد، ص ٧٩ ح ٢٥٨.
  - (٤) أمالي المفيد، ص ٢٧٤ مجلس ٣٣ ح ١، أمالي الطوسي، ص ١١٠ مجلس ٤ ح ١٦٩.

٥ - ما: المفيد، عن الجعابي، عن ابن عقدة، عن عليّ بن الحسن بن فضّال عن الحسن ابن عليّ بن يوسف، عن زكريا المؤمن، عن ابن مسكان، عن سليمان ابن خالد، عن أبي عبد الله عليّ بن يوسف، عن زكريا المؤمن، عن ابن مسكان، عن سليمان ابن خالد، عن أبي عبد الله عليّ قال: أربعة لا تردُّلهم دعوة: الإمام العادل لرعيّته والأخ لأخيه بظهر الغيب، يوكل الله عليّ بن ملكاً يقول له: ولك مثل ما دعوت لأخيك والوالد لولده، والمظلوم يقول الربُّ بتريّي عبد الربُّ عن الله عن الله عن أبي عبد حين<sup>(۱)</sup>.

... ٦- ماء الفحّام، عن المنصوري، عن عمّ أبيه، عن أبي الحسن العسكري عن آباته عليه الله الفحّام، عن المنصوري، عن عمّ أبيه، عن أبي الحسن العسكري عن آباته عليه قال: قال الصادق عليه : ثلاث دعوات لا يحجبن عن الله تعالى : دعاء الوالد لولده إذا برّه، ودعوته عليه إذا عقه، ودعاء المظلوم على ظالمه ودعاؤه لمن انتصر له منه، ورجل مؤمن دعا لأخ له مؤمن واساه فينا، ودعاؤه عليه إذا لم يواسه مع القدرة عليه، واضطرار أخيه إليه (٢).

٧ - ها: عن أبي هريرة، عن النبي عليه قال: دعوة المظلوم مستجابة وإن كانت من فاجر محوب على نفسه<sup>(٣)</sup>.

٨ - ل: فيما أوصى به النبي ٢٢ : يا عليّ أربعة لا تردُّ لهم دعوة : إمام عادل ووالد لولده، والرجل يدعو لأخيه بظهر الغيب، والمظلوم يقول الله جلَّ جلاله : وعزَّتي وجلالي لأنتصرنَّ لك ولو بعد حين<sup>(3)</sup>.

٩ – ل: عن نوف البكالي، عن أمير المؤمنين عليته قال: إنَّ الله أوحى إلى عيسى عليته: قل للملاً من بني إسرائيل لا يدخلوا بيتاً من بيوتي إلاً بقلوب طاهرة وأبصار خاشعة، وأكف نقية، وقل لهم: اعلموا أنّي غير مستجيب لأحد منكم دعوة ولأحد من خلقي قبله مظلمة<sup>(٥)</sup>.

١٠ - ل: ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن محمّد بن أحمد بن عليَّ الكوفي ومحمّد بن الحسين، عن محمّد بن حمّاد الحارثي، عن أبي عبد الله عَليَتِها قال: قال رسول الله عني: خمسة لا يستجاب لهم: رجل جعل الله بيده طلاق امرأته فهي تؤذيه وعنده ما يعطيها ولم يخلِّ سبيلها، ورجل أبق مملوكه ثلاث مرّات ولم يبعه، ورجل مرَّ بحائط مائل وهو يقبل إليه ولم يسرع المشي حتّى سقط عليه، ورجل أقرض رجلاً مالاً فلم يشهد عليه، ورجل جلس في بيته وقال: الله عن محمّد بن علي معلوك الله بيله علي المالة في توذيه وعنده ما يعطيها ولم يخلِّ سبيلها، ورجل أبق مملوكه ثلاث مرّات ولم يبعه، ورجل مالاً فلم يشهد عليه، ورجل جلس في بيته وقال: اللهمَّ ارزقني ولم يطلب<sup>(٢)</sup>.

١١ - **ل:** الأربعمائة قال أمير المؤمنين ﷺ : إذا ناولتم السائل الشيء فاسألوه أن يدعو لكم، فإنّه يجاب فيكم، ولا يجاب في نفسه، لأنّهم يكذبون<sup>(٧)</sup>.

- أمالي الطوسي، ص ١٥٠ مجلس ٥ ح ٢٤٨.
- (٢) أمالي الطوسي، ص ٢٨٠ مجلس ١٠ ح ٥٤١.
- (٣) أمالي الطوسي، ص ٣١٠ مجلس ١١ ح ٦٢٨.
- (٤) الخصال، ص ١٩٧ باب ٤ ح ٤ . (٥) الخصال، ص ٣٣٧ باب ٦ ح ٤٠ .
- (٦) الخصال، ص ٢٩٩ باب ٥ ح ٧١. (٧) الخصال، ص ٦١٩ حديث الأربعمائة.

١٢ - ثو: ابن الوليد، عن محمّد بن يحيى، عن الأشعري، عن بعض أصحابنا عن محمّد ابن بكر، عن أبي زكريًا، عن أبي سيّار، عن سورة بن كليب، عن أبي عبد الله عليه قال: ابن بكر، عن أبي زكريًا، عن أبي سيّار، عن سورة بن كليب، عن أبي أضر وأنفع استجبت له<sup>(۱)</sup>.
قال رسول الله عنها: عن سعد، عن أحمد بن محمّد، عن عليّ بن عيسى، عن عليّ ابن سالم،

عن أبي عبد الله عليه؟ قال: إنَّ الله ﷺ يقول: وعزَّتي وجلالي لا أجيب دعوة مظلوم دعاني في مظلمة ظلمها، ولأحد عنده مثل تلك المظلمة<sup>(٢)</sup>.

الله عن الرضا عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه: دعاء أطفال أمّتي عن الرضا عن آبائه عليه الله عليه الله علي مستجاب ما لم يقارفوا الذنوب.

١٥ – سوة عبد الله بن بكير، عن بعض أصحابنا، عن عمر بن يزيد قال: قلت لأبي عبد الله عَلَيَجَة: رجل قال لأقعدنَّ في بيتي ولأصلينَّ ولأصومنَّ ولأعبدنَّ ربّي فأمّا رزقي فسيأتيني فقال: هذا أحد الثلاثة الذين لا يستجاب لهم قلت: ومن الإثنان الآخران؟ قال: رجل له امرأة يدعو أن يريحه الله منها، ويفرِّق بينه وبينها، فيقال له: أمرها بيدك فخلَّ سبيلها، ورجل كان له حقٌّ على إنسان لم يشهد عليه، يدعو الله أن يردَّ عليه، فيقال له: قد أمرتك أن تشهد وتستوثق فلم تفعل<sup>(٣)</sup>.

المعاد عن أبي عبد الله ﷺ قال: ثلاثة دعوتهم مستجابة: الحاجُ فانظروا بما تخلفونه والغازي في سبيل الله فانظروا كيف تخلفونه، والمريض فلا تعرضوه ولا تضجروه.

وعنه المستحلي قال: كان أبي المستحلة يقول: خمس دعوات لا يحجبن عن الربّ تبارك وتعالى: دعوة الإمام المقسط، ودعوة المظلوم يقول الله المحتمي : لأنتصفن لك ولو بعد حين ودعوة الولد الصالح لوالده ودعوة الوالد الصالح لولده ودعوة المؤمن لأخيه بظهر الغيب فيقول: ولك مثله.

من الفردوس قال النبيّ ﷺ : ثلاث دعوات مستجابات لا شكَّ فيهنَّ : دعوة الوالد، ودعوة المظلوم، ودعوة المسافر .

وقال ﷺ : أطب كسبك تستجاب دعوتك، فإنَّ الرجل يوفع اللَّقمة إلى فيه حراماً فما تستجاب له أربعين يوماً .

الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر ﷺ قال: أوشك دعوة وأسرع إجابة دعوة المؤمن لأخيه بظهر الغيب.

عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله عليمًة؟ قال: دعاء الرجل لأخيه بظهر الغيب يدرُّ الرِّزق، ويدفع المكروه.

- (۱) ثواب الأعمال، ص ۱۸۳. (۲) ثواب الأعمال، ص ۳۲۱.
  - (٣) السرائر، ج ٣ ص ٦٣٣.

عن يحيى بن المعاذ، عن أبي جعفر ﷺ قال لي: ادع بهذا الدعاء وأنا ضامن لك حاجتك على الله: اللّهمَّ أنت وليُّ نعمتي، والقادر على طلبتي، وتعلم حاجتي فأسألك بحقٌ محمّد وآل محمّد لمّا قضيتها لي.

عن الصادق ﷺ : الدَّعاء لأخيك بظهر الغيب يسوق إلى الدَّاعي الرزق ويصرف عنه البلاء، ويقول الملك: لك مثل ذلك.

وعنه ﷺ قال: اتَّقوا دعوة المظلوم، فإنَّ دعوة المظلوم تصعد إلى السماء<sup>(١)</sup>.

١٧ – **فوادر الراوندي؛** باسناده، عن موسى بن جعفر، عن آبائه ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ : إيّاكم ودعوة الوالد فإنّها ترفع فوق السّحاب حتّى ينظر الله تعالى إليها فيقول: ارفعوها إليَّ حتّى أستجيب له، فإياكم ودعوة الوالد فإنّها أحدّ من السيف.

وبهذا الاسناد قال: قال رسول الله ﷺ : ثلاث دعوات مستجابات لا شكَّ فيهنَّ : دعوة المظلوم، ودعوة المسافر، ودعوة الوالد على ولده<sup>(٢)</sup>.

وبهذا الاسناد قال : قال رسول الله عنه : ليس شيء أسرع إجابة من دعوة غائب لغائب . وبهذا الاسناد قال : قال رسول الله عنه : دعاء الرَّجل لأخيه بظهر الغيب مستجاب (٣) .

١٨ - ها: أحمد بن عبدون، عن عليّ بن محمّد بن الزبير، عن عليّ بن فضّال عن العبّاس بن عامر، عن عليّ بن معمر، عن يونس بن عمّار قال: سمعت أبا عبد الله عليّا يقول: إنَّ العبد ليبسط يديه يدعو الله ويسأله من فضله مالاً فيرزقه قال: فينفقه فيما لا خير فيه، قال: ثمَّ يعود فيدعو، قال: فيقول الله: ألم أعطك؟ ألم أفعل كذا وكذا<sup>(٤)</sup>.

١٩ - ماء الحسين بن إبراهيم، عن محمد بن وهبان، عن محمد بن إسماعيل بن حيّان، عن محمد بن الحسين بن حفص، عن عبّاد بن يعقوب، عن خلاد، عن رجل قال : إنّا جلوساً عند جعفر علي فجاءه سائل فأعطاه درهماً ثمَّ جاء آخر فأعطاه درهماً ثمَّ جاء آخر فأعطاه درهماً ثمَّ جاء آخر فأعطاه درهماً ثمَّ جاء الرابع فقال له : يرزقك ربّك ثمَّ أقبل علينا فقال : لو أنَّ أحدكم كان عنده عشرون ألف ثمَّ جاء الرابع فقال له : يرزقك ربّك ثمَّ أقبل علينا فقال : لو أنَّ أحدكم كان عنده عشرون ألف درهم، وأراد أن يخرجها في هذا الوجه لأخرجها ثمَّ بقي ليس عنده شيء، ثمَّ كان من الثلاثة الذين دعوا فلم يستجب لهم دعوة : رجل آتاه الله مالاً فمزَّقه ولم يحفظه فدعا الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب لهم دعوة : رجل آتاه الله مالاً فمزَّقه ولم يحفظه فدعا الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب له دعوة وردًت عليه، ورجل جلس في بيته يسأل الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب له دعوة وردًت عليه، ورجل جلس في بيته يسأل الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب له دعوة وردًت عليه، ورجل جلس في بيته يسأل الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب له دعوة وردًت عليه، ورجل جلس في بيته يسأل الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب له دعوة وردًت عليه، ورجل جلس في بيته يسأل الله أن يرزقه فقال : ألم أرزقك؟ فلم يستجب له دعوة وردًت عليه ، ورجل جلس في بيته يسأل الله أن يرزقه فقال : ألم أرجل لك إلى طلب الرزق سبيلاً؟ أن تسير في الأرض وتبتغي من فضلي ، فردًت عليه دعوته، ورجل دعل عليه دعوته عليه الله أن يرزقه فقال : ألم أجعل لك إلى طلب الرزق سبيلاً؟ أن تسير في الأرض وتبتغي من فضلي ، فردًت عليه دعوته، ورجل دعا على امرأته فقال : ألم أجعل أمرها في يدك فردًت عليه دعوته من الله أن يرزقه فقال .

- (1) مكارم الأخلاق، ص ٢٦٤-٢٦٥.
- (٢) نوادر الراوندي، ص ٩٢-٩٣ ح ٣١ و٣٣.
  - (۳) نوادر الراوندي، ص ۹۷ ح ٤٧-٤٨.
- (٤) (٥) أمالي الطوسي، ص ٦٧٨ مجلس ٣٧ ح ١٤٣٩ و١٤٤٠.

٢٠ - الجواهر للكراجكي: عنهم عنهم المنتج لا يحجب لهم عن الله دعوة: الإمام المقسط، والوالد البارُ لولده، والولد الصالح لوالده، والمؤمن لأخيه بظهر الغيب والمظلوم يقول الله: لأنتقمن لك ولو بعد حين، والفقير المنعم عليه إذا كان مؤمناً.

٢١ – **الدعوات للراوندي؛** قال أبو الحسن ﷺ : دعوة الصائم يستجاب عند إفطاره، وقال : إنَّ لكلٌ صائم دعوة، وقال : نوم الصائم عبادة، وصمته تسبيح، ودعاؤه متسجاب، وعمله مضاعف، وقال : إنَّ للصائم عند إفطاره دعوة لا تردُّ.

وقال النبيُّ ﷺ: ثلاث دعوات مستجابة: دعاء الحاجّ فيمن يخلف أهله ودعاء المريض فلا تؤذوه ولا تضجروه، ودعاء المظلوم<sup>(١)</sup>.

وقال الصادق عليماني : أربعة لا يستجاب لهم دعاء : رجل جالس في بيته، يقول : يا ربَّ ارزقني فيقول له : ألم آمرك بالطلب؟ ورجل كانت له امرأة فدعا عليها فيقول : ألم أجعل أمرها بيدك؟ ورجل كان له مال فأفسده فيقول : يا ربِّ ارزقني فيقول له : ألم آمرك بالاقتصاد ألم آمرك بالاصلاح؟ ثمَّ قرأ : ﴿وَالَذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسَرِقُوا وَلَمْ يَقَتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾<sup>(٢)</sup> ورجل كان له مال فأدانه بغير بينة فيقول : ألم آمرك بالشهادة<sup>(٣)</sup>.

**عدة الداعي:** عن جعفر بن إبراهيم عنه علي مثله<sup>(٤)</sup>.

٢٢ - **نهج:** قال ﷺ : الناس في الدّنيا عاملان : عامل عمل في الدّنيا لما بعدها فجاءه الّذي له من الدّنيا بغير عمل، فأحرز الحظّين معاً، وملك الدارين جميعاً فأصبح وجيهاً عند الله، لا يسأل الله شيئاً فيمنعه . <sup>(٥)</sup>

٢٣ – **عدة الداعي:** روي أنَّ الله تعالى قال لموسى: ادعني على لسان لم تعصني به، فقال: يا ربَّ أنَّى لي بذلك، فقال: ادعني على لسان غيرك<sup>(٢)</sup>.

وروى السكونيُّ، عن الصادق ﷺ قال: قال رسول الله ﷺ: إيّاكم ودعوة المظلوم، فإنّها ترفع فوق السحاب حتّى ينظر الله إليها، فيقول: ارفعوها حتّى أستجيب له، وإيّاكم ودعوة الوالد فإنّها أحدُّ من السيف.

وعن الصادق ﷺ: ثلاث دعوات لا يحجبن عن الله ﷺ: دعاء الوالدلولده، إذا برَّه، وعليه إذا عقّه، ودعاء المظلوم على ظالمه، ودعاؤه لمن انتصر له منه، ورجل مؤمن دعا لأخيه المؤمن إذا واساه فينا، ودعاؤه عليه إذا لم يواسه مع القدرة عليه، واضطرار أخيه إليه<sup>(۷)</sup>.

- (۱) الدعوات للراوندي، ص ۲۸–۳۰.
   (۲) سورة الفرقان، الآية: ۲۷.
   (۳) الدعوات للراوندي، ص ۳۳.
   (۳) الدعوات للراغة، ص ۲۸۸ حكمة رقم ۲۷۱.
   (۳) نهج البلاغة، ص ۲۸۸ حكمة رقم ۲۷۱.
  - (V) عدة الداعي، ص ١٣٣.

قال الشيخ ابن سينا : سبب إجابة الدُّعاء توافي الأسباب معاً لحكمة إلهيّة وهو أن يتوافى سبب دعاء رجل فيما يدعو فيه، وسبب وجود ذلك الشيء معاً عن الباري، فإن قيل : فهل يصحُّ وجود ذلك الشيء من دون الدُّعاء، وموافاته لذلك الدُّعاء؟ قلنا : لا، لأنَّ علّتهما واحدة، وهو الباري الذي جعل سبب وجود ذلك الشيء الدُّعاء كما جعل سبب صحّة المريض شرب الدواء، وما لم يشرب الدواء لم يصحَّ، وكذلك الحال في الدُّعاء وموافاة ذلك الشيء فلحكمة ما توافيا معاً على حسب ما قدّر وقضا، فالدُّعاء واجب وتوقّع الإجابة واجب، فإنَّ انبعائها للدُّعاء يكون سببه من هناك ويصير الدُعاء سبباً للإجابة، وموافاة الدُعاء لحدوث الأمر المدعوّ لأجله هما معلولا علّة واحدة، وربّما يكون أحدهما بواسطة الآخر.

وقد يتوهّم أنَّ السماويات تنفعل من الأرضيّة، وذلك أنَّا ندعوها فتستجيب لنا، ونحن معلولها وهي علّتنا، والمعلول لا يفعل في العلّة البتّة، وإنّما سبب الدُّعاء من هناك أيضاً لأنّها تبعثنا على الدُّعاء، وهما معلولا علّة واحدة، وإذا لم يستجب الدُّعاء لذلك الرجل، وإن كان يرى الغاية الّتي يدعو لأجلها نافعة فالسبب فيه أنَّ الغاية النافعة إنّما يكون بحسب نظام الكلِّ، لا بحسب مراد ذلك الرجل، ربّما لا تكون الغاية بحسب مراده نافعة، ولذلك لا يصحُّ

والنفس الزكيّة عند الدُّعاء قد يفيض عليها من الأوَّل قوَّة تصير بها مؤثّرة في العناصر، فتطاوعها العناصر متصرِّفة على إرادتها، فيكون ذلك إجابة للدُّعاء فإنَّ العناصر موضوعة لفعل النفس فيها، واعتبار ذلك في أبداننا بحسب ما تقتضيه أحوال نفوسنا وتخيّلاتها، وقد يمكن أن تؤثّر النفس في غير بدنها كما تؤثّر في بدنها، وقد تؤثّر النفس في نفس غيرها كما يحكى عن الأوهام الّتي تكون لأهل الهند إن صحّت الحكاية، وقد تكون المبادئ أو الأوَّل يستجيب لتلك النفس إذا دعت فيما يدعو فيه إذا كانت الغاية الّتي تدعو فيها نافعة بحسب نظام الكلِّ<sup>(۱)</sup>.

## ٢٣ - باب أن من دعا استجيب له وما يناسب ذلك المطلب

التعليقات لابن سينا، ص ٤٧.
 الخصال، ص ١١٠ باب ٣ ح ٥٦.

**سن؛** معاویة بن وهب عنه ﷺ مثله<sup>(۱)</sup>.

٢ - مع، ل: العسكريُّ، عن بدر بن الهيثم، عن عليِّ بن منذر، عن محمّد بن الفضيل، عن أبي العسكريُّ، عن بدر بن الفضيل، عن أبي الصباح قال : قال جعفر بن محمّد ﷺ : من أعطي أربعاً لم يحرم أربعاً : من أعطي الدعاء لم يحرم الإجابة، ومن أعطي الإستغفار لم يحرم التوبة، ومن أعطي الشكر لم يحرم الزيادة، ومن أعطي الصبر لم يحرم الأجر<sup>(٢)</sup>.

٣ - ها: الفحّام، عن عمّه، عن محمّد بن جعفر، عن محمّد بن المثنّى، عن أبيه عن عثمان بن زيد، عن جابر الجعفيّ، عن أبي جعفر عليه قال: يا جابر من ذا الذي سأل الله فلم يعطه، أو توكّل عليه فلم يكفه، أو وثق به فلم ينجه، الخبر<sup>(٣)</sup>.

٦- لي، هع؛ أبي، عن الكمندانتي، عن ابن عيسى، عن ابن أبي نجران، عن ابن حميد، عن ابن حميد، عن ابن قيس، عن أبي جعفر عليتية قال: أوحى الله تبارك وتعالى إلى آدم عليتية: يا آدم إنّي أجمع لك الخير كلّه في أربع كلمات واحدة لي إلى آخر ما مرّ<sup>(1)</sup>.

(1) المحاسن، ج 1 ص 71. (۲) معاني الأخبار، ص ٣٢٣، الخصال، ص ٢٠٢ باب ٤ - ٢٦.
 (٣) أمالي الطوسي، ص ٢٩٦ مجلس ١١ - ٥٨٢.
 (٤) معاني الأخبار، ص ٢١٢، الخصال، ص ٢٠٩ باب ٤ - ٣١.
 (٥) الخصال، ص ٣٤٣ باب ٤ - ٩٨.

(٦) أمالي الصدوق، ص ٤٨٧ مجلس ٨٩ ح ١، معاني الأخبار، ص ١٣٧.

٧- ل: القطّان والعجلي والسناني جميعاً، عن ابن زكريًّا، عن موسى بن إسحاق، عن أبي إبراهيم الترجماني، عن صالح بن بشير، عن الحسن، عن أنس قال: قال رسول الله عنه فيما يروي عن ربّه جلَّ جلاله أنّه قال: أربع خصال: واحدة لي، وواحدة لك، وواحدة فيما بيني وبينك، وواحدة فيما بينك وبين عبادي فأمّا التي لي فتعبدني لا تشرك بي شيئاً، وأمّا التي لك فما عملت من خير جزيتك به وأمّا التي بيني وبينك فمنك الذّعاء وعليَّ شيئاً، وأمّا التي بينك وبين عبادي فأمّا التي لي فتعبدني لا تشرك بي الإجابة. وأمّا التي لك فما عملت من خير جزيتك به وأمّا التي بيني وبينك فمنك الدّعاء وعليَّ الإجابة. وأمّا التي بينك وبين عبادي فأن ترضى لهم ما ترضى لنفسك. ولم يذكر آدم في هذا الحديث.

٨ - ما: الحسين التمّار، عن أحمد بن محمّد، عن محمّد بن عبد الله بن أيّوب، عن الحسين بن عنبسة، عن حميد الطويل، عن أنس بن مالك قال: قال رسول الله عنه ما فتح لأحد باب دعاء إلا فتح الله له فيه باب إجابة، فإذا فتح لأحدكم باب دعاء فليجهد فإنَّ الله يَخرَجُنَ لا يملُ حتّى تملوا.

قال أبو الطيّب : الملل من الإنسان الضجر والسأمة ومن الله تعالى على جهة الترك للفعل ، وإنّما وصف نفسه بالملل للمقابلة لملل الإنسان، كما قال : ﴿نَسُوا آللَهُ فَنَسِيَهُمُّ ﴾ أي تركوا طاعته فتركهم من ثوابه<sup>(٢)</sup>.

٩ ل ابن المتوكل، عن محمّد العطّار، عن الحسين بن إسحاق، عن عليّ بن مهزيار، عن فضالة، عن السكونيّ، عن أبي عبد الله، عن آبائه عنييًة قال: قال رسول الله عنية: من تمتى شيئاً وهو لله بَحْرَى رضاً لم يخرج من الدُّنيا حتى يعطاه<sup>(٣)</sup>.

١٠ - طب: عبد الله بن بسطام، عن محمّد بن خلف، عن الوشّاء، عن عبد الله بن سنان، عن أخيه محمّد قال: قال جعفر بن محمّد ﷺ: ما من أحد يخوّف بالبلاء فتقدّم فيه بالدعاء إلا صرف الله عنه ذلك البلاء، أما علمت أنَّ أمير المؤمنين سلام الله عليه قال: إنَّ رسول الله عليه قال: يا عليم قلت: لبّيك يا رسول الله، قال: إنَّ الدُّعاء يردُ البلاء وقد أبرم إبراماً.

قال الوشّاء: قلت لعبد الله بن سنان: هل في ذلك دعاء موقّت؟ قال: أما إنّي فقد سألت عن ذلك الصادق غليمينيز فقال: نعم، أمّا دعاء الشيعة المستضعفين ففي كلّ علّة من العلل دعاء موقّت، وأمّا دعاء المستبصرين فليس في شيء من ذلك دعاء موقّت، لأنَّ المستبصرين البالغين دعاؤهم لا يحجب<sup>(0)</sup>.

- (۱) الخصال، ص ۲٤٤ باب ٤ ح ۹۹.
  - (٣) الخصال، ص ٤ باب ١ ح ٧.
    - (٥) طب الأثمة، ص ١٥.

- ۲) أمالي الطوسي، ص ٦ مجلس ١ ح ٥.
  - (٤) ثواب الأعمال، ص ٢٢٠.

١١ - مكا: عن سلمان الفارسيّ رحمة الله عليه، عن النبيّ عنه قال: إنَّ الله ليستحي من العبد أن يرفع إليه يديه فيردَّهما خاًئبتين(١) .

١٢ - تم، عن ابن القدّاح، عن أبي عبد الله عليه؟ قال: ما أبرز عبد يده إلى الله العزيز الجبَّار إلاَّ استحيى الله غَرْضَكَ أن يردُّها صفراً حتَّى يجعل فيها من فضل رحمته، فإذا دعا أحدكم فلا يردّ يده حتّى يمسح على وجهه ورأسه<sup>(٢)</sup> .

۱۳ – مجالس الشيخ: الحسين بن إبراهيم، عن محمّد بن وهبان، عن محمّد بن أحمد ابن زكريًا ، عن الحسن بن فضَّال، عن عليَّ بن عقبة، عن أبي كهمس عن بعض أصحابنا، عن أبي عبد الله عليه الله عليه أعطي أربعاً لم يحرم أربعاً : من أعطي الدُّعاء لم يحرم الإجابة الخبر<sup>(٣)</sup>.

١٤ - دعوات الراوندي: عن أبي حمزة الثمالي قال : قال عليُّ بن الحسين عليَّ خرجت فاعتمدت على حائطي هذا، فإذا رجل ينظر في وجهي عليه ثوبان أبيضان فقال: يا عليَّ بن الحسين ما لي أراك كثيباً حزيناً ؟ أعلى الدُّنيا فهو رزق حاضر يأكل منه البرُّ والفاجر ، فقلت : ما على الدُّنيا حزني وإنَّ القول لكما تقول، قال فعلى الآخرة حزنك فهو وعد صادق يحكم به ملك قاهر، فقلت: ولا على الآخرة حزني، وإنَّ القول لكما تقول، قال لي : فعلى ما حزنكَ يا عليَّ ابن الحسين؟ فقلت: لما أتخوَّف من فتنة ابن الزبير ، فضحك ثمَّ قال: يا عليَّ بن الحسين فهل رأيت أحداً خاف الله فلم ينجه؟ فقلت : لا ، قال : فهل رأيت أحداً سأل الله فلم يعطه؟ قلت : لا قال: فهل رأيت أحداً توكّل على الله فلم يكفه؟ قلت: لا، فنظرت فلم أر أحداً<sup>(٤)</sup>.

١٥ - نهج: ما كان الله ليفتح على عبد باب الشكر ويغلق عنه باب الزيادة ولا ليفتح على عبد باب الدُّعاء ويغلق عنه باب الإجابة<sup>(٥)</sup>.

١٦ - **دعوات الراوندي**: عن النبي عنه قال: ما من مسلم يدعو بدعوة ليس فيها إثم ولا قطيعة رحم إلاَّ أعطاه الله بها إحدى ثلاث: إمَّا أن يعجّل دعوته، وإمَّا أن يدّخوها له في الآخرة ، وإمّا أن يكفَّ عنه من الشرِّ مثلها، قالوا : يا رسول الله إذاً نكثر قال : الله أكثر<sup>(٢)</sup>.

## ٢٤ – باب علة الإبطاء في الإجابة والنهي عن الفتور في الدعاء والأمر بالتثبت والإلحاح فيه

الأيات: يونس: ﴿وَلَوْ يُعَجِّدُ اللَّهُ لِلنَّـاسِ الشَّرَّ اسْتِعْجَالَهُمْ بِٱلْخَدِّرِ لَقُضِيَ إِلَبْهِمْ أَجَالُهُمْ فَنَدَرُ ٱلَدِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا فِي مُلْفَيَنِينَمْ يَعْمَهُونَ ﴾.

- (1) مكارم الأخلاق، ص ٢٦٥.
- (۲) فلاح السائل، ص ۲۹. (٣) أمالي الطوسي، ص ٦٩٣ مجلس ٣٩ - ١٤٧٣.
- (٤) الدعوات للراوندي، ص ١٤٣ ح ٣٤٥. (٩) نهج البلاغة، ص ٧٢٣ حكمة رقم ٤٣٠. (٦) الدعوات للراوندي، ص ١٢ ح ٤٥.

١ – ٤، ابن أبي الخطاب، عن البزنطي قال: قلت للرضا على جعلت فداك إنّي قد سألت الله تبارك وتعالى حاجة منذ كذا وكذا سنة، وقد دخل قلبي من إبطائها شيء، فقال: يا أحمد إيّاك والشيطان أن يكون له عليك سبيل حتّى يعرضك، إن أبا جعفر صلوات الله عليه كان يقول: إنَّ المؤمن يسأل الله الحاجة فيؤخر عنه تعجيل حاجته حبَّا لصوته، واستماع نحيبه، ثمَّ قال: والله علم أد والله عليه أد يقول: إنَّ المؤمن يسأل الله الحاجة فيؤخر عنه تعجيل حاجته حبًا لصوته، واستماع نحيبه، ثمَّ قال: والله عليه أد والله عليه منها، وأيًا مؤمن يسأل الله الحاجة فيؤخر عنه تعجيل حاجته حبًا لصوته، واستماع نحيبه، ثمَّ قال: والله لما أخر الله عن المؤمنين ممّا يطلبون في هذه الدُنيا خير لهم ممّا عجل لهم منها، وأيُ شيء الدُنيا؟ إنَّ أبا جعفر كان يقول: ينبغي للمؤمن أن يكون دعاؤه في الرخاء نحواً من دعائه في الشدَّة، ليس إذا ابتلي فتر، فلا تملَّ الدعاء [فإنّه] من الله تبارك وتعالى نحواً من دعائه في المدَّة، ليس إذا ابتلي فتر، فلا تملَّ الدعاء [فإنّه] من الله تبارك وتعالى بعكان، وعليك بالصدق وطلب الحلال، وصلة الرحم، وإياك ومكاشفة الرجال، إنّا أهل بيت نصل من قطعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في ذلك العاقبة الحسنة إنّ بيت نصل من قطعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في ذلك العاقبة الحسنة إنّ بيت نصل من قطعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في ذلك العاقبة الحسنة إنّ يعت نصل من قطعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في ذلك العاقبة الحسنة إنّ يعت نصل من قطعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في ذلك العاقبة الحسنة إنّ بيت نصل من قطعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في خلك العاقبة الحسنة إنّ عبن نمال، وصلح من أساء إلى من أساء إلينا، فنرى والله في الدُنيا في ذلك العاقبة الحسنة إن عبن عرام من من ما ماء إلينا، وعمل من ورعالى ومكان من من من من ما ماء إلى من أساء إلينا، ومن مال، وصمغ من أما يعاقبة الحسنة إنّ يعمن من من علي مالم من قلعنا ونحسن إلى من أساء إلينا، فنرى والله في من أما ما من ومغرت النعمة في عينه فلا عبن ما منيء ألى ما ما ألينا، ومن الفنة ماله من والله ما ما أله ما ما من ذلك على خطر للحقوق والذي يجب عليه ما ما عليه ما إلي ما ألي ما أله ما ما أله ما ما أله ما أله ما أله ما ما أله

فقال لي : أخبرني عنك لو أنّي قلت قولاً كنت تثق به منّي؟ قلت له : جعلت فداك وإذا لم أثق بقولك فبمن أثق وأنت حجّة الله تبارك وتعالى على خلقه؟ قال : فكن بالله أوثق فإنّك على موعد من الله أليس الله تبارك وتعالى يقول : ﴿وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِّى فَإِنِّي قَصَرِيبً أُجِيبُ دَعُوَةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾<sup>(1)</sup> وقال : ﴿لَا نَقْـنَطُوا مِن رَحْمَةِ ٱللَّهِ ﴾<sup>(٢)</sup> وقال : ﴿وَٱللَّهُ يَعِدُكُم مَعْمِفِرَةً مِنْهُ وَفَضَلَاً ﴾ فكن بالله ﷺ

٢ - كتاب فضائل الشيعة؛ للصدوق تلكه: بإسناده عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر على قال: إنّ الله بَحْرَظٌ يعطي الدُّنيا من يحبُّ ويبغض، ولا يعطي الآخرة إلا من أحبّ، وإنّ المؤمن ليسأل ربّه موضع سوط من الدُّنيا فلا يعطيه ويسأله الآخرة فيعطيه ما شاء، ويعطي الكافر في الدُّنيا قبل أن يسأله ما يشاء، ويسأله موضع سوط في الآخرة فلا يعطيه إيّاه<sup>(3)</sup>.

٣ - فس: أبي، عن ابن أبي عمير، عن جميل، عن أبي عبد الله عليه قال: قال له رجل: جعلت فداك إنّ الله يقول أدَّعُوني أَستَجِبَ لَكُرُ كَهُ فإنّا ندعو فلا يستجاب لنا، قال: لأنكم لا تفوا لله بعهده، وإنّ الله يقول: ﴿وَأَوَفُوا بِهَدِى أُوفِ بِعَهْدِكُمْ ﴾ والله لو وفيتم لله لوفى الله لكم<sup>(٥)</sup>.

- سورة البقرة، الآية: ١٨٦.
   سورة الزمر، الآية: ٥٣.
- (٣) قرب الإسناد، ص ٣٨٥ ح ١٣٥٨.
   (٤) فضائل الشيعة للصدوق، ص ٧١ ح ٣٢.
  - ٥) تفسير القمي، ج ١ ص ٥٦ من سورة البقرة، الآية: ٤٠.

٤ - يدة أحمد بن محمّد بن عبد الرحمن المروزي، عن محمّد بن جعفر المقريّ عن محمّد بن الحسن الموصلي، عن موسى بن محمّد بن الحسن، عن أبيه، عن موسى بن جعفر ظلِّظَارًا قال: قال قوم للصادق ظلِّظارًا : ندعو فلا يستجاب لنا، قال: لأنّكم تدعون من لا تعرفونه<sup>(۱)</sup>.

٥ - في؛ ماجيلويه، عن محمّد العطّار، عن الأشعري، عن محمّد بن عمران، عن أبيه عمران بن إسماعيل، عن أبي عليّ الأنصاري، عن محمّد بن جعفر التميمي قال: قال الصادق عليه : بينا إبراهيم خليل الرحمن عليه في جبل بيت المقدّس يطلب مرعى لغنمه إذ سمع صوتاً، فإذا هو رجل قائم يصلّي طوله اثنى عشراً شبراً، فقال له : يا عبد الله لمن تصلّي؟ ممع صوتاً، فإذا هو رجل قائم يصلّي طوله اثنى عشراً شبراً، فقال له : يا عبد الله لمن تصلّي؟ في جبل بيت المقدّس يطلب مرعى لغنمه إذ مع صوتاً، فإذا هو رجل قائم يصلّي طوله اثنى عشراً شبراً، فقال له : يا عبد الله لمن تصلّي؟ في خبل بيت المقدّس يطلب مرعى لغنمه إذ مع صوتاً، فإذا هو رجل قائم يصلّي طوله اثنى عشراً شبراً، فقال له : يا عبد الله لمن تصلّي؟ فقال: لا، قال: فقال: لا، قال نقال: لا يا قال: في قال: لا يا قال: لا يا قال: لا يا قال: في يا قال: في قال: لا يا قال: في قال: في قال: أوماً بيده إلى جبل فقال له إبراهيم عليه؟ : هل لك أن تذهب بي معك فايت منزلك؟ قال: فأوماً بيده إلى جبل فقال له إبراهيم عليه؟ : قال: أي قدّامي ماء لا يخاض، قال: كيف تصنع؟ قال: أمشي عليه، قال: عندك الليلة؟ فقال: إنَّ قدّامي ماء لا يخاض، قال: كيف تصنع؟ قال: أمشي عليه، قال: فاذهب بي معك فلعلً الله أن يرزقني ما رزقك.

قال: فأخذ العابد بيده فمضيا جميعاً حتّى انتهيا إلى الماء فمشى ومشى إبراهيم عَلَيْتُهُ معه، حتّى انتهيا إلى منزله، فقال له إبراهيم: أيُّ الأيّام أعظم؟ فقال له العابد: يوم الدّين، يوم يدان الناس بعضهم من بعض، قال: فهل لك أن ترفع يدك وأرفع يدي، فندعو الله ﷺ أن يؤمننا من شرِّ ذلك اليوم؟ فقال: وما تصنع بدعوتي فوالله إنَّ لي لدعوة منذ ثلاث سنين ما أُجبت فيها بشيء.

فقال له إبراهيم غليمًا : أولا أخبرك لأيّ شيء احتبست دعوتك؟ قال : بلى قال له : إنَّ الله بَحَمَّظ إذا أحبَّ عبداً احتبس دعوته ليناجيه ويسأله، ويطلب إليه، وإذا أبغض عبداً عجّل له دعوته أو ألقى في قلبه اليأس منها، ثمَّ قال له : وما كانت دعوتك؟ قال : مرَّ بي غنم ومعه غلام له ذؤابة، فقلت : يا غلام لمن هذا الغنم؟ فقال : لإبراهيم خليل الرحمن، فقلت : اللّهمَّ إن كان لك في الأرض خليل فأرنيه فقال له إبراهيم غليمًا: : فقد استجاب الله لك، أنا إبراهيم خليل الرحمن، فعانقه. فلمّا بعث الله محمّداً عليمًا جاءت المصافحة<sup>(٢)</sup>.

**دعوات الراوندي:** مرسلاً مثله<sup>(٣)</sup>.

**أقول: ق**د مضى بعض الأخبار في باب من دعا استجيب له . ٦ - **ص:** بالإسناد إلى الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب،

- التوحيد، ص ٢٨٨.
   أمالي الصدوق، ص ٢٤٥ مجلس ٤٩ ح ١١.
  - (٣) الدعوات للراوندي، ص ٣٨ ح ١٢٨.

عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله عليتي قال: إنَّ رجلاً كان في بني إسرائيل قد دعا الله أن يرزقه غلاماً يدعو ثلاثاً وثلاثين سنة فلمّا رأى أنَّ الله تعالى لا يجيبه قال: يا ربَّ أبعيد أنا منك فلا تسمع منّي أم قريب أنت فلا تجيبني؟ فأتاه آت في منامه فقال له: إنّك تدعو الله بلسان بذيّ وقلب غلق عات غير نقيّ وبنيّة غير صادقة، فاقلع من بذائك، وليتق الله قلبك، ولتحسن نيّتك قال: ففعل الرجل ذلك فدعا الله عَرَيَين فولد له غلام<sup>(1)</sup>.

٧ - ضاء إنَّ الله يؤخّر إجابة المؤمن شوقاً إلى دعائه، ويقول : صوت أحبُّ أن أسمعه، ويعجّل إجابة دعاء المنافق، ويقول : صوت أكره سماعه<sup>(٢)</sup>.

٨ - مكا: عن أبي عبد الله علي قال: إنَّ الله كره إلحاح الناس بعضهم على بعض في المسألة، وأحبَّ ذلك لنفسه إنَّ الله يحبُّ أن يُسأل ويطلب ما عنده.

وقال ١٠٠٠ : لا يلحُ عبد مؤمن على الله تعالى في حاجة إلاّ قضاها له.

وقال النبيّ ﷺ : رحم الله عبداً طلب من الله حاجته وألحّ في الدعاء استجيب له أم لم يستجب، وتلا هذه الآية : ﴿وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَنَى أَلَاَ أَكُوْنَ بِدُعَاءِ رَبِّي شَغِيًّا﴾<sup>(٣)</sup>.

٩ - مكاء يستحبُّ للداعي عزيمة المسألة لقول النبيّ عليه لا يقل أحدكم اللّهمَّ اغفر لي إن شئت، اللّهمَّ ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة فإنه لا يكره له، وإذا استجاب الله دعاء الداعي فليقل : الحمد لله الذي بعزَّته تتم الصالحات، وإذا أبطأ عليه الإجابة فليقل : الحمد لله على كلِّ حال، ويكره للداعي استبطاء الإجابة وليكن مواظباً على الدُّعاء والمسألة، لا يسأم الإسان منهما، لقول النبي على النبي منهما، لقول النبي على النبي منهما، ليعزم المسألة وليكن مواظباً على الرحمد لله على كلُّ من منهما، منهما، منهما، منهما، المحمد لله على على على على منهما، ويكره للداعي المحمد لله الذي بعزَّته تتم الصالحات، وإذا أبطأ عليه الإجابة فليقل : الحمد لله على كلُّ حال، ويكره للداعي المتبطاء الإجابة وليكن مواظباً على الدُّعاء والمسألة، لا يسأم الإنسان منهما، لقول النبيً على النبي على المعبد ما لم يعجّل، يقول قد دعوت فلم يستجب لي<sup>(1)</sup>.

١٠ - محص: عن أبي الحسن الأحمسي، عن أبي عبد الله عليتين قال: قال رسول الله عليت عن أبي الله الله عنه عن أبي الحسن الأحمسي، عن أبي عبد الله عليتين قال: قال رسول الله عليه في : إنَّ الله ليتعهد عبده المؤمن بأنواع البلاء كما يتعهد أهل البيت سيدهم بطرف الطعام، قال الله تعالى: وعزتي وجلالي وعظمتي وبهائي إني لأحمي وليي أن أعطيه في دار الدنيا شيئاً يشغله عن ذكري حتى يدعوني فأسمع صوته وإني لأعطي الكافر منيته حتى لا يدعوني فأسمع صوته وإني لأعطي الكافر منيته حتى لا يدعوني فأسمع صوته وإني فأعطيه إلى الدنيا شيئاً يشغله عن ذكري حتى يدعوني فأسمع صوته وإني لأعطي الكافر منيته حتى لا يدعوني فأسمع صوته وإني فأسمع صوته وإني ألم علي الكافر منيته حتى لا يدعوني فأسمع صوته بغضاً له (٥).

١١ - محص: عن عمّار بن مروان، عن بعض ولد أبي عبد الله علي الله قال: إنَّ الله إذا أحبَّ عبداً غنّه بالبلاء غناً وثجّه به ثجّاً، فإذا دعاه قال: لبَيك عبدي لبّيك، لئن عجّلت ما سألت إني على ذلك لقادر، ولئن أخّرت فما ذخرت لك عبدي خير لك<sup>(1)</sup>.

- قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٨١.
   فقه الرضا ﷺ، ص ٢٤٣.
- (٣) مكارم الأخلاق، ص ٢٦٠. (٤) مكارم الأخلاق، ص ٣٣٧.
  - (٥) التمحيص المطبوع مع تحف العقول، ص ٤٠٠ ح ١٧.
    - (٦) التمحيص، ص ٤٠٢ ح ٢٥.

١٢ - محص؛ عن إسحاق بن عمار قال : قال أبو عبد الله ﷺ : إنَّ الربَّ ليلي حساب المؤمن فيقول : تعرف هذا الحساب ؟ فيقول : لا ، يا ربِّ ، فيقول : دعوتني في ليلة كذا وكذا في كذا وكذا ، فذخرتها لك ، قال : فممّا يرى من عظمة ثواب الله يقول : يا ربِّ ليت أنَّك لم تكن عجّلت لي شيئاً وادَّخرته لي<sup>(۱)</sup> .

١٣ - محص؛ عن سفيان بن السمط، عن أبي عبد الله علي قال: إنَّ الله إذا أحبَّ عبّداً ابتلاه وتعهّده بالبلاء، كما يتعهّد المريض أهله بالطرف، ووكل به ملكين فقال لهما: أسقما بدنه، وضيقا معيشته، وعوّقا عليه مطلبه، حتّى يدعوني فإنّي أحبُّ صوته، فإذا دعا قال: اكنبا لعبدي ثواب ما سألني وضاعفا له حتّى يأتيني، وما عندي خير له، فإذا أبغض عبداً وكل به ملكين، فقال: أصحا بدنه ووسّعا عليه في رزقه، وسهّلا له مطلبه، وأنسياه ذكري، فإني أبغض صوته حتّى يأتيني وما عندي شرٌّ له<sup>(٢)</sup>.

١٤ - الدعوات للراوندي: روي أنَّ رجلاً أتى النبيَّ عَنْدَة فقال ادع الله أن يستجيب دعائي، فقال عنه: إذا أردت ذلك فأطب كسبك.

وروي أنَّ موسى ﷺ رأى رجلاً يتضرَّع تضرُّعاً عظيماً، ويدعو رافعاً يديه ويبتهل فأوحى الله إلى موسى: لو فعل كذا وكذا لما استجبت دعاءه، لأنَّ في بطنه حراماً، وعلى ظهره حراماً، وفي بيته حراماً.

وقال الصادق ﷺ : يقول الله: وعزَّتي وجلالي لا أجيب دعوة مظلوم دعاني في مظلمة، ولأحد من خلقي عنده مظلمة مثلها<sup>(٣)</sup>.

وقال أمير المؤمنين ﷺ : ربّما أخّرت من العبد إجابة الدعاء، ليكون أعظم لأجر السائل، وأجزل لعطاء الأمل<sup>(1)</sup>.

١٥ - نهج: قال عند: الداعي بلا عمل كالرامي بلا وتر<sup>(٥)</sup>.

١٦ - عدة الداعي: عن أبي محمد العسكري عليته قال: ادفع المسألة ما وجدت التحمّل يمكنك فإنَّ لكلّ يوم رزقاً جديداً، واعلم أنَّ الإلحاح في المطالب يسلب البهاء، ويورث التعب والعناء، فاصبر حتّى يفتح الله لك باباً يسهل الدخول فيه، فما أقرب الصنع من الملهوف، والأمن من الهارب المخوف، فربّما كانت الغِيرُ نوعاً من أدب الله، وللحظوظ مراتب، فلا تعجل على ثمرة لم تدرك، فإنّما تنالها في أوانها.

واعلم أنَّ المدبّر لك أعلم بالوقت الَّذي يصلح حالك فيه فثق بخيرته في جميع أمورك يصلح حالك، ولا تعجل بحوائجك قبل وقتها، فيضيق قلبك وصدرك ويغشاك القنوط.

- (1) التمحيص، ص ٤١٢ ح ٥٩.
- (٣) الدعوات للراوندي، ص ١٩-٢٠.
  - (٥) نهج البلاغة، ص ٧٠٢ ح ٣٣٨.
- (۲) التمحيص، ص ٤٢٤ ح ١١١.
   (٤) الدعوات للراوندي، ص ٣٨ ح ١٢٧.

واعلم أنَّ للحياء مقداراً فإن زاد عليه فهو سرف، وإنَّ للحزم مقداراً فإن زاد عليه فهو تهوُّر، واحذر كلَّ ذكيّ ساكن الطرف، ولو عقل أهل الدُّنيا خربت.

قال ابن فهد تلائله : دلَّ الحديث على أنَّ العقل السليم يقتضي تخريب الدَّنيا، وعدم الإعتناء بها، فمن عني بها أو عمرها دلَّ ذلك على أنَّه لا عقل له<sup>(1)</sup>.

وعن النبيّ ﷺ : من أحبَّ أن يستجاب دعاؤه فليطيّب مطعمه ومكسبه.

وقال في المن قال له: أحبُّ أن يستجاب دعائي: طهّر مأكلك ولا تدخل بطنك الحرام.

وفي الحديث القدسي : فمنك الدّعاء وعليَّ الإجابة فلا تحجب عنّي دعوة إلاّ دعوة آكل الحرام.

وروى عليُّ بن أسباط، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من سرَّه أن يستجاب دعاؤه فليطيِّب كسبه.

وقال عَلَيْتَهُذ : ترك لقمة حرام أحبُّ إلى الله تعالى من صلاة ألفي ركعة تطوُّعاً . وعنه عَلِيَهُذ : ردُّ دانق حرام يعدل عند الله سبعين حجّة مبرورة .

وعنهم علي : فيما وعظ الله به عيسى علي : يا عيسى قل لظلمة بني إسرائيل : غسلتم وجوهكم، ودنستم قلوبكم، أبي تغترُون؟ أم عليَّ تجترئون؟ تتطيّبون الطيب لأهل الدُّنيا وأجوافكم عندي بمنزلة الجيف المنتنة، كأنكم أقوام ميّتون يا عيسى قل لهم : قلّموا أظفاركم من كسب الحرام، وأصمّوا أسماعكم عن ذكر الخنا، وأقبلوا عليَّ بقلوبكم فإنّي لست أريد صوركم، يا عيسى قل لظلمة بني إسرائيل : لا تدعوني والسحت تحت أقدامكم، والأصنام في بيوتكم، فإنّي آليت أن أجيب من دعاني، وإنَّ إجابتي إيّاهم لعنٌ لهم حتّى يتفرّقوا. وعن أمير المؤمنين علي قال : أوحى الله إلى عيسى علي الني إسرائيل : لا تدخلوا بيتاً من بيوتي إلا بأبصار خاشعة، وقلوب طاهرة، وأيد نقيّة، وأخبرهم أنّي لا أستجيب لأحد منهم دعوة ولأحد من خلقي عليه مظلمة<sup>(٢)</sup>.

وفي الوحي القديم: لا تملّ من الدُّعاء فإنّي لا أملُ من الإجابة.

وروى عبد العزيز الطويل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إنَّ العبد إذا دعا لم يزل الله في حاجته ما لم يستعجل.

وعنه ﷺ : إنَّ العبد إذا عجّل فقام لحاجته يقول الله تعالى : استعجل عبدي، أتراه يظنّ أنَّ حوائجه بيد غيري.

وقال رسول الله عظي : إنَّ الله يحبُّ السائل اللحوح.

عدة الداعي، ص ١٣٦.
 عدة الداعي، ص ١٣٩-١٤.

وروى الوليد بن عقبة الهجَري قال : سمعت أبا جعفر ﷺ يقول : والله لا يلحُّ عبد مؤمن على الله في حاجة إلاّ قضاها له .

وروى أبو الصباح، عن أبي عبد الله ﷺ : إنَّ الله كره إلحاح الناس بعضهم على بعض في المسألة، وأحبَّ ذلك لنفسه إنَّ الله يحبُّ أن يُسأل ويطلب ما عنده<sup>(١)</sup>.

وعن أحمد بن محمّد بن أبي نصر قال : قلت لأبي الحسن عَلِيَهِ : جعلت فداك إنّي قد سألت الله تعالى حاجة منه كذا وكذا سنة، وقد دخل قلبي من إبطائها شيء، فقال له : يا أحمد إيّاك والشيطان أن يكون له عليك سبيل، حتى يقنطك، إنّ أبا جعفر عَلَيَهِ كان يقول : إن المؤمن ليسأل الله حاجة فيؤخّر عنه تعجيل إجابته حبّاً لصوته واستماع نحيبه، ثم قال : والله ما أخّر الله عن المؤمنين ما يطلبون في هذه الدُّنيا خير لهم ممّا عجّل لهم فيها، وأيَّ شيء الدُّنيا.

وعن الصادق ﷺ إنَّ العبد الوليَّ لله يدعو الله في الأمر ينوبه فيقال للملك الموكل به: اقض لعبدي حاجته ولا تعجّلها، فإنّي أشتهي أن أسمع نداءه وصوته وإنَّ العبد العدوّ لله ليدعو الله في الأمر ينوبه فيقال للملك الموكّل به: اقض لعبدي حاجته وعجّلها فإنّي أكره أن أسمع نداءه وصوته، قال: فيقول الناس: ما أعطي هذا إلاّ لكرامته، وما منع هذا إلاّ لهوانه!.

وعنه ﷺ : لا يزال المؤمن بخير ورخاء ورحمة من الله ما لم يستعجل فيقنط، فيترك الدعاء، قلت له: كيف يستعجل؟ قال: يقول: قد دعوت منذ كذا وكذا، ولا أرى الإجابة.

وعنه ﷺ : إنَّ المؤمن ليدعو الله في حاجته فيقول ﷺ : أخروا إجابته شوقًا إلى صوته ودعائه، فإذا كان يوم القيامة قال الله : عبدي دعوتني وأخّرت إجابتك وثوابك كذا وكذا، ودعوتني في كذا وكذا فأخّرت إجابتك وثوابك كذا، قال فيتمنّى المؤمن أنَّه لم يستجب له دعوة في الدُّنيا ممّا يرى من حسن الثواب.

وعنه ﷺ قال : قال رسول الله ﷺ : رحم الله عبداً طلب من الله حاجة فألحَّ في الدُّعاء استجيب له أو لم يستجب له، وتلا هذه الآية : ﴿وَأَدْعُواْ رَبِّي عَسَنَى أَلَآ أَكُوْنَ بِدُعَآهِ رَبِّي شَقِيًّا﴾ .

وقال كعب الأحبار : في التوراة : يا موسى من أحبّني لم ينسني، ومن رجا معروفي ألَّخ في مسألتي، يا موسى إتّي لست بغافل عن خلقي ولكن أحبُّ أن تسمع ملائكتي ضجيج الدُعاء من عبادي، وترى حفظتي تقرُّب بني آدم إليَّ بما أنا مقوِّيهم عليه ومسبّبه لهم، يا موسى قل لبني إسرائيل : لا تبطرنَكم النعمة فيعاجلكم السلب، ولا تغفلوا عن الشكر فيقارعكم الذلُّ، وألحوا في الدعاء تشملكم الرحمة بالإجابة، وتهنئكم العافية. وعن الباقر غليَّنَهْ : لا يلحُ عبد مؤمن على الله في حاجته إلاّ قضاها له.

(۱) عدة الداعي، ص ١٥٤-١٥٦.

وعن منصور الصيقل قال: قلت لأبي عبد الله ﷺ : ربّما دعا الرجل فاستجيب له، ثمَّ أخّر ذلك إلى حين ؟ قال: فقال: نعم، قلت: ولم ذلك ليزداد من الدعاء؟ قال: نعم.

وعن إسحاق بن عمّار قال : قلت لأبي عبد الله ﷺ : يستجاب للرجل الدعاء ثمَّ يؤخّر؟ قال : نعم عشرون سنة.

وعن هشام بن سالم عنه ﷺ قال: كان بين قول الله ﷺ : ﴿قَدْ أَجِيبَت دَعْوَنُكُمَا﴾ وبين أخذ فرعون أربعون عاماً .

وعن أبي بصير عنه علي : إنَّ المؤمن [ليدعو] فيؤخّر بإجابته إلى يوم الجمعة<sup>(١)</sup>. وعن النبي علي : إنَّ العبد ليقول : اللهمَّ اغفر لي، وهو معرض عنه، ثمَّ يقول : اللّهمَّ اغفر لي وهو معرض عنه، ثمَّ يقول اللهمَّ اغفر لي فيقول سبحانه للملائكة : ألا ترون عبدي سألني المغفرة وأنا معرض عنه، ثمَّ سألني المغفرة وأنا معرض عنه ثمَّ سألني المغفرة؟ علم عبدي أنّه لا يغفر الذنوب إلاّ أنا أُشهدكم أنّي قد غفرت له.

وعن أبي جعفر للليظير قال: إنَّ العبد ليسأل الله حاجة من حوائج الدُّنيا فيكون من شأن الله تعالى قضاؤها إلى أجل قريب أو بطيء، فيذنب العبد عند ذلك الوقت ذنباً فيقول للملك الموكل بحاجته لا تنجزها له، فإنّه قد تعرَّض لسخطي وقد استوجب الحرمان منّي<sup>(٢)</sup>.

وفي الحديث القدسيّ : يا ابن آدم أنا غنيٌّ لا أفتقر، أطعني فيما أمرتك أجعلك غنيّاً لا تفتقر، يا ابن آدم أنا حيَّ لا أموت، أطعني في ما أمرتك أجعلك حيّاً لا تموت يابن آدم أنا أقول للشيء كن فيكون، أطعني فيما أمرتك أجعلك تقول للشيء كن فيكون.

وعن أبي حمزة قال : إنَّ الله أوحى إلى داود ﷺ : يا داود إنه ليس عبد من عبادي يطيعني فيما آمره إلاّ أعطيته قبل أن يسألني ، وأستجيب له قبل أن يدعوني .

وعنه عن أبي جعفر عليمي قال: إنَّ الله تعالى أوحى إلى داود عليمي أن أبلغ قومك أنَّه ليس من عبد منهم آمره بطاعتي فيطيعني إلاّ كان حقّاً عليَّ أن أُطيعه وأُعينه على طاعتي، وإن سألني أعطيته، وإن دعاني أجبته، وإن اعتصم بي عصمته وإن استكفاني كفيته، وإن توكّل عليَّ حفظته من وراء عورته، وإن كاده جميع خلقي كنت دونه<sup>(٣)</sup>.

الا – **أعلام الدين:** روي في كتاب التنبيه عن أمير المؤمنين ﷺ أنّه خطب في يوم جمعة خطبة بليغة فقال في آخرها : أيّها الناس سبع مصائب عظام نعوذ بالله منها : عالم زلَّ، وعابد ملَّ، ومؤمن خلَّ، ومؤتمن غلَّ، وغنيُّ أقلَّ، وعزيز ذلَّ، وفقير اعتلَّ.

فقام إليه رجل فقال: صدقت يا أمير المؤمنين أنت القبلة إذا ما ضللنا، والنور إذا ما

- عدة الداعي، ص ٢٠٠ ٢٠٣.
   عدة الداعي، ص ٢٠٢ ٢٠٢.
  - (٣) عدة الداعي، ص ٣١٠.

أظلمنا، ولكن نسألك عن قول الله تعالى: ﴿ ٱدْعُولِيَ أَسْتَجِبَ لَكُرُ ﴾ فما بالنا ندعو فلا نجاب؟ قال: إنَّ قلوبكم خانت بثمان خصال:

أوَّلها أنَكم عرفتم الله فلم تؤدُّوا حقّه كما أوجب عليكم، فما أغنت عنكم معرفتكم شيئاً، والثانية أنكم آمنتم برسوله ثمَّ خالفتم سنته وأمنّم شريعته، فأين ثمرة إيمانكم، والثالثة أنكم قرأتم كتابه المنزل عليكم، فلم تعملوا به، وقلتم سمعنا وأطعنا، ثمَّ خالفتم، والرابعة أنكم قلتم أنكم تخافون من النار، وأنتم في كلَّ وقت تقدمون إليها بمعاصيكم فأين خوفكم؟ والخامسة أنكم قلتم أنكم ترغبون في الجنّة وأنتم في كلِّ وقت تقدمون إليها بمعاصيكم فأين خوفكم؟ رغبتكم فيها؟ والسادسة أنكم ترغبون في الجنّة وأنتم في كلِّ وقت تفعلون ما يباعدكم منها، فإين رغبتكم فيها؟ والسادسة أنكم أكلتم نعمة المولى ولم تشكروا عليها، والسابعة أنَّ الله أمركم بعداوة الشيطان وقال: ﴿إِنَّ ٱلنَّبَطَنَ لَكُوْ عَدُوًا هُ فعاديتموه بلا قول، وواليتموه بلا مخالفة والثامنة أنكم جعلتم عيوب الناس نصب عيونكم، وعيوبكم وراء ظهوركم، تلومون من أنتم أحقُّ باللوم منه، فأيُّ دعاء يستجاب لكم مع هذا؟ وقد سددتم أبوابه وطرقه؟ فاتقوا الله وأصلحوا أعمالكم، وأخلصوا سرائركم وأمروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر، الله وأصلحوا أعمالكم، وأخلصوا سرائركم وأمروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر، الله وأصلحوا أعمالكم، عليكم، وأخلصوا سرائركم وأمروا بالمعروف، وانهوا عن المنكر،

1A - تمم ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن أبي الخطّاب، عن ابن محبوب عن عمر بن يزيد قال: سمعت أبا عبد الله ﷺ يقول: إنَّ رجلاً كان في بني إسرائيل فدعا الله أن يرزقه غلاما يدعو ثلاث سنين فلما رأى أن الله لا يجيبه، قال: يا ربّ أبعيد أنا منك فلا تسمعني؟ أم قريب أنت مني فلم لا تجيبني؟ قال: في منامه فقال له: إنّك تدعو الله منذ ثلاث سنين بلسان بذيّ، وقلب عات غير نقيّ ونيّة غير صادقة، فأقلع عن بذائك، وليتق الله قلبك، ولتحسن نيّتك من الم قلبك، عن الما في بني إسرائيل فدعا الله أن يرزقه علاما يدعو ثلاث سنين فلما رأى أن الله لا يجيبه، قال: يا ربّ أبعيد أنا منك فلا تسمعني؟ أم قريب أنت مني فلم لا تجيبني؟ قال: فأتاه آت في منامه فقال له: إنّك تدعو الله منذ ثلاث سنين بلسان بذيّ، وقلب عات غير نقيّ ونيّة غير صادقة، فأقلع عن بذائك، وليتق الله قلبك، ولتحسن نيّتك، قال: فلم الرجل ذلك ئمَّ دعا فولد له غلام<sup>(٢)</sup>.

1٩ - تمم: بهذا الاسناد، عن ابن محبوب، عن أبي أيّوب، عن محمّد بن مسلم عن أبي جعفو عليها الأنيا، فيكون من شأن جعفو عليها قال: إنَّ العبد يسأل الله تبارك وتعالى الحاجة من حوائج الدُنيا، فيكون من شأن الله قضاؤها إلى أجل قريب، أو وقت بطيء قال: فيذنب العبد عند ذلك الوقت ذنباً قال: فيقول للملك الموكمل بحاجته: لا تنجز له حاجته، واحرمه إيّاها، فإنّه قد تعرَّض لسخطي، واستوجب الحرمان منّي<sup>(٣)</sup>.

۲۰ **- تم**ة الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عمير، عن الحسين بن عثمان، وغير واحد من أصحابه، عن أبي عبد الله وأبي جعفر ﷺ أنّهما قالا : والله لا يلحُّ عبد مؤمن على الله إلاّ استجاب له<sup>(3)</sup>.

٢١ – **تم:** روي عن النبيّ ﷺ أنّه قال: لتأمرُنَّ بالمعروف، ولتنهُنَّ عن المنكر، أو ليسلِّطن الله شراركم على خياركم، فيدعو خياركم فلا يستجاب لهم.

أعلام الدين، ص ٢٦٩.
 (٢) - (٤) فلاح السائل، ص ٣٧-٣٨.

ومن تاريخ الخطيب باسناده قال : قال رسول الله ﷺ : سألت الله أن لا يستجيب دعاء حبيب على حبيبه .

وروي في خبر ليلة النصف من شعبان وغيره أنَّه يستجاب الدُّعاء فيها إلاَّ لقاطع رحم أو في قطيعة رحم .

٢٢ - جع: قال النبيّ عَنْهُمُ : إِنَّ الله يحبُّ الملحين في الدُّعاء.

وقال ﷺ : ما من مسلم يدعو الله بدعاء إلاّ يستجيب له فإمّا أن يعجّل في الدُّنيا وإمّا أن يدّخر للآخرة، وإمّا وأن يكفّر من ذنوبه .

عن أبي عبد الله عليمي قال: إنَّ المؤمن ليدعو في حاجته فيقول الله: أخّروا حاجته، شوقاً إلى دعائه، فإذا كان يوم القيامة يقول الله: عبدي دعوتني في كذا فأخّرت إجابتك في ثوابك كذا، ودعوتني في كذا فأخّرت إجابتك في ثوابك كذا، ودعوتني في كذا فأخّرت إجابتك في ثوابك، قال: فيتمنّى المؤمن أنّه لم يستجب له دعوة في الدُّنيا لما يرى من حسن ثوابه.

وروي عن جابر بن عبد الله قال : قال رسول الله عنهم : إنَّ العبد ليدعو الله وهو يحبّه فيقول : يا جبرڻيل اقض لعبدي هذا حاجته وأخّرها فإنّي أحبُّ أن لا أزال أسمع صوته<sup>(١)</sup> .

٢٣ - ختص: الصدوق، عن أبيه، عن سعد، عن ابن عيسى، عن عليَّ بن الحكم عن هشام بن سالم قال: قلت للصادق ﷺ : يا ابن رسول الله، ما بال المؤمن إذا دعا رِبّما استجيب له وربّما لم يستجب له، وقد قال الله ﷺ : ﴿وَقَالَ رَبُّكُمُ أَدْعُونِيَ أَسْتَجِبَ لَكُوْ﴾ .

فقال ﷺ : إنَّ العبد إذا دعا الله تبارك وتعالى بنيَّة صادقة، وقلب مخلص استجيب له بعد وفائه بعهد الله ﷺ وإذا دعا الله بغير نيَّة وإخلاص لم يستجب له أليس الله يقول: ﴿وَأَقَفُوْا بِهَدِيَ أُوفِ بِهَدِكُمْ﴾ فمن وفى وفي له<sup>(٢)</sup>.

## ٢٥ – باب التقدم في الدعاء والدعاء عند الشدة والرخاء وفي جميع الأحوال

الآيات: يونس: ﴿وَإِذَا مَشَ آلإِنسَنَ ٱلضَّرُ دَعَانَا لِجَنْبِهِ. أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَآبِمًا ظَنَا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّمُ مَرَّ كَآن لَمَر بَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَشَمُ كَذَلِكَ زُبِينَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ٢

وقال تعالى : ﴿ وَجَاءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلِّي مَكَانِ وَطَنُوا أَنَهُمُ أَحِيطَ بِهِمْ دَعَوًا ٱللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ ٱلَذِينَ لَمِنْ أَنِحَيْنَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُوْنَكَ مِنَ الشَّكِرِينَ ()) فَلَنَا أَنجَلَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقُّ ()). الروم: ﴿ وَإِذَا مَشَ ٱلنَّاسَ ضُرُّ دَعَوًا نَتَهُم مُنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمَ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ (). بُشْرِكُونَ ()). لقمان: ﴿وَلِنَا غَشِبَهُم مَعْجٌ كَالظُّلَلِ دَعَوْا اللَّه مُخْلِصِينَ لَهُ الذِينَ فَلَمَّا جَتَنهُمْ إِلَى الْبَرِ فَينْهُم مُقْنَصِدً وَمَا يَجْحَدُ بِعَابَدِينَا إِلَا كُلُ خَتَارٍ كَفُورٍ ٢

**الزمر: ﴿**وَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَنَ شُرُّ دَعَا رَبَّهُمْ مُنِيبًا إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ نَبِى مَا كَانَ يَدْعُوَّا إِلَيْهِ مِن فَبَّلُ ﴾ «٨» . وقال تعالى : ﴿فَإِذَا مَشَ ٱلْإِنسَنَ شُرُّ دَعَانَا ثُمَّ إِذَا خَوَّلْنَهُ نِعْمَةً مِنَا قَالَ إِنَّمَا أُونِيتُهُمْ عَلَى عِلَيْمَ بَلَ هِيَ فِنْسَنَةً وَلَئِكِنَ ٱكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ٢

فصلت: ﴿لَا يَسْتَمُ ٱلْإِنسَنُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ وَإِن مَسَّهُ النَّشُ فَيَتُوسُ قَنُوطُ ﴿ ﴾ إلى قوله تعالى : ﴿وَإِذَا أَنْمَنَنَا عَلَى ٱلْإِنسَنِ أَعْرَضَ وَنَنَا بِجَانِبِهِ وَإِذَا مَسَّـهُ ٱلشَّرُ فَذُو دُعكَم

١ - ل: الأربعمائة قال أمير المؤمنين عليتهم: تقدَّموا بالدُّعاء قبل نزول البلاء<sup>(١)</sup>.

۲ - لي: أبي، عن سعد، عن الخشّاب، عن غياث بن كلوب، عن إسحاق عن أبي عبد الله، عن أبائه عليماً عليماً عليماً عليماً عليماً عليماً كان يقول: ما من أحد ابتلي وإن عظمت بلواه بأحقً بالدعاء من المعافى الذي لا يأمن البلاء<sup>(۲)</sup>.

٣- لي: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقتي، عن أبيه، عن عبّاد بن يعقوب عن الحسين بن زيد، عن الصادق، عن آبانه عن قال: قال رسول الله عنه: : ما من صباح إلا وملكان يناديان يقولان: يا باغي الخير هلم ويا باغي الشرّ انته، هل من داع فيستجاب له؟ هل من مستغفر فيغفر له؟ هل من تائب فيتاب عليه؟ هل من مغموم فينفس عنه غمّه؟ اللهم عجّل للمنفق ماله خلفاً، وللمسك تلفاً، فهذا دعاؤهما حتى تغرب الشمس<sup>(٣)</sup>.

٤ - ختص؛ عن محمّد بن مسلم، عن أبي عبد الله عنها: كان جدّي عليه يقول: تقدَّموا في الدُّعاء فإنَّ العبد إذا كان دعّاء قيل صوت معروف، وإذا لم يكن دعّاء فنزل به البلاء، قيل أين كنت قبل اليوم<sup>(٤)</sup>.

٥ - ل: ابن الوليد، عن الصفّار، عن القاشانيّ، عن الأصبهانيّ، عن المنقريّ عن سفيان ابن نجيح، عن أبي جعفر ﷺ قال: قال سليمان بن داود ﷺ: أوتينا ما أوتي الناس، وما لم يؤتوا، وعلمنا ما علم الناس وما لم يعلموا، فلم نجد شيئاً أفضل من خشية الله في المغيب والمشهد، والقصد في الغنى والفقر، وكلمة الحقّ في الرضا والغضب، والتضرُّع إلى الله ﷺ على كلِّ حال<sup>(٥)</sup>.

٦ - ص: بالاسناد إلى الصدوق باسناده إلى ابن أورمة، عن الحسن بن عليّ رفعه قال: أوحى الله تعالى إلى داود صلوات الله عليه: اذكرني في أيّام سرَّائك حتّى أستجيب لك في أيّام ضرَّائك<sup>(٦)</sup>.

(١) الخصال، ص ٦١٨ حديث الأربعمائة.
 (٢) أمالي الصدوق، ص ٢١٨ حديث الأربعمائة.
 (٣) أمالي الصدوق، ص ٤٨٤ مجلس ٨٨ ح ٦.
 (٤) الإختصاص، ص ٢٢٢.
 (٩) الخصال، ص ٢٤١ باب ٤ ح ٩١.
 (٦) قصص الأنبياء للراوندي، ص ١٩٨.

٢٦ - بأب / الدعاء للإخوان بظهر الغيب...

٧ - مكاء هشام بن سالم قال: قال أبو عبد الله ﷺ: تعرفون طول البلاء من قصره؟ قلت: لا، قال: إذا الهم أحدكم الدعاء عند البلاء فاعلموا أنَّ البلاء قصير.

وقال ﷺ : أوحى الله تبارك وتعالى إلى داود ﷺ : اذكرني في سرَّائك أستجب لك في ضرَّائك. وقال ﷺ : من تخوَّف بلاء يصيبه فتقدَّم فيه بالدُّعاء لم يُره الله ﷺ ذلك البلاء أبداً.

وعن الصادق عَلَيْكِلا قال: من سرَّه أن يستجاب له في الشدَّة فليكثر الدُّعاء في الرخاء (١).

٨ - تيم؛ ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم قال: قال أبو عبد الله عليتي : تعرفون طول البلاء من قصره؟ قلنا : لا، قال : إذا أُلهمتم – أو أُلهم أحدكم - بالدُّعاء، فليعلم أنَّ البلاء قصير<sup>(٢)</sup>.

٩ – **تيم؛** ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عيسى، عن البزنطي، عن أبي الحسن ﷺ قال: كان عليُّ بن الحسين ﷺ يقول: من تقدَّم في الدُّعاء قبل أن ينزل به البلاء ثمَّ دعا استجيب له، ومن لم يتقدَّم في الدُّعاء ثمَّ نزل به البلاء لم يستجب له<sup>(٣)</sup>.

١٠ – **قيم؛** ابن الوليد، عن أحمد بن إدريس، عن سلمة بن الخطّاب، عن محمّد بن بكير، عن زكريًا عن سلّام النخّاس، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا دعا العبد في البلاء ولم يدع في الرخاء حجبت الملائكة صوته وقالوا : هذا صوت غريب، أين كنت قبل اليوم<sup>(٤)</sup>.

١١ - دعوات الراوندي: قال النبيُ تَعَتَّبُو : تعرَّف إلى الله في الرخاء يعرفك في الشدَّة، فإذا سألت فاسأل الله وإذا استعنت فاستعن بالله<sup>(٥)</sup>.

١٢ - **نهج:** قال أمير المؤمنين ﷺ : ما المبتلى الّذي قد اشتدّ به البلاء بأحوج إلى الدُّعاء من المعافى الّذي لا يأمن البلاء<sup>(٦)</sup>.

### ٢٦ - باب الدعاء للإخوان بظهر الغيب

#### والاستغفار لهم والعموم في الدعاء

 ١ - ب، هارون، عن ابن صدقة، عن الصادق عن قال: إنَّ دُعاء المؤمن لأخيه بظهر الغيب مستجاب، ويدرُّ الوزق، ويدفع المكروه<sup>(٧)</sup>.

٢ - ل، ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن عبد الجبّار، عن ابن أبي عمير عن غير واحد، عن أبي عبد الله عليتين قال: من قدَّم أربعين رجلاً من إخوانه فدعا لهم، ثمَّ دعا لنفسه، استجيب له فيهم وفي نفسه<sup>(٨)</sup>.

- مكارم الأخلاق، ص ٢٥٨.
   (٢) (٤) فلاح السائل، ص ٤١.
   (٥) الدعوات للراوندي، ص ١٤١ ح ٣٤٠.
   (٦) نهج البلاغة، ص ١٩٥ حكمة رقم ٣٠٤.
  - (۷) قرب الإسناد، ص ۲ ح ۱۹. 👘 (۸) الخصال، ص ۵۳۸ باب ٤ ح ۳.

٣ – **لي:** ابن البرقيّ ، عن أبيه، عن جدّه، عن أبيه، عن محمّد بن سنان عن عمر بن يزيد، عن أبي عبد الله ﷺ قال: من قدَّم أربعين رجلاً من إخوانه قبل أن يدعو لنفسه استجيب له فيهم وفي نفسه<sup>(۱)</sup>.

**ماء** الغضائري، عن الصدوق مثله<sup>(٢)</sup>.

٤ - ما: جماعة، عن أبي المفضّل، عن أحمد بن هوذة بن أبي هراسة عن النهاونديّ، عن عبد الله بن حمّاد، عن أبي بصير يحيى، عن الصادق، عن آبائه عنه قال: قال رسول عبد الله بن حمّاد، عن أبي بصير يحيى، عن الصادق، عن آبائه عنه قال: قال رسول الله عنه فضى لأخيه المؤمن حاجة كان كمن عبد الله دهراً، ومن دعا لمؤمن بظهر الغيب قال الملك: فلك بمثل ذلك، وما من عبد مؤمن دعا للمؤمنين والمؤمنات بظهر الغيب إلاّ ردَّ الله عَرَيَّ مثل الذي دعا لهم من مؤمن أو مؤمنة مضى من أوَّل الدهر أو هو آت إلى يوم الغيامة.

قال: وإنَّ العبد المؤمن ليؤمر به إلى النار يكون من أهل المعصية والخطايا فيسحب فيقول المؤمنون والمؤمنات: إلهنا عبدك هذا كان يدعو لنا فشفّعنا فيه فيشفّعهم الله ﷺ فيه، فينجو من النار برحمة [من] الله ﷺ (<sup>٣)</sup>.

٥ - لي: ابن البرقتي، عن أبيه، عن جدًه، عن أبيه، عن عليّ بن النعمان عن فضل بن يونس، عن عبد الله بن سنان، عن أبيه، عن أبيه، عن عليّ بن النعمان عن فضل بن يونس، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله ظليّ قال: من قال كلَّ يوم خمساً وعشرين مرَّة: اللهمَّ اغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات، كتب الله له بعدد كلَّ مؤمن بقي إلى يوم القيامة حسنة، ومحا عنه سيّئة، ورفع له درجة<sup>(3)</sup>.

٦- لي: أحمد بن عليٍّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن جدِّه، عن ابن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عمير، عن هشام بن سالم، عن أبي عبد الله ظليتظ قال: من قدَّم في دعائه أربعين من المؤمنين ثمَّ دعا لنفسه استجيب له<sup>(0)</sup>.

٧- ل: حمزة العلويّ، عن عليّ، عن أبيه، عن ابن معبد، عن عبد الله بن القاسم عن ابن سنان، عن أبي عبد الله ﷺ قال: قال النبيَّ ﷺ : يلزم الحقّ لأمّتي في أربع: يحبّون التائب، ويرحمون الضعيف، ويعينون المحسن، ويستغفرون للمذنب<sup>(1)</sup>.

٨ - لي: ابن ناتانة، عن عليّ، عن أبيه قال: رأيت عبد الله بن جندب بالموقف فلم أر

أمالي الصدوق، ص ٣١٠ مجلس ٢٠ ح ٨.
 أمالي الطوسي، ص ٤٢٤ مجلس ١٠ ح ٥٩.
 أمالي الطوسي، ص ٤٨١ مجلس ١٠ ح ١٠٥٠.
 أمالي الصدوق، ص ٣١٠ مجلس ٢٠ ح ٧.
 أمالي الصدوق، ص ٣٦٩ مجلس ٢٠ ح ٤.
 أمالي الصدوق، ص ٣٦٩ مجلس ٢٠ ح ٤.

موقفاً أحسن من موقفه، ما زال مادًا يديه إلى السماء، ودموعه تسيل على خديه حتّى تبلغ الأرض، فلمّا صدر الناس قلت له: يا أبا محمّد ما رأيت موقفاً أحسن من موقفك، قال: والله ما دعوت إلاّ لإخواني، وذلك أنَّ أبا الحسن موسى ابن جعفر عليتيًا أخبرني أنّه من دعا لأخيه بظهر الغيب نودي من العرش: ولك مائة ألف ضعف، فكرهت أن أدع مائة ألف ضعف مضمونة، لواحدة لا أدري تستجاب أم لا<sup>(1)</sup>.

**کش: م**حمّد بن سعد بن زيد ومحمّد بن أحمد بن حمّاد قال : روى أبي تظلّه عن يونس بن عبد الرَّحمان مثله<sup>(۲)</sup> .

**تم:** بالإسناد إلى التلّعكبري، عن الكلينيّ، عن علي، عن أبيه مثله.

٩ – **لي؛** أبي، عن سعد، عن ابن عيسى، عن ابن محبوب، عن ابن سنان عن أبي عبد الله ﷺ قال: دعاء الرجل لأخيه بظهر الغيب يدرُّ الرزق، ويدفع المكروه.

١٠ - لي: ابن عصام، عن الكليني، عن عليّ بن محمد، عن محمّد بن سليمان عن إسماعيل بن إبراهيم، عن جعفر بن محمّد التميميّ، عن ابن علوان، عن الصادق عن آبائه عليه قال: قال رسول الله عليه: مامن مؤمن أو مؤمنة مضى من أوَّل الدهر أو هو آت إلى يوم القيامة إلا وهم شفعاء لمن يقول في دعائه: اللهمَّ اغفر للمؤمنين والمؤمنات، وإنَّ العبد ليؤمر به إلى النار يوم القيامة، فيسحب فيقول المؤمنون والمؤمنات: يا ربّنا هذا الذي كان يدعو لنا يدعو لنا يدعو المؤمن أبن علوان ، عن المادق عن أبن علوان، عن الصادق عن أبائه عليهما من أوَّل الدهر أو هو آت أبن علي الذي المؤمنين والمؤمنات، وإنَّ العبد ليؤمر به إلى النار يوم القيامة، فيسحب فيقول المؤمنون والمؤمنات: يا ربّنا هذا الذي كان يدعو لنا فشفّعنا فيه، فيشفعهم الله فينجو<sup>(٣)</sup>.

١١ – **ثوء** أبي، عن الحميري، عن محمّد بن الحسين، عن الطيالسيّ، عن فضيل، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله ﷺ قال: دعاء المسلم لأخيه بظهر الغيب يسوق إلى الداعي الرزق، ويصرف عنه البلاء، ويقول له الملك: لك مثلاه<sup>(٤)</sup>.

١٢ – **ثوء** أبي، عن سعد، عن ابن يزيد، عن صفوان بن يحيى، عن أبي الحسن ﷺ أنّه كان يقول: من دعا لإخوانه من المؤمنين وكل الله به عن كلِّ مؤمن ملكاً يدعو له<sup>(٥)</sup>.

١٣ – **ثوء** بهذا الإسناد، عن أبي الحسن الرضا ﷺ قال: ما من مؤمن يدعو للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم والأموات، إلاّ ردَّ الله عليه من كلِّ مؤمن ومؤمنة حسنة منذ بعث الله آدم إلى أن تقوم الساعة<sup>(٢)</sup>.

أمالي الصدوق، ص ٣٦٩ مجلس ٧٠ ح ٢.
 (٢) رجال الكشي، ص ٨٦٩ ح ١٠٩٧.
 (٣) أمالي الصدوق، ص ٣٦٩ مجلس ٧٠ ح ٣.
 (٤) ثواب الأعمال، ص ١٨٦.
 (٥) - (٦) ثواب الأعمال، ص ١٩٥.

1٤ - ثوة ابن الوليد، عن الصفار، عن البرقيّ، عن أبيه، عن عليّ بن النعمان، عن فضل ابن يوسف، عن عبد الله بن سنان، عن أبي عبد الله علي الله عملية قال: من قال كل يوم خمساً وعشرين مرَّة: اللهمَّ اغفر للمؤمنين والمؤمنات، والمسلمين والمسلمات، كتب الله له بعدد كلِّ مؤمن مضى وكل مؤمن بقي إلى يوم القيامة حسنة، ومحا عنه سيِّنة، ورفع له درجة<sup>(۱)</sup>.

١٥ - ثوء ماجيلويه، عن عمّه، عن الكوفيّ، عن محمّد بن الحسن، عن محمّد بن حمّاد الحارثي، عن الصادق، عن عمّه، عن الكوفيّ، عن محمّد بن الحارثي، عن الصادق، عن أبيه عنه قال: قال رسول الله عليه عنه مع اللمؤمنين والمؤمنات إلاّ ردَّ الله عليه مثل الذي دعا لهم من كلِّ مؤمن ومؤمنة مضى من أوَّل الدهر أو هو آت إلى يوم القيامة، وإنَّ العبد ليؤمر به إلى النار ويسحب فيقول المؤمنون والمؤمنات: يا ربنا هذا الذي كان يدعو لنا فشفّعنا فيه، فيشفّعهم الله فيه، فينجو من النار<sup>(٢)</sup>.

١٦ – **ثوء** أبي، عن عليّ، عن أبيه، عن القدّاح، عن أبي عبد الله غليَّا قال : قال رسول الله ﷺ : إذا دعا أحدكم فليعمَّ فإنّه أوجب للدُّعاء<sup>(٣)</sup>.

١٧ – **سمر؛** من كتاب أبي القاسم بن قولويه، عن حمران بن أعين قال: دخلت على أبي جعفر ﷺ فقلت: أوصني! فقال: أوصيك بتقوى الله، وإيّاك والمُزاح فإنه يذهب هيبة الرجل، وماء وجهه، وعليك بالدعاء لإخوانك بظهر الغيب فإنّه يهيل الرزق، يقولها ثلاثاً<sup>(3)</sup>.

١٨ - ما: أحمد بن عبدون، عن عليّ بن محمّد بن الزبير، عن عليّ بن فضّال عن العبّاس ابن عامر، عن فضيل، عن معاوية بن عمّار، عن أبي عبد الله تظيّئ قال: الدُّعاء لأخيك بظهر الغيب يسوق إلى الداعي الرزق، ويصرف عنه البلاء، ويقول الملك: ولك مثل ذلك<sup>(٥)</sup>.

۱۹ – الدعوات للراوندي: قال أبو الحسن عليه : من دعا لإخوانه من المؤمنين وكل الله به عن كل مؤمن ملكاً يدعو له، وما من مؤمن يدعو للمؤمنين والمولمين والمسلمين والمسلمين والمسلميت الأحياء منهم والأموات، إلا ردَّ الله عليه من كلِّ مؤمن ومؤمنة حسنة، منذ بعث الله آدم عليه إلى أن تقوم الساعة.

وقال النبيُّ ﷺ : أسرع الداء إجابة دعاء غائب لغائب.

وروى الفضيل بن يسار، عن أبي جعفر ﷺ قال: أوسع دعوة وأسرع إجابة دعوة المؤمن لأخيه بظهر الغيب.

وعنه ﷺ أسرع الدعاء نجاحاً للإجابة دعاء الأخ لأخيه بظهر الغيب يبدأ بالدعاء لأخيه فيقول له ملك موكّل : آمين ، ولك مثلاه<sup>(٢)</sup> .

(1) - (۳) ثواب الأعمال، ص ١٩٦.
 (٤) السرائر، ج ٣ ص ١٩٣.
 (٥) أمالي الطوسي، ص ١٧٧ مجلس ٣٧ ح ١٤٣٦.
 (٦) الدعوات للراوندي، ص ٢٦ و ٣٠.

وروى ابن أبي عمير، عن زيد النرسيّ قال: كنت مع معاوية بن وهب في الموقف وهو يدعو فتفقدت دعاءه فما رأيته يدعو لنفسه بحرف ورأيته يدعو لرجل رجل من الآفاق، ويسمّيهم ويسمّي آباءهم حتّى أفاض الناس، فقلت له: يا عمّ لقد رأيت منك عجباً قال: وما الذي أعجبك ممّا رأيت؟ قلت: إيثارك إخوانك على نفسك في هذا الموضع وتفقّدك رجلاً رجلاً، فقال لي: لا يكون تعجّبك من هذا يا ابن أخي، فإنّي سمعت مولاي ومولاك ومولى كلِّ مؤمن ومؤمنة، وكان والله سيّد من مضى وسيّد من بقي بعد آبائه عيناً والاً صمّتا أذنا معاوية، وعميتا عيناه ولا نالته شفاعة محمد عنا إن لم يكن سمعت منه، وهو يقول:

من دعا لأخيه في ظهر الغيب نادى ملك السماء الدُّنيا يا عبد الله لك مائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء الثانية يا عبد الله ولك مائتا ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء الثالثة يا عبد الله ولك ثلاثمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من المساء الرابعة يا عبد الله ولك أربعمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من الخامسة يا عبد الله ولك خمسمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء يا عبد الله ولك تحمسمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء ولك ستمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء السادسة تا طك الله ولك المعائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء السادسة يا عبد الله ولك ستمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء السادسة تا من الله ولك ستمائة ألف ضعف ممّا دعوت، وناداه ملك من السماء السابعة يا عبد الله يا عبد الله ولك ألف ضعف ممّا دعوت ثمّ يناديه الله تبارك وتعالى أنا الغنيُّ الّذي لا أفتقر يا عبد الله لك ألف ألف ضعف ممّا دعوت فأيُّ الخطرين أكبر ياابن أخي؟ ما اخترته أنا لنفسي أو ما

وروى جابر، عن أبي جعفر ﷺ في قوله تعالى: ﴿ وَيَسْتَجِيبُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الطَّنْلِحَنتِ وَيَزِيدُهُم مِن فَضَّلِدٍ ﴾ قال هو المؤمن يدعو لأخيه بظهر الغيب فيقول له الملك: ولك مثل ما سألت وقد أعطيت لحبّك إياه.

وحكى أنَّ بعض الصالحين كان في المسجد يدعو لإخوانه بعدما فرغ من صلاته فلمّا خرج من المسجد وافى أباه قد مات فلمّا فرغ من جهازه أخذ يقسم تركته على إخوانه الَّذين كان يدعو لهم فقيل له في ذلك فقال: كنت في المسجد أدعو لهم في الجنّة وأبخل عليهم بالفانى؟<sup>(1)</sup>.

۲۰ - مصباح الأنوار: عن جعفر بن محمد عنه قال: كانت فاطمة عنه إذا دعت تدعو للمؤمنين والمؤمنات ولا تدعو لنفسها فقيل لها، فقالت: الجار ثمَّ الدار.

٢١ – **كتاب زيد النرسي:** قال: رأيت معاوية بن وهب البجلي في الموقف وهو قائم يدعو فتفقّدت دعاءه فما رأيته يدعو لنفسه بحرف واحد، وسمعته يعدَّ رجلاً رجلاً من الآفاق يسمّيهم ويدعو لهم حتّى نفر الناس، فقلت له: يا أبا القاسم أصلحك الله رأيت منك عجباً قال: يابن أخ، فما الذي أعجبك ممّا رأيت منّي؟ فقال: رأيتك لا تدعو لنفسك وأنا أرمقك حتّى الساعة، فلا أدري أيَّ الأمرين أعجب ما أخطأت من حظّك في الدعاء لنفسك في مثل هذا الموقف أو عنايتك وإيثار إخوانك على نفسك حتّى تدعو لهم في الآفاق فقال: يا ابن أخ فلا تكثرنَّ تعجّبك من ذلك إنّي سمعت مولاي ومولاك ومولى كلِّ مؤمن ومؤمنة جعفر بن محمّد بيتي وكان والله في زمانه سيّد أهل السماء، وسيّد أهل الأرض، وسيّد من مضى منذ خلق الله الدُّنيا إلى أن تقوم الساعة بعد آبائه رسول الله وأمير المؤمنين والأئمة من آبائه صلّى الله عليهم يقول – وإلاً صمّت أذنا معاوية، وعميت عيناه، ولا نالته شفاعة محمّد وأمير المؤمنين بيتي .

من دعا لأخيه المؤمن بظهر الغيب ناداه ملك من السماء الدُّنيا يا عبد الله لك مائة ألف مئل ما سألت، وناداه ملك من السماء الثانية يا عبد الله لك مائتا ألف مثل الَّذي دعوت وكذلك ينادى من كلِّ سماء تضاعف حتّى ينتهي إلى السماء السابعة فيناديه ملك : يا عبد الله لك سبعمائة ألف ضعف مثل الَّذي دعوت، فعند ذلك يناديه الله : عبدي أنا الله الواسع الكريم، الَّذي لا ينفد خزائني ولا ينقص رحمتي شيء بل وسعت رحمتي كلَّ شيء لك ألف ألف مثل الَذي دعوت فأيَّ حظ أكثر يا ابن أخ من الَّذي اخترته أنا لنفسي؟

قال: فقلت لمعاوية: أصلحك الله ما قلت في أبي عبد الله ﷺ من الفضل من أنّه سيّد أهل الأرض وأهل السماء وسيّد من مضى ومن بقي، أشيء قلته أنت أم سمعته منه يقول في نفسه؟ قال: يا ابن أخ أتراني كلّ داحرة على الله أن أقول فيه ما لم أسمعه منه بل سمعته يقول ذلك وهو كذلك والحمد لله<sup>(۱)</sup>.

٢٢ – **البـلد الأمين:** عن الصادق ﷺ من قدَّم أربعين من المؤمنين ثمَّ دعا إستجيب له ويتأكّد بعد الفراغ من صلاة الليل.

روي في العدة أنَّ الله ﷺ أوحى إلى موسى ﷺ ادعني بلسان لم تعصني به، فقال: أنّى لي بذلك، فقال: ادعني بلسان غيرك.

ومنها عن الباقر عظيمًة: أوشك دعوة وأسرع إجابة دعوة المؤمن لأخيه بظهر الغيب.

ومنها عن الصادق علي قال: دعاء الرجل لأخيه بظهر الغيب يدرُّ الرزق ويدفع المكروه. ومنها عن النبي عن النبي عن ما من مؤمن دعا للمؤمنين إلاّ وردَّ الله عليه مثل الذي دعا لهم به من كلِّ مؤمن ومؤمنة مضى من أوَّل الدهر أو هو آت إلى يوم القيامة، وإنَّ العبد ليؤمر به إلى النار يوم القيامة، فيقول المؤمنون والمؤمنات: يا ربَّ هذا الّذي كان يدعو لنا فيشفّعهم الله تَكَرَّنُ فيه فينجو.

(١) الأصول الستة عشر، ص ٤٤.

ومنها ما ملخصه عن زيد النرسيِّ قال: كنت مع معاوية بن وهب في الموقف فما رأيته يدعو لنفسه بحرف واحد ورأيته يدعو لرجل رجل من الآفاق بأسمائهم وأسماء آبائهم حتّى أفاض الناس فقلت له : يا عمَّ لقد عجبت منك ومن إيثارك إخوانك على نفسك في مثل هذا الموضع فقال : لا تعجب فإنّي سمعت مولاي ومولى كلِّ مؤمن ومؤمنة جعفر الصادق علي وإلاّ صمّت أذنا معاوية وعميت عيناه ولا نالته شفاعة محمّد علي إن لم أكن سمعت منه وهو يقول : من دعا لأخيه المؤمن بظهر الغيب ، ناداه ملك من السماء الدُّنيا : يا عبد الله ولك مائة ألف ضعف ما وهكذا كلِّ سماء يزاد فيها مائة ألف إلى السماء الدُّنيا : يا عبد الله ولك مائة ألف ضعف ما وهكذا كلِّ سماء يزاد فيها مائة ألف إلى السماء الدُّنيا : يا عبد الله ولك مائة ألف ضعف ما دعوت معف ما دعوت في عنه مائة ألف إلى السماء التُنيا ويا عبد يا عبد الله ولك مائة ألف ضعف ما وهكذا كلِّ سماء يزاد فيها مائة ألف إلى السماء التانية يا عبد الله ولك مائتى ألف ضعف ما دعوت معف ما دعوت ، فيناديه الله مبحانه : أنا الغنيُّ لا أفتقر يا عبدي لك ألف ألف ضعف ما ألف ضعف ما دعوت ، فيناديه الله سبحانه : أنا الغنيُّ لا أفتقر يا عبدي لك ألف ألف ضعف ما دعوت . فانظر أين أكثر يا ابن أخي؟ ما اخترته أنا لنفسي أو ما اخترته أنت لي أ<sup>(1)</sup>

٢٣ – **تيم؛** بالاسناد إلى التلّعكبري، عن محمّد بن محمّد الحسني، عن محمّد بن أحمد الصفوانيّ قال: حدَّثنا أبي، عن أبيه، عن جدِّه، عن صفوان، عن عبد الله بن سنان قال: مررت بعبد الله بن جندب فرأيته قائماً على الصفا وكان شيخاً كبيراً فرأيته يدعو ويقول في دعائه: اللّهمَّ فلان بن فلان اللهمَّ فلان بن فلان اللهمَّ فلان بن فلان ما لم أُحصهم كثرة.

فلمّا سلّم قلت له : يا عبد الله لم أر موقفاً قطَّ أحسن من موقفك إلاّ أنّي نقمت عليك خلّة واحدة ، فقال لي : وما الّذي نقمت عليَّ؟ فقلت له : تدعو للكثير من أخوانك ولم أسمعك تدعو لنفسك شيئاً فقال لي : يا عبد الله سمعت مولانا الصادق عليَّا يقول : من دعا لأخيه المؤمن بظهر الغيب نودي من أعنان السّماء : لك يا هذا مثل ما سألت في أخيك ولك مائة ألف ضعف مثله ، فلم أحبَّ أن أترك مائة ألف ضعف مضمونة بواحدة لا أدري يستجاب أم لا<sup>(٢)</sup> .

٢٤ - تيم، بالاسناد إلى جدِّي أبي جعفر تشنه ممّا يرويه باسناده إلى ابن الوليد، عن أحمد ابن إدريس، عن محمّد بن عليّ بن محبوب، عن أحمد بن الحسين ابن سعيد، عن عليّ بن مهزيار، عن سليمان بن جعفر، عن أبيه قال: قال رسول الله تشيّد : من قال: اللهمَّ اغفر للمؤمنين والمؤمنات كتب الله له بكلٌ مؤمن خلقه الله منذ خلق الله آدم إلى أن تقوم الساعة حسنة ومحا عنه سيّنة ورفع له درجة.

وبالاسنادعن ابن الوليد، عن الصفّار، عن ابن يزيد، عن ابن أبي عمير عن زكريًا صاحب السابريّ، عن رجل، عن أبي عبد الله ﷺ قال: إذا قال الرجل: اللهمَّ اغفر للمؤمنين والمؤمنات والمسلمين والمسلمات الأحياء منهم وجميع الأموات، ردَّ الله عليه بعدد ما مضى ومن بقي من كلِّ إنسان دعوة<sup>(٣)</sup>.

البلد الأمين، ص ٣٢ في الهامش.
 (٢) – (٣) فلاح السائل، ص ٤٣.

٢٥ - ختص؛ ابن الوليد، عن سعد، عن محمّد بن عيسى، عن ابن أبي عمير، عن بعض أصحابه قال: كان عيسى بن أعين إذا حجَّ إلى الموقف أقبل على الدُّعاء لإخوانه حتّى يفيض الناس، فقيل له : تنفق مالك وتتعب بدنك حتّى إذا صرت إلى الموضع الذي يبثُّ فيه الحوائج إلى الله أقبلت على الدُّعاء لإخوانك، وتترك نفسك؟ فقال : إنّي على يقين من دعاء الملك لي، وفي شكّ من الدعاء لنفسي<sup>(١)</sup>.

٢٦ – كتص: أحمد بن محمّد بن القاسم الكوفتي، عن عليّ بن محمد بن يعقوب عن عليّ بن محمد بن يعقوب عن عليّ بن الحسن بن فضّال، عن عليّ بن أسباط، عن إبراهيم بن أبي البلاد أن عبد الله بن جندب قال: كنت في الموقف فلمّا أفضت لقيت إبراهيم بن شعيب، فسلّمت عليه، وكان مصاباً بإحدى عينيه، وإذا عينه الصحيحة حمراء كأنّها علقة دم، فقلت له: قد أُصبت بإحدى عينيك، وأنا مشفق لك على الأخرى فلو قصرت من البكاء قليلاً.

قال: لا والله يا أبا محمّد ما دعوت لنفسي اليوم بدعوة، فقلت: فلمن دعوت؟ قال: دعوت لإخواني، سمعت أبا عبدالله عليكلا يقول: من دعا لأخيه بظهر الغيب وكل الله به ملكاً يقول: ولك مثلاه، فأردت أن أكون إنّما أدعو لإخواني، ويكون الملك يدعو لي، لأنّي في شكّ من دعائي لنفسي، ولست في شكّ من دعاء الملك لي<sup>(٢)</sup>.

# ٢٧ – باب الاجتماع في الدعاء والتأمين على دعاء الغير ومعنى آمين وفضله ومعنى التأوّه

ا **– ب؛** عليَّ، عن أخيه ﷺ قال: سألته عن الرجل يدعو وحوله إخوانه يجب عليهم أن يؤمّنوا؟ قال: إن شاءوا فعلوا، وإن شاؤوا سكتوا، فإن دعا وقال لهم: أمّنوا! وجب عليهم أن يفعلوا<sup>(٣)</sup>.

٢ - مع: أبي، عن أحمد بن إدريس، عن الأشعريّ، عن عمر بن عليّ بن عمر بن يزيد، عن الحسين بن قارن رفعه إلى أبي عبد الله عبيتين قال: إنَّ تفسير قولك: آمين ربَّ افعل. وفي حديث آخر أنَّ آمين اسم من أسماء الله بَحْرَضِن <sup>(1)</sup>.

٣ - مع: الحسين بن أحمد العلويّ، عن محمّد بن همّام، عن عليّ بن الحسين عن جعفر ابن يحيى الخزاعيّ، عن أبي إسحاق الخزاعيّ، عن أبيه قال : دخلت مع أبي عبد الله عليتية على بعض مواليه يعوده فرأيت الرجل يكثر من قول : آه فقلت له : يا أخي اذكر ربّك واستغث به، فقال أبو عبد الله عليتية : إنَّ آه اسم من أسماء الله عَرَيَات ، فمن قال : آه فقد استغاث بالله تبارك وتعالى<sup>(٥)</sup>.

الإختصاص، ص ٨٢.
 الإختصاص، ص ٨٤.
 الإختصاص، ص ٨٤ ح ٢٩٨ ح ٢٥٧.
 - (٥) معاني الأخبار، ص ٣٤٩ و٣٥٤.

**ید:** غیر واحد، عن محمّد بن همّام مثله<sup>(۱)</sup>.

٤ - ثو: ماجيلويه، عن عمّه، عن البرقيّ، عن محمّد بن عليّ، عن يونس بن يعقوب، عن عبد الأعلى، عن أبي عبد الله عليظة قال: ما اجتمع أربعة قطّ على أمر واحد فدعوا إلاّ تفرَّقوا عن إجابة<sup>(٢)</sup>.

٥ - من خط الشهيد قدّس سرّه؛ عن أبي زحير قال: خرجنا مع رسول الله عنه ذات ليلة فأتينا على رجل قد ألح في المسألة فوقف النبيُّ عنه ليسمع منه، فقال عنه : أوجب أن يختم، فقال رجل من القوم: بأي شيء يختم؟ فقال: بآمين إذا ختم بآمين فقد أوجب، فانمرف الرجل الذي سأل النبيَّ عنه فقال نه الرجل، فانمرف الرجل الذي سأل النبيَّ قَضَى فقال : من منه منه، فقال تشهر المين وأبشر.

وقال النبيُّ ﷺ : لا يجتمع أربعون رجلاً في أمر واحد إلاّ استجاب الله تعالى لهم، حتّى لو دعوا على جبل لأزالوه<sup>(ئ)</sup>.



- (۱) التوحيد، ص ۲۱۸.
- (٣) حزبه أمر: أي دهاه وأعياه علاجه.
- (۲) ثواب الأعمال، ص ١٩٤.
   (٤) الدعوات للراوندي، ص ٢٤ ح ٨٥ و٨٧.

## فهرس الجزء التاسع والثمانون

| موضوع الصفحة |                                                                                  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------|
|              | ١ - باب فضل القرآن واعجازه وأنه لا يتبدل بتغيّر الأزمان ولا يتكرر بكثرة القراءة، |
| ٥            | والفرق بين القرآن والفرقان                                                       |
| 0            | كتاب القرآن                                                                      |
| ۲٥           | ٢ - باب فضل كتابة المصحف وإنشائه وآدابه والنهي عن محوه بالبزاق                   |
| 27           | ٣ – باب كُتَّاب الوحي وما يتعلق بأحوالهم ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠   |
| ۲۸           | ٤ - باب ضرب القرآن بعضه ببعض ومعناه ٤                                            |
| 44           | <ul> <li>ما العام العام العراق والحر سورة نزلت منه</li> </ul>                    |
| 44           | ٦ - باب عزائم القرآن ٦                                                           |
| 44           | ٧ – باب ما جاء في كيفية جمع القرآن وما يدل على تغييره                            |
| ٤٧           | باب – تأليف القرآن وأنه على غير ما أنزل الله ١٩٢٢                                |
|              | ٨ - باب أن للقرآن ظهراً وبطناً، وأن علم كل شيء في القرآن وأن علم ذلك كله عند     |
| 00           | الأئمة ﷺ ، ولا يعلمه غيرهم إلا بتعليمهم                                          |
| ٧٤           | ٩ – باب فضل التدبر في القرآن٩ – باب فضل التدبر في القرآن                         |
| ۷٥           | ١٠ – باب تفسير القرآن بالرأي وتغييره ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠       |
| ٧٨           | ١١ - باب كيفية التوسل بالقرآن                                                    |
| ۸٠           | ١٢ – باب أنواع آيات القرآن، وناسخها ومنسوخها وما نزل في الأئمة ﷺ منها ٢٠٠٠       |
| ۸١           | ۱۳ – باب ما عاتب الله تعالى به اليهود                                            |
| ۸١           | ١٤ – باب أن القرآن مخلوق                                                         |
| ٨٤           | ١٥ - باب وجوه اعجاز القرآن                                                       |
| 119          | ١٦ - باب المسافرة بالقرآن إلى أرض العدو                                          |
| 11.          | ١٧ - باب الحلف بالقرآن، وفيه النهي عن الحلف بغير الله تعالى                      |
| 17.          | ١٨ – باب فوائد آيات القرآن والتوسل بها ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠     |
|              | ١٩ - باب فضل حامل القرآن وحافظه وحامله والعامل به، ولزوم إكرامهم، وإرزاقهم       |
| 111          | وبيان أصناف القراء ممسم مستعمد مستعمل مستعمل مستعمل مستعمل                       |

| ۲۲۱  | ٢٠ – باب ثواب تعلم القرآن، وتعليمه، ومن يتعلمه بمشقة وعقاب من حفظه ثم نسيه     |
|------|--------------------------------------------------------------------------------|
| 179  | ٢١ - بابٌ قراءة القرآن بالصوت الحسن ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠      |
| 131  | ٢٢ – باب كون القرآن في البيت وذمّ تعطيله ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|      | ٢٣ – باب فضل قراءة القرآن عن ظهر القلب، وفي المصحف وثواب النظر إليه، وآثار     |
| 137  | القراءة وفوائدها بمبينين بمبين بمبين بالقراءة وفوائدها بمبيني بالمراجع         |
| ۱۳۷  | ٢٤ – باب في كم يقرأ القرآن ويختم، ومعنى الحالَّ المرتحل وفضل ختم القرآن        |
| 178  | ٢٥ – باب أدعية التلاوة                                                         |
| 121  | ٢٦ – باب آداب القراءة وأوقاتها وذم من يظهر الغشية عندها                        |
| 120  | ٢٧ – باب ما ينبغي أن يقال عند قراءة بعض الآيات والسور ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠               |
| ١٤٦  | ۲۸ – باب فضل استماع القرآن ولزومه وآدابه ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰ |
| ١٤٨  | أبواب فضائل سور القرآن وآياته وما يناسب ذلك من المطالب                         |
|      | ٢٩ - باب فضل سورة الفاتحة وتفسيرها وفضل البسملة وتفسيرها وكونها جزءاً من       |
| 121  | الفاتحة ومن كل سورة، وفيه فضل المعوذتين أيضاً                                  |
|      | ٣٠ - باب فضائل سور يذكر فيها البقرة، وآية الكرسي وخواتيم تلك السورة، وغيرها    |
| ۱۷٤  | وسورة آل عمران، وآياتها، وفيه فضل سور أُخرى أيضاً                              |
| 141  | ٣١ - ٣٢ - ياب فضائل سورة النساء والمائدة ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠               |
| ۱۸۳  | ٣٣ – باب فضائل سورة الأنعام ٣٣                                                 |
| ١٨٤  | ٣٤ - باب فضائل سورة الأعراف٣٤                                                  |
| ۱۸٥  | ۳۵ – ۳۲ باب فضائل سورة الأنفال وسورة التوبة ويونس                              |
| 187  | ۳۷ – ۳۸ – باب فضائل سورة هود ويوسف ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                     |
| 147  | ۳۹ – باب فضائل سورة الرعد ۳۹                                                   |
| ۱۸٦  | <ul> <li>٤ – باب فضائل سورة إبراهيم وسورة الحجر</li> </ul>                     |
| 1.47 | ٤١ – ٤٢ – باب فضائل سورة النحل والإسراء                                        |
| ۱۸۸  | ٤٣ - باب فضائل سورة الكهف ٤٣                                                   |
| 149  | ٤٤ – ٤٦ – باب فضائل سورة مريم وطه والأنبياء                                    |
| 19+  | ٤٧ ٤٨ – باب فضائل سورة الحج والمؤمنين                                          |
| 19.  | ٤٩ - ٥٠ - باب فضائل سورة النور والفرقان ٤٩                                     |
| 19.  | ٥١ – باب فضائل سورة الطواسين الثلاث                                            |
| 191  | ٥٢ – باب فضائل سورة العنكبوت وسورة الروم                                       |
| 141  | ٥٣ - باب فضائل سورة لقمان                                                      |
|      |                                                                                |

| 191   | ٤٢ - ٥٥ باب فضائل سورة السجدة والأحزاب                                              |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 191   | ٥٦ - باب فضائل سورة سبأ وسورة فاطر                                                  |
|       |                                                                                     |
| 197   | ٥٧ - باب فضائل سورة يس، وفيه فضائل غيرها من السور أيضاً                             |
| 197   | ٥٨ – باب فضائل سورة والصافات                                                        |
| 197   | ۵۹ – باب فضائل سورة ص                                                               |
| 197   | ٦٠ – باب فضائل سورة الزمر                                                           |
| ۱۹۸   | ٦١ – ٦٢ – باب فضائل سورة غافر وحم السجدة ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠      |
| 198   | ٦٢ – ٦٤ – باب فضائل سورة حمعسق [الشوري] والزخرف                                     |
| 199   | ٦٥ – باب فضائل سورة الدخان وفيه فضل سورة يس ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                        |
| 199   | ٦٦ – باب فضائل سورة الجاثية ٦٦                                                      |
| ۲     | ٦٧ - باب فضائل سورة الأحقاف                                                         |
| Y     | ٦٨ – باب فضائل قراءة الحواميم وفيه فضل قراءة سور أخرى أيضاً                         |
| 1+1   | ٦٩ – باب فضائل سورة محمّد ﷺ                                                         |
| 1+1   | <ul> <li>٧٠ – ٧١ – ١٧ فضائل سورة الفتح والحجرات</li> </ul>                          |
| ۲۰۱   | ۷۲ – ۷۳ – باب فضائل سورة ق والذاريات۷۲                                              |
| 7+1   | ٧٤ - باب فضائل سورة الطور٧٤                                                         |
|       | ۷۵ – باب فصائل سورة النجم۷۰                                                         |
| 4.4   | <ul> <li>٧٦ – باب فضائل سورة اقتربت، وفيه فضل سورة تبارك أيضاً</li> </ul>           |
| ¥+¥   | ۷۷ – باب فضائل سورة الرحمن۷۷ – باب قضائل سورة الرحمن                                |
|       | ٧٧ باب فضائل سورة الواقعة، وفيه ذكر فضل سور أُخرى أيضاً                             |
| ۲۰۳   |                                                                                     |
| ۲۰۳   | ٧٩ - باب فضائل سورة الحديد وسورة المجادلة ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠     |
| 2 • 2 | ٨٠ – باب فضائل سورة الحشر وثواب آيات أواخرها أيضاً                                  |
| 1+0   | ٨١ – ٨٢ – باب فضائل سورة الممتحنة والصف ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠       |
| 2+2   | ٨٣ – باب فضائل سورتي الجمعة والمنافقين وفيه فضل غيرهما من السور أيضاً               |
| 202   | ٨٤ – باب فضائل سورة التغابن ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                   |
| ۲۰٦   | ٨٥ – باب فضائل قراءة المسبّحات ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                |
| ۲۰۷   | ٨٦ – باب فضائل سورتي الطلاق والتحريم ٨٦                                             |
| ۲۰۷   | ٨٧ – باب فضائل سورة تبارك وفضل سور أخرى أيضاً                                       |
| 4+4   | ٨٨ – ٨٩ – باب فضائل سورة القلم والحاقة مستعمد ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
| ۲۱.   | ۹۰ – باب فضائل سورة سأل سائل                                                        |
|       |                                                                                     |

| 11.   | ٩١ – ٩٢ ~ باب فضائل سورة نوح والجن                                       |
|-------|--------------------------------------------------------------------------|
| 11.   | ٩٣ – ٩٤ – باب فضائل سورة المزمل والمدثر٩٣                                |
| ۲۱.   | ٩٥ – باب فضائل سورة القيامة ٩٥                                           |
| * 1 1 | ٩٦ – باب فضائل سورة الإنسان٩٦                                            |
| * 1 1 | ٩٧ - باب فضائل سورة المرسلات وعم يتساءلون والنازعات                      |
| *11   | ٩٨ – باب فضائل سورتي عبس، وإذا السَّمس كورت٩٨                            |
| 111   | ٩٩ – باب فضائل سورتيي: «إذا السّماء انفطرت» و«إذا السّماء انشقّت»        |
| * 1 * | ۱۰۰ – باب فضائل سورة المصطففين                                           |
| * 1 * | ۱۰۱ – باب فضائل سورة البروج، وفيه فضل سور أخرى أيضاً                     |
| * 1 * | ۱۰۲ – باب فضائل سورة الطارق                                              |
| ۲۱۳   | ۱۰۳ – باب فضائل سورة الأعلى، وفيه فضل سور أخرى أيضاً                     |
| ۲۱۳   | ۱۰٤ – ۱۰۵ – باب فضائل سورة الغاشية والفجر                                |
| 112   | ١٠٦ - ياب فضائل سورة البلد                                               |
|       | ١٠٧ – باب فضائل سورة والشمس وضحاها، وسورة واللِّيل، وسورة والضحي وسورة   |
| 212   | ألم نشرح وفيه فضل غيرها من السور أيضاً                                   |
| 110   | ۱۰۸ – باب فضائل سورة والتين                                              |
| 110   | ۱۰۹ – باب فضائل سورة: «اقرأ باسم ربّك»                                   |
| 110   | ١١٠ – باب فضائل سورة القدر                                               |
| 119   | ۱۱۱ – باب فضائل سورة لم يكن                                              |
| ***   | ١١٢ – باب فضائل سورة الزلزلة، وفيه فضل سور أخرى أيضاً                    |
| 111   | ١١٣ - ١١٤ - باب فضائل سورة العاديات والقارعة                             |
| ***   | ١١٥ – باب فضائل سورة التكاثر زائداً على ما سبق ويأتي                     |
| ***   | ١١٦ – ١١٧ باب فضائل سورة العصر والهمزة                                   |
|       | ١١٨ – باب فضائل سورة الفيل ولإيلاف                                       |
| ***   | ۱۱۹ – باب فضائل سورة أرأيت ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰         |
| ۲۲۳   | ۱۲۰                                                                      |
|       | ١٢١ - باب سورة الجحد وفضائلها وسبب نزولها وما يقال عند قراءتها، وفيه فضل |
| ۲۲۳   | سور أخرى أيضاً وخاصة سائر المعوذات وما يناسب ذلك من الفوائد              |
| ***   | ۱۲۱ – باب فضائل سورة النصر                                               |
|       | ۱۲۲ – باب فضائل سورة تبت ۱۲۲                                             |

| ۲۲۷ | ١٢٤ - باب فضائل سورة التوحيد وفيه فضل آية الكرسي وسور أخرى أيضاً          |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
|     | ١٢٥ - باب فضائل المعوذتين وأنهما من القرآن، وفيه فضل سورة الجحد وغيرها من |
| 251 | السور أيضاً                                                               |
| 250 | ١٢٦ - باب الدعاء عند ختم القرآن                                           |
|     | ١٢٧ - باب متشابهات القرآن، وتفسير المقطّعات وأنه نزل بإباك أعني واسمعي يا |
| ۲٤٧ | جارة، وأن فيه عامّاً وخاصاً، وناسخاً ومنسوخاً، ومحكماً ومتشابهاً          |

### فهرس الجزء التسعون

|             | ١٢٨ - باب ما ورد عن أمير المؤمنين صلوات الله عليه في أصناف آيات القرآن،                    |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|             | وأنواعها، وتفسير بعض آياتها برواية النعماني وهي رسالة مفردة مدونة كثيرة                    |
| 709         | الفوائد نذكرها من فاتحتها إلى خاتمتها                                                      |
|             | ١٢٩ - باب احتجاجات أمير المؤمنين صلوات الله عليه على الزنديق المدعى للتناقض                |
| ***         | في القرآن وأمثاله                                                                          |
| <b>۳٤</b> ٨ | ۱۳۰ – باب النوادر وفيه تفسير بعض الآيات أيضاً                                              |
| 40.         | أيواب الأدعية والأذكار وفضلها مستعمد ومستعمل الأدعية والأذكار وفضلها                       |
| ۳٥٠         | ۱ – باب ذکر الله تعالی ۹                                                                   |
| 311         | ٢ – باب فضل التسبيحات الأربع ومعناها ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                  |
|             | ٣ - باب التسبيح وفضله ومعناه، وأنواع التسبيحات وفضلها وفيه تسبيحات الأنبياء                |
| <b>۳</b> ٦٨ | والملائكة                                                                                  |
| ۳۷٤         | ٤ – بابالكلمات الأربع التي يفزع إليها ومعناها والقصص المتعلقة بها                          |
| ۳۸۰         | ٥ – باب التهليل وفضله، ومن كان آخر كلامه لا إله إلا الله                                   |
| <b>۳</b> ۸۸ | ٦ - بابأنواع التهليل، وفضل كل نوع منه، وأعداده                                             |
| ۳٩٠         | ۷ – بابالتحميد، وأنواع المحامد٧                                                            |
| 397         | ٨ – بابالتحميد عند رؤية ذي عاهة أو كافر٨                                                   |
| ۳۹۷         | ۹ – بابالتكبير وفضله ومعناه۹                                                               |
| ۳۹۷         | ١٠ – باب فضل التمجيد وما يمجد الله به نفسه كل يوم وليلة                                    |
| ۳۹۹         | ١١ - باب الاسم الأعظم                                                                      |
| ٤٠٦         | ١٢ – بابٌمن قال يا الله أو يا رب أو يا أرحم الراحمين ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ |
|             | ١٣ - بابأسماء الله الحسني التي اشتمل عليها القرآن الكريم وما ورد منها في الأخبار           |
| ٤٠٨         | والآثار أيضاً                                                                              |

|     | ١٤ - باب فضل الحوقلة وما يناسبه زائداً على ما مر في باب الكلمات الأربع الَّتي يفزع |
|-----|------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣١ | إليها وفي غيره                                                                     |
| ٤٣٢ | ١٥ – باب الاستغفار وفضله وأنواعه                                                   |
| ٤٣٩ | إبواب الدعاء                                                                       |
| ٤٣٩ | ١٦ – باب فضله والحث عليه                                                           |
|     | ١٧ - باب آداب الدعاء والذكر زائداً على ما مر من تقديم المدحة والثناء والصلاة على   |
|     | النبي فللله وما يختم به الدعاء ورفع اليدين ومعناه واستحباب تقديم الوسيلة           |
| ٤٥١ | أمام الحاجة ونحو ذلك                                                               |
|     | ١٨ - باب المنع عن سؤال ما لا يحل وما لا يكون ومنع الدعاء على الظالم وسائر ما لا    |
| ٤٦٥ | ينبغي من الدعاء                                                                    |
| ٤٦٧ | ١٩ – باب فضَّل البكاء وذم جمود العين ٢٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                         |
| ٤٧٤ | ٢٠ – باب الرغبة والرهبة والتضرع والتبتل والابتهال والاستعاذة والمسألة ٢٠٠٠٠٠٠      |
| ٤٧٨ | ٢١ - باب الأوقات والحالات التي يرجى فيها الإجابة وعلامات الإجابة                   |
| ٤٨٥ | ۲۲ – باب من يستجاب دعاؤه ومنَّ لا يستجاب ٢٢                                        |
| 193 | ٢٣ - بابُ أن من دعا استجيب له وما يناسب ذلك المطلب                                 |
|     | ٢٤ - باب علة الإبطاء في الإجابة والنهى عن الفتور في الدعاء والأمر بالتثبت          |
| 292 | والإلحاح فيه                                                                       |
| 0.4 | ٢٥ – باب التقدم في الدعاء والدعاء عند الشدة والرخاء وفي جميع الأحوال ٢٠٠٠٠٠        |
| ٥٠٥ | ٢٦ – باب الدعاء للإخوان بظهر الغيب والاستغفار لهم والعموم في الدعاء ٢٠٠٠٠٠         |
| 017 | ٢٧ – باب الاجتماع في الدعاء والتأمين على دعاء الغير ومعنى آمين وفضله               |
|     |                                                                                    |