







الزيشهري، محمد، ١٣٢٥ \_

مستبزان الحكتمة ، عسقائدي ، اجتماعي ، ستباسي ، اقتصادي ، أدبسي ؛ تأليسف: متحمّد الرَّيْمُ هري ، ـ . [ التنقيح الثالث] . ـ فم: دارالحديث ٢٠٠٠.

> ۱۲ ج. المصادر بالهامش و ص ۵۵۶۹ ـ ۵۵۸۷

العنوان بالانجليزية

MIZAN UL - HEKMAH

طبعة منقِّحة ، مصحَّحة مع صفَّ الحروف الجديدة في إثني عشر جزءً .

أحاديث الشيعة. ٢. أحاديث أهل السنة. الف. العنوان.

# أنا ميزان الحكمة وعلي لسانه

حقاق الحق: ٦ / ٤٤



اَخُلَاقِيَّ، عَفَائِلِيُّ ، اِجَمَاعِيُّ سِيَاسِيُّ، اِقْضَادِيُّ، آدَبِيُّ

مُحَمَّمُ الْمِيْثُونِي

ألمحكك لشابغ

هيزان الحكمة - العجلد السابع تأليف: محد الزيشهري الناشر: دارالمديت الطبعة: الأولى المطبعة: اعتماد عدد العطبوع: ٢٠٠٠ دورة عام النشر: ١٤٢٢ ه ق ثمن الدورة: ٢٧٠٠ تومان



موكز الطياعة والنشر

مركزالطباعة والنشر في دارالحديث

قم ، شارع معلّم ، قرب ساحة الشهداء ، الوقّم ١٢٥ ص . ب : ٣٧١٨٥ / ٣٧١٨٥ الهاتف : ٢٥١ ٧٧٤٠٥٣٠ – ٣٤١٦٥٠ – ٢٥١ ٧٧٤٠٥٣٠

الله : 964 - 7489 - 21 - 8 مالک : 474 - 474 - 474 - 475 - 475



# العقل

البحار : ١ / ٨١ «أبواب العقل والجهل» .

كنز العمّال: ٣ / ٣٧٩ ، ٧٧٩ «العقل».

انظر: عنوان ٣٤٥ «المعرفة (١)» ، ٣٤٦ «المعرفة (٢)» ، ٣٤٧ «المعرفة (٣)» .

الحرام: باب ۸۰۱، الذنب: باب ۱۳۹۱، الطمع: باب ۲٤۱۹، العلم: بناب ۲۹۱۰، اللسان: باب ۳۵۲۲، الهوی: باب ۵۰٤۵.

#### ٢٧٨١ ـ العَقَلُ

#### الكتاب

﴿إِنَّ فِي خَلْقِ السَّماواتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآياتٍ لِأُولِي الْأَلْبابِ﴾ ٣٠.

﴿ يُوْتِي الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُؤْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْراً كَثِيراً وَمَا يَـذَّكُّرُ إِلَّا أُوْلُوا الْأَلْبَابِ﴾ ٣٠.

﴿ كَذَٰ لِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آياتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ ٣٠.

﴿ وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ ﴾ (٣.

(انظر) الأنفال: ٢٢.

١٣٣٠٠ ـ الإمامُ الكاظمُ اللهِ : إنَّ اللهَ تَبارَكَ وتَعالىٰ بَشَّرَ أَهلَ العَقلِ والفَهمِ في كِتابِهِ، فقالَ : ﴿ فَبَشِّرْ عِبادِ \* الَّذينَ هَداهُمُ اللهُ وأُولئكَ هُـمْ أُولُول اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَيْتُ وَلُولئكَ هُـمْ أُولُوا الأَلبابِ ﴾ ٥٠.

١٣٣٠١\_عنه ﷺ : إنَّ اللهُ يَقُولُ: ﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ﴾ يَعني العَقلَ، وقالَ: ﴿وَلَقَد آتَينا لُقْهَانَ الحِيْحُمَةَ﴾ الفَهمَ والعَقلَ ۩.

١٣٣٠٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : عَقلُ المَرءِ نِظامُهُ، وأَدَبُهُ قِوامُهُ، وصِدقُهُ إمامُهُ، وشُكرُهُ تَمَامُهُ. ﴿

١٣٣٠٣ ـ عند على : مَن قَعَدَ بِهِ العَقلُ قامَ بِهِ الجَهلُ ١٠٠

١٣٣٠٤ ـ عنه ﷺ : ما استَودَعَ اللهُ امرَأُ عَقلاً إلَّا استَنقَذَهُ بِهِ يَوماً ما ٩٠٠.

<sup>(</sup>١) آل عمران: ١٩٠.

<sup>(</sup>٢ ـ ٣) البقرة: ٢٦٩، ٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) الملك: ١٠.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول: ٣٨٣.

<sup>(</sup>٦) تحف العقول: ٣٨٥.

<sup>(</sup>٧\_٨) غرر الحكم: ٨٧٠١. ٦٣٣٥.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة: الحكمة ٤٠٧.

#### ٢٧٨٢ \_ العَقلُ أوّلُ ما خَلقَ اللهُ

١٣٣٠٥ ــ رسولُ اللهِ عَلِيلًا: أَوَّلُ مَا خَلَقَ اللهُ العَقَلَ ١٠٠.

١٣٣٠٦ ــ الإمامُ الصّادقُ اللهِ : إنَّ اللهَ جلَّ ثَناؤهُ خَلَقَ العَقلَ، وهُوَ أَوَّلُ خَلَقٍ خَلَقَهُ مِــنَ الرُّوحانيّينَ عَن يَمينِ العَرش مِن نورِهِ ".

(انظر) الخلقة : باب ١٠٥٤.

### ٢٧٨٣ ـ ما خُلِقَ مِنهُ العَقَلُ

١٣٣٠٧ ــ رسولُ اللهِ عَلِيَهُمْ : إنَّ اللهَ خَلَقَ العَقلَ مِن نورٍ مَخزونٍ مَكنونٍ في سابِقِ عِلمِهِ الَّذي لَم يَطَّلِعْ عَلَيهِ نَبِيٌّ مُرسَلُ ولا مَلَكُ مُقَرَّبُ٣٠.

١٣٣٠٨ ـ الإمامُ الصّادقُ عليه : خَلَقَ اللهُ تَعالىٰ العَقلَ مِن أُربَعَةِ أَشياءٍ: مِنَ العِلمِ، والقُدرَةِ، والنّدرِ، والمَشيئَةِ بِالأَمرِ، فجَعَلَهُ قائماً بِالعِلم، دائماً في المَلَكوتِ(».

(انظر) باب ۲۷۹٦، باب ۲۸۲۷.

كلام المجلسيّ تحت عنوان «بسط كلام لتوضيح مرام» البحار: ١/ ٩٩.

### ٢٧٨٤ ـ العَقلُ أقوى أساسِ

١٣٣٠٩ ـ الإمامُ عليٌّ على العقلُ أقوى أساسِ ١٠٠٠

١٣٣١- عنه على : العَقلُ مَركَبُ العِلم، العِلمُ مَركَبُ الحِلم ٥٠.

١٣٣١١ ـ عنه ﷺ : العَقلُ مُنَزَّهُ عَنِ المُنكُرِ آمِرُ بالمُعروفِ ٣٠.

١٣٣١٢ ـ عنه على : العَقلُ مُصلِحُ كُلِّ أمر ٥٠٠.

١٣٣١٣ ـ عنه على : بِالعَقلِ صَلاحُ كُلِّ أمر ١٠٠.

<sup>(</sup>١) البحار : ١ / ٩٧/٨.

<sup>(</sup>٢) الخصال : ٥٨٩ / ١٣ .

<sup>(</sup>٣) البحار : ٢ / ٢٠١٧ / ٣.

<sup>(</sup>٤) الإختصاص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٥-٩) غرر الحكم: ٤٧٥، (٨١٨. ٨١٦)، ١٢٥٠، ٤٠٤.

١٣٣١٤ .. عنه على : العَقلُ حُسامٌ قاطِمٌ ٥٠٠

١٣٣١٥ ـ عنه على : العَقلُ ثُوبُ جَديدٌ لا يَبليٰ ٣٠.

١٣٣١٦ عنه على : العَقلُ رُقِيٌّ إلى عِلْيِّينَ ٣٠.

١٣٣١٧ ـ عنه ﷺ : العَقلُ رَسُولُ الحَقَّ...

١٣٣١٨ ـ عنه على : العَقلُ أفضلُ مَرجُوٍّ، الجَهلُ أنكىٰ عَدُوٍّ ١٠٠

١٣٣١٩ ـ عنه على : العَقلُ يُحسِنُ الرَّوِيَّةُ ١٠٠.

١٣٣٢٠ عنه ﷺ : العَقلُ يوجِبُ الحَذَرَ، الجَهلُ يَجلِبُ الغَرَرَ ٠٠٠.

١٣٣٢١ ـ عنه عليه العَقلُ في الغُربَةِ قُربَةً ، الحُمقُ في الوَطَنِ غُربَةُ ١٠٠.

١٣٣٢٢ ـ عنه ﷺ : العَقَلُ يَهدي ويُنجى، والجَهَلُ يُغوي ويُردي٣٠.

١٣٣٢٣ ـ الإمامُ الصَّادقُ ﷺ : لا غِني أخصَبُ مِنَ العَقلِ، ولا فَقرَ أَحَطُّ مِنَ الحُمقِ ٥٠٠.

١٣٣٧٤ ـ الإمامُ الحسنُ على : لا غِني أكبَرُ مِنَ العَقل ٥٠٠.

١٣٣٢٥ ـ الإمامُ الصّادقُ على : لا مالَ أعودُ مِنَ العَقل ٥٠٠.

١٣٣٢٦ ـ الإمامُ على على الله : إنَّ أغنى الغِنَى العَقلُ ٥٠٠.

١٣٣٢٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : قِوامُ المَرءِ عَقلُهُ، ولا دِينَ لِمَن لا عَقلَ لَهُ ٣٠٠.

١٣٣٢٨ ـ عنه ﷺ: إنَّ حَسَبَ المَرءِ دِينُهُ، ومُروءَتُهُ خُلقُهُ، وأصلَهُ عَقلُهُ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الحكمة ٤٢٤.

<sup>(</sup>۲\_۹) غرر العكم: ۱۲۳۵، ۱۳۲۵، ۷۷۲، (۷۷۹\_-۵۸)، ۶۹۵، (۸۱۵\_۸۱۵)، ۲۹۱۱)، ۲۱۵۱.

<sup>(</sup>۱۰) الكافي: ۲۱/۲۹/۳٤.

<sup>(</sup>١١) كشف الغنة : ٢ / ١٩٨.

<sup>(</sup>۱۲) الاختصاص: ۲٤٦.

<sup>(</sup>١٣) نهج البلاغة : الحكمة ٣٨.

<sup>(</sup>۱٤) روضة الواعظين: ٩.

<sup>(</sup>١٥) أمالي الطوسيّ: ١٤٧ / ٢٤١.

١٣٣٢٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : أفضلُ حَظَّ الرَّجُلِ عَقلُهُ ، إن ذَلَّ أَعَزَّهُ ، وإن سَقَطَ رَفَعَهُ ، وإن ضَلَّ أرشَدَهُ ، وإن تَكَلَّمَ سَدَّدَهُ ١٠٠.

١٣٣٠ ـ عنه على : زينَةُ الرَّجُل عَقلُهُ ٣٠.

١٣٣٣١ ـ عنه على : الجمَالُ في اللِّسانِ، والكَمالُ في العَقلَ ...

١٣٣٣٢ ـ عنه على حكانَ يَقولُ \_: أصلُ الإنسان لَبُّهُ، وعَقلُهُ دِينُهُ ٥٠٠.

١٣٣٣٣ ـ عنه على : لا يُستَعانُ عَلَى الدُّهـ و إلَّا بِالعَقل ".

١٣٣٣٤ ـ رسولُ اللهِ عَلِينَ ؛ مَثَلُ العَقلِ في القَلبِ كَمَثَلِ السِّراجِ في وَسَطِ البَيتِ،٠٠

### ٢٧٨٥ ــ دُورُ العَقَلِ في الفُضَائِلِ

١٣٣٣٦ ـ الإمامُ الكاظمُ اللهِ عنى وَصِيَّتِهِ لِهِشامِ ابنِ الحَكَمِ ـ: يا هِشامُ، ما قُسَّمَ بَينَ العِبادِ أفضَلُ مِن سَهَرِ الجاهِلِ، وما بَعَثَ اللهُ نَبِيّاً إلّا عاقِلاً حَتَىٰ يَكُونَ عَقَلُهُ وَضَلَ مِن جَمِيعِ جَهدِ الجُعَمِدينَ، وما أدَّى العَبدُ فَريضَةً مِن فَرائضِ اللهِ حَتَىٰ عَقَلَ عَنهُ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٣٣٥٤.

<sup>(</sup>۲\_۲) البحار: ۱/۹۵/۱ و س۳۹/۹۲.

<sup>(</sup>٤) أمالي الصدوق: ١٩٩ / ٩.

<sup>(</sup>٥) مطالب السؤول: ٥٠.

<sup>(</sup>٦) علل الشرائع: ٩٨ / ١.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ١ / ١٢ / ١١ و الآية من سورة البقرة: ٣٦٩.

<sup>(</sup>٨) تحف العقول : ٣٩٧.

### ٢٧٨٦ ـ دُورُ العَقلِ في العِقابِ والثَّوابِ

١٣٣٣٧\_الإمامُ الباقرُ عَلِيهُ : لَمَا خَلَقَ اللهُ العَقلَ قالَ لَهُ: أَقبِلُ فَأَقبَلَ، ثُمَّ قالَ لَهُ: أدبِرْ فَأُدبَرَ، فقالَ: وعِزَّتِي وجَلالي ما خَلَقتُ خَلقاً أحسَنَ مِنكَ ''، إيّاكَ آمُرُ وإيّاكَ أنهىٰ، وإيّــاكَ أُسْيبُ وإيّاكَ أُعاقِبُ'''.

١٣٣٣٨ ـ عند على قَدرِ ما أعطَيتُهُم العَقلِ". أنا أَوَاخِذُ عِبادي عَلَىٰ قَدرِ ما أعطَيتُهُم مِنَ العَقلِ".

١٣٣٣٩ عنه ﷺ : إنَّما يُداقُ اللهُ العِبادَ في الحِسابِ يَومَ القِيامَةِ عَلَىٰ قَدرِ ما آتاهُم مِنَ العُقولِ في الدّنيا".

انَّ قيمَةَ كُلِّ امرِيُّ وقَدرَهُ عَلَيْ الْكِتَابِ [ يَعني كِتَاباً لِعَلِيًّ ﷺ ] أَنَّ قيمَةَ كُلِّ امرِيُّ وقَدرَهُ مَعرِفَتُهُ، إِنَّ اللهُ تَبارَكَ وتَعالَىٰ يُحاسِبُ النّاسَ عَلَىٰ قَدرِ مَا آتاهُم مِنَ الْعُقولِ فِي دارِ الدّنيا<sup>ن</sup>.

١٣٣٤١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إذا بَلَغَكُم عَن رَجُلٍ حُسنَ حالٍ فَانظُروا في حُسنِ عَقلِهِ، فَإِنَّمَا يُجازئ بِعَقلِهِ٣٠.

١٣٣٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ اللَّهِ لِلسُلَمِانَ وقَد ذَكَرَ عِندَهُ رَجُلاً وأَثنىٰ عَلَىٰ عِبادَتِهِ ودِينِهِ وفَضلِهِ ـ : كَيفَ عَقلُهُ؟ [قالَ:] فقُلتُ: لا أدري، فقالَ: إنَّ الثَّوابَ عَلَىٰ قَدرِ العَقلِ ٣٠.

١٣٣٤٣ ـرسولُ اللهِ تَتَمَالِلَهُ \_لِقَومٍ أَثَنُوا عَلَىٰ رَجُلٍ ـ: كَيفَ عَقلُ الرَّجُلِ؟ قالوا: يا رَسولَ اللهِ، نُخبِرُكَ عَنِ اجتِهادِهِ فِي العِبادَةِ وأصنافِ الخَيرِ، وتَسأَلُنا عَن عَقلِهِ؟! فقالَ: إنَّ الأحمَقَ يُصيبُ

<sup>(</sup>١) في نقل: أعزّ منك. وفي نقل أكرم عليَّ منك. وفي نقل: ماخلقت خلقاً هو أحبّ إليَّ منك. وفي نقل: ما خلقت خلقاً أحسن سنك. ولاأطوع لي منك، ولا أرفع منك، ولا أشرف منكولا أعزّ منك. وفي نقل: فقال جلّ وعزّ: خلقتك خلقاً عظيماً وكرّمتك على جميع خلقي، وفي نقل: ما خلقت خلقاً أعظمتك، ولا أطوع منك.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١ / ٢٦ / ٢٦.

<sup>(</sup>٣) المحاسن: ٢ / ٦٠٨/ ٣٠٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١ / ١١ / ٧.

<sup>(</sup>٥) معاني الأخبار: ٢/١.

<sup>(</sup>٦) الكاني: ١/١٢/١.

<sup>(</sup>٧) أمالي الصدوق: ٦/٣٤١، انظر البحار: ١/٩١/١٠. ٢٠٠.

بِحُمقِهِ أعظَمَ مِن فُجورِ الفاجِرِ، وإنَّمَا يَرتَفِعُ العِبادُ غَداً في الدَّرَجاتِ ويَنالونَ الزُّلفَىٰ مِن رَبِّهِم عَلَىٰ قَدرِ عُقولِهِم‴.

١٣٣٤٤ عنه ﷺ: إنَّ الرَّجُلَ لَيَكُونُ مِن أَهلِ الجِهادِ، ومِن أَهلِ الصَّلاةِ والصِّيامِ، ويمَّن يَأْمُرُ بِالمَعروفِ ويَنهىٰ عَنِ المُنكَرِ، وما يُجزىٰ يَومَ القِيامَةِ إلَّا عَلَىٰ قَدرِ عَقلِهِ ٣٠.

### ٢٧٨٧ \_إمامَةُ العَقل

١٣٣٤٥ و ١٣٣٤ و القُلوبُ أَعَمَّةُ الأفكارِ ، والأفكارُ أَعَمَّةُ القُلوبِ ، والقُلوبُ أَعَمَّةُ الحَواسِّ ، والخواسُ أَعَمَّةُ الأعضاء ٣٠.

١٣٣٤٦ - الإمامُ الصادقُ على : إنَّ مَنزِلَةَ القَلبِ مِنَ الجَسَدِ عِتزِلَةِ الإمامِ مِنَ النَّاسِ ، الواجِبِ الطَّاعَةُ عَلَيهِم ".

١٣٣٤٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : العِلمُ إمامُ العَمَلِ، والعَمَلُ تَابِعُهُ ١٠٠.

١٣٣٤٨ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : العَقلُ أصلُ العِلمِ وداعِيَةُ الفَهمِ ٥٠٠.

(انظر) العلم: باب ٢٨٣٤، القلب: باب ٣٣٨١. عنوان ٤٢٤ «الفكر ».

#### ٢٧٨٨ ـ دِعامَةُ العَقل

١٣٣٤٩ ــ الإمامُ الصّادقُ على : دِعامَةُ الإنسانِ العَقلُ، ومِنَ العَقلِ الفِطنَةُ والفَهمُ والحِفظُ والعِلمُ، فإذا كانَ تَأْبِيدُ عَقلِهِ مِنَ النّورِ كانَ عالِماً حافِظاً ذَكِيّاً فَطِناً فَهِماً، وبِالعَقلِ يَكُمُلُ وهُوَ

<sup>(</sup>١-١) مجمع البيان: ١٠ / ٤٨٧.

<sup>(</sup>٣) البحار : ١ / ٩٦ / - ٤ .

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع: ١٠٩ /٨.

<sup>(</sup>٥) أمالي الطوسيّ : ٤٨٨ / ١٠٦٩.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ١٩٥٩.

دَليلُهُ ومُبصِرُهُ ومِفتاحُ أمرِوِ۩.

١٣٣٥٠ ــرسولُ اللهِ ﷺ: لِكُلِّ شَيءٍ دِعامَةٌ ، ودِعامَةُ المُؤْمِنِ عَقلُهُ ، فبِقَدرِ عَقلِهِ تَكونُ عِبادَتُهُ لِرَبِّهِ٣٠.

١٣٣٥١ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لَم يُقسَمْ بَينَ العِبادِ أَقَلُّ مِن خَمسٍ : اليَقينِ ، والقُنوعِ ، والصَّبرِ ، والشَّكرِ ، والدَّب يَكُلُ لَهُ هٰذا كُلُّه العَقلُ ٣٠.

### ٢٧٨٩ ـ دُورُ العَقلِ في خَيرِ الدَّارَينِ

١٣٣٥٢ ــ الإمامُ الحسنُ ﷺ : بِالعَقلِ تُدرَكُ الدّارانِ جَميعاً ، ومَن حُرِمَ مِنَ العَقلِ''' حُرِمَهُما جَميعاً ''.

١٣٣٥٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إِنَّمَا يُدرَكُ الحَمَيرُ كُلُّهُ بِالعَقلِ، ولا دِينَ لِمَن لا عَقلَ لَهُ٣٠.

١٣٣٥٤ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : كُلُّ نَجِدَةٍ تَحتاجُ إلى العَـقلِ ٣٠.

١٣٣٥٥ ــرسولُ اللهِ ﷺ لِكُلِّ شَيءٍ آلَةٌ وعُدَّةٌ وآلَةُ المُؤمِنِ وعُدَّتُهُ العَقلُ، ولِكُلِّ شَيءٍ مَطِيَّةٌ ومَطِيَّةٌ المَرءِ العَقلُ، ولِكُلِّ قَومٍ راعٍ وراعــي العــابِدينَ العَقلُ، ولِكُلِّ قَومٍ راعٍ وراعــي العــابِدينَ العَقلُ، ولِكُلِّ خَرابٍ عِــارَةٌ وعِــارَةُ الآخِــرَةِ العَقلُ، ولِكُلِّ خَرابٍ عِــارَةٌ وعِــارَةُ الآخِــرَةِ العَقلُ، ولِكُلِّ خَرابٍ عِــارَةٌ وعِــارَةُ الآخِــرَةِ العَقلُ، ولِكُلِّ مَا لِعَقلُ، ولِكُلِّ مَا العَقلُ.»

١٣٣٥٦ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ ؛ بِالعَقلِ استُخرِجَ غَورُ الحِكنَةِ ، وبِالحِكنَةِ استُخرِجَ غَورُ العَقلِ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٢/١٠٣.

<sup>(</sup>٢) البحار: ١/٩٦/١٤.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٢٦/٢٨٥.

<sup>(</sup>٤) كذا في المصدر و الظاهر أنّ الصحيح «حُرمَ العقلَ».

<sup>(</sup>٥) كشف الغثة: ٢ / ١٩٧ .

<sup>(</sup>٦) تحف العقول: ٥٤.

<sup>(</sup>٧) مطالب السؤول: ٥٠.

<sup>(</sup>۸) البحار : ۱ / ۹۵ / ۳٤.

<sup>(</sup>٩) الكاني: ١ / ٢٨ / ٣٤.

١٣٣٥٧ ـ الإمامُ الكاظمُ على : مَن أرادَ الغِنىٰ بِلا مالٍ، وراحَةَ القَلبِ مِنَ الحَسَدِ، والسَّلامَةَ في الدِّينِ، فَلْيَتَضَرَّعْ إِلَى اللهِ عَزَّوجِلَ في مَسألَتِهِ بِأَن يُكْمِلَ عَقلَهُ ٥٠.

(انظر) الخير: باب ١١٥٧.

### ٢٧٩٠ ـ حُجِّيَّةُ العَقل

١٣٣٥٨ ـ الإمامُ الكاظمُ عِلَى النَّاسِ حُجَّتَينِ: حُجَّةً ظاهِرَةً، وحُجَّةً باطِنَةً، فأمّا الظَّاهِرَةُ فَالرُّسُلُ والأنبياءُ والأنمَّةُ عِلَى وأمّا الباطِنَةُ فَالعُقولُ ٣.

١٣٣٥٩ ـ الإمامُ الهادي ﷺ ـ لِابنِ السِّكِّيتِ لَمَّا قالَ لَهُ: تَاشِّهِ مَا رَأَيتُ مِثْلَكَ قَطُّ، فَمَا الحُبَّجَةُ عَلَى الْحَافِقِ الْيَومَ؟ ـ: العَقلُ، يُعرَفُ بِهِ الصَّادِقُ عَلَى اللهِ فَيُصَدِّقُهُ، والكاذِبُ عَلَى اللهِ فَيُكذِّبُهُ، فقالَ ابنُ السَّكِّيتِ: هٰذَا وَاللهِ هُوَ الجَوَابُ٣.

١٣٣٦٠ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : حُجَّةُ اللهِ عَلَى العِبادِ النَّبِيُّ ، والحُجَّةُ فيها بَينَ العِبادِ وبَينَ اللهِ العَقلُ '''.

١٣٣٦١ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : إنَّ اللهَ تباركَ و تعالىٰ أكمَلَ لِلنَّاسِ الحُجَجَ بِالعُقولِ، ونَصَرَ النَّبِيِّينَ بِالبَيانِ، ودَهَّمُ عَلَىٰ رُبوبِيَّتِهِ بِالأَدِلَّةِ ٠٠٠.

١٣٣٦٢ - عنه ﷺ - في وَصِيَّتِهِ لِهِشَامِ بنِ الحَكَمِ -: مَا بَعَثَ اللهُ أَنبِياءَهُ ورُسُلَهُ إِلَىٰ عِبَادِهِ إِلّا لِيُعقِلُوا عَنِ اللهِ، فأحسَنْهُمُ استِجابَةً أحسَنْهُم مَعرِفَةً، وأعـلَمُهُم بِأُمـرِ اللهِ أحسَـنُهُم عَـقلًا، وأكمَلُهُم عَقلًا أرفَعُهُم دَرَجَةً في الدّنيا والآخِرَةِ٣٠.

(انظر) عنوان ٩٧ «الحجّة» .

## ٢٧٩١ ـ مُصيبَةُ عَدَم العَقلِ

١٣٣٦٣ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : لا مُصيبَةَ كَعَدَم العَقل ٣٠.

<sup>(</sup>۱ــ٦) الكافي: ١٢/١٨/١ و ص ١٢/١٦ و ص ٢٠/٠٥ و ص ٢٢ و ص ١٢/١٨ وص ٢٨ <mark>/ ١٦ .</mark> (٧) تحف العقول: ٢٨٦.

١٣٣٦٤ ـ الإمامُ عليُّ اللَّهِ : لا عَدَمُ أَعدَمُ مِنَ العَقلِ ١٠٠.

١٣٣٦٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إذا أرادَ اللهُ أن يُزيلَ مِن عَبدٍ نِعمَةً كانَ أَوَّلُ ما يُغَيِّرُ مِنهُ عَقلَهُ ٣٠.

١٣٣٦٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : قِوامُ المَرءِ عَقلُهُ ، ولا دِينَ لِمَن لا عَقلَ لَهُ ٣٠.

١٣٣٦٧ ـ الإمامُ على على الله : مَن لَم يَكُن أَكثَرَ ما فيهِ عَقلُهُ كانَ بِأَكثَرِ ما فيهِ قَتلُهُ ".

(انظر) المصيبة: باب ٢٣٣٢، ٢٣٣٣.

### ٢٧٩٢ ـ صَديقُ المَرءِ عَقلُهُ

١٣٣٦٨ ـ الإمامُ عليٌّ اللهِ : صَديقُ كُلِّ إنسانٍ عَقلُهُ ، وعَدُوَّهُ جَهلُهُ ، العُقولُ ذَخائرُ ، والأعمالُ كُنوزُ (٠٠).

١٣٣٦٩ ـ الإمامُ الرِّضا عليه : صَديقُ كُلِّ امرِيِّ عَقلُهُ وعَدُوُّهُ جَهلُهُ ١٠.

١٣٣٧٠ ـ الإمامُ علي ﷺ : العَقلُ صَديقٌ مَقطوعٌ، الهَوىٰ عَدُوٌّ مَتبوعٌ ٣٠.

١٣٣٧١ عنه عليه : المُوثَقُ (المَوثوقُ) بِهِ صاحِبُ العَقلِ والدِّينِ، ومَن فاتَهُ العَقلُ والمُرُوَّةُ فَرَ أش مالِهِ المَعصِيَةُ، وصَديقُ كُلِّ امرِيُّ عَقلُهُ وعَدُوُّهُ جهلُهُ ٣٠.

١٣٣٧٢ ـ عنه على : لا عُدَّةَ أَنفَعُ مِنَ العَقل، ولا عَدُوَّ أَضَرُّ مِنَ الجَهَلِ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسق: ١٤٦ / ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٣) روضة الواعظين: ٤.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد: ١ / ٢٩٩٠.

<sup>(</sup>٥) كنز الفوائد للكراجكي: ٢ / ٣٢.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ١ / ١١ / ٤.

<sup>(</sup>V) غرر الحكم: ٣٢٤، ٣٢٥.

<sup>(</sup>٨) مطالب السؤول: ٤٩.

<sup>(</sup>٩) البحار : ١ / ٩٥ / ٣٥.

#### ٢٧٩٣ ـ خَليلُ المُؤمن عَقلُهُ

١٣٣٧٣ ـ الإمامُ على على العقل خَليلُ المُؤمِن ٥٠٠ .

١٣٣٧٤ عنه على : العَقلُ خَليلُ المرء ٠٠٠.

١٣٣٧٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : العَقلُ دَليلُ المُؤمِن ٣٠.

١٣٣٧٦ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ لا يَغُشُّ العَقلُ مَن استَنصَحَهُ ٥٠.

١٣٣٧٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: اِستَرشِدوا العَقلَ تَرشُدوا، ولا تَعصوهُ فتَندَموا ٥٠.

١٣٣٧٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : كَفَاكَ مِن عَقَلِكَ مَا أُوضَحَ لَكَ سُبُلَ غَيِّكَ مِن رُسْدِكَ ٥٠٠.

## ٢٧٩٤ ـ تَجاذُبُ النَّفسِ بَينَ العَقلِ والهَوىٰ

١٣٣٧٩ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : العَقـلُ صاحِبُ جَيـشِ الرَّحمٰنِ، والهَوَىٰ قائدُ جَيشِ الشَّيطانِ، والنَّفسُ مُتَجاذِبَةٌ بَينَهُما، فأيُّهُما غَلَبَ كانَت في حَيِّزِهِ ٣٠.

١٣٣٨٠ ـعنه ﷺ :العَقلُ والشَّهوَةُ ضِدَّانِ، ومُؤَيَّدُ العَقلِ العِلمُ، ومُزَيِّنُ الشَّهوَةِ الهَوىٰ، والنَّفسُ مُتَنازِعَةُ بَينَهُما، فأيُّهُما قَهَرَ كانَت في جانِبِهِ ٣٠.

(انظر) عنوان ٥١٩ «النفس» . ٥٣٧ «الهوي» .

### ٢٧٩٥ ـ الدِّينُ والعَقلُ

#### الكتاب

﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبٌ أَوْ أَلْقَى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدٌ ﴾ ١٠٠ .

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسيّ : ١٤٦ / ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ١ / ٢٥ / ٢٤.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة: الحكمة ٢٨١.

<sup>(</sup>٥) كنز القوائد للكراجكي: ٢ / ٣١.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة: الحكمة ٤٢١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢٠ / ٦٥.

<sup>(</sup>٧\_٨) غرر الحكم: ٢٠٩٩, ٢١٠٠.

<sup>(</sup>۹) ق: ۳۷.

﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ الَّذِي أُنزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكَ هُوَ الْحَقَّ وَيَهْدِي إِلَىٰ صِراطِ الْـعَزِيزِ الْحَمِيدِ﴾ ٥٠ .

١٣٣٨١ ـ الإمامُ الكاظمُ على وصِيَّتِهِ لِهِ شامِ بنِ الحَكَمِ ــ: يا هِ شامُ، إِنَّ اللهُ تَعالَىٰ يَقُولُ في كِتابِهِ: ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ قَلْبٌ ﴾ يَعني عَقلٌ، وقالَ: ﴿ وَلَقَدْ آتَينا لُقُهانَ الحِكُمُ لَهُ قَالَ: الفَهمَ والعَقلَ ".

١٣٣٨٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لا دِينَ لِمَن لا عَقلَ لَهُ ٣٠.

١٣٣٨٣ ـ الإمامُ الصّادقُ عِلَى اللهِ : مَن كانَ عاقِلاً كانَ لَهُ دِينٌ ، ومَن كانَ لَهُ دِينٌ دَخَلَ الجُنَّةَ ". ١٣٣٨٤ ـ الإمامُ عليُّ على الدِّينُ والأدَبُ نَتيجَةُ العَقلِ ".

١٣٣٨٥ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : العَقلُ نورٌ خَلَقَهُ اللهُ لِلإنسانِ ، وجَعَلَهُ يُضيءُ عَلَى القَلبِ ؛ لِيَعرِفَ بِهِ الفَرَقَ بَينَ المُشاهَداتِ مِنَ المُغَيَّباتِ ٥٠.

١٣٣٨٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : ما آمَنَ المُؤمِنُ حَتَّىٰ عَقَلَ ٣٠.

١٣٣٨٧ ـ عنه ﷺ : عَلَىٰ قَدرِ العَقلِ يَكُونُ الدِّينُ، عَلَىٰ قَدرِ الدِّينِ تَكُونُ قُوَّةُ الْيَقينِ ٣٠. (انظر)البهل:باب ٥٩٥، ٥٩٥، العلم:باب ٢٨٣٤.

#### ٢٧٩٦ ـ تَفسيرُ العَقل (١)

١٣٣٨٨ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ العَقلَ عِقالٌ مِنَ الجَهلِ، والنَّفسَ مِثلُ أَخبَتِ الدَّوابِّ، فإن لَم تُعقَلْ حارَت...

<sup>(</sup>۱) سبأ: ٦.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ۱۲/۱٦/۱.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ١٠٧٦٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١/١١/١.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ١٦٩٣.

<sup>(</sup>٦) عوالي اللآلي: ١ / ٢٤٨ / ٤ .

<sup>(</sup>٧\_٨) غَرِر العَكم: ٩٥٥٣، (٦١٨٣ ـ ١١٨٤).

<sup>(</sup>٩) تحف العقول: ١٥.

١٣٣٨٩ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليٌّ : النُّفوسُ طَلِقَةُ ، لَكِنَّ أيدي العُقولِ تُمسِكُ أعِنَّتُها عَنِ النُّحوسِ ٣٠. ١٣٣٩٠ ــ عنه عليُّ : العَقلُ أن تَقولَ ما تَعـرِفُ ، وتَعمَلَ بِما تَنطِقُ بِهِ ٣٠.

١٣٣٩١ ــ الإمامُ الحسنُ على حكّا سُئلَ عَنِ العَقلِ ــ: التَّجَرُّعُ لِلغُصَّةِ حَتَّىٰ تَنالَ الفُرصَةَ ٣٠. ١٣٣٩٢ ــ الإمامُ الرَّضا على الشَاء : التَّجَرُّعُ لِلغُصَّةِ ، ومُداهَنَةُ الأعداءِ ، ومُداراةُ الأصدِقاءِ ٣٠. ١٣٣٩٣ ــ الإمامُ الحسنُ على حافيضًا ــ: التَّجَرُّعُ لِلغُصَّةِ ، ومُداهَنَةُ الأعداءِ ٣٠.

١٣٣٩٤ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : العَقلُ أنَّكَ تَقتَصِدُ فَلا تُسرِفُ، وتَعِدُ فلا تُخلِفُ، وإذا غَضِبتَ حَلُمتَ ١٠٠.

١٣٣٩٥ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْكُ : العَقلُ نورٌ خَلَقَهُ اللهُ لِلإنسانِ ، وجَعَلَهُ يُضيءُ عَلَى القَلبِ ؛ لِيَعرِفَ بِهِ الفَرقَ بَينَ المُشاهَداتِ مِنَ المُعَيَّباتِ ٣٠.

قال العلّامة الطباطبائيّ رضوان الله تعالىٰ عليه في قوله تعالىٰ: ﴿كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ آياتِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ﴾: الأصل في معنَى العقل العَقد والإمساك، وبه سُمّي إدراك الإنسان إدراكاً يعقد

<sup>(</sup>١-١) غرر الحكم: ٢١٤١، ٢٠٤٨.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار : ٢٤٠ / ١ .

<sup>(</sup>٤) أمالي الصدوق: ٢٣٣ / ١٧.

<sup>(</sup>٥) معاني الأخبار: ٧/٣٨٠.

<sup>(</sup>٦) غرر العكم: ٢١٣٠.

<sup>(</sup>٧) عوالي اللآلي : ١ / ٢٤٨ / ٤ .

<sup>(</sup>٨) غور الحكم: ٣٨٨٧.

<sup>(</sup>٩) معاني الأخبار : ٣١٣ / ١ .

عليه عقلاً، وما أدركه عقلاً، والقوّة التي يزعم أنّها إحدَى القوّى التي يتصرّف بها الإنسان يميّز بها بين الخير والشرّ والحقّ والباطل عقلاً، ويقابله الجنون والسَّفَه والحُمق والجهل باعتبارات مختلفة.

والألفاظ المستعملة في القرآن الكريم في أنواع الإدراك كثيرة ربّبا بلغت العشرين، كالظنّ، والحسبان، والشعور، والذّكر، والعِرفان، والفهم، والفقد، والدراية، واليقين، والفكر، والرأي، والزعم، والحفظ، والحكمة، والخبرة، والشهادة، والعقل، ويلحق بها مثل القول والفتوئ والبصيرة ونحو ذلك.

والظنّ: هو التصديق الراجح وإن لم يبلغ حدَّ الجزم والقطع، وكذا الحسبان، غير أنّ الحسبان كأنّ استعاله في الإدراك الظنّيّ استعال استعاريّ، كالعدّ بمعنى الظنّ، وأصله من نحو قولنا: عدّ زيداً من الأبطال وحسبه منهم، أي ألحقه بهم في العَدّ والحساب.

والشعور: هو الإدراك الدقيق، مأخوذ من الشَّعر لدقَّته، ويَغلب استعباله في المحسوس دون المعقول، ومنه إطلاق المشاعر للحواش.

والذِّكر: هو استحضار الصورة المخزونة في الذهن بعد غيبته عن الإدراك، أو حفظه من أن يغيب عن الإدراك.

والعِرفان والمعرفة: تطبيق الصورة الحاصلة في المدركة على ما هو مخزون في الذهن؛ ولذا قيل: إنّه إدراك بعد علم سابق.

والفهم: نوع انفعال للذهن عن الخارج عنه بانتقاش الصورة فيه.

والفقه: هو التثبّت في هذه الصورة المنتقشة فيه، والاستقرار في التصديق.

والدراية: هو التوغّل في ذلك التثبّت والاستقرار حتىّ يدرك خصوصيّة المعلوم وخباياه ومزاياه، ولذا يستعمل في مقام تفخيم الأمر وتعظيمه، قال تعالى: ﴿الحَاقَّةُ \* ما الحَاقَّةُ \* وما أَدْراكَ ما الحَاقَّةُ ﴾ وما أَدْراكَ ما الحَاقَّةُ ﴾ "، وقال تعالى: ﴿إِنّا أَنزَلناهُ فِي لَيلَةِ القَدْرِ \* وما أَدْراكَ ما لَيلَةُ القَدْرِ ﴾ ".

<sup>(</sup>١) الحاقّة: ١ ـ٣.

<sup>(</sup>٢) القدر : ١. ٢.

واليقين: هو اشتداد الإدراك الذهنيّ بحيث لا يقبل الزوالَ والوهن.

والفكر: نحو سَير ومرور علَى المعلومات الموجودة الحاضرة لتحصيل ما يـــلازمها مــن المجهولات.

والرأي: هـو التصديق الحاصل من الفكر والتروّي، غير أنّه يَعلب استعاله في العلوم العمليّة ممّا ينبغي فعله وما لا ينبغي دون العملوم النظريّة الراجعة إلى الأمور التكوينيّة، ويقرب منه البصيرة، والإفتاء، والقول، غير أنّ استعال القول كأنّه استعال استعال السعاريّ من قبيل وضع اللازم موضع الملزوم؛ لأنّ القول في شيءٍ يستلزم الاعتقادَ بمايدلّ عليه.

والزعم: هو التصديق من حيث إنّه صورة في الذهن، سواء كـان تـصديقاً راجـحاً أو جازماً قاطعاً.

والعلم كما مرّ: هو الإدراك المانع من النقيض.

والحفظ: ضبط الصورة المعلومة بحيث لا يتطرّق إليه التغيّر والزوال.

والحكمة: هي الصورة العلميّة من حيث إحكامها وإتقانها.

والخبرة: هو ظهور الصورة العلميّة بحيث لا يخنى عـلى العـالم تـرتّب أيّ نـتيجة عـلى مقدّماتها .

والشهادة: هو نيل نفس الشيء وعينه إمّا بحسّ ظاهر كما في المحسوسات. أو باطن كما في الوجدانيّات نحو العلم والإرادة والحبّ والبغض وما يضاهي ذلك.

والألفاظ السابقة على ماعرفت من معانيها لا تخلو عن ملابسة المادّة والحركة والتغيّر، ولذلك لا تُستعمل في مورده تعالى غير الخمسة الأخيرة منها؛ أعني العلم والحفظ والحكمة والخبرة والشهادة، فلا يقال فيه تعالى: إنّه يظنّ أو يحسب أو يزعم أو يفهم أو يفقه

أو غير ذلك.

وأمّا الألفاظ الحتمسة الأخيرة فلعدم استلزامها للـنقص والفـقدان تسـتعمل في مـورده تعالىٰ، قال سبحانه: ﴿وَاللهُ بِكُـلِّ شَيْءٍ عَـليمٌ ﴾ "، وقـال تـعالىٰ: ﴿وَرَبُّكَ عَـلىٰ كُـلِّ شَيْءٍ حَفيظُ ﴾ "، وقال تعالىٰ: ﴿هُوَ الْعَليمُ الحَكيمُ ﴾ "، وقال تعالىٰ: ﴿هُوَ الْعَليمُ الحَكيمُ ﴾ "، وقال تعالىٰ: ﴿هُوَ الْعَليمُ الحَكيمُ ﴾ "، وقال تعالىٰ: ﴿إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ شَهيدٌ ﴾ ".

ولنرجع إلى ما كنّا فيه فنقول: لفظ العقل على ما عرفت يطلق على الإدراك من حيث إنّ فيه عقد القلب بالتصديق على ما جَبَلَ الله سبحانه الإنسان عليه من إدراك الحق والباطل في النظريّات، والخير والشرّ والمنافع والمضارّ في العمليّات حيث خلقه الله سبحانه خلقة يدرك نفسه في أوّل وجوده، ثمّ جهّزه بحواس ظاهرة يدرك بها ظواهر الأشياء، وبأخرى باطنة يدرك معاني روحيّة بها ترتبط نفسه مع الأشياء الخارجة عنها كالإرادة والحبّ والبغض والرجاء والخوف ونحو ذلك، ثمّ يتصرّف فيها بالترتيب والتفصيل والتخصيص والتعميم، فيقضي فيها في النظريّات والأمور الخارجة عن مرحلة العمل قضاءً نظريّاً، وفي العمليّات والأمور المربوطة بالعمل قضاءً عمليّاً، كلّ ذلك جرياً على المجرى الذي تشخّصه له فيطرته والأصليّة، وهذا هو العقل.

لكن ربّا تسلّط بعض القوى على الإنسان بغَلَبته على سائر القوى كالشهوة والغضب فأبطل حكم الباقي أو ضعّفه، فخرج الإنسان بها عن صراط الاعتدال إلى أودية الإفراط والتفريط، فلم يعمل هذا العامل العقليّ فيه على سلامته، كالقاضي الذي يتقضي بمدارك أو شهادات كاذبة منحرفة محرّفة، فإنّه يَحيد في قضائه عن الحقّ وإن قضى غير قاصد للباطل،

<sup>(</sup>۱) النساء : ۱۷۲.

<sup>(</sup>۲) سيأ : ۲۱.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ٢٣٤.

<sup>(</sup>٤) يوسف: ٨٣.

<sup>(</sup>٥) فصّلت: ٥٣.

فهو قاض وليس بقاض، كذلك الإنسان يقضي في مواطن المعلومات الباطلة بما يقضي، وإنّه وإنّه عمله ذلك عقلاً بنحو من المسامحة، لكنّه ليس بعقل حقيقةً لخروج الإنسان عند ذلك عن سلامة الفطرة وسَنَن الصواب.

وعلىٰ هذا جرى كلامه تعالىٰ، فإنّه يعرف العقل بما ينتفع به الإنسان في دينه ويركب به هداه إلى حقائق المعارف وصالح العمل، وإذا لم يَجرِ علىٰ هذا المجرىٰ فلا يسمّى عقلاً، وإن عمل في الحنير والشرّ الدنيوي فقط، قال تعالىٰ: ﴿وَقَالُوا لَوْ كُنّا نَسْمَعُ أُو نَعْقِلُ ما كُنّا في أصحابِ السّعيرِ ﴾ وقال تعالىٰ: ﴿أَفَلَمْ يَسيروا في الأرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِها أُو آذانُ يَسْمَعُونَ بِها فإنّها لا تَعْمَىٰ الأَبْصارُ ولْكِنْ تَعمَى القُلُوبُ الّذي في الصّدورِ ﴾ فالآيات كها ترى يَسْمَعُونَ بها فإنّها لا تَعْمَىٰ الأَبْصارُ ولْكِنْ تَعمَى القُلُوبُ الّذي في الصّدورِ ﴾ فالآيات كها ترى تستعمل العقل في العلم الذي يستقل الإنسان بالقيام عليه بنفسه، والسمع في الإدراك الذي يستعين فيه بغيره مع سلامة الفطرة في جميع ذلك، وقال تعالىٰ: ﴿وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلّةِ إِبْراهِيمَ النّه مَنْ سَفِهُ نَفْسَهُ ﴾ وقد مرّ أنّ الآية بمنزلة عكس النقيض لقوله على العقلُ ما عُبِدَ بِهِ الرّحمٰنُ ... الحديث.

فقد تبيّن من جميع ما ذكرنا: أنّ المراد بالعقل في كلامه تعالىٰ هــو الإدراك الذي يــتمّ للإنسان مع سلامة فطرته، وبه يظهر معنى قوله سبحانه: ﴿كَذَٰلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُم آياتِهِ لَعَلَّكُم تَعقِلُونَ﴾ فبالبيان يتمّ العلم، والعلم مقدّمة للعقل ووسيلة إليه كما قال تعالىٰ: ﴿وَتِلكَ الأَمثالُ نَضرِبُها لِلنّاسِ وَما يَعقِلُها إلّا العالِمونَ﴾ ١٠٠٠.

(أنظر) ياب ۲۷۸۷، باب ۲۸۰۳، العلم: باب ۲۹۰۷.

البحار: ١ / ٩٦ باب ٢.

<sup>(</sup>١) الملك : ١٠.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ٣٤ .

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٣٠.

<sup>(</sup>٤) العنكبوت : ٤٣ .

<sup>(</sup>٥) تفسير الميزان: ٢ / ٢٤٧ ـ ٢٥٠.

#### ٢٧٩٧ ـ تَفسيرُ العَقل (٢)

١٣٣٩٨ ـ الإمامُ الحسنُ ﷺ ـ لمّا سَأَلَهُ أبوهُ ﷺ عَنِ العَقلِ ـ: حِفظُ قَلبِكَ ما استَودَعتَهُ ١٠٠.
 ١٣٣٩٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : العَقلُ حِفظُ التَّجارِبِ، وخَيرُ ما جَرَّبتَ ما وَعَظَكَ ١٠٠.

· ١٣٤٠ ـ عنه ﷺ : العَقلُ والعِلمُ مَقرونانِ في قَرَنِ لا يَفتَرِقانِ ولا يَتَبايَنانِ ٣٠.

١٣٤٠١ ــ الإمامُ الكاظمُ الله .. في وَصِيَّتِهِ فِيشامِ بنِ الحَكَمِ ــ: يا هِشامُ، إنَّ العَقلَ مَعَ العِلمِ فقالَ: ﴿وَتِلْكَ الأَمثالُ نَضرِبُها لِلنَّاسِ وما يَعْقِلُها إلّا الْعالِمُونَ﴾ ٣.

١٣٤٠٢ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ ؛ إنَّ الشَّتِيُّ مَن حُرِمَ نَفعَ ما أُوتِيَ مِنَ العَقلِ والتَّجرِبَةِ ١٠٠٠

(انظر) التجربة : باب ٤٩٦، العقل: باب ٢٨١٤.

#### ٢٧٩٨ ـ العُقولُ مَواهِبُ

١٣٤٠٣ ـ الإمامُ على ﷺ : العُقولُ مَواهِبُ، الآدابُ مَكاسِبُ ۞.

١٣٤٠٤\_الإمامُ الرَّضا لِمُثِلا : العَقلُ حَباءُ مِنَ اللهِ والأدَبُ كُلفَةُ ، فَمَن تَكَلَّفَ الأَدَبَ قَدَرَ عَلَيهِ ، ومَن تَكَلَّفَ العَقلَ لَم يَزدَدْ بِذٰلِكَ إِلَّا جَهلاً™.

(انظر) الأدب: باب ٦٥.

## ٢٧٩٩ ـ عَقَلُ الطَّبعِ وعَقَلُ التَّجرِبَةِ

١٣٤٠٥ ــ الإمامُ عليُّ ﷺ : العَقلُ عَقلانِ: عَقلُ الطَّبع وعَقلُ التَّــجرِبَةِ، وكِـــلاهُما يُـــؤَدّي

<sup>(</sup>١) معاني الأخيار : ٦٢/٤٠١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ١٧٨٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١٢/١٤/١.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الكتاب ٧٨.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ٢٢٧.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ١٨/٢٤/١.

المُنفَعَةُ ١٠٠

١٣٤٠٦ عنه ﷺ : العِلمُ عِلمانِ: مَطبوعُ ومَسموعُ ، ولا يَنفَعُ المَسموعُ إذا لَم يَكُنِ المَطبوعُ ٣٠.
١٣٤٠٧ عنه ﷺ : العَقلُ ولادَةُ ، والعِلمُ إفادَةُ ٣٠.

(انظر) التجربة: باب ٤٩٦، باب ٢٧٩٧، العلم : باب ٢٩١٢.

### ٢٨٠٠ ـ صيفاتُ العاقِلِ

١٣٤٠٨ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ : العاقِلُ مَن وَعَظَمَهُ التَّجارِبُ.».

١٣٤٠٩ عنه على : العاقِلُ يَطلُبُ الكَمَالَ، الجاهِلُ يَطلُبُ المَالَ ١٠٠٠

١٣٤١٠ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن أحرَزَ أمرَهُ ١٠٠.

١٣٤١١ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن صَدَّقَ أَقُوالَهُ أَفَعَالُهُ ٣٠.

١٣٤١٢ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن وَقَفَ حَيثُ عَرَفَ ٣٠.

١٣٤١٣ عنه على : العاقِلُ مَن عَقَلَ لِسانَهُ ١٠٠

١٣٤١٤ عنه على : العاقِلُ مَن يَزهَدُ فِها يَرغَبُ فِيهِ الجاهِلُ٥٠٠.

١٣٤١٥ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن أحسَنَ صَنائعَهُ، ووَضَعَ سَعيَهُ في مَواضِعِه ٣٠٠.

١٣٤١٦ ـ عنه على : العاقِلُ مَنِ اتَّهُمَ رَأْيَهُ، وَلَمْ يَثِقُ بِكُلِّ مَا تُسَوِّلُ لَهُ نَفْسُهُ ٥٠٠.

١٣٤١٧ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن سَلَّمَ إِلَى القَضاءِ وعَمِلَ بِالحَرَم ٥٣٠.

١٣٤١٨ ـ عنه على : العاقِلُ مَن صانَ لِسانَهُ عَنِ الغيبَةِ ١٠٠٠.

١٣٤١٩ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ لا يَتَكَلَّمُ إِلَّا بِحَاجَتِهِ أَو خُجَّتِهِ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) مطالب السؤول: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٣٣٨.

<sup>(</sup>٣)كنز الغوائد للكراجكيّ: ١ / ٥٦.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٨٥.

<sup>(</sup>١٤ ـ ١٥) غرر الحكم: ١٩٥٨، ١١١١، ١٣٩٠، ١٣٩١، ١٩٥١، ١٧٩٨، ١٧٩٨، ١٩٥٥، ٢١٩٥، ١٧٣٢.

١٣٤٠ ـ عنه عليه : العاقِلُ إذا سَكَتَ فَكَّرَ، وإذا نَطَقَ ذَكَرَ، وإذا نَظَرَ اعتَبَرَ ٥٠.

١٣٤٢١ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ إذا عَلِمَ عَمِلَ ، وإذا عَمِلَ أَخلَصَ ، وإذا أَخلَصَ اعتَزَلَ ٣٠.

١٣٤٢٢ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ يَعتَمِدُ عَلَىٰ عَمَلِهِ ، الجاهِلُ يَعتَمِدُ عَلَىٰ أَمَلِهِ ٣٠٠ ـ

١٣٤٣٣ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ يَجتَهدُ في عَمَلِهِ، ويُقَصِّرُ مِن أَمَلِهِ ﴿ ﴿.

٧٤٢٤ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ لا يَفرُطُ بِهِ عُنفٌ، ولا يَقعُدُ بِهِ ضَعفٌ ٠٠٠.

١٣٤٢٥ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ يَتَقاضَىٰ نَفْسَهُ عِمَا يَحِبُ عَلَيهِ، ولايَتَقاضَىٰ لِنَفْسِه عِمَا يَجِبُ لَهُ٠٠. ١٣٤٢٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : العاقِلُ لا يَستَخفُ بأحــَـد ٠٠٠.

١٣٤٢٧ \_عنه على : العاقِلُ مَن كانَ ذَلُولاً عِندَ إِجابَةِ الحَقِّ ١٠٠

١٣٤٢٨ عنه على : العاقِلُ لا يُحَدِّثُ عِا يُنكِرُهُ العُقولُ، ولا يَتَعَرَّضُ لِلتُّهُمَةِ ٥٠٠.

١٣٤٢٩ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : العاقِلُ يَأْلِفُ مِثلَهُ، الجاهِلُ يَمِيلُ إلى شَكلِه ٥٠٠٠.

١٣٤٣٠ عنه ﷺ : العاقِلُ لا يُحَدِّثُ مَن يَخافُ تَكذيبَهُ ، ولا يَسألُ مَن يَخافُ مَنعَهُ ، ولا يَقدُمُ عَلىٰ ما يَخافُ العُذرَمِنهُ ، ولا يَرجو مَن لا يُوثَقُ برَجائهِ ٣٠٠.

١٣٤٣١ ـ الإمامُ الكاظمُ على : إنَّ العاقِلَ لا يُحَدِّثُ مَن يَخافُ تَكذيبَهُ، ولا يَسأَلُ مَن يَخافُ مَنعَهُ، ولا يَعِدُ ما لا يَقدِرُ عَلَيهِ، ولا يَرجو ما يُعَنَّفُ بِرَجائهِ، ولا يَتَقَدَّمُ عَلَىٰ ما يَخافُ العَجزَ عَنهُ\*\*\*.

١٣٤٣٢ ... عنه على : إِنَّ العاقِلَ اللَّبيبَ مَن تَرَكَ ما لا طاقَةَ لَهُ بِهِ، وأَكثَرُ الصَّوابِ في خِلافِ الهَويُ ١٣٠٠.

١٣٤٣٣ ـ الإمامُ عليٌّ الله : إنَّ العاقِلَ يَتَّعِظُ بِالأَدَبِ، والبَهائمُ لا تَتَّعِظُ إلَّا بِالضَّربِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١ ـ ٦) غرر الحكم: ١٩٢٦، ١٩٣٦، ١٩٦١، ١٩٦٦، ٢٠٦٦.

<sup>(</sup>٧) تحف العقول : ٣٢٠.

<sup>(</sup>٨ ـ ٩) مصياح الشريعة: ٢٢٢ و ٢٢٣.

<sup>(</sup>١٠) غرر الحكم: ٣٢٧، ٣٢٦.

<sup>(</sup>١١) المحاسن: ١/ ٣١١/ ٦١٧.

<sup>(</sup>۱۲ ـ ۱۳) تحف العقول: ۳۹۰ و ۳۹۹.

<sup>(</sup>١٤) غرر الحكم: ٣٥٦٠.

١٣٤٣٤ ـ الإمامُ الكاظمُ على : إنَّ العاقِلَ رَضِيَ بِالدُّونِ مِنَ الدِّنيا مَعَ الحِكَةِ ، ولَم يَرضَ بِالدُّونِ مِنَ الحِكَةِ مَعَ الدِّنيا ؛ فَلِذٰلكَ رَبِحَت تِجارَتُهُم ".

١٣٤٣٥ ــ عنه ﷺ : إنَّ العاقِلَ الَّذي لا يَشغَلُ الحَلالُ شُكرَهُ، ولا يَغلِبُ الحَرامُ صَبرَهُ". ١٣٤٣٦ ــ عنه ﷺ : إنَّ لِكُلِّ شَيءٍ دَليلاً، ودَليلُ العَقلِ التَّفكُّرُ، ودَليلُ التَّفكُّرِ الصَّمتُ، ولِكُلِّ شَيءٍ مَطِيَّةٌ ومَطِيَّةُ العَقلِ التَّواضُعُ."

١٣٤٣٧ ـ الإمامُ عليَّ عليُّ ؛ ثَرَوَةُ العاقِلِ في عِلمِهِ وعَمَلِهِ، ثَرَوَةُ الجاهِلِ في مالِهِ وأَمَلِهِ ". ١٣٤٣٨ ـ عنه عليُّ : نِصفُ العاقِل احتِالُ، ونِصفُهُ تَغافُلُ ".

١٣٤٣٩ ـ عنه ﷺ : كَلامُ العاقِل قُوتُ، وجَوابُ الجاهِل سُكوتُ ٥٠.

١٣٤٤٠ عنه ﷺ : صَدرُ العاقِل صَندوقُ سِرَّهِ س.

١٣٤١ ـ عنه ﷺ : قَبيحُ عاقِل خَيرٌ مِن حَسَنِ جاهِلٍ ١٨٠.

١٣٤٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على الله الله الله العاقِلُ مِن جُحرٍ مَرَّ تَينِ٠٠٠.

١٣٤٤٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : غَضَبُ الجاهِلِ في قَولِهِ، وغَضَبُ العاقِلِ في فِعلِهِ ٣٠٠.

1٣٤٤٤ ــ رسولُ اللهِ عَيَّلِيُهُ : صِفَةُ العاقِلِ أَن يَحَلُمَ عَمَّن جَهِلَ عَلَيهِ، ويَتَجاوَزَ عَمَّن ظَلَمَهُ، ويَتَجاوَزَ عَمَّن ظَلَمَهُ، ويَتَواضَعَ لِمَن هُو دونَهُ، ويُسابِقَ مَن فَوقَهُ في طَلَبِ البِرِّ، وإذا أرادَ أَن يَتَكَلَّمَ تَدَبَّرَ؛ فإنْ كانَ خَيراً تَكَلَّمَ فَغَنِمَ، وإن كانَ شَرَّا سَكَتَ فسَلِمَ، وإذا عَرَضَت لَهُ فِتنَةُ استَعصَمَ بِاللهِ وأمسَكَ يَدَهُ ولِسانَهُ، وإذا رَأَىٰ فَضيلَةً انتَهَزَ بِها، لا يُفارِقُه الحَياءُ، ولا يَبدو مِنهُ الحِرصُ، فيلكَ عَـشرُ خِصالِ يُعرَفُ بها العاقِلُ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) الكافي: ١ / ١٧ / ١٢ .

<sup>(</sup>۲\_۳) الْكَافي: ۱۲/۱٦/۱.

<sup>(</sup>٤ ـ ٦) غرر الحكم: (٤٧٠٩ ـ ٤٧٠٩)، ٧٢٢٤.٩٩٦٨.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة: الحكمة ٦.

<sup>(</sup>٨) غرر الحكم: ٦٧٨٧.

<sup>(</sup>٩) الإختصاص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>۱۰) كنز الغوائد للكراجكتي: ١ /١٩٩.

<sup>(</sup>١١) تحف العقول: ٢٨.

### ٢٨٠١ ـ العقلُ والحِكمَةُ

١٣٤٤٥ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ وقَد سُئلَ عَنِ العاقِلِ ــ: هُوَ الَّذي يَضَعُ الشَّيءَ مَواضِعَهُ. فقيلَ: فَصِفْ لَنا الجاهِلَ، فقالَ: قَد فَعَلتُ ٠٠٠.

١٣٤٤٦ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن وَضَعَ الأشياءَ مَواضِعَها، والجاهِلُ ضِدُّ ذٰلكَ٣٠.

(انظر) العدل: باب ٢٥٤٤ حديث ١١٦٨١.

### ٢٨٠٢ ــ العَقَلُ وتَركُ الفُصُولِ

١٣٤٤٧ ـ الإمامُ عليُّ عليٌّ العاقِلُ مَن لا يُضَيِّعُ لَهُ نَفَساً فها لا يَنفَعُهُ ٥٠٠.

١٣٤٤٨ ـ الإمامُ الكاظمُ على : إنَّ المُقَلاءَ تَرَكوا فُضولَ الدَّنيا فكَيفَ الذُّنوبُ، وتَركُ الدِّنيا مِنَ الفَضلِ وتَركُ الذُّنوبِ مِنَ الفَرضِ (٤٠).

١٣٤٤٩ ـ الإمامُ علي علي الله : إذا قَلَّتِ العُقولُ كَثُرَ الفُضولُ ١٠٠

١٣٤٥٠ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن رَفَضَ الباطِلَ ٩٠.

١٣٤٥١ ـ عنه ﷺ : مَن أمسَكَ عَن الفُضول عَدَّلَت رَأْيَهُ العُقولُ ٣٠.

١٣٤٥٢ ـ عنه ﷺ : مَن كَثُرَ لَمُؤهُ قَلَّ عَقَلُهُ ٣٠.

١٣٤٥٣ ـ عنه على : ضَياعُ العُقولِ في طَلَب الفُضول ١٠٠.

١٣٤٥٤ ـ عنه عليه الله يعقِلْ مَن وَلِهُ بِاللَّعِبِ، وَاستُهتِرَ بِاللَّهِوِ وَالطَّرَبِ٥٠٠.

١٣٤٥٥ ـ عنه ﷺ : لا يَثوبُ العَقلُ مَعَ اللَّعِبِ٣٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة: الحكمة ٢٣٥.

<sup>(</sup>٢-٢) غرر الحكم: ٢١٦٣،١٩١١.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١٢/١٧/١.

<sup>(</sup>٥) غور الحكم: ٤٠٤٣.

<sup>(</sup>٦) الدرّة الباهرة: ٢١.

<sup>(</sup>٧- ١١) غرر الحكم: ١٠٥٨، ٨٤٢٦، ٨٥١٨، ٥٩٠١) غرر الحكم:

١٣٤٥٦ ـ عنه على : أفضَلُ العَقل مُجانَبَةُ اللَّهو ١٠٠٠.

(انظر) عنوان ٤٧٥ «اللغو»، ٤٧٨ «اللهو».

الإمامة (٣): باب ٢١٣ حديث ١١٣٩.

#### ٢٨٠٣ ـ العقلُ والعَمَلُ لِلآخِرَةِ

١٣٤٥٧ ــ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : مَن عَمَّرَ دارَ إقامَتِهِ فَهُوَ العاقِلُ ٣٠.

١٣٤٥٨ ـ عنه على : من عَقَلَ تَيَقَّظَ مِن غَفلَتِهِ، وتَأهَّبَ لِرِحلَتِهِ، وعَمَّرَ دارَ إقامَتِهِ ٣٠.

١٣٤٥٩ ــ عنه ﷺ : ما العاقِلُ إلّا مَن عَقَلَ عَنِ اللهِ وعَمِلَ لِلدَّارِ الآخِرَةِ(٣.

١٣٤٦٠ عنه عليه الله العاقِلَ مَن نَظَرَ في يَومِهِ لِغَدِهِ، وسَعَىٰ في فَكَاكِ نَفْسِهِ، وعَمِلَ لِما لا بُدَّ لَهُ مِنهُ ولا تَحيصَ لَهُ عَنهُ ١٠٠.

١٣٤٦١ عنه على : إنَّ العاقِلَ يَنبَغي أَن يَحذَرَ المَوتَ في هٰذِهِ الدَّارِ ، ويَحسُنُ لَهُ التَّأَهُّبُ قَبلَ أَن يَصِلَ إلىٰ دارٍ يَتَمَنَىٰ فيها المَوتَ فلا يَجِدُهُ ١٠٠.

١٣٤٦٢ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن زَهِدَ في دُنيا فانِيَةٍ دَنِيَّةٍ ، ورَغِبَ في جَنَّةٍ سَنِيَّةٍ خالِدَةٍ عالِيَةٍ ٣٠.

(انظر) الآخرة: باب ٢٧، باب ٢٨٢١.

#### ٢٨٠٤ ـ العَقلُ وطاعَةُ اللهِ

١٣٤٦٣ ــ رسولُ اللهِ ﷺ كمَّا قيلَ في رَجُلٍ نَصرانِيٍّ لَهُ بَيانٌ ووَقارُ وهَيبَةٌ: ما أعقَلَ لهٰ ذا النَّصرانِيُّ ! ــ: مَهُ، إنَّ العاقِلَ مَن وَحَّدَ اللهَ وعَمِلَ بِطاعَتِهِ ٣٠.

<sup>(</sup>١ ـ ٣) غرر الحكم: ٢٠٠١، ٨٩١٨، ٨٩٩٨.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٥-٧) غرر الحكم: ٣٥٧٠، ٣٦١١، ١٨٦٨.

<sup>(</sup>٨) تحف العقول: ٥٤.

١٣٤٦٤ ـ عنه ﷺ : إنَّ العاقِلَ مَن أطاعَ اللهَ وإن كانَ ذَميمَ المَنظَرِ حَقيرَ الحَطَرِ ١٠٠.

١٣٤٦٥ -عنه عَيْن للله عَن العَقل -: العَمَلُ بطاعَةِ اللهِ ، وإنَّ العُمَّالَ بطاعَةِ اللهِ هُمُ العُقلاءُ ٣٠.

١٣٤٦٦ ـ الإمامُ الصّادقُ عَلِيد ـ أيضاً ـ: ما عُبِدَ بِهِ الرَّحَمٰنُ وَاكتُسِبَ بِهِ الجَبِنانُ. قَالَ: قُلتُ: فَالَّذِي كَانَ فِي مُعَاوِيَةَ؟ فقالَ: تِلكَ النَّكراءُ، تِلكَ الشَّيطَنَةُ، وهِـيَ شَـبيهَةٌ بِـالعَقلِ ولَـيسَت بالعَقلِ٣٠.

١٣٤٦٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : العاقِلُ مَن تَوَرَّعَ عَنِ الذُّنوبِ، وتَنَزَّهَ مِنَ العُيوبِ...

١٣٤٦٨ ـ عنه على : هِمَّةُ العاقِلِ تَركُ الذُّنوبِ، وإصلاحُ العُيوبِ٣٠.

١٣٤٦٩ ـ عنه النُّل ؛ لَو لَم يَنْهَ اللَّهُ سُبحانَهُ عَن مَحَارِمِهِ لَوَجَبَ أَن يَجِتَنِبَهَا العاقِلُ ١٠٠.

١٣٤٧٠ ـ عنه ﷺ : أعقَلُكُم أطوَعُكُم ٣٠.

(انظر) الذنب: باب ١٣٦١، العلم: باب ٢٨٣٤.

### ٢٨٠٥ ـ العَقلُ وتَركُ اللَّذَاتِ

١٣٤٧١ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ العاقِلُ مَن غَلَبَ هَواهُ، ولَم يَبِعْ آخِرَتَهُ بِدُنياهُ ٥٠٠.

١٣٤٧٢ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن هَجَرَ شَهوَتَهُ، وباعَ دُنياهُ بآخِرَتِهِ ٣٠.

١٣٤٧٣ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ عَدُوُّ لَذَّتِهِ ، الجاهِلُ عَبدُ شَهوَتِهِ ٥٠٠.

١٣٤٧٤ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن عَصيٰ هَواهُ في طاعَةِ رَبِّهِ ٣٠٠.

١٣٤٧٥ ـ عنه على : العاقِلُ مَن غَلَبَ نُوازِعَ أَهُويَتِهِ ٥٠٠.

١٣٤٧٦ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن أماتَ شَهوَتَهُ، القَوِيُّ مَن قَمَعَ لَذَّتَهُ ٣٠٠.

١٣٤٧٧ عنه على : العاقِلُ مَن يَملِكُ نَفسَهُ إذا غَضِبَ، وإذا رَغِبَ، وإذا رَهَبَ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) البحار: ١/ ١٦٠ / ٣٩.

<sup>(</sup>٢) روضة الواعظين: ٨.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١ / ١١ / ٣.

<sup>(</sup>٤) غور العكم: ١٧٣٧.

<sup>(</sup>٥) كنز الغوائد للكراجكي: ١ / ٢٠٠.

<sup>(</sup>١٤\_٦) غررالحكم: ١٩٥٥، ٢٨٣٠، ١٩٨٣، ١٧٢٧، (٤٤٩\_٤٤٨)، ٧٤٧، (١١٩٥،١١٩٤), ٢١٨١. (٢٠١٥،

١٣٤٧٨ عنه ﷺ : عَجَباً لِلعاقِلِ ؛ كَيفَ يَنظُرُ إلى شَهوَةٍ يُعقِبُهُ النَّظُرُ إلَيها حَسرَةً ؟ ١٣٠ منه عليه : شِيمَةُ العُقلاءِ قِلَّةُ الشَّهوَةِ ، وقِلَّةُ الغَفلَةِ ٣٠.

١٣٤٨٠ ــ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : إنَّ العاقِلَ لا يَكذِبُ وإن كانَ فيهِ هَواهُ٣٣.

### ٢٨٠٦ ـ العَقلُ ومَعرِفَةُ الخَيرِ والشَّرِّ

#### ٢٨٠٧ ـ ما يكونُ لِلعاقِل

١٣٤٨٢ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ الله اقِل في كُلِّ عَمَلِ ارتِياضٌ ١٠٠.

١٣٤٨٣ ـ عنه ﷺ : لِلعاقِلِ في كُلِّ عَمَلٍ إحسانُ، لِلجاهِلِ في كُلِّ حالَةٍ خُسرانُ ٣٠.

١٣٤٨٤ ـ عنه على : لِلعاقِلِ فِي كُلِّ كَلِمَةٍ نُبلُ ٣٠.

#### ۲۸۰۸ ــ ما يَجِبُ عَلَى العاقِلِ

١٣٤٨٥ ـ الإمامُ الصادقُ على العاقِلِ أن يَكونَ عارِفاً بِزَمانِهِ، مُقبِلاً عَلَىٰ شَأْنِهِ، حافِظاً للسانه (۵

١٣٤٨٦ ــ الإمامُ عليُّ ﷺ : عَلَى العاقِلِ أَن يُحصِيَ عَلَىٰ نَفسِهِ مَساوِيَهَا فِي الدِّينِ والرَّأيِ والأخلاقِ والأدَبِ، فيَجمَعَ ذلكَ في صَدرِهِ أَو في كِتابٍ ويَعمَلُ في إِزالَتِها...

<sup>(</sup>١) كنز الفوائد للكراجكتي: ١ / ٢٠٠.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٥٧٧٦.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١ / ١٩ / ١٢.

<sup>(</sup>٤) مطالب السؤول: ٤٩.

<sup>(</sup>٥\_٧) غرر الحكم: ٧٣٢٩.(٧٣٢٨، ٧٣٢٩). ٧٣٣٤.

<sup>(</sup>٨) الكافي: ٢٠/١١٦/٢.

<sup>(</sup>٩) مطالب السؤول: ٤٩.

١٣٤٨٧ ـ عنه على : حَتَّى عَلَى العاقِلِ العَمَلُ لِلمَعادِ، وَالاستِكثارُ مِنَ الزّادِ ٥٠٠.

٨٨٤٨ ـ عنه ﷺ : حَقٌّ عَلَى العاقِلِ أَن يَستَديمَ الاستِرشادَ، ويَترُكَ الاستِبدادَ...

١٣٤٨٩ ــ عنه ﷺ : إنَّهُ لابُدَّ لِلعاقِلِ مِن أَن يَنظُرَ فِي شَأَنِهِ، فَلْيَحفَظُ لِسانَهُ، وَلْيَعرِفُ أَهلَ زَمانِهِ٣٠.

### ٢٨٠٩ ـ ما يَنبَغي لِلعاقِلِ

١٣٤٩٢ ـ الامام الكاظمُ على : يَنبَغَي لِلعاقِلِ إذا عَمِلَ عَمَلاً أَن يَستَحيِيَ مِنَ اللهِ \_إذ تَفَرَّدَ لَهُ بِالنَّعَم ـ أن يُشارِكَ في عَمَلِهِ أَحَداً غَيرَهُ ٥٠٠.

١٣٤٩٣ ـ الإمامُ الصّادقُ على : يَنبَغي لِلعاقِلِ أَن يَكونَ صَدوقاً لِيُؤمَنَ عَلَىٰ حَديثِهِ، وشَكوراً لِيَستَوجِبَ الزِّيادَةَ ٣٠.

### ٢٨١٠ ـ ما لا يَنبَغي لِلعاقِلِ

١٣٤٩٤ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: لا يَنبَغي لِلعاقِلِ أن يَكونَ ظاعِناً إلّا في ثَلاثٍ: مَرَمَّةٍ لِمَعاشٍ، أو تَزَوُّدٍ لِمَعادٍ، أو لَذَّةٍ في غَيرٍ مُحْرَّمٍ<sup>٨٠</sup>.

١٣٤٩٥ ـ الإمامُ الصادقُ عَلَىٰ كُلِّ تَلاثَةُ أَشياءَ لا يَنبَغي لِلعاقِلِ أَن يَنساهُنَّ عَلَىٰ كُلِّ حالٍ: فَناءُ الدّنيا، وتَصَرُّفُ الأحوالِ، والآفاتُ الَّتي لا أمانَ لَها ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١-١) غرر الحكم: ٤٩٢٤، ٤٩٢٣.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسيّ: ١٤٦ / ٢٤٠.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) غرر الحكم: ١٠٩٤٤، ١٠٩٥٤.

<sup>(</sup>٦) البحار : ١/ ١٥٥ / ٣٠.

<sup>(</sup>٧) تحف العقول : ٣٦٤.

<sup>(</sup>٨) الفقيد: ٤ / ٣٥٦ / ٢٢٧٥.

<sup>(</sup>٩) تحف العقول: ٣٢٤.

#### ٢٨١١ ـ أعقَلُ النَّاسِ

١٣٤٩٦ - رسولُ اللهِ ﷺ: ألا وإنَّ أعقَلَ النَّاسِ عَبدُ عَرَفَ رَبَّهُ فأطاعَهُ ، وعَرَفَ عَدُوَّهُ فعَصاهُ ، وعَرَفَ عَدُوَّهُ فعَصاهُ ،

١٣٤٩٧ ـ عنه ﷺ : أعقَلُ النَّاسِ مُحسِنُ خانفُ، وأجهَلُهُم مُسيءٌ آمِنُ٣٠.

١٣٤٩٨ ـ الإمامُ على على الله : أعقَلُ النّاس أبعَدُهُم عَن كُلِّ دَنِيَّةٍ ٣٠.

١٣٤٩٩ عنه على : أعقَلُ النَّاسِ أحياهُم ١٠٠

١٣٥٠٠ عنه ع : أعقَلُ النّاسِ أقرَبُهُم مِنَ اللهِ ١٠٠٠

١٣٥٠١ عنه على : أعقَلُ النّاسِ مَن لا يَتَجاوَزُ الصَّمتَ في عُقوبَةِ الجُهَّالِ ١٠٠.

١٣٥٠٢ ـ عنه ﷺ : أعقَلُ النَّاسِ مَن غَلَبَ جِدُّه هَرَلَهُ، وَاستَظْهَرَ عَلَىٰ هَواهُ بِعَقلِهِ ٣٠.

١٣٥٠٣ عنه ﷺ : أعقَلُ النّاسِ مَن ذَلَّ لِلحَقِّ فأعطاهُ مِن نَفسِهِ ، وعَزَّ بِالحَقِّ فَلَم يُهِنْ إقامَتَهُ وحُسنَ العَمَل به ١٠٠٠.

١٣٥٠٤ ـ عنه على : أعقَلُ النّاس أنظَرُهُم في العَواقِب ٩٠٠.

١٣٥٠٥ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْنَ : أعقَلُ النَّاسِ أَشَدُّهُم مُداراةً لِلنَّاسِ ٥٠٠.

١٣٥٠٦ ـ الإمامُ على ﷺ : أعقلكُم أطوَعُكُم ١٠٠٠.

١٣٥٠٧ ـ عنه ﷺ : أعقَلُ النَّاسِ مَن كانَ بِعَيبِهِ بَصيراً ، وعَن عَيبِ غَيرِه ضَريراً ٥٠٠.

٨٠٥٠٨ ـ لقمانُ الله ـ لابنِه وهُوَ يَعِظُهُ ـ: تَواضَعْ لِلحَقِّ تَكُن أعقَلَ النّاس ٥٠٠.

١٣٥٠٩ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أفضَلُ النّاسِ عَقلاً أحسَنُهُم تَقديراً لِمَعاشِهِ، وأَشَدُّهُمُ اهتِماماً بإصلاح مَعادِهِ ١٠٠٠.

 <sup>(</sup>١) أعلام الدين: ٣٣٧/ ١٥.
 (٢) البحار: ٧٧/ ١٦٥/ ٢.

<sup>(</sup>٣-١) غور الحكم: ٣٠٠٧، ٢٠٠٠، ٢٢٢٨، ٢٢٦٢، ٥٣٥٥، ٢٥٦٦، ٢٢٦٧

<sup>(</sup>١٠) أمالي الصدوق: ٢٨ / ٤.

<sup>(</sup>١١ ـ ١٢) غرر الحكم: ٢٨٣٠, ٣٢٣٣.

<sup>(</sup>۱۳) الكافي: ۱۲/۱٦/۱.

<sup>(</sup>١٤) غور الحكم: ٣٣٤٠.

١٣٥١- رسولُ اللهِ ﷺ : أَكْمَلُ النَّاسِ عَقلاً أَخْوَفُهُم لِلْهِ وأَطْوَعُهُم لَهُ ١٠.

### ٢٨١٢ ـ أنقَصُ النَّاسِ عَقلاً

١٣٥١١ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : أَنقَصُ النّاسِ عَقلاً أَخْوَفُهُم لِلسُّلطانِ وأَطْوَعُهُم لَهُ ٣٠.
١٣٥١٢ ــ الإمامُ الصّادقُ عَلَى : أَنقَصُ النّاسِ عَقلاً مَن ظَلَمَ دُونَهُ ، ولَم يَصفَحْ عَمَّنِ اعتَذَرَ إِلَيهِ ٣٠.

(انظر) باب ٢٨٢٠.

### ٢٨١٣ ـ مَن هُوَ لَيسَ بِعاقِلِ

#### الكتاب

﴿لا يُقاتِلُونَكُمْ جَمِيعاً إِلَّا فِي قُرَى مُحَصَّنَةٍ أَوْ مِن وَراءِ جُدُرٍ بَأْسُهُمْ بَيْنَهُمْ شَدِيدٌ تَخْسَبُهُمْ جَمِيعاً وَقُلُوبُهُمْ شَتَّىٰ ذٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ﴾".

﴿وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَاكُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيرِ﴾ ٣٠.

﴿ وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلَاةِ اتَّخَذُوهَا هُزُواً وَلَعِباً ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لا يَعْقِلُونَ ﴾ ٣٠.

﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُوَلَـوْ كَـانَ آبــاؤُهُمْ لا يَغْقِلُونَ شَيْئاً وَلا يَهْتَدُونَ﴾ ٣.

﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِما لا يَسْمَعُ إِلَّا دُعاءً وَنِداءً صُمٌّ بُكُمٌ عُمْيُ فَـهُمْ لا يَعْقُلُونَ ﴾ ١٠٠.

١٣٥١٣ - الإمامُ عليُّ اللهِ : أُفِّ لَكُم ! لَقَد سَنمتُ عِتابَكُم ! أَرْضِيتُم بِالحَيَاةِ الدَّنيا مِنَ الآخِرَةِ

<sup>(</sup>١ ـ ٢) تحف العقول: ٥٠.

<sup>(</sup>٣) الدرّة الباهرة: ٣١.

<sup>(</sup>٤) الحشر : ١٤.

<sup>(</sup>٥) الملك: ١٠.

<sup>(</sup>٦) المائدة: ٨٥.

<sup>(</sup>٧ ـ ٨) البقرة: ١٧١، ١٧١.

عِوَضاً ؟! وبِالذُّلِّ مِنَ العِزِّ خَلَفاً ؟! إذا دَعوتُكُم إلى جِهادِ عَدُوِّكُم دارَت أَعيُنُكُم، كَأَنَّكُم مِنَ المَوتِ في غَمرَةٍ، ومِنَ الذُّهولِ في سَكرَةٍ، يُرتَّعُ عَلَيكُم حِواري فتَعمَهونَ، وكأنَّ قُلوبَكُم مَأْلُوسَةٌ فأنتُم لا تَعقِلونَ ! " مَالُوسَةٌ فأنتُم لا تَعقِلونَ ! "

١٣٥١٤ عنه ﷺ - مِن كلامهِ لأهلِ الكوفةِ -: أَيُّهَا القَومُ الشَّاهِدَةُ أَبدائُهُم، الغائبَةُ عَنهُم عُقولهُمُ ، الْمُعْتَلِفَةُ أهواؤهُم، المُبتَلىٰ بِهِم أَمَراؤهُم، صاحِبُكُم يُطيعُ اللهَ وأنتُم تَعصونَهُ، وصاحِبُ أهلِ الشَّام يَعصي اللهَ وهُم يُطيعونَهُ !\*\*

١٣٥١٥ ـ عنه ﷺ : أَيَّتُهَا النَّفُوسُ الْمُعْتَلِفَةُ، والقُلُوبُ المُتَشَتَّتُهُ، الشَّاهِدَةُ أَبدائُهُم، والغائبَةُ عَنهُم عُقولُهُم، أظأرُكُم عَلَى الحَقِّ وأنتُم تَنفِرونَ عَنهُ نُفورَ المِعزىٰ مِن وَعوَعَةِ الأَسَدِ إِسَّ

١٣٥١٦ ـ عنه ﷺ \_ في صِفَةِ أهلِ الدّنيا ـ: نَعَمُ مُعَقَّلَةُ (مُغَفَّلَةٌ) ، وأخرىٰ مُهمَلَةٌ ، قَد أَضَلَّت عُقولَها ، ورَكِبَت مجهولَها (٤٠٠.

١٣٥١٧ ـ عنه عليه النَّاسُ اعلَموا أَنَّهُ لَيسَ بِعاقِلٍ مَنِ انزَعَجَ مِن قَولِ الزُّورِ فيهِ ٥٠٠. (انظر) المجنون: باب ٥٧٠.

#### ٢٨١٤ ـ ما يَزيدُ العَقلَ

١٣٥١٨ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ : العَقلُ غَريزَةٌ تَزيدُ بِالعِلمِ والتَّجارِبِ٣٠.

١٣٥١٩ ـ عنه على : أعوَنُ الأشياءِ عَلَىٰ تَزكِيَةِ العَقلِ التَّعليمُ ٣٠.

١٣٥٢-عنه ﷺ : إنَّكَ مَوزُونٌ بِعَقَلِكَ، فَزَكِّهِ بِالعِلمِ ٩٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٣٤. دوران الأعين : اضطرابها من الجزع ، غمرة الموت : الشدّة التي ينتهي إليها المحتضر ، يُرتُج بمعنى يُغلق، العوار : المخاطبة ومراجعة الكلام، تعمهون: تتحيّرون ، المألوسة : المخلوطة بمسّ الجنون . (كما في هامش نهج البلاغة ضبط الدكتور صبحى الصالح).

<sup>(</sup>٢ ـ ٤) نهج البلاغة: الخطبة ٩٧ و ١٣١ والكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ١ / ٥٠ / ١٤.

<sup>(</sup>٦-٨) غرر الحكم: ٣٨١٢.٣٢٤٦.١٧١٧.

١٣٥٢١ ـ الإمامُ الصادقُ على : كَثرَهُ النَّظَرِ في العِلم يَفتَحُ العَقلَ ١٠٠.

١٣٥٢٢ ـ عنه على : كَثرَةُ النَّظَرِ في الحِيكيةِ تَلقَحُ العَقلُ ٣٠.

١٣٥٢٣ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ عَلَيْهِ : آدابُ العُلَماءِ زِيادَةُ في العَقلِ... وكَفُّ الأذىٰ مِن كَمالِ العَقل™.

١٣٥٢٤ - الإمامُ عليٌّ على إلى المورد أسباب العقل رحمةُ الجهَّالِ ٣٠.

(انظر) التجارة: باب ٤٢٦، ٤٢٧.

#### ٢٨١٥ ــ ما يُكمِلُ العَقلَ

المَّامُ الصَّادَقُ عَلِيْ ؛ لا يُعَدُّ العاقِلُ عاقِلاً حَتَّىٰ يَستَكَمِلَ ثَلاثاً ؛ إعطاءَ الحَقِّ مِن نَفسِهِ عَلَىٰ حالِ الرِّضا والغَضَبِ، وأن يَرضَىٰ لِلنَّاسِ ما يَرضَىٰ لِنَفسِهِ، واستِعمالَ الحِلمِ عِـندَ العَثرَةِ٠٠.

١٣٥٢٦ عنه على : كَمَالُ العَقلِ في ثَلاثَةٍ : التَّواضُعِ شِهِ ، وحُسنِ اليَقينِ ، والصَّمتِ إلَّا مِن خَيرٍ ™. ١٣٥٢٧ ــ الإمامُ عليَّ عليٌّ عليٌّ : بِتَركِ ما لا يَعنيكَ يَتِمُّ لَكَ العَقلُ ٣.

١٣٥٢٨ ـ الإمامُ الحسينُ ﷺ ـ لَمَا تَذاكَروا العَقلَ عِندَ مُعاوِيَةَ ــ: لا يَكُمُلُ العَقلُ إِلَّا بِاتِّباعِ الحَقُّ، فقالَ مُعاوِيَةُ: ما في صُدورِكُم إِلَّا شَيءٌ واحِدُ؞ ﴿

١٣٥٢٩ ــرسولُ اللهِ عَلِيَالَةُ : قَسَمَ اللهُ العَقلَ ثَلاثَةَ أجزاءٍ ، فَن كُنَّ فيهِ كَمُلَ عَقلُهُ ، ومَن لَم يَكُنَّ فَلا عَقلَ لَهُ : حُسنُ المَعرِفَةِ بِاللهِ ، وحُسنُ الطَّاعَةِ للهِ ، وحُسنُ الصَّبرِ عَلَىٰ أمرِ اللهِ ٣٠.

-١٣٥٣- الإمامُ علي علي حكانَ يقولُ -: ما عُبِدَ اللهُ بِشَيءٍ أفضَلَ مِنَ العَقلِ، وما تَمَّ عَقلُ امرِيّ

<sup>(</sup>١) الدعوات للراونديّ : ٢٢١ / ٦٠٣.

<sup>(</sup>٢ ـ ٣) تحف العقول: ٣٦٤، ٢٨٣.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٩٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول: ٣١٨.

<sup>(</sup>٦) الاختصاص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ٤٢٩١.

<sup>(</sup>٨) أعلام الدين : ٢٩٨.

<sup>(</sup>٩) تحف المقول: ٥٤.

حَتَىٰ يَكُونَ فيهِ خِصَالُ شَتَىٰ: الكُفرُ والشَّرُّ مِنهُ مَأْمُونَانِ، والرُّشدُ والخَيرُ مِنهُ مَأْمُولانِ، وفَصَلُ مَالَهِ مَبذُولٌ، وفَصَلُ قَولِهِ مَكفُوفٌ، ونَصيبُهُ مِنَ الدِّنيا القُوتُ، لا يَشْبَعُ مِنَ العِلمِ دَهرَهُ، الذُّلُّ أَحَبُّ إلَيهِ مِنَ الشَّرَفِ، يَسْتَكْبَرُ قَليلَ المُعروفِ أَحَبُّ إلَيهِ مِنَ الشَّرَفِ، يَسْتَكْبَرُ قَليلَ المُعروفِ مِن غَيرِهِ، وَالتَّواضُعُ أَحَبُّ إلَيهِ مِنَ الشَّرَفِ، يَسْتَكْبَرُ قَليلَ المُعروفِ مِن غَيرِهِ، ويَرَى النَّاسَ كُلَّهُم خَيراً مِنهُ، وأَنَّهُ شَرُّهُم في نَفسِهِ، ويَرَى النَّاسَ كُلَّهُم خَيراً مِنهُ، وأَنَّهُ شَرُّهُم في نَفسِهِ، ويَرَى النَّاسَ كُلَّهُم خَيراً مِنهُ، وأَنَّهُ شَرُّهُم في نَفسِهِ، ويَرَى النَّاسَ كُلَّهُم خَيراً مِنهُ، وأَنَّهُ شَرُّهُم في نَفسِهِ، ويَرَى النَّاسَ كُلَّهُم خَيراً مِنهُ، وأَنَّهُ شَرُّهُم مِن

الموسولُ اللهِ عَلَيْهُ : لَم يُعبَدِ اللهُ عَزَّوجلَّ بِشَيءٍ أفضَلَ مِنَ العَقلِ، ولا يَكُونُ المُؤمِنُ عَاقِلاً حَتَىٰ يَجَتَمِعَ فيهِ عَشرُ خِصَالٍ: الحَيرُ مِنهُ مَأْمُولُ، والشَّرُّ مِنهُ مَأْمُونُ، يَستَكْثِرُ قَليلَ الحَيرِ مِن نَفْسِهِ، ولا يَسأَمُ مِن طَلَبِ العِلْمِ طُولَ عُمرِهِ، ولا يَستَكَثِرُ مُ لِلهَ عَنْ الْخَيْرِ مِن نَفْسِهِ، ولا يَسأَمُ مِن طَلَبِ العِلْمِ طُولَ عُمرِهِ، ولا يَستَكَثِرُ مُ الدّنيا بِطُلَابِ الحَوائِجِ قِبَلَهُ، الذَّلُّ أَحَبُ إلَيهِ مِنَ العِزِّ، والفَقرُ أَحَبُ إلَيهِ مِنَ الغِيْ، نَصِيبُهُ مِنَ الدّنيا القُوتُ، والعاشِرَةُ وما العاشِرَةُ: لا يَرِي أَحَداً إلاّ قالَ: هُوَ خَيرٌ مِني وأتقىٰ ...، فإذا رَأَىٰ مَن هُو خَيرٌ مِنهُ وأدنىٰ قالَ: عَسىٰ خَيرُ هٰذا خَيرٌ مِنهُ وأدنىٰ قالَ: عَسىٰ خَيرُ هٰذا خَيرٌ مِنهُ وأتقَا، وَقَرَّهُ ظَاهِرٌ، وعَسىٰ أَن يُحْتَمَ لَهُ بِخَيرٍ، فإذا فَعَلَ ذٰلِكَ فقد عَلا جَدُهُ وسادَ أهلَ زَمانِهِ ". باطِنٌ، وشَرُّهُ ظاهِرٌ، وعَسىٰ أَن يُحْتَمَ لَهُ بِخَيرٍ، فإذا فَعَلَ ذٰلِكَ فقد عَلا جَدُهُ وسادَ أهلَ زَمانِهِ ". الطِنُ، وشَرُّهُ ظاهِرٌ، وعَسىٰ أَن يُحْتَمَ لَهُ بِخَيرٍ، فإذا فَعَلَ ذٰلِكَ فقد عَلا جَدُهُ وسادَ أهلَ زَمانِهِ ".

البحار: ٥/١٠٩/١ و ٦ وص ١٤٠. ٨٧/٣٣٦/٧٨.

#### ٢٨١٦ ـ ما يُعتَبَرُ بِهِ العَقلُ

١٣٥٣٢ ـ الإمامُ عليُّ عليٌّ : كَيفِيَّةُ الفِعلِ تَدُلُّ عَلَىٰ كَمِّيَّةِ العَقل ".

١٣٥٣٣ ـ الإمامُ الصّادقُ على الله : يُستَدَلُّ بِكِتابِ الرَّ جُلِ عَلَىٰ عَقلِهِ ومَوضِعِ بَصيرَتِهِ ، وبِرَسولِهِ عَلَىٰ فَهمِهِ وفِطنَتِهِ (\*\*).

<sup>(</sup>۱) الكافي: ١ / ١٨ / ١٢.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ٤٣٣ / ١٧.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ٧٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) المحاسن: ١ / ٣١٦ / ٦١٨.

١٣٥٣٤ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : يُستَدَلُّ عَلَىٰ عَقلِ الرَّجُلِ بِالتَّحَلِّي بِالعِفَّةِ والقَناعَةِ ٣٠.

١٣٥٣٥ ـ عنه على : يُستَدَلُّ عَلى عَقلِ كُلِّ امرِيِّ بِما يَجري عَلَى لِسانِهِ ٣٠.

١٣٥٣٦ ـ عنه على الله على عَقلِ الرَّجُلِ بِكَثْرَةِ وَقارِهِ، وحُسنِ احتِمَالِهِ ٣٠.

١٣٥٣٧ ـ عنه ﷺ : رَسولُكَ تَرجُمانُ عَقلِكَ، وكِتابُكَ أَبلَغُ مَا يَنطِقُ عَنكَ ١٠٠

١٣٥٣٨ ـ عنه عليه : ثَلاثَةُ تَدُلُّ عَلَىٰ عُقولِ أَربابِها: الرَّسولُ، والكِتابُ، والهَدِيَّةُ ١٠٠

١٣٥٣٩ ـ الإمامُ الصّادقُ عليه : إذا أَرَدتَ أَن تَختَبِرَ عَقلَ الرَّجُلِ فِي مَجلِسٍ واحِدٍ فحَدِّثُهُ فِي خِللِ حَديثِكَ بِما لا يَكُونُ، فإن أَنكَرَهُ فهُوَ عاقِلٌ، وإن صَدَّقَهُ فهُوَ أَحمَقُ ١٠٠.

١٣٥٤٠ ـ الإمامُ عليٌّ للطِّلا : سِتَّةٌ تُختَبَرُ بِها عُقولُ النَّاسِ: الحِلمُ عِندَ الغَضَبِ، والصَّبرُ عِندَ الرَّهَبِ، والقَصدُ عِندَ الرَّغَبِ، وتَقوىٰ اللهِ في كُلِّ حالٍ، وحُسنُ المُداراةِ، وقِلَّةُ المُهاراةِ™.

١٣٥٤١ حنه ﷺ : سِتَّـةٌ تُحْتَبَرُ بِها عُقولُ الرَّجالِ : المُصاحَبَةُ ، والمُعامَلَةُ ، والوِلايَةُ ، والعَزلُ ، والغَزلُ ، والغَفِيٰ ، والفَقرُ ٩٠٠ .

١٣٥٤٢ ـ عند الله : ثَلاثُ يُتَحَنُّ بها عُقولُ الرِّجالِ، هُنَّ: المالُ، والوِلايَةُ، والمُصيبَةُ ١٠٠

١٣٥٤٣ ـ عنه ﷺ : عِندَ بَديهَةِ المَقالِ تُحْتَبَرُ عُقُولُ الرِّجال ٣٠٠.

١٣٥٤٤ عنه ﷺ : كُنْ حَسَنَ المَقَالِ، جَميلَ الأفعالِ، فإنَّ مَقَالَ الرَّجُلِ بُرهانُ فَـضلِهِ،
 وفِعالُهُ عُنوانُ عَقلِهِ ٥٠٠.

١٣٥٤٥ ـ عنه ﷺ : كَثْرَةُ الصَّوابِ تُنبئُ عَن وُفورِ العَقلِ ١٣٠٠.

١٣٥٤٦ ـ عنه ﷺ : رَزَانَةُ العَقلِ تُحْتَبَرُ فِي الرِّضا والحُزُنِ ٥٠٠٠.

١٣٥٤٧ ـ عنه على : رَأْيُ الرَّجُلِ ميزانُ عَقلِهِ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١-٣) غرر الحكم: ١٠٩٥٦، ١٠٩٥٥، ١٠٩٧٥،

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الحكمة ٣٠١.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٤٦٨١.

<sup>(</sup>٦) الاختصاص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٧٤ ع) غرر الحكم: ٥٦٠٨، ٥٦٠٨، ٢٢١٦، ٢٧١٧، ٧٠٩١، ٥٤٢٠، ٥٤٣٠، ٥٤٣٠

عنوان ٣٢٦ «الطينة»، عنوان ٤٨٢ «الامتحان».

#### ٢٨١٧ ـ مِن عَلاماتِ العَقل

١٣٥٤٩ ــرسولُ اللهِ ﷺ: ألا وإنَّ مِن عَلاماتِ العَقلِ التَّجافي عَن دارِ الغُرورِ ، والإِنابَةُ إلىٰ دارِ الخُلودِ ، والتَّزَوُّدُ لِسُكنَى القُبورِ ، والتَّأَهُّ بُ لِيَومِ النَّسورِ ٣٠.

١٣٥٥٠ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : إنَّ مِن عَلامَةِ العاقِلِ أن يَكونَ فيهِ ثَلاثُ خِصالٍ : يُجيبُ إذا سُئلَ، ويَنطِقُ إذا عَجَزَ القَومُ عَنِ الكَلامِ، ويُشيرُ بِالرَّأْيِ الَّذي يَكونُ فيهِ صَلاحُ أَهلِهِ، فَمَن لَم يَكُن فيهِ مِن هٰذِهِ الخِصالِ الثَّلاثِ شَيءُ فهُوَ أَحمَقُ٣.

(انظر) القلب: باب ٣٣٩٤. البحار: ١٠٦/١ ياب ٤.

### ٢٨١٨ ـ ما يَدُلُّ عَلَىٰ قُوَّةِ العَقلِ

١٣٥٥١ ـ الإمامُ عليُّ اللَّهِ : كَثْرَةُ الصَّوابِ تُنبِيُّ عَن وُفورِ العَقلِ ٣٠.

١٣٥٥٢ ـ عنه على : إذا تَمَّ العَقلُ نَقَصَ الكَلامُ ١٠٠.

١٣٥٥٣ \_ عنه على : إذا كَمُلَ العَقلُ نَقَصَتِ الشَّهوَةُ٥٠.

<sup>(</sup>١) معدن الجواهر : ٦٠.

<sup>(</sup>٢) أعلام الدين: ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ١٢/١٩/١.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٧٠٩١.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: العكمة ٧١، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد:١٨ / ٢١٧.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ٤٠٥٤.

١٣٥٥٤ \_ عنه على : مِن كَبال عَقلِكَ استِظهارُكَ عَلَىٰ عَقلِكَ ٥٠٠.

١٣٥٥٥ ـ عنه على : مَن كَمُلَ عَقلُهُ استَهانَ بِالشَّهُواتِ ١٣.

١٣٥٥٦ - عنه على : من قوى عَقلُهُ أكثرَ الاعتبارُ ٣.

١٣٥٥٧ ـ عنه عليه الله عن مَن سَخَت نَفسُه عَن مَواهِبِ الدَّنيا فقَدِ استَكمَلَ العَقلَ ٥٠٠.

١٣٥٥٨ \_ عنه على : أَدَلُّ شَيءٍ عَلَىٰ غَزارَةِ العَقلِ حُسنُ التَّدبيرِ٠٠٠.

١٣٥٥٩ - عنه على : المَرءُ يَتَغَيَّرُ في ثَلاثٍ : القُربِ مِنَ المُلُوكِ ، والوِلاياتِ ، والغَناءِ من الفَقرِ ،

فَنَ لَمَ يَتَغَيَّرُ فِي هٰذهِ فَهُوَ ذو عَقلٍ قَويمٍ وخُلقٍ مُستَقيمٍ<sup>٨٠</sup>.

-١٣٥٦ عنه ﷺ : مَن كَمُلَ عَقلُهُ حَسُنَ عَمَلُهُ ٣٠.

١٣٥٦١ عنه ﷺ في وَصفِ السّالِكِ الطَّريقَ إلَى اللهِ سُبحانَهُ ـ: قَد أحيا عَقلَهُ وأماتَ نَفسَهُ، حَتَّىٰ دَقَّ جَليلُهُ، ولَطُّفَ غَليظُهُ، وَبَرَقَ لَهُ لامِعُ كَثيرُ البَرقِ، فأبانَ لَـهُ الطَّريقَ وسَـلَكَ بِـه السَّبيلَ ٣٠.

(انظر) باپ ۲۸۱۵.

#### ٢٨١٩ ـ ما يُضعِفُ العَقلَ

١٣٥٦٢ ــ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : ذَهابُ العَقلِ بَينَ الهَوى والشَّهوَةِ ٣٠.

١٣٥٦٣ ـ عنه على : ضَياعُ العُقولِ في طَلَبِ الفُضولِ ١٠٠٠.

١٣٥٦٤ ـ الإمامُ الباقرُ على : ما دَخَلَ قَلْبَ امرِي شَيءُ مِنَ الكِبرِ إِلَّا نَقَصَ مِن عَقلِهِ ٥٠٠٠ ـ الإمامُ على على الله : عُجبُ المرء بنفسِهِ أَحَدُ حُسّادِ عَقلِهِ ٥٠٠٠ .

<sup>(</sup>١ ـ ٦) غرر الحكم: ٢١٣٣.٣١٥١، ٨٩٠٤. ٨٩٠٤، ٢١٣٣.

<sup>(</sup>٧) الخصال: ٦٣٣ / ١٠.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة: الخطبة - ٢٢.

<sup>(</sup>٩ ـ ١٠) غرر العكم: ١٨٥٥، ١٩٥١.

<sup>(</sup>۱۱) البحار: ۱٦/١٨٦/٧٨.

<sup>(</sup>١٢) نهج البلاغة: الحكمة ٢١٢.

١٣٥٦٦ ـ عنه على : إعجابُ المَرءِ بنَفسِهِ دَليلٌ عَلَىٰ ضَعفِ عَقلِهِ ١٠٠.

١٣٥٦٧ ـ عنه على : مَن صَحِبَ جاهِلاً نَقَصَ مِن عَقلِهِ ١٠٠.

١٣٥٦٨ ـ عنه على : ما مَزَحَ امرُؤُ مَزحَةً إلَّا بَعَّ مِنَ عَقلِه بَحَّةً ٣٠.

١٣٥٦٩ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : مَن سَلَّطَ ثَلاثاً عَلَىٰ ثَلاثٍ فَكَأَنَّمَا أَعَانَ هَواهُ عَلَىٰ هَدمِ عَقلِهِ : مَن أَظْلَمَ نُورَ فِكْرِهِ بِطُولِ أَمَلِهِ، وتَحَا طَرائفُ حِكْتِهِ بِفُضُولِ كَـلامِهِ، وأَطْفَأُ نُـورَ عِـبرَتِهِ بِشَهَواتِ نَفْسِهِ، فَكَأَنَّمَا أَعَانَ هَواهُ عَلَىٰ هَدمِ عَقلِهِ، ومَن هَدَمَ عَقلَهُ أَفْسَدَ عَلَيهِ دينَهُ ودُنياهُ ٣٠.

١٣٥٧٠ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليٌّ : مَن تَرَكَ الاستِماعَ مِن ذَوي العُقولِ ماتَ عَقلُهُ ١٠٠

(انظر) الطمع: باب ٢٤١٩، العُجب: باب ٢٥١٤.

### ٢٨٢٠ ـ ما يَدُلُّ عَلَىٰ ضَعفِ العَقلِ

١٣٥٧١ ــ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ إذا قَلَّتِ العُقولُ كَثْرُ الفُضـولُ ٣٠.

١٣٥٧٢ ـ عنه ﷺ : مَن قَلَّ عَقلُهُ ساءَ خِطابُهُ ٠٠٠ .

١٣٥٧٣ ـ عنه ﷺ : زُهدُكَ في راغِبٍ فيكَ نُقصانُ عَقلٍ، ورَغَـبَتُكَ في زاهِـدٍ فـيكَ ذُلُّ نَفسٍ ٣٠.

١٣٥٧٥ ـ عنه ﷺ : مِن عَدَم العَقلِ مُصاحَبَةُ ذَوي الجَهلِ٥٠٠.

١٣٥٧٦ ـ عنه ﷺ : كَثْرَةُ الأماني مِن فَسادِ العَقل ٥٠٠٠.

١٣٥٧٧ - عنه الله - في ذَمُّ أهلِ البَصرَةِ بَعدَ وَقعَةِ الجَمَلِ -: أرضُكُم قَريبَةً مِنَ الماءِ ، بَعيدَةٌ مِنَ

<sup>(</sup>١ ـ ٢) كنز الغوائد للكراجكتي: ١ / ٢٠٠ وص ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: البعكمة ٤٥٠.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول: ٣٨٦.

<sup>(</sup>٥) كنز الفوائد للكراجكتي: ١٩٩١/.

<sup>(</sup>٦-١) غرر الحكم: ٧٩٨٥.٤٠٤٣.

<sup>(</sup>٨) البحار: ٧٤/ ١٦٤/ ٢٨.

<sup>(</sup>٩\_٩١) غرر الحكم: ٧٠٩٣، ٩٢٩٩ .٨٢٤٠.

السَّهَاءِ، خَفَّت عُقولُكُم، وسَفِهَت خُلومُكُم، فأنتُم غَـرَضٌ لِـنابِلٍ، وأكـلَةُ لِآكِـلٍ، وفَـريسَةٌ لِصائلٍ<sup>١١</sup>٠.

(انظر) باب ۲۸۱۲.

#### ٢٨٢١ ـ حَدُّ العَقلِ

١٣٥٧٨ ـ الإمامُ علي ﷺ : حَدُّ العَقلِ الانفصالُ عَنِ الفاني ، والاتِّصالُ بِالباقي ٣٠.
 ١٣٥٧٩ ـ عنه ﷺ : حَدُّ العَقلِ النَّظَرُ في العَواقِبِ ، والرَّضا بِما يَجري بِهِ القَضاءُ ٣٠.

#### ٢٨٢٢ \_رَأْسُ العَقل

١٣٥٨٠ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْظُ : رَأْسُ العَقلِ بَعدَ الدِّينِ التَّوَدُّدُ إِلَى النَّاسِ، وَاصطِناعُ الحَيرِ إلىٰ كُلِّ بَرِّ وفاجِرٍ (٤).

١٣٥٨١ ـ عنه عَنْ اللَّهُ : رَأْسُ العَقلِ بَعدَ الإيمانِ بِاللهِ التَّحَبُّبُ إِلَى النَّاسِ ١٠٠.

١٣٥٨٢ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ التَّمَبُّتُ رَأْسُ العَقلِ، والحِدَّةُ رَأْسُ الحُمقِ٣٠.

١٣٥٨٣ ـ الإمامُ الحسنُ على : رَأْسُ العَقلِ مُعاشَرَةُ النَّاسِ بِالجَميلِ ٣٠.

#### ٢٨٢٣ ـ أفضَلُ العَقلِ

١٣٥٨٤ - الإمامُ عليٌّ على افضَلُ العَقلِ الاعتبارُ ٥٠.

١٣٥٨٥ ـ عنه على : أفضَلُ العَقلِ مَعرِفَةُ الحَقّ بِنَفسِهِ ١٠٠.

(انظر) الحقّ : باب ۸۹۸.

نهج البلاغة: الخطبة ١٤.

<sup>(</sup>٢-٢) غرر الحكم: ٤٩٠١، ٤٩٠١.

<sup>(</sup>٤\_٥) البحار: ٤٤/٤٠١/٧٤ و ١/١٣١/١٨.

<sup>(</sup>٦) كنز الفواند للكراجكيّ : ١ / ١٩٩.

<sup>(</sup>A) غرر الحكم: ٣٢٧٣. (٩) مطالب السؤول: ٥٠.

١٣٥٨٦ ـ عنه على : أحسَنُ الفِعلِ الكَفُ عَنِ القَبيح ١٠٠.

١٣٥٨٧ ـ الإمامُ الصّادقُ على : أفضَلُ طَبائع العَقلِ العِبَادَةُ، وأُوثَقُ الحَديثِ لَهُ العِلمُ، وأُجزَلُ حُظوظِهِ الحِكمَةُ، وأفضَلُ ذَخائرِهِ الحَسَناتُ(").

#### ٢٨٢٤ ـ ثَمَرَةُ العَقل

١٣٥٨٨ ـ الإمامُ على على الله العقل الاستِقامَةُ ٣٠.

١٣٥٨٩ ـ عنه ﷺ : ثَمَرَةُ العَقلِ لُزُومُ الحَقِّ.

١٣٥٩- عنه على : ثَمَرَةُ العَقل مَقتُ الدُّنيا، وقَعَمُ الهُويٰ٠٠٠.

١٣٥٩١ ـ عنه ﷺ : العَقلُ شَجَرَةً، ثَمَرُها السَّخاءُ والحَياءُ٣٠.

١٣٥٩٢ ـ عنه على : العَقلُ الكامِلُ قاهِرُ لِلطَّبع السَّوءِ ٣٠.

١٣٥٩٣ ـ عنه ﷺ : أصلُ العَقلِ العَفافُ، وتَمَرَّتُهُ البَرَاءَةُ مِنَ الآثام ٣٠.

١٣٥٩٤ \_ عنه على : كسب العقل كفُّ الأذى ٥٠٠.

١٣٥٩٥ ـ عنه عليه : كُسبُ العَقلِ الاعتبارُ والاستِظهارُ ٥٠٠٠.

١٣٥٩٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لمّا سَأَلَهُ شَمعونُ بنُ لاوي بنِ يَهودا مِن حَوارِيّي عيسىٰ ﷺ عَنِ العَقلِ وكَيفِيَّتِهِ وشُعَبِهِ وطَوائفِهِ ـ : إنَّ العَقلَ عِقالُ مِنَ الجَهلِ والنَّفسُ مِثلُ أَخبَثِ الدَّوابِّ، فإن لَمَ تُعقَلُ حارَتْ، فالعَقلُ عِقالُ مِنَ الجَهلِ.

وإنَّ الله خَلَقَ العَقلَ، فقالَ لَهُ: أُقبِل فأَقبَلَ، وقالَ لَهُ: أُدبِرْ فَأَدبَرَ، فقالَ اللهُ تَبارَكَ وتَعالىٰ: وعِزَّتي وجَلالي ما خَلَقتُ خَلقاً أعظَمَ مِنكَ، ولا أطوَعَ مِنكَ، بِكَ أُبدِئُ وبِكَ أُعيدُ، لَكَ النَّوابُ

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٣٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٢٤٤.

<sup>(</sup>٣ س٦) غرر الحكم: ٤٦٠٢،٤٥٨٩ ، ١٢٥٤،٤٦٥٤ ، ١٢٥٤.

<sup>(</sup>۷\_۷) مطالب السؤول: ٤٩ و ص٥٠.

<sup>(</sup>٩- ١٠) غرر الحكم: ٧٢٢٠, ٧٢٢٧.

وعَلَيكَ العِقابُ، فتَشَعَّبَ مِنَ العَقلِ الحِيلمُ، ومِنَ الحِيلمِ العِلمُ، ومِنَ العِلمِ الرُّشدُ، ومِنَ الرُّشدِ العَفافُ، ومِنَ العَفافُ، ومِنَ العَفافُ، ومِنَ العَفافُ، ومِنَ العَفافُ، ومِنَ العَفافُ، ومِنَ العَفافُ الصَّيانَةِ المُداوَمَةُ عَلَى الخَيرِ كَراهِيَةُ الشَّرِّ، ومِن كَراهِيَةِ الشَّرِّ طاعَةُ النَّاصِحِ<sup>١١٠</sup>.

(انظر) السخاء: باب ١٧٧٦، العلم: باب ٢٨٨٢.

#### ٢٨٢٥ ـ عَدُقُ العَقل

١٣٥٩٧ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ ؛ الهَوى عَدُوُّ العَقلِ ٣٠.

١٣٥٩٨ ـ الإمامُ الصّادقُ عِلى : الهَوَىٰ يَقظانُ والعَقلُ نائمُ ٣٠.

١٣٥٩٩ ـ الإمامُ الباقر ﷺ : لا عَقلَ كَمُخالَفَةِ الهَوىٰ ﴿ . .

١٣٦٠٠ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : حِفظُ العَقلِ بِمُخالَفَةِ الهَوَىٰ والعُزوفِ عَنِ الدّنياسَ.

١٣٦٠١ ـ عنه ﷺ : مَن جانَبَ هَواهُ صَحَّ عَقَلُهُ ١٠.

١٣٦٠٢ ــ عنه ﷺ : كُم مِن عَقلٍ أسيرٍ تَحْتَ هُوئُ أميرٍ إ

١٣٦٠٣ عنه ﷺ : الحِملَمُ غِطاءٌ ساتِرٌ ، والعَقلُ حُسامٌ باتِرٌ ، فَاستُرْ خَلَلَ خُلقِكَ بِحِلمِكَ . وقاتِلْ هَواكَ بِعَقلِكَ ٣٠.

١٣٦٠٤ عنه على : فَرَضَ اللهُ... تَركَ شُربِ الحَمْرِ تَحصيناً لِلعَقل ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ١٥. أنظر تمام الكلام.

<sup>(</sup>٢) مطالب السؤول: ٥٦.

<sup>(</sup>٣) الدرّة الباهرة: ٣١.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول: ٢٨٦.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٤٩٢١.

<sup>(</sup>٦) كنز الفوائد للكراجكيّ: ١ / ١٩٩.

 <sup>(</sup>٧) نهج البلاغة: الحكمة ٢١١.
 (٨) البحار: ١ / ٩٥ / ٣٣.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة: الحكمة ٢٥٢.

١٣٦٠٥ عنه على : إعلَموا أنَّ الأمَلَ يُسهي العَقلَ، ويُنسي الذِّكرَ ١٣٦٠٥

١٣٦٠٦ عنه ﷺ : مَن عَشِقَ شَيثاً أعشىٰ بَصَرَهُ وأَمرَضَ قَلْبَهُ، فَهُوَ يَنظُرُ بِـعَينٍ غَــيرِ صَحيحَةٍ، ويَسمَعُ بِأَذُنِ غَيرِ سَمِيعَةٍ، قَد خَرَقَتِ الشَّهَواتُ عَقلَهُ، وأَماتَتِ الدِّنيا قَلْبَهُ٣.

١٣٦٠٧ ــ عنه ﷺ ــ مِن كِتابِه لِشُرَيحِ بنِ الحارِثِ قاضيهِ لَمَّا بَلَغَهُ أَنَّهُ ابتاعَ داراً بِـثَمَانــينَ دِيناراً ــ: شَهِدَ عَلَىٰ ذٰلكَ العَقلُ إذا خَرَجَ مِن أُسرِ الهَوىٰ، وسَلِمَ مِن عَلائقِ الدِّنيا٣.

(انظر) عنوان ٥٣٧ «الهوى».

#### ٢٨٢٦ ـ عَقلُ الإنسانِ في أدوارِ حَياتِهِ

١٣٦٠٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لا يَزالُ العَقلُ والحُمقُ يَتَغالَبانِ عَلَى الرَّجُلِ إلىٰ ثَمَانِيَ عَشَرَةَ سَنَةً. فإذا بَلَغَها غَلَبَ عَلَيهِ أَكْثَرُهُما فيهِ ١٠٠.

١٣٦٠٩ ـ الإمامُ الصّادقُ عليه : يَزيدُ عَقلُ الرَّجُلِ بَعدَ الأربَعينَ إلى خَمسينَ وسِتّينَ ، ثُمَّ يَنقُصُ عَقلُهُ بَعدَ ذٰلكَ ١٠٠٠.

١٣٦١٠ـالإمامُ عليَّ ﷺ : يُرخَى الصَّبِيُّ سَبعاً ، ويُؤَدَّبُ سَبعاً ، ويُستَخدَمُ سَبعاً ، ويَنتَهي طُولُهُ في ثَلاثٍ وعِشرينَ ، وعَقلُهُ في خَسَةٍ وثَلاثينَ ، وما كانَ بَعدَ ذٰلكَ فَبِالتَّجارِبِ™.

١٣٦١١ عنه ﷺ : إنَّ الغُلامَ إنَّمَا يَثغَرُ في سَبِعِسِنينَ، ويَحتَلِمُ في أَربَعَ عَشَرَةَ سَنَةً. ويَستَكيلُ طُولَهُ في أَربَعِ وعِشرينَ، ويَسـتَكيلُ عَقلَهُ في ثَانٍ وعِشرينَ سَنَةً، ومــاكــانَبَعدَ ذٰلكَ فـــإغَّما هُـــوَ بالتَّجاربِ٣.

١٣٦١٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : يَمْغَرُ الغُلامُ لِسَبعِ سِنينَ، ويُؤمَرُ بِالصَّلاةِ لِتِسعٍ، ويُفَرَّقُ بَينَهُم في المَضاجِعِ لِعَشرٍ، ويَحتَلِمُ لِأربَعَ عَشَرَةَ سَنَةً، ومُنتَهىٰ طولِه لِإثنَتَينِ وعِشرينَ سَنَةً، ومُنتَهىٰ

<sup>(</sup>١\_٣) نهج البلاغة: الخطبة ٨٦ و ١٠٩ والكتاب ٣.

<sup>(</sup>٤) كنز الفوائد للكراجكتي: ١ / ٢٠٠.

<sup>(</sup>٥) الاختصاص: ٢٤٤. د- الرياسية المستقدية

<sup>(</sup>٦) البحار: ١٠٤/ ٩٦/ ١٠٤.

<sup>(</sup>V) مستدرك الوسائل: ١ / ٨٥ / ٤٤.

عَقلِهِ لَيْمَانٍ وعِشرينَ سَنَةً إلَّا التَّجارِبَ٣٠.

١٣٦١٣ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ إذا شابَ العاقِلُ شَبَّ عَقلُهُ ، إذا شابَ الجاهِلُ شَبَّ جَهلُهُ ™.

#### ٢٨٢٧ ـ مَوضِعُ العَقلِ

١٣٦١٤ ـ الإمامُ الباقرُ عِنْهِ : العَقلُ مَسكَّنُهُ القَلبُ ٣٠.

١٣٦١٥ \_ الإمامُ الصّادقُ على : مَوضِعُ العَقل الدِّماغُ ١٠٠

١٣٦١٦\_عنه الله : مَوضِعُ العَقلِ الدِّماغُ، ألا تَرَى الرَّجُلَ إذا كانَ قَليلَ العَقلِ قيلَ لَهُ : ما أخفَّ دِماغَكَ ١٠٠٠

(انظر) باب ۲۷۸۲، باب ۲۷۹٦.

#### ۲۸۲۸ ـ العَقَلُ (م)

١٣٦١٧ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ : مَن استَغنى بِعَقلِهِ زَلَّ ١٠

١٣٦١٨ ـ الإمامُ الصّادقُ على : السُّكوتُ راحَةً لِلعَقل ٥٠٠.

١٣٦١٩ ـ الإمامُ عليُّ على ؛ لا عَقلَ كَالتَّدبيرِ ٥٠٠

١٣٦٢٠ عنه على : مَن قَعَدَ بِهِ العَقلُ قامَ بِهِ الجَهلُ ١٠٠

١٣٦٢١ حنه على حِفَةِ آلِ مُحَمَّدِ عَلَى الدِّينَ عَقلَ وِعايَةٍ ورِعايَةٍ ، لا عَقلَ سَهاع

<sup>(</sup>١) الكافي: ٦ /٤٦ / ١ و فيه «لاثنتي».

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٤١٦٩. -٤١٧.

<sup>(</sup>٣) علل الشرائع: ٣/١٠٧.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول: ٣٧١.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين: ١ / ٧٦ / ١٧٩.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٣/ ٢٣٥/٧٧.(٧) أمالى الصدوق: ٣٥٨/١.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة: الحكمة ١١٣.

<sup>(</sup>٩) غرر الحكم: ٨٧٠١.

ورِوايَةٍ".

١٣٦٢٢ ـ عنه ﷺ : نَعوذُ بِاللهِ مِن سُباتِ العَقلِ، وقُبحِ الزَّلَلِ٣٠.

١٣٦٢٣ ـ عنه على : إنَّ الفَقرَ مَنقَصَةً لِلدِّينِ، مَدهَشَةٌ لِلعَقل ٣٠.

١٣٦٢٤ ـ عنه على : زَلَّةُ العاقِلِ شَديدَةُ النَّكايَةِ ".

١٣٦٢٥ .. عنه ﷺ : كَفَاكَ مِن عَقلِكَ ما أَبَانَ لَكَ رُشدَكَ مِن غَيِّكَ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١ ــ ٣) نهج البلاغة: الخطبة ٢٣٩ و ٢٢٤ والحكمة ٣١٩.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) غرر الحكم: ٧٠٧٨ ، ٧٠٧٨.



كنز العمّال: ٧ / ٨٨.٨٦ «الاعتكاف».

وسائل الشيعة : ٧ / ٣٩٧ «كتاب الاعتكاف» .

#### ٢٨٢٩ ـ الاعتكاف

#### الكتاب

﴿ وَإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَأَمْنَاً وَاتَّخِذُوا مِن مَقامِ إِبْراهِيمَ مُصَلَّى وَعَهِدنا إِلَىٰ إِبْراهِيمَ وَإِنْ اللَّهِيمَ وَعَهِدنا إِلَىٰ إِبْراهِيمَ وَإِنْسَاعِيلَ أَنْ طَهِّرا بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْعَاكِفِينَ وَالرُّكَعِ السُّجُودِ﴾ ٧٠.

١٣٦٢٦ ـ كنز العيال عن أنسٍ: كانَ [النَّبِيُّ ﷺ] إذا كانَ مُقيماً اعتَكَفَ العَشرَ الأواخِرَ مِن رَمَضانَ، وإذا سافَرَ اعتَكَفَ مِنَ العام المُقبِلِ عِشرينَ ".

١٣٦٢٧ ــ الإمامُ الصّادقُ على :كانَ رَسولُ اللهِ ﷺ إذاكانَ العَشرُ الأواخِرُ [يَعني مِن رَمَضانَ ] اعتَكَفَ في المَسجِدِ، وضُرِبَت لَهُ قُبَّةٌ مِن شَعرٍ، وشَمَّرَ الميزَرَ وطَوىٰ فِراشَهُ٣.

١٣٦٢٨ عنه على : لا اعتِكافَ إلا في مسجِدِ جَماعَةٍ قَد صَلَىٰ فيهِ إمامُ عَدلِ بِصَلاةٍ جَماعَةٍ ".
١٣٦٢٩ من لا يحضره الفقيه عن مَيمونِ بنِ مِهرانَ : كُنتُ جالِساً عِندَ الحَسَنِ بنِ عَلَيٍّ عَلَى فأتاهُ رَجُلٌ فقالَ لَهُ: يَابنَ رَسولِ اللهِ، إنَّ فُلاناً لَهُ عَلَيَّ مالُ ويُريدُ أَن يَحبِسني، فقالَ: وَاللهِ ما عِندي مالُ فأقضِيَ عَنكَ. قالَ: فكلِّمهُ قالَ: فلَبِسَ عَلَيٌّ نَعلَهُ، فقلتُ لَهُ: يَابنَ رَسولِ اللهِ، أَنسِيتَ مالُ فأقضِيَ عَنكَ. قالَ: فكلِّم قالَ: فلَبِسَ عَلَيْ نَعلَهُ، فقلتُ لَهُ: يَابنَ رَسولِ اللهِ، أَنسِيتَ اعتِكافَكَ؟ فقالَ لَهُ: لَم أَنسَ، ولٰكِنِي سَمِعتُ أَبِي عَلَيْ يُحَدِّثُ عَن (جَدِّي) رَسولِ اللهِ عَيَّلَيْهُ أَنَّهُ قالَ: مَن سَعىٰ في حاجَةِ أخيهِ المُسلِمِ فَكَأَنَّا عَبَدَ اللهَ عَزَّوجلً تِسعَةَ آلافِ سَنَةٍ، صاعًا فَهارَهُ، قاعًا لَيلَهُ ".

<sup>(</sup>١) البقرة: ١٢٥.

<sup>(</sup>٢) كنز العشال: ١٨٠٩١.

<sup>(</sup>٣) التهذيب: ٤ / ٢٨٧ / ٨٦٩.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٤ / ١٧٦ / ١ .

<sup>(</sup>٥) الغقيم: ٢ / ٢٨٠ / ٢١٠٨.



# العِلم

البحار: ١ / ١٦٢، البحار: ٢ «أبواب العلم وآدابه وأنواعه».

كنز العمّال: ١٠ / ١٣٠ «كتاب العلم».

كنز العمّال: ١٠ / ٢١٧ «العلوم المذمومة».

كنز العمّال: ١٠ / ٢٨٤ «علم الباطن».

تفسير الميزان: ١٧ / ٣٨٢ «بحث إجمالي فلسفي».

انظر: عنوان ٣٤٥ «المعرفة (١)» . ٣٤٦ «المعرفة (٢)» . ٣٤٧ «المعرفة (٣)» . ٨٢ «الجمهل».

٩٨ «الحديث» ، ٢١٢ «السؤال (١)» ، ٣٦٥ «العقل» ، ٤٢٣ «الفقه» .

الخيانة: باب ١١٥٣. الشباب: باب ١٩٤٤، ١٩٤٥. القرآن: باب ٣٢٩٧. الكتاب: باب ٣٤٤٧. الكتاب: باب ٣٤٤٧. الخيانة: باب ٣٢٩٧. الأمثال: باب ٣٦٣٦\_ ٣٦٣٦.

#### ٢٨٣٠ ـ فَضلُ العِلم

#### الكتاب

﴿ أَمَّنْ هُوَ قَانِتُ آنَاءَ الَّلَيْلِ سَاجِداً وَقَائِماً يَخْذَرُ الآخِرَةَ وَيَرْجُو رَحْمَةَ رَبِّهِ قُلْ هَلْ يَسْــتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ إِنَّمَا يَتَذَكَّرُ أُولُوا الأَلْبَابِ﴾ ١٠٠.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي المَجالِسِ فَافْسَحُوا يَفْسَحِ اللهُ لَكُمْ وَإِذَا قِيلَ النَّسُزُوا فَانْشُزُوا يَرْفَعِ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَاللَّهِ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ ". خَبِيرٌ ﴾ ".

•١٣٦٣ ـ الإمامُ عليُّ الله : رَأْسُ الفَضائلِ العِلمُ، غايَةُ الفَضائل العِلمُ ٣٠.

١٣٦٣١ ـ عنه ﷺ : يَتَفَاضَلُ النَّاسُ بِالعُلُومِ والعُقولِ، لا بِالأموالِ والأصولِ ٣٠.

١٣٦٣٢ - عنه على : مَعرِفَةُ العِلمِ دِينُ يُدانُ بِهِ، بِهِ يَكسِبُ الإنسانُ الطَّاعَةَ في حَياتِهِ، وجَميلَ الأحدُوثَةِ بَعدَ وَفاتِهِ ".

١٣٦٣٣ ـ عنه ﷺ : العِلمُ وراثَةُ كَرِيمُهُ ١٠٠

١٣٦٣٤ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ خَيرَ ما وَرَّثَ الآباءُ لِأَبنائهِمُ الأَدَبُ لا المالُ؛ فإنَّ المالَ يَذَهَبُ والأَدَبَ يَبِقَىٰ ــ قالَ مَسعَدَةُ: يَعنى بِالأَدَبِ العِلمَ ــ٣.

(انظر) الأدب: باب ٦٨ حديث ٣٨٥، ٣٨٩. باب ٢٨٣٦.

١٣٦٣٥ ــعنه ﷺ : إن أُجِّلتَ في عُمرِكَ يَومَينِ فَاجعَل أَحَدَهُما لِأَدَبِكَ لِتَستَعينَ بِه عَلَىٰ يَومِ مَوتِكَ. فقيلَ لَهُ: وما تِلكَ الاستِعانَةُ؟ قالَ: تُحسِنُ تَدبيرَ ما تُخَلِّفُ وتُحكِمُهُ. ٩٠.

<sup>(</sup>۱) الزمر: ۹.

<sup>(</sup>٢) المجادلة: ١١.

<sup>(</sup>٢-٣) غرر الحكم: (٦٣٧٩\_٥٢٣٤). ١١٠٠٩.

<sup>(</sup>٥) نهيج البلاغة: العكمة ١٤٧.

<sup>(</sup>٦) شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد: ١٨ /٩٣.

<sup>(</sup>۷\_۸) الكافي: ٨ / ١٥٠ / ١٣٢.

١٣٦٣٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : العِلمُ قائدٌ، والعَمَلُ سائقُ، والنَّفشُ حَرونُ ٣٠٠٠.

١٣٦٣٧ ـ عنه على : العِلمُ يُنجِدُ، الحِكمَةُ تُرشِدُ ٣٠.

١٣٦٣٨ ـ عنه ﷺ : العِلمُ حِجابُ مِنَ الآفاتِ ".

١٣٦٣٩ ـ عنه علي : العِلمُ أفضَلُ قِنيَةٍ ١٠٠٠

١٣٦٤٠ عنه على: العِلمُ مِصباحُ العَقل ٥٠.

١٣٦٤١ ـ عنه ﷺ : العِلمُ نِعمَ دَليلُ ٣٠.

١٣٦٤٢ عند على : العِلمُ أفضَلُ هِدايَةٍ ٥٠٠.

١٣٦٤٣ ـ عنه ﷺ : العِلمُ جَمَالٌ لا يَحْنَىٰ، ونَسيبُ لا يَجِنَىٰ ١٠٠٠.

١٣٦٤٤ ـ عنه ﷺ : العِلمُ زَينُ الأغنِياءِ وغِنَى الفَقَراءِ ٣٠٠.

١٣٦٤٥ ـ عنه على : العِلمُ أفضَلُ الأنيسَينِ٠٠٠٠ .

١٣٦٤٦ عنه على : العِلمُ أفضَلُ شَرَفِ مَن لا قَديمَ لَهُ ٥٠٠.

١٣٦٤٧ عند على : العِلمُ أشرَفُ الأحساب ٣٠٠.

١٣٦٤٨ ـ عنه عليم العِلمُ يَرفَعُ الوَضيعَ، وتَركُهُ يَضَعُ الرَّفيعَ ٥٠٠.

١٣٦٤٩ ـ الإمامُ الرَّضا ﷺ : العِلمُ أَجمَعُ لِأَهلِهِ مِنَ الآباءِ ٣٠٠.

١٣٦٥٠ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : العِلمُ ضالَّةُ المُؤمِنِ ٥٠٠.

١٣٦٥١ ـ عنه على : العِلمُ قائدُ الحِلم ٧٠٠٠.

١٣٦٥٢ عنه ؛ لاكنز أنفعُ مِنَ العِلم ١٨٠٠.

<sup>(</sup>١) الحَرون من الخيل الذي لا ينقاد لراكبه. فإذا استدرّ جريه وقف. (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٢) تحف العقول : ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣-٣) غرر العكم: ٥، ١٩٢٠، ١٨٠، ٥٣٦، ٨٣٧، ٨٤٨، ١٤٢٠، ١٢٥١، ١٥٢٥، ١٨٠٨.

<sup>(</sup>١٣) كنز الفوائد للكراجكيّ: ١/٣١٩.

<sup>(</sup>١٤) مطالب السؤول: ٤٨.

<sup>(</sup>١٥ ـ ١٦) عيون أخبار الرَّضا الله: ٢/ ١٣١ / ١٢ و ص ٦٦ / ٢٩٥.

<sup>(</sup>١٧) غرر الحكم: ٨٤١.

<sup>(</sup>١٨) الكافي: ١٩/٨.

١٣٦٥٣ ـ عنه ﷺ : كَفَىٰ بِالعِلمِ شَرَفاً أَن يَدَّعِيَهُ مَن لا يُحسِنُهُ ، ويَفرَحَ بِهِ إِذَا نُسِبَ إِلَيهِ ، وكَفَىٰ بِالْجَهَلِ ذَمَّاً يَبرَأُ مِنهُ مَن هُوَ فيهِ ٣٠.

١٣٦٥٤ ـ عنه عليه : مَن كَساهُ العِلمُ تُوبَهُ اختَفيٰ عَن

النَّاسِ عَيبُهُ".

١٣٦٥٥ ـ عنه ۓ : لا شَرَفَ كَالعِلم".

١٣٦٥٦ عنه على : الشَّريفُ كُلُّ الشَّريفِ مَن شَرَّفَهُ عِلمُهُ ١٠٠٠.

١٣٦٥٧ ـ عنه ﷺ : مَن خَلا بِالعِلم لَم توحِشهُ خَلوَةُ ١٠٠.

١٣٦٥٨ ـ الإمامُ الباقرُ عليهُ : إنَّ قَلباً لَيسَ فيهِ شَيءٌ مِنَ العِلمِ كالبَيتِ الخَرَابِ الَّذي لا عامِرَ لَهُ ٥٠٠.

١٣٦٥٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: قَلَبُ لَيسَ فيهِ شَيءٌ مِنَ الحِكَةِ كَبَيتٍ خَرِبٍ، فتَعَلَّموا، وعَلِّموا، وتَفَقَّهوا، ولا تَموتوا جُهّالاً؛ فإنَّ اللهَ لا يَعذِرُ عَلَى الجَهلِ™.

١٣٦٦٠ ـ الإمامُ عليَّ اللهِ : كُلُّ وعاءٍ يَضيقُ بِما جُعِلَ فيهِ إلَّا وعاءَ العِلمِ ؛ فإنَّهُ يَتَّسِعُ بِهِ <i>١٣٦٦١ ـ عنه اللهِ : كُلُّ شَيءٍ يَعِزُّ حينَ يَغزُرُ إلّا العِلمَ، فإنَّهُ يعِزَّ حينَ يَغزُرُ </i>

١٣٦٦٢ عنه ﷺ : العِلمُ يَهدي إِلَى الحَقِّ ٥٠٠.

١٣٦٦٣ ـ رسولُ اللهِ عَلِينَ اللهِ عَلَيَّ يَومُ لا أزدادُ فيه عِلماً يُقَرِّبُني إِلَى اللهِ تَعالى فَلا بُورِكَ لي

<sup>(</sup>١) منية المريد: ١١٠.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول : ٢١٥ .

<sup>(</sup>٣) نهيج البلاغة: الحكمة ١١٣.

<sup>(</sup>٤) كشف الغقة: ٣ / ١٤٠.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٨١٢٥.

<sup>(</sup>٦) أمالي الطوسيّ: ١١٦٥/٥٤٣.

<sup>(</sup>٧) كنز العمّال: ٢٨٧٥٠.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة: الحكمة ٥-٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٩/ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٩) غرر العكم: ٦٩١٣.

<sup>(</sup>١٠) غرر الحكم: ١٥٨١.

في طُلوعِ شَمسِ ذٰلكَ اليَومِ!''

١٣٦٦٤ ـ الإمامُ عليُّ عليٌّ : مَن قاتَلَ جَهلَهُ بِعِلمِهِ فازَ بِالْحَظُّ الأسعَدِ".

١٣٦٦٥ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ذَنبُ العالِم واحِدٌ، وذَنبُ الجاهِلِ ذَنبانِ ٣٠.

١٣٦٦٦ عنه ﷺ: ذَنبُ العالِمِ واحِدٌ، وذَنبُ الجاهِلِ ذَنبانِ، العالِمُ يُعَذَّبُ عَلَىٰ رُكوبِ الذَّنبِ، والجاهِلُ يُعَذَّبُ عَلَىٰ رُكوبِ الذَّنبِ والجاهِلُ يُعَذَّبُ عَلَىٰ رُكوبِ الذَّنبِ وتَركِهِ العِلمَ ".

#### ٢٨٣١ ـ المَحرومُ مِنَ العِلم

١٣٦٦٧ ـ رسولُ اللهِ عَلِينُ : ما استَرذَلَ اللهُ تَعالىٰ عَبداً إِلَّا حُرمَ العِلمَ ١٠٠

١٣٦٦٨ عنه ﷺ: ما استَرذَلَ اللهُ تَعالىٰ عَبداً إلَّا حَظَرَ عَلَيهِ العِلمَ والأَدَبِّ٠٠.

١٣٦٦٩ ـ الإمامُ عليُّ الله : إذا أرذَلَ الله عَبداً حَظَرَ عَلَيهِ العِلمُ ٣٠.

قالَ ابنُ أبي الحَديدِ: أرذَلَهُ: جَعَلَهُ رَذلاً، وكانَ يقالُ: مِن عَلامَةِ بُغضِ اللهِ تَعالَىٰ لِلعَبدِ أن يُبَغُضَ إِلَيهِ العِلمَ.

وقالَ الشاعرُ:

شَكَوتُ إلىٰ وكيع سُوءَ حِفظي فأرشَدني إلىٰ تركِ المَعاصي وقَالُ اللهِ لا يُروتيهِ عاصي فضلٌ وقَاضلُ اللهِ لا يُروتيهِ عاصي فضلٌ وقاضلُ اللهِ لا يُروتيهِ عاصي فالتوفيق».

#### ٢٨٣٢ - العِلمُ أصلُ كُلِّ خَير

١٣٦٧٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : العِلمُ رَأْسُ الحَنبِ كُلَّهِ، والجَهلُ رَأْسُ الشَّرُّ كُلِّهِ ١٠.

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٢٨٦٨٧.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٨٨٥٩.

<sup>(</sup>٣\_٦) كنز العمّال: ٢٨٧٨٤، ٢٨٩١١، ٧٠٨٨٠، ٢٠٨٨٠.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة: الحكمة ٢٨٨.

أي أبي العديد: ١٩ / ١٨٢.
 (٨) شرم نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٩ / ١٨٢.

<sup>(</sup>٩) الحار: ٩/١٧٥/٧٧.

١٣٦٧١ ـ الإمام الصادق على : العِلمُ أصلُ كُلِّ حالٍ سَنِيٍّ، ومُنتَهَىٰ كُلِّ مَنزِلَةٍ رَفيعَةٍ ٠٠٠. 
١٣٦٧٢ ـ الإمامُ علي على العِلمُ أصلُ كُلِّ خَيرٍ، الجَهَلُ أصلُ كُلِّ شَرِّ ٠٠٠.

قال الشهيد الثاني رضوان الله عليه في كتاب «مُنية المريد»: اعلمُ أنّ الله سبحانه جعل العلم هو السبب الكلّي لخلق هذا العالم العُلويّ والسُّفليّ طُرّاً، وكفي بذلك جلالةً وفخراً، قال الله تعالىٰ في محكم الكتاب \_ تذكرةً وتبصرةً لأولي الألباب \_ : ﴿ اللهُ الّذي خَلَقَ سَبْعَ سَهاواتٍ ومِنَ الأرضِ مِثْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الأمرُ بَينَهُنَّ لِتَعلَموا أنَّ اللهَ عَلىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرُ وأنَّ اللهَ قَد أحاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْماً ﴾ (٣. وكنى بهذه الآية دليلاً على شرف العلم، لاسيًا علم التوحيدالذي هو أساس كلّ علم ومدار كلّ معرفة.

وجعل سبحانه العلم أعلىٰ شرف وأوّل مِنّة امتنّ بها علىٰ ابن آدم بعد خلقه وإبرازه من ظلمة العدم إلىٰ ضياء الوجود، فقال سبحانه في أوّل سورةٍ أنزلها على نبيّه محمّد ﷺ: ﴿إِقْرَأُ لِللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَقَ \* خَلَقَ الإنسانَ مِن عَلَقٍ \* إِقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ \* الّذي عَلّمَ بِالقَلَمِ \* عَلّمَ الإنسانَ ما لَمْ يَعْلَمْ ﴾.

فتأمّل كيف افتتح كتابه الكريم الجيد \_الذي ﴿لا يَأْتِيهِ الباطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكيمٍ حَميدٍ﴾ بنعمة الإيجاد، ثمّ أردفها بنعمة العلم، فلو كان ثَمّة مِنّة أو توجد نعمة بعد نعمة الإيجاد هي أعلى من العلم لما خصة الله تعالى بذلك...

#### ٣٨٣٣ ــ العِلمُ والحَياةُ

١٣٦٧٣ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : العِلمُ حَياةً ١٠٠.

<sup>(</sup>١) مصباح الشريعة: ٣٤١.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٨١٨. ٨١٩.

<sup>(</sup>٣) الطلاق: ١٢.

<sup>(</sup>٤) منية المريد: ٩٣.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ١٨٥.

١٣٦٧٤ ـ عنه على : العِلمُ إحدَى الحَياتَينِ٠٠٠.

١٣٦٧٥ ـ عنه ﷺ : بِالعِلم تَكُونُ الحَياةُ ٣٠.

١٣٦٧٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْنَا : العِلمُ حَياةُ الإسلام وعِبادُ الدِّين ٣٠.

١٣٦٧٧ ـ عند ﷺ : العِلمُ حَياةُ الإسلام وعِمادُ الإيمانِ ٣٠.

١٣٦٧٨ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : العِلمُ مُحيى النَّفسِ، ومُنيرُ العَقل، ومُميتُ الجَهَلِ ﴿ الْ

١٣٦٧٩ ـ عنه ﷺ : إنَّ العِلمَ حَياةُ القُلوبِ، ونورُ الأبصارِ مِنَ العَمىٰ، وقُوَّةُ الأبدانِ مِنَ الضَّعفِ٣٠.

١٣٦٨٠ عنه ﷺ : ما ماتَ مَن أحيا عِلماً س.

١٣٦٨١ - عنه الله : إكتسبوا العِلمَ يُكسِبْكُمُ الحَياةَ ٥٠٠.

(انظر) باب ۲۷۹۰، الجهل: باب ۵۹۸، ۹۹۰.

#### ٢٨٣٤ ـ العِلمُ وطاعَةُ اللهِ

#### لكتاب

﴿وَيَرَى الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ الَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ هُوَ الحَقُّ وَيَهْدِي إِلَىٰ صِراطِ العَسزِيزِ الحَمِيدِ﴾٣.

﴿وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ أَنَّهُ العَقُّ مِنْ رَبِّكَ فَيُؤْمِنُوا بِهِ فَتُخْبِتَ لَهُ قُلُوبُهُمْ وَإِنَّ اللهَ لَـهادِ الَّذِينَ آمَنُوا إِلَى صِراطٍ مُسْتَقِيمٍ﴾ ٥٠٠.

١٣٦٨٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : طَلَبُ العِلمِ فَريضَةً عَلىٰ كُلُّ مُسلِمٍ ... بِهِ يُطاعُ الرَّبُّ ويُعبَدُ، وبِهِ تُوصَلُ الأرحامُ، ويُعرَفُ الحَلالُ مِنَ الحَرامِ، العِلمُ إمامُ العَمَلِ والعَمَلُ تابِعُهُ، يُلهَمُ بِهِ السُعَداءُ،

<sup>(</sup>١٦٦) غرر الحكم: ١٦٢٦، ٤٢٢٠.

<sup>(</sup>٣-٤) كنزالعمّال: ٢٨٦٦١، ٢٨٩٤٤.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ١٧٣٦.

<sup>(</sup>٦) أمالي الصدوق: ١/٤٩٣.

<sup>(</sup>٧\_٨) غرر الحكم: ٢٤٨٦، ٩٥٠٨.

<sup>(</sup>۹) سبأ : ۲.

<sup>(</sup>١٠) الحجّ: ٥٤.

ويُحرَّمُهُ الأشقِياءُ".

١٣٦٨٣ ـ الإمامُ علي علي الله : تَعَلَّمُوا العِلمَ فإنَّ تَعَلَّمَهُ حَسَنَةٌ ... بِالعِلمِ يُطاعُ اللهُ ويُعبَدُ، بِالعِلمِ يُعرَفُ اللهُ ويُوَحَّدُ، بِالعِلمِ تُوصَلُ الأرحامُ، وبِهِ يُعرَفُ الحَلالُ والحَرَامُ، والعِلمُ إمامُ العَقلِ والعَقلُ تابِعُهُ، يُلهِمُهُ اللهُ السُّعَداءَ، ويَحرِمُهُ الأشقِياءَ ٣٠.

(انظر) الذنب : باب ١٣٦١ ، العقل : باب ٢٨٠٤ .

### 7٨٣٥ ـ فَصْلُ العِلمِ عَلَى المالِ

١٣٦٨٤ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ لِكُمَيلٍ لَمَا أَخَذَ بِيَدِهِ وأَخْرَجَهُ إِلَى الجَبَانِ ﴿ فَلَمَّا أَصَحَرَتَنَفَّسَ الصَّعَداءَ وقالَ ـ: يا كُمَيلُ، العِلمُ خَيرٌ مِنَ المالِ، العِلمُ يَحَرُسُكَ وأَنتَ تَحْـرُسُ المـالُ، والمـالُ تَنقُصُهُ النَّفَقَةُ، والعِلمُ يَزكو عَلَى الإنفاقِ، وصَنيعُ المالِ يَزولُ بِزَوالِهِ ﴿ .

١٣٦٨٥ عنه على العِلمُ العِلمُ أفضَلُ مِنَ المَالِ بِسَبَعَةٍ : الأَوْلُ : أَنَّهُ مِيراتُ الأنبِياءِ والمَالُ مِيراتُ الفَراعِنَةِ ، الثاني : العِلمُ لا يَنقُصُ بِالنَّفَقَةِ والمَالُ يَنقُصُ بِهَا ، الثَّالِثُ : يَحْتَاجُ المَالُ إلَى الحَافِظِ والْحِلمُ يَحْفَظُ صَاحِبَةُ ، الرَّابِعُ : العِلمُ يَدخُلُ في الكَفَنِ ويَبقَى المَالُ ، الحَامِسُ : المَالُ يَحْصُلُ لِللَّهُ مِن والعِلمُ لا يَحْصُلُ إلَّا لِلمُؤمِنِ ، السّادِسُ : جَميعُ النّاسِ يَحْتَاجُونَ إلى العالِم في المُومِنِ والكَافِرِ والعِلمُ لا يَحْصُلُ إلّا لِلمُؤمِنِ ، السّابِعُ : العِلمُ يُقَوِّي الرَّجُلَ عَلَى المُرورِ عَلَى الصّراطِ والمَالُ يَعْتَعُهُ اللّهُ اللّهِ عَلَى المُرورِ عَلَى الصّراطِ والمَالُ يَعْتَعُهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

#### ٢٨٣٦ ـ العِلمُ وقيمَةُ المَرعِ

١٣٦٨٦ - الإمامُ عليُّ إلله : قيمَةُ كُلُّ امرِيَّ ما يُحسِنُهُ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسيّ : ١٠٦٩ / ١٠٦٩.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق : ٢ / ٤٩٢.

<sup>(</sup>٣) الجبّان والجبّانة : الصّحراء، وتُستى بهما المقابر، ( النهاية : ٢٣٦/١).

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الحكمة ١٤٧.

<sup>(</sup>٥) منية المريد: ١١٠.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الحكمة ٨١. وفي المحجّة البيضاء : ٢٦/١ عنه ١٤٤ : «قيمة كلّ امري ما يعلمه».

١٣٦٨٧ ـ الأمالي للطوسيّ عن الخليل بنِ أحمدَ: أَحَتُ كلمةٍ على طلبِ علمٍ قولُ عليّ بنِ أَلَى طالبِ على اللهِ على اللهُ على اللهِ على اللهِ على اللهِ على اللهِ على اللهِ على اللهُ على اله

١٣٦٨٨ - الإمامُ على على النّاس أبناءُ ما يُحسِنونَ ١٠٠.

١٣٦٨٩ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : أَكْثَرُ النَّاسِ قيمَةً أَكْثَرُهُم عِلماً ، وأَقَلُّ النَّاسِ قيمَةً أَقَلُّهُم عِلماً ٣٠.

١٣٦٩٠ - الإمامُ عليُّ اللهِ : يا مُؤمِنُ إِنَّ هٰذَا العِلمَ والأَدَبَ ثَمَنُ نَفْسِكَ فَاجَتَهِدْ فِي تَعَلَّمِهِما، فَمَا يَزِيدُ مِن عِلْمِكَ وَأَدَبِكَ يَزِيدُ فِي ثَمَنِكَ وقَدرِكَ فَإِنَّ بِالعِلمِ شَهْتَدي إلىٰ رَبِّكَ، وبِالأَدَبِ تُحسِنُ خِدمَةَ رَبِّكَ، وبِأَدَبِ الحِيدمَةِ يَستَوجِبُ العَبدُ وَلايَتَهُ وقُربَهُ، فَاقْبَلِ النَّصِيحَةَ كَي تَسْجُوَ مِنَ العَدابِ ...
العَذَابِ ...

١٣٦٩١ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ لِابنِه الصّادِقِ ﷺ ـ : يا بُنَيَّ، اِعزِفْ مَنازِلَ الشّيعَةِ عَلَىٰ قَدرِ رِواَيَتِهِم ومَعرِفَتِهِم؛ فإنَّ المَعرِفَةَ هِيَ الدِّرايَةُ لِلرُّوايَةِ، وبِالدِّراياتِ لِلرُّواياتِ يَعلو المُـؤمِنُ إلىٰ أقصىٰ دَرَجاتِ الإيمانِ، إنَّي نَظَرتُ في كِتابٍ لِعَلِيًّ ﷺ فَوَجَدتُ في الكِتابِ: أنَّ قيمَةَ كُلِّ امرِيْ وقَدرَهُ مَعرِفَتُهُ\*.

١٣٦٩٢ ـ الإمامُ الصادقُ على : إعرفوا مَنازِلَ شيعَتِنا بِقَدرِ ما يُحسِنونَ مِن رِواياتِهِم عَنَا ، فإنّا لا نَعُدُّ الفَقية مِنهُم فَقيهاً حَتَىٰ يَكُونَ مُحَدَّثاً ، فقيلَ لَهُ : أَوَ يَكُونُ الْمُؤْمِنُ مُحَدَّثاً ؟ قـالَ : يَكُونُ مُفَهَّماً ، والمُفَهَّمُ مُحَدَّثُ ١٠٠.

### ٢٨٣٧ \_ أقرَبُ النَّاسِ مِن دَرَجَةِ النُّبُوَّةِ

١٣٦٩٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أقرَبُ النَّاسِ مِن دَرَجَةِ النُّبُوَّةِ أَهْلُ العِلْمِ والجِهادِ ٣٠.

<sup>(</sup>١) أماليالطوستي : ١٠٨٣/٤٩٤ وقالالمجلسي في البحار : ١/١٦٦ بعد أن ذكرالحديث : قال الجوهري : هو يُحسن الشيء أي يعلمه. (٢) كنز الفوائد للكراجكتي : ١ / ٣١٨.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق : ٢٧ / ٤.

ع) روضة الواعظين : ١٦.

<sup>(</sup>٥) معانى الأخبار : ٢/١.

<sup>(</sup>٦) رجال الكشّى: ٢/٦/١.

<sup>(</sup>٧) المحجّة البيضاء: ١٤/١.

١٣٦٩٤ ـ عنه ﷺ : طالِبُ العِلمِ رُكنُ الإسلامِ، ويُعطى أجرَهُ مَعَ النَّبِيِّينَ ١٠٠.

١٣٦٩٥ \_ عنه عَلَيْهُ : عُلَماءُ أُمَّتي كَأْنبياءِ بَني إسرائيلَ ".

(انظر) باب ۲۸۵۰.

#### ٢٨٣٨ ـ العُلَماءُ وَرَثَةُ الأَنبِياءِ

١٣٦٩٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ العُلَماءَ وَرَثَةُ الأَنبِياءِ ٣٠.

١٣٦٩٧ سعنه على العُلَماءَ وَرَثَةُ الأنبِياءِ وذلكَ أَنَّ الأنبِياءَ لَمَ يُوَرِّثُوا دِرهَمَاً ولا ديناراً، وإنَّا أُورَثُوا أَنَّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

١٣٦٩٨ ــ رسولُ اللهِ عَلِيَالَا : العُلَماءُ وَرَثَةُ الأنبياءِ، يُحِبُّهُم أهلُ السَّماءِ، ويَستَغفِرُ هُمُّ الحِيتانُ في البَحرِ إذا ماتوا إلىٰ يَوم القِيامَةِ (\*\*.

١٣٦٩٩ ـ عنه ﷺ: العُلَمَاءُ مَصابيحُ الأرضِ، وخُلَفاءُ الأنبياءِ، ووَرَثَتي ووَرَثَةُ الأنبياءِ™. ١٣٧٠٠ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ لِوَلَدِهِ مُحَمَّدٍ ـ : تَفَقَّهُ فِي الدِّينِ؛ فإنَّ الفُقَهاءَ وَرَثَةُ الأنبياءِ™.

### ٢٨٣٩ ـ فَضَلُ مِدادِ العُلَماءِ عَلَىٰ دِماءِ الشُّهَداءِ

١٣٧٠١ - رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : يُوزَنُ يَومَ القِيامَةِ مِدادُ العُلَهاءِ ودِماءُ الشُّهَداءِ فيرَجَحُ مِدادُ العُلَهاءِ عَلَىٰ دِماءِ الشُّهَداءِ (٣.

١٣٧٠٢ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إذا كانَ يَومُ القِيامَةِ جَمَعَ اللهُ عَزُّوجِلَّ النَّاسَ في صَعيدٍ واحِدٍ.

<sup>(</sup>١) كنز العمّال : ٢٨٧٢٩.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلي: ٤ / ٧٧ / ٦٧.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٣٢/١.

<sup>(</sup>٤) الدعوات للراونديّ : ٦٣ / ١٥٧.

<sup>(</sup>هـ٦) كنز العمّال: ٢٨٦٧٧، ٢٨٦٧٧.

<sup>(</sup>٧) عوالي اللآلي: ٤ / ٦٠ / ٥. (٨) تفسير الدرّ المنثور : ٤٢٣/٣.

ووُضِعَتِ المَوازينُ، فيُوزَنُ دِماءُ الشَّهَداءِ مَعَ مِدادِ العُلَهاءِ، فيرَجَحُ مِـدادُالعُـلَهاءِ عَـليٰدِماءِ الثُّهَداءِ ٠٠٠. الشُّهَداءِ ٠٠٠.

١٣٧٠٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : وُزِنَ حِبرُ العُلَماءِ بِدَم الشُّهَداءِ فرَجَحَ عَلَيهِ ٥٠٠.

١٣٧٠٤ عند عَلَيْ : يوزَنُ مِدادُ العُلَماءِ ودَمُ الشُّهَداءِ، يَرجَحُ مِدادُ العُلَماءِ عَلَىٰ دَم الشُّهَداءِ ٣٠.

#### ٢٨٤٠ ـ العالِمُ حَيٌّ وإن ماتَ

١٣٧٠٥ ـ الإمامُ عليٌّ اللِّهِ : هَلَكَ خُزّانُ الأموالِ وهُم أحياءٌ، والعُلَماءُ باقونَ ما بَقِيَ الدَّهرُ، أعيانُهُم مَفقودَةً، وأمثالهُم في القُلوبِ مَوجودَةً ﴿ اللهِ عَلَيْهِ مَا اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ

1٣٧٠٦ ـ عنه ﷺ : العُلَماءُ باقونَ ما بَقَيَ اللَّيلُ والنَّهارُ ٣٠.

١٣٧٠٧ ـ عنه على : العالمُ حَيُّ وإن كانَ مَيَّتاً ، الجاهِلُ مَيَّتُ وإن كانَ حَيّاً ٥٠٠.

١٣٧٠٨ ـ رسولُ اللهِ عَلِينَ ؛ العالِمُ بَينَ الجُهَالِ كَالحَىِّ بَينَ الأمواتِ™.

(انظر) الموت: باب ٣٧٤١، ٣٧٤٢.

#### ٢٨٤١ ـ فَضْلُ العِلم عَلَى العِبادَةِ

١٣٧٠٩ ـ رسولُ اللهِ عَيْلِيٌّ : فَضَلُ العِلمِ أَحَبُّ إِلَيٌّ مِن فَضَلِ العِبادَةِ ٣٠.

١٣٧١٠ عنه عَيْلِيُّ : العِلمُ أفضَلُ مِنَ العِبادَةِ ١٠٠.

١٣٧١١ عنه ﷺ : مَن خَرَجَ يَطلُبُ باباً مِن عِلمٍ لِيَرُدَّ بِه باطِلاً إلىٰ حَقِّ، أو ضَلالَةً إلىٰ هُدىً، كانَ عَمَلُهُ ذٰلكَ كَعِبادَةِ مُتَعَبِّدِ أَربَعِينَ عاماً ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) مستطرفات السرائر : ١١٩ / ٢.

<sup>(</sup>٣\_٣) كنز العمّال: ٢٨٧١٤, ٢٨٩٠٢.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الحكمة ١٤٧.

<sup>(</sup>٥-٦) غرر الحكم: ١١٤٨١ (١١٢٤ - ١١٢٥).

<sup>(</sup>٧) أمالي الطوسيّ : ٧١٥ / ١١٤٨.

<sup>(</sup>٨) تحف المقول : ٤١.

<sup>(</sup>٩)كنز العثال: ٢٨٦٥٧.

<sup>(</sup>۱۰) أمالي الطوسيّ : ٦١٩ / ١٢٧٥.

١٣٧١٢ ـ الإمامُ عليَّ على الكلِمَةُ مِنَ الحِكَةِ يَسمَعُها الرَّجُلُ فيَقولُ أُويَعمَلُ بِها خَيرٌ مِن عِبادَةِ سَنَةٍ ١٠٠.

١٣٧١٣ ـ رسولُ اللهِ عَلِيْلَةُ : قَليلُ العِلم خَيرٌ مِن كَثيرِ العِبادَةِ ٣٠.

١٣٧١٤ ـ الإمامُ الباقرُ على : تَذاكُرُ العِلم ساعَةً خَيرٌ مِن قِيام لَيلَةٍ ٣٠.

١٣٧١٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلُ : نَومٌ مَعَ عِلم خَيرٌ مِن صَلاةٍ عَلَىٰ جَهلِ ١٠٠

١٣٧١٦ ـ الإمامُ على على الله : قَليلُ العَمَلِ مَعَ كَثيرِ العِلمِ، خَيرٌ مِنكَثيرِ العَمَلِ مَعَ قَليلِ العِلمِ الشَّكَ والشَّبهَةِ ".

١٣٧١٧ ـ رسُولُ اللهِ ﷺ : طَلَبُ العِلمِ أفضَلُ عِندَ اللهِ مِنَ الصَّلاةِ والصَّيامِ والحَجِّ والجِهادِ في سَبيل اللهِ تَعالىٰ ٣٠.

(انظر) العبادة: باب ٢٤٩٧.

#### ٢٨٤٢ ـ فَضَلُ العالِم عَلَى العابِدِ

١٣٧١٨ ـ الإمامُ الباقرُ على : عالمٌ يُنتَفَعُ بِعِلمِه، أفضَلُ مِن سَبعينَ ألفِ عابِدٍ ١٠٠٠

١٣٧١٩ - رسولُ اللهِ عَلِيلًا : فَضلُ العالِم عَلَى العابِدِ كفَضلِ القَمَرِ عَلَىٰ سائرِ النَّجوم لَيلَةَ البَدرِ ١٠٠.

١٣٧٢٠ عنه ﷺ : إنَّ فَضلَ العالِمِ عَلَى العابِدِ كَفَضلِ الشَّمسِ عَلَى الكُواكِبِ، وفَضلُ العابِدِ عَلَى الكَواكِبِ». عَلَىٰ غَيرِ العابِدِ كَفَضلِ القَمَرِ عَلَى الكَواكِبِ».

<sup>(</sup>١) البحار: ١/١٨٣/١.

<sup>(</sup>٢) المحجّة البيضاء: ١ / ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الاختصاص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٤) منية المريد: ١٠٤.

<sup>(</sup>٥) الاختصاص: ٢٤٥.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال: ٢٨٦٥٥.

<sup>(</sup>٧) الدعوات للراوندي : ٦٢ /١٥٣.

<sup>(</sup>٨) ثواب الأعمال : ١٥٩ / ١.

<sup>(</sup>٩) البحار : ٢ / ١٩ / ٤٩.

١٣٧٢١ ـ عنه ﷺ : رَكعَةٌ مِن عالمِ بِاللهِ خَيرٌ مِن أَلفِ رَكعَةٍ مِن مُتَجاهِلٍ بِاللهِ ١٠٠٠

١٣٧٢٢ ـ عنه عَلِين أَ : رَكَعَتَانِ يُصَلِّيهِا العَالِمُ أَفْضَلُ مِن أَلْفِ رَكَعَةٍ يُصَلِّيها العابِدُ ٥٠٠.

١٣٧٢٣ ـ الإمامُ الصادقُ على : عالمُ أفضلُ مِن ألفِ عابدٍ وألفِ زاهدٍ ٣٠.

١٣٧٢٤ ـ عنه الله : يَأْتِي صاحِبُ العِلم قُدَّامَ العابِدِ بِرَبوَةٍ مَسيرَةَ خَسِمِائةَ عام ".

١٣٧٢٥ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ساعَةُ مِن عالمٍ يَتَّكِئُ عَلَىٰ فِراشِهِ يَنظُرُ فِي عَمَلِهِ، خَيرٌ مِن عِبادَةِ العابدِ سَبعينَ عاماً ١٠٠٠.

١٣٧٢٦ عنه ﷺ: فَضلُ العالِمِ عَلَى الشَّهيدِ دَرَجَةً ، وفَضلُ الشَّهيدِ عَلَى العابِدِ دَرَجَةً ، وفَضلُ النَّبِيِّ عَلَى العالِمِ دَرَجَةٌ ، وفَضلُ القُرآنِ عَلَىٰ سائرِ الكَلامِ كَفَضلِ اللهِ عَلَىٰ خَلقِهِ ، وفَضلُ العالِمِ عَلَىٰ سائرِ النَّاسِ كَفَضلى عَلَىٰ أدناهُم ٣٠.

(انظر) الفقه : باب ٣٢٣٩.

#### ٢٨٤٣ ـ سَبَبُ تَفضيلِ العالِم عَلَى العابِدِ

١٣٧٢٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: فَصْلُ العالِمِ عَلَى العابِدِ بِسَبعِينَ دَرَجَةً، بَينَ كُلِّ دَرَجَتَينِ حُضْرُ الفائِمِ عَلَى العابِدِ بِسَبعِينَ دَرَجَةً، بَينَ كُلِّ دَرَجَتَينِ حُضْرُ الفَرَسِ سَبعِينَ عاماً؛ وذُلكَ أَنَّ الشَّيطانَ يَضَعُ البِدعَةَ لِلنَّاسِ فيُبصِرُها العالِمُ فسيَنهىٰ عَـنها، والعابِدُ مُقبِلُ عَلَىٰ عِبادَتِهِ لا يَتَوَجَّهُ لَهَا ولا يَعرِفُها ﴿

١٣٧٢٨ ـ الإمامُ الرَّضا ﷺ : يُقالُ لِلعابِدِ يَومَ القِيامَةِ : نِعمَ الرَّجُلُ كُنتَ، هَمَّتكَ ذاتُ نَفسِكَ وكَفَيتَ النَّاسَ مَوْونَتَكَ فَادخُلِ الجُنَّةَ. ألا إنَّ الفَقية مَن أَفاضَ عَلَى النَّاسِ خَيرَهُ، وأَنقَذَهُم مِن أَعدائهِم... ويُقالُ لِلفَقيهِ : يا أَيُّها الكافِلُ لِأَيتامِ آلِ مُحَمَّدٍ، الهادي لِضُعَفاءِ مُحِبَيهِم ومَواليهِم،

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٢٨٧٨٦.

<sup>(</sup>٢) الفتيد : ٤ / ٣٦٧ / ٢٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) تحف المقول : ٣٦٤.

<sup>(</sup>٤) البحار : ١٨/ ١٨.

<sup>(</sup>٥) روضة الواعظين : ١٦.

<sup>(</sup>٦) مجمع البيان: ٩ / ٣٨٠.

<sup>(</sup>٧) روضة الواعظين : ١٧.

قِفْ حَتَّىٰ تَشْفَعَ لِكُلِّ مَن أَخَذَ عَنكَ أُو تَعَلَّمَ مِنكَ ١٠٠.

١٣٧٢٩ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إذا كانَ يَومُ القِيامَةِ بَعَثَ اللهُ عَزَّ وجلَّ العالِمَ والعابِدَ، فإذا وَقَفا بَينَ يَدَيِ اللهِ عَزَّ وجلَّ قيلَ لِلعابِدِ : انطَلِق إلَى الجُنَّةِ، وقيلَ لِلعالِمِ : قِفْ تَشْفَعُ لِــلنّاسِ بِحُــــنِ تَأْديبِكَ لَهُمْ٣٠.

١٣٧٣٠ ـ الإمامُ علي الله : رَكَعَتَانِ مِن عَالِمٍ خَيرٌ مِن سَبِعِينَ رَكَعَةً مِن جَاهِلٍ ؛ لِأَنَّ العَالِمَ تَأْتَيهِ الفِتنَةُ فَيَخرُجُ مِنها بِعِلْمِهِ ، وتَأْتَى الجَاهِلَ فَيَنسِفُهُ نَسفاً ٣٠.

١٣٧٣١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدهِ ! لَعالِمٌ واحِدُ أَشَدُّ عَلَىٰ إبليسَ مِن أَلفِ عابِدٍ ؛ لِأَنَّ العابِدَ لِنَفْسِهِ والعالِمَ لِغَيْرِهِ ".

(انظر) الفقه : باب ٣٢٤١.

#### ٢٨٤٤ ـ مَوتُ العالِم

١٣٧٣٢ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَوتُ العالِمِ ثُلْمَةٌ في الإسلامِ لا تُسَدُّ ما اختَلَفَ اللَّيلُ والنَّهارُ ١٠٠ ـ ١٣٧٣٣ ـ عنه عَلِيهُ : ما قَبَضَ اللهُ تَعالَىٰ عالِماً مِن هٰذهِ الأُمَّةِ إِلَّا كَانَ ثَغرَةً في الإسلامِ ، لا تُسَدُّ ثُلْمَتُهُ إلىٰ يَوم القِيامَةِ ١٠٠ .

١٣٧٣٤ عنه ﷺ : مَوتُ العالِمِ مُصيبَةٌ لا تُجبَرُ وثُلَمَةٌ لا تُسَدُّ، وهُوَ نَجمٌ طُمِسَ، ومَوتُ قَبيلَةٍ أَيسَرُ مِن مَوتِ عالِم ٣٠.

١٣٧٣٥\_الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ عَن قَولِ اللهِ عَزَّوجِلَّ : ﴿أُولَمُ يَرُوا أَنَّا نَأْتِي الأرْضَ نَنْقُصُها مِن أَطْرافِها﴾ ـ : فَقدُ العُلَماءِ ∾.

(انظر) الفقه : باب ٣٢٤٧.

<sup>(</sup>١) الاحتجاج : ١ / ١٤ / ١٠.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع : ٣٩٤/ ١١.

<sup>(</sup>٣) الاختصاص: ٣٤٥.

<sup>(</sup>٤ ــ ٧) كنز العثال : ٢٨٩٠٨ ، ٢٨٧٦٠ ، ٢٨٨١٢ ، ٨٥٨٨٨ .

<sup>(</sup>٨) الفقيد: ١/١٨١/١٠٥.

#### ٢٨٤٥ ـ النَّظَرُ إلى وَجِهِ العالِم عِبادَةً

١٣٧٣٦ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : النَّظَرُ إلىٰ وَجِهِ العالِم عِبادَةً ١٠٠.

١٣٧٣٧ ـ عنه ﷺ : النَّظَرُ في وَجهِ العالمِ حُبًّا لَهُ عِبادَةُ٣٠.

١٣٧٣٨ ـ الإمامُ الصّادقُ على حَمَّا سُمْلَ عَن قُولِ النَّبِيِّ عَلَيْهُ ؛ النَّظَرُ فِي وُجوهِ العُلَهاءِ عِبادَةُ ـ : هُوَ العَالِمُ الَّذِي إذا نَظَرتَ إلَيهِ فِتنَهُ ٣٠.

١٣٧٣٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : النَّظَرُ إلىٰ وَجِهِ عَلَيٌّ عِبادَةً ١٠٠.

(انظر) النظر: باب ٣٨٨٤.

تاريخ دمشق لابن عساكر «ترجمة الإمام علي الله»: ٢ / ٣٩١.

### ٢٨٤٦ ـ الحَثُّ عَلَىٰ طَلَبِ العِلم

١٣٧٤-رسولُ اللهِ ﷺ : أُطلُبوا العِلمَ ولَو بِالصَّينِ ؛ فإنَّ طَلَبَ العِلمِ فَريضَةٌ عَلَىٰ كُلِّ مُسلِمٍ ﴿ . . ١٣٧٤ ـ الإمامُ الصَّادقُ عِلَىٰ اللَّهَ التَّعَلَّمَ ولَو بِخَوضِ اللَّجَجِ وشَقِّ المُهَجِ ﴿ . . .

١٣٧٤٢ ـ عنه ﷺ : لَو عَلِمَ النَّاسُ ما في طَلَبِ العِلمِ لَطَلَبُوهُ وَلَو بِسَفكِ الْمُهَجِ وخَوضِ اللُّجَجِ ﴿

١٣٧٤٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أُطلُبوا العِلمَ؛ فإنَّهُ السَّبَبُ بَينَكُم وبَينَ اللهِ عَزَّوجلَّ ١٨٠.

١٣٧٤٤ - لقمانُ ﷺ - لِابنِهِ وهُوَ يَعِظُهُ -: يا بُنَيَّ ، إجعَلْ في أيّامِكَ ولَياليكَ وساعاتِكَ نَصيباً لَكَ في طَلَبِ العِلم، فإنَّكَ لَن تَجِدَ لَكَ تَضييعاً مِثلَ تَركِهِ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) البحار: ١/ ١٩٥/ ١٤.

<sup>(</sup>۲) نوادر الراوندي : ۱۱.

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر : ١ / ٨٤.

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق «ترجمة الإمام على الله على ٢ / ٣٩١ / ٨٨٧.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ٢٨٦٩٧, ٢٨٦٩٨.

<sup>(</sup>٦) أعلام الدين : ٣٠٣.

<sup>(</sup>۷) عوالي اللآلي : ٤ / ٦٦ / ٩.

<sup>(</sup>٨) أمالي المفيد : ٢٩ / ١.

<sup>(</sup>٩) أمالي الطوسيّ : ٦٨ / ٩٩.

#### ٢٨٤٧ ـ وُجوبُ طَلَبِ العِلم

١٣٧٤٥ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : طَلَبُ العِلمِ فَريضَةُ عَلَىٰ كُلِّ مُسلِمٍ ومُسلِمَةٍ ٣٠.

١٣٧٤٦ عنه عَلَيْهُ : طَلَبُ العِلم فَريضَةً عَلَىٰ كُلِّ مُسلِم ".

١٣٧٤٧ ـ الإمامُ الصّادقُ على : طَلَبُ العِلم فَريضَةٌ في كُلِّ حالِ ٣٠.

١٣٧٤٨ ـ عنه ﷺ : طَلَبُ العِلم فَريضَةُ مِن فَرائضِ اللهِ ٣٠.

١٣٧٤٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : طَلَبُ العِلمِ فَريضَةً عَلَىٰ كُلِّ مُسلِمٍ ، أَلا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ بُغاةَ العِلمِ ﴿ ﴿.

#### ٢٨٤٨ \_مَنهومان لا يَشبَعان

١٣٧٥- رسولُ اللهِ ﷺ : مَنهومانِلايَشبَعُ طَالِبُهُما : طَالِبُ العِلْمُ وَطَالِبُ الدُّنياسَ.

١٣٧٥١ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَنهومانِ لا يَشبَعانِ : مَنهومُ عِلمٍ ، ومَنهومُ مالٍ ۗ...

١٣٧٥٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَنهومانِ لا يَشبَعانِ : طالِبُ عِلم، وطالِبُ دُنيا ٣٠.

١٣٧٥٣ــرسولُ اللهِ ﷺ : مَنهومانِ لا يَشبَعانِ : طَالِبُ عِلمٍ، وطَالِبُ دُنيا ، فأمّا طَالِبُ العِلمِ فيَزدادُ رِضَى الرَّحمٰنِ ، وأمّا طَالِبُ الدّنيا فيَتَادئ في الطُّغيانِ ٣٠.

١٣٧٥٤ ـ عنه ﷺ : أَجوَعُ النَّاسِ طَالِبُ العِلْمِ، وأَشْبَعُهُمُ الَّذِي لا يَبْتَغيهِ ١٠٠٠.

١٣٧٥٥ \_ عنه ﷺ : كُلُّ صاحِبِ عِلم غَرِثانُ إلى عِلم ٣٠٠.

١٣٧٥٦ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ العالمُ من لا يَشبَعُ مِنَ العِلمِ ولا يَتَشَبَّعُ بِه ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) تنبيه الخواطر : ٢ / ١٧٦.

<sup>(</sup>۲) أمالي الطوسق: ۲۸۸ / ۱۰۶۹.

<sup>(</sup>٣\_٤) البحار: ١ / ١٧٢ / ٢٧ و ح٨٨.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ١ /٣٠/١.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال: ٢٨٩٣٢, ٢٨٩٣٣ نحوه.

<sup>(</sup>٧) الخصال: ٥٢ / ٦٩.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة : الحكمة ٤٥٧.

<sup>(</sup>٩) البحار : ١/١٨٢/ ٧٥.

<sup>(</sup>۱۰ ـ ۱۱) كنز العثال : ۲۸۹۸، ۲۸۹۳۰

<sup>(</sup>١٢) غرر الحكم: ١٧٤٠.

#### ٢٨٤٩ ـ طالِبُ العِلمِ

١٣٧٥٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : طالِبُ العِلم بَينَ الجُهَّالِ كَالْحَيِّ بَينَ الأمواتِ ١٠٠.

١٣٧٥٨ عنه عَلَيْهُ : طالِبُ العِلم لا يَموتُ، أو يُمتَّعَ جِدَّهُ بِقَدرِ كَدُّهِ ٣٠.

١٣٧٥ - الإمامُ عليٌّ السَّاخِصُ في طَلَبِ العِلم كَالْجَاهِدِ في سَبيلِ اللهِ ٣٠.

١٣٧٦-رسولُ اللهِ عَلَيْنَا : إذا جاءَ المَوتُ لِطالِبِ العِلم وهُوَ عَلَىٰ هٰذهِ الحالَةِ ماتَ وهُوَ شَهيدٌ ٣٠.

١٣٧٦١ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : ما مِن عَبدٍ يَغدو في طَلَبِ العِلم أو يَروحُ إلّا خاصَ الرَّحمَّةُ ٣٠.

١٣٧٦٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لِطالِبِ العِلم عِزُّ الدُّنيا وفَوزُ الآخِرَةِ٣٠.

١٣٧٦٣ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ فَهُوَ في سَبيلِ اللهِ حَتَىٰ يَرجِعَ ٣٠.

١٣٧٦٤ عنه ﷺ: مَن طَلَبَ عِلماً فَأَدرَكَهُ كَتَبَ اللهُ لَهُ كِفلَينِ مِنَ الأجرِ ، ومَن طَلَبَ عِلماً فلَم يُدرِكْهُ كَتَبَ اللهُ لَهُ كِفلاً مِنَ الأجر ٣٠.

١٣٧٦٥ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ فهُوَ كالصّائمِ نَهارَهُ، القائمِ لَيلَهُ، وإنَّ باباً مِنَ العِلمِ يَتَعَلَّمُهُ الرَّجُلُ خَيرٌ لَهُ مِن أَن يَكُونَ أَبُو قُبَيسِ ذَهَباً فأَنفَقَهُ فِي سَبِيلِ اللهِ (٣٠.

١٣٧٦٦ ـ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ تَكَفَّلَ اللهُ لَهُ بِرِزقِهِ ٥٠٠.

١٣٧٦٧ ـ عنه عَيْمَا اللهُ : مَن تَفَقَّهَ فِي دِينِ اللهِ كَفاهُ اللهُ هَمَّهُ ورَزَقَهُ مِن حَيثُ لا يَحتَسِبُ٥٠٠.

١٣٧٦٨ عنه ﷺ : طالِبُ العِلمِ طالِبُ الرَّحمَةِ ، طالِبُ العِلمِ رُكنُ الإسلامِ ، ويُعطىٰ أُجرَهُ مَعَ النَّبيّينَ ١٠٠٠.

١٣٧٦٩ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ باباً مِنَ العِلمِ لِيُصلِحَ بِه نَفسَهُ أُو لِمَن بَعدَهُ ، كَتَبَ اللهُ لَهُ مِنَ الأجرِ

<sup>(</sup>۱) كنز العثال : ۲۸۷۲٦.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلي: ١٧٢/٢٩٢.

<sup>(</sup>٣) روضة الواعظين : ١٥.

<sup>(</sup>٤) الترغيب والترهيب: ١٦/٩٧/.

<sup>(</sup>٥) ثواب الأعمال: ١٦٠ / ٢.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم : ٧٣٤٩.

<sup>(</sup>٧) كنز العتال : ٢٨٧٠٢.

<sup>(</sup>٨\_٨) منية المريد: ٩٩ وص ١٠٠.

<sup>(</sup>۱۲ ـ ۱۲) كنز العثال: ۲۸۷۰۱، ۲۸۸۸۵، ۲۸۷۲۹.

بِعَدَدِ رَملِ عالِمٍ".

## ٢٨٥٠ ـ طالِبُ العِلمِ والنُّبُوَّةِ

١٣٧٧-رسولُ اللهِ عَلِيَالَةُ : مَن جاءَ أَجَلُهُ وهُوَ يَطلُبُ العِلمَ لِيُحيِيَ بِهِ الإِسلامَ لَم يَفضُلْهُ النَّبِيّونَ إِلّا بِدَرَجَةٍ ٣٠.

١٣٧٧١ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ باباً مِنَ العِلمِ لِيُحيِيَ بِهِ الإسلامَ كانَ بَينَهُ وبَينَ الأنبياءِ دَرَجَةً في ا الجنّاقِه ٣٠.

١٣٧٧٢ \_عنه ﷺ : مَن جاءَ أَجَلُهُ وهُوَ يَطلُبُ العِلمَ لَقِيَ اللهُ تَعالَىٰ وَلَمْ يَكُن بَينَهُ وبَينَ النَّبِيّينَ إلّا دَرَجَةُ النُّبُوّةِ(\*).

الإمامُ عليُّ اللهِ : مَن جاءَتهُ مَنِيَّتُهُ وهُوَ يَطلُبُ العِلمَ فبَينَهُ وبَينَ الأنبياءِ دَرَجَةُ ١٠٠٠. (انظر) باب ٢٨٣٧.

#### ٧٨٥١ ـ طالِبُ العِلم والمَلائكَةُ

١٣٧٧٤ ــ رسولُ اللهِ عَيَّالَةُ : طالِبُ العِلمِ تَبسُطُ لَهُ المَلائكَةُ أَجنِحَتَهَا رِضَى عِمَا يَطلُبُ ٠٠. ١٣٧٧٥ ــ عنه عَيِّلَةُ : إنَّ المَلائكَةَ لَتَضَعُ أَجنِحَتَهَا لِطالِبِ العِلمِ حَتَىٰ يَطَأَ عَلَيها، رِضَى بِهِ ٠٠٠. ١٣٧٧٦ ــ عنه عَيِّلَةُ : إنَّ طالِبَ العِلمِ لَتَحُفَّهُ المَلائكَةُ بِأَجنِحَتِها، ثُمَّ يَركَبُ بَعضُها بَعضاً حَتَىٰ يَبلُغوا سَهاءَ الدّنيا مِن مَحَبَّتِهم لِما يَطلُبُ ٠٠٠.

١٣٧٧٧ عنه ﷺ : إنَّ طالِبَ العِلمِ تَبسُطُ لَهُ المَلائكَةُ أَجنِحَتُهَا وتَستَغفِرُ لَهُ ٣٠.

<sup>(</sup>١ ـ ٤) كنز المثال: ٢٨٨٣١، ٢٨٨٣٢، ٢٨٨٣١.

<sup>(</sup>٥) مجمع البيان: ٩ / ٣٨٠.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال: ٢٨٧٢٥.

<sup>(</sup>٧) عوالي اللآلي : ١٠٦/١٠٤.

<sup>(</sup>٨) منية المريد : ١٠٧.

<sup>(</sup>٩) كنز العتال: ٢٨٧٤٥.

١٣٧٧٨ عنه ﷺ : مَن غَدا في طَلَبِ العِلمِ أَظَلَّت عَلَيهِ المَلائكَةُ ، وبُورِكَ لَهُ في مَعيشَتِهِ ، ولَمَ يَنقُصُ مِن رِزقِهِ ١٠٠٠.

#### ٢٨٥٢ ـ طالِبُ العِلم والجَنَّةُ

١٣٧٧٩ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْلاً : مَن سَلَكَ طَريقاً يَطلُبُ فيهِ عِلماً ، سَلَكَ اللهُ بِهِ طَريقاً مِن طُرُقِ المُخَنَّةِ ".

١٣٧٨٠ عنه ﷺ : مَن سَلَكَ طَريقاً يَطلُبُ فيهِ عِلماً ، سَلَكَ اللهُ بِهِ طَريقاً إِلَى الجُنَّةِ ٣٠.

١٣٧٨١ حنه عَبِينَ : أوحَى الله إليَّ أنَّهُ مَن سَلَكَ مَسلَكاً يَطلُبُ فيهِ العِلمَ ، سَهَّلتُ لَهُ طَريقاً إلَى الجُنَّةِ (٤٠).

١٣٧٨٢ ـ عنه ﷺ : لِكُلِّ شَيءٍ طَريقٌ، وطَريقُ الجُنَّةِ العِلمُ ٣٠.

١٣٧٨٣ ـ عند ﷺ : مَن خَرَجَ يُريدُ عِلماً يَتَعَلَّمُهُ فُتِحَ لَهُ بابُ إِلَى الجُنَّةِ ١٠٠.

١٣٧٨٤ ـ عنه عَلَيْهُ : مَن كانَ في طَلَبِ العِلم كانَتِ الجَنَّةُ في طَلَبِهِ ٣٠.

#### ٢٨٥٣ ـ استِغفارُ كُلُّ شَيءٍ لِطالِبِ العِلم

١٣٧٨٥ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ طالِبَ العِلمِ يَستَغفِرُ لَهُ كُلُّ شَيءٍ حَتَّى الحِيتانُ في البَحرِ ﴿ . ١٣٧٨٦ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : طالِبُ العِلمِ يَستَغفِرُ لَهُ كُلُّ شَيءٍ ؛ حَتَّى الحِيتانُ في البِحارِ ، والطَّيرُ في جَوِّ السَّماءِ ﴿ .

١٣٧٨٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ طالِبَ العِلمِ لَيَستَغفِرُ لَهُ كُلُّ شَيءٍ ؛ حَتَّىٰ حِيتانُ البَحرِ، وهَوامُّ

<sup>(</sup>١) منية المريد : ١٠٣.

<sup>(</sup>٢) كنز العثال : ٢٨٧٤٦.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق : ٥٨ / ٩.

<sup>(</sup>٤) البحار : ١ / ١٧٣ / ٣٣.

<sup>(</sup>٥ ـ ٨) كنز العثال : ٣٠٨٨٠، ٢٨٨٢، ٢٨٨٤٢، ٣٥٢٥٣.

<sup>(</sup>٩) البحار : ١ / ١٧٢ / ٣٠.

الأرضِ، وسِباعُ البَرُّ وأنعامُهُ٣.

١٣٧٨٨ ـ الإمامُ الباقرُ عليه : إنَّ جَميعَ دَوابٌ الأرضِ لَتُصَلِّي عَلَىٰ طَالِبِ العِلمِ حَتَّى الحِيتانُ في البَحر".

١٣٧٨٩ ــرسولُ اللهِ عَلِيَا اللهِ عَلَيَا : مَن خَرَجَ مِن بَيتِه يَطلُبُ عِلماً شَيَّعَهُ سَبعونَ أَلفَ مَلَكِ يَستَغفِرونَ لَهُ ٣٠٠.

#### ٢٨٥٤ ـ التّعليمُ

•١٣٧٩ ـ المسيخ ﷺ : مَن عَلِمَ، وعَمِلَ، وعَلَّمَ، عُدَّ في المَلَكوتِ الأعظم عَظيماً ﴿ • .

١٣٧٩١ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قَولهِ تَعالىٰ : ﴿ مِمَّا ۚ رَزَقناهُم يُنْفِقُونَ ﴾ ـ : مِمَّا عَلَّمناهُم يُنبِؤُونَ ، وبِمَّا عَلَّمناهُم مِنَ القُرآن يَتلُونَ ﴿ .

١٣٧٩٢ ــ رسولُ اللهِ عَلِينًا : مِنَ الصَّدَقَةِ أَن يَتَعَلَّمَ الرَّجُلُ العِلمَ ويُعَلِّمَهُ النَّاسَ ٣٠.

١٣٧٩٣ عنه ﷺ : أفضَلُ الصَّدَقَةِ أن يَعلَمَ المَرءُ عِلماً ثُمَّ يُعَلِّمَهُ أخاهُ ٠٠٠.

١٣٧٩٤ ـ عنه عَلَيْهُ : زَكَاةُ العِلْمَ تَعليمُهُ مَن لا يَعلَمُهُ ١٠٠

١٣٧٩٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ لِكُلِّ شَيءٍ زَكاةً ، وزَكاةُ العِلم أَن يُعَلِّمَهُ أَهلَهُ ١٠٠

١٣٧٩٦ ـ رسولُ اللهِ عَلِينًا : ما تَصَدَّقَ النَّاسُ بِصَدَقَةٍ أَفضَلَ مِن عِلم يُنشَرُ ٥٠٠.

١٣٧٩٧ ـ الإمامُ الرُّضا على : رَحِمَ اللهُ عَبداً أحيا أمرَنا ، [قالَ الرَّاوي : ] فَقُلتُ لَهُ : فَكَيفَ يُحيي

<sup>(</sup>١) أمالي المفيد : ٢٩ / ١.

<sup>(</sup>۲) البحار : ۲/۱۷۳/۱.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسيّ : ١٨٢ / ٣٠٦.

<sup>(</sup>٤) تنبيه الخواطر : ١ / ٨٢.

<sup>(</sup>٥) معاني الأخبار: ٢/٢٣.

<sup>(</sup>٦) عدَّة الداعي : ٦٣.

<sup>(</sup>٧) منية المريد : ١٠٥.

<sup>(</sup>٨) عدَّة الداعي : ٦٣. (٩) تحف العقول : ٣٦٤.

<sup>(</sup>۱۰) كنز العقال: ۲۸۸۰۹.

أمرَكُم؟ قالَ : يَتَعَلَّمُ عُلومَنا ويُعَلِّمُها النَّاسَ، فإنَّ النَّاسَ لَو عَلِموا مُحاسِنَ كَلامِنا لَاتَّبَعونا٣.

١٣٧٩٨ ـ الإمامُ عليٌ ﷺ : ما أَخَذَ اللهُ عَلَىٰ أَهلِ الجَهلِ أَن يَتَعَلَّمُوا حَتَىٰ أَخَذَ عَلَىٰ أَهلِ العِلمِ أَن يُعَلِّمُوا ".

#### ٢٨٥٥ ـ ثَوابُ التَّعليم

١٣٨٠٠ ــرسولُ اللهِ تَتَلِيَّةً : يَجِيءُ الرَّجُلُ يَومَ القِيامَةِ ولَهُ مِنَ الحَسَناتِ كالسَّحابِ الرُّكامِ أَو كالجِبالِ الرَّواسي، فيَقولُ : يا رَبِّ، أَنَىٰ لي هٰذا ولَم أعمَلها؟ فيَقولُ : هٰذا عِلمُكَ الَّذي عَلَّمتَهُ النَّاسَ يُعمَلُ بِهِ مِن بَعدِكَ<sup>١٠</sup>.

١٣٨٠١ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن عَلَّمَ خَيراً فَلَهُ بِمِثلِ أَجرِ مَن عَمِلَ بِهِ، [قالَ الرّاوي : ]قُلتُ : فإن عَلَّمَهُ غَيرَهُ يَجري ذٰلكَ لَهُ؟ قالَ : إن عَلَّمَهُ النّاسَ كُلَّهُم جَرىٰ لَهُ، قُلتُ : فإن ماتَ؟ قالَ : وإن ماتَ ".

١٣٨٠٢ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَن عَلَّمَ بابَ هُدىً فلَهُ مِثلُ أَجِرٍ مَن عَمِلَ بِهِ ، ولا يُنقَصُ أُولُئكَ مِن أُجورِهِم شَيئاً ١٠٠.

#### ٢٨٥٦ - آثارُ إنفاقِ العِلم

١٣٨٠٣ـالإمامُ عليَّ ﷺ : إنَّ النارَ لا يَنقُصُها ما أُخِذَ مِنها ، ولَكِن يُحْمِدُها أن لا تَجِدَ حَطَباً ، وكذٰلكَ العِلمُ لا يَفنيهِ الاقتِباسُ لَكِنَّ بُحْلَ الحامِلينَ لَهُ سَبَبُ عَدَمِهِ <<.

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار : ١٨٠ / ١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الحكمة ٤٧٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢٠ /٢٤٧.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٩٦٥٠.

<sup>(</sup>٤ـ٥) البحار : ١٨/٢/ ٤٤ و ص ١٧ / ٤٣.

<sup>(</sup>٦) تحف المقول : ٢٩٧.

<sup>(</sup>۷) غرر الحكم : ۳۵۲۰.

١٣٨٠٤ عنه على : كلُّ شَيءٍ يَنقُصُ عَلَى الإنفاق إلَّا العِلمَ ١٠٠.

١٣٨٠٥ عنه الله : أعونُ الأشياءِ عَلَىٰ تَزكِيَةِ العَقلِ التَّعليم".

١٣٨٠٦ - الإمامُ الحسنُ ﷺ : عَلِم النّاسَ، وتَعَلَمْ عِلمَ غَيرِكَ، فتَكونَ قَد أَتقَنتَ عِلمَكَ،
 وعَلِمتَ ما لَم تَعلَمٰ٣٠.

(انظر) باب ۲۸۷٤، الدراسة : باب ۱۱۸۵.

### ٧٨٥٧ ـ مِيثَاقُ التَّعليمِ والبَيانُ

#### الكتاب

﴿وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّئُنَّهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَذُوهُ وَراءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْا بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً فَبِئْسَ ما يَشْتَرُونَ﴾ ﴿

١٣٨٠٧ ــ الإمامُ علي عليه علي الحِنْهِ عن أخذَ اللهُ ميثاقاً مِن أهلِ الجَهلِ بِطَلَبِ تِبيانِ العِلمِ حَتَىٰ أَخَذَ ميثاقاً مِن أهلِ العِلم بِبَيانِ العِلم لِلجُهّالِ؛ لأِنَّ العِلمَ كانَ قَبلَ الجَهلِ ٣٠.

١٣٨٠٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : قَرَأْتُ في كِتابِ عَليِّ ﷺ : إنَّ اللهَ لَم يَأْخُذُ عَلَى الجُهّالِ عَهداً بِطَلَبِ العِلمِ العِلمِ العِلمِ العِلمِ كانَ قَبلَ الجَهلِ ١٠٠٠ . بِطَلَبِ العِلمِ كانَ قَبلَ الجَهلِ ١٠٠٠ .

(انظر) باب ۲۸۵۶ حدیث ۱۳۷۹۸، ۱۳۷۹۹.

### ٢٨٥٨ ـ التَّحذيرُ مِن كِتْمانِ العِلمِ

#### الكتاب

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ البَيِّنَاتِ وَالهُدَى مِنْ بَغْدِ مَا بَيِّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الكِتابِ أُولَٰئِكَ

<sup>(</sup>١ ـ ٢) غرر الحكم: ٦٨٨٨، ٣٢٤٦.

<sup>(</sup>٣) كشف الغمّة : ٢ / ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) آل عمران: ١٨٧.

<sup>(</sup>٥) أمالي المغيد : ٦٦ / ١٢.

<sup>(</sup>٦) الكانمي: ١ / ٤١ / ١.

يَلْعَنُّهُمُ اللهُ وَيَلْعَنَّهُمُ اللَّاعِنُونَ ﴾ ١٠٠.

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللهُ مِنَ الكِتابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ ثَمَناً قَلِيلاً أُولَٰئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ وَلا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَوْمَ القِيامَةِ وَلا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾ ٣٠.

١٣٨٠٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : كَاتِمُ العِلمِ يَلْعَنُهُ كُلُّ شَيءٍ؛ حَتَّى الحُوتُ في البَحرِ، والطَّيرُ في السَّماءِ٣٠.

١٣٨١٠ عنه ﷺ : أَيَّا رَجُلٍ آتاهُ اللهُ عِلماً فكَتَمَهُ وهُوَ يَعلَمُهُ ، لَقِيَ اللهَ عَزَّوجلَّ يَومَ القِيامَةِ مُلجَماً بِلِجامٍ مِن نارٍ '''.

١٣٨١١ ـ عنه ﷺ : مَن كَتَمَ عِلماً نافِعاً عِندَهُ أَلجَمَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ بِلِجام مِن نارٍ٠٠٠.

١٣٨١٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَن كَتَمَ عِلماً فكأنَّهُ جاهِلُ ١٠٠.

١٣٨١٣ ـ عنه ﷺ : إنَّ العالِمَ الكاتِمَ عِلمَهُ يُبعَثُ أَنتَنَ أَهلِ القِيامَةِ ريحاً ، يَلفَنُه كُلُّ دابَّةٍ حَتَّىٰ دَوابُّ الأرضِ الصِّغارِ ٣٠.

١٣٨١٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن كَتَمَ عِلماً مِمَّا يَنفَعُ اللهُ بِهِ ـ فِي أَمْرِ النَّاسِ ـ أَمْرَ الدينِ، ألجَمَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ بِلِجامِ مِنَ النَّارِ (٣.

١٣٨١٥ عنه ﷺ : إذا لَعَنَ آخِرُ هٰذِه الأُمَّةِ أُوَّهَا فَن كَتَمَ حَديثاً فقد كَتَمَ ما أنزَلَ الله ١٠٠٠.
 ١٣٨١٦ عنه ﷺ : لا أعرِفَنَّ رَجُلاً مِنكُم عَلِمَ عِلماً فكتَمَهُ فَرَقاً مِنَ النَّاسِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١..١) البقرة : ١٥٨، ١٧٤.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٢٨٩٩٧.

<sup>(</sup>٤) أمالي العلوستي : ٣٧٧/ ٨٠٨.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ۲۹۱٤۲ ،وانظر سم ۲۹۱٤٤ ، ۲۹۱۸۸ .

<sup>(</sup>٦) البحار : ٢ / ٦٧ / ١٢.

<sup>(</sup>٧) المعاسن: ١ / ٣٦١ / ٧٧٧.

<sup>(</sup>٨) سنن ابن ماجة : ٢٦٥.

<sup>(</sup>٩) الترغيب والترهيب: ١ / ١٢٢ / ٥.

<sup>(</sup>۱۰) كنز العمّال: ۲۹۱۵۲.

١٣٨١٧ عند ﷺ : ما آتَى اللهُ عَزُّوجِلُّ عالِماً عِلماً إلَّا أَخَذَ عَلَيهِ الميثاقَ أَن لا يَكتُمَهُ أَحَداً ١٠٠

(انظر) عنوان ٤٥٦ «الكِتمان».

الأمثال: باب ٣٦٢٩.

البحار: ٢ / ٦٤ باب ١٣.

#### ٢٨٥٩ ـ فَصْلُ المُعَلِّم

١٣٨١٨ ــ رسولُ اللهِ عَيَّلِلَهُ : إنَّ اللهَ ومَلائكَتَهُ حَتَّى الَّمْلَةَ في جُحرِها وحَتَّى الحوتَ فيالبَحرِ يُصَلّونَ عَلَىٰ مُعَلِّم النّاسِ الخَيرَ'".

١٣٨١٩\_عنه ﷺ : إِنَّ مُعَلِّمَ الحَمَّرِ يَستَغفِرُ لَهُ دَوابُّ الأرضِ، وحِيتانُ البَحرِ، وكُلُّ ذي رُوحٍ في الهَواءِ، وجَميعُ أهلِ السَّهاءِ والأرضِ ٣٠.

١٣٨٢٠ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مُعَلِّمُ الحَيرِ يَستَغفِرُ لَهُ دَوابٌ الأرضِ، وحِيتانُ البُحورِ، وكُلُّ صَغيرَةٍ وكَبيرَةٍ في أرضِ اللهِ وسَهائهِ ''.

١٣٨٢١ ـ رَسُولُ اللهِ عَيَّالِيَّةً ـ في وَصِيَّتِهِ لِمُعَاذٍ لَمَّا بَعَتَهُ إِلَى الْيَمَنِ ـ : ثُمَّ بُتَّ فيهِمُ المُعَلِّمينَ ٠٠. ١٣٨٢٢ ـ عنه عَلِيَّاتُهُ : ثَلاثَةُ لا يَستَخِفُ بِحَقِّهِم إِلَّا مُنافِقُ : ذو شَيبَةٍ في الإسلامِ، وإمامٌ مُقسِطً، ومُعَلِّمُ الحَير ٠٠.

١٣٨٢٣\_تنبيه الخواطر: أوحَى اللهُ تَعالىٰ إلىٰ موسىٰ: يا موسىٰ، تَعَلَّمِ الخَيرَ وعَلَّمْهُ النّاسَ؛ فإنّي مُنَوَّرٌ لِلْعَلَّمي الخَيرِ ومُتَعَلِّميهِ قُبورَهُم؛ حَتَّىٰ لا يَستَوحِشوا عِكانِهِم.

١٣٨٢٤ ــ تنبيه الخواطر: ذُكِرَ عِندَ النَّبِيِّ ﷺ رَجُلانِ مِن بَنِي إسرائيلَ كَانَ أَحَدُهُما يُصَلِّي المكتوبَةَ ثُمَّ يَجلِسُ فيُعَلِّمُ النَّاسَ الحَيرَ، وكَانَ الآخَــرُ يَــصومُ النَّهــارَ ويَــقومُ اللَّـيلَ، فــقالَ رَسولُ اللهِ ﷺ: فَضلُ الأوَّلِ عَلَى الثّانِي كَفَضلِي عَلَىٰ أدناكُم ! ٣٠

<sup>(</sup>١) الفردوس: ٦٢٦٣/٨٤/٤.

<sup>(</sup>٢) كنز العمال: ٢٨٧٣٦.

<sup>(</sup>٣) بصائر الدرجات: ٣/ ١.

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال: ١٥٩ / ١.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ٢٦.

<sup>(</sup>٦\_٨) تنبيه الخواطر :٢/٢١٢.

١٣٨٢٥ ــرسولُ اللهِ ﷺ : ألا أُخبِرُكُم عَنِ الأجوَدِ الأجوَدِ؟ اللهُ الأجوَدُ الأجوَدُ، وأنا أجوَدُ وُلدِ آدَمَ، وأجوَدُكُم مِن بَعدي رَجُلُ عُلِّمَ عِلماً فنَشَرَ عِلمَهُ. يُبعَثُ يَومَ القِيامَةِ أُمَّةً وَحــدَهُ، ورَجُلُ جادَ بِنَفسِهِ للهِ عَزَّوجِلَّ حَتَّىٰ يُقتَلَ ١٠٠.

(انظر) باب ۲۸۵٤.

# ٢٨٦٠ ـ ذَمُّ المُستَأْكِلِ بِالعِلم

١٣٨٢٦ ـ رسولُ اللهِ عَيَالِلُهُ : مَكتوبُ في الكِتابِ الأوّلِ : يَابِنَ آدَمَ ، عَلَّمْ جَاناً كَمَا عُلَمتَ بَجَاناً ٣٠.
١٣٨٢٧ ـ عنه عَيَّالُهُ : عَلَّمَ اللهُ تَعالَىٰ آدَمَ أَلفَ حِرفَةٍ مِنَ الحِرَفِ ، وقالَ لَهُ : قُل لِوُلدِكَ وذُرِّيَّتِكَ : إِن لَمَ تَصبِروا فَاطلُبوا الدّنيا بِهٰذِه الحِرفِ ، ولا تَطلُبوها بِالدِّينِ فإنَّ الدِّينَ لي وَحدي خالِصاً ، وَيلٌ لِمَن طَلَبَ الدِّنيا بِالدِّينِ ، وَيلٌ لَهُ إِسَ

١٣٨٢٨ -عنه ﷺ : وَيلُ لِأُمَّتِي مِن عُلَماءِ السُّوءِ يَتَّخِذُونَ هذَا العِلمَ تِجَارَةً يَبيعونَها مِن أَمَراءِ زَمانِهِم رِبحاً لِأَنفُسِهِم، لا أَربَحَ اللهُ تِجارَتَهُم!"

١٣٨٢٩ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ : لَعَنَ رَسولُ اللهِ ﷺ مَن نَظَرَ إلىٰ فَرْجِ امرَأَةٍ لا تَحِلُّ لَهُ، ورَجُلاً خانَ أخاهُ في امرَأتِه، ورَجُلاً احتاجَ النّاسُ إلَيهِ لِيُفَقِّهُمُ فسَأَلَهُمُ الرُّسُوةَ ٥٠٠.

١٣٨٣٠ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن طَلَبَ الدّنيا بِعَمَلِ الآخِرَةِ فلَيسَ لَهُ في الآخِرَةِ مِن نَصيبٍ ١٠٠٠ ـ ١٣٨٣٠ ــ عنه ﷺ : مَن أكلَ بِالعِلمِ طَمَسَ اللهُ عَلَىٰ وَجهِه ، ورَدَّهُ عَلَىٰ عَقِبَيهِ ، وكانَتِ النّارُ أُولَىٰ بِهِ ٣٠٠. أُولَىٰ بِهِ ٣٠٠.

١٣٨٣٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : مَنِ احتاجَ النّاسُ إِلَيهِ لِيُفَقَّهُم في دِينهِم فيساً هُمُ الأُجرَةَ ، كانَ حَقيقاً عَلَى اللهِ تَعالىٰ أَن يُدخِلَهُ نارَ جَهَنَّم ٩٠٠.

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب: ١ / ١١٩ / ٥.

<sup>(</sup>٢ ـ ٤) كنز العمّال: كنز العمّال: ٢٩٠٧٩، ٢٩٠٩١, ٢٩٠٨٤.

<sup>(</sup>٥) البحار: ٣/٦٢/٢.

<sup>(</sup>٦-٦) كنز العمّال : ٢٩٠٦٤. ٢٩٠٣٤.

<sup>(</sup>٨) عوالي اللآلي : ٤٢/٧١/٤.

١٣٨٣٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَن كَتَمَ عِلماً عِندَهُ ، أَو أَخَذَ عَلَيهِ أَجِرَةً ، لَقِيَ اللهَ تَعالىٰ يَومَ القِيامَةِ مُلجَماً بِلُجامِ مِن نارٍ (١٠.

١٣٨٣٤ - الإمامُ الصّادقُ عليه : مَن أرادَ الحَديثَ لِمَنفَعَةِ الدّنيا لَم يَكُن لَهُ فِي الآخِرَةِ نَصيبٌ، ومَن أرادَ بِهِ خَيرَ الآخِرَةِ أعطاهُ اللهُ خَيرَ الدّنيا والآخِرةِ ".

١٣٨٣٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : تَعَلَّمُوا القُرآنَ ولا تَأْكُلُوا بِهِ، ولا تَستَكبِرُوا بِهِ ٣٠.

(انظر) التجارة: باب ٤٤٧، الشرّ: باب ١٩٦٨.

### ٢٨٦١ ـ مَعنَى الاستِبْكالِ بِالعِلمِ

الامامُ الصادقُ على استأكلَ بِعِلمِهِ افتَقَرَ، [قالَ الراوي:] فقُلتُ لَهُ: جُعِلتُ فِداكَ ! إِنَّ في شَيعَتِكَ ومَواليكَ قَوماً يَتَحَمَّلُونَ عُلُومَكُم، ويَبُتُونَهَا في شيعَتِكُم، فلا يُعدَمُونَ عَلَىٰ ذُلكَ مِنهُمُ البِرَّ والصَّلَةَ والإكرامَ، فقالَ على السَّسَ أُولُئكَ بِمُستَأْكِلِينَ، إِنَّا المُستَأْكِلُ بِعِلمِه الّذي يُفتي بِغَيرِ عِلمٍ ولا هُدئ مِنَ اللهِ عَزَّوجلً ؛ لِيُبطِلَ بِهِ الحُقوقَ طَمَعاً في حُطامِ الدّنيا".

# ٢٨٦٢ ــ الحَثُّ عَلى التَّعَلُّم

١٣٨٣٨ ـ رسولُ اللهِ عَلِياً : مَن لَم يَصبِر عَلَىٰ ذُلِّ التَّعَلَّمِ سَاعَةً بَقِيَ فِي ذُلِّ الجَهَلِ أَبَدأَ ١٠٠٠ ـ رسولُ اللهِ عَلَيُّ الجَهَلِ أَبَدأَ ١٠٠٠ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ اللهُ : لا يَستَجِيَنَّ أَحَدُ إذا لَم يَعلَمِ الشَّيءَ أَن يَتَعَلَّمَهُ ١٠٠٠ .

<sup>(</sup>١) كنز العتال : ٢٩١٥٠.

<sup>(</sup>۲) الكاني: ۲/٤٦/١.

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر : ٢ / ١٢٠.

<sup>(</sup>٤) معاني الأخبار : ١٨١ / ١٠.

<sup>(</sup>٥) الكاني: ٥ / ١٢١ / ٢.

<sup>(</sup>٦) عوالي اللآلي : ١ / ٢٨٥ / ١٣٥.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة : العكمة ٨٢.

المُكامَّدَةُ تَسبيحٌ، والبَحثَ عَنهُ جِهادٌ، ومُدارَسَتَهُ تَسبيحٌ، والبَحثَ عَنهُ جِهادٌ، وتَعليمَهُ لِمَن لا يَعلَمُه صَدَقَةً... وهُو أُنيسُ فيالوَحشَةِ، وصاحِبٌ في الوَحدَةِ، وسِلاحُ عَـلى الأَعداءِ، وزَينُ الأَخِلَاءِ، يَرفَعُ اللهُ بِه أقواماً يَجعَلُهُم في الحَيرِ أَعْلَةٌ يُقتَدىٰ بِهِم، تُرمَقُ أَعهالُهُم، وتُقتَبَسُ آثارُهُم ١٠٠.

١٣٨٤١ ـ رسولُ اللهِ عَلِيْظُ : ما مِن مُتَعَلِّم يَختَلِفُ إلىٰ بابِ العالمِ إلَّا كَتَبَ اللهُ لَهُ بِكُلِّ قَدَمٍ عِبادَةَ سَنَةٍ ٣٠.

١٣٨٤٢ ــ لقمانُ ﷺ ــ لِابنِه وهُوَ يَعِظُهُــ: يا بُنَيَّ، اجعَلْ في أيّامِكَ ولَـياليكَ وســـاعـاتِكَ نَصيباً لَكَ في طَلَبِ العِلم؛ فإنَّكَ لَن تَجِدَ لَكَ تَضييعاً مِثلَ تَر كِيرٍ٣.

١٣٨٤٣ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ في صِفَةِ المُتَّقينَ ـ: فين عَلامَةِ أَحَدِهِم أَنَّكَ تَرَىٰ لَهُ قُـوَّةً في دِينٍ، وحَزِماً في لِينٍ، وإيماناً في يَقينٍ، وحِرصاً في عِلمٍ، وعِلماً في حِلمٍ<sup>١٣</sup>.

(انظر) الشباب: باب ١٩٤٤، القرآن: باب ٣٢٩٨، الهلاك: باب ٤٠١٩.

#### ٢٨٦٣ ـ مَن تَعَلَّمَ شِهِ

١٣٨٤٤ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن تَعَلَّمَ شِهِ وعَمِلَ شِهِ وعَلَّمَ شِهِ دُعِيَ في مَلَكوتِ السَّهاواتِ عَظيماً ، فقيلَ : تَعَلَّمَ شِهِ، وعَمِلَ شِهِ، وعَلَّمَ شِهِ إن

١٣٨٤٥ ـ عنه ﷺ : مَن تَعَلَّمَ العِلمَ وعَمِلَ بِهِ وعَلَّمَ شِهِ، دُعِيَ في مَلَكوتِ السَّهاواتِ عَظيماً ، فقيلَ : تَعَلَّمَ شِهِ، وعَمِلَ شِهِ، وعَلَّمَ شِهِ إِنه

١٣٨٤٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : العالِمُ إذا أرادَ بِعِلمِهِ وَجهَ اللهِ تَعالَىٰ هابَهُ كُلُّ شَيءٍ ، وإذا أرادَ أن

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق : ٤٩٢ / ١.

<sup>(</sup>٢) منية المريد : ١٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسيّ : ٦٨ / ٩٩.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٣.

<sup>(</sup>٥) أمالي الطوسيّ : ١٦٧ / ٢٨٠.

<sup>(</sup>٦) الكافِّي: ١/٥٥٦.

يَكِنزَ بِهِ الكُنوزَ هابَ مِن كُلِّ شَيءٍ ١٠٠.

١٣٨٤٧ ــ الإمامُ عليَّ ﷺ : لَو أَنَّ حَمَلَةَ العِلمِ حَمَلُوهُ بِحَقَّهِ لَأَحَبَّهُمُ اللهُ ومَلائكَتُهُ وأهلُ طاعَتِهِ مِن خَلقِهِ، ولْكِنَّهُم حَمَلُوهُ لِطَلَبِ الدِّنيا فَقَتَهُمُ اللهُ، وهانُوا عَلَى النَّاسِ ٣٠.

١٣٨٤٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ: عُلَهاءُ هذهِ الأُمَّةِ رَجُلانِ: رَجُلَّ آتَاهُ اللهُ عِلماً فطَلَبَ بِهِ وَجهَ اللهِ والدّارَ الآخِرَةَ، وبَذَلَهُ لِلنّاسِ ولَم يَأْخُذ عَلَيهِ طَمَعاً، ولَم يَشتَرِ بِه ثَمَناً قَليلاً، فذٰلِكَ يَستَغفِرُ لَهُ مَن فِي البُحورِ، ودَوابُّ البَرُّ والبَحرِ، والطَّيرُ في جَوَّ السَّهاءِ، ويَقدُمُ عَلَى اللهِ سَيِّداً شَريفاً، ورَجُلٌ آتَاهُ اللهُ عِلماً فبَخِلَ بِهِ عَلىٰ عِبادِ اللهِ، وأخذَ عَلَيهِ طَمَعاً، وَاشتَرَىٰ بِه ثَمَناً قَليلاً، فذٰلكَ ورَجُلٌ آتَاهُ اللهُ عِلماً فبَخِلَ بِهِ عَلىٰ عِبادِ اللهِ، وأخذَ عَلَيهِ طَمَعاً، وَاشتَرَىٰ بِه ثَمَناً قَليلاً، فذٰلكَ يُلجَمُ يَومَ القِيامَةِ بِلِجامٍ مِن نارٍ ٣٠.

# ٢٨٦٤ ـ خَصائصُ المُتَعَلِّم بِثِهِ

١٣٨٤٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ للهِ لَم يُصِبْ مِنهُ بِاباً إِلّا ازدادَ بِه فِي نَفسِهِ ذُلّاً، و فِي النّاسِ تَواضُعاً، وللهِ خَوفاً، وفي الدّينِ اجتِهاداً، وذلك الّذي يَنتَفِعُ بِالعِلمِ فَليَتَعَلَّمْهُ، ومَن طَلَبَ العِلمَ لِلدّنيا والمَنزِلَةِ عِندَ النّاسِ والحَظوَةِ عِندَ السُّلطانِ لَم يُصِبْ مِنهُ بِاباً إِلّا ازدادَ فِي نَفسِهِ العِلمَ لِلدّنيا والمَنزِلَةِ عِندَ النّاسِ والحَظوَةِ عِندَ السُّلطانِ لَم يُصِبْ مِنهُ باباً إلّا ازدادَ في نَفسِهِ عَظَمَةٌ، وعَلَى النّاسِ استِطالَةً، وبِاللهِ اغتِراراً، ومِنَ الدِّينِ جَفاءً، فذٰلكَ الّذي لا يَنتَفِعُ بِالعِلمِ، فَلْيَكُفُ وَلَيْمِيكُ عَنِ الحُجَّةِ عَلَىٰ نَفسِهِ، والنَّدامَةِ والحَيزِي يَومَ القِيامَةِ ".

١٣٨٥٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن تَعَلَّمَ العِلمَ لِلعَمَلِ بِهِ لَم يُوحِشْهُ كَسادُهُ ١٠٠.

(انظر) الإخلاص: باب ١٠٣٧.

#### ٢٨٦٥ - مَن تَعَلَّمَ لِغَيرِ اللهِ

١٣٨٥١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: مَن أَخَذَ العِلمَ مِن أهلِهِ وعَمِلَ بِه نَجًا، ومَن أرادَ بِهِ الدّنيا فهُوَ

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٢٩٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٤٨/٣٧/٤.

<sup>(</sup>٣\_٤) روضة الواعظين: ١٦،١٥.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٨٢٤٤.

حَظُّهُ(١).

١٣٨٥٢ - عنه عَلِين : مَنِ ابتَغى العِلمَ لِيَخدَعَ بِهِ النَّاسَ لَم يَجِدُ رِيحَ الجَنَّةِ ٥٠٠.

١٣٨٥٣ ـ عنه عَلِيَّةُ : مَن تَعَلَّمَ العِلمَ رِياءً وسُمَعَةً يُريدُ بِهِ الدِّنيا نَزَعَ اللهُ بَرَكَتَهُ، وضَيَّقَ عَلَيهِ مَعيشَتَهُ، ووَكَلَهُ اللهُ إِلَىٰ نَفسِهِ، ومَن وَكَلَهُ اللهُ إِلَىٰ نَفسِه فقَد هَلَكَ٣٠.

١٣٨٥٤ - عنه عَلِينًا : مَن تَعَلَّمَ العِلمَ لِغَيرِ اللهِ تَعالَىٰ فَلْيَتَبَوَّأُ مَقَعَدَهُ مِن نارٍ ".

١٣٨٥٥ ــ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ لِغَيرِ العَمَلِ فَهُوَ كَالْمُسْتَهْزِيُّ بِرَبِّهِ عَزُّوجِلَّ ١٠٠٠.

١٣٨٥٦ عنه ﷺ : أوحَى اللهُ إلىٰ بَعضِ أنبِيائهِ : قُل لِلذينَ يَتَفَقَّهُونَ لِغَيرِ الدِّينِ، ويَتَعَلَّمُونَ لِغَيرِ العَمَلِ، ويَطلُبُونَ الدَّنيا لِغَيرِ الآخِرَةِ، يَلبَسُونَ لِلنَّاسِ مُسُوكَ الكِباشِ وقُلوبُهُم كَـقُلُوبِ الذَّئابِ، أَلسِنَتُهُم أَحلَىٰ مِنَ العَسَلِ، وأعماهُم أمَرُّ مِنَ الصَّبرِ : إيّايَ يُخادِعُونَ؟! ولاُتيحَنَّ لَكُم فِتنَةً تَذَرُ الحَكيمَ حَيراناً!!!

١٣٨٥٧ عنه تَقَلِّلُهُ : مَن تَعَلَّمَ عِلماً يَمَا يُبتَعَىٰ بِهِ وَجِهُ اللهِ لا يَتَعَلَّمُهُ إِلَّا لِيُصيبَ بِهِ عَرَضاً مِنَ الدّنيا، لَم يَجِدْ عَرفَ الجُنَّةِ يَومَ القِيامَةِ ٣٠.

١٣٨٥٨ ـ عنه عَيَّالَهُ : مَن تَعَلَّمَ صَرفَ الكَلامِ لِيَسبِيَ بِهِ قُلوبَ النَّاسِ لَمَ يَقبَلِ اللهُ مِنهُ يَومَ القِيامَةِ صَرُّفاً ولا عَدْلاً ٨٠.

١٣٨٥٩ ـ عنه عَلِين عَد عَد يَخطُبُ خُطبَةً إلَّا اللهُ سائلُه عَنها ما أرادَ بها ١٠٠.

١٣٨٦٠ عنه ﷺ : مَن قامَ بِخُطْبَةٍ لا يَلتَمِسُ بِهَا إِلَّا رِياءً وسُمَعَةً أُوقَفَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ مَوقِفَ رِياءٍ وسُمَعَةٍ ٥٠٠.

اله ١٣٨٦ ـ عنه ﷺ : مَن سَمَّعَ النَّاسَ بِعِلمهِ سَمَّعَ اللهُ بِه سامِعَ خَلقِهِ وحَقَّرَهُ وصَغَرَهُ ٥١٠. (انظر) الرياء : باب ١٤٠٩.

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلي : ٤/٧٧/٦٦.

<sup>(</sup>٢ ـ ٣) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٦٤ / ٢٦٦١ و ص ٣٤٨ ، ٢٦٦٠.

<sup>(</sup>٤ـــ٥) كنز العمّال: ٢٩٠٣٥. ٢٩٠٦٦.

<sup>(</sup>٦) عدّة الداعي : ٧٠.

<sup>(</sup>٧ ـــ ١١) كنز العمتال : ٧٥٠٢٠ ، ٢٩٠١٢ ، ٢٩٠١٢ ، ٣٥٣٥ ، ٧٥٣٥.

#### ٢٨٦٦ ـ ما لا يَنبَغي طَلَبُ العِلمِ لِأُجلِهِ

١٣٨٦٢ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ عليُّ اخُذوامِنَ العِلمِ ما بَدالَكُم، وإيَّاكُم أَن تَطلُبوهُ لِخِصالٍ أَربَعِ : لِتُباهوا بِهِ العُلَماءَ، أَو تُمَاروا بِهِ السُّفَهاءَ، أَو تُراؤوا بِهِ في الجَالِسِ، أُوتَصرِفوا وُجـوهَ النَّـاسِ إلَـيكُم لِلتَّرَوِّسِ٣٠.

١٣٨٦٣ ــرسولُ اللهِ ﷺ : لا تَعَلَّمُوا العِلمَ لُتِمَارُوا بِهِ السُّفَهَاءَ ، وتُجَادِلُوا بِهِ العُلَمَاءَ ، ولِتَصرِفُوا (بِهِ) وُجوهَ النّاسِ إَلَيكُم، وَابتَغُوا بِقَولِكُم ما عِندَ اللهِ فإنَّهُ يَدُومُ ويَبقَىٰ ، ويَنفَدُ ما سِواهُ٣.

١٣٨٦٤\_عنه ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ لِأَربَعٍ دَخَلَ النّارَ : لِيُباهِيَ بِهِ العُلَمَاءَ ، أَو يُمارِيَ بِهِ السُّفَهاءَ ، أَو لِيَصرِفَ بِهِ وُجُوهَ النّاسِ إلَيهِ ، أَو يَأْخُذَ بِهِ مِنَ الأُمَراءِ ٣٠.

١٣٨٦٥ ـ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ لُيمارِيَ بِهِ السُّفَهاءَ، أَو يُكاثِرَ بِهِ العُلَماءَ، أَو يَصرِفَ بِهِ وُجوهَ النّاسِ إِلَيهِ، فَلْيَتَبَوَّأُ مَقعَدَهُ مِنَ النّارِ ٣٠.

١٣٨٦٦ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ العِلمَ لِيُباهِيَ بِهِ العُلَمَاءَ ، أُو يُمارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ فِي الجَمَالِسِ ، لَم يَرَحْ رائحَةَ الجُنَّةِ (».

١٣٨٦٧ عنه ﷺ : مَن طَلَبَ هٰذِه الأحاديثَ لُعِارِيَ بِها السُّفَهاءَ، ويُباهِيَ بِها لِيُحَدِّثَ بِها، لَم يَرَحُ رائحَةَ الجُنَّةِ ٣٠.

السُّفَهاءَ، أو يُباهِيَ بِهِ العُلَمَاءُ، أو لِيُقبِلَ بِوُجوهِ النَّاسِ إلَيهِ، فهُوَ في النَّارِ .: صَدَقَ جَدّي، السُّفَهاءَ، أو يُباهِيَ بِهِ العُلَمَاءَ، أو لِيُقبِلَ بِوُجوهِ النَّاسِ إلَيهِ، فهُوَ في النَّارِ .: صَدَقَ جَدّي، أَفَتَدري مَنِ السُّفَهاءُ؟ فقُلتُ : لا يَا بنَ رسولِ اللهِ، فَقالَ : هُم قُصّاصُ مِن مُخالِفينا، وتَدري مَنِ السُّفَهاءُ؟ فقُلتُ : لا يَا بنَ رسولِ اللهِ، قالَ : هُم عُلَمَاءُ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ الَّذينَ فَرَضَ اللهُ العُلَمَاءُ؟ فقُلتُ : لا يَا بنَ رسولِ اللهِ، قالَ : هُم عُلَمَاءُ آلِ مُحَمَّدٍ ﷺ الَّذينَ فَرَضَ اللهُ عَزَّوجلً طاعَتَهُم وأوجَبَ مَوَدَّتُهُم.

ثُمَّ قَالَ : أَتَدري مَا مَعنىٰ قَولِهِ : أَو لِيُقبِلَ بِوُجوهِ النَّاسِ إِلَيهِ؟ قُلتُ : لا، قالَ : يَعني بِذلكَ

<sup>(</sup>١) الإرشاد: ١ / ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢ ـ ٣) منية المريد: ١٣٥.

<sup>(</sup>٥ ـ ٦) كنز المثال: ٢٩٠٥٧، ٢٩٠٥٦، ٢٩٠٥٩.

وَاللهِ ادَّعَاءَ الإمامَةِ بِغَيرِ حَقِّها، ومَن فَعَلَ ذُلكَ فَهُوَ فِي النَّارِ ٣٠.

# ٢٨٦٧ \_ أَصْنَافُ طَلَبَةِ العِلم

١٣٨٦٩ ــ الإمامُ عليٌ ﷺ : طَلَبَةُ هٰذا العِلمِ عَلَىٰ ثَلاثَةِ أَصنافٍ، أَلا فَاعرِفوهُم بِصِفاتِهِم وأعيانِهم : صِنفٌ مِنهُم يَتَعَلَّمونَ لِلمِراءِ والجَدَلِ (الجَهلِ)، وصِنفٌ مِنهُم يَــتَعَلَّمونَ لِـــلاستِطالَةِ والخَتْلِ، وصِنفٌ مِنهُم يَتَعَلَّمونَ لِلفِقهِ والعَمَلِ.

فأمّا صاحِبُ المراءِ والجَدَلِ (الجَهَلِ) تَراهُ مُوذِياً مُمارِياً لِـلرَّجالِ في أنـدِيَةِ المَـقالِ، قَـد تَسَربَلَ بِالتَّخَشُّع، وتَخَلَّىٰ مِنَ الوَرَع، فَدَقَّ اللهُ مِن هذا حَيزومَهُ، وقَطَعَ مِنهُ خَيشومَهُ.

وأمّا صاحِبُ الاستِطالَةِ والحَتْلِ فإنّهُ يَستَطيلُ عَلَىٰ أَشـباهِهِ مِـن أَشكـالِهِ، ويَـتَواضَـعُ لِلأغنِياءِ مِن دونِهِم، فهُوَ لِحَلوائهِم هاضِمٌ، ولِدينِهِ حاطِمُ، فأعمَى اللهُ مِن هذا بَصَرَهُ. وقَطَعَ مِن آثارِ العُلَمَاءِ أثَرَهُ.

وأمّا صاحِبُ الفِقهِ والعَمَلِ تَراهُ ذا كَآبَةٍ وحُزنٍ، قَد قامَ اللَّيلَ في حِندِسِهِ، وقَدِ انحَنیٰ في بُرنُسِهِ، يَعمَلُ ويَخشیٰ، خائفاً وَجِلاً مِن كُلِّ أَحَدٍ إلّا مِن كُلِّ ثِقَةٍ مِن إخوانِهِ، فشَدَّ اللهُ مِن لهذا أركانَهُ، وأعطاهُ يَومَ القِيامَةِ أمانَهُ٣٠.

١٣٨٧٠ـرسولُ اللهِ ﷺ : العُلَماءُ ثَلاثَةٌ : رَجُلُ عاشَ بِهِ النّاسُ وعاشَ بِعِلمِهِ ، ورَجُلُ عاشَ بِه النّاسُ وأهلَكَ نَفسَهُ ، ورَجُلُ عاشَ بِعِلمِهِ ولَم يَعِش بِهِ أَحَدُ غَيرُهُ٣٣.

١٣٨٧١ ـ الإمامُ على ﷺ : العُلَماءُ باقونَ ما بَقِيَ الدَّهرُ ، أعيانُهُم مَفقودَةً ، وأمثالهُم في القُلوبِ مَوجودَةً ، هاه (و) إنّ ها هُنا ـ وأشارَ بِيَدِه إلى صَدرِهِ ـ لَعِلماً جَمَّاً لَو أَصَبتُ لَهُ حَمَلَةً ! بَـلىٰ أَصَبتُ لَقِناً غَيرَ مَامُونٍ ، يَستَعمِلُ آلَةَ الدَّينِ في الدّنيا ، ويَستَطهرُ بِحُجَجِ اللهِ عَلىٰ خَلقِهِ ، وبِنِعَمِهِ عَلىٰ عَلَيْ حَلقهِ ، وبِنِعَمِهِ عَلىٰ عَلَيْ عَلَىٰ خَلقهِ ، وبِنِعَمِهِ عَلىٰ عَبادِهِ ؛ لِيَتَّخِذَهُ الضَّعَفاءُ وَليجَةً مِن دونِ وَلَى الحَقَّ.

<sup>(</sup>١) معاني الأخيار: ١٨٠ / ١.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ٩/٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) كنز العثال : ٢٨٩٤١.

أو مُنقاداً لِحَمَلَةِ العِلمِ، لا بَصيرَةَ لَهُ في أحنائهِ، يَقدَحُ الشَّكُ في قَلبِهِ بِأَوَّلِ عارِضٍ مِـن شُبهَةٍ.

ألاً، لا ذا، ولا ذاك، فمنهومٌ بِاللَّذَاتِ سَلِسُ القِيادِ، أو مَغرِيٌّ بِالجَمَعِ والادِّخارِ، لَيسا مِن رُعاةِ الدِّينِ، أقرَبُ شَبَها بِهِما الأنعامُ السّائمَةُ! كَذَٰلكَ يَموتُ العِلمُ بِمَوتِ حامِليهِ. اللَّهُمَّ بَلَىٰ لا تَخلو الأرضُ مِن قائمٍ بِحُجَّةٍ ظاهرٍ أو خافٍ مَغمورٍ؛ لِثَلَا تَبطُلَ حُجَجُ اللهِ وبَيِّناتُهُ، وكَم وأينَ؟! أُولئكَ الأُقَلُّونَ عَدَداً الأعظَمُونَ خَطَراً! ١٠٠.

١٣٨٧٢ عنه على : إنَّ مِن أَحَبُّ عِبادِ اللهِ إلَيهِ عَبداً أَعانَهُ اللهُ عَلىٰ نَفسِهِ... مِصباحُ ظُلُهاتٍ، كَشَّافُ عَشَواتٍ (غَشَواتٍ)، مِفتاحُ مُبهَهاتٍ، دَفَّاعُ مُعضَلاتٍ، دَليلُ فَـلَواتٍ، يَـقولُ فَـيُفهِمُ، ويَسكُتُ فَيَسلَمُ...

وآخَرُ قَد تَسَمَىٰ عالِماً ولَيسَ بِهِ، فَاقتَبَسَ جَهائلَ مِن جُهّالٍ، وأضاليلَ مِن ضُلّالٍ، وأضاليلَ مِن ضُلّالٍ، ونَصَبَ لِلنّاسِ أشراكاً مِن حَبائلِ (حِبالِ) غُرورٍ وقولِ زُورٍ... يَقولُ: أَقِفُ عِندَ الشَّبُهاتِ وفيها وَقَعَ، ويَقولُ: أعتَزِلُ البِدَعَ وبَينَها اضطَجَعَ، فَالصُّورَةُ صورَةُ إنسانٍ، والقَلبُ قَلبُ حَيها وَقَعَ، ويَقولُ: أعتَزِلُ البِدَعَ وبَينَها اضطَجَعَ، فَالصُّورَةُ صورَةُ إنسانٍ، والقَلبُ قَلبُ حَياءِ ﴿ عَيْوَانٍ، لا يَعرِفُ بابَ الهُدَىٰ فَيَتَبِعَهُ، ولا بابَ العَمىٰ فَيَصُدَّ عَنهُ، وذلكَ مَيِّتُ الأحياءِ ﴿ اللَّهِ الرّانِ العَمىٰ فَيَصُدَّ عَنهُ، وذلكَ مَيِّتُ الأحياءِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَالَ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللللللللللّهُ الللللللللللّهُ اللللّ

# ٢٨٦٨ ـ ما يَنبَغي في احْتِيارِ المُعَلِّمِ

#### الكتاب

﴿ فَلْيَنْظُرِ الإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ ﴾ ٣٠.

١٣٨٧٣ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ في قُولِهِ تعالى : ﴿ فَلْيَنْظُرِ الإِنْسانُ إِلَىٰ طَعامِهِ ﴾ ـ : عِلمِهِ الّذي يَأخُذُه عِنَى يَأخُذُه (٤).

<sup>(</sup>١) الخصال: ١٨٦ / ٢٥٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٨٧.

<sup>(</sup>٣) عبس: ٢٤.

<sup>(</sup>٤) المحاسن : ١ / ٣٤٧/ ٢٢٤.

١٣٨٧٤ ــ ذو القَرنَينِ المَّلِا ــ مِن وَصِيَّتِهِ ــ : لا تَتَعَلَّمِ العِلمَ مِمَّنَ لَمَ يَنتَفِعْ بِهِ ؛ فَإِنَّ مَن لَم يَنفَعْهُ عِلمُهُ لا يَنفَعُكَ ١٠٠٠ .

١٣٨٧٥ ـ الإمامُ الكاظمُ على : لا عِلمَ إلَّا مِن عالمٍ رَبَّانِيٍّ. ومَعرِفَةُ العالمِ بِالعَقلِ ".

١٣٨٧٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْنَا ؛ العِلمُ دِينُ، الصَّلاةُ دِينُ، فَانظُرُوا عَمَّن تَأْخُذُونَ هٰذَا العِلمَ ٣٠.

١٣٨٧٧ ـ الإمامُ الحسنُ الثال : عَجَبُ لِمَن يَتَفَكَّرُ في مَأْ كُولِهِ كَيفَ لا يَتَفَكَّرُ في مَعقولِهِ ، فيُجَنِّبَ بَطنَهُ ما يُؤذيهِ ، ويُودِعَ صَدرَهُ ما يُردِيهِ إنه

(انظر) الموعظة : باب ٤١٤٢.

#### ٢٨٦٩ ـ أُنْظُرُ إلى ما قالَ

#### الكتاب

﴿وَالَّذِينَ اجْتَنَبُوا الطَّاغُوتَ أَنْ يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُوا إِلَى اللهِ لَهُمُ البُشْرَى فَبَشَّرْ عِـبادِ \* الَّـذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولَٰئِكَ الَّذِينَ هَداهُمُ اللهُ وَأُولَٰئِكَ هُمْ أُولُو الأَلْبابِ﴾ ٣٠.

١٣٨٧٨ ـ المسيحُ على : مَعشَرَ الحَوارِيِّينَ ، ما يَضُرُّ كُم مِن نَتنِ القَطِرانِ إذا أصابَكُم سِراجُهُ ؟! خُذوا العِلمَ مِمَّن عِنْدَهُ ولا تَنظُروا إلى عَمَلِهِ ١٠٠.

١٣٨٧٩ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : تَعَلَّمْ عِلمَ مَن يَعلَمُ، وعَلُّمْ عِلمَكَ مَن يَجهَلُ ٣٠.

١٣٨٨٠ عنه ﷺ : لا تَنظُرُ إلى مَن قالَ، وَانظُرُ إلى ما قالَ ٩٠.

<sup>(</sup>١) البحار : ٢ / ٩٩ / ٥٣.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل: ١٢٩٢٦/٢٥٨/١١.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال : ٢٨٦٦٦.

<sup>(</sup>٤) البحار : ١ / ٢١٨ / ٤٣.

<sup>(</sup>٥) الزمر : ١٨،١٧.

<sup>(</sup>٦) المحاسن : ١ / ٣٦٠ / ٧٧٢.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ٤٥٧٩.

<sup>(</sup>٨) كنز العمَال: ٤٤٣٩٧،٤٤٢١٨.

١٣٨٨١ عنه على : خُذِ الحِكمَةَ مِمَّن أتاكَ بها ، وَانظُرْ إلى ما قالَ ، ولا تَنظُو ١٠ إلىٰ مَن قالَ ١٠٠.

١٣٨٨٢ ـ المسيعُ ﷺ : خُذوا الحَقَّ مِن أهلِ الباطِلِ، ولا تأخُذوا الباطِلَ مِن أهلِ الحَـقَّ، كونوا نُقّادَ الكَلام ٣٠.

(انظر) الحكمة : ٩١٧.

# ٢٨٧٠ ـ حَقُّ العِلم

١٣٨٨٤ ـ الإمامُ الصادقُ ﷺ : تَواضَعوا لِمَن تُعَلِّمونَهُ العِلمَ ، وتَواضَعوا لِمَن طَلَبتُم مِنهُ العِلمَ ، ولا تَكونوا عُلَهاءَ جَبّارينَ فذَهَبَ باطِلُكُم بِحَقِّكُم ﴿ .

١٣٨٨٥ ـ الإمامُ علي ﷺ : تَواضَعوا لِمَن تَتَعَلَّمونَ™مِنهُ العِلمَ ولِمَن تُعَلِّمونَهُ ، ولا تَكونوا مِن جَبابِرَةَ العُلَهاءِ فَلا يَقومَ جَهلُكُم بِعِلمِكُم™.

١٣٨٨٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : تَعَلَّمُوا العِلمَ وتَعَلَّمُوا لِلعِلمِ السَّكِينَةَ والوَقارَ، وتَواضَعُوا لِمَن تَعَلَّمُونَ مِنهُ ٩٠٠.

(انظر) باب ۲۹۱۹.

<sup>(</sup>١) في الطبعة المعتمدة «تنظره» والصحيح ما أثبتناه كما في الطبعات الأخرى.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم : ٥٠٤٨.

<sup>(</sup>٣) المحاسن: ١/ ٧٦٩ / ٧٦٩.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٢٨٧ / ٤٣.

<sup>(</sup>٥) أمالي الصدوق: ٢٩٤ / ٩.

<sup>(</sup>٦) في الطبعة المعتمدة (تتعلَّموا). والصحيح ما أثبتناه كما في الطبعات الأخرى.

<sup>(</sup>V) غرر الحكم: ٤٥٤٣.

<sup>(</sup>A) الترغيب والترهيب: ١/١١٤/٩.

# ٢٨٧١ \_ حُقوقُ المُتَعَلِّم عَلَى المُعَلِّم

١٣٨٨٧ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ الله : أمّا حَقُّ رَعِيِّتِكَ بِالعِلمِ : فأن تَعلَمَ أنَّ اللهَ عَزَّوجلً إغَّا جَعَلَكَ قَيِّماً لَهُم فيها آتاكَ مِن العِلمِ، وفَتَحَ لَكَ مِن خَزائنِهِ، فإذا أحسَنتَ في تَعليمِ النّاسِ ولَم تَعْرُقْ بِهِم ولَم تَضجَرْ عَلَيهِم زادَكَ الله مِن فَضلِهِ، وإن أنتَ مَنَعتَ النّاسَ عِلمَكَ أو خَرَقتَ بِهِم عِندَ طَلَبِهِمُ العِلمَ كانَ حَقًا عَلَى اللهِ عَزَّوجلً أن يَسلُبَكَ العِلمَ وبَهاءَهُ، ويُسقِطَ مِن القُلوبِ مَعَلَّكَ ال

١٣٨٨٨ ـ رسولُ اللهِ عَلِينٌ ؛ لِينُوا لِمَن تُعلُّمونَ ، ولِمَن تَتَعَلَّمونَ مِنهُ ٣٠.

١٣٨٨٩ ــ المسيخُ ﷺ : يا مَعشَرَ الحَوارِيِّينَ، لي إلَيكُم حاجَةُ اقضُوها لي. قالوا : قُضِيَتْ حاجَتُكَ يا روحَ اللهِ، فقامَ فغَسَلَ أقدامَهُم، فقالوا : كُنّا نَحنُ أَحَقَّ بِهٰذا يا روحَ اللهِ! فقالَ : إنَّ أحقَّ النّاسِ بِالحِدمَةِ العالِمُ، إثَّما تَواضَعتُ هٰكذا لِكَيما تَتَواضَعوا بَعدي في النّاسِ كَـتَواضُعي لَكُمْ...
لَكُمْ...

١٣٨٩٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿وَلا تُصَعِّرْ خَدَّكَ لِلنَّاسِ﴾ ـ : لِيَكُنِ النَّاسُ
 عِندَكَ في العِلم سَواءً ١٠٠.

# ٢٨٧٢ - حُقوقُ المُعَلِّم عَلى المُتَعَلِّم

#### الكتاب

﴿قَالَ لَهُ مُوسَى هَلْ أَتَبِعُكَ عَلَى أَنْ تُعَلِّمَنِ مِمَّا عُلِّمْتَ رُشُداً \* قَالَ إِنَّكَ لَنْ تَسْتَطِيعَ مَعِيَ صَبراً \*... قَدْ بَلَغْتَ مِن لَدُنِّي عُذْراً ﴾ ﴿ ..

١٣٨٩١ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : حَقُّ سائسِكَ بِالعِلمِ : التَّعظيمُ لَهُ ، والتَّوقيرُ لِجَلِسِهِ ، وحُسنُ الاستِاعِ إِلَيهِ ، والإِقبالُ عَلَيهِ ، وأن لا تَرفَعَ عَلَيهِ صَوتَكَ ، وأن لا تُجيبَ أحَداً يَسأَلُهُ عَن شَيءٍ

<sup>(</sup>١) عوالي اللآلي: ٤ / ٧٤ / ٥٥.

<sup>(</sup>٢ ــ ٤) منية المريد : ١٨٥ .١٨٣ . ١٨٥.

<sup>(</sup>ه) الكهف : ٦٦\_٧٦.

حَتَىٰ يَكُونَ هُوَ الَّذِي يُجِيبُ، ولا تُحَدِّثَ فِي مَجَلسِهِ أَحَداً، ولا تَغتابَ عِندَهُ أَحَداً، وأن تَدفَعَ عَنهُ إذا ذُكِرَ عِندَكَ بِسُوءٍ، وأن تَستُرَ عُيوبَهُ، وتُظهِرَ مَناقِبَهُ، ولا تُجالِسَ لَهُ عَدُواً، ولا تُعادِيَ لَهُ وَلِيّاً، فإذا فَعَلتَ ذٰلكَ شَهِدَ لَكَ مَلائكَةُ اللهِ بِأَنَّكَ قَـصَدتَهُ وتَـعَلَّمتَ عِـلْمَهُ اللهِ جَـلَّ اسمُـهُ لا لِلنّاسِ...

١٣٨٩٢ ـ الإمامُ الباقرُ على الله : إذا جَلَستَ إلى عالمٍ فَكُن عَلَىٰ أن تَسمَعَ أَحرَصَ مِنكَ عَلَىٰ أن تَقولَ، وتَعَلَّمُ حُسنَ الاستِاع كَما تَتَعَلَّمُ حُسنَ القَولِ، ولا تَقطَعْ عَلَىٰ أَحَدٍ حَديثَهُ ".

١٣٨٩٣ ـ الإمامُ علي ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَيكَ أَن تُسَلَّمَ عَلَى القَومِ عامَّةً وتَخْصُهُ دونَهُم بِالتَّحِيَّةِ، وأَن تَجَلِسَ أَمامَهُ، ولا تُشيرَنَّ عِندَهُ بِيَدِكَ، ولا تَغيرَنَّ بِعَينَيكَ، ولا تَقولَنَّ: «قالَ فُلانُ» خِلافاً لِقَولِهِ، ولا تَغتابَنَّ عِندَهُ أَحَداً، ولا تُسارً في بَجلِسِهِ، ولا تَأخُذَ بِثَوبِهِ، ولا تَلِجَّ اللهُ فُلانُ» خِلافاً لِقَولِهِ، ولا تَغتابَنَّ عِندَهُ أَحَداً، ولا تُسارً في بَجلِسِهِ، ولا تَأخُذَ بِثَوبِهِ، ولا تَلِجَّ عَلَيكَ عَلَيهِ إذا ملَّ، ولا تُعرضَ مِن طُولِ صُحبَتِهِ، فإنَّا هِيَ بِمَرْلَةِ النَّخلَةِ تَنتَظِرُ مَتَى يَسقُطُ عَلَيكَ عَلَيهِ إذا مَلَّ ، ولا تُعرضَ مِن طُولِ صُحبَتِهِ، فإنَّا اللهَ عَلَي بَمِرْلَةِ النَّخلَةِ تَنتَظِرُ مَتَى يَسقُطُ عَلَيكَ مِنها شَيءً؛ فإنَّ المُؤمِنَ العالِمَ لأعظمُ أَجراً مِنَ الصَائمِ القائمِ الغازي في سَبيلِ اللهِ، فإذا ماتَ العالِمُ انتَلَعَت في الإسلامِ ثُلَمَةً لا يَسُدُّها شَيءٌ إلىٰ يَومِ القِيامَةِ ".

١٣٨٩٤ عنه ﷺ : إنَّ مِن حَقِّ العالِمِ أن لا تُكثِرَ عَلَيهِ السُّؤالَ... ولا تُكثِرَ مِن قَولِ : «قالَ فُلانٌ وَقالَ فُلانٌ» خِلافاً لِقَولِهِ، ولا تَضجَرَ بِطولِ صُحبَتِهِ، فإغًا مَثَلُ العالِمِ مَثَلُ النَّخلَةِ يُنتَظَرُ بِها مَتَىٰ يَسقُطُ عَلَيكَ مِنها شَيءٌ ﴿».

١٣٨٩٥ ــ رسولُ اللهِ عَلِيلُهُ : مَن عَلَّمَ شَخصاً مَساْلَةً فقد مَلَكَ رَقَبَتَهُ. فَقيلَ لَهُ : يا رَسولَ اللهِ، أَيَبِيعُهُ؟ فقالَ لللهِ : لا، ولٰكِنْ يَأْمُرُهُ ويَنهاهُ٣٠.

١٣٨٩٦ عنه ﷺ: ثَلاثَةً لا يَستَخِفُ بِحَقِّهِم إلَّا مُنافِقٌ بَيِّنُ النَّفاقِ : ذو الشَّيبَةِ في الإسلامِ،

<sup>(</sup>١) الخصال: ١٧٥ / ١.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٢٤٥.

 <sup>(</sup>٣) كذا في المصدر ، و لمل الصحيح «تُلِحُ».

<sup>(</sup>٤) كنز العقال : ۲۹۳۲۳ ، ۲۹۵۲۰ نحوه.

<sup>(</sup>٥) المحاسن: ١/٣٦٤/ ٧٨٥.

<sup>(</sup>٦) عوالي اللآلي : ٤ / ٧١ / ٤٣.

والإمامُ المُقسِطُ، ومُعَلِّمُ الخَيرِ ٣٠.

١٣٨٩٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لَيسَ مِن أَخلاقِ المُؤمِنِ الْتَمَلُّقُ وَلا الْحَسَدُ إِلَّا فِي طَلَبِ العِلمِ ٣٠. ١٣٨٩٨ ـ رسولُ اللهِ يَتَلِلْنُا : لا حَسَدَ ولا مَلَقَ إِلَّا فِي طَلَبِ العِلم ٣٠.

(انظر) البحار : ٢ / ٤٠ باب ١٠.

#### ٢٨٧٣ ـ تَكريمُ العالِم

١٣٨٩٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لا تَزدَرِيَنَّ العالِمَ وإن كانَ حَقيراً ، ولا تُعَظَّمَنَّ الأحمَقَ وإن كانَ كَبيراً ٣٠٠.

١٣٩٠٠ عنه ﷺ : إذا رَأيتَ عالِماً فَكُن لَهُ خادِماً ١٠٠.

١٣٩٠١ ـ عنه ﷺ : مَن وَقَّرَ عالِماً فقَد وَقَّرَ رَبَّهُ٣٠.

١٣٩٠٢ــرسولُ اللهِ ﷺ : مَنِ استَقبَلَ العُلَمَاءَ فقَدِ استَقبَلَني، ومَن زارَ العُلَمَاءَ فقَد زارَني، ومَن جالَسَ العُلَمَاءَ فقَد جالَسَني، ومَن جالَسَني فَكأَنَّمَا جالَسَ رَبِيّ ٣.

(انظر) التعظيم : باب ٢٧٥٥.

# ٢٨٧٤ ــ ما يَنبَغي عَلَى المُتَعَلِّم

١٣٩٠٣ ـ الإمامُ عليٌّ على المُتَعَلِّمِ أن يُدنَبَ نَفسَهُ في طَلَبِ العِلمِ، ولا يَمَلَّ مِن تَعَلَّمِهِ، ولا يَستَكثِرَ ما عَلِمَ (١٨).

١٣٩٠٤ عنه ﷺ : كُلُّ شَيءٍ يَعِزُّ حينَ يَنزُرُ إِلَّا العِلمَ، فإنَّهُ يَعِزُّ حين يَغزُرُ ١٠٠.

١٣٩٠٥ ـ عنه ﷺ : لا يُحرِزُ العِلمَ إلّا مَن يُطيلُ دَرسَهُ ٣٠٠.

<sup>(</sup>١ ـ ٣) كنز العمّال: ٢٨٩٣٨ (٢٩٣٦٤ نحوه). ٢٨٩٣٨.

<sup>(</sup>٤-٦) غرر الحكم: (١٠٢٨- ١٠٢٨)، ٤٠٤٤، ٨٧٠٤.

<sup>(</sup>٧) كنز العثال : ٢٨٨٨٣.

<sup>(</sup>٨ ـ ١٠) غرر العكم : ٦٩١٣، ٦٩١٣. ١٠٧٥٨.

١٣٩٠٦ ـ عنه على : مَن أَكْثَرَ الفِكرَ فيما تَعَلَّمَ أَتَقَنَ عِلْمَهُ، وفَهِمَ ما لَم يَكُن يَفْهَمُ ١٠٠

١٣٩٠٧ عنه على : لا فِقهَ لِمَن لا يُديمُ الدَّرسَ ١٠٠.

١٣٩٠٨ عنه على : أطلُب العِلمَ تَزدَدُ عِلماً ٣٠.

١٣٩٠٩ ــ الخضرُ ﷺ ــ لِموسىٰ ﷺ ــ: يا موسىٰ، تَفَرَّغُ لِلعِلمِ إِنكُــنتَ تُريدُهُ، فــ إِنَّ العِــلمَ لِمَن تَفَرَّغُ ٣٠.

١٣٩١٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لا يَتِمُّ عَقلُ المَرءِ حَتَّىٰ يَتِمَّ فيهِ عَشرُ خِلالٍ... لا يَسأَمُ مِن طَلَبِ العِلم طُولَ عُمرِهِ ".

(انظر) باب ٢٨٥٦.

الدراسة : باب ١١٨٥.

### ٢٨٧٥ ـ حَديثُ جامِعُ في طَلَبِ العِلم

المجال المجلسيّ رضوان الله تعالى عليه : وجدت بخطّ شيخنا البهائي قدّس الله روحه ما هذا لفظه : قال الشيخ شمس الدين محمّد بن مكّيّ : نقلتُ من خطّ الشيخ أحمد الفراهاني هي عَنوانِ البَصريِّ وكانَ شَيخاً كَبيراً قَد أَتَى عَلَيهِ أَربَعُ وتِسعونَ سَنَةً وقالَ : كُنتُ أَختَلِفُ إلى مالِكِ بنِ أنسٍ سِنينَ، فلمّا قَدِمَ جَعفَرُ الصّادِقُ الحِلا المدينة اختَلفتُ إليهِ، وأحبَبتُ أن آخُذ عَنه مالِكِ بنِ أنسٍ سِنينَ، فلمّا قَدِمَ جَعفَرُ الصّادِقُ الحِلا المدينة اختَلفتُ إليهِ، وأحبَبتُ أن آخُذ عَنه كما أخذتُ عَن مالِكٍ، فقالَ لي يَوماً : إنّي رَجُلُ مَطلوبُ ومَعَ ذلك لي أورادٌ في كلِّ ساعةٍ مِن آناءِ اللّيلِ والنّهارِ، فلا تَشعَلْني عَن وردي، وخُذْ عَن مالِكٍ وَاختَلِفْ إلَيهِ كَما كُنتَ تَختَلِفُ إلَيهِ. فَاعْتَممتُ مِن ذلك، وخَرَجتُ مِن عِندِه، وقُلتُ في نفسي : لَو تَفَرَسَ في خَيراً لما رَجَرَني في الاختِلافِ إلَيهِ والأخذِ عَنهُ، فَدَخَلتُ مَسجِدَ الرّسولِ عَلَيْهُ وسَلّمتُ عَلَيهِ، ثُمُّ رَجَعتُ مِن الغَدِ إلى الرّوضَةِ وصَلّيتُ فيها رَكعتَينِ، وقُلتُ : أَسألُكَ يا اللهُ يا اللهُ أن تَعطِفَ عَلَى قَلبَ جَعفَر الغَدِ إلى الرّوضَةِ وصَلّيتُ فيها رَكعتَينِ، وقُلتُ : أَسألُكَ يا اللهُ يَا اللهُ أن تَعطِفَ عَلَى قَلبَ جَعفَر الغَدِ إلى الرّوضَةِ وصَلّيتُ فيها رَكعتَينِ، وقُلتُ : أَسألُكَ يا اللهُ يَا اللهُ أن تَعطِفَ عَلَى قَلبَ جَعفَر

<sup>(</sup>١-٣) غرر الحكم: ٢٢٧٦، ١٠٥٥٢، ٢٢٧٦.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال: ٤٤١٧٦.

<sup>(</sup>٥) تنبيه الخواطر : ٢ / ١١٢.

وتَرزُقَني مِن عِلمِهِ مَا أَهْتَدي بِهِ إلى صِراطِكَ المُستَقيم. ورَجَعتُ إلىٰ داري مُغتَمّاً ولَم أختَلِفْ إلىٰ مالِكِ بنِ أَنَسِ لِمَا أَشرِبَ قَلْبِي مِن حُبِّ جَعْفَرٍ، فَمَا خَـرَجتُ مِـن داري إلَّا إِلَى الصَّـلاةِ المكتوبَةِ حَتَّىٰ عِيلَ صَبري، فَلَمَّا ضاقَ صَدري تَنَعَّلتُ وتَرَدَّيتُ وقَصَدتُ جَعفَراً وكانَ بَعدَ ما صَلَّيتُ العَصرَ، فلَمَّا حَضَرتُ بابَ دارِهِ استَأْذَنتُ عَلَيهِ فخَرَجَ خادِمٌ لَهُ فقالَ: ما حــاجَتُك؟ فَقُلتُ: السَّلامُ عَلَى الشَّريفِ، فقالَ: هُوَ قائمٌ في مُصَلَّاهُ، فجَلَستُ بِحِذاءِ بابِدٍ، فَمَا لَـبِثتُ إلَّا يَسيراً إِذْ خَرَجَ خَادِمٌ فَقَالَ : أُدخُلْ عَلَىٰ بَرَكَةِ اللهِ، فَدَخَلَتُ وَسَلَّمَتُ عَلَيْهِ، فرَدَّ السَّلامَ وقالَ : إِجلِسْ غَفَرَ اللهُ لَكَ، فَجَلَستُ، فأَطْرَقَ مَلِيّاً ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ، وقالَ : أبو مَن؟ قُلتُ : أبو عَبدِ اللهِ، قَالَ: ثَبَّتَ اللَّهُ كُنيَتَكَ وَوَفَّقَكَ، يَا أَبَا عَبِدِ اللهِ مَا مَسَأَلَتُكَ؟ فَقُلتُ فِينَفسي: لَو لَم يَكُن لِي مِن زِيارَتِهِ والتَّسليم غَيرُ هٰذا الدُّعاءِ لَكانَ كَثيراً. ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ، ثُمَّ قالَ: ما مَسألَتُكَ؟ فـقُلتُ: سَأَلَتُ اللهَ أَن يَعطِفَ قَلْبَكَ عَلَيَّ ويَرزُقَنيمِن عِلْمِكَ، وأرجو أنَّ اللهُ تَعالَىٰ أجابَني فيالشَّريفِ ما سَأَلْتُهُ، فقالَ : يا أبا عَبدِ اللهِ، لَيسَ العِلمُ بِالتَّعَلُّم، إنَّما هُوَ نورٌ يَقَعُ في قَلبِ مَن يُريدُ اللهُ تَبارَكَ وتَعَالَىٰ أَن يَهَـدِيَهُ، فإن أَرَدتَ العِلمَ فَاطَلُبْ أَوَّلاً في نَفسِكَ حَقيقَةَ العُبودِيَّةِ، وَاطـلُبِ العِــلمَ بِاسْتِعَالِهِ، وَاسْتَفْهِم اللهَ يُفْهِمُكَ. قُلْتُ: يَا شَرِيفُ، فَقَالَ: قُل: يَا أَبِا عَبِدِ اللهِ، قُلْتُ: يَا أَبِـا عَبدِ اللهِ مَا حَقيقَةُ العُبودِيَّةِ؟ قَالَ: ثَلاثَةُ أَشياءَ: أَن لا يَرَى العَبدُ لِنَفْسِه فيها خَوَّلَهُ اللهُ مِلْكاً؛ لِأَنَّ العَبِيدَ لا يَكُونُ لَهُم مِلكً، يَرَونَ المَالَ مالَ اللهِ يَضَعُونَهُ حَيثُ أَمَرَهُمُ اللهُ بِهِ، ولا يُدَبِّرُ العَبدُ لِنَفْسِهِ تَدبيراً، وجُملَةُ اشتِغالِه فيما أمَرَهُ تَعالَىٰ بِهِ ونَهاهُ عَنهُ، فإذا لَم يَرَ العَبدُ لِنَفسِهِ فيها خَوَّلَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ مِلْكُمَّ هَانَ عَلَيهِ الْإِنْفَاقُ فِيهَا أَمَرَهُ اللَّهُ تَعَالَىٰ أَن يُنْفِقَ فِيهِ، وإذا فَوَّضَ الْعَبَدُ تَدبيرَ نَفْسِهِ عَلَىٰ مُدَبِّرِهِ هَانَ عَلَيهِ مَصَائبُ الدُّنيا، وإذا اشتَغَلَ العَبدُ عِما أَمَرَهُ اللَّهُ تَعالىٰ ونَهاهُ لا يَتَفَرَّغُ مِنهُما إِلَى المِراءِ والمُباهاةِ مَعَ النَّاسِ، فإذا أكرَمَ اللهُ العَبدَ بهٰذِه الثَّلاثَةِ هـانَ عَـلَيهِ الدّنسيا وإبـليسُ والخَلَقُ، ولا يَطلُبُ الدُّنيا تَكاثُراً وتَفاخُراً، ولا يَطلُبُ ما عِندَ النَّاسِ عِزّاً وعُلُوّاً، ولا يَـدَعُ أَيَّامَهُ بِاطِلاً، فَهٰذا أُوَّلُ دَرَجَةِ التُّقَىٰ، قالَ اللهُ تَبارَكَ وتَعالىٰ : ﴿تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجعَلُها لِلَّذِينَ لا يُريدونَ عُلُوّاً في الأرض وَلا فَساداً وَالعاقِبَةُ لِلمُتَّقينَ ﴾. قُلتُ: يا أبا عَبدِ اللهِ أوصِني، قالَ: أوصيكَ بِتِسعَةِ أشياءَ فإنَّها وَصِيَّتِي لِمُريدي الطَّريقِ إلَى اللهِ تَعالَىٰ، وَاللهُ أسألُ أن يُوفَقَكَ لِاستِعالِه؛ ثَلاثَةُ مِنها في رِياضَةِ النَّفسِ، وثَلاثَةُ مِنها في الحِلم، وثَلاثَةُ مِنها في الحِلم، وثَلاثَةُ مِنها في الحِلم، فَاحفَظُها وإيّاكَ والتَّهاوُنَ بها، قالَ عُنوانٌ: ففَرَّغتُ قَلبي لَهُ.

فقالَ: أمّا اللَّواتي في الرَّياضَةِ: فإيّاكَ أن تَأكُلَ ما لا تَشتَهيهِ فإنَّهُ يورِثُ الحَمَاقَةَ والبَلَهَ، ولا تَأكُلُ إلّا عِندَ الجُوعِ، وإذا أكَلتَ فكُلْ حَلالاً وسَمِّ اللهَ، وَاذكُرْ حَديثَ الرَّسولِ ﷺ: ما مَلاً آدَمِيُّ وِعاءً شَرِّاً مِن بَطنِهِ، فإن كانَ ولائِدَّ فثُلثُ لِطَعامِهِ وثُلثُ لِشَرابِهِ وثُلثُ لِنَفَسِهِ.

وأمّا اللَّواتي في الحِلمِ: فمَن قالَ لَكَ: إن قُلتَ واحِدَةً سَمِعتَ عَشراً فقُلْ: إن قُلتَ عَشراً لَمَ تَسمَعْ واحِدَةً، ومَن شَتَمَكَ فقُلْ لَهُ: إن كُنتَ صادِقاً فيها تَقولُ فَأَسألُ اللهَ أن يَغفِرَ لي، وإن كُنتَ كاذِباً فيها تَقولُ فَاللهَ أَسألُ أن يَغفِرَ لَكَ، ومَن وَعَدَكَ بِالخَنَىٰ " فَعِدْهُ بِالنَّصِيحَةِ والرَّعاءِ.

وأمّا اللَّواتي في العِلمِ: فَاسَأْلِ العُلَمَاءَ مَا جَهِلْتَ، وإيّاكَ أَن تَسَأَلَهُمْ تَعَنَّتاً وَتَجرِبَةً، وإيّاكَ أَن تَعمَلَ بِرَأْبِكَ شَيئاً، وخُذْ بِالاحتِياطِ في جَميعِ مَا تَجِدُ إلَيهِ سَبيلاً، وَاهرَبْ مِنَ الفُتيا هَرَبَكَ مِنَ الأَسَدِ، ولا تَجعَلْ رَقَبَتَكَ لِلنَّاسِ جِسراً. قُم عَنّي يَا أَبَا عَبدِ اللهِ فقَد نَصَحتُ لَكَ وَلا تُفسِدْ عَلَيَّ وردي، فَإِنّي امرُوَّ ضَنينٌ بِنَفسى، وَالسَّلامُ عَلَىٰ مَنِ اتَّبَعَ الهُدَىٰ ﴿

#### ٢٨٧٦ ـ فَضَلُ العُلَماءِ

١٣٩١٢ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ : عُلَماءُ شيعَتِنا مُرابِطونَ في الثَّغرِ الّذي يَلي إبليسَ وعَفاريتَهُ، يَنَعونَهُم عَنِ الخُرُوجِ عَلَىٰ ضُعَفاءِ شيعَتِنا، وعَن أن يَتَسَلَّطَ عَلَيهِم إبليسُ وشيعَتُهُ<sup>،</sup>

١٣٩١٣\_الإمامُ عليَّ ﷺ : لَولا حُضورُ الحاضِرِ ، وقِيامُ الحُجَّةِ بِوُجودِ النّاصِرِ ، وما أَخَذَ اللهُ عَلَى العُلَماءِ أَلَّا يُقارُّوا عَلَىٰ كَظَّةِ ظالِمٍ ولا سَغَبِ مَظلومٍ ، لَأَلْقَيتُ حَبلَها عَلَىٰ غارِبِها<sup>س</sup>.

<sup>(</sup>١) الرياضة : تهذيب الأخلاق النفسيّة.

<sup>(</sup>٢) الخني : الفحش في القول. (النهاية : ٢ / ٨٦/).

<sup>(</sup>٣) البحار : ١٧/٢٢٤/١.

<sup>(</sup>٤) الإحتجاج : ١٧/١٣/٧.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ٣.

١٣٩١٤ ـ الإمامُ الصّادقُ على : العُلَماءُ أَمَناءُ. والأتقياءُ حُصونٌ، والأوصِياءُ سادَةً ١٠٠

١٣٩١٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلاً : العُلَماءُ قادَةً، والمُتَّقونَ سادَةً ٣٠.

١٣٩١٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : المُلُوكُ حُكَّامُ عَلَى النَّاسِ، والعُلَماءُ حُكَّامٌ عَلَى المُلُوكِ ٣٠.

١٣٩١٧ ـ الإمامُ على الله : العُلَماءُ حُكَامٌ عَلَى النَّاسِ".

١٣٩١٨ عنه على : العُلَماء غُرَباء لِكَثرَةِ الجُهَّالِ بَينَهُم ".

الامامُ الهادي على : لَولا مَن يَبقى بَعدَ غَيبَةِ قاغَنِا على مِنَ العُلَمَاءِ الدَّاعينَ إلَيهِ ، والدالِّينَ عَلَيهِ ، والذَّابِّينَ عَن دينِهِ بِحُجَمِ اللهِ ، والمُنقِذينَ لِضُعَفاءِ عِبادِ اللهِ مِن شِباكِ إبليسَ ومَرَدَتِهِ ، ومِن فِخاخ النَّواصِبِ ، لَمَا بَقِيَ أَحَدُ إلَّا ارتَدَّ عَن دينِ اللهِ ٣٠.

١٣٩٢- الإمامُ عليٌّ ﷺ : العُلَماءُ أطهَرُ النَّاسِ أخلافاً ، وأقلُّهُم في المَطامِعِ أعراقاً ™.

(انظر) الأمثال: باب ٣٦٢٦.

#### ٢٨٧٧ \_العُلَماءُ أَمَناءُ اللهِ

١٣٩٢١ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلَةُ : العُلَماءُ أَمَناءُ اللهِ عَلَىٰ خَلْقِهِ ٣٠.

١٣٩٢٢ ـ عنه ﷺ : العُلَماءُ أَمَناءُ أُمَّتِي ٣٠.

١٣٩٢٣ ـ عنه على : العالمُ أمينُ اللهِ في الأرض٥٠٠.

١٣٩٢٤ ـ عنه ﷺ : العلِمُ وَديعَةُ اللهِ في أرضِهِ، والعُلَماءُ أَمَناؤُهُ عَلَيهِ، فَن عَمِلَ بِعِلمِهِ أَدَّىٰ أَمانَتَهُ، ومَن لَم يَعمَلُ كُتِبَ في ديوانِ اللهِ تَعالَىٰ أَنَّهُ مِنَ الخَائنينَ ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) الكافي: ١ /٣٣ / ٥.

<sup>(</sup>۲) كنز المتال : ۲۸٦٧٨.

<sup>(</sup>٣) البحار : ١ / ٩٢ / ٩٢.

<sup>(</sup>٤) غرر العكم : ٥٠٧.

<sup>(</sup>٥) كشف الغنة : ٣ / ١٣٩.

<sup>(</sup>٦) اليحار : ٢ / ٦ / ١٢.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم : ٢١٠٨.

<sup>(</sup>۸ ـ ۱۰) كنز العشال: ٥٧٦٨٧، ٢٨٦٧٦، ٢٨٦٨٨.

<sup>(</sup>١١) الدرّة الباهرة : ١٧.

١٣٩٢٥ ـ عنه عَلَيْهُ : العُلَماءُ أَمَناءُ الرُّسُلِ مَا لَمَ يُخَالِطُوا السُّلطَانَ ويُداخِلُوا الدُّنياس.

(انظر) باب ۲۸۹۳، ۲۹۰۵.

#### ۲۸۷۸ ـ العالِمُ

١٣٩٢٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : فَضَلُ العالِمِ عَلَىٰ غَيرِهِ كَفَضلِ النَّبِيِّ عَلَىٰ أُمَّتِهِ ٣٠.

١٣٩٢٧ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : العالِمُ يَعرِفُ الجاهِلَ لِأَنَّهُ كَانَ قَبلُ جاهِلاً ، الجاهِلُ لا يَعرِفُ العالِمَ لِأَنَّهُ لَمَ يَكُنْ قَبلُ عالِماً ٣٠.

١٣٩٢٨ ـ عنه ﷺ : العالِمُ يَنظُرُ بِقَلْبِهِ وخاطِرِهِ، الجاهِلُ يَنظُرُ بِعَينِهِ وناظِرِهِ ٣.

١٣٩٢٩ حنه الله : إنَّا العالِمُ مَن دَعاهُ عِلمُهُ إِلَى الوَرَعِ والتَّقَىٰ، والزُّهدِ في عالَمِ الفَناءِ، والتَّوَلُّهِ بِجَنَّةِ المَا وَيٰ٠٠٠.

١٣٩٣٠ ــ عنه ﷺ : لا يَكُونُ السَّفَهُ والغِرَّةُ في قَلبِ العالِمِ ٥٠.

١٣٩٣١\_عنه ﷺ : لا يَكُونُ العالِمُ عالِماً حَتَّىٰ لا يَحَسُدَ مَن فَوقَهُ، ولا يَحتَقِرَ مَن دونَهُ، ولا يَأْخُذُ عَلَىٰ عِلمِهِ شَيئاً مِن حُطامِ الدِّنيا<sup>س</sup>.

١٣٩٣٢ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : لا يَكُونُ العَبدُ عالِماً حَتَّىٰ لا يَكُونَ حاسِداً لِمَن فَوقَهُ ، ولا مُحَقِّراً لِمَن دونَهُ ٣٠.

الإمامُ عليَّ ﷺ : مِن صِفَةِ العالمِ أن لا يَعِظَ إلّا مَن يَقبَلُ عِظَتَهُ، ولا يَنصَحَ مُعجَباً بِرَأْيِهِ، ولا يُخبِرَ بِما يَخافُ إذاعَتَهُ\*.

١٣٩٣٤ عنه على : ألا أُنْبَتُكُم بِالعالمِ كُلِّ العالمِ ؟ مَن لَم يُزَيِّنْ لِعِبادِ اللهِ مَعاصِيَ اللهِ، ولَم يُؤَمِّنْهُم

<sup>(</sup>١-١) كنز العثال: ٢٨٩٥٢، ٢٨٧٩٨.

<sup>(</sup>٣\_٥) غرر الحكم: (١٧٧٩ ـ ١٧٨٠)، ١٢٤١، ٢٩١٠.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ١ / ٣٦ / ٥.

<sup>(</sup>۷) غور العكم: ۱۰۹۲۱.

<sup>(</sup>٨) تحف العقول : ٢٩٤.

<sup>(</sup>٩) البحار : ٣/٢٣٥/٧٧.

مَكرَ اللهِ، ولَم يُؤيِشْهُم مِن رَوحِهِ ٣٠.

#### ٢٨٧٩ ـ عَلاماتُ العالِم

١٣٩٣٥ ــ لقمانُ ﷺ ــ لابنِهِ وهُوَ يَعِظُهُ ــ: لِلعالِمِ ثَلاثُ عَلاماتٍ : العِلمُ بِاللهِ، وعِما يُحِبُّ، وعِما يَكرَهُ٣٣.

١٣٩٣٦ ـ الإمامُ علي علي علي الله ـ كان يقولُ ـ : إن للعالم تَـ لات عَـــلاماتٍ : العِــلمَ ، والحــِــلمَ ، والحـــلمَ .
 والصَّمتُ ١٠٠٠ .

١٣٩٣٧ ـ الإمامُ الحسينُ على : مِن دَلائلِ العالِم : انتِقادُهُ لِحَديثِهِ ، وعِلمُهُ بِحَقائقِ فُنونِ النَّظَرِ ".

### ٢٨٨٠ ـ خَصائصُ العالِم

١٣٩٣٨ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ العالمُ مَن عَرَفَ قَدرَهُ، وكَني بِالمَرءِ جَهلاً ألَّا يَعرِفَ قَدرَهُ٠٠.

١٣٩٣٩ ـ عنه ﷺ : العالمُ مَن لا يَشبَعُ مِنَ العِلم، ولا يَتَشبَعُ بِهِ ٣٠.

١٣٩٤٠ عنه ﷺ : العالمُ الّذي لا يَمَلُّ مِن تَعَلُّم العِلم ™.

١٣٩٤١ عنه ﷺ في وَصِيَّتِهِ لِابنِهِ الحَسَنِ ﷺ : قَرَعتُكَ بِأَنواعِ الجَهَالاتِ لِثَلَّا تَعُدَّ نَفسَكَ عَالمً ... فإنَّ العالِمَ مَن عَرَفَ أَنَّ مَا يَعلَمُ فيما لا يَعلَمُ قَليلٌ فعَدَّ نَفسَهُ بِذَٰلكَ جَاهِلاً، فَازدادَ عَالِماً ... فإنَّ العالِم مَن عَرَفَ أَنَّ مَا يَعلَمُ فيما لا يَعلَمُ قَليلٌ فعَدَّ نَفسَهُ بِذَٰلكَ جَاهِلاً، وَلَهُ مُستَفيداً، عِامَ مَن ذَٰلكَ في طَلَبِ العِلمِ اجتِهاداً، فَمَا يَزالُ لِلعِلمِ طالِباً، وفيهِ راغِباً، ولَهُ مُستَفيداً، ولِأهلِهِ خاشِعاً مُهتَمّاً، ولِلصَّمتِ لازِماً، ولِلخَطأِ حاذِراً، ومِنهُ مُستَحيِياً، وإن وَرَدَ عَلَيهِ ما لا يَعرفُ لَم يُنكِرُ ذُلكَ لِمَا قَرَّرَ بِهِ نَفسَهُ مِنَ الجَهَالَةِ (٥٠.

<sup>(</sup>١) نهج السعادة : ٣ / ١٣٣ .

<sup>(</sup>٢) الخصال: ١١٣/١٢١.

<sup>(</sup>٣) منية المريد: ١٨٣.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٢٤٨.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٣.

<sup>(</sup>٧-٦) غرر الحكم: ١٣٠٣،١٧٤٠.

<sup>(</sup>٨) تحف المقول : ٧٣.

١٣٩٤٢ ـ رسولُ اللهِ عَلِينَةُ : مَن قالَ : أَنَا عَالِمٌ فَهُوَ جَاهِلٌ ١٠٠.

١٣٩٤٣ ـ عنه ﷺ : مَن قالَ : إنِّي عالِمٌ فهُوَ جاهِلُ ٣٠.

١٣٩٤٤ ـ الإمامُ عليُّ اللهِ: مَنِ ادَّعَىٰ مِنَ العِلمِ غايَتَهُ، فَقد أَظْهَرَ مِن جَهلِهِ نِهايَتَهُ ٣٠.

1٣٩٤٥ عنه ﷺ في صِفَةِ أَبغَضِ الخَلائقِ إِلَى اللهِ -: ورَجُلُ قَمْسَ جَهلاً ... قَد سَهاهُ أشباهُ النّاسِ عالِماً ولَيسَ بِهِ ... لَم يَعَضَّ عَلَى العِلمِ بِضِرسٍ قاطِعٍ ... لا يَحسَبُ العِلمَ في شَيءٍ يمّا أنكَرَهُ، ولا يَرى أنَّ مِن وَراءِ ما بَلغَ مَذَهَباً لِغَيرِهِ، وإن أظلَمَ عَلَيهِ أمرُ اكتَتَمَ بِهِ لِما يَعلَمُ مِن جَهلِ نَفسِهِ ".

(انظر) الجهل: باب ٦٠١.

### ٢٨٨١ ـ جَهلُ العالِم

١٣٩٤٦ ـ الإمامُ عليَّ اللهُ : لا تَجعَلوا عِلمَكُم جَهلاً، ويَقينَكُم شَكَّاً، إذا عَلِمتُم فَاعمَلوا، وإذا تَيَقَّنتُم فَأَقدِموا ١٠٠٠.

١٣٩٤٧ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلَةُ : إنَّ مِنَ البَيانِ لَسِحراً ، ومِنَ العِلم جَهلاً ١٠٠.

١٣٩٤٨ ـ الإمامُ عليُّ اللهِ : وَاللهِ لَقَدِ اعتَرَضَ الشَّكُّ ، ودَخِلَ اليَقينُ ، حَتَّىٰ كَأَنَّ الَّذِي ضُمِنَ لَكُم قَد فُرِضَ عَلَيكُم ، وكَأَنَّ الَّذِي قَد فُرِضَ عَلَيكُم قَد وُضِعَ عَنكُم ! ٣

١٣٩٤٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ لِلسَعدِ بنِ أَبِي وَقَاصٍ لَمَّا قَالَ : أَتَيتُكَ مِن قَومٍ هُم وأنعامُهُم سَواءً ـ : يا سَعدُ، أَلا أُخبِرُكَ بِأَعجَبَ مِن ذُلكَ؟! قَومٌ عَلِموا ما جَهِلَ هٰؤلاءِ ثُمَّ جَهِلوا كَجَهلِهِم إَ<sup>س</sup>َ

١٣٩٥٠ عنه عَيْنَا الله الله عَلَيهِ عَلَيهِ قِصَّة قَومٍ بَعَثَهُ إِلَيهِم لِيُعَلِّمَهُم شَرائعَ الإسلام

<sup>(</sup>١) منية المريد: ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب: ١ / ١٣٠ / ٤.

<sup>(</sup>٣) غور الحكم : ٩١٩٣.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) نهج البلاغة : (الخطبة ١٧ ، انظر تمام الكلام) والعكمة ٢٧٤.

<sup>(</sup>٦) البحار : ١ / ٢١٨ / ٣٩.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة : الخطبة ١١٤.

<sup>(</sup>٨)كنز العمّال : ٢٩١١٦.

فَوَجَدَهُم كالابِلِ الوَحشِيَّةِ طَامِحَةً أبصارُهُم، لَيسَ لَهُم هَمُّ إلاَّ شاةٌ أو بَعيرٌ ــ: يــا عَــهَارُ، ألا أخبِرُكَ بِأَعجَبَ مِنهُم؟ قَومٌ عَلِموا ما جَهِلَ أُولئكَ ثُمَّ سَهَوا كَسَهوهِم ! ١٠٠

# ٢٨٨٢\_ثُمَرَةُ العِلم

١٣٩٥١ ـ الإمامُ عليٌّ على المُرة العِلم العَمَلُ بِهِ ١٠٠

١٣٩٥٢ ـ عنه على : هَرَةُ العِلم العَمَلُ لِلحَياةِ ٣٠.

١٣٩٥٣ ـ عنه ﷺ : ثَمَرَةُ العِلم العِبادَةُ ٣٠.

١٣٩٥٤ ـ عنه على : قَرَةُ العِلمِ إخلاصُ العَمَلِ ١٠٠.

الحَقَّ، ومُجانَبَةُ الذُّنوبِ، ومَوَدَّةُ الإخوانِ، والاستِاعُ مِنَ العُلَهاءِ والقَبولُ مِنهُم. ومِن غَراتِهِ التَّواصُعُ... ومِن غَراتِهِ التَّقوى، وَاجتِنابُ الهَوى، وَاتَباعُ الحَقِّ، ومُجانَبَةُ الذُّنوبِ، ومَوَدَّةُ الإخوانِ، والاستِاعُ مِنَ العُلهاءِ والقَبولُ مِنهُم. ومِن غَراتِهِ تَركُ الانتِقامِ عِندَ القُدرَةِ، وَاستِقباحُ مُقارَبَةِ الباطِلِ، وَاستِحسانُ مُتابَعَةِ الحَقِّ، وقَولُ الصِّدقِ، وَالتَّجافِي عَن سُرورٍ فِي غَفلَةٍ، وعَن فِعلِ ما يُعقِبُ نَدامَةً. وَالعِلمُ يَزيدُ العاقِلَ عَقلاً، ويُورِثُ مُتَعَلِّمةُ صِفاتِ حَمْدٍ، فيَجعَلُ الحَليمَ أميراً، وَذَا المُشورَةِ وَزيراً، ويَقمَعُ الحِرصَ، ويَخلَعُ المكرَ، ويُعيدُ السَّدادَ قَريباً ﴿ وَيَعَمَلُ مُطلَقَ الفُحش مَاسُوراً، ويُعيدُ السَّدادَ قَريباً ﴿ ...

١٣٩٥٦ - عنه على : لَن يُتمِرَ العِلمُ حَتَّىٰ يُقارنَهُ الحِلمُ ٣٠.

(انظر) باب ۲۸۸۳، ۲۸۸٤.

### ٢٨٨٣ ـ مِيراتُ العِلم

#### الكتاب

﴿وَمِنَ النَّاسِ وَالدَّوابِّ وَالْأَنْعَامِ مُخْتَلِفٌ ٱلْوَانُهُ كَذَٰلِكَ إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبادِهِ الْعُلَمَاءُ إِنَّ

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب: ١٦/١٢٧/١.

<sup>(</sup>٢ ـ ٥) غرر الحكم: ٤٦٤٤، ٤٦٢٧، ٤٦٠٠. ٤٦٤٢.

<sup>(</sup>٦) مطالب السؤول : ٤٨.

<sup>(</sup>٧) غرر العكم: ٧٤١١.

اللهَ عَزيزٌ غَفُورٌ ﴾ ١٠٠.

﴿قُلْ آمِنُوا بِهِ أَوْ لَا تُؤْمِنُوا إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُتْلَىٰ عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِـلَاذْقَانِ سُجَّداً \* وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً \* وَيَخِرُّونَ لِلْأَذْقَانِ يَبْكُونَ وَيَــزِيدُهُمْ خَشُوعاً﴾".

الامام الصادق على الحَسَنةُ مِيراثُ العِلمِ، والعِلمُ شُعاعُ المَعرِفَةِ وقَلبُ الإيمانِ، ومَن حُرِمَ الحَسَيةُ لا يَكونُ عالِماً وإن شَقَّ الشَّعرَ بِمُتَسَابِهاتِ العِلمِ، قالَ اللهُ تَعالىٰ : ﴿إِنَّا يَخْشَى اللهَ مِن عِبادِهِ العُلَمَاءُ﴾...
مِن عِبادِهِ العُلَمَاءُ﴾...

١٣٩٥٨ \_عنه ﷺ \_ في قولِ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِن عِبادِهِ العُلَماءُ ﴾ \_ : يَعني بِالعُلَماءِ مَن صَدَّقَ فِعلُه قَولَهُ ، ومَن لَم يُصَدَّقْ فِعلُهُ قَولَهُ فلَيسَ بِعالِمِ '''.

١٣٩٥٩ عنه ﷺ : كَنَىٰ بِخَسْيَةِ اللهِ عِلماً ... إنَّ أَعلَمَ النَّاسِ بِاللهِ أَخْوَفُهُم لِلهِ، وأَخْوَفَهُم لَهُ أَعلَمُهُم بِهِ، وأَعلَمَهُم بِهِ أَزْهَدُهُم فيها \_يَعنى في الدَّنيا \_'''.

-١٣٩٦ ـ عنه ﷺ : كَنَىٰ بِخَشيَةِ اللهِ عِلماً ، وكَنَىٰ بِالاغتِرَارِ بِاللهِ جَهلاً<sup>١٠٠</sup>.

١٣٩٦١ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : حَسبُكَ مِنَ العِلمِ أَن تَخشَى اللهُ، وحَسبُكَ مِنَ الجَهَلِ أَن تُعجَبَ بعِلمِكَ<sup>١٨</sup>.

١٣٩٦٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: مَن أُوتِيَ مِنَ العِلمِ ما لا يُبكيهِ لِحَقيقٌ أَن يَكُونَ قَد اُوتِيَ عِلماً لا يَنفَعُهُ؛ لِأَنَّ اللهَ نَعَتَ العُلَماءَ فقالَ عَزَّوجلَّ: ﴿إِنَّ الّذِينَ أُوتُوا العِلمَ مِن قَبلِهِ إِذَا يُستلىٰ عَسَلَيهِم يَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ سُجَّداً ﷺ ويَقُولُونَ سُبحانَ رَبِّنا إِنْ كَانَ وَعَدُ رَبِّنا لَمُفْعُولاً ۞ وَيَخِرُونَ لِلأَذْقَانِ يَبكونَ وَيَزِيدُهُم خُشُوعاً﴾ ٨٠.

<sup>(</sup>۱) فاطر : ۲۸.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ١٠٧\_١٠٩.

<sup>(</sup>٣) مصباح الشريعة : ٣٦٥.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢/٣٦/١.

<sup>(</sup>٥\_٦) تفسير القمّي: ٢ /١٤٦.

<sup>(</sup>٧) أمالي الطوسيّ : ٥٦ / ٧٨.

<sup>(</sup>٨) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٦٧ / ٢٦٦١.

١٣٩٦٣ ـ الإمامُ عليُّ إلى : لا عِلمَ كَالْخَشيَةِ ٥٠.

١٣٩٦٤ ـ عنه على : مَن خَشِيَ اللهُ كَمُلَ عِلمُهُ ٣٠.

١٣٩٦٥\_عنه ﷺ : غايَّةُ العِلم الخَوفُ مِنَ اللهِ سُبحانَهُ ٣٠.

١٣٩٦٦ \_ عنه ﷺ : أعلَمُكُم أخوَفُكُم ٣٠٠

١٣٩٦٧ عنه على : أعظَمُ النّاس عِلماً أَشَدُّهُم خَوفاً فِي سُبحانَهُ ٥٠٠.

١٣٩٦٨ ـ عنه ﷺ : كُلُّ عالِم خائفُ ١٠٠.

١٣٩٦٩ـرسولُ اللهِ ﷺ : لَو تَعلَمونَ ما أَعلَمُ لَبَكَيتُم كَثيراً ولَضَحِكتُم قَليلاً، ولَخَرَجتُم إلَى الصُّعُداتِ تَجأرونَ إلى اللهِ لا تَدرونَ تَنجونَ أو لا تَنجونَ إ™

العَمَّمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ مِنَا قَرَأَ ﴿ هَلْ أَتَىٰ ... ﴾ حَتَّىٰ خَتَمَها ــ: إِنِّي أَرَىٰ مالا تَرَونَ ، وأَسْمُعُ ما لا تَسَمَعُونَ ، أُطَّتِ السَّهَاءُ وحُقَّ لَهَا أَن تَنطَّ ، ما فيها مَوضِعُ قَدَمٍ إِلاّ مَلَكُ واضِعٌ جَبهَتَهُ ساجِداً شِهِ ، وَاللهِ لَو تَعلَمُونَ ما أُعلَمُ لَضَحِكتُم قَليلاً ولَبَكَيتُم كَثيراً ، وما تَلَذَّذُتُم بِالنِّساءِ عَلَى الفُرُشِ ، وَلَمُ يَعْدَرُ مِنْ إِلَى الضَّعُداتِ تَجَارُونَ إِلَى اللهِ إِلهِ .

### ٢٨٨٤ ـ ما يَتشَعَّبُ مِنَ العِلم

١٣٩٧٢ ــرسولُ اللهِ تَتَمَالُهُ : أمّا العِلمُ فيتشَعَّبُ مِنهُ الغِنىٰ و إِن كَانَ فَقيراً ، والجُودُ وإِن كَانَ بَخيلاً ، والمَهَابَةُ وإِن كَانَ مَقيداً ، والحَياءُ وإِن كَانَ صَلِماً ، والقُربُ وإِن كَانَ قَصِيّاً ، والحَياءُ وإِن كَانَ صَلِفاً ، وَالرَّفَعَةُ وإِن كَانَ وَلاً ، والحَيظَوَةُ ، فَهٰذا ما يَتشَعَّبُ صَلِفاً ، وَالرَّفَعَةُ وإِن كَانَ رَذَلاً ، والحَيِظَوَةُ ، فَهٰذا ما يَتشَعَّبُ

<sup>(</sup>١-٦) غررالحكم: ٢٦٤٠١، ٨٦٨٧، ٧٢٧٦، ٢١٤٨، ٣١٤٨، ٢٨٢٨.

<sup>(</sup>٧-٨) الترغيب والترهيب: ٤ / ٢٦٤ / ١٥ و ح ١٦.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الخطبة ١١٦.

لِلعاقِلِ بِعِلْمِهِ ١٠٠٠.

### ٢٨٨٥ ــ ما يَنبَغي عَلَى العالِم

١٣٩٧٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَن نَصَبَ نَفسَهُ لِلنّاسِ إماماً فعَلَيهِ أَن يَبدَأ بِتَعليمِ نَفسِهِ قَبلَ تَعليمِ غَيرِهِ، وَليَكُن تَأْديبُهُ بِسيرَتِهِ قَبلَ تَأْديبِهِ بِلِسانِهِ، ومُعَلِّمُ نَفسِهِ ومُؤَدِّبُها أَحَقُّ بِالإجلالِ مِس مُعَلِّم النّاسِ ومُؤَدِّبِهِم".

١٣٩٧٤ \_ عنه عليه : عَلَى العالِم أَن يَعمَلَ عِما عَلِمَ ، ثُمَّ يَطلُبَ تَعَلُّمَ ما لَم يَعلَمْ ٣٠.

١٣٩٧٥ ــ المسيح ﷺ : رَأَيتُ حَجَراً مَكتوباً عَلَيهِ : اِقلِبْني، فَقَلَبَتُهُ فإذاعَلَيهِ مِـن بــاطِنِهِ مَكتوبُ : مَن لا يَعمَلُ بِما يَعلَمُ مَشُومٌ عَلَيهِ طَلَبُ ما لا يَعلَمُ، ومَردودٌ عَلَيهِ ما عَمِلَ (".

١٣٩٧٦\_الإمامُ زينُ العابدينَ المُجْلِا : مَكتوبٌ في الإنجيلِ : لا تَطلُبوا عِلمَ ما لا تَعمَلونَ ولَمَا عَمِلتُم بِما عَلِمتُم ؛ فإنَّ العِلمَ إذا لَم يُعمَلُ بِه لَم يَزدَدْ مِنَ اللهِ إلَّا بُعداً '''.

١٣٩٧٧ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : إنَّكُم إلَى العَمَلِ بِما عَلِمتُم أَحوَجُ مِنكُم إلىٰ تَعَلَّمِ ما لَم تَكونوا علَمونَ٣٠.

١٣٩٧٨ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : عَلَى العالِمِ إذا عَلَّمَ أن لا يَعْنُفَ، وإذا عُلِّمَ أن لا يَأْنَفَ™.

#### ٢٨٨٦ ـ ما يَنبَغي لِلعالِمِ

١٣٩٧٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: يَنبَغي لِلعالِمِ أَن يَكُونَ قَليلَ الضَّحكِ، كَثيرَ البُكاءِ، لا يُمازِحَ، ولا يُصاخِبَ، ولا يُعارِيَ، ولا يُجادِلَ، إن تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ بِحَقَّ، وإن صَمَتَ صَمَتَ عَنِ الباطِلِ،

<sup>(</sup>١) تحف العقول : ١٦.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٣٣/٥٦/٢.

<sup>(</sup>٣) غور الحكم : ٦١٩٦.

<sup>(</sup>٤) مصباح الشريعة : ٣٤٥.

<sup>(</sup>٥) البحار: ٢/ ٢٨/ ٦.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ٣٨٢٦.

<sup>(</sup>٧) تنبيه الخواطر : ١ / ٨٥.

وإِن دَخُلَ دَخُلَ بِرِفْقٍ، وإِن خَرَجَ خَرَجَ بِحِلْمٍ ١٠٠.

# ٢٨٨٧ ـ خَطَنُ العَمَلِ بِلا عِلمِ

١٣٩٨- الإمامُ الصّادقُ على عَلَى الطَّريقِ، ولا يَزيدُهُ سُرعَةُ السَّيرِ مِنَ الطَّريقِ إلّا بُعداً ١٠٠٠.

١٣٩٨١ عنه على العامِلُ عَلَى غَيرِ بَصِيرَةٍ كالسّائرِ عَلَىٰ غَيرِ (اله) طَريق، فَلا يَزيدُهُ سُرعَةُ السّيرِ إلّا بُعداً ٣٠. السّيرِ إلّا بُعداً ٣٠.

١٣٩٨٢ عنه ﷺ :العامِلُ عَلَىٰ غَيرِ بَصِيرَةٍ كالسّائرِ عَلَى سَرابٍ بِقِيعَةٍ ، لا تَزيدُهُ سُرعَةُ سَيرِهِ إِلّا بُعداً ".

١٣٩٨٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَن عَمِلَ عَلَىٰ غَيرِ عِلمٍ كَانَ مَا يُفسِدُ أَكْثَرَ بِمَا يُصلِحُ ٠٠٠. الممالِحُ ١٠٠٠ ـ عنه عَلِيْهُ : المُتَعبَّدُ بِغَيرِ فِقدٍ كالحِمارِ في الطَّاحونِ ٠٠٠.

١٣٩٨٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : المُتَعبِّدِ عَلَىٰ غَيرِ فِقهٍ كَجِهارِ الطَّاحونَةِ ؛ يَدورُ ولا يَبرَحُ ٣٠.

١٣٩٨٦ ـ رسولُ اللهِ عَيَالِهُ : مَثَلُ العابِدِ الَّذِي لا يَتَفَقَّهُ كَمَثَلِ الَّذِي يَبني بِاللَّيلِ ويَهدِمُ بِالنَّهَارِ ٣٠.

#### ٢٨٨٨ ـ دُورُ العَمَلِ في العِلمِ

١٣٩٨٧ - الإمامُ الصادقُ على : العِلمُ مَقرونُ إلى العَمَلِ، فَنَ عَلِمَ عَمِلَ، ومَن عَمِلَ عَلِمَ، والعِلمُ يَهتِفُ بِالعَمَلِ، فإن أجابَهُ وإلّا ارتَحَلَ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) كنز العمّال : ٢٩٢٨٩.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ١٨/٣٤٣.

<sup>(</sup>۲) مستطرفات السرائر: ۱۵۱/۱۵٦.

<sup>(</sup>٤) أمالي المفيد : ١١/٤٢.

<sup>(</sup>٥) المحاسن: ١ / ٣١٤/ ٦٢١.

<sup>(</sup>٦) كنز العثال: ٢٨٧٠٩.

<sup>(</sup>۷) البحار : ۲۰۸/۲۰۸.

<sup>(</sup>۸) كنز العمّال: ۲۸۹۳۰.

<sup>(</sup>٩) منية المريد: ١٨١.

١٣٩٨٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : العِلمُ مَقرونٌ بِالعَمَلِ، فَمَن عَلِمَ عَمِلَ، والعِلمُ يَهتِفُ بِالعَمَلِ، فإن أجابَهُ وإلّا ارتَحَلَ عَنهُ ١٠٠.

١٣٩٨٩ ــ رسولُ اللهِ عَيْلِيُّهُ : إنَّ العِلمَ يَهْتِفُ بِالعَمَلِ، فإن أجابَهُ وَإِلَّا ارتَحَلَ ٣٠.

١٣٩٠ ــ عنه ﷺ : ألا وَإِنَّ العالِمَ مَن يَعمَلُ بِالعِلم وإن كانَ قَليلَ العَمَلِ ٣٠.

١٣٩٩١\_عنه ﷺ ـ آمَا تَلا قَولَهُ تَعالَىٰ : ﴿وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ ـ : الْعَالِمُ الَّذِي عَقَلَ عَنِ اللهِ فَعَمِلَ بِطَاعَتِهِ وَاجِتَنَبَ سَخَطَهُ ۗ ".

١٣٩٩٢ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : يا حَمَلَةَ القُرآنِ اعمَلوا بِه ؛ فإنَّ العالِمَ مَن عَلِمَ ثُمَّ عَمِلَ بِما عَلِمَ، وَوافَقَ عَمَلُهُ عِلمَهُ\*..

١٣٩٩٣ ـ المسيحُ على اليسَ بِنافِعِكَ أَن تَعلَمَ ما لَمَ تَعمَلُ ، إِنَّ كَثرَةَ العِلمِ لا يَزيدُكَ إلَّا جَهلاً إذا لَم تَعمَلْ بِهِ ١٠٠٠ - ا

١٣٩٩٤ ـ في حَديثِ المِعراجِ : يا أحمَدُ، استَعمِلْ عَقلَكَ قَبلَ أَن يَذَهَبَ، فَمَنِ استَعمَلَ عَقلَهُ لا يُخطِئُ ولا يَطغىٰ™.

١٣٩٩٥ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : العِلمُ بِالعَمَلِ ٥٠٠ .

١٣٩٩٦ ـ عنه ﷺ : ما عَلِمَ مَن لَم يَعمَلُ بِعِلمِهِ ١٠٠٠ ـ

١٣٩٩٧ عنه 變 : ما زَكا العِلمُ عِثل العَمَل بِهِ ٥٠٠٠ .

(انظر) المعرفة : باب ٢٥٨٦.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٣٦٦، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد :١٩ / ٢٨٤ نحوه.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلي : ١٦/٦٦/٢٤.

<sup>(</sup>٣) ثواب الأعمال : ٣٤٦.

<sup>(</sup>٤) نور الثقلين : ٤٩/١٦٠/٤.

<sup>(</sup>٥) تهج السعادة : ٢٠٢/٣.

<sup>(</sup>٦) تنبيه الخواطر : ١ / ٦٤.

<sup>(</sup>۷) إرشاد القلوب : ۲۰۵.

<sup>(</sup>١٠\_٩) غرر العكم: ٢٣٤، ٩٥١٢، ٩٥٦٩.

# ٢٨٨٩ ـ الحَثُّ عَلَى العَمَلِ بِالعِلم

١٣٩٩٨ ـ الإمامُ عليُّ الله : العِلمُ رُسْدٌ لِمَن عَمِلَ بِدس.

١٣٩٩٩ ـ عنه على : العِلمُ كَثيرٌ وَالْعَمَلُ قَليلٌ ٣٠.

12000 عنه على : ما أكثرَ مَن يَعلَمُ العِلمَ ولا يَتَّبعُهُ إِسْ

١٤٠٠١ ـ عنه ﷺ : عِلمُ لا يُصلِحُكَ ضَلالٌ ، ومالٌ لا يَنفَعُكَ وَبالٌ ١٠٠.

١٤٠٠٢ ـ عنه ﷺ : إِنَّا زَهَّد النَّاسَ في طَلَبِ العِلمِ كَثَرَةُ مَا يَرَونَ مِن قِلَّةِ مَن عَمِلَ بِما عَلِمَ ﴿

1200٣ عنه على : مَن لَم يَتَعاهَدُ عِلمَهُ فِي الْحَلَاءِ فَضَحَهُ فِي الْمَكَّاسِ.

١٤٠٠٤ ـ عنه على : العامِلُ بِالعِلمِ كالسّائرِ عَلَى الطّريقِ الواضِح ٣٠.

### ٢٨٩٠ ـ الانتِفاعُ بِالعِلم

١٤٠٠٥ ــ رسولُ اللهِ ﷺ ــكانَ يَقُولُ ــ: اللّٰهُمَّ إِنِّي أعوذُ بِكَ مِن عِلمٍ لا يَنفَعُ، ومِن قَلبٍ لا يَخشَعُ، ومِن نَفسٍ لا تَشبَعُ، ومِن دَعوَةٍ لا يُستَجابُ لَها ١٨٠.

١٤٠٠٦ عنه ﷺ -أيضاً -: اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِن عِلمٍ لا يَنفَعُ، وقَلبٍ لا يَخشَعُ، ودُعاءٍ لا يُسمَعُ، ونَفسٍ لا تَشبَعُ ٣٠.

١٤٠٠٧ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لا خَيرَ في قَلبٍ لا يَخشَعُ، وعَينٍ لا تَدمَعُ، وعِلمٍ لا يَنفَعُ ٣٠٠.

الله عَلَيْهُ : نَعُوذُ بِاللهِ مِن عِلمٍ لا يَنفَعُ؛ وهُوَ العِلمُ الَّـذي يُـضادُّ العَـمَلَ العَـمَلُ العَـمَلَ العَـمَلَ العَـمَلَ العَـمَلَ العَـمَلَ العَـمَلُ العَلَمُ العَلمُ العَلَمُ العَلمُ العِلمُ العَلمُ العَ

١٤٠٠٩ عنه عَيْنَ العِلمُ الّذي لا يُعمَلُ بِهِ كَالْكَنْزِ الّذي لا يُنفَقُ مِنهُ، أَتعَبَ صَاحِبُهُ نَفْسَهُ في

<sup>(</sup>١ ـ ٧) غرر الحكم: ٢٧٧، ١٢٧٣، ١٢٧٢، ٢٨٩٥، ٣٨٩٥، ١٥٣٥.

<sup>(</sup>٨) الترغيب والترهيب: ١ / ١٢٤ / ١.

<sup>(</sup>٩) كنز العثال: ٣٦٠٩.

<sup>(</sup>١٠) غرر الحكم : ١٠٩١٣.

<sup>(</sup>١١) مصباح الشريعة : ٣٤٤.

جَمعِهِ، ولَم يَصِلْ إلىٰ نَفعِهِۥ٣٠.

١٤٠١٠ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : رُبَّ عالِم قَد قَتَلَهُ جَهلُهُ وعِلمُهُ مَعَهُ لا يَنفَعُهُ ٣٠.

١٤٠١١ ـ عنه على : رُبَّ جاهِل نَجاتُهُ جَهلُهُ ٣٠.

١٤٠١٢ عنه 變 : رُبَّ جَهلٍ أَنفَعُ مِن حِلمٍ ".

١٤٠١٣ ـ عنه على : عِلمُ لا يَنفَعُ كَدُواءٍ لا يَنجَعُ٠٠٠.

١٤٠١٤ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْلَةُ : رُبَّ حامِلِ فِقهٍ غَيرُ فَقيهٍ، ومَن لَم يَنفَعْهُ عِلمُهُ ضَرَّهُ جَهلُهُ ١٠٠.

18·۱0 الإمامُ عليِّ على الحِدِ وهُوَ يَصِفَ زَمانَهُ ـ: أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّا قَد أَصبَحنا في دَهرٍ عَنودٍ، وزَمَنٍ كَنودٍ (شَديدٍ)، يُعَدُّ فيهِ المُحسِنُ مُسيئاً، ويَزدادُ الظَّالِمُ فيهِ عُتُوّاً، لا نَنتَفِعُ بِما عَلِمنا، ولا نَسأَلُ عَمَّا جَهلنا ٣٠.

١٤٠١٦ عنه ﷺ في صِفَةِ المُتَّقينَ \_: غَضَوا أبصارَهُم عَمَّا حَرَّمَ اللهُ عَلَيهِم، ووَقَفوا أسماعَهُم
 عَلَى العِلمِ النّافِع لَهُمْ ٥٠٠.

(انظر) باب ۲۹۰۷، ۲۹۰۹.

# ٢٨٩١ ـ التَّحذيرُ مِنَ العِلمِ بِلاعَمَلِ

١٤٠١٨ عنه ﷺ : وإنَّ العالِمَ العامِلَ بِغَيرِ عِلمِهِ كالجاهِلِ الحائرِ (الجائرِ) الَّذي لا يَستَفيقُ مِن
 جَهلِهِ ، بَلِ الحُبُّجَةُ عَلَيهِ أعظَمُ ، والحسرَةُ لَهُ أَلزَمُ ، وهُوَ عِندَ اللهِ أَلوَمُ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) البحار : ٢ / ٣٧ / ٥٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٠٧، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٨ / ٢٦٩.

<sup>(</sup>٣-٥) غرر الحكم: ٥٣١٩.٥٣٠١ و قوله «جِلم» يحتمل تصحيفه من «عِلم»), ٦٢٩٢.

<sup>(</sup>٦) الترغيب والترهيب : ١٢/١٢٦/١.

<sup>(</sup>٧\_٨) نهج البلاغة : الخطبة ٣٢ و ١٩٣.

<sup>(</sup>٩) كنز العمّال: ٢٩٣٦١.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة : الخطبة ١١٠.

١٤٠١٩ ـ عنه ﷺ : عِلمُ بِلا عَمَلِ حُجَّةُ شِهِ عَلَى العَبدِ ٣٠.

١٤٠٢٠ عنه ﷺ : الدُّنيا كُلُّها جَهلٌ إلَّا مَواضِعَ العِلمِ، والعِلمُ كُلُّه حُجَّةٌ إلَّا ما عُمِلَ بِهِ ٣٠.

١٤٠٢١ عنه على : قَطَعَ العِلمُ عُذرَ المُتَعَلِّلينَ ٣٠.

18.77 ـ الإمامُ الحسنُ على : قَطَعَ العِلمُ عُذرَ المُتَعَلِّمينَ · .

١٤٠٢٣ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : كُلُّ عِلمٍ وَبالٌ عَلَىٰ صاحِبِهِ يَومَ القِيامَةِ إِلَّا مَن عَمِلَ بِهِ ٠٠٠.

١٤٠٢٤ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : العِلمُ بِلا عَمَلٍ وَبِالٌ ، العَمَلُ بِلا عِلم ضَلالٌ ١٠.

الإمامُ زينُ العابدينَ لِللهِ مِن كِتَابِهِ إلى مُحَمَّدِ بنِ مُسلِمِ الزَّهريِّ ـ: كَفَانَا اللهُ وإيّاكَ مِن الفِتَنِ، ورَحِمَكَ مِنَ النّارِ، فقَد أُصبَحتَ بِحَالٍ يَنبَغي لِمَن عَرَفَكَ بِها أَن يَرحَمَكَ، فقَد أَثقَلَتكَ بِعَمُ اللهِ عِما أَصَحَّ مِن النّارِ، فقد أَصبَحتَ بِحَالٍ يَنبَغي لِمَن عَرَفَكَ بِها أَن يَرحَمَكَ، فقد أَثقَلَتكَ نِعَمُ اللهِ عِما أَصَحَّ مِن بَدَنِكَ، وأطالَ مِن عُمُركَ، وقامَت عَلَيكَ حُجَجُ اللهِ عِما حَمَّلُكَ مِن كِتَابِهِ، وَعَرَّفَكَ مِن سُنَّةٍ نَبِيَّهِ مُحَمَّدٍ يَؤَلِيُّهُ، (فَرضيَ) لَكَ في كُلِّ نِعمَةٍ أَنعَمَ بِها عَلَيكَ الفَرضَ (عا) قَضَىٰ ٣٠.

(انظر) عنوان ۹۷ «الحجّة».

المعروف (٢) : باب ٢٦٩٧ ، الأمثال : باب ٣٦٢٧ ، ٣٦٢٨ .

# ٢٨٩٢ ـ خَطَّلُ العالِمِ المُتَهَتَّكِ

وَ الجاهِلِ المُتَنْسُكِ

12. ٢٦ - الإمامُ عليٌّ علي الله علم علم مُتَهَتَّك ، وجاهِلُ مُتَنَسِّك ، فالجاهِلُ يَغُشُّ النَّاسَ

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٦٢٩٦.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٩ / ٢٩ / ٩.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: الحكمة ٢٨٤، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد: ١٩١/ ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) البحار : ۱۹/۱۰۹/۷۸.

<sup>(</sup>٥) منية المريد : ١٣٥.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ١٥٨٨. ١٥٨٨.

<sup>(</sup>٧) تحف العقول : ٢٧٤.

بِتَنَسُّكِهِ، والعالمُ يُنَفُّرُهُم بِتَهَتُّكِهِ ١٠٠.

النَّاسَ عَن عِلمِهِ بِتَهَتُّكِهِ، وهٰذا يَصُدُّ النَّاسَ عَن نُسُكِهِ بِجَهلِهِ ٣٠.

الإمامُ الباقرُ ﷺ : إِيَّاكُم وَالْجُهَّالَ مِنَ المُتَعَبَّدينَ ، والفُجَّارَ مِنَ العُلَمَاءِ ؛ فَإِنَّهُم فِتنَةُ كُلِّ مَفتونِ ٣٠٠.

الدُنيا : رَجُلُ عَلِيمُ اللَّسَانِ فَاسِقَ، ورَجُلانِ مِنَ الدَّنيا : رَجُلُ عَليمُ اللَّسَانِ فَاسِقَ، ورَجُلُ عَليمُ اللَّسَانِ فَاسِقَ، ورَجُلُ عَليمُ اللَّسَانِ فَاسِقَ، ورَجُلُ جَاهِلُ القَلْبِ نَاسِكُ، هٰذَا يَصُدُّ بِلِسَانِهِ عَن فِسقِهِ، وهٰذَا بِنُسُكِهِ عَن جَهلِهِ، فَاتَّقُوا الفَاسِقَ مِنَ العُلَهِ عَن جَهلِهِ، فَاتَّقُوا الفَاسِقَ مِنَ العُلَهُ عِن المُتَعَبِّدِينَ، أُولُئكَ فِتنَةُ كُلِّ مَفتونٍ، فإنَّي سَمِعتُ رَسُولَ اللهِ عَلِيُّهُ يَقُولُ : يَا العُلَهُ اللَّسَانِ ". عَلَيْ هَلاكُ أُمَّتِي عَلَىٰ يَدَي (كُلِّ) مُنافِقٍ عَليم اللَّسَانِ ".

(انظر) باب ۲۸۸۷.

# ٢٨٩٣ ـ التَّحذينُ مِنَ الخِيانَةِ في العِلم

اللهِ، وإنَّ اللهُ سائلُكُم يَومَ القِيامَةِ ﴿ . تَنَاصَحُوا فِي العِلْمِ ؛ فإنَّ خِيانَةَ أَحَدِكُم فِي عِلْمِهِ أَشَدُّ مِن خِيانَتِهِ في مالِهِ، وإنَّ الله سائلُكُم يَومَ القِيامَةِ ﴿ .

١٤٠٣١\_عنه ﷺ : تَناصَحوا في العِلمِ، ولا يَكتُمُ بَعضُكُم بَعضاً ؛ فإنَّ خِيانَةً في العِلمِ أَشَدُّ مِن خِيانَةٍ في المَالِ…

(انظر) باب ۲۸۷۷. القرآن : باب ۳۳۱۲. عنوان ۱۵۶ «الخيانة».

<sup>(</sup>١) منية المريد : ١٨١.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلي : ٢٤/٧٧/٤.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد: ٢٢٦/٧٠.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٦٩ /١٠٣.

<sup>(</sup>٥) أمالي الطوسيّ : ١٣٦ / ١٩٨.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال : ٢٨٩٩٩.

#### ٢٨٩٤ ـ ما يَهتَمُّ بِهِ العُلَماءُ

العِلمِ العَلَمُ عَلَيَّ ﷺ : اعقِلوا الخَبَرَ إِذَا سَمِعتُمُوهُ عَقَلَ رِعَايَةٍ لا عَقَلَ رِوايَةٍ ؛ فإنَّ رُواةَ العِلمِ كَثيرٌ ورُعاتَهُ قَليلٌ ٠٠٠.

١٤٠٣٣\_الإمامُ الصّادقُ اللَّهِ : تَعَلَّمُوا مَا شِئتُمُ أَن تَعَلَّمُوا، فَلَن يَنفَعَكُمُ اللهُ بِالعِلْمِ حَتَّىٰ تَعمَلُوا بِهِ ؛ لِأَنَّ الْعُلَمَاءَ هِمَّتُهُمُ الرَّعايَةُ ، والسُّفَهَاءَ هِمَّتُهُمُ الرَّوايَةُ ٣٠.

١٤٠٣٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : كونوا لِلعِلم وُعاةً . ولا تَكونوا لَهُ رُواةً ٣٠.

١٤٠٣٥ عنه عَيْنَ : هِمَّةُ العُلَهاءِ الوعايَةُ، وهِمَّةُ السُّفَهاءِ الرُّوايَةُ ١٠.

١٤٠٣٦ - الإمامُ عليٌّ ﷺ : عِلمُ المُنافِقِ في لِسانِهِ، عِلمُ المُؤمِنِ في عَمَلِهِ ١٠٠٠

١٤٠٣٧ عنه على : أوضَعُ العِلمِ ما وُقِفَ عَلَى اللَّسانِ، وأرفَعُهُ ما ظَهَرَ في الجَوارِحِ والأركانِ ٥٠٠ الدمار الخضرُ الله لِم الله عَلَمُهُ لِتُحَدِّثَ الدمه المُعَلَّمُ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهُ : أوصِنى - : تَعَلَّمُ ما تَعَلَّمُ لِتَعمَلَ بِهِ، ولا تَعَلَّمُهُ لِتُحَدِّثَ المُعَدِّثَ

بِهِ، فيَكُونَ عَلَيكَ بُورُهُ، ويَكُونَ عَلَىٰ غَيْرِكَ نُورُهُۗۗ.

(انظر) الحديث : باب ٧٢٠.

# ٢٨٩٥ ـ عاقِبَةُ مَن وَصَفَ عَدلاً ثُمَّ خالَفَهُ

١٤٠٣٩ - الإمامُ الصّادقُ ﷺ - في قولهِ تعالىٰ : ﴿ فَكُنْكِبُوا فيها هُمْ وَالْغَاوُونَ ﴾ - : نَزَلَتْ في قَومٍ وَصَفُوا عَدَلاً ثُمَّ خَالَفُوهُ إلىٰ غَيرِ وَإِهِ.

١٤٠٤٠ الإمامُ الباقرُ على : إنَّ أشَدَّ النَّاسِ حَسرَةً يَومَ القِيامَةِ الَّذينَ وَصَفوا العَدلَ ثُمَّ خالَفوهُ،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٩٨ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٨ / ٢٥٤ .

<sup>(</sup>٢) البحار: ٢/٣٧/٤٥.

<sup>(</sup>٣\_٤) كنز العمّال: ٢٩٣٣٥، ٢٩٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم : ٦٢٨٨. ٦٢٨٩.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الحكمة ٩٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٨٠ / ٢٤٥.

<sup>(</sup>٧) منية المريد : ١٤١.

<sup>(</sup>۸) البحار : ۲/۲٦/۳.

وهُوَ قَولُ اللهِ تَعالىٰ : ﴿أَنْ تَقُولَ نَفْسُ يَا حَسَرَتَىٰ عَلَىٰ مَا فَرَّطْتُ فِي جَنْبِ اللهِ﴾ ٧٠.

المُعدَد اللهِ اللهِ عَلَيْ مَدَد: أَبِلغُ شَيعَتَنا أَنَّهُ لا يُنالُ مَاعِندَ اللهِ إِلَّا بِالعَمَلِ، وأَبلِغُ شَيعَتَنا أَنَّ أَعظَمَ النَّاسِ حَسرَةً يُومَ القِيامَةِ مَن وَصَفَ عَدلاً ثُمَّ خالَفَهُ إِلَىٰ غَيرِهِ ٣.

١٤٠٤٢ ــ الإمامُ الصّادقُ على للزرديّ ــ: أبلِغُ مَوالينا عَنّا السَّلامَ وأخبِرْهُم أنّا لانُغني عَنهُم مِنَ اللهِ شَيثاً إلّا بِعَمَلٍ، وأنَّهُم لَن يَنالوا وَلايَتَنا إلّا بِعَمَلٍ أو وَرَعٍ، وأنَّ أشدَّ النّاسِ حَسرَةً يَومَ القِيامَةِ مَن وَصَفَ عَدلاً ثُمَّ خالَفَهُ إلى غَيرِهِ٣.

المُوعَلِينَ اللهِ عَلَيْهُ : إنَّ أَشَدَّ أَهلِ النّارِ نَدَامَةً وحَسرَةً رَجُلُ دَعَا عَبداً إلَى اللهِ عَزَّوجلَّ فَاستَجابَ لَهُ وقَبِلَ مِنهُ وأَطاعَ اللهَ عَزَّوجلَّ فَأَدخَلَهُ اللهُ الجُنَّةَ، وأَدخَلَ الدّاعِيَ النّـارَ بِـتَركِهِ عِلمَهُ واتِّباعِهِ الْهَوىٰ ''.

١٤٠٤٤ ـ الإمامُ عليُّ اللَّهِ : أعظَمُ النَّاسِ وِزراً العُلَماءُ المُفَرِّطُونَ ١٠٠.

١٤٠٤٥ ـ المسيح على : أشتى النّاسِ مَن هُوَ مَعروفٌ عِندَ النّاسِ بِعِلمِهِ تَجهولٌ بِعَمَلِهِ ٥٠.

١٤٠٤٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : أشَدُّ النَّاسِ نَدَماً عِندَ المَوتِ العُلَماءُ غَيرُ العامِلينَ ٣٠.

١٤٠٤٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : يَطَّلِعُ قَومٌ مِن أَهلِ الجُنَّةِ عَلَىٰ قَومٍ مِن أَهلِ النَّارِ فيَقولونَ : مَا أَدخَلَكُمُ النَّارَ وقَد دَخَلنا الجَنَّةَ لِفَضلِ تَأْديبِكُم وتَعليمِكُم؟! فيَقولونَ : إنَّا كُنَّا نَأْمُرُ بِالخَيرِ ولا نَفعَلُهُۥ».

١٤٠٤٨ عنه ﷺ: مَن تَعَلَّمَ العِلمَ ولَم يَعمَلْ عِما فيهِ حَشَرَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ أَعمىٰ ٥٠٠.
 ١٤٠٤٩ عنه ﷺ: يُؤتىٰ بِعُلَماءِ السُّوءِ يَومَ القِيامَةِ فيُقذَفونَ في نارِ جَهَمًّمَ، فيَدورُ أَحَدُهُم في

<sup>(</sup>١) المحاسن : ١ / ٢١٢ / ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسيّ : ٧٩٦/٣٧٠.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد : ١٠٦/٣٣.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٥١ / ٦٣.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٣١٩٧.

<sup>(</sup>٦) مصباح الشريعة : ٣٦٨.(٧) غرر الحكم : ٣١٩٨.

<sup>(</sup>٥ ــ ٦) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٦٤ / ٢٦٦١ و ص ٣٤٨ / ٢٦٦٠.

جَهَنَّمَ بِقُصْبِهِ كَمَا يَدُورُ الحِيَارُ بِالرَّحَىٰ، فيقالُ لَهُ : يَا وَيَلَكَ بِكَ اهْتَدَيْنَا فَمَا بِالْكَ؟! قَالَ : إِنِّي كُنتُ أَخَالِفُ مَا كُنتُ أَنهاكُم. ٠٠.

(انظر) الخسران: باب ١٠٢١، الرياء: باب ١٤٠٧.

# ٢٨٩٦ ـ جَزاءُ الخُطَباءِ غَير العامِلينَ

الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ عَلَى عَلَى عَوْمٍ تُقرَضُ شِفاهُهُم عِقاريضَ مِن نارٍ كُلَّما لَا قُرِضَت وَفَت ، فقُلتُ : يا جِبريلُ ، مَن هؤلاءِ ؟ قالَ : خُطَباءُ أُمَّتِكَ الله ينَ يَـقولونَ مـا لا يَفعَلونَ ، ويَقرَؤونَ كِتابَ اللهِ ولا يَعمَلونَ بِهِ ...

١٤٠٥١ ـ عنه ﷺ : مَرَرتُ لَيلَةَ أُسرِيَ بِي بِأَقُوامٍ تُقرَضُ شِفاهُهُم بِمَقاريضَ مِن نارٍ ، قُلتُ : مَن هٰؤلاءِ يا جِبريلُ؟ قالَ : خُطَباءُ أُمَّتِكَ الَّذينَ يَقُولُونَ ما لا يَفعَلُونَ ".

١٤٠٥٢ عنه ﷺ : أَتَيتُ عَلَىٰ سَهَاءِ الدِّنيا لَيلَةَ أُسرِيَ بِي فإذا فيها رِجالُ تُقطَعُ ٱلسِنَتُهُم وشِفاهُهُم بِمَقاريضَ مِن نارٍ، فقُلتُ : يا جِبريلُ، مَن هؤلاءِ؟ قالَ : خُطَباءُ ٱمَّتِكَ ٠٠٠.

18.08 عنه عَلَيْ : رَأْيتُ لَيلَةَ أُسرِيَ بِي إِلَى السَّمَاءِ قَوماً تُقرَضُ شِفاهُهُم بِمَقاريضَ مِن نارٍ ثُمَّ تُرمىٰ، فقُلتُ : يا جَبرَثيلُ، مَن هؤلاءِ؟ فقالَ : خُطَباءُ أُمَّتِكَ، يَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالبِرِّ ويَـنسَونَ أَنفُسَهُم وهُم يَتلونَ الكِتابَ أَفلا يَعقِلونَ؟ ٥٠١

#### ٧٨٩٧ ـ تَشديدُ العُقوبَةِ عَلى العالِم

١٤٠٥٤ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ اللهِ : لا يَستَوي عِندَ اللهِ في العُقوبَةِ الَّذينَ يَعلَمونَ والَّذينَ لا يَعلَمونَ،

<sup>(</sup>١) كنز العمّال : ٢٩٠٩٧.

<sup>(</sup>٢) وفت: أي تمَّت وطالت (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٣) كنز المثال : ٣١٨٥٦، (٢٩٠٢٦ نحوه).

<sup>(</sup>٤) الترغيب والترهيب: ١/١٢٤/١.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ٣١٨٥٥.

<sup>(</sup>٦٦) وسائل الشيعة : ١١ / ٤٢٠ / ١١.

نَفَعَنا اللهُ وإيَّاكُم بِما عَلِمنا، وجَعَلَهُ لِوَجهِهِ خالِصاً، إنَّهُ سَمِيعٌ مُجيبٌ...

١٤٠٥٧ عنه ﷺ وقد سُثلَ عَن عِلَّةِ بُكانهِ لَمَّا ذَكَرَ ما تُبتَلَىٰ بِهِ الاُمَّةُ مِن فَسادِ العُلَماءِ -: رَحمَةً لِلاُشقِياءِ، يَقُولُ اللهُ تَعالَىٰ : ﴿وَلَو تَرَىٰ إِذْ فَزِعُوا فَلا فَوتَ وَأُخِذُوا مِن مَكَانٍ قَـريبٍ﴾ يَعنى : العُلَماءَ والفُقَهاءَ ٣٠.

#### ٢٨٩٨ ـ أهوَنُ عُقوبَةِ العالِم

الإمامُ الكاظمُ ﷺ : أوحى اللهُ تَعالىٰ إلىٰ داوُدَ ﷺ : قُل لِعِبادي : لا يَجعَلوا بَيني وَبَينَهُم عالِماً بالدّنيا ؛ فيَصُدَّهُم عَن ذِكري وعَن طَريقِ مَحَبَّتي ومُناجاتي، أُولٰتكَ قُطَّاعُ الطَّريقِ مِن عِبادي، إنَّ أدنىٰ ما أنا صانِعٌ بِهِم أن أنزَعَ حَلاوَةَ مَحَبَّتي ومُناجاتي مِن قُلوبِهِم. ".

الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أوحى اللهُ عَزَّوجلَّ إلىٰ داوُدَ ﷺ : لا تَجعَل بَيني وبَينَكَ عالِماً مَفتوناً بِالدّنيا ؛ فيَصُدَّكَ عَن طَريقِ مَحَبَّتِي ، فإنَّ أُولئكَ قُطَّاعُ طَريقِ عِبادي المُريدينَ ، إنَّ أدنىٰ ما أنا صانِعٌ بهِم أن أنزَعَ حَلاوَةَ مُناجاتي مِن قُلوبِهِم ...

١٤٠٦٠ ــ مصباحُ الشريعةِ : أوحى اللهُ إلىٰ دَاوُدَ ﷺ : إنَّ أَهْوَنَ مَا أَنَا صَانِعٌ بِعَالِمٍ غَيرِ عَامِلٍ بِعِلْمِه أَشَدُّ مِن سَبَعِينَ عُقُوبَةً بَاطِنِيَّةً أَن أُخْرِجَ مِن قَلْبِهِ خَلَاوَةَ ذِكْرِي™.

(انظر) العبادة: باب ٢٥٠٤، الإيمان: باب ٢٨١.

<sup>(</sup>١) الإرشاد: ١ / ٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القشي: ٢ / ١٤٦.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال : ٢٩٠٠٥.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق: ٢٦٦٠/٣٤٧/٢.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ٣٩٧.

<sup>(</sup>٦) علل الشرائع : ٢٢/٣٩٤.

<sup>(</sup>٧) مصباح الشريعة : ٣٤٥.

# ٢٨٩٩ ـ أشَدُّ النَّاسِ عَذاباً

١٤٠٦١ ـ الإمامُ الصادقُ عليه : أشَدُّ النّاسِ عَذاباً عالمٌ لا يُنتَفَعُ مِن عِلمِهِ بِشَيءٍ ١٠٠.

١٤٠٦٢ ــ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : إِنَّ أَهِلَ النَّارِ لَيَتَأَذُّونَ مِن ريح العالمِ التَّارِكِ لِعِلمِهِ ٣٠.

12.77 - الإمامُ علي علي الله السُّلطانُ الجائرُ والعالِمُ الفاجِرُ أَشَدُّ النَّاسِ نِكَايَدٌ ٣٠.

الدِّينَ بِالدِّنيا<sup>س</sup>. وَقُودُ النَّارِ يَومَ القِيامَةِ كُلُّ غَنِيٍّ بَخِلَ عِالِه عَلَى الفُقَراءِ، وكُلُّ عالمٍ باعَ الدِّينَ بِالدِّنيا<sup>س</sup>.

١٤٠٦٥ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ في جَهَنَّمَ رَحَى تَطَحَنُ عُلَمَاءَ السَّوءِ طَحناً ١٠٠.

١٤٠٦٦ ـ عنه عَلِيلًا : إنَّ في جَهَنَّمَ رَحَى تَطَحَنُ جَبَابِرَةَ العُلَمَاءِ طَحناً ٥٠.

(انظر) جهنّم : باب ٦١٨. ٦٢٠.

# ٢٩٠٠ ــ زَلَّهُ العالِم

٧٤٠٦٧ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليٌّ : زَلَّهُ العالمِ كانكِسارِ السَّفينَةِ تَغرَقُ، وتُغرِقُ ٣٠.

١٤٠٦٨ ـ عنه ﷺ : زَلَّهُ العالِم تُفسِدُ عَوالِمَ٣٠.

١٤٠٦٩ عنه على : لا زَلَّةَ أَشَدُّ مِن زَلَّةِ عالِمٍ ٥٠٠.

٠٧٠٠ عنه على : إنَّ كلامَ الحُكماءِ إذا كانَ صَواباً كانَ دَواءً، وإذا كانَ خَطاً كانَ داءً ٥٠٠.

١٤٠٧١ ـ عنه ﷺ : زَلَّهُ المُتَوَقِّي أَشَدُّ زَلَّةٍ ٥٠٠.

١٤٠٧٢ ـ عنه ﷺ : زَلَّهُ العالِم كَبيرَةُ الجِنايَةِ ٣٠٠.

<sup>(</sup>۱\_۲) البحار: ۵۳/۳۷/۲ و ص ۳۰/۳٤.

<sup>(</sup>۲\_۲) غرر الحكم: ۱۰۱۲٦،۱۸۹۷.

<sup>(</sup>٥ـ٦) كنز العقال: ٢٩١٠٠, ٢٩١٠١.

<sup>(</sup>V) البحار : ۲۹/۵۸/۲.

<sup>(</sup>٩\_٨) غرر العكم: ١٠٦٧٤.٥٤٧٢.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة: الحكمة ٢٦٥.

<sup>(</sup>١١ \_١٢) غرر الحكم: ٥٤٨٣.٥٤٩٩.

١٤٠٧٣ ــ رسولُ اللهِ عَيَالِلْمُ : اِحذَروا زَلَّةَ العالِمِ؛ فإنَّ زَلَّتَهُ تُكَبِكِبُهُ في النَّارِ ١٠٠.

١٤٠٧٤ عنه عَيْلِيٌّ : إنَّ الصَّفا الزَّلَالَ الَّذِي لا تَنبُتُ عَلَيهِ أقدامُ العُلَمَاءِ الطَّمَعُ ١٠٠.

#### ٢٩٠١ ـ شيرارُ العُلَماءِ

12.٧٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : ألا إِنَّ شَرَّ الشَّرِّ شِرارُ العُلَماءِ، وإِنَّ خَيرَ الحَيرِ خِيارُ العُلَماءِ ٣٠. 12.٧٦ ـ عنه عَلِيلًا \_ لَمَا سُئلَ عَن شَرِّ النَّاسِ ـ: العُلَماءُ إذا فَسَدوا ٣٠.

١٤٠٧٧ عنه عَيْلِيا ؛ إعلَمْ أنَّ كُلُّ شَيءٍ إذا فَسَدَ فَالمِلِحُ دَواؤهُ ، فإذا فَسَدَ المِلحُ فلَيسَ لَهُ دَواءُ ١٠٠.

الأمامُ عليُّ اللهِ \_ لَمَا سُئلَ عَن خَيرِ الخَلقِ بَعدَ الأُمَّةِ عَيَى \_ : العُلَماءُ إذا صَلَحوا ، قيلَ : فَن شِرارُ خَلقِ اللهِ بَعدَ إبليسَ وفِر عَونَ وغُرودَ ، وبَعدَ المُتَسَمِّينَ بِأَسها تُكُم . . . ؟ قالَ : العُلَماءُ إذا فَسَدوا ، هُمُ المُظهِرونَ لِلأَباطيلِ ، الكاتِمونَ لِلحَقائقِ ٩٠٠.

#### ٢٩٠٢ ـ ذُمُّ عُلَماءِ السُّوءِ

١٤٠٧٩ ـ الإمامُ العسكريُّ النِّلا ـ في صِفَةِ عُلَهاءِ السُّوءِ ـ : وهُم أَضَرُّ عَلَىٰ ضُعَفاءِ شيعَتِنا مِن جَيشِ يَزيدَ عَلَى الحُسَينِ بنِ عَلِيٍّ ﷺ وأصحابِهِ، فإنَّهُم يَسلُبونَهُمُ الأرواحَ والأموالَ، وهؤلاءِ عُلَهاءُ السُّوءِ ... يُدخِلونَ الشَّكَ والشُّبهَةَ عَلَىٰ ضُعَفاءِ شيعَتِنا فيُضِلَّونَهُم ٣.

١٤٠٨٠ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : أشرارُ عُلَماءِ أُمَّينا المُضِلَونَ عَنَا ، القاطِعونَ لِلطُّرُقِ إِلَينا ، المُسَمُّونَ أَضدادَنا بأسهائنا ، المُلقِّبونَ أندادَنا بِألقابِنا ، يُصَلُّونَ عَلَيهم وهُم لِلَّعنِ مُستَحِقُّونَ ٩٠.

١٤٠٨١ ــ المسيحُ ﷺ : وَيلَكُم عُلَماءَ سوءٍ ! الأجرَ تَأْخُذُونَ والعَمَلَ تُضَيَّعُونَ، يُوشِكُ رَبُّ العَملِ أَن يقبَلَ عَملَهُ، ويوشِكُ أَن يَخرُجوا مِن ضيقِ الدُّنيا إلىٰ ظُلمَةِ القَبرِ '''.

<sup>(</sup>١ ـ ٢) كنز العمّال: ٣٨٢٨٦. (٢٧٥٧، ٢٨٥٧).

<sup>(</sup>٣) منية المريد : ١٣٧.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٣٥.

<sup>(</sup>٥) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٧١ / ٢٦٦١.

<sup>(</sup>A\_1) الاحتجاج: ۲/۲۰/ ۵۱۳ و ص ۵۱۲ /۳۳۷ و ص ۳۲۷ /۳۳۷.

<sup>(</sup>٩) الكافي: ٢ / ٣١٩ / ١٣.

١٤٠٨٢ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : وَيلُ لِأُمَّتِي مِن عُلَمَاءِ السُّوءِ إِنَّ

# ٢٩٠٣ ـ مَن لَيسَ مِن أهلِ العِلم

المعاهـ المسيعُ ﷺ :كَيفَ يَكُونُ مِن أَهلِ العِلمِ مَن سخِطَ رِزقَهُ، وَاحتَقَرَ مَغزِلَتَهُ، وقد عَلِمَ أَنَّ ذَلكَ مِن عِلم اللهِ وقُدرَتِهِ؟ إِنَّ

٦٤٠٨٤ عنه على : كَيفَ يَكُونُ مِن أهلِ العِلمِ مَنِ اتَّهَمَ اللهُ فيها قَضَىٰ لَهُ ؛ فلَيسَ يَرضَىٰ شَيئاً أصابَهُ ؟ إ

١٤٠٨٥ ـ عنه ﷺ :كَيفَ يَكُونُ مِن أَهلِ العِلمِ مَن دُنياهُ عِندَهُ آثَرُ مِن آخِرَتِهِ وَهُوَ مُقبِلُ عَلىٰ دُنياهُ، وما يَضُرُّهُ أَحَبُّ إلَيهِ مِمَّا يَنفَعُهُ؟ ! ٣٠

١٤٠٨٦ عنه ﷺ :كَيفَ يَكُونُ مِن أهلِ العِلمِ مَن يَطلُبُ الكَلامَ لِيُخبِرَ بِهِ ، ولا يَطلُبُ لِيَعمَلَ بِيَعمَلَ بِيعِمَلَ بِيعِمَلَ بِيعِمَلَ بِيعِمَلَ بِيعِمَلَ بِهِ ؟ إنه

١٤٠٨٧ ـ عنه ﷺ : كَيفَ يَكُونُ مِن أَهلِ العِلمِ مَن هُوَ في مَسيرِهِ إلىٰ آخِرَتِهِ وهُوَ مُقبِلُ عَلىٰ دُنياهُ، وما يَضُرُّهُ أَحَبُّ إلَيهِ بِمَا يَنفَعُهُ؟ ٢٠٠

# ٢٩٠٤ ـ خَطَرُ زِيادَةِ العِلم بِلا عَمَلِ

١٤٠٨٨ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: مَنِ ازدادَ عِلماً ولَم يَزدَدْ هُدىً. لَم يَزدَدْ مِنَ اللهِ إلاّ بُعداً ٣٠.
 ١٤٠٨٩ ــ عنه ﷺ: مَنِ ازدادَ في العِلمِ رُشداً فلَم يَزدَدْ في الدّنيا زُهداً. لَم يَزدَدْ مِنَ اللهِ إلاّ بُعداً ٣٠.

١٤٠٩٠ عنه عَلِيًّا : مَن أَحَبُّ الدُّنيا ذَهَبَ خَوفُ الآخِرَةِ مِن قَلْبِهِ ، وما آتَى اللهُ عَبداً عِلماً

<sup>(</sup>١) كنز العتال : ٢٩٠٣٨.

<sup>(</sup>٢ ـ ٥) منية العريد : ١٤١.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢ / ٣١٩/٣١٩.

<sup>(</sup>٧) تنبيه الخواطر : ٢ / ٢١.

<sup>(</sup>٨) كنز الغوائد للكراجكتي : ٢ / ١٠٨.

فَازِدادَ لِلدِّنيا حُبًّا إِلَّا ازدادَ مِنَ اللهِ تَعالَىٰ بُعداً، وَازدادَ تَعالَىٰ عَلَيهِ غَضَباً ١٠٠.

١٤٠٩١ ـ الإمامُ الصادقُ ﷺ : مَنِ ازدادَ في اللهِ عِلماً ، وَازدادَ لِلدَّنيا حُبّاً ، ازدادَ مِنَ اللهِ بُعداً ، وَازدادَ اللهُ عَلَيهِ غَضَياً ".

### ٢٩٠٥ ـ العُلَماءُ ومُخالَطَةُ المُلوكِ

18·97\_رسولُ اللهِ ﷺ : الفُقَهاءُ أَمَناهُ الرُّسُلِ ما لَم يَدخُلوا فِي الدِّنيا ويَتَّبِعوا السُّلطانَ، فإذا فَعَلوا ذٰلِكَ فَاحذَروهُم ٣٠.

12۰۹۳ عنه ﷺ: الفُقَهاءُ أَمَناءُ الرُّسُلِ ما لَم يَدخُلُوا فِي الدِّنيا. قيلَ : يا رَسُولَ اللهِ، وما دُخوهُم في الدِّنيا؟ فقالَ : اتِّباعُ السُّلطانِ، فإذا فَعَلُوا ذَلكَ فَاحذَروهُم عَلَىٰ أَدِيانِكُم'''.

١٤٠٩٤ ـ عنه ﷺ: العُلَماءُ أمَناءُ الرُّسُلِ ما لَم يُخالِطوا السُّلطانَ ويُداخِلوا الدِّنـيا، فـإذا خالَطواالسُّلطانَ وداخَلوا الدِّنيا فَقد خانُوا الرُّسُلَ فَاحذَروهُم".

. 12.90 الإمامُ الصّادقُ على جَورِهِ مَلعونُ مَلعونُ عالمٌ يَوْمُ سُلطاناً جائراً ، مُعيناً لَهُ عَلى جَورِهِ ٢٠٠٠ . ٢٨٩٣ . ٢٨٩٢ . ٢٨٩٢ .

# ٢٩٠٦ ـ مَن يَنبَغي أن يُتَّهَمَ مِنَ العُلَماءِ

١٤٠٩٦ ـ المسيحُ على : الدِّينارُ داءُ الدِّينِ، والعالِمُ طَبيبُ الدِّينِ، فإذا رَأيتُمُ الطَّبيبَ يَجُرُّ الدَّاءَ إلىٰ نَفسِهِ فَاتَّهِموهُ، وَاعلَموا أَنَّهُ غَيرُ ناصِح لِغَيرِهِ™.

١٤٠٩٧ ـ الإمامُ الصّادقُ على : إذا رَّأيتُمُ العالِمَ مُحِبّاً لِلدّنيا فَاتَّهِموهُ عَلَىٰ دِينِكُم ؛ فإنَّ كُلَّ مُحِبًّ

<sup>(</sup>١) نوادر الراونديّ : ٢٧.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ٢٤٣.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٢٨٩٥٣.

<sup>(</sup>٤) نوادر الراونديّ : ٢٧.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ٢٨٩٥٢.

<sup>(</sup>٦) البحار : ٧٥ / ٣٨١ / ٤٥.

<sup>(</sup>٧) الخصال: ١١٣/ ٩١.

يَحوطُ بِما أَحَبَّ…

(انظر) الطب: باب ٢٤٠٧.

## ٢٩٠٧\_تَفسيرُ العِلم

١٤٠٩٨ - رسولُ اللهِ ﷺ : العِلمُ عِلمانِ : عِلمُ عَلَى اللَّسانِ فذَلكَ حُجَّةُ عَلَى ابنِ آدَمَ ، وعِلمٌ في القلبِ فذلكَ العِلمُ النَّافِعُ ".
 القلبِ فذلكَ العِلمُ النَّافِعُ ".

١٤٠٩٩ عنه ﷺ: العِلمُ عِلمانِ: فعِلمٌ في القلبِ وذلكَ العِلمُ النّافِعُ، وعِلمٌ عَلى اللّسانِ فذلكَ خَجّةُ اللهِ عَلَى ابن آدَمَ ٣٠.

١٤١٠٠ عنه ﷺ : مَن غَلَبَ عِلمُهُ هَواهُ فَهو عِلمُ نافِعُ ٣٠.

العلمُ بِالتَّعَلَّمِ، إنَّمَا هُو نَوْرٌ يَقَعُ فِي قَلْبِ مَن يُريدُ اللهُ تَبارَكَ وَتَعَالَىٰ أَن يَهَدِيهُ، وَالْحَلَمُ بِالتَّعَلَّمِ، إنَّمَا هُوَ نُورٌ يَقَعُ فِي قَلْبِ مَن يُريدُ اللهُ تَبارَكَ وتَعالَىٰ أَن يَهَدِيهُ، فإن أَرَدتَ العِلمَ فَاطلُب أَوَّلاً فِي نَفْسِكَ حَقيقَةَ العُبودِيَّةِ، وَاطْـلُبِ العِـلمَ بِاستِعالِهِ، وَاستَفْهِم اللهُ يُفْهِمْكَ (٣٠.

١٤١٠٢ ــ الخَضَرُ عَلِيًّا ــ في وَصِيَّتِهِ لِمُوسَىٰ عَلِيًّا ــ: أَشْعِرْ قَلْبَكَ التَّقُوىٰ تَنَل العِلمَ ٥٠٠.

١٤١٠٣ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : مَنِ اعتَبَرَ أَبِصَرَ ، ومَن أَبِصَرَ فَهِمَ ، ومَن فَهمَ عَلِمَ ٣٠.

الغَفلَةِ عنه ﷺ - في ذِكرِ النَّبِيِّ ﷺ -: طَبيبُ دَوّارٌ بِطِبَّهِ... مُتَتبَّعُ بِدَوائهِ مَواضِعَ الغَفلَةِ وَمَواطِنَ الحَيرَةِ. [وقالَ في بَني أُميَّةَ :] لَم يَستَضينُوا بِأضواءِ الحِكمَةِ، ولَم يَقدَحوا بِزِنادِ العُلومِ الثَّاقِبَةِ، فَهُم في ذٰلكَ كالأنعام السّائمَةِ، وَالصَّخورِ القاسِيَةِ...

١٤١٠٥ عنه على حفي صِفَةِ القُرآن -: جَعَلَهُ اللهُ رِيّاً لِعَطَشِ العُلَماءِ، ورَبِيعاً لِقُلوبِ الفُقَهاءِ ٣٠.

<sup>(</sup>١) علل الشرائع: ٣٩٤/ ١٢.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلي : ١ / ٢٧٤ / ٩٩.

<sup>(</sup>٣) كنز العقال : ٢٨٦٦٧.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) البحار: ٧٠/٧٠/ ٢١ و ١/ ٢٢٥/ ١٧.

<sup>(</sup>٦) كنز العثال : ٤٤١٧٦.

<sup>(</sup>٧\_٩) نهج البلاغة: العكمة ٢٠٨ و الغطبة ١٠٨ و ١٩٨.

١٤١٠٦ عند ﷺ : العِلمُ يُرشِدُكَ إلىٰ ما أَمَرَكَ اللهُ بِهِ، وَالزُّهدُ يُسَمِّلُ لَكَ الطَّريقَ إِلَيهِ ١٠٠.

العِلمُ؟ الإِمامُ الصّادقُ اللهِ : جاءَ رَجُلٌ إلى رَسولِ اللهِ عَلَيْ فقالَ : يا رسولَ اللهِ ، ما العِلمُ؟ قالَ : الإنصاتُ ، قالَ : ثُمَّ مَه ؟ قالَ : ثُمَّ مَه ؟ قالَ : أُمَّ مَه ؟ قالَ : ثُمَّ مَه ؟ قالَ : ثُمَّ مَه ؟ قالَ : ثُمَّ مَه يارَسولَ اللهِ ؟ قالَ : نَشرُهُ ".

(انظر) باب ۲۸۷۸ ـ ۲۸۷۰، ۲۸۸۲، ۲۸۸۲، ۲۸۹۰، ۲۸۹۰، ۲۸۹۱، ۲۹۹۹، ۲۹۱۹، ۲۹۱۹، ۲۹۲۰، ۲۹۲۰، ۲۹۲۰، ۲۹۲۰، ۲۹۲۰، ۲۹۲۰، ۲۹۲۰ المعرفة : ياب ۲۵۹۲، ۲۰۹۹، العقل : ياب ۲۲۷۹، ۲۷۹۹. عنوان ۳۵۵ «المعرفة (۱)»، ۲۵۲ «المعرفة (۲)»، ۳۵۲ «المعرفة (۲)».

# ٢٩٠٨ ـ تَفسيرُ العِلم والفَضلِ

١٤١٠٨ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : العِلمُ ثَلاثَةً ، وما سِوىٰ ذَلكَ فَهُوَ فَضَلَّ : آيَةً مُحَكَمَةً ، أو سُنَّةً قائمَةً ، أو فَريضَةً عادِلَةً ٣٠.

١٤١٠٩\_عنه ﷺ : إِنَّمَا العِلمُ ثَلاثَةُ : آيَةً مُحَكَمَةٌ أَو فَريضَةً عادِلَةً ، أَو سُنَّةً قائمَةٌ ، وما خَلاهُنَّ فهُوَ فَضلٌ ٣٠.

١٤١٠ عنه ﷺ : العِلمُ ثَلاثَةُ : كِتابُ ناطِقُ، وسُنَّةُ ماضِيَةً، ولا أدري 🖤.

(انظر) السؤال (١) : باب ١٧٠٦.

١٤١١- الإمامُ الكاظمُ ﷺ : وَجَدتُ عِلمَ النَّاسِ فِي أَربَعٍ : أَوَّهُما أَن تَعرِفَ رَبَّكَ ، والتَّانِيّةُ أَن تَعرِفَ ما يُخرِجُكَ مِن دِينِكَ ، والرّابِعَةُ أَن تَعرِفَ ما يُخرِجُكَ مِن دِينِكَ ،

١٤١١٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على البَعضِ تَلامِذَتِهِ ـ : أَيَّ شَيءٍ تَعَلَّمتَ مِنِي ؟ قالَ لَهُ : يا مَولايَ ثَمَانِ مَسائلَ. قالَ لَهُ على : قُصَّها عَلَيَّ لِأُعرِفَها، قالَ :

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ١٨٣٥.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ١ / ٤٨ / ٤.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٢٨٦٥٩.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١/٣٢/١.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ٢٨٦٦٠.

<sup>(</sup>٦) كشف الغمّة : ٣ / ٤٥.

الأُولىٰ: رَأَيتُ كُلَّ مَحبوبٍ يُفارِقُ عِندَ المَوتِ حَبيبَهُ، فصَرَفتُ هِمَّتِي إلىٰ ما لا يُفارِقُني بَل يونِسُني في وَحدَتي وهُوَ فِعلُ الخَيرِ، فقالَ : أحسَنتَ واللهِ.

الثّانِيَةُ قالَ: رَأَيتُ قَوماً يَفخَرونَ بِالحَسَبِ وآخَرينَ بِالمالِ والوَلَـدِ وإذا ذٰلكَ لا فَـخرَ. ورَأَيتُ الفَخرَ العَظيمَ في قَولِهِ تَعالَىٰ: ﴿إِنَّ أَكرَمَكُم عِنْدَ اللهِ أَتقاكُمْ﴾ فَاحِتَهَدتُ أن أكونَ عِندَهُ كَريمًا، قالَ: أحسَنتَ وَاللهِ.

التَّالِئَةُ قَالَ: رَأَيتُ لَهُوَ النَّاسِ وطَرَبَهُم، وسَمِعتُ قَولَهُ تَعَالَىٰ: ﴿وأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ونَهَى النَّفْسَ عَنِ الْهَوَىٰ فَإِنَّ الْجَنَّةَ هِيَ الْمَأْوَىٰ﴾ فَاجتَهَدتُ في صَرفِ الْهَوَىٰ عَن نَفسي حَتَّى استَقَرَّت عَلَىٰ طاعَةِ اللهِ تَعَالَىٰ، قَالَ: أحسَنتَ وَاللهِ.

الرّابِعَةُ قالَ : رَأْيَتُ كُلَّ مَن وَجَدَ شَيئاً يَكُومُ عِندَهُ اجتَهَدَ في حِفظِهِ ، وسَمِعتُ قَولَهُ شبحانَهُ يَقُولُ : ﴿مَن ذَا الَّذِي يُقَرِضُ اللهُ قَرْضاً حَسَناً فَيُضاعِفَهُ لَهُ ولَهُ أَجِرٌ كَرِيمٌ ﴾ فَأَحبَبتُ المُضاعَفَةَ ، ولَم أَرَ أَحفَظَ يُمّا يَكُونُ عِندَهُ ، فكُلَّها وَجَدتُ شَيئاً يَكُومُ عِندي وَجَّهتُ بِه إلَيهِ لِيكُونَ لي ذُخراً إلى وقتِ حاجَتي إلَيهِ ، قالَ : أحسَنتَ وَاللهِ .

الخامِسَةُ قالَ: رَأَيْتُ حَسَدَ النَّاسِ بَعضِهِم لِلبَعضِ فِي الرَّزْقِ، وسَمِعتُ قَولَهُ تَعالَىٰ: ﴿ نَحَنُ قَسَمْنَا بَيْنَهُم مَعيشَتَهُم فِي الحَيَاةِ الدِّنيا ورَفَعْنَا بَعْضَهُم فَوقَ بَعْضٍ دَرَجاتٍ لِيَتَّخِذَ بَعْضُهُم بَعْضًا سِخْرِيّاً ورَحْمَةُ رَبِّكَ خَيرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ ﴾ فَمَا حَسَدتُ أَحَداً ولا أَسِفْتُ عَلَىٰ مَا فَاتَني، قالَ: أحسَنتَ وَاللهِ.

السّادِسَةُ قالَ : رَأْيتُ عَداوَةَ بَعضِهِم لِبَعضٍ في دارِ الدّنيا وَالحَـزازاتِ الّتي في صُدورِهِم، وسَمِعتُ قَولَ اللهِ تَعالَىٰ : ﴿إِنَّ الشَّيطانَ لَكُم عَدُوُّ فاتَّخِذُوهُ عَدُوّاً﴾ فَاشتَغَلتُ بِعَداوَةِ الشَّيطانِ عَن عَداوَةٍ غَيرِهِ، قالَ : أحسَنتَ وَاللهِ.

السّابِعَةُ قالَ : رَأَيتُ كَدحَ النّاسِ وَاجتِهادَهُم في طَلَبِ الرَّزقِ، وسَمِعتُ قَولَهُ تَعالَىٰ : ﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ \* مَا أُريدُ مِنْهُم مِن رِزْقٍ وَمَا أُريدُ أَن يُطْعِمُونِ \* إِنَّ اللّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ ذَو القُوَّةِ المَتينُ ﴾ فعَلِمتُ أَنَّ وَعْدَهُ وقَولَهُ صِدقٌ، فسَكَنتُ إلىٰ وَعدِهِ، ورَضِيتُ بِقَولِهِ، وَاشْتَغَلْتُ بِمَا لَهُ عَلَيٌّ عَمَّا لِي عِندَهُ، قالَ : أُحسَنتَ وَاللهِ.

الثّامِنَةُ قالَ: رَأَيتُ قَوماً يَتَّكِلُونَ عَلَىٰ صِحَّةِ أَبدانِهِم، وقَوماً عَلَىٰ كَثرَةِ أَموالِهِم، وقَوماً عَلَىٰ خَلْتِ مِثلِهِم، وسَمِعتُ قَولَهُ تَعالَىٰ: ﴿وَمَن يَتَّقِ اللهَ يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجاً ويَرزُقْهُ مِنْ حَيثُ لا يَخْتَسِبُ وَمَن يَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ﴾ فَاتَّكَلَتُ عَلَى اللهِ وزالَ اتَّكالِي عَلَىٰ غَيرِهِ، فقالَ لَهُ : وَاللهِ إِنَّ التَّوراةَ والإنجيلَ والزَّبورَ والفُرقانَ وسائرَ الكُتُبِ تَرجِعُ إلىٰ هٰذهِ الثَّمَانِ المَسائلِ ١٠٠.

# ٢٩٠٩ ـ ذَمُّ عِلمِ لا يَنفَعُ

الامام على على الله : وَاعلَم أَنَّهُ لا خَيرَ فِي عِلمٍ لا يَنفَعُ ، ولا يُنتَفَعُ بِعِلمٍ لا يَحُقُّ تَعَلَّمُهُ ...
الامام الكاظم على الله : دَخَلَ رَسولُ اللهِ عَلَيْهُ المسجِدَ فإذا جَماعَةُ قَد أطافوا بِرَجُلٍ ، فقالَ : ما هٰذا؟ فقيلَ : عَلَامَةُ ، قالَ : وما العَلَّامَةُ ؟ قالوا : أعلَمُ النَّاسِ بِأنسابِ العَرَبِ فقالَ : ما هٰذا؟ فقيلَ : عَلَامَةُ ، قالَ : وما العَلَّمَةُ ؟ قالَ النَّي عَلَيْهُ : ذاكَ عِلمٌ لا يَضُرُّ مَن جَهِلَهُ ، ووقائعِها ، وأيّامِ الجاهِلِيَّةِ ، وبِالأشعارِ والعَرَبِيَّةِ ، فقالَ النَّي عَلَيْهُ : ذاكَ عِلمٌ لا يَضُرُّ مَن جَهِلَهُ ، ولا يَنفَعُ مَن عَلِمَهُ ...

(انظر) باب ۲۸۹۰.

#### ٢٩١٠ ـ مَن زادَ عِلمُهُ عَلَىٰ عَقَلِهِ

١٤١١٥ ـ الإمامُ عليُّ اللهِ : مَن زادَ عِلمُهُ عَلَىٰ عَقلِهِ كَانَ وَبِالاَّ عَلَيهِ ". 1٤١١٦ ـ عنه اللهِ : كُلُّ عِلم لا يُؤَيِّدُهُ عَقلُ مَضَلَّةُ ".

٢٩١١ ـ عَايَةُ العِلمِ

١٤١١٧ ـ الإمام علي ب العِلم لا يَنتَهي ٥٠.

<sup>(</sup>١) تنبيه الخواطر : ٣٠٣/١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الكتاب ٣١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٦ / ٦٤.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق : ٢٢٠ /١٣.

<sup>(</sup>٤\_٢) عُرر الحكم : ١٠٥١، ١٨٦٩، ١٠٥٤.

٨٤١١٨ ـ عنه على : العِلمُ أكثَرُ مِن أن يُحاطَ بِهِ٠٠٠.

١٤١١٩ ـ عنه ﷺ : شَيئانِ لا تُبلّغُ غايَتُهُما : العِلمُ والعَقلُ ٣٠.

١٤١٧٠ ـ عنه ﷺ : مَنِ ادَّعَىٰ مِنَ العِلمِ غَايَتَهُ، فقَد أَظْهَرَ مِن جَهلِهِ نِهايَتَهُ٣٠.

(انظر) باب ۲۸۸۰.

## ٢٩١٢ ـ أنواعُ العُلوم

١٤١٢١ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : العِلمُ أَكثَرُ مِن أَن يُحصىٰ ٥٠.

الأبدانِ، والنَّحَوُّ لِللَّسانِ، والطُّبُّ لِلأَديانِ، والطُّبُّ لِلأَبدانِ، والنَّحَوُ لِلَّسانِ، والنَّحَوُ لِلَّسانِ، والنَّجومُ لِلسَّانِ، والنَّجومُ لِمَعرِفَةِ الأزمانِ<sup>،</sup>

١٤١٢٣ - رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : العِلمُ عِلمانِ : عِلمُ الأديانِ، وعِلمُ الأبدانِ ٣٠.

المُلبوعُ اللهِ اللهِ على ﷺ : العِلمُ عِلمانِ : مَطبوعٌ ومَسموعٌ ، ولا يَنفَعُ المَسموعُ إذا لَم يَكُنِ المَطبوعُ ... المَطبوعُ ...

الدّالاً النَّظَرُ فيهِ وهُوَ قُدرَةُ اللهِ عَزُّوجِلٌ ﴿ يَسَعُ النَّاسَ إِلَّا النَّظَرُ فيهِ وهُوَ صِبغَةُ الإسلامِ ، وعِلمُ يَسَعُ النَّاسَ تَركُ النَّظَرِ فيهِ وهُوَ قُدرَةُ اللهِ عَزُّوجِلً ﴿ ﴿ اللَّهِ النَّاسَ تَركُ النَّظَرِ فيهِ وهُوَ قُدرَةُ اللهِ عَزُّوجِلً ﴿ ﴿ اللَّهِ عَلَمُ اللَّهِ عَلَّهُ اللَّهِ عَلَّهُ اللَّهِ عَلَّهُ اللَّهِ عَلَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ وَهُو قُدرَةُ اللهِ عَلَّهُ وَلَهُ اللَّهُ عَلَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَ

# ٢٩١٣ ـ أدَبُ الأخذِ مِنَ العِلم

١٤١٢٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : العِلمُ أكثَرُ مِن أن يُحصىٰ، فَخُذْ مِن كُلِّ شَيءٍ أحسَنَهُ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١ـ٦) غرر الحكم: ٩١٩٣.٥٧٦٨،١٨١٩.

<sup>(</sup>٤) كنز الغوائد : ٢ / ٣١.

<sup>(</sup>٥ـ٦) البحار: ٢١٨/١١ و ص ٢٢/٢٢٥.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة: الحكمة ٣٣٨.

<sup>(</sup>٨) الخصال: ٤١ / ٣٠.

<sup>(</sup>٩) كنز الغوائد : ٢ / ٣١.

١٤١٢٧ ـ الإمامُ عليَّ عليهُ : العِلمُ أكثَرُ مِن أَن يُحاطَ بِهِ، فخُذُوا مِن كُلِّ عِلمٍ أَحسَنَهُ ١٠. ١٤١٢٨ ـ عنه عليه : خُذُوا مِن كُلِّ عِلمٍ أَحسَنَهُ، فإنَّ النَّحلَ يَأْكُلُ مِن كُلِّ زَهرٍ أَزيَنَهُ، فيتَولَّدُ مِنهُ جَوهَرانِ نَفيسانِ : أَحَدُهُما فيهِ شِفاءٌ لِلنَّاسِ، والآخَرُ يُستَضاءُ بِهِ ١٠.

# ٢٩١٤ ــ زأسُ العِلم

١٤١٢٩ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : رَأْسُ العِلمِ الَّقييزُ بَينَ الأخلاقِ ، وإظهارُ مَحمودِها ، وقَعُ مَذمومِها ٣٠. ١٤١٣ ـ عنه ﷺ : رَأْسُ العِلمِ الرَّفقُ ، رَأْسُ الجِهَلِ الخُرقُ ٣٠.

(انظر) الحكمة : باب ٩٢٢، الخلق : باب ١١٠٥.

### 7910 حَينُ العِلم

١٤١٣١ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : خَيرُ العِلمِ ما أُصلَحتَ بِه رَشادَكَ ، وشَرُّهُ ماأَفسَدتَ بِهِ مَعادَكَ ٠٠٠.

١٤١٣٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : خَيرُ العِلم ما نَفَعَ٣٠.

١٤١٣٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : خَيرُ العُلوم ما أصلَحَكَ™.

١٤١٣٤ عنه ﷺ : العِلمُ بِاللهِ أَفضَلُ العِلمَينِ ٨٠.

١٤١٣٥ ـ عنه ﷺ : خَيرُ العِلم ما قارَنَهُ العَمَلُ ١٠٠.

١٤١٣٦ عنه على : أنفَعُ العِلم ما عُمِلَ بِهِ ١٠٠٠.

١٤١٣٧ ـ عنه على الله عن فضل عِلمِكَ استِقلالُكَ لِعِلمِكَ ٥١٠٠.

## ٢٩١٦ - ألزَمُ العِلمِ

١٤١٣٨ - الإمامُ الباقرُ على : إعلَمْ أنَّهُ لا عِلمَ كطَلَبِ السَّلامَةِ ، ولا سَلامَةَ كسَلامَةِ القَلبِ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١٥) غرر المحكم: ١٨١٩، ١٨١٦، ٥٠٢٥، (٢٢٥\_ ٥٢٢٥)، ٥٠٢٥.

<sup>(</sup>٦) أماليالصدوق: ٣٩٤/ ١.

<sup>(</sup>٧ ــ ١١) غرر الحكم: ٢٩٣٢. ١٦٧٤، ١٩٤٢. ٢٩٣٣. و٩٤٢.

<sup>(</sup>١٢) تحف العقول : ٢٨٦.

الا يَصلُحُ لَكَ الْعَمَلُ الْآلِهِ، وأولَىٰ العِلمِ بِكَ ما لا يَصلُحُ لَكَ الْعَمَلُ إِلَّا بِهِ، وأوجَبُ الْعَمَلِ عَلَيْ مَا أَنتَ مَسؤُولٌ عَنِ الْعَمَلِ بِهِ، وأَلزَمُ الْعِلْمِ لَكَ ما دَلَّكَ عَلَىٰ صَلاحٍ قَلْبِكَ وأَظْهَرَ لَكَ فَلْ يَشْرُكُ عَلَىٰ صَلاحٍ قَلْبِكَ وأَظْهَرَ لَكَ فَسَادَهُ، وأَحَمَدُ الْعِلْمِ عَاقِبَةً ما زادَ في عَمَلِكَ الْعَاجِلِ، فَلا تَشْتَغِلَنَّ بِعِلْمٍ مَا لا يَضُرُّكَ جَهلُهُ، ولا تَعْفَلَنَّ عَن عِلْم مَا يَزِيدُ في جَهلِكَ تَركُهُ ".

العَمَلُ العِلمِ بِمَا لا يَصِحُّ العَمَلُ اللهِ عَنَىٰ العِلمِ بِمَا لا يَصِحُّ العَمَلُ اللهِ وهُوَ الإخلاصُ اللهِ عَرَفَ نَفسَهُ فقد عَرَفَ رَبَّهُ ، ثُمَّ عَلَيكَ مِنَ العِلمِ بِمَا لا يَصِحُّ العَمَلُ اللهِ ؛ وهُوَ الإخلاصُ اللهِ .

العَمَالِ عنه ﷺ لِرَجُلٍ سَأَلَهُ عَن أَفضَلِ الأعهالِ ـ: العِلمُ بِاللهِ والفِقهُ في دِينهِ ، وكَرَّرَهُما عَلَيهِ ، فقالَ : يا رَسُولَ اللهِ ، أَسَأَلُكَ عَنِ العَمَلِ فَتُخبِرُ في عَنِ العِلمِ ؟! فقالَ : إنَّ العِلمَ يَنفَعُكَ مَعَهُ عَلَيهِ ، فقالَ : إنَّ العِلمَ يَنفَعُكَ مَعَهُ قَليلُ العَمَلِ ». وإنَّ الجَهلَ لا يَنفَعُكَ مَعَهُ كَثيرُ العَمَلِ ».

الاَّمَامُ عَلَيُّ اللَّهِ لِمَامُ عَلَيُّ اللَّهِ لِمَا سُئلَ عَنِ العِلمِ ـ: أَربَعُ كَلِمَاتٍ : أَن تَعبُدَ اللَّهَ بِقَدرِ حَاجَتِكَ إِلَيْهِ، وأَن تَعمَلَ الدُنياكَ بِقَدرِ عُـ مرِكَ فـيها، وأَن تَـعمَلَ الدُنياكَ بِقَدرِ عُـ مرِكَ فـيها، وأَن تَـعمَلَ الآخِرَتِكَ بِقَدرِ بَقائكَ فيها".

# ٢٩١٧ ـ العُلومُ المَمنوعَةُ

١٤١٤٣ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ : كُلُّ عِلم لا يُؤَيِّدُهُ عَقلُ مَضَلَّةٌ ١٠٠.

المَّاكَم وتَعَلَّمَ النَّجُم النَّاسُ، إِيَّاكُم وتَعَلَّمَ النَّجومِ، إلَّا ما يُهتَدَىٰ بِهِ فِي بَرِّ أَو بَحَرِ؛ فَإِنَّهَا لَدَّعُو إِلَى الكَهَانَةِ، والمُنجِّمُ كَالكَاهِنِ، والكَاهِنُ كَالسَّاحِرِ، والسَّاحِرُ كَالكَاهِرِ، والكَاهِرُ فِي النَّارِ ٥٠٠. المَّاكِمَانَةِ، والمُنجِّمُ كَالكَاهِنِ، والكَاهِنُ كَالسَّاحِرِ، والسَّاحِرُ كَالكَاهِرِ، والكَاهِرُ فِي النَّارِ ٥٠٠.

(انظر) باب ۲۸۸۹.

عنوان ۲۲۳ «الشحر»، ٥٠٥ «النجوم».

<sup>(</sup>١) أعلام الدين : ٣٠٥.

<sup>(</sup>٢) مصباح الشريعة : ٣٤٣.

<sup>(</sup>٤\_٣) تنبيه الخواطر: ١ / ٨٧ و ٢ / ٣٧.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٦٨٦٩.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الخطبة ٧٩.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ٥٣٥٢.

#### ٢٩١٨ ـ عِلمُ الحَلالِ والحَرام

١٤١٤٦ ـ الإمامُ الباقرُ الله : تَفَقَّهوا وإلَّا فَأَنتُم أعرابُ ١٠٠.

الإمامُ عليُّ ﷺ في وَصِيَّتِه لِابنِهِ الحَسَنِ ﷺ : ورأيتُ ... أن أبتَدِئَكَ بِتَعليمِ كِتابِ اللهِ عَزَّوجلَّ وتَأْويلِهِ، وشَرائعِ الإسلامِ وأحكامِه، وحَلالِهِ وحَرامِهِ، لا أجــاوِزُ ذَلكَ بِكَ إلىٰ غيرِوْ...

الإمامُ الصّادقُ على عَديثُ في حَلالٍ وحَرامٍ تَأْخُذُهُ مِن صادِقٍ خَيرٌ مِنَ الدّنيا وما فيها مِن ذَهَبِ أو فِضَّةٍ ٣٠.

المَّدَاعُ عَلَىٰ اللَّمِياطَ عَلَىٰ رُوْوسِ أَصحابِي حَتَّىٰ يَتَفَقَّهُوا فِي الحَمَلَالِ والحَرَامِ ...
المُحَامُ عَلَىٰ المَّالَ المَّدَاطِةِ عَلَىٰ المَّالَّ عَدَاحَبَّ أَن يَسَأَلُكَ عَن حَلَالٍ وحَرَامٍ ، لا عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهُ اللهِ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ شَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الحَمَلَالِ والحَرَامِ ؟ إَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ عَنْ شَيءٍ أَفْضَلَ مِنَ الحَمَلَالِ والحَرَامِ ؟ إِنْ اللهُ الله

# ٢٩١٩ ــ زينَّهُ العِلم

١٤١٥١ ـ الإمامُ الصّادقُ عليه : أطلُبوا العِلمَ، وتَزَيَّنوا مَعَهُ بِالحِلمِ والوَقارِ ٣٠.

١٤١٥٢ ـ الإمامُ علي ﷺ : خَفضُ الجَناح زينَةُ العِلم ٣٠.

١٤١٥٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : زينَهُ العِلم الإحسانُ ٩٠.

الله عنه ﷺ: وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ مَا جُمِعَ شَيءٌ إِلَىٰ شَيءٍ أَفْضَلُ مِن حِـلمٍ إِلَىٰ عَلَم اللهِ علم اله

<sup>(</sup>١) المحاسن: ١/٣٥٧/ ٧٦٠.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٣\_٥) المعاسن: ١/٣٥٨/١١ وح ٧٦٥ وص ٧٦٨/٣٥٩.

<sup>(</sup>٦) أمالي الصدوق : ٢٩٤/ ٩.

<sup>(</sup>٧) كشف الغمّة : ٣ / ١٣٧.

<sup>(</sup>٨) أمالي الصدوق : ٣٩٥ / ١.

<sup>(</sup>٩) الخصال: ٥ / ١١.

١٤١٥٥ - الإمامُ علي علي الله : تَعَلَّموا العِلمَ ، وتَعَلَّموا لِلعِلمِ السَّكِينَةَ والحِلمَ ، ولا تَكونوا جَبابِرَةَ العُلَهَ ، فلا يَقومَ عِلمُكُم بِجَهلِكُم ".

١٤١٥٦ - عنه على عنه عنه المُتَقينَ -: يَمْرِجُ الحِلمَ بِالعِلمِ، والقَولَ بِالعَمَلِ ٣٠.

(انظر) باب ۲۸۷۰.

# ٢٩٢٠ ـ العِلمُ اللَّدُنِّيُّ

#### الكتاب

﴿فَوَجَدا عَبْداً مِنْ عِبادِنا آتَيْناهُ رَحْمَةً مِنْ عِنْدِنا وَعَلَّمْناهُ مِنْ لَدُنَّا عِلْما ﴾ ٣٠.

١٤١٥٧ - الإمامُ الباقرُ على : مَن عَمِلَ عِا يَعلَمُ عَلَّمَهُ اللهُ ما لا يَعلَمُ ٥٠.

١٤١٥٨ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن تَعَلَّمَ فَعَمِلَ عَلَّمَهُ اللهُ مَا لَم يَعلَمْ ٠٠٠.

18109 - الإمامُ الصّادقُ عِلى اللهِ : مَن عَمِلَ بِمَا عَلِمَ كُنِيَ ما لَم يَعلَمُ ١٠٠.

١٤١٦٠ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْكُ : إنَّ مِن العِلمِ كَهَيئَةِ المكنونِ لا يَعلَمُهُ إلّا العُلَماءُ بِاللهِ. فَإذا نَطَقوا بِهِ
 لا يُنكِرُهُ إلّا أهلُ الغِرَّةِ باللهِ ١٤٠٠.

الدَّاءً اللهِ عَنَّوْجِلٌ ، عِلمُ الباطِنِ سِرُّ مِن أَسرارِ اللهِ عَزَّوجِلٌ ، وحُكمٌ مِن حُكمِ اللهِ ، يَقذِفُه في قُلوبِ مَن شاءَ مِن عِبادِهِ ٩٠٠.

١٤١٦٢ - عنه عَلِين : لَو خِفتُمُ اللهَ حَقَّ خِيفَتِهِ لَعُلِّمتُمُ العِلمَ الَّذِي لا جَهلَ مَعَهُ ٥٠.

(انظر) الإمامة (٢) : باب ١٦٨، الزهد : باب ١٦٢١، المعرفة (٣) : باب ٢٦٠٧.

<sup>(</sup>١) البحار : ٤٩/٣٧/٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٣.

<sup>(</sup>٣) الكيف : ٦٥.

<sup>(</sup>٤) أعلام الدين : ٣٠١.

<sup>(</sup>٥) كنز العتال: ٢٨٦٦١.

<sup>(</sup>٦) ثواب الأعمال: ١٦١ / ١.

<sup>(</sup>٥ ــ ٩) كنز العشال : ٢٨٩٤٢، ٢٨٨٢٠ (١٨٨٥، ٩٨٣ نحوه).

#### ٢٩٢١ ـ أعلَمُ النَّاس

1217٣ - الإمامُ عليُّ على - لَمَّا سُئلَ عَن أعلَم النَّاسِ -: مَن جَمَعَ عِلمَ النَّاسِ إلى عِلمِهِ ١٠٠ ١٤١٦٤ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : أعلَمُ النَّاسِ مَن جَمَعَ عِلْمَ النَّاسِ إلى عِلْمِهِ ٣٠.

12170 - الإمامُ عليٌّ عليٌّ : أعلَمُ النَّاسِ المُستَهتَرُ بِالعِلم ٣٠.

١٤١٦٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ \_ لَمَا قبلَ لَهُ : أُحِبُّ أَن أَكُونَ أَعَلَمَ النَّاسِ ـ : إِنَّقِ اللهَ تَكُن أَعلَمَ النّاس".

# ٢٩٢٢ ـ انحِصارُ العِلم الصَّحيح بِأَهْلِ البَيتِ ﷺ

١٤١٦٧ ـ الإمامُ الباقرُ على السَلَمَةَ بنِ كُهَيلِ والحَكَمِ بنِ عُتَيبَةَ ـ : شَرِّقا وغَرِّبا لَن تَجِدا عِلماً صَحيحاً إلَّا شَيئاً يَخرُجُ مِن عِندِنا أهلَ البّيتِ٠٠٠.

١٤١٦٨ عنه على : أما إنَّهُ لَيسَ عِندَ أَحَدٍ مِنَ النَّاسِ حَقَّ ولا صَوابٌ إلَّا شَيء أُخَذُوهُ مِنَّا أهلَ البَيتِ٩٠.

١٤١٦٩ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ الله : إنَّ العِلمَ الَّذي هَبَطَ بِهِ آدَمُ وجَميعَ (ما فُضَّلَت بِه) النَّبِيّونَ إلى خاتم النَّبِيِّينَ في عِتْرَةٍ مُحَمَّدِ عَيَّا اللَّهِ ٣٠.

١٤١٧- عنه عليَّا : لَوِ اقتَبَستُمُ العِلمَ مِن مَعدِنِهِ ، وشَرِبتُمُ الماءَ بِعُدُوبَتِهِ ، وَادَّخَرتُمُ الحَيرَ مِن مَوضِعِهِ، وأُخَذَتُمُ الطُّريقَ مِن واضِحِهِ، وسَلَكتُم مِنَ الحَقِّ نَهجَهُ، لَنَهَجَت بِكُمُ السُّبُلُ، وبَدَت لَكُمُ الأعلامُ ١٠٠٠.

(انظر) الإمامة (٢): باب ١٦٢.

<sup>(</sup>١) الخصال: ٥ / ١٣.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق : ٢٧ / ٤.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٣٠٧٩.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال: ٤٤١٥٤.

<sup>(</sup>٥) البحار: ٢٠/٩٢/٢.

<sup>(</sup>٦) أمالي المفيد : ٦/٩٦.

<sup>(</sup>٧) الإرشاد: ١ / ٢٣٢.

<sup>(</sup>٨) الكافي: ٨/ ٣٢/ ٥.

#### ٢٩٢٣ ـ العِلمُ (م)

١٤١٧١ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لا يُدرَكُ العِلمُ بِراحَةِ الجِسمِ ١٠٠.

١٤١٧٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : خُذوا العِلمَ مِن أفواهِ الرِّجالَ".

الا ١٤١٧ - الإمامُ علي ﷺ : ما مِن عِلمٍ إلّا وأنا أفتَحُهُ، وما مِن سِرٍّ إلّا والقائمُ ﷺ يَختِمُهُ ٣٠. الاعلام علي الإنجيل قالَ الله تعالى : ولا تقولوا : نَخافُ أن نَعلَمَ فَلا نَعمَلَ، ولْكِن

قولواً : نَرجو أَن نَعلَمَ ونَعمَلَ \*\*. • ١٨٨٨ الله المها ترايعه من ماليم من أَنَّم الله المن - أَنَّ من الله عندانَ أَنْ مناسِمِ

الإمامُ الباقرُ على : رَحِمَ اللهُ عَبداً أحيا العِلمَ ، فقيلَ : وما إحياؤهُ ؟ قالَ : أن يُذاكِرَ بِهِ أَهلَ الدِّينِ والوَرَعِ (٠٠٠).

١٤١٧٦ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلَةُ : إحذَروا الشُّهوَةَ الخَفِيَّةَ : العالِمُ يُحِبُّ أَن يُجِلَسَ إِلَيهِ ١٠٠.

١٤١٧٧ ـ الإمامُ الحسنُ على : لا يَنقُصُ أَحَدٌ مِن حَقِّنا إلَّا نَقَصَهُ اللهُ مِن عِلمِهِ ٥٠.

١٤١٧٨ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : واضِعُ العِلمِ عِندَ غَيرِ أَهلِهِ كَمُقَلَّدِ الحَنَازيرِ الجَوَهَرَ واللَّـؤلُوَّ والدَّهَبَ٣٠.

١٤١٧٩ ـ عنه ﷺ : آفَةُ العِلمِ النُّسيانُ، وإضاعَتُهُ أَن تُحَدُّثَ بِهِ غَيرَ أَهلِهِ ١٠٠.

العَلَمَ إِلّا أَهِلُ البَصَرِ والصَّبرِ والعِلم بِمَواضِع الحَقِّ ١٠٠٠. الإَمَامُ عَلَيٌ عَلِيٌ عَلَى الْعَمِلَنَّ) هٰذا العَلَمَ إِلّا أَهِلُ البَصَرِ والصَّبرِ والعِلم بِمَواضِع الحَقِّ ١٠٠٠.

١٤١٨١ ـ عنه ﷺ : يَسيرُ العِلمِ يَنفي كَثيرَ الجَهلِ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم : ١٠٦٨٤.

<sup>(</sup>٢) عوالي اللآلي : ٢٠/ ٦٨/ ٦٨.

<sup>(</sup>٣) بشارة المصطفى : ٢٥. (١. م) . . . . . . . . . . . . . . .

<sup>(</sup>٦) كنز العقال : ٢٨٩٦٥.

<sup>(</sup>۸) الترغيب والترهيب: ١٠/٩٦/.

<sup>(</sup>٩) كنز العتال: ٢٨٩٦٠.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة : الخطبة ١٧٣.

<sup>(</sup>١١) غرر الحكم: ١٠٩٩٠.



# العُمر

تفسير الميزان : ٤ / ١٣٩ «كلام في عمر النوع الإنسانيّ والإنسان الأوّليّ».

انظر: عنوان ٤ «الأجل » ، ٣٦٨ «العُمر » ،

الفكر: باب ٣٢٥٧.

#### ٢٩٢٤ ـ العُمنُ

#### لكتاب

﴿وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ جَعَلَكُمْ أَزْوَاجاً وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أُنْفَىٰ وَلا تَنضَعُ إِلَّا بِعِلْمِهِ وَمَا يُعَمَّرُ مِنْ مُعَمَّرٍ وَلا يُنْقَصُ مِنْ عُمُرِهِ إِلَّا فِي كِتابِ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرُ﴾ ٣٠.

١٤١٨٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : العُمرُ أنفاسٌ مُعَدَّدَةً ٣٠.

١٤١٨٣ ـ عنه ﷺ : إنَّ عُمرَكَ وَقَتُكَ الَّذِي أَنتَ فيهِ ٣٠.

١٤١٨٤ - عنه على : إنَّ عُمرَكَ عَدَدُ أَنفاسِكَ، وعَلَيها رَقيبُ يُحصيها ٣٠.

١٤١٨٥ \_ عنه على : المرء ابن ساعتِهِ ".

١٤١٨٦ ــ عنه ﷺ : إنَّهُ لَن يَستَقبِلَ أَحَدُكُم يَوماً مِن عُمرِهِ إلَّا بِفِراقِ آخَرَ مِن أَجَلِهِ ١٠٠.

١٤١٨٧ ــ عنه ﷺ : إِنَّمَا أَنتَ عَدَدُ أَيَّامٍ، فكُلُّ يَومٍ يَمضي عَلَيكَ يَمضي بِبَعضِكَ، فخَفِّضْ في الطَّلَبِ وأجمِلْ في المُكتَسَبِ٣٠.

181٨٨ عنه على : ما انقَضَتْ ساعَةُ مِن دَهرِكَ إِلَّا بِقِطعَةٍ مِن عُمرِكَ ٥٠.

اله ١٤١٨٩ عنه الله : لا يُعَمَّرُ مُعَمَّرُ مِنكُم يَوماً مِن عُمُرِهِ إِلَّا بِهَدَمِ آخَرَ مِن أَجَلِهِ ١٠٠٠. (انظر) الموت: باب ٣٧١٩.

#### ٢٩٢٥ ـ اغتنامُ العُمر

١٤١٩٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : كُنْ عَلَىٰ عُمرِكَ أَشَحَّ مِنكَ عَلَىٰ دِرهَمِكَ ودينارِكَ ١٠٠٠.

١٤١٩١ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لَوِ اعتَبَرَتَ بِما أَضَعتَ مِن ماضي عُمرِكَ لَحَفِظتَ ما بَقِيَّ ٥٠٠٠.

١٤١٩٢ عنه ﷺ : إنَّ المَعْبُونَ مَن غُبِنَ عُمرَهُ، وإنَّ المَعْبُوطَ مَن أَنفَذَ عُمرَهُ في طاعَةٍ رَبِّهِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) فاطر : ۱۱.

<sup>(</sup>٢ ـ ٥) غرر الحكم: ٥٣٥، ٣٤٣١، ٤٤٧، ٤٤٧.

<sup>(</sup>٦) تنبيه الخواطر : ٢ / ٢١٨.

<sup>(</sup>٧\_٨) غرر الحكم: ٣٨٧٤. ٩٦٠٨.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الخطبة ١٤٥.

<sup>(</sup>١٠) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٦٤ / ٢٦٦١.

<sup>(</sup>١١\_ ١٢) غرر الحكم : ٧٥٨٩، ٢٥٠٢.

الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَمْ عَدودٌ لَن يَتَجاوَزَ أَحَدٌ مَاقُدُّرَ لَـهُ، فَبادِرُوا قَـبلَ نَفَاذِالأَجَلِ ...

١٤١٩٤ ـعنه ﷺ : بادِرْ بِأَربَعٍ قَبَلَ أَربَعٍ : بِشَبابِكَ قَبَلَ هَرَمِكَ ، وصِحَّتِكَ قَبلَ سُقمِكَ ، وغِناكَ قَبلَ فَقرِكَ ، وحَياتِكَ قَبلَ مَمَاتِكَ ٣٠.

12190\_الإمامُ عليَّ ﷺ : فبادِروا العَمَلَ ، وخافُوا بَعْتَةَ الأَجَلِ ؛ فإنَّهُ لا يُرجئ مِن رَجعَةِ العُمرِ ما يُرجئ مِن رَجعَةِ الرِّزقِ ٣٠.

١٤١٩٦ ـ عنه ﷺ : إنَّ ماضي عُمرِكَ أَجَلُ، وآتيهِ أَمَلُ، والوَقتُ عَمَلُ ٣٠.

١٤١٩٧\_عنه ﷺ : ماضي يَومِكَ فائتُ، وآتيهِ مُثَّهَمٌ، ووَقتُكَ مُغتَنَمٌ ٠٠٠.

١٤١٩٨ ـ عنه ﷺ : إنَّ ماضي يَومِكَ مُنتَقِلٌ، وباقِيَهُ™ مُتَّبَمٌ، فَاغتَنِمْ وَقتَكَ بِالعَمَل™.

١٤١٩٩ عنه اللَّهِ : إنَّ اللَّيلَ والنَّهارَ يَعمَلانِ فيكَ فَاعمَل فيهِما، ويَأْخُذانِ مِنكَ فخُذْ مِنهُما ٨٠.

السَّنَةِ، وأسرَعَ السَّنَةَ) في العُمرِ ! " السَّاعاتِ في اليَومِ، وأسرَعَ الأَيَّامَ في الشَّهرِ، وأسرَعَ الشُّهورَ في السَّنَةِ، وأسرَعَ السَّنَةِ، وأسرَعَ السَّنَةِ، وأسرَعَ السَّنَةِ، وأسرَعَ السَّنَةِ، وأسرَعَ السَّنَةِ، في العُمرِ ! "

١٤٢٠١ عنه على : السّاعاتُ تَختَرِمُ الأعبارَ، وتُدني مِنَ البَوارِ٠٠٠.

١٤٢٠٢ - رسولُ اللهِ عَبَالِيَّةُ : يُفتَحُ لِلعَبدِ يَومَ القِيامَةِ عَلَىٰ كُلِّ يَومٍ مِن أَيّامٍ عُمرِهِ أَربَعَةُ وعِشرونَ خَزانَةً حَدَدَ ساعاتِ اللَّيلِ والنَّهارِ فَخَزانَةً يَجِدُها تَمَلوءَةً نوراً وسُروراً فيَنالُهُ عِندَ مُشاهَدَتِها مِن الفَرَحِ وَالسُّرورِ ما لَو وُزِّعَ عَلَىٰ أَهلِ النَّارِ لَأَدهَشَهُم عَنِ الإحساسِ بِأَلَمِ النَّارِ، وهِي السّاعَةُ الَّتِي أَطاعَ فيها رَبَّهُ، ثُمَّ يُفتَحُ لَهُ خَزانَةُ أُخرىٰ فيرَاها مُظلِمَةً مُنتِنَةً مُفزِعَةً فيَنالُهُ عِندَ مُشاهَدَتِها مِن الفَزَعِ والجَزَعِ ما لَو قُسِّمَ عَلىٰ أَهلِ الجُنَّةِ لَنَغَصَ عَلَيهِم نَعيمَها، وهِيَ السّاعَةُ الّتي مُشاهَدَتِها مِن الفَزَعِ والجَزَعِ ما لَو قُسِّمَ عَلىٰ أَهلِ الجُنَّةِ لَنَغَصَ عَلَيهِم نَعيمَها، وهِيَ السّاعَةُ الّتي

<sup>(</sup>١) أعلام الدين : ١٢/٣٣٦.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ٢٣٩ / ٨٥.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ١١٤.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) غرر الحكم: ٣٤٦٢. ٩٨٤٠.

<sup>(</sup>٦) في الطبعة المعتمدة «وبانيه» والصحيح ما أثبتناه كما في طبعة النجف وغيرها.

<sup>(</sup>٨-٧) غور الحكم: ٣٤٦١، ٣٧٠٥.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٣ / ٩٩.

<sup>(</sup>١٠) غرر الحكم: ٢٠٣٠.

عَصَىٰ فيها رَبَّهُ، ثُمَّ يُفتَحُ لَهُ خَزانَةُ أُخرىٰ فيراها فارِغَةً لَيسَ فيها ما يَسُرُّهُ ولا ما يَسوؤهُ، وهِي السّاعَةُ الّتي نامَ فيها أو اشتَفَلَ فيها بِشَيءٍ مِن مُباحاتِ الدّنيا، فيَنالُهُ مِنَ الغَبنِ والأسّفِ عَلَىٰ فَواتِها \_حَيثُ كانَ مُتَمَكِّناً مِن أَن يَلاَها حَسَناتٍ \_ ما لا يوصَفُ، ومِن هذا قَولُهُ تَعالىٰ: ﴿ ذَلِكَ يَومُ التّغابُنِ﴾ ١٠٠.

١٤٢٠٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن أَفَىٰ عُمرَهُ في غَيرِ ما يُنجيهِ فقَد أَضَاعَ مَطلَّبَهُ ٣٠.

١٤٢٠٤ ـ عنه ﷺ : أَيُّهَا النَّاسُ! الآنَ الآنَ مِن قَبلِ النَّدَمِ، ومِن قَبلِ ﴿أَن تَقُولَ نَفْسُ يا حَسرَ تِیْ عَلیٰ ما فَرَّطتُ فی جَنبِ اللهِ﴾ ٣٠!

12700 عنه ﷺ : أَيُّهَا النَّاسُ ! الآنَ الآنَ مادامَ الوَثاقُ مُطلَقاً ، والسَّراجُ مُنيراً ، وبابُ التَّوبَةِ مَفتوحاً ، مِن قَبل أَن يَجِفَّ القَلَمُ وتُطوَى الصُّحُفُ".

١٤٢٠٦ عنه على : رَحِمَ اللهُ امرَأُ عَلِمَ أَنَّ نَفَسَهُ خُطاهُ إلى أَجَلِهِ، فبادَرَ عَمَلَهُ وقَصَّرَ أَمَلَهُ ١٠٠.

العَمَلُ لِكُلِّ يَومٍ عِمَا فَيهِ تَرشُدُ<sup>١٠٠</sup>. (انظر) العراقة: باب ١٥٤٤،١٥٤٤، باب ٢٩٢٨.

#### ٢٩٢٦ ـ تَضييعُ العُمر

٨٠٤٠٨ ـ الإمامُ على على على الاستغالُ بالفائتِ يُضيِّعُ الوَقتُ ٣٠.

١٤٢٠٩ عنه عليه : اشتِغالُ النَّفسِ بِما لا يَصحَبُها بَعدَ المَوتِ مِن أَكثَرِ الوَهنِ ٩٠.

18۲۱٠ عنه على : شَرُّ ما شَغَلَ بِهِ المَرِءُ وَقَتَهُ الفُضولُ ١٠٠.

١٤٢١١ - عنه على : مَنِ اسْتَغَلَ بِغَيرِ المُهِمِّ صَيَّعَ الأهَمَّ ١٠٠٠.

١٤٢١٢ عنه ﷺ : إحذَروا ضَياعَ الأعهارِ فيما لايَبقَ لَكُم، فَفَائتُهما لا يَعودُ٠٠٠٠.

١٤٢١٣ عنه ﷺ : أينَ الَّذينَ عُمِّروا فنَعِموا ، وعُلِّموا ففَهموا ، وأنظِروا فلَهَوا ، وسُلِّموا فنَسُوا ،

<sup>(</sup>١) البحار: ٢٦٢/٧. ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم : ٨٥٣٢.

<sup>(</sup>٣ ـ ٤) تنبيه الخواطر : ٢ / ٨٩.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٥٢١٤.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الوسائل: ١/١٢٢/١٠٧.

<sup>(</sup>١١-٧) غرر الحكم: ١٢٠٠، ١٩٨٢، ١٩٩٧، ٢٦١٨، ٨٦٠٧.

أمهِلوا طَويلاً، ومُنِحوا جَميلاً؟!<sup>١٠</sup>

18718\_عنه ﷺ في صِفَةِ المَأْخُوذِينَ عَلَىٰ الغِرَّةِ عِندَ المَوتِ ـ: ثُمُّ ازدادَ المَوتُ فيهِم وُلُوجاً ، فَحِيلَ بَينَ أَحَدِهِم وبَينَ مَنطِقِهِ ، وإنَّهُ لَبَينَ أَهلِهِ يَنظُرُ بِبَصَرِهِ ويَسمَعُ بِأُذُنِهِ ، عَلَىٰ صِحَّةٍ مِن عَقلِهِ وبَقاءٍ مِن لُبِّهِ ، يُفَكِّرُ فيمَ أَفنىٰ عُمرَهُ ، وفيمَ أَذَهَبَ دَهرَهُ !"

# ٢٩٢٧ ـ بَقِيَّةُ العُمرِ

الابمامُ عليٌّ ﷺ : بَقِيَّةُ عُمرِ المُؤمِنِ لا قيمَةَ لَهَا، يُدرِكُ بِها ما قَد فاتَ، ويُحيي ما ماتَ...

١٤٢١٦ عنه ﷺ : لا يَعرِفُ قَدرَ ما بَقِيَ مِن عُمرِهِ إِلَّا نَبِيُّ أُو صِدِّيقُ ٣٠.

١٤٢١٧ - عنه على : لَيسَ شَيءُ أَعَزَّ مِنَ الكِبريتِ الأحمَرُ إلَّا ما بَقيَ مِن عُمرِ المُؤمِنِ ١٠٠

١٤٢١٨ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَن أحسَنَ فيا بَقِيَ مِن عُمرِهِ لَم يُؤاخَذُ عِا مَضَىٰ مِن ذَنبِهِ ، ومَن أساءَ فيا بَقَى مِن عُمرِهِ أُخِذَ بِالأُوَّلِ والآخِر ٥٠٠.

أَقُولُ : وَلَنِعَمَ مَا قَيلَ :

الدهرُ ساوَمَني عُمري، فقلتُ لَهُ ما بِعتُ عُمريَ بالدُّنيا وما فيها ثُمَّ اشتراهُ بِستَدريجِ بسلا ثَمَنٍ تَبَّت بدا صَفقَةٍ قد خابَ شاريها!

# ٢٩٢٨ ـ الحَثُّ عَلَىٰ إنفاد العُمرِ في طاعَةِ اللهِ

١٤٢١٩ ـ الإمامُ عليٌّ إلى : إنَّ عُمرَكَ مَهرُ سَعادَتِكَ إِن أَنفَدتَهُ في طاعَةِ رَبُّكَ™.

1277- عنه ﷺ : إنَّ أنفاسَكَ أجزاءُ عُمرِكَ، فلا تُفنِها إلَّا في طاعَةٍ تُزلِفُكَ ١٠٠.

١٤٢٢١ ـ عنه على : إنَّ أوقاتَكَ أجزاءُ عُمرِكَ، فَلا تُنفِذُ لَكَ وَقتاً إلَّا فيها يُنجيكَ ٣٠.

١٤٢٢٢ ـ عنه ﷺ : اِحفَظُ عُمرَكَ مِنَ التَّضييع لَهُ في غَيرِ العِبادَةِ والطَّاعاتِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١-١) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣ و ١٠٩.

<sup>(</sup>٣) الدعوات للراونديّ : ١٢٢ / ٢٩٨.

<sup>(</sup>٤\_٥) غرر الحكم: ٧٥٢٥،١٠٨٠١.

<sup>(</sup>٦) أمالي الصدوق : ٥ / ٩.

<sup>(</sup>٧- ٧٠) غرر الحكم: ٣٤٣٩، ٣٤٣٠، ٣٦٤٢.

# ٢٩٢٩ ـ مَن يَكُونُ عُمرُه خُجَّةً عَلَيهِ

#### الكتاب

﴿وَهُمْ يَصْطَرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحاً غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أُوَلَمْ نُعَمِّرُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِعِينَ مِنْ نَصِيرِ﴾''.

الله تَعَالَىٰ : ﴿ أُوَلَمْ نُعَمِّرُكُم مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَن تَذَكَّرَ ﴾ ".

1277 ـ الإمامُ الصّادقُ عليه : إذا بَلَغتَ سِتّينَ سَنَةً فَاحسَبْ نَفسَكَ في المَوتيٰ ".

١٤٢٢٦ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : العُمرُ الّذي أعذَرَ اللهُ فيهِ إِلَى ابن آدَمَ سِتُونَ سَنَةً ١٠٠.

٧٤٢٧ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلَةُ : ما بَينَ السُّتَينَ إِلَى السَّبعينَ مُعتَرَكُ المُنايا٣٠.

١٤٢٢٨ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ العَبدَ لَني فُسحَةٍ مِن أَمرِهِ ما بَينَهُ وبَينَ أَربَعينَ سَنَةً، فإذا بَلَغَ أُربَعينَ سَنَةً أُوحَى اللهُ عَزَّوجلَّ إلىٰ مَلَكَيهِ : إنِّي قَد عَمَّرتُ عَبدي عُمراً، فَغَلِّظا وشَدِّدا وتَحَقَّظا وَاكتُبا عَلَيهِ قَليلَ عَمَلِهِ وكَثيرَهُ وصَغيرَهُ وكَبيرَهُ™.

١٤٢٢٩ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إذا أَتَت عَلَى العَبدِ أَربَعونَ سَنَةً قيلَ لَهُ : خُذْ حِذرَكَ ؛ فإنَّكَ غَيرُ مَعذورٍ ، ولَيسَ ابنُ أَربَعينَ سَنَةً أَحَقَّ بِالعُذرِ مِنِ ابنِ عِشرينَ سَنَةً ٨٠.

<sup>(</sup>۱) فاطر : ۳۷.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق: ١/٤٠.

<sup>(</sup>٣) كنز العتال: ٢٩٢٤.

<sup>(</sup>٤) جامع الأخبار: ٣٣٠/ ٩٢٥.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: الحكمة ٣٢٦، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٩ / ٢٣٨.

 <sup>(</sup>٦) معاني الأخبار : ٤٠٢ / ٦٦.

<sup>(</sup>٧) أمالي الصدوق : ٤٠ / ١.

<sup>(</sup>٨) الخصال: ٢٤/٥٤٥.

١٤٢٣٠ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إذا أتى على العبدِ أربَعونَ سَنَةً يَجِبُ عَلَيهِ أن يَخافَ اللهَ ويَحذَرَهُ ١٠٠٠
 ١٤٣٣١ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إذا بَلغَ الرَّجُلُ أربَعينَ سَنَةً نادىٰ مُنادٍ مِنَ السَّماءِ : قَد دَنا الرَّحيل، فأعِدَ الرَّادَ ٢٠٠٠

١٤٢٣٢ ــ رسولُ اللهِ عَلِمَالُمُ ؛ إذا بَلَغَ الرَّجُلُ أَربَعينَ سَنَةً ولَمْ يَغلِبْ خَيرُهُ شَرَّهُ قَبَّلَ الشَّيطانُ بَينَ عَينَيهِ وقالَ : هذا وَجهُ لا يُفلِحُ إن

١٤٣٣٣ ـ عنه ﷺ: مَن جاوَزَ الأربَعينَ ولَم يَغلِبْ خَيرُهُ شَرَّهُ فَلْيَتَجَهَّزُ إِلَى النَّارِ ٣٠.

الإمامُ عليُ على اللهِ : فيالهَا حَسرَةً عَلىٰ كُلَّ ذي غَفلَةٍ أَن يَكُونَ عُمُرُهُ عَلَيهِ حُجَّةً ، وأن تُوَدِّيهُ أَيّامُهُ إِلَى الشِّقوَة ! اللهِ عَلَيهِ عُجَّةً ، وأن

# ٢٩٣٠ ـ أرذَلُ العُمرِ

#### الكتاب

﴿وَاللّٰهُ خَلَقَكُمْ ثُمَّ يَتَوَفَّاكُمْ وَمِنْكُمْ مَنْ يُرَدُّ إِلَىٰ أَرْذَلِ الْعُمُرِ لِكَيْ لا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمٍ شَيْنَاً إِنَّ اللّٰهَ عَلِيمٌ قَدِيرٌ﴾ ٣٠.

﴿وَمَنْ نُعَمِّرْهُ نُنَكِّسُهُ فِي الْخَلْقِ أَفَلا يَعْقِلُونَ﴾ ٣.

12770 ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ في قَولِهِ تَعالىٰ : ﴿وَمِنكُم مَن يُرَدُّ إِلَىٰ أَرِذَلِ العُمرِ﴾ ــ : خَمش وسَبعونَ سَنَةً ٣٠.

الإمامُ الصّادقُ على : إذا بَلَغَ العَبدُ ثَلاثاً وثَلاثينَ سَنَةً فقد بَلَغَ أَشُدَهُ، وإذا بَلَغَ أربَعينَ سَنَةً فقد انتَهىٰ مُنتَهاهُ، وإذا بَلغَ إحدىٰ وأربَعينَ فهو في النُقصانِ، ويَنبَغي لِصاحِبِ الخَمسينَ أن سَنَةً فقدِ انتَهىٰ مُنتَهاهُ، وإذا بَلغَ إحدىٰ وأربَعينَ فهو في النُقصانِ، ويَنبَغي لِصاحِبِ الخَمسينَ أن

<sup>(</sup>١) كنز العثال: ٣٢٩. ١.

<sup>(</sup>٢) مشكاة الأنوار : ١٧٠.

<sup>(</sup>٤-٢) مشكاة الأنوار : ١٦٩.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ٦٤.

<sup>(</sup>٦) النحل : ٧٠. (٧)

<sup>(</sup>۷) ىس : ۱۸.

<sup>(</sup>٨) الدرّ المئثور : ٥ / ١٤٦.

يَكُونَ كُمِّن هُوَ فِيالنَّزع ٣٠٠.

المُوتِكُا ورسولُ اللهِ عَلَيْظُ: أبناءَ الأربَعينَ زَرعٌ قَد دَنا حَصادُه. أبناءَ الحَمسينَ، ماذا قَدَّمتُم وماذا أخَّرتُم؟! أبناءَ السِّتينَ، هَلُمُوا إلَى الحِسابِ لا عُذرَ لَكُم. أبناءَ السَّبعينَ، عُدُّوا أَنفُسَكُم مِنَ المَوتِيْ!"

# ٢٩٣١ ـ ثُمَرَةُ طولِ الحَياةِ

١٤٢٣٨ - الإمامُ عليُّ ﷺ : غَرَهُ طولِ الحَياةِ السَّقَمُ والهَرَمُ٣٠.

12789 ـ عنه ﷺ : مَن طالَ عُمرُه كَثَرَت مَصائبُهُ<sup>ه</sup>.

- 1278 - عنه عليه : من أحَبَّ البَقاءَ فَلْيُعِدُّ لِلبَلاءِ قَلِياً صَبوراً ···.

## ٢٩٣٢ ـ ما يَزيدُ في العُمر

١٤٢٤١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : أكثِرُ مِنَ الطُّهورِ يَزِدِ اللهُ في عُمرِكَ٠٠.

١٤٢٤٢ ـ الإمامُ الصادقُ على : مَن حَسُنَت نِيَّتُهُ زِيدَ في عُمرِهِ ٥٠.

١٤٢٤٣ - عنه على : تَجِنَّبوا البَوائقَ يُدَّ لَكُم في الأعبار ٥٠٠.

١٤٢٤٤ ـ عنه ﷺ : مَن حَسُنَ بِرُهُ بِأَهلِ بَيتِهِ زِيدَ في عُمرِهِ ١٠٠.

١٤٢٤٥ ـ عنه على : إن أحبَبتَ أن يَزيدَ اللهُ في عُمرِكَ فسُرَّ أَبَوَيكَ ١٠٠٠.

١٤٢٤٦ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : مَن سَرَّهُ أَن يُبسَطَ لَهُ في رِزقِهِ ويُنسَأَ لَهُ في أَجَلِهِ فَلْيَصِلْ رَحِمَهُ ٥٠٠ .

<sup>(</sup>١) البحار :٦/ ١٢٠/٧.

<sup>(</sup>٢) جامع الأخبار: ٩٢٦/٣٣٠.

<sup>(</sup>٣-٤) غرر الحكم: ٨٢٦٨، ٤٦٢٢.

<sup>(</sup>٥) كشف الغمّة : ٣٨/٣٣.

 <sup>(</sup>٦) أمالي المفيد: ٥/٦٠.
 (٧) البحار: ١١٧/٤٠٨/٦٩.

<sup>(</sup>A) عيون أخبار الرصا الله : ٢٦/٢٦/٠٠.

<sup>(</sup>٩) أمالي الطوسيّ : ٢٤٥ / ٤٢٥.

<sup>(</sup>١٠) الزهد للحسين بن سعيد : ٣٣ / ٨٧.

<sup>(</sup>١١) الخصال: ١١٢/٣٢.

١٤٣٤٧ - الإمامُ الصّادقُ المُلِلا - لمُيسّر - : يا مُيسّرُ ، قَد حَضَرَ أَجَلُكَ غَيرَ مَرَّةٍ ولا مَرَّ تَينِ ، كُلُّ ذَلكَ يُؤَخِّرُ اللهُ أَجَلَكَ لِصِلَتِكَ قَرابَتَكَ ، (وإن كُنتَ تُريدُ أن يُزادَ في عُمرِكَ فَبَرَّ شَيخَيكَ ؛ يَعني أَبُوَيهِ) ١٠٠.

١٤٢٤٨ ــ رسولُ اللهِ عَلِيثُ : لا يَزيدُ في العُمرِ إلَّا البرُّ٣٠.

الدِّرْقِ، ويَمُدُّ فِي العُمرِ، ويَدفَعُ مَدافِعَ السُّوءِ٣٠.

(انظر) الأجل: باب ٢٤، الرّحِم: باب ١٤٦٤، ١٤٦٧.

# ٢٩٣٣ ـ طولُ العُمرِ وحُسنُ العَمَلِ

١٤٢٥١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : طوبیٰ لِمَن طالَ عُمرُهُ وحَسُنَ عَمَلُهُ فحَسُنَ مُنقَلَبُهُ إِذْ رَضِيَ عَنهُ رَبُّهُ، ووَيلٌ لِمَن طالَ عُمرُهُ وساءَ عَمَلُهُ وساءَ مُنقَلَبُهُ إِذْ سَخِطَ عَلَيهِ رَبُّهُ\*...

الاعام الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ - في الدّعاءِ -: وَاجعَلْني بِمَّن أَطَلَتَ عُمرَهُ، وحَسَّنتَ عَمَلَهُ، وأَتَمَلُهُ، وأَتَمَمَتَ عَلَيهِ نِعمَتَكَ، ورَضيتَ عَنهُ، وأُحيَيتَهُ حَـياةً طَـيِّبَةً في أُدوَمِ السُّرورِ وأســبَغِ الكَرامَةِ وأَتَمَّ العَيشِ ١٠٠.

# ٢٩٣٤ ـ المُؤْمِنُ وطلَبُ طولِ العُمرِ

١٤٢٥٣ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ على على الله على المُكارِمِ الأخلاقِ ـ : وعَمَّرْني ماكانَ عُمري بِذْلَةً في طاعَتِكَ، فإذا كانَ عُمري مَرتَعاً لِلشَّيطانِ فَاقبِضْني إلَيكَ ٣.

<sup>(</sup>١) الدعوات للراوندي : ١٢٥ / ٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) الدرّة الباهرة: ١٨.

<sup>(</sup>٣) البحار : ١٠١/٤/١٠١.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرضا ﷺ: ٢/٣٨/٣٨.

<sup>(</sup>٥\_٦) البحار: ٦٩/ ٤٠٠/ ٩٥ و ٩٨/ ٩١/ ٢/

<sup>(</sup>٧) الصحيفة السجّاديّة : ٨٢ الدعاء ٢٠.

18708 فاطمةُ الزَّهراءُ ﷺ في المُناجاةِ : اللَّهُمَّ بِعِلمِكَ الغَيبَ، وقُدرَتِكَ عَلَى الخَلقِ، أحيني ما عَلِمتَ الحَياةَ خَيراً لي ٠٠٠.

١٤٢٥٥ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْكُ : يا عَلِيُّ، مِن كَرامَةِ المُؤمِنِ عَلَى اللهِ أَنَّهُ لَمَ يَجَعَلُ لِأَجلِهِ وَقتاً حَتَىٰ يَهُمَّ بِبائقَةٍ ، فإذا هَمَّ بِبائقَةٍ قَبَضَهُ إلَيهِ ".

# ٢٩٣٥ ـ حِكمَةُ جَهلِ الإنسانِ مِقدارَ العُمرِ

الإنسانِ عِلْمُهُ مِن مُدَّةٍ عَيْنَ الإِمامُ الصَّادِقُ ﷺ : تَأْمَّلِ الآنَ يَا مُفَضَّلُ مَا شَيْرَ عَنِ الإِنسانِ عِلْمُهُ مِن مُدَّةٍ حَيَاتِهِ ؛ فإنَّهُ لَو عَرَفَ مِقدارَ عُمرِهِ وكانَ قَصيرَ العُمرِ لَم يَتَهَنَّأُ بِالعَيشِ مَعَ تَرَقُّبِ المَوتِ وتَوَقُّعِهِ لِوَقتٍ قَد عَرَفَهُ ، بَل كانَ يَكُونُ عِبْرَلَةِ مَن قَد فَنى مالُهُ أو قارَبَ الفَناءَ ، فقدِ استَشعَرَ الفَـقرَ والوَجَلَ مِن فَناءِ مالِهِ وخَوفِ الفَقرِ ، عَلىٰ أَنَّ الّذي يَدخُلُ عَلَى الإِنسانِ مِن فَناءِ العُمرِ أعظَمُ والوَجَلَ مِن فَناءِ مالِهِ وخَوفِ الفَقرِ ، عَلىٰ أَنَّ الّذي يَدخُلُ عَلَى الإِنسانِ مِن فَناءِ العُمرِ أعظَمُ عَلَى أَنَّ الذي يَدخُلُ عَلَى الإِنسانِ مِن فَناءِ اللهُ وَشَقِيلُ مالُهُ يَأْمَلُ أَن يَستَخلِفَ مِنهُ فيسكُنُ إلىٰ ذلكَ ، ومَن عُناءِ العُمرِ استَحكَمَ عَلَيهِ اليَأْسُ، وإن كانَ طَويلَ العُمرِ ثُمَّ عَرَفَ ذلكَ وَثِيقَ بِالبَقاءِ ، وَانهَنَ بِفَناءِ العُمرِ استَحكَمَ عَلَيهِ اليَأْسُ، وإن كانَ طَويلَ العُمرِ ثُمُّ عَرَفَ ذلكَ وَثِيقَ بِالبَقاءِ ، وَانهَ مَا لَهُ يَاللَّذَاتِ والمَعاصي، وعَمِلَ عَلىٰ أَنَّهُ يَبلُغُ مِن ذلكَ شَهوتَهُ ثُمُّ يَتُوبُ فِي آخِرٍ عُمرِهِ ....

فإن قُلتَ: وها هُوَ الآنَ قَد سُتِرَ عَنهُ مِقدارُ حَياتِه وصارَ يَتَرَقَّبُ المَوتَ، في كُلِّ ساعَةٍ يُقارِفُ الفَواحِشَ ويَنتَهِكُ الْحَارِمَ! قُلنا: إنَّ وَجهَ التَّدبيرِ في هٰذا البابِ هُوَ الَّذي جَرىٰ عَلَيهِ الأمرُ فيهِ، فإن كانَ الإنسانُ مَعَ ذٰلكَ لا يَرعَوي ولا يَنصَرِفُ عَنِ المَساويِّ فَإِنَّا ذٰلكَ مِن مَرَحِهِ ٣ ومِن قَساوَةٍ قَلْبِهِ، لا مِن خَطَإً في التَّدبيرِ ٣.

<sup>(</sup>١) البحار: ١/٢٢٥/٩٤.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرُّضا المَناهَ ٢٠ / ٣٦ / ٩٠.

<sup>(</sup>٣) مَرح الرجل: اشتد فرحه ونشاطه حتى جاوز القدر، وتبخترواختال. كما في هامش البحار.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٨٣/٣.



البحار: ٦٩ / ١٨ باب ٣٠ «العمل جزء الإيمان».

تفسير الميزان : ٢ / ١٧٢ «كلام في أحكام الأعمال من حيث الجزاء».

تفسير الميزان: ٩/ ١٩١ «كلام في نسبة الأعمال إلَى الأسباب طُولاً».

عنوان ٥٨ «الثواب»، ٦٦ «الجزأء»، ٩٤ «الخبط»، ٨٢ «الجهاد (٣)».

المعرفة (١): باب ٢٥٨٦، الآخرة: باب ٣١، الإيمان: باب ٢٥٧، ٢٦٢، المحبّة (٢): باب ٦٦٣. ٦٦٤. الإخلاص: باب ١٠٣٠، ٢٠٣١. الزينة: باب ١٦٩٨، الشكر (١): باب ٢٠٧٠، الصلاة (١): بساب ٢٢٦٩، العملم: بناب ٢٨٨٥ ـ ٢٨٩٣ وأبنواب بعده، المنوت: بناب ٣٧٤٨، القُندَر: باب ٣٢٨٤، النيَّة : باب ٣٩٧٩ ـ ٣٩٨٦، ٣٩٨٦. الرهن : ١٥٥٤، ١٥٥٥، الناس : باب ٣٩٦٧.

# ٢٩٣٦ ـ الحَثُّ عَلى العَمل

#### الكتاب

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحاً مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْشَىٰ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْبِيَتَـُهُ حَيَاةً طَيْبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ ماكانُوا يَغْمَلُونَ ﴾ ‹ › .

﴿فَأَمَّا مَن تَابَ وَآمَنَ وَعَمِلَ صَالِحًا فَعَسَىٰ أَنْ يَكُونَ مِنَ الْمُفْلِحِينَ﴾ ٣٠.

﴿وَمَنْ يَأْتِهِ مُؤْمِناً قَدْ عَمِلَ الصَّالِحاتِ فَأُولَئِكَ لَهُمُ الدَّرَجاتُ الْعُلَىٰ﴾ ٣٠.

١٤٢٥٧ - الإمامُ علي ﷺ : العَمَلَ العَمَلَ ، ثُمَّ النَّهايَةَ النَّهايَةَ ، والاستِقامَةَ الاستِقامَةَ ، ثُمَّ الصَّبرَ ، الصَّبرَ ، والوَرَعَ ، إنَّ لَكُم نِهايَةً فَانتَهوا إلى نِهايَتِكُم ...

١٤٢٥٨ - عنه على : إنَّكُم إلى إعرابِ الأعمالِ أحوَجُ مِنكُم إلى إعرابِ الأقوالِ ١٠٠٠.

١٤٢٥٩ ـ عنه على : مَن يَعمَلْ يَزِدَدُ قُوَّةً، مَن يُقَصِّرُ في العَمَل يَزدَدُ فَترَةً ١٠٠.

1277- عنه على : الشَّرَفُ عِندَ اللهِ سُبحانَهُ بِحُسنِ الأعال، لا بحُسن الأقوالِ ٣٠.

١٤٣٦١ ـ عنه عليه : العِلمُ يُرشِدُكَ، والعَمَلُ يَبلُغُ بِكَ الغايَةَ ٩٠.

١٤٢٦٢ - عنه على : بِالعَمَلِ يَحصُلُ النُّوابُ لا بِالكَسَل ١٠٠.

١٤٢٦٣ ـ عنه ﷺ : مَن أبطأ بِهِ عَمَلُهُ، لَم يُسرعُ بِه نَسَبُهُ (حَسَبُه)٠٠٠.

١٤٢٦٤ ـ عنه ﷺ : العَمَلُ شِعارُ المُؤمِنِ٠٠٠٠ .

12770 عنه على : العَمَلُ رَفيقُ المُوقِن ٥٠٠.

12777 عنه على العَمَلُ أكمَلُ خَلَفٍ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) النحل : ٩٧.

<sup>(</sup>٢) القصص : ٦٧. .

<sup>(</sup>٣) طه : ٧٥.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة ؛ الخطبة ١٧٦.

<sup>(</sup>ه...۹) غرر العكم: ۲۸۲۸، (۷۹۹۰ ـ ۷۹۹۱)، ۱۹۲۶، ۲۰۹۰، ۲۲۹۵.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة : الحكمة ٣٣، ٣٨٩. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٨ / ١٣٤.

<sup>(</sup>١١ ـ ١٣) غرر الحكم : ٤٠٨، ٩٧٥، ٤٨٢.

٧٤٣٦٧ عنه ﷺ : الدِّينُ ذُخرٌ، والعِلمُ دَليلُ ١٠٠.

١٤٢٦٨ عنه ﷺ : بِحُسنِ العَمَلِ تُجنى قَرَةُ العِلم لا بِحُسنِ القَولِ ٣٠.

١٤٢٦٩ ـ الإمامُ الهادي عليه : النَّاسُ في الدُّنيا بِالأموالِ، وفي الآخِرَةِ بِالأعمالِ ٣٠.

١٤٢٧٠ الإمامُ الصادقُ عليه : دَعا اللهُ النّاسَ في الدّنيا بِآبائهِم لِيتَعارَفوا، وفي الآخِرَةِ بأعمالِهِم لِيُتِعارَوا، فقالَ : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ كَفَرَ وَاللَّهِ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى السَاعِمِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَل

العِلمُ، قالَ : فَمَا يَنفِي عَنِي حُجَّةَ العِلمِ؟ قالَ : العَمَلُ ». العِلمُ، قالَ : فَمَا يَنفِ عَنِي حُجَّةَ العِلمِ؟ قالَ : العَمَلُ ».

١٤٢٧٢ \_ الإمامُ الصّادقُ على : إعمَلوا قَليلاً تَنَعَّموا كَثيراً ٥٠.

127٧٣\_الإمامُ زينُ العابدينَ اللهِ : إنَّ أَحَبَّكُم إلَى اللهِ عَزَّ وجلَّ أَحسَنُكُم عَمَلاً ، وإنَّ أعظَمَكُم عِندَ اللهِ عَمَلاً أعظَمُكُم فها عِندَ اللهِ رَغبَةً ٣٠.

١٤٢٧٤ ـ الإمامُ عليَّ اللَّهِ : لا تَكُن بِمَّن يَرجو الآخِرَةَ بِغَيرِ العَمَلِ ... يُحِبُّ الصَّالِحِينَ ولا يَعمَلُ عَمَلُهُم، ويُبغِضُ المُذنِبينَ وهُوَ أَحَدُهُم ... يَضافُ عَلىٰ غَيرِهِ بِأَدنىٰ مِن ذَنبِهِ، ويَرجسو لِـنَفسِهِ بِأَكْثَرَ مِن عَمَلِهِ... يُقَصَّرُ إذا عَمِلَ، ويُبالِغُ إذا سَأْلَ... فهُوَ بِالقَولِ مُدِلَّ، ومِنَ العَمَل مُقِلَّ إلا اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

١٤٢٧٥ -عنه ﷺ - في صِفَةِ الزُّهَادِ -: كانوا قَوماً مِن أهلِ الدَّنيا ولَيسوا مِن أهلِها، فَكانوا فيها كمَن لَيسَ مِنها، عَمِلوا فيها بِما يُبصِرونَ، وبادَروا فيها ما يَحذَرونَ٣٠.

١٤٢٧٦ عنه ﷺ : فَاعمَلُوا وأَنتُم فِي نَفَسِ البَقاءِ، والصُّحُفُ مَنشُورَةٌ، والتَّوبَةُ مَبسُوطَةٌ، وَاللَّوبَةُ مَبسُوطَةٌ، وَاللَّهِ يُدعىٰ، وَالْمُسِيءُ يُرجىٰ، قَبلَ أَن يَخمِدَ العَمَلُ، ويَنقَطِعَ المَهَلُ. ٥٠٠

١٤٢٧٧ -عنه ﷺ :إنَّما يُستَدَلُّ عَلَى الصّالِحِينَ عِا يُجري اللهُ لَهُم عَلَىٰ أَلسُنِ عِبادِهِ ، فَلْيَكُنْ أَحَبَّ الذَّخائرِ إلَيكَ ذَخيرَةُ العَمَلِ الصّالِحِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١٣٦١) غرر الحكم: ١٢٣٤، ٢٩٦٦.

<sup>(</sup>٣) الدرّة الباهرة: ٤١.

<sup>(</sup>٤) البحار : ۷۲/۲۰۸/۷۸.

<sup>(</sup>٥ ـ ٦) تنبيه الخواطر: ١/٦٤ و٢/١٨٣.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ٨ / ٨٨ / ٢٤.

<sup>(</sup>١١\_٨) نهج البلاغة : الحكمة ١٥٠ والخطبة ٢٣٠ و ٢٣٧ والكتاب ٥٣.

١٤٢٧٨ ــ عنه على : فَاعمَلُوا وَالعَمَلُ يُرفَعُ، والتَّوبَةُ تَنفَعُ، والدُّعاءُ يُسمَعُ، والحالُ هادِئَةُ، والأقلامُ جارِيَةٌ.........

السّلام، الحكام عنه على المحكم الله على أعلام بَيَّنَةٍ ، فَالطّريقُ نَهجٌ يَدعو إلى دارِ السّلامِ ، وأنتُم في دارِ مُستَعتَبٍ عَلَىٰ مَهَلٍ وفَراغٍ ، والصَّحُفُ مَنشورَةً ، والأقلامُ جارِيَةً ، والأبدانُ صَحيحَةً ، والألسُنُ مُطلَقَةً ، والتّوبَةُ مَسموعَةً ، والأعهالُ مَقبولَةً ».

(انظر) الإسلام: باب ١٨٧٦.

## ٢٩٣٧ ـ العَمَلُ والجَزاءُ

#### الكتباب

﴿لَيْسَ بِأَمَانِيُّكُمْ وَلَا أَمَانِيٍّ أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ يَغْمَلْ سُوءً يُجْزَ بِهِ وَلَا يَجِدْ لَهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيَّأ وَلَا نَصِيراً \* وَمَنْ يَغْمَلُ مِنَ الصَّالِحاتِ مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أُنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَأُولَئِكَ يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ وَلا يُظْلَمُونَ نَقِيراً﴾ ٣.

١٤٢٨-رسولُ اللهِ عَلَيْكَ : كَما لا يُجتَنىٰ مِنَ الشَّوكِ العِنَبُ كَذَٰلكَ لا يَنزِلُ الفُجّارُ مَنازِلَ الأبرارِ ،
 وهُما طَريقانِ ، فَأَيَّهُمَا أَخَذتُم أَدرَكتُم إلَيهِ \*\*.

١٤٢٨١ ـ عنه ﷺ : كما لا يُجتَنىٰ مِنَ الشَّوكِ العِنَبُ كَذَٰلكَ لا يَنزِلُ الفُجّارُ مَنازِلَ الأبرارِ ، فَاسلُكُوا أَيَّ طَريقٍ شِئتُم ، فَأَيَّ طَريقٍ سَلَكتُم ورَدثُم عَلىٰ أهلِهِ ﴿ .

١٤٢٨٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : غَرَهُ العَمَلِ الصّالِح كأصلِهِ ١٠٠.

١٤٢٨٣ ـ عنه على : غَرَةُ العَمَلِ السّيِّي كأصلِهِ ٣٠.

(انظر) باب ۲۹۳۹.

عنوان ٥٨ «الثواب»، عنوان ٦٦ «الجزاء».

<sup>(</sup>١-١) نهج البلاغة : الخطبة ٢٣٠ و ٩٤.

<sup>(</sup>٣) النساء: ١٢٤،١٢٣.

<sup>(</sup>٥ ـ ٥) كنز العقال: ٤٣٦٧٦، ٤٣٦٧٧.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ٤٦٤٩.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ٤٦٥٠.

#### لتفسهره

قال العلّامة الطباطبائي في الميزان في تبيين رابطة العمل والجزاء: قد عرفنا فيما تقدّم من البحث أنّ الأوامر والنواهي العُقَلائيّة القوانين الدائرة بينهم تستعقب آثاراً جميلة حسنة على امتنالها وهي الثواب، وآثاراً سيّئة على مخالفتها والتمرّد منها تسمّى عقاباً، وأنّ ذلك كالحيلة يحتالون بها إلى العمل بها، فجعلهم الجزاء الحسن للامتنال إنّا هو ليكون مشوقاً للعامل، والجزاء السيّى على المخالفة ليكون العامل على خوف وحذر من التمرّد.

ومن هنا يظهر أنّ الرابطة بين العمل والجزاء رابطة جَعليّة وضعيّة من المجتمع أو من وليّ الأمر، دعاهم إلى هذا الجعل حاجتُهم الشديدة إلى العمل ليستفيدوا منه ويرفعوا به الحاجة ويسدّوا به الخلّة، ولذلك تراهم إذا استغنّوا وارتفعت حاجتهم إلى العمل ساهلوا في الوفاء على ما تعهّدوا به من ثواب وعقاب.

ولذلك أيضاً ترى الجزاء يختلف كثرةً وقلةً والأجر يتفاوت شدّةً وضعفاً باختلاف الحاجة إلى العمل، فكلّما زادت الحاجة زاد الأجر وكلّما نقصت نقص، فالآمر والمأمور والمكلّف والمكلّف عبزلة البائع والمشتري؛ كلّ منهما يعطي شيئاً ويأخذ شيئاً، والأجر والثواب بمنزلة الثمن، والعقاب بمنزلة الدرك على من أتلف شيئاً فضمن قيمته واستقرّت في ذمّته.

وبالجملة: فهو أمر وضعيّ اعتباريّ نظير سائر العناوين والأحكام والموازين الاجتاعيّة التي يدور عليها رَحى الاجتاع الإنسانيّ كالرئاسة والمرؤوسيّة والأمر والنهي والطاعة والمعصية والوجوب والحرمة والملك والمال والبيع والشراء وغير ذلك، وإنّما الحقائق هي الموجودات الحنارجيّة والحوادث المكتنفة بها التي لاتختلف حالها بغنى وفقر وعزّ وذلّ ومدح وذمّ كالأرض وما يخرج منها والموت والحياة والصحّة والمرض والجوع والشبع والظمأ والريّ.

فهذا ما عند العقلاء من أهل الاجتماع، والله سبحانه جارانا في كلامه مُجاراةً بعضنا بعضاً.

فقَلَبَ سعادتنا التي يهدينا إليها بدينه في قالب السنن الاجتاعيّة، فأمرَ ونهيٰ، ورغّب وحذّر، وبشّر وأنذر، ووعد بالثواب وأوعد بالعقاب، فصرنا نتلقّ الدّين على أسهل الوجوه التي نتلقّ بها السُّننَ والقوانين الاجتاعيّة، قال تعالىٰ: ﴿وَلَوْلا فَضْلُ اللهِ عَلَيْكُم وَرَحْمُتُهُ مَا زَكَىٰ مِنْ أَحَدٍ أَبَداً ﴾ ".

ولم يهمل سبحانه أمر تعليم النفوس المستعدّة لإدراك الحقائق، فأشار في آيات من كلامه إلى أنّ وراء هذه المعارف الدينيّة التي تشتمل عليها ظواهر الكتاب والسنّة أمراً هو أعظم، وسرّاً هو أنفس وأبهى، فقال تعالى: ﴿وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنيا إِلّا هَوْ وَلَهِبُ وإنَّ الدّارَ الآخِرةَ هَيَ الْحَيَوانُ ﴾ فقد الحياة الدنيا لعباً لا بِنيّة له إلاّ الخيال، ولا شأن له إلاّ أن يشغل الإنسان عمّا يهمّه، وهي الدار الآخرة وسعادة الإنسان الدائمة التي لها حقيقة الحياة. والمراد بسالحياة الدنيا إن كان هو عين مانسمّيه حياة \_ دون ما يلحق بها من الشؤون الحيويّة من مال وجاه وملك وعزّة وكرامة ونحوها فكونها لعباً ولهواً مع ما نراها من الحقائق يستلزم كون الشؤون الحيويّة أولى، وإن كان المراد الحياة الدنيويّة بجميع لواحقها فالأمر أوضح.

فهذه السُّنن الاجتماعيّة والمقاصد التي يطلب بها من عزّ وجاه ومال وغيرها، ثمّ الذي يشتمل عليه التعليم الدينيّ، من موادّ ومقاصد هدانا الله سبحانه إليها بالفطرة ثمّ بالرسالة، مَثَلها كمَثَل اللعب الذي يضعه الوليّ المربيّ العاقل للطفل الصغير الذي لا يميز صلاحه من فساده وخيره من شرّه ثمّ يجاريه فيه ليروّض بدنه ويروّح ذهنه ويهيّئه لنظام العمل وابتغاء الفوز به، فالذي يقع من العمل اللعبيّ هو من الصبيّ لعب جميل يهديه إلى حدّ العمل، ومن الولي حكمة وعمل جدّيّ ليس من اللعب في شيء.

وقال تعالىٰ: ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لَاعِبِينَ ۞ مَا خَلَقْنَاهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلُكِنَّ أَكْثَرَهُمُ لَا يَعْلَمُونَ﴾ والآية قريبة المضمون من الآية السابقة.

<sup>(</sup>۱) النور : ۲۱.

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: ٦٤.

<sup>(</sup>٣) الدخان : ٣٨، ٣٩.

ثم شرح تعالى كيفيّة تأدية هذه التربية الصوريّة إلى مقاصدها المعنويّة في مثل عامّ ضربه للناس، فقال : ﴿ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةٌ بِقَدَرِهَا فَاحْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَداً رابِياً وَيِمّـا يُوقِدونَ عَلَيهِ فِي النّارِ ابْتِعَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدُ مِثْلُهُ كَذَٰلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الحَقَّ وَالْباطِلَ فَأَمّا الزَّبَدُ فَيَدُهَبُ جُفَاءً وَأَمّا مَا يَنْفَعُ النّاسَ فَيَمْكُتُ فِي الأرْضِ ﴿ اللهِ عَلَيْهِ أَمّا مَا يَنْفَعُ النّاسَ فَيَمْكُتُ فِي الأرْضِ ﴾ ١١٠.

فظهر من بيانه تعالىٰ: أنّ بين العمل والجـزاء رابـطةً حـقيقيّة وراء الرابـطة الوضـعيّة الاعتباريّة التي بينهما عند أهل الاجتاع، ويجري عليها ظاهر تعليمه تعالىٰ٣.

# ٢٩٣٨ ـ العَمَلُ خَليلٌ لا يُفارِقُ الإنسانَ

١٤٢٨٤ ــرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ لِأَحَدِكُم ثَلاثَةَ أَخِلَاءَ : مِنهُم مَن يُتَّعُهُ عِا سَالَهُ فَذَٰلكَ مَالُهُ، ومِنهُم خَلَيْلُ يَنطَلِقُ مَعَهُ حَتَّىٰ يَلِجَ القَبرَ ولا يُعطيَهُ شَيئاً ولا يَصحَبُهُ بَعدَ ذَٰلكَ فَأُولئكَ قَريبُهُ، ومِنهُم خَليلٌ يَقولُ : وَاللهِ أَنا ذَاهِبٌ مَعَكَ حَيثُ ذَهَبتَ ولَستُ مُغارِقَكَ ! فَذَٰلكَ عَمَلُهُ، إن كانَ خَيراً وإن كانَ شَرَاً ٣٠.

١٤٢٨٥ عند ﷺ : يَتبَعُ اللَّبُ ثَلاثَةً : أهلُه ومالُهُ وعَمَلُهُ ، فيرَجِعُ اثنانِ ويَبقَ واحِدٌ ؛ يَرجِعُ أَهلُهُ ومالُه ويَبقَ عَمَلُهُ ».

١٤٢٨٦ - الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّ العَمَلَ الصَّالِحُ يَذَهَبُ إِلَى الجُنَّةِ فَيُمَهِّدُ لِصاحِبِهِ كَما يَبِعَثُ الرَّجُلُ غُلامَهُ فيَفرُشُ لَهُ، ثُمَّ قَرَأً : ﴿وَأَمَّا الَّذِينَ آمَنوا وَعَمِلوا الصَّالِحِاتِ فَلِأَنفُسِهِم يَهْدونَ﴾ (".

١٤٢٨٧ ــرسولُ اللهِ ﷺ : إذا ماتَ الإنسانُ انقَطَعَ عَمَلُهُ إلّا مِن ثَلاثٍ : إلّا مِن صَدَقَةٍ جارِيَةٍ ، أو عِلمٍ يُنتَفَعُ بِهِ ، أو وَلَدٍ صَالِحٍ يَدعو لَهُ٣٠.

١٤٢٨٨ عنه ﷺ : سَبِعَةً أَسِبَابٍ يُكتَبُ لِلعَبَدِ ثَوَاتُهَا بَعَدَ وَفَاتِهِ : رَجُلُ غَرَسَ نَخَلاً، أَو حَفَرَ بِثْراً، أَو أَجْرَىٰ نَهْراً، أَو بَنَىٰ مَسجِداً، أَو كَتَبَ مُصحَفاً، أَو وَرَّثَ عِلْماً، أَو خَلَّفَ وَلَداً صالحِماً

<sup>(</sup>١) الرعد: ١٧.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان : ٢ / ٣٧٤ ٢٦٦.

<sup>(</sup>٣\_٤) كنز العثال: ٤٢٧٥٩، ٤٢٧٦١.

<sup>(</sup>٥) البحار : ٤٦/١٨٥/٧١.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال : ٤٣٦٥٥.

يَستَغفِرُ لَهُ بَعدَ وَفاتِهِ ١٠٠.

187٨٩ ـ الإمامُ على على الله : المَرة لا يَصحَبُهُ إلَّا العَمَلُ ١٠٠٠

1274- عنه على : القَرينُ النَّاصِحُ هُوَ العَمَلُ الصَّالِحُ".

(انظر) الصديق: باب ٢٢١٩، العقل: باب ٢٧٩٢، ٢٧٩٣، العمل (٣): باب ٢٩٦١، القبر: باب ٣٢٦٧.

# ٢٩٣٩ ـ لِكُلِّ عَمَلٍ نَباتُ

الدَّاهِ الإَمامُ عَلَيٌّ عَلَيْ اللهِ : إَعَلَم أَنَّ لِكُلِّ عَمَلٍ نَبَاتاً ، وكُلُّ نَبَاتٍ لا غِنىٰ بِهِ عَنِ المَاءِ ، والمِياهُ مُختَلِفَةٌ ، فَمَا طَابَ سَقيُهُ طَابَ غَرسُهُ وحَلَت (احلَولَت) ثَمَـرَتُهُ ، وما خَبُثَ سَقيُهُ خَبُثَ غَرسُهُ وأَمَرَّت ثَمَرَتُهُ \*\*.

(انظر) باب ۲۹۳۷، ۲۹۵٤.

# ٢٩٤٠ ـ المُداوَمَةُ عَلَى العَمَلِ

الإمامُ على على الله اوَمَةَ المُداوَمَةَ افْإِنَّ اللهَ لَم يَجَعَلْ لِعَمَلِ المُؤْمِنِينَ غَايَةً إِلَّا المَوتَ اللهُ الل

١٤٢٩٤ - الإمامُ الصّادقُ ﷺ : العَمَلُ الدّائمُ القَليلُ عَلَى اليَقينِ ، أَفضَلُ عِندَ اللهِ مِنَ العَمَلِ الكَثيرِ عَلَى عَيْرِ يَقينِ ٣٠.

١٤٢٩٥ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : أَحَبُّ الأعبالِ إلَى اللهِ عَزَّوجلَّ ما داوَمَ عَلَيهِ العَبدُ، وإن قَلَّ ١٠٠٠ ـ الاجماءُ الباقرُ ﷺ : ما مِن شَيءٍ أَحَبَّ إلَى اللهِ عَزَّوجلَّ مِن عَمَلٍ يُداوَمُ عَلَيهِ، وإن قَلَّ ١٤٢٩٠ ـ عنه ﷺ : ما مِن شَيءٍ أَحَبَّ إلَى اللهِ عَزَّوجلً مِن عَمَلٍ يُداوَمُ عَلَيهِ، وإن قَلَّ ١٤٠٠.

<sup>(</sup>۱) تنبيه الخواطر : ۲ / ۱۱۰.

<sup>(</sup>٢\_٣) غرر الحكم: ٩٩٩، ٢١٥٧.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٤.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل: ١ / ١٣٠ / ١٧٧.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٨ / ٨ / ١.

<sup>(</sup>۷\_۸) البحار : ۲۱/۲۱۶/۷۱ و ص ۲۱۹/۲۹.

<sup>(</sup>٩) الكافي : ٣/٨٢/٢.

١٤٢٩٧ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ عليه حكانَ يَقولُ ـ : إنِّي لأُحِبُّ أن أداوِمَ عَلَى العَمَلِ، وإن قَلَّ ١٠٠.

الْمُومَ عَلَى الْعَمَلِ إِذَا عَوَّدَتني نَفسي، عَلَى الْعَمَلِ إِذَا عَوَّدَتني نَفسي، وإِن فَاتَني مِنَ النَّهَارِ قَضَيتُه بِاللَّيلِ، وإِنَّ أَحَبُّ الأُعمالِ إِنَّى اللهِ مَا دِيمَ عَلَيها اللهِ اللهِ اللهِ مَا دِيمَ عَلَيها اللهِ اللهِ ما دِيمَ عَلَيها اللهِ اللهِ اللهِ ما دِيمَ عَلَيها اللهِ اللهِ اللهِ ما دِيمَ عَلَيها اللهِ اللهِ

النَّشاطِ والكَسَلِ". عليَّ العَمَلِ في العَمَلِ في النَّشاطِ والكَسَلِ".

الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ كانَ يَقولُ ــ: إنّي لَأُحِبُّ أَن أَقدِمَ عَلَىٰ رَبّي وعَمَلي مُستَوِ<sup>(۵)</sup>.

الترغيب و الترهيب عن عائشة : كان لِرَسولِ اللهِ ﷺ حَصيرٌ، وكانَ يَحجُزُه بِاللَّيلِ فَيُصلِّى عَلَيهِ، وَتَجعَلَ النَّاسُ يَثوبونَ ﴿ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَيُصلُّونَ فَيُصلُّونَ عَلَيهِ، وَجَعَلَ النَّاسُ يَثوبونَ ﴿ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَيُصلُّونَ بِصَلاتِهِ حَتَىٰ كَثُرُوا، فَأَقْبَلَ عَلَيهِم فقالَ : يا أَيُّها النَّاسُ، خُذُوا مِنَ الأعمالِ ما تُطيقونَ، فإنَّ اللهَ لا يَلُ حَتَىٰ كَثُرُوا، وإنَّ أَحَبُّ الأعمالِ إلى اللهِ ما دامَ وإن قلَّ.

وفي رِوايَةٍ : وكانَ آلُ مُحَمَّدٍ إذا عَمِلُوا عَمَلاً أَثبَتُوهُ٣٠.

١٤٣٠٢ ــ الترغيب و الترهيب عن عائشة وأم سَلَمَة ــ لَمَّا سُئلَتا عَـن أَحَبَّ الأعــالِ إلَى النَّبِيُّ عَلَيْهُ ــ: ما دِيمَ عَلَيهِ وإن قَلَّ ٣٠.

## ٢٩٤١ ــ مَن عَمِلَ عَمَلاً فَلْيَدُمْ عَلَيهِ سَنَةً

١٤٣٠٣ - الإمامُ الصّادقُ عِلَى اللهُ أن تَفْرِضَ عَلَىٰ نَفْسِكَ فَريضَةً فَتُفَارِقَهَا اثني عَشَرَ هِلالاً ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢ / ٨٢ / ٤.

<sup>(</sup>٢) مستدرك الوسائل : ١ / ١٢٩ / ١٧٥.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول : ٨٨.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢ / ٨٣ / ٥.

<sup>(</sup>٥) أي يرجعون. (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٦-١٧) الترغيب والترهيب: (٢٠١/١٢٨/٤) و ص -٦/١٣٠

<sup>(</sup>۸) الكافي: ٦/٨٣/٢.

١٤٣٠٤ عنه ﷺ : مَن عَمِلَ عَمَلاً مِن أعلى الخَمْرِ فَـلْيَدُمْ عَـلَيهِ سَـنَةً ، ولا يَـقطَعْهُ دُونَهَا...

(انظر) وسائل الشيعة : ١ / ٧٠ باب ٢١.

# ٢٩٤٢ ـ ما يَتشَعُّبُ مِنَ المُواظَبَةِ عَلَى الخَير

١٤٣٠٦ ـ رسولُ اللهِ عَيْمَا أَمَّا المُداوَمَةُ عَلَى الحَيْرِ فَيَتَشَعَّبُ مِنهُ : تَرَكُ الفَواحِشِ ، والبُعدُ مِنَ الطَّيشِ ، والتَّحَرُّجُ ، واليَقينُ ، وحُبُّ النَّجاةِ ، وطاعَةُ الرَّحمُننِ ، وتَعظيمُ البُرهانِ ، وَاجتِنابُ الطَّيشِ ، والإجابَةُ لِلعَدلِ ، وقُولُ الحَقِّ ، فهذا ما أصابَ العاقِلَ بِمُداوَمَةِ الحَيْرِ ٣٠.

# ٢٩٤٣ ـ قَليلٌ تَدومُ عَلَيهِ خَيرٌ مِن

## كَثيرِ مَملولٍ مِنهُ

١٤٣٠٧ ــ رسولُ اللهِ عَلِيَا اللهِ اللهِ عَلَيْهُ : إنَّ النَّفسَ مَلُولَةٌ ، وإنَّ أَحَدَكُم لا يَدري ما قَدرُ المُدَّةِ ، فَلْيَنظُرْ مِنَ العِبادَةِ ما يُطيقُ ، ثُمَّ لِيُداوِمْ عَلَيهِ ، فإنَّ أَحَبَّ الأعهالِ إلى اللهِ ماديمَ عَلَيهِ وإن قَلَّ ...

٨٠٤٧٠ ـ الإمامُ عليُّ لللِّهِ : قَليلٌ تَدومُ عَلَيهِ ، أرجىٰ مِن كَثيرٍ تَمَلُولٍ مِنهُ ٥٠٠.

١٤٣٠٩ ــ رسولُ اللهِ تَتَلِيَّةُ : إكلَفوا مِنَ العَمَلِ ما تُطيقونَ فإنَّ اللهَ لا يَمَلُّ حَتَّىٰ تَمَلُّوا، فإنَّ أَحَبَّ الأعمال إلى اللهِ أدوَمُه وإن قَلَّ ١٠٠.

(انظر) العيادة : باب ٢٥٠١.

<sup>(</sup>۱) مستدرك الوسائل: ١ / ١٣٠ / ١٧٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢ / ١/ ٨٢.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول : ١٧.

<sup>(</sup>٤) كنز العتال : ٥٣١٢.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الحكمة ٢٧٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٦٩ / ١٦٩.

<sup>(</sup>٦) كنز العقال : ٥٣٠٩.

# ٢٩٤٤ ـ زِيادَةُ الفِعلِ عَلَى القَولِ

الإمامُ عليٌّ ﷺ : إِنَّ فَضلَ القَولِ عَلَى الفِعلِ لَهُجنَةٌ ، وإِنَّ فَضلَ الفِعلِ عَلَى القَولِ لَجَمَالٌ وزينَةً ١٠٠.

الدها القعل عَنِ القَولِ أَحسَنُ فَضيلَةٍ، ونَقصُ الفِعلِ عَنِ القَولِ أَحسَنُ فَضيلَةٍ، ونَقصُ الفِعلِ عَنِ القَولِ أَقبَحُ رَذيلَةٍ ٣٠.

(انظر) حديث ١٤٢٧٤.

# ٢٩٤٥ \_ أفضَلُ الأعمالِ

١٤٣١٢ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : أفضلُ الأعمال أحمَرُ ها ٣٠.

1271٣ ـ الإمامُ على على الله : أفضلُ الأعالِ ما أكرَ هتَ عَلَيهِ نَفسَكَ ١٠٠.

١٤٣١٤ ـ عنه ﷺ : أفضَلُ العَمَلِ ما أريدَ بِهِ وَجهُ اللهِ ٣٠.

12710 عنه 變 : أفضَلُ الأعمالِ لُزومُ الحَقُّ ١٠.

١٤٣١٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أفضَلُ العَمَلِ أدوَمُهُ وإن قَلَّ ٣٠.

١٤٣١٧ ـ عنه ﷺ ـ لمَّا سُمْلَ عَن أفضَلِ الأعهالِ ـ : إطعامُ الطُّعامِ ، وإطيابُ الكَلامِ ١٠٠.

١٤٣١٨ ـ عنه ﷺ ـ أيضاً ـ: العِلمُ بِاللهِ والفِقهُ في دينِهِ ٣٠.

١٤٣١٩ ـ الإمامُ الصادقُ عليه : لَيسَ مِنَ الأعمالِ عِندَ اللهِ عَزَّوجلَّ بَعدَ الإيمانِ أفضلَ مِن إدخالِ الشُرورِ عَلَى المُؤمِنينَ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١ ـ ٢) غرر الحكم: ٣٥٥٧. ٥٤٥٩.

<sup>(</sup>٣-٤) البحار : ١٩١/٧٠ و ٢٠/٦٩/٧٨.

<sup>(</sup>٥\_٦) غرر الحكم : ٢٩٥٨، ٢٣٢٢.

<sup>(</sup>٧) تنبيه الخواطر : ١ / ٦٣.

<sup>(</sup>٨) المحاسن: ١/٥٥/ ١٠٥٠.

<sup>(</sup>٩) تنبيه الخواطر : ١ / ٨٢.

<sup>(</sup>١٠) البحار: ٦٩/٣١٣/٧٤.

•١٤٣٢ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : إنَّ أعظَمَكُم عِندَ اللهِ عَمَلاً، أعظَمُكُم فيا عِندَ اللهِ رَغبَةً ٥٠٠.

١٤٣٢١ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : أعلى الأعمالِ إخلاصُ الإيمانِ، وصِدقُ الوَرَع والإيقانِ ٣٠.

١٤٣٢٢ ــرسولُ اللهِ ﷺ : أفضَلُ الأعمالِ إيمانُ بِاللهِ وتَصديقُ بِهِ ، وجِهادٌ في سَبيلِ اللهِ ، وحَجُّ مَبرورٌ ، وأهوَنُ عَلَيكَ مِن ذٰلكَ إطعامُ الطَّعامِ ولِينُ الكَلامِ والسَّماحَةُ وحُسنُ الخُلقِ ، وأهــوَنُ عَلَيكَ مِن ذٰلكَ لا تَتَّهمُ اللهَ في شَيءٍ قَضاهُ اللهُ عَلَيكَ ٣٠.

١٤٣٢٣ عنه عَيْنَ : أفضلُ الأعمالِ إيمانٌ لا شَكَ فيهِ ، وجِهادُ لا غُلولَ فيهِ ، وحِجَّةُ مَبرورَةٌ ١٠٠٠ ١٤٣٧٤ عنه عَيْنَةُ : أفضلُ العَمَلِ الصَّلاةُ عَلَىٰ ميقاتِها ، ثُمَّ بِرُّ الوالِدَينِ ، ثُمَّ أَن يَسلَمَ النَّاسُ مِن لِسانِكَ ١٠٠.

١٤٣٢٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لَمَّا سُئلَ عَن أفضَلِ الأعهالِ ـ : الصَّلاةُ لِوَقَتِها ، وبِرُّ الوالِدَينِ ، والجِهادُ في سَبيلِ اللهِ عَزَّوجلَّ ١٠٠.

١٤٣٢٦ ــ رسولُ اللهِ عَيَّالَةُ : سَيِّدُ الأعبالِ ثَلاثُ خِصالٍ : إنــصافُكَ النَّــاسَ مِــن نَــفسِكَ، ومُواساتُكَالاَخَ فِي اللهِ عَزَّوجِلَّ، وذِكرُ اللهِ تَعالَىٰ عَلَىٰ كُلِّ حالِ ٣.

١٤٣٢٧ ـ الإمامُ الصادقُ عَلَا ﴿ فِي قولهِ تعالى : ﴿ لِيَبْلُو كُمْ أَيُّكُمْ أَحسَنُ عَمَلاً ﴾ \_ : لَيسَ يَعني أَكثَرَكُم عَمَلاً ، ولَكِنْ أصوَبَكُم عَمَلاً ، وإنَّما الإصابَةُ خَشيَةُ اللهِ تعالى والنِّيَّةُ الصّادِقَةُ الحَسنةُ ٣٠.

١٤٣٢٨ عنه ﷺ : ـ وقَد سَاْلَهُ الزُّبَيرِيُّ عَن أَفضَلِ الأعهالِ عِندَ اللهِ ـ: ما لا يَقبَلُ اللهُ شَيئاً إلّا بِهِ. قُلتُ : وما هُوَ؟ قالَ : الإيمانُ بِاللهِ الّذي لا إلهَ إلّا هُوَ، أعلى الأعمالِ دَرَجَةً وأشرَفُها مَنزِلَةً وأسناها حَظاً. قالَ : قُلتُ : ألا ثُخيرُني عَنِ الإيمانِ، أقولٌ هُوَ وعَمَلٌ، أم قولٌ بِلا عَمَلٍ؟ فقالَ :

<sup>(</sup>١) تحف العقول : ٢٧٩.

<sup>(</sup>٢) غرر العكم: ٣٢٧٢.

<sup>(</sup>٣ـ٥)كنز العمّال: ٤٣٦٥٣،٤٣٦٤٥. ٤٣٦٥٣.٤

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢ / ١٥٨ / ٤.

<sup>(</sup>۷ ـ ۸) البحار : ۳/۱۵۰/۹۳ و ۷۰/۲۵۰/۲۰.

الإيمانُ عَمَلُ كُلُّهُ، والقَولُ بَعضُ ذٰلكَ العَمَلِ ٣٠.

١٤٣٢٩ عنه عليه : - لَمَّا سَأَلَهُ بَعضُ الأصحابِ عَن أفضَلِ الأعمالِ .. : تَوحيدُكَ لِرَبِّكَ، قالَ : فَمَا أعظَمُ الذُّنوب؟ قالَ : تَشبيهُكَ لِخالِقِكَ٣٠.

المُومِنِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَبِدَ اللهُ بِشَيءٍ أَحَبُّ إِلَى اللهِ مِن إدخـالِ السُّرورِ عَـلَى المُؤمِنِ ﴿ اللهُ مِن اللهُ اللهُ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن ﴿ اللهُ مِن ﴿ اللهُ مِن ﴿ اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن ﴿ اللهُ مِن اللهُ مِنْ اللهُ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهُ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ اللهُ مِن الللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ مِن الللهُ اللهُ مِن اللهُ مِن اللهُ

١٤٣٣١ - رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : أَحَبُ الأعبالِ إِلَى اللهِ سُرورٌ (الذي) تُدخِلُهُ عَلَى المُؤمِنِ ، تَطرُدُ عَنهُ جَوعَتَهُ أُو تَكشِفُ عَنهُ كُر بِتَهُ ١٠٠٠.

١٤٣٣٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : إنَّ النَّبِيَّ عَلَيْهُ سَأَلَ رَبَّهُ سُبحانَهُ لَيلَةَ المِعراجِ، فقالَ : يا رَبِّ، أَيُّ الأَعبالِ أَفضَلُ؟ فقالَ اللهُ تَعالىٰ : لَيسَ شَيءٌ أَفضَلَ عِندي مِنَ التَّـوَكُّـلِ عَـلَيَّ، والرِّضا عِـا قَسَمتُ (ال).

(انظر) الطاعة : باب ٢٤٣٠. المعروف (٢) : باب ٢٦٩٠. کنز العمّال : ١٥ / ٩٤٨. نور الثقلين : ٥ / ٣٨٠ / ١٠\_١٤.

# ٢٩٤٦ ـ مَن يُتَقَبَّلُ عَمَلُهُ

المُتَّامُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ اللهِ عَيِّلِيَّا ـ فِي وَصِيَّتِه لِأَبِي ذَرِّ ـ: يا أَبا ذرِّ ، كُن بِالعَمَلِ بِالتَّقوىٰ أَشَدَّ اهتِمَاماً مِنكَ بالعَمَلِ؛ فَإِنَّهُ لا يَقِلُّ عَمَلُ بِالتَّقوىٰ، وكَيفَ يَقِلُّ عَمَلُ يُتَقَبَّلُ؟! يَقُولُ اللهُ عَزَّ وجلَّ : ﴿إِنَّا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ﴾ ٩٠.

١٤٣٣٤\_الإمامُ الكاظمُ ﷺ : قَليلُ العَمَلِ مِنَ العاقِلِ مَقبولٌ مُضاعَفٌ ، وكَثيرُ العَمَلِ مِن أَهلِ الهَوى والجهَل مَردودٌ™.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢ / ٣٣ / ١.

<sup>(</sup>٢) البحار : ١٨/٨/٣.

<sup>(</sup>٣\_٤) الكافي: ٢/١٨٨/٢ و ص ١٩١/١١.

<sup>(</sup>٥) إرشاد القلوب: ١٩٩.

<sup>(</sup>٦) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٧٥ / ٢٦٦١.

<sup>(</sup>٧) تحف العقول : ٣٨٧.

١٤٣٣٥ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ إنَّكَ لَن يُتَقَبَّلَ مِن عَمَلِكَ إلَّا ما أَخلَصتَ فيهِ ٥٠٠.

(انظر) الإخلاص: باب ١٠٣٤، الدِّين: باب ١٣١٦، الصلاة (١): باب ٢٢٨٧، المعروف (١): باب ٢٦٨٢، التقوى : باب ٤١٦٦.

# ٢٩٤٧ ـ مَن لا يَنفَعُه عَمَلُهُ

١٤٣٣٦ ـ الإمامُ الصّادقُ على الو نَظَروا [النّاس] إلى مَردودِ الأعمالِ مِنَ السَّماءِ ، لَقالوا : ما يَقبَلُ اللهُ مِن أَحَدِ عَمَلاً! ٣٠

١٤٣٣٧ ــرسولُ اللهِ ﷺ : ثَلاثٌ مَن لَم تَكُنْ فيهِ لَم يَقُمْ لَهُ عَمَلٌ : وَرَعٌ يَحَجُزُهُ عَن مَعاصي اللهِ عَزَّوجلَّ ، وخُلقٌ يُداري بِهِ النّاسَ ، وحِلمٌ يَرُدُّ بِهِ جَهلَ الجاهِلِ ٣٠.

اللهِ الدَّاسِ عنه ﷺ : ثَلاثٌ مَن لَم يَكُنَّ فيهِ لَم يَقُمْ لَهُ عَمَلُ : وَرَعٌ يَحَجُزُهُ عَن مَعاصي اللهِ عَزَّوجلَّ ، وعِلمٌ يَرُدُّ بِهِ جَهلَ السَّفيهِ ، وعَقلُ يُداري بِهِ النّاسَ ".

١٤٣٣٩ عنه ﷺ : ثَلاثٌ مَن لَم يَكُنَّ فيهِ أَو واحِدَةٌ مِنهُنَّ فَلا تَعتَدَّنَّ بِشَيءٍ مِن عَمَلِهِ : تَقوىً يَحجُزُهُ عَن مَعاصي اللهِ عَزَّوجلَّ، أَو حِلمُ يَكُفُّ بِهِ السَّفية، أَو خُلقُ يَعيشُ بِهِ في النّاس (٠٠).

• ١٤٣٤٠ عنه عَلَيْ : ثَلاثُ مَن لَم يَكُنّ فيه لَم يَتِمَّ لَهُ عَمَلٌ : وَرَعُ يَحَجُزُهُ عَن مَعاصِي اللهِ، وخُلقُ يُداري بِهِ النّاس، وحِلمٌ يَرُدُّ بِهِ جَهلَ الجاهِل ٠٠٠.

١٤٣٤١ عنه ﷺ : ثَلاثَةً لا يَنفَعُ مَعَهُنَّ عَمَلُ : الشَّركُ بِاللهِ، وعُقوقُ الوالِدَينِ، والفِرارُ مِنَ الرَّحفِ™.

١٤٣٤٢ عنه ﷺ : ما عَمِلَ مَن لَم يَحفَظُ لِسانَهُ ١٠٠

<sup>(</sup>١) غرر العكم : ٣٧٨٧.

<sup>(</sup>٢) المحاسن: ١ / ٣٩٩ / ٣٩٩.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ١٢١ / ١٢١.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول: ٧.

<sup>(</sup>٥) تنبيه الخواطر : ١ / ٩٠.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢ / ١١٦ / ١.

<sup>(</sup>٧) كنز العمّال: ٤٣٨٢٤ و ٤٣٩٣٧.

<sup>(</sup>٨) البحار : ٧٧ / ٨٥.

الابِمامُ الصّادقُ اللهِ عَبَّادِ بنِ كَثيرِ البَصريُّ الصّوفيُّ ـ: وَيَحَكَ يَا عَبَّادُ! غَرَّكَ أَن عَفَّ بَطُنُكَ وَفَرِجُكَ؟! إِنَّ اللهُ عَزَّوجِلَّ يَقُولُ فِي كِتَابِهِ : ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهُ وَقُولُوا قَولاً صَديداً \* يُصلِحُ لَكُم أَعْهَالُكُم ﴾ إعلَمْ أَنَّهُ لا يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنكَ شَيئاً حَتَىٰ تَقُولَ قَولاً عَدلاً ١٠٠٠.

المُتَّادِعَه اللهِ اللهُ عَزَّوجِلَّ مِن أَخَدِ عَمَلاً فِي تَثريبٍ عَلَىٰ مُؤمِنٍ نَصيحَةً، ولا يَقبَلُ أَحَدُهُما؛ لِأَنَّهُ لا يَقبَلُ اللهُ عَزَّوجِلَّ مِن أَحَدٍ عَمَلاً فِي تَثريبٍ عَلَىٰ مُؤمِنٍ نَصيحَةً، ولا يَقبَلُ من مُؤمِنٍ عَمَلاً وهُوَ يُضمِرُ فِي قَلْبِهِ عَلَى المُؤمِنِ سُوءاً... ولَو نَظَروا إلىٰ مَردودِ الأعمالِ مِنَ اللهِ عَزَّوجِلَّ مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَزَّوجِلً مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَزَّوجِلً مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَزَّوجِلً مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَلَى اللهِ عَزَّوجِلً مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنَّوبِ عَلَى اللهِ عَنْ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجِلً مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجِلً مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجَلًا مِن اللهِ عَنْ وَجِلًا مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجَلًا مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجَلًا مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجِلًا مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجَلًا مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجَلًا مِن أَحَدٍ عَمَلاً اللهِ عَنْ وَجَلًا لِهِ اللهِ عَنْ وَاللهِ اللهِ عَنْ وَاللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَنْ وَاللهِ اللهِ ا

12٣٤٥ - الإمامُ عليَّ لللهِ : إنَّ مِن عَزائمِ اللهِ في الذِّكرِ الحَكيمِ ، الَّتي عَلَيها يُثيبُ ويُعاقِبُ ولَهَا يَرضَىٰ ويَسخَطُّ : أنَّهُ لا يَنفَعُ عَبداً \_ وإن أَجهَدَ نَفسَهُ ، وأخلَصَ فِعلَهُ \_ أن يَحْرُجَ مِنَ الدَّنيا لاقِياً رَبَّهُ بِخَصلَةٍ مِن هٰذهِ الحِيصالِ لَم يَتُبْ مِنها : أن يُشرِكَ بِاللهِ فيها افتَرَضَ عَلَيهِ مِن عِبادَتِهِ ، أو يَشفِي غَيظُهُ بِهَلاكِ نَفسٍ ، أو يَحُرَّ بِأَمرٍ فَعَلَهُ غَيرُهُ ، أو يَستَنجِحَ " حاجَةً إلى النّاسِ بإظهارِ بِدعَةٍ في دِينِهِ ، أو يَلقَ النّاسَ بِوَجهَينِ ، أو يَشي فيهِم بِلِسانَينِ ، إعقِلْ ذَلكَ ؛ فإنَّ المِثلَ دَليلً عَلَىٰ شِبهِهِ ".

18787 - الإمامُ الصّادقُ على الله الله الله الله سَيئاً مِن طاعَتِهِ عَلَى الإصرارِ عَلَىٰ شَيءٍ مِن مَعاصِيهِ ٣٠.

١٤٣٤٧ ـ عنه ﷺ : لا يَقبَلُ اللهُ مِن مُؤمِنٍ عَمَلاً وهُوَ مُضمِرٌ عَلَىٰ أَخيهِ الْمُؤمِنِ سُوءاً ٣٠. ١٤٣٤٨ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : لا يَنفَعُ مَعَ الشَّكِّ والجُحودِ عَمَلُ ٣٠.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ٨١/١٠٧/٨.

<sup>(</sup>٢) التثريب: التعيير والاستقصاء في اللوم، وقوله: «نصيعة» إمّابدل أو بيان لقوله «عملاً» أي لا يقبل من أحد نـصيعة لمــؤمنيشتمل على تعيير، أو مفعول لأجله للتثريب؛ أي لا يقبل عملاًمن أعماله إذا عيّره على وجه النصيحة فكيف بدونها. (كما في هامش المصدر). (٣) الكافي: ٨/ ٣٦٥/٣٥٨.

<sup>(</sup>٤) أي يطلب نجاح حاجته

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٣.

<sup>(</sup>٦.٨) الكافي: ٢ / ٢٨٨ / ٣ و ص ٣٦٦ / ٨ و ص ٧/٤٠٠.

١٤٣٤٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لا خَيرَ في عَمَلٍ إلَّا مَعَ اليَقينِ والوَرَعِ ٥٠٠.

(انظر) الرياء : باب ١٤١٠، الصلاة (١) : ياب ٢٢٨٨، ٢٢٨٩، العبادة : باب ٢٥٠٠، الإنقاق : باب ٣٩٤٨، الصدقة : باب ٢٢٤٢،

# ٢٩٤٨ ـ مَن قُبِلَ مِنهُ عَمَلُ

١٤٣٥٠ ـ الإمامُ الصّادقُ اللهِ : مَن قَبِلَ اللهُ مِنهُ صَلاةً واحِدَةً لَم يُعَذِّبُهُ ، ومَن قَبِلَ مِنهُ حَسَنَةً ...
 لَم يُعَذِّبُهُ ".

١٤٣٥١ عنه على : مَن قَبِلَ اللهُ مِنهُ حَسَنَةً واحِدَةً لَم يُعَذِّبُهُ أَبَداً ودَخَلَ الجُنَّةُ ٣٠.

١٤٣٥٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ لَمَّا قيلَ لَهُ : كَم تَصَّدَّقُ ؟! أَلا تُمسِكُ ؟ ! ـ : إنِّي واللهِ لَو أَعلَمُ أَنَّ اللهَ قَبِلَ مِنِّي فَرضاً واحِداً لَأَمسَكتُ، ولْكِنِّي وَاللهِ ما أُدري أُقَبِلَ اللهُ مِنِّي شَيئاً أَم لا؟ (<sup>»</sup>

(انظر) الصلاة (١) : باب ٢٢٩٣.

# ٢٩٤٩ ـ الظَّاهِرُ يَعكِسُ ما في الباطِن

الإمامُ على العَمَامُ على الله الله المَّالِكُلِّ ظاهِرٍ باطِناً عَلَىٰ مِثَالِهِ ، فَمَا طَابَ ظَاهِرُهُ طَابَ باطِنُهُ ، وَمَد قالَ الرَّسولُ الصَّادِقُ ﷺ : إنَّ اللهَ يُحِبُّ العَـبدَ ويُـبغِضُ عَمَلَهُ ، ويُحِبُّ العَمَلَ ويُبغِضُ بَدَنَهُ اللهِ .

١٤٣٥٤ ـ الإمامُ الصّادقُ على : إنَّ الله خَلَقَ السَّعادَةَ والشَّقاءَ قَبلَ أَن يَخلُقَ خَلقَهُ، فَن خَلَقَهُ اللهُ سَعيداً لَمَ يُبغِضْهُ ، وإن كانَ شَقِيّاً لَمَ يُجِبَّهُ أَبَداً ، وإن سَعيداً لَمَ يُبغِضْهُ ، وإن كانَ شَقِيّاً لَمَ يُجِبَّهُ أَبَداً ، وإن

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ١٠٩١٤.

<sup>(</sup>۲) الكافي: ۳/ ۲٦٦/ ۱۱.

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر : ٨٦/٢.

<sup>(</sup>٤) الغارات : ١ / ٩٠،٩٠، ورواه ابن أبي الحديد في شرح النهج عن محبِّد بن فضيل بن غزوان. قال : قبل لعليّ طُؤُلِلا : كم تتصدّق؟ كم تخرج مالك؟ ألا تُمسِك؟ \_الحديث \_(كما في هامش الغارات).

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: الخطبة ١٥٤، شرح نهج البلاغة لأبن أبي العديد: ٩ / ١٧٨.

عَمِلَ صَالِحًا أَحَبَّ عَمَلَهُ وَأَبْغَضَهُ لِمَا يَصِيرُ إِلَيهِ ٣٠.

(انظر) الشقاوة : باب ٢٠٥٤.

# ٢٩٥٠ ـ الأعمالُ الَّتي يَنبَغي الحَذَرُ مِنها

١٤٣٥٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إحذَرْ كُلَّ عَمَلٍ يَرضاهُ صاحِبُهُ لِنَفسِهِ ، ويَكرَهُهُ لِعامَّةِ المُسلِمينَ ٣٠.

١٤٣٥٦ عنه ﷺ : اِحذَرْ كُلُّ عَمَلٍ يُعمَلُ بِهِ في السُّرِّ، ويُستَحىٰ مِنهُ في العَلانِيَةِ ٣٠.

١٤٣٥٧ - عنه ﷺ : اِحذَرْ كُلَّ عَمَلِ إذا سُئلَ عَنهُ صاحِبُهُ أَنكَرَهُ أو اعتَذَرَ مِنهُ ٣٠.

١٤٣٥٨ ـ عنه عليه : إيّاكَ وكُلُّ عَمَلِ إذا ذُكِرَ لِصاحِبِهِ أَنكَرَهُ ١٠٠.

١٤٣٥٩\_عنه ﷺ : إيّاكَ وكُلَّ عَمَلٍ يُنَفِّرُ عَنكَ حُرّاً ، أو يُذِلّ لَكَ قَدراً ، أو يَجلِبُ عَلَيكَ شَرّاً ، أو تَحمِلُ بِهِ إِلَى القِيامَةِ وِزراً ٣٠.

## ٢٩٥١ ــ أدبُ العَملِ

١٤٣٦٠ ـ رسولُ اللهِ تَتَمَالِيُهُ ـ في وَصِيَتِهِ لابنِ مَسعودٍ ـ : يَابنَ مَسعودٍ ، إذا عَمِلتَ عَمَلاً فَاعمَلْ بِعِلمٍ وعَقلٍ ، وإيّاكَ وأن تَعمَلَ عَمَلاً بِغَيرِ تَدَبُّرٍ وعِلمٍ ؛ فإنَّهُ جلَّ جَلالُه يَقولُ : ﴿وَلا تَكونوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرْلُهَا مِنْ بَعْدِ قُوَّةٍ أَنْكَاثاً ﴾ ٣.

١٤٣٦١ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : إعمَلْ عَمَلَ مَن يَعلَمُ أَنَّ اللهَ مُجازِيهِ بِإِساءَتِهِ وإحسانِهِ ٩٠٠.

١٤٣٦٢ ـ الإمامُ الحسينُ ﷺ : اِعمَلْ عَمَلَ رَجُلٍ يَعلَمُ أَنَّـهُ مَأْخُـوذُ بِالإجرامِ، مَجَـزِيُّ بالإحسان ".

<sup>(</sup>١) الكافي: ١ / ١٥٢ / ١.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٨ / ٤١.

<sup>(</sup>٣\_٤) نهج البلاغة : الكتاب ٦٩.

<sup>(</sup>٥) البحار : ۲۹/۳۲۹/۷۱.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ٢٧٢٧.

<sup>(</sup>۷) مكارم الأخلاق: ۲ / ۳٦۱ / ۲۲۲.

<sup>(</sup>٨) غرر الحكم : ٢٣٥٢.

<sup>(</sup>٩) البحار : ۸۷/۱۲۷/۱۰.

# ٢٩٥٢ ــ ما يَنبَغي الاتِّكالُ عَلَيهِ في النَّجاةِ

١٤٣٦٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلَةُ : اِعلَمُوا أَنَّهُ لَن يَنجُوَ أَحَدٌ مِنكُم بِعَمَلِهِ ، ولا أنا ، إلّا أن يَتَغَمَّدَنِيَ اللهُ بِرَحْمَةٍ مِنهُ وفَضلِ ٣٠.

١٤٣٦٦ عنه ﷺ: قالَ اللهُ عَزَّوجلَّ :... لا يَتَّكِلِ العامِلونَ (المُؤمِنونَ) عَلَىٰ أَعهاهِمُ الَّتي يَعمَلونَها لِنَوابِي؛ فإنَّهُم لَو اجتَهَدوا وأتعَبوا أَنفُسَهُم أَعهارَهُم في عِبادَتي كانوا مُقَطَّرينَ غَيرَ بالِغينَ في عِبادَتِي كانوا مُقَطَّرينَ غَيرَ بالِغينَ في عِبادَتِيم في جِناني، ولْكِنْ بِرحمَتي بالِغينَ في عِبادَتِهم كُنهَ عِبادَتي فيا يَطلُبونَ عِندي مِن كَرامَتي، وَالنَّعيم في جِناني، ولْكِنْ بِرحمَتي فَلْيَتِقُوانَه.

# ٢٩٥٣ ـ شِدَّةُ الحاجَةِ إِلَى العُمَلِ في القِيامَةِ

١٤٣٦٨ ــرسولُ اللهِ ﷺ : لَو كَانَ لِرَجُلٍ عَمَلُ سَبعينَ نَبِيّاً لَاستَقَلَّ عَمَلَهُ، مِن شِدَّةِ ما يَرىٰ يَومَئذٍ [يَعني يَومَ القِيامَةِ ] ٩٠.

١٤٣٦٩ عنه ﷺ : لَو أَنَّ رَجُلاً جُرَّ عَلَىٰ وَجِهِهِ مِن يَومَ وُلِدَ إِلَىٰ يَومَ يَمُوتُ هَرِماً في طاعَةِ اللهِ

<sup>(</sup>١) الكافي: ٨/٤٦/٨.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٢٨.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٥٣١٤.

<sup>(</sup>٤) التمحيص: ٥٧ / ١١٥.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٣.

<sup>(</sup>٦) البحار : ۸۲/۷۷.

عَزَّوجلَّ لَحَقَّرَ ذَٰلَكَ يَومَ القِيامَةِ، ولَوَدَّ أَنَّهُ يُرَدُّ إِلَى الدُنيا كَيها يَزدادَ مِنَ الأجرِ والثَّوابِ٬··. (انظر)المُجب:باب ٢٥٢١.

# ٢٩٥٤ ـ دورُ صَلاحِ الإنسانِ في حِفظِ مَن تَعَلَّقَ بِهِ

#### الكتاب

﴿وَأَمَّا الْجِدارُ فَكَانَ لِغُلامَيْنِ يَتِيمَيْنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزُ لَهُما وَكَانَ أَبُوهُما صالِحاً فَأَرادَ رَبُّكَ أَنْ يَبْلُغا أَشُدَّهُما وَيَسْتَخْرِجاكَنْزَهُما رَحْمَةً مِنْ رَبِّكَ﴾٣.

١٤٣٧٠ – الإمامُ الصّادقُ على : إنَّ اللهَ لَيُصلِحُ بِصَلاحِ الرَّجُلِ المُؤْمِنِ وُلدَهُ، ووُلدَ وُلدِهِ، ويَحفظُهُ في دُوَيرَتِهِ، ودُوَيراتٍ حَولَهُ، فَلا يَزالُونَ في حِفظِ اللهِ لِكَرامَتِهِ عَلَى اللهِ. ثُمَّ ذَكَرَ الغُلامَينِ، فقالَ : ﴿وكانَ أَبوهُما صالحِماً﴾ أَلَم تَرَ أَنَّ اللهَ شَكَرَ صَلاحَ أَبَوَيهما لَمُها؟! ٣

(انظر) باب ۲۹۳۹.

البحار: ۲۳٦/۷۱ باب ٦٨.

# ٢٩٥٥ \_إتقانُ العَمَل

١٤٣٧١ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : إنَّ اللهَ تَعالَىٰ يُحِبُّ إذا عَمِلَ أَحَدُكُم عَمَلاً أَن يُتقِنَهُ ١٠٠. ١٤٣٧٢ ـ عنه عَلِيْهُ : إنَّ اللهَ تَعالَىٰ يُحِبُّ مِنَ العامِلِ إذا عَمِلَ أَن يُحسِنَ ١٠٠.

١٤٣٧٣ ـ الإمامُ الصادقُ عَلِي : لَمَا ماتَ إبراهيمُ ابنُ رَسولِ اللهِ عَلِيُكُ رَأَى النَّبِيُّ عَلِيُكُ فِي قَبرِهِ خَلَلاً فسَوّاهُ بِيَدِه، ثُمَّ قالَ : إذا عَمِلَ أَحَدُكُم عَمَلاً فَلْيَتقِنْ ١٠٠.

١٤٣٧٤ عنه ﷺ : إِنَّ رَسُولَ اللهِ ﷺ نَزَلَ حَتَىٰ لَحَدَ سَعدَ بِنَ مُعاذٍ وَسَوَّى اللَّبِنَ عَلَيهِ ، وجَعَلَ يَقُولُ : ناوِلْني حَجَراً ، ناوِلْني تُراباً رَطْباً ، يَسُدُّ بِهِ ما بَينَ اللَّبِنِ ، فلَمَّا أَن فَرَغَ وحَثا التُرابَ عَلَيهِ

<sup>(</sup>١) كنز العمّال : ٤٣١٢٠.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٨٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير العيّاشيّ: ٢ / ٣٣٧ / ٦٣.

<sup>(</sup>٤ ــ ٥) كنز العمّال : ٩١٢٨، ٩١٢٩.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة : ١ / ٨٨٣ / ١.

وسَوِّىٰ قَبَرَهُ قَالَ رَسُولُ اللهِ عَلِيُلَةٌ : إنِّي لَأَعَلَمُ أَنَّهُ سَيَبِلَىٰ ويَصِلُ إِلَيهِ البَلاءُ، ولَكِنَّ اللهَ يُحِبُّ عَبداً إذا عَمِلَ عَمَلاً أَحَكَمَهُ٣.

(انظر) الإحسان: باب ٨٦٩، القتل: باب ٣٢٧٧.

# ٢٩٥٦ ـ العَمَلُ (م)

١٤٣٧٥ ـ الإمامُ علي على الله : شَتَّانَ ما بَينَ عَمَلَينِ : عَمَلٍ تَدْهَبُ لَذَّ تُهُ و تَبقَ تَبِعَتُهُ ، وعَمَلٍ تَذْهَبُ مَؤُونَتُهُ و يَبقَ أُجرُهُ ".

١٤٣٧٦ عنه الله : إنَّا يُستَدَلُّ عَلَى الصّالِحِينَ بِما يُجري اللهُ لَهُم عَلَىٰ أَلسُنِ عِبادِهِ، فَلْيَكُنْ أَحَبَّ الذَّخائرِ إِلَيكَ ذَخيرَةُ العَمَلِ الصّالِحِ ٣٠.

١٤٣٧٧ عنه على : مَن أَنِفَ مِن عَمَلِهِ اضطَرَّهُ ذَلكَ إلى عَمَلٍ خَيرٍ مِنهُ ١٠٠

١٤٣٧٨ رسولُ اللهِ ﷺ وقد خَطَبَ في حِجَّةِ الوَداع -: يا أَيُّهَا النّاسُ، وَاللهِ ما مِن شَيءٍ يُقَرِّبُكُم مِنَ الجَنَّةِ ويُباعِدُكُم مِنَ النّارِ إلّا وقد أَمَر تُكُم بِهِ، وما مِن شَيءٍ يُقَرِّبُكُم مِنَ النّـارِ ويُباعِدُكُم مِنَ الجَنَّةِ إلّا وقد نَهَيتُكُم عَنهُ ٣٠.

١٤٣٧٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : في كُلِّ وَقتٍ عَمَلُ ١٠٠.

١٤٣٨٠ عنه على : مَن عَمِلَ لِدينِهِ كَفاهُ اللهُ أَمرَ دُنياهُ ٣٠.

١٤٣٨١ \_ الإمامُ الجوادُ على القصدُ إلى اللهِ تَعالىٰ بِالقُلُوبِ أَبلَغُ مِن إِتعابِ الجَوَارِحِ بِالأعمالِ ٥٠٠ ـ الاحمار ١٤٣٨٢ \_ الإمامُ على على الله : مَن قَصَّرَ في العَمَلِ ابتُلِيَ بِالْهُمُّ ٥٠٠ ـ الإمامُ على الله : مَن قَصَّرَ في العَمَلِ ابتُلِيَ بِالْهُمُّ ٥٠٠ ـ

<sup>(</sup>١) وسائلُ الشيعة : ٢ / ٨٨٤ / ٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٢١. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٨ / ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) نهيج البلاغة : الكتاب ٥٣.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم : ٨٦١٩.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/٧٤/٢.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم : ٦٤٥٨.

<sup>(</sup>V) تهيج البلاغة : الحكمة ٤٢٣. (A) الدين الله من هم

<sup>(</sup>٨) الدرّة الباهرة : ٣٩.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الحكمة ١٢٧، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٨٠ /٣١٦.

# العَمَل (٢)

# عَرضُ الأعمالِ

البحار: ١٧ / ١٣٠ باب ٧ «عرض الأعمال على رسول الله عَلَيْهُ ».

البحار: ٢٣ / ٣٣٣ باب ٢٠ «عرض الأعمال على الأثقة بين ».

وسائل الشيعة : ١١ / ٣٨٦ باب ١٠١ «وجوب الحذر من عرض العمل علَى الله ورسـوله والأثمّة عنيني ».

# ٢٩٥٧ ـ عَرِضُ الأعمالِ عَلَى اللهِ

#### الكتاب

﴿وَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ﴾ ١٠٠.

١٤٣٨٣ - الإمامُ الحسينُ على : إنَّ أعبالَ هٰذهِ الأُمَّةِ ما مِن صَباحٍ إلَّا وتُعرَضُ عَلَى اللهِ تَعالىٰ ٣٠. ١٤٣٨٤ - رسولُ اللهِ عَلِيَّةُ : تُعرَضُ الأعبالُ يَومَ الاتنينِ والحنَميسِ، فين مُستَغفِرٍ فيُغفَرُ لَهُ، ومِن تائبِ فيُتابُ عَلَيهِ، ويُرَدُّ أهلُ الضَّغائنِ بِضَغائنِهِم حَتَىٰ يَتوبوا ٣٠.

١٤٣٨٥ عنه ﷺ : يَطَّلِعُ اللهُ إلى جَميعِ خَلقِهِ لَيلَةَ النَّصفِ مِن شَعبانَ ، فيَغفِرُ لِجَميعِ خَلقِهِ إلّا لِمُشرِكٍ أو مُشاحِنِ<sup>١٠</sup>٠.

# ٢٩٥٨ ـ عَرضُ الأعمالِ عَلَىٰ رَسولِ اللهِ

#### الكتاب

﴿ وَسَيْرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ ثُمَّ تُرَدُّونَ إِلَىٰ عالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ ﴾ ١٠٠.

١٤٣٨٦ ـ الإمامُ الرَّضا ﷺ : إنَّ الأعمالَ تُعرَضُ عَلَىٰ رَسولِ اللهِ عَلَيْ أبرارِها وفُجّارِها ٥٠٠

١٤٣٨٧\_الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ أعمالَ العِبادِ تُعرَضُ عَلَىٰ رُسولِ اللهِ ﷺ كُلَّ صَباحٍ أبرارِها وفُجّارِها، فَاحذَروا فَلْيَستَحْي أَحَدُكُم أَن يُعرَضَ عَلَىٰ نَبِيِّهِ العَمَلُ القَبيحُ™.

١٤٣٨٨ ـ عنه ﷺ : تُعرَضُ الأعمالُ عَلَىٰ رَسولِ اللهِ ﷺ أعمالُ العِبادِ كُلَّ صَباحٍ أبرارِها وفُجّارِها، فَاحذَروها؛ وهُوَ قَولُ اللهِ تَعالَىٰ : ﴿إِعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُم وَرَسُولُهُ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) التوبة : ٩٤.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرّضا علي : ١٥٦/٤٤/٢.

<sup>(</sup>٣-١٤) الترغيب والترهيب: ١٧/٤٥٨/٣ و ص١٨/٤٥٩.

<sup>(</sup>٥) التوبة : ٩٤.

<sup>(</sup>٦) الكاني: ١ / ٢٢٠ / ٦.

<sup>(</sup>٧) البحار : ١٧ / ١٤٩ / ٤٤.

<sup>(</sup>٨) الكافي: ١ / ٢١٩ / ١.

١٤٣٨٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ أعمالَكُم تُعرَضُ عَلَيَّ كُلَّ يَومٍ ، فَما كَانَ مِن حَسَنٍ استَزَدتُ اللهَ لَكُم ، وما كانَ مِن قَبيح استَغفَرتُ اللهَ لَكُم".

(انظر) البحار: ١٧ / ١٣٠ باب ٧.

# ٢٩٥٩ \_ عَرضُ الأعمالِ عَلَى الأئمَّةِ

#### الكتاب

﴿ وُقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ وَسَتُرَدُّونَ إِلَىٰ عالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ فَيُتَبِّثُكُمْ بِما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ".

﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَىٰ هؤُلاءِ شَهِيداً ﴾ ٣٠.

﴿ وَكَذَٰ لِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً لِتَكُونُوا شُهَداءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيداً ﴾ ٥٠. (انظ النحل: ٨٤ ٥٨ والقصص: ٧٥.

- ١٤٣٩٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قَولِهِ تعالىٰ : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِن كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهيدٍ ... ﴾ ـ : نَوَلَت في أُمَّةٍ مُحَمَّدٍ ﷺ خاصَّةً ؛ في كُلِّ قَرنٍ مِنهُم إمامٌ مِنَا شاهِدٌ عَلَيهِم، ومُحَـمَّدُ ﷺ شـاهِدٌ عَلَينا ﴿ .

١٤٣٩١ عنه الله \_ آلاً سُئلَ عَن قولِه تَعالىٰ : ﴿ وَكَذْلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطاً ... ﴾ \_ : نَحنُ الأُمَّةُ الرُسِطىٰ ، وَنَحنُ شُهَداءُ اللهِ عَلىٰ خَلقِهِ وحُجَجُهُ في أرضِهِ ٨٠.

اللَّهِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ مُحَمَّدُ بنُ مُسلِمٍ وزُرارَةُ عَن عَرضِ الأعهالِ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُوْمِنُونَ ﴾ قالَ : إنَّ لللهِ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالمُوْمِنُونَ ﴾ قالَ : إنَّ لللهِ

<sup>(</sup>۱) الفقيه : ١ / ١٩١ / ١٨٥.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ١٠٥.

<sup>(</sup>٣) النساء : ٤١.

<sup>(</sup>٤) البقرة : ١٤٣.

<sup>(</sup>٥\_٦) الكافي : ١ / ١٩٠ / ١ و ح٢.

شُهَداءَ في أرضِهِ ٥٠٠.

١٤٣٩٣ عنه ﷺ لِداودَ الرَّقَيُّ مُبتَدِئاً \_: يا داودُ، لَقَد عُرِضَت عَلَيَّ أَعَمَالُكُم يَومَ الخَميسِ، فَرأيتُ في عُرِضَ مِن عَمَلِكَ صِلتَكَ لِابنِ عَمَّكَ فُلانٍ، فسَرَّ في ذٰلكَ، إنِّي عَلِمتُ صِلتَكَ لَـهُ أَسرَعَ لِفَناءِ عُمرِهِ وقَطع أَجَلِهِ.

قالَ داودُ: وكانَ لَي ابنُ عَمِّ مُعانِداً ناصِباً خَبيثاً بَلَغَني عَنهُ وعَـن عِـيالِهِ سُـوءُ حــالٍ، فصَكَكتُ لَهُ بِنَفَقَةٍ قَبلَ خُروجي إلىٰ مَكَّةَ، فلَمَّا صِرتُ في المَدينَةِ أخبَرَني أبـو عَـبدِ اللهِ ﷺ بذلكَ…

١٤٣٩٤ ـ عنه ﷺ ـ لَمَا سُئلَ عَن قَولِهِ تَعالىٰ : ﴿وَقُلِ اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ﴾ ـ : إيّانا عَنيٰ ٣٠.

12790 عنه على \_ أيضاً \_: هُمُ الأَعَّةُ سُ.

١٤٣٩٦ ــ الإمامُ الرَّضا ﷺ ــ وقَد قالَ عَبدُ اللهِ بنُ أَبانَ لَهُ : إنَّ قَوماً مِن مَواليكَ سَأَلُونِي أَن تَدعُوَ اللهَ لَهُم ــ : وَاللهِ إنِّي لَأَعرِضُ أَعهالَهُم عَلَى اللهِ فِي كُلِّ يَوم (١٠).

(انظر) البحار: ٢٢ / ٢٣٣ باب ٢٠.

<sup>(</sup>١) البحار: ٢٣ / ٣٤٨ / ٥١.

<sup>(</sup>٢) أمالي الطوسيّ : ٩٢٩/٤١٣.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٢٣ / ٢٣٧/ ٦٢.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ١ / ٢١٩ / ٢.

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة : ١١/٣٩٢/ ٢٥.



# كتاب الأعمال

البحار : ٥ / ٣١٩ باب ١٧ «إنّ الملائكة يكتبون أعمال العباد».

انظر: عنوان ١١١ «الحساب» . ١٩٣ «المراقبة» . ٤٩٥ «الملاتكة».

المعاد (۳) : باب ۲۹۹۰.

# ٢٩٦٠ \_ كتابُ الأعمال

#### الكتاب

﴿ هَذَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّاكُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ ١٠٠.

(انظر) الأنعام: ٦١ و يونس: ٢١ و الرعد: ١١ و الأنبياء: ٢١ و سريم: ٧٩ و السؤمنون: ٦٣ و يس: ١٢ و ق: ١٨ . ١٨ . القمر: ٣٠ . ٥٣ و الإنقطار: ١٠ \_ ١٢ و الطارق: ٤ .

١٤٣٩٧ ـ الإمامُ عليٌ اللهِ : فَاتَقُوا اللهُ الّذي أَنتُم بِعَينهِ ، ونَواصيكُم بِيَدِهِ ، وتَقَلَّبُكُم في قَبضَتِهِ ، إن أُسرَرتُمُ عَلِمَهُ ، وإن أَعلَنتُم كَتَبَهُ ، قَد وَكَّلَ بِذَٰلكَ حَفَظَةً كِراماً ، لا يُسقِطونَ حَقَّاً ، ولا يُثبِتونَ باطِلاً ".

١٤٣٩٨ عنه على : صاحِبُ الَمِينِ يَكتُبُ الحَسَناتِ، وصاحِبُ الشَّمالِ يَكتُبُ السَّيِّئاتِ، ومَلَكا النَّهارِ يَكتُبانِ عَمَلَ العَبدِ فِي اللَّيلِ ".

(انظر) المعاد (٣): باب ٢٩٩٠، الملائكة : باب ٣٧١٠.

# ٢٩٦١ ـ تَجَسُّمُ الأعمال

### الكتاب

﴿ فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ ".

﴿يَوْمَ تَجِدُكُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَراً وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّ لَوْ أَنَّ بَيْنَهَا وَبَــيْنَهُ أَمَداً بَعِيداً وَيُحَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَاللهُ رَؤُوفٌ بِالْعِبادِ﴾ ٣٠.

١٤٣٩٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أعمالُ العِبادِ في عاجِلِهِم نَصبُ أُعيُنهم في آجالِهِم ١٠٠.

<sup>(</sup>١) الجائية : ٢٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٣.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٥ / ٣٢٧. ٢٢.

<sup>(</sup>٤) الزلزلة : ٨ .٧ .

<sup>(</sup>٥) آل عمران : ٣٠.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الحكمة ٧، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٨٠/ ١٠٠.

الله عَلَى الله عَلَى

١٤٤٠١ - جَبرَئيلُ ﷺ - لِلنَّبِيِّ ﷺ وهُوَ يَعِظُهُ ـ.: يا مُحَمَّدُ، أَحبِبْ مَن شِئتَ فإنَّكَ مُفارِقُهُ، وَاعمَلْ ما شِئتَ فإنَّكَ مُلاقيهِ ٣٠.

١٤٤٠٢ عنه على أيضاً \_: يا مُحَمَّدُ، عِشْ ما شِئتَ فَإِنَّكَ مَيِّتُ، وأحبِبْ مَن أحبَبتَ فإنَّكَ مُفارِقُهُ، وَاعمَلْ ما شِئتَ فإنَّكَ مُلاقيهِ ٣.

122.٣ حمد الله عَلَيْهُ : إِنَّ الْمُؤْمِنَ إِذَا خَرَجَ مِن قَبْرِهِ صُوَّرَ لَهُ عَمَلُهُ فِي صُورَةٍ حَسَنَةٍ ، فيتقولُ لَهُ : مَا أَنتَ فَوَاللهِ إِنِّي لَأُراكَ امراً الصَّدقِ ؟! فيتقولُ لَهُ : أَنَا عَمَلُكَ ، فيكونُ لَهُ نورٌ أَو قائدٌ إِلَى الْجُنَّةِ . وإِنَّ الكَافِرَ إِذَا خَرَجَ مِن قَبْرِهِ صُوِّرَ لَهُ عَمَلُهُ فِي صُورَةٍ سَيِّنَةٍ ، وبِشَارَةٍ سَيِّنَةٍ فيقولُ : مَن الْجَنَّةِ . وإِنَّ الكَافِرَ إِذَا خَرَجَ مِن قَبْرِهِ صُوِّرَ لَهُ عَمَلُهُ فِي صُورَةٍ سَيِّنَةٍ ، وبِشَارَةٍ سَيِّنَةٍ فيقولُ : مَن أَنتَ فَوَاللهِ إِنِي لَأَراكَ امراً السَّوءِ ؟! فيقولُ : أَنَا عَمَلُكَ ، فينطَلِقُ بِهِ حَتَىٰ يَدخُلَ النَّارَ ".

الإمامُ الصّادقُ عَلِيْهِ : إذا وُضِعَ المَيَّتُ في قَبرِهِ مُثَّلَ لَهُ شَخصٌ فقالَ لَهُ : يا هذا كُنّا ثَلاثَةً ؛ كانَ رِزقُكَ فَانقَطَعَ بِانقِطاعِ أَجَلِكَ، وكانَ أَهلُكَ فخَلَّفوكَ وَانصَرَفوا عَنكَ، وكُنتُ عَمَلَكَ فَخَلَّفوكَ وَانصَرَفوا عَنكَ، وكُنتُ عَمَلَكَ فَبَقِيتُ مَعَكَ، أَمَا إِنِّي كُنتُ أَهوَنَ الثَّلاثَةِ عَلَيكَ إنَّ

الإمامُ عليٌّ ﷺ في صِفَةِ المَأْخُوذِ عَلَى الغِرَّةِ عِندَ المُوتِ ـ: ثُمَّ حَمَلُوهُ إلىٰ مَخَطَّ (مَحَطًّ) في الأرضِ، فأسلَمُوهُ فيهِ إلىٰ عَمَلِهِ ١٠٠.

١٤٤٠٦ - رسولُ اللهِ عَلِينَ اللهِ عَلِيهِ تَعالىٰ : ﴿ يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ فَتَأْتُونَ أَفُواجاً ﴾ \_ : يُحشَرُ

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار : ٢٣٣ / ١.

<sup>(</sup>٢) البحار: ١٨٨/٧١) ٥٤.

<sup>(</sup>٣\_٤) كنز العقال : ٣٨٩٦٣،٤٢١١٤.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٣/ ٢٤٠/ ١٤.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٩.

عَشرَةُ أصنافٍ مِن أُمَّتِي أَشتاتاً... فأَمَّا الَّذِينَ عَلَىٰ صورَةِ القِرَدَةِ فَالقَتَّاتُ مِنَ النَّاسِ، وأَمَّا اللَّذِينَ عَلَىٰ صورَةِ الحَنازيرِ فَأَهلُ السُّحتِ، وأَمَّا المُنكَسُونَ عَلَىٰ رُؤُوسِهِم فَآكِلَةُ الرَّبا، وَالعُميُ الجَائرونَ فِي الحُكمِ، والصُّمُّ والبُكمُ المُعجَبونَ بِأَعلِهِم، والذينَ يَمضَغونَ بِألسِنَتِهِم فَالعُلَماءُ والقُضاةُ الذينَ خالفَ أعالهُمُ أقوالهُم، والمُقطَّعَةُ أيديهِم وأرجُلُهُمُ الدينَ يُوذُونَ الجِيرانَ، والقُضاةُ الذينَ خالفَ أعالهُمُ ألدينَ السُّلطانِ، والذينَ أَشَدُّ نَتْناً مِن الجِيفِ والمُصلَّبونَ عَلَىٰ جُذُوعٍ مِن نارٍ فَالسُّعاةُ بِالنَّاسِ إلى السُّلطانِ، والذينَ أَشَدُّ نَتْناً مِن الجِيفِ فَالدِينَ يَتَمَتَّعُونَ بِالشَّهُواتِ واللَّذَاتِ ويَنعونَ حَقَّ اللهِ في أموالهِم، والَّذينَ يَلبِسونَ الجُبابَ فأهلُ الفَحْرِ والحُيُلاهِ<sup>١٠</sup>.

(انظر) الصديق: باب ٢٢١٩، العمل (١): باب ٢٩٣٨، المعاد (٣): باب ٢٩٨٨، ٢٩٨٩، القبر: باب ٣٢٦٧.

#### التفسير:

في المسيزان \_ في تسفسير قسولهِ تعالىٰ : ﴿إِنَّ اللهُ لا يَسْتَحْيِي أَن يَضْرِبَ مَثَلاً ما بَعُوضَةً ... ﴾ إلبعوضة الحيوان المعروف، وهو من أصغر الحيوانات المحسوسة. وهذه الآية والتي بعدها نظيرة ما في سورة الرعد ﴿أَفَنْ يَعلَمُ أَغَا أُنزِلَ إِلَيكَ مِن رَبِّكَ الحَقُّ كَمَنْ هُوَ أَعْمىٰ إِنَّا يَتَذَكَّرُ أُولُو الأَلْبابِ \* الذينَ يُوفُونَ بِعَهدِ اللهِ ولا يَنقُضُونَ المِيثاقَ \* والّذينَ يَصِلُونَ ما أَمَرَ اللهُ بِدِ أَن يوصَلَ ﴾ أولو الألبابِ على الذي تشهد على أنّ مِن الضلال والعمىٰ ما يَلحق الإنسان عقيب أعاله السيّئة غيرالضلال والعمىٰ الذي له في نفسه ومن نفسه: حيث يقول تعالىٰ: ﴿وَمَا يُضِلُّ بِدِ إِلّا الْفاسِقِينَ ﴾ فقد جعل إضلاله في تِلُو الفسق لا متقدّماً عليه، هذا.

ثمّ إنّ الهداية والإضلال كلمتان جامعتان لجميع أنواع الكرامة والخدلان التي ترد منه تعالى على عباده السعداء والأشقياء؛ فإنّ الله تعالى وصف في كلامه حال السعداء من عباده بأنّه يُحييهم حياة طيّبة، ويؤيّدهم بروح الإيمان، ويخرجهم من الظلمات إلى النور، ويجعل لهم نوراً يمشون به، وهو وليّهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون، وهو معهم يستجيب لهم إذا

<sup>(</sup>۱) مجمع البيان: ۱۰ / ٦٤٢.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ٢٦.

<sup>(</sup>٣) الرعد : ١٩ ـ ٢١ ـ ٢١.

دعَوه ويذكرهم إذا ذكروه، والملائكة تنزل عليهم بالبشرئ والسلام إلى غير ذلك.

ووصف حال الأشقياء من عباده بأنه يُضلّهم ويخرجهم من النور إلى الظلمات ويختم على قلوبهم، وعلى سمعهم وعلى أبصارهم غشاوة، ويطمس وجوههم على أدبارهم، ويجعل في أعناقهم أغلالاً فهي إلى الأذقان فهم مقمحون، ويجعل من بين أيديهم سدّاً ومن خلفهم سدّاً فيغشيهم فهم لا يبصرون، ويُقيّض لهم شياطين قُرَناء يُضلّونهم عن السبيل ويحسبون أنهم مهتدون، ويزيّنون لهم أعمالهم وهم أولياؤهم، ويستدرجهم الله من حيث لا يشعرون، ويلي لهم إنّ كيده متين، ويكر بهم ويدّهم في طغيانهم يعمهون.

فهذه نبذة ممّا ذكره سبحانه من حال الفريقين، وظاهرها أنّ للإنسان في الدنيا وراء الحياة التي يعيش بها فيها حياة أخرى سعيدة أو شقيّة ذات أصول وأعراق يعيش بها فيها، وسيطّلع ويقف عليها عند انقطاع الأسباب وارتفاع الحجاب. ويظهر من كلامه تعالى أيضاً أنّ للإنسان حياة أخرى سابقة على حياته الدنيا، يحذوها فيها كها يحذو حذو حياته الدنيا فيا يتلوها. وبعبارة أخرى: إنّ للإنسان حياة قبل هذه الحياة الدنيا وحياة بعدها، والحياة الشائثة تتبع حكم الثانية والثانية حكم الأولى، فالإنسان وهو في الدنيا واقع بين حياتين: سابقة ولاحقة، فهذا هو الذي يقضى به ظاهر القرآن.

لكنّ الجمهور من المفسّرين حملوا القسم الأوّل من الآيات وهي الواصفة للحياة السابقة على ضرب من لسان الحال واقتضاء الاستعداد، والقسم الثاني منها وهي الواصفة للحياة اللاحقة على ضروب المجاز والاستعارة، هذا. إلّا أنّ ظواهر كثير من الآيات يدفع ذلك: أمّا القسم الأوّل وهي آيات الذرّ والميثاق فستأتي في مواردها، وأمّا القسم الثاني فكثير من الآيات دالّة على أنّ الجزاء يوم الجزاء بنفس الأعمال وعينها، كقوله تعالى: ﴿لا تَعْتَذِروا اليَوْمَ إِنَّا تُعْرُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَلْ نَفْسٍ ما كَسَبَتْ ... الآية ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالنَّذُعُ نادِيَهُ ﷺ سَنَدْعُ تعالى: ﴿فَالنَّدُو النَّارُ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارَةُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالْيَدُعُ نادِيَهُ ﷺ سَنَدْعُ تعالى: ﴿فَالنَّدُو النَّارُ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارَةُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالنَّدُونَ النَّارُ الّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارَةُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالنَّدُونَ النَّارُ الّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارَةُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالنَّدُونَ النَّارُ الّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارَةُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالَّقُوا النَّارُ الّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ والحِجارَةُ ﴾ "، وقوله تعالى: ﴿فَالنَّهُ النَّاسُ والحَجارَةُ ﴾ " وقوله تعالى النَّارُ النَّارُ النَّارُ النَّارُ اللَّهُ وَاللَّاسُ والحَجارَةُ اللَّاسُ والحَبِيرُ اللَّهُ النَّاسُ والْحَبَارَةُ اللَّهُ وَالَعْ اللَّالَّاسُ والْحَبَارَةُ اللَّاسُ والْحَبَارَةُ الْحَبَارَةُ الْحَبْسُ النَّاسُ والْحَبَارَةُ اللَّهُ لِلْعُلْمُ اللَّهُ اللَّاسُ والْحَبْرَةُ اللَّهُ الْمُعْمَلُونَ اللَّهُ وَلَهُ النَّاسُ والْحَبْرُونَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَبْرُونَهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>١) التحريم: ٧.

<sup>(</sup>٣-٢) البقرة: ٢٤،٢٨١.

الزَّبانِيَةَ﴾ ﴿ ، وقوله تعالىٰ : ﴿ يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِن خَيرٍ مُخْضَراً وَمَا عَـمِلَتْ مِـن سوءٍ﴾ ﴿ ، وقوله تعالىٰ : ﴿مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ﴾ ﴿ ، وقوله : ﴿ إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِم ناراً ﴾ ﴿ ... إلىٰ غير ذلك من الآيات.

ولَعَمري لو لم يكن في كتاب الله تعالى إلا قوله: ﴿لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ اليَوْمَ حَديدٌ﴾ لكان فيه كفاية؛ إذ الغفلة لا تكون إلا عن معلوم حاضر، وكشف الغطاء لا يستقيم إلا عن مغطّى موجود، فلو لم يكن ما يشاهده الإنسان يوم القيامة موجوداً حاضراً من قبل لما كان يصحّ أن يقال للإنسان: إنّ هذه أمور كانت مغفولة لك مستورة عنك، فهى اليوم مكشوف عنها الغطاء، مُزالة منها الغفلة.

ولَعَمري إنّك لو سألت نفسك أن تهديك إلى بيانٍ يني بهذه المعاني حقيقةً من غير مجاز لما أجابتك إلّا بنفس هذه البيانات والأوصاف التي نزل بها القرآن الكريم.

ومحصّل الكلام: أنّ كلامه تعالىٰ موضوع على وجهين:

أحدهما: وجه الجُازاة بالثواب والعقاب، وعليه عدد جـمّ مـن الآيــات، تـفيد أنّ مــا سيستقبل الإنسان من خير أو شرّ كجنّة أو نار إنّما هو جزاءً لما عمله في الدنيا من العمل.

وثانيهها : وجه تجسّم الأعمال، وعليه عدّة أخرى من الآيات، وهي تدلّ على أنّ الأعمال تُهيّئ بأنفسها أو باستلزامها وتأثيرها أموراً مطلوبة أو غير مطلوبة أي خيراً أو شرّاً هي التي سيطّلع عليه الإنسان يوم يكشف عن ساق. وإيّاك أن تتوهّم أنّ الوجهين متنافيان؛ فمإنّ الحقائق إنّا تقرّب إلى الأفهام بالأمثال المضروبة، كما ينصّ على ذلك القرآن ...

<sup>(</sup>١) العلق: ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>۲) آل عمران : ۳۰.

<sup>(</sup>٣) البقرة: ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) النساء : ١٠.

<sup>(</sup>٥) ق: ۲۲.

<sup>(</sup>٦) تفسير الميزان: ١ / ٩٠ ـ ٩٣.



وسائل الشيعة : ٨ / ٥٦٣ باب ١٣١ «استحباب المعانقة ».

البحار : ٧٦ / ١٩ باب ١٠٠ «المصافحة والمعانقة والتقبيل».

أنظر: عنوان ٢٩٥ «المصافحة»، ٤٢٩ «التقبيل».

## ٢٩٦٢ ـ المُعانَقَةُ

الإمامُ الصّادقُ عَلَى اللَّهُ عَنَى إذا اعتَنَقا غَمَرَتُهُما الرَّحمَةُ ، فإذا التَزَما لا يُريدانِ إِذَا اعتَنَقا غَمَرَتُهُما الرَّحمَةُ ، فإذا التَزَما لا يُريدانِ غِرَضاً مِن أغراضِ الدّنيا ، قيلَ لَهُما : مَغفوراً لَكُما ، فَاستَأْنِفا ٥٠٠ . فِلْ لَكُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّاللَّ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ

١٤٤٠٨ الإمامُ الباقرُ والإمامُ الصادقُ على : أَيَّا مُؤمِنٍ خَرَجَ إِلَىٰ أَخِيهِ يَزُورُهُ عَارِفاً بِحَقِّهِ كَتَبَ اللهُ لَهُ يَكُلُّ خُطُوَةٍ حَسَنَةً ، ومُحِيَت عَنهُ سَيِّئَةً ، ورُفِعَت لَهُ دَرَجَةً ، وإذا طَرَقَ البابَ فُتِحَت لَهُ أَبُوابُ السَّاءِ ، فإذا التَقيا وتَصافَحا وتَعانَقا أَقبَلَ اللهُ عَلَيْهما بِوَجِهِهِ ٣٠.

١٤٤٠٩ ـ الإمامُ الصّادقُ على : إنَّ مِن عَامِ التَّحِيَّةِ لِلمُقيمِ المُصافَحَةَ ، وعَامُ التَّسليمِ عَلَى المُسافِرِ المُعانَقَةُ ٣٠.

<sup>(</sup>١\_٣) الكافي: ٢/١٨٤/٢ و ص ١٨٢/١٥ و ص ٦٤٦.١٤.



البحار : ٧٥/ ٩١ باب ٤٧ «لزوم الوقاء بالوعد والعهد».

البحار : ١٠٠ / ٤٣ باب ٥ «العهد والأمان وشبهه».

كنز العمّال : ٤ / ٣٦٢ «في الأمان والمعاهدة».

وسائل الشيعة : ١٦ / ١٨٢ «كتاب النذر والعهد».

انظر: عنوان ۲۰ «الأمان». ۲۱ ه «النذر». ۵۰ ه «الوعد». ۵۵ «الوفاء».

# ٢٩٦٣ ـ الحثُّ عَلَى الوفاءِ بالعَهدِ

#### الكتاب

﴿وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَاهَدُوا﴾ ١٠٠٠.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْمُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُم بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتُلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمٌ إِنَّ اللهَ يَحْكُمُ مَا يُريدُ ﴾ ".

﴿ وَإِنِ اسْتَنْصَرُوكُمْ فِي الدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصْرُ إِلَّا عَلَىٰ قَوْمٍ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُمْ مِيثَاقُ ﴾ ٣٠.

(انظر) المؤمنون : ٨ و مريم : ٥٤ و الصفّ : ٣٠ ٣ و المعارج : ٣٢ و النحل : ٩١.

١٤٤١-الإمامُ الصّادقُ ﷺ - لمَّا سُئلَ عَن قَولِهِ تَعالىٰ : ﴿ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا أَوْفوا بِالعُقودِ ﴾ - :
 العُهودِ (٤٠).

١٤٤١١ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : المُسلِمونَ عِندَ شُروطِهم ٠٠٠.

١٤٤١٢ ـ عنه عَلِيٌّ : المُسلِمونَ عَلَىٰ شُروطِهِم.٩٠.

١٤٤١٣ ـ عنه ﷺ : المُسلِمونَ عِندَ شُروطِهم ما وافَقَ الحَقَّ مِن ذٰلكَ™.

الكاء عنه عَلَيْنُ ؛ المُسلِمونَ عِندَ شُروطِهم فها أُجِلُّ ٣٠.

١٤٤١٥ عنه ﷺ: المُسلِمونَ عَلَىٰ شُروطِهِم إلَّا شَرطاً حَرَّمَ حَلالاً أو أَحَلَّ حَراماً ١٠٠.

١٤٤١٦ عنه ﷺ : المُؤمِنونَ عِندَ شُروطِهم ٥٠٠.

الدُومِ القِيامَةِ، فَمَن وَصَلَهَ اللهُ : إِنَّ العُهودَ قَلائدُ فِي الأعناقِ إِلَىٰ يَومِ القِيامَةِ، فَمَن وَصَلَهَ اللهُ، ومَن نَقَضَها خَذَلَهُ اللهُ، ومَنِ استَخَفَّ بِها خاصَمَتهُ إِلَى الَّذِي أَكَّدَها وأُخَذَ خَلقَهُ بِجِفظِها ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١) البقرة : ١٧٧.

<sup>(</sup>٢) المائدة : ١.

<sup>(</sup>٣) الأنفال : ٧٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير العيّاشيّ : ١ / ٢٨٩ / ٥.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين : ٤ / ٢١٠ / ٧٧.

<sup>(</sup>٦-٩) كنز المثال: ١٠٩٤٨،١٠٩١٧، ١٠٩٤٨،١٠٩١٨

<sup>(</sup>۱۰) البحار : ۲/۱٦٥/۷۷.

<sup>(</sup>١١) غرر الحكم : ٣٦٥٠.

الوَفاءُ بِالعَهدِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَرَّوجلَّ لِأَحَدٍ فيهِنَّ رُخصَةً : . . . الوَفاءُ بِالعَهدِ لِلبَرَّ والفاجِرِ ''.

الالمامُ عليَّ الله مِن كِتابِهِ لِلأَشتَرِ لَمَا وَلاهُ مِصرَ .. وإن عَقَدتَ بَينَكَ وبَينَ عَدُوِّكَ عُقدةً، أو أُلبَستَهُ مِنكَ ذِمَّةً، فحُطْ عَهدَكَ بِالوَفاءِ، وَارعَ ذِمَّتَكَ بِالأَمانَةِ، وَاجعَلْ نَفسَكَ جُنَّةً دُونَ ما أُعطَيتَ؛ فإنَّهُ لَيسَ مِن فَرائضِ اللهِ شَيءُ النّاسُ أَشَدُّ عَلَيهِ اجتِاعاً مِمَعَ تَفَرُّقِ أُهوائهِم، وتَشَدُّتِ آرائهِم ـ مِن تَعظيم الوَفاءِ بِالمُهودِ.

وقَد لَزِمَ ذَٰلِكَ الْمُشرِكُونَ فيما بَينَهُم دونَ الْمُسلِمينَ لِما استَوبَلُوا مِن عَــواقِبِ الغَــدرِ، فَــلا تَغدِرَنَّ بِذِمَّتِكَ، ولا تَخِيسَنَّ بِعَهدِكَ، ولا تَختِلُنَّ عَدُوَّكَ<sup>٣</sup>.

١٤٤٢٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إذا نَقَضوا العَهدَ سَلَّطَ اللهُ عَلَيْهِم عَدُوَّهُم ٣٠.

١٤٤٢١ ـ الإمامُ الصَّادقُ ﷺ : إذا خُفِرَتِ الذُّمَّةُ نُصِرَ المُشرِكونَ عَلَى المُسلِمينَ ".

الكفكا ــرسولُ اللهِ ﷺ : ألا مَن ظَلَمَ مُعاهَداً ، أو انتَقَصَهُ ، أو كَلَّفَهُ فَوقَ طاقَتِهِ ، أو أَخَذَ مِنهُ شَيئاً بِغَيرِ طِيبِ نَفسٍ مِنهُ ، فَأَنا حَجيجُه يَومَ القِيامَةِ ٠٠٠.

الإمامُ الباقرُ اللهِ عنهِ عولهِ تعالىٰ: ﴿وَلا تَكُونُوا كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرْ لَهَا...﴾ .. : الّتي نَقَضَت غَرْ لَهَا امرَأَهُ مِن بَنِي تَيمِ بِنِ مُرَّةَ يُقالُ لَهَا: رابِطَةُ (ريطَةُ) بِنتُ كَعبِ بِنِ سَعدِ بِنِ تَيمٍ بِنِ كَعبِ بِنِ سَعدِ بِنِ تَيمٍ بِنِ كَعبِ بِنِ سَعدِ بِنِ تَيمٍ بِنِ كَعبِ بِنِ فَالِبٍ، كَانَت حَقاءَ تَغْزِلُ الشَّعَرَ، فإذا غَزَلَت نَقضَتهُ ثُمَّ عادَت فَغَزَلَتهُ، فقالَ كَعبِ بِنِ لُؤيَّ بِنِ غَالِبٍ، كَانَت حَقاءَ تَغْزِلُ الشَّعَرَ، فإذا غَزَلَت نَقضَتهُ ثُمَّ عادَت فَغَرَلَتهُ، فقالَ اللهُ : ﴿كَالَّتِي نَقَضَتْ غَرْلَهَا ...﴾ إنَّ اللهُ تَبارَكَ وتَعالىٰ أَمْرَ بِالوَفاءِ ونَهمىٰ عَن نَقضِ العَهدِ، فضَرَبَ لَهُم مَثَلًا ٢٠٠.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۲ / ۱۹۲ / ۱۵.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الكتاب ٥٣، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٠٦ / ١٠٦.

<sup>(</sup>٥) كنز العثال: ١٠٩٢٤.

<sup>(</sup>٦) تفسير عليّ بن إبراهيم : ١ / ٣٨٩.

## ٢٩٦٤ ـ العَهدُ والإيمانُ

١٤٤٢٤ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : لا دِينَ لِمَن لا عَهِدَ لَهُ٠٠٠.

12270 عنه ﷺ : حُسنُ العَهدِ مِنَ الإِيمانِ ٣٠.

١٤٤٢٦ ـ الإمامُ على على الله : إنَّ حُسنَ العَهدِ مِنَ الإيمانِ ٣٠.

١٤٤٢٧ ـ عنه ﷺ : لا تَتِقَنَّ بِعَهدِ مَن لا دِينَ لَهُ ٩٠٠.

١٤٤٢٨ عنه على : ما أيقَنَ بِاللهِ مَن لَم يَرْعَ عُهودَهُ وذِمَّتَهُ ١٠٠.

(انظر) الأمانة : باب ٢٠٢.

## ٢٩٦٥ ـ عَهدُ اللهِ سُبِحانَهُ

#### الكتاب

﴿ أَلَمْ أَعْهَدْ إِلَيْكُمْ يَا بَنِي آدَمَ أَنْ لا تَعْبُدُوا الشَّيْطَانَ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُّوٌّ مُبِينٌ ﴾ ٥٠.

﴿ وَلَقَدْ عَهِدْنا إِلَىٰ آدَمَ مِنْ قَبْلُ فَنَسِيَ وَلَمْ نَجِدْ لَهُ عَزْماً ﴾ ٣٠.

الإمامُ علي ﷺ في صِفَةِ النَّبِيِّ ﷺ : واعِياً لِوَحيِكَ، حافِظاً لِعَهدِكَ، ماضِياً عَلَىٰ نَفاذِ أمرِكَ ٣٠.

الرُّسالَةِ أَمانَتَهُم (أَيمانهم)، لَمَّا بَدَّلَ أَكْثَرُ خَلقِهِ عَهدَ اللهِ إلَيهِم، فَجَهِلُوا حَقَّهُ، واتَّخَذُوا الأندادَ مَعَهُ، والسِّياطينُ عَن مَعرِفَتِهِ، وَاقتَطَعَتُهُم عَن عِبادَتِهِ، فَبَعَثَ فيهِم رُسُلَهُ، وواتَـرَ إلَـيهِم وَاجتالَتُهُمُ الشَّياطينُ عَن مَعرِفَتِهِ، وَاقتَطَعَتُهُم عَن عِبادَتِهِ، فَبَعَثَ فيهِم رُسُلَهُ، وواتَـرَ إلَـيهِم

<sup>(</sup>١) نوادر الراوندي: ٥.

<sup>(</sup>٢) كنز العقال: ١٠٩٣٧.

<sup>(</sup>٣\_٥) غرر الحكم: ٢٣٧٩، ١٦٢٠، ٩٥٧٧.

<sup>(</sup>٦) يس: ٦٠,

<sup>(</sup>Y) طه: ۱۱۵.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة : الخطبة ٧٢.

<sup>(</sup>٩) يعني من ولد أدم 🕮.

أُنبِياءَهُ، لِيَستَأدوهُم مِيثاقَ فِطرَتِهِ ٣٠.

<sup>(</sup>١-١) نهج البلاغة : الخطبة ١ و ١٠٦.

# 445

# المُعاد (١)

البحار : ٦ / ٢٩٥ «أبواب المعاد».

البحار : ٧ / ١ باب ٣ «إثبات الحشر وكيفيته».

البحار: ٧ / ٥٤ باب ٤ «أسماء القيامة».

كنز العمّال: ١٤ / ١٩٠ ـ ٦٧٦ «كتاب القيامة».

نظر: عنوان ٥ «الآخرة». ٧٧ «الجنّة». ٨٤ «جهنّم». ١١١ «الحساب». ٢٧١ «الشفاعة (٢)».

۲۹۳ «الصراط»، ۲۷۱ «العمل (۳)»، ٤٩٩ «الموت»، ٤٤٠ «الميزان».

الإمامة (١): باب ١٤٢، المحبّة (٤): باب ٦٨٢، الحرام: باب ٨٠٥، الحسرة: باب ٨٥٧. الظلم: باب ٢٤٥٩.

### ٢٩٦٦ ـ المَعادُ

#### الكتاب

﴿وَمَا يُكَذِّبُ بِهِ إِلَّا كُلُّ مُغْتَدٍ أَثِيمٍ﴾ ١٠٠.

﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ وَمَا لَهُمْ بِذَٰلِكَ مِنْ عِلْمٍ إِن هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ﴾\*\*\*.

﴿وَقَالُوا إِنْ هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَنْعُوثِينَ \* وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ وُقِقُوا عَلَىٰ رَبِّهِمْ قَالَ أَلَيْسَ هَذَا بِالْحَقِّ قَالُوا بَلَىٰ وَرَبِّنَا قَالَ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنْتُمْ تَكْفُرُونَ ﴾ ٣.

١٤٤٣٧ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : المَعَادُ مِضَارُ العَمَلِ ، فَعُتَبِطُ عِا احتَقَبَ غَايْمٌ ، ومُبتَنس عِافاتَهُ نادِمُ ٥٠٠.

الدُّهورُ، وأَذِفَ النَّشورُ، وأَوكارِ الطُّيورِ، وأُوجِرَةِ السَّباعِ، ومَطَارِحِ المَهالِكِ، سِراعاً إلىٰ أُخرَجَهُم مِن ضَرائحِ المَهالِكِ، سِراعاً إلىٰ أُخرَجَهُم مِن ضَرائحِ المَهالِكِ، سِراعاً إلىٰ أَمرو، مُهطِعينَ إلىٰ مَعادِهِ ﴿ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ الل

18272 عنه على : حَتَىٰ إذا بَلَغَ الكِتابُ أَجَلَهُ، والأمرُ مَقاديرَهُ، وأُلحِقَ آخِرُ الخَلقِ بِأَوَّلِهِ، وجاءَ مِن أُمرِ اللهِ ما يُريدُهُ مِن تَجديدِ خَلقِهِ، أمادَ السَّماءَ وفَطَرَها، وأرَجَّ الأرضَ وأرجَفَها، وقَلَعَ جِبالهَا ونَسَفَها، ودَكَّ بَعضَها بَعضاً مِن هَيبَةِ جَلالَتِهِ، ومَحوفِ سَطوَتِهِ، وأخرَجَ مَن فيها فَجَدَّدَهُم بَعد إخلاقِهِم، وجَمَعَهم بَعدَ تَقَرُّقِهم ثُمَّ مَيَّزَهُم لِما يُريدُهُ مِن مَسأَلَتِهِم عَن خَلها الأعهالِ، وخَبايا الأفعالِ، وجَعَلَهُم فَريقَينِ: أنعَمَ عَلىٰ هؤلاءِ وَانتَقَمَ مِن هؤلاءِ<sup>١</sup>٠٠.

العَسْيَحَة اللهِ : فكأنَّكُم بِالسَّاعَةِ تَحَدوكُم حَدوَ الزاجِرِ بشَـوْلِهِ... وكأنَّ الصَّـيحَةَ وَد أَتَتكُم، والسَّاعَةَ قَد غَشِـيَتكُم، وبَـرَزتُم لِـفَصلِ القَـضاءِ، قَـد زاحَت عَـنكُمُ الأبـاطيلُ،

<sup>(</sup>١) المطفّقين : ١٢.

<sup>(</sup>٢) الجاثية: ٢٤.

<sup>(</sup>٣) الأنعام : ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٤) أعلام الدين : ٣٤١.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٢٤٩.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٩.

وَاضْمَحَلَّت عَنْكُمُ الْعِلَلُ٣٠.

١٤٤٣٦ عنه ﷺ : فإنَّ الغايَةَ أمامَكُم، وإنَّ وَراءَكُمُ الساعَةَ تَحدوكُم، تَحَفَّفُوا تَلحَقُوا؛ فإلَّما يُنتَظَرُ بِأُوَّلِكُم آخِرُكُم".

الحَدَّى اللهِ اللهِ عَلَيْهُ ؛ يا بَنِي عَبدِ المُطَّلِبِ، إِنَّ الرَّائدَ لا يَكذِبُ أَهلَهُ، وَالَّذي بَعَثَني بِالحَقِّ لَمُعَوْتُنَ كِما تَنامُونَ، وَلَتُبَعَثُنَّ كَما تَستَيقِظُونَ، وَمَا بَعدَ المَوتِ دارٌ إِلَّا جَنَّةٌ أَو نارٌ، وخَلقُ جَمـيعِ الْحَلقِ وَبَعْتِها، قالَ اللهُ تَعالىٰ: ﴿وَمَا خَلْقُكُم وَلاَ اللهُ تَعالَىٰ: ﴿وَمَا خَلْقُكُم وَلا اللهُ تَعَالَىٰ: ﴿وَمَا خَلْقُكُم وَلا بَعْثُكُم إِلّا كَنَفْسٍ واحِدَةٍ ﴾ ".

12279 ــ الإمامُ الباقرُ عَلِيُّ ــ في قولهِ تَعالَىٰ : ﴿ يَا وَيَلَنَا مَن بَعَثَنَا مِن مَرْقَدِنا ﴾ ــ : فإنَّ القَومَ كانوا في القُبورِ ، فلَمَّا قاموا حَسِبوا أُنَّهُم كانوا نِياماً ، قالوا : يا وَيُلَنا مَن بَعَثَنا مِن مَرْقَدِنا ؟ قالَ المَلائكَةُ : ﴿ هٰذَا ما وَعَدَ الرَّحْنُ وَصَدَقَ المُرسَلونَ ﴾ (٩٠٠ ــ

# ٢٩٦٧ \_أسماءُ القيامةِ

### الكتاب

﴿لا أُقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيامَةِ﴾<sup>٠٠</sup>.

﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَإِنَّ السَّاعَةَ لَآتِيَةً فَاصْفَحِ الصَّفْخِ الصَافِقِ الصَافْخِ الصَافْخِ الصَّفْخِ الصَافِقِ السَّاعِدُ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَافْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَافْخِ الصَافِقِ السَّاعِدُ السَّاعِدُ السَّاعِدُ السَّاعِدُ السَّاعِدُ السَّاعِدُ السَّاعِيدُ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَّفْخِ الصَافِقِ السَّاعِدُ السَّ

<sup>(</sup>١ ـ ٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٧ و ٢١.

<sup>(</sup>٥-١٥) البحار: ١٣/٤٢/٧ و ص ٢١/٤٧ و ص١٣/١٠٣.

<sup>(</sup>٦) القيامة : ١.

<sup>(</sup>٧) الججر: ٨٥.

﴿إِنَّ فِي ذَٰلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَـذَابَ الْآخِـرَةِ ذَٰلِكَ يَـوْمُ مَـجْمُوعٌ لَـهُ النَّـاسُ وَذَٰلِكَ يَـوْمُ مَشْهُودٌ﴾ ''.

﴿يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَٰلِكَ يَوْمُ التَّعَابُنِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلْ صَالِحاً يُكَفَّرُ عَنْهُ سَيِّنَاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِها الْأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها أَبَداً ذَٰلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾٣.

﴿وَالْيَوْمِ الْمَوْعُودِ \* وَشَاهِدٍ وَمَشْهُودٍ﴾ ٣٠.

﴿رَفِيعُ الدَّرَجاتِ ذُو الْعَرْشِ يُلْقِي الرُّوحَ مِنْ أَمْرِهِ عَلَىٰ مَنْ يَشَاءُ مِـنْ عِـبادِهِ لِـيُنْذِرَ يَــوْمَ تَّلاقِ﴾ '''.

﴿وَيَا قَوْمٍ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ يَوْمَ التَّنَادِ﴾ ١٠٠.

﴿ يَا دَاوُدُ إِنَّا جَعَلْنَاكَ خَلِيفَةً في الأَرْضِ فَاحْكُمْ بَيْنَ النَّاسِ بِالْحَقِّ وَلا تَتَّبِعِ الْهَوَىٰ فَيُضِلَّكَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ إِنَّ الَّذِينَ يَضِلُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ بِما نَسُوا يَوْمَ الحِسابِ

الخلق اللهِ عَلَيْهُ .. لَمَا سُمُلَ عَن وَجهِ تَسمِيَةِ القِيامَةِ..؛ لِأَنَّ فيها قِيامَ الخَلقِ لِلحِسابِ™.

الدَّدَمَ أَنَّ مِن وَراءِ هَذَا أَعظَمَ وَاعِظِهِ ـ: اِعلَمْ يَابِنَ آدَمَ أَنَّ مِن وَراءِ هَذَا أَعظَمَ وأفظَعَ وأُوجَعَ لِلقُلوبِ يَومَ القِيامَةِ، ذَلكَ يَومُ مَجموعٌ لَهُ النَّاسُ وذَلكَ يَومُ مَشهودٌ، يَجمَعُ اللهُ فيهِ الأُوَّلِينَ والآخِرِينَ (٨٠.

(انظر) البحار : ٧ / ٤ ه باب ٤ ، المحجّة البيضاء : ٨ / ٣٢٩.

<sup>(</sup>۱) هود : ۱۰۳.

<sup>(</sup>۲) التغابن: ٩.

<sup>(</sup>٣) اليروج: ٣.٣.

<sup>(</sup>٤ ــ ٥) غافر : ٢٢.١٥.

<sup>(</sup>٦) ص: ٢٦.

<sup>(</sup>۷) نور الثقلين : ١ / ٩٥ / ۲۷٠.

<sup>(</sup>٨) الكاني: ٢٩/٧٣/٨.

# ٢٩٦٨ ـ الدَّليلُ الأوّلُ لِإثباتِ المَعادِ

#### الكتاب

﴿ أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُمْ عَبَتَأً وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لا تُرْجَعُونَ ﴾ ٣٠.

﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا بَاطِلاً ذَٰلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّادِ \* أَمْ نَجْعَلُ النَّادِ \* أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ النَّادِ \* أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْمُفْسِدينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْمُفْسِدينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْمُفْسِدينَ فِي الْأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَّارِ ﴾ ٣٠.

﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَخُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمْ كَالَّذِينَ آمَـنُوا وَعَـمِلُوا الصَّـالِحاتِ سَـواءً مَخْياهُمْ وَمَمَاتُهُمْ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ \* وَخَلَقَ اللهُ السَّماواتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ وَلِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ﴾ ٣٠.

#### التفسيره

قوله تعالىٰ: ﴿أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَاكُم عَبَتاً إِلَىٰ قوله ـ رَبُّ القرشِ الكَريمِ ﴾: بعدما بين ما سيستقبلهم من أحوال الموت، ثمّ اللّبث في البرزخ، ثمّ البعث بما فيه من الحساب والجزاء، وبخهم على حسبانهم أنّهم لا يُبعَثون؛ فإنّ فيه جرأة على الله بنسبة العبث إليه، ثمّ أشار إلى برهان العبث.

فقوله : ﴿أَفَحَسِبْتُمْ...﴾ إلخ معناه : فإذا كان الأمر على ما أخبرناكم \_مِن تحسّركم عند معاينة الموت ثمّ اللبث في القبور ثمّ البعث فالحساب والجزاء \_فهل تظنّون أنمًا خلقناكم عبثاً : تحيون وتموتون من غير غاية باقية في خلقكم وأنّكم إلينا لا ترجعون؟

وقوله: ﴿فَتَعَالَى اللهُ الْمَلِكُ الْحَقُّ \* لا إِلٰهَ إِلّا هُوَ رَبُّ الْعَرشِ الْكَريمِ ﴾ إشارة إلى برهان يُثبت البعث، ويدفع قولهم بالنني في صورة التنزيه؛ فإنّه تعالى وصف نفسه في كلمة التنزيه

<sup>(</sup>١) المؤمنون : ١١٥.

<sup>(</sup>۲) ص: ۲۸،۲۷.

<sup>(</sup>٣) الجاثية : ٢٢،٢١.

بالأوصاف الأربعة : أنّه ملك، وأنّه حقّ، وأنّه لاإله إلّا هو، وأنّه ربّ العرش الكريم. فله أن يحكم بما شاء من بدءٍ وعَودٍ وحياةٍ وموت ورزق، نافذاً حكمه ماضياً أمره لملكه، وما يصدر عنه من حكم فإنّه لا يكون إلّا حقّاً، فإنّه حقّ ولا يصدر عن الحقّ بما هو حقّ إلّا حقّ دون أن يكون عبثاً باطلاً.

ثمّ لمّا أمكن أن يتصوّر أنّ معه مصدر حكم آخر يحكم بما يبطل به حكمه وصفه بأنّـه لا إله \_أي لا معبود \_ إلّا هو، والإله معبود لربوبيّته، فإذن لا إله غـيره فـهو ربّ العـرش الكريم \_ عرش العالم \_ الذي هو مجتمع أزمّة الأمور، ومنه يصدر الأحكام والأوامر الجارية فيه.

فتلخّص: أنّه هو الذي يصدر عنه كلّ حكم، ويوجد منه كلّ شيء، ولا يحكم إلّا بحقّ، ولا يحكم إلّا بحقّ، ولا يفعل إلّا حقّاً، فللأشياء رجوع إليه وبقاء به وإلّا لكانت عبثاً باطلة ولا عبث في الخلق ولا باطل في الصنع.

والدليل على اتصافه بالأوصاف الأربعة كونه تعالى هو الله الموجود لذاته الموجد لغيره ١٠٠٠. قوله تعالى : ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُما بِاطِلاً... ﴿ إِلَىٰ آخر الآية : لمَّا انتهى الكلام إلى ذكر يوم الحساب عطف عنان البيان عليه فاحتج عليه بحجّتين : إحداهما ما ساقه في هذه الآية بقوله : ﴿وَمَا خَلَقْنَا السَّمَاءَ... ﴾ إلخ وهو احتجاج من طريق الغايات ؛ إذ لو لم يكن خلق السماء والأرض وما بينهما \_ وهي أمور مخلوقة مؤجّلة توجد وتفنى \_ مؤدّياً إلى غاية ثابتة باقية غير مؤجّلة كان باطلاً ، والباطل بمعنى ما لا غاية له ممتنع التحقّق في الأعيان . على أنه مستحيل من الحكيم ، ولا ريب في حكمته تعالى .

وربّبًا أُطلق الباطل وأريد به اللعب، ولو كان المراد ذلك كانت الآية في معنىٰ قوله : ﴿وَمَا خَلَقْنا السَّماواتِ وَالأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا لاعِبِينَ ۞ مَا خَلَقْناهُمَا إِلَّا بِالحَقّ﴾٣.

وقيل: الآية عطف على ما قبلها بحسب المعنى، كأنَّه قيل: ولا تتَّبع الهوى لأنَّه يكون

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٥ / ٧٢ ـ ٧٣.

<sup>(</sup>٢) الدخان : ٢٨. ٢٩.

سبباً لضلالك، ولأنّه تعالىٰ لم يخلق العالمَ لأجل اتّباع الهوىٰ وهوالباطل، بل خلقه للتوحيد ومتابعة الشرع.

وفيه: أنّ الآية التالية: ﴿ أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ كَالْمُسِدِينَ في الأرض... ﴾ إلخ لا تلاثم هذا المعنى.

وقوله تعالىٰ: ﴿ ذَٰلِكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾ أي: خــلق العــالم باطلاً لا غاية له، وانتفاء يوم الحساب الذي يظهر فيه ما ينتجه حساب الأمور، ظنّ الذين كفروا بالمعاد، فويل لهم من عذاب النار.

قوله تعالىٰ: ﴿أَمْ نَجْعَلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحِاتِ كَالْمُقْسِدِينَ فِي الأَرْضِ أَمْ نَجْعَلُ الْمُتَّقِينَ كَالْفُجَارِ ﴾ هذه هي الحجّة الثانية على المعاد، وتقريرها: أنّ للإنسان كسائر الأنواع كمالاً بالضرورة، وكمال الإنسان هو خروجه في جانبي العلم والعمل من القوّة إلى الفعل بأن يعتقد الاعتقادات الحقّة ويعمل الأعمال الصالحة اللتين يهديه إليهما فطرته الصحيحة، وهما الإيمان بالحقّ والعمل الصالح اللذين بهما يصلح المجتمع الإنسانيّ الذي في الأرض.

فالذين آمنوا وعملوا الصالحات \_وهم المتقون\_ هم الكاملون من الإنسان، والمفسدون في الأرض بفساد اعتقادهم وعملهم \_وهم الفجّار \_ هم الناقصون الخاسرون في إنسانيّتهم حقيقة، ومقتضىٰ هذا الكمال والنقص أن يكون بإزاء الكمال حياة سعيدة وعيش طيّب، وبإزاء خلافه خلاف ذلك.

ومن المعلوم أنّ هذه الحياة الدنيا التي يشتركان فيها هي تحت سيطرة الأسباب والعوامل المادّيّة، ونسبتها إلى الكامل والناقص والمؤمن والكافر على السواء، فمن أجاد العمل ووافقته الأسباب المادّيّة فاز بطيب العيش، ومن كان على خلاف ذلك لزمه الشقاء وضنك المعيشة.

فلو كانت الحياة مقصورة على هذه الحياة الدنيويّة التي نسبتها إلى الفريقَين على السواء، ولم تكن هناك حياة تختصّ بكلّ منهما وتناسب حاله، كان ذلك منافياً للعناية الإلهيّة بإيصال كلّ ذي حقّ حقّه وإعطاء المقتضيات ما تقتضيه.

وإن شئت فقل: تسوية بين الفريقين وإلغاء ما يقتضيه صلاح هذا وفساد ذلك خلاف عدله تعالىٰ.

والآية كها ترى ـ لا تنني استواء حال المؤمن والكافر، وإغّا قرّرت المقابلة بين من آمن وعمل صالحاً وبين من لم يكن كذلك سواء كان غير مؤمن أو مؤمناً غير صالح؛ ولذا أتت بالمقابلة ثانياً بين المتّقين والفجّار '''.

# ٢٩٦٩ ـ الدَّليلُ الثَّاني لِإِثْباتِ المَعادِ

#### الكتاب

﴿ يِهَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِنَ الْبَعْثِ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُمْ مِنْ تُرابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ... ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ \* وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةً لا رَيْبَ فِيها﴾ ٣٠.

﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُخْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلْ يُخْيِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ﴾ ٣٠.

﴿ أَيَحْسَبُ الْإِنْسَانُ أَنْ يُتْرَكَ سُدى \* أَلَمْ يَكُ نُطْفَةً مِنْ مَنِيٍّ يُمْنَىٰ \* ثُمَّ كَانَ عَـلَقَةً فَـخَلَقَ فَسَوَّىٰ \* فَجَعَلَ مِنْهُ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأَنْثَىٰ \* أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَىٰ ﴾ ".

﴿ فَلْيَنْظُرِ الْإِنْسَانُ مِمَّ خُلِقَ \* خُلِقَ مِنْ مَاءٍ دَافِقٍ \* يَخْرُجُ مِنْ بَيْنِ الصَّلْبِ وَالتَّرائِبِ \* إِنَّـهُ عَلَىٰ رَجْعِهِ لَقَادِرٌ ﴾ ( ).

﴿قُلْ أَمَرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِنْدَكُلِّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدَّيــنَ كَــمـا بَدَأَكُمْ تَعُودُونَ﴾ ٩٠.

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٧ / ١٩٦ و ١٩٧.

<sup>(</sup>٢) الحجّ: ٥٧٠.

<sup>(</sup>۳) پس : ۷۹ ،۷۸.

<sup>(</sup>٤) القيامة : ٣٦ ـ ٠٤.

<sup>(</sup>ە)الطارق: ە ـ ۸.

<sup>(</sup>٦) الأعراف: ٢٩.

﴿وَيَقُولُ الْإِنْسَانُ ءَإِذَا مَا مِتُّ لَسَوْفَ أُخْرَجُ حَيًّا ۞ أَوَلَا يَذْكُرُ الْإِنْسَانُ أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ يَكُ شَيْتًا﴾ ١٠٠.

الإمامُ الصّادقُ على : جاءَ أَبِيُّ بنُ خَلَفٍ فَأَخَذَ عَظماً بالِياً مِن حائطٍ فَفَتَّهُ، ثُمَّ قالَ : يا محمَّدُ، إذا كُنّا عِظاماً ورُفاتاً أننّا لَمبعوثونَ؟ فأنزَلَ اللهُ : ﴿مَن يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَميمٌ \* قُلْ يُحْيِيها الّذي أَنْشَأُها أَوَّلَ مَرَّةٍ وهُوَ بكُلِّ خَلقٍ عَليمٌ ٣٠٠.

#### التفسير:

قوله تعالىٰ : ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وأَنَّهُ يُحْيِي المَوتِىٰ وأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ «ذلك» : إشارة إلىٰ ما ذكر في الآية السابقة من خلق الإنسان والنبات وتدبير أمرهما حدوثاً وبقاءً، خلقاً وتدبيراً واقعيّين لا ريب فيهما.

والذي يعطيه السياق: أنّ المراد بالحقّ نفس الحقّ؛ أعني أنّه ليس وصفاً قاعًا مقام موصوف محذوف هو الخبر، فهو تعالىٰ نفس الحنقّ الذي يحقّق كلّ شيءٍ حقّ، ويجري في الأشياء النظام الحقّ، فكونه تعالىٰ حقّاً يتحقّق به كلّ شيء حقّ هو السبب لهذه الموجودات الحقّة والنظامات الحقّة الجارية فيها، وهي جميعاً تكشف عن كونه تعالىٰ هو الحقّ.

وقوله: ﴿وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوَىٰ﴾ معطوف على ما قبله؛ أي المذكور في الآيـة السـابقة مـن صيرورة التراب الميّت بالانتقال من حال إلى حال إنساناً حيّاً، وكذا صيرورة الأرض الميّتة بنزول الماء نباتاً حيّاً، واستمرار هذا الأمر بسبب أنّ الله يحيى الموتى ويستمرّ منه ذلك.

وقوله: ﴿وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيءٍ قَديرٌ ﴾ معطوف على سابقه كسابقه، والمراد أنّ ما ذكرناه بسبب أنّ الله على كلّ شيء قدير؛ وذلك أنّ إيجاد الإنسان والنبات وتدبير أمرهما في الحدوث والبقاء مرتبط بما في الكون من وجود أو نظام جارٍ في الوجود، وكما أنّ إيجادهما وتدبير

<sup>(</sup>۱) مريم : ٦٦، ٧٧.

<sup>(</sup>٢) البحار : ١٨/٤٢/٧.

أمرهما لا يتم ّ إلّا مع القدرة عليهما كذلك القدرة عليهما لا تتمّ إلّا مع القدرة على كـلّ شيء، فخلقهما وتدبير أمرهما بسبب عموم القدرة. وإن شئت فقل: ذلك يكشف عن عموم القدرة.

قوله تعالىٰ : ﴿وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةً لا رَبْبَ فيها وَأَنَّ اللهَ يَبْغَثُ مَن في القُبورِ﴾ الجـملتان معطوفتان علىٰ «أَنّ» في قوله : ﴿ذٰلِكَ بِأَنَّ اللهَ﴾.

وأمّا الوجه في اختصاص هذه النتائج الخمس المذكورة في الآيتين بالذكر، مع أنّ بيان السابقة ينتج نتائج أخرى مهمّة في أبواب التوحيد كربوبيّته تعالى ونفي شركاء العبادة وكونه تعالى عليماً ومنعماً وجواداً وغير ذلك. فالذي يعطيه السياق \_ والمقام مقام إثبات البعث، وعرض هذه الآيات على سائر الآيات المنبتة للبعث \_ أنّ الآية تؤمّ إثبات البعث من طريق إثبات كونه تعالى حقاً على الإطلاق؛ فإنّ الحقّ المحض لا يصدر عنه إلّا الفعل الحقّ دون الباطل، ولو لم يكن هناك نشأة أخرى يعيش فيها الإنسان بماله من سعادة أو شقاء، واقتصر في الخلقة على الإيجاد ثمّ الإيجاد ألى المناة الدنيا تنقطع بالموت، فبعدها حياة أخرى باقية لامحالة.

فالآية \_ أعني قوله : ﴿ فَإِنَّا خَلَقْنَاكُم مِن تُرابٍ \_ إلىٰ قوله \_ ذٰلكَ بأنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُ ﴾ \_ في مجرئ قوله : ﴿ وَما خَلَقْنَاهُما إلَّا بِالْحَقّ ﴾ " وقوله : ﴿ وَما خَلَقْنَاهُما إلَّا بِالْحَقّ ﴾ " وقوله : ﴿ وَما خَلَقْنَا السَّهَا وَالأَرْضَ وَما بَيْنَهُما باطِلاً ذٰلكَ ظُنَّ الَّذينَ كَفَروا ﴾ " وغيرهما من الآيات المتعرّضة لإثبات المعاد، وإنّا الفرق أنّها تثبته من طريق حقيّة فعله تعالىٰ، والآية المبحوث عنها تثبته من طريق حقيّة فعله .

ثمّ لماً كان من الممكن أن يتوهم استحالة إحياء الموتى \_ فلا ينفع البرهان حينئذ \_ دفعه بقوله : ﴿وَأَنَّهُ يُحِيي المَوتَىٰ﴾، فإحياؤه تعالى الموتىٰ \_ بجعل التراب الميّت إنساناً حيّاً وجعل الأرض الميّتة نباتاً حيّاً \_ واقع مستمرّ مشهود، فلا ريب في إمكانه، وهذه الجملة أيسضاً في

<sup>(</sup>١) الدخان : ٣٨، ٣٩.

<sup>(</sup>٢) ص: ٢٧.

مجرىٰ قوله تعالى: ﴿قَالَ مَن يُحْمِي العِظامَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلْ يُحْمِيها الّذي أَنْشَأَها أَوَّلَ مَرَّةٍ﴾ وسائر الآيات المثبتة لإمكان البعث والإحياء ثانياً من طريق ثبوت مثله أوّلاً.

ثمّ لمّا أمكن أن يتوهّم أنّ جواز الإحياء الثاني لا يستلزم الوقوع بتعلّق القدرة بـه ـ استبعاداً له واستصعاباً ـ دفعه بقوله : ﴿وَأَنَّهُ عَلَىٰ كُلَّ شَيءٍ قَديرُ ﴾ ؛ فإنّ القدرة لمّا كانت غير متناهية كانت نسبتها إلى الإحياء الأوّل والثاني، وما كان سهلاً في نفسه أو صعباً علىٰ حدّ سواء، فلا يخالطها عجز ولا يطرأ عليها عيّ وتعب.

وهذه الجملة أيضاً في مجرى قوله تعالى: ﴿أَفَعَيينا بِالْحَلْقِ الأُوَّلِ﴾ ﴿ وقوله: ﴿إِنَّ الَّذِي أَخْيَاهَا لَمُحْيِي المَوتَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَديرٌ﴾ ﴿ وسائر الآيات المثبتة للبعث بـ عموم القـدرة وعدم تناهيها.

فهذه \_ أعني ما في قبوله تبعالىٰ: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّ اللهُ...﴾ إلىٰ آخر الآية \_ نبتائج شلاث مستخرجة من الآية السابقة عليها، مسوقة جميعاً لغرض واحد وهو ذكر ما يثبت به البعث، وهو الذي تتضمّنه الآية الأخيرة ﴿ وأنَّ السّاعَةَ آتِيَةً لا رَيْبَ فيها وَأنَّ اللهَ يَبْغَثُ مَن في القُبورِ﴾ ".

## ٢٩٧٠ ــ الدَّليلُ الثَّالِثُ لِإِثْبَاتِ المَعادِ

#### الكتاب

﴿قُلْ سِيرُوا فِي الْأَرْضِ فَانْظُرُواكَيْفَ بَدَأَ الْخَلْقَ ثُمَّ اللهُ يُنْشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (\*\*.

﴿ أَفَعَيِينَا بِالْخَلِّقِ الْأُوَّلِ بَلْ هُمْ فِي لَبْسٍ مِنْ خَلْقٍ جَدِيدٍ ﴾ ١٠٠.

<sup>(</sup>۱) پس: ۷۹،۷۸.

<sup>(</sup>۲) ق: ۱۵:

<sup>(</sup>٣) فصّلت : ٣٩.

<sup>(</sup>٤) تفسير الميزان: ١٤ / ٣٤٧\_٣٤٧.

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: ٢٠.

<sup>(</sup>٦) ق: ٥١.

﴿وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ وَلَهُ الْمَثَلُ الْأَعْلَىٰ فِي السَّماواتِ وَالْأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ﴾".

الأولىٰ الله الم الله العابدين على العَجَبُ كُلُّ العَجَبِ لِمَن أَنكَرَ النَّشَأَةَ الأُخرىٰ وهُوَ يَرَى الأُولىٰ ...

المُعلَا الإمامُ على الله على الله على الله على الله على الله الله على الله الموتِ هُوَ مالِكُ المُعتاةِ، وأنَّ الحُناقِ، وأنَّ المُعنى هُوَ المُعيدُ ".

#### التفسيره

قال العلّامة الطباطبائي في تفسير الميزان في تفسير قوله تعالىٰ: ﴿وهُوَ أَهْوَنُ عَلَيهِ﴾... والذي ينبغي أن يقال: إنّ الجسملة أعني قوله: ﴿وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيهِ﴾ معلّل بقوله بعدَه: ﴿ولَهُ الْمُثِلُ الأَعْلَىٰ فِي السَّمَاواتِ وَالأرضِ وَهُوَ العَزيزُ الحَكيمُ﴾ فهو الحجّة المثبتة لقوله: ﴿وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيهِ﴾.

والمستفاد من قوله : ﴿وَلَهُ المَثَلُ الأَعْلَىٰ...﴾ إلخ أنّ كلّ وصف كهاليّ يمثّل به شيء في السهاوات والأرض كالحياة والقدرة والعلم والملك والجود والكرم والعظمة والكبرياء وغيرها فللله سبحانه أعلىٰ ذلك الوصف وأرفعها من مرتبة تلك الموجودات المحدودة، كها قال : ﴿وَشِهِ الأسهاءُ الحُسنىٰ﴾ ".

وذلك أنّ كلّ وصف من أوصاف الكمال اتّصف به شيء ممّا في السهاوات والأرض فله في حدّ نفسه ما يقابله؛ فإنّه ممّا أفاضه الله عليه وهو في نفسه خالٍ عنه، فالحيّ منها ميّت في ذاته، والقادر منها عاجز في ذاته؛ ولذلك كان الوصف فيها محدوداً مقيّداً بشيء دون شيء وحال

<sup>(</sup>١) الروم : ٢٧.

<sup>(</sup>٢) البحار : ١٤/٤٢/٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: ١٨٠.

دون حال... وهكذا، فالعلم فيها مثلاً ليس مطلقاً غير محدود بل محدود مخلوط بالجهل بما وراءه، وكذلك الحياة والقدرة والملك والعظمة وغيرها.

والله سبحانه هو المفيضُ لهذه الصفات من فضله، والذي له من معنىٰ هذه الصفات مطلق غير محدود وصرف غير مخلوط، فلا جهل في مقابل علمه، ولا ممات يقابل حياته... وهكذا، فله سبحانه من كلّ صفة يتّصف به الموجودات السهاويّة والأرضيّة \_وهي صفات غير ممحّضة ولا مطلقة \_ما هو أعلاها؛ أي مطلقها ومحضها. فكلّ صفة توجد فيه تعالىٰ وفي غيره من المخلوقات فالذي فيه أعلاها وأفضلها، والذي في غيره مفضول بالنسبة إلى ما عنده.

ولمًا كانت الإعادة متصفة بالهون إذا قيس إلى الإنشاء فيا عند الخلق فهو عنده تعالى أهون؛ أي هون محض غير مخلوط بصعوبة ومشقة، بخلاف ما عندنا معاشر الخلق، ولا يلزم منه أن يكون في الإنشاء صعوبة ومشقة عليه تعالى؛ لأنّ المشقة والصعوبة في الفعل تتبع قدرة الفاعل بالتعاكس، فكلّما قلّت القدرة كثرت المشقة، وكلّما كثرت قلّت؛ حتى إذا كانت القدرة غير متناهية انعدمت المشقة من رأس، وقدرته تعالى غير متناهية فلا يشقى عليه فعل أصلاً، وهو المستفاد من قوله: ﴿إنَّ الله عَلَىٰ كُلّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ فإنّ القدرة إذا جاز تعلقها بكلّ شيء وهو المستفاد من قوله: ﴿إنَّ الله عَلىٰ كُلّ شَيْءٍ قَديرٌ ﴾ فإنّ القدرة إذا جاز تعلقها بكلّ شيء لم تكن إلّا غير متناهية، فافهم ذلك".

## ٢٩٧١ ـ الدَّليلُ الرّابعُ لِإثباتِ المَعادِ

## الكتاب

﴿ فَانْظُرْ إِلَىٰ آثارِ رَحْمَةِ اللهِ كَيْفَ يُحْيِي الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ ذَٰلِكَ لَمُحْيِي الْمَوْتَىٰ وَهُوَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ٣٠.

﴿وَاللَّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّياحَ فَتُثِيرُ سَحاباً فَسُفْناهُ إِلَىٰ بَلَدٍ مَيَّتٍ فَأَخْيَيْنا بِهِ الأرْضَ بَعْدَ مَـوْتِها

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٦ / ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) الروم: ٥٠.

كَذْلِكَ النُّشُورُ﴾™.

﴿ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجْنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ كَذْلِكَ نُخْرِجُ الْمَوْتَىٰ لَعَلَّكُمْ تَذَكَّرُونَ ﴾ ١٠٠.

#### التفسيره

قال العلامة الطباطبائي في تفسير الآية الأولى: والمراد بقوله: ﴿إِنَّ ذَٰلِكَ لَحَيٰي المَوَىٰ الله الدلالة على المهائلة بين إحياء الأرض الميتة وإحياء الموتى؛ إذ في كلِّ منها موت ـ هو سقوط آثار الحياة من شيء محفوظ ـ وحياة هي تجدّد تلك الآثار بعد سقوطها، وقد تحقّق الإحياء في الأرض والنبات، وحياة الإنسان وغيره من ذوي الحياة مثلها، وحكم الأمثال فيا يجوز وفيا لا يجوز واحد، فإذا جاز الإحياء في بعض هذه الأمثال ـ وهو الأرض والنبات ـ فليجز في البعض الآخر ".

وقال \_ في قوله تعالى : ﴿فَأَحبَينا بِهِ الأرضَ بَعدَ مَوتِها﴾ \_ : وأنبتنا فيها نباتاً بعد ما لم تكن، ونسبة الإحياء إلى الأرض وإن كانت مجازيّة لكن نسبته إلى النبات حقيقيّة، وأعمال النبات من التغذية والغوّ وتوليد الميثل وما يتعلّق بذلك أعمال حيويّة تنبعث من أصل الحياة.

ولذلك شبّه البعث وإحياء الأموات بعد موتهم بإحياء الأرض بعد موتها؛ أي إنبات النبات بعد توقّفه عن العمل وركوده في الشتاء، فقال : ﴿كَذْلِكَ النَّشُورُ﴾، أي البعث، فالنشور بسط الأموات يوم القيامة بعد إحيائهم وإخراجهم من القبور".

## ٢٩٧٢ ــ الدَّليلُ الخامِسُ لِإثباتِ المَعادِ

## الكتاب

﴿ أُولَمْ يَرُوا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَغْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُسخيِيَ

<sup>(</sup>١) فاطر : ٩.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: ٥٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان: ٢٠٢/ ٢٠٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير الميزان: ١٧ / ٢١.

الْمَوْتَىٰ بَلَىٰ إِنَّهُ عَلَىٰ كُلٌّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ١٠٠.

﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالْأَرْضَ قَادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَـهُمْ أَجَلاً لا رَيْبَ فِيهِ فَأَبَى الظَّالِمُونَ إِلَّا كُفُوراً ﴾ ".

(انظر) یس: ۸۱.

#### التفسيره

قوله تعالىٰ: ﴿أُولَمُ يَرُوا أَنَّ اللهُ الّـذي خَسلَقَ السّماواتِ وَالأَرْضَ قَسادِرٌ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثلَهُمْ...﴾ إلىٰ آخر الآية، احتجاج منه تعالىٰ على البعث بعد الموت، فقد كان قولهم: ﴿ عَإِذَا كُنّا عِظاماً وَرُفاتاً عَإِنّا لَمَبعوثونَ خَلْقاً جَديداً ﴾ استبعاداً مبنيّاً علىٰ إحالة أن يعود هذا البدن الدنيويّ بعد تلاشيه وصيرورته عظاماً ورُفاتاً إلىٰ ما كان عليه بخلق جديد، فاحتجّ عليهم بأنّ خلق البدن أوّلاً يثبت القدرة عليه وعلىٰ مثله الذي هو الخلق الجديد للبعث، فحكم الأمثال واحد.

فالمُاثلة إمّا هي من جهة مقايسة البدن الجديد من البدن الأوّل مع قطع النظر عن النفس التي هي الحافظة لوحدة الإنسان وشخصيته، ولا ينافي ذلك كون الإنسان الأخرويّ عين الإنسان الدنيويّ لا مثله؛ لأنّ مِلاك الوحدة والشخصيّة هي النفس الإنسانيّة، وهي محفوظة عند الله سبحانه غير باطلة ولا معدومة، وإذا تعلّقت بالبدن المخلوق جديداً كان هو الإنسان الدنيويّ، كما أنّ الإنسان في الدنيا واحد شخصيّ باقٍ على وحدته الشخصيّة مع تغيّر البدن بجميع أجزائه حيناً بعد حين.

والدليل علىٰ أنّ النفس التي هي حقيقة الإنسان محفوظة عند الله مع تفرّق أجزاء البدن وفساد صورته قوله تعالىٰ: ﴿وَقَالُوا ءَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ ءَإِنَّا لَنِي خَلْقٍ جَديدٍ بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ

<sup>(</sup>١) الأحقاف: ٣٣.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٩٩.

رَبِّهِم كَافِرُونَ \* قُلْ يَتَوَفّاكُمْ مَلَكُ المَوتِ الَّذي وُكِّلَ بِكُمْ ﴿ ﴿ حَيْثُ اسْتَشْكُلُوا فِي المعاد بأَنّه تَجْدَيد للخلق بعد فناء الإنسان بتفرّق أجزاء بدنه، فأجيب عنه بأنّ ملك الموت يتوفّى الإنسان ويأخذه تامّاً كاملاً فلا يضلّ ولا يتلاشى، وإنّا الضالّ بدنه ولا ضير في ذلك؛ فإنّ الله يجدّده.

والدليل على أنّ الإنسان المبعوث هو عين الإنسان الدنيويّ لا مثله: جميع آيات القيامة الدالّة على رجوع الإنسان إليه تعالى وبعثه وسؤاله وحسابه ومجازاته بما عمل.

فهذا كلّه يشهد على أنّ المراد بالمهائلة ما ذكرناه، وإنّما تعرّض لأمر البدن حتى ينجرً إلى ذِكر المهائلة محاذاةً لمتن ما استشكلوا به من قولهم: ﴿ وَإِذَا كُنّا عِظَاماً وَرُفَاتاً عَإِنّا لَمَبْعوثونَ خَلْقاً جَديداً ﴾ فلم يُضمّنوا قولهم إلّا شؤون البدن لا النفس المتوفّاة منه، وإذا قطع النظر عن النفس كان البدن مماثلاً للبدن، وإن كان مع اعتبارها عيناً.

وذكر بعضهم: أنّ المراد بمثلهم نفسهم، فهو من قبيل قولهم: مثلك لا يفعل هذا؛ أي أنت لا تفعله. وللمناقشة إليه سبيل.

والظاهر أنّ العناية في هذا التركيب أنّ مثلك \_لاشتاله علىٰ مثل ما فيك من الصفة ـ لا يفعل هذا، فأنت لا تفعله لمكان صفتك، ففيه نني الفعل بنني سببه علىٰ سبيل الكناية، وهو آكد من قولنا : أنت لا تفعله ٣٠.

قوله تعالىٰ: ﴿أُولَيسَ الَّذِي خَلَقَ السَّماواتِ وَالْأَرْضَ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يَخْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَىٰ وَهُوَ الْخُلِلَةُ الْغَلَيمُ الاستفهام للإنكار، والآية بيان للحجّة السابقة المذكورة في قوله :﴿قُلْ يُحْيِيها الَّذِي أَنْشَأُهَا أُوّلَ مَرَّةٍ ... ﴾ إلخ، ببيان أقرب إلى الذهن؛ وذلك بتبديل إنشائهم أوّل مرّة من خلق الساوات والأرض الذي هو أكبر من خلق الإنسان، كما قالَ تعالىٰ: ﴿ لَخَلْقُ السَّماواتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ مِنْ خَلْقِ النَّاسِ ﴾ ٣٠.

فالآية في معنىٰ قولنا : وكيف يمكن أن يقال : إنَّ الله ــالذي خلق عوالم السهاوات والأرض

<sup>(</sup>١) السجدة : ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان : ١٣ / ٢٠٩، ٢١٠.

<sup>(</sup>٣) غافر : ٥٧.

بما فيها من سعة الخلقة البديعة، وعجيب النظام العامّ المتضمّن لما لا يُحصىٰ من الأنظمة الجزئيّة المدهشة للعقول المحيّرة للألباب، والعالم الإنسانيّ جزء يسير منها ـ لا يقدر أن يخلق مثل هؤلاء الناس؟! بلى وإنّه خلّاق عليم.

والمراد بمثلهم قيل: هم وأمثالهم. وفيه: أنّه مغاير لمعنىٰ «مِثْل» علىٰ ما يعرف من اللغة والعرف.

وقيل: المراد بمثلهم هم أنفسهم بنحو الكناية، على حدّ قولهم: مِثلُكَ غني عن كذا؛ أي أنت غني عند. وفيه: أنّه لو كان كناية لصحّ التصريح به، لكن لا وجه لقولنا: أوَلَيسَ الذي خلق الساوات والأرض بقادر على أن يخلقهم، فإنّ الكلام في بعثهم لا في خلقهم، والمشركون معترفون بأنّ خالقهم هو الله سبحانه.

وقيل: ضمير ﴿مِثلَهم﴾ للسهاوات والأرض، فإنّهها تشملان ما فيهها من العقلاء، فأعيد اليهها ضمير العقلاء تغليباً، فالمراد أنّ الله الخالق للعالم قادر على خلق مِثله، وفيه: أنّ المقام مقام إثبات بعث الإنسان لا بعث السهاوات والأرض. على أنّ الكلام في الإعادة وخلق مثل الشيء ليس إعادةً لعينه بل بالضرورة.

فالحقّ أن يقال: إنّ المراد بخلق مثلهم إعادتهم للجزاء بعد الموت، كمايستفاد من كلام الطبرسيّ الله في «مجمع البيان».

بيانه أنّ الإنسان مركّب من نفس وبدن، والبدن في هذه النشأة في مُعرض التحلّل والتبدّل داعًاً، فهو لا يزال يتغيّر أجزاؤه، والمركّب ينتني بانتفاء أحد أجزائه، فهو في كلّ آنٍ غيرُه في الآن السابق بشخصه، وشخصيّة الإنسان محفوظة بنفسه \_ روحه \_ المجرّدة المنزّهة عن المادّة والتغيّرات الطارئة من قبلها المأمونة من الموت والفساد.

والمتحصَّل من كلامه تعالىٰ: أنَّ النفس لاتموت بموت البدن، وأنَّها محفوظة حتَّىٰ ترجع إلى الله سبحانه كها تقدّم استفادته من قوله تعالىٰ: ﴿وَقَالُوا ءَإِذَا ضَلَلْنَا فِي الأَرْضِ ءَإِنَّا لَنِي خَلْقٍ جَديدٍ بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِم كافِرُونَ \* قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمُوتِ الَّذي وُكُلِّ بِكُمْ ثُمُّ إلىٰ رَبِّكُمْ جَديدٍ بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِم كافِرُونَ \* قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمُوتِ الَّذي وُكُلِّ بِكُمْ ثُمُّ إلىٰ رَبِّكُمْ

تُرْجَعونَ﴾''.

فالبدن اللاحق من الإنسان إذا اعتُبِر بالقياس إلى البدن السابق منه كان مِثلَه لا عَينَه، لكنّ الإنسان ذا البدن اللاحق إذا قِيس إلى الإنسان ذي البدن السابق كان عينَه لا مِثلَه؛ لأنّ الشخصيّة بالنفس وهي واحدة بعينها.

ولمًا كان استبعاد المشركين في قولهم: ﴿مَن يُحْيِي العِظامَ وَهِيَ رَميمٌ ﴿ راجعاً إلىٰ خلق البدن الجديد دون النفس، أجاب سبحانه بإثبات إمكان خلق مِثلهم، وأمّا عَودهم بأعيانهم فهو إنّا يتم بتعلق النفوس والأرواح المحفوظة عند الله بالأبدان المخلوقة جديداً، فتكون الأشخاص الموجودين في الدنيا من الناس بأعيانهم كها قال تعالى: ﴿ أُولَمْ يَرُوا أَنَّ اللهُ الّذِي خَلَقَ السَّمَاواتِ وَالْأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِخَلْقِهِنَّ بِقادِرٍ عَلَىٰ أَنْ يُحْيِيَ المُوقَىٰ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الل

## ٢٩٧٣ ـ كيفيّة المعادِ

## الكتاب

﴿ أَوْ كَالَّذِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِها قَالَ أَنَّىٰ يُحْيِي هَـذِهِ اللهُ بَـعْدَ مَـوتِها فَأَمَاتَهُ اللهُ مِائَةَ عَامٍ مُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِفْتَ قَالَ لَبِفْتُ يَوْماً أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ قَالَ بَلُ لَبِفْتَ مِـائَةَ عـامٍ فَأَماتَهُ اللهُ مِائَةً عامٍ مُمَّ بَعَثَهُ قَالَ كَمْ لَبِفْتَ قَالَ لَبِفْتُ مِوائِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى الْعِظامِ فَانظُرْ إِلَىٰ حِمارِكَ وَلِنَجْعَلَكَ آيَةً لِلنَّاسِ وَانظُرْ إِلَى الْعِظامِ كَيْفَ نُنْشِرُها ثُمَّ نَكْسُوها لَحْماً فَلَمًا تَبَيَّنَ لَهُ قَالَ أَعْلَمُ أَنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ".

﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أُرِنِي كَيْفَ تُخْيِي الْمَوْتَىٰ قَالَ أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَىٰ وَلَكِنْ لِيَطْمَثِنَّ قَلْبِي قَالَ فَخُذْ أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فَصُرْهُنَّ إِلَيْكَ ثُمَّ اجْعَلْ عَلَىٰ كُلِّ جَبَلٍ مِنْهُنَّ جُزْءاً ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَكَ سَغْياً وَاعْلَمْ أَنَّ اللهَ عَزِيزٌ حَكِيمُ﴾ (".

<sup>(</sup>۱) السجدة : ۱۰، ۱۱.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: ٣٣.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان : ١٧ / ١١٢ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) البقرة: ٢٥٩. ٢٦٠.

﴿وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَنَسِيَ خَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُحْيِي الْعِظَامَ وَهِيَ رَمِيمٌ \* قُلْ يُحْيِيها الَّذِي أَنْشَأُها أَوَّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ خَلْقِ عَلِيمٌ﴾ ١٠٠.

﴿ أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَن لَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ \* بَلَىٰ قَادِرِينَ عَلَىٰ أَنْ نُسَوِّيَ بَنَانَهُ ﴾ ٣٠.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَا جَاؤُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَنْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ \* وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَـنِيْءٍ وَهُـوَ خَـلَقَكُمْ أَوَّلَ مَـرَّةٍ وَإِلَـيْهِ لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا قَالُوا أَنْطَقَنَا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَـنِيْءٍ وَهُـوَ خَـلَقَكُمْ أَوَّلَ مَـرَّةٍ وَإِلَـيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ ".

﴿وَأَنَّ السَّاعَةَ آتِيَةً لا رَيْبَ فِيها وَأَنَّ اللهَ يَبْعَثُ مَنْ فِي الْقُبُورِ﴾ (4.

الإمامُ الصّادقُ ﷺ \_ وقَد قالَ لَهُ الزَّنديقُ: أَنَى لِلرُّوحِ بِالبَعثِ والبَدَنُ قَد بَلِيَ اللَّموعِ البَعثِ والبَدَنُ قَد بَلِيَ والأعضاءُ قَد تَفَرَّقَت، فعُضوٌ في بَلدَةٍ تَأْكُلُها سِباعُها، وعُضوٌ بِأُخرىٰ تُخَرَّقُهُ هَوامُّها، وعُضوُ قَد صارَ تُراباً بُنِيَ بِهِ مَعَ الطّينِ حائطُ ؟ ا \_: إنَّ الّذي أنشأهُ مِن غَيرِ شَيءٍ، وصَوَّرَهُ عَلىٰ غَيرِ مِثالٍ كانَ سَبَقَ إلَيهِ، قادِرُ أن يُعيدَهُ كَها بَدَأَهُ ٥٠٠.

المُوقِيّ المَوقِيّ - في قولهِ تعالى : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيِي المَوقِيّ ﴾ - : رَأَى جِيفَةً عَلَىٰ سَاحِلِ البَحرِ نِصِفُها في المَاءِ ونِصِفُها في المَرِّ، تَجِيءُ سِباعُ البَحرِ فَتَأْكُلُ مَا في المَاءِ ، ثُمَّ تَرجِعُ ، فيتشُدُّ بَعضُها عَلَىٰ بَعضٍ فيَأْكُلُ بَعضُها بَعضاً ، وَتَجِيءُ سِباعُ البَرِّ فَتَأْكُلُ مِنها ، فييشُدُّ بَعضُها عَلَىٰ بَعضٍ فيَأْكُلُ بَعضُها بَعضاً ، فعِندَ ذَلِكَ تَعَجَّبَ إبراهِيمُ اللَّهِ يمّا رَأَىٰ ، وقالَ : ﴿ رَبُّ بَعضُها عَلَىٰ بَعضٍ فيَأْكُلُ بَعضُها بَعضاً ، فعِندَ ذَلِكَ تَعَجَّبَ إبراهِيمُ اللَّهِ يمّا رَأَىٰ ، وقالَ : ﴿ رَبّ السَّيْ اللَّهِ الْمَاءِ وَلَا اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ الللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ عَل

<sup>(</sup>۱) يس: ۷۸، ۷۸.

<sup>(</sup>٢) القيامة : ٣. ٤.

<sup>(</sup>٣) فضلت : ۲۰، ۲۱.

<sup>(</sup>٤) الحجّ: ٧.

<sup>(</sup>٥) البحار : ٧/ ٢٧/٥.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٤٧٣/٣٠٥/٨.

المُعَدِيدِ فَقَالَ: قُمْ بِإِذِنِ اللهِ عَلَيْ فَا خَذَهُ فَأَخَذَهُ فَأَخَرَجَهُ إِلَى البَقيعِ، فَانتَهَىٰ بِهِ إِلَىٰ قَبْرِ فَصَوَّتَ بِصَاحِبِهِ فَقَالَ: قُمْ بِإِذِنِ اللهِ، فَخَرَجَ مِنهُ رَجُلٌ أَبِيضُ الرَّأْسِ واللَّحيّةِ يَمسَحُ التَّرابَ عَن وَجِهِهِ وهُوَ يَقُولُ: «الحَمدُ لَتِهِ واللهُ أَكبَرُ» فقالَ جَبرَ ثيلُ: عُدْ بِإِذِنِ اللهِ. ثمَّ انتَهىٰ بِهِ إلى قَبْرِ آخَرَ فقالَ: قُمْ بِإِذِنِ اللهِ، فَخَرَجَ مِنهُ رَجُلٌ مُسودُ الوَجِهِ وهُوَ يَقُولُ: «يا حَسرَتاهُ، يا تُبوراهُ!» ثمَّ قالَ : قَمْ بِإِذِنِ اللهِ، فَخَرَجَ مِنهُ رَجُلٌ مُسودُ الوَجِهِ وهُو يَقُولُ: «يا حَسرَتاهُ، يا تُبوراهُ!» ثمَّ قالَ نَهُ جَبرَ ثيلُ: عُدْ إلى ما كُنتَ بِإِذِنِ اللهِ. فقالَ: يا مُحَمَّدُ، هٰكَذَا يُحَشَرونَ يَومَ القِيامَةِ، والمُؤمِنونَ يَقُولُونَ هَذَا القَولَ، وهؤلاءِ يَقُولُونَ ما تَرىٰ ١٠٠٠.

انظر كلام المجلسيّ رضوان الله تعالىٰ عليه في «أنّ القول بالمعاد الجسهانيّ ممّا اتّفق عسليه جميع الملّيين، وهو من ضروريّات الدين»<sup>،،</sup>

(انظر) حديث ١٤٤٣٣، ١٤٤٣٤.

## ٢٩٧٤ ـ إقتِرابُ السّاعَةِ

#### الكتاب

﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانْشَقَّ الْقَمَرُ ﴾ ٣٠.

﴿وَاقْتَرَبَ الوَعْدُ الحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةً أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدْ كُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالْمِينَ﴾ ٣٠.

﴿اقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُعْرِضُونَ﴾ ٣.

٨٤٤٤٨ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلاً : بُعِثتُ أَنا وَالسَّاعَةُ كَهاتَينِ ـ وأَشارَ بِالوُسطىٰ وَالسَّبَابَةِ ـ ٥٠٠.

١٤٤٤٩ عنه ﷺ : بُعِثتُ أنا والسّاعَةُ كَهاتَينِ ـو أَشارَ بِإصبَعهِ : السَّبّابَةِ والوُسطىٰ ثُمَّ قالَ ـ : وَالدِّسطىٰ بَيْنَ كِتنَى ﴾ .

<sup>(</sup>١) البحار: ٨/٣٩/٧.

<sup>(</sup>۲) وذلك في ج ٤٧/٧ ـ ٥٣.

<sup>(</sup>٣) القبر : ١.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) الأنبياء: ١٠٩٧.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال: ٣٨٣٤٨.

<sup>(</sup>٧) الجعفريات : ٢١٢.

١٤٤٥٠ عنه ﷺ : بُعِثُ أنا والسّاعَةُ كَهٰذِهِ مِن هٰذِهِ، إن كادَت لَتسيِقُني إلله

١٤٤٥١ عنه ﷺ : بُعِثتُ والسّاعَةُ كَفَرسَي رِهانٍ يَسبِقُ أَحَدُهُما صاحِبَهُ بِأُذُنِهِ ، إن كانَتِ السّاعَةُ لَتَسبِقُني إلَيكُم إ

الإمامُ عليُّ عليٌّ الله جَعَلَ مُحَمَّداً عَلَيٌّ عَلَماً لِلسَّاعَةِ، ومُبَشِّراً بِالجُنَّةِ، ومُنذِراً بِالمُقوبَةِ<sup>(١</sup>).

١٤٤٥٤ ـ عنه على : أنتُم وَالسَّاعَةُ في قَرَنِ ١٠٠.

١٤٤٥٥ ـ عنه ﷺ : أَسفَرَتِ السَّاعَةُ عَن وَجِهِها ، وظَهَرَتِ العَلامَةُ لِمُتُوسِّيها ٥٠.

## ٢٩٧٥ ـ تَفَرُّدُ اللهِ بعِلم السّاعَةِ

#### الكتاب

﴿ يَسْأَلُكَ النَّاسُ عَنِ السَّاعَةِ قُلْ إِنَّما عِلْمُها عِنْدَ اللهِ وَما يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ تَكُونُ قَرِيباً ﴾ ٣٠.

(انظر) الأعراف: ١٨٧ و لقمان: ٣٤ و الزخرف: ٨٥ و الملك: ٢٥، ٢٦ و الجنّ : ٢٥ و النازعات: ٤٦\_٤٢.

18207 ــ الإمامُ الصّادقُ الله : قالَ عيسَى بنُ مَريَمَ الله لِجَبَرَ نَيلَ الله ا : مَتَىٰ قِيامُ السّاعَةِ؟ فَانتَفَضَ جَبرَ نِيلُ انتِفاضَةً أُغمِيَ عَلَيهِ مِنها، فلَمّا أَفاقَ قالَ : يا روحَ اللهِ، ما المَسؤولُ أعلَمُ بِها مِنَ السّائلِ، ولَهُ مَن في السَّهاواتِ والأرضِ، لا تَأْتيكُم إلّا بَغتَةً ١٠٠.

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٣٨٣٥١.

<sup>(</sup>۲) البحار : ۱ / ۲۷ / ۲۷ .

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسيّ : ٣٣٧ / ٦٨٦.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسي: ١٨ (١/١٢). (٤-٦) لهج البلاغة: الخطبة ١٦٠ و ١٩٠ و ١٠٨.

<sup>(</sup>٧) الأحزآب: ٦٣.

<sup>(</sup>٨) قصص الأنبياء: ٢٧١ / ٣٤٦.

الإمام على طلط : إنَّ قُرَيشاً بَعَثوا ثَلاثَةَ نَفَرٍ لَ نَضَرَ بِنَ حَارِثِ بِنِ كَلَدَةَ ، وعُقبَةَ بِنَ أَي مُعيطٍ ، وعامِرَ بِنَ واثِلَة لِللَّ اللهِ عَلَى اللهُ عَجرانَ ؛ لِيتَعَلَّموا مِنَ اليَهودِ والتَّصارىٰ مَسائلَ يُلقونَها عَلَىٰ رَسولِ اللهِ عَلَيْهُ ، فقالَ لَهُم عُلَما عُلَا اليَهودِ والنَّصارىٰ : سَلوهُ عَن مَسائلَ فَإِن أَجابَكُم عَنها فَهُوَ النَّبِيُّ المُنتَظَرُ الَّذِي أَخبَرَت بِهِ التَّوراةُ ، ثُمَّ سَلوهُ عَن مَسألَةٍ أُخرىٰ فَإِنِ ادَّعىٰ عِلمَها فَهُو كَاذِبٌ ؛ لِأَنَّهُ لا يَعلَمُ عِلمَها غَيرُ اللهِ ، وهِيَ قِيامُ السّاعَةِ .

فقَدِمَ الثَّلاثَةُ نَفَرٍ بِالْمَسائلِ ـ وساقَ الخبرَ إلىٰ أن قالَ : ـ نَزَلَ عَلَيهِ جَبرَ ثيلُ بِسورَةِ الكَهفِ وفيها أُجوِبَةُ المَسائلِ الثَّلاثَةِ، ونَزَلَ في الأخيرَةِ قَولُهُ تَعالىٰ : ﴿يَسْأَلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيّـانَ مُرْسَّها ـ إلىٰ قولِه : ـ وَلٰكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ﴾ ".

<sup>(</sup>١) البحار: ١٥/٦٢/٥١.

# المعاد (۲)

## أشراط الساعة

البحار: ٦/ ٢٩٥ باب ١ «أشراط الساعة».

كنز العمّال : ١٤/ ٢٠٢\_ ٢٥٩ «في أشراط الساعة الكبرى».

## ٢٩٧٦ ـ أشراطُ السّاعَةِ

#### الكتاب

﴿فَهَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا السَّاعَةَ أَنْ تَأْتِيَهُمْ بَغْتَةً فَقَدْ جاءَ أَشْراطُها فَأَنَّىٰ لَهُمْ إِذَا جاءَتْهُمْ ذِكْراهُمْ ﴾ ١٠٠. ﴿فَارْتَقَبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخانِ مُبِينِ \* يَغْشَى النَّاسَ هَذَا عَذَابُ أَلِيمُ ﴾ ١٠٠.

﴿وَإِذَا وَقَعَ الْقَوْلُ عَلَيْهِمْ أَخْرَجْنَا لَهُمْ دَابَّةً مِنَ الأَرْضِ تُكَلِّمُهُمْ أَنَّ النَّـاسَ كـانُوا بِآيــاتِنا لا يُوقِئُونَ ﴾ ٣٠٠

﴿حَتَّىٰ إِذَا فَتِحَتْ يَأْجُوجُ وَمَأْجُوجُ وَهُمْ مِنْ كُلِّ حَدَبٍ يَنْسِلُونَ ۞ وَاقْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةُ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا يَا وَيْلَنَا قَدْكُنَّا فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا بَلْ كُنَّا ظَالِمِينَ﴾ ".

(انظر) الأنعام: ١٥٨ و الكهف: ٩٩ و الزخرف: ٤٢.

الإمامُ عليُ ﷺ : فَاللهُ اللهُ عِبادَ اللهِ ! فإنَّ الدّنيا ماضِيَةٌ بِكُم عَلَىٰ سَنَنٍ ، وأَنتُم والسّاعَةُ في قَرَنٍ ، وكأنَّها قَد جاءَت بِأشراطِها ، وأزِفَت بِأفراطِها (\*\*).

18209 ــرسولُ اللهِ عَيْلِيَّةُ ــكَا سُئلَ : مَتَى السَّاعَةُ ؟ ــ : ما المَسؤولُ عنها بِأَعلَمَ مِنَ السّائلِ، وسَأُخبِرُكَ عَن أشراطِها : . . . إذا كانَتِ الحُفاةُ العُراةُ رُؤوسَ النّاسِ فَذاكَ مِن أشراطِها، وإذا تَطاوَلَ رُعاةُ البُهمِ فِي البُنيانِ فَذَاكَ مِن أشراطِها، في خَمسٍ مِنَ الغَيبِ لا يَعلَمُهُنَّ إلّا اللهُ ﴿إِنَّ اللهُ عِنْدَهُ عِلْمُ السّاعَةِ ﴾ ٥٠.

١٤٤٦٠ عنه ﷺ: لا تَقومُ السّاعَةُ حَتّىٰ يُعِزَّ اللهُ فيهِ ثَلاثاً: دِرهَماً مِن حَلالٍ، وَعِلماً
 مُستَفاداً، وأخاً في اللهِ عَزَّوجلً ١٠٠.

١٤٤٦١ عنه ﷺ - لمَّا سُئلَ عَن أُوَّلِ أشراطِ السَّاعَةِ -: نارٌ تَحَشُرُ النَّاسَ مِنَ المَشرِقِ إِلَى

<sup>(</sup>۱) محمّد : ۱۸.

<sup>(</sup>٢) الدخان : ١٠، ١١.

<sup>(</sup>٣) النمل: ٨٢.

<sup>(</sup>٤) الأنبياء : ٩٦، ٩٧.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٠.

<sup>(</sup>١-٦) كنز العمّال: ٣٨٥٤٢. ٠ - ٣٨٦.

المَعَرِبِ٥٠.

١٤٤٦٢ عنه ﷺ : مِن أشراطِ السّاعَةِ أن يَفشُوَ الفالجُ، ومَوتُ الفُجأةِ ٣٠.

١٤٤٦٣ عنه ﷺ : إذا رَأيتَ ... أصحابَ البُنيانِ. يَتَطاوَلُونَ بِالبُنيانِ ورَأَيتَ الحُفاةَ الجِياعَ العَلَمَ المُالِمَةِ وأشراطِها ٣.

١٤٤٦٤ عنه ﷺ : لا تَقومُ السّاعَةُ حَتَّىٰ يَحمِلَ الرَّجُلُ جِرابَ المالِ فيَطوفَ بِه فَلا يَجِدَ أَحَداً يَقبَلُهُ، فيَضرِبَ بِهِ الأرضَ فيَقولَ : لَيتَكَ لَم تَكُن! لَيتَكَ كُنتَ تُراباً! "

الكُوثُ خِيارَ المَّتِي الْمَارَبَ الرَّمانُ انتَقَى المَوثُ خِيارَ اُمَّتِي كَمَا يَنتَقِي أَحَدُكُم خِيارَ الرُّطَبِ السُّطَبِ (٤٤٦٠ عنه ﷺ : إذا تَقارَبَ الرَّمانُ انتَقَى المَوثُ خِيارَ الرُّطَبِ

12271 الطبرسيُّ ﴿ فَقُولِهِ تَعَالَىٰ : ﴿ فَارْتَقِبْ يَوْمَ تَأْتِي السَّمَاءُ بِدُخَانٍ مُبِينٍ ﴾ \_ : واختُلِف في الله على الله على الله على الله على الله على الله على الكفرة حتى الله على الله على الله على الكفرة حتى الله على على وابن عبّاس والحسن ...

كبّيتٍ أوقِد فيه ليس فيه خِصاص عِدّ ذلك أربعين يوماً ، عن على وابن عبّاس والحسن ...

١٤٤٦٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : لا تَقومُ السّاعَةُ حَتَّىٰ تَطَلُعَ الشَّمسُ مِن مَغرِبِها ١٠٠.

١٤٤٦٨ عنه ﷺ : مِن أشراطِ السّاعَةِ كَثرَةُ القُرّاءِ وقِلَّهُ الفُقَهاءِ، وكَثرَةُ الأمَراءِ وقِلَّةُ الأَمَناءِ، وكَثرَةُ المَطَر وقِلَّةُ النَّباتِ ٩٠.

المُداداً، وأهوالاً عِظاماً، وزَماناً عَبِلَا النَّاسُ، إِنَّ بَينَ يَدَيِ السَّاعَةِ أُموراً شِداداً، وأهوالاً عِظاماً، وزَماناً صَعباً يَتَمَلَّكُ فيهِ الظَّلَمَةُ، ويُتَصَدَّرُ فيهِ الفَسَقَةُ، ويُضامُ فيهِ الآمِرونَ بِالمَعروفِ، ويُضطَهَدُ فيهِ

<sup>(</sup>١) البحار : ٦ / ٣١١ / ٩.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٣٩ / ٢٦١ / ٣٩.

<sup>(</sup>٣) انظر كنز العمّال: ٣٨٣٩٤، وانظر أيضاً : ٣٠٢٥، ٢٠٢٥.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال : ٣٧.

<sup>(</sup>٥) الدعوات للراونديّ : ٢٣٥ / ٦٥٠.

<sup>(</sup>٦) نور الثقلين : ٤ / ٦٢٦ / ٢٥.

<sup>(</sup>٧) كنز العمّال: ٣٨٤١١.

<sup>(</sup>٨) البحار : ١٨٣/١٦٣/٧٧.

النَّاهُونَ عَنِ المُنكَرِ، فَأَعِدُوا لِذَٰلكَ الإيمانَ، وعَضُوا عَلَيهِ بِالنَّواجِذِ، وَالجَوُّوا إلَى العَمَلِ الصَّالِحِ وأكرِهُوا عَلَيهِ النَّفُوسَ تُفضُوا إلَى النَّعِيمِ الدّائمِ٣٠.

٠٤٤٧٠ عنه على الله عنه على الله عنه الله عنه على الله المخلق ١٤٤٧٠

١٤٤٧١ عنه عَيْلًا: لا تَقومُ السّاعَةُ إِلَّا عَلَىٰ شِرارِ النَّاسِ٣٠.

١٤٤٧٢ ــ عنه عَلِيًّا : مِن شِرارِ النَّاسِ مَن تُدرِكُهُمُ السَّاعَةُ وهُم أحياءُ ٩٠.

أقول: والأحاديث المنقولة في أشراط الساعة \_ومنها ما نقلناها في هذا الباب \_ أخبارُ آحادٍ، وأكثرها ضِعاف جدّاً لايمكن التعويل عليها، إلّا ما كانت محفوفة بالقرائس التي تـؤيّد صدورَها عن النبيّ أو الأثمّة ﷺ، كما لا يجوز طرحها إلّا ما كـان مـنها مخـالفاً للكـتاب أو الضرورة.

## ٢٩٧٧ ـ نَفَخَةُ الصَّبعق

## الكتاب

﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلَّا مَنْ شَاءَ اللهُ ثُمَّ نُفخَ فِيهِ أُخْرَىٰ فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ﴾''.

﴿مَا يَنْظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصُّمُونَ ۞ فَلا يَسْـتَطِيعُونَ تَــوْصِيَةً وَلا إِلَىٰ أَهْلِهِمْ يَرْجِعُونَ﴾ ٩٠٠.

١٤٤٧٣ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : يُنفَخُ في الصُّورِ ، فَتَزهَقُ كُلُّ مُهجَةٍ ، وتَبكَمُ كُلُّ هَجَةٍ ، وتَذِلُّ

<sup>(</sup>١) أعلام الدين : ٣٤٣/٣٤٣.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٦/ ٢١٥/ ٢٥.

<sup>(£</sup>\_4) كنز العثال: ٣٨٤٨٦، ٣٨٤٧٣.

<sup>(</sup>٥) الزمر : ٦٨.

<sup>(</sup>٦) يس: ٤٩، ٥٠.

الشُّمُّ الشَّواعِخُ، والصُّمُّ الرَّواسِخُ، فَيَصِيرُ صَلدُها سَراباً رَقرَقاً، ومَعهَدُها قاعاً سَملَقاً ٣٠٠٠. التغسيه:

قوله تعالىٰ: ﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ...﴾ ظاهر ما ورد في كلامه تعالىٰ في معنى نـفخ الصُّور أنّ النفخ نفختان: نفخة للإماتة ونفخة للإحياء، وهو الذي تدلّ عليه روايات أغمّة أهل البيت ﷺ وإن كان بـعضٌ آخـر مـن البيت ﷺ، وإن كان بـعضٌ آخـر مـن رواياتهم لا يخلو عن إبهام ".

قوله تعالىٰ: ﴿مَا يَنظُرُونَ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً تَأْخُذُهُمْ وَهُمْ يَخِصَّمُونَ ﴾: النظر بمعنى الانتظار، والمراد بالصيحة نفخة الصور الأولىٰ بإعانة السياق، وتوصيف الصيحة بالوحدة للإشارة إلىٰ هوان أمرهم على الله جلّت عظمته، فلا حاجة إلىٰ مؤونة زائدة، و«يَخِصِّمون» أصله يختصمون من الاختصام بمعنى الجادلة والخاصمة...

وقال السيّد الطباطبائي رضوان الله تعالى عليه في حواشيه على البحار... أمّا أحاديث الصّور فهي آحاد لا تبلغ حدّ التواتر، ولا يؤيّد الكتاب تفاصيل ما فيها من صفة الصور والأمور المذكورة مع نفخه، ولا دليل على حجّية الآحاد في غير الأحكام الفرعيّة من المعارف الأصليّة لا من طريق سيرة العقلاء ولا من طريق الشرع على ما بُيّن في الأصول، فالواجب هو الإيمان بإجمال ما أريد من الصور لوروده في كتاب الله، وأمّا الأخبار فالواجب تسليمها وعدم طرحها لعدم مخالفتها الكتاب والضرورة، وإرجاع علمها إلى الله ورسوله والأمّة من أهل بيته صلوات الله عليهم أجمعين.

(انظر) البحار : ٦ / ٣١٦ باب ٢.

<sup>(</sup>١) الشَّمَمُ محرَّكة : ارتفاع الجبل؛ أي تذلّ الجبال العالية والأحجارالتابتة. والصلد : الصَّلب الشديد. والرَّقرقة : بصيص الشراب وتملألؤه. ومعهدها : أي ما عهد منزلاً للناس ومسكناً. والقاع : المستوي من الأرض. والسملق : الأرض المستوية الجرداء التي لا شجر فيها. (كما في البحار : ٧ / ١١٥).

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٥.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان: ١٧ /٢٩٣.

<sup>(</sup>٤) تفسير الميزان : ١٧ / ٩٨.

<sup>(</sup>٥) البحار : ٦ / ٣٣٦ / هامش رقم ٢.

## ٢٩٧٨ ـ زلزالُ الأرض

﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَها ﴾ ٥٠.

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمْ إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ \* يَوْمَ تَرَوْنَها تَذْهَلُ كُلُّ مُسْرَضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ وَتَضَعُ كُلُّ ذاتِ حَمْلِ حَمْلَها وَتَرَى النَّاسَ شُكارَىٰ وَما هُمْ بِشُكارَىٰ وَلكِنَّ عَذابَ اللهِ شَديدُهِ ٣٠٠.

﴿يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ \* تَثْبَعُها الرَّادِفَةُ هِ".

﴿إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجَّاً ﴾ ".

١٤٤٧٤ ـ الإمامُ علي الله : إحذروا يَوماً تُفحَصُ فيهِ الأعمالُ ، ويَكثُرُ فيهِ الزِّلزالُ ، وتَشيبُ فيهِ الأطفالُ. (١٠).

## ٢٩٧٩ ـ دَكُ الأرض

## الكتاب

﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ الأَرْضُ دَكَّأَ دَكَّأَ ﴾ ٣٠.

﴿وُحُمِلَتِ الأَرْضُ وَالْجِبالُ فَدُكَّنا دَكَّةً وَاحِدَةً﴾ ٣٠.

122٧٥ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليٌّ الله : فَدُكَّتِ الأرضُ دَكّاً دَكّاً ، ومُدَّت لِأمرٍ يُرادُ بها مَدّاً مَدّاً ، وَاسْتَدَّ المُثارونَ إِلَى اللهِ شَدّاً شَدّاً، وتَزاحَفَتِ الحَلائقُ إِلَى الْحَشَرِ زَحْفاً زَحْفاً ٣٠.

<sup>(</sup>١) الزلزلة : ١.

<sup>(</sup>٢) الحجّ : ١، ٢.

<sup>(</sup>٣) النازعات : ٧،٦.

<sup>(</sup>٤) الواقعة : ٤.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٧.

<sup>(</sup>٦) الفجر: ٢١.

<sup>(</sup>٧) الحاقة : ١٤.

<sup>(</sup>٨) أمالي الطوسيّ : ٦٥٣ / ١٣٥٣.

١٤٤٧٦\_عنه ﷺ : حَتَّىٰ إِذَا بَلَغَ الكِتَابُ أَجَلَهُ... وقَلَعَ جِبالْهَا ونَسَفَها ودَكَّ بَعضُها بَعضاً مِن هَيبَةِ جَلاَلَتِهِ وَمَحْوفِ سَطَوَتِه ١٠٠.

١٤٤٧٧ ـ الإمامُ الباقرُ على على على على على الله الله على الرض ... ١٤٤٧ ـ الرَّار لَهُ ٣٠٠ .

## ۲۹۸۰ ـ سَينُ الجِبالِ

## الكتاب

﴿وَتَسِيرُ الْجِبالُ سَيْراً ﴾ ٣٠.

﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبالُ فَقُلْ يَنْسِفُها رَبِّي نَسْفَاً \* فَيَذَرُها قاعاً صَفْصَفاً \* لا تَرَىٰ فِيها عِوَجاً وَلا أَمْتاً ﴾ ".

﴿وَإِذَا الْجِبَالُ نُسِفَتْ﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبالُ وَكَانَتِ الْجِبالُ كَثِيبَاً مَهِيلاً﴾ ٣٠.

﴿وَتَكُونُ الْجِبالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ﴾ ٣٠.

﴿وَبُسَّتِ الْجِبالُ بَسًّا \* فَكَانَتْ هَباءً مُنْبَثًّا ﴾ ٩٠.

﴿وَسُيِّرَتِ الْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابَأَ ﴾ ٣٠.

٨٤٤٧٨ - رسولُ اللهِ عَلِينَ : . فيا سَأَلَهُ رَجُلُ مِن ثَـقيفٍ : كَـيفَ تَكـونُ الجـبالُ يَـومَ

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٩.

<sup>(</sup>۲) البحار : ۲۷/۱۰۹/۷.

<sup>(</sup>٣) الطور : ١٠.

<sup>(</sup>٤) طه: ۱۰۵ ـ ۲۰۷.

<sup>(</sup>٥) المرسلات: ١٠.

<sup>(</sup>٦) المؤمّل: ١٤. روه روي

<sup>(</sup>۷) القارعة : ٥.(۸) الواقعة : ٥، ٦.

روي النياً : ۲۰. (۹) النياً : ۲۰.

القِيامَةِ مَعَ عِظَمِها؟ \_ : إنَّ الله يَسوقُها بِأَن يَجِعَلَها كَالرِّمالِ، ثُمَّ يُسرسِلُ عَلَيها الرِّياحَ فتُفَرِّقُها ١٠٠٠.

## ٢٩٨١ ـ مَدُّ الأرضِ

## الكتاب

﴿وَإِذَا الأَرْضُ مُدَّتْ﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَ تُبَدِّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَماواتُ وَبَرَزُوا للهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾™.

١٤٤٧٩ ــ رسول الله ﷺ : تُمَدُّ الأرضُ يَومَ القِيامَةِ مَدَّ الأديمِ، ثُمَّ لا يَكُونُ لِابنِ آدَمَ مِنها إلّا مَوضِعُ قَدَمَيهِ ﴿ ﴾ .

أقول: في تفسير «مجمع البيان» في قوله تعالى: ﴿وَإِذَا الأَرْضُ مُدَّتُ ﴾: أي بُسطت باندكاك جبالها وآكامها حتى تصير كالصحيفة الملساء ".

وفي تفسير الميزان: الظاهر أنّ المـرادبه اتّساع الأرض، وقد قال تعالىٰ: ﴿يَــوْمَ تُــبَدُّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ ﴾ ٣٠.

## ٢٩٨٢ ـ انفجارُ البحارِ

## الكتاب

﴿وَإِذَا الْبِحَارُ فُجِّرَتْ﴾ ٣.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان : ٤٨/٧.

<sup>(</sup>٢) الانشقاق: ٣.

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: ٤٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير روح المعاني : ٣٠ / ٧٩.

<sup>(</sup>٥) مجمع البيان : ١٠ / ٦٩٩.

<sup>(</sup>٦) تفسير الميزان : ٢٠ / ٢٤٢.

<sup>(</sup>٧) الانتظار : ٣.

﴿وَإِذَا الْبِحَارُ شُجِّرَتْ﴾ ١٠٠.

#### التقسيره

في تفسير «روح المعاني» في قولهِ تعالىٰ: ﴿وَإِذَا البِحَارُ فُحَرَثُ﴾: فُتِحَت وشُقَّقَت جوانبها فزال ما بينها من البرزخ واختلط العذب بالأجاج وصارت بحراً واحداً، وروي أنّ الأرض تنشف الماء بعد امتلاء البحار فتصير مستوية أي في أن لا ماء، وأريد أنّ البحار تصير واحدةً أوّلاً ثمّ تنشف الأرض جميعاً فتصير بلا ماء ٣٠.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا البِحَارُ سُجِّرَتُ﴾: أي أحميت بأن تغيض مياهها وتظهر النار في مكانها؛ ولذا ورد على ما قيل أنّ البحر غطاء جهنّم، أو ملئت بتفجير بعضها إلى بعض حتى يكون مالحها وعذبها بحراً واحداً، من سَجَرَ التنّورَ إذا ملأه بالحطب ليحميه.

وفي تفسير الميزان: قوله تعالى: ﴿وإذا البِحارُ فُجَرَتُ ﴾ قال في المجمع: التفجير خَرق بعض مواضع الماء إلى بعض على التكثير، ومنه الفجور لانخراق صاحبه بالخروج إلى كثير من الذنوب، ومنه الفجر لانفجاره بالضياء، انتهى. وإليه يرجع تفسيرهم لتفجير البحار بفتح بعضها في بعض حتى يزول الحائل ويختلط العذب منها والمالح ويعود بحراً واحداً، وهذا المعنى يناسب تفسير قوله: ﴿وإذا البِحارُ سُجِّرَتُ ﴾ بامتلاء البحار".

## ٢٩٨٣ ـ إنكِدارُ النُّجومِ

الكتاب

﴿فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ﴾ ١٠٠.

<sup>(</sup>۱) التكوير : ٦.

<sup>(</sup>٢ ـ ٣) تفسير روح المعاني : ٢٠ / ٦٣ و ص ٥٢.

<sup>(</sup>٤) تفسير الميزان: ٢٠ /٢٢٣.

<sup>(</sup>٥) البرسلات: ٨.

﴿إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ \* وَإِذَا النَّاجُومُ انْكَدَرَتْ ﴿ ١٠٠٠ ﴿

﴿وَإِذَا الْكُوَاكِبُ انْتَثَرَتْ﴾ ".

#### التفسير:

قوله تعالى : ﴿ فَإِذَا النَّجُومُ طُمِسَتْ إِلَى قوله : \_ أُقِّتَتْ ﴾ بيان لليوم الموعود الذي أخبر بوقوعه في قوله : ﴿ إِنَّمَا توعَدُونَ لَواقِعٌ ﴾ ... وقد عرّف سبحانه اليوم الموعود بذكر حوادث واقعة تلازم انقراض العالم الإنساني وانقطاع النظام الدنيوي، كانطهاس النجوم وانشقاق الأرض واندكاك الجبال وتحوّل النظام إلى نظام آخر يغايره ... وقد عُدّت الأمورالمذكورة فيها في الأخبار من أشراط الساعة.

ومن المعلوم بالضرورة من بيانات الكتاب والسنّة أنّ نظام الحياة في جميع شؤونها في الآخرة غير نظامها في الدنيا، فالدار الآخرة دار أبديّة فيها محض السعادة لساكنيها لهم فيها ما يشاؤون، أو محض الشقاء وليس لهم فيها إلّا ما يكرهون، والدار الدنيا دار فناء وزوال لا يحكم فيها إلّا الأسباب والعوامل الخارجيّة الظاهريّة، مخلوط فيها الموت بالحياة، والفقدان بالوجدان، والشقاء بالسعادة، والتعب بالراحة، والمُساءه بالسُّرور، والآخرة دار جزاء ولا عمل، والدنيا دار عمل ولا جزاء، وبالجملة: النشأة غير النشأة.

فتعريفه تعالى نشأة البعث والجزاء بأشراطها \_التي فيها انطواء بساط الدنيا بخراب بنيان أرضها، وانتساف جبالها، وانشقاق سائها، وانطاس نجومها إلى غير ذلك \_ من قبيل تحديد نشأة بسقوط النظام الحاكم في نشأة أخرى، قال تعالى: ﴿ولَقَذَ عَلِمْتُمُ النَّشَأَةَ الأُولى فَلُولا تَذَكَّرُونَ﴾ ".

فقوله: ﴿فَإِذَا النُّجُومُ طُمِسَتْ﴾ أي محمي أثرها من النور وغيره، والطَّمس إزالة الأثـر

<sup>(</sup>١) التكوير : ١، ٢.

<sup>(</sup>٢) الانقطار : ٢.

<sup>(</sup>٣) الواقعة : ٦٢.

بالمحو، قال تعالىٰ: ﴿وَإِذَا النُّجُومُ انكَدَرَتْ﴾ ٣٣٠.

قوله تعالىٰ: ﴿إِذَا الشَّمسُ كُوِّرَت﴾: التكوير اللفّ علىٰ طريق الإدارة كلفّ العيامة على الرأس، ولعلّ المراد بتكوير الشمس انظلام جرمها علىٰ نحو الإحاطة استعارةً.

قوله تعالى : ﴿وَإِذَا النَّجُومُ انْكَدَرَتُ ﴾ انكدار الطائر من الهواء انقضاضه نحو الأرض، وعليه فالمراد سقوط النجوم كما يفيده قوله : ﴿وإِذَا الكَواكِبُ انتَثَرَت ﴾ "، ويمكن أن يكون من الانكدار بمعنى التغيّر وقبول الكدورة، فيكون المراد به ذَهاب ضوئها ".

قوله تعالىٰ: ﴿وَإِذَا الكُواكِبُ انتَثَرَتُ﴾ أي تفرّقت بتركها مواضعها التي ركـزت فـيها، شُبّهت الكواكب بلآلي منظومة قُطِع سلكها فانتثرت وتفرّقت (١٠.

## ٢٩٨٤\_إنشِقاقُ السَّماءِ

#### الكتاب

﴿يَوْمَ تَمُورُ السَّماءُ مَوْراً﴾™.

﴿وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ﴾ ٣٠.

﴿وَانْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَهِيَ يَوْمَثِذٍ وَاهِيَةً﴾ ٩٠.

﴿فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّماءُ فَكَانَتْ وَرْدَةً كَالدَّهانِ﴾ ™.

﴿ يَوْمَ تَكُونُ السَّماءُ كَالْمُهْلِ ﴾ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) التكوير : ٢.

<sup>(</sup>٢) تفسير الميزان ٢٠ / ١٤٨.

<sup>(</sup>٣) الانقطار : ٢.

<sup>(1</sup>\_0) تفسير الميزان: ٢٠ /٢١٣ و ص٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) الطور : ٩.

<sup>(</sup>٧) العرسلات: ٩.

<sup>(</sup>٨) العاقّة : ١٦.

<sup>(</sup>٩) الرحمن: ٣٧.

<sup>(</sup>۱۰) المعارج: ۸.

﴿يَوْمَ نَطْوِي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْـداً عَـلَيْنا إِنَّـاكُـنَا فاعِلِينَ﴾ ١٠٠.

#### التفسيره

في تفسير «روح المعاني» في قوله تعالىٰ: ﴿يَومَ تَمُورُالسَّمَاءُ مَوراً﴾: ومعنىٰ تمور تضطرب كما قال ابن عبّاس؛ أي ترتج وهي في مكانها، وفي رواية عنه: تشقّق. وقال مجاهد: تدور، وأصل المور التردّد في المجيء والذهاب، وقيل: التحرّك في تَمَوَّج، وقيل: المجريان السريع، ويقال للجرى مطلقاً ...

وفي «مجمع البيان» في قوله تعالى : ﴿وَإِذَا السَّمَاءُ فُرِجَتْ﴾ : أي شُقّت وصُدعت فصار فيها فروج ".

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وَانْشَقَّتِ السَّمَاءُ﴾: أي انفرج بعضها من بعض ﴿فَهِيَ يَوْمَئَذٍ واهِيَةُ﴾ أي شديدة الضعف بانتقاض بنيتها، وقيل: هو أنَّ السماء تنشق بعد صلابتها، فتصير بمنزلة الصوف في الوَهي والضعف ''ه.

وفي تفسير الميزان في قوله تعالى: ﴿فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرَدَةً كَالدِّهَانِ﴾ أي كانت حمراء كالدهان، وهو الأديم الأحمر (٠٠).

وفي قوله تعالىٰ: ﴿يَومَ تَكُونُ السَّمَاءُ كَالْمُهْلِ﴾، المُهل: المُذاب من المعدنيّات كالنحاس والذهب وغيرهما، وقيل: دردي الزيت، وقيل: عكر القطران ٠٠٠.

وفي قوله تعالىٰ : ﴿يَومَ نَطُوي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلكُتُبِ كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعيدُهُ...﴾ إلىٰ آخر الآية : قال في «المفردات» : والسِّجِلُ قيل : حَجَر كان يُكتب فيه ثمّ سُمّى كلّ ما يكتب

<sup>(</sup>١) الأنبياء: ١٠٤.

<sup>(</sup>۲) تفسير روح المعاني : ۲۹ / ۲۹.

<sup>(</sup>۲ ـ ٤) مجمع البيان : ١٠ / ٦٢٩ و ص ٥٢٠.

<sup>(</sup>٥\_٦) تفسير الميزان: ١٠٧/١٩ و ٩/٢٠.

فيه سِجلًا، قال تعالىٰ: ﴿كَطَيِّ السَّجِلِّ لِلْكُتُبِ﴾ أي كطيّه لما كتب فيه حفظاً له، انتهىٰ. وهذا أوضح معنىً قيل في معنىٰ هذه الكلمة وأبسطه.

وعلىٰ هذا فقوله: ﴿لِلْكُتُبِ﴾ مفعول طيّ، كها أنّ السجلّ فاعله، والمراد أنّ السجلّ ـ وهو الصحيفة المكتوب فيها الكتاب ـ إذا طُوي انطوى بطيّه الكتاب؛ وهو الألفاظ أو المعاني التي لها نوع تحقّق وثبوت في السجلّ بتوسط الخطوط والنقوش، فغاب الكتاب بذلك ولم يظهر منه عين ولا أثر، كذلك السهاء تنطوي بالقدرة الإلهيّة كها قال: ﴿وَالسَّهَاواتُ مَطوِيّاتُ بِيَمينِهِ﴾ ﴿ فتغيب عن غيره ولا يظهر منها عين ولا أثر، غير أنّها لا تغيب عن عالم الغيب وإن غاب عن غيره، كها لا يغيب الكتاب عن السجلّ وإن غاب عن غيره.

فطيّ السهاء على هذا رجوعها إلى خزائن الغيب بعد ما نزلت منها وقُـدّرت، كـما قــال
تعالى : ﴿وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلّا عِنْدَنا خَزائنَهُ وَما نُنَزَّلُهُ إِلّا بِقَدَرٍ مَعْلومٍ ﴾ "، وقال مطلقاً : ﴿وإلى اللهِ
الْمُصِيرُ ﴾ "، وقال : ﴿إِنَّ إِلَىٰ رَبِّكَ الرُّجْعَىٰ ﴾ ".

ولعلّه بالنظر إلى هذا المعنى قيل: إنّ قوله: ﴿كَمَا بَدَأَنَا أَوَّلَ خَلَقٍ نُعيدُهُ﴾ ناظر إلى رجوع كلّ شيء إلى حاله التي كان عليها حين ابتُدئ خلقه، وهي أنّه لم يكن شيئاً مذكوراً، كما قال تعالى: ﴿وَقَدْ خَلَقَتُكَ مِنْ قَبْلُ وَلَمْ تَكُ شَيئاً ﴾ "، وقال: ﴿هَلْ أَتَىٰ عَلَى الإِنسانِ حينٌ مِنَ الدَّهْرِ لَمَ يَكُنْ شَيْئاً مَذكوراً ﴾ ٣٠٠٠.

<sup>(</sup>١) الزمر : ٦٧.

<sup>(</sup>٢) الحجر : ٢١ :

<sup>(</sup>٣) آل عمران : ٢٨.

<sup>(</sup>٤) العلق : ٨.

<sup>(</sup>٥) مريم: ٩.

<sup>(</sup>٦) الدهر : ١.

<sup>(</sup>٧) تفسير الميزان: ١٤ / ٣٢٨.

## ٢٩٨٥ ــ نَفَخَةُ القِيام

#### الكتاب

﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَصَعِقَ مَنْ فِي السَّماواتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلَّا مَن شاءَ اللهُ ثُمَّ نُفخَ فِيهِ أُخْرَى فَإِذَا هُمْ قِيامٌ يَنْظُرُونَ﴾''.

﴿وَنُفْخَ فِي الصُّورِ ذَلِكَ يَوْمُ الْوَعِيدِ \* وَجاءَتْ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائِقٌ وَشَهِيدٌ﴾ ٣٠.

﴿وَنُفِخَ فِي الصُّورِ فَإِذَا هُمْ مِنَ الأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسِلُونَ \* قَالُوا يَا وَيْلَنَا مَنْ بَعَثَنَا مِسْ مَرْقَدِنَا هَذَا مَا وَعَدَ الرَّحْمُنُ وَصَدَقَ الْمُرْسَلُونَ \* إِنْ كَانَتْ إِلَّا صَيْحَةً وَاحِدَةً فَإِذَا هُمْ جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُونَ﴾ ٣.

١٤٤٨- الإرشاد: لمّا عاد رَسولُ اللهِ عَلَيْ مِن تَبوكِ إِلَى المَدينَةِ قَدِمَ إِلَيهِ عَمرُو بنُ مَعدي كَرِب، فقالَ لَهُ النّبِيُ عَلَيْ : أُسلِمْ يا عَمرُو يُؤمِنْكَ اللهُ مِنَ الفَرَعِ الأَكبَرِ، قالَ : يا مُحمّدُ، وما الفَزَعُ الأَكبَرُ؟ فإني لا أفزَعُ ! فقالَ : يا عَمرُو، إِنَّهُ لَيسَ كها تَظُنُّ وتَحسَبُ ! إِنَّ النّاسَ يُصاحُ بِهِم صَيحةً صَيحةً واحِدةً فَلا يَبقىٰ مَيِّتُ إِلّا نُشِرَ، ولا حَيُّ إلّا ماتَ إلّا ما شاءَ اللهُ، ثُمَّ يُصاحُ بِهِم صَيحةً أخزى فينشَرُ مَن ماتَ ويَصُفُّونَ جَمِيعاً، وتَنشَقُ السَّماء، وتُهَدُّ الأرضُ، وتَخِرُ الجِبالُ... فأينَ أَخزى فينشَرُ مَن ماتَ ويَصُفُّونَ جَمِيعاً، وتَنشَقُ السَّماء، وتُهَدُّ الأرضُ، وتَخِرُ الجِبالُ... فأينَ أنتَ يا عَمرُو مِن هٰذا؟! قالَ : ألا إنّي أسمَعُ أمراً عَظيماً، فآمَنَ بِاللهِ ورَسولِهِ، وآمَنَ مَعَهُ مِن قَومِهِم ".

١٤٤٨١ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : ﴿ كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائقُ وشَهِيدٌ ﴾ : سائقُ يَسوقُها إلىٰ تَحشَرِها، وشاهِدُ يَشهَدُ عَلَيها بِعَمَلِها ﴿ ﴾ .

٧٨٤٨١ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلَةُ : إنَّ ابنَ آدَمَ لَغي غَفلَةٍ عَمَّا خُلِقَ لَهُ، إِنَّ اللهَ إِذا أرادَ خَلقَهُ قالَ لِلمَلكِ :

<sup>(</sup>۱) الزمر : ۸۸.

<sup>(</sup>۲) ق: ۲۰، ۲۱.

<sup>(</sup>۳) یس: ۵۱ ـ ۵۳.

<sup>(</sup>٤) الإرشاد للمفيد: ١٥٨، البحار: ٧٠/١١٠ ٣٨.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ٨٥.

أُكتُبْ رِزقَهُ، أُكتُبُ أَثَرَهُ، أَكتُبُ أَجَلَهُ، شَقِيّاً أَم سَعيداً، ثُمَّ يَرتَفِعُ ذٰلِكَ المَلَكُ، ويَبعَثُ اللهُ مَلَكاً فَيَحفَظُهُ حَتَىٰ يُدرِكَ ثُمَّ يَرتَفِعُ ذٰلِكَ المَلَكُ. ثُمَّ يُوكِّلُ اللهُ بِهِ مَلَكَينِ يَكتُبانِ حَسَناتِهِ وسَيِّنَاتِهِ. فإذا فَيحفَظُهُ حَتَىٰ يُدرِكَ ثُمَّ يَرتَفِعُ ذٰلِكَ المَلَكانِ، وجاءَ مَلَكُ المَوتِ لِيَقبِضَ رُوحَهُ. فإذا أُدخِلَ قَبرَهُ رُدَّ حَضَرَهُ المَوتُ الرَّوحُ فِي جَسَدِهِ وجاءَهُ مَلَكا القَبرِ فَامتَحَناهُ ثُمَّ يَرتَفِعانِ. فَإذا قامَتِ السَّاعَةُ انحَطَّ عَلَيهِ مَلَكُ الرَّوحُ فِي جَسَدِهِ وجاءَهُ مَلَكا القَبرِ فَامتَحَناهُ ثُمَّ يَرتَفِعانِ. فَإذا قامَتِ السَّاعَةُ انحَطَّ عَلَيهِ مَلَكُ الحَسَناتِ ومَلَكُ السَّيِّنَاتِ فَبَسَطَا كِتَاباً مَعقوداً فِي عُنَقِهِ، ثُمَّ حَضَرا مَعَهُ واحِدٌ سَائقُ وآخَلُ شَهيدُ، ثُمَّ قالَ رسولُ اللهِ يَقَلِيهُ : إنَّ قُدَامَكُم لَامُراً عَظيماً لا تَقدِرونَهُ، فَاستَعينوا بِاللهِ العَظيمِ إِن شَهيدُ، ثُمَّ قالَ رسولُ اللهِ يَقَلِيهُ المَعْمَمُ لامراً عَظيماً لا تَقدِرونَهُ، فَاستَعينوا بِاللهِ العَظيمِ إِن

## ٢٩٨٦ ـ يَومُ الخُروجِ

### الكتاب

﴿يَوْمَ يَسْمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ ذَلِكَ يَوْمُ الْخُرُوجِ ﴾ ".

﴿وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَخَلَّتُ﴾ ٣٠.

﴿وَأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالَها﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَ تَشَقَّقُ الأَرْضُ عَنْهُمْ سِراعاً ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْنا يَسِيرٌ﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِراعاً كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ﴾ ٩٠.

﴿فَتَوَلَّ عَنْهُمْ يَوْمَ يَدْعُ الدَّاعِ إِلَى شَيْءٍ نُكُرٍ \* خُشَّعًا أَبْصارُهُمْ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْداثِ كَأَنَّهُمْ جَرادٌ مُنْتَشِرٌ \* مُهْطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ الْكافِرُونَ هٰذا يَوْمٌ عَسِرُ﴾ ٣.

١٤٤٨٣ ـ الإمامُ عليٌّ الله : وأنتُم والسّاعَةُ في قَرَنٍ ... وكأنَّها قَد أشرَفَت بِزَلازِلِها، وأناخَت

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان: ١٨ / ٣٥٧.

<sup>(</sup>٢) ق : ٤٢.

<sup>(</sup>٣) الانشقاق : ٤.

<sup>(</sup>٤) الزلزلة : ٢.

<sup>(</sup>۵) ق: ٤٤.

<sup>(</sup>٦) المعارج : ٤٣.

<sup>(</sup>٧) القمر:٦\_٨.

بِكَلاكِلِها، وَانصَرَمَتِ [انصَرَفتِ] الدّنيا بِأهلِها، وأخرَجَتهُم مِن حِضنِها<sup>،</sup>.

١٤٤٨٤ ــ عنه ﷺ : وأرَجَّ الأرضَ وأرجَفَها... وأخرَجَ مَن فيها، فجَدَّدَهُم بَعدَ إخلاقِهِم، وجَمَعَهُم بَعدَ تَفَرُّقِهم٣.

١٤٤٨٥ ـعنه ﷺ : حَتَّىٰ إذا تَصَرَّمَتِ الأُمورُ ، وتَقَضَّتِ الدُّهورُ ، وأَزِفَ النُّشورُ ، أَخرَجَهُم مِن ضَرائح القُبورِ ".

٦٤٤٨٦ الإمامُ الرَّضا ﷺ : إنَّ أُوحَشَ ما يَكُونُ هٰذَا الْخَلَقُ فِي ثَلاثَةِ مَواطِنَ : يَومَ يُولَدُ ويَخرُجُ مِن بَطنِ أُمَّهِ فَيَرَى الدِّنيا، ويَومَ يَمُوتُ فيُعايِنُ الآخِرَةَ وأَهلَها، ويَـومَ يُـبعَثُ فـيَرْى أحكاماً لَمَ يَرَها في دارِ الدِّنيا<sup>ن</sup>.

١٤٤٨٧ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ عليه : أَشَدُّ ساعاتِ ابنِ آدَمَ ثَلاثُ ساعاتٍ : السّاعَةُ الّتي يُعايِنُ فيها مَلَكَ المَوتِ، والسّاعَةُ الّتي يَقومُ فيها مِن قَبرِهِ، والسّاعَةُ الّتي يَقِفُ فيها بَينَ يَدَيِ اللهِ تَبارَكَ وتَعالىٰ ٥٠٠.

الكِمَامُ الباقرُ عَلِي ؛ أَيَّامُ اللهِ عَزَّوجلٌ ثَلاثَةً : يَومُ يَقومُ القائمُ، ويَومُ الكَرَّةِ، ويَومُ القَامِهُ البَورُ عِنْهُ الكَرَّةِ، ويَومُ القِيامَةِ ٥٠. القِيامَةِ ٥٠.

## التفسير:

قوله تعالىٰ: ﴿يُومَ يَسمَعُونَ الصَّيْحَةَ بِالْحَقِّ﴾: والصيحة: المرّة الواحدة من الصوت الشديد، وهذه الصيحة هي النفخة الثانية، وقوله: ﴿بِالْحَقِّ﴾ أي بالبعث عن الكلبيّ، وقيل: يعني أنّها كائنة حقّاً عن مقاتل، ﴿ذَلِكَ يَوْمُ الخُرُوجِ﴾ من القبور إلى أرض الموقف... ﴿يَومَ تَشَقَّقُ﴾ أي تتشقّق ﴿الأَرْضُ عَنهُم﴾ تتصدّع فيخرجون منها ﴿سِراعاً﴾ يسرعون إلى الداعي بلا تأخير ٣٠.

<sup>(</sup>١ ـ ٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٠ و ١٠٩ و ٨٣.

<sup>(</sup>٤) عيون أخبار الرُّضا اللَّهُ: ١١/٢٥٧/١.

<sup>(</sup>٥\_٦) الخصال: ١٠٨/١١٩ و ص ١٠٨/١٠٨.

<sup>(</sup>٧) مجمع البيان : ٩ / ٢٢٦.

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وَأَلْقَتْ مَا فَيَهَا﴾ مَنَ المُوتَىٰ والكنوز مثل ﴿وأَخْرَجَتِ الأَرضُ أَثْقَالَهَا﴾ عن قتادة ومجاهد ﴿وَتَخَلَّتُ﴾ أي خلت فلم يبقَ في بطنها شيء. وقيل : معناه ألقت ما في بطنها من كنوزها ومعادنها، وتخلّت ممّا على ظهرها من جبالها وبحارها".

وفي قوله تعالىٰ: ﴿وأَخْرَجَتِ الأَرْضُ أَثْقَالُهَا﴾: أي أخـرجت مـوتاها المـدفونة فـيها تخرجها أحياءً للجزاء، عن ابن عبّاس ومجاهد والجبائيّ. وقيل، معناه لفظت مـا فـيها مـن كنوزها ومعادنها فتلقيها علىٰ ظهرها".

وفي قوله تعالى : ﴿ يَوْمَ يَخْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ ﴾ أي القبور ﴿ سِرَاعاً ﴾ مسرعين لشدّة السَّوق ﴿ كَأَنَّهُم إلى نُصُبٍ يوفِضُونَ ﴾ أي كأنّهم يسعون ويسرعون إلى علم نصب لهم، عن الجبائي وأبي مسلم ".

<sup>(</sup>۱\_۳) مجمع البيان: ۹ / ٦٩٦ و ص٧٩٨ و ص٥٣٩.

# المعاد (۳)

# صفةً المحشرِ

البحار: ٧ / ٦٢ باب ٥ «صفة المحشر».

انظر: عنوان ۱۱۱ «الحساب»، ۲۷۱ «الشفاعة (۲)»، ۲۹۳ «الصراط»، ۵٤۲ «الميزان».

العمل (٣): باب ٢٩٦١، الربا: بـاب ١٤٣٢، الفندر: بـاب ٢٠٣٨، المنقرّبون: بـاب ٢٣٢٩. الندامة : باب ٢٨٦٤، التزكية : باب ١٥٩١.

## ٢٩٨٧ ـ صِفَةُ المَحشَر

#### الكتاب

﴿ وَلَقَدْ جِنْتُمُونَا فُرَادَى كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَنتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُرَكَاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ ﴿ مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَنتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُركاءُ لَقَدْ تَقَطَّعَ بَيْنَكُمْ وَضَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنْتُمْ تَزْعُمُونَ ﴾ ﴿ مَعَنْ مُنْ فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْساً ﴾ ﴿ وَخَشَعَتِ الأَصْواتُ لِلرَّحْمَٰن فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْساً ﴾ ﴿ وَخَشَعَتِ الأَصْواتُ لِلرَّحْمَٰن فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْساً ﴾ ﴿ وَخَشَعَتِ الأَصْواتُ لِلرَّحْمَٰن فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْساً ﴾ ﴿ وَخَشَعَتِ الأَصْواتُ لِلرَّحْمَٰن فَلا تَسْمَعُ إِلاَّ هَمْساً ﴾ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

﴿ يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلائِكَةُ صَفًّا لا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ الرَّحْنِنُ وَقالَ صَواباً ﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَئِذٍ يَصْدُرُ النَّاسُ أَشْتَاتًا لِيُرَوْا أَغَمَالَهُمْ \* فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْراً يَرَهُ \* وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرّاً يَرَهُ ﴾ ".

﴿يَوْمَ يَكُونُ النَّاسُ كَالْفَراشِ الْمَبْثُوثِ ﴾ ١٠٠.

١٤٤٨٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : يَمُوتُ الرَّجُلُ عَلَىٰ ما عاشَ عَلَيهِ ، ويُحشَرُ عَلَىٰ ما ماتَ عَلَيهِ ١٠٠٠ . الترغيب و الترهيب عن أبي سعيدٍ ــ لَمَّا حَضَرَهُ المَوتُ دَعا بِثِيابٍ جُدَدٍ فلَبِسَها ثُمَّ قالَ ــ : سَمِعتُ رَسولَ اللهِ ﷺ يَقُولَ : المَيِّتُ يُبعَثُ في ثِيابِهِ الَّتِي يَمُوتُ فيها ١٤٠٠.

١٤٤٩١ ـ رسولُ اللهِ عَيْلَةُ : إِنَّكُم مُلاقو اللهِ حُفاةً عُراةً غُرْلاً ٣٠.

١٤٤٩٢ ــ الترغيب و الترهيب: وفي روايةٍ : قامَ فينا رَسولُ اللهِ ﷺ بِمَوعِظَةٍ فقالَ : يا أَيُّهَا النَّاسُ، إِنَّكُم مَحشورونَ إِلَى اللهِ حُفاةً عُراةً غُرْلاً ﴿كَمَا بَدَأْنا أَوَّلَ خَلْقٍ نُعيدُه﴾ ٣.

<sup>(</sup>١) الأنعام: ٩٤.

<sup>(</sup>۲) طه : ۱۰۸.

٣١) النبأ : ٢٨.

<sup>(</sup>٤) الزلزلة : ٦ ـ ٨.

<sup>(</sup>٥) القارعة: £.

<sup>(</sup>٦) تنبيه الخواطر : ٢ /١٣٣٨.

<sup>(</sup>۷) الترغيب والنرهيب : ٤ / ٣٨٣ / ١٠. وقال : رواه أبو داود وابن حبان في صحيحه . وفي إسناده يحيّى بن أيّوب وهو الفافقي المصريّ . احتجّ به البخاريّ ومسلم وغيرهما وله مناكير . وقال أبو حاتم : لا يُحتجّ به . وقال أحمد : سيّء الحفظ . وقال النسائيّ :ليس بالقويّ . وقد قال كلّ من وقفت على كلامه من أهل اللغة :إنّ المراد بقوله : «ببعث في ثبابه التي قبض فيها» أيّ في أعماله .قال الهرويّ : وهذا كحديثه الآخر : «يبعث العبد على ما مات عليه قال : وليس قول من ذهب إلى الأكفان بشيء ، لأنّ الميّت إنّما يكفّن بعد الموت .

<sup>(</sup>٨\_٩) الترغيب والترهيب: ١١/٣٨٤/٤ وح١٢.

١٤٤٩٣ ــ الترغيب و الترهيب عن أبي ذرّ ﴿ : إنَّ الصّادِقَ المَصدوقَ حَـدَّتَني أنَّ النّـاسَ يُحشَرونَ ثَلاثَةَ أفواجٍ : فَوجاً راكِبينَ طاعِمينَ كاسِينَ، وفَوجاً تَسحَبُهُمُ المَلائكَةُ عَلىٰ وُجوهِهِم وتَحشُرُ هُمُ النّارَ، وفَوجاً يَشونَ ويَسعَونَ ١٠٠.

١٤٤٩٤ــرسولُ اللهِ ﷺ : يَبعَثُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ ناساً في صُوَرِ الذَّرِّ يَطَوُهُمُ النّاسُ بِأقدامِهِم. فيُقالُ : ما هؤلاءِ في صُورِ الذَّرِّ؟ فيُقالُ : هؤلاءِ المُتَكَبِّرونَ في الدّنيا<sup>س</sup>.

18290 الإمامُ على على الله العَمْعُ ياذَا الغَفلَةِ والتَّصريفِ مِن ذي الوَعظِ والتَّعريفِ، جُعِلَ يَومُ الحَشرِ يَومَ العَرضِ والسُّؤالِ والحِباءِ والنَّكالِ، يَومَ تُقلَبُ إلَيهِ أعهالُ الأنامِ، وتُحصىٰ فيهِ جَميعُ الحَشرِ يَومَ تَذوبُ مِنَ النَّفوسِ أحداقُ عُيونِها، وتَضَعُ الحَوامِلُ ما في بُطونِها...

الأعلى، خُضوعاً قِياماً، قَد أَلجَمَهُمُ العَرَقُ، ورَجَفَت بِهِمُ الأَرْلِينَ والآخِرينَ لِنِقاشِ الحِسابِ وجَزاءِ الأعلى، خُضوعاً قِياماً، قَد أَلجَمَهُمُ العَرَقُ، ورَجَفَت بِهِمُ الأرضُ، فَأَحسَنُهُم حالاً مَن وَجَدَ لِقَدَمَيهِ مَوضِعاً، ولِنَفَسِهِ مُتَسَعاً ا

٨٤٤٩٨ ــ رسولُ اللهِ عَلِينَةُ : كُلُّ مَن وَرَدَ القِيامَةَ عَطشانٌ ١٠٠.

1889- عنه ﷺ: شِعارُ النَّاسِ يَومَ القِيامَةِ في ظُلَمَةِ يَوم القِيامَةِ : لا إِلٰهَ إِلَّا اللهُ ٣٠.

١٤٥٠٠ ـ الإمامُ الصادقُ على : مَثَلُ النَّاسِ يَومَ القِيامَةِ إذا قاموا لِرَبِّ العالَمينَ مَثَلُ السَّهم في

<sup>(</sup>١\_ ٢) الترغيب والترهيب: ٤ / ٣٨٧ / ٢١ و ح ٢٢.

<sup>(</sup>٢٤ ـ ٤) أمالي الطوسيّ : ١٢٥٣/٦٥٣ و ٢٨/٢٨.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطّبة ١٠٢.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال : ٣٨٩٣٨.

<sup>(</sup>٧) كنز العمّال: ٣٨٩٦٢.

القُربِ لَيسَ لَهُ مِنَ الأرضِ إلّا مَوضِعُ قَدَمِهِ، كالسَّهمِ في الكِنانَةِ لا يَقدِرُ أن يَزولَ لههُنا ولا لههُنا٠٠٠.

## ٢٩٨٨ ـ المُتَّقونَ في القِيامَةِ

#### الكتاب

﴿يَوْمَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفْداً ﴾ ٣٠.

﴿وُجُوهُ يَوْمَثِذٍ مُشْفِرَةً \* ضاحِكَةً مُسْتَبْشِرَةً ﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَ تَرَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ يَسْعَى نُـورُهُمْ بَـيْنَ أَيْـدِيِهِمْ... هِـيَ مَـولاكُـمْ وَبِـئْسَ الْمَصِيرُ﴾ ٣٠.

﴿لا يَخْزُنُهُمُ الْغَزَعُ الأَكْبَرُ وَتَتَلَقَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ هَذَا يَوْمُكُمُ الَّذِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ﴾··

اد 120٠١ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ ــ في قولهِ تعالىٰ ــ: ﴿يَومَ لَا يُخزِي اللهُ النَّبِيَّ والَّذِينَ آمَنوا مَعَهُ نورُهُم يَسعىٰ بَينَ أَيْديهِم وبِأَيُمانِهِم﴾ ــ: فَمَن كانَ لَهُ نورٌ يَومَنَذٍ نَجا، وكُلُّ مُؤمِنٍ لَهُ نورٌ ١٠٠.

١٤٥٠٢ ــرسولُ اللهِ ﷺ ــفي قولهِ تعالىٰ : ﴿يَومَ نَحَشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحُمْنِ وَفَٰداً﴾ ــ: إنَّ الوَفَدَ لا يَكُونُونَ إِلَّا رُكِباناً ، أُولَٰئِكَ رِجالُ اتَّقُوا اللهَ فَأَحَبَّهُمُ اللهُ وَاخْتَصَّهُم ورَضِيَ أعهالهُم، فَسَهاهُمُ المُتَّقِينَ™.

الرَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلِيٌ ﷺ عَن هٰذِه الآيةِ : ﴿يَوْمَ نَحْشُرُ المُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْسُنِ وَفْداً﴾ يا رَسُولَ اللهِ، ما الوَفدُ إِلَّا رَكبٌ؟ \_ : والَّذي نَفسي بِيَدِهِ إِنَّهُم إِذَا خَرَجُوا مِن قُبورِهِمُ استَقبَلُوا بِنُوقٍ بِيضٍ لَهَا أَجِنِحَةُ عَلَيْها رِحالُ الذَّهَبِ، شُرُكُ نِعالِهِم نُورٌ يَتَلَأَلاَّ، كُلُّ خُطوَةٍ مِنْها

<sup>(</sup>١) الكافي : ١١٠/١٤٣/٨.

<sup>(</sup>۲) مريم : ۸۵.

<sup>(</sup>۳) عیس : ۳۸، ۲۹.

 <sup>(</sup>٤) الحديد : ١٢ ــ ١٥.
 (٥) الأنبياء : ١٠٣.

ر. (۱۲) نور الثقلين : ٥ / ٣٤ / ٣٤.

۱۱) تور التقديين: ۵ / ۱۷۵ / ۲ ده ۱۳۶۱ - د د د د د م

<sup>(</sup>٧) الكافي: ٨ / ٩٥ / ٦٩.

مِثلُ مَدِّ البَصَرِ ٣٠.

١٤٥٠٤ ــ الإمامُ الصّادقُ على على على على على الرَّحْمَانِ وَفُداً ﴾ ـ : ﴿ يُومَ نَحْشُرُ الْمُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَانِ وَفُداً ﴾ ـ : يُحشَرونَ عَلَى النَّجائب ".

الحَمدُ اللهِ عَلَيْهُ : أَربَعُ مَن كُنَّ فيهِ أَمِنَ يَومَ الفَزَعِ الأَكبَرِ : إِذَا أُعطِيَ شَيئاً قالَ : الحَمدُ للهِ، و إِذَا أَذَنَبَ ذَنباً قالَ : أَستَغفِرُ اللهَ، وإِذَا أَصابَتهُ مُصيبَةٌ قالَ : إِنّا للهِ وإِنّا إلَيهِ راجِعونَ، وإذا كانَت لَهُ حاجَةٌ سَأَلَ رَبَّهُ، وإذا خافَ شَيئاً لَجَأَ إلىٰ رَبِّهِ٣٠.

الله الله الله عنه ﷺ : مَن عَرَضَت لَهُ فاحِشَةُ أُو شَهوَةً فَاجَتَنَبَهَا تَخَافَةَ اللهِ عَزَّوجلَّ حَرَّمَ اللهُ عَلَيهِ النَّارَ وآمَنَهُ مِنَ الفَزَعِ الأكبَرِ، وأنجَزَ لَهُ ما وَعَدَهُ في كِتابِهِ في قولِهِ تَعالىٰ : ﴿وَلَمَن خافَ مَقامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ﴾ ".

١٤٥٠٧ ـ عنه عَيْلِيُّ : مَن مَقَتَ نَفسَهُ دُونَ مَقتِ النَّاسِ آمَنَهُ اللهُ مِن فَزَع يَوم القِيامَةِ٠٠٠.

(انظر) البحار: ٧ / ٢٩٠ باب ١٥. ٢٣٠ ياب ٨.

الحوام : باب ٥ - ٨. العمل (٣) : باب ٢٩٦١، النور : ياب ٣٩٦٣.

## ٢٩٨٩ ـ المُجرِ مونَ في القِيامَةِ

#### الكتاب

﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ﴾ ٣٠.

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَنِدْ يَتَفَرَّقُونَ ﴾ ٣٠.

﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَبِقُوا غَيْرَ سَاعَةٍ كَذَٰ لِكَ كَانُوا يُؤْفَكُونَ ﴾ ٩٠.

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب: ٤ / ٤٩٤ / ٣، انظر تمام الحديث.

<sup>(</sup>٢) المحاسن : ١ / ٢٨٧ / ٥٦٧ والنجيب : الكريم الحسيب، وناقة نجيب ونجيبة والجمع نجائب. ( القاموس المحيط : ١٣٠/١).

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر : ٢ / ٢٣٧.

<sup>(</sup>٤) وسائل الشيعة : ١١/١٦٣/ ١١.

<sup>(</sup>٥) تواب الأعمال: ٢١٦/١.

<sup>(</sup>٦-١) الروم: ١٢، ١٤.

<sup>(</sup>٨) الروم : ٥٥.

﴿وَلَوْ تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ ناكِسُوا رُؤُوسِهِمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَـارْجِعْنَا نَـعْمَلُ صالِحاً إِنَّا مُوقِئُونَ﴾''.

﴿وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَا لِـهذَا الْكِـتَابِ لا يُغادِرُ صَغِيرَةً وَلاكَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِراً وَلا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَداً﴾٣.

﴿يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ وَنَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرُقاً﴾ ٣٠.

﴿يُعْرَفُ الْمُجْرِمُونَ بِسِيماهُمْ فَيُؤْخَذُ بِالنَّواصِي وَالْأَقْدامِ﴾ ".

﴿يُبَصَّرُونَهُمْ يَوَدُّ الْمُجْرِمُ لَوْ يَفْتَدِي مِنْ عَذَابِ يَوْمِئِذٍ بِبَنِيهِ﴾ ١٠٠٠.

﴿إِنَّهُ مَنْ يَأْتِ ربَّهُ مُجْرِماً فَإِنَّ لَهُ جَهَنَّمَ لا يَمُوتَ فِيها وَلا يَحْيَى﴾ ٩٠.

﴿ وَلا تَحْسَبَنَ الله عَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُوَخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ \* مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُوُوسِهِمْ لا يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفَهُمْ وَأَفْتِدَتُهُمْ هَـواءٌ \* وَأَنْـذِرِ النَّـاسَ يَـوْمَ يَأْتِـيهِمُ مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُوُوسِهِمْ لا يَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفَهُمْ وَأَفْتِدَتُهُمْ هَـواءٌ \* وَأَنْـذِرِ النَّـاسَ يَـوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَدَابُ فَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخَرْنا إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ نُجِبُ دَعْوَتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ أَوَلَمْ تَكُونُوا أَقْسَمُمْ مِّنْ قَبْلُ مَالَكُمْ مِّنْ زَوالٍ \* وَسَكَنْتُمْ فِي مَساكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ أَقْسَمُمْ مِنْ قَبْلُ مَالَكُم مِّنْ زَوالٍ \* وَسَكَنْتُمْ فِي مَساكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ كَيْفَ فَعْلَى اللهِ مَكْرُهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ فَعْلَى اللهِ عَلَيْهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنْهُ اللهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزُ ذُو انْتِقَامٍ \* يَوْمَ تُسَبَّنَ اللهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلَهُ إِنَّ اللهَ عَزِيزُ ذُو انْتِقَامٍ \* يَوْمَ تُسَبَّلُ الْأَرْضُ عَلَيْكُ مُعْلِقًا لِهُ إِللهِ الْواحِدِ الْقَهَّارِ \* وَتَوَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَوِّنِينَ فِي الْأَصْفَادِ \* سَالِيلُهُمْ مِنْ قَطِرانِ وَتَغْشَى وُجُوهُهُمُ النَّارُ ﴾ ".

سَرابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرانِ وَتَغْشَى وُجُوهُهُمُ النَّارُ ﴾ ".

(انظر) المؤمن: ١٦ \_ ٢٠ و القلم: ٤٣،٤٢ و عيس: ٣٣، ٤٢.

<sup>(</sup>١) السجدة: ١٢.

<sup>(</sup>٢) الكهف: ٤٩.

<sup>(</sup>۳) طه : ۱۰۲.

<sup>(</sup>٤) الرحش: ٤١.

<sup>(</sup>٥) المعارج: ١١.

<sup>(</sup>٦) طه: ٧٤.

<sup>(</sup>٧) إبراهيم: ٤٢ ـ ٥٠.

الإمامُ الصّادقُ على على الله على الله على الله المُعْشِيَتْ وُجُوهُهُم قِطَعاً مِنَ اللَّيلِ مُظْلِماً ﴾ ـ: أما تَرَى البّيتَ إذا كانَ اللَّيلُ كانَ أشَدَّ سَواداً مِن خارِجٍ ؟! فكَذْلكَ وُجوهُهُم تَزدادُ سَواداً مِن خارِجٍ ؟! فكَذْلكَ وُجوهُهُم تَزدادُ سَواداً ١٠٠٠.

180٠٩ الإمامُ الباقرُ اللهِ : يُحشَرُ العَبدُ يَومَ القِيامَةِ وما نَدِيَ دَماً ، فيُدفَعُ إلَيهِ شِبهُ المِحجَمَةِ أَو فَوقَ ذَلكَ ، فيُقالُ لَهُ : هٰذَا سَهمُكَ مِن دَمِ فُلانٍ ! فيقولُ : يا رَبِّ ، إِنَّكَ لَتَعلَمُ أَنَّكَ قَبَضتَني وما سَفَكتُ دَماً ! فيقولُ : بَلىٰ ، سَمِعتَ مِن فُلانٍ رِوايَةَ كَذَا وكَذَا ، فرَوَيتَها عَلَيهِ ، ف نُقِلَت حَــتَىٰ صارَت إلىٰ فُلانٍ الجَبَارِ فَقَتَلَهُ عَلَيها ، وهٰذَا سَهمُكَ مِن دَمِهِ ".

المِمَّا المِمَّامُ الصَّادَقُ اللَّهِ : يَجِيءُ يَومَ القِيامَةِ رَجُلُ إِلَىٰ رَجُلٍ حَتَّىٰ يُلَطِّخَهُ بِدَمٍ والنّاسُ في الحِسابِ، فيقولُ : أَعَنتَ عَلَيَّ يَومَ كَذَا وكَذَا بِكَـلِمَةِ كَـذَا الْحِسابِ، فيقولُ : يَا عَبدَ اللهِ، مالي ولَكَ؟! فيقولُ : أَعَنتَ عَلَيَّ يَومَ كَذَا وكَـذَا بِكَـلِمَةِ كَـذَا فَقُتِلتُ ٣٠.

١٤٥١١ عنه على ا ثَوَ الدُّنيا عَلَى الآخِرَةِ حَشَرَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ أَعمَىٰ ٣٠.

الدهاك عنه ﷺ : مَن لَقِيَ المُسلِمينَ بِوَجهَينِ ولِسانَينِ، جاءَ يَومَ القِيامَةِ ولَـهُ لِسـانانِ مِن نار '''.

١٤٥١٣ \_عنه ﷺ : مَن أَكَلَ مِن مالِ أَخيهِ ظُلماً ولَم يَرُدَّهُ عَلَيهِ ، أَكَلَ جَذْوَةً مِنَ النّارِ يَومَ القِيامَةِ™.

١٤٥١٤\_عنه ﷺ : مَن سَأَلَ النّاسَ وعِندَهُ قوتُ ثَلاثَةِ أَيّامٍ ، لَقِيَ اللّهَ تَعالَىٰ يَومَ يَلقاهُ ولَيسَ في وَجِهِه لَحَمّ ص.

٥١٥١٠ عند ﷺ : مَن قَرَأَ القُرآنَ لِيَأْكُلَ بِهِ النّاسَ جاءَ يَومَ القِيامَةِ ووَجهُه عَظمُ لا لَحَمَ فيهِ ٩٠٠. ١٤٥١٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : الهَمَازونَ، واللّمَازونَ، والمَشَاؤونَ بِالنّميمَةِ الباغونَ لِلبَراءِ العَنَتَ،

<sup>(</sup>١) البحار: ١٨٦/٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢ / ٢٧٠ / ٥.

 <sup>(</sup>٣) ثواب الأعمال : ٢٢٦ / ١.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٢١٨/٧.

<sup>(</sup>٥\_٨) ثواب الأعمال: ٣١٩/ ١ و ٣٢٢ / ٨ و ٣٢٥/ ١ و ٣٢٩/ ١.

يَحشُرُهُمُ اللهُ في وُجوهِ الكِلابِ٣٠.

الدُّرِ يَتَوَطَّوهُمُ النَّاسُ حَتَّىٰ يَفرُغَ اللَّهُ عَلَونَ فِي صُورِ الذَّرِّ يَتَوَطَّوهُمُ النَّاسُ حَتَّىٰ يَفرُغَ اللَّهُ مِنَ الحِيساب".

المُورِينِ الصَّدودُ لِأُولِيائِي ؟ إذا كَانَ يومَ القِيامَةِ نادىٰ مُنادٍ ؛ أَينَ الصَّدودُ لِأُولِيائِي ؟ فيَقومُ قَومُ لَيسَ عَلَىٰ وُجوهِهِم لَحَمُّ، فَيُقالُ : هُؤلاءِ الَّذِينَ آذَوُا المُؤمِنينَ ونَصَبوا لَهُم وعَانَدوهُم وعَـنَّفوهُم في دِينِهِم، ثُمَّ يُؤمَرُ بِهِم إلىٰ جَهَنَّمَ ٣٠.

18019 ـ رسولُ اللهِ عَلَيْمَ : لا يُبغِضُنا أهلَ البَيتِ أحَدُ إلَّا بَعَثَهُ الله يَومَ القِيامَةِ أجذَمَ · · ·

١٤٥٢٠ ـ الإمامُ الباقرُ على : يُحشَرُ المُكَذَّبونَ بِقَدَرِ اللهِ مِن قُـبورِهِم قَـد مُسِـخُوا قِـرَدَةً
 وَخَنازِيرَ<sup>(0)</sup>.

(انظر) المعاد (۲) : باب ۲۹۸۱، العمل (۳) : باب ۲۹۹۱، الزكاة : باب ۱۵۸۲، العاجة : باب ۹۹۷، ۹۹۷، الخمر : باب ۱۱۲۸، الربا : باب ۱۶۳۲، العلم : باب ۲۸۵۸، القدر : باب ۳۰۳۸. البحار : ۱۱۲/۲۱۲/

## ٢٩٩٠ \_ كِتابُ الأعمالِ

#### الكتاب

﴿وَكُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ وَنُخْرِجُ لَهُ يَومَ الْقِيامَةِ كِتَابًا يَلْقَاهُ مَنْشُوراً \* الْحَرَأُ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفْسِكَ الْيَوْمَ عَلَيْكَ حَسِيباً ﴾ ٩٠.

﴿ حَتَّىٰ إِذَا مَاجَاءُوهَا شَهِدَ عَلَيْهِمْ سَمْعُهُمْ وَأَبْصَارُهُمْ وَجُلُودُهُمْ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ۞ وَقَـالُوا

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب: ٣/٥٠٠/٣.

<sup>(</sup>٣\_٣) الكافي: ٢ / ٣١١ / ١١ و ص ٢٥٣ / ٢.

 <sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال: ٢/٢٤٣.

<sup>(</sup>٥) ثواب الأعمال : ٢٥٣ / ٤.

<sup>(</sup>٦) الإسراء: ١٤،١٤.

لِجُلُودِهِمِ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنا قالُوا أَنْطَقَنا اللهُ الَّذِي أَنْطَقَ كُلَّ شَيْءٍ وَهُـوَ خَـلَقَكُمْ أَوَّلَ مَـرَّةٍ وَإِلَـيْهِ تُرْجَعُونَ \* وَمَاكُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلَكِنْ ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللهَ لا يَعْلَمُ كَثِيراً مِمَّا تَعْمَلُونَ ﴾ (١٠.

﴿يَوْمَنِدْ تُحدِّثُ أَخْبارَها \* بِأَنَّ رَبَّكَ أَوْحَى لَها﴾ ٣٠.

الامامُ عليٌ اللهِ : إعلَموا عِبادَ اللهِ أنَّ عَلَيكُم رَصَداً مِن أَنفُسِكُم، وعُيوناً مِـن جَوارِحِكُم، وحُفّاظَ صِدقِ يَحفظونَ أعهالَكُم، وعَدَدَ أَنفاسِكُم !٣

المُوبَادُ مُقَاتَرِفُونَ فِي لَيلِهِم وَخَالَىٰ لا يَخْنَىٰ عَلَيهِ مَا الْعِبَادُ مُقَاتَرِفُونَ فِي لَيلِهِم وَخَهَارِهِم، لَطُفَ بِه خُبراً، وأحاطَ بِه عِلماً، أعضاؤكُم شُهودُهُ، وجَوارِحُكُم جُنودُهُ، وضَمَائرُكُم عُيونُهُ، وخَلَواتُكُم عِيانُهُ<sup>،</sup> وخَلَواتُكُم عِيانُهُ<sup>،</sup>

1207٣ ـ الإمامُ الباقرُ عَلِه عَولِه تَعالىٰ : ﴿وَكُلَّ إِنْسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِه ﴾ .. : يقولُ : خَيرُهُ وشَرُّهُ مَعَهُ حَيثُ كانَ، لا يَستَطيعُ فِراقَهُ حَتَّىٰ يُعطىٰ كِتَابَهُ يَومَ القِيامَةِ بِمَا عَمِلَ (اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ عَمِلَ (اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُل

١٤٥٢٤\_الإمامُ الصّادقُ اللهِ \_ في قولِهِ تَعالىٰ \_ : ﴿ إِقْرَأُ كِتَابَكَ كَفَ بِنَفْسِكَ اليَومَ ﴾ \_ : يُذَكَّرُ العَبدُ جَميعَ ما عَمِلَ وما كُتِبَ عَلَيهِ ؛ كأنَّهُ فَعَلَهُ تِلكَ السّاعَةِ ، فلِذَلكَ قالوا : ﴿ يَا وَيُلْتَنَا ما لِهٰذَا الكِتَابِ لا يُغادِرُ صَغيرَةً وَلا كَبيرَةً إِلّا أَحْصاها ﴾ ؟! ۞

18070 ــ عنه ﷺ : إذا كانَ يَومُ القِيامَةِ دُفِعَ إِلَى الإنسانِ كِتابُه، ثُمَّ قيلَ لَهُ : اقرَأُهُ.[قالَ الرّاوي :] قُلتُ : فيَعرِفُ ما فيهِ ؟ فقالَ : إنَّهُ يَذكُرُهُ فَمَا مِن لَحَظَةٍ ولا كَلِمَةٍ ولا نَقْلِ قَدَمٍ ولا شَيءٍ فَعَلَهُ إِلّا ذَكَرَهُ ؛ كَانَّهُ فَعَلَهُ تِلكَ السّاعَةَ ، فلِذٰلكَ قالوا : «يا وَيلَتَنا ما لِهٰذا الكِتابِ ...» ٣٠.

<sup>(</sup>١) فصّلت: ٢٠ ٢٢.

<sup>(</sup>٢) الزازلة: ٤، ٥.

<sup>(</sup>٣-٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٧ و ١٩٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير على بن إبراهيم: ٢ / ١٧.

<sup>(</sup>٦) تفسير العيّاشيّ : ٢ / ٣٢٨ / ٣٥.

<sup>(</sup>٧) تفسير العيّاشيّ : ٢ / ٣٢٨ / ٣٤.

١٤٥٢٦ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ: خُتِمَ عَلَى الأفواهِ فَلا تَكَلَّمُ، وقَد تَكَلَّمَتِ الأيدي، وشَهِدَتِ الأرجُلُ، ونَطَقَتِالجُلُودُ بِماعَمِلُوا فَلا يَكتُمُونَ اللهَ حَديثًا ١٠٠٠.

١٤٥٢٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : تَجيئونَ يَومَ القِيامَةِ وعَلَىٰ أَفُواهِكُمُ الفِدامُ، فَأُوَّلُ مَا يَتَكَلَّمُ مِنَ الإنسانِ فَخِذُهُ وكَقَّهُ٣٠.

الإمامُ الصّادقُ ﷺ \_ في قَولِهِ تَعالَىٰ ﴿وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَكا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلودُكُمْ﴾ \_: يَعنى بِالجُلودِ الفُروجَ والأفخاذَ ٣٠.

18079 ـ الإمامُ عليَّ ﷺ \_ فى وصيَّتِهِ لابـنِ الحـنفيَّةِ ـ: قــالَ اللهُ تَــعالىٰ: ﴿وَمــا كُــنتُم تَسْتَتِرونَ...﴾ يَعنى بِالجُلُودِ الفُروجَ ''.

180٣٠ ـعنه ﷺ : ثُمَّ نَظَمَ تَعالَىٰ ما فَرَضَ عَلَى السَّمعِ والبَصَرِ والفَرجِ في آيَةٍ واحِدَةٍ ، فقالَ : ﴿مَا كُنتُم تَستَتِرُونَ أَن يَشْهَدَ عَلَيكُم سَمَعُكُم وَلا أَبْصارُكُم ولا جُلُودُكُم ولٰكنْ ظَنَنْتُم أَنَّ اللهَ لا يَعلَمُ كَثيراً مِمَّا تَعمَلُونَ﴾ يَعني بِالجُلُودِ هاهُنا : الفُروجَ '''.

١٤٥٣١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ ــ لَمَا قَرَأَ هٰذِه الآيَةَ : ﴿يَومَنَذِ تُحَدِّثُ أَخْبارَها﴾ ــ : أتدرونَ ما أخبارُها؟ قالوا : اللهُ ورَسولُه أعلَمُ، قالَ : فإنَّ أخبارَها أن تَشهَدَ عَلَىٰ كُلِّ عَبدٍ وأمَّةٍ بِما عَمِلَ عَلَىٰ ظَهرِها، تَقولُ : عَمِلَ كَذا وكَذا۩.

١٤٥٣٢ عنه ﷺ: فَلِلَّهِ عَزَّوجلَّ عَلَىٰ كُلِّ عَبدٍ رُفَباءُ مِن كُلِّ خَلقِهِ، ومُعَقِّباتُ مِن بَينِ يَدَيهِ ومِن خَلفِهِ يَحفَظُونَهُ مِن أَمرِ اللهِ، ويَحفَظُونَ عَلَيهِ ما يَكُونُ مِنهُ مِن أَعبالِهِ وأقوالِهِ وألفاظِهِ وألحاظِهِ، والبِقاعُ الّتي تَشتَمِلُ عَلَيهِ شُهودُ رَبَّه لَهُ أو عَلَيهِ، واللَّيالي والأَيّامُ والشُّهورُ شُهودُهُ عَلَيهِ أو لَهُ، وسائرُ عِبادِ اللهِ المُؤمِنينَ شُهودُهُ عَلَيهِ أو لَهُ، وحَفَظَتُهُ الكاتِبونَ أعهالَهُ شُهودٌ لَهُ أو

<sup>(</sup>١) البحار : ٦/٣١٣/٧.

<sup>(</sup>٢) كنز العتال : ٣٨٩٩٧.

<sup>(</sup>٤ ـ ٤) تفسير الميزان : ١٧ / ٣٨٦.

<sup>(</sup>٥) البحار: ١٣/٣١٨/٧.

<sup>(</sup>٦) الترغيب والترهيب: ٤/٤١٤/١٦.

عَلَيهِ ١٠٠٠.

١٤٥٣٣ ـ الإمامُ الصّادقُ على الرَّاحِلِ يُصلّى نَوافِلَهُ في مَوضِعِ أو يُفَرِّقُها ـ :
 لا، بَل هاهُنا وهاهُنا؛ فإنَّها تَشهَدُ لَهُ يَومَ القِيامَةِ

180٣٤ عنه ﷺ : ما مِن يَومٍ يَأْتِي عَلَى ابنِ آدَمَ إِلَّا قَالَ ذَلكَ اليَومُ : يَابنَ آدَمَ أَنَا يَومُ جَديدٌ، وأَنَا عَلَيكَ شَهيدٌ، فَافعَلْ بِي خَيراً وَاعمَلْ فِيَّ خَيراً أَشْهَدُ لَكَ يَومَ القِيامَةِ : فإنَّكَ لَـن تَراني بَعدَها أَبَداً ٣٠.

(انظر) العراقبة : باب ١٥٣٦، ١٥٣٧، العمل (٣) : باب ٢٩٦٠. البحار : ٧/٣٠٦ باب ١٦.

#### التفسير:

قوله تعالىٰ: ﴿وَنُخْرِجُ لَهُ يَوْمَ القِيامَةِ كِتَاباً يُلْقاهُ مَنْشُوراً ﴾ يوضّح حالَ هذا الكتاب قولُه بعده: ﴿إِقْرَأُ كِتَابَكَ كَفَىٰ بِنَفْسِكَ اليَوْمَ عَلَيْكَ حَسيباً ﴾ حيث يدلّ أوّلاً: على أنّ الكتاب الذي يخرج له هو كتابه نفسه لا يتعلّق بغيره، وثانياً: أنّ الكتاب متضمّن لحقائق أعاله التي عملها في الدنيا من غير أن يفقد منها شيئاً، كما في قوله: ﴿يَقُولُونَ يَا وَيُلْتَنَا مَا فِلْذَا الْكِتَابِ لا يُغادِرُ صَغيرَةً وَلا كَبيرَةً إلّا أحصاها ﴾ وثالثاً: أنّ الأعال التي أحصاها بادية فيها بحقائقها من صغيرةً أو شقاء، ظاهرة بنتائجها من خير أو شرّ ظهوراً لا يستتر بستر ولا يقطع بعذر، قال تعالىٰ: ﴿لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَديدٌ ﴾ .

ويظهر من قوله تعالىٰ: ﴿يَومَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ ماعَمِلَتْ مِنْ خَيرٍ مُحْضَراً وَما عَمِلَتْ مِـنْ سوءٍ﴾ ٥٠، أنّ الكتاب يتضمّن نفس الأعمال بحقائقها دون الرسوم المخطوطة علىٰ حدّ الكتب

<sup>(</sup>١) البحار : ٧/ ٣١٥/ ١١.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع: ٣٤٣ / ١.

<sup>(</sup>۲) البحار : ۲۰/۳۲۵/۷.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ٤٩.

<sup>(</sup>٥)ق : ۲۲.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ٣٠.

المعمولة فيا بيننا في الدنيا، فهو نفس الأعمال يُطلع الله الإنسان عمليها عمياناً، ولا حجّة كالعيان.

وبذلك يظهر أنّ المراد بالطائر والكتاب في الآية أمر واحد وهو العمل الذي يعمله الإنسان، غير أنّه سبحانه قال: ﴿وَنُخْرِجُ لَهُ يَومَ القِيامَةِ كِتاباً ﴾ ففرّق الكتاب عن الطائر ولم يقل: ﴿وَنُخْرِجُهُ ﴾ لئلّا يوهم أنّ العمل إنّا يصير كتاباً يوم القيامة وهو قبل ذلك طائر وليس بكتاب، أو يوهم أنّ الطائر خنيّ مستور غير خارج قبل يوم القيامة فلا يلائم كونه ملزماً له في عنقه.

وبالجملة : في قوله : ﴿وَنُخْرِجُ لَهُ ﴾ إشارة إلى أنّ كتاب الأعمال بحقائقها مستور عن إدراك الإنسان، محجوب وراء حجاب الغفلة، وإنّما يخرجه الله سبحانه للإنسان، محجوب وراء حجاب الغفلة، وإنّما يخرجه الله سبحانه للإنسان، محجوب قوله : ﴿يَلقاهُ مَنشُوراً ﴾.

وفي ذلك دلالة على أنّ ذلك أمر مهيّاً له غير مغفول عنه، فيكون تأكيداً لقوله: ﴿وَكُلَّ إِنْسَانٍ الْزَمْنَاهُ طَائْرَهُ فِي عُنُقِهِ﴾؛ لأنّ المحصّل أنّ الإنسان ستناله تبعة عمله لا محالة: أمّا أوّلاً فلأنّه لازم له لا يفارقه، وأمّا ثانياً فلأنّه مكتوب كتاباً سيظهر له فيلقاه منشوراً.

قوله تعالىٰ: ﴿إِقْرَأْ كِتَابَكَ كَنَىٰ بِنَفْسِكَ النَوْمَ عَلَيْكَ حَسيباً ﴾ أي يقال له: اقرأ كتابك... إلخ. وقوله: ﴿كَنَىٰ بِنَفْسِكَ ﴾ الباء فيه زائدة للتأكيد، وأصله كَفَت نفسُك، وإنّما لم يؤنّت الفعل لأنّ الفاعل مؤنّت مجازيّ يجوز معه التذكير والتأنيث، وربّما قيل: إنّه اسم فعل بمعنى اكتفِ والباء غير زائدة، وربّما وُجّه بغير ذلك.

وفي الآية دلالة علىٰ أن حجّة للكتاب قاطعة بحيث لا يرتاب فيهاقارئه ولوكان هـو المجرم نفسه، وكيف لا؟! وفيه معاينة نفس العمل وبه الجزاء، قال تعالىٰ: ﴿لا تَعْتَذِرُوا الْيَوْمَ إِنَّا تُحْزُونَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) التحريم: ٧.

وقد اتّضح ممّا أوردناه \_ في وجه اتّصال قوله : ﴿وَيَدْعُ الإنْسَانُ بِالشَّرِّ ﴾ الآية بما قبله \_ وجه اتّصال هاتين الآيتين أعني قوله : ﴿وَكُلَّ إنْسَانِ أَلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ \_ إلىٰ قوله : \_حَسيباً ﴾ .

فحصًل معنى الآيات \_ والسياقُ سياق التوبيخ واللوم \_ أنّ الله سبحانه أنزل القرآن وجعله هادياً إلى ملّةٍ هي أقوم جرياً على السنّة الإلهيّة في هداية الناس إلى التوحيد والعبوديّة وإسعاد من اهتدى منهم وإشقاء من ضلّ، لكنّ الإنسان لا يميّز الخير من الشرّ، ولا يفرّق بين النافع والضارّ، بل يستعجل كلّ ما يهواه فيطلب الشرّ كها يطلب الخير، والحال أنّ العمل سواء كان خيراً أو شرّاً لازم لصاحبه لا يفارقه، وهو أيضاً محفوظ عليه في كتاب سيخرج له يوم القيامة ويُنشر بين يديه ويحاسب عليه، وإذا كان كذلك كان من الواجب على الإنسان أن لا يبادر إلى اقتحام كلّ ما يهواه ويشتهيه ولا يستعجل ارتكابه، بل يتوقّف في الأمور ويتروّى عبيّ بينها ويفرّق خيرها من شرّها؛ فيأخذ بالخير ويتحرّز الشرّ ".

#### ٢٩٩١ ـ أصحابُ اليَمينِ

#### الكتاب

﴿وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ \* فِي سِـدْرٍ مَخْضُودٍ \* وَطَـلْحٍ مَـنُضُودٍ \* وَظِـلِّ مَمْدُودٍ \* وَطَـلَّ مَمْدُودٍ \* وَطَـلْ مَمْدُودٍ \* وَمَلْ مَمْدُودٍ \* وَمَاءٍ مَسْكُوبٍ \* وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ \* لا مَقْطُوعَةٍ وَلا مَمْنُوعَةٍ \* وَفُـرُشٍ مَـرْفُوعَةٍ \* إِنّـا أَنْشَأْنَاهُنَّ إِنْشَاءً \* فَجَعَلْنَاهُنَّ أَبْكَاراً \* عُرُباً أَثْراباً \* لأَصْحَابِ الْيَمِينِ \* ثُلَّةُ مِنَ الْأَوَّلِينَ \* وثُلَّةً مِنَ الْآوِلِينَ \* وثُلَّةً مِنَ الْآوِلِينَ \* وثُلَّةً مِنَ الْآوِلِينَ \* وثُلَّةً مِنَ الْآوِلِينَ \* وثُلَّةً مِنَ الْآخِرِينَ ﴾ ".

﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ \* فَسَوْفَ يُحاسَبُ حِسَابًا يَسِيراً ﴾ ٣٠.

﴿يَوْمَ نَدْعُوا كُلَّ أَنَاسِ بِإِمامِهِمْ فَمَنْ أُوتِيَ كِتابَهُ بِيَمِينِهِ فَأُولَٰثِكَ يَقْرَؤُنَ كِتابَهُمْ وَلا يُنظَلَمُونَ

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان : ١٣ / ٥٥ ـ ٥٧.

<sup>(</sup>٢) الواقعة : ٢٧ ـ ٠ ٤٠.

<sup>(</sup>٣) الانشقاق : ٧. ٨.

فَتِيلاً ﴾™.

﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَأُوا كِتَابِيَهُ ﴾ ".

المحاد الإمامُ الصّادقُ على : إنَّ الله تَبارَكَ وتَعالىٰ إذا أرادَ أن يُحاسِبَ المُؤمِنَ أعطاهُ كِتابَهُ بِيَمينِه وحاسَبَهُ فيها بَينَهُ وبَينَهُ، فيقولُ : عَبدي، فَعَلتَ كَذا وكَذا وعَمِلتَ كَذا وكذا وَفَوَا وَعَمِلتَ كَذا وكذا! فيقولُ : نَعَم يا رَبَّ قَد فَعَلتُ ذٰلكَ، فيقولُ : قَد غَفَرتُها لَكَ وأبدَلتُها حَسَناتٍ، فيقولُ النّاسُ : شبحانَ اللهِ يا رَبَّ قَد فَعَلتُ ذٰلكَ، فيقولُ : هُوَ قُولُ اللهِ عَزَّوجلً : هِفَأَمّا مَن أُوتِي كِتابَهُ بِيَمينِهِ فَسَوْفَ أَمَا كَانَ لِهٰذَا الْعَبدِ سَيِّئَةً واحِدَةً ؟! وهُوَ قُولُ اللهِ عَزَّوجلً : هِفَأَمّا مَن أُوتِي كِتابَهُ بِيَمينِهِ فَسَوْفَ يُحاسَبُ حِساباً يَسِيراً وَيَنْقَلِبُ إلى أَهْلِهِ مَسروراً ﴾ ".

الإمامُ الباقرُ على الله على من حَقَّت عَلَى مُومِنٍ ، إِنَّمَا تَشْهَدُ عَلَى مُومِنٍ ، إِنَّمَا تَشْهَدُ عَلَىٰ مَن حَقَّت عَلَيْ مِن حَقَّت عَلَيْ مِن حَقَّت عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ وَمِن فيُعطىٰ كِتابَهُ بِيَمينِهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهَ المُؤمِنُ فيُعطىٰ كِتابَهُ بِيَمينِهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهَ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

المُوسِدِ اللهُ المُسَادِقُ اللهِ وقَد سَمِعَهُ مُعاوِيَةُ بنُ وَهَبٍ .. إذا تابَ العَبدُ تَوبَةً نَصوحاً أَحَبَّهُ اللهُ فَسَتَرَ عَلَيهِ فِي الدّنيا والآخِرَةِ، فقُلتُ : وكَيفَ يَستَرُ عَلَيهِ ؟ قَـالَ : يُـنسي مَـلَكَيهِ مَا كَتَبا عَلَيهِ مِنَ الذَّنوبِ، وَيوحي إلىٰ جَوارِحِه : أكتُمي عَـلَيهِ ذُنـوبَهُ، وَيـوحي إلىٰ بِقاعِ ما كَتَبا عَلَيهِ مِنَ الذَّنوبِ، وَيوحي إلىٰ جَوارِحِه : أكتُمي عَـلَيهِ ذُنـوبَهُ، وَيـوحي إلىٰ بِقاعِ الأرضِ : أكتُمي ما كانَيَعمَلُ عَلَيكِ مِنَ الذَّنوبِ، فيَلقَى اللهَ حينَ يَلقاهُ ولَيسَ شَيءٌ يَشهَدُ عَلَيهِ بِشَيءٍ مِنَ الذُّنوبِ..

(انظر) التوبة : باب ٤٦٦، ٤٦٧، الحساب : باب ٨٤١.

#### ٢٩٩٢ \_ أضحابُ الشُّمال

الكتاب

﴿وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ \* فِي سَمُومٍ وَحَبِيمٍ \* وَظِلَّ مِنْ يَحْمُومٍ \* لَا بارِدٍ وَلاكْرِيمٍ \* إِنَّهُمْ كَانُواْ قَبْلَ ذَلِكَ مُتْرَفِينَ \* وَكَانُواْ يُصِرُّونَ عَلَى الْحِنْثِ الْعَظِيمِ \* وَكَانُواْ يَقُولُونَ

<sup>(</sup>١) الإسراء : ٧١.

<sup>(</sup>٢) الحاقّة : ١٩.

<sup>(</sup>٣) الزهد للحسين بن سعيد : ٢٤٦/ ٩٢.

<sup>(</sup>٤ ــ ٥) الكافي : ٢ / ٣٢ / ١ و ص ٤٣٠ / ١.

أَيْذا مِثْنَا وَكُنَّا تُراباً وَعِظاماً أَءِنَّا لَمَبْعُوثُونَ \* أَوَ آباؤُنا الْأَوَّلُونَ \* قُلْ إِنَّ الْأَوَّلِينَ وَالْآخِـرِينَ \* لَمَجْمُوعُونَ إِلَى مِيقَاتِ يَوْمٍ مَّعْلُومٍ﴾".

﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ \* وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ \* يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ \* وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ \* يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَةَ \* مَا أَغْنَى عَنِّي مَالِيَهُ \* هَلَكَ عَنِّي شُلْطَانِيَهُ \* خُذُوهُ فَغُلُّوهُ \* ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ \* ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُها سَبْعُونَ ذِرَاعاً فَاسْلُكُوهُ \* إِنَّهُ كَانَ لا يُـوْمِنُ بِاللهِ الْعَظِيمِ \* وَلا يَخْضُ عَلَى طَعامِ الْمِسْكِينِ \* فَلَيْسَ لَهُ الْيَوْمَ هَاهُنَا حَمِيمُ \* وَلا طَعامُ إِلَّا مِنْ غِسْلِينِ﴾ ".

﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتابَهُ وَراءَ ظَهْرِهِ \* فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُوراً \* وَيَصْلَى سَعِيراً \* إِنَّهُ كانَ فِـي أَهْلِهِ مَسْرُوراً \* إِنَّهُ ظَنَّ أَنْ لَنْ يَحُورَ \* بَلَى إِنَّ رَبَّهُ كانَ بِهِ بَصِيراً﴾'".

الدّامِهُ العَمَّامُ الصَّادَقُ ﷺ : إنَّ اللهَ تَبَارَكَ وتَعَالَىٰ... إذا أرادَ بِعَبدٍ شَرَّاً حَاسَبَهُ عَلَىٰ رُؤُوسِ النّاسِ، وبَكَّتهُ "، وأعطاهُ كِتابَهُ بِشِهالِهِ، وهُوَ قَولُ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿وَأَمَّا مَـنْ أُوتِيَ كِـتابَهُ وَرَاءَ ظَهْرِهِ فَسَوْفَ يَدْعُو ثُبُوراً \* وَيَصْلَىٰ سَعيراً \* إنّهُ كانَ في أَهْلِهِ مَسروراً ﴾ ".

١٤٥٣٩ ــ الإمامُ الباقرُ على : في قولِهِ : ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمينِهِ﴾ فَهُوَ أَبُو سَلَمَةَ عَبُدُ اللهِ بنُ عَبدِ الأَسوَدِ بنِ هِلالٍ المَحْزومِيُّ وهُوَ مِن بَني مَحْزومٍ ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ وَراءَ ظَهْرِهِ﴾ فـ هُوَ الأَسوَدُ بنُ عَبدِ الأَسوَدِ بنِ هِلالٍ الْحَزومِيُّ قَتَلَهُ حَمَزَةُ بنُ عَبدِ المُطَّلِبِ يَومَ بَدرٍ ٣٠.

#### التفسير:

قوله تعالىٰ: ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِـتَابَهُ وَرَاءَ ظَـهْرِهِ ﴾ الظـرف مـنصوب بـنزع الخـافض، والتقدير: من وراء ظهره، ولعلّهم إنّما يُؤتَون كتبهم من وراء ظـهورهم لردّ وجـوههم عـلى

<sup>(</sup>١) الواقعة : ٤١ ـ ٥٠.

<sup>(</sup>٢) الحاقة : ٢٥ ـ ٣٦.

<sup>(</sup>٣) الانشقاق: ١٠ ـ ١٥.

<sup>(</sup>٤) أي غلبه بالحجّة. (كما في هامش البحار: ٧/ ٣٢٥).

<sup>(</sup>٥) الزهد للحسين بن سعيد : ٢٤٦/٩٢.

<sup>(</sup>٦) تفسير عليّ بن إبراهيم : ٢ / ٤١٢.

أدبارهم، كما قال تعالىٰ: ﴿مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجوهاً فَنَرُدُهَا عَلَىٰ أَدْبارِها ﴾ ٣٠.

ولا مُنافاة بين إيتاء كتابهم من وراء ظهورهم وبين إيتائهم بـشهالهم كــها وقــع في قــوله تعالىٰ : ﴿وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتابَهُ بِشِهالِهِ فَيَقُولُ يالَئِتَنَى لَمْ أُوتَ كِتابِيَّهُ﴾ ٣٠٣.

(انظر) تفسير الميزان: ٢٠ /٢٤٣\_٢٥٥.

#### ٢٩٩٣ ـ حَشْرُ الوُحوشِ

#### الكتاب

﴿وَإِذَا الْوَحُوشُ خُشِرَتُ ﴾ (1).

﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ وَلا طَائِرٍ يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أَمَمُ أَمْثَالُكُمْ مَا فَرَّطْنَا فِي الْكِتَابِ مِنْ شَيْءٍ ثُمَّ إِلَى رَبِّهِمْ يُخْشَرُونَ﴾ ".

(انظر) البحار: ٢٥٣/٧ باب ١١.

تفسير الميزان: ٧ / ٧٣ «كلام في المجتمعات الحيواتيّة».

#### ٢٩٩٤ ـ مَواقفُ القِبامَة

#### الكتاب

﴿ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ مِنَ السَّماءِ إِلَى الْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمٍ كَانَ مِـقْدارُهُ أَلْفَ سَنَةٍ مِـمَّا تَعُدُّونَ ﴾ ٢٠.

﴿ تَعْرُجُ الْمَلائِكَةُ وَالرُّوحُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدارُهُ خَمْسِينَ أَنْفَ سَنَةٍ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) النساء: ٤٧.

<sup>(</sup>٢) الحاقّة : ٢٧.

<sup>(</sup>٣) تفسير الميزان: ٢٤٣/٢٠.

<sup>(</sup>٤) التكوير : ٥.

<sup>(</sup>٥) الأنعام : ٣٨.

<sup>(</sup>٦) السجدة : ٥.

<sup>(</sup>٧) المعارج: ٤.

١٤٥٤ ـ الإمامُ الصادق الله : ألا فحاسبوا أنفُسكُم قبلَ أن تُحاسَبوا، فإنَّ لِلقِيامَةِ خَمسينَ مَوقِفاً، كُلُّ مَوقِفٍ مِثلُ ألفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعُدُونَ. ثُمُّ تَلا هٰذِه الآيَةَ ﴿فِي يَوْمٍ كَانَ مِقْدَارُه خَمْسينَ أَلْفَ سَنَةٍ ﴾ (١).
 سَنَةٍ ﴾ (١).

المُومِنِ؛ حَتَىٰ يَكُونَ أَهْوَنَ عَلَيهِ مِنَ الصَّلاةِ المُكتوبَةِ يُصَلِّيها في الدِّنيا<sup>،</sup>. وَالَّذي نَفسي بِيَدِه إِنَّهُ لَيُخَفَّفُ عَلَى المُؤمِنِ؛ حَتَّىٰ يَكُونَ أَهْوَنَ عَلَيهِ مِنَ الصَّلاةِ المكتوبَةِ يُصَلِّيها في الدِّنيا<sup>،</sup>.

١٤٥٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ عليه : لَو وَلِيَ الحِسابَ غَيرُ اللهِ لَكَثوا فيهِ خَمسينَ أَلفَ سَنَةٍ مِن قَبلِ أَن يَفرُغوا، واللهُ سُبحانَهُ يَفرُغُ مِن ذَلكَ في ساعَةٍ ٣٠.

النَّارِ في الجُنَّةِ ، وأهلُ النَّارِ في الجُنَّةِ في الجُنَّةِ ، وأهلُ النَّارِ في الجُنَّةِ ، وأهلُ النّارِ في النَّارِ في اللَّالِّلْمِ النَّارِ في اللَّالِّلْمِ اللَّالِّلْمِ اللَّالِي النَّالِ النَّالِقِيلُ اللَّالِقِيلُ النَّالِقِيلُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِقِيلُ النَّالِقِيلُ اللَّالِقِيلُ النَّالِقِيلُ اللَّالِمِيلُولِ النَّالِقِيلُ اللَّالِقِيلُ اللَّالِقِيلُ اللَّالِقِيلُ اللَّالِمِيلُولِ اللَّالِقِيلُ اللَّالِقِيلُ اللَّالِمِيلِيلُولِ اللَّالِقِيلُ اللَّالِمُ اللَّالِقِيلُولِ اللَّالِمِيلُولُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُلْلُمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالِمُ اللَّالْمِلْلُلْلْمِيلُولُ اللَّالِمُ اللَّلْمِيلُولُولِمُ اللَّالِمِلْمُ اللَّلْمِيلُمُ اللَّالِمُلْمُ اللْمُلْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّلْمُلْمُ اللَّال

18082 - رسولُ اللهِ عَلَيْلَةُ : الظَّالِمُ لِنَفْسِه يُحبَسُ في يَومٍ مِقدارُه خَسُونَ أَلفَ سَنَةٍ ، حَتَىٰ يَدخُلَ الحُرْنُ في جَوفِهِ ، ثُمَّ يَرحَمُهُ فَيُدخِلُهُ الجَنَّةَ ، فقالَ رَسولُ اللهِ عَلَيْهُ : الحَمدُ للهِ الّذي أَذَهَبَ عَنَا الحَرْنَ ، الذي أَدخَلَ أَجوافَهُم في طولِ الْحَشَرِ ".

(انظر) البحار: ٧ / ١٢١ باب ٦.

#### ٢٩٩٥ ـ الكَوثُرُ

#### لكتاب

﴿إِنَّا أَعْطَيْناكَ الْكُوْتُرَ﴾ ٣٠.

١٤٥٤٥ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن لَم يُؤمِن بِحَوضي فَلا أُورَدَهُ اللهُ حَوضي™.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسيّ : ٣٨/٣٦.

<sup>(</sup>٢) المحجّة البيضاء: ٨ / ٣٢٩.

<sup>(</sup>٤ ـ ٤) البحار : ١٢٣/٧.

<sup>(</sup>٥) البعار : ١٩٩/٧. ٥٥.

<sup>(</sup>٦) الكوثر : ١.

<sup>(</sup>٧) أمالي الصدوق : ١٦ / ٤.

18087 عنه ﷺ: إنَّ الحَوضَ أكرَمَنيَ اللهُ بِهِ، وفَضَّلَني عَلَىٰ مَن كَانَ قَبلي مِنَ الأُنبِياءِ، وهُوَ مَا بَينَ أَيلَةَ وصَنعاءَ، فيهِ مِنَ الآنِيَةِ عَدَدُ نُجومِ السَّهاءِ، يَسيلُ فيهِ خَليجانِ مِنَ الماءِ، ماؤهُ أَشَدُّ بَياضاً مِنَ اللَّبَنِ، وأحلىٰ مِنَ العَسَل، حَصاهُ الزُّمُرُّدُ والياقوتُ، بَطحاؤهُ مِسكُ أذفَرُ ١٠٠.

١٤٥٤٧ ـ عنه ﷺ: حَوضي مَسيرَةُ شَهرٍ ، ماؤهُ أبيَضُ مِنَ اللَّبَنِ ، وريحُهُ أَطيَبُ مِنَ المِسكِ ، وكِيزِانُهُ كَنُجومِ السَّهاءِ ، مَن شَرِبَ مِنهُ لا يَظهَأُ أَبَداً .

وفي رواية : حَوضي مَسيرَةُ شَهرٍ ، وزَواياهُ سَواءٌ ، وماؤهُ أبيَضُ مِنَ الوَرِقِ ٣٠.

١٤٥٤٨ عنه عَلِيَّةً : أُعطيتُ الكَوثَرَ ، فضَرَبتُ بِيَدي فَإِذَا هِيَ مِسكَةً ذَفِرَةً ، وإذَا حَصباؤها اللَّؤلُؤُ ٣٠.

١٤٥٤٩ عنه ﷺ : إنّي عَلَى الحَوضِ أنظُرُ مَن يَرِدُ عَلَيَّ مِنكُم، فَوَاللهِ لَيَقْتَطِعَنَّ دوني رِجالُ فَلَاْقُولَنَّ : أي رَبِّ مِن أُمَّتِي! فيَقُولُ : إنَّكَ لا تَدري ما أحدَثوا بَعدَكَ، مازالوا يَرجِعونَ عَـلىٰ أعقابهم".

(انظر)كنز العمّال: ١٤/٨، البحار: ١٦/٨ باب ٢٠.

<sup>(</sup>١) أمالي الطوسيّ : ٢٢٨ / ٤٠٠.

<sup>(2-3)</sup> الترغيب والترهيب : 2 / 210 / (27 - ) و ص(27 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 210 / 2

# TYY

## العادة

انظر: عنوان ٥١٩ «النفس»، ٥٣٧ «الهوى»، ٧ «الأدب».

#### ٢٩٩٦ ــ العادَةُ

١٤٥٥٠ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ : العادَةُ طَبعُ ثانِ ١٠٠.

١٤٥٥١ ـ عنه ﷺ : لِلعادَةِ عَلَىٰ كُلِّ إنسانِ سُلطانُ ٣٠.

١٤٥٥٢ \_ عنه الله : العادَةُ عَدُوٌّ مُتَمَلِّكُ ٣٠.

1200٣ عنه على: آفَةُ الرِّياضَةِ غَلَبَةُ العادَةِ ٣٠.

١٤٥٥٤ ـ عنه ﷺ : غَيرُ مُدركِ الدَّرَجاتِ مَن أطاعَ العاداتِ٠٠٠.

12000 ــ الإمامُ الحسنُ ﷺ : العاداتُ قاهِراتُ ، فَمَنِ اعتادَ شَيئاً في سِرَّهِ وخَلُواتِهِ ، فَضَحَهُ في عَلانِيَتِهِ وعِندَ المَلَأِسُ.

1800- الإمامُ عليُّ ﷺ : لِسَانُكَ يَستَدعيكَ مَا عَوَّدتَهُ، ونَفَسُكَ تَقتَضيكَ مَا أَلِفتَهُ ٣٠.

١٤٥٥٧ عنه عليه الله تُسرِعَنَّ إلى الغَضَب فيتسَلَّطَ عَلَيكَ بِالعادَةِ ٩٠٠.

الحَمَادِ عنه ﷺ فِي وَصِيَّتِه لِابنِه الحَسَنِ ﷺ مَا قَلَبُ الْحَدَثِ كَالأَرْضِ الْحَالِيَةِ مَا أَلْقَ فيها مِن شَيءٍ قَبِلَتهُ، فبادَرتُكَ بِالأَدَبِ قَبَلَ أَن يَقَسُوَ قَلْبُكَ، ويَشتَغِلَ لُبُّكَ ٣٠.

#### ٢٩٩٧\_غَلَبَةُ العادَةِ

١٤٥٥٩ \_ الإمامُ على على الله : الفَضيلَةُ غَلَبَةُ العادَةِ ٥٠٠٠ .

-١٤٥٦ ـ عنه على : أفضَلُ العِبادَةِ غَلَبَةُ العادَةِ ١٠٠٠.

12071 \_ عند على : بغَلَبَةِ العاداتِ الوصولُ إلى أشرَفِ المقاماتِ٥٠٠.

١٤٥٦٢ ــ عنه ﷺ : غالِبوا أَنفُسَكُم عَلَىٰ تَركِ العاداتِ تَغلِبوها، وجــاهِدوا أهــواءَكُــم تَملِكوها"".

١٤٥٦٣ \_ عنه عليه : غَيِّروا العاداتِ تَسهُلْ عَلَيكُمُ الطَّاعاتُ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١٥٥) غرر الحكم: ٧٠٢، ٧٣٢٧. ٩٥٨، ٣٩٣٣، ٩٠٨.

<sup>(</sup>٦) تنبيه الخواطر : ٢ / ١١٣.

<sup>(</sup>٧\_٨) غرر الحكم: ١٠٢٨٨ ,٧٦٣٤.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>١٠ ـ ١٤) غرر الحكم: ٣٥٧، ٣٨٧٣، ٤٣٠٠، ٦٤١٨، ٥٠٤٠.

الطّاعاتِ، وَقُودُوهَا إِلَىٰ فِعلِ الطّاعاتِ، وَهَودُوهَا إِلَىٰ فِعلِ الطّاعاتِ، وَحَمَّلُوهَا أَعْبَاءَ المُغارِمِ، وحَلُّوها بِفِعلِ المُكارِمِ، وصُونُوها عَن دَنَسِ المَآثِمِ ٠٠٠.

#### ٢٩٩٨ ــ الخَينُ عادَةٌ

١٤٥٦٥ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : تَخَيَّرُ لِنَفْسِكَ مِن كُلِّ خُلْقٍ أَحسَنَهُ ؛ فإنَّ الخَيرَ عادَةُ ، تَجَنَّبُ مِن كُلِّ خُلقٍ أَسوَأَهُ ، وجاهِد نَفْسَكَ عَلَىٰ تَجَنُّبِهِ ؛ فإنَّ الشَّرَّ لَجَاجَةُ ".

١٤٥٦٦ عنه الله : كَنِيْ بِفِعلِ الحَيْرِ حُسنُ عادَةٍ ٣٠.

١٤٥٦٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : الخَيرُ عادَةُ ٣٠.

1207٨ عند عَلَيْنَ : الحَيرُ عادَةُ ، والشَّرُّ لَجَاجَةُ ١٠٠

12079 ـ الإمامُ عليٌّ الله : عادَةُ الإحسانِ مادَّةُ الإمكانِ ٥٠.

(انظر) الخلق: باب ١١١٣.

## ٢٩٩٩ ـ ما يَنبَغي الاتَّصافُ بِهِ

180٧٠ ــ الإمامُ عليَّ عليٌّ عليٌّ عوَّدُ نَفسَكَ الجَميلَ؛ فإنَّهُ يُجمِلُ عَنكَ الأحدوثَةَ، ويُجزِلُ لَكَ المَثوبَةَ ٣٠.

١٤٥٧١ ـ عنه على : عَوَّدْ نَفسَكَ السَّماحَ ، وتَجَنَّبِ الإلحاحَ ؛ يَلزَمْكَ الصَّلاحَ ٣٠.

١٤٥٧٢ ـ عنه على : عَوِّد نَفسَكَ حُسنَ النَّيَّةِ وجَميلَ المَقصَدِ، تُدرِكُ في مَباغيكَ النَّجاحَ ٣٠.

المُكارِمِ، وتَحَمَّلُ أعباءَ المُغارِمِ، وتَحَمَّلُ أعباءَ المَغارِمِ، تَشرُفْ نَفسُكَ، وتُعمَرُ أَ آخِرَتُكَ، ويَكثُرُ حامِدوكَ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١\_٣) غرر الحكم: ٧٠٤٣.(٤٥٦٥\_٥٦٦١). ٧٠٤٣.

<sup>(</sup>عـه) كنز المشال: ٢٨٧٢٨. ٢٢٧٨٢.

<sup>(</sup>١٠-٦) غرر العكم: ٦٢٣٧، ٢٢٦٩، ٦٢٣٥، ٦٢٣٦.

١٤٥٧٤ ــ عنه ﷺ : عَوَّدْ نَفْسَكَ الاستِهتارَ بِالذِّكرِ وَالاستِغفارِ ؛ فإنَّهُ يَمحو عَنكَ الحَوبَةَ ، ويُعَظِّمُ لَكَ المَثوبَةَ ''.

١٤٥٧٥ - عنه عليه : عَوِّدُوا أَنفُسَكُمُ الحِلمَ، وَاصْبِرُوا عَلَى الإيثارِ عَلَىٰ أَنفُسِكُم فَيَا تُجمِدُونَ عَنهُ ٣٠.

٦٤٥٧٦ عنه ﷺ : عَوِّد لِسانَكَ لِينَ الكَلامِ وبَدْلَ السَّلامِ ، يَكثُر مُحِبِّوكَ ويَقِلَّ مُبغِضوكَ ٣٠. ١٤٥٧٧ عنه ﷺ : عَوِّدُ لِسانَكَ حُسنَ الكَلامَ تَأْمَن المَلامَ ٣٠.

180۷٩ ــ عنه ﷺ ــ في وَصِيَّتِه لِابنِهِ الحَسَنِ ﷺ ــ: وعَوَّد نَفسَكَ التَّصَبُّرَ (الصَّبرَ) عَــلى المكروهِ، ونِعمَ الخُلقُ التَّصَبُّرُ في الحَقِّ٣.

#### ٣٠٠٠ ـ صُعوبَةُ نَقلِ العاداتِ

120٨٠ ـ الإمامُ عليٌّ الله : أصعَبُ السّياساتِ نَقلُ العاداتِ ١٠٠٠ .

١٤٥٨١ ـ عنه على : أسوَأُ النَّاسِ حالاً مَنِ انقَطَعَت مادَّتُهُ وبَقِيَت عادَتُهُ ٣٠.

١٤٥٨٢ ـ عنه على : كُلُّ شَيءٍ يُستَطاعُ، إلَّا نَقلَ الطَّباع ١٠٠٠.

المُهُمَّا عنه ﷺ : أَيُّهَا النَّاسُ، تَوَلُّوا مِن أَنفُسِكُم تَأْدِيبَهَا، وَاعدِلوا بِهِا عَن ضَرَاوَةِ عاداتها ١٤٠٨.

(انظر) الخُلق : باب ١١٠٦، السياسة : باب ١٩٣٣، النفس : باب ٣٩١٩.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٦٢٣٠.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول: ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣٥٥) غور الحكم: ٦٢٣١، ٦٢٣٣، ٦٢٣٤.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.

<sup>(</sup>٧...٩) غرر الحكم: ٢٩٦٩، ٣٢١١، ٦٩٠٦.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة: الحكمة ٣٥٩.

## ٣٠٠١\_عادَةُ الأشرار

١٤٥٨٤ ـ الإمامُ عليُّ عليٌّ ؛ بِئسَ العادَةُ الفُضولُ ١٠٠.

12000 عنه على المُعَام المُكافاةُ بِالقَبيح عَنِ الإحسانِ ".

٧٤٥٨٦ عنه ﷺ : عادَةُ اللُّمَّام والأغهارِ أَذِيَّةُ الكِرام والأحرارِ ٣٠.

١٤٥٨٧ \_ عنه الله : عادَةُ اللِّمَامِ قُبِحُ الوَقيعَةِ (4.

١٤٥٨٨ \_ عنه على : عادَةُ الأغهارِ قَطعُ مَوادِّ الإحسانِ ١٠٠٠.

١٤٥٨٩ عنه على الله عادة الأشرار أذيَّة الرَّفاق ١٠٠٠

-1209 عنه 機: عادَةُ الأشرارِ مُعاداةُ الأخيارِ ٣٠.

١٤٥٩١ ـ عنه على : عادَةُ المُنافِقينَ تَهزيعُ الأخلاقِ ٩٠٠.

## ٣٠٠٢ \_ عادَةُ الأخيارِ

١٤٥٩٢ ـ الإمامُ عليٌّ على عادَةُ الكِرام الجُودُ ١٠٠٠.

1209٣ عنه ﷺ : عادةُ الكِرام حُسنُ الصَّنيعَةِ ١٠٠٠.

١٤٥٩٤ عنه على : سُنَّةُ الكِرامِ تَرادُفُ الإنعام ١٠٠٠.

1٤٥٩٥ عنه على : سُنَّةُ الكِرام الوَفاءُ بِالعُهودِ ٣٠٠.

١٤٥٩٦ عنه ﷺ : خَيرُ النّاسِ مَن كانَ في يُسرِهِ سَخِيّاً شَكوراً ، خَيرُ النّاسِ مَن كانَ في عُسرِهِ مُؤثِراً صَبوراً "".

١٤٥٩٧ ــ رسولُ اللهِ عَيْمَا اللهُ عَلَيْهُ : خَيرُ النَّاسِ مَن انتَفَعَ بِهِ النَّاسُ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۱۳۱۱) غــــسرر الحکـــم: ۶۶۲۵، ۱۹۲۵، ۲۵۲۵، ۲۵۲۵، ۱۹۲۵، ۱۹۶۵، ۱۹۶۵، ۱۹۶۵، ۲۵۲۵، ۲۵۲۵، ۲۵۵۰، ۲۵۵۵، ۲۵۵۵، (۲۲۵۰ (۲۲۰۵–۲۸۰۵).

<sup>(</sup>١٤) أمالي الصدوق : ٢٨ / ٤.

. • 180٩٨ عنه ﷺ : خَيرُكُم مَن أطابَ الكَلامَ ، وأطعَمَ الطَّعامَ ، وصَلَىٰ بِاللَّيلِ والنّاسُ نِيامُ ١٠٠٠ (انظر) الخير : باب ١١٦٦، ١١٦٦، الكرم : باب ٣٤٧٣.

## ٣٠٠٣ ـ اعتِيادُ النَّفسِ ما لَم تَعتَدُ

١٤٥٩٩ ــ الإمامُ عليُّ عليُّ حلَّا أَتِيَ بِفالوذَجِ فَوُضِعَ قُدَامَهُ ــ: إِنَّكَ طَيِّبُ الرِّيمِ حَسَنُ اللَّونِ طَيِّبُ الطَّعم، ولٰكن أكرَهُ أن اُعَوِّدَ نَفسي ما لَم تَعتَدْ ٣.

الحَاسن عن حَبَّةِ العُرَنِيُّ : أَتِيَ أَميرُ المُؤمِنينَ ﷺ بِخِوانِ فالوذَجِ ، فَوُضِعَ بَينَ يَدَيهِ فَنَظَرَ إِلَىٰ صَفَائَهِ وَحُسنِهِ ، فَوَجِئَ بِإِصبَعِهِ فَيهِ حَتَّىٰ بَلَغَ أَسفَلَهُ ، ثُمَّ سَلَّها ولَم يَأْخُذُ مِنهُ شَيئًا ، وَنَظَرَ إِلَىٰ صَفَائَهِ وَحُسنِهِ ، فَوَجِئَ بِإِصبَعِهِ فَيهِ حَتَّىٰ بَلَغَ أَسفَلَهُ ، ثُمَّ سَلَّها ولَم يَأْخُذُ مِنهُ شَيئًا ، وتَلَمَّظُ إِصبَعَهُ وقالَ : إِنَّ الحَلالَ طَيِّبٌ وما هُوَ بِحَرامٍ ، ولْكِنِّي أَكْرَهُ أَنْ أُعَوِّدَ نَفْسي ما لَم أُعَوِّدُها ، وتَلَمَّظُ إِصبَعَهُ وقالَ : إِنَّ الحَلالَ طَيِّبٌ وما هُوَ بِحَرامٍ ، ولْكِنِّي أَكْرَهُ أَنْ أُعَوِّدَ نَفْسي ما لَم أُعَوِّدُها ، ويَفعوهُ عَنَى ، فرَفَعوهُ ٣٠.

الاج١٤٦٠ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّ أميرَ المُؤمِنينَ عَلِيَّ بنَ أَبِي طَالِبٍ ﷺ أَتِيَ بِخَبيصٍ، فأبىٰ أَن يَأْكُلَهُ، فقالوا لَهُ : أَتُحَرِّمُه؟ قالَ : لا، ولٰكِنِّي أخشىٰ أَن تَتوقَ إلَيهِ نَفسي فَأَطَلُبَهُ، ثُمَّ تَلا هٰذِه الآيَةَ : ﴿أَذْهَبْتُمْ طَيِّبًا تِكُمْ فِي حَياتِكُمُ الدُّنيا وَاستَمتَعْتُمْ بِها﴾ ٣٠.

(انظر) الدنيا : باب ١٢٥٠.

١٤٦٠٢ ـ الدعوات: أكلَ أميرُ المُؤمِنينَ الله مِن تَمَرَ «دَقَلٍ» ثُمَّ شَرِبَ عَلَيهِ الماءَ وضَرَبَ يَدَهُ عَلَىٰ بَطْنِهِ وقالَ: مَن أَدخَلَ بَطنَهُ النَّارَ فأبعَدَهُ اللهُ، ثُمَّ تَمَثَّلَ:

وإنَّكَ مَهْما تُعْطِ بَـطْنَكَ شَـؤْلَهُ ﴿ وَفَرْجَكَ نَالًا مُنْتَهَى الذَّمِّ أَجْمَعا ﴿ ا

(انظر) وسائل الشيعة : ١٦ /٥٠٧ باب ٨٠.

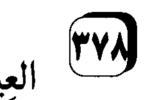
<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرّضا لقين ٢ / ٦٥ / ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) كنز العمّال: ٣٦٥٤٩.

<sup>(</sup>٣) المحاسن: ٢ / ١٥٠٢ / ١٥٠٢.

<sup>(</sup>٤) أمالي المغيد: ٢/١٣٤.

<sup>(</sup>٥) الدعوات للراونديّ : ١٣٧ / ٣٤٠.



كنز العمّال: ٧ / ٨٧ «العيد».

البحار : ٥٩ / ٩١ باب ٢٢ «يوم النيروز».

البحار: ٩١/ ١ باب ٢ «أدعية عيد الفطر».

البحار: ٩١/٤٧ باب ٣ «أدعية عيد الأضحى».

#### ٢٠٠٤ ــ العيدُ

#### الكتاب

﴿قَالَ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ اللَّهُمَّ رَبَّنَا أَنْزِلُ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ تَكُونُ لَنَا عِيداً لِأَوَّلِنَا وَآخِرِنَا وَآيَةً مِنْكَ وَارْزُقْنَا وَأَنتَ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾ ١٠٠.

١٤٦٠٣ – بحار الانوار عن سُويدِ بنِ غَفلَةَ : دَخَلتُ عَلَيهِ [يَعني أميرَ الْمُؤْمِنينَ اللَّهِ ] يَومَ عيدٍ، فإذا عِندَهُ فاثورُ عَلَيهِ خُبرُ السَّمراءِ وصَفحَةُ فيها خَطيفَةٌ ومِلبَنَةٌ "، فقُلتُ : يا أميرَ المُؤمِنينَ، يَومُ عيدٍ وخَطيفَةٌ ؟! فقالَ : إِنَّا هٰذا عيدُ مَن غُفِرَ لَهُ ".

١٤٦٠٤ ـ الإمامُ عليَّ اللهِ \_ قالَ في بَعضِ الأعيادِ ـ : إنَّمَا هُوَ عيدٌ لِمَن قَبِلَ اللهُ صِيامَهُ وشَكَرَ قِيامَهُ، وكُلُّ يَومِ لا نَعصي اللهَ فيهِ فهُو يَومُ عيدٍ ١٠٠٠.

العَسَنُ عَلَىٰ اللهِ عَمَلَ اللهِ عَمَلَ اللهِ عَمَلَ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَمَلَ اللهِ عَمْلُ اللهِ اللهُ اللهِ ا

١٤٦٠٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : قَدِمتُ المَدينَةَ ولِأَهلِ المَدينَةِ يَومانِ يَلْعَبُونَ فيهِما فِيالجَاهِلِيَّةِ. وإنَّ اللهَ قَد أَبدَلَكُم بِهِما خَيراً مِنهُما : يَومَ الفِطرِ، ويَومَ النَّحرِ٣.

٧-١٤٦٠ ــ كنز العيّال عن ابنِ عباس : كانَ ﷺ يَأْمُرُ بَناتِهِ ونِساءَهُ أَن يَخرُجنَ في العيدَينِ ٣٠.

<sup>(</sup>١) المائدة : ١١٤.

<sup>(</sup>٢) فاثور : أي خِوانٌ ، والسمراء : الحنطة ، والخطيفة : لين يُطبخبدفيق.ويُختطف بالملاعق.بسرعة .والملبنة : الملعقة . (كما في المصدر).

<sup>(</sup>٣) البحار : ٧/٣٢٦/٤٠.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة لاين أبي الحديد: ٢٠ /٧٣.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ٢٣٦.

<sup>(</sup>٦-٦) كنز العشال : ١٨٠٩٨، ٢٤١٠٢.

## ٣٠٠٥ - خُطْبَةُ أميرِ المُؤْمِنينَ ﷺ في عيدِ الفِطرِ

١٤٦٠٨ الإمامُ الصّادقُ الله : خَطَبَ أميرُ المؤمنينَ عَلِيُّ بنُ أبي طالِبٍ الله يَومَ الفِطرِ فقالَ : أَيُّهَا النّاسُ، إنَّ يَومَكُم هٰذَا يَومُ يُثابُ فيهِ المُحسِنونَ ويَخسَرُ فيهِ المُبطِلونَ، وهُوَ أَشبَهُ بِيَومِ قِيامِكُم، فَاذكُروا بِحُروجِكُم مِن مَنازِلِكُم إلى مُصَلّاكُم خُروجَكُم مِنَ الأجداثِ إلى رَبُّكُم، وَاذكُروا بِوُقوفِكُم في مُصَلّاكُم وُقوفَكُم بَينَ يَدَي رَبُّكُم، وَاذكُروا بِـرُجوعِكُم إلىٰ مَنازِلِكُم رُجوعَكُم إلىٰ مَنازِلِكُم رُجوعَكُم إلىٰ مَنازِلِكُم رُجوعَكُم إلىٰ مَنازِلِكُم في الجَنَّةِ!

عِبادَ اللهِ، إِنَّ أَدَنَىٰ مَا لِلصَّائَمِينَ والصَّائَاتِ أَن يُنادِيَهُم مَلَكُ فِي آخِرِ يَومٍ مِن شَهرِ رَمَضانَ : أَبشِروا عِبادَ اللهِ؛ فقَد غُفِرَ لَكُم مَا سَلَفَ مِن ذُنوبِكُم، فَانظُروا كَيفَ تَكونونَ فيما تَستَأْنِفونَ؟!^^

## ٣٠٠٦ ـ عيدُ النَّيروز

المَامُ الصَّادِقُ ﷺ مِلْعَلَّى بنِ خُنيسٍ لَمَّا دَخَلَ عَلَيهِ يَومَ النَّيرِوزِ ــ: أَتَعرِفَ هٰذَا اليَومَ؟ [قالَ :] قُلتُ : جُعِلتُ فِداكَ ، هٰذَا يَومُ تُعَظَّمُهُ العَجَمُ وتَتَهادَىٰ فَسِهِ ،فَقَالَ أَبـوعَبدِاللهِ السَّادِقُ ﷺ : والبَيتِ العَتيقِ الَّذي عِكَّةَ ! ما هٰذَا إلّا لِأَمرٍ قَديم أُفَسَّرُهُ لَكَ حَتَىٰ تَفَهَمَهُ ...

يا مُعَلَى، إِنَّ يَومَ النَّيروزِ هُوَ اليَومُ الَّذي أَخَذَ اللهُ فيهِ مَواثَيقَ العِبادِ أَن يَعبُدُوهُ ولا يُشرِكُوا بِه شَيئاً، وأَن يُؤمِنُوا بِرُسُلِهِ وحُجَجِهِ، وأَن يُؤمِنُوا بِالأَثْمَّةِ ﴿ وَهُـــوَ أَوَّلُ يَــومٍ طَــلَعَت فــيهِ الشَّمش... وما مِن يَوم نَيروزِ إِلَّا ونَحَنُ نَتَوَقَّعُ فيهِ الفَرَجَ لِأَنَّهُ

مِن أَيَامِنا وأَيَامِ شَيعَتِنا، حَفَظَتهُ العَجَمُ وضَيَّعتُموهُ أَنتُم ... وهُوَ أَوَّلُ يَومٍ مِن سَنَةِ الفُرسِ، فعاشوا وهُم ثَلاثونَ أَلفاً،فصارَ صَبُّالماءِ فِيالنَّيروزِ سُنَّةً...".

١٤٦١٠ عنه ﷺ : إذا كانَ يَومُ النَّيروزِ فَاغتَسِلْ وَالبَسْ أَنظَفَ ثِيابِكَ، وتَطَيَّبْ بِأَطيَبِ
 طيبِكَ، وتَكونُ ذٰلكَ اليَومَ صاعماً

١٤٦١١ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ عليُّ ما أَتِيَ بِهَدِيَّةِ النَّيروزِ ـ : ما هٰذا؟ قالوا : يا أميرَ المؤمِنينَ ، اليَومُ

<sup>(</sup>١) تنبيه الخواطر : ٢ / ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٥٩ / ١/٩٢.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة : ١/٣٤٦/٧.

النَّيروزُ، فقالَ ﷺ : اِصنَعوا لَنا كُلُّ يَومٍ نَيروزاً إنه

١٤٦١٢ ــ عنه ﷺ : نَيْرُوزُنا كُلُّ يَومْ".

النَّيروزِ وقَبضِ مَا يُحمَلُ إلَيهِ، فقالَ ﷺ : إنَّى قَدَ فَتَشتُ الأخبارَ عَن جَدِّي رَسولِ اللَّه عَلَيُّ فَلَم النَّيروزِ وقَبضِ مَا يُحمَلُ إلَيهِ، فقالَ ﷺ : إنَّى قَد فَتَشتُ الأخبارَ عَن جَدِّي رَسولِ اللهِ عَلَيُٰ فَلَم أَجِدُ لِهٰذَا العيدِ خَبَراً، وإنَّهُ سُنَّةُ القُرسِ ومحاها الإسلامُ، ومَعاذَ اللهِ أن نُحيِيَ ما محاها الإسلامُ، فقالَ المنصورُ : إنَّا نَفعَلُ هٰذَا سِياسَةً لِلجُندِ، فسَأَلتُكَ بِاللهِ العَظيمِ إلّا جَلَستَ، فجَلَسَ...٣.

قال المجلسيّ بعد نقل الخبر: هذا الخبر مخالف لأخبار المُعكَّى، ويدلّ علىٰ عـدم اعـتبار النيروز شرعاً، وأخبار المعكّى أقوىٰ سنداً وأشهر بين الأصحاب، ويمكن حمل هذا على التقيّة، لاشتال خبر المعكّىٰ علىٰ ما يتّق فيه...٣.

أقول: كِلا الحنبرين فاقِد لشرائط الحجّيّة، وكها مرّ عن أمير المؤمنين ﷺ نيروزنا كلّ يوم، وكلّ يوم لا يُعصى الله فيه فهو يوم عيد، نعم لا بأس بالتزاور كها هو سنّة في إيران.

## ٣٠٠٧\_زينةُ الأعيادِ

١٤٦١٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : زَيِّنوا أعيادَكُم بِالتَّكبيرِ ٣٠.

١٤٦١٥ عنه ﷺ : زَيَّنوا العيدَينِ بِالتَّهليلِ والتَّكبيرِ والتَّحميدِ والتَّقديسِ ١٠٠.

الدّاد العال عن ابن عمر : كَانَ ﷺ يَخْرُجُ في العيدَينِ رافِعاً صَـوتَهُ بِـالتَّهليلِ والتَّكبير™.

١٤٦١٧ \_ كنز العمال عن ابن عمر : كانَ عَيَّالِيَّ يُكَبِّرُ يَومَ الفِطرِ مِن حينَ يَعْرُجُ مِن بَيتِهِ حَتَىٰ يَأْتِيَ المُصَلِّىٰ ٩٠٠.

١٤٦١٨ كنز العمال عن سعد القَرَظ: كانَ عَيْلِكُ يُكَبِّرُ بَينَ أضعافِ الخُطبَةِ ، يُكثِرُ التَّكبيرَ في خُطبَةِ العيدَين
 .

<sup>(</sup>١\_٢) الغقيم : ٣/ ٢٠٠٧ و ح ٤٠٧٤ و ح ٤٠٧٤.

 <sup>(</sup>٣) االمناقب لابن شهر آشوب: ٤٠/١٠٠، لبحار: ٥٩/١٠٠ و ٨٤/١٠٨ و ٨/١٠٨.

<sup>(</sup>٤) راجع كلام المحشَّى فيما ردَّ به على ما قاله المجلسيَّ . البحار ٥٩: ٥٠٠ .

<sup>(</sup>٥-٥) كنز العثال: ٢٤٠٩٥، ٢٤٠٩٥، ١٨١٠٦، ١٨١٠٩٠، ١٨١٠٨٠



## الاستعاذة

سنن النسائيّ : ٨ / ٢٥٠ «كتاب الاستعادة».

انظر : عنوان ۳۵۸ «العصمة».

الطمع : باب ٢٤١٥.

#### ٣٠٠٨\_الاستِعادَٰةُ

#### الكتاب

﴿ وَقُلْ رَبِّ أَعُوذُ بِكَ مِنْ هَمَزاتِ الشَّياطِينِ \* وَأَعُوذُ بِكَ رَبِّ أَنْ يَخْضُرُونِ ﴾ ١٠٠.

﴿ وَقَالَ مُوسَى إِنِّي عُذْتُ بِرَبِّي وَرَبِّكُمْ مِنْ كُلِّ مُتَكَبِّرٍ لاَ يُؤْمِنُ بِيَوْمِ الْحِسابِ ﴾ ٣٠.

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ الْفَلَقِ \* مِنْ شَرِّ ما خَلَقَ ﴾ ٣٠.

﴿قُلْ أَعُوذُ بِرَبِّ النَّاسِ \* مَلِكِ النَّاسِ \* إِلَهِ النَّاسِ \* مِنْ شَرِّ الْوَسُواسِ الْخَنَّاسِ﴾ ٣٠.

(انظر) الدخان : ٣٠ و البقرة : ٦٧ و هود : ٤٧ و مريم : ١٨ و آل عمران : ٣٦ و الأعراف : ٢٠٠ و النحل : ٩٨ و غافر : ٥٦. فصّلت ٣٦.

١٤٦١٩ ــ سنن النسائيعن عبدِاللهِ بنِ عمرٍو : أنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَتَعَوَّذُ مِن أَربَعٍ : مِن عِلمٍ لا يَنفَعُ ، ومِن قَلبِ لا يَخشَعُ ، ودُعاءٍ لا يُسمَعُ ، ونَفسِ لا تَشبَعُ ٠٠٠.

١٤٦٢٠ــرسولُ اللهِ ﷺ : اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ البُخلِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنَ الجُبُنِ، وأَعُوذُ بِكَ أَن أَرَدَّ إِلَىٰ أَرذَلِ العُمُرِ، وأَعُوذُ بِكَ مِن فِتنَةِ الدّنيا، وأعوذُ بِكَ مِن عَذابِ القَبرِ٣.

١٤٦٢١\_عنه ﷺ : اللَّهُمَّ إنِّي أعوذُ بِكَ مِنَ الهُمِّ والحُنُونِ والعَجْزِ والكَسَلِ والبُخلِ والجُبُنِ وضَلَع الدِّينِ وغَلَبَةِ الرِّجالِ™.

١٤٦٢٢ ـ عنه ﷺ : اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الفَقرِ، وأَعُوذُ بِكَ مِنَ القِلَّةِ والذَّلَّةِ، وأَعُوذُ بِكَ أَن أَظلِمَ أَو أُظلَمَ ٣٠.

١٤٦٢٣ عنه ﷺ : اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِن غَلَبَةِ الدَّين، وغَلَبَةِ العَدُوِّ، وشَهَاتَةِ الأعداءِ ٥٠ ١٤٦٧٤ عنه ﷺ كَانَ إِذَا سَافَرَ قَالَ ــ : اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِن وَعِثَاءِ السَّفَرِ وكَآبَةِ المُنقَلَبِ، والحَورِ بَعَدَ الكُورِ، ودَعَوَةِ المُظلومِ، وسُوءِ المَنظَرِ في الأهلِ والمالِ والوَلَدِ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) المؤمنون: ٩٨, ٩٧.

<sup>(</sup>۲) غافر : ۲۷.

<sup>(</sup>٣) الغلق : ٢٠١٠.

<sup>(</sup>٤) الناس: ١ ـ ٤.

<sup>(</sup>١٠\_٥) سنن النسائق: ٨/ ٢٥٥ وص ٢٥٦ وص ٢٥٨ وص ٢٦١ وص ٢٦٥ وص ٢٧٢.

١٤٦٢٥ ـ عنه ﷺ : اَللَّهُمَّ إِنِّي أعوذُ بِكَ مِن شَرِّ ما عَمِلتُ، ومِن شَرٌّ ما لَم أعمَلْ بَعدُ ١٠٠.

١٤٦٢٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : اَللَّهُمَّ إنّي أعوذُ بِكَ مِن وَعثاءِ السَّفَرِ، وَكَآبَةِ الْمُنقَلَبِ، وسُوءِ المَنظَرِ فيالأهل والمالِ والوَلَدِ٣.

١٤٦٢٧ ــ عنه ﷺ : اَللَّهُمَّ إِنِّي أَعوذُ بِكَ أَن أَفتَقِرَ في غِناكَ، أَو أَضِلَّ في هُداكَ، أَو أَضامَ في سُلطانِكَ، أَو أَضطَهَدَ والأمرُ لَكَ™.

اللَّهُمَّ إِنِّي أُعوذُ بِكَ مِن أَن تُحَسِّنَ فِي لامِعَةِ العُيونِ عَلانِيَتِي، وتُقَبِّحَ العَلانِيَتِي، وتُقَبِّحَ فَيَا أَبطِنَ لَكَ سَريرَتِي<sup>(4)</sup>.

12719 ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ ـ في كِتابهِ إلى مُحمّدِ بنِ إبراهيمَ لَمَا كَـتَبَ إِلَـيهِ : إن رَأَيتَ يا سَيِّدي أن تُعَلِّمَني دُعاءً أَدعو بِهِ في دُبرَ صَلَواتي يَجِمَعُ اللهُ لي بِهِ خَيرَ الدّنيا والآخِرَةِ .. بِوَجهِكَ الكَريمِ، وعِزَّتِكَ الّتي لاتُرامُ، وقُدرَتِكَ الَّتي لايَتَنِعُ مِنها شَيءٌ، مِن شَرِّ الدّنيا والآخِرَةِ، ومِن شَرِّ الأوجاع كُلِّها (١٠٠).

١٤٦٣- الإمامُ الصّادقُ عليه : تَعَوَّذُوا بِاللهِ مِن غَلَبَةِ الدَّين، وغَلَبَةِ الرِّجالِ، وبَوارِ الأيّمِ ٣٠٠٠.

<sup>(</sup>١) سنن النسائق: ٨ / ٢٨١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٤٦.

<sup>(</sup>٣-٤) نهج البلاغة : الخطبة ٢١٥ والحكمة ٢٧٦.

<sup>(</sup>۵) الكافي: ۲۸/۳٤٦/۳.

<sup>(</sup>٦) الأيم -ككيس -: التي لا زوج لها، وبوارها كسادها. (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٧) الكافى: ٥ / ٩٢ / ١ .

# 71

## العيب

البحار : ٤٦/٧٥ باب ٤٠ «الإغضاء عن عيوب الناس».

البحار : ٧٥ / ٢١٢ باب ٦٥ «تتبّع عيوب الناس».

كنزالعمّال: ٣ / ٢٤٨، ٧٣٣ «ستر العيب».

وسائل الشيعة : ٨ / ٩٤ ه باب ١٥٠ «تحريم إحصاء عثرات المؤمن».

كنز العمّال : ٣ / ٤٥٥ «تتبّع العورات».

انظر: عنوان ٤٠٠ «الغِيبة»، ٣٨١ «التعيير».

الأخ: باب ٥١، التوبة: باب ٤٦٦، الذنب: باب ١٣٨٦، السبخاء: باب ١٧٧٧، الصديق: باب ١٧٧٧، الصديق: باب ٢٢١١، النعمة: باب ٢٩٠١، النامة

#### ٣٠٠٩ ـ مَدحُ مَن شَغَلَهُ عَيبُهُ عَن عُيوبِ النَّاسِ

١٤٦٣١ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ طوبي لِمَن شَغَلَهُ عَيبُهُ عَن عُيوبِ النَّاسِ٠٠٠.

١٤٦٣٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : طوبيٰ لِمَن مَنْعَهُ عَيبُهُ عَن عُيوبِ المُؤمِنينَ مِن إخوانِهِ ٣٠.

١٤٦٣٣ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ الفضلُ النَّاسِ مَن شَغَلَتهُ مَعايِبُهُ عَن عُيوبِ النَّاسِ ٣٠٠.

1278 - الإمامُ الصادقُ اللَّهُ : أنفَعُ الأشياءِ لِلمَرءِ سَبقُهُ النَّاسَ إلى عَيب نَفسِهِ ".

١٤٦٣٥ عنه على : إذا رَأيتُمُ العَبدَ مُتَفَقِّداً لِذُنوبِ (النّاسِ) ناسِياً لِذُنوبِهِ ، فَاعلَمُ واأنَّهُ قَد مُكِرَ

بِهِ (۵).

١٤٦٣٦ الإمامُ عليُّ اللهِ : يا عَبدَ اللهِ ، لا تَعجَلْ في عَيبِ أَحَدٍ (عَبدٍ) بِذَنبِهِ فلَعَلَّهُ مَعْفُورُ لَهُ ، ولا تَأْمَنْ عَلَىٰ نَفْسِكَ صَغيرَ مَعْصِيَةٍ فلَعَلَّكَ مُعَذَّبٌ عَلَيهِ ، فَلْيَكَفُفْ مَن عَلِمَ مِنكُم عَيبَ غَيرِهِ لِما يَعلَمُ مِن عَيبِ نَفْسِهِ ، وَلْيُكُنِ الشُّكرُ شاغِلاً لَهُ عَلَىٰ مُعافاتِهِ مِمَّا ابتُلِيَ بِهِ غَيرُهُ ١٠٠.

١٤٦٣٧ ـ رسولُ اللهِ عَلِيُلَا مِن نَفسِكَ، ولا يَتِحجُزُكَ عَنِ النَّاسِ ما تَعلَمُ مِن نَفسِكَ، ولا تَجِدُ عَلَيْهِم فيها تَأْتِي (مِثلَهُ)™.

١٤٦٣٨ ـ عنه ﷺ : لِيَرُدُّكَ مِنَ النَّاسِ ما تَعلَمُ مِن نَفسِكَ ٩٠٠.

١٤٦٣٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لِيَنْهَكَ عَن ذِكرٍ مَعايِبِ النَّاسِ ما تَعرِفُ مِن مَعايِبِكَ ١٠٠.

١٤٦٤٠ عنه ﷺ : مَن بَحَثَ عَن عُيوبِ النَّاسِ فَلْيَبِدَأَ بِنَفسِهِ ٥٠٠.

١٤٦٤١ ـ المسيحُ الله : لا تَنظُروا في عُيوبِ النّاسِ كالأربابِ، وَانظُروا في عُيوبِهِم كَهَيئةِ عَبيدِ

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٧٦.

<sup>(</sup>٢) البحار : ۲۲/۱۲٦/۷۷.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٣٠٩٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي : ٨ / ٣٤٣ / ٣٣٧.

<sup>(</sup>٥) مستطوفات السوائر : ٤٨/٧.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٤٠.

<sup>(</sup>۷) الخصال: ۵۲۹ /۱۳. (د) کر السمال سم دسوء

<sup>(</sup>٨) كنز العتبال : ٤٣١٨٣.

<sup>(</sup>٩ ـ ١٠) غرر الحكم : ٧٣٥٩، ٨٤٨٩.

النّاس٬٬۰

#### ٣٠١٠ ـ مَن أَبْصَرَ عَيِبَ نَفْسِهِ

١٤٦٤٣ ـ الإمامُ عليُّ الله : مَن أبصَرَ عَيبَ نَفسِهِ شُغِلَ عَن عَيبِ غَيرِه ٣٠.

١٤٦٤٤ عنه على : مَن أبصَرَ زَلَّتَهُ صَغُرَت عِندَهُ زَلَّةُ غَيرِهِ ٥٠.

١٤٦٤٥ ـ عنه عليه الله : مَن نَظَرَ في عَيبِ نَفسِهِ اشتَغَلَ عَن عَيب غَيرِهِ ١٠٠٠.

١٤٦٤٦ عنه الله : لا تَتَّبِعَنَّ عُيوبَ النَّاسِ، فإنَّ لَكَ مِن عُيوبِكَ \_إن عَقَلتَ \_ما يَشغَلُكَ أن تَعيبَ أَحَداً ١٥٠.

١٤٦٤٧ عنه على : من أبصر عيب نفسه لم يعب أحداً ١٠٠٠

١٤٦٤٨ عنه ﷺ : كَنَىٰ بِالمَرءِ كَيْساً أَن يَعرِفَ مَعايِبَهُ ، كَنَىٰ بِالمَرءِ جَهلاً أَن يَجهَلَ عَيبَهُ ٣٠.
١٤٦٤٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : ثَلاثُ خِصالٍ مَن كُنَّ فيهِ أَو واحِدَةً مِنهُنَّ كَانَ في ظِلِّ عَرْشِ اللهِ عَزَّوجلَّ (يَومَ القِيامَةِ) يَومَ لا ظِلَّ إِلَّا ظِلَّهُ :... رَجُلُّ لَمَ يَعِبْ أَخَاهُ المُسلِمَ بِعَيبٍ حَتَّىٰ يَنْفِي ذَلكَ عَزَّوجلً لَمَ يَعِبْ أَخَاهُ المُسلِمَ بِعَيبٍ حَتَّىٰ يَنْفِي ذَلكَ الْعَيبَ مِن نَفْسِهِ ؛ فَإِنَّهُ لا يَنْفي مِنها عَيباً إِلَّا بَدَا لَهُ عَيبٌ ، وكَنىٰ بِالمَرءِ شُغلاً بِنَفْسِهِ عَنِ النَّاسِ ٣٠.

## ٣٠١١ ـ ذَمُّ الاشتِغالِ بِعُيوبِ النَّاسِ ومُداهَنَةِ النَّفسِ

-1270 ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ايَّاكَ أَن تَكُونَ عَلَى النَّاسِ طَاعِناً ولِنَفسِكَ مُداهِناً . فتَعظُمَ عَلَيكَ

<sup>(</sup>١) تحف العقول : ٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) غور الحكم : ٣٢٣٣.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول : ٨٨.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٨٧٥٤.

 <sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الحكمة ٣٤٩.
 (٥) نهاج البلاغة : الحكمة ٣٤٩.

<sup>(</sup>٦\_٨) غور الحكم: ١٠٢٩٥، (٨٠٤٠، ٧٠٤٠).

<sup>(</sup>٩) الخصال: ٨٠ / ٣.

الحَوْبَةُ، وتُحْرَمَ المَثْوِبَةَ٣٠.

١٤٦٥١ ــ المسيعُ على الله على السّوءِ، تَلومونَ النّاسَ عَلَى الظَّنِّ، ولا تَلومونَ أَنفُسَكُم عَلَى اليَقين؟ ؟ ٣٠

١٤٦٥٢ - الإمامُ علي ﷺ : لا تَعِبْ غَيرَكَ عِما تَأْتيهِ، ولا تُعاقِبْ غَيرَكَ بِذَنبٍ تُرَخِّصُ لِنَفسِكَ فيه ٣٠.

الجَدْلَ \_ في عَينِه ؟ إنهُ عَلَيْهُ : يُبصِرُ أَحَدُكُمُ القَدْىٰ في عَينِ أَخيهِ، ويَنسى الجِذعَ \_ أو قالَ : الجِذْلَ \_ في عَينِه ؟ إنه

الإمامُ عليُّ اللهِ : عَجِبتُ لِمَن يُنكِرُ عُيوبَ النَّاسِ، ونَفسُهُ أَكثَرُ شَيءٍ مَعاباً ولا يُبصرُها! \*\*\* يُبصرُها! \*\*\*

الأحمَقُ المُحمَقُ المُحمَقُ عَلَى عُيوبِ النَّاسِ فأنكَرَها ثُمَّ رَضِيَها لِنَفسِهِ، فذلكَ الأحمَقُ المُحمَقُ بِعَينِهِ ١٤،

١٤٦٥٦ ـ عنه ﷺ : شَرُّ النَّاسِ مَن كانَ مُتَتَبَّعاً لِعُيوبِ النَّاسِ عَمِياً لِمَعايبهِ ٣٠.

١٤٦٥٧ ـ الإمامُ الصّادقُ عِلى : مَنِ استَصغَرَ زَلَّةَ نَفسِهِ استَعظَمَ زَلَّةَ غَيرِهِ ٩٠٠.

(انظر) المداهنة : باب ١٢٧٧.

#### ٣٠١٢ \_ كفي بالمَرءِ عَيباً

١٤٦٥٨ ـ رسولُ اللهِ عَبِيْلِةُ : كَنِيْ بِالمَرْءِ عَيباً أَن يَنظُرَ مِنَ النَّاسِ إلىٰ مَا يَعميٰ عَنهُ مِن نَفسِهِ،

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٢٧١١.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول : ٥٠١.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم: ١٠٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال: ٤٤١٤١.

<sup>(</sup>٥) غرر العكم: ٦٢٦٧.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الحكمة ٣٤٩.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ٥٧٣٩.

<sup>(</sup>٨)كشف الفئة: ٢ / ٣٧٠.

ويُعَيِّرُ النَّاسَ بِمَا لَا يَستَطيعُ تَركَهُ، ويُؤذي جَليسَهُ بِمَا لَا يَعنيهِ ١٠٠.

١٤٦٥٩ عند ﷺ :كَنَىٰ بِالْمَرءِ عَيباً أَن يَكُونَ فيهِ ثَلاثُ خِصالٍ : يَعرِفُ مِنَ النَّاسِ ما يَجهَلُ مِن نَفسِهِ ، ويَستَحيي لَهُم مِمَّا هُوَ فيهِ ، ويُؤذي جَليسَهُ بِما لا يَعنيهِ \*\*.

الإمامُ الباقرُ عَلَىٰ بِالمَرءِ عَيباً أَن يُبصِرَ مِنَ النَّاسِ ما يَعمىٰ عَنهُ عن نَفسِهِ، أَو يَنهى النَّاسَ عَمَّا لا يَعنيهِ ٣٠. يَنهى النَّاسَ عَمَّا لا يَعنيهِ ٣٠.

١٤٦٦١ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ كَنَىٰ بِالمَرءِ غَباوَةً أَن يَنظُرَ مِن عُيوبِ النَّاسِ إلىٰ ما خَنِيَ عَلَيهِ مِن عُيوبِه (\*\*).

١٤٦٦٢ عنه ﷺ : كَفيْ بِالمَرءِ جَهلاً أَن يُنكِرَ علَى الناسِ ما يأتي مِثلَهُ ١٠٠

١٤٦٦٣ عنه ﷺ :كَفيْ بِالمَرءِ جَهلاً أَن يَجِهَلَ عُيوبَ نَفسِهِ ، ويَطْعَنَ عَلَى النَّاسِ بِمَا لا يَستَطيعُ التَّحَوُّلَ عَنهُ ‹›.

## ٣٠١٣ \_ أكبَرُ العَيبِ

١٤٦٦٤ - الإمامُ عليُّ على الله : إن سَمَتْ هِمَّتُكَ لِإصلاحِ النّاسِ فَابِدَأْ بِنَفْسِكَ ، فإنَّ تَعاطيك إصلاحَ غيرك وأنتَ فاسِدُ أكبَرُ العَيب ٣٠.

١٤٦٦٥ عنه على : أكبرُ (أكثرُ) العَيب أن تَعيبَ ما فيكَ مِثلُه ٥٠٠.

١٤٦٦٦ عنه الله : مِن أَشَدُّ عُيوبِ المَرِءِ أَن تَحْنَىٰ عَلَيهِ عُيوبُه ٧٠٠.

١٤٦٦٧ ـ عنه ﷺ : جَهلُ المَرءِ بِعُيوبِهِ مِن أعظَم ذُنوبِه ٥٠٠.

<sup>(</sup>١١٦) الخصال: ١١٠/ ٨١ و ص ٢٦٥/ ١٢.

<sup>(</sup>٣) المحاسن : ١ / ٤٥٥ / ١٠٥١.

<sup>(</sup>٤٧٤) غرر الحكم : ٧٠٦٧، ٧٠٧٧، ٧٠٧١. ٢٧٤٩.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة : الحكمة ٣٥٣، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد : ١٩ / ٢٦٩.

<sup>(</sup>٩) غرر الحكم : ٩٢٩٠.

<sup>(</sup>١٠)كنز القوائد للكراجكي: ١ / ٢٧٩.

١٤٦٦٨ ـ عنه ﷺ : الشُّرُّ جامِعُ مَساوِيُّ العُيوبِ٠٠٠.

١٤٦٦٩ ـ عنه ﷺ : البُخلُ جامِعُ لِمَساوِئِ العُيوبِ، وهُوَ زِمامٌ يُقادُ بِه إلىٰ كُلِّ سوءٍ ١٠٠

#### ٣٠١٤ ـ مَن آخَذَ نَفْسَهُ عَلَى العُيوب

١٤٦٧٠ ـ الإمامُ علي ﷺ : مَن وَبَّخَ نَفسَهُ عَلَى العُيوبِ ارْتَعَدَتْ ﴿ عَن كَثيرِ الذُّنوبِ ﴿ .
 ١٤٦٧١ ـ عنه ﷺ : مَن حاسَبَ نَفسَهُ وَقَفَ عَلَىٰ عُيوبِه وأحاطَ بِذُنوبِه ، وَاسْتَقَالَ الذُّنوبَ ،
 وأصْلَحَ العُيوبَ ﴿ .

١٤٦٧٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن مَقَتَ نَفسَهُ دونَ مَقْتِ النَّاسِ آمَنَهُ اللهُ مِن فَزَعِ يَومِ القِيامَةِ ٥٠. ١٤٦٧٣ ــ الإمامُ عليُّ ﷺ : إِشْتِعَالُكَ عِمَايِبِ نَفْسِكَ يَكفيكَ العارَ ٣٠.

#### ٣٠١٥ ـ سَترُ العُيوبِ

١٤٦٧٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن سَتَرَ عَلَىٰ مُؤمِنِ فاحِشَةً فَكَأَنَّمَا أَحِيا مَووُودَةً ٩٨.

١٤٦٧٥ ـ عنه تَتَلِيُّكُ : مَن سَتَرَ عَلَىٰ مُؤمِنِ خِزيَةً فكأنَّما أحيا مَوؤودَةً مِن قَبرِها ١٠٠.

١٤٦٧٦ عنه ﷺ : مَن أَطْفَأُ عَن مُؤمِنِ سَيِّئَةً كَانَ خَيرًا مِمَّن أَحيا مَووُودَةً ٥٠٠٠.

١٤٦٧٧ عنه ﷺ : مَن عَلِمَ مِن أَخيهِ سَيِّئَةً فسَتَرَها، سَتَرَ اللهُ عَلَيهِ يَومَ القِيامَةِ٠٠٠.

١٤٦٧٨ عنه عَيْلَةً : مَن سَتَرَ أَخَاهُ المُسلِمَ في الدّنيا سَتَرَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ ٥٠٠٠.

١٤٦٧٩ عنه ﷺ : مَن سَتَرَ أَخَاهُ في فاحِشَةٍ رَآها عَلَيهِ سَتَرَهُ اللهُ في الدُّنيا والآخِرَةِ ١٣٠٠.

<sup>(</sup>١\_٢) نهبع البلاغة: الحكمة ٧٧١ و ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) كذا في المصدر ، وفي بعض النسخ «ارتَدَعَت».

<sup>(</sup>٤\_٥) غرر الحكم : ٨٩٢٧، ٨٩٢٧.

<sup>(</sup>٦) البحار : ١٠/٤٨/٧٥.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم : ١٤٨٣.

<sup>(</sup>۸)كنز العشال : ٦٣٨٨.

<sup>(</sup>٩ ـ ١٠) كنز العشال : ٦٣٨٠ ، ٦٣٨٠.

<sup>(</sup>١١) الترغيب والترهيب: ٣/ ٢٣٩ /٧.

<sup>(</sup>۱۲ ـ ۱۳) كنز العقال : ٦٣٨٢، ٦٣٩٢.

٠٤٦٨٠ عنه ﷺ : وقَد قالَ لَهُ رَجُلُ : اُحِبُّ أَن يَستُرَ اللهُ عَلَيَّ عُيوبِي ــ : اُستُرُ عُيوبَ إِخوانِكَ يَستُر اللهُ عَلَيكَ عُيوبَكَ ١٠٠.

المكاهـعنه ﷺ :كانَ بِالمَدينَةِ أقوامُ لَهُم عُيوبُ فسَكَتوا عَن عُيوبِ النّاسِ، فأسكَتَ اللهُ عَن عُيوبِ النّاسِ، فأسكَتَ اللهُ عَيوبٍ فَسَكَتوا عَن عُيوبٍ النّاسِ، فاتّوا ولا عُيوبَ لَهُم عِندَ النّاسِ، وكانَ بِالمَدينَةِ أقـوامُ لا عُـيوبَ لَهُمُم فَيوباً لَمْ يَزالُوا يُعرَفُونَ بِها إلىٰ أن ماتوا ...
فَتَكَلَّمُوا فِي عُيوبِ النّاسِ، فأظهَرَ اللهُ لَهُم عُيوباً لَمْ يَزالُوا يُعرَفُونَ بِها إلىٰ أن ماتوا ...

١٤٦٨٢ ـ الإمامُ على ﷺ : أُستُرُ عَورَةَ أَخيكَ لِمَا تَعلَمُهُ فيكَ ٣٠.

الإمامُ الباقرُ عَلَيْ : يَجِبُ لِلمُؤمِنِ عَلَى المُؤمِنِ أَن يَستُرَ عَلَيهِ سَبعينَ كَبيرَةً ! (الله المهامُ البية : باب ١٤٦٨٣. (انظر) النبية : باب ١٣١٣.

#### ٣٠١٦ \_إهداءُ العُيوب

١٤٦٨٤ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أَحَبُ إِخواني إِنَّيَّ مَن أَهدىٰ إِلَيَّ عُيوبِي ﴿ ﴿.

١٤٦٨٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لِيَكُن آثَرَ النَّاسِ عِندَكَ مَن أَهدَىٰ إِلَيكَ عَيبَكَ، وأعانَكَ عَلىٰ نَفسكَ ٩٠٠.

١٤٦٨٦ عنه عليه : لِيَكُن أَحَبَّ النَّاسِ إلَيكَ مَن هَداكَ إلىٰ مَراشِدِكَ، وكَشَـفَ لَكَ عَـن مَعايبكَ ».

١٤٦٨٧ ـ عنه ﷺ : مَن بَصَّرَكَ عَيبَكَ فَقَد نَصَحَكَ ٩٠٠.

٨٤٦٨٨ ــ عنه على : مَن أَبانَ لَكَ عَيبَكَ فَهُوَ وَدُودُكَ، مَن سَاتَرَكَ عَيبَكَ فَهُوَ عَدُوُّكَ ١٠٠.

١٤٦٨٩ ـ عنه ﷺ : مَن ساتَرَكَ عَيبَكَ ، وعابَكَ في غَيبِكَ ، فهُوَ العَدُوُّ فَاحذَرْهُ ١٠٠٠.

-١٤٦٩ عنه على : مَن كَاشَفَكَ في عَينِكَ حَفِظَكَ في غَينِكَ ، مَن داهَنَكَ في عَينِكَ عابَكَ في

<sup>(</sup>١)كنز العمّال: ٤٤١٥٤.

<sup>(</sup>٢) البحار: ٧٥ / ٢١٣ / ٤.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٢٢٩٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٨/٢٠٧/٢.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ٣٦٦.

<sup>(</sup>٦- ١٠) غررالحكم: ٧٣٧٤، ٧٣٧٤، ٢٠١٥، ٨٢١١، ٨٢١٠)، ٥٧٤٥.

غَيبكَ ١٠٠.

18791 ـ عنه ﷺ : ما ألاكَ جُهداً في النَّصيحَةِ مَن دَلَّكَ عَلَىٰ عَيبِكَ وحَفِظَ غَيبَكَ·٣.

الدَّاهِ عنه عَلَمْ اللهِ : مَا يَمْنَعُ أَحَدَكُم أَن يَستَقبِلَ أَخَاهُ بِمَا يَخَافُ مِن عَسبِهِ إِلَّا تَخَافَةُ أَن يَستَقبِلَهُ بِمِثلِهِ، قَد تَصافَيتُم عَلَىٰ رَفضِ الآجِلِ وحُبِّ العاجِلِ!"

(انظر) المُداهنة : باب ١٢٧٦، الهديّة : باب ٤٠١١.

## ٣٠١٧\_تَتَبُّعُ العُيوبِ

الكتاب

﴿وَيْلُ لِكُلُّ هُمَزَةٍ ١٠٠ لُمَزَةٍ ١٠٠٠.

﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَثِيراً مِنَ الظُّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظَّنِّ إِثْـمُ وَلا تَـجَسَّسُواْ وَلا يَـغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُّكُمْ أَن يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّابُ رَحِيمٌ﴾ ٣٠.

١٤٦٩٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : الْهَمَّازُ مَذَمُومٌ بَحَرُوحٌ ٣٠.

١٤٦٩٤ ـ عنه ﷺ : تَتَبُّعُ العُيوبِ مِن أَقبَح العُيوبِ وشَرُّ السَّيُّنَاتِ ٩٠٠.

18790 عنه على : تَأَمُّلُ العَيبِ عَيبٌ ٣٠.

١٤٦٩٦ عنه على عَن طَلَبَ عَيباً وَجَدَهُ٠٠٠.

<sup>(</sup>١\_٢) غور الحكم : (٨٢٦٠، ٨٢٦١). ٩٧٠٤.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ١١٣.

<sup>(</sup>٤) الهُمْزة: الكثيرالطين على غيره بغير حتى. العاتب له بما ليس بعيب، وأصل الهمز الكسر فكأنّ العائب بعيبه إيّاه وطمعنه فميه يكسره ويهمزه... واللمز العيب أيضاً، والهمزة واللمزة بمعنى. وقد قيل: بينهما فرق؛ فإنّ الهُمْزة الذي يَعيبك بظهرالفيب، واللَّمْزة الذي يَعيبك فهر وجهك. (مجمع البيان: ١٠ / ٨٧٧).

<sup>(</sup>٥) الهُمَزة: ١.

<sup>(</sup>٦) العجرات: ١٢.

<sup>(</sup>٧-٧) غرر الحكم: ٣٧٣، ٤٥٨١، ٤٤٨٩، ٧٧٥٣.

١٤٦٩٧ ـ عنه ﷺ : لِيَكُنْ أَبغَضَ النَّاسِ إلَيكَ، وأَبعَدَهُم مِنكَ، أَطلَبُهُم لِمَعَايِبِ النَّاسِ٠٠٠.

١٤٦٩٨ عنه طلي : مَن تَتَبَّعَ خَفِيّاتِ العُيوبِ حَرَمَهُ اللهُ مَوَدّاتِ القُلوبِ

١٤٦٩٩ ـ عنه على : مَن جَحَثَ عَن عُيوبِ النَّاسِ فَلْيَبِدَأَ بِنَفسِهِ ٣٠.

٠٤٧٠٠ عنه على : مَن بَحَثَ عَن أسرادِ غَيرِهِ، أَظْهَرَ اللهُ أَسرارَهُ ٩٠.

١٤٧٠١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن كَشَفَ عَورَةَ أَخِيهِ المُسلِمِ كَشَفَ اللهُ عَورَتَهُ حَتَّىٰ يَفضَحَهُ بِهَا في (١٤٠٠ ـ (١٠٠٠).

١٤٧٠٢ ــ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : مَن تَتَبَّعَ عَوراتِ النَّاسِ كَشَفَ اللهُ عَورَتَهُ ١٠.

١٤٧٠٣ــرسولُ اللهِ ﷺ : لا تَتَبِعوا عَوراتِ المُؤمِنينَ ؛ فإنَّهُ مَن تَتَبَّعَ عَوراتِ المُؤمِنينَ تَتَبَّعَ اللهُ عَورَتَهُ، ومَن تَتَبَّعَ اللهُ عَورَتَهُ فَضَحَهُ ولَو في جَوفِ بَيتِهِ™.

١٤٧٠٤ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إيّاكَ ومُعاشَرَةَ مُتَتَبِّعي عُيوبِ النّاسِ؛ فإنَّهُ لَم يَسلَمْ مُصاحِبُهُم . بنهُم . «.

السيح عَن عَورَتِهِ، أَكَانَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ كَاشِفاً عَنها، أَم يَرُدُّ عَلَىٰ ما انكَشَفَ مِنها؟ قالوا: بَل يَرُدُّ عَلَىٰ ما انكَشَفَ مِنها. قالَ: كَلّا، بَل تَكشِفونَ عَنها!"

٧٤٧٠٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ الأميرَ إذا ابتَغى الرِّيبَةَ \* " في النَّاسِ أَفسَدَهُم \* ٥٠٠.

١٤٧٠٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ مِن كِتابِهِ لِلأَشتَرِ لَمَّا وَلاهُ مِصرَ ـ : وَلْيَكُنْ أَبِعَدَ رَعِيَّتِكَ مِنكَ،

<sup>(</sup>١ \_ ٤) غرر الحكم: ٧٣٧٨، ٨٤٨٩، ٨٤٨٩.

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب: ٣/٢٣٩/٩.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم : ٨٧٩٦.

<sup>(</sup>V) ثواب الأعمال: ١ / ٢٨٨ / ١.

<sup>(</sup>٨) غرر الحكم: ٢٦٤٩.

<sup>(</sup>٩) تحف العقول : ٥٠٢.

 <sup>(</sup>١٠) طلب الشكوك أوقعهم في الضلال، معناه : الحاكم إن أدخل الأوهام والظنون السيئة على قومه جيرً أهم عملى الفسوق، وفستحلهم
 باب الإضرار والإجرام . (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>١١) الترغيب والترهيب: ٣/ ٢٤٠/٣.

وأشنَأهُم عِندَكَ، أَطلَبُهُم لِمَعايِبِ النَّاسِ؛ فإنَّ في النَّاسِ عُـيوباً، الوالي أَحَـقُّ مَـن سَـتَرَها، فلاتَكشِفَنَّ عَمَّا غابَ عَـنكَ مِـنها، فـإنَّا عَـلَيكَ تَـطهيرُ مـا ظَـهَرَ لَكَ، وَاللهُ يَحكُـمُ عَـلـما غابَعَنكَ،فَاستُر العَورَةَ مااستَطَعتَ يَستُر اللهُ مِنكَ ما تُحِبُّ سَترَهُ مِن رَعِيَّتِكَ<sup>١٠</sup>٠.

١٤٧٠٨ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْظُ : في صِفَةِ شِرارِ النّاسِ ـ : المَشّاؤونَ بِالنَّهَيمَةِ ، المُفَرِّقونَ بَينَ الأحِبَّةِ ،

# ٣٠١٨ ـ النَّهِيُ عَن حِفظِ عُيوبِ الآخَرينَ

الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أبعَدُ ما يَكُونُ العَبدُ مِنَ اللهِ أَن يَكُونَ الرَّجُلُ يُواخي الرَّجُلَ وهُوَ يَحفَظُ (عَلَيهِ) زَلَاتِهِ لِيُعَيِّرَهُ بها يَوماً ما٣.

١٤٧١٠ عنه ﷺ ـ وقد سُثلَ عَمَا يَقولُهُ النّاسُ : عَورَةُ المُؤمِنَ عَلَى المُؤمِنِ حَرامٌ ـ : لَيسَ
 حَيثُ تَذَهَبُ ، إغّا عَورَةُ المُؤمِنِ أَن يَراهُ يَتَكَلَّمُ بِكَلامٍ يُعابُ عَلَيهِ ، فيَحفَظَهُ عَلَيهِ لِيُعَيِّرَهُ بِهِ يَوماً إذا غَضِبَ \*

الاكا المامُ على ﷺ : حَسبُ المَرءِ ... مِن سَلامَتِهِ قِلَّهُ حِفظِه لِعُيوبِ غَيرِهِ (اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ التعيير : باب ٢٠٢٣.

# ٣٠١٩ ـ التَّحذيرُ مِنَ الفَرَح بِسَقَطاتِ الآخَرينَ

١٤٧١٢ ـ الإمامُ عليَّ اللهِ : لا تَفرَحَنَّ بِسَقْطَةِ غَيرِكَ ؛ فإنَّكَ لا تَدري ما يُحدِثُ بِكَ الزَّمانُ ١٠. الاعالم عليُّ اللهِ عَلَيْ اللهُ الرَّمانُ ١٤٧١٣ ـ عنه اللهِ : لا تَبتَهِجَنَّ بِخَطَاءِ غَيرِكَ ؛ فإنَّكَ لَن تَملِكَ الإصابَةَ أَبَداً ١٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الكتاب ٥٣.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ١٨٣ / ٢٤٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي : ٢ / ٢٥٥ / ٧.

<sup>(</sup>٤) اليحار : ٨/٢١٤/٨،

<sup>(</sup>٥) كشف الغقة : ٣ / ١٣٧ . ١٣٨ .

<sup>(</sup>٦-١) غرر الحكم: ١٠٢٩٠، ١٠٢٩٤.

### ٣٠٢٠ عضِطاءُ العُيوب

١٤٧١٤ ـ الإمامُ على للله : الاحتمالُ قَبرُ العُيوبِ٠٠٠.

12٧١٥ عنه على : المُسالَمَةُ خَبُّ العُيوب".

١٤٧١٦ عنه ﷺ : غِطاءُ العُيوبِ العَقلُ ٣٠.

١٤٧١٧ ـ عنه على: غِطاءُ المَساويُّ الصَّمتُّ.

١٤٧١٨ عنه على : مَن كَساهُ الحَيَاءُ ثَوبَهُ ، لَمَ يَرَ النَّاسُ عَيبَهُ ١٠٠.

١٤٧١٩ عنه على : من كساهُ العِلمُ ثَوبَهُ ، اختَفىٰ عن النَّاس عَيبُهُ ١٠٠.

١٤٧٠ ـ عنه على : عَيبُكَ مَستورٌ ما أسعَدَكَ جَدُّكَ ٣٠.

١٤٧٢١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : العِلمُ والمالُ يَستُرانِ كُلَّ عَيبٍ، والجَهلُ والفَقرُ يَكشِفانِ كُـلَّ عَيبٍ ٣٠٠.

# ٣٠٢١ ـ مَن جَهلَ شَيْئاً عابَهُ

### الكتاب

﴿بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ وَلَمَّا يَأْتِهِمْ تَأْوِيلُهُ كَذَلِكَ كَذَّبَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَانْظُرْ كَيْفَ كانَ عاقِبَةُ الظَّالِمِينَ﴾''.

١٤٧٢٢ ـ الإمامُ عليُّ على قصر عَن مَعرِفَةِ شَيءٍ عابَهُ ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٦، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٩٧/١٨.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٢٤ / ١٦٧ / ٣٥.

<sup>(</sup>٣-٤) غرر الحكم: ٦٤٣٧، ٦٤٣٧.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: العكمة ٢٢٣.

 <sup>(</sup>٦) تحف العقول : ٢١٥.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة: الحكمة ٥١.

<sup>(</sup>٨) كنز العثال : ٢٨٦٦٩.

<sup>(</sup>٩) يونس: ٣٩.

<sup>(</sup>۱۰) الإرشاد: ۱/۱-۳.

١٤٧٢٣ عنه ﷺ : من جَهلَ شَيئاً عابَهُ ١٠٠٠

(انظر) الجهل : باب ٦٠٦، العداوة : باب ٢٥٦٦.

## ٣٠٢٢ ـ العَيبُ (م)

١٤٧٢٤\_الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ أَحَقَّ النّاسِ بِأَن يَتَمَنَىٰ لِلنّاسِ الصَّلاحَ أَهلُ العُيوبِ؛ لِأنَّ النّاسَ إذا صَلَحوا كَفُوا عَن تَتَبُّع عُيوبهم".

١٤٧٢٥ ـ الإمامُ عليُّ على الله : لَو تَكاشَفتُم ما تَدافَنتُم ٣٠.

١٤٧٢٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : المُحسِنُ المَدْمُومُ مَرحُومٌ ٣٠.

١٤٧٢٧ ـ الإمامُ على على الله : من عابَ عِيب، ومن شَتَمَ أجيب ١٠٠٠.

١٤٧٢٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن قَرَضَ النَّاسَ قَرَضُوهُ، ومَن تَرَكَهُم لَم يَترُكُوهُ ١٠٠.

١٤٧٢٩ ـ الإمامُ على على الله : مَعرفَةُ المَرءِ بِعُيوبِهِ أَنفَعُ المَعارِفِ٣٠.

١٤٧٣٠ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْلُمُ : حَسبُ ابنِ آدَمَ مِنَ الإثمِ أن يَرتَعَ في عِرضِ أخيهِ المُسلِمِ ١٠٠

١٤٧٣١ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ النَّه النَّه والزُّورَ يُوتِغانِ (يذيعانِ) المَرَّة في دينِه ودُنياهُ، ويُبدِيانِ خَلَلَهُ عِندَ مَن يَعيبُهُ (٠٠).

١٤٧٣٢ ـ تنبيه الخواطر: رُوِيَ أَنَّ عيسىٰ ﷺ مَرَّ والحَوارِيُونَ عَلَىٰ جيفَةِ كَـلبٍ، فـقالَ الحَوارِيُونَ : ما أُنتَنَ ريحَ هٰذا الكَلبَ! فقالَ عيسىٰ ﷺ : ما أشَدَّ بَياضَ أسنانِهِ! ٣٠٠

<sup>(</sup>١) كشف الغمّة : ٣ / ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) أمالي الصدوق : ٣١٦ / ٨.

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرصا المصل ٢٠٤/٥٣/٢.

<sup>(</sup>٤) البحار : ١٦٤/٧٧. ١٦٩٨.

<sup>(</sup>٥)كنز الفواند للكراجكتي : ١ / ٢٧٩.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٨/٨٦.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم : ٩٨٤٨.

<sup>(</sup>۸) تنبيه الخواطر : ۲ / ۱۲۲.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الكتاب ٤٨.

<sup>(</sup>١٠) تنبيه الخواطر : ١١٧/١.



البحار : ٧٣ / ٣٨٤ باب - ١٤ «النهي عن التعيير».

وسائل الشيعة : ٨ / ٥٩٦ باب ١٥١ «تحريم تعيير المؤمن وتأنيبه».

انظر: عنوان ۳۸۰ «العيب».

المصيبة: باب ٢٣٤٧.

# ٣٠٢٣ ـ ذَمُّ التَّعيير

العكام الخضرُ على الله على وَصِيَّتِهِ لِمُوسَىٰ عَلِيْهِ .. يَابِنَ عِمْرَانَ، لَا تُعَيِّرُنَّ أَحَداً بِخَطَيْنَةٍ. وَابِكِ عَلَىٰ خَطَيْبَتِكَ ٠٠٠.

١٤٧٣٤ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْنَا : مَن عَيَّرَ أَخَاهُ بِذَنبٍ قَد تَابَ مِنهُ لَمَ يَمُتْ حَتَّىٰ يَعمَلَهُ ٣٠.

١٤٧٣٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن عَيَّرَ مُؤمِناً بِذَنبِ لَمَ يَمُت حَتَّىٰ يَركَبَهُ ٣٠.

١٤٧٣٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَن عَيَّرَ بِشَيءٍ بُلِيَ بِهِ ".

١٤٧٣٧ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْلَةُ : مَن أَذَاعَ فَاحِشَةً كَانَ كَمُبتَدِئها ، ومَن عَيَّرَ مُؤمِناً بِشَيءٍ لَم يَمُتْ حَتَىٰ يَركَبَهُ ١٠٠٠.

١٤٧٣٨ الإمامُ الصّادقُ على : مَن أنَّبَ مُؤمِناً أنَّبَهُ اللهُ في الدّنيا والآخِرَةِ ٥٠٠.

١٤٧٣٩ ـ عنه ﷺ : لا تُبدي الشَّهاتَة لِأخيكَ فيرَحَمَهُ اللهُ ويُصَيِّرَها بِكَ. وقالَ : مَن شَمَتَ بِمُصيبَةٍ نَزَلَت بِأخيهِ لَم يَخرُجُ مِنَ الدّنيا حَتَىٰ يُفتَتَنَ ٣.

١٤٧٤٠ ــ رسولُ اللهِ عَلِيَّاللهُ : لا تُظهِرِ الشَّهانَةَ لِأَخيكَ ؛ فيرَحَمَهُ اللهُ ويَبتَليَكَ ٩٠٠.

الالاله الإمامُ الصّادقُ عليه : إنَّ اللهُ تَبارَكَ وتَعالَىٰ ابتَلَىٰ أَيُّوبَ عَلِيٌّ بِلاذَنبٍ، فصَبَرَ حَتَّىٰ عُيُّرَ، وإنَّ الأنبياء لا يَصبِرونَ عَلَى التَّعييرِ ''.

١٤٧٤٢ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْنَا : إذا زَنَت خادِمُ أَحَدِكُم فَلْيَجِلِدْها الحَدُّ ولا يُعَيِّرُها ٥٠٠٠.

١٤٧٤٣ عنه ﷺ : إذا زَنَت أمَةُ أَحَدِكُم فَلْيَحُدَّها ولا يُعَيِّرُها، ثَلاثَ مِرارٍ، فإن عادَت في

<sup>(</sup>١) قصص الأنبياء : ١٥٧ / ١٧١.

<sup>(</sup>۲) تنبيه الخواطر : ١١٣/١.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢/٣٥٦/٢.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٧٨٥٩.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٢/٣٥٦/٢.

<sup>(</sup>٦\_٧) الكافي: ٢/٣٥٦/١ و ص ٣٥٩/١.

<sup>(</sup>A) الترغيب والترهيب: ٣١٠/٣١٠.

<sup>(</sup>٩) علل الشرائع : ٧٥ / ٤.

<sup>(</sup>١٠) تنبيه الخواطر : ١ / ٥٧.

الرّابِعَةِ فَلْيَجِلِدُها وَلْيَبِعُها٣.

١٤٧٤٤ ـ عنه ﷺ ـ لِأعرابي ِّ سَأَلَهُ أَن يُوصِيَهُ ـ : عَلَيكَ بِتَقْوَى اللهِ فإنِ امرُؤٌ عَيَّرَكَ بِشَيءٍ يَعَلَمُهُ فيكِ فَاللهُ عَلَيهِ وأَجرُهُ لَكَ ٣٠.

١٤٧٤٥ ــعنه تَتَلِيُّةُ : إن عَيَّرَكَ أخوكَ المُسلِمُ بِما يَعلَمُ فيكَ فَلا تُعَيِّرُهُ بِما تَعلَمُ فيهِ : يَكُونُ لَكَ أجراً وعَلَيهِ إِثْماً ٣٠.

المَكَوَّدُ النَّاسُ عَن رَأْيِهِ. لا يَقُولُ شَيئاً إلَّا صَدَرُوا عَنهُ، قُلتُ : مَن هٰذا؟ قالوا : (هذا) رَسُولُ اللهِ ﷺ - إلىٰ أن قالَ : \_ لا يَقُولُ شَيئاً إلَّا صَدَرُوا عَنهُ، قُلتُ : مَن هٰذا؟ قالوا : (هذا) رَسُولُ اللهِ ﷺ - إلىٰ أن قالَ : \_ قُلتُ : اِعهَدْ إلَيَّ، قالَ : لا تَشُبَّنَ أَحَداً، قالَ : فَما سَبَبتُ بَعدَهُ حُرِّاً ولا عَبداً ولا بَعيراً ولا شاةً . قُلتُ : ولا تَحقِرَنَّ شَيئاً مِنَ المَعروفِ ... وإنِ امرُؤُ شَتَمَكَ وعَيَّرَكَ عِا يَعلَمُ فيكَ فَلا تُعيَّرُهُ عِا تَعلَمُ فيهِ ؛ فإنَّما وَبالُ ذٰلِكَ عَلَيهِ ٣٠.

١٤٧٤٧ ــصحيح مسلم عن المعرورِ بنِ سُوَيدٍ : مَرَرنا بِأَ بِي ذَرِّ بِالرَّبَذَةِ وعَلَيهِ بُردٌ وعَلَىٰ غُلامِهِ مِثلُهُ، فقُلنا : يا أَبا ذَرًّ، لَو جَمَعتَ بَينَهُما كانَت حُلَّةً !\*\*

فقالَ: إِنَّهُ كَانَ بَينِي وبَينَ رَجُلٍ مِن إِخوانِي كَلامٌ، وكَانَت أُمُّه أَعجَمِيَّةً، فَعَيَّرَتُهُ بِأَمِّهِ، فَشَكَانِي إِلَى النَّبِيُّ عَلَيْلَةً، فَلَقِيتُ النَّبِيُّ عَلَيْلَةً فقالَ: يا أَبا ذَرِّ، إِنَّكَ امرُوُّ فيكَ جاهِلِيَّةً ! قُلتُ: يا رَسُولَ اللهِ، مَن سَبَّ الرِّجَالَ سَبُّوا أَباهُ وأُمَّهُ ! قالَ: يا أَبا ذَرِّ، إِنَّكَ امرُوُّ فيكَ جَاهِلِيَّةً، هُم رَسُولَ اللهِ، مَن سَبَّ الرِّجَالَ سَبُّوا أَباهُ وأُمَّهُ ! قالَ: يا أَبا ذَرِّ، إِنَّكَ امرُوُّ فيكَ جَاهِلِيَّةً، هُم إِن كَانَكُم، جَعَلَهُمُ اللهُ تَحَت أيديكُم، فَأُطعِموهُم مِمَّا تَأْكُلُونَ، وألبِسوهُم مِمَّا تَلْبَسون، ولا تُعَلِّبُهُم، فإن كَلَّفتُموهُم فَأَعينُوهُم اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ ال

(انظر) الحدّ : باب ٧٤٤ العيب : باب ٣٠١٨.

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : ٤٤٧٠.

<sup>(</sup>۲\_۳) تنبيه الخواطر : ١١٠/١ و ٢ / ١٥٥.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي دارد : ٤٠٨٤.

<sup>(</sup>٥) إنَّما قال ذلك لأنَّ الحلَّة عند العرب ثوبان ولا تطلق على ثوبواحد. (كما في هامش العصدر).

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم : ١٦٦١.

# ٣٠٢٤ ـ التَّحذيرُ مِنَ الطَّعنِ

الإمامُ الباقرُ على السافِ على إنسانِ يَطعَنُ في عَينِ مُؤمِنٍ إلَّا ماتَ بِشَرِّ ميتَةٍ، وكانَ مَن أن لا يَرجِعَ إلى خَيرِ ﴿.

وفي نقل :... وكانَ يَتَمَنَّىٰ أَن يَرجِعَ إِلَىٰ خَيرٍ٣٠.

١٤٧٤٩ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : إنَّ اللهَ عَزَّوجلَّ خَلَقَ المُؤمِنَ مِن عَظَمَةِ جَلالِهِ وقُدرَتِهِ، فَمَن طَعَنَ عَلَيهِ أُو رَدَّ عَلَيهِ قَولَهُ فَقَد رَدَّ عَلَى اللهِ عَزَّوجلَّ ٣٠.

(انظر) وسائل الشيعة : ٨ / ٦١١ باب ١٥٩.

<sup>(</sup>١) الكافي: ١/٣٦١/٢.

 <sup>(</sup>۲) ثواب الأعمال: ۲۸٤ / ۱.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسيّ : ٦١٤/٣٠٦.



كنز العمّال : ١٥ / ٢٣٢ «كتاب المعيشة والعادات».

كنز العمّال : ٣ / ٤٩ «الاقتصاد والرَّفق في المعيشة».

عنوان ٦ «الأخ». ٩ «الإيدَاء». ١٧ «الألفة». ٢٦ «الأنس». ٣٨ «البِشــر». ٧٠ «المجالسة». ٨٩ «المبحبَّة»، ١٤٩ «الخُسلق»، ١٦٤ «المسداهبنة»، ١٥٩ «المدارات»، ١٩٢ «الرَّفق»، ٢٩١ «الصديق»، ٣٥٤ «المِشرة»، ٣٩٣ والغفلة».

# ٣٠٢٥ ــ أهنأً العَيش

1270- الإمامُ عليُّ عليُّ اللهِ : أهنى العَيشِ اطَّراحُ الكُلَفِ٠٠٠.

١٤٧٥١ ـ الإمامُ الصادقُ على الاعيشَ أهناً مِن حُسنِ الخُلقِ ٣٠.

١٤٧٥٢ ـ الإمامُ على على الله : إنَّ أهنا النَّاسِ عَيشاً مَن كانَ عِما قَسَمَ اللهُ لَهُ راضِياً ٣٠.

١٤٧٥٣ في حديثِ المعراجِ : يا أحمدُ ، هَل تَدري أيَّ عَيشٍ أهنى ، وأيَّ حَياةٍ أبق ؟ قالَ : اللَّهُمَّ لا ، قالَ : أمّا الغيشُ الهنيءُ فهُوَ الذي لا يَفتُرُ صاحِبُهُ عَن ذِكري ، ولا يَسىٰ نِعمَتي ، ولا يَجهَلُ حَقّ ، يَطلُبُ رِضايَ لَيلَهُ ونَهارَهُ ١٠٠٠.

١٤٧٥٦ ـ عنه ﷺ : أَنعَمُ النَّاسِ عَيشاً مَن مَنَحَهُ اللهُ سُبحانَهُ القَناعَةَ، وأَصلَحَ لَهُ زَوجَهُ ٣٠.

١٤٧٥٧ ــ عنه ﷺ : طَلَبتُ العَيشَ فاوَجَدتُ إِلَّا بِتَركِ الهَوَىٰ، فَاتَرُكُوا الهَــوىٰ لِــيَطيبَ عَيشُكُم ‹ ».

١٤٧٥٨ \_ عنه على : نَسأَلُ الله مَنازِلَ الشُّهَداءِ ، ومُعايَشَةَ السُّعَداءِ ، ومُرافَقَةَ الأنبِياءِ ٧٠٠ .

## ٣٠٢٦\_أحسَنُ النَّاسِ عَيشاً

١٤٧٥٩ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : أحسَنُ النَّاسِ عَيشاً مَن عاشَ النَّاسُ في فَضلِهِ ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٢٩٦٤.

<sup>(</sup>٢) علل الشرائع : ٥٦٠ / ١.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٣٣٩٧.

<sup>(</sup>٤) إرشاد القلوب: ٢٠٤.

<sup>(</sup>٥) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٣/١٥٩.

<sup>(</sup>٦\_٧) غرر الحكم: ٢٩١٨، ٣٢٩٥.

<sup>(</sup>٨) جامع الأخبار : ٣٤١/ ٩٥٠.

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الخطبة ٢٣.

<sup>· (</sup>۱۰) غرر الحكم: ۳۰۵۸.

١٤٧٦٠ عنه ﷺ : إنَّ أحسَنَ النَّاسِ عَيشاً مَن حَسُنَ عَيشُ النَّاسِ في عَيشِهِ ١٠٠.

الد ١٤٧٦١ الإمامُ الرُّضا على الله العلى بن شُعَيبٍ -: يا عَلِيُّ، مَن أحسَنُ النَّاسِ مَعاشاً؟ قُلثُ: أنتَ يا سَيِّدي أَعلَمُ بِه مِني، فقالَ على الله على أن مَن حَسُنَ مَعاشُ غَيرِهِ في مَعاشِهِ.

يا عَلِيٌّ، مَن أَسوَأُ النَّاسِ مَعاشاً؟ قُلتُ : أَنتَ أَعلَمُ، قالَ : مَن لَم يَعِشْ غَيرُهُ في مَعاشِهِ ٣٠.

# ٣٠٢٧ ما يُكَدِّرُ العَيشَ

١٤٧٦٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : ثَلاثَةُ تُكَدِّرُ العَيشَ : السَّلطانُ الجائرُ ، والجارُ السَّوءُ ، والمَرأةُ البَذِيَّةُ ٣٠.

١٤٧٦٣ - الإمامُ عليُّ اللهِ : ثَلاثُ لا يَهنَأُ لِصاحِبِهِنَّ عَيشُ : الحِقدُ، والحَسَدُ، وسُوءُ الخُلقِ ٥٠٠. 1٤٧٦٤ - عنه اللهِ : مَن لَم يَتَغافَلُ ولا يَغُضَّ عَن كَثيرٍ مِنَ الأُمورِ تَنَغَّصَت عِيشَتُهُ ٥٠. 1٤٧٦٥ - عنه اللهِ : الطَّيشُ يُنَكِّدُ العَيشَ ٥٠.

العَقلِ مَشغولَ القَلبِ، فأوَّلُما : خَمَسُ خِصالٍ مَن فَقَدَ واحِدَةً مِنهُنَّ لَم يَزَلُ ناقِصَ العَيشِ زائلَ العَقلِ مَشغولَ القَلبِ، فأوَّلُما : صِحَّةُ البَدَنِ، والنَّانِيَةُ : الأمنُ، والثَّالِثَةُ : السَّعَةُ في الرِّزقِ، والرَّابِعَةُ : الأنيسُ المُوافِقُ - [قال الراوي :] قُلتُ : وما الأنيسُ المُوافِقُ ؟ قالَ : الزَّوجَةُ الصَالِحُةُ، والوَلَدُ الصَّالِحُ، والحَليطُ الصَالِحُ - والخامِسَةُ : وهِيَ تَجَمَعُ هٰذِه الحِيصالَ : الدَّعَةُ ١٠٠٠.

(انظر) باب ۳۲۲، ۳۲۲ حدیث ۱۵۹۸.

# ٣٠٢٨ ـ العَيشُ(م)

١٤٧٦٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : قِوامُ العَيشِ حُسنُ التَّقديرِ، ومِلاكُهُ حُسنُ التَّدبيرِ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٣٦٣٦.

<sup>(</sup>٢\_٣) تحف العقول : ٣٢٠، ٤٤٨.

<sup>(</sup>٤ـ٤) غرر الحكم: ٤٦٦٣، ٩١٤٩، ٧٨٩.

<sup>(</sup>٧) الخصال: ٢٨٤ / ٣٤.

<sup>(</sup>٨) غرر الحكم : ٧-٦٨.

١٤٧٦٩ ـ رسولُ اللهِ عَلِينَ إلا عَيشَ إلَّا لِرَجُلَينِ: عالمِ ناطِقٍ، ومُتَعَلِّم واع ".

٠٤٧٧ عنه ﷺ: العَيشُ في ثَلاثَةٍ : دارٍ قَوراءَ، وجارِيَةٍ حَسناءَ، وفَرَسٍ قَبَّاءَ٣٠.

١٤٧٧١ \_ الإمامُ الباقرُ عليه الله عليه عنه المعيش ضيقُ المَعزل (4).

١٤٧٧٢ ـ الإمامُ على على الله : سَلامَةُ العَيش في المُداراةِ ".

1٤٧٧٣ عنه 幾 : بحُسن الأخلاق يَطيبُ العَيشُ ١٠٠.

١٤٧٧٤ ـ عنه ﷺ : مَوتُ وَحِيٌّ، خَيرٌ مِن عَيشِ شَقٌّ ٣٠.

١٤٧٧٥ ـ عنه ﷺ : العَيشُ يَحلو وَيَمُوُ٣٠.

<sup>(</sup>١) البحار : ٢/٢٦٩/٩٤.

<sup>(</sup>٢) أعلام الدين : ٢٩٣.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ١٢٢/ ١٢٦.

<sup>(</sup>٤) المحاسن: ٢ / ٢٥١ / ٢٥٥٥.

<sup>(</sup>٥ ـ ٨) غرر الحكم: ٥٦٠٧، ٤٢٦٣، ٩٧٦١.



| Y1£Y | ٣٦٥ ـ الغَبط     |
|------|------------------|
| Y901 | ٣٦٦ ـ الغَبـن    |
| Y900 | ٣٦٧ ـ الغَـدر    |
| Y909 | ٣٦٨ ـ الغُرور    |
| Y77V | ٣٦٩ ـ الغَـزوة   |
| Y9AY | ٣٧٠ _ الغُسـل    |
| Y441 | ٣٧٦ ـ الغِـشّ    |
| Y99V | ٣٧٢ ـ الغَصب     |
| ٣٠٠١ | ٣٧٣ ـ الغَضَب    |
| ٣٠١٥ | ٣٧٤ ـ الاستِغفار |
| ٣٠٢٥ | ٣٧٥ ـ الغَفَلـة  |
| Y•YY | ٣٧٦ ـ الفــلّ    |

| ٣٠٤١          | ٣٧٧ ـ الْفُلُـوّ |
|---------------|------------------|
| T• & V        | ٣٧٨ ـ الاغتِنام  |
| ٣٠٥١          | ٣٧٩ ـ الغِنيٰ    |
| r-70          | ٣٨٠ ـ الغِنــاء  |
| ۳٠٦٩          | ٣٨١ ـ الغَيـب    |
| T•AY          | ٣٨٢ ـ الغِيبة    |
| ۳۱ <b>۰</b> ۷ | ٣٨٣ ـ الغَبرة    |

717

الغبط

انظر: الدنيا: باب ١٢٦١.

## ٣٠٢٩ ـ المَغبُوطُون

٧٤٧٧ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : المُغبونُ مَن غَبَنَ نفسَهُ، والمُغبوطُ مَن سَلِمَ لَهُ دِينُهُ ٥٠٠.

١٤٧٧٧ ـ عنه ﷺ : إنَّ المَغبونَ مَن غَبَنَ عُمرَهُ، وإنَّ المَغبوطَ مَن أَنفَذَ عُمرَهُ في طاعةِ رَبِّهِ ٣٠.

١٤٧٧٨\_عنه ﷺ : ما المغبوطُ إلا من كانَت هِمتُتُهُ نَفسَهُ ٣٠.

١٤٧٧٩ ـ عنه على : المُغبونُ، مَن غَبَنَ دِينَهُ، والمُغبوطُ مَن جَسُنَ يَقِينُهُ ٥٠٠.

١٤٧٨٠ عنه على : المَغبونُ مَن غَبَنَ دِينَهُ، والمَغبوطُ مَن سَلِمَ له دِينُهُ وحَسُنَ يَقِينُهُ ٣٠.

١٤٧٨١ ــ عنه عليه ؛ إنّ الزاهِدِينَ في الدنيا تَبكي قلوبُهُم وإن ضَحِكُوا، ويَشتَدُّ حُزنُهُم وإن فَرِحُوا، ويَكثُرُ مَقتُهُم أَنفُسَهُم وإنِ اغتَبَطُوا بما رُزِقُوا٣.

١٤٧٨٢ عنه ﷺ : صاحبُ السُّلطانِ كَراكِبِ الأسَدِ ؛ يُغبَطُ بَوقِعِهِ ، وهو أعلَمُ بَوضِعِهِ ٣٠.

١٤٧٨٣ عنه ﷺ : رُبَّ مُستَقبِلٍ يوماً ليسَ عِمُستَدبِرِهِ، ومَغبوطٍ في أُوَّلِ لَيلِهِ قامَت بَواكِيهِ في آخِرهِ ٩٠٠.

١٤٧٨٤ عنه ﷺ : إنَّ الدنيا دارُ فَناءٍ وعَناءٍ ، وغِيَرٍ وعِبَرٍ ... ومِن غِيَرِها أَنَّكَ تَرَى المَرحومَ مَغبوطاً ، والمَغبوطَ مَرحوماً ، ليس ذلك إلّا نَعيماً زَلَّ (زالَ) ، وبُؤساً نَزَلَ ٣٠.

العُرَّةِ عندَ المَوتِ .... ويَزَهَدُ فيها كَانَ يَرَغَبُ فيهِ الْمُؤَّةِ عندَ المَوتِ .... ويَزَهَدُ فيها كانَ يَرغَبُ فيه أيّامَ عُمُرِهِ، ويَتَمَنَىٰ أَنَّ الذي كان يَغْبِطُهُ بها ويَحسُدُهُ عليها قد حازَها دُونَهُ إِسَّ

١٤٧٨٦ عنه ﷺ \_ مِن كتابِهِ إلى معاوية \_ . . . فَاحذَرْ يوماً يَغتَبِطُ فيهِ مَن أَحمَدَ عاقِبَةَ عَمَلِهِ، ويَندَمُ مَنأَمكَنَ الشيطانَ مِن قِيادِهِ فلَم يُجاذِبْهُ "".

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٨٦.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم : ٣٥٠٢.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل : ١٢ / ١٥٤ / ١٣٧٦١.

<sup>(</sup>٤) التمجيص : ٦٦ / ١٣٦.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ١٥١.

<sup>(</sup>٦- ١١) نهج البلاغة : الخطبة ١١٣، الحكمة ٢٦٣ و ٣٨٠. الخطبة ١١٤ و ٢٠٠. الكتاب ٤٨.

## ٣٠٣٠ ـ أغبَطُ النَّاسِ

الثَّوابَ... اللهِ عَلَيْهُ : أَغْبَطُ الناسِ مَن كانَ تحتَ التَّرابِ، قد أَمِنَ العِقابَ، ويَرجُو الثَّوابَ...

١٤٧٨٨ ـ الإمامُ عليٌّ الله : لَمَا شَتْلَ عن أَغْبَطِ الناسِ ـ : جَسَدٌ تَحْتَ التَّرابِ، قد أَمِنَ مِن العِقابِ، ويَرجُو التَّوابَ ".

١٤٧٨٩ جامع الاخبار عن جابر بن عبد اللهِ : دَخَلَتُ علىٰ أُميرِ المؤمنينَ ﷺ يَوماً فقلتُ لَهُ .... ماتقولُ في دارِ الدنيا؟ قالَ : مَا أَقُولُ في دارٍ أَوَّلُهَا غَمَّ، وآخِرُها المَوتُ؟! قال [جابِرُ]: فَمَن أُغبَطُ الناسِ؟ قالَ : جَسَدُ تَحَتَ التُرابِ، أَمِنَ مِن العِقابِ، ويَرجُو الثَّوابَ٣.

·١٤٧٩ ـ الإمامُ عليُّ اللهِ : أغبَطُ الناسِ المُسارِعُ إلى الخيراتِ · · · .

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق : ٢٧ / 1.

<sup>(</sup>٢) الاختصاص: ١٨٨.

<sup>(</sup>٣) جامع الأخبار: ٦٠٨ / ٦٠٨.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم : ٣١٢٢.

الغَبن الغَبن

انظر: عنوان ١٣٩ «الخُسران»، ٣٨٣ «الغَبط»،

التجارة: باب ٤٣٦، المراقبة: باب ١٥٤١.

## ٣٠٣١ الغَبِنُ

### الكتاب

﴿يَوْمَ يَجْمَعُكُمْ لِيَوْمِ الْجَمْعِ ذَلِكَ يَوْمُ التَّغابُنِ وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللهِ وَيَعْمَلْ صالِحاً يُكَفَّز عَنْهُ سَيُّنَاتِهِ وَيُدْخِلْهُ جَنَّاتِ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الْأَنْهارُ خالِدِينَ فِيها أَبَداً ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾".

١٤٧٩١ ــ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : المَغبونُ لا مَعمودُ ولا مَأْجُورُ ٣٠.

١٤٧٩٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : المُغبونُ غيرُ مُحمودٍ ولا مَأْجُورِ ٣٠.

1279 \_ الإمامُ الصّادقُ على : غَبنُ المؤمن حَرامُ ".

١٤٧٩٤ عنه على : غَبنُ المُستَرسِل سُحتُ ١٠٠٠.

١٤٧٩٥ عنه على : غَبنُ المُستَرسِل رباً ٠٠.

١٤٧٩٦ ـ عنه على الذَّا قالَ الرَّجُلُ لِلرَّجُلِ : هَلُمَّ أُحسِنْ بَيعَكَ ، فقد حَرْمَ علَيهِ الرَّبعُ ١٠٠.

### ٣٠٣٢ ـ المَغبونونَ

١٤٧٩٧ ـ الإمامُ عليُّ اللَّهِ : المَغبونُ مَن باعَ جَنَّةً عَلِيَّةً، بَعصيةٍ دَنِيَّةٍ ١٠٠.

١٤٧٩٨ عنه ﷺ : إنَّكَ ليسَ بايعاً شيئاً مِن دِينِكَ وعِر ضِكَ بِثَمَنٍ ، والمَغبونُ مَن غَبَنَ نَفسَهُ مِن اللهِ ٥٠٠٠.

١٤٧٩٩ ـ عنه ﷺ : المَغبونُ مَن شُغِل بالدنيا، وفاتَهُ حَظُّهُ مِن الآخِرَةِ ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) التغابن : ٩.

<sup>(</sup>٢) عيون أخبار الرّضا لللله : ١٨٤/٤٨/٢.

<sup>(</sup>٣) الخصال : ٦٢١ / ١٠.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٥ / ١٥٣ / ١٥.

<sup>(</sup>٥) أي غبن الذي يُتِق ويعتمد على الإنسان في قيمة المناع حرام (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٥ /١٥٣ / ١٤.

<sup>(</sup>٩) غرر الحكم: ١٣٥٢.

<sup>(</sup>۱۰) البحار : ۲۱۵/۷۷.

<sup>(</sup>١١) غرر الحكم: ٢٠١٠.

١٤٨٠٠ الإمامُ الصّادقُ على الله عن كانَ الأخذُ أحَبَّ إلَيهِ مِنَ العَطاءِ فهو مَغبونُ ؛ لأنّهُ يَرَى
 العاجِلَ بغَفلَتِهِ أفضَلَ مِن الآجِلِ ١٠٠.

١٤٨٠١ ـ الإمامُ على ﷺ : الدنيا صَفقَةُ مَغبونِ، والإنسانُ مَغبونُ بها٣.

١٤٨٠٢ عنه على : التَّقصيرُ في حُسن العَمَل إذا وَثِقتَ بِالثُّوابِ عَلَيهِ غَبِنُّ ٣٠.

(انظر) الغيط: باب ٢٩ ٣٠.

### ٣٠٣٣ \_ أغيَنُ الناس

### الكتاب

﴿قُلْ هَلْ نَنَبُتُكُمْ بِالْأَخْسَرِينَ أَعْمَالاً ۞ الَّذِينَ ضَلَّ سَعْيُهُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَهُمْ يَسخسَبُونَ أَنَّهُمْ يُخْسِنُونَ صُنْعاً﴾ (").

١٤٨٠٣ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عن أغبَنُ مِكَّن باعَ الله سبحانَهُ بغَيرِهِ ؟ إنَّ

٧٤٨٠٤ عنه ﷺ : مَن أَخيَبُ مِمَّن تَعَدَّى اليَقينَ إِلَى الشَّكِّ والحَيرةِ؟ إِ٣

١٤٨٠٥ عنه على : من أخسَرُ بِمَّن تَعَوَّضَ عنِ الآخِرَةِ بالدنيا؟! ٢٠

(انظر) التجارة : باب ٤٤٧، الجنّة : باب ٥٤٧، الخسران : باب ١٠٢١.

<sup>(</sup>١) مصباح الشريعة : ٣٠٤.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ١٨٨٣.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الحكمة ٣٨٤.

<sup>(</sup>٤) الكهف: ١٠٣، ١٠٤.

<sup>(</sup>٥ ـ ٨) غرر الحكم: ٨٠٨٤، ٨٠٨٨، ٩١٦٤.



وسائل الشيعة : ١١ / ٥١ باب ٢١ «تحريم الغدر والقتال مع الغادر».

مستدرك الوسائل : ١١ / ٤٧ باب ١٩ «تحريم الغدر».

كنز العمّال: ٣/ ٥١٧ «الغدر».

انظر: عنوان ٢٥ «الأمان»، ٣٧٣ «العهد»، ٥٥٣ «الوقاء».

### ٣٠٣٤ \_الغَدرُ

١٤٨٠٧ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : الغَدرُ أَقبَحُ الخِيانَتينِ ١٠٠.

١٤٨٠٨ عنه ﷺ : الغَدرُ شِيمَةُ اللَّمَامِ ٣٠.

١٤٨٠٩ عنه على : الغَدرُ يُضاعِفُ السَّيِّئاتِ ٣٠.

١٤٨١ عنه ﷺ : الغَدرُ يُعَظُّمُ الوزرَ، ويُزرِي بالقَدرِ ٣٠.

١٤٨١١ عنه ﷺ : جانِبُوا الغَدرَ ؛ فإنَّهُ مُجانِبُ القرآن ".

١٤٨١٢ ـ عنه ﷺ : إيَّاكَ والغَدرَ؛ فإنَّهُ أَقْبَحُ الحِيانَةِ، وإنَّ الغَدُورَ لَمُهانٌ عندَ اللهِ ١٠.

١٤٨١٣\_عنه ﷺ : أَسرَعُ الأَشياءِ عُقوبَةً رجُلُ عاهَدتَهُ علىٰ أَمرٍ ، وكانَ مِن نِيَّتِكَ الوفاءُ لَهُ ومِن نِيَّتِهِ الغَدرُ بكَ™.

١٤٨١٤ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : لن يَهلِكَ الناسُ حتَّىٰ يَغدِروا مِن أَنفسِهِم.٣٠.

١٤٨١٥ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ مِن كتابِهِ للأُشتَرِ لَمَّا وَلَاهُ مِصرَ ـ : فلا تَغدِرَنَّ بِذِمَّتِكَ ، ولا تَخِيسَنَّ (تَحبِسَنَّ) بِعَهدِكَ ، ولا تَختِلَنَّ عَدُوَّكَ . . . فإنَّ صبرَكَ على ضِيقِ أُمرٍ تَرجُو انفِراجَهُ وفَضلَ عاقِبَتِهِ خَيرٌ مِن غَدرٍ تَخافُ تَبِعَتَهُ ١٠٠ .

١٤٨١٦ رسولُ اللهِ ﷺ لِعليَّ فيا عَهِدَ إلَيهِ \_ : وإيّاكَ والغَدرَ بِعَهدِ اللهِ والإخفارَ لِذِمَّتِهِ ؛ فإنّ اللهَ جَعَلَ عَهدَهُ وذِمَّتَهُ أَمَاناً أَمْضاهُ بينَ العِبادِ بِرَحمَتِهِ ، والصَّبرُ علىٰ ضِيقٍ تَرجُو انفِراجَهُ خَيرٌ مِن غَدرِ تَخافُ أُوزارَهُ وتَبِعاتِهِ وسُوءَ عاقِبَتِهِ ١٠٠٠.

١٤٨١٧\_عند ﷺ : قالَ اللهُ تعالىٰ : ثلاثةُ أَنا خَصمُهُم يَومَ القِيامَةِ : رَجُلُ أعطىٰ بِي ثُمُّ غَذَرَ، ورَجُلُ استَأْجَرَ أُجِيراً فَاستَوفىٰ مِنهُ العَمَلَ ولم يُوفِّهِ أَجرَهُ\*\*\*.

<sup>(</sup>١\_٧) غرر الحكم: ١٦٩٠، ٢٩١، ٢٩٢، ٢١٩١، ٢١٧٤، ٢٦٦٤، ٣١٧٤.

<sup>(</sup>٨) كنز العشال: ٧٦٨٧.

 <sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الكتاب ٥٣. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٧ / ٦ - ١٠.

<sup>(</sup>۱۰) مستدرك الوسائل: ۲۱/۱۷۱ مستدرك

<sup>(</sup>١١) الترغيب والترهيب: ٤ / ١٠ / ١٩.

الامامُ الصّادقُ على الله الله عن قريتَينِ مِن أهلِ الحَربِ لِكُلُّ واحِدَةٍ مِنهُا مَلِكُ عَلى المَدامُ العَملَ عن قريتَينِ مِن أهلِ الحَربِ لِكُلُّ واحِدَةٍ مِنهُا مَلِكُ عَلى المَدامِينَ فَصالحَهُم على المَدامِينَ أَن يَعْرُوا ، وَلا يَأْمُرُوا بالغَدرِ ، وَلا يُقاتِلُوا أَن يَعْرُوا ، وَلا يَأْمُرُوا بالغَدرِ ، وَلا يُقاتِلُوا مَعْهُم تِلكَ المَدينة ـ: لا يَنبَغي للمسلمينَ أن يَعْدِرُوا ، ولا يَأْمُرُوا بالغَدرِ ، ولا يُقاتِلُوا مع الذينَ غَدَرُوا ، ولا يَجوزُ عليهم ما عاهدَ عليهِ الكُقَارُ ١٠٠ .

# ٣٠٣٥ ـ أقبَحُ الغَدر

١٤٨١٩ ـ الإمامُ علي ﷺ : الغَدرُ بِكُلِّ أَحَدٍ قَبِيحٌ ، وهو بِذَوِي " القُدرَةِ والسَّلطانِ أَقبَحُ ". 1٤٨٧ ـ عنه ﷺ : أَقبَحُ الغَدرِ إذاعَةُ السَّرِّ ".

(انظر) العنوان ٢٢٧ «السرّ».

# ٣٠٣٦ ــ ذُمُّ الوفاءِ لأهلِ الغَدرِ

الله المُعلى المُعلَيُّ عليُّ عليُّ الوَفاءُ لِأَهلِ الغَدرِ غَدرٌ عندَ اللهِ، والغَدرُ بِأَهلِ الغَدرِ وَفاءٌ عندَ اللهِ الغَدرِ وَفاءٌ عندَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

انظر) عنوان ١٣١ «الحيلة». الحرب: باب ٧٦٥.

# ٣٠٣٧ ـ الغَدرُ والكِياسَةُ

١٤٨٢٢ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ في خُطبَةٍ يَنهىٰ فيها عنِ الغَدرِ ـ: أَيُّهَا الناسُ، إنَّ الوَفاءَ تَوأُمُ الصَّدقِ، ولا أُعلَمُ جُنَّةً أُوقىٰ مِنهُ، وما يَغدِرُ مَن عَلِمَ كيفَ المَرجِعُ، ولقد أصبَحنا في زمانٍ قد

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢ / ٣٣٧ / ٤.

<sup>(</sup>٢) في المصدر «بذو» والصحيح ما أثبتناه كما في بعض النسخ.

<sup>(</sup>٣-١) غرر الحكم: ٢٨٦٤، ٣٠٠٥.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: الحكمة ٢٥٩، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٠٢/١٩.

اتَّخَذَ أَكْثَرُ أَهْلِهِ الغَدرَ كَيْساً، ونَسَبَهُم أَهْلُ الجَهَلِ فِيهِ إِلَىٰ حُسنِ الحِيلَةِ، مَا هَلُم، قَاتَلَهُم اللهُ؟! قد يَرَى الحُوَّلُ القُلَّبُ وَجهَ الحِيلَةِ ودُونَهَا مانِعٌ مِن أَمْرِ اللهِ ونَهْيِهِ، فَيَدَعُها رَأْيَ عَينٍ بعدَ القُدرَةِ عليها، ويَنتَهِزُ فُرصَتَها مَن لا حَرِيجَةَ لَهُ فِي الدِّينِ ".

١٤٨٢٣ ــ عند ﷺ : واللهِ مامعاويةُ بِأدهىٰ مِنِّي ولكنَّهُ يَغدِرُ ويَفجُرُ، ولولا كَراهِيَةُ الغَدرِ لكُنتُ مِن أدهَى الناسِ، ولكنْ كُلُّ غُدَرَةٍ فُجَرَةٍ، وكلُّ فُجَرَةٍ كُفَرَةٍ، ولكلِّ غادرٍ لِواءٌ يُعرَفُ بهِ يومَ القِيامَةِ. واللهِ ما أُستَغفَلُ بِالمكِيدَةِ، ولا أُستَغمَرُ بِالشَّديدَةِ ''.

١٤٨٧٤ عنه على : وهو يَخطُبُ علَى المنِبَرِ بالكوفةِ ــ : أَيُّهَا الناش الولاكَراهِ يَةُ الغَـدرِ لَكُنتُ مِن أَدهَى الناسِ ، ألا إنَّ لِكُلِّ غُدَرَةٍ فُجَرَةً ، ولِكُلِّ فُجَرَةٍ كُفَرَةً ، ألا وإنّ الغَدرَ والفُجُورَ والحنيانة في النارِ ٣٠.

(انظر) المكر: باب ٣٦٩٨.

# ٣٠٣٨\_صيفةُ حَشْنِ الغادِرِ

١٤٨٢٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : إنَّ لِكُلُّ غادِرٍ لِواءً يُعرَفُ بهِ يومَ القِيامَةِ ٣٠.

١٤٨٢٦ عنه ﷺ : إذا جَمَعَ اللهُ الأوَّلِينَ والآخِرِينَ يومَ القِيامَةِ يُرفَعُ لِكُلِّ غادِرٍ لِواءً، فقيلَ : هذِهِ غَدرَةُ فلانِ ابنِ فلانِ! "

١٤٨٢٧ ـ عنه عَلِيُّ : أَلاَ إِنَّه يُنصَبُ لِكُلِّ غادِرٍ لِواءٌ يومَ القِيامَةِ بِقَدْرِ غَدرَتِهِ ١٠٠

الله ١٤٨٢٨\_عنه ﷺ :لِكُلِّ غادِرٍ لِواءٌ يومَ القِيامَةِ يُرفَعُ لَهُ بقَدرِ غَدرِهِ ، ألا ولا غادِرَ أعظَمُ غَدراً مِن أميرِ عامّةٍ ٣٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٤١.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٢٠٠، شرح نهج البلاغة لاين أبي الحديد :١٠ / ٢١١٠.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة : ٢/٥٢/١١.

<sup>(</sup>٤\_٧) كنز العثال : ٧٦٨١، ٧٦٨٢، ٧٦٨٤. ٧٦٨٤.



المحجّة البيضاء : ٦ / ٢٩٠\_٣٥٧«كتاب ذمّ الغرور».

البحار : ٣٠٦/٧٢ باب ١١٧ «استكتار الطاعة والعُجِب بالأعمال».

البحار : ٣٢٣/٧٢ باب ١١٨ «ذمّ السمعة والاغترار بمدح الناس».

انظر: عنوان ٣٩٣ «الغفلة».

الدنيا : باب ١٢٢٨، ١٢٣٠ ـ ١٢٣٣، الشيطان : باب ٢٠١٥، الأمل : باب ١١٥.

# ٣٠٣٩\_ذَمُّ الغُرور

١٤٨٢٩ ــ الإمامُ عليَّ ﷺ : فَاتَّقُوا اللهَ ـعِبادَ اللهِ ـ تَقِيَّةَ ذِي لُبِّ شَغَلَ التَّفَكُّرُ قَلْبَهُ، وأنصَبَ الحَوفُ بَدَنَهُ... وسَلَكَ أقصَدَ المَسالِكِ إلى النَّهج المَطلوبِ، ولَم تَفتِلْهُ فاتِلاتُ الغُرورِ ٠٠٠.

١٤٨٣٠ عنه ﷺ : طُوبِيٰ لِمَن لَم تَقتُلُهُ قاتِلاتُ الغُرورِ ٣٠.

١٤٨٣١ عنه على : شكرُ الغَفلَةِ والغُرورِ أَبعَدُ إِفاقَةً مِن شكرِ الخُمُورِ ٣٠.

١٤٨٣٢\_الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : رُبَّ مَغرورٍ مَفتونٍ يُصبِحُ لاهِياً ضاحِكاً يَأْكُلُ ويَشرَبُ، وهو لا يَدرِي لَعلَّهُ قد سَبَقَت لَهُ مِنَ اللهِ سَخَطَةٌ يَصلىٰ بها نارَ جَهَنَّمٌ ٣.

١٤٨٣٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ؛غُرورُ الأمَلِ يُفسِدُ العَمَلَ ٣٠.

١٤٨٣٤ ــ عنه ﷺ : غرورُ الجاهِل بمحالاتِ الباطِلِ٣٠.

١٤٨٣٥ ـ عنه ﷺ : غُرورُ الغِنيٰ يُوجِبُ الأَشَرَ™.

١٤٨٣٦ عنه ﷺ : كَني بالاغتِرارِ جَهلاً ٣٠٠.

١٤٨٣٧ عنه على : أحمَقُ الحُمقِ الاغترارُ ١٠٠.

١٤٨٣٨ ــ عنه ﷺ : لا يُلغَى العاقِلُ مَغروراً ٥٠٠.

١٤٨٣٩ عنه على: جِماعُ الشَّرِّ في الاغترارِ بِالمَهَلِ، والاتِّكالِ علَى العَمَلِ ٥٠٠.

١٤٨٤٠ ـ عنه عليه : جماعُ الغُرور في الاستِنامَةِ إِلَى العَدُوِّ٣٠٠.

المُمورِ مَن وَثِقَ بِزُورِ الغُـرورِ، وصَـبا إلىٰ زُورِ الغُـرورِ، وصَـبا إلىٰ زُورِ الغُـرورِ، وصَـبا إلىٰ زُورِ السُرورِ ١٤٨٤٠.

١٤٨٤٢ ـ عنه على : مَنِ اغتَرَّ بِالْهَلِ اغتَصَّ بالأَجَلِ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣.

<sup>(</sup>٢\_٣) غرر الحكم : ٩٧٣٥، ١٥٦٥.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٢٨٢.

<sup>(</sup>٥.١٥) غرر العكم: ٦٣٩٠، ٦٣٩١، ٦٣٩١، ٧٠٢٢، ٢٩١٥، ٢٩١٥، ١٠٥٧، ٤٧٧١، ٢٥٥١، ٢٥٧١، ٨٣٨٨.

1٤٨٤٣ - عنه على : مَن اغتَرَّ بِمُسالَمَةِ الزَّمَنِ اغتَصَّ بمُصادَمَةِ الحِنس.

١٤٨٤٤ عنه على : مَن غَرَّهُ السَّرابُ تَقَطَّعَت بِهِ الأسبابُ ٣٠.

الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن وَثِقَ بثلاثَةٍ كَانَ مَغروراً : مَن صَدَّقَ بما لا يكونُ ، ورَكَنَ إلىٰ مَن لا يَثِقُ بهِ ، وطَمِعَ فيها لا يَملِكُ ٣٠.

١٤٨٤٦ ــ الإمامُ على ﷺ : كَنيْ بِالمَرءِ غُروراً أن يَثِقَ بِكُلِّ ما تُسَوِّلُ لَهُ نَفشُهُ ٣.

٧٤٨٤٧ ــ عنه ﷺ : زَرَعُوا الفُجُورَ، وسَقَوهُ الغُرورَ، وحَصَدُوا الثُّبُورَ ٣٠.

١٤٨٤٨ ـ عنه ﷺ : بَينَكُم وبينَ المَوعِظَةِ حِجابٌ مِن الغِرَّةِ ٥٠٠.

١٤٨٤٩\_عند الله : مَن عَشِقَ شيئاً أعشىٰ (أعمىٰ )بَصَرَهُ، وأمرَضَ قَلْبَهُ... لا يَنزَجِرُ مِن اللهِ بزاجِرٍ، ولا يَتَعِظُ مِنهُ بواعِظٍ، وهو يَرَى الْمَأْخُوذِينَ علَى الغِرَّةِ، حيثُ لا إقالَةَ ولا رَجعَةَ ٣٠.

١٤٨٥٠ عنه ﷺ : ما المَغرورُ الذي ظَفِرَ مِن الدنيا بأعلىٰ هِمَّتِهِ كالآخَرِ الذي ظَفِرَ مِن الآخِرَةِ
 بأدنىٰ سُهمَتِهِ إِ

### كلامٌ للقَوْالِيِّ فِي مَعِنِّي الْقُرورِ:

قال أبو حامد: كلّ ما ورد في فضل العلم وذمّ الجهل فهو دليل على ذمّ الغرور؛ لأنّ الغرور عبارة عن بعض أنواع الجهل، إذ الجهل هو أن يعتقد الشيء ويراه على خلاف ما هو به، والغرور هو الجهل إلّا أنّ كلّ جهل ليس بمغرور، بمل يستدعي الغرور معغروراً فيه مخصوصاً، ومغروراً به وهو الذي يغرّه، فهها كان المجهول المعتقد شيئاً يوافق الهوى، وكان السبب الموجب للجهل شبهة وتخيلة فاسدة يُظنّ أنّها دليل ولا يكون دليلاً، سمّي الجهل الحاصل به غُروراً.

<sup>(</sup>١-١) غرر الحكم: ٨٦٨٥، ٩٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول : ٣١٩.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم : ٧٠٥٣.

<sup>(</sup>٥٥) نهج البلاغة: الخطبة ٢ والحكمة ٢٨٢ والخطبة ١٠٩ والعكمة ٣٧٠.

فالغرور هو سكون النفس إلى ما يوافق الهوى ويميل إليه الطّبع عن شبهة وخدعة من الشيطان، فمن اعتقد أنّه على خير إمّا في العاجل أو في الآجل عن شبهة فاسدة فهو مغرور.

وأكثر الناس يظنّون بأنفسهم الخير وهم مخطئون فيه، فأكثر الناس إذاً مغرورون، وإن اختلفت أصناف غرورهمواختلفت درجاتهم؛ حتى كانغرور بعضهمأظهر وأشدٌ من بعض ٠٠٠.

### ٣٠٤٠ \_ الاغترارُ باللهِ

### الكتاب

﴿يَا أَيُّهَا الْإِنْسَانُ مَا غَرَّكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ ۞ الَّذِي خَلَقَكَ فَسَوَّاكَ فَعَدَلَكَ ۞ فِي أَيِّ صُورَةٍ مَا شَاءَ رَكَّبُكَ ﴾ ٣٠.

١٤٨٥١ ــ الإمامُ عليٌ عليٌ عِند تِلاوَتِهِ ﴿ يَا أَيُّهَا الإنسانُ مَا غَرَّكَ بربِّكَ الكريمِ ﴾ ــ : أَدحَضُ مَسؤولٍ حُجّةً ، وأقطَعُ مُغتَرُّ مَعذِرَةً ، لَقَد أَبرَحَ جَهالَةً بنفسِهِ ، يَا أَيُّهَا الإنسانُ مَا جَرَّأَكَ علىٰ ذَنبِكَ ؟ ! وما غَرَّكَ بِرَبِّكَ؟ ! وما أَنَّسَكَ بَهَلَكَةِ نَفسِكَ ؟ ! ٣٠

الله عَبَنُونَ سَهَسَ الحَسَىٰ اللهِ عَبَيْلَا ؛ حَبَّذَا نَومُ الأكياسِ وفِطرُهُم، كيفَ يَـغَبَنُونَ سَهَسَ الحَـمقٰ واجتِهادَهُم، ولَمِثقالُ ذَرَّةٍ مِن صاحِبِ تَقوىٰ ويَقينٍ أفضَلُ مِن مِلْءِ الأرضِ مِن المُغتَرُّينَ؟! "

الله الله السُعُود : في الزَّبُورِ : ابنَ آدَمَ ، لمَّا رَزَقتُكُم اللَّسانَ وأَطْلَقتُ لَكُمُ الأوصالَ ورَزَقتُكُم الأموالَ ، جَعَلتُمُ الأوصالَ كُلَّها عَوناً على المَعاصِي، كأنَّكُم بي تَغتَرُّونَ، وبمُعُقُوبَتي تَتَلاعَبُونَ! "

الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ اللهُ تبارَكَ وتعالىٰ عَلِمَ ما العِبادُ عامِلُونَ، وإلىٰ ماهُم صايرُونَ، فَحَلُمَ عَنهُم عندَ إعمالِهِمُ السيّئةِ لِعِلمِهِ السابِقِ فيهم، فلا يَغُرَّنَّكَ حُسنُ الطَّلَبِ ممَّن

<sup>(</sup>١) المحجَّة البيضاء : ٦ / ٢٩٢.

<sup>(</sup>٢) الانفطار : ٦ ـ ٨.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ٢٢٣، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١١ / ٢٣٨.

<sup>(</sup>٤) المحجّة البيضاء: ٦ / ٢٩١.

<sup>(</sup>٥) سعد السعود : ٥٢ ، البحار : ٨/ ٤٠ / ٨٠.

لا يَخافُ الفَوتَ...

الإمامُ عليَّ اللهِ: الحَذَرَ الحَذَرَ الْحَذَرَ الْحَذَرَ الْحَذَرَ الْحَذَرَ الْحَدَرَ الْحَدَرَ اللهِ اللهِ ورُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى ا

١٤٨٥٧ ــرسولُ اللهِ ﷺ : يابنَ مَسعودٍ ، لا تَغتَرَّنَّ بِاللهِ ، ولا تَغتَرَّنَّ بِصَلاحِكَ وعِلمِكَ وعَمَلِكَ وبِرِّكَ وعبادَتِكَ ".

١٤٨٥٨ ــ الإمامُ علي الله : إنَّ مِنَ الغِرَّةِ باللهِ أن يُصِرُّ العَبدُ على المَعصيةِ ويَتَمَنّى على اللهِ المُغفِرةَ (١٠).

12۸۵٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : لا تَغتَرُّوا بِاللهِ؛ فإنَّ اللهَ لو أَغفَلَ شيئاً لأَغفَلَ الذَّرَّةَ والحَردَلَةَ والبَعوضَةَ ٠٠٠.

١٤٨٦٠ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : كم مِن مُستَدرَجٍ بالإحسانِ إلَيهِ ، ومَغرورٍ بِالسَّترِ علَيهِ ، ومَفتونٍ بِحُسنِ القَولِ فيهِ ا™.

## ٣٠٤١ ـ الاغترار بالدُّنيا

١٤٨٦١ - الإمامُ علي طلي : إتَّقُوا غُرورَ الدنيا ؛ فإنها تَستَرجِعُ أبداً ما خَدَعَت بهِ مِن الحاسِنِ ،
 وتُرعِجُ المُطمَئنَ إلَيها والقاطِنَ ٩٠.

١٤٨٦٢ عنه ؛ الاغترارُ بالعاجلَةِ خُرقُ ٥٠٠.

١٤٨٦٣ عنه على : الدنيا خُلْمُ، والاغترارُ بها نَدَمُ ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١) تفسير على بن إبراهيم: ٢ / ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٢٦١١.

<sup>(</sup>٣) تحف العقولُ : ١٥٠.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق: ٢/٢٥٠/٣٥٠.

<sup>(</sup>٥) تنبيه الخواطر : ٢ / ٧٢

<sup>(</sup>٦) تنبيه الخواطر : ٢ / ٢١٨.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة : الحكمة ١١٦.

<sup>(</sup>١٠\_٨) غرر الحكم: ٢٥٦٢، ٤٥٥، ١٣٨٤.

١٤٨٦٤ ـ عنه ﷺ : سُكونُ النفسِ إلَى الدنيا مِن أعظَم الغُرورِ ٥٠٠ ـ

١٤٨٦٥ عنه على : مَن اغتَرَّ بالدنيا اغتَرَّ بالمُنيٰ ٣٠.

١٤٨٦٦ \_عنه على : لا تَغُرَّنَكَ العاجِلَةُ بِزُورِ المَلاهِي ؛ فإنَّاللَّهوَ يَنقَطِعُ ويَلزَمُكَ ما اكتَسَبتَ مِن المَآثِمِ٣٠.

١٤٨٦٧ ـعنه ﷺ : لا يَغُرَّنَكَ ما أَصبَحَ فيهِ أَهلُ الغُرورِ بالدنيا ؛ فإنَّما هو ظِلَّ مَمدودٌ إلى أَجَلٍ مَحدودٍ ٣٠.

(انظر) الدنيا : باب ١٢٢٨.

# ٣٠٤٢ ـ الاغترارُ بالنَّفسِ

٨٦٨٦٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن جَهِلَ اغتَرَّ بنفسِهِ ، وكانَ يَومُهُ شَرّاً مِن أُمسِهِ ٣٠.

١٤٨٦٩ عنه على : مَن اغتَرَّ بنفسِهِ أُسلَمَتهُ إِلَى المُعاطِب٣٠.

١٤٨٧٠ عنه ﷺ : غَرَّكَ عِزُّكَ، فَصارَ قُصارُ ذلكَ ذُلَّكَ، فَاخشَ فاحِشَ فِعلِكَ، فَعَلَّكَ بهذا دئ ٣٠.

١٤٨٧١ ـ عنه ﷺ : الشَّبِيُّ مَنِ اغتَرَّ بحالِهِ، وانخَدَعَ لِغُرورِ آمالِهِ ٣٠.

١٤٨٧٢ ـ عنه ﷺ : مَنِ اغتَرَّ بحالِهِ قَصَّرَ عنِ احتِيالِهِ ٣٠.

(انظر) التوكّل: باب ٤١٩٢. عنوان ٣٣٣ «العُجب».

## ٣٠٤٣ ـ ما لا يَنبَغى الاغتِرارُ بهِ

الكتاب

﴿ لا يَغُرَّنَّكَ تَقَلُّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلادِ \* مَتاعٌ قَلِيلٌ ثُمَّ مأواهُمْ جَهَنَّمُ وَبِثْسَ الْمِهادُ ١٩٠٠.

<sup>(</sup>١\_٦) غرر الحكم: ٥٦٥، ٥٦٥، ١٠٤٦، ١٠٤٠٦، ١٠٤٠٨، ٨٧٤٤.

<sup>(</sup>۷) البحار : ۸٦/۸٣/۷۸.

<sup>(</sup>٨\_٩) غرر الحكم: ١٧٩٩، ٨٦٧٨.

<sup>(</sup>۱۰) آل عمران : ۱۹۷،۱۹۶.

١٤٨٧٣ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ في وصيَّتِهِ لِكُمَيلِ بنِ زِيادٍ جٍ: يا كُمَيلُ، لا تَغتَرَّ بأقوامٍ يُصَلُّونَ فَيُطِيلُونَ، ويَصُومُونَ فَيُداوِمُونَ، ويَتَصَدَّقُونَ فَيُحسِنُونَ فإنَّهُم مَوقُوفُونَ إسَّ

١٤٨٧٤ ـ الإمامُ الصادقُ على : لا يَغُرَّنَّكَ بُكاؤهُم ؛ فإنَّ التَّقوىٰ في القَلب ٣٠.

الأمانِ وأهلِهِ، فَأَحسَنَ رَجُلُ الظَّـنَّ الظَّـنَّ الزَّمانِ وأهلِهِ، فَأَحسَنَ رَجُلُ الظَّـنَّ بِرَجُلِ، فَقَد غَرَّرَ<sup>١٤</sup>.

الهُمَّاء عنه ﷺ : لا تَغتَرَّنَ بكَثرَةِ المُساجِدِ، وجَماعَةِ أقوامٍ أجسادُهُم مُجتَمِعةً وقُلوبُهُم اللهِ اللهُ الله

١٤٨٧٧ ـ الإمامُ الباقرُ على : لا تَغُرَّنَّكَ الناسُ مِن نفسِكَ ؛ فإنَّ الأمرَ يَصِلُ إلَيكَ دُونَهُم ١٠٠.

١٤٨٧٨\_الإمامُ عليٌّ ﷺ : فإنّهُ واللهِ الجِدُّ لا اللَّعِبُ، والحَقُّ لا الكَذِبُ، وما هُو إلّا المَوتُ أَسْمَعَ داعِيدِ، وأَعجَلَ حادِيدِ، فلا يَغُرَّنَّكَ سَوادُ الناسِ مِن نفسِكَ™.

١٤٨٧٩ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : لا يَغُرَّنَكَ ذَنبُ الناسِ عَن ذَنبِكَ ، ولا نِعَمُ الناسِ عَن نِعَمِكَ التي أنعَمَ اللهُ علَيكَ ، ولا تُقَنِّطِ الناسَ مِن رَحمَةِ اللهِ عَزَّوجلَّ وأنتَ تَرجُوها لِنَفسِكَ ٣٠.

(انظر) البِدعة : باب ٣٣١، الخشوع : باب ١٠٢٥، الصدق : باب ٢١٩٢.

# ٣٠٤٤ ـ ما يَحولُ دونَ غُرورِ الإنسانِ

الأدنى، ولا تَعجَبْ من نفسِكَ، فَرُبِّما اغتَرَرتَ بمالِكَ وصِحَّةِ جِسمِكَ أَن لَعَلَّكَ تَبقىٰ.

<sup>(</sup>١) في العصدر : فيحسبون أنَّهم موفِّقون ، والظاهر أنَّه تصحيف .(كما في هامش البحار).

<sup>(</sup>٢\_٢) البحار : ٢/٢٢٩/٨٤ و ٢/٢٨٣/٧٠.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الحكمة ١١٤.

<sup>(</sup>٥) أمالي الصدوق : ٢٨٢ / ١.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٢/٣٢٣/٧٢.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة : الخطبة ١٣٢.

<sup>(</sup>۸) تنبيه الخواطر : ۲ / ۷۷.

ورُبُّما اغتَرَرتَ بِطُولِ عُمُرِكَ وأولادِكَ وأصحابِكَ لعلَّكَ تَنجُو بِهِمٍ.

ورُبُّما اغتَرَرتَ بحالِكَ ومُنيَتِكَ. وإصابَتِكَ مَأْمُولَكَ وهَواكَ. وظَنَنتَ أَنْكَ صادِقُ ومُصِيبٌ.

ورُبِّمَا اغتَرَرتَ بما تُرِي الحَمَلقَ مِن النَّدَمِ علىٰ تَقصيرِكَ في العِبادَةِ، ولَعَلَّ اللهَ تعالىٰ يَعلَمُ مِن قلبكَ بخِلافِ ذلكَ.

ورُبُّما أَقْتَ نَفْسَكَ عَلَى العِبادَةِ مُتَكَلِّفاً واللهُ يُريدُ الإخلاصَ.

ورُبُّمَا افتَخَرتَ بعِلمِكَ ونَسَبِكَ، وأنتَ غافِلُ عن مُضمَراتِ ما في غَيبِ اللهِ.

ورُبِّما تَدعُو اللهَ وأنتَ تَدعُو سِواهُ.

ورُبُّما حَسِبتَ أَنَّكَ ناصِحٌ لِلخَلقِ وأنتَ تُرِيدُهُم لنفسِكَ أن يَمِيلُوا إلَيكَ.

ورُبِّما ذَمَمَتَ نفسَكَ، وأنتَ تَمدَحُها علَى الحَقيقَةِ.

واعلَم أنَّكَ لن تَخرُجَ مِن ظُلُهاتِ الغُرورِ والْتَمَنِّي إلَّا بِصِدقِ الإنابَةِ إلَى اللهِ تعالى، والإخباتِ لَهُ، ومَعرِفَةِ عُيُوبِ أحوالِكَ مِن حيثُ لا يوافِقُ العَقلَ والعِلمَ، ولا يَحتَمِلُهُ الدِّيـنُ والشَّريـعَةُ وسَنَنُ القُدوَةِ وأَثْمَةِ الهُدئ، وإن كُنتَ راضِياً بما أنتَ فيه فما أحَدُ أشقىٰ بِعلمِهِ مِنكَ وأضيَعَ عُمُراً وأورَثَ حَسرَةً يومَ القِيامَةِ ١٠٠.

(انظر)كلام أبي حامد في علاج الغرور : المحجّة البيضاء : ٦ / ٣٤٨\_٣٥٧.

<sup>(</sup>١) مصباح الشريعة : ٢١١.



# غزوات النبيّ ﷺ

البحار : ١٩ / ١٣٣ ـ ٣٦٧، ج ٢٠، ج ٢١ «غزوات النبيُّ ﷺ». كنز العمّال : - ١ / ٣٧٥\_ ٦٣١ «كتاب الغزوات».

انظر: عنوان ۸۰ «الجهاد (۱)»، ۱۰۰ «الحرب».

# ٣٠٤٥ ـ غَزْوَةُ بَدرِ الكُبرىٰ

### الكتاب

﴿ وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ اللهُ بِبَدْرٍ وَأَنْتُمْ أَذِلَّهُ فَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ \* إِذْ تَـقُولُ لِـلْمُؤْمِنِينَ أَلَـنْ يَكُفِيَكُمْ أَنْ يُمِدَّكُمْ رَبُّكُم بِفَلاثَةِ آلافٍ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُنْزَلِينَ ﴾ ".

(انظر) آل عمران: ١٢، ١٣ و النساء: ٧٧. ٧٧ و الأنفال: ١. ١٩. ٣٦. ٣٨\_ ٤١. ٧٧. ٧٧ و الحجّ : ١٩.

١٤٨٨١ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿...وأنتم أَذِلَّةَ ﴾ ــ : ما كانوا أَذِلَّةً وفيهِم رسولُ اللهِ تَتَبَالِلهُ ، وإِغّا نَزَلَ : ولقد نَصَرَكُم اللهُ بِبَدرِ وأَنتُم ضُعَفاءُ ٣٠.

١٤٨٨٢ ــ الامامي للطوسي عن ابنِ عبّاسٍ : وَقَفَ رسولُ اللهِ ﷺ عَلَى قَتَلَىٰ بدرٍ فَـقَالَ : جَزَاكُم اللهُ مِن عِصَابَةٍ شَرّاً، لقد كَذَّبتُموني صادِقاً، وخَوَّنتُم ٣ أميناً. ثُمَّ التَفَتَ إلىٰ أبي جَهلِ بنِ هِشامٍ فقال : إنّ هذا أعتىٰ على اللهِ مِن فِرعَونَ، إنّ فِرعَونَ لَمَّا أَيقَنَ بِالْهَلاكِ وَحَّدَ الله، وإنّ هذا لمَّا أَيقَنَ بِالْهَلاكِ دَعَا بِاللاّتِ والعُزّىٰ!٣

المُكَمَّةُ اللهِ عَلَيْهُ : يا أبا جَهلٍ ، يا عُتبةُ ، يا شَيبَةُ ، يا أُمَيَّةُ ! هل وَجَدَّتُم ما وَعَدَ رَبُّكُم حقاً ؟ فإني قد وَجَدتُ ما وَعَدَني رَبِي حَقاً ، فقال عُمَرُ : يا رسولَ اللهِ ، ما تُكلِّمُ مِن أجسادٍ لا أُرواحَ فيها ؟ ! فقالَ : والذي نَفسِي بِيَدِهِ ما أَنتُم بأسمَعَ لِما أَقولُ مِنهُم ، غَيرَ أَنَّهُم لا يَستَطِيعُونَ جَواباً ...

١٤٨٨٤ ــ كنز العيّال عن أنَسٍ : أَخَذَ عُمَرُ يُحَدِّثُنا عن أهلِ بدرٍ فقالَ : إن كانَ رسولُ اللهِ ﷺ لَيُرِينا مَصارِعَهُم بالأمسِ يقولُ : هذا مَصرَعُ فلانٍ غداً إن شاءَ اللهُ، وهذا مَصرَعُ فلانٍ غداً إن شاءَ اللهُ، فَجَعَلُوا يُصرَعُونَ علَيها ، قُلتُ : والذي بَعَثَكَ بِالحَقِّ ما أَخطَؤوا تِيكَ كانُوا يُصرَعُونَ

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۲۳، ۱۲۴.

<sup>(</sup>٢) البحار: ١٩ / ٢٤٣/ ١٩.

<sup>(</sup>٣) في كنز العمّال : ٢٩٨٧٣ «جزاكم الله عنّي من عصابة شرّاً . لقدخوَ نتموني أميناً . وكذبّتموني صادقاً».

<sup>(</sup>٤) أمالي الطوسي: ٦٢٦/٣١٠.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال: ٢٩٨٧٤.

عَلَيها. ثُمَّ أَمَرَ بِهِم فَطُرِحُوا فِي بِثْرٍ، فَانطَلَقَ إلَيهِم: يا فلانُ يا فلانُ، هل وَجَدَّتُم ما وَعَدَكُم اللهُ حَقَّاً؟ فإنِّي وَجَدتُ ما وَعَدَنِي اللهُ حَقَّاً. قلتُ : يا رسولَ اللهِ، أَتُكَلِّمُ قَوماً قد جَيَّفُوا؟! قالَ : ما أَنتُم بأَسْمَعَ لِمَا أَقُولُ مِنهُم، ولكنْ لا يَستَطِيعُونَ أَن يُجِيبُوا<sup>ن،</sup>.

٨٨٨٥ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ : سِيهاءُ أصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيْثُ يَومَ بَدرِ الصُّوفُ الأبيضُ ٣٠.

١٤٨٨٦ عنه ﷺ : لقد رَأْيتُنا يومَ بدرٍ ونحنُ نَلُوذُ برسولِ اللهِ ﷺ وهُو أَقرَبُنا إِلَى العَدُوِّ، وكانَ مِن أَشَدِّ الناسِ يَومَئذٍ بَأْساً ٣٠.

١٤٨٨٧ - كنز العيّال عن ابنِ عبّاسٍ : كانَ لِواءُ رسولِ اللهِ ﷺ يومَ بَدرٍ مَع عليَّ بنِ أَبِي طَالبٍ ، ولِواءُ الأنصارِ مَع سَعدِ بن عُبادَةَ ١٠٠.

١٤٨٨٨ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليٌّ على رسولُ اللهِ عَلِيَّا يُصَلِّي تلكَ الليلةَ \_ليلةَ بَدرٍ \_وهُو يقولُ : اللُّهُمّ إن تُهلِكْ هذهِ العِصابةَ لا تُعبَدْ، وأصابَهُم تِلكَ الليلةَ مَطَرٌ ٠٠٠.

١٤٨٨٩ ـ عنه على فرس أبلَق فينا فارش بوم بَدر إلّا المِقدادَ على فرَسِ أبلَق ٥٠٠.

الكه المقدادِ بنِ الأسوَدِ، ولقد رَأْ وما فِينا فارِسُ غيرَ المِقدادِ بنِ الأسوَدِ، ولقد رَأْ يَتُنا ليلةَ بَدرٍوما فِينا إلّامَن نامَ غيرَ رسولِ اللهِ ﷺ، فإنّهُ كانَ مُنتَصِباً فيأصلِ شَجَرةٍ يُصَلِّي ويَدعُو حتَّى الصَّباح™.

اله ١٤٨٩٠ عَمَمَ البَيَان \_ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم ... ﴾ \_ : قيلَ إِنَّ النبيَّ ﷺ كَمَا نَظَرَ إِلَىٰ كَثْرَةِ عَددِ المسمركينَ وقِلَّةِ عددِ المسلمينَ استَقبَلَ القِبلةَ وقـالَ : اللَّـهُمَّ أَنجِـرْ لي ما وَعَدتني ، اللَّهُمِّ إِنْ تُهلِكُ هذهِ العِصابةَ لا تُعبَدُ في الأرضِ ، فمازالَ يَهتِفُ بهِ مادًا يَدَيهِ حتى سَقَطَ رِداؤهُ من مَنكِيهِ ، فَأَنزَلَ اللهُ تعالىٰ : ﴿إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم﴾ ٩٠.

١٤٨٩٢ ـ كنز العيَّال عن عمرِ بنِ الخَطَّابِ : لَمَّا كَانَ يومُ بَدرٍ نَظَرَ النبيُّ ﷺ إلىٰ أصحابِهِ وهُم

<sup>(</sup>۱ \_ 7) كنز العمّال: ۲۹۹۲، ۲۹۹۲، ۲۹۹۲، ۲۹۹۲، ۲۹۹۷۳، ۲۰۰۳، ۲۰۰۳.

<sup>(</sup>٧) الإرشاد: ١ / ٧٣.

<sup>(</sup>۸) نور الثقلين : ۲۹/۱۳۷/۲.

ثلاثُمَائةٍ ونَيْفٌ، ونَظَرَ إِلَى المشركينَ فإذا هُم أَلفُ وزِيادَةً، فَاستَقبَلَ النبيُّ عَلَيْهُ القِبلةَ ومَدَّ يَدَيهِ وعلَيهِ رِداؤهُ وإزارُهُ، ثُمَّ قالَ: اللَّهُمَّ أُنجِزُ ما وَعَدتَني، اللَّهُمَّ أُنجِزُ ما وَعَدتَني، اللَّهُمَّ أُنجِزُ ما وَعَدتَني، اللَّهُمَّ أَنجِزُ ما وَعَدتَني، اللَّهُمَّ أَنجِنُ اللهُ تعالى عند ذلك ﴿إِذ تُعبَدُ فِي الأَرضِ أَبداً... وأَنزَلَ اللهُ تعالى عند ذلك ﴿إِذ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُم...﴾".

(انظر) العُجب: باب ٢٥١٦.

البحار: ١٩ / ٢٠٢ باب ١٠. كنز العمّال: ١٠ / ٣٧٥.

### ٣٠٤٦ غَزُوَةُ الرَّجِيعِ وغَزُوَةُ مَعُونَةَ

الكتاب

﴿ وَلا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْواتاً بَلْ أَخْياءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ ﴾ ٣٠.

(انظر) البحار : ۲۰ /۱٤۷ باب ۱۳، كنز العثال : ۱۰ / ۳۸۲.

### ٣٠٤٧ غَزْوَةُ أُحدٍ وحَمراءِ الأُسَدِ

الكتاب

﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقاعِدَ لِلْقِتالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ﴾ ٣٠.

(انظر) آل عمران: ١٣٩. ١٣٩. ١٤٩. ١٦٠، ١٧٦ و النساء: ٨٨. ١٤٠ و الأنفال: ٣٦.

الدرّ المنثور عن إبنِ مسعودٍ : إنَّ النِّساءَ كُنَّ يومَ أُحُدٍ خَلفَ المسلمينَ يُجهِ فِزْنَ عَلَى جَرحَى المشركينَ... فجاءَ أبو سُفيانَ فقالَ : أعلُ هُبَلُ ! فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ : قسولوا : اللهُ أعلىٰ وأجَلُّ ، فقالَ أبو سفيانَ : لنا العُزِّىٰ ولا عُزِّىٰ لَكُم ! فقالَ رسولُ اللهِ عَلَىٰ وأجَلُّ ، فقالَ رسولُ اللهِ عَلَىٰ وأجَلُّ ، فقالَ رسولُ اللهِ عَلَىٰ العُزِّىٰ ولا عُزَّىٰ لَكُم ! فقالَ رسولُ اللهِ عَلَىٰ اللهُ مَ مَولانا والكافرونَ لا مَولىٰ لَهُم (اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٢٩٩٣٩.

<sup>(</sup>۲<sub>-</sub>۲) آل عمران : ۱۲۱، ۱۲۱.

<sup>(</sup>٤) في تقل : الله مولانا ولا مولى لكم (الدرّ المنتور : ٢ / ٣٤٦).

<sup>(</sup>٥) الدرّ المنثور : ٢ / ٣٤٥.

١٤٨٩٤ – صحيح مسلم عن أنس: إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ كُسِرَت رَباعِيتُهُ يومَ أُحُدٍ، وشُجَّ في رَأْسِهِ، فَجَعَلَ يَسلُتُ الدَّمَ عَنهُ ويقولُ: كيفَ يُفلِحُ قومٌ شَجُّوا نَبِيَّهُم وكَسَرُوا رَباعِيتَهُ، وهُــو يَدعُوهم إلى اللهِ؟! فَأَنزَلَ اللهُ عَزَّوجلَّ: ﴿لَيسَ لَكَ مِن الأَمْرِ شَيْءٌ﴾ ١١٠.

12.400 تفسير نور الثقلين: إنَّ النبيَّ يَتَمَالَةُ لَمَا رَجَعَ مِن وَقَعَةِ أُحُدٍ وَدَخَلَ المَدينَةَ نَزَلَ عليهِ جَبرَئيلُ عَلَيْ فقالَ: يا محمّدُ، إنَّ الله يَامُرُكَ أن تَخرُجَ في أثرِ القومِ ولا يَخرُجَ معكَ إلّا مَن به جِراحَةً ا فَأَمَرَ رسولُ اللهِ يَلِيْ مُنادِياً يُنادِي: يا مَعشَرَ المهاجِرينَ والأنصارِ! مَن كانَت بهِ جِراحَةٌ فَلْيُقِمْ، فَأَقْبَلُوا يُضَمَّدُونَ جِراحاتِهِم ويُداوُونَها، جِراحَةٌ فَلْيَخرُجْ، ومَن لَم يَكُن بهِ جِراحَةٌ فَلْيُقِمْ، فَأَقْبَلُوا يُضَمَّدُونَ جِراحاتِهِم ويُداوُونَها، وأنزَلَ اللهُ على نَبِيهِ: ﴿ وَمَن لَم يَكُن بهِ جِراحَةٌ فَلْيُقِمْ، فَأَقْبَلُوا يُضَمَّدُونَ جِراحاتِهِم ويُداوُونَها، وأنزَلَ اللهُ على نَبِيهِ: ﴿ وَلا تَهِنُوا فِي ابْتِغاءِ القَومِ إِنْ تَكُونُوا تَأَلُّونَ فَإِنّهُمْ يَأْلُونَ كَما تَأْلُونَ كَما تَأْلُونَ وَالْمَوْنَ مِن اللهِ مَا لا يَرْجُونَ فِقَالَ عَزَّ وجلً : ﴿ إِنْ يَسَسكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ القَومَ قَرْحُ وَنَ مِن اللهِ مَا لا يَرْجُونَ فِقَالَ عَزَّ وجلَّ : ﴿ إِنْ يَسَسكُمْ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ القَومَ قَرْحُ فَقَدْ مَسَّ القَومَ قَرْحُ اللهُ وَالْجِراحِ ".

١٤٨٩٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْنَ : اللَّهُمَّ اغفِرْ لِقَومِي فَإِنَّهُم لا يَعلَمُونَ ٣٠.

١٤٨٩٧ عنه ﷺ : اِشتَدَّ غَضَبُ اللهِ علىٰ رَجُلٍ قَتَلَهُ رسولُ اللهِ ﷺ ، واشتَدَّ غَضَبُ اللهِ علىٰ رَجُلٍ يُسمّىٰ مَلِكَ الأملاكِ ، لا مَلِكَ إلّا اللهُ ".

١٤٨٩٨ ـ عنه عَبَّلِيَّةُ : اِشتَدَّ غَضَبُ اللهِ علىٰ قَومٍ كَلَمُوا وَجِهَ رسولِ اللهِ ٣٠.

المُ اللهِ عَلَيْهُ فَي وَجِهِهِ ، وكُسِرَت رَافِعاً يَدَيهِ يقولُ : إِنَّ اللهَ تَعالَى اللهِ عَلَيْهُ فِي وَجِهِهِ ، وكُسِرَت رَباعِيتُهُ ، فقامَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ يَومَئذٍ رافِعاً يَدَيهِ يقولُ : إِنَّ اللهَ تعالَى اشتَدَّ غَضَبُهُ على اليهودِ أَن قالوا : عُزَيرُ ابنُ اللهِ ، وإِنَّ اللهَ السَّتَدَّ قَضَبُهُ على النَّصارى أَن قالوا : المَسيحُ ابسنُ اللهِ ، وإِنَّ اللهَ السَّتَدَّ غَضَبُهُ على مَن أَراقَ دَمى وآذانى في عِترَتى ".

١٤٩٠٠ كنز العال عن أبي حميدٍ الساعِديُّ : إنَّ النبيِّ عَيَّا لللهُ عَرَجَ يَومَ أُحُدٍ حتى إذا جازَ ثَنِيَّةَ

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: ۱۷۹۱.

<sup>(</sup>٢) نور الثقلين: ١ / ٥٤٦ / ٤٤٥.

<sup>(</sup>٣١٦) كنز العثال: ٢٩٨٨٧، ٢٩٨٨٧، ٢٠٠٥٠.

الوَداعِ فإذا هُو بكَتِيبةٍ خَشناءً ١٠٠، قالَ : مَن هؤلاءِ ؟ قالوا : عبدُ اللهِ ابنُ أَبِيٍّ فِي سِيَّائَةٍ مِن موالِيهِ مِن اليهودِ مِن بَني قَينُقاعٍ ، قالَ : وقد أسلَمُوا ؟ قالوا : لا يــا رســولَ اللهِ ، قــالَ : مُـرُوهم فَليَرجِعُوا ؛ فإنّا لا نَستَعِينُ بالمُشركينَ علَى المُشركينَ ١٠٠.

العَمَامُ عَلَيَّ اللهِ عَلَيَّ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَى الناسُ عَن رسولِ اللهِ عَلَيْهُ يومَ أُحُدٍ نَظَرتُ في القَتلَىٰ فلَم أرَ رسولَ اللهِ عَلَيْهُ مَ فَقلتُ : واللهِ ما كانَ لِيَفِرَّ وما أراهُ في القَتلَىٰ، ولكن أرَى اللهَ غَضِبَ علَينا بما صَنعنا فَرَفَعَ نَبِيَّهُ، فما في خيرٌ مِن أن أقاتِلَ حتى أقتَلَ، فَكَسَرتُ جَفنَ سَيفي، ثُمَّ حَمَلتُ علَى القَوم فَأَفرَجُوا لي، فإذا أنا برسولِ اللهِ عَلَيْهُ يَهَمُّمُ ".

(انظر) البحار: ٢٠ / ١٤ باب ١٢، كنز العمّال: ١٠ / ٣٧٨، ٤٢٤.

### ٣٠٤٨ ـ غَزَوَةُ بَنِي النَّضيرِ

### الكتاب

﴿هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ مِنْ دِيارِهِمْ لِأَوَّلِ الْحَشْرِ مَا ظَنَنْتُمْ أَنْ يَخْرُجُوا وَظَنُّوا أَنَّهُمْ مَانِعَتُهُمْ حُصُونُهُمْ مِنَ اللهِ فَأَتَاهُمُ اللهُ مِنْ حَيْثُ لَمْ يَخْتَسِبُوا وَقَذَفَ فِي قُلُوبِهِمُ الرُّعْبَ يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُم بِأَيْدِيهِمْ وَأَيْدِي الْمُؤْمِنِينَ فَاعْتَبِرُوا يَا أُولِي الْأَبْصَارِ﴾".

(انظر) الحشر: ١١\_١٧.

البحار: ۲۰/۱۵۷ باب ۱۰،کنز العمّال: ۱۰/۲۸٤.

### ٣٠٤٩ ـ غَزَوَةُ ذاتِ الرِّقاعِ وغَزَوَةُ عُسفانَ

### الكتاب

﴿ وَإِذَا كُنْتَ فِيهِمْ فَأَقَمْتَ لَهُمُ الصَّلاةَ فَلْتَقُمْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ مَعَكَ وَ لْيَأْخُذُوا أَسْلِحَتَهُمْ فَإِذَا سَجَدُوا

<sup>(</sup>١) أي كثيرة السلاح. (النهاية: ٢ / ٣٥).

<sup>(</sup>٢ \_ ٢) كنز العمّال: ٣٠٠٤٨، ٢٠٠٢٧.

<sup>(</sup>٤) الحشر : ٢.

فَلْيَكُونُوا مِنْ وَراثِكُمْ ﴿ سُ

الإمامُ الصّادقُ اللهِ : نَوْلَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ فِي غزوةِ ذاتِ الرَّقاعِ تَحَتَ شَجرَةٍ على شَفيرِ وَادٍ، فَأَقبَلَ سَيلٌ فَحالَ بَينَهُ وبَينَ أصحابِهِ، فَرآهُ رَجُلُ مِن المُشركينَ؛ والمسلمونَ قِيامٌ على شَفيرِ الوادِي يَنتَظِرُونَ متى يَنقَطِعُ السَّيلُ، فقالَ رجُلٌ مِن المُشركينَ لقومِهِ: أنا أقتُلُ محمّداً! فَجَاءَ وشَدَّ على رسولِ اللهِ عَلَيْهُ بالسَّيفِ، ثُمَّ قالَ: مَن يُنجِيكَ مِني يا محمّدُ؟! فقالَ: رَبِّي وَبَكَ، فَنسَفَهُ جَبرَئيلُ اللهِ عن فَرَسِهِ فَسَقَطَ على ظَهرِهِ، فقامَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ وأخذَ السَّيفَ وجَلَسَ على صَدرِهِ، وقالَ: مَن يُنجِيكَ مِني يا غَورتُ؟ فقالَ: جُودُكَ وكَرَمُكَ يا محمّدُ، فَتَرَكُهُ، فقامَ وهُو يَقولُ: واللهِ لاَنتَ خَيرً مِنى وأكرَمُ".

(انظر) البحار : ٢٠ / ١٧٤ باب ١٥.

### ٣٠٥٠ ـ غَرْوَةُ بدرِ الصُّغرىٰ

### الكتاب

﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ لا تُكَلَّفُ إِلَّا نَفْسَكَ وَحَرَّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَسَى اللهُ أَنْ يَكُفَّ بَأْسَ الَّذِينَ كَفَرُوا وَاللهُ أَشَدُّ بَأْساً وَأَشَدُّ تَنْكِيلاً﴾ ٣.

(انظر) النساء ١٠٤.

البحار: ۲۰ / ۱۸۰ باب ۱٦.

### ٣٠٥١ ـ غَزْوَةُ الأحزابِ وبَني قُرَيظةَ

### لكتاب

﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ

<sup>(</sup>١) الناء: ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) البحار: ۲۰/۱۷۹/۲۰.

<sup>(</sup>٣) النساء : ٨٤.

وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الْرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللهِ أَلا إِنَّ نَصْرَ اللهِ قَرِيبٌ﴾ ٣٠.

(انظر) آل عمران : ٢٨ و الأنفال : ٥٦\_٥٨ و الأحزاب : ٩، ٢٧.

الإمامُ الباقرُ ﷺ في قولِهِ تعالىٰ: ﴿يقولُ أَهْلَكُتُ مالاً لُبَداً﴾.: هو عَمرُو بنُ عبدِ وَدُّ حينَ عَرَضَ علَيهِ على بنُ اللهِ الإسلامَ يومَ الخَندَقِ وقالَ: فَأَينَ ما أَنفَقتُ فيكُم مالاً لُبَداً؟! وكانَ أَنفَقَ مالاً في الصَّدِّ عن سبيلِ اللهِ، فَقَتَلَهُ عَلَى ﷺ...

المُعَادِ عَنْ العَمَّالُ عَنَ الْبَرَاءِ بِنِ عَازِبٍ : لَمَّا كَانَ حَيثُ أَمَرَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَيْهُ بَحَفَرِ الحُمْدَةُ عَرَضَتَ لَنَا فِي بَعْضِ الْحَنْدَقِ صَخْرَةُ عَظَيْمَةٌ شَديدَةٌ لَا تَأْخُذُ مِنْهَا المَعَاوِلُ، فَاسْتَكَينَا ذَلَكَ إِلَىٰ رَسُولِ اللهِ عَلِيَّةُ ، فَلَمَّ رَآهَا أَلَقَىٰ ثَوْبَهُ وَأَخَذَ المِعُولَ فَقَالَ : بِسَمِ اللهِ، ثمّ ضَرَبَ ضَرَبَةً فَكَسَرَ ثُلُتُهَا وقَالَ : اللهُ أَكْبَرُ ، أُعطِيتُ مَفَاتِيحَ الشَامِ ، وَاللهِ إِنِي لَأَبْصِرُ قُصُورَهَا الحُمْرَ السَاعَة .

ثُمَّ ضَرَبَ الثانيةَ فَقَطَعَ الثَّلثَ الآخَرَ فقالَ: اللهُ أكبَرُ، أُعطِيتُ مفاتيحَ فــارِسَ، واللهِ إنِّي لاَبصِرُ قَصرَ المَدائنِ الأبيضَ.

ثُمَّ ضَرَبَ الثالثةَ وقالَ: بِسمِ اللهِ، فَقَطَعَ بَقِيَّةَ الحَجَرِ، وقالَ: اللهُ أَكبَرُ، أُعطِيتُ مَـفاتيحَ الَيمَنِ، وَاللهِ إِنِّي لَأَبْصِرُ أَبُوابَ صَنعاءَ مِن مكاني هذا الساعةَ ﴿ .

<sup>(</sup>١) البقرة : ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير عليّ بن إبراهيم : ٢ / ٤٢٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢٦٤ / ٢١٦.

<sup>(</sup>٤) كنزالعمّال: ٣٠٠٨٠.

الله عَنْ جَدَّهِ: كُنّا مِعَ رسولِ اللهِ عَلَيْ بِنِ عَبَاسِ بِنِ سَهلٍ عِن أَبِيهِ عِن جَدَّهِ: كُنّا مِعَ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ يَكُلُهُ عِن الْحَدْقِ فَأَخَذَ الكِرْزِينَ ﴿ وَضَرَبَ بِهِ، فَصَادَفَ حَجراً فَصَلَ ﴿ الْحَجَرُ فَضَحِكَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهِ مِن المَشرِقِ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْهِ مَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مَ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ مَ عَلَيْهِ مَ المَشرِقِ فَي اللهُ عَلَيْهِ مَ عَلَيْ عَلَيْهُ مِن المَشرِقِ فَي الكُبُولِ ﴿ يُسَاقُونَ إِلَى الجُنَّةِ وَهُم كَارِهُونَ إِنْ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ مَا اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ وَهُم كَارِهُونَ إِنْ اللهُ ا

(انظر) الجهاد : باب ٥٨٣.

التَّرابَ، ولَقَد البَراءِ : كانَ رسولُ اللهِ ﷺ يومَ الأحزابِ يَنقُلُ مَعَنا التَّرابَ، ولَقَد وارئ التَّرابُ بياضَ بَطنِهِ وهو يقولُ :

واللهِ لولا أنتَ ما الهُتَدَينا ولا تَصَدَّقنا ولا صَلَّينا فَأنوا عَلَينا فَأنوا عَلَينا

قَالَ : وربُّما قَالَ :

إنَّ المَلِلا قَد أبَوا عَلَينا إذا أرادُوا فِستنَةً أبَسِنا ١٠

ويَرفَعُ بها صَوتَهُ٣.

١٤٩٠٨ - كنز العهّال عن يزيدِ بنِ الأصمِّ : لَمَا كَشَفَ اللهُ الأحزابَ ورَجَعَ النبيُّ ﷺ إلىٰ بَيتِهِ يَغْسِلُ رَأْسَهُ، أَتَاهُ جِبرِيلُ فقالَ : عَفَا اللهُ عَنْكَ! وَضَعَتَ السلاحَ ولم تَضَغْهُ ملائكةُ السهاءِ! إئتِنا عندَ حِصنِ بَنى قُريظَةَ، فَنادَى رسولُ اللهِ ﷺ فَأْتَاهُم عِندَ الحِصن™.

(انظر) البحار: ٢٠ /١٨٦ باب ١٧، كنز العمّال: ١/ ٣٨٣/ ٤٤٢. ٤٥٧.

<sup>(</sup>١) الكرزين : الفأس. ( النهاية : ١٦٢/٤).

<sup>(</sup>٢) أي صوّت. ( القاموس المحيط: ٤/٣).

<sup>(</sup>٣) أي القيود. القاموس : ٤٣/٤.

<sup>(</sup>٤) كنز العقال: ٣٠٠٩٠.

<sup>(</sup>٥) في كنز العمال : ٣٠٠٧٩ ... فأنزلن سكينة علينا، وثبت الأقدامإن لاقينا، إنّ الألى قد بَغوا علينا، وإن أرادوا فتنة أبيناه.

<sup>(</sup>٦) صحيح مسلم : ١٨٠٣.

<sup>(</sup>٧) كنز العثال : ٣٠١١٥.

### ٣٠٥٢ - غَزَوَةُ بَنِي المُصْطَلِق

### الكتاب

﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُولُ اللهِ وَاللهُ يَـعْلَمُ إِنَّكَ لَـرَسُولُهُ وَاللهُ يَشْـهَدُ إِنَّ الْمُنافِقِينَ لَكَاذِبُونَهِ٠٠٠.

(انظر) البحار : ٢ / ٢٨١ باب ١٨ ، كنز العمّال : ١٠ / ٥٦٧ .

### ٣٠٥٣ ـ غَزْوَةُ الحُدَيبيّةِ وبَيعَةُ الرِّضوانِ

### الكتاب

﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنْعَ مَسَاجِدَ اللهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيها اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرابِها أُولَئِكَ ماكانَ لَهُمْ أَنْ يَذْخُلُوها إِلَّا خَائِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيا خِزِيُّ وَلَهُمْ فِي الْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ".

(انظر) البقرة : ١٩٠، ١٩٠ و المائدة : ٩٤ و الأنفال : ٣٤ و الحجّ : ٢٥ و الفتح : ١٠، ٢٧ و الممتحنة : ١٠. ١٠.

189.9 - كنز العال عن إياسِ بنِ سَلمة عن أبيهِ: خَرَجنا مَع رسولِ اللهِ ﷺ في غَــزوَةِ الحُدَيبيَةِ، فَنَحَرَ مِائةَ بَدَنَةٍ ونحنُ سَبعَ عشرَةَ مِائةً ومَعَهُم عِــدَّةُ السّــلاحِ والرِّجــالِ والحــَـيلِ، وكانَ في بُدنِهِ جَمَلُ أبي جَهلٍ، فَنَزَلَ الحُدُيبيَةَ فَصالحَتهُ قُرَيشُ علىٰ أنَّ هذا الهَديَ مَحِلَّهُ حيثُ حَبَسناهُ ٣٠.

1891-أيضاً : بَعَنَت قُرَيشٌ سُهَيلَ بنَ عَمرٍ وحُوَيطِبَ بنَ عَبدِ العُزِّىٰ ومكرزَ بنَ حَقْصٍ إلىٰ رسولِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ

فَبَينَا الناسُ قد تَوادَعُوا وفي المُسلِمينَ ناسٌ مِن المُستركينَ وفي المُشركينَ ناسٌ مِن

<sup>(</sup>١) الآيات إلى آخر سورة المنافقين.

<sup>(</sup>٢) البقرة: ١١٤.

<sup>(</sup>٣) كنز العثال : ٣٠١٤٨.

المُسلمينَ، فَفَتَكَ أَبُو سُفيانَ فإذا الوادِي يَسِيلُ بالرِّجالِ والسَّلاحِ، قالَ سَلمةُ: فَجِئتُ بسِتَّةٍ مِن المُسركينَ مُسَلَّحينَ أَسُوقُهُم ما يَملِكُونَ لأنفُسِهِم نَفعاً ولا ضَرَّاً، فَأَتَينا بِهِمُ النبيَّ عَلِيُّ فَلَم يَسلُبُ وَلَم يَقتُلُ وعَفا، فَشَدَدنا على ما في أيدِي المُشركينَ مِنّا فما تَرَكُنا فيهِم رَجُلاً مِنّا إلّا استَنقَذناهُ، وغَلَبنا على مَن في أيدِينا مِنهُم.

ثُمَّ إِنَّ قُرِيشاً أَتَت سُهَيلَ بنَ عَمْ و وحُويطِبَ ابنَ عبدِ العُزّىٰ فَولُوا صُلحَهُم، وبَعث النبيُّ عَلَيُهُ عليه عَمَدٌ النبيُّ عَلَيْهُ علياً وطَلحَة فكتَبَ عليُّ بَينَهُم: بسم اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحمِ هذا ما صالحَ عليهِ محمَدٌ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ قُرَيشاً، صالحَهُم على أَنَهُ لا إغلالَ، ولا إسلالَ "، وعلى أنّهُ مَن قَدِمَ مَكَّةَ مِن أصحابِ محمدٍ حاجًا أو مُعتمراً أو يَبتغِي مِن فَضلِ اللهِ فهو آمِنَ على دَمِهِ ومالِهِ، ومَن قَدِمَ المدينة مِن قُريشٍ مُجتازاً إلى مِصرَ وإلى الشامِ يَبتغِي مِن فَضلِ اللهِ فهو آمِنَ على دَمِهِ ومالِهِ، وعَن قَدِم وعلى أنّهُ مَن جاءَ محمداً مِن قُريشٍ فَهُو رَدًّ، ومَن جاءَهُم مِن أصحابِ محمدٍ عَلَيْ فَهُو هُمُ. وعلى أنّهُ مَن جاءَهُم مِن أصحابِ محمدٍ عَلَيْ فَهُو هُمُ . فاشتَدَّ ذلك على المسلمينَ، فقالَ رسولُ اللهِ يَجْعَلُ اللهُ لَهُ عَرَجاً. وصالحَوهُ على أنّهُ: يَعتَمِرُ عاماً وَدَدناهُ إلَيهِم يَعلَمُ اللهُ الإسلامَ مِن نَفسِهِ يَجْعَلُ اللهُ لَهُ عَرَجاً. وصالحَوهُ على أنّهُ: يَعتَمِرُ عاماً وَدناهُ إلَيهِم يَعلَمُ اللهُ اللهُ الإسلامَ مِن نَفسِهِ يَجْعَلُ اللهُ لَهُ عَرَجاً. وصالحَوهُ على أنّهُ: يَعتَمِرُ عاماً وَدِناهُ إليهِم يَعلَمُ اللهُ اللهُ الإسلامَ مِن نَفسِهِ يَجْعَلُ اللهُ لَهُ عَرَجاً. وصالحَوهُ على أنّهُ: يَعتَمِرُ عاماً واللهُ فِي مِثلِ هذا الشهرِ لا يَدخُلُ علَينا بِحَيلٍ ولا سِلاحٍ إلّا ما يَحمِلُ المُسافِرُ في قِرابِهِ فَيَمكُثُوا فيها ثلاثَ لَيالٍ، وعلى أنَّ هذا الهَديَ حيثُ حَبَسناهُ فيهُو مَحِلُّهُ ولا يُقدِمُهُ عَلَينا، فيقالَ رسولُ اللهُ يَشِكُ : نحنُ نَسُوقُهُ وأنتُم تَرُدُّونَ وَجِهَهُ ".

١٤٩١١ ـ كنز العمّال عن عبدِ اللهِ بنُ أبي أو في : كُنّا يومَ الشَّجرَةِ أَلفاً وأربَعَبِائةٍ أو أَلفاً وثلاثَمَائةٍ ، وكانَت أَسلَمُ يومَثذٍ ثُمنُ المُهاجرينَ ٣٠.

النبيُّ عَلَيْهُ مِنهُم شَهَيلُ بنُ عَمرٍو، فقالَ النبيَّ عَلَيْهُ مِنهُم شُهَيلُ بنُ عَمرٍو، فقالَ النبيُّ عَلَيْهُ مِنهُم شُهَيلُ بنُ عَمرٍو، فقالَ النبيُّ عَلَيْهُ لِعَليٍّ : أَكْتُبْ بِسمِ اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحيمِ اللهِ عَملًا النّهُ مَا بسمِ اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحيم، ولكنِ اكتُبْ عِما نَعرِفُ : بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ، فقالَ : اكتُبْ مِن مُحمَّدٍ نَدرِي ما بسم اللهِ الرَّحمٰنِ الرَّحيم، ولكنِ اكتُبْ عِما نَعرِفُ : بِاسْمِكَ اللَّهُمَّ، فقالَ : اكتُبْ مِن مُحمَّدٍ

<sup>(</sup>١) الإغلال: الخيانة أو السرقة الخفيّة. والإسلال: من سلّ البعيروغيره في جوف الليل إذا انتزعه من بين الإبل. وهي السلة . (الشهاية : ٣ / ٣٨٠).

<sup>(</sup>٣-٢) كنز العمّال: ٣٠١٥٠، ٣٠١٥٠.

رسولِ اللهِ، قالوا: لو عَلِمنا أَنْك رَسولُ اللهِ لاَتَبَعناكَ، ولكنِ اكتُبْ اسَمَكَ واسمَ أَبِيكَ، فَـقالَ النبيُّ ﷺ: اكتُبْ مِن محمّدِ بنِ عبدِ اللهِ، فَاشَتَرَطُوا علَى النبيِّ ﷺ أَنَّ مَن جاءَ مِنكُم لَم نَـرُدَّهُ عَلَيكُم، ومَن جاءَ مِنّا رَدَدتُمُوهُ عَلَينا، فقالوا: يا رسولَ اللهِ، أَنكتُبُ هذا؟ قالَ: نَعَم، إنّهُ مَن ذَهَبَ مِنّا إلَيهِم فَأَبْعَدَهُ اللهُ، ومَن جاءَنا مِنهُم سَيَجعَلُ اللهُ لَهُ فَرَجاً ومَخرِجاً ١٠٠.

(انظر) البحار: ٢٠ /٣١٧ باب ٢٠ ، كنز العمّال: ١٠ / ٣٨٤.

### ٣٠٥٤ ـ غَزْوَةُ خَيِبَرَ وَفَدَكُ

### الكتاب

﴿ سَيَقُولُ الْمُخَلَّقُونَ إِذَا انْطَلَقْتُمْ إِلَى مَخَانِمَ لِـتَأْخُذُوهَا ذَرُونـا نَـتَّبِغُكُمْ يُسرِيدُونَ أَنْ يُسبَدِّلُوا كَلامَ اللهِ قُلْ لَنْ تَتَّبِعُونَا كَذَلِكُمْ قَالَ اللهُ مِنْ قَبْلُ فَسَيَقُولُونَ بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لا يَفْقَهُونَ إِلَّا قَلِيلاً ﴾ ٣٠.

١٤٩١٣ كنز العمّال عن بُرَيدةِ: لَمّا كانَ يومُ خَيبَرَ أَخَذَ اللَّواءَ أَبو بكرٍ، فَرَجَعَ ولَم يُفتَحْ لَهُ، فَلَمّا كانَ مِن الغَدِ أَخَذَ عُمَرُ ولَم يُفتَحْ لَهُ، وقُـتِلَ ابنُ مُسلِمَةَ ورَجَعَ الناس، فعقالَ رسولُ اللهِ تَبَيْلُهُ : لَأَدفَعَنَّ لِوائي هذا إلىٰ رَجُلٍ يُحِبُّ اللهَ ورسولَهُ ويُحِبُّهُ اللهُ ورسولُهُ، لَن يَرجِعَ حَيّ يُفتَحَ عَلَيهِ. فَبِتنا طَيّبةً أَنفُسُنا أَنَّ الفَتحَ غَداً، فَصَلّىٰ رسولُ اللهِ تَبَيْلُهُ الغَداة ثُمّ دَعا بِاللَّواءِ وقامَ قاعًاً، فما مِنّا مِن رَجُلٍ لَهُ مَنزِلَةً مِن رسولِ اللهِ تَبَيْهُ إلاّ وهُو يَرجُو أَن يكونَ ذلكَ الرَّجُلَ؛ حتىٰ تَطاوَلتُ أَنا لها ورَفَعتُ رَأْسِي لِمُنزِلَةٍ كَانَت لي مِنهُ، فَدَعا عليَّ بنَ أَبِي طالبٍ وهو يَشتَكِي عَنيهِ فَسَحَها ثُمَّ دَفَعَ إلَيهِ اللَّواءَ فَفُتِحَ لَهُ!"

١٤٩١٤ ـ أيضاً : لَمَا نَزَلَ رسولُ اللهِ تَتَمَالِثُهُ بِحَضَرَةِ خَيبَرَ فَزِعَ أَهلُ خَيبَرَ فقالوا : جاءَ محمّدُ في أَهلِ يَشْرَبُ! فَبَعَثَ رسِولُ اللهِ تَتَمَالُهُ عُمرَ بنَ الخَطّابِ بالناسِ، فَلَقِيَ أَهلَ خَيبَرَ فَرَدُّوهُ وكَشَفُوهُ

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٣٠١٥١.

<sup>(</sup>٢) الفتح : ١٥.

<sup>(</sup>٣) كنز المتال: ٣٠١٢٠.

هو وأصحابَهُ، فَرَجَعُوا إلى رسولِ اللهِ ﷺ يُجَبِّنُ أصحابَهُ ويُجَبِّنُهُ أصحابُهُ، فـقالَ رسـولُ اللهِ ﷺ: لأعطِينَّ اللهُواءَ غَداً رَجُلاً يُحِبُّ اللهَ ورسولَهُ ويُحِبُّهُ اللهُ ورسولُهُ، فلَمَّا كانَ الغدُ تَطاوَلَ للهُ اللهِ بكرٍ وعُمرُ فَدَعا عليًا وهو يَومَئذٍ أرمَدُ، فَتَقَلَ في عَينِهِ وأعطاهُ اللَّواءَ، فانطِلَقَ بالناسِ فَلَقَى أهلَ خَيبَرَ ولَقِيَ مَرحباً الخَيبَريَّ فإذا هو يَرتَجُزُ ويقولُ:

قَدْ عَلِمَتْ خَيبَرُ أَنِّي مَرحَبُ شَاكِي السِّلَاحِ بَطَلُ مُجَرَّبُ إِذَا اللَّيُوثُ أَقْبَلَتْ تَلَهَّبُ أَطعَنُ أحياناً وحِيناً أضربُ

فَالتَقَ هو وعليٌّ، فَضَرَبَهُ عَلِيٌّ ضَربَةً علىٰ هامَتِهِ بالسيفِ عَضَّ السيفُ مِنها بالأضراسِ وسَمِعَ صَوتَ ضَربَتِهِ أهلُ العَسكَرِ، فما تَتامَّ آخِرُ الناسِ حتى فُتِحَ لِأُوَّلِمِ״.

١٤٩١٥ ــ كنز العيَّال عن جابرٍ : خَرَجَ يومَ خَيبَرَ مَرحَبُ البهوديُّ وهو يقولُ :

قَدْ عَلِمَتْ خَيبَرُ أَنِّي مَرحَبُ شَاكِي السَلاحِ بَطَلُ مُجَرَّبُ أَلَّ عَلِمَتْ تُحَرَّبُ أَطَعَنُ أُحياناً وحِيناً أَضرِبُ إِذَا اللَّيوُنُ أَقَابَلَتْ تُحَرِّبُ

وهو يقولُ : هَل مِن مُبارِزٍ ؟ فقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَن فِهذا ؟ فقالَ محمّدُ بنُ مسلمةَ : أنا لَهُ يَا رسولَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُمَّ أَعِنهُ ، فلمّا اللهِ ، أنا واللهِ ، أللَّهُمَّ أَعِنهُ ، فلمّا وَسُولَ اللهِ ، أنا واللهِ اللهَ أَنْ اللهُمَّ أَعْنهُ ، فلمّا وَن اللهِ مَن صاحِبِهِ وَخَلَت بَينَهُما شَجَرةً ، ثُمَّ حَمَلَ عليهِ مَرحَبٌ فَضَرَبَهُ فَا تَقَى بِالدَّرَقَةِ فَوَقَعَ سَيفُهُ فيها فَعَضَّت بهِ الدَّرَقَةُ فَأَمسَكَتهُ ، فَضَرَبَهُ محمّدُ بنُ مسلمةً فَقَتَلَهُ ٣٠٥٠.

الدول الله عَلَيْ العال عن حُسَيل بن خارِجَة الأسْجَعيّ : قَدِمتُ المَدينة في جَلَبٍ أبِيعُهُ ، فَأَتِيَ بي إلى رسولِ الله عَلَيْ فقال : يا حسيل ، هَل لك أن أعطِيكَ عِشرينَ صاعَ غَرٍ على أن تَدُلَّ أصحابي هؤلاء على طريق خَيبَر؟ فَفَعَلتُ ، فلمّا قَدِمَ رسولُ الله عَلَيْ خَيبَرَ أَتَيتُهُ فَأَعطاني العِشرينَ صاعَ غَرٍ ، ثُمّ أَتِي بي إلَيهِ ، فقال لي : يا حُسيل ، إنّي لم أوتَ بِامرِئٍ ثلاثاً فلم يُسلِمْ ، فَخَرَجَ الحَبلُ مِن عُنَقِهِ الأصفرَ ، قال : فأسلَمتُ ".

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٣٠١٢١.

<sup>(</sup>٢) هذا الخبر مردود بما رواه العامّة والخاصّة من أنّ قاتل مرحبهو أمير المؤمنين على على الله.

<sup>(</sup>٣-٤) كنز العثال: ٣٠١٢٣. ٣٠١٢٣.

النبي عَلَيْ فلو قالت : إنَّ رُكبتِي غَسُ رَديفَ النبي عَلَيْ فلو قالت : إنَّ رُكبتِي غَسُ رُكبتِن غَسُ رُكبتَهُ ، فَسَكَتَ عنهُم حتى إذا كانَ عِندَ السَّحَرِ أغارَ عليهِم ، وقالَ : إنّا إذا نَزَلنا بساحَةِ قَومٍ فَساءَ صَباحُ المُنذَرِينَ ...

المعها من النبي عَلَيْهُ مَعهُ الحني عَلَيْهُ خَيبَرَ وقد أَخَذُوا مَساحِيَهُم وَمَكَاتِلَهُم وَغَدَوا على الم حُرُوثِهم، فلمّا رَأْوُا النبيّ عَلَيْهُ مَعهُ الحنميسُ نَكَصُوا مُدبِرِينَ، فقالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : الله أكبَرُ الله أكبرُ الله أكبرُ الله أكبرُ خَرِبَت خَيبَرُ، إنّا إذا نَزَلنا بساحَةِ قَوم فَساءَ صَباحُ المُنذَرِينَ ".

١٤٩١٩ الطبقات الكبرى عن إياسِ بنِ سَلمةَ عن أبيهِ : بارَزَ عَمِّي يَومَ خَيبَرَ مَرحبَ اليَهوديَّ فقالَ مَرحبُ :

قد عَلِمَتْ خَيبَرُ أَنَّـي مَـرْحَبُ للسَّلاحِ بَطَلُ مُـجَرَّبُ إذا الحُروبُ أَقبَلَت تَلَهَّبُ

فقالَ عَمِّي عامِرٌ :

قد عَلِمَتْ خَيبَرُ أنَّى عامِرُ شاكِ السَّلاح بَطَلُ مُعامِرُ

فَاخْتَلَفَا ضَرِبَتَينِ فَوَقَعَ سِيفُ مَرَحَبٍ فِي تُرسِ عامِرٍ وذَهَبَ عامرٌ يَسْفُلُ لَـهُ، فَرَجَعَ السيفُ على ساقِهِ فَقَطَعَ أَكْخَلَهُ فكانت فيها نَفْسُهُ، قالَ سَلمةُ ابنُ الأكوّعِ: فلَقِيتُ ناساً مِن أصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيُ فقالوا: بَطَلَ عَمَلُ عامِرٍ، قَسَلَ نَفْسَهُ! قالَ سَلمةُ: فَجِئتُ إلى أصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيُ فقالوا: بَطَلَ عَمَلُ عامِرٍ؟ قالَ: ومَن قالَ ذاكَ؟ قلتُ: رسولِ الله عَمَلُ عامِرٍ؟ قالَ: ومَن قالَ ذاكَ؟ قلتُ: أناسُ مِن أصحابِكَ، قالَ رسولُ اللهِ عَلَيُهُ : كَذَبَ مَن قالَ ذاكَ، بَلَ لَهُ أَجِرُهُ مَرَّتَينِ. إنّهُ حِينَ خَرَجَ إلىٰ خَيبَرَ جَعَلَ يَرجُزُ بأصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ وفيهِمُ النبيُّ يَسوقُ الرِّكابَ وهو يقولُ: فَرَجَ إلىٰ خَيبَرَ جَعَلَ يَرجُزُ بأصحابِ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ وفيهِمُ النبيُّ يَسوقُ الرِّكابَ وهو يقولُ:

تَاللهِ لولا اللهُ مِا اهمتَدَينا وما تَصدَّقنا وما صَلَّينا إِنَّ الذينِ كَفَرُوا عَلَينا إِذَا أُرادُوا فِيستنَةً أَبَسينا

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٣٠١٢٤.

<sup>(</sup>٢) المساحي: جمع مسحاة، وهي المجرفة من الحديد، والميم الندة، لأنَّه من السعو: الكشف والإزالة. (النهاية: ٤ / ٣٢٨).

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال : ٢٠١٢٥.

# ونَحنُ عن فَضلِكَ ما استَغنَينا فَــَثَبَّتِ الأقـــدامَ إن لاقـــينا وأنزِلَنْ سَكِينَةً عَلَينا

فقالَ رسولُ اللهِ عَلِيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَى اللهِ عَالَ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلْ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى

قد عَلِمَتْ خَيبَرُ أَنِّي مَرْحَبُ شَاكِ السَلَاحِ بَطَلُ مُسجَرَّبُ إِذَا الحروبُ أَقبَلَتْ تَلَهَّبُ

فقالَ عليٌّ صلواتُ اللهِ علَيهِ وبَرَكاتُهُ:

أَنَا الذي سَمَّتني أُمِّي حَيدَرَه كَلَيثِ غَاباتٍ كَرِيهِ المَنظَرَهِ أَنَا الذي سَمَّتني أُمِّي حَيدَرَه كَلَ السَّندَرَه "

فَفَلَقَ رَأْسَ مَرحَبٍ بالسيفِ، وكانَ الفَتحُ علىٰ يَدَيهِ٣٠.

(انظر) البحار : ٢١ / ١ باب ٢٢، كنز العمّال : ١٠ / ٣٨٥.

### ٣٠٥٥ ـ غَزوَةُ مُؤتَةً

<sup>(</sup>۱) الشّندرة : ضرب من الكيل غُراف جُراف واسع. والسندر :مكيال معروف، وفي حديث عليّ عليُّلا : أكيلكم سالسيف كيل السندرة (لسان العرب : ٤ / ٣٨٢).

<sup>(</sup>٢) الطبقات الكبرى: ٢ / ١١٠، وكذا ذُكرت الأبيات في صحيح مسلم في كتاب الجهاد في حديث طويل برقم ١٨٠٧.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوستي : ١٤١ / ٢٣٠.

### ٣٠٥٦ ـ غَزْوَةُ ذاتِ السَّلاسِلِ

### الكتاب

﴿وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحاً \* فَالْمُورِيَاتِ قَدْحاً \* فَالْمُفِيراتِ صُبْحاً \* فَأَثَرُنَ بِهِ نَقْعاً \* فَوَسَطْنَ بِهِ جَنْعاً﴾ ١٠٠.

(انظر) البحار: ٢١ / ٦٦ باب ٢٥. كنز العمّال: ١ / ٥٦٤.

### ٣٠٥٧\_غَزْوَةُ الفَتح

### الكتاب

﴿ وَقُلْ رَبِّ أَدْخِلْنِي مُدْخَلَ صِدْقٍ وَأَخْرِجْنِي مُخْرَجَ صِدْقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ لَـدُنْكَ سُـلْطاناً نَصِيراً \* وقُلْ جاءَ الْحَقُّ وَزَهَقَ الْباطِلُ إِنَّ الْباطِلَ كانَ زَهُوقاً ﴾ ''.

﴿ وَيَقُولُونَ مَنَى هَذَا الْفَتْحُ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ \* قُلْ يَوْمَ الْفَتْحِ لَا يَنْفَعُ الَّذِينَ كَفَرُوا إِيمانُهُمْ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ \* فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَانْتَظِرْ إِنَّهُمْ مُنْتَظِرُونَ ﴾ ٣٠.

(انظر) القصص: ٨٥ و الفتح: ١-٤ و الممتحنة: ١٣ـ١ و النصر: ١٣ـ٪.

الامامُ عليَّ ﷺ اللهِ عليَّ اللهِ اللهِ عَلَيُّ سارَ إلىٰبَدرٍ فِي شهرِ رَمَضانَ، وافتَتَحَ مَكَّةَ في شهرِ رَمَضانَ.(\*\*

الاجام الإمامُ الرَّضا ﷺ : دَخَلَ رسولُ اللهِ ﷺ يومَ فَتحِ مكَّةَ والأصنامُ حَولَ الكعبَةِ، وكانَت ثلاثَمَاتةٍ وسِتَّينَ صَنَماً، فَجَعَلَ يَطعَنُها بِيِخصَرَةٍ في يَدِهِ ويقولُ : ﴿جَاءَ الحَـقُّ وزَهَـقَ الباطلُ إنَّ الباطلُ كانَ زَهُوقاً﴾، جاء الحَـقُ ومايُبدِئُ الباطلُ ومايُعيدُ. فَجَعَلَت تُكَبُّ

<sup>(</sup>١) العاديات: ١ ـ ٥.

<sup>(</sup>٢) الإسراء: ٨٠، ٨٨.

<sup>(</sup>٣) السجدة : ٢٨\_٢٨.

<sup>(</sup>٤) أمالي الطوسيّ : ٧٠١/٣٤٢.

لِوَجهِها ٠٠٠.

المعدد العالم عن عمر بن الحَطَّابِ: لَمَّاكَانَ يومُ الفَتحِ ورسولُ اللهِ عَلِيَّةُ بِمَكَّةَ، أَرسَلَ إلى صَفُوانَ بنِ اُمَيَّةَ وإلى أَبِي سُفيانَ بنِ حَربٍ وإلى الحارثِ ابنِ هِشامٍ، قالَ عمرُ: فَقُلتُ: قَـد أَمكَنَ اللهُ مِنهُم لاَعرِفَتُهُم بما صَنعُوا، حتىٰ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَثلي ومَثَلُكُم كَما قالَ يوسفُ أَمكَنَ اللهُ مِنهُم لاَعرِفَتُهُم بما صَنعُوا، حتىٰ قالَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَثلي ومَثَلُكُم كَما قالَ يوسفُ لإخوَتِهِ : ﴿لا تَثْرِيبَ عَلَيكُمُ اليومَ يَغْفِرُ اللهُ لَكُم وهُو أَرْحَمُ الرّاجِينَ ﴾، قالَ عمرُ : فَانفَضَحتُ حَياءً مِن رسولِ اللهِ عَلَيْهُ مَا قالَ سَكونَ بَدَرَ مِنِي وقد قالَ لَهُم رسولُ اللهِ عَلَيْهُ مَا قالَ سَا.

الطَّلَقَتُ النبِيَّ ﷺ حينَ خَرَجَ مِن البيتِ، فَسَأَلَتُ عُمرَ: أَيَّ شَيءٍ صَنَعَ النبيُّ ﷺ حينَ دَخَلَ البيت؟ فقالَ : صَلَّى رَكعتينِ ٣٠.

ابن سَرح وقالَ رسولُ اللهِ عَنَانَ بنِ عَفَانَ : أَنَهُ أَتَى النبيَّ عَنَافَهُ يَومَ فَتَحِ مَكَّةَ [وقَد] أَخَذَ بيدِ ابنِ أَبِي سَرحٍ فَلْيَضِرِبْ عُنُقَهُ وإن وَجَدَهُ مُ تَعَلِّقاً بأستارِ الكَعبَةِ ، فقالَ : يارسولَ اللهِ ، فَيَسَعُ ابنَ أَبِي سَرحٍ مَا وَسِعَ الناسَ ! ومَدَّ إلَيهِ يَدَهُ فَصَرَفَ عُنقَهُ ووَجههُ ، ثُمَّ مَدَّ إلَيهِ يَدَهُ فَصَرَفَ عُنهُ يَدَهُ ، ثُمَّ مَدَّ إلَيهِ يَدَهُ أَيضاً فَبايَعَهُ وآمَنَهُ ، فلكم انطَلَقَ عُنقَهُ ووَجههُ ، ثُمَّ مَدَّ إلَيهِ يَدَهُ أيضاً فَبايَعَهُ وآمَنهُ ، فلكم انطَلَقَ عَنقُ يَدَهُ ، ثمّ مَدَّ إلَيهِ يَدَهُ أيضاً فَبايَعَهُ وآمَنهُ ، فلكم انطَلَقَ قالَ رسولُ اللهِ عَنْهُ : أما رَأيتُموني فيما صَنَعتُ ؟ قالوا : أفلا أومَأْتَ إلينا يارسولَ اللهِ؟! قالَ رسولُ اللهِ : ليسَ في الإسلامِ إيماءُ ولا فَتكُ ، إنّ الإيمانَ قَيدُ الفَتكِ والنبيُّ لايُومِئُ ؛ يَعني بالفَتكِ رسولُ اللهِ : ليسَ في الإسلامِ إيماءُ ولا فَتكُ ، إنّ الإيمانَ قَيدُ الفَتكِ والنبيُّ لايُومِئُ ؛ يَعني بالفَتكِ الحَيانَةُ ".

المُعِبَّدُ مَنَماً تُعبَدُ مِن دُونِ اللهِ، فَأَمَرَ بها رسولُ اللهِ عَلَيْهُ مُكَّةَ وَفِي البيتِ وحَولَ البيتِ ثلاثُمِائةٍ وسِتُّونَ صَنَماً تُعبَدُ مِن دُونِ اللهِ، فَأَمَرَ بها رسولُ اللهِ عَلَيْهُ فَكُبَّت كُلُها لِـوُجوهِها، ثُمَّ قـالَ: ﴿ جَاءَ الحَقُّ وزَهَقَ الباطِلُ إِنَّ الباطِلَ كَانَ زَهُوقاً ﴾، ثمّ دَخَلَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ البيتَ فَصَلَىٰ فيهِ وَجَاءَ الحَقُّ وزَهَقَ الباطِلُ إِنّ الباطِلَ كَانَ زَهُوقاً ﴾، ثمّ دَخَلَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ البيتَ فَصَلَىٰ فيهِ رَكعتَينِ، فَرَأَىٰ فيهِ يَمْالَ إبراهيمَ وإسماعيلَ وإسحاقَ قد جَعَلُوا في يَدِ إبراهيمَ الأزلامَ \* يَستَقسِمُ

<sup>(</sup>١) البحار: ٢١ / ١١٦ / ١١.

<sup>(</sup>٢ ـ ٤) كنز العتال : ٣٠١٥٨. ٣٠١٥٩. ٣٠١٦٠.

<sup>(</sup>٥) الأزلام : هي القِداح التي كانت في الجاهليَّة عليها مكتوب الأمرُو النهي : افعل ولا تفعل، كان الرجل منهم يضعها في وعاء له فإذا أراد

بها، فقالَ رسولُ اللهِ عَلِينَ ؛ قاتَلَهُمُ اللهُ ! ماكانَ إبراهيمُ يَستَقسِمُ بِالأزلامِ ٧٠٠.

المعلام الله على المعلى عن سُهَيلِ "بنِ عَمرٍ و: لَمّا دَخَلَ رسولُ الله عَلَيْ مَكَّةً وظَهَرَ اقتَحَمتُ بَيتي وأعلَقتُ عَلَيَّ بابِي، وأرسَلتُ إلى ابني عبد الله بن سُهيلٍ أن أطلُب لي جواراً مِن محمدٍ عَلَيْ ؛ في إلى الله آمَنُ أن أقتلَ! فَذَهَبَ عبدُ الله بنُ سُهيلٍ فقالَ : يا رسولَ الله اليه تُؤْمِنُهُ؟ قالَ : نَعَم هو آمِنُ بأمانِ الله فَلْيَظهرُ . ثمّ قالَ رسولُ الله عَقلُ وشَرَفُ وما مِثلُ سُهيلٍ جَهِلَ الإسلام، ولقد رأى ما فَلْيَخرُ جُ ، فَلَعمرِي إنَّ سُهيلاً لَهُ عَقلُ وشَرَفُ وما مِثلُ سُهيلٍ جَهِلَ الإسلام، ولقد رأى ما كان يُوضَعُ فيهِ أنهُ لَم يكُنْ لَهُ بنافِعٍ ، فَخَرَجَ عبدُالله إلى أبيهِ فَأخبَرَهُ بَعَقالَةِ رسولِ الله عَلَيْ منع فقالَ سُهيلُ ويُدبِرُ ، وخَرَجَ إلى حُسنينٍ منع فقالَ سُهيلُ : كانَ والله بَرًا صَغيراً وكبيراً ، فكانَ سُهيلٌ يُقبِلُ ويُدبِرُ ، وخَرَجَ إلى حُسنينٍ منع رسولِ الله عَلَيْ وهُو على شِركِهِ حَتَىٰ أسلَمَ بالجِعرانَةِ ، فَأعطاهُ رسولُ الله عَلَيْ يَومَئذٍ مِن غَنامُ رسولِ الله عَنْ مِن الإبلِ ".

المَّاكِمُ عَن أَبِيهِ عَن جَدِّهِ: شَهِدتُ رَسُولَ اللهِ تَنَيْلَا عَن أَبِيهِ عَن جَدَّهِ: شَهِدتُ رَسُولَ اللهِ تَنَيَّلَا يُومَ فَقَالَ: يا محمَّدُ، جِئتَنا رَسُولَ اللهِ تَنَيَّلَا يُومَ فَقَالَ: يا محمَّدُ، جِئتَنا بِأُوباشٍ مِن أُوباشِ الناسِ تُقَاتِلُنا بِهِم؟! فقالَ لَهُ رسولُ اللهِ تَنَيَّلَا : اُسكُتْ، هَوُلاءِ خيرٌ مِنكَ وَيَعَن أَخَذَ بِأُخذِكَ، هؤلاءِ يُؤمِنونَ بِاللهِ ورسولِهِ ٣٠.

(انظر) القتل: باب ٣٢٨٠.

البحار: ٢١/ ٩١ باب ٢٦. كنز العمّال: ١٠/ ٤٩٧.

### ٣٠٥٨ ـ غزوة حُنكينٍ والطائفِ وأوطاسٍ

الكتاب

﴿لَقَد نَصَرَكُمُ اللَّهُ فِي مَواطِنَ كَثِيرَةٍ وَيَوْمَ خُنَيْنٍ إِذْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُسغْنِ عَـنْكُمْ شَـيْئاً

مح ﴿ سفراً أو زواجاً أو أمراً مهمّاً أدخليده فأخرج زَّلماً . فإن خرج الأمر مضى لشأنه . وإن خرج النهي كمفّ عمنه ولم يمفعله . (النمهاية ٢١١/٢).

<sup>(</sup>١) كنز العقال : ٣٠١٦١.

<sup>(</sup>٢) في المصدر «سهل» وهو تصحيفٌ ظاهر.

<sup>(</sup>٣-١٦٩) كنز العمّال: ٣٠١٦٨، ٣٠١٦٩.

وَضاقَتْ عَلَيْكُمُ الْأَرْضُ بِما رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ \* ثُمَّ أَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَأَنْزَلَ جُنُودًا لَمْ تَرَوْها وَعَذَّبَ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ يَشَاءُ واللهُ غَفُورُ رَحِيمُهُ ٠٠.

(انظر) التُّوية ٥٨.

العَرَبَ تَباغَت علَيهِ صَ الصَّادقُ عَلَيْهِ : مامَرَّ بالنبِيِّ ﷺ يَومٌ كانَ أَشَدَّ علَيهِ مِن يومِ حُنَينٍ ، وذلكَ أنَّ العَرَبَ تَباغَت علَيهِ صَ

١٤٩٣٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ \_ مِن دعائهِ ﷺ يومَ حُنَينٍ \_ : اللّهُمَّ إِنَّكَ إِن تَشَأَ لاتُعبَدْ بعدَ هذا اليوم ".

الموعاً كنز العيّال عن أبي إسحاق: قالَ رجلَ للبَراءِ: هَل كُنتُم وَلَيتُم يومَ حُنَينٍ يا أبا مارَّةَ "؟ قالَ: أشهَدُ علَى النبيُّ عَلَيْهُ أنَّهُ ما وَلَى، ولكنِ انطَلَقَ أخفاءٌ مِن الناسِ، وحُشِرَ إلىٰ هذا الحَيِّ مِن هُوازنَ وهُم قَومٌ رُماةً، فَرَمَوهُم بِرَشقٍ مِن نَبلٍ كأنّها رجلٌ مِن جَرادٍ فَانكَشَفُوا، فَأَقْبَلَ القَومُ إلىٰ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ وأبو سُفيانَ بنُ الحارثِ يَقُودُ بَغلَتَهُ، فَنَزَلَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ وأبو سُفيانَ بنُ الحارثِ يَقُودُ بَغلَتَهُ، فَنَزَلَ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ فَاستَنصَرَ ودَعا وهُو يقولُ:

أنا النبيُّ لا كَـذِبْ أنا ابنُ عبدِ المُطَّلِبْ

اللَّهُمَّ أَنزِلْ نَصرَكَ. قالَ : واللهِ إذا احمرَ البَأْسُ نَتَّتِي بهِ، وإنَّ الشُّجاعَ الذي يُحاذِي بهِ ١٠٠.

الاجمامُ الحسينُ على : كانَ يمَّن تَبَتَ مَع رسولِ اللهِ عَلَيْهُ يومَ حُنَينٍ : العبّاسُ، وعليُّ، وأبو سفيانَ بنُ الحارثِ، وعقيلُ بنُ أبي طالبٍ، وعبدُ اللهِ بنُ الزبيرِ بنِ عبدِ المُطَلِبِ، والزبيرُ بنُ العَوّام، وأسامَةُ بنُ زيدٍ ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) التوبة : ٢٥\_٧٧.

<sup>(</sup>٢) البحار: ۲۱ / ۱۸۰ / ۱۹.

<sup>(</sup>٣) كنز المتال: ٣٠٢٢٦.

<sup>(</sup>٤) هكذا في المصدر، والصحيح في كنيته «أبوعمارة»، انظر: أسدالغابة: ١ / ٣٦٢ و الاستيماب: ١ / ٢٣٩.

<sup>(</sup>٥ـ٦) كنز العمّال: ٣٠٢٠٦, ٣٠٢١٤.

الآن حَمِيَ الوَطيسُ، وكانَ علي الله عن أنسٍ : كَمَا كَانَ يومُ حُنَينٍ قالَ النبيُّ ﷺ : الآن حَمِيَ الوَطيسُ، وكانَ عليُّ بنُ أبي طالبٍ أشَدَّ الناسِ قِتَالاً بينَ يَدَيهِ ١٠٠.

(انظر)كنز العمّال: ١٠ / ٥٦٣،٥٣٩، ٥٦٦، البحار: ٢١ / ١٤٦ باب ٢٨.

### ٣٠٥٩ غَزْوَةُ تَبُوكَ

### الكتاب

﴿قَاتِلُوا الَّذِينَ لاَيُوْمِنُونَ بِاللهِ وَلا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلا يُحَرَّمُونَ مَا حَرَّمَ اللهُ وَرَسُولُهُ وَلا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجِزْيَةَ عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ﴾".

البحار: ۲۱ / ۱۸۵. باب ۲۹ و ص۲۵۲ باب ۳۰. كنز العمّال: ۱۰ / ۵٦٣.

<sup>(</sup>١) كنز العتال: ٣٠٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) التوبة : ٢٩.



كنز العمّال: ٩ / ٥٣٨ ـ ٥٧١ «الغسل».

البحار: ١/٨١ «أبواب الأغسال».

وسائل الشيعة : ٢ / ٦٧٨ «أبواب غسل الميّت».

وسائل الشيعة : ٢ / ٩٢٧ «أبواب غسل المسَى».

وسائل الشيعة : ٢ / ٩٣٦ «أبواب الأغسال المسنونة».

انظر: عنوان ٧٥ «الجنابة».

### ٣٠٦٠ عِلَّةُ الغُسل

18978 - الإمامُ الرَّضا عَلَيُّ : عِلَّةُ غُسلِ الجَنابَةِ النَّظافَةُ ، و تَطهيرُ الإنسانِ نفسَهُ ممّا أصابَهُ مِن أذاهُ ، و تَطهيرُ سائر جَسَدِهِ . . . س.

المَعْتُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَّهُ غُسلِ المَيَّتِ أَنَّهُ يُغَسَّلُ؛ لأَنَّهُ يُطَهَّرُ ويُنَظَّفُ مِن أدناسِ أمراضِهِ، وما أصابَهُ مِن صُنُوفِ عِلَلِهِ؛ لأنَّهُ يَلقَ المَلائكةَ ويُباشِرُ أهلَ الآخِرَةِ...

وعِلَّةُ أُخرِيٰ أَنَّهُ يَحْرُجُ مِن الأَذَى الذي مِنهُ خُلِقَ فَيُجنِبُ، فيَكُونُ غُسلَهُ لَهُ.

وعِلَّةُ اغتِسالِ مَن غَسَّلَهُ أو مَسَّهُ فظاهِرَةً لِمَا أصابَهُ مِـن نَـضحِ المَـيِّتِ؛ لأنَّ المَـيِّتَ إذا خَرَجَتِ الرُّوحُ مِنهُ بَقِيَ أَكثَرُ آفَتِهِ، فلذلك يُتَطَهَّرُ مِنهُ ويُطَهَّرُ٣.

١٤٩٣٦ عنه ﷺ : عِلَّةُ غُسلِ العيدِ والجُمُعَةِ وغَيرِ ذلكَ مِن الأغسالِ؛ لِما فيهِ مِن تَعظيمِ العَبدِ رَبَّهُ، واستِقبالِهِ الكريمَ الجليلَ، وطَلَبِ المَغفِرَةِ لِذُنوبِهِ ٣٠.

### ٣٠٦١ أنواعُ الغُسل

الامامُ الصّادقُ الله : إنَّ الغُسلَ في أربَعَةَ عَشَرَ مَوطِناً : غُسلُ المُيَّتِ، وغُسلُ الجُنُبِ، وغُسلُ الجُنُبِ، وغُسلُ الجُنُبِ، وغُسلُ الجُنُب، ويومِ عَرَفَةَ، وغُسلُ الإحرامِ، ودُخولِ وغُسلُ مَن غَسَّلَ المَيِّتَ، وغُسلُ الجُمُعةِ، والوِّيدَينِ، ويومِ عَرَفَةَ، وغُسلُ الإحرامِ، ودُخولِ الحَرَمِ، والزِّيارَةِ، وليلةِ تِسعَ عَـشرَةَ وإحـدى وعِـشرينَ الكَعبَةِ، ودُخولِ المَحترمِ، والزِّيارَةِ، وليلةِ تِسعَ عَـشرَةَ وإحـدى وعِـشرينَ وثلاثٍ وعِشرينَ مِن شهرٍ رَمَضانَ ".

المَّاهِ السَّفَرِ والحَضَرِ، إلَّا أَنَّهُ المَاعَةُ عن غُسلِ الجُمُعَةِ -: واجِبٌ في السَّفَرِ والحَضَرِ، إلَّا أَنَّهُ رُخَصَ للنِّساءِ في السفرِ وقلّةِ الماءِ. وقالَ : غُسلُ الجَنابَةِ واجِبٌ، وغُسلُ الحائضِ إذا طَهُرَت واجِبٌ، وغُسلُ الاستِحاضَةِ واجِبٌ إذا احتَشَت بالكُرْسُفِ فَجازَ الدمُ الكُرْسُف \_ إلى أن قالَ : \_ وغُسلُ النَّفَساءِ واجِبٌ، وغُسلُ المَولودِ واجِبٌ، وغُسلُ المَيْتِ واجِبٌ، وغُسلُ مَن مَسَّ قالَ : \_ وغُسلُ النَّفَساءِ واجِبٌ، وغُسلُ مَن مَسَّ

<sup>(</sup>١) البحار : ٢/٢/٨١.

<sup>(</sup>٢-٢) البحار: ٣/٣/٨١.

<sup>(</sup>٤) الخصال: ٤٩٨ / ٥.

المَيُّتَ واجِبٌ، وغُسلُ الْحَرِمِ واجِبٌ، وغُسلُ يومِ العَرَفَةِ واجِبٌ، وغُسلُ الزِّيارَةِ واجِبٌ إلَّا مِن عِلَّةٍ، وغُسلُ دُخولِ الحَرَمِ يُستَحَبُّ أَن لا تَدخُلَهُ إلَّا بغُسلٍ، مِن عِلَّةٍ، وغُسلُ المُباهَلَةِ واجِبٌ، وغُسلُ الاستِسقاءِ واجِبٌ، وغُسلُ الوَّلِ ليلةٍ مِن شهرٍ رَمَضانَ مُستَحَبُّ، وغُسلُ ليلةِ ثلاثٍ وعِشرينَ سُنَّةٌ لاتَترُكُها؛ لأنّهُ مُستَحَبُّ، وغُسلُ ليلةِ ثلاثٍ وعِشرينَ سُنَّةٌ لا تَترُكُها؛ لأنّه يُرجىٰ في إحديهِ اليلةُ القدرِ، وغُسلُ يومِ الفِطرِ، وغُسلُ يومِ الأضحىٰ سُنَّةٌ لا أُجِبُّ تَركَها، وغُسلُ السِيخارَةِ مُستَحبُّ.

ورواه الصَّدوق بإسناده عن سماعة بن مهران نحوه إلّا أنّهُ قالَ : وغُسلُ دُخـولِ الحَـرَمِ واجِبُ يُشْتَحَبُّ أن لا تَدخُلَهُ إلّا بغُسلِ.

ورواه الكلينيُّ، عن محمّد بن يحيىٰ، عن أحمد بن محمّد، عن عثان بن عيسىٰ نحوه، إلّا أنّه أسقط غسل من مسَّ ميَّتاً، وغسل المحرم، وغسل يوم عرفة، وغسل دخول الحرم، وغسل المباهلة.

أقول: حمل الشيخ وغيره الوجوب على الاستحباب المؤكَّد في غـير الأغســـال السِّـــتَّة الواجبة، وذكروا أنَّ الأخبار دالَّة على ننى وجوبها ".

المعتم المعتم المعام الباقر على العُسلُ في سَبعة عَشرَ مَوطِناً : ليلةِ سَبعة عَشرَ مِن شهرِ رَمَضانَ، وليلةِ تِسعَة عَشرَ، وليلةِ إحدى وعِشرينَ، وليلةِ ثَلاثٍ وعِشرينَ وفيها يُرجي ليلةً القَدرِ، وغُسلُ العِيدَينِ، وإذا دَخَلتَ الحَرَمَينِ، ويومٍ تُحرمُ، ويومِ الزِّيارَةِ، ويومٍ تَدخُلُ البيت، ويومِ التَّرويَةِ، ويومٍ عَرَفة، وإذا خَسَّلتَ مَيِّتاً وكَفَّنتَهُ، أو مَسِستَهُ بعدَ ما يَبرُدُ، ويومِ الجُمُعَةِ، وغُسلُ الكسوفِ إذا احتَرَقَ القُرصُ كُلُّهُ فَاستَيقَظتَ ولَم تُصلُّ فعليكَ أن تَنعَتبِلَ وتَقضِيَ والصلاة، وغُسلُ الجَنابَةِ فَريضَةُ اللهِ .

المَّيَّةِ، وَزَادَ : وغُسلُ المَيَّةِ، ثُمَّ المَيَّةِ، وَزَادَ : وغُسلُ المَيَّةِ، ثُمَّ المَيَّةِ، ثُمَّ المَيَّةِ، وَقَالَ عبدُالرَّحْمٰنِ ابنُ أبي عبدِاللهِ : اغتَسِلْ في ليلةِ أربَعةٍ قَالَ : وقالَ عبدُالرَّحْمٰنِ ابنُ أبي عبدِاللهِ عبدِاللهِ عليهِ اللهِ اللهِ أربَعةٍ

<sup>(</sup>١\_٢) وسائل الشيعة : ٢/٩٣٧/٢ و ح ٤.

وعِشرينَ، وما علَيكَ أن تَعمَلَ في اللَّيلتَينِ جَميعاً؟! ٥٠

العبدَينِ، وغسلُ دُخولِ مكَّةَ والمَدينةِ، وغُسلُ الزَّيارَةِ، وغُسلُ الإحرامِ، وأوَّلِ ليلةٍ مِن شهرِ العبدَينِ، وغسلُ دُخولِ مكَّةَ والمَدينةِ، وغُسلُ الزَّيارَةِ، وغُسلُ الإحرامِ، وأوَّلِ ليلةٍ مِن شهرِ رَمَضانَ وليلةِ سَبعَ عَشرَةَ وليلةِ إحدى وعِشرينَ وليلةِ ثلاثٍ وعِشرينَ من شهرٍ رَمَضانَ، هذه الأغسالُ سُنَّةً، وغُسلُ الجَنابَةِ فَريضةً، وغُسلُ الحَيضِ مِثلُهُ ٣٠.



# الغش

كنز العمّال: ٤ / ٥٩، ١٥٨ «الغشّى».

وسائل الشيعة : ١٢ / ٢٠٨ باب ٨٦ «تحريم الغشّ بما يخفيٰ».

انظر: عنوان ٥١٢ «النُّصح».

### ٣٠٦٢ ـ ذُمُّ الغشِّ

١٤٩٤٢ ـ الإمامُ عليُّ الله : الغِشُ سَجِيَّةُ المَرَدَةِ ٥٠٠.

الغِشُ يَكسِبُ المَسَبَّةُ ٣٠. الغِشُ يَكسِبُ المَسَبَّةُ ٣٠.

١٤٩٤٤ عنه على : الغِشُ شَرُّ المكر ٣٠.

١٤٩٤٥ ـ عنه على : الغِشُّ مِن أخلاق اللُّنام ٥٠٠.

١٤٩٤٦ ـ عنه ﷺ : الغَشُوشُ لِسانُهُ خُلُوُ وقَلَبُهُ مُرُّ٣٠.

١٤٩٤٧ ـ عنه على الله عنه علامة الشَّقاء غِشُ الصَّدِيقِ، ٠٠

٨٤٩٤٨ ـ عنه ﷺ : شَرُّ الناسِ مَن يَغُشُّ الناسَ ٣٠.

١٤٩٤٩\_ الإمامُ الكاظمُ على ﴿ \_ لَمَا مَرَّ بهشامِ بنِ الحَكَمِ وهو يَبِيعُ السَّابِرِيَّ فِي الظَّلالِ ــ : يا هِشامُ ، إنّ البَيعَ فِي الظِلِّ غِشُّ ، وإنَّ الغِشَّ لا يَحِلُّ ٣٠.

الإمامُ الصّادقُ اللَّهِ \_ لَمَّا سُئلَ عنِ الرَّجُلِ يكونُ عِندَهُ لَونانِ مِن طَعامٍ واحِـدٍ وسِعرُهُما شَيءُ وأَحَدُهُما خَيرٌ مِنَ الآخَرِ، فَيَخلِطُهُما جَمِيعاً ثُمّ يَبِيعُهُما بِسِعرٍ واحِدٍ \_: لا يَصلُحُ لَهُ أَنْ يَفعَلَ ذلكَ يَعُشُ بهِ المسلمينَ حتّىٰ يُبَيِّنَهُ ١٠٠.

12901 - الترغيب و الترهيب عن أبي سباع : اشتَرَيتُ ناقَةً مِن دارِ واثِلةَ ابنِ الأسقَعِ، فَلَمَّا خَرَجتُ بها أدرَكَنِي يَجُرُ إِزارَهُ، فقالَ : اشتَرَيتُ ؟ قُلتُ : نَعَم، قالَ : أَبَيِّنُ لكَ ما فِيها، قسلتُ : ومافِيها ؟ قالَ : أَرَدتَ بها سَفراً، أو أردتَ بها لحَماً ؟ قلتُ : أردتُ بها الحَجَّ، قالَ : فَارتَجِعها، فقالَ صاحِبُها : ما أردتَ إلى هذا أصلَحَكَ اللهُ، تُفسِدُ عَليَّ ؟ اقالَ : إني سَمِعتُ رسولَ اللهِ يَتَلِيُّ يقولُ : لا يَحِلُّ لِأَحَدِ يَبِيعُ شيئاً إلّا بَيَّنَ مافِيهِ، ولا يَجِلُّ لِمَن عَلِمَ ذلكَ إلّا بَيَّنَ مافِيهِ، ولا يَجِلُّ لِمَن عَلِمَ ذلكَ إلّا بَيَّنَهُ مَا فِيهِ، ولا يَجِلُّ لِمَن عَلِمَ ذلكَ إلّا بَيَّنَهُ اللهُ مَيْنَهُ اللهُ مَا فَيهِ ولا يَجِلُّ لِمَن عَلِمَ ذلكَ إلّا بَيَّنَهُ مَافِيهِ ، ولا يَجِلُّ لِمَن عَلِمَ ذلكَ إلّا بَيَّنَهُ مَافِيهِ ، ولا يَجِلُّ لِمَن عَلِمَ اللهِ اللهُ الله

<sup>(</sup>١ ـ ٧) غرر الحكم: ٤٢١، ٥١٥، -٧٤، ١٢٩٩، ١٥٧٥، ٩٣٩٧، ٧٧٥٥.

<sup>(</sup>۱۸ـ۹) الكافي: ٥ / ١٦٠ / ٦ و ص ١٨٣ / ٢.

<sup>(</sup>١٠) الترغيب والترهيب: ٢ / ٥٧٤ / ١٠.

الله عَيْدُ الله عَلَيْهُ : المسلمُ أخو المسلمِ، ولا يَحِلُّ لِمسلمِ باعَ مِن أخيهِ بَيعاً فيهِ عَيبٌ إلّا بَيَّنَهُ لَهُ\*..

١٤٩٥٣ عنه ﷺ : المُؤمِنُونَ بَعضُهُم لِبَعضٍ نَصَحَةٌ وادُّونَ وإن بَعُدَت مَنازِهُمُ وأبدانُهُم. والفَجَرَةُ بعضُهُم لِبَعضٍ غَشَشَةٌ مُتَخاوِنُونَ وإنِ اقتَرَبَت مَنازِهُمُ وأبدانُهُم.٣.

### ٣٠٦٣ ـ مَن غشَّ المسلمينَ (١)

1890 ـ سنن أبي داود عن أبي هريرة : إنّ رسولَ اللهِ ﷺ مَرَّ بِرَجُلٍ يَبِيعُ طَعاماً ، فَسَالَهُ : كيفَ تَبِيعُ؟ فَأَخبَرَهُ ، فَأُوحِيَ إِلَيهِ أَن أُدخِلُ يَدَكَ فيهِ ، فَأَدخَلَ يَدَهُ فيه فإذا هو مَبلولُ ، فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ : ليسَ مِنّا مَن غَشَّ ٣٠.

12900 ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَرَّ النبيُّ ﷺ فِي سُوقِ المَدينةِ بطَعامٍ فقالَ لِصاحِبِهِ : ما أرَىٰ طَعامَكَ إلّا طَيِّباً ، وسَأَلَهُ عن سِعرِهِ ، فَأُوحَى اللهُ عَزَّوجلَّ إلَيهِ أَن يَدُسَّ يَدَيهِ فِي الطَّعامِ فَفَعَلَ فَأَخرَجَ طَعاماً رَدِيّاً ، فقال لِصاحِبِهِ : ما أراكَ إلّا وقد جَمَعتَ خِيانَةً وغِشًا لِلمُسلِمينَ ''.

18907 الترغيب والترهيب عن أبي هريرة : إنَّ رسولَ اللهِ عَيَّلُهُ مَرَّ على صُبْرَةِ طَعامٍ ، فَأَدخَلَ يَدَهُ فيها فَنالَت أصابِعُهُ بَلَلاً ، فقالَ : ما هذا يا صاحِبَ الطَّعامِ ؟ قالَ : أصابَتهُ السهاءُ يا رسولَ اللهِ . قالَ : أفَلا جَعَلتَهُ فَوقَ الطَّعام حتى يَراهُ الناسُ؟! مَن غَشَنا فَلَيسَ مِنّا (٠٠) .

١٤٩٥٧ ــ رسول الله عَيَّالِيَّ ــ لِرَجُلٍ يَبِيعُ طَعاماً، وقد خَلَطَ جَيِّداً بِقَبِيحٍ ــ: ما حَمَلَكَ علىٰ ماصَنَعتَ؟! فقالَ : أَرَدتُ أَن يَنفُقَ! فقالَ لَهُ النبيُّ يَثَلِيُّ : مَيِّرْ كُلَّ واحِدٍ مِنهُما علىٰ حِدَةٍ؛ ليسَ في دِينِنا غِشُّ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) كنز العتال : ٩٥٠٢.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب: ٢ / ٥٧٥ / ١٢.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : ٣٤٥٣.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٥ / ١٦١ /٧.

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب: ٢ / ٥٧١ / ٢.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال: ٩٩٧٤.

١٤٩٥٨ عند ﷺ : يا صاحِبَ الطَّعامِ، أسفَلُ هذا مِثلُ أعلاهُ ؟ مَن غَشَّ المُسلمينَ فليسَ نهُم ٥٠٠.

١٤٩٥٩ ـ الإمامُ علي علي المؤمنُ لا يَفُشُّ أخاهُ، ولا يَخُونُهُ، ولا يَخُذُلُهُ، ولا يَتَمِمُهُ ٥٠٠. ١٤٩٦٠ ـ عنه علي : مِن عَلامَةِ الشَّقاءِ غِشُّ الصَّدِيقِ ٩٠٠.

### ٣٠٦٤ \_ مَن غَشَّ المسلمينَ (٢)

١٤٩٦١ \_ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : ليسَ مِنَا مَن غَشَّ مُسلِماً أو ضَرَّهُ أو ماكَرَهُ ٥٠٠.

18977 عنه عَلَيْ : مَن غَشَّ مُسلِماً في شِراءٍ أو بَيعٍ فليسَ مِنّا، ويُحشَرُ يومَ القِيامَةِ مَع اليَهودِ ؛ لأنَّهم أغَشُّ الخَلقِ لِلمُسلِمينَ ".

1297٣ \_ الإمامُ الصادقُ عليهُ : ليسَ مِنَّا مَن غَشَّنا٣٠.

١٤٩٦٤ \_ رسولُ اللهِ عَلِيلاً : ليسَ مِنَّا مَن غَشَّ مُسلِماً ٣٠.

### ٣٠٦٥ ـ آثارُ الغِشّ

المُسلِمَ نَزَعَ اللهُ عَنهُ بَرَكَةَ رِزقِهِ، وأَفسَدَ عَلَيهِ مَع اللهُ عَنهُ بَرَكَةَ رِزقِهِ، وأَفسَدَ عليهِ معيشَتَهُ، ووَكَلَهُ إلىٰ نفسِهِ ٩٠.

١٤٩٦٦ عند ﷺ : مَن باعَ عَيباً لَم يُبَيِّنْهُ لَم يَزَلْ في مَقتِ اللهِ، ولَم تَزَلِ المَلائكةُ تَلعَنُهُ٠٠٠.

<sup>(</sup>١) كنز العمّال: ٩٥١٢.

<sup>(</sup>۲) الخصال : ۲۲۲ / ۱۰.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٩٢٩٧.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٤٢.

<sup>(</sup>٥) أمالي الصدرق : ٢٤٩/ ١.

<sup>(</sup>٦) الكاني: ٥ / ١٦٠ / ١.

<sup>(</sup>٧) الفقيد : ٣١٨٦/ ٢٧٢/٣.

<sup>(</sup>٨) البحار : ٧٦/ ٢٦٥/ ٣٠.

<sup>(</sup>٩) كنز العمّال: ٩٥٠١.

١٤٩٦٧ ـ الإمامُ الكاظمُ على : مَلعونٌ مَن غَشَّ مُسلِماً أو ماكَرَهُ أو غَرَّهُ "٠.

المُسلِمينَ ٣٠. اللهُ عَلَيْهُ عَنَ عَشَّ المُسلمينَ حُشِرَ مَعَ اليَهودِ يومَ القِيامَةِ ؛ لِأَنَّهُم أَغَشُّ الناسِ المُسلِمينَ ٣٠.

### ٣٠٦٦\_أفظعُ الغِشِّ

العِمَّا العِمَامُ عليُّ عليٌ عليٌ عهدِهِ إلى بعضِ عُمَّالِهِ -: إنَّ أعظَمَ الخِيانَةِ خِيانَةُ الأُمَّةِ ، وأفظَعَ الغِمَّ المُعَدِّنِ المُعَلِّلِي المُعَلِّمِ المُعَدِّنِ المُعْدِي المُعْدِي المُعْدِي المُعْمِي المُعْمِلِي المُعْمِي المُعْمِلِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِلِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِلِي المُعْمِي المُعْمِلِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي المُعْمِي

-١٤٩٧ عنه ﷺ : مَن غَشَّ النَّاسَ في دِينِهِم فَهُو مُعَانِدُ شِهِ ورسولِهِ<sup>٣</sup>.

(انظر) الخيانة : باب ١١٥٢.

### ٣٠٦٧\_أغَشُّ الناسِ

١٤٩٧١ ــ الإمامُ عليَّ عليًّا ؛ إنَّ أنصَحَ الناسِ لنفسِهِ أطوَعُهُم لِرَبُّهِ، وإنَّ أَغَشَّهُم لنفسِهِ أعصاهُم لِرَبِّهِ،

١٤٩٧٢ ـ عنه ﷺ : إنَّ أغَشَّ الناسِ أغَشُّهُم لنفسِهِ وأعصاهُم لِرَبِّهِ ٣٠.

١٤٩٧٣ ـ عنه على : مَن غَشَّ نَفسَهُ كَانَ أَغَشَّ لِغَيرِهِ ٥٠٠.

(انظر) النُّصح : باب ٣٨٧١.

<sup>(</sup>١) البحار : ٨/٨٢/١٠٣.

<sup>(</sup>۲) الفقيم : ۳۹۸۷ / ۲۷۲ / ۳۹۸۷.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الكتاب ٢٦.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم : ٨٨٩١.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة : الخطبة ٨٦.

<sup>(</sup>٦-١) غرر الحكم : ٩٠٤٤، ٣٥١٦.

# 49.

## الغصب

البحار: ٢٥٨ / ٢٥٨ باب ٤ «الغصب».

وسائل الشيعة : ١٧ / ٣٠٨«كتاب الغصب».

مستدرك الوسائل : ۱۷ / ۸۷ «كتاب الغصب».

كنز العمّال: ١٠ / ٦٣٦ \_ ٦٤٤ «الغصب».

انظر: عنوان ۱۰۷ «الحرام»، ۱۲۶ «الحلال»، ۳۱۵ «الضمان»، ۳۲۹ «الظلم».

### ٣٠٦٨ ـ الغَصبُ

### الكتاب

﴿ وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكُ يَأْخُذُكُلُّ سَفِينَةٍ غَصْباً ﴾ ١٠٠.

١٤٩٧٤ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ الحَجَرُ الغَصِيبُ " في الدارِ رَهنُ على خَرابها ".

الله عَمْرِضاً عَنهُ ، مَنِ اقْتَطَعَ مالَ مؤمنٍ غَصباً بغَيرِ حَقِّ لَمَ يَزَلِ اللهُ مُعرِضاً عَنهُ ، ماقِتاً الإعبالِهِ التي يَعمَلُها مِن البِرِّ والخَيرِ ، لا يُثنِبُها في حَسَناتِهِ حتَّىٰ يَتُوبَ ويَرُدَّ المالَ الذي أَخَذَهُ إلىٰ صاحِبِهِ ...

١٤٩٧٦ ـ الإمامُ المهديُّ ﷺ : لا يَحِلُّ لِأحدٍ أَن يَتَصَرُّفَ في مالِ غَيرِهِ بغَيرِ إذنهِ ٥٠٠.

١٤٩٧٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن غَصَبَ رَجُلاً أَرضاً ظُلماً لَتِيَ اللهَ تعالىٰ وهُو علَيهِ غَضبانُ ١٠٠.

٨٤٩٧٨ ـ عنه ﷺ : إنَّه لا يَقتَطِعُ رَجُلٌ مالاً إلَّا لَقِيَ اللهَ عَزَّوجلٌ يومَ القِيامَةِ وهو أجذَمُ٣٠.

١٤٩٧٩ عنه ﷺ : لا يَحِلُّ لِامرِيَّ مُسلمٍ أن يَأْخُذَ مالَ أُخِيهِ بِغَيرِ حَقِّهِ؛ وذلكَ لِما حَرَّمَ اللهُ عَزَّوجِلَّ مالَ المُسلمِ علَى المُسلمِ ٣٠.

١٤٩٨٠ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أربَعةُ لايَجُزنَ في أربَعٍ : الخِيانَةُ ، والغُلولُ ، والسَّرِقَةُ ، والرِّبا ،
 لايَجُزنَ في حَجٍّ ، ولاعُمرَةٍ ، ولا جِهادٍ ، ولا صَدَقةٍ ‹›› .

<sup>(</sup>١) الكهف: ٧٩.

<sup>(</sup>٢) في شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٩ / ٧٢ «الغصب» بدل «الغصيب».

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الحكمة ٢٤٠. وقال الرضيّ رضوان الله عليه : ويُسروى هـذا الكـلام للـنبيّ ﷺ، ولا عـجب أن يشـتبه الكـلامان ؛ فإنّ سنقاهما من قليب، ومَفرغهما من ذنوب.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل: ١٧ / ٨٩ / ٨٢٣. ٢٠

<sup>(</sup>٥) وسائل الشيعة : ١٧ / ٣-٩ / ٤.

<sup>(</sup>٦٤٦) كنز العثال : ٣٠٣٦٦، ٣٠٣٤٣، ٣٠٣٤٣. أ

<sup>(</sup>٩) الكافي: ٥ / ٢ / ٢٤.

الحُطامِ !...واللهِ لو أُعطِيتُ الأقاليمَ السَّبعَةَ بِما تَحتَ أفلاكِها علىٰ أن أُعصِيَ اللهَ في نَمَلَةٍ أسلُبُها جِلبَ(خَمَلَةَ) شَعِيرَةٍ ما فَعَلتُهُ إن

### ٣٠٦٩ ـ عُقوبَةُ الغَصب

١٤٩٨٧ ـ الإمامُ الصّادقُ على على سَنلَ عَمَّن أَخَذَ أَرضاً بِغَيرِ حَقِّها وبَنيٰ فيها ..: يُرفَعُ بِناؤهُ، وتُسَلَّمُ التُّربَةُ إلىٰ صاحِبِها؛ ليسَ لِعِرقِ ظالِمِ حَقُّ ".

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة ؛ الخطبة ٢٢٤.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة : ١٧ / ٣١١ / ١٠

# 791

## الغَضَب

البحار : ٧٣ / ٢٦٢ باب ١٣٢ «ذمّ الغضب ومدح التنمّر في ذات الله».

البحار: ٧١/ ٣٩٧ باب ٩٣ «كظم الغيظ».

كنز العمّال: ٣/ ٧٨٤ .٤٠٥ «كظم الغيظ».

وسائل الشيعة : ٨ / ٥٢٣ باب ١١٤ «استحباب كظم الغيظ».

المحجّة البيضاء: ٥ / ٢٨٩ «كتاب آفة الغضب والحقد والحسد».

انظر: عنوان ٣٥٧ «التعصب».

الحقّ : باب ٨٩١، الجِلم : باب ٩٤٦، الملامة : باب ٣٥٩٤.

### ٣٠٧٠ \_ الغَضَبُ مِفتاحُ كُلِّ شَرِّ

189٨٣ ـ الإمامُ الصّادقُ على : الغَضَبُ مِفتاحُ كُلُّ شَرُّ ١٠٠.

١٤٩٨٤ ــ رسولُ اللهِ ﷺ ــ لَمَّا استَوصاهُ رجُلُ ــ: لا تَغضَبْ، قالَ : فَفَكَّرتُ حِـينَ قــالَ رسولُ اللهِ ﷺ ما قالَ، فإذا الغَضَبُ يَجِمَعُ الشَّرَّ كُلَّهُ٣٠.

الإمامُ الصّادقُ ﷺ - لمّا سَأَلَهُ عبدُ الأعلىٰ : عَـلَمْني عِـظَةً أَتَّـعِظُ بِهــا ــ : إِنَّ رَسُولَ اللهِ عَلَمْني عِظَةً أَتَّاهُ رَجُلٌ فَقَالَ لَهُ : انطَلِقُ ولا رَسُولَ اللهِ عَلَمْني عِظَةً أَتَّهِظُ بِها، فقَالَ لَهُ : انطَلِقُ ولا تَغضَبْ ــ ثلاثَ مَرَّاتٍ ـ ٣٠.

١٤٩٨٦ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ الغَضَبُ يُثِيرُ كُوامِنَ الحِقدِ ".

١٤٩٨٧ ـ عنه على : الغَضَبُ شَرُّ إِن أَطَعتَهُ دَمَّرَ ١٠٠.

٨٨ ١٤٩٨ عنه على : الغَضَبُ مَركَبُ الطَّيشِ٣٠.

١٤٩٨٩ \_ عنه ﷺ : بِكَثْرَةِ الغَضَبِ يكونُ الطَّيشُ ٣٠.

٠١٤٩٠ عنه على : الغَضَبُ يُردِي صاحبَهُ ويُبدِي مَعايبَهُ ٥٠٠.

١٤٩٩١ ـ عنه على : من أطلَقَ غَضَبَهُ تَعَجَّلَ حَتفَهُ ١٠.

١٤٩٩٢ ـ عنه ﷺ : بِئسَ القَرِينُ الغَضَبُ : يُبدِي المُعاتَبَ، ويُدنِي الشُّرُّ، ويُباعِدُ الخَيرَ ٣٠٠.

١٤٩٩٣ ـ عنه ﷺ : إنَّكم إن أطَعتُم سَورَةَ الغَضَبِ أُورَدَتكُم نِهايَةَ العَطَبِ٣٠٠.

الكَظمِ ١٤٩٩٤ عنه على الحَتْرِسُوا مِن سَورَةِ الغَضَبِ، وأُعِدُّوا لَهُ مَا تُجَاهِدُونَهُ بِهِ مِن الكَظمِ والحَلمِ

١٤٩٩٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : الغَضَبُ مَحَقَةُ لِقَلبِ الحَكيم ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٣/٣٠٣/٢.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب: ٢/٤٤٥/٣.

<sup>(</sup>٣) الكافي : ٢/٣٠٣/٥.

<sup>(</sup>٤\_٢) غرر الحكم: ٢١٦٤، ٢١٦٠، ٨٠٨، ٢٢٦٤، ١٧-١، ٧٩٤٨، ٧٩٤٨، ٥-٢٥.

<sup>(</sup>١٣) الكافي: ٢/ ٣٠٥/١٢.

١٤٩٩٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لا نَسَبَ أُوضَعُ مِن الغَضَبِ ١٠٠.

١٤٩٩٧ ـ رسولُ اللهِ عَلِيُّ : الغَضَبُ يُفسِدُ الإيمانَ كما يُفسِدُ الحَلُّ العَسَلَ ٣٠.

١٤٩٩٨ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : عُقوبَةُ الغَضُوبِ والحَقُودِ والحَسُودِ تَبدَأُ بأنفُسِهِم إنه

1899 ـ عنه على : مِن طَبائع الجُهّالِ التَّسَرُّعُ إِلَى الغَضَبِ في كُلِّ حالٍ ".

· ١٥٠٠٠ عنه ﷺ : لا يَقُومُ عِزُّ العَضَبِ بِذُلِّ الاعتِدارِ · · · .

### ٣٠٧١ ـ الغَضبُ جَمرةُ مِن الشيطان

10.01 رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : الغَضَبُ جَرَةٌ مِن الشيطانِ ١٠٠٠

١٥٠٠٢ ـ الإمامُ الباقر على : إنَّ هذا الغَضَبَ جَمرَةٌ مِن الشيطانِ تَتَوَقَّدُ في قَلبِ ابنِ آدمَ، وإنَّ أَحَدَكُم إذا غَضِبَ احمرَّت عَيناهُ، وانتَفَخَت أوداجُهُ، ودَخَلَ الشيطانُ فيهِ ...

١٥٠٠٣ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: ألا وإنَّ الغَضَبَ جَمَرَةً في قَلبِ ابنِ آدمَ، أما رَأيتُم إلىٰ حُمرَةِ عَينَيهِ وانتِفاخ أوداجِهِ؟! فَمَن أحَسَّ بِشيءٍ مِن ذلكَ فَلْيَلصَقْ بالأرضِ

١٥٠٠٤ ـ الإمامُ علي علي الغَضَبُ نارُ القُلوبِ٠٠٠ .

١٥٠٠٥ عنه ﷺ : الغَضَبُ نارُ مُوقَدَةً ، مَن كَظَمَهُ أطفَأَها ، ومَن أطلَقَهُ كانَ أُوَّلَ مُحتَرِقٍ بها ٥٠٠٠

١٥٠٠٦ عنه ﷺ - في وصيّتِهِ لعبدِ اللهِ بنِ العبّاسِ عندَ استِخلافِهِ إيّاهُ علَى البَصرَةِ - : وإيّاكَ والغَضَبَ ؛ فإنّهُ طَيرَةٌ مِن الشيطان ٥٠٠٠.

١٥٠٠٧ عنه على عنه على الحارِثِ الهَمْدانيُ .. واحذَرِ الغَضَبَ؛ فإنّهُ جُندُ عَظيمُ مِن جُنودِ إبليسَ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق : ٣٦٤ / ٩.

<sup>(</sup>٢) البعار : ٢٢/٢٦٧/٧٣.

<sup>(</sup>٣\_٥) غرر الحكم: ٦٣٢٥، ١٠٧٩٣، ٩٣٥١.

 <sup>(</sup>۸) الترغیب و الترهیب: ۱۰/٤٤٨/۳.

<sup>(</sup>١٠-٩) غرر الحكم: ٩٦٥، ١٧٨٧.

<sup>(</sup>١٢ ـ ١٢) نهج البلاغة : الكتاب ٧٦ و ٦٩.

### ٣٠٧٢ ـ الغَضبُ ضَربٌ مِن الجُنون

٨٠٠٠٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إيّاك والغَضَبَ، فَأُوَّلُهُ جُنونٌ وآخِرُهُ نَدَمُّ ١٠٠٨

١٥٠٠٩ عنه على : الحِدَّةُ ضَربٌ مِن الجُنُونِ لأنَّ صاحِبَها يَندَمُ، فإن لَم يَندَمُ فَجُنُونُهُ مُستَحكِمٌ ".

·١٥٠١ عنه الله : الغَضَبُ يُفسِدُ الألباب، ويُبعِدُ مِن الصَّواب · · · .

١٥٠١١ عنه على : أقدَرُ الناسِ على الصَّوابِ مَن لَم يَعضَبْ ١٠٠٠

١٥٠١٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : مَن لَم يَلِكُ غَضَبَهُ لَم يَلِكُ عَقلَهُ ١٠٠

10.١٣\_الإمامُ عليٌّ اللَّهِ : شِدَّةُ الغَضَبِ تُغَيِّرُ المَنطِقَ، وتَقطَعُ مادَّةَ الحُجَّةِ، وتُفَرِّقُ الفَهمَ ١٠٠.

### ٣٠٧٣ ـ الحثُّ علَى مِلكِ الغَضبِ

١٥٠١٤ ـ رسولُ اللهِ عَلِيَّا ؛ ألا أُخبِرُكُم بِأَشَدَّكُم؟ مَن مَلَكَ نفسَهُ عِندَ الغَضَبِ٣٠.

10010 - الإمامُ على على الله : أفضَلُ المِلكِ مِلكُ الغَضَبِ ١٠٠١٠

١٥٠١٦ ـ عنه ﷺ : أحضَرُ الناسِ جَواباً مَن لَم يَغضَبْ٣.

١٥٠١٧ عنه على : أشرَفُ المُروءَةِ مِلكُ الغَضَبِ وإماتَةُ الشَّهوَةِ ٥٠٠١.

1001/ عنه على : أعظَمُ الناسِ سُلطاناً علىٰ نفسِهِ مَن قَمَعَ غَضَبَهُ وأماتَ شَهوَتَهُ ٣٠٠.

١٥٠١٩ ـ عنه عليم : رَأْسُ الفَضائلِ مِلكُ الغَضَبِ وإماتَةُ الشُّهوَةِ٥٠٠.

١٥٠٢٠ ـ عنه عليه : ضَبطُ النَّفسِ عِندَ حادِثِ الغَضَبِ يُؤمِنُ مَواقِعَ العَطَبِ ٥٣٠.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٢٦٣٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٢٥٥.

<sup>(</sup>٣-٤) غرر الحكم: ٣٠٤٧، ١٣٥٦.

<sup>(</sup>٥) الكافي : ٢ / ٣٠٥ / ١٣.

<sup>(</sup>٦) البحار : ۷۸/٤۲۸/۷۱.

<sup>(</sup>۷) نثر الدرر: ۱۸۳/۱.

<sup>(</sup>٨\_٨) غرر الحكم: ٢٩٠٤، ٢٩٥٠، ٣١٠٦، ٣٢٥٩، ٣٢٥٥، ١٩٣١.

١٥٠٢١ عنه على : ظَفِرَ بالشيطانِ مَن غَلَبَ غَضَبَهُ ، ظَفِرَ الشيطانُ عَن مَلَكَهُ غَضَبُهُ ١٠٠

١٥٠٢٢ عنه عليه الله : أعدَى عَدُوِّ لِلمَرءِ غَضَبُهُ وشَهوَتُهُ، فَنَ مَلَكَهُما عَلَت درجَتُهُ، وبَلَغَ غايَتَهُ ...

١٥٠٢٣ عنه على : الغَضَبُ عَدُوٌّ فلا مُّلَّكُهُ نَفسَكَ ٣٠.

١٥٠٢٤ ـ الإمامُ الصَّادقُ عَلَى اللهِ : مَن لَم يَلِكُ غَضَبَهُ لَم يَلِكُ عَقلَهُ ١٠٠

١٥٠٢٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن غَلَبَ علَيهِ غَضَبُهُ وشَهوَتُهُ فَهُو في حَيِّزِ البِّهاثم ١٠٠٠

المُ ١٥٠٢٦ عنه ﷺ مِن كتابٍ لَهُ للأشتَرِ لَمَّا وَلاَهُ مِصرَ مِن اللهِ حَمِيَّةَ أَنفِكَ، وسَورَةَ حَدِّكَ، وسَطوَةَ يَدِكَ، وغَربَ لسانِكَ، واحتَرِش مِن كُلِّ ذلكَ بكَفِّ البادِرَةِ، وتَأْخِيرِ السَّطوَةِ، [وارفَعْ بَصَرَكَ إلى السهاءِ عندَ ما يَحضُرُكَ مِنهُ] محتى يَسكُن غَضَبُكَ فَتَملِكَ الاختِيارَ، ولَن تُحكِمَ ذلكَ مِن نفسِكَ حتَّى تُكثِرَ هُمُومَكَ بِذِكرِ المَعادِ إلىٰرَبِّكَ ٥٠.

## ٣٠٧٤\_أقوى الناس

١٥٠٢٧ ـ الإمامُ على على الله : أقوى الناس من قوي على غضبه بجلبه ٥٠٠٧

١٥٠٢٨ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : لا قُوَّةَ كَرَدُّ الغَضَبُّ.

١٥٠٢٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ: ليسَ الشَّديدُ بالصُّرَعَةِ، إِنَّا الشَّديدُ الذي يَملِكُ نفسَهُ عندَ الغَضَبِ

١٥٠٣٠ عنه ﷺ ـ الأصحابه ـ : ما الصَّرَعَةُ فيكُم؟ قالوا : الشَّديدُ القَويُّ الذي لا يُوضَعُ
 جَنبُهُ، فقالَ : بل الصَّرَعَةُ حَقُّ الصَّرَعَةِ رَجُلٌ وَكَزَ الشيطانُ في قَلبِهِ واشتَدَّ غَضبُهُ وظَهَرَ دَمُهُ،

<sup>(</sup>١-٣) غرر الحكم: (٦٠٤٨-٢٠٤٩)، ٣٢٦٩، ١٣٣٧.

<sup>(</sup>٤) الكافي: ٢ / ٢٠٥ / ١٣.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٨٧٥٦.

<sup>(</sup>٦) ما بين المعقوفين لايوجد في النهج و أخذناه من تحف العقول.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة : الكتاب ٥٣. تحف العقول : ١٤٨.

<sup>(</sup>٨) غرر الحكم: ٣١٨٢.

<sup>(</sup>٩) تحف العقول : ٢٨٦.

<sup>(</sup>١٠) تنبيه الخواطر : ١ / ١٢٢.

مُمَّ ذَكَرَ اللهَ فَصَرَعَ بجِلْمِهِ غَضَبَهُ ١٠٠.

١٥٠٣١ عنه ﷺ: الصَّرَعَةُ كُلُّ الصَّرَعَةِ، الصُّرَعَةُ كلُّ الصَّرَعةِ، الصَّرَعةِ الصَّرَعةِ الصَّرَعةِ :
 الرَّجُلُ الذي يَغضَبُ فَيَسْتَدُّ غَضَبُهُ، ويَحمَرُ وَجههُ، ويَقشَعِرُ جِلدُهُ، فَيَصرَعُ غَضَبَهُ ١٠٠.

١٥٠٣٢ عنه عَلَيْهُ \_ لَمَا رَأَىٰ قَوماً يَدحُونَ حَجَراً \_: أَشَدُّكُم مَن مَلَكَ نفسَهُ عندَ الغَضَبِ، وأحمَلُكُم مَن عَفا بعدَ المَقدِرَةِ إِسَّا.

(انظر) الشجاعة : باب ١٩٥٩، الهوى : باب ٤٠٤٦.

# ٣٠٧٥ ـ الحثُّ علَى كَظم الغَيظِ

### الكتاب

﴿ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ ﴾ (١٠٠.

﴿ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ ٣٠.

الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَن كَظَمَ غَيظاً وهو يَقدِرُ علىٰ إمضائهِ حَشا اللهُ قَلْبَهُ أَمناً وإيماناً وإيماناً يومَ القِيامَةِ ٣٠.

<sup>(</sup>١) البحار : ٨٦/١٥٠/٧٧.

<sup>(</sup>٢) الترغيب و الترهيب: ٩/٤٤٧/٣.

<sup>(</sup>٣) البحار: ٦٧/١٤٨/٧٧.

<sup>(</sup>٤) مشكاة الأنوار : ٢١٨.

<sup>(</sup>۵) آل عمران : ۱۳۶. ۱۵) المساد باسا

<sup>(</sup>٦) الشورى: ٣٧.

<sup>(</sup>۷) الكافي: ۲/۱۱۰/۲.

١٥٠٣٥ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن كَظَمَ غَيظاً ولو شاءَ أن يُمضِيَهُ أمضاهُ، مَلاَ اللهُ قلبَهُ يومَ القِيامَةِ رِضاهُ ١٠٠.

١٥٠٣٦ ـ رسولُ اللهِ عَلِمَهُ : مَن كَظَمَ غَيظاً مَلاَ اللهُ جَوفَهُ إِيماناً ٣٠.

١٥٠٣٧ ــ عنه ﷺ: ما تَجَرَّعَ عَبدٌ جُرعَةً أَفضَلَ عِندَ اللهِ مِن جُرعَةِ غَيظٍ كَظَمَها للهِ ابتِغاءَ وَجِهِ اللهِ(٣٠.

١٥٠٣٨ ـ الإمامُ علي علي الله : متى أشني غَيظِي إذا غَضِبتُ؟! أحِينَ أعجِزُ عن الانتِقامِ فَيقالُ لي : لو صَبَرَتَ، أم حينَ أقدِرُ عليهِ فيقالُ لي : لو عَفَوتَ (غَفَرتَ)؟!"

١٥٠٣٩ ـ عنه ﷺ : مَن خافَ اللهَ لَم يَشْفِ غَيظُهُ ٥٠٠.

-١٥٠٤٠ الإمامُ الصّادقُ على : من كَفَّ غَضَبَهُ سَتَرَ اللهُ عَورَتَهُ ٥٠.

١٥٠٤١\_الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : ما تَجَرَّعتُ جُرعَةً أَحَبَّ إِلَيَّ مِن جُرعَةِ غَيظٍ لا أَكافِي بها صاحِبَها™.

١٥٠٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : نِعمَ الجُرعَةُ الغَيظُ لِمَن صَبَرَ علَيها ... ٥٠.

١٥٠٤٣ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مِن أَحَبُّ السَّبيلِ إِلَى اللهِ عَزَّوجلَّ جُرعَتانِ : جُرعَةُ غَيظٍ تَرُدُّها بِحِلم، وجَرعَةُ مُصيبَةٍ تَرُدُّها بِصَبرِ ٣٠.

١٥٠٤٤ ـ الإمامُ الصّادقُ على : ما مِن جُرعَةٍ يَتَجَرَّعُها العَبدُ أَحَبَّ إِلَى اللهِ عَزَّ وجلَّ مِن جُرعَةِ
 غَيظٍ يَتَجَرَّعُها عِندَ تَرَدُّدِها في قلبِهِ ، إمّا بِصَبرٍ وإمّا بِحِلم ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١\_٢) البحار: ٢١/ ٤١١ / ٢٥ و ٦٩ / ٣٨٢ ٤٤.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال: ٥٨١٩.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الحكمة ١٩٤، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٩٠ /١٧.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم : ٨١٥٨.

<sup>(</sup>٦) البحار : ۲۲ / ۲٦٤ / ۱۱ (

<sup>(</sup>۷ـ ۱۰) الكافي: ۱/۱۰۹/۲ وح ۲وص ۹/۱۱۰ وص ۱۳/۱۱۱.

المَندانيِّ ـ: وَاكظِمِ الغَيظَ ، وتَجاوَزُ عندَ المَندانيِّ ـ: وَاكظِمِ الغَيظَ ، وتَجاوَزُ عندَ المَقدِرَةِ ، واحلُمْ عندَ الغَضَبِ ، واصفَحْ مَع الدَّولَةِ ؛ تَكُنْ لكَ العاقِبَةُ ١٠٠.

## ٣٠٧٦ ـ مَن شَفَىٰ غَيظَهُ بِمَعصيةِ اللهِ

١٥٠٤٦ ــ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَن طَلَبَ شِفا غَيظٍ بغَيرِ حَتَّى، أَذَاقَهُ اللهُ هَواناً بِحَتَّى ".

١٥٠٤٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إِنَّ لِجِهَنَّمَ باباً لا يَدخُلُها إِلَّا مَن شَنَىٰ غَيظُهُ بَعَصيَةِ اللهِ تعالىٰ ٣٠.

10.28 الإمامُ على الملهُ على اللهُ إِنَّ مِن عَزائمِ اللهِ في الذَّكرِ الحَكيمِ ، التي علَيها يُثِيبُ ويُعاقِبُ ، ولها يَرضَى ويَسخَطُ ، أَنَّهُ لا يَنفَعُ عَبداً ـوإن أَجهَدَ نفسَهُ وأَخلَصَ فِعلَهُ ـ أَن يَخرُجَ مِن الدنيا لاقِياً رَبَّهُ بِخَصلَةٍ مِن هذِهِ الحِصالِ لَم يَتُبُ مِنها : أَن يُشرِكَ بِاللهِ فيما افتَرَضَ علَيهِ مِن عِبادَتِهِ ، أو يَشنِي غَيظَهُ بهلاكِ نَفسٍ ... ".

## ٣٠٧٧\_مَن كَفَّ غَضَبَهُ

١٥٠٤٩\_بحار الانوار عن زيدبن عليّ : أوحَى اللهُ عزّوجلّ إلىٰ نبيّه داودَ ﷺ : إذا ذَكَرَنِي عَبدِي حينَ يَغضَبُ، ذَكَرتُهُ يومَ القِيامَةِ في جَميع خَلقٍ، ولا أمحَقُهُ فِيمَن أمحَقُ٣.

-١٥٠٥٠ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَكتوبٌ في التَّوراةِ ... : يا موسىٰ ، أُمسِكْ غَضَبَكَ عَمَّن مَلَّكتُكَ عليهِ ، أَكُفَّ عنكَ غَضَبِي ٣٠.

١٥٠٥١\_المسيخ ﷺ لَمَّا سأَلَهُ الحَوارِيُّونَ : أَيُّ الأَشياءِ أَشَدُّ؟\_: أَشَدُّ الأَشياءِ غَضَبُ اللهِ. قالوا : فيها يُتَّقىٰ غَضَبُ اللهِ؟ قال : بأن لا تَغضَبُوا™.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الكتاب ٦٩.

<sup>(</sup>٢) تحف العقول : ٢٠٧.

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر : ١٢١/١.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٣.

<sup>(</sup>٥) البحار : ۲۱۲/۲۲۲ / ۱۸.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٧/٣٠٣/٢.

<sup>(</sup>٧) مشكاة الأنوار : ٢١٩.

١٥٠٥٢ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ مَلَ سَأَلَهُ رَجُلُ : أُحِبُ أَن أَكُونَ آمِناً مِن سَخَطِ اللهِ ـ: لا تَغضَب على أَحَدٍ تَأْمَنْ غَضَبَ اللهِ وسَخَطَهُ ١٠٠.

١٥٠٥٣ عنه عَلَيْلاً : مَن كَفَّ غَضَبَهُ كَفَّ اللهُ عَنهُ عَذابَهُ ٣٠.

١٥٠٥٤ ـ الإمامُ الباقرُ على : مَن كَفَّ غَضَبَهُ عنِ الناسِ أَقالَهُ اللهُ نفسَهُ يومَ القِيامَةِ ٣٠٠.

## ٣٠٧٨ ـ بَدءُ الغَضَب

١٥٠٥٥ ــ المسيخ على لله مُنلَ عن بَدءِ الغَضَبِ ــ: الكِبرُ، والتَجَبُّرُ، ومَحقَرَةُ الناسِ ".

### الأسبابُ المُهَيَّجَةُ للفَضَيِ:

قال أبو حامد: قد عرفتَ أنَّ علاج كلِّ علّه بحَسم مادَّتها وإزالة أسبابها، فللابدَّ من معرفة أسباب الغضب، وقد قال يحيىٰ لعيسىٰ ﴿ أَيُّ شيء أَشَدُّ؟ قال عيسىٰ : الكِبر والفخر والتعزُّز والحَميَّة.

والأسبابُ المهيِّجة للغضب هي الزَّهو، والعُجب، والمِزاح، والهَـزل، والهُـز،، والتَّـعيير، والمُّـاراة، والمُضادَّة، والغَدر، وشِدَّة الحرص على فضول المال والجماه.

وهي بأجمعها أخلاق رديَّة مذمومة شرعاً، ولاخلاص من الغضب مع بقاء هذه الأسباب، فلابدَّ من إزالة هذه الأسباب بأضدادها.

### ٣٠٧٩ ـ دُواءُ الغَضَب

١٥٠٥٦ ـ رسولُ اللهِ عَيْظِيلاً : يا عليُّ ، لا تَغضَب ، فإذا غَضِبتَ فَاقعُدُ و تَفكُّر في قُدرَةِ الرَّبِّ على

<sup>(</sup>١) كنز العمّال : ٤٤١٥٤.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٢٦٢/٧٢ / ٧٠.

<sup>(</sup>٣) ثواب الأعمال: ١٦١ / ١.

<sup>(</sup>٤) مشكاة الأنوار: ٢١٩.

<sup>(</sup>٥) المحجّة البيضاء : ٥ / ٣٠٤.

العِبادِ وحِلمِهِ عَنهُم، وإذا قبلَ لكَ : إِنَّتِي اللهَ فَانبِذْ غَضَبَكَ، وراجِعْ حِلمَكَ ١٠٠.

١٥٠٥٧ \_ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليه : داؤوا الغَضَبَ بالصَّمتِ، والشَّمهوَةَ بالعَقلِ ٣٠.

١٥٠٥٩ ـ الإمامُ علي طلح : أيمًا رَجُلٍ غَضِبَ وهو قائمٌ فَلْيَلزَمِ الأرضَ مِن فَورِهِ ؛ فإنّهُ يُذهِبُ
 رِجزَ الشيطانِ ".

١٥٠٦٠ ــرسولُ اللهِ عَيْلِيَا : إذا غَضِبَ أَحَدُكم وهو قائمٌ فَلْيَجلِسْ، فإن ذَهَبَ عَنهُ الغَضَبُ وإلّا فَلَيْضَطَجِعْ (٠٠).

١٥٠٦١ الترغيب و الترهيب عن أبي وائلٍ القاص : دَخَلنا علىٰ عُروة بنِ محمدٍ السَّعديِّ فَكَلَّمَهُ رَجُلٌ فَأَغضَبَهُ، فَقَامَ فَتَوَضَّأَ فَقَالَ : حَـدَّثَنِي أَبِي عـن جَـدِّي عَـطيّة قـالَ : قـالَ رسولُ اللهِ عَبِّلِلَّ : إنَّ الغَضَبَ مِن الشَيطانِ، وإنَّ الشيطانَ خُلِقَ مِن النارِ، وإغَّا تُطفأُ النارُ بالماءِ، فإذا غَضِبَ أَحَدُكم فَلْيَتَوَضَّأْ ...

١٥٠٦٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : جِهادُ الغَضَبِ بالحِيلم بُرهانُ النُّبلِ™.

١٥٠٦٣ ـ عنه على : تَجَرُّعُ غَصَصِ الحِلم يُطنِيُ نارَ الغَضَبِ ٥٠٠

١٥٠٦٤ ـ عنه علي : ضادُّوا الغَضَبَ بِالحِلمِ ٩٠٠.

(انظر) المحجّة البيضاء: ٥ / ٣٠٥ «بيان علاج الغضب بعد هيجانه ».

### ٣٠٨٠ ـ مدحُ الغضب بنه

١٥٠٦٥ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ حرن كتابٍ لَهُ إلى أهلِ مصرَ لمَّا وَلَىٰ عليهِمُ الأشترَ ـ : مِن

<sup>(</sup>١) تحف المقول : ١٤.

<sup>(</sup>٢) غررالحكم: ٥١٥٥.

<sup>(</sup>٤\_٣) البحار: ٩/٢٦٤/٧٣ و ص ٢٦٥/١٥.

<sup>(</sup>٥ ــ ٦) الترغيب والترهيب: ٣ / ١٦/٤٥٠ و ص ١٩/٤٥١.

<sup>(</sup>٧ ــ ٩) غرر الحكم: ٤٧٧٣، ٤٤٨٧، ٥٩١١.

عبدِاللهِ عليٌّ أميرِ المؤمنينَ، إلَى القَومِ الذينَ غَضِبُوا للهِ حِينَ عُصِيَ في أرضِهِ، وذُهِبَ بِحَقَّهِ...٠٠٠.

١٥٠٦٦\_عنه ﷺ \_لأصحابِهِ\_: وقد تَرَونَ عُهودَ اللهِ مَنقوضَةً فلا تَغضَبُونَ، وأَنتُم لِنَقضِ ذِمَم آبائكُم تَأْنَفُونَ !\*\*

١٥٠٦٧\_عنه على :كَانَ تَتَلِيلُهُ لا يَغضَبُ للدنيا، فإذا أغضَبَهُ الحقَّ لَمَ يَعرِفْهُ أَحَدُّ ولَم يَقُمْ لِغَضَبِهِ شَيءٌ حتَّىٰ يَنتَصِرَ لَهُ ٣٠.

10·7٨ عنه ﷺ : مَن أَحَدَّ سِنانَ الغَضَبِ للهِ سبحانَهُ، قَوِيَ على أَشدّاءِ الباطِلِ ···.

١٥٠٦٩ ـ عنه ﷺ : مَن شَنِيُّ الفاسِقينَ وغَضِبَ شِهِ، غَضِبَ اللهُ لَهُ وأرضاهُ يومَ القِيامَةِ ١٠٠.

١٥٠٧٠ ـ موسى ﷺ : ياربٌ ، مَن أهلُكَ الذينَ تُظِلُّهُم في ظِلِّ عَرشِكَ يومَ لا ظِلَّ إلّا ظِلَّكَ؟
 فأوحَى اللهُ إلَيهِ : . . . والذينَ يَغضَبُونَ لِحَارِمي إذا استُجِلَّت مِثلَ النِّيرِ إذا جُرحَ ! ٣٠

المَّامُ عَلَيُّ عَلِيْهِ مَنْ عَلِيْهِ مِنْ أَلِي ذَرِّ لَمَّا سَيِّرَهُ عَلَانُ إِلَى الرَّبَذَةِ مِن أَبا ذَرِّ، إنَّك إِنِّا عَضِبتَ لَهُ عَظِبتَ لَهُ النَّ القَوْمَ خَافُوكَ عَلَىٰ دُنياهُم وَخِفْتُهُم عَلَىٰ وَنِيلُهُم عَلَىٰ مُنياهُم وَخِفْتُهُم عَلَىٰ وَنِيلُكَ، فَأَرْحَلُوكَ عَن الفِناءِ وامتَحَنُوكَ بالبَلاءِ، وواللهِ لو كانَتِ السهاواتُ والأرضُ علىٰ عَبدٍ دِينِكَ، فَأَرْحَلُوكَ عَن الفِناءِ وامتَحَنُوكَ بالبَلاءِ، وواللهِ لو كانَتِ السهاواتُ والأرضُ علىٰ عَبدٍ رَبقاً ثُمِّ اتَّقَى اللهَ عَزَوجلَّ جَعَلَ لَهُ مِنها مُخْرَجاً، فَلا يُونِسْكَ إِلّا الْحَنَّى، ولا يُوحِشْكَ إِلّا الْحَنَّى، ولا يُوحِشْكَ إلا الطَلْ...™.

أقول: حكي عن أبي ذرّ رضوان الله عليه أنّه لما أخرجه معاوية من الشام خرج معه ناس إلى دير المُرّان، فَودّعهم ووصّاهم \_إلىٰ أن قال\_: أيُّها الناسُ، اجمَـعُوا مَـع صَـلاتِكم

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الكتاب ٣٨.

<sup>(</sup>۲) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) المعجّة البيضاء: ٥ / ٣٠٣.

<sup>(</sup>٤) أنظر مستدرك الوسائل: ١٢ / ٢٠٠ / ١٣٨٧٠.

<sup>(</sup>٥) نهج البلاغة: الحكمة ٣١.

<sup>(</sup>٦) وسائل الشيعة : ٣/٤١٦/١١.

<sup>(</sup>V) الكافي: ٨ / ٢٠٦ / ٢٥١.

(انظر) المعروف (٢) : باب ٢٧٠٣.

## ٣٠٨١ ـ مَن لم يَغضَبْ في الجَفوَةِ

١٥٠٧٢ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : مَن لَم يَغضَبْ في الجَفَوَةِ، لَم يَشكُو في النَّعمَةِ ".
١٥٠٧٣ ـ عنه ﷺ : مَن لَم يَجِدْ لِلإساءةِ مَضَضاً لم يَكُن لِلإحسانِ عِندَهُ مَو قِعُ ".

أقول: قال أبو حامد: الناس في هذه القوَّة [يعني قوَّة الغضب] على درجات ثلاث في أوَّل الفِطرة: من التفريط والإفراط والاعتدال.

أمّا التفريط فيفقد هذه القوَّة أو ضَعفها وذلك مذموم، وهو الذي يقال فيه: إنّه لا حَميَّة له؛ ولذلك قيل: من استُغضِب فلم يَغضَب فهو حمار! فمن فقد قوَّة الحميَّة والغضب أصلاً فهو ناقص جدّاً، وقد وصف الله الصَّحابة بالشدَّة والحميَّة فقال: ﴿أَشِدَاءُ على الكُفّارِ ﴾ وقال تعالىٰ: ﴿يا أَيّها النّبيُّ جاهِدِ الكُفّارَ والمنافقينَ واغلُظُ عليهم ﴾ وإنّا الغِلظة والشدّة من آثار القوَّة الحميَّة وهو الغضب.

وأمّا الإفراط فهو أن تغلب هذه الصفة حتى تخرج من سياسة العقل والدّين وطاعتهها... وإنّما المحمود غضب يَنتظرُ إشارةَ العقل والدّين ،فينبعث حيث تجب الحميّة وينطني حيث يحسن الحلم، وحفظه على حدّ الاعتدال..."

(انظر) التعصب: باب ٢٧٤٦، القضيلة: باب ٣٢١١.

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ١٢ / ١٩٩ / ١٣٨٧٥.

<sup>(</sup>۲\_۲) البحار : ۲۱۰/۲۹۴/۷۳ و ۲۵۸/۷۴ (۳.۲٪

<sup>(</sup>٤) المحجَّة البيضاء: ٥ / ٢٩٦ ـ ٢٩٩.

### ٣٠٨٢ ـ الغَضَبُ (م)

الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليٌّ عليٌّ على مَن غَضِبَ على مَن لا يَقدِرُ على مَضَرَّتِهِ طَالَ حُزْنُهُ وعَذَّبَ نفسَهُ ١٠٠٠ الإمامُ عليٌّ عليٌّ عليًّ على مَن لا يَقدِرُ على مَضَرَّتِهِ طَالَ حُزْنُهُ وعَذَّبَ نفسَهُ ١٠٠٠.

١٥٠٧٥ ـ الإمامُ الهادي ﷺ : الغَضَبُ على مَن عَلِكُ لُؤمُ ٣٠٠.

١٥٠٧٦ الإمامُ الحسنُ على : لا يُعرَفُ الرأيُ إلَّا عندَ الغَضب ٣٠.

١٥٠٧٧ ــ الإمامُ علي ﷺ : ألا وإنّ هذهِ الدنيا التي أصبَحتُم تَتَمَنَّونَهَا وتَــرغَبُونَ فــيها، وأصبَحَت تُغضِبُكُم وتُرضِيكُم لَيسَت بدارِكُم".

١٥٠٧٨ عنه على : أبق لِرضاك مِن غَضَبِكَ، وإذا طِرتَ فَقَعْ شَكِيراً ١٠٠٠

١٥٠٧٩ \_ الإمامُ الصّادقُ على : الغَضَبُ مَحَقَةُ لِقَلبِ الحَكيمِ ٥٠.

٠٨٥٠٨٠ عنه ﷺ : المؤمنُ إذا غَضِبَ لَم يُخرِجُهُ غَضَبُهُ مِن حَــقًّ، وإذا رَضِيَ لَم يُــدخِلْهُ رِضاهُ في باطِلٍ، والذي إذا قَدَرَ لم يَأْخُذْ أَكثَرَ بِمَا لَهُ™.

(انظر) النبوّة : بأب ٣٨١٣.

<sup>(</sup>١) غرر الحكم : ٨٧٢٨.

<sup>(</sup>٢) أعلام الدين : ٣١١.

<sup>(</sup>۲) البحار : ۷/۱۱۲/۷۸.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٧٣.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم : ٢٣٤٠.

<sup>(</sup>٦-١) اليمار: ٣٣/٢٧٨/٧٣ و ٢٠٩/٧٨ ٨٥.



# الاستغفار

البحار: ٩٣ / ٢٧٥ باب ١٥ «الاستغفار».

كنز العمّال: ١ / ٢٥٧ / ٢٥٧ «الاستغفار».

انظر: عنوان ٥٧ «التوبة».

الصلاة : بناب ٢٢٧٢ ، الذنب : بناب ١٣٨٥ ، ١٣٨١ ، ١٣٨٧ ، الحيوان : بناب ٩٨٣ ، العلم :

باب ۲۸۵۳، ۲۸۵۹، القلب : باب ۲۲۵۰.

### ٣٠٨٣ ـ الاستغفارُ

### الكتاب

﴿ وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ ﴾ ٣٠.

﴿ وَمَنْ يَغْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَشْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللهَ غَفُوراً رَحِيماً ﴾ ٣٠.

١٥٠٨١ ـ الإمامُ الصّادقُ على : إنَّ مِن أَجمَع الدعاءِ أن يقولَ العَبدُ الاستِغفارَ ٣٠.

١٥٠٨٢ ــ الإمامُ عليُّ ﷺ : الاستِغفارُ يَحُو الأوزارَ ٣٠.

١٥٠٨٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ادفَعُوا أبوابَ البَلايا بالاستِغفار ٣٠٠.

١٥٠٨٤ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : عَجِبتُ لِمَن يَقنَطُ ومَعهُ الاستِغفارُ إلى ا

١٥٠٨٥ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْ : خَيرُ الدعاءِ الاستغفارُ ٣٠.

١٥٠٨٦ عنه عَلَيْهُ : خَيرُ العِبادَةِ الاستِغفارُ ٥٠.

١٥٠٨٧ ــ الإمامُ الرُّضا ﷺ : مَثَلُ الاستِغفارِ مَثَلُ وَرَقِ علىٰ شَجَرةٍ تَحَرَّكُ فَيَتَناثُرُ ١٠٠.

٨٠٠٨٨ ـ الإمامُ على عليُّ عليُّ ؛ تَعَطَّرُوا بالاستِغفار لاتَفضَحْكُم روائحُ الدُّنوبِ٥٠٠.

١٥٠٨٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : طُوبيٰ لِمَن وُجِدَ في صحيفَتِهِ استِغفارٌ كثيرٌ ٣٠٠.

١٥٠٩٠ ـ عنه ﷺ : الاستِغفارُ في الصَّحيفَةِ يَتَلَأَلاَّ نُوراً ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) آل عمران : ١٣٥.

<sup>(</sup>۲) النساء: ۱۱۰.

<sup>(</sup>٣) الدعوات للراونديّ : ٤٩ / ١١٩.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم : ٣٤٢.

<sup>(</sup>٥) مستدرك الوسائل: ٥ / ٣١٨ / ٥٩٨٠.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة: الحكمة ٨٧.

<sup>(</sup>٧) الكافي: ٢ / ٥٠٤ . .

<sup>(</sup>٨) نور الثقلين : ٥ / ٣٨ / ٤٤.

<sup>(</sup>٩) الكافي: ٢/٥٠٤/٣.

<sup>(</sup>۱۰) البحار : ۲۲/۲۷۸ / ۷.

<sup>(</sup>۱۱) الترغيب والترهيب: ٢/٤٦٨/٢.

<sup>(</sup>١٢) كنز العمّال: ٢٠٦٤.

١٥٠٩١ عنه ﷺ : طُوبي لَمَن وُجِدَ في صَحيفَةِ عَمَلِهِ يَومَ القِيامَةِ تَحَتَّ كُلِّ ذَنبٍ : أَستَغفِرُ الله ٥٠٠

١٥٠٩٢ عنه عَلَيْهُ : مَن أَحَبُّ أَن تَسُرَّهُ صحيفَتُهُ فَلْيُكثِرْ فيها مِن الاستِغفار ".

10.9٣\_عنه ﷺ :أكثِرُوا مِن الاستِغفارِ ؛ فإنَّ اللهُ عَزَّوجلًا لم يُعَلِّمُكُمُ الاستِغفارَ إلَّا وهُو يُريدُ أن يَغفِرَ لَكُم٣.

١٥٠٩٤ عنه ﷺ : إن الله تعالى يَغفِرُ لِلمُذنبِينَ إلّا مَن لايُريدُ أن يُغفَرَ لَهُ! قالوا : يا رسولَ اللهِ، مَن الذي يُريدُ أن لا يُغفَرَ لَهُ؟! قالَ : مَن لا يَستَغفِرُ ".

١٥٠٩٥ ـ الإمامُ على على الله : أفضَلُ التوسُّل الاستِغفارُ ١٠٠.

١٥٠٩٦ عنه على : سلاحُ المُذنِب الاستِغفارُ ٥٠.

١٥٠٩٧ \_ عنه ﷺ : لا شَفيعَ أُنجِبُ مِن الاستِغفارِ ٣٠.

٨٥٠٩٨ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : مَن كَثُرَتْ هُمومُهُ فَعلَيهِ بالاستِغفارِ ٩٠٠.

١٥٠٩٩ عنه ﷺ: قالَ إبليسُ: وعِزَّتِكَ لا أبرَحُ أُغوِي عِبادَكَ مادامتْ أرواحُـهُم في أجسادِهِم، فقالَ: وعِزَّتِي وجَلالِي، لا أزالُ أُغفِرُ لَهُم ما استَغفَروني

١٥١٠١ \_ عنه على الكُلِّ داءٍ دواءً، ودواءُ الذُّنوبِ الاستِغفارُ ٥٠٠.

1010- الإمامُ عليٌّ على الله : مَن أعطِى الاستِغفارَ لم يُحرَم المَغفِرة ٥٠٠٠.

<sup>(</sup>١) اليحار: ٥ / ٣٢٩/ ٢٦.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب: ٢ / ٤٦٩ / ٧.

<sup>(</sup>٣) تنبيه الخواطر : ١ / ٥.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل: ١٢٢ / ١٢٢ / ١٣٦٨٥.

<sup>(</sup>۵\_۷) غرر العكم : ۲۸۸۷، ۲۲۵۵، ۱۰۹۵۸.

<sup>(</sup>٨) الكاني: ٩٣/٨ / ٦٥.

<sup>(</sup>٩ ـ ١٠) الترغيب والترهيب: ٢ / ٤٦٧ و ص ٤٦٨ ٤.

<sup>(</sup>۱۱) كنز العثال: ۲۰۸۹.

<sup>(</sup>١٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٣٥.

101٠٣ عنه الله الله الله ليمنت على عبد باب الشّكر ويُغلِق عَنهُ باب الرّيادة ، ولا ليمنت على عبد باب التّوبة ويُغلِق عَنهُ باب على عبد باب التّوبة ويُغلِق عَنهُ باب المُغفِرة (١٠٠٠).

١٥١٠٤ عنه ﷺ :كانَ في الأرضِ أمانانِ مِن عذابِ اللهِ، وقد رُفِعَ أَحَدُهُما، فَدُونَكُمُ الآخَرَ فَتَمَسَّكُوا بِهِ : أمّا الأمانُ الذي رُفِعَ فَهُو رسولُ اللهِ ﷺ، وأمّا الأمانُ الباقي فالاستِغفارُ، قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿وَمَا كَانَ اللهُ مُعَذِّبَهُم وَهُم يَستَغفِرونَ﴾ ".

الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيَّ أَمَانَينِ لاُمَّتِي : ﴿وَمَا كَانَ اللهُ لِيُعَذِّبَهُم وَأَنتَ فَيهِم وَمَاكَانَ اللهُ مُعَذَّبَهُم وَهُم يَستَغفِرونَ﴾ فإذا مَضَيتُ تَرَكَتُ فيهِمُ الاستِغفارَ إلىٰ يَوم القِيامَةِ٣.

# ٣٠٨٤ ـ مدحُ المُستَغفِرينَ بالأسحار

### الكتاب

﴿الصَّابِرِينَ وَالصَّادِقِينَ والْقانِتِينَ والْمُثْفِقِينَ وَالْمُسْتَغْفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴾ ٣٠.

١٥١٠٦ ـ الإمامُ الصادقُ على على على على على على السَّعْفِرينَ بِالأَسْحَارِ ﴾ ـ : المُصَلِّينَ وَقَتَ السَّحَرِ ...
 وقتَ السَّحَرِ ...

١٥١٠٧ \_عنه ﷺ \_ في قولِهِ تعالى: ﴿وبالأسحارِ هُم يَستَغفِرُونَ﴾: كانوا يَستَغفِرُونَ في الوَّترِ سَبعِينَ مَرَّةً في السَّحَرِ ٩٠.

٨٠١٠٨ عنه ﷺ : إِنَّ مَنِ استَغفَرَ اللهَ سَبعينَ مَرَّةً في وقتِ السَّحَرِ فهُو مِن أهلِ هذهِ الآيةِ™.

الله على ذلك حتى الله على وَترِهِ إذا أُوتَرَ : «أَستَغفِرُ اللهَ وأتوبُ إلَيهِ» سَبعينَ مَرَّةً وهُو قائمٌ، فَواظَبَ على ذلكَ حتى كَيضِيَ لَهُ سَنَةٌ، كَتَبَهُ اللهُ عِندَهُ مِن المُستَغفِرِينَ بالأسحارِ، ووَجَبَت

<sup>(</sup>١ ـ ٢) نهج البلاغة : الحكمة ٤٣٥ و ٨٨.

<sup>(</sup>۳) كنز العمّال : ۲۰۸۱.

<sup>(</sup>٤) آل عمران : ١٧.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين: ٦٠/٣٢١/١.

<sup>(</sup>٣٠٦) نور الثقلين: ١٥/١٢٣/٥ و ٦١/٣٢١/١.

لَهُ المَغفِرَةُ مِنَ اللهِ عَزَّوجلَّ …

١٥١١٠ ــرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ الله تعالى يُحِبُّ ثلاثةَ أصواتٍ : صَوتَ الدِّيكِ، وصَوتَ قارِئِ
 القرآن، وصَوتَ الذين يَستَغفرونَ بالأسحارِ "".

١٥١١١ لقيانُ الله سفى وصيَّتِه لابنِه : يا بُنَى ، لا يكونُ الدّيكُ أكيسَ مِنكَ ، يقومُ في وَقتِ السَّحَر ويَستَغفِرُ ، وأنتَ نائمُ إ

١٥١١٢ ــرسولُ اللهِ ﷺ: ثلاثةُ مَعصومونَ مِن إبليسَ وجنودِهِ : الذاكرونَ للهِ، والباكُونَ مِن خَشيَةِ اللهِ، والمُستَغفِرونَ بِالأسحارِ ".

١٥١١٣ مستدرك الوسائل: رُوِيَ أَنَّ داودَ ﷺ سَأَلَ جَبرَئيلَ عن أفضلِ الأوقاتِ، قالَ:
 لا أُعلَمُ، إلّا أَنَّ العَرشَ يَهتَزُّ في الأسحارِ ".

الله عَنْ وجلَّ فيه الأسحارُ ، وتلا هذهِ الآيَةَ في قولِ يعقوبَ اللهِ : ﴿ سَوفَ أَسْتَغْفِرُ لَكُم رَبِي ﴾ [و] قالَ : أخَّرَهُم إلى السَّحَرِ ٣٠.

١٥١١٥ ـ الإمامُ الصّادقُ على على عبر ـ : أخَّرَهُم إلى السَّحَرِ ليلةَ الجُمُعةِ ٣٠.

الامام الكاظمُ على : كان إذا رَفَعَ رَأْسَهُ مِن آخِرِ رَكَعَةِ الوَترِ قَالَ : هذا مَقَامُ مَن حَسَناتُهُ نِعْمَةٌ مِنكَ ، وشُكرُهُ ضَعَيفٌ ، وذَنبُهُ عظيمٌ ، وليسَ لَهُ إِلّا دَفعُكَ ورَحمَتُكَ ؛ فإنَّكَ قُلتَ في كتابِكَ المُنزَلِ على نبيِّكَ المُرسَلِ عَلَيْقٌ : ﴿كَانُوا قَلْيلاً مِن اللَّيلِ مَا يَهْجَعُونَ وبِالاُسحارِ هُم يَستَغفِرونَ) طَالَ هُجُوعِي ، وقَلَّ قِيامِي ، وهذا السَّحَرُ وأنا أستغفِرُكَ لذَنبي استِغفارَ مَن لم يَجِدُ لنفسِهِ ضَرَّا ولانفعاً ، ولامَوتاً ولا حَيوةً ولانشوراً ، ثُمَّ يَخرُ ساجِداً صلواتُ اللهِ عليه ١٨٠.

<sup>(</sup>١) الخصال: ٥٨١ /٣.

<sup>(</sup>۲\_٥) مستدرك الوسائل: ١٣٧٤٢ / ١٣٧٤٢ و ح ١٣٧٤٤ و م ١٣٧٤٥ و ح ١٣٧٤٠.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ٢ / ٤٧٧ / ٦.

<sup>(</sup>٧) نور الثقلين: ٢ / ١٩٨ / ١٩٨.

<sup>(</sup>A) الكافي: ٣/ ٣٢٥/٣٢، نور الثقلين: ٥/ ١٢٢/ ١٢٢.

الأرض بعَذابٍ قالَ: إنّ الله عَزَّوجلَّ إذا أرادَ أن يُصِيبَ أَهلَ الأَرضِ بعَذابٍ قالَ: لولا الذين يَتحابُّونَ بجَلالِي، و يَعمُرُونَ مساجِدي، و يَستَغفِرونَ بـالأسحارِ، لأنـزَلتُ عذابي....

(انظر) عنوان ٢٤٩ «السهر»، ٣٠٠ «الصلاة (٣)».

وسائل الشيعة : ٣٧٤/١١ باب ٩٤ «استحباب الاستغفار في السحر».

# ٣٠٨٥ ـ دُورُ الاستِغفارِ في نَفيِ الخَطيئةِ

١٥١١٨ ـ الإمامُ الصّادقُ على : إنّ العَبدَ إذا أذنَبَ ذَنباً أُجِّلَ مِن غُدوَةٍ إِلَى الليلِ، فإنِ استَغفَرَ ·
 الله لم يُكتَب عليه ٣٠.

10119 عنه على الله الله عمل سَيْنَةُ أَجِّلَ فيها سَبعَ ساعاتٍ مِن النهارِ ، فإن قالَ :أستَغفِرُ اللهُ الذي لا إله إلا هو الحَيُّ الفَيُّومُ - ثلاثَ مَرّاتٍ - لم تُكتَبُ علَيهِ ٣٠.

1017-رسولُ اللهِ عَلِيَّةُ : يَهُمُّ العَبدُ بالحَسَنةِ فَيَعمَلُها، فإن هُو لم يَعمَلُها كَتَبَ اللهُ لَهُ حَسَنةً بحُسنِ نِيَّتِهِ، وإن هُو عَمِلُها كَتَبَ اللهُ له عَشراً، ويَهُمُّ بالسيّئةِ أن يَعمَلُها فإن لم يَعمَلُها لم يُكتَب عليهِ شيءٌ، وإن هُو عَمِلُها أَجِّلَ سَبعَ ساعاتٍ، وقالَ صاحبُ الحَسَناتِ لصاحبِ السَّيّئاتِ وهُو صاحبُ الشّهالِ : لاتَعجَلُ عسىٰ أن يُشِعَها بحَسَنةٍ تَمحُوها ؛ فإنَّ اللهُ عَزَّوجلَّ يقولُ : ﴿إنَّ وهُو صاحبُ الشّهالِ : لاتَعجَلُ عسىٰ أن يُشِعَها بحَسَنةٍ تَمحُوها ؛ فإنَّ اللهُ عَزَّوجلَّ يقولُ : ﴿إنَّ الحَسَناتِ يُذْهِبنَ السَّيْعَاتِ ﴾ أو الاستِغفارِ، فإن هُو قالَ : أستَغفِرُ اللهُ الذي لا إله إلاّ هُو عالمُ الغيبِ والشَّهادَةِ العزيزُ الحكيمُ الغفورُ الرَّحيمُ ذُوالجلالِ والإكرامِ وأتوبُ إلَيهِ، لم يُكتَب عليهِ شيءٌ، وإن مَضَت سَبعُ ساعاتٍ ولم يُتبِعْها بِحَسَنةٍ واستِغفارٍ قالَ صاحبُ الحَسَناتِ لصاحبِ السَّيتاتِ : أكتُبُ علَى الشَّقِيُّ الْحَروم !"

<sup>(</sup>١) وسائل الشيعة : ١١ / ٣٧٤ / ١.

<sup>(</sup>٤\_٢) الكاني: ١/٤٣٧/٢ و ح٢ و ص ٤/٤٢٩.

# ٣٠٨٦ ـ الاستِغفارُ وزيادَةُ الرِّزق

### الكتاب

﴿وَأَنِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُمَتِّغَكُمْ مَتَاعاً حَسَناً إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمَّى وَيُـوْتِ كُـلَّ ذِي فَصْلِ فَصْلَة ﴾٣٠.

﴿وَيَا قَوْمِ اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ ثُمَّ تُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّماءَ عَلَيْكُمْ مِدْراراً وَيَزِدْكُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّتِكُمْ وَلا تَتَوَلَّوْا مُجْرِمِينَ ﴾٣٠.

١٥١٢١ ـ الإمامُ عليُّ عليٌّ ؛ الاستِغفارُ يَزِيدُ في الرَّزقِ ٣٠.

101۲۲ ـ عنه ﷺ : اِستَغفِرْ تُرزَقْ<sup>٣</sup>.

١٥١٢٣ ــ رسولُ اللهِ عَلِيَاتُهُ : مَن أَكَثَرَ الاستِغفارَ جَعَلَ اللهُ لَهُ مِن كُلِّ هَمٍّ فَرَجاً ، ومِن كُلِّ ضِيقٍ عَخرَجاً '''.

الإمامُ عليَّ النَّهِ : وقد جَعَلَ اللهُ سبحانَهُ الاستِغفارَ سَبَباً لِدُرورِ الرِّزقِ ورَحمَةِ الحَلقِ. فقالَ سبحانَهُ : ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً...﴾ فَرَحِمَ اللهُ امرَأَ استَقبَلَ تَوبَتَهُ، واستَقالَ خَطيئتَهُ، وبادَرَ مَنِيتَهُ™.

١٥١٢٥ عنه ﷺ لمّا شَكا إلَيهِ أعرابيُّ شِدَّةً لَحِيقَتهُ، وضِيقاً في المالِ، وكَثْرَةَ العِيالِ ـ : علَيكَ بِالاستِغفارِ ؛ فإنَّ اللهَ عَزَّوجلَّ يقولُ : ﴿اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُم إِنَّهُ كَانَ غَفَّاراً ﴾ الآيات.

فعادَ إلَيهِ، فقالَ: يا أميرَ المؤمنينَ، إني قدِ استَغفَرتُ اللهَ كثيراً وما أرىٰ فَرَجاً مِمّا أنا فيه! فقالَ: لَعَلَّكَ لا تُحسِنُ أن تَستَغفِرَ. قالَ: عَلَّمْني، قالَ: أخلِصْ نِيَّتَكَ، وأَطِعْ رَبَّكَ، وقُل: اللَّهُمّ إنّي أُستَغفِرُكَ مِن كُلِّ ذَنبٍ قَوِيَ علَيهِ بَدَني بعافِيَتِكَ... صَلِّ علىٰ خِيرَتِكَ مِن خَـلقِكَ محـمّدٍ

<sup>(</sup>۱ ـ. ۲) هود : ۳، ۵۲.

<sup>(</sup>٣) البحار : ٩٣ / ٢٧٧ / ٤.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل: ١٣٦٨٦/١٢٢/ ١٣٦٨.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين : ٥ / ٣٥٧ / ٤٥.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٤٣.

النبيِّ عَلِمَا اللَّهِ الطُّنبِينَ الطَّاهِرِينَ، وفَرِّجْ عَنِّي...

قالَ الأعرابيُّ : فَاستَغفَرتُ بذلكَ مِراراً ، فَكَشَفَ اللهُ عَنِّي الغَمَّ والضَّـيقَ ووَسَّـعَ عَـلَيَّ في الرِّزق وأزالَ الجِنَةُ<sup>١١٠</sup>.

(انظر) الرزق: باب ١٤٩١.

### ٣٠٨٧ ـ استِغفارُ المُقرَّبينَ

١٥١٢٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ: إنّهُ لَيُغانُ علىٰ قَلبِي، وإنّي لأستَغفِرُ اللهَ في اليَومِ مِائةَ مَرَّةٍ إللهُ .
 ١٥١٢٧ ــ عنه ﷺ: إنّهُ لَيُغانُ عَلىٰ قَلبِي، وإنّي لأستَغفِرُ اللهَ في كُلِّ يَوم سَبعينَ مَرَّةً ١٠٠.

١٥١٢٨ ــ الإمامُ الصادقُ ﷺ : كانَ رسولُ اللهِ ﷺ يَتُوبُ إِلَى اللهِ فِي كُلِّ يَومٍ سَبعينَ مَرَّةً مِن غَيرِ ذَنبِ(٤٠.

10179 ــ عنه ﷺ : كَانَ رَسُولُ اللهِ ﷺ يَتُوبُ إِلَى اللهِ عَزَّوجِلَّ فِي كُلِّ يَومٍ سَبِعِينَ مَرَّةً. فقلتُ : أكانَ يقولُ : أَستَغفِرُ اللهَ وأتوبُ إلَيهِ؟ قالَ : لا، ولكنْ كانَ يقولُ : أتُوبُ إِلَى اللهِ(".

قال أبو حامد \_ في بيان عموميّة وجوب التوبة في الأشخاص والأحوال \_: وأمّا بيان وجوبها على الدوام وفي كلِّ حال فهو أنَّ كلَّ بشر لا يخلو عن معصية بجوارحه، فإن خلا في بعض الأحوال عن معصية الجوارح فلايخلو عن الهمّ بالذنوب بالقلب، فإن خلا عن الهمّ فلا يخلو عن وسواس الشيطان بإيراد الخواطر المتفرّقة المذهلة عن ذكر الله، فإن خلا عنه فيلا يخلو عن غفلة وقصور في العلم بالله وبصفاته وآثاره. وكلُّ ذلك نقص وله أسباب، وترك أسبابه بتشاغل أضدادها رجوع عن طريق إلى ضدّه. والمراد بالتوبة الرجوع، ولايمتصوّر الخلوُّ في حقّ الآدميِّ عن هذا النقص، وإمّا يتفاوتون في المقادير، فأمّا الأصل فلابدُّ منه؛ ولهذا

<sup>(</sup>١ ـ ٢) كنز العمّال : ٣٩٦٦، ٢٠٧٥.

<sup>(</sup>٣-٤) مستدرك الوسائل: ٥ / ٣٢٠ / ٥٩٨٧ و ح ٥٩٨٦.

<sup>(</sup>٥) الكاني: ٢ / ٤٣٨ / ٤.

قَالَ عَلَيْ : «إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَىٰ قَلْبِي "حتى أَستَغَفِرَ اللهَ تَعَالَىٰ فِي الْيَوْمِ وَاللَّيلَةِ سَبَعِينَ مَرَّةً» "ولذلك أكرمه الله بأن قال : ﴿لِيَغْفِرَ لَكَ اللهُ مَا تَقَدَّمَ مِن ذَنبِكَوما تَأْخَرَ ﴾ وإذا كان هذا حاله فكيف حال غيره ؟!

أقول ": قد بينًا في كبتاب «قبواعد العنقائد» من ربع العبادات أنَّ ذنب الأنبياء والأوصياء على ليس كذنوبنا، بل إنَّا هو تَركُ دوام الذكر والاشتغال بالمباحات وحرمانهم زيادة الأجر بسبب ذلك، روي في «الكافي» بسند حسن عن عليٍّ بن رئاب قال: سألتُ أبا عبدالله على قولِ الله تعالى: ﴿ وما أصابَكُم مِن مُصيبَةٍ فَهِا كَسَبَتُ أيديكُم ويَعْفُو عَن كَثيرٍ ﴾ عبدالله على أصاب علياً على وأهل بيتِه مِن بَعدِهِ أهُو بما كَسَبَت أيديهِم وهُم أهلُ بيتِ طَهارَةٍ مَعصُومون؟ فقالَ: إنَّ رسولَ الله تَهَالَيُ كانَ يَتوبُ إلى الله ويَستَغفِرُهُ في كلِّ يَومٍ وليلةٍ مِائة مَرَّةٍ مِن غَيرِ ذَنبٍ، إنَّ الله يَخْصُ أولياءَهُ بالمَصائبِ لِيَأْجُرَهُم عليها مِن غَيرِ ذَنبٍ. يَعني كَذُنُوبِنا ". في مَن غَيرِ ذَنبٍ، إنَّ الله يَخْصُ أولياءَهُ بالمَصائبِ لِيَأْجُرَهُم عليها مِن غَيرِ ذَنبٍ. يَعني كَذُنُوبِنا ".

العنوان ٤٣٥ «المقرّبون».

# ٣٠٨٨ ـ التَّحذيرُ مِن الاستِغفارِ مَع الإِصرارِ

١٥١٣٠ ـ الإمامُ علي ﷺ : الاستِغفارُ مَع الإصرارِ ذُنوبٌ مُحَدَّدَةُ ١٠٠.
 ١٥١٣١ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : المُقيمُ علَى الذَّنبِ وهُو مِنهُ مُستَغفِرُ كَالمُستَهزئَ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) قال الجزريّ : الفين : الفيم، وغينت السماء تفان : إذا أطبقء لمهاالفيم، وقيل : الفين شجر ملتفّ. أراد مـا يـغشاء مـن الـــهوالذي لا يخلومنه البشر : لأنّ قلبه أبداً كان مشغولاً بالله تعالى ،فإن عرض له وقتاً ما عارض بشريّ يشغله من أمور الأمّة والمِلّةومصالحهما عدّ ذلك ذنباً وتقصيراً، فيفزع إلى الاستغفار . (النهاية :٣/٣٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم: ٤ / ٢٠٧٥ / ٢٧٠٣ من حديث الأغرّ المزنيّ إلّاأنّ فيه : « في اليوم مائة مرّة » كذا عند أبي داود، ولكـن فــي النسهاية الأثيريّة كما في العتن.

<sup>(</sup>٣) القائل: الفيض رضوان الله تعالى عليه.

<sup>(</sup>٤) المحجّة البيضاء: ٧ / ١٧، ١٨.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ٢٢٣.

<sup>(</sup>٦) البحار: ١/٣٦/٦٥.

١٥١٣٢ ـ الإمامُ الرَّضا ﷺ : المُستَغفِرُ مِن ذَنبِ ويَفعَلُهُ كَالمُستَهزئَ بريِّهِ ١٠٠.

١٥١٣٣ ـ عنه ﷺ : مَنِ استَغفَرَ بلِسانِهِ ولم يَندَمْ بقَلْبِهِ فَقدِ استَهزَأَ بنفسِهِ ٣٠.

١٥١٣٤ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْنُ : خَيرُ الاستِغفارِ عِندَ اللهِ الإقلاعُ والنَّدَمُ ٣٠.

(انظر) التوبة : باب ٤٥٩ ، الذنب : باب ١٣٧٦ .

### ٣٠٨٩ ـ مَن لا يَنفَعُهُ الاستِغفارُ

#### الكتاب

﴿اسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَاللهُ لايَهْدِي الْقَومَ الْفاسِقِينَ﴾ ٣٠.

(انظر) الجهاد (٣) : باب ٥٩٤ ، الذنب : باب ١٣٦٨ ، ١٣٧٦.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢/٥٠٤/٣.

<sup>(</sup>٢) البحار : ١١/٣٥٦/٧٨.

<sup>(3)</sup> تنبيد الخواطر : ٢ / ١٢٣.

<sup>(</sup>٤) التوية : ٨٠.

<sup>(</sup>٥) المنافقون: ٦.



# الغَفلة

البحار: ٧٣ / ١٥٤ باب ١٢٥ «الغفلة واللهو».

انظر: عنوان ١٦٩ «الذُّكر»، ٣٣٢ «العِبرة»، ٤٧٥ «اللغو»، ٤٧٨ «اللهو»، ١٥٥ «الموعظة».

السُّوق: باب ١٩٣٦، المعرفة (٣): باب ٢٦٣٧.

## ٣٠٩٠ ـ التَّحذيرُ مِن الغَفلةِ

### الكتاب

﴿ لَقَدْ كُنْتَ فِي غَفْلَةٍ مِنْ هٰذَا فَكَشَفْنا عَنْكَ غِطَاءَكَ فَبَصَرُكَ الْيَوْمَ حَدِيدٌ ﴾ ١٠٠٠.

(انظر) الأعراف: ٢٠٥ و يونس: ١٠٨ و مريم: ٣٩ و الأنبياء: ١، ٢، ٩٧.

10100 \_ الإمامُ عليُّ عليُّ الغَفلَةُ أَضَرُّ الأعداءِ ".

١٥١٣٦ عنه على : الغَفلَةُ شِيمَةُ النَّوكيٰ ٣٠.

١٥١٣٧ \_عنه على : الغَفلَةُ ضَلالُ النُّفوسِ، وعُنوانُ النُّحوسِ ٣٠.

١٥١٣٨ عنه ﷺ : الغَفلَةُ ضَلالَةً ١٠٠.

101٣٩ ـ عنه على : الغَفلَةُ تَكسِبُ الاغترارَ، وتُدني مِنَ البَوارِ ٥٠٠.

-١٥١٤٠ ـ عنه على : الغَفلَةُ طَرَبُ ٣٠.

١٥١٤١ \_ عنه عليه الغَفلَةُ فَقدُ ١٠.

١٥١٤٢ ـ عنه عليه العَفلَةُ ضِدُّ الحَزم ١٠٠.

١٥١٤٣ ـ عنه على : وَيلُ لِمَن غَلَبَت عليهِ الغَفلَةُ، فَنَسِيَ الرِّحلَةَ ولم يَستَعِدُّ ٥٠٠.

١٥١٤٤ ــ عنه على : مِن دَلائلِ الدُّولَةِ قلَّةُ الغَفلَةِ ١٠٠٠.

١٥١٤٥ \_ الإمامُ الصادقُ على : إن كانَ الشيطانُ عَدُواً فالغَفلَةُ لِماذا؟ إسم

١٥١٤٦ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ السُّكونِ إلى الغَفلَةِ اغتِرارٌ ٥٠٠٠.

١٥١٤٧ عنه على احذَرْ مَنازِلَ الغَفلَةِ والجَفاءِ، وقِلَّةَ الأعوانِ على طاعَةِ اللهِ ١٠٠٠.

١٥١٤٨ في حديثِ المِعراجِ : يا أحمدُ ، اجعَلْ هَمَّكَ هَمَّا واحِداً ، فاجعَلْ لِسانَكَ لِساناً واحِداً ،

<sup>(</sup>۱) ق: ۲۲.

<sup>(</sup>٢ ـ ١١) غرر العكم: ٤٧٢، ٤٨٧، ١٤٠٤، ١٩٦٠، ٢١٢، ٨٥، ٢٣١، ٨٨، ١٠٣١، ٨٨٠ ١٤١٠.

<sup>(</sup>۱۲) البحار : ۱/۱۹۰/۷۸.

<sup>- (</sup>١٣ ـ ١٤) غرر الحكم : ٦٤٥٤، ٢٦٠٠.

واجعَلْ بَدَنَكَ حَيّاً، لاتَغفُلْ عني، من يَغفلْ عني لا أُبالِي بأيِّ وادٍ هَلَكَ٣٠.

١٥١٤٩\_الإمامُ عليُّ ﷺ : فَيالَهَا حَسرَةً علىٰ كُلِّ ذِي غَفلَةٍ أَن يكونَ عُمُرُهُ علَيهِ حُجّةً ، وأَن تُؤَدِّيَهُ أَيّامُهُ إِلَى الشِّقوَةِ ! "

١٥١٥٠ عند الله عنه المتقين -: يَبِيتُ حَذِراً ويُصبِحُ فَرِحاً ، حَذِراً لِمَا حُذَرَ مِن الغَفلَةِ ،
 وفَرِحاً عِما أصابَ مِن الفَضلِ والرَّحمَةِ ٣.

١٥١٥٢ عنه الله عنه الملائكة -: وإنهم على مكانيم منك، ومغزلتهم عندك، واستجماع أهوائهم فيك، وكثرة طاعتهم لك، وقلّة غفلتهم عن أمرك، لو عاينوا كُنه ما خَنِي عليهم منك لَحَقَّرُوا أعلهُم ...

١٥١٥٣ \_عنه ﷺ \_أيضاً \_: لاتَعدُو علىٰ عَزِيمةٍ جِدَّهِم بَلادَةُ الغَفَلاتِ، ولاتَنتَضِلُ في هِمَمِهِم خَدائعُ الشَّهَواتِ٠٠٠.

# ٣٠٩١ ـ الغَفلةُ واليَقَظةُ

١٥١٥٤ ــ الإمامُ على ﷺ : ضادُّوا الغَفلَةَ باليَقَظَّةِ ٣٠.

١٥١٥٥ ـ عنه ﷺ : اليَقَظَةُ نورٌ ٣٠.

١٥١٥٦ عنه على اليَقَظَةُ استِبصارُ ١٠٠٠

١٥١٥٧ ــ عنه على التَّيقُظُ في الدِّينِ نِعمَةٌ على مَن رُزِقَهُ ٥٠٠٠.

١٥١٥٨ ـ عنه على : من لم يَستَظهر باليَقَظَةِ لم يَنتَفِع بالحَفَظَةِ ١٠٠.

١٥١٥٩ ـ عنه ﷺ : فَأَفِقْ أَيُّهَا السامِعُ مِن سَكرَتِكَ، واستَيقِظْ مِن غَفلَتِكَ، واختَصِر مِن

<sup>(</sup>١) البحار: ٦/٢٩/٧٧.

<sup>(</sup>٢\_٦) نهج البلاغة : الخطبة ٦٤ و ١٩٣ و ١٩٣ و ١٠٩ و ٩٠.

<sup>(</sup>٧\_ ١١) غَرر الحكم: ٥٩٢٥، ١٠٤، ٢٠٥٨، ٢٠٥٨. ٨٩٩١.

عَجَلَتِكَ ١٠٠.

١٥١٦٠ عنه ﷺ : ما بَرِحَ شِهِ عَزَّت آلاؤهُ في البُرهَةِ بعدَ البُرهَةِ ، وفي أزمانِ الفَتراتِ، عِبادُ ناجاهُم في فِكْرِهِم، وكَلَّمَهُم في ذاتِ عُـقولِهِم، فـاستَصبَحُوا بِـنُورِ يَـقَظَةٍ في الأبـصارِ والأفتدةِ ".

(انظر) باب ۳۰۹۵، ۳۱۰۲.

العنوان ١٩٣ «المراقبة».

# ٣٠٩٢ ـ الحَثُّ علَى الاستيقاظِ

١٥١٦١ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ الله مُستَيقِظٌ مِن غَفلَتِهِ قبلَ نَفادِ مُدَّتِهِ ؟ إس

١٥١٦٢ عنه على : ألا مُنتَبِهُ مِن رَقدَتِهِ قبلَ حينِ مَنِيَّتِهِ؟ إلى

١٥١٦٣ ـ عنه على : إنتِباهُ العُيونِ لايَنفَعُ مَع غَفلَةِ القُلوبِ٠٠٠.

١٥١٦٤ ـ عنه ﷺ : شكرُ الغَفلَةِ والغُرورِ أَبعَدُ إِفاقَةً مِن سُكرِ الخُمورِ ٣٠.

10170 عنه على : يا أيها الإنسانُ، ماجَرَّ أَكَ علىٰ ذَنبِكَ، وماغَرَّكَ بِرَبِّكَ، وما أَنَّسَكَ بَهَلَكَةِ نَفسِكَ ؟! أما مِن دائكَ بُلُولٌ، أم ليسَ مِن نَومَتِكَ يَقَظَةٌ ؟! ٣٠

١٥١٦٦ عنه ﷺ: قد دارستُكُمُ الكِتابَ، وفاتَحْتُكُمُ الحِجاجَ، وعَرَّفتُكُم ما أنكرتُم.
 وسَوَّعْتُكُم ما مَجَجتُم، لو كانَ الأعمىٰ يَلحَظُ، أو النائمُ يَستَيقِظُ إ

١٥١٦٧\_عنه ﷺ :مالي أراكُم أشباحاً بلاأرواحٍ، وأرواحاً بلا أشباحٍ، ونُسّاكاً بلاصَلاحٍ، وتُجّاراً بلا أرباح، وأيقاظاً نُوَّماً، وشُهوداً غُيَّباً، وناظِرَةً عَمياءً؟! ٢٠٠٠

<sup>(</sup>١..١) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٣ و ٢٢٢.

<sup>(</sup>٣٦٦) غرر الحكم: ٢٧٥٢، ٢٧٥١، ١٨٧٠، ٥٦٥١

<sup>(</sup>٧\_٩) نهج البلاغة : الخطبة ٢٢٣ و ١٨٠ و ١٠٨.

# ٣٠٩٣ ـ الغافِلُ غَيرُ مَغفولِ عَنهُ

١٥١٦٨ ــرسولُ اللهِ ﷺ : عَجَبُ لِغافِلٍ وليسَ بَعَفُولٍ عَنهُ، وعَجَبُ لطالِبِ الدنيا والمَوتُ يَطْلُبُهُ، وعَجَبُ لضاحِكٍ مِلْءَ فيهِ وهُو لايَدرِي أَرْضِيَ اللهُ [عَنهُ] أَمْ سَخِطَ لَهُ إِنَّ

١٥١٦٩ جار الانوار عن سلمان الفارسيُّ : عَجِبتُ بِسِتٌّ : ثلاثةُ أضحَكَتني وثلاثةُ أبكتني،
 فأمّا التي أبكتني : فَفِراقُ الأحِبَّةِ محمدٍ تَتَلِيُّهُ، وهَولُ المُطَلَع، والوُقوفُ بينَ يَدَي اللهِ عَزَّوجلَّ.

وأمَّا التي أضحَكَتنِي فطالِبُ الدنيا والمَوتُ يَطلُبُهُ، وغافِلُ وليسَ بَمَغفولٍ عَنهُ، وضاحِكُ مِلءَ فِيهِ ولايَدرِي أَرُضِيَ لَهُ أَم سُخِطَ ٣٠.

١٥١٧٠ ــ الإمامُ على على الله : عَجِبتُ لِغَفلَةِ ذَوِي الألبابِ عن حُسنِ الارتيادِ، والاستِعدادِ
 اللمعادِ

١٥١٧١ ــ عنه عليه : أُوصِيكُم بذِكرِ المَوتِ، وإقلالِ الغَفلَةِ عَنهُ، وكيفَ غَفلَتُكُم عمّا ليسَ يُغفِلُكم؟ الله

١٥١٧٢ عنه ﷺ :أَوَلَستُم تَرَونَ أَهلَ الدنيا يُصبِحُونَ ويُمسُونَ على أحوالٍ شَتَّىٰ :فَيُّتُ يُبكىٰ، وآخَرُ بنفسِهِ يَجُودُ، وطالِبُ للدنيا والمَوتُ يَطلُبُهُ، وغافِلُ وليسَ بَعَفولِ عَنهُ، وعلىٰ أثر الماضِي ما يَضِي الباقي ! "

١٥١٧٣ عنه ﷺ: أثيها الناسُ غيرُ المَغفولِ عَنهُم، والتارِكونَ المَأخوذَ مِنهُم، مالي أراكُم عن اللهِ ذاهِبينَ، وإلى غيرِهِ راغِبينَ ؟ إلى اللهِ اللهِ اللهِ ذاهِبينَ، وإلى غيرِهِ راغِبينَ ؟ إلى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عليهِ راغِبينَ ؟ إلى اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

١٥١٧٤ - الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : وَيَحَكَ يابنَ آدمَ ! الغافِلُ وليسَ بَمَغفولٍ عَنهُ ، ابنَ آدمَ إنّ أَجلَكَ أُسرَعُ شَيءٍ إلَيكَ ، قد أقبَلَ نَحَوكَ حَثيثاً يَطلُبُكَ . . . !

<sup>(</sup>١) أمالي المفيد : ٥٧/٩.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٢٤/٤٥٣/٧٨.

<sup>(</sup>٣) غرر الحكم : ٦٢٦٣.

<sup>(</sup>٤\_٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٨ و ٩٩ و ١٧٥.

<sup>(</sup>٧) تنبيه الخواطر : ٢ / ٤٧.

# ٣٠٩٤\_تَنبيهُ للغافلينَ

الإمامُ علي ﷺ : الحَذَرَ ، الحَذَرَ ، أَيُّهَا المُستَمِعُ ! والجِدَّ الجِدَّ أَيُّهَا الغافِلُ ! ولا يُنَبِّئُكَ مِثلُ خَبيرِ ''.

المُعاذِ أو مَلاذٍ، أو فِرارٍ أو مَحَارٍ، أم لا؟! فأنَى تُؤفَكُونَ، أم أينَ تُصرَفونَ، أم بماذا تَغتَرُّونَ؟! الله مَعاذٍ أو مَلاذٍ، أو فِرارٍ أو مَحَارٍ، أم لا؟! فأنَى تُؤفَكُونَ، أم أينَ تُصرَفونَ، أم بماذا تَغتَرُّونَ؟! الله مَعاذٍ أو مَلاذٍ، أو فِرارٍ أو مَحَارٍ، أم لا؟! فأنَى تُؤفَكُونَ، أم أينَ تُصرَفونَ، أم بماذا تَغترُونَ؟! الله معاذي الله عنها الغفلة والتَشاعُلُ عَن الموعِظةِ ".

١٥١٧٨ عنه ﷺ : أَلَستُم في مَساكِنِ مَن كَانَ قَبَلَكُم أَطُولَ أَعَارًا ، وأَبَقَ آثَارًا ... ثُمَّ ظَعَنُوا عنها بغَيرِ زادٍ مُبَلِّغٍ ، ولا ظَهرٍ قاطِعٍ ، فَهَل بَلَغَكُم أَنَّ الدنيا سَخَت لَهُم نَفساً بِـفِديَةٍ ... وهــل زَوَّدَتهُم إِلّا السَّغَبَ ... أَفهٰذهِ تُؤثِرُونَ؟ ! "

١٥١٧٩ عنه ﷺ : قد غابَ عن قُلوبِكُم ذِكرُ الآجالِ، وحَضَرَ تكُم كَواذِبُ الآمالِ، فصارَت الدنيا أملَكَ بِكُم مِن الآخِرَةِ إَنَّ

١٥١٨٢\_عنه ﷺ \_مِنكلامٍ لَهُ بعدَ تلاوَتِهِ : ﴿أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُرُ حَتَّىٰ زُرْثُمُ الْمَقَابِرَ﴾\_: يا لَهُ مَراماً ما أبعَدَهُ! وزَوراً ما أغفَلَهُ! وخَطَراً ما أفظَعَهُ! ٩٠٠

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٢٧٥.

<sup>(</sup>٣) نهيج البلاغة : الخطبة ٨٦، شرح نهيج البلاغة لابن أبي الحديد :٦ /٣٥٣.

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة : الخطبة ١١١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٧ /٢٢٧.

 <sup>(</sup>٥-٦) تهج البلاغة: الخطبة ٢١١، شرح تهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢٠٢٧.
 (١-٥) نهج البلاغة: الخطبة ٢١٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢٤٦/٧.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم : ١٠٠٩٣.

<sup>(</sup>٨) نهم البلاغة ؛ الخطبة ٢٢١.

١٥١٨٣ ـ عنه ﷺ : كيفَ يُراعِي النَّبْأَةَ مَن أَصَمَّتْهُ الصَّيحَةُ ؟ إنَّ

١٥١٨٤ ـ عنه ﷺ : فَيالَهَا حَسرَةً علىٰ كُلِّ ذِي غَفلَةٍ أَن يكونَ عُمُرُهُ علَيهِ حُجَّةً ، وأَن تُؤَدِّيَهُ أَيّامُهُ إِلَى الشَّقوَةِ ! "

١٥١٨٥ ـعنه ﷺ :كَم مِن غافِلٍ يَنسِجُ ثَوباً لِيَلبَسَهُ وإِنَّما هُوكَفَنْهُ ! ويَبنِي بَيتاً لِيَسكُنَهُ وإنَّما هو مَوضِعُ قَبرِهِ !"

١٥١٨٦ ـ بحار الانوار ممّا ناجَى اللهُ تعالىٰ بهِ موسىٰ ﷺ :كيفَ يَجِدُ قَومٌ لَذَّةَ العَيشِ لولا الَّمَادي في الغَفلَةِ ، والاتِّباعُ للشَّقوَةِ ، والتَّتابُعُ للشَّهوَةِ ، ومِن دونِ هذا يَجزَعُ الصِّدِّيقُونَ؟ إ<sup>س</sup>

## ٣٠٩٥ ـ ما يَمنَعُ الغفلة

١٥١٨٧ ــ الإمامُ عليُّ ﷺ : بِدَوام ذِكرِ اللهِ تَتجابُ الغَفلَةُ ٣٠.

٨٥١٨٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : يا أباذرِّ ، هُمَّ بالحَسَنَةِ وإن لم تَعمَلُها ؛ لِكيلا تُكتَبَ مِن الغافِلينَ ٠٠. ١٥١٨٩ ـ الإمامُ عليٍّ ﷺ : إنَّ مَن عَرَفَ الأيّامَ لم يَغفُلْ عنِ الاستِعدادِ ٠٠٠.

المَّنَافَةِ بِطُولِ الْمَنَافَةِ بِطُولِ الْمَنَافَةِ بِطُولِ الْمَنَافَةِ ، فَكُم مِن غَافِلٍ وَثِقَ لِغَفَلَتِهِ وَتَعَلَّلَ عَلَيْهِ ، فَأَمَّلَ بَعيداً وَبَنَىٰ مَشِيداً ، فَنَقَصَ بِقُربِ أَجَلِهِ بُعدَ أُمَلِهِ ، فَاجَأَتِهُ مَنِيَّتُهُ بِانقِطاع أُمنِيَّتِهِ ٣٠.

١٥١٩١-الإمامُ الباقرُ عليهُ : أيَّا مُؤمِنٍ حافظَ علَى الصَّلواتِ المَفروضَةِ فَصَلّاها لِوَقتِها فَلَيسَ هذا مِن الغافِلينَ ٣٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٤، شرح نهج البلاغية لابن أبي الحديد : ١ / ٢٠٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ٦٤.

۲۲) علج البحار : ۲۲/ ٤٠١ / و ص ۲۸/ ۷/ ۷/ ۷/ ۷/ ۱

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم : ٤٢٦٩.

<sup>(</sup>٦) مكارم الأخلاق: ٢ / ٢٧٨ / ٢٦٦١.

<sup>(</sup>٧) التوحيد : ٧٤ / ٢٧.

<sup>(</sup>٨) البحار : ٤٨/٤٤٠/٨٤.

<sup>(</sup>٩) الكافي: ٣/ ٢٧٠ / ١٤.

## ٣٠٩٦ \_ أغفَلُ الناس

١٥١٩٢ ــ رسولُ اللهِ عَيَّلِكُ : أَغْفَلُ الناسِ مَن لَم يَتَّعِظْ بِتَغَيَّرِ الدنيا مِن حالٍ إلىٰ حالٍ ٥٠.

١٥١٩٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن لم يَعتَبِرْ بِغِيَرِ الدنيا وصُرُوفِها لم تَنجَعْ فيهِ المَواعِظُ٣.

1019٤ عنه ﷺ : دُعِيتُم إِلَى الأمرِ الواضِعِ ، فلا يَصُمُّ عن ذلكَ إِلَّا أَصَمُّ ، ولا يَعمىٰ عن ذلكَ إِلَّا أَعمىٰ ، ولا يَعمىٰ عن ذلكَ إِلَّا أَعمىٰ ، ومَن لم يَنفَغهُ اللهُ بِالبَلاءِ والتَّجارِبِ لم يَنتَفِعْ بِشيءٍ مِنَ العِظَةِ ، وأتاهُ التَّقصيرُ مِن إِلّا أَعمىٰ ، ومَن لم يَنفَعُهُ اللهُ بِالبَلاءِ والتَّجارِبِ لم يَنتَفِعْ بِشيءٍ مِنَ العِظَةِ ، وأتاهُ التَّقصيرُ مِن أمامِهِ ، حتى يَعرف ما أنكرَ ، ويُنكِرَ ما عَرَفَ ٣٠.

(انظر) عنوان ٣٣٢ «العيرة» ، ٥٥١ «الموعظة».

### ٣٠٩٧ ـ مُوجِباتُ الغفلةِ

10140 ــ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : إعلَمْ وَيَحَكَ يَابِنَ آدمَ ! أَنَّ قَسَوَةَ البِطِنَةِ، وكِظَّةَ المِلأةِ، وسُكرَ الشَّبَعِ، وغِرَّةَ المُلكِ، مِمَّا يُثَبِّطُ ويُبطِئُ عنِ العَمَلِ، ويُنسِي الذِّكرَ، ويُلهِي عنِ اقستِرابِ الشَّبَعِ، حتَّىٰ كَأَنَّ المُبتَلىٰ بِحُبِّ الدنيا بهِ خَبَلُ مِن سُكرِ الشَّرابِ ".

١٥١٩٦ ـ الإمامُ عليٌّ على الحذرُوا الغَفلَةَ ؛ فإنَّها مِن فسادِ الحِسُّ ٥٠٠.

١٥١٩٧ ـ الإمامُ الباقرُ أو الإمامُ الصادقُ عليه : كُلُّ القَومِ أَلهَاهُمُ التَّكَاثُرُ حتى زارُوا المَقَابِرَ ا<sup>١٠</sup>

<sup>(</sup>١) البحار: ٢/١١٢/٧٧.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٩٠١١.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٧٦.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٢٧٣.

<sup>(</sup>٥) غرر الحكم: ٢٥٨٤.

<sup>(</sup>٦) أمالي المفيد : ١٨٤ /٧.

<sup>(</sup>٧) تنبيه الخواطر : ١٧٠/٢.

### ٣٠٩٨ علاماتُ الغافل

١٥١٩٩ ـ لُقَمَانُ ﷺ ـ لابنِهِ وهو يَعِظُهُ ـ : يابُنَيَّ، لِكُلِّ شَيءٍ علامةٌ يُسعرَفُ بهـا ويُـشهَدُ عليها... وللغافِلِ ثلاثُ علاماتٍ : السَّهوُ، واللَّهوُ، والنِّسيانُ ".

الإمامُ عليٌ ﷺ - في صفةِ الغافِلِ-: وهُو في مُهلَةٍ مِن اللهِ، يَهوِي مَع الغافِلينَ، ويَعدُو مَع المُذنِينَ، بلا سَبيلِ قاصِدٍ، ولا إمامٍ قائدٍ... حتى إذا كَشَفَ لَهُم عن جَزاءِ مَعصِيَتِهِم، واستَخرَجَهُم مِن جَلابِيبِ غفلَتِهِم، استَقبَلُوا مُدبِراً، واستَدبَرُوا مُقبِلاً، فلم يَنتَفِعُوا بما أدرَكُوا مِن طَلِبَتِهم، ولابما قَضُوا مِن وَطَرهِم...

١٥٢٠١ عنه على النصاء: كأنَّ المَعنِيَّ سِواها، وكأنَّ الحَظُّ في إحرازِ دُنياها إ

١٥٢٠٢ عنه على الله عَمَلَ لغافِل ١٠.

١٥٢٠٣ ـ الإمامُ الحسنُ على : الغَفلَةُ تَركُكَ المسجد، وطاعتُكَ المُفسِدَ ٥٠.

### ٣٠٩٩ \_ آثارُ الغفلةِ

١٥٢٠٤ ـ الإمامُ على على الله : مَن غَفَلَ جَهلَ ٠٠.

١٥٢٠٥ ــ الإمامُ الباقرُ عَلِي : إيَّاكَ والغَفلَةَ؛ ففيها تكونُ قَساوَةُ القلب™.

١٥٢٠٦ ـ الإمامُ على الله : من طالَت غَفلتُهُ تَعَجَّلَت هَلكَتُهُ ٥٠٠

١٥٢٠٧ \_ عنه على : مَن غَلَبَت علَيه الغَفلَةُ ماتَ قَلْبُهُ ١٠٠٠ .

١٥٢٠٨ ـ عنه ﷺ : دَوامُ الغَفلَةِ يُعمِي البَصيرَةَ ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) الخصال: ١٢١ /١١٢.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٣.

<sup>(</sup>٣ ـ ٤) غرر الحكم: ٧٢٢٨، ١٠٤٥١.

<sup>(</sup>٥) البحار: ۷۸/۱۱۵/۰۸.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم : ٧٦٨٦.

<sup>(</sup>٧) البحار : ١٦٤/٧٨.

<sup>(</sup>١٠\_٨) غرر الحكم: ٨٣١٨، ٨٤٣٠، ٥١٤٦.

107.9 عنه على : إيَّاكَ والغَفلَةَ والاغترارَ بالمُهلَّةِ ؛ فإنَّ الغَفلَةَ تُفسِدُ الأعمالَ ١٠٠٠

١٥٢١٠ عنه ﷺ : مَن حاسَبَ نفسَهُ رَبِحَ ، ومَن غَفَلَ عنها خَسِرَ ٣٠٠.

١٥٢١١ ـ عنه على : مَن غَفَلَ عن حَوادِثِ الأَيَّامُ أَيقَظَهُ الحِيامُ ٣٠.

## ٣١٠٠ \_ كفي بذلكَ غَفلَةً

١٥٢١٢ ــ الإمامُ عليُّ اللهِ :كَني بالرجُلِ غَفلَةً أَن يُضَيِّعَ عُمُرَهُ فيها لايُنجِيدِ ".

١٥٢١٣ عنه ﷺ : كَنَىٰ بِالمَرءِ غَفلَةً أَن يَصِيرِفَ هِمَّتَهُ فيما لايَعنِيهِ ٣٠٠.

١٥٢١٤ ـ عنه ﷺ : كَنِيْ بِالغَفلَةِ ضَلالاً٣٣.

(انظر) الجهل: باب ٦٠٣.

# ٣١٠١ \_ مَدحُ التَّغافُل

10710 ـ الإمامُ على على الله : إنّ العاقِلَ نِصفُهُ احتِالٌ ، ونِصفُهُ تَعَافُلُ ٣٠.

١٥٢١٦ عنه على :تَغافَل يُحمَد أمرُكَ ٥٠٠٠

١٥٢١٧ عنه على : أشرَفُ أخلاق الكريم تَعَافُلُهُ عَمَّا يَعَلَّمُ ١٠٠.

١٥٢١٨ ـ عنه على : أشرَفُ خِصالِ الكَرَم غَفلتُكَ عمّا تَعلَمُ ٥٠٠٠.

١٥٢١٩ عنه ﷺ : مِن أَشرَفِ أعهالِ (أحوالِ) الكَريم غَفلَتُهُ عمَّا يَعلَمُ ٥٠٠٠.

١٥٢٢٠ ـ عنه عليه الله : مَن لم يَتَغافَلُ ولا يَغُضَّ عن كثيرٍ مِن الأُمورِ تَنَغَّصَت عِيشَتُهُ ٥٣٠.

١٥٢٢١ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ عليُّه مِن وصاياهُ ـ : إعلَمْ يا بُنَيَّ أنَّ صَلاحَ الدنيا بحَذافِرها في

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٢٧١٧.

<sup>(</sup>٢) تهج البلاغة : الحكمة ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣\_٩) غرر الحكم: ١٦١٦، ٢٠٧٥، ٧٠٧٤، ٢٠١٧، ٢٣٧٨، ٢٥٥٠، ٣٢٥٦.

<sup>(</sup>۱۰) الدعوات للراونديّ : ۲۹۳ / ٤١.

<sup>(</sup>١١) نهج البلاغة : العكمة ٢٢٢.

<sup>(</sup>١٢) غرر الحكم: ٩١٤٩.

كَلِمَتَينِ : إصلاحُ شَأْنِ المَعايشِ مِلْءَ مِكيالٍ ثُلثاهُ فِطنَةٌ وثلثُهُ تَغافُلُ ؛ لأنَّ الإنسانَ لا يَتَغافَلُ إلَّا عن شَيءٍ قد عَرَفَهُ وفَطِنَ لَهُ ١٠٠.

الإمامُ الباقرُ ﷺ : صَلاحُ شَأْنِ الناسِ التَّعايُشُ والتَّعاشُرُ مِلْ مَ مِكيالٍ : ثُلُثاهُ فِطَنَّ، وثلثٌ تَغافُلُ ٣.

الإمامُ الصّادقُ ﷺ : صَلاحُ حالِ التَّعايُشِ والتَّعاشُرِ مِلْ مُ مِكيالٍ : ثُلثاهُ فِطنَةُ وثُلثُهُ وَثُلثُهُ تَغافُلُ ٣٠.

١٥٢٢٤ ـ الإمامُ عليٌّ إلله : لا حِلمَ كالتَّغافُلِ، لا عَقلَ كالتَّجاهُلِ ".

### ٣١٠٢ \_ دواءُ الغفلةِ

الإمامُ عليَّ ﷺ - في صفةِ النبيِّ عَلَيُّ اللهِ ، وَوَارٌ بِطِبِّهِ، قد أَحكَمَ مَراهِمَهُ، وأَحمَى (أَمضَى الإمامُ عليُّ عَلَيْ عَلَيْهُ -: طَبيبُ دَوَّارٌ بِطِبِّهِ، قد أَحكَمَ مَراهِمَهُ، وأُلسِنَةٍ وأَحمَى (أَمضَى مَوَاسِمَهُ، يَضَعُ ذلكَ حيثُ الحاجَةُ إلَيهِ، مِن قلوبٍ عُمْيٍ، وآذانٍ صُمِّ، وأُلسِنَةٍ بُكمٍ، مُتَتَبِّعُ بِدوائهِ مَواضِعَ الغَفلَةِ، ومَواطِنَ الحَهرَةِ اللهِ .

١٥٢٢٦ عنه ﷺ : فَتَداوَ مِن داءِ الفَترَةِ في قَلْبِكَ بَعَزِيمةٍ ، ومِن كَرَى الغَـفلَةِ في نـاظِرِكَ
 بيَقَظَةِ ١٠٠.

١٥٢٢٧ ــ عنه ﷺ : وإنَّ للذِّكرِ لأهلاً أخَذُوهُ مِن الدنيا بَدَلاً، فلم تَشغَلْهُم تِجارَةٌ ولا بَيعً عَنهُ، يَقطَعُونَ بهِ أيّامَ الحَياةِ، ويَهتِفُونَ بِالزَّواجِرِ عن مَحارِمِ اللهِ في أسماع الغافِلينَ™.

١٥٢٢٨ ـ عنه ﷺ : أُوصِيكُم بتَقوَى اللهِ... أَيقِظُوا بِهَا نَومَكُم، واقطَعُوا بِها يَومَكُم ٩٠٠.

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ٩ / ٣٨ / ١٠١٣٩.

<sup>(</sup>٢) البحار : ۲٤/١٦٧/٧٤.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول : ٢٥٩.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٢-١٠٥، ٢-١٠٥.

<sup>(</sup>٥\_٨) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٨ و ٢٢٣ و ٢٢٢ و ١٩١.



البحار : ٧٩ / ١٨٠ باب ٩١ «السرقة والغُلول».

انظر: عنوان ١١٧ «الحِقد».

المصافحة: باب ٢٢٥٦، المال: باب ٣٧٦٥.

## ٣١٠٣ \_ العِلُّ

#### الكتاب

﴿ وَلا تَجْعَلُ في قُلُوبِنا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا ﴾ ٣٠.

﴿وَنَزَعْنا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلَّ ﴾ ".

١٥٢٢٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : الغِلُّ داءُ القُلوبِ٣.

-١٥٢٣ ـ عند عليه : الغِلُّ بَذْرُ الشَّرُّ ٣.

١٥٢٣١ \_ عنه ﷺ : الغِلُّ يُحبِطُ الحَسَناتِ ١٠٠.

١٥٢٣٢ عنه على : أشَدُّ القُلوب غِلَّا قَلَبَ الحَقُودِ ١٠.

اليَقينِ؟! يا عَبِيدَ الدنيا، تَحلِقُونَ رُؤُوسَكُم وتُدقَصَّرُونَ الناسَ علَى الظَّنِّ ولا تَلومُونَ أَنفُسَكُم علَى الظَّنِّ ولا تَلومُونَ أَنفُسَكُم علَى الظَّنِّ ولا تَلومُونَ رُؤُوسَكُم ولا تَنزِعونَ الغِلَّ مِن قُلوبِكُم؟! ٣٠ تَنزِعونَ الغِلَّ مِن قُلوبِكُم؟! ٣٠

١٥٢٣٤ ــ رسولُ اللهِ تَتَلِيلاً : إذا لم تَعُلُّ أُمَّتِي لم يَقُمْ لَهَا عَدُوُّ أَبَداً ٣٠.

١٥٢٣٥ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ الله الصُّر مِن صَدرِ غَيرِكَ تَقلَعُهُ مِن صَدرِكَ ١٠

١٥٢٣٦ عنه ﷺ : قد اصطَلَحتم علَى الغِلِّ فيها بَينَكُم، ونَبَتَ المَرعىٰ عَلَىٰ دِمَنِكُم، وتَصافَيتُم علىٰ حُبِّ الآمالِ، وتَعادَيتُم في كَسبِ الأموالِ٠٠٠.

١٥٢٣٧ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿ونَزَعْنا مَا فِي صُدُورِهِم مِن غِلِّ ﴾ ـ : العَداوَةَ تُنزَعُ مِنهُم ١٠٠٠.

<sup>(</sup>١) الحشر : ١٠.

<sup>(</sup>٢) الحِجْر : ٤٧.

<sup>(</sup>٣-٦) غرر الحكم: ٢٩٣٢،٦٤٢،٥٤٧.

<sup>(</sup>٧) البحار: ١٤/٣٠٥/١٤.

<sup>(</sup>٨) كنز العمّال: ١١٠٤٤.

<sup>(</sup>٩) تنبيه الخواطر : ٣٩/١.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة : الخطبة ١٣٣. (١١) تفسير على بن إبراهيم : ٢٣١/١.

١٥٢٣٨ ـ الإمامُ علي ﷺ \_ في صفةِ الملائكةِ \_: لم يُفَرِّقُهُم سُوءُ التَّقاطُعِ، ولا تَولَّاهُم غِلُّ التَّحاسُدِ...

١٥٢٣٩ عنه ﷺ : إنّي لَمِن قَومٍ لا تَأْخُذُهُم في اللهِ لَومَةُ لا ثمٍ ، سِياهُم سِيا الصَّدِّيقينَ ، وكلامُهُم كلامُ الأبرارِ ... لا يستَكبِرونَ ، ولا يَعلُونَ ، ولا يَغلُّونَ ، ولا يُفسِدُونَ ":

# ٣١٠٤ ـ مالا يَغُلُّ عليهِ القلبُ

١٥٢٤٠ ــ رسولُ اللهِ ﷺ :ثلاثُ لايَغُلُّ عليهِنَ قلبُ امريٍ مسلمٍ : إخلاصُ العَمَلِ اللهِ،
 ومُناصَحَةُ وُلاةِ الأمرِ، ولزومُ جَماعَةِ المُسلمينَ ؛ فإنَّ دَعوَتَهُم تُحيطُ مَن وَراءَهُم ".

الحَدَا الإمامُ الصّادقُ عَلَيْهِ : خَطَبَ رسولُ اللهِ تَهَالِيُّةُ الناسَ بِمِنى في حِجّةِ الوَداعِ في مَسجدِ الحَيفِ، فَحَمِدَ اللهُ وَأَثنىٰ عَلَيهِ، ثُمَّ قالَ :... ثَلاثُ لا يَغُلُّ علَيهِنَ قَلْبُ امريُ مُسلِمٍ : إخلاصُ العَمَلِ اللهِ، والنَّصيحَةُ لِأَثَةِ المُسلمينَ، واللَّزومُ لِجَهَاعَتِهِم ! فإنّ دَعوَتَهُم مُحيطَةٌ مِن وَرائهِم ".

# ٣١٠٥ \_ الغُلولُ

### الكتاب

﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَغُلُّ وَمَنْ يَغْلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيامَةِ...﴾ ٣٠.

١٥٢٤٢ ــ الإمامُ الصّادقُ على : الغُلولُ \* كُلُّ شيءٍ غُلَّ عن الإمامِ، وأكلُ مالِ اليَتيم شُبهَةً،

<sup>(</sup>١\_٢) نهج البلاغة : الخطبة ٩١ و ١٩٢.

<sup>(</sup>٣) قال ابن الأثير: «ثلاث لا يغلّ عليهنّ قلب مؤمن» هو من الإغلال:الخيانة فيكلّ شيء.ويروى «يَغلّ» بفتح الباء، من الغِلّ وهوالحقد والشحناء: أي لايدخله حقد يزيله عن الحقّ. ورُوي «يَغِلُ» بالتخفيف من الوغول: الدخول في الشرّ، والسمنى: أنَّ هـذه الخلال الثلاث تُستصلَح بها القلوب، فمن تمسّك بها طُهُر قلبه من الخيانة والدَّغَل والشرّ، و«عليهنّ» في موضع الحال، تقدير، لايغلّ كائناً عليهنّ قلب مؤمن. (النهاية: ٣/ ٣٨١).

<sup>(</sup>٤) كنز العثال: ٤٤٢٧٢.

<sup>(</sup>٥) الخصال: ١٨٢/١٤٩.

<sup>(</sup>٦) آل عمران : ١٦١.

<sup>(</sup>٧) قال ابن الأثير : قد تكرّر ذكر الفلول في الحديث، وهو الخبانة في المَغنّم والسرقة من الفنيمة قبل القِسْمة. يقال : غلَّ في السغنّميَغُلُّ غُلولاً فهو غالَّ، وكلَّ من خان في شيءٍ خُفُيّة فقد غلّ ،وسُمّيت غُلولاً لأنَّ الأيدي فيها مغلولة : أي ممنوعة مَجعُول فسيهاغُلَّ. وهسو الحديدة التي تَجمع يد الأسير إلى عُنقه، ويقال لها :جامعة أيضاً . (النهاية : ٣ / ٣٨٠).

والسُّحْتُ شُبِهَةً ١٠٠.

المِهِ النَّهِ النَّهِ النَّهِ الصّادقُ ﷺ ولِعلقَمةَ -: إنَّ رِضا الناسِ لاَيُملَكُ وألسِنَتَهُم لا تُضبَطُ ... ألم يَنسُبُوهُ [يَعنِي النَّهِ عَلَيْلَةً] يَومَ بَدرٍ إلى أنَّهُ أَخَذَ لِنفسِهِ مِنَ المَعْنَمِ قَطيفَةً حَمراءَ؛ حتى أظهَرَهُ اللهُ عَزّوجلً على الفَطيفَةِ وبَرَّأَ نَبيَّهُ عَلَيْهُ مِن الحَيانَةِ، وأنزَلَ بذلكَ " في كتابِهِ : ﴿ وما كَانَ لِنِّي أَن عَزُّوجلً على الفَطيفَةِ وبَرَّأَ نَبيَّهُ عَلَيْهُ مِن الحَيانَةِ، وأنزَلَ بذلكَ " في كتابِهِ : ﴿ وما كَانَ لِنِّي أَن يَعُلُّ ...﴾ ".

١٥٢٤٥ ــ الدرّ المنثور عن ابنِ عبّاسٍ : نَزَلَت هذهِ الآيةُ : ﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَغُلُّ ﴾ في قَطيفَةٍ حَــراءَ افتُقِدَتْ يَومَ بَدرٍ ، فقالَ بعضُ الناسِ : لَعَلَّ رسولَ اللهِ ﷺ أُخَذَها! فَأَنزَلَ اللهُ : ﴿ وَمَـا كَانَ...﴾ ".

١٥٢٤٦ عمرُ : لَمَاكانَ يومُ خَيبَرَ أَقبَلَ نَفَرُ مِن أَصحابِ النبيُّ ﷺ فقالوا : فلانٌ شَهيدٌ ، وفلانُ شَهيدٌ ، وفلانُ شهيدٌ ، حتى مَرُّوا علىٰ رَجُلٍ فقالوا : فلانٌ شَهيدٌ ، فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ : كَلّا ، إنّي رَأيتُهُ في النارِ في بُردَةٍ غَلَّها ، أو عَباءَةٍ غَلَّها ۞ .

الترغيب و الترهيب عن أبي حازِمٍ: أَتِيَ النبيُّ ﷺ بِنَطْعٍ مِنَ الغَـنيمَةِ، فـقيلَ: عارسولَ اللهِ، هذا لكَ تَستَظِلُّ بهِ مِنَ الشَّـمسِ. قالَ: أَتُحِبُّونَ أَن يَستَظِلُّ نَبيُّكُم بِظِلٍّ مِن نارٍ ؟ إِسَّ

<sup>(</sup>١) تفسير العيّاشيّ : ١ / ٢٠٥/ ١٤٨.

<sup>(</sup>٢) تفسير علي بن إبراهيم : ١ / ١٢٢.

<sup>(</sup>٣) راجع الدرّ المنثور : ٢ / ٣٦١.

<sup>(</sup>٤) أمالي الصدوق : ٩١ /٣.

<sup>(</sup>٥) الدرّ المنثور : ٢ / ٣٦١.

<sup>(</sup>٦-٧) الترغيب والترهيب: ٢/٣٠٧/٤ و ص ٣١٠/ ١١.



البحار : ٢٥ / ٢٦١ باب ٩ «نفي الغلوّ في النبيّ والأنمّة صلوات الله عليه وعليهم».

وسائل الشيعة :١٨ / ٥٥٢ باب ٦ «حكم الغُلاة والقَدَريّة ».

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٥ / ٥ «بد، ظهور الغُلاة».

### ٣١٠٦ \_ التَّحذيرُ مِن الغُلقِ

#### الكتاب

﴿ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لا تَغْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيخُ عِسِسَى ابْسَنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللهِ وَكَلِمَتُهُ ...﴾ (٥٠.

﴿مَاكَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللّٰهُ الْكِتَابَ والْحُكُمَ وَالنُّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِباداً لِي مِنْ دُونِ اللهِ...﴾\*\*\*.

(انظر) الروم : ٤٠ و النساء : ١٧٢.

١٥٢٤٨ ــ رسولُ اللهِ عَلِيَالَةُ ؛ لا تَرفَعُونِي فَوقَ حَقٍّ ؛ فإنَّ اللهُ تعالىٰ اتَّخَذَني عَبداً قبلَ أن يَتَّخِذَني نَبِيّاً ٣٠.

١٥٢٤٩ عنه عَلَيْهُ : صِنفانِ لا تَناهُمُ اشفاعَتي : سُلطانٌ غَشومٌ عَسُوفٌ ، وغالٍ في الدِّينِ مارِقُ مِنهُ غيرُ تائبِ ولانازع ".

الدِّين مارقُ<sup>١٠</sup>٠.

١٥٢٥١ عنه عَلَي : صِنفانِ مِن أُمَّتِي لانَصِيبَ لَهُما في الإسلام : الغُلاةُ والقَدَرِيَّةُ ١٠٠.

١٥٢٥٣ ـ رسولُ اللهِ عَيِّلَهُمُ : يا عليُّ، مَثَلُكَ في أُمَّتي مَثَلُ المَسيحِ عيسَى بنِ مريمَ، افتَرَقَ قَومُهُ

<sup>(</sup>١) النساء: ١٧١.

<sup>(</sup>٢) آل عمران : ٧٩. ٨٠.

<sup>(</sup>٣) نوادر الراوندي : ١٦.

<sup>(</sup>٤) قرب الإسناد : ٢٠٤/٦٤.

<sup>(</sup>٥\_٧) البحار: ٢٥/ ٢٦٩/ ١٥ وص٠٧٤/ ١٤ وص٢٩٧ .٦١.

ثلاثَ فِرَقٍ : فِرقَةٌ مؤمِنُونَ وهُمُ الحَواريُّونَ، وفِرقَةُ عادَوهُ وهُمُ اليَهـودُ، وفِـرقَةٌ غَـلَوا فـيهِ فَخَرَجُوا عن الإيمانِ.

وإنَّ أُمَّتِي سَتَفتَرِقُ فيكَ ثلاثَ فِرَقٍ؛ ففِرقَةُ شِيعَتُكَ وَهُمُ المؤمنونَ، وفِرقَةُ عَدُوُكَ وهُــم الشاكُّونَ، وفِرقَةُ تَغلُو فيكَ وهُمُ الجاحِدونَ، وأنتَ في الجَنَّةِ يا عليُّ وشيعَتُكَ ومُحِبُّ (مُحِـبُّو) شيعَتِكَ، وعَدُوُّكُ والغالي في النارِ ''.

١٥٢٥٤ عنه ﷺ : ياعليُّ، مَثَلُكَ في هذهِ الاُمَّةِ كَمَثَلِ عيسَى بنِ مَريمَ ؛ أَحَبَّهُ قَومُ فَأَفرَطُوا فيهِ، وأَبغَضَهُ قَومُ فَأَفرَطُوا فيهِ، قالَ : فَلَزَلَ الوَحيُ : ﴿ولَمَا ضُرِبَ ابنُ مَريمَ مَثَلًا إِذَا قَومُكَ مِنهُ يَصِدُّونَ﴾ ٣٠.

١٥٢٥٥ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : يَهلِكُ فِيَّ اثنانِ ولاذَنبَ لِي : مُحِبُّ مُفْرِطٌ ، ومُبغِضٌ مُفَرِّطُ ٣٠.

١٥٢٥٦ ــ عنه ﷺ : يَملِكُ فِيَّ رَجُلانِ : مُحِبُّ مُفرِطٌ يُقَرِّظُني بما ليسَ لي، ومُبغِضُ يَحمِلُهُ شَنَآني علىٰ أن يَبهَتَنيٰ ".

١٥٢٥٧ ـ عنه ﷺ : هَلَكَ فِيَّ رَجُلانِ : مُحِبُّ غالٍ، ومُبغِضٌ قالٍ ٣٠.

١٥٢٥٨ ـ عنه على : يَهلِكُ فِيَّ رَجُلانِ : مُحِبُّ مُفرِطٌ ، وباهِتُ مُفتَرِ٣٠.

اللهِ عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ اللهِ عَلَيْظُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَمْ اللهِ اللهِ عَلَمْ عَلَمْ الناسِ إلّا مَرَىمَ، لَقُلتُ اليَومَ فيكَ مَقَالًا لا تَمُرُ عِلَمْ مِن الناسِ إلّا أَخَدُوا النَّرَابَ مِن تَحْتِ قَدَمَيكَ لِلهَرَكَةِ ٣٠.

١٥٢٦٠ عنه ﷺ - أيضاً -: لولا أنِّي أخافُ أن يقالَ فيكَ ماقالَتِ النَّصاريٰ في المَسيح،

<sup>(</sup>١ ـ ٢) البحار : ٢٥ / ٢٦٤ / ٤ و (ص٢٨٤ / ٣٤. وانظر الغارات : ٢ / ٥٨٩).

<sup>(</sup>٣) عيون أخبار الرضا لللله : ١/٢٠١/٢.

<sup>(</sup>٤) اليحار : ٢٥ / ٢٨٥ / ٣٧.

<sup>(</sup>١-٥) نهج البلاغة : الحكمة ٤٦٩، وانظر الغارات : ٢ / ٥٨٨.

<sup>(</sup>٧) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٤/٥.

لَقُلتُ اليَومَ فيكَ مَقَالَةً لاَتَمُرُّ عِكَلٍ مِن المُسلمينَ إلّا أَخَـٰذُوا تُـرابَ نَـعلَيكَ وفَـضلَ وَضُـوئكَ يَستَشفُونَ بهِ، ولكنْ حَسبُكَ أن تكونَ مِنّي وأنا مِنك تَرِثُني وأرِثُكَ<sup>٨٠</sup>.

١٥٢٦٢ الإمامُ الصادقُ اللهِ : إحذَرُوا علىٰ شَبابِكُمُ الغُلاةَ لا يُفسِدُونَهُم ؛ فإنَّ الغُلاةَ شَرُّ خَلقِ اللهِ ، يُصَغِّرُونَ عَظَمَةَ اللهِ ، ويَدَّعُونَ الرُّبوبِيَّةَ لِعِبادِ اللهِ ، واللهِ إنَّ الغُلاةَ شَرُّ مِن اليَهودِ والنَّصارىٰ والمجوسِ والذينَ أشرَكُوا ، ثُمَّ قالَ : إلَينا يَرجِعُ الغالي فلا نَقبَلُهُ ، وبنا يَلحَقُ المُقَصِّرُ فَنَقبَلُهُ ، فَعَلَ لَهُ : كيفَ ذلك يا بنَ رسولِ اللهِ ؟ قالَ : لأنَّ الغاليَ قدِ اعتادَ تَركَ الصَّلاةِ والزكاةِ والصيامِ والحَبِّ فلا يَقدِرُ علىٰ تَركِ عادَتِهِ وعلى الرُّجوعِ إلىٰ طاعَةِ اللهِ عَزَّوجلً أَبَداً ، وإنَّ المُقَصِّرَ إذا عَرَفَ عَمِلَ وأطاعَ ٣٠٠.

1077٣ الإمامُ الرَّضا عَظِيد للبنِ خالد .. مَن قالَ بالتَّشبيهِ والجَبرِ فَهُو كَافِرُ مُشرِكٌ، وَنَحَنُ مِنهُ بُراءٌ فِي الدنيا والآخِرَةِ. يابنَ خالدٍ ، إِنَّا وَضَعَ الأخبارَ عَنَّا فِي التَّشبيهِ والجَبرِ الغُلاةُ الذينَ صَغَّرُوا عَظَمَةَ اللهِ تعالىٰ، فَمَن أَحَبَّهُم فقد أَبغَضَنا...٠٠.

١٥٢٦٤ ـ عنه على : الغُلاةُ كُفّارُ ، والمُفَوِّضَةُ مُشركونَ ... ٥٠.

10770 ــ عنه ﷺ : مَن تَجَاوَزَ بأميرِ المؤمنينَ ﷺ العُبوديَّةَ فَهُو مِن المُغضوبِ علَيهِم ومِنَ الطَالِّينَ ٠٠٠. الضالِّينَ ٠٠٠.

المعام العادقُ على السلامُ عليكَ يا المعادقُ على المعادقُ عليه السلامُ فقالوا : السلامُ عليكَ يا رَبَّنا! فاستَتابَهُم فلم يَتُوبُوا، فَحَفَرَ لَهُم حَفيرَةً وأوقَدَ فيها ناراً، وحَفَرَ حَفيرَةً أخرى إلى جانِبِها وأفضى ما بَينَهُما، فلمَّا لم يَتُوبُوا ألقاهُم في الحَفيرَةِ، وأوقَدَ في الحَفيرَةِ الأُخــرى (نـــاراً) حــتَىٰ

<sup>(</sup>١\_٢) البحار: ٢٥ / ٢٨٤ / ٣٥ وح ٣٢.

<sup>(</sup>٣) أمالي الطوسيّ: ٦٥٠ / ١٣٤٩.

<sup>(</sup>٤ ـ ٦) البحار : ٢٥ / ٢٦٦ / ٨ و ص ٢٧٣ / ١٩ و ص ٢٧٤ / ٢٠.

ماتُوان.

١٥٢٦٧ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إيّاكُم والغُلُوَّ فِينا، قُولُوا إنَّا عَبِيدٌ مَربُوبُونَ، وقُولوا في فَضلِنا ما شِئتُمُ٣.

١٥٢٦٨ عنه ﷺ : لا تَتَجاوَزوا بنا العُبوديَّةَ ثُمَّ قُولوا ماشِئتُم ولن تَبلُغُوا، وإيّاكُم والغُلُوَّ كَغُلُوً النَّصارىٰ؛ فإنِّي بَريءٌ مِن الغالِينَ ٣٠.

المُتَوَضَّا ماءً، قالَ : فَقُمتُ فَوضَعتُ لَهُ، قالَ : فَدَخَلَ ، قالَ : فقلتُ في نفسِي : أنا أقولُ فيه كذا المُتَوضَّا ماءً، قالَ : فقلتُ في نفسِي : أنا أقولُ فيه كذا وكذا ويَدخُلُ المُتُوضَّا يَتَوضَّا ؟! قالَ : فلَم يَلبَثُ أن خَرَجَ فقالَ : يا إسماعيلُ ، لاتَرفَعُ السِناءَ فَوقَ طاقَتِهِ فَيَنهَدِمَ ، اجعَلُونا مخلوقينَ ، وقولوا فينا ماشِئتُم فلن تَبلُغُوا ".

١٥٢٧-عنه ﷺ لكاملِ التَّمَّارِ -: ياكامل، إجعَلْ لَنا رَبّاً نَوْبْ إِلَيهِ، وقُولُوا فِينا ما شِئتُم ١٠٠٠.

الم ١٥٢٧١ أبو بصيرٍ : قلتُ لأبي عبدِاللهِ علَيهِ الصَّلاةُ والسلامُ : إنَّهم يقولونَ ! قالَ : وما يقولونَ ! قالَ : وما يقولونَ ؟ قلتُ : يعلَمُ قَطْرَ المَطَرِ، وعَدَدَ النُّجومِ ووَرَقَ الشَّجَرِ، ووَزنَ ما في البَحرِ، وعَدَدَ التُّرابِ، فَرَفَعَ يَدَهُ إِلَى السهاءِ وقالَ : سبحانَ اللهِ سبحانَ اللهِ، لا واللهِ ما يَعلمُ هذا إلّا اللهُ ١٠٠٠

١٥٢٧٢ ـ الإمامُ الصادقُ ﷺ ـ لأبي بصيرٍ ـ : يا أبا محمّدٍ ، أبرَأُ يمَّن يَزعُمُ أنّا أربابُ. قلتُ : بَرِئ اللهُ مِنهُ ، فقال : أبرَأُ يمَّن يَزعُمُ أنّا أنبياءُ ، قلتُ : بَرِئ اللهُ مِنهُ ٣٠.

الإمامُ المهديُّ ﷺ \_لمحمّدِ بنِ عليٌّ بنِ هلالٍ الكَرْخيّ ــ: يا محمّدُ بنَ عليٍّ ، تعالَى اللهُ عَزَّ وجلَّ عيًّا يَصِفُونَ ، سبحانَهُ وبِحَمدِهِ ، ليسَ نَحنُ شُرَكاءَهُ في عِلمِهِ ، ولا في قُدرَتِهِ ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٧/ ٢٥٩/ ١٨٠. وراجع البحار : ٢٥ / ٢٨٥ / ٣٥ و ص ٢٨٦ / ٣٩.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ٦١٤ / ١٠.

<sup>(</sup>۲-۱۸) البحار : ۲۰/۲۷۶/۲۵ و ص۲۲۲/۲۷۹ و ص۳۰/۲۸۳ و ص۲۲۲۹ و ص۲۹۲ ، ٦٠ و ص ۲۶۲ / ٦٠

# الاغتنام

#### ٣١٠٧ \_ ما يَنبَغي اغتِنامُهُ

١٥٢٧٤ ــرسولُ اللهِ ﷺ : اِغْتَنِمْ خَمْساً قَبلَ خَمْسٍ : حَياتُكَ قبلَ مَوتِكَ ، وصِحَّتَكَ قَبلَ سُقمِكَ ، وفَراغَكَ قبلَ شُغلِكَ ، وشَبابَكَ قَبلَ هَرَمِكَ ، وغَناءَكَ قبلَ فَقرِكَ ٠٠٠.

107٧٥ ــ الإمامُ علي ﷺ ـ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿ولا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيا) ــ : لاتَنسَ صِحَّتَكَ وقُوَّتَكَ وفَراغَكَ وشَبابَكَ ونَشاطَكَ، أَن تَطلُبَ بها الآخِرَةَ ".

١٥٢٧٦ ــ الإمامُ الباقرُ على : اِغتَنمُ مِن أَهلِ زَمانِكَ خَمَساً : إِن حَضَرتَ لَم تُعرَفْ، وإِن غِبتَ لَم تُفتَقَدْ، وإِن شَهِدتَ لَم تُشاوَرْ، وإِن قُلتَ لَم يُقتِلْ قَولُكَ، وإِن خَطَبتَ لَم تُزَوَّجُ ٣٠.

١٥٢٧٧ - الإمامُ علي على الغينم صنائع الإحسان، وَارْعَ ذِمَمَ الإخوان ...

١٥٢٧٨ ـ عنه ﷺ : اغتَنِمِ الصِّدقَ في كُلِّ مَوطِنٍ تَغنَمْ ، واجتَنِبِ النَّرَّ والكَذِبَ تَسلَمْ ﴿

107٧٩ - عنه ﷺ : إِنَّكُم إِنِ اغْتَنَمتُم صَالِحَ الأَعْمَالِ نِلتُمْ مِن الآخِرَةِ نِهايَةَ الآمالِ ٥٠٠.

١٥٢٨٠ عنه ﷺ : خُذْ مِن نفسِكِ لِنفسِكَ ، وتَزَوَّدْ مِن يَومِكَ لِغَدِكَ ، واغتَنِمُ غَفَوَ الزَّمانِ ،
 وانتَهَزْ فُرصَةَ الإمكانِ ٣٠.

١٥٢٨١ عنه ﷺ : رَحِمَ اللهُ امرَأَ (عَبداً) سَمِعَ حُكماً فَوَعيٰ... اغتَنَمَ المَهَلَ، وبادَرَ الأَجَلَ، وتَزَوَّدَ مِن العَمَلِ ٩٠.

١٥٢٨٢ ـ عنه ﷺ ـ في وصيَّتِهِ لابنِهِ ـ : إذا وَجَدتَ مِن أهلِ الفاقَةِ مَن يَحمِلُ لكَ زادَكَ إلى

<sup>(</sup>١) كنز العتال : ٤٣٤٩٠.

<sup>(</sup>٢) معانى الأخبار: ٣٢٥/١.

<sup>(</sup>٣) تحف العقول : ٢٨٤.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٢٣٥٥.

<sup>(</sup>٥-٧) غرر الحكم: ٢٤٢٧، ٣٨٤٢، ٥٠٤٦.

<sup>(</sup>٨) نهج البلاغة : الخطبة ٧٦.

يَومِ القِيامَةِ، فَيُوافِيكَ بِهِ غَداً حيثُ تَحتاجُ إِلَيهِ، فَاغتَنِمْهُ وحَمَّلُهُ إِيّاهُ٣٠.

الله عنه على الله المنظم من استقرَضَك في حالِ غِناكَ، لِيَجعَلَ (يَحصلَ) قَضاءَهُ لِنَ عَسرَ تِكَ (المُحصلَ) قَضاءَهُ لِكَ في يَوم عُسرَ تِكَ (اللهُ .

#### ٣١٠٨ ـ غَنيمَةُ الأكياسِ

١٥٢٨٤ - الإمامُ على ﷺ : غَنيمَةُ الأكياس مُدارَسَةُ الحِكمَةِ ٣٠.

١٥٢٨٥ - عنه ع الله : فَوتُ الغِني غَنيمَةُ الأكياس وحَسرَةُ الحَمقِ ٥٠٠.

١٥٢٨٦ عنه ﷺ : إِنَّ شرائعَ الدِّينِ واحِدَةً، وسُبُلَهُ قاصِدَةً، مَن أَخَذَ بها لَحِقَ وغَنِمَ، ومَن وَقَفَ عنها ضَلَّ ونَدِمَا\*\*

١٥٢٨٧ عنه الله الله الله الله الله عند تَفريطِ العَجَزَةِ ١٠٠. الظريطِ العَجَزَةِ ١٠٠. (انظر) عنوان: ٤٦٨ «الكياسة».

<sup>(</sup>١ ـ ٢) نهج البلاغة : الكتاب ٢١.

<sup>(</sup>٣\_٤) غررالحكم: ٦٤٤١، ٦٥٣٥.

<sup>(</sup>٥٥٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٢٠ والعكمة ٣٣١.



## لغني

البحار: ٧٢/٥٦ باب ٩٥ «القِني والكفاف».

البحار: ٧٥/ ١٠٥ باب ٤٩ «غِنَى النفس».

كنز العمّال: ٣ / ٤٠٣ «الاستغناء عن الناس».

انظر: عنوان ١٦١ «الدنيا»، ٢٠٦ «الزهد»، ٤٢٢ «الفقر»، ٥٠٠ «المال ».

التواضع : باب ٤٠٩٦، السؤال : باب ١٧١٢، القرآن : باب ٣٢٩٦.

#### ٣١٠٩ ـ الغِنى والطُّغيانُ

#### انكتاب

﴿ كُلَّا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَيَطْغَىٰ \* أَنْ رَءَاهُ اسْتَغْنَىٰ ﴾ ".

﴿ أَيَخْسَبُونَ أَنَّمَا نُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِينَ \* نُسَارِعُ لَهُمْ فِي الْخَيْرَاتِ بَلُ لايَشْعُرُونَ ﴾ ٣٠. ﴿ أَلْهَاكُمُ التَّكَاثُونِ ﴾ ٣٠.

١٥٢٨٨ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّما أَتَخَوَّفُ علىٰ أُمَّتِي مِن بَعدِي ثلاثَ خِلالٍ : أَن يَتَأْوَّلُوا القرآنَ علىٰ غيرِ تَأْوِيلِهِ، أَو يَبتَغُوا زَلَّةَ العالمِ، أَو يَظهَرَ فيهِمُ المالُ حتَّىٰ يَطغَوا ويَبطَرُوا<sup>نِي</sup>.

١٥٢٨٩ ـ عنه عَيَّلِيَّةُ : الغِنيٰ عُقوبَةُ ٠٠٠.

١٥٢٩٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : الغِنيٰ يُطغِي ٣٠.

١٥٢٩١ ــ عنه ﷺ ــ في صفةِ أعجَبِ ما في الإنسانِ وهُو القَلبُ ــ: إن أفادَ مالاً أطـغاهُ الغِنىٰ، وإن أصابَتهُ مُصيبَةُ فَضَحَهُ الجَزَعُ™.

١٥٢٩٢ ـ عنه على : اِستَعِيذُوا بِاللهِ مِن سَكرَةِ الغِني : فإنَّ لَهُ سَكرَةً بَعِيدَةَ الإِفاقَةِ ٥٠٠.

١٥٢٩٣ ـ الإمامُ الصَّادقُ ﷺ :لاتَكُن بَطِراً فِي الغِنيٰ، ولا جَزِعاً في الفَقرِ ٣٠.

١٥٢٩٤\_الإمامُ عليَّ ﷺ : لا تَكُن مِمَّن يَرجُو الآخِرَةَ بغيرِ العَمَلِ ... إنِ استَغنىٰ بَطِرَ وفُتِنَ ، وإنِ افتَقَرَ قَنَطَ ووَهَنَ ١٠٠٠.

١٥٢٩٥ ـ رسولُ اللهِ عَلِينَ الشَّيطانَ قالَ : لن يَنجُوَ مِنِّي الغَنِيُّ مِن إحدى ثلاثٍ : إمَّا أن أزَيُّنَهُ

<sup>(</sup>١) العلق : ٦، ٧.

<sup>(</sup>٢) المؤمنون : ٥٦،٥٥.

<sup>(</sup>٣) التكاثر : ١.

<sup>(</sup>٤ ــ ٥) البحار : ٧/٦٣/٧٢ و ص ٦٨/ ٢٩.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ٢٣.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة : الحكمة ١٠٨.

<sup>(</sup>٨) غرر الحكم: ٢٥٥٥.

<sup>(</sup>٩) تحف العقول : ٣٠٤.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة: الحكمة ١٥٠.

في عَينِهِ فَيَمنَعَهُ مِن حَقِّهِ، وإمّا أن أُسَهِّلَ علَيهِ سبيلَهُ فَيُنفِقَهُ في غيرِ حَقِّهِ، وإمّا أن أحَبُّبَهُ إلَيهِ فَيَكسِبَهُ بغيرِ حَقِّهِ\".

النَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ الصّادقُ اللهِ : جاءَ رجُلُ مُوسِرٌ إلى رسولِ اللّهِ عَلَيْهُ نَقَيَّ النَّوبِ فَجَلَسَ إلى اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ : أَخِفْتَ أَن يَمَسَّكَ مِن فَقْرِهِ شَيءٌ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا، قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا قالَ : لا قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا قالَ : فَخِفْتَ أَن يُوسِّخَ ثِيابَكَ ؟! قالَ : لا يُوسِّخُ أَنْ يُوسِّخَ ثِيابَكُ ؟ فَقَالَ : يا رسولَ اللهِ ، إنَّ لي قَريناً يُزَيِّنُ لي كُلُّ قَبِيحٍ ، ويُقَبِّحُ لي كُلُّ خَسْنِ ، وقد جَعَلْتُ لَهُ نِصْفَ مالَى !

فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ للمُعسِرِ : أَتَقبَلُ؟ قالَ : لا، فقالَ لَهُ الرَّجُلُ : ولِمَ؟! قالَ : أَخَافُ أَن يَدخُلَنى ما دَخَلَكَ !٣

(انظر) المال: باب ٣٧٤٩\_٣٧٥١. ٣٧٥٣. المحجّة البيضاء: ٦ / ٩١ ذم الفتي ومدح الفقر.

### ٣١١٠ ـ الغِنىٰ والتَّقوىٰ

#### الكتاب

﴿وَوَجَدَكُ عَائِلاً فَأَغْنَىٰ ﴾ ٣٠.

١٥٢٩٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : نِعمَ العَونُ علىٰ تَقوَى اللهِ الغِنيٰ ٣٠٠.

١٥٢٩٨ ـ الإمامُ الصادقُ على : نِعمَ العَونُ الدنيا علَى الآخِرَةِ ١٠٠٠

١٥٢٩٩ ــ عنه عليم : سَلُوا اللهُ الغِنيٰ في الدُّنيا والعافِيَةُ، وفي الآخِرَةِ المَغفِرَةَ والجُنَّةَ ٣٠.

<sup>(</sup>١) كنز العثال: ١٦٦٧٧.

<sup>(</sup>٢) الكافي : ٢ / ٢٦٢ / ١١.

<sup>(</sup>٣) الضحيُّ : ٨.

<sup>(</sup>٤) مستدرك الوسائل: ١٤٥٩٨/١٥/١٣.

<sup>(</sup>۵\_٦) الكافي: ٥/٧٢/ وص٧١/٤.

(انظر) الدنيا: باب ١٢١٢، المال: باب ٣٧٥٢.

## ٣١١٦ - التَّجرِبةُ بالفَقرِ والغِني

١٥٣٠١ ـ الإمامُ عليٌّ عليٌّ ؛ الغِنيُ والفَقرُ يَكشِفانِ جَواهِرَ الرجالِ وأوصافَها.

١٥٣٠٢ ـ عنه ﷺ : المالُ يُبدِي جَواهِرَ الرِّجالِ وخَلائقَها ٣٠.

١٥٣٠٣ ـ عنه عليُّة ـ في صفة الدنيا ـ : مَن استَغنى فيها فُتِنَ ، ومَن افتَقَرَ فيها حَزنَ ١٠٠٠

١٥٣٠٤\_عنه على : لا تَعتَبِرُوا الرَّضا والسُّخطَ بالمالِ والوَلَدِ، جَهلاً بمَواقِعِ الفِتنَةِ والاختِبارِ في مَوضِع الغِنيُ والاقتِدارِ '''.

الشَّيقِ والسَّعَةِ فَعَدَلَ فيها عَلَى الضَّيقِ والسَّعَةِ فَعَدَلَ فيها عَلَى الضَّيقِ والسَّعَةِ فَعَدَلَ فيها لِيَبتلِيَ مَن أُرادَ بِمَيسورِها ومَعسورِها، ولِيَختَبرَ بذلكَ الشُّكرَ والصَّبرَ مِن غَنِيًّها وفَقيرِها٣.

١٥٣٠٦ عنه ﷺ : الاتَفرَخ بالغَناءِ والرَّخاءِ، والا تَغتَمَّ بالفَقرِ والبَلاءِ، فإنَّ الذَّهَبَ يُجُرَّبُ بالنّار، والمؤمنَ يُجَرَّبُ بالبَلاءِ ٣٠.

(انظر) الابتلاء: باب ٢٩٦.

#### ٣١١٢ ـ تفسيرُ الغني

١٥٣٠٧ ــ الإمامُ الهادي على : الغِنىٰ قِلَّةُ تَمَنَّيكَ والرَّضا بِمَا يَكَفِيكَ. الفَقرُ شَرَهُ النَّفسِ وشِدَّةُ القُنُوطِ ٣٠٠.

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق : ٢٤٠ / ١٥.

<sup>(</sup>٢\_٣) غرر الحكم : ١١٥٥، ١١٥٥.

<sup>(</sup>ع. ٦) نهج البلاغة : الخطبة ٨٢ و ١٩٢ و ٩١.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم : ١٠٣٩٤.

<sup>(</sup>٨) الدَّرة الباهرة: ٤١.

٨-١٥٣٠٨ الإمامُ الحسنُ على إلا سَألَهُ أميرُ المؤمنينَ على عن الغِنى .. : قِلَّهُ أمانيكَ والرَّضا عِا تكفيك ١٠٠

١٥٣٠٩ ـ الإمامُ على الله : مَن استَغنىٰ عن الناس أغناهُ اللهُ سبحانَهُ (١٠٠٠ ـ

١٥٣١٠ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ عليه : أظهر اليَأْسَ مِن الناسِ؛ فإنَّ ذلكَ هُو الغِنيٰ ٣٠.

١٥٣١١\_أُوحَى اللهُ تعالىٰ إلىٰ داودَ ﷺ : وَضَعتُ الغِنىٰ في القَناعَةِ وهُم يَطلُبُونَهُ في كَثرَةِ المالِ فلا يَجِدُونَهُ<sup>(ه</sup>.

١٥٣١٢ ـ الإمامُ على على الله : لا كَنْزَ أَعْنَىٰ مِن القَناعَةِ ١٠٠

١٥٣١٣ عنه عليه الغَنيُّ مَنِ استَغني بالقَناعَةِ٠٠٠.

١٥٣١٤ ـ عنه للبلغ : الغَنِيُّ مَن آثَرَ القَناعَةَ ٣٠.

١٥٣١٥ ـ عنه ﷺ ـ في صفةِ الأنبياءِ ـ : ولكنَّ اللهَ سبحانَهُ جَـ عَلَ رُسُـلَهُ أُولِي قُـوَّةٍ في عَزائمُهِم، وضَعَفةً فيما تَرَى الأعيُّنُ مِن حالاتِهِم، مَع قَناعَةٍ تَمَلأُ القُلوبَ والعُيونَ غِنيَّ ٩٠٠.

١٥٣١٦ - الإمامُ الكاظمُ على : إنَّ رجُلا جاء إلى سَيِّدِنا الصَّادقِ على فَشَكا إلَيهِ الفَقر، فقالَ : ليسَ الأمرُ كما ذَكَرتَ، وما أعرِفُكَ فَقيراً، قالَ : واللهِ يا سَيِّدي ما استَبَيتُ، وذَكَرَ مِن الفَقرِ قِطْعَةً، والصَّادِقُ يُكَذُّبُهُ \_ إلىٰ أن قالَ لَهُ \_: خَبَّرْنِي لو أُعطِيتَ بالبَراءَةِ منَّا مِائةَ دينارٍ، كُـنتَ تَأْخُذُ؟ قالَ: لا، إلى أن ذَكَرَ ٱلوفَ دَنانيرَ، والرَّجُلُ يَحلِفُ أنَّهُ لا يَفعَلُ. فقالَ لَهُ: مَن مَـعهُ سِلْعَةٌ يُعطَىٰ بِهَا هذا المَالَ لايَبِيعُها، هُو فَقيرٌ؟! · »

<sup>(</sup>١) معانى الأخبار: ٦٢/٤٠١.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٨٦٤٥.

<sup>(</sup>٣) أمالي المفيد : ١٨٣ / ٦.

<sup>(</sup>٤) البحار : ۲۱/٤٥٣/٧٨. (٥) نهج البلاغة : الحكمة ٣٧١.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم : ١٢٧٢.

<sup>(</sup>٧) غرر الحكم: ١٢٩٤.

 <sup>(</sup>۸) نهج البلاغة :الخطبة ۱۹۲.

<sup>(</sup>٦) أمالي الطوسيّ : ٢٩٨ / ٨٨٤.

١٥٣١٧ ـ الإمامُ علي علي الله : لا غِني كالعَقل ١٠٠.

١٥٣١٨ عنه ﷺ : لا غِنيْ مِثلُ العَقلِ، ولافَقرَ أَشَدُّ مِن الجَهَلِ ٣٠.

١٥٣١٩ عنه ﷺ : إعلَمُوا أَنَّهُ ليسَ مِن شيءٍ إلّا ويَكادُ صاحِبُهُ يَشبَعُ مِنهُ ويَمَّلُهُ إلّا الحَياةَ ، فإنّهُ لا يَجِدُ في المَوتِ راحَةً وإنّما ذٰلكَ بمَنزِلَةِ الحِكمَةِ التي هِي حَياةً للقَلبِ المَيَّتِ، وبَصَرّ لِلعَينِ العَمياءِ، وسَمَعٌ لِلاُذُنِ الصَّمَّاءِ، ورِيُّ لِلظَّمآنِ، وفيها الغِنيٰ كُلَّهُ والسَّلامَةُ ٣.

الكافي عن يونسِ بنِ يعقوبَ عن بعضِ أصحابِهِ: كَانَ رَجَلُ يَدخُلُ عَلَىٰ عَبِدِاللهِ اللهِ اللهِ عَلَىٰ مَا أَي عَبِدِاللهِ اللهِ عَن يُعَلَّمُ أَن اللهُ عَلَىٰ عَلَيْهِ بَعْضُ مَعَارَفِهِ فَقَالَ لَهُ : فَلانُ مَا فَعَلَ؟ قَالَ : فَجَعَلَ يُضَجِّعُ الكلامَ؛ يَظُنُّ أَنّهُ إِنّما يَعنِي الْمَيسَرَةَ والدنيا، فقالَ أبو عبدِاللهِ اللهِ اللهِ المَيسَرَةَ والدنيا، فقالَ أبو عبدِاللهِ اللهِ المُعنىٰ عَلَىٰ دِينُهُ؟ فقالَ : كَمَا تُحِبُّ، فقالَ : هُو واللهِ الغِنىٰ عَلَىٰ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

10٣٢١ ــ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ــ مِن دعائهِ في الرُّضا بالقَضاءِ ــ: واغْصِمْنِي مِن أَنْ أَظُنَّ بِذِي عُدمٍ خَساسَةً، أَو أَظُنَّ بِصاحِبِ ثَرَوَةٍ فَضلاً؛ فإنَّ الشَّريفَ مَن شَرَّفَتهُ طَاعَتُكَ. والعَزيزَ مَن أَعَزَّتهُ عِبادَتُكَ...

(انظر) الفقر : باب ٣٢٢٤.

#### ٣١١٣ \_ أعظمُ الغِني

١٥٣٢٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن أَرادَ أَن يَكُونَ أَغْنَى الناسِ فَلْيَكُنْ بَمَا فِي يَدِ اللهِ أُوثَقَ مِنهُ بَا فِي يَدِ اللهِ أُوثَقِلَ مِنهُ بَا فِي يَدِ اللهِ أُوثَقِلَ مِنهُ بَا فِي يَدِ اللهِ أَنْ يَكُونُ أَمْ اللهِ إِنْ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَّهِ لِلللهِ أَنْ يَكُونُ أَمْ اللهِ إِنْ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ إِلَا لَهُ إِنْ إِلَيْهِ اللهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَنْ يَعَمُ اللهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ اللهِ إِلَى إِنْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ عَلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ مِنْهُ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَى إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَى إِلَيْهِ أَنْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِيْهِ أَنْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ أَلِيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْهِ إِلَيْ

١٥٣٢٣ عنه عَلَيْهُ - لأبي ذَرِّ -: إن سَرَّكَ أن تَكُون أغنَى الناسِ فَكُن بما في يَدِ اللهِ عَزَّوجلً

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ٥٤.

رع . (۲) تحف العقول : ۲۰۱.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة :الخطبة ١٣٣.

<sup>(</sup>٤) الكَافِي: ٤/٢١٦/٢.

<sup>(</sup>٥) الصحيفة السجّاديّة : ١٣٩ الدعاء ٣٥.

<sup>(</sup>٦) الكاني: ٢ / ١٣٩ / ٨.

أُوثَقَ مِنكَ بما في يَدِكَ<sup>m</sup>.

١٥٣٢٤ ـ الإمامُ على ﷺ : غِنَى المؤمِنِ باللهِ سبحانَهُ ٣٠.

١٥٣٢٥ ــ عنه عليُّة : الغِنيُ باللهِ أعظَمُ الغِنيُ، الغِنيُ بغَيرِ اللهِ أعظَمُ الفَقرِ والشَّقاءِ ٣٠.

١٥٣٢٦ ـ عنه على : مَن استَغنى باللهِ افتَقَرَ الناسُ إلَيهِ ٥٠٠.

١٥٣٢٧ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ عليه : ما استَغنىٰ أَحَدٌ بِاللهِ إِلَّافتَقَرَ الناسُ إِلَيهِ٠٠٠.

٨٥٣٢٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : اِستَغنُوا بِغِنَى اللهِ ٣٠.

١٥٣٢٩ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ في صفةِ اللهِ سبحانَهُ ـ : غِنى كُلِّ فَقيرٍ ، وعِزُّ كُلِّ ذَليلٍ ، وقُوَّةُ كُلِّ ضَعيفٍ ٣٠.

(انظر) التوكّل: باب ٤١٨٩.

#### ٣١١٤ \_ أغنى الناس

١٥٣٣٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ وقد سَالَهُ رَجُلُ : أُحِبُّ أَن أَكُونَ أَغنَى الناسِ ـ : كُن قَنِعاً تَكُن أَغنَى الناسِ ٣٠.

١٥٣٣١ ـ الإمامُ الباقرُ (أ)و الإمامُ الصّادقُ على : مَن قَنِعَ عِمَا رَزَقَهُ اللهُ فَهُو مِن أَغنَى الناسِ ...
١٥٣٣٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : مَن رُزِقَ ثلاثاً نالَ ثلاثاً وهُو الغِنَى الأكبَرُ : القَناعَةُ عِما أُعطِيَ ،
واليّأ شُ مِمّا في أيدِي الناسِ ، وتَركُ الفُضولِ ...

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق: ٢٦٦١/٢٧٦/.

<sup>(</sup>٢\_٣) غرر الحكم: ٦٣٩٤، (١٨١٧\_١٨١٨).

<sup>(</sup>٤) كشف الفقة : ٣/ ١٣٧.

<sup>(</sup>٥) الدرّة الباهرة : ٢٦.

<sup>(</sup>٦) كنز العتال : ٥٥٥٧.

<sup>(</sup>٧) نهج البلاغة :الخطبة ١٠٩.

<sup>(</sup>۸) كنز العشال: £١٥٤. (۵) الكا: الله علاد، ه

<sup>(</sup>٩) الكافي: ٢ / ١٣٩ / ٩.

<sup>(</sup>۱۰) تحف العقول : ۳۱۸.

١٥٣٣٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إستَغنُوا عن الناس ولو بشَوص ١٠ السُّواكِ٠٠٠.

١٥٣٣٤ ـ الإمامُ عليٌّ على الغِنَى الأكبَرُ اليّأسُ عَمَّا في أيدِي الناس ٣٠.

١٥٣٣٥ ـ عنه ﷺ : خَيرُ الغِني تَركُ السُّؤالِ ٣٠.

١٥٣٣٦ عنه عليه : أشرَفُ الغِنيٰ تَركُ المُنيٰ ٣٠.

١٥٣٣٧ ـ عنه ﷺ : إنَّ أغنَى الغِنَى العَقلُ، وأكبَرَ الفَقر الحُمنُ ۗ ٣٠.

١٥٣٣٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أغنَى الغِني مَن لم يَكُن لِلحِرصِ أسيراً ٣٠.

١٥٣٣٩ الإمامُ علي على على صفة الدنيا -: حُكِمَ على مُكثِرٍ مِنها بالفاقةِ ، وأُعِينَ مَن غَنِيَ عَنها بالراحَةِ ٥٠.

١٥٣٤٠ عيسى الله : خادِمي يَدايَ، ودابَّتي رِجلايَ، وفِراشِي الأرضُ، ووِسادي الحَجَرُ... أَبِيتُ وليسَ لي شيءٌ، وأصبحُ وليسَ لي شَيءٌ، وليسَ علىٰ وَجهِ الأرضِ أَحَدُ أَغنيٰ مِنَّى ٣٠.

١٥٣٤١ ـ الإمامُ علي ﷺ ـ لأبي ذرِّ لما أخرجَ إلى الرَّبَذَةِ ـ : ما أحوَجَهُم إلى ما مَنَعتَهُم، وما أغناكَ عمّا مَنَعوكَ ! وسَتَعلَمُ مَنِ الرابِحُ غَداً ٥٠٠.

(انظر) الفقر : باب ٣٢٢٦، القناعة : باب ٣٤٢٤.

#### ٣١١٥ \_غِنَى النَّفس

١٥٣٤٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : خَيرُ الغِنيٰ غِنَى النفسِ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) أي بغُسَالته . وقيل : بما ينفتّتُ منه عند التسوّك . (النهاية : ١٩/٢).

<sup>(</sup>٢) كنز العمّال: ٥١٥٦.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الحكمة ٣٤٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد : ١٩ / ٢٤٦٠.

<sup>(</sup>٤) إرشاد المقيد : ١ / ٣٠٤.

<sup>(</sup>٥-٦) نهيم البلاغة : العكمة ٣٤ و ٣٨.

<sup>(</sup>۷) الكاني: ۷/۳۱٦/۲.

<sup>(</sup>٨) تهيج البلاغة : الحكمة ٣٦٧.

<sup>(</sup>٩) عدّة الداعي : ١٠٨، ١٠٨.

<sup>(</sup>١٠) نهج البلاغة : الخطبة ١٣٠.

<sup>(</sup>١١) أمالي الصدوق : ٢٩٤/ ١.

١٥٣٤٣ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ الغَناءِ (الغِنيٰ) غَناءُ النفسِ٠٠٠.

١٥٣٤٤ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : ليسَ الغِنيُ عن كَثْرَةِ العَرَضِ"، ولكنَّ الغِنيُ غِنَى النَّفسِ".

١٥٣٤٥ ـ الإمامُ الصّادقُ عليه \_ ناقِلاً عن حكيم \_ : غِنَى النَّفسِ أغنىٰ مِن البَحرِ (٤٠٠ ـ

١٥٣٤٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : الغِنيٰ في القَلبِ، والفَقَرُ في القَلبِ٠٠٠.

١٥٣٤٧ ــ الإمامُ عليَّ ﷺ : اِحتَجْ إلىٰ مَن شِئتَ تَكُن أَسيرَهُ، واستَغنِ عَمَّن شِئتَ تَكُن نَظيرَهُ٣٠.

١٥٣٤٨ ــ رسولُ اللهِ عَيَّالِيُّهُ ــ لأبِي ذُرِّــ: يا أبا ذَرِّ، أَتَرَىٰ كَثْرَةَ المَالِ هُو الغِنىٰ؟ قلتُ: نَعَم يا رسولَ اللهِ. قالَ : فَتَرَىٰ قِلَّةَ المَالِ هُو الفَقرَ؟ قلتُ : نَعَم يا رسولَ اللهِ. قالَ : إنَّا الغِنىٰ غِــنَى القَلبِ، والفَقرُ فَقرُ القَلبِ.

ثُمَّ سَأَلَني عن رجُلٍ مِن قُرَيشٍ، قالَ : هل تَعرِفُ فلاناً؟ قلتُ : نَعَم يا رسولَ اللهِ. قالَ : فكيفَ تَراهُ ــ أو تُراهُ؟ قلتُ :إذا سَأَلَ أعطِيَ، وإذا حَضَرَ أدخِلَ.

قالَ: ثمّ سَأَلني عن رَجُلٍ مِن أهلِ الصُّقَّةِ، فقالَ: هل تَعرِفُ فلاناً؟ قلتُ: لا واللهِ، ما أعرِفُهُ يا رسولَ اللهِ. فما زالَ يُجَلِّيهِ ويَنعَتُهُ حتَّىٰ عَرَفتُهُ، فقلتُ: قد عَرَفتُهُ يا رسولَ اللهِ. قالَ: فكيفَ تَراهُ \_ أو تُراهُ؟ قلتُ: هُو رجُلٌ مِسكينٌ مِن أهلِ الصُّفَّةِ، فقالَ: هُو خَيرٌ مِن طِسلاعِ الأرض™ مِن الآخَرِس.

١٥٣٤٩ الترغيب و الترهيب عن أبي ذَرِّ ﴿ : قَالَ لِي رَسُولُ اللهِ ﷺ :اَنظُرُ أَرفَعَ رَجُلٍ فِي المَسَجَدِ، فَنَظَرَتُ فَإِذَا رَجُلُ عَلَيهِ حُلَّة، قَلتُ : هذا، قَالَ : قَالَ لِي : أَنظُرُ أُوضَعَ رَجُـلٍ فِي المَسَجِدِ، فَنَظَرتُ فَإِذَا رَجُلُ عَلَيهِ أَخْلاقُ، قَلتُ : هذا، قَالَ : فقالَ رَسُولُ اللهِﷺ : لهذا عندَ

<sup>(</sup>١) غرر الحكم : ٤٩٤٩.

<sup>(</sup>٢) المَرْض ـ بفتح العين وسكون الراء، ويحرّك ـ : هو المتاع وكلَّشيءٍ سوى النقدين. (القاموس المحيط : ٢ / ٣٣٤).

 <sup>(</sup>٣) تحف العقول : ٥٧.

<sup>(</sup>٤) معانى الأخبار : ١٧٧ / ١.

<sup>(</sup>٥\_٦) البحار : ۲۹/۱۸/۷۲ و ۷۵/۱۰۷/۹.

<sup>(</sup>٧) أي كلِّ ما يظهر على سطح الأرض ، (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٨) الترغيب والترهيب: ٢٧/١٤٨/٤.

اللهِ خَيرٌ يَومَ القِيامَةِ مِن مِلْءِ الأرضِ مِثلَ هذا٣.

(انظر) الفقر: باب ٣٣٢٧. البحار: ٧٥ / ١٠٥ باب ٤٩.

#### ٣١١٦ ـ مِفتاحُ الغِنى

-١٥٣٥ ـ الإمامُ عليُّ الله : مِفتاحُ الغِنَى اليَقينُ ١٠٠.

١٥٣٥١ ــ رسولُ اللهِ عَلِيلاً : كَنِيْ بِالْيَقَينِ غِنيَّ ٣٠.

١٥٣٥٢ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لا يكونُ غَنيّاً حتَّىٰ يكونَ عَفيفاً ٣٠.

١٥٣٥٣ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّ أهلَ التَّقوىٰ هُمُ الأغنياءُ، أغناهُمُ القَليلُ مِن الدنيا فَوَونَتُهُم يَسِيرَةُ (٠٠٠).

١٥٣٥٤ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : مَن أُصبَحَ والآخِرَةُ هَمَّهُ استَغنىٰ بغَيرِ مالٍ، واستَأْنَسَ بغَيرِ أهلٍ، وعَزَّ بغَيرِ عَشيرَةِ<sup>١٠</sup>٠.

#### ٣١١٧ ـ هُمُ الأحْسَرونَ، وربِّ الكعبةِ!

#### الكتاب

﴿ ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً \* وَجَعَلْتُ لَهُ مالاً مَمْدُوداً \* وَبَـنِينَ شُـهُوداً \* وَمَـهَّدْتُ لَـهُ تَمْهِيداً \* ثُمَّ يَطْمَعُ أَنْ أَزِيدَ \* كَلَّا إِنَّهُ كَانَ لِآياتِنا عَنِيداً \* سَأُرْهِقَةُ صَعُوداً ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب: ٢٨/١٤٩/٤.

<sup>(</sup>٢) البحار : ۹/۷۸ / ٦٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي : ٢ / ٨٥ / ١ .

<sup>(</sup>٤) البحار : ٦٤/٨/٧٨.

<sup>(</sup>٥) تنعف العقول : ٢٨٧.

<sup>(</sup>٦) أمالي الطوسيّ : ٥٨٠ /١١٩٨.

<sup>(</sup>٧) المدّثر: ١١١-١٧٠.

١٥٣٥٥ ـ عيسىٰ ﷺ : بِحَقِّ أقولُ لَكُم : إنَّ أكنافَ السَّماءِ لَمَنالِيَةٌ مِن الأغنياءِ، ولَدُخولُ جَمَلٍ في سَمِّ الخِياطِ أيسَرُ مِن دُخولِ غَنيٍّ الجِئَّةُ ١٠٠.

10٣٥٦ - شرح نهج البلاغة عن ابن أبي الحديد؛ قد وَرَدَ في الأخبارِ الصَّحيحةِ أَنَّ أَباذَرً قَالَ : هُمُ الأَخسَرُونَ قَالَ : انتَهبيتُ إلى رسولِ اللهِ عَلَيْهُ وهو جالِسٌ في ظِلِّ الكعبَةِ ، فلمَّا رَآنِي قالَ : هُمُ الأَخسَرُونَ ورَبِّ الكعبَةِ ! فقلتُ : مَن هُم؟ قالَ : هُمُ الأَكثَرُونَ أموالاً ، إلاّ مَن قالَ : هكذا وهكذا مِن بينِ يدَيهِ ومِن خَلفِهِ وعن يَمينِهِ وعن شِهالِهِ ، وقليلٌ ما هُم ، ما مِن صاحِبِ إبلٍ ولا بَقَرٍ ولا غَنَم لا يُؤدِّي زكاتَها إلاّ جاءَت يَومَ القِيامَةِ أعظمَ ما كانت وأسمَنَهُ ، تَنطَحُهُ بِسقرُونِها ، وتَطوّهُ بأظلافِها ، كُلَّها نَفِدَت أخراها عادَت علَيهِ أولاها حتى يقضيَ اللهُ بينَ الناسِ ".

(انظر) المال: باب ٣٧٥٣.

#### ٣١١٨ ـ مَن يُضاعَفُ لَهُ الأجرُ مِن الأغنياءِ

#### الكتاب

﴿وَمَا أَمُوالُكُمْ وَلا أَوْلادُكُمْ بِالَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِنْدَنَا رُلْفَىٰ إِلَّا مَنْ آمَنَ وَعَمِلَ صالِحاً فَأُولَئِكَ لَهُمْ جَزاءُ الضَّغْفِ بِما عَمِلُوا وَهُمْ في الْفُرُفاتِ آمِنُونَ﴾ ٣.

المعنى الشيعة ، فكأنَّهُ كُرِهَ ما سَمِعَ الأغنياءِ مِن الشيعة ، فكأنَّهُ كُرِهَ ما سَمِعَ ما فيهم -: إذا كان المؤمنُ غَنيًا رَحيماً وَصُولاً لَهُ مَعروفُ إلى أصحابِهِ ، أعطاهُ الله أجرَ ما يُنفِقُ في البِرِّ أجرَهُ مَرَّتَينِ ضِعفَينِ لأنَّ اللهُ تعالىٰ يقولُ في كتابِهِ : ﴿ وَما أموالُكُم ولا أولادُكُم بِاللّي في البِرِّ أَجرَهُ مَرَّتَينِ ضِعفَينِ لأنَّ اللهُ تعالىٰ يقولُ في كتابِهِ : ﴿ وَما أموالُكُم ولا أولادُكُم بِاللّي تُقرِّبُكُم عِندَنا زُلْنَى إلّا مَن آمَنَ وعَمِلَ صالحِاً فأولئكَ لَهُم جَزاءُ الضَّقفِ عِما عَمِلُوا وهُمْ في الفُرُفاتِ آمِنونَ ﴾ (٣).

<sup>(</sup>١) البحار : ۷۲/٥٥/٥٨.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٩ / ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) سبأ : ٢٧.

<sup>(</sup>٤) علل الشرائع : ٢٠٤ /٧٣.

العَنيُّ إذا كانَ وَصُولاً لِرَجِمِهِ بارًا بِإخوانِهِ، أَضعَفَ اللهُ لَهُ الأَجْرَ ضِعفَينِ؛ لأَنَّ اللهُ يقولُ: ﴿وَمَا أَمُوالُكُم وَلا أُولادُكُم ...﴾ الآية ''.

## ٣١١٩ ـ مَسؤوليَّةُ الأغنياءِ عن جوعِ الفقراءِ

10٣٥٩ ـ الإمامُ عليٌ ﷺ : إنّ اللهَ سبحانَهُ فَرَضَ في أموالِ الأغنياءِ أقواتَ الفُقَراءِ، فما جاعَ فَقيرٌ إلّا بما مُتّع بهِ غَنيٌّ، واللهُ تعالىٰ سائلُهُم عن ذلكَ ٣٠.

١٥٣٦٠ عنه ﷺ : إنَّ الله فَرَضَ علَى الأغنياءِ في أموالهِم بقَدْرِ ما يَكَنِي فَقَراءَهُم، وإن جاعُوا وعَرُوا وجَهَدُوا فَبِمَنعِ الأغنياءِ، وحَقَّ عَلَى اللهِ أن يُحـاسِبَهُم يَــومَ القِــيامَةِ ويُـعذَّبَهُم علَيهٍ ٣٠.

١٥٣٦١ ـ عنه ع الله : لا وزرَ أعظمُ مِن وِزرِ غَنيٌّ مَنَعَ الْحُتاجَ ١٠٠.

#### ٣١٢٠ ـ الغِنني (م)

١٥٣٦٢ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : أقِلُوا الدُّخولَ علَى الأغنياءِ؛ فإنَّهُ أحرىٰ أن لا تَزدَرُوا نِعَمَ اللهِ عَ عَزَّوجلًّ ﴿ ..

١٥٣٦٣ ـ الإمامُ عليُّ الله : من أعظَمَكَ لإكثارِكَ استَقلَّكَ عِندَ إقلالِكَ ١٠.

١٥٣٦٤ ـ عنه ﷺ : قَليلٌ مِن الأغنياءِ مَن يُواسِي ويُسعِفُ™.

١٥٣٦٥ عنه ﷺ : كُم مِن غَنيٌّ يُستَغني عَنهُ ١٠٠

١٥٣٦٦ ـ عنه على : الغَنُّ الشُّرِهُ فَقيرُ ١٠٠.

<sup>(</sup>١) تفسير عليّ بن إبراهيم : ٢ / ٢٠٣.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الحكمة ٣٢٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٩ / ٢٤٠.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال : ١٦٨٤٠.

<sup>(</sup>٤) غررالحكم : ٢٠٧٣٨.

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب: ٤/١٨٦/٧.

<sup>(</sup>٦ ـ ٨) غور الحكم : ٦٩٢٧، ٦٧٣٦، ٦٩٢٥.

<sup>(</sup>٩) البحار: ۸۷/۱۰/۷۸.

١٥٣٦٧ ـ عنه الله : مَن استَغنيٰ كَرُمَ علىٰ أهلِهِ، ومَن افتَقَرَ هانَ عليهم ٠٠٠.

10٣٦٨ عنه ﷺ : لا تَعُدَّنَّ غَنيّاً مَن لم يُرزَقُ مِن مالِهِ ٣٠.

١٥٣٦٩ ـ عنه ﷺ : الغِنيٰ في الغُربَةِ وَطَنُّ، والفَقرُ في الوطن غُربَةٌ ٣٠.

·١٥٣٧ عنه على : الغِني يُسَوِّدُ غَيرَ السَّيّدِ، المالُ يُقَوِّى غَيرَ الأيّد ".

١٥٣٧١ عنه ﷺ : لا يَنبَغِي لِلعَبدِ أَن يَثِقَ بَخَصلَتَينِ : العافِيَةِ والغِنيٰ، بَينا تَراهُ مُعافئ إذ سَقِمَ، وبَينا تَراهُ غَنِيّاً إذِ افتَقَرَ<sup>(١٠</sup>).

١٥٣٧٢ عنه ﷺ : لا تَكُن يمَّن يَرجُو الآخِرَةَ بغَيرِ العَمَلِ... اللهؤ مَع الأغنياءِ أَحَبُّ إِلَيهِ مِن الذَّكر مَع الفُقَراءِ ٣٠.

١٥٣٧٣ ـ عنه ﷺ : إظهارُ الغِنيٰ مِن الشُّكرِ ، إظهارُ التَّباؤسُ يَجلِبُ الفَقرَ™.

١٥٣٧٤ ـ عنه على : رُبَّ غَنِيٌّ أَذَلُّ مِن نَقَدٍ، رُبَّ فَقيرٍ أَعَزُّ مِن أَسَدٍ ١٠٠.

١٥٣٧٥ ـ عنه ﷺ : الغِنيٰ والفَقرُ بعدَ العَرضِ علَى اللهِ. ٩٠٠.

<sup>(</sup>١-١) غرر الحكم: ١٠٢٧٧، ١٠٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة: الحكمة ٥٦.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ٤٦٠، ٤٦١.

<sup>(</sup>٥-٦) نهج البلاغة: الحكمة ٤٢٦ و ١٥٠.

<sup>(</sup>٧\_٨) غرر الحكم: (١١٤٠ ـ ١١٤١)، (١٨٤٥ ـ ٢٨٥).

<sup>(</sup>٩) نهج البلاغة : الحكمة ٤٥٢.



البحار: ٧٩/ ٢٣٩ باب ٩٩ «الغناء».

البحار : ٧٩ / ٢٤٨ باب ١٠٠ «المَعارَف والمَلاهي».

البحار : ٧٩ / ٢٥٤ باب ١٠١ «ماجُوّز من الغناء»

وسائل الشيعة : ١٢ / ٢٢٥ باب ٩٩ «تحريم الغناء».

كنز العمّال : ١٥ / ٢١١ «التغنّي ».

كنز العمّال: ١٥ / ٢٢٦ «الغناء».

كنز العمّال: ١٥ / ٢٢٨ «مباح الغناء».

سنن أبي داود : ٤ / ٢٨١ «في النهي عن الغناء».

انظر : عنوان ٢٤٥ «الاستماع»، ٤٧٨ «اللهو».

#### ٣١٢١ ـ الغِناءُ

#### الكتاب

﴿فَاجْتَنِبُوا الرِّجْسَ مِنَ الْأَوْثانِ وَاجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّورِ ﴾ . .

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلُّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ﴾ ٣٠.

١٥٣٧٦ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ اللهَ بَعَثَنَي رَحمَةً للعالمَينَ، ولِأَمْحَقَ المَعازِفَ والمَزَاميرَ وأمورَ الجاهِليّةِ ٣٠.

١٥٣٧٧ عنه ﷺ : إيّاكُم واستِماعَ المَعازِفِ والغِناءِ؛ فإنَّهُما يُنبِتانِ النَّفاقَ في القَلبِ كَلمَا يُنبِتُ الماءُ البَقلَ ٣.

١٥٣٧٨ ــ عنه ﷺ: صَوتانِ مَلعونانِ في الدنيا والآخِرَةِ: مِزمارٌ عندَ نِعمَةٍ، ورَنَّةٌ عندَ مُصيبَةٍ...

١٥٣٨٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : الغِناءُ مِمّا أوعَدَ اللهُ عَزَّوجلَّ عَلَيهِ النارَ، وهُو قَولُهُ عَزَّوجلَّ : ﴿وَمِنَ الناسِ مَن يَشْتَرَي هُوَ الْحَديثِ لِيُضِلَّ عن سَبيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ويَتَّخِذَها هُزُواً أُولئكَ هُمُ عَذابٌ مُهِينٌ﴾ ٣٠.

١٥٣٨١ ـ الإمامُ الرّضائيَّةِ ـ لمّا سَأَلَهُ محمّدُ بنُ أَبِي عَـبّادٍ عـنِ السَّماعِ، وكـانَ مُشــتَهراً بالسَّماع، وشُربِ النَّبيذِ ـ: لِأهلِ الحِجازِ رَأْيٌ فيهِ، وهُو في حَيِّزِ الباطِلِ واللَّهوِ، أما سَمِعتَ اللهَ

<sup>(</sup>١) الحبخ: ٣٠.

<sup>(</sup>٢) لقمان : ٦.

<sup>(</sup>٣) البحار : ٢/ ٢٥٠/٧٩.

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) كنز العمّال : ٢٦٦٧ ٤. ٢٦٦١.

<sup>(</sup>٦) البحار : ۲۰/۲٤٥/۷۹.

<sup>(</sup>V) الفقية : ٤ / ٥٨ / ٢٠٥٥.

عَزُّوجِلُّ يقولُ: ﴿وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغَوِ مَرُّوا كِرَاماً ﴾ ٣٠.

١٥٣٨٢ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولِ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿وَالَذِينَ لَايَــشْهَدُونَ الزُّورَ﴾ ـ : الغِناءُ '''.

١٥٣٨٣ من لا يحضره الفقيه: قالَ رجلَ للصادِقِ عَلَى جِيراناً وَلَمُم جَوارٍ يَتَغَنَّينَ ويَضرِبنَ بِالعُودِ، فرُبَّا دَخَلَتُ الْحَرْجَ فَاطِيلُ الجُلُوسَ استِاعاً مِنِّي لَمُنَّ! فقالَ لَهُ الصادقُ عَلَىٰ الاَتفعَلْ، فقالَ: واللهِ ما هو شيءٌ آتِيهِ بِرجلي إنَّا هو سَماعٌ أَسْمَعُهُ بِأُذُنِي، فقالَ لَهُ الصادقُ عَلَىٰ اللهِ أَنتَ! أما سَمِعتَ اللهَ عَزَّوجلً يقولُ: ﴿إِنَّ السَّمْعُ والبَصَرَ والفُؤادَ كُلُّ أُولئكَ كَانَ عَنهُ مَسُؤولاً ﴾؟! فقالَ الرَّجُلُ كَانَني لم أسمَعْ بهذهِ الآيةِ مِن كستابِ اللهِ عَزَّوجلً مِن عَربيٍّ ولا عَجَميٍّ! لا جَرَمَ أَنَى قد تَرَكتُها، وأنا أَستَغفِرُ اللهَ تعالىٰ "".

١٥٣٨٤ ــ سنن أبي داود عن نافع : سَمِعَ ابنُ عُمَرَ مِزماراً ، قالَ : فَوَضَعَ إِصبَعَيهِ علىٰ أَذُنَيهِ ونَأَىٰ عنِ الطريقِ ، وقالَ لي : يا نافِعُ ، هل تَسمَعُ شيئاً ؟ قالَ : فقلتُ : لا ، قالَ : فَرَفَعَ إِصبَعَيهِ مِن أَذُنَيهِ ، وقالَ : كنتُ مَعَ النبيِّ ﷺ فَسَمِعَ مِثلَ هذا فَصَنَعَ مثلَ هذا ".

١٥٣٨٥ سنن أبي داود عن شَيخٍ شَهِدَ أبا وائلٍ في وَلِيمةٍ ، فَجَعَلُوا يَلْعَبُونَ ، يَتَلَعَّبُونَ يُغَنُّونَ، فَحَلَّ أبو وائلٍ حَبوَتَهُ وقالَ : سَمِعتُ عبدَاللهِ يقولُ : سَمِعتُ رسولَ اللهِﷺ يقولُ : الغِناءُ يُنبِتُ النِّفاقَ في القَلبِ '''.

#### ٣١٢٢ ـ ميراثُ الغِناءِ

١٥٣٨٦ \_ الإمامُ الصّادقُ على : الغِناءُ يُورِثُ النَّفاقُ ٠٠٠. ١٥٣٨٧ \_ عند على : الغِناءُ عُشُّ النَّفاق ٠٠٠.

<sup>(</sup>١\_١) نور الثقلين: ٢٩/٥٢٩/ و٤/ ١٢٩/٤١.

<sup>(</sup>٣) الفقيد : ١٧٧/٨٠/١

<sup>(</sup>٤ ـ ٥) سنن أبي داود : ٤٩٢٤، ٤٩٢٧.

<sup>(</sup>٦) البحار: ٧/ ٢٤١/٧٩.

<sup>(</sup>٧) ثواب الأعمال: ١٢/٢٩١.

١٥٣٨٨ ـ رسولُ اللهِ عَلِيلًا : الغِناءُ رُفْيَةُ الزِّناس.

١٥٣٨٩ عند عَيْنَ اللَّهُ يُقسِينَ القَلبَ : استِاعُ اللهوِ ، وطَلَبُ الصَّيدِ ، وإتيانُ بابِ السَّلطانِ ٣٠. ١٥٣٩٠ عند عَيْنَ : أربعُ يُفسِدنَ القَلبَ و يُنبِتنَ النَّفاقَ في القَلبِ كما يُنبِتُ الماءُ الشَّجَرَ : استِاعُ اللهوِ ، والبَذاءُ ، وإتيانُ باب السُّلطانِ ، وطَلَبُ الصَّيدِ ٣٠.

١٥٣٩١ ـ عنه عَلِينًا ؛ الغِناءُ يُنبِتُ النَّفاقَ في القَلبِ كما يُنبِتُ الماءُ الرَّرعَ ٣٠.

#### ٣١٢٣ ـ المُغَنَّيَةُ

١٥٣٩٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : المُعَنَّيَةُ مَلعونَةً ، ومَن آواها وأكلَ كَسبَها مَلعونُ ٠٠٠. ١٥٣٩٣ ـ الإمامُ الكاظمُ على : إنَّ تَمَنَ الكلب والمُعَنَّيَةِ سُحتُ٠٠.

١٥٣٩٤ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ــ لمّا سُئلَ عن بَيعِ الجَوارِي المُغَنَّياتِ..: شِراؤهُنَّ وبَيعُهُنَّ حَرامٌ، وتَعلِيمُهُنّ كُفرٌ، واستاعُهُنَّ نِفاقُ™.

١٥٣٩٥ ــ الإمامُ الرَّضا ﷺ \_وقد سُنلَ عن شِراءِ المُغَنَّيَةِ ــ : قد تَكُونُ للرجُلِ الجاريَّةُ تُلهِيهِ وما غَنَها إلّا غَنُ كَلبٍ، وثَمَنُ الكلبِ سُحتُ، والسُّحتُ في النارِ ٣٠.

<sup>(</sup>۱ ـ ۲) البحار : ۲۹/۲٤۷/۷۹ و ص ۲۵۲/۲.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٢٢٧ / ٦٣.

<sup>(</sup>٤) كنز العتال : ٤٠٦٥٩.

<sup>(</sup>۵\_7) البحار : ۲۱۲/۷۹ و ص ۲٤۲/۲۹.

<sup>(</sup>۸\_۷) الكافي: ٥/١٢٠/٥ و ح ٤.



الغيب

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٥ / ٩ «طُرق الإخبار عن الغيوب». البحار: ١٨ / ١٠٥ باب ١١ وص ١٤٤ باب ١٢ «إخبار نبيّنا عَلِيْلَةُ بالمغيّبات».

انظر : عنوان ۱۷۸ «الرجعة»، ۱۳۸ «الخوارج»، ۵۹ «الثورة».

#### ٣١٢٤ \_إخبارُ النبيِّ ﷺ بالمُغيَّباتِ

#### الكتاب

﴿ تِلْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوحِيها إلَيْكَ ما كُنتَ تَعْلَمُها أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِنْ قَبْلِ هٰذَا فَاصْبِرُ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ١٠٠.

﴿عَالِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ۞ إِلَّا مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِن بَـيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً﴾ ٣٠.

﴿ الَّمْ \* غُلِبَتِ الرُّومُ \* فِي أَدْنَى الأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ سَيَغْلِبُونَ \* فِي بِضْعِ سِنِينَ لِللهِ الْأَمْرُ مِنْ قَبْلُ وَمِنْ بَعْدُ وَيَوْمَئِذٍ يَغْرَحُ الْمُؤْمِنُونَ \* بَنَصْرِ اللهِ يَنْصُرُ مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ الْعَزِينُ الرَّحِيمُ \* وَعْدَ اللهِ لا يُخْلِفُ اللهُ وَعْدَهُ وَلكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ﴾ ".

﴿ لَقَدْ صَدَقَ اللهُ رَسُولَهُ الرُّؤْيا بِالْحَقِّ لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ الْحَرامَ إِنْ شَـاءَ اللهُ آمِـنِينَ مُـحَلِّقِينَ رُوُّوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لا تَخافُونَ فَعَلِمَ مالَمْ تَعْلَمُوا فَجَعَلَ مِنْ دُون ذَٰلِكَ فَتْحاً قَرِيباً ﴾ ".

﴿وَإِذْ يَعِدُكُمُ اللهُ إِحْدَى الطَّائِفَتَينِ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِماتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ﴾ ٣٠.

﴿أَمْ يَقُولُونَ نَحْنُ جَبِيعٌ مُنْتَصِرٌ \* سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ ﴾ ١٠٠.

﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ \* إِنَّا كَفَيْنَاكَ الْمُشْتَهْزِئِينَ \* الَّذِينَ يَجْعَلُونَ مَعَ اللهِ إِلَهَا ۚ آخَرَ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ ٣٠.

<sup>(</sup>١) هود: ٤٩.

<sup>(</sup>٢) الجنّ : ٢٦، ٢٧.

<sup>(</sup>٣) الروم : ١ ـ ٦.

<sup>(</sup>٤) الفتح : ٢٧.(٥) الأنفال : ٧.

<sup>(</sup>٦) القمر : £2، 26.

<sup>(</sup>٧) الججر : ٩٤ ـ ٩٦.

المعامَ الصّادقُ على الله عَفَرَ رسولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَنَاوَلَ اللهِ عَنْهُ الْحَنَدَقَ مَـرُّوا بِكُـديَةٍ الْ فَـتَناوَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَنهُ، فَضَرَبَ بهـا رَسُولُ اللهِ عَلَى اللهُ عَنهُ، فَضَرَبَ بهـا ضَرَبَةً فَتَفَرَّقَت بثَلاثِ فِرَقٍ، فقالَ رسولُ اللهِ عَلَى الله عَلَى اللهُ عَلَى فَ ضَرَبَتِي هذهِ كُنوزُ كِسرىٰ وقيصَرَ، فقالَ أحَدُهُما لصاحِبِهِ : يَعِدُنا بكُنوزِ كِسرىٰ وقيصَرَ وما يَـقدِرُ أحَـدُنا أَن يَحْرُجَ يَتَخَلَىٰ إِنَّ اللهِ يَتَخَلَىٰ إِنَ

١٥٣٩٧ـرسولُ اللهِ ﷺ ـ لِنِسائهِ وهُنَّ عِندَهُ جَميعاً ـ : لَيتَ شِعرِي ! أَيَّتُكُنَّ صَاحِبَةُ الجَمَلِ الأَدبَبِ \* تَنبَحُها كِلابُ الحَواْبِ، يُقتَلُ عن يَمِينِها وشِمالِها قَتلىٰ كثيرَةٌ كُلُّهُم في النارِ، وتَنجُو بعدَ ما كادَت؟! \*\*

10٣٩٨ - شرح نهج البلاعة عن إبنِ عبّاسٍ: لمّا خَرَجَت عائشةُ وطَلَحُهُ والزَّبيرُ مِن مَكَّةَ إِلَى البصرةِ، طَرَقَت ماءَ الحَواْبِ - وهُو ماءٌ لِبَني عامِرِ بنِ صَعصَعَةَ - فَنَبَحَتهُمُ الكِلابُ، فَنَفَرَت صِعابُ إبلِهِم، فقالَ قائلٌ مِنهُم: لَعَنَ اللهُ الحَواْب، فما أَكْثَرَ كِلابَها! فلمّا سَمِعَت عائشةُ ذِكرَ صِعابُ إبلِهِم، فقالَ قائلٌ مِنهُم: لَعَنَ اللهُ الحَواْب، فما أَكْثَرَ كِلابَها! فلمّا سَمِعَت عائشةُ ذِكرَ الحَواْبِ قالوا: نَعَم، فقالَت: رُدُّونِي رُدُّونِي! فَسَأْلُوها ما شَأْنُها؟ ما الحَواْبِ قالوا: نَعَم، فقالَت: رُدُّونِي رُدُّونِي المَسَأْلُوها ما شَأْنُها؟ ما بَدا لَهَا؟ فقالت: إنّى سَمِعتُ رسولَ اللهِ يَتَلِينَةٌ يقولُ: كَأَنِّي بِكِلابِ ماءٍ يُدعَى الحَواْب، قد نَبَحَت بعضَ نِسائي، ثُمّ قالَ لي: إيّاكِ يا حُمَيراءُ أن تَكُونِها!

فقالَ لها الزبيرُ: مَهلاً يَرَحَمُكِ اللهُ، فإنّا قد جُزنا ماءَ الحَواْبِ بفَراسِخَ كَشيرَةٍ ! فقالت: أُعِندَكَ مَن يَشهَدُ بأنَّ هذهِ الكِلابَ النابِحَةَ ليسَت على ماءِ الحَواْبِ؟ فَلَفَّقَ لها الزَّبيرُ وطَلحَةُ خَسينَ أعرابيًا جَعَلا لهم جُعلاً، فَحَلَفُوا لها وشَهدُوا أنَّ هذا الماءَ ليسَ بماءِ الحَواْبِ ! فكانَت هذهِ أوَّلَ شَهادَةٍ زُورٍ في الإسلام، فسارَت عائشةُ لِوَجهِها...

١٥٣٩٩ ـ التشريف بالمنن عن قيسِ بن أبي حازمٍ : عن عائشةَ عنِ النبيِّ عَلَيْهُ أنَّـ قـالَ

<sup>(</sup>١) قال الجزريّ : الكُدية \_بالضمّ \_: قطعة غليظة صُلبة لا يعمل فيدالفاس (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢٦٤ / ٢١٦ / ، وهذا الغبر ممّا رواه الخاصّة والعامّة بأسانيد كثيرة. بل قد يقال: إنّه من المتواترات. (راجع بــاب ٣٠٥١ غزوة الأحزاب).

<sup>(</sup>٣) الأدبب: الكثير الشِّعر (كما في هامش المصدر).

<sup>(</sup>٤ــ٥) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٩ / ٣١١ و ص٢١٠.

لأزواجِهِ: أَيُّتُكُنَّ التي تَنبَحُها كِلابُ الحَواْبِ؟! فلمَّا مَرَّت عائشةُ نَبَحَتِ الكِلابُ، فَسَالَت عنهُ فقِيلَ لها: هذا ماءُ الحَواْبِ، قالَت: ما أَظُنُّنِي إلاّ راجِعَةً، قيلَ لها: يا أُمَّ المؤمنينَ، إغّا تُصلِحينَ بينَ الناس!^

١٥٤٠٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ كَمَّا لَقِيَ عليًا ﷺ والزُّبيرَ في سَقِيفَةِ بني ساعِدَةَ ـ : أَتُحِبُّهُ يازبيرُ؟ قالَ : وما يَنعُنى؟! قالَ : فكيفَ بكَ إذا قاتَلتَهُ وأنتَ ظالِمُ لَهُ؟! "

المعامُ عليُّ عليُّ عليُّ عليُّ عليُّ عليُّ عليُّ عليُّ عليَّ عليَّ عليَّ أَنِي كَنْتُ أَنَا وَأَنْتَ فِي سَقيفَةِ بني فُلانٍ تُعالِمُهُمْ عَلَيُّ عليُّ عليَّ بني فُلانٍ تُعالِمُني وأُعالِمِكَ، فَمَرَّ بني رسولُ اللهِ عَلَيُهُمْ فقالَ لي : كَأَنَكَ تُحِبُّهُ؟ ! قلتُ : وما يَمَنَعُني؟ قالَ : أما إِنّهُ ليُقاتِلَنَكَ وهُو الظالِمُ. قالَ الزبيرُ : اللّهُمْ نَعَم، ذَكَّرَتَني ما قد نَسِيتُ، فَوَلّىٰ راجِعاً ١٠٠٠.

١٥٤٠٢ - كنز العمّال عن حُذَيفةِ : علَيكُم بالفِئّةِ التي فيها ابنُ سُمَيَّةَ ؛ فإنّي سَمِعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقول : تَقتُلُهُ الفِئةُ الباغِيَةُ ٣٠.

102.٣ رسولُ اللهِ عَلِينًا : لَتَفتَحَنَّ عِصابَةُ مِن المسلمينَ كَنزَ آلِ كِسرى الذي في الأبيضِ ١٠٠.

الإمامُ عليُّ ﷺ : لاتَذهَبُ الليالي ولا الأيّامُ حتَىٰ يَجِنَمِعَ (أمرُ) هذه الاُمَّةِ علىٰ رَجُلٍ والسّع السُّرْمِ ضَخْمِ البَلعومِ يَأْكُلُ ولايَشبَعُ ... وإنّهُ لَمعاويَةُ ...

مُ ١٥٤٠٥ - كنز العمّال عن أمّ سَلمَة : دَخَلَ الحسينُ اللهِ عَلَى النبِي عَلَيْهُ وأنا جالِسَةً علَى البابِ، فَتَطَلَّمَتُ فَرَأْيِتُ فِي كَفُ النبيِّ عَلَيْهُ شَيئاً يُقَلِّبُهُ وهُو نائمٌ على بَطنِهِ، فقلتُ : يا رسولَ اللهِ، تَطَلَّعتُ فَرَأْيتُكَ تُقلَّتُ شيئاً في كَفِّكَ والصَّبِيُّ نائمٌ على بَطنِكَ ودُموعُكَ تَسِيلُ! فقالَ : إنَّ جَبرَئيلَ أتاني بالتَّرْيَةِ التي يُقتَلُ عَلَيها فَأَخبَرَنِي أَنَّ أُمّتِي يَقتَلُونَهُ ٣٠.

١٥٤٠٦ - كنز العبّال عن محمّد بن ر عَمرو بن حُسينٍ : كُنّا مَع الحسينِ بنَهر كَربلاءَ ، فَنَظَرَ إلى شَمْرٍ

<sup>(</sup>١) التشريف بالمنن : ٧٦ / ١٨.

<sup>(</sup>۲ ـ ۲) كنز العقال: ۲۱۹۵، ۲۱۹۹۰.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال: ٣١٧١٩ والظاهر أنّ الأخبار في هذا المعنى متواترة. فراجع كنز العمّال: ١١ /٧٢٣ ـ ٧٢٨.

<sup>(</sup>٥) كنز العمّال : ٣١٧٧٣.

<sup>(</sup>٦) التشريف بالمنن : ٢٢٨ / ٣٣١.

<sup>(</sup>٧) كنز العمّال: ٣٧٦٦٨.

ذِي الجَوشَنِ فَقَالَ : صَدَقَ اللهُ ورسولُهُ ! قَالَ رسولُ اللهِ ﷺ : كَأَنِّي أَنظُرُ إِلَىٰ كَلْبٍ أَبقَعَ يَلِغُ في دِماءِ أَهلِ بَيتِي! وكانَ شَمْرُ أَبرَصَ ١٠٠.

الإمامُ عليُّ ﷺ : أَخْبَرَنِي الصادِقُ المَصدوقُ ﷺ أَنِي لا أَمُوتُ حتى أَضرَبَ على اللهِ وَأَسِهِ الأيسَرِ - فَتُخضَبُ هذهِ مِنها بِدَمِ ".

١٥٤٠٨ ــرسولُ اللهِ عَلَيُّةُ : يَا عَلَيُّ ، إِنَّكُم سَتُقاتِلُونَ بَنِي الأَصْفَرِ ، ويُقاتِلُونَهُمُ الذينَ مِن بَعدِكُم ، حَتَىٰ يَخرُجَ إِلَيهِم رَوقَةُ الإسلامِ أَهلُ الحِجازِ الذينَ لا يَخافونَ في اللهِ لَومَةَ لائمٍ ، ويَــفْتَتِحُونَ القُسطَنطينيَّةَ بِالتَّسبيح والتَّكبيرِ ، فَيُصيبُونَ غنائمَ لم يُصِيبُوا مِثلَها ٣٠.

الأعين عراض الوجوه، كأن المُعين عراض الوجوه، كأن أعين عراض الوجوه، كأن أعينهم حَدَق الجراد، كأن وجوههم الجان المُطرَقة ".

المُطَرَّقَةِ، يَلبَسونَ الشَّعرَ ويَشُونَ في الشَّعرِ ﴿ ﴾. ﴿ المُسلمونَ التَّرُكَ قَوماً وُجوهُهُم كالجَانُ المُطَرَّقَةِ، يَلبَسونَ الشَّعرَ ويَشُونَ في الشَّعرِ ﴿ ﴾. ﴿ المُطَرَّقَةِ، يَلبَسونَ الشَّعرَ ويَشُونَ في الشَّعرِ ﴿ ﴾.

المُحَادَ عنه ﷺ : لا تَقومُ الساعَةُ حتى يُقاتِلَ المُسلمونَ اليَهودَ، فيَقتُلَهُمُ المُسلمونَ حتىٰ يُقاتِلُ المُسلمونَ اليَهودَ، فيَقتُلَهُمُ المُسلمونَ حتىٰ يُقاتِلُ المُعَجَرُ، يا مُسلمُ، يا عبدَاللهِ! هذا يَهودِيُّ خَلْقِى فَتَعالَ فَاقتُلُهُ؞.

١٥٤١٢ ـ عنه ﷺ : سَيَخرُجُ ناسُ إِلَى المَغرِبِ يَأْتُونَ يَومَ القِيامَةِ ووُجوهُهُم علىٰ ضَوءِ الشَّمسِ. ۗ.

(انظر) الثورة : باب ٤٧٥\_٤٧٧.

<sup>(</sup>١) كنز العثال: ٣٧٧١٤.

<sup>(</sup>٢) كنزالعمّال : ٣٦٥٧١، وانظر أيضاً : ٣٦٥٧٠، ٣٦٥٧٠، ٣٦٥٨٠، ٣٦٥٨٠، ٣٦٥٩٠، ٣٦٥٩٠ منه، وأيضاً : تباريخ دمشيق «تبرجيمة الإسام عليّ هيئي» : ٣/ ٢٦٦ \_ ٢٦٩ وص ٢٧٩ وص ٢٨٦ \_ ٢٨٩.

<sup>(</sup>٧-٣) كنز العثال : ٢٨٤١٩ ، ٢٨٤٠٥ ، ٢٨٤٠٥ ، ٢٨٤١٧ ، ٢٨٤٦٠ .

#### ٣١٢٥ \_إخبارُ الإمامِ عليِّ ﷺ بالمُغَيَّباتِ

1021٣ ــ الإمامُ عليَّ ﷺ ــ في ذمِّ أهلِ البصرةِ بعدَ وَقَعَةِ الجَـمَلِ ــ : كأنَّي بمَسجِدِ كُم كَجُوْجُوْ سَفينَةٍ قد بَعَثَ اللهُ علَيها العَذابَ مِن فَوقِها ومِن تَحتِها، وغَرِقَ مَن في ضِمنِها.

وفي روايةٍ : وأيمُ اللهِ، لَتَغرَفَنَّ بَلدَتُكُم حتَّىٰ كَأَنِّي أَنظُرُ إلىٰ مَسجِدِها كَجُؤْجُؤِ سَفينَةٍ، أو نَعامةٍ جاثِمَةٍ.

وفي روايةٍ : كَجُوْجُوْ طَيرٍ في لَجُهِّ بَحرٍ.

وفي روايةٍ أخرىٰ :... كأنّي أنظُرُ إلىٰ قَريَتِكُم هذهِ قد طَبَّقَها الماءُ، حتّىٰ ما يُــرىٰ مِــنها إلّا شُرَفَ المَسجِدِ، كأنّهُ جُوجُو طَيرٍ في لجُئّةِ بَحرٍ !\*\*\*\*.

10818\_عند الله - أيضاً فيا يُخبِرُ بهِ عَنِ المَلاحِمِ بالبصرةِ \_: يا أَحنَفُ، كَأَنِي بهِ وقد سارَ بالجَيشِ الذي لايكون لَهُ غُبارُ ولا لَجَبُ، ولا قَعقَعَةُ لَجُمُ ولا حَمحَمَةُ خَيلٍ، يُثيرُونَ الأرضَ بأقدامِهِم كأنّها أقدامُ النَّعامِ ٣٠.

ا ١٥٤١٥ عنه ﷺ -أيضاً -: فَوَيلُ لكِ يابصرَةُ عندَ ذلكَ مِن جَيشٍ مِن نِقَمِ اللهِ لارَهَجَ لَهُ ولا حِسَّ، وسَيُبتَليُ أهلُكِ بالمَوتِ الأحمَرِ، والجُوعِ الأغبَرِ ".

10817 عنه ﷺ لمّا عَزَمَ علىٰ حَربِ الحَسُوارجِ وقيلَ لَـهُ: إنّ القَـومَ عَـبَروا جِـسرَ النَّهرَوانِ \_: مَصارِعُهُم دُونَ النَّطفَةِ ﴿، واللّهِ لا يُفلِتُ مِنهُم عَشرَةٌ ، ولا يَهلِكُ مِنكُم عَشرَةٌ ﴿.

١٥٤١٧ ـ كنز العيَّال عن جُندَبٍ : لمَّا فارَقَتِ الحَوارجُ عليَّاً خَرَجَ في طَلَبِهِم وخَرَجنا مَعهُ.

<sup>(</sup>١) راجع شرح نهج البلاغة لإبن أبي الحديد : ١ /٣٥٣ و ٤ / ٥٣روايات أخرى في معنى ما في العنن، وذكر ابن أبي الحديد أنّما أخبربه الإمام وقع مرّة في أيّام القادر باقد. ومرّة في أيّامالقائم بالله .

<sup>(</sup>٢) نهيج البلاغة : الخطبة ١٣ : شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١ / ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) نهيج البلاغة : الخطبة : ١٣٨، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٨ / ١٢٥. قال الشريف الرضي : يومن بذلك إلى صاحب الزنج .

<sup>(</sup>٤) نهج البلاغة :الخطبة ١٠٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٧/١٠٣.

<sup>(</sup>٥) قال الشريف الرضي : يعني بالنطفة ماء النّهر، وهي أفصح كناية عن الماء وإن كان كثيراً جمّاً.

<sup>(</sup>٦) نهج البلاغة : الخطّبة ٥٩ . شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٥ / ٣. قال ابن أبي الحديد : هذا الخبر مــن الأخــبار الشـي تكــادتكون متواترة ؛ لاشتهاره ونقل الناس كافّة له . وهو من معجزاتموأ خبار المفضلة عن الغيوب ـ (راجع : عنوان ١٣٨ هالخوارج»).

فانتَهَينا إلىٰ عَسكرِ القَومِ فإذا لَهُم دَوِيُّ كَدَوِيُّ النَّحلِ مِن قِراءةِ القرآنِ، وإذا فيهم أصحابُ النَّقباتِ وأصحابُ البَرانِسِ! فلمَّا رَأْيتُهُم دَخَلَني مِن ذلكَ شِدَّةً فَتَنَحَّيتُ فَرَكَزتُ رُمحِي ونَزَلتُ عن فَرَسي ووَضَعتُ بُرنُسي فَنَشَرتُ علَيهِ دِرعي وأخَذتُ بمِقودِ فَرَسِي فقُمتُ أُصَلِّي إلىٰ رُمحِي وأنا أقولُ في صَلاتي: اللَّهُمّ، إن كانَ قِتالُ هؤلاءِ القَومِ لكَ طاعَةً فَأْذَنْ لي فيهِ! وإن كانَ مَعصيَةً فَأْرِنِي بَراءَتَكَ!

قَالَ: فَأَنَا كَذَلَكَ إِذَ أَقْبَلَ عَلِيٌّ بِنُ أَبِي طَالَبِ عَلَىٰ بَعْلَةِ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ، فلمّا جاءَ إِلَيَّ قَالَ: تَعَوَّذْ بِاللَّهِ يَاجُندَبُ مِن شَرِّ السَّخَطِ! فَجِئتُ أَسعىٰ إِلَيهِ، ونَزَلَ فقامَ يُصَلِّي إذ أقبَلَ رجُلُ علىٰ بِرِذُونٍ يُقَرِّبُ بِهِ فَقَالَ : يَا أُمِيرَ المؤمنينَ، قَالَ : مَا شَائَكَ؟ قَالَ : أَلْكَ حَاجَةً في القَوم؟ قَالَ : وماذاكَ؟ قالَ :قد قَطَعوا النَّهرَ فَذَهَبوا، قال : ما قَطَعوهُ، قلتُ : سبحانَ اللهِ ! ثُمَّ جاءَ آخَرُ أرفَعُ مِنهُ فِي الجَرِي فقالَ: يا أميرَ المؤمنينَ، قالَ: ما تَشاءٌ؟ قـالَ ألكَ حـاجَةً فِي القَـوم؟ قـالَ: وماذاكَ؟ قالَ : قد قَطَعوا النَّهِرَ فَذَهَبوا، قلتُ : أللهُ أكبرُ، قالَ عَليٌّ : ما قَطَعوهُ، قالَ : سبحانَ اللهِ ! ثُمَّ جاءَ آخَرُ فقالَ : قد قَطَعوا النَّهـرَ فَذَهَبوا. قالَ عَلِيٌّ : ما قَطَعوهُ، ثُمَّ جاءَ آخَرُ يَستَحضِرُ بِفَرَسِهِ فَقَالَ: يَا أَمِيرَ المُؤْمِنِينَ، قَالَ: مَا تَشَاءُ؟ قَالَ: أَلَكَ حَاجَةٌ فِي القَوْم؟ قَالَ: وما ذاك؟ فقالَ : قد قَطَعُوا النَّهُرَ فَذَهَبُوا. قالَ عليٌّ : ما قَطَعُوهُ ولا يَقطَعُونَهُ وَلَيُقتَلُنَّ دونَهُ. عَهدٌ مِن اللهِ ورسولِهِ } قلتُ : اللهُ أكبَرُ ؛ ثُمَّ قُتُ فَأَمسَكتُ لَهُ بالرِّكابِ ثُمَّ رَكِبَ فَرَسَهُ ثُمَّ رَجَعتُ إلى دِرعى فَلَبِستُها وإلىٰ قَوسي فَعَلَّقتُها وخَرَجتُ أُسايرُهُ، فقالَ لي : يا جُندَبُ، قلتُ : لَـبَّيكَ يــا أمــيرَ المؤمنينَ. قالَ : أمَّا أنا فَأَبِعَثُ إِلَيْهِم رجُلاً يَقرَأُ المُصحَفَ يَدعُو إلىٰ كتابِ اللهِ رَبِّهِم وسُنَّةِ نَبِيِّهم فلا يُقبِلُ علَينا بوَجهِهِ حتىٰ يَرشُفُوهُ بِالنَّبلِ. ياجُندَبُ، أما إِنَّهُ لايُقتَلُ مِنَّا عَشرَةٌ ولا يَنجُو مِنهُم عَشرَهُ، فانتَهَينا إلى القَوم وهُم في مُعَسكَرِهِمُ الذي كانوا فيهِ لم يَبرَحُوا، فَنادئ عَليٌّ في أصحابِهِ فَصَفَّهُم ثُمَّ أَتَى الصَّفَّ مِن رأسِهِ ذا إلى رأسِهِ ذا مَرَّتَينِ، ثُمَّ قالَ : مَن يَأْخُذُ هذا المُصحَفَ فَيَمشي بهِ إلىٰ هؤلاءِ القَوم فَيَدعُوهُم إلىٰ كتابِ اللهِ رَبُّهِم وسُنَّةِ نَبِيِّهم وهُو مَقتولٌ ولَهُ الجَنَّةُ؟! فلم يُجِبْهُ إلاّ شابٌ مِن بَني عامِرِ بنِ صَعصَعة، فقالَ لَهُ علي ": خُذْ ا فَأَخَذَ المُصحَف، فقالَ لَهُ: أما إنّك مَقتولُ ولَستَ مُقبِلاً علَينا بوَجهِكَ حتى يَرشُقوكَ بِالنّبلِ! فَخَرَجَ الشابُ بالمُصحَفِ إلى القومِ، فلمّا دَنا مِنهُم حيثُ يَسمَعُونَ قامُوا ونَشِبُوا الفَتىٰ قبلَ أن يَرجِعَ. قالَ: فَرَماهُ إنسانٌ فأقبَلَ علينا بوَجهِدِ فَقَعَدَ، فقالَ علي ": دونكُمُ القومَ! قالَ جُندَبُ: فقتَلتُ بِكَني هذهِ بعدَ ما دَخَلني ماكانَ دَخَلني ثَانيَةٌ قبلَ أن أصلي الظُهرَ وما قُتِلَ مِنّا عَشرَةً، ولا نَجا مِنهُم عَشرَةً كها قالَ ".

١٥٤١٨ ــ الإمامُ علي الله \_ فيها أخبَرَ به مِن فِتنَةِ المَغولِ ــ : كَأْنِي أَرَاهُم قَوماً كَأَنَّ وُجوهَهُمُ الجَمانُّ المُطَرَّقَةُ ، يَلبَسونَ السَّرَقَ والدِّيباجَ ، ويَعتَقِبُونَ الحَيلَ العِتاقَ ، ويكونُ هناكَ استِحرارُ قَتلٍ حتىٰ يَمشيَ الجَروحُ علَى المَقتولِ ، ويكونَ المُفلِثُ أقلَّ مِن المَأسورِ '''.

المنازه المنازة المنازة المنازة المنازة عن العلامة على العبار أميرا الموالمؤمنين المنظ المنازة المنزة المنازة المنازة المنزة الم

<sup>(</sup>١) كنز العمّال : ٣١٥٤٨.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٨/ ٢١٥. انظر ذيل الكلام في حديث ١٥١٦٠.

<sup>(</sup>٣) في المصدر «أحدها» والصحيح ما أثبتناه.

وكيفَ تأمنون - إن صالحَني ورَحَلتُ - يقمتَهُ ؟ فقالَ لَهُ والِدي : إِنَّمَا أَقدَمنا على ذلكَ لأنّا رَوَينا عن إمامِنا عليَّ إِن إِي طالبٍ عليَّ أَنَهُ قالَ في خُطَبِهِ : «الزَّوراء، وما أدراكَ ما الزَّوراء ؟ أرضُ ذاتُ أَثلٍ، يُشَيِّدُ فيها البُنيانُ، ويَكثُرُ فيها السُّكَانُ، ويَكونُ فيها محارِمُ ﴿ وخُرِّانُ، يَتَخِذُها وُلدُ العبّاسِ مَوطِناً، ولِرُخرِفِهِم مَسكناً، تَكونُ لَهُم دارَ لَهْ ولَعِبٍ، يكونُ بها الجورُ الجائرُ والحيفُ العبّاسِ مَوطِناً، ولِرُخرِفِهِم مَسكناً، تَكونُ لَهُم دارَ لَهْ ولَعِبٍ، يكونُ بها الجورُ الجائرُ والحيفُ المحيفُ والأَثْمَةُ الفَجَرَةُ والقُرَاءُ الفَسَقَةُ والوُزَراءُ الحَوْنَةُ، تَخدِمُهُم أَبناءُ فارِسَ والرُّومِ، لا يَأْتَرُونَ بَينَهُم بَعروفٍ إذا عَرَفُوهُ، ولا يَنتَهونَ عن مُنكرٍ إذا أنكروهُ، تكتني الرَّجالُ مِنهُم بالرِّجالِ والنِّساءُ بالنِّساءِ، فعندَ ذلكَ الغَمُّ العَميمُ والبُكاءُ الطَّويلُ والوَيلُ والعَويلُ لاَهلِ الزَّوراءِ مِن سَطَواتِ الرَّكِ، وما هُمُ الرُّكُ ؟! قَومُ صِغارُ الحَدَقِ وُجوهُهُم كالجَانُ الطُوتِ قويُّ الصَّولَةِ عالِي الهِمّةِ جُردُ مُردٌ، يَقدُمُهُم مَلِكُ يَأْتِي مِن حيثُ بَدا مُلكُهُم، جَهورِيُّ الصَّوتِ قويُّ الصَّولَةِ عالِي الهِمّةِ عَلَي الْمَعْمُ والبَكاءُ الوَيلُ الوَيلُ لَوَيلُ لِمَن ناواهُ، فلا يَزالُ كذلكَ حَيِّ يَظْفَرَ». فلمَّ وصَفَ لنا ذلكَ ووَجَدنا الصَّفاتِ فيكُم رَجَوناكَ فَقَصَدناكَ، فطَيَّبَ قُلوبَهُم حَيَّ يَظْفَرَ». فلمَّ وصَفَ لنا ذلكَ ووجَدنا الصَّفاتِ فيكُم رَجَوناكَ فَقَصَدناكَ، فطَيَّبَ قُلوبَهُم وكَتَبَ هُمْ فَرماناً باسم والِدي عِنْ يُطَيِّبُ فيهِ قُلوبَ أَهلِ الحِلَّةِ وأعمالِها ﴿ .

الإمامُ علي ﷺ : والله لو شِئتُ أن أُخبِرَ كلَّ رَجُلٍ مِنكُم بَخرَجِهِ ومَو لِجِهِ وجَميع شَأْنِهِ لَفَعَلتُ ،ولكن أَخافُ أن تَكفُروا فِيَّ بِرَسولِ اللهِ ﷺ ، ألا وإني مُفضِيهِ إلى الخاصّةِ بِمَن يُؤمّنُ ذلكَ مِنهُ ٣٠.

١٥٤٢١ ـ عنه اللَّهِ : لكَأَنِّي أَنظُرُ إلىٰ ضِلِّيلٍ " قد نَعَقَ بالشامِ، وفَحَصَ بِراياتِهِ في ضَواحي

<sup>(</sup>١) في المصدر «مهارم». والصحيح ما أثبتناه كما في نهج السعادة : ٣٧/٣٠ / الخطبة ١١٥.

<sup>(</sup>٢) كشف اليقين : ١٠٠ / ٩٣.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة بالخطبة ١٧٥. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : - ١ / ١٠ . قال ابن أبي الحديد في ذيل الكلام : وقد ذكرنا فيمانقذم من إخباره فظيرًا عن الغيوب طرّفاً صالحاً . ومن عجيب ماوقفت عليه من ذلك قوله في الخطبة التي يذكر فيها الملاحم .وهو يشمير إلَــــى القرامطة : ينتحلون لنا الحبّ والهوئ . ويُضمرون لنا البفض والقلق. وآية ذلك قتلهم ورّزاتنا وهجرهم أحداثنا .

<sup>(</sup>٤) قال أبن أبي الحديد: هذا كناية عن عبدالملك بن مروان؛ لأنهذه الصفات والأمارات فيه أتمّ منها في غيره، لأنّه قام بالشام حين دعـا إلى نفسه، وهو معنى نعيقه، وفعصت راياته بالكوفة تارةً حين شخص بنفسه إلى العراق وقتل مصعباً، وتارةً لمّااستخلف الأمراء على الكوفة كبشر بن مروان أخيه وغيره، حتَّى انتهَى الأمر إلى الحجّاج، وهو زمان اشتداد شكيمة عبدالملك وثقل وطأته، وحينئذٍ صَعُب الأمر حداً.

كُوفانَ، فإذا فَغَرَت فاغِرَتُهُ، واشتَدَّت شَكيمَتُهُ، وثَقُلَت في الأرضِ وَطأَتُهُ، عَـضَّتِ الفِـتنَةُ أبناءَها بِأنيابها ١٠٠.

١٥٤٢٢ – عنه ﷺ : أما إنّه سَيَظَهَرُ علَيكُم بَعدِي رجُلُ رَحْبُ البُلعُومِ مُندَحِقُ البَطنِ، يَأْكُلُ ما يَجِدُ، ويَطلُبُ ما لايَجِدُ، فاقتُلُوهُ ولن تَقتُلُوهُ!\*\*

1027٣ عنه على منبَرِ الكوفةِ .. : ألا لَعَنَ اللهُ الأفجَرَينِ مِن قُريشٍ ، بَنِي أُمَيَّةَ و بني مُغيرَةَ ، أمّا بَنو مُغيرَةَ فَقَد أَهلَكَهُمُ اللهُ بالسَّيفِ يَومَ بَدرٍ ، وأمّا بَنو أُميّةَ فَهَيهاتَ هَيهاتَ ! أما والذي فَلَقَ الحَبَّةَ وبَرَأَ النَّسَمةَ ، لو كانَ المُلكُ مِن وراءِ الجِبالِ لَيَتِبُوا علَيهِ حتَّىٰ يَصِلُوا ".

المُعَاسِ العَبَّاسِ لَم اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

١٥٤٢٥ ــ عنه على : فَأَقْسِمُ بِاللهِ يابَني أُمَيَّةَ عَهَا قَليلٍ لَتَعْرِفُنَّهَا في أيدِي غــيرِكُم وفي دارِ عَدُوِّكُم ١٥٤٥.

١٥٤٢٦ عنه على : أما وَاللهِ لَيُسَلَّطَنَّ علَيكُم غُلامُ ثَقيفٍ الذَّيَّالُ المَيَّالُ، يَأْكُلُ خَضِرَ تَكُم،

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة بالخطبة ١٠١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٩٨/٧.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة: الغطبة ٥٧، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٤/ ٥٤. قال ابن أبي الحديد: كثير من الناس يذهب إلى أنّه بقية عنى زياداً : وكثير منهم يقول: إنّه عَنَى الحجّاج، وقال قوم: إنّه عَنَى المغيرة بن شعبة. والأشبه عندي أنّه عَنَى معاوية؛ لأنّه كان موصوفاً بالنّهُم وكثرة الأكل... كان معاوية يأكل فيكثر، ثمّ يقول :ارفعوا، فواقه ما شَبِعتُ، ولكن مَلِلتُ وتَعبت. وقد تظاهرَت الأخبار أنّ رسول الله على معاوية لقابعث إليه يستدعيه فوجده يأكل، ثمّ بعث فوجده يأكل، فقال: «اللّهم لاتشبع بطنه» قال الشاعر: وصاحب لي بطنه كالهاوية كأنّ في أحشائه معاوية!

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال : ٣١٧٥٣.

<sup>(</sup>٤) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٧ / ١٤٨.

<sup>(</sup>٥) راجع كنز العمّال: ١١ / ٣٦٣ ـ ٣٦٥، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد: ١٧٦/٧.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة :الخطبة ١٠٥، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٧/٧٧.

ويُذِيبُ شَحمَتَكُم، إيدٍ أَبا وَذَحَةَ إِسْ

الإمامُ الحسنُ على الله على الله الكوفة : اللّهُمَّ كها اتَنَمَنتُهُم فَخانُوني ، ونَصَحتُ لَهُمُ فَغَشُونِي ، فَسَلِّطْ عَلَيْهِم فَتَىٰ ثَقَيفٍ الذَّيَالَ المَيَّالَ! يَأْكُلُ خَضِرَتَها ، ويَلْبَسُ فَروَتَها ، يَحكُمُ فيها بحُكم الجاهِليَّةِ . قالَ الحسنُ على : وما خُلِقَ الحَجّاجُ يومَنذٍ ٣٠.

1027A ـــ الإمامُ عليُّ عليٌ عليٌ حلِه ـــ لل مُتَّ حَتَىٰ تُدرِكَ فَتَىٰ ثَقيفٍ ! قيلَ : ياأميرَ المؤمنينَ، مافَتَىٰ ثَقيفٍ؟ قالَ : لَيُقالَنَّ لَهُ يَومَ القِيامَةِ : اِكفِنا زاويَةً مِن زَوايا جَهَنَّمَ ! رجُلُ يَملِكُ عِشرينَ أو بِضعاً وعِشرينَ سَنَةً لايَدَعُ شِهِ مَعصيَةً إلّا ارتَكَبَها ".

١٥٤٢٩ عنه على الناس، إني دَعُوتُكُم إلى الحَقَّ فَتَوَلَّيتُم عَنِي، وضَرَبتُكُم بالدِّرَةِ فَاعَيَيتُمُونِي، أما إنّهُ سَيَلِيكُم بَعدِي وُلاةً لا يَرضُونَ مِـنكُم بهـذا حـنَّىٰ يُـعَذِّبُوكُم بِـالسَّياطِ وبالحَدِيدِ، فأمّا أنا فلا أعَذِّبُكُم بِها؛ إنّهُ مَن عَذَّبَ الناسَ في الدنيا عَذَّبَهُ الله في الآخِرَةِ، وآيَةُ ذلكَ أن يَأْتِيْكُم صاحِبُ اليَمَنِ حتَّىٰ يَحُلَّ بَينَ أَظهُرِكُم فَيَأْخُذَ العُيَّالَ وعُيَّالَ العُيَّالِ رجُلُ يقالُ لَهُ : يوسفُ بنُ عَمْرٍو، يَأْتِيكُم عندَ ذلكَ رَجُلٌ مِنّا أَهلَ البيتِ فَانصُرُوهُ فَإِنّهُ داع إلَى الحَقِّ (٤٠٠).

102٣٠ عنه ﷺ : أما إنّكُم سَتَلقَونَ بَعدِي ثَلاثاً ، ذُلاَ شامِلاً ، وسَيفاً قاَتِلاً ، وأثَرَةً يَتَّخِذُها الظالِمونَ علَيكُم سُنَةً ، فَسَتَذكُروني عندَ تِلكَ الحالاتِ ، فَـتَمَنَّونَ لو رَأْيـتُموني ونَـصَرتُموني وأَصَرتُموني وأَهرَقتُم دِماءَكُم دُونَ دَمى ، فلا يُبعِدُ اللهُ إلّا مَن ظَلَمَ ٠٠٠.

١٥٤٣١ ــ شرح نهج البلاغة هرثمةِ بنِ سليمٍ : غَزَونا مَع عليٍّ ﷺ صِفِّينَ، فلَمَّا نَزَلَ بِكَربلاءَ صَلَّىٰ بِنا، فلمَّا سَلَّمَ رَفَعَ إلَيهِ مِن تُربَتِها فَشَمَّها، ثُمَّ قالَ : واهاً لكِ ياتُربَهُ! لَيُحشَرَنَّ مِنكِ قَومُ يَدخُلُونَ الجُنَّةَ بغيرِ حِسابِ™.

<sup>(</sup>١) قال الشريف الرضى: الوَذُحة: الخنفُساء، وهذا القول يومي به إلى الحجّاج، وله مع الوَذَحة حديث ليس هذا موضع ذكره.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة ؛ الخطبة ١١٦، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٧ / ٢٧٧.

<sup>(</sup>٢\_٤) كنز العمّال : ٣١٧٤٧، ٣١٧٤٩.

<sup>(</sup>٥ ـ ٦) كتاب الفارات: ٢ / ٤٥٨ و ص ٤٩٦.

<sup>(</sup>٧) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ١٦٩/٣. انظر أيضاً: ص ١٦٩\_١٧١.

التشريف بالمنن: إنّ أميرَ المؤمنينَ ﷺ وَقَفَ بالكوفةِ فِي المَوضِعِ الذي صُلِبَ فِيهِ زِيدُ بن عُليٍّ لللهِ فَبَكَىٰ حَنَّى اخْضَلَت لِحِيتُهُ وبَكَـىٰ النّاسُ للبُكَـاثهِ، فَقَيلَ لَـهُ: يَـا أَمِيرَ المؤمنينَ،مِمَّ بُكَاوْكَ؛ فقد أَبكَيتَ أصحابَكَ؟! فقال :أبكي إنَّرجُلاً مِنوُلدِييُصلَبُ فِيهذا المَوضِع ".

10272 ــ الإمامُ علي ﷺ : إعلَمُوا أَنَّكُم إِنِ اتَّبَعتُم طَالِعَ المَــشرِقِ سَـلَكَ بِكُــم مَـناهِجَ الرَّسولِ تَلِيُّ ، فَتَدَاوَيتُم مِن العَمَىٰ والصَّمَمِ والبَكَمِ، وكُفِيتُمُ مَوْونَةَ الطَّلَبِ والتَّعشُف، ونَـبَذْتُمُ النُّقلَ الفادِحَ عنِ الأعناقِ، ولايُبعِدُ اللهُ إلّا مَن أَبِىٰ وظَلَمَ ٣٠.

# ٣١٢٦ ـ ما رُويَ في المُغَيَّباتِ بلفظِ «سَيأتي»

الا رَسُمُهُ، ولا مِـنَ اللهِ ﷺ: سَيأتي على أُمَّتِي زَمانُ لايَبقىٰ مِن القرآنِ إلَّا رَسُمُهُ، ولا مِـنَ الإسلامِ إلَّا اسْمُهُ، يُسمَّونَ بهِ وهُم أَبعَدُ الناسِ مِنهُ، مَساجِدُهُم عامِرَةُ وهِي خَرابٌ مِن الهُدىٰ، فُقَهاءُ ذلكَ الزَّمانِ شَرُّ فُقَهاءَ تَحتَ ظِلِّ السهاءِ، مِنهُم خَرَجَتِ الفِتنَةُ وإلَيهم تَعُودُ<sup>نِ</sup>.

المُعَالَّ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَىٰ اللَّهِ عَلَانِيَتُهُم طَمَعاً فيهِ سَرائرُهُم، وتَحَسُنُ فيهِ عَلانِيَتُهُم طَمَعاً في الدنيا، لايُخالِطُهُم خَوفٌ، يَعُمُّهُمُ اللهُ مِنهُ بعِقابٍ فَيَدعُونَهُ دُعاءَ الغَريقِ فلا يَستَجِيبُ لَهُم إنهُ بعِقابٍ فَيَدعُونَهُ دُعاءَ الغَريقِ فلا يَستَجِيبُ لَهُم إنه

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ١١ / ٢٨٤ / ٢٣٠٢١.

<sup>(</sup>٢) التشريف بالمنن: ٢٤٤ / ٣٥٥.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢٢/٦٦/٨.

<sup>(</sup>٤) البحارّ : ١٤/١٠٩/٢.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٤٧٦/٣٠٦/٨.

النفض التَّجَبُّرِ، ولا الغِنى على الناسِ زَمانٌ لا يُنالُ المُلكُ فيهِ إلّا بالقَتلِ والتَّجَبُّرِ، ولا الغِنى إلّا بالغَصبِ والبُخلِ، ولا الْحَبَّةُ إلّا باستِخراجِ الدِّينِ واتَّباعِ الهَوىٰ، فَمَن أَدرَكَ ذلكَ الزمانَ فَصَبرَ على الْفَقرِ وهُو يَقدِرُ على الْحَبَّةِ، وصَبَرَ على الْبِغْضَةِ وهُو يَقدِرُ على الْحَبَّةِ، وصَبَرَ على النُكُلُ وهُو يَقدِرُ على الْحَبَّةِ، وصَبَرَ على الذُلُّ وهُو يَقدِرُ على الْعِزِّ، آتَاهُ اللهُ ثَوابَ خَسينَ صِدِّيقاً بِمَّن صَدَّقَ بِي ١٠٠.

الإمامُ الصّادقُ على : سَيأتي علَيكُم زَمانُ لا يَنجُو فيهِ مِن ذَوي الدِّينِ إِلَّا مَن ظَنُّوا أَنهُ أَبلَهُ وصَبَّرَ نفسَهُ على أن يقالَ (لَهُ) : إِنّهُ أَبلَهُ لا عَقلَ لَهُ ٣٠.

10289 ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : سَيأتي علَيكُم زَمانُ يُكفَأُ فيهِ الإسلامُ كما يُكفَأُ الإناءُ عِا فيهِ ٣٠.

الدَّوابَ، ويَتَزَيَّنُونَ بِزينَةِ المرأةِ لِزَوجِها، ويَتَبرَّجونَ تَبَرُّجَ النِّساءِ، وزِيُّهُم مِثلُ زِيِّ المُلوكِ الدَّوابَ، ويَتَبرَّجونَ تَبَرُّجَ النِّساءِ، وزِيُّهُم مِثلُ زِيِّ المُلوكِ الجَسبابِرَةِ، هُم مُنافِقُو هذهِ الأُمَّةِ فِي آخِرِ الزَّمانِ... مَحاريبُهُم نِساؤهُم، وشَرَفُهُم الدَّراهِمُ والدَّنانيرُ<sup>١٠</sup>.

المَّدُدُ الرَّمَامُ عَلَيُّ ﷺ : سَيأتِي عَلَيكُم مِن بَعدي زَمَـانٌ ليسَ في ذلكَ الزَّمَـانِ شَيءٌ أخفى من الحَقِّ ولا أظهَرَ من الباطِلِ و لا أكثَرَ من الكَذِبِ علَى اللهِ تَعالَىٰ و رَسولِهِ ﷺ ".

١٥٤٤٢ ــرسولُ اللهِ ﷺ : سَيَأْتِي بَعدَكُم قَومٌ يَأْكُلُونَ أَطَائبَ الدِّنيا وأَلوانَهَا، ويَنكِحُونَ أَجَلَ النِّساءِ وأَلوانَها... عاكِفينَ على الدنيا يَغدُونَ ويَروحونَ إِلَيها، اتَّخَذُوها آلِهَةً مِن دُونِ إلْهِمِ٣.

المَّذِي الدَّنِيا ولايَزَهَدُونَ، ويُنرَّغُبونَ فِي آخِرِ الزَّمانِ عُلَماءُ يُزَهِّدُونَ فِي الدَّنِيا ولايَزَهَدُونَ، ويُنرَغُّبونَ فِي الآخِرَةِ ولايَسْتَهُونَ، ويُسباعِدُونَ الفُهُرَاءَ، فِي الآخِرَةِ ولايَسْتَهُونَ، ويُسباعِدُونَ الفُهُرَاءَ، ويُعَرِّبونَ الأَغْنِياءَ، أُولئكَ هُمُ الجَبَارُونَ أعداءُ اللهِ ص.

<sup>(</sup>١) البحار: ١٨/١٤٧/٨٨.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢ / ١١٧ / ٥.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة ؛الخطبة ١٠٣.

<sup>(</sup>٤) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٤٤/ ٢٦٦٠.

<sup>(</sup>٥) الكافي: ٨/٣٨٧/٨.

<sup>(</sup>٧-٦) تنبيه الخواطر : ١/ ١٥٥ و ص ٣٠١.

10228 عنه ﷺ : سيأتي زَمانُ علىٰ أُمَّتي يَفِرُّونَ مِن العُلَهَاءِ كَهَا يَفِرُّ الغَنَمُ عَنِ الذَّنْبِ، ابتَلاهُمُ اللهُ تعالىٰ بثلاثةِ أَشياءَ : الأوَّلُ : يَرفَعُ البَرَكَةَ مِن أَموالهِم، والثاني : سَلَّطَ اللهُ عَلَيهِم سُــلطاناً جائراً، والثالث : يَخرُجُونَ مِن الدنيا بلا إيمانِ ''.

## ٣١٢٧ ـ ما رُويَ في المُغَيَّباتِ بلفظِ «يَأْتى»

الطَّمَعِ، وعُبّادُهُم علَى البِّيَ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ المُّيَ المَراؤهُم علَى الجَورِ، وعُلَماؤهُم علَى الطَّمَعِ، وعُبّادُهُم علَى إلرِّياءِ، وتُجَّارُهُم علَى أكلِ الرَّبا، ونِساؤهُم علَى زِينَةِ الدنيا، وغِلمائهُم في التَّزويج، فعِندَ ذلك كَسادُ المَّتِي ككسادِ الأسواقِ ".

٦٥٤٤٦ عنه ﷺ : يَأْتِي علَى الناسِ زَمانٌ لايُبالِي الرجُلُ ما تَلِفَ مِن دينِهِ إذا سَلِمَت لَهُ دُنياهُ٣٣.

١٥٤٤٧ ــ عنه ﷺ : يأتي علَى الناسِ زَمانٌ يكونُ الناسُ فيه ذِثاباً ، فَمَن لم يكن ذِئباً أَكَلَتهُ الذِّثابُ '''.

مان ليسَ فيهِ شيءُ أعَزَّ مِن أَخٍ أَنِيسٍ، وَمَانٌ ليسَ فيهِ شيءُ أَعَزَّ مِن أَخٍ أَنِيسٍ، وَكَسبِ دِرهَم حلالِ ٣٠.

١٥٤٤٩ ـ عنه ﷺ : يَأْتِي علَى النَّاسِ زَمَانٌ مَن سَأَلَ النَّاسَ عاشَ و مَن سَكَتَ ماتَ٠٠.

1020-رسولُ اللهِ ﷺ: يَأْتِي عَلَى الناسِ زَمَانٌ إِذَا سَمِعتَ باسمِ رَجُلٍ خَيرٌ مِن أَن تَلقاهُ، فإذَا لَقِيتَهُ خَيرٌ مِن أَن تُلقاهُ، وهِمَّتُهُم بُطُونُهُم، وهِمَّتُهُم بُطُونُهُم، وقِمَّتُهُم بُطُونُهُم، وقِبلَتُهُم نِساؤهُم، يَسركَعُونَ للسَّرْغَيْفِ ويَسَجُدُونَ للسِّرهَمِ، حَيارَىٰ سُكارَىٰ لامُسلِمينَ ولانَصارىٰ!™

<sup>(</sup>١١) مستدرك الوسائل: ١١/ ٣٧٦/ ١٩٣٠١ و ح ١٣٣٠١.

<sup>(</sup>٣) البحار : ١٣٦/١٥٧/٧٧.

<sup>(</sup>٤) تحف العقول : ٥٤.

<sup>(</sup>٥) البحار : ۱۰۲/۲۵۱/۷۸.

<sup>(</sup>٦) الكافي: ١/٤٦/٤.

<sup>(</sup>٧) البحار : ۲۱/۱٦٦/۷٤.

ا ١٥٤٥ ـ الإمامُ علي ﷺ: يَأْتِي علَى الناسِ زَمانٌ عَضُوضٌ، يَعَضُّ المُوسِرُ فيدِ علىٰ ما في يَدَيدِ ولم يُؤمَرُ بذلكَ، قالَ اللهُ سبحانَهُ: ﴿ولا تَنْسَوُا الفَـضْلَ بَـيْنَكُم﴾ يُـنهَدُ فـيدِ الأشرارُ، ويُستَذَلُّ الأخيارُ، ويُبايَعُ المُضطَرُّونَ، وقد نَهىٰ رسولُ اللهِ عن بَيع المُضطَرِّينَ ١٠٠.

10£07 عنه ﷺ : يَأْتِي عَلَى الناسِ زَمَانُ لا يُقَرَّبُ فيهِ إِلَّا المَاحِلُ، ولا يُظَرَّفُ فيهِ إِلا الفاجِرُ، ولا يُضَعَّفُ فيهِ إِلَّا المُنْصِفُ، يَعُدُّونَ الصَّدقَةَ فيهِ غُرماً، وصِلَةَ الرَّحِمِ مَنّاً، والعِبادَةَ استِطالَةً على الناسِ!\*\*

مان اللهِ عَلَىٰ اللهِ عَلَىٰ اللهُ عَلَىٰ الناسِ زَمانُ الصابِرُ علىٰ دِينِهِ مِثلُ القابِضِ علَى الجَمرَةِ بِكَفِّهِ، (فإن كانَ في ذلكَ الزَّمانِ ذِئباً و إلَّا أَكَلَتهُ الذَّئابُ)٣٠.

10208 عنه ﷺ: والذي بَعَثني بالحَقِّ لَيأتي على الناسِ زَمانٌ يَستَحِلُّونَ الحَمَرَ يُسَمُّونَهُ النَّبيذَ، علَيهِم لَعنَةُ اللهِ والمَلاثكةِ والناسِ أجمَعينَ ".

الثَّيَابُ على الأبدانِ ﴿ عَلَى الناسِ زَمانٌ يَخلُقُ القرآنُ فِي قُلُوبِ الرِّجالِ كَمَا تَخَـلُقُ الثَّيابُ على الأبدانِ ﴾.

10207 عنه ﷺ: يَأْتِي زَمَانُ عَلَىٰ أُمَّتِي لا يَعْرِفُونَ العُلَمَاءَ إِلَّا بِثَوبٍ حَسَنٍ، ولا يَعْرِفُونَ العُلَمَاءَ إِلَّا بِثَوبٍ حَسَنٍ، ولا يَعْرِفُونَ اللهُ عَلَيْهِمِ القَرآنَ إِلَّا بِصَوتٍ حَسَنٍ، ولا يَعْبُدُونَ اللهَ إِلَّا بِشَهْرِ رَمَضَانَ، فإذا كَانَ ذلكَ سَلَّطَ اللهُ عَـلَيْهِم سُلطاناً لا عِلمَ لَهُ، ولا حِلمَ لَهُ، ولا رَحْمَ لَهُ...

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢٠ / ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٠٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٨ / ٢٦٠.

<sup>(</sup>٣) مستدرك الوسائل: ١٢ / ٣٣٠ / ١٤٢١٥ و ما بين الهلالين أثبتناه من الهامش تقلأ عن إحدى نُسخ الكتاب؛ إذ أنَّها أصحّ من عبارة العتن.

<sup>(</sup>٤) البحار : ١٠٢/٧٧.

<sup>(</sup>٥) تنبيه الخواطر : ١ /٢١٧.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الوسائل: ۱۲/۳۷۷/۳۷۷.

# ٣١٢٨ ـ النبيُّ يَعلَمُ الغَيبَ بتعليمِ اللهِ

#### الكتاب

﴿عَالِمُ الغَيْبِ فَلا يُطْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ أَحَداً ۞ إِلّا مَنِ ارْتَضَىٰ مِنْ رَسُولٍ فَإِنَّهُ يَسْلُكُ مِن بَـيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ رَصَداً﴾ ‹ ٥٠.

1020٧ ــ الإمامُ الصّادقُ عِلِيْهِ : إنَّ رسولَ اللهِ عَلِيْهُ ضَلَّت ناقَتُهُ، فقالَ الناسُ فيها : يُخبِرُنا عن التَّبِهِ ! فَهَبَطَ علَيهِ جَبرَئيلُ فقالَ : يا محمّدُ، ناقَتُكَ في وادِي كذا وكذا، مَلفوفٌ خِطامُها بشَجَرَةِ كذا وكذا. قالَ : فَصَعِدَ المنبَرَ، فَحَمِدَاللهُ وأَننَى علَيهِ وقالَ : يما أَيُّهما الناسُ، أكثَرتُم عَلَيَّ في ناقتي، ألا وما أعطانيَ اللهُ خَيرٌ مِمّا أَخَذَ مِنِي، ألا وإنَّ ناقتي في وادِي كذا وكذا، مَلفوفٌ خِطامُها بشَجَرةِ كذا وكذا، فَابتَدَرَها الناسُ فَوَجَدوها كها قالَ

رسولُ اللهِ ﷺ".

1020A الخرائج و الجرائح: إنَّ نافَتَهُ [النَّبِيِّ ﷺ] افتُقِدَت، فَأَرْجَفَ المُنافقونَ. فقالوا: يُخبِرُنا بأسرارِ السَّماءِ ولايَدرِي أينَ ناقَتُهُ! فَسَمِعَ ﷺ ذلكَ فقالَ: إنِّي وإن أخبِرْكُم بِلَطائفِ السَّماءِ لكنِّي لا أُعلَمُ مِن ذلكَ إلّا ما عَلَّمني اللهُ، فلمَّا وَسوَسَ إلَيهِمُ الشيطانُ بذلكَ دَهَّم على السَّماءِ لكنِّي لا أُعلَمُ مِن ذلكَ إلّا ما عَلَّمني اللهُ، فلمَّا وَسوَسَ إلَيهِمُ الشيطانُ بذلكَ دَهَّم على حالِها، ووَصَفَ هَمُ الشَّجرَةَ التي هِي مُتَعَلَّقَةٌ بها، فَأْتُوها فَوَجَدُوها على ما وَصَفَ قد تَعَلَّقَ خِطامُها بِشَجَرَةٍ أَشارَ إلَيها ".

10209 ــ الإمامُ الصّادقُ على : ضَلَّت ناقَةُ رسولِ اللهِ عَلَيْهُ فِي غَزوَةِ تَبُوكَ, فقالَ المُنافقونَ : يُحَدِّثُنا عَنِ الغَيبِ ولا يَعلَمُ مَكَانَ ناقَتِهِ ! فأتاهُ جَبرَ ثيلُ على فَأخبَرَهُ بما قالوا، وقالَ : إنَّ ناقَتَكَ في شِعْبِ كذا، مُتَعَلِّقُ زِمامُها بشَجَرَةِ بَحْرٍ. فَنادىٰ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : الصلاةَ جامِعَةً، قالَ : في شِعْبِ كذا، فَبادَرُوا إلَيها حتَّىٰ أتَوها (اللهُ المُناسُ، فقالَ : أيَّها الناسُ، إنّ ناقَتى بِشِعبِ كذا، فَبادَرُوا إلَيها حتَّىٰ أتَوها (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الناسُ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) الجنّ : ٢٧.٢٦.

<sup>(</sup>٢) البحار: ١٨/ ١٢٩/ ٣٨.

<sup>(</sup>٣) أرجف: خاض في الأخبار السيّنة قصدَ أن يهيج الناس. (كمافي هامش البحار: ١٨ / ١٠٩).

<sup>(</sup>٤) الخرائج والجرائع : ١ / ٣٠ / ٢٥.

<sup>(</sup>٥) قصص الأنبياء: ٤-٨/٣٠٨.

#### ٣١٢٩ - الإمامُ وعِلمُ الغَيبِ

#### الكتاب

﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ بِشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إِلَّا بِما شاءَ ﴾ ١٠٠٠.

1027٠ - الإمامُ عليٌ الملا عليٌ الله على الله على المراه المراه

١٥٤٦١ ـ الإمامُ الصادقُ على \_ لما سُئلَ : هل يَعلَمُ الإمامُ بالغَيبِ \_ : لا ، ولكن إذا أرادَ أن يَعلَمُ الشيءَ أُعلَمَهُ اللهُ ذلك ٣.

الإمامُ الكاظمُ لللهِ \_ آمَا سَأَلَهُ رَجُلٌ مِن أَهْلِ فَارِسَ : أَتَعَلَمُونَ الغَيبَ؟ \_ : قَالَ أَبُو جَعَفٍ اللهِ يُبِسَطُ لَنَا العِلْمُ فَنَعَلَمُ، ويُقبَضُ عنّا فلا نَعْلَمُ. وقالَ : سِرُّ اللهِ عَــزَّوجِلَّ أَسَرَّهُ إلىٰ جَعَفٍ اللهُ عَــرَئيلَ اللهِ ، وأَسَرَّهُ محمّدٌ إلىٰ مَن شَاءَ اللهُ عَــرَئيلُ إلىٰ محمّدٍ عَلِيلًا ، وأَسَرَّهُ محمّدٌ إلىٰ مَن شَاءَ اللهُ هُ.

(انظر) الإمامة (٢): باب ١٦٨.

البحار: ٢٦ / ١٨ «أبواب علوم الأثنَّة» ٢ / ١٧٢ /باب ٢٣.

<sup>(</sup>١) البقرة: ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة :الخطبة ١٢٨.



البحار: ٧٥ / ٢٢٠ باب ٦٦ «الغيبة».

وسائل الشيعة : ٨ / ٥٩٦ باب ١٥٢ «تحريم اغتياب المؤمن».

كنز العمّال: ٣/ ٥٨٤ «الغيبة».

كنز العمّال: ٣/ ٥٩٥، ٨٧٠ «رُخَص الغيبة».

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٩ / ٦٠ «أقوال مأثورة في ذمّ الغيبة».

عنوان ٢٤٥ «الاستماع»، ٦٨ «التجسس»، ٣٤٤ «العرض»، ٣٨٠ «العيب».

الحسد: باب ٨٥٤، الرُّبا: باب ١٤٣٨.

# ٣١٣٠ ـ النَّهِيُ عنِ الغِيبةِ

#### الكتاب

﴿وَلا يَغْتَبْ بَعْضُكُمْ بَعْضاً أَيُحِبُّ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْتاً فَكَرِهْتُمُوهُ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ تَوَّاكُ رَحِيمٌ ﴾ ٣٠.

1027٣ ــ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ ــ في خُطبَةِ حِجّةِ الوَداعِ ــ: أَيّهَا الناسُ، إِنَّ دِماءَكُم وأَموالَكُم وأعراضَكُم علَيكُم حَرامٌ، كَحُرمَةِ يَومِكُم هذا في شَهرِكُم هذا في بَلَدِكُم هــذا، إِنَّ اللهُ حَــرَّمَ الغِيبَةَ كها حَرَّمَ المَالَ والدمَ٣.

١٥٤٦٤ ـ الإمامُ عليٌّ على الغِيبَةُ جُهدُ العاجِز ٣٠.

10270 ـ عند ﷺ : الغِيبَةُ آيَةُ المُنافِقِ ٣٠.

١٥٤٦٦ عنه ﷺ : الغِيبَةُ شَرُّ الإفكِ ٣٠.

١٥٤٦٧ ـ الإمامُ الصّادقُ على الله الله الله عَنْتَبُ فَتُغَتَّبُ ، ولا تَحْفِرْ لِأَخِيكَ حُفْرَةً فَتَقَعَ فيها ؛ فإنَّكَ كما تَدينُ تُدانُ ١٠٠.

١٥٤٦٨\_الإمامُ عليُّ ﷺ : إِيَّاكَ أَن تَجَعَلَ مَركَبَكَ لِسانَكَ في غِيبَةِ إِخوانِكَ، أَو تَقُولَ ما يَصيرُ علَيكَ حُجَّةً، وفي الإِساءَةِ إِلَيكَ عِلَّةً ٣٠.

١٥٤٦٩ ـ عنه ﷺ : إيَّاكَ والغِيبةَ ؛ فإنَّها تُمَقِّتُكَ إِلَى اللهِ والناسِ، وتُحبِطُ أجرَكَ ٩٠.

١٥٤٧٠ ـ عنه ﷺ : العاقِلُ مَن صانَ لِسانَهُ عن الغِيبَةِ ٣٠.

١٥٤٧١ عنه الله : لا تُعَوِّدُ نفسَكَ الغِيبَة ؛ فإنَّ مُعتادَها عَظيمُ الجُرم (٥٠٠).

١٥٤٧٢ ـ عنه ﷺ : أَبغَضُ الحَلائقِ إِلَى اللهِ المُعتابُ ٥٠٠.

<sup>(</sup>١) الحجرات : ١٣.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٩/ ٦٢.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الحكمة ٤٦١ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد : ٢٠ / ١٧٩.

<sup>(</sup>٤٥٥) غرر الحكم: ٨٩٩، ٤٨٤.

<sup>(</sup>٦) البحار: ١٦/ ٢٤٩/٧٥.

<sup>(</sup>٧\_١١) غرر العكم: ٢٧٢٤، ٢٦٣٢، ١٩٥٥، ١٠٣٠٠، ٢١٢٨.

١٥٤٧٣ ـ عنه ﷺ : مِن أقبَح اللُّؤم غِيبَةُ الأخيارِ ١٠٠.

١٥٤٧٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ آماً قالَت لَهُ عائشةُ ؛ حَسبُكَ مِن صَفِيَّةَ كذا وكذا ! تَعني قَصيرَةً ـ : لقد قلتِ كَلِمَةً لو مُزِجَت بماءِ البَحر لَمَزَجَتهُ ٣٠.

00200 \_ الإمامُ الصادقُ على : لا يَطمَعَنَّ ... المُعتابُ في السلامَةِ ١٠٠٠

١٥٤٧٦ ـ الإمامُ الكاظمُ على : مَلعونٌ مَن اغتابَ أَخاهُ ١٠.

١٥٤٧٧ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : مَرَرتُ ليلةَ أُسرِيَ بِي علىٰ قَومٍ يَخمِشُونَ وُجوهَهُم بأظفارِهمِ، فقلتُ : يا جَبرَثيلُ، مَن هؤلاءِ؟ فقالَ : هؤلاءِ الذينَ يَغتابُونَ الناسَ ويَقَعُونَ في أعراضِهم.

١٥٤٧٨ ــ عنه ﷺ : لمّا عُرِجَ بِي مَرَرتُ بقَومٍ لَهُم أَظفارٌ مِن نُحَاسٍ، يَخْمِشُونَ وُجوهَهُم وصُدورَهُم! فقلتُ : مَن هؤلاءِ يا جِبريلُ؟ قالَ : هؤلاءِ الذينَ يَأْكُلُونَ لُحُومَ الناسِ ويَقَعُونَ في أعراضِهِم٣.

١٥٤٧٩ عنه ﷺ : الغِيبَةُ أَشَدُّ مِن الزَّنا، قيلَ : وكيفَ؟ قالَ : الرجلُ يَزنِي ثُمَّ يَتُوبُ فَيَتُوبُ اللهُ علَيهِ، وإنَّ صاحِبَ الغِيبَةِ لايُغفَرُ لَهُ حتَىٰ يَغفِرَ لَهُ صاحِبُهُ...

102٨٠ - الإمامُ علي الله - في النّهي عن غِيبَةِ الناسِ -: وإغَا يَـنبَغِي لأهـلِ العِـصمَةِ والمَصنوعِ إلَيهِم في السلامَةِ أن يَرحَمُوا أهلَ الذَّنوبِ والمَعصيَةِ، ويكونَ الشُّكرُ هُـو الغـالِبَ علَيهِم، والحاجِزَ لَهُم عَنهُم، فكيفَ بالعائبِ الذي عابَ أخاهُ وعَيَّرَهُ بِبَلواهُ؟! أما ذَكَرَ مَوضِعَ علَيهِم، والحاجِز لَهُم عَنهُم، فكيفَ بالعائبِ الذي عابَ أخاهُ وعَيَّرَهُ بِبَلواهُ؟! أما ذَكَرَ مَوضِعَ سَترِ اللهِ علَيهِ مِن ذُنويهِ ممّا هُو أعظمُ مِن الذَّنبِ الذي عابَهُ بهِ؟! وكيفَ يَذُمُّهُ بذَنبٍ قد رَكِبَ مِنلَهُ؟! فإن لم يَكُنْ رَكِبَ ذلكَ الذَّنبَ بقينِهِ فقد عَصَى اللهَ فيا سِواهُ يُمّا هو أعظمُ مِنهُ. وأيمُ اللهِ،

<sup>(</sup>١) غرر الحكم: ٩٣١١.

<sup>(</sup>٢) كنز العمّال : ٨٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٢٠/٤٣٤.

<sup>(</sup>٤) البحار: ٩/٣٣٣/٧٨.

<sup>(</sup>٥) تنبيه الخواطر : ١/٥١٨.

<sup>(</sup>٦-٦) الترغيب والترهيب :٣/٥١٠ و ص ٢٤/٥١١.

لَئُن لَم يَكُن عَصاهُ في الكبيرِ وعَصاهُ في الصغيرِ لَجَرَاءَتُهُ علىٰ عَيبِ الناسِ أَكبَرُ إِ<sup>١١</sup> ١٥٤٨١ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْلِلُهُ : تَركُ الغِيبَةِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ عَزَّ وجلَّ مِن عَشرَةِ آلافِ رَكعَةٍ تَطَوُّعاً ١٠٠.

#### ٣١٣١ \_ عاقبةُ الغيبةِ

١٥٤٨٢ ـ الإمامُ عليُّ إلى : إجتنبِ الغِيبَةَ ؛ فإنَّها إدامُ كِلابِ النارِ ٣٠.

١٥٤٨٣ ـ عنه ﷺ : الغِيبَةُ قُوتُ كِلابِ النارِ ٣٠.

١٥٤٨٤ ـ الإمامُ الحسينُ الله لله \_لرجُلِ اغتابَ عِندَهُ رجُلاً ـ : يا هذا، كُفَّ عنِ الغِيبَةِ ؛ فإنّها إدامُ كِلابِ النارِ · .

١٥٤٨٥ ــ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : إيّاكُم والغِيبَةَ ؛ فإنّها إدامُ كِلابِ النارِ ٣٠.

الإمامُ الصّادقُ على : قالَ رَجُلُ لعليَّ بنِ الحسينِ على : إنَّ فُلاناً يَنسُبُكَ إلى أَنّكَ ضالًّ مُبتدعٌ ! فقالَ لَهُ عليُّ بنُ الحسينِ على : مارَعَيتَ حقَّ مُجالَسَةِ الرجُلِ حيثُ نَقَلتَ إلَينا حَديثَهُ، ولا أَدَّيتَ حَقَّ جُالَسَةِ الرجُلِ حيثُ نَقَلتَ إلَينا حَديثَهُ، ولا أَدَّيتَ حَقَّ حيثُ أَبلَغتَني عن أخي ما لَستُ أعلَمُهُ !... إيّاكَ والغِيبَةَ فإنّها إدامُ كِلابِ النارِ، وَاعلَمْ أَنّ مَن أكثَرَ مِن ذِكر عُيوبِ الناسِ شَهِدَ علَيهِ الإكثارُ أَنّهُ إِنّمَا يَطلُبُها بقَدرِ ما فيهِ ™.

١٥٤٨٧ ـ عنه ﷺ : إيَّاكَ والغِيبَةَ ؛ فإنَّها إدامُ كِلابِ النارِ ٣٠.

٨٥٤٨٨ ــ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : ــ لَمَا سَمِعَ رَجُلاً يَغتابُ آخَرَــ: إِنَّ لِكُلِّ شيءٍ إداماً. وإدامُ كِلابِ الناسِ الغِيبَةُ ٣٠.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة :الخطبة - ١٤.

<sup>(</sup>۲\_۲) البحار : ۷۵ / ۲۹۱ / ۶۹ و ص ۲۶۸ / ۱۳.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم: ١١٤٤.

<sup>(</sup>٥) تحف العقول : ٢٤٥.

<sup>(\$1</sup>\_\A) البحار : \$27 \ Y07 \ و ص \$27 \ \A و ص \$71 \ . \V.

<sup>(</sup>٩) شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد : ٩ / ٦٢.

#### ٣١٣٢ ـ الغِيبةُ و إشاعةُ الفاحشةِ

#### الكتاب

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفاحِشَةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابُ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيا وَالآخِرَةِ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ ﴾ (٥٠.

١٥٤٨٩ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ ؛ ذَوُو العُيوبِ يُحِبُّونَ إِشَاعَةَ مَعَايِبِ النَّاسِ؛ لِيَتَّسِعَ لَهُمُ العُذَرُ في مَعَايِبِهِمْ٣٠.

١٥٤٩٠ ــ الإمامُ الصادقُ ﷺ : مَن قالَ في مُؤمِنٍ ما رَأْتهُ عَيناهُ وسَمِعَتهُ أَذُناهُ ، فهُو مِن الذينَ قالَ اللهُ عَزَّ وجلَّ : ﴿ إِنَّ اللّذينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الفاحِشَةُ ﴾ ٣٠.

10291 ــ الإمامُ الكاظمُ ﷺ ـ في خِطابِهِ إلى محمدِ بنِ الفُضيلِ ــ: يا محمدُ، كُذَّبْ سَمعَكَ وَبَصَرَكَ عن أَخيكَ، وإن شَهِدَ عِندَكَ خَسونَ قَسامَةً وقالَ لكَ قَـولاً فَـصَدُّقْهُ وكَـذَّبْهُم، ولاتُذيعَنَّ علَيهِ شيئاً تَشيئُهُ بهِ، وتَهدِمُ بهِ مُرُوءَتَهُ، فيَكونَ مِن الذينَ قالَ اللهُ عَزَّوجلً : ﴿إِنّ الذينَ غَلَه اللهُ عَزَّوجلً : ﴿إِنّ الذينَ غُيبُونَ أَن تَشِيعَ الفاحِشَةُ ...﴾ ٣٠.

١٥٤٩٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على الله عَدَعِ اليَقينَ بالشكّ ، والمكشوفَ بالخَنيِّ ، ولاتَحكُمْ على ما لم تَرَهُ بما يُروىٰ لكَ عَنهُ ، وقد عَظّمَ اللهُ عَرَّوجلً أمرَ الغِيبَةِ وسُوءِ الظّنّ بإخوانِكَ المُؤمِنينَ (٠٠

الإمامُ عليَّ اللهِ : لو وَجَدتُ مؤمناً علىٰ فاحِشَةٍ لَسَتَرَتُهُ بِثَوبِي، وقالَ اللهِ بَنَوبِهِ فَكُذَا ال

اللهُ على فاحِشَةٍ ؟ قالَ : أَستُرُهُ ، المؤمنينَ الله على ثابتَ رَجُلاً على فاحِشَةٍ ؟ قالَ : أَستُرُهُ ، قالَ : إن رَأيتَهُ ثانياً ؟ قالَ : أَستُرُهُ بِإِزارِي ورِدائي، إلى ثلاثِ مَرّاتٍ، فقالَ النبيُّ عَلِيلاً : لافتى

<sup>(</sup>۱) النور : ۱۹.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم: ٥١٩٨.

<sup>(</sup>٣) الكاني: ٢ / ٣٥٧ / ٢.

<sup>(</sup>٤) ثواب الأعمال : ١/٢٩٥.

<sup>(</sup>٥) نور الثقلين : ٣ / ٥٨٢ / ٦١.

<sup>(</sup>٦) مستدرك الوسائل: ١٤/٩٢٤/١٢.

إلَّا عليٌّ، وقالَ ﷺ : أُستُروا على إخوانِكُم ٣٠.

(انظر) العيب: باب ٢٠١٥.

مستدرك الوسائل: ١٢ / ٤٢٤ باب ٣٣ .

#### ٣١٣٣ ـ الغِيبةُ والدِّينُ

10290 ــ رسولُ اللهِ عَلِيَّةُ : الغِيبَةُ أَسرَعُ في دِينِ الرجُلِ المُسلمِ مِن الآكِلَةِ في جَوفِهِ ". 10297 ــ عنه عَلِيَّةً : مَنِ اغتابَ مُسلِماً أو مُسلمَةً لم يَقبَلِ اللهُ صَلاتَهُ ولاصيامَهُ أربَعينَ يَوماً ولَيلةً ، إِلّا أن يَغفِرَ لَهُ صاحِبُهُ ".

1029٧ عنه ﷺ : يُؤتَىٰ بأَحَدٍ يَومَ القِيامَةِ يُوقَفُ بِينَ يَدَيِ اللهِ ويُدفَعُ إلَيهِ كتابُهُ فلا يَرىٰ حَسناتِهِ، فيقولُ : إِلْهِي، ليسَ هذا كتابِي ! فإنّي لاأرىٰ فيها طاعتي ؟ ! فيقالُ لَـهُ : إنّ رَبَّكَ لايَضِلُّ ولايَنسىٰ، ذَهَبَ عَمَلُكَ بِاغتِيابِ الناسِ، ثُمَّ يُؤتَىٰ بآخَرَ ويُدفَعُ إلَيهِ كتابُهُ فَيَرَىٰ فيهِ طاعاتٍ كثيرَةً، فيقولُ : إلهي، ما هذا كتابِي ! فإنّي ما عَمِلتُ هذهِ الطَّاعاتِ ! فيقالُ : لأنَّ فلاناً اغتابَكَ فَدُوفِعَت حَسَناتُهُ إلَيكَ ".

١٥٤٩٨ - عنه ﷺ : إِنَّ الرَّجُلَ لَيُؤتَىٰ كتابَهُ مَنشوراً فيقولُ :ياربٌ ، فأينَ حَسَناتُ كذا وكذا عَمِلتُها لَيسَت في صَحِيفَتِي؟! فيقولُ : مُحِيَت باغتِيابِكَ الناسَ ".

١٥٤٩٩ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : لا يَسُوءَنَّكَ ما يَقولُ الناسُ فيكَ ؛ فإنَّهُ إن كانَ كما يَقولونَ كانَ ذَنباً عُجِّلَت عُقوبَتُهُ، وإنْ كانَ علىٰ خِلافِ ما قالوا كانَت حَسَنةً لم تَعمَلُها™.

١٥٥٠٠ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن رَوىٰ علىٰ مُؤمِنِ رِوايَةً يُريدُ بها شَينَهُ وهَدمَ مُــرُوَّتِهِ

<sup>(</sup>١) مستدرك الوسائل: ١٢ / ٤٢٦ / ١٤٥١٥.

<sup>(</sup>٢) الكاني: ٢ / ١ / ٢٥٧ .

<sup>(</sup>۲) البحار : ۲۰۸/۷۵ / ۵۳.

<sup>(</sup>٤) جامع الأخبار: ١١٤٤/٤١٢.

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب: ٣٠/٥١٥/٣.

<sup>(</sup>٦) غرر الحكم: ١٠٣٧٨.

لِيَسقُطَ مِن أُعيُنِ الناسِ، أَخرَجَهُ اللهُ عَزُّوجلُّ مِن وَلايَتِهِ إلىٰ وَلايَةِ الشيطانِ٠٠٠.

١٥٥٠١ ـ رسولُ اللهِ عَلِين : مَنِ اغتابَ مُسلماً في شَهرٍ رَمَضانَ لم يُؤجَرُ على صِيامِدِ ٣٠.

#### ٣١٣٤ ـ تفسيرُ الغِيبةِ

١٥٥٠٢ ـ رسولُ اللهِ تَتَلِيلاً ـ الأبي ذَرِّ ـ : يا أباذرٍ ، إيّاكَ والغِيبَة ؛ فإنَّ الغِيبَة أشَدُّ مِن الزِّنا . . . قلتُ : يارسولَ اللهِ ، وما الغِيبَة ؟ قالَ : ذِكْرُكَ أَخَاكَ بما يَكرَهُ ، قلتُ : يارسولَ اللهِ ، فإن كانَ فيهِ ذلكَ الذي يُذكرُ بهِ ؟ قالَ : إعلَمْ أنَّكَ إذا ذَكرتَهُ بما هو فيهِ فقدِ اغتَبتَهُ ، وإذا ذَكرتَهُ بما ليسَ فيهِ فقد بَهَتَهُ ...
فَقَد بَهَتَهُ ٣٠.

100٠٣ عنه ﷺ: أتدرُونَ ما الغِيبَةُ؟ قالوا: الله ورسولُهُ أَعلَمُ، قالَ: ذِكرُكَ أَخاكَ بما يَكرَهُ. قيلَ: أَرَأْيتَ إِن كانَ في أَخِي ما أقولُ؟ قالَ: إن كانَ فيهِ ما تَقولُ فقدِ اغتَبتَهُ، وإنْ لم يكن فيهِ ما تَقولُ فقد بَهتَّهُ\*

١٥٥٠٤ عنه عَلَيْهُ : الغِيبَةُ أَن تَذكُرَ الرجُلَ بما فيهِ مِن خَلفِهِ ٥٠.

100٠٥ عنه عَلَيْهُ : مَن ذَكَرَ رجُلاً عا فيه فقد اغتابَهُ ٥٠.

١٥٥٠٦ عنه عَلَيْهُ : الغِيبَةُ ذِكْرُكَ أَخَاكَ عِمَا يَكْرُهُ ٣٠.

١٥٥٠٧ عنه ﷺ : ما كَرِهتَ أن تُواجِهَ أخاكَ فهُو غِيبَةٌ ٣٠.

١٥٥٠٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : الغِيبَةُ أَن تقولَ في أخيكَ ما هُو فيهِ عِمّا قد سَتَرَهُ اللهُ علَيهِ ،
 فأمّا إذا قلتَ ماليسَ فيهِ فذلكَ قولُ اللهِ : ﴿فَقَدِ احْتَمَلَ بُهْتَاناً وإثْماً مُبِيناً ﴾ ٣٠.

٩-١٥٥ ـ الإمامُ الكاظمُ على : مَن ذَكَرَ رجُلاً مِن خَلفِهِ بما هُو فيهِ ممّا عَرَفَهُ الناسُ لم يَغتَبْهُ.

<sup>(</sup>١-٣) البحار: ٣/٨٩/٧٥ و ٣٦/٢٥٤ و ٣/٨٩/٧٧.

<sup>(</sup>٤) الترغيب والترهيب: ٣١/٥١٥/٣٠.

<sup>(</sup>٥ ــ ٧) كنز العمّال : ٨٠٢٤ .٨٠٣٣ .٨٠ ٤٢ .٨.

<sup>(</sup>٨)كنز العشال : ٨٠٣٠.

<sup>(</sup>٩) نور الثقلين : ١ / ٥٤٩ / ٥٥٦.

ومَن ذَكَرَهُ مِن خَلفِهِ بما هُو فيهِ ممَّا لايَعرِفُهُ الناسُ اغتابَهُ٣٠.

١٥٥١- الإمامُ الصّادقُ عليهِ : الغِيبَةُ أن تقولَ في أخيكَ ماسَتَرَهُ اللهُ علَيهِ ، وأمّا الأمرُ الظاهِرُ فيهِ مِثلُ الحِدَّةِ والعَجَلَةِ فلا ٣٠.

(انظر) باب: ۲۱۳۲،۳۱۳۵.

البحار : ٧٥ / ٢٢١ «كلام الشهيد الثاني في معنَى الغيبة».

#### ٣١٣٥ ـ مَن يَحرُمُ اغتيابُهُ

١٥٥١١ ــرسولُ اللهِ ﷺ : مَن عامَلَ الناسَ فلم يَظلِمْهُم، وحَدَّثَهُم فلم يَكذِبْهُم، ووَعَدَهُم فلم يُخلِفْهُم، فهُو ممَّن كَمُلَت مُرُوءَتُهُ، وظَهَرَت عَدالَتُهُ، ووَجَبَت اُخُوَّتُهُ، وحَرُمَت غِيبَتُهُ ٣٠.

1001٢ ــ الإمامُ الصّادقُ اللَّهُ : ثلاثُ مَن كُنَّ فيهِ أوجَبنَ لَهُ أربَعاً على الناسِ : مَـن إذا حَدَّثَهُم لم يَكذِبْهم ، وإذا خالطَهُم لم يَظلِمْهُم ، وإذا وَعَدَهُم لم يُخلِفْهُم ، وَجَبَ أن يَظهَرَ في الناسِ عَدالتُهُ ، ويَظهَرَ فيهِم مُرُوَّتُهُ ، وأن تَحْبَ عليهم أخُوَّتُهُ ".

١٥٥١٣ عنه ﷺ : مَن لم تَرَهُ بِعَينِكَ يَرتَكِبُ ذَنباً أو لم يَشهَدُ علَيهِ بذلكَ شاهِدانِ فهُو مِن أهلِ العَدالَةِ والسَّترِ، وشَهادَتُهُ مَقبولَةً، وإن كانَ في نفسِهِ مُذنِباً، ومَنِ اغتابَهُ بما فيهِ فهُو خارِجٌ عن وَلايَةِ الشيطانِ ٣٠.

#### ٣١٣٦ من يَجوزُ اغتيابُهُ

الكتاب

﴿ لا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ وَكَانَ اللهُ سَبِيعاً عَلِيماً ﴾ ٥٠.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ٦/٣٥٨/٢.

<sup>(</sup>٢) البحار : ٧ / ٢٤٦ / ٧.

<sup>(</sup>٣) الخصال : ۲۸/۲۰۸.

<sup>(</sup>٤\_٥) البحار: ٧٥/ ٢٥١/ ٢٥ و ص ١٢/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٦) النساء : ١٤٨.

﴿ وَلا تُطِعْ كُلُّ حَلَّافٍ مَهِينٍ \* هَمَّازٍ مَشَّاءٍ بِنَمِيمٍ ﴾ ١٠٠.

١٥٥١٤ - رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : أربَعة كيست غِيبَتُهُم غِيبَة : الفاسِقُ المُعلِنُ بِفِسقِهِ ، والإمامُ الكَذّابُ إن أحسَنتَ لم يَشكُرُ وإن أَسَأتَ لم يَغفِر ، والمُتَفَكَّهونَ بالأَمَّهاتِ ، والحنارِجُ عنِ الجَهَاعَةِ الطاعِنُ علىٰ أُمَّتِي الشاهِرُ علَيها بسَيفِهِ \*\*.

10010\_الإمامُ الباقرُ ﷺ : ثلاثةً لَيست لَهُم حُرِمَةً : صاحِبُ هَوىً مُبتَدِعُ ، والإمامُ الجائرُ ، والفاسِقُ المُعلِنُ الفِسقَ ٣٠.

١٥٥١٦ ـ الإمامُ على ﷺ : الفاسِقُ لاغِيبَةَ لَهُ ١٠٠٠

١٥٥١٧ ـ الإمامُ الصَّادقُ على : إذا جاهَرَ الفاسِقُ بفِسقِهِ فلا حُرمَةَ لَهُ ولا غِيبَةُ ٣٠.

1001٨ - الإمامُ الرُّضائل : مَن أَلقَىٰ جلبابَ الحَياءِ فلا غِيبَةَ لَهُ ٥٠٠.

١٥٥١٩ــرسولُ اللهِ ﷺ : ثلاثةً ليسَ علَيهِم غِيبَةً : مَن جَهَرَ بِفِسقِهِ، ومَن جارَ في حُكمِهِ، ومَن خالَفَ قولُهُ فِعلَهُ™.

١٥٥٢٠ عنه ﷺ: ثلاثة لاتحرمُ علَيكَ أعراضُهُم: الجُعاهِرُ بالفِسقِ، والإمامُ الجمائرُ، والمُبتَدِعُ

١٥٥٢١ ـ عنه ﷺ :ليسَ للفاسِق غِيبَةً ٥٠٠

١٥٥٢٢ عنه عَلَيْهُ: ليسَ للفاجِر غِيبَةُ ٥٠٠.

١٥٥٢٣ عنه عَلَيْهُ: مَن لا حَياءَ لَهُ لاغِيبَةَ لَهُ ١٠٠٠.

١٥٥٢٤ ـ عنه ﷺ : أَتَرَعَوُونَ عن ذِكرِ الفاجِرِ أَن تَذَكُرُوهُ؟! فَاذَكُرُوهُ يَعرِفْهُ الناسُ٣٠.

<sup>(</sup>۱) القلم: ۱۰ و ۱۱.

<sup>(</sup>٢) البعار: ٦٤/٢٦١/٧٥.

<sup>(</sup>٣) قرب الإسناد : ١٧٦ / ٦٤٥.

<sup>(</sup>٤) غرر الحكم : ١٣ - ١.

<sup>(</sup>۵\_7) البحار : ۲۲/۲۵۲/۷۵ و ص۲۲/۲۹۰.

<sup>(</sup>٧) تنبيه الخواطر : ٢ / ٢٥٢.

<sup>(</sup>۸ ـ ۱۲) كنز المثال : ۸۰۱۸، ۸۰۷۱، ۵۰۷۸، ۷۳،۸۰۲۹. ۸۰۲۹.

١٥٥٢٥ عنه ﷺ : أُتَرعَوُونَ عن ذِكرِ الفاجِرِ حتَّىٰ يَعرِفَهُ الناسُ؟! فَاذَكُرُوا الفاجِرَ بما فيهِ يَحذَرُهُ الناسُ ١٠٠.

100٢٦ عنه ﷺ: حتى متى ترعَوُونَ عن ذِكرِ الفاجِرِ؟! إهتِكُوهُ حتى يَحذَرَهُ الناسُ™.
100٢٧ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿لا يُحِبُّ اللهُ الجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ القَولِ إلّا مَن ظُلِمَ ﴾ ـ : مَن أضافَ قَوماً فأساءَ ضيافَتَهُم فهُو مِمَّن ظَلَمَ ، فلا جُناحَ علَيهِم فيا قالوا فيهِ™.

١٥٥٢٨ \_عنه ﷺ -أيضاً \_: إنّ الضّيفَ يَنزِلُ بالرَّجُلِ فلا يُحسِنُ ضِيافَتَهُ ، فلا جُناحَ علَيهِ أن يذكُرَ سُوءَ فِعلِهِ ".

(انظر) باب: ٣١٣٤.

وسائل الشيعة : ٨ / ٢٠٤ باب ١٥٤.

#### كلامُ الشميدِ الثاني في الأعذار المُرَخِّصَةِ للعِيهةِ:

اعلم أنَّ المرخِّص في ذكر مَساءة الغَير هو غرض صحيح في الشرع لايمكن التوصُّل إليه إلّا به، فيدفع ذلك إثم الغيبة، وقد حصروها في عشرة :

الأوّل: الظُّلم؛ فإنَّ من ذكر قاضياً بالظُّلم والخيانة، وأخذِ الرشوة، كان مغتاباً عاصياً، وأمّا المظلوم من جهة القاضي فله أن يتظلَّم إلى من يرجو منه إزالة ظلمه، وينسب القاضي إلى الظلم؛ إذ لا يمكنه استيفاء حقِّه إلّا به، وقد قال ﷺ: مَطْلُ الطلم؛ إذ لا يمكنه استيفاء حقِّه إلّا به، وقد قال ﷺ: مَطْلُ العَاجِبِ الحَقِّ مَقَالَ، وقال ﷺ: مَطْلُ العَاجِدِ يُحِلُّ عِرضَهُ وعُقوبَتَهُ.

الثاني : الاستعانة علىٰ تغيير المنكر، وردِّ المعاصي إلىٰ نهـج الصلاح، ومرجع الأمر في هذا إلى القصد الصحيح، فإن لم يكن ذلك هو المقصود كان حراماً.

الثالثُ : الاستِفتاءُ، كما تقول للمُفتي : ظلمني أبي وأخي، فكيف طريقي في الخــلاص؟ والأسلم في هذا التعريض بأن تقول : ما قولك في رجل ظلمه أبوه أو أخوه؟ وقد روي أنَّ

<sup>(</sup>۱ ـ ۲) كنز العكال : ۸۰۷۱، ۸۰۷۶.

<sup>(</sup>۳۔۶) وسائل الشيعة : ۸/ ۲۰۵/ و ح۷.

هنداً قالت للنبيِّ ﷺ: إنَّ أبا سفيانَ رَجُلُ شحيحٌ لايُعطِيني مايَكفِيني أنا ووُلْدِي أَفَآخُذُ مِن غيرِ عِلمِهِ؟ فقال: «خُذِي مايَكفِيكِ ووُلدَكِ بالمَعروفِ»، فذَكَرتِ الشُّحَّ لها ولولدها ولم يزجرها رسول الله ﷺ، إذ كان قصدها الاستفتاء ٣٠.

الرابع: تحذير المسلم من الوقوع في الخطر والشرّ، ونُصح المستشير، فإذا رأيت متفقّها يتلبّس بما ليس من أهله فلك أن تنبّه الناس على نقصه وقصوره عمّا يؤهّل نفسه له، وتنبيههم على الخطر اللاحق لهم بالانقياد إليه، وكذلك إذا رأيت رجلاً يتردَّد إلى فاسق يُخيق أمره، وخِفتَ عليه من الوقوع بسبب الصَّحبة فيا لايوافق الشرع، فلك أن تنبّهه على فسقه مها كان الباعث لك الحنوف على إفشاء البدعة وسراية الفسق، وذلك موضع الغرور والحنديعة من الشيطان؛ إذ قد يكون الباعث لك على ذلك هو الحسد له على تلك المنزلة فيلبّس عليك الشيطان ذلك بإظهار الشَّفقة على الخلق... ولتقتصر على العيب المنوط به ذلك الأمر، فيلا تذكر في عيب الترويج ما يُخِلُّ بالشركة أو المضاربة أو السفر مثلا، بل تذكر في كلَّ أمر ما يتعلَّق بذلك الأمر، ولا تتجاوزه قاصداً نصح المستشير لا الوقيعة، ولو علم أنّه يترك الترويج بمعيبه فيله أن يتعلَّق بذلك الأمر، ولا تتجاوزه قاصداً نصح المستشير لا الوقيعة، ولو علم أنّه يترك الترويج بمجرَّد قوله: لايصلح لك، فهو الواجب، فإن علم أنه لاينزجر إلّا بالتصريج بعيبه فيله أن يصرِّ به، قال النبيُ ﷺ: «أَتَرعَوُون عن ذِكر الفاجِ حتى يَعرِفَهُ الناسُ؟! اذكَرُوهُ بما فيه يَحَرَّدُ الناسُ؟! اذكَرُوهُ بما فيه يَخَرُهُ الناسُ»، وقال ﷺ فاطمة بنتِ قيسٍ حينَ شاوَرَته في خُطَّابِها: «أمّا معاوية فَرَجُلٌ صُعلوكُ لا مالَ لَهُ، وأمّا أبوجَهم فلا يَضَعُ العَصا عن عاتِقِهِ».

الخامس: الجرح والتعديل للشاهد والراوي، ومن ثمَّ وَضعَ العلماء كتبَ الرجال وقسَّموهم إلى الثَّقات والمجروحين، وذكروا أسباب الجرح غالباً. ويُشترط إخلاص النصيحة في ذلك كما مرَّ، بأن يقصد في ذلك حفظ أموال المسلمين وضبط السُّنَّة وحمايتها عن الكذب، ولا يكون حامله العداوة والتعصُّب، وليس له إلاّ ذكر ما يحلُّ بالشهادة والرواية منه، ولا يتعرَّض لغير ذلك مثل كونه ابن مُلاعَنة وشُبهة، إلاّ أن يكون متظاهراً بالمعصية كما سيأتي.

<sup>(</sup>١) قال المجلسيّ : الأحوط حينتُذِ التعريض لكون الخبر عامّيّاً .مع أنّه يحتمل أن يكون عدم المنع لفسق أبي سفيان ونفاقه.

السادس: أن يكون المقول فيه مستحقاً لذلك لتظاهره بسببه، كالفاسق المتظاهر بفسقه، بحيث لا يستنكف من أن يُذكَر بذلك الفعل الذي ير تكبه، فيذكر بما هو فيه لا بغيره، قال رسول الله على الله على المقال الذي عن وجهد فلا غيبة له الله وظاهر الحنبر جواز غيبته وإن استنكف عن ذكر ذلك الذنب. وفي جواز اغتياب مطلق الفاسق احتال ناش من قوله على المنابق المنابق ورد الله الذنب، وفي جواز اغتياب مطلق الفاسق خاص أو بحمله على النه يوزن كان بصورة الخير، وهذا هو الأجود إلا أن يتعلق بذلك غرض ديني ومقصد صحيح يعود على المغتاب بأن يرجوار تداعه عن معصيته بذلك، فيلحق بباب النهي عن المنكر. السابع: أن يكون الإنسان معروفاً باسم يُعرب عن غيبته كالأعرج والأعمش وما يجراه، على من يقول ذلك، كأن يقول: روى أبو الزناد الأعرج وسليان الأعمش وما يجره، فقد نقل العلماء ذلك لضرورة التعريف، ولأنه صار بحيث لا يكرهه صاحبه لو علمه بعد أن صار مشهوراً به. والحق أنَّ ما ذكره العلماء المعتمدون من ذلك يجوز التعويل فيه على حكايتهم، وأمًا ما ذكره عن الأحياء فشروط بعلم رضا المنسوب إليه لعموم النهي، وحينئذ حكايتهم، وأمًا ما ذكره عن الأحياء فشروط بعلم رضا المنسوب إليه لعموم النهي، وحينئذ

الثامن: لو اطلع العدد الذين يثبت بهم الحدُّ أو التعزير علىٰ فاحشة جاز ذكرها عـند الحكّام بصورة الشهادة في حضرة الفاعل وغيبته، ولا يجوز التعرُّض لها في غير ذلك إلّا أن يتَّجه فيه أحد الوجوه الأخرىٰ.

يخـرج عن كونه غِيبة، وكيف كان فلو وجد عنه معدلاً وأمكنه التعريف بعبارة أخرى فـهو.

أُولَىٰ، ولذلك يقال للأعمىٰ : «البصير» عُدولًا عن اسم النَّقص.

التاسع: قيل: إذا عَلم اثنان من رجل معصية شاهداها فأجرى أحدهما ذِكرها في غيبة ذلك العاصي جاز؛ لأنّه لايؤثّر عند السامع شيئاً، وإن كان الأولى تنزيه النفس واللسان عن ذلك لغير غرض من الأغراض المذكورة، خصوصاً مع احتال نسيان المقول له لذلك المعصية، أو خوف اشتهارها عنهها.

العاشر : إذا سمع أحدٌ مغتاباً لآخر وهو لايعلم استحقاقَ المقول عنه للغيبة ولاعــدمه،

قيل: لا يجب نهي القائل، لإمكان استحقاق المقول عنه، فيحمل فعل القائل على الصحّة مالم يعلم فساده؛ لأنَّ ردعه يستلزم انتهاك حرمته، وهو أحد المُحرَّمَين، والأولى التنبيه على ذلك إلى أن يتحقَّق المخرج عنه؛ لعموم الأدلَّة وترك الاستفصال فيها، وهو دليل إرادة العموم حذراً من الإغراء بالجهل، ولأن ذلك لو تمَّ لتمثّى فيمن يعلم عدم استحقاق المقول عنه بالنسبة إلى السامع، لاحتال اطلاع القائل على ما يوجب تسويغ مقاله، وهو هدم قاعدة النهي عن الغيبة، وهذا الفرد يستثنى من جهة ساع الغيبة وقد تقدَّم أنه إحدَى الغِيبتَين.

وبالجملة: فالتحرُّز عنها من دون وجه راجح في فعلها فضلاً عن الإباحة أولى، لتسَّم النفس بالأخلاق الفاضلة، ويؤيِّدُه إطلاق النهي فيا تقدَّم لقولِهِ عَلَيْهُ: «أَتَدرُونَ ما الغِيبةُ؟ قالوا: اللهُ ورسولُهُ أعلمُ، قالَ: ذِكرُكَ أخاكَ بما يَكرَهُ». وأمّا مع رُجحانها كردِّ المُبتَدِعة، ورَجرِ الفَسَقة، والتَّنفير عنهم، والتحذير من اتباعهم، فذلك يوصف بالوجوب مع إمكانه فضلاً من غيره، والمُعتمد في ذلك كلّه على المقاصد، فلا يغفل المتيقَظ عن ملاحظة مقصده وإصلاحه، والله الموفّق. انتهى ملخّص كلامه نوّر الله ضريحه.

وقال الشهيد رفع الله درجته في قواعده: الغيبة محرَّمة بنصَّ الكتاب العزيز والأخبار، وهي قسان: ظاهر وهو معلوم و خيُّ وهو كثير، كما في التعريض مثل: أنا لا أحضر مجلس الحكّام، أنا لا آكل أموال الأيتام أو فلان، ويشير بذلك إلى من يفعل ذلك، أو الحمد لله الذي نزَّهنا عن كذا يأتي به في معرض الشُّكر. ومن الخنيُّ الإيماء والإشارة إلى نقص في الغير وإن كان حاضراً، ومنه لو فعل كذا كان خيراً، ولولم يفعل كذا لكان حسناً، ومنه التنقَّص بمستحقً للغيبة لينبه به على عيوب آخر غير مستحقً للغيبة، أمّا ما يخطر في النفس من نقائص الغير فلايعدُّ غيبة؛ لأنَّ الله تعالى عفا عن حديث النفس، ومن الأخفى أن يذمَّ نفسه بطرائق غير فلايعدُّ غيبة؛ لأنَّ الله تعالى عفا عن حديث النفس، ومن الأخفى أن يذمَّ نفسه بطرائق غير معمودة فيه أو ليس متَّصفاً بها لينبًه على عورات غيره، وقد جوِّزت صورة الغيبة في مواضع سبعة:

<sup>(</sup>١) البحار : ٢٥١ / ٢٣١\_ ٢٣٤.

الأوّل: أن يكون المَقول فيه مستحقًا لذلك، لتظاهره بسببه، كالكافر و الفاسق المتظاهر، فيذكره بما هو فيه لابغيره، ومنع بعض الناس من ذكر الفاسق وأوجب التعزير بقذفه بذلك الفسق، وقد روى الأصحاب تجويز ذلك، قال العامّة: حديث «لا غيبة لفاسق» أو «في فاسق» لا أصل له، قلت: ولو صحَّ أمكن حمله على النهي أي خبر يراد به النهي، أمّا مسن يتفكّه بالفسق ويتبجَّح به في شعره أو كلامه فيجوز حكاية كلامه.

الثاني : شكاية المتظلِّم بصورة ظلمه.

الثالث: النصيحة للمستشير.

الرابع : الجرح والتعديل للشاهد و الرّاوي.

الخامس: ذكر المُبتَدِعة وتصانيفهم الفاسدة وآرائهم المُضلَّة، وليقتصر على ذلك القدر، قال العامَّة: من مات منهم ولا شيعة له تُعظِّمه ولا خلَّف كتباً تُقرأ ولا ما يخشىٰ إفساده لغيره، فالأولى أن يُستَر بستر الله عَزَّوجلَّ، ولايُذكر له عيب البتَّة، وحسابه على الله عَزَّوجلَّ، و قال عليُّ اللهِ : «أذكُرُوا مَحاسِنَ مَوتاكُم»، وفي خبرِ آخَرَ: «لاتَقُولُوا في مَوتاكُم إلَّا خَيراً».

السادس : لو اطَّلع العَددُ الذين يَثبُت بهم الحدُّ أو التعزير علىٰ فاحشة جاز ذِكرُها عند الحكّام بصورة الشهادة في حضرة الفاعل وغيبته.

السابع: قيل: إذا علم اثنان من رجل معصية شاهداها، فأجرى أحدهما ذكرَها في غيبة ذلك العاصي جاز؛ لأنّه لايؤثّر عند السامع شيئاً، والأولى التنزَّه عن هذا؛ لأنّه ذكر له بما يكره لوكان حاضراً، ولأنّه ربّما ذكّر أحدهما صاحبه بعد نسيانه، أو كان سبباً لاشتهارها.

وقال الشيخ البهائيُّ روَّح الله رُوحَه : وقد جُوِّزت الغيبة في عشرة مواضع : الشهادة، والنهي عن المنكر، وشكاية المتظلَّم، ونُصح المُستشير، وجرح الشاهد والراوي، وتفضيل بعض العلماء والصنّاع على بعض، وغيبة المتظاهر بالفسق الغير المستنكف على قول، وذكر المشتهر بوصف مميز له كالأعور والأعرج مع عدم قصد الاحتقار والذمِّ، وذكره عند من يعرفه بذلك بشرط عدم سماع غيره على قول، والتنبيه على الخطاء في المسائل العلميَّة ونحوها بقصد

أن لايتَّبعه أحد فيها".

#### ٣١٣٧ \_أصلُ الغِيبةِ

10074 مصباحُ الشريعةِ : أصلُ الغِيبَةِ تَتَنوَّعُ بِعَشرَةِ أَنواعٍ : شِفاءُ غَيظٍ ، ومَساءَةُ قَومٍ ، وتَصديقُ خَبرٍ بلا كَشفِهِ ، وسُوءُ ظَنِّ ، وحَسَدٌ ، وسُخريَةٌ ، وتَعجُّبٌ ، وتَصديقُ خَبرٍ بلا كَشفِهِ ، وسُوءُ ظَنِّ ، وحَسَدٌ ، وسُخريَةٌ ، وتَعجُّبٌ ، وتَبرَثُمٌ ، وتَزيِينٌ ، فإن أرَدتَ السلامَةَ فاذكُرِ الخالِقَ لا المَخلوقَ ، فَيَصِيرَ لكَ مَكانَ الغِيبَةِ عِبرَةً ، ومَكانَ الإثم ثواباً ٣٠ .

(انظر)كلام الشهيد في تبيين أصل الغيبة وعلاجه البحار : ٧٥ / ٢٢٦

#### ٣١٣٨ ـ أقسامُ الغِيبةِ

١٥٥٣٠ ـ الإمامُ الصادقُ على : إنَّ مِن الغِيبَةِ أن تقولَ في أخيكَ ماسَتَرَهُ اللهُ علَيهِ ٣٠.
 ١٥٥٣١ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْلُمْ : ما أُحِبُ أنى حَكَيتُ إنساناً وأنَّ لى كذا وكذا ٣٠.

100٣٢ – الترغيب و الترهيب عن عَمرو بنِ شُعَيبٍ \_عن أبيهِ عن جدّهِ \_: أنّهم ذَكَرُوا عندَ رسولِ اللهِ ﷺ: رَجُلاً فقالوا : لا يَأْكُلُ حتّىٰ يُطعَمَ، ولا يَرحَلُ حتىٰ يُرحَلَ لَهُ، فقالَ النبيُّ ﷺ: اغتَبتُمُوهُ، فقالوا : يا رسولَ اللهِ، إِنّما حَدَّثْنا بما فيهِ! قال : حَسبُكَ إذا ذَكَرتَ أَخَاكَ بما فيهِ!".

أقول: قال الشهيد الثاني رضوان الله عليه في ذكر أقسام الغيبة: لمّا عرفتَ أنّ المراد منها ذكرُ أخيك بما يكرهه منه لو بلغه أو الإعلام به أو التنبيه عليه، كان ذلك شاملاً لما يتعلَّق بنقصانٍ في بدنه أو نسبه أو خلقه أو فعله أو قوله أو دينه أو دنياه، حتى في ثوبه وداره، وقد أشار الصادق على إلى ذلك أي في مصباح الشريعة \_ بقوله: وجوهُ الغِيبَةِ تَقَعُ بذِكرٍ عَيبٍ في

<sup>(</sup>١) البحار : ٢٤٨ / ٢٢٨ ـ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) مصباح الشريعة : ٢٧٧ و ص ٢٧٩.

<sup>(</sup>٣) معاني الأخبار : ١٨٤ / ١.

<sup>(</sup>٤) كنز العمّال: ٨٠٣٥.

<sup>(</sup>٥) الترغيب والترهيب: ١٣/٥٠٦/٣.

الخُلقِ والفِعلِ والمُعامَلةِ والمُذهَبِ والجهلِ وأشباهِهِ. فالبدن كذكرك فيه العمش والحول والعور والقرع والقصر والطّول والسّواد والصّفرة وجميع ما يتصوّر أن يوصف به ممّا يكرهه. وأسّا النّسب بأن تقول: أبوه فاسقُ أو خبيث، أو خسيس، أو إسكاف، أو حائك، أو نحو ذلك ممّا يكرهه كيف كان، وأمّا الحُلق بأن تقول: إنّه سيّء الخُلق بخيل متكبّر مُراءٍ شديد الغيضب يكرهه كيف كان، وأمّا الحُلق بأن تقول: إنّه سيّء الخُلق بخيل متكبّر مُراءٍ شديد الغيضب جبان ضعيف القلب ونحو ذلك. وأمّا في أفعاله المتعلّقة بالدّين كقولك: سارق، كذّاب، شارب، خائن، ظالم، متهاون بالصلاة، لايحسن الركوع والسجود، ولايحترز من النجاسات، ليس بارّاً بوالديه، لايحس نفسه من الغيبة والتعرّض لأعراض الناس. وأمّا فعله المتعلّق بالدنيا كقولك: قليل الأدب، متهاون بالناس، لايرى لأحد عليه حقّاً، كثير الكلام، كثير الأكل، نؤوم، يجلس في غير موضعه، ونحو ذلك، وأمّا في ثوبه كقولك: إنّه واسع الكمّ، طويل الذّيل، وسخ الثياب، ونحو ذلك.

واعلم أنَّ ذلك لايقصر على اللسان، بل التلفّظِ به إغّا حُرّم لأنَّ فيه تفهيم الغير نقصان أخيك وتعريفه بما يكرهه، فالتّعريض كالتّصريح، والفعل فيه كالقول والإشارة والإيماء والغمز والرّمز والكنية والحركة، وكلّ مايفهم المقصود داخل في الغيبة، مساوٍ للّسان في المعنىٰ الذي حُرّم التلفّظ به لأجله، ومن ذلك ما روي عن عائشة أنّها قالت: دخلت علينا امرأة فلمّا ولّت أومأتُ بيدي أي قصيرة، فقال عَلَيْهُ : اغتَبتِيها. ومن ذلك المحاكاة بأن تمشي متعارجاً أو كيا يمشي فهو غيبة، بل أشد من الغيبة؛ لأنّه أعظم في التصوير والتفهيم، وكذلك الغيبة بالكتاب فإنّ الكتاب \_كما قيل \_أحد اللّسانين. ومن ذلك ذكر المصنّف شخصاً معيّناً وتهجين كلامه في الكتاب إلّا أن يقترن به شيء من الأعذار المحوجة إلى ذكره كمسائل الاجتهاد التي لايتم الغرض من الفتوى وإقامة الدلائل على المطلوب إلّا بتزييف كلام الغير ونحو ذلك. ويجب الاقتصار على ما تندفع به الحاجة في ذلك، وليس منه قوله: قال قوم كذا مالم يصرّح بشخص معيّن، ومنها أن يقول الإنسان: بعض من مرّ بنا اليوم أو بعض من رأيناه حالة كذا، إذا كان المخاطب يفهم منه شخصاً معيّناً؛ لأنّ المحذور تفهيمه دون ما به التفهيم، فأمّا إذا لم يفهمه عينه المخاطب يفهم منه شخصاً معيّناً؛ لأنّ المحذور تفهيمه دون ما به التفهيم، فأمّا إذا لم يفهمه عينه

جاز، كان رسول الله ﷺ إذا كره من إنسان شيئاً قال: ما بالُ أقوامٍ يفعلونَ كذا وكذا؟! ولا يُعيِّن.

ومن أخبت أنواع الغيبة غيبة المتسمّين بالفهم والعلم المرائين؛ فإنّهم يفهمون المقصود على صفة أهل الصلاح والتقوى ليُظهروا من أنفسهم التعفّف عن الغيبة ويهمون المقصود، ولا يدرون بجهلهم أنّهم جمعوا بين فاحشتين: الرياء والغيبة، وذلك مثل أن يذكر عنده إنسان فيقول: الحمد لله الذي لم يبتلنا بحبّ الرياسة أو بحبّ الدّنيا أو بالتكيّف بالكيفيّة الفلائية، أو يقول: نعوذ بالله من قلّة الحياء أو من سوء التوفيق، أو نسأل الله أن يعصمنا من كذا، بل مجرّد الحمد على شيء إذا علم منه اتصاف الحدّث عنه بما ينافيه ونحو ذلك فإنّه يغتابه بلفظ الدعاء وسمت أهل الصلاح، وإغّا قصده أن يذكر عيبه بضرب من الكلام المشتمل على الغيبة والرياء ودعوى الخلاص من الرذائل، وهو عنوان الوقوع فيها، بل في أفحشها.

ومن ذلك أنه قد يقدِّم مدح من يريد غيبته فيقول: ما أحسن أحوال فلان! ما كان يقصّر في العبادات، ولكن قد اعتراه فتور وابتلي بما نبتلي به كلّنا، وهو قلّة الصبر! فيذكر نفسه بالذمّ ومقصوده أن يذمّ غيره، وأن يمدح نفسه بالتشبّه بالصالحين في ذمّ أنفسهم، فيكون مغتاباً مرائياً مزكّياً نفسه فيجمع بين ثلاث فواحش، وهو يظنّ بجهله أنّه من الصالحين المتعقّفين عن الغيبة، هكذا يلعب الشيطان بأهل الجهل إذا اشتغلوا بالعلم أو العمل، من غير أن يتقنوا الطريق، فيتعبهم ويُحبِط بمكائده عملهم ويضحك عليهم.

ومن ذلك أن يذكر ذاكرٌ عيب إنسان فلا يتنبّه له بعض الحاضرين، فيقول: سبحان الله ما أعجب هذا! حتى يصغي الغافل إلى المغتاب ويعلمَ ما يقوله، فيذكرَ الله سبحانه ويستعملَ اسمَه آلة له في تحقيق خبثه وباطله، وهو يمنّ على الله بذكره جهلاً منه وغروراً.

ومن ذلك أن يقول: جرى من فلان كذا وابتلي بكذا، بل يبقول: جرى لصاحبنا أو صديقنا كذا تاب الله علينا وعليه! يُظهر الدعاء والتألّم والصداقة والصحبة، والله مطّلع على خبث سريرته وفساد ضميره، وهو بجهله لايدري أنّه قد تعرّض لمقتٍ أعظم ممّا يتعرّض له

الجهَّال إذا جاهروا بالغيبة.

ومن أقسامها الخفيّة الإصغاء إلى الغيبة على سبيل التعجّب؛ فإنّه إنّما يُظهر التعجّب ليزيد نشاط المغتاب في الغيبة فيزيد فيها، فكأنّه يستخرج منه الغيبة بهذا الطريق، فيقول: عجبت ممّا ذكرتَه ما كنت أعلم بذلك إلى الآن، ماكنت أعرف من فلان ذلك! يريد بذلك تصديق المغتاب واستدعاء الزيادة منه باللّطف، والتصديق للغيبة غيبة، بل الإصغاء إليها بل السكوت عند ساعها... (۱).

#### ٣١٣٩ ـ سَماعُ الغِيبةِ

١٥٥٣٣ ـ الإمامُ عليٌّ الله : السامِعُ لِلغِيبَةِ كَالْمُعْتَابِ ١٠٠٠ .

١٥٥٣٤ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : حقَّ السَّمعِ تَنزيهُ عن سَهاعِ الغِيبَةِ ، وسَهاعِ ما لايَحِلُّ بَهاعُهُ ".

١٥٥٣٥ ـ الإمامُ عليَّ اللِّه ـ وقد نَظَرَ إلىٰ رجُلٍ يَغتابُ رجُلاً عندَ ابنِهِ الحسنِ اللِّه ـ : يابُنَيَّ، نَزَّهُ سَمَعَكَ عن مِثلِ هذا؛ فإنَّهُ نَظَرَ إلىٰ أخبَثِ ما في وِعائهِ فَأَفرَغَهُ في وِعائكَ إِنَّ

(انظر) الاستماع: باب ١٩٠١.

#### ٣١٤٠ ـ ثوابُ رَدُ الغِيبةِ

١٥٥٣٦ ــرسولُ اللهِ ﷺ : مَن تَطَوَّلُ علىٰ أُخِيهِ في غِيبةٍ سَمِعَها فيهِ في مَجلِسٍ فَرَدَّها عَنهُ ، رَدَّ اللهُ عَنهُ أَلفَ بابٍ مِن السُّوءِ في الدنيا والآخِرَةِ (١٠).

١٥٥٣٧ - عنه عَيْلَةٌ : مَن أُغتِيبَ عِندَهُ أُخوهُ المسلمُ ، فاستَطاعَ نَصرَهُ فلم يَنصُرُهُ ، خَذَلَهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) البحار : ٢٥ / ٢٢٣ \_ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم : ١١٧١.

<sup>(</sup>٣) الخصال: ٥٦٦ / ١.

<sup>(</sup>٤) الاختصاص : ٢٢٥.

<sup>(</sup>٥) أمالي الصدوق: ٣٥٠.

في الدنيا والآخِرَةِ٣٠.

الدنيا المجمل الباقر على : مَن اغتِيبَ عِندَهُ أَخُوهُ المؤمنُ فَنَصَرَهُ وأَعَانَهُ ، نَصَرَهُ الله في الدنيا والآخِرَةِ ، ومَن اغتِيبَ عِندَهُ أَخُوهُ المؤمنُ فلم يَنصُرُهُ (ولم يُعِنْهُ) ولم يَدفَعُ عَنهُ \_وهُو يَقدِرُ علىٰ نُصرَتِهِ وعَونِهِ \_إلّا خَفَضَهُ الله في الدنيا والآخِرَةِ ٣٠.

١٥٥٣٩ ــرسولُ اللهِ ﷺ: مَن رَدَّ عن أخيهِ غِيبَةً سَمِعَها في بَحلِسٍ، رَدَّ اللهُ عَزَّوجلَ عنهُ ألفَ بابٍ مِن الشرِّ في الدنيا والآخِرَةِ، فإن لم يَرُدَّ عَنهُ وأُعجَبَهُ كانَ علَيهِ كَوِزرِ مَن اغتابَ٣٠.

· ١٥٥٤ - عنه ﷺ : مَن ذَبَّ عن عِرضِ أخيهِ بالغِيبَةِ كانَ حقّاً علَى اللهِ أن يُعتِقَهُ مِن النارِ ···

١٥٥٤١ عنه ﷺ : مَن اغتِيبَ عندَهُ أخوهُ المسلمُ فلم يَنصُرُهُ، وهُو يَستَطيعُ نَصرَهُ، أُدرَكَهُ إِثْهُ في الدنيا والآخِرَةِ ﴿ ﴾.

١٥٥٤٢ عنه عَلَيْهُ : إذا وُقِعَ في الرجُلِ وأنتَ في مَلَأٍ، فكُن للرجُلِ ناصِراً ، وللقَومِ زاجِراً ، وقُمْ عَنهُم ٩٠٠.

(انظر) العرض: باب ٢٥٨٣.

وسائل الشيعة : ٨ / ٦ - ٦ باب ١٥٦.

## ٣١٤١ ـ كفّارةُ الاغتياب

﴿١٥٥٤٣ ــرسولُ اللهِ عَلِمَا اللهِ عَلَمَا اللهِ عَلَمَا اللهُ عَلَمَا عَن كَفَّارَةِ الاغتِيابِ ــ: تَستَغفِرُ اللهَ لِمَنِ اغتَبتَهُ كُلَّما ذَكَرتَهُ ٣٠.

١٥٥٤٤ -عنه عَلِيلاً : كفّارَةُ الاغتيابِ أن تَستَغفِرَ لِمَنِ اغتَبتَهُ ٩٠٠.

<sup>(</sup>١) الفقيد : ٤ / ٣٧٢.

<sup>(</sup>٢-٣) ثواب الأعمال : ١٧٨ / ٢ و ٣٣٥ / ١.

<sup>(</sup>٤٥) الترغيب والترهيب: ٣٦/٥١٧/٣ و ص ٥١٨ / ٤٠.

<sup>(</sup>٦) كنز العمّال : ٨٠٢٨.

<sup>(</sup>٧) الكاني: ٢/٣٥٧/٢.

<sup>(</sup>٨) أمالي الطوسق : ٣٢٥/١٩٢.

٥٥٤٥ \_عنه ﷺ : كفَّارَةُ مَن اغتَبتَ أَن تَستَغفِرَ لَهُ ١٠٠.

١٥٥٤٦ عنه عَيْا : إذا اغتابَ أحَدُكُم أخاهُ فلْيَستَغفِر اللهَ؛ فإنَّها كفَّارَةُ لَهُ ٥٠٠.

١٥٥٤٧ \_عنه عَلِيلًا : إِنَّ مِن كَفَّارَةِ الغِيبَةِ أَن تَستَغفِرَ لِمَنِ اغتَبتَهُ ٣٠.

٨٥٥٤٨ عند عَلِيٌّ : مَنِ اغتابَ أَخاهُ المسلمَ، فَاستَغفَرَ لَهُ، فإنَّها كَفَّارَةُ ١٠٠.

(انظر) وسائل الشيعة : ٨ / ٥٠٥ باب ١٥٥.

<sup>(</sup>١ ـ ٤) كنز العمّال : ٨٠٦٥، ٨٠٣٧، ٨٠٦٤، ٥٠٦٥.

# الغيرة

البحار: ٧١ / ٣٤٢ باب ٨٤ «الغَيرة والشَّجاعة».

كنز العمّال: ٣ / ٣٨٥، ٧٨٠ «الغَيرة».

وسائل الشيعة : ١٤ / ١٠٧ باب ٧٧ «وجوب الغَيرة على الرُّجال».

انظر: عنوان ٣٦٠ «العفَّة».

#### ٣١٤٢ ـ مدحُ الغَيرةِ

10029 ــرسولُ اللهِ عَلَيْهُ : إِنَّ الغَيرَةَ مِن الإيمان···.

-1000 \_عنه عَيْلًا : إنَّ الغَيرَةَ مِن الإيمانِ، وإنَّ المَدَاءَ " مِن النَّفاق ".

١٥٥٥١ عنه عَلَي : الغَيرَةُ مِن الإيمانِ، والمَدَاءُ مِن النَّفاق ".

١٥٥٥٢ ـ عنه ﷺ : الغَيرَةُ مِن الإيمانِ، والبَدَاءُ مِن النَّفاق ٣٠.

١٥٥٥٣ عنه عَلَيْهُ : الغَيرةُ مِن الإيمانِ، والبّذاءُ من الجُمّاءِ ٥٠.

1000£\_عندﷺ : كَانَ إِبرَاهِيمُ أَبِي غَيوراً وأَنا أَغَيَرُ مِنهُ، وأَرغَمَ اللهُ أَنفَ مَن لا يَغارُ مِن المؤمنينَ™.

١٥٥٥٥ ـ الإمامُ عليُّ عليُّ اللَّهِ : غَيرَةُ المُؤمِنِ باللهِ سبحانَهُ ١٠٠.

١٥٥٥٦ عنه على الله على قَدْرِ الحَمِيَّةِ تكونُ الغَيرَةُ ٣٠.

١٥٥٥٧ عنه على عَيرَةُ الرجُلِ على قَدرِ أَنفَتِهِ ٥٠٠.

١٥٥٥٨ عنه ﷺ : قَدرُ الرجُلِ علىٰ قَدرِ هِمَّتِهِ ... وشَجاعَتُهُ علىٰ قَدرِ أَنفَتِهِ ، وعِفْتُهُ علىٰ قَدرِ غَيرَتِهِ ٥٠٠.

١٥٥٥٩ ـ عنه ﷺ : ما زَنیٰ غَیورُ قطُّ ٣٠٠.

·١٥٥٦ ــرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ اللهُ تَعالَىٰ يُحِبُّ مِن عِبادِهِ الغَيورَ ٣٠٠.

١٥٥٦١ ـ عنه ﷺ : إنّي لَغَيُورٌ، واللهُ عَزُّوجلً أغيَرُ مِنّي، وإنَّ اللهَ تعالىٰ يُحِبُّ مِن عِبادِهِ الغَيورَ ٩٠٠.

<sup>(</sup>١) الفقيد: ٣/ ١٤٤٤ / ٤٥٤١.

<sup>(</sup>٢) المُذَاء ـ بفتح العيم ـ كسماء : جمع الرجال والنساء وتركهم يلاعب بعضهم بعضاً . أو هوالدياثة . (القاموس المعيط : ٣٨٩/٤).

<sup>(</sup>٣\_٤) كنز العمّال : ٧٠٦٨ .٧٠٦٨.

<sup>(</sup>٥-٧) البحار: ۲/۳٤۲/۷۱ و ٤٤/٢٥٠/١٠٣ و ٣٣/ ٢٤٨.

<sup>(</sup>٨ ـ ١٠) غرر الحكم : ٦٣٩٥، ٦١٧٥، ٦٣٨٥.

<sup>(</sup>١١ ـ ١٢) نهج البلاغة : الحكمة ٤٧ و ٣٠٥.

<sup>(</sup>١٣ ــ ١٤) كنز العثال : ٧٠٧٠, ٧٠٧٦.

١٥٥٦٢ عنه ﷺ : إنَّ الله تعالى لَيْبغِضُ الرجُلَ يُدخَلُ علَيهِ في بَيتِهِ فلا يُقاتِلُ ١٠٠.

# ٣١٤٣ ـ الغَيرةُ مِن صِفاتِ اللهِ

١٥٥٦٣ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ اللهَ تباركَ وتعالىٰ غَيورٌ يُحِبُّ كُلَّ غَيورٍ، ولِغَيرَتِهِ حَرَّمَ الفواحِشَ ظاهِرَها وباطِنَها™.

١٥٥٦٤ ــرسولُ اللهِ ﷺ : ألا وإنَّ اللهَ حَرَّمَ الحَرامَ، وحَدَّ الحُدُودَ، وما أَحَدُ أَغِيرَ مِن اللهِ، ومِن غَيرَتِهِ حَرَّمَ الفَواحِشَ ٣٠.

10070 عنه ﷺ : الأحد أغير من الله ؛ فلذلك حَرَّمَ الفواحِشَ ما ظَهَرَ مِنها وما بَطَنَ ". 10077 عنه ﷺ : إنَّ الله يَغارُ للمؤمِنِ ، فَلْيَغَرْ مَن الايَغارُ ؛ فإنَّهُ مَنكوسُ القَلبِ ". 10077 حرسولُ الله ﷺ : إنَّ الله تعالىٰ يَغارُ وإنَّ المؤمنَ يَغارُ ، وغَيرَةُ اللهِ أَن يَأْتِيَ المؤمنُ ما حَرَّمَ اللهُ علَيهِ ".

٨٥٥٦٨ عنه ﷺ : إنَّ الله تعالىٰ يَغارُ للمسلم، فَلْيَغَرْ ٣٠.

#### ٣١٤٤ ـ الدَّيّوثُ

10079 ــ الإمامُ الصّادقُ على : إذا أُغِيرَ الرجُلُ في أهلِهِ أو بَعضِ مَناكِحِهِ مِن مَمَلوكِهِ فلم يَغَرُ ولَم يُغَيِّرْ، بَعَثَ اللهُ إلَيهِ طَائراً يقالُ لَهُ : القَفَندَرُ حتى يَسقُطَ على عارِضَةِ سابِهِ، ثُمّ يُسهِلَهُ أربَعيِنَ يوماً ثُمَّ يَهتِفَ بهِ : إنّ اللهَ غَيورٌ يُحِبُّ كُلَّ غَيورٍ ... ثُمّ يَطيرُ عَنهُ فَيَنزِعَ اللهُ بعدَ ذلكَ مِنهُ رُوحَ الإيمان، وتُسَمِّيَهُ المَلائكةُ : الدَّيُّوتَ ٣٠.

<sup>(</sup>١)كنز العتال: ٧٠٧٤.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٥/٥٣٥/١.

<sup>(</sup>٢) اليحار : ١/٢٢٢/٧٦.

<sup>(</sup>٤) الدرّ المنثور : ٣ / ٤٤٧.

<sup>(</sup>٥) المحاسن : ١ / ٢٠٤ / ٣٥٥.

<sup>(1</sup>\_۷) كنز العثال : ۷۰۷۱، ۷۰۷۱.

<sup>(</sup>٨) وسائل الشيعة : ١٠٨/١٤.

١٥٥٧ \_عنه ﷺ : إنّ شَيطاناً يقالُ لَهُ : القَفَندَرُ، إذا ضُرِبَ في مَنزِلِ الرَّجُـلِ أربَـعينَ صَباحاً بالبَربَطِ ودَخَلَ عليهِ الرِّجالُ، وَضَعَ ذلكَ الشيطانُ كُلَّ عُضوٍ مِنهُ على مِثلِهِ مِن صاحِبِ البيتِ، ثُمَّ نَفَخَ فيهِ نَفخَةً فلايَغارُ بعدَ هذا؛ حتى تُؤتىٰ نِساؤهُ فلا يَغارُ ١٠٠.

١٥٥٧١ ــرسولُ اللهِ عَلَيْهُ ــ لمّا سُئلَ عنِ الدَّيُوثِ ــ: الذي تَزنِي امرَأْتُهُ وهُو يَعلَمُ بها ٣. ١٥٥٧٢ ــ الإمامُ الصّادقُ عليهُ : إذا لم يَغِرِ الرجُلُ فهُو مَنكوسُ القَلب ٣.

100٧٣ ــرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ الجَنَّةَ لَتُوجَدُ ريحُها مِن مَسيرَةِ خَمْسِمائةِ عامٍ، ولايَجِدُها عاقً ولا دَيُّوتٌ. قيلَ : يا رسولَ اللهِ، وما الدَّيُّوثُ؟ قالَ : الذي تَزنِي امرأتُهُ وهُو يَعلَمُ بها<sup>س</sup>.

(انظر) الزَّنا : باب ١٦٠٦.

# ٣١٤٥ ـ دَمُّ التَّغائِرِ في غيرِ مَوضِع الغَيرةِ

١٥٥٧٤ ــرسولُ اللهِ ﷺ : مِن الغَيرَةِ مايُحِبُّ اللهُ، ومِنها ما يَكرَهُ اللهُ، فأمّا مايُحِبُّ فالغَيرَةُ في الرِّيبةِ، وأمّا ما يَكرَهُ فالغَيرَةُ في غيرِ الرِّيبةِ ١٠٠.

الغَيرَةِ، فإنَّ ذلكَ يَدعُو الصَّحيحَةَ مِنهُنَّ إلَى السَّقَمِ، ولكن أحكِمْ أمرَهُنَّ فإن رَأيتَ عَيباً فَعَجِّلِ الغَيرَةِ، فإنَّ ذلكَ يَدعُو الصَّحيحَةَ مِنهُنَّ إلَى السَّقَمِ، ولكن أحكِمْ أمرَهُنَّ فإن رَأيتَ عَيباً فَعَجِّلِ النَّكيرَ على الكبيرِ والصغيرِ٣١٣.

١٥٥٧٦ ـ الإمامُ الصادقُ على الخَيرَةَ في الحَلالِ... ٥٠٠.

١٥٥٧٧ ـ ألامامُ عليُّ ﷺ : غَيرَةُ الرَّجُلِ إِيمَانُ، غَيرَةُ المرأةِ عُدوانٌ ١٠٠.

<sup>(</sup>١-١) وسائل الشيعة : ١٠٨/١٤ ه و ص ٢٠١٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي : ٥ / ٣٦ / ٢ .

<sup>(</sup>٤) الفقيه : ٣ / ٤٤٤ / ٢٥٥٢.

<sup>(</sup>٥) كنز العشال : ٧٠٦٧.

 <sup>(</sup>٦) في نهج البلاغة: الكتاب ٣١ هوإيّاك والتفاير في غير موضع غيرة. فإنّ ذلك يدعو الصحيحة إلى السقم. والبرينة إلى الرّبيب».

<sup>(</sup>٧) البحار : ۲۱٤/۷۷ / ۱.

<sup>(</sup>٨) الكانى: ٥ / ٣٧ / ١.

<sup>(</sup>٩) غرر الحكم : ٦٣٨٣. ٦٣٨٤.

100٧٨ \_عنه ﷺ : غَيرَةُ المرأةِ كُفُرٌ ، وغَيرَةُ الرجُل إيمانُ<sup>١٠٠</sup>.

١٥٥٧٩ ـ الإمامُ الباقرُ على : غَيرَةُ النّساءِ الحَسَدُ، والحَسَدُ هو أصلُ الكُفرِ، إنّ النّساءَ إذا غِضِبنَ ، وإذا غَضِبنَ كَفَرنَ إلّا المُسلِهاتِ مِنهُنَّ ".

(انظر) وسائل الشيعة : ١٤ / ١١٠ باب ٧٨ و ص ١٧٥ باب ١٣٤.

<sup>(</sup>١) تهج البلاغة : الحكمة ١٢٤. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٨٠ / ٣١٢.

<sup>(</sup>٣\_٣) الكافي : ٥ / ٥٠٥ / ٤ و ح ٥ .