







الرَّيْشهري، محمّد، ١٢٢٥ ـ مـــيزان الحكــــة، عــقائدي، اجـــتماعي، ســياسي، اقـــتصادي، أدبـــي / تأليـف: مــحمّد الرَّيْشــهري. ـ [ التنقيح الثالث ] . ـ قم: دارالحديث ٢٠٠٠. ٢١ ج. المعادر بالهامش و ص ٥٥٤٩ ـ ٥٥٤٩ العنوان بالانجليزية العنوان بالانجليزية طبعة منقّحة، مصحّدة مع صفّ الحروف الجديدة في إثني عشر جزءً.

أنا ميزان الحكمة وعلي لسانه إسقاق الحق: ٦ / ٤١

أَخْلَاقٍ ، عَقَالَ لِي أَاحِمَاعِيُ سِيَاسِيَ، اِقْتِصَادِيْ، آدَبِيُّ

<u>محت</u>ل لرَّ بْبِينَ مِنْ

ألمجكأ كمألتا ينيغ

عيران المحكمة - المجلد القاهن تأليف : محمد الريشهري الناشر : دارالعديت الطبعة : الأولى عدد العطبوع : ٢٠٠٠ دورة عام النشر : ١٤٢٢ دور تمن الدورة - ٢٧٠٠ تومان



مرکز الطباعة والنشر قي دار الحديث قم ، شارع معلَّم ، قرب ساحة الشهداء ، الرقم ١٢٥ ص. ب : ٤٤٦٨ / ٢٧١٨٥ الهاتف : ٧٧٤٠٥٤٥ - ٧٧٤١٦٥٠ – ٧٧٤٠٥٤٣ – ٢٥١ شابک : ٨ – ٢١ – ٧٤٩٧ – ٩٦٤ – 8 - 21 - 948 - 968 ، 964



بحار الأنوار : ٧٥/ - ١٤ باب ٥٥ «حدّ الكرامة والنهي عن ردّ الكرامة» . كنز العمّال : ٩ / ١٥٣ «التعظيم والقيام» .

انظر : عنوان ٤٦٩ «اللؤم». الدولة : باب ١٢٨٠ . الظفر : باب ٢٤٤١ ، العفو (٢) : باب ٢٧٦٩ . الخُلق : باب ١١٠٨ ـ ١١١٢ . الففلة : باب ٣١٠١ ، الاجر : باب ٩ .

### ٣٤٧٠ ـ الكَرَمُ

١٧٤٩٤ ـ رسولُ الله ﷺ : كَرَمُ الرجُل دِينُهُ (٥.

الطَّعام في المَحليَّةِ قَبَلَ المُسَالَةِ، وإطعامُ الحسنُﷺ ـ لمَّا سُئلَ عنِ الكَرَمِــ: الابتِداءُ بالعَطيَّةِ قَبلَ المَسألَةِ، وإطعامُ الطَّعام في الحُلْ<sup>m</sup>.

١٧٤٩٦ ــ عنه ﷺ : أمّا الكَرَمُ فالتَّبرُّعُ بالمَعروفِ والإعطاءُ قَبلَ السُّؤالِ". ١٧٤٩٧ ــ الإمامُ الصّادقُﷺ : ثلاثةُ تَدُلُّ علىٰ كَرَمِ المَرءِ: حُسنُ الخُلُقِ، وكَـظمُ الغَـيظِ، وغَضُّ الطَّرْفِ".

- (۱) مسند ابن حنبل : ۳ / ۲۹۲ / ۸۷۸۲.
- (۲\_۲) بحار الأنوار : ۲/۷۸ / ۲۰ / ۲ و ٤٤ / ۲۸۹ / ۲.
  - (٤) تحف العقول : ٣١٩.
  - (٥-٧) غرر الحكم: ١٠٩٦٣. ١٠٢. ١٠٢.
- (٨ ـ ١١) غرر الحكم: ١٢٩٧، (١٣٢٣، ١٣٢٤). ١٤٥٠.
  - (۱۲) مسئد ابن حتبل: ٤ / ۱۳۷ / ۱۱۲۵۲.
    - (١٤-١٣) غرر الحكم: ٣٨٧٠. ١٦٩٥.

٨٠٥٨ – عند الله : الملِكْ علَيكَ هَواكَ وشُحَّ بنفسِكَ عمَّا لا يَحِلُّ لَكَ؛ فإنَّ الشَّحَ بالنفسِ حَقيقَةُ الكَرَمِ<sup>(1)</sup>. ١٧٥٩ – عند الله : الكَرَمُ نَتيجَةُ عُلُوً الهِمَّةِ<sup>(1)</sup>. ١٧٥١ – عند الله : مَن كَرُمَت علَيهِ نفسُهُ هانَت علَيهِ شَهوَ تُهُ<sup>(1)</sup>. ١٧٥١ – عند الله : مَن كَرُمَت نفسُهُ صَغُرَتِ الدنيا في عَينِهِ<sup>(1)</sup>. ١٧٥١ – عند الله : مِن كَرُمَت نفسُهُ صَغُرَتِ الدنيا في عَينِهِ<sup>(1)</sup>. ١٧٥٣ – عند الكرّم الكرّم القائم المناسم. ١٧٥٣ – عند الكرّم الكرّم الوفاء بالذَّممِ<sup>(1)</sup>. وحِفظُهُ قَديمَ إخوانِهِ<sup>(1)</sup>. ١٧٥٥ – عند الكَرَمُ أعطَفُ مِن الرَّحِمِ<sup>(1)</sup>. ١٧٥٦ – عند الكرّم أعطَفُ مِن الرَّحِمِ<sup>(1)</sup>.

### ٣٤٧١ ـ الكَرامةُ

١٧٥١٧ ــ الإمامُ عليُّﷺ : إنَّ اللهَ تعالىٰ خَصَّكُم بالإسلامِ. واستَخلَصَكُم لَهُ. وذلكَ لأنَّهُ اسمُ سَلامَةٍ. وجماعُ كَرامَةٍ....

١٧٥١٨ ـ عندﷺ ـ في صفةِ أهلِ الجَنَّةِ ـ : قَومُ لم تَزَلِ الكَرامَةُ تَتَمَادىٰ بِهِــم حـتَّىٰ حَـلُّوا دارَ القَرَارِ ، وأُمِنُوا نُقلَةَ الأسفارِ <sup>....</sup>.

- (١-١) غرر الحكم: ٢٣٦٦, ١٤٧٧.
  - (٣) بحار الأنوار : ٢٨ / ١٣ / ٧٧.
    - (٤) غرر الحكم: ٩١٣٠.
- (۵-۲) بعار الأنوار : ۲۰۸/۷۷ / ۱ و ص۲۰۹ / ۱.
  - (٧) بحار الأنوار : ٢٢ / ٢٦٤ / ٣.
    - (٨) نهج البلاغة : الحكمة ٢٤٧ .
    - (٩) بحار الأنوار : ٢١١ / ٢١١ / ١.
  - (١١-١٠) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٢، ١٦٥.

١٧٥١٩ ــعندللا ــ أيضاً ــ: فَظَفِرُوا بِالعُقبَى الدائمَةِ، والكَرامَةِ البارِدَةِ<sup>(...</sup>. ١٧٥٢٠ ــ عندللا ــ أيضاً ــ: قد حَفَّت بِهِمُ الملائكةُ، وتَنَّزَلَت علَيهِمُ السَّكِينةُ، وفُتِحَت لَهُم أبوابُ السهاءِ، وأُعِدَّت لَهُم مَقاعِدُ الكراماتِ<sup>...</sup>.

(انظر) الشهادة : باب ٢١١٤ حديث ٩٧٨٢.

٣٤٧٢ ـ الكرية

الكتاب

﴿وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ رَبِّي غَنِيُّ كَرِيمٌ﴾<sup>(6)</sup>. ﴿يا أَيُّها الإِنسانُ ما غَرَكَ بِرَبِّكَ الْكَرِيمِ﴾<sup>(6)</sup>. ﴿إِنَّهُ لَقَوْلُ رَسُولٍ كَرِيمٍ﴾<sup>(6)</sup>. ١٧٥٢١ ـ رسولُ اللهِ على : إنَّ اللهُ تَعالىٰ كريمٌ يُحِبُّ الكَرَمَ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٢٢ ـ عندظلا : إنَّ رَبَّكُم حَيِيَّ كريم<sup>6</sup>. ١٧٥٢٣ ـ عندظلا : إنَّ رَبَّكُم حَيِيًّ كريم<sup>60</sup>. ١٧٥٢٣ ـ الموطأ عن عُروَةِ: إنَّ اللهُ أكرَمُ الكُرَماءِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٢٣ ـ الموطأ عن عُروَةِ: إنَّ اللهُ أكرَمُ الكُرَماءِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٢٣ ـ الموطأ عن عُروَةِ: إنَّ اللهُ أكرَمُ الكُرَماءِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٢٥ ـ الموطأ عن عُروَةِ: إنَّ اللهُ أكرَمُ الكُرَماءِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٢٥ ـ الموطأ عن عُروقِ: إنَّ اللهُ أَنْهُ أَكرَمُ الكُرَماءِ<sup>60</sup>. ١٢٥٢٥ ـ الموطأ عن عُروقِ: إنَّ الكريمُ الكُرَماءِ<sup>60</sup>. ١٢٥٢٥ ـ الموطأ عن عُروقِ: إنَّ الكريمُ الكُرَماءِ<sup>60</sup>.

(۱ - ۲) نهيج البلاغة : الخطبة ۲۲۲، ۲۲۲.
(۲) النمل : ٤٠.
(٤) الانفطار : ٦.
(٥) الحاقة : ٤٠، التكوير : ١٩.
(٦) كنز العقال : ٢٩٩٩١.
(٧) سنن اين ماجة : ٢٨٦٥.
(٨) الموطأ لمالك : ٢ / ٣٨٠ / ٢١٧.
(٩) مسند ابن حنيل : ٢ / ٢٢٢ / ٢٦٧٣١.
(٢) سنن الترمذي : ٣١١٦.

النَّفيس الغالى الَّثَمَنِ. ١٧٥٢٧ ـ عنهﷺ : الكريمُ مَن أكرَمَ عَن ذُلِّ النارِ وَجهَهُ<sup>٣</sup>. ١٧٥٢٨ ـ الإمام زين العابدين على الكريم يَبتَهج بفَضلِهِ، واللَّذيمَ يَفتَخِرُ بمُلكِهِ... ١٧٥٢٩ - الإمام علي ٢٤ : الكريم يَلينُ إذا استُعطِفَ، واللَّئيم يَقسُو إذا ألطِفَ ٥٠. ١٧٥٣٠ عنه عله : الكريم يَجفُو إذا عُنَّفَ ويَلينُ إذا استُعطِفَ..... ١٧٥٣١ ـ عند، الكريم أبلَج، اللَّذيم مُلَهوَجُ. ١٧٥٣٢ \_ عندﷺ : الكريمُ يَتَغافَلُ ويَنخَدِعُ<sup>™</sup>. ١٧٥٣٣ \_ عندﷺ : الكريمُ مَن بَدَأَ بِإحسانِهِ<sup>٣٥</sup>. ١٧٥٣٤ ـ عند ٢ : الكريم يَشكُرُ القَليلَ، واللَّتيم يَكفُرُ الجَزيلَ... ١٧٥٣٥ \_ عند عنا : الكريم من بَذَلَ إحسانَه ، اللَّثيم من كَثُرَ امتِنانُه (١٠٠٠ ١٧٥٣٦ ـ عندﷺ : الكريمُ مَن سَبَقَ نُوالُهُ سُؤالَهُ<sup>(١)</sup>. ١٧٥٣٧ \_ عندى : الكريم من جاء بالموجود ٥٠٠. ١٧٥٣٨ ـ عند ٢٤ : الكريمُ مَن تَجَنَّبَ الْحارِمَ وتَنَزَّهُ عن العُيوب ٣٠٠. ١٧٥٣٩ ـ الإمامُ الحسنُ ٢٠ أوسَعُ ما يكونُ الكريمُ بالمَغفِرةِ إذا ضاقَت بالمُدَنِبِ المعذرة ٣٠٠. ١٧٥٤٠ ـ الإمامُ عليٌّ على الكريمُ يَرفَعُ نفسَهُ في كُلٌّ ما أسداهُ عن حُسن الجمازاةِ ٥٠٠. ۱۷۵٤ - عند الكريم يَزدَجرُ عما يَفتَخِرُ به اللئيم". ١٧٥٤٢ - عند ٢٤ : الكريم إذا قَدَرَ صَفَحَ، وإذا مَلَكَ سَمَحَ، وإذا سُئلَ أَنجَحَ ٥٠٠.

- (۱) غرر الحكم: ۷۳۹۲.
- (٢) يحار الأتوار : ٨٢ / ٨٢ / ٨٢.
  - (٣) الدرّة الياهرة : ٢٧ .
- (٤) بحار الأنوار : ٢٣ / ٤١ / ٢٣.
- (٥- ١٢) غرر الحكم: ١٨٢٣، ١٨، ٤٤٦، ١٧٩، ١٢٢٥، ١٢٦٠، (١٢٦٠- ١٢٦١)، ١٣٨٩، ١٥٦٨، ٥٦٥١.

(١٤) أعلام الدين : ٢٩٧.

(١٥\_١٩) غرر الحكم: ١٧٧١، ٢٠٣٣.

**١٧٥٤٣ ـ عندﷺ : الكريمُ يَأْبَى العارَ ويُكرِمُ الجارَ<sup>س</sup>.** 

١٧٥٤٤ ـ عند ﷺ : الكريمُ يَرىٰ مَكارِمَ أفعالِهِ دَيناً علَيهِ يَقضيهِ ، اللَّئيمُ يَرىٰ سَوالِفَ إحسانِهِ دَيناً لَهُ يَقتَضيهِ<sup>(٣</sup>.

١٧٥٤٥\_عنه، الكريمُ إذا احتاجَ إلَيكَ أعفاكَ وإذا احتَجتَ إلَيهِ كَفاكَ، اللَّثيمُ إذا احتاجَ إلَيكَ أجفاكَ وإذا احتَجتَ إلَيهِ عَنّاكَ<sup>m</sup>.

١٧٥٤٦ ـ عــنهﷺ : الكريمُ يَعفُو مَع القُدرَةِ، ويَعدِلُ في الإمرةِ. ويَكُفُّ إساءَتَهُ، ويَــبذُلُ إحسانَهُ<sup>(ن)</sup>.

١٧٥٤٧ ـ عندية : الكريمُ عندَ اللهِ محبورٌ مُثابٌ، وعندَ الناسِ محبوبٌ مُهابُ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٤٩ ـ عندية : الكريمُ مَن صانَ عرضَهُ بمالِهِ، واللَّذيمُ مَن صانَ مالَهُ بِعرضِهِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٩ ـ عندية : الكريمُ يُجُمِلُ المَلَكةَ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥ ـ عندية : وَعدُ الكريمُ أذا وَعَدَ وَفَىٰ، وإذا تَوَعَدَ عَفا<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٢ ـ عندية : الكريمُ أذا وَعَدَ وَفَىٰ، وإذا تَوَعَدَ عَفا<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٢ ـ عندية : معاداةُ الكريم أسلَمُ مِن مُصادَقَةِ اللَّذيمِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٣ ـ عندية : معاداةُ الكريم أسلَمُ مِن مُصادَقَةِ اللَّذيمِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٣ ـ عندية : معاداةُ الكريم أسلَمُ مِن مُصادَقَةِ اللَّذيمِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٣ ـ عندية : معاداةُ الكريم أسلَمُ مِن مُصادَقَةِ اللَّذيمِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٣ ـ عندية : معاداةُ الكريم على مُعادقَةِ اللَّذيمِ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥٣ ـ عندية : بكترة الكريم على الحكريم عمرة الكيم مِن صحبةِ اللَّذيمِ ١٧٥٥٥ ـ عندية : بكترة الكريم على الحكريم على الحوانِ خَيرً مِن صحبةِ اللَّذيمِ على الإحسانِ<sup>(10)</sup>. ١٧٥٥٥ ـ عندية : بكترة الإفضال يُعرَفُ الكريمُ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥ ـ عندية : بكترة الإفضال يُعرَفُ الكريمُ<sup>(6)</sup>. ١٧٥٥ ـ عندية : تقد أتقابَكَ مَن أكرمكَ إن كُنتَ كريمُ<sup>(10)</sup>. ١٧٥٥ ـ عندية : تقد أتقيبَكَ مَن أكرمكَ إن كُنتَ كريمَ<sup>(10)</sup>.

١٧٥٥٩ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ٢٠ : وَقَعَ بِينَ سلمانَ الفارسيِّ ٢٠ وبينَ رجُلٍ كَلامٌ وَخُصومَةٌ ، فقالَ

<sup>(</sup>۱۱ - ۱۱) غور الحکم: ۱۸۹۳، ۱۸۹۳، ۲۰۳۱، ۲۰۳۱ )، (۲۰۳۲ ـ ۲۰۱۹)، ۲۰۷۱، ۲۰۷۱، ۲۱۵۹، ۷۱۳، ۷۱۳، ۲۱۵۹، ۱۵۲۸، ۹۷۶۶. (۱۱) بحار الأنوار: ۲۸ / ۳۷۸ / ۳.

<sup>(</sup>١٢ ـ ١٦) غررالحكم: ٨٢٨٢. ٧٦٣٢ . (١٠ - ٥١ - ٧). ٥٦٠٢. ٨٢٨٣.

لَهُ الرجُلُ: مَن أنتَ يا سلمانُ؟! فقالَ سلمانُ: أمّا أوَّلِي وأوَّلُكَ فسُطفَةً قَـذِرَةً، وأمّــا آخِـرِي وآخِرُكَ فَجِيفَةُ مُنتِنَةً، فإذا كانَ يَومُ القِيامَةِ ووُضِعَتِ المَوازِينُ فَمَن تَقُلَ مِيزانُهُ فِهُو الكريمُ، ومَن خَفَّ مِيزانُهُ فِهُو اللَّئيمِ".

## ٣٤٧٣ \_ مِن أخلاق الكِرام

#### الكتاب

﴿وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغْوِ مَرُّوا كِرَامٍ، الغِشُ مِن أخلاق اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٠ – الإمامُ عليَّ \* : النَّصيحَةُ مِن أخلاق الكِرامِ، المُبادَرَةُ إلى الانتِقامِ مِن شِيمِ اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المُبادَرَةُ إلى المَعْوِ مِن أخلاق الكِرامِ، المُبادَرَةُ إلى الانتِقامِ مِن شِيمِ اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المُبادَرَةُ إلى المَعْوِ مِن أخلاق الكِرامِ، المُبادَرَةُ إلى الانتِقامِ مِن شِيمِ اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المُبادَرَةُ إلى المَعْوِ مِن أخلاق الكِرامِ، المُبادَرَةُ إلى الانتِقامِ مِن شِيمِ اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المُبْدَرَةُ إلى المَعْوِ مِن أخلاق المَعروفِ وإسداءِ الصَّنائعِ.
 ١٧٥٦٣ – عند \* : اللَّذَةُ الكِرامِ الوَفاءُ بالمَعودِ، سُنَّةُ اللَّمَامِ الجُحودُ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المَنَّةُ الكِرامِ الوَفاءُ بالمَعودِ، سُنَّةُ اللَّمَامِ الجُحودُ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المَنْقُ الكِرامِ الوَفاءُ بالمَعودِ، سُنَّةُ اللَّمَامِ الجُحودُ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : المَنْةُ الكِرامِ الوَفاءُ بالمَعودِ، سُنَّةُ اللَّمَامِ الجُحودُ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : مَنْةُ الكِرامِ عَنْقُ وإحسانُ...
 ١٧٥٦٢ – عند \* : عَقْدَةُ الكِرامِ عَنْقُ وإحسانُ...
 ١٧٥٦٢ – عند \* : عَقْدَةُ الكِرامِ عَنْقُ وإحسانُ...
 ١٧٥٦٢ – عند \* : عَقْدَةُ الكَرامِ عَنْقُ وإحسانُ...
 ١٧٥٦٢ – عند \* : عَقْدَةُ الكَرامِ أَحسَنُ مِن عَقْو اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : مَنْعُ الكَرامِ عَنْقُ وإحسانُ...
 ١٧٥٦٢ – عند \* : مَنْعُ الكَرامِ أَحسَنُ مِن عَقْو اللَّمَامِ.
 ١٧٥٦٢ – عند \* : مَنْعُ الكَرامِ أَحسَنُ مِن عَقْلُ المَنْ اللَّذَى اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّهِ الحَدي العَنْمَ الحَدي أَنْفُ الْحَدي مَامَ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّهِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّهِ الحَدي الحَدي أَنْفُ اللَّذَامِ اللَّهِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّذَامِ الللَّذَامِ اللَّذَامِ اللَّهُ الحَدي اللَّذَامِ اللَّهُ الحَدي اللَّهِ اللَّهِ الْحَدي اللَّهُ اللَّهُ الْحَدي الْح

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار : ٢٢ / ٣٥٥ / ١.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: ٧٢.

<sup>(</sup>۲۳۳۲) غبرر العکسم: (۱۲۹۸ ـ ۱۲۹۹)، (۲۲۵۱ ـ ۱۳۵۷)، ۷۳۵۳، (۵۵۵۰ ـ ۵۵۵۱)، (۲۵۵۵ ـ ۵۵۵۸)، ۸۵۵۵۸، (۲۲۲۲ ـ ۲۲۲۳). ۲۰۱۶ - ۲۰۲۲، ۲۲۲۴، ۲۲۲۹،

١٧٥٧٣ ـ عندية : مَسَرَّةُ الكِرامِ في بَذلِ العَطاءِ، ومَسرَّةُ اللَّنَّامِ في سُوءِ الجَزاءِ<sup>(()</sup>. ١٧٥٧٤ ـ عندية : لَذَّةُ الكِرامِ في الإطعامِ، ولَذَّةُ اللَّنَامِ في الطَّعامِ<sup>()</sup>. ١٧٥٧٥ ـ عندية : ما فرارُ الكِرامِ مِن الحِيامِ كَفِرارِهِم مِن البُخلِ ومُقارَنَةِ اللَّنَامِ<sup>()</sup>. ١٧٥٧٥ ـ عندية : أولَى الناس بِالكَرَمِ مَن عُرِفَت بِهِ الكِرامُ<sup>()</sup>. ١٧٥٧٧ ـ عندية : أولَى الناس بِالكَرَمِ مَن عُرِفَت بِهِ الكِرامُ<sup>()</sup>. ١٧٥٧٧ ـ عندية : أولَى الناس بِالكَرَمِ مَن عُرِفَت بِهِ الكِرامُ<sup>()</sup>. دلكَ الزَّمانِ ذِناباً، وسَلاطينَهُ سِباعاً<sup>()</sup>.

١٧٥٧٨ ـ الإمامُ الحسينُﷺ ـ مِن كلامِهِ يَومَ عاشوراءَ ـ : ألا وإنَّ الدَّعِيَّ ابنَ الدَّعِيِّ قد تَرَكَني بينَ السَّلَةِ والذَّلَةِ. وهَيهاتَ لَهُ ذلكَ مِنِّي، هَيهاتَ مِنّا الذَّلَّةُ، أبَى اللهُ ذلكَ لَنا ورسولُهُ والمؤمنونَ وحُجورُ طَهُرَت وجُدودُ طابَت، أن نُؤثِرَ طاعَةَ اللُّثامِ علىٰ مَصارِعِ الكِرامِ<sup>س</sup>.

٣٤٧٤ ـ الإمامُ عليَّ ٢٤٧٤ ـ ما هو ليسَ مِن أخلاقِ الحَرامِ. ١٧٥٧٩ ـ الإمامُ عليَّ ٢ الكِذَبُ والخِيانَةُ لَيسا مِن أخلاقِ الكِرامِ. ١٧٥٨٠ ـ عند ٢ : مَن لم يُجازِ الإساءَةَ بالإحسانِ فليسَ مِن الكِرامِ. ١٧٥٨١ ـ عند ٢ : ليسَ مِن شِيَمِ الكَريمِ ادَّراعُ العارِ. ١٧٥٨٢ ـ عند ٢ : ليسَ مِن شِيمِ الكَرامِ تَعجيلُ الانتِقامِ. ١٧٥٨٣ ـ الإمامُ الحسنُ؟ : مَن عَدَّدَ نِعَمَهُ مَحَق كَرَمَهُ.

- (١\_٢) غرر الحكم: ٩٦٩٣، ٧٦٣٨، ٩٨٠٧، ٩٦٩٣.
- ٤٤) نهج البلاغة : الحكمة ٤٣٦ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢٠ / ٨٣ نحوه .
  - (٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٨.
  - (٦) الاحتجاج : ٢ / ٩٩ / ١٦٧ .
  - (۸ ـ ۱۱) غرر الحکم: ۷۵۸، ۸۹۵۸، ۷۵۷، ۲۰۵۲، ۷٤۹۰،

(١٢) يحار الأنوار : ١١٣/٧٨/٧٨.

٣٤٧٥ ـ التَّحذيرُ مِن صَولَةِ الكريم ١٧٥٨٥ ـ الإمامُ عليُّ ٢ : إحذَرُوا صَولَةَ الكريمِ إذا جاعَ، وأَشَرَ اللَّنيم إذا شَبِعَ ٠٠. ١٧٥٨٦ - عنه عنا: إحذَرُوا سَطوةَ الكريمِ إذا وُضِعَ، وسَورَةَ اللَّئيم إذا رُفِعَ... ١٧٥٨٧ ـ عندﷺ : اِحذَرِ الكريمَ إذا أَهَنتَهُ، والحَليمَ إذا جَرَحتَهُ، والشُّجاعَ إذا أُوجَعتَهُ<sup>m</sup>. ١٧٥٨٨ ــ عنه، إن أكريم علىٰ حَذَرٍ إن أَهَنتَهُ، ومِن اللَّنيم إن أكـرَمتَهُ، ومِـن الحَليم إن أحرَجتَهُ<sup>(4)</sup>. ١٧٥٨٩ ـ عند 👯 : أتَّقُوا صَولَةَ الكريمِ إذا جاعَ واللَّئيم إذا شَبِعَ<sup>(...</sup> ٣٤٧٦ ـ الحَثُّ علىٰ إكرام الكريم ١٧٥٩٠ - رسولُ اللهِ علىه : إذا أتاكُم كريمُ قَوم فَأكرِ مُوهُ ٩٠. ١٧٥٩١ ـ عندﷺ : أكرمُوا كريمَ كُلٌّ قَوم... ١٧٥٩٢ ـ عنه تَلْلَهُ ـ لجَريرٍ بنِ عبدِاللهِ لمَّا أتاهُ لِيُبايِعَهُ ـ: يا جريرُ، لأِيٌّ شَيءٍ جِنتَ؟ قالَ: قلتُ: جِنتُ لِأُسلِمَ علىٰ يَدَيكَ يا رسولَ اللهِ. فَأَلَقَ لِي كِساءَهُ ثُمَّ أَقْبَلَ علىٰ أُصحابِهِ فقالَ: إذا أتاكم كريم قَوم فَأكرِمُوهُ ٩٠. ١٧٥٩٣ ـ الإمامُ عليٌّﷺ - لِعُمرَ بنِ الخطَّابِ لَمَّا وَرَدَ سَبِيُ الفُرسِ إِلَى المَدينَةِ وأرادَ بَـيعَ

النِّساءِ وجَعلَ الرِّجالِ عَبِيداً ــ: إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ قالَ: أكرِمُوا كَريمَ كُلُّ قَومٍ ١٠٠.

(انظر) عنوان ۳۵۹ «التعظيم».

كنز العمّال: ٩ / ١٥٣، ١٥٤، وسائل الشيعة: ٨ / ٤٦٨ باب ٦٨.

- (١-٤) غرر العكم: ٧١٨٤، ٢٦٠٥، ٢٦١٦، ٧١٨٤.
  - (٥) عوالي اللآلي : ٤ / ٥٧ / ٢٠١.
    - (٦) كنز العتال: ٢٥٤٨٤.
  - (۷) بحار الأنوار : ۲۲/۱۵/۲۲.
  - (٨) مكارم الأخلاق: ١ / ٦٤ / ٢٢.
- (٩) بحار الأنوار : ٤٦ / ١٥ / ٣٣، انظر تمام الحديث .

### ٣٤٧٧ ـ الإكرامُ

١٧٥٩٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لمَّا دَخَلَ علَيهِ سلمانُ وهُو مُتَّكَىٍّ علىٰ وِسادَةٍ فَأَلقاها إلَيهِ، ثُمَّ قالَ ـ: يا سلمانُ، ما مِن مُسلمٍ دَخَلَ علىٰ أخيهِ المُسلمِ فَيُلقِي لَهُ الوِسادَةَ إكراماً لَهُ إِلَّا غَفَرَ اللهُ لَهُ\*...

المُسلمُ فَيُلقي لَهُ وِسادَةً إكراماً لَـهُ (المُسلمُ فَيُلقي لَهُ وِسادَةً إكراماً لَـهُ وإعظاماً إلّا غَفَرَ اللهُ لَهُ™.

١٧٩٦ ـ عندتلة : إنّ مِن عِظَمِ جَلالِ اللهِ تعالىٰ إكرامُ ثلاثةٍ : ذِي الشَّيبَةِ في الإسلامِ والإمامِ العادلِ، وحامِلُ القرآنِ غيرِ الغالي ولا الجافي عَنهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٧ ـ عندتلة : مَن أكرَمَ أخاهُ فإنَّمَا يُكرِمُ اللهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٨ ـ عندتلة : إذا أتاكُم الزائرُ فَأكرِمُوهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٩ ـ عندتلة : إذا أتاكُم الزائرُ فَأكرِمُوهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٩ ـ عندتلة : مَن كانَ يُؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَليُكرِمْ جَليسَهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٩ ـ عندتلة : مَن كانَ يُؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَليُكرِمْ جَليسَهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٩ ـ عندتلة : إذا أتاكُم الزائرُ فَأكرِمُوهُ<sup>(س</sup>. ١٧٩٩ ـ عندتلة : مَن كانَ يُؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَليُكرِمْ جَليسَهُ<sup>(س</sup>. ١٧٦٠ ـ عندتلة : مَن كانَ يُؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فَليُكرِمْ جَليسَهُ<sup>(س</sup>. ١٧٦٠ ـ عندتلة : بالداخِلِ دَهشَةُ فَتَلَقَوهُ بِمَرَحَباً<sup>(س</sup>. ١٧٦٠ ـ عندتلة : أكرِم اليَتيمَ، وأحسِنْ إلى جارِكَ<sup>(س</sup>.

(انظر) الأخ : باب ٥٨ ، الشَّيب : باب ٢١٤٧ .

- (٢) كنز العمّال : ٢٥٤٩٤.
- (٣) بحار الأتوار : ٢٢ / ١٨٤ / ٢١ .
- (٨-٤) كنز العمّال: ٢٥٤٨٨، ٢٥٤٨٥، ٢٥٤٩٠، ٢٥٤٩٠، ٢٥٥٠١، ٢٥٤٩٩.
  - (۹) مسئد این حلیل: ۵ / ۲۸۱ / ۱۵۵۰۰.
    - (۱۰) سنن ابن ماجة : ۳٦۷۱.

<sup>(</sup>١) بحار الأتوار : ١٦ / ٢٣٥ / ٣٥.

## ٣٤٧٨ ــ رَدُّ الحرامةِ

١٧٦٠٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لا يَأْبَى الكرامَةَ إِلَّا حِمَارُ ٥٠.

١٧٦٠٥ ـ عنديم : إذا عُرضَ علىٰ أَحَدِكُمُ الكرامَةُ فلا يَرُدُّها ؛ فإِنَّما يَرُدُّ الكرامَةَ الحِيارُ<sup>...</sup> ١٧٦٠٦ ـ الإمامُ الصّادقﷺ : دَخَلَ رَجُلانِ علىٰ أُسبِرِ المــوْمنينَﷺ: فَأَلقیٰ لِكُـلٌ واحِــدٍ

مِنْهُما وِسادَةً. فَقَعَدَ علَيها أَحَدُهُما وأَبَى الآخَرُ. فقال أميرُالمؤمنينَ: أُقعُدُ علَيها. فـإنّهُ لا يَأْبَى الكرامَةَ إِلَّا حِمارُ".

١٧٦٠٧ ـ بحار الأنوار عن أبي خليفةَ : دَخَلتُ أنا وأبو عُبَيدَةَ الحَدَّاءُ علىٰ أبي جعفرِﷺ فقالَ: يا جاريَةُ هَلُمِّي بمِرفَقَةٍ. قلتُ: بَل نَجلِسُ، قالَ: يا أبا خَليفةَ. لا تَرُدَّ الكـرامَـةَ، لأَنَّ الكرامَةَ لا يَرُدُّها إلّا حِمارُ<sup>س</sup>.

١٧٦٠٨ ــ الإمامُ الرَّضائِةِ : كانَ أميرُ المؤمنينَ صلواتُ اللهِ علَيهِ يقولُ: لا يَأْبَى الكَرامَةَ إِلَّا جِمارُ [قالَ الحسنُ بنُ الجَهمِ] قلتُ : ما مَعنىٰ ذلكَ؟ قالَ: التَّوسِعَةُ في الجَــلِسِ، والطُّـيبُ يُعرَضُ علَيهِ<sup>(..</sup>.

١٧٦٠٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : اِقْبَلُوا الكرامَةَ، وأَفْضَلُ الكرامَةِ الطِّيبُ، أَخَفُّهُ مَحَـمِلاً وأطـيَبُهُ رِيحاً™.

١٧٦١٠ ـ عندة الله : مِن تَكرِمَةِ الرجُلِ لأخيهِ المُسلمِ أن يَقبَلَ تُحفَتَهُ، أو يُتحِفَهُ مِمّـا عِندَهُ ولايَتَكَلَّفَ شيئاً<sup>س</sup>.

١٧٦١١ ـ الإمامُ الحسينُ عن قَبِلَ عَطاءَكَ فقد أعانَكَ على الكَرَم<sup>40</sup>.

- (١) كنز العتال: ٢٥٤٩٢.
- (٢) قرب الاسناد : ۹۲ / ۳۰۷.
- (٣) الكافي : ٢ / ٦٥٩ / ١ .
- (٤) بحار الأنوار : ٢٥ / ١٦٤ / ٣٢.
  - (٥) معاني الأخبار : ٢٦٨ / ١.
- (٦) بحار الأنوار : ٧٧ / ١٦٤ / ١٩٠.
  - (٢) نوادر الراونديّ : ١١.
    - (٨) الدرّة الباهرة : ٢٤.

١٧٦١٢ ـ الإمامُ عليُّ \* فَلْيَقبَلِ امرُؤُ كَرامَةً بَقَبولِها، ولْيَحذَرْ قارِعَةً قبلَ حُلولها، ولْيَنظُرْ امرُؤُ في قَصيرِ أيّامِهِ وقَليلِ مُقامِهِ في مَنزِلٍ حتَّىٰ يَستَبدِلَ به مَنزِلاً، فَلْيَصنَعْ لِمُتَحَوّلِهِ ومَعارِفِ مُتتَقَلِهِ<sup>(..</sup>.

(انظر) وسائل الشيعة : ٨ / ٤٦٩ باب ٦٩.

# ٣٤٧٩ ـ مَن لم تُقَوِّمْهُ الكرامةُ

١٧٦١٣ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : مَن لم تُقَوِّمْهُ الكَرامَةُ قَوَّمَتهُ الإهانَةُ<sup>س</sup>. ١٧٦١٤ ـ عندﷺ : مَن لم تُصلِحْهُ الكرامَةُ أصلَحَتهُ الإهانَةُ<sup>m</sup>. ١٧٦١٥ ـ عندﷺ : إذا لم تَنفَعِ الكرامَةُ فالإهانَةُ أحزَمُ، وإذا لم يَــنجَعِ السَّــوطُ فــالسَّيفُ أحسَمُ<sup>m</sup>.

١٧٦١٦ ـ عند على الكرامَةُ تُفسِدُ مِن اللَّئيمِ بِقَدرِ ما تُصلِحُ مِن الكريمِ". (انظر) العفو (١) : باب ٢٧٦٧، ٢٧٦٦.

## ٣٤٨٠ \_أكرَمُ الناسِ

١٧٦١٧ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : أنا أكرَمُ وُلْدِ آدمَ علىٰ رَبِّي، ولا فَخرَ<sup>(٣)</sup>. ١٧٦١٨ ـ عندتلله : أنا أكرَمُ الأوَّلِينَ والآخِرِينَ، ولا فَخرَ<sup>٣</sup>. ١٧٦١٩ ـ عندتلله ـ وقد سَأَلَهُ رجُلُ: أُحِبُّ أَن أَكُونَ أَكرَمَ الناسِ ـ : لا تَشكُونَ اللهُ إلَى الحَلقِ تَكُنْ أكرَمَ الناسِ<sup>٣</sup>.

(انظر) الأمَّة : باب ١٢٠، الإنسان : باب ٣١١، ٣١٢ التقوى : باب ٤١٦٣.

(١) نهج البلاغة : الخطبة ٢١٤ .

- (۲ \_ ۵) غرر العكم: ۲۰۸۰، ۲۲-۲۰ ٤١٦٤، ۲۰۸۰.
  - (٦\_٢) سنن الترمذيّ : ٣٦١٦،٣٦١٠.
    - (٨) كنز العقال: ٤٤١٥٤.
    - (٩) نهج البلاغة : الحكمة ١١٣.

## ٣٤٨١ ـ إكرامُ الناسِ إكرامُ النفسِ

١٧٦٢١ ـ الإمامُ عليَّ اللهِ : إنَّ مَكرُمَةً صَنَعتَها إلىٰ أَحَدٍ مِن الناسِ إِمَّا أَكرَمتَ بها نفسَكَ وزَيَّنتَ بها عِرضَكَ، فلا تَطلُبْ مِن غيرِكَ شُكرَ ما صَنَعتَ إلىٰ نفسِكَ<sup>(1)</sup>. ١٧٦٢٢ ـ عنه الله : عَوَّدْ نفسَكَ فِعلَ المكارِمِ، وتَحَمُّلَ أعباءِ المَعارِمِ، تَشرُفْ نفسُكَ<sup>(1)</sup>. (انظر) الجهاد (٢): باب ٥٩٥. الإحسان: باب ٨٩٠. الشُكر: باب ٢٠٦٢.

الكَسب

بحار الأنوار : ١٠٣ / ١ ـ ٨٩ «أبواب المكاسب» . بحار الأنوار : ١٠٣ / ٩٠ ـ ١٣٨ «أبواب التجارات و البُيوع» . وسائل الشيعة : ١٢ / ٥٢ ـ ٢٤٨ «أبواب ما يُكتّسب به» . كنز العمّال : ٤ / ٤ «في فضائل الكسب الحلال» . كنز العمّال : ٤ / ٤٤ «في البيع» .

انسظر: عسنوان ٥٤ «التسجارة»، ٥-١ «العِسرفة»، ٢٠٧ «الحسرام»، ١٣٤ «الحسلال»، ١٨٥ «الرزق»، ٢٠١ «الزراعــــة»، ٢٠٤ «الصـــناعة»، ٣٩٧ «الغسنيٰ»، ٢٢٢ «الفسقر»، ٤٤٠ «الاقـــتصاد»، ٤٤٨ «القمار»، ٢٢٢ «الشّحت». السؤال (٢): باب ٢٧٢٣، السعادة : باب ١٨١٢، الدعاء : باب ١٩٩٢.

### ٣٤٨٢ \_ أطيَبُ الكَسبِ

١٧٦٢٣ – رسولُ اللهِ عَلَيَ : إِنَّ أَطْيَبَ الكَسبِ كَسبُ التُّجَارِ الذينَ إِذَا حَدَّثُوا لَم يَكَذِبُوا، وإذا اتتُمِنُوا لَم يَخُونُوا، وإذا وَعَدُوا لَم يُخلِفُوا، وإذا اسْتَرَوا لَم يَذُمُّوا، وإذا باعُوا لَم يُطرُوا، وإذا كِانَ علَيهِم لَم يَطُلُوا، وإذا كانَ لَهُم لَم يُعَسِرُوا<sup>ن،</sup>.

١٧٦٢٤ ـ عندﷺ : أطيَبُ كَسبِ المُسلمِ سَهمُهُ في سَبيلِ اللهِ<sup>(</sup>".

### ٣٤٨٣ ـ المَكاسِبُ

الكتاب

﴿وَلَا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْباطِلِ وَتُدْلُوا بِها إِلَى الْحُكَّامِ لِتَأْكُلُوا فَرِيقاً مِنْ أَمْوَالِ النَّـاسِ بِالإِثْمِ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ﴾٣.

لا تَأْكُلُوا أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْباطِلِ إِلَّا أَنْ تَكُونَ تِجارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ﴾...

(انظر) النساء: ١٦١ والمائدة: ١ والتوبة: ٢٤ والنور: ٣٣.

١٧٦٢٥ – الإمامُ الصادقُ ٢ – لمَّا سُئلَ عن جِهاتِ مَعايشِ العِبادِ التي فيها الاكتِسابُ (أ)و التعاملُ بينَهُم، ووُجوهِ النَّفَقاتِ – : جَميعُ المَعايشِ كُلُّها مِن وُجوهِ المُعامَلاتِ فيا بينَهُم مِمَّا يكونُ هُمُ فيهِ المكاسِبُ أربَعُ جِهاتٍ مِن المُعامَلاتِ . فقالَ لَهُ : أكُلُّ هؤلاءِ الأربَعةِ الأجناسِ حَلالُ أو كُلُّها حَرامٌ، أو بَعضُها حَلالُ وبَعضُها حَرامُ؟ فقالَ : قد يكونُ في هؤلاءِ الأجناسِ الأربَعةِ حَلالُ مِن جِهَةٍ ، حَرامٌ مِن جِهَةٍ، وهذهِ الأجناسُ مُسَمَّياتُ معروفاتُ الجِهاتِ، فأوَّلُ هـ فولا الجِهاتِ الأربَعةِ : الولايَةُ وتَوليَةُ بعضِهِم علىٰ بَعضٍ، فالأوَّلُ ولايَـةُ الوُلاةِ، ووُلاةِ الولاةِ إلى أدناهُم باباً مِن أبوابِ الولايَةِ علىٰ مَن هو والٍ علَيهِ، ثُمَّ التِّجازَةُ في جَميعِ البَيعِ والشَّراءِ بَعضِهِم أدناهُم باباً مِن أبوابِ الولايَةِ علىٰ مَن هو والٍ علَيهِ، ثُمَّ التِّجازَةُ في جَميعِ البَيعِ والشَّراءِ بَعضِهِم

(۱ ـ ۲) كنز العسّال: (۹۳٤ ـ ۹۳٤) ، ۱۰۵۱٦.

(٣) البقرة : ١٨٨.

(٤) انساء : ۲۹ .

وكُلُّ هذهِ الصَّنوفُ تكونُ حَلالاً مِن جِهَةٍ وحَراماً مِن جِهَةٍ. والفَرضُ مِن اللهِ علَى العِبادِ في هذهِ المُعامَلاتِ الدُّخولُ في جِهاتِ الحَلالِ مِنها والعَمَلُ بذلكَ الحَلالِ، واجتِنابُ جِهاتِ الحَرامِ مِنها.

تَفسيرُ معنَى الولاياتِ، وهِيَ جِهَتانِ:

فَإحدَى الجِهَتَينِ مِن الولايَةِ ولايَةُ وُلاةِ العَدلِ الذينَ أَمَرَ اللهُ بـولايَتِهِم وتَـولِيَتِهِم عـلَى الناسِ، وولايَةُ وُلاتِهِ ووُلاةِ وُلاتِهِ إلىٰ أدناهُم باباً مِن أبوابِ الولايَةِ علىٰ مَن هُو والِ علَيهِ.

والجهة الأخرى مِن الولايةِ ولاية وُلاةِ الجَورِ ووُلاةِ وُلاتِهِ إلىٰ أدناهُم باباً مِن الأبوابِ التي هُو والٍ علَيهِ، فوَجهُ الحَلالِ مِن الولايةِ ولايةُ الوالي العادِلِ الذي أمَرَ اللهُ بَعَرِفَتِهِ وولايَتِه والعَمَلُ لَهُ في ولايتِهِ وولايةِ وُلاتِهِ ووُلاةِ ولاتِهِ بجِهَةِ ما أمَرَ اللهُ بهِ الوالي العادِلُ بلا زِيادَةٍ فيا أنزَلَ اللهُ بهِ ولا نُقصانٍ مِنهُ ولا تَحريفٍ لِقَولِهِ ولا تَعَدُّ لأمرِهِ إلىٰ غَيرِهِ، فإذا صارَ الوالي والي عَدلٍ بهذهِ الجهةِ فالولايةُ لَهُ والعَمَلُ مَعهُ ومَعونَتُهُ في ولايَتِهِ وتقويتُهُ حَـلالُ مُحَـلاً وَلا يَعَدُلُ بهذهِ الجُهَةِ فالولايةُ لَهُ والعَمَلُ مَعهُ ومَعونَتُهُ في ولايَتِهِ وتقويتُهُ حَـلالُ مُحَلَّلً الكَسبُ مَعهُم ؛ وذلكَ أنَّ في ولايةِ والي العَدلِ ووُلاتِهِ إحياءَ كُلُّ حَقًّ وكُلُّ عَدلاً عُمَالًا الكَسبُ مَعهُم ؛ وذلكَ أنَّ في ولايةِ والي العَدلِ ووُلاتِهِ إحياءَ كُلُّ حَقًّ وكُلُّ عَدلاً إلى العادِلُ الله المَو المُعينُ لَهُ على ولايتِهِ ما على العَدلِ واليا العَدلِ ووُلاتِهِ إحياءَ واللهُ على على والي العادِل اللهُ

وأمّا وَجهُ الحَرامِ مِن الولايَةِ فولايةُ الوالي الجائرِ وولايةُ وُلاتِهِ الرئيسِ مِـنهُم وأتـباعِ الوالي فَمَن دونَهُ مِن وُلاةِ الوُلاةِ إلىٰ أدناهُم باباً مِن أبوابِ الولايةِ علىٰ مَن هُـو والِ عـلَيهِ، والعَمَلُ لَهُم والكَسبُ مَعَهُم بجِهَةِ الولايةِ لَهُم حَرامٌ ومُحَرَّمٌ مُعَذَّبٌ مَن فَعَلَ ذلكَ علىٰ قَليلٍ مِن فِعلِهِ أو كثيرٍ؛ لأنَّ كُلَّ شيءٍ مِن جِهَةِ المعونَةِ مَعصيَةٌ كبيرَةُ مِن الكبائرِ، وذلكَ أنَّ في ولايةِ الوالي الجائرِ دَوْسَ الحَقَّ كُلِّهِ وإحياءَ الباطلِ كُلِّهِ وإظهارَ الظُّلمِ والجَورِ والفَسادِ وإبطالَ الكُتبِ وقَتلَ الأنبياءِ والمؤمنينَ وهَدْمَ المَساجِدِ وتَبديلَ سُنَّةِ اللهِ وشَرائِعِهِ، فلذلكَ حَرَّمَ العَمَلَ مَعَهُم ومُعوَنَّهُم والكَسبَ مَعهُم إِلا بجِهَةِ المَعمَلِ عُلَهِ وإعَلَى العَلَمِ والجَورِ والفَسادِ وإبطالَ الكُتبِ

وأمَّا تفسيرُ التِّجاراتِ في جَميعِ البُيوعِ ووجُوهِ الحَلالِ مِن وَجهِ التُّجاراتِ التي يَجوزُ لِلبائع

أن يَبِيعَ مِمَّا لا يَجوزُ لَهُ، وكذلكَ المُشتَري الذي يَجوزُ لَهُ شِراؤهُ مِمّا لا يَجوزُ لَهُ، فكُلُّ مَأمورٍ بِهِ مِمَّا هُو غِذاءُ للعِبادِ وقِوامُهُم بهِ في أمورِهِم في وُجوهِ الصَّلاحِ الذي لا يُقيمُهُم غيرُهُ مِمّا يَأكُلُونَ ويَشرَبونَ ويَلبَسونَ ويَنكِحُونَ ويَملِكُونَ ويَستَعمِلونَ مِن جِهَةٍ مِلكِهم ، ويَجوزُ لَهُم الاستِعمالُ لَهُ مِن جَميعٍ جِهاتِ المَنافِعِ التي لا يُقيمُهُم غيرُها مِن كلٌ شيءٍ يكونُ لَهُم فيهِ الصَّلاحِ مِن جِهَةٍ مِلكِهم الجِهاتِ، فهذا كُلُّهُ حَلالٌ بَيعُهُ وشِراؤهُ وإمساكُهُ واستِعمالُه وهِبَتُهُ وعاريَتُهُ.

وأمّا وُجوهُ الحَرَامِ مِن البَيعِ والشَّراءِ فكُلُّ أَمرٍ يكونُ فيهِ الفَسادُ مِمّا هُو مُنهيَّ عَنهُ مِن جِهَةِ أكلِهِ وشُربِهِ أو كَسبِهِ أو نِكاحِهِ أو مِلكِهِ أو إمساكِهِ أو هِبَتِهِ أو عاريتِهِ، أو شيءٍ يكونُ فيهِ وَجهٌ مِن وُجوهِ الفَسادِ نَظيرُ البَيعِ بالرَّبا لِما فِي ذلكَ مِن الفَسادِ، أو البَيعِ لِلمِيتةِ أو الدَّمِ أو لَحَمِ الحِنزيرِ أو لحُومِ السَّباعِ مِن صُنوفِ سِباعِ الوَحشِ أو الطَّيرِ أو جُلودِها أو الحَمرِ أو شيءٍ مِن وُجوهِ النَّجسِ ، فهذا كُلُّهُ حَرامٌ وعُرَّمٌ؛ لأنَّ ذلكَ كُلَّهُ مَنهيَّ عن أكلِهِ وشُربِهِ وَلُبسِهِ وَمِلكِهِ وإمساكِهِ والتَّقلُّبِ فيهِ بوَجهٍ مِن الوُجوهِ لِما فيه مِن الفَسادِ، فَجَميعُ تقلُبُهِ وَلَسِهِ مِن

وكذلكَ كلُّ بَيعٍ مَلْهوٍّ بِهِ وكُلُّ مَنهيٍّ عَنهُ مِمّا يُتَقوَّبُ بِهِ لغيرِ اللهِ أو يَقوىٰ بِهِ الكُفرُ والشَّركُ مِن جَميعٍ وُجوهِ المَعاصي أو بابٍ مِن الأبوابِ يَقوىٰ بِهِ بابٌ مِن أبوابِ الضَّلالَةِ أو بابٌ مِـن أبوابِ الباطِلِ أو بابٌ يُوهَنُ بِهِ الحَقُّ، فهُو حَرامً مُحَرَّمٌ، حَرامٌ بَيعُهُ وشِراؤهُ وإمساكُهُ ومِلكُهُ وهِبَتُهُ وَعارِيَتُهُ وجَميعُ التَقلُّبِ فيهِ إلّا في حالٍ تَدعُو الضَّرورَةُ فيهِ إلىٰ ذلكَ.

وأمّا تَفسيرُ الإجاراتِ :

فإجارَةُ الإنسانِ نفسَهُ أو ما يَملِكُ أو يَلِي أمرَهُ مِن قَرابِتِهِ أو دابَتِهِ أو نَوبِهِ بوَجهِ الحَلالِ مِن جِهاتِ الإجاراتِ أن يُؤْجِرَ نفسَهُ أو دارَهُ أو أرضَهُ أو شيئاً يَملِكُهُ فيا يُنتَفَعُ بهِ مِن وُجوهِ المَنافِع أو العَمَلِ بنفسِهِ ووُلدِهِ وتملوكِهِ أو أجيرِهِ مِن غيرِ أن يكونَ وَكيلاً للوالي أو والياً للوالي، فلا بأس أن يكونَ أجيراً يُؤجِرُ نفسَه أو ولدَه أو قَرابَتَهُ أو مِلكَه أو وَكيلاً للوالي أو والياً للوالي، فلا وُكَلاَءُ الأجيرِ مِن عندِهِ ليسَ هُم بوُلاةِ الوالي، نَظيرُ الحَمّالِ الذي يَحمِلُ شيئاً بشيءٍ معلومٍ إلى مَوضِعٍ مَعلومٍ فيَحمِلُ ذلكَ الشَّيءَ الذي يَجوزُ لَهُ حَمْلُهُ بنفسِهِ أو دابَيَبِهِ أو يُؤاجِرُ نفسَهُ في عَمَلٍ يَعمَلُ ذلكَ العَمَلَ بنفسِهِ أو بمَملوكِهِ أو قَرابَتِهِ أو بأجيرٍ مِن قِبَلِهِ. فهذهِ وُجوهُ مِن وُجوهِ الإجاراتِ حَلالٌ لِمَن كانَ مِن الناسِ مَلِكاً أو سُوقَةً أو كافِراً أو

مؤمِناً فَحَلالٌ إجارَتُهُ وحَلالٌ كَسبُهُ مِن هذهِ الوُجوهِ.

فأمّا وُجوهُ الحرَامِ مِن وُجوهِ الإجارةِ نَظيرُ أَن يُوَاجِرَ نفسَهُ علىٰ حَملِ ما يَحرُمُ علَيهِ أَكلُهُ أو شُربُهُ أو لُبسُهُ أو يؤاجِرَ نفسَهُ في صَنعَةِ ذلكَ الشَّيءِ أو حِفظِهِ أو لُبسِهِ أو يُوَاجِرَ نفسَهُ في هَدمِ المساجِدِ ضِراراً أو قَتلِ النفسِ بغيرِ حِلٌّ أو حَملِ التَّصاويرِ والأصنامِ والمَزاميرِ والبَرابطِ والخَمرِ والخَنازيرِ والميتةِ والدَّمِ أو شيءٍ مِن وُجوهِ الفَسادِ الذي كانَ مُحَرَّماً علَيهِ مِن غيرِ جِهَةِ الإجارَةِ فيهِ، وكلُّ أمر مَنهيٍّ عنهُ مِن جِهَةٍ مِنَ الجِهاتِ فَتُحَرَّمً علَى الإنسانِ إجارَةُ نفسِهِ فيهِ أو لَهُ أو شيءٍ مِنهُ أو لَهُ إلَّا لِنفَعَةِ مَن استَأْجَرتَهُ كالذي يَستأجِرُ الأجيرَ يَحمِلُ لَهُ المِيتَةَ يُنجِيها عَن أَذَاهُ أو أَدىٰ غيرِهِ وما أَسْبَهَ ذَلكَ.

والفَرقُ بينَ معنى الولايَةِ والإجارَةِ ـ وإن كانَ كِلاهُما يَعمَلانِ بأجرٍ ـ أنَّ مَعنَى الولايَةِ أن يَلِيَ الإِنسانُ لوالي الوُلاةِ أو لِوُلاةِ الوُلاةِ فَيَلِيَ أَمرَ غيرِهِ في التَّوليَةِ علَيهِ وتَسليطِهِ وجَوازِ أمرِهِ ونَهيهِ وقِيامِهِ مَقامَ الولي إلَى الرَّئيسِ أو مَقامَ وُكَلائهِ في أمرِهِ وتَوكيدِهِ في متعونَتِهِ وتَسديدِ ولايتِهِ وإن كانَ أدناهُم ولايةً فهُو والٍ علىٰ مَن هُو والٍ علَيهِ يَجري بَحرَى الوُلاةِ الكِبارِ الذين يَلُونَ ولايةَ الناسِ في قَتلِهِم مَن قَتَلُوا وإظهارِ الجَورِ والفَسادِ.

وأمّا مَعنَى الإجارةِ فعلىٰ ما فَشَرنا مِن إجارَةِ الإنسانِ نفسَهُ أو ما يَملِكُهُ مِن قَبلِ أن يُؤاجِرَ (ا)لشَّيءَ مِن غيرِهِ فهُو يَملِكُ بِمِينَهُ لأنّهُ لا يَلِي \*\* أمرَ نفسِهِ وأمرَ ما يَملِكُ قَبلَ أن يؤاجِرَهُ مِمَّن هو آجَرَهُ، والوالي لا يَملِكُ مِن أمورِ الناسِ شيئاً إلّا بعدَ ما يَملي أمورَهُم ويَملِكُ تولِيَتَهُم، وكُلُّ مَن آجَرَ نفسَهُ أو آجَرَ ما يَملِكُ نفسَهُ أو يَلي أمرَهُ مِن كافِرٍ أو مؤمنٍ أو ملِكٍ أو شوقَةٍ علىٰ ما فَسَرنا مِمّا تَجوزُ الإجارَةُ فيهِ فحَلالُ مُحَلَّلُ فِعلَهُ وكَسبُهُ.

وأمّا تَفسيرُ الصِّناعاتِ :

فكُلُّ ما يَتَعَلَّمُ العِبادُ أو يُعَلِّمُونَ غيرَهُم مِن صُنوفِ الصَّناعاتِ. مِثلُ الكِتابَةِ والحِسابِ والتَّجارةِ والصِّياغةِ والسَّراجةِ والبِناءِ والحِياكةِ والقِصارةِ والخِياطةِ وصَنعَةِ صُنوفِ التَّصاويرِ ما لم يَكن مِثلَ الرُّوحانيِّ وأنواعِ صُنوفِ الآلاتِ التي يَحتاجُ إليها العِبادُ التي مِنها مَنافِعُهم وبها قِوامُهُم وفيها بُلغَةُ جَميعِ حَوائجِهم فَحَلالُ فعلَهُ وتعليمُهُ والعملُ به وفيهِ لنفسِهِ أو لِغيرِهِ.

وإن كانتْ تلكَ الصِّناعَةُ وتلكَ الآلةُ قد يُستَعانُ بها علىٰ وُجوهِ الفَسادِ ووُجوهِ المَعاصي ويكونُ مَعونَةً علَى الحَقِّ والباطِلِ فلا بأسَ بصِناعَتِهِ وتَعليمِهِ ، نَظيرُ الكِتابةِ التي هِي علىٰ وَجهٍ مِن وُجوهِ الفَسادِ مِن تَقويَةِ مَعونَةِ وُلاةٍ وُلاةٍ الجَورِ ، وكذلكَ السَّكِّينُ والشَّيفُ والرُّيخُ والقَوش وغيرُ ذلكَ مِن وُجوهِ الآلةِ التي قد تُصَرفُ إلىٰ جِهاتِ الصَّلاح وجِهاتِ الفَسادِ وتكـونُ آلةً ومَعونَةً عَلَيهِا، فلا بأسَ بتَعليمِهِ وتَعَلَّمِهِ وأخذِ الأجرِ علَيهِ وفيهِ والعملِ بهِ وفيهِ لِمَن كانَ لَهُ فيهِ جِهاتُ الصَّلاح مِن جَميع الخَلائقِ، ومُحَرَّمُ علَيهٍم فيهِ تَصريفُهُ إلىٰ جِهاتِ الفَسادِ والمَضارَّ، فليسَ علَى العالِم والمُتُعلِّم إثمَّ ولا وِزرٌ لِما فيهِ مِن الرُّجحانِ في مَنافِع جِهاتِ صَلاحِهِم وقوامِهِم بهِ وبَقائهِم، وإِنَّا الإثمُ والوِزرُ علَى المُتَصرِّفِ بها في وُجوهِ الفَسادِ والحَرام، وذلكَ إِنَّا حَرَّمَ اللهُ الصِّناعةَ التي حَرامٌ هي كُلُّها التي يَجيءُ مِنها الفَسادُ مُحضاً. نَظيرُ البَرابطِ والمَزاميرِ والشَّطرَنج وكُلِّ مَلهوٍّ بهِ والصُّلبانِ والأصنامِ وما أشبَهَ ذلكَ مِن صِناعاتِ الأشرِبَةِ الحَرَامِ، وما يكونُ منهُ وفيهِ الفَسادُ مَحضاً ولا يكونُ فيهِ ولا منهُ شيءٌ مِن وُجوهِ الصَّلاحِ، فحَرامٌ تَـعليمُهُ وتَـعلَّمُه والعَمَلُ بِهِ وأخذُ الأجرِ علَيهِ وجَميعُ التَّقلُّبِ فيهِ مِن جَميع وُجوهِ الحَرَكاتِ كُلُّها، إلّا أن تكونَ صِناعَةً قد تَنصَرِفُ إلىٰ جِهاتِ الصَّنائع وإن كانَ قد يُتَصرَّفُ بها ويُتَناوَلُ بها وَجهٌ مِن وُجوهِ المَعاصِي فلَعلَّهُ لِما فيهِ مِن الصَّلاح حَلَّ تَعلَّمُهُ وتَعليمُهُ والعَمَلُ بِهِ ويَحْرُمُ علىٰ مَن صَرَفَهُ إلىٰ غيرِ وَجِهِ الْحَقِّ والصَّلاح.

فهذا تفسيرُ بيانِ وَجهِ اكتِسابِ مَعانشِ العِبادِ وتَعليمِهِم في جَميعِ وُجوهِ اكتِسابِهِم. [وُجوهُ إخراجِ الأموالِ وإنفاقِها]: أمّا الوُجوهُ التي فيها إخراجُ الأموالِ في جَميعِ وُجوهِ الحَلالِ المُفترَضُ عـلَيهِم ووُجـوهُ النَّوافِلِ كُلُّها فأربَعةٌ وعِشرونَ وَجهاً، مِنها سَبعَةُ وُجوهٍ علىٰ خاصَّةِ نفسِهِ، وخَمَسَةُ وُجوهٍ علىٰ مَن تَلزَمُهُ نفسَه، وثلاثةُ وُجوهٍ مِمَّا تَلزَمُهُ فيها مِن وُجوهِ الدِّينِ، وخَمَسَةُ وُجوهٍ مِمَّا تَلزَمُهُ فيها مِن وُجوهِ الصِّلاتِ، وأربَعةُ أوجُهٍ مِمَّا تَلزَمُهُ فيها النَّفقَةُ مِن وُجوهِ اصطِناعِ المَعروفِ.

فأمًا الوُجوهُ التي تَلزَمُهُ فيها النَّفقَةُ علىٰ خاصّةِ نفسِهِ فـهِي مَـطعَمُهُ ومَـشرَبُهُ ومَـلبَسُهُ ومَنكَحُهُ وبمَحَدَمُهُ وعَطاؤهُ فيما يَحتاجُ إلَيهِ مِن الأُجَراءِ علىٰ مَرَمَّةٍ مَتاعِهِ أو حَمـلِهِ أو حِـفظِهِ. وشيءٌ يَحتاجُ إلَيهِ مِن نَحوٍ مَنزلِهِ أو آلةٍ مِن الآلاتِ يَستَعينُ بها علىٰ حَوائجِهِ.

وأمّا الوُجوهُ الحَمسُ التي تَحِبُ علَيهِ النَّفَقَةُ لِمَن تَلزَمُهُ نَفسُهُ فعلىٰ وُلْدِهِ ووالدَيهِ وامرَأتِهِ وتملوكِهِ لازمٌ لَهُ ذلكَ في حالِ العُسرِ واليُسرِ .

وأمّا الوُجوهُ الثلاثةُ المَفروضَةُ مِن وُجوهِ الدَّينِ فالزكاةُ المَفروضَةُ الواجِبَةُ في كلِّ عــامٍ. والحَجُّ المَفروضُ، والجِهادُ في إِبّانِهِ وزمانِهِ.

وأمّا الوُجوهُ الحَمسُ مِن وُجوهِ الصَّلاتِ النَّوافِـلِ فَصِلَـةُ مَن فَوقَـهُ. وصِلَـةُ القَرابَــةِ. وصِلَـةُ المؤمنينَ. والتَّنفُّـلُ في وُجـوهِ الصَّدَقـةِ والبِرِّ والعِتقِ.

وأمّا الوُجوهُ الأربَعُ فقَضاءُ الدَّينِ، والعاريَةِ، والقَرضِ، وإقـراءُ الضَّـيفِ ، واجِــباتُ في السُّنَّةِ.

[ما يَحِلُّ لِلإنسانِ أكلُهُ]: فأمّا ما يَحِلُّ ويَجوزُ للإنسانِ أكلُهُ بِمّا أخرَجَتِ الأرضُ فثلاثةُ صُنوفٍ مِن الأغذيّةِ: صِنفٌ مِنها جَميعُ الحَبَّ كُلِّهِ مِن الحِنطَةِ والشَّعيرِ والأرزِ والحِمَّصِ وغيرِ ذلكَ مِن صُنوفِ الحَبَّ وصُنوفِ الشَّماسِمِ وغيرِها ، كُلُّ شَيءٍ مِن الحَبَّ بِمّا يكونُ فيهِ غِذاءُ الإنسانِ في بَـدَنِهِ وقُوتِهِ فحَلالُ أكلُه، وكلُّ شَيءٍ تكونُ فيهِ المَضَرَّةُ علَى الإنسانِ في بَدَنِهِ حالِ الضَّرورَة.

والصَّنفُ الثاني ممّا أخرَجَتِ الأرضُ مِن جَميعِ صُنوفِ الَّثمارِ كُلِّها بِمّا يكونُ فسيهِ غِــذاءُ الإنسانِ ومَنفعَةٌ لَهُ وقُوتُهُ بهِ فحَلالُ أكلُهُ، وما كانَ فيهِ المَضَرَّةُ علَى الإنسانِ في أكلِهِ فحَرامٌ

أكلد.

والصِّنفُ الثالثُ جَميعُ صُنوفِ البُقُولِ والنَّباتِ وكُلُّ شَيءٍ تُنبِتُ الأرضُ مِن البُقولِ كُلُّها يِمَا فيهِ مَنافِعُ الإنسانِ وغِذاءٌ لَهُ فحَلالٌ أكلُهُ، وما كانَ مِن صُنوفِ البُقولِ يِمّا فيهِ المَضَرَّةُ عـلَى الإنسانِ في أكلِهِ نَظيرُ بُقُولِ السَّمومِ القاتِلَةِ ونَظيرُ الدُّفْلىٰ وغيرِ ذلكَ مِن صُنوفِ السَّمُّ القاتِلِ فحَرامٌ أكلُهُ.

وأمّا ما يَجِلُّ أكلُهُ مِن لحُومِ الحَيَوانِ: فَلُحومُ البَقَرِ والغَنَمِ والابِلِ، وما يَحِـلُّ مِـن لحُسومِ الوَحشِ وكُلُّ ما ليسَ فيهِ نابٌ ولا لَهُ يخلَبٌ. وما يَحِلُّ مِن أكلِ لحُومِ الطَّيرِ كُلُّها: ما كانَت لَهُ قانِصَةٌ فحَلالُ أكلُهُ. وما لم يَكُن لَهُ قانِصَةٌ فَحَرامٌ أكلُهُ. ولا بأسَ بِأكلِ صُنوفِ الجَرَادِ.

وأمّا ما يَجوزُ أكلُهُ مِن البَيضِ: فكُلُّ ما اختَلَفَ طَرَفاهُ فحَلالُ أكلُهُ، وما استَوىٰ طَرَفاهُ فَحَرامٌ أكلُهُ.

وما يَجوزُ أكلُهُ مِن صَيدِ البَحرِ مِن صُنوف السَّمَكِ: ما كانَ له قُشُورٌ فَخَلالُ أكلُهُ، وما لم يَكُن لَهُ قُشُورٌ فَحَرامٌ أكلُهُ.

وما يَجوزُ مِن الأَشرِبَةِ مِن جَميعِ صُنوفِها: فما لا يُغَيِّرُ العَقلَ كَثيرُهُ فلا بَأْسَ بشُربِهِ، وكُلُّ شَيءٍ مِنها يُغيِّرُ العَقلَ كَثيرُهُ فالقَليلُ مِنهُ حَرامٌ.

وما يَجوزُ مِن اللَّباسِ: فكُلُّ ما أنبَتَتِ الأرضُ فلا بَأسَ بلُبسِهِ والصَّلاةِ فيه، وكُلُّ شَيءٍ يَحِلُّ لَحَمُهُ فلا بأسَ بلُبسِ جِلدِهِ الذَّكِيِّ مِنهُ وصُوفِهِ وشَعرِهِ ووَبَرِهِ، وإن كانَ الصُّوفُ والشَّعرُ والرَّيشُ والوَبَرُ مِن المِيتَةِ وغيرِ المِيتَةِ ذَكِيّاً فلا بأسَ بلُبسِ ذلكَ والصَّلاةِ فيهِ.

وكُلُّ شَيءٍ يكونُ غِذاءُ الانسانِ في مَطعَمِهِ ومَشرَبِهِ أو مَلبَسُهُ فلا تَجوزُ الصلاةُ عسلَبِهِ. ولاالسُّجودُ إلّا ما كانَ مِن نَباتِ الأرضِ مِن غيرِ ثَمَرٍ قبلَ أن يَصيرَ مَغزولاً، فإذا صارَ غَزلاً فلا تَجوزُ الصلاةُ علَيهِ إلّا في حالِ ضَرورَةٍ.

أمًا ما يَجوزُ مِن المُناكحِ فأربَعةُ وُجوهٍ: نِكاحٌ بمِيراثٍ، ونِكاحٌ بغيرِ مِيراثٍ، ونِكاحُ الَيمينِ. ونِكاحٌ بتَحليلٍ مِن الْحُلُّلِ لَهُ مَن مَلَكَ مَن يَملِكُ. وأمّا ما يَجوزُ مِن المِلِكِ والحَنِدمَةِ: فَسِتَّةُ وُجوهٍ: مِـلكُ الفَـنيمَةِ، ومِـلكُ الشَّراءِ، ومِـلكُ المِيراثِ، ومِلكُ الهِبَةِ، ومِلكُ العاريَةِ، ومِلك الأجرِ. فهذهِ وُجوهُ ما يَجِلُّ وما يَجوزُ للإنسانِ إنفاقُ مالِهِ وإخراجُهُ بجِهَةِ الحَلالِ في وُجوهِهِ، وما يَجوزُ فيه التَّصرُّفُ والتَّقلُّبُ مِن وُجوهِ الفَريضَةِ والنافِلَةِ<sup>(1)</sup>. والشُّهوَةُ الحَفيَّةُ، والرُبا<sup>(1)</sup>.

(انظر) عنوان ۲۲۲ «السُّحت» . السلاح : باب ۱۸۵۳ . يحار الأنوار : ۱۰۲ / ٤٢ ياب ٤٠

٣٤٨٤ ـ الحثُّ علَى التكسُّبِ باليدِ

١٧٦٢٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ما أكَلَ أَحَدُ طَعاماً قطَّ خَيراً مِن أَن يَأْكُلَ مِن عَمَلٍ يَدِهِ، وإِنّ نَبِيَّ اللهِ داودَ كانَ يَأْكُلُ مِن عَمَلٍ يَدِهِ<sup>m</sup>.

١٧٦٢٨ ــ عندﷺ : ما أكَلَ العَبدُ طَعاماً أَحَبَّ إِلَى اللهِ تعالىٰ مِن كَدٍّ يَدِهِ. ومَن باتَ كَالًا مِن عَمَلِهِ باتَ مَغفوراً لَهُ<sup>(...</sup>.

> ١٧٦٢٩ ـ عندتملة : إنّ داودَ النَّبِيُّ كانَ لا يَأْكُلُ إِلَّا مِن كَسبِ يَدِهِ<sup>(..)</sup>. ١٧٦٣٠ ـ عندتملة : أزكى الأعمالِ كَسبُ المَرَءِ بِيَدِهِ<sup>(..)</sup>. ١٧٦٣١ ـ عندتلة : أطيَبُ الكَسبِ عَمَلُ الرجُلِ بِيَدِهِ وكُلُّ بَيعٍ مَبرورٍ<sup>(..)</sup>. ١٧٦٣٢ ـ عندتلة : أفضَلُ الكَسبِ بَيعٌ مَبرورٌ وعَمَلُ الرجُلِ بِيَدِهِ<sup>(..)</sup>.

التربي عيسى علم البيان: رُويَ أَنَّ حَوارِيًّي عيسى على كانوا إذا جاعُوا قالوا: يا رُوحَ اللهِ جُعْنا، فَيَضرِبُ بيَدِهِ علَى الأرضِ ــ سَهلاً كان أو جَبَلاً ــ فَيُخرِجُ لِكُلِّ إِنسانٍ مِنهُم رَغِــيفَينِ

<sup>(</sup>١) تحف العقول: ٣٣١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٥ / ٢٢٢ / ١.

<sup>(</sup>۲...۸) کنز المتال: ۹۲۲۲، ۹۲۲۲، ۹۲۲۲، ۹۲۹۲، ۹۱۹۵، ۹۱۹۵.

يَأْكُلُهُما، فإذا عَطِشُوا قالوا: يا رُوحَ اللهِ عَطِشْنا، فَيَضرِبُ بِيَدِهِ على الأرضِ ـ سَهلاً كان أو جَبَلاً ـ فَيُخرِجُ ماءٌ فَيَشرَبُونَ، قالوا: يا رُوحَ اللهِ، مَن أَفضَلُ مِنّا؟ إذا شِئنا أُطعَمتَنا، وإذا شِئنا سَقَيتَنا، وقد آمَنّا بكَ واتَّبَعناكَ ا قالَ: أَفضَلُ مِنكُم مَن يَعَملُ بِيَدِهِ، ويَأْكُلُ مِن كَسِبِهِ، فصاروا يَغسِلُونَ الثِيابَ بالكِراءِ<sup>س</sup>.

١٧٦٣٤ – رسولُ الله ﷺ : خَيرُ الكَسبِ كَسبُ يَدَي العامِلِ إذا نَصَحَ.

١٧٦٣٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أوحَى اللهُ عَزَّوجلَّ إلىٰ داودَ ﷺ : إِنَّكَ نِعمَ العَبدُ لولا أَنَكَ تَأَكُلُ مِن بَيتِ المالِ ولا تَعمَلُ بِيَدِكَ شيئاً ؛ قَالَ: فبكىٰ داودُ ﷺ أربَعينَ صَباحاً، فأوحَى اللهُ عَزَّوجلَّ إلى الحَديدِ: أَنْ لِنْ لِعَبدي داودَ، فَأَلاٰنَ اللهُ تعالىٰ لَهُ الحَديدَ، فكانَ يَعمَلُ كلَّ يَومٍ دِرعاً فَيَبيعُها بألفِ دِرهَمٍ، فَعَمِلَ ثلاثَمَائةٍ وسِتَّينَ دِرعاً، فباعَها بثلاثِمِائةٍ وسِتِّينَ ألفاً، واستغنىٰ عن بَيتِ المالِ".

١٧٦٣٦ ـ داودﷺ ـ لَمَّا مَرَّ بِإسكافٍ ـ: يا هذا اِعمَلْ وكُل، فَــإنَّ اللهَ يُحِبُّ مَــن يَــعمَلُ ويَأكُلُ، ولا يُحِبُّ مَن يَأكُلُ ولا يَعمَلُ<sup>س</sup>.

١٧٦٣٧ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : لا تَكسَلُوا في طَلَبِ مَعايِشِكُم؛ فإنَّ آباءَنا كانوا يَركُضُونَ فيها ويطلُبُونَها".

١٧٦٣٨ ـ عنديم : إنّ محمّدَ بنَ المُنكَدِرِ كانَ يقولُ : ما كنتُ أرىٰ أنَّ عليَّ بنَ الحسينِ على اللهُ يَدَعُ خَلَفاً أفضَلَ مِنهُ حتَّى رأيتُ ابنَهُ محمّدَ بنَ عليَّ على فأرَدتُ أن أعِظَهُ فَوَعَظَني ! فقالَ لَهُ أصحابُهُ: بأيِّ شيءٍ وَعَظَكَ؟ قالَ: خَرَجتُ إلى بعضِ نَواحي المَدينةِ في ساعَةٍ حارَّةٍ فَلَقِيَنِي أبو جعفرٍ محمّدُ بنُ عليٍّ وكانَ رجُلاً بادِناً ثَقيلاً وهُو مُتَّكِئٌ على غُلامَينِ أسوَدَينِ أو مَولَيَينِ، فقلتُ

<sup>(</sup>١) مجمع البيان: ٢ / ٧٥٧، بحار الأتوار : ١٤ / ٢٧٦ / ٧.

<sup>(</sup>٢) جامع الأحاديث ; ٧٦.

<sup>(</sup>۲) التهذيب : ۱ / ۲۲۱ / ۸۹۱.

<sup>(</sup>٤) تتبيه الخواطر : ١ / ٤٢.

<sup>(</sup>٥) الفقيه : ٣ / ١٥٧ / ٢٧٥٣.

في نَفسِي: سبحانَ اللهِ ! شَيخٌ مِن أَشياخِ قُرَيشٍ في هذهِ الساعَةِ علىٰ هذهِ الحالِ في طَلَبِ الدُّنيا ! أما لأعِظَنَّهُ.

فَدَنُوتُ منه فَسَلَّمْتُ عَلَيهِ، فَرَدًّ عليَّ السَّلامَ بِنَهَرٍ وهُو يَتَصابُّ عَرَقاً، فقلتُ: أصـلَحَكَ اللهُ، شَيخٌ مِن أشياخٍ قُرَيشٍ في هذهِ الساعَةِ علىٰ هذهِ الحالِ في طَلَبِ الدنيا؟!! أرأيتَ لو جاءَ أجَلُكَ وأنتَ علىٰ هذهِ الحالِ ما كنتَ تَصنَعُ؟!

فقالَ: لو جاءَني المَوتُ وأنا علىٰ هذِهِ الحالِ جاءَني وأنا في (طاعَةٍ مِن) طاعَةِ اللهِ عَزَّوجلَّ أَكُفُّ بها نَفسي وعِيالي عنكَ وعنِ الناسِ، وإنَّا كنتُ أخافُ أن لو جاءَني المَوتُ وأنا عـلىٰ مَعصيَةٍ مِن مَعاصِي اللهِ.

فقلتُ: صَدَقتَ يَرْحَمُكَ اللهُ، أَرَدتُ أَن أُعِظَكَ فَوَعَظتَنِي إِ

المعمرة: رأيتُ أبا الحسن عليَّ عن عليَّ بن أبي حمزة: رأيتُ أبا الحسنِ ﷺ يَعمَلُ في أرضٍ لَهُ وقَد استَنقَعَت قَدَماهُ في العَرَقِ، فقلتُ لَهُ: جُعِلتُ فِداكَ، أينَ الرَّجالُ؟!

فقال: يا عليُّ، عَمِلَ باليَدِ مَن هُو خَيرٌ مِنِّي ومِن أبي في أرضِهِ، فقلتُ لَهُ: مَن هُو؟ فقال: رسولُ اللهِﷺ وأميرُ المؤمنينَ وآبائي ﷺ كُلُّهُم قد عَمِلُوا بِأيدِيهِم، وهُـو مِـن عَـمَلِ النَّـبيَّينَ والمَرسَلينَ والصالحِينَ<sup>س</sup>.

١٧٦٤٠ ـ من لا يحضره الفقيه عن الفَضلِ بنِ أبي قُرَّةَ: دَخَلنا علىٰ أبي عبدِاللهِ ﷺ وهُو يَعمَلُ في حائطٍ لَهُ، فقُلنا: جَعَلَنا اللهُ فِداكَ، دَعْنا نَعمَلْ لكَ أو تَعمَلْهُ الغِلمانُ، قالَ: لا، دَعُوني فإنَي أشتَهي أن يَرانيَ اللهُ عَزَّوجلَّ أعمَلُ بِيَدي وأطلُبُ الحلالَ في أذىٰ نَفسِي‴.

١٧٦٤١ ــ من لايحضره الفقيه: كانَ أميرُ المؤمنينَ ﷺ يَخرُجُ في الهاجِرَةِ في الحــاجَةِ قــد كُفِيَها يُريدُ أن يَراهُ اللهُ تعالىٰ يُتعِبُ نفسَهُ في طَلَبِ الحَلالِ<sup>ِه</sup>ِ.

١٧٦٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ٢ : إنَّ أميرَ المؤمنينَ ٢ أعتَقَ ألفَ تَملوكٍ مِن كَدٍّ يَدِهِ ٥٠.

(انظر) الرزق: باب ١٤٩٨.

(٥) التهذيب : ٦ / ٣٢٦ / ٨٦٥.

<sup>(</sup>۱) الکافی: ۵ / ۷۳ / ۱.

<sup>(</sup>٤-٢) الفقيه : ٣ / ١٦٢ / ٣٥٩٣ و ص١٦٣ / ٢٥٩٥ و ح٢٥٩٦.

### ٣٤٨٥ ـ المَكاسِبُ المَذمومةُ

١٧٦٤٣ ـرسولُ اللهِ تللهُ ـلمّا قالَ لَهُ رجُلُ: قد عَلَّمتُ ابني هذا الكتابَ فني أيَّ شيءٍ ٱسَلَّمُهُ؟ فقالَــ: سَلَّمْهُ للهِ أبوكَ، ولا تُسَلِّمْهُ في خَسٍ: لا تُسَلِّمْهُ سَيّاءً، ولا صايغاً، ولا قَصّاباً، ولا حَنَّاطاً، ولا نَخَاساً.

فقال: يا رسولَ اللهِ تلله، وما السَّيَّاء؟ قالَ: الذي يَبِيعُ الأكفانَ ويَتَمَنَّىٰ مَوتَ أُمَّتِي، ولَلمَولُودُ مِن أُمَّتِي أَحَبُّ إِلَيَّ ممّا طَلَعَت علَيهِ الشَّمسُ، وأما الصائغُ فإنّهُ يُعالِجُ غَبَنَ أُمَّتِي، فأمّا القَصَّابُ فإنَّهُ يَذبَعُ حتَّىٰ تَذهَبَ الرَّحمَةُ مِن قَلِيهِ، وأمّا الحَنَّاطُ فإنّهُ يَحتَكِرُ الطَّعامَ علىٰ أُمَّتِي، ولَأَن يَلقَ اللهُ العَبَدَ سارِقاً أُحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن يَلقاهُ قدِ احتَكَرَ طَعاماً أَربَعينَ يَوماً. وأمّا النَّخَاسُ ولَأَن يَلقَ اللهُ العَبَدَ سارِقاً أُحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن يَلقاهُ قدِ احتَكَرَ طَعاماً أَربَعينَ يَوماً. وأمّا النَّخَاسُ ولأَن يَلقَ اللهُ العَبَدَ سارِقاً أُحَبُّ إِلَيَّ مِن أَن يَلقاهُ قدِ احتَكَرَ طَعاماً أَربَعينَ يَوماً. وأمّا النَّخَاسُ ولأَن يَبِيعُونَ الناسَ".

٣٤٨٦ ـ الكَسبُ (م)

١٧٦٤٤ ــ الإمامُ الصّادقُﷺ ــ أعطىٰ لِعُذافِرٍ ألفاً وسبعَبِائةِ دِينارٍ وقالَ لَهُــ: اِتَّجِز لي بها. ثُمَّ قالَ: أما إنَّهُ ليسَ لي رَغبَةً في رِبحِها وإن كانَ الرَّبحُ مَـرغوباً فـيهِ، ولكـن أحـبَبتُ أن يَرانِيَ اللهُ عَزَّوجلَّ مُتَعرِّضاً لِفَوائدِوِ٣.

١٧٦٤٥ ـ الإمامُ عليُّ الله : طُوبىٰ لِمَن ذَلَّ في نفسِهِ، وطابَ كَسبُهُ، وصَـلُحَت سَريـرَتُهُ، وَحَسُنَت خَليقَتُهُ، وأَنفَقَ الفَضلَ مِن مالِهِ ، وأَمسَكَ الفَضلَ مِن لِسانِهِ؟.

١٧٦٤٦ ـ عنهﷺ : يابنَ آدمَ، ما كَسَبتَ فَوقَ قُوتِكَ فَأَنتَ فيه خازِنُ لِغَيرِكَ<sup>(»</sup>.

- (۲) التهذيب: ۱ / ۲۲۱/ ۸۹۸.
- (٣) نهج البلاغة : الحكمة ١٢٣.
- (٤) بحار الأنوار : ٢٨/١٤٤/٧٣.

<sup>(</sup>۱) بحار الأنوار : ۱۰۳ / ۷۷ / ۱.

١٧٦٤٧ ـ الإمامُ الصّادق ﷺ ـ لمّا سُنلَ : ما بالُ أصحابِ عيسىٰ ﷺ كانوا يَشُونَ على الماءِ وليسَ ذلكَ في أصحابِ محمّدٍ ﷺ ؟ ـ : إنَّ أصحابَ عيسىٰ ﷺ كُفُوا المَعاشَ وإنّ هؤلاءِ ابتُلُوا بالمَعاشِ<sup>...</sup> ١٧٦٤٨ ـ عندﷺ : كَسبُ الحَرامِ يَبِينُ في الذُّرَّيَّةِ<sup>...</sup> ١٧٦٤٩ ـ عندﷺ : وَيلُ لِتُجَارِ اُمَّتِي مِن لا وَاللہِ وَبَلیٰ واللہِ، ووَيلٌ لِصُنّاعِ اُمّتِي مِن اليَوم وغَدِ<sup>...</sup>.

- (٢) الكافي: ٥ / ١٢٥ / ٤.
- (٣) الفقيه : ٣ / ١٦٠ / ١٨٤.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار : ١٤ / ٢٧٨ / ٩.

•٢٦ الكَسل

بحار الأنوار : ٧٣ / ١٥٩ باب ١٢٧ «الكسل والضجر وطلب ما لا يُدرّك» .

انظر : عنوان ۳۳۵ «العجز».

الصلاة (١): باب ٢٣٠٠.

### ٣٤٨٧ \_ الكَسَلُ

١٧٦٥٠ ـ الإمامُ عليُّﷺ : إنَّ مِن أبغَضِ الرَّجالِ إلَى اللهِ تعالىٰ لَغبداً وَكَلَهُ اللهُ إلىٰ نفسِهِ. جائراً عن قَصدِ السَّبيلِ، سائراً بغيرِ دَليلٍ، إن دُعِيَ إلىٰ حَرثِ الدنيا عَسمِلَ. وإن دُعِـيَ إلىٰ حَرثِ الآخِرَةِ كَسِلَ<sup>(۱)</sup>.

١٧٦٥١ ـ الإمامُ الباقرئة : الكَسَلُ يُضِرُّ بالدِّينِ والدنيا".

١٧٦٥٢ ـ الإمامُ عليٌّ؟ : إنَّ الأشياءَ لمَّا ازدَوَجَتْ ازدَوَجَ الكَسَلُ والعَجزُ فَـنَتجا بَـينَهُما الفَقرَ٣.

١٧٦٥٣ ـ عنه، : آفةُ النَّجْحِ الكَسَلُ<sup>(٥</sup>. ١٧٦٥٤ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : مَن كَسِلَ عن طَهُورِهِ وصلاتِهِ فليسَ فيهِ خَيرٌ لِأَمرِ آخرَتِهِ، ومَن كَسِلَ عمَّا يُصلِحُ بهِ أمرَ مَعيشَتِهِ فليسَ فيهِ خيرٌ لِأَمرِ دنياهُ<sup>٥٥</sup>. أمرِ دُنياهُ، ومَن كَسِلَ عَن أمرِ دُنياهُ فهُو عن أمرِ آخرتِهِ أكسَلُ<sup>٥</sup>.

١٧٦٥٦ ـ الإمامُ عليُّ على المؤمنُ يرغَبُ فيا يَبقىٰ ، ويَزِهَدُ فيما يَفنىٰ ... بَعيدُ كَسَلُهُ ، دائمٌ نَشاطُهُ <sup>(...</sup>) ١٧٦٥٧ ـ عندعلا : علَيكَ بِإدمانِ العَمَلِ في النَّشاطِ والكَسَلِ <sup>(...</sup>). ١٧٦٥٨ ـ الإمامُ الصّادقُ اللهُ : إن كانَ النَّوابُ مِن اللهِ فالكَسَلُ لِماذا ؟ إ<sup>...</sup>

- (١) نهج البلاغة : الخطبة ٢٠٣.
- (٢) يحار الأنوار : ٢٨ / ١٨٠ / ٦٤.
  - (٢) السّافي : ٥ / ٨٦ / ٨.
  - (٤) غرر الحكم: ٣٩٦٨.
  - (٥) الكافي : ٥ / ٨٥ / ٣.
  - (٦) الكافي: ٥ / ٨٥ / ٤.
  - (۷) بحار الأنوار : ۲۸/۲۱ / ۹۲.
    - (٨) غرر الحكم: ٦١١٧.
- (٩) يحار الأنوار : ١/١٥٩/٧٣.

١٧٦٥٩ ـ عنه، لا تَستَعِنْ بِكَسلانَ، ولا تَستَشيرَنَّ عاجِزاً<sup>(...</sup> ١٧٦٦٠ ـ الإمامُ عليَّ الله : لا تَتَّكِلُ في أمورِكَ علىٰ كَسلانَ<sup>(...</sup> ١٧٦٦١ ـ عنه لله : مَن دامَ كَسَلُهُ خابَ أمَلُهُ<sup>(...</sup> ١٧٦٦٢ ـ الإمامُ الصّادقُ لله : عَدُوُّ العَمَلِ الكَسَلُ<sup>(...</sup>. ١٧٦٦٣ ـ الإمامُ عليَّ لله : الكَسَلُ يُفسِدُ الآخِرَةَ<sup>(...</sup>.

٣٤٨٨ - التَّحذيرُ عن الحَسَلِ والضَّجَرِ

١٧٦٦٤ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : يا عليَّ... إيّاكَ وخَصلَتَينِ: الضَّجرَةُ والكَسَلُ؛ فإنَّكَ إن ضَجِرتَ لم تَصبِرُ علىٰ حَقٍّ، وإن كَسِلتَ لم تُؤَدِّ حَقًاً ٩٠.

١٧٦٦٥ الإمامُ الصّادقُ ٢ : إيّاكَ وخَصلَتَينِ : الضَّجَرُ والكَسَلُ ؛ فإنّكَ إن ضَجِرتَ لم تَصبِرُ علىٰ حَقٍّ ، وإن كَسِلتَ لم تُؤَدُّ حقًاً ٣٠.

١٧٦٦٦ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : إيّاكَ والكَسَلَ والضَّجَرَ؛ فـإنَّكَ إِن كَسِـلتَ لَم تَـعمَلْ، وإِن ضَجِرتَ لَم تُعطِ الحَقَّ<sup>ِ،</sup>

١٧٦٦٧-الإمامُ الباقرُ ﷺ : إيّاكَ والكَسَلَ والضَّجَرَ : فإنَّهُما مِفتاحُ كُلِّ شَرٍّ ، مَن كَسِلَ لم يُؤَدِّ حَقًا ، ومَن ضَجِرَ لم يَصبِرْ علىٰ حَقٍّ <sup>(1</sup>).

١٧٦٦٨ ـ الإمامُ الكاظمُﷺ : إيّاكَ والضَّجَرَ والكسلَ؛ فإنَّهُما يَمـنَعانِكَ حَظَّكَ مِـن الدنـيا والآخِرَةِ<sup>(...</sup>.

(١) الكافي : ٥ / ٨٥ / ٦.

- (۲\_۲) غرر الحکم: ۱۰۲۰۵، ۷۹۰۷.
  - (٤) الكافي: ٥ / ٥٨ / ١.
- (٥) مستدرك الوسائل: ١٣ / ٤٥ / ١٤٦٩٥.
- (٦ ـ ٧) بحار الأنوار : ٢ / ٤٨ / ٧٧ و ٢ / ١٥٩ / ٢.
  - (٨) الكافي : ٥ / ٨٥ / ٥.
  - (٩) تحف العقول : ٢٩٥.
  - (۱۰) مستطرفات السرائر : ۸۰ / ۹.

المَّتَعَانِكَ مِن الصَّادِقُﷺ ـ لِبَعضِ وُلدِهِ ــ: إِيَّاكَ والكَسَلَ والضَّجَرَ؛ فإنَّهها يَمَنعانِكَ مِن حَظِّكَ مِن الدنيا والآخِرَةِ<sup>(</sup>).

١٧٦٧٠ ـ الإمامُ عليُّ عِنْهِ : إيَّاكُم والكَسَلَ ؛ فإنَّه مَن كَسِلَ لم يُؤَدٍّ حَقَّ اللهِ عَزَّو جلَّ<sup>(</sup>".

١٧٦٧١ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إيّاكُم والكَسَلَ، إنَّ رَبَّكُم رَحيمٌ يَشكُرُ القَليلَ، إنّ الرجُلَ لَيُصَلِّي الرَّكعَتَينِ تَطَوُّعاً يُريدُ بِهِما وَجهَ اللهِ عَزَّوجلَّ فَيُدخِلُهُ اللهُ بِهِـما الجَـنَّةَ، وإنَـهُ يَـتَصَدَّقُ بالدِّرهَمِ تَطَوُّعاً يُريدُ بهِ وَجهَ اللهِ عَزَّوجلَّ فَيُدخِلُهُ اللهُ بهِ الجَنَّةَ٣.

٣٤٨٩ ـ التَّحذيرُ مِن التَّواني

١٧٦٧٢ – الإمامُ الباقرُ على التَّوانيَ فيا لا عُذرَ لكَ فيه، فإلَيه يَلجَأُ النادِمُونَ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٣ – الإمامُ علي لله : مَن أطاعَ التَّوانيَ ضَيَّعَ المُقوقَ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : في التَّواني والعَجزِ أُنتجَتِ الهَلَكَةُ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : في التَّواني والعَجزِ أُنتجَتِ الهَلَكَةُ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : مِن سَبَبِ الحِرمانِ التَّواني<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : مِن سَبَبِ الحِرمانِ التَّواني<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : مِن سَبَبِ الحِرمانِ التَّواني<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : مِن التواني يَتَولَّدُ الكَسَلُ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : التَّواني أَضَعَتُ المُقَولي<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : التَّواني إضاعَةُ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : التَّواني أَضَعَتُ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : التَّواني أَضَعَتُ<sup>(1)</sup>.
 ١٧٦٧٢ – عند لله : التَّواني أَضَعَتُ<sup>(1)</sup>.

(۱) ، تکافی : ۵ / ۸۵ / ۲ .

- (٢) الخصال: ٦٢٠ / ١٠.
- (٣) ثواب الأعمال : ١ / ٦٢ / ١ .
  - (٤) تحف العقول : ٢٨٥.
- (٥) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٩ / ٧٠.
- (٦-٧) يحار الأنوار : ٢٠٨/٧١/ ١٥ و ٧٧/ ٢٠٨/٧٧.
- (٨- ١٢) غرر الحكم: ٨٨٠٥، ٤٢٤٧، ٢٨٤، ٨٨٠٥،

١٧٦٨١ ـ عندﷺ : التَّواني سَجِيَّةُ النَّوكيٰ<sup>...</sup>. ١٧٦٨٢ ـ عندﷺ : مَن أطاعَ التَّوانِيَ أحاطَت بهِ النَّدامَةُ<sup>...</sup>. ١٧٦٨٣ ـ عندﷺ : ضادُّوا التَّوانِيَ بالعَزمِ<sup>...</sup>.

### ٣٤٩٠ ـ علامةُ الكسلان

١٧٦٨٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أمّا علامةُ الكَسلانِ فأربَعةٌ : يَتَوانىٰ حتّىٰ يُفرّطَ، ويُفَرّطُ حتّىٰ يُضيِّعَ، ويُضَيِّعُ حتّىٰ يَأْثَمَ، ويَضجَرُ<sup>(نن</sup>

١٧٦٨٥ ـ لُقمانُﷺ ـ لابنِهِ ـ : لِلكَسلانِ ثَلاثُ علاماتٍ: يَتوانىٰ حتَّىٰ يُفرَّطَ ، ويُفرَّطُ حتَّىٰ يُضِيَّعَ ، ويُضَيِّعُ حتَّىٰ يَأْثُمَ<sup>رٍ.</sup>

**١٧٦٨٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : تَأخيرُ العَمَلِ عُنوانُ الكَسَلِ**؟.

# ٣٤٩١ ـ الاستِعانةُ باللهِ في دفعِ الكسلِ

١٧٦٨٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ في الدُّعاءِ ـ: امنُنْ علَينا بالنَّشاطِ ، وأعِذْنا مِن الفَشَلِ والكَسَلِ والعَجزِ والعِلَلِ والضَّررِ والضَّجَرِ والمَلَلِ<sup>ِس</sup>ِ.

١٧٦٨٨ ـ عنه ﷺ ـ أيضاً ـ : اللَّهُمَّ إنِّي أعوذُ بكَ مِن الهُمَّ والحُزنِ والعَجزِ والكَسَلِّ.

١٧٦٨٩ ـ الإمامُ زينُ العابدينَــــ أيضاً ــ: حَبَّب إلَيَّ ما تُحِبُّ مِن القَولِ والعَمَلِ حتَّىٰ أدخُلَ فيهِ بِلَذَةٍ وأخرُجَ مِنهُ بِنَشاطٍ. وأدعُوَكَ فيهِ بنَظَرِكَ مِنّي إلَيهِ.<sup>(.)</sup>.

- (٤-۵) بحار الأنوار : ۱۱۲۲/۱۱ و ۳/۱۵۹/۷۳.
  - (٦) غرر الحكم: ٤٤٧١.
  - (۷) يحار الأنوار : ٩٤ / ١٢٥.
  - (٨) سنن النسائي : ٨ / ٢٥٨. -
  - (١) بحار الأنوار : ١٧ / ٢٩٨ / ١٧.

<sup>(</sup>۲\_۱) غرر الحکم: ۵۹۲۷،۹۰۹۱،۳۳۱.

١٧٦٩٠ ـ الإمامُ الرَّضاﷺ ـ في الدِّعاءِ للحُجّةِ ابنِ الحَسَنِ صلواتُ اللهِ علَيهِ ــ: ولا تَبتَلِنا في أمرِهِ بالسَّأَمةِ والكَسَلِ والفَترَةِ والفَشَلِ، واجعَلْنا بِمَّن تَنتَصِرُ بِهِ لِدِينِكَ<sup>ِس</sup>.

الامام زينُ العابدينَ ﷺ ـ في دعاءِ مَكارمِ الأخلاقِ ـ: ولا تَـبتَليَنِّي بـالكَسَلِ عن عِبادَتِكَ، ولا العَمىٰ عن سبيلِكَ، ولا بالتعرُّضِ لخِلافِ مَحبَّتِكَ<sup>(</sup>.

<sup>(</sup>١) بحار الأتوار : ٩٥/ ٣٣٥/ ٥.

<sup>(</sup>٢) الصحيفة السجّاديّة: ٨٤ الدعاء ٢٠.

المحقور الكُفر

بحار الأنوار : ٧٢ / ٧٤ «أبواب الكفر» . بحار الأنوار : ٧٢ / ٧٤ باب ٩٨ «الكفر ولوازمه» . وسائل الشيعة : ١ / ٢٠ باب ٢ «تُبوت الكفر والارتداد بجحود بعض الضروريّات». كنز العمّال : ٣ / ٦٣٥ «كلمات الكفر ومُوجباته» . كنز العمّال : ٣ / ٦٣٩ «الإكراه بالكفر» .

انظر : معنوان ٢٣ «الإيمان» ، ٢٦٤ «الشّرك» . الجهل : باب ٥٩٩ ، ٥٩٩ ، القرآن : باب ٢٢٩٥ ، الحسد : ياب ٥٥١ ، الرشوة : باب ١٥١٠ ، الزكاة : باب ١٥٨١ ، الصلاة : باب ٢٣٠٣ ، الظلم : ياب ٢٤٤٩ ، الفقر : باب ٣٢٢٠ ، النعمة : باب ٣٩٦٣ ، الفَيرة : باب ٢١٤٥ .

### ٣٤٩٢ ـ الكفرُ أقدَمُ مِن الشِّركِ

#### الكتاب

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَوْلِياؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُماتِ﴾ < ... ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّانُ ماءً ... وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُوراً فَا لَهُ مِنْ نُورِ (\*\*.

﴿إِنْ تَكْفُرُوا فَإِنَّ اللهَ غَنِيَّ عَنْكُمْ وَلَا يَرْضَىٰ لِعِبَادِهِ الكُفْرَ﴾<sup>(س</sup>. ﴿وَقَالَ مُوسَىٰ إِنْ تَكْفُرُوا أَنْتُمْ وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيْعاً فَإِنَّ اللهَ لَغَنِيُّ حَمِيدُ﴾<sup>(س</sup>. ﴿وَمَنْ يَكْفُرْ بِاللهِ وَمَلَائكَتِهِ وَكُتْبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً بَعِيداً﴾<sup>(س</sup>. ١٧٦٩٢ ـ الإمامُ الباقرُعِظ : كلُّ شَيءٍ يَجُرُّهُ الإنكارُ والجُحودُ فهُو الكُفُرُ<sup>(س</sup>.

١٧٦٩٣ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : مَعنَى الكُفرِ كُلُّ مَعصيَةٍ عُصِيَ اللهُ بها بجِهَةِ الجَحدِ والإنكارِ والاستِخفافِ والتَّهاوُنِ في كلِّ ما دَقَّ وجَلَّ، وفاعِلُهُ كافِرُ... فإن كانَ هُو الذي مالَ بِهَواهُ إلى وَجدٍ مِن وُجوهِ المَصيَةِ لجِهَةِ الجُحودِ والاستِخفافِ والتَّهاوُنِ فقد كَفَرَ، وإن هُو مالَ بِهَواهُ إلى التَّديُّنِ لجِهَةِ التأويلِ والتَّقليدِ والتَّسليمِ والرَّضا بقَولِ الآباءِ والأسلافِ فقد أَشرَكَ<sup>س</sup>.

١٧٦٩٤ ـ الإمامُ الباقرُعةِ : والله إنَّ الكُفرَ لأقدَمُ مِن الشَّركِ ، وأخبَتُ وأعظَمُ ـ ثمَّ ذَكَرَ كُفرَ إبليسَ حينَ قالَ اللهُ لَهُ : أسجُدْ لآدمَ فأبيٰ أن يَسجُدَ ـ فالكفرُ أعظَمُ مِن الشَّركِ ، فَمَنِ اخــتارَ علَى اللهِ عَزَّوجلَّ وأبق الطاعَةَ وأقامَ علَى الكبائرِ فهُو كافِرُ ، ومَن نَصَبَ دِيناً غيرَ دِينِ المؤمنينَ فهُو مُشركُ".

- (١) البقرة : ٢٥٧.
- (۲) التور : ۳۹، ۶۰.
  - (۲) الزمر : ۷.
  - (٤) إبراهيم: ٨.
  - (٥) النساء : ١٣٦.
- (٦) الكافي: ٢ / ٣٨٧ / ١٥.
- (۷) وسائل الشيعة : ۱ / ۲٤ / ۱۵ .
  - (٨) الكافي: ٢ / ٣٨٣ / ٢.

١٧٦٩٥ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ــ لمّا سُئلَ عنِ الكُفرِ والشَّركِ : أَيُّهُهَا أَقدَمُ؟ ــ: الكُفرُ أَقدَمُ، وذلكَ أَنَّ إبليسَ أَوَّلُ مَن كَفَرَ وكانَ كُفرُهُ غيرَ شِركٍ، لاَ نَّهُ لم يَدعُ إلىٰ عِبادَةِ غيرِ اللهِ، وإنّما دَعا إلىٰ ذلكَ بَعدُ فَأَشرَكَ<sup>(٥)</sup>.

١٧٦٩٦ ـ الإمامُ الكاظمُﷺ ـ لِموسَى بنِ بكيرٍ لمَّا سَأَلَهُ عنِ الكُفرِ والشَّركِ: أَيَّبها أَقَدَمُ؟ ـ: ما عَهدي بكَ تُخاصِمُ الناسَ؛ قلتُ: أَمَرَني هِشامُ بنُ سالِمٍ أَن أَسأَلَكَ عن ذلكَ، فقالَ لي: الكُفرُ أَقدَمُ وهُو الجُحودُ، قالَ اللهُ عَزَّوجلً: ﴿إِلاّ إِبْليسَ أَبَى واستَكْبَرَ وكانَ مِن الكافِرِينَ﴾<sup>(\*)</sup>.

١٧٦٩٧ ــ الإمامُ الصّادقُﷺ ــ لِحِيثَمِ الْتَميميَّ ــ: يا هَيثمُ الْتَميميُّ، إنَّ قَوماً آمَــنوا بــالظاهِرِ وكَفَروا بالباطِنِ فلم يَنفَعْهُم شيءٌ، وجاءَ قَومُ مِن بَعدِهِم فآمَنوا بالباطِنِ وكَفَرُوا بالظاهِرِ فلم يَنفَعْهُم ذلكَ شيئاً، ولا إيمانَ بَظَاهِرٍ إلَّا بباطِنٍ، ولا بباطِنٍ إلَّا بظاهِرِ<sup>...</sup>.

١٧٦٩٨ ــ الإمامُ عليُّﷺ ــ لِأصحابِهِ عندَ الحَربِــ: فَوالَّذي فَلَقَ الحَبَّةَ وبَرَأَ النَّسَمَةَ. ما أسلَمُوا ولكنِ استَسلَمُوا. وأسَرُّوا الكُفرَ . فلمّا وَجَدُوا أعواناً علَيهِ أُظهَرُوهُ<sup>(ي</sup>.

## ٣٤٩٣ ـ مُوجِباتُ الكُفر

الامامُ الصّادقُﷺ : إنَّ اللهَ عَزَّوجلَّ فَرَضَ فَرائضَ مُوجَباتٍ علَى العِبادِ، فَمَـن تَرَكَ فَريضَةً مِن المُوجَباتِ فلم يَعمَلُ بها وجَحَدَها كانَ كافِراً<sup>(1)</sup>.

١٧٧٠٠ ـ عندىلا : مَن شَكَّ في اللهِ وفي رسولِهِ عللهُ فهُو كافِرُ<sup>(٥</sup>.

١٧٧٠١ ـ الكافي عن منصورِ بنِ حازِمٍ : قلتَ لأبي عبدِالله ﷺ مَن شَكَّ في رسولِ اللهِﷺ؟ قالَ : كافِرٌ ، قلتُ : فَمَن شَكَّ في كُفرِ الشاكِ فَهو كافِرٌ ؟ فَأَمسَكَ عَنِّي ، فَرَدَدتُ علَيهِ ثلاثَ مَرّاتٍ فاستَبَنتُ في وَجههِ الغَضَبَ<sup>m</sup>.

- (٤) نهج البلاغة : الكتاب ١٦.
- (۵...۷) الكافي: ۲ / ۳۸۳ / ۱ و ص ۳۸۲ / ۱۰ و ص ۱۸ / ۱۱.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار : ٧٢ / ٩٦ / ١١.

<sup>(</sup>٢) الكافي: ٢ / ٣٨٥ / ٦.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار : ٢٤ / ٣٠٢ / ١١ .

١٧٧٠٢ ـ الكافي عن محمّدِ بنِ مُسلمٍ: كُنتُ عندَ أبي عبدِاللهِ علىهِ... فَدخلَ عليهِ أبو بَصيرٍ فقالَ : يا أبا عبدالله ما تقولُ فيمَن شَكَّ في اللهِ؟ فقالَ : كافِرٌ يا أب محــمّدٍ، قــالَ: فَشَكَّ في رسولِ اللهِ؟ فقالَ: كافِرُ، ــقالَ: ــثُمّ التَفَتَ إلىٰ زُرارَةَ فقالَ: إنّما يَكفُرُ إذا جَحَدَ<sup>ر</sup>.

١٧٧٠٣ ـ الإمامُ الباقرُﷺ : كُلُّ شَيءٍ يَجُرُّهُ الإقرارُ والتَّسليمُ فهُو الإيمانُ، وكُلُّ شَيءٍ يَجُرُّهُ الإنكارُ والجُحودُ فهُو الكُفرُ<sup>س</sup>.

وفي روايـةٍ عـن الإمـامِ الصّـادقِ ﷺ : لو أنَّ العِـبادَ إذا جَـهِلُوا وَقَـفُوا ولم يَجــحَدُوا لم يَكفُروا®.

١٧٧٠٤ - الإمامُ الباقرُ أو الإمامُ الصّادق عنه - في قُولِ إبراهيمَ عنه إذ رَآىٰ كَوكباً : ﴿هذا رَبِيُ ٥ - : إِنّما كَنَ طَالِباً لِرَبَّهِ وَلَم يَبلُغُ كُفراً ، وإِنّهُ مَن فَكَرَ مِن الناسِ في مِثلٍ ذلكَ فإنّهُ بمتزِلَتِهِ ٤٠. (انظر) المُرتدَ باب ١٤٧٤. الشُبهة : باب ١٩٥٠.

## ٣٤٩٤\_الكافرُ

الكتاب

إِيا أَيُّها الَّذِينَ آمَنُوا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقْناكُمْ مِن قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ يَوْمُ لا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَّةُ وَلَا شَفاعَةً وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظَّالِوُنَ﴾<sup>(...</sup>.

<

﴿وَكَذَلِكَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ فَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ يُؤْمِنُونَ بِهِ وَمِنْ هُوْلاءِ مَن يُؤْمِنُ بِـهِ وَمَا يَجْحَدُ بِآيَاتِنَا إِلَّا الكَافِرُونَ﴾٣.

(۷) العنكبوت: ٤٧.

<sup>(</sup>٦-١) الكافي: ٢ / ٣٦٩ ٢ و ص ٢٨٧ / ١٥ و ص ١٩ / ٣٨٨ .

<sup>(</sup>٤) بحار الأنوار : ١١ / ٨٧ / ١٠.

<sup>(</sup>٥ ــ ٦) البقرة : ٢٥٤، ٢٦٤,

﴿بَلْ هُوَ آياتُ بَيَّناتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَمَا يَجْحَدُ بِآياتِنا إِلَّا الظَّالِمُونَ﴾<sup>(()</sup>.
﴿وَمَن يَدْعُ مَعَ اللهِ إِلَى آخَرَ لَا بُرْهانَ لَهُ بِهِ فَإِنَّهُ حِسابُهُ عِنْدَ رَبِّهِ إِنَّهُ لَا يُعْلِعُ الْكافِرُونَ﴾<sup>(()</sup>.
﴿يَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَإِنَّ جَهَنَّمَ تُحْيِطَةٌ بِالْكافِرِينَ﴾<sup>(()</sup>.

﴿إِنَّ اللهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِها الأَنْهارُ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَما تَأْكُلُ الأَنْعامُ وَالنَّارُ مَثُوعً لَّهُمْ﴾<sup>(4)</sup>.

١٧٧٠٥ ـ الإمامُ الصّادقﷺ في قولِهِ تعالىٰ : ﴿عُتُلٌ بَعدَ ذلكَ زَنِيمٍ﴾ ٣ ــ: العُتُلُ العَظيمُ الكُفرِ ، والزَّنيمُ المُستَهتَرُ بكُفرِهِ٣.

- ١٧٧٠٦ ـ رسولُ اللهِﷺ : الدنيا سِجنُ المؤمنِ وجَنَّةُ الكافِرِ™.
- ١٧٧٠٧ ـ الإمامُ عليُّ على الكافِرُ الدُّنيا جَنَّتَهُ ، والعاجِلَةُ هِمَّتَهُ ، والمَوتُ شَقاوَتُهُ ، والنارُ غايَتُهُ (٥. ١٧٧٠٧ ـ عنه على الكافِرُ خَبَّ ضَبَّ جافٍ خائنُ (٥.
  - ۱۷۷۰۹ عند بالكافر خَبَّ لَثيم، خَوْون، مَغرور بجمهله، مَغبونُ<sup>٥٠٠</sup>.
  - ١٧٧١٠ عنه # : هَمُّ الكافر لِدُنياهُ، وَسَعيْهُ لِعاجِلَتِهِ، وغايَتُهُ شَهوَتُهُ ٥٠٠.
    - ۱۷۷۱۱ ـ عند، الكافير فاجر جاهلٌ......

۱۷۷۱۲ ـ عندﷺ : ما كَفَرَ الكافِرُ حتَّىٰ جَهلَ ···.

(انظر) الدنيا : باب ١٢٤١ ، الامثال : باب ٣٦٠٩ ، الموت : باب ٣٧٢٥ .

- (٢) المؤمنون : ١١٧, \_\_\_\_
  - (٣) العنكبوت: ٥٤.
    - (٤) محمّد : ۱۲.
    - (٥) القلم : ١٣.
- (٦) بحار الأنوار : ٧٢ / ٩٧ / ١٢.
- (۷) مسئد این حنیل : ۳ / ۲۱۰ / ۸۲۹۶.
- (٨-١٣) غرر الحكم : ١٩٤٦، ١٤٥٥، ١٩٤٠، ١٩٠٠، ١٠٦٠، ١٧٥٥.

<sup>(</sup>١) العنكبوت: ٤٩.

### ٣٤٩٥ ـ أدنّي الكفر

١٧٧١٣ – رسول الله عَظَمَة : أدنَى الكُفرِ أن يَسمَعَ الرجلُ عن أخيهِ الكَلِمَةَ فَيَحفَظَها علَيهِ يُريدُ أن يَفضَحَهُ بها، أولئكَ لا خَلاقَ لَحُمْ<sup>(۱)</sup>.

١٧٧١٤ ـ الإمامُ الباقرُﷺ : إنَّ أقرَبَ ما يكونُ العَبدُ إلَى الكُفرِ أن يُؤاخيَ الرجُلَ عـلَى الدِّينِ فَيُحصيَ علَيهِ عَثَراتِهِ وزَلَاتِهِ لِيُعَنِّفَهُ بِها يَوماً مّا<sup>س</sup>.

١٧٧١٥ ـ الإمامُ عليَّللا ـ في جَوابِ مَن سَأَلَهُ عن أدنىٰ ما يكونُ بهِ الرجــلُ كــافراً ــ : أدنىٰ ما يكونُ بهِ كافراً أن يَتَدَيَّنَ بشيءٍ فَيَزعُمَ أنَّ اللهَ أمرَهُ بهِ مِمّا نَهَى اللهُ عَنهُ، ثُمّ يَنصِبَهُ دِيناً فيَتَبرَّأُ ويَتَولَىٰ ويَزعُمَ أنّهُ يَعبُدُ اللهَ الذي أمرَهُ بهِ<sup>ش</sup>.

١٧٧١٦ ـ عندﷺ : أدنى ما يكونُ بهِ العَبَدُ كافِراً مَن زَعَمَ أَنَّ شيئاً نَهَى اللهُ عَنهُ أَنَّ اللهَ أَمَرَ بهِ ونَصَبَهُ دِيناً يَتَولَّىٰ علَيهِ، ويَزعُمُ أَنَّهُ يَعبُدُ الذي أَمَرَهُ بهِ، وإِنَّمَا يَعبُدُ الشيطانَ®.

١٧٧١٧ - الإمامُ الصّادقُ على المنلَ عن أدنَى الإلحاد -: الكِبرُ مِنهُ...

١٧٧١٨ ـ عنهﷺ ـ لمّا سُئلَ عن مَنزِلَةِ رجُلٍ إن حَدَّثَ كَذَبَ، وإن وَعَـدَ أَخـلَفَ، وإن اتُتُمِنَ خانَ-: هِي أَدنَى المَنازِلِ مِن الكُفرِ وليسَ بكافِرِ<sup>©</sup>.

(انظر) الإيمان : باب ٢٨٥ ، الشَّرك : باب ١٩٨٩ . عنوان ٣٠ «البِدعة» .

- (١) بحار الأنوار : ٢٧٦/٢٧٦ / ١١٢.
  - (٢) يحار الأنوار : ٧٥ / ٢١٥ / ٢٢.
  - (۳) کتاب سلیم بن قیسی : ۲ / ٦١٥ .
    - (٤) الكافي : ٢ / ٤١٥ / ١.
    - (٥) معاني الأخبار : ٤٧/٣٩٤ .
      - (٦) الكافي: ٢ / ٢٩٠ / ٥.

## ٣٤٩٦ ـ دعائمُ الكفر وأركانُهُ

١٧٧١٩ ـ الإمامُ عليَّ \* الكُفرُ علىٰ أربَعِ دَعـانُمَ: عـلَى التَّـعَمُّقِ، والتَّـنازُعِ، والزَّيـغِ، والشِّقاقِ، فمَن تَعَمَّقَ لم يُنِبْ إلَى الحَقِّ، ومَن كَثُرُ نِزاعُهُ بالجَهلِ دامَ عَهاهُ عنِ الحَقِّ، ومَن زاغَ ساءت عندَهُ الحَسَنةُ، وحَسُنَت عِندَهُ السَّيَّئَةُ، وسَكِرَ سُكرَ الضَّلالَةِ، ومَن شاقَّ وعُرَتْ علَيهِ طُرُقُهُ، وأعضَلَ علَيهِ أمرُهُ، وضاقَ علَيهِ مَخْرَجُهُ<sup>س</sup>.

١٧٧٣٠ ـ عنديم؛ : بُنِيَ الكفرُ علىٰ أربَعِ دَعانمَ: الفِسقُ، والغُلوُّ، والشَّكُّ، والشُّبهَةُ<sup>س</sup>. ١٧٧٣١ ـ عنديم؛ : بُنِيَ الكُفرُ علىٰ أربَعِ دَعانمَ: على الجَفاءِ، والعَمىٰ، والغَفلَةِ، والشَّكُّ. قَمَن جَفا فقدِ احتَقَرَ الحَقَّ، وجَهَرَ بالباطِلِ ومَقَتَ العُلَهاءَ وأَصَرَّ علَى الحِنثِ العَظيمِ. ومَن عَمِيَ نَسِيَ الذِّكرَ، واتَّبَعَ الظَنَّ، وطَلَبَ المَغفِرَةَ بلا تَوبَةٍ ولا استِكانَةٍ.

ومَن غَفَلَ حادَ عنِ الرُّشدِ، وغَرَّتهُ الأمانِيُّ، وأخَذَتهُ الحَسرَةُ والنَّدامَةُ، وبَدا لَهُ مِن اللهِ ما لم يَكُن يَحتَسِبُ.

ومَن عَتا في أمرِ اللهِ شَكَّ، ومَن شَكَّ تعالىٰ علَيهِ، فَأَذَلَّهُ بسُلطانِهِ، وصَغَّرَهُ بجَلالِهِ، كما فَرَّطَ في أمرِهِ فاغتَرَّ بِرَبِّهِ الكريمِ<sup>m</sup>.

١٧٧٢٢ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : أصولُ الكُفرِ ثلاثةُ : الحِرصُ، والاستِكبارُ، والحَسَدُ. فأمّا الحِرصُ فإنّ آدمَ ﷺ حينَ نُهِيَ عنِ الشَّجرَةِ حَمَلَهُ الحِرصُ علىٰ أن أكَلَ مِنها، وأمّا الاستِكبارُ فإبليسُ حينَ أمِرَ بالشُجودِ لآدمَ استَكبَرَ، وأمّا الحَسَدُ فابنا آدَمَ حيثُ قَتَلَ أحدُهُما صاحِبَهُ".

(٤) بحار الأتوار : ١٢/ ١٠٤/ ١٠.

<sup>(</sup>١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٨ / ١٤٢ . نهج البلاغة : الحكمة ٣١.

٢) الكافي: ٢ / ٣٩١ / ٢.

<sup>(</sup>٣) كنز العمّال : ٤٤٢١٦ .

١٧٧٢٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَيَةَ : أركانُ الكُفرِ أربَعةً : الرَّغبَةُ ، والرَّهبَةُ ، والسَّخَطُ ، والغَضَبُ<sup>()</sup>. (انظر) الحسد: باب ٨٥٨ النفاق : باب ٣١٣٥. بحار الأنوار : ٢٠ / ١٤ باب ٩٩.

٣٤٩٧ ـ وُجو دُ الكفرِ في كتابِ اللهِ

١٧٧٢٤\_الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ عَن وُجوهِ الكُفرِ في كتابِ اللهِ عَزَّوجلَّ ــ: الكُفرُ في كتابِ اللهِ علىٰ خَمسَةِ أوجُهٍ:

فينها كُفرُ الجُحودِ. والجُحودُ علىٰ وجهَينِ. والكُفرُ بتَركِ ما أمَرَ اللهُ. ركُفرُ البَراءةِ. وكُفرُ النَّعَمِ.

فأمّا كُفرُ الجُمحودِ فهُو الجُمحودُ بالرُّبوبيَّةِ وهُو قَولُ مَن يَقولُ: لا رَبَّ ولا جَنَّةَ ولا نارَ! وهُو قَولُ صِنفَيْنِ مِن الزَّنادِقَةِ يقالُ لَهُمُ: الدَّهريَّةُ، وهُمُ الذيسَ يَـقولُونَ : ﴿وَمَـا يُهـلِكُنا إلّا الدَّهْرُ﴾ وهُو دِينُ وَضَعُوهُ لأنفُسِهِم بالاستِحسانِ علىٰ غيرِ تَنَبُّتٍ مِنهُم ولا تَحقيقَ لِشيءٍ مِمّا يقولُونَ ، قالَ اللهُ عَزَّوجلَّ : ﴿إِنْ هُمْ إِلَّا يَظُنُّونَ﴾ " أَنَّ ذلكَ كما يقولُونَ . وقالَ : ﴿وَمَا تُحقيقَ لِشيءٍ مِمّا سَواءُ علَيهِم ءَأَنْذَرْتَهُم أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لا يُؤْمِنُونَ﴾ " يَعني بِتَوحيدِ اللهِ تعالىٰ، فهذا أحَدُ وُجوهِ الكُفرِ.

وأمّا الوَجهُ الآخَرُ مِن الجُحودِ علىٰ مَعرِفَةٍ<sup>س</sup>، وهُو أن يَجحَدَ الجاحِدُ وهُو يَعلَمُ أنّهُ حَقَّ، قدِ استَقَرَّ عِندَهُ وقَد قالَ اللهُ عَزَّوجلًّ: ﴿وَجَحَدُوا بِها واستَيْقَنَتْها أنفُسُهُم ظُلْماً وعُلُوّاً﴾<sup>(</sup> وقالَ

- (٢) الجاثية : ٢٣.
- (٣) البقرة : ٦ . وخصٌ نفي الإيمان في الآية بتوحيد الله لأنَّ سائر مايكفرون به من توابع التوحيد . (كما في هامش المصدر) .
- (٤) هكذا في النسخ التي رأيناها ، والصواب : «وأمّا الوجه الآخر من الجحود فهو الجحود على معرفة» ولعلّه سقط من قلم النسّاخ. وهذا الكفر هو كفر التهوّد . (كما في هامش المصدر).
  (٥) النمل: ١٤.

<sup>(</sup>١) الكافي: ٢ / ٢٨٩ / ٢.

اللهُ عَزَّوجلَّ: ﴿وَكَانُوا مِن قَبَلُ يَستَفْتِحُونَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوا فَلَمَّ جَاءَهُم ما عَرَفُوا كَفَرُوا بِـ فَلَعْنَةُ اللهِ علَى الكافِرِينَ﴾`' فهذا تفسيرُ وَجهَي الجحودِ.

والوَجهُ الثالثُ مِن الكُفرِ كُفرُ النَّعَم، وذلكَ قولُهُ تعالىٰ يَحكى قَولَ سُلَمِانَ ﷺ: ﴿هذا مِن فَضْلٍ رَبِّي لِيَبْلُوَنِي ءَأَشْكُرُ أَم أَكْفُرُ ومَن شَكَرَ فإنَّما يَشكُرُ لِنَفِسِهِ ومَن كَـفَرَ فـإنَّ رَبّي غَـنيُّ كَرِيمُ﴾ \*\* وقالَ: ﴿لِئُنْ شَكَرْتُمُ لأَزِيدَنَّكُم ولَئَنْ كَفَرْتُمُ إِنَّ عَذابِي لَشديدُ﴾ \*\* وقالَ: ﴿فاذْكُرُونِي أذكُرْكُم واشكُرُوا لِي ولا تَكْفُرُونِ﴾.

والوَجهُ الرابعُ مِن الكُفرِ تَرِكُ ما أمَرَ اللهُ عَزَّوجلَّ بِهِ، وهُو قولُ اللهِ عَزَّوجلَّ: ﴿وإِذْ أَخَذْنا مِيثاقَكُم لا تَسْفِكُونَ دِماءَكُم ولا تُخْرِجُونَ أَنفُسَكم مِن دِيارِكُم ثُمَّ أَفْرَرْتُم وأنتُم تشْهَدُونَ \* ثُمَّ أنتُمْ هَؤلاءِ تَقتُلُونَ أَنفُسَكم وتُخْرِجُونَ فَريقاً مِنكُم مِن دِيـارِهِم تَـظاهَرُونَ عـلَيهِم بـالإثم والعُذوانِ وإن يَأْتُوكُم أسارىٰ تُفادُوهُم وهُوَ مُحَرَّمُ علَيكُم إخْراجُهُم أفَتُؤمِنُونَ بِبَغضِ الكِتابِ وتَكْفُرُونَ بِبَعْضٍ فَمَـا جَزاءُ مَن يَفْعَلُ ذلكَ مِنكُمَ﴾ \* فَكَفَّرَهُم بتَركِ ما أَمَـرَ اللهُ عَـزّوجلَّ بـهِ ونَسَبَهُم إلَى الإيمانِ ولم يَقبَلْهُ مِنهُم ولم يَنفَعْهُم عندَهُ فقالَ: ﴿فما جَزاءُ مَن يَفعَلُ ذلكَ مِنكُم إلّ خِزْيٌ فِي الحَيَاةِ الدُّنيا ويَومَ القِيامَةِ يُرَدُّونَ إلىٰ أَشَدَّ العَذابِ وما اللهُ بِغافِلٍ عَمّا تعمَلُونَ﴾٣.

والوَجهُ الخامسُ مِن الكُفرِ كُفُر البَراءةِ. وذلكَ قولُهُ عَزَّوجلَّ يَحكي قــولَ إبـراهــيمَعِ؛ ﴿كَفَرْنَا بِكُم وبَدَا بَيْنَنَا وبَيَنَكُمُ العَدَاوَةُ والبَغْضَاءُ أَبَداً حَتَّىٰ تُؤْمِنُوا بِاللهِ وَحْدَهُ﴾™ يَعني تَبَرَّأْنَا مِنكُم، وقالَ يَذكُرُ إبليسَ وتَبرِئَتَهُ مِن أوليـائهِ مِـن الإنسِ يَــومَ القِـيامَةِ: ﴿إِنِّي كَـفَرْتُ بمــا

- (١) البقرة ٨٩.
- (٢) النمل: ٤٠.
- (٣) إبراهيم : ٧.
- (٤) البقرة: ١٥٢.
- (٥) البقرة : ٨٤، ٨٥. وقوله : «ثمّ أقررتم» أي بالميثاق. «تَظاهَرون» أي تعاونون. (كما في هامش المصدر).
  - (٦) البقرة: ٨٥.

(٧) المتحنة : ٤ .

أَشْرَ كُتُمونِ مِن قَبْلُ﴾<sup>(..</sup> وقالَ: ﴿إِنَّا اتَّخَذْتُم مِن دُونِ اللهِ أَوْثَاناً مَوَدَّةَ بَينِكُم في الحَياةِ الدَّنيا ثُمَّ يَومَ القِيامَةِ يَكْفُرُ بَعضُكُم بِبَعْضٍ ويَلْعَنُ بَعْضُكُم بَعْضاً﴾" يَعني يَتَبَرَّأُ بَعضُكُم مِن بَعضٍ".

(انظر) بحار الأنوار : ٩٣ / ٦٠، ٧٢ / ١٠٠،مستدرك الوسائل : ١ / ٧٦ باب ٢.

<sup>(</sup>۱) إيراهيم : ۲۲.

<sup>(</sup>۲) العنكبوت: ۲۵.

<sup>(</sup>٣) الكافي: ٢ / ٢٨٩ ـ ٢٦١ / ١.

٢٢٦ الكَفّارة

وسائل الشيعة : ١٥ / ٨٤٨ «أبواب الكفَّارات» .

انظر: الذُّنب: باب ١٣٨٧، الصلاة : باب ٢٢٧٢، الحَدّ : باب ٧٤٤.

### ٣٤٩٨ - الكَفَّاراتُ

١٧٧٢٥ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ثلاثُ كَفَّاراتُ : ... إفشاءُ السَّلامِ ، وإطعامُ الطَّعامِ ، والتَّهجُّدُ بالليلِ والناسُ نِيامُ ‹›.

١٧٧٢٦ - الإمامُ الصّادقُ على : كَفَارَةُ عَمَلِ السَّلطانِ الإحسانُ إلى الإخوانِ ... ١٧٧٢٧ - الإمامُ عليُ على : مِن كَفَّاراتِ الذُّنوبِ العِظامِ إغاثَةُ المَلهو فِ والتَّنفيسُ عنِ المكروبِ ... ١٧٧٢٩ - رسولُ اللهِ على : خدمةُ العِيالِ كَفَارَةُ لِلكَبائرِ وتُطفئُ غَضَبَ الرَّبَ... ١٧٧٢٩ - عنه على : كَفَّارَةُ الاغتِيابِ أَن تَستَغفِرَ لِمَن اغتَبتَهُ ... ١٧٧٣٩ - عنه على : كَفَّارَةُ الاغتِيابِ أَن تَستَغفِرَ لِمَن اغتَبتَهُ ... ١٧٧٣٩ - عنه على : كَفَّارَةُ الاغتِيابِ أَن تَستَغفِرَ لِمَن اغتَبتَهُ مَا ذَكَر تَهُ ... ١٧٣٣٩ - عنه على : مَن ظَلَمَ أَحَداً فَفَاتَهُ فَلْيَستَغْفِرُ اللهُ لَهُ ؛ فَإِنَّهُ كَفَارَتُهُ ... ١٧٣٣٩ - عنه على : المَوتُ كَفَارَةُ الاغتِيابِ ... ١٧٣٣٢ - عنه على : الموتُ كَفَارَةُ الأغينياتِ ... ١٣٣٣٢ - عنه على : الموتُ كَفَارَةُ الدُنوبِ المؤمنينَ ... ١٧٣٣٢ - عنه على : الموتُ كَفَارَةُ الدُنوبِ المؤمنينَ ... ١٣٣٣٢ - عنه على : الموتُ كَفَارَةُ الدُنوبِ المؤمنينَ ... ١٣٣٣٣ - عنه على : الموتُ كَفَارَةُ الدُنوبِ المؤمنينَ ...

ِذُنوبِهِ فِي نَهارِهِ ما خَلا الكبائرَ<sup>....</sup>

- (١) مكارم الأخلاق : ٢ / ٣٢٥ / ٢٥٢٢.
  - (٢) كشفَ الغنة : ٢ / ٤١٧.
- (٣) شرح نهج البلاغة لاين أبي الحديد : ١٨ / ١٣٥.
- (٤-٤) جامع الأخبار : ٢٧٦ / ٥٥١ و ١٤٨ / ٣٣٣.
  - . ٤٣٢٧ / ٣٧٧ / ٢ : الغقيد : ٢ / ٣٧٧ / ٣٢٢ .
  - (٧) جامع الأخبار : ١٤٨ / ٣٣٢.
  - (٨) يحار الأنوار : ٢٢ / ١٧٨ / ٢١.
  - (٩) مكارم الأخلاق: ٢ / ٣٧٥ / ٢٦٦١.
    - (١٠) جامع الأخبار : ١٧٢ / ٤٠٧.
      - (١١) ثواب الأعمال: ١/٣٢.

١٧٧٣٦ ـ رسولُ اللهِ تَنَظَى : مُمّى لَيلةٍ كَفَارَةُ سَنَةٍ <sup>(()</sup>. ١٧٧٣٧ ـ الإمامُ الصّادقُ عنه : كفّارَةُ عَمَلِ السُّلطانِ قَضاءُ حَواتجِ الإخوانِ<sup>(()</sup>. ١٧٧٣٨ ـ عندية : كفّارَةُ الضِّحكِ: اللَّهُمَّ لا تَمَقَنْنِ<sup>(()</sup>. ١٧٧٣٩ ـ رسولُ اللهِ تِنَظَى : كفّارَةُ الطُّيَرَةِ التَّوكُلُ<sup>(()</sup>.

١٧٧٤٠ ـ عنهﷺ ـ كانَ يقولُ بأخَرَةٍ إذا أرادَ أن يَقومَ مِن الجَـ لسِ ـ: سـبحانكَ اللّـ لَهُمَّ وبحَمدِكَ، أشهَدُ أن لا إلهَ إلاّ أنتَ، أستَغفِرُكَ وأتوبُ إلَيكَ. فقالَ رجُلٌ: يا رسـولَ اللهِ، إنّكَ لَتَقولُ قولاً ما كُنتَ تَقولُهُ فيا مضىٰ! قالَ: كفّارَةً لِما يكونُ في الجَلِسِ<sup>...</sup>.

المَّلاد الإمامُ الصَّادقُﷺ : كَفَّارَةُ الْجَالِسِ أَن تَقُولَ عِندَ قِيامِكَ مِنها : ﴿سُـبحانَ رَبَّكَ رَبِّ العِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وسَلامٌ علَى المُرسَلِينَ والحَمدُ للهِ رَبِّ العالَمِينَ﴾٣.

(انظر) المجلس : باب ٥٢٢.

١٧٧٤٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : كَفَارَةُ الذَّنْبِ النَّدَامَةُ<sup>٣</sup>. ١٧٧٤٣ ـ عنهﷺ : مِن طَلَبَ العِلمَ كانَ كَفَّارَةً لِمَا مَضَىٰ<sup>٣</sup>. ١٧٧٤٤ ـ عنهﷺ : ما مِن مَرَضٍ أو وَجَعٍ يُصِيبُ المؤمنَ إلَّا كانَ كَفَّارَةً لِذَنبِهِ<sup>٣.</sup>. ١٧٧٤٥ ـ عنهﷺ - في بيانِ كَفَاراتِ الخَطَايَا ـ: إسباغُ الوُضوءِ علَى المكارِهِ<sup>٣.</sup>.

- ۲) الغتيه : ٤٣٢٩ / ٣٧٨ . (۲
- (٣) وسائل الشيعة : ١٥ / ٨٤ / ١ .
  - (٤) الكافي : ٨ / ١٩٨ / ٢٣٦ .
    - (٥) سنن آبي دارد : ٤٨٥٩ .
  - (٦) الفتيه : ٢ / ٢٧٩ / ٢٣٥ .
- (۷) مسند این حنبل : ۱ / ۱۲۰ / ۲۹۲۳.
  - (٨) سنن الترمذي : ٢٦٤٨.
- (۹) مسئد این حتیل : ۹ / ۵۱۸ / ۲۵۳۹۳ .
  - (١٠) سنن ابن ماجة : ٤٢٧.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار : ١٨٦/١٨٦/٣٩.

### ٣٤٩٩ ـ ذَنبٌ لا كَفَّارَةَ لَهُ !

#### الكتاب

﴿وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مَنْهُ وَاللهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ﴾

١٧٧٤٦-الإمامُ الصّادقُ ٢ - في مُحرِمٍ أصابَ صَيداً - : علَيهِ الكَفّارَةُ ، [قالَ الراوي]قلتُ : فإن أصابَ آخَرَ ؟ قالَ : إذا أصابَ آخَرَ فليسَ علَيهِ كَفّارَةُ ، وهو مِحَّن قالَ اللهُ عَرَّوجلَّ : ﴿ومَن عادَ فَيَنْتَقِمُ اللهُ مِنهُ ٥٣.

١٧٧٤٧ ـ عندينية : إذا أصابَ المحرِمُ الصَّيدَ خَطأً فعلَيهِ كَفّارَةً ، فإن أصابَهُ ثانيَةً خطأً فعلَيهِ الكَفّارَةُ أبداً إذا كانَ خَطَأً ، فإن أصابَهُ مُتَعمّداً كانَ علَيهِ الكَفّارَةُ ، فإن أصابَهُ ثانيةً مُتَعمّداً فهو يُحَنَّن يَنتَقِمُ اللهُ مِنهُ ، ولم يَكُن علَيهِ الكَفّارَةُ٣.

(انظر) – الذَّنْب: باب ١٣٦٨ ـ وسائل الشيعة : ٩ / ٢٤٤ باب ٤٨ .

<sup>(</sup>١) المائدة: ٩٥.

<sup>(</sup>٢) وسائل الشيعة : ٩ / ٢٤٥ / ٤.

<sup>(</sup>٣) التهذيب : ٥ / ٣٧٣ / ١٢٩٨.

۳۲ع المكافأة

بحار الأنوار : ٧٥/ ٢٧١ باب ٦٨ «المُكافأة علَى السُّوء» . بحار الأنوار : ٧٥/ ٤١ باب ٣٦ «المكافأة علَى الصنائع وذمّ مكافأة الإحسان بالإساءة».

انظر : اعتوان ٦٦ «الجزاء» ، ٢٧٤ «الشُّكر (٢)» ، ٣٦٤ «المُقوبة» ، ٤٤٢ «القِصاص» .

٣٥٠٠ ـ مُكافأةُ الإحسانِ بِالإحسانِ

الكتاب

﴿وَإِذَا حُيِّيْتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْها أَوْ رُدُّوها إِنَّ اللهَ كانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيباً ﴾ ... ﴿ هَلْ جَزَاءُ الأِحْسانِ إِلَّا الإِحْسانُ ﴾ ...

١٧٧٤٨ ـ الإمامُ عليٌّ لله ـ في بَيان الحُقوقِ ـ: ثُمَّ جَـعَلَ سُـبحانَهُ مِـن حُـقوقِهِ حُـقوقاً افتَرَضَها لِبَعضِ النَّاسِ عَلىٰ بَعضٍ، فَجَعَلَها تَتَكافَأُ في وُجوهِها. ويُوجِبُ بَعضُها بَـعضاً، ولا يُستَوجَبُ بَعضُها إلَّا بِبَعضِ٣.

١٧٧٤٩ - عند علا : المكافأة عِتقَ<sup>(1)</sup>.

١٧٧٥٠ – الإمامُ الكاظمُ على المعروفُ غُلَّ لا يَفُكُمُ إلّا مُكافَأَةُ أو شَكرُ ٥٠.

١٧٧٥١ ــ رسولُ اللهِﷺ : مَن أَتَىٰ إَلَيهِ مَعروفٌ فَوَجَدَ فَلْيُكَافِ، ومَن لَم يَجِدْ فَلْيُتْنِ عَلَيهِ، فإنَّ مَن أَثنىٰ عَلَيهِ فقدَ شَكَرَهُ، ومَن كَتَمَهُ فقَد كَفَرَهُ<sup>ر</sup>.

١٧٧٥٢ ــ عندتظة : مَن آتاكُم مَعروفاً فكافِؤوهُ، وإن لَم تَجِدوا ما تُكافِؤونَهُ فادْعوا اللهَ لَهُ حتَّىٰ تَظُنُّوا أَنَّكُم قَد كافَيْتُمُوهُ<sup>س</sup>.

> ١٧٧٥٤ - عند عند الله عند عند الله عند المالة المرابع المعند عند عند الله عند عند عند الله عند المالي المالية ا مالية المالية الم مالية المالية م مالية مالي مالية ممالية مالية ممالية ممالية ممالية ممالية ممالية

- (۱) النساء : ۸۱.
- (٢) الرحمَّن: ٦٠.
- (٣) نهج البلاغة : الخطبة ٢١٦ .
  - (٤) غرر الحكم: ٥٦.
  - (٥) الدرّة الياهرة : ٣٤.
  - (٦) كنز العشال : ١٦٥٦٧.
- (۷) بعار الأنوار : ۸/ ۲۶ / ۸.
  - (٨) غرر الحكم: ٢٣٨٢.
- (٩) بحار الأنوار : ٨٢ / ٨٢ / ٨٠.

١٧٧٥٥ـالإمامُ الكاظمُ ﷺ في قَولِه تَعالىٰ: ﴿هَلْ جَزاءُ الإحْسانِ إِلَّا الإحْسانُ﴾ : جَرَت في المُؤمِنِ والكافِرِ والبَرِّ والفاجِرِ، مَن صُنِعَ إلَيهِ مَعروفٌ فعَلَيهِ أن يُكافِئُ بهِ، ولَيسَتِ المُكافَأةُ أن تَصنَعَ كما صَنَعَ حتَّىٰ تَرىٰ فَضلَكَ، فإن صَنَعتَ كما صَنَعَ فلَهُ الفَضلُ بِالابتِداءِ<sup>ِس</sup>.

١٧٧٥٦ ـ الإمامُ عليُّﷺ : إذا حُيِّيتَ بِتَحِيَّةٍ فَحَيٍّ بأحسَنَ مِنها، وإذا أُسدِيَت إلَـيكَ يَـدُ فكافِنْها بِما يُربي عَليها، والفَضلُ مَعَ ذلكَ لِلبادِئِ‴.

١٧٧٥٧ ـ عنه ﷺ : مَن صَنَعَ مِثلَ ما صُنِعَ إلَيهِ فقَد كافَأَ ، ومَن أضعَفَ كانَ شَكوراً ٣٠. (انظر) الشُكر (٢) : باب ٢٠٧٨.

# ٣٥٠١ ـ مُكافأةُ الإساءةِ بالإساءةِ

#### الكتاب

﴿الشَّهْرُ الْحَرَامُ بِالشَّهْرِ الْحَرَامِ وَالْحُرُماتُ قِصاصُ فَمَنِ أَعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِـفْلِ مــا اعْتَدَىٰ عَلَيْكُمْ وَاتَّقُوا الله وَاعْلَمُوا أَنَّ اللهَ مَعَ المُتَّقِينَ﴾(<sup>...</sup>.

﴿وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِبْثُلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَمُوَ خَيْرُ لِلصَّابِرِينَ﴾

<ذَلِكَ وَمَنْ عاقَبَ بِمِثْلِ ما عُوقِبَ بِهِ ثُمَّ بَغِيَ عَلَيْهِ لَيَنْصُرَنَّهُ اللهُ إِنَّ اللهَ لَعَفُو تَعَفُو رَبِ<sup>m</sup>.

إِلَّا الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَذَكَرُوا اللهَ كَثِيراً وَانْتَصَرُوا مِنْ بَعْدِ ما ظُلِمُوا وَسَيَعْلَمُ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَيَّ مُنْقَلَبٍ يَنْقَلِبُونَ﴾<sup>٢</sup>

﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَصابَهُمُ الْبَغْيُ هُمْ يَنْتَصِرُونَ \* وَجَزَاءُ سَيَّنَةٍ سَيَّنَةً مِثْلُها هَنَ عَفا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللهِ إِنَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِينَ \* وَلَمَنِ انْتَصَرَ بَعْدَ ظُلْمِهِ فَأُولَئِكَ ما عَلَيْهِمْ مِنْ سَبِيلٍ \* إِنَّا السَّبِيلُ عَلَى

- (١) بحار الأنوار : ٧٨ / ٣٦١ / ١.
  - (٢) نهج البلاغة : الحكمة ٦٢ .
  - (٣) بحار الأنوار : ٢٥ / ٤٢ / ٤ .
    - (٤) البقرة : ١٩٤ .
    - (٥) النحل: ١٢٦.
    - (٦) العجّ : ٦٠.
    - (۷) الشعراء: ۲۲۷.

الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ أُولَئِكَ لَمُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ \* وَلَنْ صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَلِكَ لَمِنْ عَزْمِ الأُمُورِ»<sup>(...</sup>

١٧٧٥٨ ـ الإمامُ عليٌ ﷺ : مَن عامَلَ بِالبَغي<sup>(1)</sup> كوفِي بِهِ<sup>(1)</sup>.

(انظر) الكرم : باب ٣٤٧٩، باب ٦ - ٣٥.

عنوان ٣٦٤ «العُقوبة» ، ٤٤٢ «القصاص».

## ٣٥٠٢ \_ ما لا يَنبَغي في المُكافأةِ

١٧٧٥٩ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : مَن كافَأَ السَّفية بِالسَّفَةِ فَقَد رَضِيَ بِما أَتِيَ إِلَيهِ حَيثُ احتَذىٰ مِثالَهُ<sup>س</sup>.

١٧٧٦٠ ـ الإمامُ عليٌّ ٢ : أقبَتَمُ المُكافاةِ الجُمازاةُ بِالإساءَةِ ···.

١٧٧٦١ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : مَن أكرَمَكَ فأكرِمْهُ، ومَنِ استَخَفَّكَ فأكرِمْ نَفسَكَ عَنهُ<sup>رَه</sup>. (انظر) السَّفَه: باب ١٨٣٨، ١٨٣٨، العفو (١): باب ٢٧٦٦.

> ٣٥٠٣ ـ ذَمُّ الانتقامِ ١٧٧٦٢ ـ الإمامُ عليُّ الله الله وُدُدَ مَع انتِقامٍ <sup>٢٠</sup>. ١٧٧٦٣ ـ عنماظ : التَّسَرُّحُ إلَى الانتِقامِ أعظَمُ الذُّنوبِ <sup>٢٠</sup>. ١٧٧٦٤ ـ عنماظ : مَن لَم يُحسِنِ العَفوَ أساءَ بِالانتِقامِ <sup>٢٠</sup>.

> > (۱) الشوري: ۳۹\_. ۲۹

- (٢) في الطبعة المعتمدة «الغَيّ» وما أثبتناء من طبعة النجف.
  - (٣) غرر الحكم: ٨٤٧٥.
  - ٤) الكافي: ٢ / ٣٢٢ / ٢.
  - (٥-٦) بحار الأتوار : ٩٨ / ٣٥ / ٨٥ و ص٦٧٨ / ١١٣.
    - (٨\_٩) غرر الحكم: ٨٩٥٩، ٢٧٦٦، ٨٩٥٩.

١٧٧٦٥ ـ عند # : سُوءُ المُقوبَةِ مِن لُؤمِ الظُّفَرِ<sup>(1)</sup>. ١٧٧٦٦ ـ عند # : أقبَحُ أفعالِ المُقتَدِرِ الانتِقامُ<sup>(1)</sup>. ١٧٧٦٧ ـ عند # : قُوَّةُ الحِلمِ عِندَ الفَضَلِ أفضَلُ مِنَ القُوَّةِ عَلَى الانتِقامِ<sup>(1)</sup>. ١٧٧٦٧ ـ عند # : مَنِ انتَقَمَ مِنَ الجماني أبطَلَ فَضلَهُ في الدّنيا وفاتَهُ ثَوابُ الآخِرَةِ<sup>(1)</sup>. ١٧٧٦٩ ـ عند # : مَنِ انتَقَمَ مِنَ الجماني أبطَلَ فَضلَهُ في الدّنيا وفاتَهُ ثَوابُ الآخِرَةِ<sup>(1)</sup>. ١٧٧٦٩ ـ عند # : لا تَطلُبَنَّ مُجازاةَ أخيكَ وإن حَنا التُّرابَ بِفِيكَ<sup>(1)</sup>. ١٧٧٩٩ ـ الإمامُ الصّادقُ # إنّ في التَّوراةِ مَكتوباً: يابنَ آدمَ.. إذا ظُلِمتَ بِمَطَلِمَةٍ فارضَ بِانتِصارِي لَكَ: فإنَّ انتِصارِي لَكَ خَبِرُ مِن انتِصارِكَ لِنفَسِكَ<sup>(1)</sup>.

# ٣٥٠٤ \_ مُكافأةُ الإحسانِ بالإساءةِ

١٧٧٧١ ـ الإمامُ عليَّ على علمة اللَّنامِ المُكافأةُ بِالقَبِيحِ عَنِ الإحسانِ". ١٧٧٧٢ ـ عند على : شَرُّ النَّاسِ مَن كافى عَلَى الجَميلِ بِالقَبِيحِ". ١٧٧٧٣ ـ عند على : مَن كافأ الإحسانَ بالإساءَةِ فقدَ بَرِيَّ مِنَ المُرُوَّةِ". (انظر) الشُكر (1): باب ٢٠٧١، ٢٠٨٠.

## ٣٥٠٥ ـ مُكافأةُ الإساءةِ بِالإحسانِ

١٧٧٧٤ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ـ مِن دُعائدِ في مَكارِمِ الأخلاقِ ـ : اللّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وآلهِ ، وسَدِّدْنِي لِأَن أُعارِضَ مَن غَشَّنِي بِالنُّصحِ ، وأُجزِيَ مَن هَجَرَنِي بِالبِرِّ ، وأُثيبَ مَن حَرَمَنِي بِالبَدلِ ، وأكافِيَّ مَن قَطَعَنِي بِالصَّلَةِ ، وأخالِفَ مَنِ اغتابَنِي إلىٰ حُسنِ الذِّكرِ<sup>رِ...</sup>.

- (۱ ـ ٤) غرر الحكم: ۸۸۱۳، ۲۰۰۳، ۸۸۸، ۸۸۱۳، ۸۸۱۳.
  - (٥) بحار الأنوار : ٧٧ / ٢٠٩ / ١.
    - (٦) الكافي: ٢ / ٣٠٤ / ٢٠.
  - (٩..٧) غرر الحكم: ٦٢٢٨، ٥٧٥، ١٦٧٤.
    - (١٠) الصحيفة السجّاديّة : ٨٣ الدعاء ٢٠.

١٧٧٧٥ ـ الإمامُ عليَّ على عليَ الإيانِ مكافاةُ المُسيءِ بِالإحسانِ... ١٧٧٧٦ ـ عند الله : مَن لَم يُجازِ الإساءَةَ بِالإحسانِ فلَيسَ مِنَ الكِرامِ... (انظر) الإحسان: باب ٨٦٦، الرَّجم: باب ١٤٦٦، الخير: باب ١١٧٠، الإنصاف: باب ٢٨٧٦. الهديّة: باب ٤٠١٣.

٣٥٠٦ ـ كما تَدينُ تُدانُ

١٧٧٧٧ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن كَشَفَ عَن حِجابِ غَيرِهِ تَكَشَّفَت عَوراتُ بَيتِه، ومَن سَلَّ سَيفَ البَغي قُتِلَ بِهِ، ومَنِ احتَفَرَ لِأخيهِ بِثراً سَقَطَ فيها، ومَن داخَلَ السُّفَهاءَ حُقِّرَ، ومَن خالَطَ العُلَهاءَ وُقِّرَ، ومَن دَخَلَ مَداخِلَ السَّوءِ اتُّهِمَ<sup>س</sup>.

١٧٧٧٨ - الإمامُ عليُّ الله : مَن حَفَرَ بِثُراً لِأَخِيدِ وَقَعَ فِيها، ومَن هَتَكَ حِجابَ غَيرِهِ انْكَشَفَتْ عَوراتُ بَيتِهِ (\*).

١٧٧٧٩ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : بَرُّوا آباءَكُم يَبَرَّكُم أبناؤكُم، وعِفُوا عَن نِساءِ النَّاسِ تَعِفَّ نِساؤكُم<sup>،</sup>.

١٧٧٨٠ ـ الإمامُ عليَّﷺ : مَن عابَ عِيبَ، ومَن شَتَمَ أُجيبَ، ومَن غَرَسَ أُسْجارَ التُّقِيٰ اجتَنیٰ ثِمَارَ المُنیٰ٣.

١٧٧٨١ـبحار الأنوار : في الإنجيل : ألَّا تَدينوا وأنتُم خُطَّاءٌ فيُدانَ مِنكُم بِالعَذابِ ، لا تَحكُموا بِالجَورِ فيُحكَمَ عَلَيكُم بِالعَذابِ ، بِالمِكِيالِ الَّذي تَكيلونَ يُكالُ لَكُم، وبِالحُكمِ الَّذي تَحكُمونَ يُحكَمُ عَلَيكُم<sup>س</sup>.

١٧٧٨٢ - الإمام علي على الله : كَما تَدينُ تُدانُ ٥٠.

- (١-١) غرر الحكم: ٨٩٥٨، ٩٤١٣.
  - (٣) كشف الغنّة : ٢ / ٣٩٦.
  - (٤-٥) تحف العقول: ٢٥٩، ٨٨.
    - (٦) كشف الغمّة : ٢ / ١٣٦.
  - (۷) بحار الأنوار : ۲۷/ ۲۲ / ۱۲.
    - (٨) غرر الحكم: ٧٢٠٨.

**٤٦٤** التَّكليف

بحار الأنوار : ٥ / ٢٩٨ باب ١٤ «شرائط صحّة التكليف» . بحار الأنوار : ٥ / ٢٠٩ باب ١٥ «علّة خلق العِباد وتكليفهم» . بحار الأنوار : ٥ / ٣١٨ باب ١٦ «عموم التكاليف» . بحار الأنوار : ٥ / ٢٨٨ باب ٣ «الثراط العقل في تعلّق التكليف» . وسائل الشيعة : ١ / ٢٧ باب ٤ «اشتراط التكليف ... بالاحتلام» .

> انظر : عنوان ۹۷ «الحُجَّة» . ۲٦۲ «الشريعة» . ٤٨ «البلوغ» . الأصول : باب ٩٥ . الأمانة : باب ٣٠٥ .

### ٣٥٠٧ \_ التَّكليفُ

١٧٧٨٣ ــ الإمامُ عليُّﷺ: اِعلَمُوا أَنَّ ما كُلُّفتُم بِهِ يَسيرٌ، وأَنَّ ثَوابَهُ كثيرٌ، ولو لم يَكُن فيها نَهَى اللهُ عَنهُ مِن البَغيِ والعُدوانِ عِقابٌ يُخافُ لَكانَ في ثَوابِ اجتِنابِهِ مــا لا عُــذرَ في تَــركِ طَلَبِهِ<sup>(۱</sup>.

١٧٧٨٤ ـ عنه، إنّ الله سبحانَهُ أمَرَ عِبادَهُ تَخييراً، ونَهاهُم تَحذيراً، وكَلَّفَ يَسيراً، ولم يُكَلِّفُ عَسيراً، وأعطىٰ علَى القليلِ كثيراً، ولم يُعصَ مَغلوباً، ولم يُـطَعْ مُكـرَهاً، ولم يُـرسِلِ الأنبياءَ لَعِباً، ولم يُنزِلِ الكتابَ لِلعِبادِ عَبْناً، ولا خَلَقَ السماواتِ والأرضَ وما بَينَهُها بـاطِلاً: ﴿ذلكَ ظَنُّ الَّذِينَ كَفَرُوا فَوَيلُ للَّذِينَ كَفَرُوا مِنَ النَّارِ﴾...

١٧٧٨٥-عندﷺ :اعلَمُواأَنَّهُ لن يَرضىٰ عَنكُم بشيءٍ سَخِطَهُ علىٰ مَن كانَ قَبلَكُم ، ولن يَسخَطَ علَيكُم بشيءٍ رَضِيَهُ مَنَّ كانَ قَبلَكُم ، وإنَّا تَسيرُونَ في أثرٍ بَيَّنٍ ، وتَتَكلَّمونَ بِرَجعٍ قَولٍ قد قالَهُ الرِّجالُ مِن قَبلِكُم".

قال العلّامة الطباطبائيُّ رضوان الله عليه تحت عـنوانِ «بحثٌ فـلسغيَّ في كـيفيّة وجـود التكليف ودوامه»:

قد تقدّم في خلال أبحاث النبوّة وكيفيّة انتشاء الشرائع السهاوية في هذا الكتاب أنّ كـلّ نوعٍ من أنواع الموجودات له غايةٌ كماليّةٌ هو متوجّه إليها ساعٍ نحوها طالبٌ لها بحركةٍ وجوديةٍ تناسب وجوده، لا يسكن عنها دون أن ينالها، إلّا أن يمنعه عن ذلك مانعٌ مزاحِمٌ فيبطل دون الوصول إلى غايته، كالشجرة تقف عن الرشد والنموّ قبل أن تبلغ غايتها لآفات تعرضها. وتقدّم أيضاً أنّ الحرمان من بلوغ الغايات إنّا هو في أفراد خاصّة من الأنواع، وأمّا النوع بنوعيّته فلا يتصوّر فيه ذلك.

وأنَّ الإنسان ــ وهو نوع وجوديّ ــ له غايةً وجوديّة لا ينالها إلّا بالاجتماع المدنيّ، كها يشهد به تجهيز وجوده بمسا لا يستغني به عن سائر أمثاله كــالذكورة والأنسوثة والعــواطـف

<sup>(</sup>١-١) نهج البلاغة : الكتاب ٥١ . والحكمة ٧٨ . والخطبة ١٨٣ .

والإحساسات وكثرة الحوائج وتراكعها.

وأنّ تحقّق هذا الاجتماع وانعقاد المجتمع الإنسانيّ يُحوِّج أفراد المجتمع إلىٰ أحكامٍ وقوانين ينتظم باحترامها والعمل بها شتات أمورهم ويرتفع بها اختلافاتهم الضروريّة، ويقف بها كلّ منهم في موقفه الذي ينبغي له ويحوز بها سعادته وكهاله الوجوديّ، وهذه الأحكام والقوانين العمليّة في الحقيقة منبعثة عن الحوائج التي تهتف بها خصوصية وجود الإنسان وخلقته الخاصّة بما لها من التجهيزات البدنيّة والروحيّة، كها أنّ خصوصيّة وجوده وخلقته مرتبطة بخصوصيّات العلل والأسباب التي تكوّن وجود الإنسان من الكون العامّ.

وهذا معنىٰ كون الدِّين فطريّاً، أي أنّه مجموع أحكامٍ وقوانين يرشد إليها وجود الإنسان مجسب التكوين. وإن شئت فقل : سنن يستدعيها الكون العامّ، فلو أقيمت أصلحت المجتمع وبلغت بالأفراد غايتها في الوجود وكمالها المطلوب، ولو تُـركت وأبطلت أفسـدت العـالم الإنسانيّ وزاحمت الكون العامّ في نظامه.

وأنّ هذه الأحكام والقوانين سواءٌ كانت معامليّة اجتماعيّة تصلح بها حال المجتمع ويجمع بها شمله، أو عباديّة تبلغ بالإنسان غاية كماله من المعرفة والصلاح في مجتمع صـالحٍ، فــإنّها جميعاً يجب أن يتلقّاها الإنسان من طريق نبوّة إلهيّةٍ ووحي سماويّ لا غير.

وبهذه الأصول الماضية يتبيّن أنّ التكليف الإلهيّ يلازم الإنسان ما عاش في هذه النشأة الدنيويّة سواءً كان في نفسه ناقصاً لم يكمل وجوداً بعد أو كاملاً علماً وعملاً. أسّا لو كـان ناقصاً فظاهر، وأمّا لو كان كاملاً فلأنّ معنى كماله أن يحصل له في جانبَي العلم والعمل ملكاتً فاضلة يصدُر عنها من الأعمال المعامليّة ما يلانم المجتمع ويصلحه ويتمكّن من كمال المـعرفة وصدور الأعمال العباديّة الملائمة للمعرفة كما تقتضيه العـناية الإلهيّة الهادية للإنسان إلىٰ

ومن المعلوم أنّ تجويز ارتفاع التكليف عن الإنسان الكامل ملازمً لتجويز تخـلَفه عـن الأحكام والقوانين. وهو فيا يرجع إلَى المعاملات يوجب فساد المجتمع والعناية الإلهيّة تأباه. وفيا يرجع إلى العبادات يوجب تخلّف الملكات عن آثارها، فـ إنّ الأفـعال مـقدّماتُ مُـعدّة لحصول الملكات ما لم تحصل، وإذا حصلت عادت تلك الأفعال آثاراً لها تصدر عنها صدوراً لا تخلّف فيه.

ومن هنا يظهر فساد ما ربَّما يُتوهّم أنَّ الغرض من التكليف تكميل الإنسان وإيصاله غاية وجوده، فإذا كمل لم يكن لبقاء التكليف معنى.

وجه الفساد: أنّ تخلّف الإنسان عن التكليف الإلهيّ، وإن كان كاملاً في المعاملات يفسد المجتمع وفيه إبطال العناية الإلهيّة بالنوع ، وفي العبادات يستلزم تخلّف الملكات عن آثارها، وهو غير جائزٍ، ولو جاز لكان فيه إبطال الملكة وفيه أيضاً إبطال العناية. نعم ، بين الإنسان الكامل وغيره فرقٌ في صدور الأفعال ، وهو أنّ الكامل مَصون عن الخالفة لمكان الملكة الراسخة بخلاف غير الكامل، والله المستعان<sup>(1)</sup>.

(انظر) يحار الأنوار : ٥ / ٣١٨ ياب ١٦.

## ٣٥٠٨ ـ لا يُحَلِّفُ اللهُ نفساً إلّا وُسعَها

الكتاب

﴿لَا يُكَلِّفُ اللهُ نَفْساً إِلَّا وُسْعَها لَها ما كَسَبَتْ وَعَلَيْها ما اكْتَسَبَتْ ﴾ ".

(انظر) الأنعام: ١٥٢ والأعراف: ٤٢ والمؤمنون: ٦٢ والطلاق: ٧ والبقرة: ٢٣٣.

١٧٧٨٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : رُفِعَ عن أُمَّتي الحَطَأُ والنَّسيانُ وما استُكرِ هُوا علَيهِ ٣٠.

١٧٧٨٧ ـ عندتلة : رُفِعَ القَلَمُ عن ثلاثةٍ : عن الْمُحنونِ المُغلوبِ علىٰ عَقلِهِ حتَّىٰ يَبرَأ ، وعنِ النائمِ حتَّىٰ يَستَيقظَ ، وعنِ الصَّبيِّ حتِّىٰ يَحتَلِمَ<sup>(۵</sup>).

١٧٧٨٨ ـ عنه تللهُ : لا يُعَذِّبُ اللهُ عَبداً علىٰ خَطإٍ ولا استِكراهٍ أبَداً...

- (٢) البقرة : ٢٨٦.
- (۳\_ ٥) كنز العشال : ١٠٣٢٤ ، ١٠٣٠٩ .

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان : ١٢ / ١٩٩ .

المُكبرة وما الكرهُوا علَيهِ، وما التَّسيانُ، وما أكبرهُوا علَيهِ، وما لا يَعلَمونَ، وما الكبرهُوا علَيهِ، وما لا يَعلَمونَ، وما لا يُطيقونَ، وما اضطُرُّوا إلَيهِ ، والحَسَدُ، والطَّيرَةُ، والتَّفكُّرُ في الوَسوَسَةِ في الخ الخلق ما لم يَنطِقْ بشَفَةِ<sup>(0)</sup>.

١٧٧٩٠ ـ عنهﷺ : وُضِعَ عن أُمّتي تِسعُ خِصالٍ: الخَطَاءُ، والنَّسيانُ، ومـا لا يَـعلَمونَ. وما لا يُطيقُونَ، وما اضطُرُّوا إلَيهِ، وما استُكرِهُوا علَيهِ، والطُّيَرَةُ، والوَسـوَسَةُ في التَّـفَكُّرِ في الخَلقِ، والحَسَدُ ما لم يَظهَرُ بلِسانٍ أو يَدٍ<sup>س</sup>.

١٧٧٩١ ــ الإمامُ الصّادقُﷺ: ما أمِرَ العِبادُ إلّا بِدُونِ سَعَتِهِم، فَكلُّ شيءٍ أمِرَ الناسُ بأخذِهِ فهُم مُتَّسِعونَ لَهُ، وما لا يَتَّسِعونَ لَهُ فهُو مَوضوعٌ عَنهُم<sup>...</sup>.

١٧٧٩٢ ـ عنديم؛ : ما كَلَّفَ اللهُ العِبادَ فوقَ ما يُطيقُونَ ـفَذَكَرَ الفَرائضَ وقالَ : ـ إِنَّمَا كَلَّفَهُم صيامَ شهرٍ مِن السَّنَةِ وهُم يُطيقُونَ أكثَرَ مِن ذلكَ<sup>ِه</sup>.

١٧٧٩٣ ـ الإمامُ عليُّ# ـ لمَّا سُئلَ عن معنىٰ قوفِحِم: لا حَولَ ولا قُـوَّةَ إِلَّا بِـاللهِــ: إِنــا لا غَلِكُ مَع اللهِ شيئاً، ولا غَلِكُ إِلَّا ما مَلَّكَنا، فَمَتىٰ مَلَّكَنا ما هُو أَملَكُ بِهِ مِنّا كَلَّفَنا، ومتىٰ أَخَذَهُ مِنّا وَضَعَ تَكليفَهُ عَنّاس.

- (١) بحار الأنوار : ٥ / ٣٠٣ / ١٤.
  - (٢) الكافي : ٢ / ٤٦٣ / ٢ .
    - (٣) التوحيد : ٣٤٧ / ٦.
  - (٤) التهذيب : ٤ / ١٥٤ / ٢٢٦.
  - ٥) نهج البلاغة : الحكمة ٤٠٤.

ورع التَّكلّف

بحار الأنوار : ٧٣ / ٣٩٤ باب ١٤٣ «التكلّف والدعوىٰ» . كنز العمّال : ٣ / ٨٠٥ «التكلّف» .

انظر: الضيافة : باب ٢٣٩٧.

## ٣٥٠٩ \_ التَّكلُّفُ

الكتاب <ةُلْ ما أَسْأَلَكُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرِ وَما أَنا مِنَ الْمُتَكَلِّفِينَ»<sup>(...</sup> ١٧٧٩٤ ـ الإمامُ الباقرُ ٢ : إنَّ اللهَ بَرَّأَ محمّداً ﷺ مِن ثلاثٍ: أن يَتقوَّلَ علَى اللهِ، أو يَنطِق عن هَواهُ، أو يَتَكَلَّفَ". ١٧٧٩٥ - رسول الله على الله عنه معاشِرَ الأنبياءِ والأمَناءِ والأتقياءِ بُراءً مِن التَّكلُّفِ». ١٧٧٩٦ ـ الإمام الصّادقَّ \* : المُتَكلِّفُ مُخطِئٌ وإن أصابَ، والمُتُطوِّعُ مُصيبٌ وإن أخطَأَ «. ١٧٧٩٧ - الإمامُ عليُّ ٢٠ : إنَّ المُسلمينَ قالوا لِرسولِ اللهِ عَظَّةَ : لو أكرَهتَ يا رسولَ اللهِ مَن قَدَرتَ علَيهِ مِن الناسِ علَى الإسلام لَكَثُرَ عَدَدُنا وقَوِينا علىٰ عَدُوَّنا ! فقالَ رسولُ اللهِ عَلىهُ : ما كُنتُ لِأَلِقَى اللهَ عَزَّوجلَّ بِبدعَةٍ لم يُحدِث إلَى فيها شيئاً ﴿ومَا أَنَا مِنِ المُتَكَلِّفِينَ﴾. ١٧٧٩٨ - عند الله : شَرُّ أصدِقائكَ مَن تَتَكَلُّفُ لَهُ ٢٠. ۱۷۷۹۹ ـ عند الله : شَرُّ الإخوان مَن تُكُلِّفَ لَهُ ٥٠. ۱۷۸۰۰ ـ عند عند الفنى العَيش اطراع الكُلُفِ ٥٠. ۱۷۸۰۱ ـ عنه التَّكلُّفُ مِن أخلاق المُنافِقينَ ١٧٨٠٢ - عند ٢ : شَرّ الألفَةِ اطّراح الكُلفَةِ ٥٠٠. ١٧٨٠٣ - عند ؛ أكبَرُ الكُلفَةِ تَعَنّيكَ في لا يَعنيكَ (٥٠. ١٧٨٠٤ - الإمام الحسن عند المكلفة -: كلامك فيا لا يَعنيك ٥٠٠.

- (۱) ص: ۸۲.
- (٢) بحار الأنوار : ٢ / ١٧٨ / ٢٦.
- (٤\_٣) مصباح الشريعة : ٢٠٧، ٢٠٩.
  - (٥) التوحيد : ٢٤٢ / ١١.
  - (٦) غرر الحكم: ٥٧٠٦.
  - (٧) نهج البلاغة : الحكمة ٤٧٩ .
- (٨ ـ ١١) غرر الحكم: ٣١٦٦،٥٧٨٢،١١٧٦،٢٩٦٤.
  - (١٢) تحف العقول: ٢٢٦.

\*\*\*

١٧٨٠٥ ـ الإمامُ عليَّ \* : اطَّراحُ الكُلَفِ أَشرَفُ قُنيَةٍ \* . ١٧٨٠٦ ـ عندﷺ : مَن كَلَّفَكَ ما لا تُطيقُ فقد أفتاكَ في عِصيانِهِ \* . ١٧٨٠٧ ـ الإمامُ الكاظمُﷺ : مَن تَكَلَّفَ ما ليسَ مِن عِلمِهِ ضَيَّعَ عَمَلَهُ وخابَ أَمَلُهُ \* . ١٧٨٠٨ ـ الإمامُ عليٌّ \* : عَشرَهُ يُعَنَّتُونَ أَنفُسَهُم وغَيرَهُم : ذو العِلمِ القَليلِ يَسَكَلُفُ أَن يُعَلِّمُ الناسَ كثيراً ... \* .

١٧٨٠٩ ـ عندﷺ : لا يَكُن حُبَّكَ كَلَفاً ، ولا بُغضُكَ تَلَفاً ، أُحبِبْ حَبِيبَكَ هَوناً مّا ، وأبغِضْ بَغيضَكَ هوناً مّا<sup>س</sup>.

١٧٨١٠ ـ عندية : الناش مَنقُوصونَ مَدخُولونَ إِلَّا مَن عَصَمَ اللهُ، سائلُهم مُتَعَنِّتٌ، ومُجيبُهُم مُتَكَلِّفُ٣.

١٧٨١١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ في الدُّعاءِ ـ: وارحَمْني مِن تَكَلُّفِ ما لا يَعنيني ٣.

٣٥١٠ ـ علاماتُ المُتَكلُّفِ

١٧٨١٢ ـ الإمامُ عليُّ ٢٤ : لِلمُتَكلُّفِ ثلاثُ علاماتٍ: يُنازِعُ مَن فَوقَهُ بالمَعصيَةِ ، ويَطَلِمُ مَن دُونَهُ بالغَلَبَةِ، ويُظاهِرُ الظَّلَمةَ<sup>س</sup>.

١٧٨١٣ ـ رسولُ اللهِ عَلى اللهُ المُتَكلِّفِ فأربَعةً : الجِدالُ فيما لا يَعنيهِ ، ويُنازِعُ مَـن فَوقَهُ ، ويَتعاطَى ما لا يُنالُ ، ويَجعَلُ هَمَّهُ لِما لا يُنجيهِ \*\*.

١٧٨١٤ ـ عنهﷺ : للمُتَكلُّفِ ثلاثُ علاماتٍ: يَـتَمَلَّقُ إذا حَـضَرَ ، ويَـغتابُ إذا غـابَ ، ويَشمَتُ بالمُصيبَةِ ٥٠٠.

١٧٨١٥ ـ لقمانُ ﷺ ـ لابنِهِ ـ: لِلمُتَكلُّفِ ثلاثُ علاماتٍ: يُنازِعُ مَن فَـوقَهُ، ويَـقولُ مـا

- (٣) الدرّة الباهرة : ٣٤.
- (٤-٥) بحار الأنوار : ٢ / ٥١ / ١٥ و ٧٤ / ١٨٨ .
  - (٦) نهج البلاغة : الحكمة ٣٤٣.
  - (٨\_٧) الكافي: ٢/٥٧٧/٢ و ٧/٣٧.
    - (٩) تحف المقول : ٢١ .
    - (١٠) نور الثقلين : ٤ / ٩٧/٤٧٣ .

<sup>(1</sup>\_1) غرر الحكم: ٩٦٢٧، ٩٢٣٧.

لا يَعلَمُ، ويَتَعاطىٰ ما لا يُنالُ<sup>...</sup>.

١٧٨١٦ ــ الإمامُ الصّادقُﷺ : مِن العُلَماءِ مَن يَضَعُ نفسَهُ لِلفَتاوىٰ ويقولُ: سَلُونِي، ولَعلَّهُ لا يُصيبُ حَرفاً واحِداً، واللهُ لا يُحِبُّ المُتَكَلِّفينَ<sup>...</sup>.

١٧٨١٧ ـ رسولُ الله ﷺ : لا يَقُصُّ إِلَّا أَمِيرٌ، أَو مَأْمُورٌ، أَو مُتَكَلِّفٌ...

١٧٨١٨ ـ الإمامُ الحسنُ ﷺ ـ لمَّـا سَأَلَـهُ أَمـيرُ المـؤمنينَﷺ عـن الكُـلفَةِ ـ: الْتَمَسُّكُ بَمَنْ لا يُؤمِنُكَ، والنَّظرُ فيها لا يَعنيكَ<sup>س</sup>.

١٧٨١٩ ــ الإمامُ عليَّﷺ ــ لمَّا سُئلَ عنِ القَدَرِ ــ: طَرِيقُ مُظلِمٌ فلا تَسلُكوهُ، وبَحرٌ عَــميقً فلا تَلِجوهُ، وسِرُّ اللهِ فلا تَتَكَلَّفوهُ<sup>(س</sup>.

١٧٨٢٠ ـ عند القول فيا لا تَعرف، والخطابَ فيا لم تُكَلَّفْ...

١٧٨٢١ ـ عندينة : اعلَمْ أَنَّ الراسِخِينَ في العِلمِ هُمُ الذينَ أغناهُم عَـنِ اقـتِحامِ السُـدَدِ المَضروبَةِ دونَ الغُيوبِ الإقرارُ بجُملَةِ ما جَهِلُوا تَفسيرَهُ مِن الغَيبِ المَحجوبِ، فَدَحَ اللهُ تعالىٰ اعتِرافَهُم بالعَجزِ عَن تَناوُلِ مالم يُحيطُوا بهِ عِلماً، وسَمَّىٰ تَركَهُمُ التَّعَمُّقَ فيا لم يُكَلِّفُهُم البَحثَ عن كُنههِ رُسوخاً<sup>(M</sup>.

المما المعناظة : إنَّ اللهَ افتَرَضَ علَيكُم فَرائضَ فلا تُضَيِّعوها... وسَكَتَ لَكُم عَن أَشياءَ ولم يَدَعُها نِسيانِاً فلا تَتَكَلَّفوها<sup>ِس</sup>.

١٧٨٢٣ ـ عندﷺ : إنَّ تَضييعَ المَرءِ ما وُلِّيَ وتَكَلُّفَهُ ما كُنِيَ لَعَجزُ حاضِرٌ ورَأَيْ مُتَبَّرُ<sup>س ...</sup>.

- (۱) انخصال: ۱۲۱ / ۱۱۳.
- (٢) نور الثقلين: ٤ / ٤٧٣ / ٩٩.
- (۳) مسند ابن حنيل : ۹ / ۲۵۳ / ۲٤۰۲۷ .
  - (٤) معاني الأخيار : ٤٠١ / ٦٢.
- (٥\_٥) نهج البلاغة : الحكمة ٢٨٧ والكتاب ٣١ والخطبة ٩١ والحكمة ١٠٥.

(١) رأي متبَرّ - كمنظم - من «تبرراً» إذا أهلكه : أي هالك صاحبه . (كما في هامش نهج البلاغة ضبط الدكتور صبحي الصالح).

الكلام الكلام

بحار الأنوار : ٧١ / ٢٧٤ باب ٨٨ «السكوت والكلام» . شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٧ / ٨٧ «مدح قلّة الكلام وذمّ كثرته». بحار الأنوار : ٣١ / ٣٠٩ باب٧٩ «قول الخير والقول الحسّن والتفكّر فيمايتكلّم». كنز العمّال : ٣ / ٥٦١ ، ٨٣٧ «التشدّق في الكلام» .

انظر : عنوان ٤٦ «البلاغة». ٨٥ «الجواب». ٣٠٣ «الصمت». ٤٢٠ «الفصاحة». ٤٧٣ «اللسان». الاستماع : باب ١٨٩٩ . المعرفة (٢) : باب ٢٦٥٤ .

#### ٣٥١١\_الكلامُ

#### الكتاب

هِمَنْ كَانَ يُرِيدُ الْعِزَّةَ فَلِلَّهِ الْعِزَّةُ جَبِعاً إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيُّبُ وَالْعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ وَالَّذِينَ يَتْكُرُونَ السَّيُّتَاتِ لَمَّمْ عَذَابٌ شَدِيدُ وَمَكْرُ أُولَئِكَ هُوَ يَبُورُ﴾<sup>(()</sup>.

١٧٨٢٤ـالإمامُعليٌّ على الكلامِ القَلبُ، ومُستَودَعُهُ الفِكرُ، ومُقَوَّيهِ [ومُقَوَّمُهُ] "العَقلُ، ومُبدِيهِ اللِّسانُ، وجِسمُهُ الحُروفُ، ورُوحُهُ المَعنىٰ، وحِليَتُهُ الإعرابُ، ونِظامُهُ الصَّوابُ".

١٧٨٢٥ ـ عنه # : إعجَبُوا لِهٰذا الإنسانِ، يَنظُرُ بشَحمٍ، ويَتَكَلَّمُ بِلَحمٍ !<sup>(w</sup>

١٧٨٢٦ – عنه على الإنسان فضيلتان : عَقلُ ومَنطِق، فبِالعَقل يَستَفيدُ، وبالمَنطِق يُفيدُ (".

١٧٨٢٧ ـ تحف العقول: سُئلَ [ عـليُّ]ﷺ أَيُّ شَيءٍ مِمّـا خـلقَ اللهُ أحسَـنُ؟ فَـقالَ ﷺ: الكلامُ، فقيلَ: أَيُّ شيءٍ ممّا خَلَقَ اللهُ أَقبَحُ؟ قالَ: الكلامُ، ثُمّ قالَ: بالكلامِ ابيَضَّتِ الوُجوهُ، وبالكلام اسوَدَّتِ الوُجوهُ<sup>س</sup>.

١٧٨٢٨ ـ رسولُ اللهِ تَلْغُ : إنَّ الرجُلَ لَيتكَلَّمُ بالكَلِمَةِ مِن رِضوانِ اللهِ ما كانَ يَظُنُّ أن تَبلُغَ ما بَلَغَت يَكتُبُ اللهُ تعالىٰ لَهُ بها رِضوانَهُ إلىٰ يَومِ يَلقاهُ . وإنّ الرجُلَ لَيَتكلَّمُ بالكَلِمَةِ مِن سَخَطِ اللهِ ما كَانَ يَظُنُّ أن تَبلُغَ ما بَلَغَت يَكتُبُ اللهُ لَهُ بها سَخَطَهُ إلىٰ يَوم يَلقاهُ<sup>س</sup>.

(انظر) باب ٣٥٢٤.

- (۱) فاطر: ۱۰.
- (٢) ما بين المعقوفين نقلناه من طبعة بيروت وطهران.
  - (٣) غرر الحكم: ٩٨٣٠.
  - (٤) نهج البلاغة: الحكمة ٨.
    - (٥) غرر الحكم: ٧٣٥٦.
    - (٦) تحف العقول : ٢١٦.
  - (٧) ألترغيب والترهيب: ٣ / ٥٣٧ / ٤٥.

٣٥١٢ – الإمامُ عليَّ عليَّ ٢٥١٢ – شدَةُ تأثيرِ المحلامِ ١٧٨٣٩ – الإمامُ عليَّ عليَّ : رُبَّ قَولِ أَنفَذُ مِن صَولِ<sup>(١</sup>. ١٧٨٣٠ – عنده : رُبَّ كلامٍ كالحُسامِ<sup>(٢٠</sup>. ١٧٨٣٢ – عنده : رُبَّ كلامٍ كالحُسامِ<sup>(٣.</sup>. ١٧٨٣٢ – عنده : رُبَّ كلامٍ أَنفَذُ مِن سِهامٍ<sup>(٣.</sup>. ١٧٨٣٣ – عنده : رُبَّ كلامٍ أَنفَذُ مِن سِهامٍ<sup>(٣.</sup>. (انظر) الجهاد (١) : باب ٥٩٥، الشَّمر : باب ٢٠٢٥، المعروف (٢) : باب ٢٦٢٩، ٢٧٠٠.

# ٣٥١٣ - التَّحذيرُ مِن الكلامِ الهَجِينِ

١٧٨٣٤ ـ الإمامُ عليُّ على الله عليَّ الله عليَّ الكَلَّمَ عليكَ اللَّنَامَ ويُنَفِّرُ عنكَ الكَامِ وينَفِّرُ عنكَ الكِرامَ ٥٠.

(١) نهج البلاغة : الحكمة ٣٩٤.

(٢) بحار الأنوار : ٢٩٣/٧١. .

<sup>(</sup>۲۳ ۳۱) غرر الحکم: ۲۷۳، ۲۷۲، ۲۷۲، ۲۷۲۲، ۲۷۲، ۱۰۱۵، ۲۱۰، ۱۰۵۵، ۹۱۷۳، ۲۰۲۷، ۱۰۱۵۵۰.

١٧٨٤١ ـ عنه، الله عنه، المنطق يُزري بالبهاء والمروقة. ١٧٨٤٢ ـ عند، الله عنه المنطق يُزري بالقَدْر ويُفسِدُ الأُخُوَّةَ... ٣٥١٤ - الحثُّ علىٰ تَركِ ما لا يَعني مِن الكلامِ ١٧٨٤٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَمَةِ : مِن فِقْهِ الرَجُلُ قِلَّةُ كَلامِهِ فَيها لا يَعنيهِ ٣٠. ١٧٨٤٤ ـ عندﷺ : مِن حُسنِ إسلام المَرءِ تَركُهُ الكلامَ فيما لا يَعنيدِ<sup>(...</sup> ١٧٨٤٥ ـ الإمامُ عليُّ ٢ ـ لمَّا مَرَّ برجُل يَتكَلَّمُ بِفُضولِ الكلام ـ: إنَّك تُملي علىٰ حافِظَيكَ كِتاباً إلىٰ رَبِّكَ، فَتَكَلَّمْ بما يَعنيكَ ودَعْ ما لا يَعنيكَ ﴿. ١٧٨٤٦ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : قالَ أبو ذرٌّ : اجعَلِ الدنيا كَلِمَتَينِ: كَلِمَةً في طَـلَبِ الحَـلالِ، وكَلِمَةً للآخِرَةِ، والثالثةُ تَضُرُّ ولا تَنفَمُ فلا تُردْها. ١٧٨٤٧ ـ الإمامُ الحسينُ ٢ ـ لابن عبّاسٍ ـ: لا تَتَكَلَّمَنَّ فيها لا يَعنيكَ فإنَّى أخافُ علَيكَ الوِزرَ، ولا تَتكَلَّمَنَّ فيما يَعنيكَ حتّىٰ تَرىٰ لِلكلام مَوضِعاً ٣٠. ١٧٨٤٨ ـ رسولُ الله ﷺ : أكثَرُ الناسِ ذُنوباً أكثَرُهُم كلاماً فيا لا يَعنيهِ ٥٠. ١٧٨٤٩ ـ عنهﷺ : إنَّ أكثَرَ الناسِ ذُنوباً يَومَ القِيامَةِ أكثَرُهُم كلاماً فيا لا يَعنيهِ...

### ٣٥١٥ - ذَمُّ فُضولِ الكلام

١٧٨٥٠ ــ الإمامُ عليُّﷺ : إيّاكَ وفضولَ الكلامِ؛ فإنَّهُ يُظهِرُ مِن عُيوبِكَ ما بَطَنَ، ويُحَـرِّكُ علَيكَ مِن أعدائكَ ما سَكَنَ<sup>(١١</sup>).

- (۱\_۲) غرر الحکم: ۲۲۱،۵۹۲۱.
- (۲\_٤) بعار الأنوار : ۲ / ۵۵ / ۲۸ و ص١٣٦ / ۳۷.
  - (٥) امالي الصدوق : ٢٧ / ٤ .
- (٦-٧) يحار الأنوار : ٧١ / ٢٧٨ / ٦٦ و ٧٨ / ١٢٧ / ٠٠.
  - (٨) الترغيب والترهيب : ٢ / ٥٤٠ / ٥١.
    - (٩) كنز العمّال: ٨٢٩٣.
    - (١٠) غرر الحكم: ٢٧٢٠.

١٧٨٥١ ــ الإمامُ الرَّضاﷺ : ما مِن شيءٍ مِن الفُضولِ إلَّا وهُو يَحتاجُ إلَى الفُـضولِ مِـن الكلام<sup>...</sup>.

١٧٨٥٢ ـ الإمامُ الصّادقُ على : العالِمُ لا يَتَكلَّمُ بالفُضولِ<sup>(n</sup>). ١٧٨٥٣ ـ الإمامُ عليُّ على : طوبىٰ لِمَن ... أنفَقَ الفَضلَ مِن مالِهِ ، وأمسَكَ الفَضلَ مِن لِسانِهِ<sup>(n</sup>). ١٧٨٥٤ ـ عند على : عَجِبتُ لِمَن يَتكلَّمُ عا لا يَنفَعُهُ في دُنياهُ ولا يُكتَبُ لَهُ أجرُهُ في أخراهُ<sup>(u)</sup>. ١٧٨٥٥ ـ عند على : عَجِبتُ لِمَن يَتكلَّمُ فيا إن حُكيَ عَنهُ ضَرَّهُ ، وإن لم يُحكَ عَنهُ لم يَنفَعُهُ<sup>(u)</sup>. ١٧٨٥٥ ـ عند على : عَجِبتُ لِمَن يَتكلَّمُ فيا إن حُكيَ عَنهُ ضَرَّهُ ، وإن لم يُحكَ عَنهُ لم يَنفَعُهُ<sup>(u)</sup>. ١٧٨٥٦ ـ رسولُ اللهِ يتنقَلُمُ : كلامُ ابنِ آدمَ علَيهِ لا لَهُ إِلَّا الأُمرَ بِالمَعروفِ ، والنَّهيَ عن المُنكَر ، وذكرَ اللهِ عزّوجلَ<sup>(n)</sup>.

١٧٨٥٧-عنديَّلًا : إنَّ الرجُلَ لَيَتحَدَّثُ بِالحَدِيثِ ما يُريدُ بِهِ سُوءٌ إِلَّا لِيُضحِكَ بِهِ القَومَ يَهوي بِهِ أبعَدَ مِن السهاءِ<sup>(٣</sup>.

١٧٨٥٨ ـعنه ﷺ : ألا هَل عَسىٰ رجُلٌ مِنكُم أن يَتكلَّمَ بالكَلِمَةِ يُضحِكُ بها القَومَ فَيَسقُطُ بها أبعَدَ مِن السهاءِ ؟ ! ألا هَل عسىٰ رجُلٌ مِنكُم يَتكلَّمُ بالكَلِمَةِ يُضحِكُ بها أصحابَهُ فَيُسخِطُ اللهَ بها علَيهِ لا يَرضىٰ عنهُ حتَّىٰ يُدخِلَهُ النارَ ؟ !<sup>س</sup>

١٧٨٥٩ ـ عندتلة : إنَّ الرجُلَ لَيَدنُو مِن الجُنَّةِ حتَّىٰ ما يكونُ بينَهُ وبينَها إلَّا قِيدُ رُمٍ، فيَتَكلَّمُ بالكَلِمَةِ فَيَتباعَدُ مِنها أبعَدَ مِن صَنعاءَ<sup>س</sup>.

### ٣٥١٦ ـ النَّهيُ عنِ المهَدَرِ

١٧٨٦٠ ـ الإمامُ عليُّ ٢ : اِجتَنِبِ الْهَذَرَ، فأيسَرُ جِنايَتِهِ المَلَامَةُ٠٠٠.

- (١) تحف العقول : ٤٤٢.
- (٢) مستدرك الوسائل : ٩ / ٢٣ / ١٠١٢٧.
  - (٣) نهج البلاغة : الحكمة ١٢٣.
  - (٤-٥) غرر الحكم: ٦٢٨٤، ٦٢٨٤.
    - (٦) سنن ابن ماجة : ٣٩٧٤.
- (٧-٧) الترغيب والترهيب: ٣ / ٥٣٧ / ٤٢ و م ٤٤ و م ٤٤ .
  - (۱۰) غرر الحكم: ۲۳۱۵.

١٧٨٦١ ـ عندائلا : إيّاكَ والهَذَرَ ؛ فَمَن كَثُرَ كلامُهُ كَثُرَت آثامُهُ<sup>(0)</sup>. ١٧٨٦٢ ـ عندائلا : قُبحُ الحَصَرِ خَيرٌ مِن جُرحِ الهَذَرِ<sup>(0)</sup>. ١٧٨٦٣ ـ عندللا : كَثرَةُ الهَذَرِ تُكسِبُ العارَ<sup>(0)</sup>. ١٧٨٦٤ ـ عندللا : كَثرَةُ الهَذَرِ تُمَلَّ الجَمَلِيسَ وتُهينُ الرَّئيسَ<sup>(0)</sup>. ١٧٨٦٥ ـ عندللا : الهَذَرُ مُقَرَّبٌ مِن الغِيرِ<sup>(0)</sup>. ١٧٨٦٦ ـ عندللا : الهَذَرُ يَأْتِي علَى المُهجَةِ<sup>(0)</sup>.

٣٥١٧ - النَّهي عن كَثرةِ الكلامِ

١٧٨٦٧ ــ الإمامُ عليُّﷺ : كَثْرَةُ الكلامِ تَبسُطُ حَواشيهِ وتَنقُصُ مَعانيهِ، فلا يُرىٰ لَهُ أُمَدً ولا يَنتَفِعُ بهِ أَحَدٌ<sup>س</sup>.

١٧٨٦٨ - عنه ٢٤ : إيّاكَ وكَثرَةَ الكَلام ؛ فإنّه يُكثِرُ الزَّلَلَ ويُورِتُ المَلَلَ.

١٧٨٦٩ ــ الخضرُ ٢ ـ مِن وصاياهُ لِموسىٰ ٢٤ ــ: لا تكونَنَّ مِكثاراً بالنُطقِ مِهذاراً، فإنَّ كَثرَةَ النُّطق تَشينُ العُلَهاءَ، وتُبدى مَساوىَ السُّخَفاءِ<sup>س</sup>.

١٧٨٧٠ ـ الإمامُ عليٌّ الله : مَن أكثَرَ أَهجَرَ، ومَن تَفَكَّرَ أَبِصَرَ<sup>رَ...</sup>.

١٧٨٧١ ـ عند؛ : آفَةُ الكلام الإطالَةُ •••.

١٧٨٧٢ ـ عنه، إنه أطالَ الحديثَ فيا لا يَنبَغي فَقد عَرَّضَ نفسَهُ لِلمَلامَةِ ٥٠٠.

١٧٨٧٣ ـ عندى؛ الإكثارُ إضجارً "".

١٧٨٧٤ ـ عنه ٢٤ : الإكثارُ يُزِلُّ الحكيمَ ويُولُّ الحَليمَ، فلا تُكثِرُ فَتُضجِرَ وتُفَرَّطْ فَتُهَن ٢٠٠.

- (١٠) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٦ / ٢٧.
- (١٤-١١) غرر الحكم: ٣٩٦٦. ٨٨٩٢، ١٨١، ٢٠٠٩.

<sup>(</sup>۱\_۱) غرر الحکم: ۷۱۱۲، ۲۸۰۲، ۲۸۰۲، ۷۱۱۲، ۷۱۱۲، ۲۲۸۰، ۲۱۳۰، ۲۱۸۰، ۲۱۸۰

<sup>(</sup>٩) كنز المتال: ٤٤١٧٦.

## ٣٥١٨ - كَثرةُ الكلام تُميتُ القلبَ

١٧٨٧٥ ـ رسولُ اللهِﷺ : لا تُكثِرُوا الكلامَ بغيرِ ذِكرِ اللهِ؛ فإنَّ كَثرَةَ الكلامِ بغَيرِ ذِكرِ اللهِ قَسوَةُ القَلبِ، إنَّ أبعَدَ الناسِ مِن اللهِ القَلبُ القاسيِ<sup>...</sup>.

١٧٨٧٦ ـ الإمامُ عليٍّ \* : مَن كَثُرَ كلامُهُ كَثُرَ خَطَاوْهُ، ومَن كَثُرَ خَطَاوْهُ قَلَّ حَياوْهُ، ومَن قَلَّ حَياوُهُ قَلَّ وَرَعُهُ، ومَن قَلَّ وَرَعُهُ ماتَ قَلبُهُ، ومَن ماتَ قَلبُهُ دَخَلَ النارَ<sup>(...</sup>

١٧٨٧٧ ـ المسيحُﷺ ـ لا تُكثِرُوا الكلامَ في غيرِ ذِكرِ اللهِ؛ فإنَّ الذينَ يُكثِرُونَ الكلامَ في غيرِ ذِكرِ اللهِ قاسِيَةٌ قُلوبُهُم. ولكنْ لا يَعلَمونَ ٣٠.

١٧٨٧٨ ـ في حديثِ المِعراجِ: يا أحمدُ، علَيكَ بالصَّمتِ، فإنَّ أعمَرَ بَحلِسٍ قُلوبُالصّالِحِينَ والصّامِتينَ، وإنَّ أخرَبَ بَحلِسٍ قُلوبُ المُتَكلِّمينَ بما لا يَعنيهِم<sup>ِ...</sup>.

(انظر) القلب: باب ٣٤٠٦.

(١) أمالي الطوسيَّ : ٢ / ١.

- (٢) بحار الأنوار : ٤١ / ٢٨٦ / ٤١ .
  - (٣) الكافي: ٢ / ١١٤ / ١١.
    - (٤) إرشاد القلوب : ٢٠٣.
- (٥) مسند این حلیل : ۱ / ۲۲۹ / ۱۷۳۲ .
  - (٢-٦) غرر الحكم: ٢٢٨٣، ٢٢٨٢.

(٨) يحار الأنوار : ٧١ / ٢٩٠ / ٦٢.

عِلْمِهِ، كَما أَكْرَهُ أَن يَكُونَ مِقْدَارُ عِلْمِهِ فَاضِلاً عَلَىٰ مِقْدَارٍ عَقَلِهِ ...

الإمامُ عليٌّ \* : كانَ لي فيا مَضىٰ أَخُ في اللهِ... وكانَ إذا غُــلِبَ عـلَى الكــلامِ لم يُغلَبْ علَى السُّكوتِ، وكانَ علىٰ ما يَسمَعُ أحرَصَ مِنهُ علىٰ أن يَتكَلَّمَ<sup>...</sup>.

١٧٨٨٥ ـ عنهﷺ : إن أحبَبتَ سَلامَةَ نفسِك وسَترَ مَعايبِكَ فَأَقلِلْ كلامَكَ وأكثِرْ صَمتَكَ. يَتَوَفَّرْ فِكرُكَ ويَستَنِرْ قَلبُكَ<sup>®</sup>.

١٧٨٨٦ ـ عنهي؛ : إذا أرادَ اللهُ سبحانَهُ صَلاحَ عَبدٍ أَلْهَمَهُ قِلَّةَ الكلامِ وقِلَّةَ الطَّعامِ وقـلَّةَ المَنام<sup>(ه</sup>.

١٧٨٨٧ ـ عنه ٢ : قِلَةُ الكلامِ يَستُرُ العُيوبَ ويُقَلِّلُ الذُّنوبَ ٢.
١٧٨٨٨ ـ عنه ٢ : قِلَةُ الكلامِ يَستُرُ العَوارَ ويُؤمِنُ العِثارَ ٢.

(انظر) باب ۳۵۲۳.

### ٣٥٢٠ \_ المُتكلِّمُ ووَثاقُ الكلام

١٧٨٨٩ ـ الإمامُ عليٌّ عنيا الكلامُ في وَثاقِكَ ما لم تَتَكلَّمْ بهِ، فإذا تَكَلَّمتَ بهِ صِرتَ في وَثاقِهِ، فَاخزُنْ لِسانَكَ كما تَخزُنُ ذَهبَكَ ووَرِقَكَ، فَرُبَّ كَلِمَةٍ سَلَبَت نِعمَةً وجَلَبَت نِقمَةً<sup>(W)</sup>. ١٧٨٩٠ ـ عنده : إذا تَكَلَّمتَ بالكَلِمَةِ مَلَكَتكَ، وإذا أمسَكتَها مَلَكتَها<sup>W</sup>. ١٧٨٩١ ـ عنده: : احفَظْ لسانَكَ ؛ فإنَّ الكَلِمَة أسيرَةً في وَثاقِ الرجُل، فإن أطلَقَها صارَ

أسيراً في وَثاقِها».

١٧٨٩٢ ـ الإمامُ الهاديﷺ : الجماهِلُ أسيرُ لِسانِهِ<sup>....</sup>. ١٧٨٩٣ ـ الإمامُ عليُّﷺ : في الصَّمتِ السَّلامَةُ مِن النَّدامَةِ ، وتَلافيكَ ما فَرَطَ مِن صَمتِكَ

- (١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٧ / ١٢.
  - (٢) نهج البلاغة : الحكمة ٢٨٩ .
- (۲\_۲) غرر الحکم: ۲۷۲۰، ۲۷۲۵، ۲۷۲۷.
  - (٧) نهج البلاغة : الحكمة ٣٨١.
    - (٨) غرر الحكم: ٤٠٨٤.
  - (٩) بحار الأنوار : ٢٩٣/٧١ / ٦٣.
    - (١٠) الدرّة الباهرة: ٤١.

أيسَرُ مِن إدراكِ فائدةٍ ما فاتَ مِن مَنطِقِكَ، وحِفظُ ما في الوِعاءِ بِشَدٌ الوِكاءِ...

١٧٨٩٤ ـ عنهﷺ : تَلافيكَ ما فَرَطَ مِن صَمتِكَ أَيسَرُ مِن إدراكِكَ ما فاتٍ مِن مَنطِقِكَ. وحِفظُ ما في الوِعاءِ بِشَدٌ الوِكاءِ<sup>m</sup>.

### ٣٥٢١ - اعتبارُ الكلام مِن العملِ

١٧٨٩٥ ـ الإمامُ عـليٍّ ؛ كـلامُكَ مَحـفوظُ عـلَيكَ مُخَـلَّدٌ في صَـحيفَتِكَ، فـاجعَلْهُ فـيا يُزلِفُكَ‴.

١٧٨٩٦ – رسولُ اللهِ تللهُ : إنَّ مَن حَسَبَ كلامَهُ مِن عَمَلِهِ قَلَّ كلامُهُ إلَّا فيا يَعنيهِ <sup>(1)</sup>. ١٧٨٩٧ – الإمامُ عليُّ اللهُ : مَن عَلِمَ أنَّ كلامَهُ مِن عَمَلِهِ قلَّ كلامُهُ إلَّا فيا يَعنيهِ <sup>(1)</sup>. ١٧٨٩٨ – الإمامُ الصادقُ اللهُ: مَن عَلِمَ مَوضِعَ كلامِهِ مِن عَمَلِهِ قَلَّ كلامُهُ فيا لا يَعنيهِ <sup>(1)</sup>. ١٧٨٩٩ – رسولُ اللهِ تللهُ : مَن رَأَىٰ مَوضِعَ كلامِهِ مِن عَمَلِهِ قَلَّ كلامُهُ إلَّا فيا يَعنيهِ <sup>(1)</sup>. ١٧٩٩٩ – رسولُ اللهِ تللهُ : مَن رَأَىٰ مَوضِعَ كلامِهِ مِن عَمَلِهِ قَلَّ كلامُهُ إلَّا فيا يَعنيهِ <sup>(1)</sup>. ١٧٩٩٩ – عنديمَةُ : مَن لم يَحسُبُ كلامَهُ مِن عَمَلِهِ كَثُرَت خَطَايَاهُ وحَضَرَ عَذَابُهُ <sup>(1)</sup>.

### ٣٥٢٢ ـ ذمُّ إباحةِ كُلُّ ما يُعلَمُ

١٧٩٠٢ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : اسمَعُوا مِنّي كلاماً هُو خَيرٌ لَكُم مِن الدَّهمِ المُوقَفَةِ : لا يَتكلَّمُ أحدُكُم بما لا يَعنيهِ، وَليَدَعْ كثيراً مِن الكلامِ فيما يَعنيه حتّىٰ يَجِدَ له مَوضِعاً، فَرُبَّ مُتَكلِّمٍ في غيرِ

- (١) بحار الأنوار : ٧٧ / ٢١٥ / ١.
  - (٢) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.
    - (٣) غرر الحكم: ٧٢٤٦.
- (٤) بحار الأنوار : ٧١ / ٢٧٩ / ١٩.
  - (٥) نهج البلاغة : الحكمة ٣٤٩...
- (٦) بحار الأنوار : ٢٨٩ / ٢٨٩ / ٥٤.
  - (٧) الكافي: ٢ / ١١٦ / ١٩.
- (٨) بحار الأتوار : ٧٩/٣٠٤/٧١.
  - (٩) غرر الحكم: ٨١٢٤.

مَوضِعِهِ جَنىٰ علىٰ نفسِهِ بكلامِهِ<sup>(٢)</sup>. ٣٩٠٣ ـ الإمامُ عليَّ على : لا تَقُلْ ما لا تَعلَمُ، بَل لا تَقُلْ كُلَّ ما تَـعلَمُ، فـ إِنَّ اللهُ فَـرَضَ علىٰ جَوارِحِكَ كُلُّها فَرائض يحتَجُ بها علَيكَ يَومَ القِيامَةِ<sup>(٣)</sup>. ١٧٩٠٤ ـ عنديظ : مِن عَقلِ الرجُلِ أن لا يَتَكلَّمَ بَجَميعِ ما أحاطَ بهِ عِلمُهُ<sup>(٣)</sup>. ١٧٩٠٥ ـ عنديظ : لا تَتَكلَّمُ بكُلٌ ما تَعلَمُ، فَكَنىٰ بذلكَ جَهلاً<sup>ش</sup>. ١٧٩٠٦ ـ عنديظ : لا تُتَكلَّم بكُلٌ ما تَعلَمُ، فَكَنىٰ بذلكَ جَهلا<sup>ش</sup>. ١٩٩٠٦ ـ عنديظ : لا تُتَكلَّم بكُلٌ ما تَعلَمُ، فَكَنىٰ بذلكَ جَهلا<sup>ش</sup>. ١٩٠٦ ـ عنديظ : لا تُحَدَّثِ الناس بِكُلٌ ما تَسمَعُ، فكَنىٰ بذلكَ خُرقاً<sup>ش</sup>. ١٩٩٠٢ ـ منديظ : يكيُّ بالمَرءِ مِن الكَذِبِ أَن يُحَدَّثَ بكُلٌ ما سَعَعَ<sup>(٣)</sup>.

#### ٣٥٢٣ ـ الكلامُ كالدُّواءِ

١٧٩٠٨ ـ الإمامُ عليُّ \* الكلامُ كالدَّواءِ ؛ قَليلُهُ يَنفَعُ ، وكَثيرُهُ قاتِلُ<sup>...</sup>. ١٧٩٠٩ ـ عنه \* : إذا قَلَّ الخِطابُ كَثُرَ الصَّوابُ ، إذا ازدَحَمَ الجَوابُ نُبِيَ الصَّوابُ<sup>...</sup>. ١٧٩١٠ ـ عنه \* : العاقِلُ لا يَتَكلَّمُ إِلَّا بِحاجَتِهِ أَو حُجَّتِهِ<sup>(...</sup>.

١٧٩١١ ـ عندلله ؛ الكلامُ بَينَ خَلَّتَي سَوءٍ، هُمـا : الإكثارُ والإقـلالُ، فـالإكـثارُ هَـذَرً، والإقلالُ عِيَّ وحَصَرُ ٥٠٠.

١٧٩١٢ ـ عندية : إنَّ كلامَ الحَكيمِ إذا كانَ صَواباً كانَ دَواءً، وإذا كانَ خَطاءً كانَ داءً ٥٠٠.

- (٢-٥) غرر الحكم: ١٠٢٨٧، ٩٣٢٧، ١٠٢٥٠،
  - (٦) كنز العمّال : ٨٢٠٨.
- (٧- ١١) غرر الحكم: ٢١٨٢. (٢٠٢٥-٤٠٢٦)، ٢٥١٢. ٢٥٥٤.

<sup>(</sup>١) بحار الأنوار : ٢ / ١٣٠ / ١٥.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الحكمة ٣٨٢ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٩ / ٣٢٣ .

### ٣٥٢٤ .. فضلُ الكلام علَى السُّكوتِ

١٧٩١٣ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ـ لمَّا سُمّلَ عنِ الكلامِ والسُّكوتِ أَيُّهُما أفضَلُ ؟ ـ : لكُلُّ واحِدٍ مِنهُما آفاتٌ، فإذا سَلِما مِن الآفاتِ فالكلامُ أفضَلُ مِن السُّكوتِ.

قيلَ: كيفَ ذلكَ يابنَ رسولِ اللهِ؟ قالَ: لأنَّ اللهَ عَزَّوجلَّ ما بَـعَثَ الأنـبياءَ والأوصـياءَ بالسُّكوتِ، إنَّا بَعَنَهُم بالكلامِ. ولا استُحِقَّتِ الجَـنَّةُ بـالسُّكوتِ. ولا اسـتُوجِبَت وَلايَـةُ اللهِ بالسُّكوتِ، ولا تُوقِّيَتِ النارُ بالسُّكوتِ. إنَّا ذلكَ كُلُّهُ بالكلام<sup>...</sup>.

١٧٩١٤ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ لِرجُلٍ وقَد كَلَّمَهُ بكلامٍ كَثيرٍ ـ : أَيَّها الرجُلُ، تَحتَقِرُ الكلامَ وتَستَصغِرُهُ؟! اِعلَمْ أَنَّ الله عَزَّوجلَّ لم يَبعَثْ رُسُلَهُ حيثُ بَعَنها ومَعها ذَهَبٌ ولا فِضَّةً، ولكنْ بَعَنَها بالكلامِ، وإِنَّما عَرَّفَ اللهُ جلَّوعزَّ نفسَهُ إلى خَلقِهِ بالكلامِ والدَّلالاتِ علَيهِ والأعلامِ<sup>m</sup>. ١٧٩١٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : النَّطقُ راحَةٌ للرُّوحِ، والسُّكوتُ راحَةٌ للعَقلِ<sup>m</sup>. ١٧٩١٦ ـ الإمامُ عليُّظ: : القولُ بالحَقِّ خيرٌ مِن العِيُّ والصَّمتِ<sup>6</sup>.

(انظر) باب ۳۵۱۱.

## ٣٥٢٥ ـ فضلُ السُّكوتِ علَى الكلام

١٧٩١٧ ـ لقهانُ ﷺ ـ لابنِهِ ـ : يا بُنَيَّ، إن كُنتَ زَعَمتَ أَنَّ الكلامَ مِن فِضَّةٍ فإنَّ السُّكوتَ مِن ذَهَبٍ<sup>(0)</sup>.

١٧٩١٨ ـ رسولُ اللهِ عَلَى السُّكوتُ ذَهَبٌ والكلامُ فِضَةً ٥٠.

١٧٩١٩ - الإمام الصادق علام : لا يَزالُ العَبدُ المؤمنُ يُحْتَبُ محسِناً مادامَ ساكِتاً ، فإذا تَكَلَّم كُتِبَ

- (١) بحار الأنوار : ٢٧٤ / ١١.
- (٣) بحار الأتوار : ٧١ / ٢٧٦ / ٦.
  - (٤) غرر الحكم: ١٤٦٢.
  - (٥) الكافي : ٢ / ١١٤ / ٢.
- (٦) بحار الأنوار : ٧١ / ٢٩٤ / ٤٢.

محسِناً أو مُسِيتاً…

١٧٩٢٠ ـ داودُ ﷺ ـ لِسليمانَ ﷺ ـ : يا بُنَيَّ، علَيكَ بطُولِ الصَّحتِ إِلَّا مِـن خَـيرٍ؛ فـ إنَّ النَّدامَةَ علىٰ طُولِ الصَّمتِ مَرَةً واحِدَةً خَيرٌ مِن النَّدامَةِ علىٰ كَثَرَةِ الكلامِ مَرَّاتٍ. يا بُنَيَّ، لو أن الكلامَ كانَ مِن فِضَّةٍ يَنبَغي للصَّمتِ أن يكونَ مِن ذَهَبٍ<sup>...</sup>. أقول: تأمَّل في الجمع بين أحاديث البابَين.

#### ٣٥٢٦ \_ السُّكوتُ المَمدوحُ

١٧٩٢١ ـ الإمامُ عليُّ ٢ ذ لا خَبرَ في الصَّمتِ عنِ الحُكمِ، كما أنَّــهُ لا خَـبرَ في القَـولِ بالجَهلِ٣.

(انظر) البدعة:ياب ٣٣٤.

عنوان ٣٤٩ «المعروف (٢)» .

- (۱) الکافی: ۲ / ۱۱۱ / ۲۱.
- (٢) يعار الأتوار : ٢١ / ٢٧٧ / ١٣.
- (٣) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٩ / ٩.
- (٤\_٥) بحار الأنوار : ٧١ / ٢٧٥ / ٢ و ص ٢٩٤ / ٦٤.
  - (٦) غرر الحكم: ١٢٧٩.
  - (٧) كنز العتال: ٢٩٢٦٤.
  - (٨) غرر الحكم: ٧٣١٥.

### ٣٥٢٧ \_ ما يُفَضَّلُ مِن السُّكوتِ علَى الكلام

١٧٩٢٧ - الإمامُ عليُّ عليَّ الله : صَمتُ يُكسِبُكَ الوَقارَ خَيرٌ مِن كلامٍ يَكسُوكَ العارَ<sup>(1)</sup>. ١٧٩٢٨ - عند على : صَمتُ يُعقِبُكَ السَّلامَةَ خَيرٌ مِن نُطقٍ يُعقِبُكَ المَلامَةَ<sup>(1)</sup>. ١٧٩٣٩ - عند على : صَمتُ يَكسُوكَ الكرامَةَ خَيرٌ مِن قَولٍ يُكسِبُكَ النَّدامَةَ<sup>(1)</sup>. ١٧٩٣٩ - رسولُ اللهِ تَيلاً : السُّكوتُ خَيرٌ مِن إملاءِ الشَّرَّ ، وإملاءُ الخَيرِ خَيرٌ مِن السُّكوتِ<sup>(1)</sup>. ١٧٩٣٩ - الإمامُ عليُّ على : الحَرَسُ خَيرٌ مِن الكَذِبِ<sup>(1)</sup>.

#### ٣٥٢٨ ـ سُكوتُ أولياءِ اللهِ

١٧٩٣٣ ـ رسولُ اللهِﷺ : إنَّ أولياءَ اللهِ سَكَتوا فكانَ سُكوتُهُم ذِكراً ، ونَظَرُوا فكانَ نَظَرُهُم عِبرَةً ، ونَطَقُوا فكانَ نُطقُهُم حِكمَةً<sup>(</sup>".

١٧٩٣٤ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : إنَّ لللهِ عِباداً كَسَرَت قُلوبَهُم خَشيتُهُ فَأَسكَتَتَهُـم عنِ المَـنطِقِ، وإنَّهُم لَفُصَحاءُ عُقَلاءُ، يَستَبِقُونَ إلَى اللهِ بالأعمالِ الزَّكيَّةِ. لا يَستَكثِرُونَ لَهُ الكثيرَ، ولا يَرضَونَ لَهُم مِن أَنفُسِهم بالقَليلِ<sup>(4</sup>.

(انظر) النظر : باب ٣٨٨٣. الخير : باب ١١٥٧ حديث ٥٣٢٥.

- (۱\_۲) غرر الحكم: ۱۸۸۷، ۲۸۸۵، ۳۵۸۱۲.
  - (٤) يحار الأتوار : ٧١ / ٢٩٤ / ٦٤.
  - (٥ ـ ٦) غرر الحكم: ١٢٦٦، ١٢٦٦.
    - (٧) الكافي: ٢ / ٢٣٧ / ٢٥ .
      - (٨) تحف العقول : ٣٩٤.

#### ٣٥٢٩ \_ أحسنُ الكلام

١٧٩٣٥ ـ الإمامُ عليَّ \* : أحسَنُ الكلامِ ما لا تَمُجُّهُ الآذانُ ولا يُتعِبُ فَهمُهُ الأفهامَ<sup>...</sup>. ١٧٩٣٦ ـ عند# : أحسَنُ الكلامِ مازانَهُ حُسنُ النَّظامِ، وفَهِمَهُ الخاصُّ والعامُ<sup>...</sup>. ١٧٩٣٧ ـ عند# : خَيرُ الكلامِ ما لا يُمِلُّ ولا يَقِلُّ<sup>...</sup>. ١٧٩٣٨ ـ رسولُ اللهِﷺ : أحسَنُ الكلامِ كلامُ اللهِ<sup>...</sup>.

(انظر) القرآن : باب ٣٢٩٣.

٣٥٣٠ \_جوامِعُ الكَلِم

١٧٩٣٩ ـ رسولُ اللهِ عَلَى : بُعِنْتُ بَجَوامِعِ الكَلِمِ، ونُصِرتُ بالرُّعبِ". ١٧٩٤٠ ـ عندتظ: : نُصِرتُ بالرُّعبِ علَى العَدُوَّ، وأُوتِيتُ جَوامِعَ الكَلِمِ".

١٧٩٤١ ـ الإمامُ الباقرُ عن آبانَهِ ﷺ عنِ النبيُ ﷺ قالَ : أعطِيتُ خَمساً لم يُعطَّهُنَّ نَبيٌّ كانَ قَبلي : أرسِلتُ إلى الأبيَضِ والأسوَدِ والأحمَرِ ، وجُعِلَت لي الأرضُ مَسجِداً ، ونُصِرتُ بالرُّعبِ ، وأحِلَّت ليَ الغَنائمُ ، ولم تَحِلَّ لِأحَدٍ \_ أو قال : لِنبيٍّ قَبلي \_ وأعطِيتُ جَوامِعَ الكَلِمِ .

قالَ عطامٌ: فسألتُ أبا جعفرٍ ﷺ قلتُ: ماجَوامِعُ الكَلِمِ؟ قالَ: القرآنُّ.

١٧٩٤٢ ـ رسولُ اللهِ تِلَةَ ـ لمَّا سَأَلَهُ رجُلُ بَدَويٌّ أَن يُعَلِّمَهُ جَـوامِـعَ الكَـلِمِـ: آمُـرُكَ أَن لا تَغضَبَ، فأعادَ علَيهِ الأعرابيُّ المَسأَلَةَ ثلاثَ مَرَّاتٍ حتَّىٰ رَجَعَ الرجُلُ إلىٰ نفسِهِ، فقالَ: لا أسألُ عن شيءٍ بعدَ هذا إ<sup>س</sup>

- (١ ــ ٣) غرر الحكم: ٤٩٦٩.٣٣٠٤.
  - (٤) سنن النسائيّ : ٣ / ٥٨ .
  - (٥ ـ ٦) صحيح مسلم : ٥٢٣.
  - (٧) بحار الأتوار : ٩٢ / ١٤ / ٧.
    - (٨) الكافي: ٤/٣٠٣/٢.

١٧٩٤٣ ـ عنه ﷺ ـ لمَّا طَلَبَ مِنهُ يَزِيدُ الجُعْنِيُّ أَن يُحَدَّثَهُ بَكَلِمَةٍ تَكُونُ جِمَاعاً ـ: إتَّقِ اللهَ فيا تَعَلَّمُ<sup>(١</sup>).

(انظر) الإسلام: باب ١٨٧٢، الخير : باب ١١٥٨، ١١٥٧.

الكتاب

وَقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿وَقُلْ لِعِبادِي يَقُولُوا الَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ الشَّيْطانَ يَنْزَغُ بَيْنَهُمْ إِنَّ الشَّيْطانَ كانَ لِلإِنسانِ عَدُوًاً مُبِيناً﴾".

﴿يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَقُولُوا قَوْلاً سَدِيداً \* يُصْلِحْ لَكُمْ أَعْهالَكُمْ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فازَ فَوْزاً عَظِيماً﴾<sup>(4)</sup>.

﴿وَإِذَا سَمِعُوا اللَّغُوَ أَعْرَضُوا عَنْهُ وَقَالُوا لَنَا أَعْبَالُنَا وَلَكُمْ أَعْسَالُكُمْ سَـلامٌ عَـلَيْكُمْ لَا نَـبْتَغِي الجاهِلِينَ﴾(\*).

الكلام ٩٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لمَّا سَأَلَهُ رَجُلُ عن أفضَلِالأعمالِ ـ: إطعامُ الطَّعامِ، وإطـيابُ الكلام<sup>00</sup>.

١٧٩٤٥ ــ الإمامُ عليٌّﷺ : ثلاثٌ مِن أبوابِ البِرُّ: سَخاءُ النفسِ، وطِيبُ الكلامِ، والصَّبرُ علَى الأذىٰ٣.

١٧٩٤٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَمَةَ : إنَّ في الجنَّةِ غُرَفاً يُرى ظاهِرُها مِن باطِنِها وباطِنُها مِن ظاهِرِها ،

- (١) سنن الترمذيَّ : ٢٦٨٣ .
  - (٢) البقرة : ٨٣.
  - (۳) الاسراء : ۵۲ .
  - (٤) الأحزاب: ٧٠، ٧١.
    - (٥) القصص: ٥٥.
- (٦) بحار الأنوار : ١٢ / ٣١٢ / ١٢.
  - (۷) المحاسن : ۱ / ۲۲ / ۱٤ .

يَسكُنُها مِن أُمَّتي مَن أطابَ الكلامَ، وأطعَمَ الطَّعامَ، وأفشَى السَّلامَ، وأدامَ الصِّيامَ، وصَلَّى باللَّيلِ والناسُ نِيامُ<sup>(۱)</sup>.

١٧٩٤٧ ـ الإمامُ الباقرُﷺ ـ في قولِ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿وقُولُوا للنّاسِ حُسْناً﴾ ـ: قولوا للناسِ أحسَنَ ما تُحِبُّونَ أن يُقالَ فيكُم".

١٧٩٤٨ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : مَعاشِرَ الشَّيعَةِ ، كونوا لنا زَيناً ولا تكونوا علَينا شَيناً ، قولوا لِلناسِ حُسناً ، واحفَظُوا ألسِنَتَكُم ، وكُفُّوها عنِ الفُضولِ وقَبيحِ القَولِ<sup>m</sup>.

١٧٩٤٩ ــ عندﷺ : اِتَّقُوا اللهَ ولا تَحْمِلُوا الناسَ علىٰ أكـتافِكُم، إنَّ اللهَ يَـقولُ في كـتابِهِ: ﴿وقُولُوا لِلنَّاسِ حُسْناً﴾<sup>(...</sup>.

١٧٩٥٠ ـ الإمامُ زينُ العابدينَﷺ : القَولُ الحَسَنُ يُثرِي المالَ، ويُنمي الرَّزقَ، ويُنسِئُ في الأجَلِ، ويُحَبِّبُ إلَى الأهلِ، ويُدخِلُ الجَنَّةَ<sup>س</sup>.

١٧٩٥١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : والذي نفسِي بِيَدِهِ، ما أَنفَقَ الناسُ مِن نَــفَقَةٍ أَحَبَّ مِــن قَــولِ الحَيرِ<sup>س</sup>.

- (١) معانى الأخبار : ٢٥١ / ١.
- (٢) الكافي : ٢ / ١٦٥ / ١٠.
- (٢) أمالي الصدوق : ١٧ / ٢٢٧ .
- (٤) بحار الأنوار : ٧١ / ٣١٣ / ١٦.
  - (٥) أمالي الصدوق: ١٢/١٢.
- (٦\_٧) بحار الأنوار : ٨/٣١١/٧١ وح٩.
- (٨ ـ ١١) غرر الحكم: ٢٥٦٨، ١٩٦٣، ٨٤٩٥، ١٠١٩٠.

١٧٩٥٧ ــ عنمينة : عَوِّدْ لِسانَكَ حُسنَ الكلامِ تَأْمَنِ المَلامَ<sup>(...</sup>. ١٧٩٥٨ ــ عنمينة : عَوِّدْ لِسانَكَ لِينَ الكلامِ وبَدْلَ السَّلامِ. يَكثُرْ مُحِبُّوكَ وَيقِلَّ مُبغِضُوكَ<sup>(..</sup>. ١٧٩٥٩ ــ عنمينة : مَن عَذُبَ لِسانُهُ كَثُرَ إخوانُهُ<sup>(...</sup>.

٣٥٣٢ - الكلامُ (م)

١٧٩٦٠ ـ الإمامُ عليَّ على الكلامِ آفاتُ... ١٧٩٦١ ـ رسولُ اللهِ تلكلامُ ثلاثةُ : فَرابِحُ ، وسالِمُ ، وشاحِبٌ . فأمّا الرابحُ فالذي يَذكُرُ اللهَ ، وأمّا السالِمُ فالذي يَقولُ ما أحَبَّ الله ، وأمّا الشاحِبُ فالذي يَخوضُ في الناسِ... ١٧٩٦٢ ـ الإمامُ عليَّ على : شَرُّ القولِ ما نَقَضَ بَعضُهُ بَعضاً... ١٧٩٦٣ ـ عندعلا : الألفاظُ قوالِبُ المعاني... ١٧٩٦٣ ـ عندعلا : ليكُلِّ مَقامٍ مَقالَ... ١٧٩٦٢ ـ عندعلا : لا تَتَكلَّمَنَّ إذا لم تَجِدْ لِلكلامِ مَوقِعاً... ١٧٩٦٢ ـ عندعلا : لإهلِ الفَهمِ تُصَرَّفُ الأقوالُ.... ١٧٩٦٢ ـ عندعلا : لا تَتَكلَّمَنَّ إذا لم تَجِدْ لِلكلامِ مَوقِعاً... ١٧٩٦٢ ـ عندعلا : لا مَقالُ... ١٧٩٦٢ ـ عندعلا : لا تَتَكلَّمَنَّ إذا لم تَجِدْ لِلكلامِ مَوقِعاً... ١٧٩٦٢ ـ عندها : لا تَتَكلَّمَنَّ إذا لم تَجِدْ لِلكلامِ مَوقِعاً...

<sup>(</sup>١-٤) غرر الحكم: ٦٢٣٣، ٦٢٣١، ٧٧٦١، ٧٢١٩.

<sup>(</sup>٥) بعار الأنوار : ٢٨٩ / ٥٥.

<sup>(</sup>۲-۱۲) غرر الحكم: ۷۲۹۳، ۲۲۰۲، ۷۲۹۳، ۱۰۲۷٤، ۲۰۲۸، ۲۳۲۷، ۲۲۲۷،

الكَمال

بحار الأنوار : ٧٠ / ٤ باب ٤٠ «ما به كمال الإنسان» .

انظر: الإيمان: باب ٢٦٧ ـ ٢٧٠ ، البلاء: باب ٤٠٧ .

#### ٣٥٣٣ \_ الكمالُ

١٧٩٦٩ ـ الإمامُ عليُّ على العاقِلُ يَطلُبُ الكَمَالَ، الجاهِلُ يطلُبُ المالَ<sup>(...</sup> ١٧٩٧٩ ـ عندية : الإنسانُ عَقلُ وصُورَةً، فَمَن أخطَأَهُ العَقلُ ولَزِمَتهُ الصُّورَةُ لم يكن كامِلاً وكِانَ بَمَرْزِلَةِ مَن لا رُوحَ فيهِ، ومَن طَلَبَ المَعَلَ المَتعارَفَ فَلْيَعرِفْ صُورَةَ الأصولِ والفُضولِ، فإنَّ كثيراً مِن الناسِ يَطلُبونَ الفُضولَ ويَضَعونَ الأصولَ، فَمَن أحرَزَ الأصلَ اكتفىٰ بهِ عنِ الفَضلِ... وأصلُ الأمورِ في الدِّينِ أن يَعنَمِدَ علَى الصَّلواتِ ويَجتَنِبَ الكبائرَ، وألزَمْ ذلكَ لُزومَ مالا غِنىٰ عَنهُ طَرفَةَ عَيْنٍ، وإن حُرِمْتَهُ هُلكَ، فإن جاوَزَتهُ إلى الفِقهِ والعِبادَةِ فَهُو الحَظُ<sup>(...</sup>

# ٣٥٣٤ ـ ذَوَرُ العَلَمِ فِي نُقَصان المَحَمَّلِ ١٧٩٧١ ـ الإمامُ عليَّ لله ـ في الشَّعرِ المَنسوبِ إلَيهِ ـ: أَتَمُّ النساسِ أَعْسَلَمُهُم بِسَتَعَصِهُ وَأَقَسَعُهُم لِسَتَهوَتِهِ وحِسَرَصِهُ فسلاتَستَغْلِ عسافِيَةً بسشيء ولاتَستَرَخِسصَنْ داءً لِـرُخْصِهْ<sup>(\*\*\*\*</sup> ١٧٩٧٢ ـ عندية : ما نَقَصَ نفسَهُ إلاّ كامِلُ<sup>(\*\*\*</sup>. ١٧٩٧٣ ـ عندية : المحالُ في الدنيا مفقودُ<sup>(\*\*</sup>.

### ٣٥٣٥ \_مَن كَمُلَ مِن النُّساءِ

١٧٩٧٥ ـ رسولُ اللهِ عَظْمُ : كَمُلَ مِن الرُّجالِ كثيرٌ ، ولم يَكُلُ مِن النُّساءِ إِلَّا أَربَعُ : آسِيَةُ بِنتُ

- (۱) غرر الحكم: ۵۷۹.
- . (۲\_۲) بحار الأنوار : ۲۸/۷/۷۸ و ص ۸۹/۹۲.
  - (1\_1) غرر الحكم: ٩٤٧٠، ٩٤٤٢، ٣٣١.

مُزاحِمٍ امرأةُ فِرعَونَ، ومَريمُ بِنتُ عِمرانَ، وخَديجَهُ بِنتُ خُوَيلِدٍ، وفاطِمَةُ بِنتُ مُحمّدٍ ﷺ<sup>(۱)</sup>. ١٧٩٧٦ ـ عنهﷺ : أفضَلُ نِساءِ أهلِ الجُنَّةِ: خَديجَةُ بِنتُ خُوَيلدٍ، وفاطِمَةُ بِنتُ محمّدٍ ﷺ، ومَريمُ بِنتُ عِمرانَ، وآسِيَةُ بِنتُ مُزاحِمٍ امرأةُ فِرعَونَ<sup>(۱)</sup>.

### ٣٥٣٦ \_ ما يُوجِبُ الكمالَ

١٧٩٧٧ – الإمامُ عليَّ على الرجُل بسِتِّ خِصالٍ: بِأَصغَرَيهِ، وأَكبَرَيهِ، وهينَتَيهِ؛ فأمّا أصغراهُ فقَلبُهُ ولِسانُهُ، إن قاتَلَ قاتَلَ بجَنانٍ، وإن تَكَلَّمَ تَكَلَّمَ بلِسانٍ، وأمّا أكبَراهُ فعَقلُهُ وهِئَتُهُ، وأمّا هيئَتاهُ فمالُهُ وجَمالُهُ<sup>m</sup>.

١٧٩٧٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لمّا رَأَى العبّاسَ وكانَ طُوالاً حَسَنَ الجِسمِ قالَ وَهُو يَتَبَسَّمُ ـ: يا عَمِّ، إِنّكَ لَجَميلُ! فقالَ العباش: ما الجَهالُ بالرجُلِ يارسولَ اللهِ؟ قالَ: بصَوابِ القَولِ بالحقِّ. قالَ: فما الكمالُ؟ قالَ: تَقوَى اللهِ عَزَّوجلَّ وحُسنُ الخُلُقِ<sup>(a)</sup>.

المُعامُ الباقرُﷺ : الكمالُ كُلُّ الكسالِ التَّفقُّهُ في الدِّينِ، والصَّـبرُ عـلَى النَّـائبَةِ، وتَقديرُ المَميشةِ<sup>(...</sup>.

١٧٩٨٠ ـ الإمامُ عليٌّ ٢ : الكمالُ في ثلاثٍ : الصَّبرُ علَى النَّواتبِ ، والتَّورُّعُ في المَطالِبِ ، وإسعافُ الطالِب...

> ١٧٩٨١ ـ عنهﷺ : بالعَقلِ كَمَالُ النفسِ، بالجُماهَدَةِ صَلاحُ النفسِ<sup>™</sup>. ١٧٩٨٢ ـ عنهﷺ : كمالُ المَرءِ عَقلُهُ، وقيمَتُهُ فَضلُهُ<sup>س</sup>. ١٧٩٨٣ ـ عنهﷺ : كمالُ الإنسانِ العَقلُ<sup>س</sup>.

- (٣) معاني الأخبار : ١٥٠ / ١.
- (٤\_٥) بحار الأتوار : ٢٠/ ٢٩٠ / ٢٧ و ٧٨ / ١٧٢ / ٣.
- (٦-٦) غرر الحكم: ٧٢٤٤، (٢٦٨-٤٣١٨)، ٧٢٤٤، ٧٢٣٥.

(انظر) الإنسان: باب ٣١٨.

<sup>(</sup>١) مجمع البيان : ١٠ / ٤٨٠.

<sup>(</sup>٢) الدرّ المنثور : ٨ / ٢٢٩.

#### ٣٥٣٧ ـ صنفةُ الكامل

١٧٩٨٤ ـ الإمامُ عليُّ على اذا كانت تحساسِنُ الرجُلِ أكثَرَ مِـن مَسـاوِيهِ فــذلكَ الكــامِلُ (التَّكامُلُ)، وإذا كانَ مُتساوِيَ المحاسِنِ والمَساوِي فذلكَ المُـتَمَاسِكُ، وإن زادَت مَســاويهِ عــلىٰ محاسِنِهِ فذلكَ الهالِكُ<sup>(۱)</sup>.

١٧٩٨٥ ـ عنه الله : الكامِلُ مَن غَلَبَ جِدُّهُ هَزَلَهُ ٣. [104] ـ عنه الله : مِن كمال المَرءِ تَركُهُ ما لا يَجمُلُ بهِ ٣.

١٧٩٨٧ ــ الإمامُ الصّادقﷺ : ثلاثُ خِصالٍ مَن رُزِقَها كــانَ كــامِلاً : العَــقلُ، والجَــهالُ، والفَصاحةُ<sup>(۵)</sup>.

١٧٩٨٨ ــ عنهﷺ : لا يَنبَغي لِمَن لم يَكُن عالِماً أن يُعَدَّ سَعيداً، ولا لِمَـن لم يَكُــن وَدوداً أن يُعَدَّ حَميداً، ولا لِمَن لم يَكُن صَبوراً يُعَدَّ كامِلاً<sup>(</sup>".

١٧٩٨٩ ــ الإمامُ عليٌّﷺ : تَسَربَلِ الحَيَاءَ وادَّرِعِ الوَفاءَ واحفَظِ الإخـاءَ وأقـلِلْ مُحـادَثَةَ النِّساءِ، يَكُلُ لكَ السَّناءُ<sup>س</sup>.

(انظر) الأخ : باب ٥٤.

- (٢-١) غرر الحكم: ٢١٩٧.٤١٧٥.
  - (٣) أعلام الدين : ٢٩٢.
  - (٤) تحف العقول: ٣٢٠.
  - (٥) بحار الأنوار : ٧٨ / ٢٤٦ / ٧٧.
    - (٦) غرر الحكم: ٤٥٣٦.

**۲٦** الكِياسة

انظر : الاغتنام : ياب ٣١٠٨ ، الهمة : ياب ٤٠٢٧ ، الغدر : باب ٢٠٢٧ .

#### ۳٥٣٨ \_ الكَيِّسُ

۱۷۹۹۰ ـ الإمام على الله : الكَيْسُ مَن عَرَفَ نفسَهُ وأَخلَصَ أَعبالَهُ (...) ١٧٩٩١ عند عند الكَيْش أصلُهُ عَقلُهُ، ومُروءتُهُ خُلُقُهُ، ودينُهُ حَسَبُهُ ٣. ١٧٩٩٢ ـ عنه عنه : الكَيْش مَن كانَ يَومُهُ خَيراً مِن أمسِهِ، وعَقَلَ الذَّمَّ عن نفسِهِ<sup>m</sup>. ١٧٩٩٣ - عنه ﷺ : الكَيِّسُ مَن أحيا فَضائلَهُ وأماتَ رَدَائِلَهُ يقَمعه شَهوَ تَهُ وهُواهُ". ١٧٩٩٤ ـ عند، الكَيْسُ مَن كانَ غافِلاً عن غيرٍه، ولنفسِهِ كَثيرَ التَّقاضى". ۱۷۹۹٥ ـ عند الكَيِّسُ مَن مَلَكَ عِنانَ شَهوتِه ٥٠. ١٧٩٩٦ ـ عنهﷺ : الكَيْشُ مَن تَجَلَبَبَ الحَياءَ وادَّرَعَ الحِلْمَ™. ١٧٩٩٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : الكَيِّسُ مَن دانَ نفسَهُ وعَمِلَ لِما بَعدَ المَوتِ، والعاجزُ مَن أتبَعَ نفسَهُ وهواها وتَمَنَّىٰ علَى اللهِ عَزَّوجلَّ الأمانِيَّ... ١٧٩٩٨ - الإمام على ٢ : الكَيْسُ صَديقَهُ الحَقَ وعَدُوهُ الباطِلُ ٢٠. ١٧٩٩٩ - عنه عنه : إنَّ الكَيُّسَ مَن كانَ لِشَهوَتِهِ مانِعاً ولِنَزوتِهِ عندَ الحفيظَةِ واقِماً قامِعاً..... ١٨٠٠٠ - عنه عنه المكتمن من إذا أساء استغفر وإذا أذنب تَدِمَ ٥٠٠. ١٨٠٠١ ـ الإمامُ الصّادقُ على المُعام بحُسن الصَّلاةِ، واعمَلُوا لِآخِر تكم واختارُوا لأنفُسِكم، فإنَّ الرجُلَ قد يكونُ كَيِّساً في أمر الدنيا فيقالُ: ما أكْيَسَ فلاناً ! وإنَّا الكَيِّسُ كَيِّسُ الآخِرَةِ ٣٠. ١٨٠٠٢ ـ الإمامُ عليٌّ ٢٠٤ : الكَيْسُ تَقَوَى اللهِ سبحانَهُ، وتَجَنُّبُ الْحَارِم، وإصلاحُ المَعادِ٠٠٠ ١٨٠٠٣ مندية : أشرَف المؤمنينَ أكثَرُهُم كَيْساً.

- (١٩ ـ ١١) غرر الحكم: ٢٨٩٤، ٣٥٨٢، ٢٨٩٤.
  - (١٢) بحار الأنوار : ٢٤ / ١٦٢ / ٢٤.
  - (١٢\_١٢) غرر الحكم: ١٩١٩. ٣٠٠٩.

<sup>(</sup>١-٧) غرر الحكم: ١١٣٩، ١٧٣٩، ١٧٩٧، ١٨٩٥، ١٩٨٦، ٢١٨٠، ٢١٩٦.

<sup>(</sup>۸) مكارم الأخلاق : ۲ / ۳۹۸ / ۲۹۹۱ .

#### ٣٥٣٩\_الفطنَّةُ

١٨٠٠٤ ـ الإمام عليَّ على : ضادُوا الغباوة بالفطنةِ<sup>(0)</sup>.
١٨٠٠٥ ـ عند على : المَرَ بفِطنَتِهِ لا بِصورَتِهِ<sup>(0)</sup>.
١٨٠٠٦ ـ عند على : الفَهمُ بالفِطنَةِ<sup>(0)</sup>.
١٨٠٠٢ ـ عند على : الفَهمُ بالفِطنَةُ<sup>(0)</sup>.
١٨٠٠٢ ـ عند على : الفِطنَةُ هِدايَةُ<sup>(0)</sup>.
١٨٠٠٢ ـ عند على : الفِطنَةُ هِدايَةُ<sup>(0)</sup>.
١٨٠٠٢ ـ عند على : الفِطنَةُ هِدايَةُ<sup>(0)</sup>.
ومَوعِظَةِ العِبرَةِ، وسُنَّةِ الأَوَلِينَ، فَمَن تَبَصَّرَ في الفِطنَةِ تَبَيَّبَت لَهُ الحِكَةُ
ومَوعِظَةِ العِبرَةِ، ومَن عَرَفَ العِبرَةَ فكا كان في الفِطنَةِ تَبَيَّبَت لَهُ الحِكَةُ

#### ٣٥٤٠ ـ خصائص الأكياس

١٨٠٠٩ ـ الإمامُ عليُّ على الأكياسَ هُمُ الذينَ للدنيا مَـقَتوا، وأَعَـيُنَهُم عـن زَهـرَتِها أغمَضوا، وقُلوبَهُم عنها صَرَفوا، وبالدارِ الباقِيَةِ تَوَهُّوا<sup>ن،</sup>. ١٨٠١٠ ـ عندها: الدنيا مُطَلَّقَةُ الأكياسِ<sup>ن،</sup>. ١٨٠١١ ـ عندها: إن الله سبحانَهُ جَعَلَ الطاعَة غَنيمَة الأكياسِ عندَ تَفريطِ العَجَزَةِ<sup>ن،</sup>.

١٨٠١٢ ـ عنهﷺ : كَم مِن صائمٍ ليسَ لَهُ مِن صيامِهِ إِلَّا الجُوعُ والظَّمَّأَ، وكَم مِن قائمٍ ليسَ لَهُ مِن قيامِهِ إِلَّا الشَّهَرُ والعَناءُ ! حَبَّذا نَومُ الأكياسِ وإفطارُهُم".

١٨٠١٣ ــ عندلله : إنَّ لِلطاعَةِ أعلاماً واضِحَةً، وسُبُلاً نَيْرَةً، ومُحَجَّةً نَهْجَةً. وغايَةً مُطْلَبَةً، يَ<sub>و</sub>دُها الأكياسُ ويُخالِفُها الأنكاسُ<sup>رِي</sup>.

(انظر) الاغتنام : باب ٣١٠٨.

- (۱\_٤) غرر الحكم: ۲۹۰،۲۱٦٦،٥٩٢٦.
  - (٥) نهج البلاغة : الحكمة ٣١.
  - (٧-٦) غرر الحكم: ٤٤١،٣٥٥٩.
- (٨- ١٠) نهج البلاغة : الحكمة ٣٣١ و ١٤٥ والكتاب ٣٠.

#### ٣٥٤١ \_ أكيَسُ الناسِ

١٨٠١٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ: منَ أَكْيَسُ المؤمنينَ ـ : أَكْثُرَهُم ذِكراً لِلمَوتِ وأَشَدُّهُم لَهُ استِعداداً<sup>(۱</sup>).

استِعداداً لِلمَوتِ، أُولَٰئكَ الأَكبَسُ من أكبَسِ الناسِ وأحزَمِهِم ــ: أكثَرُهُم ذِكراً لِلمَوتِ وأكثَرُهُمُ استِعداداً لِلمَوتِ، أُولُئكَ الأكياسُ، ذَهَبوا بشَرَفِ الدنيا وكَرامَةِ الآخِرَةِ".

١٨٠١٦ ـ الإمامُ عليٌّ ٢ ـ لمَّا سُئلَ عن أكتِسِ الناسِ ـ: مَن أبصَرَ رُسْدَهُ مِن غَـيَّهِ فَحالَ إلىٰ رُشدِهِ٣.

١٨٠١٧ ــ عنه، ا : أكيَسُ الناسِ مَن رَفَضَ دُنياهُ". ١٨٠١٨ ــ عنه، : أكيَسُكُم أورَعُكُم". ١٨٠١٩ ــ عنه، : أفضَلُ الناسِ أعمَلُهُم بالرَّفتِ، وأكيَسُهُم أصبَرُهُم علَى الحَقِّ<sup>ش</sup>.

### ٣٥٤٢ \_ أكيَسُ الأكياسِ

١٨٠٢٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أكيّسُ الأكياسِ مَن مَقَتَ دُنياهُ، وقَطَعَ مِنها أملَهُ ومُناهُ، وصَرَفَ عَنها طَمَعَهُ ورَجاهُ<sup>س</sup>.

١٨٠٢١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أكيَسُ الكَيْسِ التَّقِيٰ، وأحمَقُ الحُمقِ الفُجورُ<sup>(6)</sup>. ١٨٠٢٢ ـ الإمامُ عليُّﷺ : أكيَسُ الكَيْسِ التَّقوىٰ<sup>(6)</sup>. ١٨٠٢٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أكيَسُ الكَيْسِينَ مَن حاسَبَ نفسَهُ وعَـمِلَ لِــا بَـعدَ المَـوتِ، وأحمَقُ الحَمقِ مَن أتبَعَ نفسَهُ هَواها وتَمَنَّى علَى اللهِ الأمانِيُّ<sup>(6)</sup>.

- (۱) الزهد للحسين بن سعيد : ۲۱۱ / ۲۱۱ .
  - (٢) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٣٨ / ٦.
    - (٣) بحار الأنوار : ٧٧ / ٣٧٨ / ١.
- (٢-٤) غرر الحكم: ٣٢٧٦، ٢٨٣٩، ٣٠٧٥.
  - (٨) بحار الأنوار : ٧٧ / ١١٥ / ٨.
    - (٩) غرر الحكم: ٢٨٥٢.
  - (١٠) بحار الأنوار : ٩٢ / ٢٥٠.

#### ٣٥٤٣ ـ كفي بالمرع كَيساً

١٨٠٢٤ ـ الإمامُ عليَّ للهِ : كَفْ بِالمَرَءِ كَيْساً أَن يَعرِفَ مَعايبَهُ". ١٨٠٢٥ ـ عندلله : كَفْ بِالمَرَءِ كَيْساً أَن يَغلِبَ الهَوَىٰ ويَملِكَ النَّهىٰ". ١٨٠٢٦ ـ عندلله : كَفْ بِالمَرَءِ كَيساً أَن يَقِفَ علىٰ مَعايِبِهِ، ويَقتَصِدَ في مَطالِبِهِ". ١٨٠٢٧ ـ عندلله : كَفْ بِالمَرَءِ كَيساً أَن يَقتَصِدَ في مَآرِبِهِ ويُجمِلَ في مَطالِبِهِ".

| ۳٦٥١ | ٥٨ ٢ ٦ اللُّوع |
|------|----------------|
| ۳٦٥٥ | ٤٥٩ ـ اللُّباس |
| ۲٦٦٥ |                |
| ٣٦٦٩ |                |
| ۳٦٧١ |                |
| ٣٦٨٣ |                |
| ۳٦٨٩ |                |
| 4790 |                |
| ۳٦٩٧ | ٤٦٦ ـ اللَّقاء |
| ۳۷۰۰ | ٤٦٧ ـ اللُّهو  |
| ۳۷۱۱ |                |
| ۳۷۱۵ |                |

٤٦٩ اللُّؤم

انظر : عنوان ٤٥٨ «الكرّم».

العفو (١): باب ٢٧٦٧ .

٣٥٤٤ ـ اللُّوَمُ ١٨٠٢٨ - الإمام على على اللَّوم أسَّ [رأس] ١٠ الشَّرَّ ٢٠. ١٨٠٢٩ ـ عند عنه اللُّومُ جَمَّاعُ المَذامَّ<sup>m</sup>. ١٨٠٣٠ - عنمت اللَّوْمُ مُضادً لسائر الفَضائل، وجامِعُ لجَسميع الرَّذائبل والسَّوءاتِ والدَّنايا<sup>ِن</sup> ١٨٠٣١ ـ عند اللَّومُ قَبِيحٌ ، فلا تَجعَلْهُ لُبسَكَ<sup>(0)</sup>. ١٨٠٣٢ - عنه عنه اللَّوْمُ إيثارُ حُبَّ المالِ على لَذَةِ الحَمدِ والثَّناءِ. ١٨٠٣٣ ـ عندﷺ : مِن اللَّوم سُوءُ الخُلقِ™. ۱۸۰۳٤ - عنه عند عند علامات اللَّوم الغَدرُ بالمواثيق. ١٨٠٣٥ ـ عند الله : من عَلامَةِ اللُّؤم سُوءُ الجوارِ<sup>(1)</sup>. ١٨٠٣٦ - عنه عنه المعنية : من أقبت اللَّوم غِيبَة الأخيارِ ٥٠٠. ١٨٠٣٧ ـ عنهﷺ : مَن جُمِعَ لَهُ مَع الحِرِصِ علَى الدُّنيا البُخلُ بِها فَقَدِ استَمسَكَ بِعَمودَي اللَّؤم<sup>....</sup>. ١٨٠٣٨ ـ الإمامُ الحسنُ ٢ ـ لَمَّا سُنلَ عنِ اللَّوْمِ ـ: قِلَةُ النَّدِيْ، وأن يُنطَقَ بالحَنا"". ۱۸۰۳۹ - تعنه عنه الله عنه عنه عنه عنه الله عنه المراد المرام تفسمه ، وإسلامه عرسه ٥٠٠. (انظر) باب ۳۵٤٦ حديث ۱۸۰۵۳.

# ٣٥٤٥ ـ خصائصُ اللَّئيمِ ١٨٠٤٠ ـ الإمامُ عليُّ اللَّيمُ إذا بَلغَ فَوقَ مِقدارِهِ تَنَكَّرَتِ أحوالُهُ ٥٠٠.

(١) كما في طبعة بيروت وطهران .

- (۲ ـ ۱۱) غرر الحکم: ۲۱، ۲۱۲، ۲۱۷۲، ۱۸٤٦، ۱۸٤٦، ۱۸٤٠، ۹۲۰۸، ۲۰۲۰، ۹۲۰۱، ۹۰۸۲، ۹۰۸۲،
  - (١٢ ـ ١٢) تحف العقول: ٢٢٥. ٢٢٦.

(١٤) غرر الحكم: ١٨٠٠.

١٨٠٤ – عند ٢ : اللَّذيم يُدْرِعُ العارَ، ويُؤذي الأحرارَ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٢ – عند ٢ : اللَّذيم لا يُرجىٰ خَيرُه، ولا يُسلَم مِن شَرُو، ولا يُومَنُ مِن غَوائلِهِ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٣ – عند ٢ : اللَّذيم لا يَستَحيِي<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٣ – عند ٢ : اللَّذيم لا يَستَحيِي<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٣ – عند ٢ : اللَّذيم أذا قَدَرَ أَفَحَشَ، وإذا وَعَدَ أَخلَفَ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٥ – عند ٢ : اللَّذيم أذا قَدَرَ أَفَحَشَ، وإذا وَعَدَ أَخلَفَ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٥ – عند ٢ : اللَّذيم أذا قَدَرَ أَفَحَشَ، وإذا أعطي جَحَدَ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٥ – عند ٢ : اللَّذيم أذا أعطى حَقَدَ، وإذا أعطي جَحَدَ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٥ – عند ٢ : اللَّذيم أذا أعطى حَقَدَ، وإذا أعطي جَحَدَ<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٥ – عند ٢ : أَفضَلُ معروفِ اللَّذيم منع أذائيه، أقبتُ أفعال الكريم منغ عطائو<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٩ – عند ٢ : أفضَلُ معروفِ اللَّذيم منع أذائيه، أقبتُ أفعال الكريم منغ عطائو<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٩ – عند ٢ : أفضَلُ معروفِ اللَّذيم منع أذائيه، أقبتُ أفعال الكريم منغ عطائو<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٩ – عند ٢ : أيضَلُ معروفِ اللَّذيم منع أذائيه، أفيار الكريم منغ عطائو<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٩ – عند ٢ : أنشَلُ على اللَّذيم منع أذائيم : فإنه يحذل أنه من اعتَمدَ علَيه.
١٨٠٤٩ – عند ٢ : إيّاكَ أن تَعتَبِدَ على اللَّذيم نقص النّاس عِندَهُ، والكريم فيد ذلك<sup>(1)</sup>.
١٨٠٤٩ – عند ٢ : يُستَدَلُ على اللَّذيم بشوء الفعل وقُبِع الخُلق وذميم البُخل<sup>(1)</sup>.
١٨٠٥ – عند ٢ : يُستَدَلُ على اللَّذيم نشوء الفعل وقبع الخلق وذميم البُخل ١٠٠.

فقالَ سَلمانُ: أمّا أوَّلي وأوَّلُكَ فَنُطفَةً قَذِرَةً، وأمّا آخِري وآخِرُكَ فجِيفَةً مُنتِنَةً، فإذا كانَ يَومُ القِيامَةِ ونُصِبَتِ المَوازينُ فَمَن نَقُلَت مَوازينُهُ فهو الكريمُ، ومَن خَفّت مَوازينُهُ فهو اللَّثيمُ (انظر) باب ٣٥٤٧.

### ٣٥٤٦ \_ ألأمُ النَّاسِ

- ١٨٠٥٢ ـ الإمامُ عليُّه : ألأمُ النّاسِ المُعَتابُ٣٠. ١٨٠٥٣ ـ عنده : ألأمُ الحُلقِ الحِقدُ٣٣. ١٨٠٥٤ ـ عنده : مِن أعظَمِ اللُّؤمِ إحرازُ المَرءِ نَفسَهُ، وإسلامُهُ عِرسَهُ٣٣.
- (۱-۱) غرر الحكم: ۱۹۹۷، ۱۹۳۰، ۵۳۰، ۱۵۲۳، ۱۵۲۳، ۱۵۲۳، ۱۲۳۲، ۲۱۰۷ ۲۱۰۷، ۱۹۹۷، ۱۰۹۹۷، ۱۰۹۱۷
  - (١١) الفقيه : ٤ / ٤٠٤ / ٤٠٤ .
  - (١٢ ـ ١٤) غرر العكم: ٩٣٤٧. ٢٩١٧. ٢٩١٢.

#### ٣٥٤٧ ـ اللِّئامُ

١٨٠٥٥ ـ الإمامُ عليَّ علا اللَّنَامُ أَصبَرُ أجساداً، الكِرامُ أَصبَرُ أَنفُساً<sup>(...</sup>) ١٨٠٥٦ ـ عنه ﷺ : عادَةُ اللَّنامِ والأغهارِ أَذِيَّةُ الكِرامِ والأحرارِ<sup>(...</sup>) ١٨٠٥٧ ـ عنه ﷺ : بَدْلُ الوَجهِ إلَى اللَّنامِ المَوتُ الأكبَرُ<sup>(...</sup>) ١٨٠٥٨ ـ عنه ﷺ : رَضِيَ بالحَرِمانِ طالِبُ الرَّزقِ مِن اللَّنامِ<sup>(...</sup>) ١٨٠٥٩ ـ عنه ﷺ : إذا حَلَلتَ باللَّنامِ فاعتَلِلْ بالصَّيامِ<sup>(...</sup>)

<sup>(</sup>١-١) غرر الحكم: (٥٩٤-٥٩٤). ٩٢٥٦، ٤٤١٦، ٤٤١٦، ٩٢٥٣.

اللِّباس

بحار الأنوار : ٧٩ / ٢٩٥ ـ ٣٢٤ «أبواب الزيّ والتجمّل». وسائل الشيعة : ٣ / ٣٤٠ «أبواب أحكام الملابس». مستدرك الوسائل : ٣ / ٢٠٦ باب ١١. كنز العمّال : ١٥ / ٣٠٩ ـ ٣٢٦ «في محظورات اللباس».

انظر : عتوان ۲۵۷ «التشبّه» . ۷٤ «الجّمال» .

الخالق : باب ١٠٨٣ ، النظافة : باب ٣٨٩٨ . الكِبْر : باب ٣٤٤١ ، التقوى : باب ٤١٥٩ .

#### ٣٥٤٨ \_ اللِّباسُ

#### الكتاب

﴿يا بَنِي آدَمَ قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاساً يُوارِي سَوْآتِكُمْ وَرِيشاً وَلِبَاسُ التَّقْوَىٰ ذٰلِكَ خَيْرُ ذٰلِكَ مِنْ آيَاتِ اللهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَرُونَ﴾<sup>(()</sup>.

< وَمِنْ كُلٍّ تَأْكُلُونَ لَحْماً طَرِيًّا وَتَسْتَخْرِجُونَ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا»<sup>(\*)</sup>.

(انظر) النحل: ١٤ والأعراف: ٢٧ والأنبياء: ٨٠.

١٨٠٦١ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : خُذْ علَيكَ تَوبَكَ ولا تَمشُوا عُراةً ٣. ١٨٠٦٢ ـ عنديتية : البتسوا مِن ثِيابِكُمُ البَياضَ؛ فإنّها مِن خَيرِ ثِيابِكُم، وكَفَنوا فيها مَو تاكُم ٣. ١٨٠٦٣ ـ عنديتية : أحسَنُ ما زُرتُمُ اللهَ عَزَّوجلَّ بِهِ في قُبورِكُم ومَساجِدِكُمُ البَياضُ ٣. ١٨٠٦٣ ـ عنديتية : أحسَنُ ما زُرتُمُ اللهَ عَزَّوجلَّ بِهِ في قُبورِكُم ومَساجِدِكُمُ البَياضُ ٣. ١٨٠٦٤ ـ عنديتية : مِن أحَبٌ ثِيابِكُم إلَى اللهِ البَياضُ، فصَلُّوا فيها وكَفَنوا فيها مَو تاكُم ٣. ١٨٠٦٥ ـ عنديتية : مِن أحَبٌ ثِيابِكُم إلَى اللهِ البَياضُ، فصَلُّوا فيها وكَفَنوا فيها مَو تاكُم ٣. ١٨٠٦٥ ـ عنديتية : البَسوا البَياضَ : فإنّهُ أطيَبُ وأطهَرُ، وكَفَنوا فيها مَو تاكُم ٣. ١٩٣٦ - عندينية : البَسوا البَياضَ : فإنّهُ أطيَبُ وأطهَرُ، وكَفَنوا فيها وكَفَنوا فيها مَو تاكُم ٣. ١٩٣٦ - عندينية : البَسوا البَياضَ : فإنّهُ أُطيَبُ وأُطهَرُ، وكَفَنوا فيها وكَفَنوا فيها مَو تاكُم ٣. ١٩٣٦ - عندينية : البَسوا البَياضَ : فإنّهُ أُطيَبُ وأُطهَرُ، وكَفَنوا فيها وي أُنهُ وهُو لِباسُنا٣.

١٨٠٦٨ ـ الإمامُ الصّادقﷺ : الكَتَانُ مِن لِباسِ الأنبياءِ، وهُو يُنبِتُ اللَّحمَ<sup>نِي</sup>.

### ٣٥٤٩ ـ الاقتِصادُ في اللُّباسِ

١٨٠٦٩ ـ الإمامُ عليُّ ٢ ـ في صِفَةِ المُتَقينَ ـ : مَنطِقُهُمُ الصَّوابُ، ومَلبَسُهُمُ الاقتِصادُ ١٠٠

(١) الأعراف : ٢٦. (٢) فاطر : ١٢. (٥) الترغيب والترهيب : ٣ / ٨٨ /٣. (٦) كنز العتال : ١١١٧ك. (٦) الكافي : ٦ / ٤٤٥ / وص ٢٤٤ / ٤ وص ٤٥٠ / ٢ وص ١ / ٤٤٩. (١٠) نهج البلاغة : الغطبة ١٩٣. ١٨٠٧٠ ـ عندﷺ : ولَقد دَخَلَ موسىٰ بنُ عِمرانَ ومَعهُ أخوهُ هارونُ ﷺ علىٰ فِـرعَونَ. وعلَيهما مَدارعُ الصُّوفِ، وبأيدِيهما العِصِيُّ، فشَرَطا لَهُ ـإن أسلَمَ ـ بَقاءَ مُلكِهِ، ودَوامَ عِزَّهِ. فقالَ : ألا تَعجَبونَ مِن هٰذَينِ يَشرِطانِ لِي دَوامَ العِزَّ وبَقاءَ المُلكِ، وهُما بما تَرَونَ مِن حالِ الفَقرِ والذِّلُ، فهَلا ٱلتِيَ علَيهما أساوِرَةُ مِن ذَهَبٍ؟! إعظاماً للذَّهَبِ وجَعِهِ، واحتِقاراً للصُّوفِ ولُبسِهِ!"

١٨٠٧١ ـ عنه، في صِفَةِ عيسىٰ ﷺ ـ: وإن شِئتَ قُلتُ في عيسَى بنِ مَريمَ ﷺ ؛ فلَقد كانَ يَتَوَسَّدُ الحَجَرَ، ويَلبَسُ الخَشِنَ".

المَّامَّةِ العَبَدِ، ويَحْصَفُ النَّبِيُّ ﷺ ــ: ولَقد كَــانَ ﷺ يأْكُـلُ عَـلَى الأَرضِ، ويَجَـلِسُ جِلسَةَ العَبَدِ، ويَخصِفُ بِيَدِهِ نَعلَهُ، ويَرقَعُ بِيَدِهِ ثَوبَهُ<sup>m</sup>.

المَحِيارَ بغَيرِ اللهِ عَلَيْ اللهُ الفَليظَ ، وأُجلِسُ علَى الأرضِ، وأركَبُ الحِيارَ بغَيرِ سَرجٍ، وأردِفُ خَلنِي، فَمَن رَغِبَ عَن سُنَّتِي فلَيس مِنِّي<sup>َّس</sup>.

مُعَمَّمَ الصَّفِيقَ مِن الثَّيَابِ؛ لِنَلَّا يَجِدَ الفَحْرُ فيكَ مَسلَكاً".

١٨٠٧٥ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : خَطَبَ عليُّ النّاسَ وعلَيهِ إزارُ كِرباسٍ غَليظٌ مَرقوعٌ بِصُوفٍ، فقيلَ لَهُ في ذلكَ، فقالَ: يَخشَعُ القَلبُ ويَقتَدي بهِ المؤمنُ<sup>٢</sup>.

١٨٠٧٦ ـ مكارم الأخلاق: وفي روايةٍ : رُبِّيَ علىٰ عليٌّ ﷺ إزارُ خَلَقٌ مَرقوعٌ، فـقيلَ لَـهُ في ذلكَ، فقالَ : يَخشَعُ لَهُ القَلبُ، وتَذِلُّ بهِ النَّغش، ويَقتَدي بهِ المؤمنونَ<sup>س</sup>.

١٨٠٧٧ ــ بحار الأنوار عن عقبةِ بنِ عَلقمَةَ: دَخَلتُ علىٰ أُميرِ المؤمنينَ ﷺ فإذا بَينَ يـدَيهِ لَبَنُ حامِضٌ قد آذاني حُموضَتُهُ، وكِسَرٌ يابِسَةُ، قلتُ : يا أُميرَ المؤمنينَ، أتأكُلُ مِثلَ هذا؟! فقالَ

- (٢\_٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٦٠.
- (٤ ــ ٥) أمالي الطوسيَّ : ١١٦٢ / ١١٦٢ و ٥٣٩ / ١١٦٢.
  - (٦) بحار الأنوار : ٢١٢/٣١٢.
- (٧) مكارم الأخلاق: ١ / ٢٥٠ / ٧٤٣، يحار الأنوار : ٢٩ / ٣١٣ / ١٤.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٢ .

لي : يا أبا الجُنودِ، إنّي أدرَكتُ رسولَ اللهِ ﷺ يأكُلُ أيبَسَ مِن هذا، ويَلبَسُ أخشَنَ مِن هذا، فإن لَم آخُذْ بما أخَذَ بهِ رسولُ اللهِ ﷺ خِفتُ أن لا ألحَقَ بهِ<sup>رِي</sup>.

المما ٨٠٧٨ ـ رسولُ اللهِ عَلَمَةُ : نُهِيَ عن لُبسَتَينِ: المَشهورَةِ في حُسنِها، والمَشهورَةِ في قُبحِها". ١٨٠٧٨ ـ رسولُ اللهِ عَلَمُ : نُهِيَ عن لُبسَتَينِ: المَشهورَةِ في حُسنِها، والمَشهورَةِ في قُبحِها".

النَّيابِ وغِلظِها، ولِينِها وخُشونَتِها، وطُولِها وقِصَرِها، ولكنْ سَدادُ فيها بَينَ ذلكَ واقتِصادُ<sup>س</sup>. النِّيابِ وغِلظِها، ولِينِها وخُشونَتِها، وطُولِها وقِصَرِها، ولكنْ سَدادُ فيها بَينَ ذلكَ واقتِصادُ<sup>س</sup>.

١٨٠٨٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : المالُ مالُ اللهِ يَضَعُهُ عِندَ الرَّجُلِ وَدايِعَ ، وجَوَزَ لَهُم أن يأكُلوا قَصداً ويَلبَسوا قَصداً".

۱۸۰۸۱ ـ عنه ﷺ : البَسْ ما لا تُشتَهَرُ بهِ ولا يُزْري بكَ<sup>(...</sup>

(انظر) الشُّهرة : باب ٢١٢٧.

# ٣٥٥٠ - خيرُ لباسِ كلِّ زمانٍ لباسُ أهلهِ

١٨٠٨٢ ـ الكافي عن حَمّادِ بنِ عُثمانَ: كنتُ حاضِراً عندَ أبي عبدِاللهِ ﷺ إذ قالَ لَهُ رَجُلُ : أصلَحَكَ اللهُ، ذَكَرتَ أنَّ عليَّ بنَ أبي طالبٍ ﷺ كانَ يَلبَسُ الخَشِنَ، يَلبَسُ القَميصَ بأربَـعةِ دَراهِمَ وما أُشبَهَ ذلكَ، ونَرىٰ علَيكَ اللَّباسَ الجَيِّدَ!

قالَ : فقالَ لَهُ : إِنَّ عليَّ بَنَ أَبِي طَالَبٍ ﷺ كَانَ يَلْبَسُ ذَلِكَ فِي زِمَانٍ لا يُنكَرُ ، ولَو لَبِسَ مِثلَ ذلكَ اليومَ لَشُهِرَ بهِ ، فخَيرُ لِباسِ كُلٍّ زِمَانٍ لِباسُ أَهلِهِ ، غَيرَ أَنَّ قائمَنا إذا قــامَ لَــبِسَ لِــباسَ عليٍّ ﷺ وسارَ بسِيرَتِهِ<sup>(م</sup>.

١٨٠٨٣ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ ـ لِعُبَيدِ بنِ زِيادٍ ـ : إظهارُ النّعمَةِ أَحَبُّ إِلَى اللهِ مِن صِيانَتِها ، فإيّاكَ أن تَتزَيّنَ إِلّا في أحسَنِ زِيَّ قَومِكَ .

- (۲ ـ ۳) كنز العثال : ٤١١٧٢ ، ٤١١٧٢ .
  - (٤) بحار الأتوار : ٧٩ / ٣٠٤ / ١٧.
    - (٥) غرر الحكم: ٢٣١٦.
    - (٦) الكافي : ٦ / ٤٤٤ / ١٥ .

<sup>(</sup>١) يحار الأنوار : ٢١٤/٣١٤.

قالَ [الراوي] : فما رُثِي عُبَيدُ إلَّا في أحسَنِ زِيٍّ قَومِهِ حتَّىٰ ماتَ...

١٨٠٨٤ عنه ٢ - بَعدَ ذِكرٍ لِباسِ الإمامِ عليَّ ٢ -: هذا اللّباسُ الّذي يَنبَغي أن تَلبَسوهُ، ولَكنْ لا نَقدِرُ أن نَلبَسَ هذا اليّومَ، لَو فَعَلنا لَقالوا : مَجنونٌ ، أو لَقالوا : مُراءٍ، فإذا قامَ قائمُنا كانَ هذا اللّباسُ<sup>(11</sup>-

الممما حنهﷺ : بَينا أنا في الطَّوافِ إذا رجُلٌ يَجذِبُ ثَوبِي، فالتَفَتُّ فإذا عَبّادُ البَصريُّ قالَ: يا جعفرَ بنَ محمّدٍ، تَلبَسُ مِثلَ هٰذا الثَّوبِ وأنتَ في المَوضِع الَّذي أنتَ فيهِ مِن عليٍّ؟!

قالَ : قلتُ : وَيلَكَ ! هٰذا ثَوبٌ قُوهِيُّ اسْتَرَيْتُهُ بدِينارٍ وكَسرٍ ، وكانَ عـليٌّ ﷺ في زَمـانٍ يَستَقيمُ لَهُ ما لَبِسَ ، ولَو لَبِستُ مِثلَ ذٰلكَ اللَّباسِ في زَمانِنا هٰذا لَقالَ النّاسُ : هٰذا مُراءٍ مِـثلُ عَبّادٍ اِ<sup>س</sup>

١٨٠٨٦ ــ الإمامُ الرَّضاﷺ : إنَّ أهلَ الضَّعفِ مِن مَواليَّ يُحِبِّونَ أن أجـلِسَ عـلَى اللُّـبُودِ وألبَسَ الخَشِنَ، ولَيس يَتَحَمِّلُ الزَّمانُ ذٰلكَ<sup>(ن</sup>).

١٨٠٨٧ ــ عنه ﷺ : واللهِ، لَئن صِرتُ إلىٰ هٰذا الأمرِ لآكُلَنَّ الحَبِيثَ بَعدَ الطَّيِّبِ، ولَأَلبَسَنَّ الحَشِنَ بَعدَ اللَّيِّنِ، ولاَتعَبَنَّ بَعدَ الدَّعَةِ<sup>(6)</sup>.

١٨٠٨٨ ــ عنهﷺ ــ لأحمدَبنِ محمّدِ بنِ أبي نَصرٍ ـــ: ما تَقولُ في اللّباسِ الخَشِنِ؟ فقلتُ : بَلَغَني أنّ الحسَنَﷺ كانَ يَلبَسُ ، وأنّ جعفرَ بنَ محمّدٍﷺ كانَ يأخُذُ الثَّوبَ الجَديدَ فيأمُرُ بــهِ فيُغمَسُ في الماءِ .

فقالَ لي : الِبَسْ وتَجَمَّلْ؛ فإنَّ عليَّ بنَ الحسينِ ﷺ كانَ يَلبَسُ الجُبَّةَ الحَزَّ بخَمسِإِنْةِ دِرهَمٍ. والمُطرَفَ الخَزَّ بخَمسينَ دِيناراً فيَتَشتَّىٰ فيهِ، فإذا خَرجَ الشَّتاءُ باعَهُ وتَصَدَّقَ بثَمنِهِ، وتَلا هٰذهِ الآيةَ: فِقُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ الّتي أَخْرَجَ لِعِبادِهِ والطَّيِّباتِ مِنَ الرَّزْقِ﴾<sup>(0</sup>.

- (٤-٥) مكارم الأخلاق : ١ / ٢٢٠ / ١٤٨ و ص ٢٥١ / ٧٤٦.
  - (٦) قرب الإسناد: ٢٥٧ / ١٢٧٧.

<sup>(</sup>۱) الكافي: ۲ / ٤٤٠.

<sup>(</sup>٢) مكارم الأخلاق: ١ / ٢٤٨ / ٧٣٦.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار : ٧٩ / ٢١٥ / ٢٨.

١٨٠٨٩ ـ مكارم الأخلاق عن سُفيانِ الثَّوريُّ: قـلتُ لأبي عـبدِاللهِ ﷺ : أنتَ تَسروي أنَّ عليَّ بنَ أبي طالبٍﷺ كانَ يَلبَسُ الخَشِنَ، وأنتَ تَلبَسُ القُوهِيَّ والمَرويَّ ! قالَ : وَيحَكَ ! إنَّ عليَّ بنَ أبي طالبٍﷺ كانَ في زمانِ ضِيقٍ، فإذا اتَّسَعَ الزَّمانُ فأبرارُ الزَّمانِ أولىٰ بِهِ<sup>رِب</sup>.

(انظر) الجَمال : باب ٥٣٤ ، التواضع : باب ٤٠٩٤ .

### ٣٥٥١ ـ لِبِاسُ الزِّينةِ ولباسُ العِبادَةِ

مهمه الرَّضا ﷺ في الصَّــيفِ عــلىٰ حَصيرٍ، وفي الشَّتاءِ علىٰ مِسْحَ<sup>ص</sup>، ولُبسُهُ الغَليظُ مِن الثَيابِ؛ حتَّىٰإذا بَرزَ للنَّاسِ تَزَيِّنَ لَهُمَ<sup>ص</sup>.

المُّحَمَّزَ فَوقَ الصَّوفِ، فقالَ لَهُ بَعضُ جَهَلَةِ الصُّوفيَّةِ لمَّا رأىٰ علَيهِ ثِيابَ الحَزَّ: كيفَ تَزعُمُ أَنَكَ مِن أهلِ الزُّهدِ وأنتَ علىٰ ما نَراهُ مِن التَّنَعُّمِ بلِباسِ الحَزِّ؟! فكَشَفَ ﷺ عَمَّا تَحْتَهُ فَرَأُوا تَحْتَهُ ثِيابَ الصُّوفِ، فقالَ : هٰذا للهِ، وهٰذا للنّاسِ".

١٨٠٩٢-الغيبة للطوسي عنكاملِ بنِ إبراهيم: دَخَلتُ علىٰ سَيّدي أبي محمّدٍ ﷺ ، نَظَرتُ إلىٰ ثِيابِ بَياضٍ ناعِمَةٍ علَيهِ، فقُلتُ في نَفسي: وليُّ اللهِ وحُجَّتُهُ يَلبَسُ النّاعِمَ مِن الثِّيابِ ويأمُرُنا نَحُنُ عِبُواساةِ الإخوانِ، ويَنهانا عَن لُبسِ مِثلِهِ! فقالَ مُتَبَسِّماً: يا كاملُ ـوحَسَرَ عَن ذِراعَيهِ، فإذا مِسْحُ أسوَدُ خَشِنُ علىٰ جِلدِهِ، فقالَ ـ: هٰذا للهِ، وهٰذا لَكُم<sup>ِّس</sup>.

١٨٠٩٣ ـ الكافي عن محمّدِ بنِ عليّ رفعه: مَرَّ سُفيانُ النَّوريُّ في المَسجِدِ الحَرامِ ، فرأَىٰ أبا عبدِاللهِ # وعلَيهِ ثِيابٌ كثيرَةُ القِيمَةِ حِسانٌ ، فقالَ : واللهِ، لآتِيَنَّهُ ولاُوَبَّخَنَّهُ ! فَدَنا مِنهُ فقالَ : يابنَ رسولِ اللهِ، ما لَبِسَ رسولُ اللهِ ﷺ مِثلَ هٰذا اللِّباسِ ولا عليٌّ # ولا أحَدٌ مِن آبائكَ ! فقالَ لَهُ

- (١) مكارم الأخلاق : ١ / ٢١٨ / ٢٤٢.
- (٢) المسبع بالكسر -: بساط من شَعر يُعَمّد عليه . (كما في حامش المصدر) .
  - (٣) عيون أخبار الرُّضا الملحة ٢ / ١٧٨ / ١ .
  - (٤) عوالي اللآلي: ٢ / ٢٩ / ٧١، بحار الانوار : ٨٢ / ٢٢٢ /٨.
    - (٥) الغيبة للطوسيَّ : ٢٤٦ و ٢٤٧ / ٢١٦.

أبو عبدِاللهِ عند كانَ رسولُ اللهِ تللهِ في زمانِ قَتْرٍ مُقَتَّمَ <sup>(1)</sup>، وكانَ يأخُذُ لقَتَرِهِ واقتِدارهِ، وإنّ الدِّنيا بَعدَ ذلكَ أرخَت عَزالِيها<sup>(1)</sup>، فأحَقُّ أهلِها بِها أبرارُها، ثُمَّ تَلا: ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللهِ التي أُخْرَجَ لِعبادِهِ والطَّيِّباتِ مِنَ الرَّزْقِ)، ونَحْنُ أَحَقُّ مَن أَخَذَ مِنها ما أعطاه اللهُ، غَيرَ أنِّي يا تَوريُ ما تَرَىٰ علَيَّ مِن تَوبٍ إِنَّا ٱلبَسُهُ للنّاسِ. ثُمَّ اجتَذَبَ يَدَ سُفيانَ فجَرَّها إليهِ، ثُمَّ رَفَعَ النَّوب وأخرَجَ تَوباً تحت ذلكَ علىٰ جِلدِهِ غَليظاً، فقالَ: هٰذا ألبَسُهُ لِلنّاسِ. ثُمَّ النَّاسِ. ثُوباً علىٰ سُفيانَ أعلامُ غَليظ خَشِنُ وداخِلُ ذلكَ تَوبُ لَيَّن فقالَ : لَبِستَ هٰذا الأعلىٰ

#### ٣٥٥٢ \_ العِمامةُ

۱۸۰۹٤ – رسولُ الله بنائة : العَمامُ تِيجانُ العَرَبِ.

١٨٠٩٥-الإمامُ الصّادقُ ٢٠ : عَمَّمَ رسولُ اللهِ ﷺ عِلِيَاً ٢٠ بِيَدِهِ، فسَدَلهَا مِن بَينِ يَدَيهِ وقَصَّرَها مِن خَلفِهِ قَدْرَ أُربَعِ أصابِعَ، ثُمَّ قالَ : أُدبِرْ فأَدبَرَ، ثُمَّ قالَ: أُقبِلْ فأَقبَلَ، ثُمَّ قالَ: هٰكذا تِسيجانُ المَلائكَةِ٣.

١٨٠٩٦ – الإمامُ الباقر على : كانت على الملائكَةِ العَمامُ البِيضُ المُرسَلَةُ يَومَ بَدرِ ٥٠.

١٨٠٩٧ ــ سنن أبي داود عن جابِرٍ: إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ دَخَلَ عامَ الفَتحِ مَكَّةَ وعلَيهِ عِهامَةً سَوداءُ٣٠.

١٨٠٩٨ ـ سنن أبي داود عن عَمرو بنِ حُرَيثٍ، عن أبيهِ : رأيتُ النّبيَّ ﷺ علىٰ المِنبَرِ وعلَيهِ عِهامَةُ سَوداءُ قَد أرخىٰ طَرَفَها بَينَ كَتِفَيهِ<sup>س</sup>.

- (١) قتر علىٰ عياله تقتيراً : أي ضيّق عليهم في المعاش . (كما في هامش المصدر) .
- (٢) الترالي : جمع الترلاء مثل الحمراء . وهو فم التزادة . فقوله ً «أرخَت» أي أرسلَت . يريد شدّة وقع المطر علَى التشبيه بنزولهمن أفسواه التزادة . (كما في هامش المصدر) .
  - (٣- ٦) الكافي: ٨/٤٤٢/٦ و (ص ٤٦١ / ٥، كنز العتال: ٤١١٣٢) و ص ٤ /٤٦١ و ح ٣.
    - (٨-٧) سنن أبي داود : ٤٠٧٦ , ٤٠٧٧ .

(انظر) الكهف: ٣١ والحجّ: ٣٣.

المَسلِمينَ ( اللهِ اللهِ اللهِ المَسلِحِدَ حُسَّراً ومُعَصَّبِينَ ، فإنَّ العَهائمَ تِيجانُ المُسلِمينَ ( . ١٨١٠٠ ـ عنديَظ : العَهائمُ وَقارُ للمؤمنِ وعِزُّ للعَرَبِ ، فإذا وَضَعَتِ العَرَبُ عَهائُهَا وَضَعَت عزَّ ها".

١٨١٠١ ـ عندتظة : إنَّ اللهَ أمَدَني يَومَ بَدرٍ وحُنَينٍ بمَلائكَةٍ يَعتَمُّونَ هٰذهِ العِمَّةَ، إنَّ العِمامَة حاجزَةُ بَينَ الكُفرِ والإيمانِ<sup>س</sup>.

> ١٨١٠٢ ـ عندتلة : إنَّ فَرقَ ما بَينَنا وبَينَ المُشركينَ العَمامُ علَى القَلانِسِ". ١٨١٠٣ ـ عندتلة : لا تَزالُ أُمَّتي علَى الفِطرَةِ ما لَبِسوا العَمامُ علَى القَلانِسِ". ١٨١٠٤ ـ عندتلة : تَغطِيَةُ الرَّأسِ بالنَّهارِ فِقهُ، وباللَّيلِ رِيبَةُ<sup>(</sup>.

### ٣٥٥٣ \_ الألبسة الممنوعة

#### الكتاب

﴿جَنَّاتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُوْلُوًا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ﴾<sup>(...</sup>. ﴿يَلْبَسُونَ مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُتَقَابِلِينَ﴾<sup>(...</sup>.

١٨١٠٥ ـ رسولُ اللهِ عَلى اللهُ عَلَيْةِ وَ حَلِيَةَ الجَنَّةِ وَحَرِيرَهَا فَلا تَلْبَسُوهَا في الدِّنيا<sup>س</sup>. ١٨١٠٦ ـ عنهﷺ : مَن لَبِسَ الحَرِيرَ في الدُّنيا لَم يَلبَسُهُ في الآخِرَةِ<sup>س.</sup>. ١٨١٠٧ ـ عنهﷺ : لا يَستَمتِعُ بالحَرِيرِ مَن يَرجو أَيَّامَ اللهِ<sup>س.</sup>. ١٨١٠٨ ـ عنهﷺ : حُرَّمَ لِباسُ الحَرِيرِ والذَّهَبِ علىٰ ذُكورِ أُمَّتي وأُحِلَّ لإناثِهِم<sup>...</sup>.

- (۱٫۰) كنز العتال : ENEE ، ENEY ، E
  - (۷) فاطر : ۳۳.
  - (٨) الدُّخان : ٥٣.
  - (٩) كنز العمّال: ٤١٢٠٩.
  - (۱۰ ـ ۱۱) الترغيب والترهيب : ۳ / ۲۲ / ۳ و ص ۲۷ / ۰۰ .
    - (١٢) كنز العمّال : ٤١٢١٠.

\*77\*

١٨١٠٩ – الإمامُ الصّادقُ ع : لا يَلبَسُ الرَّجُلُ الحَريرَ والدِّيباجَ إِلَّا في الحَرِبِ... ١٨١٠ – الإمامُ عليَّ ع : علَيكُم بالصَّفيقِ مِن النَّيابِ ؛ فإنَّ مَن رَقَّ ثَوبُهُ رَقَّ دِينُهُ... ١٨١١ – الترغيب و الترهيب عن عائشةِ : إنَّ أسماءَ بنتَ أبي بكرٍ دَخَلَت علىٰ رسولِ اللهِ ﷺ وعلَيها ثِيابٌ رِقاقٌ، فأعرَضَ عَنها رسولُ اللهِ ﷺ وقالَ : يا أسماءُ، إنَّ المرأةَ إذا بَلَغَتِ الْحَيضَ لَمَ يَصلُحُ أن يُوىٰ مِنها إِلَّا هٰذا – وأشارَ إلىٰ وَجهِهِ وكفَّيهِ ـ....

١٨١١٢ ـ رسولُ اللهِ ظلَّة : مَن لَبِسَ ثَوباً يُباهي بهِ لِيَراءُ النّاسُ لَم يَنظُو اللهُ إِلَيهِ حتّىٰ يَنزَعَهُ<sup>س</sup>. ١٨١١٣ ـ عنهﷺ : مَن أَخَذَ يَلبَسُ ثَوباً لِيُباهي بِهِ لِيَنظُرَ النّاسُ إَلَيهِ لَم يَنظُو اللهُ إَلَيهِ حتّىٰ يَنزَعَهُ<sup>س</sup>.

١٨١١٤ ـ عنهﷺ : مَن لَبِسَ مَشهوراً مِن الثَّيابِ أعرَضَ اللهُ عَنهُ يَومَ القِيامَةِ ٣٠.

(انظر) الكِبْر : باب ٣٤٣٥ حديث ١٧٢٤٦.

<sup>(</sup>۱) الكافي : ۲ / ٤٥٣ / ۱.

<sup>(</sup>٢) بحار الأنوار : ٢٣ / ١٨٤ / ٢٣.

<sup>(</sup>٣) الترغيب والترهيب : ٣ / ٩٥ / ٣.

<sup>(1-1)</sup> كنز العمّال : ٤١٢٠٣ ، ٤١٢٠٠ ، ٤١٢٠٢ .



بحار الأنوار : ٧١ / ٣٣٨ باب ٨٣ «ترك اللُّجاجة».

٣٥٥٤ \_ اللَّجاجَةُ ١٨١١٥ ـ رسولُ اللهِ عَلىهُ ؛ الحَكْرُ عادَةً، والشَّرُّ كَجاجَةُ ٥٠. ١٨١١٦ - الإمام على ٢ : اللَّجاجَة تَسُلُّ الرّأي ... ١٨١١٧ ـ عند ٢ : اللَّجو جُ لا رأيَ لَهُ ٣. ١٨١١٨ ـ عنه على اللَّجاج يُفسِدُ الرّأيّ». ١٨١١٩ ـ عنهﷺ : لَيسَ لِلَجوج تَدبيرُ ... ١٨١٢٠ ـ عند على اللَّجاجُ بَدَرُ ٱلشَّرَّ ٢٠. ١٨١٢١ - عند على اللَّجاجُ يَشينُ النَّفسَ ... ١٨١٢٢ ـ عندﷺ : اللَّجائج يُنتِبُعُ الحُرُوبَ ويُوغِرُ القُلوبَ<sup>(...</sup> ۱۸۱۲۳ ـ عندﷺ : اللَّجاجُ مَثارُ الحُروبِ<sup>™</sup>. ١٨١٢٤ - عند الله : إيّاكَ ومَذمومَ اللَّجاج، فإنَّهُ يُثيرُ الحُروبَ... ١٨١٢٥ ـ عند ٢٠ : اللَّجاجُ أكثَرُ الأشياءِ مَضَرَّةً في العاجِلِ والآجِلِ ١٠٠٠. ١٨١٢٦ - عند ٢٤ : اللَّجاجَةُ تُورِثُ ما لَيسَ للمَرءِ إلَيهِ حاجَةُ ٥٠. ١٨١٢٧ - عنه، الكَبُ اللَّجاج مُتَعَرَّضُ للبَلاءِ<sup>(1)</sup>. ١٨١٢٨ \_ عند على : إيّاكَ أن تُطيحَ بكَ مَطِيَّةُ اللَّجاج<sup>00</sup>. ١٨١٢٩ - عند الله : إيّاكَ أن تَجمَعَ بكَ مَطِيَّةُ اللَّجاج ( ٥٠٠ . ۱۸۱۳-عند الله : لا مَركَبَ أَجمَعُ مِن اللُّجاج<sup>(1)</sup>.

(۱) سنن ابن ماجة : ۲۲۱ .

(٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٧٩.

(۲۲-۲) غرر الحکم: ۲۱۰۷۸،۸۸۷، ۱۰۷۸،۷۵۹، ۳۷۵، ۲۷۵، ۱۷۱۸،۲۷۰، ۲۱۷۳، ۲۱۷۳، ۱۵۲۲، ۵۲۸۹،

(١٤) بحار الأتوار : ٢٠٨/٧٧ / ١.

(١٥) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.

(١٦) غرر الحكم: ١٠٧٣٧.

١٨١٣٨ ـ عند # : إيّاكَ والعَجَلَةَ بالأمورِ قَبلَ أوانِها ، أوِ التَّسَقُّطَ (التَّساقُطَ ـ التَّئَبُطَ) فيها عِندَ إمكانِها ، أوِ اللَّجاجَةَ فيهـا إذا تَنَكَّرَت، أوِ الوَهـنَ عَـنها إذا استَوضَحَت، فـضَعْ كُـلَّ أمـرٍ مَوضِعَهُ<sup>س</sup>.

١٨١٣٩ ـ عنه على : ثَمَرَةُ اللَّجاجِ العَطَبُ ...

- (١) بحار الأنوار : ٢٨ / ١٠ / ٨٨ .
  - (٢) غرر الحكم: ١٧١٠.
- (٣) بحار الأنوار : ٢١٢/٧٧ / ١.
  - (٤) تحف العقول : ١٤.
- (٥-٦) غرر الحكم: ٤٩٧٥، ٤٧٩٥.
- (٨.٧) نهج البلاغة : الكتاب ٥٨ و ٥٣.
  - (٩) غرر الحكم: ٤٥٩٦.

**٤٧٢** اللِّحية

بحار الأنوار : ٧٦ / ١٠٩ باب ١٣ «اللَّحية والشارب». وسائل الشيعة : ١ / ٤٢٢ باب ٦٧ «عدم جواز حلق اللَّحية». صحيح مسلم : ١ / ٢٢١ باب ١٦ «خصال الفطرة».

#### ٣٥٥٥ \_ اللِّحيةُ

١٨١٤٠ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : أحفُوا الشَّوارِبَ، وأعفوا اللَّحيٰ، ولا تَتَشبَّهوا باليَهودِ<sup>(()</sup>. ١٨١٤ ـ عنهﷺ : إنّ الجَوسَ جَزُّوا لحِاهُم ووَفَّروا شَوارِبَهُم، وإنّا نَحنُ نَجُزُّ الشَّـوارِبَ ونُعني اللَّحيٰ ، وهِيَ الفِطرَةُ<sup>(()</sup>. ١٨١٤٢ ـ عنهﷺ : أحفوا الشَوارِبَ، وأعفوا اللَّحيٰ<sup>(()</sup>. ١٨١٤٣ ـ عنهﷺ : خالِفوا المُشرِكينَ؛ أحفوا الشَّوارِبَ ، وأوفوا اللَّحيٰ<sup>(()</sup>.

<sup>(</sup>١-٢) بحار الأنوار : ١٤/١١٢/٧٦.

<sup>(</sup>٤\_٣) صحيح مسلم: ٢٥٩.



المحجَّة البيضاء : ٥ / ١٩٠ ــ ٢٨٨ «كتاب آفات اللسان».

انظر: عنوان ۳۰۳ «الصمت»، ٤٦٦ «الكلام»، ٤٦ «البلاغة». النفاق : باب ۲۹۳۷، ۲۹۳۷، الصدق : باب ۲۱۹۵. ٣٥٥٦ ـ اللِّسانُ

١٨١٤٤ ـ الإمامُ عليُّ ٢ ما الإنسانُ لَولا اللِّسانُ إِلَّا صُورَةً مُمَّلَّةً، أو بَهيمَةً مُهمَلَةً<sup>(1)</sup>. ١٨١٤٥ ـ عندﷺ : اللِّسانُ مِعيارُ أطاشَةُ الجَهلُ وأرجَحَهُ العَقلُ<sup>(1)</sup>. ١٨١٤٦ ـ عندﷺ : اللُّسانُ مِيزانُ الإنسانِ<sup>(1)</sup>. ١٨١٤٧ ـ عندﷺ : ألا وإنَّ اللُّسانَ بَضعَةً مِن الإنسانِ، فلا يُسعِدُهُ القَـولُ إذا امتَنعَ ، ١٨١٤٩ ـ عندﷺ : ألا وإنَّ اللُّسانَ بَضعَةً مِن الإنسانِ، فلا يُسعِدُهُ القَـولُ إذا امتَنعَ ، ١٨١٤٩ ـ عندﷺ : ألا وإنَّ اللُّسانَ بَضعَةً مِن الإنسانِ ، فلا يُسعِدُهُ القَـولُ إذا امتَنعَ ، ١٨٢٨ ـ عندﷺ : ما من قُـم أُحمَلَ مَا المَّانِ الاَنسانِ مَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّعْلَى اللَّعْلَةُ اللَّهُ اللَّعْلَةُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّعْلَةُ الللَّعْلَةُ اللَّعْلَةُ اللَّعْلَةُ الْمُعْلَةُ الْمُعْلُولُ اللَّهُ اللَّعْلَةُ اللَّعْلَةُ اللَّعْلَةُ اللَّعْلَةُ اللُولُقُلُولُ اللَّهُ الْعَلْقُلْقُلْقُلُولُ اللَّ

١٨١٤٨ ــ عنهﷺ : ما مِن شَيءٍ أُجلَبَ لِقَلبِ الإنسانِ مِن لِســـانٍ، ولا أخــدَعَ للــنَّفسِ مِن شَيطانٍ<sup>(س</sup>.

١٨١٤٩ - عنملة : الإنسانُ لَبَتُهُ لِسانَهُ، وعَقلُهُ دِينُهُ<sup>(0)</sup>.

# ٣٥٥٧ ـ الممامُ عليَّ ٢ ٣٥٥٧ ـ الممرءُ مَخبوءُ تحتَ لِسانهِ ١٨١٥٠ ـ الإمامُ عليَّ ٢ تَكَلَّموا تُعرَفوا؛ فإنَّ المَرَءَ مَخبوءُ تَحتَ لِسانِهِ. ١٨١٥١ ـ عنه ٢ : المَر ءُ مَخبوءُ تَحتَ لِسانِهِ. ١٨١٥٢ ـ عنه ٢ : قلتُ أربَعاً أنزَلَ اللهُ تَصديقي بها في كِتابِهِ : قلتُ : المَرءُ مَخبوءُ تَحتَ لِسانِهِ فِإِذَا تَكَلَّمَ ظَهَرَ، فأُنزَلَ اللهُ تعالىٰ : ﴿ولَتَعْرِفَنَّهُم في لَحْنِ القَوْلِ﴾.......

(١) غرر الحكم: ١٦٤٤.
 (٢) تحف المقول: ٢٠٧.
 (٣) غرر الحكم: ١٣٨٢.
 (٤) نهج البلاغة : الخطبة ٢٣٣ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٢ / ١٢.
 (٥) غرر الحكم: ١٦٩٩.

- (٦) يحار الأنوار : ١١٩/٥٦/٧٨.
- (٨\_٧) نهج البلاغة: الحكمة ١٤٨، ٢٩٢.
  - (٩) بحار الأنوار : ٢٣/ ٢٨٣ /٣٧.
- (١٠) فَلَتات الكلام : زلاته وهَلُواته . (المنجد : ٥٩٢) .
  - (١١) نهج البلاغة : الحكمة ٢٦.

١٨١٥٤ ــ عندية : كلامُ الرَّجُلِ مِيزانُ عَقلِهِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٥٩ ــ عندية : اللَّسانُ تَرَجُمانُ الجَنانِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٥٦ ــ عندية : الألسُنُ تُتَرَجِمُ عَمَّا تُجِنُّهُ الضَّمائِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٥٧ ــ عندية : يُستَدَلُّ علىٰ عَقلِ كُلُّ امرِئٍ بما يجري علىٰ لِسانِهِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٥٨ ــ عندية : إيسانُك تَرَجُمانُ عَقلِكَ<sup>(.)</sup>. ١٨١٥٩ ــ عندية : إيّاكَ والكلامَ فيما لا تَعرِفُ طَرِيقَتَهُ ولا تَعلَمُ حَقيقَتَهُ ؛ فإنَّ قَولَكَ يَدُلُّ علىٰ عَقلِكَ، وعِبارَتَكَ تُنْبِيُّ عَن مَعرِفَتِكَ<sup>(.)</sup>.

### ٣٥٥٨ ـ ما يُظهِرُهُ اللِّسانُ مِن الحِصالِ

الإمامُ عليَّ الله : إنَّ في الإنسانِ عَشرَ خِصالٍ يُظهِرُها لِسانَهُ : شاهِدٌ يُخبِرُ عَنِ الضَّميرِ ، وحاكِمُ يَفصِلُ بَينَ الحِطابِ ، وناطِقٌ يَرُدُّ بهِ الجَوابَ ، وشافِعُ يُدرِكُ بهِ الحاجَةَ ، وواصِفٌ يَعرِفُ بهِ الأشياءَ ، وأميرُ يأمُرُ بالحُسنِ ، وواعِظٌ يَنهىٰ عَنِ القَبيحِ ، ومُعَزِّ تَسكُنُ بهِ الأحزانُ ، وحاضِرً تُجلىٰ بهِ الضَّغائنُ ، ومُونِقٌ تَلتَذُّ بهِ الأسماعُ<sup>س</sup>.

# ٣٥٥٩ - جَمَالُ الرَّجُلِ فَصاحةُ لِسانَهِ ١٨١٦١ - رسولُ اللَّوتَظَةَ : الجَمَالُ في اللَّسانِ<sup>(٥)</sup>. ١٨١٦٢ - عندتظة : الجمَالُ في الرَّجُلِ اللَّسانُ <sup>(٥)</sup>. ١٨١٦٣ - الإمامُ عليُّظة : الجمَالُ في اللَّسانِ، والكَمالُ في العَقلِ<sup>(٥٠</sup>).

- (٤-١) غرر الحكم: ٢٦٢،٧٢٣٤، ٢٠٩٥، ١٠٧٧٠.
  - (٥) يحار الأنوار : ٧٧ / ٢٣١ / ٢ . .
    - (٦) غرر الحكم: ٢٧٣٥.
- (٧) الكافي : ٨ / ٢٠ / ٤ . بحار الأنوار : ٢٧ / ٢٨٣ وقيه : «وحامد تجلَّى به الضغائن . ومؤنق يلهى الأسماع».
  - (٨) بحار الأنوار : ٢٤ / ١٤١ / ٢٧.
    - (۹) كنز المتال: ۵۱٦٤.
  - (۱۰) يحار الأتوار : ۲۸ / ۸۰ / ۲٤.

١٨١٦٤ ـ عندى : صُورَةُ المَرأةِ في وَجهها، وصُورَةُ الرَّجُلِ في مَنطِقِهِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٦٥ ـ رسولُ اللَّيظة : جَمَالُ الرَّجُلِ<sup>(.)</sup> فَصاحَةُ لِسانِهِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٦٦ ـ عنديظة : ذَلاقَةُ اللَّسانِ رأش المالِ<sup>(.)</sup>. ١٨١٦٧ ـ الإمامُ الصّادقُة : مَن عَذُبَ لِسانُهُ زَكَا عَقلُهُ<sup>(.)</sup>. ١٨١٦٨ ـ الإمامُ عليَّظ : مَن عَلُمَ لِسانُهُ أَمَّرَهُ قَومُهُ<sup>(.)</sup>.

(انظر) الجَمال: باب ٥٣٨.

## ٣٥٦٠ ـ اللِّسانُ مفتاحُ الخيرِ والشَّرُّ

١٨١٦٩ ــ الإمامُ الباقرُﷺ : إنَّ هٰذا اللَّسانَ مِفتاحُ كلُّ خَيرٍ وشَرٍّ، فيَنبَغي للمؤمنِ أن يَختِمَ علىٰ لِسانِهِ كَما يَختِمُ علىٰ ذَهَبِهِ وفِضَّتِهِ<sup>m</sup>.

١٨١٧٠ ـ عندينة : كانَ أبوذرٌ يقولُ: يا مُبتَغي العِلمِ. إنَّ هٰذا اللَّسانَ مِفتاحُ خَيرٍ ومِفتاحُ شَرٌّ، فاختِمْ علىٰ لِسانِكَ كما تَختِمُ علىٰ ذَهَبِكَ وَوَرِقِكَ<sup>...</sup>.

٣٥٦١ - دَورُ اللِّسانِ في استقامةِ الإيمانِ

١٨١٧١ ــ رسولُ اللهِ ﷺ : لا يَستَقيمُ إيمانُ عَبدٍ حتَّىٰ يَستَقيمَ قَلبُهُ، ولا يَستَقيمُ قَلبُهُ حتَّىٰ يَستَقيمَ لِسانُهُ<sup>(</sup>).

١٨١٧٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لَقد قالَ رسولُ اللهِ ﷺ : «لا يَستَقيمُ إيمانُ عَبدٍ حتّىٰ يَستَقيمَ

- (۱) بحار الأتوار : ۲۹۳/۷۱ .
- (٢) في المصدر هجمال الرّجال، والصحيح ما أثبتناه.
  - (٣) كنز المقال: ٢٨٧٧٥.
  - (٤) جامع الأخيار : ٢٤٧ / ٦٣١.
- (۵-۲) بحار الأنوار : ۲۷۸/۷۸ / ۱۱۳ و ۲۳/۲۹۳/۷۱.
  - (۷) تحف العقول : ۲۹۸ .
  - (٨) الكافي: ٢ / ١١٤ / ١٠.
    - (٩) كنز العمّال: ٢٤٩٢٥.

قَلَبُهُ، ولا يَستَقيمُ قَلَبُهُ حتَّىٰ يَستَقيمَ لِسانَهُ» فَمَنِ استَطاعَ مِنكُم أَن يَلقَ الله تـعالىٰ وهُـو نَـقِيُّ الرَّاحَةِ مِن دِماءِ المُسلمينَ وأموالهِم ، سَليمُ اللَّسانِ مِن أعراضِهم، فلْيَفعَلْ.<sup>(1)</sup>. ١٨١٧٣ ـ رسولُ اللهِ تَللا : إذا أصبَحَ ابنُ آدمَ أصبَحَتِ الأعضاءُ كُلُّها تَستَكني اللِّسانَ ؛ أي تقولُ : إنَّقِ اللهَ فِينا فإنَّكَ إنِ استَقَمتَ استَقَمنا ، وإنِ اعوَجَجْتَ اعوَجَجْنا<sup>(1)</sup>. ١٨١٧٤ ـ عندتَللا : إذا أصبَحَ ابنُ آدمَ فإنَّ الأعضاءَ كُلُّها تَستَكني اللِّسانَ ؛ أي فإنَّا نَحْنُ بِكَ؛ فإنِ استَقَمتَ استَقَمنا ، وإنِ اعوَجَجْتَ اعوَجَجْنا<sup>(1)</sup>. فإنَّا نَحْنُ بِكَ؛ فإنِ استَقَمتَ استَقَمنا ، وإنِ اعوَجَجْتَ اعوَجَجْنا<sup>(1)</sup>.

(انظر) باب ۲۵٦۸ حدیث ۱۸۲۱۵.

### ٣٥٦٢ ـ لسانُ العاقل وراءَ قلبهِ

١٨١٧٥ ـ الإمامُ عليَّ \* لِسانُ العاقِلِ وَراءَ قَلَبِهِ، لِسانُ الجاهِلِ مِفتاحُ حَتفِهِ". ١٨١٧٦ ـ عندﷺ : لِسانُ العاقِلِ وَراءَ قَلَبِهِ، وقَلَبُ الأحمقِ وَراءَ لِسانِهِ". ١٨١٧٧ ـ الإمامُ العسكريُّ؟ : قَلَبُ الأحمقِ في فَيهِ ، وفَمُ الحَكيمِ في قَلبِهِ". ١٨١٧٨ ـ الإمامُ عليُّ؟ : إنّ لِسانَ المؤمنِ مِن وَراءِ قَلبِهِ، وإنّ قَـلبَ المُـنافِقِ مِـن وَراءِ لِسانِهِ ؛ لأنّ المؤمنَ إذا أرادَ أن يَتكَلَّمَ بكلامٍ تَدَبَّرَهُ في نَفسِهِ، فإن كانَ خَيرًا أبداهُ وإن كانَ شَرَّا واراهُ، وإنّ المُنافِقَ يَتكَلَّمُ علىٰ لِسانِهِ لا يَدري ماذا لَهُ وماذا علَيهِ".

١٨١٧٩ ـ رسولُ اللهِ تَلْلَةَ : إنّ لِسانَ المؤمنِ وَراءَ قَلبِهِ ؛ فإذا أرادَ أن يَتكَلَّمَ بشَيءٍ تَدَبَّرَهُ بقَلبِهِ ثُمَّ أمضاهُ بلِسانِهِ، وإنّ لِسانَ المُنافِقِ أمامَ قَلبِهِ ؛ فإذا هَمَّ بشَيءٍ أمضاهُ بلِسانِهِ ولَم يَتَدَبَّرُهُ بقَلبِهِ<sup>(٨</sup>)

- (١) نهج البلاغة: الخطبة ١٧٦، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد: ٢٨/١٠.
  - (٢) المحجّة البيضاء: ٥ / ١٩٣.
    - (٣) صحيح الترمذي : ٢٤٠٧.
  - (٤) غرر الحكم: ٧٦١٠ و ٧٦١١.
    - (٥) نهيم البلاغة: الحكمة ٤٠.
  - (٦) يحار الأنوار : ٢١ / ٣٧٤ / ٢١ .
    - (٧) نهج البلاغة : الخطبة ١٧٦.
    - (٨) المحجَّة البيضاء : ٥ / ١٩٥ .

# ٣٥٦٣ \_ حقُّ اللِّسانِ

١٨١٨٠ ـ الإمامُ زينُ العابدينَﷺ : حَقُّ اللَّسانِ إكرامُهُ عَنِ الحَنا<sup>ِس</sup>، وتَعويدُهُ الحَيرَ، وتَركُ الفُضولِ التي لا فائدَةَ لهَا، والبِرُّ بالنَّاسِ، وحُسنُ القَولِ فيهِم<sup>ِس</sup>.

(انظر) الكلام : باب ٣٥٣١.

(١) الخَنا بالتحريك : الفُحش في القول . (النهاية : ٢ / ٨٦) .

(۲\_۲) بحار الأنوار : ۲۸٦/۷۱ / ٤١ و ح ٤٢.

- (٤) غرر الحكم: ٤٨٩٩.
- (٥) بحار الأنوار : ٢٨٣/٧١ / ٣٦.
  - (٦) غرر الحكم: ٨٠٠٥.
- (۷) بحار الأنوار : ۲۸۲/۲۸۲ / ۳۲.
  - (٨) تحف المقول : ٢٩٨ .
- (٩) بحار الأنوار : ٢٨٦/٧١ / ٤٢.
  - (١٠) غرر الحكم: ٩٢٧٧.
- (١١) بحار الأتوار : ٧٧ / ٨٥ / ٣.

٣٥٦٥ - زلَّهُ اللُّسان

١٨١٩١ ـ الإمامُ عليَّ اللَّ : زَلَةُ اللَّسانِ أَنكىٰ مِن إصابَةِ السَّنانِ<sup>(\*\*)</sup>. ١٨١٩٢ ـ عند الله : زَلَةُ اللَّسانِ أَشَدُّ مِن جَرِحِ السَّنانِ<sup>(\*\*)</sup>. ١٨١٩٣ ـ عند الله : زَلَةُ اللَّسانِ تأتي علَى الإنسانِ<sup>(\*)</sup>. ١٨١٩٤ ـ عند الله : زَلَةُ اللَّسانِ أَشَدُ هَلاكِ<sup>(\*)</sup>.

١٨١٩٥ ـ عندﷺ : الحفَظُ رأسَكَ مِن عَثَرَةِ لِسانِكَ، وازَمُمُهُ بالنَّهي والحَزمِ والتَّقيٰ والعَقلِ<sup>٣</sup>. ١٨١٩٦ ـ عندﷺ : المَرءُ يَعثُرُ برِجلِهِ فيَبرىٰ، ويَعثُرُ بلِسانِهِ فيَقطَعُ رأسَهُ<sup>س</sup>.

١٨١٩٧-عنه ٢ - في الدُّعاءِ - : اللَّهُمَّ اغفِرْ لي رَمَزاتِ الأَلحاظِ ، وسَقَطاتِ الأَلفاظِ ، وشَهَواتِ الجَنَانِ ، وهَفَواتِ اللُّسانِ ٣٠.

### ٣٥٦٦\_فِتنةُ اللِّسان

١٨١٩٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : فِتِنَةُ اللَّسانِ أَشَدُّ مِن ضَرَبِ السَّيفِ". ١٨١٩٩ ـ الإمامُ عليُّﷺ : ضَربُ اللِّسانِ أَشَدُّ مِن ضَربِ السِّنانِ". ١٨٢٠٠ ـ عندﷺ : إملِكْ حَمِيَّةَ أَنفِكَ، وسَورَةَ حَدُكَ، وسَطوَةَ يَدِكَ، وغَربَ لِسانِكَ".

- (٨) نهج البلاغة : الخطبة ٧٨.
- (٩- ١٠) يحار الأنوار : ٢٨٦/٧١/ ٤٢.
  - (١١) نهج البلاغة : الكتاب ٥٣ .

<sup>(</sup>۱-۱) غرر الحكم: ۲۳٦٩،۵۵، ۲۳۵۸،۵٤۷۹،۵٤۷۹،۲۳٦٩.

<sup>(</sup>۷) بحار الأنوار : ۲۹۳/۷۱ / ۲۳.

١٨٢٠١ ـ عندﷺ : حَدُّ اللِّسانِ أمضىٰ مِن حَدٌ السِّنانِ". ١٨٢٠٢ ـ عندﷺ : حَدُّ السِّنانِ يَقطَعُ الأوصالَ، وحَدُّ اللِّسانِ يَقطَعُ الآجالَ". ١٨٢٠٣ ـ عندﷺ : طَعنُ اللِّسانِ أَمَضُّ مِن طَعنِ السِّنانِ".

(انظر) باب ٢٥٦٨، الإسلام: باب ١٨٦٨.

٣٥٦٧ - الإمامُ عليَّة : رُبَّ لِسانِ أَتَىٰ علیٰ إِنسانٍ ". ١٨٢٠٤ - الإمامُ عليَّة : رُبَّ لِسانِ أَتَىٰ علیٰ إِنسانٍ ". ١٨٢٠٩ - عندة : تَم مِن دَمٍ سَفَكَهُ فَمَ إِ<sup>(1)</sup> ١٨٢٠٦ - عندة : تَم مِن إِنسانٍ أَهلَكَهُ لِسانُ <sup>إِن</sup> ١٨٢٠٧ - عندية : رُبَّ كَلِمَةٍ سَلَبَت نِعمَةً ، فاخزُنْ لِسانَكَ كَما تَخزُنُ دَهَبَكَ وَوَرِقَكَ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٠٩ - عندية : رُبَّ كَلِمَةٍ سَلَبَت نِعمَةً ، فاخزُنْ لِسانَكَ كَما تَخزُنُ دَهَبَكَ وَوَرِقَكَ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٠٩ - عندية : البَلاءُ مُوكَلُ بالمَنطِقِ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٠٩ - عندية : البَلاءُ مُوكَلُ بالمَنطِقِ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٠٩ - عنديقة : أمسِكُ لِسانَكَ : فإنها صَدَقَةً تَصَدَّقُ بها علیٰ تَفسِكَ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٠٩ - عندية : أمسِكُ لِسانَكَ : فإنها صَدَقَةً تَصَدَقُ بها علیٰ تَفسِكَ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٠٩ - عندية : البَلاءُ مُوكَلُ بالمَنطِقِ<sup>(1)</sup>.

- (١\_١) غرر الحكم : ٤٨٩٧ ، ٤٨٩٨ ، ٢٠١١ ، ٢٩٢٩ ، ٢٩٢٨ ، ٢٩٢٢ .
  - (٧) بحار الأنوار : ٧١ / ٢٨٧ / ٤
  - (٨\_٩) يحار الأنوار : ٤٢/٢٨٦/٧١.
    - (١٠) الكافي: ٧/١١٤/٢.
    - (١١) بحار الأتوار : ٢٨٧/٧١.
      - (١٢) نهج البلاغة : الحكمة ٦٠.

١٨٢١٣ ـ عندية : إحذَروا اللِّسانَ؛ فإنَّهُ سَهمُ يُخطئُ<sup>(()</sup>.

١٨٢١٤ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ: إذا أرادَ اللهُ بعَبدٍ خِزياً أجرىٰ فَضيحَتَهُ علىٰ لِسانِهِ ···.

١٨٢١٥ ـ رسولُ اللهِ لللهِ عَمَّا اللهُ مُعادُ بنُ جَبَلٍ عَمَّا يُدخِلُهُ الجُنَّةَ ويُباعِدُهُ عَنِ النَّـارِ، فأخبَرَهُ إلىٰ أن قالَــ: ألا أُخبِرُكَ بِلاكِ ذٰلكَ كُلِّهِ؟ قلتُ: بلىٰ يا رسولَ اللهِ. قالَ : كُفَّ علَيكَ هٰذا. وأشارَ إلىٰ لِسانِهِ.

قلتُ: يا نَبِيَّ اللهِ، وإنَّا لَمُؤاخَذونَ بما نَتكَلَّمُ بِهِ؟ قالَ: ثَكَلَتكَ أُمُّكَ! وهَل يَكُبُّ النَّاسَ في النّارِ علىٰ وُجوهِهِم ـ أو قالَ : علىٰ مَناخِرِهِم ــ إلاَّ حَصائدُ ألسِنَتِهِم؟!<sup>(m</sup>

١٨٢١٦ ـ الإمامُ زينُ العابدينَﷺ : إنَّ لِسانَ ابنِ آدمَ يُشرِفُ كُلَّ يَومٍ علىٰ جَوارِحِهِ فيقولُ: كيفَ أصبَحتُم؟ فيقولونَ: بخَيرٍ إن تَرَكتَنا! ويقولونَ: اللهَ اللهَ فينا! ويُناشِدونَهُ ويَقولونَ: إِنَّــا نُثابُ بكَ ونُعاقَبُ بكَ<sup>س</sup>.

(انظر) باب ۳۵٦۱.

٣٥٦٩ ـ حَبِّسُ اللِّسانِ ١٨٢١٧ ـ الإمامُ عليَّة : صَلاحُ الإنسانِ في حَبسِ اللَّسانِ<sup>(1)</sup>. ١٨٢١٨ ـ عندية : ما مِن شيءِ أحقَّ بطُولِ السَّجنِ مِن اللَّسانِ<sup>(1)</sup>. ١٨٢١٩ ـ عندئة : إحيش لِسانَكَ قَبَلَ أن يطيلَ حَبسَكَ ويُردي نَفسَكَ، فلا شيءَ أولىٰ بطُولِ سِجنٍ مِن لِسانٍ يَعدِلُ عَنِ الصَّوابِ ويَتَسَرَّعُ إلَى الجوابِ<sup>10</sup>. ١٨٢٢ - عندئة : مَن سَجَنَ لِسانَهُ أَمِنَ مِن نَدَمِهِ<sup>10</sup>.

- (۱) غرر الحكم : ۲۵۷۸.
- (۲) بحار الأنوار : ۲۸ / ۲۲۸ / ۱۰۱.
- (٣) الترغيب والترهيب : ٣ / ٥٢٨ / ٢٣ .
  - (٤) بحار الأنوار : ٢٧٨ / ٢٧.
    - (٥) غرر الحكم: ٥٨٠٩.
  - (٦) بحار الأنوار : ٢١ / ٢٧٧ / ١١ .
  - (٧\_٨) غرر الحكم: ٢٤٣٧، ٨٢٨٠.

### ٣٥٧١ ـ عذابُ اللِّسانِ

١٨٣٢٧ ـرسولُ اللهِ تَلَيَّةَ : يُعَذَّبُ اللهُ اللَّسانَ بِعَذابٍ لا يُعَذَّبُ بِهِ شَيئاً مِن الجَوارِحِ ، فيقولُ : أي رَبٌّ، عَذَبتَني بِعَذابٍ لَم تُعَذِّبْ بِهِ شيئاً ! فيُقالُ لَهُ : خَرَجَت مِنكَ كَلِمَةٌ فبَلَغَت مَشارِقَ الأرضِ ومَغارِبَها ، فسُفِكَ بِها الدَّمُ الحَرامُ، وانتُهِبَ بِها المالُ الحَرامُ، وانتُهِكَ بِها الفَرجُ الحَرامُ<sup>س</sup>.

- (۱) بحار الأنوار : ۲۱۸/۲۱۸/۷۱.
  - (٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٧٦.
- (٣) بحار الأنوار : ٧١ / ٢٨١ / ٢٧ .
- (١-٤) المحجَّة البيضاء: ٥ / ١٩٤ و ص٢٠٧.
  - (٦) غرر الحكم: ٧٣١٩.
  - (۷) الكافي: ۲ / ۱۱۵ / ۱۲.

١٨٢٢٨ - عند على الحافِرَ لَيَجُرُ لِسانَهُ يَومَ القِيامَةِ وَراءَهُ.

# ٣٥٧٢ ـ النُّوادِرُ

١٨٢٣٩ - الإمامُ عليُّ الله العلم الصَّدق، لِسانُ الجَهلِ الخُرقُ<sup>m</sup>. ١٨٢٣٠ - عند الله : لِسانُ الصَّدقِ خَيرٌ للمَرءِ مِن المالِ يُورِثُهُ مَن لا يَحمَدُهُ<sup>m</sup>. ١٨٢٣١ - عند الله : إنَّ اللَّسانَ الصَّالِحَ - يَجعَلُهُ اللهُ تعالى للمَرءِ في النَّاسِ - خَيرٌ مِن المالِ يُورِثُهُ مَن لا يَحمَدُهُ<sup>m</sup>.

١٨٢٣٢ ـ عنه عنه : لِسانُ المُقَصَّرِ قَصيرُ ". ١٨٢٣٣ ـ عنه عنه : أصدَقُ المَقَالِ ما نَطَقَ بهِ لِسانُ الحالِ ٣.

(انظر) المدق : باب ٢١٩٥.

- (۱) مسئد ابن حليل : ۲ / ٤٠٤ / ٥٦٧٥ .
- (۲\_۲) غرر الحكم: (۷۲۱۲\_۷۲۱۳). ۷۲۱۵.
  - ٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٢٠.
  - (٥\_٦) غرر الحكم : ٣٣٠٢، ٣٣٠٢.

(٤٧٤ اللَّعن

بحار الأنوار : ٢٢ / ٢٠٢ باب ١٠٦ «من يستحقّ اللعن». بحار الأنوار : ٢٢ / ٢٠٨ باب ١٠٧ «لعن مَن لا يستحقّ اللعن» . وسائل الشيعة : ٨ / ٦١٣ باب ١٦٠ «تحريم لعن غير المستحقّ». وسائل الشيعة : ١٥ / ٦٨٦ «كتاب اللّعان». كنز العمّال : ٣ / ٦١٤ ، ٢٢٧. كنز العمّال : ١٥ / ٢٢٠ «كتاب اللّعان».

> انظر : معنوان ۲۱۵ «السبّ»، ۲۰۷ «الفُحش» . الرشوة : باب ۱۵۱۱ ، القرآن : باب ۳۳۱۱ .

### ٣٥٧٣ \_ اللِّعنُ

١٨٢٣٤ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : لَعنُ المؤمنِ كَقَتلِهِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٢٣٥ ـ عندتلله : إنِّي لَم أبعَتْ لَعَاناً ، وإنَّما بُعِنتُ رَحمَّةً<sup>(٣)</sup>. ١٨٢٣٦ ـ عندتلله : لا يَنبَغي للمؤمنِ أن يكونَ لَعَاناً<sup>٣)</sup>. ١٨٢٣٧ ـ عندتلله : لا يكونُ المؤمنُ لَعَاناً<sup>٣)</sup>. ١٨٢٣٩ ـ عندتلله : لا يكونُ اللَّعانونَ شُفَعاءَ ولا شُهَداءَ يَومَ القِيامَةِ<sup>٣)</sup>. ١٨٢٣٩ ـ عندتلله : إن استَطَعتَ ألا تَلعَن شَيئاً فافعَلْ<sup>٣)</sup>. ١٨٢٣٩ ـ عندتلله : إن استَطَعتَ ألا تَلعَن شَيئاً فافعَلْ<sup>٣)</sup>.

١٨٢٤٢ ـ عنديَّة : مَن هٰذا اللَّاعِنُ بَعيرَهُ؟ اِنزِلْ عَنهُ فَلا تَصحَبْنا عِمَلعونٍ، لا تَدْعوا علىٰ أنفُسِكُم، ولا تَدْعوا علىٰ أولادِكُم، ولا تَدْعوا علىٰ أموالِكُم<sup>ِن</sup>.

١٨٢٤٣ ـ عنهﷺ ـ لمَّا لَعَنَتِ امرَأَةً ناقَةً لَهَاــ: خُدُوا مَتاعَكُم عَـنها، فأرسِـلوها فـإنَّها مَلعونَةُ ٥٠٠.

١٨٢٤٤ ـ عنديمي : إذا خَرَجَتِ اللَّعْنَةُ مِن فِي صاحِبِها نَظَرَت؛ فإنْ وَجَدَت مَسـلَكاً فِي الذي وُجِّهت إلَيهِ، وإلَّا عادَت إلىٰ الَذي خَرَجَت مِنهُ<sup>س</sup>.

١٨٢٤٥ ـ الإمامُ الباقرُﷺ : إنَّ اللَّعنَةَ إذا خَرَجَت مِن صاحِبِها تَرَدَّدَت بَينَهُ وبَينَ الَّـذي يُلعَنُ، فإن وَجَدَتْ مَساغاً وإلَّا عادَت إلىٰ صاحِبِها وكانَ أحَقَّ بها، فاحذَروا أن تَلعَنوا مؤمناً فيَحِلَّ بِكُم<sup>ِس</sup>.

١٨٢٤٦ ـ المحجّة البيضاء: رُويَ أَنَّ نُعَيمانَ الأنصاريَّ كَانَ يُؤتىٰ بهِ رسولَ اللهِ ﷺ في كُلِّ قَليلٍ فيَحُدَّهُ في مَعصيَةٍ يَرتَكِبُها، إلىٰ أَن أَتِيَ بهِ يَوماً فحَدَّهُ، فلَعَنَهُ رجُلُ وقالَ : ما أكثَرَ ما يُؤتىٰ

<sup>(</sup>۱ ـ ۱۱) كنز المكال : (۸۱۸۲ ـ ۸۱۸۳ ، ۸۱۷۸ ، ۸۱۸۵ ، ۸۱۷۸ ، ۸۱۸۰ ، ۸۱۹۲ ، ۸۱۹۵ ، ۸۱۹۲ ، ۸۱۸۱ ، ۸۱۹۲ ، ۸۱۶۹ . (۱۲) يجار الأتوار : ۲۷/۲۰۸ / ۱

بِهِ رسولَ اللهِ ! فقالَ عَلَهُ : لا تَلَعَنْهُ ؛ فإنَّهُ يُحِبُّ اللهَ ورسولَهُ ٥٠.

١٨٢٤٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لَمَّا قالَ لَهُ جُرموزُ الهُجَيميُّ: أوصِني ـ : أوصِيكَ أن لا تكـونَ لَعَاناً".

١٨٢٤٨ ـ عندتي : لا تَلعَنوا بلَعنَةِ اللهِ، ولا بغَضَبِ اللهِ، ولا بالنَّارِ٣.

٣٥٧٤ ـ المَلعونونَ

#### الكتاب

﴿وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ الْمَتَرَىٰ عَلَى اللهِ كَذِباً أُوْلَٰتِكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الأشهَادُ لحُوُّلَاءِ الَّذِينَ كَذَبُوا عَلَىٰ رَبِّهِمْ أَلَا لَغْنَةُ اللهِ عَلَى الظَّلِلِينَ﴾<sup>(...</sup>.

> ﴿فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِيثَاقَهُمْ لَعَنَّاهُمْ وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيَةً﴾<sup>(1)</sup>. ﴿إِنَّ اللهَ لَعَنَ الْكَافِرِينَ وَأَعَدَّ لَهُمْ سَعِيراً﴾<sup>(1)</sup>.

(انظر) النساء: ٤٦ . ٤٧ . ٥٢ . ٩٤ والمسائدة: ٢٠ . ٧٨ والبـقرة: ٨٨ . ١٥٩ . ١٦١ . التـوبة: ٨٢

ومحمّد ٢٣ والفتح : ٦ والنور :٧ والأعراف ٤٤ والحِجر : ٣٥ وص : ٧٨.

١٨٢٤٩ ــ الإمامُ عليٌّﷺ: لَعَنَ اللهُ الآمِرينَ بالمُعروفِ التّارِكينَ لَهُ، والنّــاهِينَ عَــنِ المُـنكَرِ العامِلينَ بِهِ<sup>(س</sup>.

> ١٨٢٥٠ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : لَعَنَ اللهُ مَن كَمَّة الأعمىٰ عَنِ السَّبِيلِ<sup>(٨</sup>. ١٨٢٥١ ـ عندﷺ : لَعَنَ اللهُ مَن عَمِلَ عَمَلَ قَومِ لُوطٍ<sup>(٨</sup>. ١٨٢٥٢ ـ عندﷺ : لَعَنَ اللهُ مَن ذَبَحَ لغَيرِ اللهِ<sup>(٨</sup>.

- (١) المحجّة البيضاء : ٨ / ٧٠.
- (۳ ـ ۳) كنز العتال : ۹۰۰۹، ۸۱۸۷.
  - (٤) هود: ۱۸.
  - (٥) المائدة : ١٣.
  - (٦) الأحزاب : ٦٤.
  - (٧) نهج البلاغة : الخطبة ١٢٩ .
- (۸ ـ ۱۰) مسند این حنبل: ۱ / ۲۸۱۷ / ۲۸۱۷.

المعندة المعنى الله مَنِ ادَّعىٰ إلىٰ غَيرِ أبيدِ<sup>(١)</sup>. ١٨٢٥٤ ـ عندتيمًة : لَعَنَ اللهُ الْحَلَّلَ والْمُعَلَّلَ لَهُ، ومَن يُوالي غَيرَ مَوالِيهِ، ومَنِ ادَّعىٰ نَسَباً لا يُعرَفُ، والمُتُشبِّهينَ مِن الرَّجالِ بالنِّساءِ، والمُتُشبِّهاتِ مِن النِّساءِ بالرَّجالِ، ومَن أَحدَثَ حَدَثاً في الإسلامِ أو آوىٰ مُحْدِثاً، ومَن قَتَلَ غَيرَ قاتِلِهِ أو ضَرَبَ غَيرَ ضاربِهِ، ومَن لَعَنَ أبَوَيهِ. فقالَ رجُلٌ : يا رسولَ اللهِ، أيوجَدُ رجُلٌ يَلعَنُ أبَوَيهِ؟! فقالَ : نَعَم، يَلعَنُ آباءَ الرَّجالِ

وأُمَّهاتِهِم، فيَلغَنونَ أَبَوَيهِ".

١٨٢٥٥ ـ عندﷺ : لَعَنَ اللهُ الرَّاشي، والمُرتَشي، والماشي بَينَهُما".

١٨٢٥٦ ـ عنه ﷺ : إنَّ الأحبارَ مِن النِّهودِ والرُّهبانَ مِن النَّصارِيٰ لَمَّا تَرَكوا الأمرَ بالمَعروفِ والنَّهيَ عَنِ المُنكَرِ لَعنَهُمُ اللهُ علىٰ لِسانِ أنبيائهِم، ثُمَّ عُمُّوا بالبَلاءِ<sup>(...</sup>.

١٨٢٥٧ ــ عنديمَةً : ثلاثةً لَعَنَهُمُ اللهُ تعالىٰ : رجُلُ رَغِبَ عَن والِدَيهِ، ورجُلٌ سعىٰ بَينَ رجُلٍ وامرأةٍ يُفَرَّقُ بَينَهُما ثُمَّ يَخلُفُ علَيها مِن بَعدِهِ، ورجُلٌ سعىٰ بَينَ المؤمنينَ بالأحاديثِ لِيَتَباغَضُوا ويَتَحاسَدُوا<sup>س</sup>.

١٨٢٥٨ ـ عندتيمًا : إنّي لَعَنتُ سَبعَةً لَعَنَهُمُ اللهُ وكُلُّ نَبِيٍّ مُجَابٍ قَبلي، فقيلَ : ومَن هُم يـا رسولَ اللهِ؟ فقالَ: الزّائدُ في كِتابِ اللهِ، والمُكَذَّبُ بقَدَرِ اللهِ، والمُخالِفُ لِسُنَّتي، والمُستَحِلُّ مِن عِترَتي ما حَرَّمَ اللهُ، والمُتسلِّطُ بالجَبريَّةِ لِيُعِزَّ مَن أَذَلَّ اللهُ ويُذِلَّ مَن أَعَزَّ اللهُ، والمُستَأثِرُ عـلَى المُسلميَنَ بفَيئهِم مُستَحِلاً لَهُ، والْحَرِّمُ ما أَحَلَّ اللهُ عَزَّوجلَّ<sup>(10</sup>.

المَّامَّةِ اللَّامَةُ المَانَّةُ وَكُلُّ نَبَيٍّ مُحَابٍ: الزَّائدُ في كِتابِ اللهِ، والمُكذَّبُ بقَدَرِ اللهِ، والمُستحِلُّ حُرمَةَ اللهِ، والمُستَحِلُّ مِن عِترَتِي ما حَرَّمَ اللهُ، والتَّارِكُ لِسُنَّتي، والمُستَأثِرُ بـالنِيءِ،

- (۱) مستد این حنیل : ۲۰۶/۲۰۷۹ .
  - (٢) ألكافي: ٨ / ٧١ / ٢٧.
  - (٣) بحار الأنوار : ٤ ١ / ٢٧٤ / ١١.
  - (٤) الترغيب والترهيب : ٢ / ٢٣١ / ٢٢.
    - (٥) كنز المثال: ٤٣٩٣٠.
    - (٦) بحار الأنوار : ٢٣٩/٧٥.

والمُتَجبِّرُ بِسُلطانِهِ ليُعِزَّ مَن أَذَلَّ اللهُ ويُذِلَّ مَن أَعَزَّ اللهُ ٥٠.

١٨٣٦٠ ـ عنه تَلِلاً : سِتَةً لَعَنَهُمُ اللهُ وكُلُّ نَبِيٍّ مُجَابٍ: الزّائدُ في كِتابِ اللهِ، والمُكَذِّبُ بقَدَرِ اللهِ، والتّارِكُ لِسُنَّتي، والمُستَحِلُّ مِن عِترَتي ما حَرَّمَ اللهُ، والمُتُسلِّطُ بالجَمَروُتِ لِيُذِلَّ مَن أعَـزَّهُ اللهُ ويُعِزَّ مَن أذَلَهُ اللهُ، والمُستَأثِرُ بنيءِ المُسلِمينَ المُستَحِلُّ لَهُ<sup>m</sup>.

١٨٢٦١ ـ عندتَمَلُمُّ : مَن أُحدَثَ حَدَثاً أَو آوىٰ مُحْدِثاً فعَلَيهِ لَعنَهُ اللهِ والمَـلائكَةِ والنّـاسِ أجمعينِ. قيلَ: يا رسولَ اللهِ، ما الحدَثُ؟ قالَ : مَن جَلَدَ بِغَيرِ حَدٌّ أَو قَتَلَ بِغَيرِ حَقٌّ٣.

١٨٢٦٢ ـ الإمامُ الباقرُﷺ : لَعَنَ رسولُ اللهِ ﷺ مَن نَظَرَ إلىٰ فَرجِ امرأةٍ لا تَحِلُّ لَهُ، ورجُلاً خانَ أخاهُ في امرأتِهِ، ورجُلاً اختاجَ النّاسُ إلَيهِ لِيُفَقِّهُهُم فسأَلهُمُ الرَّشوَةَ<sup>نِه</sup>.

١٨٣٦٣ ـ الإمامُ عليُّﷺ: لَعَنَ رسولُ اللهِ ﷺ عَشرَةً: آكِلَ الرَّبا ، ومُوكِلَهُ ، وشاهِدَيهِ ، وكاتِبَهُ، والواشِمَةَ، والمُستَوشِمَةَ لِلحُسنِ ، ومانِعَ الصَّدقَةِ ، والمُحَلَّلَ ، والمُحَلَّلَ لَهُ، وكانَ يَنهىٰ عَنِ النَّوحِ ولَم يَقُلْ: لَعَنَ<sup>س</sup>ِ

١٨٣٦٤ ـ سنن ابن ماجة عن أبي موسى : لَعَنَ رسولُ اللهِ ﷺ مَن فَرَّقَ بَينَ الوالِدَةِ ووَلَدِها ٥٠. ١٨٣٦٥ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : لَعَنَ رسولُ اللهِ المُحلَّلُ والمُحلَّلُ لَهُ ٥٠. ١٨٢٦٦ ـ سنن أبي داود عن أبي هُريرةَ : لَعَنَ رسولُ اللهِ ﷺ الرَّجْلَ يَلبَسُ لِبسَةَ المَرأَةِ ٥٠. ١٨٣٦٧ ـ سنن أبي داود عن عائشة : لَعَنَ رسولُ اللهِ ﷺ الرَّجْلَة مِن النَّساءِ ٥٠. ١٨٣٦٧ ـ سنن أبي داود عن هشام بن عروة : سمعت من يقول بمكة : لَعَنَ رسولُ اللهِ عَلَيْهِ مَن قَطَعَ السَّدْرَ٥٠٠.

١٨٢٦٩ ـ الإمامُ الصّادق ٢ : مَلعونُ مَلعونُ مَن ضَرَبَ والِدَهُ أو والِدَتَهُ، مَلعونُ مَلعونُ مَن

- (۱) كنز العمّال: ٤٤٠٣٨.
- (٢) بحار الأنوار : ١٦/٣٣٩/٧٥.
  - (٣) كنز العقال: ٤٤٣٣٦.
- (٤) بحار الأنوار : ٢٨ / ٥٤ / ٢٢.
  - (٥) كنز العقال : ١٤٥٦٠ .
- (۲\_۷) سنن ابن ماجة: ۲۲۵۰. ۱۹۳۵.
- (۸ ـ ۸۰) ـ ـ ـ نن أبي داود : ۲۰۹۸ ، ۲۰۹۹ ، ۵۲٤۱ .

عَقَّ والِدَيهِ، مَلعونٌ مَلعونٌ مَن لَم يُوَقَّر المَسجِدَ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٧ ـ عند # : المُنجَّمُ مَلعونٌ، والكاهِنُ مَلعونٌ، والسَّاحِرُ مَلعونٌ، والمُغَنَّيَةُ مَـلعونَةٌ، ومَن آواها وآكِلُ كَسبِها مَلعونُ<sup>(11)</sup>. ١٨٢٧١ ـ رسولُ اللهِ للهُ : ثلاثُ ، مَلعونٌ مَلعونٌ مَن فَـعَلَهُنَّ ، المُتَغوَّطُ في ظِـلٌ النُّرَّالِ، والمانِعُ الماءَ المُتَتابَ، والسَّادُ الطَّرِيقَ المَسلوكَ<sup>(10)</sup>. والمانِعُ الماءَ المُتَتابَ، والسَّادُ الطَّرِيقَ المَسلوكَ<sup>(10)</sup>. ١٨٢٧٢ ـ عند للهُ : مُلعونٌ مَن عَبَدَ الدِّينارَ والدِّرِهَمَ<sup>(10)</sup>.

٣٥٧٥ - المَلعونونَ في الدُّنيا والآخِرَةِ

#### الكتاب

﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ لَعَنَهُمُ اللهُ فِي الدُّنْيَا والآخِرَةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَاباً مُعِيناً﴾<sup>(1)</sup>. ﴿إِنَّ الَّذِينَ يَرْمُونَ الْمُصْنَاتِ الْـغَافِلَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ لُـعِنُوا فِي الدُّنْـيَا وَالآخِـرَةِ وَلَحْـمْ عَـذَابٌ عَظِيمُ﴾<sup>(1)</sup>.

انظر) هود: ٢٠،٦٠ والتصص: ٤٢. (انظر) هود: ٢٠،٦٠ والتصص: ٤٢ ذَكَراً فأَنَّتَ نَفسَهُ وتَشَبَّهَ بالنَّساءِ، وامرأةً جَعَلَها اللهُ أنثىٰ فتَذَكَّرَت وتَشَبَّهَت بالرَّجالِ، والَّذي يُضِلُّ الأعمىٰ، ورجُلٌ حَصُورٌ ولَم يَجعَلِ اللهُ حَصُوراً إِلَّا يَحيَى بنَ زكريّاً<sup>(س</sup>.

- (٢) الخصال : ٢٩٧ / ٦٧. .
- (٣) يحار الأتوار : ٤ ١ / ٢٥٥ / ١٠.
  - (٤) الخصال: ١٣٢ / ١٣٢.
    - (٥) سنن الترمذيّ : ٢٣٧٥.
      - (٦) الأحزاب : ٥٧ .
        - (۷) ألتور : ۲۳ .
    - (٨) كنز العمّال : ٤٣٩٨١ .

<sup>(</sup>١) كنز الفوائد للكراجكيّ : ١ / ١٥٠.

٤٧٥ اللّغو

بحار الأنوار : ٧٢ / ٢٦٤ باب ١١٥ «استماع اللُّغو». كنز العمّال : ٣ / ٦٤٠، ٨٨٥.

انظر : عنوان ٤٧٨ داللُهو» .

الكلام: باب ٢٥١٤، ٢٥١٥، ٢٥١٦.

### ٣٥٧٦\_اللَّغُوُ

﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ﴾ ". ﴿ وَالَّذِينَ لا يَشْهَدُونَ الزُّورَ وَإِذَا مَرُّوا بِاللَّغُو مَرُّوا كِرَاماً ﴾ ٣. (انظر) المائدة: ٤١ ومريم: ٦٣ والقصص: ٥٥ ولقمان: ٦ والمدَّثَّر: ٤٥ والنبأ: ٣٥ والشعراء: ٢٢٤. ١٨٢٧٥ - الإمامُ على على الله : كُلُّ قَولِ لَيسَ شَرِ فيهِ ذِكرٌ فلَغُوْ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٧٦ - الإمامُ الصّادقُ ٢ - في قولهِ تعالى : ﴿وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغو مُعْرِضُونَ ﴾ - : هُو أن يَتَقَوَّلَ الرَّجُلُ علَيكَ بالباطِل، أو يأتِيَكَ بما لَيسَ فيكَ، فتُعرض عَنهُ للهِ. وفي روايةٍ أخرى : إنَّهُ الغِناءُ والمَلاهي.". ١٨٢٧٧ ــ تفسير القُمّيُّ ــ في قولهِ تعالىٰ : ﴿في جَنَّةٍ عالِيَةٍ لا تَسْمَعُ فِيها لاغِيَةً ﴾ ــ: الهَزلُ والكذت. ١٨٢٧٨ ـ رسولُ اللهِ عَلَمَ النَّاسِ قَدراً مَن تَركَ ما لا يَعنيهِ ٥٠. ١٨٢٧٩ ـ عنهﷺ : مِن حُسنِ إسلام المَرءِ تَركُهُ ما لا يَعنيهِ™. ١٨٢٨٠ ـ عندي الله المنفس تَركُ ما لا يَعنيها ٣٠.

١٨٢٨١ ـ الإمامُ الباقرُ علمُ بالحَقِّ، ولا تَعَرَّضْ لِما نابَكَ، واعتَزِلْ عَمَّا لا يَعنيكَ<sup>(</sup>».

- (١) المؤمنون : ٣.
- (٢) الغرقان: ٧٢.
- (٣) بحار الأنوار : ١٠١/٩٢/٧٨.
  - (٤) مجمع البيان: ٧ / ١٥٧.
  - (٥) تغسير القتيَّ : ٤١٨/٢ .
  - (٦) أمالي الصدوق : ٢٨ / ٤.
  - (۷) قرب الإسناد : ۲۱۷ / ۲۱٤ .
- (٨) يحار الأنوار : ٢٢ / ١٦٧ / ٣٢.
  - (٩) الاختصاص: ۲۳۰.

١٨٢٨٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ٤ : إيّاكَ والدُّخولَ فيا لا يَعنيكَ فتُذَلَّ... ١٨٢٨٣ ـ رسولُ اللهِﷺ : تَركُ ما لا يَعني زِينَةُ الوَرَعِ". ١٨٢٨٤ ـ عندي اللهُ عاءِ ـ: اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي بِتَرْكِ المَعاصي أَبَداً ما أَبْقَيتَنِي، وارْحَمْنِي مِن أن أتَكَلُّفَ ما لا يَعنيني. ١٨٢٨٥ ـ إدريسُ عنى اللهُ عنه من اللهُم سَلٌّ قَلِى عَن كُلُّ شَيءٍ لا أَتَزَوَدُهُ إِلَـيكَ، ولا أنتَفِعُ بهِ يَومَ ألقاكَ، مِن حَلالٍ أو حَرامٍ". ١٨٢٨٦ - الإمامُ علي على الله : لا تَعَرَّض لِما لا يَعنيكَ بِتَركِ ما يَعنيكَ .... ١٨٢٨٧ ـ عنهﷺ ـ مِن كِتابٍ لَهُ إلىٰ عبدِاللهِ بنِ العبّاسِ ـ: أمّا بَعدُ، فاطلُبْ ما يَـعنيكَ واترُكْ ما لا يَعنيكَ؛ فإنَّ في تَركِ ما لا يَعنيكَ دَركَ ما يَعنيكَ.. ١٨٢٨٨ ـ عنه، ٢٠ : مَن اسْتَغَلَ بما لا يَعنيهِ فاتَهُ ما يَعنيهِ<sup>m</sup>. ١٨٢٨٩ ـ عندي؛ : مَن اطَّرَحَ \* ما يَعنيهِ ، وَقَعَ إلىٰ ما لا يَعنيهِ \* . ١٨٢٩٠ ـ عنهﷺ : لا تَقولَنَّ ما يُوافِقُ هَواكَ وإن قُلْتَهُ لَهواً أو خِـلْتَهُ لَـغواً؛ فَـرُبَّ لَهـو يُوحِشُ مِنكَ حُرّاً، ولَغوٍ يَجلِبُ علَيكَ شَرّاً.... ١٨٢٩١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لا تَهميجوا وَهَجَ النَّارِ علىٰ وُجوهِكُم بالخَوضِ فيها لا يَعنيكُم". ١٨٢٩٢ ـ الإمامُ عليٌّ ٢٠ : رُبَّ لَغوٍ يَجلِبُ شَرًّا ٣٠. ١٨٢٩٣ - عنه ٢٠ : إشتِغالُ النَّفسِ بما لا يَصحَبُها بَعدَ المَوتِ مِن أكثَرِ الوَهنِ ٣٠٠.

- (١) يحار الأنوار : ٢٧ / ٢٠٤ / ٤٢. (٢) جامع الأخيار : ٩٤ / ٢٣٧ و ٩٤ / ٢٩ م و ٥٩ / ٧٩ م ٥. (٦) تحف العقول : ٢١٨ . (٧) غرر الحكم : ٨٥٢٠. (٩) في الطبعة المعتمدة فاطَّرَعَ والصحيح ما أثبتناه كما في طبعةالنجف وبيروت وطهران . (١) تنبيه الخواطر : ٢١٦٨، ٢٠٢٠. (١١) تنبيه الخواطر : ٢١٦٢.
  - (١٢ ـ ١٣) غرر الحكم: ١٩٨٢، ١٩٨٢.

١٨٢٩٤ ـ عندية : دَعُوا الفُضولَ يُجانِبْكُمُ السُّفَهاءُ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٩٥ ـ عندية : مَنِ اسْتَعْلَ بِالفُضولِ فاتَهُ مِن مُهِمَّهِ المَّأَمولُ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٩٦ ـ عندية : مَنِ اسْتَعْلَ بِغَيرِ ضَرورَتِهِ فَوَّتَهُ ذلكَ مَنفَعتَهُ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٩٧ ـ عندية : مَنِ اسْتَعْلَ بِغَيرِ المُهِمَّ ضَيّعَ الأَهْمَ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٩٧ ـ عندية : مَن شَغَلَ نَفسَهُ عا لا يَجِبُ، ضَيّعَ مِن أَمرِهِ ما يَجِبُ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٩٩ ـ عندية : عَن شَغَلَ نَفسَهُ عا لا يَجِبُ، ضَيّعَ مِن أَمرِهِ ما يَجِبُ<sup>(1)</sup>. ١٨٢٩٩ ـ الإمامُ الصّادقُ ثلا : لا يَغُرَّكَ النَّاسُ مِن نَفسِكَ ؛ فإنَّ الأَمرَ يَصِلُ إلَيكَ مِن دُونِهِم، ولا تَقطَعِ النَّهارَ بِكَذا وكَذا؛ فإنَّ مَعكَ مَن يَحفَظُ علَيكَ<sup>(1)</sup>.

قوله تعالىٰ : ﴿والَّذينَ هُم عَنِ اللَّغوِ مُعرِضونَ﴾ اللغو من الفعل هو مــا لا فــائدة فــيه. ويختلف باختلاف الأمور التي تعود عليها الفائدة، فربّ فعل هو لغو بالنسبة إلىٰ أمر وهــو بعينه مفيد مُجدٍ بالنسبة إلىٰ أمر آخر.

فاللغو من الأفعال في نظر الدين : الأعمال المباحة التي لا يُنتفع بها في الآخرة أو في الدنيا بحيث ينتهي أيضاً إلى الآخرة، كالأكل والشرب بداعي شهوة التغذّي اللَّذين يتفرّع عليهما التقوّي على طاعة الله وعبادته، فإذاكان الفعل لا ينتفع به في آخرة ولا في دنيا تنتهي بنحوٍ إلىٰ آخرة فهو اللغو. وبنظر أدقً : هو ما عدا الواجبات والمستحبّات من الأفعال.

ولم يصف سبحانه المؤمنين بترك اللغو مطلقاً. فإنّ الإنسان في مـعرض العـثرة ومـزلّة الخطيئة. وقد عفا عن السيّئات إذا اجتنبت الكبائر كما قال : ﴿إِن تَجْتَنِبوا كَبائِرَ ما تُنْهَونَ عَنهُ نُكَفِّرْ عَنكُم سَيّتاتِكُم ونُدخِلْكُم مُدْخَلاً كَرِيماً﴾٣.

بل وصفهم بالإعراض عن اللغو دون مطلق تركه، والإعراض يقتضي أمراً بالفعل يدعو

(۷) النساء: ۲۱.

<sup>(</sup>١) بحار الأتوار : ٧٨ / ٥٢ / ٨٩.

<sup>(</sup>٢ ـ ٥) غرر الحكم: ٨٦٢٣، ٨٦٠٧، ٨٦٠٧، ٨٥٢٨،

<sup>(</sup>٦) بحار الأنوار : ٢٧/ ١٨١ / ٢٧.

إلَى الاشتغال به فيتركه الإنسان صارفاً وجهه عنه إلى غيره ؛ لعدم اعتداده به واعتنائه بشأنه. ولازمه ترفّع النفس عن الأعمال الخسيسة، واعستلاؤها عـن الاشــتغال بمــا يــنافي الشرف والكرامة ؛ وتعلّقها بعظائم الأمور وجلائل المقاصد.

ومن حقّ الإيمان أن يدعو إلىٰ ذلك؛ فإنّ فيه تعلّقاً بساحة العظمة والكبرياء ومنبع العرّة والمجد والبهاء ، والمتّصف به لا يهتمّ إلّا بحياة سعيدة أبديّة خالدة ، فلا يشتغل إلّا بما يستعظمه الحقّ ، ولا يستعظم ما يهتمّ به سفلة الناس وجهلتهم ، «وإذا خاطَبَهُمُ الجاهِلونَ قالوا سَلاماً ، وإذا مَرُّوا باللَّغو مَرُّوا كِراماً ».

ومن هنا يظهر أنَّ وصفهم بالإعراض عن اللغو كناية عن علوَّ همَّتهم وكرامة نفوسهم...

٢٧٤ اللُّقطة

وسائل الشيعة : ١٧ / ٣٤٧ «كتاب اللُّقطة».

## ٣٥٧٧ \_ اللَّقطَةُ

١٨٣٠٠ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ : لا يأكُلُ الضَّالَةَ إِلَّا الضَّالُّونَ<sup>...</sup>.

١٨٣٠٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ عَنِ اللَّقَطَةِ ـ: يُعَرِّفُها، فإن جاءَ صاحِبُها دَفَعَها إلَـيهِ وإلَّا حَبَسَها حَولاً؛ فإن لَم يَجِئُ صاحِبُها أو مَن يَطلُبُها تَصَدَّقَ بها، فإن جاءَ صاحِبُها بَعدَما تَصَدِّقَ بها، إن شاءَ اغتَرَمَها الَّذي كانت عِندَهُ وكانَ الأجرُ لَهُ<sup>m</sup>.

(انظر) وسائل الشيعة : ١٧ / ٣٤٩ باب ٢ هوجوب تعريف اللُّقطة سنةً إذا كانت أكثر من درهم. ثمَّإن شاء تصدّق بها. وإن شاء حفظها لصاحبها، وإن شاء تصرّف فيها».

٤٧٧) اللِّقاء

# لقاءالله سبحانه وتعالى

بحار الأنوار : ٦ / ١٢٤ باب ٤ «حبّ لقاء الله سبحانه». كنز العمّال: ١٤ / ٤٣٧ «رؤية الله سبحانه». المحجّة البيضاء: ٨ / ٣- ١٠١ «كتاب المحبّة والشوق والرضا والأنس».

انظر: عنوان ٤٣٥ «المقرّبون». الأُنس: باب ٢٦٠، البلاء: باب ٤٠٨ ، الثواب: باب ٤٧٢ ، المعبَّة (٢) : باب ٦٧٦ ، المعرفة (٣) : باب ٢٦٣٤\_ ٢٦٣٨، القلب: باب ٢٣٩١، ٢٣٩١.

## ٣٥٧٨ \_ شَوقُ اللَّقاءِ

#### الكتاب

١٨٣٠٥ ــ رسولُ اللهِ تَلَلَّا : المَعرِفَةُ رأسُ مالي، والعَقلُ أصلُ دِيني، والحُبُّ أثاثي، والشَّوقُ مَركَبِي، وذِكرُ اللهِ عَزَّوجلَّ أنيسي<sup>(»</sup>.

١٨٣٠٦ ـ عنديمي : إنّ الله عَزَّوجلَّ ناجىٰ موسَى بنَ عِمرانَ ﷺ عِائدِ ألفِ كَلِمَةٍ وأربَـعةٍ وعِشرينَ ألفَ كَلِمَةٍ، في ثلاثَةِ أيّامٍ وليالِيهِنَّ، ما طَعِمَ فيها موسىٰ ولا شَرِبَ فيها، فلَمَّا انصَرفَ إلىٰ بَني إسرائيلَ وسَمِعَ كلامَهُم مَقَتَهُم ؛ لِما كانَ وَقَعَ في مَسامِعِهِ مِن حَلاوَةِ كَلامِ اللهِ عَزَّوجلَّ <sup>(1)</sup>.

١٨٣٠٧ ــعنديَّلِلا ـ في الدُّعاءِ ـ : أسأَلُكَ الرَّضا بالقَضاءِ، وَبَردَ العَيشِ بَعدَ المَوتِ، ولَدَّةَ النَّظَرِ إلىٰ وَجهِكَ، وشَوقاً إلىٰ رؤيَتِكَ ولِقائكَ٣.

١٨٣٠٨ ـ المحجة البيضاء عن أبي الدَّرداءِ لكَعبِ الأحبارِ: أخبِرْ ني عَن أَخَصٌ آيةٍ في التَّوراةِ. فقالَ: يَقولُ اللهُ عَزَّوجلَّ : طالَ شَوقُالأبرارِ إلىٰ لِقائيٍ، وأنا إلىٰ لِقائهِم لأَشَدُّ شَوقاً .

قالَ : ومَكتوبٌ إلىٰ جانِبِها : «مَن طَلَبَني وَجَدَني، ومَن طَلبَ غَيري لَم يَجِدْني». فقالَ أبو الدَّرداءِ : أشهَدُ أنِّي لَسَمِعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ هٰذا™.

١٨٣٠٩ ـ المحجّة البيضاء : في أخبارِ داودَ ﷺ : أنَّ اللهُ عَزَّوجلَّ أوحىٰ إلَيهِ : يا داودُ، إلىٰ كَم تَذكُرُ الجُنّةَ ولا تَسأَلُني الشَّوقَ إلَيَّ؟! قالَ : يا رَبٌّ، مَنِ المُشتاقونَ إلَيكَ؟ قالَ : إنّ المُشتاقينَ إلَيَّ

- (٤) المحجّة البيضاء : ٨ / ٨٠١.
  - (٥) الخصال: ٦٤٢ / ٢٠.
- (٦) مكارم الأخلاق : ۲ / ۲۰۱۱ / ۲۰۱۲ .
  - (٧) المحجَّة البيضاء : ٨ / ٥٨ .

<sup>(</sup>١) طه : ٨٣ ، ٨٤ .

<sup>(</sup>٢\_٢) غرر الحكم: ٦٦٣. ٨٥٥.

الَّذينَ صَفَّيْتُهُم مِن كُلِّ كَدَرٍ ، وأَنبَهتُهُم بالحَذَرِ ، وخَرَقتُ مِن قُلومِهِم إلَيَّ خَرْقاً يَنظُرونَ إلَيَّ <sup>(۱</sup>). ١٨٣١٠-المحجّةالبيضاءأيضاً :قُلْ لعِبادي المُتُوجَّهينَ إلَيَّ بمَحَبَّتِي : ما ضَرَّ كُم إذا احتَجَبتُم عَن خَلقي إذ رَفَعتُ الحِجابَ فيما بَيني وبَينَكُم حتَّىٰ تَنظُروا إلَيَّ بمُيونِ قُلوبِكُم؟!<sup>(۱)</sup>

١٨٣١١ ـ المحجّة البيضاء أيضاً : وانظُرْ إلَيَّ ببَصَرِ قَلبِكَ، ولا تَنظُرْ بعَينِكَ الَّتي في رأسِكَ إلَى الَّذينَ حَجَبتُ عُقولَهُم عَنِّي<sup>س</sup>.

١٨٣١٢ ـ الإمامُ عليُّ ۖ ـ مِنكِتابٍلَهُ إلىٰ مُعاويَةَ ـ: أنا سُرقِلُ نَحسوَكَ في جَـحفَلٍ مِـن المُهاجِرينَ والأنصارِ ... مُتَسَربِلينَ سَرابِيلَ المَوتِ، أَحَبُّ اللُّقاءِ إلَيهِم لِقاءُ رَبِّهِم<sup>ِنْ</sup>.

١٨٣١٣ ـ عنه ﷺ ـ في حَتَّ أصحابِهِ علَى القِتالِ ـ : مَنِ الرَّائحُ إلَى اللهِ كالظُّمَآنِ يَرِدُ الماءَ ؟! الجَنَّةُ تَحتَ أطرافِ العَوالي ! اليَومَ تُــبلىٰ الأخــبارُ ! واللهِ. لأنــا أشــوَقُ إلىٰ لِــقائهِم مِــنهُم إلىٰ دِيارِهِم<sup>ِّس</sup>.

١٨٣١٤ ـ عنهﷺ ـ مِن كِتابِه إلىٰ أَهلِ مِصرَ ـ : وإنّي إلىٰ لِقاءِ اللهِ لَمُسْتاقَ، وحُسنِ ثَوابِهِ لَمُنتَظِرُ راجِ<sup>س</sup>.

١٨٣١٥ - عنه عنه : مَن يَكُنِ اللهُ أَمَلَهُ يُدرِكْ غايَةَ الأَملِ والرَّجاءِ.
١٨٣١٦ - عنه عنه : مَن أَمَّلُ غَيرَ اللهِ سبحانَهُ أَكذَبَ آمالَهُ.

١٨٣١٧ ـ عند 🕸 : ضاعَ مَن كَانَ لَهُ مَقْصَدٌ غَيرُ اللهِ ...

(انظر) المحجَّة البيضاء : ٨ / ٢٧ «ييان أنَّ أجَلَّ اللَّذَات وأعلاها معرفةُ الله تعالى والنَّظر إلى وجهه الكريم» .

## ٣٥٧٩ - مُوجِباتُ الشَّوقِ

١٨٣١٨ ــ المحجة البيضاء: في أخبارِ داودَ ﷺ: أنَّ اللهَ عَزَّوجلَّ أوحىٰ إلَيهِ : ... يا داودُ، إنِّي خَلَقتُ قُلوبَ المُشتاقينَ مِن رِضواني، وَنعَّمتُها بنُورِ وَجهي...

- (١ ـ ٣) المحجَّة البيضاء : ٨ / ٥٩ و ص ٦١ .
- (٢-٤) نهج البلاغة : الكتاب ٢٨ والخطبة ١٣٤ والكتاب ٢٢.
  - (٩\_٩) غرر الحكم: ٨٨٢٠، ٥٩٠٧، ٩٥٣٠.

فقال داودُ: يا رَبَّ، بَمَ نالُوا مِنكَ هٰذا؟ قالَ: بحُسنِ الظَّنَّ، والكَفَّ عَنِ الدُّنيا وأهلَها، ولَم يَسْتَغِلُ والخَلَواتِ بِي ومُناجاتِهِم لي، وإنَّ هٰذا مَنزِلُ لا يَنالُهُ إِلَّا مَن رَفَضَ الدُّنيا وأهلَها، ولَم يَسْتَغِلُ بشيءٍ مِن ذِكْرِها، وفَرَّغَ قَلْبَهُ لي واختارَني علىٰ جَميع خَلتي، فعِند ذلك أعطِف علَيه فأفَرَّغُ نَفْسَهُ لَهُ، وأكشِفُ الحِجابَ فيا بَيني وبَينَهُ؛ حتىٰ يَنظُرَ إِلَيَّ نَظَرَ النَّاظِرِ بِعَينِهِ إِلَى الشّيءِ<sup>(1)</sup>. المحجة البيضاء أيضاً: يا داودُ، لَو يَعلَمُ المُدبِرونَ عَنِّي كَيفَ انتظاري لَهُم، ورِفتي بهم، وشوقي إلىٰ تَركِ معاصيم، لمَاتُوا شوقاً إِلَيَّ وتقطّعَت أوصالهُم مِن تحتيي<sup>(1)</sup>. محربم، وشوقي إلىٰ تَركِ معاصيم، لمَاتُوا شوقاً إِلَيَّ وتقطّعَت أوصالهُم مِن تحتيي<sup>(1)</sup>. يَقرَّبُني إلىٰ حُبُكَ، واجعَلْ حُبَّكَ أحَبَّ إِلَيَّ مِن المَاءِ اللهُمَّ ارزَقْني حُبَّكَ، وحُبَّ مَن يُقرِّبُني إلىٰ حُبُكَ، واجعَلْ حُبَّكَ أحَبَّ إِلَيَّ مِن المَاءِ البارِدِ<sup>(1)</sup>. يُقرِّبُني إلىٰ حُبُكَ، واجعَلْ حُبَّكَ أحبَّ إِلَيَّ مِن المَاءِ البارِدِ<sup>(1)</sup>. محربم الالان المامُ عليَّنَة - المحبة الياء البارِدِ<sup>(1)</sup>. محربة الموت و تَقْقُتُوا الحياءَ<sup>(1)</sup>. ما ١٨٣٢٢ – الامامُ عليَّنَة - اللهُمَ الرزَقْني حُبَّالَةَ اللهُ مَنْ المَ يَعْبَقُوا الحياءَ<sup>(1)</sup>.

(انظر) الموت: ياب ٣٧٣٧.

٣٥٨٠ - مَن أحبَّ لقاءَ اللهِ

١٨٣٢٣ ـ رسولُ اللهِ تللهُ : مَن أَحَبَّ لِقاءَ اللهِ أَحَبَّ اللهُ لِقاءَهُ، ومَن كَرِهَ لِقاءَ اللهِ كَرِهَ اللهُ لِقاءَهُ<sup>٢</sup>. ١٨٣٢٤ ـ عنه تلله : مَن أَحَبَّ لِقاءَ اللهِ أَحَبَّ اللهُ لِقاءَهُ، ومَن كَرِهَ لِقاءَ اللهِ كَرِهَ اللهُ لِقاءَهُ. قالوا : يا رسولَ اللهِ، كُلُّنا نَكرَهُ المَوتَ ! قالَ : لَيسَ ذٰلكَ كَراهِيَةَ المَوتِ، ولَكنَّ المؤمنَ إذا حُضِرَ جاءَهُ الْبَشيرُ مِن اللهِ بما هُو صائرٌ إلَيهِ، فلَيسَ شَيءٌ أَحَبَّ إلَيهِ مِن أَن يكونَ قد لَقِيَ اللهَ، فأَحَبَّ لِقاءَ اللهِ فأَحَبَّ اللهُ فَنْ اللهِ عَلَيْهِ مَنْ أَعَامَ اللهِ عَلَيْهِ فَاعَةً اللهِ فَقَاءَ اللهِ فَقَاءَ اللهِ فَقَاءَ اللهِ فَقَاءَ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكُونَ إِذَا حُضِرَ إِنَّهُ الْبَشيرُ مِن اللهِ عَلَيْهُ اللهِ فَقَاءَ اللهِ عَامَةُ إِلَيْهِ مَا وَاللهِ عَامَةُ اللهِ عَامَةُ ال

(٤) غرر الحكم: ٥٧٧٩.

(٥) بحار الأنوار : ٦ / ١٢٧ / ١١.

(٦) كنز العقال: ٤٢١٢١.

<sup>(</sup>۱ ـ ۳) المحجّة البيضاء: (۸/ ۹۹ و ٦١) و ۲۲/۸ و ص. .

فكَرِهَ اللهُ لِقاءَهُ".

١٨٣٢٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لَمَا سُئل: مَن أَحَبَّ لِقاءَ اللهِ أَحَبَّ اللهُ لِقاءَهُ ، ومَن أَبغَضَ لِقاءَ اللهِ أَبغَضَ اللهُ لِقاءَهُ؟ قَالَ ــ: نَعَم.

[قالَ الراوي:] فقلتُ : فواللهِ، إنَّا لَنكرَهُ المَوتَ ! فقالَ : لَيسَ ذَلكَ حَيثُ تَذهَبُ، إنَّمَا ذَلكَ عِندَ المُعايَنَةِ إذا رأى ما يُحِبُّ فلَيسَ شَيءٌ أَحَبَّ إلَيهِ مِن أَن يَتَقدَمَ، واللهُ يُحِبُّ لِقاءَهُ وهُو يُحِبُّ لِقاءَ اللهِ حِينَنذٍ، وإذا رأى ما يَكرَهُ فلَيسَ شَيءٌ أَبغَضَ إلَيهِ مِن لِقاءِ اللهِ، واللهُ عَزَّوجلَّ يُبغِضُ لِقاءَهُ<sup>m</sup>.

١٨٣٢٦ ـ معاني الأخبار عن يحيّى بنِ سابورٍ: سَمِعتُ أبا عبدِاللهِ ﷺ في المَيّتِ تَدمَعُ عَينُهُ عِندَ المَوتِ، فقالَ : ذٰاكَ عِندَ مُعايَنَةِ رسولِ اللهِ ﷺ، فَيَرىٰ ما يَسُرُّهُ (وما يُحِبُّهُ). قالَ: ثُمّ قالَ: أما تَرىٰ الرِّجُلَ يَرىٰ ما يَسُرُّهُ وما يُحِبُّ، فتَدمَعُ عَينُهُ ويَضحَكُ ؟ا<sup>س</sup>

١٨٣٢٧ ــ الإمامُ عليَّ ﷺ : تَمَسَّكُوا بِما أَمَرَكُمُ اللهُ بِهِ، فما بَينَ أَحَدِكُم وبَينَ أَن يَغتَبِطَ ويَرئ ما يُحِبُّ إِلّا أَن يَحضُرَهُ رسولُ اللهِ تَلَيُّ، وما عِندَ اللهِ خَيرٌ وأبقٍ، وتأتَيهُ البِشارَةُ مِن اللهِ عَؤَّوجلَّ فتَقَرَّ عَيْنُهُ ويُحِبَّ لِقاءَ اللهِ<sup>(</sup>".

١٨٣٢٨ ـ عند ﷺ : لَمَّا أرادَ اللهُ تبارَكَ وتعالىٰ قَبضَ رُوحِ إبراهيمَ ﷺ أَهـ بَطَ إِلَـيهِ مَـلَكَ المَوتِ، فقالَ: السّلامُ علَيكَ يا إبراهيمُ. قالَ : وعلَيكَ السّلامُ يا مَلَكَ المَوتِ، أداعٍ أَم ناعٍ؟ قالَ : بَل داعٍ يا إبراهيمُ، فأجِبْ!

قالَ إبراهيمُ ﷺ : فهَل رأيتَ خليلاً يُمِيتُ خَليلَهُ ؟!... فقالَ اللهُ جلّ جلالُهُ : يا مَلَكَ المَوتِ. إذهَبْ إلَيهِ وقُلْ لَهُ : هَل رأيتَ حَبيباً يَكرَهُ لِقاءَ حَبيبِهِ ؟! إنّ الحَبيبَ يُحِبُّ لِقاءَ حَبيبِهِ<sup>س</sup>.

- (٢\_٢) معاني الأخبار : ١/٢٣٦ و ع ٢.
  - (٤) الخصال : ٢٠٤ / ٢٠
  - (٥) أمالي الصدوق : ١٦٤ / ١.

<sup>(</sup>۱) كنز العمّال: ۲۱۹۸.

وفي خبرٍ :... فقالَ : يا مَلَكَ المَوتِ، الآنَ فاقبِضْ<sup>(..)</sup>. ١٨٣٢٩ ـ عنهﷺ : مَنِ اشتاقَ أَدلجَ<sup>٢</sup>". ١٨٣٣٠ ـ عنهﷺ : مَنِ اشتاقَ سَلا<sup>ر</sup>". ١٨٣٣١ ـ عنهﷺ : مَن أَحَبَّ لِقاءَ اللہِ سُبحانَهُ سَلا عَن الدُّنيا<sup>ري</sup>.

### ٣٥٨١ ـ اللِّقاءُ في القرآن

١٨٣٣٢ - التوحيد عن أبي مُعمّرٍ السَّعدانيُّ: إنَّ رجُلاً أتى أميرَالمؤمنينَ عليَّ بن أبي طالبٍ الله فقالَ : يا أميرَ المؤمنينَ ، إنَّي قد شَكَكتُ في كتابِ اللهِ المُعزَلِ ، قالَ لَهُ اللهِ : ... هاتِ وَيحَكَ ما شَكَكتَ فيهِ . قالَ : وأجِدُ اللهَ جلَّ جلالُهُ يقولُ : ﴿بَلْ هُمْ بِلِقَاءِ رَبِّهِم كافِرونَ﴾ وذكرَ المؤمنينَ فقالَ : ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أَنَّهُمْ مُلاقُوا رَبِّهِمْ وأَنَّهُمْ إلَيْهِ راجِعُونَ﴾ ، وقالَ : ﴿تَمَا يَعْتَبُو المُعَانِ وَتَعَيَّتُهُمْ يَومَ يَلْقُونَهُ سَلامًهُ مَنْ وقالَ : ﴿مَنْ كَانَ يَوْجُو لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتِهِ مَا يَ يَومَ يَلْقُونَهُ سَلامًهُ مَا مَعَالَ : فَمَنْ كَانَ يَوْجُو لِقَاءَ اللهِ فَإِنَّ أَجَلَ اللهِ لَآتِهِ مَا يَ

فَمَرَةً يُخبِرُ أَنَّهُم يَلقَونَهُ، ومَرّةً أَنَّهُ لا تُدرِكُهُ الأبصارُ وهُو يُدرِكُ الأبصارَ، ومَرّةً يَقولُ: ﴿ولا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْماً﴾ فأتى ذلكَ يا أميرَ المؤمنينَ؟! وكيفَ لا أَشُكُّ فيما تَسمَعُ ؟! ...

فقاِلَ ﷺ : وأمّا قَولُهُ : ﴿بَلْ هُمْ بلِقاءِ رَبِّهِمِ كافِرونَ﴾ وذَكرَ اللهُ المــؤمنينَ ﴿الَّذِينَ يَظُنُّونَ أُنَّهُم مُلاقوا رَبِّهِم﴾ وقولُهُ لفَيرِهِم : ﴿إِلَىٰ يَومٍ يَلْقَونَهُ عِا أَخْلَفوا اللهَ ما وَعَدُوهُ﴾<sup>ر...</sup> وقولُهُ ﴿فَنْ كانَ يَرْجُو لِقاءَ ربِّهِ فلْيَعْمَلْ عَمَلاً صالحِـاً﴾ فأمّا قولُهُ : ﴿بَلْ هُم بلِقاءِ ربَّهِم كافِرونَ﴾ يَعني :

(١) تنبيه الخواطر : ١ / ٢٢٣.

- (٤-٢) غرر الحكم: ٩٦٥٩، ٧٧٣٠، ٨٤٢٥.
  - (٥) السجدة : ١٠.
  - (٦) البقرة ١٠٤٠.
  - (٧) الأحزاب : ٤٤ .
  - (۸) العنکبوت: ۵.
  - (٩) الكهت : ١٦٦-
  - (١٠) التوبة : ٧٧.

البَعثَ، فسَهَّهُ الله عَزَّوجلَّ لِقاءَهُ، وكذلكَ ذكرَ المؤمنينَ ﴿الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُم مُلاقوا رَبَّهِم ﴾ يَعني يُوقِنونَ أَنَّهُم يُبعَثونَ ويُحشَرون ويُحاسَبونَ ويُجزَونَ بالنَّوابِ والعِقابِ ؛ فالظَّنَّ هُهُنا اليَسقينُ خاصَةً، وكذلكَ قولُهُ: ﴿فَنْ كانَ يَرْجو لِقاءَ رَبَّهِ فلْيَعْمَلْ عَمَلاً صالحاً ﴾ وقولُهُ : ﴿مَنْ كانَ يَرْجو لِقاءَ اللهِ فإنَّ أَجَلَ اللهِ لآتِ ﴾ يَعني : مَن كانَ يُؤمنُ بأنَهُ مَبعوتُ فإنَّ وَعد اللهِ لآتِ مِن النَّوابِ والعِقابِ، فاللَّقاءُ هُهُنا لَيسَ بالرُّؤيَةِ، واللَّقاءُ هُو البَعثُ، فافهَمْ جَمِيعَ ما في كِتابِ اللهِ مِن لِقائِهِ فإنَّهُ يَعني بذلكَ البَعثَ، وكذلكَ قولُهُ: ﴿قَنَ كانَ يُؤمنُ بأنَهُ مَبعوتُ فإن لِقَائِهِ فإنَّهُ يَعني بذلكَ البَعثَ، وكذلكَ قولُهُ: ﴿تَعِيَّتُهُم يَومَ يَلْقَونَهُ سَلامٌ في يَعانٍ أَنَهُ لا لِقائِهِ فإنَّهُ يَعني بذلكَ البَعثَ، وكذلكَ قولُهُ: ﴿تَحِيَيَّتُهُم يَومَ يَلْقُونَهُ سَلامٌ في عَنا أَنَّهُ لا يَرولُ الإَيانُ عَن قَانَهُ يَعني بذلكَ البَعثَ، وكذلكَ قولُهُ: ﴿تَحِيَيَّتُهُم يَومَ يَلْقُونَهُ سَلامٌ ﴾ يَعني : أنَه لا يَسَولُ

**۲۷** اللَّهو

بحار الأنوار : ٧٣ / ١٥٤ باب ١٢٥ «الففلة واللَّهو». كنز العمّال : ١٥ / ٢١١ ـ ٢٣١ «كتاب اللَّهو».

انظر : عنوان ٤٧٥ «اللَّغو» ، ٣٩٨ «الفِناء» . الدُنيا : باب ١٢٢٦ ، الدَّين : باب ١٣٠٨ ، التَّجارة : باب ٤٤٦ .

### ٣٥٨٢ ـ اللَّهِقُ

#### الكتاب

﴿إِعْلَمُوا أَمَّا الْحَيَّاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌ وَلَهُوْ وَزِينَةً وَتَفَاخُرُ بَيْنَكُمْ﴾.

﴿وَمِنَ النَّاسِ مَن يَشْتَرِي لَحْوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُواً أُوْلَئِكَ لَحُمْ عَذَابٌ مُهِينُ﴾".

﴿وَإِذَا رَأُوا يَجَارَةً أَوْ لَهُواً انْفَضُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَاعًا قُلْ مَا عِنْدَ اللهِ خَيْرُ مِـنَ اللَّـهُوِ وَمِـنَ التَّجَارَةِ وَاللهُ خَيْرُ الرَّازِقِينَ﴾".

١٨٣٣٣ ـ الإمامُ عليُّ ٢ : عِبادَ اللهِ، أينَ الَّذينَ عُمَّروا فنَعِموا، وعُلَّموا ففَهِموا، وأنظِروا فلَهَوا؟ إن

١٨٣٣٤ ـ عند، الله النَّاس، اتَّقوا الله ؛ فما خُلِقَ امرؤُ عَبَناً فيَلهوَ، ولا تُـرِكَ سُـدىً فيَلغوَ !\*\*

١٨٣٣٥ ـ عنه، الله عنه الله عنه الله الله الله أمراً عَبَناً فيَلهوَ ، ما تَرَكَ الله سبحانَهُ أمراً شدئ فيَلغوَ٣٠.

١٨٣٣٧ ـ عنهﷺ : أأقنَعُ مِن نَفسي بأن يُقالَ : هٰذا أميرُ المؤمنينَ، ولا أُشارِكَهُم في مَكارِهِ الدَّهرِ، أو أكونَ أُسوَةً لَهُم في جُشوبَةِ (خُشونَةِ) العَيشِ؟! فما خُلِقتُ ليَشغَلَني أكلُ الطَّيِّباتِ، كالبَهيمَةِ المَربوطَةِ هُمُّها عَلَفُها، أو المُرسَلَةِ شُغلُها تَقَمُّمُها، تَكتَرِشُ مِن أعلافِها، وتَلهو عَمّا يُرادُ بها، أو أترَكَ سُدىً، أو أهمَلَ عابِناً".

- (۲) لقمان : ٦ .
- (٢) الجمعة : ١١.
- (٤ ـ ٥) نهج البلاغة: الخطبة ٨٣ والحكمة ٢٧٠.
- (٦\_٧) غرر الحكم: (٦١٠٦، ٩٦٠٧)، ٢٤٣٥.
  - (٨) نهج البلاغة : الكتاب ٤٥ .

<sup>(</sup>۱) الحديد : ۲۰ .

١٨٣٣٨ ـ عند إذ اللّهو قُوتُ الحَمَاقَةِ (٢٠. ١٨٣٣٩ ـ عند إذ اللّهو مِن ثِمَارِ الجَهلِ ٣٠. ١٨٣٤ ـ الإمامُ الهادي إذ : الهَزَلُ فَكاهَةُ السُّفَهاءِ ، وصِناعَةُ الجُهّالِ ٣. ١٨٣٤ ـ الإمامُ عليُّ الله : أفضَلُ العَقلِ مُحانَبَةُ اللّهوِ ٣. ١٨٣٤ ـ عند إذ : أعرضوا عَن كُلَّ عَمَلٍ بِكُم غِنىً عَنهُ ٣٠. ١٨٣٤ ـ عند إذ : أعرضوا عَن كُلَّ عَمَلٍ بِكُم غِنىً عَنهُ ٣٠. ١٨٣٤ ـ عند إذ : أعرضوا عَن كُلَّ عَمَلٍ بِكُم غِنىً عَنهُ ٣٠. ١٨٣٤ ـ عند إذ : لا تَغُرَنَّكَ العاجِلَةُ بِزُورِ المَلاهي ؛ فإنَّ اللّهوَ يَنقَطِعُ ويَلزَمُكَ ما اكتَسَبتَ مِن المَآثِمُ ٣.

١٨٣٤٥ ـ عند ٢٠ : شَرُّ ما ضُبَّعَ فيهِ العُمرُ اللَّعِبُ.

١٨٣٤٦ ـ عنهﷺ : لا تَكُن مِمّن يَرجو الآخِرَةَ بَغَيرِ العَمَلِ ... إن سَقُمَ ظَلَّ نادِماً ، وإن صَعَّ أمِنَ لاهِياً ... اللّهوُ مَعَ الأغنياءِ أحَبُّ إلَيهِ مِن الذِّكرِ مَعَ الفُقَرَاءِ !"

### ٣٥٨٣ ـ تَمَراتُ اللَّهو

١٨٣٤٧ ـ الإمامُ عليُّ لا : اللَّهوُ يُسخِطُ الرَّحْنَ، ويُرضي الشَّيطانَ، ويُنسي القُرآنَ<sup>(...)</sup>. ١٨٣٤٨ ـ عندللا : مجالَسَةُ أهلِ اللَّهوِ يُنسي القُرآنَ، ويُحضِرُ الشَّيطانَ<sup>(...)</sup>. ١٨٣٤٩ ـ عندللا : اللَّهوُ يُفسِدُ عَزائمَ الجِدَ<sup>(...)</sup>. ١٨٣٥٠ ـ عندللا : الأباطيلُ مُوقِعَةُ في الأضاليلِ<sup>(...)</sup>. ١٨٣٥١ ـ عندللا : أوَّلُ اللَّهوِ لَعبُ، وآخِرُهُ حَربُ<sup>(...)</sup>.

(٢-١) غرر الحكم: ٢٦٧، ٢٦٧.

(٣) بحار الأنوار : ٢٩ / ٣٦٩ / ٤.

(٨-٤) غرر الحكم: ٢٥٥٨،٣٠٠١، ٥٢٦٣،٦٤٦٥، ٥٧٢٩.

(٩) نهج البلاغة : الحكمة ١٥٠ .

- (١٠-١٠) بحار الأتوار : ٢٩/ ٩/٧٨ و ٧٧ / ٢٩١ / ١.
  - (١٢ ــ ١٤) غرر الحكم: ٢١٦٥، ٢١٣٢. ٢

١٨٣٥٢ ـ عنه، : رُبَّ لَهُوٍ يُوحِشُ حُرَّاً". ١٨٣٥٣ ـ عنه، : لا تُفْنِ عُمرَكَ في المَلاهي؛ فتَخرُجَ مِن الدُّنيا بلا أمَلِ". ١٨٣٥٤ ـ عنه، : بَحالِسُ اللَّهوِ تُفسِدُالإيمانَ".

### ٣٥٨٤ ـ المُستَهتَرُ بِاللّهو

١٨٣٥٥ ـ الإمامُ عليٌّ في : أبعَدُ النَّاسِ عَنِ الصَّلاحِ المُستَهتَرُ باللَّهوِ <sup>(1)</sup>. ١٨٣٥٦ ـ عند في : أبعَدُ النَّاسِ مِن النَّجاحِ المُستَهتَرُ باللَّهوِ والمِزاحِ <sup>(1)</sup>. ١٨٣٥٧ ـ عند في : مَن كَثُرَ هَوُهُ استَحمَقَ <sup>(1)</sup>. ١٨٣٥٨ ـ عند في : مَن كَثُرَ هَوُهُ قَلَّ عَقلُهُ<sup>(1)</sup>. ١٨٣٥٩ ـ عند في : لا يُفلِحُ مَن وَلِهَ باللَّعِبِ ، واستُهتِرَ باللَّهوِ والطَّرَبِ<sup>(1)</sup>.

### ٣٥٨٥ ـ الإيمانُ واللَّهوُ

١٨٣٦١ ـ الإمامُ الحسنُ ﷺ : المؤمنُ لا يَلهو حتَّىٰ يَعْفُلَ، فإذا تَفَكَّرَ حَزِنَ <sup>(1)</sup>. ١٨٣٦٢ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : المؤمنُ يَعافُ اللَّهوَ، ويألَفُ الجِدَّ<sup>(1)</sup>. ١٨٣٦٣ ـ عنه ﷺ - في صفةِ المؤمنِ ــ: مَشغولٌ وَقتُهُ<sup>(1)</sup>. ١٨٣٦٤ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ فيمَن طَلبَ الصَّيدَ لاهِياً ــ: وإنّ المؤمنَ لَني شُخُلٍ عـن ذلكَ، شَغَلَهُ طَلَبُ الآخِرَةِ عَنِ المَلاهي ــ إلىٰ أن قالَ: ـ وإنَّ المؤمنَ عَن جَميعِ ذلكَ لَني شُغُلٍ، ما لَهُ وللمَلاهي ؟! فإنَّ المَلاهي تُورِثُ قَسَاوَةَ القَلبِ وتُورِثُ النُفاقَ<sup>(10)</sup>.

- (۱۱) غرر الحكم: ۱۵۰۲.
- (١٢) نهج البلاغة : الحكمة ٣٣٣.
- (١٣) مستدرك الوسائل : ١٣ / ٢١٦ / ١٥٦٣. -

<sup>(</sup>۱...۹) غرر الحكم: ۵۲۹۱، ۵۲۹۱، ۱۰۳۲۰، ۹۸۱۵، ۲۰۱۲، ۳۳۳۲، ۲۰۲۹، ۸۵۲۲، ۲۰۸۷۲، ۲۰۸۷.

<sup>(</sup>۱۰) تنبيه الخواطر : ۱ / ۵۲.

١٨٣٦٥ ـ مجمعُ البيانِ : عن مَعمرٍ، قالَ : إنَّ الصَّبيانَ قالوا ليحيىٰ : اِذَهَبْ بنا لِنَلعَبَ، فقالَ : ما لِلَّعبِ خُلِقنا، فأنـزَلَ اللهُ فـيهِ: ﴿وَآتَـيْناهُ الحُكْـمَ صَـبِيّاً﴾.ورُويَ ذلكَ عـن أبي الحسـنِ الرِّضائِينِ...

١٨٣٦٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ آمَا سألَهُ صَفوانُ الجَمَّالُ عن صاحِبِ هذا الأمرِ ـ : صاحِبُ هٰذا الأمرِ لا يَلهو ولا يَلعَبُ. وأقبَلَ أبو الحسنِ وهُو صَغيرٌ ومَعهُ بُهمَةً عَناقٌ مَكَيَّةٌ ويقولُ لَهَا : اسجُدي لِرَبِّكِ، فأخَذَهُ أبو عبدِاللهِ ﷺ وضَمَّهُ إلَيهِ وقالَ : بأبي أنتَ وأمّي، مَـن لا يَـلهو ولا يَلعَبُ<sup>m</sup>.

١٨٣٦٧ ــ الإمامُ عليُّ لله : عَجَباً لابنِ النَّابِغَةِ! يَزعُمُ لأهلِ الشّامِ أنّ فِيَّ دُعــابَةً ٣، وأنّي امرؤٌ تَلعابَةٌ، أعافِسُ وأمارِش! لَقد قالَ باطِلاً، ونَطَقَ آثِماً ... أما واللهِ إنّهُ لَيمَنَعُني مِن اللّعبِ ذِكرُ المَوتِ، وإنّهُ لَيمَنعُهُ مِن قَولِ الحَقِّ نِسيانُ الآخِرَةِ٣.

### ٣٥٨٦ ـ لَهوُ المؤمن

١٨٣٦٨ ـ الإمامُ الباقرُﷺ : لَهُوُ المؤمنِ في ثَلاثةِ أَشياءَ: الْمَتْعُ بالنِّساءِ، ومُفاكَهَةُ الإخوانِ، والصّلاةُ باللّيلِ<sup>(...</sup>

١٨٣٦٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : كُلُّ لَهُوِ المؤمنِ باطِلٌ إلَّا في ثلاثٍ : في تأديبِهِ الفَرَسَ، ورَميِهِ عَن قَوسِهِ، ومُلاعَبَتِهِ امرأتَهُ، فإنَّهُنَّ حَقَّ<sup>©</sup>.

١٨٣٧٠ ـ عنه ﷺ : خَيرُ لَهُوِ المؤمنِ السِّباحَةُ، وخَيرُ لَهُوِ المَرأَةِ المِغزَلُ.٣٠

١٨٣٧١ ـ عنهﷺ : كُلُّ شيءٍ لَيسَ مِن ذِكرٍ اللهِ لَهُوُ وَلَعبٌ، إلَّا أن يكونَ أربَعةً : مُلاعَبَةُ

- (۱) مجمع البيان : ٦ / ٧٨١.
- (٢) بحار الأتوار : ٤٨ / ١٩ / ٢٧,
- (٣) ذكر ابن أبي الحديد أنَّ أصل هذا الإشكال من عمر . راجع شرح نهج البلاغة : ٦ / ٣٢٦.
  - (٤) تهيج البلاغة : الخطبة ٨٤ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٦ / ٣٢٦ .
    - (٥) بحار الأنوار : ٧٦ / ٥٩ / ٥.
      - (٦) الكافي : ٥ / ٥٠ / ١٣.
      - (۷) كنز العمّال : ٤٠٦١١ .

الرَّجُلِ امرأتَهُ. وتَأديبُ الرَّجُـلِ فَـرَسَهُ، ومَـشيُ الرَّجُـلِ بَـينَ الغَـرَضَينِ. وتَـعليمُ الرَّجُـلِ السِّباحَةَ<sup>(1)</sup>.

> ١٨٣٧٢ ـ عنهﷺ : الِمُوا والعَبوا؛ فإنّي أكرَهُ أن يُرىٰ في دِينِكُم غِلظَةٌ". أقول : لو صحّ الحديثُ فهو محمول علىٰ ما تقدّم من لهو المؤمن ممّا له فائدة .

### ٣٥٨٧ ـ اللّعبُ بالحَمام

١٨٣٧٣ - رسولُ الله على : الحَماماتُ الطَّياراتُ حاشِيَةُ المُنافِقينَ ٣٠.

١٨٣٧٤ ـ الإمامُ عليٌّ ٢ : إنَّ النّبيَّ ﷺ رأىٰ رجُلاً يُرسِلُ طَيراً، فـقالَ : شَـيطانٌ يَـتبَعُ شَيطاناً(».

المَّتَكَمَّا مُستدرك الوسائل عن أنسِ بنِ مالكٍ : إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ رأى رجُلاً يَطلُبُ حَمَاماً فقالَ : شَيطانُ يَطلُبُ شَيطاناً \*\*\*.

١٨٣٧٦ ـ سنن أبي داود عن أبي هُرَيرةَ : إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ رأَىٰ رجُلاً يَتبَعُ حَمَامَةً ، فقالَ : شَيطانٌ يَتبَعُ شَيطانَةً<sup>(١</sup>).

<sup>(</sup>٢-٢) كنز العمّال: ٢٠٦١٦، ٤٠٦١٦،

<sup>(</sup>٣\_ ٥) مستدرك الوسائل: ٨ / ٣٠٦ / ١٥١٢ و ج ٩٥١٢ و ١٢٩/١٢ / ١٩٣٦٠.

<sup>(</sup>٦) سنن أبي داود : ٤٩٤٠.

**٤٧٩** اللَّواط

بحار الأنوار : ٧٩ / ٦٢ باب ٧١ «تحريم اللَّواط». وسائل الشيعة : ١٨ / ٤١٦ «أبواب حدّ اللَّواط». بحار الأنوار : ٧٩ / ٧٧ باب ٧٣ «من أتى بهيمة». ٣٥٨٨ ـ اللَّواطُ

#### الكتاب

﴿وَلُوطاً إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ أَتَأْتُونَ الفَاحِشَةَ مَا سَبَقَكُمْ بِهَا مِنْ أَحَدٍ مِنَ العَالَمِينَ \* إِنَّكُمْ لَـتَأْتُونَ الرَّجَالَ شَهْوَةً مِنْ دُونِ النِّسَاءِ بَلْ أَنْتُمْ قَوْمُ مُسْرِفُونَ﴾".

(انظر) الأنبياء: ٧٤ والشعراء: ١٦٥ ـ ١٧٤ والنمل: ٤٤، ٥٥ والعنكبوت: ٢٨ ـ ٢٥ ١٨٣٧٧ ـ رسولُ اللهِ تلله : إنّ أخوَفَ ما أخافُ علىٰ أُمّتي مِن عَمَلٍ قَومٍ لُوطٍ .. ١٨٣٧٨ ـ عندتلله : مَن وَجَدتُموهُ يَعمَلُ عَمَلَ قَومٍ لُوطٍ ، فاقتُلوا الفاعِلَ والمَفعولَ بهِ ... ١٨٣٧٩ ـ عندتلله : مَن ألحَ في وَطي الرَّجالِ لَم يَمُت حتّىٰ يَدعوَ الرَّجالَ إلىٰ نَفسِهِ ... ١٨٣٨٩ ـ الإمامُ عليَّ لله : ما أمكنَ أحَدُ مِن نَفسِهِ طائعاً يُلعَبُ بهِ إلاّ ألتى اللهُ عَليهِ شَهوَةَ النِّساءِ...

# ٣٥٨٩ ـ علَّةُ تحريم اللَّواطِ

١٨٣٨١ ــ الإمامُ الرَّضاﷺ : عِلَّهُ تَحريمِ الذُّكرانِ للذُّكرانِ والإناثِ للإناثِ؛ لِـــا رُكِّبَ في الإناثِ وما طُبِعَ علَيهِ الذُّكرانُ، ولِما في إتيانِ الذُّكرانِ الذُّكرانَ والإناثِ الإناثَ مِـنِ انـقِطاعِ النَّسلِ، وفَسادِ التَّدبيرِ، وخَرابِ الدُّنيا<sup>رِم</sup>.

١٨٣٨٢ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ ـ لمَّا سأَلَهُ الزَّنديقُ عن عِلَّةِ تَحريمِ اللُّواطِ ــ: مِن أَجلِ أَنَّهُ لَو كانَ إتيانُ الفُلامِ حَلالاً لاستَغنَى الرَّجالُ عَنِ النَّساءِ، وكانَ فيهِ قَطعُ النَّسلِ، وتَعطيلُ الفُروجِ، وكانَ في إجازَةِ ذٰلكَ فَسادُ كَثيرً.

قالَ : فَلِمَ حَرَّمَ إِتِيانَ البّهِيمَةِ ؟

- (١) الأعراف: ٨٠،٨٠.
- (٢\_٢) الترغيب والترهيب : ٢ / ٢٨٥ / ١ و ص ٢٨٨ /٧.
  - (٤\_٥) ثواب الأعمال: ٣١٦/ ٦٧ و ١١/٣١٧.

(٦) علل الشرائع: ٥٤٧ / ١٠.

قالَ ﷺ : كُرِهَ أن يُضَيِّعَ الرَّجُلُ ماءَهُ ويأتيَ غَيرَ شَكلِهِ، ولَو أباحَ ذٰلكَ لَربَطَ كُلُّ رَجُـلٍ أتاناً<sup>[1]</sup> يَركَبُ ظَهرَها ويَغشىٰ فَرجَها، فكانَ يكونُ في ذٰلكَ فَسادٌ كثيرٌ، فأباحَ ظُهورَها وحَرّمَ علَيهِم فُروجَها، وخَلقَ للرِّجالِ النَّساءَ لِيأَنسوا بِهِنَّ، ويَسكُنوا إلَيهِنَّ، ويَكُنَّ مَوضِعَ شَهَواتِهِم وأمَّهاتِ أولادِهِم<sup>ِ٣</sup>.

١٨٣٨٣ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : فَرَضَ اللهُ الإيمانَ تَطهيراً مِن الشُّركِ... وتَرْكَ اللُّواطِ تَكــثيراً للنَّسلِ‴.

### ۳۵۹۰ \_ الواطئ

مَن أتى الذُّكرانَ مِن العالمَينَ<sup>(س</sup>. ألا لَعنَةُ اللهِ والمَلائكَةِ والنَّاسِ أجمَعينَ... علىٰ ناكِحِ يَدِهِ، وعلىٰ مَن أتى الذُّكرانَ مِن العالمَينَ<sup>(س</sup>.

١٨٣٨٥ ـ عنه ﷺ : مَن يَعمَلْ مِن أَمَّتِي عَملَ قَومِ لُوطٍ ثُمَّ يَموتُ علىٰ ذٰلكَ فهُو مُؤَجَّلُ إلىٰ أن يُوضَعَ في لحَدِهِ، فإذا وُضِعَ فيدٍ لَم يَكُتْ أَكْثَرَ مِن نَلاثٍ حتَّىٰ تَقذِفَهُ الأرضُ إلىٰ مُحمَلَةِ قَومِ لُوطٍ المُهلكينَ فيُحشَرَ مَعَهُمٍ....

١٨٣٨٦ ـ بحار الأنوار عن مَيمونِ اللَّبَّانِ: كَنتُ عند أبي عبدِاللَّهِ ظِنَةَ فَقُرِئَ عِندَهُ آياتٌ مِن «هُودٍ»، فلَمَّا بَلغَ ﴿وأَمْطَرْنَا عَلَيهِمْ حِجارَةً مِن سِجِّيلٍ مُسَوَّمَةً عِندَ ربِّكَ وما هِيَ مِن الظَّالِمِينَ بِبَعيدٍ﴾ فقال ﷺ : مَن ماتَ مُصِرًا علَى اللُّواطِ فلَم يَتُبْ يَرميهِ اللهُ بحَجَرٍ مِن تسلكَ الحِجارَةِ يكونُ فيهِ مَنِيَّتُهُ ولا يَراهُ أحَدَ<sup>س</sup>.

- (١) الأتان: العِمارة.
- (۲) يحار الأنوار : ۱۰ / ۱۸۱ / ۲.
- (٣) نهج البلاغة : الحكمة ٢٥٢ .
  - (٤) كنز العمّال: ٤٤٠٥٧.
- (٥-٦) بحار الأنوار : ٢٤/٧٢/٧٩ وح٢٥.

### ٣٥٩١ ـ المَوطوءُ

١٨٣٨٧ ـ الإمامُ الصّادقُﷺ : إنَّ اللهَ تعالىٰ جَعلَ شَهوَةَ المؤمنِ في صُلبِهِ، وجَعلَ شَهوَةَ الكافِر في دُبُروِ<sup>(.)</sup>.

١٨٣٨٨ ــ عنهﷺ : ما كانَ في شِيعَتِنا فلا يكونُ فيهِم ثَلاثةُ أشياءَ : لا يكونُ فيهِم مَـن يَسأَلُ بكَفِّهِ، ولا يكونُ فيهِم بَخيلُ، ولا يكونُ فيهِم مَن يُؤتى في دُبُرِهِ". ١٨٣٨٩ ــ عنهﷺ : حَرّمَ اللهُ علىٰ كُلِّ دُبُرٍ مُستَنكَحِ الجُلُوسَ علىٰ إِستَبرَقِ الجَنّةِ".

(انظر) عنوان ۲۵۷ «التشيّه».

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق : ١ / ٥٠٨ / ١٧٧٠.

<sup>(</sup>٢) الخصال: ١٣٧ / ١٣٧.

<sup>(</sup>٣) بحار الأنوار : ٧٩ / ٧٢ / ٢٧.

**٤٨٠** المكامة

انظر : النَّفْس : باب ٣٩٦٧ . الخوف : باب ١١٤٥ .

### ٣٥٩٢ \_ مَلامَةُ النَّفسِ

#### الكتاب

﴿وَقَالَ الشَّيْطَانُ لَمَّا قُضِيَ الأَمْرُ إِنَّ اللهَ وَعَدَكُمْ وَعْدَ الحَقِّ وَوَعَدْتُكُمْ فَأَخْلَفْنُكُمْ وَمَا كَـانَ لِي عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانِ إِلَّا أَنْ دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُمْ لِي فَلَا تَلُومُونِي وَلُومُوا أَنْفُسَكُمْ....... ١٨٣٩٠ ـ الإمامُ على على الله : لا يَحمَدُ حامِدُ إلا ربَّهُ، ولا يَلُمْ لائمٌ إلا نَفسَهُ... ١٨٣٩١ - المسيح على الله عبيدَ السُّوءِ، تَلومونَ النَّاسَ علَى الظَّنِّ، ولا تَلومونَ أنفُسَكُم علَى اليَقين ؟ إ ١٨٣٩٢ ـ الإمامُ عليٌّ ٢٠ : مَن وَضعَ نَفسَهُ مَواضِعَ التُّهمَةِ فلا يَلومَنَّ مَن أساءَ بهِ الظَّنَّ ٣٠. ٣٥٩٣ - رُبَّ مَلوم لا ذنبَ لَهُ ١٨٣٩٣ ـ الإمامُ الحسنُﷺ ـ في وَصفِ أَخِ لَهُ ـ: كَانَ لا يَلُومُ أَحَداً فيما يَـقَعُ العُـذرُ في مِثْلِهِ، حتَّىٰ يَرَى اعتِذاراً... ١٨٣٩٤ ـ الإمامُ عليٌّ ؟ : كانَ لي فيا مَضىٰ أَخٌ في اللهِ... وكـانَ لا يَـلومُ أحَـداً عـلىٰ ما يَجِدُ العُذرَ في مِثلِهِ، حتّىٰ يَسمَعَ اعتِدَارَهُ.٩. ۱۸۳۹۵ ـ عنهﷺ : رُبَّ مَلُومٍ ولا ذَنبَ لَهُ<sup>™</sup>. ١٨٣٩٦ ـ عنهﷺ ـ مِن كتابٍ لَهُ إلىٰ مُعاويَةَ ـ : وما كُنتُ لِأَعتَذِرَ مِن أَنِّي كنتُ أَنقِمُ عَلَيهِ أحداثاً. فإن كانَ الذَّنبُ إلَيهِ إرشادِي وهِدايَتِي لَهُ. فرُبَّ مَلوم لا ذَنبَ لَهُ^.

- (۱) إبراهيم : ۲۲.
- (٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٦ .
- (٣) بحار الأنوار: ١٤ / ٣٠٥ / ١٧.
- (٤) نهج البلاغة : الحكمة ١٥٩ .
- (٥) بحار الأتوار : ٦٩ / ٢٩٥ / ٢٤.
  - (٦) نهج البلاغة : الحكمة ٢٨٩ .
    - (۷) غرر الحکم: ۵۳۳۹.
  - (٨) تهج البلاغة : الكتاب ٢٨ .

### ٣٥٩٤ ـ العِتابُ وآدائهُ

(انظر) العِشرة : باب ٢٧٣٤.

## ٣٥٩٥ ـ الإفراطُ في المَلامةِ

١٨٤٠٣ – الإمامُ عليَّ اللهُ الأفراطُ في المَلامَةِ يَشُبُّ نارَ اللَّجاجَةِ (\*). ١٨٤٠٤ – عند الله : إيّاكَ أن تُكرَّرَ العَتبَ ؛ فإنَّ ذلكَ يُغري بالذَّنبِ، ويُهَوَّنُ العَتبَ (\*). ١٨٤٠٥ – عند الله : لا تُكثِرَنَّ العِتابَ ؛ فإنَّهُ يُورِثُ الضَّغينَةَ، ويَدعو إلَى البَغضاءِ (\*). ١٨٤٠٦ – عند الله : كَثرَةُ العِتابِ تُؤذِنُ بالارتيابِ (\*).

- (١) عاتبه على كذا: لامه . (المنجد : ٤٨٥) .
  - (٢) غرر الحكم: ٣١٥.
  - (٤-٣) غرر الحكم: ١٠٢١٥, ٣٩٧٧.
    - (٥) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.
      - (٦) غرر الحكم: ٢٣٤٠.
    - (۷) بحار الأنوار : ۱۷۸/۷٤ / ۱۸.
- (٨ ـ ١١) غرر الحكم: ١٧٦٨، ٣٧٤٨، ٢٠٤١٢، ٧١١١، .



| ٤٧٠ _ الأمثال   |
|-----------------|
| ٤٧١ _ التحشال   |
| ٤٧٢ ـ الإمتِحان |
| ٤٧٣ ـ الَدح     |
| ٤٧٤ ــ المرأة   |
| ٤٧٥ ــ المروءة  |
| ٤٧٦ ـ المَرض    |
| ٤٧٧ ــ الميراء  |
| ٤٧٨ ـ المزاح    |
| ٤٧٩ ــ المُسخ   |
| ٤٨٠ ــ المَشي   |
| ٤٨١ ـ المكر     |
|                 |

| ۳۸٥٩ | ٤٨٢ ـ أَتَمَلُّق |
|------|------------------|
| ۳۸٦١ | ٤٨٣ ــ اللَّك    |
| ۳۸۷۵ | ٤٨٤ ـ الكلائكة   |
| ۳۸۸۹ | ٥٨٥ ـ الملكوت    |
| ۳۸۹۹ | ٤٨٦ ـ الإملاء    |
| ۳۹۰۳ | ٤٨٧ ـ الإستِمناء |
| ۳۹۰٥ | ٤٨٨ ـ المَوت     |
| ٣٩٤٥ | ٤٨٩ ـ المال      |

المع الأمثال

سنن الترمذيّ : ٥ / ١٤٤ «كتاب الأمثال».

انظر: الربا:باب ١٤٣٢، الحياء:باب ٩٩٤.

### ٣٥٩٦\_الأمثالُ

#### الكتاب

﴿وَتِلْكَ الأَمْنَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ ﴾ ".
﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا لِلنَّاسِ فِي هٰذَا الْقُرْآنِ مِنْ كُلُّ مَثَلٍ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورَاً ﴾ ".
﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هٰذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلُّ مَثَلٍ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورَاً ﴾ ".
﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هٰذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلُّ مَثَلٍ فَأَبَىٰ أَكْثَرُ النَّاسِ إِلَّا كُفُورَاً ﴾ ".
﴿وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هٰذَا الْقُرْآنِ لِلنَّاسِ مِنْ كُلُّ مَثَلٍ وَكَانَ الْإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلَاً ﴾ ".
﴿وَلَقَدْ أَنْزَلْنَا إِلَىٰهُمْ آيَاتٍ مُبَيَّنَاتٍ وَمَثَلًا مِنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ ﴾ ".

١٨٤١٣ حنه عنه ؛ فَيالَها أمثالاً صائبَةً، ومَواعِظَ شافِيةً، لَو صادَفَت قلُوباً زاكِيَةً، وأسماعاً

(١) العنكبوت : ٤٣.

(٢) الإسراء : ٨٩.

- (٣) الكهف : ٥٤ .
- (٤) النور : ٣٤.
- (٥) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣.
- (٨\_٦) غرر الحكم: ٧٦٢٩،٥٩٠٨، ٧٢٣٠،
  - (٩) الترغيب والترهيب : ٣ / ١٨٨ / ٢٤.
    - (١٠) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٣.

واعِيَةً، وآراءً عازِمَةً، وألباباً حازِمَةً! \*

### ٣٥٩٧ ـ حكم الأمثال

1٨٤١٤ ـ الإمامُ عليٌّ علية : إنَّ الأمورَ إذا اسْتَبَهَت اعتُبِرَ آخِرُها بأوَّلِها".

١٨٤١٥ ـعنه ﷺ ـ لابنهِ الحسنِ ﷺ ـ: اِستَدِلَّ علىٰ ما لَم يَكُن بما قَد كانَ؛ فإنَّ الأُمـورَ أشباهُ٣.

١٨٤١٦ ـرسولُ اللهِ ﷺ : واللهِ، ما يُساوىٰ ما مَضىٰ مِن دُنياكُم هٰذهِ بأهدابِ <sup>(س</sup>بُردِي هٰذا، ولَمَا بَقِيَ مِنها أَسْبَهُ بما مَضىٰ مِن الماءِ بالماءِ<sup>(س</sup>.

١٨٤١٧ ـ الإمامُ عليُّ على الله عليَّ على القرآنُ إلى خَلَّةٍ جَميلَةٍ فَخُذْ نَفسَكَ بأمثالِحاً. ١٨٤١٨ ـ عنه على : إعقِلْ ذلكَ؛ فإنَّ المَثِلَ دَليلٌ علىٰ شِبههِ....

المدال عنه ﷺ ۔ في الخطبَتِّةِ القاصِعَةِ۔: وإنَّ عِندَكُمُ الأمثالَ مِن بَأْسِ اللهِ وقَوارِعِهِ. وأيّامِهِ ووَقائعِهِ. فلا تَستَبطنوا وَعيدَهُ جَهلاً بأخذِهِ. وتَهاوُناً ببَطشِهِ. ويَأساً مِن بَأْسِهِ<sup>(٥</sup>. ١٨٤٢٠ عنه ﷺ ـأيضاً ـ: فاعتَبِروا بحالِ وَلَدِ إسماعيلَ وبَنِي إسحاقَ وبَنِي إسرائيلَ ﷺ،

فما أشَدَّ اعتِدالَ الأحوالِ، وأقرَبَ اشتِباءَ الأمثالِ !<sup>رو</sup>

(انظر) عنوان ٣٣٢ «العِبرة».

## ٣٥٩٨ \_ مَثَلُ الحقِّ والباطلِ

#### الكتاب

﴿أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتْ أَوْدِيَةً بَقَدَرِهَا فَاخْتَمَلَ السَّيْلُ زَبَدَأَ رَابِيَاً وَيَمَّا يُوقِدُونَ عَلَيْهِ فِي

- (١- ١) نهج البلاغة : الخطبة ٨٣ والحكمة ٧٦ و الكتاب ٣١. (٤) هُدبُ النُّوب : طرفُه منا يَلي طُرّته. (أنظر النهاية : ٥ / ٢٤٩).
  - ره) هدب التوب : طرفة مما يدي طرمة ، (الطر النهاية : 6 / 4. - - - - - - -
    - (٥) أعلام الدين : ٣٤١ / ٢٨.
      - (٦) غرر الحكم : ٤١٤٣.
    - (٧) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٣.
    - (٨\_٩) نهج البلاغة : الخطبة ٢٩٢.

النَّار ابْتِغَاءَ حِلْيَةٍ أَوْ مَتَاعٍ زَبَدُ مِثْلُهُ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الحَقَّ وَالْبَاطِلَ فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَذْهَبُ جُفَاءً وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأَرْضِ كَذَلِكَ يَضْرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ﴾".

(انظر) الحقّ : باب ٨٨٦، الباطل : باب ٣٦٠.

## ٣٥٩٩ ـ مَثَلُ الطّريقِ إلَى اللهِ

الكتاب

﴿وَأَنَّ هٰذَا صِرَاطِي مُسْتَغِيماً فَاتَّبِعُوهُ وَلاتَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَقَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذٰلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ﴾".

١٨٤٢١ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ اللهُ ضَرَبَ مَثَلاً صِراطاً مُستَقيماً ، علىٰ كُنَنِي الصَّراطِ دارانِ لَهُها أبوابٌ مُفَتَحَةٌ ، على الأبوابِ سُتورٌ وداعٍ يَدعو علىٰ رأسِ الصَّراطِ ، وداعٍ يَدعو فَسوقَهُ ، واللهُ يَدعو إلىٰ دارِ السَّلامِ ويهدي مَن يَشاءُ إلىٰ صِراطٍ مُستَقيمٍ ، والأبوابُ الَتي علىٰ كُنَنِي الصِّراطِ حُدودُ اللهِ، فلا يَقَع أحَدٌ في حُدودِ اللهِ حتَّىٰ يُكشَفَ السَّترُ ، والّذي يَدعو مِن فَوقِهِ واعِظُ رَبِّهِ<sup>(٣</sup>)

١٨٤٢٢ ـ عنه تلماة : ضَرَبَ الله صِراطاً مُستَقيماً ، وعلىٰ جَنبَتَي الصَّراطِ سُورانِ فيهما أبوابً مُفَنَّحَةً ، وعلَى الأبوابِ سُتورٌ مُرخاةً ، وعلىٰ بابِ الصَّراطِ داعٍ يقولُ : يا أَتُّها النّاسُ ، ادخُلوا الصَّراطَ جَميعاً ولا تَتفرَّقوا ، وداعٍ يَدعو مِن فَوقِ الصَّراطِ ، فَإذا أرادَ الإنسانُ أن يَفتَحَ شَيئاً مِن تِلكَ الأبوابِ قالَ : وَيحَكَ! لاَتفتَحْهُ ، فإنّكَ إن تَفتَحْهُ تَلِجْهُ ؛ فالصَّراطُ الإسلامُ ، والسُّورانِ حُدودُ اللهِ ، والأبوابُ المُفتَحَةُ محارِمُ اللهِ ، وذلكَ الدَّاعي علىٰ رأسِ الصَّراطِ كِتابُ اللهِ ، والدَّاع مِن فَوقَ واعِظُ اللهِ ، والأبوابُ المُفتَحَة مَارِمُ اللهِ ، وذلكَ الدَّاعي علىٰ رأسِ الصَّراطِ كِتابُ اللهِ ،

- (٢) الأنسام : ١٥٣.
- (٣) سنن الترمذيّ : ٢٨٥٩.
- (٤) الدرّ المنثور : ١ / ٣٩.

<sup>(</sup>۱) الرعد : ۱۷.

١٨٤٣٣ –الدرّ المنثور عن ابنِ مسعودٍ : خَطَّ رسولُ اللهِ تَظِلَّ خَطَّاً بِيَدِهِ، ثُمَّ قالَ : هٰذا سبيلُ اللهِ مُستَقيماً، ثُمَّ خَطَّ خُطوطاً عن يَمينِ ذٰلكَ الحَطُّ وعن شِمالِهِ ثُمّ قالَ : وهٰذهِ السُّبُلُ لَيسَ مِنها سَبيلُ إِلَّا علَيهِ شَيطانُ يَدعو إلَيهِ، ثُمَّ قَرأَ هوأنَّ هٰذا صِراطِي مُسْتَقيماً فَ اتَّبِعُوهُ ولاتَتَبِعُوا السُّبُلَ...﴾<sup>(1)</sup>.

(انظر) عنوان ٢١٨ «السبيل»، ٢٩٣ «الصراط»، الإمامة (١) : باب ١٣٥.

٣٦٠٠ ـ مَثَلُ النَّبِيِّ عَلَيَّ وَأُمَتِهِ ورسالتِهِ

المَوالَّةُ اللَّهُ عَلَيَّةُ : مَثَلِي ومَثَلُكُم كَمَثَلِ رَجُلٍ أَوقَدَ ناراً فَجَعلَ الفَراشُ والجَنادِبُ يَقَعْنَ فيها وهُو يَذُبُّهُنَّ عَنها، وأنا آخِذُ بحُجَزِكُم عَنِ النَّارِ وأُنتُم تَفَلَّتُونَ مِن يَدِي".

١٨٤٢٥–عنه ﷺ : إنَّا مَنَلِي ومَنَلُكُم مَنَلُ قَومٍ خافُوا عَدُوّاً يا تَبِهِم فبَعَنوا رجُلاً يَتراءىٰ لَهُم، فبَينَا هُم كذٰلكَ أبصَرَ العَدُوَّ فأَقبَلَ لِيُنذِرَهُم وخَشِيَ لِيُدرِكَهُم العَدُوُّ<sup>س</sup> قَبلَ أن يُنذِرَ قَومَهُ فأهوىٰ بنَوبِهِ، أَيُّها النّاسُ، أَتِيتُم ـ ثلاثَ مرّاتٍ ـ <sup>(4)</sup>.

١٨٤٣٦ حند تللا : إنّما مَتَلَي ومَتَلُكُم ومَتَلُ الأنبياءِ كَمَتَلِ قَومٍ سَلَكُوا مَفازَةً غَبَراءَ، لا يَدرونَ : ما قَطَعوا مِنها أكثَرُ أم ما بَقِيَ، فحَسَرَ ظُهورُهُم ونَفِدَ زادُهُم وسَقَطوا بَينَ ظَهْرانِي المَفازَةِ فأ يقنوا بالهَلَكَةِ، فبَينما هُم كذلكَ إذ خَرَجَ علَيهٍم رجُلُ في حُلَّةٍ يَقطُرُ رأسُهُ، فقالوا : إنّ لهذا لحَديثُ عَهدٍ بالرَّيفِ، فانتهى إلَيهٍم فقالَ : مالَكُم يا لهؤلاءِ ؟ قالوا : ما تَرىٰ ؟! حَسَرَ ظَهرُنا ونَفِدَ زادُنا وسَقَطنا بَينَ ظَهرانِي المَفازَةِ، ولانَدري ما قطَعنا مِنهُ أكثَرُ أم ما بَقِيَ علَينا ؟ ما تَرىٰ يا لهمازَ و إنْ أورَدتُكُم ماءً رِوَى ورياضاً خُضراً؟ قالوا : نَجعَلُ لَك حُكمَكَ...

(۲) كنز العقال : ۳۱۹۲۰.

(٣) كذا، وفي المنتخب «وخشي أن يدركه المدو». (كما في هامش المصدر).

(٤) كنز العشال : ٢٠٢٢.

<sup>(</sup>١) ألدر المنثور : ٣٨٥/٣.

فأورَدَهُم رياضاً خُضراً وماءً رِوَىً، فَكَتَ يَسيراً فقالَ : هَلِمُّوا إلىٰ رياضٍ أعشَبَ مِن رياضِكُم، وماءٍ أروىٰ مِن مائكُم، فقالَ جُلُّ القَومِ : ما قَدَرنا علىٰ هذا حتىٰ كِدْنا ألَّا نَـقدِرَ علَيهِ! وقالَت طائفَةُ مِنهُم : ألَستُم قَد جَعَلتُم لهذا الرَّجُلِ عُهودَكُم ومَواثيقَكُم أن لا تَعصُوهُ وقَد صَدَقَكُم في أوَّلِ حَديثِهِ، وآخِرُ حَديثِهِ مِنلُ أوَّلِهِ؟! فَراحَ وراحُـوا مَـعهُ، فأورَدَهُـم ريـاضاً خُضراً وماءً رِوىً، وأتىٰ الآخَرِينَ العَدُوُّ مِن تَحَتِ لَيلَتِهِم، فأصبَحوا ما بينَ قَتيلٍ وأسيرٍ <sup>(...</sup>

١٨٤٢٧ ـعنه ﷺ : مَنَلي ومَنَلُ ما بَعَنَني اللهُ بِهِ كَمَنَلِ رَجُلٍ أَتَىٰ قَوماً فَقَالَ : ياقَومُ، إِنِّي رأيتُ الجَيشَ بِعَيني، وإِنِّي أَنا النَّذيرُ العُريانُ، فالنَّجاءَ النَّجاءَ! فأطاعَتهُ طائفَةُ مِن قَـومٍ، فأدلجَسوا وانطَلَقوا علىٰ مَهلِهِم فنَجَوا، وكَذَبَتهُ طائفَةٌ مِنهُم فأصبَحوا مكانَهُم، فصَبَّحَهُمُ الجَيشُ فأهلكَهُم واجتاحَهُم، فذلكَ مَثَلُ مَن أطاعَني واتَّبَعَ ماجِنتُ بِهِ، ومَثَلُ مَن عَصاني وكَذَبَ بما جِئتُ بِهِ مِن الحقَّ<sup>(1</sup>).

(انظر) الترغيب والترهيب : ٤ / ٤٥٢ ، ٤٥٣ ، صحيح مسلم : ٤ / ١٧٨٧ باب ٥ ـ ٧.

### ٣٦٠١ - مَثَلُ النَّبِيَّ عَظَّةً والسَّاعَةِ

الملاحة كمثَل السّاعة كَفَرسَي رِهانٍ، مَثَلي ومَثَلُ السّاعة كَفَرسَي رِهانٍ، مَثَلي ومَثَلُ السّاعة كمثَل رجُل بَعْنَهُ قَومُهُ طَليعَةً، فلَمَّا خَشِيَ أن يُسبَقَ ألاحَ بقوبِهِ : أتيتُم أتيتُم ! أنا ذاكَ أنا ذاكَ ا<sup>س</sup> (انظر)المعاد(١):باب ٢١٧٤.

### ٣٦٠٢ \_ مَثَلُ القُرآن

المدَّنِّلُ اللَّرْضِ والغَيثِ ، بَيْنَا القُرآنِ ومَتَلُ النَّاسِ كَمَنَلِ الأَرْضِ والغَيثِ ، بَينَمَا الأَرضُ هامِدَةً إذ أرسَلَ اللهُ علَيها الغَيثَ فاهتَزَت ، ثُمَّ يُرسِلُ الوابِلَ فتَهتَزُّ وتَربُو ، ثُمَّ لايَـزالَ يُـرسِلُ الأودِيَةَ حتَّىٰ تَبَذُرَ وَتَنبُتَ ويَزهُوَ نَباتُها ، ويُخرِجَ اللهُ ما فيهــا مِـن زِيـنَتِها ومَـعايِشِ النّـاسِ

<sup>(</sup>۱\_۲) كنز العتال : ۱۰۱۵، ۲۸۳۳۲، ۹۱٤، ۲۸۳۳۲.

والبَهاثم، وكذلكَ فِعلُ هٰذا القُرآنِ بِالنَّاسِ<sup>ِ</sup>.

١٨٤٣٠ ـ عنه تلملة : مَنَلُ ما بَعنَني الله بهِ مِن الهُدىٰ والعِلمِ كَمَثَلِ الغَيثِ الكثيرِ أصابَ أرضاً فكانَ مِنها نَقِيَّةٌ قَبِلَتِ الماءَ وأنبَتَتِ الكَلَأَ والعُشبَ الكثيرَ، وكانت مِنها أجادِبُ أمسَكَتِ الماءَ، فنَفَعَ اللهُ بها النّاسَ فشَرِبوا مِنها وسَقَوا ورَعَوا. وأصابَ طائفَةً مِنها أخرىٰ، إنّما هِي قِـيعانً لاتُمسِكُ ماءً ولا تُنبِتُ كَلَأً، فذلكَ مَثَلُ مَن فَقِهَ في دِينِ اللهِ وَنَفعَهُ ما بَعَثَني اللهُ بهِ فعَلِمَ وعَلَّمَ، ومَثَلُ مَن لَمَ يَرفَغ بذٰلكَ رأساً ولَم يَقبَلُ هُدىٰ اللهِ الذي أرسِلتُ بهِ ".

## ٣٦٠٣ \_ مَثَلُ أُمَةِ النّبِيُّ ﷺ

### الكتاب

﴿مُحَمَّدُ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَّآءَ عَلَىٰ الْكُفَّارِ رُحَمَّاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكُعًا سُجَّداً يَسْتَفُونَ فَضْلَاً مِّنَ اللهِ وَرِضُوانَاً سِيَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِّنْ أَنَرِ الشَّجُودِ ذَلِكَ مَـنَلُهُمْ فِي التَورَاةِ وَمَـنَلُهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاعَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَ أَجْرَاً عَظِيماً ﴾ (\*

١٨٤٣١ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ أُمَّتِي كَالمَطَرِ ؛ يَجعَلُ اللهُ تعالىٰ في أُوَّلِهِ خَيراً ، وفي آخِرِهِ خَيراً <sup>(...</sup> ١٨٤٣٢ ـعنه ﷺ : مَثَلُ أُمَّتِي مَثَلُ المَطَرِ ؛ لا يُدرىٰ أوَّلُهُ خَيرُ أَم آخِرُهُ<sup>(...</sup>.

الحنه ﷺ : إنَّا مَنْلُ هٰذهِ الأُمَّةِ كَمَنْلِ الغَيثِ ؛ لا يُدرئ أوَّلُهُ خَيرٌ أم آخِرُهُ ، وبَينَ ذٰلكَ نَهجُ أُعوَجُ لَستُ مِنهُ ولَيسَ مِنّي ٣.

المَّحَافَةُ عَسَكَمٍ قَدَّسَارَ أَوَّهُمُ وَنُودِيَ بِالرَّحَيلِ، فَمَا أُسرَعَ ما يَلحَقُ آخِرُهُم بأولِهِم ! واللهِ، لا الدُّنيا في الآخِرَةِ إِلَّا كَنَفَحَةِ أَرْنَبٍ، الحَدَّ الحَدَّ عِـبادَ اللهِ!

- (٤) كنز العمّال : ٣٤٥٦٩.
- (٥) سنن الترمذيّ : ٢٨٦٩.
- (٦) كنز العتال : ٤٤٢١٦.

<sup>(</sup>۱ ـ ۲) كنز المثال : ۲٤٥٧، ۸۹۷.

<sup>(</sup>٢) الفتح : ٢٩.

واستَعينوا باللهِ ربِّكُم<sup>ِ..</sup>.

المعندة الله المعناة المعامينية المعمّة المعمّة المعمّم المعمّة المعمّة المعمّة المعامية المعامية المعمّة المع الحِرَها فَوجاً أنْ يكونَ أنبَتَها أصلاً وأحسَنَها فَرعاً وأحلاها جَنيَّ، وأكثَرَها خَيراً وأوسَعَها عَدلاً وأطوَلها مُلكاً".

١٨٤٣٦ ـعنه ﷺ : مَثَلُ أُمَّتي كَحَديقَةٍ قامَ عَلَيها صاحِبُها، فاحتَدَرَ رَواكِيَها وهُيَّأَ مَساكِنَها وحَلَقَ سَعَفَها، فأُطْعَمَ عاماً فَوجاً وعاماً فَوجاً، فلَعلَّ آخِرَهُما طَعماً أن يكسونَ أجـوَدَهُما قِنواناً وأُطوَلُها شِمراخاً. والَّذي بَعَثَني بالحَقَّ ! لَيَجِدَنَّ عيسَى بنُ مَـريمَ في أُمّـتي خَـلَفاً مِـن حَوارِيهِ<sup>(٣</sup>.

## ٣٦٠٤ - مَثَلُ أَهلِ بِيتِ النَّبِيُّ عَظِّرُ

١٨٤٣٧ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ أهلِ بَيتي مَثَلُ سَفينَةِ نُوحٍ ؛ مَن رَكِبَها نَجا ومَن تَخَلَّفَ عَنها غَرِقَ<sup>(۵)</sup>.

١٨٤٣٨ ـ عند ﷺ : إِنَّا مَتَلُ أَهلِ بَيتي فيكُم كمَثَلِ سَغينَةِ نُوحٍ ﷺ ؛ مَن دخَلَها نَجا، ومَن تَخَلَّفَ عَنها خَرِقَ ٥٠٠.

١٨٤٣٩ ـعنه ﷺ : إنَّما مَثَلُ أهلِ بَيتي فيكُم كمَثَلِ سَفينَةِ نُوحٍ ؛ مَن رَكِبَها نَجا، ومَن تَخَلَفَ عَنها هَلَكَ<sup>(۱</sup>).

مَكَلُ الحَلِّ عَمَّلُ أَهلِ بَيتي فيكُم كَمَثَلِ سَفينَةِ نُوحٍ، فِمِن قَومٍ نُوحٍ مَن رَكِبَ فيها نَجا ومَن تَخَلِّفَ عَنها هَلَكَ، ومَثَلُ بابِ حِطَّةٍ في بَني إسرائيلَ<sup>(</sup>".

١٨٤٤١ ـ عند ﷺ : إنَّ مَثَلَ أهلِ بَيتي في أُمَّتي كمَثَلِ سَـ فينَةٍ نُوحٍ في قَومِهِ ؛ مَن رَكِبَها نَجا ومَن

(٥) أمالي الطوسيَّ : ٣٤٩ / ٧٢١.

(٧-٦) كنزالعمّال : ٣٤١٦٩، ٣٤١٧٠.

<sup>(</sup>٤-١) كنز الستال : ٣٤١٥٦، (٢١ / ١٩٦ / ٤٤٢١٦)، ٤٤٥٧٠. (٤٤٢١٠)

تَرَكَها غَرِقَ، ومَثَلُ بابِ حِطَّةٍ في بَني إسرائيلَ<sup>(</sup>". 1824 ـ عنه تللا : مَن دانَ بدِيني وسَلَكَ مِنهاجي واتَّبَعَ سُنَّتي ، فليُدِنْ بتَفضيلِ الأثمَّةِ مِن أهلِ بَيتي علىٰ جَميعِ أمّتي ؛ فإنّ مَثَلَهُم في هٰذهِ الاُمّةِ مَثَلُ بابِ حِطَّةٍ في بَني إسرائيلَ<sup>(</sup>".

الأُمَّةِ كَمَثَلِ سَفينَةِ نُوحٍ؛ مَن رَكِبَها نَجا ومَن تَرَكَها هَلَكَ. الأُمَّةِ كَمَثَلِ سَفينَةِ نُوحٍ؛ مَن رَكِبَها نَجا ومَن تَرَكَها هَلَكَ.

وسَمِعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ : اجعَلوا أهلَ بَيتي مِنكُم مكانَ الرّأسِ مِن الجَسَدِ، ومكانَ العَينَينِ مِن الرّأسِ؛ فإنّ الجَسَدَ لايَهتَدي إلّا بالرّأسِ، ولايَهتَدي الرّأسُ إلّا بالعَينَينِ<sup>m</sup>.

المَعْدَةِ الحِكَمَةِ وأنتَ بائهما...مَثَلُكَ ومَثَلُ الأُمَّةِ مِن وُلدِكَ (بَعدي) مَثَلُ سَفينَةِ نُوحٍ، مَن رَكِبَها نَجا ومَن تَخَلِّفَ عَنها غَرِقَ، ومَثَلُكُم كمَثَلِ النُّجومِ؛ كُلَّها غابَ نَجمُ طَلَعَ نَجمُ إلىٰ يَومِ القِيامَةِ<sup>س</sup>.

المحنه ﷺ \_أيضاً \_: يا علَيّ، مَتَلَكَ في اُمّتي كمَثَلِ سَفينَةِ نُوحٍ، مَن رَكِبَها نَجا ومَن تَخَلِّفَ عَنها غَرِقَ".

١٨٤٤٦-الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ مَثَلَنا فيكُم كمَثَلِ الكَهفِ لأصحابِ الكَهفِ وكَبابِ حِطَّةٍ ، وهو بابُ السِّلمِ ، فادخُلوا في السِّلمِ كافَةً ٣٠.

١٨٤٤٧ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿وَبِئْرٍ مُعَطَّلَةٍ وقَصْرٍ مَسْيدٍ﴾ ـ : البِترُ المُعطَّلَةُ الإمامُ الصّامِتُ، والقَصرُ المَشيدُ الإمامُ النّاطِقُ<sup>س</sup>.

٨٤٤٨ ـ عنه ﷺ ـ لَمَّا سُنلَ عن قولِ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿اللهُ نُورُ السَّماواتِ والأرضِ مَـ ثَلُ

- (۱) الاحتجاج : ۱ / ۳٦۱ / ۵۸.
  - (٢) أمالي الصدوق : ٦٢ /٦.
- (٣) أمالي الطوسيَّ : ٤٨٢ / ٥٣- ١.
  - (٤) كمال الدين : ٢٤١ / ٦٥.
    - (٥) الخصال : ٥٧٣ / ١.
    - (٦) الغيبة للنعماني : ٤٤.
  - (۷) معانى الأخبار : ۱۱۱ / ۲.

نُورِهِ كَمِشْكاةٍ فيها مِصْباحٌ﴾ ــ: هُو مَثَلٌ ضَربَهُ اللهُ لَنا، فالنَّبِيُّ ﷺ والأثمَّةُ صلواتُ اللهِ علَيهِم أجمَعينَ مِن دَلالاتِ اللهِ وآياتِهِ الَّتي يُهتَدىٰ بِها إلَى التَّوحيدِ ومَصالِحِ الدِّينِ وشَرائعِ الإسـلامِ والفَرائضِ والسُّنَنِ<sup>(()</sup>.

المجمع المام المباقرُ على حي تفسيرِ الآيةِ -: ﴿المِسْكَاةُ﴾ نُورُ العِلمِ في صَدرِ نَبِيَّ اللهِ ﷺ، ﴿المِصباحُ في زُجاجَةٍ﴾ الزُّجاجَةُ صَدرُ عليٍّ على، صارَ عِلمُ النَّبيِّ ﷺ إلى صَدرِ عليٍّ على (

١٨٤٥٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أنا فَرعُ من فُروعِ الزَّيتونَةِ، وقِنديلُ مِن قَنادِيلِ بَيتِ النُّبُوَّةِ، وأديبُ السَّفَرَةِ، ورَبيبُ الكِرامِ البَرَرَةِ، ومِصباحُ مِن مَصابيحِ المِشكاةِ الَّتي فيها نُـورُ النُّـورِ، وصَفوُ الكَلِمَةِ الباقِيَةِ في عَقِبِ المُصطَفَينَ إلىٰ يَومِ الحَشرِ<sup>س</sup>.

١٨٤٥١ـالإمامُ الهادي ﷺ ـ في الزِّيارَةِ الجمامِعَةِ ــ: خَلَقَكُم أنواراً فجَعَلَكُم بِعَرشِهِ مُحدِقينَ. حتَّىٰ مَنَّ علَينا فجَعَلَكُمُ اللهُ في بُيوتٍ أَذِنَ اللهُ أَن تُرفَعَ ويُذكَرَ فيها اسِمُهُ<sup>رِي</sup>.

١٨٤٥٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّا مَثَلي بَينَكُم كمَثَلِ السَّراجِ في الظَّلمَةِ؛ يَستَضيءُ بـهِ مَـن وَلَجَهَا".

(انظر) البحار : ٢٢ / ٣٠٤ باب ١٨، و ص ١٢٩\_١٢.

### ٣٦٠٥ \_ المَثْلُ الأعلىٰ

١٨٤٥٣ ـ رسولُ اللهِ عَلَيْهُ : نَحْنُ كَلِمَةُ التَّقوىٰ، وسَبِيلُ الْحَدَىٰ، والمَثَلُ الأعلىٰ، والحُجَّةُ العُظمىٰ، والعُروَةُ الوُثقَ<sup>نِي</sup>.

اللهِ، وأنتَ الطَّريقُ إلَى اللهِ، وأنتَ بابُ اللهِ، وأنتَ المُوانتَ الطَّريقُ إلَى اللهِ، وأنتَ النَّبَأُ العَظيمُ، وأنتَ الصَّراطُ المُستَقيمُ، وأنتَ المَثَلُ الأعلىٰ.<sup>س</sup>

- (٣) أمالي الصدوق : ٤٩٠ / ٩. -
- (٤) عيون أخبار الرَّضا الله: ٢ / ٢٧٥ / ١.
  - (٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٧.
  - (٦) نور الثقلين : ٤ / ١٨١ / ٤٧.
- (٧) عيون أخبار الرّضا المحة: ٢ / ٦ / ١٣.

<sup>(</sup>۱ ـ ۲) التوحيد : ۲/۱۵۷ و ۱۵۸ / ۲.

الأمامُ الهادي ﷺ في الزِّيارَةِ الجامِعَةِ ــ: السّلامُ علىٰ أَعْتَهِ الهُدىٰ، ومَصابيحِ الدُّجىٰ، وأعلامِ التُّقىٰ، وذَوِي النُّهىٰ، وأولي الحِجىٰ، وكَهفِ الوَرىٰ، ووَرَثَةِ الأنبياءِ والمثَلِ الأعلىٰ<sup>ِ</sup>". (انظر) باب ٢٦٦٣.٢٦١٢.

٣٦٠٦ ـ مَثَلُ الحَلِمَةِ الطَّيِّبَةِ

﴿ أَلَمْ تَرَكَيْفَ ضَعَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيَّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيَّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السَّمَاءِ \* تُؤْتِي أُكُلُهَا كُلَّ حِينٍ بِإِذْنِ رَبَّهَا وَيَضْعِرِبُ اللهُ الأَمْثَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ﴾".

١٨٤٥٦-الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿كَشَجَرَةٍ طَيّبَةٍ﴾ ـ: رسولُ اللهِ ﷺ أصلُها، وأميرُ المؤمنينَ ﷺ فَرعُها، والأنمَّةُ مِن ذُرُيَّتِهِما أغصانُها، وعِلمُ الأَمَّةِ نَمَرَتُها، وشِيعَتُهُمُ المؤمنونَ وَرَقُها".

١٨٤٥٧ ــالإمامُ الباقرُ والإمامُ الصّادقُ ﷺ ـفي قولِ اللهِ : ﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً كَلِمَةً طَيَّبَةً﴾ ــ: يَعني : النَّبِيُّ ﷺ والأَمَّةُ مِن بَعدِهِ هُمُ الأَصلُ الثَّابِتُ، والفَرِعُ الوَلايَةُ لِمَن دَخلَ فيها<sup>رٍ.</sup>

قال العلّامة الطباطبائي في الميزان بعد نقل الرواية الأولى : أقول : والرواية مبنيّة عـلى كون المراد بالكلمة الطيّبة هو النبيّ تلمَّلاً، وقد أُطلقت الكلمة في كلامه علَى الإنسان، كقولهِ : ﴿بَكَلِمَةٍ مِنْهُ اسْمُهُ المَسيحُ عِيسَىٰ ابنُ مَرْيَمَ﴾<sup>(س</sup>، ومع ذلك فالرواية من باب التطبيق، ومن الدليل عليه اختلاف الروايات في كيفيّة التطبيق؛ فني بعضها أنّ الأصل رسول الله تمللا والفرع عليّ على والأغصان الأغمَّة بي والثمرة علمهم والورق الشيعة، كما في هذه الرواية. وفي بعضها أنّ الشجرة رسولُ اللهِ وفرعها عليّ والغصن فاطمة وغرها أولادها وورقها شيعتنا، كما فيا رواه الصدوق عن جابر عن أبي جعفر على . وفي بعضها أنّ النّبيّ والأغمَّة هم الأساب ، والفرع الولاية

- (۲) إبراهيم : ۲۵، ۲۵.
- (٣) الكافي : ١ / ٤٢٨ / ٨٠.
- ٤) تفسير العيّاشيّ : ٢ / ٢٢٤ / ٢٠.

(٥) آل عمران : ٤٥.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرضا المجهد: ٢ / ٢٧٣ / ١.

لمن دخل فيها، كما في «الكافي» بإسناده عن محمّد الحلبيّ عن أبي عبد الله ﷺ<sup>(1)</sup>. التقسير:

اختلفوا في الآية ؛ أوّلاً : في المراد من الكلمة الطيّبة، فقيل : هي شهادة أن لا إلٰه إلّا الله، وقيل : الإيمان، وقيل : القرآن، وقيل : مطلق التسبيح والتغزيه، وقيل : الثناء علَى الله مطلقاً، وقيل : كلّ كلمة حسنة، وقيل : جميع الطاعات، وقيل : المؤمن.

وثانياً : في المراد من الشجرة الطيّبة ، فقيل : النخلة وهو قول الأكثرين ، وقيل : شجرة جَوز الهند ، وقيل : كلُّ شجرةٍ تُثمر ثمرةً طيّبةً كالتُّين والعِنب والرمّان ، وقيل : شجرةً صفتها ما وصفه الله وإنْ لم تكن موجودةً بالفعل .

ثمّ اختلفوا في المراد بالحرين، فقيل : شهران، وقيل : ستّة أشهُرٍ، وقـيل : سـنةُ كـاملةُ، وقيل : كلّ غداةٍ وعشيٍّ، وقيل : جميع الأوقات.

والاشتغال بأمثال هذه المشاجرات ممّا يصرف الإنسان عمّا يُهمّه من البحث عن معارف كتاب الله، والحصول علىٰ مقاصد الآيات الكريمة وأغراضها.

والذي يُعطيه التدبّر في الآيات أنّ المراد بالكلمة الطيّبة ـ التي شُبّهت بشجرةٍ طيّبةٍ من صفتها كذا وكذا ـ هو الاعتقاد الحقّ الثابت؛ فإنّه تعالىٰ يقول بعد، وهو كالنتيجة المأخوذة من التمثيل : ﴿يُثَبِّتُ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا بالقَوْلِ الثَّابِتِ في الحَياةِ الدُّنْيا وفي الآخِرَةِ...﴾ الآية. والقول هي الكلمة، ولا كلّ كلمةٍ بما هي لفظٌ، بل بما هي مُعتمدةُ علىٰ اعتقادٍ وعزمٍ يستقيم عليه الإنسان ولا يَزيغ عنه عملاً.

وقد تعرّض تعالىٰ لِما يَقرب من هذا المعنىٰ في مواضع من كلامه، كقوله : ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللهُ ثُمَّ اسْتَقامُوا فَلا خَوْفٌ عَلَيهٍم ولاهُمْ يَحْزَنُونَ﴾'''، وقوله : ﴿إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنا اللهُ ثُمَّ اسْتَقامُوا تَتَنزَّلُ علَيهٍمُ المَلائكَةُ أَنْ لَاتَخافُوا ولَا تَحْزَنُوا﴾''، وقوله : ﴿إِلَيْهِ يَصْعَدُ الكَلِمُ الطَّيِّبُ

(۳) فصّلت : ۳۰.

<sup>(</sup>۱) تغسير الميزان : ۱۲ / ٦٣.

<sup>(</sup>٢) الأحقاف : ١٣.

والعَمَلُ الصَّالِحُ يَرْفَعُهُ﴾".

وهذا القول والكلمة الطيّبة هو الذي يُرتَّب تعالىٰ عليه تثبيته في الدّنيا والآخرة أهـلَه، وهم الذين آمنوا. ثمّ يقابله بإضلال الظالمين، ويقابله بوجهٍ آخر بشأن المشركين. وبهذا يظهر أنّ المراد بالممثّل هو كلمة التوحيد وشهادة أن لا إلٰه إلّا اللهُ حقّ شهادته.

فالقول بالوحدانيّة والاستقامة عليه هو حقّ القول الذي له أصلُ ثابتُ محفوظٌ عن كلّ تغيَّرٍ وزوالٍ وبطلانٍ، وهو الله عزّ اسمه أو أرض الحقائق. وله فروعٌ نشأت ونمت من غـير عائقٍ يعوقه عن ذلك من عقائد حقّةٍ فرعيّةٍ وأخلاقٍ زاكيةٍ وأعمالٍ صالحةٍ يحيا بها المـؤمن حياته الطيّبة ويَعمُر بها العالَم الإنسانيّ حقّ عمارته، وهي التي تُلائم سير النظام الكونيّ الذي أدّىٰ إلىٰ ظهور الإنسان بوجوده المفطور على الاعتقاد الحقّ والعمل الصالح.

والكُمل من المؤمنين ــوهم الذين قالوا : ربّنا الله ثمّ استقاموا، فتحقّقوا بهذا القول الثابت والكلمة الطيّبة ــ مثلهم كمثل قولهم الذي ثبتوا لا يزال الناس مــنتفعين بخــيرات وجــودهم ومنعّمين ببركاتهم. وكذلك كلّ كلمةٍ حقّةٍ وكلّ عملٍ صالحٍ مثله هذا المثل، له أصــل ثــابت وفروع رشيدة وثمرات طيّبة مفيدة نافعة.

فالمثل المذكور في الآية يجري في الجميع، كما يؤيّده التعبير بكلمةٍ طيّبةٍ بلفظ النكرة. غير أنّ المراد في الآية علىٰ ما يعطيه السياق هو أصل التوحيد الذي يتفرّع عليه سائر الاعتقادات الحقّة، وينمو عليه الأخلاق الزّاكية و تنشأ منه الأعمال الصّالحة.

ثمّ ختم الله سبحانه الآية بقوله : ﴿ويَضْرِبُ اللهُ الأَمْنَالَ للنَّاسِ لَعَلَّهُم يَتَذكَّرونَ﴾ ليتذكّر به المتذكّر أنْ لا محيص لمُريد السعادة عن التحقّق بكلمة التوحيد والاستقامة عليها».

(انظر) البحار : ٢٤ / ١٣٦ باب ٤٤.

(۱) فاطر : ۱۰.

(٢) تفسير الميزان : ١٢ / ٥١.

### ٣٦٠٧ \_ مَثَلُ الكلمةِ الخبيثةِ

#### الكتاب

﴿وَمَثَلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةٍ اجْتُثَتْ مِنْ فَوْقِ الأَرْضِ مَالَمَا مِنْ قَرَارٍ﴾<sup>(.)</sup> ﴿وَإِذْ قُلْنَا لَكَ إِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَا جَعَلْنا الرُّوْيَا الَّقِ أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ

رَبِي الْقُرْآنِ وَنُحُوَّتُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلَّا طُغْيَانَاً كَبِيرَأَ ﴾ ".

١٨٤٥٨ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً...﴾ ــ: هذا مَثَلٌ ضَرَبَهُ اللهُ لأهلِ بَيتِ نَبيَّهِ ولِمَن عاداهُم، هُو مَثَلُ كَلِمَةٍ خَبيثَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبيثَةٍ اجتُثَّت مِن فَوقِ الأرضِ مالها مِن قَرارِ<sup>س</sup>.

١٨٤٥٩ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿وَالشَّجَرَةَ المُلْعُونَةَ...﴾ ـ: يَعنى بَنى أُمَيّة<sup>(...</sup>

١٨٤٦٠ ـ تفسيرُ القُتيِّ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْيَا الَّتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً للنَّاسِ والشَّجَرَةَ المَلْعونَةَ في القُرآنِ﴾ ـ : نَزَلَت لَمَّا رأىٰ النّبيُّ في نَومهِ كأنَّ قُروداً تَصعَدُ مِنبَرَهُ فساءَهُ ذلكَ وغَمَّهُ غَمّاً شَديداً، فأنزَلَ اللهُ : ﴿وَمَا جَعَلْنَا الرُّوْيَا الَتِي أَرَيْنَاكَ إِلَّا فِتْنَةً﴾ لَهُم لِيَعمَهُوا فِيها ﴿وَالشَّجَرَةَ المَلْعونَةَ ...﴾... هُم بَنو أُميَّةَ<sup>س</sup>.

## ٣٦٠٨ \_ مَثَلُ المؤمن

المدائم الباقر ﷺ - في قولهِ تعالىٰ : ﴿اللهُ نُورُ السَّهاواتِ والأرضِ - إلىٰ قـولهِ -ويَضْرِبُ اللهُ الأمثالَ لِلنَّاسِ﴾ -: فهٰذا مَثَلٌ ضَرَبَهُ اللهُ لِلمؤمنِ، قالَ : فالمؤمنُ يَتَقَلَّبُ في خَمَسَةٍ مِن النَّورِ، مَدخَلُهُ نُورٌ، ومَخرَجُهُ نُورٌ، وعِلمُهُ نُورٌ،وكلامُهُ نُورٌ، ومَصيرُهُ يَومَ القِيامَةِ إلَى الجُنَّةِ نُورُ<sup>سٍ</sup>.

- (۱) إبراهيم : ۲٦.
- (٢) الإسراء : ٦٠.
- (٤-٣) تفسير العيّاشيّ : ٢ / ٢٢٥ / ١٥ و ص ٢٩٧ / ٩٣.
  - (٥ ٦) تفسير القلتي : ٢ / ٢١ و ص ١٠٢.

١٨٤٦٢ ـرسولُ اللهِ عَلَمَا ، مَنْلُ المؤمنِ كَمَثَلِ العَطَّارِ ؛ إن جالَستَهُ نَفَعَكَ ، وإن ماشيتَهُ نَفَعَكَ ، وإن شارَكتَهُ نَفَعَكَ ···.

١٨٤٦٣ - عنه عَلَمُ : مَثَلُ المؤمنِ مَثَلُ النَّخلَةِ ؛ ما أُخَذْتَ مِنها مِن شَيءٍ نَفعَكَ<sup>m</sup>.

١٨٤٦٤ ـ عنه ﷺ : مَتَلُ الرَّجُلِ المسلمِ مَتَلُ شَجَرَةٍ خَضراءَ لا يَسقُطُ وَرَقُها ولا يَتَحاتُّ ؛ وهِي النَّخلَةُ ٣.

١٨٤٦٥ ـ عنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ مَثَلُ السُّنبُلَةِ ، تَمِيلُ أحياناً وتَقومُ أحياناً ».

١٨٤٦٦ ـعنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ مَثَلُ السُّنبُلَةِ ؛ تَستَقيمُ مَرّةً وتَحمَرُ مَرّةً . ومَثَلُ الكافرِ مَثَلُ الأرْزَةِ ؛ لا تَزالُ مُستَقيمَةً حتّى تَخِرَّ ولا تَشعُرَ<sup>...</sup>.

١٨٤٦٧ -عنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ مَثَلُ الحَامَةِ ؛ تَحْمَرُ مَرّةً وتَصفَرُ أخرىٰ، والكافرُ كالأززَةِ ٩٠.

٨٤٦٨ ـعنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ كَمَثَلِ خامَةِ الزَّرِعِ : مِن حَيتُ أَتَتها الرَّيحُ كَفَأَتها ، فإذا سَكَنَتِ اعتَدَلَت ، وكذلكَ المؤمنُ يُكفَأُ بالبَلاءِ . ومَثَلُ الفاجِرِ كَالأَرْزَةِ صَهَّمُ مُعتَدِلَةً ، حتَّىٰ يَقصِمَها اللهُ إذا شاءَ<sup>س</sup>.

١٨٤٦٩ ـعنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ كمَثَلِ الزَّرعِ، لا تَزالُ الرَّياحُ تَفيؤهُ، ولا يَزالُ المؤمنُ يُصيبُهُ بَلاءٌ، ومَثَلُ المنافِقِ مَثَلُ الشَّجَرَةِ الأرْزِ، لا تَهتَزُّ حتَّىٰ تُستَحصَدُ<sup>س</sup>.

١٨٤٧٠ ـعنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ كمَثَلِ النَّحلَةِ ؛ إن أكَلَتْ أكَلَتْ طَيِّباً ، وإن وَضَعَت وَضَعَت طَيِّباً ، وإن وَقَعت علىٰ عُودٍ نَخِرٍ لَم تَكسِرْ هُ<sup>رَّه</sup>.

١٨٤٧١ ـ عنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ مَثَلُ سَبِيكَةِ الذَّهَبِ ؛ إن نَفَختَ علَيها أحرَّت ، وإن وُزِنَت لَم تَنقُصُ ٥٠٠.

١٨٤٧٢ -عنه على المؤمنِكالبَيتِ الخَرِبِ في الظَاهِرِ، فإذا دَخَلتَهُ وجَدتَهُ مُؤَنَّقاً . ومَثَلُ

- (٨) سنن الترمذيّ : ٢٨٦٦.
- (۱۰ ـ ۱۰) كنزالعشال : ۷۳۵.

<sup>(</sup>۱ ـ ۷) كنزالمتال : ۷۲۱ ، ۷۲۷ ، ۷۹۱ ، ۷۳۰ , ۷۳۲ ، ۷۳۱ ، ۷۳۲ .

الفاجِرِ كمَثَلِ القَبرِ المُشرِفِ الْجَصَّصِ يُعجِبُ مَن رآهُ وجَوفُهُ مُتَلَى نَتْناً ...

المَوْمِن يَسْجُولُ ثُمَّ يَرْجِعُ إلىٰ آخِيَّتِهِ يَجُولُ ثُمَّ يَرْجِعُ إلىٰ آخِيَّتِهِ يَجُولُ ثُمَّ يَرْجِعُ إلىٰ آخِيَّتِهِ، وإنَّ المؤمِنَ يَسْجُو ثُمَّ يَرْجِعُ‴.

٣٦٠٩ \_ مَثَلُ الكافر

الكتاب

﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَايَسْمَعُ إِلَّا دُعَـاءً وَنِـدَاءً صُمَّ بُكْـمُ عُـمْيُ فَـهُمْ لَايَعْقِلُونَ﴾".

﴿مَثَلُ الْفَرِيقَيْنِ كَالأَعْمَىٰ وَالْأَصَمِّ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً أَفَلَا تَذَكَّرُونَ﴾

هِمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ أَعْبَاهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرَّبِحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لَا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلىٰ شَيْءٍ ذٰلِكَ هُوَ الضَّلَالُ الْبَعِيدُ»<sup>(۵)</sup>.

﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْهَاهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَقَّىٰ إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْئًا وَوَجَدَ اللهَ عِنْدَهُ فَوَفَّاهُ حِسَابَهُ وَاللهُ سَرِيعُ الحِسَابِ \* أَوْ كَظُلُهَاتٍ فِي بَحْرٍ لجُنَّي يَغْشَاهُ مَوْجُ مِنْ فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحَابٌ ظُلُهَاتُ بَعْضُهَا فَوْقَ بَعْضٍ إِذَا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمْ يَكَدْ يَرَاهَا وَمَنْ لَمْ يَجْعَلِ اللهُ لَهُ نُورًا لَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾".

﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِمْ أَغْلَالاً فَهِيَ إِلَى الأَدْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحُونَ ۞ وَجَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ سَدًاً وَمِنْ خَلْفِهِمْ سَدًا فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لايُبْصِرُونَ﴾".

- (۱) كنزالمتال : ۷۳٦، ۲۷۷ نحوه.
- (٢) الترغيب والترهيب : ٤ / ٩٠ / ١٠.
  - (٣) البقرة : ١٧١.
    - (٤) هود : ٢٤.
    - (٥) إبراهيم : ١٨.
  - (٦) النور : ۳۹، ٤٠.
    - (۷) یسن د ۸۰۸.

#### التغسير:

المُثَل هو الكلام السائر، والمثل هو الوصف، كقوله تـعالىٰ : ﴿انظُرْ كَـيفَ ضَرَبَـوا لَكَ الأَمْثالَ فَضَّلُوا فَلا يَستَطيعونَ سَبيلاً﴾<sup>(1)</sup>. والنَّعيقُ صوت الراعي لغنمه زجـراً، يـقال : نـعق الراعي بالغنم ينعق نعيقاً إذا صاح بها زجراً، والنداء مصدر نادىٰ ينادي مناداة، وهو أخصّ من الدعاء، ففيه معنى الجهر بالصوت ونحوه، بخلاف الدعاء.

والمعنىٰ ــ والله أعلم ــ ومَثَلك في دعاء الذين كفروا كَمَثل الذي ينعق من البهــائم بمــا لا يسمع من نعيقه إلاّ دعاءً ونداءً ما، فينزجر بمجرّد قرع الصوت سمعَه من غير أن يعقل شيئاً، فهم صُمُّ لا يسمعون كلاماً يفيدهم، وبُكمٌ لايتكلّمون بما يفيد معنىً، وعُميُ لا يبصرون شيئاً فهم لا يعقلون شيئاً؛ لأنّ الطُرق المؤديّة إلى التعقّل مسدودةً عليهم.

ومن ذلك يظهر أنَّ في الكلام قلباً أو عنايةً أخرىٰ يعود إليه؛ فإنَّ المَثَل بالذي ينعق بما لا يسمع إلَّا دعاءً ونداءً مثل الذي يدعوهم إلى الحُدىٰ لا مثل الكافرين المدعوّين إلَى الحُدىٰ، إلَّا أنَّ الأوصاف الثلاثة التي استنتج واستخرج من المثل وذُكرت بعده ـ وهي قوله : ﴿صُمَّ بُكُمَّ عُمْيَ فَهُمْ لايَعقِلونَ﴾ ـ لمَّا كانت أوصافاً للَّذين كفروا لا لمن يدعوهم إلى الحقّ استوجب ذلك أن يُنسب المثل إلى الذين كفروا لا إلىٰ رسول الله تعالىٰ، فأنتج ما أشبه القلب".

قوله تعالىٰ : ﴿مَنَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بَرَبِّهِمْ أَعْهَالَهُمْ كَرَمادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرِّيحُ فِي يَومٍ عاصِفٍ... ﴾ إلىٰ آخر الآية. يومُ عاصفٌ : شديد الرّيح، تمثيلٌ لأعبال الكفّار من حيث تترتّب نتائجها عليها، وبيان أنّها حبطُ باطلةٌ لا أثر لها من جهة السعادة، فهو كقوله تعالىٰ : ﴿وقَدِمْنا إلىٰ ما عَمِلُوا مِن عَمَلٍ فَجَعَلْناهُ هَباءً مَنْثوراً﴾(°°، فأعهالهم كذرّاتٍ من الرماد اشتدّت به الريح في يومٍ شديد الريح فنثرته ولم يبق منه شيئاً، عذا مثلهم من جهة أعهالهم.

ومن هنا يظهر أنْ لاحاجة إلىٰ تقدير شيءٍ في الكلام وإرجاعه إلىٰ مِثل قــولنا : مَــثَل

(۲) تفسير الميزان : ۱ / ٤٢٠.

(٣) الفرقان : ٢٣.

<sup>(</sup>۱) الفرقان ۲۰.

أعمال الذين كفروا… إلخ. والظاهر أنّ الآية ليست من تمـام كلام موسىٰ، بل هي كـالنتيجة المحصّلة من كلامه المنقول<sup>...</sup>.

قوله تعالىٰ : ﴿والَّذِينَ كَفَروا أَعْمالُهُم كَسَرابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّـمْآنُ مَـاءً...﴾ إلىٰ آخـر الآية. السّراب هو مايلمع في المفازة كالماء ولا حقيقة له، والقِيع والقاع هـو المُسـتوي مـن الأرض، ومفرداهما القيعة والقاعة كالتِّينة والَّتمرة، والظمآن هو العطشان.

لماً ذكر سبحانه المؤمنين ووصفهم بأنَّهم ذاكرون له في بيوتٍ معظّمةٍ لا تلهيهم عنه تجارة ولا بيع، وأنّ الله الذي هو نور السهاوات والأرض يهديهم بذلك إلىٰ نـوره فـيكرمهم بـنور معرفته، قابل ذلك بذكر الذين كفروا، فوصف أعمالهم تارةً بأنّها لاحقيقة لها كسرابٍ بقيعةٍ فلا غاية لها تنتهي إليها، وتارةً بأنّها كظلماتٍ بعضها فوق بعضٍ لانور معها وهي حـاجزةً عـن النور. وهذه الآية هي التي تتضمّن الوصف الأوّل.

فقوله : ﴿والَّذِينَ كَفَروا أَعْمَالُهُمْ كَسَرابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ ماءً حتَّىٰ إذا جاءَهُ لَم يَجِدْهُ شَيئاً﴾ شبّه أعمالهم ـوهي التي يأتون بها من قرابين وأذكارٍ وغيرهما من عباداتهم يتقرّبون بها إلىٰ آلهتهم ـبسرابٍ بقِيعةٍ يحسبه الإنسان ماءً، ولا حقيقة له يترتّب عليها ما يترتّب علَى الماء من رفع العطش وغير ذلك.

وإنّما قيل : ﴿يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءَ﴾ مع أنّ السراب يتراءىٰ ماءً لكـلِّ راءٍ؛ لأنّ المطلوب بيان سيره إليه ولايسير إليه إلّا الظَّمآن يدفعه إليه ما به من ظهاءٍ، ولذلك رتّب عليه قوله : (حتّىٰ إذا جاءَهُ لَم يَجِدْهُ شَيئاً) كانَه قيل : كسرابٍ بِقيعةٍ يتخيّله الظمآن ماءً فيسير إليه ويقبل نحوه ليرتوي ويرفع عطشه به، ولا يزال يسير حتّىٰ إذا جاءه لم يجده شيئاً.

والتعبير بقوله : ﴿جاءَهُ﴾ دون أن يقال : بَلَغه أو وصل إليه أو انتهى إليه ونحوها؛ للإيماء إلىٰ أنّ هناك مَن يريد مجيئه وينتظره انتظاراً وهو الله سبحانه، ولذلك أردفه بقوله : ﴿ووَجَدَ الله عِندَهُ فَوفّاهُ حِسَابَهُ﴾، فأفاد أنّ هؤلاء يريدون بأعهالهم الظفر بأمرٍ تبعثهم نحوه فطرتهم

<sup>(</sup>۱) تفسير الميزان : ۲۲ / ۳۲.

الأمثال

وجبلَّتهم، وهو السعادة التي يريدها كلَّ إنسانٍ بفطرته وجبلَته، لكنَّ أعهالهم لاتوصلهم إليه، ولا أنَّ الآلهة التي يبتغون بأعهالهم جزاءً حسناً منهم لهم حقيقةً. بل الذي ينتهي إليه أعهالهم ويحيط هو بها ويجزيهم هو الله سبحانه فيوفَّيهم حسابهم. وتَوفيةُ الحساب كناية عن الجزاء بما يستوجبه حساب الأعهال وإيصال ما يستحقَّه صاحب الأعهال.

فني الآية تشبيه أعمالهم بالسراب، وتشبيههم بالظمآن الذي يريد الماء وعنده عذب الماء لكنّه يُعرض عنه ولايصغي إلىٰ مولاه الذي ينصحه ويدعوه إلى شربه، بل يحسب السراب ماءً فيسير إليه ويُقبل نحوه، وتشبيه مصيرهم إلى الله سبحانه بحلول الآجال وعند ذلك تمام الأعمال بالظمآن السائر إلى السراب إذا جاءه وعنده مولاه الذي كان ينصحه ويـدعوه إلىٰ شرب الماء.

فلهولاء قوم ألهوا عن ذكر رتبهم والأعمال الصالحة الهمادية إلىٰ نموره وفسيه سعادتهم، وحَسِبوا أنَّ سعادتهم عند غيره من الآلهة الذين يدعونهم، والأعمال المقرّبة إليهم وفسيها سعادتهم، فأكبّوا علىٰ تلك الأعمال السرابيّة واستوفّوا بما يُكنهم أن يأتوا بها مدّة أعمارهم، حتَّىٰ حلّت آجالهم وشارفوا الدار الآخرة، فلم يجدوا شيئاً ممّا يؤمّلونه من أعمالهم، ولا أثراً من ألوهيّة آلهتهم، فوفّاهم الله حسابهم والله سريع الحساب.

وقوله : ﴿وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ﴾ إَنَّمَا هـو لإحـاطة عـلمه بـالقليل والكـثير، والحـقير والخطير، والدقيق والجليل، والمتقدّم والمتأخّر علىٰ حدٍّ سواءٍ.

واعلم أنَّ الآية وإن كان ظاهرها بيان حال الكفّار من أهل الملل وخـاصّة المـشركين من الوثنيّين، لكنّ البيان جارٍ في غيرهم من منكري الصانع؛ فإنّ الإنسان كائناً من كان يرئ لنفسه سعادةً في الحسياة، ولا يـرتاب أنّ الوسيلة إلىٰ نـيلها أعـهاله التي يأتي بهـا، فـإن كان ممّن يقول بالصانع ويراه المؤثّر في سعادته بوجهٍ من الوجوه توسّل بأعهاله إلىٰ تحصيل رضاه والفوز بالسّعادة التي يُقدّرها له. وإن كان ممّن يُنكره ويُنهي التأثير إلىٰ غيره تـوسّل بأعهاله إلىٰ توجيه ما يقول به من المؤثّر كالدهر والطّبيعة والمادة نحو سعادة حـياته الدنيا

التي لايقول بما وراءها.

فلهؤلاء يَرَون المؤثّر الذي بيده سعادة حياتهـم غيره تعالىٰ، ولا مـؤثّر غـيره. ويَسرَون مساعيهم الدنيويّة موصلةً لهم إلىٰ سعادتهم وليست إلّا سراباً لاحقيقةَ له. ولا يزالون يسعون حتّى إذا تمّ ما قُدّر لهم من الأعيال بحلول ما شُمّي لهم من الآجال لم يجدوا عندها شيئاً، وعاينوا أنّ ما كانوا يتمنّون منها لم يكن إلّا طائف خَيالٍ أو حلم نائمٍ، وعند ذلك يوفّيهم الله حسابهم والله سريع الحساب.

قوله تعالىٰ : ﴿أَوْ كَظُلُهاتٍ فِي بَخْرٍ لَجُنَّيٍّ يَغْسَاهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ سَحابٌ﴾ تشبيهُ ثانٍ لأعمالهم، يظهر به أنّها حُجب متراكمة علىٰ قلوبهم تحجبهم عن نور المعرفة، وقد تكرّر في كلامه تعالىٰ أنّهم في الظُّلمات كقوله : ﴿والَّذِينَ كَفَروا أَوْلِياؤُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُهاتِ﴾" وقوله : ﴿كَمَنْ مَثَلَهُ في الظُّلُهاتِ لَيسَ بِخارِجٍ مِنْها﴾" وقوله : ﴿كَلَا بَلْ رانَ علىٰ قُلومِهِم مَا كانوا يَكْسِبونَ \* كلّا إِنَّهُمْ عَن رَبِّهِمْ يَوْمَنَذٍ لَمَحْجُوبُونَ﴾".

وقوله : ﴿أَوْ كَظُلُهاتٍ فِي بَحْرٍ لَجُسَيَّ﴾ معطوفٌ علىٰ ﴿سراب﴾ في الآية السابقة. والبـحر اللُّجِيُّ هو البحر المتردّد أمواجه، منسوبٌ إلىٰ لجُهَ البحر وهي تردُّد أمواجه، والمعنىٰ : أعمالهم كظلهاتٍ كائنةٍ في بحرٍ لجُيٍّ.

وقوله : ﴿يَغشَاهُ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ مَوْجٌ مِن فَوْقِهِ سَحابٌ﴾ صفة البحر، جيء بها لتـقرير الظلمات المفروضة فيه، فصفته أنّه يغشاه ويحيط به موجٌ كائنٌ من فوقه موجٌ آخر كائنٌ مِن فوقه سحابٌ يحجبنه جميعاً من الاستضاءة بأضواء الشمس والقمر والنجوم.

وقوله : ﴿ظُلُماتٌ بَعْضُها فَوقَ بَعْضٍ﴾ تقريرُ لبيان أنَّ المراد بالظلمات المفروضة الظلمات المتراكمة بعضها علىٰ بعضٍ دون المتفرّقة . وقد أكَّد ذلك بقوله : ﴿إذا أَخْرَجَ يَدَهُ لَمَ يَكَدْ يَراها ﴾ فإنَّ أقرب ما يشاهده الإنسان منه هو نفسه، وهو أقدر علىٰ رؤيـة يـده مـنه عــلىٰ سـائر

<sup>(</sup>۱) البقرة : ۲۵۷.

<sup>(</sup>٢) الأتعام : ١٢٢. -

<sup>(</sup>٣) المطفَّقين : ١٤، ٢٥. -

أعضائه؛ لأنّه يُقرِّبها تجاه باصرته كيفها أراد. فإذا أخرج يده ولم يكد يراها كــانت الظّــلمة بالغةً.

فلهؤلاء ــوهم سائرون إلى الله وصائرون إليه ــ من جهة أعيالهم كراكب بحرٍ لجُحَيٍّ يغشاه موجٌ من فوقهِ موجٌ من فوقه سحابٌ في ظلمات متراكمة كأشــدّ مــايكون، ولانــور هــناك يستضيء به فيهتدي إلىٰ ساحل النّجاة<sup>...</sup>.

قوله تعالىٰ : ﴿إِنَّا جَعَلْنَا فِي أَعْنَاقِهِم أَغْلَالاً فَهِيَ إِلَى الأَذْقَانِ فَهُمْ مُقْمَحونَ﴾ الأعـناق : جمع عُنُق بضمّتين وهو الجِيد، والأغلال : جمع غِلّ بالكسر ، وهي علىٰ ماقيل : ما تُشدُّ به اليد إلى العنق للتعذيب والتشديد. ومُقمَحون : اسم مفعولٍ من الإقماح ، وهو رفعالرأس ، كأنّهم قد ملأتالأغلال ما بين صدورهم إلىٰ أذقانهم فبقيت رؤوسهم مرفوعةً إلى السهاءِ لا يتأتى لهم أن ينكسوها فينظروا إلىٰ ما بين أيديهم من الطريق فيعرفوها ويميزوها من غيرها. وتنكير قوله : فأغلالاً للتفخيم والتهويل . والآية في مقام التعليل لقوله السابق : ﴿فَهُمْ لا يُؤْمِنُونَ».

قوله تعالىٰ : ﴿وجَعَلْنا مِنْ بَـ يَٰنِ أَيْـدَيْهِم سَـدًا وَمِـنْ خَـلْفِهِم سَـدًا فَأَغْشَـيْنَاهُم فَـهُم لايُبْصِرونَ﴾، السدّ : الحاجز بين الشيئين. وقوله : ﴿مِن بَيْنِ أَيْدَيْهِم... ومِنْ خَلْفِهِم﴾كناية عن جميع الجهات، والغَشي والغَشَيان : التغطية، يقال : غشيه كذا أي غطّاه، وأغشىٰ الأمر فلاناً أي جعل الأمر يُغطّيه، والآية متمّمةُ للتعليل السابق، وقوله : ﴿جَعَلْنا﴾ معطوفٌ عـلىٰ ﴿جَعَلْنا﴾ المتقدّم.

وعن الرازيّ في تفسيره، في معنىٰ التشبيه في الآيتين : أنّ المـانع عن النـظر في الآيـات قسمان : قسمٌ يمنع عن النظر في الأنفُس، فشبّه ذلك بالغِلّ الذي يجعل صاحبه مُقمّحاً لايرىٰ نفسه ولا يقع بصره علىٰ بدنه. وقسمٌ يمنع عن النظر في الآفاق، فشبّه ذلك بالسدّ المحيط ؛ فإنّ المحاط بالسدّ لايقع نظره على الآفاق، فلا يظهر له ما فيها من الآيات. فمن ابتُلي بهما حُرم عن النظر بالكلّيّة.

(۱) تفسير الميزان ؛ ۱۵ / ۱۳۰.

ومعنى الآيتين أنّهم لايؤمنون؛ لأنًا جعلنا في أعناقهم أغلالاً نشدُّ بها أيديهم علىٰ أعناقهم فهي إلى الأذقان فهم مرفوعةً رؤوسهم باقون علىٰ تلك الحال، وجعلنا من جميعجهاتهم سدّاً فجعلناه يغطّيهم فهم لايبصرون فلا يهتدون، فني الآيتين تمشيلُ لحمالهم في حسرمانهم مسن الاهتداء إلى الإيمان، وتحريمه تعالىٰ عليهمذلك جزاءً لكفرهم وغوايتهم وطغيانهم في ذلك.

وقد تقدّم في قوله تعالىٰ :﴿إِنَّ اللَّهَ لاَيَسْتَحِي أَنْ يَضْرِبَ مَثَلاً﴾<sup>(()</sup> في الجرء الأوّل من الكتاب، أنّ ما وقع في القرآن الكريم من هذه الأوصاف ونظائرها التي وصف بها المؤمنون والكفّار يكشف عن حياةٍ أخرىٰ للإنسان في باطن هذهِ الحياة الدنيويّة، مستورةٍ عن الحسّ المادّيّ، ستظهر له إذا انكشفت الحقائق بالموت أو البعث. وعليه فالكلام في أمثال هذه الآيات جارٍ في مجرَى الحقيقة دون الجاز كما عليه القوم<sup>(()</sup>.

(انظر) الكفر : باب ٣٤٩٤.

### ٣٦١٠ \_ مَتْلُ المُشْدِكِ

#### الكتاب

﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا مِنْ دُونِ اللهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتَأُ وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُيُوتِ لَبَيْتُ الْعَنْكَبُوتِ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ﴾".

<حُنَفَاءَ لِلَهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَكَأَمَّا خَرَّ مِنَ السَّهَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرَّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكَاءُ مُتَشَاكِسُونَ وَرَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ هَلْ يَسْتَوِيَانِ مَثَلاً الْحَمْدُ لللهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (\*).

- (۱) البقر ۲۱۰.
- (۲) تفسير الميزأن : ۱۷ / ٦٤.
  - (٣) العنكبوت : ٤١.
    - (٤) الحجَّّ : ٣١. -
    - (٥) الزمر : ۲۹.

﴿ضَرَبَ اللهُ مَنْئَلاً عَبْداً تَمْلُوكاً لاَ يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَمَنْ رَزَقْنَاهُ مِنَّا رِزْقَاً حَسَنًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِـنْهُ سِرَّاً وَجَهْرًا هَلْ يَسْتَوُونَ الْحَمْدُ لِلهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَيَعْلَمُونَ ۞ وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَجْلَيْنِ أَحَدُهُمَا أَبْكَمُ لاَ يَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ وَهُوَ كَلُّ عَلَىٰ مَوْلَاهُ أَيْنَمَا يُوَجَّهْهُ لاَ يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَهُوَ عَلَىٰ ضَيْءٍ وَمَوْ كَلُّ عَلَىٰ مَوْلَاهُ أَيْنَمَا يُوجَّهْهُ لاَ يَأْتِ بِخَيْرٍ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ

التفسيرد

العناية في قوله : ﴿مَنَلُ الَّذِينَ اتَّخَذُوا﴾... إلخ باتَخاذ الأولياء من دون الله، ولذا جيء بالموصول والصّلة، كما أنّ العناية في قوله : ﴿كَمَنَلَ العَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتَ بَيْتاً﴾ إلَى اتّخاذها البيت، فيؤول المعنى إلى أنّ صفة المشركين في اتّخاذهم من دون الله أولياء كصفة العنكبوت في اتّخاذها بيتاً له نبأً، وهو الوصف الذي يدلّ عليه تنكير ﴿بَيْتاً﴾. ويكون قوله : ﴿إِنَّ أَوْهَنَ البُيوتِ لَبَيْتُ العَنْكَبُوتِ﴾ بياناً لصفة البيت الذي أخذته العنكبوت، ولم يقل : إنّ أوهن البيوت كما هو مقتضَى الظاهر، أخذاً للجملة بمنزلة المثل السائر الذي لايتغيّر.

والمعنىٰ أنَّ اتَّخاذهم من دون الله أولياء ـ وهم آلهتهم الذين يتولّونهم ويركنون إليهـم ـ كاتَّخاذ العنكبوت بيتاً هو أوهن البيوت؛ إذ ليس له من آثار البيت إلّا اسمه : لايدفع حرّاً ولا برداً ولايكنّ شخصاً ولا يتي من مكـروهٍ، كـذلك ليس لوَلايـة أوليـائهم إلّا الاسم فـقط، لاينفعون ولا يضرّون ولايملكون موتاً ولا حياةً ولانشوراً.

ومورد المثَل : هو اتَّخاذ المشركين آلهةً من دون الله، فتبديل الآلهة من الأولياء لكون السبب الداعي لهم إلَى اتَّخاذ الآلهة زعمُهم أنَّ لهم وَلايةً لأمرهم وتدبيراً لشأنهم، من جلب الخير إليهم ودفع الشرّ عنهم والشفاعة في حقّهم.

والآية ــ مضافاً إلىٰ إيفاء هذه النكتة ــ تشمل بإطلاقها كلّ من اتّخذ في أمرٍ من الأمور وشأنٍ من الشؤون وليّاً من دون الله يركن إليه ويراه مستقلّاً في أثره الذي يرجوه منه، وإن لم يُعدّ من الأصنام إلّا أن يرجع ولايته إلىٰ ولاية الله كوَلاية الرسول والأثمّة والمؤمنين، كما قال

(۱) النحل : ۵۷، ۷٦.

تعالىٰ : ﴿وما يُؤمِنُ أَكْثَرُهُم بِاللهِ إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ﴾<sup>ِ</sup>

وقوله : ﴿لَو كَانُوا يَعْلَمونَ﴾ أي لو كانوا يعلمون أنَّ مثلهم كمثل العنكبوت ما اتَّخذوهم أولياء. كذا قيل".

قوله تعالىٰ : ﴿ويَلكَ الأَمْثالُ نَضْرِبُها للنّاسِ وما يَعْقِلُها إلّا العـالِمونَ﴾ " يشـير إلىٰ أنّ الأمثال المضروبة في القرآن علىٰ أنّها عامّةً تقرع أسماع عامّة النّـاس، لكسنّ الإشراف عـلىٰ حقيقة معانيها ولُبٌ مقاصدها، خاصّة لأهل العلم ممّن يعقل حقائق الأمور ولاينجمد عـلىٰ ظواهرها. والدليل علىٰ هذا المعنىٰ قوله : ﴿وما يَعْقِلُها﴾ دون أن يقول : ومايؤمن بها أو ما في معناه.

فالأمثال المضروبة في كلامه تعالىٰ يختلف النّاس في تلقّيها باختلاف أفهامهم، فمن سامعٍ لا حظّ له منها إلّا تلقّي ألفاظها وتصوُّر مفاهيمها السـاذجة مـن غـير تـعمّقٍ فـيها وسـبرٍ لأغوارها، ومن سامع يتلقّىٰ بسمعه ما يسمعه هؤلاء ثمّ يغور في مقاصدها العـميقة ويـعقل حقائقها الأنيقة.

وفيه تنبيهُ علىٰ أنَّ تمثيل اتَّخاذهم أولياء من دون الله باتَّخاذ العنكبوت بــيتا هــو أوهــن البيوت ليس مجرّد تمثيلٍ شعريّ ودعوىً خاليةٍ من البيّنة، بل مُتَكٍ علىٰ حجّة برهانيّة وحقيقة حقّة ثابتة، وهي الّتي تُشير إليه الآية التالية<sup>س</sup>.

# ٣٦١١ \_ مَثَلُ المُنافقِ

#### الكتاب

﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَل الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارَأٌ فَلَمَّا أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِنُورِهِمْ وتَرَكَهُمْ فِي ظُلُهَاتٍ

- (۲) تفسير الميزان : ۱٦ / ١٣٠.
  - (۳) العنكبوت : ٤٣.
- (٤) تفسير العيزان : ١٦ / ١٣٢.

<sup>(</sup>۱) يوسف : ۱۰۲.

لايُبْصِرُونَ﴾``.

﴿أَوْ كَصَيَّبٍ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّواعِـقِ حَذَرَ الْمَوْتِ وَاللهُ مُحِيطٌ بِالْكَافِرِينَ﴾".

﴿مُذَبْذَبِينَ بَيْنَ ذَلِكَ لا إِلَىٰ هٰؤُلَاءِ وَلا إِلَىٰ هٰؤُلَاءِ وَمَنْ يُضْلِلِ اللهُ فَلَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا﴾

١٨٤٧٤ –رسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ والمُنافِقِ والكافِرِ كَمَثَلِ رَهطٍ ثَلاثةٍ وَقَعوا إلىٰ نَهرٍ ، فوَقَعَ المؤمنُ فقطعَ ، ثُمَّ وَقَعَ المُنافِقُ حتى إذا كادَ أن يَصِلَ إلى المؤمنِ ناداهُ الكافِرُ أنْ هَلُمَّ إلَيَّ فإنِّ أخشىٰ علَيكَ ، وناداهُ المؤمنُ أنْ هَلُمَّ إلَيَّ فإنّ عِندي وعِندي يحظىٰ لَهُ ماعِندَهُ . فما زالَ المُنافقُ يَتَرَدّدُ بَينَهُها حتى أتى عليهِ أذى فغَرَقَهُ ، وإنّ المُنافق لَم يَزَلْ في شَكَّ وشبهَةٍ حتى أتى عليهِ الموتُ وهُو كَذْلكَ<sup>(4)</sup>.

مَدَّةَ المَّنَاقَقِ كَمَثَلُ المُنافَقِ كَمَثَلِ الشَّاةِ العائرَةِ بَينَ الغَنَمَينِ، تَعِيرُ إلىٰ هٰذهِ مَرّةً وإلىٰ هٰذهِ مَرّةً لا تَدري أَيُّهما تَتبَعُ<sup>())</sup>.

١٨٤٧٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَتَلُ المُنافقِ كَالْحَنْظَلَةِ، الخَضِرَةِ أوراقُها، المُرَّ مَذاقُها…

١٨٤٧٧ ـرسولُ اللهِ تَلْمَةَ ، مَثَلُ المُنافقِ مَثَلُ جِدَعِ النَّخلِ؛ أرادَ صاحِبُهُ أن يَنتَفِعَ بهِ في بَعضِ بِنائهِ فلَم يَستَقِمُ لَهُ في المَوضِعِ الَّذي أرادَ، فحَوَّلَهُ في مَوضِعٍ آخَرَ فلَم يَستَقِمْ لَهُ، فكانَ آخِرُ ذلكَ أنْ أحرَقَهُ بالنَّارِ<sup>س</sup>.

#### التغسير:

قوله تعالىٰ : ﴿مَثَلُهُم كَمَثَلِ الَّذي اسْتَوْقَدَ نَاراً...﴾ إلخ، مَثَل يُمَثّل به حالهم أنَّهم كـالذي وقع في ظلمةٍ عمياء لايتميّز فيها خيرٌ من شرٍّ ولانافعٌ من ضارٍّ، فتسبّب لرفعها بسببٍ من

- (١-١) البقرة : ١٩،١٧.
  - (٣) النساء : ١٤٣)
  - (٤) كنز العتال : ٨٦٩.
  - (٥) كنز العمّال : ٨٥٢.
- (٦) غرر الحكم : ٩٨٧٨.
- (٧) الكافي : ٢ / ٣٩٦ / ٥.

أسباب الاستضاءة كنار يوقدها فيبصر بها ما حولها، فلمّا توقّدت وأضاءت ما حولها أخمدها الله بسببٍ من الأسباب كريحٍ أو مطرٍ أو نحــوهما، فبتي فيا كان عليه من الظلمة وتَورّطَ بين ظلمتين : ظُلمة كان فيها، وظُلمة الحَيرة وبطلان السبب.

وهذه حال المنافق، يُظهر الإيمان فيستفيد بعض فوائد الدِّين، باشتراكه مع المؤمنين في مواريثهم ومناكحهم وغيرهما، حتَّى إذا حان حين الموت \_وهو الحين الذي فيه تمام الاستفادة من الإيمان \_ ذهب الله بنوره وأبطل ما عمله وتركه في ظلمةٍ لايدرك فيها شيئاً، ويقع بـين الظّلمة الأصليّة وما أوجده من الظُّلمة بفِعاله.

وقوله تعالىٰ : ﴿أو كَصَبِّبٍ من السَّهَاءِ...﴾إلخ، الصَّيَّب : هو المطر الغزير، والبرق معروفٌ، والرعد: هوالصوت الحادث منالسحاب عندالإبراق، والصاعقة: هيالنازلة من البروق.

وهذا مَثَلُ ثانٍ يُمَثّل به حال المنافقين في إظهارهم الإيمان، أنّهم كالذي أخذه صيّب السهاء ومعه ظُلمة تسلب عنه الإبصار والتمييز، فالصيّب يضطرّه إلَى الفرار والتخلّص، والظلمة تمنعه ذلك، والمَهولات من الرعد والصاعقة محيطةً به، فلا يجـد مـناصاً مـن أن يسـتفيد بـالبرق وضوئه، وهو غيردائمٍ ولاباقٍ متّصل، كلّها أضاء له مشىٰ وإذا أظلم عليه قام.

ولهذه حال المنافق، فهو لايحبّ الإيمان ولا يجد بدّاً من إظهاره، ولعدم المواطأة بين قلبه ولسانه لايستضيء له طريقه تمام الاستضاءة، فلا يزال يخبط خبطاً بعد خبطٍ ويعثر عثرةً بعد عثرةٍ فيمشي قليلاً ويقف قليلاً ويفضحه الله بذلك، ولو شاء الله لذهب بسمعه وبصره فيفتضح من أوّل يوم<sup>(۱۱</sup>).

قوله تعالىٰ : ﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شُرَكاءُ مُتَسَاكِسونَ ورَجُلاً سَلَماً لِرَجُلٍ هَـلْ يَسْتَويانِ...﴾إلخ، قال الراغب : الشَّكِس بالفتح فالكسر سيَّء الخـلق، وقـوله : ﴿شُرَكاءُ مُتَسَاكِسُونَ﴾ أي متشاجرون لشكاسة خـلقهم، انـتهىٰ. وفـسُروا الشَّـلَم بـالخالص الذي لايشترك فيه كثيرون.

(۱) تفسير الميزان : ۱ / ۵۵.

مَثَل ضربه الله للمشرك الذي يعبد أرباباً وآلهةً مختلفين، فيشتركون فيه وهم متنازعون فيأمره لهذا بما ينهاه عنه الآخر، وكلّ يريد أن يتفرّد فيه ويخصّه بخدمة نفسه، وللموحّد الذي هو خالصٌ لمخدومٍ واحدٍ لايشاركه فيه غيره فيخدمه فيما يريد منه من غير تنازع يؤدّي إلى الحَيرة، فالمشرك هو الرجل الذي فيه شركاء متشاكسون، والموحّد هو الرجل الذي هو سَلَم لرجلٍ. لا يستويان بل الذي هو سلم لرجل أحسن حالاً من صاحبه.

وهذا مَثَل ساذجٌ ممكن الفهم لعامّة النّاس، لكنّه عند المداقة يرجِع إلىٰ قوله تعالىٰ : ﴿لَو كانَ فيهِما آلهَةُ إلّا اللهُ لَفَسدَتا﴾٬٬، وعاد برهاناً علىٰ نني تعدّد الأرباب والآلهة.

وقوله : ﴿الْحَمْدُ للهِ ﴾ ثناءً لله بما أنَّ عبوديَّته خيرٌ من عبوديَّة من سواه.

وقوله : ﴿بَلْ أَكْثَرُهُم لاَيَعْلَمونَ﴾ مزيّة عبادته علىٰ عبادة غيره علىٰ ما له من الظهور التامّ لمن له أدنىٰ بصيرةٍ<sup>m</sup>.

قوله تعالىٰ : ﴿ضَرَبَ اللهُ مَنْلاً عَبْداً مَمْلُوكاً لا يَقْدِرُ علىٰ شَيءٍ...﴾ إلىٰ آخر الآية، ما في الآية من المثل المضروب يفرض عبداً مملوكاً لا يقدر علىٰ شيءٍ، وآخرَ رُزِق من الله رزقاً حسناً ينفق منه سرّاً وجهراً، ثمّ يسأل : هل يستويان ؟! واعتبار التقابل بين المفروضين يعطي أنّ كلاً من الطرفين مقيّدٌ بخلاف ما في الآخر من الوصف، مع تبيين الأوصاف بعضها لبعضٍ.

فالعبد المفروض مملوكة غير مالكٍ لا لنفسِه ولا لشيءٍ من متاع الحسياة، وهو غير قادرٍ علَى التصرّف في شيءٍ من المال، والذي فرض قباله حرّ يملك نفسه وقد رزقه الله رزقاً حسناً، وهو ينفق منه سرّاً وجهراً علىٰ قدرة منه علَى التصرّف بجميع أقسامه.

وقوله : ﴿هَلْ يَسْتَوونَ﴾ سؤالٌ عن تساويهما، ومن البديهيّ أنّ الجواب هو نني التساوي. ويثبت به أنّ الله سبحانه \_ وهو المالك لكلّ شيءٍ. المنعم بجميع النّعم \_ لايساوي شيئاً مـن خلقه، وهم لايملكون لا أنفسهم ولا غيرهم. ولا يقدرون علىٰ شيءٍ مـن التـصرّف، فـن

(١) الأنبياء : ٢٢.

(۲) تفسير الميزان : ۲۷ / ۲۵۸.

الباطل قولهم : إنَّ مع الله آلهةُ غيرٍه وهم من خلقه.

والتعبير بقوله : ﴿يَسْتَوونَ﴾ دون أن يُقال : يستويان؛ للدلالة علىٰ أنّ المراد مـن ذلك الجنس من غير أن يختصّ بمولىً وعبد معيّنين كها قيل.

وقوله : ﴿الحمدُللَّهِ﴾ أي له عزّ اسمه جنس الحــمد وحقيقته، وهو الثــناء عـلَى الجــميل الاختياريّ؛ لأنّ جميل النعمة من عنده، ولا يُحمّد إلّا الجميل، فله تعالىٰ كلّ الحمد كما أنّ له جنبسه، فافهم ذلك.

والجملة من تمام الحجّة، ومحصّلها : أنّه لايستوي المملوك الذي لايقدر أن يتصرّف في شيءٍ ويُنعم بشيءٍ، والمالك الذي يملك الرزق ويقدر علَى التصرّف فيه، فيتصرّف ويُنعم كيف شاء، والله سبحانه هو المحمود بكلّ حمدٍ إذ ما من نعمةٍ إلّا وهي من خلقه، فله كلّ صفةٍ يُحمد عليها كالخلق والرّزق والرّحمة والمغفرة والإحسان والإنعام وغيرها، فله كلّ ثناء جميل، وما يعبدون من دونه مملوك لايقدر علىٰ شيء، فهو سبحانه الربّ وحده دون غيره.

وقد قيل : إنّ الحمد في الآية شكر علىٰ نعمه تعالىٰ، وقيل : حمد علىٰ تمام الحجّة وقوّتها، وقيل : تلقين للعباد، ومعناه قالوا : الحمد لله الّذي دلّنا علىٰ توحيده وهدانا إلىٰ شكر نعمه، وهي وجوهٌ لا يُعبأ بها.

وقوله : ﴿بَل أَكَثَرُهُمْ لايَعْلَمونَ﴾ أي أكثر المشركين لايعلمون أنّ النّعمةَ كلّها لله لايملك غيره شيئاً ولايقدر علىٰ شيءٍ، بل يُثبتون لأوليائهم شيئاً من المملك والقمدرة عملىٰ سمبيل التفويض فيعبدونهم طمعاً وخوفاً، هذا حال أكثرهم، وأمّا أقلّهم من الخواصّ فإنّهم علىٰ علمٍ من الحقّ لكنّهم يَحيدون عنه بغياً وعناداً.

وقد تبيّن ممّا تقدّم أنّ الآية مَثَلُ مضروبٌ في الله سبحانه وفيمن يزعمونه شريكاً له في الرّبوبيّة. وقيل : إنّها مَثَل تمثّل بـه حـال الكـافر المخـذول والمـؤمن المـوفّق، فـإنّ الكـافر لإحباط عمله وعدم الاعتداد بأعهاله كالعبد المملوك الذي لايقدر عـلىٰ شيءٍ فـلا يُـعدّ له إحسان وإن أنفق وبالغ. بخلاف المؤمن الذي يوفّقه الله لمرضاته ويشكر مساعيه؛ فهو ينفق ممّا

عنده من الخير سرّاً وجهراً.

وفيه : أنّه لايلائم سياق الاحتجاج الذي للآيات، وقد تقدّم أنّ الآية إحدَى الآيـات الثّلاث المتوالية التي تتعرّض لغرض تعداد النعم الإلهيّة، وهي تذكّر بالتوحيد بمَثَل يقيس حال من يُنعم بجميع النعم من حال من لايملك شيئاً ولايقدر علىٰ شيءٍ، فيستنتج أنّ الربّ هـو المنعم لاغير.

قوله تعالىٰ : ﴿وضَرَبَ اللهُ مَنَلاً رَجُلَينِ أَحَدُهُما أَبْكَمُ...﴾ إلىٰ آخر الآية. قال في المجمع : الأبكم الذي يولد أخرس لايَفهم ولايُفهَم، وقيل : الأبكم الذي لايقدر أن يستكلّم. والكَسلّ الثُّقل، يقال : كَلَّ عن الأمر يَكِلَ كَلاً إذا ثَقُل عليه فلم ينبعت فيه، وكَلَّت السكّين كُلولاً إذا غلظت شفرتها، وكَلَّ لسانه إذا لم ينبعث في القول لغلظه وذهاب حدّه، فالأصل فيه الغسلظ المانع من النفوذ. والتوجيه : الإرسال في وجهٍ من الطريق، يقال : وجّهته إلىٰ موضع كذا فتوجه إليه. انتهىٰ.

فقوله : ﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً رَجُلَينِ﴾ مقايسة أخرىٰ بين رجلَين مفروضَين مـتقابلَين في أوصافهها المذكورة.

وقوله : ﴿أَحَدُهُما أَبْكَمُ لايَقَدِرُ علىٰ شَيْءٍ﴾، أي محرومُ من أن يَفهم الكلام ويُفهِّم غيرَه بالكلام، لكونه أبكم لايسمع ولاينطق فهو فاقد لجسميع الفِحليّات والمـزايـا التي يكـتسبها الإنسان من طريق السمع الذي هو أوسع الحواسّ نطاقاً، به يتمكّن الإنسان من العلم بأخبار من مضىٰ وما غاب عن البصر من الحوادث وما في ضمائر الناس ويعلم العلوم والصناعات، وبه يتمكّن من إلقاء ما يدركه من المعاني الجليلة والدقيقة إلىٰ غيره، ولايقوّى الأبكم عـلىٰ دَرك شيءٍ منها إلّا النزر اليسير ممّا يساعد عليه البصر بإعانة من الإشارة.

فقوله : ﴿لاَيَقْدِرُ عَلَىٰ شَيْءٍ﴾ مخصّص عمومه بالأبكم؛ أي لايقدر علىٰ شيءٍ ممّا يـقدر عليه غير الأبكم، وهو جملة ما يحرمه الأبكم من تلقّي المعلومات وإلقائها.

وقوله : ﴿وَهُو كُلُّ عَلَىٰ مَوْلاهُ﴾ أي ثِقلٌ وعِيالُ علىٰ من يلي ويدبّر أمره، فهو لايستطيع

أن يدبّر أمر نفسه.

وقوله : ﴿أَيْنَمَا يُوَجِّهُهُ لايَأْتِ بِخَيرٍ﴾ أي إلىٰ أيّ جهةٍ أرسله مولاه لحاجةٍ من حوائـج نفسه أو حوائج مولاه لم يقدر علىٰ رفعها، فهو لا يستطيع أن ينفع غيره كما لاينفع نفسه، فهذا \_ أعني قوله : ﴿أَحَدُهُما أَبْكَمُ لايَقْدِرُ عَلىٰ شَيْءٍ...﴾ إلخ \_ مَتَل أحـد الرجـلَين، ولم يـذكر سبحانه مَتَلَ الآخر؛ لحصول العلم به من قوله : ﴿هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ...﴾ إلخ، وفيه إيجاز لطيف.

وقوله : ﴿هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ وَهُوَ عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقيمٍ﴾ فيه إشــارةٌ إلىٰ وصف الرجل المفروض، وسؤالُ عن استوائهها إذا قويس بينهها وعدمه.

أمّا الوصف فقد ذكر له منه آخر ما يمكن أن يتلبّس به غير الأبكم من الخير والكمال الذي يحلّي نفسه ويعدو إلىٰ غيره، وهو العدل الذي هو التزام الحدّ الوسط في الأعمال واجتناب الإفراط والتفريط؛ فإنّ الأمر بالعدل إذا جرىٰ علىٰ حقيقته كان لازمه أن يتمكّن الصلاح من نفس الإنسان، ثمّ ينبسط علىٰ أعماله فيلتزم الاعتدال في الأمور، ثمّ يحبّ انبساطه علىٰ أعمال غيره من الناس فيأمرهم بالعدل، وهو حكما عرفت مطلق التجنّب عن الإفراط والتفريط، أي العمل الصالح أعمّ من العدل في الرعيّة.

ثمّ وصفه بقوله : ﴿وَهُوَ علىٰ صِراطٍ مُسْتَقَيمٍ﴾، وهو السبيل الواضح الذي يهدي سالكيه إلىٰ غايتهم من غير عِوَجٍ. والإنسان الذي هو في مسير حياته علىٰ صراطٍ مستقيمٍ يجري في أعهاله علَى الفطرة الإنسانيّة من غير أن يناقض بعض أعهاله بعضاً أو يتخلّف عن شيءٍ ممّاً يراه حقّاً. وبالجملة : لاتخلّف ولا اختلاف في أعهاله.

وتوصيف هذا الرجل المفروض الذي يأمر بالعدل بكونه علىٰ صراطٍ مستقيمٍ يفيد أوّلاً : أنّ أمره بالعدل ليس من أمر الناس بالبرّ ونسيان نفسه، بل هو مستقيم في أحواله وأعماله، يأتي بالعدل كما يأمر به. وثانياً : أنّ أمره بالعدل ليس ببدعٍ منه من غير أصلٍ فيه يبتني عليه، بل هو في نفسه علىٰ مستقيم الصراط، ولازمه أن يحبّ لغيره ذلك فيأمرهم أن يلتزموا وسط

الطريق ويجتنبوا حاشيتي الإفراط والتفريط.

وأمّا السؤال ـ أعني ما في قوله : ﴿هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ يَأْمُرُ بِالعَدْلِ...﴾ إلخ ـ فهو سؤالً لاجواب له إلّا النني لاشكٌ فيه، وبه يثبت أنّ ما يعبدونه من دون الله من الأصنام والأوثان ـ وهو مسلوب القدرة لايستطيع أن يهتدي من نفسه ولا أن يهدي غـيره ـ لايساوي الله تعالىٰ، وهو علىٰ صراط مستقيم في نفسه هادٍ لغيره بإرسال الرسل وتشريع الشرائع.

ومنه يظهر أنّ هذا المثل المضروب في الآية في معنىٰ قوله تعالىٰ : ﴿أَفَنَ يَهْدِي إِلَىٰ الْحَقُّ أَحَقُّ أَنْ يُتَبَعَ أَمْ مَنْ لا يَهِدِّي إِلَّا أَنْ يُهْدىٰ فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمونَ﴾<sup>(0)</sup>؛ فالله سبحانه علىٰ صراط مستقيم في صفاته وأفعاله، ومن استقامة صراطه أن يجعل لِما خلقه من الأشياء غاياتٍ تتوجّه إليها فلا يكون الخلق باطلاً، كها قال : ﴿ومَا خَلَقْنا السَّهاواتِ والأَرْضَ ومَابَيْنَهُها بِاطِلاً﴾، وأن يهدي كلاً إلىٰ غايته التي تخصّه كها خلقها وجعل لها غايةً، كها قال : ﴿الَّذِي أَعْطَىٰ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَهُ ثُمَّ هَدىٰ﴾<sup>(0)</sup>، فيهدي الإنسان إلىٰ سبيل قاصد كها قال : ﴿وَعَلَىٰ اللَّهِ قَصْدُ السَّبيلِ﴾<sup>(0)</sup>، وقال : ﴿إِنّا هَدَيْناهُ السَّبيلَ﴾<sup>(0)</sup>.

وهذا أصل الحجّة علَى النبوّة والتشريع. وقد مرّ تمامه في أبحات النبوّة في الجزء الثاني، وفي قصص نوحٍ في الجزء العاشر من الكتاب.

فقد تحصّل : أنّ الغرض من المثل المضروب في الآية إقامة حجّة علَى التوحيد مع إشارة إلَى النبوّة والتشريع.

وقيل : إنّه مثل مضروب فيمن يؤمّل منه الخير ومن لايؤمّل منه. وأصل الخير كلّه من الله تعالىٰ، فكيف يستوي بينه وبين شيء سواه في العبادة؟!

وفيه : أنَّ المورد أخصَّ من ذلك، فهو مثل مضروب فيمن هو علىٰ خير في نفسه وهو

- (۲) طه : ۵۰ .
- (٣) النحل : ٩.
- (٤) الدهر : ٣.

<sup>(</sup>۱) يونس : ۳۵.

يأمر بالعدل وهو شأنه تعالىٰ دون غيره، علىٰ أنَّهم لايساوون بينه وبين غيره في العبادة بل يتركونه ويعبدون غيره.

وقيل : إنّه مثل مضروب في المؤمن والكافر ؛ فالأبكم هو الكافر والذي يأمر بالعدل هو المؤمن.

وفيه : أنَّ صحّة انطباق الآية علَى المؤمن والكافر بل على كلَّ من يأمر بـالعدل ومـن يسكت عنه وجريها فيهما أمرَّ، ومدلولها من جهة وقوعها في سياق تعداد النعم والاحتجاج علَى التوحيد وما يلحق به من الأصول أمر آخر، والذي تفيده بالنظر إلىٰ هذه الجهة أنَّ مورد المثل هو الله سبحانه وما يعبدون من دونه لاغير<sup>...</sup>.

(انظر) عنوان ٥٢٠ «النفاق».

### ٣٦١٢ - مَثَلُ لِلَّذِينَ حَفَروا

#### الكتاب

﴿ضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَةَ نُوحٍ وَامْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتَا تَحْتَ عَبْدَيْنِ مِنْ عِبَادِنَا صَالِحَيْنِ فَخَانَتَاهُمَا فَلَمْ يُغْنِيَا عَنْهُمَا مِنَ اللهِ شَيْئَاً وَقِيلَ اذْخُلَا النَّارَ مَعَ الدَّاخِلِينَ﴾".

#### التغسيرد

قوله تعالىٰ : ﴿ضَرَبَ اللهُ مَنَلاً لِلَّذِينَ كَفَرُوا امْرَأَةَ نُوحٍ وامْرَأَةَ لُوطٍ كَانَتا تَحْتَ عَبْدَينِ مِنْ عِبادِنا صالحِيْنِ فَخَانَتاهُما...﴾ إلخ، قال الراغب : الخيانة والنفاق واحد، إلّا أنّ الخيانة تقال اعتباراً بالعهد والأمانة، والنفاق يقال اعتباراً بالدِّين، ثمّ يتداخلان؛ فالخسيانة مُخالَفة الحقّ بنقض العهد في السرّ، ونقيض الخيانة الأمانة، يقال : خنت فلاناً وخنت أمانة فلان، انتهىٰ. وقوله : ﴿لِلَّذِينَ كَفَرُوا﴾ إن كان متعلَقاً بالمَثَل كان المعنىٰ : ضرب اللهُ مثلاً عِثّل به حال

(۱) تفسير الميزان : ۱۲ / ۲۹۹.

(۲) التحريم : ۱۰.

الذين كفروا أنّهم لا ينفعهم الاتّصال بالعباد الصالحين، وإن كان متعلّقاً بـ فرضرب كان المعنى : ضرب الله الامرأتين وما انتهت إليه حالهما مثلاً للذين كفروا ليعتبروا به ويعلموا أنّهم لاينفعهم الاتّصال بالصالحين من عباده وأنّهم بخيانتهم النبيّ ﷺ من أهل النّار لا محالة. وقوله : فامَرَأَةَ نُوحٍ وامْرَأَةَ لُوطٍ فه مفعول فرضرب ،والمرادبكونهماتحتهمازوجيّتهما لهما. وقوله : فَفَلَمْ يُغْنِياً عَـنْهُما مِـنَ اللهِ شَـيْنَاً في ضَحرب ،والمرادبكونهماتحتهمازوجيّتهما لهما.

للامرأتَين، والمراد أنَّه لم ينفع المرأتين زوجيَّتهما للعبدين الصالحين….

### ٣٦١٣ \_ مَثَلُ لِلَّذِينَ آمَنوا

#### الكتاب

﴿وَضَرَبَ اللهُ مَثَلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا امْرَأَةَ فِرْعَوْنَ إِذْ قَالَتْ رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتَاً فِي الجُنَّةِ وَنَجَّنِي مِنْ فِرْعَوْنَ وَعَمَلِهِ وَنَجَّنِي مِنَ الْقَوْمِ الظَّلِمِينَ﴾".

١٨٤٧٨ ــ الدرّ المنثور عن سلمان : كانَتِ امرَأَةُ فِرعَونَ تُعَذَّبُ بالشَّمسِ، فإذا انصَرَفوا عَنها أَظَلَّتها المَلائكةُ بأجنِحَتِها، وكانَت تَرىٰ بَيتَها في الجُنَّةِ<sup>(٣</sup>.

١٨٤٧٩ ــالدرّ المنثور عن أبي هُريرَةَ : إنّ فِرعَونَ وَتَدَ لامرَأْتِهِ أَربَعةَ أُوتادٍ وأَضجَعَها علىٰ صَدرِها، وجَعَلَ علىٰ صَدرِها رَحىّ، واستَقبَلَ بِهِمَا<sup>رَّ،</sup> عَينَ الشَّمسِ، فرَفَعَت رأسَها إلى السّهاءِ فقالت : ﴿رَبِّ ابْنِ لِي عِنْدَكَ بَيْتاً فِي الجَنَّةِ...﴾، فَفَرَجَ اللهُ عَن بَيتِها في الجَنَّةِ فرَأْتهُ<sup>رَ،</sup>.

١٨٤٨٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ : أفضَلُ نِساءِ أهلِ الجُنَّةِ : خَديجَةُ بِنتُ خُوَيلِدٍ، وفاطِمَةُ بِـنتُ مُحمّدٍﷺ، ومَريَمُ بِنتُ عِمرانَ، وآسِيَةُ بِنتُ مُزاحِمٍ امرأَةُ فِرعَونَ...٣.

- (۱) تفسير الميزان : ۱۹ / ۳٤٣.
  - (۲) التحريم : ۱۱.
  - (٣) الدرّ المنثور : ٨ / ٢٢٩.
    - (٤) كذا في المصدر .
- (٥\_٢) الدرّ المنثور : ٨ / ٢٢٩.

### ٣٦١٤ - مَثَلُ المؤمن وأخيهِ

١٨٤٨١ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ المؤمنِ وأخيهِ كمَثَلِ الكَفَّينِ تُنَقِّي أَحَدُهُما ١٧ الأُخْرِىٰ٣. ١٨٤٨٢ ـعنه ﷺ : مَثَلُ المؤمنِينَ في تَوادُّهِم وتَراحُمِهِم وتَعاطُفِهِم مَثَلُ الجَسَدِ ؛ إذا اسْتَكىٰ مِنهُ عُضوُ تَداعىٰ لَهُ سائرُ الجَسَدِ بالسَّهَرِ والحُمّىٰ٣.

١٨٤٨٣ ـ عنه تلملة : مَتَلُ مؤمنٍ لا يَرعىٰ حُقوقَ إخوانِهِ المؤمِنينَ كمَثَلِ مَن حَواشُهُ كُلُّها صحيحة ، فهُوَ لا يَتأمَّلُ بعَقلِهِ ، ولايُبصِرُ بعَينِهِ ، ولا يَسمَعُ بأُذُنِهِ ، ولا يُعَبَّرُ بلِسانِهِ عَن حاجَتِهِ ، ولايَدفَعُ المكارِهَ عَن نَفْسِهِ بالإدلاءِ محُجَجِهِ ، ولا يَبطِشُ لشَيءٍ بيَدَيهِ ، ولا يَـنهَضُ إلىٰ شَيءٍ برجلَيهِ ، فذلكَ قِطعَة لَحَمٍ قد فانَتهُ المَنافِعُ ، وصارَ غَرَضاً لكُلِّ المكارِهِ ، فكذلكَ المؤمنُ إذا جَهل حُقوقَ إخوانِهِ فانَهُ ثَوَابُ حُقوقِهِم ، فكانَ كالعَطشانِ بحضرَةِ الماءِ الباردِ فلَم يَـشرَبْ حَتَّى طَيْ ... فإذا هُو سَليبُ كُلِّ نِعمَةٍ ، مُبتلىً بكُلُّ آفَةٍ <sup>(۱</sup>

(انظر) الأخ : باب ٣٤.

# 3710 - مَثَلُ القائم على حُدودِ اللهِ والمُداهِنِ فيها

١٨٤٨٤ –رسولُ اللهِ تَنْتُمُ القَائَمِ علىٰ حُدودِ اللهِ وَالمُداهِنِ فيها كَمَثَلِ قَومٍ استَهَموا علىٰ سَفينَةٍ في البَحرِ، فأصابَ بَعضُهُم أعلاها وأصابَ بَعضُهُم أَسْفَلَها، فكانَ الَّذينَ في أَسفَلِها إذا استَقَوا مِن الماءِ مَرُّوا علىٰ مَن فَوقَهُم، فقالَ الَّذينَ في أعلاها : لاَندَعُهُم يَسصعَدونَ فـيُؤذونا، فقالوا : لو أنَّا خَرَقنا في نَصينِا خَرَقاً ولَم نُؤذِ مَن فَوقَنا! فإن يَترُّكوهُم وما أرادُوا هَـلَكوا جَمِيعاً، وإن أخَذوا علىٰ أيديهِم نَجَوا ونَجَوا جَمِعاً....

١٨٤٨٥ ـعنه ﷺ : مُدهِنُ في حُدودِ اللهِ والرّاكِبُ حُدودَ اللهِ عَزَّوجلَّ والآمِرُ بها والنّاهي

(٥) كنزالعمّال : ٥٥٣٣.

 <sup>(</sup>۱) كذا في المصدر : والصحيح «إحداهما».

<sup>(</sup>٣\_٢) كنزالعتال : ٧٦٧, ٧٦٧.

<sup>(</sup>٤) التغسير المنسوب إلى الإمام العسكري الله: ٢٢٠ / ١٦٢.

عَنها كَعَنَمُلِ قَومٍ استَهْموا علىٰ سَفينَةٍ مِن سُفُنِ البَحرِ، فأصابَ بِعضُهُم مُؤخَّرَ السَّفينَةِ وأبعَدَها عنِ المرفَقِ وكانوا سُفَهاءَ، فكانوا إذا أتَوا علىٰ رِحالِ القَومِ آذَوهُم، فقالوا : نَحنُ أقرَبُ أهلِ السَّفينَةِ مِن المرفَقِ وأبعَدُها مِن الماءِ، وبَينَنا وبَينَ المرفَقِ أن نَخرِقَ السّفينَةِ ثُمَّ نَسُدَّهُ إذا استَقَينا مِنهُ، فقالَ ضُرَباؤهُ مِن السُّفهاءِ : فادخُلْ، فدَخَلَ فأهوىٰ إلىٰ فاسٍ يَضرِبُ بهِ عَرضَ السَّفينَةِ، فأشرَفَ علَيهِ رجُلٌ مِنهُم ونَشَدَهُ : ما تَصنعُ ؟ ! قالَ : نَحنُ أقرَبُكُم إلى المرفَقِ وأبعَدُكُم مِنهُ، أخرِقُ دَفَّ هذهِ السَّفينَةِ، فإذا استَقَينا سَدَدناهُ، قالَ : لاتَفعَلْ ؛ فإنّكَ إذا يُعَذِّلُ

(انظر) الحدود : باب ٧٣٧، المُداهنة : باب ١٢٧٥.

# ٣٦١٦ \_ مَثَلُ قارئِ القِرآنِ

١٨٤٨٦ –الإمامُ عليَّ ﷺ : مَتَلُ المؤمنِ الَّذي يَقرأُ القُرآنَ كَمَتَلِ الاُترَجَةِ ؛ رِيحُها طَـيَّبُ وطَعمُها طَيِّبٌ، ومَثَلُ المؤمنِ الَّذي لايَقرأُ القُرآنَ كَمَثَلِ الَّمَرَةِ طَعمُها طَيِّبٌ ولارِيحَ لَهَا". ١٨٤٨٧ –رسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ الفاجِرِ الَّذي يَقرأُ القُرآنَ كَمَثَلِ الرَّيحانَةِ ؛ رِيحُها طَيَّبٌ وطَعمُها مُوَّ. ومَثَلُ الفاجِرِ الَّذي لا يَقرأُ القُرآنَ كَمَثَلِ الحَنظَلَةِ ؛ طَعمُها مُوَّ ولا رِيحَ لَهَا".

المُدافق الله عنه علمًا المُنافق الّذي يَقرَأُ القُرآنَ كَمَثَلِ الرَّكَانَةِ ؛ رَيْحُها طَيَّبٌ وطَعمُها مُرَّ ومَثَلُ المُنافقِ الَّذي لا يَقرَأُ القُرآنَ كَمَثَلِ الحَنظَلَةِ ؛ رِيْحُها مُرَّ وطَعمُها مُرَّ<sup>رَس</sup>.

١٨٤٨٩ ـعنه ﷺ : مَثَلُ الَّذي يَعَرَأُ القُرآنَ ولا يُحسِنُ الفَرائضَ كالبُرنُسِ لا رأسَ لَهُ.<sup>(.)</sup>. ١٨٤٩٠ ـعنه ﷺ : مَثَلُ الّذي يَقرَأُ القُرآنَ ولا يَفرُضُ مَثَلُ الّذي لَيسَ لَهُ رأسٌ.<sup>(.)</sup>.

١٨٤٩١ ـعنه تَلْلَةُ : إِنَّ مَثَلَ القُرآنِ لِمَن تَعَلَّمَ فَقَرأُهُ وقامَ بِهِ كَمَثَلٍ جِرابٍ مُحشُؤٌ مِسكاً يَفوحُ

(٣) کنزالمتال : ۲۳۳۷.

(٤) سنن الترمذيّ : ٢٨٦٥.

(٥\_٦) كنزالعشال: ٢٨٩٢٩، ٢٨٩٣٢.

<sup>(</sup>۱) كنزالعتال : ۵۵۹۷.

<sup>(</sup>٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٠ / ٢٠.

رِيحُهُ فِي كُلِّ مكانٍ، ومَتَلُ مَن تَعلَّمَهُ فَيَرِقُدُ وهُو فِي جَوفِهِ كَمَنَلٍ جِرابٍ أُوكِيَ علىٰ مِسكِ<sup>(۱)</sup>. ١٨٤٩٢-كنز الع**بّ**ل عن يحيّى بنِ زكريّا ﷺ : يا بَني إسرائيلَ، إنَّ الله تعالىٰ يأمُرُكُم أن تَقرَوْوا الكِتابَ، ومَتَلُ ذٰلكَ كَمَنَلٍ قَومٍ فِي حِصنِهِم سارَ إلَيهِم عَدُوُّهُم وقَد تَبَدَّوا لَهُ فِي كُلِّ ناحِيَةٍ مِن نَواحي الحِصنِ قَومٌ، فلَيسَ يأتيهـم عَدُوُّهُم مِن ناحِيَةٍ إلا وَجدَ مَن يَـرُدُّهُم مِـن حِصنِهِم، وكذلكَ مَن يَقرَأُ القُرآنَ لايَزالُ فِي حِرزٍ وحِصنِ<sup>m</sup>.

(انظر) القرآن : باب ۳۳۰۵، ۳۳۰۷، ۳۳۰۸.

### ٣٦١٧ \_ مَثَلُ حافظِ القرآن

المسَكَها، وإن أَطلَقَها ذَهبَتَ عَنَلَ صاحِبِ القُرآنِ كَمَتَلِ صاحِبِ الاِبِلِ المُعَقَّلَةِ ؛ إن عاهَدَ علَيها أمسَكَها، وإن أَطلَقَها ذَهبَت.

١٨٤٩٤ ـعنه تَثْلُ القُرآنِ كَمَثَلِ الإِبْلِ الْمُعَقَّلَةِ ؛ إِن تَعاهَدَ صاحِبُها عُقَلَها أَمسَكَها ، وإِن أَعْفَلَها ذَهبَت. وإذا قامَ صاحِبُ القُرآنِ يَعَرَوْهُ آناءَ اللَّيلِ وآناءَ النَّهارِ ذَكرَهُ ، وإِن لَم يَـقُمْ بِ نُسِّيهِ<sup>(۵)</sup>.

(انظر) القرآن : باب ۳۳۰۰، ۳۳۰۱.

٣٦١٨ \_ مَثَلُ المجاهدِ

١٨٤٩٥ ـرسولُ اللهِ تَلْلَةُ : مَتَلُ الْجَاهِدِ في سبيلِ اللهِ ـواللهُ أعلَمُ بَمَن يُجاهِدُ في سبيلِهِ ـكمَثَلِ الصّائمِ القائمِ الذائمِ الذي لايَفتُرُ مِن صيامٍ ولا صَدَقَةٍ حتّىٰ يَرجِعَ ، وتَوَكَّلَ اللهُ تعالىٰ للمُجاهِدِ في سبيلِهِ إن تَوَفّاهُ أن يُدخِلَهُ الجَنْةَ أو يُرجِعَهُ سالِماً مَعَ أُجْرٍ أو غَنيمَةٍ<sup>س</sup>.

١٨٤٩٦ ـ عنه ﷺ : مَثَلُ الْجَاهِدِ في سبيلِ اللهِ مَثَلُ الصّامِ نَهارَهُ القائمِ لَيلَهُ حتَّىٰ يَرجِعَ متىٰ يَرجِعُ<sup>س</sup>.

(انظر) الجهاد (۱) : باب ٥٧٢.

<sup>(</sup>۱-۱) كنزالعتال: ۲۲٦٩، ۲۲۵۷، ۲۷۵٤، ۲۷۵۵، ۲۸۵۰، ۲۰۱۰،۱۰،

# ٣٦١٩ - مَثَلُ الّذي يغزو ويأخذُ الجُعلَ

١٨٤٩٧ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ الَّذينَ يَغْزُونَ مِن أُمّتِي ويَأَخُذُونَ الجُعُلَ يَتَقَوّونَ علىٰ عَدُوَّهِم مَثَلُ أُمَّ موسىٰ ؛ تُرضِعُ وَلَدَها وتَأَخُذُ أجرَها'".

## ٣٦٢٠ - مَثَلُ الصّلواتِ الخمسِ

١٨٤٩٨ـرسولُ اللهِ تَظَلَّ : مَنْلُ الصّلواتِ الخَمسِ كمَثَلِ نَهرٍ جارٍ عَذبٍ علىٰ بابِ أَحَدِكُم يَغتَسِلُ فيهِ كُلَّ يَومٍ خَمسَ مَرّاتٍ، فما يُبْتِي ذٰلكَ مِن الدَّنَسِ ؟!"

(انظر) الصلاة : باب ۲۲۷۲. كنز العمّال : ۷/۲۰۹، ۳۱۰.

٣٦٢١ \_ مَثَلُ الجليسِ

الحَدَّادِ، لا يَعدَمُكَ مِن صاحِبِ المِسكِ إمَّا لَحِمَّاسِ الصَّالِحِ والجَمَّاسِ السُّوءِ مَثَلُ صاحِبِ المِسكِ وكِيرِ الحَدَّادِ، لا يَعدَمُكَ مِن صاحِبِ المِسكِ إمَّا تَسْتَريهِ أو تَجِدُ رِيحَهُ، وكِيرُ الحَدَّادِ يُحرِقُ بَيتَكَ أو تَوبَكَ أو تَجِدُ مِنهُ رِيحاً خَبيثَةً<sup>m</sup>.

١٨٥٠٠ حند ﷺ : مَثَلُ الجَليسِ الصّالحِ مَثَلُ العَطَّارِ ؛ إن لَم يُعطِكَ مِن عِطرِهِ أَصابَكَ مِن رِيحِهِ ، ومَثَلُ الجَليسِ السُّوءِ مَثَلُ القَينِ ؛ إن لَم يُحرِقْ نَوبَكَ أَصابَكَ مِن رِيحِهِ<sup>(»</sup>.

(انظر) الصديق : باب ٢٢٠٥.

# ٣٦٢٢ ـ مَتَلُ المُنفِقِ في سبيلِ اللهِ

#### الكتاب

﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلَ فِي كُلِّ سُنْبُلَةٍ مِائَةً حَبَّةٍ

<sup>(</sup>۱ ـ ٤) كنزالمتال : ۲٤٧٢٦، ۱۸۹۳۱، ۲٤٦٧٥، ۲٤٧٣٦.

وَاللهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعُ عَلِيمٌ﴾``

﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيتَاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَّةٍ بِرَبُوَةٍ أَصَابَهَا وَابِلُ فَآتَتْ أُكْلَهَا ضِغْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلُ فَطَلُّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرُ ﴾ ٣.

١٨٥٠١ ـرسولُ اللهِ عَلَيْهِ ،مَنَلُ البَخيلِ والمُتَصَدِّقِ مَنَلُ رجُلَيْنِ عَلَيهِما جُنَّتانِ مِن حَديدٍ ؛ إذا هَمَّ المُتَصدِّقُ بصَدَقَةٍ اتَسَعَت علَيهِ حتَّىٰ تُعَنِّي أثرَهُ، وإذا هَمَّ البَخيلُ بصَدَقَةٍ تَقلَّصَت علَيهِ، وانضَمّت يَداهُ إلىٰ تَراقيهِ، وانقَبَضت كُلُّ حَلقَةٍ إلىٰ صاحِبَتِها \_قالَ أبو هُرَيرةَ راوي الحديثِ : \_فسَمِعتُ رسولَ اللهِ تَلا يقولُ : فيَجهَدُ أن يُوَسِّعَها فلا يَستَطيعُ<sup>m</sup>.

(انظر) عنوان ٥٢١ «الإنفاق».

صحيح مسلم : ۲ / ۷۰۸ باب ۲۳.

### ٣٦٢٣ ـ مَثَلُ المُرائي في الصّدقةِ

#### الكتاب

ذِيَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنَّ وَالْأَذَىٰ كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِشَاءَ النَّـاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللهِ وَاليَوْمِ الآخِرِ فَتَلُهُ كَمَثَلِ صَفُوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلْداً لَا يَقْدِرُونَ عَلَىٰ شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ﴾".

هِمَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هٰذِهِ الْحَيَّاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلِ رِيحٍ فِيهَا صِرُّ أَصَابَتْ حَرْثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْـفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَطْلِمُونَ﴾".

# ٣٦٢٤ \_ مَثَلُ الَّذي يَتصدّقُ من الحرامِ

١٨٥٠٢ \_رسولُ اللهِ عَظَةُ : مَثَلُ الَّذي يُصيبُ المالَ مِن الحَرامِ ثُمَّ يَتَصدَّقُ بهِ لَم يَعَبَلِ اللهُ مِنهُ إِلَّا كَما

- (١\_٢) البقرة : ٢٦١، ٢٦٥.
  - (۳) صحيح مسلم : ۱۰۲۱.
    - (٤) البقرة : ٢٦٤.
    - (٥) آل عمران : ١١٧.

يَتَقَبَّلُ مِن الزَّانِيَةِ الَّتِي تُؤْتَىٰ ثُمَّ تَصَدَّقُ بِهِ علَى المَرضىٰ<sup>ِ</sup>".

١٨٥٠٣ ـرسولُ اللهِ عَظَةُ : مَنَلُ الَّذي يَعمَلُ السَّيَّنَاتِ ثُمَّ يَعمَلُ الحَسَناتِ كَمَثَلِ رجُلٍ علَيهِ دِرعٌ ضَيَّقَةُ قد خَنَقتهُ ، فكُلّها عَمِلَ حَسَنةُ انتَقَضَت حَلقَةُ ثُمَّ أُخرىٰ حتَّىٰ يَخرُجَ إِلَى الأرضِ".

٣٦٢٦ ـ مَثَلُ العُلَماءِ

١٨٥٠٤ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ مَثَلَ العُلَمَاءِ كَمَثَلِ النُّجومِ في السّماءِ يُهتَدىٰ بِها في ظُلُهاتِ البَرُّ والبَحرِ ، فإذا انطَمَسَتِ النُّجومُ أوشَكَ أن تَضِلَّ الهُداةُ٣.

المَّاءِ يُهتَدىٰ بِها في ظُلُهات البَّرِّ كَمَثَلِ النُّجومِ في السَّهاءِ يُهتَدىٰ بِها في ظُلُهات البَرُّ والبَحرِ ، فإذا طُمِسَت أوشَكَ أن تَضِلَّ الحُداةُ<sup>ن</sup>ْ.

١٨٥٠٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : ألَّا إنَّ مَثَلَ آلِ محمّدٍ ﷺ كمَثَلِ نُجومِ السَّهاءِ ؛ إذا خَوىٰ نَجمٌ طَلعَ نَجمٌ فكأنَّكُم قَد تَكامَلَت مِن اللهِ فيكُمُ الصَّنائعُ ، وأراكُم (أتاكُم) ما كُنتُم تأمَلونَ<sup>(1)</sup>.

١٨٥٠٧ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ النُّجومَ في السَّماءِ أمانٌ مِن الغَرَقِ، وأهلُ بَيتي أمانُ لأُمّتي مِن الضَّلالَةِ في أديانِهِم<sup>ِ</sup>٣.

(انظر) البحار : ٢٤ / ١١٩ باب ٤١.

٣٦٢٧ - مَثْلُ العِلمِ بلا عملٍ ١٨٥٠٨ - الإمامُ عليٌّ ﷺ : عِلمٌ بِلا عَمَلٍ كَشَجَرٍ بِلا تَمَرٍّ ٣. ١٨٥٠٩ - عنه ﷺ : عِلمٌ بِلا عَمَلٍ كَقَوسٍ بِلا وَتَرٍ ٣.

- (٤) البحار : ٢ / ٢٥ / ٨٥.
- (٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٠.
- (٦) البحار : ٤٧/ ١٢٣/ ٢٣.
- (٧\_٧) غرر الحكم: ٦٢٩٠. ٦٢٩١.

<sup>(</sup>۱\_۳) كنزالعمّال : ۲۸۷٦۹، ۲۰۳۵۵، ۲۸۷۲۹.

### ٣٦٢٨ \_ مَثَلُ العالِم بلا عملٍ

#### الكتاب

﴿مَتَلُ الَّذِينَ حُمَّوا التَّوْرَاءَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِبَارِ يَخْمِلُ أَسْفَارَاً بِنُسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّـذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللهِ وَاللهُ لايَهْدِي الْقَوْمَ الطَّالِينَ﴾<sup>(()</sup>.

﴿وَاتْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعَهُ الشَّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْغَاوِينَ \* وَلَوْ شِنْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنَّهُ أَخْلَدَ إِلَىٰ الأَرْضِ وَاتَّبَعَ هَوَاهُ فَتَلُهُ كَمَثَلِ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلْ عَلَيْهِ يَسْلَمَتْ أَوْ تَتْرُكْهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُصِ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ ". (انظر) عافر : ٢٢ والسورى : ٢٤.

١٨٥١٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَتَلُ العالِمِ الَّذي يُعَلَّمُ النَّاسَ الْخَيرَ ويَنسىٰ نَفسَهُ مَثَلُ الفَتيلَةِ ؛ تُضيءُ للنَّاس وتُحرقُ نَفسَها".

١٨٥١١ ـعنه ﷺ : مَثَلُ الَّذي يُعلِّمُ الخَيرَ ولا يَعمَلُ بِهِ مَثَلُ السِّراجِ ؛ يُضيءُ للنَّاسِ ويُحرِقُ نَفسَهُ<sup>(۵</sup>.

ويُحرقُ نَفسَهُ ٥٠٠ حند ﷺ : مَثَلُ مَن يُعَلِّمُ النَّاسَ الخَيرَ ويَنسىٰ نَفسَهُ كَمَثَلِ المِصباحِ الَّذي يُضيءُ للنَّاسِ ويُحرقُ نَفسَهُ ٥٠.

المسيحُ ﷺ : يا عَبيدَ الدُّنيا، مَثَلَكُم كمَثَلِ القُبورِ المُشَيّدَةِ؛ يُعجِبُ النَّاظِرَ ظَهرُها، وداخِلُها عِظامُ المَوتى، تَملوءَةً خَطايا<sup>ن</sup>.

١٨٥١٤ ـعنه ﷺ : يا عَبيدَ الدُّنيا، إنمَا مَثَلُكُم كمَثَلِ السُّراج ؛ يُضيءُ للنَّاسِ ويُحرِقُ نَفسَهُ<sup>س</sup>. ١٨٥١٥ ـعنه ﷺ : لا تَكونوا كالمُنخُلِ؛ يُخرِجُ الدَّقيقَ الطَّيِّبَ ويُسِكُ النُّخالَةَ، كذٰلكَ أنتُم

- (١) الجمعة : ٥.
- (٢) الأعراف : ١٧٦، ١٧٥.
- (٣) كنز المقال : ٢٨٩٧٥.
- (٤) البحار : ٢ / ٣٨ / ٥٦.
  - (٥) كنزالعمّال : ٤٤٠١٥.
- (٦) البحار : ١٤ / ٢٠٥ / ١٧.
  - (٧) تحف العقول : ١ ٥٠.

تُخرِجونَ الحِكمَةَ مِن أفواهِكُم ويَبيَّى الغِلُّ في صُدورِكُم<sup>ِ..</sup>

١٨٥١٦ـعنه ﷺ : ماذا يُغني عنِ البَيتِ المُظْلِمِ أَن يُوضَعَ السَّراجُ فَوقَ ظَهرِهِ. وجَوفُهُ وَحِشَّ مُظلِمٌ ؟! كذٰلكَ لايُغني عَنكُم أن يكونَ نُورُ العِلمِ بأفواهِكُم وأجوافُكُم مِنهُ وَحِشَةٌ مُـعَطَّلَةٌ ! فأسرِعوا إلىٰ بُيوتِكُمُ المُظلِمَةِ فأنِيروا فيها ٣.

١٨٥١٧ ـ عنه ﷺ : يا عَبيدَ الدُّنيا، تَحَمِلونَ السُّراجَ في ضَوءِ الشَّـمسِ وضَـوؤها كـانَ يَكفيكُم، وتَدَعونَ أن تَستَضيؤوا بها في الظُّلَمِ ومِن أجلِ ذلكَ سُخُرَت لَكُم! كذلكَ استَضَائُم بنُورِ العِلمِ لأمرِ الدُّنيا وقد كُفِيتُموهُ، وتَرَكتُم أن تَستَضيؤوا بهِ لأمرِ الآخِرَةِ ومِن أجـلِ ذلكَ أعطِيتُموهُ!"

١٨٥١٨ ـالإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ العالِمَ العامِلَ بغَيرِ عِلمِهِ كالجاهِلِ الحائرِ الّذي لا يَستَفيقُ مِن جَهلِهِ، بَلِ الحُجّةُ علَيهِ أعظَمُ، والحَسرَةُ لَهُ أَلزَمُ، وهُو عِندَ اللهِ أَلوَمُ<sup>سٍ</sup>.

(انظر) العلم : ياب ۲۸۸۸ \_۲۸۹۹ .

# ٣٦٢٩ - مَثَلُ العالِم الَّذي لا يُحدُّثُ بعلمهِ

١٨٥١٩ -رسولُ اللهِ عَلَمُ الَّذي يَتَعَلَّمُ العِلمَ ثُمَّ لا يُحدَّثُ بِهِ كَمَثَلِ الَّذي يَكَفِرُ الكَنزَ فلا يُنفِقُ مِنهُ (\*.

(انظر) العلم : باب ۲۸۵۸.

## ٣٦٣٠ \_ مَثَلُ العابدِ الّذي لايَتفقَّهُ

٠ ١٨٥٢ ـرسولُ اللهِ عَلَيَّةُ : مَتَلُ العابِدِ الَّذِي لا يَتَفَقَّهُ كَمَتَلِ الَّذِي يَبنِي بِاللَّيلِ ويَهدِمُ بِالنَّهارِ (٣. (المرادة : باب ٢٤٦٦. الفقه : باب ٢٤٦٦.

(٥\_٦) كنزالمشال: ٢٨٩٣٠. ٢٨٩٣٠.

<sup>(</sup>٢١٦) تحف المقول : ٥٠٠، ٥٠٦.

<sup>(</sup>٢) البحار : ١٤ / ٢٠٨ / ١٧.

٤) نهج البلاغة : الخطبة ١١٠، شرح نهج البلاغة لاين أبي الحديد : ٧ / ٢٢١.

## ٣٦٣١ ـ مَثَلُ الَّذِي يَتِعلَّمُ فَى صِغَرِهِ

١٨٥٢١ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ الَّذي يَتَعَلَّمُ في صِغَرِهِ كَالنَّقَشِ في الحَجَرِ ، ومَثَلُ الَّذي يَتَعَلَّمُ في كِبَرِهِ كَالَّذي يَكْتُبُ علَى الماءِ<sup>ن،</sup>.

(انظر) الشياب : ياب ١٩٤٤.

# ٣٦٣٢ - مَثَلُ الَّذي لا يُحدِّثُ إلَّا بِشَرٍّ

١٨٥٢٢ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَتَلُ الّذي يَجلِسُ يَسمَعُ الحِكمَةَ ولا يُحَدِّثُ عن صاحِبِهِ إِلَّا بِشَرِّ ما يَسمَعُ، كمَثَلِ رجُلٍ أتى راعِياً فقالَ : يا راعي، أجزِرْني شاةً مِن غَنَمِكَ. قالَ : اِذهَبْ فَخُذْ بِأَذُنِ خَيرِها شاةً، فَذَهبَ فأَخَذَ بِأَذُنِ كَلبِ الغَنَمِ إِ<sup>س</sup>.

# ٣٦٣٣ ـ مَثَلُ الحاجةِ إلىٰ مَن أصابَ المالَ حديثاً

١٨٥٢٣ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّا مَتَلُ الحاجَةِ إلىٰ مَن أصابَ مالَهُ حَديثاً كمَثَلِ الدَّرِهَمِ في فَمِ الأفعىٰ : أنتَ إلَيهِ محوِجٌ ، وأنتَ مِنها علىٰ خَطَرٍ ؟.

(انظر) الحاجة : باب ٩٧٢.

### ٣٦٣٤ - مَثَلُ الَّذي يَعودُ في عَطيّتهِ

١٨٥٢٤ ـرسولُ اللهِ عَلَمَةُ : إِنَّ مَثَلَ الَّذِي يَعودُ في عَطِيَّتِهِ كَمَثَلِ الكَلبِ ؛ أَكَلَ حتَّى إذا شَبِعَ قاءَ ، ثُمَّ عادَ في قَينهِ فأَكَلَهُ إِنَّهُ

١٨٥٢٥ ـ عنه ﷺ : لَيسَ لَنا مَثَلُ السُّوءِ، العائدُ في هِبَتِهِ كالكَلبِ يَعودُ في قَيْئهِ (\*.

- (۲ ـ ۲) كنزالعمّال : ۲۹۳۳۲، ۲۹۰۱٤.
  - (٣) تحف المقول : ٢٩٤.
- (٤ ـ ٥) كنزالعتال : ٤٦١٦٣ , ٤٦١٦٧ .

### ٣٦٣٥ ـ مَثْلُ الأَمَل والأَجَل

١٨٥٢٦ ـرسولُ اللهِ ﷺ : هَل تَدرُونَ ما هٰذهِ وما هٰذهِ؟ ورمىٰ بِحَصاتَينِ. قالوا : اللهُ ورسولُهُ أعلَمُ. قالَ : هٰذاكَ الأمَلُ وهٰذاكَ الأجَلُ<sup>رِي</sup>.

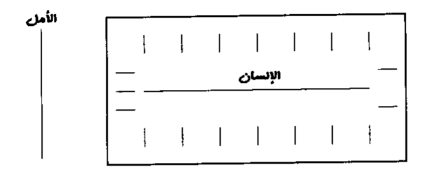
١٨٥٢٧ - في شرح صحيح الترمذيّ : الرَّبيعُ بنُ خُنَيمٍ عن عبدِاللهِ، واللَّفظُ للبخاريِّ : خَطَّ النَّبِيُّ ﷺ خطًا مُرَبَّعاً وخَطَّ خطًا في الوَسَطِ وخَطَّ خِطَطاً صِغاراً إلىٰ هٰذا الّذي في الوَسَطِ مِن جانِبِهِ، فقالَ : هٰذا الإنسانُ، وهٰذا أجَلُهُ مُحيطُ بهِ، وهٰذا الّذي هُو خارِجٌ أمَلُهُ، وهٰذهِ الخِطَطُ الصِّغارُ الأعراضُ، فإن أخطَأهُ هذا نَهشَهُ هٰذا.

وفيه عن أنس : خَطَّ النَّبِيُّ ﷺ خُطوطاً ، وقالَ : هٰذا الأمَلُ وهذا الأجَلُ ، فبَينَمَا هو كَذْلكَ إذ جاءهُ الخَطُّ الأقَرِبُ (المعنىٰ).

قال ابنُ العربيّ : لم يتقن البخاريّ هذا الحديث ؛ فإنّه مهّد ثلاثة معاني، وهي الخطّ المربّع واحدٌ، والخطّ الذي في وسطه اثنان، والخطط الصغار ثلاثة، ثمّ قال : أعطي لكلّ ممهّدٍ مثاله، فقال : هذا الإنسان واحدٌ، وهذا أجله محيطٌ به اثنان، وهذا الذي هو خارجٌ أسله تـلاثةٌ، وهذه الخطط الصغار الأعراض أربعةً.

وإنَّما صوابه ما رواه غيره، قالَ عبدُاللهِ : خَطَّ لنا رسولُ اللهِ ﷺ خَطًا مُرَبَّعاً وخَطًا وسَطَ الخَطِّ المُربّعِ وخَطَّ خُطوطاً إلىٰ جانبِ الخطِّ الّذي في وسَطِ المُربَّعِ وخطاً خارجَ الخَطِّ المربّعِ ثمّ قالَ : أتَدرونَ ما هذا؟ قالوا : اللهُ ورسولُهُ أعلَمُ، قالَ : هذا الخَطُّ الأوسَطُ الإنسانُ والخُطُوطُ الّتي إلىٰ جانبِهِ الأعراضُ، والأعراضُ تَنهَشُهُ مِن كلِّ مكانٍ : إن أخطَاهُ هٰذا أصابَهُ هٰذا، والخطُّ المُربَّعُ الأجلُ المحيطُ بهِ، والخَطُّ الخارِجُ البَعيدُ الأملُ، وهٰ ذو صُورَتُهُ :

(١) سنن الترمذيّ : ٢٨٧٠.



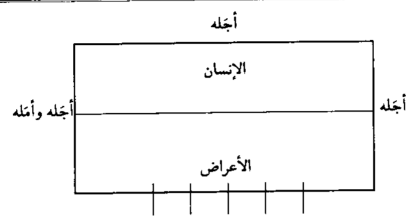
وقد رُوِيَ عن أبي سعيدِ الخُدريِّ، قالَ : غَرَسَﷺ عُوداً بَينَ يَدَيهِ وآخَرَ إلىٰ جانِبِهِ وآخَرَ بَعَدَهُ، وقالَ : أتَدرونَ ما هٰذا ؟ قالوا : اللهُ ورسولُهُ أعلَم، قالَ : هٰذا الإنسانُ وهذا الأسلُ، فتَعاطىٰ الأملَ فيَختَلِجُهُ الأجلُ دُونَ الأملِ، وهٰذهِ صُورَتُهُ :<sup>(.)</sup>

| الأقل | الأجَل | الإنسان |
|-------|--------|---------|
|       |        |         |

الترغيب والترهيب عن ابنِ مسعودٍ : خَطَّ " النّبيُّ تَللا خَطَاً مُرَبّعاً ، وخَطَّ خَطَاً في الوَسَطِ خارِجاً مِنهُ ، وَخَطَّ خُطوطاً صِغاراً إلىٰ هٰذا الّذي في الوَسَطِ مِـن جـانِبِهِ الّـذي في الوَسَطِ ، فقالَ : هٰذا الإنسانُ ، وهذا أجلُهُ مُحيطُ بهِ أو قد أحاطَ بهِ وهذا الّذي هُو خارِجُ أملُهُ ، وهٰذهِ الخِطَطُ الصِّغارُ الأعراضُ ، فإن أخطَاهُ هٰذا نَهشَهُ " هٰذا ، وإن أخطَاهُ هٰذا نَهشَهُ هٰذا. وهذا صورةُ ما خَطَّ تَلا : (\*

(١) عارضة الأحوذيّ بشرح صحيح الترمذيّ : ١٠ / ٣١٨.

- (٢) يوضّع النبئي ﷺ تقارُبَ الإنسان بأجلِه وأملِه ورزقِه وما يُصيبُه في دُنياه. فهذا مرّةً يُتالُه وغداً يَبشُدُ عنه. وهكذا حتّى يأخَذَحظَهُ وما قُدَرَ له ثم يَغنى (كما في هامش المصدر).
- (٣) تَناوَلُهُ من بعيد كنهش العيّة، وقيل: قَبضَ عليه وعضّه ثمّ نَثَره ميقال: نهشته العيّة ونهشه الكلب. أي الإنسان هدف لتلاثة :أ \_عمره. ب \_أمانيه. ج \_رزقه. والعاقل الصالح يوجّه دقّة سفينتها إلى وجوه البرّ وضل الغير لتصل إلى بَرّ السلامة، فينتهي من العمياة وشمارُ أعماله أينَعَت ودَوحاتُ خِلاله أزهَرَت فتجنبهافرِحاً مسروراً، كما قال تعالى : ﴿الّذينَ تَتَوفّاهمُ الملائكةُ طيبينَ يقولونَ سلامٌ عليكُم ادخُلوا الجنّة بما كُنتُم تَعملونَ ٣٢من سورة النّحل. (كما في هامش العصدر).



الترغيب والترهيب عن أنّس : خَطَّ رسولُ اللهِ ﷺ خَطَّاً ، وقالَ : هٰذا الإِنسانُ ، وَخَطَّ إلىٰ جَنبِهِ خَطَّاً وقالَ : هٰذا أَجَلُهُ ، وخَطَُّ آخَرَ بَعيداً مِنهُ فقالَ : هٰذا الأملُ ، فَبينَمَا هُو كذلك إِذ جاءهُ الأَقرَبُ<sup>(1000</sup>.

١٨٥٣٠ ـرسولُ اللهِ عَلَمَّا : هٰذا ابنُ آدمَ وهٰذا أَجَلُهُ . ووَضَعَ يَدَهُ عِندَ قَفاهُ ثُمَّ بَسطَها وقالَ : \_وثَمَّ أملُهُ (٥، وثَمَّ أملُهُ ٥٠).

٣٦٣٦ \_ مَثَلُ النَّفسِ

المُعامِ ولِينِ الوِطاءِ؛ فإنَّ المُعَامِ ولِينِ اللَّباسِ وطِيبِ الطَّعامِ ولِينِ الوِطاءِ؛ فإنَّ النَّفسَ مأوىٰ كُلِّ شَرَّ، وهيَ رَفيقُ كُلُّ سُـوءٍ، تَجُـرُها إلىٰ طـاعَةِ اللهِ وتَجُـرُكَ إلىٰ مَـعصيَتِهِ، وتُخالِفُكَ في طاعَتِهِ وتُطيعُكَ فيا تَكرَهُ، وتَطغىٰ إذا شَبِعَت وتَشْكو إذا جـاعَت، وتَـغضَبُ إذا

- (١) أي هو سارح في بحار أماتيه الحلوة في الدّنيا يُشيّد قصرأويشتري ضيعة ويعلّم أولاده وهكذا من حلاوة الدنيا. فيهجم عليه الأقسرب الموت الخاطف، فالكيّس مَن انتهز فرصة صحّته وغِناه وعمل لمولاه ادْخاراً لآخرته. (كما في هامش المصدر). (٢) التَرغيب والتَرهيب: ٤ / ٢٤٤ / ٢٢.
- (٣) يُجاورُ ابنَ آدمَ أجلُه. وهما متلاصفان متقاربان متصاحبان.ويَليهما الأمل ألَّذي يُحبّبُ إليه الكدَّ في الدّتيا والجدّ ويجمعالمال ليمغل كَيْتَ وكَيْتَ ، وهكذا من صنوف الأفكار .

إنَّ الله تعالى أباح الجدّ في الدنيا والعمل والسعي لطلب الرزق والريح. ولكن التحذير من طول الأمل الذي فيه الففلة عن الله وضياع حقوق الله والتقصير في واجب الله فلا صلاةولا صوم ولا صدقة ولا خير يفعل أبدأ ما . وتعلّل النفس بكثرةالخير ووفرته. ولا يوجد في حلال هذا عمل صالح لله . هذا المنهيّ عنه فقط ، وهذا الأمل الكاذب والسراب الخادع. (كمافي هامش المصدر). (٤) التَرغيب والتَرهيب : ٤ / ٢٤٥ / ٢٢. افْتَقَرَت وتَتَكَبَّرُ إذا استَغنَت، وتَنْسىٰ إذا كَبِرَت وتَغفَلُ إذا أمِنَت، وهِي قَرينَةُ الشَّيطانِ. ومَتَلُ النَّفْسِ كمَثَلِ النَّعَامَةِ؛ تأكُلُ الكَثيرَ وإذا حُمِلَ علَيها لا تَطيرُ، ومَثَلِ الدِّفلیٰ<sup>(۱</sup>؛ لَونُهُ حَسَنُ وطَعمُهُ مُرُّ<sup>س</sup>.

٣٦٣٧ \_ مَثْلُ الدُّنيا

١٨٥٣٢ ـرسولُ اللهِ ﷺ ـللضَّحّاكِ بنِ سُفيانَ ـ: يا ضَحّاكُ، ما طَعامُكَ؟ قالَ : يا رسولَ اللهِ، اللّحمُ واللَّبَنُ. قالَ : ثُمَّ بَصيرُ إلىٰ ماذا؟ قالَ : إلىٰ ما قَد عَلِمتَ ! قالَ : فإنّ اللهُ تعالىٰ ضَرَبَ ما يَخرُجُ مِنِ ابنِ آدمَ مَثَلاً للدُنيا<sup>س</sup>.

١٨٥٣٣ ـعنه ﷺ : إنَّ مَطعَمَ ابنِ آدمَ جُعِلَ مَثَلاً للدُّنيا وإن قَزَّحَهُ ومَلَّحَهُ، فانظُّرْ إلىٰ ما يَصيرُ<sup>ر</sup>ُ.

١٨٥٣٤\_عنه ﷺ ـ آمَّا جاءَهُ قَومٌ فسأَلَهُم ـ : أَلَكُم طَعامٌ ؟ قالوا : نَعَم. قالَ : فلَكُم شَرابٌ ؟ قالوا : نَعَم، قالَ : وتُبَرِّدونَهُ ؟ قالوا : نَعَم، قالَ : فإنّ مَعادَهُما كمَعادِ الدِّنيا، يَقومُ أَحَدُكُم إلىٰ خَلفِ بَيتِهِ فيُمسِكُ أَنفَهُ مِن نَتنِهِ<sup>(0)</sup>.

(انظر) الدنيا : باب ١٢٥٣ \_ ١٢٦٣.

# ٣٦٣٨ \_ مَثَلُ الحَريصِ علىٰ الدُّنيا

١٨٥٣٥ ـالإمامُ الباقرُ ﷺ : مَثَلُ الحَريصِ علَى الدُّنيا مَثَلُ دُودَةِ القَرُّ ؛ كُلَّها ازدادَت مِن القَرِّ علىٰ نَفسِها لَفَاً كانَ أبعَدَ لَها مِن الخُروجِ حتَّىٰ تَموتَ غَمّاً<sup>(س</sup>.

(انظر) عنوان ٢٠٤ «الحرص».

الدِّفلي : نبت تُرّ قتَّالُ، زهرُه كالورد الأحمر ، يقال له بالفارسية : «خر زهره». (القاموس المعيط : ٣ / ٣٧٦).

(٢) البعار : ٢٧ / ٢٣ / ٦.

(٣ ـ ٥) التّرغيب والتّرهيب : ٤ / ١٧٤ / ٤٤ و ح ٤٥ وص٢٧٧ .

(٦) الكافي : ٢ / ٣١٦ / ٧.

## ٣٦٣٩ ـ مَثَلُ حَبِطِ الحَسَناتِ

١٨٥٣٦ ـرسولُ اللهِ تَلَمَّةَ اتَّقوا المَظَالِمَ ما استَطَعَتُم ؛ فإنَّ الرَّجُلَ يَجيءُ يَومَ القِيامَةِ بحَسَناتٍ يَرىٰ أَنَّها ستُنْجيهِ، فما يَزالُ عِندَ ذٰلكَ يقولُ : إنَّ لِفلانٍ قِـبَلَكَ مَـظلِمَةً، فـيقالُ : أمحـوا مِـن حَسَناتِهِ، فما تَبقىٰ لَهُ حَسَنةً. ومَثَلُ ذٰلكَ كَمَثَلِ سَفْرٍ نَزَلوا بفَلاةٍ مِن الأرضِ لَيسَ مَعَهُم حَطَبٌ، فَتَفَرَّقَ القَومُ فاحتَطَبوا للنّارِ وأنضَجوا ما أرادُوا، فكذلكَ النُّنوبُ...

(انظر) عنوان ٩٤ «الحَبط».

٣٦٤٠ ـ مَثْلُ الذَّاكر

١٨٥٣٧ ــسنن الترمذي عن يحيىٰ ﷺ : وآمُرُكُم أن تَذكُروا اللهَ ؛ فإنَّ مَثَلَ ذٰلكَ كَمَثَلِ رَجُلٍ خَرَجَ العَدُوُّ في أثَرِهِ سِراعاً حتىٰ إذا أتىٰ علىٰ حِصنٍ حَصينٍ فأَحْرَزَ نَفسَهُ مِنهُم، كَذٰلكَ العَبدُ لايُحرِزُ نَفسَهُ مِن الشَّيطانِ إلَّا بذِكرِ اللهِ٣.

(انظر) الذِّكر : باب ١٣٤٠ ، الشيطان : باب ٢٠١٦ ، ٢٠١٩ .

<sup>(</sup>۱) کنزالعقال : ۱۰۳۲۸.

<sup>(</sup>٢) سنن الترمذيّ : ٢٨٦٣.



وسائل الشّيعة : ٣ / ٥٦٠ ـ ٥٦٥ باب ٣ و ٤ «الّتماثيل». سنن أبي داود : ٤ / ٧٢ «باب في الصُّوَر». صحيح مسلم : ٣ / ١٦٦٤ باب ٢٦ «تحريم تصوير صورة الحيوان».

### ٣٦٤١ \_ التَّمْثالُ

#### الكتاب

وَيَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشَاءُ مِنْ مَحَارِيبَ وَتَمَاثِيلَ وَجِفَانٍ كَالجُوَابِ وَقُدُورٍ رَاسِيَاتٍ اعْمَلُوا آلَ دَاوُدَ شُكْرَاً وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِيَ الشَّكُورُ﴾<sup>(()</sup>.

١٨٥٣٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : قالَ رسولُ اللهِ ﷺ : أتاني جَبرئيلُ وقالَ : يامحمّدُ، إنَّ ربَّكَ يُقرِئُكَ السّلامَ ويَنهىٰ عَن تَزويقِ البُيوتِ.

قَالَ أَبُو بِصِيرٍ : فَقَلْتُ : ومَا تَزُويقُ البُيوتِ؟ فَقَالَ : تَصَاوِيرُ الَّمَّاثِيلِ<sup>m</sup>. ١٨٥٣٩ ـرسُولُ اللهِ عَلَيَّة : أتاني جَبرئيلُ فقالَ : يا محمّدُ؛ إنّ ربَّكَ يَنهىٰ عَنِ الَّمَاثِيلِ<sup>m</sup>. ١٨٥٤٠ ـعنه عَلَيَّ ـ لعليٍّ علا لمَا بَعْنَهُ إلَى المَدينَةِ ـ: لا تَدَعْ صُورَةً إلّا محَوَتَهَا<sup>س</sup>. ١٨٥٤١ ـعنه عَليَّ : لاتَدخُلُ المَلائكَةُ بَيتاً فيهِ صُورَةً ولا كَلْبُ ولا جُنُبٌ<sup>س</sup>. ١٨٥٤٢ ـعنه عَليَّ : لاتَدخُلُ المَلائكَةُ بَيتاً فيهِ صُورَةً ولا كَلْبُ ولا جُنُبٌ<sup>س</sup>.

١٨٥٤٣ ـ عنه ﷺ : أتاني جَبريلُ ﷺ فقالَ لي : أَتَيتُكَ البارِحَةَ فَلم يَمَنغني أَن أَكونَ دَخَلتُ إِلَّا أَنَّهُ كَانَ علَى البابِ تَمَاثيلُ، وكانَ في البَيتِ قِرامُ سِترٍ فيهِ تَمَاثيلُ، وكانَ في البَيتِ كَلبُ، فَرُ برأسِ المَّثالِ الَّذي في البَيتِ يُقطَعُ فيَصيرُ كَهَيئَةِ الشَّجَرَةِ، وَمُرْ بالسِّترِ فلْيُقطَعْ فسْلُيجعَلْ مِسْهُ وِسادَتَينِ مَنبوذَتَينِ تُوطَآنِ، ومُرْ بالكَلبِ فلْيُخرَجْ<sup>س</sup>.

١٨٥٤٤ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ في صفةِ النّبيُّ ﷺ ـ: ويكونُ السُّترُ علىٰ بابِ بَينِهِ فتَكونُ فيهِ التَّصاويرُ فيقولُ : يافُلانَةُ ـ لإحدىٰ أزواجِهِ ـ غَيَّبِيهِ عنِّي، فإنِّي إذا نَظَرتُ إلَيهِ ذَكَرتُ الدُّنيا وزَخارِفَها. فأعرَضَ عنِ الدُّنيا بقَلبِهِ، وأماتَ ذِكرَها مِن نَـفسِهِ، وأحَبَّ أن تَـغيبَ زِيـنَتُها

- (٢) الكافي : ٦ / ٥٢٦ / ١.
- (٣) المحاسن : ٢٥٦٣ / ٢٥٦٣. -
  - (٤) الكافي : ٦ / ٥٢٨ / ١٤.
- (٥ ـ ٧) سنن أبي داود : ٤١٥٢ ، ٤١٥٣ .

<sup>(</sup>۱) سبأ : ۱۳.

عن عَينِهِ ٥٠.

استَقبَلَهُ، فقالَ لي رسولُ الله ﷺ : حَوَّلي هٰذا؛ فإني كُلَّما وَخَلَ فيهِ عِمْالُ طائرٍ ، وكانَ الدّاخِلُ إذا دَخَلَ استَقبَلَهُ، فقالَ لي رسولُ الله ﷺ : حَوَّلي هٰذا؛ فإني كُلَّما دَخَلتُ فرَأيتُهُ ذَكَرتُ الدُّنيا٣.

١٨٥٤٦ صحيح مسلم عن عائشة : دَخلَ النَّبِيُّ ﷺ علَيَّ وقد سَتَرتُ غَطاً فيهِ تَصاويرُ ، فنَحَاهُ . فاتَخذتُ مِنهُ وِسادَتَينِ<sup>m</sup>.

١٨٥٤٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَاباً يَومَ القِيامَةِ المُصَوِّرونَ<sup>(»</sup>.

١٨٥٤٨ ــصحيح مسلم عن مسلمِ بنِ صُبيحٍ :كنتُ مَع مَسروتٍ في بَيتٍ فيهِ تَمَاثيلُ مَريمَ، فقالَ مسروقٌ : لهٰذا تَماثيلُ كِسرىٰ، فقلتُ : لا، لهٰذا تَمَاثيلُ مَريمَ، فقالَ مسروقُ : أمَا إنّي سَمِـعتُ عبدَاللهِ بنَ مسعودٍ يقولُ : قالَ رسولُ اللهِ تَظَلَمُ : أَشَدُّ النَّاسِ عَذاباً يَومَ القِيامَةِ المُصَوِّرونَ<sup>،</sup>

١٨٥٤٩ -صحيح مسلم عن سعيدِ بنِ أبي الحَسنِ : جاءَ رجُلُ إلَى ابنِ عَبّاسٍ فقالَ إنَّي رَجُلُ أُصَوَّرُ هٰذه الصُّورَ، فَأَفتِنِي فيها، فقالَ لهُ : أَدْنُ مِنِّي، فدَنا مِنهُ، ثُمَّ قالَ : ادْنُ مِنِّي، فدَنا حتَّىٰ وَضَعَ يَدَهُ علىٰ رأسِهِ، قالَ : أُنَبَّتُكَ بما سَمِعتُ مِن رسولِاللهِ تَظَّةُ، سَمِعتُ رسولَاللهِ تظَّ يقولُ : كُلُّ مُصَوِّرٍ في النّارِ، يَجعَلُ لَهُ بكُلُ صُورَةٍ صَوَرَها نَفْساً فتُعَذِّبُهُ في جَهَنَّمَ. وقالَ : إن كُنتَ لا بُـدَّ فاعِلاً فاصنَعِ الشَّجَرَ وما لا نَفسَ لَهُ<sup>س</sup>.

١٨٥٥٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَن صَوَّرَ صُورَةً في الدُّنيا كُلُّفَ أن يَنفُخَ فيها الرُّوحَ يَومَ القِيامَةِ ، ولَيسَ بنافِخِ<sup>(٣</sup>.

١٨٥٥١ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن مثَّل تِمثالاً كُلُّفَ يَومَ القِيامَةِ أَنْ يَنفُخَ فيهِ الرُّوحَ<sup>س</sup>. ١٨٥٥٢ ـعنه ﷺ ــ لَمّا سألَهُ محمّدُ بنُ مسلمٍ عن تَماثيلِ الشَّـجَرِ والشَّـمسِ والقَـمرِ ــ:

- (١) نهج البلاغة : الخطبة ١٦٠.
- (۲\_۲) صحيح مسلم : ۲۱۰۷.
- (٤\_٥) صحيح مسلم : ٢٦٠٩.
- (۲\_۷) صحيح مسلم : ۲۱۱۰.

(٨) الكافي : ٦ / ٢٢٥ / ٤.

لا بأسَ، ما لَم يَكُن شيئاً مِن الحَيوانِ<sup>(...</sup>. ١٨٥٥٣ ـعنه ﷺ ـفي قولهِ تعالىٰ : ﴿يَعْمَلُونَ لَهُ مَا يَشاءُ...﴾ ـ:واللهِ، ما هِي تَمَاثيلُ الرَّجالِ والنِّساءِ، ولكنّها تَماثيلُ الشَّجَرِ وشِبْهِهِ<sup>(...</sup>.

١٨٥٥٤ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ لَمَّا سُئلَ عنِ الَّتمَاثيلِ الَّتي في بُيوتِهِم ــ: هٰذهِ للنِّسَاءِ أو بُيوتِ النِّساءِ».

<sup>(</sup>١) المحاسن : ٢ / ٤٥٨ / ٢٥٨١.

<sup>(</sup>۲) الكافي : ۲ / ۲۷ ۵ / ۷.

<sup>(</sup>٣) المحاسن : ٢ / ٢٥٨٨ ( ٣).

**٤٨٣** الإمتِحان

البحار : ٥ / ٢١٠ باب ٨ «التمحيص والاستدراج والابتلاء والاختبار» .

انظر : عنوان ٢٤ «التَّجربة».

الأخ : باب٥٦، البلاء : باب ٣٩٦، ٣٩٦، الصّديق : باب ٢٢١٤، ٢٢١٥، العقل : باب ٢٨١٦.

### ٣٦٤٢ \_ الامتِحانُ

#### الكتاب

﴿إِنَّ الَّذِينَ يَغُضُونَ أَصْوَاتَهُمْ عِنْدَ رَسُولِ اللهِ أُولَئِكَ الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُـلُوبَهُمْ لِـلتَقْوَىٰ لَهُـمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرُ عَظِيمٌ﴾<sup>(...</sup>

إِيَّا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا جَاءَكُمُ الْمُؤْمِنَاتُ مُـهَاجِرَاتٍ فَـامْتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْـلَمُ بِإِيمَانِهِنَّ فَـإِنْ
 عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِناتٍ فَلاتَرْجِعُوهُنَّ إِلَىٰ الْكُفَّارِ...﴾<sup>(1)</sup>.

١٨٥٥٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ أمرَنا صَعبٌ مُستَصعَبٌ، لا يَحمِلُهُ إلَّا عَبدٌ مؤمنٌ امتَحَنَ اللهُ قَلبَهُ للإِيمانِ".

١٨٥٥٦حنه، في صفةِالأنبياءِ في والأولياءِ :قَدِاختَبَرَهُمُ اللهُبالَخْمَصَةِ،وابتَلاهُمبالجَهَدَةِ، وامتَحَنَّهُم بالمَخاوِفِ<sup>(۵</sup>).

١٨٥٥٧ ـعنه ﷺ ـفي سؤالِ المَيّتِ في القَبرِ ــ: حتّىٰ إذا انصَرَفَ المُشَيِّعُ ، ورَجَعَ المُتَفَجِّعُ ، أقعِدَ في حُفرَتِهِ نَجِيّاً لِبَهتَةِ السّؤالِ، وعَثرَةِ الامتِحانِ<sup>...</sup>.

١٨٥٥٨ \_عنه عنه الله : أُخْبُرُ تَقْلِهِ ٥٠.

قال الرضيّ : ومن الناس من يروي هذا للرسولﷺ ، وممّا يقوّي أنّه مـن كـلام أمـير المؤمنين ﷺ ما حكاه ثعلبٌ عن ابن الأعرابيّ، قال المأمون : لولا أنّ عليّاً قال : «أخبر تقله» لقلت : اقله تخبر .

> ١٨٥٥٩ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : خالِطِ النّاسَ تَخبُرُهُم، ومتى تَخبُرُهُم تَقْلِهِمَ<sup>س</sup>. ١٨٥٦٠ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : عِندَ الامتِحانِ يُكرَمُ الرّجُلُ أو يُهانُ<sup>....</sup>

- (٣\_ ٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٩ و ١٩٢ و٨٣.
  - (٦) نهج البلاغة : الحكمة ٤٣٤.
  - (۷) الكافي : ۸ / ۱۷٦ / ۱۹۲.

(٨) غرر الحكم : ٦٢٠٦.

<sup>(</sup>۱) العجرات : ۲.

<sup>(</sup>٢) المتحنة : ١٠.

١٨٥٦١ ــعنه ﷺ : يُمَتَحَنُ الرَّجُلُ بِفِعلِهِ لا بِقَولِهِ<sup>(...</sup>. ١٨٥٦٢ ــعنه ﷺ : ثَلاثٌ يُمَتَحَنُ بها عُقولُ الرَّجالِ، هُنَّ : المالُ، والوِلايَةُ، والمُصيبَةُ<sup>(...</sup>. ١٨٥٦٣ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ : اِمتَحِنوا شِيعَتَنا عِندَ ثَلاثٍ : عِندَ مَواقيتِ الصَّــلاةِ كــيفَ

مُحافَظَتُهُم علَيها، وعِندَ أسرارِهِم كيفَ حِفظُهُم لَهَا عِندَ عَدُوَّنًا، وإلى أموالِهِم كيفَ مُواساتُهُم لإخوانِهِم فيها".

١٨٥٦٤ ـعنه ﷺ : ما أعطِيَ عَبَدُ مِن الدُّنيا إلَّا اعتِباراً، وما زُوِيَ عَنهُ إِلَّا اختِباراً". ١٨٥٦٥ ـالإمامُ عليٌّ ﷺ : سِتَةٌ تُختَبَرُ بِها أخلاقُ الرَّجالِ : الرَّضا، والغَضَبُ، والأمـنُ، والرَّهَبُ، والمَنغُ، والرَغَبُ".

١٨٥٦٦ ـعنه ﷺ : الوِلاياتُ مَضامِيرُ الرِّجالِ...

١٨٥٦٧ \_عند على : الأعمالُ بالخُبرَةِ ٣.

كلام في الامتحان وحقيقتِهِ:

لاريب أنّ القرآن الكريم يخصّ أمر الهداية بالله سبحانه، غير أنّ الهداية فيه لاتنحصر في الهداية الاختياريّة إلىٰ سعادة الآخرة أو الدنيا؛ فقد قال تعالىٰ فيا قال : ﴿الّذي أعْطىٰ كُـلَّ شَيءٍ خَلقَهُ ثُمَّ هَدَىٰ﴾،<sup>(()</sup> فعمّم الهداية لكلّ شيءٍ من ذوي الشعور والعقل وغيرهم، وأطلقها أيضاً من جهة الغاية؛ وقال أيضاً : ﴿الّذي خَلَقَ فَسَوَّىٰ ۞ والّذي قَدَّرَ فَهَدَىٰ﴾<sup>(()</sup>، والآية من جهة الإطلاق كسابقتها.

ومن هنا يظهر أنَّ هذه الهداية غير الهداية الخاصَّة التي تقابل الإضلال، فإنَّ الله سبحانه

- (۳) الخصال : ۲۰۲ / ۲۲.
- (٤) الكافي : ٢ / ٢٦١ / ٦.
  - (٥) غرر الحكم : ٥٦٣١.
- (٦) نهج البلاغة : الحكمة ٤٤١، شرح تهج البلاغة لابن أبي الحديد ٢٠٠ / ٨٨.
  - (۷) غرر الحکم : ۳۷.
    - (۸) طه : ۵۰.
    - (٩) الأعلى : ٢ . ٣.

<sup>(</sup>١-٢) غرر الحكم : ٤٦٦٤، ١١٠٢٦.

نفاها وأثبت مكانها الضلال في طوائف. والهداية العامّة لاتننىٰ عن شيءٍ مِـن خــلقه، قــال تعالىٰ : ﴿واللهُ لاَيَهْدِي القَومَ الظَّالِمِينَ﴾<sup>(()</sup> وقال : ﴿واللهُ لاَيَهْدِي القَومَ الفاسِقينَ﴾<sup>(()</sup> إلىٰ غــير ذلك من الآيات الكثيرة.

وكذا يظهر أيضاً أنّ الهداية المذكورة غير الهداية بمعنى إراءة الطّريق العامّة للمؤمن والكافر، كما في قوله تعالى : فإنّا هَدَيْناهُ السَّبيلَ إمّا شَاكِراً وإمّا كَفُوراً ».<sup>(\*\*)</sup> وقوله : فوأمّا تُمُودُ فهَدَيْناهُمْ فاسْتَحَبُّوا العَمَىٰ عَلَى الهُدَىٰ »<sup>(\*\*)</sup>؛ فإنّ ما في هاتين الآيتين ونظائر هما من الهداية لا يعمُّ غير أرباب الشعور والعقل، وقد عرفت أنّ ما في قوله : فيُّمَّ هَدَىٰ وقولَهُ : فوالَّذي قَدَّرَ فهَدَىٰ عامٌ من حيث المورد والعقل، وقد عرفت أنّ ما في قوله : فيُّمَّ هَدَىٰ وقولَهُ : فوالَّذي قَدَّرَ والهداية الثانية تفرّع الهداية على التقدير، نهدَىٰ عامٌ من حيث المورد والغاية جميعاً. علىٰ أنّ الآية الثانية تفرّع الهداية على التقدير، والهداية المخاصّة لاتلائم التقدير الذي هو تهيئة الأسباب والعمل لسوق الشيء إلى غاية خلقته، وإن كانت تلك الهداية أيضاً من جهة النظام العامّ في العالَم داخلةً في حيطةِ التقدير، لكنّ النظر غير النظر، فافهم ذلك.

وكيف كان، فهذه الهداية العامّة هي هدايته تعالىٰ كلَّ شيءٍ إلىٰ كمال وجوده، وإيصاله إلىٰ غاية خلقته، وهي التي بها نزوع كلّ شيءٍ إلىٰ ما يقتضيه قوام ذاته مــن نشــوءٍ واســتكمالٍ وأفعالٍ وحركاتٍ وغير ذلك؛ وللكلام ذيل طويلٌ سنشرحه إن ساعدَنا التوفيق إن شاء الله العزيز.

والغرض أنّ كلامه تعالىٰ يدلّ علىٰ أنّ الأشياء إنّما تنساق إلىٰ غاياتها وآجالها بهدايـة عامّة إلهيّة لا يشذّ عنها شاذّ، وقد جعلها الله تعالىٰ حقّاً لها علىٰ نفسه وهو لايُخلف الميعاد؛ كما قال تعالىٰ : ﴿إِنّ عَلَينا لَلْهُدىٰ ۞ وإنّ لَنا للآخِرَةَ والأُولىٰ﴾`` والآية كما ترىٰ تعمّ بـإطلاقها الهدايةَ الاجتماعيّة للمجتمعات والهداية الفرديّة مضافةً إلىٰ ما تدلّ عليه الآيتان السابقتان.

- (١) الجمعة : ٥.
- (٢) الصف : ٥.
- (٣) الإنسان : ٣.
- ٤) فصلت : ١٧.
- (٥) اللَّيل : ١٣،١٢.

فمن حقّ الأشياء على الله تعالى هدايتها تكويناً إلى كهالها المقدَّر لها، وهدايتها إلى كهالها المشرَّع لها. وقد عوفت فيا مرّ من مباحث النبوّة أنّ التشريع كيف يدخل في التكوين وكيف يحيط به القضاء والقدر ؛ فإنّ النوع الإنسانيّ له نوع وجودٍ لا يتمّ أمره إلّا بسلسلةٍ من الأفعال الاختياريّة الإراديّة التي لا تقع إلّا عن اعتقادات نظريّة وعمليّة ، فلابدّ أن يعيش تحت قوانين حقّة أو باطلة جيّدة أو رديّة ، فلابدّ لسائق التكوين أن يهيّئ له سلسلة من الأوامر والنواهي (الشريعة) وسلسلةً أخرى من الحوادث الاجتماعيّة والفرديّة حتى يخرج بتلاقيه معهما ما في قوّته إلى الفعل فيسعد أو يشق ويظهر ما في مكن وجوده ، وعند ذلك ينطبق على هـذه الحوادث وهذا التشريع اسم المحنة والبلاء ونحوهما.

توضيح ذلك : إنّ من لم يتبع الدعوة الإلهيّة واستوجب لنفسه الشقاء فقد حقّت عليه كلمة العذاب إن بقي علىٰ تلك الحال، فكلّ ما يستقبله من الحوادث المتعلّقة بهما الأوامر والنواهي الإلهيّة ويخرج بها من القوّة إلى الفعل تتم له بذلك فعليّة جديدة من الشقاء وإن كان راضياً بما عنده مغروراً بما يجده، فليس ذلك إلاّ مكراً إلهيّاً؛ فإنّه يشقيهم بعين مما يحسبونه سعادة لأنفسهم ويخيّب سعيهم فيا يظنّونه فوزاً لأنفسهم، قال تعالىٰ : فومكَرُوا وَمَكَرَ اللهُ واللهُ خَيرُ الماكِرِينَ﴾<sup>(()</sup> وقال : فولا يَحِيقُ المكرُ السَّيقُ إلاّ بِأهلِهِ﴾<sup>(()</sup> وقال : فلَيمكُرُوا فِسِها واللهُ خَيرُ الماكِرِينَهِ<sup>(()</sup> وقال : فولا يَحِيقُ المكرُ السَّيقُ إلاّ بِأهلِهِ»<sup>(()</sup> وقال : فلَيمكُرُوا فِسِها ومايَكُرُونَ إلاّ بأنفُسِهم ومايَسْعُرُونَ﴾<sup>(()</sup> وقال : فيسَنْسَتَدرِجُهُم مِن حَيثُ لا يَعْلَمُونَ \* وأمْلي والته حَيرُ الماكِرِينَهِ<sup>(()</sup> في المار الله الهم من ال من الله الله وقال : فلا يُعلمُونَ المالي والته حَيرُ الماكِرِينَهُ ما يتبجّح به المغرور الجاهل بأمر الله أنه سبق ربّه فيا أراده منه بالخالفة والتمرّد فإنّه يعينه على نفسه فيا أراده، قال تعالىٰ : فأمْ حَسِبَ الذَّينَ يَعْمَلُونَ السَّيتَاتِ أن

ساءَ ما يَحكُمُونَ﴾ ٥٠ ومن أعجب الآيات في هذا الباب قوله تعالى : ﴿فَلِلَّهِ المكرُ جَمِيعاً﴾ ٩٠.

(١) آل عمران : ٥٤. (٢) فاطر : ٤٣. (٢) الأنعام : ١٢٣. (٤) الأعراف : ١٨٢، ١٨٣. (٥) العنكبوت : ٤. فجميع هذه المُهاكرات والمخالفات والمظالم والتعدّيات ــ التي تظهر من هؤلاء بالنسبة إلَى الوظائف الدينيّة، وكلّ ما يستقبلهم من حوادث الأيّام، ويظهر بهــا مــنهم مــا أضـمروه في قلوبهم، ودعتهم إلىٰ ذلك أهواؤهم ــ مكر إلهيّ وإملاء واستدراج؛ فإنّ من حقّهم علَى الله أن يهديهم إلىٰ عاقبة أمرهم وخاتمته وقد فعل، والله غالب علىٰ أمره.

وهذه الأمور بعينها إذا نسبت إلى الشيطان كانت أقسام الكفر والمعاصي إغواءً منه لهم، والنزوع إليها دعوة ووسوسة ونزعة ووحياً وإضلالاً، والحوادث الداعية ومايجري مجراهما زينة له ووسائل وحبائل وشبكات منه علىٰ ما سيجيء بيانه في سورة الأعراف إن شاء الله تعالىٰ.

وأممًا المؤمن الذي رسخ في قلبه الإيمان؛ فما تظهر منه من الطاعات والعبادات وكذا الحوادث التي تستقبله فيظهر منه عندها ذلك، ينطبق عليها مفهوم التوفيق والولاية الإلهيّة والهداية بالمعنى الأخصّ نـوع انـطباقٍ، قـال تـعالىٰ : ﴿واللهُ يُـوَيَّدُ بِـنَصْرِهِ مَـن يَشـاءُ﴾<sup>٢</sup> وقال :﴿واللهُ وليُّالمُؤمِنِينَ﴾<sup>٢0</sup> وقال : ﴿اللهُ وليُّ الَّذِينَ آمَنوا يُخْرِجُهُم مِن الظُّلُهَاتِ إلىٰ النُّورِ»<sup>٢</sup> وقال : ﴿وَيَهْدِيهِم رَبُّهُم بإيمانِهِم﴾<sup>٢0</sup> وقال : ﴿اللهُ وليُّ الَّذِينَ آمَنوا يُخْرِجُهُم مِن الظُّلُهَاتِ إلىٰ النُّورِ»<sup>٢</sup> وقال : ﴿يَهْدِيهِم رَبُّهُم بإيمانِهِم»<sup>٢0</sup> وقال : ﴿أَوَ مَنْ كَانَ مَيْتاً فَاحْيَيْناهُ وَجَعَلْنا لَهُ نُوراً يَمْتِي بِهِ في النَّاسِ﴾<sup>٢0</sup>، مذا إذا نسبت هذه الأمور إلى الله سبحانه، وأمّا إذا نسبت إلى الملائكة فتسمّى تأييداً وتسديداً منهم، قال تعالىٰ : ﴿أُولئكَ كَتَبَ في قُلوبِهِمُ الإيمانَ وأَيَّذَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُهُ<sup>٣0</sup>.

ثمَّ إنَّه كما أنَّ الهداية العامَّة تصاحب الأشياء من بدء كونها إلَى آخر أحـيان وجـودها مادامت سالكةً سبيل الرجوع إلَى الله سبحانه كذلك المقادير تدفعها من ورائها كما هو ظاهر

- (٦) الرعد : ٤٢.
- (۳\_۸) آل عمران : ۱۳، ۲۸.
  - (٩) البقرة : ٢٥٧.
  - (۱۰) يونس : ۹.
  - (١١) الأتمام : ١٢٢.
  - (١٢) المجادلة : ٢٢.

قوله تعالىٰ : ﴿والَّذِي قَدَّرَ فَهَدىٰ﴾<sup>(...</sup>، فإنَّ المقادير التي تحملها العلل والأسباب المحتفَّة بوجود الشيء هي التي تحوّل الشيء من حالٍ أولى إلىٰ حال ثانية وهلمّ جرّاً، فــهي لاتــزالُ تــدفع الأشياء من ورائها.

وكما أنّ المقادير تدفعها من ورائها كذلك الآجال ـ وهي آخر مـا يـنتهي إليـه وجـود الأشياء ـ تجذبها من أمامها، كمايدلّ عليه قوله تعالىٰ : ﴿ما خَلَقْنا السَّماواتِ والأرضَ ومابَيْنَهُما إلّا بالحقَّ وأجَلٍ مُسَمّى والَذين كَفَروا عَمّا أَنْذِروا مُعْرضونَ﴾ :<sup>(1)</sup> فإنّ الآيـة تسربط الأشـياء بغاياتها وهي الآجال، والشيئان المرتبطان إذا قوي أحدهما علَى الآخر كان حاله بالنسبة إلىٰ قرينه هو المسمّىٰ جذباً، والآجال المسمَّة أمور ثابتة غير متغيرة، فهي تجذب الأشـياء مـن أمامها وهو ظاهر.

فالأشياء محاطة بقوىً إلهيّةٍ : قوّةٍ تدفعها، وقوّةٍ تجذبها، وقوّةٍ تصاحبها وتربّيها، وهـي القوَى الأصليّة التي يُثبتها القرآن الكريم غير القوَى الحسافظة والرُّقَــباء والقُـرَناء كــالملائكة والشياطين وغير ذلك.

ثم إنّا نسمي نوع التصرّفات في الشيء \_إذا قُصد به مقصدُ لا يظهر حاله بالنسبة إليه هل له صلوحه أوليس له؟ \_ بالامتحان والاختبار ؛ فإنّك إذا جهلت حال الشيء أنّه هل يصلح لأمر كذا أو لايصلح، أو علمت باطن أمره ولكن أردت أن يظهر منه ذلك، أوردت عليه أشياء ممّا يلائم المقصد المذكور حتّى يظهر حاله بذلك : هل يقبلها لنفسه أو يدفعها عن نفسه، وتسمّى ذلك امتحاناً واختباراً واستعلاماً لحاله أو ما يقاربها من الألفاظ. وهذا المعنى بعينه ينطبق على التصرّف الإلهيّ بما يورده من الشرائع والحوادث الجارية على أولي الشعور والعقل من الأشياء كالإنسان ؛ فإنّ هذه الأمور يظهر بها حال الإنسان بالنسبة إلى المقصد الذي يُدعى إليه الإنسان بالدعوة الدينيّة ؛ فهي امتحاناتً إلهيّةٌ.

<sup>(</sup>١) الأعلى : ٣.

وإنًما الفرق بين الامتحان الإلهيّ وما عندنا من الامتحان أنّا لا نخلو غالباً عن الجهل بما في باطن الأشياء فغريد بالامتحان استعلام حالها المجهول لنا، والله سبحانه يمتنع عمليه الجمهل وعنده مفاتح الغيب. فالتربية العامّة الإلهيّة للإنسان ــ من جهة دعوته إلى حسن العاقبة والسعادة ــ امتحانٌ؛ لأنه يظهر ويتعيّن بها حال الشيء أنّه من أهل أيّ الدارين دار الثواب أو دار العقاب؟

ولذلك سمَّى الله تعالىٰ هذا التصرّف الإلهيّ من نفسه \_ أعني التشريع وتوجيه الحوادن \_ بلاءً وابتلاءً وفتنةً، فقال بوجهٍ عامّ : ﴿إِنَّا جَعَلْنا ما علَى الأَرضِ زِينَةً لَهَا لِنَبْلُوَهُم أَيُّهُم أَحْسَنُ عَمَلاً»<sup>(1)</sup> وقال : ﴿إِنَّا خَلَقْنا الإِنْسانَ مِن نُطْفَةٍ أَمْشاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْناهُ سَمِيعاً بَصيراً»<sup>(1)</sup> وقال : وَوَنبِلُوَكُم بِالشَّرِّ والحَيرِ فِتْنَةً»<sup>(1)</sup>، وكانَه يريد به ما يفصّله قوله : ﴿فَأَمَّا الإِنْسانُ إِذَا ما ابْتَلاهُ وَوَنبِلُوَكُم بِالشَّرِّ والحَيرِ فِتْنَةً»<sup>(1)</sup>، وكانَه يريد به ما يفصّله قوله : ﴿فَأَمَّا الإِنْسانُ إِذَا ما ابْتَلاهُ رَبَّهُ فَأَكْرَمَهُ وَنَعَمَهُ فَيقُولُ رَبِي أَكْرَمَنِ \* وأَمَّا إذا ما ابْتَلاهُ فَقَدَرَ علَيهِ رِزْقَـهُ فيقولُ رَبِي أَهَانَنِ»<sup>(1)</sup>، وقال : ﴿إِنَّا أَمُوالُكُم وأولادُكُم فِتْنَةٌ»<sup>(1)</sup> وقال : ﴿ولَكِنْ لِيَبْلُوَ بَعْضَكُم بِبَعْضٍ»<sup>(1)</sup>، وقال : ﴿كَذَلَكَ نَبْلُوهُم عِاكَانُوا يَقْسَقونَ»<sup>(1)</sup>، وقال : ﴿وَلِيبُلِي المُؤْمنينَ مِنهُ بَلاءً حَسَناً»<sup>(1)</sup> وقال : ﴿كَذَلكَ نَبْلُوهُم عِاكانوا يَقْسُقونَ»<sup>(1)</sup>، وقال : ﴿وَلِيبُونَ لِيبَلُو بَعْضَكُم بِبَعْضٍ<sup>1</sup>.

وقال في مثل إبراهيم : ﴿وإذِ ابْتَلَىٰ إبراهيمَ ربُّهُ بَكَلِماتٍ﴾ ٥٠٠، وقال في قصَّة ذبح إسماعيل :

(١) الكهف ، ٧.

(٢) الإنسان : ٢.

(٣) الأنبياء : ٣٥.

- (٤) الغجر : ١٦،١٥.
  - (٥) التغابن : ١٥.
    - (٦) محتد : ٤.
- (۷) الأعراف : ۱۹۳.
  - (٨) الأنغال : ١٧.
- (٩) العنكبوت : ٢، ٣.
  - (١٠) البقرة : ١٢٤.

﴿إِنَّ هٰذَا لَهُوَ البَلاءُ المُبِيُّ﴾<sup>(()</sup>، وقال في موسىٰ : ﴿وفَتَنَاكَ فُتُوناً﴾<sup>(()</sup>، إلىٰ غير ذلك من الآيات. والآيات كما ترىٰ تعمّم المحنة والبلاء لجميع ما يرتبط به الإنسان من وجوده وأجزاء وجوده كالسمع والبصر والحياة، والحنارج من وجوده المرتبط به بنحوٍ كـالأولاد والأزواج والعشيرة والأصدقاء والمال والجاه وجميع ما ينتفع به نوع انتفاع، وكذا مقابلات هذه الأمور كالموت وسائر المصائب المتوجّهة إليه. وبالجملة : الآيات تعدّ كُلّ ما يرتبط به الإنسان من أجزاء العالم وأحوالها فتنةً وبلاءً من الله سبحانه بالنسبة إليه.

وفيها تعميمٌ آخر من حيث الأفراد؛ فالكلّ مُفَتَّنون مُبتَلُون من مؤمنَ أو كافر ، وصالح أو طالح، ونبيّ أو من دونه، فهي سنّة جارية لا يستثنىٰ منها أحد.

فقد بان أنّ سنّة الامتحان سنّة إلهيّة جارية، وهي سنّة عمليّة متّكنة علىٰ سنّة أخـرىٰ تكوينيّة؛ وهي سنّة الهداية العامّة الإلهيّة من حيث تعلّقها بالمكلَّفين كالإنسان وما يتقدّمها وما يتأخّر عنها، أعني القدر والأجل كما مرّ بيانه.

ومن هنا يظهر أنّها غير قابلة للنسخ؛ فإنّ انتساخها عين فساد التكوين وهو محمال. ويشير إلىٰ ذلك ما يدلّ من الآيات علىٰ كون الخلقة على الحقّ، وما يدلّ علىٰ كون البحث حقّاً، كقوله تعالىٰ : فهما خَلَقْنا السَّهاواتِ والأرضَ وَما بَيْنَهُها إلّا بالحقّ وأجَـلٍ مُسَـمّى﴾"، وقوله تعالىٰ : فأفَحَسِبْتُمْ أَنمَا خَلَقْناكُمْ عَبْتاً وأَنَّكُمْ إلَيْنا لاتُزجَعونَ﴾"، وقوله تعالىٰ : فوما خَـلَقْنا السَّهاواتِ والأرضَ ومَـابَيْنَهُها لاعِـبِينَ \* مَـا خَـلَقْناهُما إلّا بالحقّ لا يَعْلَمونَ﴾"، وقوله تعالىٰ : فمَن كانَ يَرْجُو لِقاءَ اللهِ فإنَّ أَجَلَ اللهِ لاَ بالحققَّ وأكرتَ أَكْتَرَهُم مُعَلَقُنا السَّهاواتِ والأرضَ ومَـابَيْنَهُها لاعِـبِينَ \* مَـا خَـلَقْناهُما إلّا بالحققَّ ولكنَّ أَكْتَرَهُم مُعلَقُونَ اللهُ مَوالَمُ مَالاً مَا مَا بَعْهُ مَا اللهُ مَعْمَا اللهُ مَا اللهُ مُعَالَىٰ اللهُ مَا اللهُ مُعْلَقًا عُلَمُ عَبْتاً وأَنْكُمْ إلَيْنَا لا تُوْجَعونَ اللهُ مَا يَعْالىٰ اللهُ وَعَالَىٰ اللهُ وَالَعُولَةِ وَلَكُونَ أَكْتَرَهُم

- (۱) الصافًات : ۱۰۲.
  - (۲) طه : ٤٠.
  - (٣) الأحقاف : ٣.
- (٤) المؤمنون : ١١٥.
- (٥) الدخان : ۳۹ .۳۹.
  - (٦) العنكبوت : ٥ .

غايات وآجال حقّة ومن ورائها مقادير حقّة ومعها هداية حقّة فلامناص عن تصادمها عامّةً. وابتلاء أرباب التكليف منها خاصّة بأمورٍ يخرّج بالاتّصال بها ما في قوّتها من الكمال والنقص والسعادة والشقاء إلى الفعل. وهذا المعنىٰ في الإنسان المكلّف بتكليف الدّين امتحان وابتلاء. فافهم ذلك.

ويظهر ممّا ذكرناه معنّى المحق والتمحيص أيضاً؛ فإنّ الامتحان إذا ورد علَى المؤمن فأوجب امتياز فضائله الكامنة من الرذائل، أو ورد علَى الجماعة فاقتضَى امتياز المؤمنين من المنافقين والذين في قلوبهم مرضٌ، صدق عليه اسم التمحيص وهو التمييز.

وكذا إذا توالت الامتحانات الإلهيّة علَى الكافر والمنافق وفي ظاهرهما صفات وأحوال حسنة مغبوطة فأوجبت تدريجاً ظهور مافي باطنهها من الخبائث. وكلّها ظهرت خبيئةً أزالت فضيلةً ظاهريّة كان ذلك محقاً له أي إنفاداً تدريجيّاً لمحاسنها، قال تحالىٰ : ﴿وتِلْكَ الأَيّامُ نُداوِلُها بَينَ النّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللهُ الَّذِينَ آمَـنوا ويَـتَّخِذَ مِـنْكُم شُهَـدآءَ واللهُ لايُحِبُّ الظّالِمينَ \* ولِيُمحص اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا ويَحْتَق الكافِرِينَ﴾.

وللكافرين محقَّ آخرٌ من جهة مايخبره تـعالىٰ أنَّ الكـون يـنساق إلىٰ صـلاح البـشر وخلوص الدِّين لله، قال تعالىٰ : ﴿والعاقِبَةُ للتَّقُوىٰ﴾٣، وقال : ﴿أَنَّ الأرضَ يَرِثُها عِـبادِيَ الصّالحِونَ﴾٣٣.

- (۲) طه : ۱۳۲.
- (٣) الأنبياء : ١٠٥.
- (٤) تفسير الميزان : ٤ / ٣١.

<sup>(</sup>۱) آل عبران : ۱٤۱،۱٤۰.

المكر المكرح

انظر : عنوان ٤٩٣ «التملّق». الشُّهرة : باب ٢١٢٥. الرَّضا (٢) : باب ١٥٢٦. الصدق : باب ٢١٩٥.

### ٣٦٤٣ \_ أهلُ الوصفِ الجميل

١٨٥٦٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : الحَمدُ للهِ الَّذي لا يَبلُغُ مِدْحَتَهُ القائلونَ<sup>(...</sup>

١٨٥٦٩ ـعنه ﷺ :اللّهُمّ أنتَ أهلُ الوَصفِ الجَميلِ، والتَّعدادِ الكنيرِ، إنْ تُؤَمَّلُ فَخَيرُ مَأْمولٍ، وإنْ تُرْجَ فَخَيرُ (فأكرَمُ) مَرجُوٍّ. اللَّهُمّ وقد بَسَطتَ لي فيما لا أمدَحُ بهِ غَيرَكَ، ولا أثني بهِ علىٰ أحَدٍ سِواكَ، ولا أوَجَّهُهُ إلىٰ مَعادِنِ الخَيبَةِ ومَواضِعِ الرَّيبَةِ، وعَـدَلتَ بـلِساني عَـن مَـدائعِ الآدَمِيُّينَ، والثَّناءِ على المَربوبِينَ المُخلوقِينَ... اللَّهُمّ وهٰذا مَقامُ مَن أفرَدَكَ بالتوحيدِ الذي هُو لَكَ، ولَمَ يَرَ مُستَحِقًاً هٰذِهِ الْحَامِدِ والمَادِحِ غَيرَكَ<sup>س</sup>.

(انظر) باب ٣٦٤٨، الحمد : باب ٩٥١، الشُّهرة : باب ٢١٢٥، الصدق : باب ٢١٩٥.

٣٦٤٤ ـ ذمُّ المدح

١٨٥٧٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : قَلَّما يُنصِفُ اللِّسانُ في نَشرِ قَبيحٍ أو إحسانٍ ٣.

المَّنَاءِ ، فإن حَرَمتَهُ نَوالَكَ أَو مَنعتَهُ فَخَادِعٌ لِعَقلِكَ غَاشَّ لَكَ في نَفسِكَ بِكَاذِبِ الإطراءِ وزُورِ الثَّناءِ ، فإن حَرَمتَهُ نَوالَكَ أو مَنعتَهُ إفضالَكَ وسَمَكَ بِكُلُّ فَضيحَةٍ ونَسَبِكَ إلىٰ كُلُّ قَبيحَةٍ<sup>ش</sup>.

١٨٥٧٢ ــالإمامُ الحسنُ ﷺ ـ لمّا سألَهُ رجُلُ أن يخيلَهُ ٥ ــ: إيّاكَ أن تَمَدَحَني فأنــا أعــلَمُ بنَفسي مِنكَ، أو تُكذِبَني فإنّهُ لا رأيَ لمكذوبٍ، أو تَغتابَ عِندي أحَداً. فقالَ لَهُ الرّجُلُ : إنْذَنْ لي في الانصِرافِ، فقالَ ﷺ : نَعَم إذا شِئتَ ٥٠.

١٨٥٧٣ ـسنن ابن ماجه عن المقِدادِ بنِ عَمرو : أَمَرَنا رسولُ اللهِ ﷺ أَن نَحْثُوَ في وُجـوهِ

- (٢-٤) غرر الحكم : ٢٦٠٢، ٢٦٠٢.
- (٥) في بعض النسخ : «يخطه» بدل «يخيله» ؛ أي يفيّره، وهو أيضاً كناية عن الموعظة . (كما في هامش المصدر) .

(٦) تحف المقول : ٢٣٦.

<sup>(</sup>١ ــ ٢) نهج البلاغة : الخطبة ١ و ٩١.

المُدَاحِينَ التُّرابَ".

١٨٥٧٤ ـسنن أبي داود : جاءَ رجُلُ فأثنىٰ علىٰ عُثمانَ في وَجهِدٍ، فأخَذَ المِقدادُ بنُ الأسوَدِ تُراباً فَحَثا في وَجهِدٍ، وقالَ : قالَ رسولُ اللهِ ﷺ : إذا لَقِيتُمُ المَدَاحِينَ فاحتُوا في وُجوهِهِمُ التُّرابَ‴.

١٨٥٧٥ ـمحجة البيضاء : رُوِيَ أَنَّ رَجُلاً مَدَحَ رَجُلاً عِندَ النَّبِيُّ ﷺ ، فقالَ ﷺ : وَيحَكَ ! قَطَعتَ عُنُقَ صاحِبِكَ لَو سَمِعَها ما أفلَحَ . ثُمَّ قالَ : إن كانَ لابُدَّ أحدُكُم مادِحاً أخاهُ فَلْيَقُلْ : أُحِبُّ فُلاناً ولا أَزَكِّي علَى اللهِ أحَداً . حَسيبُهُ اللهُ إن كانَ يَرِىٰ أَنَهُ كَذْلكَ<sup>m</sup>.

١٨٥٧٦ ــسنن أبي داود عن أبي بَكرَةَ : أَنَّ رَجُلاً أَنْنَىٰ علىٰ رَجُلٍ عِندَ النَّبِيُّ ﷺ، فقالَ لَهُ : قَطَعتَ عُنُقَ صاحِبِكَ، ثلاثَ مَرَّاتٍ. ثُمَّ قالَ : إذا مَدَحَ أَحَدُكُم صاحِبَهُ لاتحالَةَ فَـلْيَقُلْ : إنِّي أحسَبُهُ كما يُريدُ أن يَقولَ، ولا أَزَكِّيهِ علَى اللهِ<sup>(...</sup>.

١٨٥٧٧ـرسولُ اللهِ ﷺ : وَيَحَكَ ! قَطَعْتَ ظَهِرَ أَخِيكَ . واللهِ، لَو سَمِعَها ما أَفلَحَ أَبَداً ، إذا أثنىٰ أَحَدُكُم علىٰ أَخِيهِ فلْيَقُلْ : إِنَّ فُلاناً ، ولا أَزَكِّي علَى اللهِ أَحَداً<sup>(...</sup>.

١٨٥٧٨ ـكنز العمّال عن أبي موسى : إنَّ رجُلاً مَدَحَ رجُلاً عِندَ النَّبِيُّ ﷺ فقالَ ﷺ : لا تُسمِعْهُ فتُهلِكَهُ، لَو سَمِعَكَ لَم يُفلِحْ<sup>(٢</sup>).

١٨٥٧٩ –الدرّ المنثور عن أمَّ العَلاءِ : لَمَّا ماتَ عُثمانُ بنُ مَظعونٍ على قلتُ : رحمةُ اللهِ علَيكَ أبا السّائبِ ، شَهادَتي علَيكَ لَقَد أكرَمَكَ اللهُ. قالَ رسولُ اللهِ تَظْلُحُ : ومايُدريكِ أنّ اللهُ أكرَمَهُ ؟! أمّا هُو فَقَد جاءَهُ اليَقينُ مِن رَبِّهِ، وإنِي لأرجو لَهُ الحَكيرَ. واللهِ، ما أدري وأنا رسولُ اللهِ ما يُفعَلُ بِي ولا بِكُم. قالت أمَّ العَلاءِ : فوَاللهِ، ما أزَكَي بَعدَهُ أحَداً<sup>m</sup>.

- (۱) سنن ابن ماجة : ۳۷٤۲.
- (٢) سنن أبي داود : ٤٨٠٤.
- (٣) المحجّة البيضاء : ٥ / ٢٨٣.
  - (٤) سنن أبي داود : ٤٨٠٥.
- (٥ ـ ٦) کنزالستال : ۸۲۳۹، ۸۲۳۹.
  - (۷) الدرّ المنثور : ۷ / ٤٣٦.

٣٦٤٥ – معاقِبةُ المَدحِ ١٨٥٨٠ – رسولُ اللهِ تَلَةَ : إيّاكُم والمَدحَ ؛ فإنّهُ الذَّبحُ<sup>(..</sup>. ١٨٥٨١ – عنه تَلَةَ : إيّاكُم والَّتمادُحَ ؛ فإنّهُ الذَّبحُ<sup>(..</sup>. ١٨٥٨٢ – عنه تَلَةَ : لَو مَشىٰ رجُلُ إلىٰ رجُلٍ بسِكَّينٍ مُرهَفٍ كانَ خَيراً لَهُ مِن أن يُثني علَيهِ في وَجهِهِ<sup>(...</sup>.

١٨٥٨٣ ـعنه ﷺ : إذا مَدَحتَ أَخَاكَ في وَجهِدٍ فَكَأَنَّمَا أَمرَرتَ علىٰ حَلقِهِ المُوسىٰ.... ١٨٥٨٤ ـالإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن مَدَحَكَ فَقَد ذَبَحَكَ....

## ٣٦٤٦ - ذمُّ الاعَتِرارِ بالمدح

١٨٥٨٥ ــالإمامُ عليٌّ ﷺ : أيُّها النّاسُ، اعلَموا أنَّهُ ليسَ بعاقِلٍ مَنِ انزَعَجَ مِن قَولِ الزُّورِ فيهِ، ولابحَكيمٍ مَن رَضِيَ بثَناءِ الجاهِلِ علَيهِ<sup>ِ</sup>.

١٨٥٨٦ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ : لا تَعْتَرُّ بَقُولِ الجاهِلِ ولا بَمَدَحِهِ فَتَكَبَّرَ وتَجَـبَّرَ وتُـعجَبَ بِعَمَلِكَ؛ فإنَّ أفضَلَ العَمَلِ العِبادَةُ والتَّواضُعُ‴.

١٨٥٨٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أجهَلُ النَّاسِ المُعْتَرُُ بَقُولِ مادِحٍ مُتَمَلَّقٍ؛ يُحَسِّنُ لَـهُ القَـبِيحَ، ويُبَغِّضُ إِلَيهِ النَّصِيحَ<sup>ِه</sup>.

١٨٥٨٨ ـ عنه ﷺ : كَم مِن مَغرورٍ بحُسنِ القَولِ فيهِ ! كَم مِن مَفتونٍ بالثَّناءِ علَيهِ !<sup>(</sup>

(انظر) عنوان ۳۸٦ «الغرور».

- (۱ ـ ۲) كنزالعمّال : ۸۳۳۱, ۸۳۳۰.
- (٢ ـ ٤) المحجَّة البيضاء : ٥ / ٢٨٤ و ص ٢٨٣.
  - (٥) غرر الحكم : ٧٧٦٦.
  - (٦) تحف المقول : ۲۰۸.
  - (٧) تحف العقول : ٣٠٤.
- (٨\_٩) غرر الحكم: ٣٢٦٢، (٦٩٣٢ ١٩٣٢).

## ٣٦٤٧ - الاختِصارُ في المَدح

١٨٥٨٩ ـ الإمامُ عليُّ على : إذا مَدَحتَ فاختَصِرْ ، إذا ذَمَتَ فاقتَصِرْ<sup>(1)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : أكبَرُ الحُمقِ الإغراقُ في المَدحِ والذَّمَّ<sup>(1)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : كَثرَةُ النَّناءِ مَلَقٌ يُحدِثُ الزَّهوَ ويُدني مِنَ الغِرَّةِ<sup>(10)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : يَحترَسُوا مِن سَورَةِ الإطراءِ<sup>(1)</sup> والمَدحِ : فإنَّ لَهُما رِيحاً خَبيثَةً في القَلبِ<sup>(1)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : الإطراءُ يُحدِثُ الزَّهوَ ويُدني مِن الغِرَّةِ<sup>(10)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : الإطراءُ يُحدِثُ الزَّهوَ ويُدني مِن الغِرَّةِ<sup>(10)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : الإطراءُ يُحدِثُ الزَّهوَ ويُدني مِن الغِرَّةِ<sup>(10)</sup>. ١٨٥٩ ـ عنه على : الإطراءُ يُحدِثُ الزَّهوَ ويُدني مِن الغِرَّةِ<sup>(10)</sup>. ١٨٩٩ ـ عنه على : الإطراءُ يُحدِثُ الزَّهوَ ويُدني مِن الغِرَةِ<sup>(10)</sup>. ١٨٩٩ ـ عنه على : الإطراءُ يُحدِثُ الزَّهوَ والدَدعِ مِن أوتَقِ فُرَصِ الشَّيطانِ<sup>(10)</sup>. ١٨٩٩ ـ عنه على : حُبُّ الإطراءِ والمَدحِ مِن أوتَقِ فُرَصِ الشَّيطانِ<sup>(10)</sup>.

# ٣٦٤٨ ـ في جَوابِ المادحِ

١٨٥٩٦ ـرسولُ اللهِ بِللاَسوَدِ بنِ سَريعٍ وقَد قالَ شِعراً في الثَّناءِ علَى اللهِ ومَدحِ النَّبِيُ ﷺ ـ: أمّا ما أثنَيتَ فيهِ علَى اللهِ فهاتِهِ، وأمّا ما مَدَحتَّني فيهِ فَدَعْهُ<sup>رَنِه</sup>ِ.

المما الإمامُ عليَّ ﷺ ـوقد أجابَهُ رجُلٌ مِن أصحابِهِ بكلامٍ طويلٍ يُكثِرُ فيهِ النَّناءَ علَيهِ. ويَذكُرُ سَمعَهُ وطاعَتَهُ لَهُ ـ: إنَّ مِن حَقٌّ مَن عَظُمَ جَلالُ اللهِ سبحانَهُ في نَفْسِهِ وجَلَّ مَوضِعُهُ مِن قَلبِهِ أن يَصغُرَ عِندَهُ ـلفِظَمِ ذٰلكَ ـكُلُّ ما سِواهُ...

وإنَّ مِن أسخَفِ حالاتِ الوُلاةِ عِندَ صالحِ النَّاسِ أن يُظَنَّ بِهِم حُبُّ الفَخرِ، ويُوضَعَ أمرُهُم علَى الكِبرِ، وقَـد كَـرِهتُ أن يكـونَ جـالَ في ظـنَّكُم أنِّي أُحِبُّ الإطـراءَ واسـتِماعَ الشَّـناءِ،

ولَستُ بحَمدِ اللهِ كذٰلكَ. ولَو كُنتُ أُحِبُّ أن يقالَ ذٰلكَ لَتَرَكتُهُ انحِطاطاً للهِ سبحانَهُ عن تَناوُلِ ما هُو أَحَقُّ بهِ مِن العَظَمَةِ والكِبرياءِ، ورُبَّما استَحلىٰ النّاسُ النَّناءَ بَعدَ البَلاءِ، فلا تُننوا علَيَّ بجَميلِ تَناءٍ لإخراجي نَفسي إلَى اللهِ سبحانَهُ وإلَيكُم مِن التَقيَّةِ (البَقيَّةِ) في حُقوقٍ لَم أفرُغْ مِن أدائها وفَرائضَ لابَدَّ مِن إمضائها، فلا تُكَلِّموني بما تُكلَّمُ بهِ الجَبابِرَةُ، ولا تَتَحقُظُوا مِتِي بما يُتَحَفَّظُوا مِتِي عا يُتَحَفَّظُ بهِ عِندَ أهلِ البادِرَةِ، ولا تُخالِطوني بالمُصانَعَةِ<sup>(1)</sup>.

١٨٥٩٨ ــالإمامُ الهادي ﷺ ــ لِبَعضٍ وقد أكثَرَ مِن إفراطِالثَّناءِ علَيهِ ــ: أقبِلْ عسلَيّ، مــا شانُكَ ؟ فإنَّ كَثرَةَ الثَّناءِ تَهجِمُ علَى الظُّنَّةِ، وإذا حَلَلتَ مِن أخيكَ في مَحَلٌّ الثُّقَةِ فاعدِلْ عنِ الملق (المَلَقِ) إلىٰ حُسنِ النُّيَّةِ<sup>(...</sup>.

المُمَّمَ إِنَّكَ أَعلَمُ عليُّ ﷺ ـ لَمَا مَدَحَهُ قَومٌ فِي وَجهِهِ ــ: اللَّهُمَّ إِنَّكَ أُعلَمُ بِي مِن نَفسي، وأنا أعلَمُ بنَفسي مِنهُم. اللَّهُمَّ اجعَلْنا خَيراً مِمَّا يَظُنُّونَ، واغفِرْ لَنا ما لا يَعلَمونَ<sup>...</sup>.

اللَّهُمَّ اجعَلْني خَيرًا مَمَّا يَظُنّونَ. وَجَهِكَ فَقُل : اللَّهُمَّ اجعَلْني خَيرًا مَمَّا يَظُنّونَ. واغفِرْ لي ما لايَعلَمونَ. ولاتُؤاخِذْني بما يَقولونَ<sup>(...</sup>.

١٨٦٠١ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ في صِفَةِ المُتَّقينَ ــ: إذا زُكِّيَ أَحَدٌ مِنهُم خافَ بِمَّـا يُـقالُ لَـهُ. فيقولُ : أنا أعلَمُ بنَفسي مِن غَيري، ورَبِّي أعلَمُ بي مِنِّي بنَفسي! اللَّهُمَّ لا تُؤاخِذْني بما يَقولونَ، واجعَلْني أفضَلَ مِمَّا يَظُنَّونَ، واغفِرْ لي ما لا يَعلمونَ<sup>...</sup>.

١٨٦٠٢ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : المؤمنُ يَصمُتُ لِيَسلَمَ، ويَنطِقُ لِيَعنَمَ ... إن زُكِّيَ خافَ يممّا يَقولونَ، ويَستَغفِرُ اللهَ لِما لايَعلمونَ، لايَغِرُهُ قَولُ مَن جَهِلَهُ، ويَخافُ إحصاءَ ما عَمِلَهُ<sup>ر</sup>.

- (٢) الدرّة الباهرة : ٤١.
- (٣) نهج البلاغة : الحكمة ١٠٠.
  - (٤) تحف العقول : ١٢.
- (٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٣.
  - (٦) الكافي : ٢ / ٢٣١ / ٣.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ٢١٦.

## ٣٦٤٩ - مَدحُ الرَّجُلِ بِما لِيسَ فِيهِ

#### الكتاب

﴿لَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ بِمَا أَتَوا وَيُحِبُّونَ أَن يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلا تَحْسَبَنَّهُم بِمَفَازَةٍ مِسَنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ﴾‹‹›.

ويُكذَّبُكَ». ويُكذِّبُكَ».

١٨٦٠٤ ـ عنه ﷺ : مادِحُ الرَّجُلِ بما لَيسَ فيهِ مُستَهزِئٌ بهِ ٣.

١٨٦٠٥ ـ عنه ﷺ : مادِحُكَ بما لَيسَ فيكَ مُستَهزِئٌ بكَ، فإن لَم تُسعِفْهُ بِنَوالِكَ بالَغَ في ذَمَّكَ وهجائكَ<sup>(»</sup>.

١٨٦٠٦ ـ عنه ﷺ : مَن أَنْنِيَ عَلَيهِ بِمَا لَيسَ فيهِ سُخِرَ بِهِ<sup>(6)</sup>. ١٨٦٠٧ ـ عنه ﷺ : مَن مَدَحَكَ بمالَيسَ فيكَ فَهُو ذَمَّ لَكَ إِن عَقَلتَ<sup>(6)</sup>. ١٨٦٠٨ ـ عنه ﷺ : مَن مَدحَكَ بمالَيسَ فيكَ فَهُو خَليقٌ أَن يَذُمَّكَ بمالَيسَ فيكَ<sup>(6)</sup>. ١٨٦٠٩ ـ عنه ﷺ : إحذَرْ مَن يُطرِيكَ بما لَيسَ فيكَ فيُوشَكَ أَن تَنهَتِكَ بما لَيسَ فيكَ<sup>(6)</sup>. ١٨٦٠٩ ـ عنه ﷺ : يحذَرْ مَن يُطرِيكَ بما لَيسَ فيكَ فيُوشَكَ أَن تَنهَتِكَ بما لَيسَ فيكَ<sup>(6)</sup>. ١٨٦٠٩ ـ عنه ﷺ : عَجِبتُ لِمَن يُعالُ إِنَّ فيهِ الشَّرَّ الَّذِي يُعلَمُ أَنَهُ فيهِ كيفَ يَسخَطُ ا عَجِبتُ لِمَن يُوصَفُ بالخَبرِ الَّذِي يَعلَمُ أَنَهُ لَيسَ فيهِ كيفَ يَرضَىٰ إِ<sup>60</sup>. لِمَن يُوصَفُ بالخَبرِ الَّذِي يَعلَمُ أَنَهُ لَيسَ فيهِ كيفَ يَرضَىٰ ا<sup>60</sup>. لِمَن يُوصَفُ بالخَبرِ الَّذِي يَعلَمُ أَنَهُ لَيسَ فيهِ كيفَ يَرضَىٰ ا<sup>60</sup>. المَا يُوصَفُ بالخَبرِ الَّذِي يَعلَمُ أَنَهُ لَيسَ فيهِ كيفَ يَرضَىٰ ا<sup>60</sup>. المَا المَا العسكريُّ اللَّذَي يَعلَمُ أَنَهُ لَيسَ فيهِ كيفَ يَرضَىٰ ا<sup>60</sup>. المَا المَا العسكريُّ الذَي مَن مَدَحَ غَبرَ السَتَحِقُّ فَقَد قَامَ مَقَامَ الْمَ<sup>210</sup>.

(٨) تنبيه الخواطر : ٢ / ١٧.

(٩- ١٠) غرر الحكم : (٦٢٨١ ـ ٦٢٨٢)، ٥٩٩٢.

(١١) أعلام الدِّين : ٣١٣.

<sup>(</sup>۱) آل عمران : ۱۸۸.

<sup>(</sup>۲ ـ ۷) غررالحکم : ۲۷۱٤، ۲۸۵۸، ۹۸۳۸، ۸۸۲۱، ۸۸۵۸،۹۰٤۲.

اللّيلَ وأنتَ علىٰ غَيرِ ذلكَ فلا تَفرَحْ بذلكَ؛ فإنَّ اللهَ تعالىٰ يقولُ : ﴿لا تَحْسَبَنَّ الّذينَ يَفرَحُونَ بِما أَتَوا ويُحِبُّونَ أَنْ يُحمَدوا بما لَم يَفْعَلوا فَلا تَحْسَبَنَّهُمْ بِمَعَازَةٍ مِنَ العَذابِ ولَهُمْ عَذابُ أَلِيمٌ﴾<sup>(()</sup>. 10718 ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ من كتابهِ للأشتَرِ ـ : الصَقْ بأهلِ الوَرَعِ والصَّدقِ، ثُمَّ رُضهُمْ علىٰ ألا يُطروكَ، ولا يُبَجُوكَ بباطِلٍ لَم تَفعَلْهُ؛ فإنَّ كَثرَةَ الإطراءِ تُحَدِثُ الزَّهوَ، وتُدني مِن العِزَقِ (الغِرَّةِ)<sup>(()</sup>.

٣٦٥٠ ـ ذَمُّ الفرح بالمدح

١٨٦١٥ –الإمامُ الباقرُ ﷺ لجابر بنِ يزيدَ الجُعْفِيِّ : إن مُدِحتَ فلا تَفرَحْ، وإن ذُبِمتَ فلا تَجزَعُ وفَكِّرْ فيا قيلَ فيكَ، فإن عَرَفتَ مِن نَفسِكَ ما قيلَ فيكَ فَسُقوطُكَ مِن عَينِ اللهِ جَلَّ وعَزَّ عِندَ غَضَبِكَ مِنَ الحَقِّ أعظَمُ علَيكَ مُصيبَةً مِمّا خِفتَ مِن سُقوطِكَ مِن أعيُّنِ النَّاسِ، وإن كُنتَ علىٰ خِلافِ ما قيلَ فيكَ فتَوابٌ اكتَسبتَهُ مِن غَيرِ أن يَتعَبَ بَدُنُكَ.

واعلَمْ بأنكَ لا تكونُ لنا وَلِيّاً حتَّىٰ لَوِ اجتَمعَ علَيكَ أَهلُ مِصرِكَ وقالوا : إنّكَ رجُلُ سَوءٍ لَم يحَوُنْكَ ذلكَ، ولَو قالوا : إنّكَ رجُلٌ صالِحٌ لَم يَسُرَّكَ ذلكَ، ولكنِ اعرِضْ نَفسَكَ علىٰ كِتابِ اللهِ: فإن كنتَ سالِكاً سَبيلَهُ، زاهِداً في تَزهِيدِهِ، راغِباً في تَرغيبِهِ، خائفاً مِن تَخويفِهِ، فانتُبْتْ وأبشِرْ، فإنّهُ لايَضُرُّكَ ما قيلَ فيكَ، وإن كنتَ مُبائناً للقُرآنِ فماذا الّذي يَغُرُّكَ مِن نَفسِكَ؟ إِنّ

١٨٦١٦ – الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لا يَصيرُ العَبدُ عَبداً خالِصاً للهِ تعالىٰ حتّىٰ يَصيرَ المَدحُ والذَّمُ عِندَهُ سَواءٌ؛ لأَنَّ المَدوحَ عِندَ اللهِ لا يَصيرُ مَذموماً بِذَمِّهِم، وكذلكَ المَدمومُ. ولا تَفرَحْ بَمَدحِ أَحَدٍ؛ فإنَّهُ لا يَزيدُ في مَنزِلَتِكَ عِندَ اللهِ، ولا يُغنيكَ عَنِ المَحكومِ لكَ والمَقدورِ علَيكَ، ولا تَحزَنُ أيضاً بذَمٌ أحدٍ؛ فإنّهُ لا يَنقُصُ عَنكَ ذَرَةٌ".

(٣) تحف العقول : ٢٨٤.

(٤) مصباح الشريعة : ٢٦٤.

<sup>(</sup>١) مكارم الأخلاق : ٢ / ٣٥٣ / ٢٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) نهيج البلاغة : الكتاب : ٥٣ . شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٧ / ٤٤ .

# ٣٦٥١ - التّحذيرُ مِن مدح الفاجر

١٨٦١٧ –رسولُ اللهِ ﷺ : إنّ اللهَ لَيَغضَبُ إذا مُدِحَ الفاسِقُ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٨ –الإمامُ عليَّ ﷺ : أعظَمُ اللَّوْمِ حَمَدُ المَدَمومِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٨ –عنه ﷺ : مِن أقبَحِ المَدَامُ مَدَحُ اللَّنامِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٢٠ –عنه ﷺ : أكبَرُ الأُوزارِ تَزكيةُ الأشرارِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٢٢ –رسولُ اللهِ ﷺ : إذا مُدِحَ الفاجِرُ اهتَزَ العَرشُ وغَضِبَ الرَّبُ<sup>(1)</sup>.

١٨٦٢٢ ـعنه ﷺ : مَن مَدَحَ سُلطاناً جائراً وتَخَفَّفَ وتَصَعضَعَ لَهُ طَمَعاً فيهِ كانَ قَرِينَهُ إِلَى النّارِ<sup>(</sup>.

مِن عَدُوٍّ إِلَّا اللهِ مامُ الباقرُ ﷺ : كَم مِن رجُلٍ قَد لَقِيَ رجُلاً فقالَ لَهُ : كَبَّ اللهُ عَدُوَّكَ، وما لَهُ مِن عَدُوٍّ إِلَّا اللهُ!!~

١٨٦٢٤ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : شَرُّ الثَّناءِ ما جَرىٰ علىٰ ألسِنَةِ الأشرارِ، خيرُ الثَّناءِ ما جَرىٰ علىٰ ألسِنَةِ الأبرارِ<sup>س</sup>.

# ٣٦٥٢ - النَّهيُ عن تزكيةِ النَّفسِ

#### الكتاب

﴿الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ كَبَائِرَ الْإِثْمِ وَالْفَوَاحِشَ إِلَّا اللَّمَمَ إِنَّ رَبَّكَ وَاسِعُ الْمَغْفِرَةِ هُوَ أَعْسَلَمُ بِكُـمْ إِذْ أَنْشَأَكُمْ مِنَ الأَرضِ وَإِذْ أَنْتُمْ أَجِنَّةٌ فِي بُطُونِ أُمَّهَاتِكُمْ فَلَا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنِ اتَّقَىٰ﴾".

- (۲\_٤) غرر الحكم : ۲۹۷۸، ۲۹۲۸، ۲۹۲۸، ۲۹
  - (٥) تحف المقول : ٤٦.
  - (٦) أمالي الصدوق : ٣٤٧ / ١.
    - (٧) تحف العقول : ٢٩٤.
  - (٨) غرر الحكم : ٤٩٥٦،٥٦٩٨.
    - (٩) النجم : ٣٢.

<sup>(</sup>١) المحجّة البيضاء : ٥ / ٢٨٣.

﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَىٰ الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ بَلِ اللهُ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً﴾<sup>(()</sup>. • الإسان : الإمامُ الصادقُ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ عن قولِ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿فلا تُزَكُّوا...﴾ ـ : قولُ الإنساني : صَلِّيتُ البارِحَةَ وصُمتُ أمسِ ونَحو هٰذا. ثُمَّ قالَﷺ : إنَّ قَـوماً كـانوا يُـصبِحونَ فيَقولونَ : صَلَّينا البارِحَةَ وصُمنا أمسِ، فقالَ عليُّ ﷺ : لكنِّي أنامُ اللّيلَ والنَّهارَ، ولَو أَجِـدُ بَينَهُما شَيئاً لُمُتُهُ إِ<sup>س</sup>

١٨٦٢٦ ـ الإمامُ عليُّ على الصَّدقِ ثَناءُ الرَّجُلِ على نَفسِهِ (". 1٨٦٢٦ ـ الإمامُ على نَفسِهِ (". 1٨٦٢٧ ـ عنه على : مَن مَدَحَ نَفسَهُ ذَبَحَها (".

١٨٦٢٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَن قالَ : إِنِّي خَبِرُ النَّاسِ فهُو مِن شَرَّ النَّاسِ ، ومَن قالَ : إِنِّي في الجَنَّةِ فهُو في النَّارِ<sup>(0)</sup>.

الإمامُ عليٌّ مِن كِتابٍ لَهُ إلىٰ مُعاويَةَ ــ: ولُولا ما نَهىٰ اللهُ عَنهُ مِن تَزكِيَةِ المَرءِ نَفسَهُ، لَذَكَرَ ذاكِرٌ فَضائلَ جَمَّةٌ تَعرِفُها قُلوبُ المؤمنينَ، ولا تَمُجُّها آذانُ السّامِعينَ^.

# ٣٦٥٣ \_ مَواردُ جوازِ تزكيةِ النَّفسِ

١٨٦٣٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ وقَد سألَهُ سُفيانُ عن جَوازِ تَزكِيَةِ الرّجُلِ نَفسَهُ ـ : نَعَم، إذا اضطُرَّ إلَيهِ، أمّا سَمِـعتَ قَولَ يُوسُفَ : ﴿اِجْعَلْنِي علىٰ خَزائِنِ الأرضِ إنِّي حَفيظٌ عَليمٌ ﴾ وقَولَ العَبدِ الصّالحِ : ﴿أنا لَكُم ناصِحُ أَمينٌ ﴾ ؟! <sup>(</sup>

المَّامَ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى يَدَيهِ وهُو يُحِدُّ النَّظَرَ إَلَيهِ ــ: يــايَهوديُ حاجَتُكَ ؟ قالَ : أنتَ أفضَلُ أم موسَى بنُ عِمرانَ النَّبِيُّ الَّذي كَلَّمَهُ اللهُ، وأنزَلَ علَيهِ التَّـوراةَ

- (٢) معاني الأخبار : ٢٤٣ / ١.
- (٤٠٣) غرر الحكم : ٩٦٠٤،٢٩٤٢.
  - (٥) النوادر للراونديّ : ١١.
- (٦) تهيع البلاغة : الكتاب ٢٨ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٥ / ١٨٢.

(٧) تحف العقول : ٢٧٤.

<sup>(</sup>۱) النساء : ٤٩.

والعَصا، وفَلَقَ لَهُ البَحرَ، وأُظْلَّهُ بالغَهامِ ؟ فقالَ لَهُ النَّبِيُّ ﷺ : إِنَّهُ يُكرَهُ للعَبدِ أَن يُزَكِّي نَفسَهُ، ولٰكنِّي أقولُ : إنّ آدَمَ ﷺ لَمَّا أصابَ الخَطيئةَ كانت تَوبَتُهُ أَن قالَ : اللَّهُمَّ إِنِّي أَسأَلُكَ بحقَّ وآلِ محمّدٍ لمَا غَفَرتَ لي، فغَفَرَها اللهُ لَهُ<sup>س</sup>.

**٤٨٥** المرأة

كنز العمّال : ١٦ / ٣٨١. ٦٠٠ «ترهيبات وترغيبات تختصّ بالنساء». وسائل الشيعة : ١٤ / ١٦١ باب ١٢٣ «جملة من الأحكام المختصّة بالنساء».

> انظر : عنوان ٩٥ «الحجاب »، ٢٠٧ «الزواج». الحرب : باب ٧٧١. الطَّيب : باب ٢٤٣٥. الزواج : باب ١٦٥٣.

٣٦٥٤ - تَساوي الرَّجلِ والمرأةِ في القرآنِ

الكتاب

إِنَّ الْسُلِمِينَ وَالْسُلِمَاتِ وَالْمُؤْمِنِينَ والْمُؤْمِنِينَ وَالْقَانِتِينَ وَالْقَانِتَاتِ وَالصَّادِقِينَ وَالصَّادِقَاتِ وَالصَّابِرِينَ وَالصَّابِرَاتِ وَالْخَاشِعِينَ وَالْخَاشِعَاتِ وَالْمُتَصَدِّقِينَ وَالْمُتَصَدِّقَاتِ وَالصَّاغِينَ وَالصَّاغِينَ وَالْحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ وَالْحَافِظَاتِ وَالذَّاكِرِينَ اللهُ كَثِيراً وَالذَّاكِرَاتِ أَعَـدَّ اللهُ هَـمْ مَـغْفِرَةً وأَجْراً عَظِيماً ﴾ (().

١٨٦٣٢-تفسير نور الثقلين عن مقاتل بنِ حَيَّانٍ : لمَّا رَجَعَت أَسماءُ بِنتُ عُمَيسٍ مِن الحَبَشةِ مَع زَوجِها جعفر بنِ أبي طالبٍ دخَلَت علىٰ نِسَاءِ رُسُولِ اللهِ ﷺ فـقالَت : هَـل فِـينا شَيءٌ مِـن القرآنِ؟ قُلنَ : لا، فأتَت رُسولَ اللهِ ﷺ فقالت : يارسولَ اللهِ، إنّ النِّساءَ لَفي خَيبَةٍ وخَسارٍ ! فقالَ : ومِمَّ ذلكَ؟ قالَت : لأنّهُنَّ لايُذكَرنَ بخَيرٍ كما يُذكَرُ الرَّجالُ. فأنزَلَ اللهُ تعالىٰ هٰذهِ الآية [يَعني : إنّ المُسلِمينَ والمُسلِهاتِ...]<sup>س</sup>.

### بحث فلسفي ومقايسةً:

المشاهدة والتجربة تقضيان أنَّ الرجل والمرأة فردان من نـوعٍ جـوهريٍّ واحـدٍ وهـو الإنسان؛ فإنَّ جميع الآثار المشهودة في صنف الرجل مشهودةً في صنف المرأة من غير فرقٍ، وبروز آثار النوع يوجب تحقّق موضوعه بلا شكٍّ. نعم، يختلف الصنف بشدّةٍ وضعفٍ في بعض الآثار المشتركة، وهو لايوجب بطلان وجود النوعيّة في الفرد، وبذلك يظهر أنَّ الاستكمالات النوعيّة الميسورة لأحد الصنفين ميسورةً في الآخر، ومنها الاستكمالات المعنويّة الحـاصلة بالإيمان والطاعات والقربات، وبذلك يظهر عليك أنَّ أحسن كلمةٍ وأجمعها في إفادة هذا المعنى قوله سبحانه : فإنيّ لا أضيعُ عَمَلَ عامِلٍ مِنكُم مِن ذَكَرٍ أو اُنثىٰ بَعضُكُم مِن بَعضٍ هـ

وإذا قايست ذلك إلىٰ ما ورد في التوراة بان لك الفرق بين موقعَي الكتابَين؛ فني «سِـفر

(١) الأحزاب : ٣٥.

(٢) نور الثقلين : ٤ / ٢٧٧ / ١١٣.

الجامعة» من التوراة : دُرت أنا وقلبي لأعلم ولأبحث ولأطلب حكمةً وعقلاً، ولأعرف الشرّ أنّه جهالة والحماقة أنّها جنون؛ فوجدت أمرَّ من الموت المرأة التي هي شِباك، وقلبها أشراك، ويداها قيود؛ إلىٰ أن قال : رجلاً واحداً بين ألفٍ وجدت، أمّا امرأةً فبين كلّ أولئك لم أجد.

وقد كانت أكثر الأمم القديمة لاترئ قبول عملها عندالله سبحانه، وكانت تسمّىٰ في اليونان رجساً من عمل الشيطان، وكانت ترّى الروم وبعض اليونان أنْ ليس لها نفس مع كون الرجل ذا نفس مجرّدة إنسانيّة. وقرّر مجمع فرنسا سنة (٥٨٦ م) ـ بعد البحث الكثير في أمرها ـ أنّها إنسانُ، لكنّها مخلوقةُ لخدمة الرجل. وكانت في انجلترا قبل مائة سنةٍ تقريباً لا تُعدّ جزء المجتمع الإنسانيّ؛ فارجع في ذلك إلىٰ كتب الآراء والعقائد وآداب الملل تجد فيها عجائب من آرائهم...

# ٣٦٥٥ - وافِدَةُ النِّسَاءِ إلَى النَّبِيَّ ﷺ

١٨٦٣٣ - الدرّ المنثور عن أسماء بِنتِ يَزيدَ الأَنصاريَّةِ : أَنَّهَا أَتَتِ النّبِيَّ عَلَمٌ وهُو بَينَ أَصحابهِ. فقالَت : بأبي أَنتَ وأمّي ! إني وافِدَةُ النِّساءِ إلَيكَ، واعلَمْ - نَفسي لَكَ الفِداءُ أَنَهُ ما مِن امرأةٍ كائنَةٍ في شَرقٍ ولاغَربٍ سَمِعَت بمَخرَجي هٰذا إلَّا وهِيَ علىٰ مِثلِ رأيي، إنّ الله بَمَثَكَ بالحَقِّ إلَى الرِّجالِ والنِّساءِ، فآمتا بكَ وبإلهٰكَ الَّذي أَرسَلَكَ، وإنَّا مَعشَرَ النِّساءِ محصوراتُ مقصوراتُ، قواعِدُ بُيوتِكُم ومقضىٰ شَهَواتِكُم وحامِلاتُ أولادِكُم، وإنّكُم معاشِرَ الرِّجالِ فُصْلَتُم علينا قواعِدُ بيوتِكُم ومقضىٰ شَهَواتِكُم وحامِلاتُ أولادِكُم، وإنّكُم معاشِرَ الرِّجالِ فُصْلَتُم علينا يو سبيلِ اللهِ، وإنّ الرَّجلَ مِنكُم إذا خَرَجَ حاجًا أو مُعتَمِراً أو مُرابِطاً حَفِظنا لَكُم أموالَكُم، وغَرَلنا لَكُم أَثوابَكُم، ورَبَّينا لَكُم أموالَكُم<sup>س</sup> فا نُشارِكُكُم في الأجرِ يا رسولَ اللهِ ؟ وغَزَلنا لَكُم أَثوابَكُم، ورَبَّينا لَكُم أموالَكُم<sup>س</sup> فا نُشارِكُمُ في الأجر يا رسولَ اللهِ ؟

فالتَفَتَ النَّبِيُّ ﷺ إلى أصحابهِ بِوَجهِهِ كُلِّهِ، ثُمَّ قالَ : هَل سَمِعتُم مَقالَةَ امرأةٍ قَطَّ أحسَنَ مِن

(۱) تغسير الميزان : ٤ / ٨٩.

(٢) هكذا في المصدر ، والظاهر «وربّيتا لكم أو لادكم».

مُساءلَتِها في أمرٍ دِينِها مِن هٰذهِ ؟ فقالوا : يا رسولَ اللهِ. ما ظَنَنَا أنّ امرَأَةً تَهتَدي إلىٰ مِثلِ هٰذا؛ فالتَفَتَ النَّبِيُّ ﷺ إلَيها، ثُمّ قالَ لَها : انصَر في أيَّتُها المَرأَةُ. وأعلِمي مَن خَلفَكِ مِن النِّساءِ أن حُسنَ تَبَعُّلِ إحداكُنَّ لزَوجِها وطَلَبَها مَرضاتَهُ واتَّباعَها مُوافَقَتَهُ يَعدِلُ ذلكَ كُلَّهُ. فأدبَرَتِ المَرأَةُ وهِي تُهَلِّلُ وتُكَبِّرُ استِبشاراً<sup>(...</sup>.

١٨٦٣٤ ـ الترغيب والترهيب عن أبي سعيدٍ الخُدريُّ : جاءتِ امرأةً إلىٰ رسولِ اللهِ ﷺ فقالت : يارسولَ اللهِ. ذَهَبَ الرَّجالُ بحَديثِكَ، فاجعَلْ لَنا مِن نَفسِكَ يَوماً نَأْتِكَ فيهِ تُعَلِّمُنا مِمّا عَلَمَكَ اللهُ. قالَ : اجتَمِعْنَ يَومَ كذا وكذا في مَوضعٍ كذا وكذا، فاجتَمَعنَ، فأتاهُنَّ النَّبيُّ تَظْ فَعلَمَهُنَّ مِمّا عَلَمَهُ اللهُ".

قال العلّامة الطباطبائيّ في «الميزان» في تبيين حديث أسهاء بنت يزيد : يظهر من التأمّل فيه وفي نظائره ـ الحاكية عن دخول النساء علىٰ النبيّ ﷺ، وتكليمهنّ إيّاه فيا يرجع إلىٰ شرائع الدِّين، ومختلف ما قرّره الإسلام في حقّهنّ ـ أنّهنَ علَى احتجابهـنّ واخـتصاصهنّ بـ الأمور المنزليّة من شؤون الحياة غالباً لم يكنّ ممنوعاتٍ من المراودة إلىٰ وليّ الأمر، والسعي في حلّ ما ربّا كان يشكل عليهنّ. وهذه حرّيّة الاعتقاد التي باحَثْنا فيها في ضمن الكلام في المرابطة الإسلاميّة في آخر سورة آل عمران.

ويستفاد منه ومن نظائره أيضاً :

أوّلاً : أنَّ الطريقة المَرْضيَّة في حياة المرأة في الإسلام أن تشتغل بتدبير أمور المنزل الداخليَّة وتربية الأولاد. وهذه وإن كمانت شنَّة مسنونة غير مفروضة لكنَّ الترغيب والتحريض النَّدبيّ ـ والظرف ظرف الدِّين، والجوّ جوّ التقوىٰ ـ وابتغاء مرضاة الله، وإيثار مثوبة الآخرة علىٰ عَرَض الدنيا، والتربية علَى الأخلاق الصالحة للنساء كالعفّة والحياء ومحبّة الأولاد، والتعلّق بالحياة المنزليَّة، كانت تَحفظ هذه السنَّة.

وكان الاشتغال بهذه الشؤون والاعتكاف علىٰ إحياء العـواطـف الطـاهرة المُـودَعة في

<sup>(</sup>١) الدرّ المنثور : ٢ / ٥١٨.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب : ٣ / ٧٦ / ٦.

وجودهنّ يشغلهنّ عن الورود في مجامع الرجال، واختلاطهنّ بهم في حدود ما أباح الله لهنّ. ويشهد بذلك بقاء هذه السنّة بين المسلمين علىٰ ساقها قروناً كثيرةً بعد ذلك حتّىٰ نفذ فيهنّ الاسترسال الغربيّ المسمّىٰ بحرّيّة النساء في المجتمع، فجرّتْ إليهنّ وإليهـم هـلاك الأخـلاق وفساد الحياة وهم لايشعرون، وسوف يعلمون، ولو أنّ أهل القرىٰ آمنوا واتّـقوا لفـتح الله عليهم بركاتٍ من السهاء، وأكلوا من فوقهم ومن تحت أرجلهم ولكنْ كذّبوا فأخِذوا.

وثانياً : أنَّ من السنَّة المفروضة في الإسلام منع النّساء من القيام بأمر الجهاد كـالقضاء والوِلاية.

وثالثاً : أنّ الإسلام لم يهمل أمر هذه الحرمانات كحرمان المرأة من فضيلة الجهاد في سبيل الله ، دون أن تداركها وجبر كسرها بما يعادلها عنده بمزايا وفضائل فيها مفاخر حقيقيّة ، كما أنه جعل حسن التبقل مثلاً جهاداً للمرأة . وهذه الصنائع والمكارم أوشك أن لا يكون لها عندنا ـ وظرفنا هذا الظرف الحيويّ الفاسد ـ قدرً ، لكنّ الظرف الإسلاميّ الذي يقوّم الأمور بقيمها الحقيقيّة ، ويتنافس فيه في الفضائل الإنسانيّة المَرْضيّة عندالله سبحانه ـ وهو يقدّرها حقّ قدرها يقدّر لسلوك كلّ إنسان مسلكه الذي ندب إليه ، وللزومه الطريق الذي خطّ له من القيمة ما يتعادل فيه أنواع الحدمات الإنسانيّة وتتوازن أعمالها ، فلا فضل في الإسلام للشهادة في معركة القتال والسماحة بدماء المهج ـ على ما فيه من الفضل ـ على لزوم المرأة وظيفتها في الزوجيّة . وكذا لا فخار لوالٍ يدير رحَى المجتمع الحيويّ ، ولا لقاضٍ يتّكي على مسند القضاء ، وهما منصبان ليس للمتقلّد بهما في الدنيا ـ لو عمل فيا عمل بالحقّ وجرى فيا جرى على الحقّ ـ إلاّ تحمّل أتقال الولاية والقضاء ، والتعرّض لمهالك ومخاطر تهذ حين في معني ـ إلاّ تحمّل أتقال الولاية والقضاء ، والتعرّض لمهالك وما بالحق وخرى فيا مسند القضاء ، وهما منصبان ليس للمتقلّد بهما في الدنيا ـ لو عمل فيا عمل بالحق وجرى فيا جرى على الحقّ ـ إلاّ تحمّل أتقال الولاية والقضاء ، والتعرّض لمهالك ومخاطر تهذدهما حيناً بعد حينٍ في وهما منصبان ليس للمتقلّد بهما في الدنيا ـ لو عمل فيا عمل بالحق وجرى فيا جرى على الحقّ ـ إلاّ تحمّل أتقال الولاية والقضاء ، والتعرّض لمهالك ومخاطر تهذدهما حيناً بعد حينٍ في حقوق من لا حامي له إلّارت العالمين ـ وإنّ ربّك لَبالمرصاد ـ فأيّ فخر لهؤلاء على من منعه الديّن الورود موردهما ، وخطّ له خطاً وأشار إليه بلزومه وسلوكه ؟ !

فهذه المفاخر إنَّا يحييها ويقيم صُلبها ـ بإيثار الناس لها ـ نوع المجتمع الذي يربّي أجزاءه علىٰما يندب إليه من غير تناقض. واختلاف الشؤون الاجتماعيّة والأعمال الإنسانيّة بحسب اختلاف المجتمعات في أجوائها ممّا لا يسع أحداً إنكاره.

هو ذا الجنديّ الذي يلتي بنفسه في أخطر المهالك، وهو الموت في منفجر القنابل المبيدة ابتغاء مايراه كرامةً ومزيداً، وهو زعمه أن سيُذكر اسمه في فهرس من فدئ بـنفسه وطنّه، ويفتخر بذلك على كلّ ذي فخر في عين ما يعتقد بأنّ الموت فوت وبطلان، وليس إلّا بُـغية وهميّة وكرامة خرافيّة. وكذلك ماتؤثره هذه الكواكب الظاهرة في سماء السينماءات ويمعظّم قدرهنّ بذلك الناس تعظيماً لايكاد يناله رؤساء الحكومات السامية. وقد كان ما يعتورنه من الشغل وما يعطين من أنفسهن للملأ دهراً طويلاً في المجـتمعات الإنسانيّة أعظم ما يسقط به قدر النساء، وأشنع ما يعيّرن به، فليس ذلك كلّه إلا أنّ الظرف من ظروف الحياة يعيّن ما يعيّنه على أن يقع من سواد الناس موقع القبول ويعظّم الحقير ويهوّن المخطير، فليس من المستبعد أن يعظّم الإسلام أموراً نستحقرها ونحن في هذه الظروف المخطير، أو يحقّر أموراً على الأولى".

الكتاب

﴿الرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَىٰ النَّسَاءِ بِمَا فَضَّلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ بَعْضٍ وَبِمَا أَنْفَقُوا مِنْ أَمْوَالِحِمْ﴾<sup>(</sup>). (الرَّجَالُ قَوَّامُونَ عَلَىٰ <sup>عِلِي</sup>َ 4 -مِن وصيَّتِهِ لِعَسكَرِهِ قبلَ لِقاءِ العَدُوَّ بصِفَّينَ -: ولاتَهيجوا النِّساءَ بأذى وإن شَتَمنَ أعراضَكُم، وسَبَبنَ أمَراءَكُم، فإنَّهُنَّ ضَعيفاتُ القُوىٰ والأنفُسِ والعُقولِ، إن كُنَّا لَنُوْمرُ بالكَفِّ عَنهُنَّ وإنَّهُنَّ لَمُسرِكاتُ، وإن كانَ الرَّجُلُ لَيَتناوَلُ المَرَاةَ في الجاهِليَّةِ بالفَهْرِ أو الحِراوَةِ فَيُعيَّرُ بها وعَقِبُهُ مِن بَعدِهِ<sup>(س</sup>.

١٨٦٣٦ ـ عنه ﷺ ـ مِن خُطبةٍ لَهُ في حَربِ الجَملِ ــ: ولا تَهِيجوا امرأةً بأذى ... وإن كانَ

- (٢) النساء : ٣٤.
- (٣) نهج البلاغة : الكتاب ١٤.

<sup>(</sup>١) تفسير الميزان : ٤ / ٣٥١.

78.1

الرَّجُلُ لَيَتَناوَلُ المَرأَةَ بالهِراوَةِ والجَرَيدَةِ فَيُعَيَّرُ بِها وعَقِبُهُ مِن بَعدِهِ.

١٨٦٣٧ ــشرح نهج البلاغة عن عبدِاللهِ بنِ جُندَبٍ عن أبيهِ : إنَّ عليّاً ﷺ كانَ يأمُرُنا في كلِّ مَوطِنٍ لَقِينا مَعهُ عَدُوَّهُ، فيَقولُ :... ولاتَهيجُوا امرأةً... وإن كانَ الرَّجُـلُ لَـيتَناوَلُ المـرأةَ في الجاهليّةِ بالهِراوَةِ أوِ الحَديدِ فيُعيَّرُ بها عَقِبُهُ مِن بَعدِهِ".

١٨٦٣٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ بَعدَ فَراغِهِ مِن حَربِ الجَملِ ـ : مَعاشِرَ النَّاسِ، إنَّ النَّساءَ نَواقِصُ الإيمانِ، نَواقِصُ الحُظُوظِ، نَواقِصُ المُقولِ : فأمّا نُقصانُ إيمانِهِنَ فقُعودُهُنَّ عنِ الصّلاةِ والصَّيامِ في أيّامِ حَيضِهِنَّ.وأمّا نُقصانُ عُقوفِينَّ فشَهادَةُ امرأتَينِ كشَهادَةِ الرَّجُلِ الواحِدِ. وأمّا نُـقصانُ حُظوظِهِنَّ فمَواريثُهُنَّ علَى الأنصافِ مِن مَواريثِ الرَّجالِ".

### التغسيره

قوله تعالىٰ : ﴿الرَّجالُ قَوَامُونَ علَى النَّساءِ عِما فَضَّلَ اللهُ بَعضَهُمْ علىٰ بَعضٍ وعِما أَنْفَقوا مِنْ أموالهِم﴾. القَيِّم هو الذي يقوم بأمر غيره، والقوّام والقيّام مبالغة منه.

والمراد بما فضّل الله بعضهم علىٰ بعضٍ هو ما يفضّل ويزيد فيه الرجال بحسب الطبع علَى النساء، وهو زيادة قوّة التعقّل فيهم، وما يتفرّع عليه من شدّة البأس والقوّة والطّاقة عـلَى الشدائد من الأعمال ونحوها؛ فإنّ حياة النساء حياة إحساسيّة عـاطفيّة مـبنيّة عـلَى الرقّـة واللطافة. والمراد بما أنفقوا من أموالهم : ما أنفقوه في مُهورهنّ ونفقاتهنّ.

وعموم هذه العلّة يعطي أنّ الحكم المبنيّ عليها ـ أعني قوله : ﴿الرَّجالَ قَوَامُـونَ عـلىٰ النَّساءِ﴾ ـ غير مقصورٍ على الأزواج بأن يختصّ القوّاميّة بالرجل علىٰ زوجته، بـل الحكم مجعولُ لقبيل الرجال علىٰ قبيل النساء في الجهات العامّة التي ترتبط بها حياة القبيلَين جميعاً، فالجهات العامّة الاجتاعيّة التي ترتبط بفضل الرجال كجهتيّ الحكومة والقضاء مثلاً اللّـذين يتوقّف عليهها حياة المجتمع، وإنّما يقومان بالتعقّل الذي هو في الرجال بالطبع أزيـد مـنه في

- (١-١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢ / ٢٢٨ و ٤ / ٢٥.
- (٣) نهج البلاغة : الخطبة ٨٠. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢١٤/٦.

النساء، وكذا الدفاع الحربيّ الذي يرتبط بالشدّة وقوّة التعقّل، كلّ ذلك ممّا يقوّم به الرجــال علَى النساء.

وعلىٰ هذا فقوله : ﴿الرّجالُ قَوّامونَ علىٰ النّساءِ﴾ ذو إطلاق تـامّ، وأمّـا قــوله بـعد : ﴿فالصّالحاتُ قانِتاتُ﴾ إلخ، الظاهر في الاختصاص بما بين الرجل وزوجته علىٰ ما سيأتي، فهو فرعٌ من فروع هذا الحكم المطلق وجزئيّ من جزئيّاته مستخرجُ منه من غير أن يـتقيّد بـه إطلاقه.

قوله تعالىٰ : ﴿فالصّالحِاتُ قانِتاتٌ حافِظاتٌ لِلغَيبِ بما حَفِظُ اللهُ﴾ المراد بالصلاح معناه اللُّغويّ، وهو ما يعبّر عنه بلياقة النفس. والقنوت هو دوام الطاعة والخضوع.

ومقابلتها لقوله : ﴿واللّاتي تَخافونَ نُشُوزَهُنَّ...﴾ إلخ، تـفيد أنّ المـراد بـالصالحات الزوجات الصالحات، وأنّ هذا الحكم مضروب علَى النّساءِ في حال الازدواج لا مطلقاً، وأنّ قوله : ﴿قانِتاتُ حافِظاتُ﴾ \_الذي هو إعطاءً للأمر في صورة التوصيف؛ أي ليقنتن وليحفظن \_حكمٌ مربوط بشؤون الزوجيّة والمعاشرة المنزليّة. وهذا مع ذلك حكم يتبع في سعته وضيقه علّته، أعني قيمومة الرجل علَى المرأة قيمومة زوجيّة، فعليها أن تقنت له وتحفظه فيا يرجع إلىٰ ما بينهها من شؤون الزوجيّة.

وبعبارةٍ أخرى : كما أنّ قيمومة قبيل الرجال علىٰ قبيل النساء في المجتمع إنّما تستعلّق بالجهات العامّة المشتركة بينهما المرتبطة بزيادة تعقّل الرجل وشدّته في البأس، وهي جهات الحكومة والقضاء والحرب \_ من غير أن يبطل بذلك ما للمرأة من الاستقلال في الإرادة الفرديّة وعمل نفسها بأن تريد ما أحبّت وتفعل ما شاءت من غير أن يحقّ للسرجىل أن يعارضها في شيءٍ من ذلك في غير المنكر، فلا جناح عليهم فيا فَعَلن في أنفسهنّ بالمعروف \_ كذلك قيمومة الرجل لزوجته ليست بأن لاتنفذ للمرأة فيا تملكه إرادة ولا تصرّفٌ، ولا أن لا تستقلّ المرأة في حفظ حقوقها الفرديّة والاجتماعيّة والدفاع عنها والتوسّل إليها بالمقدّمات الموصلة إليها، بل معناها أنّ الرجل إذ كان ينفق ما ينفق من ماله بإزاء الاستمتاع فعليها أنْ تطاوعه وتطيعه في كلَّ ما يرتبط بالاستمتاع والمباشرة عند الحضور ، وأن تحفظه في الغيب فلا تخونه عند غيبته بأن توطئ فراشَه غيرَه ، وأن تمتّع لغيره من نفسها ما ليس لغير الزوج التمتّع منها بذلك ، ولا تخونه فيما وضعه تحت يدها مـن المـال وسـلَطها عـليه في ظـرف الازدواج والاشتراك في الحياة المنزليّة<sup>(۱)</sup>.

#### كلامٌ في معنىٰ قيمومةِ الرّجالِ علَى النّساءِ:

تقوية القرآن الكريم لجانب العقل الإنسانيّ السليم، وترجيحه إيّاه علَى الهـوىٰ واتّـباع الشهوات، والخضوع لحكم العواطف والإحساسات الحـادّة، وحـضّه وتـرغيبه في اتّـباعه، وتوصيته في حفظ هذه الوديعة الإلهيّة عن الضيعة؛ ممّا لاستر عليه، ولا حاجة إلىٰ إيراد دليل كتابيٍّ يؤدّي إليه، فقد تضمّن القرآن آياتٍ كثيرةً متكثّرة في الدلالة علىٰ ذلك تصريحاً وتلويحاً وبكلٌ لسان وبيان.

ولم يهمل القرآن مع ذلك أمر العواطف الحسنة الطاهرة، ومهامّ آثارها الجميلة التي يتربىً بها الفرد، ويقوم بها صُلب المجتمع، كقوله : ﴿أَشِدًاءُ علَى الكُفَّارِ رُحَماءُ بَـينَهُم﴾ " وقـولهِ : ﴿لِتَسْكُنوا إلَيها وجَعلَ بَينَكُم مَوَدَةً ورَحْمَةً﴾ " وقولهِ : ﴿قُلْ مَن حَرّمَ زِينَةَ اللهِ الّـتي أُخْـرَجَ لِعبادِهِ والطَّيِّباتِ مِن الرَّزْقِ﴾"، لكنّه عدلها بالموافقة لحكم العقل، فصار اتّباع حكم هـذه العواطف والميول اتّباعاً لحكم العقل.

وقد مرّ في بعض المباحث السابقة أنّ من حفظ الإسلام لجانب العقل وبـنائه أحكـامه المشرّعة علىٰ ذلك أنّ جميع الأعمال والأحوال والأخلاق التي تبطل استقامة العقل في حكمه، وتوجب خبطه في قضائه وتقويمه لشؤون المجتمع ــكشرب الخمر والقمار وأقسام المـعاملات

- (٢) الفتح : ٢٩.
- (۳) الروم : ۲۱. -
- (٤) الأعراف : ٣٢.

<sup>(</sup>۱) تفسير الميزان : ٤ / ٣٤٣.

الغرريَّة والكذب والبهتان والافتراء والغيبة \_كلَّ ذلك محرَّمة في الدِّين.

والباحث المتأمّل يحدس من هذا المقدار أنّ من الواجب أن يفوّض زمام الأمور الكلّيّة والجهات العامّة الاجتماعيّة ـ التي ينبغي أن تدبّرها قوة التعقّل، ويجتنب فيهـا مـن حكمومة العواطف والميول النفسانيّة، كجهات الحكومة والقضاء والحرب ـ إلىٰ من يمتاز بمزيد العـقل ويضعف فيه حكم العواطف، وهو قبيل الرجال دون النساء.

وهو كذلك؛ قال الله تعالىٰ : ﴿الرَّجالُ قَوَّامونَ علَى النَّساءِ﴾.والسنّة النسويّة التي هـي ترجمان البيانات القرآنيّة بيّنت ذلك كذلك، وسيرته ﷺ جرت علىٰ ذلك أيّام حياته، فلم يُوَلِّ امرأةً علىٰ قوم، ولا أعطىٰ امرأة منصب القضاء، ولا دعاهنَّ إلى غزاة بمعنىٰ دعوتهنّ إلىٰ أن يُقاتِلن.

وأمّا غيرها من الجسهات كجهات التسعليم والتسعلّم والمكاسب والتمريض والعسلاج وغيرها ـممّا لا ينافي نجاح العمل فيها مداخلة العواطف فلم تمنعهن السنّة ذلك، والسسيرة النبويّة تُمضي كثيراً منها، والكتاب أيضاً لا يخلو من دلالة على إجازة ذلك في حقّهنّ؛ فسإن ذلك لازم ما أعطين من حرّيّة الإرادة والعمل في كثير من شؤون الحياة؛ إذ لامعنى لإخراجهن من تحت ولاية الرّجال وجعل الملك لهنّ بحيالهنّ ثمّ النّهي عن قيامهنّ بـإصلاح ما مسكته أيديهنّ بأيّ نحو من الإصلاح، وكذا لا معنى لجعل حقّ الدّعوى أو الشهادة لهن ثمّ المنع عن حضورهنّ عند الوالي أو القاضي وهكذا. اللَهمّ إلّا فيا يزاحم حقّ الزّوج؛ فسان له عسليها قيمومة الطّاعة في الحضور والحفظ في الغيبة، ولا يضي لها من شؤونها الجائزة ما يسزاحم ذلك...

(انظر) باب ٣٦٥٨، الكمال : باب ٣٥٣٥.

(١) تفسير العيزان : ٤ / ٣٤٦.

#### ٣٦٥٧ \_ خِيارُ خِصال النِّساءِ

١٨٦٣٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : خِيارُ خِصالِ النِّساءِ شِرارُ خِصالِ الرِّجالِ : الزَّهوُ، والجُبُنُ، والبُخلُ؛ فإذا كانتِ المَرأةُ مَزهُوَّةً لَم تُمَكِّنْ مِن نَفسِها، وإذا كانت بَخسِلَةً حَفِظَت مــالهَا ومــالَ بَعلِها، وإذا كانت جَبانَةً فَرِقَت مِن كُلٌّ شَيءٍ يَعرِضُ لَهَا<sup>ن.</sup>.

# ٣٦٥٨ - النَّهيُ عن تَوليةِ المرأةِ

١٩٦٤ – رسولُ اللهِ تللهُ : لَن يُفلِحَ قَوْمُ ولَّوا أَمرَهُمُ امرأةً".
١٩٦٤ – عنه تللهُ : لَن يُفلِحَ قَوْمُ تَمْلِكُهُمُ امرأةً".
١٩٦٤ – عنه تللهُ : لَن يُفلِحَ قَوْمُ أَسْنَدُوا أَمرَهُم إلى امرأةٍ".
١٩٦٤ – عنه تللهُ : لَن يُفلِحَ قَوْمُ أُسْنَدُوا أَمرَهُم إلى امرأةٍ".
١٩٦٤ – عنه تللهُ : لَن يُفلِحَ قَوْمُ أُسْنَدُوا أَمرَهُم إلى امرأةٍ".
١٩٦٤ – الإمامُ عليُّ عللهُ : كلُّ امريُ تُدَبِّرُهُ امرأةٌ فهُو مَلعونٌ".
١٩٦٤ – الإمامُ عليُّ عللهُ : كلُّ امريُ تُدَبِّرُهُ امرأةٌ فهُو مَلعونٌ".
١٩٦٤ – الإمامُ عليُّ عللهُ : كلُّ امريُ تُدَبِّرُهُ امرأةٌ فهُو مَلعونٌ".
١٩٦٤ – الإمامُ عليُّ عللهُ : كلُّ امريُ تُدَبِّرُهُ امرأةٌ فهُو مَلعونٌ".
١٩٦٤ – الإمامُ عليُّ عللهُ : كلُّ امريُ تُدَبِّرُهُ اللهُ بشيءٍ سَمِعتُهُ مِن رسولِ اللهِ تللهُ، لمّا هَلكَ
١٩٢٤ – سنن الترمذي عن أبي بكرة : عصّمَني اللهُ بشيءٍ سَمِعتُهُ مِن رسولِ اللهِ تللهُ مامرأةٌ.
٤سرى قالَ : مَنِ استَخلَفُوا؟ قالوا : ابنَتَهُ ، فقالَ النبيُّ عللهُ : لن يُفلِحَ قَوْمُ ولَّوا أَمرَهُمُ امرأةً.
٤سرى قالَ : فلَمَا قَدِمَت عائشةُ تَعني البصرة ذَكَرَتُ قولَ رسولِ اللهِ عَليهُ، فعَصَمَني اللهُ بو".
١٩٢٤ – شرح نهج البلاغة عن أبي بكرة : آلمَا قَدِمَ طَلحَةُ والزُّبَيرُ البصرة تَقَلَدتُ سَيفِي وأَنا
ٱريدُ نَصرَهُما، فَدَخَلَتُ علىٰ عائشة وإذا هِي تأمرُ وتَنهىٰ، وإذا الأمرُ أَمرُها! فَذَكَرَتُ حَديئاً أُريدُ نَصرَهُما الرأةُ، فانصَرَفْتُ واعتَزَالتُهُمْ<sup>™</sup>.
اريدُ نَصرَهُما : فذكَرَتُ على عائشة وإذا هِي تأمرُ وتَنهىٰ، وإذا الأمرُ أَمرُها! فذكَرَتُ حَديئاً أُريدُ نَصرَهُا واذا المَرْمُ اللهُ الحَديد : واعتَرَالتُهُ مَنْ وانا أُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَالان أَنهُ اللهُ عنهُ عَرْمُ مُ أُمرُ ومَنهُ أُمرةُ مَا أُولُهُ اللهُ أُرْدَ عَديئاً واعتَرَالَةُ مَنْهُ مَنْ أُرَولُهُ المَاهُ المَ أُولُهُ اللهُ المَا أُنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المَنْ أُنْهُ مَرْها اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُرأةُ مَالمَ أُنْهُ اللهُ المَنْ المَنْهُ المَا أُولُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُرُولُ المُ أُنهُ اللههُ اللهُ المُرَهُ المُ أُولُ المُرْهُ اللهُ

- (١) نهج البلاغة : الحكمة ٢٣٤.
- (٢) صحيح البخاريّ : ٤١٦٣.
- (۳) مسند ابن حنیل : ۷ / ۳۳۵ / ۲۰۵٤ .
  - (٤) تحف العقول : ٣٥.
  - (٥) البحار : ۲۰۲ / ۲۲۸ / ۲۵.
    - (٦) سنن الترمذيّ : ٢٢٦٢.
- (٧) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٢٢٧.

بَعدي في فِئَةٍ، رأسُها امرأةٌ، لايُفلِحونَ أبداً.

١٨٦٤٦ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إذا كانَ أُمَراؤكُم خِيارَكُم ، وأغنِياؤكُم شُمَحاءَكُم ، وأُمورُكُم شُورىٰ بَينَكُم ، فَظَهِرُ الأرضِ خَيرُ لَكُم مِن بَطْنِها .

وإذا كانَ أَمَراؤكُم شِرارَكُم، وأغنِياؤكُم بُخَلاءَكُم، وأُمورُكُم إلىٰ نِسائكُم، فبَطْنُ الأرضِ خَيرٌ لَكُم مِن ظَهرها<sup>ِس</sup>.

الإمامُ عليُّ ﷺ :ولا تُمَلِّكِ المرأةَ مِن أمرِها ما جاوَزَ نَفسَها ؛ فإنَّ المرأةَ رَيحانَةُ ولَيسَت بقَهرَمانَةٍ ، ولا تَعْدُ بكَرامَتِها نَفسَها ، ولا تُطمِعُها في أن تَشفَعَ لِغَيرِها".

# ٣٦٥٩ ـ مَدحُ حُبُّ النِّساءِ

٨٦٤٨ ـ رسولُ اللهِ تللا : كُلَّها ازدادَ العَبدُ إيماناً ازدادَ حُبّاً للنِّساءِ<sup>(n)</sup>.
١٨٦٤٩ ـ الإمامُ الصّادقُ على : كُلُّ مَنِ اسْتَدَ لَنا حُبّاً اسْتَدَ للنَّساءِ حُبّاً وللحَلُواءِ<sup>(n)</sup>.
١٨٦٥٩ ـ رسولُ اللهِ تَلْمَة : حُبِّبَ إلَيَ مِن الدُّنيا النَّساءُ والطِّيبُ<sup>(n)</sup>.
١٨٦٥٩ ـ الإمامُ الصّادقُ على : مِن أخلاقِ الأنبياءِ صلّى اللهُ علَيهم حُبُّ النَّساءِ<sup>(n)</sup>.

### ٣٦٦٠ ـ ذَمُّ حُبِّ النِّساءِ

النِّساءِ وهُو سَيفُ الشَّيطانِ... فَمَنْ النَّساءِ وهُو سَيفُ الشَّيطانِ... فَمَن أَحَبَّ النِّساءَ لَم يَنتَفِعُ بِعَيشِهِ<sup>(..)</sup>.

١٨٦٥٣ - رسولُ اللهِ عَلَيْ : أَوَّلُ ما عُصِيَ اللهُ تباركَ و تعالىٰ بِسِتَّ خِصالٍ : حُبُّ الدُّنيا، وحُبُّ

- (١) سنن الترمذيّ : ٢٢٦٦.
- (٢) نهج البلاغة ; الكتاب ٣١.
- (٣) النوادر للراونديّ : ١٢.
- (٤) مستطرفات السرائر : ١٤٢ / ٨.
  - (٥) سنن النسانيّ : ٧ / ٦١.
  - (٦) الكافي : ٥ / ٢٢٠ / ١.
  - (۷) الخصال : ۱۱۳ / ۸۱

الرِّئاسةِ، وحُبُّ الطَّعامِ، وحُبُّ النِّساءِ، وحُبُّ النَّومِ، وحُبُّ الرَّاحَةِ<sup>(...</sup> ١٨٦٥٤ ـ عنه ﷺ : ما لإبليسَ جُندُ أعظَمُ مِن النِّساءِ والغَضَبِ<sup>(...</sup>. ١٨٦٥٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : النِّساءُ أعظَمُ الفِتنَتينِ<sup>(...</sup>.

#### ٣٦٦١ ـ الاستِهتارُ بالنُّساءِ

١٨٦٥٦ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إيّاكَ وكَثْرَةَ الوَلَهِ بِالنِّساءِ. والإغراءِ بِلَذَّاتِ الدُّنيا، فإنّ الوَلِهَ بِالنِّساءِ مُتَحَنٌ، والغَرِيَّ بِاللَّذَاتِ مُتَهَنَّ<sup>ِ</sup>".

١٨٦٥٧ ـ عنه ، الاستِهتارُ بالنّساءِ شِيمَةُ النَّوْكَيٰ ٥٠.

١٨٦٥٨ -عنه ﷺ : لا تُكثِرَنَّ الخَلَوَةَ بِالنِّسَاءِ فَيَمَلَلُنَكَ وَتَمَلَّهُنَّ ، واستَبقِ مِن نَفسِكَ وعَقلِكَ بالإبطاءِ عَنهُنَّ<sup>س</sup>.

١٨٦٥٩ ـعنه ﷺ : تَسَربَلِ الحَيَاءَ، وادَّرِعِ الوَفاءَ، واحفَظِ الإخاءَ، وأقلِلْ مُحادَثَةَ النَّساءِ، يَكُلُ لَكَ السَّناءُ<sup>س</sup>.

١٨٦٦٠ ـ عنه ﷺ : لا تُنازِع السُّفَهاءَ، ولا تُستَهتَرُ بِالنِّساءِ؛ فإنَّ ذلكَ يُزري بِالعُقَلاءِ ٣.

٣٦٦٢ ـ المرأةُ (م)

١٨٦٦١ -رسولُ اللهِ ﷺ : ما مِن صَباحٍ إلّا ومَلَكانِ يُنادِيانِ : وَيلُ لِلرِّجالِ مِن النِّساءِ، ووَيلُ لِلنِّساءِ مِن الرِّجالِ إ<sup>ر</sup>

١٨٦٦٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : صِيانَةُ المرأةِ أَنعَمُ لِحالِها وأدوَمُ لجمَالِها 90.

١٨٦٦٣ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَن كانَ يُؤمِنُ باللهِ واليَومِ الآخِرِ فلا يَبيتُ في مَوضِع يَسمَعُ نَفَسَهُ

(۸-۳) غرر الحکم : ۱٦٨٠، ۲۷۲۱، ۲۷۲۱، ۱۰٤۱٤، ۱۰٤۱٤، ۱۰۰

(٩) الترغيب والترهيب : ٣ / ٣٧ / ١٢.

(۱۰) غرر الحكم : ۵۸۲۰.

<sup>(</sup>۱) الخصال: ۲۲۰ / ۲۲.

<sup>(</sup>٢) الكافي : ٥ / ٥١٥ / ٥.

امرأةً لَيست لَهُ بَمَحرَمَةٍ<sup>(…</sup>. ١٨٦٦٤ ـ عنه ﷺ : لا يَخلُوَنَّ رجُلٌ بامرأةٍ إلَّا كانَ ثالِثَهُها الشَّيطانُ<sup>…</sup>. ١٨٦٦٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لَيسَ علَى النَّساءِ أذانُ ولا إقامَةُ، ولاجُمُعَةُ ولا جَماعَةُ<sup>(…</sup>.

(انظر) وسائل الشيعة : ١٤ / ١٦١ باب ١٢٣.

<sup>(</sup>١) تنبيه الخواطر : ٢ / ٩١.

<sup>(</sup>٢) الترغيب والترهيب : ٣ / ٢٨ / ١٤.

<sup>(</sup>٣) وسائل الشيعة : ٤ / ١٣٨ / ٦.

المروءة المروءة

البحار : ٧٦ / ٣١١ باب ٥٩ «معنّى الفُتوّة والمُروّة». كنز العتّال : ٣ / ٨٨.٤. ٧٨٨ «المُروءة».

> انظر : عنوان ٤٠٥ «الفُتوّة». السَّفَر : باب ١٨٢٨.

٣٦٦٣ ـ المُروءَةُ

١٨٦٦٦ – الإمامُ عليَّ على المُرُوءَةُ اسمٌ جامِعٌ لسائر الفَضائل والَمحاسِنِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٦٧ – عنه للا : المُروءَةُ تَحْتُ علَى المكارِمِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٦٨ – عنه للا : المُروءَةُ تَمَتُعُ مِن كُلَّ ذَنيَّةٍ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٦٩ – عنه للا : المُروءَةُ من كُلَّ خَناءٍ عَريَّةُ بَريَّةُ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٦٩ – عنه للا : المُروءَةُ مِن كُلُّ خَناءٍ عَريَّةُ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٠ – عنه للا : المُروءَةُ مِن كُلُّ لَوْمٍ بَرِيَّةُ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٢ – عنه للا : المُروءَةُ بَريَّة مِن الحَنَاءِ والغَدرِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٢ – عنه للا : المُروءَةُ بَريَّة مِن الحَنَاءِ والغَدرِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٢ – عنه للا : المُروءَةُ بَريَّة مِن الحَنَاءِ والغَدرِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٢ – عنه للا : المُروءَةُ بَريَّة مِن الحَنَاءِ والغَدرِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٣ – عنه للا : ما حَمَلَ الرَّجُلُ حِمَلاً أَنقَلَ من المُروءَةِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٣ – عنه للا : ما حَمَلَ الرَّجُلُ حِمَلاً أَنقَلَ من المُروءَةِ<sup>(1)</sup>. ١٨٦٧٣ – الإمامُ الصّادقُ للا : مُروءَةُ الرَجُلُ في نَفسِهِ نَسَبٌ لِعَقِبِهِ وقَبِيلَتِهِ<sup>(1)</sup>.

٣٦٦٤ - تفسيرُ المُروءَةِ (١)

المروءة فيكُم ؟ قالَ : يارسولَ اللهِ، الإنصافُ والإصلاحُ . قالَ : وكذلكَ هِي فينا<sup>رِي</sup>.

المُروءَةَ -: ما تَذاكَرونَ ؟ قالوا : المُروءَةَ -: ما تَذاكَرونَ ؟ قالوا : المُروءَةَ -: ما تَذاكَرونَ ؟ قالوا المُروءَةُ، فقالَ : علىٰ الإنصافِ والتَّفضُّلِ.""

١٨٦٧٩ ـ عنه ﷺ \_ لِقَومٍ يَتَحَدّثونَ \_: فيمَ أنتُم؟ فقالوا : نَتَذاكَرُ المُروءَةَ، فقالَ : أوَمــا

(۱۲ ـ ۱۲) كنزالمتال : ۸۷٦۳، ۸۷٦۲.

<sup>(</sup>۱\_) غرر الحكم: ۲۱۷۸، ۱۲۹۹، ۱۵۷۵، ۱۱۸۸، ۱۷۷۱، ۸۷۶۹، ۱۵۸۸. ۸۷۶۹.

<sup>(</sup>٩) كشف الغقة : ٢ / ٤٢٠.

<sup>(</sup>۱۰ ـ ۱۱) غرر الحكم: ۱۱۷۲، ۱۷۷۷.

كَفاكُمُ اللهُ في كِتابِهِ إذ يقولُ : ﴿إِنَّاللهُ يأْمُرُ بِالعَدْلِ والإحْسانِ﴾ ؟! فالعَدلُ الإنصافُ، والإحسانُ التَّفَضُّلُ، فما بَعدَ هذا ؟!‹›

العَلانِيَةِ<sup>ِس</sup>. العَلانِيَةِ<sup>ِس</sup>.

١٨٦٨١ ــ الإمامُ الحسنُ ﷺ ــ لَمَّا سأَلَهُ مُعاويَّةُ عَنِ الكَرَمِ والنَّجدَةِ والمُروءَةِ ــ أمَّا الكَرَمُ فالتَّبَرُّعُ بالمَعروفِ، والإعطاءُ قَبلَ السَّوَالِ، والإطعامُ في الَحْلِ... وأمّا المُروءَةُ فحِفظُ الرِّجُلِ دِينَهُ، وإحرازُهُ نَفسَهُ مِن الدَّنَسِ، وقِيامُهُ بِضَيعَتِهِ. وأداءُ الحُقوقِ، وإفشاءُ السّلامِ<sup>m</sup>.

١٨٦٨٢ ـ عنه ﷺ ـ لَمَّا سُئلَ عَنِ المُروءَةِـ: حِفظُ الدِّينِ، وإعزازُ النّفسِ، ولِينُ الكَنَفِ، وتَعَهُّدُ الصَّنيعَةِ، وأداءُ الحُقوقِ، والتَّحَبُّبُ إلَى النّاسِ<sup>ِس</sup>ِ.

المم١٨٦ ـ عنه ﷺ ـ أيضاً ــ: شُعُّ الرَّجُلِ علىٰ دِينِهِ. وإصلاحُهُ مالَهُ، وقِيامُهُ بالحُقوقِ<sup>(...</sup> ١٨٦٨٤ ـ عنه ﷺ ـ أيضاً ــ: العَفافُ في الدَّينِ، وحُسنُ التَّـقديرِ في المَـعيشَةِ. والصَّـبرُ علَىالنَّائبَةِ<sup>(...</sup>.

١٨٦٨٥ ــ الإمامُ الباقرُ ﷺ ــ لِمَن حَضَرَهُــ: ما المُـروءَةُ؟ فَتَكَلَّموا، فــقالَ ﷺ : المُـروءَةُ أن لا تَطمَعَ فتَذِلَّ، وتَسأَلَ فتَقِلَّ، ولا تَبخَلَ فَتُشتَمَ، ولا تَجهَلَ فَتُخصَمَ<sup>س</sup>.

١٨٦٨٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لَمّـا سُــنَلَ عَــنِ المُـروءَةِ ــ: لا يَــراكَ اللهُ حَــيتُ نَهــاكَ، ولا يَفقِدُكَ مِن حَيتُ أمَرَكَ<sup>(6</sup>.

#### ٣٦٦٥ \_ تفسيرُ المُروءَةِ (٢)

١٨٦٨٧ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لرجُلٍ مِن ثَقيفٍ ـ : ما المُروءَةُ فيكُم ؟ فقالَ : الصَّلاحُ في الدِّينِ،

- (١) كنزالعتال : ٤٤٧٥.
- (٢) تحف العقول : ٢٢٢٠.
- (٣) نزهة الناظر : ٧٩ / ٣٢.
- (٤-٤) تحف العقول : ٢٢٥، ٢٣٥.
  - (٦) معاني الأخبار : ٢٥٨ / ٥.
- (٨\_٧) تحف العقول : ٣٥٩،٢٩٣.

وإصلاحُ المَعيشَةِ، وسَخاءُ النَّفسِ، وحُسنُ الحُلقِ، فقالَ : كَذَلكَ هِي فِينا<sup>ِس</sup>. ١٨٦٨٨ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : المُروءَةُ العَدلُ في الإمرَةِ، والعَفوُ مَع القُـدرَةِ، والمُـواســاةُ في العِشرَةِ<sup>œœ</sup>.

١٨٧٠٢ ـ عنه ﷺ : نِظامُ المُروءَةِ في مُجاهَدَةِ أخيكَ علىٰ طاعَةِ اللهِ سبحانَهُ، وصَدًّهِ عَـن مَعاصيهِ، و أن يَكثُرَ علىٰ ذلكَ مَلامُهُ٣٣.

- (۲) غررالحكم : ۲۱۱۲.
- (٣) هكذا في الطبعة المعتمدة، وفي طبعة النجف دفي العُسرَةِ».
  - (٤ ـ ٥) غرر الحكم : ٩٦٨. ٥٤٥. -
    - (٦)كشف الغمّة : ٢ / ٢٤٢.

(۷\_۷) غرر الحكم: ۱۸۱۵، ۲۱۳۲، ۲۱۷۱، ۲۱۷۲، ۳۵۳، ۳۲۰، ۲۳۵، ۶۸۹۱، ۶۸۹۱، ۹۹۹۷،

<sup>(</sup>١) تاريخ اليعقوبيُّ : ٢ / ٩٨.

١٨٧٠٣ – الإمامُ الصّادقُ ﷺ : المُروءَةُ مُروءَتانِ : مُروءَةُ الحَضَرِ ، ومُروءَةُ السَّفَرِ ؛ فأمّــا مُروءَةُ الحَضَرِ فَتِلاوَةُ القُرآنِ ، وحُضورُ المَساجِدِ ، وصُحبَةُ أهلِ الخَيرِ ، والنَّظَرُ في الفِقهِ . وأمّا مُروءَةُ السَّفَرِ فبَدَلُ الزّادِ ، والمِزاحُ في غَيرِ ما يُسخِطُ اللهُ ، وقِلَّةُ الخِلافِ علىٰ مَن صَحِبَكَ ، وتَركُ الرِّوايَةِ علَيهم إذا أنتَ فارَقتَهُمْ<sup>(1)</sup>.

#### ٣٦٦٦ - ما يُعدُّ مِن المُروءَةِ

١٨٧٠٤ - الإمامُ عليٌّ ﷺ : مِن المُروءَةِ العَمَلُ شَرِ فَوقَ الطَّاقَةِ<sup>m</sup>.

(انظر) عنوان ۸۲ «الجهاد (۳)»

١٨٧٠٥ ـ عنه عند : مِن المُرُوءَةِ تَعَهُّدُ الجِيرِانِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧٠٦ ـ رسولُ اللهِ عَنْنَ : مِن المُرُوءَةِ أن يُنصِتَ الأَخُ لأخيهِ إذا حَدَّ نَمُ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧٠٧ ـ الإمامُ عليُّ عند : مِن المُرُوءَةِ أن تَقتَصِدَ فلا تُسرِفَ، وتَعِدَ فلا تُخلِفَ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧٠٩ ـ عنه عند : مِن المُروءَةِ احتِالُ جِناياتِ الإخوانِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧٠٩ ـ عنه عند : مِن المُروءَةِ أنكَ إذا سُئلتَ أن تَتَكلَفَ، وإذا سَألتَ أن تُخَفَّفَ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧٠٩ ـ عنه عند : مِن المُروءَةِ أنكَ إذا سُئلتَ أن تَتَكلَفَ، وإذا سَألتَ أن تُخَفَّفَ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧٠٩ ـ عنه عند : مِن المُروءَةِ أنكَ إذا سُئلتَ أن تَتَكلَفَ، وإذا سَألتَ أن تُخَفَّفَ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧١٩ ـ عنه عند : مِن المُروءَةِ أنكَ إذا سُئلتَ أن تَتَكلَفَ، وإذا سَألتَ أن تُخَفَّفَ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧١٩ ـ عنه عند : مِن المُروءَةِ التَّذَرُّهُ عَنِ المُروءَةِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧١٢ ـ عنه عند : مِن شَرائطِ المُروءَةِ التَّذَرُّهُ عَنِ المُوامِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧١٣ ـ عنه عند : مِن شَرائطِ المُروءَةِ التَّذَرُّهُ عَنِ المُرامِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧١٣ ـ عنه عند : مِن شَرائطِ المُروءَةِ التَّذَرُّهُ عَنِ المُوامِ<sup>(٣)</sup>. ١٨٧١٣ ـ عنه عند : مِن شَرائطِ المُروءَةِ التَتَعلامُ مِن المُروءَةِ التَعَرَّبُهُ عَنِ المُوامِ<sup>(٣)</sup>.

(۱۱) الغتيه : ۲۲۱۲/۲۱ / ۲۱۲۲.

(۱۲\_۱۲) الكافي : ٦ / ٤٧٩ / ٩.

<sup>(</sup>١) معاني الأخبار : ٨/٢٥٨.

<sup>(</sup>٣-٢) غرر الحكم : ٩٣٠٣، ٩٢٨١.

<sup>(</sup>٤) كنزالعمّال : ٧١٧٧.

<sup>(</sup>٥- ١٠) غرر الحكم: ٩٢٢٠، ٩٤٢٤، ٩٤٢٤، ١١٤٦، ٦٣٩٦، ٩٢٢٧.

١٨٧١٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : يُستَدَلُّ علَى المُروءَةِ بِكَثْرَةِ الحَياءِ، وبَذلِ النَّدىٰ، وكَفِّ الأذىٰ<sup>...</sup>. ١٨٧١٧ ـ عنه ﷺ : يُستَدَلُّ علىٰ مُروءَةِ الرَّجُلِ بِبَثِّ المَعروفِ، وبَذلِ الإحسانِ، وتَـركِ الامتِنانِ<sup>...</sup>.

#### ٣٦٦٧ ـ جِماعُ المروءَةِ

١٨٧١٨ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : جِماعُ المُروءَةِ أَن لا تَعمَلَ في السُّرُّ ما تَستَحيي مِنهُ في العَلانِيَةِ<sup>m</sup>. ١٨٧١٩ ـ عنه ﷺ : ثلاثةُ هُنَّ المُروءَةُ : جُودٌ مَع قِلَّةٍ، واحتِالٌ مِن غَيرِ مَذَلَّةٍ، وتَعَفُّفٌ عَنِ المَسأَلَةِ<sup>m</sup>.

١٨٧٢٠ ـ عنه ﷺ : خَصلَتانِ فيهِما جِماعُ المُروءَةِ : اجتِنابُ الرَّجُلِ ما يَشينُهُ، واكتِسابُهُ ما يَزِينُهُ<sup>(0</sup>.

١٨٧٢١ ـ عنه ﷺ : ثلاثٌ هُنَّ جِماعُ المُروءَةِ : عَطاءٌ مِن غَيرِ مَسأَلَةٍ ، ووَفاءٌ مِن غَيرِ عَهدٍ ، وجُودٌ مَع إقلالٍ<sup>(...</sup>

#### ٣٦٦٨ - أوَّلُ المُروءَةِ وآخِرُها

١٨٧٢٢ – الإمامُ عليُّ ﷺ : أوَّلُ المُروءَةِ طاعَةُ اللهِ، وآخِرُها التَّنزُّهُ عَنِ الدَّنايا<sup>س</sup>. ١٨٧٣٣ – عنه ﷺ : أوَّلُ المُروءَةِ البِشرُ ، وآخِرُها استِدامَةُ البِرُ<sup>ّس</sup>. ١٨٧٢٤ – عنه ﷺ : أوَّلُ المُروءَةِ طَلاقَةُ الوَجهِ ، وآخِرُها التَّوَدُّدُ إلَى النّاسِ<sup>س</sup>. ١٨٧٢٥ – عنه ﷺ : الضِّيافَةُ رأسُ المُروءَةِ<sup>س.</sup>. ١٨٧٢٧ – عنه ﷺ : أصلُ المُروءَةِ الحَياءُ ، وثَمَرَتُها العِقَّةُ<sup>س</sup>.

(۱-۱۰) غرر الحكم : ۲۲۹۷، ۲۰۹۷، ۲۰۸۵، ۲۲۹۹، ۲۲۹۵، ۵۰۸۱، ۲۲۹۲، ۳۲۹۹، ۵۲۸، ۲۲۹۰، ۵۲۸، ۲۲۹۰،

(١١) تحف العقول : ٢١٤.

(۱۲) غرر الحكم: ۳۱۰۱.

# ٣٦٦٩ - ما بهِ تَمامُ المُروءَةِ

٣٦٧٠ ـ أَشْبَرَفُ المُروءَةِ وأَفْضَلُها

١٨٧٣٩ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : أَشَرَفُ المُروءَةِ حُسنُ الأُخُوَّةِ <sup>(١</sup>٣). ١٨٧٤٠ ـ عنه ﷺ : أَشرَفُ المُروءَةِ مِلكُ الغَضَبِ وإمانَةُ الشَّهوَةِ <sup>١٣</sup>.

- (١) تحف المقول : ٢٢٣.
- (٣-٢) غرر الحكم : ٩٣٦٩. ٩٤٠٩.
  - (٤) البعار : ۲٦/۸۰/۷۸ (٤
- (٥-٥) غرر الحكم : ٨٢٢٤ ، ٢٠٦٩ ، ٢٠٦٩ ، ٨٢٣٤ ،
  - (١٠) تحف المقول : ٢٨٣.
  - (۱۱) کنز العشال : ۷۱۷۸.
  - (١٢ ـ ١٣) غرر الحكم : ٢٩٨٦، ٣١٠٢.

١٨٧٤١ ـ عند ﷺ : أفضَلُ المُروءَةِ استِبقاءُ ۖ الرَّجُلِ ماءَ وَجهِدٍ ۖ. ١٨٧٤٢ ـ عندﷺ : أفضَلُ المُروءَةِ احتِالُ جِناياتِ الإخوانِ ". ١٨٧٤٣ ـ عندﷺ : أفضَلُ المُروءَةِ مُواساةُ الإخوانِ بالأموالِ ، و مُساواتُهُم في الأحوالِ ". ١٨٧٤٤ ـ عندﷺ : مِن أفضَلِ المُروءَةِ صِلَةُ الرَّحِمِ ّ. ١٨٧٤٥ ـ عند ﷺ : مِنايَنَةُ العَوامَ مِن أفضَلِ المُروءَةِ صِلاحًا الرُّحِمِ اللهِ . ١٨٧٤٦ ـ عند ﷺ : مُبايَنَةُ العَوامَ مِن أفضَلِ المُروءَةِ صِلاحَةُ المُروعَةِ المُروعَةِ المُروعَةِ المُروعَةِ المُروعَةِ مُوالاً .

# ٣٦٧١ ـ مَن لا مُروءَةً لَهُ

١٨٧٤٨ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : اللَّئيمُ لا مُروءَةَ لَهُ<sup>(</sup>). ١٨٧٤٩ ـ عنه ﷺ : لا مُروءَةَ مَع شُحَ<sup>(1)</sup>. ١٨٧٥٠ ـ عنه ﷺ : مَن لا دِينَ لَهُ لا مُروءَةَ لَهُ، مَن لا مُروءَةَ لَهُ لا هِمَّةَ لَهُ<sup>(1)</sup>. ١٨٧٥٢ ـ عنه ﷺ : بَخَسَ مُروءَتَهُ مَن ضَعُفَ يَقينُهُ<sup>(1)</sup>. ١٨٧٥٢ ـ عنه ﷺ : لَم يَتّصِفْ بالمُروءَةِ مَن لَم يَرعَ ذِمّة أوليائهِ ، ويُنصِفْ أعداءهُ<sup>(10)</sup>. ١٨٧٥٣ ـ عنه ﷺ : الحِرصُ يُزري بالمُروءَةِ مَن لَم يَرعَ ذِمّة أوليائهِ ، ويُنصِفْ أعداءهُ<sup>(10)</sup>. ١٨٧٥٣ ـ عنه ﷺ : الحِرصُ يُزري بالمُروءَةَ لِنَ لا هِمَةَ لَهُ<sup>(10)</sup>. ١٨٧٥٣ ـ الإمامُ الحَسنُ ﷺ : لا مُروءَةَ لِنَ لا هُروءَةَ لَهُ أَنَّ.

(۲) غررالحكم : ۳۱۵۵.

- (۱۲) تحف العقول : ۲۰۱.
- (١٢\_١٢) غرر الحكم: ١١٠٨،٧٥٤٠.
  - (۱۵) البخار : ۲/۱۱۱/۷۸.
    - (١٦) تحف المقول : ٢٨٩.

<sup>(</sup>١) في الطبعة المعتمدة فاستقبال»، وما أثبتناه من طبعة النجف وبيروت وطهران.

<sup>(</sup>۱۱\_۳) غرر الحکم : ۲۱۱۲. ۲۳۱۲، ۲۳۸۵، ۹۳۹۸، ۹۷۷۵، ۱۷،۱۰، ۲۰۱۲، ۲۰۱۱، ۷۹۳۰).

١٨٧٥٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لَيسَ مِن المُروءَةِ الرَّبحُ علَى الإخوانِ". ١٨٧٥٧ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : مِن أفضَلِ الدَّينِ المُروءَةُ، ولا خَيرَ في دِينٍ لَيسَ لَهُ مُروءَةٌ".

# ٣٦٧٢ ـ العَفوُ عن عَثَراتِ ذَوِي المُروءَةِ

١٨٧٥٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : تَجاوَزوا لِذَوي المُروءَةِ عَن عَثَرَاتِهِم ، فَوَالَّذي نَفسي بِيَدِهِ إِنَّ أَحَدَهُم لَيَعتُرُ و إِنَّ يَدَهُ لَفِي يَدِ اللهِ(<sup>...</sup>.

١٨٧٥٩ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أقِيلوا ذَوي المُروءاتِ عَثَرَاتِهِم ، فما يَعثُرُ مِنهُم عائِرٌ إِلَّا ويَدُ اللهِ بيَدِهِ يَرفَعُهُ<sup>(۵)</sup>.

١٨٧٦٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : تَجافُوا عن عُقوبَةِ ذي المُروءَةِ إلَّا في حَدٍّ من حُدودِ اللهِ • .

اللهِ». اللهِ».

١٨٧٦٢ ـ عنه ﷺ : إهتَبِلوا العَفوَ عَن عَثَراتِ ذَوي المُروءاتِ™.

- (٤) تهج البلاغة : الحكمة ٢٠.
- (٥\_٧) كنز العمّال : ١٢٩٧٨ ، ١٢٩٧٢ ، ١٢٩٧٨ ،

<sup>(</sup>١) كنز المتال : ٧١٧٦.

<sup>(</sup>٢) غرر الحكم : ٩٣٦٨.

<sup>(</sup>٣) كنزالعتال : ١٢٩٨٤.

المَرض

انظر : عنوان ٥٠ «البلاء»، ٣٠٥ «المصيبة»، ٣٦٣ «العافية»، ١٦٦ «الدواء»، ٣١٧ «الطَّبّ». الدُّنب : باب ١٣٨٧، الزكاة : باب ١٥٨٧، الصدقة : ياب ٢٢٢٥، القلب : باب ٣٤٠٣، ٣٤٠٤. الهوى : باب ٤٠٣٧. ٣٦٧٣ ـ المَرَضُ

١٨٧٦٣ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : المَرَضُ حَبسُ البَدَنِ<sup>(..)</sup>. ١٨٧٦٤ ـ عنه ﷺ : المَرَضُ أحَدُ الحَبسَينِ<sup>(..)</sup>. ١٨٧٦٥ ـ عنه ﷺ : لَيسَ للأجسامِ نَجاةٌ مِن الأسقامِ<sup>(..)</sup>. ١٨٧٦٦ ـ عنه ﷺ : لا رَزِيَّةَ أعظَم مِن دَوامِ سُقمِ الجَسَدِ<sup>(..)</sup>. ١٨٧٦٧ ـ الخصال عن الأشعَريَّ عن صالح يَرفَعُهُ بإسنادِهِ قالَ : أربَعةُ القَليلُ مِنها كَثيرٌ : النَّارُ القَليلُ مِنها كثيرٌ، والنَّومُ القَليلُ مِنهُ كثيرٌ، والمَرَضُ القَليلُ مِنهُ كثيرٌ، والعَـداوَةُ القَـليلُ مِنها كثيرُ<sup>...</sup>.

١٨٧٦٨ – الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ – من دُعائهِ عِندَ المَرَضِ –: اللَّهُمَّ لكَ الحَمدُ علىٰ ما لم أَزَلُ أَتَصَرَّفُ فيهِ مِن سَلامَةِ بَدَني، ولكَ الحَمدُ علىٰ ما أحدَثتَ بي مِن عِلَّةٍ في جَسَدي، فما أدري يا إلهي أيُّ الحالَينِ أحَقُّ بالشُّكرِ لَكَ، وأيُّ الوَقتَينِ أولىٰ بالحَمدِ لَكَ! أوَقتُ الصَّحَّةِ... أم وَقتُ العِلَّةِ الَتي عَتَصتَني بِها؟!<sup>ي</sup>

١٨٧٦٩ - الإمامُ عليُّ ﷺ : ألا وإنَّ مِن البَلاءِ الفاقَّةَ، وأَشَدُّ مِن الفَّاقَةِ مَرَضُ البَّدَنِ، وأَشَدُّ مِن مَرَضِ البَدَنِ مَرَضُ القَلبِ، ألا وإنَّ مِن صِحَّةِ البَدَنِ تَقوىٰ القَلبِ<sup>(</sup>).

١٨٧٧٠ ـ عنه ﷺ : مِسكينٌ ابنُ آدمَ : مَكتومُ الأَجَلِ، مَكنونُ العِلَلِ، مَحـفوظُ العَـمَلِ، تُؤلِمُهُ البَقَّةُ، وتَقتُلُهُ الشَّرقَةُ، وتُنتِنُهُ العَرقَةُ<sup>س</sup>.

۱۸۷۷۱ – عنه ﷺ : مِن صِحَّةِ الأجسام تَولَّدُ الأسقام<sup>(1)</sup>.

المكرّ المؤمنينَ؟ \_: كيفَ نَجِدُكَ يا أميرَ المؤمنينَ؟ \_: كيفَ يكونُ حالُ مَن يَفنىٰ ببَقائهِ، ويَسقَمُ بصِحَّتِهِ، ويُؤتَىٰ مِن مَأْمَنِهِ؟ إن

- (۱ ـ ٤) غرر الحكم: ۳۷۰، ۲۳۲، ۷۵۵۹، ۱۰۷۲۲.
  - (٥) الخصال : ۲۳۸ / ۸٤.
  - (٦) الصحيفة السجّاديَّة : ٦٥ الدعاء ١٥.
  - (٨-٧) نهج البلاغة : الحكمة ٢٨٨ و ٤١٩.

(٩) غرر الحكم : ٩٢٦٩.

(١٠) نهج البلاغة : الحكمة ١١٥.

١٨٧٧٣ ـ عنه ﷺ : فأمّا أهلُ الطّاعَةِ فأثابَهُم بجوارِهِ. وخَلَّدَهُم في دارِهِ، حَيثُ لا يَظعَنُ النُّزَالُ، ولا تَتَغيَّرُ بِهِمُ الحالُ، ولا تَنوبُهُمُ الأفزاعُ، ولا تَناهُمُ الأسقامُ<sup>س</sup>.

#### ٣٦٧٤ ـ المَرضُ لا أجرَ فيهِ

١٨٧٧٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لا يَمرَضُ مؤمنُ ولا مؤمنةُ ولا مسلمٌ ولا مسلمةُ إلَّا حَطَّ اللهُ بهِ خَطِيئتَهُ٣.

١٨٧٧٥ ـعنه ﷺ ـلِأُمَّ العَلاءِ لَمَّا عادَها و هِي مَريضَةُ ــ: يا أُمَّ العَلاءِ، أبشِري؛ فإنَّ مَرَضَ المسلمِ يُذهِبُ اللهُ بهِ خَطاياهُ كها تُذهِبُ النَّارُ خُبتَ الحَديدِ والفِضَّةِ٣.

١٨٧٧٦ ـ عنه ﷺ : المَريضُ تَحاتُ خَطاياهُ كَما يَتَحاتُ وَرَقَ الشَّجَرِ<sup>(...</sup>

١٨٧٧٧ سعنه ﷺ : عَجِبتُ مِن المؤمنِ وجَزعِهِ مِن السُّقمِ! ولَو يَعلَمُ ما لَهُ في السُّقمِ مِن النُّوابِ لَأَحَبَّ أَنْ لا يَزالَ سَقيماً حتَّىٰ يَلقَىٰ رَبَّهُ عَزَّوجلَّ ٣.

١٨٧٧٨ ـ عنه ﷺ ـ لمّا رَفَعَ رأسَهُ إلَى السَّماءِ فتَبَسَّمَ وقد سُئلَ عَن ذلكَ ـ.: نَعَم، عَجِبتُ لِلَكَيْنِ هَبَطا مِن السَّماءِ إلَى الأرضِ يَلتَمِسانِ عَبداً مؤمناً صالحاً في مُصَلّى كانَ يُصَلّي فيهِ لِيَكتُبا لَهُ عَمَلَهُ في يَومِهِ ولَيَلَتِهِ فلَم يَجِداهُ في مُصَلَّهُ، فَعَرَجا إلَى السَّماءِ فقالا : ربَّنا، عَبدُكَ المؤمنُ فُلانُ التمسناهُ في مُصَلّاهُ لنَكتُبَ لَهُ عَمَلَهُ ليَومِهِ ولَيَلَتِهِ فلَم نُصِبْهُ فوجَدناهُ في حِبالِكَ ! فقالا اللهُ عَزَّوجلَّ : اكتُبا لِعَبدي مِثلَ ما كانَ يَعمَلُهُ في صِحَّتِهِ من الخَيرِ في يَومِهِ ولَيلَتِهِ مادامَ في حِبالِي !

١٨٧٧٩ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : إذا مَرضَ المؤمنُ أوحَى اللهُ عَزَّوجلَّ إلىٰ صاحِبِ الشَّمالِ : لا تَكتُبُ علىٰ عَبدي مادامَ في حَسِي ووَثاقي ذَنباً . ويُوحي إلىٰ صاحِبِ الَيمينِ أنِ اكتُبْ لِعَبدي ما كُنتَ تَكتُبُهُ في صِحَّتِهِ مِن الحَسَناتِ٣.

(٥) التوحيد : ۲/٤۰۱.

(٦-٧) الكافي : ٢/١١٣/٢ و ص٧/١١٤.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٩.

<sup>(</sup>٤-٢) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٩٢ / ٥٥ و ص ٢٩٣ / ٥٧ و ح٥٦.

١٨٧٨٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ العَبدَ إذا كانَ علىٰ طَريقَةٍ حَسَنَةٍ مِن العِبادَةِ ثُمَّ مَرضَ قيلَ للمَلَكِ المُوَكَّلِ بهِ : اكتُبْ لَهُ مِثلَ عَملِهِ إذا كانَ طَليقاً حتَّىٰ أُطلِقَهُ أو أكفِتَهُ \*\* إلَيَّ\*\*.

١٨٧٨١ ـ الإمامُ الباقرُ أو الإمامُ الصّادقُ ﷺ : سَهَرُ لَيلَةٍ مِن مَرَضٍ أو وَجَعٍ أفضَلُ وأعظَمُ أجراً مِن عِبادَةِ سَنَةٍ".

١٨٧٨٢ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ لِبَعضِ أصحابِهِ في عِلَّةٍ اعتَلَّها ـ : جَعلَ اللهُ ماكانَ مِن شَكواكَ حَطَّا لسَيِّناتِكَ؛ فإنَّ المَرَضَ لا أجرَ فيهِ، ولكنَّهُ يَحُطُّ السَّيِّناتِ، ويَحِتُّها حَتَّ الأوراقِ، وإغّا الأجرُ في القولِ باللِّسانِ والعَمَلِ بالأيدي والأقدامِ، وإنَّ اللهَ سبحانَهُ يُـدخِلُ بـصِدقِ النِّـيَّةِ والسَّريـرَةِ الصَّالِحَةِ مَن يَشاءُ مِن عِبادِهِ الجُنَّةَ<sup>(ع)()</sup>.

#### تبيين:

قال الرّضيّ : وأقول : صَدَقﷺ ، إنّ المرض لا أجر فيه ؛ لأنّه ليس من قبيل ما يُستحقّ عليه العِوض، لأنّ العوض يُستحقّ علىٰ ما كان في مقابلة فعل الله تعالىٰ بـالعبد مـن الآلام والأمراض وما يجري مجسرىٰ ذلك، والأجر والنّواب يُستحقّان علىٰ ما كان في مـقابلة فـعل العبد، فبينهـا فرق قد بيّنهﷺ ، كما يقتضيه علمه الثاقب ورأيه الصّائب. انتهىٰ كلامه.

أقول : الأحاديث في أجر المرض كما لاحظتَ طائفتان : طائفة منهما تدلّ علىٰ أنّ المرض لا أجر فيه ولكن يحطّ السيّتات، وطائفة منهما تدلّ علىٰ أنّ فيه الأجر والثّواب. وعندي أنّ الحديث الأخير المرويّ عن مولانا أمير المؤمنينﷺ قد جمع بين الطائفتين؛ لآنهﷺ يـقول في صدر الحديث : المرض لا أجر فيه... ويقول في ذيله : إنّ الله سبحانه يدخل بصدق النيّة...

فينطبق الصّدر علىٰ ما تدلّ عليه الطّائفة الأولىٰ، وينطبق الذّيل علىٰ ما تدلّ عليه الطّائفة الثانية؛ لأنّه يدلّ علىٰ أنّ النّيّة الصّادقة والسّريرة الصّالحة موجبتان للأجر ودخول الجنّة. وقد

- (١) أي أضته إليّ وأقبضه. (كما في المصدر). (٢) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٨٩ / ٤. (٣) الكافي : ٣ / ١١٤ / ٦. (٤) نهج البلاغة : الحكمة ٤٢.
- (٥) وفي معناه ما رواه الشيخ عن أبي جعفر الجواد عن آبانه عن أمير المؤمنين بثيثة ، فراجع البحار : ٧١ / ٣٦٦ / ١١.

صرِّحت الأحاديث الَّتي تدلَّ علىٰ وجود الأجر في المرض بأنَّه يُكتَب للمريض ما كان يعمله في صحّته من الأعمال الصّالحة. وبعبارةٍ أخرىٰ : يكتب للـمريض مـا نـوىٰ أن يـفعل مـن الصّالحات لو لم يكن مريضاً، فتأمّل.

(انظر) الذنب: ياب ١٣٨٧.

وسائل الشيعة : ٢ / ٦٢١ باب ١.

#### ٣٦٧٥ \_ كِتمانُ المَرضِ

١٨٧٨٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مِن كُنوزِ البِرُّ : كِتَانُ المَصائبِ، والأمراضِ، والصَّدَقَةِ ٪.

١٨٧٨٤ ـ عنه ﷺ : أربَعُ مِن كُنوزِ الجَنَّةِ : كِتانُ الفاقَةِ ، وكِتانُ الصَّدَقَةِ ، وكِتانُ المُصيبَةِ ، وكِتانُ الوَجَع".

١٨٧٨٥ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : كانَ لي فيا مَضىٰ أَخَ في اللهِ، وكانَ يُغْظِمُهُ في عَيني صِغَرُ الدُّنيا في عَينِهِ... وكانَ لا يَشكو وَجَعاً إلَّا عِندَ بُرئهِ‴.

١٨٧٨٦ ــالدعوات : أوحىٰ اللهُ إلىٰ عُزيرٍ ﷺ : إذا نَزَلَت إلَيكَ بَلِيَّةُ فلا تَشْكُ إلىٰ خَلقي، كها لا أشكوكَ إلىٰ مَلائكَتي عِندَ صُعودِ مَساوئكَ وفَضائحِكَ<sup>(...)</sup>.

(انظر) البِرّ : باب ٣٤٢.

وسائل الشيعة : ٢ / ٦٢٦ باب ٣.

# ٣٦٧٦ - مَن مَرِضَ ولَم يَشكُ

١٨٧٨٧ ـرسولُ اللهِ ﷺ : قالَ اللهُ عَزَّوجلَّ : مَن مَرِضَ ثلاثاً فلَم يَشكُ إلىٰ أَحَدٍ مِن عُوّادِهِ أبدَلتُهُ لَحماً خَيراً مِن لَحمِهِ ودَماً خَيراً مِن دَمهِ، فإن عافَيتُهُ عافَيتُهُ ولا ذَنبَ لَهُ، وإن قَبَضتُهُ قَبَضتُهُ إلىٰ رَحمتَى".

(٥) الكافي : ٣ / ١١٥ / ١ .

<sup>(</sup>۱ ـ ۲) مستدرك الوسائل : ۲ / ۸۸ / ۱٤۳۵.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الحكمة ٢٨٩.

<sup>(</sup>٤) الدعوات للراوندي : ١٦٩ / ٤٧٢ ، مستدرك الوسائل : ٢ / ٦٨ / ١٤٣٥ .

١٨٧٨٨ ـعنه ﷺ : مَن مَرضَ يَوماً ولَيلَةً فلم يَشكُ إلىٰ عُوّادِهِ بَعَنَهُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ مَع خَليلِهِ إبراهيمَ خَليلِ الرَّحْنِ، حتَّىٰ يَجوزَ الصَّراطَ كالبَرقِ اللّامِعِ<sup>ِس</sup>.

١٨٧٨٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن كَتَمَ وَجَعاً أَصابَهُ ثلاثةَ أَيَّامٍ مِن النَّاسِ وشَكا إلَى اللهِ، كانَ حَقَّاً علَى اللهِ أَن يُعافِيَهُ مِنهُ<sup>س</sup>.

١٨٧٩٠ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَن كَتَمَ بَلاءً ابتُليَ بِهِ مِن النّاسِ وشَكا ذلكَ إلَى اللهِ عَزَّوجلًَ. كانَ حَقّاً علَى اللهِ أن يُعافِيَهُ مِن ذلكَ البَلاءِ".

١٨٧٩١ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : المَريضُ في سِجنِ اللهِ ما لَم يَشكُ إلىٰ عُوّادِهِ تُحىٰ سَيّئاتُهُ<sup>س</sup>. ١٨٧٩٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لَيسَتِ الشَّكايَةُ أَن يَقولَ الرَّجُلُ : مَـرِضتُ البـارِحَةَ، أو وَعَكتُ البارِحَةَ، ولكنّ الشِّكايَةَ أَن يقولَ : بُلِيتُ بما لَم يُبْلَ بهِ أحدُ إ<sup>ِن</sup>

(انظر) عنوان ۲۷۷ «الشكوي».

#### ٣٦٧٧ - مَن كَتَمَ الأَطِبّاءَ مَرَضَهُ

١٨٧٩٣ - الإمامُ عليُّ ٢ : مَن كَتَمَ الأَطِبَاءَ مَرَضَهُ خانَ بَدَنَهُ ٢.
١٨٧٩٤ - عنه ٢ : مَن كَتَمَ مَكنونَ دائهِ عَجَزَ طَبيبُهُ عَن شِفائهِ ٢.

#### ٣٦٧٨ ـ كغي بالسّلامة داءً

١٨٧٩٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ : كَنِيْ بِالسَّلامَةِ دَاءً ٩٠.

١٨٧٩٦ ـ عنه ﷺ : إنَّ اللهُ يُبغِضُ العِفْرِيَةَ النُّفْرِيَةَ الَّذي لَم يُرزَأ في جِسمِهِ ولا مالهِ".

- (۲) الخصال : ۱۳۰ / ۱۰.
- (٤\_٣) مستدرك الوسائل : ٢ / ٦٩ / ١٤٣٦ و ح ١٤٣٧.
  - (٥) البحار : ۲/۲۰۲/۸۱.
  - (٦\_٧) غرر الحكم: ٨٥٤٥، ٨٦١٢.
    - (٨) تنبيه الخواطر : ٢ / ٧.
  - (٩) الدعوات للراونديّ : ١٧٢ / ٤٨٢.

<sup>(</sup>١) أمالي الصدوق : ٣٥١ / ١.

١٨٧٩٧ ـ عنه ﷺ ـ لأعرابيٍّ مَرَّ علَيهِ ـ : أَتَعرفُ أُمَّ مِلْدَمٍ ؟ قَالَ : وما أُمُّ مِلْدَمٍ ؟ قَالَ : صَداعً يأخُذُ الرَّأسَ وسُخونَةً في الجَسَدِ، فقَالَ الأعرابيُّ : ما أصابَني هذا قَظُّ، فلَمَّا مَضىٰ قالَ : مَن سَرَّهُ أَن يَنظُرَ إلىٰ رجُلٍ مِن أهلِ النَّارِ فلْيَنظُرُ إلىٰ هذا<sup>س</sup>. ١٨٧٩٨ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : الجَسَدُ إذا لم يَرَضْ أَشِرَ، ولا خَيرَ في جَسَدٍ يَأْشَرُ<sup>س</sup>. ١٨٧٩٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ مِن دُعائَهِ يَومَ الهَريرِ ـ : اللَّهُمَّ إتي أعـوذُ بكَ... مِن سُـقمٍ يَسْغَلُني، ومِن صِحَّةٍ تُلهيني<sup>س</sup>.

ذلكَ ١٠.

(انظر) عنوان ۲۸۸ «الصّحّة». البلاء : باب ٤٠٣.

# ٣٦٧٩ \_ وُجوهُ المَرَضِ

١٨٨٠١ – الإمامُ الصّادقُ ﷺ – لمّا سَأَلَهُ زِنديقَ عَن عِلَّةِ استِحقاقِ الطُّفلِ الصَّغيرِ ما يُصيبُهُ مِن الأوجاعِ والأمراضِ، بلا ذَنبٍ عَمِلَهُ ولا جُرمٍ سَلَفَ مِنهُ – : إنّ المَرَضَ علىٰ وُجوهٍ شَتَّىٰ : مَرَضُ بَلوىٰ، ومَرَضُ عُقوبَةٍ، ومَرَضُ جُعِلَ عِلَّةً للفَناءِ، وأنتَ تَـزعُمُ أنّ ذلكَ مِـن أَخـذِيَةٍ رَدِيَةٍ، وأُشرِبَةٍ وَبِيَّةٍ<sup>(0)</sup>، أو عِلَّةٍ كانت بأمّهِ، وتَزعُمُ أنَّ مَن أحسَنَ السَّياسَةَ لبَدَنِهِ وأجملَ التَظَرَ في أحوالِ نَفسِهِ وعَرفَ الضّارَ بِمَّا يأكُلُ مِن النَّافِعِ، لَمَ يَرَضْ !

وتَميلُ في قولِكَ إلىٰ مَن يَزعُمُ أَنَّهُ لا يكونُ المَرَضُ والمَوتُ إلَّا مِن المَطْعَمِ والمَشرَبِ؛ قد ماتَ أرسْطاطاليسُ مُعلِّمُ الأطِبّاءِ، وأفْلاطونُ رئـيسُ الحُـكَماءِ، وجـالِينوسُ شــاخَ<sup>س</sup> ودَقَّ

- (٢) مشكاة الأنوار : ٢٨٠.
- (٣) مهج الدعوات : ١٠١.
- (٤) الدعوات للراونديّ : ١٣٤ / ٣٣٤.
- (٥) أي ماكثر فيه الوباء، والوباء :كلَّ مرض عامَ . (كما في هامش البحار : ١٠ / ١٧٢).
- (٦) شاخ : صار شيخاً . والشيخ : من استبانت فيه السنَّ وظهر عليهالشَّيب . (كما في هامش البحار : ١٠ / ١٧٢) .

<sup>(</sup>۱) البحار : ۱٤/۱۷٦/۸۱.

بَصَرُهُ، وما دَفَع المَوتَ حينَ نَزَلَ بساحَتِهِ إِنَّ

٣٦٨٠ – رسولُ اللهِ عَلَمَّةَ المَريضِ يَخوضُ في الرَّحمَةِ". ١٨٨٠٢ – رسولُ اللهِ عَلَمَةَ المَريضِ يَخوضُ في الرَّحمَةِ". ١٨٨٠٣ – عنه عَلَمَّةَ الرَّحكُ أَخاهُ المَريضَ فإنَّهُ في مَحْرَفَةِ الجَنَّةِ". ١٨٨٠٤ – عنه عَلَمَّة المَريضِ في مَحْرَفَةِ الجَنَّةِ ، فإذا جَلَسَ عِندَهُ غَمَرَتهُ الرَّحمَّةُ". ١٨٨٠٥ – الإمامُ الصّادقُ على عمَرَ عادَ مَريضاً شَيَّعَهُ سَبعونَ أَلفَ ملَكٍ يَستَغفِرونَ لَهُ حتَّى يَرجِعَ إلىٰ مَنزِ لِهِ".

١٨٨٠٦ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ الله عَزَّوجلَّ يقولُ يَومَ القِيامَةِ : يابنَ آدمَ، مَرِضتُ فلَم تَعُدْني ! قالَ : ياربٌ، كيفَ أعودُكَ وأنتَ رَبُّ العالمَينَ ؟! قالَ : أما عَلِمتَ أنَّ عَبديَ فُلاناً مَرِضَ فلَم تَعُدْهُ ؟! أما عَلِمتَ أنَّكَ لَو عُدتَهُ لَوَجَدتَني عِندَهُ ؟!<sup>...</sup>

(١) الاحتجاج : ٢ / ٢٢٥.

(۲) كنز العشال : ۲۵۱٤۱.

- (٤ ٥ ) كنز المتال : ٢٥١٢٧ .٢٥١٦٦.
  - (٦) الكافي : ٢/١٢٠/٣.
- (۷) الترغيب والترهيب : ٤ / ٣١٧ / ٣.
- (۸ ـ ۲۲) كنز العتال : ۲۵۱۵۲، ۲۵۱۵۲، ۲۵۱۵۲، ۲۵۱۵۲، ۲۵۱۵۲،

١٨٨١٢ - الإمامُ الصادقُ ﷺ : العِيادَةُ قَدرُ فُواقِ ناقَةٍ أو حَلبِ ناقَةٍ<sup>(0)</sup>.

١٨٨١٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنّ مِن أعظَمِ العُوّادِ أجراً عندَ اللهِ عَزَّوجلَّ لَمَن إذا عادَ أخاهُ خَفَّفَ الجُلُوسَ، إلّا أن يَكونَ المَريضُ يُحِبُّ ذلكَ ويُريدُهُ ويَسأَلُهُ ذلكَ<sup>....</sup>.

١٨٨١٤ ـ الإمامُ الصّادقﷺ : تَمَامُ العِيادَةِ للمَريضِ أَن تَضَعَ يَدَكَ علىٰ ذِراعِهِ وتُعَجَّلَ القِيامَ مِن عِندِهِ؛ فإنَّ عِيادَةَ النَّوكيٰ أَشَدُّ علَى المَريضِ مِن وَجَعِهِ<sup>m</sup>.

١٨٨١٥ ـ الكافي عن مولى لجعفر بن محمّدٍ على : مَرضَ بعضُ مَواليهِ فَخَرَجنا إلَيهِ نَـعودُهُ ونَحنُ عِدَّةُ مِن مَوالي جعفرٍ، فاستَقبَلَنا جعفرُ على في بعضِ الطَّريقِ، فقالَ لنا : أينَ تُريدونَ ؟ فَقُلنا : نُريدُ فُلاناً نَعودُهُ، فقالَ لَنا : قِفوا، فوَقَفنا، فقالَ : مَع أَحَدِكُم تُفَاحَةً، أو سَفَرجَلَةً، أو اُترُجَّةٌ، أو لَعقَةً مِن طِيبٍ، أو قِطعَةٌ مِن عُودٍ بَخورٍ؟ فقُلنا : ما مَعنا شيءٌ مِن هذا، فقالَ : أما تَعلَمونَ أَنَّ المَريضَ يَستَرَبِحُ إلىٰ كُلِّ ما أَدخِلَ بِهِ عَلَيهِ؟!<sup>(۵)</sup>

#### ٣٦٨٢ ـ حِكمةُ العِيادةِ

١٨٨١٦ ـرسولُ اللهِ ﷺ : عُودوا المَريضَ واتبَعوا الجُنازَةَ يُذَكِّرْكُم الآخِرَةَ ٣٠.

#### ٣٦٨٣ \_ التَّمرُّضُ

١٨٨١٧ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ ــوقد قيلَ لَهُ : أَتَرىٰ هذا الخَلَقَ كُلَّهُم مِـن النَّـاسِ؟ : أَلَقِ مِنهُمُ التَّارِكَ للسَّواكِ ... والمُتُمرِّضَ مِن غَيرِ عِلَّةٍ ، والمُتَشَعَّتَ مِن غَيرِ مُصيبَةٍ<sup>(٥</sup>. ١٨٨٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : اثنانِ عَليلانِ : صَحيحُ مُحَتَّمُ، وعَليلُ مُخَلِّطُ<sup>(٥</sup>.

- (١ـ٤) الكافي : ٢/١١٨/٣ وح٦ و ٤ و٣.
  - (٥) كنز العمّال : ٢٥٦٤٣.
  - (٦) وسائل الشيعة : ٢ / ٢٦٠ / ١.
  - (٧) مكارم الأخلاق : ٢ / ١٧٩ / ٢٤٦٣.

#### ٣٦٨٤ - المَرَضُ (م)

١٨٨١٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لا تَكن مِمَّن يَرجو الآخِرَةَ بَغَيرِ العَمَلِ ... إن سَقُمَ ظَلَّ نادِماً ، وإن صَحَّ أمِنَ لاهِياً ، يُعجَبُ بنَفسِهِ إذا عُوفِيَ ، ويَقنَطُ إذا ابتُلِيَ٣.

١٨٨٢ ـ عنه على : إن سَقُمَ فهو نادِمٌ علىٰ تَركِ العَمَلِ، وإن صَحَّ أمِنَ مُغتَرًا فأخّرَ العَمَلَ...
١٨٨٢ ـ عنه على : إن مَرضَ أخلَصَ وأنابَ...
١٨٨٢ ـ عنه على : إن مَرضَ أخلَصَ وأنابَ...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : كَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : عَم دَنِفٍ نَجا، وصَحيحٍ هَوىٰ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : تَظرُرُ أهلُ غَضاصَةِ الصَحَةِ إلا نَوازِلَ السَقَمِ ؟ !...
١٨٨٢ ـ عنه على : عمل يَنتَظِرُ أهلُ غَضاصَةِ الصَحَةِ إلا نَوازِلَ السَقَمِ ؟ !...
٤ ٢٠٠٢ ـ عنه على الما الصادقُ على المَالَعَ المَالَّةِ المَالَّةِ اللهُ عَضاصَةِ الصَحَةِ إلى نَوازِلَ السَقَمِ ؟ !...

- (٣-٢) غرر الحكم : ٣٧٣١.
- (٤ ـ ٥) غررالحكم : ٧٢٣٣. ٢٠٠٣٥.
  - (٦) الكافي : ٨ / ٢٩١ / ٤٤٤.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الحكمة ١٥٠.

المبراء

كنز العمّال : ٣ / ٨٤٢ ، ٨٨٢ «المِراء والجدال» . وسائل الشيعة : ٨ / ٥٦٧ باب ١٣٥ «كراهة المراء والخصومة» . البحار : ٣٩٣ / ٣٩٦ باب ١٤٥ «القَسوة والخُرق والعِراء ...» . البحار : ١٢٤/٢ باب١٧ «ماجاء في تجويز المجادلة ...والنهي عن المِراء» .

انظر : \_\_\_\_\_عنوان ٦٣ «الجدال». ١٤١ «الخصومة». ٥١٥ «المناظرة».

#### ٣٦٨٥ ...ذَمُّ المِراءِ وآثارُهُ

#### الكتاب

﴿سَيَقُولُونَ ثَلَاثَةً رَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ خَسْمَةً سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ رَجْمًا بِالْغَيْبِ وَيَقُولُونَ سَـبْعَةً وَتَامِنُهُمْ كَلْبُهُمْ قُلْ رَبِّي أَعْلَمُ بِعِدَّتِهِمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلَا قَلِيلٌ فَلَا تَمَارِ فِيهِمْ إِلَا مِرَاءً ظَاهِرًا وَلَا تَسْتَفْتِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أَحَدَاً﴾".

﴿يَسْتَغْجِلُ بِهَا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِهَا وَالَّذِينَ آمَنُوا مُشْفِقُونَ مِنْهَا وَيَعْلَمُونَ أَنَّهَا الْحَقُّ أَلا إِنَّ الَّذِينَ يُمَارُونَ فِي السَّاعَةِ لَنِي ضَلَالٍ بَعِيدٍ﴾".

الإمامُ عليٌّ ﷺ : إيّاكُم والمِراءَ والخُصومَةَ ؛ فإنَّهُما يُموضانِ القُلوبَ علَى الإخوانِ ، ويَنبُتُ علَيهما النِّفاقُ".

١٨٨٢٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إيّاكَ والمِراءَ ؛ فإنّهُ يُحبِطُ عَملَكَ . وإيّاكَ والجِدالَ ؛ فإنّهُ يُوبِقُكَ . وإيّاكَ وكَثرَةَ الخُصوماتِ ؛ فإنّها تُبعِدُكَ مِن اللهِ ".

المحادي علم المادي علم المادي علم المراء يُفسِدُ الصَّداقَةَ القَديمَةَ ، ويَحلُلُ المُقدَةَ الوَثيقَةَ ، وأقلُ ما فيه أن تَكونَ فيهِ المُغالَبةُ ، والمُغالَبةُ أَسُّ أسبابِ القَطيعَةِ<sup>س</sup>.

١٨٨٢٨ ـ الإمامُ العسكريُّ ﷺ : لا تُمَارِ فيَذَهَبَ بَهاؤَكَ، ولاتُمازِحْ فيُجتَرأُ علَيكَ<sup>س</sup>. ١٨٨٢٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : ثَمَرَةُ المراءِ الشَّحناءُ<sup>س</sup>.

۱۸۸۳۰ - عنه ﷺ : مَن ضَنَّ بعرضِهِ فَلْيَدَع المراءَ<sup>(٥)</sup>.

- (۱) الکهف : ۲۲.
- (۲) الشوري : ۱۸.
- (٣) الكافي: ٢ / ٣٠٠ / ١.
  - (٤) تحف العقول : ٣٠٩.
  - (٥) أعلام الدين : ٣١١.
  - (٦) تحف العقول : ٤٨٦.
  - (۷) غرر الحکم : ٤٦٠٧.
- (٨) نهج البلاغة : الحكمة ٣٦٢، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٩ / ٢٨٠.

١٨٨٣١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ذَروا المِراءَ فإنَّ المؤمنَ لا يُماري، ذَروا المِراءَ فإنَّ المُهاري قد تَتَّت خَسارَ تُهُ<sup>(1)</sup>.

١٨٨٣٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : المِراءُ بَذَرُ الشَّرُّ". ١٨٨٣٣ ـ عنه ﷺ : مَن صَحَّ يَقينُهُ زَهِدَ في المِراءِ". ١٨٨٣٤ ـ عنه ﷺ : سِتَةٌ لا يُمارُونَ : الفَقيهُ، والرَّئيسُ، والدَّنيُّ، والبَذيُّ، والمَرأَةُ، والصَّبيُّ<sup>(...</sup>

# ٣٦٨٦ - النَّهِيُ عنِ المِراءِ حتَّىٰ للمُحِقِّ

١٨٨٣٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ : لايَستَكْمِلُ عَبدٌ حَقيقَةَ الإيمانِ حتّىٰ يَدَعَ المِراءَ وإن كانَ مُحِقّاً<sup>...</sup>. ١٨٨٣٦ ـالإمامُ عليُّ ﷺ : لايَبلُغُ عَبدٌ حقيقَةَ الإيمانِ حتّىٰ يَدَعَ المِراءَ وهُو مُحِقَّ<sup>ره</sup>.

المَمَّتِي وَسَطِ الجُنَّةِ، وَبَيتٍ فِي رَبَضِ ۖ الجُنَّةِ، وَبَيتٍ فِي وَسَطِ الجُنَّةِ، وَبَيتٍ فِي أُعلَى الجُنَّةِ، لمَن تَرَكَ المِراءَ وإن كانَ مُحِقًاً، ولمَن تَرَكَ الكِذبَ وإن كانَ هازِلاً، ولمَـن حَسّـنَ خُلقَهُ\*.

١٨٨٣٨ ـعنه ﷺ : ذَرُوا المِراءَ؛ فأنا زَعيمٌ بثَلاثَةِ أبياتٍ في الجُنّةِ في رِباضِها ووَسَطِها وأعلاها لمَن تَرَكَ المِراءَ وهُو صادِقٌ٣.

الجَنَّةِ لِمَن تَرَكَ المِراءَ وهُو مُحِقَّ، وببَيتٍ في رَبَضِ الجَنَّةِ لِمَن تَرَكَ المِراءَ وهُو مُحِقَّ، وببَيتٍ في وَسَطِ الجَنَّةِ لِمَن تَرَكَ الكِذبَ وهُو مازِحٌ، وببَيتٍ في أعلَى الجنَّةِ لِمَن حَسْنَت سَريرَتُهُ<sup>رِي</sup>.

١٨٨٤٠ ـعندﷺ : مَن تَرَكَ المِراءَ وهُو مُبطِلُ بُنِيَ لَهُ بَيتٌ فِي رَبَضِ الجَــنَّةِ، ومَــن تَــركَهُ وهُو مُحِقَّ بُنِيَ لَهُ فِي وَسَطِها، ومَن حَسَّنَ خُلقَهُ بُنِيَ لَهُ فِي أعلاهاس.

- (۱) البحار : ۲ / ۱۳۸ / ۵۶.
- (٢ ـ ٤) غرر الحكم : ٥٦٣٤ ٨٧٠٩، ٣٩٣.
  - (٥) منية المريد : ١٧١.
  - (٦) كنز العقال : ٩٠٢٤.
- (٧) ربض الجنَّة ؛ هو \_بفتح الباء \_ما حولها خارجاً عنها. (النهاية : ٢ / ١٨٥).
  - (٨) الخصال : ١٢٠ / ١٢٠.
  - (۱۱\_۱) الترغيب والترهيب : ۱ / ۱۳۱ / ۲ وج ۱ و ص ۱۳/۱۳.

١٨٨٤١ ـعنه ﷺ : أورَعُ النَّاسِ مَن تَرَكَ المِراءَ وإن كانَ مُحِقًّا ۗ.

١٨٨٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ مِنَ التَّواضُعِ . . . أن يَترُكَ المِراءَ وإن كانَ مُحِقّاً <sup>(</sup>".

وهُو مُعِقَّ بُنِيَ لَهُ بَيتٌ فِي أَعلَى الجُنَّةِ ، ومَن تَركَ المِراءَ وهُو مُحِقَّ بُنِيَ لَهُ بَيتٌ فِي أعلَى الجُنَّةِ ، ومَن تَركَ المِراءَ وهُو مُبطِلُ بُنى لَهُ بَيتٌ فِي رَبَضِ الجَنَّةِ".

٣٦٨٧ ـ مَن لا يَنبغي مُماراتُهُ

١٨٨٤٤ الإمامُ الحسينُ ﷺ : لاتُمَارِيَنَّ حَليماً ولاسَفيهاً ؛ فإنَّ الحليمَ يَقلِيكَ والسَّفية يُؤذيكَ <sup>(</sup> ١٨٨٤٥ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لاتُمارِيَنَّ سَفيهاً ولا حَليماً ، فإنَّ الحَليمَ يَغْلبُكَ والسّفية يُرديكَ <sup>(</sup> ١٨٨٤٦ - عنه ﷺ : مَن مارَىٰ حَليماً أقصاهُ، ومَن مارىٰ سَفيهاً أرداهُ <sup>(</sup>

١٨٨٤٧ ـعنه ﷺ : وَصِيّةُ وَرَقةَ بنِ نَوفَلٍ لِخَديجَةَ بنتِ خُوَيلِدٍ ﴾ إذا دَخَلَ علَيها يَقولُ لَها : يابِنتَ أخي، لا تُمارِي جاهِلاً ولا عالِماً ؛ فإنّكِ مَتىٰ مارَيتِ جاهِلاً آذاكِ، ومَتىٰ مارَيتِ عالِماً مَنعَك علمَهُ<sup>س</sup>.

١٨٨٤٨ ــالإمامُ الرّضا ﷺ : لا تُمَارِيَنَّ العُلَماءَ فيَرفُضوكَ، ولا تُمَارِيَنَّ السُّـفَهاءَ فـيَجهَلوا علَيكَ<sup>(م</sup>.

(انظر) السُّفَه : باب ١٨٣٨.

- (۱) أمالي الصدوق : ۲۸ / ٤.
- (٢) معانى الأخبار : ٣٨١ / ٩.
  - (٣) منية المريد : ١٧٠.
- (٤\_٥) البحار : ١٢٧/٧٨ / ١٠ و ص ١٧٦/٢٥.
- (٦\_٧) أماني الطوسيَّ : ٣٩١ / ٣٩١ و ٣٩٨ / ٣٠٢.
  - (٨) الاختصاص : ٢٤٥.

# ٣٦٨٨ \_ آثارُ كَثرةِ المِراءِ

<sup>(</sup>۱\_٥) غرر الحكم: ٨٨٥٢، ٥٥٢٤، ٤٧٩٥، ٨٨٥٢، ٨٨٥٣،

<sup>(</sup>٦) الديَّدُن : العادة. لم يصبح ليله : أي لم يخرج من ظلام الشكَّ إلى تهار اليقين . (كما في نهج البلاغة ضبط الدكتور صبحي الصالح) . (٢) نهج البلاغة : الحكمة ٣١.



كنز العمّال : ٣ / ٦٤٨ ــ ٦٥٠ «المُرخّص من المزاح» . كنز العمّال : ٣ / ٨٨٠ «المزاح المحمود» . البحار : ٧٦ / ٥٨ باب ١٠٦ «الدُّعابة والمِزاح والضّحك» . البحار : ١٦ / ٢٩٤ باب ١٠ «مزاح النبيّ ﷺ».

انظر: الضحك: باب ۲۳٦٨.

#### ٣٦٨٩ - مدح المزاح

١٨٨٥٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنِّي أمزَحُ ولا أقولُ إلَّا حَقًّا ٥٠.

١٨٨٥٦ ـعنه ﷺ : المؤمنُ دَعِبُ لَعِبٌ، والمُنافقُ قَطِبٌ غَضِبٌ ٣٠.

١٨٨٥٧ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ :مامِن مؤمنٍ إلّا وفيهِ دُعابَةُ، [قال الرّواي :]قلتُ :وما الدُّعابَةُ؟ قالَ : المِزاحُ®.

١٨٨٨ حند ﷺ -لِيُونُسَ الشَّيبانيِّ -:كيفَ مُداعَبَةُ بَعضِكُم بَعضاً ؟ قلتُ :قليلُ، قالَ :فلا تَفعلوا<sup>س</sup>، فإنَّ المُداعَبةَ مِن حُسنِ الخُلقِ، وإنَّكَ لَتُدخِلُ جها الشُّرورَ علىٰ أخيكَ، ولقـد كـانَ رسولُ اللهِ ﷺ يُداعِبُ الرِّجُلَ يُريدُ أن يَسُرَّهُ<sup>س</sup>.

١٨٨٥٩ ـ تنبيه الخواطر : أتَتِ امرأةً عَجوزٌ إلَى النّبيَّ ﷺ فقالَ ﷺ : لاتَدخُلُ الجُنَّةَ عَجوزٌ ؛ فبَكتْ، فقالَ : إنّكِ لستِ يَومئذٍ بعَجوزٍ ، قالَ اللهُ تعالىٰ : ﴿إِنّا أَنْشَأْنَــاهُنَّ إِنسَـاءً فـجَعَلْناهُنَّ أَبْكاراً﴾<sup>(10</sup>.

١٨٨٦٠ ـ الكافي عن مُعمّر بنِخلَادٍ : سَأَلتُ أَبا الحَسنِ ﷺ فقلتُ : جُعِلتُ فِداكَ ؛الرَّجُلُ يكونُ مَع القَومِ فيَجري بَينَهُم كلامٌ يَمَزَحونَ ويَضحَكونَ ! فقال : لابأسَ ما لَم يَكُن ، فظَنَنتُ أَنّهُ عنَى الفُحشَ. ثُمّ قالَ: إنّ رسولَ اللهِﷺ كانَ يأتيهِ الأعرابيُّ فيُهدي لَهُ الهَديّةَ، ثُمّ يقولُ مكانَهُ : أعْطِنا ثَمَنَ هَديّتِنا ، فيَضحَكُ رسولُ اللهِﷺ . وكانَ إذا اغتَمَّ يقولُ : ما فَعلَ الأعرابيُّ ؟! لَيتَهُ أتانا !<sup>(س</sup>

ا ١٨٨٦ ـ سنن أبي داود عن أنس : إنّ رجُلاً أتّى النّبيَّ ﷺ فقالَ : يا رسولَ اللهِ، احمِلْني. قالَ النّبيُّ ﷺ : إنّا حامِلوكَ علىٰ وَلَدِ نَاقَةٍ ! قالَ : وما أَصنَعُ بوَلَدِ النّاقَةِ ؟ ! فقالَ النّبيُّ ﷺ : وهَل

- (١) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٣٣٠.
  - (٢) تحف المقول : ٤٩.
  - (٣) الكافي : ٢ / ٦٦٣ / ٢.
- (٤) أي فلا تفعلوا ما تفعلون من قلَّة المداعبة، بل كونوا على حدَّالوسط.(كما في هامش المصدر)، وفي مكـارم الأخـلاق :٤٧/٥٨/١ «هَلَا تفعلوا».
  - (٥) الكافي : ٢ / ٦٦٣ / ٣.
  - (٦) تليه الخواطر : ١ / ١١٢.

(۷) الکافي: ۲ / ۱۲۲۲ / ۱.

تَلِدُ الإبلَ إلا النُّوقُ ؟ إ

١٨٨٦٢-سنن أبي داودعن عَوفِ بنِ مالكِ الأشجَعيِّ : أتيتُ رسولَ اللهِ ﷺ في غَزوَةِ تَبوكِ وهُو في قُبَّةٍ مِن أدَمٍ، فسَلَّمتُ فَرَدَّ وقالَ : ادخُلْ، فقلتُ : أكُلِّي يــا رسـولَ اللهِ؟! قــالَ : كُـلُّكَ، فدَخَلتُ٣.

١٨٨٦٣ ـ تنبيه الخواطر عن زيدِ بنِ أسلَمَ : أنَّ امرأةً يُقالُ لها : أمُّ أيمَنَ جاءت إلىٰ رسولِ اللهِ تَلَمُ فقالَت : إنَّ زَوجي يَدعوكَ، فقالَ : ومَن هُو، أهُو الَّذي بِعَينِهِ بَياضٌ؟ فقالَت : واللهِ، ما بعَينهِ بَياضٌ! فقالَ : بلىٰ، إنَّ بِعَينهِ بَياضاً، فقالَت : لا واللهِ! فقالَ تَلْكُ : ما مِن أحَدٍ إلَّا وبِعَينهِ بَياضٌ، أرادَ بهِ البَياضَ المُحيطَ بالحَدَقَةِ™.

١٨٨٦٤ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّ اللهُ عَزَّوجلَّ يُحِبُّ المُداعِبَ في الجمَاعةِ بلا رَفَتٍ<sup>…</sup>.

# ٣٦٩٠ - ذمَّ المزاح

(١) سنن أبي داود : ٤٩٩٩
(٢) سنن أبي داود : ٥٠٠٠.
(٣) تنبيه الخواطر : ١١٢/١١.
(٤) الكافي : ٢ / ٦٦٣ / ٤، أريد به الفحش من القول ، وفي بعض النسخ ديحب المداعبة ع. (كما في هامشه) .
(٥) مكارم الأخلاق : ٢ / ٢٦٦ / ٢٠٢ .
(٦) مكارم الأخلاق : ٢ / ٢٦٦ / ٢٠٢ .
(٦) محارم الأخلاق : ٢ / ٢٢٠ / ٢٠٢ .
(٦) محارم الأخلاق : ٢ / ٢٢٠ .
(٢) نهج البلاغة : الحكمة ٥٤ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢٠ / ٢٠٠ .
(٢) تحف المقول : ٨٦ .
(٨) غرر الحكم : ٥١٣٤ .

- (٩) اليحار : ٣/ ٣٢٥/٧٧.
  - (۱۰) غرر الحكم: ۷۳۱۲.

١٨٨٧١ ـ عنه ﷺ : آفةُ الحَيَبَةِ المِزاحُ ". ١٨٨٧٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : المِزاحُ السَّبابُ الأصغَرُ ".

١٨٨٧٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إيّاكُم والمِزاحَ ؛ فإنَّهُ يَجُرُّ السَّخيمَةَ ويُورِثُ الضَّغينَةَ ، وهُو السَّبُّ الأصغَرُ<sup>س</sup>.

١٨٨٧٤ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لاَتَمَزَحْ فيَذَهَبَ نورُكَ<sup>@</sup>.

١٨٨٧٥ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : إيّــاكَ والمِـزاحَ ؛ فــإنَّهُ يَــذهَبُ بِـنُورِ إيمـانِكَ، ويَسـتَخِفُّ بمُروءتِكَ<sup>(1)</sup>.

١٨٨٧٦ ـ الإمامُ الصادقُ على التاكم والميزاحَ ؛ فإنَّهُ يَذْهَبُ بماءِ الوَجهِ ومَهابَةِ الرِّجالِ...

الترغيب والترهيب عن أبي الحسَنِ وكانَ عَـقَبَيَّاً بَـذُريَّاً۔: كُـنَّا جُـلوساً معَ رسولِ اللهِﷺ، فقامَ رجُلُ ونَسِيَ نَعلَيهِ، فأخَذَهُما رجُلُ فوَضَعهُما تَحَـتَهُ، فرَجعَ الرَّجُلُ فقالَ: نَعْلَيَّ، فقالَ القَومُ : ما رأيناهُما، فقالَ : هُوَ ذَه، فقالَ [رسولُ اللهِﷺ] : فكيفَ برَوعَةِ المؤمنِ؟! فقالَ : يا رسولَ اللهِ، إنمَّا صَنعتُهُ لاعِباً، فقالَ : فكيفَ برَوعَةِ المؤمنِ؟!

١٨٨٧٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : لا يَبلُغُ العَبدُ صَرِيحَ الإيمانِ حتَّىٰ يَدَعَ المِزاحَ والكِذبَ، ويَدَعَ المِراءَ وإن كانَ مُحِقًاً<sup>(10</sup>.

> ١٨٨٧٩ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إذا أحبَبتَ رجُلاً فلا تُمازِحْهُ ولاتُمارِهِ<sup>...</sup>. ١٨٨٨٠ ـ عنه ﷺ : لاتُمازِحْ فيُجتَرَأَ علَيكَ<sup>....</sup>.

- (١) غرر الحكم : ٣٩٤٣.
- (٣\_٢) الكافي : ٢ / ١٦٥ / ١٥ و ص ١٢ / ١٢.
  - (٤) أمالي الصدوق : ٢/ ٤٣٦.
  - (٥) الفقيه : ٤ / ٨٠٤ / ٥٨٨٥.
    - (٦) الكافي : ٢ / ٦٦٥ / ١٦.
- (٨-٧) الترغيب والترهيب : ٣ / ٤٨٤ / ٥ وص ٥٩٤ / ٢٠.
  - (۹-۱۰) الكافي : ۲/ ٦٦٤ / ۹ و ص ١٨/ ٦٦٥.

## ٣٦٩١\_الهَزلُ

٣٦٩٢ - كثرةُ المِزاح

١٨٨٩٣ ـرسولُ اللهِ ﷺ : كَثْرَةُ المَزِاحِ يَدْهَبُ عِاءِ الوجهِ \*\* . ١٨٨٩٤ ـ الإمامُ عليٌ ﷺ : كَثْرَةُ المَزاحِ تُسقِطُ الهَيبَةَ \*\* . ١٨٨٩٥ ـ عنه ﷺ : مَن كَثُرَ مِزاحُهُ قَلَتْ هَيبَتُهُ \*\* .

(٢) تحف المقول : ٨٥.

(۲-۲) غرر الحکم : ۲۰۱۰، ۲۱۲۹، ۲۱۲۹، ۷۹۷۲، ۸۲۵۱، ۸۲۵۱، ۸۲۰۱، ۸۲۵۵، ۲۱۹۷، ۳۳۵۵، ۳۳۵۰،

(١٤) أمالي الصدوق : ٢٢٣ / ٤.

(١٥ ـ ١٦) غرر الحكم : ٧١٠١. ٨٠٩٥.

 <sup>(</sup>١) هزل في كلامه هزالاً : مزح، وهو ضد الجدّ. (كما في هامش المصدر).

(انظر) وسائل الشيعة : ٨ / ٤٨٠ باب ٨٣.

<sup>(</sup>۱\_۱) غرر الحكم: ۲۱۲۲، ۷۸۵۲، ۷۹۵۰، ۸٤۳۲، ۸۹۳۰، ۱۱۸٤، ۱۱۸٤، ۱۱۸٤.

**٤٩٠** المَسخ

البحار : 16 / 29 باب ٤ «قصّة أصحاب السبت». كنز العمّال : ٦ / ١٧٨ «المُسوخ».

## ٣٦٩٣\_المَسيخُ

#### الكتاب

﴿وَلَقَدْ عَلِيْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ \* فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْها وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَّقِينَ﴾".

(انظر) النساء : ٤٧. ١٥٤ والأعراف : ١٦٦ والنحل : ١٢٤.

١٨٩٠٣-الإمامُ الباقرُ ﷺ : وكانَ مِن السُّنَةِ والسَّبيلِ الَتي أَمَرَ اللهُ عَزَّوجلَّ بها موسىٰ ﷺ أَنْ جَعَلَ اللهُ عَلَيهِمُ السَّبتَ، وكانَ مَن أعظَمَ السَّبتَ ولَمَ يَستَحِلَّ أَن يَفعَلَ ذلكَ مِن خَسْيَةِ اللهِ أَدخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ، ومَنِ استَخَفَّ بحقَّهِ واستَحَلَّ ما حَرَّمَ اللهُ علَيهِ مِن عَمَلِ الَّذي نَهاهُ اللهُ عَنهُ فيهِ أَدخَلَهُ اللهُ الجَنَّةَ، ومَنِ استَخَفَّ بحقَّهِ واستَحَلُّوا الحِيتانَ واحتَبَسوها وأكلوها يَـومَ السَّـبتِ أَدخَلَهُ اللهُ عَزَّوجلَّ النَّارَ؛ وذلكَ حيتُ استَحَلُّوا الحِيتانَ واحتَبَسوها وأكلوها يَـومَ السَّـبتِ غَضِبَ اللهُ علَيهِم، مِن غَيرِ أَنْ يكونوا أَشرَكوا بالرَّحْنِ ولا شَكُوا في شيءٍ مِتا جاء بهِ موسىٰ ﷺ . قالَ الله عَزَّوجلَّ : ﴿ولَقد عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوا مِنكَم في السَّبْتِ فقُلْنا لَهُم كُونوا قِرَدَهُ خاسِئينَ»".

١٨٩٠٤ـالإمامُ الصّادقُ ﷺ في قولِ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿لُعِنَ الَّذِينَ كَفَروا مِن بَنِي إِسرائيلَ علىٰ لِسانِ داودَ وعيسىٰ بنِ مَريمَ﴾ قالَ : الحَنازيرُ علىٰ لِسانِ داودَ، والقِرَدَةُ علىٰ لسانِ عيسَى بنِ مَريمَﷺ".

١٩٠٥ ـ الإمام الباقرُ ﷺ : وَجَدنا في كتابِ عليَّ ﷺ أَنَّ قَوماً مِن أَهلِ أَيكَةَ مِن قَومٍ ثَمُودَ، وأَنَّ الحِيتانَ كانَت سَبَقَت إلَيهِم يَومَ السَّبتِ ليَختَبِرَ اللهُ طاعَتَهُم في ذلكَ، فشَرَعَت إليهِم يَومَ سَبتِهِم في نادِيهِم وقُدَّامَ أبوابِهِم في أنهارِهِم وسَواقيهِم، فبادَروا إلَيها فأخَذوا يَصطادونَها فلَبِثوا في ذلكَ ما شاءَاللهُ، لا يَنهاهُم عنها الأحبارُ ولا يَمَنعُهُمُ العُلَمَاءُ من صَيدِها، ثُمَّ إنَّ السَّيطانَ أوحىٰ إلى طائفَةٍ مِنهُم : إنَّا نُهيتُم عن أكلِها يَومَ السَّبتِ فلَم تُنْهَوا عن صَيدِها، فاصلادونَها والسَّبتِ

(۱) البقرة : ۲۵، ۳۲.

(۲\_۲) الکافی: ۲/۲۹/۲ و ۸/ ۲۰۰/۲۰۰

أُخرىٰ مِنْهُم ذاتَ آليمينِ، فقالوا : نَنهاكُم عن عُقوبَةِ اللهِ أن تَتَعرَّضوا لحِلافِ أمرِهِ، واعتَرَكَتْ طائفةٌ مِنهُم ذات اليسارِ فسَكتَت فلَم تَعِظْهُم، فقالَت للطَّائفةِ آلتي وَعَظتَهُم : ﴿لَم تَعِظُونَ قَوماً اللهُ مُهْلِكُهُمْ أو مُعَذِّبُهُم عَذاباً شَديداً ﴾، فقالَت الطَّائفة ألتي وَعَظتهُم : ﴿مَعٰذِرَةً إلىٰ رَبَّكُم ولَعَلَّهُم يَتَّقونَ قالَ : فقالَ اللهُ جلَّوعز : ﴿فَلَمَّا نَسُوا ما ذُكَروا بِهِ يَعني لمَا تَرَكوا ما وُعِظوا بِه مَضوا علىٰ الخَطينةِ، فقالَت الطَّائفةُ آلتي وَعَظتهُم : لا عُلمَع مَكمَ ولا نبايتُكُم الليلة في مَضوا علىٰ الخَطينةِ، فقالَت الطَّائفةُ آلتي وَعَظتهُم : لا واللهِ، لا نُجامِعُكُم ولا نبايتُكُم الليلة في مَنوا علىٰ المَحَدِّبَةُ مقالَتِ الطَّائفةُ آلتي وَعَظتهُم : لا واللهِ، لا عُامِعُكُم ولا نبايتُكُم الليلة في مَنوا علىٰ المَعنينةِ مقالَت الطَّائفةُ آلتي وَعَظتهُم : لا واللهِ، لا نُجامِعُكُم ولا نبايتُكُم الليلة في مَنوا علىٰ المَعنينةِ مقالَتِ الطَّائفةُ آلتي وَعَظتهُم : لا واللهِ، لا نُجامِعُكُم ولا نبايتُكُم الليلة في عَنهُم مِن المَدينَةِ محَافَةَ أن يُصِيبَهُمُ البَلاءُ، فنَزَلوا قَريباً مِن المَدينَةِ فباتُوا تَحَتَ السَّاءِ. أصبَح أولياءُ اللهِ المُطيعونَ لأمر اللهِ غَدُوا لينظُروا ما حالُ أهل المَصيَةِ، فأتَوا بابَ المَدينَةِ غَوْذا مُو مُصتتَ، فدَقُومُ فلَم يُعابوا ولم يَسمَعوا مِنها خَبَرَ واحِدٍ، فَوَضَعوا سَلَماً علىٰ سُورِ المَدينَةِ عُمَ أصبَح أولياء اللهِ المُعونَ لأمر اللهِ عَدَوا لينظُروا ما حالُ أهل المَصيَةِ، فأتَوا بابَ المَدينَةِ عُمَ أصعَدوا رجُلاً مِنهُم ، فأشَرَفَ على المدينَةِ فنظرَ فإذا هُو بالقوم قِرَدَةً يَتَعاوونَ، فقالَ الرَّجُلُ أصعَدوا رجُلاً مِنهُم ، فأشَرَفَ على المدينَةِ فنظرَ فإذا هُو بالقوم قِرَدَةً يَتَعاوونَ، فقالَ الرَجُلُ مُعدوا مُوافَق وها أذنابٌ، فكَسَروا البابَ، قالوا : وما تَرى؟ قالَ : أرى القومَ قَردةً يتعاوونَ، فقالَ الرَجُلُ يَتَعاوُونَ وهَا أذنابٌ، فكَسَروا البابَ، قالَ : فعَرَفَتِ القِردَةُ أنسابَها مِن الإنسَامِ ولمَ يَعوز في يتعرف يتعاورنَ وها أذنابٌ، فقالَ القومُ للقِردَةِ : ألمَ نُنهَمُمُ عالَة المُولِ المَعْرَسُ عَلَيْ مَنهُ عَرسَ مُعْذَسُ فا أسَرَسُرُكُمُ مُعَانَ النهمُ أو في أنهُ أسَنهُ أولُ النهُ أولِ اللهِ من أ

فقالَ عليُّ ﷺ : والّذي فَلَقَ الحُبَّةَ وبَراََ النَّسَمةَ إِنِّي لَأَعـرِفُ أَنسـابَها مِـن هـذهِ الأُمّـةِ لا يُنكِرونَ ولا يُغَيَّرونَ بَل تَرَكوا ما أُمِروا بهِ فتَفَرَّقوا، وقَد قالَ اللهُ عَزَّوجلَّ : ﴿فَبُعْداً لِلقَومِ الظَّالِمِينَ﴾ فقالَ اللهُ : ﴿أَنْجَيْنا الّذينَ يَنْهَونَ عَنِ السُّوءِ وأَخَذْنا الّذينَ ظَلَموا بِعَذابٍ بَئيسٍ عِـا كانوا يَفْسَقونَ﴾".

أقول: قال العلّامةالطباطبائيُّ بعد تفسير الآيات ٢٣\_٧٤ من سورةالبقرة تحت عنوان:

### يحث فلسفيّ:

السورة كما ترىٰ مشتملة علىٰ عدّة من الآيات المعجِزة في قصص بني إسرائيل وغيرهم، كفَرق البحر وإغراق آل فـرعون في قــوله تــعالىٰ : ﴿وإذْ فَـرَقْنا بِكُــمُ البَـخْرَ وأغْـرَقْنا آلَ

(١) تفسير الفشق : ١ / ٢٤٤.

فِرعَونَ...﴾الآية، وأخذ الصّاعقة بني إسرائيل وإحيائهم بعد الموت في قوله تــعالىٰ : ﴿وَإِذ قُلتُم يا مُوسىٰ لَن نُؤمِنَ لَكَ...﴾ الآية، وتظليل الغيام وإنزال المَنّ والسّلويٰ عـليهم في قـوله تعالىٰ : ﴿وَظُلَّلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَهَامَ...﴾الآية، وانفجار العيون من الحجر في قوله تـعالىٰ : ﴿وَإِذ اسْتَسْقْ مُوسىٰ لِقُومِهِ...﴾ الآية، ورفع الطُّور فـوقهم في قـوله تـعالىٰ : ﴿ورَفَـعنا فَـوقَكُمُ الطُّورَ...﴾ الآية، ومسخ قوم منهم في قوله تعالىٰ : ﴿فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً...﴾ الآية، وإحياء القتيل ببعض البقرة المذبوحة في قوله : ﴿فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَعْضِها...﴾الآيـة، وكـإحياء قـوم آخرين في قوله : ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرَجوا مِن دِيارِهِم...﴾ الآية، وكإحياء الَّذي مرّ عـليٰ قريةٍ خربةٍ في قوله : ﴿أو كَالَّذِي مَرَّ علىٰ قَرْيَةٍ وهِيَ خاوِيَةُ علىٰ عُروشِها...﴾ الآية، وكإحياء الطِّير بيد إبراهيم في قوله تعالىٰ : ﴿وَإِذْ قَالَ إبراهِيمُ رَبِّ أَرِنِي كَيفَ تُحيى المَوْتِيٰ...﴾ الآية، فهذه اثنتا عشرة آيةً معجزةً خارقةً للعادة جرت أكثرها في بني إسرائيل ذكرها القرآن. وقد بيِّنا فيا مرّ إمكان وقوع المعجزة وأنَّ خوارق العادات جائزة الوقوع في الوجود، وهي مع ذلك ليست ناقضةً لقانون العلَّيَّة والمعلوليَّة الكلِّيَّ. وتبيَّن به أن لادليل علىٰ تأويل الآيات الظاهرة في وقوع الإعجاز وصرفها عن ظواهرها مادامت الحادثة ممكنةً، بخلاف المحالات كمانقسام الثلاثة بمتساويين وتولّد مولودٍ يكون أباً لنفسه، فإنّه لا سبيل إلىٰ جوازها.

نعم، تختصّ بعض المعجزات كإحياء الموتى والمسخ ببحثِ آخر، فقد قيل : إنّه قد ثبت في محلّه أنّ الموجود الّذي له قوّة الكمال والفعليّة إذا خرج من القوّة إلى الفعل فإنّه يستحيل بعد ذلك رجوعه إلى القوّة ثانياً، وكذلك كلُّ ما هـو أكـمل وجـوداً فـإنّه لايـرجع في سـيره الاستكماليّ إلى ما هو أنقص وجوداً منه من حيث هو كذلك. والإنسان بموته يتجرّد بنفسه عن المادّة فيعود موجوداً مجرّداً مثاليّاً أو عقليّاً، وهاتان الرّتبتان فوق مرتبة المادّة، والوجود فيها أقوى من الوجود المادّي، فن المحال أن تتعلّق النفس بعد موتها بالمادّة ثانياً، وإلّا لزم موجوع الشيء إلى القوّة بعد خروجه إلى الفعل وهو محال. وأيضاً : الإنسان أقوى وجوداً من سائر أنواع الحيوان، في المحال أن يعود الإنسان أقوى وجوداً من سائر أنواع الحيوان، في المحال أن يعود الإنسان شيئاً من سائر أنواع الحيوان بالمسخ. أقول : ما ذكره من استحالة رجوع ما بالقوّة بعد خروجه إلى الفعل إلى القوّة ثانياً حقّ لاريب فيه، لكنّ عَود الميّت إلىٰ حياته الدّنيا ثانياً في الجملة وكذا المسخ ليسا من مصاديقه. بيان ذلك : أنّ المحصّل من الحسّ والبرهان أنّ الجوهر النباتيّ المادّيّ إذا وقعت في صراط الاستكمال الحيوانيّ فإنّه يتحرّك إلى الحيوانيّة، فيتصوّر بالصورة الحيوانيّة وهي صورة مجرّدة بالتجرّد البرزخيّ، وحقيقتها إدراك الشيء نفسه بإدراك جزئيّ خياليّ، وهذه الصورة وجود كامل للجوهر النباتيّ وفعليّة لهذه القوّة تلبّس بها بالحركة الجوهريّة، ومن الحال أن ترجع يوماً إلى الجوهر المادّيّ فتصير إيّاه إلا أن تفارق مادّتها فتبق المادّة مع صورة مادّيوان يوماً إلى الجوهر الماديّ فتصير إيّاه إلا أن تفارق مادّتها فتبق المادّة مع صورة مادّيّة، كالحيوان

ثم إنّ الصّورة الحيوانيّة مبدأ لأفعال إدراكيّة تصدر عنها، وأحوال علميّة تترتّب عليها، تنتقش النّفس بكلّ واحد من تلك الأحوال بصدورها منها، ولا يزال نقش عن نقش، وإذا تراكمت من هذه النقوش ما هي متشاكلة متشابهة تحصّل نقش واحد وصار صورة ثابتة غير قابلة للزّوال وملكة راسخة. وهذه صورة نفسانيّة جديدة يمكن أن يتنوّع بها نفس حيوانيّ فتصير حيواناً خاصاً ذا صورة خاصّة منوّعة كصورة المكر والحقد والشهوة والوفاء والافتراس وغير ذلك. وإذا لم تحصل ملكة بتي النّفس على مرتبتها السّاذجة السّابقة، كالنّبات إذا وقفت عن حركتها الجوهريّة بتي نباتاً ولم يخرج إلى الفعليّة الحيوانيّة. ولو أنّ النّفس إذا وقفت عن حركتها الجوهريّة بتي نباتاً ولم يخرج إلى الفعليّة الحيوانيّة. ولو أنّ النّفس في أوّل وجودها، لكنّها تتكامل بواسطة أفعالها الإدراكيّة المتعلّقة بالمادة شيئاً فشيئاً حتى تصير حيواناً خاصاً إن عمر العمر الطبيعيّ أو قدراً معتداً به، وإن حال بينه وبين استتها العمر في أوّل وجودها، لكنّها تتكامل بواسطة أفعالها الإدراكيّة المتعلّقة بالمادة شيئاً فشيئاً حتى

ثمّ إنّ الحيوان إذا وقعت في صراط الإنسانيّة وهي الوجود الّذي يعقل ذاته تعقّلاً كـلّياً مجرّداً عن المادّة ولوازمها من المقادير والألوان وغيرهما ــ خرج بالحركة الجوهريّة من فعليّة المثال الّتي هي قوّة العقل إلىٰ فعليّة التجرّد العقليّ، وتحـقّقت له صورة الإنسان بالفعل، ومن المحال أن تعود هذه الفعليّة إلىٰ قوّتها الّتي هي التجرّد المثاليّ علىٰ حدّ ما ذكر في الحيوان. ثمّ إنّ لهذه الصورة أيضاً أفعالاً وأحوالاً تحصل بتراكمها التدريجيّ صورة خاصّة جديدة توجب تنوّع النّوعيّة الإنسانيّة علىٰ حدّ ما ذكر نظيره في النوعيّة الحيوانيّة.

إذا عرفت ما ذكرناه ظهر لك أنّا لو فرضنا إنساناً رجع بعد موته إلَى الدّنيا وتجدّد لنفسه، التعلّق بالمادّة وخاصّة المادّة التي كانت متعلّقة نفسه من قبل لم يبطل بذلك أصل تجرّد نفسه، فقد كانت مجرّدة قبل انقطاع العلقة، ومعها أيضاً وهي مع التعلّق ثـانياً حـافظة لتـجرّدها. والذي كان لها بالموت أنّ الأداة التي كانت رابطة فعلها بالمادّة صارت مفقودة لها، فلا تقدر على فعل مادّيّ كالصّانع إذا فقد آلات صنعته والأدوات اللازمة لها، فإذا عادت النّفس إلى تعلّقها الفعليّ بالمادّة أخذت في استعمال قواها وأدواتها البدنيّة ووضعت ما اكـتسبتها من الأحوال والملكات بواسطة الأفعال فوق ما كانت حاضرة وحاصلة لها من قبل، واستكملت بها استكمالاً جديداً من غير أن يكون ذلك منه رجوعاً قهقرى وسيراً نزوليّاً من الكمال إلى النّقص، ومن الفعل إلى القوّة.

فإن قلت : هذا يوجب القول بالقسر الدائم مع ضرورة بـطلانه؛ فـإنّ النّـفس المجـرّدة المنقطعة عن البدن لو بتي في طباعها إمكان الاستكمال من جهة الأفعال المادّيّة بالتعلّق بالمادّة ثانياً كان بقاؤها علَى الحرمان من الكمال إلى الأبد حرماناً عمّا تستدعيه بطِباعها، فما كلّ نفس براجعة إلى الدنيا بإعجاز أو خَرق عادة، والحرمان المستمرّ قسر دائم.

قلتُ : هذه النفوس التي خرجت من القوّة إلى الفعل في الدّنيا واتّصلت إلى حدّ وماتت عندها لا تبقى على إمكان الاستكمال اللاّحق دائماً، بل يستقرّ على فعليّتها الحاضرة بعد حين أو تخرج إلى الصورة العقليّة المناسبة لذلك وتبقىٰ علىٰ ذلك، وتزول الإمكان المذكور بعد ذلك، فالإنسان الذي مات وله نفس ساذجة غير أنّه فعل أفعالاً وخلط عملاً صالحاً وآخر سيّئاً لو عاش حيناً أمكن أن يكتسب على نفسه الساذجة صورة سعيدة أو شقيّة، وكذا لو عاد بعد الموت إلى الدّنيا وعاش أمكن أن يكتسب على صورته السابقة صورة خاصّة جديدة، وإذا لم يعد فهو في البرزخ مناب أو معذّب بما كسبته من الأفعال حتى يتصوّر بصورة عقليّة مناسبة لصورته السّابقة المثاليّة، وعند ذلك يبطل الإمكان المذكور ويـبق إمكانات الاسـتكمالات العقليّة، فإن عاد إلى الدّنيا كالأنبياء والأولياء لو عادوا إلى الدّنيا بعد موتهم أمكن أن يحصل صورة أخرى عقليّة من ناحية المادّة والأفعال المتعلّقة بها، ولو لم يعد فليس له إلّا ما كسب من الكمال والصّعود في مدارجه والسّير في صراطه، هذا.

ومن المعلوم أنّ هذا ليس قسراً دائماً، ولو كان مجرّد حرمان موجود عن كماله الممكن له بواسطة عمل عوامل وتأثير علل مؤثّرة قسراً دائماً لكان أكثر حوادت هذا العالم \_ الذي هو دار الترّاحم وموطن التضاد \_ أو جميعها قسراً دائماً، فجميع أجزاء هذا العالم الطبيعيّ مؤثّرة في الجميع، وإنّما القسر الدائم أن يجعل في غريزة نوع من الأنواع اقتضاء كمال من الكمالات أو استعداد ثمّ لايظهر أثر ذلك دائماً إمّا لأمر في داخل ذاته أو لأمر من خارج ذاته متوجّه إلى إبطاله بحسب الغريزة، فيكون تغريز النّوع المقتضي أو المستعدّ للكمال تغريزاً باطلاًوتجبيلاً هماء لغواً، فافهم ذلك. وكذا لو فرضنا إنساناً تغيّرت صورته إلى صورة نوع آخر من أنواع هماء لغواً، فافهم ذلك. وكذا لو فرضنا إنساناً تغيّرت صورته إلى صورة نوع آخر من أنواع الميوان كالقرد والخنزير فإنما هي صورة على صورة، فهو إنسان خنزير أو إنسان قرد، لا إنسان بطلت إنسانيّته وحلّت الصورة الخنزيريّة أو المرحيّة عليها، فالإنسان إذا عرد، لا إنسان بطلت إنسانيّته وحلّت الصورة الخنزيريّة أو القرديّة معلّها، فالإنسان الا مرد إنسان بطلت إنسانيّته وحلّت الصورة الخنزيرية أو القرديّة عملها، فالإنسان إذا كسب صورة ألحون كالقرد والخنزير فإنما هي صورة على استحالة خروجها في هذه الدّنيا من إنسان بطلت إنسانيّته وحلّت الصورة الخنزيريّة أو القرديّة عملها، فالإنسان إذا كسب صورة ألحون إلى البروز على حدّ ما ستظهر في الآخرة بعد الموت. وقد مرّ أنّ النّفس الإنسانيّة في أوّل حدوثها على السذاجة يمكن أن تتنوّع بصورة خاصّة تخصصها بعد الإبهام وتقيّدها بعد أوّل حدوثها على السذاجة يمكن أن تتنوّع بصورة خاصّة تخصصها بعد الإبهام وتقيّدها بعد الإطلاق والقبول، فالمسوخ من الإنسان إنسان مسوخ لا أنّه ممسوخ فاقد للإنسانيّة، هذا.

ونحن نقرأ في المنشورات اليوميّة من أخبار المجامع العلميّة بأوروبا وأمريكا مـا يسؤخذ جواز الحمياة بعد الموت. وتبدّل صورة الإنسان بصورة المسخ، وإن لم نتّكل في هذه المباحث علىٰ أمثال هذه الأخبار، لكن من الواجب علَى الباحثين من المحصّلين أن لا ينسوا اليوم ما يتلونه بالأمس.

فإن قلت : فعلىٰ هذا فلا مانع من القول بالتَّناسخ.

قلت : كلًّا؛ فإنَّ التَّناسخ ـ وهو تعلَّق النَّفس المستكملة بنوع كهالها بعد مفارقتها البدن ببدن آخر ـ محال، فإنَّ هذا البدن إن كان ذا نفس استلزم التَّناسخ تعلَّق نفسين ببدن واحد، وهو وحدة الكثير وكثرة الواحد، وإن لم تكن ذا نفس استلزم رجوع ما بـالفعل إلَى القـوّة كرجوع الشّيخ إلى الصّبا. وكذلك يستحيل تعلّق نفس إنسانيّ مستكملة مفارقة ببدن نباتيّ أو حيوانيّ بما مرّ من البيان<sup>(..)</sup>.

# ٣٦٩٤ ـ نَغَيُ النَّسلِ عَنِ المُسوح

١٨٩٠٦ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ الله تعالىٰ لم يَجـعَلْ لمَسخٍ نَسلاً ولا عَقِباً ، وقد كانَتِ القِرَدَةُ والحَنازيرُ قبلَ ذلكَ‴.

- ١٨٩٠٧ ـعنه ﷺ : ما مَسَخَ اللهُ مِن شيءٍ فكانَ لَهُ عَقِبٌ ونَسلُ ٣.
- ١٨٩٠٨ ـعنه ﷺ : إنَّ اللهَ لَم يَسَخْ شيناً فيَدَغ لَهُ نَسْلاً أو عاقِبَةً<sup>(.)</sup>.

أقول : في مجمع البيان في تفسير قوله تعالىٰ : ﴿ولَقَد عَـلِمْتُمُ ٱلَّـذِينَ اعْـتَدَوا مِـنْكُمْ فِي السَّبْتِ...﴾ عن ابن عبّاس قال : فسخهم الله تعالىٰ عقوبة لهم، وكانوا يتعاوون وبقوا ثلاثة أيّام لم يأكلوا ولم يشربوا ولم يتناسلوا، ثمّ أهلكهم الله تعالىٰ، وجاءت ريح فهبّت بهم وألقتهم في الماء. وما مسخ الله أمّة إلاّ أهلكها، وهذه القردة والخنازير ليست من نسل أولئك، ولكن مسخ أولئك علىٰ صورة هؤلاء، يدلّ عليه إجماع المسلمين، علىٰ أنّه ليس في القردة والخنازير من هو من أولاد آدم، ولو كانت من أولاد المسوخين لكانت من بني آدم. وقال مجاهد : لم يُسَخوا قردةً وإنّما هو مَتَل ضربه الله كما قال : ﴿كَمَتَلَ الحِبَارِ يَحْمِلُ أَسْفاراً﴾. وهذه القردة أيضاً أنّه مُسخت قلوبهم، فجُعلت كقلوب القردة لا تقبل وعظاً ولا تستقي زجراً. وهـذان القولان يخالفان الظّاهر الذي أكثر المفسّرين عليه من غير ضرورة تدعو إليه.

- (۱) تفسير الميزان : ۱ / ۲۰۵ ـ ۲۰۹.
- (۲\_۲) كنز العتال : ٤٠٠٢٤، ٤٠٠٢٤.
- (\$) مسئد این حنبل : ۲ / ۳۹ / ۳۷۰۰.
  - (٥) تفسير مجمع البيان : ١ / ٢٦٤.

**٤٩١** المَشي

البحار : ٧٦ / ٣٠١ باب ٥٧ «آداب المشي».

# ٣٦٩٥ \_ أدبُ المَشيي

#### الكتاب

﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَٰنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنَاً وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الجَاهِلُونَ قالُوا سَلامًاً﴾<sup>(0</sup>. ﴿وَاقْصِدْ فِي مَشْيِكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ»<sup>(0)</sup>. ١٨٩٠٩ ـمكارم الأخلاق عن ابنِ عبّاسٍ :كانَ رسولُ اللهِ عَلِيَّةَ إذا مَشىٰ مَشىٰ مَشياً يُعرَفُ أَنَّهُ لَيس عِمْنِي عاجِزٍ ولا بِكَسلانٍ<sup>(0)</sup>.

المُما ـالإمامُ عليٌّ ﷺ : كانَ رسولُ اللهِ ﷺ إذا مَشىٰ تَكَفَّأَ تَكَفَّوًاً كَأَمَّا يَتَقَلَّعُ مِن صَبَبٍ، لَمَ أَرَ قَبَلَهُ ولا بَعدَهُ مِثلَهُ ﷺ<sup>(۵)</sup>.

١٨٩١١ ـكشف الغتة : كانَ [عليُّ بْنن الحسينِ] ﷺ إذا مَــشىٰ لا يُجــاوِزُ يَــدُهُ فَــخِذَهُ. ولا يَخطِرُ بيَدِهِ. وعلَيهِ السَّكِينَةُ والخُشوعُ<sup>س</sup>.

١٨٩١٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : كانَ [عليُّ بنُ الحسينِ ٢ ] لا تَسبِقُ يَمِينُهُ شِهَالَهُ ٥٠.

١٨٩١٣ ـ عنه على : كانَ عليُّ بنُ الحسينِ عن يَشي مِشيَةً كأنَّ على رأسِهِ الطَّيرَ، لا يَسبِقُ يَمينُهُ شِهالَهُ ٣٠.

١٨٩١٤ ـرسولُ اللهِ ﷺ : سُرعَةُ المَسَي يَدْهَبُ بِبَهاءِ المؤمنِ". ١٨٩١٥ ـالإمامُ الصّادقُ ﷺ : المَشيُ المُستَعجِلُ يَدْهَبُ بِبَهاءِ المؤمنِ، ويُطفئُ نورَهُ".

١٨٩١٦ ـعنه ﷺ : خَرَجَ أميرُ المؤمنينَ ﷺ علىٰ أصحابهِ وهُو راكِبٌ، فمَشَوا خَلفَهُ، فالتَفَتَ إَلَيْهِم، فقالَ : لَكُم حاجَةٌ؟ فقالوا : لا يا أميرَ المؤمنينَ، ولكنّا نُحِبُّ أن غَشيَ مَعكَ، فقال لَهُم :

(١) الفرقان : ٦٣.

- (۲) لقمان : ۱۹.
- (٢\_٤) مكارم الأخلاق : ١ / ٦٠ / ٥٢ و ص ٥٩ / ٥٠.
  - (٥) كشف الغمّة : ٢ / ٢٨٦، البحار : ٨٦ / ٩٨.
    - (٦) أمالي الطوسيَّ : ١٤١٩ / ١٤١٩.
      - (۷) المحاسن : ۱ / ۲۱۵ / ۳۹۳.
    - (٨\_٩) تحف العقول : ٣٧، ٣٧١.

انصَرِفوا؛ فإنَّ مَشيَ الماشي مَع الرَّاكِبِ مَفسدَةً لِلرَّاكِبِ ومَذَلَّةً لِلماشي.

قالَ : ورَكِبَ مَرَّةً أُخرىٰ فَمَشَوا خَلفَهُ، فقالَ : انصَرِفوا؛ فإنَّ خَفْقَ النِّعالِ خَلفَ أعقابِ الرِّجالِ مَفسَدَةً لقُلوبِ النُّوكىٰ<sup>ِ</sup>".

١٨٩١٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ لمَّا وَرَدَ الكوفةَ قادِماً مِن صِفِّينَ... أقبَلَ حَرِبٌ يَمشي مَـعهُ، وهُو ﷺ راكِبٌ ــ: ارجِعْ؛ فإنّ مَشيَ مِثلِكَ مَع مِثلي فِتنَةُ للوالي، ومَذَلّةُ للمؤمنِ".

١٨٩١٨ ـعنه ﷺ ـ في صفَةِ المُتَّقينَ ـ: مَنطِقُهُمُ الصَّوابُ، ومَلبَسُهُـمُ الاقتِصادُ، ومَشـيُهُمُ التَّواضُعُ<sup>س</sup>.

٣٦٩٦ ـ النَّهيُ عنِ المَسْبِ مَرَحاً

#### الكتاب

١٨٩٢٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ : مَن مَشَىٰ علَى الأرضِ اخْتِيالاً لَعَنَتهُ الأرضُ ومَن تَحَتّها ومَن فَوقَها٣.

١٨٩٢١ ـ عنه ﷺ : مَن تَعَظَّمَ في نَفسِه أوِ اختالَ في مِشيَتهِ. لَتِيَ اللهَ تباركَ وتعالىٰ وهُـو

- (١) المحاسن : ٢ / ٤٧٠ / ٢٦٣٢.
  - (٢) نهج البلاغة : الحكمة ٣٢٢.
  - (٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٩٣.
    - (٤) الإسراء : ٣٧.
      - (٥) لقمان : ١٨
  - (٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٦٥.
  - (٧) ثواب الأعمال : ٢٢٤ / ١.

علَيهِ غَضبانُ...

١٨٩٢٢ ـ الإمامُ عليُّ الله : اعتَمَّ أبو دُجانَةَ الأنصاريُّ وأرخىٰ عَذبَةَ العِهامَةِ مِن خَلفِهِ بَينَ كَتِفَيهِ، ثُمَّ جَعلَ يَتبَختَرُ بينَ الصَّفَّينِ، فقالَ رسولُ اللهِ ﷺ إنَّ هٰذهِ لَمِشيَةً يُبغِضُها اللهُ تعالىٰ إلا عِندَ القِتالِ".

١٨٩٢٣ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنَّ أبا دُجانَةَ الأنصاريَّ اعتَمَّ يَومَ أُحدٍ بعِمامَةٍ لَهُ. وأرخىٰ عَذبَةَ العِمامَةِ بَينَ كَتِفَيهِ حتَّىٰ جَعلَ يَنَبَختَرُ، فقالَ رسولُ اللهِﷺ : إنَّ هٰذهِ لَمِسْـيَةٌ يُـبغِضُها اللهُ عَزَّوجلَّ إِلَّا عِندَ القِتالِ في سبيلِ اللهِ‴.

١٨٩٢٤ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إذا مَشَت أُمّتي المُطَيْطاءَ ، وخَدَمَتهُم فارِسُ والرُّومُ ، كانَ بأسُهُم بَينَهُم<sup>(»</sup>.

١٨٩٢٥ ـعنه ﷺ : إذا مَشَت أُمّتي المُطَيْطاءَ، وخَدَمَتهُم فارِسُ والرُّومُ، سُلُّطَ بَعضُهُم علىٰ بَعض".

١٨٩٢٦ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ لَمَا مَرَّ علَيهِ أسودَ وهُو يَنزعُ في مِشيَتِهِ ــ: إنّه لجَبَارُ ، [قــالَ الراوي :] قلتُ : إنّه سائلُ ، قالَ : إنّهُ جَبَارُ<sup>س</sup>.

(انظر) الكِبر : باب ٣٤٣٦.

- (۱) الترغيب والترهيب : ۳/۵٦۹/۳.
  - (۲) البعار : ۳/۳۰۲/۷۱.
  - (٣) الكافي : ٥ / ٨ / ١٣.
  - (٤) معاني الأخبار : ١ / ٣٠١. -
- (٥) الترغيب والترهيب : ٣ / ٥٧٠ / ٣٩.
  - (٦) المحاسن : ١ / ٢١٥ / ٣٩٣.

(٤٩٢) المكر

كنز العمّال : ٣ / ٥٤٥ «المكر والخديعة» . البحار : ٧٥ / ٢٨٣ باب ٧٢ «المكر والخديعة والفشّ». وسائل الشيعة : ٨ / ٥٧٠ باب ١٣٧ «تحريم المكر والحسد والغشّ والخيانة» .

> انظر : \_ عنوان ۱۳۱ «الحيلة»، ١٥٤ «الخيانة». ٣٨٥ «الغدر»، ٣٨٩ «الغشّ». الحرب : باب ٧٦٥.

### ٣٦٩٧ ــ المَكنُ

#### الكتاب

(انظر) فاطر : ٢٠،٦٠ وغافر : ٢٥ والطور : ٤٢ ـ ٤٦.

١٨٩٢٧ – الإمامُ عليُّ على : آفةُ الذَّكاءِ المكرُ<sup>m</sup>. ١٨٩٢٨ – عنه على : المكرُ بمَنِ ائتَمنَكَ كُفرُ<sup>m</sup>. ١٨٩٢٩ – عنه على : المكرُ لُؤمُ ، الحَديعَة شُؤمُ<sup>(w</sup>. ١٨٩٣٠ – عنه على : المكرُ والغِلُّ مجانبا الإيمانِ<sup>(w</sup>. ١٨٩٣٢ – عنه على : المكرُ والغِلُّ مجانبا الإيمانِ<sup>(w</sup>. ١٨٩٣٢ – مسولُ اللهِ على : ليس مِنّا مَن ماكَرَ مُسلِماً<sup>w</sup>. ١٨٩٣٣ – الإمامُ علي على : المكورُ شَيطانُ في صُورَةِ إنسانٍ<sup>(w</sup>. ١٨٩٣٢ – عنه على : لا أمانةَ لِمكُورُ شَيطانُ في صُورَةِ إنسانٍ<sup>(w</sup>.

١٨٩٣٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ثلاثَ مَن كُنَّ فيهِ كُنَّ علَيهِ : المكرُ، والنَّكثُ، والبَغيُ، وذلكَ قولُ اللهِ : ﴿ولا يَحيقُ المكْرُ السَّيِّئُ إِلَّا بِأَهْلِهِ﴾ ﴿فانظُرْ كيفَ كانَ عاقِبَةُ مَكْرِهِم أَنَّا دَمَّرْناهُمْ وقَومَهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ وقالَ جلّوعزّ : ﴿ومَن نَكَتَ فإنَّا يَنكُتُ علىٰ نَفسِهِ﴾ وقالَ : ﴿يا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا بَغْيَكُمْ علىٰ أَنْفُسِكُم مَتاعَ الحَيَاةِ الدُنيا﴾".

(۱) نوح د ۲۲.

(٢-٢) غرر الحكم: ٣٩٢٠، ١٠٦٥، ١٠٥٠، ١٢٣، ١٥٩٤،

(٧) ثواب الأعمال : ٢٢٠ / ١.

(٨ ـ ١٠) غرر الحكم: ٧٨٣٤، ١٠٤٤١، ٧٨٣٤،

(١١) تحف العقول : ٢١٧.

١٨٩٣٧ ـ الإمامُ عليُّ على ، مَن مَكرَ بالنّاسِ رَدَّ اللهُ سبحانَهُ مَكرَهُ في عُنُقِهِ... ١٨٩٣٨ ـ عنه على : مِن أعظَمِ المكرِ تَحسينُ الشَّرُ... ١٨٩٣٩ ـ عنه على : مَن أمِنَ المكرَ لَقِيَ الشَّرَ... ١٨٩٤٩ ـ الإمامُ الصّادقُ على : إن كانَ العَرضُ علَى اللهِ حَقّاً فالمكرُ لماذا؟ إ... ١٨٩٤١ ـ الإمامُ عليُّ على = في صفَةِ المُتَقينَ ـ : بُعدُهُ عَمَّن تَباعَدَ عنهُ زُهدٌ ونَزاهَةٌ، ودُنُوُّهُ بِعَن دَنا مِنهُ لِينَ ورَحمَةً ، لَيس تَباعُدُهُ بِكِبرٍ وعَظَمَةٍ ، ولا دُنوُّهُ بَكرٍ وخَديعَةٍ...

١٨٩٤٢ ـ عنه ﷺ ـ لِلخَوارجِ وقد خَـرَجَ إلىٰ مُـعسكَرِهِم وهُـم مُـقيمونَ عـلىٰ إِنكـارِ الحُكومَةِ ـ : أَلَم تَقولوا عندَ رَفعِهِمُ المَصاحِفَ حِيلَةً وغِيلَةً ومَكراً وخَديعَةً : إخوانُـنا وأهـلُ دَعوَتِنا، استَقالُونا واستَراجُوا إلىٰ كِتابِ اللهِ سبحانَهُ، فالرأيُ القَبولُ مِنهُم والتَّنفيسُ عَنهُم؟! فقلتُ لَكُم : هذا أمرٌ ظاهِرُهُ إيمانُ وباطِنهُ عُدوانُ، وأوَّلُهُ رَحمَةً وآخِرُهُ نَدامَةً؟!!!

# ٣٦٩٨ ـ المكرُ والخَديعةُ في النَّارِ

١٨٩٤٣ ـرسولُ اللهِ ﷺ : المكرُ والخَديعَةُ في النّارِ<sup>(س</sup>. ١٨٩٤٤ ـعنه ﷺ : المكرُ والخَديعَةُ والخِيانَةُ في النّارِ<sup>(س</sup>. ١٨٩٤٥ ـعنه ﷺ : مَلعونٌ مَن ضارَّ مؤمناً أو مَكَرَ بهِ<sup>(س</sup>. ١٨٩٤٦ ـعنه ﷺ : مَن كانَ مسلماً فلا يَمكُرُ ولا يَخدَعْ؛ فإنِّي سَمِعتُ جَبرئيلَ ﷺ يقولُ :

إنَّ المكرَ والحَديعَة فِيهِ : مَن كَان مُسلماً قَلا يُمَكُرُ وَلا يَحْدَعُ؛ قَامِي شَمِعت جَبرتيل ﷺ يقول : إنَّ المكرَ والحَديعَة في النَّارِ<sup>رِ...</sup>.

١٨٩٤٧-الإمامُ عليٌّ ﷺ :إنَّ المكرَ والخَديعَةَ في النَّارِ ، فكونوا مِن اللهِ عَزَّو جلَّ ومِن صَولَتِهِ علىٰ حَذَرٍ ... <sup>(۱۱)</sup>.

- (۱\_۳) غرر الحکم : ۸۸۳۲، ۹۲۹۰ ۸۲۷۲.
  - (٤) الخصال : ٤٥٠ / ٥٥.
  - (٥ ـــ٦) تهج البلاغة : الخطبة ١٩٣ و ١٢٢.
  - (٧-٩) كنز المقال: ٧٨٢٩، ٧٨٢٠, ٧٨٢٠.
  - (١٠) عيون أخبار الرّضا الظلا: ٢ / ٥٠ / ١٩٤.

(١١) تهج السعادة : ٢ / ٣١٨.

١٨٩٤٨ ـعنه ﷺ : لَولا أَنَّ المكرَ والحَديعَةَ في النَّارِ لَكُنتُ أَمكَرَ العَرَبِ<sup>(..)</sup>. ١٨٩٤٩ ـعنه ﷺ : لَولا أَنَّ المكرَ والحَديعَةَ في النَّارِ لكُنتُ أَمكَرَ النَّاسِ<sup>(..)</sup>. ١٨٩٥٠ ـعنه ﷺ : لولا أَنِّي سَمِعتُ رسولَ اللَّوَﷺ يقولُ : إِنَّ المكرَ والحَديعَةَ والحيانَةَ في النَّارِ، لكُنتُ أَمكرَ العَرَبِ<sup>...</sup>.

١٨٩٥١ ـ عنه ﷺ : لَولا التُّقيٰ كُنتُ أدهَى العَرَبِ".

قال المجلسيّ رضوان الله عليه ـ بعد نقل الحديثِ ١٨٩٤ ـ : بيان : في القاموس : المكر : الخديعة ، وقال : خدعه ـ كمنعه ـ خَدعاً ويُكسَر : خَتَله ، وأراد به المكروه من حيث لا يعلم ، كاختدعه فانخدع ، والاسم الحديعة . وقال الرّاغب : المكر صَرف الغير عمّا يقصده بحيلة ، وذلك ضربان : مكر محمود ؛ وهو أن يتحرّىٰ بذلك فعلَ جميل ، وعلىٰ ذلك قال الله عَزَّ وجلَّ : فواللهُ خَيرُ الماكِرينَ ، ومذموم ؛ وهو أن يتحرّىٰ به فعلَ جميل ، وعلىٰ ذلك قال الله عَزَّ وجلَّ : فواللهُ خَيرُ الماكِرينَ ، ومذموم ؛ وهو أن يتحرّىٰ به فعلَ جميل ، وعلىٰ ذلك قال الله عَزَّ وجلَّ ا السَّيِّيُ إِلَّا بِأَهْلِهِ ، وقال في الأمرَين : فومكَروا مَكْراً ومَكَرْنا مَكْراً وهُمْ لا يَشْعُرونَ . وقال بعضهم : من مكر الله تعالى إمهال العبد وتمكيره من أعراض الدّنيا ، ولذلك قسال أمير المؤمنين ثلث : من وُسّع علَيهِ دُنياءُ ولم يَعلمُ أنّهُ مُكِرَ بهِ فَهُو تَخدُوعٌ عن عَقلهِ ، وقال : الحداع إنزال الغير عممًا هو بصدده بأمر يبديه علىٰ خلاف ما يخفيه . انتهىٰ.

وفي المصباح : خدعته خدعاً فانخدع، والخِـدع بـالكسر اسم مـنه، والخـديعة مـثله، والفاعل خدوع مثل رسول، وخداع أيضاً وخادع، والخُدعة بالضم ما يخدع به الإنسان مثل اللعبة لما يلعب به. انتهىٰ.

وربّما يفرّق بينهــها حيث اجتمعا بأن يراد بالمكر احتيال النفس واستعمال الرأي فيما يراد فعله ممّا لا ينبغي، وإرادة إظهار غيره، وصرف الفكر في كيفيّته، وبــالخديعة إبــراز ذلك في

- (٢) الكافي: ٢ / ٣٣٦ / ١.
- (٣) ثواب الأعمال : ٢ / ٣٢.
  - (٤) تحف العقول : ٩٩.

<sup>(</sup>١) ثواب الأعنال : ٢ / ٢٢٠.

الوجود وإجراؤه علىٰ من يريد، وكأنَّه ﷺ إنًّا قال ذلك لأنَّ الناس كانوا يـنسبون مـعاوية لعنهالله إلى الدّهاء والعقل، وينسبونه ﷺ إلىٰ ضعف الرأي، لِما كانوا يرون من إصابة حـيل معاوية المبنيَّة على الكذب والغدر والمكر، فبيَّن ﷺ أنته أعرف بتلك الحيل منه، ولكنَّها للّ كانت مخالفة لأمر الله ونهيه فلذا لم يستعملها، كها روىٰ السيّدﷺ في «نهـج البـلاغة» عـنه صلوات الله عليه أنته قال : «ولَقد أصبَحنا في زَمانٍ اتَّخَذَ أكثَرُ أهلِهِ الغَدرَ كَيْساً، ونَسَبَّهُم أهلُ الجَهلِ فيهِ إلىٰ حُسنِ الحِيلَةِ، ماهَمُ قاتَلَهُمُ اللهُ؟! قد يَرىٰ الحُوَّلُ القُلَّبُ وَجهَ الحِيلَةِ، ودُونَـهُ مانِعٌ مِن أمرِ اللهِ ونَهيهِ، فيَدَعُها رأيَ العَينِ بعدَ القُدرَةِ علَيها، ويَنتَهِزُ فُرصَتَها مَن لا حَريجَة لَهُ في الدِّينِ».

والحريجة التقوى، وقال بعض الشَّرَّاح في تفسير هذا الكلام : وذلك لجهل الفريقين بنمرة الغدر، وعدم تمييزهم بينه وبين الكَيْس، فإنَّه لمَّا كان الغدر هو التفطَّن بوجه الحيلة وإيقاعها علَى المغدور به، وكان الكيس هو التفطَّن بوجه الحيلة والمصالح فيما يـنبغي، كـانت بـينهما مشاركة في التفطَّن بالحيلة واستخراجها بالآراء، إلَّا أنَّ تفطَّن الغادر بالحـيلة التي هـو غـير موافقة للقوانين الشرعيّة والمصالح الدينيّة، والكيس هو التفطَّن بالحيلة الموافقة لهما، ولدقّـة الفرق بينهما يلبّس الغادر غدره بالكيس وينسبه الجاهلون إلى حسن الحيلة كما نسب ذلك إلى معاوية وعمرو بن العاص والمغيرة بن شعبة وأضرابهم، ولم يعلموا أنَّ حيلة الغادر تخرجه إلى رذيلة الفجور، وأنته لا حسن لحيلة جرّت إلى رذيلة، بخلاف حيلة الكيس ومصلحته فإنّها تجرّ إلى العدل. انتهى.

وقد صرّح ﷺ بذلك في مواضع يطول ذكرها، وكونه ﷺ أعرف بتلك الأمور وأقدر عليها ظاهر؛ لأنّ مدار المكر علَى استعمال الفكر في درك الحيل، ومعرفة طرق المكروهات، وكيفيّة إيصالها إلى الغير على وجه لايشعر به، وهو ﷺ لسعة علمه كان أعرف النّاس بجميع الأمور. والمراد بكونهما في النّار كون المتّصف بهما فيها، والإسناد علَى المجاز<sup>س</sup>.

(انظر) الحرب : باب ٧٦٥.

(١) البحار : ٢٨٦/٧٥.

### ٣٦٩٩ ـ مكرُ اللهِ

#### الكتاب

﴿وَإِذْ يَكُرُ بِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِيُثْبِنُونَ أَو يَقْتُلُوكَ أَو يُخْرِجُونَ وَيَكُرُونَ وَيَكُدُرُ اللهُ وَاللهُ خَـيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾<sup>(...</sup>.

﴿وَمَكَرُوا مَكْرَأٌ وَمَكَرْنا مَكْرَأً وَهُمْ لا يَشْعُرُونَ \* فَانْظُرْ كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةً مَكْرِهِمْ أَنَّا دَمَّرْنَاهُمْ وَقَوْمَهُمْ أَجْمَعِينَ﴾".

١٨٩٥٢ ـ الإمامُ علي على : مَن أَمِنَ مَكْرَ اللهِ هَلَكَ.

المُعَدَّدَ الذَّنوبَ مِن النَّاسِ ناسِياً لذَنبِهِ ، فاعلَموا المَّنوبَ مِن النَّاسِ ناسِياً لذَنبِهِ ، فاعلَموا أنتهُ قَد مُكِرَ بِهِ<sup>(۵</sup>.

١٨٩٥٤ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : لَا تأمَنَنَّ علىٰ خَيرِ هذهِ الأُمّةِ عذابَ اللهِ لقولهِ تعالىٰ : ﴿فلا يَأْمَنُ مَكْرَ اللهِ إِلَّا القَومُ الخاسِرونَ﴾ ، ولا تَيَأْسَنَّ لِشَرٌ هذهِ الأُمّةِ مِن رَوحِ اللهِ لِقولهِ تعالىٰ : ﴿إِنَّه لا يَيأْسُ مِن رَوحِ اللهِ إِلَّا القَومُ الكافِرونَ﴾".

١٨٩٥٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ ـكانَ يَدعو ــ: رَبَّ أُعِنِّي ولا تُعِنْ علَيَّ، وانصُرْني ولاتَنصُرْ علَيَّ، وامكُرْ لي ولا تَمكُرْ علَيَّ<sup>(1</sup>.

(انظر) الخوف : باب ١١٤٦، الدُّنْبِ : باب ١٣٧٥، الفقه : باب ٣٢٤١، الامتحان : ياب ٣٦٤٢.

- (۲) النمل : ۵۰، ۵۱.
- (۳) غرر الحکم : ۸۳۷۵.
- (٤) تحف العقول : ٣٦٤.
- (٥) نهج البلاغة : الحكمة ٣٧٧.
  - (٦) سنن الترمذي : ٢٥٥١.

<sup>(</sup>۱) الأنغال : ۳۰.

٤٩٣ التَمَلُّق

كنز العمّال : ٣ / ٤٥٥ «التملّق».

انظر : معنوان ٤٨٤ «المدح» .

# ٣٧٠٠ - التَّحذيرُ مِن المَلَق

١٩٥٦ – الإمامُ عليُّ ﷺ : إيّاكَ والمَلَقَ؛ فإنّ المَلَقَ لَيس من خَلائقِ الإيمانِ<sup>(...</sup> ١٩٥٧ – عنه ﷺ : لَيس المَلَقُ مِن خُلقِ الأنبياءِ<sup>(...</sup> ١٩٥٨ – عنه ﷺ : أدوَأُ الدّاءِ الصَّلَفُ<sup>...</sup> ١٩٩٩ – عنه ﷺ : مَن كَثُرَ مَلَقُهُ لَم يُعرَفْ بِشرُ<sup>مُ(...</sup> ١٩٩٩ – عنه ﷺ : مَن كَثُرَ مَلَقُهُ لَم يُعرِفُ الزَّهوَ ويُدني مِن الغِرَقِ<sup>(...)</sup> ١٩٦٠ – عنه ﷺ : إنّما يُحِبُّكَ مَن لا يَتَمَلَقُكَ، ويُثني علَيكَ مَن لايُسمِعُكُ<sup>...</sup> ١٩٦٢ – عنه ﷺ : النَّناءَ بأكثَرَ مِن الاستِحقاقِ مَلَقٌ، والتَّقصيرُ عنِ الاستِحقاقِ عِيَّ أو حَسَدُ<sup>...</sup>

١٨٩٦٣ ـعنه ﷺ : لَيس مِن أخلاقِ المؤمنِ الَّمَلُّقُ ولا الحَسَدُ إِلَّا فِي طَلَبِ العِلمِ<sup>(٥</sup>. ١٨٩٦٤ ـرسولُ اللهِ ﷺ : ثلاثةٌ يُحِبُّهُمُ اللهُ، وثلاثةٌ يُبغِضُهُمُ اللهُ، أمّا الّذينَ يُحِبُّهُمُ اللهُ : فقَومٌ ساروا ليلَتَهُم حتَّىٰ إذا كانَ النَّومُ أحَبَّ إلىٰ أحَدِهِم مِمَّا يُعدَلُ بِهِ نَزَلوا، فوَضَعوا رؤوسَهُم، فقامَ يَتَمَلَّقُنِي ويَتلو آياتي...<sup>(٥٠</sup>.

- (١ ـ ٤) غرر الحكم : ٢٦٩٦، ٧٤٥٣، ٢٨٥٨.
- (٥) في الطبعة المعتمدة «العِزَّة»، وما أثبتناه من طبعة النجف.
  - (٦\_٧) غرر الحكم : ٧١١٩، ٧٨٧٥.
- (٨) نهج البلاغة : الحكمة ٣٤٧، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٩٠ / ٢٦٢.

(٩) كنز العمّال : ٢٩٣٦٤.

(١٠) الترغيب والترهيب : ٤ / ٧٩ / ٧.

٤٩٤ الملك

البحار : ٧٥ / ٣٣٥ باب ٨١ «أحوال الملوك والأمراء».

انظر : منوان ۵۰۰ «المال»، ۱۹ «الإمارة»، ۲۲ «الإمامة»، ۲٤۰ «السلطان»، ۵٤۱ «الوزارة». ۵٦٠ «الولاية (۱)». القساد : باب ۲۲۰۳، الفقر : باب ۳۲۳٦.

## ٣٧٠١ ـ مالكُ المُلك

#### الكتاب

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْلَكِ تُؤْتِي الْلَكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْلَكَ مِتَنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ وَتُذِلُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلىٰ كُلَّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(()</sup>.

﴿ يَعْدِ مُلْكُ الشَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَسَاءُ يَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُ إِنَاثًا وَيَهَبُ لِمَنْ يَشَاءُالذُّكُورَ». ﴿ وَيَتْدِ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللهِ الْمَصِيرُ ﴾ ".

< وَيَنْهِ مُلْكُ السَّاوَاتِ وَالأَرْضِ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يَوْمَئِذٍ يَخْسَرُ الْبُطِلُونَ».

﴿وَيَثِهِ مُلْكُ السَّهَاوَاتِ وَالأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَكَانَ اللهُ غَفُورًا رَحِيمًا﴾ (...)

علماً ک

<<p>
﴿ فَتَعَالَى اللهُ الْمُلِكُ الْحَقُّ لا إِلَهَ إِلَّا هُوَ رَبُّ الْعَرْشِ الْكَرِيمِ

﴿هُوَ اللهُ الَّذِي لَا إِلٰهَ اللَّهُ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السَّلَامُ الْمُؤْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزِيزُ الجُبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾.«.

﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّا خَلَقْنَا لَهُمْ مِمَّا عَمِلَتْ أَيْدِينَا أَنْعَامًا فَهُمْ لَهَا مَالِكُونَ ﴾ ...

- (۱) آل عمران : ۲۱. -
  - (۲) الشوري : ٤٩.
  - (٣) النور : ٤٢.
  - (٤) الجاثية : ٢٧.
    - (٥) الفتح : ١٤.
    - (٦) طه : ١١٤.
- (۷) المؤمنون : ۱۱۲.
  - (۸) العشر : ۲۳.
  - (۹) يس : ۷۱.
- (١٠) نهج البلاغة : الخطبة ٥٥.

١٨٩٦٦ ـ عنه ﷺ ـ في تفسيرِ : لا حَولَ ولا قوّةَ إلّا باللهِ ــ: إنّا لا نَملِكُ مَعَ اللهِ شــيئاً. ولاَنَملِكُ إلّا ما مَلَّكَنا. فمَتىٰ مَلَّكَنا ماهُو أَملَكُ بِهِ مِنَا كَلَّفَنا. ومَتىٰ أَخَذُهُ مِنّا وَضَعَ تَكليفَهُ عنّا<sup>س</sup>.

١٨٩٦٧ ـرسولُ اللهِ ﷺ : اِشتَدَّ غضَبُ اللهِ علىٰ مَن زَعَمَ أُنتهُ مَلِكُ الأملاكِ، لا مَلِكَ إِلَّا الله‴.

١٨٩٦٨ ــعنه ﷺ : أغيَظُ رجُلٍ علَى اللهِ يَومَ القِيامَةِ وأخبَثُهُ وأغيَظُهُ علَيهِ رجُـلٌ كـانَ يُسمَّىٰ مَلِكَ الأملاكِ، لامَلِكَ إلّا اللهُ عَزَّوجلَّ™.

١٨٩٦٩ ـ عنه ﷺ : إنَّ أَخْنَعَ اسمٍ عندَ اللهِ رَجُلُ تَسمَّىٰ مَلِكَ الأَملاكِ.

زادَ ابنُ أبي شيبةَ في روايتِهِ : لا مَالِكَ إِلَّا اللهُ عَزَّوجلَّ ، قالَ الأَسْعَثيُّ : قالَ سُفيانُ : مِثلُ شاهان شاه<sup>ري</sup>.

أقول : قال العلّامة الطباطبائيّ بعد تفسير قوله تعالىٰ : ﴿ولَا تأكُلُوا أسوالَكُمْ بَسِنَكُمْ بِالباطِلِ...﴾<sup>(»</sup> في أنّ المالكيّة من الأصول الثابتة الاجتماعيّة ما نصّه :

## بحث علمي اجتماعي:

كلّ ما بين أيدينا من الموجودات المكوَّنة، ومنها النّبات والحيوان والإنسان، فإنّه يتصرّف في الخارج عن دائرة وجوده ممّا يمكن أن ينتفع به في إبقاء وجوده لحفظ وجوده وبقائه، فلا خبر في الوجود عن موجودٍ غير فعّالٍ، ولا خبر عن فعلٍ يفعله فاعله لا لنفعٍ يعود إليه؛ فهذه أنواع النّبات تفعل ما تفعل لتنتفع به لبقائها ونشوئها وتوليد مثلها، وكذلك أقسام الحيوان والإنسان تفعل ما تفعل لتنتفع به بوجهٍ ولو انتفاعاً خياليّاً أو عقليّاً، فهذا ممّا لا شبهة فيه.

وهذه الفواعل التكوينيّة تدرك بالغريزة الطبيعيّة والحيوان والإنسان بالشعور الغريزيّ أنّ التصرّف في المادّة لرفع الحاجة الطبيعيّة والانتفاع في حفظ الوجود والبقاء لا يتمّ للواحد منها

- (٣-٢) كنز العمّال : ٤٥٢٤٤ ، ٤٥٢٧١.
  - (٤) محيح مسلم : ٢١٤٣.

(٥) البقرة : ١٨٨.

نهج البلاغة : الحكمة ٤٠٤.

إلَّا مع الاختصاص، بمعنىٰ أنَّ الفعل الواحد لا يقوم بفاعلين، فهذا حاصل الأمر ومـلاكـه؛ ولذلك فالفاعل من الإنسان أو ماندرك ملاك أفعاله فإنَّه يمنع عن المداخلة في أمره والتصرَّف فبا يريد هو التصرّف فيه، وهذا أصل الاختصاص الّذي لا يتوقّف في اعتباره إنسان، وهو معنىٰ اللّام الذي في قولنا : لي هذا ولك ذلك ، ولي أن أفعل كذا ولك أن تفعل كذا.

ويشهد به ما نشاهده من تنازع الحيوان فيا حازه من عشٍّ أو كنٍّ أو وكر أو ما اصطاده أو وجده ممّا يتغذّىٰ به أو ما ألفه من زوج ونحو ذلك، وما نشاهده من تشاجر الأطفال فيا حازوه من غذاء ونحوه، حتَّى الرّضيع يشاجر الرّضيع على الثّدى. ثمّ إنّ ورود الإنسـان في ساحة الاجتماع، محكم فطرته وقضاء غريزته لا يستحكم به إلَّا ما أدركه بأصل الفطرة إجمالًا. ولا يوجب إلّا إصلاح ما كان وضعه أوّلاً وترتيبه وتعظيمه في صورة النّواميس الاجــتماعيّة الدّائرة، وعند ذلك يتنوّع الاختصاص الإجماليّ المذكور أنواعاً متفرّقة ذوات أسام مخـتلفة؛ فيسمَّى الاختصاص الماليَّ بالملك وغيره بالحقَّ وغير ذلك.

وهم وإن أمكن أن يختلفوا في تحقّق الملك من جهة أسبابه كـالوراثـة والبـيع والشّراء والغصب بقوّة السلطان وغير ذلك، أو من جهة الموضوع الّذي هو المالك كالإنسان الذي هو بالغ أو صغير أو عاقل أو سفيه أو فرد أو جماعة إلى غير ذلك من الجهات، فيزيدوا في بعض وينقصوا من بعض، ويُثبتوا لبعض وينفوا عن بعض، لكنَّ أصل الملك في الجملة ممَّا لا مناص لهم عن اعتباره، ولذلك نرى أنَّ المخالفين للملك يسلبونه عن الفرد وينقلونه إلى المحـتمع أو الدّولة الحاكمة عليهم، وهم مع ذلك غير قادرين علىٰ سلبه عن الفرد من أصله ولن يقدروا علىٰ ذلك، فالحكم فطريٍّ، وفي بطلان الفطرة فناء الإنسان.

وسنبحث فما يتعلَّق بهـذا الأصل الثَّابت من حيث أسـبابه كـالتِّجارة والرَّبـح والإرث. والغنيمة والحيازة، ومن حيث الموضوع كالبالغ والصّغير وغيرهما في موارد يناسب ذلك إن شاء الله العزيز (١).

7775

(۱) تفسير الميزان : ۲ / ۵۳.

وقال بعد تفسير قوله تعالىٰ: ﴿قُلِاللَّهُمَّ مَالِكَالْمُلْكِ...﴾<sup>(،)</sup> في معنَىالملك واعتباره، مانصّه: **بحث علمت:** 

قد تقدّم في بعض مامرّ من الأبحاث السّابقة : أنّ اعتبار أصل المِلْك ــ بــالكسر ــ مـن الاعتبارات الضّروريّة الّتي لا غنىٰ للبشر عنها في حال سواء كان مــنفرداً أو مجــتمعاً ، وأنّ أصله ينتهي إلىٰ اعتبار الاختصاص ، فهذا حال المِلْك بالكسر .

وأمّا الملك ـ بالضَّمّ ـ وهو السَّلطنة علَى الأفراد فهو أيضاً من الاعتبارات الضروريَّة الَتي لا غنىٰ للإنسان عنها، لكنّ الذي يحتاج إليه ابتداءً هو الاجتماع من حيث تألُّفه من أجزاء كثيرةٍ مختلفة المقاصد متبائنة الإرادات دون الفرد من حيث إنّه فرد؛ فإنّ الأفراد الجستمعين لتبائن إراداتهم واختلاف مقاصدهم لا يلبثون دون أن يقع الاختلاف بينهم فيتغلّب كلّ علَى الآخرين في أخذ ما بأيديهم، والتعدّي علىٰ حومة حدودهم وهضم حقوقهم، فيقع الهرج والمرج، ويصير الاجتماع الذي اتخذوه وسيلة إلىٰ سعادة الحياة ذريعة إلى الشّقاء والهلك، ويعود الدواء داءاً. ولا سبيل إلىٰ رفع هذه الغائلة الطارية إلاّ بجعل قوّة قاهرة عسلىٰ سائر القوىٰ مسيطرة علىٰ جميع الأفراد المجتمعين حتىٰ تعيد القوى الطاغية المستعلية إلىٰ حاق الوسط، وترفع الدانية المستهلكة إليه أيضاً، فتتّحد جميع القوىٰ من حيث المستوىٰ، ثمّ تضع كلّ واحدة منها في محلّها الخاصّ وتعطي كلّ ذي حقّ حقي حقى

ولما لم تكن الإنسانيّة في حين من الأحيان خالية الذّهن عن فكر الاستخدام \_كما مرّ بيانه سالفاً \_ لم يكن الاجتماعات في الأعصار السالفة خالية عن رجال متغلّبين عـلَى المُـلك مستعلين علىٰ سائر الأفراد المجتمعين ببسط الرقِّيّة والتملّك علَى النفوس والأمـوال، وكـانت بعض فوائد الملك الّذي ذكرناه \_ وهو وجود من بينع عن طغيان بعض الأفراد علىٰ بعض \_ يترتّب علىٰ وجود هذا الصّنف من المتغلّبين المستعلين المتظاهرين باسم الملك في الجملة وإن كانوا هم أنفسهم وأعضادهم وجلاوزتهم قوىً طاغية من غير حقّ مَرْضيٍّ؛ وذلك لكونهم

(۱) آل عمران ۲۱۰.

مضطرّين إلىٰ حفظ الأفراد في حال الذلّة والاضطهاد حتّىٰ لا يتقوّىٰ من يثب عـلىٰ حـقوق بعض الأفراد فيثب يوماً عليهم أنفسهم، كما أنّهم أنفسهم وثبوا على ما في أيدي غيرهم.

وبالجملة : بقاء جلّ الأفراد علىٰ حال التّسالم خوفاً من الملوك المسيطرين عليهم كـان يصرف النّاس عن الفكر في اعتبار الملك الاجتماعيّ، وإنّمـا يشـتغلون بحـمد سـيرة هـؤلاء المتغلّبين إذا لم يبلغ تعدّيهم مبلغ جهدهم، ويتظلّمون ويشتكون إذا بلغ بهم الجهد وحمل عليهم من التّعدّي ما يفوق طاقتهم.

نعم، ربمًا فقدوا بعض هؤلاء المتسمّين بالملوك والرؤساء بهـلاك أو قــتل أو نحــو ذلك. وأحسّوا بالفتنة والفساد، وهدّدهم اختلال النَّظم ووقوع الهَرج، فبادروا إلىٰ تقديم بعض أولي الطُّول والقوّة منهم وألقَوا إليه زمام الملك، فصار مَلِكاً يملك أزمّة الأمور، ثمّ يعود الأمر علىٰ ماكان عليه من التّعدّي والتّحميل.

ولم تزل الاجتماعات علىٰ هذه الحال برهة بعد برهة، حتّى تضجّرت من سوء سير هؤلاء المتسمّين بالملوك في مظالمهم باستبدادهم في الرأي وإطلاقهم فيما يشاؤون، فوضعت قوانـين تعيّن وظائف الحكومة الجارية بين الأمم وأجبرت الملوك باتّباعها وصار الملك ملكاً مشروطاً بعدماكان مطلقاً، واتّحد النّاس علَى التَحفّظ علىٰ ذلك وكان الملك موروثاً.

ثمّ أحسّت اجتماعات ببغي ملوكهم وسوء سيرهم، ولا سبيل إليهم بعد ركوب أريكة الملك وتثبيتهم كون الملك موهبة غير متغيّرة موروثة، فبدّلوا الملك برئاسة الجمهور، فانقلب الملك المؤبّد المشروط إلى ملك مؤجّل مشروط، وربّما وجد في الأقوام والأمم المختلفة أنواع من الملك دعاهم إلى وضعه الفرار عن المظالم الّتي شاهدوها ممّن بيده زمام أمـرهم، وربّما حدث في مستقبل الأيّام مالم ينتقل أفهامنا إليه إلى هذا الآن.

لكنّ الذي يتحصّل من جميع هذه المساعي الّتي بذلتُها الاجتماعات في سبيل إصلاح هذا الأمر ــ أعني إلقاء زمام الأمّة إلىٰ من يدبّر أمرها، ويجمع شتات إراداتها المتضادّة وقــواهــا المتنافية ــ أن لا غنىٰ للمجتمع الإنسانيّ عن هذا المقام وهو مقام الملك وإن تــغيّرت أسهاؤه، وتبدّلت شرائطه بحسب اختلاف الأمم ومرور الأيّام؛ فإنّ طروق الهرج والمرج واختلال أمر الحياة الاجتماعيّة علىٰ جميع التقادير من لوازم عدم اجتماع أزمّة الإرادات والمـقاصد في إرادة واحدة لإنسان واحد أو مقام واحد.

وهذا هو الذي تقدّم في أوّل الكلام : أنّ الملك منالاعتبارات الضروريّـة في الاجـتماع الإنسانيّ.

وهو مثل سائر الموضوعات الاعتباريّة الّتي لم يزل الاجتماع بصدد تكميلها وإصلاحها ورفع نواقصها وآثارها المضادّة لسعادة الإنسانيّة.

وللنّبوّة في هذا الإصلاح السّهم الأوفىٰ؛ فإنّ من المسلّم في علم الاجتماع أنّ انتشار قولٍ ما من الأقوال بين العامّة \_وخاصّة إذاكان ممّا يرتبط بالغريزة، ويستحسنه القريحة، ويطمئنّ إليه النفوس المتوقّعة \_ أقوىٰ سبب لتوحيد الميول المتفرّقة وجعل الجهاعات المنشئّتة يداً واحداً تقبض وتبسط بإرادة واحدة لا يقوم لها شيء.

ومن الضّروريّ أنّ النّبوّة منذ أقدم عهود ظهورها تدعو النّاس إلى العدل، وتمنعهم عن الظّلم، وتندبهم إلىٰ عبادة الله والتسليم له، وتنهاهم عن اتّباع الفراعنة الطّاغين، والّفاردة المستكبرين المتغلّبين، ولم تزل هذه الدّعوة بين الأمم منذ قرون متراكمة جيلا بعد جيل وأمّة بعد أمّة، وإن اختلفت بحسب السّعة والضّيق باختلاف الأمم والأزمنة. ومن المحال أن يلبث مثل هذا العامل القويّ بين الاجتماعات الإنسانيّة قروناً متمادية وهو منعزل عن الأثر خالٍ عن الفعل.

وقد حكَى القرآن الكريم في ذلك شيئاً كثيراً من الوحي المُنزَل علَى الأنبياء ﷺ كما حكىٰ عن نوح فيا يشكوه لربّه : ﴿رَبَّ إِنَّهُم عَصَوْنِي واتَّبَعُوا مَن لَمْ يَزِدْهُ مالُهُ ووَلَدُهُ إِلَّا خَساراً \* ومَكَروا مَكْراً كُبَّاراً \* وقالوا لاتَذَرُنَّ آلهَتَكُم﴾<sup>(1)</sup>، وكذا ما وقع بينه وبين عظهاء قـومه من الجدال علىٰ ما يحكيه القرآن قال تعالىٰ : ﴿قالوا أَنَوْمِنُ لَكَ واتَّبَعَكَ الأَرْذَلُونَ \* قالَ وَما عِلْمي

(۱) نوح ۲۱۰ ۲۳۰.

بِما كانُوا يَعمَلُونَ \* إنْ حِسابُهُم إلّا علىٰ رَبِّي لَو تَشْعُرونَ﴾"، وقول هودي القومه : ﴿أَتَبْنُونَ بِكُلِّ رِيعِ آيَةً تَعْبَثُونَ \* وتَتَخِذونَ مَصانِعَ لَعَلَّكُمْ تَخْلُدونَ \* وإذا بَطَشْتُم بَطَشْتُم جَبّارينَ﴾"، وقول صَالح الله لقومه : ﴿فاتَّقوا اللهَ وأطيعونِ \* ولا تُطيعوا أمْرَ المُسْرِفينَ \* الّذينَ يُفْسِدونَ في الأرْضِ ولا يُصْلِحونَ﴾"...

وأمّا أنّ المُلك ــ بالضم ــ من ضروريّات المجتمع الإنسانيّ فيكفي في بيانه أتمَّ بيان قوله تعالىٰ بعد سرد قصّة طالوت : ﴿ولَولا دَفْعُ اللهِ النّاسَ بَعضَهُم بِبَعضٍ لَفَسَدَتِ الأرضُ ولكِنَّ اللهُ ذو فَضْلٍ علَى العالمَينَ﴾<sup>(نه</sup>، وقد مرّ بيان كيفيّة دلالة الآية بوجه عامّ.

وفي القرآن آيات كثيرة تتعرّض للملك والولاية وافتراض الطّاعة ونحو ذلك، وأخـرىٰ تعدّه نعمة وموهبة كقوله تعالىٰ : ﴿وآتَيْناهُم مُلْكاً عَظيماً﴾<sup>(..)</sup>، وقـوله تـعالىٰ : ﴿وجَـعَلَكُم مُلُوكاً وآتاكُم مالَم يُؤْتِ أحَداً مِنَ العالَمينَ﴾<sup>(..)</sup>، وقوله تعالىٰ : ﴿واللهُ يُؤتي مُلْكَهُ مَن يَشاءُ﴾<sup>(..)</sup> إلىٰ غير ذلك من الآيات.

غير أنّ القرآن إنمّا يعدّه كرامة إذا اجتمع مع التقوىٰ؛ لحصره الكرامة علَى التقوىٰ من بين جميع ما ربّما يُتخيَّل فيه شيء من الكرامة من مزايا الحياة، قال تعالىٰ : ﴿يا أَيُّها النّــاسُ إِنّــا خَلَقْناكُم مِن ذَكَرٍ وأُنْثىٰ وجَعَلْناكُم شُعُوباً وقَبائلَ لِتَعارَفُوا إنّ أَكْرَمَكُم عِندَ اللهِ أَتْقاكُـمهُ<sup>س</sup>. والتقوىٰ حسابه على الله ليس لأحد أن يستعلي به علىٰ أحد، فلا فخر لأحد علىٰ أحد بشيء؛ لأنّه إن كان أمراً دنيوياً فلا مزيّة لأمر دنيويّ ولا قدر إلاّ للدِّين، وإن كان أمراً أخروياً فأمره إلى الله سبحانه. وعلى الجملة : لايبتى للإنسان المتلبّس بهذه النّعمة ــ أعني الملك ــ في نظر رجل مسلم إلاّ تحمّل الجهد ومشقّة التقلّد والأعباء. نعم، له عند ربّه عظيم الأجـر ومزيد النّواب إن لازم صراط العدل والتقوىٰ.

- (٥) النساء : ٥٤.
- (٦) المائدة : ٢٠.
- (۷) البقرة : ۲٤۷.
- (٨) العجرات : ١٣.

<sup>(</sup>۱ ـ ۳) الشعراء : (۱۱۸ ـ ۱۱۲۸) . (۱۲۸ ـ ۱۳۰) . (- ۱۵ ـ ۱۵۲) .

<sup>(</sup>٤) البقرة : ٢٥١.

وهذا هو روح السّيرة الصّالحة الّتي لازمها أولياء الدّين، وسنشبع إن شاء الله العزيز هذا المعنىٰ في بحث مستقلّ في سيرة رسول اللهﷺوالطّاهرين من آله الثابتة بـالآثار الصّحيحة، وأنّهم لم ينالوا من ملكهم إلّا أن يثوروا علىٰ الجبابرة في فسادهم في الأرض، ويعارضوهم في طغيانهم واستكبارهم.

ولذلك لم يَدعُ القرآن النّاس إلَى الاجتماع علىٰ تأسيس الملك وتشييد بـنيان القـيصريّة والكسرويّة، وإنّما تلقَّى الملك شأناً من الشَّؤون اللازمة المـراعاة في الجــتمع الإنســانيّ نـظير التّعليم أو إعداد القوّة لإرهاب الكفّار.

بل إنمًا دعا النّاس إلى الاجتماع والاتّحاد والاتفاق عـلَى الدّيـن. ونهـاهم عـن التّـفرّق والشِّقاق فيه، وجعله هو الأصل، فقال تعالىٰ : ﴿وأَنَّ هذا صِراطي مُسْتَقِيماً فـاتَّبِعُوهُ ولا تَتَبِّعُوا السُّبُلَ فتَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبيلِهِ﴾<sup>(1)</sup>، وقال تعالىٰ : ﴿قُلْ يا أهلَ الكِتابِ تَعالَوا إلىٰ كَلِمَةٍ سَواءٍ بَيْنَنا وبَيْنَكُم أَنْ لا نَعْبُدَ إلّا اللهَ ولا نُشْرِكَ بِهِ شَيئاً ولَا يَتَّخِذَ بَعْضُنا بَعْضاً أزباباً مِن دُونِ اللهِ فإنْ تَوَلَّوا فَقُولوا اللهُ بَدوا بأنًا مُسلِمونَ﴾<sup>(1)</sup>، فالقرآن ـكما ترىٰ ـ لا يتَخذ بَعْضُنا بَعْضاً أزباباً مِن دُونِ الله فإنْ تَوَلَّوا فَقُولوا اللهُ بَدوا بأنًا مُسلِمونَ﴾<sup>(1)</sup>، فالقرآن ـكما ترىٰ ـ لا يتقالوا إلىٰ كلابية والخضوع لكلّ قصر مينيد، ومنتدَى رفيع، وملك قيصريّ وكسرويّ، والتفرّق الحدود والخضوع لكلّ قصر مَشِيد، ومنتدَى رفيع، وملك قيصريّ وكسرويّ، والتفرّق بإفراز الحدود وتفريق الأوطان وغير ذلك<sup>(1)</sup>.

أقول: وقال رضوان الله تعالى عليه في استناد الملك وسائر الأمور الاعـتباريّة إلى الله سبحانه :

## يحث فلسفي:

لا ريب أنّ الواجب تعالىٰ هو الّذي تنتهي إليه سِلسلة العِلّيّة في العالَم، وأنّ الرابطة بينه وبين العالم جزءاً وكلّاً هي رابطة العِلّيّة، وقد تبيّن في أبحاث العلّة والمعلول أنّ العلّيّة إنّما هي في

- (۲) آل عمران : ۲٤.
- (٣) تفسير الميزان : ٣ / ١٤٤ ـ ١٤٩.

<sup>(</sup>١) الأنعام : ١٥٣.

الوجود؛ بمعنى أنّ الوجود الحقيقيّ في المعلول هو المترشّح من وجود علّته، وأمّا غيره كالماهيّة فهو بمعزل عن الترشّح والصَّدور والافتقار إلَى العلّة؛ وينعكس بعكس النقيض إلىٰ أنّ ما لا وجود حقيقيّ له فليس بمعلول ولا مُنتَهٍ إلَى الواجب تعالىٰ.

ويشكل الأمر في استناد الأمور الاعتباريّة المحضة إليه تعالىٰ؛ إذ لا وجود حقيقيّ لهـا أصلاً، وإغّا وجودها وثبوتها ثبوت اعتباريّ لا يتعدّىٰ ظـرف الاعـتبار والوضـع وحـيطة الفرض؛ وما يشتمل عليه الشّريعة من الأمـر والنّهـي والأحكـام والأوضـاع كـلّها أمـورُ اعتباريّة، فيشكل نسبتها إليه تعالىٰ، وكذا أمثال الملك والعزّ والرزق وغير ذلك.

والذي تحلّ به العقدة أنّها وإن كانت عارية عن الوجود الحقيقيّ إلّا أنّ لها آث ارأ هي الحافظة لأسهائها كما مرّ مراراً، وهذه الآثار أمورٌ حقيقيّة مقصودة بالاعتبار ولها نسبة إليه تعالىٰ، فهذه النسبة هي المصحّحة لنسبتها، فالملك الذي بيننا أهل الاجتماع وإن كان أمراً اعتبارياً وضعيّاً لانصيب لمعناه من الوجود الحقيقيّ وإنمّا هو معنىً مُتوهَم لنا جعلناه وسيلة إلى البلوغ إلىٰ آثار خارجيّة لم يكن يكننا البلوغ إليها لو لا فرض هذا المعنىٰ الموهوم وتقديره، وهي قهر المتغلّبين وأولي السّطوة والقوّة من أفراد الاجتماع الواثبين علىٰ حقوق الضّعفاء والخاملين، ووضع كلّ من الأفراد في مقامه الذي له، وإعطاء كلّ ذي حقّ حقّه، وغيرذلك. لكنْ لمّا كان حقيقة معنى الملك واسمه باقياً مادامت هذه الآثار الخارجيّة باقية مترتّبة عليه فاستناد هذه الآثار الخارجيّة إلىٰ عللها الخارجية هو عين استناد الملك إليه، وكذلك القول في العزّة الاعتباريّة وآثارها الخارجيّة واستنادها إلى عللها الحقيقيّة، وكذلك القول في كالأمر والنهى والحكم والوضع ونحو ذلك.

ومن هنا يتبيَّن : أنَّ لها جميعاً استناداً إلَى الواجب تعالىٰ باستناد آثارها إليه علىٰ حسب ما يليق بساحة قدسه وعزّه''.

(انظر) المال : باب ٢٧٦٣.

(١) تفسير الميزان : ١٤٩/٣ و ١٥٠.

## ٣٧٠٢ \_ خلطَةُ المُلوك

١٨٩٧٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ليسَ لِلبَحرِ جارٌ، ولا للمَلِكِ صَديقٌ، ولا للعافِيَةِ تَمَنَّ<sup>...</sup> ١٨٩٧١ ـ عنه ﷺ ـ وقد قيلَ في تَجَلِسِهِ : جاوِرْ مَلِكاً أو بَحراً ــ : هذا تُحالٌ، والصَّوابُ أن لا يُجاوِرَ مَلِكاً ولا بَحراً؛ لأنّ المَلِكَ يُؤذيكَ، والبَحرَ لا يُرويكَ<sup>...</sup>.

١٨٩٧٢ ـرسولُ اللهِ ﷺ : أقَلُّ النّاسِ وفاءً المُلُوكُ، وأقَلُّ النّاسِ صَديقاً المَـلِكُ (صِـدقاً المَملوكُ)...، وأشقىٰ النّاسِ المَملوكُ<sup>س</sup>.

١٨٩٧٣ ــ الإمامُ عليَّ ﷺ : لا تَرغَبْ في خِلطَةِ المُلُوكِ؛ فإنَّهُم يَستَكثِرونَ مِن الكلامِ رَدًّ السّلامِ، ويَستَقِلُّونَ مِن العِقابِ ضَربَ الرَّقابِ®.

١٨٩٧٤ ـ عنه ﷺ : لا تُكثِرَنَّ الدُّخولَ علَى المُلُوكِ ؛ فإنَّهُم إن صَحِبتَهُم مَلُّوكَ ، وإن نَصَحتَهُم غَشُّوكَ».

١٨٩٧٥ \_عند ﷺ : المكانَةُ مِن المُلوكِ مِفتاحُ الْمِحنَةِ وبَذرُ الفِتنَةِ<sup>(1)</sup>.

١٨٩٧٦ ــعنه ﷺ : لا تَطْمَعَنَّ في مَوَدَّةِ المُلُوكِ؛ فإنَّهُم يُوحِشونَكَ آنَسَ مــاتكونُ بِهِــم، ويَقطَعونَكَ أقرَبَ ماتكونُ إلَيهِم<sup>ِس</sup>.

(انظر) السلطان : باب ١٨٥٤.

## ٣٧٠٣ \_إذا مَلَكَ الأراذلُ

الكتاب

﴿قَالَتْ إِنَّ الْلُوكَ إِذَا دَخَلُوا قَرْيَةً أَفْسَدُوهَا وَجَعَلُوا أَعِزَّةَ أَهْلِهَا أَذِلَّةً وَكَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ </ .

(٥-٧) غرر الحكم : ٢٠٣٢١ . ٢٠٣٢١ ، ٢١٨٤ . ٢٠٤٣١ .

(٨) النمل : ٣٤.

(٩) غرر الحكم : ٤٠٣٣.

<sup>(</sup>١) الخصال: ٢٢٣ / ٥١.

<sup>(</sup>٢) الدرّة الياهرة : ٣٢.

<sup>(</sup>٣) أمالي الصدوق : ٢٨ / ٤.

## ٣٧٠٤ \_ خيرُ المُلوكِ

١٨٩٨٠ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : أَجَلُّ المُلُوكِ مَن مَلَكَ نفسَهُ وبَسَطَ العَدلَ<sup>m</sup>. ١٨٩٨١ ـ عنه ﷺ : أعقَلُ المُلوكِ مَن ساسَ نفسَهُ لِلرَّعيَّةِ بما يُسقِطُ عنهُ حُجَّتُها ، وساسَ الرَّعيَّةَ بما تَنبُتُ بهِ حُجَّتُهُ علَيها<sup>m</sup>. ١٨٩٨٢ ـ عنه ﷺ : خَيرُ الأمراءِ مَن كانَ علىٰ نفسِهِ أميراً<sup>m</sup>. ١٨٩٨٣ ـ عنه ﷺ : خَيرُ المُلوكِ مَن أماتَ الجَورَ وأحيا العَدلَ<sup>m</sup>. ١٨٩٨٣ ـ الإمامُ الصادقُ ﷺ : أفضَلُ المُلوكِ مَن أعطِيَ ثلاثَ خِصالٍ : الرَّافةَ ، والجُودَ ، والعَدلَ<sup>m</sup>.

# ٣٧٠٥ \_ المَلِكُ (م)

١٨٩٨٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : حَقٌّ علَى المَلِكِ أَن يَسوسَ نفسَهُ قَبلَ جُندِهِ<sup>(٥٠</sup>. ١٨٩٨٨ ـ عنه ﷺ : مَن جَعَلَ مُلكَهُ خادِماً لدِينِهِ انقادَ لَهُ كلُّ سُلطانٍ، مَن جَعَلَ دِينَهُ خادِماً لمُلكِهِ طَمِعَ فيهِ كلُّ إِنسانٍ<sup>٥٠٠</sup>.

- (١) غرر الحكم: ٤٠٣٥.
- (٢) نهج البلاغة : الحكمة ١٦٠.
- (٣\_٦) غرر الحكم : ٣٢٠٦، ٣٣٥٠، ٤٩٩٨، ٥٠٠٥.
  - (٧) تحف المقول : ٣١٩.
  - (٨ \_ ٩) غرر الحكم : ٣٢٣٤، ٣٢٦٦. -
  - (۱۱\_۱۰) غرر الحكم: ۱۹۹۰، (۹۰۱۲\_۹۰۱۷).

المممم حند على : تائج المَلكِ عَدْلُهُ<sup>(0)</sup>.
الممم - اعند على : إذا فَسَدَ الزَّمانُ سادَ اللَّنامُ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : إذا فَسَدَ الزَّمانُ سادَ اللَّنامُ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : خَوَرُ السَّلطانِ أَشَدُّ علَى الرَّعِيَّةِ مِن جَورِ السُّلطانِ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : غَضَبُ المُلوكِ رَسولُ المَوتِ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
الممم - مند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
الممم - عند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
المم - معند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
المم - معند على : مُلوكُ الدُّنيا والآخِرَةِ الفُقَراءُ الرَّاضونَ<sup>(0)</sup>.
المم - معند على : ألم الحابة المُلوكِ سُوءُ السُيرَةِ ، آفةُ الوُزَراءِ خُبتُ السَّريرَةِ<sup>(0)</sup>.
المم - المولُ اللهُو عَلى السُوكِ سُوءُ السُيرَةِ ، آفةُ الوُزَراءِ خُبتُ السَّريرَةِ<sup>(0)</sup>.
المم - المولُ اللهُو عَلَى المَلُوكِ سُوءُ السُيرَةِ ، آفةُ الوُزَراءِ خُبتُ السَّريرَةِ<sup>(0)</sup>.
المم - المولُ اللهُو عَلَى الناسِ المُلُوكُ<sup>(0)</sup>.
المم - الإمامُ الصّادقُ على : مَلَكَ الأرضَ كُلُّها أربَعةُ : مُؤْمِنانِ وكافِرانِ : فأما المؤمنانِ فَسُلَمَانُ بنُ داودَ على وذُو القَرنَيْنِ ، والكافِران غَرودُ وبُعنتُ نَصَر<sup>(0)</sup>.

١٨٩٩٨ ـعنه ﷺ : وَجَدنا بِطانَةَ السَّلطانِ ثلاثَ طَبَقاتٍ : طَبَقةً مُوافِقَةً للخَيرِ وهِيَ بَرَكَةً علَيها وعلى السُّلطانِ وعلى الرَّعِيَّةِ ، وطَبَقةً غايَتُها المحاماةُ<sup>ن</sup> على ما في أيديها فتِلكَ لا تحمودَةً ولا مَذمومَةً ، بل هِي إلى الذَّمَّ أقرَبُ ، وطَبَقةً مُوافِقَةً للشَّرُّ وهِيَ مَشؤومَةً مَذمومَةً علَيها وعلى السُّلطانِ<sup>...</sup>.

١٨٩٩٩ - الإمامُ عليٌّ ﷺ : إِنَّا النَّاسُ مَع المُلُوكِ والدُّنيا ، إلَّا مَن عَصَمَ اللهُ ٣٠.

١٩٠٠٠ ـعنه ﷺ : إذا بَنَى المَلِكُ" علىٰ قَواعِدِ العَدلِ ودَعَمَ بدعائمِ العَقلِ، نَصَرَ اللهُ مُوالِيَهُ وخَذَلَ مُعادِيَهُ".

- (١\_١) غرر الحكم: ٣٩٢٩.٢٩٠٤، ٧٤،٥٠٤٧، ٩٨١٦، ٦٤٢٦، ٩٨١٧، (٣٩٢٨\_ ٣٩٢٢).
  - (٨) مشكاة الأنوار : ٢٢٦.
  - (٩) الخصال: ٢٥٥ / ١٣٠.
  - (١٠) في المصدر «المخاماة» وهو تصحيف انظر : البحار : ٧٨ / ٢٣٣ / ٤٢.
    - (١١) تحف العقول : ٣٢٠.
    - (١٢) نهج البلاغة : الخطبة ٢١٠.
  - (١٣) كذا. ولعلَّ كلمة «مُلكَّةُ» سقطت من الحديث (كما في هامش المصدر).
    - (١٤) غرر الحكم : ٤١١٨.



البحار : ٥٩ / ١٤٤ باب ٢٣ «حقيقة الملائكة وصفاتهم» . كنز العمّال : ٦ / ١٣٦ «خَلق الملائكة» . شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٤٣١ «أبحاث تتعلّق بالملائكة» . البحار : ٥ / ٢١٩ باب ١٧ «الملائكة يكتبون الأعمال» .

انظر : الحياء : باب ٩٩٦، العلم : باب ٢٨٥١، الموت : باب ٣٧٢٦.

### ٣٧٠٦ \_ خِلقَةُ الملائكة

#### الكتاب

﴿الْحَمْدُ لِلَّهِ فَاطِرِ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ جَاعِلِ الْلَائِكَةِ رُسُلاً أُوْلِي أَجْنِحَةٍ مَثْنَىٰ وَثُلاثَ وَرُبَّـاَعَ يَزِيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾<sup>(()</sup>.

﴿فَاسْتَقْتِهِمْ أَلِرَبِّكَ الْبَنَاتُ وَلَهُمُ الْبَنُونَ \* أَمْ خَلَقْنَا الْمَلائِكَةَ إِنَاثًا وَهُمْ شَاهِدُونَ﴾'". ١٩٠٠١ ــالإمامُ عليٌ ﷺ : ثُمّ خَلَقَ سُبحانَهُ لإسكانِ سَهاواتهِ، وعِهارَةِ الصَّفيح الأعلىٰ مِن

مَلَكوتِهِ، خَلقاً بَديعاً مِن مَلائكتهِ، ومَلاً بِهِم فُروجَ فِجاجِها، وحَشا بِهِم فُـتوقَ أجـوائـها (أجوابها)<sup>(س</sup>.

١٩٠٠٢ - الإمام الصادق ﷺ : إنَّ الله عَزَّوجلَّ خَلَقَ المَلائكة مِن النُّورِ".

١٩٠٠٣ - رسولُ اللهِ ﷺ : خُلِقَ المَلائكةُ مِن نورٍ ، وخُلِقَ الجانُّ مِن مارِحٍ مِن نارٍ ، وخُلِقَ آدمُ يممّا وُصِفَ لَكُم<sup>ِه</sup>.

١٩٠٠٤ ـ عنه ﷺ : خَلَقَ اللهُ الملائكةَ مِن نورٍ ، وإنَّ مِنهُم لَمَلائكةً أصغَرَ مِن الذُّبابِ<sup>٢</sup>٠.

٣٧٠٧ \_ كَتْرَةُ الملائكةِ

١٩٠٠٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ما خَلَقَ اللهُ خَلقاً أكثَرَ مِن المَلائكةِ ...<sup>(...)</sup> ١٩٠٠٦ ـ رسولُ اللهِ عَلَيَّةَ : ما مِن شيءٍ مِمّا خَلَقَ اللهُ أكثَرَ مِن الملائكةِ <sup>...)</sup> ١٩٠٠٧ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : والّذي نَفسي بيَدِهِ ، لَملائكةُ اللهِ فِي السَّماواتِ أكثَرُ مِن عَدَدِ التُّرَابِ

- (۱) فاطر : ۱.
- (۲) الصافَات : ۱۵۰، ۱٤۹.
- (٣) نهج البلاغة : الخطبة (٣)
  - (٤) الاختصاص : ١٠٩.
- (۵۵۰) کنز العمّال : ۱۵۱۵۲، ۱۵۱۷۵.
  - (٧) أمالي الطوسيّ : ٢٧٢ / ٢٧٢.

(٨) تغسير القمَّق : ٢ / ٢٠٦.

في الأرضِ، ومافي السَّهاءِ مَوضِعُ قَدَمٍ إِلَّا وفيها مَلكُ يُسَبَّحُهُ ويُقَدِّسُهُ، ولا في الأرضِ شَجَرُ ولا مَدَرُ إِلَّا وفيها مَلَكٌ مُوَكَّلٌ بِها<sup>(()</sup>. ١٩٠٠٨ ـ الإمامُ عليُّ على المَاعةِ برَجَهم عِلماً، وتَزدادُ عِزَّةُ رَجَّهِم في قُلوبهم عِظَماً<sup>(()</sup>. حافِدٌ، يَزدادونَ على طُولِ الطَّاعَةِ برَجَّهم عِلماً، وتَزدادُ عِزَّةُ رَجَّهم في قُلوبهم عِظَماً<sup>(()</sup>. ١٩٠٠٩ ـ رسولُ اللهِ عَلَيَّ – لمَّا قَرَأَ ﴿هَلْ أَتَىٰ...﴾ حتى خَتَمَها ــ: إِنِي أَرىٰ ما لا تَسَرَونَ، أَسُرُ ما لا تَسَرَونَ،

وأسمَعُ ما لا تَسمَعونَ. أُطَّتِ<sup>س</sup> السَّهاءُ وحُقَّ لَها أن تَنطَّ، ما فيها مَوضِعُ قَدَمٍ إِلَّا مَلَكُ واضِعٌ جَبهَتَهُ ساجِداً للهِ<sup>(a)</sup>.

### ٣٧٠٨ ـ صفةُ الملائكةِ

١٩٠١٠ – الإمامُ عليُّ ﷺ – في صفَةِ المـلائكةِ ــ: هُـم أعـلَمُ خَـلقِكَ بكَ، وأخـوَفُهُم لكَ، وأقرَبُهُم مِنكَ، لَم يَسكُنوا الأصلابَ، ولَم يُضَمَّنوا الأرحامَ، ولَم يُخلَقوا مِـن مـاءٍ مَـهينٍ، ولَم يَتشَعَّبُهُم رَيبُ المَنونِ، وإنَّهُم علىٰ مَكانِهِم مِنكَ، ومَنزِلَتِهِم عِندَكَ، واستِجماع أهوائهِم فـيكَ، وكَثرَةِ طاعَتِهِم لكَ، وقِلَّةٍ غَفلَتِهِم عن أمرِكَ، لَو عايَنوا كُنهَ مـا خَـفِيَ عـلَيهُم مِـنكَ لَحَقَّروا أعهالهُم <sup>(6)</sup>.

١٩٠١١ ـعنه ﷺ ـ أيضاً ـ: ملائكة خَلَقتَهُم وأسكَنتَهُم سَهاواتِكَ، فَـلَيس فَـيهِم فَـترَةً، ولا عِندَهُم غَفلَةً، ولا فيهم معصيَةً، هُم أعلَمُ خَلقِكَ بِكَ، وأخوَفُ خَـلقِكَ مِـنكَ، وأقـرَبُ خَلقِكَ إِلَيكَ، وأعمَلُهُم بطاعَتِكَ، لا يَعْشاهُم نَومُ العُيونِ، ولا سَهوُ العُقولِ، ولا فَترَةُ الأبدانِ، لم يَسكُنوا الأصلابَ، ولَم تَتَضَعَنْهُمُ<sup>(1</sup> الأرْحامُ، ولَم تَحْـلُقْهُم مِـن مـاءٍ مَـهينٍ، أنشأتَهُـم إنشـاءً فأسكَنتَهُم سَهاواتِكَ<sup>(10</sup>.

- (۱) البحار : ۹۹ / ۱۷۲ / ۷.
- (٢) نهج البلاغة : الخطبة ٩١. شمرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٦ / ٤٢٥.
- (٣) الأطيط : صوت الأقتاب، وأطيط الإبل أصواتها وحنينها. إي أنَّ كثرة ما فيها منالملائكة قد أثقلها حتّى أطَّت. (النهاية : ٤٤/١).
  - (٤) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٦٤ / ١٠.
    - (٥) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٩.
  - (٦) في البحار (٥٩ / ١٧٥ / ٦) : لم تضمَّهم.
    - (٧) تفسير القمّيّ : ٢ / ٢٠٧.

١٩٠١٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ الملائكةَ لا يأكُلُونَ، ولا يَشرَبونَ، ولايَنكِحونَ، وإنَّـــا يَعيشونَ بِنَسيم العَرشِ<sup>(۱)</sup>.

١٩٠١٣ ـرسولُ اللهِ ﷺ ـ فيما احتَجَّ بهِ علَى المُشركينَ ــ: والمَلَكُ لا تُشاهِدُهُ حَواسُّكُـم؛ لأنّهُ مِن جِنسِ هذا الهَواءِ لا عِيانَ مِنهُ، ولو شاهَدُتُموهُ بأنْ يُزدادَ في قوىٰ أبصارِكُم لَـقُلتُم : لَيس هذا مَلَكاً، بل هذا بَشَرٌ !<sup>(1)</sup>

### ٣٧٠٩ \_ أصبنافُ الملائكةِ

#### الكتاب

وَالصَّافَاتِ صَفًا \* فَالزَّاجِرَاتِ زَجْراً \* فَالتَّالِيَاتِ ذِكْراً \*.

﴿وَالْمُرْسَلَاتِ عُرْفاً \* فَالْعَاصِفَاتِ عَصْفاً \* وَالنَّاشِرَاتِ نَشْراً \* فَالْفَارِقَاتِ فَرْقاً \* فَالْلَقِيَاتِ ذِكْراً \* عُذْراً أَوْ نُذْراً ﴾ ".

﴿وَالنَّازِعَاتِغَرْقاً \*وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطاً \*وَالسَّابِحَاتِ سَبْحاً \* فَالسَّابِقَاتِ سَبْقاً \* فَالْمَدَبُرَاتِ أَمْرَأَ﴾<sup>(0</sup>).

١٩٠١٤-الإمامُ عليٌّ ﷺ : ثُمَّ فَتَقَ مابينَ السَّهاواتِ العُلا، فَمَلَاهُنَّ أُطواراً مِن مَلائكتِهِ : مِنهُم شجودُ لا يَركَعونَ، ورُكوعٌ لا يَنتَصِبونَ، وصافُّونَ لا يَتَزايَلونَ، ومُسَبِّحونَ لا يَسامونَ، لا يَغشاهُم نَومُ المُيونِ، ولا سَهوُ المُقولِ، ولا فَترَةُ الأبدانِ، ولا غَفلَةُ النَّسيانِ. ومِنهُم أَمَناءُ علىٰ وَحيهِ وألسِنَةُ إلىٰ رُسُلِهِ، ومُختَلِفونَ (مُتَرَدُّدونَ) بِقَضائهِ وأمرِهِ. ومِنهُم الحَفَظَةُ لِعِبادِهِ، والسَّدَنَةُ (السَّنَدَةُ) لأبوابِ جِنانِهِ.

- (١) تفسير القمّيّ : ٢٠٦/٢.
- (۲) البحار : ۵۹ / ۱۷۱ / ۱.
  - (٣) الصالحات : ٢\_٣.
  - (٤) المرسلات : ١ ــ ٦.
  - (٥) النازعات : ١ ـ ٥.

مِن الأقطارِ أركانُهُم، والمُناسِبَةُ لِقَواثمِ العَرشِ أكتافُهُم، ناكِسَةُ دُونَهُ أبصارُهُم، مُتَلفَّعونَ تَحتَهُ بأجنِحَتِهم، مَضروبَةٌ بينَهُم وبينَ مَن دُونَهُم حُجُبُ العِزَّةِ وأستارُ القُدرَةِ، لا يَـتَوَهَّمونَ رَبَّهُم بالتَّصويرِ، ولا يُجْرونَ عَليهِ صِفاتِ المَصنوعينَ (المَخلوقينَ)، ولا يَحُدُّونَهُ بالأماكِنِ، ولا يُشيرونَ إلَيهِ بالنَّظائرِ<sup>(()</sup>.

١٩٠١٥ ـعنه ﷺ ـ في صفَةِ الملائكةِ ـ: وأنشَأهُم علىٰ صُوَرٍ مُختَلِفاتٍ، وأقدارٍ مُتَفاوِتاتٍ (مُؤتَلِفاتٍ)، أولي أجنِحَةٍ، تُسَبَّحُ جَلالَ عِزَّتِهِ، لا يَنتَحِلونَ ما ظَهَرَ في الحَلقِ مِن صُنعِهِ...

ومِنهُم مَن هُو في خَلقِ الغَمامِ الدُلَّحِ، وفي عِظَمِ الجِبالِ الشُمَّخِ، وفي قَترَةِ الظَّـلامِ الأيهَـمِ (أبهَم).

ومِنهُم مَن قد خَرَقَت أقدامُهُم تُخومَ الأرضِ السُّفلىٰ، فهِيَ كَراياتٍ بِيضٍ قــد نَــفذَت في مَخارِقِ الهَواءِ، وتَحتَها ريحٌ هَفَّافَةٌ تَحبِسُها علىٰ حيثُ انتَهَت من الحُدودِ المُتناهِيَةِ، قدِ استَفرَغَتَهُم أشغالُ عِبادَتِهِ<sup>(س</sup>.

١٩٠١٦ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ : خَلَقَ اللهُ الملائكةَ مُحْتَلِفَةً ، وقد رأىٰ رسولُ اللهِ ﷺ جَبرئيلَ ولَهُ سِيُّمَائةُ جَناحٍ، علىٰ ساقِهِ الدُّرُّ مِثلُ القَطْرِ علَى البَقلِ، قد مَلاً ما بينَ الشَّهاءِ والأرضِ.

وقالَ : إذا أمَرَ اللهُ مِيكائيلَ بالهُبُوطِ إلَى الدُّنيا صارَت رِجــلُهُ الْيمــنىٰ في السَّماءِ السّــابعَةِ والأخرىٰ في الأرضِ السّابعَةِ™.

١٩٠١٧ ـ عنه ﷺ : إنّ للهِ ملائكةً رُكَّعاً إلىٰ يَومِ القِيامَةِ . وإنّ للهِ ملائكةً سُجَّداً إلىٰ يَسومِ القِيامَةِ<sup>(ن)</sup>.

١٩٠١٨ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ـ في الصَّلاةِ علىٰ حَمَلَةِ العَرشِ وكلِّ مَلَكٍ مُقَرَّبٍ ــ: اللَّهُمّ وحَمَلَهُ عَرشِكَ الَّذينَ لا يَفتُرونَ مِن تَسبيحِكَ، ولا يَسأمونَ مِن تَقديسِكَ، ولا يَستَحسِرونَ مِن عِبادَتِكَ، ولا يُؤثِرونَ التَّقصيرَ علَى الجِدِّ في أمرِكَ، ولا يَغفُلونَ عنِ الوَلَهِ إلَيكَ، وإسرافيلُ

- (٢) نهج البلاغة : الخطبة ٩١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٤٢٣.
  - (٣\_٤) تغسير القمّيّ : ٢ / ٢٠٦.

<sup>(</sup>١) نهج البلاغة : الخطبة ١.

صاحِبُ الصُّورِ الشّاخِصُ الَّذي يَنتَظِرُ مِنكَ الإذنَ وحُلولَ الأمرِ فيُنبَّهُ بالنَّفخَةِ صَرعىٰ رَهائنِ القُبورِ، ومِيكائيلُ ذو الجاءِ عِندكَ والمكانِ الرَّفيعِ مِن طاعَتِكَ، وجِبريلُ الأمينُ علىٰ وَحـيكَ المُطاعُ في أهلِ سَهاواتِكَ المكينُ لَدَيكَ المُقَرَّبُ عِندَكَ، والرُّوحُ الَّذي هُو علىٰ ملائكةِ الحُـجُبِ والرُّوحُ الَّذي هُو مِن أمرِكَ.

فصَلٍّ عليهم وعلى الملائكةِ الذينَ مِن دُونِهم مِن سُكَانِ سَهاواتِكَ وأهـلِ الأمـانَةِ عـلىٰ رِسالاتِكَ، والَّذينَ لا تَدخُلُهُم سأمَةُ مِن دُوّوبٍ، ولا إعياءٌ مِن لُغوبٍ، ولافُتورٌ، ولا تَشغَلُهُم عن تَسبيحِكَ الشَّهَواتُ، ولا يَقطَعُهُم عن تَعظيمِكَ سَهوُ الفَفَلاتِ، الخُشّعُ الأبصارِ فلا يَرومونَ النَّظَرَ إلَيكَ، النَّواكِش الأذقانِ الَذينَ قد طالَت رَغبَتُهُم فيا لَدَيكَ، المُستَهتَرونَ بـذِكرِ آلائكَ، والمُتُواضِعونَ دُونَ عَظَمَتِكَ وجَلالِ كِبريائكَ، والَّذينَ يَقولونَ إذا نَظَروا إلىٰ جَهَنَّمَ تَزفِرُ عـلىٰ

فصَلٍّ علَيهِم... وعلَى الرُّوحانيِّينَ مِن ملائكتِكَ، وأهلِ الزُّلفَةِ عِندكَ، وحُمَّالِ الغَيبِ إلىٰ رُسُلِكَ، والمُؤتَمَنينَ علىٰ وَحيكَ، وقَبائلِ الملائكةِ الَّذينَ اختَصَصَتَهُم لنفسِكَ، وأغـنَيتَهُم عـنِ الطَّعامِ والشَّرابِ بتَقديسِكَ، وأسكَنتَهُم بُطونَ أطباقِ سَهاواتِكَ، والَّذينَ علىٰ أرجائها إذا نَزَلَ الأمرُ بتمَام وَعدِكَ.

وخُزَّانِ المَـطِ، وزَواجِرِ السَّحابِ، والَّذي بصَوتِ زَجـرِهِ يُسَـمَعُ زَجَـلُ الرُّعـودِ، وإذا سَبَحَت بهِ حَفيفةُ السَّحابِ الَمَّعَت صَواعِقُ البُروقِ، ومُشَيِّعي الثَّلجِ والبَرَدِ، والهابِطينَ مَع قَطْرِ المَطَرِ إذا نَزَلَ، والقُوّامِ علىٰ خَزائنِ الرَّياحِ، والمُوكَّلينَ بالجِبالِ فلا تَـزولُ، والّـذينَ عَـرَّفتَهُم متاقيلَ المِياهِ وكَيلَ ما تَحويهِ لَواعِجُ الأمطارِ وعَوالجِمُها، ورُسُلِكَ مِن الملائكةِ إلىٰ أهلِ الأرضِ يَكروهِ ما يَنزِلُ مِن البَلاءِ وحَبوبِ الرَّخاءِ.

والسَّفَرَةِ الكِرامِ البَرَرَةِ. والحَفَظَةِ الكِرامِ الكاتِبينَ. ومَلَكِ المَوتِ وأعوانهِ. ومُنكَرٍ ونَكيرٍ. ورُومانَ فَتَانِ القُبورِ. والطَّائفينَ بالبَيتِ المَعمورِ. ومالِكٍ والخَزَنةِ. ورِضوانٍ وسَدَنَةِ الجِـنانِ. والَّذينَ ﴿لا يَعْصونَ اللهَ ما أمَرَهُم ويَفْعَلونَ ما يُؤمَرونَ﴾ والَّذينَ يَقولونَ : ﴿سَلامٌ علَيكُمْ بِمَا صَبَرْتُم فنِعْمَ عُقْبَى الدَّارِ﴾ والزَّبانيَةِ الَّذينَ إذا قيلَ لَحُم : ﴿خُذُوهُ فَغُلُوهُ ۞ ثُمَّ الجَحيمَ صَلُّوهُ﴾ ابتَدَروهُ سِراعاً ولَم يُنظِروهُ. ومَن أوهَمْنا ذِكرَهُ ولَم نَعلَمْ مَكانَهُ مِنكَ وبأيَّ أمرٍ وَكَلَّتُهُ، وسُكَّانِ الهَواءِ والأرضِ والماءٍ، ومَن مِنهُم علَى الخَلقِ.

فصَلٌ علَيهِم يَومَ يأتي ﴿كُلُّ نَفْسٍ مَعَها سائقٌ وشَهيدُ﴾، وصَلٌ علَيهِم صَـلاةً تَـزيدُهُم كَرامَةً علىٰ كرامَتِهِم وطهارَةً علىٰ طهارَتِهِم".

# كلامٌ في الملائكةٍ:

تكرّر ذكر الملائكة في القرآن الكريم، ولم يُذكر منهم بالتسمية إلَّا جبريل وميكال، وما عداهما مذكور بالوصف كمَلَك الموت والكرام الكاتبين والسَّفَرة الكرام البررة والرّقيب والعتيد وغير ذلك.

والَّذي ذكره الله سبحانه في كلامه \_وتُشايعه الأحاديث السابقة \_من صفاتهم وأعمالهم هو أوَّلاً : أنَّهم موجودات مكرمون، هم وسائط بينه تعالىٰ وبين العالَم المشهود، فما من حادثة أو واقعة صغيرة أو كبيرة إلاّ وللملائكة فيها شأن، وعليها ملك موكّل أو ملائكة مسوكّلون بحسب ما فيها من الجهة أو الجهات، وليس لهم في ذلك شأن إلاّ إجراء الأمر الإلهيّ في مجراه أو تقريره في مستقرّه، كها قال تعالىٰ : ﴿لا يَسْبِقُونَهُ بِالقَولِ وَهُمْ بأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ﴾<sup>(0)</sup>

وثانياً : أنَّهم لا يعصون الله فيا أمرهم به، فليست لهم نفسيّة مستقلّة ذات إرادة مستقلّة تريد شيئاً غير ما أراد الله سبحانه، فلا يستقلّون بعمل ولا يخيّرون أمـراً حمّـلهم الله إيّـاه بتحريف أو زيادة أو نقصان، قال تعالىٰ : ﴿لا يَعْصُونَ اللهُ ما أُمَرَهُمْ ويَفعَلونَ ما يُؤمّرونَ﴾".

وثالثاً : أنّ الملائكة علىٰ كثرتهم علىٰ مراتب مختلفة عُلوّاً ودُنوّاً، فبعضهم فوق بـعض وبعضهم دون بعض، فمنهم آمِر مطاع ومنهم مأمور مطيع لأمره، والآمِر منهم آمر بأمـر الله حامل له إلىٰ المأمور، والمأمور مأمور بأمر الله مطيع له، فليس لهم من أنفسهم شيء البتّة،

(٣) التحريم : ٦.

<sup>(</sup>١) الصحيفة السجّاديّة : ٢٧ الدعاء ٣.

<sup>(</sup>۲) الانباء : ۲۷

قال تعالىٰ : ﴿وما مِنَّا إِلَّا لَهُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾ ﴿ وقال : ﴿مُطَاعٍ ثُمَّ أَمينٍ﴾ ٣. وقال : ﴿قالوا ماذا قالَ رَبُّكُمْ قالوا الحَقَّ﴾ ٣.

ورابعاً : أنَّهم غير مغلوبين؛ لأنَّهم إنَّا يعملون بأمر الله وإرادته ﴿وَما كَانَ اللهُ لِيُعْجِزَهُ مِن شَيْءٍ في السَّهاواتِ ولا في الأرْضِ﴾("، وقد قال الله : ﴿واللهُ غالِبٌ علىٰ أُمْرِهِ﴾("، وقال : ﴿إِنَّ اللهُ بالِغُ أَمْرِهِ﴾(".

ومن هنا يظهر أنّ الملائكة موجودات منزّهة في وجودهم عن المادّة الجسهانيّة الّتي هي في معرض الزّوال والفساد والتّغيّر ، ومن شأنها الاستكمال التّدريجيّ الّذي تتوجّه به إلىٰ غايتها ، وربّما صادفت الموانع والآفات فحُرمت الغاية وبطلت دون البلوغ إليها .

ومن هنا يظهر أنَّ ما ورد في الرّوايات من صور الملائكة وأشكالهم وهيآتهم الجسهانيّة – كما تقدّم نبذة منها في البحث الروائيّ السّابق – إنَّمَا هو بيان تمثّلاتهم وظهوراتهم للواصفين من الأنبياء والأثمَّة بيميّ ، وليس من التصوّر والتشكّل في شيء، ففرق بين التمثّل والتشكّل ؛ فتَمثُّل الملَك إنساناً هو ظهوره لمن يشاهده في صورة الإنسان، فهو في ظرف المشاهدة والإدراك ذو صورة الإنسان وشكله، وفي نفسه والخارج من ظرف الإدراك ملك ذو صورة ملكيّة . وهذا معزد التشكّل والتصوّر ؛ فإنّه لو تشكّل بشكل الإنسان وتصوّر بصورته مار إنساناً في نفسه من غير فرق بين ظرف الإدراك والخارج عنه، فهو إنسان في العين والذهن معاً ، وقد تقدّم كلام في معنَى التمثّل في تفسير سورة مريم.

ولقد صدّق الله سبحانه ما تقدّم من معنَى الْتمثّل في قوله في قصّة المسيح ومريم : ﴿فَأَرْسَلْنَا

- (١) الصافّات : ١٦٤.
  - (۲) التکوير : ۲۱.
    - (۳) سيأ : ۲۳.
    - (٤) فاطر : ٤٤.
  - (٥) يوسف : ۲۱.
  - (٦) الطلاق : ٣.

إلَيها رُوحَنا فتمَثِّلَ لَها بَشَراً سَوِيّاً﴾<sup>(()</sup> وقد تقدّم تفسيره. وأمّا ما شاع في الألسن أنّ الملك جسم لطيف يـتشكّل بأشكـال مخـتلفة إلّا الكـلب والخنزير، والجنّ جسم لطيف يتشكّل بأشكال مختلفة حتَّى الكلب والخنزير، فميّا لا دليل عليه من عقل ولا نقل من كتاب أو سنّة معتبرة. وأمّا ما ادّعاه بعضهم من إجماع المسلمين عـلىٰ ذلك \_فضافاً إلىٰ منعه\_لا دليل علىٰ حجّيَتِه في أمثال هذه المسائل الاعتقاديّة<sup>(()</sup>.

### كلام في أنّ الملائكة وسائد في التديير:

الملائكة وسائط بينه تعالىٰ وبين الأشياء بَدءاً وعَوداً علىٰ ما يعطيه القرآن الكريم، بمعنىٰ أنَّهم أسباب للحوادث فوق الأسباب المادّية في العالم المشهود قبل حلول الموت والانتقال إلىٰ نشأة الآخرة وبعده.

أمًا في العَود أعني حال ظهور آيات الموت وقبض الروح وإجراء السؤال وثواب القـبر وعذابه وإماتة الكلّ بنفخ الصُّور وإحيائهم بذلك والحشر وإعطاء الكتاب ووضع المـوازيـن والحساب والسَّوق إلَى الجنّة والنار ـ فوساطتهم فيها غنيّ عن البيان، والآيات الدالّة علَى ذلك كثيرة لا حاجة إلى إيرادها، والأخبار المأثورة فيها عن النبيَّ المُقَدَّ أهل البيت الله فوق حدّ الإحصاء.

وكذا وساطتهم في مرحلة التشريع من النزول بالوحي ودفع الشياطين عن المداخلة فيه وتسديد النبيّ وتأييد المؤمنين وتطهيرهم بالاستغفار .

وأمّا وساطتهم في تدبير الأمور في هذه النشأة فيدلّ عليها ما في مفتتح هذه السورة من إطلاق قوله : ﴿والنّازِعاتِ غَرْقاً \* والنّاشِطاتِ نَشْطاً \* والسّابِحاتِ سَـبْحاً \* فـالسَّابِقاتِ سَبْقاً \* فالمُدَبِّراتِ أمْراً ﴾ بما تقدّم من البيان.

وكذا قوله تعالىٰ: ﴿جاعِلِ المَلائكَةِ رُسُلاً أُولِي أَجْنِحَةٍ مَثْنىٰ وثُلاثَ ورُباع﴾ ٣ الظـاهر

- (۱) مريم : ۱۷.
- (۲) تفسير الميزان : ۱۷ / ۱۲.

(۳) فاطر : ۱.

بإطلاقه ــعلىٰ ما تقدّم من تفسيره ـ في أنّهم خُلقوا وشأنهم أن يتوسّطوا بينه تعالىٰ وبـين خلقه ويرسلوا لإنفاذ أمره الذي يستفاد من قوله تعالىٰ في صفتهم : ﴿بَلْ عِبادُ مُكْرَمونَ \* لا يَسْبِقونَهُ بالقَولِ وهُمْ بأمْرِهِ يَعْمَلونَ﴾``، وقوله : ﴿يَخافُونَ رَبَّهُم مِـن فَــوقِهِم ويَــفعَلونَ مـا يُؤمَرونَ﴾`" وفي جعل الجناح لهم إشارة ذلك.

فلا شغل للملائكة إلاّ التوسّط بينه تعالىٰ وبين خلقه بإنفاذ أمره فيهم، وليس ذلك علىٰ سبيل الاتفاق بأن يُجري الله سبحانه أمراً بأيديهم ثمّ يُجري مثله لا بتوسيطهم فلا اختلاف ولا تخلّف في سنّته تعالىٰ : ﴿إِنَّ ربِي علىٰ صِراطٍ مُسْتَقيمٍ﴾"، وقال : ﴿فلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَبديلاً ولَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللهِ تَحويلاً﴾".

ومن الوساطة : كون بعضهم فوق بعض مقاماً وأمر العالي مـنهم السـافل بـشيءٍ مـن التدبير ؛ فإنّه في الحقيقة توسّط من المتبوع بينه تعالىٰ وبين تابعه في إيصال أمـر الله تـعالىٰ، كتوسّط ملك الموت في أمر بعض أعوانه بقبض روح من الأرواح ، قال تعالىٰ حاكـياً عـن الملائكة : فوما مِنّا إلا لَهُ مَقامٌ مَعْلومٌهِ،، وقال : فمطاعٍ ثَمَّ أمينٍهِ،، وقال : فحَتَىٰ إذا فُزِّعَ عَن قُلوبِهم قالوا ماذا قالَ ربُّكُمْ قالوا الحَقّهِ.

ولا ينافي هذا الذي ذكر \_من توسّطهم بينه تعالىٰ وبين الحوادث؛ أعني كونهــم أسباباً تستند إليها الحوادث \_استناد الحوادث إلىٰ أسبابها القريبة المادّية؛ فإنّ السـببيّة طـوليّة لا عرضيّة؛ أي إنّ السبب القريب سبب للحادث، والسبب البعيد سبب للسبب.

كها لا ينافي توسّطهم واستناد الحوادث إليهم استناد الحوادث إليه تعالى وكونه هو السبب

- (۱) الأنبياء : ۲٦ و ۲۷.
  - (٢) النحل : ٥٠.
    - (۳) هود : ۵٦.
    - (٤) فاطر : ٤٣.
  - (٥) الصافًات : ١٦٤.
    - (٦) التكوير : ٢١.
       (٧) سبأ : ٢٣.

الوحيد لها جميعاً علىٰ ما يقتضيه توحيد الربوبيّة؛ فإنّ السببيّة طوليّة كها سمعت لا عرضيّة. ولا يزيد استناد الحوادث إلى الملائكة استنادها إلىٰ أسبابها الطبيعيّة القـريبة، وقـد صـدَّق القرآن الكريم استناد الحوادث إلى الحوادث الطبيعيّة كها صدَّق استنادها إلى الملائكة.

وليس لشيءٍ من الأسباب استقلال قباله تعالىٰ حتّىٰ ينقطع عنه فيمنع ذلك استناد ما استند إليه إلى الله سبحانه، علىٰ ما يقول به الوثنيّة من تفويضه تعالى تدبير الأمر إلى الملائكة المقرّبين، فالتوحيد القرآنيّ ينفي الاستقلال عن كلّ شيء من كلّ جهة، لا يملكون لأنـفسهم نفعاً ولا ضرّاً ولا موتاً ولا حياةً ولا نشوراً.

فمثل الأشياء في استنادها إلى أسبابها المترتّبة القريبة والبعيدة وانتهائها إلَى الله سبحانه بوجه بعيد كمثل الكتابة يكتبها الإنسان بيده وبالقلم، فللكتابة استناد إلى القلم، ثمّ إلى اليد الّتي توسّلت إلى الكتابة بالقلم، وإلى وإلى الإنسان الذي توسّل إليها باليد وبالقلم، والسبب بحقيقة معناه هو الإنسان المستقلّ بالسببيّة؛ من غير أن ينافي سببيّته استناد الكتابة بوجه إلى اليد وإلى القلم.

ولا منافاة أيضاً بين ما تقدّم أنَّ شأن الملائكة هو التوشَّط في التدبير وبين ما يظهر من كلامه تعالىٰ أنَّ بعضهم أو جميعهم مداومون علىٰ عبادته تعالىٰ وتسبيحه والسجود له، كقوله : فومَنْ عِنْدَهُ لا يَسْتَكبِرونَ عَـن عِـبادَتِهِ ولا يَسْـتَحْسِرونَ \* يُسَـبَّحُونَ اللَّـيلَ والنَّهـارَ لا يفترُونَ﴾<sup>(1)</sup>، وقوله : فإنَّ الّـذينَ عِـنْدَ رَبَّكَ لا يَسْـتَكبِرُون عَـنْ عِـبَادَتِهِ وَيُسَـبَّحُونَهُ ولَـهُ يَسْجدُونَ﴾<sup>(1)</sup>، وذلك لجواز أن تكون عبادتهم وسجودهم وتسبيحهم عين عملهم في التدبير وامتنالهم الأمر الصادر عن ساحة العزّة بالتوسّط، كما ربَّا يومىٰ إليه قوله تعالىٰ : فوَيْبُهِ يَسْجدُ ما في السَّاواتِ ومَا في الأَرْضِ مِن دَابَةٍ والملائِكَةُ وهُمْ لا يسْتَكْبِرُونَ﴾<sup>(10)</sup>

- (٣) النحل : ٤٩.
- (٤) تقسير الميزان : ٢٠ / ١٨٢ ـ ١٨٤.

<sup>(</sup>١) الأنبياء : ١٩، ٢٠.

<sup>(</sup>٢) الأعراف : ٢٠٦.

#### الكتاب

وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَى إِذَا جَاءَ أَحَدَّكُمُ المَوْتُ تَوَفَّنُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُقَرِّطُونَ (0).

﴿لَهُ مُعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ إِنَّ اللهَ لَا يُغَيِّرُ مَا بِقَوْمٍ حَتَّى يُغَيِّرُوا مَا بِأَنْفُسِهِمْ وَإِذَا أَرَادَ اللهُ بِقَوْم سُوءًا فَلَا مَرَدَّ لَهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَالِ﴾".

﴿ وَإِنَّ عَلَيْكُمْ لَحَافِظِينَ \* كِرَاماً كَانِبِينَ \* يَعْلَمُونَ مَا تَفْعَلُونَ ﴾ (".

١٩٠١٩ ـتفسيرُ الغمّيِّ : ﴿وإِنَّ علَيكُم لَحَافِظِينَ﴾قالَ : المَلَكانِ المُوَكِّلانِ بالإِنسانِ ، ﴿كِراماً كاتِبِينَ﴾ يَكتُبونَ الحَسَناتِ والسَّيِّئاتِ".

١٩٠٢٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لمّا سألهُ زِنديقٌ عن عـلّةِ المـلائكةِ المُـوَكَّـلينَ واللهُ عـالِمُ السُّرِّ وما هو أخنىٰ! ـ : استَعبَدَهُم بذلكَ وجَعلَهُم شُهوداً علىٰ خَلقِهِ، ليكونَ العِبادُ لمُلازَمتِهِم إيّاهُم أشَدَّ علىٰ طاعَةِ اللهِ مُواظَبَةً، وعن مَعصيَتِهِ أشَدَّ انقِباضاً، وكَم مِنعَبدٍ يَهِمُّ بَعصيَةٍ فذكَرَ مكانَّهُما فارعَوىٰ وكَفَّ، فيقولُ : ربِّي يَراني و حَفَظَتي علَيَّ بذلكَ تَشهَدُ. وإنّ الله بِرأفَتِهِ ولُطفِهِ أيضاً وَكَلَهُم بعِبادِهِ يَذُبَونَ عنهُم مَرَدَةَ الشَّيطانِ وهَواعَ الأرضِ وآفاتِ كثيرةً مِن حيثُ لا يَرُونَ بإذنِ اللهِ، إلىٰ أن يَجيءَ أمرُ اللهِ عَزَّوجلَّ".

١٩٠٢١ ــالإمامُ الباقرُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿لَهُ مَعَقَّبَاتٌ مِنْ بَيْنِ يَدَيهِ ومِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ اللهِ﴾ ــ: بأمرِ اللهِ مِن أن يَقعَ في رَكِيٍّ، أو يَقَعَ علَيهِ حائطٌ، أو يُصيبَهُ شيءٌ؛ حتَّىٰ إذا جاءَ القَدَرُ خَلُوا بينَهُ وبينَهُ يَدفَعونَهُ إلَى المَقاديرِ، وهُما مَلَكانِ يَحفَظانِهِ باللَّيلِ، ومَلَكانِ يَحفَظانِهِ

- (۱) الأنعام : ٦٦.
- (۲) الرعد: ۱۱.
- (٣) الانغطار : ١٠ ـ ١٢.
- (٤) تفسير الفمّيّ : ٢ / ٤٠٩.
  - (٥) الاحتجاج : ٢ / ٢٤٢.

بالنُّهارِ يَتَعاقَبانِ...

١٩٠٢٢ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ ــ لعَبدِ الأعلىٰ مَولىٰ آلِ سامٍ لَمَّا قالَ لَهُ : قولُ اللهِ عَزَّوجلَّ : ﴿إِنَّا نَعُدُّ لَهُمْ عَدَّا﴾٣٠ــ: ما هُو عِندَكَ؟ [قالَ :] قلتُ : عَدَدُ الأَيَّامِ، قالَ : إنّ الآباءَ والأُمَّهاتِ يُحصونَ ذلكَ، لا ولكنّهُ عَدَدُ الأنفاسِ٣.

(انظر) المُراقبة : باب ١٥٣٧، المعاد (٣) : باب ٢٩٩٠.

### ٣٧١١ \_ خصائصُ الملائكة

١٩٠٢٣ ـكمال الدين عن داودِ بنِ فَرقَدِ العَطَّارِ : قَالَ لِي بعضُ أَصحابِنا : أَخبِرْنِي عنِ الملائكةِ، أيَنامُونَ؟ قلتُ : لا أدري، فقالَ : يقولُ اللهُ عَزَّوجلَّ : ﴿يُسَبِّحونَ اللَّيلَ والنَّهارَ لا يَفْتُرُونَ﴾ ثُمَّ قَالَ : ألا أُطرِفُكَ عن أبي عبدِاللهِ ﷺ فيهِ بشيءٍ؟ (قالَ :) فقلتُ : بليٰ، فقالَ : سُئلَ عن ذلكَ، فقالَ : ما مِن حَيٍّ إلا وهُو يَنامُ ما خَلا اللهَ وَحدَهُ عَزَّوجلَّ، والملائكةُ يَـنامونَ، فقلتُ : يقولُ الله عَزَوجلَّ : ﴿يُسَبِّحونَ اللّيلَ والنَّهارَ لا يَفْتُرُونَ﴾؟ فقالَ : أنفاسُهُم تَسبيحُ<sup>(ه</sup>.

١٩٠٢٤ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ لَمَّا سُئلَ عن أكلِ الملائكةِ وشُربِهِم ونِكاحِهِم ــ : لا، إنَّهُم يَعيشونَ بنَسيمِ العَرشِ، فقيلَ لَهُ : ما العِلّةُ في نَومِهِم؟ فقالَ : فَرقاً بَينَهُم وبينَ اللهِ عَزَّوجلًّ؛ لأنّ الّذي لا تأخُذُهُ سِنَةٌ ولا نَومُ هُو اللهُ".

(انظر) باب ۲۷۰۸ حدیث ۱۹۰۱۰.

# ٣٧١٢ - البُيوتُ الّتي لا تَدخُلُها الملائكةُ

١٩٠٢٥ ـ رسولُ اللهِ عَلَمُ : إِنَّ جَبَرِ نُبِلَ أَتَانِي فَقَالَ : إِنَّا مَعَشَرَ المَلائكَةِ لا نَدخُلُ بَيتاً فيهِ كلبٌ.

- (۲) مريم : ۸٤.
- (٣) الكافي : ٣٢ / ٢٥٩ / ٣٣.
  - (٤) كمال الدين : ٨/٦٦٦.
- (٥) البحار : ٥٩ / ١٩٣ / ٤٤.

<sup>(</sup>۱) البحار : ۵۹ / ۱۷۹ / ۱۲.

ولا تِمثالُ جَسَدٍ، ولا إناءً يُبالُ فيهِ <sup>(..)</sup>. **١٩٠٢٦ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : ق**الَ جَبر ثيلُ ﷺ : يا رسولَ اللهِ، إنّا لا نَدخُلُ بَيتاً فيهِ صُورَةُ إنسانٍ، ولا بَيتاً يُبالُ فيهِ، ولا بَيتاً فيهِ كلبٌ <sup>...</sup>.

١٩٠٢٧ ـرسولُ اللهِ ﷺ : أتاني جَبرئيلُ ﷺ فقالَ : يا محمّدُ، كيفَ نَنزِلُ علَيكُم وأنتُم لا تَستاكونَ ولا تَستَنجونَ بالماءِ ولا تَغسِلونَ بَراجِمَكُم"؟ إنّ

<sup>(</sup>۱) البحار : ۹۱ / ۱۷۷ / ۱۱.

<sup>(</sup>٢) الكافي : ٢٦/٣٩٣/٣.

<sup>(</sup>٣) البراجم: هي المقد التي في ظهور الأصابع يجتمع فيها الوسخ الواحدة «بُرجُمة» بالضمّ. (النهاية : ١ / ١١٣).

٤٠ نوادر الراوندي : ٤٠.

**۱۹۹** الملکوت

البحار : ٥٩ / ١٤٤ باب ٢٣ «حقيقة الملائكة وصفاتهم» . كنز العمّال : ٦ / ١٣٦ «خَلق الملائكة» . شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٦ / ٤٣١ «أبحاث تتعلّق بالملائكة» . البحار : ٥ / ٣١٩ باب ١٧ «الملائكة يكتبون الأعمال» .

انظر : الحياء : باب ٩٩٦ ، العلم : باب ٢٨٥١ ، الموت : باب ٣٧٢٦ .

### ٣٧١٣ \_ المَلَكو تُ

#### الكتاب

﴿أَوَلَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلَكُوتِ السَّهَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا خَلَقَ اللهُ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَىٰ أَنْ يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبِأَيٍّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ﴾".

> ﴿وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَاوَاتِ والأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ﴾<sup>(()</sup>. ﴿فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلٍّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ﴾<sup>(()</sup>.

١٩٠٢٨ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : سُبحانَكَ ما أعظَمَ ما نَرىٰ مِن خَلقِكَ ! وما أصغَرَ كُلَّ عَظيمَةٍ في جَنبِ قُدرَتِكَ ! وما أهوَلَ مانَرىٰ مِن مَلَكوتِكَ! وما أحقَرَ ذلكَ فيا غابَ عنّا مِن سُلطانِك !<sup>@</sup>

١٩٠٢٩ ـعنه ﷺ : الّذي ابتَدعَ الحَلقَ علىٰ غيرِ مِنالٍ امتَتلَهُ... وأرانا مِن مَلَكوتِ قُدرَتِهِ. وعَجائبِ ما نَطقَت بهِ آثارُ حِكمَتِهِ، واعتِرافِ الحاجَةِ مِن الخَلقِ إلىٰ أن يُقيمَها بمِساكِ قُوَّتِهِ، ما دَلَّنا باضطِرارِ قِيامِ الحُجَّةِ لَهُ علىٰ مَعرِفَتِهِ...<sup>(1)</sup>.

١٩٠٣٠–عنه ﷺ : هُو القادِرُ الَّذي إذا ارتَّمَتِ الأوهامُ لِتُدرِكَ مُنقَطَعَ قُدرَتِهِ، وحاوَلَ الفِكرُ المُبَرَّأُ مِن خَطَراتِ الوَساوِسِ أن يَقعَ علَيهِ في عَميقاتِ غُيوبِ مَلَكوتِهِ... رَدَعَها وهِي تَجوبُ مَهاويَ سُدَفِ الغُيوبِ...<sup>(٥</sup>.

١٩٠٣١ ـعنه ﷺ : ثمّ خَلَقَ سبحانَهُ لإسكانِ سَهاواتِهِ ، وعِهارَةِ الصَّفيحِ الأعلىٰ من مَلَكوتِهِ ، خَلقاً بَديعاً مِن ملائكتِهِ ...٣.

١٩٠٣٢ ـ عنه ﷺ : الحَمدُ للهِ الَّذي انحَسَرَتِ الأوصافُ عن كُنهِ مَعرِفَتِهِ ، ورَدَعَت عَظَمَتُهُ العُقولَ ، فلَم تَجِدْ مَساغاً إلىٰ بُلوغ غايَةِ مَلَكوتِهِ !\*\*

- (١) الأعراف : ١٨٥.
  - (٢) الأنعام : ٧٥.
  - (۳) يس : ۸۳.
- (٤) نهج البلاغة : الخطبة (٤)
- (٥ ـ ٧) نهج البلاغة : الخطبة ٩١.
  - (٨) نهج البلاغة : الخطبة ٥٥٥.

١٩٠٣٣ ـالإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿وَكَذَلَكَ نُرِي إبراهيمَ ...﴾ ــ: كُشِطَ لَهُ عنِ الأرضِ ومَن علَيها، وعَنِ السَّهاءِ ومَن فيها، والمَلَكِ الَّذي يَحمِلُها، والعَرشِ ومَن علَيهِ، وفُعِلَ ذلكَ برَسولِ اللهِ تَبْلِيُهُ وأميرِ المؤمنينَ ﷺ<sup>(۱۱</sup>.

١٩٠٣٤–الإمامُ الباقرُ ﷺ \_أيضاً \_: كُشِطَ لَهُ عَنِ الأرضِ حتَّىٰ رآها ومَن فيها، وعَنِ السَّهاءِ حتَّىٰ رآها ومَن فيها، والمَلَكِ الَّذي يَحمِلُها، والعَرشِ ومَن علَيهِ، وكذلكَ أَرِيَ صاحِبُكُم<sup>ِ</sup>".

١٩٠٣٥ ـ تسفسير العسيّاشيّ عـن زُرارَةِ عـن أبي جـعفرٍ وأبي عـبدِاللهِ ﷺ في قـولِ اللهِ : ﴿وكذلكَ...﴾ فقالَ أبو جعفرٍ ﷺ : كُشِطَ لَهُ عنِ السَّهاواتِ حَتَّىٰ نَظَرَ إلَى العَرشِ وما عـلَيهِ. قالَ : والسَّهاواتُ والأرضُ والعَرشُ والكُرسِيُّ ! فقالَ أبو عبدِاللهِﷺ : كُشِطَ لَهُ عـنِ الأرضِ حتَّىٰ رآها، وعنِ السَّهاءِ وما فيها، والمَلَكِ الَّذي يَحمِلُها، والكرسِيِّ وما علَيهِ‴.

١٩٠٣٦ ـ الإمامُ الباقرُﷺ ـ أيضاً ـ : أُعطِيَ بَصَرُهُ مِن القُوَّةِ ما نَفَذَ السَّهاواتِ فرأَىٰ ما فيها ، ورأىٰ العَرشَ وما فَوقَهُ، ورأىٰ ما في الأرضِ وما تَحتَها".

١٩٠٣٧ـالإمامُ الصّادقُ ﷺ ـأيضاً ــ:كُشِطَ لإبراهيمَﷺ السَّهاواتُ السَّبعُ حتَّىٰ نَظَرَ إلىٰ ما فَوقَ العَرشِ، وكُشِطَ لَهُ الأرضُ حتَّىٰ رأىٰ ما في الهَواءِ، وفُعِلَ بمحمّدٍ ﷺ مِــثلُ ذلكَ، وإنِّي لأرىٰ صاحِبَكُم والأثمَّةَ مِن بَعدِهِ قَد فُعِلَ بِهِم مِثلُ ذلكَ<sup>س</sup>.

١٩٠٣٨ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿ثُمَّ دَنا فَتَدَلَّىٰ فَكَانَ قَابَ قَوْسَيْنِ أَو أَدْنىٰ﴾ ـ: ذاكَ رسولُ اللهِ ﷺ، دَنا مِن حُجُبِ النُّورِ فرأىٰ مَلَكوتَ السَّهاواتِ، ثُمَّ تَدَلَّىٰ ﷺ فَنَظَرَ مِن تَحتِهِ إلىٰ مَلَكوتِ الأرضِ، حتّىٰ ظَنَّ أَنَّهُ في القُربِ مِن الأرضِ كَقابِ قَوسَينِ أو أدنىٰ<sup>ِس</sup>.

المَّحَاتِ اللَّهِ عَلَيْهُ : إنَّ إبراهيمَ الخليلَ لمَّا رُفِعَ فِي المَلَكُوتِ وذلكَ قُولُ ربِّي : ﴿وَكذلكَ • نُرِي إبراهيمَ مَلَكُوتَ السَّهاواتِ والأرضِ وَلِيَكُونَ مِن المُوقِنِينَ﴾ قَـوَّى اللهُ بَـصَرَهُ لمَّـا رَفَـعَهُ

- (۲) البحار : ۱۲ / ۷۲ / ۵۵.
- (٤\_٣) تفسير العيّاشيّ : ١ / ٣٦٤ / ٢٥ و ح٣٦.
  - (٥) البحار : ١٢ / ٢٢ / ١٨.
  - (٦) علل الشرائع : ١٣١ / ١.

<sup>(</sup>۱) تغسير القتى : ۱ / ۲۰۵.

دُونَ السَّمَاءِ حتى أبصَرَ الأرضَ ومَن علَيها ظاهِرينَ ومُستَتَرِينَ، فرأى رجُلاً وامرأةً على فاحِشَةٍ فدَعا علَيها بالهَلاكِ فهَلَكا، ثُمَّ رأى آخَرَينِ فدَعا علَيها بالهَلاكِ فـهَلَكا، ثُمَّ رأى آخَرَينِ فدَعا علَيها بالهَلاكِ فهَلَكا، ثُمَّ رأى آخَرَينِ فهَمَّ بالدُّعاءِ علَيها بالهَلاكِ فأوحَى اللهُ إلَيهِ : يا إبراهيمُ، اكْفُفْ دَعوتَكَ عن عِبادِي وإمائي؛ فإني أنا الغَفورُ الرَّحيمُ الجُبّارُ الحَليمُ، لا تَضُرُّنِي ذُنوبُ عِبادي كها لا تَنفَعُني طاعَتُهم، ولَستُ أسوسُهُم بشِفاءِ الغَيظِ كَسِياسَتِكَ، فاكْفُنُ دَعوتَكَ عن عِبادي كها لا تَنفَعُني طاعَتُهم، ولَستُ أسوسُهُم بشِفاءِ الغَيظِ كَسِياسَتِكَ، فاكفُفُ دَعوتَكَ عن عِبادي كها لا تَنفَعُني طاعَتُهم، ولَستُ أسوسُهُم بشِفاءِ الغَيظِ كَسِياسَتِكَ، فاكفُفُ عوبادي، وعبادي معي بينَ خِلالٍ<sup>س</sup> ثلاثٍ: إمّا تابوا إلَيَّ فتُبتُ علَيهم وغَفَرَتُ دُنوبَّهُم وسَتَرَتُ عبادي، وعبادي معي بينَ خِلالٍ<sup>س</sup> ثلاثٍ: إمّا تابوا إلَيَّ فتُبتُ علَيهم وغَفَرتُ دُنوبَهُم وسَتَرَتُ عبودي، وإلا على عبادي، والما كَفَفتُ عنهُم عَذابي لعِلمي بأنَّهُ سيَخرُجُ مِن أصلابِهم ذُرَيّاتُ مؤمنونَ فأرفِقُ أصلابِهم، فأذا تزايلوا حقَّ بهم عَذابي لعِلمي بأنَّهُ سيَخرُجُ مِن أصلابِهم ذُرَيَّاتُ مؤمنونَ فأرفِقُ أصلابِهم، فإذا تزايلوا حقَّ بهم عَذابي وحاقَ بهم بَلائي، وإن لمَ يَكُن هذا ولا هذا فإذ أصلابِهم، فإذا تزايلوا حقَّ بهم عَذابي وحاقَ بهم بَلائي، وإن لَمْ يَكُن هذا ولا هذا فأرفِق أعدَدتُهُ هُمُ مِن عَذابي أعظَمُ مِمَا تُراهَهم به، فإنَّ عَنهم عَذابي ليَخرُجَ ذلكَ المؤمنُ<sup>س</sup> من أعدَدتُهُ هُمُ مِن عَذابي أعظَمَ مِما تربيدُهُم به، فإنَّ عَنهم عَذابي ويبادي على حسب جَلالي وكِبريائي. يا إبراهيمُ، فخَلَّ بَني وبينَ عِبادي فإلي أرحَمَ مِن وأن عَذابي وبن مَ يَكُن هذا ولا هذا فإن الذي الجَبَارُ الحَليمُ العَلَامُ الحَكيمُ، أدَبَرُهُم بعِلمي، وأنْفَذُ فيهم مَنكَ، وخَلً بَني ووبينَ عِبادي فايلًا ا

١٩٠٤٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لمّا رأىٰ إبراهيمُﷺ مَلَكوتَالسّهاواتِ والأرضِ، التَفَتَ فرأىٰ رجُلاً يَزِني فدَعا علَيهِ فحاتَ، ثُمّ رأىٰ آخَرَ فدَعا علَيهِ فحاتَ، حتّىٰ رأىٰ ثَلاثةً فـدَعا عـلَيهِم فحاتوا، فأوحَى اللهُ عزّ ذِكرُهُ إلَيهِ: يا إبراهيمُ، إنَّ دَعوَتَكَ مُحابَةً فلا تَدْعُ علىٰ عِبادي فإنِّي لو شِئتُ لَم أَخلُقْهُم، إنِّي خَلَقتُ خَلقٍ علىٰ ثَلاثةِ أصنافٍ: عَبداً يَعبُدُني لا يُشرِكُ بِي شيئاً فأثيبُهُ، وعَبداً يَعبُدُ غَيري فلن يَفوتَني، وعَبداً عَبَدَ غَيري فأخرِجُ مِن صُلبِهِ مَن يَعبُدُني<sup>َ</sup>".

#### التّغسيرُ:

- (١) هممن فلان عليٰ كذا : صار رقيباً عليه وحافظاً . (كما في هامش المصدر) .
  - (٢) الخلال : الخصال . (كما في هامش المصدر) .
  - (٣) في نسخة : ليخرج أولئك المؤمنون (كما في هامش المصدر) .
    - (٤) اليحار : ١٢ / ٦٠ / ٥.
    - (٥) الكافي : ٨ / ٣٠٥ / ٤٧٣.

قوله تعالىٰ : ﴿وكذلكَ نُري إبراهِيمَ مَلَكُوتَ الشَّهاواتِ والأرضِ...﴾ إلخ، ظاهر السياق أن تكون الإشارة بقوله : ﴿كذلك﴾ إلىٰ ما تضمّنته الآية السابقة : ﴿وإذْ قالَ إبراهيمُ لِأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْناماً آلهَةَ إِنِّي أراكَ...﴾ إلخ، أنَّه ﷺ أري الحقّ في ذلك، فالمعنىٰ : علىٰ هذا المثال من الإراءة نُري إبراهيم مُلك السهاوات والأرض.

وبمعونة هذه الإشارة ودلالة قوله في الآية التالية : ﴿فَلَمَّا جَنَّ عَلَيهِ اللَّيلُ﴾ الدالّة عـلَى ارتباط ما بعده بما قبله، يظهر أنّ قوله : ﴿نُرِي﴾ لحكاية الحال الماضية كقوله تعالىٰ : ﴿وَنُرِيدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى الّذينَ اسْتُضعِفوا في الأرضِ﴾<sup>...</sup>.

فالمعنىٰ : أنّا أرينا إبراهيم ملكوت السهاوات والأرض فبعنه ذلك أن حاجّ أباه وقومه في أمر الأصنام وكشف له ضلالهم، وكنّا غدّه بهذه العناية والموهبة وهي إراءة الملكوت، وكان علىٰ هذه الحال حتّى جنّ عليه الليل ورأىٰ كوكباً.

وبذلك يظهر أنَّ ما يتراءىٰ من بعضهم : أنَّ قوله : ﴿وكذلكَ نُري...﴾ إلخ، كالمـعترضة لايرتبط بما قبله ولا بما بعده، وكذا قول بعضهم : إنَّ إراءة الملكوت أوّل ما ظهر من أمرها في إبراهيم ﷺ أنَّه لمَّا جنَّ عليه الليل رأىٰ كوكباً... إلخ، فاسد لا ينبغي أن يُصار إليه.

وأمّاملكوتالسهاواتوالأرض،فالملكوت هو المُلك مصدر كالطاغوت والجَبَروت، وإن كان آكد من حيث المعنىٰ بالنسبة إلَى الملك كالطاغوت والجبروت بالنسبة إلَى الطغيان والجبر أو الجبران.

والمعنى الذي يستعمله فيه القرآن هو المعنى اللُّغويَ بعينه من غير تفاوت كسائر الألفاظ المستعملة في كلامه تعالى، غير أنّ المصداق غير المصداق؛ وذلك أنّ الملك والملكوت وهو نوع من السلطنة إنّا هو فيا عندنا معنىً افتراضيّ اعتباريّ بعثنا إلى اعتباره الحاجة الاجتماعيّة إلىٰ نظم الأعمال والأفراد نظماً يؤدّي إلى الأمن والعدل والقوّة الاجتماعيّات، وهو في نفسه يقبل النقل والهبة والغصب والتغلّب كها لانزال نشاهد ذلك في المجتمعات الإنسانيّة. وهذا المعنىٰ علىٰ أنَّه وضعيَّ اعتباريَّ وإن أمكن تصويره في مورده تعالىٰ من جـهة أنَّ الحكم الحقَّ في المجتمع البشريَّ لله سبحانه كما قال تعالىٰ : ﴿إِنَّ الْحُكُمُ إِلَّا للَّهِ﴾ ﴿ وقال : ﴿لَهُ الحَمْدُ في الأولىٰ والآخِرَةِ ولَهُ الحُكْمُ﴾" لكن تحليل معنىٰ هذا الملك الوضعيّ يكشف عـن ثبوت ذلك في الحقائق ثبوتاً غير قابل للزوال والانتقال، كما أنَّ الواحد منَّا يملك نفسه بمعنىٰ أنَّه هو الحاكم المسلَّط المتصرَّف في سمعه وبصره وسائر قواه وأفعاله؛ بحيث إنَّ سمعه إنَّما يسمع وبصره إنَّما يبصر بتبع إرادته وحكمه، لا بتبع إرادة غيره من الأناسيّ وحكمه. وهـذا مـعنيَّ حقيقٌ لا نشكٌ في تحقّقه فينا مثلاً تحقّقاً لا يقبل الزوال والانتقال كما عرفت. فالإنسان يملك قوى نفسه وأفعال نفسه وهى جميعاً تبعات وجوده قائمة به غير مستقلّة عنه ولا مستغنية عنه، فالعين إنَّما تبصر بإذن من الإنسان الذي يبصر بها، وكذا السمع يسمع بإذن منه، ولولا الإنسان لم يكن بصر ولا إبصار ولا سمع ولا استماع، كما أنَّ الفرد من المجتمع إنَّما يتصرَّف فيا يتصرِّف فيه بإذن من الملك أو وليَّ الأمر . ولو لم تكن هذه القوَّة المدبَّرة التي تتوحَّد عندها أزمَّة المجتمع لم يكن اجتماع، ولو منع عن تصرَّف من التصرَّفات الفرديَّة لم يكن له أن يتصرَّف ولا نفذ منه ذلك. ولا شكَّ أنَّ هذا المعنىٰ بعينه موجود لله سبحانه الذي إليه تكوين الأعيان وتدبير النظام، فلا غنى لمخلوق عن الحالق عزَّ اسمــه لا في نفسه ولا في توابع نفسه من قوى وأفعال، ولا استقلال له لا منفرداً ولا في حال اجتماعه مع سائر أجزاء الكون وارتباط قوى العالم وامتزاج بعضها ببعض امتزاجاً يكوّن هذا النظام العامّ المشاهد.

قال تعالىٰ : ﴿قُلِ اللَّهُمَّ مالِكَ الْمُـلْكِ﴾<sup>(\*\*)</sup>، وقال تعالىٰ : ﴿نَّهِ مُلْكُ السَّهاواتِ والأرضِ﴾<sup>(\*)</sup> وقال تعالىٰ : ﴿تَبارَكَ الّذي بِيَدِهِ المُلْكُ وهُوَ عَلىٰ كُلِّ شَيءٍ قَديرُ \* الّذي خَلَقَ المَوتَ والحَياةَ \_إلىٰ أن قال \_الّذي خَلَقَ سَبْعَ سَهاواتٍ طِباقاً﴾<sup>(\*)</sup> والآيات كها ترىٰ \_ تُعلّل المـلك بـالخلق،

- (١) الأنعام : ٥٧.
- (۲) التصصى : ۷۰.
- (۳) آل عمران : ۲٦.
- (٤) المائدة : ١٢٠.
- (٥) الملك : ٢-٢.

فكون وجود الأشياء منه وانتساب الأشياء بوجودها وواقعيّتها إليه تعالىٰ هو المِلاك في تحقّق ملكه، وهو بمعنىٰ ملكه الذي لا يشاركه فيه غيره ولا يزول عنه إلىٰ غيره، ولا يقبل نقلاً ولا تفويضاً يغني عنه تعالىٰ وينصب غيره مقامه.

وهذا هو الذي يفسّر به معنى الملكوت في قوله : ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيِئاً أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فيَكُونُ \* فسُبْحانَ الَّذي بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلٌّ شَيءٍ﴾ \*\* فالآية الثانية تبيَّن أنّ ملكوت كلَّ شيءٍ هو كلمة ﴿كُن﴾ الّذي يقوله الحقّ سبحانه له، وقولُه فعلُه، وهو إيجاده له.

فقد تبيَّن أنَّ الملكوت هو وجود الأشياء من جهة انتسابها إلَى الله سبحانه وقيامها به، وهذا أمر لا يقبل الشُّركة ويختصّ به سبحانه وحده، فالربوبيَّة التي هي الملك والتدبير لا تقبل تفويضاً ولا تمليكاً انتقاليًا.

ولذلك كان النظر في ملكوت الأشياء يهدي الإنسان إلَى التوحيد هداية قطعيّة، كما قال تعالىٰ : ﴿أَوَلَمَ يَنْظُرُوا في مَلَكوتِ السَّماواتِ والأرضِ وَما خَلَقَ اللهُ مِنْ شَيءٍ وأَنْ عَــــىٰ أَنْ يَكونَ قدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبَأْيٍّ حَديثٍ بَعْدَهُ يُؤمِنونَ﴾" والآية ــكما ترىٰ ــ تحاذي أوّل سورة الملك المنقول آنفاً.

فقد بان أنّ المراد بإراءة إبراهيم ملكوت السهاوات والأرض ـ عـلىٰ مـا يـعطيه التـدبّر في سائر الآيات المربوطة بها ـ هو توجيهه تعالىٰ نفسه الشريفة إلىٰ مشاهدة الأشياء من جهة استناد وجودها إليه، وإذكان استناداً لا يقبل الشُّركة لم يلبث دون أن حكم عليها أن ليس لشيءٍ منها أن يربَّ غيره ويتولَّىٰ تدبير النظام وأداء الأمور، فالأصنام تماثيل عملها الإنسان وسماهـ أسهاء لم يــنزُّل الله عــليها مــن ســلطان، ومـا هـذا شأنـه لا يـربّ الإنسـان ولا يملكه وقد عملته يد الإنسان. والأجرام العلويّة كالكوكب والقمر والشمس تتحوّل عليها الحال فتغيب عن الإنسان بعد حضورها، وما هذا شأنه لا يكون له الملك وتـولَّي التـدبير

(۱) یس : ۸۳،۸۲.

(٢) الأعراف : ١٨٥.

تكويناً كها سيجيء بيانه.

قوله تعالىٰ : ﴿ولِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِنِينَ﴾ اللام للـتعليل، والجــملة مـعطوفة عــلىٰ أخـرى محذوفة، والتقدير : ليكون كذا وكذا وليكون من الموقنين.

واليقين هو العلم الذي لا يشوبه شكّ بوجه من الوجوه، ولعلّ المـراد به أن يكون علىٰ يقين بآيات الله علىٰ حدّ مافي قوله : ﴿وجَعَلْنا مِنْهُم أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنا لَمَّا صَبَروا وكانُوا بآياتِنا يُوقِنونَ﴾`` وينتج ذلك اليقين بأسهاء الله الحسنىٰ وصفاته العُليا.

وفي معنىٰ ذلك ما أنزله في خصوص النبيَّﷺ، قال : ﴿سُبُحانَ الّذي أسرىٰ بِعَبْدِهِ لَيلاً مِن المَسْجِدِ الحَرامِ إلَى المَسْجِدِ الأقْصَى الَّذي بارَكْنا حَولَهُ لِنُريَهُ مِن آياتِنا﴾" وقال : ﴿ما زاغَ البَصَرُ وما طَغىٰ ۞ لَقَدْ رأىٰ مِنْ آياتِ رَبَّهِ الكُبْرِىٰ﴾" وأمّا اليقين بذاته المتعالية فالقرآن يجلّه تعالىٰ أن يتعلّق به شكّ أو يحيط به علم، وإنّما يسلّمه تسليماً.

وقد ذكر في كلامه تعالىٰ من خواصّ العلم اليقينيّ بآياته تعالىٰ انكشاف ما وراء ستر الحسّ من حقائق الكون علىٰ ما يشاء الله تعالىٰ، كما في قوله : ﴿كلّا لَو تَعْلَمُونَ عِلْمَ اليَقينِ \* لَتَرَوُنَّ الجَحيمَ﴾ \* وقوله : ﴿كلّا إِنّ كِتابَ الأثرارِ لَفي عِلَّيِّينَ \* وما أدراكَ ما عِلَّيُونَ \* كِتابُ مَرْقومُ \* يَشْهَدُهُ المُقَرَّبونَ﴾ \*\*.

### ٣٧١٤ ـ حُجُبُ المَلَكوتِ

١٩٠٤١ ـرسولُ اللهِ عَلِمًا ـ في لَيلةِ الإسراءِ ــ: فلَمَّا نَزَلتُ وانتَهَيَتُ إلىٰ سَمَاءِ الدَّنيا نَظَرتُ أسفَلَ مِنِّي، فإذا أنا برَهَجٍ ودُخانٍ وأصواتٍ، فقلتُ : ما هذا يا جِبريلُ؟ قــالَ : وهـدَهِ الشَّــياطينُ يَحومونَ علىٰ أعيُنِ بَني آدمَ أن لا يَتَفكّروا في مَلكوتِ الشَّماواتِ والأرضِ، ولَولا ذلكَ لَرأتِ

- (٢) الإسراء: ١.
- (۳) النجم : ۱۸،۱۷.
- (٤) التكاثر : ٢٠٥.
- (٥) تغسير الميزان : ١٦٩/٧، والآيات من سورة المطفَّفين : ٢١..١٨.

<sup>(</sup>١) النجدة : ٢٤.

١٩٠٤٢ ـ عنه ﷺ : لولا أنَّ الشَّياطينَ يَحُومونَ علىٰ قُلوبِ بَني آدمَ لَنَظَروا إلىٰ مَـلَكوتِ السَّباءِ".

۱۹۰٤٣ ـ عنه ﷺ : طُوبیٰ لِلمَساکینِ بـالصَّبرِ، وهُـمُ الَّـذینَ یَـرَونَ مَـلَکوتَ السَّماواتِ والأرضِ".

(انظر) القلب : باب ٣٣٩٩ ، ٣٣٩٩.

(٣) الكافي: ٢ / ٢٦٣ / ١٢.

<sup>(</sup>۱) كنز المتال : ۳۱۸٦۱.

<sup>(</sup>٢) المحجّة البيضاء : ١٢٥/٢ . وفي هامشه : أخرجه أحمد عن أبي هريرة باختلاف. وقوله : «يحومون» من حامّ الطـائرُ حـولَ الشـي. إذا دار .

**٤٩٧** الإملاء

البحار : ٧٢ / ٣٧٧ باب ١٣٩ «الإملاء والإمهال علَى الكفَّار». البحار : ٢٣ / ٣٨٧ باب ١٤١ «وقت ما يُغلِّظ علَى العبد في المعاصي واستدراج الله تعالىٰ».

انظر : عنوان ٤٨٣ هالامتحان».

البلاء : باب ٤٠٣ . النعمة : باب ٣٩١٠ . الظلم : باب ٢٤٥٧ .

### ٣٧١٥\_الإملاءُ

#### الكتاب

﴿وَلَا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا أَغًا نُمْلِي لَهُمْ خَيْرُ لِأَنْفُسِهِمْ إِنَّمَا نُمْلِي لَهُمْ لِـيَزْدَادُوا إِنْمَا وَلَهُـمْ عَـذَابٌ مُهِينُ﴾….

﴿وَأَصْحَابُ مَدْيَنَ وَكُذَّبَ مُوسَىٰ فَأَمْلَئِتُ لِلْكَافِرِينَ ثُمَّ أَخَذْتُهُمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ \* فَكَأَيَّنْ مِنْ قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا وَهِيَ ظَالِلَةً فَهِيَ خَاوِيَةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا وَبِنْ مُعَطَّلَةٍ وَقَصْرٍ مَشِيدٍ \* أَفَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَتَكُونَ هَمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا أَوْ آذَانٌ يَسْمَعُونَ بِهَا فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلٰكِنْ تَعْمَى القُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ \* وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَنْ يُخْلِفَ اللهُ وَعْدَهُ وإِنَّ يَوْماً عِنْدَ رَبِّكَ كَأَلْفِ سَنَةٍ مِمَّا تَعْدَونَ \* وَكَأَيَّنْ مِنْ قَرْيَةٍ أَمْلَيْتُ هَمَا وَهِيَ ظَالِمَةً ثُمَّ أَخَذُتُهُمْ وَعْدَهُ وإِنَّ يَوْماً عِنْدَ وَبَكَ كَأَلْفِ

(انظر) آل عمران : ١٩٦، ١٩٧ والمسائدة : ٧١ والأسعام : ٤٤ والأعسراف : ٩٤، ٩٥، ١٨٢، ١٨٢ والتسوبة : ٨٥ ويونس : ١١ وهود : ٤٨ والرعد : ٢٢ والحِجر : ٣، والنحل : ١١ والكهف : ٥٨ ومريم : ٨٤ وطه : ٢٩ ١٣١ والأنبياء : ٤٤، ١١١ والمؤمنون : ٥٤، ٥٥ والفرقان : ١٨ والشعراء : ١٤٦، ٢٥٥–٢٠ والعنكبوت : ٣٥ ولقمان : ٢٤ وقاطر : ٤٥ ويس : ٤٣، ٤٤ وغافر : ٤، ٥ وفصّلت : ٤٥ والشورى : ٢١ والزخرف : ٢٩ والذاريات : ٤٣، ٤٤ والقلم : ٤٥ والمدَّثَر : ١١ ــ١٦ والمرسلات : ٢٦ والعارق : ١٥

١٩٠٤٤ – الإمامُ عليُّ على : ما ابتَلَى اللهُ أَحَداً بمثلِ الإملاءِ لَهُ ٣٠.

١٩٠٤٥ ـ الإمامُ الرِّضا ﷺ ـ وقد قالَ الحسينُ بنُ الحسنِ : إنِّي تَرَكتُ ابنَ قِياما<sup>س</sup> مِن أعدىٰ خَلقِ اللهِ لكَ ـ : ذلكَ شَرُّ لَهُ. [قالَ :] قلتُ : ما أعجَبَ ما أسمَعُ مِنكَ جُعِلتُ فِـداكَ ! قــالَ : أعجَبُ مِن ذلكَ إبليسُ، كانَ في جِوارِ اللهِ عَزَّوجلَّ في القُربِ مِنهُ، فأمَرَهُ فأبي وتَعَزَّزَ وكانَ مِن الكافِرينَ، فأملَى اللهُ لَهُ. واللهِ، ما عَذَّبَ اللهُ بشيءٍ أَشَدَّ مِن الإملاءِ. واللهِ يا حسينُ ما عَذَّبَهُمُ اللهُ بشيءٍ أَشَدَّ من الإملاءِ<sup>س</sup>.

(١) آل عمران : ١٧٨.
 (٢) المعجّ : ٤٤ ـ ٤٨.
 (٣) المعجّ : ٤٤ ـ ٤٨.
 (٣) نهج البلاغة : العكمة ١١٦. شرح نهج البلاغة لابن أبي العديد : ١٨ / ٢٨١.
 (٤) فو الحسين بن قياما الواقفيّ ، كان يجعد أباالعسن الرَّضاغَيَّة (، (كما في هامش المصدر).
 (٥) البحار : ٥ / ٢١٦ / ٣.

١٩٠٤٦-الإمامُ الباقرُ ﷺ : أملَى الله عَزَّوجلَّ لِفِرعَونَ ما بِينَ الكَلِمَتَينِ : قَولِهِ : ﴿أَنَا رَبَّكُمُ الأعلىٰ﴾ وقولِهِ : ﴿ما عَلِمْتُ لَكُم مِن إلٰهٍ غَيرِي﴾ أربَعينَ سَنَةً، ثُمَّ أَخَـذَهُ اللهُ نَكـالَ الآخِـرَةِ والأولىٰ، وكانَ بَينَ أن قالَ اللهُ عَزَّوجلَّ لِموسىٰ وهارونَ ﷺ : ﴿قَدْ أُجِيبَتْ دَعْوَتُكُما﴾ وبَينَ أن عَرَّفَهُ اللهُ تعالىٰ الإجابَة أربَعينَ سَنةً<sup>(...</sup>.

١٩٠٤٧–الدرّ المنثور عن يزيدِ بنِ مَيسَرةَ : أَجِدُ فيما أَنزَلَ اللهُ علىٰ موسىٰ : أَيَفرَحُ عَبدي المؤمنُ أن أبسُطَ لَهُ الدُّنيا وهُو أبعَدُ لَهُ مِنِّي، أو يَجزَعُ عَبدي المؤمنُ أن أقبِضَ عَنهُ الدّنيا وهُو أقرَبُ لَه منِّي؟! ثُمَّ تَلا : ﴿أَيَحْسَبونَ أَنَّما نُمِدُّهُمْ بِهِ مِن مالٍ وبَـنينَ \* نُسـارِعُ لَهُمْ في الخَـيْراتِ بَـلْ لا يَشْعُرونَ﴾".

١٩٠٤٨ - الإمامُ عليٌّ ﷺ : وطالَ الأمَدُ بِهِم ليَستَكْمِلوا الخِزِيَ، ويَستَوجِبوا الغِيرَ<sup>m</sup>.

#### التفسيرد

قوله تعالىٰ : ﴿ولا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ كَفَروا...﴾ لمَّا طَيِّب نفس نبيَّه في مسارعة الكفَّار في كفرهم ـ أنَّ ذلك في الحقيقة تسخير إلهيّ لهم لينساقوا إلىٰ حيث لايبق لهم حظٌ في الآخرة ـ عطف الكلام إلى الكفَّار أنفسهم، فبيَّن أنَّه لا ينبغي لهم أن يفرحوا بما يجدونه من الإملاء والإمهال الإلهيّ : فإنّ ذلك سَوق لهم بالاستدراج إلىٰ زيادة الإثم، ووراء ذلك عذاب مهين ليس معه إلّا الهوان، كلّ ذلك بمقتضىٰ سنَّة التّكيل<sup>(4)</sup>.

- (٢) الدرّ المنثور : ٦ / ١٠٤.
- (٣) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٠.
  - (٤) تفسير الميزان : ٤ / ٧٩.

<sup>(</sup>۱) الخصال : ۵۳۹ / ۱۱.

الإستِمناء

البحار : ٧٩ / ٩٥ باب ٨٠ «الاستِمناء» . البحار : ١٠٤ / ٣٠ باب ٣٢ «الخَضْخَضة والاستِمناء» . وسائل الشيعة : ١٨ / ٥٧٤ باب ٣ «مَن استمنىٰ فعليه التعزير» .

### ٣٧١٦ ـ الاستمناءُ

مَعَيْنَ عَلَىٰ مَنِ اللَّهِ ﷺ : أَلَا لَعَنَةُ اللَّهِ وَالمَلَائِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ عَلَىٰ مَنِ السَقَصَ شسيئاً مِن حَقِّي... وعلىٰ ناكِح البَهيمَةِ. وعلىٰ ناكِح يَدِهِ<sup>(..</sup>.

١٩٠٥٠ ــالإمامُ الصَّادقُ ﷺ : ثلاثةُ لا يُكَلِّمُهُمُ اللهُ يَومَ القِيامَةِ ولا يَنظُرُ إلَيهِم ولا يُزَكِّيهِم ولَهُم عَذابٌ أليمٌ : النَّاتِفُ شَيبَهُ، والنَّاكِحُ نفسَهُ، والمَنكوحُ في دُبُرِهِ<sup>(٣)</sup>.

١٩٠٥١ ـ عنه الله حالياً سُئلَ عن الخَضخَضةِ ـ : إثمَّ عَظيمٌ قد نَهَى اللهُ تعالىٰ عَنهُ في كتابهِ، وفاعِلُهُ كناكِحِ نفسِهِ، ولو عَلِمتُ بمَن يَفعَلُهُ ما أكَلتُ مَعهُ. فقالَ السّائلُ : فَبيَّنْ لي يابنَ رسولِ اللهِ تَللهُ مِن كتابِ اللهِ نَهيَهُ. فقالَ : قولُ اللهِ : ﴿قَنِ ابْتَعَىٰ وَرَاءَ ذَلكَ فأُولُنكَ هُمُ العادُونَ﴾ وهُو مِمَّا ورَاءَ ذَلكَ٣.

١٩٠٥٢ ـرسولُ اللهِ عَلَمَةَ : نَاكِحُ الْكُفُ مَلْعُونُ ".

١٩٠٥٣ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ أميرَ المؤمنينَﷺ أَتِيَ برَجُلٍ عَبَتَ بذَكَرِهِ، فضَرَبَ يَدَهُ حتَّى احمَرَت، ثُمّ زَوَّجَهُ مِن بَيتِ المالِ".

(٥) الكافي : ٧ / ٢٦٥ / ٢٥.

<sup>(</sup>۱) کنزالعتال : ۵۷ ـ ٤٤ .

<sup>(</sup>۲\_۲) البحار : ۷۹/ ۱۹/۸۰ و ۲۰۲/ ۲۰/۱۰

<sup>(</sup>٤) عوالي اللآلي : ١ / ٢٦٠ / ٣٨.

**٤٩٩** الموت

البحار : ٦ / ١١٦ باب ١ «حكمة الموت وحقيقته» . كنز العمّال : ١٥ / ٥٤٢ ـ ٧٦٢ «كتاب الموت وأحوال تقع بعده» . وسائل الشيعة : ٢ / ٦٢١ «أبواب الاحتضار». البحار: ٨١ / ١٧٠ ـ ٣٩٧، ٨٢ / ١٨٦ ـ ١٨٦ «أبواب الجنائز».

انظر : عنوان ٤ «الأجل»، ٣٥ «البرزخ»، ٤٢٧ «القبر»، ٢٧٤ «المعاد(١)»، ٢٠٩ «زيارة القبور». ٢٧٩ «الشهادة(٢)». ٣٠٥ «المصيبة». الحجّ : باب ٢٠٦، الذَّنْب : بـاب ١٣٨٧، الزكـاة : بـاب ١٥٨١. العـلم : بـاب ٢٨٤٤. الفـقر : باب ٢٢٢٦، ٣٢٢٦، الصدقة : باب ٢٢٢٤.

#### ٣٧١٧ \_ المَوتُ

#### الكتاب

﴿ الَّذِي خَلَقَ المَوْتَ وَالْحَيَّاةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيَّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وَهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ»<sup>(1)</sup>. ١٩٠٥٤ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : لِكُلَّ حَيَّ مَوتَ<sup>(1)</sup>. ١٩٠٥٥ ـ عنه ﷺ : المَوتُ أوَّلُ عَدلِ الآخِرَةِ<sup>(1)</sup>. ١٩٠٥٧ ـ عنه ﷺ : بالمَوتِ تُختَمُ الدُّنيا<sup>(1)</sup>. ١٩٠٥٧ ـ عنه ﷺ : المَوتُ بابُ الآخِرَةِ<sup>(1)</sup>. ١٩٠٥٨ ـ رسولُ اللهِ تَنَبُّخْ : إذا ماتَ أَحَدُكُم فَقَد قامَت قِيامَتُهُ، فاعبُدوا اللهُ كَأَنَّكُم تَرَونَهُ، واستَغفر وهُ كلَّ ساعَة<sup>(1)</sup>.

١٩٠٥٩ ـ عنه ﷺ : إذا ماتَ أَحَدُكُم فَقد قامَت قِيامَتُهُ، يَرِيٰ ما لَهُ مِن خَيرٍ و شَرٍّ ٣.

١٩٠٦٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : خَلَقَ الآجالَ فأطالَمَا وقَصَّرَها ، وقَدَّمَها وأُخَّرَها ، ووَصَلَ بالمَوتِ أسبابَها ، وجَعَلَهُ خالجِاً لأشطانِها ٥٠ ، وقاطِعاً لِمَراثرِ أقرانِها ٥٠٠٠٠.

ا٩٠٦١ ـ عنه ﷺ : الحَمدُ للهِ الَّذي شَرَعَ الإسلامَ فسَهَّلَ شَرائعَهُ لِمَن وَرَدَهُ... التَّـصديقُ مِنهاجُهُ، والصّالحِاتُ مَنارُهُ، والمَوتُ غايَتُهُ، والدُّنيا مِضارُهُ، والقِيامَةُ حَلبَتُهُ، والجَنَّةُ سُبقَتُهُ<sup>س.</sup> ١٩٠٦٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أنا النَّذيرُ، والمَوتُ المُغِيرُ، والسّاعَةُ المَوعِدُ<sup>س.</sup>

- (١) الملك : ٢.
- (٢\_٢) غرر الحكم : ١٤٣٥، ٧٢٨٦.
  - (٤) نهج إلبلاغة : الخطبة ١٥٦.
    - (٥) غرر الحكم : ٣١٩.
- (۲\_۷) كنز العتال : ٤٢١٢٣، ٤٢٧٤٨.
- (٨) خالجاً : جاذباً . لأشطانها : جمع شَطَن ـ كَـَـب ـ وهو الحبلالطويل . شبّه به الأعمار الطويلة . (كما فسي هـامش نـهج البـلاغةضبط الدكتور صبحي الصالح).
- (٩) المرائر : جمع مريرة 1 وهو العبل الشديد الفتل. والأقران : جمع قُرّن ـ بالتحريك ـ وهو العبل يُجمَع به بعيران. (كما فـي هـامش،نهج البلاغة ضبط الدكتور صبحى الصالح).
  - (١٠ ـــ ١١) نهج البلاغة : الخطبة ٩١ و ١٠٠.
    - (۱۲) تنبيه الخواطر : ۱ / ۲۸۰.

١٩٠٦٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : إنَّ المَوتَ هادِمُ لَذَّاتِكُم، ومُكَدَّرُ شَهَواتِكُم، ومُباعِدُ طَيّاتِكُم، زائرٌ غيرُ محبوبٍ، وقَرنُ غيرُ مَغلوبٍ، وواتِرٌ غيرُ مَطلوبٍ، قد أعلَقَتكُم حَبائلُهُ... فيُوشِكُ أن تَغشاكُم دَواجي ظُلَلِهِ، واحتِدامُ عِلَلِهِ<sup>(..)</sup>.

١٩٠٦٤ ـ عنه ﷺ : إن للهِ مَلَكاً يُنادي في كلُّ يَومٍ : لِدُوا لِلمَوتِ، واجمَعوا لِلفَناءِ، وابنُوا لِلخَرابِ<sup>(</sup>).

١٩٠٦٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ : المَوتَ المَوتَ ! ألا ولابَدَّ مِن المَوتِ، جاءَ المَوتُ بما فيهِ، جاءَ بالرَّوحِ والرَّاحَةِ والكَرَّةِ المُبارَكَةِ إلىٰ جَنَّةٍ عالِيَةٍ لأهلِ دارِ الخُلودِ، الَّذينَ كانَ لهَا سَعيُهُم وفيها رغبَتُهُم. وجاءَ المَوتُ بما فيهِ بالشَّقوَةِ والنَّدامَةِ وبالكَرَّةِ الخـاسِرَةِ إلىٰ نارٍ حـاميَةٍ لأهـل دارِ الغُرورِ، الَّذينَ كانَ لهَا سَعيُهُم وفيها رغبَتُهُمَ<sup>m</sup>.

۱۹۰٦٦ ـعنه ﷺ : مَن ماتَ علىٰ شيءٍ بَعْتُهُ اللهُ علَيهِ<sup>(...</sup>

١٩٠٦٧ ـعنه ﷺ : يُبعَتُ كلُّ عَبدٍ علىٰ ما ماتَ علَيهِ 🖤.

١٩٠٦٨ ـ عنه ﷺ : المُسلمُ إذا حَضَرَتهُ الوَفاةُ سَلَّمَتِ الأعضاءُ بَعضُها علىٰ بَعضٍ ، تقولُ : علَيكَ السَّلامُ تُفارِقُنى وأفارِقُكَ إلىٰ يَوم القِيامَةِ<sup>س</sup>.

١٩٠٦٩ ـ الإمامُ الرِّضا ﷺ : إنَّ أوحَشَ ما يكونُ هذا الخَلَقُ في ثلاثةِ مَواطِنَ : يَومَ يُولَدُ ويَخرُجُ مِن بَطنِ أُمّةٍ فيَرَى الدُّنيا، ويَومَ يَوتُ فيُعايِنُ الآخِرَةَ وأهلَها، ويَـومَ يُـبعَتُ فـيَرىٰ أحكاماً لَم يَرَها في دارِ الدُّنيا...<sup>س</sup>.

١٩٠٧٠ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : أَشَدُّ ساعاتِ ابنِ آدمَ ثلاثُ ساعاتٍ : السّــاعَةُ التي يُعايِنُ فيها ملَكَ المَوتِ، والسّاعَةُ الّتي يَقومُ فيها مِن قَبرِهِ، والسّاعَةُ التي يَقِفُ فيها بينَ يَدَيِ اللهِ تباركَ وتعالىٰ، فإمّا إلَى الجنّنَةِ، وإمّا إلَى النّارِ ...<sup>س</sup>.

- (٤-٤) كنزالعمّال : ٤٢٧٨٤ . ٤٢٧٢٢ . ٤٢١٨٤.
  - (٧) عيون أخبار الرُّضا تقلة : ١ / ٢٥٧ / ١١.

(۸) الخصال : ۱۰۸ / ۱۰۸.

<sup>(</sup>١ ـ ٢)) نهج البلاغة : الخطبة ٢٣٠ والحكمة ١٣٢.

<sup>(</sup>٣) الكافي : ٣ / ٢٥٧ / ٢٧.

١٩٠٧١ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ قَوماً أتَوا نَبَيّاً فقالُوا : أدَعُ لَنا ربَّكَ يَرفَعُ عـنّا المَـوتَ، فدَعا لَهُم فَرفَعَ اللهُ تباركَ وتعالىٰ عنهُمُ المَوتَ، وكَثُروا حتىٰ ضاقَت بهمُ المَنازِلُ وكَثُرَ النَّسلُ، وكانَ الرَّجُلُ يُصبِحُ فيَحتاجُ أن يُطعِمَ أباهُ وأمَّهُ وجَدَّهُ وجَدَّ جدًهِ ويُرضِيَهُـم<sup>ِس</sup> ويَـتعاهَدَهُم، فشُغِلوا عن طَلَبِ المَعاشِ، فأتَوهُ فقالوا : سَلْ ربَّكَ أن يَرُدَّنا إلىٰ آجالِنا الّتي كُنَّا علَيها، فسَأَلَ ربَّهُ عَزَّوجلَّ فَرَدَّهُم إلىٰ آجالِهِمِ<sup>m</sup>.

١٩٠٧٢ ـ عنه ﷺ : إنّ قَوماً فيا مَضىٰ قالُوا لنَبيَّ لَهُم : أدَّعُ لَنا ربَّكَ يَـرفَعُ عـنّا المَـوتَ، فدَعا لَهُم فرَفَعَ اللهُ عنهُمُ المَوتَ، فكَثُروا حتَّىٰ ضاقَت علَيهِمُ المَنازِلُ وكَثُرَ النَّسلُ، ويُـصبحُ الرَّجُلُ يُطعِمُ أباهُ وجَدَّهُ وأمَّهُ وجَدَّ جدًهِ ويُوَضِّيهِم ويَتَعاهَدُهُم، فشُغِلوا عن طَلَبِ المَعاشِ، فقالوا : سَلْ لَنا ربَّكَ أن يَرُدَّنا إلىٰ حالِنا الَّتي كُنَّا علَيها، فسألَ نَبيُّهُم ربَّهُ فَرَدَّهُم إلىٰ حالِهِم<sup>™</sup>.

قوله تعالىٰ : ﴿الَّذِي خَلَقَ المَوتَ والحَيَاةَ لِيَبَلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً وهُوَ الغَزِيزُ الفَفورُ﴾، الحياة كون الشَّيء بحيث يشعر ويريد، والموت عدم ذلك، لكنّ الموت ـ علىٰ ما يظهر من تعليم القرآن ـ انتقال من نشأة من نشآت الحياة إلىٰ نشأة أخرىٰ كما تقدّم استفادة ذلك من قـوله تعالىٰ : ﴿نَحْنُ قَدَّرْنا بَيْنَكُمُ المَوتَ ـ إلىٰ قولهِ : ـ فيا لا تَعلمونَ﴾<sup>(4)</sup>، فلا مانع من تعلّق الخلق بالموت كالحياة. علىٰ أنّه لو أخذ عدميّاً كما عند العرف فهو عدم ملكة الحياة وله حظّ مس الوجود يصحّح تعلّق الخلق به، كالعمىٰ من البصر والظّلمة من النّور.

وقوله : ﴿لِيَبلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾، غاية خسلقه تـعالىٰ المـوت والحـياة، والبـلاء الامتحان. والمراد أنّ خلقكم هذا النّوع من الخلق ـ وهو أنّكم تحـيَون ثمّ تمـوتون ـ خـلق مقدّميّ امتحانيّ يمتاز به منكم من هو أحسن عملاً من غيره. ومـن المـعلوم أنّ الامـتحان

- (۲) التوحيد : ٤٠١ / ٤.
- (٣) اليحار : ٢٠ / ٤٦٣ / ٣٠.
  - (٤) ألواقعة : ٦٠، ٦١.

 <sup>(</sup>١) في نسخة «ويربّيهم» وفي نسخ أخرى «ويوضّيهم». (كما في هامش المصدر).

والَّتمييز لايكون إلَّا لأمرٍ ما يستقبلكم بعد ذلك، وهو جزاء كلَّ بحسب عمله.

وفي الكلام مع ذلك إشارة إلىٰ أنَّ المقصود بالذَّات من الخلقة هو إيصال الخير من الجزاء. حيث ذكر حسن العمل وامتياز من جاء بأحسنه؛ فالمحسنون عملاً هم المقصودون بالخلقة. وغيرهم مقصودون لأجلهم.

وقد ذيّل الكلام بقوله : ﴿وهُوَ الْعَزِيزُ الْغَفُورُ﴾ فهو العزيز لأنّ الملك والقدرة المطلقين له وحده فلا يغلبه غالب، وما أقدر أحداً علىٰ مخالفته إلّا بلاءً وامتحاناً وسينتقم منهم. وهـو الغفور لأنّه يعفو عن كثيرٍ من سيّثاتهم في الدّنيا وسيغفر كثيراً منها في الآخرة كما وعد.

وفي التَّذيبل بالاسمَين مع ذلك تخويف وتطميع علىٰ ما يدعو إلىٰ ذلك سياق الدعوة.

واعلم أنَّ مضمون الآية ليس مجرَّد دعوىً خاليةٍ عن الحجّة يراد بهِ التّلقين كما ربَّما يُتوهِّم بل هي مقدَّمة قريبة من الضَّرورة ـ أو هي ضروريَّة ـ تستدعي الحكم بـضرورة البـعث للجزاء : فإنَّ الإنسان المتلبّس بهذه الحياة الدنيويَّة الملحوقة للموت لايخلو من أن يحصل له وصف حسن العمل أو خلافه ، وهو مجهّز بحسب الفطرة بما لولا عروض عارض السّوء لساقه إلىٰ حسن العمل ، وقلّها يخلو إنسان من حصول أحد الوصفَين كالأطفال ومن في حكمهم.

والوصف الحاصل المترتّب علىٰ وجود الشيء الساري في أغلب أفراده غاية في وجوده مقصودة في إيجاده، فكما أنّ الحياة النّباتيّة لشجرة كذا إذ كانت تؤدّي في الغالب إلىٰ إثمارها تمرة كذا يعدّ ذلك غاية لوجودها مقصودة منها، كذلك حسن العمل والصلاح غاية لخلق الإنسان. ومن المعلوم أيضاً أنّ الصّلاح وحسن العمل لو كان مطلوباً لكان مطلوباً لغيره لا لنفسه، والمطلوب بالذّات الحياة الطيّبة التي لايشوبها نقص ولايعرضها لغو ولا تأثيم، فالآية في معنىٰ قوله : ﴿كُلُّ نَفْسٍ ذائقَةُ المَوتِ ونَبْلوكُمْ بِالشَّرُ والحَيرِ فِتْنَةَ هِسْتِ.

(٢) تفسير الميزان : ١٩ / ٣٤٩.

<sup>(</sup>١) الأتبياء : ٣٥.

## ٣٧١٨ ـ اليقينُ بالموتِ

١٩٠٧٣ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ما خَلقَ اللهُ عَزَّوجلَّ يَقيناً لا شَكَّ فيهِ أَشبَهَ بشَكِّ لا يَقينَ فيهِ مِن المَوتِ<sup>(۱</sup>.

١٩٠٧٤ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : ما رَأَيتُ إِيمَاناً مَع يَقينٍ أَسْبَهَ مِنهُ بِشَكٍّ علىٰ هذا الإِنسانِ ؛ إِنّهُ كُلَّ يَومٍ يُوَدِّعُ إِلَى القُبورِ ويُشَيِّعُ، وإلىٰ غُرورِ الدِّنيا يَرجِعُ، وعنِ الشَّهوَةِ والذُّنوبِ لا يُقلِعُ، فلَو لَم يَكُن لابنِ آدمَ المِسكينِ ذَنبٌ يَتَوَكَّفُهُ ولاحِسابٌ يَقِفُ علَيهِ إِلَّا مَوتٌ يُبَدَّدُ شَملَهُ ويُفَرَّقُ جَمعَهُ ويُوتِمُ وُلدَهُ، لَكانَ يَنبَغي لَهُ أَن يُحاذِرَ ما هُوَ فيهِ بأَشَدً النَّصَبِ والتَعَبِ<sup>(1</sup>.

# ٣٧١٩ - في كُلِّ وقَتٍ موتَّ

١٩٠٧٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : في كُلِّ نَفَسٍ مَوتٌ <sup>(()</sup>. ١٩٠٧٧ ـ عند ﷺ : في كُلِّ وَقَتٍ فَوتٌ <sup>(()</sup>. ١٩٠٧٨ ـ عند ﷺ : نَفَسُ المَرءِ خُطاهُ إلىٰ أَجَلِهِ <sup>(()</sup>.

(انظر) العُمر : ياب ٢٩٢٤.

# ٣٧٢٠ ــ الإنسانُ طَريدُ الموتِ

#### الكتاب

< كُلُّ نَفْسٍ ذَائِقَةُ المَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّوْنَ أُجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَنْ زُحْزِعَ عَنِ النَّارِ وَأُدْخِلَ الجُنَّة

- (۲) البحار : ۲ / ۱۳۷ / ٤٠.
- (٣) نهج البلاغة : الحكمة ١٢٦.
- (٤\_٦) غرر الحكم : ٦٤٥٦، ٦٤٥٦، ١٤٥٧.
  - (٧) نهج البلاغة ; الحكمة ٧٤.

<sup>(</sup>۱) الفقيه : ۱ / ۱۹٤ / ۱۹۵.

فَقَدْ فَازَ وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُورِ ﴾ ...

١٩٠٨٠ – الإمامُ عليَّ ﷺ – مِن وَصاياهُ لابنِهِ الحسنِ ﷺ –: اعلَمْ يا بُنَيَّ أَنَّكَ إِنَّا خُـلِقتَ للآخِرَةِ لا للدُّنيا، وللفَناءِ لا للبَقاءِ، وللمَوتِ لا للحَياةِ، وأَنَّكَ في قُلعَةٍ ودارِ بُلغَةٍ وطَريقٍ إلَ الآخِرَةِ، وأَنَّكَ طَريدُ المَوتِ الَّذي لايَنجو مِنهُ هارِبُهُ، ولا يَفوتُهُ طالِبُهُ، ولابُدَّ أَنَّهُ مُدرِكُهُ، فكُن مِنهُ علىٰ حَذَرٍ أن يُدرِكَكَ وأَنتَ علىٰ حالٍ سَيِّئةٍ، قد كنتَ تُحَدِّتُ نفسَكَ مِنها بالتَّوبَةِ في عَليه بينكَ وبينَ ذلكَ، فإذا أنتَ قد أهلَكتَ نفسَكَ".

١٩٠٨١ ــعنه ﷺ : لو أنَّ أَحَداً يَجِدُ إلَى البَقاءِ سُلَّماً أو لِدَفعِ المَوتِ سَـبيلاً لَكـانَ ذلكَ سُلَمانَ بنَ داودَ ﷺ ، الَّذي سُخِّرَ لَهُ مُلكُ الجِنِّ والإِنسِ ، مَع النُّبُوَّةِ وعَظيمِ الزُّلفَةِ ، فلَمَّ استَوفیٰ طُعمَتَهُ واستَكمَلَ مُدَّتَهُ رَمَتهُ قِسِيُّ الفَناءِ بنِبالِ المَوتِ ، وأصبَحَتِ الدِّيارُ مِنهُ خالِبَةً ، والمَساكِنُ مُعَطَّلَةً ، ووَرِثَها قَومُ آخَرونَ".

١٩٠٨٢ ـ عنه ﷺ : أنتُم طُرَداءُ المَوتِ، إن أَقَمْتُم لَهُ أَخَذَكُم، وإن فَرَرتُم مِـنهُ أَدرَكَكُــم، وهُو أَلزَمُ لَكُم مِن ظِلِّكُم، المَوتُ مَعقودُ بنَواصيكُم<sup>ِس</sup>.

١٩٠٨٣ ـ عنه ﷺ : إنّ المَوتَ لمَعقودٌ بنَواصيكُم، والدُّنيا تُطوىٰ مِن خَلفِكُم<sup>...</sup> ١٩٠٨٤ ـ عنه ﷺ : المَوتُ ألزَمُ لَكُم مِن ظِلِّكُم، وأملَكُ بِكُم مِن أنفُسِكُم<sup>...</sup> ١٩٠٨٥ ـ عنه ﷺ : كُلُّ مَعدودٍ مُنقَضٍ، وكُلُّ مُتَوَقَّعٍ آتِ<sup>...</sup> ١٩٠٨٦ ـ عنه ﷺ : لكُلُّ ذي رَمَقٍ قُوتٌ، ولكُلُّ حَبَّةٍ آكِلٌ، وأنتَ قُوتُ المَوتِ<sup>...</sup> ١٩٠٨٧ ـ عنه ﷺ : لكُلٌ ذي رَمَقٍ قُوتٌ، ولكُلٌ حَبَّةٍ آكِلٌ، وأنتَ قُوتُ المَوتِ<sup>...</sup> إلَيهِ، والهَرَبُ مِنهُ مُوافاتُهُ !<sup>...</sup>

- (۱) آل عمران : ۱۸۵.
- (٢ ـ ٤) نهج البلاغة : الكتاب ٣١ والخطبة ١٨٢ والكتاب ٢٧.
  - (٥\_٦) غرر الحكم : ١٩٦١, ٣٦١٤.
    - (۷) البحار : ۱۳۱/۱۲۸/۷۳.
      - (٨) تحف العقول : ٩٨.
      - (٩) البحار : ٦ / ١٢٦ / ٧.

١٩٠٨٨ ــالإمامُ الصّادقُ ﷺ ــ في قولهِ تعالىٰ : ﴿قُلْ إِنَّ المَوتَ الَّذي تَـفِرُونَ مِــنهُ فــإِنّهُ مُلاقِيكُم....﴾ــ: تَعُدُّ السَّنينَ، ثُمَّ تَعُدُّ الشُّهورَ، ثُمَّ تَعُدُّ الاَيّامَ، ثُمَّ تَعُدُّ السّاعاتِ، ثُمّ تَعُدُّ النّفَسَ ﴿فإذا جاءَ أَجَلُهُمْ لا يَسْتَأخِرونَ ساعَةً ولا يَسْتَقدِمونَ﴾<sup>(...</sup>

١٩٠٨٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : وَوَأَىٰ علىٰ نَفسهِ أَلَّا يَضطَرِبَ شَبَحٌ مِمّـا أُولِجَ فسيه الرُّوحَ، إلّا وجَعَلَ الحِيامَ مَوعِدَهُ، والفَناءَ غايَتَهُ".

١٩٠٩ ـ عنه ﷺ : ما يَنجو من المَوتِ مَن خافَهُ، ولا يُعطَىٰ البَقاءَ مَن أَحَبَّهُ<sup>(m)</sup>. ١٩٠٩ ـ عنه ﷺ : إنَّ المَوتَ طالِبٌ حَثيثُ لا يَفوتُهُ المُقيمُ، ولا يُعجِزُهُ الهارِبُ<sup>(m)</sup>. ١٩٠٩٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَثَلُ الَّذي يَفِرُّ من المَوتِ كالنَّعلَبِ تَطلُبُهُ الأرضُ بدَينٍ، فجَعَلَ يَسعىٰ حتَّىٰ إذا أعيا وانبَهَرَ دَخَلَ جُحرَهُ، فقالَت لَهُ الأرضُ عندَ سَبَلَتِهِ : دَيني دَيني يا تَعلبُ ! فخَرَجَ لَهُ حُصاصُ، فلَم يَزَلْ كذلكَ حتَّىٰ القَطعَت عُنْقُهُ فماتَ<sup>(m)</sup>.

## ٣٧٢١ ـ اقتِرابُ الرَّحيلِ

١٩٠٩٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : اِحذَروا عِبادَ اللهِ المَوتَ وقُربَهُ، وأَعِدُّوا لَهُ عُـدَّتَهُ، فـ إِنّهُ يأتي بأمرٍ عَظيمٍ وخَطبٍ جَليلٍ، بخَيرٍ لا يكونُ مَعهُ شَرُّ أبداً، أو شَرٌّ لا يكونُ مَعهُ خَيرٌ أبداً، فَن أقرَبُ إلَى الجُنّةِ مِن عامِلها؟! ومَن أقرَبُ إلَى النّارِ مِن عامِلها؟!<sup>(1)</sup> ١٩٠٩٤ ـ عنه ﷺ : إذا كُنتَ في إدبارٍ والمَوتُ في إقبالٍ، فما أسرَعَ المُلتَقيٰ!<sup>(1)</sup> ١٩٠٩٩ ـ عنه ﷺ : مَن رأى المَوتَ بعَينِ يَقينِهِ رآهُ قَرَيباً<sup>(1)</sup>.

- (٢ ـ ٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٦٥ و ٣٣ و ١٢٣.
  - (٥) كنز الُعتال : ٤٢١٤٥.
- (٦\_٢) نهج البلاغة : الكتاب : ٢٧ والحكمة ٢٩.

(٨) غرر الحكم : ٨٢٥٨.

(٩) نهج البلاغة ; الحكمة ١٦٨.

<sup>(</sup>۱) الكافي : ۴/ ۲۹۲ / ٤٤.

#### ٣٧٢٢ ـ تفسيرُ الموت

١٩١٠٥ –الإمامُ عليُّ ﷺ – وقد سُئلَ عن تفسيرِ المَوتِ ــ: علَى الخَبيرِ سَقَطتُم، هُو أَحَـدُ ثلاثةِ أمورٍ يَرِدُ علَيهِ : إمّا بِشارةٌ بنَعيمِ الأبدِ، وإمّا بِشارةٌ بعَذابِ الأبدِ، وإمّا تَحزينُ وتَهويلُ وأمرُّ(ه) مُبهَمٌ، لا يَدري مِن أيَّ الفِرَقِ هُو...٣.

١٩١٠٦ ـ الإمامُ الحسنُ ﷺ ـ أيضاً ـ: أعظَمُ سُرورٍ يَرِدُ علَى المؤمنينَ إذ نُـقِلوا عـن دارِ النَّكَدِ إلىٰ نَعيمِ الأَبَدِ، وأعظَمُ ثُبورٍ يَرِدُ علَى الكافِرينَ إذ نُقِلوا عَن جَنّتِهِم إلىٰ نارٍ لا تَبيدُ ولا تَنفَدُ<sup>رِهِ</sup>.

١٩١٠٧ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : لَمَّا اسْتَدَّ الأمرُ بالحُسينِ بنِ عليُّ بنِ أبي طـالبٍ ﷺ

- (١) نهج البلاغة : الحكمة ١٨٧.
  - (۲) البحار : ۲/۲٦۲/۷۱.
    - (٣) غرر الحكم : ٦٤٢٩.
  - (٤) البحار : ۲۱/۷۰/۷۸.
- (۵۵۵) غرر الحکم : ۲۱۸۸، (۲۸۵۲ و ۲۸۲۱)، ۲۸۷، ۹، (۲۵۹۹ ۲۵۹۹).
  - (٩\_ ١٠) معانى الأخبار : ٢٨٨ / ٢ و ح ٣.

نَظَرَ إِلَيْهِ مَن كَانَ مَعَهُ فَإِذَا هُو بَخِلافِهِم؛ لأَنَّهُم كُلَّها اسْتَدَّ الأَمـرُ تَـغَيَّرَت ألوانُهُم وارتَـعدَت فَرَائصُهُم ووجَبَت قُلوبُهُم؛ وكانَ الحُسينُ ﷺ وبعضُ مَن مَعهُ مِن خَصائصهِ تُـشرقُ ألوانُهُم وتَهدَأُ جَوارِحُهُم وتَسكُنُ نُفوسُهُم. فقالَ بَعضُهم لبَعضٍ : أنظُروا، لا يُبالي بالمَوتِ! فقالَ لَهُمُ الحُسينُﷺ : صَبراً بَني الكِرامِ! فما المَوتُ إِلَّا قَنطَرَةٌ تَعَبُّرُ بِكُم عَنِ البُوسِ والضَّرَّاءِ إِلَى الجِيانِ الواسِعَةِ والنَّعيمِ الدَاغَةِ، فأَيُّكُم يَكرَهُ أَن يَنتَقِلَ مِن سِجنٍ إلى قَصرٍ ؟!<sup>(()</sup>

١٩١٠٨-عنه ﷺ -لمَّا سُنلَ عنِ المَوتِ - : لِلمؤمنِ كَنَزِع ثِيابٍ وَسِخَةٍ قَمِلَةٍ ، وفَكَّ قُيودٍ وأغلالٍ ثقيلَةٍ ، والاستِبدالِ بأفخَرِ الثِّيابِ وأطيَبِها رَوائحَ ، وأوطَأَ المَراكِبِ ، وآنَسِ المَنازِلِ ؛ وللكسافِر كخَلعِ ثِيابٍ فاخِرَةٍ ، والنَّقلِ عن مَنازِلَ أَنيسَةٍ ، والاستِبدالِ بأوسَخِ الشِّيابِ وأخشَنِها ، وأوحَشِ المَنازِلِ ، وأعظَم العَذابِ".

١٩١٠٩–الإمامُ الجوادُ ﷺ -أيضاً -: هُو النَّومُ الَّذي يأ تيكُم كُلَّ ليلَةٍ إِلَّا أَنَهُ طويلٌ مُدَّتُهُ لا يُنتَبَهُ مِنهُ إِلَّا يَومَ القيامَةِ، فَمَن رأىٰ في نَومِهِ من أصنافِ الفَرَحِ ما لا يُقادِرُ قَـدرَهُ، ومِـن أصـنافِ الأهوالِ ما لا يُقادِرُ قَدرَهُ، فكيفَ حالُ فَرِحٍ في النَّومِ ووَجِلٍ فيهِ؟ هذا هُو المَوتُ، فاستَعِدُّوا لَهُ<sup>m</sup>.

١٩١١٠ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ أيضاً ــ : للمؤمنِ كَا طَيَبِ رِيح يَسْمُّهُ فَيَنعَسُ لِطَيبِهِ ويَنقَطِعُ التَّعَبُ والأَلَمُ كلُّهُ عنهُ، وللكافِرِ كلَسعِ الأفاعي ولَدغِ العَقارِبِ وأَشَدًّا

قيلَ : فإنّ قَوماً يقولونَ : إنّهُ أَشَدُّ مِن نَشرٍ بـالمَناشيرِ ، وقَـرضٍ بـالمَقاريضِ ، ورَضـخِ بالأحجارِ ، وتَدويرٍ قُطبِ الأرحِيَةِ علَى الأحداقِ !<sup>(ــه</sup> قالَ : كذلكَ هُو علىٰ بـعضِ الكـافِرينَ والفاجرينَ...<sup>(ه</sup>.

١٩١١١ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ ـ لمَّا دَخَـلَ عـلىٰ رَجُـلٍ قـد غَـرِقَ في سَكَـراتِ المَـوتِــ: المَوتُ هُو المَصْفاةُ يُصَنِّي المؤمنينَ مِن ذُنوبِهِم فيكونُ آخِرُ أَلَمٍ يُصيبُهُم كَفَارَةَ آخِـرِ وِزرٍ بَسِقِيَ

- (١ ــ ٣) معاني الأخبار : ٢٨٨ / ٣ و ٢٨٩ / ٤ و ح ٥.
  - (2) في معانى الأخبار : ٢٨٧ / ١ «في الأحداق».
    - (٥) عيون أخبار الرضا ﷺ : ١ / ٢٧٤ / ٩.

علَيهِم، ويُصَفِّي الكافِرينَ مِن حَسَناتِهِم فيكونُ آخِرَ لَذَّةٍ أو راحَةٍ تَلحَقُّهُم، وهُو آخِرُ ثَوابِ حسَنَةٍ تكونُ لَهُم...<sup>(1)</sup>.

١٩١١٢ ـ الإمامُ الرَّضا ﷺ ـ في عِيادَةِ رجُلٍ مِن أصحابهِ ـ : كيفَ تَجِدُكَ؟ قالَ : لَقِيتُ المَوتَ بَعدَكَ ! ـ يُريدُ ما لَقِيَهُ مِن شِدَّةِ مَرَضِهِ ـ فقالَ : كيفَ لَقِيتَهُ؟ فقالَ : أَليماً شَديداً، فقالَ : ما لَقِيتَهُ، إِنَّما لَقِيتَ ما يُنذِرُكَ بِهِ ويُعرِّفُكَ بِعضَ حالِهِ...<sup>(1)</sup>.

١٩١١٣ ـ الإمامُ الجوادُ ﷺ ـ لمّا سُئلَ عن عِلَّةِ كَراهَةِ المَوتِ ـ : لأنّهُم جَهِلوهُ فكَرِهوهُ، ولو عَرَفوهُ وكانوا مِن أولياءِ اللهِ عَزَّوجلَّ لأحَبُّوهُ، ولَعلِموا أنّ الآخِرَةَ خَيرٌ لَهُم مِن الدّنيا. ثُمّ قالَ ﷺ : يا أبا عبدِاللهِ، ما بالُ الصَّبيَّ والمجنونِ يَمَتَنِعُ مِن الدَّواءِ المُنَتِّي لبَدَنِهِ والنّافي للألَمِ عنهُ؟ قالَ ﷺ : يا أبا عبدِاللهِ، ما بالُ الصَّبيَّ والمجنونِ يَمَتَنِعُ مِن الدَّواءِ المُنتِي لبَدَنِهِ والنّافي للألم قالَ : لجمهلِهم بنَفعِ الدَّواءِ. قالَ : والذي بَعَتَ محمّداً بالحتَقِّ نبيّاً إنّ مَنِ استَعدَّ للمَوتِ حَتَّ الاستِعدادِ فَهُو أَنفَعُ لَهُ مِن هذا الدَّواءِ هذا المُتعالِمِ، أما إنَّهُم لَو عَرَفوا ما يُؤدّي إليهِ المَوتُ من السَّعدِمِ لاستَدعَوهُ وأخبُّوهُ أَشَدَّ ما يَستَدعي العاقِلُ الحَازِمُ الدَّواءَ لدَفعِ الآفاتِ واجـتِلابِ السَّلاماتِ٣.

١٩١١٤ – الإمامُ العسكريُّ ﷺ : دَخَلَ عليُّ بن محمّدٍ ﷺ علىٰ مَريضٍ من أصحابهِ وهـو يَبكي ويَجزَعُ من المَوتِ، فقالَ لَهُ : يا عبدَ اللهِ، تَخافُ من المَوتِ لأَنَكَ لا تَعرِفُهُ، أرأيتُكَ إذا اتَسَختَ وتَقَدِّرتَ وتَأَذَّيتَ مِن كَثرَةِ القَذَرِ والوَسَخِ علَيكَ وأصابَكَ قُروحٌ وجَرَبٌ وعَلِمتَ أنّ الفَسلَ في حَمّامٍ يُزيلُ ذلكَ كلَّهُ أما تُريدُ أن تَدخُلَهُ فَتَغسِلَ ذلكَ عنكَ؟ أوَما تَكرَهُ أن لا تَدخُلَهُ فيَبقىٰ ذلكَ علَيكَ ؟ قالَ : بلىٰ يَابنَ رسولِ اللهِ. قالَ : فذاكَ المَوتُ هو ذلكَ الحَمّامُ، وهو آخِرُ ما بقي عليكَ مِن تَحيصٍ ذُنوبِكَ وتَنقِيَتِكَ مِن سَيَّتَاتِكَ، فإذا أنتَ وَرَدتَ عليهِ وجاوَزتَهُ فقد بقي عليكَ مِن تَحيصٍ ذُنوبِكَ وتَنقِيَتِكَ مِن سَيَّتَاتِكَ، فإذا أنتَ وَرَدتَ عليهِ وجاوَزتَهُ فقد وغَمَّضَ عينَ نَفسهِ ومضىٰ لِسَبيلهِ<sup>(4</sup>.

١٩١١٥ ـعنه الله ـ لمَّا سُئلَ عنِ المَوتِ..: هُو التَّصديقُ بما لا يكونُ. حَـدَّتَني أبي عـن

<sup>(</sup>١\_٤) معاني الأخبار : ٢٨٩ /٦ وح ٧ و ٢٩٠ /٨ وح ٩.

أبيدٍ عن جَدِّهِ عنِ الصّادقِ ع قالَ: إنَّ المؤمنَ إذا ماتَ لَم يَكُنْ مَيَّتاً؛ فإنَّ المَيّتَ هُو الكافرُ.....

#### الكتاب

<الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْلَائِكَةُ طَيِّبِينَ يَقُولُونَ سَلَامٌ عَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ»<sup>...</sup>.

إِيَا أَيَّتُهَا النَّفْسُ المُطْمَئِنَةُ \* ارْجِعِي إِلَىٰ رَبِّكِ رَاضِيَةً مَرْضِيَّةً \* فَادْخُلِي فِي عِبَادِي \* وَآدْخُلِي
 جَنَّتِي﴾".

﴿أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ۞ الَّذِينَ آسَنُوا وَكَـانُوا يَـتَقُونَ ۞ لَحُـمُ الْبُشْرَىٰ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الآخِرَةِ لَا تَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ﴾<sup>(3)</sup>.

١٩١١٦ ـرسولُ اللهِ ﷺ : ما شَبَّهتُ خُروجَ المؤمنِ مِن الدُّنيا إلَّا مِثلَ خُروجِ الصَّبِيِّ من بَطنِ أُمِّهِ، مِن ذلكَ الغَمِّ والظُّلمَةِ إلىٰ رَوحِ الدُّنيا<sup>ِ</sup>".

١٩١١٧–عنه ﷺ : إنَّ مَلَكَ المَوتِ لَيَقِفُ مِن المؤمنِ عِندَ مَوتِهِ مَوقِفَ العَبدِ الذَّليلِ مِن المَولىٰ، فَيَقومُ وأصحابَهُ لا يَدنُو(نَ) مِنهُ حتَّىٰ يَبدأَهُ بالتَّسليم ويُبشُّرَهُ بالجَنّةِ٣.

١٩١١٨ – الإمام الصادق على : أمّا المؤمنُ فما يُحِسَّ بخُروجِها ، وذلكَ قَولُ اللهِ سبحانَهُ وتعالىٰ :
﴿يا أَيَّتُها النَّفْسُ ...﴾.

ذلكَ لمَن كانَ وَرِعاً مُواسِياً لإخوانِهِ وَصُولاً لَهُمَّ.

١٩١١٩ -عنه علا - في قولهِ تعالىٰ : ﴿ هُمُ البُشْرِيٰ في الحَيَاةِ الدُّنيا؟ -: هُو أَن يُبَشِّراهُ بالجَنَّةِ

- (١) معانى الأخبار : ٢٩٠ / ١٠.
  - (٢) النحل : ٣٢.
  - (٣) الفجر : ٢٧ ــ ٣٠.
  - (٤) يونس : ۲۲\_٤٤.
  - (٥) كنزالعشال : ٤٢٢١٢.
  - (٦) الفقيه : ١ / ١٣٥ / ١٣٥.
- (۷) المحاسن : ۱ / ۲۸۳ / ۵۵۸.

عِند المَوتِ، يَعنى محمّداً وعليّاً 🚓 🗠.

١٩١٢٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ أَشَدَّ شيعَتِنا لَنا حُبّاً يكونُ خُروجُ نَفسهِ كشُربِ أَحَدِكُم في يَومِ الصَّيفِ الماءَ البارِدَ الَّذي يَنتَقِعُ بهِ القلوبُ، وإنّ سائرَهُم لَّيموتُ كما يُغبَطُ أَحَدُكُم علىٰ فِراشهِ كأقَرَّ ما كانَت عَينُهُ بمَوتهِ<sup>(</sup>".

١٩١٢١-في حديثِ المِعراجِ : وإذاكانَ العَبَدُ في حالَةِ المَوتِ يَقومُ علىٰ رأسِهِ ملائكةُ، بِيَدِ كُلِّ ملَكٍ كأسٌ مِن ماءِ الكوثَرِ وكأسٌ مِن الخَمرِ يَسقُونَ رُوحَهُ حتَّىٰ تَذهَبَ سَكرَتُهُ ومَرارتُـهُ، ويُبَشِّرونَهُ بالبِشارَةِ العُظمىٰ ويقولونَ لَهُ : طِبْتَ وطابَ مَتواكَ، إنَّكَ تَقدِمُ على العزيزِ الحكيمِ الحَبيبِ القَريبِ<sup>m</sup>.

١٩١٢٢ – رسولُ اللهِ ﷺ : أوَّلُ ما يُبَشَّرُ بهِ المؤمنُ : رَوحٌ ورَيحانٌ وجَنَّةُ نَعيمٍ، وأوَّلُ مــا يُبَشَّرُ بهِ المؤمنُ أن يُقالَ لَهُ : أبشِرْ وَلِيَّ اللهِ برِضاهُ والجَنَّةِ ! قَدِمتَ خَيرَ مَقدَمٍ، قَد غَفرَ اللهُ لمَن شَيَّعَكَ، واستَجابَ لِمَن استَغفَرَ لكَ، وقَبِلَ مَن شَهِدَ لكَ<sup>ـ(ـــ</sup>

(انظر) باب ۳۷۲٦ حدیث ۱۹۱۳۲.

٣٧٢٤ ـرسولُ اللهِ عَلَيَّةَ المَوتُ رَيحانَةُ المؤمنِ<sup>(1)</sup>. ١٩١٢٣ ـرسولُ اللهِ عَلَيَّ : المَوتُ رَيحانَةُ المؤمنِ<sup>(1)</sup>. ١٩١٢٤ ـعنه عَليَّ عَلَيَّ المؤمنِ المَوتُ<sup>(1)</sup>. ١٩١٢٥ ـالإمامُ عليَّ عَليَّ افضَلُ تُحفَقِ المؤمنِ المَوتُ<sup>(1)</sup>. ١٩١٣٦ ـعنه على : ما أنفَعَ المَوتَ لَمَن أَسْعَرَ الإيمانَ والتَّقوىٰ قلبَهُ<sup>(1)</sup>.

- (۳-۱) البحار : ۲/۱۹۱۱ / ۳۲ و ص ۱۹۲ / ۳۰ و (۷۷ / ۲۷ / ۱، أنظر تمام الحديث).
  - (٤-٦) كتزالعتال: ٤٢١١٦، ٤٢١٣٦، ٤٢١١٠،
  - (۷\_۹) غرر الحکم : ۱۰٤۹۷،۹٦۳۸،۲۳٦۵.

١٩١٢٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : المَوتُ غَنيمَةُ ٥٠. ١٩١٢٩ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : في المَوتِ راحَةُ السُّعَداءِ ٥٠. ١٩١٣٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : المَوتُ كَفَارَةُ لكُلُّ مسلمٍ ٥٠.

٣٧٢٥ \_موتُ الكافر

#### الكتاب

﴿الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ الْمَلائِكَةُ ظَالِمٍ أَنْفُسِهِمْ فَأَلَقُوا السَّلَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِنْ سُوءٍ بَلَىٰ إِنَّ اللهَ عَلِيمٌ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾<sup>(0</sup>.

﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَقَّتُهُمُ الْمَلَائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وأَدْبَارَهُمْ ﴾ (".

١٩١٣١ ـرسولُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُعَادِيا بُالقابِنا مُلَقِّباً ، فإذا جاءهُ ملَكُ المَوتِ لِنَزعِ رُوحِه مَتَّلَ اللهُ عَزَّوجلَّ لذلكَ الفاجِرِ سادَتَهُ الَّذينَ اتَّخَذَهُم أرباباً مِن دونِ اللهِ ، علَيهِم مِن أنواع العَذابِ ما يَكادُ نَظَرُهُ إلَيهِم يُهلِكُهُ ، ولا يَزالُ يَصِلُ إلَيهِ مِن خرَّ عَذابِهِم ما لا طاقَةَ لَهُ بهِ . فيقولُ لَهُ ملَكُ المَوتِ : يا أَيُّها الفاجِرُ الكافِرُ، تَرَكتَ أُولياءَ اللهِ إلى أعدائهِ ؟! فاليَومَ لا يُغْنُونَ عنكَ شيئاً ، ولا تَجِدُ إلىٰ مَناصٍ سَبِيلاً ، فيرِدُ علَيهِ مِن العَذابِ ما لَو قُسِّمَ أَدناهُ على أهلِ الدُّنيا لأهلكَهُم<sup>ِن</sup>.

١٩١٣٢ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ في المَوتِ لَراحَةٌ لِمَن كانَ عَبْدَ شَهوَتِه وأسيرَ أَهوِيَتِهِ ؛ لأنَّهُ كلّها طالَت حياتُهُ كَثُرَت سيَّناتُهُ وعَظُمَت علىٰ نَفسِهِ جِناياتُهُ<sup>س</sup>.

(انظر) باب ۳۷۲۲، ۳۷۳۵.

- (١) كنزالعمّال : ٤٤١٤٤.
- (٢) غرر الحكم: ٢٥٠٢.
- (٣) كنزالعمّال : ٤٢١٢٢.
  - (٤) النحل : ۲۸.
  - (٥) محمّد : ۲۷.
- (٦) البخار : ٦ / ٥٧٥ / ١.
- (۷) غرر ألحكم : ۳۵۹۳.

## ٣٧٢٦ ـ مَلَكُ الموت

#### الكتاب

﴿وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَتَّىٰ إِذَا جَاءَ أَحَدَكُمُ الْمُوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا وَهُمْ لَا يُفَرِّطُونَ﴾….

﴿اللهُ يَتَوَقَّى الْأَنْفُسَ حِينَ مَوْتِهَا وَالَّتِي لَمْ تَمُتْ فِي مَنَامِهَا فَيُمْسِكُ الَّتِي قَضَىٰ عَلَيْهَا الْمَوْتَ وَيُرْسِلُ الْأُخْرَىٰ إِلَىٰ أَجَلٍ مُسَمّى إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ﴾". دُوُ مَ مَ مُ مُ مَ مَ مَ

﴿قُلْ يَتَوَفَّاكُمْ مَلَكُ الْمَوْتِ الَّذِي وُكُلَ بِكُمْ ثُمَّ إِلَىٰ رَبَّكُمْ تُرْجَعُونَ﴾ ٣.

(انظر) الأعراف : ٢٧ ويونس : ١٠٤ والنحل : ٢٨، ٢٢.

١٩٦٣ – الإمامُ عليَّ ﷺ – للزِّنديقِ الّذي ادَّعىٰ التّناقُضَ في القرآنِ -: ﴿اللهُ يَتَوفَىٰ الأَنفُسَ حِينَ مَوتِها ﴾ وقولُهُ : ﴿يَتَوفَاكُم مَلَكُ المَوتِ ﴾ و ﴿تَوَفَقُهُ رُسُلُنا ﴾ و ﴿تَنَوَفَاهُمُ المَلائكة طَيِّبِينَ ﴾ و ﴿الَّذِينَ تَتَوَفَّاهُمُ المَلائكةُ ظالِمي أَنفُسِهِم ﴾ فهُو تباركَ وتعالىٰ أجَلُّ وأعظَمُ مِن أن يَتَولَىٰ ذلكَ بنَفسِهِ ، وفِعلُ رُسُلِهِ وملائكتِهِ فِعلَهُ ، لأنّهُم بأمرِهِ يَعمَلونَ ... فَن كانَ مِن أهلِ الطَّاعَةِ تَوَلَّت قَبضَ رُوحِهِ ملائكةُ الرَّحَةِ ، ومَن كانَ مِن أهلِ المَصيَةِ تَـولَىٰ قَسِضَ رُوحِهِ ملائكةُ النَّقمَةِ . ولِمَلكِ المَوتِ أعوانُ مِن ملائكةِ الرَّحَةِ والنَّقمَةِ يَصدُرونَ عَن أمرِهِ ، وفعلُ مُؤ ملائكةُ النَّقمَةِ . ولِمَلكَ المَوتِ أعوانُ مِن ملائكةِ الرَّحَةِ والنَّقمَةِ يَصدُرونَ عَن أمرِهِ ، وفعلُ الطَّاعَةِ تَوَلَّت قَبضَ رُوحِهِ ملائكةُ الرَّحَةِ ، ومَن كانَ مِن أهلِ المَصيَةِ تَـولَىٰ قَسِضَ رُوحِهِ الطَّاعَةِ مَوَلَى مَا يَأْتُونَهُ مَنسوبُ إلَيهِ ، وإذاً كانَ فِعلَهُم فِعلَ ملكِ المَوتِ ، وفعلُ ملكِ المَوتِ فعلُهُم

١٩١٣٤ ـعنه ﷺ ـ أيضاً ـ : إنّ اللهَ تبارَكَ وتعالىٰ يُدبِّرُ الأمورَ كيفَ يَشاءُ، ويُوَكُّلُ مِن خَلقهِ مَن يَشاءُ بما يَشاءُ، أمّا ملَكُ المَوتِ فإنّ اللهَ يُوَكُّلُهُ بخاصَّةِ مَن يَشاءُ مِن خَلقِهِ، ويُوَكُّلُ رُسْلَهُ مِن الملائكةِ خاصّةً بمَن يَشاءُ مِن خَلقِهِ، والملائكةُ الّذينَ سَهَّاهُمُ اللهُ عَزَّ ذِكرُهُ وكَّـلَهُم

- (۲) الزمر : ٤٢.
- (٣) السجدة : ١١.
- (٤) البحار : ٦ / ١٤٠ / ١.

<sup>(</sup>۱) الأتعام : ۳۱.

بخاصّةِ مَن يَشاءُ مِن خَلَقِهِ؛ إِنَّهُ تبارَكَ وتعالىٰ يُدبَّرُ الأُمورَ كَـيفَ يَشاءُ، وليسَ كُـلَّ العِـلمِ يَستَطيعُ صاحِبُ العِلمِ أن يُفَسّرَهُ لكُلِّ النَّاسِ؛ لأنَّ مِنهُمُ القَويَّ والضَّعيفَ، ولأنَّ مِنهُ ما يُطاقُ حَمَلُهُ، ومِنهُ مالا يُطاقُ حَمَلُهُ إِلَّا مَن يُسَهِّلُ اللهُ لَهُ حَمَلَهُ وأعانَهُ علَيهِ مِن خاصّةِ أوليائهِ. وإنَّا يَكفيكَ أن تَعلَمَ أنَّ اللهَ هُو المحيي المُعِيتُ، وأنَّهُ يَتَوفَقَ الأنفُسَ علىٰ يَدَي مَن يَسَاءُ مِن خَلقِهِ مِن ملائكتِهِ و غيرِهِم<sup>(۵</sup>.

الإمام الصادق ﷺ في بيانِ الآياتِ -: إنَّ الله تَبارَكَ وتعالىٰ جَعلَ لمَلَكِ المَوتِ أعواناً مِن الملائكةِ يَقبِضونَ الأرواحَ، عَتمَزِلَةِ صاحِبِ الشَّرطَةِ لَهُ أعوانٌ مِن الإنسِ يَبعَثُهُم في حَوائجِهِ فتَتَوَفَّاهُمُ الملائكةُ، ويَتَوَفَّاهُم مَلَكُ المَوتِ مِن الملائكةِ مَع ما يَقبِضُ هُو، ويَتَوَفَّاها اللهُ عَزَّوجلًّ مِن ملَكِ المَوتِ".

المعنه ﷺ : قيلَ لمَلَكِ المَـوتِ ﷺ : كـيفَ تَسقيضُ الأرواحَ وبَـعضُها في المَـغرِبِ وبَعضُها في المَشرِقِ في ساعَةٍ واحِدَةٍ؟ فقالَ : أدعُوها فتُجيبُني.

قالَ :وقالَ ملَكُ المَوتِ ﷺ : إنَّ الدُّنيا بينَ يَدَيَّ كالقَصعَةِ بين يَدَي أَحَدِكُم، يَتَناوَلُ مِنها ما يَشاءُ، والدُّنيا عِندي كالدِّرهَمِ في كَفُّ أَحَدِكُم يُقلِّبُهُ كيفَ شاءَ<sup>س</sup>.

١٩١٣٧ ـرسولُ اللهِ عَلِيَّةَ ـوقد نَظَرَ إلىٰ ملَكِ المَوتِ عندَ رأسِ رجُلٍ من الأنصارِ ـ: يا مَلَكَ المَوتِ، ارفُقْ بصاحِبي فإنَّهُ مؤمنُ، فقالَ ملَكُ المَوتِ : طِبْ نَفساً وقُرَّ عَيناً، واعلَمْ أنِّي بكلِّ مؤمنٍ رَفيقٌ، واعلَمْ يا محمّدُ أنِّي لَأقبِضُ رُوحَ ابنِ آدمَ فإذا صَرَخَ صارِخٌ مِن أهلهِ قُمْتُ في الدَّارِ ومَعي رُوحُهُ فقلتُ : ما هذا الصّارِخُ ؟! واللهِ ما ظَلَمناهُ، ولا سَبَقنا أجَلَهُ، ولا استَعجَلنا قدرَهُ، وما لَنا في قَبضِهِ مِن ذَنبٍ، وإن تَرضوا بما صَنَعَ اللهُ تُؤجَروا، وإن تَحزَنوا وتَسخَطُوا تأْمُوا وتُؤرَّروا<sup>نه</sup>.

(انظر) البحار : ٦ / ١٣٩ باب ٥.

- (١) التوحيد : ٢٦٨ / ٥.
- (۲) الفقيد : ۱ / ۱۳٦ / ۲۰۸.
- (٣) البحار : ١٣/١٤٤/٦.
  - (٤) كنزالعمال : ٤٢٨٦٠.

# ٣٧٢٧ \_ موتُ الأبرار وموتُ الفُجّار

١٩١٣٨ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَوتُ الأبرارِ راحَةُ لأنفُسِمِم، ومَوتُ الفُجّارِ راحَةُ للعالَمِ». ١٩١٣٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مُستَريحٌ ومُستَراحٌ مِنهُ ، العَبدُ المؤمنُ يَستَريحُ مِن نَصَبِ الدُّنيا وأذاها إلىٰ رحمَةِ اللهِ تعالىٰ، والعَبدُ الفاجِرُ يَستَريحُ مِنهُ العِبادُ والبِلادُ والشَّجَرُ والدَّوابُ».

الله ١٩١٤-عنه ﷺ :النّاسُ اثنانِ : واحِدٌ أراحَ ، وآخَرُ استَراعَ ؛ فأمّا الّذي استَراحَ فالمؤمنُ إذا ماتَ استَراحَ من الدُّنيا وبَلائها ، وأمّا الّذي أراحَ فـالكافِرُ إذا مـاتَ أراحَ الشَّـجَرَ والدَّوابَّ وكثيراً مِن النّاس<sup>m</sup>.

١٩١٤١ -عنه ﷺ - عندما قيلَ لَهُ : ماتَ فلانٌ فاستَراحَ -: إِنَّا استَراحَ مَن خُفِرَ لَهُ ٥٠.

#### ۳۷۲۸\_ذِكرُ الموتِ

١٩١٤٢ ـرسولُ اللهِ ﷺ : أفضَلُ الزُّهدِ في الدّنيا ذِكرُ المَوتِ، وأفضَلُ العِبادَةِ التَفكُّرُ، فَمَن أثقَلَهُ ذِكرُ المَوتِ وَجَدَ قَبرَهُ رَوضَةً مِن رِياضِ الجُنَّةِ<sup>س</sup>.

١٩١٤٣ ـ عنه ﷺ : أفضَلُ الزُّهدِ في الدّنيا ذِكرُ المَوتِ، وأفضَلُ العِبادَةِ ذِكرُ المَوتِ، وأفضَلُ التَّفكُّرِ ذِكرُ المَوتِ، فمَن أثقَلَهُ ذِكرُ المَوتِ وَجَدَ قَبرَهُ رَوضَةً مِن رِياضِ الجُنّةِ».

**١٩١٤٤ ـ الإمامُ الهادي ﷺ : أَذكُرْ مَصرَ عَكَ بِينَ يَدَي أَهلِكَ ؛ ولا طَبِيبَ يَنَعُكَ ، ولا حَبِيبَ** يَنفَعُكَ <sup>(س</sup>.

١٩١٤٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أَذكُروا هادِمَ اللَّذَّاتِ، ومُنَغِّصَ الشُّهَواتِ، وداعـيَ الشَّـتاتِ،

- (۱) اليحار : ۲۸ / ۱۸۱ / ۲۸.
  - (٢) كنزالعتال : ٤٢٧٦٩.
    - (٣) الخصال : ۲۱ / ۲۱.
    - (٤) كنزالعتال : ٤٢٧٧١.
    - (٥) كنزالعتال : ٤٢١٠٤.
- (٦) جامع الأخيار : ٤٧٣ / ١٣٣٤.
  - (۷) البحار : ۲۷۰ / ۲۷۰ / ٤.

اذكُروا مُفَرِّقَ الجمَاعاتِ، ومُباعِدَ الأُمنياتِ، ومُدنِيَ المَنِيَّاتِ، والمُؤْذِنَ بالبَينِ والشَّتاتِ<sup>(...</sup> ١٩١٤٦ ـ سعد السعود في الزَّبورِ : مَن فَزَّعَ نفسَهُ بالمَوتِ هانَت علَيهِ الدُّنيا<sup>...</sup>. ١٩١٤٧ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَن ذَكَرَ المَوتَ رَضِيَ مِن الدُّنيا باليَسيرِ<sup>...</sup>. ١٩١٤٨ ـ عنه ﷺ : كيفَ تَنسىٰ المَوتَ وآثارُهُ تُذَكِّرُكَ؟ إ<sup>...</sup>

١٩١٤٩ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ذِكرُ المَوتِ يُمِيتُ الشَّهَواتِ في النَّفسِ، ويَقلَعُ مَنابِتَ الغَفلَةِ، ويُقَوّي القلبَ بمَواعِدِ اللهِ، ويُرِقُ الطَّبعَ، ويَكسِرُ أعلامَ الهَوىٰ ويُطفِئُ نــارَ الحِــرصِ، ويُحَـقُرُ الدُّنيا<sup>(ه)</sup>.

١٩١٥٠ ـرسولُ اللهِ ﷺ ـحينا سُنلَ : هل يُحشَرُ مَع الشُّهَداءِ أَحَدٌ ؟ ـ : نَعَم، مَن يَذكُرُ المَوتَ في اليَومِ واللَّيلَةِ عِشرينَ مَرّةً<sup>(</sup>).

١٩١٥١ ـعنه ﷺ ـوقد مَنَّ بَمَجلِسٍ قدِ استَعلاهُ الضّحكُ ــ: شُوبُوا بَحلِسَكُم بذِكرٍ مُكَدِّرِ اللَّذَاتِ. قالوا : وما مُكَدِّرُ اللَّذَاتِ؟ قالَ : المَوتُ٣.

١٩١٥٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أوصيكُم بذِكرِ المَوتِ وإقلالِ الغَفلَةِ عنهُ، وكيفَ غَفلَتُكُم عمّا لَيس يُغفِلُكُم، وطَمَعُكُم فيمَن لَيس يُمهِلُكُم؟! فكنَىٰ واعِظاً بمَوتىٰ عايَنتُموهُم™.

(انظر) الزهد : باب ١٦١٧.

# ٣٧٢٩ - الحثُّ علَى الإكثارِ من ذِكرِ الموتِ

اللَّذَاتِ، فقيلَ : يا رسولُ اللهِ ﷺ : أكثِروا مِن ذِكرٍ هادِمِ اللَّذَاتِ، فقيلَ : يا رسولَ اللهِ، فما هادِمُ اللَّذَاتِ؟ قالَ : المَوتُ، فإنَّ أكيَسَ المؤمنينَ أكثَرُهُم ذِكراً للمَوتِ، وأشَدُّهُم لَهُ استِعداداً<sup>(...</sup>.

- (۱) غرر الحکم: ۲۵۷۵، ۲۵۷۲.
- (٢) سعد السعود : ٥٢، البحار : ٧٧ / ٤١ / ٨.
  - (٤\_٣) غرر الحكم : ٦٩٩٠، ٨٨٤٣.
    - (٥) البحار : ۳۲/۱۳۳/٦.
    - (٦\_٧) تنبيه الخواطر : ١ / ٢٦٨.
      - (٨) نهج البلاغة : الخطبة ١٨٨.
        - (٩) البحار : ٣/ ١٦٧ / ٣٢.

الدُّنوبَ ويُمزَهَّدُ في الدُّنـيا، فـإن المُوتِ؛ فإنَّهُ يُمَحِّصُ الذُّنـوبَ ويُـزَهَّدُ في الدُّنـيا، فـإن ذَكَرتُموهُ عِندَ الغِنىٰ هَدَمَهُ، وإن ذَكَرتُموهُ عِندَ الفَقرِ أرضاكُم بعَيشِكُم<sup>...</sup>.

١٩١٥٥ ـعنهﷺ : أكثِروا ذِكرَ المَوتِ، فما مِن عَبدٍ أكثَرَ ذِكرَهُ إلّا أحيا اللهُ قلبَهُ وهَوَّنَ علَيهِ المَوتَ".

١٩١٥٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : أكثِروا ذِكرَ المَوتِ، ويَومَ خُروجِكُم مِن القُبورِ، وقيامِكُم بَينَ يَدَيِ اللهِ عَزَّوجلَّ : تَهونُ علَيكُمُ المَصائبُ<sup>ص</sup>.

١٩١٥٧ ـ الترغيب والترهيب عن أنسٍ : إنَّ رسولَ اللهِ ﷺ مَرَّ بمَــجلِسٍ وهُم يَــضحَكونَ فقالَ : أكثِروا ذِكرَ هادِمِ اللَّذَاتِ، أحسَبُهُ قالَ : فإنّهُ ما ذَكَرَهُ أحَدٌ في ضِيقٍ مِن العَــيشِ إلَّا وسَّعَهُ، ولا في سَعَةٍ إلّا ضَيَقَهُ علَيهِ<sup>(۵)</sup>.

١٩١٥٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : أكثِروا ذِكرَ هادِمِ اللَذَاتِ؛ فإنَّهُ لا يكونُ في كــُثيرٍ إلَّا قَــلَّلَهُ، ولا في قَليلٍ إلّا أجزاهُ<sup>س</sup>.

١٩١٥٩ ـ عنه ﷺ : أكثِرْ ذِكرَ المَوتِ يُسَلِّكَ عمَّا سِواهُ...

١٩١٦٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أكثِروا ذِكرَ المَوتِ عندَما تُنازِعُكُم إلَيهِ أنفسُكُم مِن الشَّهَواتِ، وكنىٰ بالمَوتِ واعِظاً. وكانَ رسولُ اللهِﷺ كثيراً ما يُوصي أصحابَهُ بذِكرِ المَوتِ فيقولُ : أكثِروا ذِكرَ المَوتِ، فإنّهُ هادِمُ اللَّذَاتِ، حائلُ بَينَكُم وبينَ الشَّهَواتِ<sup>س</sup>.

١٩١٦١ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أكثِروا ذِكرَ المَوتِ ؛ فإنَّهُ ما أكثَرَ ذِكرَ المَوتِ إنسانُ إلَّا زَهِدَ في الدُّنيا<sup>(س</sup>.

١٩١٦٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ لابنهِ الحسنِ ﷺ ـ : يا بُنيَّ، أكثِرُ مِن ذِكرٍ المَوتِ، وذِكرٍ مــا

- (۲\_۱) كنزالعتال : ۲۰۹۸، ۲۰۱۵، ۲۰۱۵.
  - (۳) الخصال : ۲۱۱ / ۱۰ .
- (٤) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٣٦ / ٣.
- (٥ ـ ٦) كنزالعمَّال : ٤٢٠٩٦، ٤٢٠٩٤.
  - (٧) أمالي الطوستي : ٢٨ / ٣١.
    - (٨) البحار : ٢/ ١٦٨ / ٨٢.

تَهَجُمُ علَيهِ وتُفضي بعدَ المَوتِ إلَيهِ. حتَّىٰ يأتيَكَ<sup>ِس</sup> وقد أُخَذتَ مِنهُ حِذرَكَ وشَدَدتَ لَه أزرَكَ. ولا يَأتيَكَ بَغتَةً فيَبهَرَكَ<sup>ِس</sup>.

> ١٩١٦٣ –عنه ﷺ : مَن أَكْثَرَ مِن ذِكرٍ المُوتِ قَلَّت في الدُّنيا رَغبَتُهُ<sup>...</sup>. ١٩١٦٤ –عنه ﷺ : مَن أَكْثَرَ مِن ذِكرٍ المَوتِ رَضِيَ مِن الدُّنيا بِالكَفافِ<sup>...</sup>.

(أنظر) القلب : باب ٣٤١٠.

## ٣٧٣٠ ـ الاستِعدادُ للموتِ

١٩١٦٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ ـ لطارِقِ بنِ عبدِ اللهِ المحارِبيِّ ـ : يا طارِقُ، استَعِدَّ للمَوتِ قَبلَ نُزولِ المَوتِ<sup>س</sup>.

١٩١٦٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : اِستَعِدّوا للمَوتِ فقد أَظَلَّكُم، وكُونوا قَوماً صِيحَ بِهِم فانتَبَهوا، وعَلِموا أَنَّ الدُّنيا لَيسَت لَهُم بدارٍ فاستَبدَلوا…

وما بينَ أَحَدِكُم وبينَ الجَنَّةِ أوِ النَّارِ إلَّا المَوتُ أن يَنزِلَ بهِ...نَسأَلُ اللهَ سبحانَهُ أن يَجعَلَنا وإيَّاكُم يِمَّن لاتُبطِرُهُ نِعمَةٌ، ولا تُقَصَّرُ بهِ عن طاعَةِ ربِّهِ غايَةٌ، ولاتَحِلُّ بهِ بعدَ المَوتِ ندامَةٌ ولا كآبَةُ™.

١٩١٦٧ ـعنه ﷺ : تَرَحَّلوا فقد جُدَّ بِكُم، واستَعِدُوا للمَوتِ فقد أُظَلَّكُمَّ.

١٩١٦٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : هَولُ لا تَدري مَتَىٰ يَعْسَاكَ ما يَمَنَعُكَ أَن تَستَعِدَّ لَهُ قبلَ أَن يَفجَأَكَ ؟!<sup>(م</sup>

- (١) في البحار (٧٧ / ٢٠٥) : «واجعله أمامك حيث (تراه حتّى)يأتيك وقد أخذت منه حذرك».
  - (٢) نهج البلاغة : الكتاب ٣١.
  - (۲\_٤) غرر الحکم : ۸۷٦٦. ۸٦٦٢.
    - (٥) كنزالعمّال : ٤٢١٤٠.
    - (٦) نهج البلاغة : الخطبة ٢٤.
      - (۷) غرر الحکم : ٤٥١٤.
    - (۸) البحار : ۸۲ / ۱۷۱ / ۲.

١٩١٦٩ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ أمراً لاتَعلَمُ مَتىٰ يَـفجَوُكَ يَـنبَغي أَنْ تَسـتَعِدَّ لَـهُ قـبلَ أن يَغشاكَ<sup>(1</sup>.

١٩١٧٠ ـ عنه عنه : أسمِعوا دَعوَةَ المَوتِ آذانَكُم قبلَ أن يُدعىٰ بِكُمْ".

١٩١٧١ ـعنه ﷺ : إنَّ العاقِلَ يَنبَغي أن يَحَذَرَ المَوتَ في هذهِ الدّارِ ، ويُحسِـنَ لَـهُ التأهُّبَ قبلَ أن يَصِلَ إلىٰ دارٍ يَتَمنَىٰ فيها المَوتَ فلا يَجِدُهُ٣.

١٩١٧٢ ـ عنه ﷺ : إذا كانَ هُجومُ المَوتِ لا يُؤمَنُ؛ فمِنَ العَجزِ تَركُ التّأَهُّبِ لَهُ<sup>(...</sup>

١٩١٧٣ ـ عنه ﷺ : تارِكُ التَّاهُُبِ للمَوتِ واغتِنامِ المَـهَلِ غــافِلُ عــن هُــجومِ الأجَــلِ، تَرَحَّلوا فقد جُدَّ بِكُم، واستَعِدّوا للمَوتِ فقد أَظَلَّكُمْ<sup>س</sup>.

١٩١٧٤ ـ عنه ﷺ : إعلَمْ أنَّ أمامَكَ عَقَبَةً كَوُوداً الْمُخِفُّ فيها أحسَـنُ حــالاً (أمـراً) مِـن المُثقِلِ، والمُبطِئُ علَيها أقبَحُ حالاً من المُسرِعِ... فارتَدْ لنفسِكَ قَبلَ نُزولِكَ، ووَطِّيُ المَنزِلَ قبلَ حُلولِكَ<sup>س</sup>.

١٩١٧٥ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إنّ النُّورَ إذا دَخَلَ الصَّدرَ انفَسَحَ. قيلَ : هَل لذلكَ مِن عَلَمٍ يُعرَفُ بهِ؟ قالَ : نَعَم، التّجافي عن دارِ الفُرورِ، والإنابَةُ إلىٰ دارِ الخُلودِ، والاستِعدادُ للـمَوتِ قَـبلَ نُزولِهِ<sup>س</sup>.

١٩١٧٦ – الإمامُ عليُّ ﷺ : إيّاكَ أن يَنزِلَ بكَ المَوتُ وأنتَ آبِقُ عن ربِّكَ في طَلَبِ الدُّنيا<sup>س</sup>. ١٩١٧٧ – عنه ﷺ : إنّ وَراءَكَ طالِباً حَثيثاً مِن المَوتِ، فلا تَغفُلُ<sup>س</sup>. ١٩١٧٨ – عنه ﷺ : مَنِ استَعَدَّ لسَفَرِهِ قَرَّ عَيناً بحَضَرِهِ<sup>رَس</sup>. ١٩١٧٩ – رسولُ اللهِ ﷺ : مَنِ ارتَقَبَ المَوتَ سارَعَ في الخَيراتِ<sup>س</sup>. ١٩١٨٩ – الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنّ قادِماً يَقدُمُ بالفَوزِ أو الشُّقوَةِ لَمُستَحِقٌ لأفضَلِ العُدَّةِ<sup>س</sup>.

> (١\_٥) غرر الحكم : ٣٦٦٨، ٣٤٩٢، ٣٦٦١، ٤٥٩٣، (٤٥١ ـ ٤٥١٤). (٦) نهيج البلاغة : الكتاب ٣١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٦ / ٨٥. (٨) غرر الحكم : ٢٧٠٠، شرح نهج البلاغة لاين أبي الحديد : ١٨ / ٤٢. (٩- ١٠) غرر الحكم : ٢٨١، ٣٦١٩. (١١) البحار : ٧٧ / ١٧١ / ٧. (١٢) نهج البلاغة : الخطبة ٢٤، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٥ / ١٤٥.

١٩١٨١ ـعنه ﷺ : اِزِهَدْ في الدُّنيا واعزِفْ عَنها، وإيَّاكَ أَن يَغزِلَ بِكَ المَوتُ وأَنتَ آيِـقُ مِن ربَّكَ في طَلبِها فتَشقَ".

١٩١٨٢ ـ إبراهيمُ ﷺ ـ لمَّا دَنَت وَفَاتُهُ ـ : هَلَا أَرْسَلْتَ إِلَيَّ رَسُولاً حتَّىٰ آخُذَ أُهبَةً، قـ الَ لَهُ : أَوَما عَلِمتَ أَنَّ الشَّيبَ رَسُولي؟ !"

١٩١٨٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : عَجِبتُ لَمَن يَرىٰ أَنَّهُ يُنقَصُ كلَّ يَومٍ في نـفسِهِ وعُسمرِهِ وهُـو لا يَتَأَهَّبُ للمَوتِ إ<sup>س</sup>

١٩١٨٤ ـ عنه ﷺ : لا تَكُن يمّن يَرجو الآخِرَةَ بَغَيرِ العَمَلِ... يَخشَى المَوتَ،ولا يُبادِرُ الفَوتَ... ١٩١٨٥ ـ عنه ﷺ : بادِروا المَوتَ وغَمَراتِهِ، وامهَدوا لَهُ قبلَ حُلُولِهِ، وأعِدُّوا لَهُ قبلَ نُزولِهِ... ١٩١٨٦ ـ عنه ﷺ : بادِروا المَوتَ الَّذي إن هَرَبتُم مِنهُ أَدرَ كَكُم، وإن أَقَــتُم أَخَذَكُم، وإن نسِيتُموهُ ذَكَرَكُم...

١٩١٨٧ ــعنه ﷺ : بادِروا أمرَ العامّةِ ٣ وخاصّةَ أَحَدِكُم وهُو المَوتُ، فإنّ النّاسَ أمامَكُم، وإنّ السّاعةَ تَحدُوكُم مِن خَلفِكُم، تَخَفَّفُوا تَلحَقوا، فإنّما يُنتَظَرُ بأوّلِكُم آخِرُكُم ٣.

## ٣٧٣١ ـ مَن عَدَّ عَداً مِن أَجَلِهِ

١٩١٨٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : أصلِحوا الدُّنيا، واعمَلوا لآخِرَتِكُم كأنَّكُم تَموتونَ غَداً". ١٩١٨٩ ـالإمامُ عليُّ ﷺ : ما أنزَلَ المَوتَ حَقَّ مَنزِلَتِهِ مَن عَدَّ غَداً مِن أَجَلِهِ".

(١) غرر الحكم : ٢٣٩٨ .
 (٢) البحار : ٢٢ / ٢٢٢ .
 (٣) غرر الحكم : ٢٢٥٣ .
 (٣) غرر الحكم : ٢٢٥٣ .
 (٣) غرر الحكمة - ١٥ والغطبة ١٩٠ والحكمة ٢٠٣ .
 (٩) قال اين أبي الحديد : ثمّ أمر بمبادرة الموت ، وسمّاه الواقعةالعامّة لأنّه يعمّ الحيوان كلّه ، ثمّ سمّاه خاصة أحدكم لأنّه وإنكان عامما إلا .
 (٢) قال اين أبي الحديد : ثمّ أمر بمبادرة الموت ، وسمّاه الواقعةالعامّة لأنّه يعمّ الحيوان كلّه ، ثمّ سمّاه خاصة أحدكم لأنّه وإنكان عامما ألاً إلا .
 (٢) قال اين أبي الحديد : ثمّ أمر بمبادرة الموت ، وسمّاه الواقعةالعامّة لأنّه يعمّ الحيوان كلّه ، ثمّ سمّاه خاصة أحدكم لأنّه وإنكان عامماً إلا .
 (٢) قال اين أبي الحديد : ٢ أمر بمبادرة الموت ، وسمّاه الواقعةالعامّة لأنّه يعمّ الحيوان كلّه ، ثمّ سمّاه خاصة أحدكم لأنّه وإنكان عامماً إلا .
 (٢) قال اين أبي الحديد : ٢ أمر بمبادرة الموت ، وسمّاه الواقعةالعامّة لأنّه يعمّ الحيوان كلّه ، ثمّ سمّاه خاصة أحدكم لأنّه وإنكان عاماً إلا .
 (٢) قال اين أبي الحديد : ٢ أمر بمبادرة الموت ، وسمّاه الواقعةالعامة لأنّه يعمّ الحيوان كلّه ، ثمّ سمّاه خاصة أحدكم لأنّه وإنكان عاماً إلا .
 (٢) قال اين أبي الحديد : ٢ أمر بمبادرة على ذلكالعموم . قوله : «فإنّ الناس أمامكم» أي قد سبقوكم . والساعة تسوقكم من خلفكم .
 (٢) نهج البلاغة الجلم المن أبي الحديد : ٩ / ٢٨٩).
 (٨) نهج البلاغة الخطبة ٢٦ .
 (٩) كنزالعتال : ٢٢١١١ .

(١٠) الكافى: ٣٠ / ٢٥٩ / ٣٠.

١٩١٩٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مَن عَدَّ غَداً مِن أَجَلِهِ فقد أساءَ صُحبَةَ الموتِ...

## ٣٧٣٢ ـ التزوّدُ للآخرةِ

#### الكتاب

﴿الحَجُّ أَشْهُرُ مَعْلُومَاتٌ فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدالَ فِي الْحَجَّ وَمَــا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللهُ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقُوىٰ وَاتَّقُونِ يَا أُولِي الأَلْبَابِ﴾".

١٩١٩١ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : تَزَوَّدوا في الدُّنيا مِن الدُّنيا ما تُحوِزونَ (تَحُوزونَ) بِهِ أَنفُسَكُم غَداً". ١٩١٩٢ ـ عنه ﷺ : تَزَوَّدوا في أيّامِ الفَناءِ لأيّامِ البَـقاءِ، قـد دُلِـلتُم عـلَى الزّادِ، وأُمِسرُتُم بالظَّعن، وحُثِثتُم علَى المَسيرِ<sup>(ن</sup>).

١٩١٩٣ـعنه ﷺ : علَيكُم بالجِدُّ والاجتِهادِ ، والتّأهُّبِ والاستِعدادِ ، والتَّزَوُّدِ في مَنزلِ الزّادِ<sup>س</sup>. ١٩١٩٤ـعنه ﷺ : فلْيَعمَلِ العامِلُ مِنكُم في أيّامِ مَهَلِهِ قبلَ إرهاقِ أجَلِهِ ... ولْيَتَزَوَّدْ مِن دارِ ظَعنِهِ لدارِ إِقامَتِهِ<sup>س</sup>.

١٩١٩٥ ــعنه ﷺ : أَلَستُم في مَساكِنِ مَن كانَ قَبَلَكُم أَطُولَ أَعهاراً، وأبقَ آثاراً... تَعَبَّدوا للدُّنيا أيَّ تَعبُّدٍ، وآثَرُوها أيَّ إيثارٍ، ثُمَّ ظَعَنوا عنها بغَيرِ زادٍ مُبَلِّغٍ ولا ظَهرٍ قاطِعٍ<sup>س</sup>.

١٩١٩٦ ـ عنه ﷺ : إنَّ الدُّنيا دارُ صِدقٍ لَمَن صَدَقَها، ودارُ عافِيَةٍ لمَن فَهِمَ عنها، ودارُ غِنَ لمَن تَزوَّد مِنها".

١٩١٩٧ ـعنه ﷺ : إنَّا الدُّنيا مُنتَهىٰ بَصَرِ الأعمىٰ، لا يُبصِرُ مِمّا وراءها شيئاً، والبَـصيرُ يَنفُذُها بَصَرُهُ ويَعلَمُ أنّ الدّارَ وراءها،فالبَصيرُ مِـنها شــاخِصُ، والأعــمىٰ إلَـيها شــاخِصُ، والبَصيرُ مِنها مُتَزوِّدُ، والأعمىٰ لَها مُتَزوِّدُ<sup>س</sup>.

<sup>(</sup>۱) البحار: ۱۸۲/۷۷ / ۱۵۳/۷۷.

<sup>(</sup>٢) البقرة : ١٩٧.

<sup>(</sup>٣) نهج البلاغة : الخطبة ٢٨.

<sup>(</sup>٤-٤) نهج البلاغة : الخطبة ١٥٧ و ٢٣٠ و ٢٨ و ١١١ والحكمة ١٣١ والخطبة ١٣٣.

١٩١٩٨ ـعنه ﷺ : إنَّ الدُّنيا لم تُخلَقْ لَكُم دارَ مُقامٍ، بل خُلِقَت لَكُم مَجازاً لِتَزَوَّدوا مِـنها الأعبالَ إلىٰ دارِ القرارِ<sup>س</sup>.

١٩١٩٩ ـ عنه ﷺ : رَحِمَ اللهُ امرَأً... اغتَنَمَ المَهَلَ، وبادَرَ الأجَلَ، وتَزوَّدَ مِن العَمَلِ".

١٩٢٠٠ ـ عنه ﷺ : إنَّكَ لَن يُغنيَ عنكَ بعدَ المَوتِ إلَّا صالِحُ عَمَلٍ قَدَّمتَهُ، فتَزَوَّدْ مِن صالحِ العَمَلِ".

١٩٢٠١ ـ عنه ﷺ ـ في ذُمَّ الدُّنيا : لا خَيرَ في شيءٍ مِن أزوادِها إلَّا التَّقوىٰ".

١٩٢٠٢ ـ عنه ﷺ : أوصيكُم عِبادَ اللهِ بتَقوَى اللهِ الَّتي هيَ الزَّادُ وبها المَعادُ (المَـعادُ) : زادُ مُبلِغٌ، ومَعادُ مُتجِحٌ<sup>(..)</sup>.

١٩٢٠٣ ـعنه ﷺ ـ إذا صلَّى العِشاءَ الآخِرَةَ يُنادي النَّاسَ ثلاثَ مَرَّاتٍ حتَّىٰ يَسمَعَ أهلُ المَسجِدِ ـ : أيّها الناسُ، تَجَهَّزوا رَحِمَّكُمُ اللهُ، فقد نُودِيَ فيكُم بالزَّحيلِ، فما التَّعرُّجُ علَى الدُّنيا بعدَ نِداءٍ فيها بالزَّحيلِ؟! تَجَهَّزوا رَحِمَّكُمُ اللهُ، وانتَقِلوا بأفضَلِ ما بِحضرَتِكُم مِـن الزَّادِ وهُـو التَقوىٰ٣.

١٩٣٠٤ عنه ﷺ ـ أنّه كانَ يُنادي في كلَّ ليلَةٍ حينَ يأخُذُ النّاسُ مَضاجِعَهُم للمَنامِ بِصَوتٍ يَسمَعُهُ كافَةُ أهلِ المَسجِدِ ومَن جاوَرَهُ مِن النّاسِ ـ : تَزَوَّدوا رَحِمَّكُمُ اللهُ فـقد نُـودِيَ فـيكُم بالرَّحيلِ، وأقِلُّوا العُرْجَةَ علَى الدُّنيا، وانقَلِبوا بصالحٍ مايَحضُرُكُم مِن الزّادِ؛ فإنّ أمامَكُم عَقَبَةً كَوُوداً ومَناذِلَ مَهُولَةً...<sup>س</sup>.

العنه ﷺ \_وكانَ كثيراً ما يُنادي بهِ أصحابَهُ \_: تَجَهَّزوا رَحِمَّكُمُ اللهُ} فقد نُودِيَ فيكُم بالرَّحيلِ، وأقِلُوا العُرْجَةَ علَى الدِّنيا، وانقَلِبوا بصالِحِ ما بحَضرَ تِكُم مِن الزَادِ؛ فإنَّ أمامَكُم

- (٣) غرر الحكم : ٣٨١٥.
- (a\_1) نهج البلاغة : الخطبة ١١١ و ١١٤.
  - (٦) البحار : ۲۲/۳۹۱/۷۷.

(۷) الإرشاد : ۱ / ۲۳٤.

<sup>(</sup>١-١) نهج البلاغة : الخطبة ١٣٢ و ٧٦.

عَقَبَةً كَوُوداً ، ومَناذِلَ مُخُوفَةً مَهُولَةً ، لابَدَّ مِن الوُرودِ عَلَيها ، والوُقوفِ عِندَها … فقَطِّعوا عَلائق الدُّنيا واستَظهِروا بزادِ التَّقوىٰ‹››.

١٩٢٠٦ عنه ﷺ ـ لرجُلٍ ذَمَّ الدُّنيا كلَّ الذَّمَّ : أيُّها الذَّامُ للدُنيا، أنتَ المُتَجَرَّمُ علَيها أم هِيَ المُتَجَرَّمَةُ علَيكَ؟... ثُمّ التَفَتَ إلىٰ أهلِ المَقابِرِ فقالَ : يا أهلَ التُربَةِ، ويا أهـلَ الفُـربَةِ، أمّـا المَنازِلُ فقد سُكِنَت، وأمّا الأموالُ فقد قُسَّمَت، وأمّا الأزواجُ فقد نُكِحَت، هذا خَبَرُ ما عِندَنا، فما خَبَرُ ما عِندَكُم؟ ثُمّ أقبَلَ علىٰ أصحابِهِ فقالَ : واللهِ، لو أذِنَ لَهُم في الكلامِ لأخبَروكُم أنّ خَبرَ الزَّادِ التَّقوىٰ٣.

١٩٢٠٧–عنه ﷺ ـ وقد مَرَّ علَى المَقابِرِ ـ : السّلامُ علَيكُم يا أهلَ القُبورِ، أنتُم لنا سَلَفٌ، ونحنُ لَكُم خَلَفٌ، وإنّا إن شاءَ اللهُ بِكُم لاحِقونَ، أمّــا المَســاكِـنُ فسُكِـنَت، وأمّــا الأزواجُ فنُكِحَت، وأمّا الأموالُ فقُسَّمَت، هذا خَبَرُ ما عِندَنا، فلَيتَ شِعري ما خَبَرُ ما عِندَكُــم؟ ثُمَّ قالَ : أما إنّهُم إن نَطَقوا لَقالوا : وَجَدنا التَّقوىٰ خَيرَ زادٍ<sup>m</sup>.

١٩٢٠٨ ـعنه ﷺ ـ لمّا أشرَفَ علَى القُبورِ وهُو يَرجِعُ مِن صِفِّينَ ــ: يـا أهـلَ الدِّيـارِ المُوحِشَةِ، والمحالِّ المُقفِرَةِ، والقُبورِ المُظلِمَةِ، يا أهلَ التُّربَةِ، يا أهلَ الغُربَةِ، يا أهلَ الوَحدَةِ، يا أهلَ الوَحشَةِ، أنتُم لَنا فَرَطٌ سابِقٌ، ونحنُ لَكُم تَبَعٌ لاحِقٌ. أمّـا الدُّورُ فـقد سُكِـنَت، وأمّـا الأزواجُ فقد نُكِحَت، وأمّا الأموالُ فقد قُسَّمَت. هذا خَبَرُ ما عِندَنا، فما خَبَرُ ما عِندَكُم ؟ ثُمَّ التَفَتَ إلى أصحابِهِ فقالَ : أما لَو أَذِنَ لَهُم في الكلامِ لأخبَرُوكُم أَنَّ خَيرَ الزَّادِ التَّقوىٰ".

١٩٢٠٩ ـعنه علم : آهِ ! مِن قِلَّةِ الزَّادِ، وطُولِ الطَّريقِ، وبُعدِ السَّفَرِ، وعَظيمِ المَورِدِ !\*\*

- (١) نهج البلاغة : الخطبة ٢٠٤، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٥/١١.
  - (٢) أمالي الطوسيَّ : ٥٩٤ / ١٢٣١,
    - (٣) البحار : ۲۸ / ۷۱ / ۳۵.
- (٤) نهج البلاغة : الحكمة ١٣٠ . شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٨ / ٣٢٢.
  - (٥) نهج البلاغة : الحكمة ٧٧.

#### ٣٧٣٣ \_ تفسيرُ الاستِعدادِ للموتِ

١٩٢١٠ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ عنِ الاستِعدادِ للمَوتِ ــ: أداءُ الفَرائـضِ، واجــتِنابُ الحَارِمِ، والاشتِمالُ علَى المكارِمِ، ثُمَّ لايُبالي أَوَقَعَ علَى المَوتِ أم وَقَعَ المَوتُ علَيهِ. واللهِ، مايُبالي ابنُ أبي طالبٍ أوَقَعَ علَى المَوتِ أم وَقَعَ المَوتُ علَيهِ<sup>(...</sup>

ا٩٢١١ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ ـ لمَّا سُئلَ عن خَيرِ المَـوتِ ــ: أن يكونَ قد فَرَغَ مِـن أبنِيَتِهِ ودُورِهِ وقُصورِهِ. قيلَ : وكيفَ ذلكَ؟ قالَ : أن يكونَ مِن ذُنوبهِ تائباً، وعلَى الخَـيراتِ مُقيماً، يَردُ علَى اللهِ حَبيباً كريماً".

١٩٢١٢ ـ عنه ﷺ : إنَّا الاستِعدادُ للمَوتِ تَجَنُّبُ الحَرَامِ، وبَدَلُ النَّدىٰ والخَيرِ<sup>m</sup>.

# ٣٧٣٤ ـ تَمَنَّى الموتِ

#### الكتاب

<قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِنْدَاللهِ خَـالِصَةُ مِـنْ دُونِ النَّـاسِ فَـتَمَنَّوُا الْمَـوْتَ إِنْ كُـنْتُمْ صَادِقِينَ \* وَلَنْ يَتَمَنَّوْهُ أَبَداً بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِينَ﴾.

(انظر) الجمعة : ٢.٧ وآل عمران : ١٤٣.

ا ١٩٢١ ـرسولُ اللهِ ﷺ : لا يَتَمنَّىٰ أَحَدُكُم المَوتَ". ١٩٢١ ـعنه ﷺ : لا يَتَمنَّىٰ أَحَدُكُمُ المَوتَ لِضُرٍّ نَزَلَ بِهِ ، فإن كانَ ولابَدَّ فاعِلاً فلْيَقُل ؛ اللّهُمّ

أحيني ما كانَتِ الحَمَيَّةُ خَيراً لي. وتَوَقَّني إذا كانَتِ الوَفاةُ خَيراً لي<sup>...</sup>.

١٩٢١٥ ـ عنه ﷺ : لا يَدعُونَ أَحَدُكُم بِالمَوتِ لِضُرٍّ نَزَلَ بِهِ ، ولكنْ لِيَقُل : اللَّهُمّ أحيني ما

- (۱) أمالي الصدوق : ۸/۹۷.
- (۲) البحار : ۱۷/۲٦۷/۷۱.
  - (٣) علل الشرائع : ٢٣١ / ٥.
    - (٤) البقرة : ٨٤، ٩٥.
    - (٥) كنزالعشال : ٤٢١٥٢.
- (٦) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٥٧ / ٥٤.

كانَتِ الحَياةُ خَيراً لي، وتَوَفَّني إذا كانَتِ الوَفاةُ خَيراً لي<sup>...</sup>. ١٩٢١٦ ـعنه ﷺ : لا يَتَمَنِّينَّ أَحَدُكُم المَوتَ بِضُرٍّ نَزَلَ بِهِ<sup>...</sup>.

١٩٢١٧ ـعنه ﷺ ـ لمّا دَخَلَ علَى العبّاسِ وهو يَشتَكي فيَتَمنَّى المَوتَ ــ: يا عَبّاسُ عَمَّ رسولِ اللهِ! لاتَنمَنَّ المَوتَ؛ إن كُنتَ مُحسِناً تَرَدادُ إحساناً إلىٰ إحسانِكَ خَيرً لكَ، وإن كُـنتَ مُسيئاً فإن تُؤخَّرْ تَستَعتِبْ مِن إساءتِكَ خَيرٌ لكَ، لا تَتَمنَّ المَوتَ™.

١٩٢١٨ ـعنه ﷺ : يا سَعدُ، أعِندي تمَنَّى المَوتَ ؟! لَنْن كُنتَ خُلِقتَ للنَّارِ وخُلِقَت لكَ ما النَّارُ شيءٌ يُستَعجَلُ إلَيها، ولنن خُلِقتَ للجَنّةِ وخُلِقَت لكَ لَأَن يَطولَ عُمرُكَ ويَحسُنَ عمَلُكَ خَبرُ لكَ<sup>ش</sup>.

١٩٢١٩ ـعنه ﷺ : لا تَنُّوا المَوتَ؛ فإنَّهُ يَقطَعُ العمَلَ، ولا يُرَدُّ الرَّجُلُ فيَستَعتِبُ....

١٩٢٢٠ ـ عنه ﷺ : لا تَمَنَّوا المَوتَ ؛ فإنَّ هَولَ المُطَّلَعِ شَديدٌ ، وإنَّ مِن السَّعادَةِ أن يَطولَ عُمرُ العَبدِ ، ويَرزُقَهُ اللهُ الإِنابَةَ<sup>س</sup>.

١٩٢٢١ ـ عنه ﷺ : لايَتَمنَّىٰ أَحَدُكُمُ المَوتَ إلَّا أَن يَثِقَ بِعَملِهِ ٣.

١٩٢٢٢ ـ عنه ﷺ : لا يَتَمنَّيَنَّ أَحَدُكُمُ المَوتَ؛ فإنَّهُ لا يَدري ما قَدَّمَ لنفسِهِ ٧٠.

١٩٢٢٣ ـالإمامُ عليٌّ ﷺ ـ لِلحارثِ الهَمْدانيِّ ـ: وأكثرُ ذِكرَ المَـوتِ ومـا بـعدَ المَـوتِ، ولا تَتَمَنَّ المَوتَ إلّا بشَرطٍ وَثيقٍ<sup>(</sup>).

**١٩٢٢٤ ـ الزهد عن سلمانُ** : لولا الشَّجودُ للَّهِ، ومُجالَسَةُ قَومٍ يَتَلَفَّظونَ طيبَ الكـلامِ كـما يُتَلَفَّظُ طيبُ الَّتمرِ، لَتَمَنِّيتُ المَوتَ<sup>رِي</sup>.

١٩٢٢٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ - لرجُلٍ يَتَمنَّى المُوتَ ـ : تَمَنَّ الحَسياةَ لِتُطيعَ لا لِتَعصيَ ، فلأن

- (۱) سنن أبي داود : ۳۱۰۸.
- (٢) الدعوات للراونديّ : ١٢٢ / ٢٩٦.
- (٣) الترغيب والترهيب : ٤ / ٢٥٦ / ٥٠.
- (٨-٤) كتزالعتال: ٤٢١٥٥، ٢٢١٤٩، ٢٢١٤٩، ٤٢١٥٤، ٤٢١٥٤.
  - (٩) نهج البلاغة : الكتاب ٦٩.
  - (۱۰) الزهد للحسين بن سعيد : ۷۹ / ۲۱۲.

تَعيشَ فتُطيعَ خَيرً لكَ مِن أن تَموتَ فلا تَعصيَ ولا تُطبعَ 🗠

١٩٢٣٦ـالإمامُ الكاظمُ ﷺ ـأيضاً ــ: هل بينَكَ وبينَ اللهِ قَرابَةٌ يُحابيكَ لهَا؟ قالَ : لا. قالَ : فهَل لكَ حَسَناتٌ قَدَّمَتُها تَزيدُ علىٰ سَيِّئاتِكَ؟ قالَ : لا. قالَ : فأنتَ إذاً تَتَمنّى هَلاكَ الأبدِ !"

٣٧٣٥ ـ سَكرَةُ الموت

#### الكتاب

﴿ وَجاءَتْ سَكْرَةُ الْمُؤْتِ بِالْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيدُ ﴾ (".

< وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَقَّىٰ الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائِكَةُ يَـضْرِبُونَ وُجُـوهَهُمْ وَأَدْبَـارَهُمْ وَذُوقُـوا عَـذَابَ الْحَرِيقَ﴾<sup>(4)</sup>.

<لَكَلَا إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِ \* وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ \* وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ \* وَالْتَفَّتِ السَّاقُ بِالسَّاقِ \* إِلَىٰ رَبَّكَ يَوْمَئِذِ الْسَاقُ﴾<sup>(0)</sup>.

(انظر) النساء : ٩٧ ومحمّد : ٢٧ والواقعة : ٨٣\_٩٤.

١٩٢٢٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ في صِفَةِ المَأخوذِينَ علَى الغِرَّةِ : اجتَمَعَت علَيهِم سَكرَةُ المَوتِ وحَسرَةُ الفَوتِ، ففَتَرَت لها أطرافُهُم، وتَغيَّرَت لها ألوانُهُم.

ثُمَّ ازدادَ المَوتُ فيهم وُلوجاً، فحِيلَ بينَ أَحَدِهِم وبينَ مَنطِقِهِ، وإنَّهُ لَبَينَ أَهلِهِ يَنظُرُ ببَصَرِهِ ويَسمَعُ بأُذُنهِ علىٰ صِحَّةٍ مِن عَقلِهِ وبَقاءٍ من لَبُّهِ، يُفَكِّرُ فيمَ أفنىٰ عُمرَهُ، وفيمَ أذهَبَ دَهرَهُ ! ويَتَذكَّرُ أموالاً جَمَعَها، أَعْمَضَ في مطالِبِها، وأَخَذَها مِن مُصَرَّحاتِها ومُشتَبِهاتِها، قـد لَـزِمَتهُ تَبِعاتُ جَعِها، وأشرَفَ علىٰ فِراقِها، تَبقىٰ لَمَن وراءَهُ يَنعَمُونَ فيها، ويَتَمتَّعونَ بها، فيكونُ المَهنأ

- (٢) كشف الغتة : ٣ / ٤٢.
  - (۳) ق : ۱۹.
  - (٤) الاتفال : ٥٠.
  - (٥) القيامة : ٢٦ ــ ٣٠.

<sup>(</sup>١) عيون أخبار الرُّضا الظاة : ٢ / ٣ / ٣.

أصحَرَ لَهُ عِندَ المَوتِ مِن أمرِهِ، ويَزهَدُ فيما كانَ يَرغَبُ فيهِ أَيَّامَ عُمُرِهِ، ويَتَمنَّىٰ أَنَّ الَّذي كانَ يَغبِطُهُ بِها ويَحسُدُهُ علَيها قد حازَها دُونَهُ!

فلَم يَزَلِ المَوتُ يُبالِغُ في جَسَدِهِ حتَّىٰ خالَطَ لِسانُهُ سَمَعَهُ، فصارَ بينَ أهلِهِ لا يَنطِقُ بلِسانِهِ، ولا يَسمَعُ بسَمعِهِ، يُرَدِّدُ طَرفَهُ بالتَّظَرِ في وُجوهِهِم، يَرىٰ حَرَكاتِ أَلسِنَتِهِم، ولا يَسمَعُ رَجعَ كلامِهِم.

ثُمَّ ازدادَ (زادَ) المَوتُ التِياطاً بهِ. فقُبِضَ بَصَرُهُ كها قُبِضَ سَمـعُهُ. وخَـرَجَتِ الرُّوحُ مِـن جَسَدِهِ. فصارَ جِيفَةً بينَ أهلِهِ...<sup>(۱)</sup>.

١٩٣٢٨ ـرسولُ اللهِ ﷺ : إحضَروا مَوتاكُم ولَقَنوهُم «لا إلهَ إلَّا الله» وبَشَّروهُم بالجُنَّةِ، فإنَّ الحَليمَ مِن الرَّجالِ والنِّساءِ يَتَحَيِّرُ عندَ ذلكَ المَصرَعِ، وإنّ الشيطانَ أقرَبُ ما يكونُ مِن ابنِ آدمَ عندَ ذلكَ المَصرَعِ. والَّذي نَفسي بيَدِهِ ! لَمُعايَنةُ مَلَكِ المَوتِ أَشَدُّ مِن أَلفِ ضَربَةٍ بالسَّيفِ. والّذي نَفسي بيَدِهِ! لاتَخُرُجُ نَفسُ عَبدٍ مِن الدّنيا حتَّىٰ يَتَالَمَ كُلُّ عِرقٍ مِنهُ علىٰ حِيالِهِ<sup>m</sup>.

١٩٢٢٩ ـ عنه ﷺ : أدنى جَبَذاتِ المَوتِ بمَتزلَةِ مِائةِ ضَربَةٍ بالسَّيفِ...

١٩٢٣٠ ـ عنه ﷺ : إنَّ أهوَنَ المَــوتِ بمَـنزلَةِ حَسَكَـةٍ كـانَت في صُـوفٍ، فـهَل تَخـرُجُ الحَسَكةُ مِن الصُّوفِ إِلَّا ومَعَها صُوفٌ؟ !<sup>(٢)</sup>

١٩٢٣١ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ للمَوتِ لَغَمَراتٍ هِيَ أَفْظُعُ مِن أَن تُستَغرَقَ بِصِفَةٍ، أو تَعتَدِلَ علىٰ عُقولِ أهلِ الدّنيا<sup>س</sup>.

مَناً ١٩٢٣٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لو أنَّ البَهائمَ يَعلَمُنَ مِن المَوتِ ما تَعلَمونَ أنتُم، ما أكَلتُم مِنها سَميناً إنه

- (١) نهج البلاغة : الخطبة ١٠٩.
- (۲ ـ ٤) كنزالعتال : ٤٢٢٠٨.٤٢١٥٨ ، ٢١٧٤.
- (0) نهج البلاغة : الخطبة ٢٢١، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١٥٢/١١
  - (٦) أمالي الطوستي : ٤٥٣ / ١١ ١.

١٩٢٣٣ ـ عنه ﷺ: لو علِمَتِ البَهائمُ مِن المَوتِ ما عَلِمَ ابنُ آدمَ، ما أكَلوا مِنها لَحَماً سَميناً إ ١٩٢٣٤ ـ الإمامُ علي ﷺ : فإنّكُم لو قد عايَنتُم ما قد عايَنَ مَـن مـاتَ مِـنكُم لجَـزِعتُم ووَهِلتُم، وسَمِعتُم وأطَعتُم، ولكنْ مَحجوبٌ عنكُم ما قد عايَنوا، وقريبٌ ما يُطرَحُ الحِجابُ إِسَ

## ٣٧٣٦ ـ ما يُهوِّنُ الموتَ وسَكَراتِهِ

١٩٢٣٥ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : قَدِّمْ مالَكَ أمامَكَ يَسُرَّكَ اللَّحاقُ بهِ<sup>٣</sup>. ١٩٣٣٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : شَوِّقوا أنفُسَكُم إلىٰ نَعيمِ الجُنّةِ تُحِبّوا المَوتَ وتَمَقُتوا الحَياةَ<sup>(٣</sup>. ١٩٣٣٧ ـ رسولُ اللهِ تَشَرَّ ـ لرجُلٍ وهُو يُوصيهِ ـ: أقلِلُ مِن الشَّهَواتِ يَسهُلْ علَيكَ الفَقرُ ، وأقلِلْ مِن الذُّنوبِ يَسهُلْ علَيكَ المَوتُ<sup>٣</sup>.

١٩٢٣٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن أَحَبَّ أَن يُحَفِّفَ اللهُ عَزَّوجلَّ عَنه سَكَراتِ المَوتِ، فلْيَكُنْ لقرابَتِهِ وَصُولاً وبوالِدَيهِ بارًاً، فإذا كانَ كذلكَ هَوَّنَ اللهُ عَزَّوجلَّ علَيهِ سَكَراتِ المَوتِ ولَم يُصِبْهُ في حياتِهِ فَقرُ أَبَداً<sup>(10</sup>.

(انظر) البحار : ٦ / ١٤٥ باب ٦.

## ٣٧٣٧ ـ علَّةُ كراهةِ الموتِ

١٩٢٣٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ ـ لرجُلٍ سَأَلَهُ عن عِلَّةٍ كَراهَةِ المَوتِ ـ : ألكَ مالٌ ؟ قالَ : نَعَم. قالَ : فقَدَّمتَهُ ؟ قالَ : لا، قالَ : فمِن ثَمّ لا تُحِبُّ المَوتَ<sup>...</sup>.

-١٩٢٤ عنه ﷺ \_أيضاً \_: هَل لكَ مالٌ ؟ فقَدِّمْ مالَكَ بينَ يدَيكَ ؛ فإنَّ المَرءَ مَع مالهِ ، إن قَدَّمَهُ

- (۱) كنزالعتال : ٤٢١٤٢.
- (٢) نهج البلاغة : الخطبة ٢٠.
- (٣) أعلام الدين : ٣٤٤ / ٣٧.
  - (٤) غرر الحكم : ٥٧٧٩.
- (٥) أعلام الدين : ٣٤ / ٣٧.
- (٦) أمالي الطوسق : ٢٢٢ / ٩٦٧.
  - (۷) الخصال : ۲۱ / ۷۷.

أَحَبَّ أَن يَلحَقَهُ، وإن خَلَّفَهُ أَحَبَّ أَن يَتخَلُّفَ مَعةً ١٠٠.

١٩٢٤١ ــ الإمامُ الحسنُ ﷺ ــ أيضاً ــ: لِأَنْكُم أخرَبتُم آخِرَتَكُم، وعَمّرتُم دُنياكُم، وأنــتُم تَكرَهونَ النُّقلَةَ مِن العُمرانِ إلَى الخَرابِ٣.

١٩٢٤٢ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : جاءَ رجُلُ إلىٰ أبي ذرٍّ فقالَ : يا أبا ذرٍّ ، ما لَنا نَكرَهُ المَوتَ؟ فقالَ : لأنّكُم عَمَّرتُمُ الدُّنيا وأخرَبتُمُ الآخِرَةَ، فَتَكرَهونَ أن تُنقَلوا مِن عُمرانٍ إلىٰ خَرابٍ٣. (انظر) باب ٢٧٢٢ حديث ١٩١١٢، ١٩١٢.

٣٧٣٨ ـ رؤيةُ المُحتضرِ لِما أُعِدُّ لَهُ في الآخرةِ

١٩٢٤٣ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ ـ لمحمّدِ بنِ أبي بكرٍ لمَّا ولَاهُ مصرَ ـ : إحذَروا يا عِبادَ اللهِ المَوتَ وسَكرَتَهُ، وأُعِدُّوا لَهُ عُدَّتَهُ؛ فإنّهُ يَفجَؤكُم بأمرٍ عَظيمٍ، بخَيرٍ لا يكونُ مَعهُ شَرُّ أبداً، أو بِشَرٍّ لا يكونُ مَعهُ خَيرٌ أبداً... إنّه ليسَ أحَدٌ مِن النَّاسِ تُفارِقُ روحُهُ جَسَدَهُ حتَّىٰ يَعلَمَ أيَّ المَنزِلتَينِ يَصِلُ، إلَى الجَنَّةِ أم إلَى النّارِ، أعَدُوَّ هُو شَرِ أم وَلِيُّ (لَهُ)؛ فإن كانَ وَلِيَّا للهِ فُتِحَت لَهُ أبوابُ الجَنَّةِ وشُرِعَت لَهُ ظُرُقُها ورأىٰ ما أعَدَ اللهُ لَهُ فيها، فَفَرَغَ مِن كُلَّ شُغلٍ ووُضِعَ عَنهُ كُلُّ يُقلٍ، وإن كانَ عَدُواً للهِ فَتِحت لَهُ طُرُقُها ورأىٰ ما أعَدَ اللهُ لَهُ فيها، فَفَرَغَ مِن كُلَّ شُغلٍ ووُضِعَ عَنهُ كُلُّ يُقلٍ، وإن كانَ عَدُواً للهِ فَتِحت لَهُ أبوابُ النّارِ وشُرِعَت لَهُ طُرُقُها ونَظَرَ إلىٰ ما أعَدَّ اللهُ لَهُ فيها، فاستَقبَلَ كُلَّ

كلَّ هذا يكونُ عندَ المَوتِ، وعندَهُ يكونُ اليَقينُ، قالَ اللهُ عَزَّ اسمُـهُ : ﴿الّــذِينَ تَـتَوَفّاهُمُ المَلائكةُ طَيِّبِينَ يَقولونَ سَلامٌ علَيكُمُ ادْخُلوا الجَنَّةَ عِما كُنتُم تَعْمَلونَ﴾ ويقولُ : ﴿الَّذِينَ تَتَوَفّاهُمُ المَلائكةُ ظالِمي أنفُسِهِم فألْقَوا السَّلَمَ ما كُنّا نَعْمَلُ مِن سُوءٍ...﴾...<sup>(a.</sup>

١٩٢٤٤ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿فَلُولا إِذَا بَــلَغَتِ الحُـــلْقومَ ... إِنْ كُــنتُمْ

(٤) أمالي المفيد : ٢٦٣.

<sup>(</sup>١) كنزالعتال : ٤٢١٣٩.

<sup>(</sup>٢) معاني الأخبار : ٣٩٠ / ٢٩.

<sup>(</sup>٣) الكافي : ٢ / ٤٥٨ / ٢٠.

صادِقينَ﴾ ــ: إنَّها إذا بَلَغَتِ الحُلقومَ ثُمَّ أَرِيَ مَنزِلَهُ مِن الجُنَّةِ فيقولُ : رُدُّوني إلَى الدُّنيا حـتَّىٰ أخبِرَ أهلي بما أرىٰ، فيُقالُ لَهُ : لَيس إلىٰ ذلكَ سَبيلُ<sup>...</sup>.

# ٣٧٣٩ ـ تَمَثُّلُ النّبيَّ والأئمَةِ للمحتضرِ

الإمام الصادق ﷺ ـ لمّا سُنلَ : هل يُكرَهُ المؤمنُ علىٰ قَبضِ رُوحِهِ ؟ : لا واللهِ، إنّهُ إذا أتاهُ ملَكُ المَوتِ لقَبضِ رُوحهِ جَزِعَ عِندَ ذلكَ، فيَقولُ لَهُ ملَكُ المَوتِ : يا وَلِيَّ اللهِ لا تَجنَعْ، فوالَّذي بَعَثَ محمّداً ﷺ لأنا أبَرُ بِكَ وأَسْفَقُ علَيكَ من والِدٍ رَحيمٍ لو حَضَرَكَ، افتَخ عَينَكَ فانظُرُ. قالَ : ويُثَمَّلُ لَهُ رسولُ اللهِ تَلَكُ وأميرُ المؤمنينَ وفاطمةُ والحسنُ والحسينُ والأعْهُ من ذُرِّيتِهِم ﷺ فيقالُ لَهُ : هذا رسولُ اللهِ و... رُفَقاؤكَ... فما شيءٌ أَحَبَّ إلَيهِ مِنِ استِلالِ رُوحِهِ واللُّحوقِ بالمُنادي".

١٩٢٤٦ ـ الدعوات عن الحارثِ الهَمْدانيِّ : أَتَيتُ أَميرَ المـوَمنينَﷺ ذاتَ يَومٍ نِصفَ النَّهـارِ فقالَ : ما جاءَ بكَ ؟ قلتُ : حُبُّكَ واللهِ، قالَ ﷺ : إن كُنتَ صادِقاً لَتَراني في ثلاثةِ مَواطِّـنَ : حَيثُ تَبلُغُ نَفسُكَ هٰذهِ ـ وأوماً بيَدِهِ إلىٰ حَنجَرَتهِ ـ وعندَ الصَّراطِ، وعندَ الحَوضِ".

الإمامِ الصّادقِ ﷺ : مـا تمِـوتُ مُـوالٍ لَـنا مُـبغِضٌ لأعـدائـنا إلّا ويَحـضُرُهُ رسولُ اللهِﷺ وأميرُ المؤمنينَ والحسنُ والحسينُ ﷺ فَيَسُرُّوهُ ويُبَشِّروهُ، وإن كانَ غيرَ مُوالٍ لَنا يَراهُم بحَيتُ يَسوؤهُ.

والدّليلُ علىٰ ذلكَ قَولُ أميرِالمؤمنينَﷺ لحارثِ الهَمْدانيِّ : يــا حــارَ هَـْــدانَ مَــن يَمُتْ يَــرَنِي مِـــن مـــؤمنٍ أو مُــنافِقٍ قُـبُلا<sup>رِي</sup> ١٩٢٤٨ ــعنه ﷺ : ما مِن مؤمنٍ يَحضُرُهُ المَوتُ إِلَّا رأىٰ محمّداً وعليّاً ﷺ حيثُ تَقَرُّ عَيْنُهُ،

(٤) تغسير القمّيّ : ٢ / ٢٦٥.

<sup>(</sup>٢-٢) الكافي : ٣/ ١٣٥ / ١٥ و ص ٢/ ٢٢.

<sup>(</sup>٣) الدعوات للراونديّ : ٢٤٩ / ٦٩٩.

ولا مُشرِكٌ بَموتُ إلّا رآهُما حيثُ يَسوؤهُ<sup>س</sup>. ١٩٢٤٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : مَن أَحَبَّني وجَدَني عـندَ تَمـاتِهِ بحَـيثُ يُحِبُّ، ومَـن أبـغَضَني وجَدَني عندَ مَماتِهِ بحَيثُ يَكرَهُ<sup>س</sup>.

١٩٢٥٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أنظُروا مَن تُحادِثونَ ؟ فإنّهُ ليسَ مِن أَحَدٍ يَنزِلُ بهِ المَـوتُ إِلّا مُثَّلَ لَهُ أصحابُهُ إِلَى اللهِ إِن كانوا خِياراً فخِياراً وإِن كانوا شِراراً فشِراراً، وليسَ أَحَدٌ يَموتُ إلّ تَمَنَّلَتُ لَهُ عندَ مَوتِهِ".

(انظر) القلب : باب ٣٣٩٠.

شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ١ / ٢٩٩، البحار : ٦ / ١٧٣ ياب ٧.

#### ٣٧٤٠ ما بعدَ الموتِ

19701 - رسولُ الله عنه: ما المَوتُ فيما بَعدَهُ إلا كنَطحَة عَنزٍ...

١٩٢٥٢ ـ عنه ﷺ : لَم يَلقَ ابنُ آدمَ شيئاً قَطُّ مُنذُ خَلقَهُ اللهُ أَشَدَّ علَيهِ مِن المَوتِ، ثُمّ إنّ المَوت لَأَهوَنُ مِمّا بَعدَهُ".

١٩٢٥٣ ـ عنه ﷺ : كُنْي بالمُوتِ طامَّةً يا جَبرئيلُ ! فقالَ جَبرئيلُ : إنَّ ما بَعدَ المُوتِ أَطَمُّ وأَطَمُّ مِن المُوتِ".

١٩٢٥٤ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : يا عِبادَ اللهِ، ما بعدَ المَوتِ لِمَن لَم يُغفَرُ لَهُ أَشَـدُّ مِـن المَـوتِ : القَبرُ؛ فاحذَروا ضِيقَهُ وضَنكَهُ وظُلمَتَهُ وغُربتَهُ......

- (۱) البحار : ۸۲ / ۱۷٤ / ۸۲.
- (٢) صحيفة الإمام الرَّضا المحلة : ٢٠٣/ ٨٦.
  - (٣) الكافي : ٢ / ٦٣٨ / ٣.
  - (٤ ـ ٥) كنزالعمّال : ٢٢٠٩ . ٢٢٢٠٤.
    - (٦) نور الثقلين : ٥ / ٦ ٥ / ٤٢.
      - (٧) أمالي الطوسق : ٢٨ / ٣١.

#### ٣٧٤١ ـ مَيَّتُ الأحياءِ

١٩٢٥٥ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ليس مَن ماتَ فاستَراحَ بِمِيَّتٍ، إِنَّمَا المَيَّتُ مَيَّتُ الأحياءِ.... ١٩٢٥٦ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : الجماهِلُ مَيَّتُ بينَ الأحياءِ....

١٩٢٥٧ ـ عنه ﷺ : وآخَرُ قد تَسمّىٰ عالِماً وليسَ بهِ... فالصُّورَةُ صُورَةُ إنسانٍ، والقَلبُ قَلبُ حَيوانٍ، لا يَعرفُ بابَ الهُدىٰ فَيَتَّبِعَهُ، ولا بابَ العَمىٰ فيَصُدَّ عَنهُ، وذلكَ مَيّتُ الأحياءِ إ"

١٩٢٥٨ ــ عنه ﷺ : الكَذَّابُ والمَيَّتُ سَواءٌ ؛ فإنَّ فَضيلَةَ الحَيِّ علَى المَيَّتِ الثُقَةُ بــهِ، فسإذا لَم يُوثَقْ بكَلامِهِ بَطَلَت حَياتُهُ<sup>ر</sup>".

١٩٢٥٩ ـ عنه الله ـ في صفةِ الزُّهّادِ ـ: يَرَونَ أَهلَ الدُّنايِ لِمُعَظِّمونَ مَوتَ أَجسادِهِم، وهُم أَشَدُّ إعظاماً لِمَوتِ قُلوبِ أحيانهِم<sup>(0</sup>.

سِباعاً، وأوساطُهُ أكّالاً، وفُقَراؤهُ أمواتاً™. سِباعاً، وأوساطُهُ أكّالاً، وفُقَراؤهُ أمواتاً™.

(انظر) المعروف (٢): باب ٢٦٩٩ ، العدل : باب ٢٥٤٦ ، المجالسة : ياب ٥٢٦ ، الفـقر : باب ٢٢٢١، ٣٢٢١ ، القلب : باب ٣٤٠٦ .

# ٣٧٤٢ ـ حَيُّ الأمواتِ

١٩٢٦١ ـ الإمامُ الحسينُ ﷺ ـ في مَسيرِهِ إلى كربلاءَ ـ: إنِّي لا أرىٰ المَــوتَ إلَّا سَــعادَةً.

- (۱) أمالي الطوسيَّ : ۳۱۰ / ۲۲۵.
  - (٢) غرر الحكم : ٢١١٨.
- (٣) نهج البلاغة : الخطبة ٨٧. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :٣٧٢/٦.

(٤) غرر الحكم : ٤-٢١٠.

(٥ ـ ٦) نهج البلاغة : الخطبة ٢٣٠ و ١٠٨.

ولا الحَياةَ معَ الظالِمينَ إلّا بَرَماً<sup>(()</sup>. ١٩٢٦٢ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : لَمَ يَمُتْ مَن تَرَكَ أفعالاً يُقْتَدىٰ بها مِن الخَيرِ . مَن نَشَرَ حِكمَةً ذُكِرَ بها<sup>()</sup>.

(انظر) باب: ٣٧٤٨، الشهادة (٢): باب ٢١١٢، العلم: باب ٢٨٤٠، الحياة: باب ٩٧٨ ـ ٩٨٠.

## ٣٧٤٣ ـ موتَّ الفُجأةِ

١٩٣٦ – رسولُ اللهِ ﷺ : مَوتُ الفُجأَةِ أَخذَهُ أَسَفٍ ٣٣. ١٩٣٦ – عنه ﷺ : مَوتُ الفُجأةِ راحَةُ للمؤمنِ، وأخذَهُ أَسَفٍ للفاجِرِ<sup>(0)</sup>. ١٩٣٦ – عنه ﷺ : مَوتُ الفُجأةِ راحَةٌ للمؤمنِ وحَسرَةٌ للكافِرِ<sup>(0)</sup>. ١٩٣٦ – عنه ﷺ : إنّ مَوتَ الفُجأةِ تَخفيفُ عنِ المؤمنِ، وأخذَهُ أَسَفٍ عنِ الكافِرِ<sup>(0)</sup>. ١٩٣٦ – عنه ﷺ : إنّ مَوتَ الفُجأةِ تَخفيفُ عنِ المؤمنِ، وأخذَهُ أَسَفٍ عنِ الكافِرِ<sup>(0)</sup>. ١٩٣٦ – عنه ﷺ : مَوتُ الفُجأةِ تَخفيفُ على المؤمنِ، وأخذَهُ أَسَفٍ عن الكافِرِ<sup>(0)</sup>. ١٩٣٦ – عنه ﷺ : مَوتُ الفُجأةِ تَخفيفُ عن المؤمنِ، وأخذَهُ أَسَفٍ عن الكافِرِ<sup>(0)</sup>. ١٩٣٦ – الإمامُ عليُّ ﷺ : واللهِ ما فَجَأَنِي مِن المؤمنِ وارِدُ كَرِهتُهُ، ولا طالِعُ أَنكَرتُهُ، وما كنتُ إلا كقارِبٍ وَرَدَ، وطالِبٍ وَجَدَ، وما عندَ اللهِ خَيرُ للأبرارِ<sup>(0)</sup>.

- (١) تحف العقول : ٢٤٥.
- (٢) كنز الغوائد للكراجكيّ : ١ / ٣٤٩.
- (٣) أخذَةُ أسّفٍ : أي أخذةً غَضّبٍ أو غضبان. (النهاية : ١ / ٤٨).
  - (٤) كنز العمّال : ٤٢٧٠٢.
  - (٥) كنز العمّال : ٤٢٧٠٣.
  - (٦) مكارم الأخلاق : ٢ / ٣٢٧ / ٢٦٥٦.
    - (٧) الكافي : ٢ / ١١٢ / ٥.
      - (٨) كنزالعمّال : ٢٧٧٥.
    - (٩) نهج البلاغة ; الكتاب ٢٢.

المَّاتِ السَّائِيَّةُ الطَّيرُ بِأَجْنِحَتِهَا، وَاللَّبَيُّ ﷺ يومَ السَّبتِ مَفجوءاً فأَظَلَّتُهُ الطَّيرُ بأجنِحَتِها، وماتَ موسىٰ كَليمُ اللهِ ﷺ في التَّيهِ، فصاحَ صائحٌ مِن السَّماءِ : ماتَ موسىٰ ﷺ وأيُّ نَــفسٍ لا تَموتُ ؟إِن

١٩٢٧٠ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَن ماتَ دُونَ الأربَعينَ فَقدِ اختُرِمَ، ومَن ماتَ دُونَ أربَعةَ عَشرَ يوماً هُوَتُهُ مَوتُ فُجأةٍ ٣.

١٩٢٧١ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مِن أشراطِ السّاعَةِ أن يَفشوَ الفالجُ ومَوتُ الفُجأةِ<sup>m</sup>.

## ٣٧٤٤ ـ تشييعُ الجَنازةِ

المَّلَكَ المَّلَا اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى المَّامِنُ بِعَدَ مَوتِهِ أَن يُغفَرَ لجَميعٍ مَن تَبِعَ جَنازَتَهُ<sup>(3)</sup>.

١٩٢٧٣ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : أوّلُ ما يُتحَفُ بِهِ المؤمنُ يُغفَرُ لِمَن تَبِعَ جَنازتَهُ<sup>س</sup>.

١٩٢٧٤ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إذا أدخِلَ المـؤمنُ قَبرَهُ نُوديَ : ألا إنَّ أوّلَ حِـبائكَ الجَسَنَّةُ، وحِباءَ مَن تَبِعَكَ المَغفِرَةُ<sup>(</sup>".

١٩٢٧٥ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : يَنبَغي لأوليـاءِ المَـيّتِ أن يُـؤْذِنوا إخسوانَ المَـيّتِ بمَـوتهِ. فيَشهَدونَ جَنازَتَهُ ويُصَلُّونَ علَيهِ، فيُكسِبُ لَهُمُ الأجرَ ويُكسِبُ لِمَيّتهِ الاستِغفارَ<sup>(س</sup>.

١٩٢٧٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : سِرْ سَنتَينِ بِرَّ والِدَيكَ، سِرْ سَنةً صِلْ رَحِمَكَ، سِرْ مِـيلاً عُـدْ مَريضاً، سِرْ مِيلَينِ شَيِّعْ جَنازَةً".

١٩٢٧٧ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : مَن شَيَّعَ جَنازَةَ امرِيْ مُسلمِ أُعطِيَ يَومَ القِيامَةِ أُربَعَ شَفاعاتٍ،

- (۱ ۲۳) الكافي: ۲۱۱/۲۲ / ٤ و ص ۱۱۹ / ۱ وص ۲۶۱ / ۳۹.
  - (٤) كنزالعمّال : ٤٢٣١٠.
  - (٥-٦) الكافي : ٣/١٧٣/٣ و ص١٧٢/١
    - (۷) علل الشرائع : ۱/۳۰۱.
      - (٨) نوادر الراونديّ : ٥.

ولَم يَقُلْ شيئاً إِلَّا قَالَ المَلَكُ : ولَكَ مِثْلُ ذَلكَ ....

١٩٢٧٨ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ما مِن مَيّتٍ يُوضَعُ علىٰ سَريرِهِ فَيُخطا بِهِ ثلاثَ خُطاً إِلّا نادىٰ بصَوتٍ يَسمَعُهُ مَن يَشاءُ اللهُ : يا إخوَتاهُ ! ويا حَمَلَةَ نَعشاهُ ! لا تَغُرَّنَّكُمُ الدُّنيا كما غَرَّتني ! ولا يَلعَبَنَّ بَكُمُ الزَّمانُ كما لَعِبَ بِي ! أترُكُ ما تَرَكتُ لذُرَّيَّتي ولايَحـمِلونَ عـنِّي خَـطيئتي، وأنـتُم تُشَيِّعوني ثُمَّ تَتَرُكوني والجُبَارُ يُخاصِمُني".

انظر)البحار ٩٤/٢٥٨/٦٠ وص ٩٦/٢٥٩. انظر)البحار ٩٢٧٩ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ ـ لمّا سُنَلَ عن إجابَةِ الدَّعوَةِ إلَى الجُنازَةِ أو الوَليمَـةِـ.: يُجـيبُ الجَنازَةَ؛ فإنّ حُضورَ الجَنازَةِ يُذكِّرُ المَوتَ والآخِرَةَ، وحُضورَ الوَلاثمِ يُلهي عن ذلكَ<sup>m</sup>.

(انظر) الزواج : ياب ١٦٦٥ . كنز العمّال : ١٥ / ٥٨٨ . وسائل الشيعة : ٢ / ٨٢٠ باب ٢ .

٣٧٤٥ ـ أدبُ التَّشييع

١٩٢٨٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : علَيكُم بالسَّكِينَةِ ، علَيكُم بالقَصدِ في المَشي بجَنائزِكُم<sup>...</sup>. ١٩٢٨١ ـ عنه ﷺ ـ لمَّا مَرُّوا بجَنازَةٍ تُحَضُ كها يُخَضُ الزَّقُ ــ: علَيكُم بالسَّكِينَةِ ، علَيكُم بالقَصدِ في المَشي بجَنائزِكُم<sup>...</sup>.

١٩٢٨٢ ـ الدعوات : كانَ رسولُ اللهِ ﷺ إذا تَبِعَ جَنازَةً غَلَبَتَهُ كَآبَةُ ، وأكثَرَ حَديثَ النَّفسِ، وأقَلَّ الكلامَ<sup>س</sup>.

١٩٢٨٣ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : يا أبا ذرٍّ ، إذا تَبِعتَ جَنازَةً فلْيَكُنْ عَقلُكَ فيها مَشغولاً بالتَّفكُّرِ والخُشوع، واعلَمْ أنّكَ لاحِقٌ بهِ<sup>س</sup>.

- (١) أمالي الصدوق : ١٨١ / ٣.
  - (٢) كنزالعتال : ٤٢٣٥٧.
- (٣) البحار : ٢٨٤ / ٢٨١ .
- (٤) أمالي الطوسيُّ : ٣٨٣ / ٨٢٧. -
  - (٥) كنزالعمّال : ٤٢٨٨٥.
- (٦) الدعوات للراونديّ : ٢٥٩ / ٧٣٦.
- (٧) مكارم الأخلاق : ٢ / ٣٧١ / ٢٦٦١.

١٩٢٨٤ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إذا كنتَ في جَنازَةٍ فكُنْ كأَنَكَ أَنتَ الْحَمولُ، وكأَنّكَ سَأَلتَ ربَّكَ الرَّجعَةَ إلى الدُّنيا لِتَعمَلَ عَمَلَ مَن عاشَ؛ فإنَّ الدُنيا عِندَ العُلَماءِ مِثلُ الظُّلِّ».

١٩٢٨٥ ـ الإمامُ الصّـادقُ ﷺ : إذا حَمَـلتَ جَــنازَةٌ فكُـنْ كَانَكَ أَنتَ الْحَـمولُ. أو كَانَكَ سَالتَ رَبَّكَ الرُّجوعَ إلى الدُّنيا لِتَعمَلَ. فانظُرْ ماذا تَستَأْنِفُ ـ ثُمَّ قالَ : ـ عَجَباً لقَومٍ حُبِسَ أوَلُهُم علىٰ آخِرِهِم، ثُمَّ نادىٰ مُنادٍ فيهِم بالرَّحيلِ وهُم يَلعَبونَ إِ<sup>س</sup>

١٩٢٨٦ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : أفضَلُ أهلِ الجَنازَةِ أكثَرُهُم فيهِ ذِكراً ومَـن لم يَجـلِسْ حـتَّىٰ تُوضَعَ، وأوفاهُم مِكيالاً مَن حَثا علَيها ثلاثاً".

١٩٢٨٧ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ ــ لَمَّا تَبِعَ جَنازَةً فسَمِعَ رَجُلاً يَضحَكُ ــ: كَأَنَّ المَوتَ فيها عـلىٰ غَيرِنا كُتِبَ، وكأنّ الحَقَّ فيها علىٰ غَيرِنا وَجَبَ، وكأنّ الّذي نَرىٰ من الأمواتِ سَفْرٌ عمّا قَليلٍ إلَينا راجِعونَ، نُبَوَئُهُم أجداثَهُم ونأكُلُ تُراثَهُم كانًا مُخَلَّدونَ بَعدَهُم، ثُمَّ قد نَسِينا كُـلَّ واعِـظٍ وواعِظَةٍ، ورُمِينا بكُلِّ فادِحٍ وجائحَةٍ إ<sup>نه</sup>

١٩٢٨٨ ــ الإمامُ الصّادَقُﷺ : شَيَّعَ أُميرُالمؤمنينَﷺ جَنازَةً فلَمّا وُضِـعَت في لَحَـدِها عَـجَّ أهلُها وبَكوا، فقالَ : ما تَبكونَ؟! أما واللهِ لَو عايَنوا ما عايَنَ مَيّتُهُم لأذهلَهُم ذلكَ عنِ البُكاءِ علَيهِ، أما واللهِ إنّ لَهُ إلَيهِم لَعَودَةً ثُمّ عَودَةً، حتّىٰ لا يُبقٍ مِنهُم أَحَداً<sup>...</sup>.

(انظر) وسائل الشيعة : ٢ / ٨٢٢ ٨٢٢ باب ٣ ـ ١٠.

#### ٣٧٤٦ ـ الدَّفنُ

١٩٢٨٩ ـ الإمامُ الرَّضا ﷺ : إِنَّا أَمِرَ بَدَفَنِ المَّيَّتِ لِئَلًا يَظْهَرَ النَّاسُ عـلىٰ فَسـادِ جَسَـدِهِ، وقُبحِ مَنظَرِهِ. وتَغَيُّرِ رائحَتِهِ،ولايَتأذَّى الأحياءُ برِيحِهِ وما يَدخُلُ علَيهِ من الآفَـةِ والفَسـادِ، وليكونَ مَستوراً عنِ الأولياءِ والأعداءِ، فلا يَشمَتُ عَدُوَّهُ ولا يَحزَنُ صَديقُهُ<sup>س</sup>.

- (٤) نهج البلاغة : الحكمة ١٢٢.
  - (٥) البحار : ۲/٦٥/۷۸.
- (٦) وسائل الشيعة : ٢ / ٨١٩ / ١.

<sup>(</sup>١-٢) الزهد للحسين بن سعيد : ٥٠ / ١٣٣ و ٧٧ / ٢٠٨.

<sup>(</sup>٣) كنزالعتال : ٤٢٣٤٩.

١٩٣٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : اِدفِنوا مَوتاكُم وَسطَ قَومٍ صالحِينَ؛ فإنّ المَـيّتَ يَـتأذّىٰ بجـارِ السَّوءِ كما يَتأذَّى الحَيُّ بجارِ السَّوءِ<sup>س</sup>.

المَوق يَتأذّونَ بجارِ السَّوءِ كما يَتأذّى بهِ الأحياءُ». المَوتىٰ يَتأذّونَ بجارِ السَّوءِ كما يَتأذّى بهِ الأحياءُ».

المَعَايِرُ لِمَـويَّدِهِ اللهِ ﷺ : إنَّ المؤمنَ إذا ماتَ تَجَمَّلَتِ المَقَايِرُ لِمَـويَّهِ، فـلَيس مِـنها بُـقعَةُ إلَّا وهِيَ تَتَمنَّىٰ أن يُدفَنَ فيها، وإنَّ الكافِرَ إذا ماتَ أُظلَمَتِ المَقَابِرُ لِمَويَّهِ، ولَيس مِنها بُقعَةُ إلَّا وهِيَ تَستَجيرُ باللهِ أن لا يُدفَنَ فيها".

١٩٢٩٣ ـ عنه ﷺ : إذا ماتَ المَـيَّتُ في الغَداةِ فلا يَقيلَنَّ إلَّا في قَبرِهِ، وإذا ماتَ بــالعَشيِّ فلا يَبيتَنَّ إلَّا في قَبرِهِ<sup>(۵</sup>.

١٩٢٩٤ ـ عنه ﷺ : إذا ماتَ أَحَدُكُم فلا تَحبِسوهُ وأُسرِعوا بِهِ إلىٰ قَبرِهِ. ولَيُقرَأُ عندَ رأسِهِ بفاتِحَةِ البَقَرةِ، وعندَ رِجلَيهِ بخاتِمَةِ البَقَرةِ<sup>(...</sup>.

> ١٩٣٩٥ ـ عنه ﷺ : إذا ماتَ المَيَّتُ أوّلَ النَّهَارِ فلا يَقيلُ إلَّا في قَبرِهِ. ١٩٢٩٦ ـ عنه ﷺ : لاتَدفِنوا مَوتاكُم باللَيلِ إلَّا أن تَضطَرُّوا.... ١٩٢٩٧ ـ عنه ﷺ : إنّ أرحَمَ ما يَكونُ اللهُ بالعَبدِ إذا وُضِعَ في حُفرَتِهِ....

(انظر) وسائل الشيعة : ٢ / ٨١٩ باب ١.

# ٣٧٤٧ \_ أَشَدُّ من الموتِ

١٩٢٩٨ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : أَشَدُّ مِن المَوتِ طَلَبُ الحاجَةِ مِن غيرِ أَهلِها". ١٩٢٩٩ ـ عنه ﷺ : أَشَدُّ مِن المَوتِ ما يُتَمَنَّى الخَلاصُ مِنهُ بالمَوتِ".

- (٨-٧) كنزالعمّال : ٤٢٣٨٦، ٤٢٣٨٤.
- (٩ ـ ١٠) غرر الحكم : ٣٣٦٦، ٣٣٦٦.

<sup>(1</sup>\_0) كنزالعتال: ٤٢٣٩٠، ٤٢٣٧٥، ٤٢٣٧٥، ٤٢٣٨٩، ٤٢٣٩٠.

<sup>(</sup>٦) الكافي : ٢/١٢٨/٣.

١٩٣٠٠ ـ الإمامُ العسكريُّ ﷺ : خَيرٌ مِن الحَياةِ ما إذا فَقَدتَهُ أَبغَضتَ الحَمياةَ، وشَرُّ مِـن المَوتِ ما إذا نَزَلَ بكَ أحبَبتَ المَوتَ<sup>(1)</sup>.

(انظر) باب ۳۷٤۰.

## ٣٧٤٨ ـ ما يَتَبَعُ الإنسانَ بَعدَ الموتِ

١٩٣٠١ ـرسولُ اللهِ ﷺ : يَتبَعُ المَيَّتَ ثلاثةُ : أهلُهُ ومالُهُ وعمَلُهُ، فيَرجِعُ اثنانِ ويَبقىٰ واحِدٌ؛ يَرجِعُ أهلُهُ ومالُهُ، ويَبقىٰ عَمَلُهُ<sup>س</sup>.

١٩٣٠٢ ـ عنه ﷺ : إنّ يمّا يَلحَقُ المؤمنَ مِن عَمَلِهِ وحَسناتِهِ بعدَ مَوتهِ عِلماً علّمَهُ ونَشَرَهُ، ووَلَداً صالحِاً تَرَكَهُ، أو مصحَفاً وَرَّنَهُ، أو مَسجِداً بَناهُ، أو بَيتاً لابنِ السَّبيلِ بَـناهُ، أو نَهـرأ أجراهُ، أو صَدَقَةً أخرَجَها مِن مالِهِ في صِحَّتِهِ وحياتِهِ تَلحَقُهُ مِن بعدِ مَوتِهِ<sup>ص</sup>.

١٩٣٠٣ ـ عنه ﷺ : أربَعةُ تَجري علَيهِم أُجورُهُم بعدَ المَوتِ : رجُلٌ ماتَ مُرابِطاً ۗ في سبيلِ اللهِ، ورجُلُ عَلَّمَ عِلماً فأجرُهُ يَجري علَيهِ ما عُمِلَ بهِ، ورجُلٌ أُجرىٰ صَدَقَةً فأجرُها لَهُ مــا جَرَت، ورجُلُ تَرَكَ ولَداً صالحِاً يَدعو لَهُ ٣.

١٩٣٠٤-الإمامُ الصّادقُ ﷺ : سِتَةً يَلحَقنَ المؤمنَ بعدَ وَفاتِهِ : ولدُّ يَستَغفِرُ لَهُ، ومصحَفٌ يُحَلِّفُهُ، وغَرِسٌ يَغرِسُهُ، وصَدَقَةُ ماءٍ يُجريهِ، وقَليبٌ يَحفِرُهُ، وسُنَّةٌ يُؤخَذُ بها مِن بَعدِهِ<sup>(...</sup>.

(انظر) عنوان ۵۵۵ «الوقف». الصّديق : باب ۲۲۱۹ العمل (۱) : باب ۲۹۳۸ ، العمل (۳) : باب ۲۹٦۱ ، القبر : باب ۳۲٦۸ ، السُّنّة : باب ۱۹۱۲ ، ۱۹۱۲ .

- (٢) كنزالمتال : ٤٢٧٦١.
- (٣) الترغيب والترهيب : ١ / ٩٩ / ٢٤.
- (٤) أي : مقيماً في مكان الغزو ليحارب في سبيل رفعة الدِّين. (كمافي هامش المصدر).
  - (٥) الترغيب والترهيب : ١ / ١١٩ / ٧.
    - (٦) الفقية : ١ / ٥٨٥ / ٥٥٥.

<sup>(</sup>١) تحف المقول : ٤٨٩.

# المال

البحار : ٧٣ / ١٣٥ باب ١٢٣ «حُبّ المال».

انظر: عنوان ۲۹ «البُخل»، ٤٠٤ «الحرص»، ١٥١ «الخُمس»، ١٨٥ «الرزق»، ٢٩٢ «الصدقة»، ٢٢٤ «الفقر». ٣٩٧ «الفننى»، ٤٤٠ «الاقتصاد»، ٢١١ ه «الإنفاق»، ٢٠٢ «الزكاة»، ٤٥٠ «القناعة»، ٤٠٤ «الفتنة». العلم: باب ٢٨٣٥، ٢٨٤٨، المعرفة (٣): باب ٢٦٥٧. الغنى: باب ٣١١٩. العزّة: باب ٢٧٢٦، الشركة: باب ١٩٩٩، الحلال: باب ٩٣٨، الزواج: باب ١٦٤١، الموت: باب ٣٧٤٨، الإمامة (٣): باب ٢٥٢.

# ٣٧٤٩ - المالُ مادَةُ الشَّبهَواتِ

#### الكتاب

- (٢) نهج البلاغة : الحكمة ٥٨.
- (۲ ـ ۱۱) غرر الحكم : ۲۷۷، ۲۷۷، ۱۹۵۸، ۱۹۵۹، ۱۹۲۱، ۱۹۸۵، ۱۹۵۷، ۱۹۸۷، ۱۹۸۸، ۱۹۵۷، ۱۹۸۸،

(١٢) معانى الأخيار : ٣١٤.

(١٢) نهج البلاغة : الحكمة ٣١٦.

(١٤) الكافي : ٢/٣١٦/٢.

<sup>(</sup>۱) الکهف: ٤٦.

فأعطاهُ ألفَ دِرهَمٍ، ثُمَّ قالَ : خُذْها؛ فإنِّي سَمِعتُ رسولَ اللَّهِ ﷺ يقولُ : إِنَّمَا أَهلَكَ مَـن كَـانَ قَبَلَكُمُ الدِّينارُ والدَّرهَمُ، وهُما مُهلِكاكُم<sup>(...</sup> ١٩٣١٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : إنّ مالَكَ لِحِامِدِكَ في حَياتِكَ، ولِذامَّكَ بعدَ وَفاتِكَ<sup>...</sup> ١٩٣٢ ـ عنه ﷺ : صاحِبُ المالِ متعوبُ<sup>(...</sup> ١٩٣٢ ـ عنه ﷺ : صاحِبُ المالِ متعوبُ<sup>(...</sup> ١٩٣٢ ـ عنه ﷺ : القُنيَةُ يَنبوعُ الأحزانِ<sup>(...</sup> ١٩٣٢ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : لكُلَّ أُمَّةٍ عِجلٌ بَعبُدونَهُ، وعِجلُ أُمَّتى الدَّنانيرُ والدَّراهِمُ<sup>(...</sup>

٣٧٥٠ ـ المالُ مَصيدةُ إبليسَ

#### الكتاب

﴿وَاسْتَفْزِزْ مَنِ اسْتَطَعْتَ مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأَجْلِبْ عَلَيْهِمْ بِحَيْلِكَ وَرَجِلِكَ وَشَارِكْهُمْ فِي الأَمْـوَالِ وَالْأَوْلَادِ وَعِدْهُمْ وَمَايَعِدُهُمُ الشَّيْطَانُ إِلَّا غُرُوراً﴾<sup>س</sup>.

**١٩٣٢٤ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ الشَّيطانَ يُديرُ ابنَ آدمَ في كلِّ شيءٍ، فإذا أعياهُ جَثَمَ لَهُ** عِندَ المالِ فأخَذَ برَقَبَتهِ<sup>رِس</sup>.

١٩٣٢٥ ـ عنه ﷺ : يقولُ إبليسُ لَعَنهُ اللهُ : ما أعياني في ابنِ آدمَ فلَن يُعيِيني مِنهُ واحِدَةً مِن ثلاثٍ : أخذُ مالٍ مِن غيرٍ حِلَّهِ، أو مَنعُهُ مِن حَقَّهِ، أو وَضعُهُ في غيرٍ وَجهِهِ<sup>(..)</sup>.

المسلمَ مِنِّي صاحِبُ المالِ من إحدىٰ ثلاثٍ : لَن يَسلَمَ مِنِّي صاحِبُ المالِ من إحدىٰ ثلاثٍ أغدو علَيهِ بهِنَّ وأرُوحُ : أخذُهُ مِن غيرِ حِلَّهِ، وإنفاقُهُ في غيرِ حَقِّهِ، وأحَبَّبُهُ إلَيهِ فيَمنَعُهُ مِن

- (٨) الكافي : ٢ / ٣١٥ / ٤.
- (٩) الخصال : ١٣٢ / ١٤١.

<sup>(</sup>١) الترغيب والترهيب : ٤ / ١٨٢ / ٦٩.

<sup>(</sup>٢\_٥) غرر الحكم: ٢٤٦٥، ٥٨٣٠، ٢٢٧٨.٣٩٥.

<sup>(</sup>٦) الفردوس : ٢ / ۳۳۸ / ۵۰۱۹.

<sup>(</sup>٧) الإسراء : ١٤.

حَقْدٍ (1).

١٩٣٢٧ ـ مستدرك الوسائل عن ابنِ عبّاسِ : إنَّ أوّلَ دِرهَمٍ ودِينارِ ضُرِبا في الأرضِ نَظَرَ إلَيهِا إبليسُ، فلَمَّا عايَنَهُما أخَذَهُما فوَضَعَهُما على عَينِهِ، ثُمَّ ضَمَّهُما إلىٰ صَدرِهِ ثُمَّ صَرَخَ صَرخَةً. ثُمَّ ضَمَّهُما إلىٰ صَدرِهِ ثُمَّ قالَ : أنتًا قُرَّةُ عَيني وثَمَرَةُ فُؤادي، ما أبالي مِن بَني آدمَ إذا أحَبُّوكُما أن لا يَعبُدوا وَثَناً، حَسبي مِن بَني آدمَ أن يُحِبُّوكُما".

(انظر) عنوان ٢٦٧ «الشيطان».

الكتاب

١٩٣٣٤ - رسولُ اللهِ ﷺ - بَينَمَا هُو جالِسُ إذ قامَ أعرابِيٌّ فيهِ جَفاءً فقالَ : أَكَلَتنا الضَّبعُ إ - : غيرُ

- (١) الترغيب والترهيب : ٤ / ١٨٢ / ٦٨.
- (۲) مستدرك الوسائل : ۱۲ / ۲۳ / ۱۳۵۱۰.
  - (۳) الفجر : ۲۰.
- (٨-٤) غرر الحكم : ٤٨٧١، ٤٨٧٤، ٢٤٢٧، ٢٨٧٥، ٤٨٧٦.
  - (٩) المحجّة البيضاء : ٧ / ٣٢٨.

ذلكَ أخوَفُ علَيكُم حينَ تُصَبُّ علَيكُمُ الدُّنيا صباباً.

١٩٣٣٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ في صفَةِ عيسىٰ ﷺ ـ: ولَم تَكُنْ لَهُ زَوجَةٌ تَفتِنُهُ، ولا وَلَدٌ يَحزُنُهُ (يَخزِنُهُ)، ولا مالٌ يَلفِتُهُ<sup>(...</sup>.

١٩٣٣٦ ـ عنه ﷺ : إذا أَحَبَّ اللهُ سبحانَهُ عَبداً بَغَّضَ إِلَيهِ المالَ وقَصَّرَ مِنهُ الآمـالَ، إذا أرادَ اللهُ بعَبدٍ شَرَّأَ حَبَّبَ إِلَيهِ المالَ وبَسَطَ مِنهُ الآمالَ<sup>...</sup>

(انظر) السُّكر : باب ١٨٤٣.

#### ٣٧٥٢ \_ حبُّ المال من الحلال

الكتاب

﴿كُتِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ خَيْراً الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ بِـالْمُعْرُوفِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ﴾<sup>(4)</sup>.

١٩٣٣٧ ــ الإمامُ الصّادقُﷺ : لا خَيرَ فيمَن لا يُحِبُّ جَمعَ المالِ مِن الحَلالِ؛ فسيَكُفَّ بــهِ وَجهَهُ ويَقضيَ بهِ دَينَهُ<sup>(..)</sup>.

١٩٣٣٨ ـ عنه ﷺ : لا خَيرَ فيمَن لا يُحِبُّ جَمعَ المالِ مِن حَلالٍ، يَكُفُّ بهِ وَجهَهُ ويَقضي بهِ دَينَهُ ويَصِلُ بهِ رَحِمَهُ<sup>س</sup>.

> ١٩٣٣٩ ـ الإمامُ زينُ العابدينَ علمَ : اِستِثَارُ المالِ تَمَامُ المُرُوَّقِ<sup>سِ</sup>. ١٩٣٤ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : مِن المُروءَةِ استِصلاحُ المالِ<sup>س</sup>.

- (١) الترغيب والترهيب : ٤ / ١٨٣ / ٧٣.
  - (٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٦٠
  - (٣) غرر الحكم : ٤١١٠\_٤١١١.
    - (٤) البقرة : ١٨٠.
    - (٥) ثواب الأعمال : ٢١٥ / ١.
- (٦\_٧) الكافي: ٥/٧٢/٥ و ١/٢٠/٢٠.

(۸) الفقيه : ۳/ ۲۲۱ / ۲۱۱۳.

١٩٣٤١ – الإمامُ الصّادقُ على : علَيكَ بإصلاحِ المالِ ؛ فإنَّ فيهِ مَنبهةً ( لِـلكريمِ واستِغناءً عنِ اللَّنيمِ ( ... ١٩٣٤٢ – الإمامُ عليَّ على : لَم يَكتَسِبْ مالاً مَن لَم يُصلِحُهُ ... ١٩٣٤٣ – رسولُ اللهِ تلكى : نِعمَ المالُ الصّالحُ للرّجُلِ الصّالحُ ... ١٩٣٤٣ – رسولُ اللهِ تلكى : نِعمَ المالُ الصّالحُ للرّجُلِ الصّالحُ ... ١٩٣٤٥ – الإمامُ الصّادقُ على : نِعمَ المَونُ الدُّنيا علَى الآخرَةِ ... ١٩٣٤٥ – الإمامُ عليَّ على : الغيني يُسَوَّدُ غَيرَ السَّيدِ ، المالُ يُقَوِّي غَيرَ الأيدِ ... ١٩٣٤٦ – عنه على : الدَولَةُ تَوْدُ خَطأَ صاحِبِها صَواباً ، وصَوابَ ضِدَّهِ خَطاءاً ... ١٩٣٤٦ – عنه على : الدَولَةُ تَوْدُ خَطأَ صاحِبِها صَواباً ، وصَوابَ ضِدَّهِ خَطاءاً ... ١٩٣٤٧ – عنه على : الذولَةُ تَوْدُ خَطأَ صاحِبِها صَواباً ، وصَوابَ مِدَهِ خَطاءاً ... مات ١٩٣٤٩ – منه على : الغني في الفُريَةِ وَطَنَ ، والفَقَرُ في الوَطَنِ غُريَةُ ... مات ١٩٣٤٩ – منه على : الغني في الفُريَةِ وَطَنَ ، والفَقَرُ في الوَطَنِ غُريَةً ... ماتِهِ كُمُرمَةٍ دَمِهِ ...

(انظر) الشهادة (٢) : باب ٢١١٩.

٣٧٥٣ \_ كَتْرَةُ المال

الكتاب

﴿أَلْحَاكُمُ التَّكَاثُرُ \* حَتَّىٰ زُرْثُمُ الْمَقَابِرَ»<sup>(...)</sup>.

(١) منبهة : أي مشرفة ومُعلاة، من النباهة يقال : نَبُه يَنْبُه إذا صارنبيهاً شريغاً . (النهاية : ٥ / ١١).
(٢) غرر الحكم : ٥ / ٨٨ /٦.
(٤) تنبيه الخواطر : ١ / ١٥٨.
(٥) الكافي : ٥ / ٢٧ / ٨.
(٩) نفيم : ١ / ٢٥٩ /٩.
(٩) النقيه : ٢ / ٢٥٩ /٩.

﴿ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيداً \* وَجَعَلْتُ لَهُ مَالاً تَمْدُوداً \* وَبَنِينَ شُهُوداً ﴾ <0. ﴿وَالَّذِينَ يَكْثِرُونَ الذَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَبَشَّرْهُمْ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ﴾ <0.

(انظر) القصص: ٧٦، ٨٢ والمعارج: ١٨ والكهف: ٢٤ والحديد: ٢٠ والتوبة: ٦٦ ويونس : ٨٨ وسبأ: ٣٥. انظر) القبر ﷺ : ما قَرُبَ عَبْدٌ مِن سُلطانٍ إلَّا تَباعَدَ مِن اللهِ تعالىٰ، ولا كَثُرَ مالُهُ إلَّا اسْتَدَّ حِسابُهُ، ولا كَثُرَ تَبَعُهُ إلَّا كَثُرَ شَياطينُهُ".

١٩٣٥٠ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : كَثْرَةُ المالِ تُفسِدُ القُلوبَ وتُنشِئُ الذُّنوبَ<sup>...</sup>

١٩٣٥١ـالإمامُ الباقرُ ﷺ : أتىٰ أبا ذرُّ رجُلُ فَبَشَّرَهُ بِغَنَمَ لَهُ قَدَ وَلَدَتَ، فَقَالَ : يا أبا ذرُّ ، أبشِرْ فقد وَلَدَت غَنَمُكَ وكَثُرَت! فقالَ : ما يَسُرُّني كَثرَتُها فما أُحِّبُّ ذلكَ! فما قَلَّ وكنىٰ أَحَبُّ إلَيَّ ممّا كَثُرَ وألهىٰ…

١٩٣٥٢ – رسولُ اللهِ ﷺ – لمَّا مَشىٰ بالمدينةِ مع أبي ذَرٍّ فاستَقبَلَهُ أُحدٌ ــ: ما يَسُرُّني أَنَّ عِندي مِثلَ أُحُدٍ هذا ذَهَباً تَمضي علَيهِ ثالثةٌ وعِندي منهُ دِينارُ إِلَّا شَيءٌ أَرصُدُهُ لِدَينٍ. إلّا أن أقولَ في عِبادِ اللهِ : هكذا وهكذا وهكذا، عن يَمينِهِ وعن شِهالِهِ وعن خَلفِهِ. ثُمَّ سارَ فقالَ : إِنَّ الأكثَرِينَ هُمُ الأقَلُونَ يَومَ القِيامَةِ إِلَّا مَن قالَ : هكذا وهكذا وهكذا، عن يَمينِهِ وعن شِهالِهِ ومن خَلفِهِ.

١٩٣٥٣ ـ التوحيد عن أبي ذرٍّ : خَرَجتُ لَيلةً من اللَّيالي فإذا رسولُ اللهِ ﷺ يَمشي وَحدَهُ ولَيس مَعهُ إِنسانُ، فظَنَنتُ أنّهُ يَكرَهُ أَن يَمشيَ مَعهُ أَحَدٌ.

قالَ : فجَعَلتُ أمشي في ظِلِّ القَمَرِ ، فالتَفَتَ فَرآني فقالَ : مَن هذا؟ قلتُ : أبوذرٌ ، جَعَلَني اللهُ فِداكَ، قالَ : يا أباذرٌ ، تعالَ، فمَشَيتُ مَعهُ ساعَةٌ ، فقالَ : إنّ المُكثِرينَ هُــمُ الأقَـلُونَ يسومَ

- (۱) السڈتر : ۱۱\_۱۳\_۰
  - (٢) التوبة : ٣٤.
- (٣) نوادر الراوندي : ٤.
- (٤) غرر الحكم : ٧١٠٩.
- (٥) البحار : ٥٢/١٠٢/٧٤.
- (٦) الترغيب والترهيب : ٤ / ١٨٤ / ٧٥.

القِيامَةِ ، إِلَّا مَن أعطاهُ اللهُ خَيراً فنَفَحَ مِنهُ بيَمينِهِ وشِمالِهِ وبَينَ يدَيهِ ووراءهُ وعمِلَ فيه خَيراً. قالَ : فمَشَيتُ مَعهُ ساعَةً ، فقالَ لي : اجلِش هاهُنا ، وأجلَسَني في قاعٍ حَولَهُ حِجارَةٌ فقالَ لي : اجلِش حتّى أرجِعَ إليكَ. قالَ : فانطَلَقَ في الحَرَّةِ حتَىٰ لم أرَهُ وتَوارى عنّي<sup>...</sup>.

١٩٣٥٤ ــ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ما أعطَى اللهُ عَبداً ثلاثينَ ألفاً وهُو يُريدُ بهِ خَيراً. وقالَ : ما جَمَعَ رجُلٌ قَطُّ عَشرَةَ آلافِ دِرهَمٍ مِن حِلٌّ، وقد يَجمَعُها لأقوامٍ، إذا أُعطِيَ القُوتَ ورُزِقَ العَملَ فَقد جَمَعَ اللهُ لَهُ الدُّنيا والآخِرَةَ<sup>m</sup>.

الإمامُ عليُّ ﷺ : لَيس الخَيرُ أن يَكثُرَ مالُكَ وولدُكَ ، ولكنَّ الخَيرَ أن يَكثُرَ عِلمُكَ ، وأن يَعظُمَ حِلمُكَ ، وأن تُباهِيَ النّاسَ بعِبادَةِ ربَّكَ<sup>(٣</sup>.

١٩٣٥٦ عند بن : تَكثَّرُكَ بما لا يَبق لَكَ ولا تَبق لَهُ مِن أعظَم الجَهلِ".

١٩٣٥٧ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : ما كَثُرَ مالُ رجُلٍ قَطَّ إِلّا عَظُمَتِ الحُجّةُ للهِ تعالىٰ علَيهِ. فإن قَدَرتُم أن تَدفَعوها عَن أنفُسِكُم فافعَلوا، فقيلَ : بماذا؟ قالَ : بقَضاءِ حَوائجِ إخـوانِكُـم مِـن أموالِكُم<sup>ِ...</sup>.

١٩٣٥٨ ــ عنه ﷺ : فيما ناجَى اللهُ عَزَّوجلَّ بهِ موسىٰ ﷺ :... لا تَغبِطْ أَحَداً بَكَثَرَةِ المَالِ؛ فإنَّ مَعَ كَثَرَةِ المَالِ تَكثُرُ الذُّنوبُ لِواجِبِ الحُقوقِ<sup>...</sup>.

١٩٣٥٩ ـ عنه ﷺ : طَلَبتُ فَراغَ القلبِ فوَجَدتُهُ في قِلَّةِ المالِ<sup>٣</sup>. ١٩٣٦٠ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : ما أخشىٰ علَيكُمُ الفَقرَ، ولكنِّي أخشىٰ علَيكُمُ النَّكاثُرَ<sup>س</sup>. ١٩٣٦١ ـ الإمامُ الرُضا ﷺ : لا يَجتَمِعُ المالُ إلَّا بخِصالٍ خَمسٍ : بِبُخلٍ شَديدٍ، وأمّلٍ طَويلٍ،

- (١) التوحيد : ٤٠٩ / ٩.
- (٢) تهذيب الأحكام : ٦ / ٩٠٧ / ٣٢٨.
  - (٣) نهج البلاغة : الحكمة ٩٤.
    - (٤) غرر الحكم : ٤٥٧٦.
  - (٥) أمالي الطوسيَّ : ٣٠٢ / ٦٠٠.
    - (٦) الكافي : ٢١ / ١٣٥ / ٢١.
- (۷) مستدرك الوسائل : ۱۲ / ۱۷٤ / ۱۳۸۱۰.
  - (٨) كنزالعمّال : ٦١٣٩.

وحِرصٍ غالِبٍ، وقَطيعَةِ الرَّحِمِ، وإيثارِ الدُّنيا علَى الآخِرَةِ<sup>(11</sup>. ٢٣٦٢ – الإمامُ عليٌّ ﷺ : فلا يَغُرَّنَّكَ سَوادُ النَّاسِ مِن نَفسِكَ، وقَد رأيتَ مَن كانَ قَبلَكَ يمَّن جَمَعَ المالَ، وحَذِرَ الإقلالَ، وأمِنَ العَواقِبَ – طُولَ أَمَلٍ واستِبعادَ أَجَلٍ – كيفَ نَزَلَ بِهِ المُوتُ فأزعَجَهُ عَن وَطنِهِ... أما رَأيتُمُ الَّذينَ يأمُلُونَ بَعيداً، ويَبنونَ مَشِيداً، ويَجمَعونَ كثيراً؛ كيفَ أصبَحَت بُيوتُهُم قُبوراً، وما جَمَعوا بُوراً، وصارَت أمواهُم للوارِثينَ، وأزواجُهُم لقومٍ آخرِينَ؟!<sup>11</sup>

١٩٣٦٣ – الإمام الباقر ﷺ – لمّا سُنلَ عنِ الدَّنانيرِ والدَّراهِمِ وما علَى النّاسِ فيها ۔: هِيَ خَواتِيمُ اللهِ في أرضِهِ، جَعَلَها اللهُ مَصلَحةً لِخَلقِهِ وبها تَستَقيمُ شُؤونُهُم ومَطالِبُهُم، فمَن أكثَرَ لَهُ مِنها فقامَ بحَقِّ اللهِ تعالىٰ فيها وأدّىٰ زكاتَها فذاكَ الّذي طابَت وخَلصَت لَهُ، ومَن أكثَرَ لَهُ مِنها فيَخِلَ بها ولَم يُؤدِّ حَقَّ اللهِ فيها واتَّخَذَ مِنها الآنيَةَ فذاكَ الّذي حَقَّ علَيهِ وَعيدُ اللهِ عَزَوجلَّ في كتابِهِ، اللهُ : هِيَومَ يُعْمىٰ علَيها في نارِ جَهَمَّمَ فتُكُوىٰ بِها جِباهُهُمْ وجُنُوبُهُمْ وظُهُورُهُمْ هٰذا ما كَنَرْتُمُ لأنفُسِكُمْ فَذُوقُوا ما كُنتُمْ تَكْفِرُونَ هِ".

#### كلام في معنَّى الكنز:

لا ريب أنَّ المجتمع الذي أوجده الإنسان بحسب طبعه الأوّليَّ إنًما يـقوم بمـبادلة المـال والعمل، ولولا ذلك لم يَعِش المجتمع الإنسانيَّ ولا طرفة عين، فإغًا يتزوّد الإنسان من مجتمعه بأن يحرز أموراً من أوّليات المادّة الأرضيّة ويعمل عليها ما يسعه من العمل ثمّ يقتني من ذلك لنفسه ما يحتاج إليه، ويعوّض ما يزيد علىٰ حاجته من سائر ما يحتاج إليه ممّا عند غيره من أفراد المجتمع، كالخبّاز يأخذ لنفسه من الخبز مايقتات به ويعوّض الزائد عليه من الثوب الذي نسجه النسّاج وهكذا؛ فإنّما أعمال المجتمعين في ظرف اجتماعهم بيع وشِرىٰ ومبادلة ومعاوضة. والذي يتحصّل من الأبحاث الاقتصاديّة أنّ الإنسان الأوّليّ كان يعوّض في معاملاته العين

(٣) أمالي الطوسق : ٥٢٠ / ١١٤٤.

<sup>(</sup>۱) الخصال : ۲۸۲ / ۲۹.

<sup>(</sup>٢) نهج البلاغة : الخطبة ١٣٢.

بالعين من غير أن يكونوا متنبّهين لأزيد من ذلك، غير أنّ النسب بين الأعيان كانت تختلف عندهم باشتداد الحاجة وعدمه، وبوفور الأعيان المحتاج إليها وإعوازها، فكلّما كانت العـين أمسّ بحاجة الإنسان أو قلّ وجودها توفّرت الرغبات إلىٰ تحصيلها، وارتفعت نسبتها إلىٰ غيرها، وكلّما بعدت عن مسيس الحاجة أو ابتذلت بالكثرة والوفور انصرفت النفوس عنها وانخفضت نسبتها إلىٰ غيرها، وهذا هو أصل القيمة.

ثمَّ إنَّهم عمدوا إلى بعض الأعيان العزيزة الوجود عندهم فجعلوها أصلاً في القيمة تقاس إليه سائر الأعيان الماليَّة بما لها من مختلف النسب كالحنطة والبيضة والملح، فصارت مـداراً تدور عليها المبادلات السوقيَّة، وهذه السليقة دائرة بينهم في بعض الجـتمعات الصـغيرة في القُرى وبين القبائل البدويَّة حتَّى اليوم.

ولم يزالوا علىٰ ذلك حتّى ظفروا ببعض الفلزّات كالذهب والفـضّة والنـحاس ونحـوها، فجعلوها أصلاً إليه يعود نسب سائر الأعيان من جهة قيمها، ومقياساً واحداً يـقاس إليهـا غيرها، فهي النقود القائمة بنفسها وغيرها يقوم بها.

ثمّ آل الأمر إلىٰ أن يحوز الذهب المقام الأوّل والفضّة تتلوه، ويتلوها غيرهما، وسكّت الجميع بالسكك الملوكيّة أو الدوليّة، فصارت ديناراً ودرهماً وفلساً وغـير ذلك بمـا يـطول شرحه علىٰ خروجه من غرض البحث.

فلم يلبث النقدان حتّى عادا أصلاً في القيمة بهما يقوّم كلّ شيء، وإليهما يقاس ما عـند الإنسان من مال أو عمل، وفيهما يرتكز ارتفاع كلّ حاجة حيويّة، وهما ملاك الثروة والوجد كالمتعلّق بهما روح المجتمع في حياته يختلّ أمره باختلال أمرهما، إذا جريا في سوق المعاملات جرت المعاملات بجريانهما، وإذا وقفا وقفت.

وقد أوضحت ما عليهها من الوظيفة المحوّلة إليهها في المجتمعات الإنسانيّة \_من حفظ قيم الأمتعة والأعمال، وتشخيص نسب بعضها إلىٰ بعض \_ الأوراق الرسميّة الدائرة اليوم فيما بين الناس كالبُوند والدولار وغيرهما والصكوك البنجيّة المنتشرة فإنّها تمثّل قيم الأشياء من غير أن تتضمّن عينيّة لها قيمة في نفسها، فهي قيم خالصة مجرّدة تقريباً. فالتأمّل في مكانة الذهب والفضّة الاجتماعيّة ـ بما هما نقدان حافظان للقيم، ومسقياسان يقاس إليهها الأمتعة والأموال بما لها من النسب الدائرة بينها ـ تنوّر أنّهها ممثّلان لنسب الأشياء بعضها إلىٰ بعض، وإذ كانت بحسب الاعتبار ممثّلات للنسب ـ وإن شئت فقل : نفس النسب ـ تبطل النسب ببطلان اعتبارها، وتحبس بحبسها ومنع جريانها، وتقف بوقوفها.

وقد شاهدنا في الحربَين العالميَين الأخيرَين ماذا أوجده بطلان اعتبار نقود بعض الدول ـ كالمنات في الدولة التزاريّة والمارك في الجرمن ــ من البلوى وسـقوط الثروة واخــتلال أمـر الناس في حياتهم، والحال في كنزهما ومنع جريانهما بين الناس هذا الحال.

وإلىٰ ذلك يشير قول أبي جعفر ﷺ في رواية الأمالي المتقدمة : جعَلَها اللهُ مصلَحَةً لِخِلَقِهِ. وبها يَستَقيمُ شُؤونُهُم ومَطالِبُهُم.

ومن هنا يظهر أنّ كنزهما إبطال لقيم الأشياء وإماتة لما في وسع المكنوز منهما من إحياء المعاملات الدائرة وقيام السوق في المجتمع علىٰ ساقه، وببطلان المعاملات وتـعطَّل الأسـواق تبطل حياة المجتمع، وبنسبة ما لها من الركود والوقوف تقف وتضعف.

لست أريد خزنهما في مخازن تختصّ بهما، فإنّ حفظ نفائس الأموال وكرائم الأمتعة من الضيعة من الواجبات التي تهدي إليه الغريزة الإنسانيّة ويستحسنه العقل السليم، فكلّما جرت وجوه النقد في سبيل المعاملات كيفها كان فهو، وإذا رجعت فمن الواجب أن تختزن وتحفظ من الضيعة وما يهدّدها من أيادي الغصب والسرقة والغيلة والخيانة.

وإنمًا أعني به كنزهما وجعلهما في معزل عن الجريان في المعاملات الشُوقيّة والدَّوَران لإصلاح أيّ شأن من شؤون الحياة ورفع الحوائج العاكفة علَى المجتمع كإشباع جائع وإرواء عطشان وكسوة عريان وربح كاسب وانتفاع عامل ونماء مال وعملاج مريض وفكّ أسمير وإنجاء غريم والكشف عن مكروب والتفريج عن مهموم وإجابة مضطرّ والدفع عمن بميضة المجتمع الصالح وإصلاح ما فسد من الجوّ الاجتماعيّ، وهي موارد لا تحصىٰ واجبة أو مندوبة أو مباحة لايتعدّىٰ فيها حدّ الاعتدال إلىٰ جانبَي الإفراط والتفريط والبخل والندوب إلى إبطال من الإنفاق وإن لم يكن في تركه مأثم ولا إجرام شرعاً ولا عقلاً غير أنّ التسبّب إلىٰ إبطال المندوبات من رأس والاحتيال لرفع موضوعها من أشدّ الجرم والمعصية .

اعتبر ذلك فيا بين يديك من الحياة اليوميّة بما يتعلّق به من شـؤون المسكـن والمـنكح والمأكل والمشرب والملبس تجد أنّ ترك النفل المستحبّ من شؤون الحياة والمعاش والاقتصار دقيقاً علَى الضروريّ منها \_الذي هو بمنزلة الواجب الشرعيّ \_ يوجب اختلال أمر الحـياة اختلالاً لا يجبره جابر ولا يسدّ طريق الفساد فيه سادّ.

وبهذا البيان يظهر أنّ قوله تعالى : ﴿والَّذِينَ يَكْفِرُونَ الذَّهَبَ والفِضَّةَ ولا يُنفِقونَهَا في سَبيلِ اللهِ فَبَشُّرْهُمْ بِعَذَابٍ ألِيمٍ﴾ ليس من البعيد أن يكون مطلقاً يشمل الإنفاق المندوب بالعناية التي مرّت ؛ فإنّ في كنر الأموال رفعاً لموضوع الإنفاق المندوب كالإنفاق الواجب، لا مجرّد عدم الإنفاق مع صلاحيّة الموضوع لذلك.

وبذلك يتبيّن أيضاً معنىٰ ما خاطب به أبو ذرّ عثمانَ بنَ عفّان لمّا دخل عليه علىٰ ما تقدّم في رواية الطبريّ حيث قال له : لا تَرضوا مِن النّاسِ بكَفَّ الأذىٰ حتّىٰ يَبذِلوا المَعروفَ، وقد يَنبغي لِمُؤدّي الزّكاةَ أن لا يَقتصِرَ علَيها حتّىٰ يُحسِنَ إلَى الجيرانِ والإخوانِ ويَصِلَ القَراباتِ.

فإنّ لفظه كالصريح أو هو صريح في أنّه لا يرى كلّ إنفاق فيما يفضل من المؤنة بعد الزكاة واجباً ، وأنّه يقسّم الإنفاق في سبيل الله إلى ما يجب وما ينبغي ، غير أنّه يعترض بانقطاع سبل الإنفاق من غير جهة الزكاة وانسداد باب الخيرات بالكلّيّة ، وفي ذلك إبطال غرض التشريع وإفساد المصلحة العامّة المشرّعة .

يقول : ليست هي حكومة استبداديّة قيصرانيّة أو كسروانيّة، لا وظيفة لهــا إلّا بَــلَــط الأمن وكفّ الأذى بالمنع عن إيذاء بعض الناس بعضاً ، ثمّ الناس أحرار فيا فعلوا غير ممنوعين عمّّا اشتهوا من عمل أفرطوا أو فرّطوا ، أصلحوا أو أفسدوا ، اهتدوا أو ضلّوا وتاهوا ، والمتقلّد لحكومتهم حرّ فيا عمل ولا يسأل عمّّا يفعل .

وإنما هي حكومة اجتماعيّة دينيّة لا ترضىٰ عن الناس بمجرّد كـفّ الأذىٰ، بـل تسـوق الناس في جميع شؤون معيشتهم إلىٰ ما يصلح لهم ويهيّىُ لكلٍّ من طبقات المجتمع ــمن أميرهم ومأمورهم ورئيسهم ومرؤوسهم ومخدومهم وخادمهم وغنيّهم وفقيرهم وقويّهم وضعيفهم ــ ما يسع له من سعادة حياتهم، فترفع حاجة الغنيّ بإمداد الفقير وحاجة الفقير بمال الغـنيّ، وتحفظ مكانة القويّ باحترام الضعيف وحياة الضعيف برأفة القويّ ومراقبته، ومصدريّة العالي بطاعة الداني وطاعة الداني بنصفة العالي وعدله، ولا يتمّ هذا كلّه إلّا بنشر المبرّات وفتح باب الخيرات، والعمل بالواجبات على ما يليق بها والمندوبات على ما يليق بها. وأمّا القصر علَى القدر الواجب وترك الإنفاق المندوب من رأس فإنّ فيه هدماً لأساس الحياة الدينيّة، وإبطالاً لغرض الشارع، وسيراً حثيثاً إلىٰ نظام مختلّ وهرج ومرج وفساد عريق لا يصلحه شيء. كلّ الأرضِ وفساد كَبيرته.

وكذلك قول أبي ذرّ لمعاوية فيما تقدّم من رواية الطبريّ : ما يَدعوكَ إلىٰ أن تُسمّيَ مالَ المُسلمينَ مالَ اللهِ؟ قالَ : يَرحَمُكَ اللهُ يا أبا ذرٍّ ، أَلسنا عِبادَ اللهِ والمالُ مالُهُ والخَلقُ خَلقُهُ والأمرُ أمرُهُ؟ قالَ : فلا تَقُلهُ.

فإنّ الكلمة التي كان يقولها معاوية وعمّاله ومن بعده من خلفاء بني أميّة وإن كانت كلمة حقّ وقد رويت عن النبيّ ﷺ ويدلّ عليها كتاب الله، لكنّهم كانوا يستنتجون منه خلاف ما يريده الله سبحانه، فإنّ المراد به أنّ المال لا يختصّ به أحد بعزّة أو قوّة أو سيطرة وإنّما هو لله ينفق في سبيله على حسب ما عيّنه من موارد إنفاقه، فإن كان ممّا اقتناه الفرد بكسب أو إرث أو نحوهما فله حكمه، وإن كان ممّا حصّلته الحكومة الإسلاميّة من غنيمة أو جزية أو خراج أو صدقات أو نحو ذلك فله أيضاً موارد إنفاق معيّنة في الدين، وليس في شيء من ذلك لوالي الأمر أن يخصّ نفسه أو واحداً من أهل بيته بشيء يزيد على لازم مؤنته فضلاً أن يكنز الكنوز ويرفع به القصور ويتّخذ الحجّاب ويعيش عيشة قيصر وكسرى.

وأمًا هؤلاء فإنمًا كانوا يقولونه دفعاً لاعتراض الناس عليهم .. في صرف مال المسلمين في سبيل شهواتهم وبذله فيما لا يرضَى الله، ومنعه أهليه ومستحقّيه ــ أنّ المال للمسلمين تصرفونه في غير سبيلهم! فيقولون : إنّ المال مال الله ونحن أمناؤه نعمل فيه بما نراه، فيستبيحون بذلك اللعب بمال الله كيف شاؤوا، ويستنتجون به صحّة عملهم فيه بمــا أرادوا، وهـو لا يــنتج إلّا خلافه، ومال الله ومال المسلمين بمعنىً واحد، وقد أخذوهما لمعنيين اثــنين يــدفع أحــدهما الآخر.

ولو كان مراد معاوية بقوله : «المالُ مالُ اللهِ» هو الصحيح من معناه لم يكن معنىً لخروج أبيذرّ من عنده وندائه في الملأ من الناس : بَشَّرِ الكانِزينَ بَكَيٍّ في الجِباهِ وكَيٍّ في الجُنُوبِ وكيٍّ في الظُّهورِ .

علىٰ أنّ معاوية قد قال لأبيذرّ : إنّه يرىٰ أنّ آية الكنز خاصّة بأهل الكتاب، وربًّا كان من أسباب سوء ظنّه بهم إصرارهم عند كتابة مصحف عثمان أن يحـذفوا الواو مـن قـوله : ﴿والّذينَ يكفِرُونَ الذّهبَ...﴾ إلخ حتّىٰ هدّدهم أبيّ بالقتال إن لم يلحقوا الواو فألحقوها، وقد مرّت الرواية.

فالقصّة فيحديثالطبريّ عن سيفعنشعيب وإن سيقت بحيث تقضي علىٰ أبي ذرّ بأنّه كان مخطئاً فيا اجتهد به \_كما اعترف به الطبريّ في أوّل كلامه \_ غير أنّ أطراف القصّة تقضي بإصابته.

وبالجملة : فالآية تدلّ علىٰ حرمة كنز الذهب والفضّة فيما كان هناك سبيل لله يجب إنفاقه فيه، وضرورة داعية إليه لمستحقّي الزكاة مع الامتناع من تأديتها، والدفاع الواجب مع عدم النفقة وانقطاع سبيل البرّ والإحسان بين الناس.

ولا فرق في تعلّق وجوب الإنفاق بين المال الظاهر الجاري في الأسبواق وبدين الكـنز المدفون في الأرض، غير أنّ الكنز يختصّ بشيءٍ زائد وهو خيانة وليّ الأمر في سـتر المـال وغروره، كما تقدّم ذكره في البيان المتقدّم<sup>...</sup>.

# ٣٧٥٤ - النَّهيُ عن عبوديَّةِ المالِ

١٩٣٦٤ ـ الإمامُ الحسينُ ﷺ : مالُكَ إن لَم يَكُنْ لَكَ كُنتَ لَهُ، فلا تُبقِ علَيهِ فإنَّهُ لا يُسبقِ

(١) تفسير الميزان : ٩ / ٢٦١ \_ ٢٦٦.

علَيكَ، وكُلْهُ قَبلَ أن يَأْكُلَكَ إِ

أقول : ولنعم ما قيل في تفسير الزّهد أنّه «ليس الزُّهدُ أن لا تَملِكَ شيئاً ، بلِ الزُّهدُ أن لا يَلِكَكَ شيءُ».

١٩٣٦٥ ــ الإمامُ زينُ العابدينَ ﷺ : أمّا حَقُّ مالِكَ فأن لا تأخُذَهُ إِلَّا مِن حِلَّهِ، ولا تُنفِقَهُ إِلَّا فِي وَجهِهِ، ولا تُؤثِرَ علىٰ نفسِكَ مَن لا يَحمَدُكَ، فاعمَلْ فيهِ بطاعَةِ ربَّكَ، ولا تَبخَلْ بهِ فتَبوء بالحَسرَةِ والنَّدامَةِ مَع التَّبِعَةِ<sup>m</sup>.

(انظر) باب ۳۷۵۸، ۳۷۵۹.

# ٣٧٥٦ ـ أصنافُ النَّاسِ في جمع المالِ

١٩٣٦٦–رسولُ اللهِ تَنْظُ : تَكُونُ أُمَّتِي في الدُّنيا ثلاثةَ أَطباقٍ : أَمَّا الطَّبَقُ الأَوّلُ فلا يُحِبِّونَ جَمَعَ المالِ وادِّخارَهُ، ولا يَسعَونَ في اقتِنائهِ واحتِكارِهِ، وإنَّمَا رِضاهُم مِن الدُّنيا سَدُّ جَوعَةٍ وسَـترُ عَورَةٍ، وغِناهُم فيها ما بَلَغَ بهِمُ الآخِرَةَ، فأُولَٰنكَ الآمِنونَ الَّـذينَ لا خَـوفٌ عـلَيهِم ولا هُـم يَحَزَنونَ.

وأمّا الطَّبَقُ النّاني فإنّهُم يُحِبُّونَ جَمَعَ المالِ مِن أَطيَبِ وُجوهِهِ وأَحسَنِ سُبُلِهِ، يَصِلونَ بهِ أرحامَهُم، ويَبِرُّونَ بهِ إخوانَهُم ويُواسُونَ بهِ فُقَراءهُم، ولَعَضُّ أَحَدِهِم علَى الرَّضْفِ أيسَرُ علَيهِ مِن أَن يَكتَسِبَ دِرهَماً مِن غَيرِ حِلِّهِ، أو يَمَنَعَهُ مِن حَقِّهِ أَن يكونَ لَهُ خازِناً إلىٰ حِينِ مَـوتِهِ، فأولئكَ الَّذينَ إِن نُوقِشوا عُذِّبوا وإِن عُنِيَ عنهُم سَلِموا.

وأمًا الطَّبَقُ النَّالِثُ فإنَّهُم يُحِبُّونَ جَمَعَ المالِ مِمَّا حَلَّ وحَرُمَ، ومَنعَهُ مِمَّا افتُرِضَ ووَجَبَ، إن أنفَقوهُ أنفَقوا إسرافاً وبِداراً، وإن أمسَكوهُ أمسَكوا بُخلاً واحتِكاراً، أولُنكَ الّذينَ مَلَكَتِ الدُّنيا

(١) الدرّة الباهرة : ٢٤.

(٢) أمالي الصدوق : ٣٠٥ / ١.

زِمامَ قُلوبِهِم حتَّىٰ أورَدَتِهُمُ النَّارَ بذُنوبِهِمْ".

# ٣٧٥٧ \_ مَن يرىٰ مالَهُ في ميزانِ غيرِهِ

١٩٣٦٧ ــ الإمامُ عليٌّ ﷺ : إنَّ أعظَمَ الحَسَراتِ يَومَ القِيامَةِ حَسرَةُ رَجُلٍ كَسَبَ مـالاً في غيرِ طاعَةِ اللهِ، فوَرِثَهُ رَجُلٌ فأَنفَقَهُ في طاعَةِ اللهِ سبحانَهُ، فدَخَلَ بهِ الجَنَّةَ ودَخَلَ الأوّلُ ب النّارَ<sup>m</sup>.

١٩٣٦٨ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ ـ في قولهِ تعالىٰ : ﴿كَذَلَكَ يُسرِيهِمُ اللهُ أَعْسَالَهُمْ حَسَراتٍ عَلَيهِم﴾ ـ : هُو الرَّجُلُ يَدَعُ المَالَ لا يُنفِقُهُ في طاعَةِ اللهِ بُخلاً، ثُمّ يَموتُ فيَدَعُهُ لَمَن يَعمَلُ بهِ في طاعَةِ اللهِ أو في مَعصيَتِهِ، فإن عَمِلَ بهِ في طاعَةِ اللهِ رآهُ في ميزانِ غيرِهِ فزادَهُ حَسرَةً وقد كانَ المالُ لَهُ، أو عَمِلَ بهِ في مَعصيَةِ اللهِ (فهو) قَوَاهُ بذٰلكَ المالِ حتَّىٰ عُمِلَ بهِ في مَعاصي اللهِ<sup>(٣</sup>).

١٩٣٦٩ ـ الإمامُ الباقرُ أو الإمامُ الصّادقُ على ـ أيضاً ـ : الرّجُلُ يَكسِبُ مالاً فيُحرَمُ أن يَعمَلَ فيه خَبراً، فيَموتُ فَيَرِثُهُ غيرُهُ فيَعمَلُ فيهِ عَملاً صالحاً، فيَرَى الرّجُلُ ما كَسَبَ حَسَناتٍ في مِيزانِ غَيرِهِ".

١٩٣٧٠ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : يابنَ آدمَ، كُنْ وَصِيَّ نَفسِكَ في مالِكَ، واعمَلْ فيهِ ما تُؤثِرُ أن يُعمَلُ فيهِ مِن بَعدِكَ<sup>(...</sup>.

(انظر) الحسرة : بأب ٨٥٧.

### ٣٧٥٨ ـ مَن كسبَ مالاً مِن غير حِلَّهِ

- (۱) أعلام الدين : ۲۹/۳٤۱.
- (٢) نهج البلاغة ; الحكمة ٤٢٩.
- (٣) البحار : ۲۰/۱٤۲/۷۳.
- (٤) أمالي المفيد : ٢٠٥ / ٣٥.
- (٥) تهج البلاغة : الحكمة ٢٥٤.

١٩٣٧٢ ـ عنه ﷺ : قالَ اللهُ عَزَّو جلَّ : مَن لَم يُبالِ مِن أَيَّ بابٍ اكتَسَبَ الدِّينارَ والدِّرهَمَ لَم أُبالِ يَومَ القِيامَةِ مِن أَيِّ أبوابِ النَّارِ أَدخَلتُهُ<sup>m</sup>.

١٩٣٧٣ ـ عنه ﷺ : مَن لَم يُبالِ مِن أينَ اكتَسَبَ المالَ لَم يُبالِ اللهُ مِن أينَ أدخَلَهُ النّارَ<sup>(n</sup>. ١٩٣٧٤ ـ عنه ﷺ : مَن اكتَسَبَ مالاً مِن غَيرِ حِلَّهِ كانَ رادَّهُ إِلَى النّارِ<sup>(n</sup>.

١٩٣٧٥ - الإمام الصّادق ﷺ : مَن كَسَبَ مالاً مِن غَيرِ حِلَّهِ سُلَّطَ علَيهِ البِناءُ والطَّينُ والماءُ<sup>(..)</sup> ١٩٣٧٦ - عنه ﷺ : إنَّ نلَّهِ تباركَ وتعالىٰ بِقاعاً تُسَمَّى المُنتَقِمَةَ، فإذا أعطىٰ اللهُ عَبداً مالاً ثُمَّ لَم يُخرِجْ حَقَّ اللهِ عَزَّوجلَّ مِنهُ سَلَّطَ اللهُ علَيهِ بُقعَةً مِن تِلكَ البِقاعِ فأتلفَ ذلكَ المالَ فيها ثُمَّ ماتَ وتَرَكَها(..)

١٩٣٧٧ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : مَن يَكسِبُ مالاً مِن غَيرِ حَقِّهِ يَصرِفْهُ في غَيرِ أَجرِهِ<sup>(٣</sup>. ١٩٣٧٨ ـ عنه ﷺ : مَن يَكتَسِبُ مالاً مِن غَيرِ حِلَّهِ يَصرِفْهُ في غَيرِ حَقِّهِ<sup>(٣</sup>. ١٩٣٧٩ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : مَن طَلَبَ المالَ بِغَيرِ حَقٌّ حُرِمَ بَقَاءهُ لَهُ بِحَقٌّ<sup>(٣</sup>.

١٩٣٨- عنه ﷺ - لمّا دخَلَ علَيهِ قَومُ مِن أَهلِ خُراسانَ فقالَ ابتِداءً -: مَن جَمَعَ مالاً مِن مَهاوِشَ أَذَهَبَهُ اللهُ في نَهابِرَ، فقالوا : جُعِلنا فِداكَ، لا نَفهَمُ هذا الكلامَ، فقالَ ﷺ : «از باد آيد بدم بشود»<sup>(١٠)</sup>.

- (۱) أمالي الطوسق : ۱۸۲ / ۳۰۶.
  - (٢) الاختصاص : ٢٤٩.
  - (۳) البحار : ۱۳/۱۳/۱۰۳.
    - (٤) الاختصاص : ٢٤٩.
- (٥) المحاسن : ٢ / ٤٤٥ / ٢٥٢٨.
  - (٦) تنبيه الخواطر : ٢ / ١٠.
    - (۷) تحف العقول : ۹٤.
    - (٨) غرر الحكم : ٨٨٨٣.
    - (٩) تحف العقول : ٣٢١.
  - (١٠) البحار : ٤٧ / ٨٤ / ٧٧.

# ٣٧٥٩ ـ مَن وَضعَ مالَهُ في غيرِ حقَّهِ

١٩٣٨١ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : مَن كانَ لَهُ مالٌ فإيّاهُ والفَسادَ؛ فإنَّ إعطاءَكَ المالَ في غَيرِ وَجهِدِ تَبذيرُ<sup>(()</sup> وإسرافٌ، وهُو يَرفَعُ ذِكرَ صاحِبهِ في النَّاسِ، ويَضَعُهُ عِندَ اللهِ. ولَم يَضَعِ امرؤٌ مالَهُ في غَيرِ حَقِّهِ وعِندَ غَيرِ أهلِهِ إِلَّا حَرَمَهُ شُكرَهُم وكانَ خَيرُهُ لغَيرِهِ، فإن بَتِي مَعهُ مِنهُم مَن يُريهِ الوُدَّ ويُظهِرُ لَهُ الشُّكرَ فإنَّا هُو مَلَقٌ وكذبُ<sup>(0</sup>.

١٩٣٨٢ ــ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : إنَّ اللهَ عَزَّوجلَّ يُبغِضُ القيلَ والقالَ، وإضاعَةَ المالِ، وكَثرَةَ الشُوْالِ٣.

١٩٣٨هـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إذا حَدَّثَتُكُم بشيءٍ فاسألوني عـن كـتابِ اللهِ. ثُمَّ قـالَ في حَديثِهِ : إنَّ اللهَ نَهىٰ عنِ القيلِ والقالِ، وفَسادِ المالِ، وكَثرَةِ السُّوَالِ. فقالوا : يابنَ رسولِ اللهِ، وأينَ هذا مِن كتابِ اللهِ؟ قالَ : إنَّ اللهُ عَـزَوجلَّ يَـقولُ في كـتابِهِ : ﴿لاَخَـيْرَ في كَـثيرٍ مِـن نَجُواهُم...﴾، وقالَ : ﴿لا تُؤْتُوا السُّفَهاءَ أموالَكُمُ الَّتي جَعَلَ اللهُ لَكُـمْ قِـياماً﴾، وقـالَ : ﴿لا تَسْأَلُوا عَن أَشْياءَ إِنْ تُبْدَ لَكُمْ تَسُؤْكُمِ﴾<sup>(0)</sup>.

١٩٣٨٤\_رسولُ اللهِ ﷺ : إنّ اللهُ كَرِهَ لَكُم ثَلاثاً :قيلَ وقالَ، وإضاعَةَ المالِ، وكَثرَةَ السُّؤالِ<sup>س</sup>. ١٩٣٨٥\_عنه ﷺ : ليسَ الزَّهادَةُ في الدُّنيا بتَحريمِ الحَلالِ، ولا في إضاعَةِ المالِ<sup>س</sup>.

- (١) في بعض النسخ «في غيره» وفي الأمالي «غير حقّه». (كما في هامش المصدر).
  - (٢) تحف العقول : ١٨٥.
  - (٣) الكافي : ٥ / ٣٠١ / ٥.
  - (٤) الكافي : ٥ / ٣٠٠ / ٢.
  - (٥) صحيح البخاري : ٦ / ٥٣٧ / ١٤٠٧.
    - (٦) سنن ابن ماجة : ٤١٠٠.

#### ٣٧٦٠ - المالُ ما أفادَ الرِّجالَ

١٩٣٨٦ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : المالُ ما أفادَ الرَّجالَ<sup>(..)</sup>. ١٩٣٨٧ ـ عنه ﷺ : مَن جَمَعَ المالَ لِيَنفَعَ بِهِ النَّاسَ أَطَاعُوهُ، ومَن جَمَعَ لنَفسِهِ أَضاعُوهُ<sup>...</sup>. ١٩٣٨٨ ـ عنه ﷺ : المالُ يُكومُ صاحِبَهُ ما بَذَلَهُ، ويُهينُهُ ما بَخِلَ بِهِ<sup>...</sup>. ١٩٣٨٩ ـ رسولُ اللهِ ﷺ : إنَّ لكَ في مالِكَ ثلاثاً شُرَكاءَ : أنتَ، والتَلَفُ، والوارِثُ، فإنِ استَطَعتَ أن لا تكونَ أُعجَزَهُم فافعَلْ<sup>...</sup>.

١٩٣٩١ ـ عند ﷺ : إنَّ إعطاءَ هٰذا المالِ قُنيَةً، وإنَّ إمساكَهُ فِتنَةً<sup>...</sup>. ١٩٣٩٢ ـ عنه ﷺ : المالُ وَبِالُ علىٰ صاحِبهِ إلّا ما قَدَّمَ مِنهُ<sup>...</sup>.

١٩٣٩٣ ـ عنه ﷺ : إنَّ إنفاقَ لهذا المالِ في طاعَةِ اللهِ أعظَمُ نِعمَةٍ، وإنَّ إنفاقَهُ في مَعاصيهِ أعظَمُ مِحنَةٍ<sup>(0</sup>.

١٩٣٩٤ ـ عنه ﷺ : إنّ العَبَدَ إذا ماتَ قالَتِ الملائكةُ : ما قَدَّمَ؟ وقالَ النّاسُ : ما أُخَّرَ ؟ فقَدِّموا فَضلاً يَكُن لَكُم، ولا تُؤخِّروا كَيلا يكونَ حَسرَةُ علَيكُم؛ فإنّ المحرومَ مَن حُرِمَ خَيرَ مالِهِ، والمَغبوطَ مَن ثَقَّلَ بالصَّدَقاتِ والخَيراتِ مَوازينَهُ".

١٩٣٩٥ ـ عنه ﷺ : أمسِكْ مِن المالِ بقَدرِ ضَرورَتِكَ، وقَدِّم الفَضلَ لِيَوم حاجَتِكَ ٥٠٠.

### ٣٧٦١ ـ أفضَلُ المال

١٩٣٩٦ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : أفضَلُ المالِ ما وُقِيَ بهِ العِرضُ، وقُضِيَت بهِ الحُقوقُ \*\*\*.

- (٤) كنز العمّال : ١٦١٤٧.
- (٥\_٨) غرر الحكم: ٢٣٩٢، ١٤٥٢، ٣٣٩٢، ٢٣٩٢.
  - (٩) عيون أخبار الرُّضا 🚓 : ١ / ٢٩٨ / ٥٦.
    - (١٠) نهج البلاغة : الكتاب ٢١.
      - (۱۱) البحار : ۲۰ / ۷/ ۲۸.

<sup>(</sup>۱\_۲) غرر الحکم: ۱۸۳۸،۸۵۷۲،۵۰۸.

١٩٣٩٧ ـ عنه الله : خَيرُ مالِكَ ما أعانَكَ علىٰ حاجَتِكَ<sup>(1)</sup>. ١٩٣٩٨ ـ الإمامُ الرَّضا الله : خَيرُ مالِ المَرَءِ ذَخائِرُ الصَّدَقَةِ<sup>(1)</sup>. ١٩٣٩٩ ـ الإمامُ عليَّ الله : أفضَلُ المالِ ما قُضِيَت بهِ الحُقوقُ<sup>(1)</sup>. ١٩٤٩ ـ عنه الله : أفضَلُ المالِ ما استُرقَ بهِ الأحرارُ<sup>(1)</sup>. ١٩٤٩ ـ عنه الله : أفضَلُ الأموالِ ما استُرقَ بهِ الرَّجالُ<sup>(1)</sup>. ١٩٤٠ ـ عنه الله : أفضَلُ الأموالِ ما استُرقَ بهِ الرَّجالُ<sup>(1)</sup>. ١٩٤٠ ـ عنه الله : أفضَلُ الأموالِ أحسَنُها أثراً علَيكَ<sup>(1)</sup>. ١٩٤٠ ـ عنه الله : إنّ خَيرَ المالِ ما كَسَبَ ثَناءَ وشُكراً، وأوجَبَ ثَواباً وأجراً<sup>(1)</sup>. ١٩٤٠ ـ عنه الله : إنّ خَيرَ المالِ ما أورَثَكَ ذُخراً وذِكراً، وأكسَبَكَ حَمداً وأجراً<sup>(1)</sup>. ١٩٤٠ ـ عنه الله : إنّ خَيرَ المالِ ما أورَثَكَ ذُخراً وذِكراً، وأكسَبَكَ حَمداً وأجراً<sup>(1)</sup>.

#### ٣٧٦٢ \_ أنفعُ المال

١٩٤٠٦ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : لا مالَ أنفَعُ مِن القُنوعِ باليَسيرِ الجُزي<sup>....</sup>. ١٩٤٠٧ ـ الإمامُ عليَّ ﷺ : لا مالَ أعوَدُ مِن العَقلِ<sup>....</sup>. ١٩٤٠٨ ـ الإمامُ الكاظمُ ﷺ : سُنلَ أبو ذرَّ : ما مالُكَ؟ قالَ : عَمَلي. قيلَ لَهُ : إنَّا نَسأَلُكَ عَنِ الذَّهَبِ والفِضَّةِ؟ فقالَ : ما أصبحُ فلا أمسي وما أمسي فلا أصبحُ ، لَنا كُندُوجُ نَرفَعُ فيهِ خَيرَ مَتاعِنا، سَمِعتُ رسولَ اللهِ ﷺ يقولُ : كُندوجُ المؤمنِ قَبَرُهُ<sup>س.</sup>. ١٩٤٠٩ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : المالُ لا يَنفَعُكَ حتَّىٰ يُفارِقَكَ<sup>س.</sup>.

(أنظر) الدنيا : باب ١٢٣٨ حديث ٥٩٢٤.

(۱) البحار : ۷۰/۱۲/۷۸.

- (٢) تنبيه الخواطر : ٢ / ١٨٢.
- (٩-٣) غرر الحكم : ٢٩٢٠. ٢٩٥٢. ٢٩٥٢. ٢٩٤٠. ٢٥٧٢، ٢٠٧٢. ٥٠٣٤.

(١٠) البحار : ٦٩ / ٤٠٠ / ٩٣.

(۱۱) البحار : ۱ / ۹٤ / ۲٤.

(۱۲) أمالي الطوسق : ۷۰۲ / ۱۰، ۱۰،

(١٣) غرر الحكم : ١٤٥٢.

#### ٣٧٦٣ \_ المالُ مالُ الله

#### الكتاب

﴿ وَآتُوهُمْ مِنْ مَالِ اللهِ الَّذِي آتَاكُمْ ﴾<sup>(1)</sup>.

﴿قُلِ اللَّهُمَّ مَالِكَ الْلَّكِ تُؤْتِي الْلَكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْلَكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِزُّ مَنْ تَشَاءُ بِيَدِكَ الْخَيْرُ إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرُ﴾(".

ا٩٤١٠ – الإمامُ الصّادقُ ﷺ : المالُ مالُ اللهِ عَزَّوجلَّ، جَعَلَهُ وَدائِعَ عندَ خَلقِهِ، وأَمَسرَهُم أن يأكُلوا مِنهُ قَصداً، ويَشرَبوا مِنهُ قَصداً، ويَلبَسوا مِنهُ قَصداً، وَينكِحوا مِنهُ قَصداً، ويَركَبوا مِنهُ قَصداً، ويَعودوا بِما سِوىٰ ذلكَ علىٰ فُقَراءِ المؤمنينَ، فمَن تَعَدّىٰ ذلكَ كانَ ما أكلَهُ حَراماً، وما شَرِبَ مِنهُ حَراماً وما لَبِسَهُ مِنهُ حَراماً، وما نَكحَهُ مِنهُ حَراماً، وما رَكِبَهُ مِنهُ حَراماً.

١٩٤١١ ـ عنه ﷺ : أتَرىٰ اللهُ أعطىٰ مَن أعطىٰ مِن كرامَتِهِ علَيهِ، ومَنعَ مَن مَنعَ مِن هَوانٍ بِهِ علَيهِ؟! لا، ولكنّ المالَ مالُ اللهِ يَضَعُهُ عِندَ الرّجُلِ وَدائِعَ، وجَوّزَ لَهُم أن يأكُلوا قَصداً، ويَلبَسوا قَصداً، ويَنكِحوا قَصداً، ويَركَبوا قَصداً، ويَعودوا بِما سِوىٰ ذلكَ علىٰ فُقَراءِ المؤمنينَ، ويَلُمُّوا بِهِ شَعْنَهُم، فمَن فَعَلَ ذلكَ كانَ ما يَأكُلُ حَلالاً، وَيشرَبُ حَلالاً، ويَركَبُ ويَنكِحُ حَلالاً، ومَن عدا ذلكَ كانَ عليهِ حَراماً.

ثُمَّ قالَ : ﴿لا تُسْرِفوا إِنَّهُ لا يُحِبُّ الْمُسْرِفينَ﴾، أتَرَى اللهُ ائتَمَنَ رجُلاً علىٰ مــالٍ، لَـهُ أن يَشتَرَيَ فَرَساً بِعَشرَةِ آلافِ دِرهَمٍ ويُجزيهِ فَرَسُ بِعِشرينَ دِرهَماً؟ ويَشتَريَ جارِيَةً بألفِ دينارٍ ويُجزيهِ بعِشرينَ ديناراً؟ وقالَ : ﴿لا تُسْرِفوا...﴾<sup>(...</sup>)

١٩٤١٢ ـ عنه ﷺ : إِنَّما أعطاكُمُ اللهُ هذهِ الفُضولَ مِن الأموالِ لتُوَجِّهوها حيثُ وَجَّهَها اللهُ

- (۲) آل عمران : ۲٦.
- (٣) البحار : ٧٤ / ١٦ / ١٦٢.

(٤) البحار : ۲۰٤/۷۹.

<sup>(</sup>۱) النور : ۳۳.

عَزَّوجلَّ، ولَم يُعطِكُموها لِتَكْفِروها".

١٩٤١٤ـعنه ﷺ : يقولُ العَبدُ : مالي مالي ! وإنَّمَا لَهُ مِن مالهِ ثلاثٌ : ما أكَلَ فأفنىٰ، أو لَبِسَ فأبلىٰ، أو أعطىٰ فاقتَنىٰ، ما سِوىٰ ذلكَ فهُو ذاهِبٌ وتارِكُهُ للنّاسِ‴.

١٩٤١٥ ــ عنه ﷺ : يقولُ ابنُ آدمَ : مُلكي مُلكي ! ومالي مالي ! يامِسكينُ ! أينَ كنتَ حيثُ كانَ المُلكُ ولَم تَكُن، وهَل لكَ إلاّ ما أكَلتَ فأفنَيتَ، أو لَبِستَ فأبلَيتَ، أو تَصَدَّقتَ فأبقَيتَ ؟! إمّا مَرحومُ بهِ وإمّا مُعاقَبٌ علَيهِ، فاعقِلْ أن لا يكونَ مالُ غيرِكَ أحَبَّ إلَيكَ مِن مالِكَ<sup>(...</sup>

١٩٤١٦ ـ عنه ﷺ : يقولُ ابنُ آدمَ : مالي مالي ! هَل لَكَ مِن مالِكَ إِلَّا ما تَصَدَّقتَ فأبقَيتَ، أو أكَلتَ فأفنَيتَ ، أو لَبِستَ فأبلَيتَ ؟ !<sup>(٥)</sup>

(انظر) المعرقة (٢) : باب ٢٦٥٧ . الملك : باب ٣٧٠١.

# ٣٧٦٤ - تَساوي النَّاس في مالِ اللهِ

١٩٤١٧ ـ شرح نهج البلاغة عن أبي جعفر الإسكافيُّ : ثُمَّ بُوبِعَ [يَـعني الإمـامَ عـليّاً ﷺ] وصَعِدَ المِنبَرَ في اليَومِ الثّاني مِن يَومِ البَيعَةِ، وهُو يَومُ السَّبتِ لإحدىٰ عَشرَةَ لَيلَةً بَقِينَ مِن ذي الحِجَّةِ فَحَمِدَ اللهُ وأثنىٰ علَيهِ... ثُمَّ التَفَتَﷺ يَمِناً وشِهالاً، فقالَ : ألا لا يَقولَنَّ رِجالٌ مِـنكُم غَداً : قَد غَمَرَتهُمُ الدُّنيا فاتَّخَذوا العِقارَ، وفَجَروا الأنهارَ، ورَكِبوا الخيُولَ الفارِهَةَ، واتَّخَذوا الوَصائفَ الرَّوقَةَ، فصارَ ذلكَ علَيهِم عاراً وشَناراً، إذا ما مَتَعتُهُم مـا كـانوا يَخـوضونَ فيهِ،

- (۲ ـ ۳) الترغيب والترهيب : ٤ / ۱۷۲ / ۳۷ و ح ۳۲.
  - (٤) البحار : ۱۷/۳۵٦/۷۱.
  - (٥) تنبيه الخواطر : ١٥٦/١.

<sup>(</sup>۱) الفقيد : ۲ / ۵۷ / ۲۹۳۲.

طالبٍ حُقوقَنا! ألا وأيمًا رجُلٍ مِن المُهاجِرينَ والأنصارِ مِن أصحابِ رسولِ اللهِ صلّىٰ اللهُ علَيهِ يَرىٰ أَنَّ الفَضلَ لَهُ علىٰ مَن سِواهُ لِصُحبَتِهِ، فإنَّ الفَضلَ النَّيُّرَ غَداً عِندَ اللهِ. وثوابَهُ وأجرَهُ علَى اللهِ. وأَيُّها رجُلٍ استَجابَ للهِ ولِلرّسولِ، فصَدَّقَ مِلَتَنا، ودَخَلَ في دِينِنا، واستَقبَلَ قِبلَتَنا، فقدِ استَوجَبَ حُقوقَ الإسلامِ وحُدودَهُ.

فأنتُم عِبادُ اللهِ، والمالُ مالُ اللهِ، يُقسَّمُ بَينَكُم بالسَّوِيَّةِ لا فَضلَ فيهِ لأَحَـدٍ عـلىٰ أَحَـدٍ، وللمُتَّقينَ عِندَ اللهِ غَداً أحسَنُ الجَزاءِ وأفضَلُ الثَّوابِ، لَم يَجعَلِ اللهُ الدُّنيا للمُتَّقينَ أجراً ولا تَواباً وما عِندَ اللهِ خَيرً للأبرارِ<sup>س</sup>.

الامامُ عليٌّ ﷺ : أمّا هٰذا النّيءُ فلَيسَ لأحَدٍ علىٰ أَحَدٍ فيهِ أَثَرَةً ، وقَد فَرَغَ اللهُ مِن قِسمَتِهِ ؛فهُو مالُ اللهِ وأنتُم عِبادُ اللهِ المُسلمونَ‴.

ا٩٤١٩–عنه ﷺ ـمِن كِتابٍ لَهُ إلىٰ مصقَلةَ بنِ هُبَيرةَ الشَّيبانيُّ، وهو عامِلُهُ علىٰ أردَشيرَ خُرَّة ـ: ألا وإنَّ حَقَّ مَن قِبَلَكَ وقِبَلَنا مِن المُسلمينَ في قِسمَةِ هذا النِّيءِ سَواءٌ، يَرِدونَ عِندي علَيهِ ويَصدُرونَ عَنهُ‴.

١٩٤٢٠–عنه ﷺ – لمّا عُوتِبَ علَى التَّسوِيَةِ في العَطاءِ –: أتأمُرونَي (أتأمُرونَني) أن أطلُبَ النَّصرَ بالجَورِ فيمَن وُلِّيتُ علَيهِ؟؛ واللهِ، لا أطورُ بهِ ما سَمَرَ سَميرٌ، وما أمَّ نَجم في السَّماءِ نَجماً؛ لو كانَ المالُ لي لَسَوَّيتُ بينَهُم، فكيفَ وإنمَا المالُ مالُ اللهِ؟!\*

١٩٤٢١ـعنه ﷺ في خطبة له حينَ وَلِيَ الخِلافةَ ــ: يا مَعشَرَ المُهاجِرينَ والأنصارِ ، يامَعشَرَ قُرَيشٍ ، اعلَموا ــ واللهِ ــ أَنِّي لا أَرْزِوْكُم مِن فَينْكُم شيئاً ماقامَ لي عِذْقٌ بيَتْرِبَ ، أفتَرَوني مانِعاً نَفسي وؤلدي ومُعطيكُم ؟! ولأسَوِّيَنَّ بينَ الأسوَدِ والأحمَرِ .

فقامَ إلَيهِ (أخوهُ) عَقيلُ بنُ أبي طالبٍ فقالَ : لتَجعَلُني وأسوَداً مِن شودانِ المَدينةِ واحِداً ! فقالَ لَهُ : اجلِسْ رَحِمَكَ اللهُ تعالىٰ، أما كَانَ لِهُنا مَن يَتَكَلَّمُ غيرُكَ؟ وما فَـضلُكَ عـلَيهِم إلَّا

- (١ ـ ٢) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٧ / ٣٦ ـ ٣٧ و ص ٤٠.
- (٣) نهج البلاغة : الكتاب ٤٣. شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد ١٦٠ / ١٧٥.

(٤) نهج البلاغة : الخطية ١٢٦.

بِسابِقَةٍ أو تَقوىٰ ! !

١٩٤٢٢ ـ الغارات: لَقَد بَعَثَ إليه [أمير المؤمنينَ ﷺ ]أُسامَةُ بنُ زيدٍ أنِ ابعَثْ إليَّ بِعَطائي، فوَاللهِ لَتَعَلَّمُ أَنِّكَ لَو كُنتَ في فَمِ أُسَدٍ لدَخَلتُ مَعكَ، فكتبَ ﷺ إلَيهِ : إنَّ هٰذا المالَ لِمَن جاهَدَ علَيهِ، ولكنْ هٰذا مالي بالمَدينَةِ فأصِبْ مِنهُ ما شِئتَ".

١٩٤٢٣–الإمامُ عليُّ ﷺ -لِعبدِاللهِ بنِ زمعةَ لَمَّا طَلَبَ منهُ مالاً في خِلافتِهِ : إنّ هٰذا المالَ ليسَ لي ولا لكَ، وإنَّما هُو فَيَّ للمُسلمينَ وجَلْبُ (حَلبُ) أسيافِهِم، فإنْ شَرِكتَّهُم في حَربِهِـم كانَ لكَ مِثلُ حَظِّهِم، وإلّا فَجَناةُ أيديمِ لا تكونُ لغَيرِ أفواهِهِم".

١٩٤٢٤ ـ وسائل الشيعة عن أبي إسحاق الهَمْدانيُّ : إنّ امرأتَينِ أتَنا عليّاً ﷺ، إحداهُما مِن العَرَبِ، والأخرى مِن المَوالي، فسَأَلَتاهُ فدَفَعَ إلَيهِما دَراهِمَ وطَعاماً بالسَّواءِ، فقالَت إحداهُما : إنِّي امرأةً مِن العَرَبِ وهٰذهِ مِن العَجَمِ! فقالَ : إنِّي واللهِ، لا أُجِدُ لبَني إسهاعيلَ في هذا النِّيءِ فضلاً علىٰ بَني إسحاقَ<sup>س</sup>.

١٩٤٢٥ـالإمامُ الصّادقُ ﷺ ـلمّا سُئلَ عن قسمِ بَيتِ المالِ ــ: أهلُ الإسلامِ هُم أبناءُ الإسلامِ أُسَوِّي بَينَهُم في العَطاءِ، وفَضائلُهُم بَينَهُم وبينَ اللهِ، أجعَلُهُم كَبَني رَجُلٍ واحِدٍ لا يُفضَّلُ أحَد مِنهُم لفَضلِهِ وصَلاحِهِ في الميراثِ علىٰ آخَرَ ضَعيفٍ مَنقوصٍ.<sup>(..)</sup>.

١٩٤٣٦-الإختصاص عن ابنِ دَأَبٍ : وَلَىٰ [أميرُ المؤمنينَ ﷺ] بَيتَ مالِ المَدينةِ عَهَّارَ بنَ ياسرٍ وأبا الهَيثَمِ بنَ التَّيُّهانِ، فكتَبَ : العَرَبيُّ والقُرَشيُّ والأنصاريُّ والعَجَميُّ وكلُّ مَنكانَ في الإسلام مِن قَبائلِالعَرَبِ وأجناسِ العَجَمِ (سَواءُ). فأتاهُ سَهلُ بنُ حُـنَيفٍ بِمَـولىُ لَـهُ أسـوَدَ فـقالَ : كَمتُعطي هٰذا؟ فقالَ لَهُ أميرُ المؤمنينَ ﷺ : كَم أُخَذتَ أنتَ؟ قالَ : ثلاثةَ دنانِيرَ، وكذٰلكَ أُخَذَ

- (٢) الغارات : ٢ / ٥٥٧، البحار : ١٠٠ / ٨٨ /٣.
- (٣) نهج البلاغة : الخطبة ٢٣٢ ، شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد :١٣ / ١٠ .
  - (٤) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢ / ٢٠٠.
    - (٥) وسائل الشيعة : ١١ / ٨١ / ٣.

<sup>(</sup>١) نهج السعادة : ١ / ٢١٢.

النَّاسُ. قال : فأعطُوا مَولاهُ مِثلَ ما أَخَذَ ثلاثةَ دنانِيرَ ٣.

١٩٤٣٧ ـ الإمامُ الصّادقُ ﷺ : إنّ اللهَ تباركَ وتعالىٰ أشرَكَ بينَ الأغنياءِ والفُقَراءِ في الأموالِ ، فلَيسَ لَهُم أن يَصرِفوا إلىٰ غَيرِ شُرَ كانِهِم".

١٩٤٢٨–الإمامُ عليٌّ ﷺ ـ في كِتابٍ لَهُ إلىٰ قُتُمَ بَنِ العبّاسِ وهُو عامِلُهُ علىٰ مكَّةَ ــ : وانظُرْ إلىٰ ما اجتَمعَ عِندَكَمِن مالِاللهِفاصرِفْهُ إلىٰمَنقِبَلَكَ مِن ذَوي العِيالِ والجَاعَةِ ، مُصيباً بهِ مَواضِعَ الفاقَةِ والخَلَّاتِ ، وما فَضَلَ عن ذٰلكَ فاحمِلْهُ إلَينا لنَقسِمَهُ فيمَن قِبَلَنا<sup>س</sup>.

١٩٤٢٩ ـ الإمامُ الباقرُ ﷺ : إذا قامَ قاعُنا اضمَحَلَّتِ القَطائعُ فلا قَطائعَ @.

١٩٤٣٠–الإمامُ عليٌّ ﷺ فيارَدَّهُ علَى المُسلمينَ مِن قَطائعِ عُثمانَ بنِ عقّانٍ ۔ : واللهِ، لَو وَجَدتُهُ قَد تُزُوِّجَ بهِ النِّساءُ ومُلِكَ (تُمَلِّكَ) بهِ الإماءُ لَرَدَدتُهُ ؛ فإنَّ في العَدلِ سَعَةً ، ومَن ضاق علَيهِ العَدلُ فالجَورُ علَيهِ أُضيَقُ ا<sup>ِن</sup>

١٩٤٣١ ـ عنهﷺ ـ في عَهدِهِ إلى الأشتَرِ ــ: ولكنَّني آسىٰ أن يَلِيَ أمرَ هذِهِ الأُمَّةِ سُفَهاؤها وفُجّارُها، فيَتَّخِذوا مالَ اللهِ دُوَلاً، وعِبادَهُ خَوَلاً<sup>،</sup>.

# ٣٧٦٥ \_ الإمامُ عليَّ 💐 وبيتُ المالِ

١٩٤٣٢ - شرح نهج البلاغة عن مجمع التيميّ :كانَ عليٌّ ﷺ يَكنُسُ بَيتَ المالِ كُلَّ جُمُعَةٍ ، ويُصَلِّي فيدِ رَكعتَينِ ، ويقولُ : لِيَشهَدَ لي يَومَ القِيامَةِ<sup>m</sup>.

المحمَّز العمَّال : أيضاً : إنَّ عليَّا كانَ يَكنُسُ بَيتَ المالِ ثُمَّ يُصَلِّي فيهِ ؛ رَجاءَ أن يَشهَدَ لَهُ يَومَ القِيامَةِ أَنَّهُ لَم يَحبِسُ فيهِ المالَ عنِ المُسلمينَ<sup>...</sup>.

- (١) الاختصاص : ١٥٢.
- (٢) الكافي : ٣ / ٤٤٥ / ٣.
- (٣) نهج البلاغة : الكتاب ٦٧,
- (٤) قرب الإسناد : ٨٠ / ٢٦٠.
- (٥-٦) نهج البلاغة : الخطبة ١٥ والكتاب ٦٢.
- (٧) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢ / ١٩٩.
  - (٨) كنزالعتال : ٣٦٥٤٦.

١٩٤٣٤ ـ وسائل الشيعة : أيضاً : إنَّ عليّاً ﷺ كانَ يَكنُسُ بَيتَ المالِ كلَّ يَومِ جُمُعَةٍ ثُمَّ يَنضَحُهُ بالماءِ ثُمَّ يُصَلِّي فيهِ رَكعتَينِ ، ثُمَّ يقولُ : تَشهَدانِ لي يَومَ القِيامَةِ<sup>(...</sup>.

١٩٤٣٥ ـ الإمامُ عليُّ ﷺ : كانَ خَليلي رسولُ اللهِ تِللَّةَ لا يَحبِسُ شيئاً لغَدٍ، وكانَ أبو بكرٍ يَفعَلُ، وقد رأىٰ عُمَرُ في ذلكَ أن دَوَّنَ الدَّواوينَ، وأخَّرَ المالَ مِن سَنَةٍ إلىٰ سَنةٍ، وأمّا أنا فأصنَعُ كها صَنعَ خليلي رسولُ اللهِ تَلِلَةِ.

قال [الرّاوي الضَّحّاكُ بنُ مُزاحِمٍ}: وكانَ عليُّ يُعطيهم مِن الجُمُعَةِ إلَى الجُمُعةِ وكانَ يقولُ: هـــذا جَــنايَ وخِــيارُهُ فِــيه إذْ كُــلُّ جــانٍ يَــدُهُ إلىٰ فِـيه"

**١٩٤٣٦ ـ شرح نهج البلاغة عن عبد الرَّحْنِ بنِ عَجلانَ** : كانَ عليُّ ﷺ يَقسِمُ بينَ النَّـاسِ الأبزارَ والحُرفَ<sup>m</sup> والكَمُّونَ، وكذا وكذا<sup>س</sup>.

١٩٤٣٧ ــ شرح نهج البلاغة عن الشّعبيِّ : دَخَلتُ الرَّحبَةَ بالكوفَةِ ــ وأنا غُلامٌ ــ في غِلمانٍ. فإذا أنا بعَليٌّ ﷺ قائماً علىٰ صُبرَتَينِ<sup>(6)</sup> مِن ذَهَبٍ وفِضَّةٍ ، ومَعهُ مِخفَقَةٌ ، وهُو يَطرُدُ النّاسَ بمِخفَقَتِهِ ثُمَّ يَرجِعُ إلَى المالِ فيُقسَّمُهُ بينَ النّاسِ ، حتَّىٰ لَمَ يَبقَ مِنهُ شيءٌ.

ثُمَّ انصَرَفَ ولَم يَحمِلْ إلىٰ بَيتِهِ قليلاً ولاكثيراً، فرَجَعتُ إلىٰ أبي فقَلتُ لَهُ : لَقد رأيتُ اليَومَ خَيرَ النّاسِ أو أحمَقَ النّاسِ! قالَ : مَن هُو يا بُنيَّ؟ قلتُ : عليُّ بنُ أبي طالبٍ أميرُ المؤمنينَ، رأيتُهُ يَصنَعُ كذا، فقَصَصتُ علَيهِ، فبكىٰ وقالَ : يابُنيَّ، بَل رأيتَ خَيرَ النّاسِ<sup>...</sup>.

١٩٤٣٨ ــ الغارات عن زاذان : اِنطَلَقتُ مَعَ قَنبَرٍ إلىٰ عليًّ فقالَ : قُمْ يا أَسيرَ المــوْمنينَ فقد خَبَأْتُ لكَ خَبيئةً. قالَ : فما هُو؟ قالَ : قُم مَعي، فقامَ وانطَلَقَ إلىٰ بَيتِهِ فإذا باسِنَةً ٣ تملوءةً جاماتٍ مِن ذَهَبٍ وفِضَّةٍ، فقالَ : يا أَميرَ المؤمنينَ، إنّكَ لا تَترُكُ شيئاً إلّا قَسَمتَهُ فادَّخَرتُ هٰذا

(۲ ـ ۱) وسائل الشيعة : ۲/۸۳/۱۱ و ح۳. (٣) الحُرف بالضمَّ : الخردل . (كما في هامش المصدر) . (٤) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢ / ١٩٩. (٥) الصُبرة بالضمَّ : ما جمع من الطعام بلاكيل ولا وزن. (كما في هامش المصدر). (٦) شرح نهج البلاغة لابن أبي الحديد : ٢ / ١٩٨. (٧) الباسِنَّة : جوالق غليظ من مشاقة الكتَّان. (كما في هامش المصدر).

لكَ ! قالَ عليُّﷺ : لَقد أُحبَبتَ أَن تُدخِلَ بَيتِي ناراً كثيرَةً ! فسَلَّ سَيفَهُ فضَرَبَها، فانتَثَرَت مِن بَيْنِ إِناءٍ مَقطوعٍ نِصفُهُ أو تُلثُهُ، ثُمَّ قالَ : اقسِموهُ بالحِصَصِ ففَعلوا، فجَعَلَ يَقولُ : هُــــذا جَــنايَ وخِــيارُهُ فِــيه إِذْكُـــلُّ جــانٍ يَــدُهُ إلىٰ فِــيه يا بَيضاءُ (غُرِّي غَيري) ويا صَفراءُ غُرَّي غَيري<sup>...</sup>.

الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّ عليّاً أَتِيَ بِالمَالِ فأَقَعَدَ بِينَ يَدَيهِ الوُزَّانَ والنُّقَّادَ، فكَوَّمَ كُومَةً مِن ذَهَبٍ وكُومةً من فِضَّةٍ، فقالَ : يا حَمراءُ ويا بَيضاءُ، احمرَّي وابيَضِّي وغُرَّي غَيري. هـــذا جَــنايَ وخــيارُهُ فــيه \_ وكــلُّ جــانٍ يَــدُهُ إلىٰ فــيه"

١٩٤٤- تاريخ دمشق عن أبي صالح السَّمَّانُ : رأيتُ عليّاً دَخَلُ بَيتَ المالِ فرأىٰ فيهِ شيئاً فقالَ : لا أرىٰ هذا هاهُنا وبالنّاسِ إلَيهِ حاجَةٌ ! فأمَرَ بهِ فقُسَّمَ وأمَرَ بالبَيتِ فكُنِسَ ونُضِحَ فصَلّىٰ فيهِ ، أو قالَ<sup>(\*)</sup> فيهِ ، يَعنى نامَ<sup>(\*)</sup>.

المدعوات :كانَ أميرُ المؤمنينَ ﷺ إذا أعطىٰ ما في بَيتِ المالِ أَمَرَ فكُنِسَ ثُمَّ صَلَّىٰ فيهِ ، ثُمَّ يَدعو فيقولُ في دُعائهِ : اللَّهُمَّ إنَّي أعوذُ بكَ مِن ذَنبٍ يُحبِطُ العَمَلَ ، وأعـوذُ بكَ مِـن ذَنبٍ يُعَجِّلُ النِّقَمَ، وأعوذُ بكَ مِن ذَنبٍ يَمَنَعُ الدُّعاءَ، وأعوذُ بكَ مِن ذَنبٍ يَهتِكُ العِصمَةَ ، وأعوذُ بكَ مِن ذَنبٍ يُورِثُ النَّدَمَ، وأعوذُ بكَ مِن ذَنبٍ يَحبِسُ القِسَمَ<sup>(س</sup>.

(انظر) السؤال (٢) : باب ١٧٢٣.

# ٣٧٦٦ ـ ما ينبغي لعُمّالِ الدَّولةِ للمُحافظةِ علىٰ بَيتِ المالِ

المُعلَيُّ ﷺ ـ فيما كَتَبَ إلىٰ عُمَّالِهِ ـ: أدِقُّوا أقلامَكُم، وقارِبوا بينَ سُطورِكُم، واحذِفوا عنِّي فُضولَكُم، واقصِدوا قَصدَ المَعاني، وإيّاكُم والإكثارَ؛ فإنّ أمـوالَ المُسـلمينَ لا

<sup>(</sup>۱) الغارات : ۱ / ۵۵.

<sup>(</sup>٢) كنزالعتال : ٣٦٥٤٥.

<sup>(</sup>٣) القيلولة : الاستراحة نصف النهار ، يقال : قال ، يقيل ، قيلولة .(النهاية : ٤ / ١٣٣).

<sup>(</sup>٤) تاريخ دمشق (ترجمة الإمام على المحاف) : ٣ / ١٨٠ / ١٢١٩.

<sup>(</sup>٥) الدعوات للراوندي : ٢٠ / ١٥٠، البحار : ٩٤ / ٩٣.

تَحتَمِلُ الإضرارَ ...

#### ٣٧٦٧ \_ شَبَرُّ الأموال

١٩٤٤٣ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : شَرٌّ الأموالِ ما لَم يُخرَجُ مِنهُ حَقُّ اللهِ سبحانَهُ<sup>س</sup>.

الإمامُ الباقرُ ﷺ : إنَّ اللهَ تباركَ وتعالىٰ يَبَعَثُ يَومَ القِيامَةِ ناساً مِن قُبورِهِم مَشدودَةً أيديهم إلىٰ أعناقِهم، لا يَستَطيعونَ أن يَتَناوَلوا بِها قِيسَ أَعْلَةٍ، مَعهُم مَلائكةً يُعيِّرونَهُم تَعييراً شَديداً، يقولونَ : هؤلاءِ الَّذين مَنَعوا خَيراً قليلاً مِن خَيرٍ كثيرٍ، هؤلاءِ الَّذين أعطاهُمُ اللهُ فَنَعوا حَقَّ اللهِ فِي أموالِهِم ا<sup>ِس</sup>

١٩٤٤٥ ـ الإمامُ عليٌّ ﷺ : شَرُّ المالِ ما لَم يُنفَقُ في سَبِيلِ اللهِ مِنهُ ، ولَم تُوَّدَّ زَكاتُهُ<sup>(...)</sup> ١٩٤٤٦ ـ عنه ﷺ : شَرُّ الأموالِ ما لَم يُغنِ عَن صاحِبِهِ<sup>(...)</sup>. ١٩٤٤٧ ـ عنه ﷺ : شَرُّ الأموالِ ما أكسَبَ المَدَامَ<sup>(...)</sup>.

(انظر) الزكاة : باب ۱۵۸۲،۱۵۸۱.

وسائل الشيعة : ٦ / ٢٥ باب ٦.

<sup>(</sup>١) الخصال : ٣١٠ / ٨٥.

<sup>(</sup>۲) غرر الحکم : ۵۷۱۰.

<sup>(</sup>٣) البحار : ٧ / ١٩٧ / ٧٧.

<sup>(</sup>٤\_٤) غرر الحكم : ٥٦٨٢، ٥٦٨٢، ٥٦٧٣،