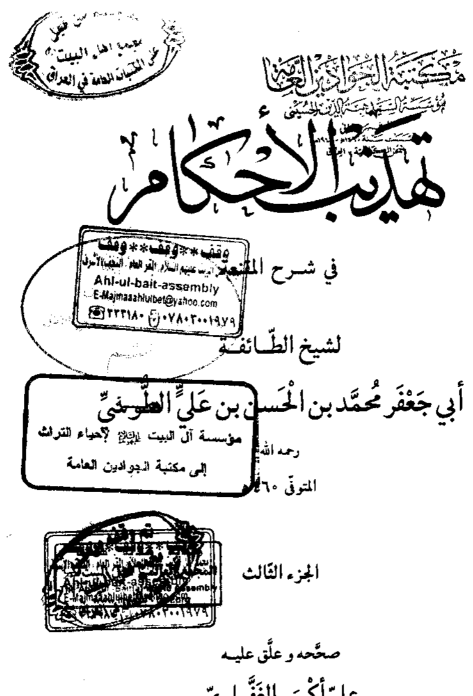
## هَ يَنْ النَّحِبِ كَامِنْ

لشيخ الطائفة

ب جففر محمّد بر المسرين عليّالظ وسي 🕸

صعحه وعلقعليه على اكبَرالعقاري





علىّ أكْبر الغَفَّاريّ

مكتبة الصدوق

## جميع حقوق الطبع محفوظة للناشسر Copyright © 1997 by Sadough Publishing Co. All right reserved

اللّه من الفين ، و طهر من الدّن اصطفيتهم يعلمك ، واخترتهم الله الله من اله من الله من اله من الله من



من البحيث إلى المسلم المستقدم المسلم المستقد التالث نَدَيِثُ الْأَسْكَامُ وَفَيْ الْمَرْحُ الْقَلْمَةُ ﴾ . الجلد الثّالث المؤلّف : الرّسَادُ على أكبر الخسّل بن على ؟ الشّيخ القلوسي ـ وحمه الله . الحقّق : الأستاذ على أكبر الغفّاريّ

. ۲۰۰ نسخه / ۱۳۳۱ ـ ۱۴۱۷ / القلبعة الأولى ليتوگرافى : آريا / چاپ : خواجه / صحافى : ايراغهر مكتبة الصدوق أو نشر صدوق : ۳۹۸۳۸۴ ـ ۷٦۱٤۱۲

محبه الصدوق او تشر طعاوی . ۱۳۵۵ - ۱۹۹۶ شابك : ۱۰ / جزء ۳ ـ ۱ - ۲ - ۱۲۲۷ - ۹۹۶

ISBN: 964 - 6247 - 02 - 4 - VOL. 3 / 10

تهران \_ میدان بهارستان \_کوچهٔ نظامیه \_شارهٔ ۹۵ تهران \_ بهارجنسوبی \_کوچهٔ نیسلوفر \_ شارهٔ ۵/۳۵



قال الشّيخ - رحمه الله -: ﴿ واعلم أنَّ الله فضّل ليلة الجمعُة و يومها على سائر الأيّام واللّياني - إلى قوله: - واقرء في صلاة المغرب ﴾.

كُنَّ ﴿ ا ﴾ ١ - محمّد بن يعقوبَ ، عن عِدَّة من أصحابنا ، عن أحمدَ بن محمّدٍ عن حمّاد بن عمدٍ والله عن المحمّد الله عن أبي بصير « قال : سمعتُ أبا جعفر الطّين يقول : ما طلعت الشَّمس بيوم أفضل من يوم الجُمُعة ».

مجه ﴿ ٣﴾ ٣ \_ وعنه، عن محمّد بن يحيى، عن عبدالله بن محمّد، عن عليّ بن الحكّم، عن أبان، عن أبي عبدالله التلكيلا ((قال: إنَّ للجمُعة حقّاً وحُرمة، فإيّاك أن تضيّع أو تقصّر في شيءٍ من عبادةِ الله تعالى، والتّقرُّب إليه بالعمل الصّالح، وترك المحارم كلّها، فإنَّ الله يُضاعِفُ فيه الحسنات، ويَحو فيه السّيئات، ويرفع فيه الدّرجات، قال: وذكر أنَّ يومَه مثلُ ليلته، قال: فإنِ اسْتطعتَ أن

١ ــ هو الأشعريّ ، و مرّ الكلام في روايته عن حمّاد بلا واسطة.

٢ - أى: يضاعف الله فيه جزاء الحَسَنات. ٣ - في الكافي: «وقد عرف حقّه»:

تحييه بالصلاة والدُّعاء ، فافعل ، فإنَّ ربُّك ينزل(١) من أوَّل ليلة الجمعة إلى سَماء النَّهْ الله الجمعة إلى سَماء النَّهْ الله واسعٌ كريم » .

مَعْ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى عَمْد بن يجي ، عن محمّد بن موسى ، عن العبّاس ابن معروف ، عن ابن أبي يَعْفور (٢٦) ، عن ابن معروف ، عن ابن أبي يَعْفور (٢٦) ، عن عبدالله بن سِنان ، عن ابن أبي يَعْفور (٢٦) ، عن أبي جعفر المُعْمَلا ( قال : قال له رجل : كيف سمّيت الجُمْعة بالجُمُعة ؟ قال : إنّ الله عزّوجل جمع فيها خلقه لولاية محمّد المُعْمَلِي و وصيّه على في الميثاق ، فسمّاه يوم الجمعة لجمعه فيه خلقه ».

سم ﴿ ٥ ﴾ ٥ \_ وعنه ،عن محمد بن يجي، عن محمد بن الحسين ، عن علي بن التعان ، عن عُمر بن يزيد ، عن جابر ، عن أبي جعفر الطّه الله قال: سئل عن يوم الجمعة وليلتها ، فقال: ليلتها ليلة غَرَّاء ، ويومها يوم أزهر (٣) ، وليس على وجه الأرض يوم تغرب فيه الشّمس أكثر معافاً من النّار ، من مات يوم الجمعة عارفاً بحق أهل هذا البيت كتب الله له براقة من النّار ، و براقة من عذاب القبر ، و من

١ ـ «فإنّ ربّك ينزل» أي ينزل أمره أو حكه أو قضاؤه كما ورد في التّنزيل: «وجاء ربّك»، ومجتمل أن يقرء: «يُنزل» بضم الياء من الإنزال، والمفعول محذوف، أي: يُنزل ملكاً. والذي يكشف عن ذلك ما رواه الصدوق في الفقيه: «عن إبراهيم بن أبي محمود قال: قلت للرّضا كليّة: يا ابن رسول الله عليها أنه قال: إنّ الله تبارك يا ابن رسول الله عليها أنه قال: إنّ الله تبارك وتعالى ينزل في كل ليلة جمعة إلى سماء الدّنيا؟ فقال الله ينزل ملكاً إلى سماء الدّنيا كل الله عن مواضعه! والله ما قال رسول الله يعيها ذلك! إنّا قال: إنّ الله تبارك وتعالى ينزل ملكاً إلى سماء الدّنيا كل ليلة في القلت الأخير وليلة الجمعة في أول اللّيل فيأمره فينادي: هل من سائل فأعطيه؟ هل من تائب فأتوب عليه؟ هل من مستغفر فأغفر له؟ يا طالب الخير أقبل، و يا طلب الشّر اقصر، فلا يزال ينادي بهذا حتى يطلع الفجر فإذا طلع الفجر عاد إلى السّاء، حدّثني بذلك أبي ، عن جدّي ، عن ينادي بهذا من رسول الله الله الله الله الله الكافى: «تحييها» و هو الظاهر.

٢ \_ في الكاني : «ابن أبي يعفور ، عن أبي حزة ، عن أبي جعفر اللَّلَكُ - إلخ» ·

٣ ـ "ليلة غُراه» أي شريفة فاضلة نيرة بالأنوار المعنوية ، (ملذ) وفي اللّغة «الأغر» : الأبيض من كل شيء ، وغرة القوم شريفهم ، (القاموس) وفيه «زهرة الدّنيا بهجتها ونضارتها وخسنها ، وبالضّمة : البياض والحسن ، والأزهر القمر ويوم الجمعة والتير والمشرق الوجه» .

مات ليلة الجمعة أعتِق من النَّار ».

سع ﴿ ₹ ﴾ ٦ \_ وعنه ، عن محمد بن يجيى ، عن أحمد بن محمد ، عن محمد بن \_ م خالد ، عن النَّضر بن سُوّيد ، عن عبدالله بن سينان «قال: قال أبو عبدالله المُلْكُلُا: ٣ فضّل الله الجمعة على غيرها من الأيّام ، و إنَّ الجِنان لترخرف وتزيّن يوم الجمعة لمن أتاها (١١) ، فإنّكم تتسابقون إلى الجنّة على قَدْرِ سَبْقِكم إلى الجمعة ، و إنَّ أبواب السّاء لتفتح لِصعود أعمال العباد » .

س ﴿٧﴾ ٧ - وعنه ، عن محمّد بن يجي ، عن أحمدَ بنِ محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن إبراهيم بن أبي البلاد - عن بعض أصحابه - عن أبي جعفر التلحكالا ؛ أو عن أبي عبدالله التلحكالا « قال : ما طلعت الشّمس بيوم أفضل من يوم الجمُعة ، و إنّ كلام الطّير فيه إذا لتي بعضه بعضاً : « سلامٌ سلامٌ » (٢) و « يوم صالح » » .

مع ﴿ ٨ ﴾ ٨ - عنه ، عن محمد بن يجي ، عن أحمد بن محمد ، عن ابن أي نصر ، عن معاوية بن عمّار « قال: قلت لأبي عبدالله الكلك : السّاعة التي في يوم الجمعة (٣) التي لا يدعو فيها مؤمن إلا استجيب له ؟ قال: نَعمَ ، إذا خرج الإمام ، قلت: إنّ الإمام يعجّل ويؤخر !! قال: إذا زاغتِ الشّمس » (٤).

مع ﴿٩﴾ ٩ \_ وعنه ، عن علي بن محمد ، عن سَهل بن زياد ، عن عَمْرِ و بن \_ عثان ، عن محمد بن عُذافِر ، عن عُمَرَبن يزيد «قال : قال لي أبوعبدالله التَكْثَلا: يا عُمَرُ ! إِنّه إذا كان ليلة الجمُعة نزل من الشّاء ملائكة بعدد الدُّرَ (٥) في أيديهم أقلامُ \_

١ - في إرجاع الضمير استخدام ، أو الإضافة لامية . (ملذ) وفي الكافي : «وَ إنَّكُم تتسابقون». وهو الصواب.

٢ - أي يسلم بعضهم على بعض أي يقول بعضهم لبعض: يوم سالم من الآفات (ملذ) وفي الكافي: «سَلامٌ سَلامٌ يوم صالح» من دون العاطف.

٣ ــ «السّاعة» مرفوع وخبره مقدّر ، أي ما هي .

أي مالت وزالت، والظّاهر أنّ نهايتها صعود الإمام على المنبرو يحتمل أن يكون نهايتها استواء الصّفوف لتدخل فيه السّاعة المتقدّمة .

٥ - جمع ذرّة ـ بالفتح ـ وهي النّملة الصّغيرة ، أو جزء من أجزاء الهباء الذي يظهر من ←

الذَّهب وقراطِيسُ الفِضّة لا يكتبون إلى ليلة السَّبت إلاَّ الصّلاة على محمّد وعلى أهل بيته ، فأكثروا منها ، وقال : يا عُمَرُ ! إنَّ من السُّنَّة أن تصلّي على محمّد وآلِ ـ عمّد وأهل بيته في كلّ يوم جُمُعة ألفَ مَرَّة و في سائر الأيّام مائة مرَّة ».

مع ﴿ ١٠ ﴾ ١٠ \_ وعنه ، عن أحمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن النّضر بن\_ و سُوَيد ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله التَّكَثَلا « قال : كان رَسول الله التَّالِيُكِلُرُ و ستحب إذا دخل وإذا خرج في الشّتاء أن يكون في ليلة الجمعة ، وقال أبو عبدالله التَّالِيَكُلا: إِنَّ الله اختار من كل شيءٍ شيئاً ، واختار من الأيّام يوم الجمُعة».

سَ ﴿ ١١﴾ ١١ - وروى أبوبصير، عن أبي جعفر الكُلُكُلُا «أنّه قال: إنّ الله تعالى لينادي (١) كل ليلة جُمّة مِن فوق عرشه مِن أوّل اللّيل إلى آخره: «ألا عَبْدٌ مؤمنٌ يدوب مؤمنٌ يدعوني لآخرتِه ودنياه قبل طلوع الفجر فأجيبه ؟ ألا عبدٌ مؤمنٌ قد قَرَّتُ عليه إليّ من ذنوبه قبل طلوع الفَجْر فأتوب عليه ؟ ألا عبدٌ مؤمنٌ قد قَرَّتُ عليه رِزقه قبل طلوع الفَجر فأزيده وأوسّعُ عليه ؟ ألا عبدٌ مؤمنٌ سقيم يسألني أن أشفيه قبل طلوع الفَجر فأعافيه ؟ ألا عبدٌ مؤمنٌ عبدٌ مؤمنٌ مغموم يسألني أن أُطلِقَه من حَبسِه وأخلي سَرْبَه (٣)؟ ألا عبدٌ مؤمنٌ مظلومٌ يسألني أن آخُذَ له بُظُلامَته قبل طلوع الفَجر فأنتصر له وآخذ له بظُلامَته (١٤) قال: فلا يزال ينادي بهذا حتى يطلع الفجر ».

س ﴿١٢﴾ ١٢ \_ وقد روى أُبوبصير أيضاً عن أحدِهما ﷺ ﴿ ١٢ كَ قَالَ : إِنَّ العبد الطَّهُ اللهُ اللهُ الحَاجَة فيؤخّر الله عزَّ وجَلَّ قضاءَ حاجته الّتي سأل إلى يوم ـ

<sup>-</sup> الكوة من أثر الشّمس ، والتّشبيه في العدد والكثرة لا الجقة . (ملذ)

١ ـ قوله: «لينادي كل ليلة جمعة من فوق عرشه ـ انتهى» إمّا بخلق الصوت هناك، أو يأمر ملكاً بالنّداء فيها أو من فوق عرش الرّفعة والعظمة والجلال أي مع غاية العظمة والاستغناء عن دعائهم وعباداتهم يناديهم تلظفاً بهم وتكرُّماً عليهم، أو لما دعاهم إلى بابه بالسنة أبوابه أن يتوجّهوا إليه في ذلك الوقت في كلّ ليلة فكأنه تعالى يدعوهم إليه فيها. (عن هامش المطبوعة)

٢ \_ قتر على عياله قتراً وقتوراً : ضيمَق عليهم في النَّفقة ، وكذلك التَّقتير والاقتار .

٣ \_ السِّرب \_ بالفتح والكسر \_ : الطّريق والبال والقلب . (القاموس) ٤ \_ الطُّلامَةُ والطّليمَةُ والمَظْلِمَةُ : ما تطلبه عند الطّالم ، وهو اسم ما أخذ منك .

الجمُعة ».

قال الشَّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ واقرء في صَلاة المغرب في ليلة الجمعة سورة الجمعة \_ إلى قوله : \_ ومِنَ السُّن اللَّازِمة ﴾ .

مع ﴿ ١٣﴾ ١٣ - الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمد الجوهري ، عن سَلَمَة بن حَيّان ، عن أبي الصَّبّاح الكِناني «قال: قال أبوعبدالله التَلْمَثُلا: إذا كان ليلة الجمعة فاقرء في المغرب سورة الجُمُعة و «قل هو الله أحد » ، و إذا كان في العِشاء الآخرة فاقرء سورة الجُمُعة و «سَبّح اسم رَبّك الأعلى » ، فإذا كان صلاة الغداة يوم الجُمُعة فاقرء سورة الجُمُعة و «قل هو اللهُ أحد » ، فإذا كان صلاة الجمعة فاقرء سورة الجُمُعة و «المنافقين » ، و إذا كان صلاة العصر يوم الجُمُعة فاقرء سورة الجُمُعة و «قل هو الله أحد »).

ن ﴿ ١٤﴾ ١٤ \_ وعنه ، عن عثمان بن عيسى ، عن سَاعَـة ، عن أبي بصير «قال: قال أبوعبـدالله التَلْكُلُلا: اقرء في ليلـة الجُمُعـة « الجُمُعة » و « سبّـح اسمَ رَبّك الأعلىٰ » ، وفي الفجر سورة الجُمُعة و « قل هو الله أحد » وفي الجُمُعة سورة الجُمُعة و « المنافقين » » .

مع ﴿١٥ ﴾ ١٥ ـ و عنه ، عن صَفوانَ ، عن أبي أيتوبَ ، عن محمد بن مسلم «قال: قال: لا إلا وقال: قال: لا إلا في الجمعة يقرء فيها ب « الجمعة » و « المنافقين » ».

عن أبيه ، عن أبيه ، عن المغيرة ، عن حلي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن المغيرة ، عن جميل ، عن محمد بن مسلم ، عن أبي جعفر التلكيلا «قال: إنَّ الله أكرم بالجمعة المؤمنين ، فسَنَّها رسول الله صلى الله عليه و آله بشارةً لهم ، و «المنافقين » توبيخاً للمنافقين ، فلا ينبغي تركها (\*\*) ، فمن تركها متعمداً فلا صلاة له »(١)

قوله التَّلِيُّلُا «فلا صَلاة له» يحتمل وجمهين : أحدهما أنّه إذا ترك قراءَة هاتين السُّورتين غير معتقد أنَّ في قراءتها فَضْلاً كثيراً وثواباً جَزيلاً فلا صلاة له.

عه ﴿١٧﴾ ١٧ \_ الحسين بن سعيد ، عن الحسين بن عبد الملك الأخول ، عن أبيه ، عن أبي عبد الله التفكيلا «قال: من لم يقرء في الجمعة بالجمعة و « المنافقين » فلا حمعة له ».

فإنّه يحتمل ما ذكرناه من نفي الكمال أو ما ذكرناه من بطلان الصّلاة إذا اعتقد أنّه ليس في قرائتها فضلٌ ، والذي يدلُّ على أنَّ قِراءَة هاتين السُّورتين ليس بفريضة تفسد بتركمها الصَّلاة ما رواه:

س ﴿ ١٨ ﴾ ١٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حريز؛ و ربعي \_ رفعاه \_ إلى أبي جعفر الفلالا قال: إذا كان ليلة الجُمُعة يستحبُ أن يقرء في العَتَمَة سورة الجمُعة، و «إذا جاءَك المنافقون »، وفي صلاة الصُّبح مثلَ ذلك، وفي صلاة الجمُعة مثلَ ذلك، وفي صلاة العصر مثلَ ذلك ».

مَعَ ﴿ ١٩ ﴾ ١٩ \_ وروى محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسن ، عن أخيه الحسين بن عليّ بن يقطين ، عن أبيه « قال : سألت أبا الحسن الأوّل التَّالِيُلُا عن الرّجل يقرء في صلاة الجمعة بغير سورة الجمعة متعمّداً ، قال : لا بأس بذلك ».

عواد عن عمد بن سبل الأشعري، عن محمد بن سبل الأشعري، عن عمد بن سبل الأشعري، عن أبيه «قال: سألت أبا الحسن الكيلاعن الرّجل يقرء في صلاة الجمعة بغير سورة الجمعة متعمداً؟ قال: لابأس ».

حَصِّحِ ﴿٢١﴾ ٢١ \_ فأمّا ما رواه محمّد بن يعقوبَ ، عن عليٌّ بن إبراهيمَ ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير ، عن معاويةً بنِ عَمّار ، عن عُمرَ بنِ يَزيدَ « قال : قال أبوعبدالله الطُّكُيُلُا: من صلّى الجمُعة بغير « الجمُعة » و « المنافقين » أعاد الصّلاة في

سَفَر أو حضر ».

فالمراد بهذا الخبر التَّرغيب لمن صلّى بغير «الجمعة » و «المنافقين » أن يجعل ما صلّى من جملة النَّوافل ويستأنف الصّلاة ليلحق فضل هاتين السُّورتين ؟ والذي يُبيّن عَمّا ذكرناه ما رواه:

مع ﴿٢٢﴾ ٢٢ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن يونسَ ، عن صَبّاح بن صَبِيح «قال: قلت لأبي عبدالله التلكيلا: رَجل أراد أن يصلّي الجمعة فقرة بر«قل هو الله أحد»؟ قال: يتمما رَكعتين، ثمَّ يستأنف ».

والَّذي يدلُّ على ما ذكرناه ما رواه:

مع ﴿ ٢٣﴾ ٢٣ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن أبي الفضل "، عن صَفوانَ بن يحيى ، عن جميل ، عن علي بن يقطين «قال: سألت أبا الحسن الكَلْكُلُاعن الجمُعة في السفر ما أقرءُ فيها ، قال: اقرأهما (١) ب«قل هو الله أحد»».

فأجاز له الطّه الله الله الله الله الله أحدى ، وفي الخبر أنه يعيد، سَواء كان في سفر أو حضر ، فلو كان المراد غير ما ذكرناه من التَّرغيب لما جؤز له في هذا الخبر قِراءَة «قل هو الله أحد».

مع ﴿ ٢٤ ﴾ ٢٤ \_ محمد بن يعقوبَ ، عن الحسين بن محمد ، عن عبدالله بن عامِر ، عن عبدالله بن سينان ، عن عامِر ، عن علي بن مهزيار ، عن النَّفْر بن سُويد ، عن عبدالله بن سينان ، عن أي عبدالله التَلِيدُ « قال : تقول في آخر سِجدة من النَّوافل بعد المغرب ليلة الجمُعة : « اللَّهُمَّ إِني أَسْأَلُكَ بِوَجْهِكَ الْكَريمِ ، وَ أَسْأَلُكَ بِاسْمِكَ الْعَظيمِ ، أَنْ تُصَلِّي عَلى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَعْفِرَ لِي ذَنْي الْعَظيمَ » \_ سبعاً \_ » .

مع ﴿٢٥﴾ ٢٥ \_ عليٌّ بن مَهزيارَ ، عن محمّد بن يحيى الخَزَّاز ، عن حمّاد بن\_ عثان « قال : سمعت أباعبدالله التَّلْقَلَا يقول : يستحبُّ أن تقرء في دُبْرِ الغَداة يومـ

† V

١ ـ في الفقيه: «اقرء فيهما» . ويدل الخبر على رُجحان الجمعة في السفر إلا أن يأول بالظهر ، كما ورد من إطلاق كل منها على الاُخرى ، وعلى استحباب قراةة التوحيد في الرَّكعتين ، وربما كان,الوجه مخفيف التكليف في السفر ، ويمكن الحمل على الجواز مع الكراهة لما تقدَّم من رواية عمر بن يزيد تحت رقم ٢١ . \* \* - يعني العباس بن عامر الققفي ، الشيخ الصدوق الثقة .

الجمعة «الرَّحْن »، ثمَّ تقول (١٠) \_ كلَّما قلت: « فَيِأْيِّ آلاَّءِ رَبِّكُما تُكَذِّبانِ » \_ : « لا يشيُّءٍ مِنْ آلائك رَبِّ أُكَذَّبُ » ».

مع ﴿٢٦﴾ ٢٦ \_ عنه ، عن أيوب بن نوح ، عن محمد بن أبي حزة «قال: قال أبو عبدالله الكافئة: من قرء سورة «الكهف» في كلّ ليلة جمعة كانت كفّارة له لما بن الجمعة إلى الجمعة ».

- ثمَّ قال الشَّيخ \_ رحمه الله \_: ﴿ ومن السُّنن اللَّازِمة للجمُعة الغُسل بعد الفجر من يوم الجمُعة \_إلى قوله: \_ فخُذ شيئاً مِنْ شارِبك ﴾.

قال محمّد بن الحسن: قد بيّنًا في كتاب الطّهارة فضل غُسْلِ يوم الجمّعة ؛ ويزيده بياناً ما رواه:

صح ﴿٢٧﴾ ٢٧ \_ سعد بن عبدالله ، عن أبي جعفر ، عن يعقوب بن يزيد ، عن محمد بن أبي عُمَر ، عن عُمر بن أذينة ، عن زُرارة ، عن أبي عبدالله التلفيلا « قال : سألته عن غُسل يوم الجمعة ، فقال : سُنّة في الشفر والحضر إلا أن يخاف المسافر على نفسه القُرَّ » (٢) .

صع ﴿ ٢٨ ﴾ ٢٨ \_ احمد بن محمد بن عيسى ، عن محمد بن عبدالله ؛ وعبدالله ؛ وعبدالله ؛ وعبدالله ؛ وعبدالله ؛ وعبدالله المنابعة ، فقال: واجب (٣) على كلّ ذكر وأُنثى من عبد أو حُرٍّ ».

عد ﴿٢٩﴾ ٢٩ \_ وعنه ، عن علي بن سيف ، عن أبيه سيف بن غميرة ، عن الحسين بن خالد الصير في «قال: سألت أبا الحسن الأوَّل الصَّكَالاً كيف صار غُسَل يوم الجمُعة واجباً ، فقال: إنَّ الله تعالى أتمَّ صلاة الفريضة بصلاة النّافلة ، وأتم صيام الفريضة بصيام النّافلة ، وأتمّ وضوءَ الفريضة (٤) بغُسْل يوم الجمُعة ، ما

١ في بعض النسخ بصيغة الغيبة فهو عطف على «يقول» المتقدّم، والضمير راجع إلى الضادق التفيّر، و في بعضها بصيغة الخطاب ، فقوله : «قلت» تأكيد (ملذ)

٢ \_ القرّ \_ بضمّ المثنّاة وشدّ الرّاء المهملة \_ : البرد ، وقيل : برد الشّناء خاصّة ،

٣\_ حمل في المشهور على تأكيد الاستحباب، وقيل بالوجوب. (ملذ)

<sup>£</sup> ـ تقدّم البخر برقم ٢٩٣ في المجلّد الأوّل ص ١١٦ وفيه : «وضوء التافلة» ، وفي ص ـ

كان من ذلك مِن سَهْو أو تقصير أو نقصان [أو نسيانٍ] ».

ص ﴿٣٠﴾ ٣٠ \_ محمّد بن أحدّ بن يحيى ، عن إبراهيم بن إسحاق ، عن عبدالله ابن حمّاد الأنصاري ، عن صبّاح المُزني ، عن الحارث ، عن الأصبغ (١) «قال: كان علي السُّلِيَّةُ أذا أراد أن يُوبِّخ الرَّجل يقول له: واللهِ لأنت أعجز مِنْ تاركِ العُسُل يوم الجمُعة ، فإنّه لايزال في طُهر (٢) إلى يوم الجمُعة الانخرى ».

\* ﴿ ٣١﴾ ٣١ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن أحمد بن دويل بن هارونَ ، عن أبي و لآد الحناط ، عن أبي عبدالله عليه السلام «قال: من اغتسل يوم الجمعة فقال: «أشْهَدُ أَنْ لاْ إلله إلاّ الله وحُدهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وَ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ ، اللّهُمَّ صَلَّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ اجْعَلْني مِنَ التَّوَابِينَ وَ اجْعَلْني مِنَ المَتَطَهَّرِينَ » كان له طُهْراً من الجمعة إلى [يوم] الجمعة » .

صى ﴿٣٢﴾ ٣٢ ـ محمّد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسى، عن يونس بن عبدالرّحن ، عن هِشام بن الحكم «قال: قال أبوعبدالله التحقيلا: لَيتزين أحدُكم يوم الجمعة يغتسل ويتطيّب ، ويسرّح لحيته ، يلبس أنظف ثيابه ، وليتمَيّأ للجُمُعة وَلْيكن عليه في ذلك اليوم السّكينة والوقار ، وليُحسن عبادة ربّه ، وليفعل الخير ما استطاع ، فإنّ الله تعالى يَطلِع إلى الأرض (٣) ليضاعف الحسنات ».

عور ﴿٣٣﴾ ٣٣ \_ وعنه ، عن محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين ابن سعيد ، عن محمد بن العَلاء، عن محمد بن العَلاء، عن محمد بن العَلاء، عن أبي عبدالله التَكْثَلُا « قال: سمعته يقول: من أخذ من شاربه وقلم أظفاره يوم ــ

٣٨٩ تحت رقم ١١١١ كما في المتن ، وظاهر ما في المتن الاستحباب بقرينة قرينَيه .

١ ـ يعني الأصبغ بن نباتة ، وراويه الحارث بن عبدالله الهمداني وراويه صباح بن قيس المزنئ الزيدي.

٢ ـ أي من الذَّنوب، أو يبق أثره الَّذي يؤثر في فضل العبادات و وفور ثوابها . (ملذ)

٣ ـ قال العلامة المجلسي (ره): «اطلاع الله سبحانه كناية عن توجيه ألطافه إلى العباد
 لشرافة ذلك اليوم». و في الكافي: «يطلع على [أهل] الأرض». ٤ ـ هو مجهول لا يعرف.

الجِمُعة، ثمَّ قال: « بسم اللهِ عَلَىٰ سُنَّة محمَّدٍ و آلِ محمَّدٍ » كتب الله له بكلِّ شَعْرَةٍ وكلِّ قَلامَةٍ عِتق رَقَبَةٍ، ولم يمرض مرضاً يصيبه إلاّ مرض الموت »(١).

قَالِ الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ وصلّ ستُّ رَكَّعات عند انبساط الشّمس \_ إلى قوله: \_ واعلم أنَّ الرَّواية جاءَت ﴾.

مع ﴿٣٤﴾ ٢٤ - محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ؛ وغيره (٢) عن سَمِل ابن زياد ، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر « قال : قال أبوالحسن التَّلَيَّلُا: الصّلاد النّافلة يوم الجمُعة سَتُ رَكعات صَدرَ النّهار (٣)، و رَكعتان إذا زالت الشّمس (١)، ثمّ صل الفريضة ، ثمّ بعدها ستّ رَكعات » (٥).

 ٣٥ ﴿٣٥ عن الحسين بن عمد ، عن الحسين بن-سعيد، عن حمّاد بن عيسي ، عن الحسين بن الختار ، عن عليّ بن عبدالعزيز ، عن مُراد بن خارجَةً « قال : قال أبوعبدالله الطَّهْلَا : أمَّا أنا فإذا كانَّ يوم الجمُّعة وكانت الشَّمس من المَشرق بمقدارها من المغرب في وقت صلاة العصر صلَّيت ستّ رَكُعات، فإذا ارتفع النّهار (٦٦) صلّيت سِتّاً ، فإذا زاغتِ الشَّمس أو زالتٌ صَلّيت رَكعتين "أثمّ صلّيت الظُّهر، ثمّ صلّيت بعدها سِتّاً ».

مع ﴿٣٦﴾ ٣٦\_ الحسين بن سعيد ، عن يعقوب بنِ يقطين ، عن العبد الصّالح الْتَهْ اللهُ عن السَّطَوُّع في يوم الجمعة ، قال : إذا أردت أن تَطوّع في يو. الجمُعة في غير سَفَر صَلّيت سِتُّ رَكّعات ارتفاع النّهار ، وسِتُّ رَكّعات قبل نصف النَّهار، ورَكعتين إذا زالتِ الشَّمس قبلَ الجمُعة ، وسِتَّ رَكعات بعد الجمعة ».

٦ في الكافي: «فإذا انتفخ التهار»، و في الوافي: «النّفخ ارتفاع النّهار، يقال: انتفر

١ \_ قلم الطَّفر وغيرها يقلمه ، وقلَّمه : قطعه ، والقلامة ما سقط منه . (القاموس) ٢ ـ كذًا ، و في الكافي : «علي بن محمّد ؛ وغيره» و هو الصواب ، لعدم رواية محمّد بن مجمٍّ

عن سهل. والخبر مذكور في قرب الإسناد بسند صحيح. 🛛 🛊 ــ لعلّ القرديد من أحد الرّواة.

٣ فيه سقط وفي الكافي: «ست ركعات بكرة ، وست بكعات صدر التهار ..... ¿ \_ أي قبل تحقق الزوال كها تدل عليه الأخبار الآتية . (ملذ)

۵ \_ أخذ الشيّد المرتضي وابن عقيل وجماعة \_ رحمهم الله \_ في ترتيب النّوافل بهذا الخبر .

وقد رُوي أنّه بجوز أن يصلّيها الإنسان كها يصلّي سائر الأيّام على تَرتيبها (١٠) روى ذلك :

مع ﴿٣٧﴾ ٣٧ \_ الحسين بن سعيد ، عن النّضر ، عن هِشام بن سالم ، عن سلمان بن خالد « قال : قلت لأبي عبدالله التَلْقَلُلا : النّافلة يوم الجمعة ؟ قال : سِتُ رَكَعات قبل زوالي الشّمس ، ورّكعتان عند زوالها ، والقِراءة في الأولى بالجمعة وفي الثّانية بالمنافقين ، وبعد الفريضة ثماني رّكعات » (٢).

قال محمّد بن الحسن: والأفضل عندي تقديم النّوافل كلّها يوم الجمُعة (٣)؛ والّذي يدلُّ على ذلك ما رواه:

صع ﴿٣٨﴾ ٣٨ ـ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسن ، عن أخيه الحسين بن عليّ بن يقطين ، عن أبيه «قال: سألت أبا الحسن التَّلْفُلا عن النَّافلة الَّتِي تصلّى يوم الجمُعة ، قبل الجمُعة أفضل أو بعدها ، قال: قبلَ الصّلاة ».

ويدّلُ عليه أيضاً أنّه قد رُوي أنّه إذا زالتِ الشَّمس لايصلي الإنسان إلاّ الفَريضة، وإذا لم يجز له (٤) غير ذلك فقد سُوّغ له تقديمها فالأفضل له أن يقدّمها لأنّه لا يأمن أن يخترم فلا يبقى إلى بعد الفَراغ مِنَ الفريضة فيفوتُه ثوابُ النَّافلة، وقد روى ما ذكرناه:

مع ﴿٣٦﴾ ٣٦ \_ الحسين بن سعيد ، عن محمد بن سينان ، عن ابن مُسكانَ ، عن عبدالرَّحن بن عَجْلان « قال : قال أبو جعفر عليه السلام: إذا كنت شاكاً في

النّهار إذا علا»، و في بعض نسخ الكافي: «فإذا انتفح النّهار». في بعض نسخه: «فإذا انفتح النّهار». ١ ـ من كون ثمانُ ركعات قبل الظّهر وثمان بعدها. (ملذ)

٢ - قال الفاضل التستريّ ـ قدّس سرّه ـ : لا أرى فيه دلالة على ذلك نظراً إلى أنّ الترتيب في سائر الأيتام هو أن يصلّي القماني بعد الزّوال ، ولعلّ المراد أنّ هذه الرّواية تدلُّ على أنه يصلّبها نحو صلاتها في سائر الأيتام . (ملذ)

٣ - في الخلاف اختار تقديم نوافل الظهر استحباباً ، ثمّ قال : لم أعرف من الفقهاء وفاقاً في ذلك ، فالعمل بما يدلُّ على التقديم أولى لما فيه من المخالفة للعامة .

١٤ - في نسخة : ((و إذا لم بحسن له)).

الزُّ وال فصل الرَّ كعتين ، و إذا اسعيقنت الزُّ وال فصل الفَريضة ».

صَعَ ﴿ ٤ ﴾ . ٤ \_ وعنه ، عن محمّد بن سِنان ، عن ابن مُسكان ، عن ابن أبي عُمَير ؛ و فَضَالَة (١) عن حسين ، عن ابن أبي عُميّر (( قال : حدَّثني أنه سأله عن الرَّكعتين اللَّتين عند الزَّوال يوم الجمُعة قال: فقال: أمّا أنا فإذا زالت الشَّمس بدأت بالفَريضة ».

تَ ﴿ (٤٤) ٤١ \_ الحسين بن سعيد ، عن حَمّاد ، عن ربعي ، عن سَهاعَة ؛ و الحسن (٢) عن رُرعة ، عن سَهاعة «قال: قال: وقت الظّهر يوم الجمعة حين تزول الشّمس » (٣).

صح ﴿ ٤٢﴾ ٤٢ \_ وعنه ، عن النّضر ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله السَّفَيّل « قال : كان رَسول الله السَّفِيّل يصلّي الجمعة حين تزول الشّمس قدر شراك (٤٠) ، ويخطب في الظّلِّ الأوّل (٥٠) فيقول جبرئيل السَّفيّل : يا محمّد قد زالتِ الشّمس ، فانزل فصل ، و إنّا جعلت الجمُعة رَكعتين مِن أَجْلِ الخُطبَتَين ، فهي صَلاة (١٠) حتى ينزل الإمام ».

مع ﴿ ٤٣﴾ ٢٣ \_ وعنه ، عن النفر ، عن ابن سنان (٧) ، عن أبي عبدالله المَّهُ « قال : قال : وقتُ صَلاةِ الجَمْعة عند الزَّوال ، ووقتُ العَصر يوم الجُمُعة وقت صلاة الظَّهر في غير يوم الجُمُعة ، ويستحبُ التَّبكير بها » (٨).

1

١ \_ أي : «والحسين بن سعيد ، عن قضالة» . ٢ - أي : «و عن أخيه الحسن بن سعيد» .

٣ \_ لعل تقدّم النّافلة . ٤ \_ كأنّ المراد طول الشراك ، والظّل الأول ظل قبل الزّوال - (ملذ)

۵ – المشهور بين الأصحاب أنّ أوّل وقت صلاة الجمعة زوال الشمس ، قال الشّيخ في الخلاف : بجوز أن مجطب عند وقوف الشّمس ، فإذا زالت صلّى الفرض ، وقال في النّهاية والمبسوط : بجوز إيقاعها قبل الزّوال والمعتمد الأوّل.

٦ ــ أي كانت في حكم الصلاة من أنه ينبغي حصول الظهارة وترك الكلام وستر العورة
 والاستقبال والاصغاء إلى الخطبة .

٧ ـ يعني «عبدالله» ، و ما في بعض النسخ : «ابن مسكان» فهو تصحيف .

٨ \_ التبكير مأخوذ من بكر بمعنى أسرع ، والمقصود به هنا الإسراع أول اليوم إلى المسجد انتظاراً لصلاة الجمعة . أو المعنى تعجيل الضلاه عند أول وقتها . وفي الشغرب : بكر بالضلاة :

مَّ ﴿ £ £ ﴾ £ £ \_ وعنه ، عن فَضالَةَ ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله الطَّهُلا « قال : لاصَلاة نصف النّهار إلاّ يوم الجمعة » (١١) .

مَّ ﴿ ٤٥﴾ ٤٥ \_ وعنه ، عن صَفوانَ ، عن ابن مُسكانَ ، عن إسماعيلَ بنِ \_ عبد الرَّوال عبد الرَّوال عبد الرَّوال بندم أو نحو ذلك إلاّ في يوم الجمُعة ، أو في السَّفر فإنَّ وقتها حين تزول ».

مع ﴿ ٤٦﴾ ٤٦ \_ وعنه، عن ابن أبي عُمَير ، عن عُمَرَ بنِ أَذَيْنة، عن زُرارة (قال: سمعت أباجعفر الطَّخَلا يقول: إنَّ من الأُمور أُموراً مُضَيَّقة وأُموراً مُوَسَّعة ، و إنَّ الوقت وقتان ، الصَّلاة ممّا فيه السّعة ، فربّها عَجَل رسول الله المُسَلَّل وربّها أخَر إلاَّ صَلاة الجمُعة ، فإنَّ صلاة الجمُعة من الأمر المُضَيَّق إنها لها وقتُ واحد حين تزول ، ووقت العصر يوم الجمُعة وقت الظهر في سائر الأيّام ».

وليس ينافي هذه الأخبار ما رواه:

كُتُخ ﴿ ٤٧﴾ ٧٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ ، عن عبدالله بن بُكَير ، عن أي بصير «قال: دخلتُ على أي عبدالله في يوم جُعة وقد صَلَيت الجمُعة والعَصر ، فوجدتُه قد باها (٢) \_ يعني مِن الباه أي جامع \_ فخرج إليَّ في ملحفة ، ثمَّ دعا الله عامرية الله أن تضع له ماءً تصبُّه عليه ، فقلت له : أصلحكَ الله اغتسلتَ ؟ فقال : ما اغتسلتُ بعد ولا صَلَيتُ ، فقلت له : قد صَلَينا الظُهر والعَصَر جيعاً ؟! قال : لا بأس » (٣).

لأنَّه لا يمتنع تأخير الظُّهر عن وقت زَوال الشَّمس إذا كان عُذرٌ (١٠)، و إنَّها

ــ صلَّاها في أوَّل وقتها . وهذا دليل على أنَّ وقت صلاتها وقت نوافلها في سائر الأيَّام.

١ \_ أي قبل تيقّن الزّوال ، إن كان المراد النّافلة ، وإلاّ فبعده . (ملذ)

٢ ـ كذا في النسخ ، وكأن الألف أخيراً في «باها» للإشباع ، أو هو على القلب من المفاعلة. و في القاموس: الباه كالجاه: النكاح. وباهمها: جامعها.

٣ - كَأَنْه اللَّهُ اللَّهُ أَخْرَالْصَلَاة لَعَذَرَهَا ، فلايدل على شيء من الأحكام إلا جواز التأخير للمعذور، وأمّا دلالته على استحباب الباه فمن الأوهام ولا يوهمه إلا من له إلمام بذلك . وقد نقل الخبر بعض الأعلام في باب مستحبّات التكاح يوم الجمعة وصرّح باستحبّاب ذلك العمل فيه واستثل به .
 ٤ - أي في حضور الجمعة وصلاتها ، وأراد أن يصلّها ظهراً لا جمعة .

أوجبنا ذلك على من لا غُذْرَ له.

مع ﴿ ٤٨﴾ ٨٤ \_ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد، عن محمّد بن سِنان ، عن ابن مُسكان ، عن سليان بن خالد « قال : قلت لأبي عبدالله السَّلَيْمَالا : أقدّم يوم الجمُعة شيئاً من الرَّكعات ؟ قال : نَعمَ ستّ رَكعات ، قلت : فأيتها أفضل ، أقدّم الرَّكعات يوم الجمُعة أم أصليها بعدالفريضة ؟ قال: تصلّيها بعد الفريضة أفضل ».

فالمراد بهذا الحديث أنَّ تأخير التوافل إذا زالت الشَّمس أفضل مِن تقديمها في يوم الجمعة ، وليس كذلك في سائر الأيّام ، لأنَّ سائر الأيّام إذا زالت الشَّمس الأفضل أن يصلّي الإنسان السُّبْحة ، ثمّ يصلّي الفريضة، وليس كذلك في يوم الجمعة ، لأنَّ يوم الجمعة ، لأنَّ يوم الجمعة ، لأنَّ يوم الجمعة عين زالت الشّمس فالبداية بالفريضة أفضل حسب ما قدَّمناه ، و لم يرد عليه السّلام أنَّ تأخيرها أفضل عمّا قبل الزَّوال على ما ظنَّ بعض النَّاس (١١).

سع ﴿ • • ﴾ • • - سعد ، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب ، عن جعفر بن بشير ، عن حَمّاد بن عثمان ، عن عِمران الحلبي « قال : سمعت أباعبدالله التَكْثَلا يقول ". وسُئِل عن الرَّجل يصلي الجمُعة أربع ركعات أيجهر فيها بالقراءة ؟ - : فقال : نَعَم ، والقنوت في الثّانية » (٤٠).

صع ﴿ ١٥ ﴾ ٥١ - الحسين بن سعيد ، عن علي بن النّعمان ، عن عبدالله بن مسكانَ ، عن حَريز بن عبدالله ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي عبدالله العَلَيْكُلُا « قال :

١ - للفاضل التستريّ في هذا المعنى من المؤلّف كلام. (راجع ملاذ الأخيار ج ٤ ص ٦٦٦)
 ٢ - المشهور استحبابه عند الأصحاب كما نصّ المدارك عليه.

قال الصدوق في الفقيه: وهذه رخصة الأخذ بها جائز والأصل أنه إنها يجهر فيها إذا
 كانت خطبة ، فإذا صلاها الإنسان وحده فهي كصلاة الظهر في سائر الأيتام يخني فيها القراءة.

قال لنا : صلّوا في السّفر صلاة الجمُعة جماعة بغير خطبة ، واجهروا بالقِراءَة ، فقلت : إنّه ينكر علينا الجهر بها في السّفر ؟ فقالَ : اجْهَروا بها » (١).

\* ﴿ ٢٥﴾ ٢٥ ـ وعنه ، عن قضالة ، عن الحسين بن عبدالله الأرّجانيّ ، عن عمد بن مَروان « قال : سألت أباعبدالله الطّخلا عن صلاة الظّهر يوم الجمعة كيف نصلّها في السّفر ركعتين، والقِراءة فيها جهراً ». صح ﴿ ٣٥ ﴾ ٣٥ \_ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمّير ، عن جميل « قال : سألت أباعبدالله الطّخلا عن الجهاعة يوم الجمعة في السّفر ، فقال : تصنعون في غيريوم الجمعة في الظّهر ، ولا يجهر الإمام، إنّا يجهر إذا كانت خطبة ».

صح ﴿ ٥٤﴾ ٥٤ \_ وعنه (\*)عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم (( قال : سألته عن صلاة الجمعة في السّفر ، ولا يجهر الإمام فيها بالقِراءة ، و إنّها يجهر إذ كانت خُطْبة » (٢).

فالمراد بهذين الخبرين حال التقيّة والخوف لأنَّ الجهاعة يوم الجمْعة بغير\_ خطبة ممّا يتّق فيه، ومتى كان الحالُ حالَ التّقيّة لايجمَّع ولايجهر بالقِراءَة ؛ والّذي يكشف عَمّا ذكرناه ما رواه:

كُنْعُ ﴿٥٥﴾ ٥٥ \_ الحسين بن سعيد، عن صَفوانَ ، عن عبدالله بن بُكَير « قال : مألت أباعبدالله التَكْلُلا عن قوم في قَرْيةٍ ليس لهم من يجتع بهم أيصلَون الظّهر ١٥

يوم الجمُّعة في جماعة ؟ قال: نَعَم إذا لم يخافوا » .

فصرَّح التَهَيَّة في هذا الخبر أنّ الجمعة إنّا تجوز إذا لم يكن الحال حال التقيّة ، فأمّا القنوت يوم الجمعة ، فإن صلّى الإنسان في جماعة يقنت في الرَّكعة الأولى قبل الرُّكوع وفي الثّانيه بعد الرُّكوع ، فإذ صلّى على الانفراد يقنت في الثّانيه قبل الرُّكوع ؛

والَّذِي يَدَلُّ عَلَى ذَلَكَ مَا رَوَاهُ:

مع (٥٦ ) ٥٦ ـ الحسين بن سعيد ، عن قضالَة ، عن حسين ، عن أبيأيتوبَ إبراهيم بن عيسى (١) ، عن سليمان بن خالد ، عن أبي عبدالله التَّكَيُّلا ؛ وصَفوان ، عن أبي عبدالله التَّكَيُّلا « قال : القنوت أبي أبيوب ، قال : حدَّثني سليمانُ بن خالد ، عن أبي عبدالله التَّكَيُّلا « قال : القنوت يوم الجمُعة في الرَّكعة الأولى » .

كُنْ ﴿ ٥٧ ﴾ ٧٥ \_ وعنه ، عن قضالة ، عن أبان ، عن إسماعيل الجعني ، عن عُمر ابن حَنْظلَة ( قال : قلت الأبي عبدالله الطفيلا : القنوت يوم الجمعة ، فقال : أنت رَسولي إليهم في هذا (٢) إذا صلّيتم في جماعة فني الرَّكعة الأولى ، و إذا صلّيتم وُحْداناً فني الرَّكعة الثّانية ».

ي ﴿ ٥٥ ﴾ ٥٥ \_ و عنه ، عن الحسن (٣)، عن زُرْعَةَ بن محمَّدٍ ، عن أبي - بصير «قال: القنوت في الرَّكعة الأولى قبل الرُّكوع » .

مَّ ﴿ ٥٩ ﴾ ٥٩ \_ محمد بن يعقوب، عن الحسين بن محمد، عن عبدالله بن عامر، عن علي بن مهزيار، عن فضالة بن أيتوب، عن مُعاوية بن عَمّار «قال: سمعت أباعبدالله التَّكِيُلا يقول في قنوت الجمُعة:إذا كان إماماً قَنتَ في الرَّكعة الاُولى، وإن كان يصلّي أربعاً فني الرَّكعة الثّانية قبل الرُّكوع».

١ ـ أبوأتوب هذا هو إبراهيم بن عنهان المعروف ، واختلفوا في اسم أبيه ، فبعض يقول : (عيهان»، وبعض يقول: (عيسى»، ولا ينكر الاتحاد أحد، وأمّا روايه ((الحسين) فهو ابن عنهان بن زياد الرّواسي الثّقة .

٢ \_ قيل: فيه ما يدل على حجّية الخبر الواحد، وليس بشيء.

٣ ـ يعني الحسن بن سعيد، و راويه أخوه الحسين، و قيل: هو الحسن بن محمّد الحضرميّ.

۱۷

ع ﴿ ٦٠ ﴾ ٦٠ ـ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد ، عن محمّد بن أبي عُمّير ، عن جميل بن صالح ، عن عبدالله التَّاتِينَة: قنوت جميل بن صالح ، عن عبداللك بن عمرو «قال: قلت الأبي عبدالله التَّاتِينَة: قنوت الجمعة في الرَّكعة الأولى قبل الرَّكوع وفي الثَّانية بعده؟ فقال لي: لاقبل و لابعد».

لله ﴿ ٦١﴾ ٦٦ ـ وروى سعد ، عن محمّد بن الحسين ، عن جعفر بن بشير ، عن جعفر بن بشير ، عن داودَ بن الحُضَين «قال: سمعت معمر بن أبي رِئاب (١) يسأل أباعبدالله ﷺ \_ وأنا حاضرٌ ـ عن القنوت في الجمْعة ، فقال: ليس فيها قنوت ».

فيحتمل أن يكون أراد التلفيلا: «ليس فيها قنوت فرضاً» ، لأن القنوت عندنا سنة ، وليس إذا نني الفلفلا كونه فرضاً ينتني أن يكون سنة ، ويحتمل أن يكون أراد التلفيلا: «ليس فيها قنوت موظف» ، و إنها هو شيء يقول الإنسان على ما يجري على لسانيه مِن تحميد الله وتمجيده والصّلاة على محمّد و آله ، ويحتمل أن يكون أراد التلفيلا: «ليس فيها قنوت إذا كانت الحال حال تقية وخوف» ؛ والذي يبين ما ذكرناه ما رواه:

ص ﴿ ٦٢﴾ ٦٢ - الحسين بن سعيد ، عن ابن أي عُمَير ، عن أي أيوب ، عن أي بصير «قال: سأل عبد الحميد (\*\*) أباعبد الله السلط الله عنده - عن القنوت في يوم الجمعة ، قال: في الرَّكعة الثَّانية ، فقال له: قد حدَّثنا بعض أصحابنا أنك قلت: في الرَّكعة الأولى !! فقال: في الأخيرة - وكان عنده ناسٌ كثيرٌ - فلمّا رَأى غفلة في الرَّكعة الأولى والأخيرة ، قال: قلت: جعلت فِداك! منهم ، قال: يا أبا محمّد هو في الرَّكعة الأولى والأخيرة ، قال: قلت: جعلت فِداك! قبل الرُّكوع أو بعدَه ؟ قال: كلُّ القنوت قبل الرُّكوع إلاّ الجمْعة ، فإنَّ الرَّكعة الأولى القنوت فيها قبل الرُّكوع إلاّ الجمْعة ، فإنَّ الرَّكعة الأولى القنوت فيها قبل الرُّكوع والأخيرة بعد الرُّكوع » (٢).

١ - «معمر» إمّا يفتح الميم وسكون العين كمسكن، و إمّا بضم الميم وفتح العين كمعظم وما بان لي ضبط معمر بن أبيرناب، لكن ضبط معمر بن خَلاد معلوم كونه على زنة «مُعَظَم»، وكذا معمر بن يجيي العجليّ ومعمر بن عَمْركي، وأمّا «معمر» وزان «مَسْكَنّ» فَعَمْر بن خيم أخو سعيد، ومَعْمَر بن راشد، ومَعْمَر بن سام، ومَعْمَر بن عبدالله بن حنظلة، ومَعْمَر بن عبدالله ابن نافع، ومَعْمَر بن يجيى الضّبي، ومَعْمَر بن المثنى، ومَعْمَر بن عقاض الطائي الثقة، قتله الرّشيد. العين على زنة مَشْرَب.

٢ = قوله 避難: «في الرّكعة الأولى» هذا هو المشهور ، وذهب الصّدوق \_ رحمه الله \_ إلى +

كُنْ ﴿ ٢٣﴾ ٢٠ \_ الحسين بن سعيد ، عن فَضالَة بن أيوب ، عن أبان ، عن عن الله الحلبي « قال في قنوت الجمعة : « ٱلله صل على مُحَمَّدٍ وَعَلى أَيُمَّةٍ - المُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ ٱجْعَلٰي مِمَّنْ خَلَقْتَهُ لِدينِكَ وَ مِمَّنْ خَلَقْتَهُ لِجَنَّيْكَ » قلت : أسمّي الأئمّة ؟ قال: سَمِّهم جملةً ».

مع ﴿ ٦٥ ﴾ ٦٥ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن أبيه ، عن ابن المغيرة ، عن الحليّ ، عن أبي عبدالله الطّهُ الله الله ( قال : من قالَ بعدَ الجمُعة حين يَنْصَرِف جالساً من قبل أن يركع ( الحمد » \_ مرّة \_ ، و « قل هـ و الله أحد » \_ سَبعاً \_ ، و « قل أعوذ بربّ النّاس » \_ سَبعاً \_ ، و « قل أعوذ بربّ النّاس » \_ سَبعاً \_ ، و « قل أعوذ بربّ النّاس » \_ سَبعاً \_ ، و « آية الكرسيّ » ، و « آية السّخرة (٢٠) » ، و آخر قوله « لَقَدْ جاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ (٣٠) » إلى آخرها كانت كَفّارة ما بين الجمُعة إلى الجمُعة » . و سُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ (٣٠) » إلى آخرها كانت كَفّارة ما بين الجمُعة إلى الجمُعة » . و سَبعاً من الله عن ماها أنْ

قَالَ الشَّيخَ \_ رحمه الله \_ : ﴿ ثُمَّ قُمْ فَأَقِمْ للعصر (٤) \_ إلى قوله : \_ واعلم أنَّ

<sup>-</sup> أنّها كسائر الصّلوات القنوت فيها في الرّكعة القانية قبل الرُّكوع ، وقال المفيد وجماعة ــ رحمهم الله ــ : فيها قنوت واحدٌ في الأولى قبل الرُّكوع ، كها هو ظاهر ما مضى من الأخبار . (ملذ) وقد تقدّم الخبر في الجملّد القاني تحت رقم ٣٣٤ من كتاب الصّلاة . \* \* ــ بعني قبل صلاة العصر . ١ ــ رواه الكلينيّ في الكافي وليس فيه قوله : «وآل محمّد» في المقامين .

٢ \_ آية ٤٥ من سورة الأعراف: «إن ربكم الله الذي خلق الشموات والأرض في ستة أيتام
 ثم استوى على العَرش \_ إلى \_ تبارك الله رَبّ العالمين».

٤ ــ في المقنعة : «ثمّ قم فأذّن للعصر ، وأقم ــ الخ ».

الرِّواية جاءَت ﴾.

مع ﴿ ٦٦ ﴾ ٦٦ \_ روى الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن عُمَرَ بنِ لَذَيْنَه، عن رَهطٍ : منهم الفضيل ؛ وزُرارة ، عن أبي جعفر التَّلَيَّلُا « إنَّ رَسول الله الله عن رَهطٍ : منهم والعصر بأذان و إقامتين ، وجمع بين المغرب والعِشاء بأذان و إحدٍ و إقامتين ».

ت ﴿ ١٧ ﴾ ٢٧ - محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن حفص ابن غياث ، عن جعفر ، عن أبيه المنتقلة ( قال : الأذان الثّالث يوم الجمعة بِدْعَة » . مع ﴿ ٦٨ ﴾ ٦٨ – وعنه ، عن محمد بن عيسى اليقطيني ، عن زكريا المؤمن ، عن ابن ناجية ، عن داود بن النعمان ، عن عبدالله بن سيابة ، عن ناجية ( قال : قال أبو جعفر عليه السلام : إذا صلّيت العصر يوم الجمعة فقل : ( اللّهُمَّ صَلَّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ الأوصياءِ المَرْضين بأفضلِ صَلَواتِكَ ، وَ بارِكُ عَلَيْهِمْ بأفضلِ بَرَكاتِكَ ، وَ عَلَيْهِمْ السّلام وَ عَلَى أَرُواحِهِمْ وَ أَجْسادِهِمْ ، وَ رَحةُ اللهِ وَ بَرَكَ اللهِ وَعا عنه بر العصر كتب الله له مائة ألف حسنة ، وعا عنه مائة ألف سيئة ، و قضى له مائة ألف حاجة ، و رفع له بها مائة ألف درجة ».

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ وَاعْلَمَ أَنَّ الرّواية جاءَت \_ إلى قوله : \_ وتسقط الجمعة ﴾.

مع ﴿ 19﴾ ٦٩ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن النّضر بن سُويد ، عن عاصِم بن خُمَيد ، عن أبي بصير ؛ ومحمّد بن مسلم ، عن أبي عبدالله الطّعَيْلا « قال : إنّ الله عزّ وجَلَّ فرض في كلّ سبعة أيّام خساً وثلاثين صَلاة ، منها صَلاة واجبة على كلّ مسلم أن يشهدها إلاّ خسة : المريض ، والمملوك ، والمسافر ، والمرأة ، والصّتى ».

ن ﴿ ٧ ﴾ • ٧ \_ محمّد بن يعقوبَ، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن الحسين، عن عثمان بن عيسى ، عن سَهاعَةَ « قال : سألت أباعبدالله التَّلَيْثُلُا عن الصّلاة يوم ـ

1

١ ـ مروي في الكافي ج ٣ ص ٤٢٩ مع اختلاف وزيادة .

الجمعة ، فقال : أمَّا مع الإمام فرَ كعتان ، وأمّا مَن صلّى وحدَه فهي أربع رَكعات عِنزلة الظّهر ، \_ يعني إذا كان إمام نخطب فإذا لم يكن إمام نخطب فهي أربع رَكعات ، و إن صلّوا جماعة \_ »(١).

مع (٧١) ٧١ - الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ بن يحيى ، عن العَلاء ، عن عمد بن مسلم ، عن أبي عبدالله التَكْثَلا « قال : إذا خطب الإمام يوم الجمعة فلا ينبغي لأحد أن يتكلّم حتى يفرغ الإمام من خطبته ، فإذا فرغ الإمام من خطبته تكلّم ما بينه وبين أن تُقام الصَّلاة ، فإن سمع القِراءَة أو لم يسمع أجزأه » . و خطبته تكلّم ما بينه وبين أن تُقام الصَّلاة ، فإن سمع القِراءَة أو لم يسمع أجزأه » . و في مرح ، عن أبي مرح ، عن أبي جعفر التَلْكُلُا « قال : سألته عن خطبة رسول الله الصَّلاة أو بعدها، قال : قبل الصَّلاة ، ثم يصلي » .

سِع ﴿٧٤﴾ ٧٤ \_ عنه ، عَن فَضَالَةً ، عن مُعاويةً بنِ وَهْب (( قال : قال ) أبوعبدالله الطّفَظِلا: إنَّ أوَّل مَن خَطَب \_ وهو جالسٌ \_ معاوية ، واستأذن النَّاس في ذلك من وجع كان في رُكْبَتيه ، وكان يَخَطُب خُطبة \_ وهو جالسٌ \_ وخُطبة \_ وهو قائم ُ \_ ، ثمَّ يجلس بينها ؛

ثمَّ قال: (٢) الخطبة وهو قائمٌ خطبتان يجلس بينها جَلسة لا يتكلَّم فيها قدر ما يكون فصل ما بين الخطبتين »(٣) .

عور ٥٧ ﴾ ٧٥ عمتد بن أحمد بن مجي، عن محمد بن الحسين، عن الحكم بن مسكين ، عن العَلَقَة « قال : تجب مسكين ، عن العَلَق « قال : تجب الجمعة على سبعة نفر من المسلمين ، ولا تجبُ على أقل منهم: الإمام، وقاضيه .

١ ـ سيأتي تحقيق البحث في وجوب صلاة الجمعة آخر الكتاب بتوفيق الله تعالى.
 ٢ ـ يعني الإمام ظليمة. ٣ ـ أي خطبة الصلاة خطبتان بخطب الإمام قائماً ويجلس بينها ساكتاً

1

والمدَّعي حقّاً ، والمدَّعيٰ عليه ، والشَّاهدان ، والَّذي يضرب الحدود بين يَدَي.. الإمام ».

ت ﴿٧٦﴾ ٧٦ \_ عليٌّ بن مَهزيار ، عن فضالة ، عن أبان بن عثان ، عن أبي الجمعة سبعة أو خسة أبي العبّاس ، عن أبي عبدالله الطّفيُلا « قال : أدنى ما يجزئ في الجمعة سبعة أو خسة أدناه » (١).

١ - جمع ابن بابويه والشّيخ - رحمها الله - بين هذا الخبر والخبر السّبعة بالحمل على وجوب العيني في السّبعة والوجوب التّخيريّ في الخمسة وهو حمل حسن ، ويكون معنى قوله : «لايجب على أقلّ منهم» ننى الوجوب العينيّ لا مطلق الوجوب .

وقال العلّامة \_ رحمه الله \_ في التَذكرة : الرّواية ليست ناصة في المطلوب ، لأنّ الأقلّ من السّبعة قد يكون أقل من الخمسة فيحمل عليه جماً بين الأدلّة ، وقال الشّهيد \_ قدّس سرّه \_ بعد نقل هذا الكلام في الذّكرى : فيه بُعد ، لأنّه خلاف الطّاهر ، ولأنّ «أقلّ» نكرة في سياق النّني ، فعم \_ اه.

و قال المسولى المجلسي \_ رحمه الله \_ : الطّاهر أنّ المراد منه بيان وجه الحكمة في الاحتياج إلى السّبعة كما ذكره جماعة من الأصحاب ، لأنّ الاجتماع مظنّة التّنازع و لابدّ فيه من المدّعي والمدّعلى عليه، ولابدّ من إمام يرفع إليه ، ومن شاهدين يشهدان على الحقّ ولو عرض للإمام عذر فلابدّ من نائبه ولو تعدّى أحد المدّعيين على الآخر واستحقّ الحدّ أو التّعزير فلابدّ ممّن يضرب الحدود، وحكمة الاكتفاء بالخمسة أنّ عروض العذر واستحقاق الحدّ نادر ، ولا دلالة فيه على استراط \_ الإمام الله كما أنّه لايشترط البواتي إجماعاً ، ولو قيل بالاشتراط فإنّها هو مع حضوره.

أقول: يجب أن يعلم أن صلاة الجمعة في الاسلام واجبٌ عينيٌّ على الكلّ في زمان حضور المعصوم التخلّ وتخيريٌّ في زمن غيبته وحضور إمام عدل ، لا سلطان جائر استحلّ ما حرّم الله ونكث عهود الله ، وقد وردت روايات في أنّ الجمعة مناصب الإمام الحقّ والعدل ، وقد وردت عن الصّادق الله رواية أنه قال : «لاجعة إلا مع إمام عدل تقيّ» . وعن علي الله أنه قال : «لايصلح الحكم ولا الحدود ولا الجمعة إلا بإمام» وفي الأشعثيات مسنداً عن جعفر بن محمّد ، عن آبائه عن علي الله قال : «لايصلح الحكم ولا الحدود ولا الجمعة إلا بإمام» ، وفي «الحكيّ» عن رسالة الفاضل ابن عصفور مرسلاً عنهم الله : «إنّ الجمعة لنا والجاعة لشيعتنا» ، وكذا روى عنهم الله : «لنا الحمس ولنا الأنفال ولنا الجمعة ولنا صفو المال» ، وفي النبوي هي : «إنّ الجمعة والحكومة لإمام المسلمين» . وفي الصحيفة السّجاديّة في دعاء الجمعة والأضمى : «اللّهم إنّ الجمعة والمنائك وأصفيائك ، ومواضع أمنائك في الدّرجة الرّفيعة التي اختصصتهم بها ، قد البرّوها وأنت المقدر لذلك \_ إلى أن قال : \_ حتى عاد صغوتك وخلفاؤك مغلوبين مقهورين متهورين ، يرون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداءهم من الأوّلين والآخرين ، ومن حمترين ، يرون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداءهم من الأوّلين والآخرين ، ومن حمترين ، يرون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداءهم من الأوّلين والآخرين ، ومن حمترين ، يرون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداءهم من الأوّلين والآخرين ، ومن حمية يسترين ، يرون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداءهم من الأوّلين والآخرين ، ومن حمية على المترون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداء عمية عن المترون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداء المتحدة المترون حكمك مبدّلاً \_ إلى أن قال : \_ اللّهم العن أعداء المتحدة المتحدد ال

وليس بين هذين الخبرين تناقض ، لأنّ الخبر الأوّل الّذي تضمّن اعتبار سبعة أنفنُس فهو على طريق الفَرض والوجوب ، والخبر الأخير على طريق النّدب والاستحباب، وعلى جهة الأولى والأفضل.

قال الشَّيخ \_ رحمه الله \_: ﴿ وتسقط الجمُّعة عن تسعة (١) .

وهؤلاء الذين وضع الله عنهم الجُمُعة متى حضروها لزمهم الدُّخول فيها، وأن يصلّوها كغيرهم ويَلزِمُهُم استماعُ الخطبة والصّلاة رَكعتين، ومتى لم يحضروها لم تجب عليهم وكان عليهم الصّلاة أربع ركعات كفرضهم في سائر الأيّام؛ والّذي يدلُّ على ما ذكرناه ما رواه:

مع ﴿ ٧٨﴾ ٧٨ \_ سعد بن عبدالله، عن محمد بن الحسين، عن عباد بن سليان، عن القاسم بن محمد، عن سليان ، عن حفص بن غياث «قال: سمعت أباعبدالله المتلكية يقول: في رَجُل أدرك الجمعة \_ وقد ازدحم النّاس \_ وكبّر مع الإمام ورَكع ولم يقدر على السّجود وقام الإمام والنّاس في الرَّكعة النّانية وقام هذا معهم فركع الإمام ولم يقدر هو على الرَّكوع في الرَّكعة النّانية مِنَ الزّحام وقدر على السّجود كيف يصنع ؟ فقال أبوعبدالله التَّكَيَّة أمّا الرَّكعة الأولى فهي إلى عند الرُّكوع تامّة ، فلما لم يسجد لها حتى دخل في الرَّكعة التّانية لم يكن له ذلك ، فلمّا سَجَد في الرَّكعة الأولى عنه الأولى فقد تمّت له الرَّكعة الأولى ، فإذا سلّم الإمام قام فصَلَى رَكعة يسجد فيها ، ثمّ فقد تمّت له الرَّكعة الأولى ، فإذا سلّم الإمام قام فصَلَى رَكعة يسجد فيها ، ثمّ

<sup>-</sup> وضي بفعالهم وأشياعهم لعناً وبيلاً». وهذا الرّوايات مع تأييدها بفتاوي العلماء تكون حجّة في اشتراط حضور الإمام أو نائبه أو من نصبه . ١ ـ في المقنعة : «وتسقط صلاة الجمعة مع الإمام عن تسعة». ٢ ـ ما بين المعقوفين ساقط من النّسخ ، و موجود في الكافي .

يتشهّد ويسلّم ، و إن كان لم ينو أن تكون تلك السّجدة للرَّكعة الأولى لم تجزء عنه الأولى ولا النَّانية ، وعليه أن يسجد يجدتين ويَنوي أنّهما للرَّكعة الأولى ، وعليه بعد ذلك رَكعة تامّة ثانية يسجد فيها ».

قال حفص: فسألت عنها ابن أبيليلي فما طعن فيها ولا قارَب، قال: وسمعتُ بعض مواليهم يسأل ابن أبيليلي عن الجمعة هل تجب على المرأة والعبد والمسافر؟ فقال ابن أبيليلي: لا تجب الجمعة على واحد منهم، ولا الخائف، فقال الرَّجل: فما تقول إن حضر واحدٌ منهم الجمعة مع الإمام فصلاها معه، فهل تجزئه تلك الصّلاة عن ظُهر يَومه؟ فقال: نعم، فقال له الرَّجل: وكيف يجزئ ما لم يفرضه الله عليه عمّا فرضه الله عليه، وقد قلت: أنَّ الجُنُعة لا تجب عليه ومن لم تجب عليه الجنعة فالفرض عليه أن يصلي أربعاً، ويلزمك فيه معنى أنَّ الله فرض عليه أربعاً، ويلزمك أنَّ من دخل فيا لم فرض عليه أربعاً، فكيف أجزء عنه ركعتان مع ما يلزمك أنَّ من دخل فيا لم يفرضه الله عليه لم يُجزء عنه مما فرض الله عليه؟ فما كان عند ابن أبيليلي فيها يفرضه الله عليه أن الله عن ذلك أنَّ الله عز وجَلَّ فرض على جميع المؤمنين والمؤمنات، ورَخص للمرأة والمسافر والعبد أن لا يأتوها، فلمّا حضروها سقطت الرُّخصة ولزمهم الفرض الأوَّل، فن أجل ذلك أجزء عنهم، فقلت: عَمّن هذا؟ فقال: عن مولانا أبي عبدالله المَعْتَى المن أجل ذلك أجزء عنهم، فقلت: عَمّن هذا؟ فقال: عن مولانا أبي عبدالله المَعْتَى المن أجل ذلك أجزء عنهم، فقلت: عَمّن هذا؟ فقال: عن مولانا أبي عبدالله المَعْتَى المن أجل ذلك أجزء عنهم، فقلت: عَمّن هذا؟ فقال: عن مولانا أبي عبدالله المَعْتَى المن أجل ذلك أجزء عنهم، فقلت: عَمّن هذا؟ فقال: عن مولانا أبي عبدالله المَعْتَى المن أجل ذلك أجزء عنهم، فقلت: عَمّن هذا؟ فقال:

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ ووقت صلاة الظّهر في يوم الجمُعة \_ إلى قوله: \_ وأقلّ ما يكون بين الجهاعتين ﴾ فقد مضى شرح ذلك كله مستوفى.

ثمَّ قال: ﴿ وأقلَ ما يكون بين الجهاعتين ثلاَثة أميال ، ولا جماعة إلاّ بخطبة و إمام ﴾.

ولا ينافي هذا الخبر الذي قدّمناه من أنّه نجوز الجهاعة بغير خطبة، لأنّ ذلك الخبر محمولٌ على أنّه إذا صلّى أربع رَكعات جاز له أن يجمع فيها بغير خطبة، وهذا الخبر يكون متناولاً لمن صلّى ركعتين ومن صلّى كذلك لا يجزئه إلا بخطبة.

ع (٧٩) ٧٩ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن عليّ بن إبراهيمَ ، عن أبيه ، عن

† ۲۲ عبدالله بن المغيرة ، عن جميل ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر التَلْخَلَا « قال : يكون بين الجهاعتين ثلاثة أميال \_ يعني لاتكون جمّعة إلاّ فيها بينه وبين ثلاثة أميال \_ ، وليس تكون جمعة إلاّ بخطبة ، و إذا كان بين الجهاعتين في الجمّعة ثلاثة أميال فلا بأس أن يُجمّع هؤلاء ويُجمّع هؤلاء \_ » (١٠).

ن ﴿ ٨٠ ﴾ ١٨ - عَمّد بن أحمد بن يحيى ، عن يعقوب بن يزيد ، عن إبراهيم ابن عبد الحميد ، عن جميل ، عن محمد بن مسلم ، عن أبي جعفر التلقيلا «قال: تجب الجمعة على من كان منها على فرسخين » ومعنى ذلك (٢) إذا كان إمام عادل ، وقال: إذا كان بين الجهاعتين ثلاثة أميال فلا بأس أن يُجمّع هؤلاء ويُجمّع هؤلاء ، ولا يكون بين الجهاعتين أقل من ثلاثة أميال ، واعْلَم أن للجمعة حقاً قد ذكر عن أبي جعفر التلكيلا أنه قال لعبد الملك (٣) مثلك يَهْلِك ولم يصل فريضة فرضه الله عليه، قال: قلت: كيف أصنع ؟ قال: صَلَها جماعة \_ يعني الجمعة \_ .

من ﴿ ٨١﴾ ٨١ \_ محمّد بن أحمد بن يجي \_ عن رَجل \_ عن عليّ بن الحسين الضّرير (١٤)، عن حمّاد بن عيسى ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن عليّ الكُلُّلُو « قال : إذا قدم الخليفة مِصراً من الأمصار جَمّع بالنّاس ليس ذلك لأحدٍ غيره ».

1 ـ كان في الكافي ج ٣ ص ٤١٩ تحت رقم ٧ ، وفي الهامش: من قوله: «يعني» إلى هنا لاتكون في بعض النسخ الموثوق بها ، وعلى فرض كونها لا تكون من كلام الإمام الشخة بل من مزيدات أحد الرَّوات أو النَسّاخ الأوَّلين. وفي النّهاية: جَمَعت أي صلّيت يوم الجمعة ، وقال صاحب المدارك ـ رحم الله ـ: أجمع علماؤنا على اعتبار وحدة الجمعة ، بمعنى أنّه لا يجوز إقامة جعتين بينها أقل من فرسخ.

 ٢ ــ الظّاهر هذا كلام محمّد بن أحمد بن يحيى ، لأنّه مأخوذ من كتابه كما يظهر من تشمّة الحديث ، والخبر تمامه إلى قوله : «فرسخين». والباقي كلام من كلام الرّاوي أو صاحب الكتاب.

٣ ـ الظّاهر كونـه عبدالملك بن أعين.

٤ ــ رجل مجمول بل مُمهملٌ ، وكأنه عاتمي أو من روى عنه كما يظهر من الشند بل متنه.

^ ~~

## ﴿ ٢ - باب فضل الجاعة ﴾

م ﴿ ٨٢﴾ ١ – محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمير ، عن عُمر بن أُذَيْنة ، عن زُرارة «قال: قلت لأبي عبدالله التَّكْثُلا: ما يروي النَّاس أنَّ الصَّلاة في جماعة أفضل من صلاة الرَّجل وَحْده بخمسة وعشرين (١) صلاة ؟ فقال: صَدَقوا ، فقلت : الرِّجُلان يكونان في جماعة ؟ فقال: نعم ، ويقوم الرَّجل عَن يمين الإمام ».

كُتُحُ ﴿ ٨٣﴾ ٢ \_ حمّاد ، عن خُريز ، عن زُرارة ؛ والفضيل (٢) «قالا : قلنا له : الصّلاة في جماعة فريضة هي ؟ فقال : الصّلوات فريضة وليس الاجتاع بمفروض في الصّلوات كلّها ، ولكنّها سُنّة ، مَن تركها رَغبة عنها وعن جماعة المؤمنين من غير علّة فلا صلاة له » (٣).

مَنْ ﴿ ١٤﴾ ٣ - محمّد بن يعقوبَ ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ؛ و محمّد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان جميعاً ، عن حَمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زُرارة ( قال : كنت جالساً عند أبي جعفر التَلْكُلُا ذات يوم إذ جاءه رَجلٌ فدخل عليه فقال له : جُعِلتُ فِداك إلّي رَجلٌ جارُ مسجدٍ لقومي ، فإذا أنا لم أصل معهم وقعوا فيّ ، وقالوا : هو كذا وكذا ، فقال : أما لَيْن قلت ذلك لقد قال أمير المؤمنين التَّلِيُلا « مَن سمع النّداء فلم يُجبه مِن غير علّه فلا صلاة له » ، فخرج الرَّجل فقال له : لاتدع الصّلاة معهم وخلف كل إمام ، فلما خرج ، قلت له : جُعلتُ فِداك كُرُ عَلَيْ قولُك لهذا الرِّجل حين استفتاك ! فإن لم يكونوا مؤمنين ؟! قال : كُرُ عَلَيْ قولُك لهذا الرِّجل حين استفتاك ! فإن لم يكونوا مؤمنين ؟! قال : فضَحِك التَلْكُيُلا ، فقال : ما أراك بعدُ إلاّ همهنا (٤٠) يا زُرارة ! فأيُ علّة تُريد أعظم من فضَحِك التَلْكُيلا ، فقال : ما أراك بعدُ إلاّ همهنا (٤٠) يا زُرارة ! فأيُ علّة تُريد أعظم من

١ ـ لا وجه لتأنيث العدد، وفي الكافي : «بخمس وعشرين».

٢ ــ هذا الخبر كما هو ظاهر من الترتيب كان في حاشية نسخة المؤلف، ومحله بعد الخبر الآتي، فأورده الكاتب قبل الخبر الآتي بلا دِقّة، مع أنَّ المؤلف جعله بعد رواية الآتي المأخوذ من كتاب الكلينيّ. فالسند معلق بسند الخبر الذي بعده. ٣ ــ أي صلاة كاملة فاضلة مقبولة إذ كان منكراً لفضلها. ٤ ــ أي عجيب منك هذا، ألا تعلم التورية عند التقية.

أَنَّه لايؤتمُ به !!؟ ثمَّ قال : يا زُرارةُ أما تَراني قلت : صَلُّوا في مساجدكم وصَلُّوا مع أئمّتكم» (١).

مَع ﴿٨٥﴾ ٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن النَّضر بن سُوَيد، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله التَلْفَظُلا « قال : الصّلاة في جماعة تفضل على كلّ صلاة الفَرْد بأربعة وعشرين دَرَجَة تكون خمسة وعشرين صلاة ».

سى ﴿٨٦﴾ ٥ \_ وعنه ، عن النَّضر ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله التَّلْكَثَلا « قال : سمعته يقول : صلّى رسولُ الله ﷺ الفجرَ فأقبل بوجهه على أصحابه فسأل عن أناس-يُسمّيهم بأسمائهم ـ فقال: هَلْ حضروا الصَّلاة ؟ فقالوا: لا يا رَسُولُ الله ، فقال : أُغُيِّبٌ هم ؟ فقالوا : لا ، فقال : أما إنَّه ليس مِن صَلاة أشدًّ على المنافقين من هذا الصَّلاة والعِشاء، ولو عَلِموا أيُّ فضل فيهما لأتوهما ولو رُوءِ ا» (۲). حُبُوا » (۲).

مع ﴿٨٧﴾ ٦ \_ وعنه، عن النَّضر ، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله التَّا الله التَّا الله التَّا الله التَّا الله التَّا الله التَّ سمعتُه يقول : إنَّ أناساً كانوا على عهد رسول الله ﴿ اللَّهِ الْعَلَامُ اللَّهِ السَّالَاةِ فِي المسجد، فقال رَسول الله عليه الله المنافقة عنه المنافق المسجد أن نأمر بحَطَبِ فيوضع على أبوابهم فتوقد عليهم نارٌ فتحرق عليهم بيوتهم » (٣).

عم ﴿٨٨﴾ ٧ \_ سعد ، عن أبي جعفر ، عن العبَّاس بن معروف ، عن عليِّ بن ـ مَهزيار ، عن محمّد بن عبدالحميد ، عن محمّد بن عُهارَةَ « قال : أرسلت إلى أبي الحسن الرّضا ﷺ أسأله عن الرَّجل يصلّي المكتوبة وحدَه في مسجد الكوفة ٥٠ أفضل أو صلاته في جماعة أفضل ، فقال : الصّلاة في جماعة أفضل ».

١ \_ قال العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : يمكن أن يكون الطفلا قال ذلك ولم ينقل الرَّاوي في أوِّل الكلام ، أو قاله في مقام ّ آخر ، أو أشار اللَّمَّة إلى ذلك في قوله : «خلف كلّ إمام» ، وهذا محمل لما أفاده الطَّيْقُة تقيَّة ليكون موافقاً للواقع.

٢ \_ حبا الرَّجل حُبُوّاً \_ كَشُمُوٍّ \_ : مَنْي على يديه وبطنه ، وحبا الصَّبيّ حَبُواً : مثى على ٣ \_ يدل على أنَّ الصّلاة الّتي فرضها الشّارع إسته وأشرف بصدره ـ (القاموس) الصَّلاة جماعةً ، فما دام للمسلمين إمكان إقامتها جَماعةً لايقبل منهم الفُراَّدي ، وهذا حكم الفرائض اليومية ، وأمّا الجمعة والعيدين بل الاستسقاء فالجاعة من شرائطها .

﴿ ٣ ـ باب أحكام الجهاعة وأقل الجهاعة ﴾ ﴿ وصفة الإمام ومن يقتدى به و من لا يقتدى به ﴾ ﴿ والقِراءَة خلفها ، وأحكام المؤتمّين وغير ذلك من أحكامها ﴾

الحسين بن يَسار المدائنيّ (١) « أنه سمع من يسأل الرّضا التَّلَيْلُا عن رَجل صلّى إلى الحسين بن يَسار المدائنيّ (١) « أنه سمع من يسأل الرّضا التَّلَيْلُا عن رَجل صلّى إلى جانب رَجلٍ فقام عن يَساره وهو لا يعلم كيف يصنع ، ثمّ علم هو وهو في الصّلاة ، قال: يحوّله عن يمينه » (٢).

◄ ﴿ ١١﴾ ٣ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن محمد بن الحسين ، عن جعفر بن بسير ، عن حماد ، عن أبي عبدالله التَلْقَيْلا « قال : سألته كم أقل ما تكون الجماعة ، قال : رَجلٌ وامرأة ».

وينبغي (\*) أن يكون الإمسام مُبرًا من الجُذام والجنون والبرس وسائر العاهات، و الفسق، ولا يكون عدوداً) ... يدل على ذلك ما رواه:

صى ﴿ ٢٢﴾ ٤ \_ محمّد بن يعقوب عن جماعة عن أحمد بن محمّد ، عن الحسين ابن سعيد ، عن أخسين ابن سعيد ، عن قضالة بن أيتوب ، عن الحسين بن عثان ، عن ابن مُسكان ، عن أي بصير ، عن أي عبدالله التَّكْثُلا « قال : خسة لايؤمّون النّاس على كلّ حال : المجذوم ، والأبرص ، والمجنون ، وولد الزّنا ، والأعرابيّ ».

﴾ ﴿ ٩٣﴾ ٥ \_ فأمّــا ما رواه سعد بن عبدالله، عن أحمدَ بن محمّد، عن محمّد ٢٦

١ ـ في بعض النسخ: «عن الحسين بن بشار المدائتي».
 ٢ ـ «وهو لايعلم» يعني الإمام، وقوله: «وهو في الصلاة» أي الإمام، وقوله: «كيف يصنع» يمكن أن يكون ابتداء للشؤال، وقوله: «وهو في الصلاة» أي الإمام حالكونه في الصلاة، والمشهور استحباب قيام المأموم عن يمين الإمام إذا كان وحده.
 ١٤ ـ كل ما جعل بين هذه العلامة ١٠٠٠ ١٠ فهو فتوى المؤلف لا المفيد رحمها الله ...

ابن إسماعيل بن بَزيع ، عن ظَريف بن ناصِح ، عن ثَعلَبةَ بنِ مَيمون ، عن عبدالله بن يزيد « قال : سألت أباعبدالله الطفيلا عن المجذوم والأبرص يؤمّان المسلمين ، فقال : نَعَم ، وهل كتب الله الله المؤمن ؟ قال : نَعَم ، وهل كتب الله الله الله الله على المؤمن !؟ ».

فحمولٌ على حال الضَرورة ، فأمّا مع التّمكّن من وجود غيرهما فلا يقدمان على كلِّ حال ، ويجوز أن يكون هذا الخبر مُتناولاً لِقَوم تكون في صفاتهم مثل صفات هؤلاء ، فإنّه حينئذ يجوز لها أن يؤمّا بهم على كلِّ حال ، ولا يؤمُّ المقيّد المطلقين، ولا صاحب الفالج الأصِحّاء ، روى ذلك :

مع ﴿ ١٤ ﴾ ٦ \_ محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن النّوفَليّ ، عن السّكونيّ ، عن أبي عبدالله ، عن أبيه السّكونيّ ، عن أبي السّكونيّ ، عن أبي السّكونيّ ، عن أبي السّكونيّ ، ولا صاحبُ الفالج الأصحاء ، ولا صاحبُ التيمم المتوضّئين ، ولا يؤمُّ الأعمى في الصّحراء إلاّ أن يوجّه إلى القِبلَة » (١١).

﴿ ولا تجوز الصَّلاة خَلفَ النَّاصِبِ مِعِ الاختيار ﴾. روى ذلك:

\* ﴿ ١٥ ﴾ ٧ - الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن عمر بن أذيئة ، عن على بن سعيد البَصري « قال : قلت لأبي عبدالله التَكْكُلا: إنّي نازل في بني عَدِي ومؤذّنهم و إمامهم وجميع أهل المسجد عنانية يتبرَّؤون مِنكم ومن شِيعتكم ، وأنا نازل فيهم فما ترى في الصَّلاة خَلفَ الإمام ؟ قال : صلِّ خَلف ، قال : قال : واحتسب بما تسمع ، ولو قدمت البَصرة لقد سألك الفضيل بن يتسار وأخبرته عا أفتيتك فتأخذ بقول الفضيل وتدع قولي ، قال عليٍّ : فقدمت البَصرة فأخبرت فضيلاً بما قال : هو أعلم بما قال ، ولكنّي قد سمعتُه وسمعتُ أباه يقولان :

1 Y V

لاتَعْتَدُ بالصّلاة خلفَ النّاصب، واقرء لنفسك كأنَك وَحدَك، قال: فأخذت بقول الفُضيل وتركتُ قول أبي عبدالله الطّلَيْلا».

١ ــ هذه ثلاث جمل مستقلة ، إحديها : «هذا ما لا يكون» ، وثانيها : «اتقاك» أي أفتاك
 بالتقية، وثالثها «عدو الله أقتدي به» وهذه استفهام إنكاري ، والمعنى كيف أقتدي بعدو الله .

٢ ـ قوله: «كيف اتقاني وأنا لم أساله» يعني إن التقية ضرورة والضرورة تقدّر بقدرها، والعادة جارية بأن الإنسان إذا أراد الفتوى بخلاف معتقده اقتصر على وقت الضرورة، ولو كنت سألته الشخلالاقتضت الضرورة أن يجيبني، لكني لم أسأله وهو الثقلالم يكن مجبوراً أن يفتيني بخلاف معتقده، هذا معنى قول خران فأجابه زرارة بأنه تقية و إن لم نعرف سبب الإفتاء وما كانت الضرورة التي اقتضته، وكان زرارة دخل في مذهب الإمامية قبل أخيه حُمران، وكان هذا الكلام قبل أن يدخل خران، أو معنى التقية هنا تعليم التقية لحُمران، لأنه كان كثير المعاشرة للعامة لمكانته في العلم ومهارته في النّحو والقيراء ، تتلمّذ عليه النّحاة المشهورون، وحسزة ـ من القرّاء السّبعة ـ كان من تلاميذه في القرآءة، ولذلك كان محتاجاً إلى التقيّة لئلّا يتنفّروا عنه، والله أعلم . (لأستاذنا الشّعراني ـ رحمه الله ـ في هامش الوافي)

ص ﴿ ٩٧﴾ ٩ \_ وعنه ، عن النّضر ، عن يحيى الحلبيّ ، عن ابن مُسكانَ ، عن إسماعيلَ الجعفيّ « قال : قلت لأبي جعفر التّلكثلا : رَجلٌ بحبُ أميرالمؤمنين التّلكثلا وهو ولا يبرءُ مِن عَدُوّه ، ويقول : هو أحبُ إلَيْ ممّن خالفه ، فقال : هذا مخلّط وهو عدوٌ ، لا تصلّ خلفه ، ولا كَرامةَ إلاّ أن تتقيه ».

مَ ﴿ ١٠ ﴾ ١٠ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن أبي عبدالله البرقي « قال : كتبت إلى أبي جعفر التلفيلا: أبجوز \_ جُعِلتُ فِداكَ \_ الصَّلاة خلفَ مَن وقفَ على أبيك وجَدَك \_ صلَوات الله عليها \_ (١) ؟ فأجاب: لا تصل وراءه ».

(ولابأس أن يؤمّ العبدُ المملوكُ بالقوم إذا كان على شرائط الإمامة)
 روى ذلك:

صى ﴿ ٩٩﴾ ١١ \_ الحسين بن سعيد، عن صَفوانَ ؛ وفَضالَةَ ، عن العَلاء، عن عَمَد ، عن أحدهما التَّالِيَقَالُ ﴿ أَنَّهُ سُئِلَ عن العبد يؤمُّ القومَ إذا رَضوا به وكان أكثرهم قرآناً ، قال: لابأس به ».

صح ﴿ ١٠٠ ﴾ ١٢ \_ وعنه، عن حمّاد، عن حَريز، عن محمّد بن مسلم «قال: سألت أباعبدالله الطَّيْكُ عن العبد يؤمُّ القوم إذا رَضوا به وكان أكثرَهم قُر آناً ، قال: لابأس ».

ن ﴿ ١٠١﴾ ١٣ \_ وعنه ، عن الحسن (٢)، عن زُرْعَةَ ، عن سَاعَة ( قال : سألته عن المملوكِ يؤمُّ النَّاس ، فقال : لا ، إلاّ أن يكون هو أفقهَهُم وأعلمَهُم ». ﴿ والأحوط أن لايؤمَّ العبدُ إلاّ أهلَه ﴾ . روى ذلك :

صع ﴿ ١٠٢﴾ ١٤ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أبي إسماق ، عن النّوفَليّ، عن السّكُونيّ، عن جعفر، عن أبيه، عن عليّ التَّلَيُّةُ ((أَنّه قال: لايؤمَّ العبد إلاَّ أهله)(٣).

١ ـ أبوعبدالله البرقي هو محمد بن خالد ثقة وكان من أصحاب أبيالحسن موسى بن جعفر وأبيالحسن الرّضا ﷺ. وقال الشّيخ البهائي ـ رحمه الله ـ: المراد بأبي جعفر هنا أبوجعفر الجواد اللهائة ، وقال العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ: يمكن أن يكون المراد بالأب الجدّالقريب وبالجدّ البعيد، أو يكون «على» بمعنى «في» أي توقّف في القول بإمامته . ٢ ـ يعني به الحسن بن سعيد أخاه .

٣ ـ الجمع بين هذا الخبر وما تقدّم أنّه لايؤمّ غير أهله إلاّ أنَّ يكون أفقهَهم وأعلمَهم . ~

( ولا يجوز بالصّبيّ أن يؤمّ بالقوم قبل بلوغه ، و متى فعل ذلك كانت صلاتهم فاسدة )

مع ﴿ ١٠٣﴾ ١٥ \_ روى محمّد بن أحمدَ بنِ يجيى ، عن الحسن بن موسى الخشّاب ، عن غياث بن كلّوب ، عن إسعاقَ بنِ عمّار ، عن جعفر ، عن أبيه الخَشَاكِ «أَنَّ علياً الْتَكْفَلُا كَانَ يقول: لابأس أن يؤذّن الغُلام قبل أن يحتلم ، ولا يؤمّ حتى بحتلم ، فإن أمَّ جازت صَلاتُهُ وفسدت صَلاةٍ مَنْ خَلْفَه » (١).

حَقَ ﴿٤٠١﴾ ١٦ ﴿ ١٠١ مِواْمَا مَا رُواْهِ مُحَمَّدُ بِنِ أَحَدَّ بِنِ مِحِي ، عَنِ أَحَدَّ بِنِ مُحَمَّدُ ، عَن عَن مُحَمَّدُ بِن بِحِي ، عَن طلحَةَ بِن زَيد (٢)، عَن جعفر ، عَن أَبِيهِ ، عَن عَلِيٍّ الْكُلْكُا ۗ ، ا «قال: لابأس أن يؤذّن الغلام الذي لم يجتلم وأن يؤمّ ».

فليس ينافي الخبر الأول ، لأنَّ هذا ألخبر محمولٌ على من لم يحتلم وكان كاملاً عاقلاً أقرء الجماعة ، لأنَّ الاحتلام ليس بشرط في البلوغ ولا يجوز غيره ، لأنَّ البلوغ يعتبر بأشياء منها الاحتلام ، فنَ تأخَّر احتلامه اعتبر بما سوى ذلك من الإشعار والإنبات وما جَرى مجَراهما أو كمال العقل(٣) و إن خَلا من جميع ذلك ، والخبر الأوَّل مُتناول لمن لم يحصل له أحدُ شرائط البلوغ ولا تنافي بينها.

وقد بيتنا أنّه لِابأس أن يؤمَّ الأعمى إذا كان هُناك من يسدّده ؛

ويزيده بياناً ما رواه:

سع ﴿١٠٥﴾ ١٧ ــ سعد، عن أحمد بن محمد، عن ابن أبي عُمَير، عن حمّاد ابن عثان، عن عبيدالله بن على الحلمي، عن أبي عبدالله التلفيلا « قال: لابأس بأن يصلى الأعمى بالقوم و إن كانوا هم الذين يُوَجّهونه».

سَ ﴿١٠٦﴾ ١٨ \_ سعد بن عبدالله ، عن يَعقوبَ بن يَزيد ، عن عَمرِو بن\_ عثمان ؛ و محمّد بن يَزيدَ ، عن محمّد بن عُذافِر ، عن عُمرَ بنِ يزيدَ « قال :

والمسألة خلافيّة، قال بعض الأصحاب بجوازه و بعض بعدم الجواز .

١ ــ قال العلامة (ره) في المنتهى: لا خلاف في اعتبار البلوغ ، وذهب الشيخ في المبسوط والخلاف إلى جواز إمامة الصبي المراهق المميّز العاقل في الفرائض.

٢ - طلحة بن زيد بتريُّ من زيديّة العامّة كما يظهر من السّند.

٣ ـ كما كان المعصومون على في حال صغرهم وقبل بلوغهم أعقل متن سواهم.

سألت أباعبدالله الطَّيْقُلاعن إمام لابأس به في جميع أمره عارف،غير أنه يُسمِع أبويه الكلام الغَليظ الذي يغيظها ، أقرَءُ خَلْفه ؟ قال : لاتقرَءُ خَلْفه ما لم يكن عاقاً قاطعاً » (١).

مع ﴿١٠٧﴾ ١٩ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن العبّاس بن معروف ، عن معمد بن سِنان ، عن طلحَة بن زَيد قال : حدّثنا ثَوْرُ بن غَيْلانَ ، عن أبي ذَرِ (٢) (قال : إنَّ إمامك شفيعك إلى الله ، فلا تجعل شفيعك سَفيها ولا فاسِقاً ».

#(ولا يجوزأن يؤمَّ الأغلف بالنَّاس) \* روى ذلك:

مع (١٠٨) ٢٠ عمد بن أحمد بن يحيى ، عن أبي جعفر ، عن أبي الجوزاء ، المن (١٠٨) ٢٠ عمد بن أحمد بن يحيى ، عن أبي جعفر ، عن آبائه ، عن عن الحسين بن عُلُوانَ ، عن عَمرو بن خالد ، عن زَيد بن علي من آبائه ، عن علي المنافظة « قال : الأعلف لا يؤمُّ القوم و إن كان أقرَءَهم ، لأنَّه ضَيَّع مِنَ السُّنة أعظمها ، ولا تقبل له شَهادة ولا يصلى عليه إلا أن يكونَ ترك ذلك خَوفاً على نفسه » .

س (١٠٩) ٢١ - وعنه ، عن محمّد بن عيسى ، عن الحسن بن عليّ بن-يقطين ، عن عَمرو بن إبراهيم ، عن خَلَف بن حمّاد - عن رَجُل - عن أبي عبدالله الطّائلًا (( قال : لاتصلّ خلف الغالي و إن كان يقول بقولك (٣)، والمجمول (١٤) والمجاهر بالفِسق و إن كان مقتصداً ».

مَ ﴿ ١١٠﴾ ٢٢ \_ محمّد بن أحمدَ بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن سعد بن-إسماعيل ، عن أبيه «قال : قلت للرِّضا السَّلَهُ لا : رَجلٌ يقارِف الذُّنوب وهو عارِفٌ

١ ـ لأن مطلق الكلام الغليظ ليس عقوقاً لجواز أن يكون من باب الأمر بالمعروف
 والنّهي عن المنكر أو كان للقنبيه على أمر مضرٍّ غفلًا عن مغبّته وأصرًا عليه .

<sup>&</sup>quot; - ٢ - السّند موقوف ، وثور بن غَيلان مهملٌ لم يتعرّض له الرّجاليّون .

٣ ـ قوله: «و إن يقول بقولك» أي في الإمامة . والغلق يكون بالقول بالحلول والاتحاد ، أا كون الأثمة على أفضل من الرسول على ، أو يقول بأن لهم أن يغيّر وا أحكام الله من عندهم الوباً معرفتهم تكفي عن الواجبات ويحلّل المحرَّمات وأمثال ذلك .

٤ ــ «الجبهول» أي الجبهول الإيمان بقرينة تاليه . (ملذ)

بهذا الأمر، أُصلِّي خَلفَه؟ قال: لا ».

\* (ولا بأس أن يؤمّ الرّجل النّساء والمرأة أيضاً النّساء) \*

ت ﴿ ١١١ ﴾ ٢٣ – روى الحسين بن سعيد ، عن عثمان بن عيسى ، عن سَماعة ابن مِهران «قال: الإباس به» (١).

( وينبغي أن لا يتقدَّمَ القومَ إلا ذَووا الرّأي والعقل والسّداد ويكون أقرَءَ الجاعة أو أفقهَهم أو أقدمَهم هِجرَة )

مع ﴿١١٣ ﴾ ٢٥ - روى محمّد بن يعقوبَ ، عن عليّ بن محمّد - وغيره - عن سبهل بن زياد ، عن ابن محبوب ، عن ابن رئاب ، عن أبي عبيدة « قال : سألت أباعبدالله الطفيلا عن القوم من أصحابنا يجتمعون فتحضر الصّلاة فيقول بعضهم لبعض: تقدَّم يا فلانُ ، فقال : إنَّ رَسول الله الطفيلا قال : يتقدَّم القومَ أقرؤُهم ليقر آن ، فإن كانوا في الهجرة سواء فأقدمُهم هجرة ، فإن كانوا في الهجرة سواء فأكبرهم يسناً ، فإن كانوا في السّن سواء فليؤمُ أعلمُهم وأفقهُهم في الدّين ، ولا يتقدَّمنْ أحدُكم الرّجُلَ في منزلِه ، ولا صاحبَ سُلطان في سُلطانِه ».

\*(وإذا صلّيت خلف مَنْ يَقتدى به فلا يجوز لك أَن تَقرءَ خلفه في سائر الصّلوات سَواءُ كان ممّا يَجهر فيها بالقراءة أو ممّا لا يجهر ، وعليك أَن تُسبّح اللهُ تعالى وتُهلّله ، اللّهُمَّ إلاّ أَن تكون صَلاة يجهر فيها بالقراءة ولا تَسمعها أنت فإنّه حينئذ يجب عَلَيك القِراءة ، و إِن سمعتَ شَيئاً من القِراءة أَجزَ أَك و إِن خني عليك بعضُه )\* والّذي يدلُ على ما ذكرناه ما رواه :

مع ﴿١١٤﴾ ٢٦ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيي ، عن محمّد بن\_

† ٣1

١ ـ قال في التذكرة: هذا قول علمائنا أجمع، وقال الشيد المرتضى وابن الجنيد ـ رحمهماالله ـ
 بجواز إمامة النّساء في النّوافل دون الفرائض ، وننى المختلف عنه البأس .

الحسين ؛ و محمّد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان جيعاً، عن صَفوانَ بن يحي، عن عبدالرَّحن بن الحجّاج « قال : سألت أباعبدالله الطَّلَال عن الصَّلاة خَلْفَ الإمام أقرَء خَلْفَه ، فقال : أمّا الصَّلاة التي لا يُجهر فيها بالقِراءة فإنَّ ذلك جعل إليه فلا تَقْرَء خَلْفَه ، وأمّا الّتي يُجهر فيها فإنّا أمِرْنا بالجَهرِ ليَنْصِتَ مَنْ خَلْفَه ، فإن معتَ فأنصِتُ وإن لم تسمع فاقرَء » •

عَمْ ﴿ ١ ٩٥ كَ ﴾ ٢٧ \_ وعنه ، عن على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمّير ، عن حَمّاد ، عن الحَلَيِّ ، عن أبي عبدالله الشَّيُلُا « قال : إذا صَلَيت خَلْفَ إمام تأتمُ به فلا تَقْرَء خلفَه سَمَعتَ قِراءَته أو لم تَسمع إلا أن تكون صلاةً يَجَهَرُ فيها ولم تَسمع فاقرَء » (١).

م كمتح ﴿11٦﴾ ٢٨ \_ وعنه ، عن عليّ ، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن ٣٢ حَريز ، عن زُرارةَ ، عن أحدِهما ﷺ ﴿ قال : إذا كنتَ خَلْفَ إمامٍ تأتمُّ به فأنصِتْ وسَبّح في نفسك ﴾ (٢٠.

كُمْحَ ﴿ ١١٧ ﴾ ٢٩ \_ وعنه ، عن علي ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المُغيرة ، عن عَبدالله بن المُغيرة ، عن قُتيبُهَ ، عن أبي عبدالله الطَّيَكُلا « قال : إذا كنتَ خَلفَ إمام تَرتضِي به في صلاة يُجُهر فيها بالقِراءة فلم تسمع قِراءته فَاقْرَء أنتَ لِنَفسِك ، و إن كنتَ تَسمَعُ الهَمْهَمَة فلا تَقْرَء ».

١ ـ إن كانت الصّلاة جهرية ، فإن سمع في أولينها ولو همهمة سقطت القِراءة فيها إجاعاً ،
 لكن هل الشقوط على وجه الوجوب بحيث تحرم القراءة فيه قولان :

أحدهما الكراهة وهو قول المحقّق والشّهيد \_ رضوان الله تعالى عليها \_ ·

وثانيها الحرمة ، ذهب إليه العلامة في المختلف والمؤلف في النهاية وأستاذه في المقنعة . وأمّا إن لم يسمع فيها أصلاً جازت القراءة بالمعنى الأعم ، لكن ظاهر أبي الصّلاح الوجوب وربما يشعر به كلام السّيّد المرتضى \_ رحمه الله \_ والمشهور الاستحباب ، قال العلامة المجلسيّ (ره) : وعلى القولين فهل القراءة للحمد والسّورة أو للحمد وحدها ؟ قولان وصرَّح الشّيخ بالثّاني .

٢ - يمكن أن يكون المراد بالإنصات السكوت لا الاستاع ، ويحمل على الإخفائية ، فيستحب فيها إخطار التسبيح بالبال أو يكون الواو بمعنى «أو» أي أنصت واستمع قراءته ، و إلا فسبّح في نفسك ، ولعل الأخير أصوب . (ملذ)

كُتُّحِ ﴿١١٨﴾ ٣٠ \_ أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن الحسن بن علي بن فَضّال ، عن يونسّ بن يعقوب « قال : سألت أباعبدالله التَّلِثَيْلًا عن الصَّلاةِ خلفَ مَنْ أَرْتضِي به أقرَءُ خَلْفَه ﴾.

سع ﴿ ١١٩ ﴾ ٣١ — الحسين بن سعيد، عن النَّضْرِ بنِ سُوَيدٍ، عن هِشام، عن سليانَ بنِ خالد و المنافَ بن خالد و المنافَ بن النّعانَ ، عن عبدالله بن مُسكانَ ، عن سليانَ بنِ خالد « قال : قلت لأبي عبدالله المُلْكُلُا : أيقرَء الرَّجل في الأولى والعصر خلفَ الإمام وهو لا يَعلم أنّه يَقْرَء ؟ فقال : لايدبغي له أن يَقْرَء ، يكِلُه إلى الإمام ».

مع ﴿ ١٢١﴾ ٣٣ \_ فأمّا ما رواه أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن محمّد بن\_ أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عثان ، عن الحلبيّ ، عن أبي عبدالله التَّاتِيْلُا « قال: إذا صلّيت خلفَ إمام تأتمُ به فلا تقرّء خلفَه ، سمعتَ قِراءَته أو لم تَسمع ».

فليس بمنافٍ ما قدّمناه من أنّه متى لم يَسمَع القِراءَة فيا يجهر فيها بالقِراءة فإنه يقرَء، لأنّ قوله القَلِيَكُلا: «سمعت قِراءَته أو لم تَسمع» يحتمل أن يكون أراد به قد سمِع سَماعاً لايتميَّز له على التَّحقيق والتَّفصيل و إن كان قد سمع البعض لأنّا قد بيّنا أنّه إذا سمع مِثلَ المَمْهَمة أجزأه .

† ٣٣

١ ـ الأعراف : ٢٠٤٠

٢ ــ لعلّ المراد بجعلمها شبّحة أن يصلّي الفريضة مرّتين ويجعل إحديمها نافلة . (الوافي)

وقد روي أيضاً أنّه إذا لم يسمع القِراءة فيا يجهر بالقِراءة فيه فهو بالخيار إن شاءَ لم يقرَءُ حسم يراه، والأحوط ما قدّمناه؛ روى ذلك:

صح ﴿ ١٢٢ ﴾ ٣٤ \_ سعد بن عبدالله ، عن أبي جعفر ، عن الحسن بن علي بن يقطين (١) « قال : سألت أبا الحسن الأوّل الطّعَيْلًا عن الرّجل يصلّي خَلْفَ إمام يقتدي به في صلاة يجهرُ فيها بالقِراءَة ، فلا يَسْمَعُ القِراءة ، قال : لابأس إن صحت ، وإن قَرَء ».

والَّذي يكشف عمّا ذكرناه من أنّه إذا سمِعَ صَوتاً أَجْزَأُه و إن لم يتميّز له القراءة مضافاً إلى ما قدّمناه ما رواه:

ن ﴿ ١٢٣ ﴾ ٣٥ \_ الحسين بن سعيد ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن سَهاعَة « قال : سألته عن الإمام إذا أخطأ في القرآن فلا يدري ما يقول ، قال : يفتح عليه بعضُ من خَلفَه ، قال : وسألته عن الرَّجل يؤمّ النّاس فيسمعون صوته ولا يفقهون ما يقول ، فقال : إذا سَمِع صَوته فهو يُجزِنْه ، وإذا لم يسمع صوته قَرَة لنفسيه ».

ويقوّي ما قدّمناه من أنّه لايجوز القِراءَة خلفَ الإمام فيها لم يَجَهْرِ الإمام ويقوّي ما رواه:

<sup>&</sup>quot; " ويَحتمل أَنْ يكون المراد ما الذي تفعله أنت في صلاتك خلفهم ليصير قوله: «أقرء فاتحة الكتاب» فعلاً مضارعاً ، وهذا هو الأظهر ، و إنها كان التلقية يقرء بالفاتحة لأنّ اقتداءه إنها كان من لايقتدي به ، فكان لابدّ له من القراءة في الأولين . (الوافي)

(وإذا صلّيت خلف من لا يقتدى به وجبت عليك القِراءة سمعت قراءته أو لم تسمع)

روى ذلك:

ت ﴿١٢٥﴾ ٣٧ \_ محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبي عمر أبي عُمر أبي عُمر ، عن حماد بن عثمان ، عن الحلي ، عن أبي عبدالله الطّعَمَال ( قال : إذا صَلّيتَ خَلفَ إمام لا يقتدي به فاقرَءْ خلفَه سمعتَ قِراءَته أو لم تسمع ».

والَّذي رواه:

ن اوى ﴿١٢٦﴾ ٣٨ - الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ ، عن عبدالله بن بُكَير ، عن أبيه بُكَير بن أغين ( قال : سألت أباعبدالله التَّكِينَا عن النّاصب يَؤَمُّنا ، ما تقول في الصّلاة معه ، فقال : أمّا إذا هو جَهَر فأنصِتْ لِلْقر آن واسْمَع ثمَّ الرّكع وَاسْمِد أنتَ لنفسِك )).

فليس ينافي الخبر الأوّل ، لأنّه ليس في الخبر الأمرُ بالإنصاتِ والنّهيُ عن القِراءة ، ولا يمتنع أن يجبّ عليه أن ينصت للقِراءة ومع هذا تلزمه القِراءة لنفسه؛ والّذي يكشف عمّا ذكرناه ما رواه:

مع ﴿ ١٢٧ ﴾ ٣٩ - الحسين بن سعيد ، عن حماد بن عيسى ، عن مُعاوية بن وَهُب ، عن أبي عبدالله الطَّفَيُلا « قال : سألته عن الرّجل يؤم القوم - و أنت لا ترضى به - في صلاة بجهر فيها بالقراءة ، فقال : إذا سمعت كتاب الله يتلى فأنصت له ، قلت : فإنّه يشهد عليّ بالشّرك ؟ قال : إن عصى الله فأطع الله ، فرددت عليه ، فأبي أن يرخص لي، قال: فقلت له أصلي إذاً في بيتي، ثم أخرج إليه؟ فقال : أنت وذاك ، وقال : إنّ عليّاً التَّفِيلُا كان في صلاة الصّبح فقرء ابن الكَوّاء (١) وهو خلفه « وَ لَقَدْ أوحي إلَيْكَ وَ إلى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَ وهو خلفه « وَ لَقَدْ أوحي إلَيْكَ وَ إلى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكَ لَنْ أَشْرَكُتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَ لَمْ عَن الآية لَنْ عَمْد الله الله وَ الله الله وقال : إن الكوّاء الآية ، فأنصت على التَّفَيُلا أيضاً ، ثمّ قرء فأعاد ثمّ عاد في قِراءَته ثمّ أعاد ابن الكوّاء الآية ، فأنصت على التَّفَيُلا أيضاً ، ثمّ قرء فأعاد

t Tå

١ ــ هو عبدالله بن الكَوَّاء من رجالِ أميرالمؤمنين الطَّقَةِ، خارجيٍّ ملعونٌ. ٢ ــ الزّمر: ٦٥.

ابن الكوّاء فأنصت علي التَّكْثَلا، ثمّ قال: « فَاصْبِر إِنَّ وَعْدَ الله حَقَّ وَ لا يَسْتَخِفَنَّكَ الله عَنْ وَ لا يَسْتَخِفَنَّكَ الَّذينَ لا يُوقِنُونَ (١٠) » ثمّ أتمّ السّورة ثمّ ركع ».

ألا ترى أنَّ أميرالمؤمنين مع كونه في الصّلاة أنصتَ لِقِراءَة القُر آن ثمَّ عادَ إلى قِراءَته لِنَفْسه وأتمَّ الصَّلاة بها ، فكذلك ما تضمّنه الخبر المتقدَّم ؛ ويحتمل أيضاً أن يكون المراد به حال التَّقيّة ، لأنَّه متى كان الأمر على ما ذكرناه جاز له أن ينصِتَ ويَقْرَءَ فيا بينه و بين نفسه ؛

والذي يكشف عمّا ذكرناه ما رواه:

تُسْعِ ﴿١٢٨﴾ ٤٠ \_ سعد، عن أحمد بن محمد، عن محمد بن أبي عُمَير، عن محمد بن أبي عُمَير، عن محمد بن إبي عُمَير، عن محمد بن إسحاقَ؛ ومحمد بن أبي حمزة -عمَّن ذكره - عن أبي عبدالله المُلْفَظُلا «قال: عجزتُك إذا كنت معهم من القِراءة مثل حديثِ النَّفس » (٢).

ويزيده بياناً ما رواه:

مع ﴿ ١٢٩ ﴾ ٤١ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن الحسن بن علي بن يقطين ، عن أخيه الحسين بن علي بن يقطين ، عن أبيه علي بن يقطبن «قال: سآلتُ أبا الحسن التَّلِيُلُا عن الرَّجل يصلي خَلْفَ مَن لا يقتدِي بصلاتِه والإمام يَجْهَرُ بالقِراءَة ، قال: اقرَء لنفسيك و إن لم تسمِعْ نفسَك فلا بأس » .

والذي يدلُّ على ما ذكرناه من أنه لآيجوز الاقتصار على قِراقة من لا يقتدِي بصَلاته ما رواه:

س ﴿ ١٣٠﴾ ٤٢ \_ سعد بن عبدالله ، عن محمّد بن الحسين بن أبي الخطّاب ، و عن الحسن بن أبي الخطّاب ، عن الحسن بن موسى الخشّاب ، عن علي بن أسباط \_ عن بعض أصحابه \_ عن أبي عبدالله وأبي جعفر الطَّهَالَا « في الرَّجل يكون خلفَ الإمام لايقتدي به فيسبقه الإمام بالقِراءَة ؟ قال: إن كان قد قَرَءَ أمَّ الكتابِ أَجزأه يقطع ويركع » .

وهذا الخبر يدلُّ على أنّه متى لم يقرَّء فاتحة الكتاب لم تجزَّته الصَّلَاة حسب ما قدَّمناه ؛ وأمّا الَّذي رواه:

١ \_ الرّوم: ٦٠. ٢ \_ تقدّم الخبر في المجلّد القاني باب كيفيّة الصّلاة برقم ٣٦٦ بسند آخر عن محمّد بن أبي حمزة ـ إلخ.

مع ﴿ ١٣١﴾ ٢٤ ـ سعد بن عبدالله ، عن موسى بن الحسن ؛ والحسن بن علي "، عن أحمد بن هلال ، عن أحمد بن علي المحمد بن أبي نصر ، عن أحمد بن عائيذ « قال : قلت لأبي الحسن التفكيلا: إني أذخُلُ مع هؤلاء في صَلاة المغرب فيعجلوني إلى ما أن أؤذن و أقيم فلا أقرء شيئاً (١) حتى إذ ركعوا و أركع معهم أفيجز ثني ذلك ؟ قال: نَعَم ».

فليس ينافي ما قدّمناه ، لأنَّ قول : «فلم أقرء شيئاً» يحتمل أن يكون أراد ما زاد على الحمد، لأنَّا قد بيّنا أنَّ الاقتصار على الحمد مجزٍ في حال الضَّرورة ، وهذا الخبر ليس في ظاهره أنه لم يقرّء شيئاً مِنَ الحمد وغيره بل هو مجملُ ، والخبر الأوَّل مفصّل والأخذ بالمفصَّل أولى منه بالمجمل.

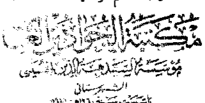
مع أنّه قد روى أحمد بن محمّد بن أبينصر \_ راوي هذا الحديث \_ عن أبيالحسن الرّضا الطّه الله واسطة ما ذكرناه : (٢)

مع ﴿ ١٣٢﴾ ٤٤ - روى سعد بن عبدالله، عن موسى بن الحسن؛ والحسن بن علي ، عن أحمد بن هيلال ، عن أحمد بن عمد بن أبي نصر ، عن أبي الحسن الرّضا السّطة « قال : قلت له : إنّي أدخل مع هؤلاء في صلاة المغرب فيعجّلوني إلى ما أن أودّن وأقيم فلا أقرء إلا الحمد حتى يركع ، أيجزئني ذلك ؟ فقال : نَعَم يجزئك الحمد وحُدُها ».

ويحتمل أيضاً أن يكون الخبر متناولاً لحال التَّقيّة، لأنّه إذا كان الحال حال تقيّة و خوف ولم يلحق الإنسان القِراءة معهم جاز له ترك القِراءة والاعتداد بتلك الرّبي الصّلاة بعد أن يكون قد أدرَك الرُّكوع؛ والَّذي يكشف عمّا ذكرناه ما رواه:

◄ ﴿ ١٣٣ ﴾ ٥٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن محمد بن الحُصين ، عن محمد بن العُصين ، عن محمد بن الفضيل ، عن إسحاق بن عمار «قال: قلت لأبي عبدالله الطَّائِيلا: إنّي أدخل المسجد فأجد الإمام قد رَكع وقد رَكع القوم فلا يمكنني أن أؤذِّن وأقيم وأكبّر ؟ فقال لي : فإذا كان ذلك فادخل معهم في الرَّكعة واعتدّ بها ، فإنّها من أفضل ركعاتك ،

١ \_ كذا، والصواب: «فلم أقرءشيئاً». ٢ \_ كذا، والصواب: «ما يأتي ذكره».



قال إسحاق: فلمّا سمعت أذان المغرب \_ وأنا على بابي قاعدٌ \_ قلتُ للغلام: انظر أقيمت الصّلاة؟ فجاءَني فقال: نعم ، فقمت مبادراً فدخلت المسجد فوجدت النّاس قد رَكعوا فركعت مع أوّل صفّي أدركتُه واعتددت بها ثمّ صلّيت بعد الانصراف أربع رَكعات (١) ثمّ انصرفت فإذا خسة أو ستّة من جيراني قد قاموا إليّ من المحزوميّين والأمويّين فأقعدوني ، ثمّ قالوا: يا أباهاهم جزاك الله عن نفسك خيراً! فقد والله رَأينا خلاف ما ظنّنا بك وما قيل فيك ، فقلت: وأيّ شيء ذلك؟ قالوا: أتبعناك حين قمت إلى الصّلاة ونحن نَرى أنك لاتقتدي بالصّلاة معنا فقد وجدناك قد اعتددت بالصّلاة معنا ، وصلّيت بصلاتينا ، فرضي الله عنك و جزاك خيراً ، قال: فقلت لهم: سبحان الله ألمثلي يقال هذا ؟! قال: فعلمت أنّ أباعبدالله الطّفيّلا لم يأمرني إلاّ وهو يخاف عليّ هذا وشبهه ».

\*( ومتى فرغ المأموم من قِراءته قبل فراغ الإمام فليسبّح الله تعالى أو ليبق آية من سورته حتى إذا فرغ الإمام من قِراءته أتمّها فأي ذلك فعل فقد أجزأه ) \* كُفّ في الله عن الله المحلف عن قِراءته ؟ قال : فأتم السورة وتجدالله وأثن عليه حتى الله عن عن المحلف عن قِراءته ؟ قال : فأتم السورة وتجدالله وأثن عليه حتى المحلف عن قراءته ؟ قال : فأتم السورة وتجدالله وأثن عليه حتى الله عنه المحلف عنه المحلف عنه المحلف عنه المحلف المح

كسى ﴿ ١٣٥﴾ ٤٧ \_ وعنه ، عن صَفوانَ ، عن ابن بُكَير ، عن زُرارة « قال : سألت أباعبدالله الطائل عن الإمام أكون معه فأفرغ من القِراءة قبل أن يفرغ ، قال : فأمسك آية ومَجّدالله وأثن عليه ، فإذا فرغ فَاقْرَء الآية وارْكع » (٣).

١ \_ أي نافلة المغرب.

٢ \_ عمرو بن أبي شعبة الحلبي التيملي الكوفي ، ويظهر من توثيق آل أبي شعبة «بأنهم خير شعبة من شُعَبِ الإمامية وأوثق بيت اعتصم بحجزة أهل بيت الوحي» توثيقه .

٣ \_ قال في المدارك: العمل بكلٍ من الرّوايتين حسنٌ ، وإطلاق النّص وكلام الأصحاب يقتضي عدم الفرق في ذلك بين من تجبّ القِراءة خلفه كالمخالف ، أو تستحبّ كما في الجمهرية مع عدم السّماع ، مع احتال اختصاص الحكم بالمخالف ، لأنّه المتبادر من النّص . (ملذ)

(وإذا صلّى الرَّجل بقوم وهو جنبٌ أو على غير وضوء وَجَبَتْ عليه الإعادة وليس على من صلّى بهم إعادة (١)، سَواءٌ علموا ذلك بعد انقضاء الصّلاة أو لم يعلموا)

يدلُّ على ذلك ما رواه:

كُنْ ﴿ ١٣٦﴾ ٤٨ ــ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن الحسن بن عليّ بن فَضَال ، عن عبدالله بن\_ عن عبدالله بن بُكَير ؛ والحسين بن سعيد ، عن فَضالَةَ بن أيتوبّ ، عن عبدالله بن\_ بُكَير «قال : سأل حمزة بن مُحرانَ أباعبدالله الطَّلِيُّلُا عن رَجُل أَمْنا في السّفر وهو جنبٌ ، وقد عَلِمَ (٢)، ونحن لانَعلَم ، قال : لابأس ».

صح ﴿ ١٣٧﴾ ٢٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ بن يحيى ؛ وفَضالَةَ بن\_ أيّوب ، عن العَلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطّيْئلا « قال : سألته عن الرَّجل يؤمُّ القومَ وهو علىٰ غيرِ طُهْرٍ فلا يعلَم حتى تنقضي صلاته ، فقال : يُعيد ولا يُعيد مَن خَلفَه وإن أعلمهم أنّه على غير طهرٍ » (٣).

ن ﴿١٣٨﴾ ٥٠ وعنه، عن عثان بن عيسى، عن عبدالله بن مُسكانَ، عن عبدالله بن مُسكانَ، عن عبدالله بن أبي يَعفور «قال: سُئل أبوعبدالله التَكْلِيُلُاعن رجلٍ أمّ قوماً وهو على غير وضوء؟ فقال: ليس عليهم إعادة وعليه هو أن يعيد ».

مَّ ﴿١٣٩﴾ ٥٠ ـ وعنه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز بن عبدالله ، عن زُرارة ، عن أي جعفر الطّيكا « قال : سألته عن قوم صلّى بهم إمامهم وهو غير طاهر أتجوز صلاتهم أم يعيدونها ، فقال : لاإعادة عليهم تُمَّت صلاتهم و عليه هو الإعادة ، وليس عليه أن يُعلِمَهم ، هذا عنه موضوع ».

عَمْ ﴿ ١٤٠﴾ ٥٢ صِ فَأَمَّا مَا رُواهُ عَلَيُّ بِنِ الحَكُمُ ، عَنْ عَبِدَالرَّحْنِ بِنِ [محمّد] العُرزميّ ، عن أبيه (١٤٠)، عن أبي عبدالله الطَّهُمَلا (« قال : صلّى عليٌّ الطَّهُمُلا بالنّاس على

† ٣9

١ - الضّمير للموصول باعتبار المعنى ، وعدم الإعادة لهم هو المشهور وحُكي عن المرتضى
 وابن الجنيد القول بالإعادة .
 ٢ - أي في حال االصّلاة ، هو عالم بأنّه جنبٌ .

٣ ـ أي أعلمهم حين يعلم أنّه كان على غير طهر .

٤ ـ عبدالرّحن ثقة وأبوه محمّد مجمول ، بل مهمل.

غيرِ طُهرٍ وكانت الطّهر ، ثمّ دخل فخرج مناديه أنّ أميرالمؤمنين الطُّخُلَا صلّى على غير طُهرٍ! فأعيدوا وليبلّغ الشّاهد الغائب » (١٠).

فهذًا خبرٌ شاذٌ مخالف للأخبار كلّها ، وما هذا حكمه لايجوز العمل به ، على أنَّ فيه ما يبطله وهو أنَّ أميرالمؤمنين الطَّهُولُ أدَّى فريضة على غير طُهُر ساهياً غير ذاكر ، قد آمننا عن ذلك دلالة عصمته الطُّهُولُ.

وذكر محمد بن علي بن الحسين (٢)، قال: سمعت جماعة من مشايخنا يقولون: ليس عليه إعادة شيءٍ ممّا بجهر فيه، وعليهم إعادة ما صلّى بهم مِمّا لم يجهر فيه.

بر وكذلك إذا صلى بهم إنسان ثمَّ تَبيّنُوا أَنَّه لم يكن على مِلّتهم فليس عليهم إعادة شيءٍ من الصَّلاة التي صلّوها خَلفَه )\*

ت ﴿ ١٤١﴾ ٥٣ \_ روى محمّد بن يعقوبَ ، عن عليٌ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ـ عن بعض أصحابنا ـ عن أبي عبدالله التَلْكُثُلا « في قوم خَرجوا من خراسان أو بعض الجِبال وكان يؤمُّهم رَجلٌ فلمّا صاروا إلى الكوفة علموا أنّه يَهوديُّ ؟ قال: لا يعيدون » .

\*(وكذلك إن صلّى بهم إلى غير القِبلة لا يجب عليهم إعادة الصّلاة) \*
مع ﴿ ١٤٢ ﴾ ٥٥ \_ روى أحمدُ بن محمّد بن عيسى، عن محمّد بن أبي عُمَير، عن
حمّاد بن عثان ، عن عبيدالله بن عليّ الحلبيّ ، عن أبي عبدالله التَّلَيْلُا (( أنّه قال في
رَجل يصلّي بالقوم ، ثمّ يُعُلّم أنّه صلّى بهم إلى غير القِبلة ، فقال : ليس عليهم
إعادة شيءٍ » (٣).

\* ( ومتى أحدث الإمام في الصلاة فلا بأس أن يقدِّم من يتمُّ الصّلاة بهم ) \*

١ – هذا الخبر واحدٌ مجهول الحال ، وقبول مثل هذه الأمور بإخبار واحد من النّاس الّذي لائعرف حالُه ممّا لايجوزه العقلُ السّليمُ لأنّ الأمر الّذي اشترك فيه جماعة كثيرة يشكل إحصاؤهم ، وهو ذوأهميّة عندهم ، ولا يخبر به إلاّ واحدٌ منهم قبوله يدل على شدّة سخافة العقل . ومَثَله مثل سقوطِ المؤذّن حين أداء الأذان من المنارة عند حضور المصلّين ، ولا يخبر عن هذه الواقعة إلاّ واحدٌ منهم . ٢ - يعني الشّيخ محمد بن علي الصّدوق - رحمة الله عليها - .

مع ﴿ ١٤٣ ﴾ ٥٥ ــ روى محمد بن يعقوبَ، عن محمد بن إسماعيل، عن الفضل ابن شاذان؛ وعليٌ بن إبراهيم ، عن أبيه ، جيعاً ، عن حمّــاد ، عن حَريز ، عن زُرارة ( قال : قلت لأبي جعفر الكيلا : رجل دخل مع قوم في صلاتهم وهو لاينويها صلاة ، فأحدث إمامهم فأخذ بيد ذلك الرَّجل فقدَّمَه فصلّى بهم أمجزتهم علاتهم بصلاته وهو لاينويها صلاةً ؟ فقال : لاينبغي للرَّجل أن يدخل مع قوم في صلاتهم وهو لاينويها صلاة ، بل ينبغي له أن ينويها صلاة ، فإن كان قد صلّى في صلاتهم وهو الاينويها صلاة ، فإن كان قد صلّى فإن له صلاة أخرى وإلا فلا يدخل معهم قد تجزئ عن القوم صلاتهم و إن لم ينوها » (١٠).

\*(فإن كان الذي يتقدّم نائباً عن الإمام قد فاتته رَكعة أو رَكعتان من الصّلاة فليتم بهم الصّلاة (٢)، ثمّ ليؤم إيماءً فيكون ذلك انصرافهم عن الصّلاة ويتمّ هو ما بقي عليه ) \* روى ذلك :

مُشَّةٍ ﴿ ١٤٤ ﴾ ٥٦ - محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن إسماعيلَ ، عن الفضل بن شاذانَ ، عن ابن أبي عُمَير ، عن معاوية بن عمّار «قال: سألت أباعبدالله الطَّخَيُلا عن الرَّجل يأتي المسجد وهم في الصّلاة وقد سبقه الإمام بركعة أو أكثر فيعتل الإمام فيأخذ بيده ويكون أدنى القوم إليه فيقدِّمه (٣) فقال: يتمُّ الصّلاة بالقوم ثمَّ يجلس فيأخذ بيده ويكون أدنى القوم إليه فيقدِّمه (٣) فقال: يتمُّ الصّلاة بالقوم ثمَّ يجلس حتى إذا فرغوا من التَّشهُد أوماً بيده إليهم عن اليمين وعن الشّمال (١٤)، وكان الَّذي أوماً بيده إليهم التّسليم وانقضاء صلاتهم وأتمَّ هو ما كان فاته أو بتى عليه».

وقدروي «أنّهيقدُّمرَجِلاً آخريسلّمبهم،ويتمّهومابقي»(٥)وهذاهوالأحوط.

١ ـ لاخلاف في جواز الاستنابة حين أحدث الإمام ، والمشهور عدم الوجوب ، بل اذعى في التذكرة الإجماع على عدم الوجوب وظاهر بعض الأخبار الوجوب ، وقوله : «فإنّ له صلاة أخرى» أي ينوى صلاة أخرى إمّا أداءً أو قضاءً ، ويجتمل النافلة أيضاً ، لكنّه بعيد بقرينة الاستشناء . (ملذ) والخبر يدلُّ على أنْ في بطلان صلاة الإمام لايجب الإعادة على المأمومين مع عدم علمهم كما هو المشهور . (المرآة) ٢ ـ لاخلاف فيه بن الأصحاب . (ملذ)

٣ ـ لأخلاف في جواز الاستنابة حيننذ، والمشهور عدم الوجوب.

٤ - لاخلاف فيه بين الأصحاب أيضاً . (ملذ)

أي النّائب يقدم للسّلام رّجلاً آخر نيابة للتسليم ، ويئم النّائب الأول صلاته فرادى .

صع ﴿١٤٥ ﴾ ٥٧ \_ روى ذلك محمد بن أحمد بن يحيى ، عن العبّاس بن معروف ، عن ابن سينان (١٠) ، عن طلحة بن زيد، عن جعفر ، عن أبيه السَّلَالَا (« قال : سألته (٢) عن رَجل أمَّ قوماً فأصابه رُعاف بعد ما صلّى رَكعة أو رَكعتين فقدُم رَجلاً ممّن قد فاته رَكعة أو رَكعتان ، قال : يتمُّ بهم الصَّلاة ثمَّ يقدِّم رَجلاً فيسلّم بهم ويقوم هو فيتم بقيّة صلاته ».

ع ﴿ ١٤٦ ﴾ ٥٨ \_ فأمّا ما رواه محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن الحسن ابن علي بن فضّال ، عن الحسن بن علي ، عن الحكم بن مسكين ، عن معاوية بن \_ شُرَيْح « قال : سمعت أباعبدالله الطّائقالا يقول : إذا أحدث الإمام وهو في الصّلاة لم ينبخ أن يتقدَّم إلاّ مَن شَهِد الإقامة ؛

فإذا<sup>(٣)</sup> قال المؤذّن: «قد قامّتِ الصّلاة » ينبغي لمن في المسجد أن يقوموا على أرجلهم ويقدّموا بعضهم، ولا ينتظروا الإمام، قال: قلت: و إن كان الإمام هوالمؤذّن؟ قال: و إن كان فلا ينتظرونه ويقدّموا بعضهم».

فليس بمنافٍ لما قدَّمناه لأنه ليس في قوله الطَّكِلاً: «لَم ينبغُ أَن يتقدَّم إلاّ من شهد الإقامة» نهي عن تقدَّم من لم يشهدها على جَهةِ الحَظُر ، بل هو صريح بأنه الأولى والأفضل لأنه لو كان المراد به الحظر لتضمُّن لفظ النَّهي أو رَفع الجواز عن فعل ذلك، ومتى لم يذكر ذلك عَلِمنا أنه أراد الأفضل ، ولو كان فيه لفظ النَّهي لحملناه على الأفضل بدلالة الأخبار المتقدّمة ؛ والَّذي رواه:

صع ﴿ ١٤٧﴾ ٥٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن النّضر ، عن هِشام ، عن سليانَ ابن خالد « قال : سألت أباعبدالله النّه الله عن الرّجل يؤمّ القوم فيحدث ويقدّم رَجلاً قد سبق بر كعة ، فقال : لايقدّم رَجلاً قد سبق بر كعة ، ولكن يأخذ بيد غيره فيقدّمه ».

١ \_ في بعض النّسخ : «ابن مُسكان».

٧ \_ أي قال طلحة: سألت أباعبدالله الطَّقَيُّ عمَّا روى عن آبائه ﷺ.

٣ كذا في ما رأينا من التسخ ، ويمكن أن يكون فيه سقط ، والصواب كها يظهر من الوافي والاستبصار «وبهذا الإسناد ، عن معاوية بن شريح ، عن أبي عبدالله الله قائلة الإسناد ، عن معاوية بن شريح ، عن أبي عبدالله الله قائلة الم

فهذا الخبر و إن كان ظاهره النَّهي فمصروف عنه إلى جهة الأفضل حسبها قدَّمناه لما تقدَّم من الأخبار. (١)

پ( ومتى مات الإمام قبل الفراغ مِن صَلاته فليطرَ - وليقدّم القوم من بي يصلّي بهم بقيّة ما عليهم ، ويغتسل مَن مَسّه) \* روى ذلك :

صح ﴿ ١٤٨ ﴾ ٦٠ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَد ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمير ، عن حماد بن عثان ، عن عبيدالله بن علي الحلبيّ ، عن أبي عبدالله الطَّكُلافي رَجل أمَّ قوماً فصلّى بهم رَكعة ، ثمَّ مات ، قال : يقدّمون رَجلاً آخر ، ويعتدُّون بالرَّكعة ، ويطرحون الميّت خلفهم ويغتسل مَن مَسه » (٢).

\* (ومن لم يلحق تكبيرة الرُّكوع فقد فانته تلك الرَّكعة )\*

يدلُّ على ذلك ما رواه:

صح ﴿١٤٩﴾ ٦١ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن جميل بن دُرَّاج ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطَّهُيُلا «قال : قال لي : إن لم تدرك القوم قبل أن يكبّر الإمام للرَّ كعة فلا تدخل معهم في تلك الرَّ كعة » (٣).

مع ﴿ ١٥٠ ﴾ ٦٢ ـ وعنه ، عن صَفُوانَ ، عن العَلاء ، عن محمد بن مسلم ، عن أي جعفر التك « قال : لا تعتد بالرَّ كعة التي لم تشهد تكبيرها مع الإمام » ( أ ) .

صح ﴿ ١٥١﴾ ٣٣ \_ وعنه ، عن النّضر ، عن عاصم ، عن محمّد بن مسلم ، عن أي جعفر التكفيلا « قال : إذا أدركت التّكبير قبل أن يركع الإمام فقد أدركت الصّلاة » (٥٠).

١ - يمكن أن تكون الأخبار السّابقة لبيان حكم أنه إذا لم يعلم الإمام أنّ الرّجل مسبوق ،
 وقدّمه ما يصنع ، فلا ينافي عدم جواز تقديمه مع العلم لكن ما ذكره الشّيخ لعلّه أظهر . (ملذ)
 ٢ - الأمر بالاغتسال محمولٌ على ما إذا مس جسده بعد برده . (ملذ)

٣ ـ فيه تصحيف ، وفي الكافي «إذالم تدرك تكبيرة الركوع فلا تدخل في تلك الركعة» ،
 فيفهم منه أنّ الأصل في قوله : «إن يكبّر الإمام للرّكعة» «أن يكبّر الإمام للرّكوع» فصحف «للرّكوع» بـ «للرّكعة». ٤ ـ وفيه سقط، والصواب في قوله «مع الإمام» «مع ركوع الإمام».

ه ـ فيه تصحيف ، والصواب في قوله : «قبل أن يركع الإمام» «قبل أن يرفع الإمام» .
 وقال العلامة التستري \_ أيده الله \_ : لا تستوحش من الحكم بتحريف تلك الأخبار ، ويشهد >

صح ﴿ ١٥٢﴾ ٦٤ \_ وأمّا ما رواه الحسين بن سعيد، عن النّضر، عن هِشام بن سالم، عن سليان بن خالد، عن أبي عبدالله التَّكْثَلا « أنّه قال: في الرّجل إذا أدرك الإمام وهو راكع فكبّر الرَّجل وهو مقيم صُلْبُه، ثمّ رَكع قبل أن يرفع الإمام رأسة، فقد أدرك الرَّكعة »؛

وما رواه:

ح ﴿١٥٣ ﴾ ٦٥ \_ محمد بن يعقوب، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حَمّاد ، عن الحلي ، عن أبي عبدالله التَلْكَالا « قال : إذا أدر كت الإمام وقد رَكع فكبّرت ورَكعت قبل أن يرفع رأسه فقد أدر كت الرَّكعة ، و إن رَفع الإمام رأسة قبل أن تركع فقد فانتك الرَّكعة ».

فليس ينافي هذان الخبران ما قدَّمناه لأنَّ قوله عليه السّلام في الخبر الأوّل: «إذا أدرك الإمام وهو راكع»، و في الخبر الثّاني: «و قد ركع» محمولٌ على اللّحوق به في الصّف الَّذي لا يجوز التّأخر عنه في الصّلاة مع الإمكان \_ و إن كان قد أدرك تكبيره الرُّكوع قبل ذلك المكان \_ لأنَّ من سمع الإمام و قد كبر تكبيرة الرُّكوع وبينه وبينه مسافة يجوز له أن يكبر، ويركع معه حيث انتهى به المكان ، ثمَّ يميي في رُكوعه إن شاء حتى يلحق به أو يسجد في صلاته ، فإذا فرغ من سجدتيه لحق به أيّ ذلك شاء فعل ، ومتى حملنا هذين الخبرين على هذا الوجه لا تتناقض الأخبار ، (١)

ح لكون الأصل فيها ما قلنا رواية الآتي برقم ٦٥ كما رواه الكافي والفقيه في ٥٩ من أخبار جماعته «عن الحلبي ، عن الصّادق ﷺ: إذا أدركت الإمام قد ركع فكترت ــ إلخ».

١ - "لا خلاف بين الأصحاب في أنه يدرك الرّكعة بإدراك تكبيرة الرّكوع ، بأن يركع مع الإمام واختلف في أنه هل يدركها بأن يجتمع معالإمام في حدّالرّكوع أو لابد من إدراك تكبير الرّكوع والرّكوع معه ؟ فالمشهور الأول، وقيل بالقاني محتجاً بتلك الأخبار، وأجيب بأنّ تلك الأخبار و إن كانت صحيحة لكنّ الأصل فيها كلّها عمد بن مسلم ، وما يدل على المشهور مرويّ بعدة طرق ، فيدبغي حمل الرّوايات الواردة على النّهي على الكراهة ، وقال العلّامة المجلسيّ - رحمه الله \_ بعد نقل ذلك : أقول : لكنّ اتّفاق العامة على ما هو المشهور عندنا يؤيد كون الأخبار الدّائة على الجواز عمولة على التّقية .

والَّذي يدلُّ على جواز ما ذكرناه ما رواه:

مع ﴿١٥٤﴾ ٦٦ ــ الحسين بن سعيد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز بن عبدالله ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدهما الكُلْكُلُلُا « أنّه سئل : عن الرَّجل يدخل المسجد فيخاف أن تفوته الرُّكعة ؟ فقال : يركع قبل أن يبلغ القوم ويمشي وهو راكع حتى يبلغهم » (١٠).

الله بن عيسى ، عن علي بن الحكم ، عن محمّد بن يحيى ، عن عبدالله بن عمّد بن عيسى ، عن علي بن الحكم ، عن أبان ، عن عبدالرَّ حن بن أبي عبدالله ، عن أبي عبدالله المنافقة ( قال : إذا دخلت المسجد والإمام راكع فظننت أنك إن مشيت إليه رَفع رأسه قبل أن تدركه ، فكتر واركع ، فإذا رفع رأسه فاسجد مكانك فإذا قام فالحق بالصّفّ ، وإذا جَلَس فَاجْلس مكانك ، فإذا قام فالحق بالصّفّ » (٢).

كُسِّح ﴿١٥٦﴾ ٦٨ ـ وفي رواية محمّد بن عليّ بن محبوب ، عن العبّاس بن\_ م معروف ، عن عبدالله بن المغِيرة ، عن أبان بن عثمان ، عن عبدالرّحن بن\_ ١٤ أبي عبدالله «قال: سمعت أباعبدالله الطّعُكلايقول: ـ وذكر مثله ـ ».

(وتجزئ تكبيرة الرُّكوع عن تكبيرة الافتتاح لمن خاف فوت الرُّكوع)
 روى ذلك:

\* ﴿١٥٧﴾ ٦٩ \_ سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن محمد بن عيسى ، عن الحسين بن سعيد ، عن عبيدالله بن معاوية بن شُرَيْح ، عن أبيه (( قال : سمعت

١ ــ الحكم المذكور في الخبر مقطوع به في كلام الأصحاب ، وقالوا : يجوز له السجود في
 مكانه ثم الالتحاق لصحيحة عبدالرّحن بن أبي عبدالله . (ملذ)

٢ ــ اشتراط الشيخ على ــ رحمه الله ــ في هامش الشرائع أن يكون الموضع صالحاً للاقتداء،
 وأن لا يبالغ في المئي حال التكبيرة، ويجر رجليه في حال مشيه ولا يرفعها.

٣ .. يَدَلَ على إَدراك الرّكعة بإدراك الإمام حال الرّكوع وعلى اغتفار الفعل الكثير في الجياعة للحوق بالصّفّ.

٤ ــ المراد أنّ تكبيرة الافتتاح تجزئ عن تكبيرة الركوع. وقال العلامة في منتهى المطلب:
 لو خاف الفوات أجزأته تكبيرة الافتتاح عن تكبيرة الركوع إجماعاً.

أباعبدالله التلكيلاً يقول: إذا جاء الرَّجل مبادراً والإمام راكع أجزأته تكبيرة واحدة لدخوله في الصَّلاة والرُّكوع».

به (ومتى فات الإنسان رَكعة أو ما زاد على ذلك مع الإمام فَلْيُصَلِّ معه (١) ما بقي ويكون ذلك أوّلاً لدخوله في الصّلاة وليصلّها على الحدّ الّذي يصلّيه لو ابتدء بالصّلاة) \*. وتفصيل هذه الجملة ما رواه:

صح ﴿ ١٥٨ ﴾ ٧٠ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمير ، عن ابن أذينة ، عن زرارة ، عن أبي جعفر الطائلا « قال : قال : إذا أدرك الرَّجل بعض الصّلاة وفاته بعض خلف إمام يحتسب بالصّلاة خلفه (٢) جعل أوَّل ما أدرك أوَّل صلاته ، إن أدرك مِن الظّهر أو مِن العصر أو مِن العِشاء رَكعتين وفاتته رَكعتان قرءَ في كلَّ رَكعة مما أدرك خلف الإمام في نفسه (٣) بأمّ الكتاب وسورة ، فإن لم يدرك الشورة تامّة أجزأته أمُّ الكتاب ، فإذا سلّم الإمام قام فصلّى رَكعتين لايقرء فيها في الأوّلتين من كلّ ركعة بأمّ الكتاب وسورة وفي الأخيرتين لايقرء فيها في الأوّلتين من كلّ ركعة بأمّ الكتاب وسورة وفي الأخيرتين لايقرء فيها ، إنّا هو تسبيح و تكبير و تهليل و دعاء ليس فيها قراءة (٥) ، وإن أدرَك رَكعة قرءَ فيها خلف الإمام فإذا سلّم الإمام قام فقرءَ بأمّ الكتاب وسورة ، ثمّ قعد فتشمّد ، ثمّ قام فصلّى رَكعتين ليس فيها قراءة ».

سع ﴿ ١٥٩ ﴾ ٧١ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن -الحسين ، عن صَفوانَ ، عن عبدالرَّ حن بن الحجّاج « قال : سألت أباعبدالله التَّلَيُّالُا عن الرَّجل يدرك الرَّكعة الثّانية من الصّلاة مع الإمام وهي له الأولى كيف

١ \_ قال في المعتبر : إنَّه قول علمائنا كافَّة . (ملذ)

٢ ـ هذه الجملة صفة (إمام) ، وما قيل من أنه جزاء،كلام غير دقيق .

٣ \_ أي إخفاتاً ، أو يضمره في النّفس . (ملذ)

إلى القراءة تطلق على سورة الحمد وسورة أخرى اللّتان تقرءان في أوليين من الرّكعات ، وشرطتها أن لاينوي القارئ غير قراءتها و وترتيلها وأداء حروفتها من عنارجها وحفظ وقوفتها . ولا ينوي الدّعاء بألفاظتها . وأحكام القراءة غير أحكام بقيّة الأذكار في الصّلاة .

ر- يوب و قال الشّيخ الهائيّ - قدّس سرّه - بيدل بظاهره على عدم إجزاء الفاتحة في الأخيرتين عن التسبيح - النهى ، لكن لا يجزئ إذا قرأها بنيّة القِراءة لابنيّة الحمد والتّسبيح والدّعاء ، فتأمّل .

يصنع إذا جلس الإمام؟ قال: يتجافى ولا يتمكّن من القعود، فإذا كانت القالثة للإمام و هي له الثّانية فليلبث قليلاً إذا قام الإمام بقدر ما يتشبّد ثمّ يلحق الإمام ، قال: وسألته عن الرّجل الّذي يدرك الرّكعتين الأخيرتين من الصّلاة كيف يصنع بالقِراءَة؟ فقال: اقرء فيها فإنّها لك الأوّلتان فلا تجعل أوّل صلاتك آخرها» (١).

مل ﴿ ١٦٠﴾ ٧٢ - سعد بن عبدالله ، عن يعقوبَ بنِ يزيدَ ، عن مَرْوَكِ بن - عُبيد ، عن مَرْوَكِ بن - عُبيد ، عن أَحمدَ بنِ النَّصر - عن رَجل - عن أبي جعفر التَّكِيَّلا (( قال : قال لي : أيُ شيءٍ يقول هؤلاء في الرَّجل إذا فاتته مع الإمام رَكعتان ؟ قال : يقولون : يقرء في الرَّكعتين بالحمد وسورة ، فقال : هذا يَقْلِب صلاتَه فيجعل أوَّلها آخِرَها !!! الرَّكعتين بالحمد وسورة ، فقال : هذا يَقْلِب صلاتَه فيجعل أوَّلها آخِرَها !!! فقلت : فكيف يصنع ؟ قال : يقرء بفاتحة الكتاب في كلِّ رَكعة » (٢).

٢ ـ أي في الرّكعتين الفائتتين لا اللّتين أدركهما فلا ينافي ما تقدّم ؛ والخبر مرسل هنا وفي الفقيه والكافى أيضاً.

١ - قال الفاضل التستريّ - قتس سرُّه - : لعله إنّا يصير أوّل صلاته آخرها إذا لم يقرء الإمام في الأخيرتين ، بل يستِح فيهما ، فإنه حينئذ إذ لم يقرء المأموم صار أوَّل صلاته تسبيحاً مع أنَّ التسبيح إنَّا يكون في الآخر . وقال في المدارك : مقتضى الرُّوايتين أنَّ المأموم يقرء خلف الإمام في الرَّكَعِتِينَ الْأَخِيرِتِينَ ، وكلام أكثر الأُصحاب خال من التَّعرُّض لذلك. ونقل عن العلَّامة أنّه قال في المنتهى : الأقرب أنَّ القِراءة مستحبَّة ، ونقل عن بعض الأصحاب الوجوب لـثلَّا تخلو الصَّلاة عن قِراءة إذ هو مخيّرٌ في التّسبيح في الأخيرتين ، قال : وليس بشيء فإن احتج بحديث زرارة وعبدالرَّحن ، حملنا الأمر فبهما على النَّدب لما ثبتِ عدم وجوب القِراءة على المأموم . وقال السَّيَّد : هذا كلامه \_ رحمه الله \_ ولا مجلو من نظر ، لأنَّ ما تضمّن سقوطَ القِراءة بإطلاقه لاينافي هذين الخبرين المفضلين لوجوب حمل الإطلاق عليهما وإن كان ما ذكره من الحمل لايجلو من قرب، لأنَّ النَّهِي في الرَّواية الأولى عن القِراءة في الأخيرتين للكراهة قطعاً وكذا الأمَّر بالتَّجافي ؛ وعدم التَّمكُّن مَن القعود في الرَّواية القانية محمول على الاستحباب، ومع اشتمال الرَّواية على استعمالُ الأمر في النَّدب أو النَّهي في الكراهة يضعف الاستدلال بما وقع فيها من الأوامر على الوجوب أو المناهي على التَّحريم ، مُع أنَّ مقتضى الرَّواية الأولى كون القِراءة في النَّفس ، وهو لايدل صريحاً على وَجُوبُ التِّلْفَظُ بِهَا . وكيف كانَ فالرُّوايتان قاصِرتان عن إثبات الوجوب ــ انتهى . وقال العلَّامة المجلسيّ ـ رحمه الله \_ بأن تقرء في الأخيرتين فيكون النَّهي تنزيهيّاً ، أو بأن تقرء الحمد والشورة كما تفعله العامة ، فالنَّهي على التّحريم . (ملذ)

قال محمّد بن الحسن: قول السّائل: «يقولون: يقرء في الرَّ كعتين بالحمد وسورة» ليس فيه صريح أنّها اللّتان أدر كها ، بل مجتمل أن يكون قال: إنّهم يقولون: يقرء بالحمد وسورة في الرَّ كعتين اللّتين فاتتاه (١١)، فأمره حينئذ أن يقرء بالحمد وَخدَها ، لأنَّ ذلك مذهب كثيرٍ مِن العامّة ، و إذا احتمل ذلك لم ينافي ما قدّمناه من الأخبار .

مع ﴿ ١٦١﴾ ٧٣ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن محمد بن يحيى ، عن طلحةً كن ( ١٦١ ) ٧٣ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن طلحةً أن زيد ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن علي الله الله الرجل الرجل ما أدرك مع الإمام أوّل صَلاته ، قال جعفر : وليس نقول كما يقول الحَمْق ) (٢) .

مع ﴿ ١٦٢﴾ ٧٤ \_ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد ، عن حَمّاد بن عيسى ، عن مُعاويةً بن وَهْب « قال : سألت أباعبدالله التّلكيّلا عن الرّجل يُدرِك آخِرَ صلاة الإمام وهي أوَّل صلاة الرَّجل فلا يمهله حتى يقرء فيقضي القِراءَة في آخِرَ صلاته ، قال : نَعَم » (٣).

قوله: «فيقضي القِراءَة في آخر صلاته» تجوُّزُ و إنّها أراد به ما يختصُ آخر صلاته من قِراءة الحمدِ دون أن يكون أراد به قضاء قِراءة الرُّكعة الأوّلة .

\*(وَمَنَ صَلَّى مُعَ إِمَامَ يَأْتُمُّ بَهُ فَرَفَعَ رَأْسَهُ قَبَلَ الْإَمَامُ فَلَيْعَدَ إِلَى الرُّكُوعَ حتّى يرفع رأسه معه)\*. روى ذلك:

عداد عود الله عن أحد بن عبدالله ، عن أحد بن محمد ، عن محمد بن سهل الأشعري ، عن أبيه ، عن أبي الحسن الرّضا الله الله الله عن أبيه ، عن أبي الحسن الرّضا الله الله عن أبيه ، عن أبي الحسن الرّضا الله عنه الله عنه

١ \_ قال الفاضل التستريّ \_ رحمه الله \_ : كأنه يريد اللّتين ينفرد فيها ، وسمّاهما بالفائنة ،
 لأنه لم يصلّمها مع الإمام .

٣ ـ قال في المدارك : لاخلاف في التخيير بين القراءة والتسبيح في الأخيرتين فيا إذا أدرك الرّكعة الأخيرة من الإمام ، و إنّا الخلاف فيا إذا أدرك معه الرّكعتين وستبح الإمام فيها فقيل بيبق التّخيير بجاله للعموم ، وقيل : ينعين القراءة لِللّا تخلو الصّلاة من فاتحة الكتاب ، وهو ضعيف .

فلا ينافي الخبر الأوَّل لأنَّه محمولٌ على أنّه إذا لم يكن المصلّي مُقتدِياً بمن صلّى خَلفَه لأنَّه متى كان الأمر على ما ذكرناه فلو عاد إلى الرُّكوع لكان قد زاد في صلاته رُكوعاً وذلك يُفسِد الصَّلاة ، مع أنَّ ذلك إنّها يجوز لمن رفع رأسه ناسياً ، فأمّا إذا تعمّد ذلك فلا يجوز له العَودُ إلى الرُّكوع على حال.

( وكذلك إذا رفع رأسه من الشجود قبل الإمام فليعد إلى سجوده ليكون ارتفاعه عنه مع الإمام)
 ( روى ذلك : )

صع ﴿١٦٥﴾ ٧٧ ـ سَعد بن عبدالله ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن محمّد بن سِنان ، عن حمّاد بن عنان ؛ وخلف بن حمّاد ، عن ربعتي بن عبدالله بن الجارود ؛ والفُضيل بن يَسار ، عن أبي عبدالله الطّها ( قالا : سألناه عن رَجل صلّى مع إمام يأتمُ به فرفع رأسه مِن السُّجود ؟ قال : فليسجد ».

( ومن أدرك الإمام وقد رفع رأسه من الرُّكوع فليسجد معه ولا يعتدَ بذلك السّجود<sup>(٢)</sup>)

t iv

١ ـ قال في المدارك : «الحكم بوجوب الاستمرار مع تعمد رفع المأموم رأسه قبل الإمام مذهب الأصحاب ، لا أعلم فيه مخالفاً ، نعم إطلاق كلام المفيد في المقنعة يقتضي عدم الفرق في ذلك بين التّاسي والعامد».
 \* عدما بين المعقوفين ساقط من النّسخ ، و موجود في الاستبصار .

٢ ـ قال الفاضل التستري (ره): كأن مقتضى مفهومه أنه يعتد بذلك الشجود إذا أدركه قبل رفعه ، فينافي ما تقدّم من عدم إدراك ركعة لو لم يلحق تكبيرة الرّكوع ، اللّهم إلاّ أن يكون مراده ما ذكر هناك ـ انتهى . وقال في المدارك : إذا أدرك الإمام بعد رفع رأسه من الرّكوع ، فلا خلاف في فوات الرّكعة ، لكن استحبّ أكثر علمإننا للمأموم التّكبير ومتابعة الإمام في السّجدتين وإن لم يعتد بها ، واختلفوا في وجوب استيناف النّية وتكبيرة الإحرام بعد ذلك ، فقال الشّيخ : لا يجب لأنّ زيادة الرّكن مغتفرة في متابعة الإمام ، وقطع الأكثر بالوجوب لزيادة الرّكن . (ملذ)

عَيْدُ ﴿ ١٦٦ ﴾ ٧٨ \_ روى محمّد بن أحدّ بن يحيى ، عن العبّاس بن معروف ، عن صَفوانَ ، عن أبي عنهانَ ، عن مُعلّي بن خُنَيْس ، عن أبي عبدالله «قال: إذا سبقك الإمام برّكعةٍ فأدركته ، وقد رفع رأسه فاسجد معه ولا تعتدّ بها ».

النّاس بالصّلاة ومقدار ذلك أن يكونَ ضِعْنَى رُكوعه) \* (١٠٠٠)

مع ﴿١٦٧﴾ ٧٩ ـ روى أحمد بن محمد بن عيسى ، عن مَرْوَك بن عُبيد ، عن أحمد بن النّضر الخزّاز ، عن عَمْرِو بن شمر ، عن جابر الجعنيِّ «قال: قلت لأبي جعفر التَّكُلُّ: إِنِي أَوْمُ قوماً فأرْكَعُ فيدخل النّاس وأنا راكعٌ فكم أنتظر؟ قال: ما أعجب ما تسأل عنه يا جابر !!انتظر مِثلَيْ رُكوعِكَ ، فإن انقطعوا و إلاّ فارْفع رَأسك ».

\* ( والإمام ينبغي أن يسَلّم دفعةً واحِدَة، ولا يلتفت ) \* .

٢ ﴿ ١٦٨ ﴾ ، ٨ – روى ذلك أحد بن محمد بن عيسى ، عن علي بن الحكم ، عن سيف بن عَمِيرةَ ، عن أبي بكر الحَضرَميّ «قال: قلت له: إنّي أصلي بقوم ، فقال: سلّم واحِدةً ولا تلتفت ، قل: « السّلامُ عَلَيْكَ أَيُّها النّبيّ ورَحمةُ اللهِ وبرَكاتُه ، السّلامُ عَلَيْكُمْ » » (٢).

مع ﴿ ١٦٩ ﴾ ٨٨ وعنه، عن عليّ بن الحكم، عن إسماعيل بن عبد الخالق «قال: المعته يقول: لا ينبغي للإمام أن يقوم إذا صلّى حتى يقضي كلّ من خلفه ما فاته من الصّلاة ».

\* ( وعلى الإمام أن يُسْمِعَ قِراءَته مَن خَلفَه ) \*

ولا يجوز لمن يقتدي بالإمام أن يصلي معه العصر ولا يكون قد صلى الظهر)

<sup>؛</sup> \_ قال الفاضل التَستريّ (ره) : هذا ممّا يدلّ على إدراك الرّكعة بإدراك الإمام راكعاً. ٢ \_ قال المؤلّف في المبسوط : الإمام والمنفرد يسلّمان تجاه القبلة .

سع ﴿ ١٧١ ﴾ ٨٣ ـ روى ذلك أحمد بن محمد بن عيسى ، عن عليَّ بن الحكم ، عن سُلَم الفرَّاء «قال: سألته عن الرَّجل يكون مؤذّن قوم وإمامهم يكون في طريق مكَّة وغير ذلك فيصلّي بهم العصر في وقنها فيدخل الرَّجل الَّذي لايعرف فيرى أَنَّها الأُولى أفتجزئه أنّها العصر ، قال: لا » (١٠).

صح ﴿ ١٧٢﴾ ٨٤ ﴿ ١٧٢ ﴾ ٨٤ وأمّا ما رواه الحسين بن سعيد، عن حَمّاد بن عثمان «قال: سألت أباعبدالله الطَّهُمّلا عن رَجل يؤمّ بقومٍ فيصلّي العصر وهي لهم الظّهر، قال: أجزأت عنه وأجزأت عنهم» (٢).

فلا ينافي ما قدّمناه لأنّه إنّا يكون مجزئاً عنه وعنهم إذا لم يعقد صلاته بصلاتهم وينوي لنفسه صلاة العصر وينوون هم صلاة الظّهر ولا يكونون هم مقتدين به في نيّة الصّلاة ومتى كان الأمر على ماذكرناه جازت صلاتهم.

مع ﴿ ١٧٣ ﴾ ٨٥ \_ وسأل علي بن جعفر أخاه موسى بن جعفر الطَّيْقالاً ((عن إمام كان في صلاة الظُّهر ، فقامت امرأته بحياله تُصلّي معه وهي تحسب أنها العصر هل يُفسِدُ ذلك على القوم ، وما حال المرأة في صَلاتها معهم وقد كانت صلّت الظُّهر؟ قال: لايفسد ذلك على القوم وتعيد المرأة صلاتها » (٣).

( ولا بأس للرَّجل إذا صَلّى وحده أن يعيد في جماعة سَواء كان إماماً أو مأموماً)
 ( مأموماً)

↑ {1

ا ... قال الفاضل التستريّ (ره): يحتمل أن يكون المراد أفتجزئه عصراً ، وكأنّه على هذا حله الشّيخ ، ويحتمل أن يكون المراد أفتجزئه ظهراً وأولى مع أنّه العصر ؟ لعلّ هذا هو الأظهر، وعلى هذا لايدل على مراد الشّيخ ، وكيف ما كان فمع احتال الجزم على المعنى الذي أراده الشّيخ منظور فيه . (ملذ) ٢ ـ نقل في المنتهى الإجماع على جواز الاقتداء المفترض بالمفترض مع اختلاف الفرضين ، ونقل عن الصّدوق ـ رحمه الله ـ أنّه قال : «لابأس أن يصلّي الرّجل الطّهر خلف من يصلّي الظّهر إلا أن يتوهمها الرّجل الطّهر خلف من يصلّي العصر ثم يعلم أنّها كانت الطّهر فيجزي منه . (ملذ)

٣ ـ تقدّم الخبر في المجلّد القاني تحت رقم ٩١٣ . وقال العلامة المجلسي (ره): «ليست الصلاة بخطّه» . وقال الفاضل التستريّ (ره): يحتمل أن يكون لفساد اقتداء العصر بالظّهر ، أو المحاذاة المرأة بعد عقد الإمام صلاة صحيحة ، فعلى هذا الاحتياط في عدم اقتداء العصر بالظّهر .

مع ﴿ ١٧٤ ﴾ ٨٦ أحد بن محمد بن عيسى ، عن محمد بن إسماعيل بن بزيع « قال : كتبت إلى أبي الحسن الطاعلان : أني أحضر المساجد مع جيرتي وغيرهم ، فيأمروني بالصلاة بهم ، وقد صلّيت قبل أن آتيهم فَرُيّا صلّى خلفي من يقتدي بصلاتي والمستضعف والجاهل ، وأكره أن أتقدّم وقد صلّيت (١) لحال من يصلي بصلاتي ممّن سَمّيت لك فأمُرني في ذلك بأمرك أنتهي إليه وأعمل به إن شاء الله ، فكتب: صلّ بهم » .

ن ( ١٧٥ ) ٢٨ \_ سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن الحسن بن علي بن فضال ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصدّق بن صَدقة ، عن عَمّار السّاباطي « قال : سألت أباعبدالله السَّكِيلُا عن الرَّجل يصلّي الفريضة ، ثمَّ يجد قوماً يصلّون جماعة أيجوز له أن يعيد الصَّلاة معهم ، قال : نعم ، وهو أفضل ، قلت : فإن لم يفعل ؟ قال : ليس به بأس ».

كُمْعُ ﴿ ١٧٦﴾ ٨٨ عمد بن يعقوبَ، عن محمد بن إسماعيل، عن الفضل بن من الدان؛ وعلي بن إبراهيم، عن أبيه جميعاً، عن ابن أبي عُمَير، عن حَفُص بن البَخْتريّ، عن أبي عبدالله الطّهُ لا في الرَّجل يصلي الصّلاة وحْدَه ثمَّ يجدُ جماعة ؟ قال: يصلي معهم ويجعلها الفريضة » (٢).

والمعنى في هذا الحديث أنَّ من صلّى ولم يفرُغ بعد من صلاته و وَجَدَ جَاعَةُ فليجعلها نافلة، ثمَّ يصلّي في جَاعة، وليس ذلك لمن فَرَغَ من صلاته بنيّبة الفَرْض لأنَّ من صَلّى الفرض بنيّة الفَرْض فلا يمكن أن يجعلها غير فرض ؟

والّذي يدلُّ على ما ذكرناه ما رواه:

ن ﴿١٧٧﴾ ٨٩ عمد بن يعقوبَ، عن محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد، عن عمان بن عمد، عن عن أحمد بن محمد، عن عنها فَ خرَج الإمام عن عنها فَ بن عيسى ، عن سَماعَةَ «قال: سألته عن رجل كان يصلي فخرَج الإمام وقد صلى الرَّجل رَكعة مِن صَلاة الفريضة ، قال: إن كان إماماً عَدُلاً فليصلَ

1

۱ \_ أي و صلّيت منفرداً.

٢ ـ أي لايجب عليه أن ينوي ذلك نوع صلاة مستحبة ، بل يجعلها نوع الفريضة أي الظهر مثلاً وإن نوى الاستحباب.

أُخْرى وينصرف ويجعلها تَطَوُّعاً (١) وليدخل مع الإمام في صلاته ، فإن لم يكن إمام عدلٍ فليبن على صَلاته كما هو ويصلي ركعة أخرى معه ويجلس قدر ما يقول: «أَشْهَدُأَنْ لا إلهَ إلاّ اللهُ وَحْدَه لا شَرِيكَ لَه ، وأَشْهَدُأَنْ محمّداً عبدُهُ ورَسُولُه » يقول: «أَشْهَدُأَنْ محمّداً عبدُهُ ورَسُولُه » ثمّ ليتمّ صلاته معه على ما استطاع ، فإنّ التّقيّة واسعة وليس شيءٌ من التّقيّة إلاّ وصاحبها مأجورٌ عليها إن شاءَ الله ».

ويحتمل أيضاً أن يكون أراد بقوله: «ويجبعلها فريضة» قضاء لما فاته من الفَرائض؛ يدلُّ على ذلك ما رواه:

\* ( ولا بأس للرَّجل أن يقف وحده في الصّفّ إذا كان الصّفّ متضايقاً ) \* وي ذلك:

صى ﴿١٧٩﴾ ١٩ سعد بن عبدالله ، عن موسى بن الحسن ، عن أيوب بن نوح ، عن صَفُوانَ بن يحيى ، عن سعيد بن عبدالله الأعرج «قال: سألت أباعبدالله التَكْثَيْلا عن الرّجل يدخل المسجد ليصلّي مع الإمام فيجد الصّفّ متضايقاً بأهله ، فيقوم وحده حتّى يفرغ الإمام من الصّلاة أيجوز ذلك له ؟ فقال: نَعَم لا بأس به ».

# (ولا بأس بالوقوف بين الأساطين ) #

مع ﴿ ١٨٠ ﴾ ١٢ - روى أحمد بن محمد بن عيسى ، عن محمد بن أبي عُمير ، عن حمّاد بن عثمان ، عن عبيدالله الطّيميّة ( قال : الأرى بالوقوف بين الأساطِين (٣) بأساً ».

101

١ ـ ظاهر التذكرة الإجماع على جواز العدول في تلك الصورة إلى النّافلة ، ونقل عن ظاهر الشّيخ في المبسوط جواز قطع الفريضة مع خوف الفوات من غير حاجة إلى النقل، وقوّاه الذّكرى. ولا خلاف بين الأصحاب في جواز إعادة المنفرد إذا وجد جماعة ، سواء صار إمامهم أو أئتم بهم .

٢ - أي من الفرائض ، اي وجوباً أو احتياطاً ، لبعد اشتغال ذمة الرّاوي بالفريضة حتماً ، أو من النّوافل . (ملذ)
 ٣ - في بعض النّسخ و في الكافي : «بالصفوف بين الأساطين» .

## \* (ولا بأس بالوقوف للإمام في المحراب)

صح ﴿ ١٨١ ﴾ ٢٣ \_ روى سعد بن عبدالله ، عن موسى بن الحسن ، عن محمد ابن عبدالحميد النَّخَميّ ، عن سيف بن عَمِيرَة ، عن منصور بن حازم «قال: قلت الأبي عبدالله التَّكُيُلا: إني أصلي في الطَّاق \_ يعني الحراب \_ ، فقال: لا بأس إذا كنتَ تتوسَّع به ».

\* وينبغي أن يكون بين الصّفّين قدر ما يتخطّاه الإنسان (١) ولا يجوز الجهاعة ويكون بين الصّفّين حائل من حائط وغيره)

مَنْ ﴿ ١٨٢﴾ ١٤ - روى محمد بن يعقوبَ ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زرارة ، عن أبي جعفر التَكْفُلا «قال: إن صلّى قومٌ وبينهم وبين الإمام ما لا يتخطّى (٢) فليس ذلك الإمام لهم بإمام ، وأيُّ صفّ كان أهله يصلّون بصلاة إمام وبينهم وبين الصّف الذي يتقدّمهم قَدْرَ ما لا يتخطّى فليس تلك لهم بصَلاة ، فإن كان بينهم سُثرة أو جِدارٌ فليس ذلك لهم بصَلاة إلاّ من كان بحيال الباب (٣)؛ قال: وقال: هذه المقاصير لم تكن في زمن أحد من النّاس وإنّا أحدثها الجبّارُون ، ولَيْس لمن صلّى خلفها مقتدِياً بصَلاة مَن فيها صَلاة ؛ و قال أبوجعفر التَكْفُلا: ينبغي أن تكون الصّفوف تامّة متواصِلَة بعضها إلى بعض ، ولا يكون بين الصّفَن ما لا يتخطّى ، يكون قدر ذلك (٤) مسقط جسد الإنسان ».

١ ـ أنّ المراد بالعبارة أنه لاينبغي أن يكون بين الصفين أكثر ممّا يتخطاه الإنسان لا أنّ المراد أنه ينبغي أن يكون بين الصفين أقلّ ممّا يتخطاه كنصف أذرع أو أقلّ ، فيكون الحاصل النّهي عن البعد الزّائد عن القدر الذي يتخطى كما قاله الفاضل التستريّ ـ رحمه الله \_ .

٢ ـ وقال الفاضل التستري (ره): كأنّه يريد أن يكون بعداً زائداً لايتخطى ، لا أنّه قرباً لا يجعل ممّا يتخطّى عادة .

٣ ــ الظاهر أن الاستثناء منقطع ، فيفهم منه أن الإمام كان في بيت والمأمومين خارجه فلا يصح صلاة ذلك العشق إلا صلاة من في مقابل الباب ، و إن كان الباقون يرون ذلك المقابل بلا واسطة أو بواسطة . (المولى مراد التّغرشيّ)

٤ ـ قال الفاضل أيضاً : كأنّه راجع إلى ما بين الصّفين الذي ينبغي أن يكونُ البعد لإيزيد →

( وقد رُخَص للنساء أن يُصلّين جماعـة و إن كان بينهن وبين الإمام حائـط )
 حائـط )

ن ﴿ ١٨٣ ﴾ ٩٥ \_ سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمر و بن سعيد ، عن مُصدِّق بن صَدَقَة ، عن عمّار «قال: سألت أباعبدالله المُتَكِيلًا عن الرَّجل يصلي بالقَوْم وخلفه دارٌ فيها نساءٌ هل يجوز لهنَّ أن يصلين خلفه ، قال: نعم إن كان الإمام أسفل منهنَّ ، قلت: فإنَّ بينهنَّ وبينه حائطاً أو طريقاً ؟ فقال: لابأس » (١).

رفع ﴿١٨٤﴾ ٢٦ \_ ٣٦ محمّد بن يعقوبّ، عن عليّ بن إبراهيم \_ رفعه \_ «قال: رأيت أباعبدالله التَكْتُكُلايصلّي بقوم وهو إلى زاوِية في بيت بقرب الحائط، و كلّهم عن يمينه، وليس عن يساره أحد» (٢).

ن ﴿١٨٥﴾ ١٧ - روى محمد بن يعقوب، عن أحمد بن إدريس، عن محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن الحسن بن علي ، عن عَمرو بن سعيد، عن مُصدّق بن صَدقة ، عن عمّار السّاباطيّ ، عن أبي عبدالله العَليّلا «قال: سألته عن الرّجل يُصلّي بقوم وهم في موضع أسفل من موضعه الّذي يصلّي فيه ، فقال: إن كان الإمام على شبه الذُّكان أو على موضع أرفع من موضعهم لم تجز صلاتهم ، و إن كان أرفع منهم بقدر شِبر (٣) فإن كان أدفع منهم بقدر شِبر (٣) فإن كان أكثر أو أقل إذا كان الارتفاع منهم بقدر شِبر (٣) فإن كان أدفع

<sup>•</sup> عنه . وقال العلّامة الجلسيّ \_ رحمه الله \_ بعد نقل قول الفاضل : الظّاهر أنّ اعتبار إمكان التّخطّي وعدمه من بين الموقفين ، كما يدلّ عليه قوله : «قدر ذلك» . واحتال كونه معتبراً من بين مسجد المأموم وموقف الإمام بعيد .

١ - هذا هو المشهور ، وقال ابن إدريس ، الأحوط مساواتهن للرّجال . ويمكن حله على ما لم يمنع الرّؤية . (ملذ)

٢ ـ ليس في الكافي «عن يَساره» ، ولعلّه زيادة من النّسّاخ لعدم استقامة المعني .

٣ ـ في الكافي: «إذا كان الارتفاع ببطن مسيل». وفي الفقيه: «إذا كان الارتفاع بقطع
 سيل». وفي بعض نسخ الكتاب: «بقدر يسير»، ولعل على نسختيه تمّ الكلام عند قوله: «شبر» >

أرضاً مبسوطة وكان في موضع منها ارتفاع فقام الإمام في الموضع المرتفع وقام من خلفه أسفل منه والأرض مبسوطة إلا أنهم في موضع مُنْحَدِر، قال: لا بأس، قال: وسئل فإن كان الإمام (١) [في] أسفل من موضع من يصلي خلفه، قال: لا بأس، وقال: و إن كان رَجل فوق بيت أو غير ذلك دُكَاناً أو غيره، وكان الإمام يصلي على الأرض أسفل منه جاز للرَّجل أن يصلي خَلْفَه ويَقْتدي بصَلاته، و إن كان أرفع منه بشيءٍ كثير» (٢).

عد و إذا صلى نفسان ، فذكر كلُ واحدٍ منها أنّه كان إماماً كانت صلاتها تامة ، و إن ذكر كلُ واحدٍ منها أنّه كان مأموماً بطلت صلاتها ، لأنْ كلَّ واحدٍ منها قد و كل إلى صاحبه القيام بشرائط الصّلاة ، فلم تصحّ لها صلاة ) عد روى ذلك:

مع ﴿١٨٦﴾ ٩٨ عمد بن يعقوب، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن النّوفلي ، عن النّوفلي ، عن النّوفلي و جلين عن السّكوني ، عن أبي عبدالله عن أبيه الطّفال ( قال : قال أمير المؤمنين السّفك في رَجلين اختلفا فقال أحدهما : كنتُ إمامَك ، وقال الآخر : كنتُ أنا إمامَك ، فقال : صلاتها تامّة ، قلت : فإن قال كلُ واحدٍ منها : كنتُ أنتمُ بك ؟ قال : فصلاتها فاسدة ليستأنفا ».

په ( ولا ستهو على الإمام إذا حفظ عليه من خلفه ، ولا على من خلفه إذا حفظ عليه م الإمام ، فإن شكوا كلهم وجب عليهم الإعادة )

سد ﴿١٨٧﴾ ١٩٩ ـ روى محمد بن يعقوب، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن محمد بن عيسى ، عن يونس عن رجل - عن أبي عبدالله التلكيّلا (( قال : سألته عن الإمام يصلّي بأربعة أنفس أو خسة أنفس فيسبّح اثنان (٣) على أنّهم صلّوا ثلاثاً ،

أو «يسر» والجزاء محذوف أي جائزة ، فقوله: «فيان كانت» استيناف الكلام لبيان ما إذا كان الارتفاع تدريجيًا ، لا دفعيًا . ١ \_ في الكافي: «فإن قام الإمام».

٢ ـ قال في المدارك : هذه الرّواية ضعيفة السند ، متهافتة المنن ، قاصرة الدلاقة فلا يسوغ التّأويل عليها في حكم مخالف للأصل .

٣\_ أي من هؤلاء الخمسة ، يعني يشيران بسهب التَّكلُّم بسبحان الله مع رفع الصّوت إن ح

ويسبّح ثلاثة على أنّهم صَلّوا أربعة ، يقول هـؤلاء: قوموا، و يقـول هـؤلاء: اقعدوا، والإمام مائل مع أحدهما أومعتدل الوهم، فما يجب عليه ؟ قال: ليس على الإمام سَهوٌ إذا حفظ عليه مَن خَلْفه سَهوَه بإيقان منهم ، وليس على مَن خَلْف الإمام سَهوٌ إذا لم يَسْهُ الإمام ، ولا سَهو في سَهوٍ ، وليس في المغرب والفجر سَهوٌ أذا لم يَسْهُ الإمام ، ولا سَهو في سَهوٍ ، وليس في المغرب والفجر سَهوٌ (١)، ولا في الرَّكعتين الأوّلتين من كلّ صلاة ، ولا سهو في نافلة ، فإذا اختلف على الإمام مَن خَلْفه فعليه وعليهم في الاحتياط الإعادة والأخذ بالجزم» (١).

احتيج إليه في الأعلام به إلى أنّهم صلّوا ثلاثاً. ١ ـ في الفقيه: «وليس في المغرب سهو» ، و قال المولى التّغرشي ـ رحمه الله ـ : «تغيير الأسلوب يعطى أنّ نني السّهو في المغرب ليس بمعنى نفيه في السّهو و إلاّ كان حق العبارة أن يقال : «ولا في المغرب» فلعلّ المراد بنفيه في المغرب و نظائره نني تلك الصّلوات وعدم ترتّب الأثر عليها عند السّهو فيها».

٢ ــ كما بين الله أنَّ الإمام إذا سمها واتَّفق المأمومون على الحفظ فلا حكم لسبهوه ، و إذا حِفظ الإمام ليس لسهو المأمومين حكم بل يجب أن يتبعوا له ، ولعل هذا شامل لشك المأمومين بأَسْرِهُمْ والْحَتْلَافُهُمْ فِي النَّطْنَ كُمَّا مَرَّ أَرَادَ أَن يَبْيَن حَكُمْ مَا إِذَا اخْتَلْفَا ، كَمَا إِذَا ظُنَّ الإمام على خِلاَف ما ظنّه المأمومون أو شكّ الإمام واحتلف المأمومون في الظَّنّ كما في الشَّقّ الثّاني من شُقّي-السَّوال ، فيكون حينتُذِ لكلِّ من الإمام والمأمومين حكم سَّموه ، و حينتُذ لابدُ لكلِّ منها أن يأتي بما بَجْزِم معه بَرَاءة ذِمْته من إُعادة الصّلاة والإتيان بصَلاة الاحتياط، فني صورة السُّؤال يسلم من اعتقد أنَّه أتى بالأربع ، ويأتي بركعة أخرى من اعتقد أنَّه أتى بالقَلاث ؛ وَلَمَّا كَانَ الإمام شاكًّا في الثَّلاث والأربع بنبغي أن يُبنى على الأربع ويأتي بصَّلاة الاحتياط، ولو ظنَّ الإمام أنَّهُ ركع فيَّ الخامسة وظنَّ المَّاموم أنَّه في الرَّابعة وجب على المأموم إتمام الصَّلاة وعلى الإمام إعادتُها على القولّ بها ؛ ولو كان الإمام شاكًّا بين الواحدة والثنتين والمأمومون بين الثنتين والقلاث بعد السجدتين فعلى الإمام إعادة الصَّلاة وعلى المأمومين البناء على القلاث والإنيان بالاحتياط ، ويحتمل أن يجعل ذلك من حفظ المأموم مـع سـهو الإمام حيث أنَّهم جزموا بوقوع الاثنتين فيرجع إلى شكَّ الإمام مع حفظ المأمومين ، فالإمسام يبسني صلات على الاثنين والمأموم على القلات . (مراد) وَقَالَ المُولَى المُجلسيّ \_ رَحْمُه الله \_ : الظَّاهر أنّ المراد به أنَّ الاحتياط في هٰذه الصّورة أن يعيدوا صلاتهم حتى يأخِذُوا بالجزم إذ لم يكن تصحيحها ، ويكن أن يكون المراد إعادة الصلاة في جيع الصّور خصوصاً على نسخة الكافي والتّهذيب وبعض نسخ الفقيه من كون العاطِف في الأخذ لاّ في الإعادة ، فالاحتياط في الاعادة بعد فعل ما ذكرناه فيه . وذكر العلامة المجلسيّ \_ رّحه الله \_ شرحاً وافياً للحديث يبلغ ثلاثمائة سطر . (راجع مر آة العقول ج ١٥ ص ٢١٠ إلى ٢٢٥) \*( وإذاسها المأموم عن الرُّكوع حتى دخل الإمام في الرَّكعة الثَّانية فليركع وليلحق الإمام وليس عليه شيء)

مع ﴿١٨٨ ﴾ ١٠٠ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن الحسن بن محبوب ، عن عبدالرَّحن ، عن أبي الحسن الطَّهُولا «قال: سألته عن الرَّجل يصلي مع إمام يقتدي به فركع الإمام وسَها الرَّجل وهو خلفه لم يركع حتى رفع الإمام رأسه وانحظ للشجود أيركع ثمَّ يلحق بالإمام والقومُ في سجودهم ، أو كيف يصنع ؟ قال: يركع ، ثمَّ ينحط ويتمُّ صلاته معهم ولا شيءَ عليه ».

\* ( و كذلك إذا سها فسلّم قبل الإمام فلّيس عليه شَيءٌ ) \*

مع ﴿١٨٩﴾ ١٠١ \_ روى أحمد، عن (\*) محمّد بن عيسى قال: [قال] أبوالمغراء عن أبي عبدالله الطائلا « في الرَّجل يصلّي خلف إمام فيسلّم قبل الإمام ؟ قال: ليس بذلك بأس » (١).

إذا صلّى في مسجد جماعة لا يجوز أن يصلّي دفعة أخرى جماعة بأذان و
 إقامة) \*

١ ـ ليس مختصاً بالسهو كها هو المدّعى، والقول بجواز تسليم المأموم قبل الإمام اختياراً مقطوع به في كلام الأصحاب. ٢ ـ البقرة: ٨٣. عـ صحف في جل النسخ: «عن» بـ «بن».

و على أهل بيته ــ » (١١) .

والذي يدل على ما قلناه [من] أنه لا يؤذن ولا يقيم متى أرادوا الجهاعة ما رواه: الرصة في المراد الجهاعة ما رواه: المرضة في المرضة المرضة

🦛 ( و ينبغي أن يؤذِّن خلفَ كلَّ مَن ٰيقرَء خَلْفه ) 🚜

ت ﴿١٩٢﴾ ٢٠٤ ـ روى محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أبي إسحاق ، عن عَمرِ و ابن عثان ، عن محمّد بن عُذافِر ، عن أبي عبدالله الطّهُ الطّهُ اللهُ اللهُ الطّهُ اللهُ الل

ضع ﴿١٩٣﴾ ١٠٥ \_ عمّد بن أحمدَ بنِ يحيى ، عن أحمدَ بنِ محمّد ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبيا بن عن الرّجل في الصّلاة إذا ضبط الصّفّ جماعة (٢)، والمريض القاعِد عن يمين الصّبيَ جماعة ».

رفي (١٩٤) ١٠٦ \_ وعنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن العبّاس بن عامِر القصباني ؛ وأيتوبَ بن نوح ، عن العبّاس ، عن داود بن الحصَين ، عن سفيان الجريريّ، عن العرّزَميّ، عن أبيه رفع الحديث إلى النّبيّ التّفاليّ (قال: من أمّ قوماً وفيهم من هو أعلم منه لم يَزَلْ أمر هم إلى السّفال إلى يوم القيامة » (٣).

١ ـ فالمراد بالناس الرسول وأهل بيته ـ صلوات الله عليهم ـ أو قولوا: هذه الكلمة الحسنة لجميع الناس ، ويمكن أن يكون بياناً للفرد الأكمل ، أو يكون على سبيل المثال ؛ والله يعلم .
 (ملذ)

٢ ـ ضبط الصّف أي يكون مميّزاً لا يلعب ولا يتقدّم ولا يتأخّر ، والمريض القاعد يقعد عن يمين الصبيّ خلف الإمام البائغ ، ويكون ذلك لبيان جواز ايتهام القاعد بالقائم ، و ذكر الحميريّ في قرب الإسناد (ص ٧٢) بسند آخر عن أبيالبختريّ هذا الخبر ، و فيه : «عن يمين الصبيّ» ، ولعلّه أصوب . (ملذ)

٣ ـ في الفقيه : «إلى سفال» وهو الصواب ، ومعنى «إلى سفال» أي إلى تنزّل وانحطاط
 وسقوط ، وذلك لتقديمهم من ليس له حقّ التقدّم ، وهو ظلم ، أو لرضاهم بمن تقدمهم من غير ◄

مع ﴿١٩٥﴾ ١٠٧ \_ وعنه، عن بُنانِ بن محمد، عن أبيه، عن ابن المُغِيرة، عن السَّكُونِيُّ ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن عليٌّ السُّكُّلُّا « أنَّه كان يقول : إذا دخل الرُّجل المسجد وقد صلَّى أهله فلا يؤذِّننَّ ولا يقيمنُّ ، ولا يتطوُّع حتَّى يبدء بصلاة الفّريضة ولا يخرج منه إلى غيره حتى يصلّي فيه».

الله عامِر، عن الحسين بن العبّاس بن عامِر، عن الحسين بن المختار؛ و داود بن الحُصَين قال: «سُئِلْ عَن رَجل فاتته رَكعة من المغرب مع الإمام فأدرَك الثّنتين فهي الأولى له والثّانية للقوم يتشمّد فيها؟ قال: نَعمَ، قلت: والثّانية ro أيضاً؟ قال: نَعَم، قلت: كلّب ين ؟ قال: نَعَم وإنها هي بَرَكة ».

مع ﴿١٩٧﴾ ١٠٩ \_ وعنه، عن ابن أبي نصر ، عن عاصِم ، عن محمّد بن مسلم «قال: قلتُ له: متى يكون يدرك الصَّلاة مع الإمام؟ قال: إذا أدركَ الإمام وهو في أ السَّجدة الأخيرة من صَّلاته فهو مدرك لفضل الصَّلاة مع الإمام » (١٠).

> ﴿ ٤ ـ باب فضل شهر رمضان والصّلاة فيه زيادة ﴾ ﴿ على النَّوافل المذكورة في سائر الشَّهور ﴾

 ح ﴿١٩٨﴾ ١ \_ الحسين بن سعيد، عن الحسن بن محبوب الزَّرَّاد، عن أبي أيتوب، عن أبي الوَرد (٢)، عن أبي جعفر التَهَيّلا «قال: خطب رَسول الله التَّالِينِيلُ النَّاس في آخر جُمُعة من شعبان\_فحَمِداللهُ وأثني عليه، ثمَّ قال:

« أيُّها النَّاس إنّه قد أظلّكم شهرٌ فيه ليلةٌ خيرٌ من ألفِ شَهْر (٣)، وهو شَهر

فضل ، ومنشأ ذلك الحمق والشفاهة أو خشة النفس والرّذالة والتّملّق.

١ ـ المشهور جواز اللَّحوق حينئذ ، ولا خلاف في أنَّها لاتحسب ركعة ، واختلف في أنَّه هل يجب عليه استيناف التّكبير أم تغتفر الزّيادة. 🚁 - يعني أباعبدالله الله الله

٢ ــ أبوالورد كان من أصحاب الباقر التخلير، فني الكافي (ج ٤ ص ٢٦٤) عن سلمة بن محرز عن الصَّادق ﷺ أنَّه قال لرجل يقال له : أبوالورد : يا أباالورد أمَّا أنتم فترجعون إليّ من الحبِّم منصوراً لكم ، وأمّا غيركم فيحفظون في أهاليهم وأموالهم.

٣ ـ «قد أظلكم» أي دنا منكم حتى ألق عليكم ظله . (الوافي)

رمضان ، فرض الله صيامه ، وجعل قيام ليلة فيه بتطوّع صلاة كمن تطوّع بصلاة سبعين ليلة فيا سواه من الشّهور ، وجعل لمِن تطوّع فيه بخصلة من خصال الحَير والبِرِّ كأجر من أدَّى فريضة من فرائض الله عزَّ وجَلَّ ، ومن أدَّى فيه فريضة من فرائض الله عزَّ وجَلَّ ، ومن أدَّى سبعينَ فريضة من فرائِض اللهِ فيا سِواه من الشّهور ، وهو شهرُ الصّبر، و إنّ الصّبر ثوابه الجنّة ، وهو شَهْر المواساة (۱)، وهو شَهر يزيدُ الله فيه رزق المؤمنين ، ومن قطر فيه مؤمناً صائماً كان له عندالله بذلك عِتني رقبة ومغفرة لذنوبه فيا مضى، فقيل له : يا رسول الله! ليس كلنا يقدرُ على أن يُعظر صائماً ؟ فقال : إنّ الله تعالى كريم يعطي هذا السّواب لمن لم يقدر إلاّ على مَذْقة مِن لَبن (۲) يفظر بها من ذلك، أو شَربة من ماء عذب، أو تُميراتٍ لا يقدرُ على أكثر من ذلك ، ومن خفف فيه عن مملوكه خفف من الله عنه عن مملوكه خفف من الله عنه عنها ، أمّا اللّان ترضون الله بها : فصّلتين ترضون الله إلاّ الله الله الآ الله وحصلتين رسولُ الله ، وأمّا اللّان لا غنى بكم عنها ، فقا النّار » والمن قيه حوائجكم والحبّة وتسألون الله أيه أو المّائي والحبّة وتسألون الله أيه المّائون العافية وتتعوّذون به من النّار » ».

تُ ﴿ ١٩٩ ﴾ ٢ \_ عنه ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن سَهاعَة (« قال : قال لي : صل في ليلة إحْدى وعشرين ، وليلة ثلاث وعشرين من شهر رمضان في كل واحِدة منها إن قويت على ذلك مائة ركعة سوى الثّلاث عشرة و اسهر فيها حتى تصبح فإنّه يستحبُ أن تكون في صلاة ودعاء وتضرُّع ، فإنّه يرُجى أن تكون ليلةُ القَدْرِ في إحديها ، وليلةُ القَدْر خيرٌ من ألف شهر ، فقلت له : كيف هي خير من ألف شهر ، وليس في هذه خير من ألف شهر ، وليس في هذه الأشهر ليلة القدر وهي تكون في شهر رمضان، و « فيها يُفْرَقُ كُلُ أَمْر حَكم (٢) » فقلت : وكيف ذاك ؟ فقال : ما يكون في السّنة ؛ و فيها يكتب الوّفْد إلى مكّة ».

١ ــ المواساة بمعنى التسوية في الانفاق وغيره مـع الإخوان.

٢ ــ المذقة : الشَّربة من اللَّبنَ الممزوج بالماء من المذق بمعنى المزج والخلط. ٣ ــ الدِّخان : ١ .

كُلُّ ﴿ ٢٠٠﴾ ٣ \_ عنه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن ابن بُكَير ، عن زُرارةً ، عن أبي جعفر الطيكلا « قال: سألته عن ليلة القدر ، قال: هي ليلة إحدى وعشرين ، أو ثلاث وعشرين ، قلت : أليس إنّها هي ليلة ؟ قال : بلي، قلت : فأخبرني بها، فقال : وما عَليك أن تَفعل خيراً في لَيلتين !!! ».

مع ﴿٢٠١﴾ ٤ \_ عنه ، عن القاسم بن محمد ، عن عَليِّ « قال : كنت عند أبي عبدالله التلاكية فقال له أبوبصير: اللَّيلَة الَّتِي يُرجَى فيها ما يُرجَى (١) ؟ فقال: في إحدى وعشرين أو ثلاث وعشرين ، قالَ : فإن لم أَقُو على كِلْتَيْهَا ؟ فقال : ما أيسر ليلتين فيا تطلب !! قال : قلت : فرتبا رأينا الهلال عندنا وجاءنا من مخبرنا بخيلاف ذلك في أرْض أخرى ، فقال : ما أيسر أربع ليال تطلبها فيها !! قلت : جُعلتُ فِداك ليلة ثلاث وعشرين ليلة الجمهي (٢) ؟ فقال: إنَّ ذلك ليقال، قلت: إِنَّ سليان بن خالد روى «في تِسع عشرة يُكُتَّبُ وَفد الحاجِّ »؟ فقال: يا أبامحمد يكتب وَفدالحاج في ليلة القَدر والمنايا والبلايا(٣) والأرْزاق وما يكون إلى مثلها في قابل، فاطلبها في إحدى وثلاث ، وصَلَّ في كلِّ واحِدةٍ منهما مائةً رَّكعة ، وأخيها إن استطعتَ(١)، قلت : فإن لم أستطع ؟ قال : فلا عليك أن تكتَحِل في أوَّل اللَّيل بشيء من النَّوم(٥)، إنَّ أبواب السَّماء تفتح في رَمضان ، و تصفد

١ ـ يعني من الرّحـــة والمغفره ، وتضاعف الحسنـــات ، و قبـــول الطّاعات ، يعني بها ليلة القدر . (الوافي) وفي بعض النّسخ الحديث : «نرجو فيها ما نرجو» .

٢ ـ في الفقيه كتاب الصّــوم برقم ٢٠٣١ « عن عبدالله بن بكير ، عن زرارة ، عن أحدهما و قال : سألته عن اللَّيالي الَّتي يستحبُّ فيها الغُسل في شهر رمضان ؟ فقال : ليلة تسع عشرة وليلة إحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين ، وقال:ليلة ثلاث وعشرين هي ليلة الجُهني وحديثه أنَّه قال لرسول الله ﷺ : إنَّ منزلي ناءٍ عن المدينة فمرني بليلة أدخل فيها ، فأمَّره بليلة ثلاث وعشرين ». (وقال الصدوق (ره) : واسم الجُهَنِّي عبدالله بن أنيس الأنصاريَ).

٣ \_ وفد الحاج هم القادِمون إلى مُكَّة للحَّج ، فإنَّ في تلك اللَّيلة تكتب أسماء من قدر أن يحجَ في تلك السّنة (الوافي).والمنايا جمع المنيّة وهي الموت ، والبلايا جمع البليّة وهي الآفات.

٤ \_ في الفقيه زيادة وهي «إن استطعت إلى النّور» والنّور كناية عن انفجار الصبح بالفلق. ه \_ استعارة عن قلّة النّوم أول اللّيل ، وقوله : «فلا عليك» أي لابأس عليك .

الشَّياطين وتقبل أعمال المؤمنين (١)، نعم الشَّهرُ شهر رَمضان ، كان يسمّى على عهد رَسول الله النَّمَالِيُّ المرزوق ».

" ﴿ ﴿ ٢٠٣ ﴾ ٦ - وَعَنهُ ﴿ عَن ابنَ أَبِي عُمَير ، عَن مُحمّد بن الحكم أَخي هِشام ، عَن مُحمّد بن الحكم أَخي هِشام ، عَن عُمَرَ بنِ يزيدَ ، عن أبي عبدالله التَّالِيُلُا « قال : إنَّ لِلَّهِ تعالى في كل يوم مِن شَهرِ-

1

١ ـ في القاموس : صفده يصفده : شدّه و أوثقه ، كأصفده وصفّده من باب التّفعيل .

٢ - الشعراء: ٢٠٥ . وقال الطبرسيّ في المجمع: «أرأيت إن أنظرناهم أو أخرناهم سنين ، ومَتَعناهم بشيء من الدّنيا ، ثمّ أتاهم العذاب لم يغن عنهم ما مُتعوا به في تلك السنين من النّعيم لإزديادهم في الآثام واكتسابهم من الأجرام». ٣ - سورة القدر. ١٠٠٠ الضّعير راجع إلى «أحد». ٤ - المراد بألف شهر المبالغة في التّكثير ، لا حقيقة ، لكن قد حوسب مدّة ملك بني أميّة فكانت ألف شهر من دون زيادة ولا نقصان . وهي أنّ المستفاد من كتب السّير أنّ أوّل انفراد بني أميّة بالأمر كان عند ماصالح الإمام المجتئ معاوية سنة ، ٤ ، وكان انقضاء ملكهم على يد أي أميّة بالأمر كان عند ماصالح الإمام المجتئ معاوية سنة ، ٤ ، وكان انقضاء ملكهم على يد أي أمية المروزيّ سنة ٢٣٠ فكان تمام دولتهم اثنتين و تسعين سنة ، حذفت منها مدّة خلافة عبدالله بن الزّبير وهي ثمان سنين وثمانية أشهر ، بني ثلاث وثمانون سنة وأربعة أشهر ، بلا زيادة ولا نقصان وهي ألف شهر . (١٠٠٠ = ١٩٩٦ + ١٤ × ١٨)

رَمضانَ عُتقاء مِن النَّار إلاَّ من أفطر على مُسكر أو مُشاحِن أو صاحب شاهين ، قال: قلت: وأيُّ شيءٍ صاحب شاهِين ؟ قال: الشَّطرنج » (١).

عد (٢٠٥) ٨ علي بن الحسن بن فضال ، عن إسماعيل بن مِهران ، عن الحسن بن الحسن المَرُوزي، عن يونس بن عبدالرَّحن، عن محمّد بن يحيى «قال: كنت عند أبي عبدالله التَكْلُلُ فسُئِل هل يُزاد في شهر رَمضان في صَلاة النَّوافل ؟ فقال: نَعَم قد كان رسول الله التَّلِيُ يصليّ بعد العَتَمَة في مُصلاه فيكثر، وكان النّاس عجتمعون خَلْفه لِيُصلّوا بصلاته ، فإذا كثروا خَلْفه تركهم ودخل منزله ، فإذا تَفرَق النَّاس عاد إلى مُصلّاه فَصلّى كما كان يصليّ ، فإذا كثر النَّاس خَلْف تركهم و دخل منزله ، وكان يصلي ، فإذا كثر النَّاس خَلْف تركهم و دخل منزله و كان يصنع ذلك مِراراً».

مَهُ ﴿٢٠٦﴾ ٩ عنه، عن محمد بن خالد، عن سَيف بن عَمِيرَة، عن إسحاقَ ١٠ ابن عَمّار، عن جابر بن عبدالله (٣) « قال: إنَّ أباعبدالله التَّلَيْمُ قال له: إنَّ أصحابنا

١ \_ المشاحن : صاحب البدعة والمفارق للجاعة ، والتارك للجمعة .

٢ ـ هو علي بن الحسن بن فضال ظاهراً على ما تحققت ، أو على بن الحسن الطاطري الواقفي، وكلاهما يرويان عن محمد بن زياد أي ابن أي عمير ، وأمّا محمّد بن زياد فشترك، وقيل : لعله محمّد بن الحسن بن زياد ، لكن الطاهر هو ابن أي عمير ، وأبو خديجة هو سالم بن مكرم . وأمّا الخير أخذه المؤلّف من كتاب علي بن حاتم وسيأتي ترجمته ذيل الخير القاني عشر من الباب .

سر الله المنافقة الم

هؤلاء أبوا أن يَزيدوا في صَلاتهم في رَمضان وقد زاد رَسولُ الله الله في صَلاته في صَلاته في صَلاته

ارشَّع ﴿٢٠٧﴾ ٢٠ \_ عنه ، عن محمّد بن عليٍّ ، عن عليٍّ بن النّعان ، عن من من السَّعان ، عن منصور بن حازِم ، عن أبي بصير «أنّه سأل أباعبدالله التَّكَيُّلا أيزيد الرَّجل في الصّلاة في رَمضان (١) فقال: نَعَم ، إنَّ رسول الله التَّكَيْلِيُّ قد زاد في رَمضان في الصَّلاة ».

صح ﴿ ٢٠٨ ﴾ ١١ - محمّد بن يعقوب ، عن عليٌ بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسى بن عبيد ، عن يونس ، عن أبي العبّاس البَقْباق ؛ وعبيد بن زُرارة ، عن أبي عبدالله المَعْبَيْلِ « قال : كان رَسول الله اللهِ اللهُ الله

ارضَّ ﴿ ٢٠٩ ﴾ ٢١ - عليُّ بن حاتم (٢)، عن محمّد بن جعفر المؤدَّب قال: حدَّثنا محمّد بن الحسن الصَّفَار، عن محمّد بن الحسين، عن النَّضر بن شُعَيب، عن جميل ابن صالح، عن أبي عبدالله الطَّكُلُولا وقال: إن استطعت أن تصلّي في شهر رمضان وغيره في اليوم والليلة ألف رَكعة فافعل، فإنَّ علياً الطَّكُلُوكان يصلي في اليوم واللّيلة ألف رَكعة فافعل، فإنَّ علياً الطَّكُلُوكان يصلي في اليوم واللّيلة ألف رَكعة ».

﴾ ﴿ ٢١٠﴾ ٢١ \_ على بن الحسن، عن إسماعيلَ بنِ مِهران، عن الحسن بن الحسن المَرْوَزيّ، عن يونس بن عبدالرّ من ، عن الجعفريّ (٣) أنّه سمع العبد الصالِح الطَّكُلُة ("يقول: في ليلة إحدى وعشرين وثلاث وعشرين مائة رَكَعة، يقرء

١ - يعني النّوافل.

٢ - عليّ بن حاتم بن أبي حاتم القزوينيّ أبوالحسن ، قال النجاشيّ : إنّه ثقة من أصحابنا في نفسه لكن يروي عن الضّعفاء ؛ ومحمّد بن جعفر بن بطّة كان كبير المنزلة بـ «قتم» ، كثير الأدب والعلم والفضل غير أنّه يتساهل في الحديث ويعلّق الأسانيد بالإجازات ، وفي فهرست ما رواه غلط كثير ، قال ابن الوليد : كان محمّد بن جعفر بن بُطّة ضعيفاً مخلّطاً فيا يسنده ، له كتب . (مه،جش) ٣ ـ الظّاهر كونه سليان بن جعفر أبامحمّد الطّالبيّ ، ثقة من أولاد جعفر الطّيّار ، والمراد بالعبد الصّالح أبوالحسن موسى بن جعفر الشيّل؟.

في كلِّ رَكعة « قُل هُوَ الله أَحَدٌ » عشر مرَّات ».

ارضي ﴿ ٢١١﴾ ١٤ – علي بن حاتم ، عن محمد بن القاسم قال: حدَّثنا عَبَاد بن يعقوب قال: أخبرنا عَمرُو بن ثابت ، عن محمد بن مَروانَ قال: حدَّثني أبويجي ، عن عِمد بن مَروانَ قال: حدَّثني أبويجي ، عن عِدَة ممَّن يوثق بهم «قال: مَن صَلّى ليلة النّصف من شهر رَمضان مائة رَكعة ، يَقرَءُ في كلَّرَكعة عشر مرَّات ب «قُل هُوَ الله أَحَدٌ » ، فذلك ألف مرَّة في مائة ، لم يمت حتى يرى في منامِه مائة من الملائكة ثلاثين يبشرونه بالجنّة ، وعشرة يكيدون وثلاثين يؤمنونه من النّار ، وثلاثين يعصمه من أن يخطئ ، وعشرة يكيدون مَن كادة » (١٠).

اوضَّع ﴿ ٢١٢﴾ ٢٥ \_ عنه ، عن أحمد بن إدريس ، عن محمد بن بُندار ، قال : حدَّثنا محمد بن علي ، عن علي بن الحكم ، عن سيف بن عَمِيرة ، عن سليان بن عَمرو ، عن أبي عبدالله التَلْقَلُا « قال : قال أمير المؤمنين التَلْقَلُا : من صلّى ليلة النّصف من شهر رَمَضان مائة رَكعة ، يقرء في كلّ ركعة [ب] « قُل هُوَ الله أحَدٌ » \_ عشر مرَّات \_ أهبط الله عزَّ وجَل إليه من الملائكة عشرة يَدْرَؤونَ عنه أعداءَه مِنَ الجِنّ والإنس ، وأهبط الله إليه عِنْد مَوْتِه ثلاثينَ مَلكاً يؤمنونه من النّار ».

مع ﴿ ٢١٣﴾ ٢٠ \_ علي بن الحسن بن فَضّال ، عن هارونَ بنِ مسلم ، عن مَسْعَدةً بنِ صَدَقَةً ، عن أبي عبدالله التَّكُلُا ((قال: مِمَا كَان رَسُول الله الله يَسْعَدةً بنِ صَدَقةً ، عن أبي عبدالله التَّكُلُا ((قال: مِمَا كَان رَسُول الله الله يَ كُلُّ ليلة ويزيد على صلاته التي كَان يُصلّبها قبل ذلك مُنْذُ أوّل ليلة إلى تمام عشرين ليلة في كُلِّ ليلة عشرين رَكعة ، عماني رَكعة ، عشرة بعد العِشاء الآخرة ، ويصلي في العَشر الأواخر في كُلِّ ليلة ثلاثين رَكعة : اثنتي عشرة منها بعد المغرب وثماني عشرة بعد العِشاء الآخرة ، ويدعو ويجتهد اجتهاداً شديداً ، وكان يصلي في ليلة عشرة بعد العِشرين مائةً رَكعة ويحتهد إحدى وعشرين مائةً رَكعة ويجتهد العِشا».

٦٢

١ \_ الخبر كها ترى مقطوع ، ولا يعرف مَن قائله ؟ ومَن المراد بالمعصوم ؟ .

ن ﴿٢١٤﴾ ١٧ - الحسين بن سَعيد، عن الحسن، عن زُرعَةً ، عن سَماعَةً ابن مِهرانَ « قال : سألته عن شهر رَمضان كم يصلّي فيه ، فقال : كما يصلّي في غيره ، إلاَّ أنَّ لِرَمضان على سائر الشُّهور من الفَّضل ما ينبغي لِلعبد أن يزيد في تطوُّعه، فإن أحبُّ وقوِيَ على ذلك أن يزيد في أوَّل الشُّهر عِشرين ليلة ، كلَّ ليلة عِشرين رَكعة سِوى ما كان يصلّي قبل ذلك ، من هذه العِشرين اثنتي عشرة رَكَعة بين المغرب والعَتَمَة ، وثماني رَكعاتِ بعد العَتَمَة ، ثمَّ يصلِّي صلاَّة اللَّيل التي كان يصلّي قبل ذلك ، ثماني ركعات والوَتر ثلاث رَكعات ، رَكعتين يسلّم فيها ، ثمَّ يقوم فيصلِّي واحدة يقنت فيها فهذا الوَّتر ، ثمَّ يصلَّى رَكعتي الفَّجر حين أ ينشق الفَجر ، فهذه ثلاث عَشرة رَكعة ، فإذا بتي من شهر رَمضان عَشْرُ ليالٍ فليصلِّ ثلاثين رَكعة في كلِّ ليلة سِوى هذه الثَّلاث عَشَرة رَكعة،يصلِّي بين المغرب والعِشاء اثنتين وعشرين رَكعة، وغان رَكعات بعد العَتَمَة ، ثمَّ يصليَّ بعد صَلاة اللَّيل ثلاث عشرة رَكعة كها وصفت لك وفي ليلة إحدى وعشرين وثلاث وعشرين يصلّي في كلِّ واحدة منها إذا قوي على ذلك مائة رَّكعة سِوى هذه الثَّلاثة عشرة رَكُّعة ، وليَسُهُر فيها حتَّى يصبح ، فإنَّ ذلك يستحبُّ أن يكون في صلاة ودعاء وتضرُّع ، فإنّه يرجى أن تكون ليلة القدر في إحديه إ ». مع ﴿٢١٥﴾ ١٨ \_ الحسين بن سعيد، عن القاسم، عن عليٌّ بن أبي حمزة «قال: دخلنا على أبي عبدالله التَلْكُمُلا فقال له أبوبصير : ما تقول في الصَّلاة في رَمضان ؟ فقال له: إنَّ لرمضان لَحَرْمَةً وحقًّا لا يشبهه شَيءٌ من الشُّبهور ، صلِّ ما استطعتَ في رمضان تطوُّعاً باللَّيل والنَّهار ، و إن استطَّعت في كلِّ يوم وليلة ألف رَكعة فصلٌ ، إنَّ عليًّا الطِّكِئلا كان في آخر عمره يصلّي في كلّ يوم وليلة ألف رَكعة ، فصل يا أبامحمد زِيادة في رَمضان ، فقال : كم \_ جعلت فداك \_ ؟ فقال : في عشرين ليلة تمضي في كل ليلة عشرين رَكعة ، ثماني رَكعات قبل العَتَمَة ، واثنتي-عشرة بعدها سِوَى ما كنت تصلّي قبل ذلك ، فإذا دخل العَشْرُ الأواخر فصلَّ ثلاثين رَكعة كلِّ ليلة ، ثمان قبل العَتَمَة،واثنتين وعشرين بعد العَتَمَة سِوى ما كنت تفعل قبل ذلك ».

↑ 7٣ مَعْ عَلَيْ بِن سليان الزُّراريِّ قال: حدَّننا أَحد بن إسحاق، عن عليِّ بن سليان الزُّراريِّ قال: حدَّننا أَحد بن إسحاق، عن سَعدانَ بن مسلم، عن أي بصير «قال: قال أبو عبدالله التَكْكُلا: صَلِّ في العشرين من شهر رَمضان ثمانياً بعد المغرب، واثنتي عَشرة رَكعة بعد للمَّنَّمَة، فإذا كانت اللَّيلة التي يرُجىٰ فيها ما يرُجىٰ فَصَلِّ مائة رَكعة، تقره في كل رَكعة «قُل هُوَ الله أَحدٌ » عشر مرَّات . ، قال: قلت: جعلت فداك فإن لم أقو حالساً؟ قال: فصل وأنت مُسْتَلْقِ على فراشك ».

إِنْ مُعْ ﴿٢١٧﴾ ٢٠ \_ عليُّ بن حاتم ، عن أحمدَ بنِ عليٌّ قال: حدَّثني محمّد بن\_ أبي الصَّهبان، عن محمّد بن سليانَ قال: إنَّ عدّةً من أصحابنا اجتمعوا على هذا ـ الحديث منهم: يونسُ بنُ عبدالرَّحمن، عن عبدالله بن سِنان، عن أبي عبدالله التَكْ الله التَكْ الله التَك و صَبّاح الحَذَاء، عن إسحاقَ بنِ عَمّار، عن أبي الحسن الطَّكِيلا؛ وسَاعَة بنِ مِهران، عن أبي عبدالله التَكْ الله عمد بن سليان: وسألت الرّضا التَكْ عن هذا الحديث فأخبرني به، وقال هؤلاء جميعاً : « سألنا عن الصَّلاة في شهر رَمضان كيف هِي، وكيف فَعَل رسولُ الله ﴿ إِنَّهُ اللَّهِ ﴿ فَقَالُوا جَيْعًا ۚ : إِنَّهُ لَمَّا دَخَلَتُ أَوَّلُ لَيلةٍ من شهر رَمضان صَلَّى رسولُ اللهِ ﷺ المغربَ ثمَّ صلَّى أربع رَكعاتِ الَّتِي كَانَ يصلِّيهنَّ بعد المغرب في كلّ ليلة ، ثمَّ صلَّى ثماني رَكعات ، فلمَّا صلَّى العِشاء الآخرة وصلَّى الرَّكعتين اللُّتين كان يُصلِّيها بعدَ العِشاءِ الآخرة وهو جالس،في كلِّ ليلة قام فصلَّى اثنتي عشرة رَكعة ، ثمَّ دَخَلَ بيتُه ،فلمَا رأى ذلك النَّاس ونظروا إلى رُسُول الله ﷺ وقد زادَ في الصّلاة حين دخل شهر رَمضان سألوه عن ذلك فأخبرهم أنَّ هذه الصَّلاة صلَّيتها لفضل شهر رَمضان على الشَّهور، فلمًا كان من اللّيل قام يصلّي فاصطفّ النّاس خلفه فانصرف إليهم فقال: أيتها-النَّاسَ إِنَّ هَذَهُ الصَّلَاةُ نَافِلَةً وَلَنْ يَجِتَمُعُ لَلنَّافِلَةُ وَلَيْصُلَّ كُلُّ رَجِلُ مَنكُم وحدَه وليقل ما علمه اللهُ مِن كتابه ، واعلموا أنَّ لا جماعة في نافِلة ، فافترق النَّاس فصلَّى كلُّ واحدٍ منهم على حِياله لنفسِه ، فلمّاكانتليلة تِسع عشرة من شهر رَمضان اغتسل حين غابت الشَّمس وصلَّى المغرب بغُسل ، فلمَّا صلَّى المغرب وصلَّى

† 7.5 أربع ركعات التي كان يصلّبها فيا مضى في كلّ ليلة بعد المغرب دخل إلى بيته، فلمّا أقام بِلاكٌ لِصَلاة العِشاء الآخرة خرج النّبي المعلّق فصلّى بالنّاس، فلمّا انتفل صَلّى الرّكعتين وهو جالسُ كها كان يصلّي في كلّ ليلة، ثمّ قام فصلّى مائة ركعة يقرء في كلّ ركعة «فاتحة الكتاب» و «قل هو الله أحد» عشر مرّات عفل فلمّا فرغ من ذلك صلّى صلاته التي كان يصلّي كلّ ليلة في آخر اللّيل و أوتر، فلمّا كانت ليلة عشرين مِن شَهر رَمَضان فعل كها كان يفعل قبل ذلك من اللّيالي في شهر رَمَضان هماني ركعات بعد المغرب، واثنتي عشرة ركعة بعد وصلّى فيها مثل ما فعل في ليلة إحدى وعشرين اغتسل حين غابت الشّمس العِشاء الآخرة، فلمّا كان في ليلة اثنتين وعشرين ركعة بعد وصلّى فيها مثل ما فعل في ليلة تسع عشرة، فلمّا كان في ليلة اثنتين وعشرين ركعة بعد العِشاء الآخرة، فلمّا كانت ليلة ثلاث وعشرين اغتسل أيضاً كها اغتسل في ليلة تسع عشرة وكها اغتسل في ليلة إحدى وعشرين اغتسل أيضاً كها اغتسل في ليلة وسلّى عشرة وكها اغتسل في ليلة إحدى وعشرين ، ثمّ فعل مثل ذلك [قالوا]: فسألوه عن صلاة الخمسين ما حالها في شهر رَمَضان، ثمّ فعل مثل ذلك [قالوا]: فسألوه عن صلاة الخمسين على ما كان يصلّي في غير فسألوه عن صلاة الصّلاة ويصلّى صلاة الخمسين على ما كان يصلّي في غير شهر رَمَضان ولا ينقص منها شيئاً».

مع ﴿ ١١٨ ﴾ ٢١ - علي بن حاتم، عن محمد بن جعفر بن أحمد بن بُطّة القميّ، عن محمد بن الحسين بن أبي الحقاب، عن محمد بن سينان ؛ و أبو محمد هارون بن موسى قال : حدّثنا محمد بن علي بن مُعمّر ، عن محمد بن الحسين بن أبي الحقاب عن محمد بن سينان ، عن المفضّل بن مُعمّر ، عن أبي عبدالله الطّه الله الله الله قال : يصلى عن محمد بن سينان ، عن المفضّل بن مُعمّر ، عن أبي عبدالله الطّه الله قال : قال : في شهر رَمضان زيادة ألف رَكعة ، قال : قلت : ومن يقدِر على ذلك ؟ قال : ليس حيث تذهب أليس تصلّي في شهر رَمضان زيادة ألف رَكعة في تسع عشرة منه ، في كلّ ليلة عشرين رَكعة ، وفي ليلة تسع عشرة مائة رَكعة ، وفي ليلة إحدى وعشرين مائة رَكعة ، وفي ليلة ثلاث وعشرين مائة رَكعة ، وتصلّي في عمان ليالم منه في العشر الأواخر ثلاثين رَكعة، فهذه تسعائة وعشرون رَكعة، في الأمرُ ؛ فلمّا أن أتيت قال : قلت : جعلني الله فيداك فرجت عنّي لقد كان ضاق بي الأمرُ ؛ فلمّا أن أتيت قال : قلت : جعلني الله فيداك فرجت عنّي لقد كان ضاق بي الأمرُ ؛ فلمّا أن أتيت

70

لي بالتَّفسير فرَّجْتَ عنِّي فكيف تمام الألف رَكعة ؟ قال : تصلَّى في كلِّ يوم جمعة في شهر رَمَضان أربع رَكعات لأميرالمؤمنين التَّلِيُلا، وتصلّي رَكعتين لابنة محمّدِ الطُّنْظَلّا ، وتصلّى بعد الرَّكعتين أربع رَكعات لجعفر الطّيّار ، وتصلّى في ليلة الجمعة في العَشر الأوَّاخر لأميرالمؤمنين التَّكْلُلا عشرين رَكعة ، وتصلَّى في عَشِيَّة ـ الجُمُعة ليلة السّبت عشرين ركعة لابنة محمّد الطَّفَالَا ، ثمَّ قال: إسمع وَعِه ، وعلم ثِقات إخوانك هذه الأربع والرّكعتين ، فإنّهها أفضل الصَّلوات بعد الفرائض ، فَن صلَّاهَا فِي شَهْرِ رَمَّضَانَ أَو غيره انْفَتَل وليس بينه وبين الله عزُّ وَجَلَّ من ذنب ، ثمّ قال : يا مفضّل بن عُمَر ! تقرء في هذه الصّلاة كلّما أعنى صلاة شهر رَمضان الرّيادة منها بـ « الحمد » و « قلى هو الله أحد » إن شئت مرّة و إن شئت ثَلاثاً ، و إن شئت خساً ، و إن شئت سبعاً ، و إن شئت عَشراً ، فأمّا صلاة أميرالمؤمنين التَكَهُلا فإنّه تقرء فيها بـ « الحمد » في كلّ رَكعة ، وخسين مرّة « قل هو الله أحد » وتقرء في صلاة ابنة محمّد الكَنْهَالا في أوّل ركعة بـ « الحمد » و « إنّا أنزلناه في ليلة القدر » مائة مرّة ، وفي الرّكعة النّانية بـ « الحمد » و « قل هو الله أحد» \_ مائة مرّة \_، فإذا سلّمت في الرّكعتين سَبّح تسبيح فاطمة الرّهراء المُنتَالاً؟ وهو الله أكبر \_ أربعاً وثلاثين مَرَّة \_، والحمدلله \_ ثلاثاً وثلاثين مَرَّة \_، وسبحان الله \_ ثلاثاً وثلاثين مرَّة \_، فواللهِ لَوْ كَانَ شَيَّ أَفْضَلُ مِنه لَعَلَّمَهُ رَسُولُ اللهِ زلزلت » ، وفي النّانية « الحمد » و « العاديات » ، وفي الثّالثة « الحمد » و « إذا جاء نَصرالله » وفي الرّابعة « الحمد » و « قل هو الله أحد » ، ثمَّ قال لي : يا مفضّل ! ذلكَ فَضْلُ اللهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشاءُ وَاللهُ دُوالفَضْلِ العَظِيمِ ».

مع ﴿ ٢١٩﴾ ٢٢ \_ إبراهيم بن إسماق الأحري ، عن محمد بن الحسين ؛ وعَمرو بن عثمان ؛ ومحمد بن عيسى ؛ وعَمرو بن عثمان ؛ ومحمد بن عيسى ؛ وجماعة أيضاً عن محمد بن سينان قال: «قال الرّضا اللّه عن كان أبي يَزيدُ في العَشرِ الأواخر من شَهر رَمَضان في كلّ ليلة عشرين رَكعة ».

نَّهُ أَوْعِهِ ﴿ ٢٢ ﴾ ثَلَّهُ عَلَيْ بن حاتم ، عن الحسن بن عليٍّ ، عن أبيه (١) قال:

١ - يعني به عليّ بن الحسن بن فضّال التّيملي.

«كتب رَجُل إلى أبي جعفر التلكيلا يسأله عن صلاة نوافل شهر رَمضان وعن الزّيادة فيها ، فكتب التلكيلا إليه كتاباً قرأته بخطه: صَلّ في أوّل شهر رَمضان في عشرين ليلة عشرين رَكعة ، صلّ منها ما بين المغرب والعَتْمَة ثمان رَكعات وبعد العِشاء اثنتي عشرة رَكعة ، وفي العَشر الأواخر ثمان رَكعات بين المغرب والعَتْمَة واثنتين وعشرين رَكعة بعد العَتْمَة إلاّ في ليلة إحدى وعشرين و ثلاث و عشرين ، فإنّ المائة تجزئك إن شاء الله تعالى وذلك سِوى الخمسين ، وأكثر من قراءة «إنّا أنزلناه في ليلة القَدْر » ».

\* ﴿ ٢٢٢ ﴾ ٢٠ - محمد بن يعقوب ، عن عليّ بن محمد ، عن محمد بن أحمد ابن مُطَهّر «أنّه كتب إلى أبي محمد التلكيل يُجره بما جاءَت به الرّواية أنّ النّبيُ التلكيل ما كان يصلي في شهر رمضان وغيره من اللّيل سوى ثلاث عشرة رَكعة ، منها الوَتر ورَكعتا الفجر ؟ فكتب التلكيل : فضّ الله فاه،صَلّ من شهر رَمضان في عشرين ليلة كلّ ليلة عشرين ركعة ، ثمان بعد المغرب واثنتي عُشرة بعد العشاء الآخرة ، واغتسِل ليلة تسع عَشَرة وليلة إحدى وعشرين وليلة ثلاث وعشرين ، وصل فيها ثلاثي عشرة ركعة بعد المغرب و ثمان عشرة رَكعة بعد المغرب و ثمان عشرة رَكعة ، تقرء في كلّ رَكعة ، عشرة رَكعة الكتاب » و «قل هو الله أحد » عشر مرّات ـ وصل إلى آخر الشّهر كلّ وليلة ثلاث ليلة ثلاثين رَكعة على ما فَسَرت ».

سبم ﴿٣٢٣﴾ ٢٦ ـ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ ، عن ابن\_

↑ ٦\ مُسْكانَ ، عن الحليّ «قال: سألته عن الصّلاة في شهر رَمَضان ، فقال: ثلاث عشرة رَكعة منها الوَتر ورَكعتا الصّبح بعد الفَجر، كذلك كان رَسول الله عشرة رَكعة منها الوَتر ورَكعتا الصّبح بعد الفَجر، كذلك كان رَسول الله عليه الله عمليّ ، وأنا كذلك أصليّ ، ولو كان خيراً لم يتركه رَسول الله عليه ، عن ابن سينان (٢٠) ، عن أبي عبدالله الطّفيّلا «قال: سألته عن الصّلاة في شهر رمضان ، قال: ثلاث عشرة رَكعة منها الوتر ورَكعتان قبل صلاة الفجر ، كذلك كان رسول الله عشرة رَكعة منها الوتر ورَكعتان قبل صلاة الفجر ، كذلك كان رسول الله عليه وأحق » (٣٠) . الله عمليّ بن الحسن بن فَضَال ، عن مُحمّد بن عبيدالله الحليّ ؛ والعبّاس بن عامر الثّقنيّ جيعاً ، عن عبدالله بن بُكير ، عن عبدالحميد الطّائيّ ، والعبّاس بن عامر الثّقنيّ جيعاً ، عن عبدالله المنظلي شيئاً إلاّ بعد انتصاف اللّيل ، لا في عن مُحمّد بن مسلم «قال: سمعت أباعبدالله المنظلي شيئاً إلاّ بعد انتصاف اللّيل ، لا في إذا صلّى العِشاء الآخرة أَ وى إلى فِراشِه لايصلّي شيئاً إلاّ بعد انتصاف اللّيل ، لا في شهر رَمَضان ولا في غيره ».

<sup>1</sup> ـ قال العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : قوله : «بعد الفجر» متعلق بالرَّ كعتين فقط ، والمراد به الفجر الأوّل . وفي الفقيه : «قبل الفجر» وهو أظهر ، فالمراد به القاني ، ويحتمل الأوّل أيضاً إذا كانتا مع صلاة اللّيل ، والأوّل أظهر ، وقوله اللّيلا : «ولو كان خيراً لم يتركه» أي لم يترك إتيانها جماعة في المسجد غير التوافل اليومية، وأما صلاة اللّيل الّتي يأتي بها في كلّ اللّيالي في جميع الشّهور في المسجد بين جماعة الصّحابة فكان ترك في شهر رَمضان إتيانها في المسجد ، وذلك لنلّا يأتون بها جماعة بعده ، لكن لم يتبعوه وأقاموها جماعة من أواسط زمن القاني إلى زمان خلافة أمير المؤمنين بها جماعة وأصر عليها جداً نادوا في مسجد الكوفة بأعلى صونهم : «واعمراه» فتأمّل في ما نقله المؤلّف برقم ٣٠ ليظهر لك معنى هذه الأخبار بأنَّ المراد التراويح بالجاعة .

٢ \_ نسخة في الجميع: «ابن مُسكان».

٣ ــ كان رسول الله على الايصلي جماعة إلا في الفرائض ، وقد تقدّم الخبر برقم ٨ من الباب أنه على صلى في شهر رمضان نوافل الليل في المسجد فقاموا خلفه ، فترك الصلاة وذهب إلى بيته ، فالمراد جده الرواية وما في معناها أنها لم يصلها جماعة .

ولم يرد أنه لا يجوز أن يصلي على الانفراد. والذي يدل على ذلك ما رواه: مع ﴿ ٢٢٦ ﴾ ٢٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زُرارة ؟ وابن مسلم ؟ والفضيل « قالوا : سألناهما الشقيلا عن الصّلاة في رَمضان ناقلة باللّيل جماعة ، فقالا : إنّ النّبي المناقلة كان إذا صلى العِشاء الآخرة انصرف إلى منزله ، ثمّ يخرج من آخر اللّيل إلى المسجد فيقوم فيصلي ؛ فخرج في أوّل ليلة من شهر رَمَضان ليصلي كما كان يصلي ، فاصطفّ النّاس خلفه فَهَرب منهم إلى بيته وتركهم ففعلوا ذلك ثلاث ليال ، فقام في اليوم الرّابع على مِنبره فحمدالله وأثنى عليه ، ثمّ قال : « أيتها النّاس ! إنّ الصّلاة باللّيل في شهر رَمضان النّافلة في جماعة بِدْعَةُ ، وصلاة الضّحى بدعة أن الا فلا تجتمعوا ليلاً في شهر رَمضان في الصلاة اللّيل ولا تصلوا صلاة الضّحى فإنّ ذلك معصية ، ألا ! و إنّ كلّ بِدعَة ضلالة وكلّ ضلالة سبيلها إلى النّار » ثمّ نزل وهو يقول : قليل في سُنة خَيرٌ من كثير في بِدْعَة ».

ألا تُرَى أنه الطَّلَالمَا أنكر الصَّلاة في شهر رَمضان أنكر الاجتاع فيها ولم ينكر نَفْسَ الصَّلاة ، ولو كان نَفْسُ الصّلاة مُنكَراً مبتدَعاً لأنكره كها أنكر الاجتاع فيها. ويؤيد ذلك أيضاً ما رواه:

ق ﴿ ٢٢٧﴾ ٣ - علي بن الحسن بن فضال ، عن أحمد بن الحسن ، عن عمر و ابن سعيد المدائي ، عن مُصدق بن صَدقة ، عن عَمار ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: سألته عن الصلاة في رَمضان في المساجد، قال: لمَاقَدِمَ أمير المؤمنين التكيلا الكوفة أمر الحسن بن علي التكيلا أن ينادي في النّاس لا صلاة في شهر رَمضان في المساجد جماعة ، فنادى في النّاس الحسن بن علي التكيلا باأمره به أمير المؤمنين التكيلا فلما سمع النّاس مقالة الحسن بن علي صاحوا: « واعمراه! واعمراه! » فلما رجع الحسن إلى أمير المؤمنين التكيلا قال له: ما هذا الصوت؟ فقال: يا أمير المؤمنين النّاس يصيحون: واعمراه واعمراه ، فقال أمير المؤمنين التكيلا: قل لهم: صَلوا ».

فكان أمير المؤمنين التَّلِيُكُلا أيضاً لما أنكر أنكر الاجتاع ولم ينكر نفسَ الصَّلاة، فلمَا رأى أنَّ الأمر يفسد عليه ويفتتن النَّاس أجاز وأمرهم بالصَّلاة على عادتهم

فكلُّ هذا واضح بحمدالله.

مع ﴿ ٢٢٨﴾ ٣١ - على بن حاتم ، عن محمد بن جعفر قال: حدّ ثنا محمد بن - أحمد، عن أحمد بن التحكيلا « قال: قال أمير المؤمنين التحكيلا « قال: قال رسول الله التحقيق : من صلى ليلة الفطر رَكعتين يقرء في أوّل رَكعة منها «الحمد» و « قل هو الله و « قل هو الله أحد » - ألف مرَّة - ، وفي الرَّكعة الثّانية « الحمد » و « قل هو الله أحد » مرَّة واحِدَة لم يسأل الله تعالى شيئاً إلاّ أعطاه الله إيّاه ».

## ﴿ ۵ ـ باب الدّعاءِ بين الرّكعات ﴾

إذا صلَّيت المغرب فصلِّ الثَّماني رَكعات الَّتي بعد المغرب:

١ ـ فإذا صلّيت منها رَكعتين فقل ــ ما رواه

مُعْ ﴿ ٢٢٩﴾ ١ - علي بن حاتم ، عن محمد بن جعفر ، عن عبدالله بن محمد ، عن عبدالله بن محمد ، عن علي بن حَسّان - عن بعض أصحاب - عن رَجُول (٢) - عن أبي عبدالله التَّفِيُلُا - : ( « اللّه مَّ أَنْتَ الأَوْلُ فَلَيْسَ قَبْلَكَ شَيْءٌ ، وَ أَنْتَ الأَجْرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ ، وَ أَنْتَ الْأَجْرُ فَلَيْسَ بَعْدَكَ شَيْءٌ ، وَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ، الظّاهِرُ فَلَيْسَ فَوقَكَ شَيْءٌ ، وَ أَنْتَ الْباطِنُ فَلَيْسَ دُونَكَ شَيْءٌ ، وَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ، اللّهُمَّ صَلّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَدْخِلْيَ فِي كُلِّ خَيْرٍ أَدْخَلْتَ فِيهِ مُحَمَّداً وَآلَ اللّهُمَّ صَلّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ السّلامُ عَلَيْهِمْ وَ مُحَمَّدًا وَ آلَ مُحَمَّدٍ ، وَالسّلامُ عَلَيْهِمْ وَ رَحْمَةُ اللهِ وَ بَرَكَانُهُ » ».

٣ ـ فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

مَّ ﴿ ٢٣٠﴾ ٢ \_ عليَّ بن حاتم ، عن محمّد بن جعفر ، عن عبدالله بن محمّد ابن خالد، عن على الله المَّالِكُلُلا \_: ابن خالد، عن على الله المَّالِكُلُلا \_: « الْحَمْدُ للهِ الَّذِي مَلَكَ فَقَدَرَ ، وَالْحَمْدُ للهِ الَّذِي مَلَكَ فَقَدَرَ ، وَالْحَمْدُ للهِ الَّذِي مَلَكَ فَقَدَرَ ، وَالْحَمْدُ للهِ الَّذِي بَطَنَ فَخَبَرَ ، وَالْحَمْدُ لِلهِ اللهِ اللهُ عَلَى المُوتَى وَ يُميتُ الأَحْيَاءَ ، وَ هُوَ عَلَى كُلِ شَيْءٍ

١ - السّيَاري هو أبوعبدالله الكاتب ؛ كان من كتّاب آل طاهر في زمن أبي عمد الطّيّة كما
 قال النّجاشي ضعيف فاسد المذهب مجفق الرّواية كثير المراسيل. (صه ، ست ، جش)

٢ – عليّ بن خسّان ؛ قال النّجاشيّ : لابأس به ، له كتاب والظّاهر نقل ذلك الخبر عن
 كتاب رجلٍ لم يسمّه أعطاه بعض أصحابه .

قَديرٌ ، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي تَواضَعَ كُلُّ شَيْءٍ لِعَظَمَتِه ، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي ذَلَ كُلُّ شَيْءٍ لِعَظَمَتِه ، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي اسْتَسْلَمَ كُلُّ شَيْءٍ لِقُدْرَتِه ، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي اسْتَسْلَمَ كُلُّ شَيْءٍ لِقُدْرَتِه ، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي اَسْتَسْلَمَ كُلُّ شَيْءٍ لِقُدْرَتِه ، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي تَسْعَ كُلُّ شَيْءٍ لِمُلْكَتِه (١)، وَ الْحَمْدُلِلَٰهِ الَّذِي يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ، وَلا يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ غَيْرُهُ ، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ الْمُحَمَّدِ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ الْمُحَمَّدِ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَذْخِلْنَ فِي كُلِّ خَيْرٍ أَذْخَلْتَ فيه مُحَمَّداً و آلَ مُحَمَّدٍ ، وَ أَذْخِلْنَ فِي كُلِ خَيْرٍ أَذْخَلْتَ فيه مُحَمَّداً و آلَ مُحَمَّدٍ ، وَ أَذْخِلْنَ فِي كُلِ خَيْرٍ أَدْخَلْتَ فيه مُحَمَّداً و آلَ مُحَمَّدٍ ، وَ أَخْرِجْنِي مِنْ كُلِ شُوءٍ أَخْرَجْتَ مِنْهُ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّدٍ ـ صَلّى اللهُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ . ، وَ السَّلَامُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ وَ رَحْمَةُ اللهِ وَ بَرَكَاتُهُ وَ سَلَّمَ كَثَيراً » » .

٣ ـ ثمَّ تُصلِّي رَكعتين ، فإذا سلَّمت فقل ـ ما رواه

مَعْ ﴿ ٢٣١﴾ ٣ \_ عليُّ بن حاتم ، عن محمَّد بن جعفر ، عن عبدالله بن محمّد، عن عليٌ بن حَمَّد، عن عليٌ بن حَمَّد، عن رَجلٍ -عن أبي عبدالله العَلَيْقُلا-:

« ٱللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِمَعانِي جَميعِ مَا دَعَاكَ بِهِ عِبَادُكَ ٱلَّذِينَ اصْطَفَيْتَهُمْ لِتَفْسِكَ ٱلْمُأْمُونُونَ عَلَىٰ سِرِّكَ الْمُحْتَجِبُونَ بِعَيْنِكَ الْمُسْتَسِرُّونَ بِدينِكَ الْمُعْلِنُونَ بِهِ الْمُسْتَسِرُّونَ بِدينِكَ اللَّمُعْلِنُونَ بِهِ الْمُسْتَسِرُّونَ لِعَظْمَتِكَ اللَّمُ اللَّهُ الْمُعْلِنُونَ بِهِ الْمُسْتَقِلُونَ لِعَظْمَتِكَ اللَّهُ ال

٤ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا سَلَمت فقل ـ ما رواه

44 ﴿٢٣٢﴾ ٤ \_ عليُّ بن حاتم ، عن عليٌ بن الحسين ، عن أحمدَ بنِ أبي عبدالله ، عن الحسن بن محمد بن يزيدَ عن الحسن بن محمد بن يزيدَ المُحاربيِّ ، عن أبي عبدالله التَّكْثَلاً ـ:

«يَا ذَا الْمَنَّ لا مَنَّ عَلَيْكَ ، يَا ذَا الطَّوْلِ لا إِللهَ إِلاَّ أَنْتَ، ظَهْرَ اللَّاجِينَ (")! وَمَأْمَنَ الْخَائِفِينَ! وَ جَارَ الْمُسْتَجِيرِينَ! إِنْ كَانَ عِنْدَكَ فِي أُوِّالْكِتَابِ أَنِي شَقِيٍّ ، أَو مَحْرُومٌ ، أَو مُقْتَرٌ عَلَى [فَيْ] رِزْقِ ، فَامْحُ مِنْ أُمِّالْكُتَابِ شَقَائِي وَجِرْمَانِي ، وَاقْتَارَ رِزْقِ ، وَ اكْتُبْنِي مُقَاتًى وَجِرْمَانِي ، وَاقْتَارَ رِزْقِ ، وَ اكْتُبْنِي عِنْدَكَ سَعِيداً مُوقَقاً لِلْخَيْرِ ، مُوسَعاً عَلَيَّ رِزْقُكَ ، فَإِنَّكَ قُلْتَ فِي كِتَابِكِ الْمُنْزَلِ عَلَىٰ إِنْ الْمُنْزَلِ عَلَىٰ

† V Y

۱ \_ أي لمالكيّته.

٢ \_ خفّف بحذف الهمزة للمزاوجة كها قاله الطريحي.

نَبِيِّكَ الْمُرْسَلِ ـ صَلُواتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ـ : «يَمْخُو اللهُ مَا يَشَاءُ وَ يُثْبِثُ وَ عِنْدَهُ أُمُّالْكِتَابِ(١٠)» ، وقلت : «وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ" وَ أَنَا شَيْءٌ فَلْتَسَعْنِي رَحْمَتُكَ ، يا أَدْحَمَ الرَّاحِمِينَ \* وَ صَلَّ عَلَىٰ مُحمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ » وَادْ عُ بِمَا بَدَّالك.

فإذا فرغتَ مِن الدُّعاء فاسجد وقل في سجودك:

« ٱللَّهُمَّ أُغْنِني بِالْعِلْمِ ، وَ زَيْنِيِّ بِالْحِلْمِ ، وَ كَرِّمْنِي بِالتَّقْوَىٰ ، وَ جَمَّلْني بِالْعافيةِ ، يا وَلِيَّ الْعَافِيةِ ، عَفْوَكَ عَفْوَكَ مِنَ النَّارِ ».

فإذا رَفعتَ رأسك فقل:

« يَا اللهُ يَا اللهُ يَا اللهُ ، أَسْأَلُكَ يَا لا إِلَّهَ إِلاَّ أَنْتَ ؛ بِاسْمِكَ بِسْمِ اللهِ الرَّحْمَٰنِ الرَّحيمِ ، يَا رَحْمَلُ يَا اللهُ يَا رَبِّ ، يَا قَرِيبُ يَا مُجِيبُ؛ يَا بَدِيعَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، يَا ذَا الْجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ \* يَا حَنَّانُ يَا مَنَّانُ \* يَا حَيُّ يَا قَيْومُ \* أَسْأَلُكَ بِكُلِّ اسْمِ هُوَ لَكَ تُحِبُّ أَنْ تُدْعِي بِهِ ، وَ بِكُلِّ دَعْوَةٍ دَعَاكَ بِهَا أَحَدٌ مِنَ الأُوَّلِينَ وَالآخِرِينَ ، فَاسْتَجَبْتَ لَهُ،أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ نَصْرِفَ قَلْمِي إلىٰ خَشْيَتِكَ وَ رَهْبَيْكَ، وَ أَنْ تَجْعَلَني مِنَـ الْمُخلِصينَ ، وَ تُقَوِّىَ أَرْكَانِي كُلِّهَا لِعِبَادَتِكَ ، وَ تَشْرَحَ صَدْرِي لِلْخَيْرِ وَ التُّقَىٰ ، وَ تُظلِقَ لِسانِي لِيَلاقِةِ كِتَابِكَ ، يَا وَلِيَّ الْمُؤمِنِينَ ، وَ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ».

وادع بما أحببت ، ثمّ تصلّي العِشاء الآخرة ، فإذا فَرَغتَ منها قت (٣).

٥ - فصليتَ رَكعتين ، فإذا فرغتَ منها فقل:

« اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِبَهَانْكَ وَ جَلالِكَ وَ جَمَالِكَ ، وَ عَظَمَيْكَ وَ نُورِكَ ، وَ سَعَةِ رَحْمَتِكَ ۚ وَ بِأَسْمَاثِكَ وَ عِزَّيْكَ وَ قُدْرَيْكَ وَ مَشيئتِكَ ۚ وَ نَفَاذِ أَمْرِكَ ؛ وَ مُنْتَهِيٰ رِضَاكَ وَ شَرَفِكَ وَ كَرَمِكَ ، وَ دَوامِ عِزِّكَ وَ سُلْطَانِكَ وَ فَخْرِكَ ، وَ عُلُوٍ شَأَنِكَ وَ قَديم مَنْكَ ، وَ عَجِيبٍ آيَاتِكَ ؛ وَ فَضْلِكَ وَ جُودِكَ ، وَ عُمُومٍ رِزْقِكَ وَ عَظَائِكَ وَ خَيْرِكَ وَ إِحْسانِكَ ، وَ تَفَضُّلِكَ وَ امْتِنَائِكَ وَ شَأَئِكَ وَ جَبَرُوتِكَ ، وَ أَسْأَلُكَ بِجَمِيعِ مَسَائِلِكَ أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ إَأَنْ النَّادِ عَنَ النَّادِ ؛ وَنَمُنَّ عَلَيَّ بِالْجَنَّةِ؛ وَ تُؤشَّعَ عَلَيَّ مِنَ۔ الرِّزْقِ الْحَلالِ الطَّلِيِّبِ، وَ تَذْرَءَ عَنِّي شُرَّ فَسَقَّةِ الْعَرَبِ وَ الْعَجَمِ، وَ تَمْنَعَ لِساني مِنَـ

٢ ـ الأعراف: ١٥٦.

١ ـ الرّعد: ٣٩.

٣ ـ كذا.

ٱلْكِذْبِ ؛ وَ قَلْنِي مِنَ ٱلْحَسَدِ ، وَ عَينِي مِنَ ٱلْخِيانَةِ ؛ فَإِنَّكَ تَعْلَمُ خَائِثَةَ الأَعْيُنِ وَ مَا تُخْنِي الصُّدُورُ ، وَ تَغُضَّ بَصَرِي ، وَ الصُّدُورُ ، وَ تَغُضَّ بَصَرِي ، وَ الصُّدُورُ ، وَ تَغُضَّ بَصَرِي ، وَ لَكُمْ صَالِحَ عَالِمَ الْحَجْ الرَّاحِمينَ » . لَحُصَّنَ فَرْجِي ، وَ تُوسِعَ رِزْقِ ؛ وَ تَعْصِمَنِي مِنْ كُلِّ سُوءٍ ، يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمينَ » .

٦ - ثمَّ تُصلَّى رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

س ﴿٢٣٣﴾ ٥ - علي بن حاتم ، عن علي بن سليان ، عن أحد بن إسحاق ، عن سعدان بن مسلم ، عن عبدالله الطلقير -

« ٱللّٰهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ حُسْنَ الظَّنِّ بِكَ ، وَ الصّّدْقُ فِي التَّوَكُّلِ عَلَيْكَ ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ تَبْتَلِيْقِ بِتِلِيَّةٍ تَحْمِلُي صَرُورَتُها عَلَى التَّعَوَّذِ بِشَيْءٍ مِنْ مَعاصِيكَ ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ تَدْخِلَيْ فِي حَالِ كَنْتُ أَو أَكُونُ فِيها فِي عُسْرٍ أَو يُسْرِ أَظُنُّ أَنَّ مَعاصِيكَ أَنْجَحُ لِي مِن لَاعَتِكَ ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ أَقُولَ قُولاً حَقًا مِنْ ظَاعَتِكَ أَلْتَمِسُ بِهِ سِواكَ ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ أَقُولَ أَوْلَ تَوَلاَ حَقًا مِنْ ظَاعَتِكَ أَلْتَمِسُ بِهِ مِنواكَ ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ أَسْعَدَ بِما آتَيْتَنِي بِهِ مِنِي ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ أَسْعَدَ بِما آتَيْتَنِي بِهِ مِنِي ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ أَسْعَدَ بِما آتَيْتَنِي بِهِ مِنِي ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ أَسْعَدَ بِما آتَيْتَنِي بِهِ مِنِي ، وَ أَعُودُبِكَ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ أَسْعَدَ بِما آتَيْتَنِي بِهِ مِنْ وَالْمَعْ أَنْ يَكُونَ أَحَدُ أَسْعَدَ بِما آتَيْتَنِي بِهِ مِنْ وَالْمَعْ فَيْ فَلْكُ وَ مَا قَسَمْتَ لِي مِنْ قِسْم ، أَوْ رَزَقُتَنِي مِنْ وَالْمَى أَوْ مَا قَسَمْتَ لِي مِنْ قِسْم ، أَوْ رَزَقُتَنِي مِنْ وَبِهِ فَلِي مِنْ مِنْ فَلْكَ وَ عَافِيتِهِ حَلَالاً طَيْبَا ، وَ أَعُودُبِكَ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ زَخْرَحَ بَيْنِي وَبَيْنَكَ ، أَوْ نَقُصْ بِهِ حَظِي عِنْدَكَ ، أَوْ صَرَفَ بِوجْهِكَ ٱلْكَرِيمِ عَنِي ، وَ أَعُودُبِكَ بِي فِي نَعْمِلْ مَا لَمْ مُولِيكَ وَ أَعُودُبِكَ وَ نَوابِكَ وَ نَائِلِكَ وَ بَوَكَاتِكَ وَ مُوعُودِكَ السَعْمَ اللّهُ مِنْ الْجَعِيلِ عَلَى نَفْسِكَ ».

٧- ثمّ تصلّى رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

« اَللّٰهُمَّ إِنّي أَشَالُكَ بِعَزائِمٍ مَعْفِرَتِكَ ، وَ بِواجِبِ رَحْمَتِكَ ، السَّلامَةَ مِنْ كُلّ إِثْمٍ ، وَ اَلْفَىنِمَةَ مِنْ كُلّ بِرّ ، وَ اَلْفَوزَ بِالْجَنَّةِ وَ النَّجاةَ مِنَ النَّارِ ، اَللّٰهُمَّ دَعاكَ الدَّاعُونَ وَ اَلْفَىنِمَةَ مِنْ كُلْ بِرّ ، وَ اَلْفَوزَ بِالْجَنَّةِ وَ النَّجاةَ مِنَ النَّارِ وَ طَلَبْتُ إِلَيْكَ ، وَ طَلَبْتُ الطَّالِبُونَ وَ طَلَبْتُ إِلَيْكَ ، وَ رَغِبَ الرَّاغِبُونَ وَ طَلَبْتُ إِلَيْكَ ، وَ طَلَبْكَ الطَّالِبُونَ وَ طَلَبْتُ إِلَيْكَ ، وَ رَغِبَ الرَّاغِبُونَ وَ رَغِبُ الرَّاغِبُونَ وَ رَغِبُ اللَّهُمَّ أَنْتَ الثِقَةُ وَ الرَّجَاءُ ، وَ إِلَيْكَ مُنتَهَى الرَّغْبَةِ وَ الدُّعاءِ فِي الشَّذَةِ وَ الرَّحاء ، اللّٰهُمَّ فَصَلْ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ اجْعَلِ الْتِقِينَ فِي قَلْمِي ، وَ الشَّهَارِ عَلَى لِسَانِي ، وَ النَّهِارِ عَلَى لِسَانِي ، وَ النَّهِارِ عَلَى لِسَانِي ، وَ النَّهارِ عَلَى لِسَانِي ، وَ الْمَعْشُونِ وَلا مَحْظُورٍ فَارُزُقْنِي ، وَ بارِكْ لِي فِيما رَزَقْنَتِي ، وَ اجْعَلَ غِنايَ فِي السَّامِ عَلَى السَّعْمَ وَ الْتَهارِ عَلَى إِللَّالِي وَ السَعْاعَ غَيْرَ مَمْنُونٍ وَلا مَحْظُورٍ فَارُزُقْنِي ، وَ بارِكْ لِي فِيما رَزَقْنَتِي ، وَ اجْعَلَ غِنايَ فِي

1 V1 نَفْسي وَ رَغْبَنِي فيما عِنْدَكَ بِرَحْمَنِكَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمينَ ».

٨ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

«اللهُمُّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ فَرِّغَىٰ لِما خَلَقْتَىٰ لَهُ ، وَ لا تَشْغَلَىٰ بِما قَدُ تَكَفَّلْتَ لِيهِ ، اللهُمَّ إِنِي أَشْأَلُكَ إِيَاناً لا يَرْتَدُ ، وَ نَعِيماً لا يَنْفَدُ ؛ وَ مُرافَقَةَ نَبِيكَ وَصَلَواتُكَ عَلِيهِ وَ آلِه - فِي أَعْلا جَنَّةِ الْخُلْدِ ، اللهُمَّ إِنِي أَشْأَلُكَ رِزْقَ يَوم بِيَومٍ ، لا قَلِيلاً فَأَشْفَىٰ وَ لا كَثِيراً فَأَطْعَىٰ ، اللهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ارْزُقْنِي مِنْ فَضْلِكَ مَا تَرْزُقُنِي بِهِ الْحَجَّ وَ الْعُمْرَةَ فِي عامِي هَذَا ، وتُقَوِينِي بِم عَلَى الصَّومِ وَ الصَّلاةِ ، فَإِنَّكَ مَا تَرْزُقُنِي بِهِ الْحَجَّ وَ الْمُعْرَةَ فِي عامِي هَذَا ، وتُقَوِينِي بِم عَلَى الصَّومِ وَ الصَّلاةِ ، فَإِنَّكَ مَا تَرْزُقُنِي بِهِ الْحَجَ وَ الصَّلاةِ ، فَإِنَّكَ مَا تَرْزُقُنِي بِهِ الْحَجَ وَ الصَّلاةِ ، فَإِنَّكَ مَا تَرْزُقُنِي بِهِ عَلَى الصَّومِ وَ الصَّلاةِ ، فَإِنَّكَ أَنْتَ رَبِي وَ رَجَائِي وَ عِصْمَتِي ، لَيْسَ لِي مُعْتَصَمُّ إِلاَ أَنْتَ ، وَ لا رَجاء غَيْرُكَ ، وَ لا مَنْجا مِنْكَ إِلاّ إِلَيْكَ ، فَصَلِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِي مُحَمَّدٍ ، وَ آينِي فِي الدُّنْيا حَسَنَةً وَ فِي الآخِرَةِ عَيْلُكَ إِلاَ إِلَيْكَ ، فَصَلِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آينِي فِي الدُّنْيا حَسَنَةً وَ فِي الآخِرَةِ وَ اللهَارِي . حَسَنَةً وَ فِيهِ يرَحْمَيْكَ عَذَابَ النَّارِ ».

٩ ـ ثِمَّ تصلَّى رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

«ٱللهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ كُلُّهُ ، وَ لَكَ الْمُلْكُ كُلُّهُ ، وَ بِيَدِكَ الْخَيْرُ كُلُّهُ ، وَ إِيَنكَ يَرْجِعُ الْأَمْرُ كُلُّهُ عَلَانِيَتُهُ وَ سِرُّهُ ، وَ أَنْتَ مُنْتَهَى الشَّأْنِ كُلُّه ، ٱللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ مِنَ الْخَيْرِ كُلِّه ، وَأَعُودُ بِكَ مِنَ الشَّرِّ كُلِّه ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ رَضِي بِقَضَائِكَ ، وَ أَعُودُ بِكَ مِنَ الشَّرِ كُلِّه ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ رَضِي بِقَضَائِكَ ، وَ أَعُودُ بِكَ مِنَ الشَّرِ كُلِّه ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مَا أَخِيلَ مَا أَخَرْتَ ، وَ لا تَأْخِيرَ مَا عَجَلْتَ ، ٱللهُمَّ وَ بَارِكُ فِي فَقَدْرِكَ حَتَىٰ لا أُحِبَّ تَعْجِيلَ مَا أَخَرْتَ ، وَ لا تَأْخِيرَ مَا عَجَلْتَ ، ٱللهُمَّ وَ أَوْسِعْ عَلَيَّ مِنْ فَضْلِكَ ، وَ ارْزُقْنِي مِنْ بَرَكَاتِكَ ، وَاسْتَعْمِلْنِي فِي طَاعَتِكَ ، وَ تَوَفِّنِي عِنْدَ أَوْسِعْ عَلَيَّ مِنْ فَضْلِكَ ، وَ ارْزُقْنِي مِنْ بَرَكَاتِكَ ، وَاسْتَعْمِلْنِي فِي طَاعَتِكَ ، وَ تَوَفِّنِي عِنْدَ أَوْسِعْ عَلَيَّ مِنْ فَضْلِكَ ، وَ لا تُولَّ أَمْرِي غَيْرَكَ ، وَ لا تُزِغْ قَلْنِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي ، وَ الشَعْمِلْنِ فِي طَاعَتِكَ ، وَ لا تُولِقُ أَنْ الْمُرى غَيْرَكَ ، وَ لا تُزِغْ قَلْنِي بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنِي ، وَ هَا لَذَلْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهُابُ ».

١٠ ـ ثمَّ تصلَّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ـ ما رواه

مع ﴿٢٣٤﴾ ٦ \_ علي بن حاتم ، عن محمّد بن أبي عبدالله ، عن سعد ، عن الحسن بن علي ، عن أحمد بن هلال ، عن ابن محبوب ، عن هِشام بن سالم ، عن أبي حسزة القالي « قال : أخذت هذا الدُّعاء من أبي جعفر الطَّلِيُلُا وكان يستيه « الدُّعاء الْجامِع » -:

﴿ بِسْمِ اللهُ الرَّحْمَٰنِ الرَّحِيمِ ﴾ « أَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاّ اللهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ ، î Ve

آمَنْتُ بِاللَّهِ وَ بِجَمِيعِ رُسُلِ اللهِ ﴾ وَ بِجَمِيعِ مَا أَنزلت بِه جَميع رُسُلِ اللهِ ﴾ وَ أَنَّ وَعْدَ اللهِ حَقٌّ وَ لِقَاءَهُ حَقٌّ ، وَ صَدَّقَ اللهُ وَ بَلُّغَ ۖ الْمُرْسَلُونَ ، وَ ٱلْحَمْدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ، وَ سُنحانَ اللهِ كُلُّما سَبَّحَ اللهَ شَيءٌ ، وَ كَما يُحِبُّ اللهُ أَنْ يُسَبَّحَ ، وَ ٱلْحَمْدُ الله كُلَّما حَمِدَ اللهَ شَىْءٌ ﴾ وَ كَمَا يُحِبُ اللهُ أَنْ يُحْمَدَ ، وَ لا إِلَهَ إِلَّا اللهُ كُلَّمَا هَلَّلَ اللهَ شَيْءٌ ، وَ كَما يُحِبُ اللهُ أَنْ يُهَلَّلُ ، وَ اللَّهُ أَكْتِرُ كُلُّمَا كَبَّرَ اللَّهَ شَيْءٌ ، وَ كَما يُحِبُّ اللَّهُ أَنْ يُكَبَّرَ ، اللَّهُمَّ إنِّي أَسْأَلُكَ مَفَاتِيحَ ٱلْخَيْرِ وَ خَواتِيمَهُ وَ سَوابِغَهُ\* ﴿ وَ فَوائِدَهُ وَ شَرائِعَهُ وَ بَرَكَاتَهُ ، مَا بَلَغَ عِلْمَهُ عِلْمِي ، وَ مَا قَصَرَ عَنْ إِخْصَائِه حِفْظي ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ انْهَخ لِي أَسْبَابَ مَغْرِفَتِه ، وَ ٱفْتَحْ لِي أَبْواتَهُ ، وغَشِّنِي بَرَكاتِ رَحْمَتِكَ ، وَ مُنَّ عَلَيَّ بِعِصْمَةٍ عَنِ الْإِزَالَةِ عَنْ دَيَنِكَ ۚ ۚ وَ طَلَهَّزَ قَلْبِي مِنَ الشَّلِّ ۚ ۚ وَ لَا تَشْغَلُ قَلْبِي بِدُنْيَايَ ۚ وَ عَاجِلٍ مَعَاشِي عَنْ آجِلِ ثَوابِ آخِرَنِي ، وَ ٱشْغَلْ قَلْنِي بِحِفْظِ مَا لَا تَقْبَلُ مِنِّي جَهْلَهُ ، وَ دَلِّلْ لِكُلِّ خَيْر لِسَانَي ، وَ طَهِّرْ قَلْبِي مِنَ الرِّياءِ ، وَ لا تَجْرُهُ فِي مَفَاصِلِي ، وَ أَجْعَلْ عَمَلِي خَالِصاً لَكَ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُبِكَ مِنَ الشَّرِّ وَ أَنْواعِ ٱلْفَواحِشِ كُلِّها ؛ ظاهِرِها وَ باطِيها وَ غَفَلاتِها ، وَ جَميع مَا يُريدُني بِهِ الشَّيْطانُ الرَّجَيمُ ، وَ مَا يُريدُني بِهِ ٱلسُّلْطَانُ ٱلْعَنيدُ ، مِمَّا أَحَظتَ بِعِلْمِهُ ، وَ أَنْتَ الْقادِرُ عَلَىٰ صَرْفِهِ عَنِّي ، اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنْ طَوادِقِ الْجِنّ وَ الإنْسِ ، وَ زَوابِعِهِمْ وَ بَوائِقِهِمْ وَ مَكَائِدِهِمْ وَ مَشاهِدِ ٱلْفَسَقَةِ مِنَ ٱلْجِنِّ وَ الإنْسِ ، وَ أَنْ أَسْتَزِلَّ عَنْ دِينِي فَتَفْسُدَ عَلَيَّ آخِرَتِي ، وَ أَنْ يَكُونَ ذَلِكَ ضَرَراً مِنْهُمْ عَلَيَّ فِي مَعاشي ، أو تَعْرُضَ بَلاءٌ يُصيبُني مِنْهُمْ وَ لا قُوَّةَ لِي بِهِ ، وَ لا صَبْرَ لِي عَلَى ٱخْتِمالِهِ ، فَلا تَبْتَلني يا إلهْيي بِمُقاساتِهِ فَيَمْنَعُي ذَلِكَ مِنْ ذِكْرِكَ ، وَ يَشْغُلُني عَنْ عِبادَتِكَ ، وَ أَنْتَ ٱلْعاصِمُ ٱلْمانِعُ ، وَ ٧٦ الَّذَافِعُ ٱلْواقِي مِنْ ذَٰلِكَ كُلِّهِ ، أَسْأَلُكَ ٱللَّهُمَّ الرَّفاهِيةَ في مَعيشَتِي مَا أَبْقَيْتَنِي مَعيشَةً أَفْوِي بِهِا عَلَىٰ طَاعَيْكَ ؛ وأَبْلُغُ بِهِا رِضُوانَكَ ، وَ أَصِيرُ بِهِا مِنْكَ إِلَىٰ دَارِ ٱلْحَيَوانِ غَداً ، اللَّهُمَّ ٱرْزُقْنِي رِزْقاً حَلَالاً يَكْفيني ، وَ لا تَرْزُقْنِي رِزْقاً يُطْغِينِي ، وَ لا نَبْتَلِـنِي بِفَقْرٍ أشْقىٰ بِه مُضَيَّقاً عَلَيَّ ﴾ أَعْطِني حَظًّا وافِراً في آخِرَني ؛ وَ مَعاشاً واسِعاً هَنِيئاً مَريناً في دُنْياي ، وَ لإ تَجْعَلِ ٱلْدُّنْيَا عَلَيَّ سِجْناً"، وَ لا تَجْعَلْ فِراقَها عَلَيَّ خُزْناً ، أُجِزني مِنْ فِتُنَتِها ، وَ آجْعَلْ

۱ ـ في نسخة : «سوابقه» .

٢ .. فيه ما لا يخنى ، فإنَّ الدُّنيا مع جميع نعامًا وزُخرفها وزيرجها سِعِنٌ للمؤمن ، والَّذين ٢

عَمَلِي فيها مَقْبُولاً ، وَ سَغِي فيها مَشْكُوراً ، اللّٰهُمَّ وَ مَنْ أَرادَنِي فيها بِسُوءٍ فَأَرِدْهُ ، وَ مَنْ كَادَنِي فيها فَكِدْهُ ، وَاصْرِفْ عَنِي هَمَّ مَنْ أَدْخَلَ عَلَيَ هَمَّهُ ، وَ امْكُرْ بِمَنْ مَكَرَنِي ؛ فَإِنَّكَ خَيْرُ الْماكِرِينَ ، وَافْقَا عَنِي عُيُونَ الْكَفَرةِ الظَّلْمَةِ الطَّغاةِ الْحَسَدةِ ، اللّٰهُمَّ صَلِ عَلَيْ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْزِلْ عَلَيَّ مِنْكَ سَكِينَةً ؛ وَ أَلْبِسْنِي دِرْعَكَ الْحَصِينَةَ ؛ وَ أَلْبِسْنِي دِرْعَكَ الْحَصِينَةَ ؛ وَ اللّٰهُمَّ صَلِ النَّفِيةِ وَ مِيدُقَ قُولِي وَفِعالِى ، وَ بارِكْ لِي فِ احْفَظْنِي بِسِغْرِكَ الْواقِ ، وَ جَلِّلْنِي عَافِيتَكَ النَّافِعَةَ وَصِدْقَ قُولِي وَفِعالِى ، وَ بارِكْ لِي فِ احْفَظْنِي بِسِغْرِكَ الْواقِ ، وَ جَلِّلْنِي عَافِيتَكَ النَّافِعَةَ وَصِدْقَ قُولِي وَفِعالِى ، وَ بارِكْ لِي فِ احْفَظْنِي بِسِغْرِكَ الْواقِ ، وَ جَلِّلْنِي عَافِيتَكَ النَّافِعَةَ وَصِدْقَ قُولِي وَفِعالِى ، وَ بارِكْ لِي فِ الْمُؤْمِنِينَ وَ مانَى ، وَ ما قَدَّمْتُ وَ ما أَخْرَتُ ، وَ ما أَخْفَلْتُ (١٠ ) وَ ما تَعَمَّدُتُ وَ ما تَعَمَّدُتُ وَ مَا أَخْدَى أَلْدَى عُلْمُ عُمْ وَ الْرَحَمِ الرَّاحِمِينَ ، وَ صَلّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ ، الطَّيِبِينَ الطَّاهِرِينَ ، كَما أَنْتَ أَهْلُهُ ، يا وَلِيَّ الْمُؤْمِنِينَ » .

ثمَّ تسجد في حال السُّجود بالدُّعاء المقدَّم ذكره .

## ﴿الدّعاء بين الرَّكعات العشرة﴾ ﴿المزيدة على العشرين في العشر الأواخر﴾

١١ ـ تصلّي رَكعتين وتقول:

« يا حَسَنَ ٱلْبَلايا عِنْدي ! يا قَدِيمَ ٱلْعَفْوِ عَنّي ! يا مَنْ لا غِنى لِشَيءٍ عَنْهُ ! يا مَنْ لا غِنى لِشَيءٍ عَنْهُ ! يا مَنْ لا غِنى لِشَيءٍ عَنْهُ ! يا مَنْ لا بُكُلّ شَيْءٍ إلَيْهِ ، يا مَنْ مَصِيرُ كُلِّ شَيْءٍ إلَيْهِ ! تُولِنِي لابُدَّ لِكُلّ شَيْءٍ إلَيْهِ أَنْتَ خَالِقِ وَ راذِقِ ، يا مَولايَ فَلا تُضَيّعْني » . سَيّدي ، وَ لا تُولِيَ فَلا تُضَيّعْني » .

١٢ - ثمَّ تصلِّي رَكعتين وتقول:

« اَللّٰهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وآلِ مُحَمَّدٍ ؛ وَ اَجْعَلَىٰ مِنْ اَوْفَرِ عِبادِكَ نَصِيباً مِنْ كُلِّ خَيْرِ أَنْزَلْتَهُ فِي هَذَهِ اللَّيْلَةِ ، أَوْ أَنْتَ مُنْزِلُهُ مِنْ نُورِ تَهْدِي بِهِ ، أَوْ رَحْمَةٍ تَنْشُرُها ، وَ مِنْ رِزْقٍ تَبْسُطُهُ ، وَ مِنْ ضُرُّ تَكْشِفُهُ ، وَ مِنْ بَلاءٍ تَرْفَعُهُ ، وَ مِنْ سُوءٍ تَدْفَعُهُ ، وَ مِنْ فِئْنَةٍ تَصْرِفُها ، وَ آكنتُ ب لِي مَا كَتَبْتَ لِأُولِيائِكَ الصَّالِحِينَ ، اللَّذِينَ السَّوجَبُوا مِنْكَ النَّوابَ ، وَ أَمِنُوا بِرِضاكَ عَنْهُمْ مِنْكَ الْعَدَابَ ، يَا كَرِيمُ يَا كَرِيمُ يَا كَرِيمُ ، صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ عَجَلْ فَرَجَهُمْ ؛ وَ اغْفِرْلِي ذَنْبِي ، وَ بارِكُ لِي كَسِي ، وَ قَيْغَنِي بِمَا رَزَقْتَنِي ، وَ لا تَفْتِنَى بَمَا زُوتِتْ عَنِي » .

<sup>-</sup> كان هشهم مقام القرب لا تكون الدّنيا عندهم إلاّ سجناً و إن كانوا في رغدة العيش. ١ - في المصباح: «وَ أَحْبَبْتُ وَ ما أَغُفُلْتُ».

١٣ - ثمَّ تصلِّي رَكعتين وتقول:

«اللهُمَّ إلَيْكَ نَصَبْتُ يَدِي ؛ وَ فَيِما عِنْدَكَ عَظُمَتْ رُغْبَي ، فَاقْبَلْ سَيِدِي تَوبَي ، وَ اَجْعَلْ لِي فِي كُلِّ خَيْرٍ نَصِيباً وَ إِلَىٰ كُلِّ خَيْرٍ سَبِيلاً ، اللهُمَّ إِنِي أَعُوذُبِكَ مِنَ الْكِبْرِ وَ مَواقِفِ الْخِزْيِ فِي الدُّنْيا وَ الآخِرَةِ ، اللهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ اللهُمَّ إِنِي أَعُوذُبِكَ مِنَ الْكِبْرِ وَ مَواقِفِ الْخِزْيِ فِي الدُّنْيا وَ الآخِرَةِ ، اللهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ اَعْفِرْ لِي ما سَلَفَ مِنْ ذُنُوبِي ، وَ اَعْضِمْنِي فَيما بَقِيَ مِنْ عُمْرِي ، وَ أَوْرِدْ عَلَيَّ أَسْبابَ مَعْضِينِكَ ، وَ حُلْ أَوْرِدْ عَلَيَّ أَسْبابَ مَعْضِينِكَ ، وَ اللهُ وَ وُلْدِي فِي وَدائِيكَ الَّي لا تُضَيَّعُ ، وَ اعْضِمْنِي مِنَ النَّارِ ، بَنِي وَ بَيْنَهَا ، وَ اَحْمِنْ فِي وَدائِيكَ الَّي لا تُضَيَّعُ ، وَ اعْضِمْنِي مِنَ النَّارِ ، وَ اَحْرِفْ عَنِي شَرِّ فَسَقَةِ الْجِنِ وَ الإِنْسِ ، وَ شَرْ كُلُ ذِي شَرِّ ، وَ شَرْ كُلُ شَيْءٍ قَدِيرُ ». وَ الْعَلْ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ». شَديدٍ مِنْ خَلْقِكَ ، وَ شَرْ كُلُ دَابَّةٍ أَنْتَ آخِذْ بِناصِيتِها ، إِنَكَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ».

١٤ - ثمَّ تصلِّي رَكعتين و تقول:

«اللهُمَّ أَنْتَ مُتَعَالِي الشَّانِ ، عَظيمُ الْجَبَروتِ ، شَديدُ الْمِحالِ ، عَظيمُ الْكِبْرِياءِ ، قادِرٌ قاهِرٌ ، قَريبُ مُجيبٌ ، سامِعُ الدُّعاءِ ، قادِرٌ قاهِرٌ ، قريبُ مُجيبٌ ، سامِعُ الدُّعاءِ ، قادِرٌ قاهِرٌ ، مُحْصٍ لِما خَلَفْتَ ، قادِرٌ على ما أرَدْتَ ، مُدْرِكُ مَنْ طَلَبْتَ ، رازِقٌ مَنْ خَلَفْتَ ، شَكُورٌ إِنْ شُكِرْتَ ، دَاكِرٌ إِنْ ذُكِرْتَ ، فَأَسْأَلُكَ يا إلهي مُحْتَاجاً ، وَ أَرْجُوكَ ناصِراً ، وَ لَلْنَكَ فَقبراً ، وَأَنْصُرَعُ إِلَيْكَ خَلِيفا ، وأَبْكي إلَيْكَ مَكْرُوبا ، وَ أَرْجُوكَ ناصِراً ، وَ أَسْتَغْفِرُكَ صَعيفا ، وَ أَنْوَكَلُ عَلَيْكَ مُحْتَسِباً ، وَ أَسْتَزْرِقُكَ مُتَوسِعا ، وَ أَسْأَلُكَ يا إلهي أَنْ أَسْتَغْفِرُكَ صَعيفا ، وَ أَنْوَكُلُ عَلَيْكَ مُحْتَسِبا ، وَ أَسْتَرْزِقُكَ مُتَوسِعا ، وَ أَسْأَلُكَ يا إلهي أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وآلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَنْفِرَ لِى ذُنُوبِي ، وَتَتَقَبَلَ لِي عَمَلِي ؛ وَ تُعَيِّر مُنَالِكَ يا إلهي أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وآلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَنْفِرَ لِي ذُنُوبِي ، وَتَتَقَبَلَ لِي عَمَلِي ؛ وَ تُعَيِّر مُ مُنْقَلِي ، وَ تَعْفُو عَنْ خَطِيئتِي ، وَتَتَقْبَلَ لِي عَمَلِي ؛ وَ تُعَيِّر مُ مُنْقَلِي ، وَ تَعْفُو عَنْ خَطِيئتِي ، وَتَعْفَر عَنْ أَلْكَ أَنْ تُصَلَّقُ طَنِي ، وَ تَعْفُو عَنْ خَطِيئتِي ، وَتَعْفَر عَنْ أَلْمَعاصي ، إلهِي ضَعَفْتُ فَلَا فُوقَةً لِي ، وَ عَجَرْتُ فَلا حَوْلَ لِي ، إلهي جِئْتُكَ مُسْرِفاً عَلَى نَفْسِ ، مُقِرًا بِسوءِ عَمَلِي ؛ قَدْ ذَكَرْتُ عَفْلَتِي ، وَ أَشْفَقْتُ مِمْ كَانَ مِنْ عَوائِحِي مِنْ خَوائِحِي مِنْ حَوائِحِي مِنْ عَوائِحِي مِنْ الْمُحَمَّدِ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آرْضَ عَنِي ، وَآفْضِ لِي جَميعَ حَوائِحِي مِنْ حَوائِحِي مِنْ الدُّنْ وَ الْأَرْحَمَ ٱلرَاحِمِينَ » .

١٥ - ثمّ تصلّي رَكعتين وتقول:

« ٱللّٰهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ ٱلْعَافِيةَ مِنْ جُهْدِ ٱلْبَلاءِ ، وَ شَمَاتَةِ الْأَعْدَاءِ ، وَ سُوءِ ٱلْقَضاءِ ، وَ وَذَرْكِ ٱلشَّقَاءِ ، وَ مِنَ ٱلْضَّرَرِ فِ ٱلْمَعِيشَةِ ، وَ أَنْ تَبْتَلَتِنِي بِبَلاءٍ لا طَاقَةَ لي بِه ، أو تُسَلِّطَ

† VA عَلَيَّ طَاغِياً، أَو تَهْتِكَ لِ سِتْراً، أَو تَبْدِي لِي عَورَةً، أَو تُحاسِبَنِي يَومَ ٱلْقيامَةَ مُقْاضًا أَحْوَجَ مَا أَكُونُ إِلَى عَفُوكَ وَ تَجَاوُزِكَ عَنِي، فَأَشَالُكَ بِوَجْهِكَ ٱلْكَرِيمِ، وَ كَلِمَاتِكَ ٱلتَّامَّةِ ، أَنْ تُصْلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَ أَنْ تَجْعَلَني مِنْ عُتَقائِكَ وَ طُلَقائِكَ مِنَ ٱلنّارِ، ٱللّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ، وَ أَدْخِلْني ٱلْجَنَّةَ، وَ ٱجْعَلْني مِنْ سُكَانِها وَ عُمَارِها، ٱللّهُمَّ صَلِ عَلى مُحَمَّدٍ وآلِ مُحَمَّدٍ، وَ ٱرْزُقْنِي ٱلْحَجَّ إِنِي أَعُوذُ بِكَ مِنْ سَفَعاتِ ٱلنّارِ (١) ، ٱللّهُمَّ صَلِ عَلى مُحَمَّدٍ وآلِ مُحَمَّدٍ، وَ ٱرْزُقْنِي ٱلْحَجَّ وَ ٱلصَيامَ وَ ٱلصَّدَقَةَ لَوَجْهِكَ » ، ثمَّ تَسْجَد وتقول في سجودك :

« يا سامِعَ كُلِّ صَوتٍ ! وَ يَا بارِيءَ ٱلنَّفُوسِ بَعْدَ ٱلْمَوتِ ! وَ يا مَنْ لا تَعْشاهُ الطُّلُهُ تُ ! وَ يا مَنْ لا يَشْعُلُهُ شَيْءً عَنْ شَيْءٍ ، اعْطِ الطُّلُهُ تُ ! وَ يا مَنْ لا يَشْعُلُهُ شَيْءً عَنْ شَيْءٍ ، اعْطِ مُحَمَّداً أَفْضَلَ ما شَالْكَ وَ أَفْضَلَ ما شَيْلَتَ لَهُ ، وَ أَفْضَلَ ما أَنْتَ مَسْؤُولُ لَهُ إلى يَومِ لَا يُشْعَلَيْ مِنْ عُتَقائِكَ وَ طُلَقائكَ مِنَ ٱلنّارِ ، ٱللّهُمَّ صَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ الْقيامِةِ ، وَ أَسْأَلُكَ أَنْ تَجْعَلَيْ مِنْ عُتَقائِكَ وَ طُلَقائكَ مِنَ ٱلنّارِ ، ٱللّهُمَّ صَلِّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱجْعَلِ ٱلْعافِيةَ شِعارِي وَ دِنَارِي، وَنَجاةً لِي مِنْ كُلِّ سُوءٍ يَومَ ٱلْقيامَةِ ».

## ﴿ الدُّعاء فِي الزّيادة تمام المائة ركعة ﴾

تقوم بعد العشاء الآخرة ، ١٦ ، فتُصَلّى ثلاثين رَكعة بأَدعيتها ، فإذا فرغت فصَلّ رَكعتين ، تقرء في كلّ رَكعة « ٱلْحَمْد » و « قُلْ هُوَ الله أحدٌ » عشر مرّات من الثّلاثين والسّبعين (٢) تمام المائة ، فإذا فرغت من الثّلاثين قمت فصلّيت ركعتين ثمّ تقول بعدهما :

« أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ رَبُّ الْعَالَمِينَ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ الْعَلَيُّ الْعَظيمُ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ الْعَفورُ الرَّحيمُ ، وَأَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ الْعَفورُ الرَّحيمُ ، وَأَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ اللهُ يَومِ الدِينِ ، وَأَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ مَلِكُ يَومِ الدِينِ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ مَلِكُ يَومِ الدِينِ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ مَلِكُ يَومِ الدِينِ ، وَ أَنْتَ

↑ ∨٩

١ ـ قال في النّهاية: فيه «ليصيبنّ أقواماً سَفْعٌ من النّار» أي علامة تغيّر ألوانهم يقال: سفعت الشّيء إذا جعلت عليه علامة تريد أثراً. و في القاصوس: سَفَعَ فلانٌ فلاناً: لطمه، و ضربه، ـ الشّيء: أَعْلمه ووسّمه (يريد أثراً من النّار)، ـ السّمُومُ وَجْهَةً: لَفَحَهُ لَفْحاً يَسِيراً.

٢ ــ قال العلامة المجلسي ــ رحمه الله ــ: قوله: «من الثلاثين والشبعين» أي تقرء في جميع المائة في كل ركعة التوحيد عشر مرات ، وظاهره اختصاص استحباب قراءة التوحيد عشراً بتلك اللياني ، كما هو ظاهر أكثر الأخبار ، لكن ظاهر رواية المفضّل المتقدّم استحبابها في الجميع .

اللهُ لا إلله إلا أَنْتَ مِنْكَ بَدْءُ الْخَلْقِ وَ إِلَيْكَ يَعُودُ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ خَالِقُ الْجَنَيْرِ وَ الشَّرِ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ لَمْ تَرَلُ وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ خَالِقُ الْجَنِيرِ وَ الشَّرِ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ الْواحِدُ الأَحَدُ الصَّعَدُ ، لَمْ تَلِدْ وَ لَمْ تُولَدْ وَ لَمْ وَلا تَزالُ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ عَالِمُ الْغَنِيرِ وَ الشَّهَادَةِ الرَّحْمَلُ الرَّحِمِمُ ، يَكُنْ لَكَ كُفُوا أَحَدٌ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ اللهُ لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهَ إِلاَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهَ إِلاَ أَنْتَ الْمُقَوْمِنُ ١٠ اللهُ لَهُ يَشْرِكُونَ ، وَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهَ إِلاَ أَنْتَ الْمُعَلِيقُ الْبَارِئُ الْجَبُّارُ وَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهَ إِلاَ أَنْتَ الْمُعَلِيقُ اللهُ إِللهُ إِلاَ أَنْتَ الْمُعَلِقُ اللهُ وَاللهُ اللهُ إِللهُ إِلاَ أَنْتَ الْمُعَلِيقُ اللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِللهُ إِلاَ أَنْتَ اللهُ عَلَى مُعَمَّدِ وَ الْمُعْتَقِلُ ، وَ أَنْتَ اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ الْمُ اللهُ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهُ إِلاَ أَنْتَ اللهُ إِللهُ إِلاَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهُ إِلاَ أَنْتَ اللهُ إِللهُ إِلاَ أَنْتَ اللهُ عِلْمُ مُتَعَلِيمُ وَ الْكِبْرِياءُ وِلاَ لَا لُولُولَا اللهُ إِلاَ أَنْتَ الْمُعْلِى عَلَى مُحَمَّدٍ وَ أَنْتَ اللهُ لا إِللهُ إِلاَ أَنْتَ اللهُ عِلْمَ وَاللهُ عَامُ وَاللهُ عَاءً :

الحسين بن أبي الخطاب قال: حدّثني محمد بن جعفر قال: حدَّثني محمد بن الحسين بن أبي الخطاب قال: حدَّثني محمد بن حمّاد، عن أبيه، عن أبي عبدالله الشَّهُ بِهِنَّ، يُقْبِلُ بِهِنَّ قَلْبُهُ إلى اللهِ عزَّ وجَلَّ إلا قضى الله عزَّ وجَلَّ إلا قضى الله عزَّ وجَلَّ له حاجَته، ولو كان شَقيًا رَجَوْتُ أن يتحوَّل سَعيداً ».

١٧ ـ ثمَّ تصلَّى رَكعتين فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

﴾ ﴿٢٣٦﴾ ٨ - علي بن حاتم ، عن مُحَمَّد بن عَمْرو ، عن علي بن مُحَمَّد الله ، عن عبدالله بن مَيمون ، عن أبيه ، عن أب

« لا إلة إلاّ الله الحُليمُ الْكَريمُ ، لا إلهَ إلاّ اللهُ الْعَلِيُّ الْعَظَيمُ ، سُبْحَانَ اللهِ رَبِّ السَّمَاواتِ السَّبْعِ وَ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظَيمِ وَ الْحَمْدُلِلهِ رَبِّ الْمَالَّاتِ السَّمْعِ وَ رَبِّ الْعَرْشِ الْعَظيمِ وَ الْحَمْدُلِلهِ رَبِّ الْمَالَئِينَ ، اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِدِرْعِكَ الْحَصِينَةِ ، وَ بِقُوَّتِكَ وَ عَظَمَتِكَ وَ سُلطانِكَ أَنْ الْعَالَمِينَ ، اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِحُبِي إِيّاكَ وَ تُجِيرَ فِي مِنَ الشَّيْطانِ الرَّحِيمِ وَ مِنْ شَرِّ كُلِّ جَبَّارٍ عَنيدٍ ، اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِحُبِي إِيّاكَ وَ تُجِيرَ فِي مِنَ الشَّيْطانِ الرَّحِيمِ وَ مِنْ شَرِّ كُلِّ جَبَّارٍ عَنيدٍ ، اللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِحُبِي إِيّاكَ وَ بِحُبِي رَسُولِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ اللهِ ، وَ بِحُبِي أَهْلَ بَيْتِ رَسُولِكَ صَلَوانُكَ عَلَيْهِ وَ بِحُبِي رَسُولِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ اللهِ ، وَ بِحُبِي أَهْلَ بَيْتِ رَسُولِكَ صَلَوانُكَ عَلَيْهِ وَ اللهِ ، وَ بِحُبِي أَهْلَ بَيْتِ رَسُولِكَ صَلَوانُكَ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، يا خَيْرًا لِي مِنْ أَبِي وَ أَمِي ، وَ مِنَ النَّاسِ جَمِيعًا ، إِقْدِرْ لِي خَيْرًا مِنْ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، يا خَيْرًا لِي مِنْ أَبِي وَ أَمِي ، وَ مِنَ النَّاسِ جَمِيعًا ، إِقْدِرْ لِي خَيْرًا مِنْ أَنِي وَ أَمِي ، وَ مِنَ النَّاسِ جَمِيعًا ، إِقْدِرْ لِي خَيْرًا مِنْ

١ ـ أي واهب الأمرن ، وقوله : «المتكتر» أي الذي تكتر عن كل ما يوجب حاجةً أو نقصاناً . (ملذ)
 ٢ ـ قوله ١٤٤٤ : «رداؤك» أي مختصة بك كما قاله المجلسي ـ رحمه الله \_ .

قَدَرِي لِنَفْسِي ، وَ خَيْراً إِنِ مِمَّا يَقْدِرُ إِنِ أَبِي وَ أُمِّي ، أَنْتَ جَوادٌ لا يَبْخَلُ ، وَ حَلِيمُ لا يَخْهَلُ ، وَ حَلِيمُ لا يَخْهَلُ ، وَ حَلِيمُ لا يَخْهَلُ ، وَ خَيْراً إِنْ يَشْتَذِلُ ، اللَّهُمَّ مَنْ كَانَ النَّاسُ ثِقَتَهُ وَ رَجَاءَهُ فَأَنْتَ ثِقَنِي وَ رَجَائِي ، لِيَجْهَلُ ، وَ عَزِيزٌ لا يَشْتَذِلُ ، اللَّهُمَّ صَلِ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، إِللَّهُمَّ صَلِ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ الْبِشِنِي عَافِيَتَكَ الْحَصِينَةَ ، فَإِنِ الْبَتَكِينَةِ فَصَبْرِنِي والعافِيةُ أُحَبُ إِلَى ».

۱۸ ـ ثمَّ تصلَّى ركعتين وتقول - ما رواه

٣ ﴿ ٢٣٧﴾ ٩ ﴿ عليُّ بن حاتم ، عن محمد بن جعفر ، عن محمد بن عَمْرو ،
 عن عليٌّ بن محمد ، عن جعفر بن محمد ، عن عبدالله بن مَيمون ، عن جعفر بن محمد ، عن أبيه محمد ، عن عليٌّ بن الحسين ، عن أمير المؤمنين اللَّظَالُة ﴿ -:

« ٱللَّهُمَّ إِنَّكَ أَعْلَمْتَ سَبِيلاً مِنْ سُبُلِكَ ، فَجَعَلْتَ فَيه رِضاكَ ، وَ نَدَبْتَ إلَيْهِ أَوْلِياءَكَ ، وَ جَعَلْتَهُ أَشْرَفَ سُبُلِكَ عِنْدَكَ تُواباً ، وَ أَكْرَمَها لَدَبْكَ مَآباً ، وَ أَخَبَها إلَيْكَ مَشْلَكاً ، ثُمَّ آشُتَرِيْتَ فِيهِ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَ أَمُوالَهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ ٱلْجَنَّةَ ، يُقاتِلُونَ فِي مَسْلَكاً ، ثُمَّ آشُتَرِيْتَ فِيهِ مِنْكَ نَفْسَهُ ، سَبِيلِكَ فَتِقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ ، وَعْداً عَلَيْكَ حَقّاً ، فَآجْعَلْنِي مِمَّنِ آشَتَرىٰ فِيهِ مِنْكَ نَفْسَهُ ، شَبِيلِكَ فَتِقْتُلُونَ وَ يُقْتَلُونَ ، وَعُداً عَلَيْه ، غَيْرَ ناكِثٍ وَ لا ناقِضٍ عَهْداً ، وَلا مُبَدِّلٍ تَبْديلاً ، ثُمَّ وَفَى لَكَ بِبَيْعِهِ ٱلَّذِي بايَعْكَ عَلَيْه ، غَيْرَ ناكِثٍ وَ لا ناقِضٍ عَهْداً ، وَلا مُبَدِّلٍ تَبْديلاً ، إلاّ آسْتِنْجازاً لِمَوْعُودِكَ ، وَآسْتِيجاباً لِمَحَبِّتِكَ ، وَ تَقَرُّباً بِهِ إلَيْكَ ، فَصَلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ إلاّ آسْتِنْجازاً لِمَوْعُودِكَ ، وَآسْتِيجاباً لِمَحَبِّتِكَ ، وَ تَقَرُّباً بِهِ إلَيْكَ ، فَصَلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ إلاّ آسْتِنْجازاً لِمُؤْمُودِكَ ، وَآسْتِيجاباً لِمَحَبِّتِكَ ، وَ تَقَرُّباً بِهِ إلَيْكَ ، فَصَلَ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ لا مُتَدِي بِهِ ٱلرِّضا ، وَ الْعَنْ عَنْكَ نَقْتَ بِهِ ٱلرِّضا ، وَ الْعَمْ عَتِي بِهِ ٱلْخَطَانِ ، ٱجْعَلْنِ فِي الأَحْبَاءِ ٱلْمَرْزُوقِينَ بِأَيْدِي ٱلْعُداةِ ٱلْعُصاةِ تَحْتَ لِواءِ لَكُ عَنْ وَالِية الْهُدى ، ماضٍ عَلَى نُصْرَتِهِمْ قُدُماً ، غَبرُ مُولٍ ، دُبُراً ، و لا مُحْدِثٍ شَكّا ، وأعوذُبِكَ عِنْدَ ذَلِكَ مِنَ ٱلذَّنْ الْمُحْيَطِ لِلأَمْ إلى » » ،

١٩ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين وتقول ـ ما رواه

عن محمّد بن جعفر ، عن محمّد بن جعفر ، عن محمّد بن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن عن محمّد بن عن الحسين ، عن محمّد بن حمّاد ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن الحسين ، عن محمّد بن حمّاد ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن

١ - كذا في النسخ ؛ ولعل الصواب : «و حليم لاتعجل» كما يظهر ممّا يأتي تحت رقم ١٧،
 لكن في «عَلامات المؤمن» من الكافي في خبر تحت رقم ١٧ : «المؤمن حليم لا يَجهل و إن جمهل عليه يحلم ». وفي المصباح : «فأنت جوادٌ لا يتبخّل ؛ وحليم لا يتجبّهل».

٢ \_ نسخة في الجميع: «عافية».

عليّ بن الحسين الكيُّكُولُو(١)\_:

«اللهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِرَحْمَتِكَ (٢) الَّي لا تُنالُ مِنْكَ إِلاّ بِالرّضا ، [وَ] الْخُروجَ عَنْ مَعاصيكَ ، وَ الدُّحُولَ فِي كُلِّ مَا يُرْضِيكَ ، وَ نَجاةً (٣) مِنْ كَلِّ وَرْطَةٍ ، وَ الْمَخْرَجَ مِنْ كُلِّ كِبْرٍ (١) ، وَ الْمَغْوَ عَنْ كُلِّ سَيِئْةٍ يَأْتِي بِهَا مِنِّي عَمْدٌ أَو زَلَّ بِهَا مِنِي خَطَّأ ، أَو خَطَرَتُ كُلِّ مَيْنُهِ يَا يَهِ عَلَى حُدودٍ رِضاك ، وَ أَسْأَلُكَ الأَخْذَ بِهَا مِنِي خَطَراتُ ، وَ النَّرْكَ لِشَرِّ مَا أَعْلَمُ ، وَ الْمِصْمَة لِي مِنْ أَنْ أَعْصِي وَ أَنا أَعْلَمُ ، أَوْ الْحُسَن مَا أَعْلَمُ ، وَ النَّرْكَ لِشَرِّ مَا أَعْلَمُ ، وَ الْمِصْمَة لِي مِنْ أَنْ أَعْصِي وَ أَنا أَعْلَمُ ، أَوْ الْحُشِي فِي خَطِيعَ مِنْ حَيْثُ لا أَعْلَمُ ، وَ الْفَلَجَ بِالصَّوابِ فِي كُلِّ حُجَّةٍ ، وَ الصِّدُقَ فِهَا عَلَيَّ الْمَخْرَجَ بِالْقِيلِ مِنْ كَلَّ شُبْهَةٍ ، وَ الْفَلَجَ بِالصَّوابِ فِي كُلِّ حُجَّةٍ ، وَ الصِّدُقَ فِهَا عَلَيَّ الْمَعْرَجَ بِالْفِيلِ وَلَى مِنْ نَفْسِي فِي جَمِيعِ الْمُواطِنِ (٥) ، فِ الرِّضَا وَ السُّخُطِ ، وَ الْمَعْرَجَ بِالْفُولِ مِنْ مَ فَي جَمِيعِ الْمُولِ مِنْ مَنْ فَلِي الْبَعْمِ وَ كُثِيرِم فِي الْقُولِ مِنْ وَ الشَّعْرَةُ فِي اللَّهُ مِنْ الْمُورِ لا بِمَعْسورِها يا كَرِمْ ، فِ الرِّضَا ، وَ الْخِيَرَةِ فَهَا الْمَعْمَةِ فَي جَمِيعِ الْأَشْيَاءِ ، وَ الشُّكُرِ بِهَا عَلَيَّ حَتَى تَرْضَى وَ بَعْدَ الرِّضَا ، وَ الْخِيَرَةِ فَهَا لَكُونُ فِيهِ الْخَيْرَةُ فِي الْمَعْمُ وَ الْمُعْرَدُ وَ الشَّكُورِ لا بِمَعْسورِها يا كَرِمْ » .

٢٠ ـ ثمَّ تصلَّى رَكعتين وَّتقول ـ ما رواه

﴾ ﴿٢٣٩﴾ ٢٦ - علي بن حاتم ، عن محمّد بن عَمْرو ، عن محمّد بن عَمّار ، عن الحسن بن عبدالله عن الحسين بن عبدالله العبدوي ، والحسن بن محمّد قالا : حدّثنا أحمد بن عبدالله ، ابن رَبيعة الهاشميّ قال : حدَّثني محمّد بن عيسى بن محمّد ، عن علي بن عبدالله ، عن أبيه ، عن جدّه عن الحسين بن علي ، عن أمير المؤمنين الكَثَيْلاً ـ:

« اَلْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ اَلْعَالَمِينَ وَ صَلَّى اللهُ عَلَىٰ أَطْيَبِ اَلْمُرْسَلِينَ مُحَمَّدِ بَنِ عَبْدِاللهِ ، اَلْمُنْتَجَبِ اَلْفَاتِقِ الرَّاتِقِ ، اَللّٰهُمَّ فَخُصَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ بِالذِّكْرِ اَلْمَحْمُودِ ،

† 44

١ - روى الكليني ـ رحمه الله ـ مثله عن ابن عبوب عن أبي اليقظان نوح بن الحكم الممدائي الكوفي ، عن أبي عبدالله التيميخ مع اختلاف ، راجع الكافي ج ٢ ص ٥٩٢ ، والشيخ أيضاً في المصباح في نوافل شهر رمضانه .
 ٢ - في نوافل شهر رمضانه .
 ٢ - في المصباح : «رَحْمَتَكَ» بدون الباء وهو الصواب .

٣ - على تقدير كون «برحمتك» مع الباء فالنجاة بلا واو ، وعلى تقدير أن يكون «رحمتك» بلا باء فلا بذ من الواو .
 ١ - في المصباح : «من كل كفر» .

٥ - في الإقبال: «المواطن كلّها». ٦ - في المصباح «التّواضع والقصد».

وَ ٱلْحَوضِ ٱلْمَورُودِ ، ٱللَّهُمَّ آتِ مُحَمَّداً صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ٱلْوَسِيلَةَ وَ ٱلرَّفْعَةَ وَ ٱلْفَضِيلَةَ ، وَ آجْعَلْ فِ ٱلْمُصْطَفِينَ مَحَبَّتَهُ ، وَ فِ ٱلْمِلِّيِّينَ دَرَّجَتَهُ ، وَ فِ ٱلْمُقَرَّبِينَ كَرامَتَهُ ، ٱللَّهُمَّ آغطِ مُحَمَّداً صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ مِنْ كُلِّ كَرامَةٍ أَفْضَلَ يَلْكَ ٱلْكَرامَةِ ٠ وَ مِن كُلِّ نَعيم أَوْسَعَ ذَٰلِكَ ٱلنَّعيمِ ، وَ مِنْ كُلِّ عَطَاءٍ أَجْزَلَ ذَٰلِكَ ٱلْعَطَاءِ ، وَ مِنْ كُلِّ يُسْرِ أَنْضَرُ ۖ ذَٰلِكَ ٱلْيُشْرِ ۚ وَ مِنْ كُلِّ قِسْمَ أَوْفَرَ ذَٰلِكَ ٱلْقِسْمِ حَتَّىٰ لا يَكُونَ أَحَدٌ مِنْ خَلْقِكَ أَقْرَبَ مِنْهُ مَجْلِسًا ، وَ لا أَرْفَعَ مِنْهُ عِنْدَكَ ذِكْراً وَ مَنْزِلَّةً ، وَ لا أَعْظَمَ عَلْيْكَ حَقّاً ، وَ لا أَقْرَبُ وَسيلةً مِنْ مُحَمَّدٍ صَلُواتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ؛ إمامِ ٱلْخَيْرِ وَ قائِدِهِ ، وَ ٱلدَّاعِي إِلَيْهِ ، وَ ٱلْبَرَكَةِ عَلَىٰ جَميع ٱلْعِبادِ وَ ٱلْبِلادِ وَ رَحْمَةٍ لِلْعَالَمِينَ ، ٱللَّهُمَّ ٱجْمَعْ بَيْنَنا وَ بَيْنَ مُحَمَّدٍ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ فِي بَرْدِ ٱلْعَيْشِ وَ تَرَوُّحِ الرُّوحُ (١) وَ قُرادِ ٱلنِّعْمَةِ ، وَ شَهْوَةِ ٱلأَنْفُسِ ، وَ مُنَى ٱلشَّهَواتِ وَ يَعَمَ ٱللَّذَاتِ (٢) ، وَ رَجاءِ ٱلْفَضيلَةِ (٣)، وَ شُهودِ ٱلطُّمَأْنينَةِ، وَ سُؤْدَدِ ٱلْكَرامَةِ ۚ وَ قُرَّةِ ٱلْعَيْنِ ۚ وَ نَضْرَةِ ٱلنَّعِيم ۚ وَ بَهْجَةٍ لا تُشْبِهُ بَهَجاتِ ٱلدُّنْيا ، نَشْهَدُ أَنَّهُ قَدْ بَلُّغَ ٱلرِّسَالَةَ ، وَ أَدَّى ٱلنَّصِيحَةَ ، وَ ٱجْتَهَدَ لِلأُمَّةِ ، وَ أُوذِى فِي جَنْبِكَ ، وَ جِاهَدَ فِي سَبِيلِكَ ۚ ۚ وَ عَبَدَكَ حَتَّىٰ أَناهُ ٱلْيَقِينُ ، فَصَلَّى اللهُ عَلَيْهِ (١) وَ آلِهِ ٱلطَّيِّبِينَ، ٱللَّهُمَّ رَبّ ٱلْبَلَدِ ٱلْحَرامِ وَ رَبِّ ٱلرُّكُنِ وَ ٱلْمَقَامِ وَ رَبِّ ٱلْمَشْعَرِ ٱلْحَرامِ وَ رَبِّ ٱلْحِلّ وَ ٱلْحَرامِ بَلِّغُ رُوحَ مُحَمَّدٍ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ عَنَّا ٱلسَّلامَ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مَلائِكَتِكَ ٱلمُقَرّ بِينَ وَ عَلَىٰ أَنْبِيانِكَ وَ رُسُلِكَ أَجْمَعِينَ، وَ صَلَّ ٱللَّهُمَّ عَلَى ٱلْحَفَظَةِ ٱلْكِرامِ ٱلْكَاتِبِينَ وَ عَلَىٰ أَهُل طَاعَتِكَ مِنْ أَهْلِ ٱلسَّمَاوَاتِ ٱلسَّبْعِ وَ أَهْلِ ٱلأَرْضِينَ [ٱلسَّبْعِ] مِنَ ٱلْمُؤْمِنينَ أَجْمَعينَ ».

فإذا فرغت مِنَ الدُّعاء فاسَجِد وقل في سُجودك:

« ٱللّٰهُمَّ إِلَيْكَ تَوَجَّهْتُ ، وَ بِكَ ٱعْتَصَمْتُ ، وَ عَلَيْكَ تَوَكَّلْتُ ، ٱللّٰهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي وَ أَنْتَ رَجَالُ ، ٱللّٰهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي وَ أَنْتَ رَجَالُ ، ٱللّٰهُمَّ فَآكُفِنِي مَا أَهَمَّنِي وَ مَا لَا يُهِمُّنِي ، وَ مَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي ، عَزَّ جَارُكَ ، وَ جَالُ أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِّي ، عَزَّ جَارُكَ ، وَ جَلَّ ثَنَاؤُكَ ، وَ لا إِلهَ غَيْرُكَ ، صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ عَجِّلْ فَرَجَهُمْ » .

عد کذا.

١ ـ وفي المصباح: «وبرد الرّوح».

↑ ለ٣

٢ ـ وفيه أيضاً: «نعيم اللّذات».

٣ ـ وفيه: «رخاء الفضيلة».

٤ - كذا ، والصواب كما في المصباح: «فَصَلِّ ٱللَّهُمَّ عليه وَ آلِه الطّيبين».

ثمَّ ارْفَع رأسك و قل:

« اللهُمَّ إِنِي أَعُوذُيِكَ مِنْ كُلِّ شَيءٍ زَخْزَحَ بَنِي وَ بَيْنَكَ (١) أَوْ صَرَفَ بِهِ عَنِي وَجُهِكَ اللهُمَّ الْكَهُمَّ اللهُمَّ الْصَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ وَجُهْكَ الْكَرِيمَ ، أَو نَقَصَ مِنْ حَظِي عِنْدَكَ ، اللّهُمَّ الصَّلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ وَفِقْنِ لِكُلِّ شَيْءٍ يُرْضِيكَ عَنِّي ؛ وَيُقَرِّبُنِ إِلَيْكَ ، وَ ارْفَعْ دَرَجَنِ عِنْدَكَ ، وَ أَعْظِمْ حَظَي وَ أَخْسِنْ مَنْوايَ (٢) ، وَ ثَيْتُنِي بِالْقُولِ الثَّابِتِ فِي الْحَياةِ الدُّنيا وَ فِي الآخِرَةِ ، وَ وَقِقْنِ لِكُلُّ وَ أَخْسِنْ مَنْوايَ (٢) ، وَ ثَيْتُنِي بِالْقُولِ الثَّابِتِ فِي الْحَياةِ الدُّنيا وَ فِي الآخِرَةِ ، وَ وَقِقْنِ لِكُلُّ مَقْمُ مِنْ عَطَائِكَ ، رَبِّ لا تَكْشِفُ مَقَامٍ مَحْمُودٍ تُحِبُّ أَنْ تُدْعَىٰ فِيهِ بِأَسْمائِكَ وَ تُسْأَلُ فِيهِ مِنْ عَطَائِكَ ، رَبِّ لا تَكْشِفُ عَلَي سِتْرَكَ ، وَ لا تُبْدِ عَورَنِي لِلْعَالَمِينَ ، وَ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آجُعَلِ عَنْ السُّعَداءِ » حتى تتمَّ الدُّعاء .

٢١ - ثمَّ تصلَّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

« اللهُمَّ أَنْتَ ثِقَنِي فِي كُلِّ كَرْبٍ (٣)، وَ أَنْتَ رَجائِي فِي كُلِّ شِدَّةٍ (١)، وَ أَنْتَ لِي فِي كُلُّ أَمْرٍ نَزَلَ بِي ثِقَةٌ وَ عُدَّةٌ ، كَمْ مِنْ كَرْبٍ يَضْعُفُ عَنْهُ الْفُؤَادُ وَ تَقِلُ فيهِ الْجِيلَةُ ، وَ يَخْذُلُ عَنْهُ الْفُؤَادُ وَ تَقِلُ فيهِ الْجِيلَةُ ، وَ يَخْذُلُ عَنْهُ الْقُورِيبُ ، وَ يَشْمَتُ بِهِ الْعَدُو (٥)، وَ تُغيبِي فيهِ الأمورُ أَنْزَلْتُهُ بِكَ ، وَ شَكُوتُهُ إِنَّاكَ عَنْهُ الْقَرِيبُ ، وَ يَشْمَتُ بِهِ الْعَدُو (٥)، وَ تُغيبِي فيهِ الأمورُ أَنْزَلْتُهُ بِكَ ، وَ شَكُوتُهُ إِلَيْكَ ، راغِباً إلَيْكَ فيهِ عَمَّنْ سِواكَ فَقَرَّجْتَهُ فَكَشَفْتُهُ وَتَكَفَيتنيهِ ، فَأَنْتَ وَلَيُ كُلِّ نِغْمَةٍ ، وَ مُنْتَهِى كُلِّ رَغْتَةٍ، فَلَكَ الْحَمْدُ كَثَيراً، وَ لَكَ الْمَنُ فاضِلاً ».

روىٰ هذا الدُّعاء

س ﴿ ٢٤٠﴾ ١٦ \_ أبوالقاسم جعفر بن محمّد بن قولُوَيه قال: حدَّثني الحسين ابن محمّد بن عامِر - عن رَجلٍ - عن ابن أبي عُمَير ، عن حفص بن البَختريِّ ، عن أبي عبدالله التَّكِيُّلُا « قال: كان من دعاء النَّبِيِّ الْكَالِلُلُمُ الْأَحزاب « ٱللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي الْمُعَادِينَ اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَالِينَ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَتِي اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَالِينَ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمَّ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللْهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ ال

٢٢ ـ ثمَّ تصلَّى رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

۱ ـ باعد بيني وبينك ، وصرف بمعني دفع ورڌ.

٢ - المَثُّوى : المكانَ والمرل، وأبو المَثُّوى : الضيف.

٣ ـ في المصباح : «كُربة» ، والكَرب : الحُزن والمشقّة .

<sup>1</sup> \_ في بعض النسخ : «شديدة» ، وكذا في المصباح .

۵ ـ شمت فلانٌ أي فرح ببليته.

«يا مَنْ أَظْهَرَ ٱلْجَميلَ وَ سَتَرَ ٱلْقَبيحَ! يَا مَنْ لَمْ يَهْتِكِ ٱلسِّنْرَ وَ لَمْ يُؤاخِذْ بِٱلْجَرِيرَةِ! يَا عَظَيمَ ٱلْعَفْوِ ! يَا جَسَنَ ٱلتَّجَاوُزِ ! يَا وَاسِعَ ٱلْمَغْفِرَةِ ! يَا بَاسِطَ ٱلْيَدَيْنِ بِٱلرَّحْمَةِ ! يَا صَاحِبَ كُلِّ نَجُوىٰ وَ مُنْتَهَىٰ كُلِّ شَكُوىٰ ! يَا مُقيلَ ٱلْعَثَراتِ ! يَا كَرِيمَ ٱلصَّفْحِ ! يَا عَظِيمَ الْمَنْ اللهُ أَلْ اللهُ أَيْ السِّيدَاهُ! يَا مُنْتَدَّا أَيْ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلَا لَهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلَا أَلْكَ مَ اللهُ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلَا أَنْ اللهُ أَلْ اللهُ أَلِي مُحَمِّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ » وتدعو بما بدالكَ ، تَفْعَلْ بِي - كذا وكذا - وَ تُصَلَّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ » وتدعو بما بدالكَ ،

٢٣ ـ ثمَّ تُصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

«اَللّٰهُمَّ خَلَقْتَنِي فَأَمَرْتَنِي وَ نَهَيْتَنِي ' وَ رَغَّبْتَنِي فِي ثَوابِ ما بِهِ أَمَرْتَنِي ، وَ رَهَّبْتَنِي اللّٰهُمَّ خَلَقْتَنِي ، وَ جَعَلْتَ لِي عَدُواً يَكِيدُنِي ، وَ سَلَّطْتَهُ مِنِي عَلَىٰ ما لَمْ تُسَلِّطْنِي عَلَيْهِ مِنْهُ ؛ فَأَسْكَنْتَهُ فِي صَدْرِي ، وَ أَجْرَيْتَهُ مَجْرَى الدّمِ مِنِي لا يَغْفُلُ إِنْ عَفَلْتُ ، وَ لا يَغْفِلُ إِنْ غَفَلْتُ ، وَ لا يَغْفُلُ إِنْ عَفَلْتُ ، وَ لا يَغْفِلُ إِنْ غَفَلْتُ ، وَ إِنْ يَنْسِلُ إِنْ نَسَيْتُ ، يُؤْمِنُنِي عَذَابَكَ وَ يُخَوِفُنِي بِغَيْرِكَ ، إِنْ هَمَمْتُ بِفَاحِشَةٍ شَجَّعَنِى ، وَ إِنْ مَنْشَلِلُنِي ، وَ إِنْ مَنْ مَنْ يَعْلِي مَنْ عَبْلِيهِ يَصُدُّنِ مَنْ عَبْلِيهِ يَصُدُّنِي ، وَ إِنْ لا تَعْصِمْنِي مِنْهُ يَفْتِنَي ، اللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَىٰ وَ إِنْ لا تَعْصِمْنِي مِنْهُ يَفْتِنَي ، اللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَىٰ وَ إِنْ لا تَعْصِمْنِي مِنْهُ يَفْتِنَي ، اللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَىٰ وَ إِنْ لا تَعْصِمْنِي مِنْهُ يَفْتِنَي ، اللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَىٰ وَ إِنْ لا تَعْصِمْنِي مِنْهُ يَفْتِنَي ، اللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَىٰ وَ إِنْ لا تَعْصِمْنِي مِنْهُ يَقْتِنَي ، اللّٰهُمَّ فَصَلَّ عَلَىٰ مَحْمَدٍ وَ آلِهِ ، وَ الْقَهْرُ سُلْطَانَهُ (٢) عَلَى بِصُمُومِينَ مِنْهُ بِكَ ، وَ لا حَوْلَ وَ لا قُولًا وَلا تَوْمِ الْ يَكْ ».

رُوي هذا الدُّعاء وٱلَّذي قبله

١٣ ﴿ ٢٤١﴾ ١٣ \_ علي بن حاتم، عن محمد بن جعفر، عن محمد بن الحسين،
 عن محمد بن حمّاد، عن أبيه، عن أبي عبدالله العَلَيْلا.

1 A2

١ ـ كذا، وفي بعض النّسخ : «رغبتي» وقوله : يا أمَلاه أي يا عوني ومساعدي.

٢ ــ كذا، ولم يجيء في اللّغة من باب التّفعيل بل من باب الإفعال، والمعنى خوّفتني.

٣ ـ ثبطه عن الأمر : عوقه وشغله عنه ، المراد : مَنَعَني عَن الإنَّيانِ بِٱلصَّالِحِ ٱلْمَنْويُّ .

إن وعدني بالخير أو أنتظر خيراً آيسني .

۵ ـ يعني إنِّ لم تخلُّصني من مكيدته صرفني ومنعني.

٦ ـ أي تَسَلُّطَ الشَّيْطَانِ ، أو ذَلِلْهُ واصرف عني سلطانه بقدرتكَ .

٢٤ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

الله عن عن الحسن بن محمد الله المعام عن الحسن بن محمد الله المعامة ، عن الحسن بن محمد الله المعامة ، عن المعيص ، عن المعامد الله المعامة المع

« يا أَجْوَدَ مَنْ أَعْطَىٰ ! وَ يا خَيْرَ مَنْ شَيْلَ ! وَ يا أَرْحَمَ مَنِ ٱسْتُرْحِمَ ! يا واحِدُ يا أَحَدُ يا صَمَدُ ! يا مَنْ لَمْ يَلَدْ وَ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُواً أَحُدٌ ! يا مَنْ لَمْ يَلَخُ صَاحِبَةً وَ لَا وَلَدَا ! يا مَنْ يَفْعَلُ ما يَشاءُ وَ يَخْكُمُ ما يُريدُ وَ يَقْضِي ما أَحَبُ ! (١) يا مَنْ يَحُولُ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَ قَلْيِم ! يا مَنْ هُو بِٱلْمَنْظَرِ ٱلأَعْلَىٰ ! يا مَنْ لَيْسَ كَمِثْلِم شَيْءٌ ! يا حَكيمُ يا بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَ قَلْيِم ! يا مَنْ لَيْسَ كَمِثْلِم شَيْءٌ ! يا حَكيمُ يا سَميعُ يا بَصِيرُ ! صَلّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ و آلِه، وَ أَوْسِعْ عَلَيّ مِنْ رِزْقِكَ ٱلْحَلالِ مَا أَكُفُ يِمِ سَميعُ يا بَصِيرُ ! صَلّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ و آلِه، وَ أَوْسِعْ عَلَيّ مِنْ رِزْقِكَ ٱلْحَلالِ مَا أَكُفُ يِمِ وَجْهِي، وأُودِي يِم عَنِي أَمَانَيْ ، وَ أَصِلُ يِم رَحِمِي ، وَ يَكُونُ عَوْناً لِي عَلَى ٱلْحَجّ وَ ٱلْمُمْرَةِ ».

٢٥ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

ص ﴿ ٢٤٣﴾ ٥٠ \_ عليُّ بن حاتم ، عن عليٌّ بن الحسين ، عن أحمد بنِ أبي عبد الله ، عن أجمد بنِ أبي عبد الله ، عن أبي عن الرّضا التَلْقَلا -:

«اللهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي الأَوْلِينَ، وَ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي الآخِرِينَ، وَ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي النَّبِيْينَ وَ وَ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي النَّبِيْينَ وَ الْمُرْسَلِينَ ، اللهُمَّ أَعْطِ مُحَمَّداً - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ - الْوَسِيلَةَ وَ الشَّرَفَ وَ الْفَضِيلَةَ وَ الْمُرْسَلِينَ ، اللهُمَّ أَعْطِ مُحَمَّداً - صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ السَّلامُ وَ لَمْ أَرَهُ ، فَلا تُحْرِمْنِي الدَّرَجَةَ الْكَبِيرَةَ ، اللهُمَّ إِنِّي آمَنْتُ بِمُحَمَّدٍ عَلَيْهِ وَ آلِهِ السَّلامُ وَ لَمْ أَرَهُ ، فَلا تُحْرِمْنِي الدَّرَجَةَ الْكَبِيرَةَ ، اللهُمَّ أَرَدُ فَيْ صُحْبَتَهُ ، وَ تَوَفِّي عَلَىٰ مِلَّتِهِ ، وَ النَّهْمَ كَمَا آمَنْتُ بِمُحَمَّدٍ عَلَيْ وَ اللهِ اللهُمَّ كَمَا آمَنْتُ بِمُحَمَّدٍ عَلَيْ وَاللهِ عَلَىٰ مُلَا اللهُمَّ كَمَا آمَنْتُ بِمُحَمَّدٍ عَلَى اللهُمَّ أَنْلِغُ رُوحَ مُحَمَّدٍ عَنِي صَحْبَةً كَثِيرَةً وَ سَلاماً ».

ثُمُّ آدْعُ بِمَا بَدَالَكَ ، ثُمَّ اسجد وقل في سجودك:

١ \_ في بعض النَّسخ والمصباح: «يحبُّ».

« ٱللهُمَّ إِنِي أَسَأَلُكَ يا سامِعَ كُلِّ صَوتٍ ! وَ يا بارِئَ ٱلنَّفُوسِ بَعْدَ ٱلْمَوتِ ! وَ يا مَن لا مَن لا تَعْشاهُ ٱلظُلُماتُ، وَ لا تَتَشابَهُ عَلَيْهِ ٱلأَصْواتُ، وَ لا تُغَلِّطُهُ ٱلْحَاجاتُ ! يا مَن لا يَنْسَىٰ شَيْءٍ، وَ لا يَشْعُلُهُ شَيْءٌ عَنْ شَيْءٍ ! أَعْطِ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّدٍ . صَلَواتُكَ يَنْسَىٰ شَيْئًا لِشَيْءٍ، وَ لا يَشْعُلُهُ شَيْءٌ عَنْ شَيْءٍ ! أَعْطِ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّدٍ . صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ - أَفْضَلَ مَا سَأَلُوا ، وَ خَيْرَ مَا سَأَلُوكَ ، وَ خَيْرَ مَا سُئِلْتَ لَهُمْ ، وَ خَيْرَ مَا سَأَلُوكَ ، وَ خَيْرَ مَا سُئِلْتَ لَهُمْ ، وَ خَيْرَ مَا أَنْتَ مَسُؤُولًا لَهُمْ إلىٰ يَومَ ٱلْقيامَةِ ».

ثمَّ ارْفَع رَأْسَكَ وادْع بما أحببت،

٢٦ - ثمَّ تصلَّي ركعتين و تقول ــ ما زواه

" ﴿ ٢٤٤ ﴾ ٢٦ - أحمد بن إبراهيم بن أبي رافع ، عن أبي جعفر أحمد بن يعقوب الإصبهاني قال: حدّ ثني أبو جعفر أحمد بن عَلَويّة قال: حدَّ ثنيا أبو إسحاق إبراهيم بن أبي سمّال، عن محمّد بن سعيد الثّقنيُ قال: حدَّ ثني عليُّ بن مُعَلَىٰ ، عن إبراهيم بن أبي سمّال، عن سعيد بن يسار، عن أبي عبدالله ، عن أبيه، عن آبائه المُتَلِيُّة عن رسول الله المُتَلِيَّة ، عن سعيد بن يسار، عن أبي عبدالله ، عن أبو محمّد هارونُ بنُ موسى قال: حدَّ ثني مل عليُ بن عبدالله بن كوشيد الإصبهانيُ ، عن أبو علي محمّد بن همّام قال: حدَّ ثني عليُ بن عبدالله بن كوشيد الإصبهانيُ ، عن أبي إسحاق إبراهيم بن محمّد (مثل الأول) \_ (٢):

« ٱللَّهُمَّ لَكَ ٱلْحَمْدُ كَلَّهُ ، ٱللَّهُمَّ لا هادِي لِمَنْ أَضْلَلْتَ ، وَ لا مُضِلَّ لِمَنْ هَدَيْتَ ، ٱللَّهُمَّ لا مانِعَ لِما أَعْطَيْتَ ، وَ لا مُعْطِيَ لِما مَنَعْتَ ، ٱللَّهُمَّ لا قابِضَ لِما بَسَطْتَ ؛ وَ لا باسِطَ لِما قَبَضْتَ ، ٱللَّهُمَّ لا مُقَدِّمَ لِما أَخَرْتَ ؛ وَ لا مُؤخِّر لِما قَدَّمْتَ ، ٱللَّهُمَّ أَنْتَ ٱلْحَلِيمُ فَلا تَعْجَلُ (٣) ، ٱللَّهُمَّ أَنْتَ ٱلْجَوادُ فَلا تَبْخَلُ ، ٱللَّهُمَّ أَنْتَ ٱلْعَزِيزُ فَلا تُسْتَذَلُ ، ٱللَّهُمَّ أَنْتَ ٱلْمَسْعُ فَلا تُرامُ ، ٱللَّهُمَّ أَنْتَ ذُواَلْجَلالِ وَالإكْرامِ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ » وَ ادْعُ بَما شِئت.

٧٧ - ثمَّ تصلّي رَكعتين فتقول - ما رواه رفع ﴿٢٤٦﴾ ١٨ - عليُّ بن حاتم ، عن عليِّ بن سُليان الزُّراريِّ ، عن أحمدَ بنِ \_ † ለፕ

١ ـ الرَّقم زائد مكرَّرٌ ، لكن لابدُّ لي إلاَّ أن أُتَّبع المطبوعة الحروفيَّة السَّابقة.

٢ ـ أي عن أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن آبائه كلك عن رسول الله عليه.

٣ ـ في بعض النّسخ والمصباح: «فلا تجهّل». والصّواب ما في المتن.

إسحاقَ ، عن سَعْدانَ \_ رَفعه \_ إلى أبي عبدالله العَلَيْلا - :

« اللهُمَّ إِنِّي أَسَأَلُكَ الْعافيةَ مِنْ جُهْدِ الْبَلاءِ ، وَ شَمانَةِ الأَعْداءِ ، وَ سُوءِ الْقَضاءِ ، وَ دَرَكِ الشَّقاءِ ، وَ مِنَ الضَّرِرِ فِي الْمَعيشَةِ ، وَ أَنْ تَبْتَلِينِي بِبَلاءٍ لا طَاقَةَ لِي بِم ، أُو تُسلِطَ عَلَيَ طَاغِياً ، أُو تَهْ الْعَيامَةِ مُناقِشاً ، عَلَيَّ طَاغِياً ، أُو تَهْ الْعَيامَةِ مُناقِشاً ، عَلَيْ طَاغِياً ، أُو تُحاسِبَنِي يَومَ الْقيامَةِ مُناقِشاً ، عَلَيْ مُورَةً ، أُو تُحاسِبَنِي يَومَ الْقيامَةِ مُناقِشاً ، أَلْهُمُ إِنِي أَسْأَلُكَ باسْمِكَ أَخْوَجَ مَا أَكُونُ إِلَىٰ عَفُوكَ وَ تَجاوُزِكَ عَنِي فيما سَلَفَ ، اللهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ باسْمِكَ الْخَوجَ مَا أَكُونُ النَّامَةِ أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَنِي مِنْ عُتَقائِكَ وَ طُلْلَقائِكَ مِنَ النَّارِ » .

۲۸ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين وتقول – ما رواه

س ﴿٢٤٧﴾ ١٦ \_ عليُّ بن حاتم ، عن عليٌّ بن الحسين ، عن أحمدَ بنِ أبي عبدالله \_ عن بعض من رواه \_ عن أبي الحسن موسى التَّلْقُلا - :

«اللهُمَّ لا إلهَ إلاَ أَنْتَ ؛ لا أَعْبُدُ إلاَ إِبَاكَ ، وَ لا أُشْرِكُ بِكَ شَيئاً ، اللَّهُمَّ إِنِي ظَلَمْتُ نَفْسِي فَاغْفِرْ لِي وَ ٱرْحَمْنِي ، إِنَّهُ لا يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ إِلاَ أَنْتَ ، ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱغْفِرْ لِي مَا قَدَّمْتُ وَ [ما] أَخْرَتُ وَ [ما] أَغْلَنْتُ وَ [ما] أَشْرَرْتُ ، و ما أَنْتَ أَغْلَمُ يِهِ مِنِي ، وَ أَنْتَ ٱلْمُقَدِّمُ وَ أَنْتَ ٱلْمُؤَخِّرُ ، ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ أَنْتَ ٱلْمُقَدِّمُ وَ أَنْتَ ٱلْمُؤَخِّرُ ، ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ لَكُنِي عَلَى ٱلْمُقَدِّمُ وَ أَنْتَ ٱلْمُؤَخِّرُ ، ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِهُ مُحَمَّدٍ وَ وَلَا مُضِلِّ ، ٱللَّهُمَّ رَبَّ ٱلسَّماواتِ ٱلسَّبْعِ وَ رَبَّ ٱلأَرْضِينَ ٱلسَّبْعِ ، وَ مَنْ أَمْرِي بِما شِئْتَ وَ كَيْفَ شِئْتَ » وصل على رَبَّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظِيمِ ، ٱكْفِنِي ٱلْمُهِمَّ مِنْ أَمْرِي بِما شِئْتَ وَ كَيْفَ شِئْتَ » وصل على حمّد و آله ، وادع بما أحببتَ .

٢٩ ـ ثمَّ تصلُّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

« يا الله ! كَيْسَ<sup>(كُذَا</sup> يَرُدُّ غَضَبَكَ إِلاَّ حِلْمُكَ ، وَ لا يُجيرُ <sup>(١)</sup> مَن نِفْمَتِكَ إِلاَّ رَحْمَتُكَ ، وَ لا يُنْجِي مِنْ عَذَابِكَ إِلاَّ التَّضَرُّعُ إِلَيْكَ ، فَهَبَ لِى يا إِلهي مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً تُغْنيني بِها عَنْ رَحْمَةِ مَنْ سِواكَ بِآلْقُدْرَةِ ٱلَّتِي تُحْيِي بِها مَتِتَ ٱلْبِلادِ، وَ بِها تَنْشُرُ مَتِتَ ٱلْعِبادِ ، وَ لا تُهْلِكْنِي غَمَّاً حَتَىٰ تَغْفِرَ بِي وَ تَرْحَمَنِي وَ تُعَرِّفَنِي آلاسْتِجابَةً <sup>(١)</sup> في دُعاي وَ أَذِقْنِطَعْمَ ـ

↑ **X**Y

١ ـ في بعض النّسخ : «وَ لاتنجي» وهكذا في المصباح.

٢ ـ في بعض النَّسَخ : «وتعرفني الإجابة» ، كذا في المصباح والإقبال.

ٱلْعَافِيَةِ إِلَىٰ مُنْتَهَىٰ أَجَلِي ، وَ لا تُشْمِتْ بِي عَدُوِّي وَ لا تُمَكِّنْهُ مِنْ رَقَبَتِي ، إلهي إنْ وَضَعْتَنِي فَمَنْ ذَا ٱلَّذِي يَرْفَعُنِي ، وَ إِنْ رَفَعْتَنِي فَمَنْ ذَا ٱلَّذِي يَضَعُنِي ، وَ إِنْ أَهْلَكُتَنِي فَمَنْ ذَا ٱلَّذِي يَحُولُ بَيْنَكَ وَ بَيْنِي ، أَو يَتَعَرَّضُ لَكَ فِي شَيْءٍ مِنْ أَمْرِي ، وَ قَدْ عَلِمْتُ يا إلهي أَنَّهُ لَيْسَ فِي خُكْمِكَ ظُلْمٌ ۚ وَ لا فِي نَقْمَتِكَ عَجَلَةٌ ۚ وَ إِنَّمَا يُعَجِّلُ مَنْ يَخافُ ٱلْفَوْتَ ، وَ إنَّمًا يَحْتَاجُ إِلَى ٱلظُّلْمِ ٱلضَّعِيفُ ، وَ قَدْ تَعَالَئِتَ يَا إِلَهِي عَنْ ذَلِكَ عُلُواً كَبِيراً ، فَلا تَجْعَلْنِي لِلْبَلاءِ غَرَضاً ﴾ و لا لِيَقْمَتِكَ نَصَباً ﴾ وَ مَهْلْنِي وَ نَفِسْنِي ﴾ وَ أَقِلْنِي عَثْرَتَي ، وَ لا تَبْتَليي بِبَلاءٍ عَلَىٰ أَثَرِ بَلاءٍ ، فَقَدْ تَرى ضَعْنِ وَقِلَّةَ حِيلَتِي، وَأَسْتَجيرُ بِكَ يا اللهُ فَأَجِزنِي، ٨٨ وَ ٱسْتَعِيدُ بِكَ مِنَ ٱلنَّارِ فَأَعِدْنِي ، وَ أَسْأَلُكَ ٱلْجَنَّةَ فَلا تَحْرَمني » ،

٣٠ - ثمَّ تُصَلِّي رَكعتين ، فإذا فَرَغْتَ فقل:

« ٱللَّهُمَّ إِنَّ عَفْوَكَ عَنْ ذَنْبِي ، وَ تَجاوُزَكَ عَنْ خَطِيئَتِي ، وَ صَفْحَكَ عَنْ ظُلْمي ، وَ سَتْرَكَ عَلَىٰ قَبيح عَمَلِ ، وَ حِلْمَكَ عَنْ كَثيرِ جُرْمي (١) عِنْدَ ما كانَ مِنْ خَطَأي وَعَمْدي ، أَطْمَعَني فِي أَنْ أَسَّأَلَكَ مَا لَا أَسْتَوجِبُهُ مِنْكَ ٱلَّذِي رَزَقَتَني مِنْ رَحْمَتِكَ ، وَ عَرَّفْتَني مِنْ إِجَاتَتِكَ ، وَ أَرَيْتَنِي مِنْ قُدْرَتِكَ ، فَصِرْتُ أَدْعُوكَ آمِناً ، وَ أَسْأَلُكَ مُسْتَأْنِساً ، لا خايْفاً وَ لا وَجِلاً ، مُدِلاً عَلَيْكَ فيما قَصَدْتُفيهِ إلَيْكَ ، فَإِنْ أَبَطَأَ عَنِّي عَتَبْتُ بِجَهْلِي عَلَيْكَ ، وَ لَعَلَّ ٱلَّذِي أَبَطَأَ عَنِّي هُوَ خَيْرٌ لِي لِعِلْمِكَ بِعاقِبَةِ ٱلأُمورِ ؛ فَلَمْ أَرَ مَولَى كَرِيماً أَصَبْرَ عَلَىٰ عَبْدٍ لَئِيم مِنْكَ عَلَيَّ، يا رَبِّ ، إِنَّكَ تَدْعُوني فَأُولَي عَنْكَ، وَ نَتَحَبَّبُ إِلَيَّ فَأَتَبَغَّضُ إِلَيْكَ ، و تَتَوَدَّدُ ۚ إِلَيَّ فَلا أَقْبِلُ مِنْكِ ، كَأَنَّ لِيَ ٱلتَّطَوُّلُ عَلَيْكَ ، وَ لَمْ يَمْنَعْكَ ذَلَكَ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ لِي ، وَ ٱلإِحْسَانِ إِلَيَّ ، وَ ٱلتَّفَضُّلِ عَلَيَّ ، يِجُودِكَ وَ كَرَمِكَ ، فَٱرْحَمْ عَبْدَكَ ٱلْجَاهِلَ ، وَ جُدْ عَلَيْهِ بِفَضْلِ إِحْسَائِكَ إِنَّكَ جَوَادٌ كَرِيمٌ »،

فإذا فَرَغْتَ مِنَ الدُّعاء فاسجُد و قل في سُجودك:

« بَا كَائِنَاً قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ ! وَ يَا كَائِناً بَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ ! وَ يَا مُكَوِّنَ كُلِّ شَيْءٍ ! لأ تَفْضَحُني فَإِنَّكَ بِي عَالِمٌ ، وَ لَا تُعَذِّبْنِي فَإِنَّكَ عَلَيَّ قَادِرٌ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُبِكَ مِنَ ٱلْعَدِيلَةِ عِنْدَ ٱلْمَوتِ (٣) ، وَ مِنْ شَرِّ ٱلْمَرْجِعُ فِي ٱلْقُبُورِ ، وَ مِنَ ٱلنَّدَامَةِ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي

١ - في بعض النسخ: «عن كبير جرمي»، وكذا في المصباح. ٢ - في بعض النسخ: «به». ٣ ــ العديلة اسمٌ كشيطانٍ يوسوس النَّاس ، ليعدلهم ويَصرفهم عن الدِّين . ويجتمل أن -

أَسْأَلُكَ عِيشَةً هَنِيئَةً • وَ مِيتَةً سَوِيَّةً • وَ مُنْقَلَبًا كَرِيمًا غَيْرَ مُخْزٍ وَ لا فاضِحٍ » .

ثمّ ارْفع رأسك من الشجود، وَادْعُ بِما شئت.

٣١- ثُمُّ تصلِّي رَكعتين وتقول ــ ما رواه

مع ﴿٢٤٨﴾ ٢٠ \_ عليُّ بن حاتم، عن محمّد بن أبي عبدالله، عن سَهل بن زياد، عن الحسن بن معاوية العِجْليِّ، عن الحارث بن أبي رَسَنٍ ، عن بُرَيدِ بن معاوية العِجْليِّ، عن أحدهما اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللِّهُ اللللِّهُ الللللِّهُ اللللِّهُ الللْلِهُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْم

« ٱللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ بِأَنَّ لَكَ ٱلْحَمْدَ، لا إِلَّا أَنْتَ ٱلْمَتَّانُ ، بَدِيعُ ٱلسَّماواتِ وَ الأَرْضِ ، ذُو ٱلْجَلالِ وَ ٱلإِكْرامِ ، إِنِّي سائِلُ فَقيرٌ ، وَ خَائِفٌ مُسْتَجبرٌ ، وَ تائِبٌ مُسْتَغْفِرُ ، الأَرْضِ ، ذُو الْجَلالِ وَ ٱلإِكْرامِ ، إِنِّي سائِلُ فَقيرٌ ، وَ خَائِفٌ مُسْتَجبرٌ ، وَ تائِبُ مُسْتَغْفِرُ ، اللَّهُمَّ صَلِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آغْفِرْ لِى ذُنوبِي كُلَّها ، قَديمَها وَ حَديثَها ، وَ كُلَّ اللهُمَّ صَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مَانِعَ إِلاَ ذَنْ اللهُمَّ لا دَافِعَ وَ لا مَانِعَ إِلاَ النَّهُ الْذَنْ اللهُمُ اللهُمُولِ اللهُمُ اللهُمُلْمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُلِمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ الل

٣٢ ـ ثمَّ تصلَّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

٣١﴿٢٤٩﴾ ٢٦ \_ علي بن حاتم ، عن محمد بن أبي عبدالله ، عن سهدل ابن يحيي ١٠ بن المبدارك ، عن عبدالله بن جَبلة ، عن معاوية بن وَهب ، عن أبى عبدالله التلاكيلا -:

« اَللَّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ إِيماناً تُباشِرُ بِهِ قَلْمِي ، وَ يَقيناً صادِقاً [حَتَىٰ يَذْهَبُ بِالشَّكِ عَنِّيا <sup>(٢)</sup> حَتَىٰ أَعْلَمُ أَنَّهُ لَنْ يُصيبَنِى إِلاَّ مَا كَتَبْتَ نِى ، وَ الرِّضَا بِمَا قَسَمْتَ لِى ، اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ نَفْساً طَيِبَةً تُؤْمِنُ بِلِقائِكَ ، وَ تَقْنَعُ بِعَطَائِكَ ، وَ تَرْضَىٰ بِقَضَائِكَ ، اَللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ إِيماناً لا أَجَلَ لَهُ دُونَ لِقائِكَ ، تَوَلَّنِي مَا أَبْقَيْنَنِ عَلَيْهِ، و تُخْيِينِي مَا أَخْيَيْتَنِي عَلَيْهِ،

 <sup>→</sup> يكون مصدراً: أي العدول عن الذين عند الموت. (ملذ) وقال بعض الشرّاح: العديلة جماعة من الشياطين الذين بحضرون عند المحتضر ليعدلوه من الإيمان إلى الكفر ويشككوه في اعتقاداته، ولهذا أمروا ﷺ بالتلقين وقت الاحتضار.

١ ـ كذا في النسخ ، والصواب : «عن سهل ، عن يجيي».

٢ ــ ما بين المعقوفين ليس في بعض النسخ والمصباح والإقبال ، ولعله زائد من النشاخ .
 وقوله : «إيماناً تُباشِر به قلبي» في المصباح : «إيماناً يتباشر به قلبي» .

وَ تَوَفَّنِ إِذَا تَوَفَّنِتَنِي عَلَيْهِ ، وَ تَبْعَثُنِي إِذَا بَعَثْتَنِي عَلَيْهِ ، وَ تُبْرِيءُ بِهِ صَدْرِي مِنَ ٱلشَّكِّ وَ ٱلرَّيْبِ فِي دِينِي ».

٣٣ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فَرَغْت فقل ـ ما رواه

مع ﴿ ٢٥٠ ﴾ ٢٢ \_ علي بن حاتم ، عن محمد بن أبي عبدالله ، عن سهل بن \_ زياد \_ رفعه \_ إلى أبي أبي عبدالله التلك ال- :

« يا حَليمُ يا كَريمُ ! يا عالِمُ يا عليمُ ! يا قادِرُ يا قاهِرُ! يا خَبيرُ يا لَطيفُ ! يا الله يا رَبَاهُ ! يا سَيِداهُ ! يا مَولاهُ ! يا رَجاياهُ ! أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَأَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَأَسْأَلُكَ نَفْحَةً مِنْ نَفَحاتِكَ كَريمَةً رَحيمَةً ، تَلُمُّ بِها شَغْنِي (١) ، وَ تُصْلِحُ بِها شَأْنِ ، وَ وَأَسْأَلُكُ مَنْ سِواكَ ، يا مَنْ هُوَ خَيْرٌ لِي مِنْ تَقْضِي بِها دَيْنِي ، وَ تَسْعَشُي بِها وَعِيالِي ، وَ تُغْنِينِي بِها عَمَّنْ سِواكَ ، يا مَنْ هُوَ خَيْرٌ لِي مِنْ أَنِي وَ مِنَ آلنَاسِ أَجْمَعِينَ ؛ صَلّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آفَعَلْ ذَلِكَ بِيَ آلسَاعَةَ ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ قَديرٌ ».

٣٤ - ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

٣٥ ـ ثمّ تصلّي رَكعتين، فإذا فرغت فقل – ما رواه <sub>أرضّع</sub> ﴿٢٥١﴾ ٢٣ ـ عليُّ بن حاتم، عن محمّد بن أبي عبدالله ، عن سعد بن\_

١ \_ لَمْ شعثه أي جمع بين شتيت أموره ، كها في القاموس وفيه الشّعث \_ محرّكة \_ :
 انتشار الأمر . ٢ \_ كذا ، وفي بعض النّسخ وفي المصباح : «عاذ بذمّتكَ».

عبدالله ، عن الحسن بن علي ، عن الحسين بن سَيف ، عن محمّد بن سليان ، عن إبراهيم بن الفضل ، عن أبان بن تَعلِب ، عن أبي عبدالله السَّلَيْنَالا .:

فإذا فَرَعْتَ مِن الدُّعاء فاسجد وقل في سجودك:

«سَجَدَ وَجْهِيَ ٱللَّمْيُمُ لِوَجْهِ رَبِيَ ٱلْكَرِيمِ ، سَجَدَ وَجْهِيَ ٱلْحَقيرُ لِوَجْهِ رَبِيَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْكَرِيمِ ، يَا كَرِيمُ يَا كَرِيمُ يَا كَرِيمُ ! بِكَرَمِكَ وَ جَودِكَ آغْفِرْ نِي ظُلْمِي وَ جُرْمِي وَ إِسْرافِي عَلَىٰ نَفْسِي » ثمَّ ارفَع رأسَك وَادْعُ بِمَا أُحببت.

٣٦ ـ ثمَّ تصلَّي رَكعتين وتقول ـــ ما رواه

مَعِ ﴿ ٢٥٢﴾ ٢٤ \_ عليُّ بن حاتم ، عن محمّد بن أبي عبدالله ؛ و عليّ بن سليان قالا : حدَّثنا محمّد بن مسلم ، عن أحدهما اللَّهُ اللهُ ا

١ - كناية عن البسط والارتفاع ، والسرادق ـ بضم السين وكسر الدّال ـ : الفسطاط الّذي عذّ فوق صحن البيت ، والجد : العِزّة والرّفعة .

٢ - أي حميت ، أو ملئت بتفجير بعضها إلى بعض حتى يعود سجراً واحداً من سجر التَنور إذا ملأه بالحطب ليحميه ، كذا ذكره البيضاويّ في قوله تعالى : «إذا البحار سُجّرت».

«ٱللهُمَّ لَكَ ٱلْحَمْدُ بِمَحامِدِكَ كُلِها، وَ عَلَىٰ نَعَائِكَ كُلِها، حَتَىٰ يَنْتَهِي ٱلْحَمْدُ إلىٰ ما تُحِبُّ وَ تَرضىٰ ، ٱللهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ خَيْرَكَ وَ خَيْرَ ما أَرْجو ، وَ أَعوذُ بِكَ مِنْ شَرِّ ما أَخْذَرُ وَ مِنْ شَرِّ ما لا أَخْذَرُ ، ٱللهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أُوسِعْ لِي فِي رِزْقِ ، وَ آمْدُذْ لِي فِي عُمْرِي ، وَ آغْفِرْ لِي ذَنْنِي ، وَ آجْعَلْنِي مِمَّنْ تَنْتَصِر بِهِ لِدينِكَ ، وَ لا تَسْتَبْدِل بِي غَيْرِي (١) » .

٣٧ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

« اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ اَقْسِمْ لَنا مِنْ خَشْيَتِكَ مَا يَحُولُ بَيْنَنا وَ بَيْنَ مَعاصيكَ ، وَ مِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَنَّنَكَ ، وَ مِنَ الْتِقَيْنِ مَا تُهَوِّنُ [بِهِ] عَلَيْنا مُصِيباتِ اَلدُّنْيا ، وَ مَتِّغْنَا بِأَسْاعِنا وَ أَبْصادِنا ، وَ الْصُرْنَا عَلَى مَنْ عادانا ، وَ لا نَجْمَلُ مُصِيبَتَنا في دينِنا ، وَ لا تَجْعَلِ الدُّنْيا أَكْبَرَ هَمِّنا ، وَ لا تُسَلِّطْ عَلَيْنا مَنْ لا يَرْحَمُنا » .

٣٨ - ثمَّ تُصِلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

« اللهُمَّ إِنَّ ذُنوبِي تُحَوِفُنِي مِنْكَ ، وَ جُودَكَ يُبَشِّرُنِي عَنْكَ ، فَأَخْرِجْنِي بِالْخَوفِ مِنَالْخَطَايَا ، وَ أُوْصِلْنِي بِجُودِكَ إِلَىٰ الْعَطَايَا حَتَىٰ أَكُونَ غَداً فِي الْقَيَامَةِ عَتِيقُ كَرَمِكَ كَمَا
كُنْتُ فِي الدُّنْيَا رَبِيبَ نِعَمِكَ ، فَلَيْسَ مَا تَبْذُلُهُ غَداً مِنَ النَّجَاةِ بِأَعْظَمِ مِمَّا قَدْ مَنَحْتُهُ
الْيُومَ مِنَ الرَّجَاءِ ، وَ مَتَىٰ خَابَ فِي فَنَائِكَ آمِلُ ؟ أَمْ مَتَى الْصَرَفَ عَنْكَ بِالرَّذِ سَائِلُ ؟
الْيُومِ مِن دَعَاكَ مَنْ لَمْ تُجِبْهُ ؟! لِأَنَّكَ قُلْتَ : « اُذْعُونِي اَسْتَجِبْ لَكُمْ (٢) » وَ أَنْتَ لا تُخْلِفُ
إلَهِي مَا دُعَاكَ مَنْ لَمْ تُجِبْهُ ؟! لِأَنَّكَ قُلْتَ : « اُذْعُونِي اَسْتَجِبْ لَكُمْ (٢) » وَ أَنْتَ لا تُخْلِفُ
الْمِيعَادَ ، فَصَلِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ بِيا إِلَهِي وَ اَسْتَجِبْ دُعَائِي ».

٣٩ ـ ثمّ تصلّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

﴿٢٥٣﴾ ٢٥ ـ عليَّ بن حاتم ، عن محمد بن جعفر ، عن عبدالله بن محمد ،
 عن محمد بن الوليد ، عن يونس بن يعقوب ، عن مُعتِّب ، عن أبي عبدالله التَّكِيلاً - ،
 « ٱللَّهُمَّ بادِكْ لي فِي ٱلْمَوتِ ، ٱللَّهُمَّ أعِنِي عَلَى ٱلْموتِ ، ٱللَّهُمَّ أعِنِي عَلَىٰ سَكَراتِ

١ \_ إشارة إلى قوله تعالى : «و إن تتولوا يستبدل قوماً غيركم » . أي لاتجعلني بسبب المعاصي مستوجباً لغضبك حتى تذهب بي و تأتي بغيري مكاني لنصر دينك . أو لا تغير جسمي وخلق في الآخرة ، والأول أظهر . (ملذ)

۲ ــ غافر : ۲۰۰

آلْمَوتِ ، [ٱللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَىٰ غَمَراتِ آلْمَوتِ اللهُ مَّ أَعِنِي عَلَىٰ غَمِّ آلْقَبْرِ ، ٱللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَىٰ غَمِّ آلْقَبْرِ ، ٱللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَىٰ وَخَشَةِ ٱلْقَبْرِ ، ٱللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَىٰ وَخَشَةِ ٱلْقَبْرِ ، ٱللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَىٰ وَخَشَةِ ٱلْقَبْرِ ، ٱللَّهُمَّ أَعِنِي عَلَىٰ أَهُواكِ يَومِ ٱلْقيامَةِ ، ٱللَّهُمَّ رَوِّخِي ٱللَّهُمَّ أَوْجِي وَمُ اللهُمَّ رَوِّخِي اللهُمَّ أَعْدِلِ يَومِ ٱلْقيامَةِ ، ٱللَّهُمَّ بارِكْ لِي فُلُوكِ يَومِ ٱلْقيامَةِ ، ٱللَّهُمَّ رَوِّخِي مِنَ الحَودِ ٱلْعَينِ »،

٤٠- ثمَّ تصلَّى رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

«ٱللَّهُمَّ لَا بُدَّ مِنْ أَمْرِكَ ، وَ لَا بُدِّ مِنْ قَدَرِكَ ، وَ لا بُدَّ مِنْ قَضائِكَ ، وَ لا حَولَ وَ لأ قُوَّةَ إِلاَّ بِكَ ، ٱللَّهُمَّ فَهِا (١) قَضَيتَ عَلَيْنا مِنْ قَصاءٍ ، [أَإِو قَدَّرْتَ عَلَيْنا مِنْ قَدرٍ فَأَعْطِنا مَعَهُ صَبْراً يَقْهَرُهُ وَ يَدْمَغُهُ ، وَ ٱجْعَلْهُ لَنا صاعِداً في رِضُوانِكَ يَنْهِي في حَسَناتِنا وَ تَفْضِيلِنا وَ سُؤْدَدِنا وَ شَرَفِنا ' وَ مَجْدِنا وَ نَعْإِئِنا ' وَ كَرامَتِنا فِي ٱلدُّنْيا وَ ٱلآخِرَةِ ، وَ لا يَنْقُضْ مِنْ حَسَناتِنا ، ٱللَّهُمَّ وَ مَا أَعْطَيْتَنا مِنْ عَطاءٍ ، أَو فَضَّلْتَنا بِم مِنْ فَضيلَةٍ،أو أكْرَمْتَنا بِهِ مِنْ كَرَامَةٍ فَأَعْطِنا مَعَهُ شُكْراً يَقْهُرُهُ وَ يَدْمَغُهُ (٢) ، واجْعَلْهُ لَنا صاعِداً في رضوانِكَ ٠ وَ فِي حَسَنَاتِنَا وَ سُؤْدَدِنَا وَشَرَفِنَا ؛ وَ نَعْمَاثِكَ وَ كَرَامَتِكَ فِي ٱلدُّنْيَا وَ ٱلآخِرَةِ ، ٱللَّهُمَّ وَ لَا تَجْعَلْهُ لَنا أَشَراً وَ لَابَطَراً ، وَلا فِئْنَةً وَلا مَقْناً وَلا عَذَاباً وَلا خِزْياً فِي ٱلدُّنْيا وَٱلآخِرَةِ (٣) ، ٱللُّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُ بِكَ مِنْ عَثْرَةِ ٱللِّسانِ ؛ وَ سُوَّءِ ٱلْمَقامِ وَ خِفَّةِ ٱلْمِيزَانِ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ لَقُنا حَسَناتِنا فِي ٱلْمَهاتِ ، وَ لَا تُرِنا أَعْإِلَنا عَلَيْنا حَسَراتٍ ، وَ لَا تُخْزِنا عِنْدَ قَضائِكَ ، وَ لا تَفْضَحْنا بِسَيِّئاتِنا يَومَ نَلْقاكَ ، وَ ٱجْعَلْ قُلُوبَنا تَذْكُرُكَ ، و لا تَنْسَاكَ ، وَ تَخْشَاكَ كَأَنَّهَا تَرَاكَ حَتَّىٰ نَلْقاكَ ، وَصَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ بَدَّنْ سَيِّئاتِنا حَسَناتٍ ، وَ ٱجْعَلْ حَسَناتِنا دَرَجاتٍ ، وَ ٱجْعَلْ دَرَجاتِنا غُرُفاتِ ، وَ ٱجْعَلْ غُرُفاتِنا عالِياتٍ ، ٱللَّهُمَّ وَ أُوسِعُ لِفَقِيرِنا مِنْ سَعَةِ ما قَضَيْتَ عَلَىٰ نَفْسِكَ ، ٱللُّهُمَّ صَلّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ مُنَّ عَلْيَّ بِٱلْهُدَىٰ مَا أَبْقَيْتَنَا ، وَ ٱلْكَرَامَةِ مَا أَحْتِيلَتَنَا ؛ وَ ٱلْمَعْفِرَةِ إِذَا تَوَفَّيْنَنَا ۚ وَٱلْحِفْظِ فَهَا يَبْتِي مِنْ عُمْرِنَا ، وَٱلْبَرَكَةِ فِهَا رَزَقَتنا، وَٱلْعَوْنِ عَلَىٰ مَا حَمَلْتَنَا ﴾ وَ ٱلثُّبَاتِ عَلَىٰ مَا طَوَّقْتَنَا ، وَ لا تُؤاخِذُنَا بِظُلْمِنَا ، وَ لا تُقايِشنا بِجَهْلِنا ﴾ وَ لا

1

١ ـ في المصباح: «فكلما».
 ٢ ـ دَمَقه ـ كمنعه ونصره ـ: شَجّه حتى بلغت ـ
 الشّجّة الدّماغ، وفلاناً ضرب دماغه. (القاموس)
 ٣ ـ «لا أشَراً وَ لابطراً» المراد سوء احتال الغنى والطّغيان عند النّعمة والتّبحر والتّكتر.

تَسْتَدْرِجْنا بِخَطايانا ، وَ آجْعَلْ أَحْسَنَ ما نَقُولُ ثابِتاً في قُلُوبِنا ، وَ آجْعَلْنا عُظَاءَ عِنْدَكَ وَ في أَنْفُسِنا أَذِلَةً ، وَ ٱنْفَعْنا بِها عَلَّمْتَنا ، وَ زِدْنا عِلْماً نافِعاً ، أَعُوذُبِكَ مِنْ قُلْبٍ لا يَخْشَعُ ، وَ مِنْ عَيْنٍ لا تَدْمَعُ ، وَ صَلاَةٍ لا تُقْبَلُ ، أَجِرْنا مِنْ سُوءِ ٱلْفِتَنِ يا وَلِيَّ ٱلدُّنْيا وَالآخرةِ ! ».

فَإَذَا فرغت من الدُّعاء فاسجد وقل في سجودك ــ مَا رواهُ

مَ ﴿ ٢٥٤﴾ ٢٦ \_ عليُّ بن حاتم ، عن أحمد بن عليٍّ (١) ، عن أحمدَ بنِ إسحاقَ ، عن بَكر بن محمّد ، عن أبي عبدالله التَّلْقُلا –:

« سَجَدَ وَجْهِي لَكَ نَعَبُداً وَ رِقاً ، لا إِلهَ إِلاَ أَنْتَ حَقاً حَقاً ، الأَوَّلُ قَبْلَ كُلِّ شَيْءٍ ، وَ ٱلآخِرُ بَعْدَ كُلِّ شَيْءٍ ، هَا أَنَا ذَا بَيْنَ يَدَيْكَ ! ناصِيتِي بِيَدِكَ ! فَآغْفِرْنِي ! إِنَّهُ لا يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ ٱلْعِظامَ غَيْرُكَ ، فَآغْفِرْ بِي ! فَإِنِّي مُقِرِّ بِذُنوْبِي عَلَىٰ نَفْسِي، وَ لا يَدْفَعُ ٱلدَّنْبَ ٱلْعَظيمَ غَيْرُكَ ». ثمَّ ارفع رأسك من السُّجود، فَإِذَا اسْتَوَيتَ قائماً فَادْع بِما أُحبَبْتَ . ٤١ ـ ثمَّ تصلّى رَكعتين، فإذا فرغت فقل \_ ما رواه

مَ وَ ٢٥٥ مَ ٢٧ \_ عليُّ بن حاتم ، عن أحدَّ بنِ عليٌّ ، عن أحدَ بنِ إسحاقَ ، عن بَكر بن محمّد ، عن أبي عبدالله التَ اللهُ التَ

«اَللَّهُمَّ أَنْتَ ثِقَنِي فِي كُلِّ كَرْبٍ ، وَ أَنْتَ رَجائِي فِي كُلِّ شِدَّةٍ ، وَ أَنْتَ لِي فِي كُلِّ أَهْرِ
نَزَلَ بِي ثِقَةٌ وَ عُدَّةٌ ، كَمْ مِنْ كَرْبٍ يَضْعُفُ عَنْهُ الْفُؤادُ ، وَ تَقِلُّ فيهِ الْجِيلَةُ ، وَ يَخْذُلُ
عَنْهُ الْقَرِيبُ ، وَ يَشْمَتُ بِهِ الْعَدُوُ ، وَ تُغْيِينِي فيهِ الْأُمُورُ ، أَنْزَلْتُهُ بِكَ وَ شَكُوتُهُ إِلَيْكَ ، الْفَرادِ ، أَنْزَلْتُهُ بِكَ وَ شَكُوتُهُ إِلَيْكَ ، رَاغِباً [إلَيْكَ] فيهِ عَمَّنْ سِواكَ ، فَقَرَّ جْتَهُ وَ كَشَفْتَهُ وَ كَفَيْتَنِيهِ ، فَأَنْتَ وَلِي كُلِّ يَعْمَةٍ ، وَ مَا يَعْمَدُ كَيْبِرا ، وَ لَكَ الْمَنَ فاضِلاً ». صاحبُ كُلِّ حاجَةٍ ، وَ مُنْتَهِى كُلِّ رَغْبَةٍ ، لَكَ الْحَمْدُ كَثِيرا ، وَ لَكَ الْمَنَّ فاضِلاً ».

٤٦ ـ ثمَّ تصلَّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل .. ما رواه

٣ ﴿٢٥٦﴾ ٢٨ ـ علي بن حاتم ، عن محمد بن عَمْرو، عن جعفر بن الحسن،
 عن أبيه ، عن الحسين بن راشد «قال: ذُكِرَ عن أبي عبدالله التَلْقَيْلا أنّه كانَ يأمر
 بذاالدُّعاء ...:

«ٱللُّهُمَّ إِنَّكَ تُنْزِلُ فِي ٱللَّيْلِ وَ ٱلنَّهارِ ما شِئْتَ ، فَصَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ

1

١ \_ هو أبوعمرو أحمد بن عليّ القائديّ القزوييّ الققة.

أَنْزِلْ عَلَيَّ وَ عَلَىٰ إِخُوالِي وَ أَهْلِي وَ جِيرًانِي بَرَكَايِكَ وَ مَغْفِرَ نَكَ ، وَ ٱلرِّزْقَ ٱلْوالسِعَ ، وَ آئْزِلْ عَلَيْ وَ عَلَىٰ اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱرْزُقْنا مِنْ حَيْثُ نَحْتَسِبُ ، وَ مِنْ حَيْثُ لَا نَحْتَفِظُ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ حَيْثُ لا نَحْتَفِظُ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ حَيْثُ لا نَحْتَفِظُ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ حَيْثُ لا نَحْتَفِظُ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آجْعَلْنا فِي جِوارِكَ وَ جِرْزِكَ ، عَزَّ جَارُكَ ، وَ جَلَّ ثَناؤُكَ ، وَ لا إلهَ غَيْرُكَ » .

٤٣ ـ ثمَّ تصلَّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ــ ما رواه

مع ﴿٢٥٧﴾ ٢٩ \_ علي بن حاتم ، عن محمّد بن أبي عبدالله ، عن سعد بن عبدالله ، عن سعد بن عبدالله ، عن الرق التعلا «أنه عبدالله ، عن الرق ، عن البرق ، عن سعد بن سعد ، عن الرق التعلا «أنه قال : هذا دُعاء العافية \_ :

« يا اللهُ ! يا وَلِيَّ الْعافِيةِ ! وَ الْمَنْانُ بِالْعافِيةِ ، وَ رازِقَ الْعافِيةِ ، وَ الْمُنْعِمُ بِالْعافِيةِ ، وَ الْمُنْعُمُ بِالْعافِيةِ ، وَ الْمُنْعُمُ بِالْعافِيةِ ، وَ الْمُنْعُمُ بِالْعافِيةِ ، وَ الْمُنْعُمُ بِالْعافِيةِ وَ وَحِيمَهُم ! صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ عَجَلْ لَنَا فَرَجاً وَ مَخْرَجاً ، وَ الْرُزُقْنَا الْعافِيةَ ، وَ دَوامَ لَعَافِيةَ ، فِ اللَّهُ فِي الدُّنْيا وَ الآخِرَةِ يَا أَرَحْمَ الرَّاحِمِينَ » ،

٤٤ ـ ثمَّ تصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

«ٱللّٰهُمُ إِنِي أَسْأَلُكَ بِرَحْمَتِكَ آلَيَ وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ ، وَ بِقُدْرَتِكَ (١) آلَيْ قَهَرَتْ كُلَّ شَيْءٍ ، وَ بِقُدْرَتِكَ (١) آلَيْ قَهَرَتْ كُلَّ شَيْءٍ ، وَ بِقُوْتِكَ (٢) آلَيْ لا يَقُومُ لَها شَيْءٌ ، وَ بِعَظَمَتِكَ آلَيْ مَلَاثْ كُلَّ شَيْءٍ ، وَ بِعِلْمِكَ آلَدِي أَحاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ ، وَ بِوَجْهِكَ ٱلْباقِ بَعْدَ فَناءِ كُلِّ شَيْءٍ ، وَ بِنورِ وَجْهِكَ آلْباقِ بَعْدَ فَناءِ كُلِّ شَيْءٍ ، وَ بِنورِ وَجْهِكَ آلَذِي أَضَاءَ لَهُ كُلُّ شَيْءٍ ، يا مَنانُ يانُورُ إيانُورُ إيانُورُ إياأُولَ فَناءِ كُلِّ شَيْءٍ ، يا مَنانُ يانُورُ إيانُورُ إيانُورُ إيااللهُ يَا رَحمنُ يارَحِمُ ، يا اللهُ ، أَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذَّنُوبِ آلَي تَحْدِثُ ٱلنِّقَمَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَي تورِثُ ٱلنَّذَمَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَي تَحْبِسُ ٱلْقِسَمَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَيْ تَهْتِكُ ٱلْعِصَمَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَيْ تَمْتَعُ ٱلْعَطَاءَ (٣) ، وأَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَيْ تَمْتِكُ ٱلْعِصَمَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَيْ تَمْتَعُ ٱلْعَطَاءَ (٣) ، وأَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَيْ تَمْتَعُ ٱلْعَطَاءَ (٣) ، وأَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَيْ تَمْتَعُ ٱلْعَطَاءَ (٣) ، وأَعُوذُبِكَ مِنَ ٱلذُّنُوبِ آلَتِي تَمْنَعُ ٱلْعَطَاءَ الْتَعْمَ اللهُ أَلَا اللهُ الْعَلَاءُ الْعَلَاءُ اللهُ الْعَلَاءُ اللهُ اللهُولُولِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

١ - كذا، وفي بعض النسخ والمصباح والإقبال: «بقوتك»، والباء في المواضع كلّها إمّا سببيّة أو قسميّة، ومتعلّق السّؤال مقدّر، يبيّنه قوله: «أعوذُبِك» أو هو بدل لقوله: «أَسَّأَلُك».
 ٧ في من اللّه من اللّه من الله عند الله عند

٢ ـ في بعض النَّسخ والإقبال: «و بعزَّتكَ». ٣ ـ كذا، وفي بعض النَّسخ وكتاب ←

آلَي تُدِيلُ الأَعْداءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تَخْيِسُ الدُّعاءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تَخْيِسُ الدُّعاءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تَقْطَعُ الرَّجاءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تَقْطَعُ الرَّجاءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تُظْلِمُ الْهَواءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تُظْلِمُ الْهَواءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تَظْلِمُ الْهَواءَ ، وَ أَعُوذُبِكَ مِنَ الدُّنُوبِ الَّي تَخْيِسُ غَيْثَ السَّاءِ ». الدُّنُوبِ الَّي تَخْيِسُ غَيْثَ السَّاءِ ».

٤٥ ـ ثمَّ تصلَّى رَكعتين ، فإذا فرغت فقل ... ما رواه

◄ ﴿٢٥٨﴾ ٣٠ - على بن حاتم ، عن محمد بن أحمد قال : حدَّثني على بن السحاق بن عُهارَ ، عن عبدالرَّحن ، عن حمّاد بن عيسى ، عن إبراهيم بن عُمَرَ ، عنهم ﷺ (والدَّعاء المتقدّم رواه بهذا الإسناد) ... :

«اللّهُمّ إِنّكَ حَفَظْتَ الْغُلَامَيْ لِصَلاحِ أَبَويْهِا (١) وَ دَعاكَ الْمُؤْمِنُونَ فَقَالُوا: « رَبّنا لا تَجْعَلْنا فِتْنَةً لِلْقُومِ الظّالِمِينَ » ، اللّهُمّ إِنّي أَنْشِدُكَ بِرَحْمَتِكَ ، وَ أَنْشِدُكَ بِنَبِيّكَ نَبِيّهِ الرَّحْمَةِ ، وَ أَنْشِدُكَ بِحَسْنٍ وَ حُسَيْنٍ صَلُواتُكَ عَلَيْهِمْ الرَّحْمَةِ ، وَ أَنْشِدُكَ بِحَسْنٍ وَ حُسَيْنٍ صَلُواتُكَ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، وَ أَنْشِدُكَ بِأَسْائِكَ وَ أَزْكَائِكَ كُلّها ، وَ أَنْشِدُكَ بِآشَمِكَ الأَعْظَمِ الأَعْظَمِ الْأَعْظَمِ الْعَظِيمِ اللّذِي إِذَا دُعيتَ بِم لَمْ تَرُدُّ مَا كَانَ أَقْرَبَ مِنْ طَاعَتِكَ ، وَ أَنْعَدَ مِنْ مَعْصِيتِكَ ، وَ أُوفَى بِعَهْدِكَ ، وَ أَفْصَى لِحَقِّكَ ، فَأَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَى لَكَ عَبْداً شَاكِراً ، تَجِدُ مِنْ خَلْقِكَ مَنْ تُعَذِّبُهُ غَيْرِي ، وَ وَأُوفَى بِعَهْدِكَ ، وَ أَفْسَى لِحَقِّكَ ، فَأَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَى لَكَ عَبْداً شَاكُولُ ، وَ مُنتَهِى كُلُ مَا عَنْ يَعْفِي وَ أَنْ تَجْعَلَى لَكَ عَبْداً شَاكُولُ ، وَ مُنتَهِى كُلُ مَا إِنْ تَعْقِيكُ فَقِيرٌ ، أَنْتَ مَوْمِعِ كُلُ شَكُولُ ، وَ شَاهِدُ كُلُ نَجُولُ ، وَ مُنتَهَى كُلُ مَاتَحْمَةٍ وَ أَنَا إِلَى رَحْمَتِكَ فَقِيرٌ ، أَنْتَ مُوسِعُ كُلُ شَعْمِى ، وَ شَاهِدُ كُلُ نَجُولُ ، وَ مُنتَهى كُلِ مَاتَهِ عَنِ الْجُبانِ عَنِ الْكُفْرِ، وَ بِالْهُدَىٰ عَنِ الْجُباتُ عَمَّا كُومُتَه وَ بِالْمُولِ عَنِ الْجُباتِ عَنَ الْخُباتِ عَنِ الْمُنْكِرِ ، وَ بِالْمُذُو ، وَ بِالْمُذَى ، وَ بِالْذِكْرِ عَنِ الْحَباقِ عَنِ الْمُنْكِرِ ، وَ بِالذِكْرِ عَنِ الْحَافِقَ عَنِ الْمُنْكِرِ ، وَ بِالذِكْرِ عَنِ الْحَبْقِي عَنِ الْمُنْكِي ، وَ بِالْمَعْرُوفِ عَنِ الْمُنْكُرِ ، وَ بِالذِكْرِ عَنِ الْمُنْكَلِ ، وَ بِالْذِكْرِ عَنِ الْحَبْقُ عَنِ الْمُنْكِلُ ، وَ بِالْكَلُومُ عَنِ الْمُنْكُورُ ، وَ بِالذِكْرِ عَنِ الْمُنْكُونُ عَنِ الْمُنْكِرِ ، وَ بِالذِكْرِ عَنِ الْمُنَافِقُ عَنِ الْمُنْعُولُ عَنِ الْمُنْعِلَى عَنِ الْمُعْرِقُ عَنِ الْمُنْعِلِي عَنِ الْمُنْعُلُومُ ، وَ بِالذِكْرِ عَنِ الْمُنْعِلُ عَنِ الْمُنْعِلُ الْمُعْرِقُ عَنِ الْمُنْعِلَ عَنِ الْمُنْعُولُ عَلَى الْمُعْع

◄ الإقبال: «تمنع القضاء».

ا \_ لعل المعنى: « إنك حفظت الغلامين لِصَـلاج أبويهما وَفَاحْفَظْنِي لِصَـلاج آبائي و لِمِـنا وَكُوبَ الدُّعاء عن المؤمنين و رضيت ذلك منهم فاستجب لي ، لأنّ مغلوبيتي سببٌ لفتنة الظّالمين، • (ملذ) ٢ \_ في النّسخ وفي المصباح والإقبال: «و أن تُنشّطَني له».

ٱلنِّسْيانِ ، ٱللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ عَافِيٰ مَا أَخْبَيْتَنِي ، وَ ٱلْهِمْنِيَ ـ ٱلشُّكْرَ عَلَىٰ مَا أَعْظَيْتَنِي ، وَ كُنْ بِي رَحِيماً » ،

فإذا فرغت من الدُّعاء فاسجد وقل في سجودك:

« اللهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَآعْفُ عَنْ ظُلْمِي وَ جُرْمِي بِحِلْمِكَ وَ جُودِكَ يا رَبِّ ؛ يا مَنْ عَلا فَلا شَيْءَ جودِكَ يا رَبِّ ؛ يا مَنْ عَلا فَلا شَيْءَ فَولا يَنْفَدُ نائِلُهُ ، يا مَنْ عَلا فَلا شَيْءَ فَوقَهُ ، وَ يا مَنْ دَنا فَلا شَيْءَ دُونَهُ ، صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّد وَآلِ مُحَمَّدٍ » ، وادع بما أحببت . وَادع بما أحببت . وادع بما أحببت . وادع بما أحببت . وادع بما أحببت . ويا مَنْ دَنا فَلا شَيْءَ دُونَهُ ، فإذا فرغت فقل :

٤٧ - ثمَّ تُصلِّي ركعتين ، فإذا فرغت فقل:

« اللهُمَّ إِنِّي أَسَّالُكَ بِأَسْائِكَ الْحَمِيدَةِ الْكَرِيمَةِ الَّتِي إِذَا وُضِعَتْ عَلَى الْأَشْيَاءِ ذَلَتْ لَهَا ، وَ إِذَا أُرِيدَ بِهَا صَرْفُ السَّيِئَاتِ صُرِفَتْ ، وَ الله ، وَ إِذَا أُرِيدَ بِهَا صَرْفُ السَّيِئَاتِ صُرِفَتْ ، وَ أَشَالُكَ بِكَلِياتِكَ النَّامَاتِ اللَّتِي لَو أَنَّ مَا فِي الارْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَقْلامٌ ؛ وَ الْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنْ أَشَالُكَ بِكَلِياتِكَ النَّهِ ، إِنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ، يَا حَيُّ بِا قَيْومُ ! بِا كَرِيمُ ! بَعْدِم سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتُ كَلِياتُ اللهِ ، إِنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ، يَا حَيُّ بِا قَيْومُ ! بِا كَرِيمُ ! بَعْدِم سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتُ كَلِياتُ اللهِ ، إِنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ، يَا حَيُّ بِا قَيْومُ ! بِا كَرِيمُ ! بَعْدِم سَبْعَةُ أَبْحُرٍ مَا نَفِدَتُ كَلِياتُ اللهِ ، إِنَّ الله عَزِيزٌ حَكِيمٌ ، يَا حَيُّ بِا قَيْومُ ! بِا كَرِيمُ ! لا عَلَيْ يَا عَظِيمُ يَا بَصِيرُ ! يَا أَبْصَرَ النَّاظِرِينَ ! (١) ، و يَا أَسْمَعَ السَّامِعِينَ ! وَ يَا أَسْرَعَ اللهُ عَلَيْ يَا عَظِيمُ يَا أَحْكَمَ الْحَاكِمِينَ ! وَ يَا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ ! ، أَسْأَلُكَ بِعِزَّيِكَ ، وَ أَسْأَلُكَ أَلِهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الْحُلُولُ اللهُ الْحَلَى اللهُ المُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْلَلْ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ المُعْمَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الله

١ - في المصباح والإقبال: «يا أبصر المبصرين» بدون قوله: «يا بصير».

بِقُدْرَيْكَ عَلَىٰ مَا تَشَاءُ ، وَ أَسَالُكَ بِكُلِّ شَيْءٍ أَحَاظَ بِهِ عِلْمُكَ ، وَ أَسَالُكَ بِكُلِّ حَرْفٍ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابٍ مِنْ كُتُبِكَ ، وَ بِكُلِّ آسْمٍ دَعَاكَ بِهِ أَحَدٌ مِنْ مَلائِكَتِكَ وَ رُسُلِكَ وَ أَنْزَلْتَهُ فِي كِتَابٍ مِنْ كُتُبِكَ ، وَ يَكُلُّ آسْمٍ دَعَاكَ بِهِ أَحَدٌ مِنْ مَلائِكَتِكَ وَ رُسُلِكَ وَ أَنْبِيائِكَ ، أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّد وَ آلِ مُحَمَّدٍ »، وَ ادْعُ بِمَا بَدَا لَكَ .

٤٨ ـ ثم تصلَّى رَكعتين ، فإذا فَرَغتَ فقل:

«سُبنحانَ مَنْ أَكْرَمَ مُحَمَّداً الله الله عَلَمَ النَّحَسَ وَ الْعُسَيْنَ الْكَلَيْلُ ، سُبنحانَ مَنْ فَطَمَ مِن الْتَجَبَ عَلَيَا الْكَلَيْلُ ، سُبنحانَ مَنْ خَلِقَ السَّهاواتُ وَ الأَرْضُ بِإِذْنِه ، سُبنحانَ مَنْ خُلِقَ السَّهاواتُ وَ الأَرْضُ بِإِذْنِه ، سُبنحانَ مَنْ خُلِقَ السَّهاواتُ وَ الأَرْضُ بِإِذْنِه ، سُبنحانَ مَنْ يُورِثُها (۱) مُحَمَّد مَن يُورِثُها (۱) مُحَمَّد الله عَلَيهِ ، سُبنحانَ مَنْ يُورِثُها (۱) مُحَمَّد الله عَلَي الله عَلَيهِ ، سُبنحانَ مَنْ يُورِثُها (۱) مُحَمَّد الله عَلَي الله عَلَى الله عَلَي الله عَلَى الله عَ

٤٩ ـ ثمّ تصلّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

« بِسْمِ اللهِ الرَّحْمانِ الرَّحِيمِ ؛ اللَّهُمَّ فاطِرَ السَّاواتِ وَ الأَرْضَ ، عالِمَ الْغَيْبِ وَ اللَّرْضَ ، عالِمَ الْغَيْبِ وَالشَّهادَةِ ، الرَّحْمانَ الرَّحِيمَ ، إنّي أَعْهَدُ إلَيْكَ فِي ذَارِ الدُّنْيا ، إنّي أَشْهَدُ أَنْ لا إلهَ إلاّ أَنْتَ ، وَ خَدَكَ لا شَرِيكَ لَكَ ، وَ أَنَّ الدِّينَ كَما شَرَعْتَ ، وَ وَحْدَكَ لا شَرِيكَ لَكَ ، وَ أَنَّ الدِّينَ كَما شَرَعْتَ ، وَ

١ ـ في بعض النّسخ المصباح والإقبال: «شَبْحانَ مَنْ نَوْرَها بِمُحَمَّدِ وَ آلِ مُحَمَّدِ ».

1 9.A

٢ ـ قوله: «من أياديك [علي] وهي أكثر من أن تحصى» أي: من نعمك التي لا تحصى أن جعلت عَدوَي عدوَك ، ولم تجعل عدوَي ولتبك ، فقوله: «أن يكون عدوَي» بتأويل المصدر مبتدة والظرف خبره ، وتقدير «أسألُكَ» قبل الظرف غير مستقيم إلاّ بتكلّف كها لا يخنى . (ملذ)

آلإشلامَ كَمَا وَصَفْتَ ، وَ آلْكِتَابَ كَمَا أَنْزَلْتَ ، وَ آلْقَولَ كَمَا حَدَّثْتَ ، وَ إِنَّكَ أَنْتَ أَنْتَ [أَنْتَ] اللهُ ٱلْحَقُّ آلْمُبِينُ ، جَزَى اللهُ مُحَمَّداً خَيْرَ ٱلْجَزاءِ (١) وَحَيّا اللهُ مُحَمَّداً وَآلَ-مُحَمَّدٍ بِآلسَّلام ».

٥٠ ـ ثمَّ تُصلِّي رَكعتين ، فإذا فرغت فقل:

مع ﴿٢٥٩﴾ ٣٦ ما رواه علي بن حاتم ، عن محمد بن أبي عبدالله ، عن سعد ابن عبدالله ، عن أحمد بن محمد بن سِنان ، عن عبداللك القمي ، عن أخمه بن عبدالله القمي ، عن أخمه إلى عبدالله المعتلية المعلم المعمد أباعبدالله المعلم المعمد الله المعلم المعمد الله المعلم المعمد الله المعلم المعمد الله المعمد المعمد المعمد الله المعمد المعمد المعمد الله المعمد الله المعمد المعمد

«اللهُمَّ إِلَيْ أَدِينُكَ بِطاعَتِكَ وَ وِلاَيَتِكَ ، وَ وِلاَيَةِ رَسولِكَ ، وَ وِلاَيَةِ الْأَيْمَةِ النَّيْكُالُا ، وَ وَلاَيَةِ مِنْ أَوَّلِهِمْ إِلَىٰ آخِرِهِمْ – و سمّهم النَّكُلُلا ثَمَّ قل : آمن – أَدِينُكَ بِطاعَتِهِمْ وَ وِلاَيَتِهِمْ ، وَ الرّضا بِهَا فَضَلْتَهُمْ بِهِ ، غَيْرَ مُنكِرٍ (٢) ، وَ لا مُسْتكْبِرِ عَلَىٰ مَعْنَىٰ ما أَنْزَلْتَ في كِتابِكَ عَلَىٰ حُدودِ ما أَتَانَا فيه وَ ما لَمْ يَأْتِنا (٣) ، مُؤْمِنٌ مُقِرِّ [لك] بِذَلِكَ ، مُسلِمٌ (١٤ عَلَىٰ عَلَىٰ حُدودِ ما أَتَانَا فيه وَ ما لَمْ يَأْتِنا (٣) ، مُؤْمِنٌ مُقِرِّ اللهَا بِذَلِكَ ، مُسلِمٌ (١٤ عَلَىٰ بِهِ وَجَهَكَ وَ الدَّارَ الآخِرَةِ ، مَرْهُوباً مَرْغُوباً إلَيْكَ ، فَأَحْيِيٰ ما أَخْتِينَنِ عَلَيْهِ ، وَ أَيْتَنِي عَلَيْهِ ، وَ الْبَعْثَنِي عَلَيْهِ ، وَ أَيْتَنِي عَلَيْهِ ، وَ أَيْعَثْنِي إِذَا بَعَثْنَيْ عَلَىٰ ذَلِكَ ، وَ إِنْ كَانَ مِنْ الْحَيْتَىٰ عَلَيْهِ ، وَ أَيْتُنِي إِذَا أَعَتَّىٰ عَلَيْهِ ، وَ أَيْعَثْنِي إِذَا بَعَثْتَىٰ عَلَىٰ ذَلِكَ ، وَ إِنْ كَانَ مِنْ فَلِكَ وَ لا تَعْشِمُ فَانِي أَلْكَ أَنْ تَعْشِمُ اللهِ يَقْمِي طَرْفَةً عَيْنِ أَبَداً ما أَحْتِيتَنِي ، لا أَقَلَّ مِنْ ذَلِكَ وَ لا تَعْشِمُ فِي مَنْ مَعاصِيكَ ، وَ لا تَكِلْنِ إِلَى نَفْسِي طَرْفَةً عَيْنِ أَبَداً ما أَخْتِيتَنِي ، لا أَقَلَّ مِنْ ذَلِكَ وَ لا أَكْثَرَ ، إِنَّ النَّفْسَ لَأَمَارَةً بِالسُّوءِ إلاّ ما رَحِمْتَ با أَرْحَمَ ٱلرَّاحِمِينَ ، وَ أَسْأَلُكَ أَنْ تَعْشِمَىٰ بِطَاعَتِكَ حَتَىٰ تَتَوفّانِي عَلَيْها وَ أَنْتَ عَنِي رَاضٍ ، وَ أَنْ تَخْتِمَ لِي بِالسَّعادَةِ وَ لا تُحَوِلْنِ عَلْها أَبْداً وَ لا قُوّةً إلاّ بِكَ » ثمَّ تدعو عِما أحببت ».

١ - في المصباح: «جزى الله محمداً و آل محمد خبر الجزاء».

٢ ـ في نسخة : «غير متكتر» ، وما في المنن هو الصواب.

٣ ـ قوله ﷺ «على ما أنزلت» لعل المراد أومِنُ بهم وبفضائلهم على النّحو الذي أنزلته في كتابك و إن لم يجط به علمي ، والحاصل أنَّ المراد أنّي لا أحيط علماً بفضائلهم و بشرائط إطاعتهم فأومن بذلك بجملاً. و قوله: «على حدود ما أنانا فيه» أي على حدود البِعرفان الذي أتانا في كتابك ، أي فهمناه منه ، وقوله: «ما لم يأتنا» أي لم نفّهمه ظاهراً ، و إن كان في بطونه ، إذ ليس من شيّعٍ إلا وهو في القرآن وعلمه عند أهله ﷺ (ملذ)

٤ - في بعض نسسخ المصباح: «مسلم بطاعتهم».

فإذا فَرغْتَ مِنَ الدُّعاء فَاسْجِد وقل في سجودك:

م «سَجَدَ وَجْهِيَ ٱلْبَالِي ٱلْهَالِي لِوَجْهِكَ ٱلدَّائِمِ ٱلْعَظيمِ ، سَجَدَ وَجْهِيَ ٱلدَّلِيلُ لِوَجْهِكَ الدَّائِمِ ٱلْعَظيمِ ، سَجَدَ وَجْهِيَ ٱلْفَالِي لِوَجْهِكَ ٱلْغَنِيَ ٱلْكَرِيمِ ، رَبِّ إِنِي أَسْتَغْفِرُكَ مِمَا كَانَ ، وَ أَسْتَغْفِرُكَ مِمَا يَكُونُ ، رَبِّ لا تُشْمُتْ بِي أَسْتَغْفِرُكَ مِمَا يَكُونُ ، رَبِّ لا تُشْمُتْ بِي أَفْضَلِ أَعْدائي ، رَبِّ إِنَّهُ لا دافِعَ وَ لا مانِعَ إِلاّ أَنْتَ ، رَبِّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ بِأَفْضَلِ صَلَواتِكَ، وَ اللهُمَّ إِنِي أَعُوذُبِكَ مِنْ صَلَواتِكَ، وَ أعوذُبِكَ مِنْ جَميعِ غَضَيِكَ وَ سَخَطِكَ ، سُبْحانَكَ سَطَوْاتِكَ ، وَ أعوذُبِكَ مِنْ جَميعِ غَضَيِكَ وَ سَخَطِكَ ، سُبْحانَكَ مَنْ اللهُ رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ » .

روى هذا الدّعاء في السّجـود:

س [﴿٢٦٠﴾ ٣٦ ] عليَّ بن حاتم ، عن عليٍّ بن سليان ، عن أحمدَ بن إسحاقَ ، عن سعدانَ ، عن مُرازم \_ عن رَجل \_ عن أبي عبدالله التَكْتُكُلُا.

فإذا رفعت رأسكُ من السّجود فخذ في الدُّعاء و قِراءَة « إِنَا أنزلناه في ليلة القدر ..... » وغيره ممّا يستحبُّ أن يقرء ، فإن لم يتهيّأ لك أن تدعو بين كلَّ رَكعتين ، فادعُ في العَشَرات (١)، فإذا كانت ليلة ثلاث و عشرين فاقرء « إنّا أنزلناه في ليلة القدر ..... » \_ ألف مرَّة \_ ، واقرء سورة « العنكبوت » و « الرُّوم » \_ مرَّة واحدة \_ .

ضع ﴿ ٢٦١﴾ ٣٣ \_ علي بن حاتم ، عن محمد بن جعفر ، قال : حدَّثني محمد ابن أحمد ، عن محمد بن حسان ، عن إسماعيل بن ميهران ، عن الحسن بن علي ، عن أبيه ، عن أبي عبدالله الطلحة ( قال : من قَرَءَ سورَتي « العنكبوت » و « الرُّوم » في شهر رمضان ليلة ثلاث و عشرين فهو والله يا أبا مُحَمَّد ! من أهل الجنَّة ، لا أستثني فيه أبداً و لا أخاف أن يكتب الله علي في يميني إثماً ، و إنَّ لهاتين الشورتين من الله مكاناً ».

مع ﴿٢٦٢﴾ ٣٤ \_ و روي عن أبي يحيى الصّنعانيُّ ، عن أبي عبدالله الطُّهُ لللهُ السَّاعُلا أنَّه

١ \_ أي بعد كل عشر ركعات الدّعاء الموظف لها كها عرفت ، و مجتمل أن يتعلّق ذلك بقراءة «إنا أنزلناه» لكنه بعيد. (ملذ)

قال: «لَوْ قَرَءَ رَجلٌ لِيلةَ ثلاث و عشرين مِن شَهْرِ رَمَضان «إنّا أنزلناه في ليلة القدر ....» ـ أَلفَ مرَّة ـ لَأُصبح و هو شديد اليقين بالاعتراف بما يخصُّ به فينا (١) ، و ما ذاك إلاّ لِشَيءٍ في نومه ».

﴿ الدَّعاء في العشر الأواخر ﴾

سل ﴿٢٦٣﴾ ٣٥ ـ روى محمّد بن يعقوب [عن العدّة] عن أحدّ بن محمّد ، عن عليّ بن الحسن ، عن محمّد بن عيسى ، عن أيّوب بن يقطين \_ أو غيره \_ عنهم عن عليّ بن الحسن ، عن محمّد بن عيسى ، عن أيّوب بن يقطين \_ أو غيره \_ عنهم كالله الأواخر تقول في اللّيلة الأولى:

« دُعاءُ ٱللَّيٰلَةِ الأولىٰ » :

« يا مُولِجَ ٱلنّيْلِ فِ ٱلنّهارِ ! و مُولِجَ ٱلنّهارِ فِ ٱلنّيْلِ ، وَ مُخْرِجَ ٱلْحَيْ مِنَ ٱلْمَيْتِ ، وَ مُخْرِجَ ٱلْمَيْتِ مِنَ ٱلْمُعْتِ ، يا راذِقَ مَنْ يَشاءُ بِغَيْرِ حِسابٍ ! يا اللهُ يا رَحْمَنُ ! يا اللهُ يا رَحْمَهُ ! يا اللهُ يَعْمَا وَأَنْ تَهَبَ اللّهُ يَعْمَا وَالْمُومِي فِي اللهُ يَعْمَا وَالْ يَعْمَا وَاللهُ يَعْمَا وَاللهُ يَعْمَا وَاللهُ يَعْمَا وَاللهُ وَقَفْتَ لَهُ (٢) ، مُحَمَّداً وَالرَّغْبَةَ اللهُ الل

١ ـ في المصباح والإقبال: «بما نختص فينا» وهو أظهر.

٢ - في الإقبال بعد قوله «والكبرياء والآلاء» : «أَسْأَلُكَ بِٱسْمِكَ بِسْمِ اللهُ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ إِنْ
 كُنْتَ قَضَيْتَ في هٰذِهِ ٱللَّيْلَةِ تَنْزَلَ ٱلْمَلائِكَةِ وَ ٱلروحِ مِنْ كُلِّ أَمْرٍ حَكيمٍ فَصَلِ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ
 وَ آجْعَلِ ٱسْمِي في هٰذِهِ ٱللَّيْلَةِ في ٱلسُّعَداء ـ إلى آخره ».

٣ ـ أى يقيناً ثابتاً إلى انقضاء حياتي .

٤ ـ ليس في الكافي في جيم هذه الأدعية لفظة «النّار» همهنا إلى آخر الأدعية.

۵ ـ في الكافي: «وارزقنا فيها».

« دُعاءُ ٱللَّيْلَةِ ٱلثَّانِيَةِ »:

« دُعاءُ ٱللَّيْلَةِ ٱلثَّالِثَةِ » :

« يا رَبَّ لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ وَ جَاعِلَهَا خَيْراً مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ! وَ رَبَّ ٱللَّيْلِ وَ ٱلنَّهَارِ ، وَ ٱلْأَنْوارِ ، وَ ٱلأَرْضِ وَ ٱلسَّهْءِ ، يَا بَارِيءُ يَا مُصَوِّرُ ! يَا حَنَانُ يَا مَنَانُ ! يَا اللهُ يَا تَقِومُ ! يَا اللهُ يَا بَدِيعَ ٱلسَّهْواتِ وَ ٱلأَرْضِ ! يَا اللهُ يَا اللهُ يَا اللهُ اللهُ يَا اللهُ يَعْمَلُوهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَاللّهُ اللهُ وَاللّهُ وَلَوْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللّهُ اللهُ ا

« ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَشَأَلُكَ فِهَا تَقْضِي وَ تُقَدِّرُ مِنَ ٱلأَمْرِ ٱلْمَحْتُومِ فِي ٱلأَمْرِ ٱلْحَكِيمِ (١) فِي اللَّهُ اللَّهُمَّ إِنِّي أَشَأَلُكَ فِهِ اللَّهُمِ الْفَدْرِ ، فِي ٱلْقَضَاءِ ٱلَّذِي لا يُرَدُّ وَ لا يُبَدَّلُ أَنْ تُطِيلَ عُمْرِي ، وَ أَنْ تُوسِعَ عَلَيَ فِي اللَّهَ الْقَدْرِ ، فِي ٱلْقَضَاءِ ٱلَّذِي لا يُرَدُّ وَ لا يُبَدَّلُ أَنْ تُطِيلَ عُمْرِي ، وَ أَنْ تُوسِعَ عَلَيَ فِي

† \ • \

١ - كذا في النسخ؛ وفيه سقط، والصواب كها فيالكافي (ج ٤ ص ١٦١) هنا: «من القضاءالذي لا يرد ولا يبدل أن تكتبني منحجّاج بيتك الحرام، ، المبرور حجّهم، المكفّر عنهم سيئاتهم، المغفور ذنوبهم، المشكور سعبهم، و أن تجعل فيها تقضّي وتقدّر من الأمر الحكيم ـ إلخ».

رِزْقِ ، وَ أَنْ تَجْعَلَنِي مِمَّنْ تَنْتَصِرُ بِم (١) وَلا تَسْتَبْدِلْ بِي غَبْرِي » » .

س ﴿ ٢٦٥﴾ ٣٧ \_ محمّد بن عيسى بإسناده عن الصَّادَقَين السَّلَقَالُا « قال : قال : و كُرِّر في ليلة ثلاث و عشرين من شهر رَمضان هذا الدُّعاء ساجداً و قائماً و قائماً و قاعداً و على كلِّ حالٍ ، و في الشَّهر كلِّه ، \_ و كيف أمكنك ، و متى حضرك ١٠٢ مِن دَهرك \_ تقول بعد تجميد الله تعالى و الصَّلاة عَلَى النَّبيُ عليه و آلهِ السَّلام :

« اَللَّهُمَّ كُنْ لِوَلِيِّكَ فُلانِ بْنِ فُلانٍ <sup>(٢)</sup> في هلْذِهِ اَلسَّاعَةِ ۚ وَ فِي كُلِّ سَاعَةٍ ، وَلَيَّأَ وَ حافِظاً ، وَ قَائِداً وَ ناصِراً وَ دَلِيلاً وَ عَيناً ، حَتّىٰ تُشكِنَهُ أَرْضَكَ طَوْعاً ، وَ تُمَتِّعَهُ فيها طويلاً ».

### « دعاء اللّيلة الرَّابعة » :

« يا فالِقَ ٱلإصباحِ (٣) ! وَ جاعِلَ ٱللَّيْلِ سَكَناً وَ ٱلشَّمْسِ وَ ٱلْقَمْرِ حُسْباناً (٤) ، يا عَزِيرُ ! يا عَلِيمُ ! يا ذَا ٱلْمَنِّ وَ ٱلطّولِ ! وَ ٱلْقُدْرَةِ وَ ٱلْحَوْلِ ! وَ ٱلْفَصْلِ وَ ٱلإنْعامِ ! يا ذَا اللهُ يا خَردُ يا وَثرُ ! يا اللهُ يا ظاهِرُ يا باطِنُ ! يا اللهُ يا وَثرُ ! يا اللهُ يا ظاهِرُ يا باطِنُ ! يا حَيُّ لا إله إلاّ أَنْتَ ، لَكَ ٱلأَسْاءُ ٱلحُسْنَى ، وَ ٱلأَمْنالُ ٱلْمُلْيا ، وَ ٱلْكِبْرِياءُ وَ ٱلآلاءُ ، أَسْأَلُكَ أَنْ تُصلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ ٱسْمِي في هاذِهِ ٱللَّيْلَةِ في أَسْأَلُكَ أَنْ تُصلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ ٱسْمِي في هاذِهِ ٱللَّيْلَةِ في أَسْأَلُكَ أَنْ تُصلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ إلى مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ ٱسْمِي في هاذِهِ ٱللَّيْلَةِ في السُّعَداءِ، وَ رُوحِي مَعَ ٱلشُّهداءِ ، وَ إحساني في عليّيْينَ ، وَ إساعَتِي مَعْفُورَةً ، وَ أَنْ تَهَبَ لِي ٱلسُّعَداءِ ، وَ إياناً يُذْهِبُ ٱلشَّكَ عَنِي ، وَ رضى يا قَسَمْتَ لي ، وَ آيَنا في يقينا تُباشِرُ بِهِ قَلْي ، وَ إياناً يُذْهِبُ ٱلشَّكَ عَنِي ، وَ رضى يا قَسَمْتَ لي ، وَ آيَنا في عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ » وَ ٱلنَّوفيقَ لِمَ وَقَفْتَ لَهُ مُحَمَّداً وَآلَ مُحَمَّدِ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ».

١ \_ في الكافي : «ممّن تنتصر به لدينك» .

٢ ــ المراد اسم الحجة ــ عجل الله فرجه ــ ، أي : ٱللّٰهمة كن لولتك الحجة بن الحسن ــ عجل الله تعالى فرجه الشريف ــ .

٣ - الإصباح مصدر أصبحنا إصباحاً ، والأصباح صُبْح كل يوم بمجموع .

إلى الفراء: اللّهل في موضع نصبٍ في المعنى. فرد الشّمس والقمر على معناه لما فرق بينها بقوله: «سكناً»، فإذا لم تفرق بينها بشيء آثروا الخفض. وقد مجوز أن ينصب و إن لم مجل بينها بشيء.

« دُعاءُ آللَّيْلَةِ آلْخامِسَةِ »:

« يا جاعِلَ ٱللَّهُ إِيا اللهُ يَا اللهُ يَ اللهُ يَا يَعْنَا اللهُ يَا يَعْنَا اللهُ يَا وَلَمْ يَا وَلَوْمُ يَا وَالرَّعْ يَا وَاللهُ يَعْمِوا وَ آلَ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِمُ السَّلامُ ».

« دُعاءُ اللَّيْلَةِ السَّادِسَةِ » :

«يا جاعِلَ ٱللَّهٰ وَ ٱلنَّهَارِ آيَتَيْنِ إِيا مَنْ مَحا آيَةَ ٱللَّيْلِ وَ جَعَلَ آيَةَ ٱلنَّهَارِ مُبْصِرَةً

لِيَبْتَعْوا فَضْلاً مِنْهُ وَ رِضُواناً إِيا مُفَصِّلَ كُلِّ شَيْءٍ تَفْصِيلاً إِيا مَاحِدُ يا وَهَابُ إِيا اللهُ عَنِي ، وَ إِياناً يُذْهِبُ الشَّكَ عَنِي ، وَ الرّضِيقِ بِا فَسَمْتَ لِي ، وَ آيِنا فِي يَقِينا نُباشِرُ بِهِ قَلْمِي ، وَ إِياناً يُذْهِبُ الشَّكَ عَنِي ، وَ الرّضِيقِ بِا فَسَمْتَ لِي ، وَ آيِنا فِي يَقِينا نُباشِرُ بِهِ قَلْمِي ، وَ إِياناً يُذْهِبُ الشَّكَ عَنِي ، وَ الرّضِيقِ بِا فَسَمْتَ لِي ، وَ آيِنا فِي اللهُ اللهُ عَلَيْهِ وَ عَالَا إِينَا اللهُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ إِينَا اللهُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ مَ اللهُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِ مَ ».

« دُعاءُ ٱللَّيْلَةِ ٱلسَّابِعَةِ » :

« يا مادَّ الظِّل (١) ! وَ لَو شِنْتَ لَجَعَلْتَهُ سَاكِناً وَ جَعَلْتَ الشَّمْسَ عَلَيْهِ دَليلاً ، ثُمَّ

١ - مقتبس من قوله تعالى : «ألم تَرَ إلى رَبِّكَ كَيفَ مَدّ الظِّلرَ» - الفرقان : ٤٥ .

و قال البيضاويّ : هو ما بين طلوع الفجّر والشّمس ، و هو أطيب الأحوال ، فإنّ الظّلمة الخالصة تنفر الطّبع و تسدّ النظر ، و شعاع الشّمس يسخن الجوّ و يبهر البصر ، و لذلك وصف به الجنّة فقال : «و ظلّ ممدود» . (ملذ)

1.1

« دُعاءُ ٱللَّيْلَةِ ٱلثَّامِنَةِ »:

«يا خازِنَ ٱللَّيْلِ فِي ٱلْهَواءِ ! وَ خازِنَ ٱلنُّورِ فِي ٱلسَّاءِ ! وَ مَانِعَ ٱلسَّاءِ أَنْ تَقَعَ عَلَى . الأَرْضِ إِلاّ بِإِذْنِهِ ! وَ حَابَسَهُما أَنْ تَزُولا ! يَا عَلِيمُ يَا غَفُورُ ! يَا دَائِمُ يَا اللهُ يَا وَارِثُ ! يَا بَاعِثَ مَنْ فِي ٱلْقُبُورِ ! يَا اللهُ يَا اللهُ ! لَكَ ٱلأَسْاءُ ٱلْحُسْنَىٰ وَ ٱلْمَثَالُ ٱلْعُلْيَا ، وَٱلْكِبْرِياءُ وَ الآلَاءُ ، أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ ٱسْمِي فِي وَالْكِبْرِياءُ وَ الآلاءُ ، أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّي عَلَى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ ٱسْمِي فِي وَالْكِبْرِياءُ وَ اللهَ يَلْهِ فِي السَّعَدَاءِ ، وَ رُوحِي مَعَ ٱلشُّهَداءِ ، وَ إِخْسَانِ فِي عِلْمَيْنَ ، وَ إِسَاعَتِي مَعْفُورَةً ، هَذَهِ ٱللَّيْلَةِ فِي ٱلسَّعَداءِ ، وَ أَيْرُوعِي مَعَ ٱلشُّهَداءِ ، وَ إِخْسَانِ فِي عِلْمَيْنَ ، وَ إِسَاعَتِي مَعْفُورَةً ، وَأَنْ تَهَبَ لِي يَقِينا تُبَاشِرُ بِهِ قَلْبِي ، وَ إِيَانَا يُذْهِبُ ٱلشَّكَ عَنِي ، وَ تُرْضِيقِ بِهِ قَسَمْتَ لِي ، وَ أَيْنُ تَهَبَ لِي يَقِينا تُباشِرُ بِهِ قَلْبِي ، وَ إِيَانَا يُذْهِبُ ٱلشَّكَ عَنِي ، وَ تُرْضِيقِ بِهِ قَسَمْتَ لِي ، وَ آيِنا فِي ٱلدُّنِيا حَسَنَةً وَ فِي ٱلاَخِرَةِ حَسَنَةً ، وَقِيا عَذَابَ ٱلنَّارِ ٱلْحَرِيقِ ، وَ ٱلرُّونِي فِيها وَكُولُولُ فِي اللهِ اللهُ مُعَمَّداً وَ شُكْرَكَ ، وَ ٱلرَّغْبَةَ إِلَيْكَ ، وَ ٱلإنابَةَ وَ ٱلتَّولِيَةَ ، وَ ٱلتَّولِيقَ لِيا وَقَقْتَ لَهُ مُحَمَّداً وَ لَنْ مُحَمَّدٍ إِلَيْكَ ، وَ ٱلرَّغْبَةَ إِلَيْكَ ، وَ ٱلإنابَةَ وَ ٱلتَّولِيقَ لِيا وَقَقْتَ لَهُ مُحَمَّدا أَلُكُ مُ وَ السَّيَعِ الْكَالِيَّ الْمَالِكَ ، وَ ٱلرَّغْبَةَ إِلَىٰكَ ، وَ ٱلإنابَةَ وَ ٱلتَّولِيَةَ ، وَ ٱلتَّولِي إِلَى اللهُ إِي اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهَ اللهُ اللهَالِيْقَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

« دُعاءُ ٱللَّيْلَةِ ٱلتَّاسِعَةِ » :

« يا مُكَوِّرَ <sup>(٣)</sup> ٱللَّيْلِ عَلَى ٱلنَّهارِ ! وَ مُكَوِّرَ ٱلنَّهارِ عَلَى ٱللَّيْلِ ، يا عَلِيمُ با حَكِيمُ

١ - المُهَيْمِنُ يعني الرّقيب الحافظ لكل شيءٍ ، مفيعل مِن الأمْن قلبت همزته هاءً . (ملذ)

٢ ـ أي الذي تكبّر عن كلّ ما يوجب حاجَّة أو نقصاناً.

٣ ـ قال في القاموس: كؤر اللِّيل على النَّهار أدخل هذا في هذا.

إِيا اللهُ ]! يا رَبَّ الأرْبابِ وَ سَيِدَ السّاداتِ ، لا إِلٰهَ إلاّ أَنْتَ ، يا أَقْرَبَ إِلَيَّ مِنْ حَبْلِ اللهُ إِيا اللهُ يا اللهُ يا اللهُ يَا اللهُ يَعْمَلُونَ اللهُ يَا اللهُ ا

« دُعاءُ ٱللَّيْلَةِ ٱلْعاشِرَةِ » :

«اَلْحَمْدُ للهِ لا شَرِبِكَ لَهُ ، وَ الْحَمْدُ لِلهِ كَمَا يَنْبَغِي لِكَرَمِ وَجْهِم ، وَ عِزَ جَلالِم وَ كَمَا هُوَ الْمُلُهُ ، يَا قُدُّوسُ يَا نُورُ إِيَا نُورُ الْقُدُسِ ، يَا شَبُّوحُ يَا مُنْتَهَى التَّسْبِيحِ ! يَا رَحْمَلُ يَا فَاعِلَ اللهُ ! يَا اللهُ يَا اللهُ إِيا اللهُ إِيا اللهُ إِيا اللهُ إِي اللهُ إِيا اللهُ ا

﴿ دُعاءُ أُوَّلِ يَوم مِنْ شَهْرِ رَمَضانَ ﴾

حمد بن يعقوبَ، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن عبوب ، عن علي بن رئاب (١)، عن عبد صلغ التلكيلا قال: « ادْعُ بهذا الدُّعاء في شهر رَمضان مستقبل دخول السَّنة (٢)، \_ وذكر أنَّه مَنْ دَعا بِه محتسباً (٣) مخلصاً

\_ î - } . ∈

١ \_ هو من أصحاب الكاظم الطّغة، و عبر عنه كثيراً بـ «عبد صالح» . ٢ \_ المراد السّنة الشّي تبتدء بشهر رمضان . ٣ \_ أي متقرباً خالصاً لوجه الله سبحانه و تعالى .

لم تصبه في تلك السُّنة فِتنةٌ و لا آفةٌ يضرُّ بها دينُه و بدنُه ، و وقاهُ اللهُ شرُّ ما يأتي به تلك السّنة \_:

« ٱللّٰهُمَّ إِنِّي أَشَالُكَ بِآسْمِكَ ٱلَّذِي دَانَ لَهُ كُلُّ شَيْءٍ (١٠)، وَ بِرَحْمَتِكَ ٱلَّتِي وَسِعَتْ كُلَّ شَيْءٍ [وَبِعِزَّ يْكَ آلِّي فَهَرْتَ بِها كُلَّ شَيْءٍ] ، وَبِعَظَمَتِكَ ٱلَّنِي تَوَاضَعَ لَها كُلُّ شَيْءٍ، وَ بِقُوَّتِكَ ٱلَّتِي خَضَعَ لَهَا كُلُّ شَيْءٍ ، وَ بِجَبَرُونِكَ ٱلَّتِي غَلَبْتَ كُلَّ شَيْءٍ ، وَ بِعِلْمِكَ ٱلَّذي أَحْاظَ بِكُلَّ شَيْءٍ ، يَا نُورُ يَا قُدُّوسُ ! يَا أُوَّلَ قَبْلِ كُلِّ شَيْءٍ ! وَ يَا بِاقِيَ بَغْدِ كُلّ شَيْءٍ ! يَا اللهُ يَا رَحْمَٰنُ ! صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آغْفِرْ لِيَ ٱلذَّنوبَ ٱلَّتِي تُغَيِّرُ ٱلنَّعَم، وَٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنوبَ ٱلَّتِي تُنْزِلُ ٱلنَّقَمَ ، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنوبَ ٱلَّتِي تَقْطَعُ ٱلرَّجاءَ، وَٱغْفِرْ لِيَـ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تُدِيلُ ٱلأَعْدَاءَ (٢) ، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تَرُدُّ ٱلدُّعاءَ ، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذَّنُوبَ ٱلَّتِي يُسْتَحَقُّ بِهَا نُزُولُ ٱلْبَلاءِ ، وَ آغَفِرْ لِيَ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تُحْبِسُ غَيْثَ ٱلسَّاءِ (٣)، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تَكْشِفُ ٱلْغِطاءَ ، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تُعَجِّلُ ٱلْقَناءَ ، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تُودِثُ ٱلنَّدَمَ ، وَ ٱغْفِرْ لِيَ ٱلذُّنُوبَ ٱلَّتِي تَهْتِكُ ٱلْمِصَمَ، وَ أَلْبِسْني دِرْعَكَ. ٱلْحَصِينَةَ ٱلَّتِي لَا تُرْامُ (1) ، وَ عَافِيَ مِنْ شَرِّ مَا أُحَاذِرٌ (٥) بِٱللَّيْلِ وَ ٱلنَّهارِ في مُسْتَقْتِلِ سَنَيَ هَذِهِ، ٱللَّهُمَّ رَبُّ ٱلسَّاواتِ ٱلسَّنِعِ ! وَ رَبُّ ٱلأرْضِينَ ٱلسَّنِعِ ، وَمَا فِيهِنَّ وَمَا بَينَهُنَّ وَ رَبُّ ٱلْعَرْشِ ٱلْعَظيمِ ، وَ رَبُّ ٱلسَّبْعَ ٱلْمَثانِي ، وَ ٱلْقُر آنِ ٱلْعَظيم ، وَ رَبُّ إِسْرافيلَ وَ مِيكَانْيِلَ ، وَ جَبْرُنْيِلَ ، وَ رَبُّ مُحَمَّدٍ شَيِّدِ ٱلْمُرْسَلِينَ ، وَ خاتِّمَ ٱلنَّبِيِّينَ ، أَسَأَلُكَ بِكَ وَ بِهَا سَمَّيْتَ بِهِ (٦) [نَفْسَكَ] يا عَظِيمُ ! أَنْتَ ٱلَّذِي تَمُنُّ بِٱلْعَظِيمِ ، وَ تَذْفَعُ كُلَّ مَحْذُورٍ ، وَ تُعْطِي كُلَّ جَزِيلٍ ، وَ تُضاعِفُ مِنَ ٱلْحَسَناتِ بِٱلْقَليلِ وَ [بَــآالْكَتِٰيرِ ، وَ تَفْعَلُ ما تَشَاءُ يا قَدِيرُ ! يَا اللهُ ُيَا رَحْمَٰنُ إِيَا رَحِيمًا ، صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ أَهْلِ بَيْتِهِ وَ أَلْبِشني في مَسْتَقْتِلِ سَنَتِي هَلَاِم سِنْرَكَ ، وَ نَضْرْ وَجُهِي بِنُورِكَ ، و أُحْيِنِي (٧) بِمَحَتَّتِكَ ، وَ بَلِّغْنِي رِضُوانَكَ وَ

١ – أي خضع وانقاد . ٢ ـ الإدالة: الغلبة. ٣ ـ التي تحبس غيث السّاء كها جاء في الأخبار : هي الجور في الحكم . ٤ - أي لا يقصد لابسها الضّرر بالأعادي الظّاهرة والباطنة ، وهي عصمته تعالى. (ملذ) ۵ - في الإقبال: «وعافني من شرّ ما أخاف باللّيل والنّهار».

٦ - في الإقبال: «تسميت به» دون لفظة «نفسك».

٧ ـ في نسخة : «أحسني» و في بعضها : «أحتنى».

شَريفَ كَرامَتِكَ ، وَ جَسِيمَ عَطيَتِكَ (١) ، مِنْ خَيْرِ ما عِنْدَكَ ، وَ مِنْ خَيْرِ ما أَنْتَ مُعْطيهِ أَحَدًا مِنْ خَلْقِكَ ، وَ أَلْبِسْنِي مَعَ ذَٰلِكَ عَافِيَتَكَ ، يَا مَوضِعَ كُلِّ شَكُوىٰ ! وَ يَا شاهِدَ كُلِّ-نَجْوي ، وَ [يا] عالِمَ كُلِّ خَفيَّةٍ ، وَ يا دافِعَ ما تَشاءُ مِنْ بَليَّةٍ ، يا كَريمَ ٱلْعَفْوِ ! يا حَسَنَ ٱلتَّجَاوُرِ ! تَوَفَّنِي عَلَىٰ مِلَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَ فِطْرَتِهِ ، وَ عَلَىٰ دِينِ مُحَمَّدٍ ﴿ الْمُعَالِمُ وَ سُنَّتِهِ ، وَ عَلَىٰ خَيْرِ ٱلْوَفَاةِ ، فَتَوَفَّنِي مُوالِياً لأَولِيائِكَ ، مُعادِياً لِأَعْدَائِكَ ، ٱللَّهُمَّ وَ جَنَّبْنِي فِي هَلْذِهِ ٱلسَّنَةِ كُلَّ عَمَلٍ أَوْ قَولٍ أَوْ فِعْلٍ يُباعِدُني مِنْكَ ، وَ ٱلجلِبْني إلى كُلِّ عَمَلٍ أَوْ قَولٍ أَوْ فِعْلٍ يُقَرِّبُني مِنْكَ فِي هَاذِهِ ٱلسَّنَةِ يَا أَزْحَمَ ٱلرَّاحِمِينَ ، وَ آمْنَعْنِي مِنْ كُلِّ عَمَلَ أَو قَولٍ أَو فِعْلِ يَكُونُ مِنِي أَخافُ ضَرَرَ (٢) عاقِبَتِه ، وَ أَخافُ مَقْتَكَ إِيَّايَ عَلَيْهِ ، جِذَارَ أَنْ تَصْرِفَ وَجْهَكَ-ٱلْكَرِيمَ عَنِّي، فَأَسْتَوجِبَ بِهِ نَقْصاً مِنْ حَظٍّ لِي عِنْدَكَ يا رَؤُوفُ يا رَحِيمُ ! ٱللَّهُمَّ وَآجْعَلْى فِي مُسْتَقْتِلِ سَنَتِي هَلَاِم فِي حِفْظِكَ وَ كَلاَءَيْكَ <sup>(٣)</sup> وَ فِي جِوْارِكَ وَ فِي كَنْفِكَ ، وَ جَلَّلْنَي سِتْرَ عافِيَتِكَ ، وَ هَبْ لِي كَراهَتَكَ ، عَزَّ جَارُكَ <sup>(1)</sup> وَ جَلَّ ثَنَاؤُكَ ، وَ لا إِلٰهَ غَيْرُكَ ، اَللّٰهُمَّ ٱجْعَلْنِي تَابِعًا لِصَالِحِ مَنْ مَضِيٰ مِنْ أَوْلَيَائِكَ ، وَ أَلْحِقْنِي بِهِمْ ، وَ ٱجْعَلْنِي مُسْلِماً لِمَنْ قالَ بِٱلصَّدْقِ عَلَيْكَ مِنْهُمْ ، [اللَّهُمَّ] وَ أَعُودُبِكَ أَنْ تُحيطَ بِي خَطيئَتِي ، وَ ظُلْمِي وَ إسرافي عَلى نَفْسِي ، وَ ٱتِّباعِي لَهُوايَّ وَ ٱشْتِغالِي بِشَهُوانِي ، فَتِحُولُ ذَٰلِكَ بَيْنِي وَ بَيْنَ رَحْمَتِكَ وَ رِصْوَانِكَ فَأَكُونُ مَنْسِيّاً عِنْدَكَ (٥) مُتَعَرِّضاً لِشُخُطِكَ وَ يَقْمَتِكَ ، ٱللَّهُمَّ وَفِقْني لِكُلَّ عَمَل صَالِح تَرضَىٰ بِهِ عَنِّي ، وَ قَرِّبْنِي إِلَيْكَ زُلْفَىٰ ، ٱللَّهُمَّ كَمَا كَفَيْتَ نَبِيَّكَ مُحَمَّداً ﴿ اللَّهُمَّ كَا كَفَيْتَ نَبِيَّكَ مُحَمَّداً ﴿ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ هَوْلَ عَدُوهِ ، وَ فَرَّجْتَ هَمَّهُ ، وَكَشَّفْتَ غَمَّهُ وَصَدَّقْتَهُ وَعْدَكَ، وَأَنْجَزْتَ لَهُ عَهْدَكَ (١)، ٱللَّهُمَّ فَبِدَلِكَ فَٱكْفِيٰ هَوْلَ هَٰذِهِ ٱلسَّنَةِ وَ آفاتُهَا وَ أَسَقَامُهَا وَ فِتَنَتَهَا ، وَ شُرورَهَا وَ

1

<sup>1</sup> ـ في الكافي والإقبال: «جزيل عطائك».

٢ \_ في الإقبال : «أخاف سوء عاقبته» .

٣ \_ كَمَلاَهُ \_ كمنعه \_ كَلاَّ وَ كِلاَءَةً وَ كِلاَءُ بكسرهما : حرسه أي حفظه ، و معناه أي الحفظني في حمايتك . وفي الكافي و الفقيه والإقبال : «في حفظك و جوارك و كنفك» دون لفظة «الكلاءتك» ، والكنف : الجانب .

إي من التجاء إليك فهو عزيز وغالب و لا يصل إليه سوء (ملذ)

۵ \_ التَّسيان هنا بمعنى التَّرك ، أي متَّروكاً من رحتك . (ملذ)

٦ في الكافي : «و أنجزت له موعدك بعهدك» .

أَخْزَانَهَا، وَ ضَيْقَ الْمَعَاشِ فِيها ، وَ بَلِّغْنِي بِرَحْمَتِكَ كَالَ الْعَافِيَةِ بِتَهَامِ دَوَامِ النَّغْمَةِ عِنْدِي إِلَىٰ مُنْتَهَىٰ أَجَلِى ، أَسْأَلُكَ سُؤَالَ مَنْ أَسَاءَ ، وَ ظَلَمَ (١) وَ اعْتَرَفَ ، وَ أَسْأَلُكَ أَنْ تَغْفِرَ لِى مَا مَضَىٰ مِنَ الذُّنُوبِ الَّتِي حَصَرَتْهَا حَفَظَتُكَ ، و أَحْصَتْها كِرَامُ مَلائِكَتِكَ عَلَيَّ ، وَ أَنْ مَضَىٰ مِنَ اللَّهُ يُو اللَّهُ يُا رَحْمَلُ ! صَلَّ تَعْصِمَنِي إِلَيْ مِنَ اللَّهُ يُو اللهِ عَنْ عُمْرِي إلىٰ مَنْتَهىٰ أَجَلِى ، يَا اللهُ يُا رَحْمَلُ ! صَلَّ عَلَيْ مُحَمَّدٍ وَ آخِلِ بَيتِ مُحَمَّدٍ وَ آتِنِي كُلَّمَا سَأَلْتُكَ ، وَ رَغِبْتُ إلَيْكَ فِيهِ ، فَإِنَّكَ أَمَرْتَنِي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آخِلُ اللهِ عَنْهِ اللهُ عَلْمَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

و تدعو بهذا الدُّعاء في كلّ ليلةٍ من شهر رَمَضان من أوَّل الشَّهر إلى آخره و هو:

«اللهُمَّ إِنِي أَفْتَتِحُ النَّناءَ بِحَمْدِكَ ، وَ أَنتَ مُسَدَّدٌ لِلصَّوابِ بِمَثْكَ ، وَ أَيَقَنْتُ أَنَّكُ أَلْمُعَاقِبِينَ فِي مُوْضِعِ النَّكَالِ وَالنَّفْمَةِ ، وَ أَشَدُّ الْمُعَاقِبِينَ فِي مُوْضِعِ النَّكَالِ وَالنَّفْمَةِ ، وَ أَعْلَمُ الْمُعَجِّرِينَ فِي مَوضِعِ الْكِنرِياءِ وَ الْمَعْلَةِ ، اللهُمَّ أَوْنُتَ فِي فِي دُعائِكَ وَمَشْأَلَئِكَ ، فَاسَمَعْ يا سَمِيعُ مِدْحَتِي ، وَ أَجِبْ يا رَحِيمُ دَعْوَقِ ، وَ أَقِلْ يا غَفُورُ عَنْرَقِ ، وَ أَقِلْ يا عَفْدُ وَكَمْدُ اللهِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَيْ مِنَ الدُّلِقِ وَلَا يَبِيهَ وَ لا مُعْرَدُ ، وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلَيْ مِنَ الدُّلِقِ الْمُعادِّلَةُ لَو لا مُعلِي عَلِيهِ عَلَيْكُ مَ وَكَنْ لَهُ وَلَيْ مِنَ الدُّلِقِ الْمُعلَقِ الْمُعلِقِ الْمُعلَقِ الْمُعْمَلِ وَالْمَعْ وَالْمُعْ اللهِ يَكُنْ لَهُ مُولِكُ وَ الْمُعلِقِ الْمَامِقِ عَلَى اللهُ عَلَيْكَ سَهُلُ يَسِيلًا ، اللهُ عَنْ كَنير جُرمي عِنْدَ ما كَانَ مِنْ خَطَاي وَ عَنْدِي ، أَطْمَعَنِ فِي أَنْ اللهُ عَنْ كَنير جُرمي عِنْدَ ما كَانَ مِنْ خَطَاي وَ عَنْدِي ، أَطْمَعَنِ فِي أَنْ اللهُ عَنْ كَنْ كَنير عُرمي عِنْدَ ما كَانَ مِنْ خَطْأَي وَ عَنْدِي ، أَطْمَعَنِ فِي أَنْ أَلْمَعَنِ فَ أَنْ اللهُ عَنْ كَنْدِي ، أَطْمَعَنِ فِي أَنْ اللهُ عَنْ كَنْدِ عُرْمِي عِنْدَ ما كَانَ مِنْ خَطْأَى وَ عَنْدِي ، أَطْمَعَنِ فِي أَنْ أَلْمَعَنِ فَ أَنْ اللهُ اللهُ عَنْ كَنْ مُنْ اللهُ اللهُ

١ - في المصباح: «واستكان» بدل قوله: «ظلم».

٢ \_ في الإقبال: «غُمُوم».

أَشَالَكَ مَا لَا أَشْتَوجِبُهُ مِنْكَ، آلَذي رَزَقْتَني مِنْ رَحْمَتِكَ ، وَ أَرَنْتَني مِنْ قُدْرَيْكَ ، وَ عَرَفْتَني مِنْ إِجابَتِكَ ، فَصِرْتُ أَدْعُوكَ آمِناً ، وَ أَسَأَلُكَ مُسْتَأْنِساً ، لا خائِفاً وَ لا وَجِلاً ، مُدِلاً عَلَيْكَ فِها قَصَدْتُ فِيهِ إِلَيْكَ (١) ، فإن أَبْطاً عَنّي عَتَبْتُ بِجَهْلِي عَلَيْكَ ، وَ لَعَلَّ آلَذي

١ ـ يجب أن يكون في الذعاء مناسبةً و ربطٌ بين الحاجة و بين اسم الله الذي يتوسّل إليه الدَّاعي لحصول مقصوده ، فالمريض الّذي يطلب العافية يناسب أنْ يتوسّل باسمه تعالى «الشّافي»، والضّال في البيداء أو الآراء باسمه «الهاديّ»، والمحتاج باسمه «الغني»، وهكذا، ولا بدّ من المناسبة بين الحاجة و الباب الَّذي يؤتى منه بلا شكَّ ، و يُظهر من جملةٌ «فَأَسْمَعْ يا سَمِيعُ مِدْحَتَى وَ أَجِبُ يَا رَحِيمُ دَعُوتِي» أَنْ جُلَّ ما يتوسَل به الدَّاعي في هذا الدُّعاء الأسماء الجَّلالية دونَ أسمائهِ الجَالِية كما هو ظاهر ، و الفرق بين أسماء الجَلال كالعَزيز ، والقدير و المجيد ، والغالب و مالك الملك ، و أسماء الجمال كالغفور والرَّحيم ، والجواد والشَّافي والرَّازق وأمثالها ، والتَّوسُّل بكلِّ واحدٍ منها لحاجة تناسب بابها واضح لا يحتاج إلى بيان ، فالمحتاج إلى الشَّفاء والسَّعة يتوسَّل إلى أسماء الجهال ، و لدفع الظَّلَم والجور ودفع الطَّغَاة يتوسَّل إلى أسماء الجَّلال، وهذا الدُّعاء (الافتتاح) لدفعالظَلم والجور ، و إلمام شعث المسلمين ، و إشعاب صدعهم وارتاق فُتقهم و نجاة الصّالحين و أمن الخائفين من المؤمنين ، و إعزاز أذلتهم ، و إبرام الطَّالمين ، و قصم الجبَّارين ، و إغاثة المستغيثين ، و المستصرخين و أمثالها من الحاجات ، و كلُّها يناسب التُّوسُّل بأسماء الجلال فكما ترى يقول : «الحمدلله الّذي من خشيته ترعد الشّهاء و سكّانها ، و ترجف الأرض وعمّارها ، وتموج البحار ومن يسبح في غمراتها» ، و هكذا يقول : «الحمدلله الذي يؤمن الخائفين و ينجّى الصّــادقين، ويرفع المستضعفين، ويضع المستكبرين، و يهلك ملوكاً ويستخلف آخرين، والحُمدلله قاصمٍــ الجبَارين ، مبير الطَّلمة ، مدَّرك الهاربين ، و نكال الظَّالمين » ، فحاجاته حوائج اجتاعيَّة دينيُّة للعموم ، لا فرديَّة شخصيّةً ، ولذا يقول : «أسألك مستأنساً ، لا خائفاً ولا وَجِلاً ، مُدِلاً عليك » بخلافُ دعاء أبي هزة و دعاء كميل حيث يقول : «أسألك خائفاً خاضعاً متذَلَّلاً» ، وُذلك لكون حاجته حاجة فرديَّة يطلب العفو عن التَقصير والهفوة والزُّلَّة ، فلا يقال : إنَّ هذا الدُّعاء يغاير الأدعية المشهورة ، مثل دعاء أبي حزة و أمثاله حيث يقول فيه : «أدعوك يا رَبِّ راغباً راهباً راجياً خائفاً» و في دعاء كميل : « وقد أتيتك يا إلهي بعد تقصيري وإسرافي على نفسي معتذراً نادماً منكسراً مستقيلاً مستغفراً منيباً » و كذا « إنّي أَسأَلُكَ سؤال خاضع متذلَل خاشّع» و في هذا الدُّعاءيقولبخلافه: «أسألُكَ مُستأنساً لا خائفاً و لا وَجِلاً» بل «مُدِلاً عليك». لأنَ الحاجة في هذا الدّعاء غير ما في نلك الأدعية ، ففيه طلب الخير والعافية لجميع أهل الإيمان كما صرّح به في آخر الدّعاء بقوله: «اَللّهم إنّا نرغب إليك في دولة كريمة تعزّ بها الإسلام و أهله \_ إلى \_ اشّف به صدورنا ، و أذهب به غيظ قلوبنا ، واهدنا لما اختلف فيه من الحقّ ــ إلى ــ ٱللَّهُمْ إنَّا نشكو إليك فقد نبيّنا و غيبة ولينا و كثرة عدونا و قلّة عددنا و شدّة الفنن بنا و تظاهر الزمان علينا».

أَبْطَأَ عَنِّي هُوَ خَيْرٌ لِي لِعِلْمِكَ بِعاقِبَةِ ٱلأُمُورِ ، فَلَمْ أَرَ مَولَىّ <sup>(١)</sup> كَرِيمًا أَصْبَرَ عَلَىٰ عَبْدٍ لَيْهِم مِنْكَ عَلَيَّ ، يا رَبِّ إِنَّكَ تَدْعُونِي فَأُولِي عَنْكَ ، وَ تَنَحَّبُّ إِلَيَّ (٢) فَأَتَبَغَّضُ إِلَيْكَ ، وَ تَتَوَدَّدُ إِلَىَّ فَلا أَقْبَلُ مِنْكَ ، كَأَنَّ لِيَ ٱلتَّطَّوُلَ عَلَيْكَ ، فَلَمْ يَمْنَعْكَ ذَلِكَ مِنَ ٱلرَّحْمَةِ بِي ، وَالْإِحِسَانِ إِلَيَّ ، وَ ٱلتَّفَصُّل عَلَيَّ بِجُودِكَ وَ كَرَمِكَ ، فَآرْحَمْ عَبْدَكَ ٱلْجَاهِلَ ، وَ جُذْ عَلَيْهِ بِفَضْلِ إِحْسَانِكَ إِنَّكَ جَوَادٌ كَرِيمٌ ، ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ مَالِكِ ٱلْمُلْكِ، مُجْرِي الفُلكِ، مُسخِّرٍ. الرّياح ، فالِق الإصباح ، دَيّانِ الدّينِ (٣) ، رَبِّ الْعالَمينَ ، الْحَمْدُ لِلهِ عَلَى حِلْمِه بَعْدَ عِلْمِهُ ، وَٱلْحَمْدُ اللَّهِ عَلَىٰ عَفُوهِ بَعْدَ قُدُرَيْهِ ، وَٱلْحَمْدُ اللَّهِ عَلَىٰ طُولِ أَناتِه في غَضَبِه وَ هُوَالْقادِرُ عَلَىٰ مَا يُرِيدُ ،ٱلْحَمْدُلِلَّهِ خَالِقِ ٱلْخَلْقِ ، وَ باسِطِ ٱلرَّزْقِ ، دِي ٱلْجَلالِ وَٱلإَكْرَامِ ، وَ ٱلْفَضْلِ وَ ٱلإنْعَامِ ، ٱلَّذِي بَعُدَ فَلا يُرىَىٰ ، وَ قَرُبَ فَشَهِدَ ٱلنَّجْوىٰءَتبارَكَ وَ ﴿ ١٠٠٩ تَعالَىٰ ، ٱلْحَمْدُ لِلهِ الَّذِي لَيسَ لَّهُ مُنازِعٌ يُعادِلُهُ ، وَ لا شَبِيةٌ يُشاكِلُهُ ، وَ لا ظَهِيرٌ يُعاضِدُهُ، قَهَرَ بِعِزَّتِهِ ٱلْأَعِزَّاءَ ، وَ تَواضَعَ لِعَظَمَتِهِ ٱلْعُظَاءُ ، فَبَلَغَ بِقُدْرَتِه ما يَشاءُ ، ٱلْحَمْدُ لِلهِ ٱلَّذِي يُجيبُني حِينَ أُنادِيهِ ، وَ يَسْتُرُ عَلَىَّ كُلَّ عَوْرَةٍ وَ أَنَا آغْصِيهِ ، وَ يُعَظِّمُ ٱلنَّغْمَةَ عَلَيَّ فَلا أجازيهِ ، فَكُمْ مِنْ مَوْهِبَةٍ هَنِيئَةٍ قَدْ أعطاني ، وَ عَظيمَةٍ مَخُوفَةٍ قَدْ كَفانِي ، وَ بَهْجَةٍ مَونِقَةٍ قَدْ أَرانِي ، فَأُثْنِي عَلَيْهِ حامِداً ، وَ أَذْكُرُهُ مُسَيِّحاً ، الْحَمْدُ لِلهِ ٱلَّذِي لا يُهْتَكُ حِجابُهُ ، وَ لا يُعْلَقُ بابُهُ ، وَ لا يُرَدُّ سائِلُهُ ، وَ لا يُخَيَّبُ آمِلُهُ ، ٱلْحَمْدُ لِلهِ ٱلَّذِي يُؤْمِنُ ٱلْخائِفِينَ ، وَ يُنَجِي ٱلصَّادِقِينَ ، وَ يَرْفَعُ ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ ، وَ يَضَعُ ٱلْمُسْتَكْبِرِينَ (١) ، وَ يُهْلِكُ مُلُوكاً وَ يَسْتَخْلِفُ آخَرِينَ ، وَ ٱلْحَمْدُ لِلهِ قاصِمِ ٱلْجَبَارِينَ ، مُبِيرِ ٱلظَّلَمَةِ (٥٠) ، مَدْرِكِ ٱلْهارِبِينَ ، نَكَالِ ٱلظَّالِمِينَ ، صَرِيخِ ٱلْمُشتَصْرِخينَ ، مَوضِعِ حاجاتِ ٱلطَّالِبِينَ ، مُعْتَمَدِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ،

١ - زاد في هامش الإقبال على تصحيح ابن السّكون: «مؤمّلاً» وأيضاً في المصباح.

٢ - التحتب إطهار الحب.

٣ ـ الدّيّان: القهّار، والقاضي والحاكم، والمحاسب والمجازي الذي لا يضيع عملاً بل يجزي بالخير والشّر، والدّين ـ بالكسر ـ: الجزاء والاسلام والعادة والعبادة والطّاعة والدّلة والحساب والقهر والغلبة والاستعلاء والسلطان والملك والحكم والسّيرة والتّدبير، والتّوحيد. (القاموس)

<sup>1 -</sup> جاء في الإقبال بدل قوله: المستكبرين «المتكبرين».

۵ ـ في الإقبال: «مبير الظَّالمين».

ٱلْحَمْدُلَّهِ ٱلَّذِي مِنْ خَشْيَتِهِ نَرْعَدُ ٱلسَّاءُ وَ شُكَّانُها ، وَ نَرْجُفُ ٱلأَرْضُ وَ عُمّارُها ، وَ تَموجُ ٱلْبِحارُ وَمْنْ يَسْبَحُ فِي غَمَراتِها ، ٱلْحَمْدُ لِلهِ ٱلَّذِي يَخْلُقُ وَلَمْ بُخْلَقْ ، وَ يَرْزُقُ وَ لا يُزِزِّقُ ، وَ يُظهِمُ وَ لا يُظْعَمُ ، وَ يُعِيتُ ٱلأَخْباءَ وَ يُحيِي ٱلْمَوتِيٰ وَ هُوَ حَيٌّ لا يَمُوتُ ، بِيَدِهِ ٱلْخَيْرُ وَ هُوَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ وَ رَسُولِكَ ، وَ أمينِكَ وَ صَفِيْكَ ، وَ حَبِيبِكَ ، وَ خِيَرَتِكَ مِنْ خَلْقِكَ ، وَ حَافِظِ سِرِّكَ ، وَ مُبَلِّمْ رِسالاتِكَ أَفْضَلَ وَ أَحْسَنَ وَ أَكْمَلَ وَ أَجْمَلَ وَأَذْكَىٰ وَ أَنْمَىٰ وَأَفْيَبَ وَ أَظْهَرَ وَأَسْنَىٰ <sup>(١) ،</sup> وَ أَكْثَرَ <sup>(٢)</sup> ما صَلَّيْتَ وَ بارَكْتَ ، وَ تَرَخَّمْتَ وَ تَحَنَّنْتَ ، وَ سَلَّمْتَ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْ عِبادِكَ وَ أَنْبِيائِكَ ، وَ رُسُلِكَ وَ صَفُوتِكَ ، وَ أَهْلِ ٱلْكَرامَةِ عَلَيْكَ مِنْ خَلْقِكَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلىٰ عليّ أُمِيرِ ٱلْمُؤْمِنينَ وَ وَصِيّ رَسُولِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ، وَ عَلَى ٱلصَّدِّيقَةِ ٱلطّاهِرَةِ فَاطِمَةَ سَيِّدُةِ نِسَاءِ ٱلْعَالَمِينَ ، وَ صَلَّ عَلَىٰ سِبْطَي ٱلرَّحْمَةِ (٣) وَ إِمَامَي ٱلْهُدَىٰ : ٱلْحَسَنِ وَٱلْحُسِينِ سَيِّدَيْ شَبابِ أَهْلِ ٱلْجَنَّةِ مِنَ ٱلْخَلْقِ أَجْمَعِينَ ، وَ صَلَّ عَلَىٰ أَيْمَّةِ ٱلْمُسْلِمِينَ ، حُجَجِكَ عَلَىٰ عِبادِكَ ، وَ أَمَنائِكَ فِي بِلادِكَ صَلاةً كَثيرةً دائِمَةً ، ٱللَّهُمَّ وَ صَلَّ عَلَىٰ وَلَى أَمْرِكَ الْقائِمِ الْمُؤَمِّلِ ، وَ الْعَدْلِ الْمُنْتَظَرِ ، أَخْفُفُهُ (١) بِملائِكَتِكَ الْمُقَرَّبينَ ، وَ أَيِّدْهُ بِرُوحِ ٱلْقُدُسِ يَا رَبُّ ٱلْعَالَمِينَ ! ٱللَّهُمَّ آجْعَلْهُ ٱلدَّاعِيَ إِلَىٰ كِتَابِكَ ، وَ ٱلْقَائِمَ بِدِينِكَ ، ٱسْتَخْلِفْهُ فِي ٱلْأَرْضِ كَمَا ٱسْتَخْلَفْتَ ٱلَّذِينَ مِنْ قَبْلِم ، مَكْنْ لَهُ دِينَهُ ٱلَّذِي ٱرْتَضَيتَهُ لَهُ ، أَبْدِلْهُ مِنْ بَعْدِ خَوفِهُ أَمْناً ، يَعْبُدُكَ لا يُشْرِكُ بِكَ شَيئاً ، اللَّهُمَّ أَعِزَّهُ وَ أَعْزِزْ بِه ، وَ انْصُرْهُ وَ ٱنْتَصِرْ بِهِ ، وَ ٱنْصُرْهُ نَصْراً عَزِيزاً، وَ ٱفْتَحْ لَهُ فَتْحاً عَظِيماً ، ٱللَّهُمَّ أَظهِرْ بِهِ دينَكَ ، وَ مِلَّةَ نَبِيْكَ ، حَتَّى لا يَستَخْفي بِشَيءٍ مِنَ ٱلْحَقِّ مَخافَةَ أَحَدٍ مِنَ ٱلْخَلْقِ .

اللهُمَّ إِنَّا نَزْغَبُ إِلَيْكُ فَي دُولَةٍ كَرِيمَةٍ ، تُعِزُّ بِهَا ٱلإَسْلامَ وَ أَهْلَهُ ، وَ تُذِلُّ بِهَا ٱلنَّفَاقَ وَ أَهْلَهُ ، وَ تُذِلُّ بِهَا ٱلنَّفَاقَ وَ أَهْلَهُ ، وَ تَجْعَلُنا فِها مِنَ ٱلدُّعاةِ إلى طاعَتِكَ ، وَٱلْقادَةِ إلىٰ سَبِيلِكَ وَتَرْزُقُنا بِها كَرامَةَ ـ

**↑** 

١ \_ قوله: «و أسنيٰ» السّنا ضوء البرق . و \_ بالمدّ \_ الرّفعة ، (القاموس)

٢ ـ في هامش المصباح والإقبال : «أكبر» بدل قوله : أكثر .

٣ أي: سبطي النبي على ، فإنه على كان رحمة للعالمين ، أو المراد السبطان المنسوبان إلى
 الرّحمة فإنّهها من رحماتِ الله على العباد .

إ ـ في بعض نسمخ المصباح والإقبال: «حُقَّةً».

الدُّنيا والآخِرَةِ ، اللَّهُمَّ ما عَرَّفْتنا مِنَ الْحَقِّ فَحَمِلْناهُ وَ ما قَصُرْنا عَنْهُ فَبَلَغْناهُ ، اللَّهُمَّ الْمُمْ بِهِ شَعَنَنا ، وَ اَشْعَبْ بِهِ صَدْعَنا (١) ، وَ اَرْتَقْ بِهِ فَنْقَنا ، وَ كَثَرْ بِهِ قِلْتَنا ، وَ أَعْرَ بِهِ فَلْتَنا وَ أَعْرَ بِهِ فَلْمَنا ، وَ الْعَبْ بِهِ عَائِلْنا ، وَ أَقضِ بِهِ عَنْ مَغْرَمِنا ، وَ اجْبُرْ بِهِ فَقْرَنا ، وَ شُدَّ بِهِ خَلَّتَنا وَ يَتِضْ بِهِ وَجُوهَنا ، وَ فُكَّ بِهِ أَسْرَنا ، وَ أَنْجِرْ بِهِ طَلِبَتَنا ، وَ أَنْجِرْ بِهِ مَسْرَنا ، وَ الْجَرْ بِهِ عَلِبَتَنا ، وَ أَنْجِرْ بِهِ مَواعِيدَنا ، يا خَيْرَ الْمَسْوُولِينَ وَأُوسَعَ مَواعِيدَنا ، وَ الشَّيْ بِهِ صُدُّولِينَ وَأُوسَعَ مَواعِيدَنا ، يا خَيْرَ الْمَسْوُولِينَ وَأُوسَعَ الْمُعْطِينَ ! اِشْفِ بِهِ صُدُّورَنا ، وَ أَذْهِبْ بِهِ غَيْظُ قُلُوبِنا ، وَاهْدِنا بِهِ لِمَا اَخْتُلِفَ فَيهِ مِنَ اللّهُ عَلَولًا وَ الْمُعْطِينَ ! اِشْفِ بِهِ صُدُّورَنا ، وَ أَذْهِبْ بِهِ غَيْظُ قُلُوبِنا ، وَاهْدِنا بِهِ لِمَا الْخَيْلِفَ فَيهِ مِنَ اللّهُ عَلَولَ وَ الْمُعْطِينَ ! اِشْفِ بِهِ صُدُّورَنا ، وَ أَذْهِبْ بِهِ غَيْظُ قُلُوبِنا ، وَاهْدِنا بِهِ لِمَا الْخَيْلِفَ فَيهِ مِنَ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَولَ اللّهُ الْحَقِ آمِينَ ؟ اللّهُ مَا تَقيم ، وَ النَّصُرْنا عَلَى عَدُوكَ وَ الْحَقْ الْفَالَ اللّهَ الْحَقِّ آمِينَ ؟

ٱللَّهُمَّ إِنَّا نَشْكُو إِلَيْكَ فَقْدَ نَبِيِنا ، وَ غَيْبَةً إِمَامِنًا ، وَكَثْرَةَ عَدُونا ، وَ شِدَّةَ ٱلْفِتَنِ بِنا، وَ نَظاهُرَ ٱلزَّمانِ عَلَيْنا ، فَصَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أُعِنَا عَلَىٰ ذَٰلِكَ بِفَتْحِ مِنْكَ ثُعَجِّلُهُ مُ وَسُلطانِ حَقِّ تُظْهِرُهُ ، وَ رَحْمَةٍ مِنْكَ تُجَلِّلُناها، وَ وَخَمَةٍ مِنْكَ تُجَلِّلُناها، وَ عافِيَةٍ مِنْكَ تُلْبِسُناها ، بِرَحْمَتِكَ بِا أَرْحَمَ ٱلرَّاحِمِينَ ».

« وَ آدْعُ فِي كُلِّ يَومٍ مِنْ شَهْرِ رَمَضانَ بِهِذَا ٱلدُّعَاءِ » :

«اللَّهُمَّ إِنَّ مَّلَا شَهْرُ رَمَضَانَ ، الَّذِي أَنْزَلْتَ فيهِ الْقُراآنَ ، هُدى لِلنَّاسِ وَ بَتِنَاتٍ مِنَ الْهُدىٰ وَالْفُرقانِ ، وَ هَذَا شَهْرُ الصِّيامِ ، وَ هَذَا شَهْرُ الْقيامِ ، وَ هَذَا شَهْرُ الْقيامِ ، وَ هَذَا شَهْرُ الْقيامِ ، وَ هَذَا شَهْرُ الْبَنْقِ مِنَ النَّارِ وَ الْفَوزِ هَذَا شَهْرُ الْبَنْقِ مِنَ النَّارِ وَ الْفَوزِ بِالْجَنَّةِ ، وَ هَذَا شَهْرُ الْمِنْقِ مِنَ النَّارِ وَ الْفَوزِ بِالْجَنَّةِ ، وَ هَذَا شَهْرُ فَيهِ لَيْلَةُ الْقَدْرِ ، الَّتِي هِيَ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ ، اللَّهُمَّ فَصَلِّ عَلىٰ بِالْجَنَّةِ ، وَ هَذَا شَهْرُ فَيهِ ، وَ سَلَّمْهُ لِي وَسَلَّمْهُ لِي فيهِ ، وَ نُسَلِّمُهُ مِنْ وَلِيائِكَ وَ أُولِيائِكَ وَ أُولِيائِكَ وَ أُولِيائِكَ وَ أُولِيائِكَ وَ اللهُ عَلَيْهِ ، وَ فَرْغُنِي فيهِ لِعِبَادَتِكَ ، وَيَلاوَةٍ كِتَابِكَ، وَ أَعْظِمْ لِي فيهِ لِعِبَادَتِكَ ،

† 111

١ ـ قوله: «اللّهم المُم به شعثنا» أي قارب بين متفرّق أمورنا. والشَّقثُ: انتشار الأمر. وقوله: «واشعب به صَدْعنا» الشَّغبُ \_ كالمنع \_: الجمع والتَّفريق والإصلاح والإفساد، والصَّدُعُ: الشَّق في شيءٍ صُلْبٍ، والرّتق: والصَّدْعُ: الشَّق في شيءٍ صُلْبٍ، والرّتق: ضِدُّ الصَّدْعُ: الشَّق في شيءٍ صُلْبٍ، والرّتق: ضِدُّ الصَّدْعُ: والفتق: الشَّق. ١٠ في الإقبال: «وأعطنا بهسؤلنا، وبلّغنا به من الدّنيا والآخرة آمالنا».
 ٢ ـ الإسناد مجازي، أو فيها تقدير مضاف أي كثر به ذوي قلّننا، وأعرَبه ذوي ذلتنا.

ٱلْتَرَكَةَ ، وَ أَحْسِنْ لِي فِيهِ ٱلْعَافِيةَ ، وَ أُصِحَّ لِي فِيهِ بَدَنِي ، وَ أُوْسِعْ لِي فِيهِ رِرْقِ ، وَ ٱكْفِنِي فِيهِ مَا أَهَمَّنِي ، وَ ٱسْتَجِبْ فِيهِ دُعائي ، وَ بَلِّغْنِي فيهِ رَجائي ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَذْهِبْ عَنَّى فيهِ ٱلنُّعاسَ وَ ٱلْكَسَلِّ ، وَ ٱلسَّاْمَةَ وَ ٱلْفَنْرَةَ وَ ٱلْقَسْوَةَ ، وَ ٱلْغِرَّةَ وَٱلْعَفْلَةَ ، وَ جَنِّبني فيهِ ٱلْعِلَلَ وَ ٱلأَسْقَامَ وَٱلْهُمُومَ ، وَ ٱلأَحْزَانَ وَ ٱلأَعْرَاضَ وَ ٱلأَمْراضَ ، وَٱلْخَطَايَا وَ ٱلذُّنُوبَ ، ٱصْرِفْ عَنِّي فِيهِ ٱلسُّوءَ وَ ٱلْفَحْشَاءَ ، وَ ٱلْجُهْدَ وَ ٱلْبَلاءَ ، وَ ٱلتَّعَبَ وَٱلْعَناءَ ، إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعاءِ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آكِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَعِذْني فيدِ مِنَـ اَلشَّيْطانِ ٱلرَّحِيمِ ، وَ هَمْزِمِ وَ لَمْزِمِ (١) ، وَ نَفْيْهِ وَ نَفْخِهِ (٢) ، وَ وَسُوَسَتِهِ وَ تَثْبيطِهِ (٣) ، وَ كَيْدِهِ وَ مَكْرِهُ ، وَ حَبائِلِهِ وَ خُدَعِهِ وَ أَمَانَيِّهِ (١) ، وَ غُرُورِهِ وَ فِتُنَيِّهِ وَ شَرَكِهِ ، وَ أَحْزَابِهِ وَ أَتْبَاعِهِ وَ أَشْيَاعِهِ ، وَ أُولِيائِهِ وَ شُرَكَائِهِ وَ جَمِيعِ مَكَائِدِهِ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱرْزُقْنا قِيامَهُ وَ صِيامَهُ ، وَ بُلُوَغَ ٱلأَمَّلِ فِيهِ وَ فِي قِيامِهِ ، وَٱسْتِكْمَاكِ مَا يُرضِيكَ عَنْي ، صَبْراً وَ ٱحْتِساباً وَ إيماناً وَ بِتَقيناً ، ثُمَّ تَقَبَّلْ ذٰلِكَ مِنْي بِٱلأَصْعافِ ٱلْكَثيرَةِ ، وَ ٱلأَجْرِ ٱلْعَظيمِ يا رَبِّ ٱلْعالَمينَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ ٱرْزُقْنِي ٱلْحَجَّ وَ ٱلْعُمْرَةَ ، وَ ٱلاجْتِهادَ وَ ٱلْقُوَّةَ وَ ٱلنَّشاطَ ، وَ الإنابَةَ وَ ٱلتَّوبَةَ ، وَٱلْقُرْبَةَ وَ ٱلْخَيْرَ ٱلْمَقْبُولَ ، وَ ٱلرَّهْبَةَ وَ ٱلرَّغْبَةَ ، وَ ٱلنَّضَرُّعَ وَ ٱلْخُشُوعَ ، وَ ٱلرَّقَّـةَ وَ ٱلنَّيَّةَ ٱلصَّادِقَةَ ، وَ صِدْقَ ٱللِّسَانِ وَ ٱلْوَجَلَ مِنْكَ ، وَ ٱلرَّجَاءَ لَكَ، وَ ٱلنَّوَكُلَ عَلَيْكَ وَٱلنِّقَةَ بِكَ ، وَ ٱلْوَرْعَ عَنْ مَحارِمِكَ ، مَعَ صالِح ٱلْقَولِ ، وَ مَقْبُولِ ٱلسَّعٰي ، وَ مَرْفُوع ٱلْعَمَلِ ، وَ مُسْتَجابِ ٱلدَّعْوَةِ ، وَ لا تَحُلْ بَيْنِي وَ بَيْنَ شَيْءٍ مِنْ ذَٰلِكَ كُلِّهِ بِعَرَضِ وَ لا مَرَضِ وَ لا هَمّ

١ ـ قال في النّهاية : فيه «أعوذبك من هَمْزِ الشّيطان و لَمْزه» واللّمز : العَيب والوقوع في النّاس ، وقيل هو العَيْب في الوجه ، والهَمْز : العَيْب في الغيب .

٢ قال ابن الأثير في معنى قوله: «نَفْته»: جاء تفسيره في الحديث أنه الشِّغر؛ لأنه يُنفثُ من الفّم. و «نَفْخُه» كِبْرُه ؛ لأنّ المتكبّر يتعاظم و يجمع نَفْسه و نَفَسه ، فيحتاج أن ينفخ.

٣ - أي بما عوّقني و أبعدني و منعني عن القيام والتوجّه والإتيان بما يجب عليّ من تكاليني، و في المصباح: «و بطشه» . ٤ - في النّهاية لابن الأثير: فيه «ما تمنّيت منذ أسلمت» أي : ما كذبت ، التّمنّي التّكذيب، تفعّل من منى بيني إذا قدّر ، لأنّ الكاذب يقدّر الحديث في نفسه ثمّ يقوله ، قال رجل لابن دأب و هو يحدّث: «هذا شيء روّيته أو شيء تمنّيته» أي اختلقته و لا أصل له ، و يقال: للأحاديث التي تتمنّى: الأمانيّ ، واحدتها امنيّة .

1

وَ لا غَمٍّ وَ لا سُقْمٍ وَ لا غَفَلَةٍ وَ لا يَشيانٍ ، بَلْ بِٱلتَّعَاهُدِ وَ ٱلتَّحَفُّظِ لَكَ وَ فيكَ وَ ٱلرِّعايَةِ لِحَقِّكَ وَ ٱلْوَفاءِ بِعَهْدِكَ وَ وَعْدِكَ بِرَحْمَتِكَ يا أَرْحَمَ ٱلرّاحِمِينَ ».

ثمَّ ادْعُ بهذا الدُّعاء:

« ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱقْسِمْ لِي فيهِ أَفْضَلَ ما تَقْسِمُهُ لِعِبادِكَ-ٱلصَّالِحِينَ ، وَأَعْطِني فيه أَفْضَلَ مَا تُعْطِي أُولِياءَكَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ، مِنَ ٱلرَّحْمَةِ وَ ٱلْمَعْفِرَةِ ، وَٱلتَّحَنُّنِ وَ ٱلإِجابَةِ ، وَ ٱلْعَفْوِ وَ ٱلْمَغْفِرَةِ ٱلدَّائِمَةِ ، وَ ٱلْعافِيَةِ وَ ٱلْمُعافاةِ ، وَ ٱلْعِنْقِ مِنَــ ٱلنَّارِ ، وَٱلْفَوزِ بِٱلْجَنَّةِ ، وَ خَيْرِ ٱلدُّنْيا وَ ٱلآخِرَةِ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱجْعَلْ دُعائِي فِيهِ إِلَيْكَ وَاصِلاً ، وَ رَحْمَتَكَ وَ خَيْرَكَ إِلَيَّ فِيهِ نَاذِلاً ، وَعَمَلِي فِيهِ مَقْبُولاً، وَ سَعْبِي فَيهِ مَشْكُوراً ، وَ ذَنْبِي فَيهِ مَغْفُوراً ، حَتَّى يَكُونَ نَصِيبِي فَيهِ الْأَكْثَرَ <sup>(١)</sup>، وَ حَظّي فيه الأوْفَرَ ، اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آكِ مُحَمَّدٍ ، وَ وَلِفَفْنِ فيهِ لِلَيْلَةِ الْقَدْرِ عَلَىٰ أَفْضَلِ حالٍ نُحِبُّ أَنْ يَكُونَ عَلَيْهَا أَحَدٌ مِنْ أُولِيائِكَ وَ أَرْضَاهَا لَكَ ، ثُمَّ ٱجْعَلْهَا لِي خَيْراً مِنْ أَلْفِ شَهْرِ ، وَ ٱرْزُقْنِي فيها أَفْضَلَ ما رَزَقْتَ أَحَداً مِمَّنْ بَلَغْتَهُ إِيَّاهَا وَ أَكْرَمْتَهُ بِهَا ، وَآجْعَلْي فَهَا مِنْ عُتَقَائِكَ مِنْ جَهَنَّمَ ، وَ طُلَقَائِكَ مِنَ ٱلنَّارِ ، وَ سُعَداءِ خَلْقِكَ بِمَعْفِرَتِكَ وَ رِضُوانِكَ يَا أَرْحَمَ ٱلرَّاحِمِينَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱرْزُفْنَا في شَهْرِنا هَا الْجِدَّ وَ ٱلاجْتِهادَ ، وَ ٱلْقُوَّةَ وَ ٱلنَّشاطَ ، وَ مَا تُحِبُّ وَ تَرْضَىٰ ، ٱللَّهُمَّ رَبَّــ ٱلْفَجْرِ وَ لَيَاكٍ عَشْرِ (٢)، وَ ٱلشَّفْعِ وَ ٱلْوَثْرِ ، وَ رَبَّ شَهْرِ رَمَضانَ ، وَ مَا أَنْزَلْتَ فيهِ مِنَـ ٱلْقُرْآنِ ، وَ رَبِّ جَبْرَئيلَ وَ ميكَأَئيلَ وَ إِسْرافيلَ ، وَ جَميـع الملائكَةِ المقرَّبينَ (٣) ، و رَبُّ إِبْرَاهِيمَ وَ إِسَاعِيلَ ، و إِسْحَاقَ وَ يَعْقُوبَ ، وَ رَبُّ مُوسَىٰ وَ عَيْسَىٰ وَ جَمْيع ٱلنَّبِيّينَ وَ ٱلْمُرْسَلِينَ ، وَ رَبُّ مُحَمَّدٍ خاتَمِ ٱلنَّبِينِينَ صَلُّواتُكَ [عَلَيْهِ وَ] عَلَيْهِمْ أَجْمَعينَ ، وَ أَسْأَلُكَ بِحَقِّهِمْ عَلَيْكَ وَ بِحَقِّكَ ٱلْمَظِيمِ عَلَيْهِمْ لَمَّا صَلَّيْتَ عَلَيْهِ وَ آلِهِ وَ عَلَيْهِمْ أَجْمَعِينَ ، وَ نَظَرْتَ إِلَيَّ نَظْرَةً رَحِيمَةً تَرْضَى بِهَا عَنِّي رِضَى ، لا سَخَطَ (١٠) عَلَيَّ بَعْدَهُ أَبَداً ، وَ أَعْطِني

١ - في الإقبال و بعض نسخ المصباح بدل قوله: «الأكثر»: «الأكبر».

٢ - في بعض نسخ المصباح: «و اللّيالي العشر».

<sup>.</sup>٣ ـ في الإقبال : «و جمع ملائكتك المقرّبين».

٤ ـ في المصباح والإقبال: «لا تسخط».

جَميعَ سُؤْلِ وَ رَغْبَنِي وَ الْمُنِيْنِي وَ إِرادَنِي ، وَ صَرَفْتَ عَنِّي ما أَكَّرَهُ (١)، وَ أَخْذَرُ وَ أَخافُ عَلَىٰ نَفْسِي ، وَ مَا لَا أَحَافُ ، وَ عَنْ أَهْلِي وَ مَالِي ، وَ إِخْوَانِي وَ ذُرِّيَّتِي ، ٱللَّهُمَّ إلَيْكَ فَرَرْنَا مِنْ ذُنُوبِنا ، فَآوِنا تايْبِينَ (٢) وَ تُبْ عَلَيْنا مُسْتَغْفِرِينَ ، وَ آغْفِرْ لَنا مُتَعَوِّذِينَ ، وَ أَعِذْنا مُسْتَجِيرِينَ ، وَ أَجِزْنا مُسْتَسْلِمينَ ، وَ لا تَخْذُلْنا راهِبينَ ، وَ آمِنَا راغِبَينَ ، وَ شَقِمْنا ١١٣ سائِلينَ ، وَ أَعْطِنا إِنَّكَ سَمِيعُ ٱلدُّعاءِ ، قَرِيبٌ مُجِيبٌ ، ٱللَّهُمَّ أَنتَ رَبِّي وَ أَنا عَبْدُكَ ، وَ أَحَقُّ مَنْ سَأَلَ ٱلْعَبْدُ رَبَّهُ ، وَ لَمْ يَسْأَلِ ٱلْعِبَادُ مِثْلَكَ كَرَمًا وَ جُودًا ، يا مَوضِعَ شَكْوى۔ السَّائِلينَ ! وَ يَا مُنْتَهِيٰ حَاجَةِ ٱلرَّاغِبِينَ ! وَيَا غِياثَ ٱلْمُسْتَغِيثِينَ ! وَ يَا مُجِيبَ دَعُوقِ ٱلْمُضْطَرِّينَ! وَ يَا مَلْجَأَ ٱلْهَارِبِينَ ! وَيَا صَرِيخَ ٱلْمُسْتَصْرِ خِينَ! وَيَارَبَّ ٱلْمُسْتَضْعَفِينَ (٣)! وَ يا كاشِفَ كَرْبِ ٱلْمَكْرُوبِينَ ! وَ يا فارِجَ هُمَّ ٱلْمَهْمُومِينَ ! وَ يا كاشِفَ ٱلْكَرْبِ ٱلْعَظيم! يا اللهُ يا رَحْمَٰنُ يا رَحِيمُ ! يا أَرْحَمَ ٱلرَّاحِمينَ ! صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ آغْفِرْ لِي ذُنوبِي وَ عُيوْبِي وَ إِساءَتِي وَ ظُلْمِي وَ جُرْمِي وَ إِسْرافِي عَلَىٰ نَفْسِي <sup>(1)</sup>، وَ ٱذْزُقْنِي مِنْ فَصْلِكَ وَ رَحْمَتِكَ ، فَإِنَّهُ لا يَمْلِكُها ۚ (٥) غَيْرُكَّ ، وَ اعْفُ عَنِّي ، وَ آغْفِرْ بِي كُلَّ ما سَلَفَ مِنْ ذُنوبِي ، وَ ٱغْصِمْنِي فَهَا بَقَيَ مِنْ عُمْرِي ، وَ ٱسْتُرْ عَلَيَّ وَ عَلَىٰ والِدَيَّ ، وَ وُلَّدي وَ قَرابَتِي ، وَ أَهلِ حُزانَتِي (٦) وَ مَنْ كَانَ مِنْي بِسَبيلٍ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْمُؤْمِناتِ فِي ٱلدُّنْيا وَ ٱلآخِرَةِ ، فَإِنَّ ذَٰلِكَ كُلُّهُ بِيَدِكَ ، وَ أَنْتَ وآسِعُ ٱلْمَعْفِرَةِ ، فَلا تُخَيِّنني يا سَيْدي ، وَ لا تَرُدَّ دُعائي ، وَ لا نَشُدَّ يَدِي إِلَىٰ نَحْرِي حَتَىٰ تَفَعَلَ ذَٰلِكَ بِي (٧)، وَ تَسْتَجيبَ لِي جَميعَ ما

١ - في المصباح: «جميع مِا أكره».

٢ ـ قال الفيروز آبادي : أويت منزلي و إليه سكنته ، و آويته و أويته : أسكنته .

٣ - يمكن أن يكون المراد: الأثمة المعصومين الشكاكما في بعض الرّوايات. راجع التّفاسير الرّوائية ذيل الآية الشريفة: «وَ نُريدُ أَنْ نَمُنَّ عَلَى ٱلّذين السّتُضْعِفوا فِي الأرض \_ الآية».

٤ ـ قال في النّهاية : قد تكرّر ذكر الإسراف في الحديث ، والغالب على ذكره : الإكثار من الدّنوب والحطايا ، واحتقاب الأوزار و الآثام .

۵ \_ في بعض نسخ المصباح بدل قوله لايلكها: «لا يملكهها».

٦ ـ في القاموس : حزانتك : عيالك الَّذين تتحرَّن لأمرهم .

٧ - كَأْنَ المراد أَنّه اقض حاجتي قبل أن أمسح بيدي وجهلي و صدري بعد ختمي دعائي ،
 أو : لا يصل يدي عند إرادة حظها عن محاذاة وجهي إلى نحري إلا و قد قضيت حاجتي كها قاله العلّامة المجلسي ـ رحمه الله ـ .

سَأَلْتُكَ ، وَ تَزِيدَنِي مِنْ فَضْلِكَ فَإِنَّكَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، وَ نَحْنُ إِلَيْكَ راغِبُونَ ، اللَّهُمَّ لَكَ ٱلأَسْاءُ ٱلْحُسْنَىٰ وَ ٱلأَمْثَالُ ٱلْعُلْيَا ، وَ ٱلْكِبْرِيَاءُ وَ الآلاءُ ، أَسْأَلُكَ بِٱسْمِكَ بِسُم اللهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمَ إِنْ كُنْتَ قَضَيْتَ فِ هَلَاهِ ٱللَّيْلَةِ تَنَزُّلَ ٱلْمَلائِكَةِ وَ ٱلرُّوحِ فيها ، أَنْ تُصَلّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آَٰكِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ ٱسْمِي فِي هَلَاهِ ٱللَّيْلَةِ فِي ٱلسُّعَدَاءَ ، وَ رُوحي مَعَــ ٱلشُّهَداءِ ، وَ إِحْسانِي فِي عِلْيِينَ ، وَ إِساءَتِي مَغْفُورَةً ، وَ أَنْ تَهَبُّ لِي يَقيناً تُباشِرُ بِم قَلْبي ، وَ إِيمَاناً لَا يَشُوبُهُ شَكُّ ، وَ رِضَى بِهَا قَسَمْتَ لِي ، وَ آيَنِي فِي ٱلدُّنْيا حَسَنَةً وَ فِي ٱلآخِرَةِ حَسَنَةً ، وَ قِنِي عَذَابَ ٱلنَّارِ ، وَ إِنْ لَمْ تَكُنْ قَضَيْتَ فِي هَلَذِهِ ٱللَّيْلَةِ تَنَزُّل ٱلْمَلائِكَةِ وَٱلرُّوح فيها فَأَخْرْنِي إلىٰ ذٰلِكَ ، وَ ٱرْزُقْنِي فيها ذِكْرَكَ وَ شُكْرَكَ وَ حُسْنَ طاعَتِكَ وَ عِبادَتِكَ، فَصَلّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ بِأَفْضَل صَلُواتِكَ يا أَرْحَمَ ٱلرّاحِمِينَ ، يا أَحَدُ يا صَمَدُ ! يا رَبّ-مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ! آغْضَبِ ٱلْيَومَ لِمُحَمَّدٍ وَلِأَبْرارِعِتْرَيهِ (١)، وَٱقْتُلْأَعداءَ هُمْ بَدَدأ (٢)، و أَخْصِهِمْ عَدَداً ، وَ لا تَدَعُ عَلَىٰ ظَهْرِ ٱلأَرْضِ مِنْهُمْ أَحِداً ، وَ لا تَغْفِرْ لَهُمْ أَبَداً، يا حَسنَ-الصُّحْبَةِ ! يا خَلِيفَةَ النَّبيِّينَ (٣) ! أَنْتَ أَرْحَمُ الرَّاحِمِينَ ! الْبَدِيعُ (١) ! الَّذِي لَيس كَمِثْلِكَ شَيْءٌ، وَٱلدَّائِمُ غَيْرُ ٱلْعَافِلِ، وَٱلْحَيُّ ٱلَّذِي لا يَمُوتُ، أَنْتَ كُلَّ يَومِ فِشَأْنٍ (٥٠)، أَنْتَ خَليفَةُ مُحَمَّدٍ ، وَ نَاصِرُ مُحَمَّدٍ ، وَ مُفَضِّلُ مُحَمَّدٍ ، فَأَسْأَلُكَ أَنْ تَنْصُرَ وَصِّيَّ مُحَمَّدٍ وَ خَليهَةَ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱلْقائِمَ بِٱلْقِسْطِ مِنْ أُوصِياءِ مُحَمَّدٍ صَلَواتُكَ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ ، إغطِفْ عَلَيْهِمْ نَصْرَكَ ، يا لا إلهَ إلاّ أَنْتَ ، بِحَقّ لا إلهَ إلاّ أَنْتَ ، صَلّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱجْعَلْنِي مَعَهُمْ فِي ٱلدُّنْيا وَ ٱلآخِرَةِ ، وَ ٱجْعَلْ عاقِبَةَ أَمْرِي إلىٰ غُفْرانِكَ وَ رَحْمَتِكَ يا

111

١- أي اغضب اليوم لأجل محمّد و عترته على أعدالهم.

٢ ــ بدداً ــ بالفتح ــ : أي متفرّ قين في القتل واحداً بعد واحدٍ من التّبديد.

٣ لعل المراد إنك إذا ذهبت بالتبيين تُخلِفُهم في اتمتهم بإصلاح المورهم و هدايتهم أو في أوصيائهم و من يقوم مقامهم. (ملذ)

٤ ـ هما فعيلان بمعنى مفعل ، أي المبدء والمبدع .

۵ ـ مقتبس من قوله تعالى: «كُلّ يوم هو في شأنٍ» (الرّحن: ٢٩) وقال البيضاوي: أي كُلّ وقت يجدث اشخاصاً و يجدّد أحوالاً على ما سبق به قضاؤه، و في الحديث: إنّ من شأنه أن يغفر ذنباً و يفرج كرباً و يرفع قوماً و يضع آخرين، و هو ردّ لقول اليهود: «إنّ الله لا يقضى يوم السّبت شيئاً».

أَرْحَمُ ٱلرَّاحِمينَ ، وَ كَذٰلِكَ نَسَبْتَ نَفْسَكَ يَا سَيِّدِي بِٱللَّظْفِ ، بَلَى إِنَّكَ لَطِيفٌ ، فَصَل عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ وَ الْطُفْ لِما تَشاءُ ، اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَارْزُقْنِي-ٱلْحَجَّ وَ ٱلْعُمْرَةَ فِي عَامِنا هَلَنا وَ فِي كُلِّ عَامٌ ، وَ تَطَوَّلُ عَلَيَّ بِجَمِيعِ حَوائِجي لِلدُّنْيا وَٱلآخِرَةِ ، اَسْتَغْفِرُ اللهُ رَبِّي وَ أَنُوبُ إِلَيْهِ ، إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ رَبِّي وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ ، إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدُودٌ ، اَسْتَغْفِرُ اللهَ رَبِّي وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ، إِنَّ رَبِّي قَرِيبٌ مُجِيبٌ، ٱشْتَغْفِرُ اللَّهَ رَبِّي وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ ، إِنَّ رَبِّي رَحِيمٌ وَدودٌ ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ رَبِّي وَ أَتُوبُ إلَيْهِ ، إِنَّهُ كَانَ غَفَاراً ، ٱللَّهُمَّ آغْفِرْ لِي ، إِنَّكَ أَنْتَ أَرْحَمُ ٱلرّاحِمينَ ، رَبِّ إِنِّي عَمِلْتُ سُوءاً ، وَ ظَلَمْتُ نَفْسي ، فَآغْفِرْ لي ذُنُوبي ، إنَّهُ لا يَغْفِرُ ٱلدُّنُوبَ إلاَّ أَنْتَ ، اَسْتَغْفِرُ اللهَ ٱلَّذِي لا إلهَ إِلَّا هُوَ ٱلْحَيُّ ٱلْقَيْومُ ، ٱلْحَلِيمُ ٱلْعَظيمُ ٱلْعَلِيمُ ٱلْكَرِيمُ ، ٱلْغافِرُ لِلذَّنْبِ ٱلْعَظيم ، وَ أَتُوبُ إِلَيْهِ ، أَسْتَغْفِرُ اللهَ ، إِنَّ الله كَانَ غَفُوراً رَحيماً » ــ ثلاثاً ــ « ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسَأَلُكَ أَنْ تُصَلَّى عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ أَنْ تَجْعَلَ فَيَا تَقْضِي وَ تُقَدِّرُ مِنَ ٱلأَمْرِ ٱلْعَظيم ٱلْمَحْتُوم في لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ مِنَ ٱلْقَضَاءِ ٱلَّذِي لا يُرَدُّ وَ لَا يُبَدَّلُ أَنْ تَكْتُبِنِي مِنْ خُجَّاجٍ بَيْتَكَ ٱلْحَرامِ ، ٱلْمَبْرُورِ حَجُّهُمْ (١)، ٱلْمَشْكُورِ سَعْيُهُمْ ، ٱلْمَعْفُورِ ذُنُوبُهُمْ ، ٱلْمُكَفَّرِ عَنْهُمْ سَيِئاتُهُمْ ، وَ أَنْ تَجْعَلَ فَهَا تَقْضِي وَ تُقَدِّرُ أَنْ تُطيلَ عُمْرِي ، وَ تُوسِّعَ رِزْقِ ، وَ تُؤذِّي عَنِّي أَمانَتي وَ دَيني ؛ آمِينَ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ؛ ٱللَّهُمَّ ٱجْعَلْ لِي مِنْ أَمْرِي فَرَجاً وَ مَخْرَجاً ، وَ ٱرْزُقْنِي مِنْ حَبْثُ أَخْتَسِبُ وَ مِنْ حَيْثُ لا أَخْتَسِبُ ، وَ اخْرِسْنِي مِنْ حَيْثُ أَخْتَرِسُ وَ مِنْ حَيْثُ لا أَخْتَرِسُ -و صلّ على محمّد و آل محمّد و سلم كثيراً\_».

و تُسبّح في كلّ يوم من شهر رمضان من أوّله إلى آخره وهو عشرة أُجزاء كُلُّ جزء منها علىٰ حِدّةٍ:

أَوَّلُها:

« سُبْحَانَ اللهِ بَارِئِ النَّسَمِ (٢)، سُبْحَانَ اللهِ ٱلْمُصَوِّرِ ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ ٱلأَزْواجِ

110

١ ـ قال ابن الأثير: فيه: (الحج المبرور ليس له ثواب إلا الجنة) وهو الذي لا يخالطه شيءً من المائم، و قيل: هو المقبول المقابل بالبرّ وهو الثواب، يقال: بَرَّ حجُه، و بُرَّ حجُه، و بَرَّ اللهُ خَجَه و أَبَرَّه بِرَاً ـ بالكسر ـ ، و إبراراً .
 ٢ ـ في القاموس: النَّسَمَةُ \_ عرّكة \_ : الإنسان، والجمع نَسم و نسات: المملوك ذكراً كان أو انثى .

كُلِّها ، سُبْحانَ اللهِ جاعِلِ الظُّلُهاتِ وَ النُّورِ ، سُبْحانَ اللهِ فالِقِ الْحَبِّ وَالنَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ كُلِّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ عِدادَ كَلِهاتِهِ ، اللهِ خالِقِ ما يُرىٰ وَ ما لا يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِهاتِه ، سُبْحانَ اللهِ عَالَمَ ما اللهِ عَلَيْ لَيْسَ شَيْءٌ أَسَمَع مِنْ ، يَسْمَعُ مِنْ فَوقِ عَرْشِه ما تَحْتَ سَبْع أَرْضِينَ ، وَ يَسْمَعُ ما في ظُلُهاتِ ٱلْبَرِّ وَ ٱلْبَحْرِ ، وَ يَسْمَعُ الأَنِينَ وَ الشَّكُوىٰ ، وَ يَسْمَعُ وَساوِسَ الصَّدورِ وَ لا يُصِمُّ سَمْعَهُ وَاللَّهَ عُلَيْ السَّدورِ وَ لا يُصِمُّ سَمْعَهُ وَساوِسَ الصَّدورِ وَ لا يُصِمُّ سَمْعَهُ صَوتٌ ».

# ثانيها:

« سُبْحانَ اللهِ بارِئَ النَّسِمِ ، سُبْحانَ اللهِ الْمُصَوِّر ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ الأَزْواجِ كُلِّهِا، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ كُلُّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لا يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِياتِه ، سُبْحانَ اللهِ حَالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لا يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِياتِه ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لا يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِياتِه ، سُبْحانَ اللهِ الْبَصِرُ مِنْ سُبْحانَ اللهِ الْبَصِرُ مَا فِي ظُلُهاتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ ، لا تُدْرِكُهُ فَوقِ عَرْشِهِ مَا تَحْتَ سَبْعِ أَرْضِينَ ، وَ يُبْصِرُ مَا فِي ظُلُهاتِ الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ ، لا تُدْرِكُهُ الْأَبْصَارُ ، وَ هُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ، لا تُغَشِّى بَصَرَهُ الظُلْمَةُ ، وَ لا يُسْتَتَرُ مِنْهُ بِسِنْرِ (١) ، وَ لا يُوارِي مِنْهُ جِدارٌ ، وَ لا يَغِيبُ عَنْهُ بَرِّ وَ لا بَحْرٌ ، وَ لا يُكِنُ لَيْكُنُ مِنْهُ بَسِنْمِ (١) ، وَ لا قَلْبُ مَا فِيهِ ، وَ لا جَنْبٌ مَا فِي قَلْمِ ، وَ لا يَسْتَورُ مِنْهُ صَغِيرٌ وَ لا يَغِيبُ عَنْهُ بَرِّ وَ لا يَسْتَعَرُ مِنْهُ صَغِيرٌ وَ لا يَغِيبُ عَنْهُ بَرِّ وَ لا يَسْتَعَرُ مِنْهُ صَغِيرٌ وَ لا يَغِيبُ عَنْهُ مَنْ فَي قَلْمِ ، وَ لا يَسْتَعَرُ مِنْهُ صَغِيرٌ وَ لا يَغِيبُ عَنْهُ بَرِّ وَ لا يَسْتَعَرُ مَا فِي أَلْوَى مِنْهُ صَغِيرٌ لِيصِغَرِم ، وَ لا يَغْمَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلا فِي - السَّاءِ ، هُو الْقَرْيُ الْحَكِيمُ ». لا إله إلا هُو اللهُ هُو ، الْعَرْيُرُ الْحَكِيمُ ».

سُبَحَانَ اللهِ رَبُّ الْعالَمِينَ ، سُبْحانَ اللهِ الَّذي يُنشِيءُ السَّحابَ النَّقالَ ، وَ يُسَبِّحُ الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ ، وَ الْمَلائِكَةُ مِنْ خِيفَتِه، وَيُرْسِلُ الصَّواعِقَ فَيُصِيبُ بِها مَنْ يَشاءُ ، وَيُرْسِلُ-

† 117

إ \_ في بعض النسخ : «لا يستر منه ستر» ، والضواب مااخترناه ، والستر من باب الافتعال يتعدّى مع «من» ، و يقال : «هو لا يَشْتَرِّرُ مِنَ اللهِ بسِترٍ» أي لا يتّقي الله .

آلرِّياحَ بُشْرَى بَيْنَ يَدَي رَحْمَتِهِ ، وَ يُنَزِّلُ آلْهَا مِنَ ٱلسَّهَاءِ بِكَلِمَتِهِ (١)، وَ يُنْبِتُ ٱلنَّبَاتَ بِقُدْرَيْهِ، وَيَشْقُطُ ٱلْوَرَقُ بِعِلْمِهِ (٢)، سُبْحانَ اللهِ ٱلَّذِي لا يَعْزُبُ عَنْهُ (٣) مِثْقَالُ ذَرَّةٍ فِي. ٱلأَرْضِ وَ لا فِي ٱلسَّاءِ ، وَ لا أَصْغَرُ مِنْ ذَلِكَ وَ لا أَكْبَرُ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِينٍ ».

# رابعها:

«سُبْحانَ اللهِ بارِئَ النَّسِمِ ، سُبْحانَ اللهِ الْمُصَوِّرِ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ الأَزواجِ كُلُها، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ الْحَبِّ وَ النَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ الْحَبِّ وَ النَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لاَ يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِهِ (٤) خالِقِ كُلِّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ ما يُرىٰ وَ مَا لاَ يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِهِ مَا تَغيضُ سُبْحانَ اللهِ رَبِّ الْعالَمِينَ ، سُبْحانَ اللهِ اللهِ اللهِ يَعْلَمُ مَا تَخْمِلُ كُلُّ أَنْهَىٰ ، وَ مَا تَغيضُ اللهِ رَبِّ الْعالَمِينَ ، سُبْحانَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا تَغيضُ اللهِ وَ مَا تَزْدادُ ، وَ كُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِمِقْدارٍ ، عالِم الْعَيْبِ وَ الشَّهادَةِ ، الْكَبيرِ اللهِ الله

## خامسها:

« سُبْحانَ اللهِ بارِئَ النَّسِمِ ، سُبْحانَ اللهِ الْمُصَوِّرِ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ الأزواجِ كُلُها، سُبْحانَ اللهِ فالِقِ الْحَبِ وَ النَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ فالِقِ الْحَبِ وَ النَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ كُلُ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ ما يُرىٰ وَ ما لا يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِه ، خالِقِ كُلُ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ خالِقِ ما يُرىٰ وَ ما لا يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِه ، سُبْحانَ اللهِ مالِكِ الْمُلْكِ ، تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشاءُ وَ تَنْزِعُ سُبْحانَ اللهِ مَالِكِ الْمُلْكِ ، تُؤْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشاءُ وَ تَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشاءُ ، وَ تُعِزُ مَنْ تَشاءُ وَ تُذِلُ مَنْ تَشاءُ ، بِيَدِكَ الْخَيْرُ ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشاءُ ، وَ تُعِزُ مَنْ تَشاءُ وَ تُذِلُ مَنْ تَشاءُ ، بِيَدِكَ الْخَيْرُ ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءٍ

١ \_ في الإقبال: «بكلماته».

٢ - في الإقبال والمصباح: «و يبسط الرّزق بعلمه».

<sup>&</sup>quot; ــ قوله : «لايعزِّب عنه» بكسر الزّاي و ضمّها ؛ وقال البيضاويّ عند تفسير قوله تعالىٰ «وما يَعزُب عن رَبّك» (يوس : ٦١) : و لا يبعد عنه و لا يغيب عن علمه . (ملذ)

إلى العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ : قوله : «مداد كلماته» ناب مناب المصدر ، أي تسبيحاً كائناً بقدر مداد كلماته التي قال تعالى فيها : «قل لَوْ كان البَحْرُ مِداداً لِكلماتِ رَتِي ــ » .
 (الكبف: ١٠٠) .

قَديرٌ ، تولِجُ ٱللَّيْلَ فِي ٱلنَّهَارِ ، وَ تولِجُ ٱلنَّهَارَ فِي ٱللَّيْلِ ، وَ تُخْرِجُ ٱلْحَيَّ مِنَ ٱلْمَيْتِ ، وَ تُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ ، وَ تَرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسابٍ ».

#### سادسها:

«سُبْحانَ اللهِ بارِئَ النَّسِمِ ، سُبْحانَ اللهِ الْمُصَوِّرِ ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ الأَزُواجِ كُلُها، سُبْحانَ اللهِ جَاعِلِ الظُّلُمَاتِ وَ النَّورِ ، سُبْحانَ اللهِ فَالِقِ الْحَبِّ وَ النَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ كُلِّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرَىٰ وَ مَا لاَ يُرَىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِمَاتِه ، سُبْحانَ اللهِ رَبِّ الْعالَمينَ ، سُبْحانَ اللهِ الَّذِي عِنْدَهُ مَفايَـحُ الْغَيْبِ ، لا يَعْلَمُها إلاَّ هُو ، وَ يَعْلَمُ مَا فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ ، وَ مَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إلاّ يَعْلَمُها ، وَلا حَبَّةٍ فِي ظُلُهَاتِ الأَرْضِ ، وَلا رَظْبٍ وَلا يَابِسِ إلاّ فِي كِتابٍ مُبِينِ ».

#### سابعها:

«سُبْحانَ اللهِ بارِئَ النَّسِمِ ، سُبْحانَ اللهِ الْمُصَوِّرِ ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ الْأَزْواجِ كُلِّها، سُبْحانَ اللهِ فَالِقِ الْحَبِّ وَ النَّوىٰ ، سُبْحانَ اللهِ خَالِقِ كُلُّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ عَالِقِ كُلُّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ حَالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لاَ يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِهِ ، خَالِقِ كُلُّ شَيْءٍ ، سُبْحانَ اللهِ حَالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لاَ يُرىٰ ، سُبْحانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِهِ ، سُبْحانَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَلَى يَدْخَيَهُ الْقَائِلُونَ ، وَ لا يَجْزِي سُبْحانَ اللهِ الله

# ثامنها:

« سُبْحَانَ اللهِ بَايِئُ ٱلنَّسِمِ ، سُبْحَانَ اللهِ ٱلْمُصَوِّرِ ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ ٱلأَزْواجِ كُلَّها ، سُبْحَانَ اللهِ فَالِقِ ٱلْحَبِّ وَ ٱلنَّوىٰ ، سُبْحَانَ اللهِ فَالِقِ ٱلْحَبِّ وَ ٱلنَّوىٰ ، سُبْحَانَ اللهِ عَالِقِ كُلِّ شَيْءٍ ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرىٰ وَ مَا لا يُرىٰ ، سُبْحَانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِم ، سُبْحَانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِم ، سُبْحَانَ اللهِ مِدادَ كَلِماتِم ، سُبْحَانَ اللهِ اللهِ ٱلَّذِي يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها ، سُبْحَانَ اللهِ ٱللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَنْ السَّاءِ وَ مَا يَعْرُجُ فِيها عَمَا وَ مَا يَغْرُجُ فِيها ، وَ لا يَشْعَلُهُ مَا يَلْجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها عَمَا يَلِجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها عَمَا يَلْجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها ، وَ لا يَشْعَلُهُ مَا يَلِجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها ، وَ لا يَشْعَلُهُ مَا يَلِجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها عَمَا يَنْزِلُ مِنَ ٱلسَّاءِ وَ مَا يَغْرُجُ فِيها ، وَ لا يَشْعَلُهُ مَا يَلِجُ فِي ٱلأَرْضِ وَ مَا يَخْرُجُ مِنْها ، وَ لا يَشْعَلُهُ مَا يَلِحُ فِي ٱلْأَرْضِ وَ مَا يَغْرُبُ فِيها عَمَا يَنْهِا مُ وَ لا يَشْعَلُهُ عَلْمُ شَيْءٍ عَنْ عِلْمٍ شَيْءٍ ، وَ لا يَشْعَلُهُ خَلْقُ ـ يَشْعَلُهُ عَلْمُ شَيْءٍ عَنْ عِلْمٍ شَيْءٍ ، وَ لا يَشْعَلُهُ خَلْقُ ـ يَنْ مِلْ اللهِ عَمَا عَمَا عَمَا مَنْ السَّاءِ وَ مَا يَعْرُبُ فِيها ، وَ لا يَشْعَلُهُ عَلْمُ شَيْءٍ عَنْ عِلْمٍ شَيْءٍ ، وَ لا يَشْعَلُهُ خَلْقُ ـ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

#### تاسعها :

«سُبْحَانَ اللهِ بَارِئَ النَّسِمِ، سُبْحَانَ اللهِ الْمُصَوِّرِ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ الْأَزُواجِ كُلِّهَا، سُبْحَانَ اللهِ فَالِقِ الْحَبِّ وَ النَّوى ، سُبْحَانَ اللهِ فَالِقِ الْحَبِ وَ النَّوى ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ كُلِّ شَيْءٍ ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرى وَ مَا لاَ يُرى ، سُبْحَانَ اللهِ مِدَادَ كَلِياتِهِ ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرى وَ مَا لاَ يُرى ، سُبْحَانَ اللهِ مِدَادَ كَلِياتِهِ ، سُبْحَانَ اللهِ فَاطِرِ السَّاواتِ وَ الأَرْضِ ، جَاعِلِ الْمَلائِكَةِ مُسْخَانَ اللهِ عَلَى اللهِ فَاطِرِ السَّاواتِ وَ الأَرْضِ ، جَاعِلِ الْمَلائِكَةِ رُسُلاً أَوْلِي أَجْنِحَةٍ مَنْنَى وَ ثُلاثَ وَ رُبَاعَ ، يَزيدُ فِي الْخَلْقِ مَا يَشَاءُ ، إِنَّ اللهَ عَلَىٰ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، مَا يَفْتَحِ اللهُ لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ (١) فَلا مُمْسِكَ لَهَا ، وَ مَا يُمْسِكُ فَلا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِم وَ هُوَ الْعَزِيزُ الْعَكِيمُ ».

# عاشرها:

«سُبَحَانَ اللهِ بَارِئَ النَّسِمِ، سُبَحَانَ اللهِ اَلْمُصَوِّرِ، سُبَحَانَ اللهِ خَالِقِ اَلاَزُواجِ كُلُها، سُبَحَانَ اللهِ فَالِقِ اَلْحَبَّ وَ النَّوى ، سُبَحَانَ اللهِ فَالِقِ اَلْحَبَ وَ النَّوى ، سُبَحَانَ اللهِ خَالِقِ كُلُّ شَيْءٍ ، سُبُحَانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرى وَ مَا لا يُرى ، سُبْحَانَ اللهِ مِدَادَ كَلِياتِهِ ، سُبْحَانَ اللهِ خَالِقِ مَا يُرى وَ مَا لا يُرى ، سُبْحَانَ اللهِ مِدَادَ كَلِياتِهِ ، سُبْحَانَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا فِي الشّاواتِ وَ مَا فِي الأَرْضِ ، مَا سُبْحَانَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

«إِنَّ الله وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلَّونَ عَلَى النَّبِيّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنوا صَلَّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّموا تَسْلَيماً ، لَبَيْكَ يَا رَبِّ ؛ وَ سَعْدَيْكَ (٢) ، اللَّهُمَّ صَلِّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ بارِكْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّد ، كَمَا صَلَّيْتَ وَ بارَكْتَ عَلَىٰ إِبْراهِيمَ وَ آلِ إِبْراهِيمَ ، إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ، اللَّهُمَّ ازْحَمْ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّدٍ كَمَا رَحِمْتَ إِبْراهِيمَ وَ آلَ إِبْراهِيمَ ، إِنَّكَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَجِيدٌ ، اللَّهُمَّ سَلَّمْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ كَمَا سَلَّمْتَ عَلَىٰ نوحٍ فِي۔

١ \_ كنعمة و أمنٍ و صحّةٍ و علمٍ و نبوّةٍ ، كما قاله البيضاوي .

٢ في بعض نسخ المصباح والإقبال جعل مكان «و سَعُدَيك» : «و سبحانك» .

ٱلْعَالَمِينَ ، ٱللَّهُمَّ آمْنُنْ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا مَنَنْتَ عَلَىٰ موسىٰ وَ هارونَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ كَمَا شَرَّفُتَنا بِهِ ، ٱللَّهَمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ كَما هَدَيْتَنا بِهِ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱبْعَنْهُ مَقَاماً مَحْمُوداً يَغْيِظُهُ بِدِ ٱلأَوَّلُونَ وَٱلْآخِرُونَ ، عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ ٱلسَّلامُ كُلًّا طَلَعَتْ شَمْسٌ أَو غَرَّبَتْ ، عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ ٱلسَّلامُ كُلَّما طَرَفَتْ عَيْنٌ أَو بَرَقَتْ، عَلَىٰمُحَمَّدِوَ آلِهِٱلسَّلامُكُلَّاطَرَفَتْعَيْنُ أَوذَرَفَتْ (١١)، عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ ٱلسَّلامُ كُلًّا ذُكِرَ ٱلسَّلامُ ، عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ ٱلسَّلامُ كُلَّما سَبَّحَ اللهُ مَلَكُ أُو قَدَّسَهُ ، اَلسَّلامُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي الْأَوَّلِينَ ، اَلسَّلامُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي. ١١٩ ٱلآخِرِينَ ، ٱلسَّلامُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِهِ فِي ٱلدُّنْيا وَ ٱلآخِرَةِ ، ٱللَّهُمَّ رَبَّ ٱلْبَلَدِ ٱلْحَرامِ وَ رَبَّ ٱلرُّكْنِ وَ ٱلْمَقَامِ ، وَ رَبَّ ٱلْحِلِّ وَ ٱلْحَرامِ ، أَبْلِغُ مُحَمَّداً نَبِيَّكَ عَنَّا ٱلسَّلامَ (٢)، ٱللَّهُمَّ آغطِ مُحَمَّدًا مِنَ ٱلْتَهَاءِ وَ ٱلنَّضْرَةِ ، وَ ٱلسُّرُودِ وَ ٱلْكَرامَةِ ، وَ ٱلْغِبْطَةِ <sup>(٣)</sup> وَ ٱلْوَسيلَةِ ، وَٱلْمَنْزِلَةِ وَ ٱلْمَقَامِ ، وَ ٱلشَّرَفِ وَ ٱلرَّفْعَةِ ، وَ ٱلشَّفَاعَةِ عِنْدَكَ يَومَ ٱلْقِيامَةِ ، أَفْضَلَ ما تُغطي أَحَداً مِنْ خَلَقِكَ ، وَ أَغْطِ مُحَمَّداً إوَ آلَهُ¡ فَوقَ ما تُغطِي ٱلْخَلاثِقَ مِنَ ٱلْخَيْرِ أَضعافاً كَثِيرَةً لا يُحْصِبها غَيْرُكَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ أَفْلِيَبَ وَ أَظْهَرَ ، وَ أَزْكَىٰ وَ أَنْمَىٰ ، وَ أَفْضَلَ مَا صَلَّيْتَ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنَ ٱلأَوَّلِينَ وَ ٱلآخِرِينَ ، وَ عَلَىٰ أَحَدٍ مِنْ خَلْقِكَ يا أَرْحَمَ ٱلرَّاحِمِينَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ عَلَيْ أَمِيرِ ٱلْمُؤْمِنِينَ ، وَ وَالِ مَنْ وَالأهُ ، وَ عادِ مَنْ عاداهُ ، وَ ضاعِفِ ٱلْعَذَابَ عَلَىٰ مَنْ شَرِكَ فِي دَمِهِ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ فاطِمَةَ بِنْتِ نَبِيِّكَ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ٱلسَّلامُ (1)، وَ ٱلْعَنَّ مَنْ آذَىٰ نَبِيَّكَ فَهِا، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى. ٱلْحَسَنِ وَٱلْحُسَيْنِ إِمَامَي ٱلْمُسْلِمِينَ ، وَ وَالِ مَنْ وَالاَهُمَا ، وَ عَادِ مَنْ عَادَاهُما ، وَ ضاعِفِ ٱلْعَدَابَ عَلَىٰ مَنْ شَرِكَ فِي دَمِهِما ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ عَلَيْ بْنِ ٱلْحُسَينِ إِمامِ ٱلْمُسْلِمِينَ ، وَ

١ - ذرفت عينه أي سال منها الدَّمع.

٢ ـ زاد في المصباح والإقبال: «و أهل بيته أفضل التحية والسلام».

٣ ـ قال في القاموس: الغِبطة \_ بالكسر \_: حُشنُ الحال، والمَسَرّة، و قد اغتبط، والحسد،
 كالغبط \_ بالفتح ــ و قد غبطه \_ كضربه و سمعه \_: تمنّي نعمة على أن لا تتحول عن صاحبها.

٤ ــ زاده هنا في المصباح والإقبال: «ٱللَّهُمَّ وال من والاها، و عاد من عاداها، و ضاعف العذاب على من ظلمها».

والِ مَنْ والأهُ ، وَ عادِ مَنْ عاداهُ ، وَ ضاعِفِ ٱلْقذابَ عَلَىٰ مَنْ ظَلَمَهُ » ·

ثمَّ اذكر واحداً واحداً من الأنمَّة إلى آخرهم \_عليهم السّلام \_، ثمَّ تقول: « اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى الْخَلَفِ الْحُجَّةِ مِنْ بَعْدِهِ إمامِ الْمُسْلِمِينَ ، وَ وَالِّ مَنْ وَالاهُ ، وَ عادِ مْنَ عاداهُ ، وَ عَجِّلْ فَرَجَّهُ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَى ٱلْقاسِمَ وَ ٱلطَّاهِرِ ٱبْنَي نَبيِّكَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ رُقَيَّةَ بِنْتِ نَبِيِّكَ ، وَ ٱلْعَنْ مَنْ آذَىٰ نَبِيَّكَ فيها ۖ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ امْ كُلْثومَ بِنْتِ نَبِيِّكَ، وَ ٱلْعَنْ مَنْ آذَىٰ نَبِيَّكَ فِهَا ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ ذُرِيَّةِ نَبِيِّكَ ، ٱللَّهُمَّ ٱخُلُف نَبِيَّكَ فِي أَهْلِ بَيْتِهِ ، ٱللَّهُمَّ مَكَّنْ لَهُمْ فِي ٱلأَرْضِ ، ٱللَّهُمَّ آجْعَلْنا مِنْ عَدَدِهِمْ وَ مَدَدِهِمْ ، وَ أَنْصَادِهِمْ عَلَى ٱلْحَقِّ فِي السِّرِّ وَ ٱلْعَلايَةِ ، ٱللَّهُمَّ ٱطْلُبْ بِذَخْلِهِمْ <sup>(١)</sup>، وَ وِتْرهِمْ وَدِمائِهِمْ، وَ كُفَّ عَنَا وَ عَنْهُمْ وَ عَنْ كُلِّ مُؤْمِنٍ وَ مُؤْمِنَةٍ بَأْسَ كُلِّ باغ وَ طاغ ، وَ كُلّ دابَّةٍ أَنْتَ آخِدُ بِناصِيتِها ، إِنَّكَ أَشَدُّ بَأْساً وَ أَشَدُّ تَنْكيلاً ».

و تدعو في كلِّ يوم أيضاً بهذا الدّعاء:

« ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ فَضَلِكَ بِأَفْضَلِهِ (٢)، وَ كُلُّ فَضَلِكَ فاضِلٌ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِفَصْلِكَ كُلِّهِ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ رِزْقِكَ بِأَعَمِهِ وَ كُلُّ رِزْقِكَ عامٌ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِرِزْقِكَ كُلُّه ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ عَطائِكَ بِأَهْنَائِهِ وَ كُلُّ عَطائِكَ هَنيءٌ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِعَطَاثِكَ كُلُّه (٣)، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ خَيْرِكَ بِأَعْجَلِهِ وَ كُلُّ خَيْرِكَ عاجِلٌ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِخَيْرِكَ كُلُّهِ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ مِنْ إخْسانِكَ بِأَحْسَنِهِ ، وَ كُلُّ إخسانِكَ حَسَنُ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَشَأَلُكَ رِإِحْسَانِكَ كُلَّه ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَشَأَلُكَ بِمَا تُجِيبُنِي (١) بِم حِينَ أَسْأَلُكَ ، فَأَجِنِني يَا اللهُ ، وَ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ عَبْدِكَ ٱلْمُرْتَضَىٰ ، وَ رَسُولِكَ ٱلْمُصْطَفَىٰ ، وَ أَمِينِكَ وَ نَجِيِّكَ دُونَ خَلْقِكَ ، وَ نَجِيبِكَ مِنْ عِبادِكَ ، وَ نَبِيِّكَ بِٱلصَّدْقِ وَ حَبِيبِكَ ، صَلّ

١ \_ أي : بثأرهم ؛ و قال في الصّحاح : طلب بذَّخلِه ، أي بثأره ؛ وفي القاموس : طَلَبُ مكافاة بجناية جُنيت عليك أو عداوة أنيت إليك، أو هو العداوة والحقد. (ملذ)

٢ \_ أي : «ٱللَّهُمَّ إنِّي أَسأَلِك مَن جِلة فَضَلِك بأَفضَلُه» ، و البَّاء في المُواضع صلة للسَّوْال ، و كونها للقسم بعيد كها قال العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ و

٣\_ في بعض النّسخ: «مِن عَطائك كلّه» و في أكثر نسخ المصباح: «بعطائك كلّه» و هو الصواب.

<sup>؛</sup> \_ في الإقبال: «بما تجيبني حين أدعوك».

عَلَىٰ مُحَمَّدٍ رَسُولِكَ وَ خِيَرَيْكَ مِنَ ٱلْعَالَمِينَ ، ٱلبَشِيرِ ٱلنَّذِيرِ ، ٱلسَّرَاجِ ٱلْمُنِيرِ ، وَ عَلَىٰ أَهْل بَيْتِهِ ٱلأَبْرارِ ٱلطّاهِرِينَ ، وَ عَلَىٰ مَلائِكَتِكَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَخْلَصْتَهُمْ لِيَغَّسِكَ وَ حَجَبْتَهُمْ عَنْ خَلْقِكَ ، وَ عَلَىٰ أَنْبِيائِكَ ٱلَّذِينَ يُنْبِّعُونَ عَنْكَ بِٱلصَّدْقِ ، وَ عَلَىٰ رُسُلِكَ ٱلَّذِينَ خَصَصْتَهُمْ بِوَخْيِكَ ، وَ فَضَّلْتَهُمْ عَلَى ٱلْعالَمِينَ بِرِسالاتِكَ ، وَ عَلَىٰ عِبادِكَ ٱلصّالِحِينَ؛ ٱلَّذِينَ أَدْخَلْتَهُمْ فِي رَحْمَتِكَ ٱلأَّيْمَةِ ٱلْمُهْتَدِينَ ٱلرَّاشِدِينَ، وَ أَوْلِيائِكَ ٱلْمُطَهَّرِينَ ، وَ عَلَىٰ جَبْرَئيلَ وَ مِيكَائِيلَ وَ إِسْرَافِيلَ ، وَ مَلَكِ ٱلْمَوْتِ ، وَ رِضُوانَ خَازِنِ ٱلْجِنَانِ ، وَ مَالِكِ خَازِنِ ٱلنَّارِ (١)، وَ رُوحِ ٱلْقُدُسِ وَٱلرُّوحِ ٱلأَمِينِ، وَ حَمَلَةِ عَرْشِكَ ٱلْمُقَرَّبِينَ ، وَ عَلَى. ٱلْمَلَكَيْنِ ٱلْحافِظَيْنِ عَلَيَّ بِٱلصَّلاَةِ ٱلَّتِي تُحِّبُ أَنْ يُصَلِّي بِها عَلَيْهِمْ أَهْلُ ٱلسَّهَاواتِ وَأَهْلُ-ٱلأَرْضِينَ صَلاةً طَيَّبَةً كَثْيرَةً مُبارَكَةً زَاكِيةً نَامِيَةً ظاهِرَةً باطِنَةً شَرِيفَةً فاضِلَةً ، تُبَيِّنُ بِها فَضْلَهُمْ عَلَى ٱلأَوَّلِينَ وَ ٱلآخِرِينَ ، ٱللَّهُمَّ أَعْطِ مُحَمَّداً ﴿ اللَّهِ الْوَسِيلَةَ وَ الشَّرَفَ وَٱلْفَضِيلَةَ ، وَ اجْزِه عَنَا خَيْرَ ما جَزَيْتَ نَبِيّاً عَنْ امْتِه، ٱللَّهُمَّ فَأَعظِ مُحَمَّداً عِنْ الْفَالِينَ مَعَ كُلِّ زُلْفَةٍ زُلْفَةً ، وَ مَعَ كُلِّ وَسِيلَةٍ وَسِيلَةً ، وَ مَعَ كُلِّ فَضِيلَةٍ فَضِيلَةً ، وَ مَعَ كُلّ شَرَفٍ شَرَفا ، تُعْطي مُحَمِّداً وَ آلَهُ يَوْمَ ٱلْقِيامَةِ أَفْضَلَ مَا أَعْطَيْتَ أَحَداً مِنَ ٱلأُوَّلِينَ وَ ٱلآخِرِينَ ، ٱللّٰهُمَّ وَآجْعَلُ مُحَمَّلُهُا أَدْنَى ٱلْمُرْسَلِينَ <sup>(٢)</sup> مِنْكَ مَجْلِساً ، وَ أَفْسَحَهُمْ فِي ٱلْجَنَّةِ عِنْدَكَ ١٢١ مَنْزِلاً ، وَ أَفْرَبَهُمْ إِلَيْكَ وَسِيلَةً ، وَ آجْعَلْهُ أَوَّلَ شَافِعٍ وَ أَوَّلَ مُشَفِّعٍ ، وَ أَوَّلَ قائِلٍ وَ أَنْجَحَ سائِل ، وَ ٱبْعَثْهُ ٱلْمَقَامَ ٱلْمَحْمُودَ ؛ ٱلَّذِي يَغْيَظُهُ ۚ [بِهِ] ٱلْأَوَّلُونَ ۚ وَٱلآخِرونَ ، يَا أَرْحَمَـ ٱلرَّاحِمِينَ ، وَ أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ أَنْ تَسْمَعَ صَوْتِي ، و تُجِيبَ دَعْوَتِي ، وَ تُجاوِزَ عَنْ خَطِيئَتِي ، وَتَصْفَحَ عَنْ ظُلْمِي، وَتُنْجِحَ طَلَبَتِي ، وَتَقْضي حاجَتِي، وُ تُنْجِزَ لِي مَا وَعَدْتَنِي، وَ تُقَيلَ عَثْرَتِي ، وَ تَغْفِرَ [لِي] ذُنُوبِي ، وَ تَغْفُو عَنْ جُرْمي ، و تُقْبِلَ عَلَيَّ (٣)، وَ لا تُغْرِضَ عَنِّي ، وَ تَرْحَمَني وَ لا تُعَلِّبَني وَ تُعافِيني وَلاَتَبْتَلِيني ، وَ تَرْزُقَني مِنَ ٱلرِّزْقِ أَطْيَبَهُ وَ أُوسَعَهُ، وَلا تَحْرِمَني يا رَبِّ ، وَ ٱقْضِ عَنِّي دَيْني ، وَ ضَعْ عَنِّي وِزْري ، وَ

۱ ـ في المصباح: «مالك خازن النّار و رضوان خازن الجنان».

٢ - في المصباح: «أفضل المرسلين» وهو الأصوب لما في لفظ الأدنى من السخافة؛ ولو كان هنا بمعنى الأقرب. فتأمل.
 ٣ - و في بعض نسخ المصباح: «و تقبّل عملي» و ما في المن أقرب بالصواب لما في بعده: «ولا تعرض عنّي».

لا تُحَمَّلَنِي ما لا طاقَةَ لِي بِهِ ، يا مَوْلاَى ! وَ أَذْخِلْنِي فِي كُلِّ خَيْرٍ أَذْخَلْتَ فِيهِ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّداً وَ آلَ مُحَمَّد صَلَوا تُكَ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ ؛ وَ ٱلسَّلَامُ عَلَيْهِ وَ عَلَيْهِمْ وَ رَحْمَةُ الله وَبَرَكاتُهُ » ؛ « ٱللهُمَّ إِنِي أَذْعُوكَ كَما أَمْزِنَنِي ، عَلَيْهِمْ ؛ وَ مُرَاسِلاً مِنْ كَثِيرٍ مَعَ حاجَةٍ بِي فَآمَنُن عَظِيمَةٍ ، وَ غِناكَ عَنْهُ قَدِيمٌ ، وَ هُوَ عِنْدِي كَثِيرٌ ، وَ هُوَ عَلَيْكَ سَهْلٌ يَسِيرٌ ، فَآمَنُن عَلَيْ بِهِ ، إِنَّكَ عَلَىٰ كُلُ شَيْءٍ قَديرٌ آمِينَ رَبَّ ٱلْعالَمِينَ » .

﴿ وَداع شهر رمضان ﴾

عنه عن أخمَد بن عمر الحسين بن محمّد ، عن أخمَد بن عمد ، عن أخمَد بن عمد ، عن أخمَد بن عمد الله المعلقة المعلقة العلمة العلمة العمر ومضان : شهر رَمضان :

١ ـ البقرة: ١٨٥٠

٢ ــ أي الذين عددتهم في أوليائك أو أحصيت أسماءهم في شيعة الأثمة ﷺ و في بعض النسخ «المعدّون» أي الذين يعدّون نعاءَك ، و قوله : «المؤثّرون» أي الذين يجتارون ذكرك و شكرَك على كلّ شيءٍ ، و في الكافي : «الموقرون» و معناه : المعظّمون ذكرك .

ثَناؤُكَ أَعْنَتْنَا عَلَيْهِ حَتَّى قَضَيْتَ عَنَّا صِيامَهُ وَ قِيامَهُ مِنْ صَلاَةٍ ، وَ مَا كَانَ مِنَا فيهِ مِنْ بِرِّ أَو شُكْرٍ أَو ذِكْرٍ ؛

ٱللَّهُمَّ فَتَقَبَّلُهُ مِنَّا بِأَحْسَنِ قَبُولِكَ ، وَ تَجاؤِذِكَ وَ عَفْوِكَ ، وَ صَفْحِكَ وَ غُفْرانِكَ ، وَ حَقيقَةِ رِضُوانِكَ حَتَّى تُظْفِرَنا فيهِ بِكُلِّ خَيْرِ مَطْلُوبٍ ، وَ جزيلِ عَطاءٍ مَوهُوبٍ ، وَ نُؤْمِنُنَا فِيهِ مِنْ كُلِّ أَمْرِ مَزْهُوبٍ ، وَ ذَنْبٍ مَكْسَوُبٍ ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسَأَلُكَ بِعَظِيم ما سَأَلَكَ أَحَدٌ مِنْ خَلَقِكَ مِنْ كَرِيمٍ أَسْائِكَ ، وَ جَزِيلِ نَنائِكَ ، وَ خاصَّةِ دُعائِكَ ؛ أَنْ ثُصَّلَّيَ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ؛ وَ أَنْ تَجْعَلَ شَهْرَنا هَذا أَعْظَمَ شَهْرِ رَمَّضانَ مَرَّ عَلَيْنا مُنذُ أَنزَلْتَنا إِلَى ٱلدُّنْيَا بَرَكَةً فِي عِصْمَةِ دِينِي ، وَ خَلاصِ نَفْسِي ، وَ قَضَاءِ حَاجَبِي ، وَ نَشْفيعي في مَسائِلِي ، وَ نَهَامِ ٱلنَّعْمَةِ عَلَيَّ ، وَ صَرْفِ ٱلسُّوءِ عَنِّي وَ لِباسِ ٱلْعافِيَةِ لِي ، وَ أَنْ تَجْعَلَني بِرَحْمَيْكَ مِمَّنْ حُزْتَ لَهُ لَيْلَةَ ٱلْقَدْرِ (١)، وَجَعَلْتُها لَهُ خَيْراً مِنْ أَلْفِ شَهْرٍ في أَعْظم ٱلأَخِرِ، وَ كَرَائِمُ ٱلذُّحْرِ ، وَ طُولِ ٱلْعُمْرِ ، وَ حُسْنِ ٱلشُّكْرِ ، وَ دُوامِ ٱلْمُسْرِ ؛

ٱللَّهُمَّ وَ أَسْأَلُكَ بِرَحْمَتِكَ وَ طَوْلِكَ وَ عَفْوِكَ ، وَ نَعْمَائِكَ وَ جَلَالِكَ ، وَقَدِيمٍـ إخسانِكَ وَ آَهْتِنانِكَ ؛ أَنْ لا تَجْعَلَهُ آخِرَ ٱلْعَهْدِ مِنَا لِشَهْرِ رَمَّضانَ حَتَّى تُبَلِّغَناهُ مِنْ قابِلِ عَلَىٰ أَحْسَنِ حَالٍ ، وَ تُعَرِّفَنِي هِلالَهُ مَعَ ٱلنَّاظرينَ إِلَيْهِ ، وَٱلْمُتَعَرِّفِينَ لَهُ فِي أَعْفَىٰ عافييتِكَ، وَأَنَمْ عَمَيْكُ (٢)، وَأُوسَع رَحْمَيْكَ ، وَ أَجْزَلِ قِسَمِكَ ، [اللَّهُمَّ] يا رَبِّي ؛ الَّذِي لَيْسَ لِي رَبُّ غَيْرَةُ ، لا يَكُونُ هَلَا ٱلْوَداعُ مِنِّي وَداعَ فَناءٍ ، وَ لا آخِرَ ٱلْعَهْدِ مِنَ ٱللَّقاءِ حَتَّىٰ تُرينيهِ ١٢٣ مِنْ قَابِلِ فِي أَسْبَعُ ٱلنَّعَمِ وَ أَفْضَلِ ٱلرَّجَاءِ ، وَ أَنَا لَكَ عَلَىٰ أَحْسَنِ ٱلْوَفَاءِ ، إِنَّكَ شَمِيعُ ٱلدُّعاءِ ؛

ٱللَّهُمَّ ٱسْمَعْ دُعائي وَ تَضَرُّعي وَ تَذَلُّلي لَكَ ، وَٱسْتِكانَني وَتَوَكُّلي عَلَيْكَ، وَ أَنا لَكَ سِلْمُ، لا أَرْجُو نَجاحاً وَ لا مُعافاةً ، وَ لا تَشْرِيفاً وَ لا تَبْليغاً إِلَّا بِكَ وَ مِنْكَ ، فَآمْنُنْ عَلَىَّ جَلَّ ثَناؤُكَ، وَتَقَدَّسَتْ أَشَاؤُكَ بِتَبْلِيغي شَهْرَ رَمَضِانَ ، وَ أَنا مُعاقَ مِنْ كُلِّ مَكْروهٍ وَ مَحْذُودٍ [وَ] مِنْ جَميعِ ٱلْبَوَائِقِ ، ٱلْحَمْدُلِلهِ ٱلَّذِي أَعانَنا عَلَىٰ صِيامِ هَلَاا الشَّهْرِ وَ قيامِهِ

١ ـ أي : جعنها و فضَّلتها و ضممتها له إلى نفسك؛ وفي المصباح المنير: حزت الشيء أحوزه حوزاً وحيازة: ضممته و جمعته، و كل من ضم إلى نفسه شيئاً فقدحازه . (ملذ) و في بعض تسخ مصباح المنهجد بدل قوله حزت: «جرت». ٢ - في بعض التسخ والإقبال: «أنعم نعمتك».

حتى بَلَّغَنا آخِرَ لَيْلَةٍ مِنْهُ ».

إلى هامنا رواية مُحَمَّد بن يعقوبَ الكُلِّينيّ.

مع ﴿٢٦٨﴾ ٤٠ و روى إبراهيم بن إسحاقَ الأحريُّ ، عن عبدالله بن حمّاد الأنصاريِّ ، عن أبي بصير ، وعن جاعة من أصحابه ، عن سَعدان بن مسلم ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله العَلَيْمُ لا مثل ذلك ، وزاد فيه :

«ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَشَأَلُكَ بِأَحَبِّ ما دُعيتَ بِم و أَرْضَىٰ ما رَضَيْتَ بِم عَنْ مُحَمَّدٍ ﴿ الْكَالِيْلَ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ لا تَجْعَلْ وَداعِي شَهْرَ رَمَضانَ وَداعَ خُروجي مِنَ ٱلدُّنْيا ، وَ لا وَداعَ آخِرِ عِبادَتِكَ فيهِ ، وَ لا آخِرَ صَوْمي لَكَ ، وَ ٱرْزُقْنِي ٱلْعَوْدَ فيهِ ، ثُمَّ ٱلْعَودَ فِيهِ بِرَحْمَيْكَ بِا وَلَيَّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ! وَ وَفِقْنِ فِيهِ لِلَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ، وَٱجْعَلْها لِي خَيْراً من أَلْفِشَهْرِ يَا رَبِّ ٱلْعالَمِينَ ! يا رَبِّ لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ! وَجاعِلَها خَيْرًا مِنْ أَلْفِ شَهْرِ ! رَبِّ-اللَّيْل وَ النَّهَادِ ، وَ الْجِبالِ وَ الْبِحادِ ، وَ الظُّلم وَ الأَنْوادِ ، وَ الأَرْضِ وَ السَّاءِ ، يا بادِئُ يا مُصَوِّرُ ! يَا حَنَّانُ يَا مَنَّانُ ! يَا اللهُ يَا رَحْمَلُ ! يَا رَحِيمُ يَا قَيُّومُ ! يَا بَديعَ [السَّاواتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّكَ ٱلْأَسْهَاءُ ٱلْحُسْنَى ، وَ ٱلْأَمْثَالُ ٱلْعُلْيَا ، وَ ٱلْكِبْرِياءُ وَ ٱلآلاءُ ، أَسْأَلُكَ بِٱسْمِكَ بِسْمِ اللَّهِ ٱلرَّحْمَٰنِ ٱلرَّحِيمِ أَنْ نُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تَخْعَلَ ٱسْمي في هَٰذِهِ ٱللَّيْلَةِ فِي ٱلسُّعَدَاءِ ، وَ رُوحِي مَعَ ٱلشُّهَدَاءِ ، وَ إِحْسَانِي فِي عِلِّيْسَ ، وَ إِسَاءَتي مَغْفُورَةً ، وَ أَنْ تَهَبَ لِي يَقْيِناْ تُباشِرُ بِهِ قَلْي ، وَ إِيمَاناً لا يَشُوبُهُ شَكٌّ ، وَ رِضَى بِها فَسَمْتَ لي ، وَ أَنْ تُؤْتِينِي فِي ٱلدُّنْيا حَسَنَةً وَ فِي ٱلآَخِرَةِ حَسَنَةً ، وَ أَنْ تَقِيِّنِي عَذَابَ ٱلنَّارِ ، ٱللَّهُمَّ آجْعَلْ فِهَا تَقْضِي وَ تُقَدِّرُ مِنَ ٱلأَمْرِ ٱلْمَحْتُومِ ، وَ فِهَا تَفْرُقُ مِنَ ٱلأَمْرِ ٱلْحَكبمِ في لَيْلَةِ-ٱلْقَدْرِ ، فِي القَضَاءِ ٱلَّذِي لا يُرَدُّ وَ لا يُبَدَّلُ وَ لا يُغَيَّرُ ؛ أَنْ تَكُتُبَنِي مِنْ حُجَّاج بَيْتِكَ ٱلْحَرامِ، ٱلْمَبْرُورِ حَجُّهُمْ، ٱلْمَشْكُورِ سَعْيُهُمْ، ٱلْمَغْفُورِ ذَنْبُهُمْ، ٱلْمُكَفَّرِ عَنْهُمْ سَيَّنَاتُهُمْ، وَ ٱجْعَلُ فِهِا تَقْضِي وَ تُقَدُّرُ أَنْ تُعْنِقَ رَقَبَنِي مِنَ ٱلنَّارِ ، يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ ؟

اللّٰهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ وَ لَمْ يَسْأَلِ الْعِبادُ مِثْلَكَ كَرَماً وَ جَوداً ، و أَرْغَبُ إِلَيْكَ وَ لَمْ يُرْغَبُ إِلَيْكَ وَ لَمْ يُرْغَبُ إِلَيْكَ وَ لَمْ يُرْغَبُ إِلَيْكَ وَ أَنْتَهَىٰ رَغْبَةِ الرَّاغِبينَ ، أَسْأَلُكَ يُرْغَبُ إِلَىٰ مِثْلِكَ ، أَسْأَلُكَ بِهَا ، يَا اللهُ يَا يَا اللهُ يَا يَعْبَادِ أَنْ يَسْأَلُوكَ بِهَا ، يَا اللهُ يَا يَعْبَادِ أَنْ يَسْأَلُوكَ بِهَا ، يَا اللهُ يَا رَحْمَلُ يَا رَحِيمُ ، وَ بِأَسْإِئِكَ مَا عَلِمْتُ مِنْهَا وَ مَا لَمْ أَعْلَمْ ، وَ بِأَسْإِئِكَ الْحُسْنَى ، وَ رَحْمَلُ يَا رَحِيمُ ، وَ بِأَسْإِئِكَ الْحُسْنَى ، وَ

† . Y f

أَمْثَالِكَ ٱلْعُلْيَا ، وَ بِيغْمَتِكَ ٱلَّتِي لا تُحْصَىٰ ، وَ بِأَكْرَمِ أَسْإِيْكَ عَلَيْكَ ، وَ أَحَبِّها إلَيْكَ، وَ أَشْرَفِها عِنْدَكَ مَنْزِلَةً ، وَ أَقْرَبِهَا مِنْكَ وَسِيلَةً ، وَ أَجْزَلِها مِنْكَ ثَواباً ، وَ أَسْرَعِها لَدَيْكَ إجابَةً ، وَ بِٱسْمِكَ ٱلْمَكْنُونِ ٱلْمَخْزُونِ ٱلْحَيِّ ٱلْقَيُّومِ ٱلْأَكْثِيرِ ٱلْأَجَلِّ، ٱلَّذِي تُحِبُّهُ وَ تَهْواهُ، وَ تَرضَىٰ بِهِ عَمَّنْ دَعاكَ بِهِ ، وَ تَسْتَجِيبُ لَهُ دُعاءَهُ ، وَ حَقٌّ عَلَيْكَ أَنْ لا تُخَيِّبَ سائِلكَ ، وَ أَشَأَلُكَ بِكُلِّ آسُم هُوَ لَكَ فِي ٱلنَّوراةِ وَ ٱلإِنْجِيلِ ۚ وَ ٱلزَّبُورِ وَ ٱلْفُرْقَانِ ، وَ بِكُلّ آسُم دَعاكَ بِهِ حَمَلَةُ عَزَّشِكَ ، وَ مَلَائِكَةُ سَهاواتِكَ ، وَ سُكَّانُ أَرْضِكَ مِنْ نَبِيٍّ أَو صِدّيقٍ أَو شَهِيدٍ ، وَ بِحَقَّ ٱلرَّاغِبِينَ إِلَيْكَ ، ٱلْفَرِقِيْنَ مِنْكَ ، ٱلْمُتَعَوِّذِينَ بِكَ ، وَ أَبِحَقَّ مُجاوِري بَيْتِكَ ٱلْحَرام حُجّاجاً ، وَ مُعْتَمِرِينَ وَ مُقَدِّسينَ ، وَ ٱلْمُجاهِدينَ في سَبيلِكَ ، وَ بِحَقّ كُلّ عَبْدٍ مُتَعَبِّدٍ لَكَ فِي بَرِّ أَو بَحْرِ أَو سَهْلِ أَو جَبَلِ ، أَدْعُوكَ دُعاءَ مَنْ قَدِ ٱشْتَذَّتْ فاقَتُهُ ، وَ كَثْرَتْ ذُنوبُهُ ، وَ عَظُمَ جُرْمُهُ ، وَ ضَعُفَ كَذْحُهُ <sup>(١)</sup>، دُعاءَ مَنْ لا يَجِدُ لِنَفْسِهِ سادًا وَ لا لِضَعْفِهِ مُعَوِّلاً ، وَ لا لِذَنْبِهِ غافِراً غَيْرَكَ،هارِباً إِلَيْكَ،مُتَعَوِّذاً بِكَ ، مُتَعَبِّداً لَكَ ، غَيْرَ مُسْتَكْبِرِ وَ لا مُسْتَنْكِفٍ ، خائِفاً بائِساً فَقِيراً ، مُسْتَجِيراً بِكَ ، أَسْأَلُكَ بِعِزَّ تِكَ وَ عَظِمَتِكَ ، وَ جَبَرُويَكَ وَ سُلْطَانِكَ ، وَ بِمُلْكِكَ وَ بَهَائِكَ ، وَ جُودِكَ وَ كَرَمِكَ ، وَ بِٱلائِكَ وَ حُسْنِكَ وَ جَهَالِكَ ، وَ بِقُوَّتِكَ عَلَىٰ مَا أَرَدْتَ مِنْ خَلْقِكَ ، أَدْعُوكَ يَا رَبِّ خَوْفًا وَ طَمْعًا ، وَ رَهْبَةً وَ رَغْبَةً ، وَ تَخَشُّعا وَ تَمَلُّقا وَ تَضَرُّعا وَ الْحاحا وَ الحافا ، خاضِعا لَكَ ، لا إله إلا أَنْتَ ، وَحْدَكَ لا شَرِيكَ لَكَ ، يَا قُدُّوسُ يَا قُدُّوسُ يَا قُدُّوسُ ! يَا اللهُ يَا اللهُ يَا اللهُ ! يَا رَحْمَلُ يَا رَحْمَلُ يَا رَحْمَلُ ! يَا رَحِيمُ يَا رَحِيمُ يَا رَحِيمُ ! يَا رَبِّ يَا رَبِّ يَا رَبِّ ! أَعُوذُبِكَ يَا اللهُ الْوَاحِدُ ، الْأَحَدُ الصَّمَدُ ، ٱلْوَتْرُ ٱلْمُتَكَبِّرُ ٱلْمُتَعَالِ ! وَ أَسْأَلُكَ بِجَمِيعِ ما دَعَوتُكَ بِهِ ، وَ بِأَشْائِكَ ٱلَّىٰ نَمْلاً أَرْكَانَكَ كُلُّهَا (٢) ، أَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱغْفِرْ لِ وَّٱدْحَمْنِي ، وَ أُوسِعْ عَلَيَّ مِنْ فَضْلِكَ ٱلْعَظِيم ، وَ تَقَبَّلْ مِنِّي شَهْرَ رَمَضانَ وَ صيامَهُ وَقيامَهُ، وَ فَرْضَهُ وَ نَوافِلَهُ ، وَ آغْفِرْ لِي وَ آرْحَمْني وَ آغْفُ عَنّي ، وَ لا تَجْعَلْهُ آخِرَ شَهْرِ رَمَّضَانَ صُمْتُهُ لَكَ وَ عَبَدْتُكَ فيهِ ، وَ لا تَجْعَلْ وَداعي إِيَّاهُ وَداع خُروجي مِنَ ٱلدُّنْيَا. ٱللَّهُمَّ أَوْجِبْ لِي مِنْ رَحْمَتِكَ وَ مَغْفِرَتِكَ وَ رِضْوانِكَ وَ خَشْيَتِكَ أَفْضَلَ مَا أَعْطَيْتَ

1

١ ــ الكدح: السّعي، و في القاموس: كدح في العمل-كمنع ــ سعى و عمل لنفسه خيراً
 أو شرّاً.
 ٢ ــ أي تصل أثرها إلى أركان خلقك: أي إلى جميع مخلوقاتك.

أَحَداً مِمَّنْ عَبَدَكَ فيهِ ، ٱللَّهُمُّ فَلا نَجْعَلْنِي أَخْسَرَ مَنْ سَأَلَكَ فِيهِ ، وَ ٱجْعَلْنِي مِمَّنِ ٱعْتَقْتَهُ في هذا ٱلشَّهْرِ مِنَ ٱلنَّارِ ، وَ غَفَرْتَ لَهُ مَا نَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَ مَا تَأَخَّرَ ، وَ أُوجَبْتَ لَهُ أَفْضَلَ مَا رَجَاكِ وَ أَمَّلَهُ مِنْكَ يَا أَرْحَمَ ٱلرَّاحِمِينَ .

اللهُمَّ الزُوْفِي الْعَودَ في صِيامِه لَكَ وَ عِبادَتِكَ فيهِ ، وَ اَجْعَلْنِي مِمَّنَ كَتَبْنَهُ في هَذَا۔
الشَّهْرِ مِنْ حُجَاجِ بَيْتِكَ الْحَرامِ ، الْمَبْرورِ حَجُّهُمْ ، الْمَغْفورِ لَهُمْ ذَنْبُهُمْ ، الْمُتَقَبِّلِ عَمَلُهُمْ ، آمِينَ آمِينَ آمِينَ آمِينَ [يا] رَبَّ الْعالَمِينَ ! اللهُمَّ لا تَدَعْ بي فيهِ ذَنْباً إلاَ غَفَرْتَهُ ، وَ لا عَبْلَةً إلاَ أَغْنَيْتُها (١) خَطِيئَةً إلاَ مَحَوْتَها ، و لا عَنْرَةً إلاَ أَقَلْتُها ، وَ لا دَينا إلا قَضَيْتَهُ ، وَ لا عَبْلَةً إلاَ أَغْنَيْتُها (١) وَ لا هَمَّا إلاّ فَضَيْتَهُ ، وَ لا عَبْلَةً إلاَ أَغْنَيْتُها أَلْ وَلا عَرْباً إلاّ كَسَوتَهُ ، وَ لا مَرَضاً إلا شَفَيْتَهُ ، وَ لا خَاتَهُ إلاّ أَفْلَتُها ، وَ لا عُزياً إلاّ كَسَوتَهُ ، وَ لا مَرَضاً إلا شَفَيْتَهُ ، وَ لا خَاتَهُ إلاّ أَذْهَبْتَهُ ، وَ لا حَاجَةً مِنْ حَواثِحِ الدُّنِيا وَ الآخِرَةِ إلاّ قَضَيْتُها ، عَلىٰ الْمُعْلِي أَمْلِي وَ رَجائِي فِيكَ ، يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ .

َ ٱللّٰهُمَّ لا تُزِغْ قُلُوبَنا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنا ، وَ لا تُذِلَّنا بَعْدَ إِذْ أَعْزَزْتَنا ، وَ لا تَضَعْنا بَعْدَ إِذْ أَعْتَيْتَنا ، وَ لا تَضَعْنا بَعْدَ إِذْ أَعْتَيْتَنا ، وَ لا تَضْعُنا بَعْدَ إِذْ أَعْتَيْتَنا ، وَ لا تَضْعُنا بَعْدَ إِذْ أَعْتَيْتَنا ، وَ لا تَضْعُنا بَعْدَ إِذْ أَعْطَيْتَنا ، وَ لا تُحْرِفْنا بَعْدَ إِذْ رَزَقْتَنا ، وَ لا تُعَيِّرْ شَيْئاً مِنْ يَعْمِكَ عَلَيْنا ، وَ إِحْسَانِكَ إِلَيْنا أَعْطَيْتَنا ، وَ لا تُعْدِفُوكَ وَ فَضْلِكَ سَعَةً لِشَيْءٍ كَانَ مِنْ ذُنوبِنا ، وَ لا لِها هُوَ كَائِنٌ مِنَا ، فإنْ في كَرَمِكَ وَ عَفْوكَ وَ فَضْلِكَ سَعَةً لِيَشَيْءٍ كَانَ مِنْ ذُنوبِنا ، فَآغُفِرْ لَنا وَ تَجَاوَزْ عَنَا ، وَ لا تُعاقِبْنا عَلَيْها يَا أَرْحَمَ ٱلرّاحِمِينَ !

اللّهُمَّ أَكْرِمْنِي فِي مَجْلِسِي هَلَا كَرَامَةً لا تُهْبِنُنِي بَعْدَهَا أَبَداً ، و أَعَزَّنِي عِزَّا لا تُذِلَّنِي بَعْدَهُ أَبَداً ، وَ الْفَعْنِي رِفْعَةً لا تَضَعِّنِي بَعْدَهَا أَبداً ، وَ ازْفَعْنِي رِفْعَةً لا تَضَعِّنِي بَعْدَها أَبداً ، وَ آرْفَعْنِي رِفْعَةً لا تَضَعِّنِي بَعْدَها أَبداً ، وَ آصْرِفْ عَنِي شَرِّ كُلِّ شَيْطانٍ مَرِيدٍ ، وَ شَرَّ كُلِّ جَبَارٍ عَنيدٍ ، وَ شَرَّ كُلِّ شَيْطانٍ مَرِيدٍ ، وَ شَرَّ كُلِّ دَابَّةٍ أَنْتَ آخِذٌ بِناصَيَتِها إِنَّ رَبِّي عَلَىٰ صِراطٍ مُسْتَقْيم .

ٱللَّهُمَّ مَا كَانَ فِي قَلْبِي مِنْ شَلِّكِ أَو رِيبَةٍ، أَو جُحودٍ أَو قُنوطٍ ، أَوْ تَرَجٍ (٢)، أَو مَرَجٍ، أَو بَطَرٍ أَو فَرَحٍ ، أَو خُيَلاءَ أَو رِياءٍ أَو سُمْعَةٍ ، أَو شِقاقٍ أَو يَفاقٍ ، أَو كُفْرٍ أَو فِسْقٍ أَوْ

ገ ነኘፕ

١ \_ قال العلّامة المجلسي \_ رحمه الله \_: الإسناد فيه و في بعض الفّقرات الآتية على التوسّع.

٢ - الترح - عرَكة - : الهم ، والمرَح : الأشر، والبطر ، والاَختيال ؛ والبطر أَيضاً : ائتشاط والطغيان بالتعمة . (ملذ) و في المصباح والإقبال بدل قوله ترح : «فرح».

مَعْصَيَةٍ أَو شَيْءٍ لا تُحِبُّ عَلَيْهِ وَلِيَّا لَكَ ، فَأَسْأَلُكَ أَنْ تَمْحُوهُ مِنْ قَلْبِي وَ تُبْدِلَي مَكَانَهُ إِيمَانَا بِكَ ، وَ رَجَلاً مِنْكَ وَ زُهْداً فِي الدُّنيا ، وَ رَعْبَةً فِيا عِنْدَكَ، وَ رَجَلاً مِنْكَ وَ زُهْداً فِي الدُّنيا ، وَ رَعْبَةً فِيا عِنْدَكَ، وَ يَوْبَةً نَصُوحاً إِلَيْكَ ؛ اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ رَعْبَةً فَيا عِنْدَكَ، وَ يَقْتَ بِكَ ، وَ طُمَأْنِينَةً إِلَيْكَ ، وَ تَوْبَةً نَصُوحاً إِلَيْكَ ؛ اللَّهُمَّ إِنْ كُنْتَ بَلَّغُمُناهُ وَ إِلاَّ فَأَخُر آجالَنا إلى قابِلٍ حَتّى ثُبَلِّعناهُ فِي يُسْرِ مِنْكَ ، وَ عافيةٍ يا أَرْحَمَ اللَّهُ وَ إِلاَ فَأَخُر آجالَنا إلى قابِلٍ حَتّى ثُبَلِّعناهُ في يُسْرِ مِنْكَ ، وَ عافيةٍ يا أَرْحَمَ الرَّاحِمِينَ ! وَ صَلَّى اللهُ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِم الطَّيْبِينَ الطَاهِرِينَ الأَخْيارِ وَ سَلَّمَ كَثَيراً طَيِّباً وَ رَحْمَة اللهِ وَ بَرَكَاتَهُ ».

# ﴿ ٦ - باب صلاة العيدين ﴾

\* صلاة العيدين فريضة عند آل محمد التلكي عند حضور الإمام واستكمال شرائطها ) يدل على ذلك ما رواه:

﴿٢٦٩﴾ ١ معمد بن أحمد بن يجي ، عن محمد بن عبدالحميد ، عن أي -جَيلة ، عن أبي أسامة ، عن أبي عبدالله عليه السلام «قال: سألته عن التكبير في العيدين ، قال: سبع و خمس ، وقال: صلاة العيدين فريضة و صلاة الكسوف فريضة ».

مع ﴿ ٢٧٠﴾ ٢ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ؛ و فَضالَة ، عن جميل « قال : سألت أباعبدالله التَّكَيُّلُا عن التَّكبير في العِيدَين ، قال :سبع و ١٢٠٠ خس (١)وقال : صلاة العِيدَين فريضة ، و سألته ما يُقْرَءُ فيها ، قال : « والشَّمس و ضُحْمها » و « هل أتنك حديث الغاشِية » و أشباهها ».

صح ﴿ ٢٧١﴾ ٣ ــ الحسين بن سعيد ، عن فَضالَة ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أَبِي عبدالله الطَّقَلَا« قال: صَلاة العِيدَين رَكعتان بلا أَذان ولا إقامة، ليس قبلها و لا بعدهما شيءٌ ».

مع ﴿ ٢٧٢﴾ ٤ \_ محمد بن يعقوب، عن الحسين بن محمد، عن مُعَلَى بن عمد، عن أبي جعفر التَكَثَلا محمد، عن الوَشّاء، عن حمّاد بن عنمان، عن مُعَمّر بن يحيى، عن أبي جعفر التَكَثَلا

١ - سبع في الأولى لزيادة تكبيرة الافتتاح والرّكوع ، و خس في الرّكعة القانية آخرها تكبيرة الرّكوع .

«قال: لا صلاة يوم الفِطر والأضحىٰ إلاّ مع إمام» (١).

مع ﴿٢٧٣﴾ ٥ - الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن ابن أذَينة ، عن زرارة ، عن أبي جعفر التلكيلا « قال : من لم يُصَلِّ مع الإمام في جماعة يوم العيد فلا صلاة له و لا قضاة عليه ».

ن ﴿٢٧٤﴾ ٦ \_ و عنه ، عن عثان بن عيسى ، عن سَماعة، عنه التَّلَيُلُا « قال : لا صلاة في العِيدَين إلاّ مع إمام فإن صلّيت وَحدَك فلا بأس » (٢).

مع ﴿٢٧٥﴾ ٧\_ و عنه ، عن صَفوانَ ، عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم ، عن م أحدهما ﷺ « قال : سألته عن الصّلاة يوم الفطر و الأضحىٰ ، فقال : ليس ١٢٨ صلاة إلاّ مع إمام ».

حَمَّع ﴿٢٧٦﴾ ٨ - محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن -أي عُمَير ، عن زُرارة «قال: قال أبوجعفر التَلْفَكُلا: ليس في يوم الفطر والأضحىٰ أذانٌ و لا إقامة ، أذانها طلوعُ الشَّمس إذا طلعت خَرجوا ، و ليس قبلها و لا بعدَهما صلاة و من لم يصلِّ مع إمام في جماعة فلا صلاة له ولا قضاءَ عليه ».

مع ﴿٢٧٧﴾ ٩ - إبراهيمُ بنُ إسحاقَ الأحريُ ، عن البرقيّ ، عن محمّد بن الحسن ابن أبي خَلَف ، عن حمّد بن الحسن ابن أبي خَلَف ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز بن عبدالله التَكْثُلا « قال : صَلاة العِيدَين مع الإمام سُنّة (٣) وليس قبلها و لا بعدها صلاة ذلك اليوم إلى الزّوال (٤)، فإن فاتك الوتر في ليلتك قضيته بعد الزّوال ».

قال عمد بن الحسن: نحن نُبَين معنى هذا الخبر فها بعد إن شاء الله تعالى.

كُمُّ ﴿٢٧٨﴾ ١٠ \_ محمّد بن يعقوب، عن عليٌّ بن محمّد (٥)، عن محمّد بن\_

١ ـ الظَّاهر من الخبر اشتراط الجاعة لا حضور المعصوم الطَّيَّلاً.

٢ ـ استحباب صلاة العيد منفرداً مع تعذر الجهاعة ممنا لا خلاف فيه بين أكثر الأصحاب،
 و نقل عن الصدوق و ابن أبي عقيل عدم مشروعيّة الانفراد فيها مطلقاً. والمسؤول هوالصادق كليّة.

٣ ـ أي مع الجاعة . ٤ ـ واستثنوا صلاة ركعتين في مسجد النّبي عه.

۵ = يحتمل كونه علّان الكليني المقتول في طريق مكّة ، شيخ الكليني = رحمها الله = ، و
 يحتمل كونه على بن محمد بن بندار . لكن رواية علّان عن العبيدي بالاواسطة بعيد .

عيسى ، عن يونس ، عن معاوية « قال : سألته عن صلاة العيدين، فقال : ركعتان ؛ ليس قبلها و لا بعد هما شيء ، و ليس فيها أذان و لا إقامة ، يكبر فيها اثنتي عشرة تكبيرة ، يبدء فيكبر ويفتتح الصّلاة، ثمّ يقرء « فاتحة الكتاب » ، ثمّ يقرء « والشّمس و ضحُلها » ، ثمّ يكبر خس تكبيرات ، ثمّ يكبر فيركع فيكون يركع بالسّابعة و يسجد سجد سجدتين، ثمّ يقوم فيقرء « فاتحة الكتاب » و « هَلْ أَنلكَ حَديثُ الْغاشية » ، ثمّ يكبر أربع تكبيرات (١) و يسجد سجدتين و يتشمّد ، قال : و كذلك صنع رسول الله المنظمة ، والخطبة بعد الصّلاة ، و إنها أحدث الخطبة قبل الصّلاة عنهان ، و إذا خطب الإمام فليقعد بن الخطبة تمن قليلاً ، و ينبغي للإمام أن يلبس يوم العيدين بُرْداً ، و يعتمّ شاتياً كان أو قائظاً ، و يخرج إلى البّر حيث ينظر إلى آفاق السّاء ، و لا يصلّي على حَصير و لا يسجد ١٢٩ عليه ، و قد كان رسول الله النّاس » .

نرضع ﴿٢٧٩﴾ ١١ \_ عنه ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسى ، عن يونس ، عن عليّ بن أبي حزة ، عن أبي عبدالله التلكيلا في صلاة العيدين ((قال: يكبّر ثمّ يقرء ثمّ يكبّر السّابعة ، ثمّ يكبّر ثمّ يقرء ثمّ يكبّر السّابعة ، ثمّ يركع بها، ثمّ يسجد ، ثمّ يقوم في التّانية فيقرء ، ثمّ يكبّر أربعاً فيقنت بين كلّ تكبيرتين ، ثمّ يكبّر و يركع بها ».

﴾ ﴿ ٢٨ ﴾ ٢١ \_ الحسين بن سعيد ، عن محمّد بن الفضيل ، عن أبي الصّبّاح « قال : سألت أباعبدالله الطّعَيْلا عن التّكبير في العِيدين ، قال : اثنتا عشرة تكبيرة ؛ سبع في الأولى و خس في الأخيرة » .

ضَعَ ﴿ ٢٨١﴾ ١٣ \_ عنه ، عن محمّد بن سِنان ، عن ابن مُسكان ، عن سليان ، ابن خالِد ، عن أبي عبدالله التَّلْيُهُ في صلاة العيدّين « قال : كبّر ست تكبيرات ، وَارْكُع بالشّابعة ، ثمّ قُم في الثّانية فاقرء ، ثمّ كبّر أربعاً وَارْكُع بالخامسة ، والخطبة بعد الصّلاة ».

١ \_ تَرَك تكبير الرّكوع لظهوره ، و به تكمل اثنتا عشر تكبيرة . (ملذ)

صلاة و لا تكبير».

مع (۲۸۲) اله المحلة عن قضالة ، عن ابن سنان ، عن أبي عبدالله المحلة المح

فما تضمَّن هذا الخبر من أنّ التَّكبير في الرَّكعة الأولى قبل القِراءة و ما رواه: مع ﴿٢٨٤﴾ ١٦ \_ الحسين بن سعيد ، عن النَّضر بن سُوّيد، عن عبدالله بن\_ سِنان ، عن أبي عبدالله التَّلَيُّلا « قال : التَّكبير في العيدين في الأولىٰ سبع قبل\_ القِراءة و في الأخيرة خس بعد القِراءة ».

مع ﴿ ٢٨٥﴾ ١٧ \_ أحمد بن محمد ، عن إسماعيل بن سَعد الأشعري ، عن الرّضا التَّكْلِير في الأولى سبع الرّضا التَّكْلِير في الأولى سبع تكبيرات بعد القِراءة و في الأخيرة خمس تكبيرات بعد القِراءة ي (١).

فإنّ هذه الأخبار محمولَةٌ على التّقيّة ، لأنّها وَرَدت موافقة لمذهب العامّة ، لأنّها وَرَدت موافقة لمذهب العامّة ، لأنّا قد قدّمنا من الأخبار ما يتضمّن ويدلّ على أنّ التّكبير فيالرَّ كعتين معاً بعد القِراءَة، ولا يجوز التّنافي بين الأخبار ، فلا بدَّ من حمل هذه على ضرب من التّقيّة، والّذي يؤيّد ما قدَّمناه وضوحاً ما رواه :

صى ﴿٢٨٦﴾ ١٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن شعيب ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الصليلا « قال : التّكبير في الفطر والأضحى اثنتا عشرة

١ \_ في الرّ كعتين معاَّبعد القِراءة . (المدارك) في الأولى قبل القِراءة وفي الثانية بعدها . (ابن الجنيد)

تكبيرة ، يكبّر في الأولى واحدة ثمّ يقرّءُ ثمّ يكبّر بعد القِراءة خمس تكبيرات ، والسّابعة يركع ١٣٠٠ أربيرات ، والسّابعة يركع ١٣٠٠ أربعاً ، والخامسة يركع ١٣٠٠ ما ، و قال: ينبغي للإمام أن يلبس حلّة و يَعْتمّ ؛ شاتياً كان أو صائفاً ».

مع ﴿ ٢٨٧﴾ ١٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن يعقوب بن يقطين « قال : سألت العبد الصّالح الطّهُ عن التّكبير في العيدين أقبل القِراءَة أو بعدها ، و كم عدد التّكبير في الأولى و في الثّانية والدُّعاء بينها ، و هل فيها قنوت أم لا ، فقال : تكبير العيدين للصّلاة قبل الخُطُبة ، يُكبّر تكبيرة يفتتح بها الصّلاة ثمّ يقرء ، ثمّ يكبّر خساً و يدعو بينها ، ثمّ يكبّر أخرى و يركع بها ، فذلك سبع تكبيرات بالتي افتتح بها ، ثمّ [يكبّر في الثّانية خساً] (كنه يقوم فيقرء ، ثمّ يكبّر أربعاً و يدعو بينهن ، ثمّ يكبّر التّكبيرة الخامسة » (١).

م ﴿ ٢٨٨ ﴾ ٢٠ \_ الحسين بن سعيد ، عن أحمدَ بنِ عبدالله القَرَويَ ، عن أبان ابن عثان ، عن إسماعيل الجعنيّ ، عن أبي جعفر الطّهُ في صلاة العيدين « قال : يكتر واحدة يفتتح بها الصّلاة ، ثمّ يقرءُ أمّ الكتاب و سورةً ، ثمّ يكبّر خساً يقنت بينهنّ ، ثمّ يكبّر واحدةً و يركع بها ، ثمّ يقوم فيقرَءُ أمّ القرآن و سورةً ، يقرءُ في الأولى « سَبِّح آسم رَبِّكَ آلأَ على » و في الثّانية « وَٱلشَّمْسِ وَ ضُحلها » ثمّ يكبّر أربعاً و يقنت بينهنّ ، ثمّ يركع بالخامسة » (٢٠).

مع ﴿٢٨٩﴾ ٢١ \_ عنه ، عن عبدالله بن بجر ، عن حريز بن عبدالله ، عن محمد بن مسلم « قال : سألت أباعبدالله التَكْثَلا عن التّكبير في الفطر والأضحى ، فقال : ابدَه فكبّر تكبيرات ، ثمّ تركع بالسّابعة ، ثمّ تقومُ فتقرّهُ ، ثمّ تكبّر أربع تكبيرات ، ثمّ تركع بالخامسة » .

\* و ٢١٠ (٢١٠ ـ محمّد بن أحمد بن يحيي ، عن محمّد بن الفُضَيل ، عن

١ ـ قال الشيد العامليّ الجبعيّ صاحب المدارك : اختلف الأصحاب في القنوت بعد التكبيرات الزّائدة ، فقال الشيد المرتضى والأكثر : إنّه واجب ، و قال الشّيخ إنّه مستحبّ ، والأقوى أنّه لا يتعين في القنوت دعاء بلفظ مخصوص ، و ربما ظهر من كلام أبي الصّلاح وجوب الدّعاء بالمرسوم ، و هو ضعيف ، ٢ \_ ظاهر الخبر سقوط القنوت بعدالخامس والرّابع .

م أبي الصَّبَّاح (١) «قال: سألتُ أباعبدالله الطِّيَكُلاعن التُّكبير في العِيدَين، فقال: النَّي ١٣٢ عشرة؛ سبع في الأولى و خس في الأخيرة، فإذا قُمْتَ في الصّلاة فكبّر واحِدة، تقول:

«أَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاّ اللهُ وَخَدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَ رَسُولُهُ ، اللّٰهُمَّ أَنْتَ أَهْلُ الْكِبْرِياءِ وَ الْعَظَمَةِ ، وَ أَهْلُ الْجُودِ وَ الْجَبَرُوتِ ، وَ الْقُدْرَةِ وَ السُّلْطَانِ وَالْمُرْوِقِ ، أَسْأَلُكَ فِي هَذَا الْيُومِ ؛ الَّذِي جَعَلْتَهُ لِلْمُسْلِمِينَ عِيداً ، وَ لِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ الْمُرْوَقِ ، أَسْأَلُكَ فِي هَذَا الْيُومِ ؛ الَّذِي جَعَلْتَهُ لِلْمُسْلِمِينَ عِيداً ، وَ لِمُحَمَّدٍ مَ أَنْ تُصَلَّى عَلَىٰ وَ آلِهِ ذُخْراً وَ مَزِيداً ، أَسْأَلُكَ أَنْ تُصَلَّى عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تُصَلّى عَلَىٰ مَلائِكَتِكَ الْمُقَرِّبِينَ وَ أَنْ تَغْفِرَ لَنا وَ لِجَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُولِينَ وَ أَنْمُولِينَ ، وَ أَنْ تَغْفِرَ لَنا وَ لِجَمِيعِ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُسْلِياتِ ، الأَحْياءِ مِنْهُمْ وَ الأَمْواتِ ، اللّهُمَّ إِنِي أَسْأَلُكَ مِن وَ الْمُولِينَ وَ الْمُسْلُونَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُرْسَلُونَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُرْسَلُونَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُرْسَلُونَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُرْسَلُونَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُؤْمِنِينَ وَ الْمُولِينَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُؤْمِنِينَ وَ الْمُولِينَ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُؤْمِنُ ، وَ أَعُوذُيكَ مِنْ شَرِّ ما عاذَ مِنْهُ عِبادُكَ المُؤْمِنِينَ وَ الْمُونِ فَي اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ وَ اللّهُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ الْمِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّ

أَوَّلُ (٢) كُلِّ شَيْءٍ وَ آخِرُهُ ، وَ بَدِيعُ كُلِّ شَيْءٍ وَمُنْتَهَاهُ ، وَ عَالِمُ كُلِّ شَيْءٍ وَ مُعادُهُ، وَ مَصِيرُ كُلُّ شَيْءٍ إلَيْهِ وَ مَرَدُّهُ ، وَ مُدَيِّرُ الأُمُورِ ، وَ باعِثُ مَنْ فِي ٱلْقُبُورِ ، قابِلُ الأَعْهَالِ ، مُبْدِئُ ٱلْخَفِيْتَاتِ ، مُعْلِنُ ٱلسَّرائِرِ (٣) ،

اللهُ أَكْبَرُ ؛

عَظِيمُ ٱلْمَلَكُوتِ ، شَدِيدُ ٱلْجَبَروتِ <sup>(1)</sup>، حَيِّ لا يَمَوتُ ، دائِمٌ لا يَزُولُ ، إذا قَضَىٰ أَمْراً فَإِنَّا يَقُولُ لَهُ : كُنْ فَيَكُون ؛

اللهُ أَكْبَرُ ؛

خَضَعَتْ لَكَ ٱلأَصْواتُ ، وَ عَنَتْ لَكَ ٱلْوُجُوهُ (٥)، وَ حارَتْ دونَكَ ٱلأَبْصارُ ، وَ

١ - أبوالعمّبَاح - بتشديد الباء الموحدة بعد الصاد المهملة المفتوحة - : اسمه إبراهيم بن نُعيم - الكِنانيّ لأنّه نزل فيهم . قال النجاشيّ : كان أبوعبدالله الطّيّلا يسمّيه الميزان لثقته . له كتاب روى عنه محمّد بن الفضيل .
 ٢ - بالضّم على أنّه خبر مبتدأ محذوف ، أو خبر ثان للجلالة ، و بالنّصب على أن يكون منادى كما قاله المولى المجلسيّ - رحمه الله -.

٣ ـ أي في يوم تبلى السّرائر وهو القيامة الكبّرى.

إلجَبْروت و الجَبَروت ، والجُبْروت : صيغة مبالغة بمعنى القدرة والسّلطة والعظمة .

۵ ـ أي خ**ه**عت .

كَلَّتِ ٱلأَلْسُنُ عَنْ عَظَمَتِكَ (١)، وَ ٱلنَّواصِي كُلُّها بِيَدِكَ ، وَ مَقادِيرُ ٱلْأَمُورِ كُلُّها إلَيْكَ ، لا يَقْضِي فيها غَيْرُكَ ، وَ لا يُتِمُّ مِنْها شَيْءٌ دونَكَ (٢)،

اللهُ أَكْبَرُ ؛ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ حِفْظُكَ ، وَ فَهَرَ كُلَّ شَيْءٍ عِزُّكَ ، وَ نَفَذَ كُلَّ شَيْءٍ أَمْرُكَ ، وَ قَامَ كُلُّ شَيْءٍ بِكَ ، وَ تَواضَعَ كُلُّ شَيْءٍ لِعَظَمَتِكَ ، وَ ذَلَّ كُلُّ شَيْءٍ لِعِزَّتِكَ ، وَآسْتَسْلَمَ كُلُّ شَيْءٍ لِقُدْرَيْكَ ، وَ خَضَعَ كُلُّ شَيْءٍ لِمُلْكِكَ ، اللهُ أَكْبَرُ » ؛

و يقرءُ الحَمد و « سَبِّح آسْمَ رَبِّك آلأعْلىٰ (٢٠) » و يكبّر السّابعة ويركع و يسجد و يقوم و يقرء الحمدَ و « وَ ٱلشَّمْسِ وَ ضُحلها » و يقول : « اللهُ أَكْبَرُ ؛ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللهِ وَخَدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ وَ أَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، ٱللَّهُمَّ أَنْتَ أَهْلُ-ٱلْكِبْرِياءِ - تتمه كله - كما قلت [ م ا أوّل التّكبير (١٠ » يكون هذا القول في كلّ تكبيرة حتّى يتمّ خس تكبيرات ».

وهذه الرّواية أيضاً جارِيةٌ مَجرَى الأولى في تضمُّنها تقديم التَّكبير على \_ القِراءَة، و إنَّها خَرجَتْ مخرجَ التَّقيَّة ، ولو لا هذا لتناقضت الأخبار حَشبا ١٣٣ قدَّمناه و هذا لا يجوز ، و من أُخَلُّ بالتَّكبيرات السَّبع لم يكن مأثوماً إلاَّ أنَّه يكون تارِكاً سُنَّة و مُهمِلاً فضيلةً ، يدلُ على ذلك ما رواه :

مِع ﴿٢٩١﴾ ٢٣ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن ابن أفيَّنة ، عن زُرارة «أنَّ عبدالملك بن أعْيَن سأل أباجعفر التَكْثُلُا عن الصَّلاة في العِيدَين ، فقال: الصَّلاة فيهما سَواء؛ يُكبِّر الإمام تكبيرة الصَّلاة قاعًا كما يصنع في الفريضة ، ثمَّ يزيد في الرَّكعة الأولىٰ ثلاث تكبيرات و في الأخرىٰ ثلاثاً سِوى تكبيرة الصّلاة والرُّكوع والسُّجود، إن شاءَ ثلاثاً و خساً، و إن شاء خساً و سَبعاً بعدَ

١ - أي عن وصفها ، أو بسبب عظمتك عن وصفك .

۲ - أي دون مشيّتك.

٣ ـ كما أنَّه إذا قدَّم الحمد يقرء بعد التَّكبيرة الأولى من السَّبع الحمد ، فني صورة التَّأخير يقرء مكان الفاتحة الدّعاء ، ولذا صارت التّكبيرة الأخيرة خالية عن الدّعاء ، و يؤيّد هذا الخبر كون الدّعوات أيضاً خسة و أربعة ، فتفظن . (ملذ)

٤ \_ إمّا المراد العَكبيرة الأولى و إمّا المراد النّكبيرات الأول. (ملذ)

أن يلحق ذلك إلى وّتر » (١٠).

ألا ترى أنّه جَوّز الاقتصار على الثّلاث تكبيرات و على الخمس تكبيرات، و هذا يدلُّ على أنَّ الإخلال بها لا يضرُّ بالصّلاة، و قد بيّنًا فيا مضى أنَّ صلاة-العِيدَين فريضة مع الإمام، و ليس ينقض ذلك ما رواه:

سع ﴿ ٢٩٢﴾ ٢٤ \_ سعد بن عبدالله ، عن أبي جعفر ، عن علي بن حديد ؛ و عبدالرَّحن بن أبي نجرانَ ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حريز ، عن زُرارة « قال : قال أبو جعفر الطَّلِيُّلا : صلاة العيدين مع الإمام سُنَّة ، و ليس قبلها ولا بعدها صلاة ذلك اليوم إلى الزَّوال ».

لأنَّ المراد بهذا الخبر أنَّ هذه الصَّلاة ممّا علم فرضها بالسُّنَة كما علم فرائض كثيرة بالسُّنَة فلأجل هذا أضيفت إلى السُّنّة ، و قد بيّنًا ذلك في عير موضع و لم يرد أنّها سُنَّة في أنّها جارية تجرى سائير النّوافل والسُّنَ .

و من فاتته الصّلاة يوم العِيد فلا يجب عليه القضاء (٢)، و يجوز له أن يصلّي المَّدِ شاءَ رَكَعتين ، أو أربعاً من غير أن يقصد بها القضاء ، و إنّها قلنا ذلك لما قدَّمناه من أنّه لا قضاء على ما فاتته صلاة العِيد .

والّذي يدلُّ على أنه يجوز له أن يصلّي على الانفراد ما رواه:

ن ﴿ ٢٩٣﴾ ٢٥ \_ الحسين بن سعيد ، عن عثمان (٣)، عن سماعة ، عن أبي عبدالله الطفيلا «قال: لا صلاة في العيدين إلا مع الإمام و إن صَلَيت وَحْدَكُ فلا بأس ؛ و سألته عن الأكل قبل الخروج يوم العيد ، فقال: نَعَم ، و إن لم تأكل فلا بأس » (٤).

١ \_ كأنه محمولًا على التقية ، و ذهب الأكثر كالسيد المرتضى وابن الجنيد و أبي الصلاح و
 ابن إدريس إلى وجوب التكبيرات ، و كلام المفيد يعطي استحبابها . (ملذ)

٢ ــ قال العلامة في التذكرة: سقوط القضاء مذهب أكثر الأصحاب، و قال ابن إدريس: يستحبّ قضاؤها، وقال ابن حزة: إذا فاتت لا يلزم قضاؤها إلا إذا وصل حال الخطبة و جلس مستمعاً لها. وقيل غير ذلك؛ والأقوى: السقوط مطلقاً. ٣ ـ يعني ابن عيسى العامريّ.

إلظاهر أنّ المراد بالعيد عيد الفطر ، و الفرض نني الوجوب كما في المقنعة .

من ﴿ ٢٩٤ ﴾ ٢٦ \_ سعد، عن موسى بن الحسن، عن معاوية بن حُكيم، عن عبدالله بن المغيرة قال: حدَّثني بعض أصحابنا « قال: سألت أباعبدالله السُّلِيُّة عن صلاة الفطر والأضعىٰ ، فقال : صلَّمها رَكعتين في جماعة ، و غير جماعة ، و كبِّر سبعاً و خساً ».

مَعِ ﴿٢٩٥﴾ ٢٧ \_ أحمد بن أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن أبي البَخْتريِّ ، عن جعفر ، عن أبيه، عن علي الكَتْكُالُا «قال: من فاتته صلاة العِيد فليصل أربعاً » (١٠). قال محمّد بن الحسن: وليس ينافي ما قلناه من جواز الصّلاة على الانفراد ما

رواه:

مع ﴿٢٩٦﴾ ٢٨ \_ الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن العلاء، عن محمّد بن\_ مسلم ، عن أحدهما الطُّنْقَالُا « قال : سألته عن الصّلاة يوم الفطر والأضحى ، فقال : ليس صلاة إلا مع الإمام».

لأنَّ المراد أنه ليس صَلاة فرضاً إلا مع الإمام ولم يرد به ليس صلاة على كلِّ حال ، بدلالة ما قدَّمناه ؛ ويزيد ذلك بياناً ما رواه :

ت ﴿٢٩٧﴾ ٢٦ \_ عليُّ بن حاتم ، عن الحسن بن عليٌّ ، عن أبيه ، عن فَضالَة ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله الكليكلا « قال : من لم يشهد جماعة النّاس في العِيدين فليغتسل و يتطيُّب بما وجد وليصلِّ وحده كما يصلِّي في الجماعة، وقال:

١ ـ الخبر ضعيف بأبيالبّختريّ وَهْب بن وَهْب الكذّاب ، وعرَّف بتحريف «الجمعة» بالعيد، و الظَّاهِر أَنَّ في الجمعة صلاة الظُّهر واجبُّ مثل سائر الأيَّام، لكن يجب مع شرائطِ الإتيان بها جماعة مع تقديم الخطبتين ، و إذا فاتت عن أحدٍ وجب عليه الإتيان بها أربع رَكعات، لكن صلاة العيد لآ يجب على أحد إلاّ بعد إقامَتها جماعة وهي رّكعتين، و ما يفهم من الخبر : «أنّ الرَّكعتين عوض الخطبتين» فوهم ؛ لأنَّ الَّذي صلَّى الرَّكعتين لا يجب عليه استاع الخطبتين بل استحبّ له، فلذا لا يجب القضاء عليه. ويأتي تحت رقم ٣٢ : «عن منصورين حازم ، عن أبي عبدالله الطُّقَلَة قال : مرض أبي الطُّقَلة يوم الأضحىٰ فصلًى في بيته رَكْعتين ثمَّ ضحَّى» ؛ وهذا الخبر العامّي (٢٩٥) يعارض الخبر الموثّق الّذي تقدّمه صريحاً، فيكون العمل بالخبر المتقدّم متعيّناً، وفي الفقيه برقم ١٤٥٩ : «عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله الشخة قال : من لم يشهد جماعة النّاس في العيدين فليغتسل وليتطيّب بما وجد، ويصلّي في بيته وحده كما يصلّي في جماعة ».

«خُذُوا زِينَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدِ (١) » قال : العيدان والجمعة ».

مع ﴿٢٩٨﴾ ٣٠ \_ و رُوى محمد بن عليٌ بن محبوب ، عن أحمد بن محمد ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسن بن سعيد ، عن فضالة ، عن ابن سينان ، عن أبي عبدالله مِثلَه ، و زاد « و قال: في يوم عرفة يجتمعون بغير إمام في الأمصار يدعون الله تعالى عزُ وجَلُ » . وعنه (٢١٩) ، عن الحسن ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن

الله ﴿ ٢٩٩ ﴾ ٣١ \_ وعنه (٢)، عن الحسن ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمير ، عن حمّاد، عن الحلبيّ «قال: سئل أبوعبدالله التلكيّلا عن الرّجل لا يخرج يوم الفطر والأضحى أعليه صلاة وحده ، فقال: نَعَم » .

ت ﴿ ٣٠٠ ﴾ ٣٢ وعنه، عن محمّد بن جعفر (٣) قال: حَدَّثنا عبدالله بن محمّد؛ و محمّد بن الوليد ، عن أبي عبدالله التلكلا «قال: مَرضَ أبي التلكلايوم الأضحى فصلّى في بيته رَكعتين ثمَّ ضحّى » •

مع ﴿ ١ ، ٣ ﴾ ٣٣ \_ وعنه، عن أحد (١) عن محمد بن موسى، عن يعقوب بن يزيد، عن حماد بن عيسى، عن حريز، عن زُرارة، عن أبي عبدالله التَلْفَلُا «قال: قلتُ : أدر كت الإمام على الخطبة؟ قال: قال: تجلس حتّى يفرغ مِن خُطبته، ثمّ تقوم فتصلّي، قلت: القضاء أوَّل صلاتي أو آخرها ؟ قال: لا بل أوَّلها ؛ وليس ذلك إلا في هذه الصلاة، قلت: فما أدر كت مع الإمام من الفريضة و ما قضيت! قال: أمّا ما أدر كت من الفريضة و ما قضيت في قال: أمّا ما أدر كت من الفريضة و ما قضيت في المراه، و ما قصيت في ال

مَنْ مَعَ وَمَ ٣٠٠ ﴾ ٣٤ \_ الحسين بن سعيد، عن النَّضر، عن عاصِم، عن محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر التَلْقَلُلُلُا « قال: قال النَّاس لأمير المؤمنين التَلْقَلُلُا: ألا تخلف رَجلاً يصلّي في العيدين ؟ فقال: لا أخالف السُّنَّة » (٢).

١ ـ الأعراف: ٣١٠ ٢ ـ أي «عن علي بن حاتم» في الخبر ٢٩٠ و «الحسن» هو ابن فضّال .
 ٣ ـ هو ابن بُقلة المؤدّب ، وصحف في جلّ النّسخ بـ «عمر بن جعفر» .

٦ ـ استدل به بعض على جواز تعدُّد صلاة العيد في أقل من فرسخ ، و قيل باختصاصه بإمام الكل ، وقال العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ : «ظاهر الأكثر عدم الجواز ، و توقّف العلامة في

ن ﴿٣٠٣﴾ ٣٥ \_ وعنه ، عن عثان بن عيسى ، عن سَهاعَة ، عن أبي عبدالله التَهَالله «قال: الأكُلُ قبل الخروج يوم العِيد ، و إن لم تأكل فلا بأس ».

مع ﴿ ٣٠٤ ﴾ ٣٦ - عمد بن أحمدُ بن يحيى ، عن الحسن بن موسى الخشاب ، عن غياثِ بن كَلُوب ، عن إسعاق بن عمار (١) ، عن جعفر ، عن أبيه التَّلْقَالَا «إنَّ علي بن أبي طالب التَّلْقَلَا كان يقول: إذا اجتمع عيدانِ للنَّاس (٢) في يوم واحد فإنه ينبغي للإمام أن يقول للنَّاس في خُطبته الأولى: إنه قد اجتمع لكم عيدانِ فأنا أصليها جَيعاً ، فن كان مكانه قاصِياً فأحَبُ أن ينصرف عن الآخر فقد أذنتُ له » (٣).

قال محمّد بن أحمد بن يحيى: «و أخذت هذا الحديث من كتاب محمّد بن حرزة بن اليَسَع رواه عن محمّد بن الفُضّيل، ولم أسمع أنا منه».

مع ﴿ ٣٠٥ ﴾ ٣٧ \_ و عنه ، عن إبراهيم بن هاشم ، عن النَّوفَليّ ، عن السَّكونيّ ، عن السَّكونيّ ، عن جعفر ، عن أبيه التَّبَقَالَا « قال : نَهِى النَّبيُّ التَّبَالِيّ أَن يَخْرَج السّلاح في العِيدَين إلاّ أَن يكون عَدوِّ ظاهراً ».

مع ﴿٣٠٦﴾ ٣٨ عتد بن يعقوبَ ، عن الحسن بن محمد ، عن مُعلَّى بن عمد ، عن أبان بن عثان ، عن سَلَمة ، عن أبي عبدالله الطَّيْئُلا (( قال : احتمع عيدانِ على عهد أمير المؤمنين الطَّيْئُلا فخطب النَّاس ، فقال : هذا يومُ اجتمع فيه عيدانِ فن أحَبَّ أن يجمع معنا فليفعل ، و من لم يفعل فإنَّ له رُخْصَةً \_يعني مَن كان مُتَنَحَّياً (1)\_».

<sup>†</sup> 187

التذكرة والنهاية فيه. وقال الشهيد \_ رحمه الله \_ و من تأخرعنه :إنّ هذا الشرط إنها يعتبر مع وجوب الصلاتين ، فلو كانتا مندوبتين أو إحداهما لم يمنع التعدّد ، وليس في التصوص شيءٌ من ذلك ، وفي الجواز مطلقاً قوة ، والله يعلم».

١ ــ إسحاق بن عمّار فطحيّ ثقة ٰ. ٢ ــ يعني عيداً و جمعة .

٣ ـ قال العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ : اختلف الأصحاب في هذه المسألة ، فقال الشّيخ في جلسة من كتبه : إذا اجتمع جعة و عيد تخيّر من صلّى العيد في حضور الجمعة و عدمه، و نحوه قالم المفيد في المقنعة ، وقال ابن الجنيد في ظاهر كلامه باختصاص الترخّص بمن كان قاصي المنزل .
 ٤ ـ يكن أن يكون هذا قول الصّادق المشاو و يكن أن يكون كلام الرّاوي .

رَبِع ﴿٣٠٧﴾ ٣٩ ـ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيي ـ رفعه ـ عن أي عن الله التَّلِيُلا « قال : السُّنَّة على أهل الأَمصار أن يَبْرُزوا من أمصارهم في ـ العِيدَينِ ، إلاَ أهل مَكَة ، فإنَّهم يصلون في المسجد الحرام ».

" وعنه ، عن محمد بن يحيى ، عن الحسن بن علي بن عبدالله ، عن الحسن بن علي بن عبدالله عن العبّاس بن عامِر ، عن أبان ، عن محمد بن الفضل الماشيق ، عن أبي عبدالله الطّهلا « قال : رَكعتان من السُنّة ليس يُصلّيان في موضع إلا بالمدينة ، قال : يُصلّي في مسجد الرّسول المُسلِق في العِيد قبل أن يخرج إلى المصلّى ليس ذلك إلا بالمدينة لأنّ رسول الله المُسلِق فعله » (١٠).

ت ﴿٣٠٩﴾ ٤١ ـ محمد بن يعقوب، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمر ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمر ، عن حمّاد ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله التلقيلا « قال : أطعم يوم الفطر قبل أن تخرج إلى المصلّى ».

ا ﴿ ٣١٠ مَن عَن عَدّ ، عَن عَدّة مِن أَصَحَابِنا ، عِن أَحَدَ بِنِ عَمّد ، عَن السّبِينِ بِن سعيد ، عن النّضر بن سُويد ، عن جرّاح المدائنيّ ، عن أبي عبدالله العَلَيْلا « قال : أطعم يوم الفِطر قبل أن تصلّي ، و لا تطعم يوم الأضحى حتى ينصرف الإمام » (٢٠).

مُ الْحِدَ اللهِ ١٩٤ وعنه ، عن عليّ بن محمّد ، عن أحمد بنِ أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن خَلَف بن حمّاد ، عن سعيد النّقاش «قال: قال أبو عبدالله الطّعَلَالي: أما إنّ في الفِطر تكبيراً و لكنه مَسنون قال: قلت: و أينَ هو ؟ قال: في ليلة الفِطْر في المغرب والعشاء الآخرة و في صلاة الفجر وصلاة العيد ثمّ يقطع ، قال: قلت: كيف أقول؟ قال: تقول: «الله أكبَرُ ، الله أكبَرُ ، الله أكبَرُ ، الله أكبَرُ ، لا إله إلا اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ ، وهو قول الله: « وَلِتُكْمِلُوا آلْهِدَةَ وَ أَكْبَرُ ، وهو قول الله: « وَلِتُكْمِلُوا آلْهِدَةَ وَ

† ነዋል

١ ــ يفهم منه إلحاق المدينة بالأمصار في ما تقدّم من استحباب بروزهم في العيدّين . و رَّدَ على أبن الجنيد حيث ألحق مسجد النبي على ابن الجنيد حيث ألحق مسجد النبيّ على ابن الجنيد حيث ألحق مسجد الله ــ : هذا الحكم عجمع عليه بين الأصحاب .
 ٢ ــ قال العلّامة المجلسي ــ رحمه الله ــ : هذا الحكم عجمع عليه بين الأصحاب .

٣ ـ رواه الكليتي في الكَّافي ج ٤ ص ١٦٦ بهذا السُّند وَفيه تقولُ : «الله أكْبَرُ ، الله أكْبَرُ ، لا ←

لِتُكَيِّرُوا الله عَلىٰ ما هَديْكُمْ (١<sup>١)</sup> » ».

كُمْعُ ﴿٣١٢﴾ ٤٤ - محمد بن يعقوبَ ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن محمّد بن مسلم ((قال: سألت أباعبدالله التَكْيُلا عن قول الله عزَّ وَجَلَّ: « وَ آذْكُروا الله في أيّام معدودات (٣) » ، قال: التّكبير في أيّام التشريق ، صلاة الظهر من يوم النّحر إلى صلاة الفجر يوم الثّالث، و في أيّام التشريق ، صلوات ، فإذا نفر بعد الأولى أمسك أهل الأمصار (٣)، و من أقام بمنى فصلى بها الظُهر والعصر فَلْيُكَبّر » (١).

كُتُمْ ﴿٣١٣﴾ ٤٥ ـ وعنه ، عن عليِّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زُرارة «قال : قلت لأبي جعفر التَّكْثُلا : التّكبير في أيّام التَّشريق في دُبْرِ الصَّلوات ؟ فقال : التّكبير بمنى في دُبْر خس عشرة صَلاة ، و في سائر الأمصار في دُبْر صَلاة الظّهر يوم النَّحْر تقدول فيه : « الله أكْبَرُ ، الله أكْبَرُ ، لا إلة إلاّ الله وَ الله أكبَرُ ، الله أكبَرُ على ما رَزَقَنا مِنْ بَهيمَةِ آلانعام » ، و إنّا جعل في سائر الأمصار في دُبْر عَشر صلوات التّكبير أنّه إذا نَفَرَ النّاس في النّفرالأوّل أمسك أهل في دُبْر عَشر صلوات التّكبير أنّه إذا نَفَرَ النّاس في النّفرالأوّل أمسك أهل الأمصار عن التّكبير و كبّر أهل مِنى ما داموا بمنى إلى النّفر الأخير ».

٣١٤ • ٢٦ - علي بن حاتم ، عن سليان الزُرارِي ، عن أحمد بن إسحاق ، عن سَعدان بن مسلم ، عن محمد بن عيسى بن أبي منصور (٢)، عن أبي عبدالله العَلَيْلا «قال: تقول بين كل تكبيرتَين (٧) في صلاة العِيدَين:

<sup>→</sup> إله إلاّ الله والله أكتبرُ الله أكتبرُ ، و لِلَّهِ ٱلْحَمَدُ، الله أكْبَرُ عَلَىٰ ما هَدانا»، و فيه التَكبير في الأوّل مرّتان ، و في الثّاني «والله أكْبَرُ ، الله أكْبَرُ». ١ ـ البقرة: ١٨٥. ٢ ـ البقرة: ٢٠٣. ٣ ـ كأنّ هذا بيان علّة العشر لأهل الأمصار ، بأنّهم تابعون للنّفْر في الجملة. (ملذ)

المسهور بن الأصحاب أن التكبيرات في الأضعى على الاستحباب ، وقال المرتضى وابن-الجنيد والشيخ في الاستبصار بالوجوب.

۵ \_ في الكافي : «الحمدلله ، الله أكبَرُ على ما هدانا» بزيادة «الحمدلله».

٦ ـ الظاهر : «محمد، عن عيسى بن أي منصور»، و «محمد» مجمول و شيخه ابن صبيح ققة .
 ٧ ـ يمكن هنا إدخال تكبير الرّكوع فيوافق المشمور ، و كذا الخبر الآتي . (ملذ)

« اللهُمَّ أَهْلَ الْكِبْرِياءِ وَ الْعَظَمَةِ ، وَ أَهْلَ الْجُودِ وَ الْجَبَروتِ ، وَ أَهْلَ الْعَفْوِ اللهُمَّ أَهْلَ النَّعْوِ أَهْلَ النَّعْوِ وَ الْجَبَروتِ ، وَ أَهْلَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمَعْفِرَةِ ، أَسْأَلُكَ فِي هَلَا الْبَومِ ؛ الَّذِي جَعَلْتَهُ لِلْمُعْلِمِينَ عِيداً ، وَ لِمُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ ذُخْراً وَ مَزِيداً أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ ، كَأَفْضَلِ ما صَلَّيْتَ عَلَىٰ عَبْدٍ مِنْ عِبادِكَ وَ صَلِّ عَلَىٰ مَلائِكَتِكَ الْمُقَرَّبِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمُ اللْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُونِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعِلِمُ اللْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينَ وَ الْمُعْلِمِينِ وَ الْمُعْلِمِينِ وَالْمُعُلِمِينَ وَالْمُعْلِمُ وَالْمُعْلِمِينَ وَالْمُعْلِمِينَ وَالْمُعْلِمِينَاقِ وَالْمُعْلِمِينَ وَالْمُعْلِمُ الْمُعْلِمِينَا وَالْمُعْلِمِينَالِمِينَاقِ وَالْمُعْلِمُ

قال محمد بن الحسن \_ مصنّف هذا الكتاب \_ : و تدعو بعد صَلاة العِيد بهذا الدُّعاء تقول :

«اللهُمَّ إِنِي نَوجَهْتُ بِمُحَمَّدٍ أَمامِي ، وَ عَلَيْ مِنْ خَلْنِ وَ أَيْمَنِ عَنْ يَمِينِ وَ شِهالِ ، أَسْتَتِرُ بِهِمْ مِنْ عَذَائِكَ وَ أَتَقَرَّبُ إِلَيْكَ رُلْفَى ، لا أُجِدُ أَحَدا أَقْرَبَ إِلَيْكَ مِنْهُمْ فَهُمْ أَيْمَيْ ، فَآمِنْ بِهِمْ خَوْفِي مِنْ عَذَائِكَ وَ سَخَطِكَ ، وَأَذْخِلْنِ بِرَحْمَتِكَ الْجَنَّةُ فِي عِبادِكَ الصَّالِحِينَ ، أَصْبَحْتُ بِاللهِ مُؤْمِناً مُوقِناً مُخْلِصاً عَلَىٰ دِينِ مُحَمَّدٍ وَ سُنَتِهِمْ ، وَ عَلَىٰ دينِ اللهِ مُؤْمِناً مُوقِناً مُخْلِصاً عَلَىٰ دِينِ مُحَمَّدٍ وَ سُنَتِهِمْ ، وَ عَلَىٰ دينِ عَلَىٰ وَيَنَ اللهِ مَوْمِناً مُوقِناً مُخْلِصاً عَلَىٰ دِينِ مُحَمَّدٍ وَ سُنَتِهِمْ ، وَ عَلَىٰ دينِ اللهِ تَعلَىٰ وَيَ سُنَتِهِمْ ، آمَنْتُ بِيرِهِمْ وَ عَلَانتِيهِمْ ، وَ أَرْغَبُ عَلَىٰ اللهِ تَعالَىٰ فِها رَغِبوا فِيهِ ، وَ أَعُوذُ بِاللهِ مِنْ شَرِّ مَا استعاذُوا مِنْهُ ، وَ لا حَوْلَ وَ لا قُوتَ وَ لا مَنْ مَا اللهِ تَعالَىٰ فِها رَغِبوا فِيهِ ، وَ أَعُودُ بِاللهِ مِنْ شَرِّ مَا استعاذُوا مِنْهُ ، وَ لا حَوْلَ وَ لا قُوتَ وَ لا مَنْ يَتَوَكِّلُ عَلَى اللهِ فَهُو لا مَنْ يَتَوَكِّلُ عَلَى اللهِ فَهُو لا مَنْ يَتَوَكِّلُ عَلَى اللهِ فَهُو بَلِي اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ا

مِنْهُ يَا إِلَهِي إِلَىٰ مَا أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ مِنِي ، فَأَسْأَلُكَ يَا إِلَهِي بِمَا سَأَلَكَ يِهِ مَلائِكَتُكَ اَلْمُقَرَّبُونَ، وَ عِبادُكَ الصَالِحُونَ أَن تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ نَصَلَّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ نَقَبَلَ مِنِّي كُلَّمَا تَقَرَّبُتُ بِهِ إِلَيْكَ فِيهِ ، وَ تَتَفَضَّلَ عَلَيَّ بِتَضْعيفِ عَمَلِي وَ قَبُولِ تَقَرُّبِي وَ تَقَبَّلَ مِنْ كُلَّ فَرَعٍ ، وَ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً ، وَ أَغِيقُ رَقَبَيْ مِنَ النَّارِ ، وَ قَبُولِ أَعْدَدْنَهُ لِيَومِ الْقِيامَةِ ، أَعُودُ بِحُرْمَةِ وَجِهلِكَ الْخَوْفِ مِنْ كُلِّ فَزَعٍ ، وَ مِنْ كُلِّ هَوْلٍ أَعْدَدْنَهُ لِيَومِ الْقِيامَةِ ، أَعُودُ بِحُرْمَةِ وَجِهلِكَ الْخَوْفِ مِنْ كُلِّ فَزَعٍ ، وَ مِنْ كُلِّ هَوْلٍ أَعْدَدْنَهُ لِيَومِ الْقِيامَةِ ، أَعُودُ بِحُرْمَةِ وَجِهلِكَ الْخَوْفِ مِنْ كُلِّ فَرَع ، وَ بِحُرْمَةِ الأَوْصِياءِ أَن يَتَصَرَّمَ هَذَا الْيَومَ (٢) وَ لَكَ وَجِهلِكَ الْخَوْفِ مِنْ كُلِّ فَرَع ، وَ بِحُرْمَةِ الْأَوْصِياءِ أَن يَتَصَرَّمَ هَلَا الْيَومَ (٢) وَ لَكَ وَبِهِ لِكَ الْكَورِيمِ يَا لَا إِلَّهُ إِلاَ أَنْتَ أَن يَتَصَرِّمَ هَلَا الْيَومَ (٢) وَ لَكَ يَعْمَلُ اللَّهُ إِلَّهُ إِلَّا أَنْتَ أَن يَرْضَى عَنِّي ، وَ إِنْ كُنْتَ لَمْ تَوْمِ عَنِي فَوِرِهُ اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَا اللَّهُ إِلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّعْقَ الللَّهُ وَ فَي هَذَا النَّهُ عِلْمِ وَ فِي هَذَا الْتَحْدِي مِنْ عُمْوي وَلَى الللَّهُ وَيْقًا لا رِقَ بَعْدَهُ ،

١ ـ أي ما تقرّبت به. ٢ ـ أي ينقضي -

٣ في القاموس: بتله: قطعه، و صدقة بتلة: منقطعة عن صاحبها، و عطاء بتل: منقطع
 لا يشبهه عطاء أو منقطع لا يعطى بعده عطاء.

قِلَّتِي وَ أَنْ تُدِرَّ رِزْقِ فِي عافِيةٍ وَ يُسْرٍ وَ خَفْضِ عَيْشٍ ، و تَكْفَيَنِ كُلَّ ما أَهمَّيٰ مِنْ أَمْرِ الْحَرْقِ ، وَ لا آلَى ٱلنَّاسِ فَيَرْفَضُونِ ، وَ عافِيٰ فِي بَدَنِي وَ أَهْلِ وَ وُلْدِي وَ أَهْلِ مَوَدَّتِي ، وَ جِبرانِي وَ إِخُوانِي وَ ذُلِيَّتِي ، وَ أَنْ تَمُنَّ عَلَيًّ بِالْأَمْنِ أَبَداً ما أَبْقَيْتِي ، تَوجَهْتُ إلَيْكَ بِمُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ (١) وَ فَلَامْنِ أَبَداً ما أَبْقَيْتِي ، تَوجَهْتُ إلَيْكَ بِمُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ (١) وَ فَدَمْتُهُمْ إلَيْكَ أَمامِي وَ أَمامَ حاجَى ، وَ طَلِيتِي وَ تَضَرُّعي وَ مَسْأَلِي ، فَآجُعَلٰي بِهِمْ وَجِما فِي ٱلدُّنْ وَ ٱلآخِيلَ وَ اللهِي وَ يَقْنِي وَ رَجائِي لَكُ كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ، فَإِنَّكَ وَلِيِّي وَ مَوْلاَى ، وَ مَنْتَهى رَبِي اللهِي وَ يُقَيِي وَ رَجائِي لَدَيْكَ وَ رَبِي ، وَ إِلَهي وَ يُقَيِي وَ رَجائِي لَدَيْكُ مَنْتُ عَلَيْ كُلُ مَنْكُوايَ ، وَ مُنْتَهى رَغْبَيْ ، فَلا يَخِيبَنَّ عَلَيْكَ دُعاثِي يا سَيْدي وَ مَشْلُنِي ، وَ مَوضِعُ شَكُوايَ ، وَ مُنْتَهى رَغْبَيْ ، فَلا يَخِيبَنَّ عَلَيْكَ دُعانِي يا سَيْدي وَ مَوْلاً يَهِ ، وَ مَوْلاً يَ ، وَ مَوضِعُ شَكُوايَ ، وَ مُنْتَهى رَغْبَيْ ، فَلا يَخِيبَنَّ عَلَيْكَ دُعانِي يا سَيْدي وَ مَوْلاً مَ عَلِي اللهُ عَلَى كُلُ وَمُعَلِي وَ اللهُ عَلَيْ وَ مَعْدِنُ مِنْ اللهُ عَلَيْ وَ عَلَيْهِمْ ، وَ قَدَّمْتُهُمْ إِلَيْكَ أَمامِي ، وَ أَمامَ حاجَى وَ طَلِبَتِي ، وَ يَضَرَّلُو مَ مَنَ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَ

ٱللّٰهُمَّ وَ لا تُنطِلْ عَمَلِي وَ طَمَعِي وَ رَجائي ؛ يا إلهي وَ مَسْأَلَيْ ، وَ اَخْتِمْ لِي بِٱلسَّعادِةِ وَ ٱللَّهُمَّ وَ ٱلإِسْلامِ وَ ٱلأَمْنِ وَ ٱلإِعانِ ، وَ ٱلْمَغْفِرَةِ وَ ٱلرِّضُوانِ ، وَ ٱلشَّهادَةِ وَ ٱلْحِفْظِ ، يَا مَنْزُولاً بِهِ كُلُّ حاجَةٍ وَلَيُّ فَتَوَلَّ عاقِبَتَها ، وَ لا مَنْزُولاً بِهِ كُلُّ حاجَةٍ وَلَيُّ فَتَوَلَّ عاقِبَتَها ، وَ لا تُسَلِّطْ عَلَيْنا أَخِداً مِنْ خَلْقِكَ بِشَيْءٍ لا طاقَةَ لَنا بِهِ مِنْ أَمْرِ ٱلدُّنيا ، وَ فَرِّغْنا لأَمْرِ لا تُسَلِّطْ عَلَيْنا أَخَداً مِنْ خَلْقِكَ بِشَيْءٍ لا طاقَةَ لَنا بِهِ مِنْ أَمْرِ ٱلدُّنيا ، وَ فَرِغْنا لأَمْرِ الآخِرةِ ، يا ذَا ٱلْجَلالِ وَ ٱلإكرامِ ! صَل عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ تَلْ الْمِلْ مِا صَلَّيْتَ وَ مَنَنْتَ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ إِنَّا لَاللَّهُ عَلَىٰ إِبْرَاهِيمَ إِنَّا كَعِيدٌ مُعِيدٌ وَ تدعو \_ وأنت متوجَه إلى المصلَىٰ عا رواه :

مع ﴿٣١٦﴾ ٤٨ عمد بن علي بن محبوب، عن أحمد بن محمد، عن الحسن البن محبوب، عن أبي جعفر التلكيلا «قال: أبن محبوب، عن مالك بن عَطِيّة، عن أبي حزة الثُّماليِّ، عن أبي جعفر التلكيلا «قال: أدع في العيدّين و يوم الجُمُعة إذا تهيّأتَ للخروج بهذَا الدُّعاء \_:

۱ ـ أي بشفاعتهم و وسيلتهم.

٢ ـ التّحنّن: التّرخم.

« ٱللّٰهُمَّ مَنْ نَهَيًّا ۚ وَ نَعَبًّا (١) وَ أَعَدَّ وَ ٱسْتَعَدَّ لِوِفادَةٍ إِلَى ٱلْمَخْلُوقِ رَجاءَ رِفْدِهِ وَ طَلَبِ نَائِلِهِ وَ جَوائِزِهِ وَ فَواضِلِهِ وِ نَوافِلِهِ، فإلَيْكَ يا سَيْدي وِفادَتي <sup>(٢)</sup> وَتَهيِئَتي وَ ١[٢ تَغْيِيَنِي، وَ إِعْدَادِي وَآسْتِعْدَادِي رَجَاءَ رِفْدِكَ (٣) وَ جَوَائِزِكَ وَ نَوَافِلِكَ فَلا تُخَيِّبُ ٱلْيَوْمَ رَجائي ، يا مَنْ لا يَخِيبُ عَلَيْهِ سائِلٌ ، وَ لا يَنْقُصُهُ نائِلٌ (١٤) ، فَإِنِّي لَمْ آتِكَ ٱلْيَومَ بِعَمَل صالح قَدَّمْتُهُ ، وَ لا شَفاعَةِ مَحْلُوقٍ رَجَوتُهُ (٥) ، وَ لَكِنْ أَتَيْتُكَ مُقِرّاً بِٱلظُّلْم وَ الإساعَةِ ، لَا حُجَّةً لِي وَ لَا عُذْرَ ، فَأَسْأَلُكَ يَا رَبِّ أَنْ تُعْطِينِ مَسْأَلَتِي وَ تَقْلِبُنِي بِرَغْبَتِي ۖ، وَ لَا تُرُدَّنِي مَجْبُوهَا (٦) ، وَ لا خَاثِبًا ، يا عَظِيمُ يا عَظِيمُ يا عَظِيمُ ! أَرْجُوكَ لِلْمَظِيم، أَسْأَلُكَ يا عَظِيمُ أَنْ تَغْفِرَ لِيَ ٱلْعَظِيمَ، لا إله إلاّ أَنْتَ ، ٱللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱرْزُقْنِي خَيْرَ هَلَا ٱلْيَومُ ٱلَّذِي شَرَّفْتَهُ وَ عَظَّمْتَهُ ، وَ تَغْسِلني فيهِ (٧) مِنْ جَمِيع ذُنُوبِي وَ خَطَايَاي وَ زِدْنِي مِنَّ فَضْلِكَ إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَٰابُ » ».

♦ ٧ ـ باب صلاة الغدير ﴾

مع ﴿٣١٧﴾ ١ \_ الحسين بن الحسن الحَسَنيُّ ، قال : حدَّثنا محمّد بن موسى الْهَمدانيُّ (^) قال : حدَّثنا عليُّ بن حَسَّان الواسطيّ قال : حدَّثنا عليُّ بن الحسين العَبديُّ (٩) « قال : سمعت أباعبدالله الصّادق التَّلْقُلَا يقول : صيام يوم غدير تحمّ

١ ـِ أَي تِهيَّا ، و في القاموس : ﴿عبَّا المتاع والأمر ــ كمنع ــ : هَيَّأَهُ ، وَالجيش : جِهْزه» ، وقال : «أُعدُّهُ أي هيّأه وأستعدُّ له تَّهيّأ)، ، وقال العلّامة الجلسيّ \_ رحمه الله \_ : اختلاف اللّفظ مع اتَّحاد المُعني للتَّأكيد ، أو باعتبار المتعلَّق المقدّر .

٢ ـ يقال : وفد إليه وفداً ، ووفوداً ، و وفادة ـ بكسر الواو ـ : ورد لحاجة و نيل و عطاء. ٣ ـ الرّفد ـ بكسر المهملة \_: العطاء والصّلة .

٤ ــ النَّائل والنَّائلة : العطاء ، والنَّوافل : العطايا الرَّائدة على الاستحقاق ، أي لا ينقص خزائنه كثرة العطّاء. (ملذ) ۵\_أي لا أعلم أنّي مستحقّ لشفاعتهم. ٦- المجبوه: المردود بالضّرب، و جبهه \_كمنعه\_: أي ضرب جبهته و ردّه.

٧ - الظَّاهر كون الصواب: «واغسلني» كما في بعض نسخ المصباح.

٨ ـ محمّد بن موسى هو أبوجعفر السّمّان الهمدانيّ ، ضيعف ، يروى عن الضّعفاء ، ضعّفه القمتيون بالغلق و كان ابن الوليد يقول : إنّه كان يضع الحديث . (صه) و قال ابن الغضائري : إنّه ضعيف واستثنوا القميون من كتاب نوادر الحكمة ما رواها.

٩ \_ كذا، وفي الإقبال: على بن الحسن العبدي، وبكلا العنوانين مهمل.

يعدل صيام عمر الدُّنيا، لو عاش إنسان ثمّ صام ما عمرت الدُّنيا لكان له ثواب ذلك ، و صيامه يَعدِل عندالله عزَّ و جَلَّ في كلِّ عام ماثة حجَّة و ماثة عمرة مبرورات متقبّلات، و هو عيدالله الأكبر، و ما بعث الله عزَّ و جَلَّ نبيّاً قَطَ إلاّ و تعيّد في هذا اليوم وعرف خُرمته ، واسمه في السّماء يوم العهد المعمود، و في الأرض يوم الميثاق المأخوذ والجمع المشهود، من صلّى فيه رَكعتين يغتسل عند زوال الشَّمس من قبل أن تزول مقدار نصف ساعة يسأل الله عزَّ و جَلَّ ، يقرء في كلِّ ركعة سورة الحمد مرَّة ، و عشر مرَّات « قل هو الله أحد » و عشر مرَّات « آية الكرسيّ »، و عشر مرَّات «إنّا أنزلناه.....»، عدلت عندالله عزَّ و جَلَّ مائة ألف حجَّة ، و مائة ألف عُمْرة ، و ما سأل الله عزَّ و جَلِّ حاجةٌ من ١٤٠ حوائج الدُّنيا و حوائج الآخرة إلاّ قضيت له كائنة ما كانت الحاجة ، و إن فاتتك الرَّكعتان والدُّعاء قضَيْتَها بعد ذلك ، و من قطّر فيه مؤمناً كان كَمَن أطعم فِناماً و فئاماً و فئاماً \_ فلم يزل يعد إلى أن عَقَدَ بيدِه عَشراً ثمَّ قال: \_ أتدري كم الفِئام؟ قلت : لا ، قال : مائة ألف كلّ فئام ، كان له ثواب من أطعم بعددها من النَّبيِّن والصِّدِّيقِين والشُّهداء في حرم الله عزُّ وجلَّ وسقاهم فييوم ذيمسغبة (١)، والدّراهم فيه بألف ألف درهم ، قال : لعلُّك ترى أنَّ الله عزَّ و جَلَّ خلق يوماً أعظم حرَّمة منه ، لا والله ، لا وألله ، لا والله ، ثمَّ قال : وليكن من قولكم إذا التقيتم أن تقولوا:

« الْحَمْدُ اللهِ اللهِ الَّذِي أَكْرَمَنا بِهِلَا الْيَومِ ، وَ جَعَلَنا مِنَ الْمُوفِينَ بِعَهْدِم إلَيْنا ، وَ مِيثاقِهِ الَّذِي واثَقَنا بِهِ مِنْ وِلاَيَةِ وُلاَةِ أَمْرِم ، وَ الْقَوَّامِ بِقِسْطِم ، وَ لَمْ يَجْعَلْنا مِنَ الْجاحِدينَ وَالْفَكَدِّبِينَ بِيَومِ الدِّينِ » ثِمْ قال : وليكن من دعائك في دُبر هاتين الرَّكعتين أن تقول : « رَبَّنا إنَّنا سَمِعْنا مُنادياً يُنادِي لِلإعانِ أَنْ آمِنوا بِرَبِّكُمْ فَآمَنَا ، رَبَّنا فَآغَفِرْ لَنا دُنوبَنا وَ كَفِرْ اللهِ عَلَى رُسُلِكَ وَ لا ذُنوبَنا وَ كَفِرْ عَنَا سَيْعَاتِنا وَ تَوَفِّنا مَعَ الأَبْرادِ ، رَبَّنا وَ آينا ما وَعَدْتَنا عَلَى رُسُلِكَ وَ لا تُخْرِنا يَومَ الْقيامَةِ إِنَّكَ لا تُخْلِفُ الْميعادَ » (٢) ؛

١ ـ سغب سغباً و مسغبة : جاع . (القاموس)و المراد عام القحط.

۲ ـ آل عمران: ۱۹۳۰

ثمّ تقول بعد ذلك:

« ٱللَّهُمَّ إِنِّي أُشْهِدُكَ وَ كَفَىٰ بِكَ شَهِيداً ، وَ أُشْهِدُ مَلائِكَتَكَ ، وَ حَمَلَةَ عَرْشِكَ ، وَ سُكَانَ سَهاوايَٰكَ وَ أَرْضِكَ ؛ بِأَنَّكَ أَنْتَ اللهُ ٱلَّذِي لا إِلَّهَ إِلاَّ أَنْتَ ، ٱلْمَعْبُودُ ٱلَّذِي لَيْسَ مِنْ لَدُنْ عَرْشِكَ إِلَىٰ قَرَارٍ أَرْضِكَ مَعْبُودٌ يُعْبَدُ سِواكَ ، إِلَّا بَاطِلٌ مُضْمَحَلُ ، غَيْرَ وَجُهِكَ-ٱلْكَرِيمِ ، لَا إِلَّهَ إِلاَّ أَنْتَ ٱلْمَعْبُودُ فَلا مَعْبُودَ سِواكَ ، تَعالَيْتَ عَمَّا يَقُولُ ٱلظَّالِمُونَ عُلُوّاً كَبِيرًا ۚ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ عَبْدُكَ وَ رَسُولُكَ ، وَ أَشْهَدُ أَنَّ عَليتًا صَلُواتُ اللهِ عَلَيْهِ أَمِيرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَ وَلَيْهُمْ وَ مَولاهُمْ، رَبَّنِا إِنَّنَا سَمِعْنا بِٱلنَّداءِ وَ صَدَّفْتَاـ ٱلْمُنادِيَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِه، إذْ نادىٰ بِنِداءٍ عَنْكَ بِٱلَّذِي أَمَرْتَهُ بِه أَنْ يُبَلِّغَ ما أَنْزَلْتَ إِلَيْهِ مِنْ وِلاتِيةِ وَلِيِّ أَمْرِكَ فَحَذَّرْنَهُ وَ أَنْذَرْنَهُ ۚ إِنْ لَمْ يُبَلِّغُ ما أَمَرْنَهُ أَنْ نَسْخَطَ عَلَيْهِ، وَإِنَّهُ إِنْ بَلَّغَ رِسالاتِكَ عَصَّمْتَـهُ مِنَ ٱلنَّاسِ، فَنادىٰ مُبَلِّغاً وَخْيَكَ وَرِسالاتِكَ: «أَلا مَنْ كُنْتُ مَوْلاهُ فَعَلِيٌّ مَوْلاه، وَمَنْ كُنْتُ وَليَّهُ فَعَلَيٌّ وَلَيُّهُ، وَمَنْ كُنْتُ نَبيَّهُ فَعَلَيُّ أَمِيرُهُ»، رَبَّنا فَقَدْ أَجَبْنا داعِيَكَ ٱلنَّذيرَ ٱلْمُنْذِرَ مُحَمَّداً صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ عَبْدَكَ وَ رَسُولَكَ إلىٰ عَلَيْ بْنِ أَبِيطَالَبٍ عَلَيه السّلامُ ؛ ٱلَّذِي أَنْعَمْتَ عَلَيْهِ وَ جَعَلْتَهُ مَثَلًا لِبَنِي إسرائيلَ أُنَّهُ أَميرُ ٱلْمُؤْمِنينَ وَ مَوْلاهُمْ وَ وَلَيُّهُمْ إلىٰ يَومِ ٱلْقِيامَةِ يَومِ ٱللَّذِينِ ، ۖ فَإِنَّكَ قُلْتَ : « إِنْ هُوَ إِلاَّ عَبْدٌ أَنْعَمْنا عَلَيْهِ وَ جَعَلْناهُ مَثَلًا لِبَنِي إِشْرَائِيلَ <sup>(١)</sup> » رَبَّنا آمَنّا وَ ٱتَّبَعْنا مَوْلانا وَ وَلَيَّنا و هاديّنا وَ داعيّنا وَ داعيّ ٱلأَنامِ ، وَ صِراطَكَ ٱلْمُسْتَقيمَ ٱلسَّويُّ ، وَ حُجَّتَكَ (٢) وَ سَبيلَكَ ٱلدَّاعِيَ إِلَيْكَ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ هُوَ وَ مَنِ ٱتَّبَعَهُ، وَ سُبْحانَ اللهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ بِولاتِيتِه، وَ بِها يُلْحِـدُونَ بِآتِخاذِ ٱلوَلَائِجِ (٣) دُونَهُ ، فَأَشْهَـدُ يا إِلَى ! أَنَّهُ ٱلإِمامُ ٱلْهادِي، ٱلْمُرْشِدُ ٱلرَّشِيدُ، عَلَيٌّ أَمِيرُ ٱلْمُؤْمِنِيِّنَ ، ٱلَّذِي ذَكَرْنَهُ في كِتابِكَ ؟ فَقُلْتَ : « وَ إِنَّهُ في أُم ٱلْكِتابِ لَدَيْنَا لَعَلِيٌّ حَكِيمٌ » (٤)، لا أَشْرِكُ مَعَهُ إِماماً وَ لا أَتَّخِـذُ مِنْ دويْهِ وَلِيجَـةً ، ٱللَّهُمَّ فَإِنَّا نَشْهَدُ أَنَّهُ عَبْدُكَ ٱلْهادِي مِنْ بَعْدِ نَبِيِّكَ ٱلنَّذيرِ ٱلمُنْذِرِ ، وَ صِراطُكَ ٱلْمُسْتَقَيْمُ ، وَ

\_ ↑ , <u>1</u> 1

١ ـ الزّخرف: ٥٩٠

٢ ـ في المصباح: «و حجتك البيضاء» وفي الإقبال: «و محجتك البيضاء».

٣ ـ قال في القاموس: الوليجة: الذخيلة، و خاصتك من الرّجال، أو من تتّخذه معتمداً
 عليه من غير أهلك.

أَميرُ ٱلْمُؤْمِنينَ ، وَ قَائِمُ ٱلْغُرِّ ٱلْمُحَجَّلينَ (١)، وَ حُجَّتُكَ ٱلْبالِغَةُ ، وَ لِسائُكَ ٱلْمُعَبِّرُ عَنْكَ فِي خَلْقِكَ ، وَ ٱلْقَائِمُ بِٱلْقِسْطِ مِنْ بَعْدِ نَبِيْكَ ، وَ دَيَانُ دِيْنِكَ ، وَ خَازِنُ عِلْمِكَ ، وَ مَوضِعُ سِرُّكَ ، وَ عَيْبَةُ عِلْمِكَ ، وَ أَمِينُكَ الْمَأْمُونُ ، الْمَأْخُوذُ مِيثَاقَهُ مَعَ ميثاقي رَسولِكَ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَ آلِهِ مِنْ جَمِيعٍ خَلْقِكَ وَ بَرِيَّتِكَ ، شَهادةً بِٱلإخْلاصَ لَكَ بِٱلْوَحْدانيَّةِ بِأَنَّكَ أَنْتَ اللَّهُ ٱلَّذِي لا إِلٰهَ إِلاَّ أَنْتَ وَأَنَّ مُحَمَّداً عَبْدُكَ وَ رَسُولُكَ ؛ وَ عَلَيّاً أَميرُ ٱلْمُؤْمِنينَ، وَ أَنَّ ٱلْإِقْرَارَ بِوِلاَيَتِهِ نَهَامُ تَوْحِيدِكَ وَ ٱلإِخْلاصُ بِوَحْدَانِكِتِكَ ؛ وَ كَمَالُ دِينِكَ وَنَهَامُ يِعْمَتِكَ ، وَ فَضْلُكَ عَلَىٰ جَمِيعِ خَلْقِكَ وَبَرِيَّتِكَ، فَإِنَّكَ قُلْتَ . وَقَوْلُكَ ٱلْحَقُّ .: « ٱلْيَومَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ أَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ يَعْمَنَي وَ رَضِيتُ لَكُمُ ٱلْإِسْلامَ دِينا (٢) » ، اللَّهُمَّ فَلَكَ ٱلْحَمْدُ عَلَىٰ مَا مَنَنْتَ بِهِ عَلَيْنَا مِنَ ٱلإِخْلَاصِ لَكَ بِوَخْدَانِيَّتِكَ إِذْ هَدَيْتَنَا لِمُوالَاةِ وَلِيْكَ ٱلْهَادِي مِنْ بَعْدِ نَبِيْكَ ٱلْمُنْذِرِ ؛ وَ رَضِيتَ لَنَا ٱلْإِسْلامَ دِيناً بِمُوالاتِه ، وَ أَتْمَمْتَ عَلَيْنَا نِعْمَتَكَ ٱلَّتِي جَدَّدْتَ لَنَا عَهْدَكَ وَ مِيثَاقَكَ ، وَ ذَكَرْتَنَا ذَٰلِكَ وَ جَعَلْتَنَا مِنْ أَهْلِ ٱلإِخْلَاصِ وَ ٱلنَّصْدِيقِ بِعَهْدِكَ وَ مِيثَاقِكَ وَ مِنْ أَهْلِ ٱلْوَفَاءِ بِذَٰلِكَ ، وَلَمْ تَجْعَلْنَا مِنَـ ٱلنَّاكِتِينَ وَ ٱلْجَاحِدِينَ وَ ٱلْمُكَدِّبِينَ بِيَومِ ٱلدِّينِ ، وَ لَمْ تَجْعَلْنَا مِنْ أَنْسِاع المُغَيِّرينَ هُ ١٤٠ وَٱلْمُبَدِّلِينَ وَ ٱلْمُنْحَرِفِينَ وَ ٱلْمُبَنِّكِينَ آَذَانَ ٱلأَنْعَامِ ،وَالمُغَيِّرِينَ خَلْقِ اللهَ (٣)، وَ مِنَ ٱلَّذِينَ « ٱسْتَحْوَذَ عَلَيْهِمُ ٱلشَّيْطانُ فَأَنْسَاهُمْ ذِكْرَ اللَّهِ ۖ <sup>(1)</sup> » وَصَدَّهُمْ عَنِ ٱلسَّبيل وَ عَنِـ الصِّراطِ المُسْتَقيم ». وأكثر من قولك في يومِك و ليلتيك أن تقول:

« ٱللَّهُمَّ ٱلْعَنَ ٱلْجَاجِدِينَ وَ ٱلنَّاكِثِينَ وَ ٱلْمُغَيِّرِينَ وَ ٱلْمُكَذِّبِينَ بِيَومِ ٱلدِّينِ ؛ مِنَ ٱلْأَوَّلِينَ وَ ٱلْآخِرِينَ ، ٱللَّهُمَّ فَلَكَ ٱلْحَمْدُ عَلَىٰ إِنْعَامِكَ عَلَيْنَا بِٱلَّذِي هَدَيْتَنَا إلىٰ وِلاتِيةِ

١ ـ قال في النَّهاية : ومنه الحديث: «غرُّ محجَّلون من آثار الوضوء» الغرّ : جمع الأغرّ، من الغرّة : بياض الوجه ، يريد بياض وجوههم بنور الوضوء يوم القيامة . وقال العُلّامة المجلسيّ (ره): هم شيعة أميرالمؤمنين صلوات الله عليه ، لأنَّه إنَّا يظهر أثر الوضوء فيهم ، وهو عليه السَّلام قائدهم إلى الجنّة. ٢ ـ المائدة: ٣.

<sup>&</sup>quot; مقتبس من قوله تعالى : «و لأمرنهم فليبتكنّ آذان الأنعام ولأمرنهم فليغيّرنّ خلق الله» (النساء: ١١٩).

٤ - الجادلة: ١٩. وقال تعالى ذكره: «أولئك حزب الشّيطان ألا إنّ حزب الشّيطان هم الخاسرون».

وُلاةٍ أَمْرِكَ مِنْ بَعْدِ نَبِيِّكَ ٱلأَيْمَةِ ٱلْهُداةِ ٱلرَّاشِدينَ ٱلَّذينَ جَعَلْتَهُمْ أَرْكاناً لِتَوجِيدِكَ ، وَ أَعْلامَ ٱلْهُدىٰ ، وَ مَنارَ ٱلتَّقُوىٰ ، وَ ٱلْعُرْوَةَ ٱلْوُثْقَىٰ ، وَ كَالَ دِينِكَ ، وَ تَهَامَ يَعْمَيْكَ ، فَلَكَ-ٱلْحَمْدُ آمَنَا بِكَ وَ صَدَّقْنَا بِنَبِيِّكَ وَ ٱتَّبَعْنَا مِنْ بَعْدِمِ ٱلنَّذِيرَ ٱلْمُنْذِرَ ، وَ وَالنِّنَا وَلِيَّهُمْ ، وَعادَيْنا عَدُوَّهُمْ ، وَ بَرِثْنا مِنَ ٱلْجاحِدينَ وَ ٱلنّاكِثينَ وَٱلْمُكَذِّبِينَ إلىٰ يَوم ٱلدِّينِ ، ٱللَّهُمَّ فَكَمَا كَانَ مِنْ شَأْنِكَ يَا صَادِقَ ٱلْوَعْدِ ! يَا مَنْ لَا يُخْلِفُ ٱلْمِيعَادَ ! يَا مَنْ هُوَ كُلَّ يَوم في شَأْنٍ ! أَنْ أَنْعَمْتَ (١) عَلَيْنا بِمُوالاةِ أُولِيائِكَ ، ٱلْمَسْؤُولُ عَنْها عِبادُكَ ، فَإِنَّكَ قُلْتَ ـ وَ قَولُكَ ٱلْحَقُّ ـ : « ثُمَّ لَتُسْئَلُنَّ يَومَئِذٍ عَنِ ٱلنَّمِيمِ (٢) » وَ قُلْتَ : « وَقِفُوهُـمْ إِنَّهُـم مَسْتُولُونَ (٣) » ، وَ مَنَنْتَ عَلَيْنا بِشَهادَةِ ٱلإِخْلاصِ لَكَ بِمُوالاةِ أَوْلِيائِكَ ٱلْهُداةِ مِنْ بَعْلِـ ٱلنَّذِيرِ ٱلْمُنْذِرِ ٱلْبَشِيرِ ، وَ ٱلسِّراجِ ٱلْمُنيرِ ، وَ أَكْمَلْتَ ٱلدِّينَ بِمُوالاَتِهِمْ ، وَ ٱلْبَراعَةِ مِنْ عَدُوْهِمْ ، وَ أَتْمَمْتَ عَلَيْنَا ٱلنَّعْمَةُ ٱلَّتِي جَلَّدْتَ لَنا عَهْدَكَ ، وَ ذَكَرْتَنا مِيثاقَكَ ٱلْمَأْخُوذُ مِنَّا فِي مُبْتَدَءِ خَلْقِكَ إِيَّانًا ، وَ جَعَلْتَنا مِنْ أَهْلِ ٱلإِجابَةِ ، وَ ذَكَرْنَنَا ٱلْعَهْدَ وَ ٱلْمِيثَاقَ ، وَ لَمْ تُنْسِنا ذِكْرَكَ ، فَإِنَّكَ قُلْتَ : « وَ إِذْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي آدِمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ ذُرِّيَّتَهُمْ وَ أَشْهَدَهُمْ عَلَىٰ أَنْفُسِهِمْ أَلَسْتُ يِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَىٰ (٤) » ٱللَّهُمَّ بَلَىٰ ! شَهِدْنا بِمَنَّكَ وَ لُطْفِكَ بِأَنَّكَ أَنْتَ اللَّهُ لَا إِلٰهَ إِلاَّ أَنْتَ رَبُّنا ، وَ مُحَمَّدٌ عَبْدُكَ وَ رَسُولُكَ نَبِيتُنا ، وَ عَلِيٌّ أَمِيرُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ، وَ ٱلْحُجَّةُ ٱلْمُظْمَىٰ ، وَ آيَتُكَ ٱلْكُبْرِىٰ ، وَ ٱلنَّبَأُ ٱلْعَظِيمُ ٱلَّذِي هُمْ فِيهِ مُخْتَلِفُونَ ، ٱللَّهُمَّ فَكَمْ كَانَ مِنْ شَأْنِكَ أَنْ أَنْعَمْتَ عَلَيْنا بِٱلْهِدايَةِ إِلَىٰ مَعْرِفَتِهِمْ ، فَلْيَكُنْ مِنْ شَأْنِكَ أَنْ تُصَلِّيَ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ أَنْ تُبَادِكَ لَنا فِي يَوْمِنا هَلَا ٱلَّذِي ذَكَرْتَنا فيهِ عَهْدَكَ وَ مِيثَاقَكَ ، وَ أَكْمَلْتَ دينَنا وَ أَنْمَمْتَ عَلَيْنا نِعْمَتَكَ وَ جَعَلْتَنا مِنْ

١ \_ في الإقبال: «أتممت» .

٢ ـ التكاثر: ٨. وقال الإمام الصادق التعليم حبّنا أهل البيت وموالاتنا يسأل الله عباده عنه بعد التوحيد والنّبوة ، لأنّ العبد إذا وفا بذلك أذاه إلى نعيم الجنّة الذي لا يزول ، ولقد حدّثني أبي ؛ عن أبيه ، عن آبائه ، عن أمير المؤمنين الله ، أنه قال : قال رسول الله عليه : با علي إنّ أوّل ما يسأل عنه العبد بعد موته شهادة أن لا إله إلا الله و أنّ محمّداً رسول الله عليه ، و أنك ولي المؤمنين بما جعله الله و جعلته لك ، فن أقرَّ بذلك و كان يعتقده صار إلى النّعيم الذي لا زوال له . (عيون أخبار الرّضا الله الله به ع ٢ ص ٢٨٤ و ٢٨٥)

٤ ـ الأعراف: ١٧٢ .

٣ \_ الصّافَات : ٢٤ .

أَهْلِ ٱلإِجابَةِ وَ ٱلإِخْلاصِ بِوَخْدَانِيَتِيكَ ، وَ مِنْ أَهْلِ ٱلإِعانِ وَ ٱلنَّصْدِيقِ بِوِلايَةِ أُولِيائِكَ ، ١٤٦ وَٱلْبَراءَةِ مِنْ أَعْدَائِكَ وَ أَعْداءِ أُولِيائِكَ ؛ ٱلْجاحِيدِينَ ٱلْمُكَذِّبِينَ بِيَوْمِ ٱلدّينِ، وَ أَنْ لا تَجْعَلْنَا مِنَ ٱلْغَاوِينَ ، وَ لَا تُلْحِقْنَا بِٱلْمُكَذِّبِينَ بِيَوْمِ ٱلدِّينِ ، وَٱجْعَلْ لَنَا قَدَمَ صِدْقٍ مَعَـ ٱلنَّبِيِّينَ ، وَ تَجْعَلَ لَنا مَعَ ٱلْمُتَّقِينَ إِماماً إِلَىٰ يَومِ ٱلدَّينِ ، يُوم يُدْعَىٰ كُلُ أُنَاسِ بِإِمامِهِمْ ، وَ آخْشُرْنَا فِي زُمْرَةِ ٱلْهُدَاةِ ٱلْمَهْدِيِّينَ ، وَ أَخْيِنا مَّا أَخْيَنَتَنَا عَلَى ٱلْوَفَاءِ بِعَهْدِكَ وَ مِيثَاقِكَ. ٱلْمَأْخُوذِ مِنَا وَ عَلَيْنا لَكَ ، وَ ٱجْعَلْ لَنا مَعَ ٱلرَّسُولِ سَبِيلاً ، وَ ثَبِّتْ لَنا قَدَمَ صِدْقٍ فِي-ٱلْهِجْرَةِ إِلَيْهِمْ(١٠) وَٱجْعَلْ مَحْيَانًا خَيْرَ ٱلْمَحْيَا ، وَ مَهَاتَنَا خَيْرَ ٱلْمَهَاتِ ، وَ مُنْقَلَبَنَا خَيْرَ ٱلْمُنْقَلَبِ ، حَتَّىٰ تَوَفَّانا وَ أَنْتَ عَنَّا راضٍ ، قَدْ أُوجَبْتَ لَنا خُلُولَ (٢) جَنَّتِكَ بِرَحْمَتِكَ وَٱلْمَثْوِيٰ فِي دَارِكَ ، وَٱلإِنابَةَ إِلَىٰ دَارِ ٱلْمُقَامَةِ مِنْ فَضْلِكَ لا يَمُسَّنا فِهِا نَصَبّ، وَ لا يَمُسَّنا فيها لُغُوبٌ ، رَبَّنا إِنَّكَ أَمَرْتَنا بِطاعَةِ وُلاَةٍ أَمْرِكَ وَأَمَرْتَنا أَنْ نَكُونَ مَعَ ٱلصّادِقِينَ، فَقُلْتَ: « أَطيعُوا اللهَ وَ أَطيعُوا ٱلرَّسُولَ وَ أُولِي ٱلْأَضْرِ مِنْكُمْ (٣) » وَ قُلْتَ : « ٱتَّقُوا اللهَ وَ كُونُوا مَعَ ٱلصَّادِقِينَ (١) » ، فَسَمِعْنا وَ أَطَعْنا رَبَّنا فَنْيَتْ أَقْدامَنا وَ تَوَفَّنا مُسْلِمينَ مُصَدِّقينَ لْأَوْلِيَاثِكَ وَ « لا تُزِغْ قُلُوبَنا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنا وَ هَبْ لَنا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ. ٱلْوَهَ اللهُ (٥) » ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ بِٱلْحَقِّ ٱلَّذِي جَعَلْتَهُ عِنْدَهُمْ ، وَ بِٱلَّذِي فَضَّلْتَهُمْ عَلَى ـ ٱلْعَالَمِينَ جَمِيعاً ، أَنْ تُبَارِكَ لَنا في يَومِنا هذا ٱلَّذِي أَكْرَمْتَنا فيهِ ، وَ أَنْ تُتِمَّ عَلَيْنا يَعْمَنَكَ وَتَجْعَلَهُ عِنْدَنا مُسْتَقَرّاً وَلا تَسْلُبُناهُ أَبَداً، وَلا تَجْعَلْهُ مُسْتَودَعاً، فَإِنَّكَ قُلْتَ: « فمُسْتَقَرٌّ وَ مُسْتَودَعٌ (٦٠) »، فَٱجْعَلْهُ مُسْتَقَرّاً وَ لا تَجْعَلْهُ مُسَتَودَعاً ، وَ ٱرْزُقْنا نَصْرَ دِينِكَ مَعَ وَليّ هَادٍ مَنْصُورٍ مِنْ أَهْلِ بَيْتِ نَبِيِّكَ ، وَ آجْعَلْنَا مَعَهُ وَ تَحْتَ رَايَتِهِ شُهَدَاءَ صِدَّيقَينَ فَي سَبِيلِكَ وَ عَلَىٰ نُصْرَةِ دِينِكَ ». ﴿ ثُمَّ تَسْأَلُ بَعْدُ هَذَا حَاجِتُكُ لِلدُّنْيَا وَالآخَرَةُ ؛ أ فإنّها والله مقضيّة في هذا اليوم (٧).

١ ـ في جلَّ النَّسخ والإقبال والمصباح كما في المتن ؛ وفي بعض النَّسخ بدل قوله إليهم : «اللَّمِمّ» يعني : «و ثبّت لنا قدم صدقٍ في الهجرة ؛ اللَّمِمّ واجعل ـ إلخ».

٢ ـ في الإقبال: «خلود جنّتك»، وفي المصباح: «أوجبت لنا جنّتك» دون لفظة «حلول».

٣- النّساء: ٥٩. ٤ - التّوبة: ١١٩. ٥ - آل عمران: ٨٠ - الأنعام: ٩٨.

٧ \_ قال العلّامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : قال الصّدوق \_ رحمه الله في الفقيه (برقم ١٨١٧) : -

## ﴿ ٨ ـ باب صلاة الاستسقاء(١) ﴾

ضع ﴿ ٣١٨﴾ ١ – روى عبدالرَّحن بن كثير ، عن الصّادق الطّهُ الله قال: إذا فَسَت أُربعة ظَهرَت أُربعة ، إذا فشا الزّنا ظهرت الزّلازِل ، و إذا أمسكت الزَّكاة هَلَكت الماشية ، و إذا جارَ الحُكّام في القضاء أمسك القَطَر مِن السَّماء ، وإذا خفرت الذّمة نُصِرَ المشركون على المسلمين » (٢).

سل ﴿٣١٩﴾ ٢ - و روي عن النّبي الله قال: «إذا غضب الله تعالى على أنّه قال: «إذا غضب الله تعالى على أمّة ثمّ لم ينزل بها العذاب (٣) غلت أسعارها، و قصُرَت أعهارُها، و لم تربع تجارها، و لم تزكّ يُعارها، و لم تعذُبُ أنهارُها، و حُبِس عنها أمطارُها، و سلّط علما أشرارُها».

<sup>- «</sup>و أمّا خبر صلاة يوم غدير خمّ ؛ والقواب المذكور فيه لمن صامه ؛ فإنّ شيخنا محمّد بن الحسن كان لا يصحّحه ، و يقول : إنّه من طريق محمّد بن موسى الهمداني و كان غير ثقة ، و كل ما لم يصحّحه هذا الشّيخ \_ قدّس الله روحه \_ و لم يحكم بصحّته فهو عندنا مروك غير صحيح » ، و أقول : رواه السيّد بن الطّاووس \_ رضي الله عنه \_ من كتاب محمّد بن علي الظرازي باسناده إلى أبي الحسن عبدالقاهر بوّاب مولانا أبي إبراهيم موسى بن جعفر وأي جعفر محمّد بن علي تشكله قال : حدّثنا علي بن حسّان الواسطيّ ، عن علي بن الحسن العبديّ . و روى ركعتين مطلقتين بسند آخر \_ انتهى كلامه ، رفع الله مقامه : و أقول : عليّ بن الحسن العبديّ مهمل لم يذكروه في الرّجال و كذا عبدالقاهر مجهول لا يعرف ، بل مهملٌ غير مذكور ، و هكذا محمّد بن علي القرازيّ ، فالخبر واحد مجهول والتمسّك به ولو كان في الآداب والسّن والمستحبّات خروج عن القرازيّ ، فالخبر واحد مجهول والتمسّك به ولو كان في الآداب والسّن والمستحبّات خروج عن طريق الاحتياط الذي أمرنا به أهل البيت \_ عليهم الصّلاة والسّلام \_ . ثمّ لا يخفي أن ما في هذا الدّعاء هو معتقدنا و لا نشك في جلة مطالبه لأن كلّها مأخوذ من الآيات والأخبار لكن الإشكال في تشريع صلاة الغدير و عدمه .

١ - قال في الذّكرئ : غبوز صلاة الاستسقاء جاعة و فرادئ ؛ والجاعة أفضل ، ولا يشترط في الجاعة إذن الإمام ، و صفتها كصفة صلاة العبد. (ملذ)

٢ ـ خفرت الذّمة خفر و خفوراً: نقض عهده و غدره كأخفره. (القاموس)
 ٣ ـ المراد عدم ثزول عذاب الاستيصال.

مع ﴿ ٣٢﴾ ٣ \_ عمد بن الحسن الصفار، عن محمد بن عيسى، عن عنان بن عيسى ، عن حماد السرّاج «قال: أرسلني محمد بن خالد (١) إلى أبي عبد الله المُلكِيّلا أقول له: إنَّ النّاس قد أكثروا على في الاستسقاء في رأيك في الخروج غداً ؟ فقلت ذلك لأبي عبد الله المُلكِيّلا، فقال لي: قل له: ليس الاستسقاء هكذا، فقل له: يخرج فيخطب النّاس و يأمرهم بالمصيام اليوم و غداً ، و يخرج بهم اليوم النّالث وهم عيمام ، قال: فأنيت محمداً فأخبرته بمقالة أبي عبد الله المُلكِيّلا، فجاء فخطب النّاس و أمرهم بالصيام \_ كما قال أبو عبد الله المُلكِيّلا ، فلما كان في اليوم النّالث أرسل إليه: ما رأيك في الخروج ؟ \_ و في غير هذه الرّواية أنّه أمره أن يخرج يوم الاثنين في الخروج ؟ \_ و في غير هذه الرّواية أنّه أمره أن يخرج يوم الاثنين في المروح .) (١).

تُسَمِّ ﴿ ٣٢٦ ﴾ ٤ \_ الحسين بن سعيد، عن صفوان، عن عبدالله بن بُكير «قال: سمعت أباعبدالله التَّكِيَلُا يقول في الاستسقاء: «قال: يصلّي ركعتين و يقلب رداء الله الذي على يمينه فيجعله على يساره، والَّذي على يساره على يمينه و يدعو الله فيستسقى ».

سبه ﴿ ٣٢٣﴾ ٥ \_ محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن محمد بن عيسى ، عن يونس، عن محمد بن مسلم ؛ والحسين بن محمد ، عن عبدالله بن عامر ، عن علي بن مهزيار ، عن فضالة بن أيوب ، عن أحمد بن سليان جيعاً ، عن مُرّة مولى خالد (١) « قال : صاح أهل المدينة إلى محمد بن خالد في الاستسقاء، فقال لي : انطلق إلى أبي عبدالله المنه المنه ما رأيك ؟ فإن هؤلاء قد صاحوا إلى . فأتيته فقلت له ما قال لي ، فقال لي : قل له : فليخرج ، قلت له : متى يخرج جعلت فداك؟ قال : يوم الإثنين، قلت له : كيف يصنع ؟ قال : يخرج للنبر ، ثم يخرج يمشي كما يخرج يوم العيدين و بين يديه المؤذنون ؛ في أيديهم عَرَه هم (٣) حتى إذا انتهى إلى المصلى صلى بالنّاس رَكعتين بلا أذان و لا إقامة ، ثم عَرَه هم (٣) حتى إذا انتهى إلى المصلى صلى بالنّاس رَكعتين بلا أذان و لا إقامة ، ثم عَرَه هم (٣) حتى إذا انتهى إلى المصلى صلى بالنّاس رَكعتين بلا أذان و لا إقامة ، ثم عَرَه هم (٣) حتى إذا انتهى إلى المصلى صلى بالنّاس رَكعتين بلا أذان و لا إقامة ، ثم عَرَه هم (٣)

↑ 1 **5** 人

١ ــ «عمدين خالد» كأنّه القسريّ واني المدينة بعد سنة ١٤٠، و «خالد» أبوه والي الحجاز.
 ٢ ــ الظّاهر من هذا الذّيل أنّالإعلام كان في خطبة الجمعة والخروج في يوم القالث الذّي هو يوم الإغبار في يوم الجمعة لوفور النّاس و اجتاعهم و إسماعهم جميعاً لا بخصوصيّة يوم الإثنين للخروج . ٣ ــ العَنَزَة: رُمّيح بين العصا والرّمح ، فيهزُجُّ . (من القاموس)

يصعد المنبر، فيقلّب رداءه فيجعل الذي على عينه على يساره واللذي على يساره على يساره على يساره على على على عينه على عينه الأنه على عينه الأنه على عينه الأنه أن ثمّ يستقبل القبلة فيكبّر الله مائة تكبيرة رافعاً بها صوته، ثمّ يلتفت إلى النّاس عن يساره فيهلّل الله مائة تهليلة، رافعاً بها صوته، ثمّ يستقبل النّاس فيحمد الله مائة تحميدة، ثمّ يرفع يديه فيدعو، ثمّ يدعون، فإنّي لأرجو أن لا يخيبوا، قال: ففعل؛ فلمّا رَجعنا قالوا: هذا من تعليم جعفر التَكْفَلا»؛ وفي رواية يونس: «فا رَجعنا حتّى همّتنا أنفسنا» (٢).

ت ﴿ ٣٢٣﴾ ٦ - و عنه ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن هشام بن الحكم ، عن أبي عبدالله التلكيلا (( قال : سألته عن صلاة الاستسقاء ، قال : مثل صلاة العيدين ؛ يقرء فيها و يكتر فيها ، يخرج الإمام فيبرز إلى مكان نظيف في سَكينةٍ و وقار و خُشوع و مسألة ؛ و يبرز معه النّاس ، فيحمد الله و يُحجّده و يثني عليه و يجتهد في الدّعاء ، و يكثر من التسبيح والتّهليل والتّكبير ، ويصلّي مثل صلاة العيدين رَكعتين ؛ في دعاء و مسألة واجتهاد ، فإذا سلّم الإمام قلب ثوبه و جعل الجانب الذي على المُنكِب الأين على المُنكِب الأيسر على الأين ، فإنّ النّبي المناسخة كذلك صنع ».

سَلَ ﴿٣٢٤﴾ ٧ - محمّد بن علي بن محبوب ، عن علي بن السّندي ، عن محمّد ابن عَمرو بن سعيد ، عن محمّد بن محمّد بن يحيى الصّيرَفي ، عن محمّد بن سفيان \_ عن رجل \_ عن أبي عبدالله الطّخيل ( قال : سألته عن تحويل النّبي المُعَلِينَةُ رداءَه إذا استسقى ، قال : علامة بينه و بين أصحابه يحوّل الجَدب خِصباً » (٣).

مِع ﴿٣٢٥﴾ ٨ \_ عنه ، عن محمّد بن خالد البرقيّ ، عن ابن أبي عُمَير ، عن أبي السَّنّة أنّه أنّه أنّه أنّه عن أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن عليّ السَّنّة أنّه

† \ **£** ¶

١ .. ذلك التّحويل علامة تحويل الجدب إلى الخِصب تفأُلاً.

٢ ـ أي لشدّة نزول المطر .

٣ ـ علامة تحويل الجدب بالخصب بينه على و أصحابه بتحويل الرّداء ، فإذا أحس بالاستجابة عمل ذلك ليعرف أصحابه ذلك ، فجرت بذلك السّنة .

لا يستسق إلاّ بالبراري حيث ينظر النّاس إلى السّماء، ولا يستستى في المساجد إلاّ مكّة ».

مع ﴿٣٢٦﴾ ٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ:أخبرني موسى بن بكر؛ أو عبدالله بن المُغيرَة ، عن طلحة بن زَيد ، عن أبي عبدالله ، عن أبيه السَّهَالا « أنَّ رسول الله السَّهَالِي صلّى للاستسقاء رَكعتين و بَدَة بالصّلاة قبل الخطبة و كثر سبعاً و خساً و جهر بالقراءة ».

وقد روي أنَّ الخطبة قبل الصّلاة ؛ روى ذلك:

ن ﴿٣٢٧﴾ ١٠ \_ الحسين بن سعيد ، عن قضالة ، عن أبان ، عن إسحاق بن -عَمَار ، عن أبي عبدالله الطلقة (« قال : الخطبة في الاستسقاء قبل الصلاة و يكبّر في -الأولى سبعاً وفي الأخرى خساً ».

قال محمّد بن الحسن مصنّف هذا الكتاب : و العمل على الرّواية الأولى ، أولى ، لأنَّ ما قدّمناه من الأخبار تضمَّن أنّه يصلّي الاستسقاء كما يصلّي الميدّين، و قد بيّنًا فيا مضى أنَّ صلاة العِيدَين الخطبة بعدها ، فيجب أن تكون هذه الصّلاة جارية مجراها.

ويستحبُّ أن يقرءَ بهذه الخطبة بعد صلاة الاستسقاء:

## ﴿ خطبة الاستسقاء ﴾

س ﴿٣٢٨﴾ ١١ \_ روي أَنَّ أميرالمؤمنين التَّلَقُلُلُا خطب بهذه الخطبة في صلاة ـ الاستسقاء فقال : « ٱلْحَمْدُلِلهِ سَابِغِ ٱلنَّعَمِ وَ مُفَرِّحِ ٱلْهَمْ وَ بَادِئُ ٱلنَّسَمِ ، ٱلَّذِي جَعَلَـ السَّهُواتِ لِكُرْسِيّم عِهٰداً (١٠، وَ ٱلْجِبَالَ لِلأَرْضِ أَوْتَاداً ، وَ ٱلأَرْضَ لِلْعِبَادِ مِهَاداً (١٠، وَ

١ ــ قوله: «سابغ التعم» أي ذي التعم الشابغة الكاملة ، وقوله: «باري التسم» التسم - بالتحريك ــ: جمع نسمة وهي الإنسان أي خالقه ، والعاد: ما يعتمد عليه ،

٢ ــ الأوتاد جمع وتد ــ بكسر التاء المثناة من فوق ــ : وهو مازرٌ في الحائط أو الأرض من خشب و نحوه ، وإنها جعلت الجبال للأرض أوتاداً لئلًا تميد بأهلها، أذ لولا الصخور والجبال والأحجار الصلبة (واشتباك الجبال في باطن الأرض على قول) ولم يكن القشر الظاهر من الأرض متصلباً مستحكماً لدامت فيها الزّلازل والخسف لأنّ باطن الأرض سيّال مائع حارٌ تتولّد فيه →

مَلائِكَتَهُ عَلَىٰ أَرْجَائِهَا ، وَ حَمَلَةً عَرْشِهِ عَلَىٰ أَمْطائِهَا (١) ، وَ أَقَامَ بِعِزَّيْهِ أَرْكَانَ الْعَرْشِ ، وَ أَطْفَأَ بِشُعَاعِهِ ظُلْمَةَ الْغَطَشِ (٢) ، وَ فَجَرَ الأَرْضَ وَأَشْرَقَ بِضَوِيْهِ شُعَاعُ الشَّمْسِ ، وَ أَطْفَأَ بِشُعاعِهِ ظُلْمَةَ الْغَطَشِ (٢) ، وَ فَجَرَ الأَرْضَ عُبُونًا ، وَالْفَمَرَ نوراً ، وَ النَّجومَ بُهُوراً (٣) ، ثُمَّ عَلا فَتَمَكَّنَ ، وَ خَلَقَ فَأَنْقَنَ ، وَ أَقَامَ فَيَوْنَا ، وَالنَّجومَ بُهُوراً (٣) ، ثُمَّ عَلا فَتَمَكَّنَ ، وَ خَلَقَ فَأَنْقَنَ ، وَ أَقَامَ فَتَهَيْئَنَ (١) ، فَخَضَعَتْ لَهُ نَخْوَةُ الْمُسْتَكْيِرِ (٥) ، وَ تُطْلِبَتْ إِلَيْهِ خَلَّةُ الْمُسْتَكِينِ (١) الْمُسْتَكْيِرِ (٥) ، وَ تُطْلِبَتْ إِلَيْهِ خَلَّةُ الْمُسَتَكِينِ (١) اللهُمَّ فَيِدَرَجَتِكَ الرَّفِيعَةِ، وَمَحَلِّتِكَ الْمُسْتِكْيِرِ (٧) ، وَ تُطْلِكَ السَّابِغِ، وَسَبِيلِكَ الْواسِعِ (٧) ، اللهُمْ فَيدَرَجَتِكَ الرَّفِيعَةِ، وَفَصْلِكَ السَّابِغِ، وَسَبِيلِكَ الْواسِعِ (٧) ، أَسْلُكُ أَنْ تُصَلِّي عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ اللهُ مُحَمَّدٍ كَمَا دَانَ لَكَ ، وَ دَعَا إِلَىٰ عِبَادَتِكَ وَ اللهُ عَمَّدِ كَمَا دَانَ لَكَ ، وَ دَعَا إِلَىٰ عِبَادَتِكَ وَ اللهُ عَمَّدِ كَمَا دَانَ لَكَ ، وَ دَعَا إِلَىٰ عِبَادَتِكَ وَ

<sup>-</sup> الادخنة والأبخرة فتدفع القشر دائماً ، و إذا تكسر جانب منه تغمس في الماشع الشيّال لو كان القشر رخواً خفيفاً لم يكن فيه صخر و جبل (كذا في هامش الوافي). والمهاد: الفراش.

١ - الأرجاء الأطراف والجوانب والتواحي. والأمطاء - جمع مطا - وهو الظهر ، والضمير في أرجانها وأمطانها راجع إلى السّهاوات والأرض . وفي الفقيه : «وحملة العرش على أمطانها» ، فالضّمير (في أمطانها) راجع إلى الملائكة ، وقيل : لعلّ الضّمير راجع إلى السّهاوات .

٢ ــ قوله: «أطفأ بشعاعه» في الفقيه: «أُجبأ بشعاعه»؛ و أُجبأ الشّيء أي واراه، و على القوم أي أشرف، والغطش: اللّيل المظلم.

٣ - البُهور: مأخوذ من البهر بمعنى الغلبة فيقال: بهر القمر الكواكب إذا أضاء وغلب ضوؤه ضوءها. و «ثمّ» في قوله: «ثمّ علا» للتَرقي في الرّتبة (مراد) وقال العلامة المجلسي (ره): لعل المعنى أنّ نهاية علق و تجرّده و تنزّهه صار سبباً لتمكّنه في خلق ما يريد و تسلّطه على من سواه ؛ وقال المولى المجلسي (ره): ثمّ علا على عرش العظمة والجلال فتمكّن بالخلق والتدبير، أو أنه مع ايجاده تلك الأشياء و ترتيبها لم ينقص من عظمته و جلالته شيئاً ، و لم يزد عليها شيءٌ.

١ ـ قال المولى المجلسي \_ رحم الله \_ : «و أقام» كلّ شيم في مرتبته و مقامه «فتهيمن» ،
 فصار رقيباً و شاهداً عليها و حافظاً لها ، والتهيمن : الارتقاب والحفظ \_ انتهى .

۵ ـ في الفقيه: «نخوة المتكتر» ، وفي بعض النسخ : «بجرة المتكتر» والبجرة : الوجه والعنق، و النّخوة : الحماسة والعظمة والتّبختر .

٦ - الخَلَّة: الحاجة والفقر والخصاصة، و في بعض النسخ: «خلّة المتمكّن»، و تمسكن أي صار مسكيناً ؛ والمسكين من لا شيء له ؛ والضعيف الدّليل . ٧ - قوله: «فبدرجتك الرّفيعة» أي بعلق ذاتك و صفاتك. « وعلّتك المنيعة» أي بجلالتك و عظمتك المانعة من أن يصل إليها أحدٌ ؛ أو يدركها عقول الخلائق و أفهامهم ، «وفضلك السّابغ» أي الكامل . وفي بعض النسخ «و فضلك البالغ» أي حدّ الكمال . «و سبيلك الواسع» أي طريقتك و عادتك في الجود والإفضال الشامل للبرّ والفاجر ، أو الظريق البين الذي فتحته لعبادك إلى معرفتك ؛ والعلم بشرائعك و أحكامك . وفي بعض النسخ «سيبك الواسع» و لعل هو الأصوب والسيب العطاء .

وَفَىٰ بِعُهُودِكَ (١) ، وَ أَنْقَذَ أَخَكَامَكَ، وَٱتَّبَعَ أَعْلاَمَكَ، عَبْدِكَ وَ نَبِيِّكَ ، وَ أَمِينِكَ عَلَىٰ عَهْدِكَ إِلَىٰ عِبادِكَ ، ٱلْقائِم بِأَحْكامِكَ ، وَ مُؤَيِّدِ مَنْ أَطاعَكَ ، وَ قاطِع عُذْرِ مَنْ عَصاكَ ، ١٥١ ٱللَّهُمَّ فَأَجْعَلُ مُحَمَّداً اللَّهِ أَجْزَلَ مَنْ جَعَلْتَ لَهُ نَصِيبًا مِنْ رَحْمَينكَ ، وَ أَنضَرَ مَنْ أَشْرَقُ وَجْهَهُ بِسِجالِ عَطِلَتِتِكَ (٢) وَ أَقْرَبَ الْأَنْبِياءِ زُلْفَةً يَومَ الْقِيامَةِ عِنْدَكَ ، وَ أَوْفَرَهُمْ حَظًّا مِنْ رِصُوانِكَ ، وَ أَكُنْتَرَهُمْ صُفُوفَ أُمَّةٍ فِي جِنَانِكَ ، كَمَا لَمْ يَسْجُدُ لِلأَحْجَارِ وَ لَمْ يَغْنَكِفْ لِلْأَشْجارِ ، وَ لَمْ يَسْتَحِلُ ٱلسَّباءَ (٣) وَ لَمْ يَشْرَبِ ٱلدِّماءَ ، ٱللُّهُمَّ خَرَجْنا إِلَيْكَ حِينَ فَاجَأَنْنَا ٱلْمَضَائِقُ ٱلْوَعِرَةُ ، وَأَلْجَأَنْنَا ٱلْمَجالِسُ ٱلْعَسِرَةُ (١)، وَ عَضَّنْنا (٥) عَلائِقُ-الشَّيْنِ ، وَ تَأَثَّلَتْ عَلَيْنَا لَواحِقُ ٱلْمَيْنِ (٦) وَ آعَتَكَرَتْ عَلَيْنَا حَدَابِيرُ ٱلسِّنينِ (٧) ،

١ \_ في الفقيه : «و وفي بعمدك» . ٢ \_ «أجزل» أي أكمل و أعظم من حيث النّصيب من رحمتك العظمى . و «أنضر» أي أحسن وأبهى . و «أشرّق وجبّه» أضاء . والسّجال جمع الشجل \_ كفلس \_ وهو الذلو العظيم الملوء وهو مأخوذ هنا على نحو الاستعارة.

٣ \_ السّباء \_ بالكسر والمدّ \_ : الحّمر ؛ أو شراؤها ؛ أو حل الحمر من بلد إلى بلد ، والكِلّ ٤ ــ «فاجأتنا» كما في مصباح المتهجّد: أي وردت علينا فجأة أي عتمل والأول أظمر . بغتة من غير أن يشعربها . وفي الفقيه بدل قوله فاجأتنا: «أُجَأَتنا» ومعناها كما في الصحاح: أجأته إلى كذا ألجأته واضطررته إليه والوّعِرّة \_ بكسر العين \_: الصّعبة، والمضائق جمع مضيق وهو ما ضاق من الأماكن والأُمور. والحبس: المنع كانحبس (القاموس) ، والعسرة: الضيقة ؛ أي الشدائد التي صعبت علينا الصبر عليها.

۵ \_ في بعض نسخ التهذيب: «عصتنا» \_ بالصّاد المهملة\_وزاد هنا في بعض نسخ العَقيه: «الصعبة» وهي الشَّديدة نقيض الذَّلول ، وعلى تقديرها فــ«علائق الشِّين» بدل عنها . و عضَّه عضاً : أمسكه بأسنانه ، وعضه الزّمان : اشتدّ عليه . والعلائق جمع العلاقة و هي ما يتعلُّق بالشِّيء أو يعلق الشِّيء به ، والشِّين : العيب ؛ خلاف الزِّين .

٦ \_ «نأثّلت» أي استحكمت و تأصّلت و عظمت. والمين : الكذب والإفتراء.

٧ ــ الاعتكار: الازدحام والاختلاط و في النّهاية ذيل حديث عليّ في الاستسقاء: الحدابير جمع حدبار ، وهي النَّاقة الَّتِي بدأ عظم ظهرها ونشرت حَراقِيفها من أَهْزُال ، فشبَّه بها السَّنين الَّتِي يكثر فيها الجدُّب والقحطُّ . والمحائل جمع عنيلة وهي السَّحابة الخليقة بالمطر أو الَّتِي يجال بها المظر . وقال الفتومي : «أخالت السّحابة إذا رَأيتها وقد ظّهرت فيها دلائل المطر فحسبتها ماطرة ، فهي عنيلة .. بالضّم \_ اسم فاعل ، ومحيلة \_ بالفتح \_ اسم مفعول ، لأنّها أحسبتك فحسبتها وهذا كها يَّقال:مرض غيف ـ بالضمّ ـ اسم فاعل لانه آخاف النّاس و مخوف ـ بالفتح ـ لأنّهم خافوه ثم قال : قال الأزهري : أخالت السّاء : إذا تغيمت فهي مخيلة \_ بالضّم \_ فإذا أرادوا السّحابة ←

- نفسها قالوا: مخيلة \_ بالفتح \_ الخ» والجود \_ بفتح الجيم \_ : المطر الكثير الدّر الواسع .

١ \_ في بعض النّسخ : «و أُخلقتنا» \_ بالقاف \_ .

٢ - أي : صرنا عطاشاً لصراخها ، أو صرنا طالبين للعطش . (ملذ) والقود \_ بالفتح فالسكون \_ : الخيل . وفي الفقيه بدلها : «العود» \_ بفتح العين \_ وهي المسن من الإبل والشاة .

٣ - الغمام جمع الغمامة وهي السحابة ؛ وقيل :الغمام السَّحاب، والغمامة أخض منه وهي السِّحابة البيضاء. والسُّوام بتخفيف الميم بمعنى السّائمة وهي الإبل الرّاعية.

٤ - المكفوف: السحاب المنوع من المطر. و فيه من حسن الشكاية والطلب ما لا بخق . (متق)

۵ - «تُحاصنا» المحاصة المقاسمة بالجيصص ، والمراد المقاصة بالأعمال بأن يسقط حصة من التقاب (البحار)
 التقواب لأجل الذنوب أو يجعل لكل ذنب حصة من العقاب (البحار)

٦ - المتنق - كمكرم على بناء اسم الفاعل -: من أتأقت الإناء إذا امتلاته . أي الذي بملا - الغدران والجباب والعيون . والمونق : الحسن المعجب .

٧ - أي بإصلاح أنواعها . وقال في الوافي : لعله أريد بتنويع القمرة تحريكها للايناع ،
 يقال : نوعته الرّياح إذا ضربته و حركته .

٨ ــ الزّهرة ــ بالفتح وقد يحرّك ــ: النّبات ونَوْره ــ بفتح النّون ــ أو الأصفر منه ، والجمع أزهُر و أزهار .
 ٩ ــ المجلجل : من الجلجلة ؛ وهي شدّة الصّوت و اسم لصوت الرّعد .

١٠ - الخفوق: اضطراب البروق و صوت الرّعود. ١١ - «منبجسة بروقه» أي ينفجر- الماء من بروقه أي يصب الماء عقيب كلّ برق وفي القاموس بجسه تبجيساً: فجره فانبجس: «مرتجسة هموعه» أي يكون جريانه ذا صوت و رعد، في القاموس: رجست السّهاء وارتجست: رعدت شديداً؛ وقال: همعت عينه همعاً وهموعاً أسالت الدّمع، و سحاب همع - ككتف -: الماطر، السّيب: العطاء والجرى، مصدر ساب أي جرى، والمستدرّ : الكثير السّيلان أو التفع.

† \:0 Y صَوبُهُ مُسْتَبطِرٌ (١)، لا تَجْعَلْ ظِلَّهُ عَلَيْنا سَمُوعاً ، وَ بَرْدَهُ عَلَيْنا حُسُوماً ، وَ صَوعَهُ عَلَيْنا وَجُوماً ، وَ مَاعَهُ أَجَاجاً ، وَ نَباتَهُ [رَماداً إرِمْدِداً (٢) ، اللَّهُمَّ إِنَّا نَعُوذُبِكَ مِنَ الشَّرْكِ وَ هَوادِيهِ ؛ وَ الظَّلْمِ وَ دَواهِيهِ ، وَ الْفَقْرِ وَ دَواعِيهِ ، يا مُعطِي الْخَيْراتِ مِنْ أَماكِينها! وَمُرْسِلَ الْبَرَكاتِ مِنْ مَعادِيها! مِنْكَ الْغَيْثُ الْمُغِيثُ ، وَ أَنْتَ الْعُياثُ الْمُسْتَغَاثُ ، وَ وَمُرْسِلَ الْبَرَكاتِ مِنْ مَعادِيها! مِنْكَ الْغَيْثُ الْمُسْتَغْفِرُ الْفَقْلُ ، نَشَتَغْفِرُكَ لِلْجَمَّاتِ مِنْ نَحُنُ الْخَاطِئُونَ وَ أَهْلُ الذَّنُوبِ ، وَ أَنْتَ الْمُسْتَغْفِرُ الْفَقْلُ ، نَشَتَغْفِرُكَ لِلْجَمَّاتِ مِنْ ذَنُوبِ إِلَيْكَ مِنْ عَوامِ خَطَايانا ، اللَّهُمَّ فَأَرْسِلْ عَلَيْنا دِيَةً مِدْراراً (٣) ، وَ اسْقِتَا دَنُوبِ إِلَيْكَ مِنْ عَوامِ خَطَايانا ، اللَّهُمَّ فَأَرْسِلْ عَلَيْنا دِيَةً مِدْراراً (٣) ، وَ اسْقِتَا لَمُنْ وَاكِفا مِغْزَاراً (٤) ، غَيْنا واسِعاً ، وَ بَرَكَةً مِنَ الْوَابِلِ نَافِعَةً ، يُدافِعُ الْوَدْقُ بِالْوَدْقِ بِلْمُنَتَّ وَاكِفا مِغْزَاراً (٤) ، غَيْنا واسِعاً ، وَ بَرَكَةً مِنَ الْوَابِلِ نَافِعَةً ، يُدافِعُ الْوَدْقُ بِالْوَدْقِ وَاكُولُ مِنْ الْمُؤْلِقُ مِنْ الْوَلِقِ الْعَلْمُ وَيَقَلِمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ وَالْمُ مَا الْمَوْقِ مِنْ وَالْفَامِ وَ الْمُعْدِيمِ عَلَى الْمُعْلِقُ اللّهُ مَا الْمَنْعُ فِي الْمُولِيمُ وَالْمُ مِنْ عِنْهِ الْمُعْلِقُ مِنْ عِلْوَلَ مِنْ عِنْ عِنْ الْمَالَ مَنْ مِنْ عِنْهُ وَلَا عَلَيْ الْمَنْعِ فِي وَالْمُ مِنْ وَالْمُ مِنْ عِنْ الْمُولِ الْمُعْلُولُ مِنْ الْمُؤْلِقَ مِنْ عِنْ وَالْمُ مِنْ عِنْ عِنْ الْمُؤْلُولُ الْمُعْلُ الْمُنْعِقُ مِنْ عِنْ اللْمُسْتُولُولُ مِنْ وَالْمُ الْمُعْمُ وَلَا عُلْمُ اللْمُ الْمُؤْلِقُ مِنْ عِنْ الْمُولُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ مِنْ عِنْ اللْمُؤْلِقُ مِنْ عِنْ عِنْ الْمُؤْلِقُ مَلْمُ عَلَّا الْمُؤْلِقُ مُ وَالْمُولُ اللْمُؤْلِقُ مُولِلْمُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ مُولِلَكُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ مُنْ عِلْمُ اللْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الْمُؤْلِقُلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِلَةُ مُؤْلِلِ

١ - الصوب: التزول والانصباب والمستبطر: الممتد؛ وفي الفقيه: «مُشبَطِر»، و هو الصواب ٢ - الرّمدد ـ بالكسر ـ : المتناهى في الاحتراق .

٣ ــ الجهات: الكثيرات، و في بعض النسخ: «الجهالات». و الدّيمة ــ بالكسر ــ: المطر الذّي ليس فيه رعد و لا برق يدوم في سكون. و في القــاموس: درّ السّماء بالمطر درّاً و دروراً فهي مدرار، فني الإسناد هنا مجاز.
 ٣ ٤ ــ الواكف: المتقاطر، والمغزار: الكثير.

۵ ـ الجنائب جمع الجنوب وهي ريح نخالف الشّهال مهبوبة من مطلع السّهيل إلى مطلع ـ القريّا، وهي مهلكة مفسدة . والرّي ـ بالكسر ـ : الإرتواء من الماء ، والغض ـ بالغين المعجمة ـ : الامتلاء ، والغضة : ما اعترض في الحلق ، والرّباب ـ بالفتح ـ : السّحاب الأبيض أو السّحاب الذي تراه كأنّه دون السّحاب قد يكون ابيض وقد يكون أسود ؛ والواحدة ربابة (الصّحاح) وفي القاموس انصاع : انفتل راجعاً مسرعاً ، أي غيثاً يفيض و يجرى منه الماء كثيراً ثمّ يرجع سحابه مسرعاً بالفيضان فالضّمير في قوله : «به» راجع إلى الفيضان المفهوم من قوله : «فاض» (البحار) وفي الوافي «انضاع» بالمعجمة قبل المهملة أي فانساق .

٦ - الهيدب المتدلّي أو ذيله يعني الذي يدنو من الأرض وتراه كأنه خيوط عند انصباب المطر. والجناب: الفيناء والنّاحية على النّامج: «يدافع الودق منها الودق» و هوأظهر. (ملذ)
 ٧ - الخصب ـ بالكسر ـ : كثرة العشب ؛ وبلد خصيب و مخصب، و تنعش بها الضّعيف أي تقيمه من صرعته و تنهضه من عثرته و تجر فقره و ضعفه.

وَ تُخْرِجُ بِهَا ٱلْمَخْرُونَ مِنْ رَحْمَتِكَ ، وَ تَمُمُّ بِهَا مَنْ نَأَىٰ مِنْ حَلْقِكَ ، حَتَىٰ يُخْصِبَ الْمُراعِهَا ٱلْمُخْدِبُونَ ، وَ يَخْدَ بِهَا ٱلْمُشْنِتُونَ ، وَ تَتْرَعَ بِٱلقَيْعَانِ غُدْرَانُهَا ، وَ يَحْدَا بِبَرِكَتِهَا ٱلْمُشْنِتُونَ ، وَ تَشْتَحِقُ بَعْدَ ٱلْبَأْسِ شُكْراً ، وَ نَشْتَحِقُ بَعْدَ ٱلْبَأْسِ شُكْراً ، وَيَعْبَةً مِنْ يَعْبِكَ مُفَضَّلَةً ، عَلَى بَرَيَّتِكَ ٱلْمُرْمِلَةِ، وَ بِلادِلَدَ الْمُمْرِبَةِ ، وَ بَهائِمِكَ ٱلْمُعْمَلَةِ ، وَ وَحْشِكَ ٱلْمُهْمَلَةِ ، اللَّهُمَّ مِنْكَ آرْيَجَاؤُنَا وَ إِلَيْكَ مَآبُنا ، وَلا تَخْرِبُهُ عَلَا السُّقَهَاءُ مِنّا ، فَإِنْكَ تُنْزِلُ ٱلْغَيْثَ وَلا تَخْرِبُهُ وَ أَنْتَ ٱلْوَلِيُ ٱلْحَمِيدُ »؛ ثمَّ بكى \_ السَّلَقَالِ فقال : هِنْ بَعْلِهُ اللهُ عَنّا لِيَتَقُلُونَ سَرائِرَنا ، وَ لا تُواخِذُنا بِهَا فَعَلَ ٱلسُّقَهَاءُ مِنّا ، فَإِنْكَ ثُنْزِلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنْظُوا ، وَ ثُنْشِرُ رَحْمَتَكَ ؛ وَأَنْتَ ٱلْوَلِيُ ٱلْحَمِيدُ »؛ ثمَّ بكى \_ السَّلَقَالِ فقال : هِنْ بَعْدِ مَا قَنْظُوا ، وَ ثُنْشِرُ رَحْمَتَكَ ؛ وَأَنْتَ ٱلْوَلِيُ ٱلْحَمِيدُ »؛ ثمَّ بكى \_ السَّلَقَالِ فقال : « سَيِدِي ! سَاخَتْ جِبالُنا ، وَ آغَبَرَّتُ أَرْضُنا ، وَ هَامَتْ دَوابُنا ، وَ قَبَطْ نَاسٌ مِنَا أُو مِنْ بَعْدِ مَا قَنْظُوا ، وَ تُنْشِرُ رَحْمَتَكَ ؛ وَأَنْتَ ٱلْوَلِيُ ٱلْحَمِيدُ هُوابُنَا ، وَ قَبَتْ عَلْمُ السَّاعِ ، وَ قَبْتُ عَجْبَحَ النَّعُلَىٰ اللهُمَّ أُولادِهَا ، وَ مَلِيْعِها ، وَ عَجَتْ عَجْبَحَ ٱلنَّكُلَىٰ عَلَى اللَهُمَّ آرْحَمْ أُنِينَ ٱلْكُهُمَ آرْحَمْ أُنِينَ ٱلْآلَةِ ، وَ عَنْمُ أُولِ اللهُمُ آرْحَمْ أُنِينَ ٱلْآلَةِ ، وَ خَيْنَ الْمُنْ الْمُؤْمُ السَّاعِ ، وَذَهِ اللهُمُ آرْحَمْ أُنِينَ ٱلْآلَةِ ، وَ خَيْنَ الْمُنْ الْمُؤْمُ الْوَمْ الْمُؤْمُ الْمُعْمَ الْمَاعِمُ الْمُعْمَ الْمُولُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْرَحْمُ أُنِينَ ٱلْأَنْهُ أَلَامُ مَا الللهُمُ آرْحَمْ أُنِينَ ٱلْكُومُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُنْفَا ، وَ ذَاتِ شَحْمُوا ، وَ أَنْ الْمَاعِ اللهُ مُرابِعِها » وَ أَنْ اللهُ اللهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللْمُؤْمُ الْمُو

## ﴿ ٩ \_ باب صلاة الكسوف ﴾

<sup>101</sup> 

١ - انجدبون الذين أصابهم الجدب، والمسنتون \_ بنقديم النون \_ : الذين أصابتهم شدة الشنة. و تترع أي تمتليء من قولهم ترع الإناء \_ كعلم \_ يترع ترعاً . امتلا . القيعان جمع القاع وهي الأرض المطمئةة المسهلة . والغدران \_ بالضم ثم السكون \_ : جمع الغدير . و ذرى الأكهام رؤوسها وهي جمع الكم \_ بالكسر \_ وهو وعاء القلمع وغطاء النور \_ بالفتح \_ . و «يدهام» بشدالميم أي يسود، و روضة مدهام أي شديدة الخضرة المتناهية فيها ، والآكام : الآجام .

٢ ـ أي الكفّار والمخالفين . و لعله ترديد من الرّاوي .

لا يَمكيه فان لِموتِ أحدٍ ولا لِحياته ، فإذا الكسما ؛ أو واحدٍ منها فصلوا ، ثمَّ نزل فصلَى بالنَّاس صلاة الكسوف ».

كسى ﴿ ٣٣٠ ٢ \_ حَمّاد ، عن حَريز ، عن زُرارة ؛ ومحمّد بن مسلم « قالا : قلنا لأبي جعفر الكَلْكُلُا: هذه الرَّياح و الظُّلَم الَّتِي تكون ؛ هل يُصلَّى لها ؟ فقال : كُلُّ أَخاويف السَّهاء مِن ظُلْمَة أو ريح أو فزع ، فصل له صلاة الكسوف حتى يسكن » (١١).

٣ ﴿ ٣٣١﴾ ٣ \_ الحسين بن سعيد، عن ابن أبي نجران ، عن محمد بن حمر الله وقال : قال أبو عبدالله التلجيكال : وقت صلاة الكسوف في السّاعة التي تنكسف عند طلوع الشّمس و عند غروبها ، قال : وقال أبو عبدالله التَلَيْكال : هي فريضة ».

مع ﴿ ٣٣٢﴾ ٤ \_ وعنه ، عن حَمّاد ، عن حَريز ، عن محمّد بن مسلم « قال :

١ ـ هذا الحديث صحيح وفيه دلالة على مساواة الكسوف للمذكورين معه، و ظاهر الحال الوجوب في الجميع؛ كما هو قول جماعة من الأصحاب، و نقل عن أبي الصلاح أنَّه لم يتعرَّض لغير الكسوفين ، ونقل المحقّق في الشّرايع : «أنّ هذه الصّلاة مستحّبة لأخّاويف غير الكُسوفين» و لم أقف على ذلك ، نعم ؛ هذا الخبر كما ترى خاصَ بالرّيح والظلمة ؛ و المنقول عن بعض أصحابنا: «اختصاص الوجوب مع الكسوف بالرّيح الخوفة والطُّلمة الشّديدة ، والتّقييد غير مستفاد من هذه الرّواية . (الشّيخ محمّد) وقال الأستاذنا الشّعرانيّ \_ رحمالله \_ في هامش الوافي : «لا ريب أنّ صلاة الآيات للخوفّ ، و أنَّ الظّلمة غير الشَّديدة ؛ وَ الأرياح المعتادة لا توجب الصّلاة ، ومناط وجوب الصّلاة ليس الخوف الشّخصيّ ولا خوف أكثر أهلّ البلد؛ بل كون الآية من شأنها أن يخاف منها النَّاس لدلالتها على تغيير في نظم العالم ؛ و أنَّه في معرض الفَّناء وِالرُّوالِ و هلاك أهله ، والزَّازلة هكذا ، و إن اتَّفقت في بلدٍّ كانت الأبنية بحيث لا يستلزم خطراً غالباً و لا مجاف منه النَّاس و مع هذا يجب الصلاة ، لأنَّها في معرض الخطر ، و كذا الكسوف والحسوف لا يستلزمان حوف أكثر النّاس في غالب البلاد ، ولكنّها من شأنها أن بخاف منها و من نوعها إذ يتذكّر منها كون الشّمس والقمر في معرض التّغيير والرّوال ، و لذلك قال جماعة : إنّهها يوجبان الصّلاة و إن لم يوجبا خوفاً لغالب النّاس ، ثمَّ إنّ الظّاهر ما من شأنه أن يهلك به خلق كثير لا مثل الصّاعقة والحجر السّهاويّ ، و كذلك المراد ما يغيّر بعض أجزاء الكون و يذكر به خلل نظم العالَم ، لا مثل الطّاعون والوَّباء والقحط ، و كثرة السّباع في ناحية وبلد ؛ و كذلك السّيلُ المجحف وطغيان الماء والزيح العاصفة غير الشوداء والحمراء والشموم والبرق الخاطف ونزول البرد و إن عظم و أمثال ذلك مُع احتمال الوجوب في بعضها». قلت لأبي عبدالله التلفيلا: جُعِلتُ فِداك ربّها ابتلينا بالكسوف بعد المغرب قبل العِشاء الآخرة ، فإن صَلّينا الكسوف خشينا أن تفوتنا الفَريضة ؟! فقال : إذا خشيت ذلك فاقطع صَلاتَك واقض فريضتك ، ثمَّ عُد فيها(١١)، قلت : فإذا كان الكسوف آخر اللّيل فصلّينا صلاة الكسوف فاتتنا صلاة اللّيل فبأيتها نبده ؟ فقال : صلّ صلاة الكسوف واقض صلاة اللّيل حين تصبح » (٢).

مع ﴿٣٣٣﴾ ٥ - الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمير، عن عمر بن أذَيْنَة - عن رَهطٍ - عن كِلَيها الكَلْكَالا ؛ و منهم من رواه عن أحدهما الكَلْكَالا « أنَّ صلاة كسوف الشّمس والقمر والرَّجْفة (٣) والزَّلزَلة عشر رَكعات وأربع سجدات ؛ صلّاها رسول الله الله الله المال والنّاس خلفه في كسوف الشّمس ففرغ حين فرغ وقد انجلي كسوفها» (١٠).

مع و رووا «أنَّ الصّلاة في هذه الآيات كلّها سواء، و أشدُّها وأطولها كسوف الشّمس، تبدء فتكبّر بافتتاح الصّلاة، ثمَّ تقرءاًمَّ الكتاب و سورة، ثمَّ تركع، ثمَّ ترفع رأسك من الرُّكوع فتقرء أمَّ الكتاب و سورة، ثمَّ تركع الثّانية، ثمَّ ترفع رأسك من الرُّكوع فتقرء أمَّ الكتاب و سورة، ثمَّ تركع الثّالثة، ثمَّ ترفع ترفع رأسك من الرُّكوع فتقرء أمَّ الكتاب و سورة، ثمَّ تركع الثّالثة، ثمَّ ترفع

<sup>100</sup> 

١ ـ ظاهره البناء، و فقه ذلك : «أنّه لو دخل في الكسوف قبل تضيق الحاضرة، ثمّ خشي فوات الحاضرة على تقدير الإتمام، قطع بلاخلاف و صلّى الحاضرة، ثمّ أتمّ صلاة الكسوف من حيث قطع». ذهب إلى ذلك أكثر الأصحاب؛ كالشّيخين والمرتضى والصّدوق (ره) و من تبعهم، و ذهب الشّيخ في المبسوط إلى : «أنّه يجب استينافها من رأس» ، واختاره في الذّكرى . والمشهور أقوى ، إذ حمل الرّوايات على الاستيناف بعيد . (ملذ)

٢ ـ قال صاحب المدارك: \_ رحمه الله \_: «إذا حصل الكسوف في وقت فريضة حاضرة ، فإن تضيّق وقت إحديها ، و إن تضيّقتا فإن تضيّق وقت إحديها ، وعينت للأداء إجماعاً ، ثمّ يصلّي بعدها ما اتسع وقتها ، و إن تضيّقتا قدّمت الحاضرة» ، وقال في الذّكرى : «إنّه لا خلاف فيه ، و إن اتسع الوقتان كان مخيراً في الإتيان بأيتها شاء عند أكثر الأصحاب» ، وقال ابن بابويه في الفقيه : «و لا يجوز أن يصلّبها في وقت فريضة حتى يصلّى الفريضة» . وهو ظاهر اختيار الشّيخ في النّهاية ، والمعتمد الأول.

٣ ــ رجف: حرّك ، و تحرّك واضطرب شديداً ، رَجْفاً و رَجَفاناً ، و أرجفت الأرض:
 زلزلت ، والرّعد: ترددت هَدْهَدَتُهُ في السّحاب ، والرّجفة: الزّلزلة. و لعل المراد الحركة الواحدة بخلاف الزّلزلة.
 ٤ ــ يدل على بقاء وقتها إلى الإنجلاء.

رأسك من الرُّكوع فتقرء أمَّ الكتاب و سورة ، ثمَّ تركع الرَّابعة ، ثمَّ ترفع رأسك من الرُّكوع فتقرء أمَّ الكتاب و سورة ، ثمَّ تركع الخامسة ، فإذا رفعت رأسك قلت: « سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ » ثمَّ تخرُ ساجداً فتسجد سجدتين ، ثمَّ تقوم فتصنع مثل ما صنعت في الأولى ، قال: قلت: و إن هو قرءَ سورة واحدة في الخمس رَكعات ففرَّقها بينها ؟ قال: أَجزأه أمُّ الكتاب في أوَّل مرَّة ، و إن قرء خس سُور قرءَ مع كلَّ سورة أمَّ الكتاب ، والقنوت في الرَّكعة الثَّانية قبل خس سُور قرءَ مع كلَّ سورة أمَّ الكتاب ، والقنوت في الرَّكعة الثَّانية قبل الرُّكوع إذا فرغت من القِراءة ، ثمَّ تقنت في الرَّابعة مثل ذلك ، ثمَّ في السّادسة ، ثمَّ في النَّامنة ، ثمَّ في العاشرة ».

« والرَّهُ طُلَّ ـ الَّذين رَووه ـ : الفضيلُ و زرارَةُ و بُريدٌ و محمّد بن مسلم »(١).

مع ﴿٣٣٤﴾ ٦ ـ و عنه ، عن قَضالَة ، عن معاويةَ بنِ عَمّار « قال : قال أبوعبدالله التَكْيُلِا: صلاة الكُسوف إذا فرغت قبل أن تنجلي فأعِد ».

مَن الله الله الفضل بن ساذان جميعاً عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ؛ و محمد ابن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان جميعاً عن حماد بن عيسى ، عن حريز ، عن زُرارة ؛ ومحمد بن مسلم قالا : « سألنا أباجعفر الطفلا عن صلاة الكسوف كم رَكعة هي ، وكيف نصلها ، فقال : هي عشر رَكعات و أربع سَجَدات ، تفتتح الصّلاة بتكبيرة وتركع بتكبيرة و ترفع رأسك بتكبيرة ، إلا في الخامسة التي تسجد فيها ، فتقول : « سَمِعَ اللهُ لِمَنْ حَمِدَهُ » ، و تقنت في كُلِّ رَكعتين قبل الرُّكوع وتُطوّل القنوت والرُّكوع (٢) على قدر القِراءة والرُّكوع والسّجود ، فإذا فرغت قبل أن تنجلي فاقعد وادعو الله حتى تنجلي ، فإن تجلى قبل أن تفرغ فإذا فرغت قبل أن تنجلي فاقعد وادعو الله حتى تنجلي ، فإن تقصت من السّورة شيئاً من صلاتك ، فأتم ما بق تجهر بالقِراءة ، قال : قلت : كيف القِراءة فيها ؟ فقال : إن قرأت سورة في كلّ ركعة فاقرء فاتحة الكتاب ، فإن نقصت من السّورة شيئاً فقوء من حيث نقصت ولا تقرء فاتحة الكتاب ، قال : وكان يستحبُ فيها أن يقرء بـ « ٱلْكَهْفِ » و « ٱلْحِجْرِ » ، إلا أن يكون إماماً يشق على من خلفه ، فإن يقرء بـ « ٱلْكَهْفِ » و « ٱلْحِجْرِ » ، إلا أن يكون إماماً يشق على من خلفه ، فإن يقرء بـ « ٱلْكَهْفِ » و « ٱلْحِجْرِ » ، إلا أن يكون إماماً يشق على من خلفه ، فإن

١ ـ فيه دلالة على أنَّ جيم ما تقدّم كان من قول الرَّهط.

† \ 07

٢ - الطَّاهر زيادة «الرّكوع» هنا من النّساخ، وفي الكافي أيضاً مثل ما في الكتاب، (ملذ)

استطعت أن تكون صلاتك بارزاً لا يجنّك بيت فافعل ، وصلاة كسوف الشّمس أطولُ من صلاة كسوفُ القمر ، وهما سَواء في القِراءَة والرُّكوع والسّجود» (١).

مع ﴿ ٣٣٦﴾ ٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمّد، عن عبدالله بن عمّد، عن عبدالله بن عمّد، عن حبّل عمّد ، عن حريز قال: «قال أبو عبدالله التلكلا: إذا انكسف القمر ولم تعلم به حتّى أصبحت ثمّ بلغك ، فإن كان احترق كلّه فعليك القضاء، وإن لم يكن احترق كلّه فلا قضاء عليك » (٢).

س ﴿٣٣٧﴾ ٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن حمّاد ، عن حَريز \_ عمّن أخبره \_ عن أخبره \_ عن أخبره \_ عن أخبره \_ عن أي عبدالله التلكيلا « قال: إذا انكسف القمر فاستيقظ الرَّجل فكسل أن يصلّي؛ فليغتسل من غدٍ وليقض الصّلاة ، و إن لم يستيقظ ولم يعلم بانكساف القمر فليس عليه إلاّ القضاء بغير غسل ».

قال محمّد بن الحسن: والَّذي رواه:

مع ﴿٣٣٨﴾ ١٠ \_ محمد بن سينان ، عن ابن مُسكان ، عن عُبيدالله الحلبي «قال: سألت أباعبدالله الطلق عن صلاة الكسوف ؛ نقضي إذا فاتتنا ، قال: ليس فيها قضاء ، وقد كان في أيدينا أنّها تقضى » (٣).

فالمراد بهذا الخبر أنَّه إذا لم يحترق القرص كلَّه ، و أمَّا مع احتراقه كلَّه فلا بدّ

١ سكذا، وقيل: فيه إشكال؛ لأنه إذا كانت صلاة كسوف الشمس أطول من صلاة خسوف القمر فكيف يكون قِراءتها و قنوتها و ركوعها و سجودهما سواء ؟! أو كها قال: «وتطوّل القنوت والرّكوع على قدر القِراءة والرّكوع والسّجود»، ولعل الصّواب في عبارة آخر الخبر: «و يكون السّجود مثل الرّكوع».

٣ ـ الظّاهر قوله: «وقد كان ـ الخ» من قول ابن سنان أو من روى عنه -

من القضاء حَسَب ما قدَّمناه ؛ و يزيده بياناً ما رواه :

مع ﴿٣٣٩﴾ ١١ - الحسين بن سعيد ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن زُرارة ؟ الله المحمّد بن مسلم ، عن أبي عبدالله المحكّلا « قال : إذا انكسفت الشّمس كلّها واحترقت ولم تعلم ؛ و علمت بعد ذلك فعليك القضاء ، وإن لم تحترق كلّها فليس عليك قضاء ».

فهذا الخبر والّذي قدّمناه من رواية حَريز جاءًا مُفَصَّلين وحديث «أن لا قضاء عليه» مجملٌ والحكم بالمفصّل على المجمل أولى.

## ﴿ ١٠ \_ باب أحكام فوائت الصلاة ﴾

قال الشّيخ ـ رحمهالله ـ : ﴿ و من فاتته صلاة بخروج وقتها قضاها كها فاتته؛ ولم يؤخّرها إلاّ أن يمنع منه تضيّق وقت فرض ثانٍ عليه﴾.

قدبيّنًا فيا مضى<sup>(١)</sup> أن منفاتته صلاة فليصلّها أيّ وقت ذكرها ما لم يخف فوت صلاة ، وفيه كفاية ؛ والّذي يزيده بياناً ما رواه :

مرح ﴿ ٣٤٠ ﴾ ١ - محمد بن يعقوب، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه ؛ ومحمد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، جيعاً عن حمّاد ، عن حريز ، عن رُرارة، عن أبي جعفر الطّخير قال : إذا نَسِيت صلاة أو صلّيتها بغير وضوء وكان عليك قضاء صلوات \_ فابدَء بأوَّلَى ، فأذَن لها وأقم ثمَّ صَلّها ، ثمَّ صل ما بعدها بإقامة ، قضاء صلوات \_ فابدَء بأوَّلَى ، فأذَن لها وأقم ثمَّ صَلّها ، ثمَّ صل ما بعدها بإقامة بالمعامد للقامد وقد إلله الله وقد العامد ، ومتى ما ذكرت فاتتك الغداة فذكرتها فصل أيَّ ساعة ذكرتها ولو بعد العصر ، ومتى ما ذكرت صلاة فاتتك صلّيتها ، وقال : إن نسيت الظهر حتّى صلّيت العصر فذكرتها وأنت في الصّلاة أو بعد فراغك فَانْوِها الأولى (٢) ثمَّ صلّ العصر ، فإنّا هي أربع صلّيتها مكان أربع ، وإن ذكرت أنك لم تصلّ الأولى وأنت في صلاة العصر وقد

\_\_\_\_

١ - راجع المجلَّد الثاني ص ١٨١.

٢ ـ ظاهره جواز عدول النّية بعد الفراغ ، وحملها الشّيخ في الخلاف على : «أنّ المراد بالفراغ ما قاربه» ، وردة المحقّق في المعتبر بأنه : «بعيد جدّاً» ، قال: «بل يلزمه العمل بالخبرإن صحّحه وإلاّ أطرحه «وكلامه متين ، ولم أر من الأصحاب من صرّح بالقول به . (ملذ)

صلّيت منها رَكعتين (١) فصل الرَّكعتين الباقيتين وقم فصل العصر ، وإن كنت ذكرت أنك لم تصل العصر حتى دخل وقت المغرب \_ ولم نخف فوتها \_ فصل العصر ثم صل المغرب ، وإن كنت قد صلّيت المغرب فأنوها العصر ثم سلم (٢) كنت قدصليت من المغرب ركعتين، ثم ذكرت العصر فانوها العصر ثم سلم (٢) ثم صل المغرب ، وإن كنت قد صلّيت العِشاء الآخرة ونسيت المغرب فقم فصل المغرب أو إن كنت ذكرتها وقد صلّيت من البشاء الآخرة ركعتين أو قت في الثالثة ؛ فانوها المغرب ثم سلّم ، ثم قم فصل العِشاء الآخرة ، وإن كنت قد نسيت العِشاء الآخرة ، وإن كنت ذكرتها وقد صلّيت الفجر فصل العِشاء الآخرة ، وإن كنت ذكرتها وأنت في ركعة أو في الثانية من الغداة فانوها العِشاء ، ثم قم فصل الغداة و الكذاة و أقم ، وإن كانت المغرب والعِشاء قد فانتاك جميعاً فابدء بها قبل أن تصلّي الغداة ، ابدء بالمغرب ثم العشاء ، وإن خشيت أن تفوتك الغداة إن بدأت بها فابدء المغرب فصل الغداة ، ثم صل المغرب والعِشاء ، ابدء بأوهما ؛ لأنتها جميعاً بدأت بالمغرب فصل الغداة ، ثم صل المغرب والعِشاء ، ابدء بأوهما ؛ لأنتها جميعاً قضاء أيتها ذكرت فلا تصلّها إلا بعد شعاع الشّمس (١٠) ، قال : قلت : لم ذاك ؟ قضاء أيتها ذكرت فلا تصلّها إلا بعد شعاع الشّمس (١٠) ، قال : قلت : لم ذاك ؟ قال : لأنك لَستَ تخاف فوتها» (٥) .

ع ﴿ ٣٤١﴾ ٢ \_ وعنه ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمير ، عن ابن أبي عُمير ، عن ابن أبي عُمير ، عن أبن أذيننة ، عن زُرارة ، عن أبي جعفر التَلْقُلا « أنه سُئِل عن رَجل صلّى بغير طَهور أو نسي صلاة لم يصلّها أو نام عنها ، فقال : يقضيها (٢٦) إذا ذكرها في أيّ ساعة ذكرها من ليل أو نهار ، فإذا دخل وقت الصّلاة ولم يتم ما قد فاته فليقض ما لم

١ \_ يظهر من الكافي سقط جملة «فانوها الأولى» بعد قوله: «منها ركعتين» ؛ أي «وقد صليت الركعتين فانوها الأولى فصل الركعتين \_ الخ»

٢ \_ فيه سقط ، فني الكافي : «ثم قم فأنمها ركعتين ثم سلم» .

٣ ـ ظاهر الخبر عدم اختصاص أول الوقت ، لأنه لم يقيد بما إذا كان في وقت الاشتراك ،
 وعمدة الاختصاص والاشتراك تظهر في هذهالمسألة. (ملذ)

٥ \_ أي وقت القضاء موسع ، ولعل فيه إشعاراً ما بالتَّقيَّة . (ملذ)

٦ ـ ظاهره التضيّق ، ويمكن حله على بيان الوقت . (ملذ)

يتخوّف أن يذهب وقت هـذه الصّلاة الّتي قـد حضرت؛ و هـذه أحقّ، فليقضها(١١)، فإذا قضاها فليصلّ ما قد فاته ممّا قد مضى، و لا يتطوّع برَكعة حتّى يقضي الفريضة كلّها».

مع ﴿ ٣٤٢﴾ ٣ - محمد بن عليّ بن محبوب ، عن العبّاس ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن حريز ، عن محمد بن مسلم «قال: سألت أباعبدالله الطَّهُ على رَجل صلّى الصّلوات وهو جُنُبٌ ؛ اليوم واليومين والثّلاث ، ثمّ ذكر بعد ذلك ، قال: يتطهّر ويؤذن ويقيم في أوّ لهنّ ، ثمّ يصلّي ويقيم بعد ذلك في كلّ صلاة فيصلّي بغير أذان حتى يقضى صلاته ».

قال الشَّيخ - رحمه الله -: ﴿ و من فاتته صلاة الجُمْعة صلَّاها أربعاً ﴾. يدل على ذلك ما رواه:

ت ﴿٣٤٣﴾ ٤ - محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن من أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حماد بن عثان ، عن الحلي « قال : سألت أباعبدالله التلكيلا عمن لم يدرك الخطبة يوم الجمعة ، قال : يصلّي ركعتين ، فإن فاتته الصّلاة فل يدركها فليصل أربعا ، و قال : إذا أدركت الإمام قبل أن يركع (٢) الأخيرة فقد أدركت الصّلاة، فإن أنت (٣) أدركته بعد ما ركع فهى الظّهر أربع ».

صع ﴿٣٤٤﴾ ٥ - محمد بن أحمد بن يحيى ، عن يوسف بن الحارث ، عن محمد أبن عبد الرّحن العَلَيْكَالا ، عن المن عبد الرّحن ، عن جعفر ، عن أبيه العَلَيْكَالا ، عن جابر (١٤) عن علي العَلَيْكالا « قال : من أدرك الإمام يوم الجُمُعة \_ وهو يتشهّد \_ فليصل أربعاً ، و من أدرك رَكعة فليضف إليها أخرى يجهر فيها »(٥) .

١ ــ في الكافي بدل قوله «وهذه أحقّ فليقضما» : «و هذه أحقّ بوقتها فليصلّما» ، والمراد بالقضاء هنا «أدله الصّلاة».

٢ - قوله قطّه : «قبل أن يركع» ، أي يدخل في الركوع ، وحمله على إتمام الركوع بعيد .
 (المرآة) وقوله : «قبل أن يركع الأخيرة» في الكافي : «قبل أن يركع الركعة الأخيرة» .

٣- في الكافي: «و إن كنت» . ١ - سبب روايته كلك عن جابر لقضية نقلها الكافي ج ١ ص ٤٧٠ ، فن أراد الاظلاع فليراجع . ٥ - لعل التقييد بالجهر والتنصيص عليه لعدم توهم أنه في حكم الجاعة، فيلزمه الإخفات، لا لأنه لو كان ظهراً كان يلزمه الإخفات . (ملذ)

17.

مَّ ﴿٣٤٥﴾ ٦ ــ والَّذي رواه الحسين بن سعيد ، عن فَضالَة ؛ والنَّضْر ، عن ابن سينان ، عن أبي عبدالله التَّلْقُلُا « قال : الجمعة لاتكون إلاّ لمن أدرك الخُطْبتين ».

فحمولٌ على أنّه لا يكون له ثواب من أدرَك الخطبتين دون أن تجب عليه إعادة أربع رَكعات، ألا ترى إلى ما رواه :

مع ﴿٣٤٦﴾ ٧ - الحسين (١)، عن قضالة ، عن حمّاد ، عن الفضل بن عبدالملك قال: «قال أبو عبدالله المُمَاكِينَة عن أدرك ركعة فقد أدرك الجُمُعة ».

فصرَّح في هذا الخبر أنَّ من أدرك رَكعة فقد أدرك الجُمُعة ، فلو لم يكن المراد بالخبر الأوَّل ما ذكرناه لتناقضا و هذا فاسد.

مرح و ٣٤٧ € ٨ - سعد ، عن علي بن إسماعيل ، عن صَفوانَ بن يجي ، عن عبدالرَّحن بن الحجّاج «عن أي الحسن الطّهُ الله عن رَجل صلّى في جماعة يوم جُعة؛ فلما رَكع الإمام رَكع (٢) و ألجأه النّاس إلى جدار أو اسطوانة فلم يقدر على الرُّكوع و لا السُّجود حتى رَفع القوم رؤوسَهم ؛ أير كع ثمّ يسجد ، ثمّ يلحق بالصّف وقد قام القوم ، أو كيف يصنع ؟ قال: يسجد ؛ ثمّ يقوم في الصّف ؛ ولا بأس بذلك ».

قال الشَّيخ ــ رحمه الله ــ : ﴿ و إن نسي الحاضر صلاة فذكرها بعد خروج وقتها وهو مسافر قضاها في سفره على التّمام ﴾.

مع ﴿٣٤٨﴾ ٩ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن الحسين بن محمّد ، عن مُعلّى بن عحمّد ، عن مُعلّى بن محمّد ، عن الحسن بن علي الوَشّاء «قال: سمعت الرَّضا التَّكَيْلُا يقول: إذا زالت الشّمس و أنت في المصر و أنت تريد السّفر فاتم ، فإذا خرجت بعد الرَّوال قَصَّر العصر » (٣).

١ – المراد به كما في مشيخة القهذيبين والفقيه الحسين بن سعيد الأهوازيّ ؛ وفي رجال النجاشي: «الحسن شريك أخيه الحسين في جميع رجاله إلاّ في زُرعة بن محمد الحضرميّ و فضالة ابن أيتوب، فإنّ الحسين يروي عن أخيه عنها»، وعلى هذا محتمل تصحيف «الحسن» بـ «الحسين»؛ كما تكرّر مراراً ٢ – أي أراد الرّكوع ، أو انحنى قليلاً و لم يصل حدّ الرّاكع . (ملذ) ٣ – لا ربط له بكلام الشّيخ (ره) ، بل موضوعه أحكام السّفر لا الفوائت .

ع ﴿٣٤٩﴾ ، ١ ـ وعنه ، عن محمّد بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن ابن – فَضّال ، عن داودَ بنِ فَرقَد ، عن بَشير النّبَال ((قال : خرجت مع أبي عبدالله التَّكْثَلا : عن الشّجرة ، فقال لي أبو عبدالله التَّكْثلا : يا نبّال ! قلت : لبّيك ، قال : إنّه لم يجب على أحدٍ من أهل هذا العَسْكر أن يصلّي أربعاً غيري و غيرُك ؛ و ذلك أنّه دخل وقت الصّلاة قبل أن نخرج » (١٠).

قَالَ الشَّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ وَ إِن نَسِيَ المُسافِر صَلاةً فَذَكَرَهَا بَعَدَ تَقَضِّي وقتها وهو حاضر قضاها على التَّقصير ﴾ .

ع ﴿ ٣٥٠ ﴾ ١١ \_ محمد بن يعقوب ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حماد ، عن حَريز ، عن زُرارة «قال: قلت له: رجل فاتته صلاة من صلاة السّفر فذكرها في الحضر ؟ فقال: يقضي ما فاته كها فاته ؛ إن كانت صلاة السّفر أدّاها في الحضر مثلها، وإن كانت صلاة الحضر فليقض في السّفر صلاة الحضر» وأدّاها في الحضر مثلها، وإن كانت صلاة الحضر فليقض في السّفر صلاة الحضر» والله و ٣٥١ ﴾ ١٢ \_ الحسين بن سعيد ، عن النّضر بن سُويد ، عن موسى بن بكر ، عن زُرارة ، عن أبي جعفر التلكالا «أنه سئل عن رَجل دخل وقت الصّلاة و بكر ، عن زُرارة ، عن أبي جعفر التلكالا «أنه سئل عن رَجل دخل وقت الصّلاة و هو في السّفر ؛ فأخر الصّلاة حتّى قدم فهو يريد يصلّها إذا قدم إلى أهله ؛ فنسي حين قَدِم إلى أهله أن يصلّها حتّى ذهب وقتها ، قال : يصلّها رَكعتين صلاة للسافر ؛ لأنّ الوقت دخل وهو مسافر كان ينبغي له أن يصلّي عند ذلك » (٢).

١ \_ يدل الخبر على أن الاعتبار في الأداء دون القضاء بحال الوجوب . (ملذ) وقال الفاضل التستري \_ رحمه الله \_ : في حمل هذا على خروج الوقت على ما يرشد إليه ما سيجيء عن قريب إشكال ، نظراً إلى الإشكال بفوات العقلاة عنه التنتخلات انتهى . و سيأتي هذا الخبر في الزيادات باب «العقلاة في المتفر» ص ٢٤٥ تحت رقم ٧٧ ، و فيه : «أن يصلي أربعاً أربعاً ، وأيضاً جاء في الكافى باب «من يريد السفر أو يقدم من سفر» مثل ما في المتن.

٢ \_ اختلف الاصحاب في إذا أختلف فرض المكلف في أول الوقت و آخره ، بأن كان حاضراً في أول الوقت و آخره ، بأن كان حاضراً في أول الوقت فسافر ، أو مسافراً فحضر ، و فائته الصّلاة والحال هذه ، فهل يكون الاعتبار في قضائها بحالةالوجوب وهو أول الوقت أو بحالة الفوات وهو آخره؟ المشهور الثاني وقال ابن الجنيد والمرتضى : «يقضي على حسب حالها عند دخول الوقت » ، واستندوا بهذا الخبر ، و أجيب بأن في طريقه موسى بن بكر ، وهو واقفي . و أجاب عنها في المعتبر باحتال أن يكون دخل مع ضيق الوقت عن أداء الصلاة أربعاً ، فيقضي على وقت إمكان الأداء . (ملذ)

111

مع ﴿٣٥٢﴾ ١٣ \_ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد، عن صَفوانَ بن يحيى، عن العيص بن القاسم ((قال: سألت أباعبدالله الطَّفَيُلا عن الرَّجل يدخل عليه وقت\_ الصّلاة في السَّفر، ثمَّ يدخل بيته قبل أن يصلِّها، قال: يصلِّها أربعاً، وقال: لا يزال يقصِّر حتَى يدخل بيته » (١).

فإنَّ هذه الرَّواية محمولةٌ على أنّه إذا دخل وكان الوقت باقياً يجب عليه التَّهام؛ فأمّا بعد مضيّ الوقت لا يجب عليه القضاء إلاّ حسب ما فاتته ، و كذلك إذا خرج إلى السَّفر وكان الوقت باقياً وجب عليه التَّقصير.

والَّذي يدلُّ على ذلك ما رواه:

فإن قال قائلٌ: «لِمَ قلمُ : إنه إذا كان الوقت باقياً بعد دخوله مِن السَّفر يجب عليه التّهام ؛ و كذلك فيمن خرج إلى السَّفر إن كان الوقت باقياً يقصِّر ؛ وليس في الخبر ذلك ؛ بل هو مطلق : إنّ من خرج إلى السَّفر بعد دخول الوقت يجب عليه التَّقصير ، و كذلك من دخل من السَّفر يجب عليه التّهام، وليس فيه اعتبار بقيّة الوقت ؟!!» ؛

قلنا: « إنّها اعتبرنا بقيّة الوقت لئلّا تتناقض الأخبار ؛ لأنّا قد قَدَّمنا أحاديث في : أنَّ من خرج إلى الشفر بعد دُخول الوقت يجب عليه التّهام، وكذلك: إنّ من قَدِمَ مِن السَّفر يجب عليه التّقصير ، و جاء هذا الخبر: أنَّ مَن خرج إلى السَّفر بعد دخول الوقت يجب عليه التّقصير ، ومن قَدِمَ مِن السَّفر بعد دخول الوقت يجب عليه التقصير ، ومن قدم الأخبار فحملنا دخول الوقت يجب عليه التّهام ، احتجنا إلى أن نجمع بين هذه الأخبار فحملنا

١ - قال العلامة المجلسي - رحمه الله -: هذا الخبر يدل على أنّ الاعتبار بجال الأداء، و على أنه
 لا يعتبر في الرّجوع حدّ الترخص .
 ٢ - تقدّم الخبر في المجلّد الثاني ص ١٤ تحت رقم ٣٠.

كلَّ خبر وَرَدَ بأنه: مَن خرج إلى السّفر بعد دخول الوقت يجب عليه التّهام، على أنَّ المراد به بعد تقضّي الوقت ، و كذلك فيمن قدم مِن السّفر ، و كلُّ خبر ورد بأنّه: مَن خرج إلى السّفر بعد دخول الوقت يجب عليه التّقصير على أنه إذا كان الوقت باقياً ، وكذلك في القادم من سفر ، لئلا تتناقض الأخبار ، والَّذي يبيّن ما ذكرناه خبر حَريز المتقدّم ذكره «قال: قلت له: رَجلٌ فاتته صلاة من صلاة لسّفر فذكرها في الحضر ؟ فقال: يقضي ما فاته كها فاته ؟ إن كانت صلاة السّفر أداها في الحضر مثلها، وإن كانت صلاة الحضر فليقض في السّفر صلاة الحضر فكان هذا الخبر مبيّناً للأخبار كلّها ؛ لأنه قال: و مَن فاتته صلاة فليقضها كها فاته ؟ و مَن فاتته الصّلاة ، و كذلك مَن فاتته ؛ و مَن قدِم والوقت باقٍ لم يكن قد فاتته الصّلاة ، و كذلك مَن خرج إلى السّفر والوقت باقٍ لم يكن قد فاتته الصّلاة ، و كذلك مَن خرج إلى السّفر والوقت باقٍ لم يكن قد فاتته الصّلاة ،

والَّذِي يبيِّن ما ذكرناه أيضاً ما رواه:

مع ﴿٣٥٤﴾ ١٥ \_ الحسين بن سعيد ، عن صَفوانَ بن يجيى ؛ و فَضالَة بن \_ أيوب ، عن العَلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدهما السَّنَقَالَا « في الرَّجل يقدم من الغيبة فيدخل عليه وقت الصَّلاة ، فقال : إن كان لا يخاف أن يخرج \_ الوقت فليدخل فليتم ، و إن كان يخاف أن يخرج الوقت قبل أن يدخل فليصلَّ وليُقصِّر ».

فرغّب التَّلَيُلا بهذا الخبر في أنّ من لم يخف فوت الوقت في تأخير الصّلاة حتى يدخل البيت يؤخّرها حتى يؤدّيها على التّهام، فلو لا أنَّ فوت الوقت كان مراعى كذا الباب لم يكن لتقييد الإتمام بهذه الحال معنى .

قال الشّيخ ـ رحمه الله ـ : ﴿ و لا يَوْمُ المسافر الحاضِرَ ولا الحاضر المسافر ﴾ . الأولى والأفضل أن لايصلّي المسافر خلف المقيم ، ولا المقيم خلف المسافر؛ فإن فعلا ذلك تركا الأفضل و جازت صلاتها، وتمتى صلّى المسافر خلف المقيم يصلّي رَكعتين ولينصرف، و إذا صلَّى المسافر بالقوم يصلّي بهم رَكعتين ثمّ يقدّم من يتم الصّلاة بهم ولينصرف هو . والَّذي يدلُّ على ما ذكرناه ما رواه : ن حمد بن عبدالله ، عن أبي جعفر ، عن أحمد بن محمد بن عبدالله ، عن أبي جعفر ، عن أحمد بن محمد بن

أبي نصر ، عن داود بن الحُصَين ، عن أبي العبّاس الفضل بن عبد المَلِك ، عن أبي عبد الله التَلْقَلُا « قال: لا يؤمُ الحَضَريُّ المسافِرَ ولا المسافِرُ الحَضَريُّ، فإنِ البُلي بشيء من ذلك فأمَّ قوماً حاضِرين، فإذا أتمَّ الرَّكعتين سلّم ثمَّ أخذ بيد بعضهم فقدَّمه فأمّهم؛ وإذا صلّى المسافر خلف قوم حضور فليتمّ صلاته رَكعتين ويسلّم، وإن المُصلى معهم الظّهر فليجعل الأوليّين الظّهر والأخْرَيّين العصر » (١٠).

تُمْحِ ﴿٣٥٦﴾ ١٧ \_ وعنه ، عن الحسن بن الحسين اللّؤلوثيّ ، عن الحسن بن على على الحسن بن على على الله على بن على المعنّر المعنّر بن المئنّى ، عن عمرانَ (٢)، عن محمّد بن على «أنه سأل أباعبدالله المُعَلَّى عن الرَّجل المسافر إذا دخل في الصّلاة مع المقيمين، قال: فليصلّ صلاته ، ثمّ ليسلّم وليجعل الأخيرتين سُبحة » (٣).

مع ﴿٣٥٧﴾ ١٨ \_ الحسين بن سعيد، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن حمّاد بن عثان «قال: سألت أباعبدالله الطّيمالا عنها للسافر يصلّي خلف المقيم، قال: يصلّي رَكعتين و يمضي حيث شاء».

صى ﴿٣٥٨﴾ ١٩ - الحسين بن سعيد، عن قضالة بن أيتوب، عن حسين بن - عثمان، عن عبدالله الطالحة الدالله الطالحة العلمة المالة العلمة ال

مع ﴿٣٥٩﴾ ٢٠ \_ محمّد بن يعقوبَ، عن الحسين بن محمّد، عن مُعلّى بن-

١ ـ قال في المدارك: كراهة اينهام الحاضر بالمسافر هو المعروف من مذهب الأصحاب، بل ظاهر المحقّق في المعتبر والعلّامة في جملة من كتبه أنه موضع وفاق ، ونقل عن عليّ بن بابويه أنه قال: «لا يجوز إمامة المتمّم للمقصّر ولا بالعكس ، والمعتمد الكراهة» . وقد حكم بعض الأصحاب بكراهة العكس أيضاً ، أي اينهام المسافر بالحاضر ؛ وقد وردت بجوازه روايات كثيرة، و إنا يكرهان مع اختلاف الفرضين ، وأمّا مع تساويها فلا كراهة ، كما صرّح به في المعتبر (ملذ)

٢ - يعني عمران بن عليّ بن أبيشعبة الحلبيّ عن أخيه محمّد. وسيأتي الخبر في ص ٢٤٩.

٣ ـ أي نافلة ، و ظاهره جواز الاقتداء في النافلة في هذا الموضع ، و بمكن حمله على صورة الاقتداء بأن يقرء في نفسه . ولا يبعد كون الاقتداء هنا للتقية ، فإن الإتمام عندهم أفضل ، بل لا يختارون إلا ذلك . و يؤيده أنه قال في «الفقيه» : وقد روي أنه إن خاف على نفسه من أجل من يصلي معه صلى الركعتين الأخيرتين و جعلها تطؤعاً .

صح ﴿٣٦٠ ٢١ \_ سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن محمد ، عن العبّاس بن معروف ، عن صفوان بن يحيى ، عن عبدالله بن مُسكان ؛ و محمد بن النّعان مروف ، عن أبي عبدالله الطّهُلا « قال : إذا دخل المسافر مع أقوام حاضرين في صلاتهم فإن كانت الأولى فليجعل الفريضة في الرَّكعتين الأوّلتين، وإن كانت العصر فليجعل الأوّلتين نافلة والأخيرتين فريضة ».

و فقه هذا الحديث أنه إنها قال: إن كانت الظّهر فليجعل الفريضة في الرَّكعتين الأوّلتين ؛ لأنه متى فعل ذلك جاز له أن يجعل الرَّكعتين الأخيرتين صلاة العصر ، و إذا كانت صلاة العصر إنها يجعل الرَّكعتين الأخيرتين صلاته لأنه تكره الصّلاة بعد صلاة العصر إلاّ على جهة القضاء ، و مَن صلّى على ما قلناه (١) لم يبق عليه شيءٌ و يحتسب به مِن النّوافل .

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ و لا يؤمُّ المتيمّم المتوضّئين ؛ و يؤمُّ المتوضَّئُ المتيمّمين ﴾ .

وهذه المسألة مثل الأولى في أنَّ الأولى أن لا يؤمَّ المتيمَم المتوضَّئين ، ولو فعل ذلك لم يكن بذلك مُبطلاً لصلاته ؛ لكنّه يكون قد ترك الأفضل.

فأمّا الَّذِي يدلُّ على كراهة ذلك ما رواه:

ن ﴿٣٦١﴾ ٢٢ \_ أحمدُ بن محمد بن عيسى ، عن الحسن بن محبوب ، عن عباد بن صُمهَيب « قال : سمعت أباعبدالله الصلح يقول : لا يُصلّي المتيمم بقوم متوضّئين » (٢).

١ ـ أي اقتدى العصر بالأخيرتين لم يبق عليه شيءٌ من صلاة الإمام يلزمه أن محتسب به من التوافل ، فلا تكون النّافلة بعد العصر . (ملذ)

٢ ــ قال في المدارك : هذا هو المشهور ، بل قال في المنتهى : إنه لا يعرف فيه خلافاً ، إلا ما
 حكي عن محمّد بن الحسن الشّيباني من المنع من ذلك ، و في الرّوايتين الدّالتين على المنع ضعف ، ◄

مع ﴿٣٦٢﴾ ٢٣ ـ و روى محمد بن أحمد بن يحيى ، عن بُنان بن محمد ، عن أبيه المُتَوَالُا « قال : لا يؤمُ أبيه ، عن السُّكونيَّ ، عن جعفر ، عن أبيه المُتَوَالُا « قال : لا يؤمُ صاحب الفالج الأصحاء».

فإن قيل : « ظاهر هذين الخبرين أنّه لا يجوز أن يؤمَّ المتيمّم المتوضَّئين على وجهٍ فلِمَ حملتم على الكراهة دون الحضر !!؟ ».

قلناً: «إنَّما فعلنا ذلك لوُرودِ أخبار كثيرة تتضمَّن جواز ذلك ؛ فاحتجنا إلى أن نجمع بينها » ، فمِن ذلك ما رواه :

ضع ﴿٣٦٣﴾ ٢٤ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن محمد بن عبدالحميد ، عن أي عن عمد بن عبدالحميد ، عن أي جَمِيلَة ، عن أبي أسامَة ، عن أبي عبدالله التَّكْثُلا « في الرَّجل يجنب وليس معه ماءُ وهو إمامُ القوم ؟ قال: نَعَم ؛ يتيمم و يؤمّهم ».

كُتُّ ﴿ ٣٦٤ ﴾ ٢٥ - ومنه ما رواه سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد، عن فضالة بن أيتوب ، عن عبدالله بن بُكير « قال: سألت أباعبدالله التلكيلاعن رَجل أجنب، ثمّ تيمم فأمّنا ونحن طَهور؟ فقال: لا بأس به». مع ﴿ ٣٦٥ ﴾ ٢٦ - وعنه ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن محمد بن أبي عُمَير ، عن محمد بن خران ؛ و جيل بن دُرّاج « قال: قلت (كذا) لأبي عبدالله التلكيلا: إمامُ قوم أصابته جنابة في السّفر وليس معه من الماء ما يكفيه للغسل ، أيتوضًا بعضهم و يصلّي بهم ؟ فقال: لا ، و لكن يتيمم الجنب و يصلّي بهم ، فإنّ الله عزّ وجلّ جعل التُراب طهوراً » (١٠).

قال الشّيخ ــ رحمه الله ــ : ﴿ و تقضي الصّلاة بالأذان و الإقامة إذا فات الإنسان ذلك ﴾. فقد قدَّمنا ما يدلُّ على ذلك ؛ ويزيده بياناً ما رواه:

† 177

 <sup>◄</sup> ولو لا ما يتخيل من انعقاد الإجماع على هذا الحكم لأمكن القول بجواز الإمامة على هذا الوجه من غير كراهة \_انتهى. (ملذ)
 ١ \_ مر الخبر في ج ١ ص ١٢٤ تحت رقم ٢ مع بيانه.

ن ﴿٣٦٧﴾ ٢٨ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن الحسن بن عليّ ، عن أم مَرو بن سعيد ، عن مُصدّق بن صَدقة ، عن عمّار الشّاباطيّ ، عن أبي عبدالله الطّفيّل « قال : سُئِل عن الرَّجل إذا أعاد الصّلاة هل يُعيد الأذان والإقامة ؟ قال : نَعَم » .

قال الشّيخ .. رحمه الله ..: ﴿ و تقضي فوائت النّوافل في كلّ حال ما لم يكن وقت فريضة أو عند طلوع الشّمس أو عند غروبها ، و يكره قضاء النّوافِل عند اصفرار الشّمس حتّى تغيب ﴾.

فقد مضى في اتقدّم ما يدلُّ عليه مستوفى ؛ ويزيد ذلك وضوحاً ما رواه: ت ﴿٣٦٨ ﴾ ٢٩ \_ عليُّ بن مَهْزيار ، عن الحسن بن عليٍّ ، عن فَضالَة ، عن معاوية بن عمّار «قال: قال لي أبوعبدالله الطَّكِيلُّ: اقض ما فاتك من صلاة النَّهار بالنَّهار ، و ما فاتك من صلاة اللَّيل باللَّيل ، قلت: أقضي وَتْرَين في ليلَة ؟ فقال: نَعَم ؛ اقض وَتراً أبداً » (١).

٣٦٩ ٣٠ وعنه، عن الحسن، عن فضالة؛ و الحسن، عن القاسم بن- عمد (٢٦٩)، عن الحسين بن أبي العلاء، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال: اقض صلاة النهار أي ساعة شيئت من ليل أو نهار، كل ذلك سواء».

ع ﴿٣٧٠﴾ ٣١ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن الحسن الكائلاتكون الحسن ، عن محمّد بن الحسن ، عن محمّد بن على الحسن الكائلاتكون على الصلاة النّافلة متى أقضيها؟ فكتب: أيّ ساعة شِئت؛ من ليلٍ أو نَهار »(١٠) .

<sup>1</sup> \_ ذهب الأكثر إلى استحباب تعجيل فائتة النّهار باللّيل و فائتة اللّيل بالنّهار . (المدارك) و قال اين الجنيد والمفيد \_ رحها الله \_ : «يستحبّ قضاء صلاة النّهار و صلاة اللّيل باللّيل » و في الذّكرى: «الجمع بالأفضل والفضيلة، إذ عدم انتظار مثل الوقت فيه مسارعة إلى الخير». (ملذ) ٢ \_ يعنى الحسن بن على بن فضّال ، عن فضاله بن أيوب ؛ و أيضاً الحسن بن على بن فضّال ،

<sup>...</sup> ٢ ـ يعني الحسن بن علي بن فضّال ، عن فَضُالة بن أَتُوب ؛ و أيضاً الحسن بن علي بن فضّال، عن القاسم بن محمّد الجوهريّ ، لكن رواية ابن فضّال عن الجوهريّ غير معمود .

٣ كذا، والصواب: «محمد، عن يجيى بن حبيب»، راجع بيانه ج ٢ ص ٢٩٢ ح ١٢٠٠
 ٤ ـ ظاهر هذه الرّوايات عدم كراهتها في الأوقات المكروهة ، ويمكن حمل ما يدل على المنقية . (ملذ) أقول: تقدّم الخبر في المجلّد القاني ص ٢٩٢ تحت رقم ١٠٨٣

۱٦٨

قال الشّيخ ـ رحمه الله ـ : ﴿ ولا يجب على المسافر قضاء ما قصّر فيه من فريضة ولا نافلة إلاّ المفروض من الصّيام ؛ فإنّه لابدّ من قضائه ﴾.

إذا ثبت بما قدَّمنا ذكره أنَّ صلاة المسافر من الفرائض و النَّوافل هو القدر الذي ذكرنا ؛ فتى فعله الإنسان لا يلزمه قضاء ما لم يفرض عليه ولم يندب إليه ؛ وهذا القدر كافٍ في هذا الباب ، و يؤكّد ذلك أيضاً ما رواه :

مع ﴿٣٧١﴾ ٣٢ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن عليٌ بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسى بن عُبَيد ، عن يونس بن عبدالرّحن ، عن ابن مُسكانَ ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الْتَعْتَقَلا «قال: الصّلاة في السّفر رَكعتان ؛ ليس قبلها ولا بعدهما شيءٌ إلاّ المغرب ، فإنَّ بعدها أربع رَكعات ، لا تدعهنَّ في حضر ولا سفر ، وليس عليك قضاء صلاة النّهار (١) وصل صلاة اللّيل واقضه » (٢).

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ والمتمّم في السّفر ناسياً يعيد إن كان الوقت باقياً ، و إن كان خرج الوقت فلا إعادة عليه ، ومن تعمّد التّهام في السّفر بعد الحجّة عليه في التّقصير لم يجزئه ذلك ؛ و وجبت عليه الإعادة ﴾ (٣).

مع ﴿٣٧٢﴾ ٣٣ \_ محمّد بن يعقوب ، عن محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن الله المَّاكِينُ عن الحسين ، عن صَفوان ، عن العيص بن القاسم « قال : سألت أباعبدالله المَّاكِينُ عن رجل صلّى وهو مسافر ؛ فأتم الصّلة ، قال : إن كان في وقت فليعد ، و إن كان الوقت قد مضى فلا ».

١ ـ أي ما تركته من نافلة التهار . و مرّ الخبر في ج ٢ ص ١٥ تحت رقم ٣٦.

٢ ــ تذكير الضّمير في قوله: «واقضه» بتأويل الفعل، أو الهاء للسّكت. وفيه دلالة على عدم سقوط الوتيرة في السّفر. ولا ينافيه قوله: «ليس قبلهما ولا بعدهما شيء»، فإنّ المراد به ما يتعلق بتلك الصّلاة، والوتيرة لا تبعلق لها بالعشاء، بل هي احتياط للوتر وتقديم لها. وفي استثناء المغرب إشكال، ويمكن أن يكون استثناء من كونها ركعتين، أو من عدم كون قبلهما وبعدهما صلاة، أومنها معاً، ويؤيّد الأخيرين قوله: «فإنّ بعدها»،والأخير منها أظهر، وعدم ذكر نافلة الفجر لكونها داخلة في صلاة اللّيل، ولذا عدّها من صلاة اللّيل. (ملذ)

٣ ـ قال العلّامة المجلسيّ ـ رحمه الله ـ في قوله : «والمنتم في السفر» : لا خلاف في أنه إذا تعين عليه القصر فأتم عامداً عالماً يعيد في الوقت و خارجه ، ولو كان جاهلاً بوجوب القصر من أصله ، فالمشهور أنه لا يعيد مطلقاً ، وقال أبوالصّلاح : «بعيد في الوقت» .

مع ﴿٣٧٣﴾ ٣٤ \_ سعد ، عن محمد بن الحسين ، عن علي بن النُعمان ، عن سُويد القَلاء (١٠) ، عن أبي أبوب ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله المَلْكُلا « قال : سألته عن الرَّجل ينسى فيصلي في السَّفر أربع رَكعات ، قال : إن كان ذكر في ذلك اليوم فليعد (٢٠) ، و إن لم يذكر حتى يمضي ذلك اليوم فلا إعادة عليه ».

فهذا الخبر محمولٌ على ضربٍ من الاستحباب، والأوَّل على الوجوب.

179

#### ﴿ ١١ \_ باب صلاة السّفينة ﴾

قال الشَّيخ ـ رحمه الله ـ : ﴿ و تتوجّه إلى القِبلة في السَّفينة و تصلّي قائماً إن قدمت و إلاّ جالساً ، و إذا دارت السَفينة أدرت وجهك إلى القِبلة ، فإن عدمت معرفة القِبلة بعد توجّهك بدورانها أجزأك التَّوجّه الأوّل و درت معها حيث دارت ، و إذا التبست القبلة عليك في التّوافل أو بعد طلب علامتها (٣) عليك توجّهت إلى رأس السّفينة فصلّيت مُصعِدة و مُنحَدِرَة و كيف دارت ﴾.

ت ﴿٣٧٤﴾ ١ \_ محمد بن يعقوبَ ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد ابن عيسى «قال: سمعت أباعبدالله الطّعَيّلا يُسأل عن الصّلاة في السّفينة ، فيقول: إن استطعتم أن تخرجوا إلى الجَدَد (٤) فاخرجوا ، و إن لم تقدروا فصلّوا قياماً ، و إن

١ ــ هو شؤيد بن مسلم القلاء مولى شهاب بن عبدرته ؛ روى عن أبي عبدالله التها ؟ ثقة ،
 وله كتاب رواه عنه على بن النعان .

٢ ـ إن حمل على صلاة الطّهرين يوافق المشهور ، ولو عمّ حتّى يشمل العشاء يوافق ما هو ظاهره مختار الصّدوق ، و إن أمكن حمل كلامه أيضاً على الطّهرين ، إذ كلامه في المقنع موافق لمن الخبر . (ملذ) ٣ ـ قوله : «عليك» متعلّق بـ «التبست» ، و قوله : «أو بعد طلب علاماتها» في المقنعة : «أو تعذّر طلب علاماتها» ، وليس فيها «عليك» ، والأظهر أنّ المراد بها الفريضة بقرينة المقابلة . (ملذ)

إ ـ الجدد \_ محرَكة \_ : وجه الأرض الصلبة . و في بعض النسخ «الجرد» وهي كما في الصحاح : أرض جردة ، و فضاء جرد : لا نبات فيه . و قال في المدارك : «اختلف الأصحاب في حكم الصلاة في السفينة» ، ذهب ابن بابويه إلى الجواز و كذا ابن حزة فرضاً كانت أو نفلاً . واختاره العلامة في أكثر كتبه ، و نقل عن أبي الصلاح و ابن إدريس المنبع اختياراً.

۱۷۰

لم تستطيعوا فصلّوا قعوداً ، و تحّرّوا القِبلّة ».

مَع ﴿ ٣٧٥﴾ ٢ \_ الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمّد الجوهريّ ، عن ابن أي حزة ، عن عليّ بن إبراهيم (١) «قال : سألته عن الصّلاة في السّفينة ، قال : يصلّي وهو جالسٌ ؛ إذا لم يمكنه القيام في السّفينة ، ولا يصلّي في السّفينة وهو يقدر على الشّطّ ، وقال : يُصلّي في السّفينة يُحوّل وجهَه إلى القبلة ، ثمّ يصلّي كيف ما دارت ».

مع ﴿٣٧٦﴾ ٣ \_ وعنه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن أبي أيتوب ((قال: قلت لأبي عبدالله التَّكْثُلا: إنّا ابْتُلينا و كنّا في سفينة فأمْسَينا ولم نقدِر على مكانِ نَخرُ خُ فيه ، فقال أصحاب السفينة: ليس نصلّي يومنا ما دُمْنا نطمع في الخروج ، فقال: إنّ أبي كان يقول: تلك صلاة نوح التَّكْثُلا؛ أوَما ترضى أن تصلّي صلاة نوح !!! فقلت: بلى جُعِلتُ فِداك ، قال: لا يضيقنَّ صدرُك ، فإنَّ نوحاً قد صَلّى في فقلت: بلى جُعِلتُ فِداك ، قال: لا يضيقنَّ صدرُك ، فإنَّ نوحاً قد صَلّى في السّفينة ، قال: قلت: فإنّي ربا السّفينة ، قال: قلت: فإنّي ربا استقبلت القبلة فدارَت السّفينة ؟ قال: تحرَّ القبلة بجُهدِك » (٢).

مع ﴿٣٧٧﴾ ٤ - و عنه ، عن محمّد بن سِنان ، عن ابن مُسكان ، عن سليان ابنِ خالد « قال : سألته عن الصّلاة في السّفينة ؟ فقال : يُصلّي قامًا ، فإن لم يستطع القيام فليجلس و يصلّي وهو مستقبل القِبلة ، فإن دارت السّفينة فليدُر مع القِبلة إن قَدَرَ على ذلك ، و إن لم يقدر على ذلك فليثبت على مقامه وليتحرّ القِبلة بجُهده ، وقال : يصلّي النّافلة مستقبل صدر السّفينة وهو مستقبل القِبلة إذا كبّر ؛ ثمّ لا يضرُّه حيث دارَت ».

مع ﴿٣٧٨﴾ ٥ \_ محمَّد بن يعقوبَ، عن محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن \_ الحسين، عن يزيد بنِ إسحاقَ ، عن هارونَ بنِ حمزةَ الغَنَويِّ ، عن أبي عبدالله الطّيّيَةِ اللهِ

١ - عليّ بن إبراهيم في هذا الموضع من السّند غير معهود، والظّاهر المراد به عليّ بن إبراهيم الهاشي. أو كان محرّف أبيأبراهيم ، و راويه عليٌّ بن أبي حزة البطائنيّ، و أبو إبراهيم هو يعقوب ابن إبراهيم الأنصاريّ من أصحاب الصّادق الثينية، والعلم عندالله.

٢ ـ القحري: الاجتهاد و طلب الأحرى.

« قال : سألته عن الصلاة في السفينة ، فقال : إذا كانت عُملة ثقيلة إذا قُت فيها لم تتحرَّك ؟ فصل قائماً ، و إن كانت خفيفة تُكْفَأ فَصَلَ قاعداً » (١).

﴿ ١٢ \_ باب صلاة الخوف ﴾

ع ﴿٣٧٩﴾ ١ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن عِليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن أبن-أبي عُمَير ، عن حمّاد، عن الحلبي «قال: سألت أباعبدالله العَلَيْلُا عن صلاة الخوف، قال : يقوم الإمام و تجيىء طائفةً من أصحابه فيقومون خلفَه و طائفة بإزاء العَدُق، فيصلّي بهم الإمام رَكَعة،ثمّ يقوم و يقومون معه فيمثل(٢) قائمًا و يصلّون هم الرَّكعة النَّانية، ثمَّ يسلّم بعضهم على بعض ، ثمَّ ينصرفون فيقومون في مقام أصحابهم، و يجيء الآخرون فيقومون خلف الإمام فيصلَّى بهم الرَّكعة الثَّانية، ثمَّ يجلس الإمام ويقومون هم فيصلُّون رَكعة أخرىٰ ثمَّ يسلُّم عليهم فينصرفون بعسليمة ؛ قال : و في المَغْرِبُ مثلُ ذلك : يقوم الإمام و تجيء طائفة فيقومون خلفَه فيصلَّى بهم، ثمَّ يقوم ويقومون فيمثل الإمام قائمًا ويصلُّون الرُّكعتين ويتشهّدون و يسلّم بعضهم على بعض،ثمَّ ينصرفون فيقومون في مَوْقِف أصحابهم، و يجيء الآخرون فيقومون [في مَوْقَفِ أصحابهم]خَلْفَ الإمامُ فيصلَّى بهم رَكعة يقرء فيها ، ثمَّ يجلس و يتشهّد و يقوم و يقومون معه و يصلي بهم ركعة أخرىٰ ، ثمَّ يجلس و يقومون هم فيصلّون ركعة أخرىٰ ثمَّ يسلّم عليهم ». ◄ ٣٨٠) ٢ ـ و عنه ، عن محمد بن يجيى، عن عبدالله بن محمد بن عيسى، عن عليّ بن الحكم، عن أبان، عن عبدالرَّ حمن بن أبي عبدالله، عن أبي عبدالله العَلَيْلا « قال : صلَّى رَسول الله ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الخَوف،

 ١ ـ قال الشيد الداماد ـ رحمه الله ـ: (تكفأ) على صيغة المجمول ، إمّا من كفأت الإناء ، أي كبيته و قلّبته فهو مكفوء أي مقلوب ، أو من أكفأته من باب الإفعال فهو مكفأ بمعناه . 1 1 V 1

٢ - «فيمثل» - بالتخفيف - من قولهم : مثل - بفتح القاء و ضمتها - مثولاً : إذا انتصبت بين يديه قائماً ، أي يقوم منتصباً . ٣ - غزوة معروفة كانت بينه و بين المشركين سنة الرابع من الهجرة ؛ قيل : «سميت بذلك لأجل جبل كانت الوقعة به فيه سواد و بياض و حرة، فلق المشركين و لم يكن قتال ، و خاف الناس بعضهم بعضاً ، فنزلت صلاة الخوف» .

ففرَّق أصحابه فِرْقتين ، أقام فِرقة بإزاء العَدق ، و فرقة خلفه فكبَّر و كبَّروا ، فَقَرَءَ و أنصتوا، فركع و ركعوا، وسجد فسجدوا ، ثمَّ استَتمَّ (١١) رَسول الله العَلَيْلِ قائمًا ، و صلّوا لأنفسهم ركعة ، ثمَّ سلّم بعضهم على بعض ، ثمَّ خرجوا إلى أصحابهم و أقاموا بإزاء العَدق ، و جاء أصحابهم فقاموا خلف رسول الله العَليْل ، فصلّى بهم ركعة ثمَّ تشمَّد و سلّم عليهم فقاموا فصلّوا لأنفسهم ركعة و سلّم بعضهم على بعض » (٢).

صح ﴿ ٣٨١﴾ ٣ \_ الحسين بن سعيد ، عن فَضالَة ، عن حَمّاد ، عن أبي بصير « قال : سمعت أباعبدالله التَلِيَّة يقول : إن كنت في أرض مخافة فخشيت لُصًا أو سَبُعاً فصل الفريضة و أنت على دابتك ».

كُسْحِ ﴿٣٨٢﴾ ٤ ـ و عنه ، عَن فَضالة ، عن أبان ، عن عبدالرَّحن بن أبي عبدالله «قال : سألت أباعبدالله التَّلْقُلُا عن الرَّجل يخاف من سَبُع أو لصِّ كيف يصلّي ، قال : يكبّر و يؤمى برأسه » (٣).

مَّ ﴿ ٣٨٣﴾ ٥ ـ سعد ، عن أحمد بن محمد ، عن عليٍّ بن حديد ، عن عبدالرَّ حن بن أبي نجرانَ ؛ والحسين بن سعيد ، عن حماد بن عيسى ، عن حريز ابن عبدالله ، عن زُرارة ((قال: قال أبوجعفر التَّلَيُّةُ الله يخاف اللَّصوص والسَّبُع يصلِّي صلاة المواقفة إيماءً (على دابته ؛ قال: قلت: أرأيت إن لم يكن المُواقِف على وضوء كيف يصنع و لا يقدر على النُّزول ؟ قال: يتيمم من لبد سرجه أو دابته أو مِن مَعْرَفَةِ دابته ، فإنَّ فيها غُباراً و يُصلِّي و بجعل السَّجود

١ .. في الوافي نقلاً عن الكافي والفقيه : «استمرّ» والمعني واضحٌ .

لا على عدم لزوم انتظار الإمام للتسليم عليهم كما ذهب إليه جماعة من الأصحاب ؛ و
 ما دل عليه الخبر الأول محمول على الاستحباب .

٣ ـ فيه سقط ، والصواب كما يأتي في صلاة الخوف من باب الزيادات برقم ٣ « عن عبدالرّحن بن أبي عبدالله قال : سألت أباعبدالله الله عن قول الله عزّ و جلّ : «فإن خفتم فرِجالاً أو رُكباناً» كيف نصلي ، و ما تقول إن خاف من سبع أو لصٍ ــ الخ » .

٤ \_ الوقاف والمُواقَّفَة : أن تقف معه و يقف معك في حربٍ أو خصومةٍ . (القاموس)

أَخفضَ من الرَّكوع ، و لا يدور إلى القِبلَة،و لكن أينها دارَت دابَته غير أنَّه يستقبل القِبلة بأوَّل تكبيرة حين يتوجّه ».

♦ ١٣ ـ باب صلاة المطاردة والمسايفة (١٠)

مع ﴿٣٨٤﴾ ١ \_ الحسين بن سعيد، عن ابن أبي عُمَير، عن عُمر بن أُذَيْنة، عن زُرارةَ ؛ و فُضّيل ؛ و محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطَّهُكلا « قال : في صلاة الخوف عند المُطارَدَة والمُناوَشَة (٢) و تَلاخُم القِتال ، فإنّه يصلّي كُلُ إنسان منهم بالإيماء حيث كان وجهه ؛ فإذا كانت المسايفة والمعانقة و تَلاحُم القتال(٣) فإنّ ١٧٣ أميرالمؤمنين الطُّهُ ليلة صفّين وهي ليلة الْهُزِير(١) لم يَكن صَلَّى بهم الظّهر والعصر والمغرب والعشاء عند وقت كل صلاة إلا بالتكبير والتمليل والتسبيج والتَّحميد والدُّعاء؛ فكانت تلك صلاتهم ولم يأمرهم بإعادة الصّلاة » (٥).

١ ـ قال في المقنعة : « و إذا طاردت في الحرب صلّيت مومياً ، وانحنيت للزّكوع ، فإن أمكنك السَّجود على قربوس سّرجك سجدت ، و إلاّ انحنيت له أخفض من انحنائك للرِّكوع ، فإذا سايفت صلَّيت بالتَّسبيح ، تقول : «سبحان الله ، والحمدلله ، و لا إله إلاَّ الله ، والله أكبر» مكان كلّ ركعة ، فيجزئ ذلك عن الرّكوع والشجود ».

٢ ـ طارد الأقران مطاردة و طَرَاداً : حمل بعضهم على بعض ، و يقال:هم فرسان الطراد . والمناوشة مفاعلة من النّوش ، وهو التّناول ، و ناوشهم في القتال مناوشة أي ناولوهم .

٣ ـ المسايفة : التّضارب بالسّيوف. و تعانقا و اعتنقا جعل كلّ منها يديه على عنق الآخر وهو خاص بالحرب و نحوها . والتّلاحم التّقاتل ، و تلاحم القوم : تقاتلوا .

؛ - إنَّا سَمَّيت اللَّيلة بليلة الهرير لكثرة أصوات النَّاس فيها للقتال. (المرآة) وهي وقعة كانت بين عليّ أميرالمؤمنين عليه الصّلاة والسّلام و خصمه الغاشم المعاند معاوية بن أبيسفيان الَّذي لا يؤمن وُّ لا يظهر الإسلام إلاَّ بعد فتح مكَّة و غلبة المسلمين.

٥ ـ إذا انتهى الحال إلى المسايفة والمعانقة يصلّي على حسب إمكانه يستقبل القبلة بالتّكبير الافتتاحية ، واستقبل منها أمكن فإن لم يتمكّن من النّزول صلّى راكباً و سجد على قربوس سَرْجه، فإن لم يتمكّن أوما ايماءً، وإن خشي صلّى بالتّسبيح ويسقط الرّكوع والسّجود، ويقول بدل كلّ ركعة : «سبحان الله والحمدلله ولا إله إلاّ الله والله أكبر» . وقال في المدارك : هذا الحكم مجمع عليه بين الأصحاب، وقال العلّامة المجلسيّ (ره) : وليس فها وقفت عليه من الرّوايات دلالة على ما اعتبره الأصحاب في كيفيّة التّسبيح ، بل مقتضى رواية زرارة و ابن مسلم أنّه يتخيّر في الترتيب كيف شاء.

نَ ﴿٣٨٥﴾ ٢ \_ وعنه ، عن الحسن ، عن زُرْعة ، عن سَهاعَة « قال : سألته عن صلاة القِتال ، فقال : إذا التقوا فاقتتلوا ؛ فإنّها الصّلاة حينئذٍ بالتّكبير ، و إذا كانوا وقوفاً فالصّلاة إيماءً » (١٠).

مع ﴿ ٣٨٦﴾ ٣ \_ سعد ، عن أحمدَ بن محمد ، عن محمد بن أبي نحمير ، عن حمد بن أبي نحمير ، عن حماد بن عثمان ، عن عبدالله الطائلا « قال : صلاة الرّخف على الظهر إيماءً برأسك و تكبير ، والمسايفة تكبير مع إيماءٍ (٢)، والمطارَدة إيماء يصلّي كلُّ رَجلٍ على حِياله ».

س ﴿٣٨٧﴾ ٤ \_ وعنه ، عن أحمد بن محمد ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ؛ و أيوبَ بن نوج (٣) ، عن عبدالله بن المغيرة «قال : حدّثني بعض أصحابنا عن أي عبدالله التمين قال : أقل ما يجزئ في حدّ المسايفة من التكبير تكبيرتان لكل صلاة إلاّ صلاة المغرب ، فإنَّ لها ثلاثاً ».

## ﴿ ١٤ \_ باب صلاة الغريق والموتحل والمضطرّ بغير ذلك ﴾

قال الشَّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ و يصلِّي السّابح في الماء عند غرقه أو ضرورته إلى السّباحة مؤمياً إلى القِبلة إن عرفها ، و إلاّ فني وجهه، ويكون رُكوعه أخفض من سجوده؛ لأنَّ الرُّكوع انخفاضُ منه والسّجود إيماء إلى القِبلة، وكذلك صلاة - ٧٤ للو تحل ﴾ .

صَعْ ﴿٣٨٨﴾ ١ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن هِلال ، عن ابن-مُسكانَ ، عن أبي بصير «قال: قال أبو عبدالله الْتَلْكُيلا: من كان في مكان لا يقدر على الأرض فليؤمَّ إبماءً».

نَ ﴿٣٨٩﴾ ٢ \_ سعد بن عبدالله ، عن أحمدَ بنِ الحسن بن عليٌّ بن فَضّال ، عن عَمرِو بن سعيد ، عن مُصدِّق بن صَدَقَة ، عن عمّار بن موسى ، عن

١ \_ فيه سقط؛ وفي الكافي والفقيه قبل قوله «فالصّلاة إيماءً» جملة «لا يقدرون على الجماعة».

٢ \_ كذا، وفي الفقيه: «والمسايفة تكبير بغير إيماءٍ» وهو الظاهر، وقوله: «إيماء برأسك و تكبير» معناه إيماءٌ للزكوع والشجود مع التكبير.

٣ \_ عطف على أحمد بن محمد ، أو احتالاً على أبيه البرقي .

أبي عبدالله الطَّلِيَّلُا « قال: سألته عن الرَّجل يؤمي في المكتوبة والنَّوافل إذا لم يجد ما يسجد عليه و لم يكن له موضع يسجد فيه ، فقال: إذا كان هكذا فليؤم في للصّلاة كلّمها ».

ن ﴿ ٣٩٠﴾ ٣ - وبهذا الإسناد عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: سألته عن الرَّجل يصيبه المطر وهو في موضع لا يقدر أن يسجد فيه من الطّين ولا يجد موضعاً جافّاً ، قال: يفتتح الصّلاة فإذا رَكع فليركع كما يركع إذا صلّى ، و إذا رفع رأسه من الرُّكوع فليؤم بالسّجود إيماءً و هو قائم ، (١١ يفعل ذلك حتّى يفرغ من الصّلاة ويتشتهد وهو قائم و يسلم ».

قال الشّيخ (ره): ﴿ وَإِذَا كَانَ مِمْنُوعاً بِالرِّبِاطُ وِماأَشْبِهِ صَلَى بُحْسَبِ استطاعته ﴾ ن ﴿ ٣٩١ ﴾ ٤ – محمّد بن يعقوبَ ، عن عدَّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمّد ابن خالد ، عن أبيه ، عن زُرْعَةَ ، عن سَهاعَةَ « قال : سألته عن الأسير يأسره – ابن خالد ، عن أبيه ، عن زُرْعَةَ ، عن سَهاعَةَ « قال : يؤمى إياءً ». المشركون فتحضره الصّلاة فيمنعه الذي أسره منها ، قال : يؤمى إياءً ».

قال الشّيخ - رحمه الله - (والمريض يصلّي قائماً مع قدر ته الى قوله - ويكره). 

ق (٣٩٢) ٥ - محمّد بن أحمد بن محيى ، عن أحمد بن الحسن بن علي ، عن عمرو بن سعيد ، عن مُصدّق بن صَدقة ، عن عمار (٢٠) عن أبي عبد الله العَلَيْلا (قال: المريض إذا لم يَقدر أن يصلّي قاعداً كيف قَدَرَ صلّى ، إمّا أن يوجّه فيؤمي إياة ؛ وقال: يوجّه كما يوجّه الرّجل في لحده و ينام على جنبه الأيمن ، ثمّ يؤمي بالصّلاة ، فإن لم يقدر أن ينام على جنبه الأيمن فكيف ما قَدرَ فإنّه له جائز ، ويستقبل بوجهه القِبلة ، ثمّ يؤمى بالصّلاة إيماة » (٣).

مَ ﴿ ٣٩٣ ﴾ ٦ \_ أحمد بن محمد ، عن عبداً لله بن القاسم ، عن عَمرٍ و بن عنان ،

١ ــ لعلَّه محمولٌ على أنَّه يؤمي للسَّجود واقفاً.

٢ \_ هو ابن موسى السّاباطي \_ كما مرّ كراراً \_ ، و ما في بعض النّسخ : «حمّاد» تصحيف .

٣ ــ لا خلاف في أنّه مع العجز عن الجلوس ينتقل فرضه إلى الاضطجاع ، إنّا الاختلاف
 في أنّه هل يتخيّر بين الأيمن والأيسر أو يتعيّن الأيمن ، و مع التّعبّن هل ينتقل مع العجز عنه إلى
 الأيسر أو إلى الاستلقاء ؟ ولا خلاف في أنّ مع العجز عنهم ينتقل إلى الاستلقاء . (ملذ)

مع ﴿٣٩٤﴾ ٧ وعنه (٣)، عن النَّضر ، عن ابن سِنان ، عن أبي عبدالله الطَّهُ الطَّهُ الْكَهُلَا «قال: لا تمسك بخَمَرك (٢) و أنت تصلّي ، و لا تستند إلى جِدار إلا أن تكون مريضاً ».

سع ﴿٣٩٥﴾ ٨ ـ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عنعلي \_ ابن مهزيار «قال: سألته عن المغمى عليه يوماً أو أكثر [من ذلك] هل يقضي ما فاته من الصّلاة ، فكتب: لا يقضي الصّوم ولا يقضي الصّلاة » (٣).

والمستقل المستقل ا

١ ـ حمل على ما إذا عجز عن الاضطجاع. 🛪 ـ الضَّمير راجع إلى «أحمد» و هو البرقي.

٢ - الخَمَر - بالتّحريك - : ما وارك من جبل أو شجر ، و الإمساك به هنا كناية عن الاستناد إليه.

٣ - اختلف في أنه هل يقضي المغمى عليه الصلاة ؟ فذهب الأكثر إلى أنه لا يجب عليه القضاء إذا استوعب الإغاء الوقت للأخبار الكثيرة، و في مقابلها أخبار دالة على القضاء مطلقاً، و بحضمونها أفتى الصدوق (ره) في المقنع، و ورد في بعض آخر: «الأمر بقضاء صلاة ثلاثة أيام»، وفي بعضها: «الأمر بقضاء صلاة يوم». و قال العلامة المجلسي - رحمه الله -: «والجواب أيام»، وفي بعضها: «الأمر بقضاء صلاة يوم». وقال العلامة المجلسي عليه السلام، كما في الفقيه. عن الجميع بالحمل على الاستحباب». أقول: والمسؤول هو الهادي عليه السلام، كما في الفقيه. .
٤ - آل عمران: ١٩١١. و في رواية ابن محبوب عن القالي كلام، راجع كتب الرّجال.

قال الشَّيخ ـ رحمه الله ـ : ﴿ و يكره له وضع الجَّبَهة على سجَّادة يمسكها غيره، أو مِرْوَحَةٍ (١)،..... ﴾.

ن ﴿٣٩٧﴾ ١٠ \_ الحسين بن سعيد ، عن فضالة ، عن حسين (٢) ، عن سهاعة ، عن أبي بصير «قال: سألته عن المريض هل تمسك له المرأة شيئاً يسجد عليه ، فقال: لا ؛ إلا أن يكون مضطرّاً ليس عنده غيرها (٣) ، وليس شيءٌ مما حرَّم الله إلا و قد أحلّه لِمَنِ اضْطُرٌ إليه ».

صع ﴿ ٣٩٨﴾ ١١ \_ وعنه، عن ابن أبي عُمَير، عن عمر بن أذينة، عن زُرارة، عن أبي عَمَير، عن عمر بن أذينة، عن زُرارة، عن أبي جعفر الطلقة (قال: سألته عن المريض (١٠)، قال: يسجد على الأرض (٥٠)، أو على سواك، يرفعه هو أفضل من الإيماء، إنّا كرّه من كرّه السّجود على الميروّحة من أجل الأوثان الّتي كانت تُعْبَدُ من دونِ اللهِ! و إنّا لم نعبد على الميروّحة أو على سواك أو على عود» (١٠).

سُل ﴿ ٩٩٩ ٢ ﴿ ١٢ حَوَى ابن أَبِي عُمْيَر ، عَن عَمْر بن أُذَيْنة \_ عَمّن أخبره \_ عن أجبره \_ عن أبي عَمْد الكائل « أنه سُئِل : ما حد المرض الذي يضطرُ صاحبه ، والمرض الذي يدع صاحبه فيه الصّلاة قائماً ، قال : « بَلِ آلْإِنْسانُ عَلَىٰ نَفْسِه بَصِيرَةٌ (٧) » قال : ذاك إليه ، هو أعلم بنفسه » .

ا ... في المقنعة بعده: «و ما أشبهها عند صلاته مضطجعاً ، لما في ذلك من التشبه بالسجود للأصنام ، و يؤمي بوجهه إذا عدم الاستطاعة للسجود عليه بدلاً من ذلك . والمرض الذي رخص للإنسان عنده الصلاة جالساً ما لا يقدر معه على المشي بمقدار زمان صلاته قائماً ، و ذلك حدّه و علامته ».

٢ ـ يعني الحسين بن عنمان الرّواسي أحد الفضلاء القلاثة.

٣ عمولًا على الكراهة ، و يمكن أن يكون المراد رفع الغير محل السّجود ، ولا خصوصيّة للمرأة . ٤ وفي الفقيه : «سألته عن المريض كيف يسجد» .

۵ \_ وفي الفقيه: «يسجد على خُمْرة \_ الخ» .

٦ - كراهة السجدة على المروحة باعتبار النقش الذي يكون في غالبها ؛ أو المثال الذي كان عليها ، ممّا يطعن المخالفون و يرمون الشيعة بقبّدة الأوثان ، فأجاب الإمام عن السؤال بـ «أنّا لم نعيد غير الله»، وليس غرضنا عبادتها، بل هي آلة للسجود لله، كما قالهالعلامة المجلسي ـ رحمالله ـ .

٧ ــ القيامة: ١٥٠،

مَّحَ ﴿ ٤٠٠﴾ ١٣ \_ و عنه ، عن فَضالَةَ بنِ أَيُوبٌ ، عن جَميل (١٠ ؛ و ابن - أي عُمَيل (١٠ ؛ و ابن - أي عُميل « قال : سألت أباعبدالله الطّيكيلا: ما حدُّ المرض الَّذي يصلّي صاحبه قاعداً، فقال : إنَّ الرِّجل ليوعَكُ (٢) و يجرح (٣) و لكنّه أعلم بنفسه إذا قوي فليقم ».

مَّعْ ﴿ ١٠٤﴾ ١٤ ـ أحمد بن محمّد ، عن عليٌّ بن الحكم ، عن سَيف ، عن بَكَّارُ<sup>(٤)</sup> « قال : سأله أبي ـ يعني أباعبدالله التَّلَيُلاً ـ و أنا أسمع : ما حدُّ المرض الَّذي يترك فيه الصّوم ؟ قال : إذا لم يستطع أن يَتَسَحَّر » (٥).

\* ﴿٤٠٢﴾ ١٥ سالصقار ، عن محمد بن عيسى ، عن سليانَ بنِ حَفْص اللهَ وزيِّ «قال: قال الفقيه المُنْكُلا: المريض إنّا يُصلّي قاعداً إذا صار بالحال الّتي لا يقدر فيها أن يمشي مِقدار صلاته إلى أن يفرغ قائماً » (٧).

## ﴿ ١٥ \_ باب صلاة العُراة ﴾

[قال الشّيخ - رحمه الله -: ﴿ و تصلّي العُراة عند عدم ما يسترها من جلوس ، و تؤمي بالرُّكوع إلى الأرض والسُّجود ، يكون سجودها أخفض من ركوعها ، فإن صلّت جاعة كان إمامها في وسطها ، غير بارز عنها بالتقدّم عليها ، و تخافت فيا يجب فيه الإخفات ، و تجهر فيا يجب فيه الإجهار ، فإن مات منهم إنسان غسّلوه ؛ ثمّ حفروا له ، و تُخهرة ، و غطّوا عورته بالتّراب ، و صلّوا عليه قياماً ، إمامهم في وسطهم ، و ثمّ أنزلوه الحفرة ، و غطّوا عورته بالتّراب ، و صلّوا عليه قياماً ، إمامهم في وسطهم ، و

١ - المراد به جميل بن درّاج كما في الكافي.

٢ - قال في القاموس : «الوعك» شدّة الحرّ و أدنى الحمّى و وَجَعها ، و ألم من شدّة التّعب -

٣ ـ في الكافي : «بخرج» . وقال العلامة المجلسي (ره) : «بحرج» أي يضيق به و يصعب عليه ، و أيضاً أورده الفيض (ره) في الوافى : «بحرج» وبيّنه هو بالضّيق .

۵ - أي يصوم مع الشحور ، أو يأكل الدواء في السحر ، والخبر لايناسب العنوان . (ملذ) .
 ٦ - نسب القول بهذا التحديد إلى المفيد (ره) كها ذكره في المقنعة ، وقال السيد في المدارك :

<sup>«</sup>ربما كان كناية عن العجز عن القيام».

يضعون أيديهم على عوراتهم ، فإذا فرغوا من الصّلاة دفنوه ﴾ - ]<sup>(1)</sup>

ع ﴿٤٠٣﴾ ١ \_ محمّد بن يعقوب، عن عليٌّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حَريز ، عن زُرارَة (( قال : قلت الأبي جعفر الطَّقَلَا : رَجل خرج من سفينة عُرياناً أو سُلِب ثِيابه و لم يجد شيئاً يصلّي فيه ؟ فقال : يصلّي إيماءً ، و إن كانت امرأة جعلت يدها على فرجها ، و إن كَّان رجلاً وضع يَّده على سوأته ، ثمَّ يجلسان فيؤميان إيماءً و لا يَركعان و لا يَسجدان فيبدُّو ما خلفها، تكونُ صلاتها إيماءً برؤوسِمها ، قال : و إن كانا في ماء أو بحر لجِّيٍّ لم يسجدا عليه و موضوع عنها التّوجّه فيه ، يؤميان في ذلك إيماءً ، رفعها توجّه و وضعهما » (٢٠). مج ﴿٤٠٤﴾ ٢ \_ سعد، عن أبي جعفر، عن الحسين بن سعيد، عن النَّضر بن-سُوَيد ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله الطُّهُمَّالِا « قال : سألته عن قوم صلُّوا جماعة وهم عُراة،قال : يتقدَّمهم الإمام بركبتيه و يصلِّي بهم جلوساً وهو ۸۷<sub>۸</sub> جالس».

س ﴿٤٠٥﴾ ٣ \_ محمد بن أحمد بن يجيى ، عن أيتوبَ بنِ نوح \_ عن بعض أصحابنا \_ عن أبي عبدالله المُتلِقلة (( قال : العاري ؛ الَّذِي ليس له تُوبُ إذا وجد حفرة دخلها فسجد فيها و رّكع ».

و ما ذكره بعد ذلك من كيفيّة الصّلاة على الميّت إذا كان عُرياناً.

يدل على ذلك ما رواه:

ن ﴿٤٠٦﴾ ٤ \_ أحدَ بن محمد بن عيسى ، عن أحمدَ بن محمد بن أبي نصر ، عن مروان بن مسلم ، عن عمّار الشاباطيّ « قال : قلت لَأ بي عبدالله الطُّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ

١ ــ ليس في النَّسخ جملة ما أوردناها عن المُقنعة هنا ، والطَّاهر أنَّ المؤلِّف أبق في نسخته علَّا لذكرها فنسي الإثيان بها فبق عل ذكرها بياضاً.

٢ \_ تقدّم الخبر في الجلّد الثّاني باب ما يجوز الصّلاة فيه من اللّباس من الزّيادات تحت رقم ££ ص ٣٩٢ وقال ابن إدريس : «يصلّي الفاقد للسّائر قائمًا مومياً» ، وقال السيّد المرتضى : «يصلّي جالساً مطلقاً» ، وأكثر الأصحاب على «أنه إن أمن المقلم صلّى قائماً ، و إلاّ جالساً مومياً في الحالين». (ملذ)

تقول في قوم كانوا في سفر لهم يمشون على ساحل البحر، فإذا هم برجل ميت عُريان ، قد لفظه البحر (١) وهم عُراة ليس عليهم إلاّ إزار أو رِداءٌ كيف يصلّون عليه ، وهم عُراة ليس معهم فضل ثوب يكفّنونه به ؟ قال : يحفر له و يوضع في لحده و يوضع اللّبن على عورته فيستر باللّبن وبالحجر، ثمّ يصلّى عليه ، ثمّ يدفن ، قلت : فلا يصلّى عليه إذا دفن ؟ قال : لا يصلّى عليه وهو عريان حتى توارى عورته ».

﴿ ١٩ \_ باب صلاة الاستخارة ﴾

مع ﴿٤٠٧﴾ ١ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن محمّد ، عن محمّد ، عن محمّد ، عن محمّد بن محمّد بن خالد ، عن النّضر بن سُويد ، عن يحيى الحلبيّ ، عن عَمرو بن حُريث « قال : قال أبوعبدالله الطّفيلًا : صلّ رَكعتين ، واستخر الله عزَّ و جَلًّ ، فوالله ما استخار الله مسلمٌ (٣) إلاّ خارَ الله له البتّة »(١).

مع ﴿ ٤٠٨ ﴾ ٢ \_ الحسين بن سعيد، عن عثان بن عيسى، عن عَمرو بن شمر، عن جابر ، عن أبي جعفر التلفظ « قال : كان علي بن الحسين التلفظ إذا هم بأمر ؟ حج أو عمرة أو بيع أو شِراء أو عتق ؛ تطهر ، ثم صلى رَكعتي الاستخارة يقرء فيها سورة الحشر ؛ و سورة الرَّحن ، ثم يقرء المعودتين ، و « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » ، ثم فيها سورة الحشر ؛ و سورة الرَّحن ، ثم يقرء المعودتين ، و « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » ، ثم من

↑ \ •

١ ـ أي رماه إلى جانبه.

٢ \_ في الكافي: « لا ، لا يصلّى على الميت \_ الخ».

٣ - أي لم يطلب عبد منه تعالى أن يصلح له الأمور و يجعل الخير والصلاح له إلا قضى
 حاجته ، وهو قاضي الحاجات ، والذي كتب على نفسه الرّحة وقال : «أدعوني أستجب لكم».

٤ ـ قال في النّهاية الأثيرية: فيه: «كان رسول الله على يعلّمنا الاستخارة في كلّ شيء» الحير ضدّ الشرّ. تقول منه خِرْتَ يا رجل. فأنت خائرٌ و خيرٌ. و خار الله لك: أي أعطاك ما هو خيرٌ لك. والخِيرةُ ـ بسكون الياء ـ: الاسم منه. فأمّا بالفتح فهي الاسم، من قولك اختاره الله، وعمدٌ على خيرة الله من خلقه. يقال بالفتح والسّكون. والاستخارة: طلب الجيرة في الشّيء، وهو استفعال منه. يقال: استخر الله يَخِرْ لك. ومنه دعاء الاستخارة: «اللّهم خِرْ لي» أي اختر لي أصلح الأمرين، واجعل في الخيرة فيه.

يقول: « اَللَّهُمَّ إِنْ كَانَ ـ كَذَا وَكَذَا ـ خَيْراً لِي في دِيني وَ دُنْيايَ [وَ آخِرَنَي] وَ عَاجِلِ أَمْرِي وَ آجِلِهِ فَيَشَرْهُ لِي عَلَىٰ أَحْسَنِ اللَّوْجُوهِ وَ أَجْمَلِها ، اَللَّهُمَّ وَ إِنْ كَانَ ـ كذا وكذا ـ شَرَّا لِي في دِيني و دُنياي و آخِرَتي وَ عَاجِلِ أَمْرِي وَ آجِله فَاصْرِفْهُ عَنِي عَلَىٰ أَحْسَنِ آلُوُجُوهِ ، رَبِّ أَعْزِمْ لِي عَلَىٰ رُشْدي وَ إِنْ كَرِهت (١) ذَلِكَ أَوْ أَبَتْهُ نَفْسى » ».

تمسيم ﴿ ٤٠٩ ﴾ ٣ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن المحمّد ، عن المن المنافعة الله عن ابن فضّال «قال: سأل الحسن بن الجَهم أباالحسن المنافعة لابن أسباط، فقال له: ما ترى له \_ وابن أسباط حاضرٌ ، و نحن جميعاً \_ يركب البحر أو البرّ إلى مصر و أخبره بخير طريق البرّ (٢)؟ فقال (٣): فأت المسجد في غير وقت صلاة فريضة فصل رّكعتين واستخر الله مائة مرّة ، ثمّ انظر أيّ شيء يَقَعُ في قليك فاعمل به ، قال له الحسن: البرُّ أحبُ إلى له ، قال: و إلى (١٥) ».

ضع ﴿ ٤١٠ ﴾ ٤ \_ و عنه ، عن محمد بن يجي، عن أحمد بن محمد، عن علي بن حديد ، عن مُرازم قال : « قال أبوعبدالله الطائلا : إذا أراد أحدكم شيئاً فليصل
ركعتين وليحمدالله وليُنْن عليه ، ثمّ يصلي على محمد و آله ويقول : « اللّهُمّ إِنْ
كانَ هذا الأَمْرُ خَبراً في في دِيني وَ دُنْيايَ فَيَسَّرُهُ في وَ قَدِّرْهُ ، وَ إِنْ كَانَ عَلى غَيرِ ذلِكَ
فاضرفهُ عَني » ؛ فسألته عن أيَّ شيءٍ أقرء فيها ؟ فقال : إقرء فيها ما شِئت ، و إن
شِئت قرأت « قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ » و « قُلْ يا أَيُّهَا آلكافِرونَ » » (١٠).

ضع ﴿ ٤١١﴾ ٥ \_ وعنه، عن عليّ بن محمّد، عن سَهل بن زياد، عن (٥) محمّد ابن عيسى ، عن عَمرو بن إبراهيم ، عن خَلف بن حَمّاد، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي عبدالله المَكْتُكُلُا «قَال: قلت له: ربما أردت الأمر فيفرق منّى فريقان (٢٠) أحدهما

- ተ ጎለ ፡

١ \_ على صيغة المتكلم أو الغيبة . (المرآة) على صيغة المتكلم أو الغيبة . (المرآة)

٢ .. أي من الخوف وألفساد . وسيأتي الخبر في الزّيادات تحت رقم ٩٤٦ المسلسل .

٣ ـ في الكافي بعد قوله «طريق البرّ»: « فقال: البرّ ، وأت المسجد ـ الخ ».

<sup>£</sup> \_ رواه الفقيه بسند حسن ، و زاد في آخره : «و قل هو الله أحد تعدل ثلث القر آن» .

۵ ـ في جلّ النّسخ: «و محمّد بن عيسي» ، و في المتن مثل ما في الكافي و هو الطّاهر .

٦ ــ أي بحصل بسبب ما أوردت فريقان منن استشيره ، أو الراد بالفريقين الرّأيان ، أي : يختلف رأيي فرّة ارجح الفعل والأخرى الترك . (المرآة)

يأمرني؛ والآخر ينهاني، فقال لي: إذا كُنتَ كذلك فصلِّ رَكعتين؛ واستخِر اللهُ مائة مرَّة و مرَّة،ثمَّ انظر أُحْزَمَ الأمرينِ لك فافعله، فإنَّ الخير فيه إن شاءَ الله، ولتكن استخارتك في عافية فإنّه رُبّها خير الرَّجل في قطع يده وموت ولده و ذهاب ماله».

مع ﴿ ١٦٤ ﴾ ٦ - محمد بن يعقوب - عن غير واحد - عن سَهْل بن زياد ، عن أحمد بن محمد البَصريّ ، عن القاسم بن عبدالرّ حن الهاشميّ ، عن هارون بن خارجة ، عن أبي عبدالله الطّيّك ( قال : إذا أردت أمراً فخذ سِت رقاع فاكتب في ثلاث منها : «يسم الله الرّحْمنِ الرّحيم ؛ خِيَرَةٌ (١) مِنَ الله الْعزيزِ الْحَكيم لفلان ابن فلانة - افعله » و في ثلاث منها : «يسم الله الرّحْمنِ الرّحيم ، خِيرَةٌ مِن الله الْعزيزِ الْحَكيم لفلان بن فلانة - لا تفعل » ثمّ ضَعْها تحت مُصلًاك ثمّ صل الله الْعزيزِ الْحَكيم لفلان بن فلانة - لا تفعل » ثمّ ضَعْها تحت مُصلًاك ثمّ صل ركعتين فإذا فرغت فاسجُد سَجدة وقل فيها مائة مرّة : «اَسْتَخيرُ الله يَرْخمَتِه خِيرَة في عافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خِز بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيتِه » في عافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خِز بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خِز بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خِز بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خِز بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خِز بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيتِه » ثمّ اسْتَو جالساً وقل: «اَللّهم خُر بي في جَميع المُودِي في يُسْرِ مِنْكَ وَعافِيةٍ » تمّ اضرب بيدك إلى الرّقاع فشوشها و إن خرج ثلاث متواليات لا تَفْعَلْ فلا تفعل ، و إن خرجت واحدة افْعَلْ ، والا خرى لا تفعل ، فاخرج من الرّقاع إلى خمس فانظر أكثرها فاعمل به و دَعِ السَّادِسة لا تحتاج إليها ».

رفع ﴿ ١٦٤ ﴾ ٧ - و عنه ، عن عليٌ بن محمد - رَفعه - عنهم التَّلِيُّةُ ﴿ أَنّه قَالَ لَهِ عَلَى أَصِحَابِه ، وقد سأله عن الأمر يمضي فيه ولا يجد أحداً يشاوره فكيف يصنع ؟ قال : شاور رَبَّك ، قال : فقال له : كيف ؟ قال : انْوِ الحاجة في نفسك واكتُب رُقعتَين في واحدة ﴿ لا ) وفي واحِدة ﴿ نَعَم ﴾ واجعلها في بُنْدُقَتَين (٢) من طين ، ثم صلِّ رَكعتين واجعلها تحت ذيلك وقل : ﴿ يَا اللهُ ! إِنِي الشَّاوِرُكَ فِي أَمْرِي طَذَا وَأَنْتَ خَيْرَ مُسْتَشَارٍ وَ مُشِيرٍ فَأَشِرْ عَلَيَّ بِمَا فِيهِ صَلَاحٌ وَ حُسْنُ عاقِبَةٍ » ثمَّ أَدخِل هذا وَأَنْتَ خَيْرَ مُسْتَشَارٍ وَ مُشِيرٍ فَأَشِرْ عَلَيَّ بِمَا فِيهِ صَلَاحٌ وَ حُسْنُ عاقِبَةٍ » ثمَّ أَدخِل هذا وَأَنْتَ خَيْرَ مُسْتَشَارٍ وَ مُشِيرٍ فَأَشِرْ عَلَيَّ بِمَا فِيهِ صَلَاحٌ وَ حُسْنُ عاقِبَةٍ » ثمَّ أَدخِل يذك فإن كان فيها ﴿ لا ﴾ لا تفعل ، هكذا تشاور يدك فيها ﴿ لا ﴾ لا تفعل ، هكذا تشاور

† 181

١ - النِجْيَرَة - بالكسر كينبة - : من خار بخير و من نخير ومن اختار - (الوافي)
 ٢ - البُنْدُقُ : الذي يُرمى به ، الواحدة : بُنْدُقَةٌ والجمع البنادق . (الصحاح)

رَبِّك » <sup>(۱)</sup>.

◄ ﴿ ٤١٤﴾ ٨ ـ و روى معاوية بن مَيسرة عنه الطَّيْئُلا «أنه قال: ما استخار – الله عبدٌ سبعين مرَّة بهذه الاستخارة إلا رَماه اللهُ بالخير (٢) يقول: « يا أَبْصَرَ – الناظِرينَ! وَ يا أَشْمَعَ السّامِعِينَ! وَ يا أَشْرَعَ الْحاسِبينَ! وَ يا أَرْحَمَ الرّاحِمِينَ! وَ يا أَخْكَمَ الْحاكِمِينَ! وَ يا أَخْكَمَ الْحاكِمِينَ! صَلّ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ أَهْلِ بَيْتِم ، وَ خِرْ لِي فِي كَذَا وَ كَذَا » » (٣).

﴿ ١٧ \_ باب صلاة الحوائج ﴾

تَ ﴿ \$10﴾ ١ \_ روى سَهاعَةُ بنُ مِهرانَ ،عن أَبِي عبدالله التَلْقَلُا « قال : إنَّ أَحَدَكُم إذا مرض دعا الطَّبيب و أعطاه ، و إذا كان له حاجّة إلى سلطان رشا البوَّاب وأعطاه ، ولو أنَّ أَحَدَكُم إذا فَدَحَهُ أُمرُ (١) فزع إلى اللهِ تعالى فتطهّر ١٨٠ وتصدَّق بصَدَقَةِ ؛ قَلَّت أو كَثُرَتْ ، ثمَّ دخل المسجد فصلّى رَكعتين فحَمِد اللهَ وأثنى عليه و صلّى على النَّبي وأهل بيته ، ثمَّ قال : « اللَّهُمَّ إِنْ عَافَيْتَنِي مِنْ مَرَضِي ، أَوْ عَافَيْتَنِي مِمَّا أَخَافُ مِنْ كَذَا وَكَذَا » إلا آتاه اللهُ ذلك (٥) أَوْ رَدَدْتَنِي مِنْ سَفَرِي ، أَوْ عَافَيْتَنِي مِمَّا أَخَافُ مِنْ كَذَا وَكَذَا » إلا آتاه اللهُ ذلك (٥)

١ ـ راجع ج ٩١ من البحار يغنيك عن جميع طرق الاستخارة.

٢ .. أي يوفقه للخير ، أو جعل خيره فها يريد ، أو مخطر بباله ، أو يلقيه على لسان من يشاء ،
 وأمثالها . (ملذ)

<sup>&</sup>quot; \_ قال العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : اعلم أنّ الأصل في الاستخارة والّذي يُدلنُ عليه الأخبار المعتبرة هو أن لا يكون الإنسان مستبداً برأيه ، معتمداً على نظره و عقله ، بل يتوسّل بربّه تعالى ، ويتوكّل عليه في جميع أموره ، ويقرّ عنده بجهله بمصالحه ، و يفوّض جميع ذلك إليه ، ويطلب منه أن يأتي بما هو خبر له في أخراه وأولاه ، كما هو شأن العبد الجاهل العاجز مع هولاه العالم القادر \_ إلى أن قال : \_ وبعده الاستخارة بالاستشارة بالمؤمنين ، وبعده الاستخارة بالرّقاع أو التبنادِق أو القرعة بالسّبحة والحصى ، أو التقال بالقرآن الكريم ، والطّاهر جواز جميع ذلك كما اختاره أكثر أصحابنا ، و أوردوها في كتبهم الفقهية والدّعوات وغيرها، وأنكر ابن إدريس (ره) الشّقوق الأخيرة ، وقال : «إنّها من أضعف أخبار الآحاد و شواذ الأخبار ، لأنّ روانها فطحية ملمونون» . 

\$ في في القاموس : فدحه الذّين أثقله .

۵ \_ كذا، ولا معنى له: بل الصواب كها في المعنعة: « « اللّهم إن عافيتني من مرضي ، أو ردتني من سغري ، أو كذا ، فلك علمي كذا و كذا ، فلك علمي كذا و كذا ، قلك علمي كذا و كذا ، قلك علمي كذا و كذا » لآتاه الله ذلك» مستثنى من مقدر، أي إن لم يفعل أو ◄

وهي اليمين الواجبة ، وما جعل الله تعالى عليه في الشُّكر ».

#### «صلاة أخرى للحاجة»:

كُسُم ﴿ ٤١٦﴾ ٢ - روى موسى بن القاسم البَجَلَيُّ ، عن صَفوانَ بن يجي ؛ ومحمّد بن سَهل - عن أشياخها - عن أبي عبدالله التَّكْثُلا ( قال : إذا حضرت لك حاجة مُهمّة إلى الله عسزٌ و جَلَّ فصم ثلاثة أيّام متوالية : الأربعاء والخميس والجُمُعة ، فإذا كان يوم الجُمُعة إن شاء الله فاغتسلُ والبس ثوباً جديداً ، ثمّ اصعد إلى أعلى بيت في دارك وصل فيه رَكعتين ، وازفع يدَيك إلى السَّاء ثمّ قل : « ٱللهُمَّ إلى أعلى بيت في دارك وصل فيه رَكعتين ، وازفع يدَيك إلى السَّاء ثمّ قل : « ٱللهُمَّ إلى حَلَلْتُ بِسَاحَتِكَ (١) لِتَعْرِفَنِي يَوْحُدانيَّتِكَ وَ صَمَدانِتِتِكَ (٢) ، وَ أَنَّهُ لا قادِرَ على النَّي حَلَلْتُ بِسَاحَتِكَ (١) لِتعْرِفَنِي يَوْحُدانيَّتِكَ وَ صَمَدانِتِتِكَ (٢) ، وَ أَنَّهُ لا قادِرَ على النَّه عَلَي النَّهُ عَلَى النَّهُ كُلًا تَظاهَرَتْ (٢) ، وَ وَضَعْتُهُ عَلَيْ الشَّاءِ فَانَشَقَتْ ، وَ قَدْ عَلِمتُ يا رَبُ اللهُ كُلًا تَظاهَرَتْ (٢) ، وَ وَضَعْتُهُ عَلَى السَّاءِ فَانَشَقَتْ ، وَ عَلَى النَّبُومِ فَانْتَثَرَتْ (٧) ، وَ عَلَى الأَرْضِ فَسُطِحَتْ ، وَ أَسَالُكَ بِالنَّحِقُ اللَّذِي وَضَعْتُهُ عَلَى الْجِبالِ فَنُسِقَتْ (١) ، وَ وَضَعْتُهُ عَلَى النَّالُكَ بِالْحَقْ اللَّذِي جَعَلْتُهُ عِنْدُ مُحَمَّدٍ وَالأَيْمَةِ وَ لا مُنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْحَمْدُ وَ اللَّهُ الْحَمْدُ ، وَ إِنْ لَمْ تَفْعَلُ فَلَكَ الْحَمْدُ غَيْرَ جائِرٍ في حُكْمِكَ وَ لا مُتَّهَمٍ في فَعْلَتُ فَلَكَ الْحَمْدُ فَيْرَ جائِرٍ في حُكْمِكَ وَ لا مُتَّهَمٍ في قَدْلِكَ (١) » ، و تلصق خَدَّكُ بالأرْضِ وتقولُ : « اللَّهُمُّ إِنَّ قَضَاءِكَ وَ لا حَافِفٍ في عَذْلِكَ (١) » ، و تلصق خَدَّكُ بالأرْضِ وتقولُ : « اللَّهُمُّ إِنْ

<u>ተ</u> ነ ለ۳

<sup>\*</sup> ما فعله إلا آتاه الله . والمذكور والمقدّر جميعاً جواب لقوله اللَّلَيِّة : «ولَوْ أَنَّ أَحدَكم».

١ ــ أي نزلتُ و وقفتُ ببابك ، والساحة : فضاء بين الدور ، وفضاء باب الدار ، والمراد هنا بساحة رحمتك مجازاً.

٢ ـ والصمد: الرّفيع والدّائم والسند و من يقصد إليه في الحوائج،أي كونك مصموداً إليه مقصوداً في الحوائج.

إي نزل بي و همم على ، و تذكر مكان «كذا» مهمتك . ۵ أي لا يشق عليك .

٦ ـ مأخوذ من الكريمة : «وإذا الجبال نسفت» ، والمراد القيامة ، والتعبير بلفظ الماضي لتحقّق وقوعه. والنسف : القلم .

ل مقتبس من قوله تعالى : «وإذا الكواكب انتثرت» أي تساقطت متفرقة .

٨ ـ الحائف من الخيف : الجور والظَّلم .

يُونُسَ بْنَ مَنىٰ عَبْدَكَ دَعاكَ في بَطْنِ ٱلْحُوتِ وَ هُوَ عَبْدُكَ ؛ فَآسْتَجَبْتَ لَهُ (١)، وَ أَنا عَبْدُكَ أَدْعُوكَ فَآسَتَجِبْ لِي »، ثمْ قال أبوعبدالله الطَّهُ اللَّهُ إذا كانت لي الحاجة فأدعو بهذا الدُّعاء فأرجع و قد قضيت ».

«صلاة أخرى للحاجة»

مع ﴿ ١٧٤ ﴾ ٣ - محمد بن يعقوب، عن محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن علي بن دَويل (٢) عن مقاتل ((قال: قلت للرّضا الطّهُ الله مهمة فاغتسل وألبس دعاءً لقضاء الحوائج ، فقال: إذا كانت لك حاجة إلى الله مهمة فاغتسل وألبس أنظف ثيابك و شمّ شيئاً من الطّيب ، ثمّ ابرز تحت السّاء فصل رّ كعتين، تفتتح الصّلاة فتقرء فاتحة الكتاب و ((قُلْ هُوَ الله أَحدٌ ) خس عشرة مرَّة ، ثمّ تركع فتقرء خس عشرة مرَّة على مثال صلاة التسبيح غير أنَّ القِراءة خس عشرة مرَّة ، فإذا سلّمت فاقرءها خس عشرة مرَّة، ثمّ تسجد وتقول في سجودك: ((اللهُمَّ مَنَّة اللهُ الْحَقَّ عَلَى مَنْ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ مَنْ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمَّ اللهُمُ اللهُمَ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُمُمُمُ اللهُمُمُمُمُمُمُمُمُم

وصلواًتُ الحوائج أكثر من أن نَستوفيها وفيا ذكرناه كَفاية إن شاءَ الله(٣).

# ﴿ ١٨ ـ باب صلاة الشَّكر ﴾

مع ﴿ ١٨٤ ﴾ ١ م محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن إسماعيل ، عن أبي إسماعيل السَّرَّاجِ \* عن هارونَ بن خارِجةَ ، عن أبي عبدالله التَّلْكُلُا « قال : قال لي في صلاة الشُّكر : إذا أنعمَ الله عزَّ وَ جَلَّ عليك بنعمة فصل رَكعتين ؛ تقرء في الأولى بفاتحة الكتاب و « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » و تقرء في النَّانية بفاتحة الكتاب و « قُلْ يا أَيُّهَا ٱلْكَافِر ونَ » وتقول في الرَّكعة الأولى تقرء في النَّانية بفاتحة الكتاب و « قُلْ يا أَيُّهَا ٱلْكَافِر ونَ » وتقول في الرَّكعة الأولى

١ - يعني أنّ العبودية والتذلّل والانكسار سبب لقضاء الحوائج وهو مشترك ، فلا يرد أنّ بينها بوناً بعيداً.
 ١٠ - الطّاهر كونه عبدالله بن عثان الفزاري الثقة .

ተ ነ ለ **ኔ** 

٢ - لم نجده في كتب الرّجال إلاّ أنّ في جامع الرّواة في ترجمة مقاتل قال: «عنه عليّ بن دويل في [يب] باب الأغسال المفروضات وفي باب صلاة الحوائج.

٣ ــ راجع الكافي ج ٣ ص ٤٧٦ والفقيه ج ١ ص ٥٥٥ إَلَى ٥٦٢.

في ركوعك وسجودك: « الحمندُلله شُكْراً شُكْراً وَ حداً » ، و تقول في الرّكعة الثّانية في ركوعك وسجودك(١): « الحمندُلله آلَّذِي آسْتَجابَ دُعائي وَ أَعْطاني مَسْأَلَى » ».

## ﴿ ١٩ ـ باب صلاة يوم المبعث و ليلة النِّصف من شعبان ﴾

٤ - أي المعوّذتين و قل هو الله أحد ، ويجتمل قل يا أيتها الكافرون أيضاً . وقد صرّح بالأوّل في المصباح في رواية ريّان بن الصّلت عن الجواد اللهـ

۵ ـــ الجائحة : التازلة العظيمة ، والمصيبة التي تجتاح المال من سنة أو فتنة و غيرهما . وفي الصحاح الجوهري : الجوح : الاستيصال . وقال القريجي : الجائحة : الآفة التي تهلك القار ، و كل آفة عظيمة .

﴿ ٢٠ \_ باب صلاة التسبيح و غيرها مِنَ الصَّلوات(١٠) ﴾

مع ﴿ ٤٢٠ ﴾ ١ – الحسين بن سعيد ، عن صفوان ، عن بِسُطام (٢) ، عن أبي عبدالله المِلْكِيّلُ ( قال : قال له رَجلٌ : جُعِلْتُ فِداكُ أَيلتزم الرَّجل أَخاه ؟ فقال : نَعَم ؛ إنَّ رَسول الله المُلْكِيّلِ يوم افتتح خيبر أتاه الخبر أنَّ جعفراً قد قَدِم ، فقال : والله ما أدري بأيتها أنا أشدُ سروراً ؟ أبقُدُوم جعفر أو بفتح خَيْبر ؟! قال : فلم يلبث أن جاء جعفر ، قال : فوثب رَسول الله المُلْكِيّلُ فالترمه وقبّل ما بين عينيه ، قال : فقال له الرَّجل : الأربع الرِّ كعات التي بلغني أنَّ رَسول الله المُلْكِيّلُ أمر جعفراً قال : فقال له الرَّجل : لأربع الرِّ كعات التي بلغني أنَّ رَسول الله المُلْكِيّلُ أمر جعفراً الله أَعْلَيْكُ عليه، قال له : ياجعفر ألا أعطيك؟ ألا أمنيَحُك؟ ألا أحبوك ؟ قال : فتشوّف النّاس (٣) و رأوا أنه يعطيه ذهباً أو فضة ، قال : بلى يا رسول الله ، قال : صل أربع رَكعات ؛ متى ما صَلَيتهنَّ غُفِرَ لك ما بينها ، قال : صل أربع رَكعات ؛ متى ما صَلَيتهنَّ غُفِرَ لك ما بينها ، قال : كيف أصليها ؟ قال : تفتتح الصَّلاة ، ثمَّ تقرء سينة ، فإنه يغفر لك ما بينها ، قال : كيف أصليها ؟ قال : تفتتح الصَّلاة ، ثمَّ تقرء من قبل خس عشرة مرَّة (٤) \_ و أنت قام \_ : « سبحان الله ، و الحمدية ، ولا إله الله ألله ، والأ أكبر ، هإذا رَكعت قلت ذلك عشراً ، وإذا رَفعتَ رأسَك فعشراً ، وإلا الله ألله ، والله أكبر ، هإذا رَكعت قلت قلت ذلك عشراً ، وإذا رَفعتَ رأسَك فعشراً ، وإلاً الله فعشراً ، والله ألله ، والله أله المنه أله والله ألله عشراً ، وإذا رَفعتَ رأسَك فعشراً ، والله ألله ، والله ألله عشراً ، والله أله والله أله والله و

<sup>1</sup> \_ المراد بصلاة التسبيح صلاة جعفر الطيّار المنيّلا أو «الحبوة».

٢ ـ هو بِسطام بن سابور الزيّات أبوالحسين الواسطيّ مولى، ثقة روى عن أبيءبدالله. وأبي الحسن هي السابريّ، مولى، ثقة وكيل الرّضا هي ثقة عين ، وقال النّجاشيّ (ره) : وكانت له منزلة من الزّهد والعبادة وكان من الورع والعبادة على ما لم يكن عليه أحد من طبقته \_ رحمه الله \_.

٣ ـ أمنحك و أعطيك و أحبوك متقاربة المعنى ، والمنحة : العطية ، والحباء : العطاء ،
 والتشوف : التطلم .

٤ ــ روى الصدوق في الفقيه عن أبي حمزة الفمالي تقديم الخمس عشرة على القراءة ، و ترتيب الذكر هكذا: «الله أكبر و سبحان الله والحمدلله ولا إله إلا الله» وقال ــ رحمه الله ــ : فبأي الحديثين أخذ المصلّي فهو مصيب و جائز له ، والعمل بالمشهور والرّوايات المستفيضة أحوط و أصوب .
 (ملذ)

إذا سجدت فعشراً ، فإذا رفعت رأسك فعشراً ، و إذا سجدت الثّانية عشراً ، و إذا رفعت رأسك عشراً ، و إذا رفعت رأسك عشراً ، فذلك خس و سبعون ؛ يكون ثلاثمائة في أربع ركعات فهنّ ألف و مائتان ، و تقرء في كلّ ركعة بـ « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » و « قُلْ يا أَيُّها – آلكافيرون » » .

عَنْ ﴿ ٤٢١﴾ ٢ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن أبي عبدالله ، عن علي البن أسباط ، عن إبراهيم بن أبي البلاد « قال : قلت لأبي الحسن التلكيلا: أيَّ شيءٍ لِمَنَ صلّى صلاة جعفر ؟ قال : لو كان عليه مثلُ رَملٍ علِلِمُ (١) و زَبَدِ البحر ذُنوباً لغَفَرَ اللهُ له ، قلت : هذه لَنا ؟ قال : فلِمَنْ هي إلاّ لكم خاصة !!؟ قال : فأي شيءٍ تقرّء فيها ؟ قلت : أعترض القرآن (٢)؟ قال : لا ، اقرّء فيها « إذا زُلْزِلَتِ ٱلأَرْضُ » و « إِنّا أَنْزَلْناهُ في لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ » و « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » ».

مع ﴿٤٢٢﴾ ٣ \_ و عنه ، عن يعقوب بن يزيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن يحيى ابن عن عن عن عن ابن عن عن عن عمران ، عن ذريع ، عن أبي عبدالله التكليلا « قال : إن شئت صل صلاة – التسبيح بالليل ، و إن شئت بالنّهار ، و إن شئت في السّفر ، و إن شئت جعلتها من قضاء صلاة ».

لله ﴿ ٤٢٣﴾ ٤ \_ و في رواية إبراهيم بن عبدالحميد ، عن أبي الحسن الطَّكَالَّا «يقرء في الأُولى « إذا زُلْزِلَت » و في الثّانية « وَالْعاديات » ، و في الثّالثة « إذا جاء نَصْرُ الله » ، و في الرَّابعة : « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » ، قلت : فما ثوابها ؟ قال : لو كان عليه مثل رَمل عالج ذنوباً غَفَراللهُ له، ثمّ نظر إليّ فقال: إنّها ذلك لك ولأصحابك» . عليه مثل رَمل عالج ذنوباً غَفَراللهُ له، ثمّ نظر إليّ فقال: إنّها ذلك لك ولأصحابك» . عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن محسن

† \^7

١ ــ العالج : موضع به رمل . (القاموس) الرّمل العالج أي المتراكم ، وعوالج الرّمل ما تراكم منه .

٢ \_ أي أقرء من أيّ موضع منه اتّفق ، قال المطرّزيّ في كتابه المغرب : «استعرض النّاس الخوارج واعترضوهم إذا خرجوا لا يبالون من قتلوا. و منه قول محمّد ـ رحمه الله ـ ـ : إذا دخل المسلم مدينة من مدائن المشركين فلا بأس بأن يعترضوا من لقوا ، أي يأخذوا فيها من غير أن عيروا من هو و من أين هو ؟ . (ملذ) وقال الفيض ـ رحمه الله ــ : أي أقع فيه وأختار منه السّور .

ابن أحمدَ ، عن أبان « قال : سمعت أباعبدالله التَّكْثُلا يقول : مَن كان مُستعجلاً يصلِّي صلاةً جعفر مُجرَّدة ، ثمَّ يقضي التَّسبيح و هو ذاهب في حوائجه ».

مع ﴿٤٢٦﴾ ٧ ـ وعنه، عن محمدبن الحسن (٦) عن سَهل بن زياد، عن عليّ ابن أسباط، عن الحَكَم بن مِسكين، عن إسحاقَ بنِ عمّار « قال: قلت لأبي عبدالله التَّكِيَّلا: من صَلَّى صَلاة جعفر كتب له من الأَجر مثل ما قال رسول الله ﷺ لجعفر؟ قال: إي والله ».

١ ـ قال ابن الأثير في النّهاية: «فيه سبحان من تعظف بالعزّ» أي تردّى بالعزّ. البطاف و المبعطف: الرّداء، وقد تعطف به و اغتطف و تعطفه و اغتطفه. و ستي «عطافاً» لوقوعه على عطفي الرّجل وهما ناحيتا عُنْقه، والتَّعَطُف في حقّ الله مّجازٌ يُراد به الاتّصاف، كأنّ العزّ شَمِله شُمُول الرّداء. وفي القاموس: «عطف عليه: أشفق كتعظف»، وفيه: «وتكرّم عنه وتكارم: تنزّه».

٢ - في المصباح: «ذي القدرة والكرم» و زاد بعده: «سبحان ذي العرة والفضل ، سبحان ذي القوة والفضل ، سبحان ذي القوة والطول ، اللهم إنّي أسألك \_ الخ» ، وفي الكافي مثل ما في المنن.

٣ ـ قال الجزري في النّهاية: «بمعاقد العزّ من عرشك» أي بالخصال التي استحقّ بها العزّ ، أو بمواضع انعقادها منه ، و حقيقة معناه: بعزّ عرشك . وقوله: «بمنتهى الرَّحة من كتابك» ناظر إلى قوله: «وكتب على نفسه الرَّحة» . ويمكن أن يكون «مِن» بيانية .

٤ – الكلمات التامة: هي الصفات الكاملة كالقدرة والعلم والإرادة. وفي بعض نسخ المصباح: «وبكلماتك التامات».
 ٨ – وفي المصباح: «أن تصلي على محمد و أهل بيته».
 ٣ – يعنى الصفار، و ما في بعض النسخ: «محمد بن الحسين» تصحيف.

\*\* ﴿ ٢٧٤ ﴾ ٨ \_ محمد بن يعقوبَ \_ عن عدّة من أصحابنا ، عن أحمد بن محمد ، عن البرقيّ ، عن سَعدانَ ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله العَلَيْلُا (( قال : من صلّى أربع رَكعات يقرء في كلّ رَكعة ( قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » \_ خسين مرَّة \_ لم يفتل (١) و بينه و بين الله ذنب (٢) ».

رن ﴿ ٤٢٨﴾ ٩ \_ و عنه ، عن علي بن محمّد \_ بإسناده \_ عن بعضهم عليهم السّلام « في قول الله عزّوج ل « إِنَّ ناشِئَةَ ٱللّيلِ هِيَ أَشَدُّ وَظَنْاً وَ أَقْوَمُ قيلاً ( ) قال : هي ركعتان بعد المغرب تقرء في أوّل ركعة بفاتحة الكتاب و عشر من أوّل البقرة و آية السُّخرة ( ) و من قوله : « وَ إِللهُكُمْ إِلهٌ واحِدٌ لا إِلهَ إِلاّ هُوَ ٱلرَّحٰمانُ البقرة و آية السُّخرة ( ) و من قوله : « وَ إِللهُكُمْ اللهِ وَٱلنَّهادِ \_ إِلهُ قوله : - لآياتٍ الرَّحيمُ \* إِنَّ في خَلْقِ ٱلسَّمواتِ وَٱلأَرْضِ وَآخَتِلافِ ٱللّيلِ وَٱلنَّهادِ \_ إِلهُ قوله : « لآياتٍ القوم يَعْقِلُونَ ( ) » و خس عشرة مرّة « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ ( ) » و في الرّكعة الثانية فاتحة الكتاب و آية الكرسي و آخر البقرة من قوله : « لله ما في السَّماوات وَ ما في الأَرْض \_ إلى أَن تختم السورة \_ » ، و خس عشرة مسرّة « قُلْ هُو الله أَحَدٌ » ، الله له بكل صلاة شمّاد عليه كتب الله له بكل صلاة سمّائة ألف حق » .

١ ـ أي لم ينصرف و لم يفرغ من العمل.

ተ ነ*አ*አ

٢ \_ كَذَا ؛ و في الكافي أيضاً ، و يجتمل سقوط جملة من آخر الخبر و هي : «إلا غفر له» ،
 كها أورده الفيض \_ رحمه الله \_ في الوافي من الكافي والتّهذيب ،

٣\_المزَّمْل: ٦.

إلى أي الآية التي كانت في سورة الأعراف وهي : «إنّ ربّكم الله الذي خلق السّموات والأرض في ستّة أيّام ثم استوى على العرش يُغشى اللّيل النّهار يطلبه حَثيثاً والشّمس والقمر والنّجوم مسخّرات بأمره ألا له الخلق والأمر تبارك الله ربّ العالمين ، ادعوا ربّكم تَضَرُّعاً و خُفْيّةً إنّه لا يجبّ المعتدين ، ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها وادعوه خوفاً و طمعاً إنّ رحمت الله قريب من المحسنين» . (۵۳ إلى ۵۵)

۵ ــ البقرة: ١٦٣ و ١٦٤ . و بعد قوله تعالى: «والنّهار» «والفلك الّتي تجري في البحر بما ينفع النّاس و ما أنزل الله من السّهاء من ماءٍ فأحيا به الأرض بعد مونها وبثّ فبها من كلّ داتة وتصريف الرّياح والسّحاب المسخّر بين السّهاء والأرض لآياتٍ لقوم يعقلون».

٦ \_ المراد سورة التوحيد بتامها .

### ﴿ ٢١ \_ باب الصّلاة على الأموات ﴾

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ والصّلاة عليهم تكبير و دعاء واستغفار \_ إلى قوله : \_ فإذا حضرت ﴾ .

مع ﴿ ٤٢٩﴾ ١ - الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن ابن أذينة ، عن محمد بن مسلم ؛ و زُرارة «أنها سمعا أباجعفر التَّلَيُّ يقول: ليس في الصّلاة على - المبتت قراءة ولا دعاء مُوقّت إلاّ أن تدعو بما بدالك ، و أحق الأموات أن يدعى له أن يبدء بالصّلاة على النَّى النَّيِّ النَّيِّ (١).

" ﴿ ٤٣٠ ﴾ ٢ - عَمَّد بن يعقوب ، عن عدَّة من أصحابنا ، عن أحدَ بن محمّد ، عن عليٌ بن الحكم ، عن عَمَان بن عبدالملك الحَضرَميّ ، عن أبي بكر الحَضرَميّ «قال: قال أبو جعفر الطُّكُلا: يا أبابكر ! أتدري كم الصّلاة على الميّت ؟ قلت : لا ، قال : خس تكبيرات ، فَتَدْرِي من أينَ أُخِذَتِ الخمس تكبيرات ؟ قلت : لا ، قال : أُخِذَت الخمس تكبيرات من الخمس صلوات من كلِّ صلاة تكبيرة ».

\* ﴿ ٤٣١﴾ ٣ ـ و عنه ، عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمّير ، عن مهاجر ، عن أمّه أمّ سَلّمة « قالت : سمعت أباعبدالله الطّيَكُ لا يقول : كان

١ - قوله: «و أحق الأموات - الغ» في الكافي «وأحق الموتى أن يدعى له المؤمن ، وأن يبدء بالصّلاة على رسول الله عليه » وهو الظّاهر فالمعنى أنّ الدّعاء للمؤمن الخالص أو كل مؤمن . وقال العلّامة التَستريّ - رحمه الله - : «يفهم من رواية الكافي له زيادة «إلاّ أن» قبل «تدعو» في الكتاب ، وسقوط «المؤمن» بعد «أن يدعى له» ، وسقوط «و» قبل «أن يبدء» . هذا بحسب المتن ، وأما بحسب السّند فسقوط «معمر بن يحيى و إسماعيل الجعنيّ» من الشهذيب أيضاً لوجودها في وأما بحسب السّند فسقوط «معمر بن يحيى و إسماعيل الجعنيّ» من الشهذيب أيضاً لوجودها في الكتاب مجتمل الكافي والأصل في الخبر واحد» . وقال العلّامة المجلسي - رحمه الله - : وعلى ما في الكتاب مجتمل أن يكون المعنى : أحق الأموات بالدّعاء له النّبي عليه و إنّا غيّر إلى ما ترى للإشعار بأنّه ينبغي الدّعاء للميّت أيضاً ، و في تقدير الكلام لا بدّ من تكلّف ، بأن يقال : «أن يدعى له» بدل اشتال للموتى ، فيكون تقديره : «أحق الدّعاء للموتى ابتداء الصّلاة» .

رَسُولُ الله ﷺ إذا صلّى على ميّت كبّر و تشهّد، ثمّ كبّر فصلّى على الأنبياء و دعا، ثمّ كبّر و دعا للمؤمنين، ثمّ كبّر الرَّابِعة و دعا للميّت، ثمّ كبّر ممر وانصرف، فلمّا نهاه الله عزَّ و جَلَّ عن الصّلاة على المنافقين كبّر و تشبّد، ثمَّ كبّر فصَلَى على النَّبِيِّين ﷺ، ثمّ كبّر و دعا للمؤمنين، ثمَّ كبّر الرَّابِعة وانصرف ولم يعدع للميّت».

قال الشّيخ - رحمه الله -: ﴿ فإذا حضرت ميّتاً للصّلاة عليه فقِف إن كان رَجلاً عند وسطه و إن كانت امرأة عند صدرها ﴾(١).

مع ﴿ ٤٣٢﴾ ٤ - محمد بن يعقوبَ ، عن عدَّة من أصحابنا ، عن سهل بن-زياد ، عن أحدَ بن محمد بن أبي نصر ، عن موسى بن بكر ، عن أبي الحسن التَّكْثُلُا «قال: إذا صلّيت على المرأة فقم عند رأسها ، وإذا صلّيت على الرَّجل فقم عند صدره».

م ﴿ ٤٣٣﴾ ٥ \_ و عنه ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة - عن بعض أصحابنا \_ ، عن أبي عبدالله الكَلْكُلا «قال : قال أميرالمؤمنين الكَلْكُلا : مَن صلّى على امرأة فلا يقوم في وسطها، ويكون ممّا يلي صدرها، وإذا صلّى على ــ الرَّجل فليقم في وسطه ».

وليس بين هذين الخبرين اختلاف ، لأنّ الحديث الأوّل قال : «إن كان رَجلاً فعند صدره» يعني الوسط ، لأنّه يعبّر عن الشّيء باسم ما يجاوره ، وكذلك في قوله : «إن كانت المرأة عند رأسها» لأنّ الرّأس يقرب من الصَّدر فجاز أن يعبّر عنه به ، ويؤكّد أيضاً ما ذكرناه ما رواه :

صع ﴿٤٣٤﴾ ٦ -عليَّ بن الحسين (٢)، عن أحمد بن إدريس، عن محمّد بن سالم، عن أحمدَ بنِ النّضر، عن عَمرِو بن شِمر، عن جابر، عن أبي جعفر الطّيْقيّلا « قال: كان رسول الله ﷺ يقوم من الرّجل بحيال الشّرّة، ومن النّساء أدون من ذلك ١٩٠

١ ــ هذا قول معظم الأصحاب. (المدارك) و قال في الاستبصار: «إنّه يقف عند رأس المرأة و صدر الرّجل»، والرّوايات الواردة كلّها ضعيفة، لكنّ المقام مقام استحباب فالعمل بكلّ منها حسن، و في المنتهى: «وهذه الكيفيّة مستحبّة عندنا بلا خلاف». (ملذ)
 ٢ ــ يعني ابن بابويه.

قبل الصّدر ».

- قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ ثُمَّ ارْفَع يديك بالتّكبير حِيالَ وَجْهِك \_ إلى قوله : \_ ولا تَبْرَح من مَكانك حتى تُرْفَع الجنازة عَلَىٰ أيدي الرّجال ﴾ .

ن ﴿ ٤٣٥ ﴾ ٧ \_ الحسين بن سعيد ، عن الحسن (١) ، عن زُرعَة ، عن سَاعَة ، (قال : سألته عن جنائز الرّجال والنّساء إذا اجتمعت ، فقال : يقدَّم الرَّجل قُدَّام المرأة قليلاً و توضع المرأة أسفل من ذلك قليلاً عند رجليه ، ويقوم الإمام عند رأس الميّت (٢) فيصلّي عليها جميعاً، وسألته عن الصّلاة على الميّت ، فقال : خس تكبيرات ؛ يقول إذا كبَّر : ﴿ أَشُهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاّ اللهُ وَخدَهُ لا شَريكَ لَهُ ، وَ أَشُهدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاّ اللهُ وَخدَهُ لا شَريكَ لَهُ ، وَ أَشُهدُ أَنْ وَ عَلى أَيْتَةِ الْهُدى (٣) مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْتَةِ الْهُدى (٣) وَاغْفِرْ لنا وَ لإخوانِنَا اللهُمَّ اغْفِرْ لأَخيائِنا وَ أَفُوانِنا مِن الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِناتِ ، وَ أَلْفُ وَينَ قُلُوبِنا عَلَى قُلُوبِ خيارِنا (٤) وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمِناتِ ، وَ أَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِنا عَلَى قُلُوبِ خيارِنا (٤) وَ الْمُؤْمِنِينَ وَ الْمُؤْمُنِينَ عَلَى اللّهُمَ هذا عَدُك وَابْنُ عَبُدِكَ وَابْنُ أَمِيكَ ، أَنْتَ أَعلَمُ لَهُ وَارْحَمُهُ ، اللّهُمَ عَلَوْ وَ عَنْ سَتِئَاتِهِ ، وَذِدْ فِي إحْسانِهِ ، وَاغْفِرْ لَه وَاذْهُمُ مُنْ وَالْمُؤْمُ لَهُ وَالْمُؤْمُ لَهُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ اللهُمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَلَوْمُ الْمُؤْمِ لَهُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ وَالْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللهُ وَالْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُو

١ - يعني عن أخيه الحسن بن سعيد.

٢ - يمكن أن يكون المراد بالميت المرأة فيوافق المشهور ، وقال في الشرايع : و إن اتفقا جعل الرّجل ممنا يلي الإمام وامرأة من ورائه ، ويجعل صدرها محاذياً لوسطه ، ليقف الإمام موقف الفضيلة . وقال السيّد في المدارك : هذا قول العلماء كافة قاله في المنتهى وقال فيه : «وهذا الترتيب والكيفيّة ليس واجباً بلاخلاف».

<sup>﴾</sup> \_ أي اجعل قلوبنا في العقائد الحقّة موافقة لقلوب خيارنا أي الأئمّة ﷺ، ولفظة «بين» ليست في الكافي.

مَانَ المراد بهذا الكلام بيان حكم الاقتداء في صلاة الميت يعني إذا كبر الإمام التكبيرة القانية قبل فراغك من الدّعاء فقطعت عليك فلا يضرّك ، ثم كبر بعد الإمام والحق به . (رفيعا)

وقال الفيض \_ رحمه الله \_ : كأنه أريد به أنه إن كنتُ مأموماً لمخالفٌ و كبّر الإمام الثّانية قبل فراغك من هذا الدّعاء أو بعده وقبل الاتيان بما يأتي فلا يضرّك ذلك القطع بل تأتي بتامه أو يما يأتي بعد القانية بل القائنة والرّابعة حتى تنتم الدّعاء.

وَ نَوْرُ لَهُ فِي قَبْرِم ، وَ لَقِنْهُ حُجَّتَهُ ، وَ أَلْحِقْهُ بِنَبِيّه ، وَ لا تُحْرِمْنا أَجْرَهُ وَ لا تَفتِنّا بَعْدَهُ » قل هذا حين تفرغ من الخمس تكبيرات فإذا فرغتَ سَلَّمتَ عن بمينك » (١).

مع ﴿٤٣٦﴾ ٨ \_ الحسن بن محبوب ، عن أبي وَلاد (٢) « قال : سألتُ

أباعبدالله التَّلْقَلُلُا عن التَّكبير على الميّت ، فقال : خُس تكبيرات ؛ تقول إذا ﴿ كَبَّرِتَ : « أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَهَ إِلاّ اللهُ وَخَدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، اللَّهُمَّ صَلَّ عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ ١٩١

مُحَمَّدٍ » ثمَّ تقول: « ٱللَّهُمَّ إِنَّ لَهُذَا ٱلْمُسَجَّى قُدَّامَنا عَبْدُكَ وَآبْنُ عَبْدِكَ ، وَ قَدْ قَبَضتَ

رُوحَهُ إِلَيْكَ ، وَ قَدِ آخْتاجَ إِلَىٰ رَحْمَتِكَ وَ أَنْتَ غَنِيٍّ عَنْ عَذَايِهِ ، ٱللَّهُمَّ وَ لا نَعْلَمُ مِنْ ظاهِرِه إِلاّ خَيْراً وَ أَنْتَ أَعْلَمُ بِسَرِيرَتِهِ ، ٱللَّهُمَّ إِنْ كَانَ مُحْسِناً فَضاعِفْ إِحْسانَهُ ، وَ إِنْ

كَانَ مُسِيناً فَتَجَاوَزُ عَنْ إِساعَتِهِ » (٣) ثمَّ تكبّر الثَّانية، ثمّ تفعل ذلك في كُلّ تكبيرة».

ترتيب التَّكبيرات بين الأدعية وقد قدَّمناه في خبر أُمُسَلَمَة عن أبي عبدالله التَّكبير، فينبغي أن التَّكبير، فينبغي أن يُخْلِيُكُلا، وهذا الخبر قد جاءً بالأدعية ولم يتضمَّن الفصل بينها بالتَّكبير، فينبغي أن يُكون الأمسر بالفصل بين شهادة أن لا إله إلاّ الله والصّلاة على النَّبي التَّمينين

يعنون الاستر بالفصص بين سنهاده أن لا إنه إلا الله والصاره على النبي و المعني المعنود الله والدُّعاء للميّت حسب ما تضمَّن الخبر الأوَّل الذي قدَّمناه.

و أمّا ما ذكره الطَّهُلا من قوله: «فإذا فرغتَ سلّمتَ عن يمينك» فإنّه خرج مخرج التَّقيّة ، لأنّ الصّلاة على الميّت ليس فيها تسليم.

والّذي يدلّ على ذلك ما رواه:

مَعِ ﴿٤٣٧﴾ ٩ - محمّد بن يعقوبَ ، عن عَدَّة من أصحابنا ، عن سَهْل بن-زياد ، عن محمّد بن سِنان ، عن عبدالله بن مُسكان ، عن الحَلَبيّ « قال : قال أبوعبدالله الطَّخِيلا: ليس في الصّلاة على الميّت تسليم ».

على المراهيم ، عن أبي عن علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمّير ،

١ ـ قال في الخلاف: «ليس في صلاة الجنازة تسليم و خالف جميع الفقهاء في ذلك» ، و
 قال الفيض ـ رحمه الله ـ: التسليم شاذ ولهذا ترك في الكافي و ما تضمنه من الأخبار .

٢ ــ المراد به حفص بن سالم أبوالولاد الحناط مولى جعني كوفي روى عن أبي عبدالله الثلثة الثلثة وكان ثقة.
 وهو ثقة. وقال ابن فضال أنّه حفص بن يونس مخزومي، و روى هو عن أبي عبدالله الثلثة وكان ثقة لابأس به، وأخرى حفص بن يونس أبوولادالحناط الاجري. ٣ ـ في المخطوطة: «عن سيّئاته».

عن حمّاد بن عثمان ، عن الحلبيّ ؛ و زُرارةً ، عن أبي جعفر و أبي عبدالله الطُّلْطَالَة «قالا: ليس في الصّلاة على الميّت تسليم ».

مج ﴿٤٣٩﴾ ١١ \_ أحمد بن محمد ، عن إسماعيل بن سعد الأشعري ، عن أبي الحسن الرّضا الطّفيلا « قال : سألته عن الصّلاة على الميّت ، فقال : أمّا المؤمن فخمس تكبيرات ، و أمّا المنافق فأرْبع و لا سلام فيها ».

مع ﴿ . ٤٤﴾ ١٢ \_ فأمّا ما رواه أحدُ بنُ محمّد بن عيسى ، عن محمّد بن إسماعيل بن بَزِيع ، عن عمّه حزة بن بزيع ، عن علي بن سُوَيد ، عن الرّضا السَّلَيْلُ في الصّلاة على الجنائز تقرء في الأولى بأمّ الكتاب و في الثّانية تصلّي على النّبي الشّياليّ ، و تدعو في الثّاليثة للمؤمنين والمؤمنات ، و تدعو في الرّابعة لِيَتك ، والخامسة تنصرف بها » (١).

فأوّل ما في هذا الخبر أنّه قال: «عن الرّضا الطّيخيّلا فيا نعلم» و لم يروه متيقّناً ، وإنّا رواه شاكّاً ، وما يكون الرّاوي شاكّاً فيمن يخبر عنه يجوز أن يكون قد وهم في قوله: «تقرء في الأولى بأمّ الكتاب» ، و أيضاً فإنّه روى:

صَح ﴿ ٤٤١﴾ ١٣ \_ أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن إسماعيلَ بن بَزِيع \_ عن عَمّه عليّ بن سُوّيد السَّائيّ ، عن أبي الحسن الأوّل التَّاتِينُ مثل ذلك .

و روى في هذه الرّواية عن أبي الحسن الأوّل يعني موسى التَّكَثَلاً، و في الرّواية الأولية عن الرّضا التَّكِثُلاً، والرّاوي واحد.

وهذا يُبيّن أنّه قد وَهَمْ في الأصل ولو صَحْ كان محمولاً على ضرب من-التّقيّة لأنّه موافق لمذاهب بعض العامّة (٢)، والّذِي يدلُّ على أنّ الصّلاة على الميّت

١ ـ لا خلاف بيننا في عدم القِراءة في الصّلاة على الميّت كما عرفت. (ملذ)

٢ \_ قال الشيخ \_ رحمه الله \_ في خلافه : «يكره القراءة في صلاة الجنازة و به قال أبوحنيفة و أصحابه ، و القوري و مالك و الأوزاعيّ ، بل بجمدالله و يمجده وروى ذلك عن أبي هريرة وابن عمر . وقال الشّافعي: لابد فيها من قِرائة الحمد ، و به قال عبدالله بن عبّاس و ابن مسعود وابن \_ الرّبير ، و في الفقهاء أحمد» . أقول : روى أبوداود في سننه مسنداً عن طلحة بن عبدالله بن عوف ~

لا قِراءَة فيها ما رواه:

و أمّا ما ذكره ــ رحمه الله ــ من أنّه يرفع يديه بالتّكبير في الأوّلة ولا يرفعها في باقي التّكبيرات ، فقد روى ذلك :

"اللّ ﴿ ١٤٤٤ ﴾ ١٥ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن غياث \_ مُرْسَلاً \_ ؛ و رواه سعد ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن غياث بن إبراهيم ، عن أبي عبدالله ، عن علي الله الله كان لا يرفع يده (٢) في الجنازة إلا مرة واحدة \_ يعني في التّكبير \_ » (٣).

<sup>-</sup> قال: «صلّبت مع ابن عبّاس على جنازة فقرء بفاخة الكتاب، فقال: إنّها من السّنة»، و رواه ابن ماجة بإسناده عن مِقسم ، عن ابن عبّاس ، و في خبر بعده بإسناده عن أمّ شريك الانصارية قالت: «أمرنا رسول الله عين أن نقرء على الجنازة بفاخة الكتاب». و يمكن أن يقال: الجران الأخيران لا يدلان على صلاة الميّت بل بمعنى الدّعاء و إهداء التواب إليه ، و روى عبدالرَّ زَاق والنسانيّ عن أبيامامة بن سهل بن حنيف قال: «السّنة في الصّلاة على الجنائز أن يكبّر ثمّ يقرء بأمّ القرآن ثمّ يصلي على التبيّ عني ثم يخلص الدّعاء للميّت و لا يقرء إلاّ في الأولى»، و في سنن الدّار قطنيّ باب عنوانه «باب التسلم في الجنازة واحد و التّكبير أربعاً و خساً و قراءة الفائحة»، و روى تحته أخباراً من جملها خبر طلحة المتقدّم، وخبراً عن أبيامامة بن سهل بن حنيف عن عبيد بن روى تحته أخباراً من جملها خبر طلحة المتقدّم، وخبراً عن أبيامامة بن سهل بن حنيف عن عبيد بن السباق، قال: «صلّى بنا سهل بن حنيف على جنازة، فلمنا كبر تكبيرة الأولى قرء بأمّ القرآن حتى أسمع مَن خلفه، قال: ثمّ تابع تكبيرة، حتى إذا بقيت تكبيرة واحدة تشتهد تشتهد الصّلاة من كبر وانصرف». ١ ـ تقدّم الكلام فيه، راجع ص ٢٠٨ ذيل الخبر ٢٠٩٤. وقال الفيض - رحمه الله - ق معناه: «إنّ أحق الموق بالذّعاء النّبي يعير بأن يبدء بالصّلاة عليه».

٢ ـ كذا في نسخ التّهذيب، وفي الاستبصار: «يديه».

٣ أجمع العلماء كافة على استحباب رفع اليدين في التكبيرة الأولى ، واختلفوا في البواقي ،
 و يظهر ممّا سيأتي من خبر يونس ، عن أبي الحسن الرّضا الطلقة أنّ أخبار النّهي عمولة على التقيّة .

مع ﴿ ٤٤٤ ﴾ ١٦ \_ وروى عليُّ بن الحسين بن بابويه \_ رحه الله \_ ، عن سعد بن حبد الله ؛ ومحمّد بن يحيى، جميعاً عن سَلَمة بن الخطاب قال: حدَّثني إسماعيل بن إسحاق بن أبان الورّاق، عن جعفر، عن أبيه الطَّنَكُالا «قال: كان أمير المؤمنين عليُّ بن أبي طالب الطُّنَكُلا يرفع يده في أوَّل التَّكبير على الجنازة، ثمَّ لا يعود حتّى ينصرف». و هذه الرّوايات و إن كانت قد وردت فلو أنَّ إنساناً رَفَع يَدَيه في جميع – التَّكبيرات لم يكن بذلك مَأْثوماً ، بل كان يستحقُّ به الثّواب.

والَّذي يدلُّ على ذلك ما رواه:

م صح ﴿ ٤٤٥﴾ ١٧ \_ أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن عليَّ بن الحكم ، عن الحكم ، عن الحكم ، عن العَرْمِيّ ، عن أبي عبدالله التَلْقَلُلا « قال : صلّيت خلف أبي عبدالله التَلْقَلُا « قال : صلّيت خلف أبي عبدالله التَلْقَلُا على جنازة فكبّر خساً ؛ يرفع يده في كلّ تكبيرة » .

مع ﴿ ٤٤٦﴾ ١٨ \_ و روى محمّد بن يعقوبَ ، عن عدَّة من أصحابنا ، عن سَهل بن زياد، عن محمّد بن عيسى، عن يونسَ «قال: سألت الرِّضا التَّلِيَّلِا قلت: جُعِلتُ فِداك ؛ إنَّ النَّاس يرفعون أيديهم في التَّكبير على الميّت في التَّكبيرة الأولى و لا يرفعون فيا بعد ذلك فأقتصر على التَّكبيرة الأولى كما يفعلون ، أو أرفع يدينُ في كلِّ تكبيرة ».

مَّ ﴿ ٤٤٧ ﴾ ١٩ \_ و روى أَحَد بن محمَّد بن سعيد بن عُقدَة \_ في كتاب الرِّجال \_ قال : حدِّثنا أبي قال : حدِّثنا أبي قال : حدِّثنا أبي قال : حدِّثنا محمّد بن عبدالله بن خالد مولى بني الصّيداء ((أنَّه صَلَى خَلفَ جعفرِ بنِ - عَمَد الْفَائِيَالُ على جنازة ، فَرَآه يَرفَعُ يديه في كلَّ تكبيرة » .

على أنَّ الرَّوايات الأُوَّلة مُوافِقة لمذاهب بعض العامّة فيوشك أن تكون خرجت مخرج التَّقيّة.

ت ﴿ ٤٤٨ ﴾ ٢٠ \_ محمد بن أحمد بن يجيى ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن حفص بن غِياث ، عن جعفر ، عن أبيه المُتَهَالُ « أنَّ علياً الطَّهَالُ كان إذا صلّى على جنازة لم يبرح من مُصلّاه حتّى يراها على أيدي الرِّجال » (١٠).

١ ـ قــال في المدارك : «إطلاق عبارة الأكثر يقتضي استحباب ذلك لكل مصل ، و خصه -

قال الشَّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ و إِن كَانَ المَيْتَ طِفَلاً فَقَلَ بعد التَّكبيرة - الرَّابِعَة: « ٱللَّهُمَّ هَذَا ٱلطَّفَلُ (١) كَمَا خَلَقْتَهُ قادِراً ، وَ قَبَضْتَهُ طاهِراً ، فَآجْعَلْهُ لأَبَوَيْهِ نُوراً ، وَ آزُزُقْنا أَجْرَهُ ، وَ لا تَفْيِنَا بَعْدَهُ » ﴾.

ن ﴿ ٤٤٩﴾ ٢١ - وروى عليُّ بن الحسين، عن محمّد بن يحيى، عن محمّد بن-أحمدَ بنِ يجيى ، عن أبي الجَوزاء المُنتَه بن عبدالله ، عن الحسين بن عُلُوانَ ، عن عَمرو بن خالد، عن زَيد بن عليٍّ ، عن آبائه، عن عليٍّ الثَّلِيُّةِ - في الصّلاة على - ١٩٥ الطّفل - «أَنّه كان يقول: «اللَّهُمَّ اجْعَلْهُ لأَبَوَيْهِ وَلَنا سَلَفاً (٢) وَفَرَطاً وَأَجْراً » » (٣). قال الشَّيخ - رحمه الله -: ﴿ و إن كان مستضعفاً ... ﴾ (١٤).

مَتْحَ ﴿ ٤٥٠ ﴾ ٢٢ \_ محمد بن يعقوب، عن عليٍّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن-أبي مُمّير، عن مُمَرَ بنِ أُذَيْنة، عن الفُضَيل بن يَسار، عن أبي جعفر التَكْلَيُلا « قال: إذا صلّيت على المؤمن فادع له واجتهد في الدَّعاء (٥)، و إن كان واقفاً مُسْتَضْعفاً (٢)

فَكْتِر وقل: « اللهُمَّ اغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُواْ وَ الَّبِيلَكَ ، وَ قِهِمْ عَذَابَ الْجَحِيم » ».

مع ﴿ ٤٥١﴾ ٢٣ \_ محمد بن يعقوبَ ، عن عدّة من أصحابنا ، عن سَهل بن-زياد ، عن الحسن بن محبوب ، عن عبدالله بن غالب ، عن ثابت أبي المقدام « قال : كنتُ مع أبي جعفر الطَّكِيَّلا فإذا بجنازة لقوم مِن جِيرَتِه فحضرها \_ وكنتُ قريباً

الشّهيد بالإمام تبعاً لابن الجنيد، والرّواية مطلقة، ولو قلنا بالتّعميم واتّفق صلاة جميع الحاضرين استثنى منهم أقل ما يمكن به رفع الجنازة». (ملذ)

<sup>ً</sup>ا \_ قال العلّامة المجلسيّ \_ رحمه الله \_ : لم أر هذا الدّعاء فيها عندنا من الأخبار . وقوله : «قادراً» حال عن الفاعل ، و «طاهراً» حال عن المفعول .

٢ ـ السَّلَف: كلّ عملٍ صالح قدّمته.

٣ - في النّهاية: «فيه «أَنا قَرَطُكُمْ عَلَى ٱلْحَوض» أي مُتَقَدِّمُكم إليه ، يقال: فَرَط يَفْرِط ، فَهمو فارِطٌ و فَرَطٌ إذا تقدَّم و سَتِق القومَ ليرتادَ لهم الماء ، و يُتهيّيء لهم الدِّلاء والأرشية . ومنه الدّعاء للقطفل الميّت: «اَللّهُ مَ اَجْعَلْهُ لَنا قَرَطاً» أي أجراً يتقدّمنا».

أي الذي لا يعرف الحق و لا يعاند فيه . والذي يفهم من الأخبار هو الذي يشبه الصبيان في ضعف عقله ، والمتحير في دينه .

۵ - يدل على الاجتهاد والسعي والاهتام للدّعاء للمؤمن. (المرآة)

٦ كَأَنَّ المرَّاد من قوله: «واقفاً» أنه يتوقف في عرفان إمامه أو القول بإمامته.

منه \_ فسَمِعتُه يقول: « ٱللَّهُمَّ إِنَّكَ خَلَقْتَ هٰذِهِ ٱلنَّفُوسَ وَ أَنْتَ تُمِيتُها ، وأَنْتَ تُحْييها، وَ أَنْتَ أَعْلَمُ بِسَرائِرِها وَ عَلائِيَتِها مِنَا ، وَ مُسْتَقَرِّها وَ مُسْتَودَعِها <sup>(١)</sup>، ٱللَّهُمَّ وَ لهذا عَبْدُكَ وَ لَا أَعْلَمُ مِنْهُ سُوءًا وَ أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ ، وَ قَدْ جِئْناكَ شافِعينَ لَهُ بَعْدَ مَوتِه ، فَإِنْ كانَ مُستَوجِباً فَشَفِعْنا فيهِ ، وَ آخشُرْهُ مَعَ مَنْ كَانَ يَتَوَلَاهُ » » (٢٠).

ت ﴿٤٥٢﴾ ٢٤ \_ محمد بن يعقوب، عن عليِّ بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن− أَبِي عُمَير ، عن حمّاد بن عمان ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله التكليلا «قال: لمّا مات عبدالله بن أبَى ابن سَلُول (٣) حضر النّبي ﴿ النَّبِي الْمُعَلِينَ اللَّهِ عَمَارُ لرسول الله الله الله على قر الله الله ألم ينهك الله (١٠) أن تقوم على قبره ؟ فَسَكتَ ، فقال : يا رَسول الله ! أَلَمْ يَنْهَكَ اللهُ أَن تقوم على قبره ؟ فقال له : ويلك ! وما يدريك ما قلت؟! إِنِّي قلت : « اللُّهُمَّ آخشُ جَوْفَهُ ناراً ، وَ آمْلاً قَبْرَهُ ناراً وَ اصْلِه (٥) ناراً » قال ١٩٦٦ أبو عبدالله التلكيلا: فأبدى مِن رَسول الله النَّالِينَ ما كان يكره (٢٠) ».

 ◄ ﴿٤٥٣﴾ ٢٥ ـ و عنه ، عن عِدّة من أصحابنا ، عن سَهل بن زياد ؛ وعلى ابن إبراهيم ، عن أبيه جميعاً ، عن ابن محبوب ، عن زياد بن عيسي ، عن عامِر بن-

١ ـ بالجرّ فيها عطفاً على قوله: «بسرائرها» ، أي أنت أعلم بمستقرّها و مستودعها منّا . و يؤيّد ذلك المعنى قوله تعالى : «و ما من داتِة في الأرض إلاّ علىٰ الله رزقها و يعلم مستقرَّها و مستودعها كل في كتاب مبين» هود: ٠٦.

٢ \_ قال العلّامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : «هذا الدّعاء ذكره الأصحاب لمن لا يعرف حاله ، وهو الظَّاهر منه ، ولا يبعد القول باستحباب عموم هذا الدَّعاء لجميع الأموات».

٣ ــ «سَلُول» اسم أُمّ عبدالله المنافق ، واسم أبيه «أُتبيّ» ــ بضمّ الهمزة و فتح الموحّدة ــ ، و لكته كثيراً ما يذكر بدون «ابن» القاني على أنْ يكون سَلُول بدلاً من أبيَّ ،كما في بعض النَّسخ أقول: والصّحيح كما ذكره الفيض (ره): «عبدالله بن أبيّ ابن سَلول».

<sup>} ..</sup> أي للذعاء ، إشارة إلى قوله تعالى : «ولا تصل على أحدٍ منهم مات أبداً ولا تقم على قبره إنّهم كفروا بالله ورسوله وماتوا وهم فاسقون» (التّوبة : ٨٤)

٥ \_ صَلَيْتُ اللَّحمَ و غيرَه أصليهِ ، مثال رَميتُه رَمياً ، إذا شؤيته . (الصّحاح)

٦ ـ لكان الصلاح في إخفائه . و قوله الله الله الله الله الله علمت علمت ما قلت ، أي لا تدري . (المرآة) وقوله ﷺ : «فأبدى» قال الجوهري : أبديت الأمر أظهرته .

السّمْط (١)، عن أبي عبدالله التَلْفَلُا «إنَّ رجلاً من المنافقين مات فخرج الحسين بن عليُّ التَّلْفَلَا يَمني معه ، فلقيه مولى له ، فقال له الحسين التَلْفَلَا: أين تذهب يا فلان ؟ قال: فقال له مولاه: أفرّ من جنازة هذا المنافق أن أصلّي عليها ، فقال له الحسين التَلْفَلَا: انظر أن تقوم (٢) على يميني فما تسمعني أن أقول فقل مثله . فلما أن كبّر عليه وليه قال الحسين التَلْفَلَا: « اللّهُمَّ (٣) الْعَنْ فلاناً عَبْدَكَ أَلْفَ لَعْنَه مُؤْتَلِفَة غَيْرِ عليه وليه قال الحسين التَلْفَلَا: « اللّهُمَّ (٣) الْعَنْ فلاناً عَبْدَكَ أَلْفَ لَعْنَه مُؤْتَلِفَة غَيْرِ مُخْتَلِفَة (١) ، اللّهُمَّ اخْز عَبْدَكَ في عِبادِكَ وَ بِلادِكَ ، وَ اصِلهُ حَرَّ نارِكَ ، وَ أَذِقْهُ أَشَدً عَذَائِكَ ، فَإِنّهُ كَانَ يَتَوَلَىٰ أَعْدَائَكَ ، وَ يُعادِي أُولِياءَكَ ، وَ يُبْغِضُ أَطْلَ بَيْتِ نَبِيتِكَ » ».

## ﴿ ۲۲ \_ باب الزّيادات ﴾

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ روي عن الصَّادِقين السَّبْقَالِ \_ إلى قوله : \_ ولا صلاة عند آل محمّد الشَّمَالِينَ (٥٠ ﴾.

T 1**1** 

١ عامر بن الشمط أبوكنانة القميمي الكوفي ، وثقه النسائي والقطّان على ما في خلاصة تذهيب تهذيب الكمال ، و أمّا راويه إن كان الحدّاء فرواية ابن محبوب عنه غير معمود .

٢ - أي اجتهد أن يتيشر لك القيام . (الوافي) وقال المجلسي \_ رحمه الله \_ : هو كناية عن التأمل والتدبير في ذلك .

٣ ـ وفي الكافي: «قال الحسين الله أنه أكبر؛ اللهم .. إلخ» واحتمله في المرآة بأنه قال
 الله تقية على المراد مؤتلفة في الشدة والكثرة غير مختلفة بأن يكون بعضها أخف . (الرآه)

۵ ــ العبارة في المقنعة هكذا: «ولا صلاة عند آل الرّسول ــ عليهم السّلام ــ على من لا
 يعقل الصّلاة ــ إلى آخر ما قال».

٦ ـ يدل على وجوب الخمس تكبيرات على المؤمنين والأربع على غيرهم ، وقال العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ: الظاهر من الأخبار و كلام الأصحاب أنّ المراد بالمنافق غير الاثني عشري لإطلاقه مقابل المؤمن . لكنّ الخبر يحكي صلاة النّبي في والله في زمانه الاثنا عشري و غيره ، بل المنافق هنا بمعنى الدين يظهرون الإسلام ولم يؤمنوا به .

سع ﴿٤٥٥﴾ ٢ ـ وعنه، عن محمد بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمد ، عن الحسين ابن سعيد ، عن القاسم بن محمد ، عن علي بن أبي حمزة ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر التلالا قال: كبر رَسول الله المسلام على حمزة سبعين تكبيرة ، و كبر علي التلاك على سَهل بن حُنيف خساً و عشرين تكبيرة ، قال: كبر خساً خساً كلّم أدركه النّاس، قالوا: يا أمير المؤمنين لم نُدرِك الصّلاة على سَهل ، فيضعه فيكبّر عليه خساً حتى انتهى إلى قبره خس مرّات » (١).

قال الشّيخ ــ رحمه الله ــ : ﴿ و لا صَلاة عِندَ آلِ محمّدٍ [ﷺ] على مَنْ لأ يعقل الصّلاة ﴾.

مَمَعُ ﴿ ٤٥٦﴾ ٣ \_ عمد بن يعقوب، عن علي بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن - أي عُمَير، عن أبيه، عن ابن - أي عُمَير، عن حمّاد بن عنان، عن الحلبي، عن زُرارة، عن أبي عبدالله التلكيلا «أنه سُئِل عن الصّلاة على الصّبي متى يصلّى عليه، قال: إذا عَقِل الصّلاة، قلت: متى تجب الصّلاة عليه؟ قال: إذا كان ابن سِتَ سِنين والصّيام إذا أطاقه» (٣).

ت ﴿٤٥٧﴾ ٤ \_ و عنه ، عن عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمّير ، عن زُرارة «قال: رأيت ابناً لأبي عبدالله التَلْكَلُل في حياة أبي جعفر التَلْكُل يقال له: عبدالله ، فظيمٌ قد درج (٤) ، فقلت له : يا غلام من ذا الّذي إلى جنبك؟ \_ لمولى لهم \_ فقال: هذا مولاي ، فقال له المولى يمازحه : لست لك بمولى ، فقال : ذاك شرٌ لك (٥) فطعن في جَنانِ (٣) الغلام فمات فأخرج في سَفَطٍ (٢) إلى البَقيع فخرج أبوجعفر فطعن في جَنانِ (٣) الغلام فمات فأخرج في سَفَطٍ (٢) إلى البَقيع فخرج أبوجعفر

١ - اختلف الأصحاب في تكرار الصلاة على الجنازة الواحدة ، وقال العلامة - رحمه الله - في المختلف: المشهور الكراهة ، وقيد ابن إدريس بالصلاة جماعة .

٣ - المشهور بين الأصحاب وجوب الصّلاة على الطّفل بعد ستّ سنين ، واستحبابها عليه قبله إذا ولد حيّاً ، وظاهر كثير من الأخبار أنّ الصّلاة قبل ستّ سنين بدعة ، و ما وقع منهم عليه وقع تقيّة . (ملذ) 
4 - الفطيسم : الطّفل الذي انتهت مدّة رضاعته ، و درج : أي مشى . (اللّفر بحي) 
4 - أي كونك مولى لي شرف لك و فخر ، فإنكار ذلك شرّ لك .

٦- قوله الثلا: «في سفط» وهو معرّب معروف. (المرآة) وفي منتهى الإرب: «ويستعار للتّابوت الصغير؛ ولو أنّ صبيّاً حُمل في سفّط».

 <sup>◄ -</sup> بفتح الجيم: القلب، كما في بحرالجواهر ، وقال المجلسي (ره) في المرآة: «في التهذيب ◄

التلكيلا وعليه جبة خرّ صفراء وعامة خرّ صفراء، ومُطْرَف خرّ أصفر (١)، فانطلق عيني إلى البقيع وهو معتمد عليّ ، والنّاس يعزُونه على ابن أبنه (٢)، فلمّا انتهى إلى البقيع تقدَّم أبو جعفر التلكيلا فصلّى عليه فكبَّر عليه أربعاً (٣) ثمّ أمر به فدفن ، ثمّ أخذ بيدي فتنحى بي ، ثمّ قال: إنّه لم يكن يصلّىٰ على الأطفال (١٥)، إنّا كان ١٩٨ أمير المؤمنين التلكيلا يأمر بهم فيدفنون من وراء وراء (٥) و لا يصلّي عليهم و إنّا صلّيت عليه من أجل أهل المدينة كراهِيّة أن يقولوا: لا يُصلّون على أطفاهم ». صح ( ١٥٨ ) ٥ – أحمد بن محمد بن عيسى ، عن موسى بن القاسم البجليّ ، عن على عليّ بن جعفر ، عن أخيه موسى بن جعفر التشكيلة («قال: سألته عن الصّبي أيصلّى عليه ». عليه إذا مات و هو ابن خس سنين ، قال: إذا عقل الصّلاة صُلّى عليه ».

مَّ ﴿٤٥٩﴾ ٦ \_ فأمّا ما رواه ابن أبيءُمَير ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبيءبدالله التَّلِيُّلُا « قال : لا يصلّى على المنفوس وهو المولود الَّذي لم يستهل ولم يَصْحُ ، ولم يورث (٢) مِنَ الدِّية ولا من غيرها ، و إذا استهلَّ فصل عليه و ورّثه ».

 <sup>«</sup>الجنان» والظاهر هو «جنازة» وهو كناية عن الموت» . و قال المطرزي في المغرب : «العرب تقول : طعن فلان في جنازته و رمي في جنازته إذا مات» . وفي نقل الخبر في الوافي : «فطعن في جنان الغلام فمات» ، والجنان \_ بغتج الجيم \_ : القلب ، و قوله : «فات» تفسير لقوله : «فطعن في جنازة الغلام» ، و لعل المعنى أنّ القلفل أصابه القلاعون في حياة أبي جعفر ١٩٤٨ فات .

١ ـ المطرف: رداء ذو أعلام ، واحدة المطارف ، وهي أردية من خرّ مربعة ذو أعلام.

٢ ـ عزَّاه تعزية : سلَّاه وصبّره وأمره بالصّبر .

٣ ـ محمول على التقية كها يؤيده نفس الخبر.

على البناء للمجهول ، أي : في زمن النبي وأمير المؤمنين التملك

۵ - كذا في نسخ التهذيب والاستبصار ، لكن في الكافي : «فيدفنون من وراء» بدون تكرار ، و معناه مع عدم تكرير : من وراء قبور الرّجال والنساء ، و وراء البلد : ظهره و خارجه ، أو من وراء أوليانهم أي من غير حضورهم . وقال الجزريّ في نهايته: في حديث الشّفاعة : يقول إبراهيم : «إنّي كُنت خليلاً مِن وَراءَ وَراءً» هكذا يُرْوَى مبنياً على الفتح : أي من خلف حِجاب ، و منه حديث مَعْقل أنّه حدّث ابن زياد بجديث ، فقال : أشّيءٌ سَمعته من رسول الله عليه أو مِن وَراءً وراءً ، أي ممّن جاء خَلْفَه وبَعده \_ إلى أن قال: \_ ويقال لولد الولد: الوَرَاء »

حكذا ، والضواب : «ولا يورث» عطفاً على «لا يصلّى» . (الأخبار الدّخيلة) أقول :
 وقال الفيض (ره) : في بعض النّسخ : «ولم يورث من والديه ولا من غيرهما» .

فهذا الخبر محمولٌ على ضربٍ من الاستحباب أو التَّقِيَّة لئلّا ينافي ما قدّمناه، و يزيد ما ذكرناه بياناً ما رواه:

ن ﴿٤٦٠﴾ ٧ معتد بن أحمد بن يحيى، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقَة ، عن عمرا ، عن أبي عبدالله التَلْكُلُا «أَنَه سُئل عن سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقة ، عن عمار ، عن أبي عبدالله التَّكُلُا «أَنَه سُئل عن الرَّجل المولود ما لم يجر عليه القلم هل يُصلّى عليه ، قال : لا ؛ إنّا الصّلاة على الرَّجل والمرأة إذا جرى عليها القلم ».

قال الشّيخ ـ رحمه الله ـ : ﴿ ومن أدرك تكبيرة على الميّت أو اثنتين تمّم ﴾ . صح ﴿ ٤٦١﴾ ٨ ـ الحسين بن سعيد ، عن صفوان بن يجيى ، عن عيص بن من القاسم « قال : سألت أباعبدالله التّليّق عن الرّجل يُدرك من الصّلاة على الميّت ١٩٩ تكبيرة ، قال : يتمُّ ما بق » .

مل ﴿ ٤٦٢﴾ ٩ \_ سقد ، عن محمد بن الحسين ، عن النّضر بن شعيب ، عن خالد بن ماذ القلانسيِّ \_ عن رّجل \_ عن أبي جعفر التَكْكُلا « قال : سَمعتُ مقول في الرّجل يدرك مع الإمام في الجنازة تكبيرة أو تكبيرتين ، فقال : يتم التّكبير وهو يمشي معها فإذا لم يُدرِك التّكبير كبّر عند القَبر ، فإن كان أدر كهم وقد دُفِنَ كبّر على القبر » (١).

مع ﴿ ٢٦٣﴾ ١٠ \_ أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن عبدالله إن أدرك الرَّجل عن عبدالله التَّكَيْلُا « قال : إذا أدرك الرَّجل التَّكبيرة والتَّكبيرة والتَّكبيرة على الميّت فليقض ما بقي متتابعاً » (٢).

ضع ﴿٤٦٤﴾ ١١ \_ عنه ، عن الحسن بن عليّ بن فَضّال ، عن أبي جيلة ، عن زيد الشّحام «قال: سألت أباعبدالله الكَلَيُلاعن الصّلاة على الجنائز إذا فات الرّجل منها التّكبيرة أو الثنتان أو النّلاث ، قال: يكبّر ما فاته ».

ضع ﴿٤٦۵﴾ ١٢ ــ فأمّا ما رواه سعد بن عبدالله ، عن الحسن بن موسى−

١ ــ الظّاهر أنّ الصورتين الأخيرتين مستقلّتان ، غير متفرّعتين على الأولى كما فهم . (ملذ)
 ٢ ــ قال السّيْدُ في المدارك : «مقتضى الرّواية أنّ من هذا شأنه لا يأتي بالدّعاء بين التّكبيرات ،
 سواء أمكنه الاتيان بذلك قبل وقوع ما ينافي الصّلاة من البعد والانحراف أم لا» .

الخَشَّاب، عن غِياث بن كَلُوب، عن إسحاقَ بن عمّار، عن أبي عبدالله، عن أبيه الخَشَّالِ «أَنَّ عليًا التَّلِيُلُ كَان يقول: لا يقضى ما سبق من تكبير الجنائز ».

فالوجه في هذه الرّواية أنّه لا يقضى كها كان يبتدء به من الفصل بينها (١) بالدُّعاء، و إنّها يقضى متتابعاً على ما فصّله الحلبي في روايته المتقدّمة. (٢)

قال الشَّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ و لا بأس بالْصَّلاة على القبر يوماً و ليلة ، فإن زاد على يوم وليلة لم تجز الصّلاة عليه ﴾ .

صى ﴿٤٦٦﴾ ١٣ ـ سعد، عن يعقوب بن يزيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن هِشام ابن سالم ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: لا بأس أن يصلّي الرَّجل على الميّت بعد ما يُدْفَن ».

عَهُ ﴿ ٤٦٧﴾ ١٤ \_ و عنه ، عن أبي جعفر (٣)، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن عبدالله التَّلِيَّلُا (( قال : إذا عن عبدالله التَّلِيَّلُا (( قال : إذا فاتتك الصّلاة على الميّت حتى يُدْفَنَ فلا بأس بالصَّلاة عليه وقد دُفِنَ ».

مع ﴿ ٤٦٨ ﴾ ١٥ \_ و عنه ، عن أبي جعفر ، عن الحسين بن عليِّ بن يوسف ، عن معاذ بن ثابت الجوهريِّ ، عن عَمرِ و بن جُمَيع ، عن أبي عبدالله التَّلَيُلُا « قال : كان رسولُ الله التَّلِيُلُلُا إذا فاتته الصّلاة على الميّت صَلّى على القبر » (٤٠).

مع ﴿ ٤٦٩﴾ ١٦ \_ فأمّا ما رواه محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن يعقوبَ بن يزيدَ ، عن زياد بن مروانَ ، عن يونسَ بن ظبيان ، عن أبي عبدالله ، عن أبيه الطَّهَالَا « قال: نهى رسول الله الطَّهَالِيَّ أن يصلَى على قبر أو يقعد عليه أو يُبنى عليه » (٥٠).

† T.

١ \_ في بعض النّسخ: «بينها».

٢ ـ يعني الخبر العاشر.

٣ ـ يعني عن سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن محمد بن عيسى الأشعري .

إ = هذا حكم من لم يدرك الصلاة على الميّت ، سواء صلّي عليه أو دُفِنَ بغير صلاة ، فإذا دُفن بغير صلاة ، فإذا دُفن بغير صلاة فالصّلاة على قبره واجبة سنّة ، و إن صلّي عليه فالصّلاة مستحبّة لمن لم يدرك الصّلاة عليه قبل الدّفن .

۵ ــ النّهي تنزيهي ، والصّلاة بن القبور أو على قبر سواء كانت واجبة أو مستحبّة مكروهة جداً ، والمراد الصّلاة فوق القبر لتوهم السّجود على القبر ، لا الصّلاة على الميّت .

تُ ﴿٤٧٠﴾ ١٧ \_ و عنه ، عن أحمدَ بنِ الحسِن ، عنِ عَمْرِو بنِ سعيد ، عن مُصدّق بن صَدَقَة ، عن عمّار بن موسى ، عن أبي عبدالله الصَّلِيَّة « أنّه سُئِل عمّن صُلَّى عليه فلمّا سَلَّم الإمام (١) فإذا الميت مقلوب رجلاه إلى موضع رأسه، قال: يسوّى و تُعادُ الصّلاة عليه وإن كان قد حُمِل ما لم يُدفّن ، فإن دُفِنَ فقد مضت الصّلاة عليه و لا يصلّي عليه و هو مدفون ».

مع ﴿ ٤٧١ ﴾ ١٨ - وَ عنه، عن السّيّاريّ، عن محمّد بن أسلم \_ عن رَجُل من أهل الجزيرة - «قال: قلت للرّضا التَّلْقُلا: يصلّى على المدفون بعد ما يدفن ؟ قال: على العُرْيان » (٢).

فهذه الأخبار و ما أشبهها ممّا وَرَدَ في معناها يجوز أن يكون المراد بها أنّه لا ٢٠١ تجوز الصّلاة على المدفون بعد مضيّ يوم و ليلة عليه ، لا أنّه يراد بها أنّه لا تجوز – الصّلاة عليه في الحال أو بعده بساعة أو في ذلك اليوم ، و إذا احتمل ذلك لم يكن بينها و بين ما تقدّم من الأخبار تناف، و إن لم تحمل على هذا الضّرب من\_ التَّأُويل لاحتجنا إلى إسقاط تلك الأحاديث جملة ، وهذا لا يجوز ، ويحتمل أن يكون المراد بالأخبار المتقدّمة الّتي تضمّنت جواز الصّلاة على الميّت بعد الدُّفن إِنَّمَا أَرَادِ بِهَا الدُّعاءِ له دون الصَّلاة الْخُصوصة ، لأنَّ ذلك يسمَّى صلاة في اللُّغة.

ويزيد ما ذكرناه بياناً ما رواه:

﴾ و ١٧٤) ١٩ \_ عليٌ بن الحسين ، عن سعد ، عن أحدَ بنِ محمّد بن عيسي ، عن أحمدَ بن محمَّد بن أبي نَصر ، عن الحسين بن موسى ، عن جعفر بن عيسي «قال : قَدِمَ أَبُوعبدالله الْطَهَيْلا مكَّة فسألني عن عبدالله بن أعْيَن ، فقلت : ماتَ ، فقال: ماتَ ؟ قلت : نَعَمَ ، قال : فانطلق بنا إلى قبره حتّى نصلّي عليه ، قلت : نَعَم،

١ ـ المراد بالسّلام التّكبير الخامس ولفظ «السّلام» يستعمل كثيراً كناية عن الفراغ.

٢ – محمّد بن أسلم في السند هو الجبليّ القلبريّ كان يتجر إلى طبرستان ، وأصله كوفيّ ، يقال: إنَّه كان غالياً فاسِدَ الحديث. فلا يجوز الأخذ بروايته ولا سيًّا إذا كان لها معارضاً ، إلاَّ أن يقال: المراد بالصّلاة في معارضها الدّعاء لا الصّلاة الواجبة سنّة على الأموات قبل الدَّفن.

فقال: لا ، ولكن نُصلّي عليه همهنا: فرفع يديه يدعو واجتهد في الدُّعاء و ترحَم عليه » (١).

كُمْ عَلَى ﴿ ٤٧٣﴾ ٢٠ \_ الصَّفَّار ، عن إبراهيم بن هاشِم ، عن نوح بن شعيب ، عن نو عن الله عن الله عن الله عن عن حريز ، عن محمّد بن مسلم ؛ أو زُرارة ﴿ قال : الصَّلاة على الميّت بعد ما يدفن إنّا هو الدُّعاء ، قال : قلت: فالنّجاشيّ لم يصلّ عليه النّبي الله الله ؟ فقال : لا ، إنّا دعا له ».

قال الشَّيخ ـ رحمالله ـ : ﴿ ويصلَّى على المَيّت في كلِّ وقت من اليوم واللَّيلة ﴾ . مع ﴿ ٤٧٤ ﴾ ٢١ \_ محمّد بن يعقوب ، عن أبي عليَّ الأشعريِّ ، عن محمّد بن عبد الجبّار ، عن صفوان بن يحيى ، عن العَلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطَّيِّ « قال : يصلّى على الجنازة في كلَّ ساعة ، إنّها ليست بصلاة رُكوع و [لا] سجود ، و إنها تكره الصّلاة عند طلوع الشَّمس و عند غروبها الّتي ٢٠٠٠ فيها الخشوع و الرُّكوع و السُّجود لأنَّها تغرب بين قَرْنَي شيطان و تطلع بين قَرْنَي شيطان » (٢٠) .

قال الشَّيخ ــ رحمه الله ــ : ﴿ و لا بأس بالصَّلاة على الميّت بغير وضوء ؛ وكذلك للجنب<sup>(٣)</sup> ﴾.

ق ﴿ ٤٧٥﴾ ٢٢ \_ محمّد بن يعقوبَ ، عن محمّد بن يجيى ، عن أحمد بن محمّد ابن محمّد ابن عيسى ، عن ابن فَضّال ، عن يونس بن يعقوب « قال : سألت أباعبدالله التَكْثَلا عن الجنازة أصلّي عليها على غير وضوء ، فقال : نَعَم إنّها هو تكبير وتسبيح و

٣ \_ المسألة إجاعية لا خلاف فيها بن الأصحاب.

١ ـ وفي الاستبصار بعد قوله «فقال مات» : «أفتدري موضع قبره ؟ قلت: نَعَم ، قال : انطلق بنا ـ الخ».

٢ ـ قال في النهاية: وفيه: «الشّمس تَطلُع بين قَرْنَيِ الشّيطان» أي ناجِيَتَي رأسه و جانِبَيْه. وقيل: القُرْن: القُوة: أي حين تَطلُع يَتَحَرَّك الشّيطان و يَتسلَّط ، فيكون كالمُعين لها. وقيل: «بين قَرْنَيْه» أي أُمّتَيه الأوّلين والآخرين. و كلّ هذا تمثيل لمن يَشجد للشّمس عند طلوعها، فكأنّ الشّيطان مُقْتَرِنٌ بها ـ انتهى.

تَحَمِيد و نَهلِيل كها تكبّر و تسبّح في بيتك على غير وضوء».

\* ﴿ ٤٧٦ ﴾ ٢٣ ـ و عنه ، عن محمّد بن إسماعيلَ ، عن الفضل بن شاذان ؛ و أبي علي الأشعري ، عن محمّد بن عبد الجبّار جميعاً ، عن صفوانَ بن يجيى ، عن عبد الحميد بن سعد (١) « قال : قلت لأبي الحسن الطّكالا : الجنازة يخرج بها و لست على وضوء ، فإن ذهبت أتوضًا فاتتني الصّلاة أيُجزئني أن أصلّي عليها و أنا على غير وضوء ؟ قال : تكون على طُهْرِ أحبُ إلى ».

و هذه الرّواية تضمَّنت أنّ الطَّهارة أفضّل ، و هي تدلُّ على أنَّ غير الطّهارة أيضاً جائز ، وبجوز أن يتيمّم الإنسان بَدَلاً من الظّهارة إذا خاف أن تفوته-الصَّلاة ، روى ذلك :

ت ﴿٤٧٧﴾ ٢٤ ـ محمد بن يعقوبَ ، عن محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ابن عيسى ، عن الحسين بن سعيد ، عن أخيه الحسن ، عن زُرْعةَ ، عن سَهاعَةَ «قال: سألته عن رَجل مرّت به جنازة وهو على غير طُلهْرٍ (٢)، قال: يضرب بيديه على حائط اللِّبن فيتيمّم ».

تُ ﴿ ٤٧٨ ﴾ ٢٥ \_ محمد بن يعقوب ، عن حُمَيد بن زياد ، عن الحسن بن - محمد الكِنديِّ ، عن الميشميْ ، عن أبان بن عثان ، عن عبدالرَّحن بن أبي عبدالله ، عن أبي عبدالله المُلْكُيُّلُا « قال: قلت له: تصلّي الحائضُ على الجنازة ؟ قال: نعم ، ولا تقف معهم (٣) ، تقوم مفردة ».

على ﴿ هُ ١٨﴾ ٢٧ \_ سعد ، عَن أبي جَعفر (١) ، عن عبدالرَّحن بن أبي نَجرانَ ؛ و الحسين بن سعيد ، عن حمّاد ، عن حَريز \_ عمّن أخبره \_ ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال : الطّامث تصلّي على الجنازه لأنّه ليس فيها رُكوعٌ ولا سجودٌ، وَالجُنبُ

١ - في الكافي: «سعيد»، والظاهر اتّحادهما بقرينة الرّاوي والمروي كما في جامع الرّواة.
 ٢ - في الكافي: «وهو على غير وضوء كيف يصنع». ٣ - أي مع الرّجال أو مع المصلّين مطلقاً. والأول أظهر لفظاً والتماني معنئ.
 ١ - أي أحمد بن محمّد الأشعري.

ቸ የ • የ

يتيمم ويصلّي على الجنازة » (١).

تَ ﴿ ٤٨١﴾ ٢٨ \_ و عنه ، عن أبي جعفر ، عن عثان ، عن سَهاعَة ، عن أبي عبدالله التَلْقَلُا « عن المرأة الطّامث إذا حضرت الجنازة ؟ فقال : تتيمّم و تصلّي عليها وتقوم وحدها بارزَة من الصّفّ » (٢).

من ﴿ ٤٨٢﴾ ٢٩ \_ و عنه ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ؛ والعبّاس بن معروف ، عن عبدالله التكليلا « قال : سألته عَنِ \_ عن عبدالله التكليلا « قال : سألته عَنِ \_ الحائض تصلّي على الجنازة ، فقال : نعم ، ولا تقف معهم ، والجنب يصلّي عَلى \_ الجنازة ».

قال الشّيخ \_ رحمه الله \_ : ﴿ و أولى النّاس بالصّلة على الميّت أو لاهم عبرائه (٣) \_ إلى آخر الباب ﴾ .

صلح ﴿٤٨٣﴾ ٣٠ ـ محمَــد بن يعقوبَ ، عن عليّ بن إبراهيمَ ، عن أبيه ، عن ابن أبيءُمَير ــ عن بعض أصحابه ــ ، عن أبي عبدالله التكليّلا « قال : يصلّي عَلَى- ٢٠٤ الجنازة أولى النّاس بها أو يأمر مَن يُحِبّ » (٤).

مع ﴿ ٤٨٤﴾ ٣١ \_ و عنه ، عن محمّد بن يجي ، عن أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن الحسين بن سعيد ، عن أبي بصير ، عن الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمّد ، عن علي بن أبي حزة ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الطّلَخلالا « قال : قلت له : المرأة تموت ؛ مَن أحقّ النّاس بالصّلاة عليها ؟ عن أبي عبدالله الطّلَخلالا « قال : نَعَم ، وقال : نَعَم ، و

١ - التّبتم محمول على الاستحباب.
 ٢ - يفهم منها عدم اشتراط الطهارة من الخبث في صحة الصّلاة على الأموات، فإنّ الحائض لا تنفك غالباً عن التجاسة.

٣ في المقنعة: «وأولى الناس بالصلاة على المئت من أهل بيته أولاهم به من الرّجال وله التّقلُم في الصّلاة عليه رجل من فضلاء بني هاشم كان أولى بالتقديم عليه بنفسه، وله تقديم غيره، فإن حضر الصّلاة عليه رجل من فضلاء بني هاشم كان أولى بالتقديم عليه بتقديم وليّه له، ويجب على الوليّ تقديمه، فإن لم يقدِّمه الوليّ لم يجز له التقدُّم على الإكراه له ».

إلى الجنب الحديث المحتول المحتول الحديث الحديث المحتول المحتول الحديث الحديث المحتول الم

يُغسَّلها » (١).

م ﴿ ٤٨٥﴾ ٣٢ \_ فأمّا ما رواه محسن بن أحد (٢)، عن أبان بن عثمان ، عن عبد الله التَّاتِيَةُ عن الصّلاة على المرأة ؛ عبد الله و الرّوج أحقُ بها أو الأخ ، قال: الأخ ». الزّوج أحقُ بها أو الأخ ، قال: الأخ ».

مَّحَ ﴿ ٤٨٦﴾ ٣٣ \_ أحمد بن أَبِي عبدالله ، عن أبيه ، عن ابن أَبِي عُمَير ، عن حفص بن البَخْتَريُّ ، عن أَبِي عبدالله التَّلِيمُلاً « في المرأة تموت و معها أخوها و زَوجها ، أَيّهها يصلّي عليها ؟ قال : أخوها أحقُّ بالصَّلاة عليها » .

فالوجه في هذين الخبرين أن تحملها على ضرب من التَّقيّة ، لأنها موافقان لمذاهب العامّة (٣).

صح ﴿ ٤٨٧﴾ ٣٤ عمد بن مسعود العيّاشي ، عن محمد بن نصير قال : حدَّثنا محمد بن الحسين ، عن جعفر بن بَشير ، عن هِشام بن سالم ، عن أبي عبدالله التَّكْيُلا ، وقال : سألته عن المرأة هل تؤمُّ النّساء ؟ قال : تؤمُّهن في النّافلة ، فأمّا في المكتوبة فلا ، ولا تتقدّمهن ، ولكن تقوم وسطهن » (١٠).

١ \_ عليه عمل الأصحاب وفتواهم في الصّلاة . (ملذ)

٢ \_ هو محسن بن أحمد البجليّ أبوأحد القيسيّ بالولاء، روى عن أبي الحسن الرّضا ﷺ، وله
 كتاب رواه عنه أحمد بن أبي عبدالله البرقي . (ست \_ جش) لكن حاله مجمول .

٣- ذكر البخاري في صحيحه «قال الحسن البصري: أدركت النّاس وأحقهم على جنائزهم من رضوهم لفرائضهم»، وقال ابن حجر العسقلافي في توضيح كلامه «قال الحسن»؛ لم أده موصولاً، وقوله: «من رضوه» في رواية الحموي والمستملي: «من رضوهم» بصيغة الجمع، وفائدة أثر الحسن، هذا بيان أنه نقل عن الذين أدركهم وهوجمهور الصحابة أنهم كانوا يلحقون صلاة الجنازة بالصلوات التي يجمع فيها وقد جاء عن الحسن: «أنّ أحق النّاس بالصّلاة على الجنازة الأب ثم الإبن» أخرجه عبد الرزاق، وهي مسألة اختلاف بين أهل العلم، فروى ابن ابي شيبة، عن جاعة: منهم سالم والقاسم وطاووس أنّ إمام الحي أحق، وقال علقمة والأسود و أخرون: الوالي أحق من الولي، وهو قول مالك و أبي حنيفة والأوزاعي وأحد و إسحاق، وقال أويوسف والشافعي: الولي أحق من الولي.

٤ \_ الظّاهر عدم ربط الخبر بأحكام الجنائز ، والمشهور استحباب إمامتهن للنّساء مطلقاً ، -

٣٥ ﴿ ٤٨٨ ﴾ ٣٥ \_ و عنه ، عن العبّاس بن المغيرة قال : حدَّثني الفضل بن شاذان ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن زُرارة ، عن أبي جعفر الطّيْخلا « قال : قلت : المرأة تؤمُّ النّساء ؟ قال : لا ؛ إلا على الميّت إذا لم يكن أحدٌ أولى منها ، تقوم وسطهنَّ في الصّفُّ فتُكبِّر و يُكبِّرنَ ».

نَوْ كُمْ ﴿ ٤٨٩﴾ ٣٦ \_ علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن محمّد بن يجيى ، عن طَلحَةَ الرّمام الجنازة فهو أحقُّ النّاس بالصّلاة عليها » (١).

مع ﴿ ٤٩٠﴾ ٣٧ \_ محمّد بن أحمدٌ بن يحيى ، عن إبراهيم بن هاشم ، عن النّوفَاتي ، عن السَّكُوفي ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه التَّلَيُّة «قال أميرالمؤمنين التّوفي ، عن السَّلاة عليها إن قدّمه التّلِكُلا: إذا حضر سلطان من سلطان الله جنازة فهو أحقُّ بالصّلاة عليها إن قدّمه ولئ الميّت وإلاّ فهو غاصب ».

صى ﴿ ٤٩١﴾ ٣٨ ـ محمّد بن يعقوبَ ، عن سَهل بن زياد ، عن إسماعيلَ بن \_ مِهرانَ ، عن سَيفِ بن عَمِيرة ، عن أبي عبدالله الصَّلِيُلا « قال : لا يصلّى على الجنازة بحَذَاءٍ ، ولا بأس بالخفّ » (٢).

> تمَّ الجَزِء الثَّاني من كتاب الصَّلاة وَ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ وَ ٱلْمِنَّةُ ، وَ عَلَىٰ نَبِيتِهِ وَ آلِهِ ٱلصَّلاةُ وَ ٱلرَّحْمَةُ

† ۲•٦

بل قال العلامة \_ رحمه الله \_ في التذكرة: إنه قول علمائنا.

١ ـ طلحة بن زيد عامّيّ المذهب بَرّيٌّ ، إلاّ أنّ كتابه معتمد. (ست ، جش)

٢ - المشهور بين الأصحاب استحباب نزع النّعلين في صلاة الجنازة ، بل لا يعلم فيه مخالف،
 واستندوا بهذا الخبر . (ملذ)

## أبواب الزّيادات في الجزء الثّاني من كتاب الصّلاة ﴿ ٢٣ \_ باب الصّلاة في السّغر ﴾

الحسن (١٠) عن زُرْعَة ، عن سَهاعة « قال : سألته عن أحمد ، عن الحسين ، عن الحسن (١٠) عن زُرْعَة ، عن سَهاعة « قال : سألته عن المسافر في كم يقصر الصّلاة فقال : في مسيرة يوم ، و ذلك بريدان وهما ثمانية فراسخ ، ومن سافر قصر الصّلاة و أفطر ، إلا أن يكون رَجُلاً مُشَيّعاً (٢)، أو خرج إلى صَيْد أو إلى قرية له تكون مسيرة يوم يبيت إلى أهله لا يقصر ولا يفطر » (٣).

ع ﴿٤٩٣﴾ ٢ \_ أحمد بن محمد ، عن عليّ بن الحكم ، عن عبدالله بن يجي الكاهِليّ «قال: سمعت أباعبدالله الطَّلَمُلا يقول في التَّقصير في الصّلاة ، قال: بَريد في بَريد أربعة و عشرون ميلاً » (٤٠).

تَ ﴿ ١٩٤﴾ ٣ \_ فَأَمَّا مَا رَوَاهُ عَلَيْ بِنَ إِبِرَاهِمِ ، عَنَ أَبِيهُ ، عَنَ ابِنَ أَبِيعُمَّير ، عَنَ جَمل ، عَن زُرَارة ، عَن أَبِي جَمَعُو السَّلِيَةُ « قَالَ : التَقصير في بَريد ، والبَريد أربعة فراسخ ».

تَعْمَ ﴿ ٤٩٥﴾ ٤ \_ عنه ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن أبي أيتوب « قال :

١ \_ يعني أحد بن الحسين بن سعيد ، عن أبيه الحسين ، عن أخيه الحسن ، وقيل لعل «أحد ،
 عن الحسين» تصحيف «أحد بن الحسين» ، لكنه بعيد ،

٣ \_ الأصل \_ كما في ظاهر هذه الرّواية .. ملاك السّفر شرعاً مسيرة يوم ، ومسيرة يوم في تلك الأيتام كانت ثمانية فراسخ معمولاً . وأمّا اليوم فكانت ثمانية فراسخ مسيرة ساعة أو أقل ، فلا تكون سفراً ، لا شرعاً و لا عقلاً ، ولعل المراد الذهاب والإياب جيعاً مسيرة يوم ، والأحكام الشّرعيّة مبنيّة على أصول غير متغيّرة، وجعل القّانية ملاكاً للسّفر كان لعدم التّوجّه إلى الأصل .

إ ـ هذا صحيح بالتسبة إلى زمان صدور الخبر لأنّ في تلك الأيام أربعة و عشرون ميلاً
 كانت مسيرة يوم ، وهكذا بقيّة الأخبار ، وخبر سماعة حاكم على جميع الأخبار التي عينت بالفراسخ والبريد.

1

قلت لأبي عبدالله التَكَيْلا: أدنى ما يقصر فيه المسافر؟ فقال: بَريد (١١) ».

فلا تنافي بين هذين الخبرين الأوّلين،لأنّ الوجه فيهما أنَّ المسافر إذا أراد-الرُّجوع مِن يومه فقد وجب عليه التّقصير في أربعة فراسخ ؛

يدلُّ على ذلك ما رواه:

سىم ﴿٤٩٦﴾ ۵ ـ سعد، عن أحمد بن محمّد بن عيسى، عن الحسين بن سعيد، عن فضالَةَ بن أيتوب، عن مُعاويةَ بن وَهْب « قال: قلت لأبي عبدالله الطّهُ اللّهُ الطّهُ اللّهُ الطّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

على أنَّ الَّذي نقوله في ذلك أنّه يجب القصر إذا كان مقدار السَّفر تمانية– فراسخ و إذا كان أربعة فراسخ كان بالخيار في ذلك إن شاء أتمَّ و إن شاء قصَّر ؛ والَّذي يدلُّ على جواز التقصير في أربعة فراسخ ما رواه :

ن عن عبدالله بن بُكير ( ٤٩٧ ) ٣ \_ أحمد بن محمد ، عن محمد بن أبي عُمَير ، عن عبدالله بن بُكير ( قال : و ( قال : سألت أباعبدالله التلكيك عن القادِسيّة (٢٠ أخرج إليها أنمُ أم أقصر ؟ قال : و كم هي ؟ قلت : هي التي رأيت ، قال : قصر ».

مَع ﴿ ٤٩٨﴾ ٧ \_ سعد ، عن أحمد بن محمد ، عن الحسين ، عن قضالة ، عن حماد بن عنهان ، عن أبي أسامة زيد الشّحام «قال: سمعت أباعبدالله التَّلْقَيْلا يقول: يقصر الرّجل الصّلاة في مسيرة اثني عشر ميلاً ».

حَسَّم ﴿ ٤٩٩﴾ ٨ \_ و عنه ، عن أبي جعفر ، عن الحسن بن علي بن فَضَال ، عن معاوية بن عمّار «قال: قلت لأبي عبدالله الطّعَلَا: في كم أقصر الصّلاة ؟ فقال: في بريد ، ألا ترى أنَّ أهل مكّة إذا خرجوا إلى عَرَفة كان عليهم التّقصير؟! ».

ح ﴿ ٥٠٠﴾ ٩ \_ وعنه ، عن محمد بن الحسين بن أبي الخطاب، عن جعفر بن -بَشير، عن حمّاد بن عثان ، عن محمّد بن النّعان ، عن إسماعيلَ بنِ الفضل «قال: سألت أباعبدالله الطّهُ الطّهُ عن التَّقصير ، فقال: في أربعة فراسخ ».

مع ﴿ ٥٠١ ﴾ ١٠ ـ و عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن مُعاوية بن حُكَيم ، عن

† Y•A

١ ـ البريد: اثنا عشر ميلاً. (الضحاح) ٢ ـ في بعض النسخ: «ما يقصر فيه الصلاة».
 ٣ ـ القادسية قرية بينها و بن الكوفة خسة عشر فرسخاً وبينها و بن العذيب أربعة أميال.

أَبِيمَالُكَ الْحَضَرَمَتِ ، عَن أَبِي الْجَارُودِ « قَالَ : قَلْتَ لَأَبِيجِعَفُرِ الْتَلْكَثَلُا : في كَمْ– التَّقصير ؟ فقال: في بَريد ».

م و ١٠٠٥ ما و عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن معاوية بن حُكَيم ، عن سليان بن محمّد الخثيمة ، عن السيان بن محمّد الخثيمة ، عن السحاق بن عمّار « قال : قلت لأبي عبدالله التَّكَيلا : في كم التقصير؟ فقال : في بَريد، وَغِيهم ! كأنّهم لم يحجّوا مع رسول الله التَّكِيلا ، فقصروا » .

سى ﴿ ٥٠٣﴾ ١٢ \_ عنه ، عن أبي جعفر ، عن الحسن بن علي بن يقطين ، عن أخيه ، عن أبيه علي بن يقطين ، عن أخيه ، عن أبيه علي بن يقطين « قال : سألت أبا الحسن الأوّل الكَنْكُلا عن الرّجل يخرج في سفره وهو مَسِيرة يوم ، قال : يجب عليه التّقصير إذا كان مَسيرة يوم و إن كان يدور في عَمَله » (١).

مع ﴿ ٤٠٤﴾ ١٣ \_ فأمّا ما رواه أحمد بن محمّد ، عن ابن أبي نَصر ، عن أبي الحسن الرِّضا الطَّيْئِلا « قال : سألته عن الرِّجل يريد السَّفر في كم يقصّر ، فقال : في ثلاثة بُزُد » (٢).

فهذا خبر موافق للعامَّة ولسنا نعمل به.

مع ﴿٥٠٥﴾ ١٤ ــ فأمّا ما رواه محمّد بن عليٌّ بن محبوب، عن أحمد، عن-

١ - كَانَ المعنى وإن لم يكن بالخط إلى منتهى المسافة كذلك ، وبعبارة أخرى: يكون سيره في عرض المسافة لا في طولها. (ملذ)

٢ - في النّهاية : في الحديث : «إنّي لا أخِيش بالعهد ولا أحبس البُرْد» أي لا أحبس الرّسُل الواردين علي . قال الرّعشري : البُرْد - يعني ساكناً - جمع بريد وهو الرّسول ، عغفف من بُرُد ، كرُسل عنفف من رُسُل ، و إنّا خففه ههنا ليزاوج العهد . والبريد كلمة فارسية يُراد بها في الأصل البّغلُ ، و أصلها بريده دم ، أو عذوف الذّنب ، لأنّ بغال البريد كانت عذوفة الأذناب كالعلامة لها ، فأعربت وخففت ، ثم ستى الرّسول الذي يركبه بريداً، والمسافة التي بين السّكتين بريداً ، والسّكة موضع كان يسكنه الغيوج المرتبون من بيت أو قبة أو رباط ، وكان يرتّب في كلّ سكة بغال . وبعد ما بين السّكتين فرسخان وقيل أربعة . ومنه الحديث : «الأنتقتر الصّلاة في أقل من أربعة بُرُد» وهي سنّة عشر فرسخاً ، والفرسخ ثلاثة أميال ، والميل أربعة آلاف ذراع - انتهى .

الحسن بن محبوب (١)، عن أبي جميلة ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله التَلْكُلُا (( قال : لا بأس للمسافر أن يتم الشفر مسيرة يومن ) (١).

فهذا الخبر أيضاً موافقٌ للعامّة وليس عليه العمل ، لأنَّ الذي يجب فيه - ٢٠٩ التقصير القدر الذي ذكرناه ، سواء كانت (كذا) مسيرة يومين أو أقلّ أو أكثر (٣)، ويجوز أن يكون الخبر محمولاً على من يسير في اليومين أقلّ ممّا يجب فيه التقصير فحيننذٍ يجب عليه التّام ؛ والّذي يكشف عمّا ذكرناه ما رواه:

صح ﴿ ٥٠٦ ﴾ ١٥ \_ عمد بن علي بن محبوب ، عن يعقوب بن يزيد ، عن التقصير ، قال : سألته عن التقصير ، قال : فقال : في بَريدين أو بياض يوم » .

مَ ﴿ ٥٠٧ ﴾ ١٦ \_ عنه ، عن العبّاس ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن معاوية ابن عمّار « قال : قلت لأبي عبدالله الطّه الله إنّ أهل مكّة يتمّون الصّلاة بعرَفات ، قال : وَيُلْهم \_ أو ويحهم \_ ! و أيّ سفر أشدّ منه ؟!! لا يتمّ » (١)

عُسَم ﴿ ٨٠٠ ﴾ ٧٧ - سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن محمّد ، عن الحسين بن سعيد ، عن قضالة ، عن أبان بن عثان ، عن إسماعيل بن الفضل « قال : سألت أباعبدالله التلكي عن رَجل سافر من أرض إلى أرض ، و إنها ينزل قراه و ضَيْعتَه ، قال : إذا نزلت قراك و ضَيْعتك فأتم الصّلاة ، و إذا كنت في غير أرْضِك فقصّر » . من ﴿ ٤٠٥ ﴾ ١٨ \_ محمّد بن علي بن محبوب ، عن محمّد بن عيسى ، عن عمران بن محمّد « قال : قلت لأبي جعفر الثّاني التَكْتُلا : جعلت فداك إنْ لي ضيعة عمران بن محمّد « قال : قلت لأبي جعفر الثّاني التَكْتُلا : جعلت فداك إنْ لي ضيعة

١ - في بعض النّسخ : «عن أحمد ، عن الحسن بن سعيد» .

٢ - أبوجيلة مفضّل بن صالح الأسديّ بالولاء ضعيف كذّاب يضع الحديث. (صه)

٣ ـ هذا الكلام مبنيٌّ على أنّ الأصل في المسافة ، و قد عرفت أنّ الأصل في زمان الشفر المسافة.

غ - كذا، وفي الفقيه: «قال: ويلهم أو ويجهم، وأيّ سفر أشد منه !!؟ لا، لايتم ». وقوله:
 «لا» في الأولى معناها: لاينبغي لهم الإتمام، و «لا» القانية ناهية أو نافية، فيكون مدخولها خبراً
 بمعنى النّهي، والتّرديد في قوله: «أو ويجهم» من أحد الرّواة.

على خسة عَشَر ميلاً خسة فراسخ فريما(١) خرجت إليها فأقيم فيها ثلاثة أيّام أو خسة أيّام أو سبعة أيّام ، فأتمُ الصّلاة أم أقصّر ؟ فقال: قصّر في الطّريق و أتمّ في الضّيعة » (٢).

تَ ﴿ ٢١ ﴿ ٢١ ﴿ ٢١ ﴿ عَمَد بن أَحَدَ بنِ يحِيى ، عن أَحَدَ بنِ الحَسن بن علي بن - فَضَال ، عن عَمرِ و بن سعيد المدائني ، عن مُصدّق بن صَدَقَة ، عن عمّار بن موسى ، عن أبي عبدالله الطّهُ ﴿ فِي الرّجل يخرج في سفره فيمرُّ بقرية له أو دار فيما ؟ قال : يتم الصّلاة ولو لم يكن له إلا نخلة واحدة ، ولا يقصّر وليصم إذا حضره الصّوم وهو فيها » (١).

قال محمّد بن الحسن: ما تتضمّن هذه الأخبار من الأمر بالإتمام في ضيعة - الإنسان يحتمل وجوهاً منها: أنه إنها أمر بالإتمام إذا أراد المقام عشرة أيتام -

والَّذي يدلُّ على ذلك ما رواه:

◄ ﴿ ١٣﴾ ٢٢ \_ سعد بن عبدالله ، عن إبراهيم بن هاشم ، عن إسماعيل بن – مرّار (٥٠) ، عن يونس بن عبدالله العَلَيْلا أَعْلَيْلاً

١ \_ في بعض النَّسخ. «رعا». • • • هو علي بن إسحاق بن عبدالله بن سعد الأشعري الثَّقة.

٢ \_ هذا الحديث مشكل لتضمنه في التقصير في خسة فراسخ إذ الاياب هنا غير معتبر لأنه سفران ، إلا أن مجمل على التخيير ، (الوافي)

٣ \_ محمولٌ على الإتمام في الضّيعة ، أو على عدم إرادة العود . (ملذ)

إلى الشّيخ في التّهاية وابن بابويه وابن البرّاج وأبي الصلاح ، والمحقّق في المختصر- النّافع اعتبار المنزل خاصة لاناطة الحكم به في الأخبار الصّحيحة .

۵ ـ نسخة في الجميع «بن يسار» وهو سبؤ.

«قال: من أتى ضيعته ثمَّ لم يُرِدِ المقام عشرة أيّام قصّر ، وإن أراد المقام عشرة أيّام أتمَّ الصّلاة ».

الجعفريّ ، عن موسى بن حمزة بن بزيع «قال: قلت الأبي الحسن التَّلْقَلَا: جُعِلْتُ فَلَا أَنْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّه

والوجه الثّاني : أن تُكون الأخبار محمولة على من يمرُ بمنزل له كان قد-استوطنه ستّة أشهر فصاعداً فحينئذٍ يجب عليه التّام ؛ يدلُّ على ذلك ما رواه:

مع ﴿ ١٥ ﴾ ٢٤ \_ سعد ، عن أحمد بن محمد ، عن ابن أبي نصر ، عن حماد ابن عثمان ، عن علي الرجل ابن عثمان ، عن علي بن يقطين « قال : قلت لأبي الحسن الأوَّل التَّلْقَلَا : الرُجل يتَخذ المنزل فيمرُّ به أيتمُ صلاته أم يقصِّر ؟ قال : كُلُّ منزل لا تستوطنه فليس لك أن تتم فيه ».

مع ﴿ ٥١٧ ﴾ ٢٦ \_ عنه ، عن أيوب بن نوح ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد ابن عثمان، عن الحلبي المرك له في الرّجل يسافر فيمرُ بالمزل له في السّريق ، يتمّ الصّلاة أم يقصر ؟ قال: يقصر ، إنّها هو المزل الّذي تَوَطّنه ».

مع ﴿ ١٨ ﴾ ٢٧ \_ عنه ، عن أيوب ، عن صفوان بن يجيى ، عن سعد بن -أبي خَلَف « قال : سأل عليُّ بن يقطين أبا الحسن الأوَّل التَّكِيُّلُا عن الدَّار تكون للرِّجل بمصر أو الضَّيْعَة فيمرُّ بها ، قال : إذا كان ممّا قد سكنه أتمْ فيه الصّلاة و ٢١٢ إن كان ممّا لم يسكنه (٢) فليقصَّر ».

إ ـ يعني أباجعفر الأشعري . ٢ ـ كذا ، والظاهر رجوع الضمير المذكر إلى الدّار
 وهي مؤنّث ، ولذا قال العلّامة في المختلف : «ولا يجوز عود الضمير إلى غير المصر ؛ لأنّه المذكّر -

مع ﴿ ٥١٩ ﴾ ٢٨ عنه ، عن أيوبَ بنِ نوح ، عن أبي طالب (١) ، عن أحمدَ بنِ عمد بن أبي طالب (١) ، عن أحمدَ بنِ محمد بن أبي نصر ، عن حمّاد بن عثان ، عن عليِّ بن يقطين «قال : قلت لأبي الحسن الأوّل الطّهُلا: إنّ لي ضياعاً و منازل بين القرية والقريتين الفرسخان (٢) والثّلاثة ؟ فقال : كلّ منزل من منازلك لا تستوطنه فعليك فيه التَقصير » (٣).

مع ﴿ ٥٢ ﴾ ٢٩ – عنه ، عن محمّد بن أحمد ، عن أحمد بن الحسين (٤) عن محمّد بن إسماعيل بن بزيع ، عن أبي الحسن التَكْثَلا ((قال: سألته عن الرَّجل يقصّر في ضَيْعَتِه ، فقال: لا بأس ما لم ينو مقام عشرة أيّام إلاّ أن يكون له فيها منزل يستوطنه ، فقلت: ما الاستيطان؟ فقال: أن يكون له فيها منزل يقيم فيه سِتّة أشهر، فإذا كان. كذلك يتم فيها متى يدخلها ، وقال: وأخبرني محمّد بن إسماعيل أنّه صلّى في ضَيْعَته فقصَّر في صلاته، فقال أحمد: و أخبرني عليٌ بن إسحاق بن سعد، و أحمد بن محمّد جيعاً أنْ ضَيْعَتِه التي قصّر فيها الحَمْراء».

مع ﴿ ٥٢١﴾ ٣٠ عمد بن علي بن عبوب، عن يعقوب بن يزيد، عن ابن -أبي عُمَير ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن حُذَيفَة بنِ منصور ، عن أبي عبدالله المَنْكَيْلا «قال: سَمِعتُه يقول: خرجت إلى أرض لى فقصرت ثلاثاً وأتممت ثلاثاً » (٦٠).

<sup>→</sup> والدّار والضّيعة مؤنّثان ، ولا يجوز عود ضمير التّذكير إليهها . وقول الشّيخ في المبسوط، وقول ابن --البرّاج يشعران بالقصر مطلقاً ما لم ينوالمسافر اقامة عشرة أيّام، وقول أبيالصّلاح يشعر بأنّ-التقصير إنّا هو في المنزل لا في البلد غيره» .

١ ـ الظّاهر كونه عبدالله بن الصلت القمّي مولى الربيع ثقة مسكون إلى روايته. (جش)
 ٢ ـ في بعض النسخ: «الفرسخن».

٣ قال العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ : لا يبعد حمل بعض أخبار الإتمام في هذا الباب على ـ
 التقية ، لذهاب كثير من العامة إلى أنه يتم إذا ورد منزله ، سواء استوطنه أم لا .

٤ ــ الظّاهر كونه ابن الحسين بن سعيد الأهوازيّ فيكون السّند ضعيفاً ، ولكنّ الصّواب : «أحمد ، عن الحسين» و هما الأشعريّ و ابن سعيد الأهوازيّ فيكون السّند صحيحاً.

۵ ـ الظّاهر أنّ الضّمير راجع إلى المعصوم ـ عليه السّلام ـ .

٦ ــ لا يخنى أنّ هذا الخبر يؤمّي إلى التتخيير ، وهو وجه الجمع بين الأخبار، ويمكن حل الإتمام على التقية . (ملذ) ويمكن أن يكون القصر في الطريق والإتمام في المنزل ، إذ القصر مع عدم نيّة الإتمام مع نيّة الإتمام مع نيّة الإقامة والإتمام مع نيّة الإقامة والدّية التحديد الله عنه الله والتحديد الله عنه التحديد الله والتحديد الله والتحديد التحديد الت

كُمْعُ ﴿ ٤٢٢﴾ ٣٦ ـ فأمّا ما رواه أحمد بن محمّد ، عن ابن أبي غُمّير ، عن عبدالله ابن بُكير ، عن عبدالرَّحن بن الحجّاج «قال: قلت لأبي عبدالله الطّيكا: الرَّجل له - ٣١٠ الضّياع ، بعضها قريب مِن بعض ، فيخرج فيطوف (١) فيها ، أَيُتِمُّ أَم يُقصّر ؟ قال: يُتمُّ ».

مع ﴿ ٥٢٣﴾ ٣٣ وما رواه محمد بن يعقوب، عن محمد بن الحسن - و غيره -عن سهل بن زياد، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر «قال: سألت الرّضا الطّهُلاعن -الرّجل يخرج إلى ضَيعته فيقيم اليوم و اليّوْمين و النّلاشة أيقصر أم يُتم ؟ قال: يُتمّ الصّلاة كلّما أتى ضَيعة من ضياعه ».

فليس في هذين الخبرين ما ينافي ما قدّمناه لأنّه ليس فيها مقدار المسافة التي يخرج فيها ، و إذا لم يكن ذلك فيها احتمل أن يكون المراد بها إذا كانت الضّيعة قريبة إليه فلا يجب عليه حينئذ التقصير.

أوضّ ﴿ ٤٢٤﴾ ٣٣ - أحمد بن محمد ، عن محمد بن عيسى ، عن عبدالله بن المعنورة ، عن إسماعيل بن أبيزياد ، عن جعفر ، عن أبيه المسلالة ؟ (( قال : سبعة لا يقضّرون الصّلاة ، الجابيُ (٣) يَدور في جِبايته ، والأمير الَّذي يدورُ في إمارَته ، والتّاجر الَّذي يدور في تجارته مِن سُوق إلى سُوق ، والرَّاعي ، والبَدُوي الّذي يطلبُ مواضع القَطْر (٤) ومَنْبتَ الشَّجَر ، والرَّجل يَطلبُ الصَّيد يريد به لَمَوَ الدُنيا ، والحُارِب الَّذي يقطع السَّبيل (٥)».

١ ـ في بعض النّسخ: «فيقيم» كما في الكافي أيضاً.

٢ ـ إسماعيل بن أي زياد هو السّكوني العاتمي ولا يروي عن أبي عبدالله ﷺ إلا ما يرويه الإمام مسنداً عن النّبي ﷺ ، وكأنّ في السّند سقطاً ، والأصل «عن أبيه ، عن جعفر ، عن آبائه ، عن عليّ ، عن النّبي ﷺ » ويشهد له ما روى المؤلّف هذا الخبر في صيامه باب «حكم المسافر والمريض في الصّيام» تحت رقم ١٠ و ٣٥٥ من صيامه ، وفي سنده : «عن أبيه ، عن عليّ ﷺ ».

٣ - الجابي من يجمع الجباية وهي الخراج والزكاة . قال المولى المجلسي ـ رحمه الله ـ : ذلك
 مع عدم الإقامة أو الأعم لاستها عمّال الجور .

إلى المطر بل هو ما يتسبّب عنه وهو العشب. (مراد)
 إلى المطر بل هو ما يتسبّب عنه وهو العشب. (مراد)
 كتاب الصّيام برقم ٦٣٥ وفيه: «والمحارب الّذِي يخرج لقطع السّبيل».

مع ﴿ ٥٢٥﴾ ٣٤ ـ عنه ، عن محمّد بن عيسى ، عن أبي المَغرا ، عن محمّد بن-مسلم ، عن أحدهما ﷺ ﴿ قال : ليس على الملّاحين في سفينتهم تقصير ، و لا ٢١٤ على المُكارين، و لا على الجَمَالين ».

مع ﴿٥٢٦﴾ ٣٥ ـ أحمد بن محمّد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زُرارَة « قال : قال أبوجعفر الطُّهُلا: أربعة قد يجب عليهم التَّهام في سفر كانوا أو في حضر : المكاري و الكري و الرَّاعي و الاشتقان(١) لأنّه عملهم ».

عبدالرَّحمن ، عن إسحاقَ بنِ عمّار « قال : سألته عن الملّاحين والأعراب هل عليهم تقصير ، قال: لا ، بيوتهم معهم ».

سے ﴿۵۲۸﴾ ۳۷ \_ فأمّا ما رواہ سعد ، عن أحمدَ بن محمّد، عن الحسين بن\_ سعيد، عن فَضالَة، عن العَلاء بن رَزِين، عن محمّد بن مسلم، عن أحدهما المُتَهَالَة «قال: المُكاري والجَمّال إذا جَدَّ بها السّير فليقصّرا».

كُسِّع ﴿ ٥٢٩ ﴾ ٣٨ \_ عنه ، عن أحمدَ ، عن الحسين ، عن فَضالَة ، عن أبان بن-عَيْانَ ، عن الفضل بن عبدالملك « قال : سألت أباعبدالله الطَّيْقُلا عن المُكارين الَّذين يختلفون ، فقال: إذا جَدُّوا السَّيرِ فليقصِّروا ».

فالوجه في هذين الخبرين ما ذكره محمّد بن يعقوب الكلينيُّ \_ رحمه الله \_ قال: هذا محمولٌ على من يجعل المنزلين مَنزلاً فيقصّر في الطّريق ويتمّ في المنزل،

١ ـ الاشتقان : هو الأمن الّذي يبعثه السّلطان على حفاظ البيادر ، وقال في الفقيه : هو التبريد ، وفي الذَّكرى : هو أمين البيدر ، أي «دشتبان» بالفارسيَّة . والمكاري هو من يكري داتِته، والكَري من يكري نفسه . أو المراد بالمكاري غير الجمّال وبالكّرِي الجمّال كها قاله المولى المجلسي \_ رحمه الله \_ ، وقال في السّرائر : الكري من الأضداد ، قد ذكره أبوبكر بن الأنبارى ، في كتاب الأضداد يكون بمعنى المكاري ، ويكون بمعنى المكتري . وفي القاموس : الكري \_ كغنيّ \_ المكاري . وفي المصباح المنير : الكراء ــ بالمذ ــ الأجرة وهو مصدر في الأصل مِن كارَيتُه ، والفاعل مُكار على النقص،والجمع مُكارون ، ومكاريّون بالتَشديد خطأ ، وأكريت الدّار وغيرها إكراءً فاكتراه بمعني آجرته فاستأجر ، فالفاعل مكتر و مكر بالتقص أيضاً ، والكرى على فعيل مكرى الدّوات.

† \* 10 والَّذي يكشف عن ذلك ما رواه:

سل ﴿ ٥٣٠﴾ ٣٩ \_ سعد ، عن أحمد ، عن عِمران بن محمد بن عِمران الأشعري سعن بعض أصحابنا ، \_ يرفعه \_ إلى أبي عبدالله الطفيلا « قال : الجمال والمكاري إذا جد بها السير فليقصرا فيا بين المنزلين ويُتِمّا في المنزل » (١).

◄ ﴿٢ ٣٣٤ ﴾ ٤١ \_ عنه، عن محمد بن خالد الطّياليسيّ ، عن سيف بن عَمِيرَةَ، عن إسحاقَ بن عمرون الدّوابّ عن إسحاقَ بن عمّار «قال: سألت أبا إبراهيم التّلكالا عن الّذين يكرون الدّوابّ يختلفون كلّ الأيّام ؛ أعليهم التّقصير إذا كانوا في سفر ، قال: نَعَم ».

ن ﴿ ٥٣٣﴾ ٤٢ ـ سعد، عن أبي جعفر، عن أبيه ؛ ومحمّد بن خالد البرقي، عن عبدالله بن المغيرة، عن إسحاق بن عمّار، عن أبي إبراهيم التلفيلا (( قال : سألته عن المكارين الذين يكرون الدّواب، و قلت : يختلفون كلّ أيّام كلّها جاءَهم شيءٌ اختلفوا، فقال : عليهم التّقصير إذا سافروا ».

تَ ﴿ ٤٣٤﴾ ٤٣ \_ عنه، عن عبدالله بن جعفر ، عن محمّد بن جَزك (٣) « قال: كتبت إلى أبي الحسن الثّالث المُلَكُلُا: إنّ لي جمّالاً ولي قوّاماً عليها ولست أخرج

١ ـ قال في المدارك: هذه الرواية مع ضعف سندها غير دالة على ما اعتبره الكليني والشيخ. (ملذ). وحلها الشهيد في الذكرى على ما إذا أنشأ المكاري والجمال سفراً غير صنعتها ، قال: «المراد بجد الشير أن يكون مسيرهما متصلاً كالحج والأسفار التي لايصدق عليها صنعة» ، وهو قريب ، بل لا يبعد استفادة الحكم من تعليل الإقام في صحيحة زرارة بأنه عملهم . وقال العلامة المجلسي ـ رحمه الله ـ: «ويحتمل قوياً الرجوع في جد الشير إلى العرف ، والقول بوجوب التقصير عليها في هذه الحالة للمشقة الشديدة بذلك».

٢ ـ وفي الغقيه «أو أكثر». وبعدها في الفقيه: «و ينصرف إلى منزله ويكون له مقام عشرة أيتام أو أكثر قضر في سفره وأفطر».
 ٣ ـ هو الجمّال، من أصحاب الهادي كليلًا، وكان ثقة .

فيها إلا في طريق مكَّة لِرَعْبتي في الحجِّ أو في النُّدرة إلى بعض المواضع(١)، فما يجب عليُ إذا أنا خرجت معهم أن أعمل؟ أيجب عليّ التّقصير في الصّلاة والصّيام في-السَّفَر أو التَّهام؟ فوقَّعَ الطَّكَثِلا: إذا كنت لا تلزمها ولا تخرج معها في كلِّ سفر إلاّ إلى طريق مكَّة فعليك تقصير و إفطار ».

717

ن ﴿ ٥٣٥ ﴾ ٤٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن فضالة بن أيوب، عن أبان بن عثان، عن الفضل بن عبدالملك « قال : سألت أباعبدالله التَكْثُلُا عن المسافر ينزل على بعض أهله يوماً و ليلة ، قال: يقصّر الصّلاة ».

مع ﴿ ٥٣٦﴾ ٤٥ ـ سهل بن زياد ، عن علي بن أسباط ، عن ابن بُكير « قال : سألت أباعبدالله التَلْخَلَا عن الرَّجل يَتصَيّد اليوم و اليومين والثّلاثة أيقصر-الصَّلاة ، قال: لا ، إلاَّ أن يشيِّع الرَّجل أخاه من الدِّين ، و إنَّ التَّصيّد مسير باطل لا يقصر الصلاة فيه ، وقال: يقصر إذا شيّع أخاه » (٢).

ن ﴿ ٥٣٧﴾ ٤٦ \_ أحمد بن محمّد ، عن ابن فَضّال ، عن ابن بُكير ، عن عُبيد ابن زرارةً « قال : سألت أباعبدالله التَّلْقُلُا عن الرَّجل يخرج إلى الصّيد أيقصر أو يتمّ؟ قال: يتمّ، لأنه ليس بمسير حق ».

سل ﴿ ١٣٨﴾ ٤٧ \_ عنه ، عن عِمران بن محمّد بن عِمران القمّيّ \_ عن بعض أصحابنا ـ عن أبي عبدالله العُلِيِّلُا ﴿ قال : قلت له : الرَّجل يخرج إلى الصّيد مسيرة يوم أو يومين يقصّر أو يتمّ ؟ فقال: إن حرج لقوته و قوت عياله فليفطر ويقصّر ، و إن خرج لطلب الفضول فلا ولا كرامة » (٣).

١ \_ كَأْنَ المعنى إنِّي أخرج نادراً إلى غير مكَّة ممَّا يجب، كها قاله الفاضل التَّستري (ره).

٣ ــ قوله : «لا كرامة» : أي في طلب الفضول وهو الّذي يتعلّق به غرض يتقرّب به إلى الله عزَ وجلَ سواء كان أمراً دُنيويّاً أو أخرويّاً (مراد) وقال في القاموس : «الفضولي ــ بالضّمّ ــ : المشتغل بما لا يُعنيه والخيَّاط». و ظاهر هذا الخبر يشمل صيد التَّجارة ، وذهب الشَّيخ و جماعة إلى أنَّه لو كان للتَّجارة يقصّر الصّوم دون الصّلاة ونسبه في الدّروس إلى الشّهرة ، والسّيّد المرتضى وأكثر المتأخّرين ألحقوه بصيد القوت.

مع ﴿ ٥٣٩ ﴾ ٤٨ \_ الحسين بن محمّد ، عن المُعلَى بن محمّد ، عن الوشّاء ، عن حمّاد بن عثان ، عن أي عبدالله التَّالِيَّكُلا «في قول الله عزَّ و جَلَّ : « فَمَنِ آضْطُرَّ غَيْرَ باغي الصَّيد ، والعادي هو السّارق ليس لها أن يأكلا الميتة إذا اضطرّاإليها ، هي حَرام عليها ، ليس هي عليها كما هي على - ٢١٠٧ المسلمين ، وليس لهما أن يقصّر افي الصَّلاة ».

ابن عامِر، عن أبان بن عنهان، عن زُرارة ، عن أبي جعفر التَّفَيُلا «قال: سألته عمن الحسن بن علي ، عن عباس ابن عامِر، عن أبان بن عنهان ، عن زُرارة ، عن أبي جعفر التَفْقَلا «قال: سألته عمن يخرج من أهله بالصقور والبزاة والكِلاب يتنزّه اللَّيلة واللَّيلتين والثّلاثة هل يقضر من صلاته أم لا يقصّر ، قال: إنّا خرج في لهو لا يقصّر أن قلت: الرَّجل يشيّع أخاه اليوم واليومين في شهر رمضان؟ قال: يفطر ويقصّر فإنَّ ذلك حقّ عليه ».

س ﴿ ﴿ ٤٤٧﴾ ٥١ \_ عنه ، عن العبّاس بن معروف ، عن الحسن بن محبوب \_ عن بعض أصحابنا ـعن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الطّهكلا « قال : ليس على صاحب الصّيد تقصير ثلاثة أيّام ، وإذا جاوز الثّلاثة لزمه ».

فالوجه في هذين الخبرين مَنْ كان صيده لِقُوتِهِ وقوتِ عِياله ، فأمّا من كان

١ ـ البقرة: ١٧٣. ٢ ـ يأتي هذا الخبر في باب «حكم المسافر والمريض في

الصّيام» تحت رقم ١٦، ٦٤١ من صيامه ، بتفاوت يسير في السّند والمتن ، دون السّؤال الثّاني .

٣ ـ كذا في النسخ والاستبصار أيضاً ، والمراد بعبدالله عبدالله بن مُسكان ، و رواه الصدوق في الفقيه : «عن عيص بن القاسم عنه قطين» وهو ثقة وطريقه إليه صحيح أيضاً .

إلى على المراد به أنه لم يصل إلى على الترخس أي وقعل المراد به أنه لم يصل إلى على الترخس أو وصل ولم يقصد مسافة التقصير ، فتجاوزه يتحقّق بتحقّق الأمرين . (مراد) وقال العلامة المجلسي (ره) أيضاً : قوله : «يدور حوله» أي لم يبلغ حدّ التقصير ولم يقصد المسافة .

صيده للمهو فلا يجوز له التقصير على ما بيتناه.

مع ﴿ ٤٤٣﴾ ٥٢ \_ محمّد بن أحمدَ بن يحيى ، عن أحمدَ بن محمّد السُّيَاريِّ - عن م بعض أهل العَسْكر - «قال: خرج عن أبي الحسن الطَّلِيُلا أنَّ صاحب الصّيد يقصّر ٢١٨ ما دام على الجادَة ، فإذا عدل عن الجادّة أنم ، فإذا رجع إليها قصّر » (١).

مع ﴿ 41٤﴾ ٥٣ \_ محمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن الحسين ، عن-الحسين بن عثان ، عن إسماعيل بن جابر « قال : استأذنت أباعبدالله الطائل ونحن نصوم رَمضان لنلق وليداً بالأعور و (٢)، فقال : تلقه و أفطر ».

مَّ ﴿ ٥٤٥ ﴾ ٥٤ \_ عنه، عن محمَّد بن الحسين، عن صَفوانَ ، عن العَلاء، عن محمَّد ، عن أحدهما التَّاتِيَةِ « قال : إذا شيّع الرَّجل أخاه فليقضّر ، قلت : أيتها أفضل يصوم أو يشيّعه و يفطر ؟ قال : يشيّعه ، لأنَّ الله قد وضعه عنه إذا شيّعه » (٣).

مع ﴿ 417 ﴾ 20 أحد بن محمد بن عيسى، عن حمّاد بن عيسى، عن حَريز، عن زُرارةَ ، عن أبي جعفر الطّه ( قال : قلت له : أرأيت من قدم بلدة إلى متى ينبغي له أن يتم ؟ فقال : إذا دخلت أرضاً ينبغي له أن يتم ؟ فقال : إذا دخلت أرضاً فأيقنت أنَّ لك بها مقام عشرة أيّام فأتم الصّلاة ، و إن لم تدر ما مقامك بها تقول : غداً أخرج أو بَعدَ غَدٍ ؛ فقصر ما بينك و بين أن يمضي شَهرٌ ، فإذا تم لك شَهرٌ فأتم الصّلاة و إن أردت أن تخرج من ساعتك » (1).

١ ـ لعل المراد من كان المقصود من سفره غير الصيد وبعرض له في الأثناء ، كما قال الصدوق ـ رحمه الله ـ في الفقيه ذيل ١٣١٢ «ولو أنّ مسافراً ممن يجب عليه التقصير مال من طريقه إلى صيد لوجب عليه التمام لطلب الصيد ، فإن رجع من صيده إلى القريق فعليه في رجوعه التقصير .
 ٢ ـ الأعوص موضع قرب المدينة ، وهي على أميال يسيرة منها .

٣ ـ قوله: «الأنّ الله» لعلّه رفع لما توقيمه من أنه يفطر الصوم الواجب، فإذا رفع ذلك فغضل تشبيع المؤمن يدلُ على الفضل. (ملذ)

٤ - لاخلاف في وجوب الإتمام بمقام عشرة أيام ، وقال في المدارك : لا خلاف في أنّ المتردّد يقصّر ما بينه وبين شهر ثمّيتم ولو صلاة واحدة ، وإطلاق بعض الرّوايات وكملام الأكثر يقتضي الاكتفاء بالشّهر الهلاليّ إذا حصل التّردّد في أوله و إن كان ناقصاً ، واعتبر العلّامة في التّذكرة →

◄ ﴿ ٥٤٧﴾ ٥٦ \_ فأمّا ما رواه محمّد بن علي بن محبوب ، عن عبدالصّمد ابن محمّد ، عن حَنان ، عن أبيه ، عن أبي جعفر الطّلكا (( قال : إذا دخلت البلدة فقلت : اليوم أخرج أو غداً أخرج فاستَتْمَمْتَ عشراً (١) فأتم ».

فهذا الخبر محمولٌ على الاستحباب بدلالة ما قدّمناه من الأخبار بويزيد ذلك بياناً ما رواه:

٢١٩ عن أبي أبن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمير ، عن أبي أبتوب ٢١٩ ( قال : سأل محمّد بن مسلم أبا جعفر الطائلا و أنا أسمع - عن المسافر إن حدَّث نفسه بإقامة عشرة أبتام ، قال : فليتم الصّلاة ، فإن لم يدر ما يقيم يوماً أو أكثر فليعد ثلاثين يوماً ثمّ ليتم ، و إن كان أقام يوماً أو صلاة واحدة ، فقال له محمّد ابن مسلم : بلغني أنك قلت : خساً ؟ فقال : قد قلت ذاك ، قال أبوأيتوب : فقلت أنا : جُعِلتُ فِداك يكون أقل من خسة أيتام ؟ فقال : لا » (٢).

قال محمد بن الحسن: ما يتضمَّن هذا الخبر من الأمر بالإتمام إذا أراد مقام خسة أيّام محمولٌ على أنَّه إذا كان بمكّة أو بالمدينة ، يدلُّ على ذلك ما رواه:

مَعْمَ ﴿ ٥٤٩ ﴾ ٨٥ \_ محمد بن علي بن محبوب ، عن علي بن السندي ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن محمد بن مسلم «قال: سألته عن المسافر يقدم الأرض ، فقال: إن حدّثته نفسه أن يقيم عشراً فليتم ، و إن قال: اليوم أخرج أو غداً أخرج ولا يدري فليقصر ما بينه و بين شهر ، فإن مضى شهرٌ فليتم ، ولا يتم في أقل من عَشرة إلا محكة والمدينة و إن أقام بمكة والمدينة خساً فليتم » (٣).

كُسِّح ﴿ ٥٥٠﴾ ٥٩ ـ محمد بن يجيى ، عن أحمد بن محمد بن عيسى ، عن ابن – فَضَال ، عن عبدالله بن بُكير « قال : سألت أباعبدالله الطُّفِيلا عن الرَّجل يكون

الثلاثين ولم يعتبر الشّهر الملاليّ ، ولا بأس به . (ملذ)

١ - كُذَا في أكثر النَّسخ ، وفي نسخة «شهراً» وهو الصّواب كما في جميع نسخ الاستبصار .

٢ ـ قال في المدارك : وجوب القصر في إقامة ما دون العشرة قول معظم الأصحاب ، بل قال
 في المنتهي : إنّه قول علمائنا أجمع .

٣ - قال العلامة المجلسي - رحمه الله -: يمكن حله على أنه مع إقامة الخمسة الإتمام أفضل.

بالبصرة وهو من أهل الكوفة ، له بها دارٌ ومنزلٌ فيمرُّ بالكوفة و إنها هو مجتاز لا يريد المقام إلاَّ بقدر ما يتجهَّز يوماً أو يومين ، قال : يقيم في جانب المصر و يقصّر، قلت : فإن دخل أهله ؟ قال : عليه التّهام » (١٠).

مع ﴿ ٥٥١ ﴾ ، ٦ - الحسين بن سعيد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن معاوية بن - وَهْب ، عن أبي عبدالله التَّاتِئلًا « قال : إذا دخلت بلداً وأنت تريد المقام عشرة أيّام فأتم الصّلاة حين تقدِم ، و إن أردت دون العشرة فقصّر ما بينك و بين شهر ، فإذا تمّ الشّهر فأتم الصّلاة ، قال : قلت : دخلت بلداً أوّل يوم من شهر رمضان ولست أريد أن أقيم عشراً، فقال : قصّر وأفطر ، قلت : فإني مكثت كذلك أقول : غداً أو بعد غدٍ ، فأفطر الشّهر كلّه وأقصر ؟ قال : نَعمَ ، هما واحدٌ إذا قصّرت أفطرت و إذا أفطرت قصّرت .

الم ( ٢٥٠ ) ٦١ - سعد ، عن موسى بن عُمَرَ ، عن علي بن النّعان ، عن منصور بن حازم ، عن أبي عبدالله الطّهُلا (( قال : سمعته يقول : إذا أتيت بلدة فأزمعت المقام عشرة أيّام فأتم الصّلة ، فإن تَرَكه رَجُلٌ جاهلٌ فليس عليه إعادة » (٢).

مع ﴿ ۵۵٣﴾ ٦٢ \_ سعد ، عن أبي جعفر ، عن الحسن بن محبوب ، عن أبي ولآد الحتاط « قال : قلت لأبي عبدالله التلفظ : إنبي كنت نويت حين دخلت المدينة أن أقيم بها عشرة أيتام فأتم الصّلاة ، ثمّ بدا لي بعد أن لا أقيم بها ، فما ترى لي أتمّ أم أقصّر ؟ فقال : إن كنت حين دخلتَ المدينةَ صلّيت بها صلاة فريضة

1 TT.

١ ـ يدل على ما ذهب إليه السّيّد المرتضى \_ قدّس سرّه \_ من أنّ المعتبر في الرّجوع دخول - المنزل لا بلوغ حدّ التّرخّص ، و دائرة التّأويل واسعة مع المعارض ، و يمكن أن يكون مبنيّاً على أنّ المعتبر في البلاد الواسعة المحلّة . (ملذ)

٢ \_ واعلم أنه إذا تعين القصر فأتم الصّلاة عامداً عالماً فلا خلاف في وجوب الإعادة مطلقاً، ولو كان جاهلاً بالتقصير فلا إعادة مطلقاً على الأشهر ، وقال أبوالصّلاح يعيد في الوقت . (ملذ) والمراد بالجاهل إمّا الجاهل بوجوب القصر من أصله أو مطلق الجاهل ففيه اختلاف . ولو صلّى من فرضه النّيام قصراً ، فالظّاهر الإعادة ، لعدم تحقق الامتثال ، لكن ظاهر هذه الرّواية إلجاق ناسي الإقامة بالجاهل.

واحدة بهام فليس لك أن تقصر حتى تخرج منها ، و إن كنت حين دخلتها على نيّتك التّهام فلم تصلّ فيها صلاة فريضة واحدة بهام حتّى بدا لَكَ أن لا تقيم فأنت في تلك الحال بالخيار إن شئت فأنو المُقام عشراً و أتم ، و إن لم تنو المُقام فقصّر ما بينك و بين شهر ، فإذا مضى لك شهرٌ فأتمّ الصّلاة » (١).

\* ﴿ ٥٥٤ ﴾ ٦٣ \_ و أمّا ما رواه سعد بن عبدالله ، عن أبي جعفر"، عن محمّد ابن خالد البَرقي ، عن حمزة بن عبدالله الجعفريّ ((قال: لمّا أن نفرت من مِنى نوَيتُ المُقام بمكّة فأتممت الصّلاة حتّى جاءَني خبر من المنزل فلم أجد بدّاً من المصير إلى المنزل ولم أدر أيتم أم أقصّر ، وأبوالحسن الطّكيلا يومئذ بمكّة فأتيته فقصصت عليه القصّة ، فقال: ارجع إلى التّقصير».

فالوجه في هذا الخبر أنّه إنّها أمره بالزّجوع إلى التّقصير إذا حصل مسافراً وخرج، فأمّا قبل ذلك فلا، حسب ما قدّمناه.

ت ﴿ ٥٥٥ ﴾ ٦٤ \_ الحسين بن سعيد، عن صَفوانَ، عن إسحاقَ بنِ عمّار، عن أبيابراهيم التَّكُلُا «قال: سألته عن الرَّجل يكون مسافراً، ثمَّ يقدم فيدخل بيوت - الكوفة أيتمُّ الصَّلاة أم يكون مقصِّراً حتى يَدْخُلَ أهله، قال: بل يكون مقصّراً حتى يَدْخُلَ أهله، قال: بل يكون مقصّراً حتى يدخل أهله».

مع ﴿٥٥٦﴾ ٦٥ \_ عنه ، عن صَفوانَ بن بجيي ، عن العِيص بن القاسم ، عن أبي عبدالله الطَّهُ الله العَلَيْل (٣٠) .

رُبِع ﴿ ۵۵۷﴾ ٦٦ \_ سعد بن عبدالله ، عن أبي جعفر ، عن علي بن حديد ؛ والحسين بن سعيد ، عن أبي جعفر -

† YY1

١ ــ يدل على عدم التخيير في المدينة ، كها ذهب إليه الصدوق (ره) ، وقال في الشرائع : لو نوى الإقامة ، ثمّ بدا له رجع إلى التقصير ولو صلّى صلاة واحدة بنيّة الإثمام لم يرجع، قال في لدن الحكم ثابت بإجماعنا والأصل فيه صحيحة أبي ولآد. ٢ ــ يعني أحد بن عمدالأشعريّ.

٣ - المشهور أنّ المسافر يقصر حتى يبلغ سماع الأذان، وذهب السّيّد المرتضى وعليّ بن بابويه و ابن الجنيد - رحمهم الله - إلى أنّ المسافر يجب عليه التقصير في العود حتى يبلغ منزله ، واستدلّوا بهذين الخبرين . (ملذ)

عمّد بن مسلم «قال: سألت أباعبدالله الطلالا عن رَجل يدخل من سفره و قد دخل وقت الصّلاة وهو في الطّريق ، فقال: يصلّي رَكعتين ، و إن خرج إلى سفره وقد دخل وقت الصّلاة فليصل أربعاً » (١).

ولا ينافي هذا الخبر ما رواه:

لَأَنَّ الوجه في الجمع بينها أنَّ من دخل من سَفَره وكان الوقت باقياً بمقدار ما يتمُّ فعليه أن يصلِّي على التّمام ، و إن خاف فوت الوقت فعليه التّقصير ، وكذلك حكم من خرج إلى الشفر فإن خاف الفوت قصَّر ، و إن كان عليه وقت تمّم ، والّذي يدلُ على ذلك ما رواه:

ت ﴿ ٥٥٩ ﴾ ٦٨ \_ سعد ، عن محمد بن الحسين ، عن جعفر بن بشير ، عن حَمّاد بن عثان ، عن إسحاقَ بن عمّار « قال : سمعت أبا الحسن الطّهُ لا يقول في − الرّجل يقدم من سفره في وقت الصّلاة ؟ فقال : إن كان لا يخاف الوقت فليتم ، و إن كان يخاف خروج الوقت فليقصر ».

مَّدُ ﴿ ٥٦ ﴾ ٦٩ \_ عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن الحكم بن مسكين \_ عن رجل \_ عن أبي عبدالله التلفظ « في الرّجل يقدم من سفر في وقت الصّلاة ؟ فقال: إن كان لايخاف خروج الوقت فليتم ، و إن كان يخاف خروج الوقت فليتم ، و إن كان يخاف خروج الوقت فليقمّر » (٢).

١ \_ يدل على أنَّ المعتبر وقت الوجوب. (ملذ)

٢ \_ يعني أنّ المسافر في الرّجوع من السّفر إن لم يخف خروج الوقت إن صبر حتى يدخل إلى أهله فليصبر وليؤخّر الصّلاة وليتم في أهله ، و إن خاف خروج الوقت فليصل في الطريق قصراً.

ويحتمل أن يكون الإتمام توجّه إلى من دخل مِن سَفره و كان قد دخل على عليه الوقت وهو مسافر على ضربٍ من الاستحباب؛ يدل على ذلك ما رواه:

مع ﴿ ٥٦١﴾ ٧٠ \_ محمد بن أحد بن يحيى ، عن محمد بن عبدالحميد ، عن سيف بن عميرة ، عن منصور بن حازم «قال: سمعت أباعبدالله الكليلايقول: إذا كان في سفر فدخل عليه وقت الصّلاة قبل أن يدخل أهله فسار حتّى يدخل أهله فإن شاء قصر وإن شاء أتم ، والإتمام أحبُ إلى » (١).

ص ﴿ ٢٦ ﴾ ٧١ \_ الحسين بن محمّد ، عن مُعلّى بن محمّد ، عن الحسن بن – عليِّ الوشّاء « قال : سمعت الرِّضا الطَّلَقَلا يقول : إذا زالت الشّمس وأنت في المصر ، و أنت تريد الشّفر فأتمّ ، فإذا خرجت بعد الرَّوال قصّر العصر ».

ن أو عن داود بن فرقد ، عن ابن فضال ، عن داود بن فرقد ، عن بشر النبال « قال : خرجت مع أي عبدالله التلك حتى أتينا الشّجرة ، فقال لي أبو عبدالله التلك إن السّبال ! فقلت : لبيك ، قال : إنّه لم يجب على أحد من أهل هذا العَسْكر أن يصلّي أربعاً أربعاً غيري و غيرك، و ذاك أنّه دخل وقت الصّلاة قبل أن نخرج » (٢).

٥٦٤ • ٧٣ – علي ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن علي بن يقطين ، عن أبي الحسن الطاعة لا قال : سألته عن رجل خرج في سفر ، ثم تبدو له الإقامة وهو في صلاته (٣)، قال : يتم إذا بدت له الإقامة ».

موادع ﴿ ٢٥٥ ﴾ ٧٤ \_ أحمد بن محمد ، عن محمد بن سَهْل ، عن أبيه « قال : سألت أبا الحسن الطُّكُلُا عن الرُّجل بخرج في سفر ، ثمّ تبدو له الإقامة وهو في

1 YYY

١ - عكن أنها ولا عثل ما مر أنه مختر في أن يصلي في السفر قصراً ثم يدخل أهله أو يدخل أهله ويدخل أهله أو يدخل أهله قبل ذلك و يتم ، ولكنه بعيد. (ملد)

٢ ــ تقدّم الخبر في باب فوائت الصلاة تحت رقم ١٠ . وقوله اللكالة: «غيري وغيرك» منهم من حل على أنه قطك كان صلّى قبل أن يخرج، أو أنّ المراد وجب علينا النّهام وبعد السفر انقلب الحكم، ولا يخفى ما فيها من البعد (ملذ).

٣ أ أي ينوي الإقامة في أثناء الصلاة التي عقدها على أنها مقصورة . (المولى مراد)

صلاته ، أيتم أم يقصّر ، قال: يتم إذا بدت له الإقامة ».

مع ﴿ 377 ﴾ ٧٥ – الحسين بن سعيد ، عن صفوان ، عن العَلاء ، عن عمقد ابن مسلم «قال: قلت لأبي عبدالله الطَّلِيُلا: رجل يريد السَّفر فيخرج متى يقضر ؟ قال: إذا توارى من البيوت (١٠)، قلت: الرَّجل يريد السّفر فيخرج حين تزول – السّمس ؟ فقال: إذا خرجتَ فصلٌ رَكعتن ».

1

ضع ﴿ ٥٦٧ ﴾ ٧٦ – عنه ، عن النّضر بن سُويد ، عن موسى بن بكر (٢٠) عن زُرارة ، عن أبي جعفر الطّكالا « أنّه سُئِل عن رَجل دخل وقت الصّلاة وهو في السّفر فأخّر الصّلاة حتى قَدِم فهو يريد يصلّها إذا قدم إلى أهله ، فنسي حين قدم إلى أهله أن يصلّها حتى ذهب وقتُها، قال : يصلّها رَكعتين صلاة المسافر، لأنْ الوقت دخل وهو مسافرٌ فكان يدبغي له أن يصلّى عند ذلك ».

مع ﴿ ٥٦٨ ﴾ ٧٧ \_ عنه ، عن فَضَالَة بن أيتوب ، عن موسى بن بكر ، عن رُرارة ، عن أبي جعفر التلقيلا «قال: إذا نسي الرَّجل صلاة ، أو صلّاها بغير طَهور وهو مُقيم أو مسافر فذكرها فليقض الَّذي وجب عليه ، لا يزيد على ذلك و لا ينقص ، من نَسي أربعاً فليقض أربعاً "، مسافراً كان أو مقيماً ، و إن نسي رَكعتين إذا ذكر ، مسافراً كان أو مقيماً ».

مع ﴿ ٥٦٩ ﴾ ٧٨ ـ سعد بن عبدالله ، عن محمّد بن الحسين ، عن صَفوانَ بن - يحيى ، عن عيص بن القاسم ، عن أبي عبدالله الطالحة ( قال : سألته عن رَجل صلّى وهو مسافر فأتم الصّلاة ، قال : إن كان في الوقت فليعد وإن كان الوقت قد مضى فلا ».

ولا ينافي هذا الخبر ما رواه:

مع ﴿ ٥٧٠ ﴾ ٧٩ \_ سعد ، عن محمّد بن الحسين ، عن عليٌّ بن النُّعان ، عن

١ ـ ظاهره أنه إذا بَعُدَ عن بيوته بحيث من كان عند بيوته لا يراه ، وقد يقيّد بأن لايتميّز كونه راكباً من كونه راجلاً . وقال المولى المجلسي \_ رحمه الله \_ : ظاهر الخبر خفاء الشّخص عن البيوت أي أهلها ، وحمله الأصحاب على العكس .
 ٢ ـ موسى بن بكر واقني ولم يوثق .

٣ ـ وفي الغقيه: «قضى أربعاً حين يذكرها ـ الخ».

440

لأنّ ما يتضمّن هذا الخبر من الأمر بالإعادة بعد انقضاء الوقت في ذلك اليوم فحمولٌ على الاستحباب ، وما تضمّن الخبر الأوّل مادام الوقت باقياً محمولٌ على الوجوب ».

مى ﴿ ٥٧١ ﴾ ٨٠ ـ محمّد بن عليّ بن محبوب ، عن أحمد بن محمّد ، عن ابن -أي نجران ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حريز ، عن زُرارة ؛ و ابن مسلم « قالا : قلنا لأبي جعفر الطَّكُلا : رجلٌ صلّى في الشفر أربعاً أيعيد أم لا ؟ قال : إن كان قُرِءَت عليه آية التقصير و فسّرت له فصلّى أربعاً أعاد ، و إن لم يكن قُرِءَت عليه ولم يعلمهافلا إعادة عليه » (٣).

١ ـ هو سويد بن مسلم القلاء، مولى شيهاب بن عبد ربه، روى عن أبي عبدالله التلقاؤ، ثقة،
 ذكره أبوالعباس في الرّجال. (صه،جش)

٢ ـ قال المولى مراد التفريق \_ رحمه الله \_ : «يفهم منه أنه إن ذكره في وقت الصلاة ، لأن المذكر في اليوم حينية لايكون إلا في الظهرين و وقتها ينقضي بانقضاء اليوم فيزل ذلك الجواب منزلة إن ذكر في الوقت و إلا لزم تأخير البيان عن وقت الحاجة ، لأن السؤال كان شاملاً للظهرين و العشاء ، فلو لم يشملها الجواب لم يتبيّن بعض المسئول عنه ، و حمل اليوم على اليوم بليلته و الإعادة على ما يشمل القضاء حتى لو ذكر إتمام صلاة النّهار باللّيل أو إتمام العشاء بعد نصف اللّيل وجب عليه القضاء بعيد» . و قال الشّهيد في الذّكرى : لو أتم الصلاة ناسياً ففيه ثلاثة أقوال ، أشهرها أنه يعيد مادام الوقت باقياً ، و إن خرج الوقت فلا إعادة ، القول التماني للصّدوق في المقتم : إن ذكر في يومه أعاد ، و إن مضى اليوم فلا إعادة ، وهذا يوافق الأول في الطّمرين ، و أما العشاء الآخرة فإن حملنا اليوم على بياض النّهار فيكون حكم العشاء مهملاً ، الظّهرين ، و أما العشاء على اللّيلة المستقبلة وجعلنا آخر وقت العشاء آخر اللّيل وافق القول وإن حمننا على ذلك بناء على اللّيلة المستقبلة وجعلنا آخر وقت العشاء آخر اللّيل وافق القول الأول أيضاً و إلا فلا . والقالث الإعادة مطلقاً ، وهو قول على بن بابويه والشّيخ في المبسوط . وإن حمنا على ذلك بناء على اللّيلة المستقبلة وجعلنا آخر وقت العشاء آخر اللّيل وافق القول الأول أيضاً و إلا فلا . والقالث الإعادة مطلقاً ، وهو قول على بن بابويه والشّيخ في المبسوط .
 ٣ - كأنّ المراد بآية التقصير قوله تعالى : «و إذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصّلاة – الآية» النّساء ١٠٠١ . وتفسيرها : «وإذا ضربتم في الأرض» معناها : إذا سرتم فيها أي سافرتم ، «فليس عليكم جناح» أي حرج و إثم ، «أن تقصروا من الصّلاة» معناها : أن

تقصروا من عدد الصّلاة فتصلُّوا الرّباعيات ركّعتين . و هو قول أكثر الفقهاء و هو مذهب ح

معلق في عمد بن المعلق بن معيد ، عن محمد بن أي عُمَير ، عن محمد بن إسعاق بن عمار «قال: سألت أبا الحسن الكليك عن امرأة كانت معنا في السفر وكانت تصلّي المغرب رَكعتين ذاهبة وجائية ، قال: ليس عليها قضاء » (١٠). مع ﴿ ٥٧٣ ﴾ ٨٨ \_ أحمد بن محمد ، عن العبّاس بن معروف ، عن صَفوان ابن يحيى ، عن عبدالله بن مُسكان ؛ و محمد بن النعمان الأحول ، عن أبي عبدالله التعليم فإن كانت الأولى فليجعل الفريضة في الرّكعتين الأولتين (٢٠)، و إن كانت العصر فليجعل الأولتين نافلة والأخيرتين فريضة ».

حاصله أنّ جواز التَقصّير في السّفر علمناه من الكتاب و وجوبه من فعل النّبيّ ﷺ وهذا أيضاً يؤيّد الآيات الدّالة على وجوب التّأمّي، (مراد)

 ١ ــ سيأتي هذا الخبر في آخر هذا الباب بتفاوت يسير في السند والمتن تحت رقم ١٢٧،
 وقال المؤلف (ره) في ذيله: «هذا خبرٌ شاذٌ لا نعمل عليه، لأنا قد بيتنا أنَ المغرب لا يقضر فبها فمن قضر كان عليه الإعادة».

لللا تقع النّافلة بعد العصر ، وفيه جواز الاقتداء في النّافلة و نقل بعضهم الإجماع على عدم جواز الاقتداء في النّافلة عدا العيدين والاستسقاء ، ويمكن حمله على الصّلاة خلف المخالف تقيّة . (ملذ)

<sup>-</sup> أهل البيت عليهم الشلام ، وقبل : تقصر صلاة الخائف من صلاة المسافر ، وهما قصران قصر الأمن من الأربع إلى ركمتين ، وقصر الخوف من ركعتين إلى ركعة واحدة كما رواه أصحابنا . واختلف الفقهاء في قصر الصلاة في السفر ، فقال الشّافعي هي رخصة واختاره الجبّائي ، وقال أبوحنيفة : هو عزيمة وفرض ، وهذا مذهب أهل البيت على (وفي الفقيه) : قال زرارة ومحمّد بن مسلم : قلنا لأبي جعفر الله : ما تقول في الصّلاة في السّفر ، كيف هي (أي على العزيمة أو على الرّخصة) ، وكم هي (أي على العزيمة أو على وجل يقول : «و إذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصّلاة » فصار التقصير في السّفر واجباً كوجوب النّام في الحضر ، قالا : قلنا : إنّا قال الله عز وجل : «فليس عليكم جناح» ولم يقل : افعلوا ، فكيف أوجب ذلك كما أوجب النّام في الحضر ؟ فقال الله : وليس قد قال الله عز وجل في الصفا والمروة : «فن حجّ البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن أوليس تقد قال الله عز وجل في المضا والمروة : «فن حجّ البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يقلؤف بها» (الاستشهاد لبيان أن نني الجناح لا ينافي الوجوب إذا دل عليه دليل آخر) ؟ ألا ترون أن القلواف بها واجب مفروض ، لأن الله عز وجل ذكره في كتابه وصنعه نبيه هيئ ، ترون أن القلواف بها واجب مفروض ، لأن الله عز وجل ذكره في كتابه وصنعه نبيه هيئ ، وكذلك التقصير في السّفر شيء صنعه النّبي يهي وذكره الله تعالى ذكره في كتابه عائمة ، انهى .

ن ﴿ ٤٧٤﴾ ٨٣ ـ عنه، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر ، عن داود بن الحُصين، عن أبي العبّاس الفضل بن عبد الملك ، عن أبي عبد الله التلكيلا «قال: لا يؤمَّ الحَضَريُّ المسافرُ ، ولا المسافرُ الحَضَريُّ ، فإنِ البُتلي بشيءٍ من ذلك فأمٌ قوماً حَضَريَّين فإذا أتمَّ الرَّ كعتين سلَّم ، ثمَّ أخذ بيد بعضهم فقدَّمه فأمَّهم ، وإذا صلَّى المسافر خَلف ٢٢٦ قوم حضور فليتم صلاته رَكعتين ويسلِّم ، وإن صلّى معهم الظُهر فليجعل الأولتين الظهر والأخيرتين العصر » (١٠).

ن ﴿ ٥٧٥ ﴾ ٨٤ - سعد ، عن الحسن بن الحسين اللَّوْلُوْئِيّ، عن الحسن بن علي البن فَضَال ، عن أبي المَغْرا مُيَدْ بن المُثَنَّى ، عن عِمرانَ ، عن محمّد بن علي (٢) «أنه سأل أباعبدالله التَّكِيلًا عن الرَّجل المسافر إذا دخل في الصّلاة مع المقيمين ، قال : فليصل صلاته ثمَّ يسلم ، وليجعل الأخيرتين سُبْحة » (٣).

مع ﴿ ٥٧٦﴾ ٨٥ \_ الحسين بن سعيد ، عن محمّد بن أبي عُمّير ، عن حمّاد بن عثمان «قال: سألت أباعبدالله الكائلا عن المسافر يصلّي خلف المقيم ؟ قال: يُصلّي رَكعتين ويمضى حيث شاء ».

ن ﴿ ٥٧٧﴾ ٨٦ ــ الحسين بن سعيد ، عن النّضر بن سُويد ، عن زُرعَةَ بن-محمّد ، عن سَاعَةَ « قال : سألت أباعبدالله الطّيكالا عن وقت صلاة اللّيل في السّفر ، فقال : من حين تصلّى العَتَمَةَ إلى أن يَنفجر الصُّبح ».

صح ﴿ ۵۷۸﴾ ۸۷ ــ أحمد بن محمد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عثان ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله التلفيلا « قال : إن خشيتَ أن لا تقوم في آخر اللّيل و أوتر من أوّل اللّيل في السّفر ».

كُتُم ﴿ ٥٧٩ ﴾ ٨٨ \_ محمد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، عن صَفوانً

١ ــ أي أخيرتي الظّهر ، أو أخيرتي العصر يجتملها . (ملذ) وفيه كلام كما تقدّم ، راجع باب أحكام فوائت الصّلاة تحت رقم ١٦ ص ١٨١ ،

٢ ـ يعني عمران بن علي بن أبي شعبة الحلبتي الكوفين (ثقة لا يطعن عليه) ، عن أخيه محمد وهو وجه أصحابنا و فقيهم والثقة الذي لا يطعن عليه . (صه،جش)

٣ ــ أي نافلة، وتقدّم الكلام فيه كها مرّ في باب أحكام فوائت الصّلاة تحت رقم ١٧ص١٥٠٠.

إبن يحيي ، عن منصور بن حازم ، عن أبان بن تَغْلِب « قال : خَرَجتُ مع أبي عبدالله الطُّلِكُلُّا فيها بين مكَّة والمدينة ، فكان يقول : أمَّا أَنتُمُ \* فَشباب تؤخَّرون ، ٢٢٧ وأمّا أنافشيخ أعَجّل ، فكان يصلّي صلاة اللّيل أوّل اللّيل »(١١).

مع ﴿٥٨٠﴾ ٨٩ أحمد بن تحمد ، عن محمد بن سِنان ، عن ابن مُسكانَ ، عن الحلبيُّ «قال: سألت أباعبدالله الطَّهُ اللَّهُ عن صلاة اللَّيل والوَتر في أوَّل اللَّيل في-السَّفر إذا تَخَوَّفتُ البَرد أو كانت عِلَّه ، فقال : لا بأس ؛ أنا أفعل ذلك ي.

مَعَ ﴿ ٥٨١﴾ ١٠ ــ أحمد بن محمّد ، عن عليٌّ بن النُّعمان ؛ ومحمّد بن سِنان ، عن عبدالله بن مُسكانَ، عن الحليِّ «أنه سأل أباعب دالله التَكْفَلُا عن صلاة النّافيلة على البّعير و الدّابّة ، فقال: نَعَم ، حَيث كان متوجّهاً ، و كذلك فَعـَـلَ رسول الله

مع ﴿ ٥٨٢ ﴾ ٩١ \_ عنده ، عن ابن أبي نصر ، عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم « قال : قال لي أبوجعفــر الْطَهُمَلا : صَلَّ صلاة اللَّيل و الوَتْــرِ و الرَّكعتين في-ٰ المحميل » (٣).

مَعَ ﴿٥٨٣﴾ ٢٦ ــ عنسه ، عن العبّاس بن معروف ، عن عليٌّ بن مَهزِيار «قال: قرأت في كتاب لعبدالله بن محمد (١٠) إلى أبي الحسن التَكْفَلا: اختلف أصحابنا

١ ـ بدلَ على أنَّه بجوز لمن يشقَّ عليه القيام في آخر اللَّيل ايقاع صلاة اللَّيل في أوَّله . (المرآة) وأقول : أبان كان من أصحاب عليّ بن الحسين وابنه أبيجعفر ﷺ و أدرك في آخر عمره أُبَاعَبِدَاللَّهُ الطَّيْمَةُ ومَا فِي الحَبِر مِن قوله الطَّفَيَّةِ : «أَمَا أَنتُم فَشَبَابِ تَوْخَرُونَ و أَمَا أَنَا شَيخٌ أُعجَل» لا يلائم سنَّ أبان ، اللَّهمَ إلاَّ أن يقال : اشتبه على منصور بن حازم قول أبان ، فإنَّه يقول : خرجت مع أبي جعفر الثلثة فوهم أنّه قال : خرجت مع جعفر اللَّلَّةُ فعبَر عنه بأبي عبدالله اللَّلَّةِ ال

٢ \_ كذا في النَّسخ، وأمَّا في الكافي: ﴿ وَقَالَ : نَعَمَ حَيْهَا كُنْتُ مِتُوجِّهَا ۚ، قَالَ : فقلت : على البعير والدَّابَّة ؟ قال : نعم حيم كنت متوجَّها ، قلت : أستقبل القبلة إذا أردت التَّكبير ؟ قال : لا ، ولكن تكتر حيثما كنت متوجّهاً ، و كذلك فعل رسول الله ﷺ » .

٣-المراد بالركعتين نافلة الصبح أعني ركعتي الفجر.

٤ – الظَّاهر كونه الطَّيالِسيُّ الكوفي الثَّقة له كتاب نوادر و نسخة أخرى نوادر صغيرة ، الذي هو من أصحاب الإمام العسكري الطفلا.

في رواياتهم عن أبي عبدالله التَّلِيَّلا في رَكعتي الفجر في السَّفر ، فروى بعضهم أن صلّه الله العَلَميٰ كيف صلّه الله العَلمين كيف تصلّه الله الله الله الله على الأرض ، فأعلمني كيف تصنع أنت لِأقتدي بك في ذلك ؟ فوقع التَّلِيُلا: موسَّعٌ عليك بأيّة عَمِلْتَ ».

كُمْعُ ﴿ ٥٨٤﴾ ٣٣ \_ عنه ، عن العبّاس بن معروف ، عن عليّ بن منهزيار ، عن الحسن بن عليّ بن منهزيار ، عن الحسن بن عليّ (١١) ، عن عبدالله بن المغيرة ؛ و صَفوانَ بن يجيى ؛ و محمّد بن أبي - عُمَير ، عن أصحابهم « عن أبي عبدالله السَّكَةُ في الصَّلاة في المحمل ، فقال : صلّ متربّعاً و ممدود الرّجلين ، وكيف أمكنك ».

T \*\*\*

صع ﴿ ٥٨٥﴾ ١٤ \_ عنه ، عن محمّد بن خالد البرقيّ ، عن جعفر بن بَشير ، عن معاوية بن عمّار ، عن أبي عبدالله التَلْقَلُا «قال: لابأس بأن يصلّي الرَّجل صلاة اللّيل في السّفر وهو يمشي ، ولا بأس إن فاتته صلاة اللّيل أن يقضيها بالنّهار وهو يمشي ، يتوجّه إلى القِبلة ، ثمّ يمشي ويَقْره ، فإذا أراد أن يركع حَوَّل وَجْهَه إلى القِبلة ورَكع وسَجَد ثمّ مشي ».

م ﴿ ٥٨٦﴾ ٩٠ \_ عنه، عن علي بن الحكم، عن أبان بن عثمان ، عن إبراهيم - الكرّخي ، عن أبي أن أتوجه إلى القبلة الكرّخي ، عن أبي عبدالله التلقيق ( قال : قلت له : إنهى أقدر على أن أتوجه إلى القبلة في المحمِل ؟ فقال : ما هذا الضّيق ، أما لك برسول الله المعلق أسْوَة ؟! ».

العبّاس بن معروف، عن عليّ بن مموريار، عن أيّوبَ بن مموريار، عن أيّوبَ بن نوح، عن عبدالله بن المغيرة، عن عُتيْبَة ، عن إبراهيم بن ميمون، عن أيّوبَ بن نوح، عن عبدالله المّليّلة (قال: إن صلّيتَ و أنتَ تمشي كبّرت، ثمّ مشيتَ فقرأت، فإذا أردت أن تركع أوْمأتَ بالرُّكوع، ثمّ أومأتَ بالسُّجود، فليس في السَّفر تطوُّع» (٢).

١ ــ مشترك في هذه الطبقة بين أربعة ولم أتحقق من هو ، واحتمل المجلسي ــ رضوان الله
 عليه ــ كونه ابن فضال أو الحسن بن علي بن عبدالله بن المغيرة .

٢ ــ كذا في أكثر النّسخ وفي بعضها بدله «ركوع» وهو أربط. وعلى ما في المتن لعل المراد
 إذا أردت أن تركع صحيحاً فليس عليك ذلك لأنه ليس في الشفر تطوّع كالحضر ، فيكون قوله :
 «فليس» علّة للجزاء قائماً مقامه . أو المراد الرّكوع إيماء والجزاء مقدّر ، أي لابأس ، وقوله : -

مع ﴿ ٥٨٨﴾ ٩٧ \_ سعد ، عن محمد بن الحسين ، عن صَفوانَ ، عن يعقوبَ ابنِ شعيب «قال: سألت أباعبدالله التَّكْثُلا عن الصّلاة في السَّفر وأنا أمشي ، قال: أوم إيماءً ، واجعل السُّجود أخفض من الرُّكوع ».

مَّ ﴿ ٥٨٩ ﴾ ٩٨ ـ سعد ، عن أحد بن محمَّد (١)، عن الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ؛ و عسليِّ بن الحكم ، عن حمّاد بن عثان ، عن أبي الحسن الأوَّل التَّكْثُلاً «في الرَّجل يصليِّ النَّافلة و هو على دابّته في الأمصار ؟ قال: لابأس ».

مع ﴿ ٥٩٠﴾ ٩٩ \_ محمّد بن يجيى ، عن محمّد بن الحسين ، عن صَفوانَ ، عن ٢٢٠ ذَريح « قال : قلت لأبي عبدالله الطّلِكَة : فانتني صلاة اللّيل في السّفر أفأقضيها بالنّهار ؟ فقال : نَعَم إنّ أَطَقت ذلك ».

عن ابن أبي غمتير ، عن ابراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي غمتير ، عن عبدالرَّحن بن الحَجّاج ، عن أبي الحَسن الأوّل التَّكَثَلا « في الرّجل يصلّي النّوافل في الأمصار وهو على داتته حيث توجّبت به ؟ فقال: نَعمَ لابأس به ».

مبع ﴿ ٥٩٣﴾ ٢٠٠ \_ محمّد بن عليِّ بن محبوب ، عن محمّد بن الحسين ، عن أحدَ بن محمّد ، عن الحسين بن موسى ، عن زُرارة «قال: سألت أباعبدالله الكَلْكُلُا عن الرَّجل يخرج في سفر يريده ، فدخل عليه الوقت وقد خرج مِنَ القرية على فرسخين فصلوا وانصرف بعضهم في حاجة له ، ثمَّ لم يُقضَ له الخروج (٣)، ما

 <sup>«</sup>فليس» تعليل ، أو الغاء بمعنى الواو ، فيكون أفاده لمعنى آخر ، أي : لمّا أسقطت النّوافل الرّاتبة في السّفر فالتّطوع بطريق أولى . وفي بعض النّسخ : «فإذا أردت أن تركع أومأت بالرّكوع ثمّ أومأت» وهو أصوب . (ملذ)

١ \_ في بعض النسخ : «محمد ، عن الحسين» .

٢ ـ أي لايتكلّم لسوق الإبل ، والجملة كنائيّة .

٣ في الاستبصار بعد قوله: «على فرسخين»: «فصلوا وانصرفوا، فانصرف بعضهم في حاجة فلم يقض – إلخ». وفي الفقيه بدل قوله: «لم يقض له الخروج».

يصنع في الصّلاة ؟ قال: تمّت صلاته ولا يعيد » (١٠).

عوار عَ ﴿ ٥٩٤ ﴾ ١٠٣ \_ عنه ، عن محمد بن عيسى العُبَيديِّ ، عن سليانَ بنِ - حفص المروزيِّ «قال : قال الفقيه العسكريُّ الطَّخَلا : يجب على المسافر أن يقول في دُبر كلّ صلاة يقصّر فيها : « سُبْحانَ اللهِ وَٱلْحَمْدُ للهِ وَلا إِلهَ إِلاَ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ » ثلاثين مرّة لتمام الصّلاة » (٢).

ن ﴿ ٥٩٥﴾ ٢٠٠٤ عنه ، عن أحمد بن الحسن بن عليٍّ ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصدِّق بن صَدَقَة ، عن عمّار « قال : سألت أباعبدالله الطَّلِيُّلُا عن المسافر بيرض ولا يقدر أن يصلِّي المكتوبة ، قال : يقضي إذا قام مثلَ صلاةِ المسافر ٢٣٠٠ بالتَّقصير » (٣).

العَمْر كَيِّ البُوفَكِيِّ ، عن عليِّ بن محبوب ، عن محمّد بن أحمد العَلَويِّ ، عن العَمْر كيِّ البُوفَكِيِّ ، عن عليِّ بن جعفر ، عن أخيه موسى الثَّلَقَالَا « قال : سألته عن رَجل جعل الله عليه أن يصلي كذا وكذا [صلاة]، هل يُجزئه أن يصلي ذلك على دابّته وهو مسافر؟ قال: نَعْم ».

نَ ﴿ ٥٩٧﴾ ٢٠٦ \_ عنه ، عن أحمدَ بنِ الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصدق بن صَدَقَة ، عن عَمّار الشّاباطيّ ، عن أبي عبدالله الطّلطّلا « عن رَجل وجبت عليه صلاة مِن قَعُودٍ ، فنسِي حتّى قام وافتتح الصّلاة ، وهو قائمٌ ثمّ ذكر ؟ قال: يقعد ويفتتح الصّلاة ولا يعتدّ بافتتاحه الصّلاة وهو قائم » (١٠).

مع ﴿ ١٠٧ ﴿ ١٠٧ \_ عنه، عن أحمد، عن الحسين، عن النَّضر (٥٠)، عن ابنسِنان،

١ عدم وجوب الإعادة مشهور ، وقال الشّيخ : «يعيد في الوقت» ، وقال في الاستبصار في وجهه القاني : إنّه و إن لم يُقض له الخروج لم يرجع عن نيّة السّغر ، ومتى كان كذلك لم يكن عليه الإعادة بل كان عليه التقصير ما بينه و بين القلائين يوماً .

٢ \_ قوله : «يجب على المسافر» محمولٌ على تأكّد الاستحباب.

٣ \_ يعني إن قضت صلاته بالإغاء والنوم \_ والسقوط لا يتصور في غيرهما \_ قضاها مثل
 ما فات عنه قصراً.
 ٤ \_ يدل على ركنية الجلوس فها يلزم فيه الجلوس.

۵ ــ يعني ابن سويد ، و راويه ابن سميد الأهوازي ، و «أحمد» هو الأشعري ، و في بعض النسخ : «عن أحمد بن الحسن ، عن التضر» .

عن أبي عبدالله الطَّلِيُلا « قال : لاتصلِّ شيئاً من المفروض راكباً » ، قال النَّضر في حديثه : « إلاَّ أن تكون مَريضاً ».

ع ﴿ ١٠٨ ﴾ ١٠٨ \_ عنه ، عن محمد بن الحسين ، عن الحسن بن عليّ بن - فَضَال ، عن ظريف بن ناصِح ، عن مُصَيِح (١) ، عن مَنْدَل بن عليّ «قال: سمعت أباعبدالله الطّلِيل يقول : صلّى رَسول الله ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ ا

صح ﴿ ٢٠٠ ﴾ ٢٠١ \_ عنه ، عن الجِميريِّ « قال : كتبتُ إلى أبي الحسن التَّلْقُلُا رَوى \_ جعلني الله فيداك \_ مواليك عن آبائك [التَّلِيُّا] : أنّ رسول الله التَّلِيُلُو صلى -الفَريضة على راحِلته في يوم مطير ، ويُصيبنا المطرُ ونحن في محامِلنا والأرض مبتلة والمطر يؤذِي ، فهل يجوز لنا \_ يا سيّدي \_ أن نصلي في هذه الحال في معامِلنا ، أو على دواتنا الفريضة إن شاءَ الله ؟ فوقع التَّلِيُلُا : يجوز ذلك مع \_ ٢٣١ الضَّرورة الشَّديدة ».

◄ ﴿ ٦٠١ ﴾ ١١٠ \_ عنه ، عن أحمد بن محمد ، عن محمد بن سَهل (٢٠) ، عن أبيه « قال : سألت أبا الحسن الكَلَيُلا: عن الرَّجل يُصَلِّي النّافلة قاعداً ، وليست به علّة في سفر أو حضر ، قال : لا بأس » (٣).

مع ﴿ ٢٠٢﴾ ١١١ ــ سعد بن عبدالله ، عن محمّد بن الحسين ، عن ابن-أي عُمَير ، عن جَميل بن دُرَّاج « قال : سمعت أباعبدالله التَّكِيَّلاً يقول : صلّى رَسول الله الله الله الفريضة في المحمل في يوم وَحَلِ و مطر » (١٠).

ا يعني به مُصَبِح - بضم الميم و كسر الباء الموحدة المشددة - ابن البهلقام - بالهاء المكسورة والقاف بعد اللام الساكنة - بن علوان أباعمد العجليّ ، قريب الأمر (صه،جش) ، عن مَنْذَل بن عمليّ العَثري ، وقيل : العنزي ، وثقه النجاشيّ ، وقمال البرقيّ : إنّه عامميّ .

٢ = هو محمد بن سهل بن اليسع الممدوح كها في الفقيه ، لا محمد بن سهل بن زياد الضعيف.

٣ ـ نقل فيه الإجماع المحقق والعلامة ، ويظهر من ابن إدريس المنع في غير الوتيرة . (ملذ)
 ١ ـ الوَحَل ـ محرَّكة ـ ، والوَحَل ـ بالتَسكين لغة رديئة ـ : الطين الرَّقيق ترتطم فيه الدّواتِ .

صع ﴿٦٠٣﴾ ١١٢ \_ عنه ، عن أحمد بن هِلال ، عن عَمرو بن عثمان ، عن محمد بن عُذافِر « قال : قلت لأبي عبدالله الطَّيْكَالا : رجل يجلب الغنم من الجبل يكون فيها الأجير المجوسي والنّصراني فتقع العارضة(١)، فيأتيه بها مملّحة ، قال : لا يأكلها(٢)، قلت: يكون في وقت فريضة لا تمكنه الأرض من القيام عليها ولا الشَّجود عليها من كثرة الثُّلج والماء والمطر والوَّحَل ، أَيجوز له أن يصلَّى-الفريضة في المحمل ؟ قال : نَعَم ، هو بمنزلة السَّفينة إن أمكنه قائماً و إلا قاعداً ، و كُلِّ مَا كَانَ مِن ذَلِكَ فَاللهُ أُولَى بِالعُذَرِ يَقُولُ اللهُ عَزَّ وَجَلَّ : « بَلِ ٱلإِنْسَانُ عَلَىٰ نَفْسِم بَصِيرَةً (٣) » ».

مح ﴿٢٠٤﴾ ١١٣ \_ الحسين بن سعيد، عن حمّاد بن عيسى، عن معاوية بن-وَهْب ﴿ قَالَ : سَمَّعَتَ أَبَاعِبِدَاللَّهِ الْطَلَّيْلَا يَقُولَ : كَانَ أَبِي الْطَلَّمُولِ اللَّهُ الْطَلَّمُورِ في-السّفر وهو في محمله فيؤتى بالتُّور(١) فيه الماء فيتوضّأ ، ثمَّ يصلّي الثَّماني والوّتر في عمِله، فإذا نزل صلّى الرّ كعتين والصّبح » (٥).

مِي ﴿ ٢٠٥ ﴾ ١١٤ \_ عنه ، عن صَفوانَ ، عن عبدالرَّحمن بن الحجّاج ، عن أبي الحسن الطَّهُ ولا الله عن صَلاة النَّافلة في الحضر على ظهر الدَّابَّة إذا خرجت قريباً من أبيات الكوفة أو كنت مُستَعجِلاً بالكوفة ، فقال : إن كنت مُستَعجِلاً لا تقدر على النّزول و تخوّفت فوتَ ذلك إن تركته وأنت راكب ٢٣٢ فنَعَم، و إلا فإنّ صلاتك على الأرض أحبُّ إلى » (٦٠).

مَ ﴿٢٠٦﴾ ١١٥ \_ عنه ، عن عبدالرُّحْن بن أبينَجرانَ « قال : سألت أبا الحسن التَلْكُثُلُا عن الصّلاة باللّيل في السّفر في المحمل ، قال: إذا كنت على غير-

١ \_ قوله : «فتقع العارضة» أي تسقط المريضة أو الكسيرة . (الوافي)

٢ ـ يدلّ على عدّم حلّ ذبائح أهل الكتاب. (ملذ) و أورده الفيض (ره) في الوافي في باب «ذبائح أهل الكتاب والمشركين». ٣ ـ القيامة: ١٥ -

أؤر \_ بالفتح فالشكون \_ : إناء صغير من صفر أو خزف.

۵ ـ كأنه في إنيان ركعتي الفجر النّافلة على الأرض رجحان و فضل.

٦ قال العلامة المجلسة \_ رحمه الله \_ : «ظاهره جواز الاتبان بالنّافلة في الحضر على \_ الرّاحلة من غير عذر»، وفيه تأمّل.

القبلة فاستقبل القبلة ، ثمَّ كَبُر وصلَّ حيث ذهب بك بَعيرُك ، قلت : جُعِلتُ فِداك ، في أوَّل اللَّيل ؟ فقال : إذا خِفتَ الفَوت في آخره ».

ت ﴿٦٠٧﴾ ١١٦ \_ عنه، عن محمّد بن أبي عُمّير، عن جعفر بن عثان، عن سَاعَةً عن أبي عبد الله المُتَلِّكُةُ ((قال: لا بأس بصلاة اللّيل فيا بين أوّله إلى آخره إلاّ أنْ أفضل ذلك بعد انتصاف اللّيل » (١).

ت ﴿ ٢٠٨ ﴾ ١١٧ سـ محمّـد بن أحمد بن يحيى ، عن أحمد بن محمّد ، عن داودَ ابن الحصّين ، عن فضل البَقباق (٢٠) ، عن أبي عبدالله التَّكْثِلا ( قال: سألته عن المسافر ينزل على بعض أهله يوماً أو ليلة أو ثلاثاً ، قال: ما أحبّ أن يقصّر الصّلاة » (٣).

ت ﴿1.٩ ﴾ ١١٨ – علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي غمّير ، عن حمّاد ، عن الحلي ، عن أبي عبدالله التلكل «قال: كان رسول الله التلكي إذا كان في سفر أو عجلت به حاجة يجمع بين الظهر والعصر ، وبين المغرب والعشاء الآخرة ، قال: فقال أبو عبدالله التلكي : لا بأس بأن تعجّل عِشاء الآخرة في السَّفر قبل أن يغيب الشّفق ».

م كُنْ ﴿ ٦١٠﴾ ١١٩ ـ أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد، عن قضالَة ، عن المحسّن بن سعيد، عن قضالَة ، عن المعرب في - ٢٣٣ أبان بن عثان ، عن عُمر بن يزيد «قال: قال أبوعبدالله الصّفَر إلى رُبع اللّيل ».

تَ ﴿ ٦١١ ﴾ ٢٠٠ ـ عنه ، عن الحسين بن سعيد ، عن فضالَة ، عن الحسين ابن عثان ، عن إسحاق بن عبّار ، عن أبي بصير «قال: قال أبو عبدالله المُنْكُمُلا: أنت في وقت من المغرب في السّفر إلى خسة أميال (٤) مِنْ بعدِ غروب السّمس ».

١ - يغهم منه جواز الإتيان بصلاة اللَّيل قبل انتصاف اللَّيل في الحضر والسَّفر.

٢ - هو الفضل بن عبدالملك أبوالعبّاس البقباق - بفتح الباء الموحّدة - ، كوفيّ ثقة عين ،
 روى عن أبي عبدالله ﷺ (صه،جش)

٣ ــ لعلم محمول على الاستيطان بشرائطه ، أو على أنه يستحب أن يقيم عشراً عند أهله و قرابته . (ملذ)

٤ ــ أي إلى أن يذهب الإبل مع الاحمال مقدار هذه المسافة ، وقال العلامة المجلسي (ره) : هو قريب من ربع اللّيل .

رسول الله ﷺ».

مع ﴿ ٢١٢﴾ ٢٦١ ـ الحسين ، عن فضالة َ ، عن موسى بن بكر ، عن زُرارة َ ، عن أبي جعفر التَّلْقَلُا « قال : صلاة المسافر حين تزول الشَّمس ، لأنه ليس قبلها في السّفر صلاة ، و إن شاء أخرها إلى وقت الظّهر في الحضر ، غير أنَّ أفضل ذلك أن يصلّبها في أوَّل وقتها حين تزول ».

مع ﴿ ١٦٣ ﴾ ١٢٢ - وبهذا الإسناد « قال: سمعت أباجعفر الطَّهُمَلَا يقول: إذا كنت مسافراً لم تُبال أن تؤخّر الظّهر حتّى يدخل وقتُ العصر فتصلّي الظّهر، ثمَّ تصلّي العصر، وكذلك المغرب والعشاء الآخرة تؤخّر المغرب حتّى تصلّها في آخر وقتها [و] رَكعتين بعدها ثمَّ تصلّى العِشاء » (١).

مع ﴿ 11٤ ﴾ ١٢٣ - الحسين ، عن القاسم بن محمد ، عن رفاعة بن موسى ، عن إسماعيل بن جابر « قال : كنت مع أبي عبدالله الطلقة حتى إذا بلغنا بين العشائين (٢) قال : يا إسماعيل امض مع الثقل والعيال (٣) حتى الحقك ، و كان ذلك عند سقوط الشّمس (٤) فكرهت أن أنزل فأصلي و أدع العيال وقد أمرني أن أكون معهم فسرت ثمّ لحقني أبو عبدالله الطلقة الفلقة فقال : يا إسماعيل هل صلّيت المغرب بعد ؟ فقلت : لا ، فنزل عن دابته فأدن و أقام و صلّى المغرب وصلّيت معه ، و كان من الموضع الذي لحقني سِتة أميال ». معه ، و كان من الموضع الذي فارقته فيه إلى الموضع الذي لحقني سِتة أميال ». صفوان ، عن منصور ، عن أبي عبدالله الطلقة « قال : سألته عن صلاة المغرب صفوان ، عن منصور ، عن أبي عبدالله الطلقة « قال : سألته عن صلاة المغرب والعشاء بجمع (۵) ، فقال : بأذان و إقامتين لا تصلّ بينها شيئاً ، هكذا صلّى الحسين ، عن

مع ﴿٦١٦﴾ ١٢٥ \_ عنه ، عن محمّد بن عيسى ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله التَلْكُلُل « قال : إذا صلّيت في السّفر شيئاً من \_

١ ــ كذا، والطّاهر فيه تقديم و تأخير، والصّواب: «ثمّ تصلّي العشاء و ركعتين بعدها».
 ١١ له خلام أبية مدير ميرية الله بيدالية المديرة الله كان الله ويريم المراه المديرة الله المالة.

٢ ــ المراد ظاهراً وقت وجوب صلاة المغرب والعشاء. و إلا كأن المراد بين عشائي العامة فإنهم يعجلون المغرب كثيراً. ٣ ــ الثَقلُ ــ بالتَحريك ــ : مناع المسافر و حَشمه. (الضحاح)
 ٤ ــ كأنه تصحيف ، والصواب : «سقوط الشفق». ٥ ــ الجمع : علم بالمزدلفة.

الصَّلُوات في غير وقتها(١) فلا يضرُّك ».

ن ﴿٦٦٧﴾ ١٢٦ \_ أحمد بن محمّد ، عن محمّد بن يجيى ، عن غياث بن-إبراهيم ، عن جعفر ، عن أبيه ﷺ « أنّه كان يقصّر الصَّلاة حين يخرج من-الكوفة في أوَّل صلاة تحضره ».

منطق ( ٦٦٦ ) ١٢٧ \_ فأمّا ما رواه محمّد بن عليٌ بن محبوب ،عن أحمدَ، عن الحسين ، عن ابن أبي عُمَير ، عن محمّد بن إسحاق بن عمّار «قال: سألت أبا الحسن الطلق عن المرأة كانت معهم في سفر و كانت تصلّي المغرب رَكعتين ذاهبة وجائية ، قال: ليس عليها قضاء » (٢).

فهذا حبرٌ شأدٌ لا نعمل عليه ، لأنا قد بيتنا أنَّ المغرب لا يقصر فيها ، فن قصر كان عليه الإعادة.

## ﴿ ٢٤ \_ باب العمل في ليلة الجمعة و يومها ﴾

مُع ﴿ ٦٢ ﴾ ٢ \_ سهل بن زياد ، عن أحمدَ بن محمّد ، عن المفضّل بن صالح ، عن جابر بن يزيدَ ، عن أبي جعفر العَلَيْئلا « قال : قلت له قول اللهِ عزّ و جَلّ :

١ ـ يعني في غير وقت فضيلتها ، و مفهوم الشَّرط بدلَّ على المضرَّية للحاضر .

٢ ـ تقدّم الخبر تحت رقم ٨١ من الباب، وفي الفقيه: «سألت أباالحسن الرّضا عن امرأة كانت في طريق مكة فصلت ذاهبة و جائية المغرب ركعتين ركعتين، فقال: ليس علبها إعادة». وقال المولى المجلسيّ ـ رحمه الله ـ: يدل على أنّ الجاهل في قصر المغرب معذور، وهذا خلاف- المشهور، وربما يختص هذا الحكم بالمرأة، وقال الفاضل التفرشيّ (ره): دل على أنّ الجاهل بوجوب الإتمام في السفر إذا قصر معذور كما أنّ الجاهل بوجوب التقصير إذا أتم كان معذوراً. ٣ ـ المراد بالساعة الرّمان لا الساعة الرّمان الرّمان لا الساعة الرّمان ا

٤ \_ يمكن أن يكون المراد يوم الجمعة ، أو الأعم في كل يوم في هذه الساعة ، والظاهر الجمعة.

« فَآسْعُوا إِلَى ذِكْرِ الله (۱) » قال: قال: اعملوا و عَجَلوا (۲) فإنّه يوم مضيّق على – المسلمين فيه ، وألحسنة المسلمين فيه على قدر ما ضَيّق عليهم ، والحسنة والسّيّئة تضاعف فيه ، قال: وقال أبوجعفر الكِكُلا: والله لقد بلغني أنّ أصحاب – النّبيّ الكَكُلا كانوا يتجهزون للجمعة يوم الخميس (۳) لأنّه يوم مضيّق على – المسلمين ».

تمسم عن عيسى ، عن أبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حريز، عن زُرارة ؛ والفضيل «قالا: قلنا له (٤): أيجزئ إذا اغتسلت بعد الفَجر للجمعة ؟ قال: نَعَم » (٥).

حُشُّم ﴿٦٢٢﴾ ٤ ـ محمد بن إسماعيل ، عن الفضل بن شاذان ، عن ابن أبي عُمَير، عن حضص بن البَخْتريِّ ، عن أبي عبدالله الطَّلِيَّ « قال : أخذ الشّارب و الأظفار من الجمُعة إلى الجمُعة أمانٌ من الجُدَام ».

مع ﴿٦٢٣﴾ ۵ \_ محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن الحسين ، عن موسى بن \_ سَعدان ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله التَّلَقَيُلا «قال: من أخذ من شارِبَه ، وقلّم أظفارَه و غَسَل رأسّه بالخَطيميّ يوم الجُمْعة كان كمن أعتق نَسَمة ».

كُنْ ﴿ ١٢٤﴾ ٦ \_ أحمد بن محمد، عن ابن فَضّال، عن ابن بُكَير، عن أبي عبدالله التَّخَلُا « قال: غَسل الرَّأْس بالخَطميّ في كلّ جمعة أمان من البَرّص والجنون ».

٢٣٦ ﴾ ﴿ ٦٢٥ ﴾ ٧ \_ محمد بن علي بن محبوب، عن محمد بن عيسى (٦)، عن محمد ٢٣٦ ابن الحسين، عن محمد بن الفضيل، عن عبد الرّحن بن زَيد، عن أبي عبد الله، عن أبيه، عن جَده الله إلى النّبي النّبي النّبي النّبي إلى النّبي إلى النّبي إلى النّبي النّبي النّبي إلى النّبي النّبي إلى النّبي ال

١ ـ الجمعة: ٩.

٢ ــ ليس المراد بالتعجيل الإسراع للصلاة الأنه تستحب السكينة ، بل الاهتام بالمستحبّات المتعدمة على الصلاة والتعجيل فيها لئلًا تفوت الصلاة . كما قاله العلّامة المجلسي ــ رحمه الله ــ .

٣- أي يقدّمون بعض ما يستحبّ فعله يوم الجمعة ، فيأتون به يوم الخميس . (ملذ)

٤ ــ الطّاهر رجوع الضمير إلى أبي جعفر الباقر الطّنة.
 ٥ ــ يؤمي إلى أنّ التأخير أحسن.

<sup>-</sup> كذا، و فيه سقط، والصواب: «عن أحد بن عبد بن عيسي».

يا رسول الله! إنّي تَهِيَأْت إلى الحجّ كذا و كذا مرَّة فما قُدّر لي! فقال له: يا قُلَيْبُ عليك بالجُمُعة فإنّها حَجُّ المساكين » (١).

صع ﴿ ٦٢٦﴾ ٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمّد ، عن جعفر بن - معاوية بن وَهْب ، عن موسى بن بكر «قال: قلت لأبي الحسن التَلْتَكُلا: إنَّ أصحابنا يقولون: إنَّ أخذ الشّارب و قَلْمَ الأظفار يوم الجمّعة ، فقال: سبحان الله! خذها متى شئت في يوم الجمُعة و إن شئت في سائر الأيّام » (٢٠).

م ﴿ ١٢٧﴾ ٩ - عمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن الحسين ، عن الحسن الربيع بن بَكر ، ابن علي بن فضال ، عن أبي حفص الجرُ جاني ، عن أبي الخَضِيب الرَّبيع بن بَكر ، عن عبدالرَّحيم القصير ، عن أبي جعفر التلكل «قال: مَن أَخَذ من أظفاره و شاربه كل جمعة وقال حين يأخذه: « بِسُم اللهِ وَ بِاللهِ وَ عَلَىٰ سُنَة رَسُولِ اللهِ ( اللهِ اللهُ اللهِ بها عِتقَ نَسَمة (٥)، ولم يمرض إلا مرضه الذي يموت فيه » .

عو (٦٢٨) . ١ ـ عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن الحسن بن سليان بن مهلال ، عن عمّه عبدالله بن هلال قال : « قال لي أبوعبدالله التَلَيْمَلا : خُذْ مِن شاربك وأظفارك كل جمعة و إن لم يكن فيها شيءٌ فز كمها(٢٦)، فلا يُصِيبك جُذام،

١ \_ أي عليك بآداب الجمعة و حضور صلاتها مع بُعد دارك .

٢ \_ كأنّهم ظنّوا التعيين و عدم الجواز في غير الجمعة ، فنفاه الإمام الثلثة ، ولا ينافي فضل
 ذلك العمل في يوم الجمعة أو أفضليته . والظّاهر زيادة «جعفر بن» في النسخ .

٣ ـ وَفَي الفَقْيه : «بسم الله و بالله و على سنّة محمّد و آل محمّد ـ صلوات الله عليه ـ..

إ \_ القلامة \_ بضم القاف \_ : ما سقط من الظفر ، والجزازة : ما سقط من الشارب ، و في القاموس : والجززُ \_ عركة \_ ، والجزازُ والجُزازَةُ \_ بضمّها \_ ، والجِزةُ \_ بالكسر \_ : ما جُزَ منه \_ انتهى .

٥ \_ النّسمة \_ عرّكة \_ ؛ الإنسان والمملوك ذكراً كان أو أَنثى - (القاموس)

٦ في بعض النسخ: «فركها» بالفاء والراء المهملة، وفرك الشّيء عن القوب حكّه، و
 دلكه. (القاموس) ويمكن أن يكون الفاء للتَفريع و ركّ الشيء أي رقّ و ضعف، واستركه أي
 استضعفه كما في صحاح الجوهري. وفي القاموس: ركّه ـ كمدّه ـ: طرح بعضه على بعض،
 والذّنب على عنقه أي ألزمه إيّاه، والشّيء بيده غمزة ليعرف حجمه، والمرأة جامعها فجهدها. →

ولا بَرَصٌ و لا جُنونٌ ».

مع ﴿٦٢٩﴾ ١١ سَعنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن صَفوانَ ، عن العَلاء ، ٢٣٧ عن العَلاء ، ٢٣٧ عن العَلاء ، ٢٣٧ عن عم أحدهما الطَّلَقَالُا « قال : اغتسلْ يوم الجمعة إلاّ أن تكون مريضاً أو تخاف على نَفْسِك ».

\* أدى ﴿ ٦٣٠﴾ ١٢ \_ عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن ابن فَضّال ، عن عيسى – الفَرَّاء ، عن ابن أبي يَعْفور «قال: قلت له: جُعِلتُ فِداكَ إِنّه ما استنزل الرِّزق بشيء يعدل التَّعقيب بين طلوع الفجر إلى طلوع الشَّمس ؟ قال لي: أجل ، ولكنيّ أخبرك بخير من ذلك: أخذ الشّارب وتقليم الأظفار يوم الجُمُعة ».

صح ﴿ ١٣٠﴾ ١٣ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن عُمَرَ بنِ أَذَيْنَة ، عن زُرارة ( قال: قال أبوجعفر التَّفَيُلا: الجمُعة واجبة على من إن ( ) صلى الغَداة في أهله أدرَك الجمُعة ، وكان رَسولُ الله التَّفَيْلِ إنها يصلّي العصر في وقت الطّهر في سائر الأيّام ( ) كي إذا قضوا الصّلاة مع رَسولِ الله التَّفِيلِ رجعوا إلى رِحالهم قبل اللّيل ، وذلك سنّة إلى يوم القيامة » ( ) .

ص ﴿ ١٣٢﴾ ١٤ \_ عنه ، عن النَّضر ، عن عاصم ، عن أبي بصير ، ومحمّد بن مسلم ، عن أبي بصير ، ومحمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر التَّفَيُلا « قال : من ترك الجُمُعة ثلاث جُمع متوالية طبع الله على قلبه » (٤) .

مَع ﴿ ١٣٣﴾ ١٥ \_ الحسين ، عن صَفوانَ ، عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدهما الطَّهَا « قال : سألته عن أناس في قرية هل يصلّون الجُمُعة جماعة ، قال: نَعَم ، ويصلّون أربعاً إذا لم يكن من يخطب ».

<sup>\*</sup> وقال العلّامة المجلسيّ \_ رحمه الله \_ : «فزكها» أظهر أي طهرها بمسح الحديد عليها . و على نسخة «فركها» بالاهمال لعلّه أظهر ، والتّشديد للمبالغة أي حكّها ، ولعلّه كان «فحكّها» فصحّف .

١ ـ في الاستبصار : «إذا» . ٢ ـ أي «وقت ظهر سائر الأيتام» .

٣ ـ وقال المؤلّف (ره) في الاستبصار : «فالوجه في هذا الخبر أن نحمله على ضرب من الاستحباب دون الفرض والايجاب ، لأنّ الفرض متعلّق بمن كان على رأس فرسمنين».

٤ ــ التلبع: الختم، وهو علامة التفاق. والمراد: أنّ التفاق تمكّن من قلبه فصارت كالختوم عليها فأصبحوا بمزلة لا يفهم الحقّ ولا يبصره ولا يسمعه.

ت (٦٣٤) ١٦ ـ عنه ، عن فضالَة ، عن أبان بن عثان ، عن الفضل بن-عبدالمَلِكَ « قال : سمعت أباعبدالله التَلْقَلَا يقول : إذا كان قوم في قرية صلّوا الجمعة ٣٣٨ أربع رَكعات، فإن كان لهم من تَخطِب بهم جَمّعوا إذا كَانوا خمسة نفر، و إنّا جعلت رَكعتين لمكان الخُطْبتين ».

مِي ﴿ ١٣٥﴾ ١٧ \_ عنه ، عن ابن أبي عُمّير ، عن هِشام بنِ سالم ، عِن زُرارةً «قال : حَثَنا أبوعبدالله الطَّحَظُلا على صلاة الجمُّعة حتّى ظننت أنّه يُريدُ أن نأتيه ! فقلت له: نغدو عليك؟ فقال: لا ، إنَّا عَنيتُ عندكم » (١).

مِيَ ﴿٦٣٦﴾ ١٨ ـ عنه ، عن صَفوانَ ، عن منصور ، عن أبي عبدالله الطَّلِينَا «قال: يجمّع القوم يوم الجمعة إذا كانوا خسة فما زادوا، فإن كانوا أقلّ من خسة فلا جمعة لهم، والجمعة واجبة على كلِّ أحد، لا يعذر النَّاس فيها إلاَّ خسة : المرأة، والملوك، و المسافر ، و المريض ، و الصبي ».

الله ﴿ ١٣٧ ﴾ ١٩ \_ عنه ، عن عثان بن عيسى ، عن ابن مُسكانَ ، عن ابن-أبي يَعفور ، عن أبي عبدالله التَلْقَلُا « قال: لا تكون جمعة ما لم يكن القوم خسة ». ن أو ع ﴿ ٦٣٨ ﴾ ٢٠ ـ محمد بن عليّ بن محبوب ، عن العبّاس ، عن عبدالله بن-المُغيرة ، عن ابن بُكير قال : حدّثني زُرارَةُ ، عن عَبدِالملِك ، عن أبيجعفر الطُّحُكلا «قال : قال : مثلك يهلك و لم يصلِّ فريضة فَرَضَمها الله ، قال : قلت : فكيف

١ ـ ترغيبه ١١١ زرارة بإنيان الجمعة أو إقامتها يدل على عدم حضور زرارة وأقرانه صلاة-الجمعة ؛ الَّتي أقامها المخالفون ، وذلك دليل على عدم وجوبها العِينيّ عندهم في الحكومة الباطلة ، و أمّا في دوّل الحقّ و إمكان إقامة الجمعة مع شرائطها فلا شبهة في وجوبها العينيّ سواء كان في حضور المعصوم أو غيبته بالآية والأخبار المحفوفة بالقرائن، وأمَّا الأخبار الَّتِي تَتَضَّمَن وجوبها التَّخييريِّي فحكم زمان الغيبة و حكومة الجائر ، وعدم جرأة المسلمين وقُدرتهم على إقامتها كما ينبغى بشرائطها . وأمَّا الأخبار الَّتِي تدلُّ على عدم إجزائها في زمان الغيبة عن صلاة الظُّهر فحكُّم زمن الجور ، فالمصلِّي معهم يُجب عليه أن يأتي بصلاة الظَّهر أربع رَّكعات قبل الصَّلاة معهم كما يدل عليه خبر الحضرميّ الّذي يأتي تحت رقم ٥٣ و ما بعده ا ، أو الإتيان بها في حين اقتدائه بصلاتهم صورة ظاهرة ، والأخبار التي تدل ظاهراً على عدم جوازها في زمان الغيبة ، فلا توجب لنا علماً ، لضعف أسانيدها أو عدم العلم بوجه صدورها .

أصنَع؟ قال: قال: صَلُّوا جاعةً \_ يعني صلاة الجُمُعة \_ » (١٠).

كُن ﴿ ٣٩٩ ﴾ ٢١ \_ فأمّا ما رواه أحد بن محمّد ، عن محمّد بن يحيى ، عن طلحة ابن زَيد ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن عليّ عليهم السّلام «قال: لا جمعة إلاّ في مصر تُقام فيه الحدود »

ُ فلا ينافي ما قدّمناه من الأخبار لأنّ هذا الخبر ورد مورد التّقيّة لأنّه مَذهب ٢٣٦٠ بعض العامّة (٢٦).

كَمْعُ ﴿ ٦٤٠﴾ ٢٢ \_ على بن إبراهيم، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن عُمَرَ بنِ \_ الْذَيْنة، عن زُرارة «قال: كان أبو جعفر الطَّقَلا يقول: لاتكون الخطبة [والجمعة] وصلاة رَكعتين على أقل مِن خَسَة رَهُط، الإمام و أربعة » (٣).

كُمْ عَلَى الله عَلَى الله عَلَى أبيه ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن ابن مسلم (١) «قال : سألت أباعبدالله التلكيلا عن الجمعة ، فقال : تجب على مَن كان منها على رأس فرسخين ، فإن زاد على ذلك فليس عليه شيءٌ ».

فلا ينافي الخبر الأوَّل لأنَّ هذا الخبر محمول على الاستحباب، لأنَّ الفرضّ

١ ـ يدل بظاهره على الوجوب، ولا يدل على تعيينه بالنّيابة كما قيل.

لغيهم من الخبر أنّ صلاة الجمعة وجبت أن تقام إذا تجري في البلدة أحكام الحدود ،
 ولكن إذا تعطلت الحدود فوجوبها القيني على المكلفين غير ثابت.

٣ \_ المراد بالإمام إمام صلاة الجمعة لا المعصوم اللله.

إ ـ يعنى محمد الثقفى .

۵ ـ تقدُّم تحت الرقم الثالث عشر لكن من كتاب الحسين بن سعيد ، لا كتاب محمد بن على بن عبوب .

يتعلّق على مَن كان على رأس فرسخين فإذا زاد على ذلك كان مَنْدوباً إليه والّذي يزيد ذلك بياناً ما رواه راوى هذا الحديث وهو زرارة ·

يع ﴿ ٦٤٣ ﴾ ٢٥ ـ روى محمّد بن عَلِيٌّ بن محبوب ، عن عليٌّ بن السنديّ ، عن عدي بن السنديّ ، عن عن محمّد بن أبي عُمّير ، عن جَميل بن دُرَّاج ، عن زُرارة َ ؛ و محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطّعَيُلا «قال: تجب الجُمُعَة على من كان منها على فرسخين ».

مع ﴿٦٤٤﴾ ٢٦ \_ محمّد بن عليٌّ بن محبوب ، عن يعقوبَ بنِ يزيدَ ، عن أبي ألحسن الكَلَيُلُا (( قال : إذا صلّت المرأة في المسجد مع الإمام يوم – الجمُعة [الجمُعة] ركعتين ، فقد نقصت صَلاتها ، و إن صلّت في المسجد أربعاً نقصت "(١) صلاتها لتصلّ في بينها أربعاً أفضل » (٢).

كُتُ ﴿ 7٤٥ ﴾ ٢٧ ـ سعد ، عن أحمد ، عن الحسين ، عن فضالة ، عن أبان ، عن عبدالله التلكيلا: لا بأس بأن تَدَعَ الجمعة في عبدالله (٣).

ن ﴿ ٦٤٦﴾ ٢٨ \_ عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن معاوية بن حُكَيم ، عن عبدالله بن المغيرة، عن ذريح، عن أبي عبدالله التَلْقَلُا « في الرَّجل هل يقضي غُسُلَ- الجُمُعَة ؟ قال : لا ».

مع ﴿٦٤٧﴾ ٢٦ - الحسين بن سعيد ، عن قضالة ، عن ابن سِنان ، عن أبي عبدالله التَّلِيَّلُا « في قول الله عزَّ وَجَلَّ: « خُذُوا زيتَتَكُمْ عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ (١٠) » قال: في العِيدَين والجُمُعَة ».

ع ﴿ ٦٤٨ ﴾ ٣٠ عليُّ ، عن أبيه ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن محمّد بن مسلم

١ \_ في بعض النّسخ: «نقضت» بالضّاد المعجمة،

للشهور أنّ من سقط عنه الجمعة إذا أتى بها أجزأته، واستشكل بعض المتأخّرين . و
 هذا الخبر على نسخة الضّاد المعجمة ينافي المشهور ، وعلى المهملة يعضده . (ملذ)

٣ قال في المدارك: «من الشرائط ارتفاع المطر» ، قال في التذكرة: «إنه لا خلاف فيه بين العلماء» ، و استدل بهذا الخبر ، و ألحق العلامة \_ ومن تأخّر عنه \_ بالمطر الوّحَل والبرد الشّديدين ، إذا خاف الضّرر معهما.

YEN

«قال: سألته عن الجمعة، فقال: أذان وإقامة (١)، غرج الإمام بعد الأذان فيصعد- المنبر فيخطّب، ولا يصلّي الناس مادام الإمام على المنبر، ثمَّ يقعد الإمام على المنبر قدر ما يقرء «قُلْ هُوَ الله أحدٌ »، ثمَّ يقوم فيفتتح خطبته، ثمَّ ينزل فيصلّي بالنّاس، ثمَّ يقرء بهم في الرَّكعة الأولى به «آلجُمُعة» وفي الثّانية به «المنافقين» ». من ﴿ ٦٤٦ ﴾ ٣١ \_ أحمد بن محمّد، عن عليّ بن الحكم، عن العَلاء، عن محمّد ابن مسلم، عن أحدهما المُنْهَالُو «في الرَّجل يُريد أن يقرء سورة الجمُعة في الجمُعة، في الجمُعة، في الجمُعة، في الجمُعة ».

مع ﴿ ٦٥٠﴾ ٣٢ \_ الحسين بن سعيد ، عن فضالة ، عن حسين (٢٠) ، عن ابن – مُسكانَ ؛ و محمّد بن سِنان ، عن ابن مُسكانَ ، عن الحلبيِّ ، عن أبي عبدالله الطَّهُلا «قال : إذا افتتحت صلاتك بــ« قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ » و أنت تريد أن تقرء بغيرها فامض فيها ولا ترجع إلاّ أن تكون في يوم جمعة ، فإنك ترجع إلى « الْجُمُعَة » و «المنافقين » منها ».

كُنْعُ ﴿ آ ٦٥ ﴾ ٣٣ \_ عنه ، عن صَفوانَ ، عن عبدالله بن بُكير ، عن عبيد بن -زُرارة ((قال: سألت أباعبدالله الطَّكَيُلا عن رَجل أراد أن يقرء في سورة فأخذ في أخرى ، قال: فليرجع إلى السُّورة الأولى إلاّ أن يقرء بـ «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ » ، قلت: رجل صلى الجمعة فأراد أن يقرء سورة الجمعة فقرء «قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ » ؟ قال: يعود إلى سورة الجمعة » .

مع ﴿ ١٥٢ ﴾ ٣٤ و عنه ، عن صَفوانَ ، عن العَلاء ، عن محمد بن مسلم ، عن أحدهما الطَّقِيَّالِة « فَي الرَّجل يريد أن يقرء في الجمعة ب « الْجُمُعَة » فقرة « قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » ، قال : يرجع إلى سورة الجمعة » .

مع ﴿٦٥٣﴾ ٣٥ ـ سعد ، عن محمد بن الحسين ، عن صَفوانَ ، عن عبدالله الله الله المنافقة : لا بأس أن تقرء فيها بغير « ٱلْجُمُعَة » و « المنافقين » إذا كنت مُسْتَعجِلاً ».

ن ﴿ ٦٥٤﴾ ٣٦ \_ أحمد بن محمد ، عن معاوية بن حُكيم ، عن أبان ، عن يجي الأزرق بيّاع السّابريّ « قال : سألت أبا الحسن السَّه الله الله على -

<sup>†</sup> Y£Y

١ ـ المشمور كون الأذان بين يدي الإمام.

٢ ـ يعني الحسين بن عنمان الرّواسيّ أحد الفضلاء الثّلاثة.

الجمُعة فقرء « سِيِّح آسْمَ رَبِّكَ » و « قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌّ » ، قال : أجزءَه ».

ن ﴿ ٢٥٥ ﴾ ٧٣ - الحسين بن سعيد ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن سَهاعة قال : « قال أبوعبدالله التَّلِيَّلُا: ينبغي للإمام الذي يخطب بالنَّاس يوم الجمعة أن يلبس عِهامة في الشِّتاء و الصَّيف ، و يتردَّى ببُرد يَمَنيَّ أو عَدَنيَ ، و يَخطُبُ عليب عليه ، ثمَّ يُوصي بتقوى الله ، ثمَّ يقرء سورة من القر آن قصيرة ، ثمَّ يجلس ، ثمَّ يقوم فيحمدالله و يُثني عليه و يُصلي على محمد الله و يُثني عليه و يُصلي على محمد الله و على أئمة المسلمين، و يستغفر للمؤمنين والمؤمنات ، فإذا فرغ من هذا قام المؤدّن فأقام فصلى بالنَّاس رَكعتين يقرء في الأولى بسورة الجمعة ، و في التَّانية بسورة المُنافِقين ».

ح (٢٥٦) ٢٥ - علي ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عنهان ، عن الحلي « قال : سألت أباعبدالله التعليم عمّن لم يدرك الخطبة يوم الجمعة ، فقال : يصلي ركعتين، فإن فاتته الصلاة فلم يدركها فليصل أربعاً، وقال : إذا أدركت يصلي ركعتين، فإن أنت أدركته بعد الإمام قبل أن يركع الرّكعة الأخيرة فقد أدركت الصّلاة ، فإن أنت أدركته بعد ما ركع فهي الظّهر أربع ».

صع ﴿٦٥٧ ﴾ ٣٩ \_ الحسين بن سعيد ، عن القاسم ، عن أبان بن عثمان ، عن أبي بصير ؛ و أبي العبّاس الفضل بن عبدالملك ، عن أبي عبدالله التلّيّث « قال : إذا أدرك الرّجل رَكعة فقد أدرك الجمعة ، و إن فاتته فليصلّ أربعاً ».

صح ﴿٦٥٨﴾ ٤٠ ـ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد، عن فَضالَة، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله التَّلِيَّلُا « قال: الجمُعة لا تكون إلاّ يلنَ أدرك الخُطبتين ».

فالمعنى في هذا الخبر أنّه لا تكون جمّعة فاضلة كاملة إلاّ لمن أدرك الخطبتين ، والّذي يؤكّد ما قدّمناه ما رواه:

7 2 7

عن عَمرو بن شِمر، عن جابر «قال: كان أبوجعفر الطَّلِثُلَايبكُر إلى المسجد يوم – الجَمُعة حين تكون الشَّمس قيد رُمح (١)، فإذا كان شهر رَمضان يكون قبل ذلك، وكان يقول: إنَّ لِجُمَع شهر رمضان على جُمَع سائر الشَّهور فَضلاً كفضل شهر رمضان على سائر الشَّهور».

مَنْع ﴿ ٦٦١﴾ ٢٤ – محمد بن عليّ بن محبوب، عن محمد بن أبي الصّهبان، عن عبد الرّحن بن أبي الصَّهبان، عن عبد الرّحن بن أبي نَجرانَ، عن حمّاد بن عثان، عن محمّد بن خالد القَسْريِّ «قال: قلت لأبي عبدالله الطَّيْلا: إنِي أخاف أن نكون نصلي الجمُعة قَبلَ أن تزول الشّمس؟ قال: فقال: إنمّا هذا على المؤذّنين » (٢).

مع ﴿ ٦٦٢ ﴾ ٤٤ \_ عنه ، عن محمد بن الخسين ، عن الحسن بن علي بن يوسف، عن مُعاذِ بن ثابت ، عن عَمرو بن جُميع \_ رَفعه \_ عن علي الطفيلا « قال : من – السُّنة إذا صعد الإمام المنبر أن يسلم إذا استقبل الناس » .

◄ ﴿٦٦٣﴾ ٤٤ \_ عنه ، عن الحسن بن عليّ ، عن جعفر بن محمد (٣)، عن عبدالله بن مَيمون ، عن جعفر ، عن أبيه ﷺ إذا عبدالله بن مَيمون ، عن جعفر ، عن أبيه ﷺ إذا خرج إلى الجمعة قعد على المنبر حتّى يفرغ المؤذّنون ».

مع ﴿ ٦٦٤﴾ ٤٦ عنه ، عن العبّاس ، عن حمّاد بن عيسى ، عن ربعيّ ، عن عُمر بن يزيد ، عن أبي عبد الله العُلِيلا «قال: إذا كانوا سبعة يوم الجمُعة فليصلّوا في عُمر بن يزيد ، عن أبي عبدالله العُلِيلا «قال: إذا كانوا سبعة يوم الجمُعة فليصلّوا في جماعة ، وليلبس البُرد والعِهامة (٤٠) ويتَوَكَأُعلى قوس أو عصا ، وليقعُد قَعْدَة بين الخطبتين و يجهر بالقِراعة ، ويقنت في الرَّكعة الأولى منها قبل الرُّكوع » (٥٠).

الله المحمد الحسين بن سعيد ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن ساعة

١ - أي كان ارتفاعها من الأفق بهذا القدر . و قيده \_ بالكسر \_ أي قدره .

٢ \_ أي هذا الأمر في عهدة المؤدّنين يجب عليهم الدّقّة في معرفة الزّوال.

٣ - هو جعفر بن عمد بن عبيدالله الأشعري ، روى عنه الحسن بن علي بن المغيرة الكوفي الثقة .
 ١٤ - المراد الخطيب والإمام .

هـ ذهب الشّيخ المفيد وجماعة إلى أنّ في الجمعة قنوتاً واحداً كما في الخبر ، لكنّ المشهور قنونان : في الرّكعة الأولى قبل الرّكوع ، وفي الثانية بعد الرّكوع ، و ذهب الصدوق إلى أنّها كسائر الصّلوات .

«قال: سألته عن القنوت في الجمعة ، فقال: أمّا الإمام فعليه القنوت في الرَّكعة الأولى بعد ما يفرغ من القِراعَة قبل أن يركع ، و في الثّانية بعد ما يرفع رأسه من الرُّكوع قبل السُّجود، وإنّا صلاة الجمعة مع الإمام رَكعتان، فن صلّى من غير إمام وَحْدَه فهي أربع رَكعات بمزلة الظّهر، فن شاء قنت في الرَّكعة الثّانية قبل أن يركع، وإن شاء () لم يقنت، وذلك إذا صلّى وحده ».

\* ارضي ( ٦٦٦ ) ٨٠ \_ الحسين بن سعيد ، عن النّضر ، عن موسى بن بَكر ، عن زُرارة ، عن عُمر َ بن حَنظَلة ، عن أبي عبدالله الطّفيلا « قال : صلاة التّطوُع يوم للمُعة إن شِئت من أوّل النّهار ، و ما تريد أن تصلّيه يوم الجمعة (٢) فإن شِئت عَجلته فصلّيته من أوّل النّهار أيّ النّهار شِئت قبل أن تزول الشّمس ».

مع ﴿ ٦٦٧﴾ ٤٩ \_ أحمد، عن الحسين، عن النّضر، عن محمّد بن أبي حزة، عن سعيد الأعرج «قال: سألت أباعبدالله الطّه الله النّافلة يوم الجمُعة، فقال: ستٌ عشرة رَكُعة قبلَ العَصر، ثمَّ قال: وكان عليُّ الطّه الله الله عشرة رَكُعة قبلَ العَصر، ثمَّ قال: وكان عليُّ الطّه الله الله الله الله فهو خَيرٌ؛ وقال: إن شاءَ رَجل أن يجعل منها ستّ رَكعات في صدر النّهار، وستٌ رَكعات نصف النّهار ويصلّي الظّهر ويصلّي معها أربعة، ثمَّ يصليً - العَصر».

ب ﴿ ٦٦٨ ﴾ ٥٠ \_ أحمد بن محمد ، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر ، عن محمد ابن عبدالله « قال : سألت أبا الحسن التلكلا عن التّطوّع يوم الجمعة ، فقال : ستُ ركعات في صدر النّهار ، وستُ ركعات قبل الزّوال و ركعتان إذا زالت ، وستُ ركعات بعد الجمعة ، فذلك عشرون رّكعة سوى الفريضة ».

مع ﴿ 171 ﴾ ٥١ \_ عنه ، عن البرقي ، عن سعد بن سعد الأشعري ، عن أي الحسن الرّضا الطّخلا قال: سألته عن الصّلاة يوم الجمعة كم رّكعة هي قبل الرّوال ، قال : ستُّ رَكعات بعد ، ذلك اثنتا عَشرة رَكعة ، و ستُّ رَكعات بعد ، ذلك اثنتا عَشرة رَكعة ، و ستَّ رَكعتان بعد الرّوال

١ \_ في نسخة : «من شاء».

٢ ـ كذا في النَّسخ ، وفي الاستبصار : «بعد الجمعة».

ع ﴿ ٦٧٦ ﴾ ٥٣ \_ أحمدُ ، عن عليِّ بن الحكم ، عن سَيف بن عَمِيرة ، عن أيبكر الحضرَميِّ « قال : قلت لأبي جعفر التَلْقُلا : كيف تصنع يوم الجمُعة ؟ قال: كيف تصنع أنت ؟ قلت : أصلي في منزلي ، ثمَّ أخرج فأصلي معهم ، قال : كذلك أصنع أنا » (٣).

مع ﴿ ٦٧٢﴾ ٥٤ \_ عنه ، عن الحسن بن عليٌّ بن يقطين ، عن أخيه الحسين ، عن عليٌّ بن اليَقْطين «قال: سألت أبا الحسن الطُّلِيُلاعن النّافلة الَّتِي تصلَّى في يوم-الجمعة وقت الفريضة قبل الجمعة أفضل أو بعدها ، قال: قبل الصّلاة ».

صح ﴿ ٦٧٣﴾ ٥٥ \_ و عنه (١) « قال : صلّ يوم الجمعة عشر رَكعات قبل-الصّلاة (٥) و عشر رَكعات بعدها ».

† የ\$٦

١ ـ بمضمونه أفتي المفيد (ره) في المقنعة والمؤلِّف في جملة من كتبه.

٢ ـ قَالَ فِي المَدَارَكَ : بمضمون هذا الخبر أفتى ابن بابويه ، لكنّ الظّاهر من كلامه أنّ التّفريق أولى ، و إن لم يفرق فوظيفته السّت عشرة خاصة ، و هذا مقام استحباب فلا مشاحّة في اختلاف الرّوايات فيه ، والعمل بمضمون كل منها حَسّنٌ إن شاء الله . (ملذ)

٣ .. ذكر الأصحاب أنه إذا لم يكن إمام الجمعة ممن يُقتدى به ، جاز أن يقدم المأموم صلاته على صلاة الإمام ، ويجوز أن يصلي معه ركعتين و يتمنها بعد تسليم الإمام ، وفي الأفضل منها تردد ، والأخبار الدّالة على الأول أصبح سنداً ، و لعله أحوط مع الإمكان . (ملذ)

الحين عن أي الحسن التلك أو هذا الخبر جزء من الخبر المقدّم ، لكن مصحّح الطبع الحروفي الأوّل جعله خبراً آخر و رَقّمه ، فلا بد لنا من ترقيمه اتباعاً له لنلا بخالف الأرقام في الطبعتين . ٥ ـ الطّاهر أنّ المراد بها النّافلة التي تصلّى في وقت الفريضة ، و هي عبارة عن الرّكعتين اللّتين ذكر في الأخبار ايقاعها عند الرّوال ، لا مطلق النّافلة ، و يحتمل التعميم فيشملها ، و يقع قبل الرّوال ، لكنّ الأوّل أظهر ، والمشهور ايقاعها بعد الرّوال ، وقال ابن أي عقيل : هما مقدّمتان على الرّوال . (ملذ)

صع ﴿ ٦٧٤﴾ ٥٦ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن إبراهيمَ بن هاشم ، عن النّوفَليّ ، عن السّكونيّ ، عن حعفر ، عن أبيه ، عن آبائه السَّقَةِ « قال : قال رسول الله السَّقَةِ : إذا رأيتم الشَّيخ بحدّث يوم الجمّعة في المسجد بأحاديث الجاهِليّة فارموا رأسه ولو بالحصى » (١).

ن ﴿ 170﴾ ٢٥ – عنه ، عن أحمد بن الحسن بن عليّ ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصَدّق بن صَدَقَة ، عن عَمّار بن موسى ، عن أبي عبدالله السُلِيُلُا ((قال: سألته عن الرّجل يُدرِكُ الإمام وهو يصلي أربع رَكعات ، و قد صلى الإمام رَكعتين ، قد عن الرّجل يُدرِكُ الإمام وهو يصلي أربع رَكعات ، و قد صلى الإمام ، وفي قال : يفتتح الصّلاة و يدخل معه و يقرء خلفه (٢٠) في الرّكعتين ، يقرء في الأولى ((الحمد » و ما أدرك مِن سورة الجمعة و يركع مَع الإمام، فإذا قعد الثّانية ((الحمد » و ما أدرك مِن سورة المنافقين ويركع مَع الإمام، فإذا قعد الإمام للتّشتهد فلا يَتَشتهد (٣)، ولكن يُستّح ، فإذا سلم الإمام رَكع رَكعتين يستبح فيها و يتشتهد و يسلم ».

صَعِ ﴿٦٧٦﴾ ٥٨ ــ عنهُ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن وَهُب، عن جعفر التَّغَيُّلُا ﴿أَنَّ عَلَيَّا التَّلْكُلُلُو كَانَ يقول: لأنْ أَدَع شهودَ حضورالأضْعَلَى غَشَرَمرُّات (١٠)

١ - لكون الجمعة يوماً عظيماً في الاسلام، و اجتاع الناس في المسجد لاستاع الخطبتين في الله المروطة بحياتهم الدينية والاجتاعية، لا يوم البطالة وإتلاف الوقت والغفلة عن الوظائف الإنسانية ، والمسلمون بعد إتمام الصلاة فيها مأمورون أيضاً بإدامة أمورهم الحيانية ، وعدم إتلاف أوقاتهم بعد قضاء الصلاة، كما نص على ذلك الكتاب قال تعالى : «فإذا قُصِيَتِ الصَّلاةُ فَانَتَشِروا فِي الأرْضِ وَابْتَغُوا مِنْ فَضلِ الله وَاذْكروا الله كثيراً لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُون» فتفتهم ذلك، ولا يغرينك وي القصاص : «بأن القصص التي لا عبرة فيها تكون من العلوم الحقة التي يجب تذكارها و تعليمها في أوقات الفراغة مثل يوم الجمعة» !!.

٢ -- حمل في المنتهى قراءة المأموم في تلك الصورة على الاستحباب ، و نقل القول بالوجوب
 عن بعض الأصحاب ، وقال الفاضل التستري \_ قدس سرّه \_ فيه : أنّ اللاحق بالإمام في \_
 الرّكعتين الأخيرتين يقرء خلف الإمام ، و لعل هذا إذا سبّح الإمام في الأخيرتين . (ملذ)

٣ ــ لا بخنى ما فيه ، فإنه يلزمه التشهد لنفسه ، و مثل هذا لازم لخبر عمار ، و لعله محمول
 على التّحيّات والأدعيّه المستحبّة التي تكون في التشهد الأخير . (ملذ)

 <sup>\$ -</sup> أي اترك قبول شهادتهم في الدّعاوي .

YEV

أحبُ إليَّ من أن أدعَ شهود حضور الجمُعة مَرَّةً واحدةً مِن غيرِ عِلَّة » (١). صح ﴿٦٧٧﴾ ٥٩ ـ عنه ، عن العَمْركي ، عن عليِّ بن جعفر ، عن أخيه موسى الطَّكِيُلا « قال : سألته عن رَكعتي الزَّوال يوم الجمُعة قبل الأذان أو بعده ، قال: قبل الأذان » (٢).

ت ﴿ ٦٧٨ ﴾ ٦٠ \_ عنه ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن زُرعَة ، عن سَماعة ، عن أبيه عن أبيه ، عن زُرعَة ، عن سَماعة ، عن أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن علي الكليلة «أنه سُئِل عن رَجُل يكون وسط الزّحام يوم الجمّعة أو يوم عرفة فأحدث ، أو ذكر أنه على غير وضوء ، ولا يستطيع – الخروج من كثرة الزّحام، قال : يتيمّم ويصلي معهم ويعيد إذا هو انصرف » (٣). الخروج من كثرة الزّحام، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن حَفْص بن غِياث ، عن عن حَفْص بن غِياث ، عن

نَ ﴿ ١٧٩ ﴾ ٦٦ \_ عنه ، عن ابي جعفر ، عن ابيه ، عن حفص بن غِياث ، عن جعفر ، عن أبيه المُنْهَالَة «قال: ليس على أهل القُرى جعة ولا خروج في العِيدين».

قَالَ مُحمَّد بن الحسن : معنى هذَّا الخَبر أَنَّهم إذَا كَانُوا عَلَى أَكْثَرُ مِنْ فَرَسِخَينَ لِيسَ عَلِيهم حضور ، بل هم مخيرون في ذلك . (١)

مع ﴿ ١٨٠ ﴾ ٦٦ \_ و روى عمد بن أحد بن يحيى ، عن أحمد بن محمد ، عن عمد ، عن عمد ، عن عمد ، عن عمد بن سليان ، عن عبدالرّحن بن الحجّاج «قال: سألت أباعبدالله التلكيلا عن الرّجل يكون في المسجد \_ إمّا في يوم جمعة و إمّا غير ذلك من الأيّام \_ فيزحه النّاس ، إمّا إلى حائط و إمّا إلى أسطوانة ، فلا يقدرُ على أن يركع ، و لا يسجد حتى يرفع النّاس رُؤوسَهم ، فهل يجوز له أن يركع ويسجد وحدّه ، ثمّ يستوي مع النّاس في الصّفّ ، فقال: نَعمَ ، لا بأس بذلك » (٥٠).

ا \_ قال العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : قوله : «شهود حضور الأضحى» أي الشهود الذين يحضرون صلاة الأضحى ، و «الحضور» ظاهراً جمع الحاضر كشهود جمع الشاهد، وقوله : «من غيرعلة» يحتمل تعلقه بالحضور أوالودع . (ملذ) أقول: يخطر ببائي أنّ لفظة «حضور» في المقامين عطف بيان لـ «شهود»، والمراد: لئن أدع حضور صلاة الأخان» أي عند اشتباه الوقت كما مرحضور صلاة الجمعة مرة واحدة، والله أعلم . ٢ \_ «قبل الأخان» أي عند اشتباه الوقت كما مرحسة على المراد في الحمية ، والمسمود في الحمية على المسمود في الحمية على المسمود في الحمية على المسمود في الحمية المسمود في ال

٣ ـ قال به الشّيخ في النّهاية والمبسوط ، و ابن الجنيد في الجمعة ، والمشهور فيها عدم الإعادة ، و يشكل الحكم في يوم عرفة ، إلا أن يجمل على ما إذا كانت تقيّة و ضرورة في فعل العدلة . (ملذ)
 ١ ـ خلاف المعروف من مذهب الأصحاب .

۵ ـ تقدّم الخبر بسند حسن ص ۱۷۷ تحت رقم ۳٤٧.

## ♦ ٢٥ - باب فضل المساجد والصّلاة فها ﴾ ﴿ و فضل الجاعة و أحكامها ﴾

مع ﴿٦٨١﴾ ١ \_محمّد بن عليّ بن محبوب، عن يعقوبَ بنِ يزيدَ ، عن ابن\_ أبي عُمَير ، عن إبراهيم بن عبدالحميد ، عن سَعدٍ الإسْكاف ، عن زياد بن عيسى ، ٢٤٨ عن أبي الجارود، عن الأصبغ، عن على بن أبي طالب الطَّهُ ثلا « قال: كان يقول:من-اختلف إلى المسجد أصاب إحدى التَّمان ، أخاً مُستفاداً في الله ، أو عِلماً مستطرفاً ، أو آيةً مُحكمة(١)، أو سمع كلمةً تدلُّه على هُديٰ ، أو رَحمة منتظرة ، أو كلمةً تَردُّه عن رَدىٰ ، أو يترك ذَّنباً خشيةً أو حياءً ) (٢) .

 س ﴿ ٦٨٢﴾ ٢ ـ و عنه ، عن الحسن بن موسى الخشّاب ، عن عليٌّ بن أسباط ، عن بعض رِجاله « قال : قال أبوعبدالله التَكْلُلا : جنَّبُوا مساجدكم البيع والشِّراء، والمجانين، والصّبيان (٢٠)، والأحكام، والضّالة، والحدود، ورَفع الصّوت ».

\* ﴿٦٨٣﴾ ٣ ـ عنه ، عن محمّد بن أحمدَ الماشميّ ، عن العَمْرَكي ، عن عليّ ابن جعفر ، عن أخيه موسى الطُّهُلا ﴿ قَالَ : سألته عن الشَّعر أيصلح أن يُنشد في-المسجد، قال: لا بأس، و سألته عن الضّالَّة أيصلح أن تُنشد في المسجد، قال: لا بأس » <sup>(د)</sup>.

١ - قوله : «أَخَا مِستَغَاداً» أي أَخَا في الله أفاد كُلُّ منها صاحبِه إمّا بالعِلْم أو بالعَمِل ، أو استفاد من الله أخـــاً دينيّاً يفيده . وقوله : «مستطرفاً» أي حسناً بديعاً . وقوله : «آية محكمة» أي دليلاً محكماً يمكن فهممه والانتفاع به . وفي الوافي : الرّدى : الهلاك ؛ والخشية والحياء إمّا من الله أو من الملائكة أو من النّاس.

٢ ـ ترك الذُّنب خشيةً هو السَّابِع و تركه حياةً هو القَّامن ، والتَّرديد بين الأمور القَّانية على سبيل منع الخلق ، دون منع الجمع . (مراد)

٣ ـ حمل على غير المميّز ، لأنّ تمرين المميّز مستحبّ . وقوله : «والأحكام» المراد جعل المساجد محاكم القضاء، أو محل إنفاذ الحكم كالحبس والجلد والقتل. وقال سلطان العلماء: ولا ينافي ما نقل من قضاء أمير المؤمنين الطلقة في مسجد الكوفة في بعض الأوقات.

٤ \_ يدل على عدم الحرمة فلا ينافي الكراهة واستحباب الترك، كما قال الشّيخ في بيانه.

YES

قال محمّد بن الحسن : فلا تنافي بين الخبرين لأنّ الخبر الأوّل محمولٌ على ضرب من الكراهِية ، دون الحظر ، والآخر محمولٌ على الجواز .

سع ﴿٦٨٤﴾ ٤ \_ أحد بن محمد ، عن محمد بن حسّان الرَّازيّ ، عن أبي محمد - الرَّازيّ ، عن أبي محمد - الرَّازيّ ، عن إسماعيل بن أبي عبدالله ، عن أبيه التَّكْثُلا « قال : قال رَسول الله التَّكْلِكُمْ : الرَّازيّ ، عن إسماعيل بن أبي عبدالله ، عن أبيه التَّكْلُو « قال : قال رَسول الله التَّكْلُكُمْ : الرَّازيّ ، عن إسماعيل بن أبي عبدالله ، عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله عبدالله المسجد رَهْبانيّة العرب، والمؤمن مجلسه مسجده، وصومعته بيته » (١).

ع ﴿ ١٨٥﴾ ٥ - محمد بن علي بن عبوب ، عن إبراهيم بن هاشم ، عن عمر و ابن عثان ، عن محمد بن غذافر ، عن محمد بن مسلم (٢) ، عن أبي جعفر التلكيلا «قال : بالكوفة مساجد ملعونة و مساجد مباركة ، فأما ألمباركة ف «مسجد غني » (٣) والله إنّ قبلته لقاسطة و إنّ طينته لطيبة (١٠) ، ولقد وضعه رَجلٌ مؤمنٌ ، و لا تذهب الدُنيا حتى تنفجر عنده عينان و تكون عليه جنتان و أهله ملعونون وهو مسلوبٌ منهم ، و «مسجد بني ظَفَر » وهو مسجد السَّهَلَة، و «مسجد الحَمراء» و «مسجد جعفي» ، و ليس هو مسجدهم اليوم ، – قال : دُرس – وأما المساجد المَلعونة : فسجد تقيف ، و مسجد الأشعث ، و مسجد جرير وأما المساجد المَلعونة : فسجد تقيف ، و مسجد الخمراء] (٢) بني على قبر فرعون من الفراعنة ».

١ - ذم لاتخاذ المساجد على الرّاحة ، والفرار عن الإنيان بما يوظف في الاجتاع ، والمراد بالصّومعة على الرّاحة ، وقوله : «والمؤمن مجلسه مسجده» لعل المراد به أنّ المؤمن العامل بوظائفه الاجتاعية كان مجلسه على عبادته كمسجده وبالعكس الذي جعل بيوته المسجد كسباً له . و يمكن أن يكون المراد رهبانية المؤمنين حضورهم المساجد للصّلاة قبل وقتها لا في أول أوقاتها كما روي عن النّبي عليه قال : «رّهب أمّتي الجلوس في المساجد انتظاراً للصّلاة» . وفي القاموس : الصّومعة - كجوهرة - : بيت للتَضارى كالصّومع لدقة في رأسها .

٢ ـ في الكافي مردّد بين محمّد بن مسلم و أبي حزة.

٣ - «غَني» حيٌّ من غطفان. (القاموس) وقوله: «لقاسطة» أي عادلة مستقيمة.

٤ \_ في الغّارات التّقني : «إنّ بقعته» .

<sup>4</sup> ـ الظَّاهر هو مسجَّد يونس بن متَّى كما في «الغارات الثَّقني».

٦ - كذا في النسخ ، و ما بن المعقوفين ليس في «الغارات» . وفي الكافي : «و مسجد بالخمراء» ـ بالموحدة والخاء المعجمة ـ وهي قرية بقرب الكوفة . وفي المراصد : ـ باخرا ـ موضع بين الكوفة و واسط . و قال الفيض ـ رحمه الله ـ : «بها قبر إبراهيم بن عبدالله بن الحسن بن الحسن بن على الله » . و ضبطه في القاموس باخرى كسكرى .

أَنْ عَلَيْ الوَسَّاء ، عن الرِّضا الطَّيْلُ « قال : سألته عن الصَّلاة في المسجد الحرام ، والصَّلاة في المسجد الحرام ، والصَّلاة في مسجد الرِّسول الشَّلِيُّ في الفضل سَواء ، قال : نَعَم ، والصَّلاة فيا بينها (١) تعدل ألف صلاة ».

عور الحسن بن علي بن عبد الله ، عن الحسن بن علي بن عبدالله ، عن عبدالله ، عن عبدالله ، عن عبدالله ، عن عبد من في عبد أي جعفر الكيكالا «قال: جُدْدَت أربعة مساجد بالكوفة فرحاً لقتل الحسين الكيكالا: مسجد الأشعث ، و مسجد جَرير، ومسجد سِماك، و مسجد شَبَث بن رِبعيّ \_ لعنهم الله \_ » .

مع ﴿ ١٨٨ ﴾ ٨ ـ سَهل بن زياد ، عن عَمرو بن عَبان ، عن محمد بن عبدالله الحَلِيَّةُ ( قال : قال لي : يا عبدالله الحَلِيَّةُ الخَلِيَّةِ ( قال : قال لي : يا هارون بن خارجة كم بينك و بين مسجد الكوفة يكون ميلاً ؟ قلت : لا (٣)؛ قال : أفتصلي فيه الصّلوات كلّها ؟ قلت : لا ، فقال : أمّا لو كنتُ حاضراً بحضرته لرَجَوتُ أن لا تفوتني فيه صلاة ، و تدري ما فضل ذلك الموضع ؟ ما من عبد صالح ولا نبي إلا وقد صَلّى في مَسْجد كم (٤)، حتى أنَّ رَسول الله السُّاعة ؟ أنت أسْرَى الله به ، قال له جبرئيل التَلْقَلُا: أتدرِي أين أنت يا رَسول الله السُّاعة ؟ أنت مقابل مسجد كوفان ، قال : فاستأذن لي رَبّي عزَّ وجَلَّ حتى آتيه فأصلي فيه مَنْ رَكَعْتين ، فاستأذن الله عزَّ وجَلَّ فأذن له ؟

و إنَّ مَيْمَنَته لَروضة من رياض الجنّة (٥)، و إنَّ وسطه لَرُوضَة من رياض-

١ \_ أي في أحدهما توسّعاً ، أو خارجاً من أحدهما مريداً للآخر ، (ملذ)

٢ ــ هو عبّاس بن هشام أبوالفضل النّاشري الأسمديّ ثقة جليل في أصحابنا ، كثير الرّواية ،
 كسر اسمه فقيل عبيس ، (صمجش) له كتب عنه الحسن بن عليّ الكوفيّ (ست) ، و في جلّ النّمة : «سليان بن هشام» فهو مهمل ، و في الكافي مثل ما في المن ، ٣ ــ أي لا أدري .

<sup>َ }</sup> \_ في الكافي : «وقد صلّى في مساجد كوفان» . و كوفان ــ بالضّم والفتح ــ : لغة في الكوفة . و سيأتي الخبر مرسلاً في المجلد السّادس ص ٣٧ تحت رقم ٦٠

۵ ــ تتمة كلام أي عبدالله الله و يحتمل أيضاً من تتمة كلام جبرئيل الله والظاهر أن المراد بميمنته ميمنة الغري، وبؤخره مشهد السبط الشهيد المُقدَىٰ أي عبدالله الحسين الله الله .

الجنّة ، و إنّ مؤخّره لروضة من رياض الجنّة ، و إنّ الصّلاة المكتوبة فيه لَتعدِلُ بألف صلاة ، و إنّ النّافلة فيه لَتعدِلُ بخمسائة صلاة ، و إنّ الجّلوس فيه بغير - يتلاوة ولا ذكر لعبادة ، ولو علم النّاس ما فيه لأتوه ولو حَبُواً (١١) ».

المن المناه ال

١ - إلحبو - بالمهملة والموحدة كسهو - : المثني على اليدين والبطن.

٢ - أي وضعها عليه . و في الكافي : «قال : بيدُّه في صدره» يعني أشار بها إلى نفسه .

<sup>&</sup>quot; جاء في تاريخ ابن أعثم الكوفي نظير هذا الخبر و لفظه: «قال القاسم بن الوليد: سمعت أبي يقول: كنت ذات يوم في مسجدالكوفة قاعداً إذ رأيت رجلاً جاء إلى أميرالمؤمنين علي بن أبيطالب علي الميرالمؤمنين إلي رجل خلو لا أهل لي و لا ولد، وقد قضيت ما وجب علي من الحج، وقد نزودت زاداً و ابتعت راحلة أن أرتحل إلى بيت المقدس فأكون فيه إلى أن يأتيني الموت أم ألزم هذا المسجد؟ فقال له علي الملائل عشراً في سواه من عليك بهذا المسجد فالزمه فإنه أحد المساجد الأربعة، ركعتان فيه تَعدلان عشراً في سواه من عليك بهذا المسجد فالزمه فإنه أحد المساجد الأربعة، ركعتان فيه تَعدلان عشراً في سواه من المساجد، والبركة بها على عشرة أميال من حيث ما أتيته وقد نزل أسد ألف ذراع، وفي زاويته فار التنور، و عند السّارية الخامسة صلى إبراهيم الخليل الثلث؛ وفيه مصلى إدريس و نوح الشلا، فو ألله في عصا موسى بن عِمران الثلاث، وقد صلى فيه ألف نبي وألف وصيّ، و فيه هلك يغوث و ح

عواد على السّمط ( على الله على الله السّمَط الله السّمَط ( قال : قال أبوعبدالله السّمَظ : إذا دخلت من الباب الشّاني في ميمنة المسجد تعدّ خس أساطين ثنتان منها في الطّلال، و ثلاث منها في الصّحن، فعند التّالثة مصلى ابراهيم السّمَظيّة، و هي الحامسة من الحائط، قال : فلها كان أيّام أبي العبّاس (١) دخل أبوعبدالله السّمَظيّة من باب الفيل فتياسَر حين دَخل من الباب فصلى عند الأسطوانة الرّابعة وهي بحذاء الحامسة (٢)، فقلت له : تلك أسطوانة إبراهيم السّمَعيّة ؟ فقال لي : نعته الرّابعة وهي بحذاء الحامسة (٢)، فقلت له : تلك أسطوانة إبراهيم السّمَة ؟ فقال لي : نعته ».

م ﴿ 191 ﴾ ١١ \_ علي بن إبراهيم ، عن صالح بن السّنديّ ، عن جعفر بن بشير ، عن أبي عبيدة ، عن أبي جعفر بن أبي أسامة ، عن أبي عبيدة ، عن أبي جعفر التلكيلا « قال : مسجد كوفان روضة من رياض الجنّة، صلّى فيه ألف نبيّ و سبعون نبيّاً " و ميمنته رحمة ، و مَيْسَرته مكرّ (٣) ، و فيه عصا موسى التلكيلا، و

<sup>-</sup> يعوق \_ إلى أن قال : \_ و بحشر منه يوم القيامة كذا و كذا ألف من النّاس ليس عليهم حساب و لا عقاب ، و وسطه على رّوضة من رياض الجنّة ، وفيه ثلاث أعين، تظهر للمسلمين آخر- الزّمان : عين من ماه و عين من لبن ، و عين من دهن ، جانبه الأيمن ذَكَر و جانبه الأيسر أنثى ، ولو يعلم النّاس ما فيه من الفضل لأتوه ولو حبواً . ثمّ قال : أيّها النّاس ! لا تسبّوا الكوفة ، فإنّ بها مصابيح المدى وعهار الذّكرى ، فبهم يدقّ الله عزّ وجلّ جناح كلّ فاجر وكافر في آخر- الزّمان» . ١ \_ أي السّفاح أول الخلفاء العبّاسيين ، (المرآة)

٢ - الظّاهر أنّ المراد بالباب الثاني هو الباب المعروف بباب كندة في يمين المسجد، وهو ثاني الأبواب من جانب القبلة. وقال العلامة المجلسي - رحمه الله -: و تلك الأبواب مسدودة الآن و لكن علامة الأساطين موجودة ، فإذا عدّ من جدار المسجد موضع الأساطين إلى اليسار، فالخامسة هي موضع اسطوانة إبراهيم كليّة، و أمّا الاسطوانة الرّابعة الّي صلّى كليّة عندها فهي في مؤخر المسجد عند باب الفيل وهي محاذية للخامسة الّي في مقدم المسجد و تعرف بمقام إبراهيم ، فلم صلى كليّة عند الرّابعة و كانت محاذية للخامسة سأله الرّاوي عن الخامسة لا الرّابعة ، فلا ينافي أول اخبر، وقال: و ما ذكرنا واضح عند المشاهدة . (ملذ) هـ كذا، و في الفقيه «ألف وصي» .

٣ ـ في الفقيه : يعني منازل الشياطين . وفي الكافي : « (قال حسن بن علي بن أبي حزّة:)
 فقلت لأبي بصير : ما يعني بقوله مكر ؟ قال : يعني منازل الشيطان ، و كان أمير المؤمنين التفكلا بقوم
 على باب المسجد ثم يرمي بسهمه فيقع في موضع التمّارين فيقول : ذاك من المسجد و كان يقول : قد نقص من أساس المسجد مثل ما نقص في تربيعه». وفي نسخة : «منازل السلطان».

شجرة يقطين ، و خاتم سليمانَ الطَّلِئلا، و منه فارَ التَّنتُور ، و جرت السّفينة (١)، و هي سُرّة بابِل(٢)، و مجمع الأنبياء الشَّلِئلاً».

م ﴿ ١٩٢ ﴾ ١٢ \_ محمّد بن يحيى ، عن عليّ بن الحسن بن فَضّال ، عن الحسين ابن سَيف (٢٠) ، عن عثمان ، عن الحسين ابن سَيف (٣) ، عن عثمان ، عن صالح بن أبي الأسود ((قال: قال أبو عبدالله الطّهُ اللهُ الطّهُ اللهُ الله

\* ﴿ ٦٩٣﴾ ١٣ \_ عنه ، عن عَمرو بن عنان ، عن حسن بن بكر ، عن عبدالله التلكيلا « قال : قال : بالكوفة مسجد عبدالله التلكيلا « قال : قال : بالكوفة مسجد يقال له : مسجد السَّهلة ، لو أنَّ عمّي زيداً أتاه فصلَّى فيه و استجار الله لَأجار له الله عشرين سَنة ، فيه مُناخ الرَّاكب (٥) قيل : ومَن الرَّاكب ؟ قال : الخِضرُ التَكْئلا، و بيت إدريسَ النَّيِّ التَكْئلا ، و ما أتاه مكروبٌ قطّ فصلَّى فيه ما بين العِشاءَين فدعا الله عزَّ و جَلِّ إلاّ فرِّ ج الله كُرْبَتَه » (١).

مَعِ ﴿٩٩٤﴾ ١٤ \_ محمّد بن أحمدَ بنِ يحيى ، عن يعقوبَ بن يزيدَ ، عن زياد ٢٥٠ ابن مَروانَ ، عن يونسَ بنِ ظَبيان « قال : قال أبوعبدالله التَّلْمَثَلا: خير مساجد– نسائكم البيوت ».

مع ﴿ ٦٩٥ ﴾ ١٥ \_ عنه، عن أحمد بن محمد، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير، عن

١ ــ وفي الكافي : «ومنه فار التتور ونجرت الشفينة» . وفي الفقيه « ومنه فار التتور، وفيه نجرت الشفينة» .
 ٢ ــ أي وسطه و أشرف أجزائه .

٣ ـ نسخة في الجميع «يوسف» ، والسند في الكافي : «محمد بن يحيى ، عن علي بن الحسن
 ابن علي ، عن عثان ، عن صالح بن أبي الأسود» دون الحسين بن سيف .

أ ـ قوله ﷺ: «بأهله» متعلق بـ«منزل» . ۵ ـ أي ينيخ هناك جَله و ينزل للصلاة . وقال الفيض (ره) : المناخ ـ بالضم ـ : مبرك الإبل.

٣ في معجم البلدان الحموي : «قال أبوحزة الثّمالي : قال لي أبوعبدالله جعفر بن محمدٍ الصّادق \_ رضي الله عنه \_ : يا أباحزة هل تعرف مسجد سهل ؟ قلت : عندنا مسجد يسمّى السّهلة ، قال : أما إني لم أرد سواه ، لو أنّ زيداً أتاه فصلّى فيه واستجار ربّه من القتل لأجاره ، إنّ فيه لموضع البيت الذي كان يخطّ فيه إدريس الطّيّلا ، و منه رفع إلى السّهاء ، و منه كان إبراهم الطّيّلا بخرج إلى العمالية ، و منه موضع الصّخرة التي صورة الأنبياء فيها ، ومنه الطّينة التي خلق لله الأنبياء منها ، و هو موضع مناخ الخضر ، و ما أتاه مغموم إلا فرّج الله عنه».

حّاد ، عن الحلبي «قال: سألته (۱) عن المساجد المظلّلة (۲) يكره القيام فيها ، قال: نَعَم ، ولكن لا تضرُّ كم الصَّلاة فيها اليوم ولو قد كان العَدل لَرأيتم أنتم كيف يصنع في ذلك ، قال: و سألته أيعلَق الرَّجل السَّلاح في المسجد ، فقال: نَعَم ، و أمّا في المسجد الأكبر (٣) فلا ، فإنَّ جَدّي السَّلَهُ نهى رَجلاً يبري مِشْقَصاً في المسجد » (٤).

مع ( ٦٩٦ ) ١٦ - عنه ، عن أحمد بن محمد ، عن محمد بن يحيى ، عن طلحة ابن زيد ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن علي التلك «أنه كان يكسر المحاريب إذا رآها في المساجد ويقول كأنها مذابح اليهود » (٥٠).

مَنْعِ ﴿ ١٩٧ ﴾ ١٧ \_ عنه (٢٦) عن جعفر ، عن أبيه التَّفَقَالُا ( أنَّ علياً التَّفَقَلُا رأى مسجداً بالكوفة قد شرّف ، فقال : كأنه بِيعَةُ ، وقال : إنَّ المساجد تبنىٰ جُمّاً لا تشرّف » (٧).

مع ﴿ ٦٩٨ ﴾ ١٨ \_ عنه ، عن محمد بن حَسّان ، عن أبي محمد النَّوفَلِيَّ ، عن - السَّكوفِيِّ ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن عليِّ السَّكُوفِيّ « قال : صلاة في بيت المقدِّس

١ ــ مضمرٌ ، وفي الكافي: «عليّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عمير ، عن حمّاد بن عثمان ،
 عن الحليّ قال: سئل أبو عبدالله التفكلاً ــ إلىخ» .

٢ ـ قال الفيض ـ رحمه الله ـ : أي المسقّفة ، فإنّ التّظليل من دون سقف جائز كما يظهر من الخبر في الفقيه : قال أبوجعفرالظفيلا: أوّل ما يبدء به قائمنا سقوف المساجد فيكسّرها و يأمر بها فيجعل عريشاً كعريش موسى الظفلا. (والعريش ما يستظلّ به من الخشب)

" \_ في نسخة المجلسيّ (ره): «مسجد الأعظم»، وهو إمّا المسجد الحرام، أو كلّ جامع للبلد. \$ \_ قال في القاموس: «برى السّهم يبريه بريّاً وابتراه» نحته، وقال: المشقص \_ كمنبر \_: نصل عريض، أو سهم فيه ذلك يرمى به الوحش \_ انتهى، وقال العلامة المجلسيّ \_ رحه الله \_: يظهر منه أنّ نهيه المكلّة لكونه عملاً لا لكونه سلاحاً.

 ۵ ــ المراد بالمحاريب التي هي لمذابح اليهود: المحاريب الدّاخلة التي بناها الجبّارون قبل خلافـة على ١٩٨٨.

٦ الطَّاهر سقوط الواو ، والأصل «و عنه» ، والضّمير راجع إلى طلحة .

٧ ـ الجمّ عدم القرن ، وكبش أجمّ أي لا قرن له ، و الانثى جمّاء. وقوله الله الا «تبنى جُمّاً» أي لاشرف لجدرانها .

ألفُ صلاة ، و صلاة في المسجد الأعظم مائة صلاة (١)، وصلاة في المسجد القبيلة خمسة و عشرون صلاة ، و صلاة في مسجد السّوق اثنتا عشرة صلاة ، و صلاة الرّجل في بيته وحده صلاة واحدة » (٢).

١ ـ وفي الفقيه : «مائة ألف صلاة».

٢ ــ هذا الخبر رواه الصدوق في الفقيه ج ١ ص ٢٣٣ باب فضل المساجد مرسلاً . وعمتد ابن حسّان الرّازيّ (هنا) قال النّجاشي فيه : «يعرف وينكر بين بين، يروي عن الضعفاء كثيراً»، و ضغفه ابن الغضائريّ . و أمّا النّوفيّ فقيل فيه : إنّه غَلا في آخر عُمره . و بهذاالسند رواه الصّدوق (ره) في ثواب الأعمال ، و البرقي في الحاسن ، و رواه الشيخ في النّهاية أيضاً ، و لم أجد في كتب الخاصة خبراً في فضل مسجد بيت المقدس غير حسنة أبي هزة النّهائي الّي رواها الصّدوق في الفقيه ج ١ تحت رقم ١٨٤ ، و هذا الخبر الذي رواه السّكونيّ وهو عامّي كما عرفت و إن كان موثقاً فكلٌ ما روي في فضل بيت المقدس والتواب الكثير للصّلاة فيه سوى خبر أبي حزة فين طرق العامة ، وجاء في رواياتهم : «صلاة في مسجد بيت المقدس أفضل ممنا مواه من المساجد بخمسائة صلاة» ، رواه الطّراني في الكبير و ابن خزيمة في صحيحه والبزار ، واللفظ له .

وروى أحمد بن حنبل في مسند أبي هريرة عنه ، و كذا في مسند عائشة عنها عن الذي يه و روى قال : «صلاة في مسجدي خير من ألف صلاة فيا سواه من المساجد إلا المسجد الأقصى» ، و روى البيهي باسناده عن أبي ذر «أنه سأل رسول الله على عن الصلاة في بيت المقدس أفضل أو في مسجد رسول الله على ، فقال : صلاة في مسجدي هذا أفضل من أربع صلوات فيه ، ولنعم المصلى ، هو أرض المحشر والمنشر ، وليأتين على الناس زمان ولقيد سوط \_ أو قال : قوس الرجل \_ حيث أرض المحشر والمنشر ، وليأتين على الناس زمان ولقيد سوط \_ أو قال : قد تكرر ذكر القيد في يرى منه بيت المقدس خير له أو أحب إليه من الدنيا جميعاً» . (في النهاية : قد تكرر ذكر القيد في الحديث يقال : بيني و بينه قيد رمح وقاد رمح أو قدر رمح) ،

و لا ريب في فضل بيت المقدس لأنّه مسجد بناه نبيّ من أنبياء الله تعالى ، و لا شك في كونه قبلة للمسلمين بضعة عشر شهراً وإن لم يرضها النّبيّ على كما يُنهم من كريمة : «قد نرى تقلّب وجهك في السّماء فلنولينك قبلة ترضاها» لكن لما كانت هذه الأخبار كلّها من طرق العامة وليس في أخبار الإماميّة من طريقهم منها شيء يعتمد عليه كيف نطمئن إلى ما رووه من هذا الفضل الكبير، مع أنّ الكلييّ \_ رحمه الله \_ عقد في كتابه الكبير(الكافي)أبواباً في فضل المساجد و ذكر فيها فضل المدينة و مسجد النّبي على و مسجد قبا ، و مسجد الفضيخ و مسجد الفتح ، و مسجد الأحزاب و مشربة أم إبراهيم و مسجد غدير خم ، ومسجد الكوفة و مسجد الأعظم و مسجد السّهلة ، و مسجد الحمراء و غيرها من المساجد . و لم يرو فيها في فضل مسجد الأعظم و مسجد السّهلة ، و مسجد الحمراء و غيرها من المساجد . و لم يرو فيها في فضل مسجد العقد و كيف كان قاعدة التسامح في أدلة السّن تسهل الأمر ، فمن صلى في بيت المقدس مدحه . و كيف كان قاعدة التسامح في أدلة السّن تسهل الأمر ، فمن صلى في بيت المقدس مدحه . و كيف كان قاعدة التسامح في أدلة السّن تسهل الأمر ، فمن صلى في بيت المقدس في النّه المواد يكون في بيت المقدس ذلك القواب يعطيه الله سبحانه إن شاء ، و إن لم يكن الحديث كها بلغه .

مع ﴿ ٦٩٩ ﴾ ١٩ \_ عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن إسماعيل ، عن صالح بن مُحقبة ، عن عَمرِو بن أبيالِقْدام ، عن أبيه ، عن حَبَّة العُرَنيّ « قال : خرج أميرالمؤمنين الطُّحَمَّلا إلى الحِيرة فقال : لتصلنَّ هذه بهذه \_ و أوماً بيده إلى \_ الكوفة و الجِيرَة \_ حتى يباع الذّراع فيا بينها بدنانير ، و ليبنين بالحيرة مسجدًاله خسمائة باب يصلَّى فيه خليفة القائم ، لانَّ مسجد الكوفة ليضيق عنهم ، وليصلِّينُ فيه اثنا عشر إماماً عَدلاً ، قلت : يا أميرالمؤمنين و يسع مسجد الكوفة هذا الّذي تصف النَّاس يومئذ ؟!! قال: تبني له أربع مساجد مسجد الكوفة أصغرها ، و هذا، و مسجدانِ في طَرَفي الكوفة من هذا الجانب و هذا الجانب \_ و أومأ بيده نحو البصرين والغَرين \_ ».

مع ﴿٧٠٠) ٢٠ عنه، عن أَحَدَ بنِ الحسن، عن محمّد بن الحُصّين؛ وعليّ ابن حَديد ، عن محمّد بن سِنان ، عن عَمرو بن خالد ، عن أبيحَمْزَةَ الثُّمالي « أَنَّ عليٌّ بن الحسين الكِيُّقَالُ أتى مسجد الكوفة عمداً من المدينة فصلَّى فيه أربعَ رَكعات، ثمّ عاد حتّى ركب راحلته ، و أخذ الطّريق » (١٠).

 ٤٠١ ♦ ٢١ − عنه ، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصدِّق بن صَدَقَّةً ، عن عمّار بن موسى ، عن أبي عبدالله السَّلِيْلا ﴿ قال : سألته عن الصّلاة في مسجد رَسولُ الله و الله المناقلة الف صلاة ، والصّلاة في المدينة مثل الصّلاة في سائر البلدان ».

مع ﴿٧٠٢﴾ ٢٢ \_ عنه، عن سَهل بن زياد، عن جعفر بن محمّد بن بَشّار، عن عبدالله الدهقان ، عن عبدالحميد ، عن أبي إبراهيم الكلك (قال: قال رَسول الله المنافظ : جنّبوا مساجدكم صِبيانكم ، و مجانينكم ، و شراءكم ، و بيعكم ، واجعلوا مَطاهر كم على أبواب مساجد كم ».

مع ﴿٧٠٣﴾ ٢٣ \_ وبهذا الإسناد «قال: قال رَسول الله عليه عَن كَنسَ-

Yot

١ ــ و كَأَنَّ المعنى أنَّه كانت الصَّلاة في هذا المسجد أيضاً مقصودة له ﷺ، فإنَّ الظَّاهر أنَّه 

المسجد يوم الخميس و ليلة الجمعة فأخرج منه من التّراب ما يُذَرُّ في العَين غفر - الله له ».

رُو ( ٧٠٤ ﴾ ٢٤ \_ محمد بن أحمد بن يجيى ، عن عيسى بن محمد، عن علي بن محمد، عن علي بن محمد الكوفة آخر – محمد الكوفة آخر – المستاد له « قال : قال نه أبوعبدالله الطاعة الحقيقة : حد مسجد الكوفة آخر السَّرُ اجين خطه آدم الطاعة و أنا أكره أن أدخله راكباً ، قال : قلت : فمن غيره عن خطته ؟ قال : أمّا أوّل ذلك فالطوفان في زمان نوح الطاعة ، ثمّ غيره أصحاب – كسرى والنُعان (١٠)، ثمّ غيره زياد بن أبي سفيان (٢٠) ».

مَّحَ ﴿٧٠٥﴾ ٢٥ لَ عنه ، عن أَحَدُ بن محمّد بن أي نَصر «قال: سألت أبالحسن التَّكَيْلُا عن قبر فاطمة التَّكَيُّلُا، فقال: دفنت في بيتها ، فلها زادتُ بنوأميّة في المسجد صارتُ في المسجد ».

س ﴿٧٠٦﴾ ٢٦ \_ عنه ، عن يَعْلَى بنِ حَمْزة ، عن الحَجَال، عن عليِّ بن الحكم، ــ عن رَجل ــ عن أبي عبدالله الطَّلِمَثلا « قال : مَن مَشى إلى المسجد لم يضع رِجلاً على رَطبٍ و لا يابسِ إلاّ سَبَّحَت له الأرض إلى الأرض السّابعة ».

صَع ﴿٧٠٠ ٢٧ مَ عَمَد بن أَحَدَ بنِ يحيى ، عن إبراهيمَ بن هاشم، عن النّوفَليّ، عن النّوفَليّ، عن السّكوفيّ ، عن جعفر ، عن أبيه اللّه الله ( قال : قال النّبيّ الله ( من كان القرآن حديثه ، والمسجد بيته ، بني الله له بيتاً في الجنّة ».

\* ﴿٧٠٩﴾ ٢٦ \_ محمد بن عليٌّ بن محبوب ، عن الحسن بن عليٌّ الكوفيّ ، عن جعفر ، عن أبيه الكيَّالا عن جعفر ، عن أبيه الكيَّالا

١ ـ يعني به النَّعْهان بن مُنذِر من أشهر ملوك الحيرة في الجاهليّة ، وهو صاحب إيفاد العرب على كِسرى ، فسجن في آخر عمره إلى أن مات في سنة نحو ١٥ . وفي صحاح الجوهري : قال أبوعبيدة : إنّ العرب كانت تسيّي ملوك الحيرة .. أي كلّ من ملكها .. «النّعانَ» ، لأنّه كان آخرهم .
 ٢ ـ أي زياد بن أبيه الملعون .

1 700 « قال : قال النَّبيُّ اللَّهِ اللَّهِ على اللَّهِ على أن يعاهدوا نِعالكم عند أبواب مساجدكم (١)، و نهى أن يتنقل الرُّجل وهو قائم ».

مع ﴿٧١٠﴾ ٣٠ أحمد، عن البرقيّ ، عن النّوفليّ ، عن السّكونيّ ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه ، عن عليّ السّلَال « إنّ عليّاً السّلَال مرّ على منارة طويلة فأمر بِهَدْمِها ، ثمّ قال: لا ترفع المنارة إلاّ مع سَطح المسجد » (٢).

مع ﴿٧١١﴾ ٣١ ـ أَحمدُ بن أبي عبدالله ، عن أبيه ، عن وَهْب بن وَهْب ، عن جعفر ، عن أبيه الطَّبْقَالُا « قال : إذا أخرج أحدكم الحصاة من المسجد فليردّها مكانها أو في مسجد آخر فإنّها تُسبّح » (٣).

نَ ﴿٧١٧﴾ ٣٣ۦأحمد بن محمّد، عن محمّد بن بجيى، عن غِياث بن إبراهيم، عن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه العَلَيُّةُ « أنَّ عليًا التَّفَيُّةِ قال : النُزاق في المسجد خطيئة، وكفّارته دفنه».

مع ﴿٧١٣﴾ ٣٣ \_ محمّد بن عليِّ بن محبوب ، عن محمّد بن الحسين ، عن موسى بن يسار ، عن عليِّ بن جعفر السّكونيِّ ، عن إسماعيل بن مسلم الشَّعيريُّ ، عن جعفر ، عن أبيه ، عن آبائه الشَّكُا «قال: من وَقَر بنُخامَتِه المسجد (٤٠ لَقِ اللهُ يومَ القيامة ضاحِكاً قد أعطى كتابه بيمينه ».

صَعِ ﴿٧١٤﴾ ٣٤ \_ عنه ، عن أبي إسحاق النَّمهاوَنديٌّ ، عن البَرقيُّ ، عن ابن \_

١ ـ أي لا تدخلوا المسجد بالتَّعال ، و لكن فاحفظوها عند الباب لثلَّا تسرق.

٢ - يجب أن يعلم أن المساجد في عهد النبي على لم تكن ذات منارة ، والمؤذنون رفعوا على الجدار الذي هو قامة الإنسان و أذنوا ، فلما فتح العراق و بلاد الفرس والهند في عهد الخلفاء رأى المسلمون بيوت النيران و معابد المجوس كانت ذا منارة مرتفعة فحَسنوها لمساجدهم بعنوان مأذنة ، و بنوا ليكل مسجد من مساجدهم التي بنوها منارة مرتفعة للأذان لا سيها في الكوفة ، فبعد ما ورد على أمير المؤمنين التي العراق و رأى ذلك أمر بهذمها و جعلها يدعة ، وقال : لا ترفع مأذنة في الجدار و سطوح المساجد.

<sup>&</sup>quot; - إذا كانت الحصاة من المسجد. وللمسجد أحكام خاص منها الطهارة و عدم البيع و و ووفحكم الحصاة حكم المسجد فلا بجوز إخراجها لكونها جزء المسجد يسجد عليها و يستبع بها، و لا يجوز تنجيسها. 
ع ا ، و لا يجوز تنجيسها.

أبي عُمَير ، عن عبدالله بن سِنان «قال: سَمعت أباعبدالله التَلْقَلَا يقول: من تَنَخَّع مِ في المسجد ثمَّ ردُها في جَوفه ، لم تمَّر بِداءٍ في جوفه إلاّ أبروَته » (١).

" ﴿ ﴿ ١٥٧ ﴾ ٣٥ ـ الحسين بن سَعيد ، عن عمد بن مِهرانَ ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال : قلت له : الرَّجل يكون في المسجد في الصّلاة فيريد أن يَبْصُق ؟ فقال : عن يَساره ، و إن كان في غير صلاة فلا يَبْزُق حَداه القِبلة ، و يبزُق عن يمينه و شِماله » (٢).

مع ﴿٧١٦﴾ ٣٦ ـ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن العبّاس بن معروف ، عن محمّد بن سِنان ، عن طلحة بن زيد ، عن جعفر ، عن أبيه التَّاتِيَّالُا «قال : لا يَبْزُقنُ عَمَد بن سِنان ، عن طلحة بن زيد ، عن جعفر ، عن أبيه التَّاتِيَّالُا «قال : لا يَبْزُقنُ الله التَّاتِيْلُ وَ عَلَيْمُ وَلَا عَن يمينه ، وَلَيَبُ زُق عَن يَساره و تحت قدمه اليُسرى ».

قال محمّد بن الحسن : هذه الأخبار محمولة على ضربٍ مِنَ الكَراهية، ولو فعل الإنسان غير ذلك لم يكن مأثوماً، يدلُّ على ذلك ما رواه :

من ﴿٧١٧﴾ ٣٧ ـ محمد بن عليّ بن مَهزيار (٣) قال: « رأيت أباجعفر الثّاني التّكلّ تَفَل (١٠) في المسجد الحرام فيا بين الرّكن اليمانيّ والحبّر الأسود ولم يدفنه ».

مع ﴿٧١٨﴾ ٣٨ \_ سعد ، عن أبي جعفر ، عن العبّاس بن معروف ، عن صفوان ، عن القاسم بن محمد ، عن سليان مولى طِربال ، عن عبيد بن زُرارة «قال : سمعت أباعبدالله التلكيلا يقول : كان أبو جعفر التلكيلا يصلي في المسجد فيبضق أمامه (٥)، و عن يمينه ، و عن شماله ، و خلفه على الحصا ولا يغطّيه ».

† Yov

١ \_ قال العلَّامة المجلسيِّ \_ رحمه الله \_ فيه إشعار بعدم إبطاله للصّوم.

٢ ـ يدل على كراهة البَّزق في المسجد لا الحرمة.

٣ - الخبر مجهول القلريق ، وفي الاستبصار «علي بن مهزيار» كما في الكافي أيضاً ، و محمد ابن عليّ بن مهزيار المعروف كان من أصحاب الهادي و العسكري و العسكري الله و لم يدرك أباجعفر القاني الله فاهراً.

٤ ـ في الكافي : «يتفُل» . وقال في الصحاح : «التَّفْل : شبية بالتزق ، و هو أقل منه . أوله : التزق ، ثم التَّفْث ، ثم التَّفْث ، ثم التَّفْث ، ثم التَّفْث ،

٥- البصق غير النَّخامة، والكرَّاهة للنَّخامة، و على أيّ السَّند ضعيف لا يعتني به.

مع ﴿ ٧١٩ ﴾ ٣٩ - الحسين بن سعيد، عن فضالة، عن رفاعة بن موسى «قال: سألت أباعبدالله الطائط والبول» (١٠ . سالت أباعبدالله الطائط والبول» (١٠ . سع ﴿ ٧٢ ﴾ ٤٠ - على بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسى (٢٠ ، عن معاوية بن - وهب «قال: سألت أباعبدالله الطائل عن النّوم في المسجد الحرام ومسجد الرّسول، قال: نعَم ، أين ينام النّاس؟! » (٣٠).

عنه ، عن أبيه ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن زُرارة «قال: قلت لأبي جعفر الكليلا: ما تقول في النّوم في المساجد ؟ قال: لا بأس ، إلاّ في المسجدين: مسجد النّبي الكليل و مسجد الحرام ، قال: وكان يأخذ بيدي في بعض اللّيل فيتنحّى ناحية ثمّ يجلس فيتحدّث في المسجد الحرام فريما نام (١٠) فقلت له في ذلك ، فقال: إمّا يكره أن ينام في المسجد الذي كان على عهدر سول الله الله الذي الذي كان على عهدر سول الله المناه الذي (٥) في هذا الموضع فليس به بأس ».

تَ ﴿٧٢٧﴾ ٤٢ ـ أحمد بن محمد، عن حمّاد بن عيسى، عن الحسين بن المختار، عن أبي أسامة زَيدٍ الشَّحَام «قال: قلت لأبي عبدالله التَلِيَكُلا: قول الله عزَّ و جَلَّ: «لا تَقْرَبُوا ٱلصَّلُوةَ وَ أَنْتُمْ سُكارىٰ (٢٠) » ؟ قال: شَكْر النَّوم ».

مع ﴿٧٢٣﴾ ٤٣ \_ ابن أبي عُمَير (١٠ عن بعض أضحابه قال : ((قلت الأبي عبدالله التكفيلا : إنّي لأكره الصّلاة في مساجدهم ، فقال : لا تكره، فما من مسجد بني إلاّ على قبر نبي أو وصيّ نبيّ قُتل فأصاب تلك البقعة رَشّة مِن دَمه، فأحبّ الله أن يذكر فيها، فأدّ فيها الفرائض والنّوافل ، واقض (٨) ما فاتك » (١٠).

١ ـ المراد بالوضوء التطهير من الخبث ، و عمل بالخبر أكثر المتأخّرين ، و ذهب الشّيخ في ـ المبسوط إلى المنع عن إزالة النّجاسة في المساجد ، و في النّهاية إلى عدم الجواز و كذا ابن إدريس .

٢ ـ كَأَنَّ فيه سقطاً ، وفي الكافي : «عمد بن عيسى ، عن يونس ، عن معاوية بن وهب».
 ٣ ـ المراد المواضع التي لم تكن في عهد رسول الله عيد ، والخبر الآتي يؤيد ذلك.

٤ ـ في الكافي: «فرعاً نام و نمت». ٥ ـ وفي الكافي: «فأمّا النّوم في هذا الموضع \_ النع».
 ٢ ـ النّساء: ٣٤٠. ٧ ـ طريق المؤلّف إلى ابن أبي عمير صحيح.

٨ .. يدل على ترجيح فعل النافلة أداة و قضاة في المسجد . (ملذ) ٩ .. يدل على استحباب الصلاة في مساجد العامة ، ولو شرطوا صلاة من يوافقهم في المذهب لبطلان شرطهم .

سع ﴿٧٢٤﴾ ٤٤ \_ عليُّ بن إبراهيم ، عن محمّد بن عيسى ، عن يونسَ بنِ− عبدالرَّحمن ، عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدهما ﷺ «قال : نهى ٢٥٨ رَسول الله ﷺ عن سَلِّ السَّيف في المسجد ، و عن بَرْي النَّبْل في المسجد ، وقال: إنّما يُنِيَّ لغير ذلك ».

صح ﴿ ٧ ٢٥ ﴾ ٤٥ \_ أحمدُ بنُ محمد ، عن الحسن بن محبوب ، عن عبدالرّحن ابن الحجّاج ، عن جعفر بن إبراهيم ، عن عليٌ بن الحسين الطّيَكِ قال : « قال رَسول الله الله الله فاك ، و الله فاك ، و الساجد فقولوا : فض الله فاك ، إمّا نصبت المساجد للقرآن ».

مع ﴿٧٢٦﴾ ٤٦ عمة دبن يعقوب، عن الحسن بن علي العلوي، عن سَهل ابن جمهور، عن عبدالعظيم بن عبدالله العَلَوي ، عن الحسن بن الحسين العُرَني ، عن عمرو بن جُمَيْع «قال: سألت أباعبدالله الطَّكُلا عن الصّلاة في المساجد المُصَوَّرة ، فقال: أكره ذلك ، ولكن لا يضرُّكم ذلك اليوم ولو قد قام العدل لرَّأيتم كيف يصنع في ذلك ».

سَع المورك (٧٢٧) المسلم بن زياد ، عن أحمد بن محمد بن أبي نصر ، عن أبان ابن عنان ، عن أبي الجارود ((قال: سألت أباجعفر التلكيلا عن المسجد يكون في البيت فيريد أهل البيت أن يتوسعوا بطائفة منه أو يحولوه إلى غير مكانه ، قال: لا بأس بذلك (١) ؛ قال: وسألته عن مكان يكون حَشَاً (٢) ثمَّ يُنَظِّف و يُجْعَل مسجداً ، قال: يطرح عليه مِنَ التُّراب حتى يوارِيه فهو أطهر » .

ولا ينافي هذا الخبر ما رواه:

مع ﴿٧٢٨﴾ ٤٨ \_ محمّد بن عليّ بن محبوب، عن العبّاس، عن صَفوانَ ، عن - 1 ٢٥٩

١ ــ المراد مكان الذي جعلوه للصلاة ، ولا وقفوه و أخرجوه عن ملكيتهم مثل المسجد الذي وقفوه للعموم.

٢ ـ قال في النّهاية الجزريّ : وفيه : «إنّ هذه الحُشُوش محتضرةً» يعني الكُنُف و مواضع قضاء الحاجة ، الواحد حَشٌ ـ بالفتح ـ ، و أصله من الحَشّ : البُستان ، لأنّه كانوا كثيراً ما يتغوّطون في البساتين ـ انتهى . وفي بعض النّسخ وفي الكافي : «خبيئاً» .

القاسم بن محمد ، عن سليان مولى طِربال ، عن عُبيد بن زُرارة « قال : سمعتُ أَباعبدالله التَّكَيُّلا يقول : الأرض كلّمها مسجد (١) إلاّ بئر غائط أو مَقبرة » (٢).

لِأَنَّ الوجه في هذا الخبر هو أنّه لا يتّخذ بئر الغائط مسجداً إلاّ بَعْدَ أن يطمّ بالتُّراب و تنقطع رائحته على ما بيتناه في الخبر الأوّل، و يزيد ذلك بياناً ما رواه: مع ﴿٧٢٩﴾ ٤٩ ـ سعد بن عبدالله، عن هارون بن مسلم، عن مَسْعدَةً بن صَدَقَةَ الرِّبعيِّ، عن جعفر بن محمّد التَّاتِقَالُ « قال: سُئل أيصلح مكان حَشِّ أن يُتَخذ مسجداً، فقال: إذا ألتي عليه من التُّراب ما يُواري ذلك (٣) و تقطع ربحه فلا بأس، و ذلك لأنَّ التَّراب طَهورٌ (١) و به مضت الشَّنة ».

مع ﴿ ٧٣٠ ﴾ ٥٠ \_ سعد ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن عبدالله بن سينان « قال : سألت أباعبدالله الطائق عن المسجد يكون في الدَّار وفي البيت ويبدو لأهله أن يتوسعوا بطائفة منه أو يحوّلوه إلى غير مكانه ، فقال : لا بأس بذلك، قلت : فالمكان يكون حَشّاً زماناً فينظّف و يتّخذ مسجداً؟ فقال : ألق عليه من التُّراب حتّى يتوارى فإنَّ ذلك يطهره إن شاء الله تعالى ».

عن محمد بن الحسين ، عن محمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن الحسين ، عن الحسن بن علي بن علي بن علي بن فضارب ، عن الحسن بن علي بن فضال ، عن تُعلبة بن ميمون ، عن محمد بن مُضارب ، عن أبي عبدالله الطَّقَلُا «قال: لا بأس بأن يَجعل على العَذِرَة مسجداً » (٥٠).

عَشَّع ﴿ ٧٣٢﴾ ٥٢ \_ محمد بن إسماعيلَ ، عن الفضل بن شاذان ، عن صفوان ، عن العيص بن القاسم « قال : سألت أباعبدالله الطائل عن البينع والكنائس هل يصلح نقضها لبناء المساجد ، فقال : نَعَم » (٦).

↑ ۲٦•

ا ي تجوز الصلاة فيها ، ولا يجب أن يكون مسجداً موقوفاً للعبادة فحسب ، لا كها فهمه الشيخ .
 ٢ - رواه الشيخ في الاستبصار و زاد فيه «و الحمّام» ، فلا بدّ من زيادته فيه أو نقصه في التّهذيب .
 ٣ - أي بعد إلقاء التّراب أو التّطهير بأيّ وجه كان .

٤ ـ في بعض النّسخ ، و في الكافي : «لأنّ التّراب يطهّره».

مدل على أن الأرض إذا كانت نجسة فيواري عليها التراب على الحدّ الذي لا تسري- النجاسة إلى سطحها بجوز أن تبني مسجداً، ولا بجب أن تكون أرض المسجد مطهرةً إلى أعاق الأرض .
 الأرض .
 ٢ ـ قال في الذّكرى : بجوز اتّخاذ المساجد في البيع والكنائس لرواية العيص ، حـ

مع ﴿٧٣٣﴾ ٥٣ \_ محمد بن عليّ بن محبوب ، عن الحسن بن عليّ بن النعمان ، عن محمد بن حسّان، عن إسحاق بن يشكر الكاهِليّ ، عن الحكم ، عن أنس « قال : قال رَسول الله المحلّظيّر : من أسرج في مسجد من مساجد الله سِراجاً لم تزل الملائكة و حملة العرش يستغفرون له ما دام في المسجد ضوءٌ من ذلك السّراج » . المحد بن محمد ، عن عليّ بن الحكم ، عن عُقبة بن مسلم ، عن إبراهيم بن ميمون ، عن أبي عبدالله الكليّلا « قال : قلت له : إنّ رَجلاً يصلي بنا نقتدي به ، فهو أحبُ إليك أو في المسجد (١)؟ قال : المسجد أحبُ إليك أو في المسجد (١)؟ قال : المسجد أحبُ إلي » .

ميم (٧٣٥) ٥٥ عنه، عن محمّد بن يحيى، عن طلحة بن زيد، عن جعفر، عن أبيه ، عن علي التخلف المكتوبات من عن أبيه ، عن علي التخلف الكتوبات من جيران المسجد إذا كان فارغاً صحيحاً » (٢).

تم ﴿٧٣٦﴾ ٥٦ \_ علي بن إبراهيم ، عن أبيه، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن -عثمان ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله التماليلا « قال : سألته عن المسجد الّذي أسس على التّقوى (٣)، فقال : مسجد قُباء ».

و ٧٣٧﴾ ٥٧ \_ محمد بن أحمد ، عن علي بن إسماعيل ، عن محمد بن عمرو بن سعيد قال : حدَّثني موسى بن أُكيْل ، عن عَبدالأعلى مَولىٰ آلِ سام

<sup>-</sup> والمراد بنقضها نقض ما لابة منه في تحقق المسجد كالمحراب و شبهه ، و بحرم نقض الزّائد لابتنائها للعبادة ، و بحرم أيضاً في ملك أو طريق ، لما فيه من تغيير الوقف المأمور بإقراره ، و إنّا بجوز اتخاذها مساجد إذا باد أهلها أو كانوا أهل حرب، فلو كانوا أهل ذقة حرم التّعرّض لها انتهى . وأقول : إذا لم يكونوا من أهل الدّمة ولم يكن بينهم وبين المسلمين عداوة ولا يكونوا محارباً للمسلمين فلا يجوز تصرّف معابدهم لجعلها مسجد المسلمين لأنّه يجوز محاربة العدو لا الكافر كما نص عليه الكتاب : «أذن للّذين يقاتلون بأنّهم ظلموا» لا غير، فإذن المحاربة والتصرّف منحصر بالعدو المحارب فحسب، و سيأتي الكلام فيه في كتاب الخمس إن شاء الله تعالى .

١ \_ أي مع الخالفين جاعة في المسجد. ٢ \_ حل على الكمال. (ملذ)

٣ أي عن المراد بالمسجد في الآية: « لمسجد أسس على التقوى من أوّل يوم أحق أن تقوم فيه» ، وهذا أوّل مسجد بناه رسول الله على بعد وروده المدينة وصلى فيه أيّام مقامه بـ «قُبا» من يوم الاثنين إلى الجمعة و بعض أيّام الأسبوع بعد.

«قال: قلت لأبي عبدالله التلكيل: كم كان مسجد رسول الله المناه الله المالة المال

عبدالله بن المغيرة ، عن أبيه عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن عبدالله بن سينان ، عن أبي عبدالله الله الله الله الله الله الله بني مسجده بالسّميط (٢٠) ، ثمّ إنّ المسلمين كثروا فقالوا: يا رسول الله ! لو أمرت بالمسجد فتريد فيه ؟ فقال : نعم ، فأمر به فزيد فيه و بناه بالسّعيدة (٣) ، ثمّ إنّ المسلمين كثروا فقالوا: يا رسول الله ! لو أمرت بالمسجد فتريد فيه ، فقال : نعم ، فأمر به فزيد فيه و بني جدارة بالأنثى والذّكر ، ثمّ اشتد عليه الحرّ فقالوا: يا رسول الله ! لو أمرت بالمسجد فقلل : فيه سوارى رسول الله ! لو أمرت بالمسجد فظلل ، فقال : نعم ، فأمر به فأقيمت فيه سوارى من جُذوع النّحل ثمّ طرحت عليه العوارض (٤) والخصف والإذخر ، فعاشوا فيه حتى أصابتهم الأمطار فجعل المسجد يكفّ عليهم ، فقالوا: يا رسول الله ! لو أمرت بالمسجد فطين ، فقال لهم رسول الله المنافق عليهم ، فقالوا: يا رسول الله المنافق فيه عنى أمرت بالمسجد فطين ، فقال المن رسول الله المنافق فكان جداره قبل أن يظلل أمرت بالمسجد فطين ، فقال المن رسول الله المنافق والمنافق والنه و نصف ، قالم ، فكان إذا كان الفيء ذراعاً وهو قدر مرّ بض عرز [ياصلي الظهر فإذا كان ضعف ذلك صلى العصر ، وقال : السّميط لبنة لبنة به والسّميدة لبنة و نصف ، والأثنى والذكر لبنتان غالفتان ».

مع ﴿٧٣٩﴾ ٥٦ \_ إبراهيم بن هاشم ، عن النَّوفَليُّ ، عن السَّكونيِّ، عن جعفرٍ ،

† \*71

١ ـ قال في المغرب: الدّراع المكسرة ستّ قبضات ، و إنما وصفت بذلك لأنّها نقصت عن ذراع الملك قبضة \_ وهو بعض الأكاسرة لا كِسرى الأخير و كانت ذراعه سبع قبضات \_ انتهى. وفي الكافي: «تكسيراً» ، وقال المجلسيّ (ره): أي كان هذا حاصل ضرب الطّول في العرض فاستعمل لفظ التّكسير في الضّرب عجازاً.

٢ ـ في القاموس: «الشميط» الآجر القائم بعضه فوق بعض كالشميط .. كزير ...

٣ ــ السَّعْد ثلث اللِّبنة ، و كزُبر رُبعها . (القاموس)

العوارض: وهي خَشُبات عريضة تستعمل في السقوف والخصف شيء يعمل من سعف النّخل.

عن أبيه ، عن آبائه الكُلُمُّ « قال: نهَى النّبيُّ النّبيُّ عن رَطانَةِ الأَعاجم في- المساجد» (١).

مَعَ ﴿٧٤٠﴾ ٦٠ \_ عنه، عن أبيه، عن آبائه ﷺ «قال: قال النَّبِي ﷺ: من سمع النَّداءَ في المسجد فخرج مِن غير عِلَّة فهو منافق، إلاّ أن يريد الرُّجوع إليه».

مع ﴿٧٤١﴾ ٦٦ ــ عنه، عن آبائه التَّكُلُّ «أَنَّ النَّيِّ النَّلِيُّ أَبصر رَجلاً يخذف بحصاة في المسجد<sup>(٢)</sup> فقال: ما زالت تُلْعَنُ حتى وقعت، ثمَّ قال: الخذف في - ٢٦٠ النَّادي من أخلاق قوم لوطٍ، ثمَّ تلا التَّكَلُّا: « وَ تَأْتُونَ فِي نادِيكُمُ ٱلْمُنْكَرَ (٣) » قال: هو الخذف ».

مع ﴿٧٤٧﴾ ٦٢ \_ محمّد بن عليٍّ بن محبوب ، عن أحمدَ ، عن البرقيِّ ، عن النَّوقِّ ، عن النَّوقِّ ، عن النَّوفَلِيِّ قال : النَّوفَلِيِّ ، عن السَّكوفِيِّ ، عن جعفر ، عن أبيه النَّقَالِةِ « أَنَّ النَّبِيِّ النَّقَالِيَّةِ قال : كشف الشَّرَة والفَخِذ والرُّ كُبّةَ في المسجد مِنَ العَوْرة ».

مع ﴿٧٤٣﴾ ٦٣ \_ عنه ، عن محمد بن أبي الصّهبانَ ، عن محمد بن سِنانَ ، عن العَلَمُ « قال : إذا دخلت عن العَلاء بن فُضَيل \_ عمّن رواه \_ ، عن أبي جعفر الطّه « قال : إذا دخلت المسجد و أنت تريد أن تجلس فلا تدخله إلاّ طاهراً، و إذا دخلت فاستقبل القِبلة، للسجد و أنت تريد أن تجلس فلا تدخله (١) وَاحْمدِ الله ، و صَلّ على النّبي المُعَلِينَ » . ثمّ ادع الله و اسأله ، و سمّ حين تَدْخُلُه (١) وَاحْمدِ الله ، و صَلّ على النّبي المُعَلِينَ » . ن صَماعة تن ﴿٧٤٤ عن مَماعة أَ

١ – الرّطانة – بفتح الرّاء و كسرها – والقراطن : كلام لا يفهمه الجمهور ، و إنّما هو مواضعة بين اثنين أو جماعة ، والعرب تخصّ بها غالباً كلام العجم – كذا في نهاية الجزريّ – ولا يبعد اختصاصه بتلك الأزمنة ، لكون العجم كفّاراً و غائب أهل الإسلام من العرب ؛ ولا ريب في عدم الكراهة مع الضّرورة ، وقد روي أنّ سلمان الفارسيَّ – رضي الله عنه – قال في المسجد : «كرديد و نكرديد و ندانيد چه كرديد».

٢ ــ الخذف الزمي بأطراف الأصابع . (الصحاح) والمراد أن يضع أحد الحصاة على بطن إبهام يده اليمنى و يدفعها بظفر السبابة أو بظفر الوسطى .

٣ ـ العنكبوت: ٢٩. ١ ـ أي قل: «بسم الله».

( قال : إذا دخلت المسجد فقل : « بِسْمِ اللهِ ، وَ ٱلسَّلامُ عَلَى رَسُولِ اللهِ ، إِنَّ اللهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ على مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ ، وَ ٱلسَّلامُ عَلَيْهِمْ وَ رَحْمَهُ اللهِ وَ بَرَكانَهُ ، رَبِّ ٱغْفِرْ لِى ذُنوبِي ، وَ ٱفْتَخ لِي أَنُوابَ فَضْلِكَ » ، و إذا خرجت فقل مثل ذلك » .

يَّهُ ﴿ ٧٤٥﴾ ٦٥ \_ عنه ، عن فُضَيل بن عثمان ، عن عبدالله بن الحسن « قال : إذا دخلت المسجد فقل : « ٱللَّهُمَّ آغُفِرْ بي ذُنُوبي وَ آفْتَحْ بي أَبُوابَ رَحْمَتِكَ » ، و إذا خرجت فقل : « ٱللَّهُمَّ آغُفِرْ بي وَ أَفْوَابَ فَضْلِكَ » » .

مع ﴿٧٤٦﴾ ٦٦ \_ محمّد بن أحمد بن يحيى ، عن محمّد بن الحسين ، عن الحجّال ، عن عبدالصّمد بن بَشير ، عن حَسّان الجمّال ( قال : حَلتُ أباعبدالله التحكيلا مِن المدينة إلى مكّة ، قال : فلّما انتهينا إلى مسجد الغدير نظر في ميسرة المسجد ، فقال : ذاك موضع قَدَم رَسول الله المسجد ، فقال : « مَنْ كُنْتُ مَولاهُ فَعَليٌ مَولاهُ ، اللّه مَ وال مَنْ والاهُ ، و عاد مَنْ عاداهُ » ، ثمّ نظر في الجانب الآخر فقال : هذا موضع فسطاط أبي فلان ، وفلان ، و سالم مولى أبي حذيفة ، و أبي عبيدة بن الجرّاح ، فلم أن رأوه رافعاً يدّه قال بعضهم : انظروا إلى عَيْنيه تدوران كأنها عَينا مجنونٍ ، فنزل جبرئيل التلكيل بهذه الآية : « وَ إِنْ يَكادُ الّذينَ كَفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ بِأَبصارِهِمْ لَمَّا سَمِعُوا الذّي كُرّ وَ يَقُولُونَ إِنّهُ لَمَجْنُونٌ » وَ ما هُوَ كَرُرُ لِلْعالَمينَ (١٠) » ، ثمّ قال : يا حَسّان ! لولا أنك جَمّالي لما حَدَّثتك بهذا الحديث » .

عَلَيْهُ ﴿٧٤٧﴾ ٦٧ \_ وروى جابر بن عبدالله الأنصاريُّ ﴿ أَنَّهُ قَالَ : صلَّى بنا علي اللهُ وَلَيْ اللهُ عَلَيْ الطَّهُ اللهُ ا

↑ ۲¬۳

١ - القلم: ٥١ و ٥٦ . و «إن» هي مخفّقة من المثقلة ، واللّام هي الفارقة ، والمعنى : يَكَاد الكفّار من شدَّة بغضهم و عداوتهم و تحديقهم و نظرهم إليك شزراً بعيون بغضاء يزلّون قدمك .
 ٢ - الشّراة - كقضاة - : الخوارج الّذين خرجوا عن طاعة الإمام ، و إنّما لزمهم هذا اللّقب لأنّهم زعموا أنّهم شروا دنياهم بالآخرة أي باعوها ، أو شروا أنفسهم بالجنّة لأنّهم فارقوا أنمّة الجور على حدّ زعمهم الباطل ، والزُّهاء بمعنى القدر ، ٣ - في الصّحاح : عميد القوم : سيّدهم ،

إليه فسلِّم عليه ثمَّ قال: يا سيّدي أنت نبيع ؟ فقال: لا ، النّبيُّ سيّدي قد مات، قال: فأنت وصيُّ نبيٍّ؟ فقال: نَعَم، ثمَّ قال: اجلس كيف سألت عن هذا؟ قال: إنمًا بنيت(١) هذه الصّومعة من أجل هذا الموضع و هو براثا(٢)، و قرأت في-الكتب المنزلة أنه لا يصلّي في هذا الموضع بذا الجمع (٣) إلا نبيُّ أو وصيُّ نبيٌّ وقد جنت أن أسلم ، فأسلم فخرج معنا إلى الكوفة ، فقال له علي الطفيلا: فمن صلى هُمْهَنا؟ قال : صُلَّى عيسَى بن مَريمَ و أُمَّه الْكَلْكَالَا ، فقال له عليٌّ الْكَلْكَلا: أَفَأْفِيدُكَ مَن صلى هلهنا؟ قال: نَعَم ، قال: الخليل الطَّلْقَلا)».

ع ﴿٧٤٨﴾ ٢٦ \_ عليُّ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن هِشام ابن الحَكم ، عن أبي عُبيدةً الحَدّاء « قال : سمعت أباعبدالله الطُّهُلا يقول : من بَنيْ مسجداً (١٤) بَنَيَ اللهُ له بيتاً في الجنّة، قال أبوعبيدة: فرّ بي أبوعبدالله الطَّفَكَلافي طريق مكَّة و قد سؤيتُ أَحْجَاراً لِمسجدٍ، فقلت : جُعِلتُ فِداكَ نرجو أن يكون هذا من ذاك، فقال: نَعَمَ ».

مع ﴿٧٤٩﴾ ٦٦ \_ الحسين بن سعيد ، عن خماد بن عيسى ، عن محمّد بن-يوسف، عن أبيه « قال : سمعت أباجعفر الصُّكُلا يقول : إنَّ الجُمَنَّ (٥٠) أتى النَّبيُّ و فَلَدَي و غِلْمَتِي ، وَسُولُ الله إنّي أَكُونَ فِي البادية و معي أهلي و وُلدّي و غِلْمَتي ، فَأُؤَذِّنَ وَ أَقْيِمٍ وَ أُصلِّي بِهِم ، أَفْجَهَاعَة نحن ؟ فقال : نَعَم ، فقال : يا رسول الله إنَّ-

171

١ \_ في الفقيه : ﴿أَنَا بَنَيْتُ﴾.

٢ - قال الحمويّ في معجم البلدان : براثا - بالقاء المثلثة ، والقصر - : محلّة كانت في طرف بغداد في قبلة الكَرْخ و جنوبي باب محوّل ، وكان لها جامع مفرد تصلّي فيه الشّيعة و قد خرب ٣ ـ في الفقيه : «بهذا الجمع» .

٤ - كذا في الكافي أيضاً ، لكن في الفقيه تحت رقم ٧٠٣ زاد «كمفحص قطاة». والقطاة طائر في حجم الحيام له طوق يشبه الفاخته . و لعل ما زاد في الفقيه سقط من قلمِ الكتّاب ، لأنَّ في ثواب الأعال من المحاسن باب ٦٧ خبراً: « عن أبي الصّباح ، عن أبي عبدالله فالله قال : من بني مسجداً كمَفْحَص قَطاة بني الله له بيتاً في الجنة . و في رواية أبي عبيدة الحذاء قال : بينا أنا بن مكة والمدينة أضع الأحجار كما يضم النّاس، فقلت له : هذا من ذاك، قال : نعم».

٥ ـ هو عبدالله بن أنيس الأنصاري .

الغِلْمَة يتبعون قَطر السَّحاب، فأبق أنا و أهلي و ولدي فأؤذّن و أقيم و أُصلي بهم، أفجهاعة نحن ؟ فقال: نعم، فقال: يا رسول الله فإنّ ولدي يتفرَّقون في الماشية فأبق أنا و أهلي فأؤذِّن و أقيم و أُصلي بهم أفجهاعة تُخن ؟ فقال: نعَمَ، فقال: يا رسول الله إنَّ المرأة تذهب في مصلحتها فأبق أنا وَحْدي فأؤذِّن و أقيم أفجهاعة أنا؟ فقال: نعَمَ، المؤمن وحده جماعة » (١).

مع ﴿ ٧٥ ﴾ ٧٠ عنه ، عن محمد بن سِنان ، عن إسحاق بن عيّار «قال: قال أبوعبدالله التَّاتِينُ أما يَسْتَحِي الرَّجل مِنكم أن تكون له الجارية فيبيعها فتقول: لم يكن يحضر الصَّلاة ».

صع ﴿ ٧٥١﴾ ٧١ - الحسين بن محمد ، عن المُعلَى بن محمد ، عن الوَشّاء ، عن الفضّل بن صالح ، عن جابر ، عن أبي جعفر التَّكِيلا ((قال: ليكن الَّذين يلون – الإمام أولوا الأخلام منكم والتُّهى ، فإن نسي الإمام أو تعايا قوَّموه (٢)، وأفضل الصّفوف أوّلها ، و أفضل أوّلها ما ذنا من الإمام ، و فضل صلاة الجاعة على صلاة الرَّجل فَرداً (٣) خسة و عشرون دَرجة في الجنّة ».

عَمْرِ ، عن حفص بن البَخْرَيِّ ، عن أبي عبدالله التَهْكُلُ « قال : يحسب لك إذا أبي عُمَرِ ، عن حفص بن البَخْرَيِّ ، عن أبي عبدالله التَهْكُلُ « قال : يحسب لك إذا رخلت معهم و إن لم تقتد بهم ، مثل ما يحسب لك إذا كنت مع من تقتدي به » . عن ﴿٧٥٣ ﴾ ٧٧ \_ محمّد بن عليٌ بن محبوب ، عن محمّد بن الحسين ، عن ذُبيّانَ بن حُكَيم ، عن موسى بن أكيل النُميريّ ، عن ابن أبي يَعْفور ، عن أبي عبدالله التَهْ « قال : هَمَّ رسول الله الله الله الله الله الله الله على منازلهم ، كانوا يصلّون في منازلهم و لا يصلّون الجاعة ، فأتاه رَجلٌ أعمى فقال : يا رسول الله إليّ ضَرير البَصَر (١٠)، وربما أسمع النّداء ولا أجِدُ مَن يَقودُني إلى الجاعة والصّلاة الله عَمْرير البَصَر (١٠)، وربما أسمع النّداء ولا أجِدُ مَن يَقودُني إلى الجاعة والصّلاة

١ \_ يمكن أن يكون ذلك لموافقته في العقائد والأعمال مع الأثمة ﷺ فكأنه يصلّي معهم و
 له ثواب الاقتداء بهم ﷺ. (المرآة)

٢ \_ أي إذا شكّ. و تعايا عليه الأمر: أعجزه.

٣ \_ و في الكافي: «فداً». 1 \_ أي الذَّاهب البصر،

معك، فقال له النَّيُّ المُنَّالِيَّ : شُدَّ من منزلك إلى المسجد حَبلاً واحضر الجماعة ». مع ﴿٧٥٤﴾ ٧٤ - أحمد بن محسد ، عن عبدالله بن محمد الحَجَال ، عن تَعلَبة ابن مَيمون (١) « قال : سألت أباجعفر التَّكْثُلا عن الصَّلاة خلف المخالفين ، فقال : فا هم عندي إلا مِنزلة الجَدْر » (٢).

مع ﴿ ٧٥٥﴾ ٧٥ - سَهل بن زياد، عن عليِّ بن مَهزيار، عن أبي عليٍّ بن راهد « قال : قلت لأبي جعفر الطَّهُولا : إنَّ مَواليك قد اختلفوا فأصلي خلفهم جيعاً ؟ فقال : لا تُصلِّ إلاَّ خلفَ مَن تَثق بدينه و أمانته ».

ع ﴿٧٦٦﴾ ٧٦ - علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن زُرارة «قال: قلت لأبي جعفر الكَلْكُلا: إن أناساً رووا عن أميرالمؤمنين الكَلْكُلاأته صلّى أربع رَكعات بعد الجمعة لم يفصل بينهن بتسليم ؟ فقال : يا زُرارة أ إن أميرالمؤمنين صلّى خلف فاسِق ، فلمّا سلّم وانصرف قام أميرالمؤمنين الكَلْكُلا فصلّى أميرالمؤمنين على خلف فاسِق ، فلمّا سلّم وانصرف قام أميرالمؤمنين الكَلْكُلا فصلّى أربع رَكعات لم يفصل بينهن بتسليم ، فقال له رَجُل إلى جَنبه : يا أبا الحسن صلّيت أربع رَكعات مشبّهات (٣٠)، فسكت فوالله ما عقل ما قال له ».

مع ﴿٧٥٧﴾ ٧٧ \_ أحمد بن محمد ، عن محمد بن سِنان ، عن ابن مُسكانَ ، عن أبي العبّاس «قال: سألت أباعبدالله الصلحالا عن الرّجل يؤمُّ المرأة في بيته ، فقال: نعم، تقوم وراءه ».

عَمْتُ ﴿ ٧٥٨ ﴾ ٧٨ ـ عنه ، عن الحسين ، عن أبان ، عن الفضيل بن يسار «قال: قلت لأبي عبدالله التَلْقَلُا: أُصِلِي المكتوبة بأمّ عليٌّ ؟ قال: نعم ، تكون عن يمينك يكون سجودها بحذاء قَدَمَيْك ».

مع ﴿٧٥٩﴾ ٧٦ \_ محمّد بن عليٌّ بن محبوب، عن يعقوبَ بنِ يزيدَ ، عن

١ ــ كذا، و رواه الكليتي عن ثعلبة، عن زرارة عنه 🕮.

٢ ـ أي لا يعتدُ بقراءتهم و صلاتهم ، و لايضرّ قربهم . (ملذ)

٣ ـ «مشبّههات» ـ إمّا بفتح الباء الموخدة ـ فالمراد : لا تعرف ما هن ، \_ و إمّا
 بكسر الباء ـ : فعناه أنّها توقع النّاس في الشّبهة في عدالة الإمام .

محمد بن سِنان ، عن عبدالله بن مُسكان ﴿ قال : بعثت إليه (١) بمسألة في مسائل إبراهيم يدفعها إلى ابن سدير فسأل عنها \_ و إبراهيم بن ميمون جالس \_ عن الرَّجل يؤمُّ النِّساء ؟ فقال : نَعَم ، فقلتُ : سَله عنهنَّ إذا كان مَعَهنَّ غِلمانُ لم يُدركوا أيقومون مَعَهنَّ في الصَفَّ أم يتقدَّمونهنَّ ، فقال : لا ، بل يتقدَّمونهنَّ و إن كانوا عبيداً ».

صح ﴿٧٦٠﴾ ٨٠ عنه ، عن محمد بن عيسى العُبيديِّ ، عن الحسين بن علي المُبيديِّ ، عن الحسين بن علي أبن يقطين ، عن أبي الحسن الماضي التَلْيَكُلُا (( قال : سألته عن المرأة تَوُمُ النِّساء ما حدُّ رَفع صَوْتها بالقِراءَة أو التَّكبير ، فقال : بقدر ما تسمع » (٢).

مَّحَ ﴿ ٧٦١﴾ ٨١ \_ أحمد بن محمدً ، عن موسى بن القاسم ، عن عليِّ بن جعفر ، عن أخيه الطَّقَيَّلا « قال : سألته عن المرأة تؤمُّ النِّساءَ ما حَدُّ رَفَع صَوْتها بالقِراءَة أو التَّكبير ، قال : قدر ما تسمع ».

كُنْ ﴿٧٦٢﴾ ٨٢ \_ أحمد بن محمد ، عن علي بن الحكم ، عن أبان ، عن عبدالرَّحن بن أبي عبدالله ، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال : صلِّ بأهلك في رَمضانَ الفريضة والنّافلة ، فإنّي أفعله » (٣).

◄ ﴿٧٦٣﴾ ٨٣ \_ عنه ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن القاسم بن الوليد « قال : سألته عن الرَّجل يصلي مع الرِّجل الواحد معها النِّساء ، قال : يقوم الرِّجل إلى جنب الرَّجل و يتخلفن النِّساء خلفها ».

نَ ﴿ ٧٦٤﴾ ٨٤ \_ محمّد بن عليّ بن محبوب ، عن العبّاس ، عن ابن المغيرة ، عن غِياث ، عن أبي عبدالله ، عن أبيه المُتَهَالَةِ ﴿ قَالَ : قَالَ : المرأة صَفٌّ والمرأتان صَفٌّ ﴾ (١).

† \* 7 7 **7** 

١ ـ يعني إلى أبي عبدالله الطُّلطُّة.

٢ ـ أي نفسها ، أو التساء ، و يمكن أن يكون «تُسمع» على بناء الإفعال .

٣ \_ محمول في النّافلة على التّقيّة ، و يأتي الكلام فيه .

أي لا تقوم مع الرّجال ولو كانت واحدة.

سع ﴿٧٦٥﴾ ٨٥ \_ عنه ، عن محمّد بن عبدالحميد ، عن الحسن بن الجَهُم ، عن الحسن بن الجَهُم ، عن ابن مُسكان ، عن الحلبي ، عن أبي عبدالله التَّلَيُلا « قال : تؤمّ المرأة النّساء في الصّلاة و تقوم وسطاً منهن و يقمن عن يمينها و شمالها تؤمّهن في النّافلة ولا بؤمّهن في المكتوبة » (١٠).

مَ ﴿ ٧٦٦ ﴾ ٨٦ عمد بن مسعود ، عن أبي العبّاس بن المغيرة قال : حدّثنا الفضل بن شاذان ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد ، عن حَريز ، عن زُرارةَ ، عن أبي جعفر التَكْثَلا «قال : قلت : المرأة تؤمُّ النّساء ؟ قال : لا (٢)، إلاّ على الميّت إذا لم يكن أحدٌ أولى منها تقوم وسطاً معهنَّ في الصّفِّ فتكبّر و يكبّرن » .

◄ ﴿٧٦٧﴾ ٨٧ \_ الحسين ، عن فضالة ، عن حمّاد بن عثمان، عن إبراهيم بن – ميمون ، عن أبي عبدالله التكفيلا « في الرَّجل يؤمُّ النّساء وليس مَعَهنَّ رَجل في – الفريضة ؟ قال: نعَمَ ، و إن كان معه صيَّ فليقم إلى جانبه ».

مع ﴿٧٦٨ ﴾ ٨٨ \_ الحسين بن سعيد أن عن فضالة ، عن ابن سِنان ، عن سليانَ ابن خالد « قال : سألت أباعبدالله التلكيلا عن المرأة تؤمُّ النساء ، فقال : إذا كنَّ جميعاً أُمّتهنَّ في النّافلة ، و أمّا المكتوبة فلا ، و لا تتقدّمهن ولكن تقوم وسطاً منهنَّ » . ضع ﴿٧٦٩﴾ ٨٩ \_ أحمد بن محمّد ، عن عليَّ بن تحديد ، عن جميل ، عن زُرارة من

† ۲3A

١ - نقل عن ابن الجنيد والسيّد المرتضى - رحمها الله - إنّهها جوزا إمامة النّساء في النّوافل
 دون الفرائض ، وننى في المختلف البأس ، و تدلّ عليه روايات ـ (ملذ)

و قال الفيض \_ رحمه الله \_ : «قد اشتهر بين متأخري أصحابنا المنع من الجهاعة في النافلة سوى الاستسقاء. نَعَم، قد ورد في خصوص نافلة ليالي شهر رمضان المنع البليخ منها ، و أنها بدعة ، و كل بدعة ضلالة ، و كل ضلالة سبيلها إلى النار، فلا بذ إمنا من تخصيص المنع بنوافل ليالي شهر رمضان ، كها هو مفاذ ذلك الخبر ، و إمنا تخصيص الجواز بائنهام النساء و إمامتهن و إمامة الرّجل لهن لا غير ، كها هو مفاذ هذه الأخبار ، و إنها حل هذه الأخبار على النّقية . (وقال الجلسي : والأخير أبعد الحامل ، والأولى أقربها إلى الصواب) و قال الفيض : لم أجد أحداً تعرض لهذه المسألة ، والتوفيق بين الأخبار و فناوى الأصحاب» .

٢ \_ كأنّه محمول على عدم تأكّد الاستحباب.

«قال: سألت أحدَهما الطَهِيَالا عن الإمام يضمن صلاة القوم، قال: لا » (١٠).

مع ﴿٧٧٠﴾ ٩٠ \_ عنه ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زُرارة ؛ و محمّد بن مسلم «قالا: قال أبوجعفر التَكْفَلا: كان أمير المؤمنين التَكْفَلا يقول: مَن قرءَ خلف إمام يأتمُ به فمات بعث على غير الفيطرة » (٢).

عمر المركم المركم المراهبي المراهبي المراهبي المراهبي المراهبي المراهبي المركبي المرك

مع ﴿٧٧٢﴾ ٢٢ \_ أحمد بن محمد، عن عليّ بن حديد، عن حميل، عن زُرارةَ « قال : سألت أحدهما الم الم الم الم يكن على وضوء، قال : يتمّ القوم صلاتهم فإنّه ليس على الإمام ضمان » (١٠).

" ﴿٧٧٣﴾ ١٣ \_ محمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن الحسين ، عن محمد بن الحسين ، عن محمد بن يحيى ، عن غياث ، عن صاعد بن مسلم ، عن الشّعبي « قال : قال علي التلكيلا: لا يؤمُّ الأعمى في البرّية و لا يؤمَّ المقيد المطلّقين » (٥٠).

مُو ﴿٧٧٤﴾ ١٤ \_ محمّد بن عليّ بن محبوب، عن القاسم بن عُروَة ، عن عُبيد ابن زُرارة ، عن أبي عبدالله الطّعُظلا « قال : قلت : إنّي أدخل المسجد و قد صلّيت

† (34

١ ــ لعل المراد أنه لا يضمن سوى القراءة من أفعال الصلاة ، ولا يجملها عن المأمومين ،
أوالمراد أنّ بفقد شرط أو وجود مبطل في صلاة الإمام لا يبطل صلاة المأمومين ، لأنه ليس بضامن
لصلاتهم ، كما يظهر من الخبر الآتي المتفق معه سنداً. (ملذ)

٢ - حمل في الجهرية على ما إذا سمع الهمهمة ، و يمكن حمله على ما إذا ترك الاقتداء لغير علة شرعية ، بل للأغراض النفسانية ، كما هو الشائع في زماننا . (قاله العلامة الجلسي \_رحمه الله\_)

٣ .. محمول على ما إذا لم يتحرّ هو . وقالّ الفيض (ره) : لعلّ تحرّبهم اعتّادهم عليه ، ولو كان الأعمى تحرّى أيضاً كها تحرّوا لم يعد .

إلى المشهور عدم وجوب إعادة المأمومين إذا علموا بعد الصلاة و كذا في الاثناء ، و نقل عن السيد المرتضى و ابن الجنيد وجوب الإعادة . وقال المولى مراد التفرشيّ (ره) : يدل على أنّ لهم أن ينووا الانفراد حيث دلّ على وجوب الاتمام .

۵ ـ ذلك محمول إذا لم يكن من يسدده بقرينة قوله : «في البريّة» ، فإنّ في المعمورة بمكنه تحصيل العلم أو الظنّ . (ملذ)

فِأُصلَي معهم فلا أحتسب بتلك الصّلاة ، قال : لا بأس ؛ و أمّا أنا فأصلي معهم و أرّيهم أنّي أسجد و ما أسجد » (١).

٣ ﴿ ٧٧٥﴾ ٧٥ \_ عنه ، عن أحمد بن محمد ، عن أبيه ، عن ابن المغيرة ، عن ناصح المؤذِن « قال : قلت لأبي عبدالله الطفيلا : إني أصلي في البيت و أخرج إليهم ؟ قال : اجعلها نافلة ، ولا تكبر معهم (٢) فتدخل معهم في الصلاة ، فإن مفتاح الصلاة التكبير ».

مع ﴿٧٧٦﴾ ٩٦ - سَهل بن زِياد ، عن محمّد بن الوليد ، عن يعقوبَ ، عن أِي بصير « قال : قلت لأبي عبدالله الطّيكيلا : أصلي ثمّ أدخل المسجد فتقام الصّلاة وقد صلّيت ؟ فقال : صلّ معهم يختار الله أحبّهما إليه » (٣).

صع ﴿٧٧٧﴾ ١٧ \_ الحسين بن سعيد ، عن يعقوب بن يقطين « قال : قلت لأبي الحسن الطفيلة : جُعِلْت فِداك تحضر صلاة الظهر فلا نقدر أن نيزل في الوقت حتى ينزلوا فننزل معهم نصلي ، ثم يقومون فيسرعون فنقوم فنصلي العصر و نريهم كأنًا نركع ثمَّ ينزلون للعصر فيقدّمونا فنصلي بهم ؟ فقال : صل بهم لا صلى الله عليهم ».

الله ﴿٧٧٨ ﴿ ٩٨ حنه ، عن الهَيم بن واقد ، عن الحسن بن عبدالله الأرجاني، عن أبي عبدالله الطائلة الخالية المحالية الطائلة الط

مَعِ ﴿٧٧٩﴾ ٢٩ \_ سَهُل بن زياد ، عن أحمدَ بنِ محمّد بن أبينَصر ، عن – المثنيّ (١)، عن إسحاقَ بن يزيدَ « قال : قلت لأبي عبدالله الطّيَكِلا : جُعِلتُ فِداك

١ ـ قال في الذكرى: «وردت رخصة بأنه إذا اضطر إلى الصلاة خلف الخالف يظهر
 المتابعة، و لا يسجد الشجود الحقيق».

٢ ـ أي بنيّة الاقتداء بل بنيّة الفرادي مع المنابعة في الرّكوع والسّجود والسّلام.

٣ - يدل على استحباب تجديد المنفرد صلاته بالجاعة ، و ظاهره الإمام المقتدى به .

٤ ــ هو المثنى بن الوليد الحناط الكوفي ، له كتاب يرويه عنه جاعة ، و في بعض النسخ : «الميثمي» وهو أحد بن الحسن الميثمي الواقني . و ما في المنن هو الضواب .

يسبقني الإمام بالرَّكعة فتكون لي واحدة وله ثنتان ، أفأتشمّد كلّم قعدت ؟ فقال: نعم ، إنما التَّشمُد بركة » (١).

الثقالثة: أن يدركه بعد رفع رأسه من الرّكوع، ولا خلاف في فوات الرّكعة، واستحتِ أكثر علمائنا التّكبير للمأموم والمتابعة في السّجدتين، و إن لم يعتدّ بها لادراك الفضيلة، و يظهر من المختلف التّوقف فيه، ثمّ إن قلنا بالاستحباب فهل يجب استيناف النّيّة والتّكبير بعد ذلك؟ فالأكثر على الوجوب، وقال الشّيخ: لا يجب.

الرّابعة : أن يدركه و قد سجد سجدة واحدة و حكمه كالسّابق ، وعدم الاستيناف هنا أولى، و صحيحة عبدالرّحن تدلّ على المنع من الدُّخول.

الخامسة : أن يدركه بعد رفع رأسه من الشجدة الأخيرة، وقد حكم الفاضلان \_ ابن ادريس وعلامة الحليّ (قده) \_ و غيرهما بأنّه يكثر ويجلس معه، فإذا سلم الإمام قام وأنتم صلاته، و لا يحتاج إلى استيناف التكبير ، و قد صرّح الحقّق بأنّه مخيّر بين الإتيان بالتشتهد و عدمه. (ملذ)

١ - يدلُّ على استحباب التشهد عنابعة الإمام كما هو المشهور . (المرآة)

٢ \_ كأنَّ الغرض الاستعجال في التَّشهِّد لاعتدال الصَّفوف.

٣ أي استحباباً للمتابعة مع التّكبير ، أو بدونه ، و تفصيل الكلام فيه أنْ للمأموم بالنّظر إلى إدراك الإمام أحوالاً :

الأولى: أن يدركه قبل الرّكوع ولا خلاف في إدراكه الرّكعة.

الثَّانية : أن يدركه في حال ركوعه ، والمشهور أنَّه يدرك الرَّكعة ، وقيل بالعدم ، وفيه إشكال.

مع ﴿ ١٠١ ﴾ ١٠١ \_ أحمدُ بنُ محمد ، عن عليّ بن النّعان ، عن ابن مُسكان ، عن سليان بنِ خالد « قال : قال أبو عبدالله السّليَقلا : في الرَّجل يدرك الإمام وهو راكع ، فكبّر وهو مقيم صلبه، ثمّ رَكع قبل أن يرفع الإمام رأسه، فقد أدرك ». ح ﴿ ٧٨٢ ﴾ ٢٠١ \_ عنه ، عن عليّ بن النّعان (١٠) عن الحسين بن أبي العكاء ، عن أبي عبدالله الم الله الم قلد سبقني برَكعة في الفجر عن أبي عبدالله الم أبي أبي أمّمت فلم أزل ذاكراً للله عزّ وجَلُ حتى طلعت الشّمس فلم طلعت نهضتُ فذكرت أنّ الإمام كان قد سبقني برَكعة ؟ فقال : إن كنت في مقامك فأتمّ برَكعة ، و إن كنت قد انصرفت فعليك الإعادة » (٢).

ت ﴿٧٨٣﴾ ١٠٣ \_ عنه ، عن الحسين بن سعيمد ، عن فضالة بن أيوب ، عن الحسين بن عنها ، عن رَجل صلى عن الحسين بن عنها ، عن سماعة ، عن أبي بصير «قال: سألته (٣) عن رَجل صلى مع قوم و هو يرى أنها الأولى و كانت العصر ، قال فليجعلها الأولى وليصل العصر » (١٠).

مع ﴿٧٨٤﴾ ١٠٤ \_ عنه، عن عليّ بن حَديد، عن جميل، عن زُرارَةَ «قال: سألت أحدَهما السَّلْقَالَ عن إُرارَةَ «قال: سألت أحدَهما السَّلْقَالَ عن إمام أمّ قوماً، فذكر أنّه لم يكن على وضوءٍ، فانصرف و أخذ بيد رَجلٍ فأدخله فقدَّمه ولم يعلم الذي قُدِّم ما صلّى القوم، قال: يصلّي بهم فإن أخطأ سَبَّح القوم به وبني على صلاة الَّذي كان قبلَه».

مع ﴿٧٨٥﴾ ١٠٥ \_ عنه ، عن الحسين بن سعيد ، عن حمّاد بن عيسي ، عن

† YV1

١ - في الاستبصار و في ما تقدّم في المجلّد الثاني تحت رقم ٧٣١ ص ١٩٥٠ : «محمّد بن أحمد
 ابن يجيى ، عن يعقوب بن يزيد ، عن على بن النّعان ـ الخ»

٢ ـ قال في الاستبصار: قوله قطفيلا: «و إن كنت قد انصرفت فعليك الإعادة» محمول على أنه يكون قد استدبر القبلة.

٣ \_ كذا مضمراً ، والمراد أبوعبدالله الصادق ﷺ.

إ \_ يدل بظاهره على جواز اقتداء الظهر بالعصر مع عدم العلم ، و أمّا مع العلم فقطوع به جوازه للعمومات . وقال الكلينيّ (ره) بعد نقل هذا الخبر : و في حديث آخر «فإن علم أنّهم في صلاة العصر ولم يكن صلى الأولى فلا يدخل معهم».

معاوية بن وهنب « قال: رأيتُ أباعبدالله الطّهُلا يوماً دخل المسجد الحرام في صلاة العصر فلما كان دون الصّفوف رّكعوا فرّكع وحده و سجد السّجدتين ثمّ قام ومضى حتى لحق الصّفوف » (١).

نَ ﴿٧٨٦﴾ ١٠٦ - عنه ، عن عنهان بن عيسى ، عن سعيد الأعرج «قال: سألت أباعبدالله التلكيلا عن الرّجل يأتي الصّلاة فلا يجد في الصّف مقاماً ، أيقوم وحده حتى يفرغ من صلاته ، قال: نعم لابأس ، يقوم بجِذَاء الإمام » (٢).

عَشَّع ﴿٧٨٧﴾ ٢٠٠ - محمّد بن إسماعيل ، عن الفُضَل بن شاذان ، عن حمّاد ابن عيسى ، عن ربعتي ، عن محمّد بن مسلم «قال: قلت له: الرَّجل يتأخَّر وهو في الصّلاة ؟ قال: لا ، قلت : فيتقدّم ؟ قال: نعَمَ ، ماشياً (٣) إلى القِبلة » (٤).

† 177

١ - غير مصرَّح في أنه الثلاً لحق الصغوف لإكهال العصر أو بعد إكهالها . و سيأتي بعينه سنداً ومتناً تحت رقم ١٤٩٠ ٢ - أي في الصف المتأخر ، محاذياً لخلف الإمام .

٣ ـ كذا ، وفي الكافي: «نعم ، ما شاء إلى القبلة».

لاستف أو للالتحاق المنافرة ، و إلا فيجوز للتوسعة على أهل الصف أو للالتحاق بالمنفرد خلف الصف . (المرآة)

۵ ـ قال العلّامة المجلسيّ ـ رحمه الله ـ : لأنّ هذه متابعة مستحبّة لا يلزم للمأموم التّأخر
 لأجله.

٦ ــ قال في المدارك: لو أدرك الصلاة بعد رفع رأسه من السجدة الأخيرة فقد قطع المحقق و غيره بأنه يكتبر و يجلس معه ، فإذا سلّم الإمام قام وأتم الصلاة ولا يجتاج إلى استيناف التكبير ، ونض في المعتبر على أنه مخير بين الإتيان بالتشتهد و عدمه ، واستدل عليه برواية عمّار هذه مع أنّها ضعيف من حيث السّند .

مع ﴿٧٨٩﴾ ١٠٩ \_ محمّد بن عليّ بن محبوب ، عن يعقوبَ بن يزيدَ ، عن مَرْوَك بن مُبَيْد ، عن نَشيط بن صالح ، عن أبيالحسن الأوَّل التَّكُلُّا « قال : قلت له: الرَّجل منّا يصلّي صلاته في جوف بيته مُغْلقاً عليه بابه ، ثمّ يخرج فيصلّي مع جيرته ، تكون صَلاته تلك وَحْده في بيته جماعة ؟ فقال : الذي يصلّي في بيته يضاعفه الله له ضِعني أجر الجماعة يكون له خسين دَرَجة ، والذي يصلّي مع جيرته يكتب الله له أجر من صلّى خلف رسول الله النَّالِيَّ و يدخل معهم في صلاتهم ، فيخلف عليهم ذنوبه و يخرج بحسناتهم »

عَنْ ﴿ ٧٩ ﴾ ١١٠ - عنه ، عن عَلَيِّ بن خَالَد ، عن أَحمدَ بنِ الحسن بن على ابن فَضَال ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقَة ، عن عَمار السّاباطيّ «قال : سألت أباعبدالله الطّهُ الله عن الرّجل يصلي بقوم فيدخل قوم في صلاته بعد ما قد صلّى رَكعة أو أكثر من ذلك ، فإذا فرغ من صَلاته و سلّم أيجوز له \_ و هو إمام ً أن يقوم من موضعه قبل أن يفرغ من دخل في صَلاته ، قال : نعم » .

قال محمد بن الحسن: هذا الخبر محمول على الرّخصة ، و الأفضل ما قدَّمناه من أنه ينبغي أن يصبر حتى يتم من خلفه ما قد فاته ، ويزيد ذلك بياناً ما رواه: من حمّ (٧٩١) ١١١ سأحمد بن محمّد ، عن علي بن الحكم ، عن إسماعيل بن عبد الخالق «قال: سمعته يقول: لا ينبغي للإمام أن يقوم إذا صلى حتى يقضي كل من خلفة ما قد فاته من الصّلاة ».

مَ ﴿ ٧٩٢﴾ ١١٢ \_ أحمد، عن الحسين، عن النَّضر، عن هِشام بن سالم، عن سليانَ بن خالد، عن أبي عبدالله الطَّهُالا ((قال: سألته عن رجل دخل المسجد فَافَّتت الصّلاة، قال: فينا هو قائمٌ يصلّي إذ أذّن المؤذّن فأقام الصّلاة، قال: فليصلّ ركعتين ويستأنف الصّلاة مع الإمام ولتكن الرّكعتان تطوّعاً » (١).

نَ ﴿٧٩٣﴾ ١١٣ \_ أحمد بن الحسن بن علي ، عن عَمرو بنِ سعيد ، عن

† ۲۷۳

١ جواز نقل نية الفرض إلى النّفل في هذه الصورة مقطوع به في كلام الأصحاب ، و أسنده في التذكرة الى علمائنا ، و نقل عن ظاهر الشّيخ في المبسوط أنّه جوز قطع الفريضة مع خوف الفوات من غير احتياج إلى النقل ، وقواه في الذّكرى . (ملذ)

مُصَدِّق بن صَدقة ، عن عمّار «قال: سألت أباعبدالله التَّلَيْلُلاعن رَجل أدرك الإمام - وهو جالسٌ \_ بعد الرَّ كعتين ، قال: يفتتح الصّلاة ولا يقعد مع الإمام حتى يقوم » (١).

ن ﴿٧٩٤﴾ ١١٤ \_ أحمد بن محمّد، عن الحسن بن محبوب، عن جَميل، عن سَماعة ، عن أبي عبدالله الطفيلا « في رجل سبقه الإمام بركعة و أوهم الإمام (٢) فصلّى خساً ؟ قال: يعيد تلك الرّكعة (٣) و لا يعتد بوهم الإمام » (١٠).

مع ﴿٧٩٦﴾ ٢١٦ \_ عنه، عن العبّاس ، عن عبدالله بن المُغيرة ، عن ابن سينان ، عن أبي عبدالله التَّلِيُّةُ الطّهر والعصر سينان ، عن أبي عبدالله التَّلِيُّةُ الطّهر والعصر فخفف الصّلاة في الرَّكعتين ، فلمّا انصرف قال له النّاس : يا رسول الله أحدّث في الصّلاة شيء ؟ قال : و ما ذاك ؟ قالوا : خَفَفت في الرَّكعتين الأخيرتين ، فقال لهم : أما سمعتم صُراخَ الصّي » (٥).

م المسلم عن عنه عن على بن السندي ، عن حمّاد بن عيسى ، عن معاد بن عيسى ، عن معاوية بن وهب ( قال : سألت أباعبدالله الطفيلا عن الرّجل يدرك آخر صلاة الإمام وهي أوْل صلاة الرّجل فلا يمهله حتّى يقرء فيقضي القِراءَة في آخر –

† Y**Y**£

١ ــ لا منافاة بين هذا الخبر والذي تقدّم تحت رقم ١٠٨، لأنّ الخبر الماضي ورد في التشهد الأخير وهذا في التشهد الأول. و ظاهره جواز تكبير الافتتاح قبل قيام الإمام. (ملذ)

٢ ــ الطّاهر أنَّ المعنىٰ أنَّ الرَّجل لمّا قام إلى رابعته توهم الإمام أنه بنى عليه أيضاً ركعة فأنى بركعة . (مراد)

٣ ـ وفي الفقيه : «يقضي تلك الركعة» . وقال المولى مراد التفرشي (ره) : أي الرّجل يأتي
 بتلك الرّكعة وبها يتم صلاته و لا يضرّه بطلان صلاة الإمام بها .

إلى المحتملة على المحتملة التي المحتملة على المحتملة التي المحتملة الم

۵ - أي صراخ الصّبيّ الّذي كان مع أمّه في الصّلاة معي.

صلاته، قال: نَعمَ » (١).

مع ﴿٧٩٨﴾ ١١٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن القاسم بن محمد ، عن محمد بن -يحيى الخثعميّ ، عن عبدالرَّحيم القصير «قال: سمعت أباجعفر الطُّقَلا يقول: إذا كان الرَّجل لا تعرفه يؤمّ النَّاس فقرء القرآن فلا تقرء و اعتدّ بصَلاته » (٢).

صع ﴿٧٩٩﴾ ١١٩ \_ عمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن أحمد ، عن العمد الطَّهَالَا عن القيام العَمد عن على العمد الطَّهَالَا عن القيام خلف الإمام في الصف ما حَدَّه ، قال : إقامة ما استطعت ، فإذا قعدت فضاق المكان فتقدَّم أو تأخر فلا بأس » (٣).

كسير ﴿ . . أ ﴾ ١٢٠ \_ عنه ، عن محمد بن عيسى ، عن عَبدالرَّحن بن أبي هاشم ، عن سالم أبي خَديجة ، عن أبي عبدالله التَّاتِيْلُا «قال: إذا كنت إمام قوم فعليك أن تقرءَ عن سالم أبي خَديجة ، عن أبي عبدالله التَّاتِيُلُا «قال: إذا كنت إمام قوم فعليك أن تقرءَ في الرَّكعتين الأولتين ، وعلى اللَّذين خلفك أن يقولوا: « سُبْحانَ اللهِ وَالْحَمْدُ لِلهِ وَالْا إِلهَ إِلاَ اللهُ وَاللهُ أَكْبَرُ » وهم قيام ، فإذا كان في الرَّكعتين الأخيرتين فَعلى – الذين خلفك أن يقرؤوا فاتحة الكتاب ، وعلى الإمام التسبيح مثل ما يسبّح القوم في الرَّكعتين الأخيرتين » (١٠).

١ \_ قال في الاستبصار: قوله: «يقضي القراءة في آخر صلاته» نجوز، و إنها أراد به ما يختص آخر الضلاة من قراءة الحمد دون أن يكون أراد به قضاء قراءة ما يختص الرَّكعة الأولى والقانية.

٢ \_ يدل على أن الأصل في المسلمين العدالة ، وفي بعض النّسخ : «واعتد بقراءته» .

٣\_ لعل السؤال إنما وقع عن مقدار الضيق والسعة في القيام في الصف ، فأجيب بأنه بقدر استطاعة القيام فيه لاشتراط التواصل فيه ، فإن ظهر الضيق بعد القعود تقدّم أو تأخّر فإنها جائزان في الصلاة . (الوافي)

<sup>4</sup> \_ لعل المراد بقوله: «فإذا كان في الركعتين الأخيرتين» أي كان الانتام في الركعتين الأخيرتين، أي كان الانتام في الركعتين الأخيرتين، بأن يكون المأمومون مسبوقين، وقوله: «و على الإمام التسبيح» يعني على الإمام أن يسبّح في الركعتين الأخيرتين مثل ما يسبّح القوم في الأولنين، بأن يكون الظرف متعلّقاً بقوله: «وعلى الإمام». (الوافي) أقول: في بعض النّسخ: «في الرّكعتين الأوليين».

مع ﴿ ٨٠١﴾ ١٢١ ـ عنه، عن يعقوبَ بن يزيدَ، عن ابن أبي عُمَير، عن ابن مُ مُسكان ، عن أبي بصير « قال : قلت لأبي جعفر الطُّكُلا : مَنْ لا أقتدي به في ـ الصَّلاة؟ قال : افرغ قبل أن يفرغ ، فإنك في حصار ، فإن فرغ قبلك فاقطع ـ القِراءة واركع معه » (١).

٢١ ﴿ ١٢٢ ﴿ ١٠٢ ﴾ ١٢٢ ﴾ ١٢٢ ﴾ أحمد بن محمد ، عن عليّ بن الحكم ، عن سِيف بن إلى عميرة ، عن أبي بكر (٢) «قال: قال أبو عبدالله التَّلْقَلَا: إذا صلّيت بقوم فاقعد (٣) بعد ما تسلّم هُنَيْئَةً ».

ع ﴿ ١٢٣ ﴾ ١٢٣ \_ و بهذا الإسناد عن أبي بكر « قال : قلت له : إني أصلي بقوم ؟ فقال : تسلّم واحدة ولا تلتفت ، قل : « السّلامُ عَلَيْكَ أَيُّهَا النّيُ و رَحمةُ اللهِ وَبَرَكَاتُه ، السّلامُ عَلَيْكُ أَيُّهَا النّيُ و المحمةُ اللهِ وَبَرَكَاتُه ، السّلامُ عَلَيكُم » ، ولا تقرء في الفجر شيئاً من آل حم » (٤٠) . كم من الحسن بن عليّ بن فَضَال ، عن الحسن بن عليّ بن فَضَال ، عن الحسن ابن الجنّهم « قال : سألت الرّضا المُنكِيلُا عن الرّجل يصلّي بالقوم في مكان ضَيق ويكون بينهم و بينه سِترٌ (٥٠)، يجوز أن يصلّي بهم ، قال : نَعَم » (١٠).

م ﴿ ٨٠٥﴾ ١٢٥ \_ عنه ، عن عليّ بن الحكم ، عن سُليم الفَرّاء ، عن داودَ (٧)

١ - قال الشيخ البهائي - قدس سرّه - في قوله: «من لا أقتدى به»: «المراد ما حالي معه في القراءة فأجابه الطفلا: « افرغ» أي من القراءة قبل أن يفرغ هو «فإنك في حصار» لا يمكنك التخلّف عنه في الرّكوع لإتمام قراءتك».

٢ - أي الحضرمي . ٣ - كأنه لإتمام المسبوقين صلاتهم .

٤ - في القاموس : آل حاميم و ذوات حاميم الشّور المفتتحة بها ، ولا تقل حواميم . ولعلّ ذلك لطولها و ضيق وقت الغداة . (ملذ)

۵ - في الوافي «شبر» ، وقال : «في بعض النسخ « ستر » - بالمهملة والمثناة من فوق - و يشبه أن يكون مصحفاً» . و ما ذكره أنسب بالحكم ، والموجود في أكثر النسخ التي عندنا ما أثبعناه في المنن .

٦ حمل على ما إذا لم يكن مانعاً من المشاهدة في بعض الأوقات.
 ٧ ـ يعنى داود بن كثير الرّقّي مولى بنى أسد، وهو الظّاهر.

«قال: سألت أباعبدالله التلكئلاعن رَجُل يكون مؤذن مسجد في المِصر و إمامه، فإذا كان يوم الجمعة صلّى العصر في وَقتها كيف يصنع بمسجده، قال: صلى العَصر في وقتها كان ذلك الوقت الذي يؤذن فيه أهل المصر فأذن وصلى بهم في الوقت الذي يؤذن فيه أهل المصر فأذن وصلى بهم في الوقت الذي يصلّى بهم فيه أهل مِصرك».

صَ ﴿ ٨٠٦ ﴾ ١٢٦ ـ عنه ، عن البرقي ، عن أبي طالب عبدالله بن الصّلت ؛ والعبّاس بن معروف ، كلّهم عن بَكر بن محمّدٍ الأزديّ « قال : قال أبو عبدالله الطّناكان : إنّي لأكره للمؤمن أن يصلي خلف الإمام في صلاة لا يجهر فيها بالقِراءَة فيقوم كأنّه حمارٌ ، قال : قلت : جُعِلتُ فِداك فيصنع ماذا ؟ قال : يسبّح » (٢).

م الرّضا الرّضا ١٢٨ ﴿ ١٢٨ ﴿ ١٢٨ مِعَد ، عن سعد بن إسماعيل (٥)، عن أبيه ، عن الرّضا النّفي الرّضا الله عن الرّجل يقارِف الذّنب (٦) يصلّى خلفه أم لا ؟ قال: لا تصل ».

١ ـ أي وقت الظّهر في سائر الأيّام.

٢ ـ قال المولى المجلسيّ (ره): يدل على استحباب التسبيح في الاخفاتية، فيمكن قصره على التسبيح بقوله: «سبحان الله» فقط و تعميمه لكلّ ذكر ، و أن يكون التسبيحات الأربعة .

٣ ـ أي غير تقيّة تهاوناً واستخفافاً بالذين.

أي الأذان والإقامة التامتان ، أو عدم الاكتفاء بما تركوه منها ، ومحمول على – الاستحباب . وقوله الثقية: «فإن سبقك» كأنّ المراد إن قرء بعد ما تفرغ من قراءتك . فإن كان – المعنى إتمام الإمام القراءة قبله فقوله الثقية: «فستح» يعني اركع ، ولا تقرء ولا يضرّك قطعها .

۵ – كذا، وفي الفقيه أيضاً، وهو غير مذكور في كتب الرّجال، ولعلّه إسماعيل بن سعدٍ –
 الأشعري فصحف بتقديم و تأخير.

٦ - قارف فلان الخطيئة أي خالطها . (الصحاح)

ضع ﴿ ٨٠٩ ﴾ ١٢٩ \_ عنه ، عن البرقي ، عن جعفر بن المثنى الخطيب ، عن إسعاق بن عمّار « قال : قال لي أبوعبدالله الطّه الله المعاق ! أتصلّي معهم في السجد؟ قلت : نعم ، قال : صَلّ معهم ، فإنّ المصلّي معهم في الصفّ الأوّل كالشّاهر سَيْفَه في سبيل الله » (١).

مع ﴿ ١٦٠ ﴾ ١٣٠ \_ أحمد بن محمد ، عن الحسن بن عليّ بن يقطين ، عن أخيه الحسين، عن عليّ بن يقطين ، عن أخيه الحسين، عن عليّ بن يقطين «قال: سألت أبا الحسن التلكيّل عن الرّجل يركع مع الإمام يقتدي به ، ثمّ يرفع رأسه قبل الإمام ، قال: يُعيد رُكوعه معه ».

عَنْهِ عَنَّ الرَّمَا الْكَلَّكُلا: فِي رَجلٍ كان خلف إمام يأتم به فركع قبل أن يركع -أي الحسن الرَّمَا الطَّكِلا: فِي رَجلٍ كان خلف إمام يأتم به فركع قبل أن يركع -الإمام، و هو يظن أنَّ الإمام قد رَكع فلمَّا رَكَعَ رَآه لم يركع فرفع رأسه، ثمَّ أعاد الرَّكوع مع الإمام أيفسد عليه ذلك صلاته أم تجوز تلك الرَّكعة ؟ فكتب: يتمُّ صلاته و لا يفسد ما صنع صلاته » (٢).

تُ ﴿ ٨١٢ ﴾ ١٣٢ \_ عنه ، عن محمّد بن سَهْل ، عن الرِّضا الطَّقَلَا ( قال : الإمام يتحمّل (<sup>(1)</sup> أوهام من خلفه إلاّ تكبيرة الافتتاح » (<sup>(1)</sup> .

مَع ﴿ ١٣٣ ﴿ ١٣٣ ﴿ ١٣٣ ﴿ الْحَسِنِ بن سعيد ، عن حَمَاد بن عيسى ، عن معاويةَ بنِ - وَهْب ( قال : قلت لأبي عبدالله التَّكَيُلا : أيضمن الإمام صلاة الفَريضة ، فإنَّ هؤلاء يزعمون أنّه يضمن ؟! إلاّ أن يصلي بهم

† \*\*\*

١ ـ في نهاية الجزري : «من شهر سيفه» أي أخرجه من غمده للقتال ـ انتهى . و ذلك لأنه
 يتى دينه و نفسه بالتقية كها أنّ الشّاهر يقيها بسيفه عند ما كلّف به .

يَّ على عدم بطلان الشَيخ البهائيّ ـ رحمه الله ـ : لا يخنى دلالته على عدم بطلان الصّلاة بزيادة ركن ، اللّبهم إلاّ أن يقال : إنّ ركوعه لم يكن ركوعاً شرعاً ، فكأنه لم يركع .

٣ \_ تقدم في المجلّد الثاني باب تفصيل الصلاة تحت رقم ٦٦٣ . وفيه بدل قوله: «يتحمل»
 «بجمل» .

إلى المراد إمّا الشّكوك أو إذا ركع سهواً أو سجد قبل الإمام أو ما سها من الأذكار سوى تكبيرة الإحرام.

جُنُباً أو على غير طُهر » (١).

العاسم بن عُرْوَة ، عن عبدالله بن بُكير ، عن أحمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن العاسم بن عُرْوَة ، عن عبدالله بن بُكير ، عن زُرارَة ، عن أبي جعفر التَّلَيُلا « قال : لا بأس بأن تصلّي خلف النّاصب ، و لا تقرء خلفه فيا يجهر فيه ، فإنَّ قِراءَته تجزئك إذا سمعتها ».

قال محمّد بن الحسن: هذا الخبر محمولٌ على حال التّقيّة، و يحتمل أن يكون أراد لا تقرء قِراءَة تجهّرُ فيها كها يجهر الإمام (٢٦)، و إنّما يجوز له أن يقرء فيا بينه و بين نفسه.

مَّ ﴿ ٨١٥﴾ ١٣٥ ـ سعد، عن أحد، عن موسى بن القاسم؛ و أبي قتادَةَ ، عن على عن عن المرأة تؤمُّ النِّساء؛ ما حدُّ رفع صوتها بالقِراءَة والتَّكبير (٣)، فقال: قدر ما تسمع » (١).

ن ﴿ ٨١٦﴾ ١٣٦ \_ عنه ، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقَة ، عن عرَّار السّاباطيِّ ، عن أبي عبدالله التَّكْثُلا « قال : سألته عن للرَّجل ينسى \_ وهو خلف الإمام \_ أن يسبّح في السُّجود أو في الرُّكوع ، أو يسسى أن يقول بين السّجدتين شيئاً ، فقال : ليس عليه شيء ».

ن ﴿١٧٧ ﴾ ١٣٧ ـ عنه ، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقَة ، عن عَمَر السّاباطيِّ ، عن أبي عبدالله الطَّلَيُّ ( قال : سألته عن رَجل سَها خلف إمام بعد ما افتتح الصّلاة فلم يقل شيئاً و لم يكبّر ، ولم يسبّح ،

١ - يمكن أن يكون المراد أنّ الإمام ليس بضامن لإتمام الصلاة بالقوم ، فربما حدث به حدث قبل أن يتممها ، أو يذكر أنه على غير طُلمّر ، أو يكون المراد : ليس بضامن لما تركه المأموم متعمداً . فعليه لا ينافي ما تقدّم من خبر الرّضا الشيئة و ما يأتي تحت رقم ١٣٨ من خبر عمّار كها قاله الصّدوق في الفقيه .

٢ - قوله اللك؛ «فإن قراءته يجزئك» يأبي عن هذا.

٣ - في الخبر الّذي نقدّم: «بالقِراءة أو التّكبير».

٤ ـ مضى شرحها فيا تقدّم تحت رقم ٨١ من الباب.

ولم يتشهد حتى يسلم ، فقال: جازت صلاته ، وليس عليه إذا سها خلف الإمام ٢٧٨ سجدتا السهو ، لأنّ الإمام ضامن لصلاة من خلفه » (١).

مع ﴿ ٨١٨﴾ ١٣٨ \_ عنه ، عن أحمد بن محمّد ، عن موسى بن القاسم ؛ و أبي قَتادة، عن علي بن جَعفر، عن أخيه موسى بن جعفر الطَّقَالَا « قال: سألته عنِ-الرّجل يصلّي خلف الإمام لا يدري كم صلّى أعليه سهوٌ ، قال: لا » (٢٠).

مع ﴿١٩٩ ﴿ ١٣٩ \_ عنه ، عن يعقوب بن يزيد ، عن محمّد بن سِنان ، عن عبدالله بن مُسكانَ ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الطاعة ( قال : قلت له : أيضمن – الإمام الصّلاة ؟ قال : لا ، ليس بضامن » .

قال محمد بن الحسن: لا ينافي هذا الخبر ، الذي قدّمناه من أنّ الإمام ضامن من أنّ الإمام ضامن من أنّ الإمام القراءة فقط ، فأمّا سائر ذلك فليس عليه ضمان ، يدل على ذلك ما رواه:

م المراقة عبد الله المراقة والمراقة والمراقة والمراقة والمراقة الإمام صلاة الذين خلفه، وإنما يضمن القراءة ».

مَع ﴿ ٨٢١ ﴾ ١٤١ \_ سعد ، عن أبي جعفر ، عن محمد بن أبي عُمَير ، عن حَاد ابن عنان ، عن عناد ابن عنان ، عن عبدالله العليمة ، عن أبي عبدالله العلمة لله قال : إذا صليت صلاة و أنت في المسجد ، و أقيمت الصلاة ، فإن شِئتَ فَاخُرُج و إن شِئت فَصلٌ معهم واجعلها تسبيحاً » (١٠).

١ \_ كأنّ الواو في قوله: «و لم» في الموارد القلائة بمعنى «أو» . وقال الشّهيد في الذّكرى: «لو فعل المأموم موجب سجدتي السّهو لم تجبا عليه و إن وجب قضاء السّجدة والتَّشتهد، و كذا لو نسي ذكر الرّكوع والسّجود أو الطمأنينة فيها لم يسجد لها و إن أوجب السّجود للنقيصة، و ذلك قول الشّيخ في الخلاف والمبسوط، واختاره المرتضى ونقله عن جميع الفقهاء.

٢ \_ عمول على ما إذا كان الإمام معذكراً. (ملذ)

٣ كذا، و رواه في الاستبصار عن سماعة، و رواه الصدوق عن الحسين بن كثير، و ليس في كتب الرّجال الحسين بن بشير.

أى نافلة ، أو الإعادة مستحبة . (ملذ)

٣ ﴿ ٨٢٢﴾ ١٤٢ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عمتير ، عن سَلَمة صاحب السّابريِّ ، عن إسحاق بن عَمّار « قال : قلت الأبي عبدالله التّلليُلا : تقام الصّلاة وقد صلّيت ، فقال : صلّ واجعلمها لما فات ».

كُفّ ﴿ ٨٢٣ ﴾ ١٤٣ ـ سعد، عن أبي جعفر ، عن الحسن بن علي بن فضّال «قال: كتبت إلى الرِّضا الطُّلِيُلافي الرِّجل كان خلف الإمام يأتمُ به فرَكع قبل أن يركع الإمام و هو يظنُّ أنَّ الإمام قد رَكع فلما رآه لم يركع رَفع رأسه ، ثمَّ أعاد الرُّكوع مع الإمام ، أيفسد ذلك صلاته أم نجوز له الرَّكعة ؟ فكتب: يتم صلاته ولا يفسد ما صنع صلاته » (١).

ن ﴿ ٨٢٤ ﴾ ١٤٤ \_ عنه ، عن معاوية بن حُكَيم ، عن محمد بن علي بن-فضال (٢)، عن أبي الحسن الطَّقِيَّةُ « قال : قلت له : أسجد مع الإمام و أرفع رأسي قبله، فأعيد الصَّلاة ؟ قال : أعِد واسجد ».

ن ﴿ ٨٢٥﴾ ١٤٥ \_ الحسين بن سعيد، عن الحسن، عن زُرْعَةَ، عن سَماعَةَ، عن أَيْعَةَ، عن سَماعَةَ، عن أَيْ عبدالله التَّكَيَّلُا « قال: لا يضرُّكُ أَن تتأخَّر وراءَكَ إذا وجدت ضيقاً في الصَّفِّ فتتأخّر إلى الصَّفِّ الَّذي خلفَك، و إن كنتَ في صَفِّ فأردت أن تتقدَّم قُدَّامك فلا بأس أن تمشي إليه ».

تُ ﴿ ٨٢٦﴾ ١٤٦ \_ عنه ، عن فضالة ، عن أبان بن عنان ، عن الفُضَيل بن \_ سار ، عن أبي عبدالله التَّلِيَّة « قال : أتموا الصُفوف إذا وجدتم خَلَلاً ، ولا يضرُك أن تتأخّر إذا وجدت ضيقاً في الصّفّ و تمتي منحرفاً حتى تتم الصّفّ » .

صح ﴿٨٢٧﴾ ١٤٧ \_ أحمد ، عن ابن أبي عُمير ، عن حمّاد ، عن الحلبيّ ، عن أبي عبدالله التلقير مثله (٣).

١ ـ تقدّم تحت رقم ١٣١ بتفاوت يسير في السّند والمتن.

٢ \_ هو محمّد بن الحسن بن على بن فضّال ، والنّسبة إلى الجدّ.

٣ ـ الخبر بهذا السند صحيح و بالسند الأول موثق ، والترقيم ليس منا ، بل من مصحح الطبعة الحروفية السنابقة ، الذي لا خبرة له في تصحيح كتب الأخبار ، وقوله : «وتمشي منحرفاً» ذلك لئلا يجصل الاستدبار كما قاله العلامة المجلسي \_ رحمه الله ...

الفضيل ، عن عمد بن الفضيل ، عن المحمد بن الفضيل ، عن العبد الله التعلق المحمد بن الفضيل ، عن المحمد الله التعلق المحمد الله التعلق المحمد الله التعلق المحمد الله التعلق المحمد الله المحمد الم

مع ﴿ ٨٢٩﴾ ١٤٩ \_ الحسين بن سعيد، عن حماد بن عيسى، عن معاوية بن وهب «قال: رأيت أباعبدالله التك لا يوماً و قد دخل المسجد الحرام لصلاة العصر فلم كان دون الصُّفوف رَكعوا فركع ، ثمَّ سجد السّجدتين ، ثمَّ قام فمضى حتى لحق بالصَّفوف » (٢).

\* ﴿ ٨٣٠﴾ ١٥٠ ـ سعد، عن محمّد بن الحسين، عن الحكم بن مسكين، عن إسحاق بن عيار « قال : قلت لأبي عبدالله التَلْكُلا : أدخل المسجد وقد رَكع – الإمام فأركع بركوعه (٣) و أنا وَحُدي وأسجد، فإذا رفعت رأسي فأيَّ شيءٍ أصنع ؟ فقال : قُمْ فاذهب إليهم فإن كانوا قياماً فقم معهم، و إن كانوا جلوساً فاجلس معهم».

صع ﴿٨٣١﴾ ١٥١ \_ محمّد بن أحمدٌ بن يجيى، عن سَلَمة، عن سلمان بن-سَماعَةَ \_عن عَمّه \_عن جعفر، عن أبيه، عن آبائه ﷺ «أنَّ رَسول الله ﷺ قال: مَن صلّى بقوم فاختصّ نفسه بالدُّعاء فقد خانهم» (٤٠).

ن ﴿٨٣٢﴾ ١٥٢ \_ عنه ، عن أيتوب بن نوح ، عن العبّاس بن عامِر ، عن

١ \_ محمول على عدم إمكان الدّخول في الصّغوف ، أو على الجواز ، والأوّل أظهر . (ملذ) وفي الفقيه : «سأل موسى بن بكر أبا الحسن موسى بن جعفر ﷺ عن الرّجل يقوم في الصّف وحده، قال : لا بأس، إنّا يبدو الصّفّ واحداً بعد واحد». وقال المولى المجلسي (ره) في قوله «يبدو الصّفّ» : أي يظهر و محصل ، و يدل على جواز الانفراد عن الصّفّ إذا لم يكن له موقف في الصّفّ ويؤيده روايات \_ انتهى.

٢ ـ تقدّم الخبر بعينه تحت رقم ١٠٥ عن أحمد بن محمّد، عن الحسين بن سعيد.

٣ ـ أي قبل وصولي إلى الصّف، و «أنا وحدي» أي لست في الصّف. (الشّيخ البهائي)

٤ ـ يفهم منه جواز التصرّف في الأدعية الواردة عن المعصومين ﷺ بالتَصرّف في الضّهاثر
 و تغيير «متكلّم وحده» ب «مع الغير» ، مثل : «اللّهم ارْحمنى» بقول : «اللّهم ارْحمنا» .

141

الحسين بن المختار ؛ و داود بن الحُصَين «قال: سُئل عُن رَجل فاتته رَكعة من المغرب مع الإمام وأدرك الثّنتين فهي الأولى له والثّانية للقوم، يتشتهد فيها، قال: نعم، قلت: والثّانية أيضاً، قال: نعَم، قلت: كلّهنّ ؟ قال: نعَم، فإنما هو بركة». مع ﴿٨٣٣﴾ ١٥٣ \_ عنه ، عن [أبي] إسحاق ، عن عبدالرّحن بن حمّاد ، عن إبراهيم بن عبدالحميد ، عن أبي الحسن عليه السّلام «قال: لا يصلّي بالنّاس من في وجهه آثارٌ » (١٠).

تُ ﴿ ٨٣٤ ﴾ ١٥٤ \_ عنه ، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصدِّق بن صَدَقَة ، عن عمّار السَّاباطيّ ، عن أبي عبدالله الطَّخَلَا « قال : سُئل عن الرَّجل يؤذِّن و يقيمُ لِيُصلِّي وَحْدَه ، فيجيء رَجلٌ آخر فيقولُ له : تصلّي جاعةً (٢٠) هل يجوز أن يصلّيا بذلك الأذان والإقامة ، قال : لا ، و لكن يؤذَّن و يقيم » (٣).

الله عن محمد بن عيسى، عن صفوان ، عن محمد بن عيسى، عن صفوان ، عن محمد بن عبدالله ، عن الرّضا التفكيلا «قال: سألته عن الإمام يصلّي في موضع والّذين خلفه في موضع يصلّون في موضع أسفل منه ، أو يصلّي في موضع والّذين خلفه في موضع أرفع منه ، فقال: يكون مكانهم مستوياً ، قال: قلت: فيصلّي وَحْدَه فيكون موضع سُجُوده أسفل مِن مقامه ؟ فقال: إذا كان وَحْدَه فلا بأس ».

نَ ﴿ ٨٣٦﴾ ١٥٦ ـ عنه ، عن أحمدَ بنِ الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصدِق بن سعيد ، عن مُصدِق بن صَدَقَة ، عن عرار ، عن أبي عبدالله الطفلا «قال: سئل عن الرَّجل يؤمُّ بقوم هل يجوز له أن يتوشّح (1)، قال: لا ، لا يصلي الرَّجل بقوم وهو متوشّح فوق ثيابه و إن كانت عليه ثيابٌ كثيرة ، لأنّ الإمام لا تجوز له الصّلاة وهو

١ ـ به أفتى ابن بابويه في المقنع ، و يمكن حملها على البرص والجذام لا مطلق الآثار . (ملذ)

Y \_ كذا ، و في الفقيه : «هل تصلّي جماعة». 📉 🚓 \_ المسؤول هو الصادق 🏙.

٣ ـ يدل على عدم الاكتفاء بالأذان و الإقامة منفرداً للجاعة ، و عليه أكثر الأصحاب.

٤ ـ قال الجزري في النّهاية: فيه: «أنّه كان يتوشّح بثوبه» أي يتغشّى به. والأصل فيه من الوشاح وهو شيّ يُنتسج عريضاً من أديم ، و ربما رصّع بالجواهر والخَرّز ـ انتهى.

متوشّح، و عن الرّجل أدرَك الإمام حين سلّم؟ قال: عليه أن يؤذِّن و يقيم (١) و يفتتح الصّلاة ».

سر ﴿ ٨٣٧ ﴾ ١٥٧ \_ عنه ، عن محمد بن عيسى ، عن الحسين بن علي بن-يقطين ، عن عَمرو بن إبراهيم ، عن خَلَف بن حماد ، \_ عن رَجل \_ عن أبي عبدالله الطَّافِيُلا «قال: لا تصلُّ خلف الغالي و إن كان يقول بقولك ، والمجمهول ، والمجاهر ٢٨٢ بالفسق ، و إن كان مقتصداً » (٢).

مَع ﴿ ٨٣٨﴾ ١٥٨ \_ عنه، عن إبراهيم بن هاشم، عن النّوفليّ ، عن السّكوئيّ ، عن السّكوئيّ ، عن السّكوئيّ ، عن جعفر ، عن أبيه السِّلِيَّالِ ((قال: قال أمير المؤمنين السِّلِيُّلِا: قال رَسول الله السَّلِيِّ : لا تكوننَ في العثكلُ ("" ؟ قال: أن تصلّي خلف الصّفوف وحدك ، فإن لم يمكن الدُّخول في الصَّفِّ قام حَذاءَ الإمام أجزاه، فإن هو عاند – الصّفّ فسد عليه صلاته » (١٠).

ضَع ﴿ ٨٣٩﴾ ١٥٩ \_ عنه ، عن أبيه ، عن آبائه ﷺ « قال : قال رسول الله ﷺ : سَوُوا بِين صفوفِكم ، و حاذوا بين مَناكِبكم (٥) لا يَسْتَحْوِذ عليكم الشَّيطان ».

١ ـ قيل: محمول على الاستحباب، و إن جاز الإكتفاء بها ما لم يتفرّقوا، لكن ظاهره أنه يؤذّن و يقيم و إن لم تتفرّق الصفوف، و هو خلاف المشهور.

٢ ـ أريد بالمجهول المجهول في مذهبه و اعتقاده ، و كذا بالمقتصد المقتصد في الاعتقاد أي غير غالةٍ ولا مقصر . (الوافي) ، و قيل : المراد من لا يتجاوز الحذ في الذنوب ، و قوله : «و إن كان يقول بقولك» أي في نني المخالفين أو في أصل القول بالإمامة و إن كان يتعذي إلى غير ذلك من الحلول والاتّحاد ، أو تفضيل الأنقة على النّبي عليه أو نسبة الخلق إليهم و أمثال تلك الأوهام الّتي لا فرق بينها و بين الشرك .

٣ ـ في بعض النسخ «العيكل» . ولم أجد معنى مناسباً له في كتب اللّغة ، و العثكل أيضاً ،
 و في بعض النسخ (على ما قيل) «الفسكل» . وقال الجوهريّ : «الفيشكيل ـ بالكسر \_ : الذي يجييء في الحلبة آخر الخيل ، و منه قيل : «رجل فَشكِل » إذا كان رذلاً» ، فعليه أنّ ما في المتن عرف و صوابه «النسكل» . و معناه : هو الذي يجيء آخر القوم بعد ما قامت صفوف . (ملذ) عرف و المارضة بالخلاف . (الوافى)

۵ - قوله: «حاذوا - الغ» يمكن أن يكون تأسيساً و يمكن أن يكون تأكيداً. (ملذ)

سُ ﴿ ٨٤٠﴾ ١٦٠ ــ و رُوي عن عليٌّ بن محمّد؛ و محمّد بن عليٍّ الرِّضا اللَّئِظَّةُ « «أنّهها قالا : مَن قال بالجسم فلا تعطوه من الزَّكاة ولا تصلّوا وراءَه » (١).

مع ﴿ ٨٤١ ﴾ ١٦١ \_ و سأل عُمَرُ بن يزيد أباعبدالله التلفظ « عن الرّواية الّتي يروون : أنّه لا ينبغي أن يتطوّع في وقت فريضة ، ما حدُّ هذا الوقت ، قال : إذا أخذ المقيم في الإقامة ، فقال له : إنّ النّاس يختلفون في الإقامة ؟ قال : الإقامة الّذي تصلّى معهم » (٢).

مع ﴿ ٨٤٢ ﴾ ١٦٢ \_ و سأل علي بن جعفر أخاه موسى بن جعفر الكلكالا «عن الرّجل يكون خلف إمام فيطول في التّشهّد فيأخذه البول ، أو يخاف على شيءٍ أن يفوت، أو يعرض له وجعٌ كيف يصنع، قال: يسلم وينصرف ويدع الإمام ». مع ﴿ ٨٤٣ ﴾ ١٦٣ \_ و سأله أيضاً «عن إمام أحدث فانصرف ولم يقدّم أحداً ما حال القوم ، قال: لا صَلاة لهم إلاّ بإمام فليتقدّم بعضهم فليتم بهم ما بتي منها وقد تمّت صلاتهم » (٣).

مع ﴿ ٨٤٤ ﴾ ١٦٤ \_ محمد بن مسعود ، عن محمد بن نُصَير ، عن محمد بن الخسين ، عن جعمد بن الخسين ، عن جعفر بن بَشير ، عن هِشام بن سالم ، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال : سمعته يقول : إذا انصرف الإمام فلا يصلّي في مقامه حتّى ينحرف عن مقامه ذلك ».

† YAY

١ ــ رواه الصدوق ــ رحمه الله ــ في التوحيد مسنداً بسند قوي باب «أنه عز وجل ليس
 بجسم ولا صورة» تحت رقم ١١٠٠

٢ \_ كذا في النسخ ، وفي الفقيه : «قال : المقيم الذي يصلّي معه» . وقال المحقّق في الشرائع :
 «وقت القيام إلى الصّلاة إذا قال المؤدّن : «قد قامَتِ الصّلاة » على الأظهر» .

٣ ـ هذا الخبر تنبقة الخبر المتقدّم ولا يجتاج إلى القرقيم لكن رَقَمه مصحّح الطبيع الحروفي النّجني ولا بدّ لنا من متابعته كيلا تختلف الأرقام في الكتب الناقلة عن التّهذيب مع تعيين الأرقام.

## ﴿ ٢٦ ـ باب صلاة العيدين ﴾

صع ﴿ ٨٤٥﴾ ١ \_ محمّد بن عليَّ بن محبوب ، عن العبّاس بن معروف ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن محمّد بن مسلم «قال: قال أبوعبدالله العَلَيْمُلا: لا بدّ من العِمامة والبُرد يوم الأضحى والفِطر ، فأمّا الجمُعة فإنّها تجزئ بغير عِمامة و بُرْد » (١).

سع ﴿٨٤٦﴾ ٢ \_ عنه ، عن العبّاس ، عن حمّاد بن عيسى ، عن رِبعيّ ، عنِ-الفُضيل ، عن أبي عبدالله التَكْئلا « قال : أتى أبي التَكْئلا بخمرة يوم الفطر (٢٠ فأمر بردّها فقال : هذا يوم كان رَسول الله ﷺ يحبُّ أن ينظر فيه إلى آفاق السّاء ، و يضع جَبْهَته على الأرض ».

صح ﴿ ٨٤٧﴾ ٣ \_ عنه ، عن يعقوبَ بنِ يزيدَ ، عن ابن أبي عُمَير ، عن هِشام ٢ ابن الحكم ، عن أبي عبدالله التَّلَيُّكُلا « في صلاة العِيدين قال : تصل القِراءَة بالقراءَة ، وقال : تبدء بالتّكبير في الأولى ثمَّ تقرء ، ثمَّ تركع بالسّابعة » .

صى ﴿ ٨٤٨﴾ ٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن هِشام بن الحكم ، عن أبي عبدالله عن أبي عبدالله العَلَيْ ، عن أبي عبدالله العَلَيْ ، عن أبي عبدالله العَلَيْ الله العَلَيْ ، عن أبي عبدالله العَلَيْ الله العَلَيْ الله .

١ ــ البرد ثوب مخصوص فيه زينة ، يدل على استحباب الرداء من البرد في صلاة العيدين ،
 و لا يكون المراد به مطلق الرداء. وفي القاموس : البرد : ثوب مخطط و أكْسِيّة يُلتَحف بها .

٢ \_ الخمرة \_ بالضّم \_ : حصيرة من الشعف. (القاموس)

٣ ـ عطف على ابن أبي عمير ، فالحسين رواه بسندين .

٤ \_ البوريا والباري والبارية: الحصير المنسوج ، (القاموس)

ن ﴿ ٨٥٠﴾ ٦ \_ عنه ، عن أحمد بن الحسن بن علي المعنو بن عمرو بن سعيد ، عن مُصدّق بن صَدَقَة ، عن عمر السّاباطي «قال: سألت أباعبدالله الطّه الله عن عن عمر العيد حتى صلى ، قال: إن كان في وقت فعليه أن يغتسل و يُعيد الصّلاة ، و إن مضى الوقت فقد جازَتْ صَلاتُه ».

قال محمّد بن الحسن: هذا الخبر محمولٌ على الاستحباب، لأنّا قد بَيّنَا أنَّ مُسْلَ العِيدَين سُنّة ليس بفرضٍ، و أيضاً قد بيّنًا أنَّ من فاتته صلاة العِيد فلا يجب عليه قضاؤها، و إنمّا يستحبُّ له الصّلاة على الانفراد على ما بيّنَاه.

التَّميميِّ ، عن سيف بن عَميرة ، عن إسحاق بن عمار قال: حدِّثني ابن قيس (١) ، عن جعفر بن محمد التَّاقَال « قال : إمَّا الصَّلاة يومَ العِيد[ين] على من خرج إلى الجبّانة ، ومَنْ لم يَحَرج فليس عليه صلة » (٢).

مع ﴿ ٨٥٢﴾ ٨ ــ عنه ، عن أحمد بنِ محمد ، عن الحسن بن محبوب ، عن عبدالرّحن بن سيابة ، عن أي عبدالله عليه السلام «قال: إنّ على الإمام أن يخرج المحبسين في الدّين يوم الجمعة إلى الجمعة ، و يوم العيد إلى العيد ، و يرسل معهم فإذا قضوا الصّلاة والعيد رّدّهم إلى السّجن ».

مع ﴿٨٥٣﴾ ٩ عنه ، عن أحمد بن محمد ، عن ابن أبي تجران ، عن عاصم بن -مُيد ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الطفيلا « قال : إذا أردت الشُّخوص في يوم عيد فانفجر الصُّبح (٣) و أنت بالبَلَد فلا تخرج حتى تَشهدَ ذلك العِيد » (١).

مع ﴿٨٥٤ ﴾ ١٠ - عنه، عن محمد بن الحسين، عن يزيد بن إسحاقَ شَعَر، عن

† Y 4 4

١ \_ كذا، و في الاستبصار: «أبوقيس». واحتمل بعض أنه محمّد بن قيس البجليّ الثقة.

٢ ـ في بعض النسخ : «إلى الجُبَان» ، والجبَان والجبانة : الصحراء ، و سيأتي للخبرتوضيح من
 المؤلف ذيل الخبر ٢٠ .

إلى العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : «وقد قطع الأصحاب بتحريم الشفر بعد طلوع الشمس ، واختلفوا في تحريمه بعد طلوع الفجر ، و ذهب الأكثر إلى الكراهة و حلوا الخبر عليها \_ إنتهى القول : ذلك في زملن وجوب صلاته .

هارونَ بنِ حمزةَ الغنويِّ ، عن أبي عبدالله الطِّلِيُلا« قال : سألته عن التَّكبير في الفِطر والأضحى ، فقال : خمس و أربع ، فلا يضرُّك إذا انصرفتَ على وَتر » (١٠).

م ﴿ ٨٥٥﴾ ١١ \_ عنه ، عن محمد بن الحسين ، عن محمد بن عبدالله بن رارة (٢٠) ، عن عيسى بن عبدالله ، عن أبيه ، عن جدّه ، عن علي التلكلا « قال : ما كان يكبّر النّبي التلكلا في العيدين إلا تكبيرة واحدة حتى أبطأ عليه لسان الحسين التلكلا ، فلمّا كان ذات يوم عيد ألبسته أمه التلك و أرسلته مع جدّه فكبّر رَسولُ الله التلكل فكبّر الحسين التلكلا حين كبّر النّبي التلكل سبعاً ثمّ قام في الثانية فكبّر النّبي التلكل و كبّر الحسين التلكلا حين كبّر خساً ، فجعلها رسول الله فكبّر النّبي التلكل سنة و ثبتت السّنة إلى اليوم » (٣).

◄ ﴿٨٥٦﴾ ١٢ ـ عنه ، عن العبّاس ، عن عبدالرَّحن بن حّاد ، عن بشير ابن سعيد ، عن أبي عبدالله العُلَيّلا « قال : تقول في دعاء العِيدَين بين كلّ تكبيرتين :

١ لعل المراد: لا يضرك إذا كبرت الخامسة للرّكوع ليكون العدد وتراً ، أو المراد: لا يضرك كون التكبيرات في الثانية شفعاً لأنها مع الأولى وتر . و هذان تأويلان للخير، و ظاهره أنّ الأصل والسّنة في التكبير ذلك ، إلا إنك في سعة و رخصة من الاقتصار على أقل من ذلك بعد أن يكون وتراً في الرّكعتين معاً ، أو في كلّ واحدة كها مرّ في خبر عبدالملك سابقاً (الباب السّادس تحت رقم ٢٣) . (ملذ)

٢ في بعض النسخ: «محمد بن عبدالله، عن زرارة»، ولعل الصواب ما أثبتناه، إلى محمد
 ابن عبدالله بن زرارة يروي عن عيسى بن عبدالله بالواسطة عن جدّه (كما في جامع الرّواة)

٣ ــ لعل المراد كون التكبيرات في الركعتين قبل القراءة ، لكن لم يقل به أحد من فقهائنا ،
 و يمكن حمله على أنه التفتؤلما شايعه عليه في التكبير زاد في التكبير . و إن كان في عمله بعد القراءة ، و
 هذا لا ينافي ما ورد في بعض الأخبار أنّ ذلك كان في التكبيرات الافتتاحيّة في الفريضة اليوميّة لإمكان وقوعها معاً . (ملذ)

و جاء الخبر في الفقيه بتفاوت وفيه: «عن زُرارَةٌ ، عن أبي جعفر الله أنه قال: خرج رسول الله بيجه إلى الصّلاة و قد كان الحسين الله أبطأ عن الكلام حتى تخوفوا أنّه لايتكلّم و أن يكون به خَرَس ، فخرج عليه به حاملاً [حامله] على عاتقه و صفّ النّاس خلفه، فأقامه على بمينه فافتتح رسول الله عليه الصّلاة فكتر الحسين الله ، فلمنا سمع رسول الله عليه تكبيرة عاد فكتر و كتر الحسين الله حتى كتر رسول الله عليه سبع تكبيرات و كتر الحسين الله فحرت السنة بذلك».

<u>ተ</u> የለኒ «الله رَبِي أَبَداً ، وَ الإِسْلامُ دِينِي أَبَداً ، وَ مُحَمَّدٌ نَبِيْيَ أَبَداً ، وَ الْقُرْآنُ كِتابي أَبَداً ، وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

٥ ﴿ ٨٥٨﴾ ١٣ \_ على بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن محمد بن عيسى ، عن يونس ، عن العلاء بن رَزين ، عن محمد «قال: سألته (٢) عن رَجل فانته رَكعة مع الإمام من الصّلاة أيّام التّشريق ، قال: يتم الصّلاة و يكبّر » (٣).

سَعَ ﴿ ٨٥٨ ﴾ ١٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن فضالة، عن عبدالله بن سِنان « قال: إنَّما رَخَص رسولُ اللهِ اللهِ النَّاساء العَواتق في الخروج في العيدين للتَّعرّض لله وقي الله وقي الل

نَوْ ﴿ ٨٥٩ ﴾ ١٥ \_ عنه ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن سَهاعَة « قال : سألته عن الغُدوّ إلى المصلّى في الفِطر والأضحى ، فقال : بعد طلوع الشّمس » .

سع ﴿ ١٦٨ ﴾ ١٦ \_ عنه ، عن صَفُوانَ ، عن العَلاء ، عن محمد (٥) ، عن أحدهما التَّقَالَة ( في صلاة العِيدين ، قال : الصّلاة قبل الخطبتين ، والتّكبير بعد القِراءَة : سبع في الأولى و خس في الأخيرة ، و كان أوَّل من أحدثها بعد الخطبة عثان للّ أحدث أحداثه ، كان إذا فرغ من الصّلاة قام النّاس ليرجعوا ، فلمّا رأى ذلك قدّم - الخطبتين واحتبس النّاس للصّلاة ».

ن ﴿ ٨٦١﴾ ١٧ \_ عنه ، عن عنان بن عيسى ، عن سماعة ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: قلت له: متى يذبح ؟ قال: إذا انصرف الإمام ، قلت: فإذا كنت في

١ \_ أي لا أحد يستحقّ العبادة إلا الله .

٢ \_ كذا مضمراً. والمراد بـ (عمد) هو محمد بن مسلم الققى .

٣ ـ قوله: «يكتر» أي التكبيرات المستحبّة في أيّام التشريق بعد الصلوات (ملذ). وقال المولى المجلسيّ ـ رحمه الله ـ: يدل على عدم لزوم متابعة الإمام في التكبيرات المستحبّة بعد الصلاة إذا كان مسبوقاً ـ انتهى.

٤ ــ العواتق : الجواري المدركات اللواتي في بيوت آبائهن . والتعــرَض للرّزق كناية عن تحصيل الأزواج . (الوافي)
 ٥ ــ يعني ابن مسلم القّقفي ، و راويه ابن رَزين .

أرض لِيس فيها إمام فأصلّي بهم جماعة (١) ؟ فقال: إذا اسْتَقَلّت الشَّمس، وقال: لا بأس بأن تصلّي وحدَك، و لا صلاة إلا مع إمام » (٢).

كُنْ ﴿٨٦٢﴾ ١٨ \_ سعد، عن أحمدَ، عن الحسين بن سعيد، عن فَضالَةً، عن أبان ، عَن زُراْرَةَ ، عن أحدهما الطُّهُ الله « قال : إنَّما صلاة العِيدَين على المقيم ، ولا م ... ملاة إلاّ بإمام ».

مع ﴿٨٦٣﴾ ١٩ \_ عنه ، عن محمّد بن الحسين ، عن جعفر بن بتشير ، عن -العَلاء، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدِهما الكَلْكَال « قال : سألتُ عن الكلام الّذّي يتكلّم به فيا بين التّكبيرتين في العِيدين ، فقال: ما شئت من الكلام الحسّن » (٣). مُّع ﴿ ٨٦٤ ﴾ ٢٠ \_ عنه ، عن محمَّد بن الحسين ، عن يزيدَ بنِ إسحاقَ شَعَر ، عن هارونَ بنِ حَمَزَةَ الغَنَوَيِّ ، عن أبيعبدالله التَّكْثَلَا « قال : الْحَروجِ يوم الفِطر والأضعى إلى الجَبّانة حَسَنٌ لمن استطاع الخروج إليها ، فقلت : أرأيتَ إن كان مريضاً لا يستطيع أن مخرج أيصلي في بيته ؟ قال : لا » (١):

قال محمّد بن الحسن : معنى قوله : «لا» أي ليس بواجب عليه ذلك ، و إن كان لو صلّى منفرداً في بيته استحقّ به النُّواب على ما قدّمنا فيه من الأخبار ، و يؤكّد ما قلناه ما رواه:

مَنْ ﴿ ٨٦٥﴾ ٢١ \_ منصور بن حازِم ، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال: مرض أبي أَلِطُهُ لِللَّهِ مَ الْأَضِعِي فَصلِّي فِي بَيته رَكَعتين ثُمَّ ضَعتي ﴾ (٥٠).

\* ﴿٨٦٦﴾ ٢٢ \_ أحمد بن محمّد، عن علي بن أحمد بنِ أَشْيَم، عن يونسَ « قال : سألته عن تكبير العِيدين أيرفع يده مع كلِّ تكبيرة ، أم يجزئه أن يرفع

١ ـ كذا في النَّسخ، وهو تحريف، والصَّواب: «إذا كنت في أرض ليس فيها إمام يصلي بهم جماعة» والسَّوال عن وقت الذَّبح ، فأجاب الإمام الطُّغَيُّ بأنَّ وقتها وقت الانصراف الْفرضيُّ وهو استقلال الشّمس. (راجع شرح ذلك الأخبار الدّخيلة ج ٤ ص ١٢٨)

٢ ـ أي واجبة ، أو كاملة إلاّ مُع إمام الجهاعة .

٣ ـ يدل على عدم تعين الأدعية المأثورة في قنوت العيدين كما هو المشهور.

٤ \_ تقدّم نحوه تحت رقم ٧ . ٥ \_ ليس فيه التصريح بالانفراد ، فيمكن حل الخبر-الأول عليه . لكن ما ذكره المستف \_ رحمه الله \_ أوفق .

YAA

في أوّل التّكبيرة ، فقال: يرفع مع كلِّ تكبيرة ».

مع ﴿ ١٦٧ ﴾ ٢٣ \_ عنه ، عن سعد بن سعد الأشعري ، عن أبي الحسن الرّضا الله عن الله عن السافر إلى مكّة و غيرها ؛ هل عليه صلاة العيدين الفِطر والأضعى ، فقال: نعم ، إلاّ بميني يوم النّحر » (١٠).

قال محمّد بن الحسن : معناه أنَّ ذلك عليه استحباباً ، بدّلالة ما قدَّمناه من-الأخبار ، و يؤكّد ذلك ما رواه :

مع ﴿ ٨٦٨ ﴾ ٢٤ \_ أحمد بن محمد ، عن محمد بن سِنان ، عن حمّاد بن عثمان ؛ و خَلَف بن حمّاد ، عن أبي عبدالله الطَّكُلُا « قال : ليس في السَّفر جُمُعةٌ ولا فِطرٌ و لا أضحىٰ » .

مَّهُ ﴿ ١٦٩ ﴾ ٢٥ \_ محمّد بن أحمد بن بجبي ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن حَفْص بن غِياث ، عن أبيه ، عن حَفْص بن غِياث ، عن <sup>(٢)</sup> أبيه ، عن عليٍّ الثَّلَيُّةُ ((قال: قال: على الرِّجال والنِّساء أن يكبّروا أيّام التَّشريق في دُبْر الصَّلوات ، و على من صلّى وحده ، و من صلّى تطؤّعاً » (٣).

عم ﴿ ٨٧٠﴾ ٢٦ \_ عنه ، عن العبّاس بن مّعروف ، عن الحسن بن محبوب ، عن حَنان تندِير ، عن عبدالله بن دُبيان ، عن أبي جعفر الطّهُلا « قال : قال : يا عبدالله ! ما من يوم عيد للمسلمين أضحى و لا فطر إلا و هو يُجدد لآل محمّد \_ عليه و عليهم السّلام \_ فيه حزناً (٤) ، قال : قلت : و لم ذلك ؟ قال : إنّهم يرون حَقْهم في أيدِي غيرِهم ».

١ ــ قال العلامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : قد حكم الأصحاب باستحباب صلاة العيدين لمن لم
 يجب عليه صلاة الجمعة كالمسافر و العبد و المرأة .

٢ ـ سقط هنا «جعفر ، عن». والمراد بأبي جعفر في السند أحمد بن محمد بن خالد البرقي.

<sup>&</sup>quot; \_ يدل على استحباب التكبيرات عقيب النوافل وهو خلاف المشهور ، و لا بأس بالقول به كها ذهب إليه ابن الجنيد ، و إن كان في الفرائض أفضل . (ملذ)

٤ - كذا، وفي الفقيه تحت رقم ١٤٨٠ : «وهو بجدّد فيه لآل محمد حزنٌ» و هكذا فيه تحت رقم ٢٠٥٨ : «وهو بجدّد أنه الله الرّب تعالى ، لأنّ حزنهم لضلالة الخلق. و تخصيص الحزن بالعيد لأنّ ظهور آثارها فيه أكثر. وفي الكافي : مثل ما في المتن.

مع ﴿ ٨٧١ ﴾ ٢٧ ـ عنه ، عن محمد بن عيسى ، عن يوسف بن عقيل ، عن محمد بن قيس ، عن أبي جعفر الطلك (١) «أنه كان إذا صلى بالناس صلاة فطر أو أضحى خفض مِن صوته يسمع من يَلِيه ، لا مجهر بالقرآن ، و المواعظ والتذكرة يوم الأضحى والفطر بعد الصلاة ».

ن ﴿ ٨٧٢ ﴾ ٢٨ \_ عنه ، عن أحمد بن الحسن ، عن عَمرو بن سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقَة ، عن عَار بن موسى السّاباطيّ ، عن أبي عبدالله التَّاتِئلا « قال : لا قلت له : هل يؤمُّ الرَّجل بأهلِه في صلاة العِيدين في السّطح أو بيت ؟ قال : لا يَوْمُ بَهنَّ ولا يُحرجن ، و ليس على النّساء خروج ، و قال : أقلوا لهنَّ مِن الهيئة (٢) حتى [لا] يسألن الخروج ».

كمع ﴿ ٨٧٣ ﴾ ٢٦ - و روى إسماعيل بن جابر ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: قلت له: أرأيت صنفه العيدين هل فيها أذان و إقامة ؟ قال: ليس فيها أذان و لا إقامة ، و لكن ينادي: الصلحة! الصلحة! مثلاث مرّات \_ (٣)، و ليس فيهما منبر ، المنبر لا يُحَوّل (١) مِن مَوضِعِه و لكن يصنع للإمام شيءٌ شِبه المنبر من طِين فيقوم عليه فيخطُب النّاس ثمّ ينسزل ».

↑ YA**?** 

١ - فيه سقط ، لأنّ الخبر منقول عن كتاب محمّد بن قيس الذي يروي القضايا المعروفة لأميرالمؤمنين عن أبي جعفر الباقر ﷺ ، و زمانه زمان السلطة الحاكمة الأمويّة ، والإمام في غاية التقيّة ، فكيف له إمكان الصّلاة لا سيّا العيد بالنّاس وأن يخطبهم، بل الأصل : «عن أبي جعفر التقيّة قال : إنّه » يعني أميرالمؤمنين التقيّلا.

٢ أي الزينة ، أو انبساط الوجه ، كناية عن الإطاعة في كل ما أردن. و في نسخة : «حتى يسألن». والنسخة التي بدون ((لا)) أظهر ، وفي بعض النسخ : ((لايسلكن)) ، و كأن الأصل ((لا يسألكن)) .

٣ ـ الصّلاة بالرّفع بإضمار خبر أو مبتدء ، أو بالنّصب بتقدير فعل ، والمعنى : أخبرني أني صلاة العيدين أذان ؟ . وتقدّم في ص ١٤٠ خبر عن أبي جعفر الباقر الثّيّلا : «أذانها طلوع الشّمس» و هو لا ينافي قول : «الصّلوة ـ ثلاثـاً» ، لجواز الجمع بينها . و قد روت العامّة : «إنّ جابراً ـ رضي الله عنه ـ قال : لا أذان يوم الفطر و لا إقامة و لا نداء و لا شيء» ، وهو محمول على نني رضي الله عنه ـ قال : لا أذان يوم الفطر و لا إقامة و لا نداء و لا شيء» ، وهو محمول على نني الوجوب أو نني التّأكيد في الاستحباب . و ظاهر الأصحاب أنّ هذا النّداء ليعلم النّاس بالخروج إلى المصلى لا أنّه أجرى مجرى الأذان المعلم بالوقت . (الذّكرى) ـ ـ ـ ـ و في الفقيم : «لا يحرّك» .

﴿ ٢٧ \_ باب صلاة الكسوف ﴾

مُمْحَ ﴿٨٧٨﴾ ٢ \_ عنه ، عن عليِّ بن السّنديّ ، عن محمّد بن أبيءُمَير ، عن جميل ، عن أبي عبدالله الطُكُلا« قال : صَلاة الكسوف فريضة ».

يُنَ ﴿٨٧٦﴾ ٣ – عنه ، عن عليٌ بن خالد ، عن أحمدَ بنِ الحسن بن عليٌ بن - فضّال ، عن عَمرو بنَ سعيد ، عن مُصدّق بن صَدقة ، عن عمّار ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: قال: إن صلّيت الكُسوف إلى أن يذهب الكسوف عن الشّمس والقَمر ، و تطول في صلاتك فإنّ ذلك أفضل ، و إن أحببت أن تصليّ فتفرغ من صلاتك قبل أن يذهب الكسوف فهو جائز، و إن لم تعلم حتى يذهب الكسوف ثمّ علمت بعد ذلك ، فليس عليك صلاة الكسوف أن و إن أعلمك

١ ـ في أماليه (ره): «الظَّلْمَات». ٢ ـ وفي أماليه أيضاً: «قائم على جبل».

٣ ــ السند مجهول ، وفي البحار نقلاً عن الأمالي للشيخ (ره) بسند آخر و فيه : «ماجيلويه ، عن محمّد العظار ، عن الأشعريّ ، عن عيسى بن محمّد ، عن عليّ بن مهزيار ، عن عبدالله بن عمر ، عن عبدالله بن حمّاد ، عن الصادق المنتظ ــ إلخ» . و ما ذكر في الخبر روت أخبار أخر غير هذا السبب راجع البحار ج ١٢ ص ١٧٧ .

٤ - حمل على عدم أحتراق القرص ، والمشهور أنّ امتداد وقت الكسوف إلى حين الشّروع -

أحدٌ و أنت نائمٌ ، فعلمت ثمٌ غلبتك عَينُك فلم تصلِّ فعليك قضاؤها » (١).

مع ﴿ ٨٧٧﴾ ٤ \_ عنه، عن محمد بن الحسين ، عن الحَجَال ، عن حمّاد بن عثمان، عن أبي عبدالله التَّلِيمَة « قال : ذكرنا انكساف القَمَر و ما يلتى النَّاس من شدَّته ، قال : فقال أبو عبدالله التَّلِيمَة إذا انجلي منه شيءٌ فقد انجلي » (٢).

على بن الفضل الواسطي «قال: كتبت إلى الرّضا الطّهَلَا: إذا انكسفتِ الشّمسُ على بن الفضل الواسطي «قال: كتبت إلى الرّضا الطّهَلَا: إذا انكسفتِ الشّمسُ أوالقَمَرُ وأنا راكبٌ لا أقدر على النّزول؟ قال: فكتب إليّ : صلّ على مَرْكَبِك الدّي أنت عليه » (٣).

مَعَ ﴿ ٨٧٩﴾ ٦ \_ عنه ، عن أحمدَ بن محمد ، عن محمد بن خالد البرقيِّ ، عن أَبِي البَخْتريِّ (1) عن أَبِي عبدالله التَّكْثِلا « أَنَّ علياً التَّكْثِلا صلى في كسوف الشَّمس رَكعتين في أربع سجدات و أربع رَكعات ، قام فقرء ثمَّ رَكع ، ثمَّ وفع رأسه فقرء ثمَّ ركع ، ثمَّ قام فدعا مثل رَكعته (٥) ثمَّ سجد سجدتين ، ثمَّ قام فقعلَ مِثلَ ما

ተ የጓነ

- في الانجلاء لإتمامه ، و كأنّ في هذا الخبر دلالة على خلافه ، إذ لا يمكن العلم بطوله و قصره إلاّ بعد الشّروع في الانجلاء ، والتّعويل على قول الرَّصّديّ على تقدير تسليم جواز الاعتاد عليه بعيد عن تعميم قواعد الشّرع النّبويّ . (ملذ)

آ \_ يحملها المؤلّف \_ رحمه الله \_ في الاستبصار على أنه إذا احترق بعض القرص و أعلم بذلك فلم يصل كان عليه القضاء، وإن لم يعلم أصلاً لم يلزمه القضاء، فأمّا إذا احترق القرص كلّه كان عليه القضاء على كلّ حال علم أو لم يعلم ، فإن كان علم كان عليه الغسل أيضاً مع القضاء حسب ما فصلناه فها تقدّم \_ انتهى .

 ٢ \_ استدل به على المشهور من «أنّ آخر وقتها أوّل الإنجلاء» ، وقال في المعتبر : «لا حجّة فيه لاحتهال أن يريد تساوي الحالين في زوال الشّدة لا بيان الوقت».

وقال المولى المجلسيُّ \_ رحمه الله \_ : استدل به على أنَّ وقته إلى الأخذ في الإنجلاء ، وليس بظاهر إلاَّ أن يجمل الشّدة على شدّة الصّلاة وهو غير ظاهر ، لأنّه يمكن حمله على الشّدة للخوف ، و يكون الجواب برفع الخوف عند الأخذ في الانجلاء ، بل هو أظهر \_ انتهى .

٣ ــ المشهور الجواز مع الضّرورة ، وقال بعض بالجواز اختياراً .

إ ـ هو وهب بن وهب أبوالبختري الكذاب.

۵ \_ أي مثل ركوعه و مكثه فيه ، أو مثل ركعته القانية في الصّلوات اليوميّة . (ملذ)

فعل في الأُولى في قِراعَته و قيامه و رُكوعه و سجوده سَواء ».

٧ ﴿٨٨٠﴾ ٧ ـ عنه، عن بُنان بن محمد، عن المحسن بن أحمد ، عن يونس أبن يعقوب « قال : قال أبو عبدالله التلفظ : انكسف القمر فخرج أبي و خرجت معه إلى المسجد الحرام فصلى ثمان ركعات ، كما يصلي ركعة و سجدتين ».

قال محمّد بن الحسن: الَّذي نعمل عليه هو ما قدَّمناه من أنَّ صلاة – الكسوف عشر رَكعات و أربع سجدات على التّفصيل الَّذي بيّنَاه ، والوجه في هِذَين الخبرين التَّقيّة لأنّهها موافقان لمذهب بعض العامّة (١٦)، والّذي يؤكّد ما قدّمناه ما رواه:

\* ﴿ ٨٨١﴾ ٨ - محمّد بن عليّ بن محبوب ، عن أحدّ بن الحسن بن عليّ ، عن عليّ بن يعقوب الهاشميّ ، عن مَروان بن مسلم ، عن ابن أبي يَعْفور ، عن أبي عبدالله الكَّكُلُا «قال: إذا انكسفت الشَّمس أوالقمر ، فانكسف كلّها فإنّها ينبغي للنّاس أن يفزعوا إلى إمام ليصليّ بهم ، و أيّها كَسَف بعضه فإنّه يجزئ الرَّجل أن يصليّ وَحْده ، و صلاة الكُسوف عشر رَكَعات و أرْبَع سَجَدات ، كُسوف الشَّمس أشدُ على النّاس والبهائم ».

نَهُ ﴿ ٨٨٧﴾ ٩ \_ عنه ، عن الحسن بن عليِّ الكوفيّ ، عن الحسن بن عليِّ بن-فضّال ، عن غالب بن عثان ، عن روح بن عبدالرَّحيم « قال : سألت أباعبدالله الْتِكْثُلاعن صَلاة الكسوف تصلّى جماعة ، قال : جماعة و غير جماعة ».

ن ﴿ ٨٨٣﴾ ١٠ - عنه، عن أحمد بن الحسن، عن عبيد بن زُرارة ، عن أبيه ما عن أبي جعفر التلكيلا « قال : انكسفت الشّمسُ و أنا في الحرّام، فعلمتُ بعد ما خرجت فلم أقض ».

مع ﴿ ٨٨٤ ﴾ ١١ \_ عنه ، عن أحمد (٢) ، عن موسى بن القاسم ؛ و أبي قَتادة ، عن

١ - الظّاهر أنه لم يقل به أحد من العامة بلزوم هذا العدد بهذه الكيفية ، لكن جماعة منهم قالوا بهذه الكيفية ، فيحتمل أن تكون الكيفية للتقية ، و التكرار للفراغ قبل الإنجلاء . (ملذ)

٢ ـ هو أحمد بن محمد بن عيسى الأشعري ظاهراً. والمراد بأبي قتادة ـ بفتح القاف \_ : علي السام على المستمن القمق .

عليِّ بن جعفر ، عن أخيه موسى بن جعفر عليهما السّلام « قال : سألته عن صلاة أ الكسوف، وهل على من تَرَكها قضاء، قال: إذا فاتتك فليس عليك قضاء».

قال محمّد بن الحسن: قد بَيِّنَا الوجه في أمثال هذين الخبرين وجملته أنّه إذا-احترق القُرص كلّه يجب القَضاء على من فاتته صلاة الكسوف، و إن لم يحترق كلَّه وفاتته لم يكن عليه قضاء، ولا تنافي بين الأخبار، و لا ينافي هذا ما رواه عْهار السّاباطي في الخبر الّذي قدّمناه من قوله : «إنّه يلزم القّضاء على من أُعلم فلم يصل حتى فاتته»، لأنَّ الوجه في هذه الرّواية أن نحملها على أنّه إذا احترق بعض-القرص و توانى عنالصَلاة فحينئذٍ لَزِمَه قضاؤها، و نحن إنّمًا أسقطنا القضاء عمّن لم يعلم باحتراق بعض القرص أصلاً وعلى هذا تلاثمت الأخبار ولم تختلف. مبر ﴿٨٨٥) ١٢ \_ محمد بن عليّ بن محبوب، عن الحسن بن عليّ، عن جعفر ابن محمّد، عن عبدالله بن ميمون القدّاح، عن جعفر، عن أبيه، عن آبائه التَّكُلُا « قال : انكسفت الشَّمس في زَمَن رسول الله الله المُناس رَكعتين فطوّل حتى غُنمِي على بعض القوم ممن كان وراءَه من طول القيام » (١٠).

مع ﴿٨٨٦﴾ ١٣ \_ أحمد بن محمد ، عن ابن أبي عُمير ، عن جميل بن دُرَّاج ، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال : وقت صلاة الكسوف في السّاعة الَّتي تنكسف عند طلوع الشَّمس و عند غروبها ، قال: و قال أبوعبدالله الطُّكُلِّ: هي فريضة ».

مع ﴿ ٨٨٧ ﴾ ١٤ \_ الحسين بن سعيد ، عن النَّضر ، عن عاصِم ، عن أبي بصير « قال : انكسف القَمَرُ و أنا عند أبي عبدالله الطَّهَالا في شهر رَمَضان ، فوَثَب وقال : إنّه كان يُقال: إذا انكسف القّمَر والشّمس فافزعوا إلى مساجدكم ».

مع ﴿٨٨٨ ١٥ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن أبي أيوب إبراهيم ابن عنمانَ، عن أبي عبدالله العَلَيْكُ « قال: سألتُه عن صلاة الكسوف قبل أن تغيب-الشَّمس و نخشي فوات الفريضة<sup>(٢)</sup>، فقال : اقطعوها و صلُّوا الفريضة و عودوا الي صلاتكم ».

٢ \_ أي : صلاة العصر . (ملذ) ١ \_ يدل على استحباب التطويل في الكسوف. (ملذ)

مجه ﴿٨٨٩﴾ ١٦ مدعنه ، عن صَفوانَ ، عن محمّد بن يحيى السّاباطيّ ، عن-الرّضا التَكْتُلا «قال: سألته عن صلاة الكسوف تصلّي جماعة أو فرادى ، فقال: أيّ ذلك شئت ».

ضع ﴿ ٨٩٠ ﴾ ١٧ \_ أحمدُ ، عن علي بن الحكم ، عن علي بن أبي حزة ، عن أبي بصير «قال: سألته عن صلاة الكسوف ، فقال: عشر رَكعات و أربع سَجَدات ، تقرء في كلّ رَكعة مثل «يس » و «النّور» ، و يكون رُكوعك مثل قِراءَتك ، و سجودُك مثل رُكوعك ، قلت: فن لم يحسن «يس » وأشباهها؟ قال: فليقرء سمّن آية في كلّ رَكعة ، فإذا رفع رأسته من الرُّكوع فلا يقرء بـ«فاتحة – الكتاب» ، قال: فإن أغفلها أو كان نائماً فليقضها ».

مع ﴿ ١٩٨﴾ ١٨ \_ و روى عليٌّ بن متهزيار «قال: كتَبَتُ إلى أبي جعفر التَّكَيُلاً و شكوت إليه كثرة الزَّلازل في الأهواز ، و قلت : ترى لي التَّحوُّل عنها ؟ فكتب التَّكَيُلا: لا تتحوَّلوا عنها ، و صوموا الأربعاء والخميس والجمُعة واغتسلوا و طهروا ثيابكم وآبرُزوا يوم الجمُعة ، وادْعوا الله فإنّه يرفع عنكم ، قال : ففعلنا فسكنت الزَّلازل ».

ضع ﴿ ٨٩٢ ﴾ ١٩ \_ محمّد بن علي بن محبوب ، عن محمّد بن حمّاد الكوفي ، عن محمّد بن خالد ، عن عُبيدالله بن الحسين ، عن علي بن أبي حزة ، عن ابن يقطين «قال: قال أبو عبدالله العَلَيْكُلا: من أصابته زَلْزَلَة فليقرء: «يا مَنْ يُمْسِكُ ٱلسَّمُواتِ وَ ٱلأَرْضَ أَنْ تَزُولا (١) وَ لَئِنْ زَالَتا إِنْ أَمْسَكَهُم مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِم إِنَّهُ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً، صَلَ على مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ ، وَأَمْسِكُ عَنَا ٱلسُّوءَ إِنَّكَ على كُلِّ شَيْءٍ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً، صَلَ على مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ ، وَأَمْسِكُ عَنَا ٱلسُّوءَ إِنَّكَ على كُلِّ شَيْءٍ كَانَ حَلِيماً غَفُوراً، صَلَ على مُحَمَّدٍ وَآلِ مُحَمَّدٍ ، وَأَمْسِكُ عَنَا ٱلسُّوءَ إِنَّكَ على كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢) » ، قال: إنَّ مَن قرأها عندالنّوم لم يسقط عليه البيت إن شاءَالله تعالى .

† ۲۹

١ ــ قوله ﷺ: «أن تزولا» استدل به على أنّ الباقي محتاج في بقائه إلى المؤثّر . (أو لتضمّن الإمساك معنى الحفظ والمنم) و «إن» في قوله : «إن أمسكهما» نافية . والضّمير في «بعده» إمّا راجع إلى الله سبحانه ، أو إلى الزّوال . (ملذ)

٢ ـ في الفقيه في خبر آخر: «يا من يمسك الشهاوات والأرض \_ إلى قوله: \_ حليماً غفوراً،
 يا من يمسك الشهاء أن تقع على الأرض إلا بإذنه أمسك عنا الشوء \_ إلى آخر الحديث».

﴿ ٢٨ ـ باب الصّلاة في السّفينة ﴾

مع ﴿ ١٩٣٨ ﴾ ١ - أحمد بن محمد ، عن الحسين ، عن النّضر ؛ وفضالة ، عن عبدالله بن سِنان (١) ، عن أبي عبدالله التلكيلا ((قال: سألته عن صلاة الفريضة في السّفينة وهو يجد الأرض يخرج إليها ، غير أنّه يخاف السّبع واللُّصوص و يكون معه قومٌ لا يجتمع رأيهم على الخروج ولا يطيعونه ، وهل يضع وجهه إذا صلّى، أو يؤمي إيماء أو قاعداً أو قاعداً أو قاعداً ، فقال: إن استطاع أن يُصلّي قائماً فهو أفضل ، و إن لم يستطع صلّى جالساً ، وقال: لا ، عليه أن لا يخرج، فإن أبي التَلْكُلُا سأله عن منل لم هذه المسألة رّجل ، فقال: أترغب عن صلاة نوح التَلْكُلُلا ؟ ! ».

مَتَّى ﴿ ٨٩٤ ﴾ ٢ \_ محمّد بن عليِّ بن محبوب ، عن عليٍّ بن السِّنديِّ ، عن ابن – أبي عُمَير ، عن جميل بن دُرَّاج « قال : سألت أباعبدالله الْكَلَيْكُ عن الصَّلاة في – السَّفينة ، فقال : إنَّ رَجلاً أتى أبي فسأله ، فقال : إنِّي أكون في السَّفينة والجدد (٢٠) ميٍّ قريبٌ فأخرج فأصلي عليه ، فقال له أبو جعفر الْكَلِيْكُلا : أما ترضى أن تصلّي بصلاة نوح الْكَلِيْكُلا (٣٠)!!؟ ».

مَ ﴿ ٨٩٥﴾ ٣ ـ الحسين بن سعيد ، عن فَضالَة ، عن معاوية بن عمّار « قال : سألت أباعبدالله الطّفيلا عن الصّلاة في السّفينَـة ، فقسال : تستقبل القِبلة بوَجُمِكَ ، ثمَّ تصلّي كيف دارت ، تصلّي قائمـاً ، فإن لم تستطع فصلّ جالساً (١)

110

١ ـ وفي نسخة : «عبدالله بن مسكان» وهو من أصحاب الكاظم اللغة ، و روايته عن الصادق الفقة بعيد جدًا «لأنه لم يسمع من الصادق الفقة إلا حديث « من أدرك المشعر فقد أدرك الحج » » ، كما قاله النجاشي والعلامة ـ رحمها الله ـ . مات في أيّام أبي الحسن الفقة قبل الحادثة .

<sup>(</sup>جش) ٢ \_ كذا، و معناه الأرض الغليظة المستوية، والظاهر تصحيفه، والصواب «الجدّ» \_ بضم المعجمة و شدّ الدّال المهملة \_ شاطىء النّهر كما في القاموس،

٣ - حمله الأكثر على الضرورة ، وذهب جماعة إلى الجواز مطلقاً . (ملذ)
 ٤ - وفي نسخة : «فإن لم تستطع فجالساً» .

و يجمّع الصّلاة فيها إن أراد (١)، و يصلي على القير والقُفر (٢) ويسجد عليه » (٣).

مع ﴿ ٨٩٦﴾ ٤ - محمّد بن علي بن محبوب، عن محمّد بن عيسى ، عن الحسن ابن علي بن يقطين « قال: سألت ابن علي بن يقطين ، عن أخيه الحسين ، عن أبيه علي بن يقطين « قال: سألت أبا الحسن الماضي الكلك عن الرّجل يكون في السّفينة هل له (١) أن يضع الحصر على المتاع أو القتّن أو الحِنطّة أو الشّعير و أشباهه ، ثم يصلي عليه، فقال: لا بأس ».

مع ﴿ ٨٩٧﴾ ٥ \_ عنه ، عن محمد بن الحسين ، عن جعفر بن بشير ، عن صالح ابن الحكم « قال : سألتُ أباعبدالله الطائلا عن الصّلاة في السّفينة ، فقال : إنَّ رَجلاً سأل أبي عن الصّلاة في السّفينة فقال له : أترغب عن صلاة نوح الطّنهُ ؟ فقلت له: آخذ معى ميدْرة أسجد عليها ؟ فقال : نَعَم » (٢٠).

﴿ ٩٨ ﴿ ٩٨ ﴿ ٩٨ ﴿ ٢ عنه ، عن عمد بن أحد العَلَوي ، عن العَمْر كي البُوفَكي ، عن علي بن جعفر التَّلْقَال ، عن أبي عبدالله التَّلِيلُا « قال : قال : أصحاب السُّفُنُ (٧) يتمون الصَّلاة في سُفُنِهم ».

١ - كذا، و في النسخ الّي عندنا أيضاً، و في الوافي : «تجمّع الصّلوة فيها إن أرادوا و \_ إلى آخر الحديث» و ما في الوافي أقرب إلى الصّواب.

٢ ــ القفر ــ بضم القاف و سكون الفاء ثم الراء ــ : شيءٌ يشبه القير . وقيل : هو نوع منه يقال له : قفر البهود . (الوافي)

٣ ــ المشهور عدم جواز الصلاة على القير ، و حملت الأخبار على التَقيّة أو الضرورة، و في المغرب للمطرّزي : القير المغلي . (ملذ)
 ١ ــ كذا ، وفي الفقيه : «هل بجوز له» .

۵ ـ قال الفيومي في المصباح : القت : الفصفصة إذا يبست ، وقال الأزهري : القت:حبّ برّي لا ينبته الآدمي ، فإذا كان عام قحطٍ و فقد أهل البادية ما يقتانون به من لبن و تمرٍ و نحوهما دقوه و طبخوه و اجتزؤا به على ما فيه من الخشونة ـ انتهى . أقول : هو ما يقال له بالفارسية «اسفست» . والنّبن : ساق الدرع بعد دياسه .

٧ \_ أصحاب الشفن هم الملاحون ، و هم لا يقصرون .

 ◄ ٨٩٩٩ ٧ ـ عنه ، عن العبّاس ، عن عبدالله بن المغيرة، عن يعقوبَ بن -شُعيب، عن أبي عبدالله الم الكليك «قال: لا بأس بالصّلاة في جماعة في السّفينة ».

 ◄ ﴿ ١٠٠﴾ ٨ \_ عنه ، عن محمد بن أحمد العَلَويِّ ، عن العَمْرَ كي البُوفَكِيّ ، عن عليٌّ بن جعفر ، عن موسى بن جعفر ﷺ « قال : سألته عنَّ قوم صَلُّوا جماعة في سفينة أين يقوم الإمام ، و إن كان معهم نِساءٌ كيف يصنعون ، أقياماً يصلُّونَ أم جلوساً ، قال : يُصلُّون قياماً ، فإن لم يَقدروا على القيام صلُّوا جلوساً هم ، و يقوم الإمام أمامهم والتِّساء خلفهم ، و إنَّ ضاقت السَّفينة(١) قعدن النِّساء ٢٠٠٠ و صلّى الرّجال، ولا بأس أن تكون النّساء بحيالهم(٢)، و سألته عن رَجل قطع عليه أو غَرِق متاعُه فبتي عُرياناً و حضرت الصّلاة كيف يصلّى ، قال : إنّ أصاب حشيشاً يستربه عُورته أتمّ صلاته بالرُّكوع والسّجود و إن لم يصب شيئاً يستر به عورته أومأ وهو قائمٌ » <sup>(٣)</sup>.

مع ﴿ ٩٠١﴾ ٩ \_ فأمّا ما رَواه سَهل بن زياد، عن أبي هاشم الجعفريّ « قال : كنت مع أبي الحسن الطَّهُ في السَّفينة في دِجْلَة فحضرت الصّلاة ، فقلت : جُعِلتُ فِداك نصلي في جماعة ؟ فقال: لا تصلِّ (٤) في بطن وادٍ جماعة ».

فلا ينافي ما تَّدَّمناه من الأخبار في جواز الجاعة في السَّفينة ، لأنَّ هذا الخبر محمولٌ على ضرب من الكراهِية ، أو حال لا يمكن فيها القيام على الاجتاع ، و يمكن ذلك على الانفراد،

والَّذي يبيِّن ما قدَّمناه من جواز الجهاعة في السَّفينة ما رواه:

\* ﴿٩٠٢﴾ ١٠ \_ أحمدُ بنُ محمّــد، عن أبيه (٥)، عن عبدالله بن المغِيرة ؛ و

١ \_ أي : عن تأخّر النساء.

٢ \_ أي في تلك الصّورة ، و عدم اشتغالهنّ بالصّلاة . (ملذ)

٣ قوله التغيرة: «و هو قائم» حمل على الأمن من المطلع على المشهور. (ملذ)

إلى الله عمول على عدم إمكان رعاية الجاعة ، والمشهور جوازها في السفينة ، و قوله : «لا تصل في بطن واد» في بعض النّسخ :«لانصلّي ـ الخ» بصيغة المتكلّم مع الغير ، لا بصيغة الخِطاب . و في الكافي مثل ما في المتن .

٥ \_ يمني أحمد بن محمّد بن خالد البرقيّ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة .

أيّوب بن نوح، عن عبدالله بن المغيرة قال: حدَّ ثني عُينيْنَةُ (١)، عن إبراهيم بن -ميمون «أنّه سأل أباعبدالله الطَّيْئُلا عن الصّلاة في جماعة في السَّفينة، فقال: لا بأس ».

ت ﴿ ٩٠٣﴾ ١١ معن أبيه ، عن أبيه ، عن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عنهان ، عن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عنهان ، عن أبي عبدالله الطّفية الله الطّفينة ، فقال : يستقبل القِبلة فإذا دارت فاستطاع أن يتوجّه إلى القبلة فليفعل و إلاّ فليصلّ حيث توجّهت به، قال : فإن أمكنه القيام فليصلّ قائماً ، وإلاّ فليقعد ثمّ ليصلّ ».

ن ﴿ ٩٠٤﴾ ٢٢ \_ أَحَد بن محمّد ، عن الحسن بن عليّ بن فَضّال ، عن يونسَ المَن يعقوبَ «قال: سألت أباعبدالله الطَّقَلُا عن الصّلاة المكتبوبة في السّفينة وهي ٢٩٧ تأخذ شرقاً و غَرباً ، فقال: استقبل القِبلة ، ثمَّ كبّر ، ثمَّ اتّبع السَّفينة و دُرْ معها (٢) حيث دارَت بك ».

صع ﴿ ٩٠٥ ﴾ ١٣ \_ أحمدُ ، عن الحسن بن عليٌّ بن فَضّال ، عن المفضّل بن صلح « قال : سألت أباعبدالله الطّه الطّها عن الصّلاة في الفُرات و ماهو أضعف منه من الأنهار في السّفينة، فقال : إن صلّيت فحسّنٌ و إن خرجت فحسّنٌ » .

صح ﴿ ٢٠، ٢﴾ ١٤ \_ أحمدُ بن محمّد ، عن الحسن بن عليٌ بن يقطين ، عن أخيه الحسين ، عن أبيه عليٌ بن يقطين ، عن أبيالحسن التلكيلا «قال: سألته عن السّفينة لم يقدر صاحبها على القيام أيصلي وهو جالس ؛ يؤمي أو يسجد ، قال: يقوم و إن حيى ظَهْره » (٣).

قال محمّد بن الحسن : هذا الخبر محمولٌ على أنّه إذا تمكّن منه ، فأمّا إذا لم يتمكّن منه جاز أن يقتصر على الصّلاة جالساً و على الإيماء على ما بيّناه ، و يؤكّد ذلك أيضاً ما رواه :

١ ــ هو عيينة بن ميمون البجليّ بياع القصّب ثقة ، وفي بعض النسخ : «عتيبة» و في
 بعضها : «عتبة» .

٢ \_ يحتمل أن يكون المراد كلم انحرفت الشفينة عن القبلة فتنحرف إلى القبلة . أو يكون المراد: «لا تتبع القبلة بل كن مع الشفينة و إن استدبرت بك» . (ملذ)

٣ \_ يدل على ما ذكره الأصحاب من أنّ القيام منحنياً مقدّم على الجلوس. (ملذ)

مع ﴿١٠٧﴾ ١٥ \_ أحمد بن محمد ، عن ابن أبي عُمَير \_ عن غير واحدٍ من أصحابنا \_ عن أبي عبدالله التلكيلا « قال: الصّلاة في السّفينة إيماء ».

﴿ ١٠٨﴾ ٢٠ سعنه ، عن غَيَيْنَةَ بيّاً القَصَب ، عن إبراهيم بن ميمون «قال: قلت لأبي عبدالله التَلَقَيُلا: نخرج إلى الأهواز في السّفن فَنُجمّه عنها الصّلاة ؟ قال: نعَمَ ، ليس به بأسٌ ، قلت: و نسجد على ما فيها و على القير (١٠)؟ قال: لا بأس ».

صع ﴿ ١٠٩ ﴾ ١٧ \_ عنه ، عن الحسن بن محبوب ، عن أبي و لآد ( قال : قلت لأبي عبدالله التكفيلا: إني كنت خرجتُ من الكوفة في سفينة إلى قصر ابن هُبَيْرَةَ (٢) وهو من الكوفة على نحو [من] عشرين فرسخاً في الماء، فَسِرتُ يومي ذلك أقصر الصّلاة ثمّ بدا لي في اللّيل الرُّجوع إلى الكوفة فلم أدر أصلى في رُجوعي بتقصير أم بتام ؟ و كيف كان ينبغي أن أصنع ؟ فقال : إن كنتَ سِرتَ في يومك الذي خرجت فيه بَريداً فكان عليك حين رجعت أن تصليّ بالتّقصير لأنك كنت مسافراً إلى أن تصير (٣) إلى منزلك ، قال : و إن كنت لم تسر في يومك الذي خرجت فيه بريداً فإنّ عليك أن تقضي كلّ صلاةٍ \_ صلّيتها في يومك ذلك خرجت فيه بريداً فإنّ عليك أن تقضي كلّ صلاةٍ \_ صلّيتها في يومك ذلك بالتّقصير \_ بتام من قبل أن تَريمَ (١) مِن مَكانك، ذلك لأنك لم تبلغ الموضع الذي يجوز فيه التّقصير حتى رجعت فوجب عليك قضاءُ ما قصّرت ، و عليك اذا رجعت أن تتم الصّلاة حتى تصير إلى منزلك » (٥).

١ - هي ماذة سوداء تطلى الشفن بها . وقوله : «على ما فيها ــ النخ» يمكن حمله على الضرورة
 و على ما إذا كان ممما يصح السجود عليه ، أو بعد إلقاء ذلك عليه . (مراد)

٢ ـ قال الحموي في أمعجم البلدان: «ينسب إلى يزيد بن عمر بن هُبَيْرَة بن مُعَيّة بن \_ إلى \_
 ريث بن غطفان ، كان لما ولي العراق من قبل مروان بن محمّد بن مروان بني على فرات الكوفة مدينة فنزلها \_ إلىخ» - ٣ ـ في بعض النسخ: «إلى أن تصل» .

٤ ــ أي تبرح ، يقال : ما رمت بالمكان ، و منه أريم ما برحت . (القاموس) ، و في بعض النسخ : «تؤمّ» وقيل : يمكن أن يكون من «الأمّ» بمنى القصد . و في بعضها : «يؤم» .

۵ ـ ظاهر الخبر أنه لو رجع عن الشفر قبل الوصول إلى مسافة القصر عبب عليه إعادة ما
 صلى قصراً وهو خلاف المشهور ، و للشيخ قول بوجوب الإعادة في الوقت ، فيمكن حمله عليه -

## ﴿ ٢٩ ـ باب صلاة الخوف ﴾

تَ ﴿ ١١٠﴾ ١ ــ أحمد بن محمّد بن خالدٍ ، عن أبيه ، عن زُرعَةَ ، عن شاعّةً «قال: سألته عن الأسير يأسره المشركون فتحضره الصلاة فيمنعه الَّذي أسرته منها، قال: يؤمي إيماءً» (١).

مع ﴿ ٩١١﴾ ٢ \_ أحمد بن محمد ، عن محمد بن إسماعيل « قال : سألته (٢) فقلت : أكون في طريق مكَّة فَتُرْكُ الصِّلاة (٣) في مواضع فيها الأعراب ، أنصلَّي-المكتوبة على الأرض فنقرء أمَّ الكتاب وحدِّها أم نصلِّي على الرَّاحلة فنقرء فاتحةً-الكتاب والسُّورة ، فقال : إذا خفت فصلٌ على الرَّاحَلَة المكتوبة وغيرها ، فإذا قَرَءُتَ الحمد وسورةً أحبُّ إليَّ ، و لا أرى بالّذي فعلتَ بأساً » (٤٠).

كُسَّح ﴿١١٢﴾ ٣ \_ عنه ، عن عليِّ بن الحكم ، عن أبان بن عثمان ، عن عبدالرَّحمن بن أبي عبدالله «قال: سألت أباعبدالله التَلْقِيلًا عن قول الله عزَّ وجَلَّ: « فَإِنْ خِفْتُمْ فَرِجَالاً أَوْ رُكْباناً (٥٠ » كيف نُصلّي ، وما تقول إن خافَ مِن سَبُعِ

◄ أو على الاستحباب، وهو أظهر . ويمكن أن مجمل على أنه لم يكن قاصداً للمسافة، بل كان غاية ما يحتمل عنده الشير قصر ابن هبيرة، فلا يجب عليه القصر إلاّ بعد الوصول إلى المسافة والرّجوع، فيكون قد صلى ما يجب عليه التّمام قصراً جاهلاً، فيجب عليه الإعادة على الأشهر، لكونه غيرمعذور في ذلك بل في عكسه، وعلى التقادير يدل على كون المسافة أربعة فراسخ. (ملذ)

أقول: يجب أن يتفقُّ بأنَّ أربعة فراسخ في تلك الأيَّام تكون على مقدار من طلوع الشَّمس إلى نصف النَّهار أعني نصف مسيرة يوم أو بياض يوم كما في النَّصوص. و سيأتي الكلَّام منَّا في كتاب الصّوم «باب ّحكم المسافر والمريض» تحت رقم ٢١ . و هذا الخبر بباب صلاة المسافر أنسب ، كما أورده الفيض (ره) في الوافي في باب «حدّ المسير الّذي يقصّر فيه الصّلوة».

١ ـ فيه إيماء إلى عدم سقوط الصّلاة عن فاقد الطَّهورين.

۲ .. كذا مضمراً ، و قد مرّ مثله .

٣ - كذا في النسخ بصيغة المجمول ، والصواب ما في الكافي وفيه: «فنزل للصلاة».

٤ ـ أي الصّلاة على الأرض ، أو الاكتفاء بالحمد . وقال في المرآة : الصّلاة على الأرض مع فاتحة الكتاب و هو مشكل إذ مع عدم الخوف لا بدّ من الفعل على الأرض و معه على الرّاحلة فلا وجه إلاّ أن يقال بالقخيير مع آلخوف القليل و فيه إشكال. ٥ ــ البقرة: ٢٣٩.

أُو لُكِشِ كيف يصلي ، قال : يكبّر ويؤمي برأسه ».

تَ ﴿١١٣﴾ ٤ ـ علي ، عن أبيه ، عن عَمْرو بن عنهان ، عن محمد بن عُذافِر ، عن السيوف (١٠ أَجْزَءَهُ عن أبيء عن السيوف (١٠ أَجْزَءَهُ تَكْبِيرَ تَانَ ، فهذا تقصير آخر » (٢٠).

صح ﴿١١٤﴾ ٥ \_ أحمد بن محمد ، عن حمّاد بن عيسى ، عن حَريز ، عن أي عبدالله التَلِيَّةُ « فِي قول اللهِ عزَّ وجَلِّ: « فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُناحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ – الصَّلاةِ إِنْ خِفْتُمْ أَنْ يَفْتِنَكُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا (٣ ) » قال : في الرَّ كعتين ينقص منها واحِدة » (١٠).

صح ﴿ ١١٥﴾ ٦ .. محمّد بن يحيى ، عن العَمْرَكي بنِ عليّ ، عن عليّ بن جعفر ، عن أخيه أبي الحسن التلكيّلا «قال: سألته عن الرَّجل يلتى السّبع وقد حضرت الصّلاة و لا يستطيع المَمْيَ عَافة السَّبُع ، فإن قام يصلّي خاف في رُكوعه وفي سجوده ، والسّبع أمامَه على غير القِبلة ، فإن توجّه إلى القِبلة خاف أن ينب عليه الأسدُ ، كيف يصنع ، قال: قال: يستقبل الأسدَ ويصلّي و يؤمي برأسه إيماة وهو قائمٌ ، وإن كان الأسد على غير القِبلة ».

مع ﴿ ١١٦﴾ ٧ \_ الحسين، عن فضالة ، عن حمّاد بن عنان، عن أبي بصير «قال:

١ ـ قال في أقرب الموارد: «اضطرب القوم: تضاربوا، و اضطربوا بالشيوف: ضرب كلًّ منهم صاحبه بسيفه».

٢ ـ أي تقصير في الكيفية بعد التقصير في العدد، وقال في المرآة: قوله ١٤٤٤: «تكبيرتان»
 حمل على التسبيحات الأربع و لا بخني بعده.

٣ ــ النّساء: ١٠١. وقال المولى المجلسيّ ــ رحمه الله ــ: قوله تعالى: «إن خفتم أن يفتنكم» المشهور في التَفسير بين الخاصة و العامة أنّ الشّرط باعتبار الغالب في ذلك الوقت ، و ذكر البيضاوي و غيره أنه قد تظافرت الأخبار على التقصير في حال الأمن أيضاً ـ و قوله : «أن يفتنكم» أي يقاتلكم أو يصيبكم بمكروه.

أ ـ ظاهره يفيد التقصير في كل ركعتين حتى في صلاة الصبح للجامع والمنفرد ، إلا أن يشار بلام «الركعتين» إلى ركعتي المقصورة ، ويمكن إرجاع التقص إلى صفة الواحدة ، وهي الاقتداء دون ذاتها ، فلا يلزم منه أن يجعل الخوف الصلاة على ركعة واحدة ، بل إنما يجعل إحدى ركعتها على الانفراد ، و يؤيد ذلك أنّ الكلام حينئذٍ لا يجتاج إلى التخصيص بالشفر . (مراد)

سمعتُ أباعبدالله التَّلِيَّيُلا يقول: إذا التقوا فاقتتلوا فإنمًا الصّلاة حينئذٍ بالتَّكبير ، فإذا كانوا وُقوفاً (١) فالصَّلاة إيماء » (٢).

صح ﴿١١٧﴾ ٨ - محمّد بن عليّ بن محبوب ، عن يعقوبَ بن يزيدَ ، عن ابن أبي عُمَير ، عن ابن أذَيْنة ، عن زُرارة ، عن أبي جعفر الطّليّلا « أنّه قال : إذا كان صلاة المغرب في الخوف فَرَّقَهُم فِرْقَتَين فيصلّي بفِرقة رَكعتبن ، ثمَّ جلس بهم ، ثمَّ أشار إليهم بيدِه فقام كلُّ إنسان منهم فيصلّي رَكعة ، ثمَّ سلّموا ، فقاموا مقام أصحابهم ، و جاءَت الطّائفة الأخرى فكبّروا و دخلوا في الصّلاة وقام الإمام فصلّى بهم رَكعة ، ثمَّ سلّم ، ثمُّ قام كلُّ رَجل منهم فصلّى رَكعة فشفّعها بالّتي صلى مع الإمام ، ثمَّ قام فصليّ رَكعة ليس فيها قراءَة ، فتمت للإمام ثلاث رَكعات و للأولين رَكعتان في جاعَة و للآخرين وحداناً ، فصار للأولين التّكبير وافتتاح الصّلاة و للآخرين التّسليم » .

صح ﴿ ٩١٨﴾ ٩ \_ وروى هذا الخبر الحسين بن سعيد، عن محمّد بن أبيعُمَير، عن عُمّد بن أبيعُمَير، عن عُمّد بن أبيعُمُور عن عُمر بن أُذَيْنَة، عن زُرارَة ؟ و فضيل ؟ و محمّد بن مسلم، عن أبي جعفر الطّلَطُلا مثل ذلك.

قال محمّد بن الحسن: لا تنافي بين هذا الخبر وخبر الحلبيّ الذي قدَّمناه (٣) من أَلْ الفِرقة الأولى يصلّي بهم الإمام رَكعة واحدة ، وفي هذه الرّواية أنه يصلّي بهم ركعتين، لأنَّ الخبرين جيعاً الإنسان مخيّرٌ فيها، فأيَّها عمل به فقد أجزء، ولا تنافي بينها ولا تضادّ على أنْ زُرارة راوي هذا الحديث روى مثل رواية الحلينيّ (٤). تُنْ في المنافق بينها ولا تضاد على أنْ زُرارة راوي هذا الحديث روى مثل رواية الحلينيّ (٤). تُنْ في المنافق بين الحكم، عن أبان بن عثان ، عن زُرارة ، عن أبي عبدالله التلكيلا «قال: صلاة الخوف المغرب يصلّى بالأوّلين ركعة ويقضون ركعتين ، ويصلّى بالآخرين ركعتين و يقضون يقضون

† ٣•

١ \_ أي واقفين للحرب . (مراد)

٢ \_ كَذَا في النّسخ ، وفي الفقيه : «فإذا كانوا وقوفاً لا يقدرون على الجماعة فالصّلاة إيماء» ·

٣ \_ تقدّم تحت رقم ٣٧٩ ص ١٨٨٠

٤ \_ المشهور التَّخيير كها اختاره الشّيخ ـ قدّس سرّه ـ ، والاختلاف في الأفضلية .

رَ كعة ».

مع ﴿ ٩٢١ ﴾ ١٢ ـ سعد، عن أحد، عن عليٍّ بن حَديد؛ و عبدالرَّحن بن أي نجران ، عن حمَّاد ، عن حَريز ، عن زُرارة «قال: سألت أباجعفر التَّلْقُلُا عن صلاة الخوف أحقُّ أن صلاة الخوف أحقُّ أن تقصّر من صلاة السَّفر ليس فيه خوف » (٣).

سل ﴿ ٩٢٢﴾ ١٣ \_ سعد ، عن محمّد بن الحسين ، عن موسى بن سَعْدان ، عن الحسين بن حمّاد ، عن إسعاق بن عمّار \_ عَمَّن حدَّثه \_ « عن أبي عبدالله التَّكُيُلا في الذي يخاف السَّبع أو يخاف عدواً يَثِبُ عليه ، أو يخاف اللَّصوص ، يصلّي على دابّته إماءً الفَريضة ».

﴿ ٣٠ ـ باب صلاة المضطرِّ ﴾

٢٣٠٠ ١ - علي بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن أبن أبي عُمَيْر ، عن حفص
 ابن البَخْرَي ، عن أبي عبدالله الطاعلا « قال : سمعته يقول في المعمى عليه ، قال : ما غلب الله عليه فالله أولى بالعدر » (٤٠).

١ - جِزاء «لو» محذوف، أي لرأيت أمراً عجيباً هائلاً، أو هي للتَمني.

٢ - أي في الطريق. ٣ - في الفقيه : «الأن فيها خوفاً» . و في بعض نُسخه : «الأنه ليس فيها خوف» فعلى هذه النسخة سقط من الكتاب لفظة «الأنه» . و قال في الذكرى : و صلاة الخوف مقصورة سفراً إجماعاً إذا كانت رباعية ، سواء صليت جماعة أو فرادى ، و إن صليت حضراً ففيه ثلاثة أقوال : أحدها : إنها تقصر للخوف المجرّد عن السفر \_ وهو الأصح \_ وعليه معظم الأصحاب . وثانيها : أنها لا تقصر إلا في السفر على الإطلاق . وثائمها : أنها لا تقصر في الحضر بشرط الجاعة ، أمّا لو صليت فرادى أتمت . و هو قول الشيخ و به صرّح ابن إدريس .

٤ - قوله التلك : «ما غلب الله عليه» أي مادام غلب الله عليه بالمرض ، أو موصولة والعائد مقدر ، أي ما غلب الله عليه به من المرض . و «فالله أولى» أي بقبول العذر فيه ، و غلبة الله كناية عن حصوله من قبل الله من غير تقصير له فيه . (ملذ)

مع ﴿ ٩٢٤﴾ ٢ \_ عنه ، عن محمد بن عيسى (١)، عن يونسَ ، عن إبراهيم الخزّاز أبيأتوب ، عن أبي عبدالله التلفيلا « قال : سألته عن رَجلٍ أُغمي عليه أيّاماً لم يصل ، ثمُّ أَفاق أيصلي ما فاته ، قال : لا شيءَ عليه » (٢).

مُع ﴿ ١٤٥ ﴾ ٣ \_ أحد بن عَمَد ، عن علي بن حديد ، عن مُرازِم « قال: سألت أباعبدالله الطفيلاء فقال: كلّما غَلَبَ – الله عليه فالله أولى بالعُذر » (٣).

\* ﴿٩٢٦﴾ ٤ \_ عنه ، عن الحَجّال ، عن ثَعْلَبَة بن ميمون ، عن مُعَمّر بن - عُمَر « قال : سألت أباجعفر الكَلْكُلُا عن المريض يقضي الصّلاة إذا أُغمي عليه ، قال : لا » .

\* ﴿ ٩٢٧ ﴾ ٥ \_ محمد بن علي بن محبوب ، عن علي بن محمد بن سليان « قال : كتبت إلى الفقيه أبي الحسن العَسْكري التَّكْيُلُا أَسَالُه عن المُغمىٰ عليه يوماً أو أكثر ، هل يقضي ما فاته من الصَّلاة أم لا ، فكتب : لا يقضي الصَّوم ولا يقضي الصَّلاة ».

مع ﴿ ١٢٨﴾ ٦ \_ سعد ، عن أيتوب بن نوح « قال : كتبت إلى أبي الحسن النّالث التليّيلا أسأله عن المُغمىٰ عليه يوماً أو أكثر، هل يقضي ما فاته من الصّلاة (٤٠٠) أم لا ، فكتب : لا يقضي الصّوم ولا يقضي الصّلاة ».

Ť. 1

١ \_ هو أبوجعفر العبيديّ اليقطينيّ، وقال العلّامة (ره) : «اختلف علماؤنا في شأنه».

٢ ـ اختلف الأصحاب في المُغمى عليه ، فذهب الأكثر إلى أنه لا يجب عليه القضاء إذا استوعب الإغهاء الوقت ، للأخبار الكثيرة الذالة عليه ، وفي قبالها روايات أخر وردت بالأمر بالقضاء مطلقاً ، و بمضمونها أفتى ابن بابويه في المقنع ، و ورد في بعض آخر الأمر بقضاء ثلاثة أيّام ، وفي بعض الأمر بقضاء صلاة يوم ، والجواب بالحمل على الاستحباب كها ذكره الشّيخ في التهذيب والاستبصار ، وابن بابويه في الفقيه ، توفيقاً بين الأدلة . (المدارك)

٣ ــ قوله : «لا يقدر على الصلى القيامة أي قائماً أو مطلقاً ، و على الأخير ظاهره سقوط القضاء و إن أمكن أن يكون المراد عدم الإثم على الترك . (المرآة)

<sup>}</sup> \_ كذا ، وفي الفقيه: «الصلوات».

ن ﴿ ٩٢٩ ﴾ ٧ \_ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن سَهاعة ((قال: سألته عن المريض يغمى عليه، قال: إذا جاز عليه ثلاثة(١) أيّام فليس عليه قضاء، و إذا أُعمى عليه ثلاثة أيّام فعليه قضاء الصّلاة فيهنّ ».

مِع ﴿ ١٣٠﴾ ٨ \_ محمّد بن عليٌّ بن محبوب، عن يعقوبَ بن يزيدَ ، عن ابن\_ أَبِي عُمَير ، عن حفص ، عن أبي عبد الله الكلك « قال : سألته عن المُغمى عليه، قال : فقال: يقضي صلاة يوم ».

مع ﴿ ١٣١﴾ ٩ - عنه ، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عن محمّد بن سينان ، عن-العَلاء بن الفضيل « قال: سألت أباعبدالله التَّلْقَيْلًا عن الرَّجل يُعمى عليه يوماً إلى-اللَّيل ، ثمَّ يُفيق ، قال : إن أفاق قبل غروب الشَّمس فعليه قضاء يومه هذا ، فإن ٣٠٣ أغمى عليه أيّاماً ذوات عدد، فليس عليه أن يقضي إلا آخر أيّامه (٢) إن أفاق قبل غروب الشِّمس، وإلاَّ فليس عليه (٣) قضاء ».

فالوجه في هذه الأخبار أن نحملها على ضرب من الاستحباب ، لأنَّــ الأخبار الأوَّلة محمولة على أنه لا يجب عليه قضاء ما فاته في حالة الإغماء، وهذه محمولة على استحباب ذلك له ، فأمّا الصُّلاة الّتي يفيق في وقتها فإنّه يجب عليه قضاؤها على كلِّ حالٍ.

مع ﴿۱۳۲﴾ ۱۰ ـ [و] روى أحمد بن محمّد ، عن الحسن بن محبوب ، عن عليِّ بن رئاب ، عن أبي بصير ، عن أحدهما المنتقلة « قال : سألته عن المريض يُغمى عليه ثمُّ يُغيق كيف يقضي صلاته ، قال: يقضي الصلاة التي أدرك وقتها ».

مع ﴿١٣٣﴾ ١١ \_ سعد، عن أحمد بن محمد، عن ابن أبي عُمر ، عن حماد بن \_ عنهان ، عن عبيدالله الحليي ، عن أبي عبدالله التلكيلا « قال : سألته عن المريض هل يقضي الصّلاة إذا أُغمي عليه، قال: لا، إلاّ الصّلاة الّتي أفاق فيها ».

مع ﴿ ١٣٤﴾ ١٢ \_ الحسين بن سعيد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حفص ، عن

١ ـ كذا، و في الإستبصار: ﴿إِذَا جَازِ ثُلاثَةَ أَيَّامٍ ﴾.

Y ـ أي صلاةً الظّهر والعصر في ذلك اليوم ، لأنّه قد أفاق في وقتها ، والقضاء بمعنى الفعل أو أن يفعل . (ملذ) عن القبائي القبا

أي عبدالله السلط « قال: يقضي الصّلاة الّتي أفاق فيها ».

صح ﴿ ٩٣٥ ﴾ ١٣ \_ فأمّا مّا رواه الحسين بن سعيد، عن فضالَة ، عن ابن سِنان، عن أبي عبدالله التَّكِيَّلا « قال: كلُّ شيءٍ تركته من صَلاتك لمرض أُغمي عليك فيه فاقضه إذا أفقت ».

مع ﴿ ٩٣٦﴾ ١٤ \_ عنه ، عن صفوانَ ، عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم ، عن أي عن عمّد بن مسلم ، عن أي جعفر الطّهُ الله قال : يقضى ما فاته، يؤذّن في الأولى و يقيم في البقيّة ».

مع ﴿١٣٧﴾ ١٥ \_ عنه ، عن صفوات ، عن منصور بن حازِم ، عن أبي عبدالله التلا ﴿ فِي المُغمىٰ عليه قال: يقضى كلّم إفاته ».

مع ﴿ ٩٣٨ ﴾ ١٦ \_ عنه ، عن ابن أبي عُمير ، عن رفاعة ، عن أبي عبدالله الكلكالا «قال: سألته عن المُغمىٰ عليه شَهراً ما يقضي من الصّلاة ، قال: يقضيها كلّها، إنّ أمر الصّلاة شديدٌ ».

مَّع ﴿ ١٣٩﴾ ١٧ \_ عنه ، عن عبدالله بن محمد (١) ((قال: كتبت إليه: جُعِلتُ فِداكَ روي عن أبي عبدالله التَّلْقَلُا في المريض يُعْمَىٰ عليه أيتاماً، فقال بعضهم: يقضي صلاة ثلاثة أيتام ويدع يقضي صلاة يومِه الذي أفاق فيه ، وقال بعضهم: يقضي صلاة طيه ، فكتب التَلَّقَلُا: يقضي صلاة اليوم الذي يفيق فيه ».

فالوجه في هذه الأخبار ما قدَّمنا ذكره من الاستحباب دون الوجوب. مع ﴿ ١٤٠ ﴾ ١٨ ـ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد ، عن حاّد بن عيسى ، عن شعيب ، عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الصَّلَىٰ «قال: سألته عن الرَّ جل يُغمىٰ عليه نهاراً ، ثمَّ يفيق قبل غروب الشّمس ، فقال: يصلّي الظّهر والعصر ومن اللّيل إذا أفاق قبل الصّبح قضى صلاة اللّيل ».

فهذا الخبر توكيد لما قدَّمناه من أنَّه بجب عليه قضاء الصَّلاة الَّتِي يفيق في

† ٣•

١ ــ الظّاهر هو عبدالله بن محمد بن حضين الحضيني . و في بعض نسخ الرّجال بالخاء
 المعجمة الخصيبي ، كان من أصحاب الرّضا ﷺ ثقة نقة . ويحتمل غيره .

وقتها، وهذا الوقت هو آخر وقت المضطر فيجب عليه حينئذ قضاؤها.

على ﴿ ٩٤١ ﴾ ١٩ \_ أحمد بن محمد بن أبي نصر، عن ابن بُكير، عن محمد بن مسلم ((قال: سألت أباجعفر الطّيّلًا عن المبطون، فقال: يبني على صلاته )(().

على ﴿ ٩٤٢ ﴾ ٢٠ \_ محمد بن مسعود، عن محمد بن نصير، عن محمد بن مسلم، عن الحسين، عن جعفر بن بشير، عن عبدالله بن بُكير، عن محمد بن مسلم، عن أبي جعفر الطّيّلا ((قال: صاحب البطن الغالب يتوضّأ في صلاته فيتم ما بقي )(٢).

مع ﴿ ٩٤٣ ﴾ ٢١ \_ عنه، عن محمد بن نصير، عن محمد بن عيسى، عن ابن من عُمير، عن حمّد بن عيسى، عن ابن أبي عُمير، عن حمّد بن عن الجول، قال: عبعل خَريطة إذا صلّى ).

ن ﴿ ٩٤٤ ﴾ ٢٢ \_ الحسين بن سعيد، عن الحسن، عن زُرْعَة، عن سَهاعَة «قال: سألته عن المريض لا يستطيع الجلوس، قال: فليصل وهو مضطجع وليضع على جبهته شيئاً إذا سجد فإنه يجزئ عنه، ولن يكلف الله ما لا طاقة له به ».

تَ ﴿ ٩٤٥ ﴾ ٢٣ \_ عنه ، عن الحسن ، عن زُرْعَة ، عن سَهاعَة ((قال: سألته عن الرِّجل يكون في عينيه الماء ، فينزع الماء منها فيستلقي على ظهره الأيّام الكثيرة أربعين يوماً أقلَّ أو أكثر فيمتنع من الصَّلاة الأيّام (٣) وهو على حال ، فقال: لا بأس بذلك ، وليس شيءٌ تمّا حرَّم الله إلاّ وقد أحلّه لمن اضطرَّ إليه ».

١ – المشهور أنّ المبطون إذا تجدّد حدثه في الصّلاة يتطهّر و يبني، و ذهب العلّامة في المختلف «إلى وجوب استيناف الطهارة والصّلاة مع إمكان التّحفّظ بقدر زمانها، و إلا بنى بغير طهارة». و موضع الخلاف ما إذا شرع في الصّلاة متطهّراً ثم طرء الحدث. أمّا لو كان مستمرّاً فقد صرّح المحقّق في المعتبر، والعلّامة في المنتهى بأنّه كالسّلِس في وجوب نجديد الوضوء لكلّ صلاة، والعفو عمّا يقع من ذلك في الأثناء، و ذهب الأكثر إلى «أنّ صاحب السّلِس يتوضّأ لكلّ صلاة»، وقيل: «يجمع بن صلاتين بوضوء». (ملذ)

٢ \_ نقدم الخبر عن العياشي أيضاً في الجلد الأول ص ٣٧٣ تحت رقم ٢٨ من باب الأحداث الموجبة للظهارة، و فيه: «يتوضاً ثمَّ يرجع في صلاته فيتم ما بقي»

و قال العلَّامية التِّستريِّ \_ أيِّده الله \_ : فلا بدّ من زيادتها فيَّ الأوَّل أو نقصانها همهنا .

٣ \_ كذا ، و في أكثر النسخ التي عندنا ، والظاهر تصحيفها ، والضواب كما في الفقيه :
 «فيمتنع من الصلاة إلا إيماءً».

مع ﴿١٤٦﴾ ٢٤ \_ محمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن الحسين ، عن صفوان ، عن عيص « قال : سألت أباعبدالله الكالكالا عن الرّجل اجتمع عليه صلاة سَنَة من مرض ، قال : لا يقضى » (١).

قال محمد بن الحسن: هذا الخبر محمولٌ على النّوافل، يدلُّ على ذلك ما رواه:

ح ﴿ ٩٤٧﴾ ٢٥ - عليٌ بن إبراهيم، عن أبيه، عن حمّاد، عن حَريز، عن محمّد ابن مسلم «قال: قلت له: رجلٌ مرض فترك النّافلة، قال: يا محمّد! ليست بفريضة، إن قضاها فهو خيرٌ يفعله (٢)، و إن لم يفعل فلا شيء عليه ».

٣٠ ﴿ ٩٤٨ ﴾ ٢٦ - علي ، عن أبيه ، عن عبدالله بن المغيرة ، عن معاوية بن ميسرة « أنّ سناناً سأل أباعبدالله التلفيلا عن الرّجل يمد إحدى رِجليه (٣) بين يديه و هو جالس ، قال: لا بأس ، و لا أراه إلا في المعتل أو المريض ».

ن ﴿ ٩٤٩﴾ ٢٧ \_ محمد بن أحمد، عن أحمد بن الحسن، عن عَمرو بن سعيد، عن مُصدّق بن صَدَقة ، عن عمّار ، عن أبي عبدالله الكلكالا «قال: سألته عن المريض أيحلُ له أن يقوم على فراشه و يسجد على الأرض، قال: فقال: إذا كان الفراش غليظاً قدر آجرة أو أقلّ ، استقام له أن يقوم عليه و يسجد على الأرض، و إن كان أكثر من ذلك فلا » (١٠).

مع ﴿ ٩٥٠ ﴾ ٢٨ \_ محمد بن مسعود ، عن حَدُويه ، عن محمد بن الحسين ، عن الحسن بن محبوب ، عن أبي أيوب ، عن إسماعيل بن جابر « قال : سمعت أباعبدالله الطفيلا يقول : و سأله إنسان عن الرّجل تدركه الصّلاة وهو في ماء يخوضه ، لا يقدر على الأرض ، قال : إن كان في حرب أو سبيل من سُبل الله

١ - قال العلامة المجلسي - رحمه الله - : يمكن حمله على الإغماء و إن كان بعيداً.

٢ ـ وفي نسخة : «فهو خير بفعله».

٣ ـ لا اختصاص له بالصلاة ، إلا أن يكون في سابق الكلام أو لاحقه ما يدل عليه . (ملذ)
 أقول : و في الكافي : «عن الرّجل يمدّ إحدى رجليه [في الصّلاة]» .

إلى المنطق المعلق المنطق المعلق المعلق المعلق المنطق المعلق المسلم المسل

فليؤم إيمامً، وإن كان في تجارة فلم يكن ينبغي له أن يخوض الماء حتى يصلّي، قال: قلت: كيف يصنع؟ قال: يقضيها إذا خرج(١) من الماء وقد ضيّع».

و المرخيّ ( قال : قلت لأبي عبدالله التَّلْقَلُلا : رَجلُ شيخ لا يستطيع القيام بن-أبي زياد الكرخيّ ( قال : قلت لأبي عبدالله التَّلْقَلا : رَجلُ شيخ لا يستطيع القيام إلى الحنّلاء (٢) ولا يمكنه الرُّكوع والشّجود ؟ فقال : ليؤمّ برأسه إيماءً ، و إن كان له من يرفع الخمرة إليه فليسجد ، فإن لم يمكنه ذلك فليؤمّ برأسه نحو القِبلة إيماءً ، قلت : فالصّيام ؟ قال : فإذا كان في ذلك الحدّ فقد وضع الله عنه ، فإن كانت له مقدرة فصدقة مدّ من طعام بدل كلّ يوم أحبُ إلى (٣) ، و إن لم يكن له يسار ذلك فلا شيء عليه ».

مع ﴿ ١٥٢﴾ ٣٠ ـ سعد ، عن أحمد بن محمد ، عن محمد بن إسماعيل بن - بزيع ، عن تَعلَبة بن ميمون ، عن حمّاد بن عثان ، عن عبدالرَّحمن بن أبي عبدالله ، عن أبي عبدالله التَّفِيُلا « قال : لا يصلّي على الدَّابّة الفريضة إلاّ مريض ، يستقبل به القبلة و يجزئه « فاتحة الكتاب » و يضع بوجهه في الفريضة على ما أمكنه من شيءٍ و يؤمي في النّافلة إيماءً ».

ولا ينآفي هذا الخبر ما رواه:

١ ــ المراد إنما أن يصلي في الماء إيماء ويقضيها بعد الخروج من الماء في الوقت أداءً أو بعده قضاء، والمشهور استحباب القضاء، أو يؤخّر الصلاة إلى آخر الوقت بعد الخروج و إن ضيّع وقت فضيلتها.
 ٢ ــ في الفقيه: «لا يستطيع القيام إلى الخلاء لضعفه».

٣ \_ «أحبّ إلي» يومي إلى الاستحباب.

٤ - كذا مضمراً ، والضمير راجع إلى أبي عبدالله التلكلا .

۵ \_ أناخ الجمل : أبركه ، و أناخ بالمكان : أقام به .

فأحتمل بفراشي فأوضع فأصلي ، ثمَّ أحتمل بفراشي فأوضع في محملي ». لأنَّ هذا الخبر محمولٌ على الاستحباب دون الفرض والإيجاب.

و يزيد ما قلناه بياناً ما رواه:

مع ﴿١٥٤﴾ ٣٣ \_ محمّد بن أحمدَ بنِ يحيى ، عن أحمدَ بنِ هِلال ، عن يونسَ ابن عبدالله الطّهَيّلا: أيصلّي – ابن عبدالله الطّهَيّلا: أيصلّي – الرّجل شيئاً من المفروض راكباً ؟ فقال: لا ، إلاّ مِن ضرورة ».

## ﴿ ٣١ ـ باب من الصّلوات المرغّب فيها ﴾

\* ﴿100 ﴾ ١ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن علي بن سليان (١) (« قال : كتبت إلى الرّجل الطّليما أسأله ما تقول في صلاة التسبيح في المحمل (٢)؟ فكتب : إذا كنت مسافراً فصل » (٣).

مع ﴿٩٥٦﴾ ٢ \_ سعد ، عن محمد بن الحسين ، عن ابن أبي عُمَير ، عن ذَريح ابن محمد المُحاربيِّ « قال : سألت أباعبدالله التَكْثَلُا عن صَلاة جعفرٍ أحتسبُ بها مِن نافِلتي ، فقال : ما شئت مِن ليل أو نَهار ».

مع ﴿١٥٧﴾ ٣ \_ عنه ، عن عبدالله بن جعفر ، عن عليٌ بن الرَّيّان «قال: كتبت إلى الماضي الأخير التَّلِيّلُا (١) أسأله عن رَجل صلى صلاة جعفر رَكعتين ، ثمَّ تعجله عن الرَّكعتين الأخيرتين حاجةٌ ، أو يقطع ذلك بحادث (٥) أيجوز له أن يتمّها إذا فرغ من حاجته وإن قام عن مجلسه أم لا يحتسب ذلك إلاَ أن يستأنف الصّلاة و يصلي الأربع رَكعات كلّها في مقام واحدٍ ؟ فكتب: بلي إن قطعه

† ٣•٨

١ علي بن سليان مشترك ، والظاهر كونه علي بن سليان بن رشيد البغدادي ، والمراد بـ «الرّجل» أبوالحسن الرّضا التلكار.

٣ ـ ظاهر الخبر أنَّ المقيم لا يصلُّيها على الرَّاحلة.

عنى به أبا الحسن القالث الإمام الهادي التفكار.

۵ ـ قوله : «تعجله» من باب الإفعال أي تزعجه و تعوقه عن الرّكعتين الأخيرتين ، وقوله : «بحادث» في الفقيه : «لحادث يجدث» ، والفرق بين الحاجة والحادث يمكن أن يكون بأنّ الحاجة ما يذكرها في الصلاة ، والحادث ما يجدث في اثنائها كتردّى الطفل .

عن ذلك أمرٌ لابد منه (١٠) فليقطع ذلك ، ثمَّ ليرجع فليُبن على ما بقي منها إن شاء الله تعالى ».

﴿ ١٥٨ ﴾ ٤ ... محمد بن علي بن محبوب ، عن محمد بن الحسين ، عن محمد ابن عبدالله بن زُرارة ، عن علي التلكيلا
 ( قال : قال الله عزَّ وجَلَّ : إِنَّ عَبْدي يَسْتَخيرُ نِي فَأْخيرُ لَهُ فَيَغْضِبُ )>.

ضع ﴿ ٩٥٩﴾ ٥ \_ أحمد بن محمد ، عن الحسين بن سعيد ، عن فضالة ، عن المحمد الله المحمد المحمد المحمد المحمد المحمد الله المحمد الله المحمد المحمد

على الحسن بن على بن محبوب، عن أحمد بن على بن على بن على بن الحسن بن على بن و أحمد بن الحسن بن على بن و فضال ، عن أبيه ، عن الحسن بن الجمهم ، عن أبي على ، عن اليسع القمي ( قال : قلت لأبي عبدالله الطّه الله السّه فيه فلا يوفق فيه الرَّأي أفعله أو أدعه ؟ فقال : انظر إذا قت إلى الصّلاة فإنَّ الشّيطان أبعد ما يكون من الإنسان إذا قام إلى الصّلاة ، فانظر إلى شيءٍ يقع في قلبك فخذ به وافتح المصحف فانظر إلى أوًل ما ترى فيه فخذ به إن شاء الله تعالى ».

مع ﴿ 171 ﴾ ٧ - سهل بن زياد ، عن علي بن الحكم ، عن مُثنى الحناط ، عن أي الحناط ، عن أي الحناط ، عن أي الحناط ، عن أي بصير «قال : سمعت أباعبدالله التَّاتِيُلا يقول : من صلى أربع رَكعات بمائتي مرَّة «قُلْ هُوَ الله أَحَدٌ » في كل رَكعة خمسين مرَّة لم يَنْفَتِل و بينه و بين الله عزْ وَجلَّ ذَنْ الله عَنْ وَجلَّ ذَنْ إلاَ غفو له ».

١ ــ يدل على أنه لو قطع بالاختيار لابذ له من الاستيناف ، إن قلنا بالمفهوم ، و إن لم نقل
 بحجية المفهوم ففيه إشعار بأنه لا ينبغي حينئذٍ الاستيناف ، وفي الفقيه : «لابذ له منه \_ إلخ» .

س ﴿٩٦٣﴾ ٩ ــ محمّد بن يعقوبَ ، عن عليٍّ بن محمّد −عن بعض أصحابنا ـ عن أبي الحسن الرّضا الطّفكلا « قال : من صلّى المغرب و بعدها أربع ركعات و لم ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ وَالْمُوالِمُولِ اللَّهِ أَ يَتَكُلّم حتّى يُصلّي عشر رَكعات يقرء في كلّ رَكعة بالحمد و « قُلْ هُوَ ٱللهُ أَحَدٌ » كانت عدل عشر رقاب ».

كُتُع ﴿ 17٤﴾ ١٠ \_ أحمد بن محمد ، عن ابن فَضَال « قال : سأل الحسن بن الجمهم أبا الحسن الرّضا الطّهُ لابن أسباط فقال له : ما ترى له \_ و ابن أسباط حاضرٌ و نحن جميعاً \_ يركب البحر أو البَرّ إلى مصر ؟ و أخبره بخير طريق البَرّ (١)، فقال : ائت المسجد في غير وقت صلاة فريضة ، فصل رّ كعتين وَاستَخِرِ الله مائة مرّة ، ثمّ أنظر أي شيءٍ يقع في قلبك فاعمل به ، وقال له الحسن : البَرّ أحبُ إلي ، قال : وإلي » (١).

كُتُّ ﴿ 170 ﴾ ١١ - محمد بن إسماعيلَ ، عن الفَضل بن شاذانَ ، عن صَفوانَ ، عن ابن مُسكانَ ، عن محمد بن علي الحلبيّ «قال: شكا رجلٌ إلى أبي عبدالله الكَلَيُلا الفاقة والحُرْفة (٣) في التّجارة بعد يسار قد كان فيه ، ما يتوجّه في حاجة إلا ضاقت عليه المعيشة ، فأمره أبو عبدالله التَلَيُلا أن يأتي مقام رَسول الله التَلَيُلا بن ضاقت عليه المعيشة ، فأمره أبو عبدالله التَلَيُلا أن يأتي مقام رَسول الله التَلَيْل بن القبر والمنبر ، فيصلي رَكعتبن ويقول مائة مرَّة : « اللهم إني أَسْأَلُكَ بِقُوتِكَ وَ بِقُدْرَيْكَ وَ بِعِزَيْكَ وَ ما أَحاظ بِه عِلْمُكَ أَنْ تَيسَّر لِي مِنَ اليِّجارَةِ أَسْبَعَها رِزْقاً (١٠) ، وَ أَعَمَها فَضْلاً ، وَ خَيْرَها عاقِبَةً »، قال الرَّجل : ففعلتُ ما أمرني به أبو عبدالله التَلَيْل فا توجّهت بعد ذلك في وجه إلا رَزَقني اللهُ عزَّ وجَلَّ ».

١ ــ أي من الخوف والفساد ، وتقدّم الخبر تحت رقم ٤٠٩ المسلسل. وفي الكافي بعد قوله :
 «طريق البرّ» : «فقال : البّر ، واثنت المسجد \_ إلخ».

٢ ــ «و إلي» أي إلى الإمام ﷺ.

٣ ـ الحُرفة : الحرمان ، وهو اسم من قولك «رجل مُحارَف» . (أقرب الموارد)

و قال في النّهاية : «الحارّف ـ بفتح الرّاء ـ هو الحروم المحدود الّذي إذا طلب لا يرزق ، أو يكون لا يسعى في الكسب ، «وقد حُورِف كسب فلان» إذا شُدِّد عليه في معاشه و ضُيِّق».

<sup>؛</sup> \_ في الكَّــافي : «أوسعها رزقاً» . وفي اللّغة : سبخ النّعمة والمعاش : إتَّسعا ، و أسبخ الله عليه النّعمة : أتمّها .

م ﴿ ١٦٦٩ ﴾ ١٢ \_ أحمدُ بنُ محمد ، عن أحمدَ بنِ أبي داود ، عن ابن أبي حزة (١) عن أبي جعفر التَّافِيَةُ (١ قال : جاء رجلٌ إلى الرَّضا التَّافِيُ (١ فقال له : يا ابن رسول الله! إني ذوعيال و عليَّ دَينُ ، وقد استدَّت حالي فعلّمني دعاءً إذا دعوت الله عزَ وَجَلٌ به رَزَقني الله ، فقال : يا عبدالله تَوَضَأ وأسبغ وضوءَك (٣)، ثمَّ صلِّ رَكعتين، وَجَلٌ به رَزَقني الله ، فقال : يا عبدالله تَوَضَأ وأسبغ وضوءَك (٣)، ثمَّ صلِّ رَكعتين، وَجَلٌ به وَالشُجود فيها ، ثمَّ قل : «يا ماجِدُ يا كريمُ ، يا واجدُ يا كريمُ ، أَتَوجَهُ إِلَىٰ الله وَبِلُكَ نِمُ مَلِّ رَبِكَ وَ الله وَ إِلَىٰ الله وَبِلُكُ نِمُ الله وَ إِلَىٰ الله وَبِلُكُ نِمُ الله وَ الله وَ إِلَىٰ الله وَالله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَ الله وَالله وَاله وَالله وَل

تُ ﴿ ١٦٧﴾ و الحَذَاء (١٠) من من ابن أبي غَبرانَ ، عن صَبّاح الحَذَاء (١٠) عن أبي الطَيّار (٧) ( قال : قلت الأبي عبدالله الطّيّال : إنه كان في يدي شيءٌ فتفرَّق و ضقتُ به ضَيقاً شديداً ، فقال لي : ألك حانوت في الشّوق ؟ فقلت : نعم ، وقد تركته ، فقال : إذا رجعت إلى الكوفة فاقعد في حانوتِك وَاكنسه (٨) ، و إذا أردت أن تخرج إلى سُوقك فصل ركعتين أو أربع ركعات ، ثمَّ قل في دُبْر صلاتك : « تَوجَّهْتُ بِلا حَولٍ مِنِي وَ لا قُوَّةٍ وَ لكِنْ بِحَولِكَ يا رَبّ وَ قُوْتِكَ ، وَ أَبْرَءُ مِنَ ٱلْحَوْلِ وَالْقُوّةِ إلا بِكَ، فَأَنْتَ حَوْلِ ، وَ مِنْكَ قُوْتِي ، اللّهُمَّ فَآزُونُ فِي مِنْ فَضْلِكَ ٱلواسِع رِزْقاً كَثِيراً طَيّباً وَ أَنا خَافِضٌ في عافِيتِكَ (١) ، فَإِنّهُ لا يَمْلِكُها أَحَدٌ غَيْرُكَ » ، قال : ففعلت كثيراً طَيّباً وَ أَنا خَافِضٌ في عافِيتِكَ (١) ، فَإِنّهُ لا يَمْلِكُها أَحَدٌ غَيْرُكَ » ، قال : ففعلت

١ ــ في الكافي : «عن أبي حزة» .

٢ في الكافي «إلى النبئ ﷺ قال له:يا رسول الله» فالمراد بأبي جعفر فيه الباقر ﷺ.

٣ ـ أي أبلغه مواضعه و وقى كلّ عضو حقّه . (أقرب الموارد)

٤ \_ النَّفحة : فوح الطَّيب.

۵ ــ اللّــم: الجمــع، والشعــث ــ عرّكــة ــ: انتشــار الأمسر، و ألــم الله شعثــه: قارب
بين شتيت أمــوره. (الوافي)
 ٢ ــ في بعض النّـــخ: «صالح الحدّاء».

٧ - هو حزة بن الطيّار ، و فيه مدح عظيم ، و ترحّم عليه الصّادق الشيّا. و في الكافي «ابن الطيّار» ، والظّاهر تصحيف «ابن» بـ «أبي» في المن .

٨ ـ الحانوت: الذكَّان. وكنس البيت: كسحه بالمكنسة.

٩ ــ الخَفْض : سعة العيش ، وفي بعض نسسخ الكافي : «خائض» أي داخل من خضت الماء خوضاً .

ذلك و كنت أخرج إلى دُكَّاني حتّى خفت أن يأخذني الجابي بأجرة دكَّاني و ما عندي شَيءٌ ، قال : فجاء جالب بمتاع (١) فقال لي : تكريني نصف بيتك ؟ فأكريته نصف بيتي بكرى البيت كلَّه ، قال : و عَرَّض عليٌّ متاعَه فأعطى به شيئاً لم يبعه ، فقلت له : هل لك إلى خير تبيعني عدلاً مِن مُتاعك هذا أبيعه و آخذ فُضلَه و أدفع إليك ثمنه ؟ قال : فكيف ليُّ بذلك ؟ قال : قلت له : لك اللهُ عليٌّ بذلك ، قال(٢٠): فخذ عدلاً منها فأخذته و رَقَّته و جاءَ بَردُ شديدٌ فبِعتُ-المتَّاع من يومي و دفعت إليه الثُّمن و أُخذتُ الفضلَ فما زِلتُ آخذُ عِدلاً وَ أُبيعه و آخذ فضله و أردُّ عليه رأسَ المالِ حتَّى رَكِبت الدُّوابِّ واشتريت الرَّقيق و بنيت الدُّور ».

مع ﴿٩٦٨﴾ ١٤ \_ محمّد بن يعقوب، عن عليّ بن محمّد بن عبدالله، عن ٣١٢ إبراهيم بن إسحاقً ، عن عبدالله بن أحمدً ، عن الحسن بن عُروة ــ ابن أخت شعَيب العَقَرُ قُوُفيٌّ ــ عن خاله شعيب ، قال : « قال أبوعبدالله الطُّهُلا: من جاع فليتوضّأ وَلْيُصلُّ رَكَعتين ويتمٌّ رُكوعهها وسجودهما ويقول: «يا رَبُّ! إِنِّي جَائِثُمٌ فَأَظْمِنْنِي » فإنّه يُطعم من ساعته أ» (٣).

مع ﴿٩٦٩﴾ ١٥ \_أحمد بن محمّد ، عن ابن محبوب ، عن الحسن بن صالح « قال : سمعت أباعبدالله التَّلِيَّلا يقول : من توضًا فأحسن الوضوء و صلّى رَكعتين و أُتمُّ رُكوعهما و سجودهما ، ثمُّ جلس فأثنى على الله عزَّ وجَلَّ ، و صلَّى على رسول الله ﴿ لَا الله عَرُّ وَجَلُّ حَاجِتَهُ فَقَدَ طَلَبِ الخَيْرُ فِي مَطَانَهُ ، و من طلب الخير في مَظانّه لم يَخِبُ ».

\* ( ١٦ ) ١٦ \_ عنه ، عن محمّد بن إسماعيل ، عن عبدالله بن عثان ، عن أبي إسماعيلَ السَّرَّاجِ ، عن عبدالله بن وضَّاحٍ ؛ و عليٌّ بن أبي حمزةً ، عن إسماعيل

١ \_ الجابي : الجامع للخراج أو جامع غلات الذكاكين . والجالب : القاجر بجلب المتاع من ٣ \_ كذا ، وفي الكافي: «قال: قلت: \_ إلخ».

٣ ــ المراد : الّذي جاع ولايجدّ طريقاً إلى مأكول وطعام ينجيه من الهلاك ، لا كلّ جائــع متمكّن لشبع بطنه. والسّند مجمول.

ابن الأرْقط(١)، \_ و أمّه أمّ سَلَمة أخت أبيعبدالله التَلْقِيْلا \_ « قال(٢) : مرضت في شهر رمضان مرضاً شديداً حتى تلفت (٣) ، واجتمعت بنوهاشم ليلاً للجِنازة و هم يرون أنّي ميّت فجرعتُ أُمّي عَليّ، فقال لها أبوعبدالله الطُّخَلا \_ خالي \_ إصعدي إلى فوق البيت فأبرزي إلى السَّماء و صَلِّي رَكعتين ، فإذا سلَّمت فقولي : « ٱللَّهُمَّ إِنَّكَ وَهَبْتَهُ لِي وَ لَمْ يَكُ شَيْناً ، ٱللَّهُمَّ وَ إِنِّي ٱسْتَوْهَبِتُكه (١) مبتدء فأعرنيه » قال : فَفَعَلتْ فأفقت و قعدَت، و دعوا بسحورٍ لهم هريسة فتسخّروا بها و تسحّرت

 ١٧٠ > ١٧ = وبهذا الإسناد، عن أبي إسماعيل السِّرّاج، عن ابن مُسكانَ، ٣١٣ عن شُرَحبيل الكِنْديّ ، عن أبي جعفر التَلْقَيْلا « قال : إذا أردت أمراً تسأله ربّك ، فتوضًّا، وأَحْسِن الوضوء، ثمُّ صلِّ رَكعتين وعظَّم اللهُ عزَّ وَجَلَّ وصَلِّ على-النِّي إلى النَّالِين من التَّسليم: « اللَّهُمَّ إِنَّ أَسْأَلُكَ بِأَنَّكُ مَلِكٌ كَرِيمٌ ، وَ أَنَّكَ عَلى كُلّ شَيءٍ مُقْتَدِرٌ ، وَ أَنَّكَ عَلَىٰ مَا تَشَاءُ مِنْ أَمْرِ يَكُونُ (٥) ، ٱللَّهُمَّ إِنِّي أَتَوَجَّهُ إِلَيْكَ بِنَبِيتِكَ مُحَمَّدٍ ، نَيَّ ٱلرَّحْمَةِ الشَّحَالِينَ ، يا مُحَمَّدُ ! يا رَّسُولَ ٱللهِ ! إِنَّي أَتَوَجَّهُ بِكَ إِلَى اللهِ رَبِّكَ وَ رَبِّي لِيَنْجَحَ لِي بِكَ طَلِبَنِي ، ٱللهُمَّ بِنَبِيِّكَ أَنْجِحْ لِ طَلِبَنِي بِمُحْمَّدٍ (٤) » ثم تسأل حاجتك ».

سع ﴿٩٧٢﴾ ١٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن فضالة ، عن مَعاوية بن وهب ، عن زُرارة ، عن أبي عبدالله المن المن الله الله المن يطلبه الطالب من رَبّه ، قال : تصدَّق 

١ ـ عبدالله بن وضّاح هذا ثقة و أمّا إسماعيل بن الأرقط مجمهول الحال ، غير مذكور في\_ الرّجال غير أنّه ابن أُخت أبي عبدالله الطّيِّة. ٢ ـ يعني إسماعيل بن الأرقط.

٣ ـ أي متّ بزعمهم ، و في بعض النّسخ : «ثقلت» ، أي صرت ثقيلاً مشرفاً على الموت ـ

٤ ـ كذا ، وفي الكافي : «استوهبكه» ، وفي اللّغة : «استوهب استهاباً الهبة : طلها» .

۵ ـ كذا في بعض النسخ ، و في بعضها : «إنك على ما تشاء من أمر يكن» .

وقال العلامة المجلسي (ره): «ما» مبتدء والعائد لاسم «إن» ضمير «تشاء» و «يكون» تامّة وخبر. وفي الكافي «وأنك على كلّ شيءٍ قدير مقتدر، وبأنك ماتشاء تكون» والظّاهر هوالصّواب. ٧\_هو خسة أمداد ، والصّاع أربعة أمداد. ٦ \_ الطّلبة: المطلوب،

كان اللّيل اغتسلت في الثّلث الباقي ولبست أدنى ما يلبس مَن تَعول منالثّياب (١) إلاّ أنْ عليك في تلك القياب إزاراً (٢)، ثم تصلّي رَكعتين (٢)، فإذا وضعت جبهتك في الرَّكعة الأخيرة للسُّجود هلّلت الله و عَظمته و قَدْسُته و مَجَدته (١)، و ذكرت ذنوبك فأقررت بما تَعرفُ مِنها مسمّى، ثم رَفعت رأسك، ثم عُبِّ إذا وضعت رأسك للسّجدة الثّانية فاستخرت الله مائة مرَّة: « اللّهُم إني أَسْتَخِيرُكَ (٥) » ثم تَدعُ و الله بما شِئت (١)، ثم تَسأله، و كلّم سَجدت فأفض بركبتيك إلى الأرض (٧) ثم ترفع الإزار (٨) حتى تكشفها و اجعل الإزار مِن خلفك بين أليبك و باطن ساقيك ».

مع ﴿ ١٧٣﴾ ١٩ \_ الحسين بن محمد ، عن مُعلّى بن محمد ، عن الوَشّاء ، عن أبان ، عن حَريز ، عن أبي عبدالله التَلْقَلُا (( قال : اتّخِذ مسجداً في بيتك، فإذا خفتَ شيئاً فألبس ثَوبَين غَلِيظَين من أغلظ ثيابك فصل فيها، ثم اجْثُ على رُكبتيك (١) فاصر خ إلى الله عز وجَل وسَلْه الجنّة، وتَعَوَّذُ بالله مِنْ شَرِّالَذِي تَخَافه، وإيتاك أنْ يسمع الله مِنك كلمة بَغي وإن أعجبتك نفسك وعَشِيرتك» (١٠).

١ \_ أي أخشن القياب التي تلبسها عيالك.

٢ ـ ذلك لإيصال الرّكتين في الشجدتين إلى الأرض ، لأنك كنت بلا سَراويل.

٣ \_ كذا، و روى الفقيه من أبي الحسن الكاظم التناف بتفاوت وفيه: «ثم تصلي ركعتين تقرء فيها بالتوحيد و « قل يا أيتها الكافرون » \_ إلخ».

٤ ــ يعني قول : « لا إله إلاّ الله ، سبحان آلله ، الله أكبر ، لا حول ولا قوة إلاّ بالله)، و أمثالها .

۵ في الفقيه: «اللّهم إني استخبرك بعلمك». وقال المولى المجلسي \_ رحمه الله \_: أي أطلب منك أن نجعل خيري في قضاء حاجتي ، أو تجعل قضاء حاجتي خيراً لي ، أو تقضي حاجتي إن كان خيراً في علمك و قدرتك عليها و على جعلها خيراً \_ إنهى .

آ \_ في الفقيــه : «تدعو الله بما شئت من أسمائه و نقول : « يا كائناً قبل كلّ شيءٍ و يا مكوِّن كلّ شيءٍ و يا مكوِّن كلّ شيءٍ افعل بي \_ كذا و كذا » ».

٧ \_ أفضى بيده إلى الأرض إذا مشمها بباطن راحته في سجوده.

٨ ــ ليست «ثم» للتأخير الزماني ، و قد تقرء بالفتح إشارة إلى المكان . (ملذ) وليست في الفقيه .
 ٩ ــ جثى على رُكبتيه أي جلس عليهها .

١٠ ـ كأنّ فاعل «أعجبتك» هو الضّمير الرّاجع إلى كلمة البغي ، و «نفسك» بدل من
 الكاف. و لعلّ المراد : لا تقل في مقابل العدة ما يشتمل على البغي و إظهار القوة والشّجاعة ، و >

سل ﴿ ١٧٤﴾ ﴿ ٢٠ - أحمد بن محمد ، عن عليّ بن الحكم ، - عن رَجل - عن محمد بن مسلم ، عن أبي جعفر التَلْقُلُا «قال: من أراد أن يُحْبَل له فليصلّ رَكعتين بعد الجمعة يطيل فيها الرُّكوع والسّجود ، ثمَّ يقول: «اَللَّهُمَّ إِنَّى أَسَالُكَ عِا سَأَلكَ به نحر الجمعة يطيل فيها الرُّكوع والسّجود ، ثمَّ يقول: «اَللَّهُمَّ إِنَّى أَسَالُكَ عِا سَأَلكَ به زكريّا - إذ قال: « رَبّ لا تَذَرْني فَرْداً وَ أَنْتَ خَيْرُ الْوادِثِينَ (١) » - اللَّهُمَّ « هَبْ لِ رَكريّا - إذ قال: « رَبّ لا تَذَرْني فَرْداً وَ أَنْتَ خَيْرُ الْوادِثِينَ (١) » - اللَّهُمَّ وَلا تَبْعَلْ السَّعْطان فيه نصِيعً الدُّعاء (٢) » ، اللَّهُمَّ بِاسْمِكَ اسْتَحْلَلْتُها، وَبِأَمانَتِكَ أَخَذْتُها (٣) ، فَإِنْ قَضَيْتَ في رَحِمِها وَلَداً فَآجْعَلْهُ غُلاماً، وَلا تَجْعَلْ لِلشَّيْطان فيهِ نَصِيباً وَلا شَركاً » ».

﴿ ٣٢ ـ باب الصَّلاة على الأموات ﴾

ت ﴿ 1٧٥﴾ ١ \_ الحسين بن سعيد ، عن قضالة ، عن كُليب الأسديِّ « قال : سألت أباعبدالله التَّكِيلُا عن التَّكبير على الميّت ، فقال \_ بيده \_ : خساً (١٠) ، قلت : فكيف أقول إذا صلّيت عليه ؟ قال: تقول : « ٱللَّهُمَّ عَبْدُكَ آختا جَ إِلَىٰ رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ فَكيف أقول إذا صلّيت عليه ؟ قال: تقول : « ٱللَّهُمَّ عَبْدُكَ آختا جَ إِلَىٰ رَحْمَتِكَ وَأَنْتَ غَيْ عَنْ عَذَابِه ، ٱللَّهُمَّ إِنْ كَانَ مُحْسِناً فَزِدْ فِي إِحْسانِه ، وَإِنْ كَانَ مُسِيئاً فَآغَفِرْ لَهُ » ».

صَ ﴿١٧٦﴾ ٢ \_ عنه ، عن قَضالة ، عن عبدالله بن سنان ، عن أبي عبدالله المَلْكَثَلا « قال : التَّكبير على الميت خس تكبيرات » .

مع ﴿ ٩٧٧ ﴾ ٣ \_ عنه ، عن القاسم بن محمد ، عن عليِّ بن أبي حزة ، عن أبي مرة ، عن أبي حزة ، عن أبي بصير ، عن أبي جعفر التلكلا «قال: كبر رَسول الله التلكيلا خساً ».

◄ ﴿١٧٩﴾ ٥ \_ علي بن الحسين ، عن محمد بن أحمد بن علي بن الصلت ، عن عبدالله بن الصلت ، عن الحسلت ، عن الحسن بن علي ، عن ابن بُكير ، عن قدامة بن زَائدة «قال :

1 ~\o

 <sup>⇒</sup> إن أعجبتك نفسك و عشيرتك و اعتمدت عليها ، فإن الذعاء والتوكّل والاستعانة بالله تعالى أفضل من ذلك . (ملذ)
 ١ ـ الأنبياء : ٨٩.

٣ ـ أي بعهدك الّذي هو الرّفق والشّفقة أخذتها .

٤ - «قال» هنا بمعنى أشار، و دأب العرب جعل القول عبارة عن جميع الأفعال، فتقول:
 «قال بيده» أي أخذ أو أشار، و «قال برجله» أي مئي.

سمعت أباجعفر الطَّفَلَا يقول: إنَّ رَسولَ الله اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّلَهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ ال

عَمْ ﴿ ١٨٠﴾ ٦ \_ عبدالله بن الصَّلْت ، عن الحسن بن محبوب ، عن أبي ولآد «قال: سألت أباعبدالله التَكَالُاعن التَكبير على الميّت ، فقال: خساً ».

صع ﴿ ٩٨١﴾ ٧ \_ فأمّا ما رواه أحمدُ بنُ محمّد بن عيسى، عن محمّد بن خالدٍ \_ البَرقِيّْ ، عن أحمدَ بنِ النَّضر الخَزَّاز ، عن عَمرو بن شِمر ، عن جابر « قال : سألت أباجعفر التَّكُلُّ عن التَّكبير على الجنازة هل فيه شيءٌ موقّتٌ أم لا ، فقال : لا ، كبّر رسول الله الله الله المَّالِيُّ أحد عشر و تسعاً و سبعاً و خساً و سِتاً و أربعاً ».

قال محمّد بن الحسن: ما تضمّن هذا الخبر مِن زيادة التّكبير على الخمس مرّات مستروك بالإجماع، و يجوز أن يكون الطّعَلَا أخبر عن فِعل النّبي المُحلّظ بذلك لأنّه كان يُكبِّر على جنازة واحِدة أو اثنتين فكان يُباءُ بجنازة أخرى فيبستده من حيث انتهى خس تكبيرات، فإذا أضيف إلى ما كان كبّر زاد على الخمس تكبيرات، وذلك جائز على ما سَنُبيته فيا بعد إن شاء الله تعالى، و أمّا ما يتضمّن من الأربع تكبيرات فحمول على التّقيّة لأنّه مذهب المخالفين ؛ أو يكون أخبر عن فعل النّبي المحلّظ مع المنافقين والمتّهمين بالإسلام، لأنّه الكلّل كذا كان يفعل ؛ والذي يدلُّ على ذلك ما رواه:

مع ﴿ ٩٨٢﴾ ٨ \_ الحسين بن سعيد ، عن محمد بن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عُمُان ؛ و هيشام بن سالم ، عن أبي عبدالله الطّيّلا «قال: كان رسول الله الطّيلاً يكبّر على قوم خساً و على آخرين أربعاً ، فإذا كبّر على رَجلٍ أربعاً اتُّهم » (١٠).

مع ﴿ ١٨٣﴾ ٩ \_ عليُّ بن الحسين ، عن عبدالله بن جعفر ، عن إبراهيم بن-مَهزِيار ، عن أخيه عليٍّ ، عن إسماعيل بن همّام ، عن أبي الحسن الطّهُلا « قال : قال أبوعبدالله الطّهُلا: صَلّى رَسول الله ﴿ اللهِ على جَنازة فكبر عليه خَساً و صَلّى على آخر فكبَّر عليه أرْبعاً ، فأمّا الّذي كبر عليه خساً فحَمِد الله و مَجّده في التّكبيرة

1 ٣17

١ ــ الذي بخطر بالبال أنّ قوله تعالى : «ولا تقم على قبره» أي لا تقم على جنازته حين الصلاة عليه بعد التكبير الرّابع ، كما في الخبر الذي نقل في صلاته على ابن أبي ابن سلول المنافق .

الأولى ، و دعا في النّانية للنّبيّ ، و دعا في الثّالثة للمؤمنين والمؤمنات ، و دعا في الرّابعة للمَيّت، وانصرف في الخامِسة، وأمّا الَّذِي كبّر عليه أربعاً فحمدالله و عجّده في التّكبيرة الأولى ودعا لنفسه المُنْسِينُ وأهل بيته التَّنْسُ في الثّانية، ودعا للمؤمنين والمؤمنين والمؤمنات في الثّالثة، وانصرف في الرّابعة فلم يدع له لأنّه كان منافقاً ».

مع ﴿ ١٨٤﴾ ١٠ علي بن الحسين ، عن أحمد بن إدريس ، عن محمد بن سالم ، عن أحمد بن النفس ، عن عمد التخليلا : عن أحمد بن النفس ، عن عمرو بن شمر « قال : قلت لجعفر بن محمد التخليلا : جُعِلتُ فِداكُ إِنَا نتحدّت بالعِراق أَنَّ علياً التلكيلا صلى على سَهل بن حُنيْفٍ فَكَبّر عليه سِتناً ، ثمّ التفت إلى من كان خلف فقال : إنه كان بَدْرياً ، قال : فقال جعفر التلكيلا : إنه لم يكن كذا و لكنه صلى عليه خساً ، ثمّ رفعه ومشى به ساعَة ،ثم وضعه فكبّر عليه خساً ، ففعل ذلك خس مرّات حتى كبر عليه خساً وعشرين تكبيرة » (١٠).

م و يحتمل أن يكون المراد بالخبر إذا كان أهل الميّت يريدون أن يكبّروا عليه ٢١٧ أربعاً فيتركون مع اختيارهم، يدلّ على ذلك ما رواه:

\* ﴿ ١٨٥ ﴾ ١٦ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن محمد بن إسماعيل بن بزيع ، عن محمد بن إسماعيل بن بزيع ، عن محمد بن عُذافِر ، عن عُقْبَةَ ، عن جعفر (٢) ((قال: سُئل جعفر الْكَلِكُلا عن التَّكبير عَلَى الجنائز ، فقال: ذاك إلى أهل الميت ما شاؤوا كبروا ، فقيل: إنهم يحبرون أربعاً ، فقال: ذاك إليهم ، ثمَّ قال: أما بَلَغكم أنَّ رَجلاً صلى عليه على النَّكِكُلا فكبر عليه خسا حتى صلى عليه خس صلوات ، يكبر في كل صلاة خس تكبيرات !!؟ قال: ثمَّ قال: إنّه بدري من عقيي (٣) ، أُحدي ، وكان من النُقباء الذين -

١ ـ سيأتي مثله بلفظ آخر تحت رقم ٣٧ من الباب. وللملامة الجلسي (ره) كلام فيه.

٢ \_ كذا، و لا معنى لقوله: «عقبة عن جعفر قال: سئل جعفر الظلا» و الصواب: «عقبة ابن جعفر قال: إلخ»، ويأتي في آخر الحوالات في خبر «الحسن بن محمد بن سماعة، عن عقبة بن-جعفر، عن أبي الحسن الظلما».

٣ ــ المراد بالعقبي من بايع من الأنصار النبي عليه في عَقبة مِنى قبل الهجرة في موسم الحج ،
 كما ذكر المؤرخون.

اختارهم رسول الله الله المسلم من الاثني عشر ، فكانت له خس مناقب فصلى عليه لكل منقبة صلاة » (١٠).

ويحتمل أن يكون أراد التَكَالُ بقوله: «أربعاً » ما يقرء بين التّكبيرات ، لأنّ التّكبيرة الخامسة ليس بعدها دعاء وإنمّا ينصرف بها عن الجِنازة ؛

يدل على ذلك ما رواه:

عوم ( ١٨٦ ) عن محمد بن عن محمد بن يحيى ، عن محمد بن أحمد الكوفي \_ ولقبه حَدْانَ \_ عن محمد بن عبدالله ، عن محمد بن أبي حزة ، عن محمد ابن يزيد ، عن أبي بصير «قال: كنتُ عند أبي عبدالله الكثيلا جالساً فدخل رَجل فسأله عن التكبير على الجنائز ، فقال: خس تكبيرات ، ثمَّ دخل آخر فسأله عن الصّلاة على الجنائز ، فقال له : أربع صَلَوات ، فقال الأوّل : جُعِلتُ فِداكَ سألتك فقلت : خساً ، و سألك هذا فقلت :أربعاً !!؟ فقال : إنك سألتني عن التّكبير و سألني هذا عن الصّلاة ، ثمَّ قال : إنها خس تكبيرات بينهنَّ أربع صلوات ثمَّ بسط كفّه فقال : إنّهن خس تكبيرات بينهنَّ أربع صلوات » .

مع ﴿ ١٨٧﴾ ١٣ \_ عليُّ بن الحسين ، عن محمّد بن يحيى ، عن محمّد بن-الحسين، عن عُبَيْس بن هِشام ، عن الحسن بن أحمدَ المعنقريُّ ، عن يونسَ (٢)، ((عن أبي عبدالله الطَّهُ اللهُ ال

† ٣١٨

١ \_ إنّ الخبر متضمّن أنه كانت له خسة مناقب ، مع أنّ عدد المناقب التي ذكرها أربعة ، فلا بدّ من سقوط خامسها . ثم ما تضمّن من كون التكبير إليهم والتكبير أربعاً إليهم كما ترى والاستدلال له بصلاة أميرالمؤمنين الله على رجل كما ترى ، فإنّه صلّى على سهل بن حنيف - كما رواه الكافي في باب «من زاد على خس» ، \_ خس صلوات كلّ صلاة خس تكبيرات ، تعدد الصلوات عليه لما كان فيه من الخصوصيّات ، وقول المصنّف بعده «يحتمل أن يكون المراد بقوله: أربعاً» ما يقرء بين التكبيرات كما ترى . (الأخبار الدّخيلة)

٢ \_ يحتمل أن يكون يونس بن ظبيان الضّعيف أو يونس بن يعقوب.

فأمّا ما رواه:

فالوجه في هذا الخبر ما قدّمناه من التّقيّة ، لأنّا قد دلّلنا على أنّ الصّلاة على اللّيت لا قِراءَة فيها بفاتحة الكتاب ، وهذا الخبر و الّذي تقدَّم موافق لبعض العامّة على ما قدَّمنا القَول فيه ، فلا ينبغى أن يكون عليه العمل .

صع ﴿ ١٨٩﴾ ١٥ \_ سهل بن زياد ، عن أحمد بن محمّد بن أبينَصر ، عن موسى بن بَكر ، عن أبياً وأسها ، موسى بن بَكر ، عن أبي الحسن الطّعثلا «قال: إذا صلّيت على المرأة فقم عند صدره ». وإذا صلّيت على الرَّجل فقم عند صدره ».

اليه عن يحيى بن زَكريّا ، عن أبيه ، عن أبيه ، عن يحيى بن زَكريّا ، عن أبيه زَكريّا ، عن أبيه زَكريّا بن موسى ، عن القاسم بن عبيدالله القمّيّ « قال : سألت أباعبدالله التَّكِيلُا عن الرَّجل يصلّي على جِنازة وَحْدَه ؟ قال : نَعَم ، قلت : فاثنان يُصلّيان عليها ؟ قال : نَعَم ، ولكن يقوم الآخر خلف الآخر ولا يقوم بجنبه ».

صع ﴿ ١٩٩ ﴾ ١٧ \_ على ، عن أبيه ، عن النَّوْفَلِيّ ، عن السَّكونيّ ، عن أبي عبدالله السَّلَون ، عن أبي عبدالله السَّلَاة اللهدّ و خير الصّفوف في الصّلاة المقدّم و خير الصّفوف في الجنائز المؤخّر، فقيل: يا رَسول الله ! و لِمَ ؟ قال: صارَ سُتْرَة لِلنّساء » (١٠).

ت ﴿ ١٩٢٧ ﴾ ١٨ \_ أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن الحسين بن سعيد ، عن فضالة ، عن أبان بن عثان ، عن الفضل بن عبدالملك « قال : سألت أباعبدالله التَّخَيَّلُا هل يصلَّى على الميّت في المسجد ، قال : نَعَم » (٢).

<u>የ</u>

١ ــ هذا الحكم في الموضعين معلّل بكونه أستر للنساء ، إذ تقدّم النساء على الرّجال ينافي الستر المطلوب للنساء.
 ٢ ــ ٢ ــ ٢ خلاف ظاهراً في جواز الصّلاة على الجنائز في المساجد، والمشهور الكراهة ، ولا يخلو من قوّة . (ملذ) و المشهور الكراهة ، ولا يخلو من قوّة . (ملذ) و سيأتي الخبر بعينه متناً و سنداً تحت رقم ٣٩.

مع ﴿ ٩٩٣﴾ ١٩ \_ سعد بن عبدالله ، عن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن \_ سِنان ، عن العَلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدهما مثل ذلك .

مَّع ﴿ ٩٩٤ ﴾ ٢٠ \_ سعد بن عبدالله ، عن مُحمّد بن الحسين ، عن يزيدَ بن \_ إسحاق شَعَر ، عن هارونَ بن حمزةَ ، عن أبي عبدالله الطَّيْئلا « قال : إذا دخل وقتُ صلاة مَكتوبة فابدَء بها قبل الصّلاة على الميّت ، إلاّ أن يكون مَبطوناً أو نُفَساءً أو نحو ذلك ».

مَعَ ﴿ ٩٩٥ ﴾ ٢١ – عليُّ بن الحسين ، عن أحمدَ بنِ إدريس ، عن محمد بن سالم ، عن أحمدَ بنِ النَّضر، عن عمرو بن شِمر ، عن جابر « قال: قلت لأبي جعفر التَّلْفَلا: عن أحمدَ بنِ النَّضر، عن عمرو بن شِمر ، عن جابر « قال: قلت لأبي جعفر التَّلْفَلا: عجل إذا حضرت الصّلاة على الجِنازة في وقت مكتوبة فبأيّهما أبدء ؟ فقال : عجل الميّت إلى قبره إلاّ أن تخاف أن يفوت وقت الفريضة ، ولا تنتظر بالصّلاة على الجنائز طلوع الشّمس ولا غروبها ».

مع ﴿ 1917 ﴾ ٢٢ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن موسى بن القاسم البَجليّ ؛ و أبي قَتادة القمّيّ ، عن عليّ بن جعفر ، عن أخيه موسى بن جعفر الطَّلَقَالُا « قال : سألته عن صّلاة الجَنائز إذا احرَّت الشّمس أيصلح أو لا ، قال : لا صَلاة في وقت صلاة ، وقال : إذا وَجَبَتِ الشّمس فصلِّ المغرب ثمَّ صلِّ على الجَنائز » (١) . . أه كُنْ ﴿ ٩٩٧ ﴾ ٣٧ \_ حُمّيد بن زياد ، عن الحسن بن محمد بن سَماعَة َ عن غير واحدٍ - عن أبان ، عن محمد بن مسلم « قال : سألت أباعبدالله الطَّلِيَّةُ هل يمنعك شيءٌ من هذه السّاعات عن الصّلاة على الجنائز ، فقال : لا ».

ص ﴿ ١٩٨﴾ ٢٤ - أبوعلي الأشعري ، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عن صَفوانَ ابن يجيى ، عن العَلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطّهكلا « قال : يصلى على الجِنازة في كلّ ساعةٍ ، إنّها ليست بصلاة رُكوع و لا سجود ، و إنّما تكره الصّلاة عند طلوع الشَّمس و عند غُروبها الّتي فيها الخشوع والرُّكوع والسّجود ، لأنّها تغرب بين قَرْنَي شيطان و تطلع بين قَرْنَي شيطان » (١).

١ ــ قوله : «إذا احرّت الشّمس» لا معنى له ، وهو محرّف «إذا وجبت الشّمس» الواقع في الجواب ، ومعنى «وجبت» غربت كاملاً ، وصار وقت صلاة المغرب . (الأخبار الدّخيلة) ١ ـ تقدّم شرحها ، راجع هذا الجلّد ص ٢٢٣ تحت رقم ٤٧٤ .

صى ﴿ ٩٩٩ ﴾ ٢٥ \_ أخمد بن محمّد ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد بن عثمان (١)، عن عبدالله الحَلبيّ ، عن أبي عبدالله الطَّلَقَلا (( قال : لا بأس بالصّلاة على الجَنائز حين تغيب الشَّمس و حين تطلع ، إنّما هو استغفار ».

صع ﴿ ١٠٠٠ ﴾ ٢٦ \_ فأمّا ما رواه الحسين بن سعيد، عن القاسم بن محمّد، عن أبان، عن عبدالله عن عبدالله عن عبدالله التَّا فَلَا : تكره الصّلاة على الجّنائز حين تصفرُ الشّمس و حين تطلع ».

فهذا الخبر صريح بالكراهية دون الحظر، و يمكن أن يكون وجه الكراهية في ذلك أنه مذهب بعض العامة فخرج مخرج التقية.

صع ﴿١٠٠١﴾ ٢٧ \_ سَهل بن زياد ، عن أحمد بن محمّد بن أبي نصر ، عنِ العَلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أبي جعفر التَّلَيُّلا « قال : سألته كيف ٢٢ يصلى على الرِّجال والنِّساء ، فقال : يوضع الرِّجال ممّا يلي الرِّجال ، و النِّساء خلف الرِّجال ».

مع ﴿ ١٠٠٢﴾ ٢٨ \_ عنه ، عن محمّد بن سِنان ، عن طلحة بن زَيد ، عن أي عبدالله التَّكُولُا « قال : كان (٢) إذا صلّى على المرأة والرَّجل قدّم المرأة وأخّر الرَّجل ، فإذا صلّى على العبد و الحرّ قدّم العبد و أخّر الحرّ ، و إذا صلّى على الصّغير والكبير قدّم الصّغير وأخّر الكبير ».

مَنْ ﴿١٠٠٣﴾ ٢٩ \_ حميد بن زياد ، عن الحسن بن محمّد بن سَماعَة \_عن غير واحد \_ عن أبان بن عثمان ، عن عبدالرّحن بن أبي عبدالله «قال: سألت أباعبدالله التَكْثَلُا عن جَنائز الرّجال والنّساء إذا اجتمعت ، فقال: تقدّم الرّجال في كتاب على التَكْثَلا» (٣).

١ ـ جاء في الاستبصار مثل ما في المتن إلا فيه بدل «حماد بن عنمان» «حماد بن عبسى» ، واحتمل تصحيفها ، لأن حمّاد بن عيسى و إن يروي عنه ابن أبي عمير ، ولكن لم يرو عن عبيدالله ابن على الحلى رواية ـ انتهى .

٢ في الفقيه: «كان علي قطية إذا صلى \_ إلخ»، وفي الكاني مثل ما في المنز.

٣ \_ قال العلامة الجلسي \_ رحمه الله \_: المراد بالتقدّم في هذا الخبر التقدّم بالنسبة إلى الإمام ، -

ت ﴿ ١٠٠٤ ﴾ ٣٠ ـ محمّد بن أحمد ، عن أحمد بن الحسن بن عليّ ، عن عَمْرو ابن سعيد ، عن مُصَدّق بن صَدَقَة ، عن عَهٰر بن موسى ، عن أبي عبدالله الطّيّكة الني الرّجل يصلي على ميّتين أو ثلاثة موتى كيف يصلي عليهم ؟ قال : إن كان ثلاثة أو اثنين أو عَشَرة أو أكثر من ذلك فليصل عليهم صلاة واحِدة ، يكبّر عليهم خس تكبيرات كها يصلي على ميّت واحدٍ وقد صلى عليهم جميعاً ، يضع ميّتاً واحِداً بثم يععل الآخر إلى ألية الأول،ثم يععل رأس القالث إلى ألية الثاني شبه ميّتاً واحداً بثم يفرغ منهم كلّهم ما كانوا،فإذا سوّاهم هكذا قام في الوسط فكبّر خس تكبيرات ، يفعل كها يفعل إذا صلى على ميّت واحد ، سُئِل : فإن كانوا خس تكبيرات ، يفعل كها يفعل إذا صلى على ميّت واحد ، سُئِل ألية الأوّل حتى يفرغ من الرّجال كلّهم، فإذا سوّى على منت واحد منهم كلّهم، فإذا سوّى يفرغ من الرّجال كلّهم، فإذا سوّى عليهم كما يصلي على ميّت واحد ، سُئِل : عن ميّت صلي عليه فلمّ سلّم الإمام (٢٠ فإذا الميّت مقلوبٌ رِجليه واحد ، سُئِل : عن ميّت صلّي عليه فلمّ سلّم الإمام (٢١ فإذا الميّت مقلوبٌ رِجليه فإن كان قد حل ما لم يدفن، فإن كان قد حل ما لم يدفن، فإن كان قد حل ما لم يدفن، فإن كان قد حل ما لم يدفن،

مع ﴿ ١٠٠٥﴾ ٣١ - أبوعليِّ الأشعريُّ ، عن محمّد بن عبدالجبّار ، عن صفوانَ بن مجيى ، عن العَلاء ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحَدِهما النَّسَاء ﴿ قَالَ : سألته عن الرِّجال والنِّساء كيف يصلَّى عليهم ، قال : الرِّجل أمام النِّساء ممّا يلي الإمام يصفّ بعضهم على أثر بعض ﴾ .

مَّحُ ﴿١٠٠٦﴾ ٣٢ \_ أحمد بن محمَّد ، عن محمَّد بن أبيعُمَير ، عن حمَّاد ، عن زُرارةَ ؛ والحلبيّ ، عن أبي عبدالله التَّلْقَلُا (( قال : في الرَّجل والمرأة كيف يصلّي

 <sup>◄</sup> و في الخبر السّابق التّقدّم بالنّسية إلى القبلة ، فلا تنافي ، و عدّه الشّيخ في الاستبصار من الأخبار المخالفة للمشمور .

١ ـ في الكافي والذكرى و غيرهما : إلى الية المرأة الأولى ، و هو أظهر ، (ملذ)
 ٢ ـ كناية عن الفراغ .

عليها ؟ فقال: يجعل الرَّجل والمرأة و يكون الرَّجل تمَّا يلي الإمام ».

سل ﴿١٠٠٧﴾ ٣٣ عليُّ بن الحسين ، عن عبدالله بن جعفر، عن إبراهيم بن-مَهزِيار، عن أخيه عليِّ بن مَهزِيار، عن الحسن بن عليِّ بن فَضَّال، عن ابن بُكيرـ عن بعض أصحابه عن أبي عبدالله التَكَافِلا ( \_ في جَنائز الرَّجال والصِّبيان والنَّساءِ \_ قال : توضع النَّساء ممَّا يلي القِبلَة ، والصَّبيان دونهنَّ ، والرِّجال دونَ ذلك ، و يقوم الإمام ممّا يلي الرّجال ».

يَحْ ﴿ ٨٠ ٩٨ ﴾ ٣٤ عنه ، عن محمّد بن أحمد بن عليّ بن الصّلت ، عن عبدالله ٣٢٣ ابن الصَّلت ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمَّاد بن عنان ، عن عبيدالله الحلبيِّ (( قال : سألته عن الرَّجل والمرأة يصلّي عليها ، قال: يكون الرَّجل بين يدي المرأة تمّا يلي-القِبلَة ، فيكون رأس المرأة عند وَرِكَي الرَّجل ثمَّا يلي يَساره ، و يكون رأسُها أيضاً ممّا يلي يسار الإمام، و رأس الرَّجل بما يلي بمن الإمام » (١٠٠.

قال تحمّد بن الحسن : ما تضمّن هذه الأخبار من ترتيب الجنائز محمولًا على الاستحباب دون الوجوب لأنَّه لو لم ترتَّب لكانت الصّلاة ماضية ، لكنّ الأفضل ما ذكرناه. والَّذي يدلُّ على ما قُلناه ما رواه:

مع ﴿١٠٠٩﴾ ٣٥ \_ عليُّ بن الحسين ، عن سعد بن عبدالله ، عن أحمدَ بنِ محمّد ، عن عليّ بن الحكم ؛ و محمّد بن إسماعيلّ بنِ بزيع ، عن هِشام بن سالم ، عن أبي عبدالله الصَّلِيمَلا « قالُ : لا بأس(٢) بأن يُقَدَّمَ الرَّجلُ و تؤخَّرَ المرأةُ و تقدُّمَ

١ ـ لا يخني أنَّ هذا الخبر مخالف للأخبار السَّالفة ، فإنَّه يدلُّ على استحباب كون المرأة أقرب إلى الإمام، لأنَّها لو كانت أقرب إلى القبلة لكانت ممّا يلي عين الرَّجل لا يساره، وهو الطَّاهر من قوله : «تما يلي القبلة» و إن أمكن أن يكون حالاً عن المرأة ، أو يكون المعنى يكون بن يديها إذا قيس بالنَّسبة إلى من يكون في جبهة القبلة . لكن قوله : «نما يلي يساره» لا يقبل التَّأويل إلاَّ بتكلُّف ، بأن يكون الضَّمير راجَّعاً إلى المرأة بتأويل النَّعش ، أو يقال : الضَّمير راجع إلى المصلّ ، فإنه إذا وقف عند صدر الرّجل يكون وركا الرّجل و رأس المرأة جميعاً من جهة يساره ، وهُو وجه قريب، أو يقال: كان في الأصل: «يسارها» ولقد تفطن بذلك في الاستبصار، فجعل هذا-الحبر و خبر عبدالرَّحن بن أبي عبــدالله المتقدّم تحت رقم ١٠٠٣ من الأخبار المعارضــة للأخبار ٢ \_ حله على تقدّم المُصلّين و تأخّرهم في الصّلاة بعيد. الشابقة . (ملذ)

المرأةُ و يؤخَّرَ الرَّجلُ ـ يعني في الصّلاة على الميّت ـ ».

صع ﴿ ١٠١٠ ﴾ ٣٦ - عَلَيُّ بن الحسين ، عن سعد بن عبدالله ، عن الحسن بن موسى الحَشَاب ، عن غياث بن كَلُوب بن قَيْهُ سَ البَجَلِيِّ ، عن إسحاقَ بن عمّار ، عن أبي عبدالله المُلَّكِلُا « قال : إنَّ رَسولَ اللهِ المُلْكِلِيلِ صلّى على جَنازة ، فلمَّا فرغ جاء قومٌ فقالوا : يا رَسول الله فاتتنا الصّلاة عليها ؟! فقال المُلْكِلِيلِ : إنَّ الجِنازة لا يصلّى عليها مرَّتين ، ادعواله و قولوا خيراً » (١٠).

قال محمّد بن الحسن: هذا الخبر محمولٌ على ضرب من الكّراهِية (٢)، لأنّا قد بيّنًا فِعلَ أميرالمؤمنين الطّهَيُلا عليه خس مرَّات،كلّما فرغ من خس تكبيرات جاءً قوم فأعاد ثانياً خس مرَّات.

و يؤكّد ذلك ما رواه:

كُمْ ﴿ ١٠١١ ﴾ ٣٧ \_ عليٌ بن إبراهيم ، عن أبيه ، عن ابن أبي عُمَير ، عن حمّاد ، عن الحلبيِّ ، عن أبي عن الحلبيِّ ، عن أبي عبدالله الطفيلا « قال : كبّر أمير المؤمنين الطفيلا على سَهل بن - خُنَيْف - وكان بَدْرِيَّا - خس تكبيرات، ثمَّ مشى ساعة ، ثمَّ وضعه ، و كبّر عليه خسأ أخرى ، يصنع ذلك حتى كبّر عليه خساً و عشرين تكبيرة » (٣٠).

† 47£

١ ـ تقدّم في المجلّد الأوّل بسند آخر ص ٤٩٥ مع بيان . و سيأتي أيضاً تحت رقم ٦٦ بالسند الذي تقدّم .

٢ \_ قال \_ رحمه الله \_ في الاستبصار: و يجوز أن يكون قوله عير: «إنّ الجنازة لا يصلَى عليها مرتين» وجوباً ، و إن جاز أن يصلَى عليها مرتين نَذْباً واستحباباً ، و إنها الواجب دفعة واحدة و ما زاد عليه فإنه مستحب مندوث إليه \_ إنتهى.

٣ ـ تقدّم بلفظ آخر في الباب تحت رقم ١٠، وقال العلّامة المجلسي \_ رحمه الله \_ : في ـ الاستدلال به نوع خفاء لإمكان مدخلية الخصوصية ، كما يظهر من هذا الخبر و السّابق. و مراده ما تقدّمت الإشارة إليه .
 ١ ـ في الاستبصار : «محمّد بن سالم» .

جنازة امرأة من بني النّجار فصلى عليها فوجد الحفرة لم يمكنوا فوضعوا الجنازة فلم يجيء قوم إلا قال التَلَيَّلًا لهم: صلّوا عليها ».

نَ ﴿ ٣٩ ﴿ ١٠١٣ ﴾ ٣٩ ـ علي بن الحسين ، عن سعد بن عبدالله ، عن أحمد بن عمد بن عيسى ، عن الفضل بن عمد بن عيسى ، عن الفضل بن عمد بن عيسى ، عن الفضل بن عبدالملك « قال : سألت أباعبدالله المناه الم

مَعَ ﴿١٠١٤﴾ ٤٠ عنه ، عن محمّد بن يحيي ، عن محمّد بن الحسين ، عن محمّد بن سِنان ، عن القلاء بن رَزين ، عن محمّد بن مسلم ، عن أحدهما السَّلْمَالِاً مثل ذلك.

ت ﴿١٠١٥﴾ ٤١ ــ عنه ، عن محمّد بن يجيى ، عن محمّد بن الحسين ، عن أحمد بن محمّد بن أبينصر ، عن داود بن الحضين ، عن فضل التقبّاق «قال: سألته عن الميّت هل يصلّى عليه في المسجد ، قال: نعم ».

قال محمّد بن الحسن: هذه الأخبار محمولةٌ على ضرب من الرُّخصة وعند-الضَّرورة ، لأنَّ الأفضل أن يصلّي على الجنازة في مواضعها المرسومة بذلك.

والَّذي يدلُّ على ذلك ما رواه:

◄ ﴿١٠١٦﴾ ٢٤ ـ عمد بن يعقوب ، عن محمد بن يحيى ، عن محمد بن الحسين ، عن موسى بن طلحة ، عن أبي بكر بن عيسى بن أحمد العلوي « قال : كنت في المسجد و قد جيء بجنازة فأردت أن أصلي عليها فجاء أبوالحسن الأول التنافل فوضع مِرْفقه في صدري فجعل يدفعني حتى أخرجني (٢) من المسجد ، ثم قال : يا أبابكر ! إن الجنائز لا يصلى عليها في المساجد ».

مع ﴿١٠١٧﴾ ٢٣ \_ سَهل بن زياد ، عن الحسن بن عليّ بن فَضَال ، عن عليً ابن عُضَال ، عن عليً ابن عُقْبة ، عن امرأة الحسن الصّيقل ، عن الحسن الصّيقل ، عن أبي عبدالله التَّكَلُلُا « قال : سُئِل كيف تصلّى النّساء على الجنائز إذا لم يكن معهن رجل ، قال :

١ \_ تقدّم الخبر في الباب تحت رقم ١٨ منقولاً عن كتاب أحمد بن محمّد بن عيسى الأشعري بسندين . ٢ \_ في الكافي: «حتى خرج من المسجد» .

يصففن جيعاً فلا تتقدَّمهنَّ امرأة » (١).

مع ﴿١٠١٨﴾ ٤٤ \_ أبوعلي الأشعري ، عن محمّد بن سالم ، عن أحمدَ بن – النَّضر ، عن عَمرو بن شمر ، عن جابر ، عن أبي جعفر الطّكثلا « قال : إذا لم يحضر – الرَّجل تقدَّمت امرأة وسطهن وقام النّساء عن يمينها و شمالها ، و هي وسطهن تكبّر حتّى تفرغ من الصّلاة » (٢).

تُ ﴿ ١٠١٩ ﴾ ٤٥ عليُّ بن الحسن بن فَضَال ، عن عبدالرَّحن بن أبي نَجرانَ ، عن حَدالرَّحن بن أبي غَبرانَ ، عن حَد بن عيسى ، عن حَريز ، عن زُرارةَ ، عن أبي جعفر الطَّلِيَّلا «قال: قلت له: المرأة تؤمُّ النِّساء ؟ قال: لا ، إلاَّ على الميت إذا لم يكن له أحدٌ أولى منها تقوم وسطهنَّ في الصَّفِّ معهنٌ ، فتكبرُ و يكبرن ».

صح ﴿ ١٠٢٠ ﴾ ٤٦ \_ محمد بن يحيى ، عن العَمْر كِي بن عليٍّ ، عن عليٍّ بن جعفر ، عن أخيه موسى بن جعفر الله الله الله الله عن قوم كبروا على جِنازة تكبيرة أو اثنتين ، و وضعت معها أخرى كيف يصنعون ، قال : إن شاؤوا تركوا الأولى الأخيرة ، و إن شاؤوا رَفعوا الأولى فأيتوا ما بق على الأخيرة ، وإن شاؤوا رَفعوا الأولى فأيتوا ما بق على الأخيرة ، كا.

† ٣٢٦

١ ـ لا خلاف بين الأصحاب ظاهراً في جواز إمامة المرأة للنّساء في صلاة الجنائز ، والمشهور
 كراهة بروزها عن الصفّ ، بل تقف بينهنّ ، و ظاهر النّهي عدم الجواز ، ولا يخنى أنّ هذا الخبر
 ليس بصريح في الإمامة (أي إمامة بعضهنّ لبعض) . (ملذ)

ثم ليعلم أنّ في صلاة الجنازة لا يتحمّل الإمام عن المأمومين شيئاً من التَكبيرات والأذكار ، و إنما الجاعة والصّفَ للاتّصال فحسب . نعم ، المتابعة فيها نما لا خلاف فيه .

٢ ـ قوله: «تقدّمت» أي بحسب الأفعال أو الرّتبة ، كناية عن الإمامة . أو المراد تقدّمها قليلاً بحيث لانتقدّم بجميع بدنها ، و لا تبرز من بينهن بحمل سائر الأخبار على ذلك . (ملذ)
 ٣ ـ أي بعد التكبير الخامس .

إلى قال في الذكرى: لو حضرت جَنازة أخرى في أثناء الصّلاة ، قال الصّدوقان والشّيخ \_
رحمهم الله \_ : يتخيّر في الاتمام على الأولى ثم يستأنف أخرى على الثّانية، وفي إبطال الأولى
واستيناف الصّلاة عليها؛ لأنّ في كلّ من القريقين تحصل الصّلاة، ولرواية عليّ بن جعفر (الثّثة) .
والرّواية قاصرة عن إفادة المدّعى ، إذ ظاهرها أنّ ما بتي من تكبيرة الأولى محسوب للجنازتين ،
فإذا فرغ من تكبيرة الأولى تخيّروا بين تركها بحالها حتى يكلوا التّكبيرة على الأخيرة و بين رفعها --

مَ ﴿ ١٠٢١﴾ ٤٧ – على بن إبراهيم، [عن أبيه (١)] عن أبي هاشم الجعفري (قال: سألت الرّضا التّلِيّلُلا عن المصلوب، فقال: أما علمت أنَّ جَدِّي التّلِيّلُلا صلى على عمّه (٢) ؟!! قلت: أعلم ذلك ولكني لا أفهمه مبيّناً، قال: أبينه لك؛ إن كان وجه المصلوب إلى القِبلة فقم على مَنْكِبه الأين (٣)، وإن كان قفاه إلى القِبلة فقم على مَنْكِبه الأين وان كان منكبه الأيسر إلى على مَنْكِبه الأيسر، فإنّ بين المشرق والمغرب قبلة، فإن كان منكبه الأيسر إلى القِبلة فقم على مَنْكِبه الأين، وإن كان منحرفاً فلا تزايلنَّ مَناكِبه، وليكن وَجُهُك إلى ما بين المشرق والمغرب، ولا تستدبره البَتَّة، قال أبوهاشم: وقد بين المشرق والمغرب، ولا تستدبره البَتَّة، قال أبوهاشم: وقد

ع من مكانها و الإتمام على الأخيرة ، وليس في هذا دلالة على إبطال الصلاة على الأولى بوجه ، هذا مع تحريم قطع العبادة الواجبة ، نعم لو خيف على الجنائز قطعت الصلاة ثم استؤنف عليها ، لأنه قطع للضرورة ؛ وقال ابن الجنيد : يجوز للإمام جمعها إلى أن يتم على الثانية خساً ، و إن شاء يومي إلى أهل الأولى ليأخذوها و يتم على الثانية خساً و هو أشدَ طباقاً للرّوايه . (ملذ)

ا \_ كذا في الكافي أيضاً ، و في جل نسخ التهذيب و نسخ الكافي بدون ذكر «عن أبيه» فعليه السند صحيح .

٣ ـ ظاهره أنّه يلزم محاذاة جانب الميّت لا وجهه و قفاه كما في حال الاختيار ، و أمّا تخصيص المنكب الأيمن في صورة الاستقبال ، والأيسر في صورة الاستدبار ، فكأنّه مخصوص بالعراق ، لأنَّ قبلته مائلة إلى المغرب، فني الفرضين إذا فعل كذلك فقد حاذى جانب الميّت ، ولم يتجاوز عمّا بين المشرق والمغرب ، بخلاف العكس فيها ، كما لا بخنى على المتأمّل . (ملذ)

1 \_ في بعض النَّــخ: «فإن كان قفاه إلى القبلة».

۵ ـ أي الميت إذا كان مستدبراً ، و «لا تستدبره» أي لا تقف محاذياً لدبره إذا كان مستقبلاً ، هذا ما حلّ في توجيه هذا الخبر بالبال ، والله أعلم مجقيقة الحال . و لعلّه يمكن الاستدلال بهذا الخبر على ما هو المتفق عليه من استلقاء الجنازة حال الصّلاة مع عدم نصّ عليه صريحاً ، والقوم تمسكوا بعمل الأصحاب . فإن قيل : هذا الخبر لا يدل على الهيئة المخصوصة ، بل على الأعم منها ، قلت : بانضهام الأخبار الواردة بكون رأس الميت إلى يمين المصلي يدل على تمام المطلوب ، لكنّه يمكن أن يقال : لعل لخصوصية المطلوب مدخلاً في ذلك . ->

فهمتُ إن شاء الله(١)، فهمتُ واللهي».

ت ﴿١٠٢٢﴾ ٨٤ ـ أحد بن عمد بن عيسى ، عن أحدَ بن عمد بن أبي نصر ، عن مَروان ، عن عَمَار بن موسى « قال : قلت لأبي عبدالله التَكَيُّلا : ما تقول في قوم كانوا في سفر لهم يمشون على ساحل البحر فإذا هم برجل ميتت عُريان قد لفظه البَحر(٢) وهم عُراة وليس عليهم إلاّ إزارٌ كيف يصلّون عليه و هو عُريان، وليس معهم فضل ثوب يكفّنونه ؟ قال : يحفر له و يوضع في لحده و يوضع اللِّس على عَوْرته فيستر عورته باللِّس و بالحَجر ، ثمَّ يصلَّى عليه ثمَّ يدُفن ، قلت : فلا يصلَّى عليه إذا دفن ؟ فقال: لا يصلِّى (٣) على الميَّت بعد ما يدفن ، و لا يصلَّى ٣٢٧ علیه و هو عُریان حَتّی تَواری عَورَته » (۱۰).

مع في الحسين ، عن محمد بن عبدالله ، عن محمد بن الحسين ، عن محمد بن-أسلم ـ عن رّجل من أهل الجزيرة ـ « قال : قلت لأبي الحسن الرّضا الكلكلا: قوم كُسْرِ بهم في بَحر<sup>(ه)</sup>فخرجوا يَشُون عَلَى الشَّطّ فإذا هم برَجلٍ ميّت عُريان والقوم ليس عليهم إلاَّ مَناديل متَّرْرين بها ، وليس عليهم فضلُ ثُوبٍ يوارون الرُّجُلَ فكيف يصلُّون عليه وهو عُريان ؟ فقال : إذا لم يَقدروا على ثوب يُوارونَ به

 <sup>◄</sup> قال في الذَّكرى: إنما يجب الاستقبال مع الإمكان ، فيسقط لو تعذَّر من المصلي أو الجنازة كالمصَّلوب الَّذي يتعذَّر إنزاله ، كما روى أبوهاشم الجعفري عن الرَّضا ﷺ ، و هِذه ٱلرَّواية و إن كانت غريبة نادرة .. كما قال الصدوق (ره) (في كتابه العيون كما مرّ) .. و أكثر الأصحاب لم يذكروا مضمونها في كتبهم ، إلاَّ أنَّه ليس لها معارضٌ و لا رادًّ، وقد قال أبوالصَّلاح وابن زهرة: يصلي على المصلوب، ولا يستقبل وجهه الإمام في القوجّه، فكأنَّهها عاملان بها، وكذا صاحب الجامع الشَّيخ نجيب الدّين ، والفاضل في المختلف قال : إن عمل بها فلا بأس ، وابن إدريس نقل عن بعض الأصحاب: إن صلى عليه و هو على خشبة استقبل وجهه وجه المصلي ، و يكون هو مستدبر القبلة ، ثم حكم بأنَّ الأظهر إنزاله بعد القلاثة والصّلاة عليه .

قلت : هذا النّقل لم نظفر به ، و إنزاله قد يتعذّر ، كما في قضيّة زيد . (ملذ)

١ ــ كذا ، وفي العيون : «قال أبوهاشم : ثمّ قال الرّضا الطَّقَة: قد فسمت إن شاء الله» .

٢ \_ أي رماه إلى جانبه. ٣ \_ في الكافي: «فقال: لا ، لا يصلّى على الميّت ـ إلخ».

٤ ـ قد سبق برقم ٤ من الباب ١٥ ص ١٩٦ و ١٩٧٠.

۵ \_ كذا، و في نقل الوافى: «كسر بهم مركب في بحر».

عورته فليحفروا قبره ويضعوه في لحَده يوارون عورته بلَيِن أو أحجار أو بتراب، ثمَّ يصلّون عليه و هو مدفونُ بعد مَّ يُوارونه في قبره ، قلت : ولا يصلّون عليه و هو مدفونُ بعد ما يُدفَن ؟ قال : لا ، لو جاز ذلك لأحد باز لرسولِ الله علي العُريان ». على المدفون و لا على العُريان ».

مع ﴿١٠٢٤﴾ ٥٠ \_ أحمد بن محمّد بن عيسى ، عن الحسين بن سعيد ، عن -النَّضر بن سويد ، عن هِشام بن سالم (٢)، عن أبي عبدالله التَّكِيُلا (( قال : قلت له : شاربُ الخمر والزَّاني والسَّارق يصلّى عليهم إذا ماتوا ؟ فقال : نَعَمَ ».

مع و الحسن بن محبوب، عن أيوب بن نوح، عن الحسن بن محبوب، عن الحسن بن محبوب، عن إبراهيم بن مِهْزَم، عن طلحة بن زيد، عن أبي عبدالله، عن أبيه ﷺ (« قال: صلَّ على من مات من أهل القِبلَة، وحسابه على الله » (٣).

مع ﴿١٠٢٦﴾ ٥٢ \_ عنه، عن أحمد بن الحسن بن علي بن فَضَال، عن أبي - همتام إسماعيل بن همتام، عن محمد بن سعيد بن غَرْوان ، عن السَّكوني ، عن جعفر، عن أبيه، عن آبائه التَّكُلُّ «قال: قال رَسول الله الله الله الله عن آبائه التَّكُلُّ «قال: قال رَسول الله الله الله عن أبيه، عن آبائه التَّكُلُّ «قال: ها لا تدعوا أحداً من أُمتي بلا صلاة ».

<u>ተ</u> ሞተል

١ - أي ما كان على يصلّي على قبر بعد الدّفن ، ولو جاز لكان هو على أحقّ بذلك ، أو أنه لو جاز لكانت الصّلاة عليه في القبر أحقّ ، مع أنّ الصّحابة منعوا من دفنه ليصلّوا عليه ، فيكون استدلالاً بفعل الصّحابة . أو المعنى أنّه لو كان لأحد الصّلاة عليه مكرّراً بعد دفنه أيضاً لكان يستحبّ لكلّ من يزور النّبي على أن يصلّي على قبره ، إذ هو على لا يتغبّر ولا يصير رميماً ، مع أنّ الأُمّة أطبقوا على خلاف ذلك ، و لعلّه أظهر والله يعلم . (ملذ)

٢ ـ في الاستبصار : «عن النّضر بن سويد ، عن هشام بن الحكم» ، والطّاهر الأصل عن هشام بدون النّسبة فحمله بعض النّسّاخ أو المحشّين على هشام بن الحكم ، وبعض على ابن سالم ، وفي الفقيه : في صلاة ميّته «عن هشام بن سالم» فالطّاهر هو الصّواب.

٣- اختلف الأصحاب في وجوب الصلاة على غير المؤمن من فيرق المسلمين ممن لا يجحد ما يعلم من الدّين ضرورة ، كالخوارج و النّواصب و الغلاة و المرتد ، فإنّهم خارجون عن الإسلام ، فذهب الشّيخ و جماعة إلى الوجوب. وقال المفيد بالحرمة ، و تبعم أبوالصلاح و ابن إدريس ، (ملذ)
 ١٤ - كذا في جلّ النّسخ التي عندنا ، و في بعض نسخ الفقيه : «ومن قتل نفسه» و في بعضها : «وعلى القاتل نفسه».

مع ﴿ ١٠٢٧ ﴾ ٥٣ \_ سعد بن عبدالله ، عن محمد بن الحسين ، عن النضر بن – سُويد ، عن خالد بن ماذ القَلانِسيِّ ، عن أبي جعفر التَلْيُثُلا (( قال : سألته عن الرَّجل يأكله السَّبع أو الطَّير فتبق عظامه بغير لحم كيف يصنع به ، قال : يغسل و يُكفّن ويُصلى [عليه] و يُدفن ، فإذا كان الميّت نصفين صلي على النصف الذي فيه قلبه » (١).

سى ﴿١٠٢٨﴾ ٥٤ \_ محمّد بن يحيى ، عن العَمْر كي البُوفَكيِّ ، عن عليِّ بن− جعفر ، عن أخيه موسى بن جعفر ﷺ مثل ذلك .

يَنُو ﴿١٠٢٩﴾ ٥٥ \_ عنه ، عن أحمد بن محمد بن عيسى ، عن العبّاس بن معروف ، عن طلحة بن زيدٍ ، عن أبي عبدالله الطفيلا «أنه قال: لا يصلى على عضو رَجل ؛ مِن رِجلٍ أو يد أو رأس منفرداً ، فإذا كان البدن فَصلي عليه و إن كان ناقصاً مِن الرَّأْسُ واليد والرِّجل ».

مع ﴿ ١٠٣٠ ﴾ ٥٦ \_ أحمد بن محمد، عن العبّاس بن معروف، عن محمّد بن سِنان ، عن أبي الحزرج طلحة بن زَيدٍ ، عن الفضل بن عثان الأعور ، عن أبي عبدالله الطّعُكلا « في الرّجل يُقتل فيوجد رأسُه في قَبِيلَة (٢)؟ قال: دِيته على من وُجد في قبيلته صدره و يداه، والصّلاة عليه (٣) ».

١ ـ يدل على وجوب الصلاة والغسل والكفن على من وجد جيع عظامه ، لأن الجمع المضاف يفيد العموم ، و على وجوب الصلاة على التصف الذي فيه القلب وهو يحتمل فيه ، و هو أظهر ، ويحتمل على بعد أن يكون المراد أن مع وجود التصفين يقف الإمام عاذياً للتصف الذي فيه القلب ، و استدل به على كون الصدر كالمتت في جميع الأحكام ، و لا يخفى ما فيه ، إذ الظاهر من الخبر وجوب الصلاة على التصف الذي يكون مشتملاً على عل القلب أو القلب أيضاً ، و على الرّأس واليدين . (ملذ)

٢ ـ كذا في نسخنا ، ويحتمل سقوط جملة من وسطه، كها أورده الفقيه بنهامه و فيه : «عن الفضل بن عثمان الأعور ، عن الصّادق ، عن أبيه ﷺ في الرّجل يقتل فيوجد رأسه في قبيلة ، و وسطه و صدره و يداه في قبيلة ، والباقي منه في قبيلة ؟ قال : ديته على من وجد في قبيلته صدره و يداه ، والصّلاة عليه».

٣ ـ إنّا يجب الصّلاة على الصّدر لا على باتي الأعضاء سواء كان المصلّى وجد في قبيلته
 الصّدر أو غيره . و لا يتوهم إرجاع الضّمير «عليه» إلى من وجد حتى يفيد تخصيص وجوب ◄

\* ﴿١٠٣١﴾ ك معد بن عبدالله ، عن محمد بن الحسن "، عن السندي السندي الربيع ؛ و عن علي ، عن أحدبن [محمد بن] أبينصر، عن جميل بن - دُرَّاج ، عن محمد بن مسلم ، عن أبي جعفر الطائل «قال: إذا قتل قتيل فلم يوجد إلا لحم بلا عظم لم يصل عليه ، فإن وجد عظم بلا لحم صلى عليه » (١).

مع ﴿ ١٠٣٢ ﴾ ١٠ عنه ، عن محمد بن الحسين ، عن الحسن بن موسى الخشّاب ، عن غياث بن كَلُوب البَجَلِيّ ، عن إسحاق بن عمّار ، عن أبي عبدالله التَّكِيّلا (إنَّ علياً التَّكِيّلا وجد قطعاً مِن ميّت فَجُمِعت (كذا) ثم صلّى عليها، ثمّ دُفِنت ». مع ﴿ ١٠٣٣ ﴾ ٥٩ \_ أحمد بن محمد بن عيسى ، عن محمد بن خالد ، عن حلف بن حيّاد ، عن عبدالله التَّكِيّلا (« قال : لَهُ مات خلف بن حيّاد ، عن عبدالله بن سِنان ، عن أبي عبدالله التَّكِيّلا (« قال : لَهُ مات دَم التَّكِيّلا فبلغ إلى الصّلاة عليه ، فقال هِبَهُ الله لجبرئيل التَّكِيّلا : تقدَّم يا رَسول الله فصل على نبيّ الله ، فقال جبرئيل التَّكِيّلا : إنَّ الله أمرنا بالسُجود لأبيك فلسنا نتقدَّم أبرار ولده و أنت مِن أبرً هم ، فتقدَّم فكبر عليه خساً عدَّة الصّلوات التي فرضها الله على أمّة محمد التَّكِيّلا ، وهي السُّنة الجارية في ولده إلى يوم القيامة ».

ت ﴿ ١٠٣٤ ﴾ ٦٠ - محمد بن أحمد ، عن أحمد بن الحسن بن عليّ بن فضال ، عن عَمرو بن سعيد المدائنيّ ، عن مُصلاق بن صَدَقَة ، عن عَسّار بن موسى السّاباطيّ ، عن أبي عبدالله الطّكُلُلا « قال : سألته عن الصّلاة على الميّت ، فقال : تكسيّر ، ثمَّ تقول : « إِنَا لِلهِ وَ إِنَا إِلَيْهِ راجِعُونَ ، إِنَّ اللهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى ٱلنّبي با أَيُّهَا ٱلَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَ سَلِّمُوا تَسْلِيماً ، ٱللهُمَّ صَلّ عَلىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ اللهُ عَلى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ بارِكْتَ عَلى إِبْراهِيمَ وَ آلِ إِبْراهِيمَ إِنَّكَ بارِكْ عَلى مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةِ ٱلمُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ صَلّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةِ ٱلمُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ صَلّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةِ ٱلمُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ صَلّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةِ ٱلمُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ صَلّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةِ ٱلمُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ صَلّ عَلى مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةِ ٱلمُسْلِمينَ ، ٱللهُمَّ عَبْدُكَ فُلانٌ وَ أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ ، ٱللهُمَّ أَلْحِقْهُ بِنَبْتِهِ مُحَمَّدٍ وَ عَلى أَيْمَةٍ وَاللهُمَّ أَلْحِقْهُ بِنَبْتِهِ مُحَمَّدٍ وَ عَلَى أَيْدِ وَ آلِمٍ . ، وَ الْسَلْمِينَ ، ٱللهُمُ عَبْدُكَ فُلانٌ وَ أَنْتَ أَعْلَمُ بِهِ ، ٱللهُمَّ أَلْحِقْهُ بِنَبْتِهِ مُحَمَّدٍ وَ عَلَى أَيْدِ وَ لَهُ فِيهِ ، وَ صَعِدْ دُوحَهُ ، وَ لَقَنْهُ حُجَّتُهُ ، عَلَيْهِ وَ آلِهٍ . ، وَ آلِهٍ . ، وَ نَوْر لَهُ فِيهِ ، وَ صَعِدْ دُوحَهُ ، وَ لَقَنْهُ حُجَّتُهُ ،

7

الصلاة بهم . (سلطان) واستدل العلامة المجلسيّ (ره) على اشتراط كون اليدين مع الصدر .
 ١ - في بعض نسخالكافي: «وإن وجد عظماً»، فحمول على مجموع العظام .
 ٣ - قوله : «و افْتنح له في قبره» ، في اللّغة : فتنح له في المجلس قشحاً : وستع و فرج له عن ←

وَآجْعَلْ مَا عِنْدَكَ خَيْراً لَهُ ، وَ آرْجِعْهُ إِلَىٰ خَيْرِ مَا كَانَ فِيهِ ، ٱللّٰهُمَّ عَنْوَكَ » تقول تخرِمْنا أَجْرَهُ ، وَ لا تُغْيِنَا بَعْدَهُ (١) ، اللّٰهُمَّ عَفُوكَ عَفُوكَ ، اللّٰهُمَّ عَفُوكَ عَفُوكَ » تقول هذا كلّه في التّكبيرة الأولى ، ثم تُكبر القانية و تقول: «آللّٰهُمَّ عَبْدُكَ فُلانٌ ، ٱللّٰهُمَّ أَنْجِنَهُ وَ الْجَعْهُ بِنَيِيّة مُحَمَّدٍ فَلانًا لَهُ ، وَ آرْجِعْهُ إِلَىٰ خَيْرِ مَا كَانَ فِيهِ ، وَصَقِدْ رُوحَهُ ، وَ لَقَنْهُ حُجَّتَهُ ، وَآجْعَلْ مَا عِنْدَكَ خَيْراً لَهُ ، وَآرْجِعْهُ إِلَىٰ خَيْرٍ مَا كَانَ فِيهِ ، ٱللّٰهُمَّ عِنْدَكَ نَحْتَسِبُهُ فَلا تَحْرِفنا أَجْرَهُ وَ لا تُغْيِنّا بَعْدَهُ ، ٱللّٰهُمَّ عَفُوكَ ، ٱللّٰهُمَّ عَفُوكَ » تقول هذا في نَحْتَسِبُهُ فَلا تَحْرِفنا أَجْرَهُ وَ لا تُغْيِنّا بَعْدَهُ ، ٱللّٰهُمَّ عَفُوكَ ، ٱللّٰهُمَّ عَفُوكَ » تقول هذا في مُحَمَّدٍ وَ آلِ اللّٰهُمَّ مَا عَفْر لِلْمُؤْمِنِينَ وَ ٱلْمُؤْمِناتِ ، و أَلِفْ (٢) بَيْنَ قُلُوبِهِمْ وَ تَوَفَى عَلَىٰ مُحَمَّدٍ وَ آلِ رَسُولِكَ ، ٱللّٰهُمَّ آغْفِرْ لَنَا وَ لِإِخْوانِنَا ٱلّٰذِينَ سَبَقُونا بِآلِامِانِ وَ لا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنا غِلَا وَلَا أَلْهُمَّ عَفُوكَ » و تُحَرِقُن فَي عَلَى عَلَىٰ عَلَى اللّٰهُمَّ عَفُوكَ » و تُحَلِي فَي قُلُوبِنا غِلَا لِلّذِينَ آمَنُوا رَبّنا إِنَّكَ رَوُوفَ رَحِيمٌ ، ٱللّٰهُمَّ عَفُوكَ » و تُحَلَىٰ في قُلُوبِنا غِلَا لِي اللّٰهُمَّ عَفُوكَ » و تُحَلَىٰ في قُلُوبِنا غِلَا لِلّذِينَ آمَنُوا رَبّنا إِنَّكَ رَوُوفٌ رَحِيمٌ ، ٱللّٰهُمَّ عَفُوكَ » و تُحَلَىٰ في قُلُوبِنا غِلَا

صع ﴿ ١٠٣٥ ﴾ ٢٦ \_ عنه ، عن إبراهيم بن هاشم ، عن النَّوْفَلِيّ ، عن السَّكونيّ ، عن السَّكونيّ ، عن السَّكونيّ ، عن جعفر ، عن آبائه السَّكِيَّة «قال: يورث الصَّبيُّ و يصلى عليه إذا سقط مِن بطنِ- أُمّه فاستهلّ صارخاً ، و إذا لم يستهلّ صارخاً لم يورث و لم يصلّ عليه ».

ص ﴿١٠٣٧﴾ ٣٦ َ\_أحمد بن محمد، عن الحسن بن علي بن يَقطين، عن أخيه الحسين بن علي بن يَقطين، عن أخيه الحسين بن علي الحسين العلي الحسين العلي الحسين العلي الحسين العلي العلى العلي ا

<sup>-</sup> مكان ، يسعه . وقال الجزريّ : ومنه حديث على (الله) : «اللّهم افْسَح له مفتسحاً في عدلك» أي أوسم له سعة في دار عدلك يوم القيامة \_ إنتهى .

١ ـ قوله: «عندك نحتسبه» أي نطلب الأجر لمصيبته، حيث نصير عليها لوجهك ولرضاك،
 وقوله: «ولا تفتنا بعده» أي لا تجعلنا مفتونين بالذنيا بعد رؤيتنا فوته، وننتظر لميراثه.

٢ ـ في بعض النسخ : «اللَّهمَ أَلَف ـ إلخ» .

٣ \_ المراد به الفراغ لا القسلم بالسلام عليكم.

<sup>؛</sup> \_ في بعض نسخ الاستبصار: «عن أبي الحسن الرّضا اللكالا» .

ه .. كذا في نسخنا ، وفي الاستبصار : «حسين ، عن أبيه عليّ بن يقطين» و هو الصواب .

الصّبيِّ إذا بلغ مِن السّنين والشّهور ، قال: يصِلّى عليه على كلّ حال إلاّ أن يسقط لغير تمام ».

قال محمّد بن الحسن : المعنى في هذه الأخبار ما قدّمناه (١) في خبر عبدالله بن سينان سواء.

م صح ﴿١٠٣٨ ﴾ ٦٤ \_ أحمد بن محمد، عن علي بن حديد ؛ وعبدالرَّحن بن أبي - ٣٣٠ نجرانَ ، عن حَريز ، عن زُرارةَ «قال : قلت لأبي جعفر التَّلَّيُثُلُّ المرأة تؤمّ النّساء ؟ قال : لا ، إلاّ على الميّت إذا لم يكن أحدٌ أُولـني منها، تقوم وسطهنَّ في الصّفَ معهنَّ فتُكـبِّر و يُكـبِّرن » (٢).

مع ﴿ ١٠٣٩ ﴾ ٦٥ \_ محمّد بن يعقوبَ، عن عليّ ، عن عليّ بن محمّد بن شيرة عن محمّد بن سليان ، عن حسين المرجوس (٣)، عن هِشام ( قال : قلت لأبي عبدالله الطَّفِل النّ النّاس يكلّمونا ويردُّون علينا قولنا : إنّه لا يصلّي علي الطّفل لأنّه لم يصلّ ، فيقولون : لا يصلّي إلاّ على مَن صَلّي (١)؟ فنقول : نعّم ، فيقولون : أرأيتم لو أنَّ رجلاً نصرانياً أو بهودياً أسلم ا، ثمَّ مات من ساعته ، فالجواب فيه (٥)؟ فقال : قولوا لهم : أرأيت لو أنّ هذا الّذِي أسلم السّاعة ثمُّ افترى على إنسان ما كان بجب عليه الحدّ ، فإذا إنسان ما كان بجب عليه في فريته ؟ فإنّهم سيقولون : يجب عليه الحدّ ، فإذا قالوا هذا قيل لهم : فلو أنّ هذا الصّبيّ الذي لم يصلّ افترى على إنسان هل كان يجب عليه الحدّ ؟ فإنّهم سيقولون : لا ، فيقال لهم : صدقتم ، إنها يجب أن يصلّي على من وجبت عليه الصّلاة والحدّ (٢)، و لا يصلّى على من لم تجب عليه الصّلاة ولا الحدود ».

١ - يحمله المؤلِّف (ره) في الاستبصار على التَّقيَّة، أو ضرب من الاستحباب.

٢ - يحمله المؤلِّف - رحمه الله - في الاستبصار على ضرب من الاستحباب دون الايجاب.

٣ ـ في الكافي (ج ٣ ص ٢٠٩): «علي بن شيرة» و نسخة ـ شيرة ـ . و أيضاً فيه بدل
 المرجوس «الحرشوش» و نسخة «الجرسوس» ، و نسخة «المرحوس» .

٤ - استفهام تقدير . ٥ - أي يلزمكم عدم وجوب الصلاة .

٦ حاصله أنّ مناطه التّكليف وليس لفعل الصّلاة فيه مدخل . (ملذ) و في الكافي : «والحدود».

مع ﴿ ١٠٤٠ ﴾ ٦٦ \_ محمد بن أحمد بن يحيى ، عن أبي جعفر ، عن أبيه ، عن وَهْب بن وَهْب ، عن جعفر ، عن أبيه المُتَهَالاً « أَنَّ رسول الله المُتَهَالِينَّ صلى على جنازة فلما فرغ جاءَه أناس فقالوا: يا رسول الله! لم ندرك الصّلاة عليها ؟ فقال: لا يصلى على جنازة مرَّتين ولكن أدعوا لها » (١٠).

مَعُ ﴿ ١٠٤١ ﴾ ٢٧ \_ عنه ، عن هارونَ بنِ مسلم ، عن مَسْعَدَةً بنِ صَدَقَةَ ، عن جعفر ، عن آبائه الكُلُكُ «أَنَّ علياً الكُلُكُ لم يغسّل عسر بن ياسِر ، و لا هاشم بن - عُتبة \_ وهو المرقال \_ ، دَفَنَسها في ثيابها بدمائيها ولم يصل عليها » (٢) .

قالُ محمَّدُ بن الحسن: مَا تَضَمَّنُ هذا الحَدَّيثُ من أَنَّ أميرالمؤمنين التَكْلُلُا لَمُ يصلِّ عليها وهمٌ من الرَّاوي ، لأنّا قد بيّنًا وجوب الصّلاة على الشُّهداء، و يجوز أن يكون الوّجه فيه أنَّ العامّة يَرْوون عن أميرالمؤمنين التَّلْكُلُا ذلك فخرج هذا موافقاً لهم.

مَع ﴿ ١٠٤٢ ﴾ ٦٨ \_ علي بن الحسن بن فَضّال ، عن محمّد بن علي ، عن محمّد ابن علي ، عن محمّد ابن يحيى ، عن عمّد ابن يحيى ، عن غياث بن إبراهيم ، عن أبي عبدالله ، عن أبيه التَّاتَقَالُا (( قال : قال : لا صلاة على جِنازة معها امرأة » (٣).

قال محمّد بن الحسن: الوجه في هذا الخبر أنّه لا صلاة فاضلة دون أن يكون المعنى فيه لا صلاة مجزية ، لأنّا قد بيّنًا جواز صلاة النّساء على الجنازة .

و يزيد ذلك بياناً ما رواه:

مع في الله عندي و عمد بن الوليد جيعاً ، عن عبدالرَّحن بن أبي نَجرانَ ؛ و سِنْديّ ابن محمد ؛ و محمد بن الوليد جيعاً ، عن عاصِم بن حُميد ، عن يَزيدَ بنِ خَليفة

† ٣٣٢

١ \_ نقدّم في الجِلّد الأوّل ص ٤٩٦ ، وفي هذا الجِلّد ص ٣٥٧ تحت رقم ٣٦ بسند آخر .

٢ \_ ظاهر بعض الأخبار أنه لا تجب الصلاة على الشهيد إلا إذا أدرك و فيه رمق بل يستحب الصلاة عليه ، و لكن لا خلاف في وجوب الصلاة عليه مطلقاً. راجع تفصيله ج ١ ص ٣٥٢٠.

٣ \_ قال الشيخ \_ رحمه الله \_ في الاستبصار: فالوجه في هذه الرّواية ضرب من الكراهية دون الحظر، و قال العلّامة المجلسي \_ رحمه الله \_: قيل: ظاهره أنّه إذا كان مع جنازة الرّجل جنازة أمرأة لم تضح التصلاة أو ليست بكاملة. لا ما فهمه الشّيخ، وفيه ما لا يخفى.

«قال: كنتُ عند أبي عبدالله التفكلا فسأله رَجُلِ من القمّيّين ، فقال: يا أباعبدالله تصلّي النّساء على الجنائز؟ قال: فقال أبو عبدالله التفكلا: إنَّ رَسول الله التفليل كان هدَرَ دم المُغِسِرَة بن أبي العاص \_ و حسدَّث حديثاً طويللاً \_ ، و أنَّ زينب بنت النّسيِّ التفليل توفيت، و أنَّ فاطمة التفكل خرجت في نسائها فصلَت على أختها » (١).

ن ﴿ ١٠٤٤ ﴾ ٧٠ عنه ، عن العبّاس بن عامِر ، عن أبي المَعْرا ، عن سَماعة ، ٢٣٣ عن أبي بصير ، عن أبي عبدالله الطّائلا « أنّه قال : ليس ينبغي للمرأة الشّابّة أن تخرج إلى الجنازة ، تصلّى عليها إلاّ أن تكون امرأة قد دخلت في السّنّ ».

ت ﴿١٠٤٥﴾ ٧١ - علي بن الحسن ، عن أحمد بن الحسن ، عن عمرو بن -سعيد ، عن مُصَدِّق بن صَدَقَة ، عن عَهار السَّاباطيّ ، عن أبي عبدالله التَّكُلُا «قال: الميّت يصلّى عليه ما لم يوار بالتُّراب وإن كان قد صلّى عليه » (٢).

١ ـ روى الكليني .. رحمه الله \_ بإسناده عن يزيد بن خليفة الحارثي قال: سأل عبسى بن عبدالله أباعبدالله فلكة و أنا حاضر فقال: تخرج النساء إلى الجنازة ؟ \_ وكان الله متكناً فاستوى جالساً ثم \_ قال: إن ...... آوى عمه المغيرة بن أبيالعاص \_ و كان ممتن هدر رسول الله على دمه \_ فقال لابنة رسول الله على: لا تخبري أباك بمكانه \_ كأنه لا يوقن أن الوحي يأتي عمداً \_ فقالت : ما كنت لأكتم رسول الله على عدوه ، فجعله بين مشجب له و لحقه بقطيفة فأتى رسول الله علياً الله علياً الله وقال: اشتمل على سيفك الت بيت ابنة ابن عمك فإن ظفرت بالمغيرة فاقتله ، فأتى البيت فجال فيه فلم يظفر به فرجع إلى رسول الله عليه فاخبره فقال: إن الوحي قد أتاني فأخبرني أنه في المشجب.

و دخل ..... بعد خروج على الله فأخذ بيد عمّه فأتى به [إلى] النّبي على فلمًا رآه أكت عليه ولم يلتفت إليه \_ وكان نبيُّ الله على حَبِياً كرياً \_ ، فقال : يا رسول الله هذا عمّي ، هذا للغيرة بن أبي العاص وفد والذي بعثك بالحقّ آمنته \_ إلخ. (راجع الكاني ج ٣ ص ٢٥٣)

(قال الجزريّ : المِشْجَب ـ بكسر الميم ـ : عيدان تُضمّ رؤوسها و يغرّج بين قوائمها و توضع عليها القياب، وقد تُعلّق عليه الأسقية لتبريد الماء ).

٢ ــ المسألة اختلافي، قال العلامة (ره) في المختلف: «المشهور كراهة تكرار الصلاة على المتت» . وقال في الذّكرى: ظاهرهم اختصاص الكراهة بمن صلى على المتت لما تلوناه عنهم من →

## ﴿ تمسّت الزّيادات ﴾

وَ ٱلْحَمْدُلَهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ، وَ صَلائهُ عَلَى خِيَرَيْهِ مِنْ خَلْقِهِ ؛ مُحَمَّدٍ
وَ آلِهِ ٱلطَّيِّبِينَ ٱلطَّاهِرِينَ ، وَ سَلِّمٍ نَسْلِيماً .

## و يتلوه كتاب الزَّكاة

جواز الصّلاة بمن فاتته على القبر، أو يريدون بالكراهة قبل الدُّفن حتى ينتظم الكلام وقيّد ابن-إدريس الكراهة بالصّلاة جماعة لتكرار الصّلاة على النّي على فرادي .

انتسهى بعسون الله المنتان ما أردناه مِن التّعلسيق على الجسزء الثّالث من كتاب تهذيب الأحكام ـ و آخر دعوانا أَنِ ٱلحَمْدُ لِلهِ رَبُ ٱلْعالَمينَ ـ في يوم السّبت الرَّابع من شهر ربيع الأوّل عام ١٤١٥ أو ١٣٧٣/٥/٢٢ .

| ٣   | { باب ١ ﴾ العمل في ليلة الجمعة و يومها                                                                                                    |
|-----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۲۷  | ربيب ٢ ﴾ فضل الجهاعة<br>( باب ٢ ﴾ فضل الجهاعة                                                                                             |
|     | ربب به كم احكام الجهاعة و أقل الجهاعة و صفة الإمام و من يقتدي به ،<br>( باب ٣ ﴾ أحكام الجهاعة و أقل الجهاعة و صفة الإمام و من يقتدي به ،  |
| Y 1 | وبب بها من أحكامها<br>وغير ذلك من أحكامها                                                                                                 |
| 71  | و حير على من المناه و الصلاة فيه زيادة على النّوافل المذكورة الله على النّوافل المذكورة                                                   |
| ٧٨  | و باب ه ﴾ الدعاء بين الرّكعات<br>( باب ه ﴾ الدعاء بين الرّكعات                                                                            |
| ٨٤  | و باب في المصادين الركعات العشرة المزيدة على العشرين في العشر الأواخر<br>الدّعاء بين الرّكعات العشرة المزيدة على العشرين في العشر الأواخر |
| ٨٦  | الدّعاء في الزّيادة تمام المائة ركعة                                                                                                      |
| 1.9 | الدّعاء في العشر الأواخر<br>الدّعاء في العشر الأواخر                                                                                      |
| 111 | التحادي العسر 10 مر<br>دعاء أوّل يوم من شهر رمضان                                                                                         |
| 117 | وعاء أون يوم من شهر رفضات<br>الدّعاء في كلّ ليلة من شهر رمضان                                                                             |
| ١٢١ | الدّعاء في كلّ يوم من شهر رمضان<br>الدّعاء في كلّ يوم من شهر رمضان                                                                        |
| 171 | , -                                                                                                                                       |
| ١٣٩ | وداع شهر رمضان ۱۲۰۰۰ می در                            |
| 100 | ﴿ باب ٦ ﴾ صلاة العيدين                                                                                                                    |
| 171 | ﴿ باب ٧ ﴾ صلاة الغدير                                                                                                                     |
| 178 | ﴿ باب ٨ ﴾ صلاة الاستسقاء<br>• • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                         |
| 179 | خطبة الاستسقاء                                                                                                                            |
| 178 | ﴿ باب ٩ ﴾ صلاة الكسوف                                                                                                                     |
|     | ﴿ باب ١٠ ﴾ أحكام فوائت الصلاة                                                                                                             |
| 141 | ﴿ باب ١١ ﴾ صلاة السّفينة                                                                                                                  |
| ۱۸۸ | ﴿ باب ١٢ ﴾ صلاة الخوف                                                                                                                     |
| 19. | ﴿ باب ١٣ ﴾ صلاة المطاردة والمسايفة                                                                                                        |
| 191 | ﴿ باب ١٤ ﴾ صلاة الغريق و' الموتحل والمضطرّ بغير ذلك                                                                                       |
| 197 | صلاة المريض                                                                                                                               |

| 441         | فهرس الكتساب                                                          |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------|
| ۱۹۵         | ﴿ باب ١٥ ﴾ صلاة العراة                                                |
| 114         | ﴿ باب ١٦ ﴾ صلاة الاستخارة                                             |
| ۲           | ﴿ باب ١٧ ﴾ صلاة الحوائج                                               |
| Y • 1       | صلاة أخرى للحاجة                                                      |
| Y • 1       | صلاة أخرى للحاجة                                                      |
| Y • Y       | ﴿ باب ١٨ ﴾ صلاة الشَّكر                                               |
| ۲۰۳         | ﴿ باب ١٩ ﴾ صلاة يوم المبعث و ليلة النّصف من شعبان                     |
| Y • £       | ﴿ باب ٢٠ ﴾ صلاة التُّسبيح و غيرها من الصَّلوات                        |
| ۲٠۸         | ﴿ باب ٢١ ﴾ الصّلاة على الأموات                                        |
| Y 1 V       | ﴿ باب ٢٢ ﴾ الزيادات                                                   |
|             | أبواب الزّيادات في الجزء الثّاني من كتاب الصّلاة                      |
| ***         | ﴿ باب ٢٣ ﴾ الصّلاة في السّفر                                          |
| 747         | ﴿ باب ٢٤ ﴾ العمل في ليلة الجمعة و يومها                               |
| Y V Y       | ﴿ بَابِ ٢٨ ﴾ فَصَلَّ المُساجِد والصَّلاة فيها و فضل الجهاعة و أحكامها |
| 711         | ﴿ باب ٢٦ ﴾ صلاة العيدين                                               |
| 771         | ﴿ باب ٢٧ ﴾ صلاة الكسوف                                                |
| <b>٣</b> ٢٦ | ﴿ باب ٢٨ ﴾ الصّلاة في السّفينة                                        |
| 441         | ﴿ باب ٢٩ ﴾ صلاة الخوف                                                 |
| 44.         | ﴿ باب ٣٠ ﴾ صلاة الضُّطرّ                                              |
|             | - ` ` `                                                               |

```
* * * * * *
```

721

711

﴿ باب ٣١ ﴾ صلوات المرغّب فيها

﴿ باب ٣٢ ﴾ الصّلاة على الأموات

## تحقيقٌ حول صلاة الجمُعة بِسْم اللهِ ألرَّمْنِ ٱلرَّحيم

قال اللقيه الهدَّث الشَّيخ يوسف البَّحرانيّ ﴿ المُنتوفَّى سنة ١١٨٦ الهجريَّة في كتابه الحدائق النَّاضرة في أحكام العترة الطَّاهرة:

قال شيخنا الشَّهيد النّاني في الدِّراية : إنَّ أكثر الفقهاء الَّذين نشأوا بعد الشّيخ كانوا يتّبعونه في الفتوى تقليداً له، لكثرة اعتقادهم فيه و خُسن ظنّهم به، فلمّا جاء المتأخّرون وجدوا أحكاماً مشهورة قد عمل بها الشّيخ و متابعوه فحسبوها شهرة بين العلماء، و ما دَروا أنَّ مرجعها إلى الشَّيخ تَتِنُّ و أنَّ الشَّهرة إنّا حصلت بمتابعته.

ثمَّ قال: و مَن اطلع على هذا الذي تبيّنته و تحققته من غير تقليد الشيخ الفاضل سديد الدِّين محمود الحمصيّ و السَّيد رَضي الدِّين بن طاووس و جماعة، قال السَّيد وَلَيُّ في كتابه المسمّى بالبهجة لثرة المهجة: «أخبرني جدّي الصّالح ورَّام بن أبي فراس قدّس الله تعالى روحه أنَّ الحمصيّ حدّثه أنّه لم يبق للاماميّة مفت على التّحقيق بل كلّهم حاك. و قال السَّيد عقيب ذلك: و الآن قد ظهر أنَّ الذي يفتى به و يجاب على سبيل ما حفظ من كلام الملاء المتقدّمين، انتهى.

أقول: و من إيطال هذين الأصلين يظهر بطلان ما ابتني عليها من القول بالتَّحريم في هذه المسألة كما هو القول النَّادر الشَّديد النَّدور، و القول بالوجوب التَّخييريِّ كما هو بين جملة من المتأخّرين مشهورٌّ، و منه يظهر قوّة القول بالوجوب العينيِّ المؤيّد بالآية والأُخبار و المنصور كما ستأتي أدلّته إن شاءالله تعالى ساطعة الظُّهور كالنُّور على الطّور.

و إذ قد عرفت ذلك فلنشرع الآن في الأقوال المذكورة في المسألة و ما يتعلّق بها من الكلام و تحقيق البحث فيها و ما ذكر فيها من نقض و إيرام، مستمدًّ بن منه سبحانه التّوفيق للسَّلامة من زلل الأقدام و زيغ الأفهام، متوسَّلين في ذلك بأهل الذَّكر الجَيْكُمُ :

فنقول: ينبغيأن يعلم أوّلاً أنَّ هنا مقامات: الأوّل انَّه هل يشترط الإمام المعصوم في الجمعة أو نائبه أم لا؟ النّاني أنّه هل هذا الشّرط شرط في الانعقاد أو الوجوب؟ النّالث أنّ هذا الشّرط مخصوص بزمان الحضور أو يشمل الغيبة أيضاً؟ الرّابع أنَّ المراد بالنّائب هل هو الخاصّ أو العامّ الَّذي يشمل الفقيه حال الغيبة أو الأعمّ الشّامل لإمام الجماعة؟ الخامس أنَّ وجوبها على تقدير اشتراط الفقيه عيني أو تخييري ؟ أقو ل ولكلَّ من هذه الشّقوق قائل، و الذي استقرّ عليه رأي جملة من محقّق متأخّري المتأخّرين \_ و هو الحق اليقين الذي لا يداخله الظنّ و لا التّخمين هو أنَّ وجوب هذه الفريضة مع اجتاع شرائطها الآتية \_ان شاءالله تعالى حضور الإمام، و لا غيبته، شاءالله تعالى حضور الإمام، و لا غيبته، و لا إذنه، و لا غير ذلك وقوفاً على ظواهر الأدلة الواردة فيها من الكتاب و السَّنَة.

ولاخلاف بين أصحابنا في وجوبها عيناً مع حضوره لطُّيْلِة أو نائبه الحناصّ، و إنَّما الخلاف في زَمّن الغيبة و عدم وجود الإذن على الخصوص على أقوال:

الأوّل: القول بالوجوب العينيّ و هو الختار المعتضد بالآية و الأخبار و به صرّح جملة من مشاهير علمائنا الأبرار رضوان الله عليهم متقدّميهم و متأخّريهم.

أحدهم الشّيخ المفيد تترَّخُ حيث قال في المقنعة: «و اعلم أنّ الرّواية جاءت عن الصّادقين المُبْكِلُمُ (١) «أنّ الله جَلَّ جلاله فرض على عباده من الجمعة إلى الجمعة خمساً و ثلاثين صلاة ، لم يفرض فيها الاجتاع إلّا في صلاة الجمعة خاصّة ، فقال \_ جلَّ من قائل \_ : «يا أيّها الّذين آمنوا إذا نودي للصَّلوة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكرالله و ذروا البيع ذلكم خيرٌ لكم إن كنتم تعلمون» (٢)

و قال الصّادق التيّلا «من ترك الجمعة ثلاثاً من غير علّة طبع الله على قلبه» (٣) ففرضها موقتك الله ما مون على صفات يتقدَّم الجهاعة ، و يخطبهم خطبتين ، يسقط بها و بالاجتاع عن المجتمعين من الأربع ركعات ركعتان ، و إذا حضر الإمام و جبت الجمعة على سائر المكلّفين إلّا من عذر و الله تعالى منهم ،

١ - المقنعة ص ١٦٢. و صدره في الفقيه تحت رقم ١٣١٩.

٣ - عقاب الأعيال الصدوق (ره) ص ٢٧٦.

وإن لم يحضر امام سقط فرض الاجتاع، وإن حضر إمام يخلّ شرائطه بشريطة من يتقدّم فيصلح به الاجتاع فحكم حضوره حكم عدم الإمام. والشّرائط الّتي تجب في من يجب معه الاجتاع أن يكون حرّاً، بالغاً، طاهراً في ولادته، مجنباً من الأمراض: الجذام و البرص خاصة في خلقته [في جلدته \_ خل \_] مسلماً مؤمناً معتقداً للحقّ في ديانته، مصلّياً للفرض في ساعته، فإذا كان كذلك و اجتمع معه أربعة نفر وجب الاجتاع. ومن صلّى خلف إمام بهذه الصّفات وجب عليه الإنصات عند قراءته والقنوت في الأولى من الرّكعتين في فريضته، و من صلّى خلف إمام بخلاف ما وصفناه ربّب الفرض على المشروح فيا قدّمناه. و يجب حضور الجمعة مع من وصفناه من الأثمّة فرضاً، و يستحبّ مع من خالفهم تقيّه». ـانتهى.

و ظاهر الشّيخ في التَّهذيب موافقته في ذلك حيث إنّه بعد نقل هذا الكلام استدلَّ له بجملة من الأخبار الدَّالَة على مانقله عنه ولم يتعرّض لتأويلها، و لا الجواب عنهاكها هو دأبه في ما يخالف اختياره.

وقال عَلَيْ (١) في كتاب «الإشراف» باب عدد ما يجب به الاجتاع في صلاة الجمعة: «عدد ذلك ثمانية عشرة خصلة: الحرية و البلوغ، و التَّذكير، و سلامة العقل، و صحة الجسم، والسَّلامة من العمى، و حضورالمصر، والشَّهادة للنّداء، و تخلية السّرب، و وجود أربعة نفر با تقدّم ذكره من هذه الصّفات و وجود خامس يؤمّهم، له صفات يختصّ بها على الايجاب: ظاهر الإيمان، و الطّهارة في المولد من السّفاح، و السَّلامة من ثلاثة أدواء: البَرَص و الجُدُام و المعرّة بالحدود المشيئة لمن أقيمت عليه في الإسلام، و المعرفة بفقه الصّلاة، والإفصاح بالخطبة و القرآن، و إقامة فرض الصّلاة في وقتها من غير تقديم و لا تأخير عنه بحال، و الخطبة بما تصدّق عليه من الكلام. وإذا اجتمعت هذه النسّانية عشرة خصلة وجب الاجتاع في الظهر يوم الجمعة على ما ذكرناه وكان فرضها على النّصف من فرض الظهر للحاضر في سائر الأيّام» وانتهى.

و هو صريح في أنَّ المعتبر في إمام الجمعة هو المعتبر في إمام الجهاعة.

و المراد من الوجوب في عبارته هو الوجوب العينيُّ لأنَّ ذلك هو ظاهر الإطلاق و

١ - يعنى محمّد بن محمّد بن النُّعيان المفيد ـ ره ـ.

المنصرف إليه اللَّفظ بالاتَّفاق سيًّا مع قوله في العبارة الأولى: و يجب الحضور مع من ذكرناه فرضاً.

ثمَّ عقب ما ذكره في كتاب الإشراف بقوله: «باب من يجتمع في الجمعة و هو خسة نفر في عدد: الإمام، و الشّاهدين، و المشهود عليه، و المتولّي لاقامة الحدود». و هو ظاهر بل صريح في أنَّ المعتبر حضور قوم بعدد المذكورين، لا عينهم كاتوهمه من ذهب إلى ذلك الستناداً إلى خبر محمّد بن مسلم (١) و إن اشتمل على سبعة بزيادة القاضي و المدَّعي.

الثّاني: الشّيخ أبوالصّلاح الحلبيُّ (٢) في كتابه الكافي حيث قال: «لَا تنعقد الجَمعة إلّا بإمام الملّة، أو منصوب مِن قِبَله، أو مَن تَتكامل له صفات إمام الجهاعة عند تعذُّرالأمرين».

هذه عبارته و هي صريحة الدَّلالة في الاكتفاء. عند تعذَّر الإمام و منصوبه بإمام الجماعة، و ليس في عبارات الأصحاب في هذا الباب أجلى ولا أوضع منها.

و يؤكّد ذلك قوله في باب الجهاعة من الكتاب المذكور: «وأولى النّاس بها إمام الملّة أو من نصبه، فإن تعذّر الأمران لم تنعقد إلّا بإمام عدل .. إلى آخره».

و منه يعلم أنَّ حكم الجمعة و الجهاعة عنده أمرٌ واحد، و مراده بالوجوب العينيِّ كها صرَّح به أخيراً في كتابه حيث قال بعد ذلك: « وإذا تكاملت هذه الشُّروط انعقدت جمعة و انتقل فرض الظهر من أربع رَكعات إلى رَكعتين بعد الخطبة، و تعين فرض الحضور على كلَّ رجلٍ مسلم بالغ سليم، مخلَّى السَّرب، حاضر، بينه و بينها فرسخان فما دونهها، و يسقط فرضها عمن عَداه فإن حضرها تعين عليه فرض الدُّخول فها جمعة ».

و من العجيب مع تصريحه بذلك في الكتاب المذكور ما اتّفق لشيخنا الشّهيد في «البيان» حيث إنّه نقل عنه القول بعدم شرعيّتها في حال الغيبة كها ذهب إليه سلاّر و ابن إدريس مع تصريحه \_كها سمعت \_ بالوجوب العينيّ، مع أنّه نقل عنه في كتاب «نكت الإرشاد» القول بالاستحباب الرّاجع إلى الوجوب التّخييريّ، و كذا نقله عنه العلاّمة في

١ – أي الَّذي تقدّم تحت رقم ٧٥ ص٣٢من هذا الكتاب.

٣ - هو تقّ بن نجم الحليّ الذي قرء على علم الهدى، و على الشيخ أبي جعفر الطوسيّ و له كتب، قال الشّهيد الثاني في حقّه: الشيخ الفتيه الشميد خليفة المرتضى في البلاد الحليئة.

الختلف، وكلّ من التقلين كما ترى ليس في محلّه لما عرفت من تصريحه بالوجوب العينيّ. النّالث: الشّيخ أبوالفتح الكراجكيّ (١) في كتابه المسمّى بتهذيب المسترشدين قال بعد أن ذكر جملة من أحكام الجمعة و أنَّ العدد المعتبر فيها خسة، ما هذا لفظه ..: «و إذا حضرت العدّة التي يصحُّ أن تنعقد بحضورها الجماعة يوم الجمعة وكان إمامهمرضيّاً متمكّناً من إقامة الصّلاة في وقتها و إيراد الخطبة على وجهها، وكانوا حاضرين، آمنين، ذكوراً، بالغين، كاملين العقول، أصحّاء وجبت عليهم فريضة الجمعة جماعة، وكان على الإمام أن يخطب بهم خطبتين و يصلّى بهم بعدهما ركعتين ... إلى آخره».

و هذه العبارة أيضاً صريحة في الاكتفاء للجمعة بإمام مرضيٌّ للجهاعة ، و هي لعمومها لحال الحضور و الغيبة كعبارة المفيد في «الإشراف».

الرّابع: الشّيخ عهادالدّين الطّبريّ (٢) في كتاب نهج العرفان إلى سبيل الإيمان حيث قال بعد نقل الخلاف بين المسلمين في وجوب الجمعة ... «إنّ الإمامية أكثر إيجاباً للجمعة من الجمهور، و مع ذلك يشنعون عليهم بتركها حيث إنّهم لم يجوّزوا الاثتام بالفاسق، و مرتكب الكبائر، و الخالف في العقيدة الصّحيحة. و تقريب الدّلالة فيها على ما ذكره شيخنا زين الدّين الله (٣) في رسالة الجمعة أنّ العلّة في ترك الشيعة الإماميّة صلاة الجمعة، و التّهاون بها ما عهد من قاعدة مذهبهم أنّهم لايقتدون بالخالف و لا الفاسق، و الجمعة إنّا تقع في الأغلب من أنمّة الخالفين و نوّابهم، فكانوا متهاونين بها لهذا الوجه فتركهم الجمعة لهذه العلّة لا لأمر آخر، فلو كانوا يشترطون في وجوبها بل في جوازها مطلقاً إذن الإمام المفقود حال الغيبة أصلاً أو أكثريّاً بالنسبة إلى الموضع الذي يحضر فيه النّائب، بل في زمان حضوره أيضاً، لعدم تمكّنه غالباً من نصب الأثمّة لها حينئذ أيضاً، و لا مباشرتها بنفسه لما حضوره أيضاً، لعدم تمكّنه غالباً من نصب الأثمّة لها حينئذ أيضاً، و لا مباشرتها بنفسه لما تصوّر العاقل أنّ الإماميّة أكثر إيجاباً لها من العامّة، لأنّ ذلك معلوم البطلان ضرورة، و إنّا يكونون أكثر إيجاباً من حيث إنّهم لا يشترطون فيها المصركها يقوله الحنى، و لا جوفه، و يكونون أكثر إيجاباً من حيث إنّهم لا يشترطون فيها المصركها يقوله الحين ، و لا جوفه، و

١ – محمّد بن عليّ بن عنان المتوفي ٤٤٩.

٢ - هرالحسن بن عليٌّ بن محمَّدين الحسن الطبريّ الذِّي عاش في أيَّامُ هلاكوخان.

٣ - يعني الشهيد الثاني \_ رحمة ألله .

لاحضور أربعين كما يقوله الشّافعيُّ (١) و يكتفون في إيجابها بإمام يقتدى به أربعة مكلّفون بها، فيظهر بذلك كونهم أكثر إيجاباً من الجمهور و إنّا منعهم من إقامتها غالباً ما ذكرناه من فسق الأثّة» \_ انتهى.

الخامس: شيخنا ثقة الإسلام الكليني تتركي في الكافي حيث قال في كتاب الصّلاة: «باب وجوب الجمعة و على كم تجب» ثم نقل صحيحة محمّد بن مسلم و أبي بصير عن الصّادق علي الله تعالى فرض في كلّ سبعة أيّام خساً و ثلاثين صلاة: واجبة على كُلّ مسلم أن يشهدها إلّا خسة \_ إلى آخرها». و صحيحة زرارة عن الباقر علي الله : «فرض الله تعالى على النّاس من الجمعة إلى الجمعة خساً و ثلاثين صلاة: منها صلاة و احدة فرضها الله عزّوجل في جماعة و هي الجمعة \_ إلى آخرها» (٢). ثم روى أخباراً أخر في تعيين العدد و وجوب حضور من كان على رأس فرسخين واشتراط الفصل بين الجمعتين ثلاثة أميال، و اقتصر على ذلك.

و هو ظاهر في أنَّ مذهبه و ما يفتي به هو الوجوب العينيُّ من دون شرط إذن و لا تجويز الترك إلى بدل، إذلوكان يعتقد شيئاً من ذلك أو وصل إليه حديث بذلك ذكره ولو إشارة. و إنَّا نسبنا ذلك إليه مذهباً لما صرَّح به في صدر كتابه من قوله لبعض إخوانه الذي صنّف لأجله الكتاب الذي شكى إليه أنَّ أموراً قد أشكلت عليه لا يعرف وجهها و أنّه يجب أن يكون عنده كتاب كاف يجمع من جميع فنون العلم ما يكتني به المتعلّم، و يرجع إليه المسترشد، و يأخذ منه من يريد علم الدّين بالآثار الصَّحيحة عن الصّادقين المُهمَّدُ و السّنن القائمة التي عليها العمل، و بها يؤدّى فرض الله تعالى و سنّة نبيّه عَلَيْمُوللهُ و قد يسر الله تعالى \_ و له الحمد \_ تأليف ما سألت \_ إلى آخر.

السّادس: شيخنًا رئيس الحدِّثين الصَّدوق أبوجعفر محمّد بن عليٍّ بن الحسين ابن بابويه القمّيِّ في كتاب الفقيه (٣) حيث قال فيه \_بعد أن قدّم ما صدر به كتابه من أنّه إنّا قصد

١ - عمدة القارئ ج ٣ ص ٣٦٣. والبحر الوّائق ج ٢ ص ١٥١. و نيل الأوطار ج ٣ ص ٢٨٧. والمهذَّب ج
 ١ ص ١٩٠٠ و الفقه على المذاهب الأربعة ج ١ ص ٢٩١ و ٢٩٢ .

٣ - الجُلُدالأوَّل ص ٤٠٩ طبع مكتبة الصّدوق.

٢ - الكافي ج ٣ ص ٤١٩ تحت رقم ٦.

إلى إيراد ما يفتي به و يحكم بصحته و يعتقد أنّه حجّة بينه و بين ربّه \_: «باب وجوب الجمعة و فضلها، و من وضعت عنه، و الصّلاة و الخطبة فيها» قال أبوجعفر الباقر عليّا لله لله أعين «إنّا فرض الله عزّوجلٌ على النّاس من الجمعة إلى الجمعة خمساً و ثلاثين صلاة: منها صلاة واحدة فرضها الله عزّوجلٌ في جماعة و هي الجمعة \_ ثمّ ذكر الحديث بتامه». و هو ظاهر بل صريح بالنّظر إلى ما صرّح به في صدر كتابه في أنّ مذهبه و ما يفتي به هو مضمون هذه الرّواية.

و لا ريب أن مقتضى مضمونها هو الوجوب العيني من غير شرط و لا تغيير، فإن أصحابنا الخالفين لنا في المسألة \_كها عرفت آنفا و ستعرف \_معترفون بدلالة هذه الأخبار على الوجوب القيني، وإنا صرفهم عنها ما يزعمه شذوذ منهم أنّه أخبار آحاد، و آخرون الإجماع على نني الوجوب العيني، فير تكب التّأويل فيها بالحمل على الوجوب التّخييري جمعاً بين الأدلّة، و حينئذ فمن ليس فحذا الإجماع عنده عين و لا أثر كالصّدوق و نحوه من المتسقد مين الذين لا يتجاوزون مدلول الأخبار، و بها إفتاؤهم، و عليها عملهم مع الكتاب العزيز على ثمر الأدوار و الأعصار فلا ربيب في نسبة هذا القول إليه بذكره هذه الأخبار و يقلها في كتابه بعد أن يُعنون الباب بالوجوب.

وقال عَلَيْ في «المقنع» (١) في باب صلاة الجمعة: «و إن صلّيت الظهر مع الإمام بخطبة صلّيت رَكعتين و إن صلّيت بغير خطبة صلّيتها أربعاً و قد فرض الله تعالى من الجمعة إلى الجمعة خساً و ثلاثين صلاة: منها صلاة واحدة فرضها الله تعالى في جماعة و هي الجمعة، و وضعها عن تسعة: الصّغير، و الحبير، و الجنون، و المسافر، و العبد و المرأة، و المريض، والأعمى، ومن كان على رأس فرسخين، و من صلّاها وحده فليصلّها أربعاً كصلاة الظهر في سائر الأيّام».

قال شيخنا الشّهيد الثّاني في الرّسالة الموضوعة في المسألة: «و دلالة هذه العبارة على المراد واضحة من وجوه:

منها قوله : « و إن صلّيت الظّهر مع الإمام \_ إلى آخره ، فإنَّ المراد بالامام حيث يطلق في مقام الاقتداء من يقتدى به في الصّلاة أعمّ من كونه السّلطان العادل أو غيره. و هذه

١ - رسالة عمليّة للصّدوق محمّد بن عليّ و قال: «حَيّثه كتاب «المقنع» لتنوع من يقرم بما قيد، و حذفت الاستاد لئلًا ينتقل حمله و يصحب حفظه و لا يملّ قاره».

العبارة خلاصة قول الصّادق التَّالِيِّ في موثّقة سَهاعة (١) حيث سأله عن الصَّلاة يوم الجمعة فقال: «أمَّا مع الإمام فركعتان، و أمَّا من يصلي وحده فهي أربع ركعات بمنزلة الظّهر» يعني إذا كان إمام يخطب فإذا لم يكن إمام يخطب فهي أربع ركعات و إن صلّوا جماعة ـ هذا آخر الحديث، و الصّدوق طريقته في هذا الكتاب أن يذكر متون الأحاديث مجرَّدة عن الأسانيد ولا يغيرها غالباً.

و أيضاً فلا يمكن حمله على السّلطان من وجه آخر، و هو أنّه ليس بشرط بإجماع المسلمين فإنَّ الشّرط عند القائل به هو أو من نصبه، و لا شكّ أنَّ منصوبه غيره.

و منها قوله: «تسقط عن تسعة» و عدّهم، و هو مدلول رواية زرارة المتقدَّمة (٢) الدَّالَة على المطلوب، فإنَّ مفهومها عدم سقوطها عن غيرهم فيتناول موضع النَّزاع.

و منها قوله: «و من صلاّها وحده فليصلّها أربعاً» و هذا يقابل قوله سابقاً: «و إن صلّيت الظّهر مع الإمام» و مقتضاه أنَّ من صلاّها في جماعة مطلقاً يصلّيها اثنتين كها تقدَّم، و لا تعرض لجميع العبارة باشتراط السّلطان العادل و ما في معناه مطلقاً». ــانتهى كلامه.

و قال تَتِزُّفَ في الأمالي في وصف دين الإماميّة . : «و الجهاعة يوم الجمعة فريضة واجبة، و في سائر الأيّام سنّة فمن تركها رغبة عنها و عن جماعة المسلمين من غير علّة فلا صلاة له؛ و وضعت الجمعة عن تسعة: عن الصَّغير، و الكبير، والمجنون، والمسافر، والعبد، والمريض، والأعمى، و من كان على رأس فرسخين ». اه.

و تأويلها بالتَّخصيص بزمان الحضور مع أنّه بصدد بيان مذهب الإماميّة للعمل به في جميع الأحوال و الأزمان - تعسّف محض لا يخنى على ذوي الأذهان والأفهام. هذا ما وقفت عليه من كلام المتقدِّمين.

و أمّا المتأخّرون عن عصر شيخنا الشّهيد الثّاني ممّن قال بهذا القول فهم أكثر من أن يأتي عليهم قلمُ الإحصاء و أن يدخلوا في حيّز الاستقصاء إلّا أنّه لا بأس بذكر جملة من مشاهيرهم و نقل عبائرهم في المقام تتمّة لما قدَّمناه من متقدِّمي علمائنا الأعلام:

السّابع: شيخنا الشّيخ زَين الدّين في رسالته المشهورة و هُو أوَّل من كشف الغطاء عن هذه المسألة بعد اندراسها، و أحيا رُسومها بعد انطاسها، و قد تقدَّم و سيأتي إن شاءالله

تعالى نقل جملة من كلماته.

الثّامن: حافده سيّد المحققين السَّيد محمّد في كتاب المدارك، قال بعد نقل جملة من الأخبار الآتية: «فهذه الأخبار الصَّحيحة التلُّرق، الواضحة الدَّلالة على وجوب الجمعة على كلَّ مسلم، عدا ما استثنى تقتضي الوجوب العينيَّ، إذ لا إشعار فيها بالتَّخير بينها و بين فرد آخر خصوصاً قوله عليُّلا : «من ترك الجمعة ثلاث جمع متواليات طبع الله على قلبه (۱)» فإنّه لو جاز تركها إلى بدل لم يحسن هذا الإطلاق، و ليس فيها دلالة على اعتبار حضور الإمام عليُّلا أو نائبه بوجه، بل الظّاهر من قوله عليُّلا : «فإن كان لهم من يخطب جمّعوا (۲) و قوله: «فإذا اجتمع سبعة ولم يخافوا أمّهم بعضهم و خطبهم (۳) » خلافه كما سيجىء تحقيقه إن شاءالله تعالى.

و قال جدّي في رسالته الشَّريفة الّتي وضعها في هذه المسألة بعد أن أورد نحو ما أوردناه من الأخبار \_ و نعم ما قال \_ : «فكيف يسع المسلم الّذي يخاف الله تعالى إذا سمع مواقع أمرالله و رسوله و الائمة صلوات الله عليهم بهذه الفريضة و إيجابها على كلَّ مسلم أن يقصّر في أمرها، و يهملها إلى غيرها، ويتعلّل بخلاف بعض العلماء فيها، و أمرالله و رسوله و خاصّته صلوات الله عليهم أحقّ، و مراعاته أولى، «فليحذر الّذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم » و لعمري لقد أصابهم الأمر الأوّل فلير تقبوا الثّاني إن لم يعف الله و يساع (٤)، نسأل الله العفو و الرَّحة بمّنه وكرمه » \_انتهى.

١ - عقاب الأعيال ص ٢٧٦. ٢ - تقدّم الخبر ص ٢٦٦ من هذا الجيلَد رقم ١٩٥

٣ - الفقيه تحت رقم ١٧٢٠.

غ - قال: الفاضل الألعي الأستاذ محمد تق الايرواني: ان كان نظره تيّن في ما ذكره إلى الفقيه و هو من تكون وظيفته الرّجوع في معرفة الأحكام الشرعيّة إلى الادلة و استنباطها منها. فاللازم على مثل هذا الشّخص في هذه المسألة كسائر المسائل الفقهيّة - أن يفعص بالمقدار المسور له عن أدلّتها و ينظر فيها و يستفرغ وسعه و يعمل غاية جهده في ذلك و لا يكون منه أدنى تهاون في هذا الشّأن، و يلزمه العمل على ظبق ما يؤدّى إليه نظره إن أدى إلى عدم اللّزوم و يكون معذوراً في مخالفة الواقع إن كانت كها هو واضع، و عليه فإن تم بنظره ظهور الآية و الأخبار في الوجوب التعيينيّ و تحقّق عنده الإجماع الكاشف عن قول المعصوم يكون قريئة قطعيّة على عدم إرادة الظّاهر منهها. و إن لم يتحقّق عنده الإجماع على ذلك فن الواضع أنه يجب سسه

التّاسع: شبخنا الفاضل الشّيخ حسين بن عبدالصّمد تلميذ شيخنا الشّهيد النّاني و والد شيخنا البهائيّ، قال في رسالته المعروفة بالعقد الطّهاسيّ: « تتّمة مهمّة و ممّا يتحمّم فعله في زماننا صلاة الجمعة إمّا لدفع تشنيع أهل السُّنة، إذ يعتقدون أنّا نخالف الله و الرّسول عَلَيْكُولُهُ و إجماع العلماء في تركها و ظاهر الحال معهم، وإمّا بطريق الوجوب الحتميّ والإعراض عن الخلاف لضعفه لقيام الأدلّة القاطعة الباهرة على وجوبها من القرآن و أحاديث النّي عَلَيْكُولُهُ والأُمّة المعصومين عَلَيْكُولُ الصَّحيحة الصَّريحة الّتي لا تحتمل التّأويل بوجه، و كلّها خالية من استراط الإمام و الجنهد بحيث إنّه لم تحضرني مسألة من مسائل الفقه عليها أدلّة بقدر أدلّة صلاة الجمعة من كثرتها و صحّتها و المبالغة فيها، و لم نقف لمن اشترط الجنهد على دليل ناهض و كيف مع معارضة القرآن و الأحاديث الصّحيحة، و لا

......... على ظواهر الادلَّة و الفترى على طبقها ، و هل يحتمل في حتَّى فقيه من ققهائنا أن يقصر في أمر الحكم الشرعيّ و يغني بما لا يعتقد صحّته بينه و بين الله ، و يعرض عن أمر الله تعالى و رسوله عَلِيَاتُهُ المعلوم له بالدَّليل و يتملَّل في ذلك بمثلاف بعض العلياء؟ كلَّا يُمَّ كلًّا، و إنَّا الخلاف و الاشكال في تشخيص أمر الله و ألَّه بأيّ شيء تعلَّق. نعم هنا شيء وجا يوجب اطمئنان الفليه بعدم كون المكم هو الوجوب التعييقيُّ و إن ثمُّ بنظره ظهود الآية و الأخبار فيه و ثم يتم عنده إجماع على المثلاف و هو أنَّه إذا كان الفرض يوم الجمعة هو صلاة الجمعة على التَّميين لمكان اللَّازم ـ مع ظهور الآية فيه و ورود الأخبار الكثيرة عنهم للبُّيِّئِيُّ في شأنها بحدٍّ لم يخرج في حكم مسألة من مسائل الفقد ما خرج عنهم بنيكي في هذه المسألة من الأخبار البائغة في الاشتهار و الانتشار و التّهديد و التَّشديد و الحتَّ الأكيد إلى حدَّ لا يقبل الانكاركيا ذكر ذلك المُعسَّفَ كَيْنِ في تهاية القول الثَّاني من الاقوال ــ اشتهار هذا الهكم بين أصحاب الأنَّكُ اللِّهِيْنِيِّ و الفقهاء و تسالمهم عليه بل كونه من الأمور الواضحة الضَّدوريَّة بين جميع الشِّيعة كسائر الفراتض اليوميّة، وحيث إنَّ الأمر ليس كذلك بالرجدان - بل عمل الطّائفة على عدم الوجوب التعييقٌ في سائر الأعصار و الأمصار كيا ذكره التَّهيد في كلامه الآتي ص ٨٥ ٣ ـ يكشف ذلك عن أنَّ المُنكم الواضع المعروف بين أصحاب الأثمَّة عَلِينَكِمُّا تم يكن ذلك و إلَّا لاستمرَّ وضوح الحكم إلى يومنا هذا، و تواتر بحيث لم يكن فيه مجال للشُّكُّ و الارتياب. هذا كلَّه إذا كان نظره إلى النقيه الَّذي وظيفته الاستنباط ، و إذا كان نظره إلى من لم يبلغ مرتبة الاستنباط فن الراضح أنّ وظيفته الرَّجوع إلى الفقيه و أخذ المكم الشّرعي منه ، وكلّ ما يفتي به من يجب عليه الرُّجرع إليه فهو حكم الله في حقّه. واليس له العمل بما يفهمه من الأخبار، و بما ذكرتاه يظهر ما في الكلام المذكور من النّهويل من دون أن يقتضيه دليل.

قال باشتراطه أحدٌ من العلماء المتقدِّمين و لا المتأخّرين ما عدا الشّهيد في اللَّمعة ، و في باقي كتبه وافق العلماء و ثم يشترطه نعم تبعه عليه الحقّق الشّيخ علىّ.

ثمَّ قال: و ملخَّص الأقوال ثلاثة:الأوَّل: الوجوبُ الحتميُّ من غير تعرُّض للمجتهدين، و هو ظاهر كلام كلِّ العلماء المتقدِّمين و جماعة من المُتأخِّرين. و الثَّاني: الوجوب التَّخييريّ بينها و بين الظّهر، و هو مذهب المتأخرين ما عدا سلّار و ابن إدريس، و ادَّعوا عليه الإجماع و لم يشترطوا بحتهداً. و الثَّالث: المنع منها حال الغيبة مطلقاً سواء حضر الجتهد أولاً، و هو مذهب سلّار و ابن إدريس، و اتَّفق الكلُّ على ضعف دليله و بطلانه. و الَّذي يصلَّى الجمعة يكون قد برئت ذمَّته و أدَّى الفرض بمقتضى كلام الله و رسوله و الأثَّمَّة صلوات الله عليهم و جميع العلماء ، و خلاف سلَّار وابن إدريس و الشَّيخ لا يقدح في الإجماع لما تقرّر من قواعدنا أنّ خلاف الثّلاثة و الأربعة بل و العشرة و العشرين لا يقدح في الإجماع إذا كانوا معلومي النّسب و هذا من قواعدنا الأصوليّة الإجماعيّة، والّذي يصلَّى الظُّهر تصحُّ صلاته على مذهب هذين الرَّجلين و المتأخّرين لأنّهم ذهبوا إلى التَّخيير و لا تُصحُّ بمقتضى كلام الله و رسوله عَيْنِيْنَالُهُ والأنمَّة المعصومين اللَّهَائِينُ والعلماء المتقدِّمين «فأيّ الفريقين أحقّ بالأمن إن كنتم تعلمون» نعم لو أراد أحد تمام الاحتياط للخروج من خلاف هذين الرَّجلين صلَّى الظُّهر بعدها. وليهيّئ تاركها الجواب لله تعالى لو سأله يوم القيامة لم تركت صلاة الجمعة و قد أمرت بها في كتابي العزيز على أبلغ وجه، و أمر بها رسولي الصّادق عَلَيْكُونَا لَهُ عَلَى آكد وجه، و أمر بها الأُنمَّة الهادون عَلَمْكُلِمُ و أكَّدوا فيها غاية التّأكيد و وقع إجماع المسلمين على وجوبها في الجملة؟ فهل يليق من العاقل الرَّشيد أن يقول: تركتها لأجل خلاف سلَّار و ابن ادريس! ما هذا إلَّا عمى أو تعامى أو تعصَّب مضرٌّ بالدِّين، أجارنا الله و إيّاكم منه و جميع المسلمين». ـ انتهى كلامه زيد مقامه.

العاشر: الفاضل الحقق الشّيخ حسن ابن شيخنا الشّهيد التّاني في رسالته الموسومة بالاثنى عشريّة ـو ابنه الفاضل الشّيخ محمّد، قال في الرّسالة ـ: «شرط وجوب الجمعة الآن حضور خمسة من المؤمنين فما زاد ويتأكّد في السّبعة، و أن يكون فيهم من يصلح للإمامة ويتمكّن من الخطبة، و قال ابنه الفاضل في شرح هذه الرّسالة مشيراً إلى الأخبار المتقدّمة: «و هذه الأخبار كما ترى مطلقة في وجوب الجمعة عيناً و الحمل على التّخييريّ موقوف على قيام ما يصلح للدّلالة على وجوب الآخر و إلّا فالدّلالة على الفرد المذكور وحده لا

يعتريه شوب الارتياب و لا يخنى مفادّها على ذوي الألباب. و ما ينقل من الإجماع على انتفاء العيني في زمن الغيبة فقد سمعت الكلام في نظيره». ـانتهى.

الحادى عشر: الشّيخ الفقيه الزّاهد الشّيخ فخرالدّين بن طريح النّجنيّ في شرح الرّسالة المتقدّمة، حيث قال: «أمّا في زمن الغيبة كهذا الزّمان الّذي عبّر عنه المصنّف بالآن فللعلماء في انعقادها و عدمه أقوال ثلاثة \_ إلى أن قال: وثالثها الوجوب العينيُّ من غير تعرُّض للمجتهد و هو ظاهر كلام أكثر المتقدّمين كها نقل عنهم، و ما ظفرنا فيه شاهد على هذا النقل كعبارة المفيد في المقنعة فإنّها صريحة في عدم اشتراط الإمام أو نائبه في الوجوب العينيّ، و قد نقل ذلك عنه في كتاب الاشراف - ثمَّ ساق ملخّص العبارة و نقل القول بذلك من جملة عن قدّمنا ذكره، إلى أن قال .: و ما ادّعوه من الإجماع غير تامَّ فإنّه لو تمَّ فإنّه هو بنقل الواحد، و على تقدير تسليم حجيّته لا يزيد عن الخبر بل ربما يكون بمنزلة الخبر المرسل، فإذا عارض الأخبار رجعنا إلى التّرجيح و رجحان الأخبار هنا غير خنيّ لصراحتها. ثمَّ قال: و لله درُّ الشّهيد النّاني حيث قال في بعض كتبه: كيف يسع المسلم \_ إلى آخر ما قدّمناه قال: و لله درُّ الشّهيد النّاني حيث قال في بعض كتبه: كيف يسع المسلم \_ إلى آخر ما قدّمناه

النّاني عشر: الفقيه الحدّث محمّد تقيّ المشهور بالجلسيّ والد شيخنا صاحب البحار في رسالة مبسوطة ألفها في تحقيق هذه المسألة و إثبات الوجوب العينيّ من غير اشتراط، و قد أبلغ الكلام فيها غايته و جاوزنها يته بنقل آيات باهرة و أخبار كثيرة ظاهرة، و ذكر وجوه دلالتها متعاضدة متكاثرة، قال تتربّع : «فذلكة فصار مجموع الأخبار مائتي حديث، فالّذي يدلّ بظاهره على الوجوب خسون حديثاً، و الّذي يدلُّ على الوجوب بصريحه من الصّحاح و الحسان و الموثقات و غيرها أربعون حديثاً، و الّذي يدلٌ على المشروعيّة في الجملة أعمّ من أن يكون عينيّاً أو تخييريّاً تسعون حديثاً، والّذي يدلّ بعمومه على وجوب الجمعة و فضلها عشرون حديثاً، ثمّ الّذي يدلّ بصريحه على وجوب الجمعة إلى يوم القيامة الجمعة و فضلها عشرون حديثاً، ثمّ الّذي يدلّ بعمومه على وجوب العينيّ كما حديثان، و الّذي يدلّ على عدم اشتراط الإذن بظاهره ستّة عشر حديثاً، بل أكثرها كذلك كما مرّت الإشارة إليه في تضاعيف الفصول، و أكثرها أيضاً يدلّ على الوجوب العينيّ كما أشيراليه، فظهر من هذه الأخبار المتواترة الواضحة الدّلالة الّتي لا يشوبها شكّ، و لا يحوم حولها شبهة من طرف سيّد الأنبياء و المرسلين و الأغّة الطّاهرين صلوات الله عليهم أجمعين أنّ صلاة الجمعة واجبة على كلّ مسلم عدا ما استثني، و ليس في هذه الأخبار مع كثرتها

تعرّض لشرط الإمام و لامن نصبه و لالاعتبار حضوره في إيجاب هذه الفريضة العظيمة ، فكيف يليق بالمؤمن الذي يخاف الله إذا سمع مواقع أمرالله و رسله و أنمته صلوات الله عليهم أجمعين و إيجابها على كل مسلم و على كل مؤمن و على كل عاقل أن يقصر في أمرها و يتملّل بخلاف سلّار و ابن إدريس فيها مع إتّفاق كافّة العلماء على وجوبها؟ و أمر الله تعالى و رسوله و أنمته صلوات الله عليهم أجمعين أحق و مراعاته أولى «فليحذر الّذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم» ـ انتهى.

الثّالث عشر: الفقيه الفاضل المولى محمّدباقر السَّبزواريّ في رسالة الّفها في الوجوب العينيِّ بلا العينيِّ في هذه المسألة فإنّه قال فيها \_ بعد نقل الأدّلة و البراهين على الوجوب العينيِّ بلا شرط حما صورته: «و ممّا ذكرنا ظهر أنّ الّذي يقتضيه التّحقيق والأدلّة القاهرة الظّاهرة أنَّ صلاة الجمعة في زمن الغيبة واجبة عيناً و أنّه لا يعتبر فيها الفقيه بل يكني العدل الجامع لشرائط الإمامة \_ إلى أن قال \_: فلا يليق إهمالها و تعطيلها و هجرها استناداً إلى العلل العليلة والأهواء الرَّديّة، و مع ذلك فقد أهمل النّاس مثل هذه الفريضة المؤكّدة و تركوها و هجروها في بلاد المؤمنين مع انتفاء التَّقيّة من قبل الخالفين».

و قال في موضع آخر من هذه الرَّسالة أيضاً: «و ما كان حق هذه العظيمة من فرائض الدّين أن يبلغ النّهاون بها إلى هذا الحدِّمع أنّ شرائط الوجوب متحقّقة في أكثر بلاد الإيمان، خصوصاً في هذه الأعصار و الأزمان، و العجب كلُّ العجب من طائفة من المسلمين كيف يقدمون على إنكار هذه الفريضة العظيمة و يشنعون على من فعلها أو قصد الإتيان بها و يبالغون في ذلك أشدَّ المبالغة، من غير أن يكونوا على بيّنة ويتمسّكوا في ذلك بحجّة ؟ يبالغون في ذلك أشدَّ المبالغة، من غير أن يكونوا على بيّنة ويتمسّكوا في ذلك بحجّة ؟ فياعجباكيف جرأتهم على الله تعالى و رسوله عَلَيْنِيلُهُ و إقدامهم على الحق و أهله. و سيجملت فياعجباكيف جرأتهم على الله تعالى و رسوله عَلَيْنِيلُهُ و إقدامهم على الحق و أهله. و سيجملت بين الفريقين في موقف واحد هناك، و يرفع حجاب كلَّ مكتوم، و يعرف الظالم من المظلوم بين الفريقين في موقف واحد هناك، و يرفع حجاب كلَّ مكتوم، و يعرف الظالم من المظلوم في المبدء و المآل». وانتهى.

الرّابع عشر: الهدَّث الكاشانيّ وله في المسألة رسالة اختار فيها الوجوب العينيّ، قال في صدر الرّسالة المذكورة: «مقدمة اعلم أيّدك الله بروح منه أنَّ وجوب صلاة الجمعة أظهر من الشّمس في جميع الأعصار و سائر من الشّمس في جميع الأعصار و سائر الأمصار و الأقطار، كما صرّح به جمَّ غفير من الأخبار، وأنَّ جميع علماء الإسلام طبقة بعد

طبقة قاطعون بأنَّ النِّي مُلَيِّنَاتُهُ استمرَّ بفعلها على الوجوب العينيِّ طول حياته المقدَّسة و أنَّ النَّسخ لايكون بعده، ولم يذهب إلى اشتراط وجوبها بشرط يوجب سقوطها إلَّا رجل أو رجلان من متأخّرى فقهائنا الّذين هم أصحاب الرّأي و الإجتهاد دون الأخبارييّن من القدماء الَّذين هم لايتجاوزون مدلول ألفاظ الكتاب و السُّنَّة و أخبار أهل الست عَلِيُّكُمْ (١٠) فإنَّه لا خلاف بينهم في وجوبها العينيُّ الحتميُّ و عدم سقوطها أصلاً إلَّا للتَّقيَّه، كما لا اختلاف في ألفاظ القرآن و الحديث في ذلك، و إنَّا وقعت في الشُّبهة أصحاب الآراء من المتأخّرين لما رأوا من ترك أجلّة الأصحاب لها بُرهة من الزَّمان دون برهة ، فزعموا إنّ لها شرطاً آخر غير ما ثبت من الأخبار الصّحيحة ، و أنّه قد يوجد و قد لا يوجد و إلّا لما تركها . هؤلاء الأجلَّاء وقتاً دون وقت، كما قال الشّيخ الشّهيد للَّؤُخُ بعد إثباته الوجوب العينيِّ بالبرهان؛ إلَّا أنَّ عمل الطَّائفة على عدم الوجوب العينيّ في سائر الأعصار و الأمصار (٢) و اتَّفقت آراؤهم على أنَّ ذلك الشَّرط إنَّما هو حضور السَّلطان العادل أو من نصبه لذلك. و كأنَّهم عنوا بالسُّلطان العادل \_كيا صرَّح به بعضهم \_ الإمام المعصوم للنُّيلَةِ فاشترطوا حضوره إذا تيسّركها في بلد إقامته في دولة الحقّ و إذنه المُثِلِّ لها، إذا لم يتيسّر الحضوركها في البلاد الأخر ذلك الوقت، ولذلك ما رأوا أنَّ الأئمة كانواكذلك يفعلون في دولتهم محقّين كانوا أو مبطلين، و لما رأوا أنَّ العامَّة يستدلُّون عليه بأنَّ الاجتاع مظنَّة النَّزاع و مثار الفتنَ والحكمة موجبة لحسم مادَّة الاختلاف و لن يستمرّ الأمر إلّا مع السُّلطان فاستحسنوا هذا الاستدلال كيا استحسنوا أصل الاجتهاد و القول بالرَّأي منهم، ثمَّ زعموا أنَّ ذلككانشر طأً لشرعيّة هذه الصّلاة، ثمَّ اختلف هؤلاء فنهم من عمّم هذا الشّرط لزمان الحضور و الغيبة فحكم بسقوط الصَّلاة في الغيبة لعدم إمكان الشّرط حينئذ، و هو محمّد بن إدريس صريحاً و سلّار بن عبدالعزيز ظَّاهزاً، و هما اللّذان كنّينا عنهما بالرَّجل و الرَّجلين، و إنَّما أتينا بالتُّرديد لاحتال كلام سلّار التّأويل بما يرجع إلى الحقّ، و منهم من خصّ الشّرط بزمان الظُّهور و أسقطه في زمان الغيبة لامتناعه.

١ - قال الفاضل الايروانيّ: مقتضى كلامه \_ قدّس سرّه \_ أن الجنتهدين لا يتقيّدون في استنباط الاحكام
 بالكتاب والسنّة و اخبار أهل البيت «ع» و قد تقدّم في التّقليفة الأولى ما يرتبط بالمقام.

٢ - ارجع إلى التّعليقة ص ٣٨٠ فقد تقدّم فيها ما يتعلّق بالمقام.

ثمَّ اختلف هؤلاء فمنهم من جعل الوجوب حينئذ حتميًّا من دون رخصة في تركها، فوافق رأيهم مذهب القدماء الأخباريّين و سانر الأمّة، و منهم من زعم أنّ في تركها حينتذ رخصة و أنَّ وجوبها حينتذ تخييريُّ و أنَّها أفضل الفردين الواجبين تخييراً، فهي مستحَّبة عيناً واجبة تخييراً، و إليه ذهب شرذمة من مشاهيرهم، و ذلك لمّا رأوا من ترك أصحابنا لها في بعض الأوقات كما ذكرناه، والاشتباه وقع لهم من عبارات بعض من تقدَّم عليهم ولا سيًّا الشَّيخ الطُّوسيّ الَّذي هو قدوتهم كما ستقف عليه إن شاءالله تعالى. و كأنُّهم عنوا بالتَّخيير -كما صرَّح به بعضهم -أنَّ النّاس بالخيار في إنشائها و جمع العدد لها و تعيين الإمام لأجلها، فإذا فعلوا ذلك و عزموا على فعلها تعيّن على كلِّ من اجتمعت له الشّرائط الأخر حضورها ولا يسع أحداً التّخلّف عنها حينئذ، لا أنَّ لآحاد النَّاس حينئذ التَّخيير في حضورها و عدمه، و منهم من زعم أنَّ الإذن العامِّ قائمٌ مقام الإذن الخاصّ في زمان الغيبة فاشترط فيها حضور الفقيه لأنَّه نائب الإمام على العموم و مأذون من قبله في إجراء الأحكام، و إليه ذهب واحدٌ أو اثنان من متأخّريهم. وكلّ من أصحاب هذه الآراء ادّعي الإجماع على رأيه مع أنّه لا مستند لإجماعه من كتاب و لا سنّة و لا خبر، وليس لرأيه من هذه الدّلائل الثّلاثة عين و لا أثر» . . انتهى ما أردنا نقله من كلام المحدّث المتقدّم ذكره ... الخامس عشر : شيخنا غوّاصُ بحارالأنوار و مستخرج لناني النُّكت و الآثار قال تتَرُّثُ في كتاب البحار \_بعد الأبحاث الطّويلة و ذكر جملة من أخبار المسألة \_: « تتميم جملة القول في هذه المسألة الَّتي تحيّرت فيها الأفهام و اضطربت فيها الأعلام أنّه لا أظنّ عاقلاً يريب في أنّه لولم يكن الإجماع المدَّعي فيها لم يكن لأحد بحالُ شكٍّ في وجوبها على الأعيان في جميع الأحيان و الأزمان كما في سائر الفرائض الثّابتة بالكتاب و السُنّة، فكما ليس لأُحدِ أنّ يقول: لعلَّ وجوب صلاة العصر و زكاة الغنم مشر وطان بوجود الإمام و حضوره و إذنه، فكذا ههنا لعدم الفرق بين الأدلة الدّالّة عليها ، لكن طرء ههنا نقل إجماع من الشّيخ ، و تبعه جماعة ممّن تأخّر عنه كما هو دأبهم في سائر المسائل فهو عروتهم الوثق و حجّتهم العظمي، به يتصاولون فاشتهر في الأصقاع و مالت إليه الطّباع، والإجماع عندنا ـ على ما حقّقه علماؤنا في الأصول .. هو قول جماعة من الأمّة يعلم دخول قول المعصوم عليُّه في أقوالهم، و

حجّيته إنَّما هو باعتبار دخول قوله للنُّئِلَا فهو كاشف عن الحجّة، و الحجّة إنَّما هو قوله لطَّيُّلًا

قال الحقق في المعتبر - ثمَّ نقل كلامه المؤذن بذلك، ثمَّ قال و الإجماع بهذا المعنى لا ريب في

حجيسه على فرض تحققه و الكلام في ذلك. ثم إنهم ــ قدّس الله أرواحهم ــ كما رجعوا إلى الفروع كأنهم نسوا ما أسسوه في الاصول فادّعوا الإجماع في أكثر المسائل سواء ظهر الاختلاف فيها أم لا، وافق الرّوايات المنقولة فيها أم لا، حتى أنَّ السَّيد عليه و أضرابه كثيراً ما يدَّعون الإجماع فيا ينفردون بالقول به أو يوافقهم عليه قليل من أتباعهم، و قد يختار هذا المدّعي للاجماع قولاً آخر في كتابه الآخر، وكثيراً ما يدَّعى أحدهم الإجماع على مسألة و يدَّعى غيره الإجماع على خلافه، فيغلب على الظَّنِّ أنْ مصطلحهم في الفروع غير ما جروا عليه في الأصول بأن سموا الشَّهرة عند جماعة من الأصحاب إجماعاً كها نبّه عليه ما جروا عليه في الأصول بأن سموا الشَّهرة عند جماعة من الأصحاب إجماعاً كها نبّه عليه الشّهيد في الذّكرى، و هذا بمعزل عن الحجّية، ولعلّهم إنّا احتجّوا به في مقابلة المخالفين ردّاً عليهم أو تقوية لغيره من الدّلائل الّتي ظهرت لهم، ولا يخفي أنّ في زمان الغيبة لا يمكن الإطّلاع على الإجماع، إذ مع فرض الإطّلاع على مذاهب جميع الإماميّة مع تفرُّقهم و انتشارهم في أقطار البلاد و العلم بكونهم متفقين على مذاهب جميع الإماميّة مع تفرُّقهم و انتشارهم في أقطار البلاد و العلم بكونهم متفقين على مذهب واحد لاحجة فيه، لما عرفت أنَّ العبرة عندنا بقول المعصوم عليّة و لا يعلم دخوله فيها.

و ما يقال \_ من أنّه يجب حينئذ على المعصوم أن يظهر القول بخلاف ما أجمعوا عليه لو كان باطلاً، فلمّا لم يظهر ظهر أنّه حق الله الله يتم سمّا إذا كانت في روايات أصحابنا رواية بخلاف ما أجمعوا عليه، إذ لا فرق بين أن يكون إظهار الخلاف على تقدير وجوبه بعنوان أنّه قول فقيه و بين أن يكون الخلاف مدلولاً عليه بالرّواية الموجودة في روايات أصحابنا \_ إلى أن قال: \_ و أيضاً دعوى الإجماع إنّا نشأ من زمن السّيّد و الشّيخ و من عاصرهما، ثمّ تابعها القوم، و معلوم عدم تحقق الإجماع في زمانهم فهم ناقلون عمّن تقدّمهم، فعلى تقدير كون مرادهم بالإجماع هذا المعنى لكان في قوّة خبر مرسل فكيف تردّبه الأخبار الصّاحيحة

١ - اختلف الاعلام في مستند القطع برآي المصوم عع» من الإجماع، فقيل: إنه دخول شخصه عع» في المجمعين، و يحكى ذلك عن السيد المرتضى، و قبل: إنّه قاعدة اللّطف بالتقريب المذكور في المتن، و يحكى ذلك عن شيخ الطائفة. و قبل: إنَّ سببه هو الحدس برأيه عع» و رضاء بما أجمع عليه للملازمة العاديّة بين اثّفاق المروّوسين المنقادين على شيء، و بين رضا الرئيس بذلك الشيء و يحكى ذلك عن بعض المتقدّمين، و قبل: إنَّ سببه هو تراكم الظنّدن من الفتادي إلى حد يوجب القطع بالحكم، كما هو الوجه في حصول التقطع من المنبر الميران، و قبل: إنَّ سببه هو كشفه عن وجود دليل معتبر عند الجمعين. (الايرواني)

المستفيضة (١١؟ ! و مثل هذا يمكن أن يركن إليه عند الضّرورة و فقد دليل آخر أصلاً \_ إلى آخر كلامه، زيد في اكرامه».

فهذه جملة من عبائر من وصل إلينا كلامهم في القول بالوجوب العينيّ، وأمّا غيرهم ممّن قال بهذا القول فقد ذكرنا آنفاً أنَّ قلم الإحصاء لا يأتي عليهم إلّا أنْ الذي حضر في الآن منهم جماعة: منهم الحقّق العاد مير محمّد باقر الدَّاماد، قال المحدّث الكاشائيُّ في رسالته المشار إليها آنفاً: إنّه كان يواظب على فعلها متى تيسّر له، قال: و قد صلّينا معه غير مرّة، و منهم العكّرمة السَّيد الماجد البحرائيُّ، قال المحدّث المشار إليه في الرَّسالة: و كان اُستاذنا المتبحّر السَّيد ماجد بن هاشم الصَّادقيّ البحرائيّ عليها بشيراز و قد صلّيت معه زماناً طويلاً و كنّا في ذلك الأوان نستفيد من بركات صحبته بكرة وأصيلاً، قد صلّيت معه زماناً طويلاً و كنّا في ذلك الأوان نستفيد من بركات صحبته بكرة وأصيلاً، وكان يقول مقتضى الدَّليل الوجوب الحتميّ و لم يثبت الإجماع على خلافه». ــانتهى.

و قال أيضاً في الرَّسالة: «و كان السَّيِّدان الجليلان أمير محمّد زمان: ولد أمير محمّد جمفر، و أمير معزّالدين محمّد \_ رحمهم الله تعالى \_ مواظبين على هذه الصَّلاة بمشهد الرِّضا صلوات الله عليه برهة من الزَّمان، و قد صنّف أحدهما في الوجوب العينيِّ في زمان الغيبة رسالة رأيتها و لم تحضرني الآن». \_انتهى.

و منهم: الهتق المدقق الشيخ أحمد بن الشيخ محمد بن يوسف البحرانيُّ صاحب كتاب رياض المسائل (٢) و له في المسألة رسالة قد ردَّ فيها على الشيخ الفقيه الشيخ سليان بن علي بن أبي ظبية الشّاخوريّ البحرانيّ حيث إنَّ الشّيخ سليان المذكور كان يذهب إلى التّحريم في هذه المسألة و كتب فيها رسالة فكتب الشّيخ الحقق المذكور رسالة في ردّها و نقضها.

و منهم: الشّيخ العلّامة الشّيخ سليان بن عبدالله البحراني و تلميذه الحدَّث الصّالح الشّيخ عبدالله بن صالح البحراني ـ و قد جرى بين الشّيخ عبدالله المذكور و بين الفاضل المشهور بالفاضل الهندي من علماء إصبهان ـ وكان يقول بالتّحريم ـ مباحثات في المسألة و صنّف الشّيخ المذكور رسالة في الرَّد عليه سهّها أسالة الدَّمعة للقائل بتحريم صلاة الجمعة، كذا ذكر في بعض تحقيقاته. ولم أقف على الرِّسالة المذكورة ـ و الفاضل المشهور المولى

٢ - المراد رياض الدُّلاثل و حياض المسائل .

١ - قد تقدم في التعليقة المتقدّمة ما يربنط بالمقام.

عبدالله التَّستريُّ، و نقله شيخنا المحقّق المدقّق الشّيخ أحمد بن الشّيخ محمّد بن يوسف البحرانيِّ عن الشّيخ ابن ميثم البحرانيِّ صاحب شرح نهج البلاغة.

و منهم: الآخوند المشهور بمولى رفيعا الجاور بالمشهد الرَّضويّ حيّاً و ميّتاً، والحدَّث الشّيخ محدّد السّيخ محدّد الشّيخ عليّ بن الشّيخ محدّد بن الشّيخ عليّ بن سليان البحرانيّ، و الشّيخ أحمد بن عبدالله البحرانيّ أحد تلامذة شيخنا الشّيخ سليان، والفاضل الشّريف المولى أبوالحسن بن الشّيخ محمّد طاهر الجاور بالنّجف الأشرف حيّاً و ميّتاً في شرحه على المفاتيح.

و بالجملة فجملة من تأخّر عن شيخنا الشّهيد النّاني و وقفت على رسالته من الفضلاء الحقّقين فكلّهم على الوجوب العينيّ إلّا الشّاذّ النّادر عمّن قال بالتّحريم أو الوجوب التّخييريّ، كما لا يخنى على من له أنس و اطّلاع على العلماء و سيرهم و أحوالهم.

و إنَّا أطلنا الكلام بنقل كلام هؤلاء الأعلام و أسهاء من ذهب إلى هذا القول و إن كان خارجاً عمّا هو المقصود و المرام لما ذكره بعض الفضلاء المعاصرين ـ سامحه الله بعفوه و غفرانه ـ ممّا لا يليق أن ينسب إليه في هذا المقام، حيث قال: الصّنف السّادس: جماعة جاهلون قاصرون أو غافلون أو متجاهلون متغافلون و هم الذين يقولون وجوب الجمعة في زمن الغيبة بالوجوب العيني أيضاً من اليقينيّات، ينسبون فقهاءنا المتقدّمين و المتأخّرين إلى الإجماع على الجهل والقصور والغفلة و الغرور، نعوذ بالله من هذا \_ إلى آخر كلامه»:

فإنَّ فيه \_ أوَّلاً : أنَّ القائلين بالوجوب العينيِّ هم الأكثر كما عرفت من كلامنا و كلام شيخنا الشّهيد الثّاني و غيره. و ثانياً : أنَّ أحداً لم يقل ما ذكره من هذه الألفاظ الظّاهرة في سوءالأدب و غاية ما ربما يقولون إنَّ منشأ القول بالتَّخيير هو الغفلة عن تتبَّع الأدلّة و إعطاء التَّأمّل حقّه في المسألة. و هذا ليس ببدع و لا منكر كها هو شائع في كلام علمائنا جيلاً بعد جيل ، على أنّه قد وقع منهم ما هو أعظم من ذلك كها سجّل به المحقّق و العلّامة على ابن إدريس من الطَّعن فيه حتى نسبوه إلى الجهل في جملة من المواضع ، و من شيخنا المفيد في كتاب تصحيح اعتقادات الصَّدوق و رسالته النّي في الرَّدَّ عليه في عدم جواز السَّهو على المعصوم كها لا يخني على من راجعها ، و هذه سجيّة بين العلماء جارية قديماً و حديثاً . وبالجملة فكلامه \_دام ظلّه \_ لا يخلو من غفلة عن تتبُّع أقوال من نقلنا عنه القول بالوجوب، و عدم الاطّلاع على مذاهبهم و أقوالهم ، و عدم إعطاء النّظر حقّه في الأدلة بالوجوب، و عدم الاطّلاع على مذاهبهم و أقوالهم ، و عدم إعطاء النّظر حقّه في الأدلة

والأخباركما لا يخنى على من جاس خلال الدّيار، و التقط من لذيذ هذه الشّهار. و في كلامه سلّمه الله تعالى مناقشات واسعة ليس في التّعرّض لها كثير فائدة. فهذا ذكر من معي و ذكر من قبلي في إيجاب هذه الفريضة المعظمة و الصّلاة المحتمّة.

إذا عرفت ذلك فاعلم أنَّ الدَّليل على هذا القول المختار منحصر في الآية والأخبار و هما النَّقلان المأمور بالتَّمسُك بهما من النَّبيِّ المُختار عَلَيْقِهُ اللَّذان من أخذ بهما نجى من أهوال المبدء و المآل و من تنكّب عنهما وقع في تيه الضّلال.

## و الكلام هنا يقع في مقامين:

المقام الأوّل: الآية الشّريفة أعني قوله عزَّوجلّ: «يا أيّها الّذين آمنوا إذا نودي للصَّلوة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله و ذروا البيع ذلكم خير لكم إن كنتم تعلمون» (١) و التقريب فيها اتّفاق المفسّرين على أنَّ المراد بالذّكر في الآية صلاة الجمعة أو خطبتها أو هما معاً، نقل ذلك غير واحد من العلماء، والأمر للوجوب على ما تحقّق في الأصول، وقد قدّمنا في مقدَّمات الكتاب ما يدلُّ على ذلك من الآيات القرآنية و الأخبار المعصوميّة، فلا حاجة إلى الأدلّة الأصوليّة القابلة للبحث و النزّاع، ولا سيّا الأوامر القرآنية فإنّ الخلاف بينهم إنّا هو في أوامر السُّنة كما تقدَّم ذكره في المقدَّمات المشار إليها، وسياق الآية ظاهر في إرادة الصَّلاة أو ما يشمل الخطبة فكأنّه قال: «إذا نودي للصّلوة فاسعوا إليها» و سمّاها ذكراً تنويها بشأنها، و به أيضاً ينادي قوله تعالى «فإذا قصيت الصَّلوة».

و يعضد ذلك ما رواه الكافي عن جابر بن يزيد، عن أبي جعفر عليه الله الله الله الله عن أبي جعفر عليه الله الله الله الله الله عن على له : قول الله عزَّ وجلّ : «فاسعوا إلى ذكرالله» ؟ قال : اعملوا و عجّلوا، فإنّه يوم مضيّق على المسلمين فيه على قدر ما ضيّق عليهم و الحسنة و السّيّئة تضاعف فيه، قال : و قال أبوجعفر عليه الله القد بلغني أنّ أصحاب النّهي مَنْ الله الله كانوا يتجهّرون للجمعة يوم الخميس لأنّه يوم مضيّق على المسلمين».

أقول: الظّاهر أنَّ المراد من الخبرالمذكور أنّه حيث كان وقت صلاة الجمعة مضيّقاً بساعة زوال الشّمس كما ستأتيك الأخبار به إن شاءالله تعالى في المقام لا اتّساع فيه كغيره من أوقات الصَّلاة في سائر الأيام وقع الحثّ على تقطيع العلائق و إزالة العوائق عن

١ - سورة الجمعة الآية ٩.

الإتيان بالصَّلاة في ذلك الوقت إذ لا سعة فيه كها عرفت حتى أنَّهم كانوا يتجهّزون للفراغ للصَّلاة و يقضون أعراضهم الَّتي ربما تمنع من الإتيان بها في وقتها في يوم الخميس كها دلَّ عليه الخبر المذكور.

والمراد بالنّداء الأذان أو دخول وقته كها ذكره المفسّرون، و روى الصَّدوق في الفقيه مرسلاً (١) قال: «روي أنّه كان بالمدينة إذا أذّن المؤذّن يوم الجمّعة نادى مناد:حرم البيع لقول الله عزّوجلًّ: «يا أيُّهَا آلَذينَ آمنوا إذا نودي لِلصَّلوةِ من يوم الجمعة فَاسْعَوا إلى ذكر الله و ذروا الْبَيع».

و حينئذ فالمستفاد من الآية المذكورة الأمر بالسّعي إلى صلاة الجمعة لكلَّ واحد من المؤمنين متى تحقّق الأذان لها أو دخول وقته، و حيث إنَّ الأصل عدم التّقييد بشرط يلزم عموم الوجوب بالنَّسبة إلى زمان الغيبة و الحضور.

و قد أورد على هذا الدَّليل وجوه من الإيرادات لا بأس بذكرها و ذكر ما أُجيب به عنها:

الأوَّل: أنَّ كلمة «إذا» غير موضوعة للعموم لغة ، فلا يلزم وجوب السَّعي كلّما تحقّق النَّداء بل يتحقّق بالمرَّة و هي عند تحقّق الشَّرط.

و الجواب عن ذلك إنَّ «إذا» و إن لم تكن موضوعة للعموم لغة إلاّ أنَّه يستفاد منها العموم في أمثال هذه المواضع، إمّا بحسب الوضع العرفي أو بحسب القرائن الدَّالة عليه كها قالوه في آية الوضوء و أمثالها، على أنَّ جملها على الإهمال يجعل الكلام خالياً من الفائدة المعتدُّ بها و هو ممّا يجب تنزيه كلام الحكيم عنه. و أيضاً فإنَّه لا يخلو إمّا أن يكون المراد إيجاب السَّعي و لو في العمر مرَّة واحدة أو إيجابه على سبيل العموم أو إيجابه بشرط حضور الامام أو نائبه، لا سبيل إلى الأوَّل لخالفته لإجماع المسلمين إذ الظَّاهر أنَّهم متَّفقون على أنَّه ليس المراد من الآية إيجاب السَّعي و لو في الجملة بحيث يتحقَّق بالمرَّة، بل الظَّاهر المعلوم إطباقهم على أنَّ المراد التَّكرار، و هذا بحمدالله سبحانه ظاهر لا يقبل الإنكار، و أمّا النَّالث فإنَّه لا سبيل إليه أيضاً لكونه خلاف الظّاهر من اللَّفظ إذ لا دلالة للَّفظ عليه و لا قرينة تؤنس به و تشير إليه ، و العدول عن الظّاهر يحتاج إلى دليل قاهر ، على أنَّك قد عرفت

١ - الفقيد ج ١ ص ٢٩٩ و ثواب الأعبال ص ٢٠٠٠.

ستعرف إن شاء الله تعالى أنّه لا وجود لهذا الشّرط الّذي ذكروه و لا معنى لهذا الاعتبار الّذي اعتبروه، و حينئذ فيتعيّن الثّاني و هو المطلوب.

و زاد بعض الأفاضل في الجواب قال: «و أيضاً الخطاب عام بالنسبة إلى جميع المؤمنين، سواء تحقق الشرط المدّعى بالنسبة إليه أم لا، فعلى تقدير تجويزه إن ثم يكن المراد بالآية التّكرار يلزم إيجاب السّعي على من ثم يتحقّق الشّرط بالنسبة إليه ولو مرَّة و يلزم منه الدَّوام و التّكرار لعدم القائل بالفضل». انتهى.

و بالجملة فإنّه لا يخنى على المتأمّل بعين التّحقيق و المنصف النّاظر بالفكر الصّائب الدَّقيق أنَّ هذه المناقشة من المناقشات الواهية المضاهية لبيت العنكبوت و أنّه لأضعف البيوت، إذ لا يخنى على من تأمّل سياق السّورة المذكورة و فعله عَيَّاتُهُ مدَّة حياته و الخلفاء من بعده حقّاً أو جوراً أنَّ المراد من الآية إنّا هو التّكرار و الاستمرار مدى الأزمان والأعصار لاما توهّم هذا المورد من صدق ذلك ولو مرَّة واحدة.

الثَّاني : أنَّ الأمر في الآية معلَّق على ثبوت الأذان فمن أين ثبت الوجوب مطلقاً ؟ .

و الجواب أنه يلزم بصريح الآية الإيجاب متى تحقق الأذان، ويلزم منه الإيجاب مطلقاً لعدم القائل بالفصل و إتفاق المسلمين على أنَّ الأذان ليس شرطاً لوجوب الجمعة، و لعلَّ فائدة التّعليق على الأذان الحثّ على فعله لتأكّد استحباب الأذان لها حتى ذهب بعضهم إلى وجوبه لها. و يحتمل أن يكون المراد من النّداء دخول الوقت على سبيل الكناية كها ذكره في الكشّاف».

فإن قيل: لنا أن نعارض ذلك و نقول: إنّه يستفاد من الآية عدم وجوبالسّعي عند عدم الأذان ويلزم من ذلك انتقاء الوجوب في بعض صور انتقاء الشّرط المتنازع فيه، و يلزم منه عدم الوجوب عند عدم الشّرط المذكور مطلقاً لعدم القائل بالفصل.

قلنا: إذا حصلت المعارضة بين منطوق الكلام و مفهومه، فدلالة المفهوم مطرحة باتّفاق المحقّقين كما حقّق في محلّه، على أنّ التّعليق بالأذان إنّا خرج مخرج الغالب و يعتبر في دلالة المفهوم أن لا يكون للتّعليق فائدة سوى انتفاء الجزاء بانتفاء شرطه، والأمر هنا بناءً على ما ذكرنا ليس كذلك.

قال شيخنا زين الملّة والدّين في رسالته الموضوعة في المسألة: « لا يقال: الأمر بالسّعي في الآية معلّق على النّداء لها، و هو الأذان لا مطلقاً و المشروط عدم عند عدم شرطه

فيلزم عدم الأمر بها على تقدير عدم الأذان؛ سلّمنا لكن الأمر بالسّعي إليها مغاير للأمر بابقعلها، ضرورة أنّها غيران، فلا يدلُّ على المدّعى. سلّمنا لكن المققين على أنَّ الأمر لا يدلُّ على التّكرار فيحصل الامتثال بغعلها مرَّة واحدة، لأنّا نقول: إذا ثبت بالأمر أصل الوجوب حصل المطلوب لإجماع المسلمين قاطبة فضلاً عن الأصحاب على أنَّ الوجوب غير مقيد بالأذان و إنّا علّقه على الأذان حثاً على فعله لها حتى ذهب بعضهم إلى وجوبه لها لذلك، وكذا القول في تعليق الأمر بالسّعي فإنّه أمر بقدَّ ماتها على أبلغ وجه، وإذا وجب السّعي لها وجبت هي أيضاً إذ لا يحسن الأمر بالسّعي إليها وإيجابه مع عدم إيجابها، ولا بجماع المسلمين على عدم وجوبه بدونها، كما أجموا على أنّها متى وجبت وجب تكرارها في كلّ وقت من أوقاتها على الوجه المقرّر ما بقي التّكليف بها كغيرها من الصّلوات اليوميّة ولي كلّ وقت من أوقاتها على الوجه المقرّر ما بقي التّكليف بها كغيرها من الصّلوات اليوميّة والعبادات الواجبة مع ورود الأوامر بها مطلقة كذلك، والأوامر المطلقة وإن لم تدلّ على التّكرار لم تدلّ على الوحدة فيبقي إثبات التّكرار حاصلاً من خارج بالإجماع و النّصوص، التّكرار لم تدلّ على الوحدة فيبقي إثبات التّكرار حاصلاً من خارج بالإجماع و النّصوص، وسنتلو عليك ما يدلّ على التّكرار صريحاً». انتهى كلامه زيد مقامه.

قال شيخنا غوَّاص بحار الأنوار في الكتاب المذكور \_ و نِعْمَ ما قال \_ بعد ذكر أصل الاعتراض الذي قدَّمنا ذكره: «و الجواب أنّه يلزم بصريح الآية الإيجاب متى تعقق الأذان، ويلزم منه الايجاب مطلقاً، مع أنّا قد قدَّمنا أنَّ الظّاهر أنَّ المراد دخول وقت النّداء و اعترض عليه بوجوه سخيفة أخرى الإعراض عنها أحرى، و بعضها يتضمّن الاعتراض على الله تعالى، إذ لا يريب متتبّع في أنَّ الآية إنّا نزلت لوجوب صلاة الجمعة و الحتّ عليها فقصورها عن إفادة المرام يؤول إلى الاعتراض على الملك العلام، و يظهر الجواب عن بعضها ممّا قرَّرناه سابقاً في تفسير الآيات.

مُمَّ إِنَّ أَمثال تلك الاعتراضات إمّا يحسن عمّن لم يستدلً في عمر، بآية و لا خبر في حكم من الأحكام، و أمّا من كان دأبه الاستدلال بالظّواهر و الإيهامات على الأحكام الغريبة لا يليق به تلك المناقشات و هل توجد آية أو خبر لا يمكن المناقشة في الاستدلال به بأمثال ذلك؟ و من العجب أنّهم يقولون: ورد في الخبر أنَّ الذّكر رسول الله عَلَيْ الله في فيمكن أن يكون المراد به هنا السّعي إليه عَلَيْ الله و لا يعرفون أنَّ الأخبار الواردة في تأويل الآيات و بطونها لا تنافي الاستدلال بظواهرها، فقد ورد في كثير من الأخبار أنَّ الطّلاة رجل، و أنَّ العدل رسول الله عَلَيْ الله و الإحسان أميرالمؤمنين المَيْلُة ، و الفحشاء و

المنكر و البغي أعداؤه الثّلاثة، و أمثال ذلك أكثر من أن يحصى، و شيء منها لا ينافي العمل بظواهرها والاستدلال بها، و قد حقّقنا معانيها وأشبعنا الكلام فيها في تضاعيف هذا الكتاب والله الموفّق للصّواب». انتهى كلامه، رفع مقامه و هو جيّد رشيق و سيأتي في كلامنا إن شاءالله ما يُؤيّده من التّحقيق.

النَّالث: أنَّ الخطاب إنَّا يتوجَّه إلى الموجودين عند المحقّفين ولا يشمل من سيوجد إلّا بدليل من خارج و ليس إلّا الإجماع و هو لا يجري في موضع الخلاف.

و الجواب أنَّ التَحقيق ـ كها ذكره غير واحد من المحقَّقين ـ أنَّ الخطاب يتوجّه إلى المعدومين بتبعيّة الموجودين إذا كان في اللفظ ما يدلُّ على العموم كهذه الآية و قد حقّق في محلّه، والإجماع على عدم اختصاص الأحكام بزمانه عَلَيْهُولَّهُ لَم يتحقّق على كلَّ مسألة مسألة حتى يقال: لا يجري في موضع الخلاف، بل على هذا المفهوم الكُلِي مجملاً وإلَّا فلا يمكن الاستدلال بالآيات والأخبار على شيء من المسائل الخلافيّة إذا ورد بلفظ الخطاب و هذا سفسطة.

على أنَّ التَّحقيق أنَّ الأخبار المستفيضة دالَّة على عدم اختصاص أحكام السُّنة و الكتاب بزمان دون زمان، و «أنَّ حلال محمِّد عَلَيْكُولُهُ حلالُ إلى يوم القيامة، و حرامه حرامُ إلى يوم القيامة» (١) بل جملة منها دالَّة على أنَّ الخطابات القرآنيّة شاملة للموجودين في أيَّامه عَلَيْكُولُهُ ولمن يأتي بعدهم:

روى ثقة الإسلام في الكافي عن أبي بصير، عن أبي عبدالله لطيُّلا في حديث قال: «لو كانت إذا نزلت آية على رجل ثمَّ مات ذلك الرَّجل ماتت الآية مات الكتاب، ولكنّه حيّ يجري في من بقي كهاجري في من مضي» (٢).

و روى الصَّدوق في باب العلل عن الرِّضا، عن أبيه طَلِمَتِ اللَّهِ النَّ رجلاً سأل أباعبدالله عَلَيْتُ الله القرآن لا يزداد على النَّشر و الدَّراسة إلَّا غضاضة ؟ فقال: لأنَّ الله لم ينزله لزمان دون زمان، ولا ناس دون ناس، فهو في كلِّ زمان جديد، وعند كلِّ قوم غضُّ للى يوم القيامة».

وروي في الكافي و التَّهذيب عن أبي عمرو الزُّبيريّ، عن أبي عبدالله عليُّلاٍّ حين سأله

١ – الكانى ج ٢ ص ١٧ و ١٨ في ذيل خبر.

٢ - المصدر ج ١ ص ١٩٢ في ذيل خبر.

٣ - عيون الأخبارج ٢ ص ١٦٦ طبع مكتبتنا.

عن أحكام الجهاد و ساق الخبر إلى أن قال: «فمن كان قد تمّت فيه شرائط الله عزَّوجّل الّتي [قد] وصف بها أهلها من أصحاب النَّبيِّ عَلَيْكُولَهُ و هو مظلومٌ فهو مأذون له في الجهاد كما أذن لهم، لأنَّ حكم الله في الأوّلين والآخرين و فرائضه عليهم سواء إلّا من علّة أو حادث يكون، والأوَّلون والآخرون أيضاً في منع الحوادث شركاء و الفرائض عليهم واحدة، يسأل [عنه] الآخرون عن أداء الفرائض كما يسأل عنه الأوَّلون، و يحاسبون كما يحاسبون به الحديث (١) ».

وروى في الكافي (٢) عن ضُرَيس، عن أبي عبدالله للنُّلِه في حديث قال: «إنَّ الآية تنزل في الرَّجل ثمَّ تكون في أتباعه \_الحديث» و هذه الأخبار \_كها ترى \_ظاهرة في المراد، لا تعتريها شبهة النّقض ولا الإيراد.

قال بعض مشايخنا الحققين من متأخّري المتأخّرين في بعض تحقيقاته: «اعلم اليدك الله تعالى - أنّه يدلُّ على وجوب الجمعة عيناً مطلقاً كتاب الله تعالى حيث أمر فيه المؤمنين بالسّعي إلى ذكرالله و ترك البيع بعد النّداء للصّلاة يوم الجمعة، و هذا الأمر يعمُّ جميعهم إلى يوم القيامة على القول بأنَّ خطاب المشافهة يعمُّ الكلّ و لاكلام فيه، و أمّا على القول بأنّه يخص الموجودين في زمنه تَلَيُّولُهُ فلا ريب أنَّ حكمه لم ينسخ في زمنه فهو باق بشروطه النّابتة إلى آخر التّكليف لا ناسخ له بعده تَلَيُّولُهُ ، و منع ثبوته هنا في بعض الأزمنة كزمان الغيبة للإجماع المنقول ممّا لا يليق، فإنَّ الإجماع المدّعي إنّا هو على استراطه بشرط، ولاكلام في إنبات الاشتراط و هو على مدّعيه، و ليس على المستدلّ إثبات العدم و يكفيه عدم وجدان دليله و أصالة العدم و هو واضع، والأمر حقيقة في الوجوب على ما حقّق». ـانتهى المراد من نقل كلامه زيد مقامه.

أقول: و بذلك يظهر لك ضعف ما ذهب إليه الفاضل المولى محمدباقر الخراساني في كتاب الذَّخيرة من جعل الآية المذكورة من المؤيّدات لا من الأدلة فمذا الإيراد المذكور في المقام مع ما هو عليه كها عرفت من الانتقاض و الانهدام، حيث قال عَوَيُّ في الكتاب المذكور بعد ذكر الرّوايات الدَّالَة على ما اختاره من الوجوب العينيِّ: و يؤيّده قوله تعالى: «يا أيّها الذين آمنوا إذا نودى للصَّلوة من يوم الجمعة ، ثمَّ ساق الآية و ساق الكلام في بيان دلالتها

١ - الكانى ج ٥ ص ١٨، والتهذيب ج ٦ ص ١٤٥٠ ٢٠ - الجلدالثاني ص ٣٩٧.

إلى أن قال: «و إنّما جعلنا الآية من المؤيّدات دون الدَّلائل إذ لقائل أن ينازع في دلالة الآية و بقول المشهور بين المحقّقين أنَّ الخطابات القرآنيّة لا تشمل غير الموجودين في زمن الخطاب، و إنّما يعلم شمولها للموجودين و غيرهم بدليل من خارج من الإجماع و غيره، و على هذا فيهجوز أن يكون الإيجاب بالنّسبة إلى الموجودين في زمن الخطاب بناء على تحقّق شرط الوجوب و هو الإمام الصّالح لإمامة الجمعة و لا يلزم وجوبه بالنّسبة إلى غير الموجودين إيجاباً مطلقاً سواء تحقّق الشرط أم لا، نعم صلاحيّتها للتّأييد غير منكر كما لا يخفى على المتدبّر». دانتهى الإأنّه في رسالته الّتي له في المسألة أورد الآية دليلاً و أجاب عن ما أورد عليها المقام ولم يتعرّض لهذا الإيراد. وكيف كان فقد عرفت أنّه لا ورود له.

الرَّابع: أنَّ الأمر بها معلَّق على النّداء لها و النّداء لها يتوقّف على الأمر بها للقطع بأنّها لولم تكن مشروعة لم يصحَّ الأذان لها فيلزم الدَّور. و أيضاً الحكم معلّق على الأذان لها و هو لا يشرع لها إلّا إذا كانت مأموراً بها و تحقّق ذلك بدون الشّرط المتنازع فيه ممنوع.

و الجواب عن ذلك ما أفاده شيخنا زين المُلّة و الدّين في الرّسالة حيث قال: «مقتضى الآية أنَّ الأمر بالسّعي معلّق على مطلق النّداء للصَّلاة الصّالح لجميع أفراده، و خروج بعض الأفراد بدليل خارج و اشتراط بعض الشّرائط فيه لا ينافي أصل الإطلاق، وكلَّ ما لا يدلُّ دليل على خروجه فالآية متناولة له، و به يحصل المطلوب.

قال: و يمكن دفع الدور بوجه آخر و هو أنَّ المعلّق على النّداء هوالأمر بها الدَّالَّ على الوجوب والأذان غير متوقّف على الوجوب بل على أصل المشروعيّة فيرجع الأمر إلى أنَّ الوجوب متوقّف على الأذان، والأذان متوقّف على المشروعيّة و المشروعيّة أعم من الوجوب فلا دور. و أيضاً فإن النّداء المعلّق عليه الأمر هو النّداء للصلاة يوم الجمعة أعم من كونها أربع ركعات و هي الظهر المعهودة أو ركعتين و هي الجمعة و لا شبهة في مشروعيّة النّداء للصّلاة يوم الجمعة مطلقاً و حيث ينادى لهايجب السّعي إلى ذكرالله و هي صلاة الجمعة أو سماع خطبتها المقتضي لوجوبها و كأنّه تعالى قال: إذا نودي للصّلوة عند زوال يوم الجمعة فصلوا الجمعة أو فاسعوا إلى صلوة الجمعة و صلّوها. و هذا واضح الدَّلالة لا يوم الجمعة فصلوا الجمعة أو فاسعوا إلى علم الجواب عن وجهى الإيراد.

الخامس: أنَّ مطلق النَّداء لها غير مراد في الأمر بالسَّعي عنده، بل يحتمل أن يراد به

نداء خاصّ و هو حال وجودالإمام للمُثَلِّلِة و قرينة لخصوص الأمر بالسّعي الدَّال على الوجوب، لأنَّ الأصحاب لا يقولون به عيناً حال الغيبة بل غايتهم القول بالوجوب التَّخييريّ و مِن ثَمَّ عبر أكثرهم بالاستحباب أو الجواز حينئذ.

و الجواب ما أفاده شيخنا المتقدِّم ذكره في الرَّسالة، قال: «لاَنَا نقول: لا شكَّ أنَّ النّداء المأمور بالسّعي معه مطلق شامل بإطلاقه لجميع الأزمان النّي من جملتها زمان الغيبة، فيدلُّ بإطلاقه على الوجوب المضيّق، و الوجوب النَّخييريّ الذي ادَّعاه متأخّروا الأصحاب ، ستعرف ضعف مبناه إن شاءالله تعالى ، ولكن على تقدير تسليمه يمكن أن يقال: إنَّ الأمر بالسّعي المقتضي للوجوب لا ينافيه لأنَّ الوجوب التّخييريّ داخل في مطلق الوجوب الذي يدلُّ عليه الأمر و فرد من أفراده، فإنَّ الأمر لا يدلُّ على وجوب خاصّ بل على مطلقه الشّامل للعينيّ المضيّق و التّخييريّ و الكفائيّ و غيرها و إن كان إطلاقه على الفرد الأوّل منها أظهر، و تخصيص كلُّ منها في مورده بدليل خارج عن أصل الأمر الدّال على ماهيّة الوجوب الكليّة كما لا يخفي».

السّادس: أنَّ الأمر بالسّعي على تقدير النّداء المذكور ليس عامًا بحيث يشمل جميع المكلّفين للإجماع على أنَّ الوجوب مشروطً بشرائط خاصّة كالعدد و الجهاعة و غيرهما، و إذا كان مشروطاً بشرائط غير معيّنة في الآية كانت مجملة بالنّسبة إلى الدَّلالة على الوجوب المتنازع فلا يثبت بها المطلوب.

و الجواب ما أفاده شيخنا المذكور منحه الله بالقرب و الحُبور ما أفاده شيخنا المذكور ما منحه الله بالقرب و الحُبور ما أفاده شيخنا المذكور و إطلاقه يدلُّ على وجوبها على كلِّ مؤمن، و تبق دلالة باقي الشروط من خارج، فكلُّ شرط يدلُّ عليه دليل صالح يثبت به ويكون مقيداً لهذا الأمر المطلق و ما لا يدلُّ عليه دليلُ صالح تبق دلالة هذه الآية الكريمة على أصل الوجوب ثابتة مطلقاً»... انتهى.

أقول: و التّحقيق أنَّ هذه المناقشات في هذه الآية إنّا حمل عليها التّعصّب للقول المشهور و إلّا فأيّ آية من الآيات الّتي استدلّوا بها في الأحكام بل و الأخبار أيضاً لا يتطرَّق إليها أمثال ذلك من الاحتمالات البعيدة و التّحكلات السّخيفة العديدة! و لو قامت هذه الاحتمالات في مقابلة الظّواهر لانسدَّ باب الاستدلال، إذ لا قول إلّا و للقائل فيه مجالً، فكيف تقوم الحجّة لهم على مخالفيهم في الإمامة بل و أصحاب الملل والأديان إذا قابلوهم

بالاحتالات في ما يستدلون به من الآيات و الأخبار و نحوها؟ مع أنَّ النّاظر المنصف إذا تأمّل الآية المذكورة و ما قرنت به في هذه السُّورة من أوَّلها إلى آخرها لا تخفي عليه دلالة الآية على ما قلناه، و هل المناقش بهذه المناقشات الواهية إلاّ متعرّض للرَّدّ على الله و رسوله عَلَيْكُولُهُ ؟ إذ من المعلوم بين الخاصّة و العامّة أنَّ هذه الآية إنّا نزلت في الأمر بها و الحت عليها منه تعالى و على رسوله عَلَيْكُولُهُ كها لا يخنى، و من أراد الإطّلاع على ما في السّورة المذكورة من الإياء و الإشارة إلى ما ذكرنا فليرجع إلى ما فصّله شيخنا غوّاص بحار الأنوار ـ نوّر الله مرقده ـ في الكتاب المذكور.

ثم ان ما يؤيد هذه الآية أيضاً قوله عزّوجلً: «لا تلهكم أموالكم و لا أولادكم عن ذكر الله» (١) حيث فسّر الذّكر هنا أيضاً بصلاة الجمعة كها نقله جمع من الأصحاب، و قوله عزّوجل «حافظوا على الصّلوات و الصّلوة الوسطى» (١) حيث إنَّ الذي عليه المحقّقون أنّ الصّلاة الوسطى هي صلاة الظّهر في غير يوم الجمعة و في يوم الجمعة هي صلاة الجمعة لا غير، بل قال جماعة من الأصحاب: إنّها هي الجمعة لا غير كها نقله بعض مشايخنا المحقّقين من متأخّري المتأخّرين عن الشّهيد الثّاني في بعض فوائده.

المقام الثّاني: و هو الدَّليل الواضح الظّهور بل السّاطع النّور الّذي لا يعتريه نقص و لا قصور إلّا عند من غطت على قلبه و لبّه غشاوة العصبية للقول المشهور الأخبار المستفيضة الصّحيحة الصّريحة كالنّور على الطّور:

و منها: صحيحة زرارة عن الباقر طَالِكُة «قال: فرض الله على النّاس من الجمعة إلى الجمعة خمساً و ثلاثين صلاة منها صلاة واحدة فرضها الله في جماعة و هي الجمعة، و وضعها عن تسعة: عن الصّغير، و الكبير، و الجنون، و المسافر، و العبد، والمرأة، و المريض، و الأعمى، و من كان على رأس فرسخين (٣)».

أقول: لا يخنى أنّ غير الجمعة من هذه الفرائض المشار إليها تمّا لاخلاف و لاإشكال في وجويها عيناً من غير شرط زائد على ما قرّر في الصَّلوات اليوميّة، و نظم الجمعة فيها وعدَّها معها أظهر ظاهر في أنّها مثلها في الوجوب العينيّ مع استكمال ما دلّت عليه

١ - المنافقين ٩.

۲ – البقرة ۲۲۹.

٣ – تقدّم تحت رقم ٧٧ من هذا الجلّد ص ٣٤.

الأخبار، واتفقت عليه علماؤنا الأبرار من الشرائط فيها. وادّعاء الوجوب التّخييريّ على بعض الوجوه موجب لتهافت الكلام و اختلاف حكم الفرائض بغير مائز، و أيضاً لوكان وجوبها تخييريّاً على بعض الوجوه لاستثنى ذلك الوجه كما استثنى المملوك و المسافر وغيرهما، فإنّ استثناء هؤلاء إنّا هو من الوجوب العينيّ لا مطلق الوجوب لوجوبها عليهم لوحضروا، و إنّا لهم الخيرة في الحضور كما تقرّر عندهم، فالوجوب التّخييريّ ثابت لهم فلا وجه لاستثنائهم دون شركائهم.

و أمَّا تخصيص الوجوب بزْمان حضورالإمام للنُّالِة فغير جائز.

أمّا أوّلاً: فلأنّه خلاف الظّاهر فيحتاج إلى دليل واضح وليس، فليس كما ظهر، و سيظهر إن شاء الله تعالى تمام الظّهور.

و أمّا ثانياً: فلأنه إن أريد بزمان حضوره زمان ظهوره على وجه الشّوكة و السّلطنة و الاستيلاء كما نقل عن جماعة منهم التّصريح به فاللّازم حينئذ خروج أكثر الجمعات و أكثر النّاس عن هذا الحكم لأنّ أيّام ظهور الإمام على وجه السّلطنة و الاستيلاء قليلة جدّاً بالنّسبة إلى غيرها، ويلزم منه خروج أكثر أفراد العالم وهو غير جائز عند المحقّقين، و سياق المنبر ظاهر في ردّه، و هل يستقيم في الطّباع السّليمة تجويز أن يكون المعصوم عليّلًا في بيان المحكم الشّرعي و إفادته يبالغ في وجوب شيء و يقول: إنّه واجب على كلّ مسلم في كلّ أسبوع إلّا جماعة خاصة ويقرنه بصلوات واجبة التّكرار في اليوم و اللّيلة و مع ذلك لا يثبت أسبوع إلّا جماعة خاصة ويقرنه بصلوات واجبة التّكرار في اليوم و اللّيلة و مع ذلك لا يثبت ذلك الحكم لأحد من أهل عصره و لا لمعظم المسلمين بل إنّا ثبت لقليل مضوا في زمان ذلك الحكم طهور النّي عَيَيْقِلُهُ و زمان خلافة أميرا لمؤمنين طيّلًا و سوف يثبت في آخر الزّمان بعد ظهور القائم عليّلًا ليس إلّا و إن أريد بزمن الحضور ما هو أعمّ من السّلطنة والاستيلاء فلا وجه للتخصيص المذكور، إذ لا فرق بين حضوره مع الخوف و بين غيبته في عدم تمكّنه من الصّلاة بنفسه و لا بتعيين نائب عنه الذي هو مناط الوجوب العينيّ عند من نفاه في زمن الغيبة.

و منها: صحيحة أبي باصير و محمد بن مسلم عن الصّادق للنِّلِلَا قال: «إنَّ الله فرض في كلِّ سبعة أيّام خسساً و ثلاثين صلاة: منها صلاة واجبة على كلِّ مسلم أن يشهدها إلّا خسة: المريض و المملوك و المسافر و المرأة و الصّبيِّ (١)».

١٤ - الكانى ج ٣ ص ٤١٨، و تقدّم الخبر ص ٢٩ رقم ٦٩ ٠

والتَّقريب في هذا الحنبركما في سابقه من المبالغة والتَّأكيد والإتيان بلفظ الفرض الدَّالُّ على تأكَّد الوجوبكما في سابقه الصّريح بلفظ «كلّ» الّذي هو أوضح الألفاظ في العموم في الموضعين مع الاستثناء الموجب لزيادة التَّأكيد في العموم و الشَّمول لسائر الأزمنة كالصّلوات الأخر الّتي جمع بينها و بين الجمعة في الحكم.

و منها: صحيحة زرارة قال: «قلت لأبي جعفر للنَّالِا: على من تجب الجمعة؟ قال: تجب على سبعة نفر من المسلمين، و لا جمعة لأقلّ من خمسة من المسلمين أحدهم الإمام، فإذا اجتمع سبعة و لم يخافوا أمّهم بعضهم و خطبهم (١)».

قال بعض المحدّثين من متأخّري المتأخّرين: و هذا نصّ في عدم اشتراط الإذن الّذي ادّعوه، و أنَّ مرادهم بالإمام في مثل هذا الموضع إمام الصّلاة لا المعصوم للثّيلة فإن سمّوا مثل هذا إذناً من الإمام و اكتفوا به فهو ثابت إلى يوم القيامة لكلٌّ من يصلح لأن يخطب و يؤمّ.

و منها: صحيحة منصور بن حازم عن الصّادق عليه السَّلام قال: «يجمّع القوم يوم ـ الجمعة إذكانوا خمسة فما زادوا فإن كانوا أقلّ من خمسة فلا جمعة لهم، و الجمعة واجبة على كلِّ أحدٍ لا يعذر النّاس فيها إلّا خمسة: المرأة و المملوك و المسافر و المريض و الصَّبيّ» (٢). قال بعض المحدّثين: «يجمّع القوم» بتشديد الميم أي يصلّون الجمعة .

و منها: صحيحة عمر بن يزيد عنه المثلَّةِ «إذاكانوا سبعة يوم الجمعة فليصلُّوا في جماعة و ليلبس البرد و العبامة و يتوكَّأ على قوس أو عصى وليقعد قعدة بين الخطبتين و يجهر بالقراءة ويقنت في الرّكعة الأولى منهما قبل الرُّكوع (٣).

و منها: صحيحة الغضل بن عبدالملك قال: «سمعت أبا عبدالله عليه الله يقول: إذا كان قوم في قرية صلّوا الجمعة أربع ركعات، فإن كان لهم من يخطب بهم جمّعوا إذا كانوا خمسة نفر، و إنّما جعلت رَكعتين لمكان الخطبتين» (٤٠ أقول: و هذا نصّ أيضاً في عدم اشتراط إذن الامام أو حضوره إلّا إن يكتفوا بمثل هذا الإذن العامّ.

و منها: صحيحة زرارة قال: «قال أبوجعفر عَلَيْكِة : الجمعة واجبة على من إن صلّى الغداة في أهله أدرك الجمعة، وكان رسول الله مَنْيَدِاللهُ إِنّا يصلّي العصر في وقت الظّهر في سائرـ

۱ - الفقيه تحت رقم ۱۲۲۰.

۲ – تقدّم تحت رقم ۱۸ ص ۲۳۲ ۰

٣ –تقدّم تحت رقم ٤٦ ص ٢٦٧٠

٤ – تقدُّم تحت رقم ١٦ ص ٢٦٢.

الأيّام كي إذا قضوا الصّلاة مع رسول الله عَلَيْكُولُهُ رجعوا إلى رحالهم قبل اللّيل و ذلك سنّة إلى يوم القيامة (١).

و منها: صحيحة أبي بصير و محمّد بن مسلم، عن الباقر للنَّالُة قال: «من ترك الجمعة ثلاث جمع متوالية طبع الله على قلبه» (٢٠).

و منها: صحيحة زرارة قال: «حتّنا أبوعبدالله المُثَلِّةِ على صلاة الجمعة حتّى ظننت أنّه يريد أن نأتيه، فقلت: نغدو عليك؟ فقال: لا إمّا عنيت عندكم (٣٠)».

و منها: موتّقة عبدالملك عن الباقر للنِّلِة قال «مثلك يهلك و لم يصلّ فريضة فرضها الله ؟ قال: قلت: كيف أصنع ؟ قال صلّوا جماعة. يعني صلاة الجمعة» (٤).

و منها: حسنة محبّد بن مسلم بابراهيم بن هاشم الّتي هي عندنا و عند جملة من الحققين من الصّحيح على الاصطلاح الغير الصّحيح قال: «سألت أباعبدالله على المجمعة فقال: تجب على من كان منها على رأس فرسخين، فإن زاد على ذلك فليس عليه شيء» (٥).

و منها: حسنة محمد بن مسلم و زرارة \_ بإبراهيم الذي قد عرفت أنَّ حديثه عندنا من الصّحيح \_عن أبي جعفر عليما قال: «تجب الجمعة على كلِّ من كان منها على فرسخين» (٢١).

و منها: موتّقة سهاعة قال: «سألت أبا عبدالله للمُثَلِّة عن الصّلاة يوم الجمعة، فقال: أمّا مع الإمام فركعتان، و أمّا من يصلّي وحده فهى أربع ركعات بمنزلة الظّهر ــ يعني إذاكان إمام يخطب، فإن لم يكن إمام يخطب فهى أربع ركعات و إن صلّوا جماعة (٧)».

و منها: موثّقة سماعة ، عن أبي عبدالله للنَّلِلِجُ أنّه قال : «صلاة الجمعة مع الإمام ركعتان فمن صلّى وحده فهي أربع ركعات» (٨).

و منها: صحيحة محمّد بن مسلم، عن أحدهما لللهُيَلِين قال: «سألته من أناس في قرية هل يصلّون الجمعة جماعة؟ قال: نَعَم يصلّونها أِربعاً إذا لم يكن من يخطب<sup>(٩)</sup>».

٣ - عقاب الأعيال ص ٢٧٦.

١ - تقدُّم تحت رقم ١٣ ص ٢٦١.

٤ - تَقَدُّم تَحت رقم ٢٠ مَى ٢٦٢.

۲ – تقدم تحت رقم ۱۷ ص ۲۹۲.

٦ - الكافي ج ٣ ص ٤١٩.

0 – تقدّم تحت رقم ۲۲ ص ۲٦٣.

٧ - الكاني ج ٣ ص ٤٣١.

۸ – الفقیه تحت رقم ۱۲۳۲.

٩ – تقدم تحت رقم ١٥ ص ٢٦١.

و منها: حسنة زرارة قال: «كان أبو جعفر عليه الله يقول لا تكون الخطبة والجمعة و صلاة ركعتين على أقل من خسة رهط: الإمام و أربعة (١)».

ومنها: صحيحة زرارة برواية الفقيه قال: «قال زرارة: قلت له: على من تجب الجمعة؟ قال: تجب على سبعة نفر من المسلمين، و لا جمعة لأقلّ من خمسة من المسلمين أحدهم الإمام فإذا اجتمع سبعة و لم يخافوا أمّهم بعضهم و خطبهم (٢)».

و منها: ما نقله جمع من الأصحاب: منهم شيخنا الشَّهيد الثَّاني في رسالته، و المحدَّث الكاشانيّ في الوافي (٣) و غيرهما من الأخبار المرسلة عنه ٩ «من ترك ثلاث جمع تهاوناً بها طبع الله على قلبه (٢)».

وعنه عَلِيْوَاللهُ «من ترك ثلاث جمع متعمّداً من غير علّة ختم الله على قلبه بخاتم اللهاقي» (٥).

و عنه عَيِّرُ الله «لينتهينَّ أقوامٌ عن وَدْعهم الجمعات أو ليختمنَّ الله على قلوبهم ثمَّ ليكوننَّ من الغافلين» (۴).

وعنه عليكم الجمعة، فن تركها في حياتي أو بعد موتي وله إمام عادل استخفافاً بها أوجحوداً لها فلا جمع الله شمله و لا بارك له في أمره، ألا و لا صلاة له، ألا و لا زكاة له، ألا و لا حج الله شمله و لا بارك له في أمره، ألا و لا صلاة له، ألا و لا زكاة له، ألا و لا حج له، ألا و لا صوم له، ألا و لا برّ له حتى يتوب، قال في الوافي: «قوله عَلَيْبُولُهُ : و له امام عادل»، ليس في بعض الرّوايات، ورواه العامّة هكذا «و له إمام عادل أو فاجر» (المنهى و عنه عَلَيْبُولُهُ "كُلُولُهُ الله الله عنه الرّوايات، ورواه العامّة واجبة إلى يوم القيامة (٨)».

و عنه عَلَيْكُولُهُ «الجمعة واجبة على كلّ مسلم إلّا أربعة : عبد مملوك أو امرأة أو صبيّ أو مريض» (٩).

۲ - الفقيه تحت رقم ۱۲۲۰.

١ - الكافي ج ٣ ص ٤١٩.

٣ - باب (وجوب صلاة الجمعة و شرائطها).

٤ - رواه الحاكم في المستدرك عن أبي جعدة الأشجعي.

٥ - في عثاب الاعبال و الجامع الصّغير نحوه.

٦ - رواه النَّسائي ج ٣ ص ٨٨.

٧ - سنن ابن ماجة ج ١ ص ٣٤٣ ياب (فرض الجمعة) و قيم هكذا «وله امام عادل أو جائره.

٨ - فم اجده. ٩ ـ سنن أبي داود تحت رقم ٦٧٠٧.

ومنها: ما نقله شيخنا مفيد الطَّائفة (١) قال: واعلم أنَّ الرَّواية جاءت عن الصادقين المُهَلِّكُ «أنَّ الله جلّ جلاله فرض على عباده من الجمعة إلى الجمعة خساً و ثلاثين صلاة لم يغرض فيها الاجتاع إلَّا في صلاة الجمعة خاصّة فقال عزَّمن قائل: «يا ايَّها الَّذين آمنوا إذا نودي للصّلوة من يوم الجمعة فاسعوا إلى ذكر الله و ذروا البيع ذلكم خيرً لكم إن كنتم تعلمون».

و منها: صحيحة زرارة بن أعين عن أبي جعفر عليه قال: «صلاة الجمعة فريضة و الاجتاع إليها فريضة مع الإمام، فان ترك رجل من غير علّة ثلاث مجمّع فقد ترك ثلاث فرائض، و لا يدع ثلاث فرائض من غير علّة إلّا منافق» رواه الصَّدوق في كتاب الجالس (۲).

و منها: ما رواه في كتاب عقاب الأعمال في الصَّحيح أو الموثّق عن أبي بصير و محمّد بن مسلم قالا : «سمعنا أباجعفر عليُّلِم يقول: من ترك الجمعة ثلاثاً متوالية بغير علّة طبع الله على قلبه» (٣).

و منها: ما رواه في كتاب عقاب الأعهال في الصّحيح عن زرارة عن أبي جعفر للتَّلِلَةِ قال: «صلاة الجمعة فريضة والاجتماع إليها فريضة مع الإمام.....(٤) .

و ممّن اعترف بما قلناه من دلالة الأخبار المذكورة على الوجوب العينيِّ شيخنا الشّهيد في الذكرى إلّا أنّه تعلّل بأنّ عمل الطّائفة على عدم الوجوب العينيِّ في سائر الأعصار و الأمصار.

و فيه إنّك قد عرفت من كلام المشايخ الّذين قدَّمنا نقل عبائرهم دلالة كلامهم على الوجوب العيني كالشّيخ المفيد و ثقة الإسلام و الصَّدوق في كتبهم المتقدَّم ذكرها و غيرهم ما بين صريح في ذلك و ظاهر ، والظّاهر أنَّ جملة المتقدّمين و إن لم يبلغ إلينا كلامهم كانوا كذلك فإنّ هذا القول الَّذي ادَّعاه إنمّا ثبت عن الشيخ و المرتضى و من تأخّر عنهما، و إلّا فمن تقدّمها لم يصرّح بشيء من ذلك، و يوضح صحّة ما قلناه أنّ جملة المتقدّمين كانوا من

١ - في المقنعه ص ١٦٢.

۲ - ص ۲۹۰.

٣ - الوسائل البأب ١ من صلاة الجمعة و أدابها .

٤ - عقاب الأعيال ص ٢٧٣ . و في المقنعة ص ١٦٣.

أرباب النصوص الذين لا يعولون إلاّ عليها بالخصوص وليس لهذا الإجماع في هذه المسألة و لا في غيرها في كلامهم عين و لا أثر، و كتبهم الّتي تشتمل على مذاهبهم إنّا تضمّنت النصوص خاصة و فتاويهم فيها تعلم من تبويب الأبواب للنصوص الّتي ينقلونها كما عرفت من الصّدوق و ثقة الإسلام، و نصوص هذه المسألة كما عرفت كلّها هالّة على الوجوب العينيّ، و لعلّه لما ذكرنا نقل جملة من متأخّري أصحابنا المتأخّرين القائلين بالوجوب العينيّ عن القدماء هذا القول مع أنّه لم يوجد مصرّح منهم بذلك إلّا من قدّمنا نقله عنه من المشايخ المتقدّم ذكرهم، و ما ذكرناه واضح في صحّة نسبة القول إليهم بذلك و بالجملة فدعوى عارية عن البرهان يكذبها صريح العيان.

قال الحدّث الكاشانيّ في كتاب الوافي \_ بعد نقل أخبار المسألة المذكورة في الكتب الأربعة \_ ما لفظه: لا يخنى دلالة هذه الأخبار المستفيضة على وجوب صلاة الجمعة على كلّ مسلم عدا من استثنى من غير شرط سوى ما ذكر كوجوب سائر الصّلوات اليوميّة وجوب حتم و تعيين من غير تخيير في تركها و لا توقف على حضور معصوم أو إذن منه \_ صلوات الله عليه \_ و ذلك لائة ليس في شيء منها ذكر لشيء من ذلك، و أوامر الشّارع إنّا تكون شاملة للأزمان و الأشخاص إلّا ما خرج بدليل خاصّ، فما زعمته طائفة من متأخّري أصحابنا من التّخيير في هذه الصّلاة في زمن غيبة الإمام أو عدم جواز فعلها حينئذ أو عدم جوازه مطلقاً من دون إذن منه فلا وجه له و لا دليل عليه من كتاب و لا سنّة.

و قال شيخنا زين الحققين في الرّسالة-بعدنقل الآية و بعض ما قدَّمناه من الأخبار -: «فهذه الأخبار الصّحيحة الطّرق، الواضحة الدَّلالة الّتي لا يشوبها شكّ و لا تحوم حولها شبهةً من طرق أهل البيتُ في الأمر بصلاة الجمعة و الحثَّ عليها و إيجابها على كلَّ مسلم عدا من استثني، و التّوعّد على تركها بالطّبع على القلب الذي هو علامة الكفر -العياذ بالله -كها نبّه عليه في كتابه العزير؛ و تركنا ذكر غيرها من الأخبار الموثّقة و غيرها حسماً لمادّة النبّاع و دفعاً لشبهة المعارضة في الطّريق، و ليس في هذه الأخبار مع كثرتها تعرّض لشرط الامام و لا من نصبه و لا لاعتبار حضوره في ايجاب هذه الفريضة المعظمة .... الح.

مُمَّ إِنّه اعترض على نفسه بأنَّ دلالة هذه الأخبار مطلقة فلا ينافي تقييدها بشرط من دليل خارج.

و أجاب بأنَّ مقتضى القواعد الأُصوليّة وجوب إجرائها على إطلاقها و العمل على مدنولها إلى أن يتحقّق الدّليل المقيّد، و سنبيّن إن شاء الله تعالى أنّه غير متحقّق.

ثمُّ اعترض على نفسه ثانياً بأنَّه يجوز استناد الوجوب في خبري حثّ زرارة و عتاب عبدالملك إلى إذن الإمامين للمُنْظِّ كما نبّه عليه العلّامة في النَّهاية بقوله: لما أذنا لزرارة و عبدالملك جاز لوجود المقتضي و هو إذن الإمام للنُيُّلِا .

و أجاب بأنَّ المعتبر عند القائل بهذا الشَّرطُ كون إمام الجمعة الإمام المُنْ أو من نصبه وليس في الخبرين أنَّ الإمام نصب أحدَ الرَّجلين إماماً لصلاة الجمعة و إنّا أمرهما بصلاتها أعمّ من فعلها لها إمامين أو مؤتمين، وليس في الخبرين زيادة على غيرهما من الأوامر الواقعة بها من الله تعالى و رسوله مُنَيِّ الله والأُنّة المُنَيِّ لسائر المحكّفين، فإن كان هذا كافياً في الإذن فلتكن تلك الأوامر كافية و يكون كلّ محكّف جامع لشرائط الإمامة مأذوناً فيها الإنتام بغيره كما يقتضيه الإطلاق، إذ لا فرق في الشّرع بين الأمر الخاص و العام من حيث العمل بقتضاه.

و أيضاً فأمرهما للإنكالله للرَّجلين ورد بطريق يشمل الرَّجلين و غيرهما من المكلّفين أو من المؤمنين كقوله: «صلّوا جماعة» و قول زرارة: «حثّنا أبو عبدالله الله على صلاة الجمعة» و قوله: إنّا عنيت عندكم» من غير فرق بين الخاطبين و غيرهما إلّا في قوله الله الله «مثلك يهلك و لم يصل فريضة فرضها الله» و ذلك أمر خارج عن موضع الدَّلالة، و على تقدير اختصاص الخاطبين فظاهر رواية زرارة أنَّهم كانوا بحضرته الله جماعة و لم يعين أحداً منهم للإمامة و لا خصّه بالأمر و الحت». انتهى.

الثّاني من الأقوال في المسألة القول بالوجوب التّخيريّ، و المراد به حكما تقدَّم في كلام الحدّث الكاشانيّ تتبيّن تقله عن بعض أصحاب هذا القول \_ أنَّ للنّاس الخيار في إنشائها و جمع العدد لها و تعيين الإمام لها فإذا فعلوا ذلك تعيّن على كلِّ من اجتمعت له الشّرائط حضورها والإتيان بها و يصير الوجوب حينئذ عيّنيًا، لا أنَّ لآحاد النّاس التّخيير في حضورها و عدمه بعد اجتاع الإمام و العدد المشترط معه. و الظّاهر أنَّ البعض المصرّح بما ذكر هو شيخنا الشّهيد في كتاب نكت الإرشاد حيث صرَّح \_ بعد قول المصنّف: و في استحبابها حال الغيبة و إمكان الاجتاع قولان \_ بأنَّ الاستحباب إنّا هو في الاجتاع لها في المائد المائد المائد المنتف عن البحتاع على المائد المائد عن المائد المناف و تتحقّق البدليّة عن المائد المائ

الظّهر.

و استدلّوا على هذا القول بأدلّة أقواها و أمتنها بزعمهم أنَّ الكتاب و السُّنّة و إن دلّا على الوجوب العينيِّ إلّا أنّه يعارضهما الإجماع المدّعى على اشتراط الإمام أو إذنه في الوجوب العينيِّ و يرجع إلى الإجماع على نني الوجوب العينيِّ زمان الغيبة.

قال شيخنا الشّهيد الثّاني في الرَّوض ـ حيث إنّه في أوّل الأمر قبل تسريح النّظر و إمعان الفكر في أدلّة المسألة من الجهاعة القائلين بالقول المشهور، ما لفظه بعد الكلام في المسألة و ذكر الآية و جملة من روايات المسألة: «و الدَّليل الدَّالَ على الوجوب أعمّ من الحتميّ و التَّخييريِّ و لما انتنى الحتميّ في حال الغيبة بالإجماع تعيّن الحمل على التَّخييريِّ ولو لا الإجماع على عدم العينيِّ لما كان لنا عنه عدول» ـ انتهى.

و قال تَرْبُحُ في الرَّوضة بعد الكلام في المسألة ـ: «ولو لا دعواهم الإجماع على عدم الوجوب العينيِّ لكان القول به في غاية القوَّة» ـ انتهى.

و شيخنا الشّهيد في الذّكرى بسبب هذا الإجماع قد تخطّى بعد اختياره القول المشهور إلى القول بالتّحريم في المسألة و تبع ابن إدريس حيث إنّه إن عمل بمقتضى الأدلة المذكورة فاللّازم هو الوجوب العينيَّ، قال في الكتاب المذكور في تعداد شروط الوجوب. التّاسع: إذن الإمام كها كان النَّبيُ تَتَبَيْرُ أَنهُ الجمعات و أمير المؤمنين عليه بعده و عليه إطباق الإماميّة، هذا مع حضور الإمام و أمّا مع غيبته كهذا الزَّمان فني انعقادها قولان أصحّها و به قال معظم الأصحاب الجواز إذا أمكن الاجتاع و الخطبتان، و يعلّل بأمرين: أحدها: أنَّ الإذن حاصلُ من الأغمّة الماضين عليميّن فهو كالإذن من إمام الوقت، و إليه أشار الشّيخ في الخلاف، و يؤيّده صحيح زرارة قال: «حثنا أبو عبدالله عليه اللهذن كالحكم و الافتاة فهذا و لأنَّ الفقهاء حال الغيبة يباشرون ما هو أعظم من ذلك بالإذن كالحكم و الافتاة فهذا أولى. و التّعليل النّاني أنّ الإذن إنّا يعتبر مع إمكانه، أمّا مع عدمه فيسقط اعتباره و يبق عموم القرآن والأخبار خالياً من المعارض، و قد روى عمر بن يزيد -ثمَّ ساق الرَّواية و قد تقدّمت يُمَّ نقل بعدها موثقة عبدالملك (١) ثمَّ قال: في أخبار كثيرة مطلقة و التّعليلان حسنان و الاعتاد على الثّاني.

١ - قد تقدم في ص ٢٠١ ،

ثمَّ نقل عن الفاضلين سقوط وجوب الجمعة حال الغيبة و عدم سقوط الاستحباب، قال: و ظاهرهما أنّه لو أتى بها كانت واجبة مجزئة عن الظهر، والاستحباب إنّا هو في الاجتاع أو بمعنى أنّها أفضل الأمرين الواجبين على التّخيير، ثمَّ قال: و ربما يقال بالوجوب المضيّق حال الغيبة لأنّ قضيّة التّعليلين ذلك فما الّذي اقتضى سقوط الوجوب؟ إلّا أن عمل الظّائفة على عدم الوجوب العينيّ في سائر الأعصار والأمصار، و نقل الفاضل فيه الإجماع. و بالغ بعضهم فنني الشّرعيّة أصلاً و رأساً و هو ظاهر كلام المرتضى و صريح سلّار و ابن إدريس، و هو القول الثّاني من القولين بناء على أنّ إذن الإمام شرط الصّحة و هو مفقود \_ إلى أن قال: \_ و هذا القول موجّه و إلّا لزم الوجوب العينيّ. \_ انتهى ملخصاً.

و بالجملة فإنهم مصرِّحون بأنَّ مقتضى الكتاب و السَّنة هو الوجوب العينيُّ كها عرفت و إنّا صرفهم عنه الإجماع حيث أنّه أحد الأدلّة الشَّرعيّة و الجمع بينه و بين دليلي الكتاب و السَّنة يقتضي حمل الوجوب على الوجوب التَّخييريِّ كها هو المشهور فيبق الكلام معهم في هذا الإجماع و حجّيته، و قد عرفت ممّا حققناه آنفاً ما يبطل التّمسّك به والاعتاد عليه و نزيده تأكيداً:

أوّلاً: أنّه لا ريب أنَّ هؤلاء المتأخّرين إنّا تلقّوا هذا الإجماع من الشّيخ و المرتضى اللّذين هما أصل الخلاف في هذه المسألة، و قد قدَّمنا لك ما في دعاويهم الإجماع في غير مقام من الجمازفة و المساهلة سيّا ما عدَّده شيخنا الشّهيد التّاني في رسالته الّتي قدَّمنا ذكرها، وحينئذ فهل يثق أحدُّ ممّن وقف على ذلك بالرّكون إلى هذا الإجماع و الخروج به عن صريح قول الله عزَّوجلً و رسوله عَنْ الصّريحين في الوجوب العينيُّ بمزيد التّأكيد و التّشديد؟ ما هذه إلّا جرأة تامّة على الله و رسوله و أمّته عَنْ اللّه عن الرّجاع المنقول بخبر الواحد مقبول لا يخنى ما فيه بعد ما عرفت.

و ثانياً: أنّه مع تسليم قبوله فهو لا يخرج عن أن يكون من قبيل خبر مرسل في الباب و هو ممّا لا يعارض به تلك الأدلّة الصّحيحة الصّريحة من السّنة و الكتاب، و تخصيصها به متوقّف على كونه في الصّحّة و الصّراحة مثلها ليجب الجمع بينه و بينها و إلّا فهو ممّا يرمى به جزافاً كما هو المقرّر في قواعدهم، فإنّهم لا يجمعون بين الدَّليلين إلاّمع التَّكافؤ في الصّحّة و الصّراحة و إلّا فتراهم يطرحون المرجوح. و هذا بحمدالله سبحانه واضح للمنصف غاية الوضوح.

و ثالثاً: ما عرفته في ما تقدَّم من اتّفاق كلمات جملة من علمائنا الأعلام على تعذَّر الإجماع في زمن الغيبة لما وجّهوه به من الوجوه النّيرة الظّاهرة الّتي لا يتطرَّق المنع إليها إلّا بطريق المكابرة.

و جملة منهم قد تمخّلوا لتصحيح هذا الإجماع المدَّعى في المقام فاصطنعوا له دليلاً ليجدوا إليه سبيلاً، فقالوا \_كها تقدَّمهم فيه العامّة العمياء (١) وكم قد تبعوهم في أمثال هذه الظّلهاء \_: أنَّ الاجتماع لما كان مظنّة النزاع و مثار الفتن، و الحكمة موجبة لحسم مادَّة الاختلاف فالواجب قصر الأمر في ذلك على الإمام بأن يكون هو المباشر لهذه الصّلاة أو الإذن فيها، و أنَّ النَّبيَّ عَلَيْتِولَهُ و من بعده من الخلفاء كانوا يعيّنون أغّة الجمعات.

قال المحقّق في المعتبر: مسألة السُّلطان العادل أو نائبه شرط في وجوب الجمعة و هو قول علمائنا، ثمَّ نقل الحنلاف فيه عن فقهاء العامّة، ثمَّ قال: و البحث في مقامين:

أحدهما: في اشتراط الإمام أو نائبه و المصادمة مع الشّافعيّ (٢) و معتمدنا فعل النّبيّ وَاللّهِ عَلَى النّبيّ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللللللللللللللّهُ الللللللللللل

١ - قال في بدائع الصنائع ج ١ ص ٢٦١. شرط أداء الجمعة عندنا السلطان حتى لا تجوز اقامتها بدون حضرته أو حضرة تائبه خلافاً للشافعي فلم يعتبر السلطان، و لنا أنَّ النّبيَ عَيَّتِيَّالُهُ شرط الإمام لالحاق الوعيد بتاوك الجمعة بقوله في الحديث عنه عَيَّبَاللهُ هو له إمام عادل أو جائر» ولأنّه لو لم يشترط السلطان لأدّى إلى الفتنة لانّ هذه الصلاة تؤدى بجمع عظيم و الثقدم على جميع أهل المصر يعدّ من باب الشّرف و الزفعة فيعسارع الى ذلك كلّ من جبل على علم الحملة و الميل إلى الزئاسة، فيقع بينهم التّجاذب و التّنازع فيؤدّي ذلك إلى التقائل نفرّض ذلك إلى الوئاسة، فيقع بينهم التّجاذب و التّنازعة لما يرى من طاعة الوالي أو خوفاً من عقوبته».

٣ - بدائع الصنائع ج ١ ص ٣٦١، و في المغني ج ٢ ص ٣٣٥ «اختلفت الزواية في شرط إذن الإمام، و الصّحيح لا يشترط إذن الامام و به قال مالك والشّافعيُّ و أبو ثور، و الثّانية هو شرط روي ذلك عن الحسن و الاوزاعيّ وحبيب بن أبي ثابت و أبي حنيفة» و في البحر الرّائق لابن نخيم الحنيي ج ٢ ص ١٤٤ «وشرطها السّلطان العادل و الجاثر و المتغلب». (الايرواني).

ثم أيده برواية محمد بن مسلم (١) قال: «لا تجب الجمعة على أقل من سبعة: الإمام، و قاضيه، و مدَّعي حقّاً، و مدّعي عليه، و شاهدان، و من يضرب الحدود بين يدي الإمام»

ثمَّ قال: المقام التّاني اشتراط عدالة السّلطان و هو انفراد الأصحاب خلافاً للباقين (٢) و موضع النّظر أنَّ الاجتاع مظنّة النّزاع و مثار الفتن غالباً و الحكة موجبة لحسم مادَّة الهرج و قطع نائرة الاختلاف، و لن يستمرَّ إلاّ مع السّلطان. ثمَّ المعنى الّذي باعتباره توقّفت نيابة إمامة الجمعة على إذن الإمام يوجب عدالته إذ الفاسق يسرع إلى جواعث طبعه و مرامي أهويته لا إلى مواقع المصلحة، فلا يتحقّق حسم مادّة الهرج على الوجه الصّواب ما فم يكن العادل، و لأنَّ الفاسق لا يكون إماماً فلا يكون له أهليّة الاستنابة.

لايقال: لو لزم ما ذكرتهم لما انعقدت الجمعة ندباً مع عدمه لانسحاب العلّة في الموضعين وقد أجزتم ذلك إذا أمكنت الخطبة، لأنّا نجيب بأنّا النّدب لا تتوفّر الدَّواعي على اعتاده فلا يحصل الاجتاع المستلزم للفتن إلّا نادراً إلى آخر كلامه زيد في مقامه «و نحوه كلام العلّامة في التّذكرة فإنّه يحذو حذوه غالباً في كتبه و لا سيّا «المنتهى» و«التّذكرة».

وجلة من أصحاب هذا القول أيدوا ذلك بما تقدّم من حديثي زرارة و عبد الملك الدّال أوّ فيها على قوله عليّه : «مثلك يهلك و أوّ فيها على قوله عليّه : «مثلك يهلك و لم يصل فريضة فرضها الله». باعتبار أنَّ ظاهر الخبرين يشعر بأن الرّجلين كانا متهاونين بالجمعة، مع أنّها من أجلّاء الأصحاب وفقهاء أصحابها علي المُولِيُلُة ولم يقع منها إنكار بليغ عليها، بل حمّاهما على فعلها، فدلَّ ذلك على أنَّ الوجوب ليس عينيًا و إلّا لانكرا عليها بتركها كال الإنكار، نعم يستفاد من حمّها و قوله: «فريضة فرضها الله» وجوبها في الجمعة فيحمل على التّخييريّ (٣).

١ - تقدّم الحنبر ص ٢٢ تحت رقم ٧٥.

٢ - المغنى ج ٢ ص ١٨٩ ، و البحر الرائق ج ٢ ص ١٤٤ ، و بدائع الصّنائع ج ١ ص ٢٦١.

أقول: لا يخنى ما في هذا الكلام من انحلال الزّمام و اختلال النّظام بعد ما عرفت في المقام، و لكن لا مندوحة عن بيان ما فيه كا يكشف عن فساد باطنه و خافيه و ذلك من وجوه:

الأوّل: ما ادّعاه من الإجماع على استراط السّلطان العادل أو نائبه في وجوب الجمعة، فإنّ فيه أوّلاً ما عرفت من الطّعن في الإجماع و عدم تحقّقه في زمن الغيبة، و لا سيًا بعد وجود المخالف كما تقدّم، و لا ريب أنَّ هذا الاستراط مذهب الخالفين كالحنفيّة و غيرهم و أصحابنا قد تبعوهم فيه كما تبعوهم في حجّية الإجماع والاعتاد عليه و نحو ذلك ممّا استحسنوه من أصولهم فلا اعتداد به و لا سيًا في مقابلة الأخبار التي قدَّمناها بل لو فرضنا وجود خبر بهذا الشّرط لوجب عمله على التّقيّة لما عرفت، بل لقائل أن يقول: لو قلبت هذا الدّعوى بأن يدَّعى الإجماع على الوجوب العيني لكان وجها إذ لا كلام في الوجوب زمانه عَلَيْ الله أن مات بغير نسخ، و مقتضى الأصل و الاستصحاب و الأدلة الشّرعيّة بقاؤه، أمّا الأوّلان فظاهران. و أما النّاني فللخبر المسلّم «حلال محد عَلَيْ الله يوم القيامة و حرامه حرام إلى يوم القيامة» و وجوب التأسي به في ما علم جهة وجوبه معلوم. و بحرَّد احتال أن يكون الوجوب مقيّداً بشرط حاصل بالنّسبة إليه عَلَيْ الله أن تنقض اليقين و بحرَّد احتال أن يكون الوجوب مقيّداً بشرط حاصل بالنّسبة إلينا يتوقّف على إثباته بالدَّليل القاطع، و لقوله عليُّ «إيّاك أن تنقض اليقين بالسّبة إلينا يتوقّف على إثباته بالدَّليل القاطع، و لقوله عليُّ «إيّاك أن تنقض اليقين بالشّك» (١) و ما تقدَّم في حديث أبي عمرو الزُّبيريِّ من قول الصادق عليُه «كان حكم الله يالاً لين و الآخرين و فرائضه عليهم سواء إلاً من علّة أو حادث يكون، و الأوّلون و

<sup>----</sup> المتاسب أن يستفسر طُهُلا أَوَّلاً عن سبب تركه، فإن اعتذر بوجه صحيح تركه على حاله، و إلاّ بيّن خطأه، فإن ثم يرتدع تركها أنكر عليه أشدً الإنكار، و هدَّده بأزيد تما صدر من الباتر طُهُلاً ، و هو قد أنكر على حاد عدم الإنبان بالصلاة بحدودها تامّة. مع أنها من المستحبّات بقوله طُهُلا : «ما أقبح بالرّاجل منكم ....» بل كانوا عُهُمُلاً ينكرون ترك مثل غسل الجمعة و النّوافل اليوميّة و نحو ذلك. فكيف بمثل هذه الفريضة من مثل هذا الجليل، و لاسيًا بعد إيجابات سابقة كثيرة أكيدة شديدة رواها هو بنفسه. وكذا نظراؤه كابن مسلم و أبي بصير و غيرهما من الأجلة، و دوَّنوها في أصوفم المشهورة، على أنهم كانوا دامًا يقرؤون القرآن و سورة الجمعة، و يفهمون المعنى أحسن منا، وكذا الأخبار الصادرة عنهم عُهُمُكُلاً . (أُخذ الهامش من تعليقة الوحيد على المدارك) يفهمون المعنى أحسن منا، وكذا الأخبار الصادرة عنهم عُهُمُكُلاً . (أُخذ الهامش من تعليقة الوحيد على المدارك) المنافر كابن المسادر لفظه: «و ليس ينبغي لك أن تنقض البتين بالشك ».

الآخرون أيضاً في منع الحوادث شركاء، و الفرائض عليهم واحدة، يسأل الآخرون عن أداء الفرائض كما يسأل عنه الأوّلون، و يحاسبون كما يحاسبون به»(١).

و يعضد ذلك و يؤكّده و يعلي مناره و يشيّده ما قدّمناه من الإشارة إليه من أنَّ الوجوب العينيِّ مذهب قدماءأصحابنا بالتّقريب الّذي ذكرناه ذيل الأخبار المتقدَّمة.

و أمّا الشّيخ عَرَّرُ فإنَّ كلامه في كتبه في هذه المسألة لا يخلو من اضطراب و هو إلى القول بالوجوب العيني في زمن الغيبة أقرب منه إلى الوجوب التّخييري الذي ادَّعوه عليه ، كما لا يخفي على من راجع كلامه في الخلاف و المبسوط و النّهاية ، و لم يظهر هذا القول صريحاً إلّا من الهقق و العلامة و الشّهيد في غير الذّكرى ، و أمّا من تأخّر عن شيخنا زين الملّة و الحق و الدّين بعد تصنيفه هذه الرّسالة فإنّهم كلّهم إلّا الشّاذ النّادر على القول بالوجوب العيني كما أسلفنا لك نقل كلام جملة من مشاهيرهم فينحصر الخلاف هنا في الحقق و العلّامة و الشّهيد، و قد قرَّروا أنَّ مخالفة معلوم النّسب غير قادح ، و لهذا أنَّ شيخنا المشار إليه عَرَّقُ في الرّسالة لم يذكر القول بالتّخيير في جملة أقوال المسألة الّتي عدَّها و تعرَّض لنقضها إيذاناً بشذوذه و ضعفه ، و إنّا أشار إليه في ضمن بعض المباحث:

فقال: «و اعلم أنّه قد ظهر من كلام بعض المتأخّرين أنّ الوجوب العينيّ منتف في هذه الصّلاة حال الغيبة، و إنّا يبق الجواز بالمعنى الأعمّ، و المراد منه استحبابها بمعنى كونها أفضل الفردين الواجبين تخييراً أعني الجمعة و الظهر لا أنّه ينوي الاستحباب لأنّ ذلك منتف عنها على كلّ حال بإجماع المسلمين، بل إمّا تجتمع شرائطها فتجب أو تنتنى فتسقط، و قد عرفت أيضاً أنّ هذا الحكم و هو وجوبها تخييراً و إن كان أفضل الفردين لا دليل عليه إلّا ما ادّعوه من الإجماع، ولم يدّعه منهم صريحاً سوى ما ظهر من عبارة التّذكرة و دونها في الدّلالة عبارة الشّهيد في الذّكرى، فأنّه قال فيها: إذا عرفت ذلك فقد قال الفاضلان يسقط وجوب الجمعة حال الغيبة و لا يسقط الاستحباب، و ظاهرهما أنّه لو أتى بها كانت واجبة مجزئة عن الظهر - إلى قوله: «و نقل الفاضل فيه الإجماع» و قد تقدّمت العبارة المذكورة كملاً - ثمّ قال: و في هذه العبارة - مع ما اشتملت عليه من المبالغة - إشعار بعدم ظهور الاجماع عنده، و مِن ثمّ نسبه إلى الفاضل، و قد عرفت ممّا حكيناه من عبارات

١ - الكاق ج ٥ ص ١٨.

المتقدّمين ما يقدم في الإجماع و عمل الطائفة معاً، و لعلّه أشار بقوله: «و ربما قيل بالوجوب المضيّق» إلى ذلك، و الظاهر أنَّ عمل الطّائفة لا يتم إلّا في المتأخّرين منهم أو من بعضهم لا من الطّائفة مطلقاً لما سمعت من كلام المتقدّمين الذين هم عمدة فقهاء الطائفة. و ما اقتصرت على من ذكرت لخصوصيّة قولهم في ذلك بل لعدم و قوفي على مصنّفاتهم و لا على باقي مصنّفات من ذكرت، و في وجود ما نقلته في ما حضرني من ذلك دليل بين على أنْ ذلك من الأحكام المقرّرة عندهم المفروغ عنها لأنَّ أحداً منهم لم ينقل في ذلك خلافاً، فكيف يتم للمتأخّرين الحكم بخلافه؟ و لا يخفي عليك أن بحرد عمل الطّائفة على هذا الوجه لا يكون حجّة و لا قريباً منها خصوصاً مع دلالة الأدلّة القاطعة من الكتاب و السّنة على خلاف ذلك حجّة و لا قريباً منها خصوصاً مع دلالة الأدلّة القاطعة من الكتاب و السّنة على خلاف ذلك فكيف مع انحصار القول في قليل منهم؟ و القدح في ذلك بمعلوميّة نسب المخالف مشترك فكيف مع انحصار القول في قليل منهم؟ و القدح في ذلك بمعلوميّة نسب المخالف مشترك الإنزام إن لم يكن في جانب المخالف أرجح لما عرفت من أنّ القائل بالوجوب العيني أكثر من القائل بالوجوب العيني أكثر من القائل بالتخويريّ مع اشتراكها في الوصف». \_ (1) انتهى كلامه زيد مقامه. و هو صريح في القائل بالتخويريّ مع اشتراكها في الوصف». \_ (1) انتهى كلامه زيد مقامه. و هو صريح في القائل بالتحديد و يقوي على المقامة و هو صريح في القائل بالتحديد و يقوي على المتراكها في الوصف». \_ (1) انتهى كلامه زيد مقامه و هو صريح في

١ - قال الفاضل الايروافيُّ: لا يخنى أنَّ عمل الطَّائفة في مثل هذه المسألة يكشف بنحو القطع عن مطابقته للحكم الشَّرعي، اذ لازم الخائفة بينها هو خفاء الحكم على الطَّائفة و هو \_ في مثل هذه المسألة التي تعمّ بها البلرى و في هذه الفريضة المعظمة التي إقامتها من أعظم شعائر الدِّين مع كثرة ما ورد فيها من الآية و الأخبار الواضعة الدلالة كها ادَّعوا \_ و الثَّاكيدات و التَّسديدات \_ مستحيل عادة كها يظهر ذلك جلياً بالرَّجوع إلى التَّعليقة الاولى، وقد تقدم عن الشهيد في المُ أنَّ عمل الطَّائفة على عدم الرجوب العبني في سائر الأعصار و الأمصار.

و صحّح الشّهيد الثّاني عَبُّحُ بذلك في رسائته ص ٢٠ حيث قال ـ في الجواب عن استئناس بعض الأصحاب للوجوب الشّغيري بظاهر روايتي زرارة و عبدالملك ـ: و الذي يظهر لي أنّ السّر في تهاون الجهاعة بصلاة الجمعة ما عهد من قاعد مذهبهم الأنّهم لا يقتدون بالخالف و لا بالفاسق، و الجمعة إنّما تقع في الأغلب من أغّة الخالفين و نراهم حالى أن قال حفكانوا يتهاونون بها لهذا الرجه، و لما كانت الجمعة من أعظم فواتض الله تعالى و أجلها ما رضى الإمام طُلِيَّةٌ لهم يتركها مطلقاً، فلذلك حثهم على فعلها حيث يتمكّنون منها، و على هذا الوجه استمر حالها مع أصحابنا إلى هذا الزمان، فاهمل لذلك الوجوب العينيُّ و أثبت الشّخيري لوجه نرجو من الله تعالى أن يعذرهم فيه و آل الحال منه إلى حدة الرقمة على وجهها و ماكان حق فيه و آل الحال منه إلى تركها رأساً في أكثر الاوقات و معظم الأصقاع مع إمكان إقامتها على وجهها و ماكان حق هذه القريضة المعظم أن يبلغ بها هذا المقدار من النّهاون بجرَّد هذا العذر الذي يمكن رفعه في كثير من بلاد الإيمان عا القريان عا التهي.

ما قلناه و واضح في ما ادَّعيناه.

الثَّاني: ما استندوا إليه من قولهم: إنَّ الاجتماع مظنَّة النَّزاع و الفتن.

و الجواب عنه ما أفاده شيخنا الشّهيد الثّاني في الرّسالة حيث قال تنبّئ و نعم ما قال -:

«و بقي من استدلاله أنَّ الاجتاع مظّنة النّراع الّذي لا يندفع إلّا بالإمام العادل أو من نصبه و هذا بالإعراض عنه حقيق بل ينبغي رفعه من البين و ستره ، فإنَّ اجتاع المسلمين على طاعة الله تعالى لو توقّف على حضور الإمام العادل و ما في معناه لما قام للإسلام نظامٌ ، و لا ارتفع له مقامٌ ، و لا ارتاب مريب من الاجتاع في سائر الصّلوات ، و حضور الخلق عرفات ، و غيرها من القربات و بها شرف مقامهم و تضاعف ثوابهم و لم يختل نظامهم ، بل وجدنا الخلل حال وجوده و حضوره أكثر و الاختلاف أزيد كما لا يخفي على من وقف على سيرة أمير المؤمنين علينه في زمن خلاف و الشقاق في زمنهم .

و بالجملة فالحكمة الباعثة على الإمام أمر آخر و راء بحرّد الاجتاع في حال الصّلاة و غيرها من الطّاعات». \_انتهى.

أتول: لا يخنى عليك ما في الرُّكون إلى هذه التَّعليلات الواهية \_ في مقابلة ما قدَّمناه من الآية الشَّريفة و الأخبار المنيفة، و دفعها عن ما دلِّت عليه بهذه التَّرَّهات و تزييفها بهذه المُرَّد في أحكام الملك العلام، ولو تمَّ ما ذكروه للزم ترك سائر الاجتاعات

بع فهو تنزل يعترب بأن الشيرة مستمرة من زمن الأنمة بالمنظ إلى زمانه على ترك الجمعة، وقد بمقدًم في كلام الفقيه الشيزواري تنزل السهرة مستمرة من زمن الأنمة بالسنرار الشيرة العملية على ترك الجمعة من زمن الأنمة وع» إلى زماننا هذا في جميع بلاد النسيعة إلا في بعض الأزمنة و الامكنة على وجه الندور - غير قابل للإنكار. و لا يخلى أنّ ما صرَّح به النّه بيد النّاني تنزل من استمرار الشيرة على الغرك يناقض ما أفاده في كلامه المنتول في المتن من انحصار القاتل بالرجوب الشّغييري في قليل من المتأخرين إلا أن يلتزم با لا يمكن أن يلتزم به أحد من الإمامية . و هر أنَّ معظم فقهاء الإمامية كانوا يرون الوجوب التّعييني و أطبقوا على مخالفة فتاويهم و استمروا على ترك هذه الفريضة المعظمة من دون مسرّغ. و بذلك تعرف ما في كلام الحدث الكاشاني ص ٣٨٥ و من نسبة القول بالرجوب التخييري إلى طائفة من مناخري الأصحاب. و قد نسبه المصنف ينزل الى المشهود ص ٣٩٥ . . . لكنّه سينفي الشّهرة عنه في ما سيأتي من كلامه بعد الوجه الخامس.

و الجماعات في سائر الفرائض اليوميّة و غيرها من الصلوات كالاجتاع لصلاة العيدين و الاستسقاء و الكسوفين و الجنائز و أفعال الحجّ كالوقوفين ـكها تقدّم في كلام شيخنا ـ و أفعال مني.

و ما اعتذر به في المعتبر \_ من أنّ وجوب الاجتاع مظنة ذلك دون الجواز إذ لا تتوفّر الدّواعي على الحضور الجائز توفّرها على الحضور الواجب \_ ممّا لا يسمن و لا يغني من جوع ، لأنّانرى بالفعل في جميع الأوقات الّتي مرّت بنا و بمن تقدّمنا في زمن الغيبة ما وقع من الاجتاع في هذه الفرائض المعدودة و الكثرة مثل ما في الاجتاع الواجب للجمعة مع أنّه لم يترتّب عليه مفسدة و لاضرر ، و ليس العيان كالخبر ، على أنّ الأخبار المتقدّمة المصرّحة بوجوب الجمعة قد دلّت على اشتراط الوجوب بعدم خوف ضرر أو حدوث فتنة ، كما يرشد إليه قولهم عليني «و لم يخافوا» (١) و معه فلا جواز فضلاً عن الوجوب على أنّا نقول : بحرّد حصول النّراع على شيء لا يقتضي عدم شرعيته فأنّه أمرّ ينشأ من فعل المكلفين من بحرّد حصول النّراع على شيء لا يقتضي عدم شرعيته فأنّه أمرّ ينشأ من فعل المكلفين من غير أن يكون لأصل الحكم الشّرعيّ مدخل فيه ، و لو كان الأمر كها ذكر والبطل كثير من غير أن يكون لأصل الحكم الشّرعيّ مدخل فيه ، و لو كان الأمر كها ذكر والبطل كثير من غير أن يكون لأصل الحكم الشّرعيّ مدخل فيه ، و لو كان الأمر كها ذكر والبطل كثير من فيه أنفي أعفن فيه ، بل ما اخضراً للإسلام عود ، و لااستقام له عمود .

ثمَّ أنّه لا يخنى عليك أنَّ المحقّق المذكور و نحوه قد تبعوا في ذلك علماء العامّة، قال بعض محقّق متأخّري المتأخّرين من مشايخنا الأخباريّين بعد نسبة اشتراط حضور الإمام أو نائبه إلى أبي حنيفة و أتباعه من المخالفين القائلين بهذا الاشتراط ما سوى الحسن البصريّ و الأوزاعيّ و حبيب بن أبي ثابت بل محمّد بن الحسن أيضاً و أحمد بن حنبل في إحدى الرّوايتين عنه (٢): و عمدة مستندهم أنَّ الاجتاع مظنّة النّزاع و مثار الفتن، و الحكمة موجبة لحسم مادَّة الاختلاف، و لن يستمرً إلاّ مع السّلطان» \_انتهى.

و هو كها ترى عين ما قدَّمنا نقله عنهم ورضوان الله عليهم ..

الثَّالَث: مَا ذَكَرُوهُ مِنْ أَنَّ النَّبِيُّ عَيِّئُولَهُمْ وَالْحَلْفَاءُ مِنْ بَعْدُهُ كَانُوا يُعْيَنُونَ أَنَّهُ للجمعات.

و فيه أوَّلاً: أنَّه منقوض بالوجوب التَّخييريِّ الَّذي ذهبوا إليه إذ لا فرق بين الوجوبين في ذلك فكيف أثبتوه في أحدهما و نفوه في الآخر؟

و ثانياً : بالنَّقض بأمامة الجهاعة و الأَّذان ، فإنَّهم كانوا يعيّنون لأمثال ذلك أيضاً فيلزم

١ - ص ١٥١.

بمقتضى ما ذكروه سقوطهها زمن الغيبة.

و ثالثاً: بالقضاء كها اعترفوا به فيلزم سقوطه و عدم مشروعيّته في زمن الغيبة مطلقاً ويلزم تعطيل الأحكام، فإن أجيب بأنّه قد ورد عنهم عَلِمَكِكُنُ الإذن بالقضاء بقولهم: «انظروا إلى من كان منكم قد روى حديثنا، و نظر في حلالنا و حرامنا، و عرف أحكامنا فارضوا به حكماً فإنيّ قد جعلته عليكم حاكماً ـ الحديث» و نحوه غيره

قلنا: قد ورد أيضاً في ما قدَّمناه من الأخبار ما يدلَّ على أنّه إذا كان قوم في قرية و لهم من يخطب جمّعوا \_أي صلّوا الجمعة. و في آخر (١) «إذا كانوا سبعة يوم الجمعة فليصلّوا في جماعة» و نحو ذلك ممّا تقدَّم.

و رابعاً: مع تسليم اطّراده في جميع الأمّة نمنع دلالته على الشّرطيّة بل هو أعمٌّ منها، و العامُّ لا يدلُّ على الحناصّ

قال بعض مشايخنا الحققين: و الظّاهر أنّ التّعيين إنّا هو لحسم مادّة النّزاع في هذه المرتبة و ردّ النّاس إلى منصوبه من غير تردّد و اعتادهم على تقليده بغير ريبة كما أنّهم كانوا يعيّنون لإمامة الجماعة و الأذان مع عدم توقّفها على إذن الإمام إجماعاً، و أيضاً أنَّ حسن الأدب يقتضي أن يرجع القوم في مهيّات أمورهم إلى رأي سيّدهم و إمامهم إذا كان فيهم، بل غير هذا لا يكون، و لا يلزم من ذلك تعطيل الأمور و تركها رأساً إذا لم يوجد فيهم الإمام إلاّ إذا علم أنَّ لوجوده و إذنه مدخلاً، و دون ثبوته في ما نحن فيه خرط القتاد» انتهى.

أقول : و يؤيده رواية حمّاد، عن الصّادق، عن أبيه، عن علي علي علي الله الله المناه الخليفة مصراً من الأمصار جمّع بالنّاس ليس لأحد ذلك غيره فأنّه يدلّ بالمفهوم على جواز تجميع غير الإمام إذا لم يكن هو شاهداً و تقديمه من حيث كونه إماماً ظاهراً. و نحن لا ننكر تقدّم الإمام أو نائبه إذا وجد أحدهما، و إنّا غنع سقوط التّقديم عند عدم حضور أحدهما، على أنّك قد عرفت أنّ أصل هذا الاشتراط إنّا هو من العامّة، تبعهم فيه من تبعهم توهماً أنّه مذهبنا، و أخبارنا، و كلام قدمائنا - كما عرفت - خال من ذلك.

الرَّابع : ما ذكره من رواية محمد بن مسلم، فقد أجاب عنه شيخنا الشَّهيد النَّاني في الرِّسالة بوجوه نذكر المعتمد منها ملخّصاً :

٢ - تقدُّم الخبر ص ٢٦ تحت رقم ٨١.

١ - تقدُّم المنيز ص ٢٦٢ تحت رقم ١٦.

أحدها: الطّعن في سند الرَّواية بأنَّ في طريقها «الحكم بن مسكين» و هو مجهولٌ، و ما هذا شأنّه يردَّ الحديث لأجله، و شهرته بين الأصحاب على وجه العمل بمضمونه بحيث يجبر ضعفه ممنوعة فإنَّ مدلوله لا يقول به الأكثر.

و ثانيها : أنَّ الخبر متروك الظّاهر لأنَّ مقتضى الظّاهر أنَّ الجمعة لا تنعقد إلاَّ باجتاع هؤلاء، و اجتاعهم جميعاً ليس بشرط إجماعاً، و إنّا الخلاف في حضور أحدهم و هو الإمام، فما يدلّ عليه الخبر، لا يقول به أحدُّ و ما استدلَّ به منه لا يدلّ عليه بخصوصه، فإن قيل : حضور غير، خرج بالإجماع فيكون هو الخصّص لمدلول الخبر فتبقى دلالته على ما لم يجمع عليه باقية.

قلنا: يكني في اطراحه و تهافته مع ضعفه مخالفة أكثر مدلوله لإجماع المسلمين، و ما الّذي يضطرُّ معه إلى العمل ببعضه مع هذه الحالة العجيبة.

و ثالثها: أنَّ مدلوله من حيث العدد و هو السّبعة متروكٌ أيضاً و معارض بالأخبار الصّحيحة الدَّالَة على اعتبار الخمسة خاصّة (١) و ما ذكر فيه السّبعة غير هذا فأنّه نني فيه وجوبها عن أقلّ من سبعة.

و رابعها: أنّه مع تقدير سلامته من هذه القوادح يمكن حمله على حالة إمكان حضور الإمام و أمّا مع تعدَّره فيسقط اعتباره جمعاً بين الأدلّة. و يؤيّده إطلاق الوجوب فيه ، الدّال بظاهره على الوجوب العيني المشروط عند من اعتبر هذا الحديث بحالة الحضور ، و أمّا حالة الغيبة فلا يطلقون على حكم الصّلاة اسم الوجوب بل الاستحباب بناء على ذهابهم إلى الوجوب التّخييري مع كون الجمعة أفضل الفردين الواجبين تخييراً.

و خامسها: حمل العدد في الخبر المذكور على اعتبار حضور قوم من المكلّفين بها بعدد المذكورين أعني حضور سبعة و إن لم يكونوا عين المذكورين نظراً إلى فساد حمله على ظاهره من اعتبار أعيان المذكورين لإجماع المسلمين على عدم اعتباره. و قد نبّه على هذا التّأويل شيخنا المتقدّم السّعيد أبو عبدالله المفيد في كتاب الإشراف، فقال: « و عددهم في عدد الإمام، و الشّاهدين، و المشهود عليه. و المتولّى لإقامة الحدود».

أقول: قد تقدُّم ذلك في عبارته المنقولة من الكتاب المذكور، و هذا الوجه عندي أقرب،

١ - الوسائل الباب ٢ من صلاة الجمعة ، و قد تقدم بعضها عن الفقيه تحت رقم ١٢٣٠ .

الوجوه في معنى الخبر فإنهم للبَيْكِائِ كثيراً ما يأتون بمثل ذلك في قالب التّعليل تقريباً للأذهان، والغرض هنا بيان علّية السّبعة في الوجوب دون ما زاد و ما نقص فعلّله عليّلًا بأنَّ الإمام بحسب العادة و الطّريقة المستمرَّة لا يخلو من هؤلاء من حيث ترافع النّاس إليه و إقامة الحدود بين يديه، فلابدً من هذه السّبعة فجعل في الجمعة هذا العدد لذلك.

ثمَّ ذكر وجهاً سادساً و هو لا يخلو من تكلَّف و غموض، و الغرض منه تكثير الجواب فلم نتعرَّض لنقله ثمَّ قال:

و سابعها: أنَّ العمل بظاهر الخبر يقتضي أن لا يقوم نائبه مقامه، و هو خلاف إجماع المسلمين.

و ثامنها: أنّه معارض بما رواه محمّد بن مسلم دراوي هذا الحديث في الصّحيح عن أحدهما عليم الله على الله عن أناس في قرية هل يصلّون الجمعة جماعة ؟ قال: نَعَم يصلّون أربعاً إذا لم يكن من يخطب الله و مفهوم الشّرط أنّه إذا كان فيهم من يخطب يصلّون الجمعة ركعتين، وهي عامّة في من يمكنه الخطبة الشّامل لمنصوب الإمام و غيره، و مفهوم الشّرط حجّة عند المحققين، وإذا تعارضت رواية الرَّجل الواحد سقط الاستدلال فكيف مع حصول الترجيح لهذا الجانب بصحة طريقه و موافقته لغيره من الأخبار الصّحيحة و غير ذلك؟ دانتهي ملخّصاً، أقول:

و تاسعها: ما ذكره بعض مشايخنا المحققين من متأخّري المتأخّرين من إرادة التمثيل دون التَّخصيص، وحذف المضاف خصوصاً لنظ «مثل» كثير.

وعاشرها: ما ذكره من أنَّ تخصيصهم بالذَّكر ليس لاختصاص مطلق الوجوب بهم لما مرَّ. بل لاختصاص الوجوب المطلق بهم بمعنى أنّ عند اجتاع هذه السّبعة يكون وجوب الجمعة وجوباً مطلقاً، لا يتوقّف على شرط آخر، لتحقّق جميع شرائط الوجوب وارتفاع جميع موانعه حتى الخوف عند اجتاعهم، فإنَّ وجود من هو معدّ للقضاء و آخر يضرب الحدود من جهته للهُ عند ثبوته لأحد المتداعيين على الآخر بالشّاهدين يقتضي بسطة اليد و انتفاء الخوف، خلاف ما لو اجتمعت سبعة سواهم و إن كان المعصوم أحدهم فأنّه يهامع الخوف، فلا يتحقّق الوجوب إذ هو مشروط بفقده.

١ – تقدّم الخبر ص ٢٦١ تحت رقم ١٥.

و قد يزاد هذا الجواب إيضاحاً و تقريراً بأن يقال: لا ريب أنّه ليس المراد حصر متعلّق الوجوب في السّبعة بمعنى السّقوط عن غيرهم، بل إنَّ اجتاع هذه السّبعة بأعيانها سبب لتعلّق الوجوب المطلق بكلِّ واحد منهم و بغيرهم ممّن تعلّق به الخطاب بوجوب الجمعة، فليس تخصيص السَّبعة المعينة بالذّكر إلاّ بياناً لسبب الوجوب المطلق لا حصراً لمتعلّق الوجوب فيها، ف «على» للسّببيّة. فتأمّل فأنّه من غوامض الأسرار و عرائس الأفكار.

و حادي عشرها: ما ذكره أيضاً من أنّه بتقدير تسليم أنَّ ذكر أعيان السّبعة لبيان متعلّق الوجوب دون سببه مع ما قد عرفت من وضوح فساده ، لا يدلُّ على انتفاء الوجوب عند انتفائها إلّا من حيث المفهوم ، و هو بعد تسليم أنّه مفهوم وصف و أنّه حجّة و أنَّ الخبر صحيح به واجبُ الطّرح عند معارضة ما هو أقوى منه من مناطيق الكتاب و السّنة و عموماتها». دانتهي و هو جيّد نفيس.

الخامس: ما اعتضد به جملة منهم من خبري زرارة و عبدالملك بالتقريب المتقدَّم في كلامهم، فإنَّ فيه أنّه لا ريب أنَّ ذلك الزَّمان الذي كانا فيه زمان تقيّة و خوف و كانت الشيعة لا يتمكّنون من إقامة الجمعة منفردين عن الخالفين لاشتراطها بإذن الخليفة و إمام ذلك الوقت، و الأغمّة المنصوبون لها كانوا من الخالفين المنصوبين من أغمّة الضّلال، و هم لا يجوّزون الاقتداء بهم، و إنما يصلّون يوم الجمعة و غيره في بيوتهم، ثمَّ يخرجون إلى جماعتهم و يصلّون معهم و يقرؤون لأنفسهم فيصيرون منفردين، و ربما صلّوا الجمعة معهم بهذه الكيفيّة، ثمّ صلّوا على أثرها ركعتين كها فعله أميرالمؤمنين طلبًة في صلاته خلف الثّلاثة و هذا هو السّبب في تركهم الجمعة يومئذ، و هذه أميرالمؤمنين طلبًة في صلاته خلف الثّلاثة و هذا هو السّبب في تركهم الجمعة يومئذ، و هذه ترك أصحاب الأثمّة عليبيًا في المارماناً و صلاتها زماناً آخر؛ إنّا كان لذلك، و ليس الأمر كها زعموه، بل كان السّرُ في ذلك ما ذكرناه، و كأنّه لما كان في ذلك الوقت الذي صدر منها طلبيبي الم ما ذكر في هذين الخبرين كانت سورة التّقيّة أهون و هو زمن الباقر و منها طلبيبي الم يرضوا للشّبعة بتركها، بل حتّو هم على فعلها سرّاً في بيوتهم و لم يرضوا لهم بترك هذه الفريضة الجليلة و إهالها مع إمكان الإتيان بها على الوجه المذكور.

و ملخّص الكلام في هذا المقام أنَّ العمدة في ثبوت هذا القول هو الإجماع المدَّعي على

اشتراط الإمام أو نائبه في هذه الفريضة كما سمعته من كلام شيخنا الجلسيّ المتقدّم ذكره، و قوله فيه: «لو لم يكن الإجماع المدَّعى فيها لم يكن لأحد مجالُ شكَّ في وجوبها على الأعيان في جميع الأحيان و الأزمان \_إلى آخر ما قدَّمنا ذكره».

و أنت قد عرفت ما في ثبوت الاجماع و أنَّ دونه خرط القتاد، و خصوصاً في هذه المسألة كها هو ظاهر لمن وقّق للسّداد و الرَّشاد، و لهذا أنَّ جملة من أفاضل المتأخّرين عن عصر شيخنا الشّهيد التّاني إلّا الشّاذّ النّادر ممّن لا يُعبأ به و لا يعدّ قوله في أقوال العلماء المشهورين كلّهم على القول بالوجوب العينيّ، كها أسلفنا لك نقل أسهاء جملة ممّن حضرنا كلامهم و اطّلعنا على مذهبهم.

و أمّا من أخذته العصبيّة للقول بالتّخيير الذي ظنَّ بزعمه أنّه المشهور \_ مع أنّ الأمر بالعكس (١) كما عرفت ممّا قدَّمناه في هذه السّطور، لما اعتراه في ذهنه من الفتور و القصور، فحاد عن هذا القول المؤيّد المنصور بالآيات و الرّوايات السّاطعة الظهور \_ فهو أقصى نصيبه في المقام و غاية حظّه من الافهام، و يا عجبا إنّهم يستندون إلى الآيات القرآنيّة في جملة من الأحكام، مع أنّه ليس فيها ما هو أظهر دلالة ولاأوضع مقالة من آية الجمعة (١) المشتملة على مزيد التّأكيد و الحت الشّديد، و يستندون في الأحكام إلى خبر أو خبرين من الأخبار، و لو بالاطلاق أو العموم كما هو مسلّم بينهم و معلوم، و يقابلون هذه الأخبار الواضحة الظهور كالنّور على الطّور بما عرفت من التتّمحّلات البعيدة و التّأويلات الغير السّديدة، مع أنّه لم يخرج في حكم مسألة من مسائل الفقه ما خرج عنهم عليكيلاً في هذه السّالة من الأخبار البالغة في الاشتهار و الانتشار و التّهديد و المّت الأكيد إلى حدّ لا يقبل الإنكار، إلاّ أنّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب الّتي في الصّدور، ولله درّ من قال:

ولكن لا حياة لمن تنادى ولكن أنت تنفخ في رماد<sup>(٣)</sup> لقد أسمعت لو ناديت حيّاً و نار لو نفخت بها أضاءت

١ - قد وصف القول بالتُّخيير بالشَّهرة فيا تقدَّم من كلامه .

٢ - سررة الجمعة الآية ٩.

٣ - راجع التَّماليق الَّتي تقدُّمت تنجلي لك الحقيقة.

الثّالث: من الأقوال في المسألة المذكورة القول بالتَّحريم في زمن الغيبة، و هذا القول صريح ابن إدريس و سلاّر، و ظاهر المرتضي في أجوبة المسائل الميّافارقيات، و العلّامة في المنتهى و جهاد التّحرير، و التّهيد في الذّكرى، و هؤلاء الثّلاثة في غير هذه الكتب المذكورة قد وافقوا أصحاب القول بالتَّخيير، و أنت خبير بأنَّ مِن عدا الأوَّلين فإنَّ كلامهم في المسألة صار متعارضاً فيصير من قبيل ما قيل: «تعارضا تساقطا»، و أمّا نقل القول به عن الشّيخ في الخلاف فهو ليس بصحيح كها لا يخنى على من راجع العبارة المذكورة. و أمّا نقله عن أبي الصّلاح فقد بيّنا آنفاً فساده.

و لنذكر في هذا المقام جملة ما وصل إلينا من أدلّة أصحاب هذا القول ممّا ذكره ابن إدريس و غيره و هي ثلاثة:

الاوّل: أنَّ وجوب الظّهر ثابت بيقين و لا يعدل عنه إلاّ بيقين مثله فلا تقابله و تزيله صلاة مشكوك فيها، لأنَّ اليقين لا ينقضه الشّكُّ أبداً للاجماع، و لما رواه زرارة في الصَّحيح عن الباقر عَلْيُلِلْ «ليس ينبغي أن تنقض اليقين بالشّكَ أبداً».

والجواب والله الهادي إلى جادًة الصّواب أن نقول أوَّلاً: أنّه إن أراد بالظهر الثّابت وجوبها بيقين النريضة الواجبة عند الظهيرة مقدَّمة على غيرها ليكون يقينيّة وجوبها شاملاً لجميع الأحوال والأوضاع فيكون متناولاً لموضع النّزاع، فنحن قائلون به ولكن لا يعديه نفعاً إذهي بهذا المعنى شاملة لذات الرَّ كعتين المفروضتين قبل أن تسنّ الزّيادة و بعدها مع الخطبتين و بدونها و لذات الأربع، و تيقّن وجوب مفهوم كلّي لا ينقض تيقّن وجوب جزئيًّ خاص منه إلا بدليل خارج، و الثّابت وجوبه بيقين في موضع النّزاع ذلك المفهوم الكلّي، و المشكوك فيه خصوصيّة أحد الفردين: الأربع بدون الخطبة أم الاثنتين معها، و هما سيّان في تعلّق الشّك بها، فأين العدول عن اليقين إلى الشّك و أين نقضه به؟ إذ تيقّن وجوب ذلك المفهوم لا ينقضه الشّك في أنّ ذلك الوجوب الحقق بأيّ الفردين على وجوب ذلك المفهوم يتعلّق، أو أنّه بأيّ الفردين يتحقّق، و إن أراد بالظّهر الثّابتة بيقين ذات الأربع أو مقصورتها بلا تعويض الخطبتين، ففيه أنّه إن أراد عموم وجوبها بالنّسبة إلى جميع المكلّفين في جميع الأزمان فهو أوضح واضح في البطلان، إذ عينيّة الرَّ كعتين بالخطبتين على بعض المكلّفين في بعض الأزمان و تحريم فعل الأربع حيننذ على ذلك البعض في ذلك البعض في البيان في المقام، إذ هو من ضروريّات دين الإسلام، وإن أراد أنّ يقين وجوبها ثابت في البيان في المقام، إذ هو من ضروريّات دين الإسلام، وإن أراد أنّ يقين وجوبها ثابت في البيان في المقام، إذ هو من ضروريّات دين الإسلام، وإن أراد أن أراد أنّ يقين وجوبها ثابت في

الجملة فلا يجديه نفعاً إذ يقين وجوب الجمعة ثابت كذلك، وإن أراد أنَّ وجوب الظهر ثابت في يوم الجمعة باعتبار تناول عموم وجوب خمس فرائض كلِّ يوم إحداها الظهر ففيه بعد تسليم الحتصاص الظهر بما هو قسيم للرَّ كعتين ذات الخطبتين لا ما يعتهها أنّه أوّل المسألة و علي البحث، وهل الكلام و النزاع إلا في ذلك؟ و تناول عمومات وجوب الجمعة في يومها لموضع النزاع أقوى و العمل به أظهر و أولى، وإن أراد معنى آخر غير ما ذكرنا فلابد من بيانه حتى نظر فيه.

و ثانياً : أنَّ ما ذكره من الدَّليل مقلوب عليه في المقام بالنَظر إلى أصل مشروعيّة الصَّلاة، و ما ورد في ذلك عنهم المِنْكِلاُ فإنَّ النَّابِت بأصل الشَّرع إنَّما هو ركعتان على جميع النَّاس في جميع الأزمان مقرونة بالخطبتين في يوم الجمعة، ثمَّ زيد فيهما حضراً في غير يوم الجمعة و يقي يوم الجمعة و السَّفر على ماكان عليه الأمر سابقاً.

و الذي يفصع عن ذلك ما رواه المشايخ النّلاثة في الصّحيح (١) ، عن زرارة عن أبي جعفر المنتلة في حديث طويل ـ قال فيه ـ : «و قال تعالى : «حافظوا على الصّلوات والصّلوة الوسطى» (٢) و هي صلاة الظهر و هي أوّل صلاة صلّاها رسول الله عَنْبَوْلله و هي وسط النّهار و وسط صلاتين بالنّهار : صلاة الغداة و صلاة العصر ، و في بعض القراءة «حافظوا على الصّلوات و الصّلوة الوسطى و صلاة العصر و قوموا لله قانتين» قال : و نزلت هذه الآية يوم الجمعة و رسول الله عَنْبُولله في سفر فقنت فيها و تركها على حالها في السّفر و الحضر و أضاف الجمعة و رسول الله عَنْبُولله في سفر فقنت فيها و تركها على حالها في السّفر و الحضر و أضاف المقيم ركعتين ، و إنّا وضعت الرّكعتان اللّتان أضافها النّبيُّ عَنْبُولله يوم الجمعة للمقيم لمكان الخطبتين مع الإمام ، فن صلّى يوم الجمعة في غير جماعة فليصلّها أربع ركعات كصلاة الظّهر في سائر الأيّام ».

و التَّقريب فيها أنَّ قوله عَلَيُلا : «و تركها رسول الله عَلَيْلُهُ على حالها في السّفر والحضر» مع قوله: «أضاف للمقيم ركعتين» صريح في بقاء يوم الجمعة على حكم الرَّ كعتين و تساوي حالها في الحالين، لأنَّ ضمير «تركها» راجع إلى صلاة الجمعة المدلول عليها بسياق الكلام، و إنَّ اختلاف الحالين باعتبار إضافة الرَّ كعتين للمقيم إنَّا هو في غيرها، إلاَّ أنّه لمَّا كان

١ - الكافي ج ٣ ص ٢٧١، و الفقيه تحت رقم ٦٠٠ و التَهذيب ج ٢ باب فضل الصّلاة و المفروض منها تحت رقم ٢٣.

مقتضى ذلك نني الأربع فيها مطلقاً حتى بالنسبة إلى من لم يصلِّ الجمعة ذات الخطبتين لفقد شرائطها أو لتعمّد تفويتها استدرك للنُّلِة بما هو كالتّخصيص، فقال: «و إنّا وضعت الرَّكعتان إلى قوله: \_كصلاة الظّهر في سائر الايّام» و في ذلك إشارة إلى أنَّ صلاة الظّهر كها تطلق على الأربع في سائر الأيّام كذا تطلق على الرَّكعتين مع الخطبتين في يوم الجمعة و إلاّ لم يكن للتشبيه معنى.

و نحوه في ذلك \_ و إن كان ليس فيه من مزيد البيان ما في الخبر المتقدّم \_ ما رواه ثقة الإسلام (١) في الحسن عن زرارة ، عن الباقر عليه قال : «عشر ركعات : ركعتان من الظهر و ركعتان من الظهر و ركعتان من العصر و ركعتا العشاء الآخرة . \_ إلى أن قال : \_ و هي الصّلاة الّتي فرضها الله تعالى على المؤمنين في القرآن و فوَّض إلى محمّد عَلَيْهِ أَنُهُ \_ إلى أن قال : \_ فزاد رسول الله عَلَيْهِ في صلاة المقيم غير المسافر ركعتين في الظهر و العصر و العِشاء الآخرة ، و ركعة في المغرب للمقيم و المسافر» ، و نحوها غيرها .

الثَّاني: أنَّ شرط انعقاد الجمعة الإمام أو من نصبه لها إجماعاً، و في حال الغيبة الشّرط منتف فينتني المشروط.

و الجوآب منع هذا الشّرط مطلقاً ولو مع حضور الإمام كما تقدَّم بيانه، و الاجماع قد عرفت ما فيه. و ما اعتمدوه في تقريب هذا الاجماع و الدَّلالة عليه ـ من فعل النَّبيَّ عَلَيْجَالُهُ و الخلفاء من بعده و أنّه مع عدمه يكون موجباً للفتنة والاختلاف ـ فقد عرفت ما فيه أيضاً في ما تقدَّم مشروحاً مُبرهَناً بما لا يجوم حوله للمتأمّل الطّالب للحقّ شكّ و لا شبهة.

و نزيده بياناً و تأكيداً فنقول:

أوّلاً: أنّه على تقدير إمكان انعقاد مثل هذا الإجماع فلابدٌ من نقله مسلسلاً من زمان الانعقاد إلى زمان النّزاع ولو أحاداً إن اكتفينا به و ليس فليس، فلم يبق إلّا إجماع منقول بخبر واحد مرسل، فإن نقلة هذا الإجماع كابن إدريس و المقداد (٢) و غير هما ليس أحد منهم ممّن عاين سيرة الأثمة عَلَيْتُواللهُ فكيف يمكن نقلها فضلاً عن أنّها مجمع عليها بدون واسطة بل لابد من وسائط معلومة تنتهي إلى من عاين تلك السّيرة، وليس لناقل هذا الإجماع دليل يلجأ إليه، و لا مستمسك يعتمد عليه سوى ما عرفت من دعوى أنَّ النَّيِّ عَلَيْتِواللهُ و

١ - في الكافي ج ٣ ص ٢٧٣ تحت رقم ٧.

الخلفاء الرَّاشدين بعده كانوا يباشرون هذه الصَّلاة أو يعيّنون لها من يقوم بهاكها عرفت، مع أنَّ المباشرة و التعيين النَّابتين أعمّ من الواجبين بالأصالة أو بالعارض ولو باعتبار مصلحة مدنيّة والنّدبين و المختلفين، و لا دلالة للعام على الخاص و لو دلّ لدلّ تعيين المؤذّنين و أغمّ الجهاعات و سقاة الحجّ و قابضي مفاتيح الكعبة و أمارة الحجيج و نحو ذلك على الوجوب، وشيء من ذلك ليس بواجب إلاّ لعروض عارض مدنيّ؛ و بالجملة فأنّه إنّا يدلُّ على شيء من ذلك ليس بواجب الله لعروض عارض مدنيّ؛ و بالجملة فأنّه إنّا يدلُّ على رُجعان عارض يختلف باختلاف المعيّن و الزّمان و المكان، لا رجعان أصلي شرعيّ لا يختلافها، فأين دلالته على الوجوب الشّرعي المدَّعي؟.

ثم من العجب العجاب عند ذوي البصائر و الألباب و الدَّعوى الّتي هي أبعد شيء من الصواب ادّعاء الإجماع على سنة من سنن النَّيِّ عَنَيْجَالُهُ بل على سيرة من سيره يخرج عن مستودعى سرّه و خازني علمه أهل بيت العصمة و الطّهارة فيها نبأ من الأنباء الآحاديّة يدلُّ على ثبوتها ولو دلالة إيماء و إشارة، هذا و الصّوارف عن نقلها من جهة التّقيّة حيث كان مقتضاها أشبه بمذهب أبي حنيفة (١) مصروفة و البواعث عليها الشّدَّة الحاجة إلى الحكم المبنيِّ عليه بالتّحقّق معروفة، أو ما علموا أنّه ليس لسرّه و سريرته و سنّته مظهر سوى ما ظهر منهم علميًا إلا ما برز من وراء تلك الحجب و الاستار؟.

قال بعض الحققين من متأخّري المتأخّرين: «و لعلَّ تعيين من يباشر صلاة الجمعة كان من جملة الحدثات الّتي أحدثها من كان بعده عَلَيْنَا أَهُ و بِدَعِهم الّتي لم يجر عليها قلمُ التَّغيير أو آراء أبي حينفة الّتي بنيت أكثرها على الاستحسان و ملاغة طباع سلاطين الوقت و المنصوبين من قبلهم من قاض أو أمير، ثمَّ عمّت البليّة فسرى الاشتباه إلى هذا الفرقة النَّاجية، و انقدح في بعض الأذهان حيث كان منسوباً إلى سيرة النّبي عَلَيْنَا أَنَّهُ و صادف قلوباً عن التّحلّي بحلية ما هو الحق الواقعيُّ خالية كها قيل: «و صادف قلباً خالياً فتمكّنا» و عن التّحلّي بحلية ما هو الحق الواقعيُّ خالية كها قيل و صادف قلباً خالياً فتمكّنا» و انضاف إلى ذلك عموم التّقيّة المقتضية لعدم مباشرتهم عليهم عليها نهياً و أمراً، و لعلَّ الله سرًا و لزوم حضورهم جمعة أهل الخلاف و جماعاتهم و حقهم عليها نهياً و أمراً، و لعلَّ الله أن يجعل هذه الشّبهة في حقّ من ذهب إلى الإبداع أو التّخيير علّة و عذراً». ـ انتهى كلامه أن يجعل هذه الشّبهة في حقّ من ذهب إلى الإبداع أو التّخيير علّة و عذراً». ـ انتهى كلامه

١ - تقدم ذكر المصدر ص ٨-٩.

زيد مقامه. و هو جيّد نفيس مؤيّد لماقلناه مؤكّد لما سطرناه.

و ثانياً: ما أجاب به شيخنا زين المحققين في الرَّسالة من أنّه على تقدير تسليمه لا يلزم منه تحريم فعلها حال الغيبة مطلقاً كها زعمه هذا القائل، فإنَّ الفقهاء نوّاب الإمام على العموم لقول الصّادق عليَّ الله الفروا إلى رجل منكم قد روى حديثنا و نظر في حلالنا و حرامنا و عرف أحكامنا فارضوا به حكماً فإني قد جعلته عليكم حاكماً \_ الحديث» و غيره ممّا في معناه. و جعله حاكماً من قبله عليَّ الإي على العموم الشّامل للمناصب الجليلة التي هي وظيفة الإيمام كالقضاء و إقامة الحدود و غيرها، فتدخل فيه الصّلة المذكورة بطريق أولى لأنَّ شرطيّتها به أضعف. و مِن ثمَّ اختلف فيها بخلاف هذه المناصب فإنّها متوقّفة على إذنه قطعاً على أن قال: \_ و مع هذا كلّه فعمدة الأمر عندي على منع الإجماع المذكور على وجه يوجب مدَّعاهم، ثمَّ أطال بذكر وجه ذلك.

الثَّالث: أنّه يلزم من عدم القول به الوجوب العينيّ لإفضاء الأدلّة إليه و المسوَّغون لها لا يقولون به كما أشار إليه في الذِّكرى ممّا قدَّمناه من نقل عبارته في صدر القول الثّاني.

و الجواب عنه أوَّلاً: أنَّ تقريره و صحّة دليله مبنيًّ على عدم ثبوت الوجوب العينيِّ قد عرفت ثبوته بالآيات الشّريفة و الأخبار الصَّحيحة الصّريحة المنيفة.

و ثانياً: ما ذكره شيخنا زين الحققين في الرّسالة من أنّه مع تسليم عدم الوجوب العينيّ ابعض الأخبار المتقدّمة دال على الوجوب المطلق أعني الوجوب الكلّي المحتمل لكلّ واحد من أفراده المنقسم إليها كالعينيّ و التّخييريّ و غيرهما، و إن كان ظاهراً في أحدها إلاّ أنّ الصّارف عنه موجود و هو الإجماع الذي زعمه القائل و أيّ صارف عن هذا الفرد أكبر من الإجماع إذا تمّ فيحمل على غيره من الأفراد و الإجماع منحصر في إرادة أحد الفردين العينيّ أو التّخييريّ فإذا انتنى الأوّل بني الآخر، هذا على تقدير انسداد باب القول بالوجوب العينيّ و إن قامت عليه الأدلّة و دلّت عليه عبارات الأصحاب، لكن قد عرفت أنّ دليله قائم و القائل به من الأصحاب موجود، و دعوى الإجماع على عدمه ممنوعة. ثمّ غايته أنّه نقل إجماع بخبر الواحد و هو غير مفيد هنا، لأنّ دليل القائل بمجيّته من الأصوليّين - مع ظهور الخلاف فيه أنّه مفيد للظنّ الجوّز للعمل بقتضاه، و هو منتف هنا خصوصاً مع ما قد

١ - في مقبولة عمر بن حنظلة المروية في الكاني ج ١ ص ٦٧.

اطلّعنا عليه من ظهور خطأهم في هذه الدَّعوى كثيراً، و يكفيك في نقل العلّامة الإجماع و ظهور خلاف ما نقله في كثير من كتبه من الإجماع على أنَّ الكعبين هما مفصل السّاق و القدم مع ظهور الإجماع على عدمه من جميع الأصحاب بل من المسلمين \_ إلى أن قال: \_ وكيف يحصل الظّن بنقل الإجماع في مسألة ظاهرة لمخلاف واضحة الأدلّة على ما خالفه؟! و أمّا ما اتّفق لكثير من الأصحاب، خصوصاً المرتضى في الانتصار و الشّيخ في الخلاف مع أنّها إماما الطّائفة و مقتدياها في دعوى الإجماع على مسائل كثيرة مع اختصاصها بذلك القول من بين الأصحاب أو شذوذ الموافق لهما \_ فهو كثير لا يقتضى الحال ذكره.

ثمَّ نقل جملة من إجماعات المرتضى على التي هي من هذا القبيل - إلى أن قال: - ولو ضممنا إليه ما ادَّعاه كثيرٌ من المتأخّرين خصوصاً الشيخ علي لطال الخطب، و من غريبها دعوى الشيخ علي في شرح الألفيَّة الإجماع، ثمَّ ساق جملة من دعاويه الإجماع التي هي من هذا القبيل - إلى أن قال: - و لو أتيت لك على جميع ما ذكره من ذلك في رسائله و مسائله لطال، و في هذا القدر كفاية، فإذا أضفت هذا إلى ما قرّرناه سابقاً كفاك في الدَّلالة على حال هذا الإجماع و نقله بخبر الواحد المنقول به الإجماع، والله يشهد - وكنى به شهيداً - أن ليس الغرض من كشف هذا كلّه إلّا بيان الحق الواجب المتوقف عليه لقوة عسر الفطام عن المغرض من كشف هذا كلّه إلّا بيان الحق الواجب المتوقف عليه لقوة عسر الفطام عن عاده». - انتهى كلامه زيد مقامه، و علت في الفردوس أقدامه.

و بعض الجتهدين من متأخّرين من علماء بلادنا البحرين قد اختار القول بالتَّحريم في هذه المسألة وكتب فيها رسالة ذكر فيها زيادة على ما نقلناه من الأدلّة، ولولاأنَّ هذا القول لمزيد ظهور ضعفه و شذوذ القائل به سيًا في زماننا هذا غنى عن الإطالة في ردَّه لتعرّضنا لنقل أدلّته و بيان ما فيها من القصور.

و أظهرها شبهة في ما يدَّعيه قول زين العابدين عَلَيُّة في الصّحيفة (١) «اللّهمُّ هذا يوم مبارك بميمون و المسلمون فيه مجتمعون في أقطار أرضك \_إلى أن قال: \_اللّهُمُّ إنّ هذا المقام لخلفائك و أصفيائك و مواضع أمنائك في الدَّرجة الرَّفيعة الّتي اختصصتهم بها قد ابتزُّوها و أنت المقدّر لذلك \_ إلى قوله عَلَيُّة \_ حتى عاد صفوتك و خلفاؤك مغلوبين مقهورين

١ - في دعائه (ع) في الاضحى و الجمعة رقم ٤٨.

مبتزًين، يرون حكمك مبدًّلاً وكتابك منبوذاً \_ إلى قوله للنُّالله و عجّل الفرج و الرّوح و النُّصرة و التَّامكين و التَّاييد لهم».

وجه الاستدلال أنَّ الإشارة في قوله «هذا المقام» ترجع إلى الجمعة و العيد و الخطبة، و قوله : «لخلفائك» يدلُّ على الاختصاص بهم، و كذا قوله عليُّلَاٍ؛ «قد اختصصتهم بها» و قوله: «قد ابتزُّوها» فإنَّ الابتزاز هو الاستيلاء و الأخذ قهراً.

والجواب عنه من وجوه أحدها: احتال أن يكون المشار إليه إنما هو الخلافة الكبرى لظهور آثارها في هذا اليوم لما فيه من الحكم العظيمة بظهور دولتهم و تمكّنهم و أمرهم و نهيهم و هدايتهم العباد و إرشادهم و اقتداء الخلق بهم، و إلى ذلك يشير قوله طليًا : «حتى عاد صفوتك و خلفاؤك مغلوبين مقهورين مبتزًين، يرون حكمك مبدًلاً، وكتابك منبوذاً، و فرائضك محرّفة عن جهات إشراعك، و سنن نبيّك متروكة» إذ من الظّاهر أنَّ الأمور المذكورة ممّا يترتّب على الخلافة الكبرى و الولاية العظمى.

و ثانيها : أنَّ اللّام كما يحتمل الملك و الاختصاص يحتمل الاستحقاق و لا دلالة لاستحقاق شخص لأمر على نني استحقاق غيره لذلك الأمر، إذ ليس معناه إلاّ استيهاله إيّاه و كونه أهلاً له، و هو لا يدلُّ على الاختصاص به و إلاّ لرجع الاستحقاق إليه غلم يكن لجعله معنى آخر وجه، و يؤيّده ما نقله بعض مشايخنا الحقّقين من متأخّري المتأخّرين عن الحقق الدَّوانيَّ في حواشيه على شرح المختصر للمَضُديِّ من أنَّ هذا الاختصاص ليس بمعنى الحصر بل يكني فيه ارتباط مخصوص كما يقال: «الجل للفرس». قيل و من هنا نجد فرقاً بيّناً بين قولنا «الحمد شه» و «له الأمر».

و ثالثها: حمل الخلفاء على ما هو أعمّ من الإمام الشّامل لعلياء الشّيعة و فقهائهم لأنّهم ورثة علومهم و رواة أحاديثهم الّتي من أخذ منها أخذ بحظّ وافر، لأنَّ العلياء لم يورّثوا درهماً و لا ديناراً و إنّها ورّثوا علماً من علومهم، و يؤيّده ما رواه الصّدوق و غيره عنه عَلَيْتِنَالُهُ قال: «اللّهُمَّ ارحم خلفائي، قيل: يا رسول الله و من خلفاؤك؟ قال الّذين يأتون من بعدي، يروون حديثي و سنّتي» و في رواية أخرى زاد: «و يعلمون النّاس بعدي (۱)» على أنّه لابدًّ للخصم من الحمل على المعنى العامّ الشّامل للمنصوب الخاصّ و التّفاوت

١ - الفقيم تحت رقم ٥٩١٩ و رواه في الامالي و العيون بطرق عديدة.

بالشّدّة و الضّعف إن أوجب الحمل على الأشدّ تعيّن الحمل على الأخَصّ، و دعوى صدق السمّ خليفة الله على المأذون له إذناً خاصّاً دون الإذن العامّ محلّ منع.

و رابعها: أنَّ عطف الأصفياء على الخلفاء يؤذن بالمغايرة كما هو مقتضى الأصل، فيمكن أن يكون المراد بالخلفاء هم المُنْكِلُةُ أو هم و منصوبوهم على الخصوص، و بالأصفياء عدول الشّيعة، و التَّأسيس أولى من التَّأكيد.

و خامسها: بتقدير استفادة الحصر من هذه العبارة فإنّها في قوّة قولك: «ليس هذا المقام إلّا لخلفائك \_إلى آخره» فالحصر هنا ليس منحصراً في الحقيق بل يعمّه و الإضافي، و كثرة استعباله و شيوعه في الإضافي غير منكور و لا مدافع، بل فيا نحن فيه من قصر الموصوف على الصّفة لا يصدق إلاّ إضافياً كها حقّق في محلّه، و دعوى كونه مجازاً فيه غير مسموع، و حينئذ فليس المراد إلاّ أنّ هذا المقام مقصور على الاتصاف بكونه لخلفاء الله قصراً إضافياً إفرادياً أو قلبياً أو تعيينياً، ردّاً على من اعتقد مشاركة أعدائهم لهم عاليم أو تردّد في ذلك، و لا يلزم من ذلك نني أن يقوم بهذا المقام أو لياؤهم المعترفون بأنّ يدهم يد فرعية لا حظ لها في الشّركة فضلاً عن الاختصاص و الابتزاز.

و سادسها : بتقدير تسليم الدّلالة بطريق الحصر على نني الاستحقاق عمّا سوى الخلفاء و الأصفياء بالمعنى الخاصّ فهو عامٌ مخصوص بما قدَّمنا من الأدلّة الدَّالَة على عموم الإذن بالتّصرّف في هذا الحقّ حضوراً و غيبة بل الأمر به من غير تخصيص للإذن بمخاطب دون مخاطب و لا في زمان دون زمان، هذا و هم مضطرُّون لإدراج النّائب الخاصّ إلى ما وجّهنا به هذا الدَّليل لكونه مشترك الورود علينا و عليهم، فما وجّهوه به فنحن نوجّهه بمثله و قد كفيناهم، و لله الحمد مؤونة خطبه.

الرّابع: من الأقوال في المسألة وجوب الصَّلاة المذكورة وجوباً تخييريّاً حال الغيبة، لكن بشرط حضور الفقيه الجامع لشرائط الفتوى و إلّا لم تشرع، و هذا القول مذهب الحقّق الشّيخ عليّ تركين قد رجّحه و نصره و اعتنى به واستدلّ عليه، و ربما نسب إلى ظاهر كلام العلّامة في التّذكرة و النّهاية و الشّهيد في اللَّمعة و الدُّروس القول بذلك أيضاً، و ردَّ بعدم ظهور الدّلالة.

و الأصل في هذا القول أنَّ إذن الإمام معتبرٌ فيها فمع حضوره يعتبر حضوره أو نائبه و مع غيبته يقوم الفقه المذكور مقامه لأنّه نائبه على العموم. و عمدة ما استدلَّ به على هذا الشّرط وجوه ثلاثة : الأوَّل: أنَّ النَّبِيِّ عَلَيْتُولَّهُ كان يعين لإمامة الجمعة وكذا الخلفاء من بعده كما يعين للقضاء، وكما لا يصعُّ أن ينصب الإنسان نفسه قاضياً بدون إذن الإمام فكذا إمام الجمعة، قالوا: ليس هذا قياساً بل استدلالاً بالعمل المستمرّ في الأعصار و الأمصار، ومخالفته خرق للاجماع.

الثَّاني : رواية محمّد بن مسلم قال : «لا تجب الجمعة على أقلّ من سبعة \_الحديث» و قد تقدّم.

الثَّالث: أنّه إجماع كها نقله جماعة من الأصحاب: منهم الحقّق نجم الدّين ابن سعيد في المعتبر، و العلاّمة جمال الدّين بن المطهّر، و الشّهيد في الدُّروس و الذّكرى، و الإجماع المنقول بخبر الواحد حجّة فكيف بنقل هؤلاء الأعيان.

و أجيب عن الأصل المذكور بأنّه لو تم الزمهم القول بوجوبها مع الفقيه عيناً على حدً وجوبها مع الإمام و نائبه الخاص قضية لوجود النّرط، و هؤلاء المتأخّرون لا يقولون به، بل يجعلونها حال الفيبة مستحبّة بمعنى أنّها أفضل الفردين الواجبين على التّخيير فهي مستحبّة عيناً واجبة تخييراً، فما يقتضيه دليلهم لا يقولون به و ما يقولون به لا يقتضيه دليلهم، على أنّهم يعتبرون في هذه الحال عدم وجود شرط الوجوب الذي هو الإمام أو نائبه كما وقع في عبائرهم و حكاية كلامهم، فلا فرق حينئذ بين وجود الفقيه و عدمه حيث لا يوجد هذا الشّرط بل إمّا أن يحكوا بوجوبها نظراً إلى أنَّ الشَّرط المذكور إنّا يعتبر مع إمكانه لا مطلقاً أو يحكوا بعدم مشر وعيّتها التفاتاً إلى فقد الشّرط.

فإن قيل: إنّهم يختارون الأوّل و هو حصول الشّرط بوجود الفقية ولكنّ الوجوب العينيّ منتف بالإجماع كما ندَّعيه فقلنا بالوجوب التَّخييريِّ حيث دلَّ الدَّليل على الوجوب و لم يمكن القول الأوَّل.

قلنا: قد اعترفتم في كلامكم بفقد الشّرط في هذه الحالة و هو خلاف ما التزمتموه هنا، و دعوي الإجماع المذكور ممنوعة.

أقول: مدار هذا الأقوال الخارجة عن جادَّة الاعتدال و ثبوتها على هذا الإجماع الذي يدَّعونه في المسألة و ببطلانه يبطل ما فرَّعوه عليه، و قد عرفت ـ بحمدالله سبحانه الملك المنّان ـ بطلانه بأوضح بيان.

و أمّا ما ذكره من الوجوه الثّلاثة للاستدلال على هذا الإجماع فقد عرفت الكلام فيها منقّحاً و الله العالم. الحمدلله الله الله المنبغ علينا جَزيل النَّعَم و أشهد أن لا إله إلا هو ، وحده لا شريك له ، بارئ النَّسَم ، والصّلاة والسّلام على محمَّدٍ رسوله الأمين سَيّد العربِ والعجم و على ابن عَمّه أمير المؤمنين قائدِ الغُرِّ المحجّلين و على أولاده الأثمّة المعصومين أولى الفَضْل والكرم ، و على أثباعهم من العلماء في جميع الأزمان من جميع الأمم ، والحمدلله الذي هدانا غذا و ما كُنّا لهتدي لو لا أنْ هَدانا الله .

## فهرس ﴿التَّحقيق حول صلاة الجمعة﴾

| **1          | كلمة في ردّ الكلام على عدم حجّية الخبر الواحد      |
|--------------|----------------------------------------------------|
|              | ﴿ أقوال المتقدّمين بالوجوب التّعييني ﴾             |
| ۳۷۳          | كلام الشّيخ المفيد (ره) في «المقنعة»               |
| <b>4</b> × £ | كلام الشّيخ المفيد (ره) في «الإشراف»               |
| 440          | كلام أبي الصّلاح الحلبي (ره) في «الكافي»           |
| <b>TV</b> 7  | كلام الشيخ الكراجكي                                |
| ۲۷٦          | كلام الطّبريّ في «نهج العرفان»                     |
| 400          | كلام ثقة الإسلام الكلينيّ (ره) في «الكافي»         |
| 400          | كلام الشّيخ الصّدوق (ره) في «الفقيه»               |
| ۲۷۸          | كلام الشّيخ الصّدوق (ره) في «المقنع»               |
| <b>***</b>   | كلام الشّيخ الصّدوق (ره) في «الأمالي»              |
|              | ﴿ أقوال المتأخّرين بالوجوب التّعييني ﴾             |
| ٣٨٠          | كلام صاحب المدارك (ره)                             |
| ۳۸۱          | كلام الشّيخ حسين والدالشّيخ البهائي _ رحمها الله _ |
| ۳۸۲          | كلام صاحب المعالم و ولده_ رحمها الله_              |
| ۳۸۳          | كلام شيخ فخرالدين بن طريح                          |
| ۳۸۳          | كلام المجلستي الأوّل _ رحمه الله _                 |
| <b>۳۸</b> ٤  | كلام الفقيه الستبزواري                             |
| 474          | كلام المحدَّث الكاشاني _ رحمه الله _               |



| كلام صاحب البحار العلامة المجلسيّ (ره)                                            |
|-----------------------------------------------------------------------------------|
| تعداد جمع من القائلين بالوجوب التعييني                                            |
| توجيه إطالة الكلام بنقل كلمات الأعلام                                             |
| الاستدلال بالآية للوجوب القعييني                                                  |
| الأوّل من وجوه الإيراد على الاستدلال بالآية و جوابه                               |
| القاني من الوجوه، و جوابه                                                         |
| القالث من الوجوه، و جوابه                                                         |
| الرّابع من الوجوه ، و جوابه                                                       |
| الخامس من الوجوه ، و جوابه                                                        |
| السّادس من الوجوه ، و جوابه                                                       |
| المناقشة بالوجوه المتقدّمة تعرّض للرّة على الله و رسوله عليه                      |
| تأييد دلالة الآية                                                                 |
| الاستدلال بالأخبار للوجوب التعييني                                                |
| عدم مقاومة الإجماع المدّعي لتخصيص الأخبار                                         |
| اعتراف الشّميد (ره) بدلالة الأخبار و تعلّله بعمل الطّائفة ، و ردّه                |
| كلام المحدّث الكاشانيّ في دلالة الأخبار على الوجوب التّعييني                      |
| كلام الشّمهيد الثّاني في دلالة الأخبار على الوجوب التّعيينيّ                      |
| الاستدلال للقول بالوجوب التخييري بالإجماع                                         |
| إبطال التممتك بالإجماع على عدم الوجوب التعييني                                    |
| ما استدل به لاعتبار مباشرة الإمام أو إذنه في صلاة الجمعة                          |
| تأييد الوجوب التخييري بجديثي زرارة و عبدالملك                                     |
| ردّ الإجاع على اعتبار السّلطانُ العادل أو نائبه في صلاة الجمعة                    |
| كلام الشَّمهيد الثَّانيّ ـ رحمه الله ـ في ردّ الإجماع على اعتبار السَّلطان العادل |
| أو نائبه في صلاة الجمعة                                                           |
| رة الوجه الاعتباري في اعتبار السّلطان العادل أو نائبه في الجمعة                   |
|                                                                                   |

مجتمع اهل البيت " المحتمد اهل البيت " المحتمد الله البيت " المحتمد ال

جلة ما وصل إلينا من أدلَّة الأصحاب في القول بـ «التحريم»

17.

في زمن الغيبة قول الإمام زَين العابدين ا<u>لطَّهُمُ</u>لا في الصَّحيفة

تمَّ بِعَونَ الملكَ الجِبَّارِ مَا أُردْنَا نَقْلَهُ فِي «صلاة الجُمُّعَة» من قول علمائنا الأخيار ـ رحمهم الله ـ ، و نسأله أن يعيننا عَلى إكمال تصحيح الكتاب و تحقيقه و

و نساله آن يعيننا على إكهان تصحيح الحماب و عليله و طبعه و نشره، بمنَّه وكَرَمه و حُسن تَوفيقه، آمين يا ربَّ العالمين.